# ŚRIŚĀNTINĀTHACARITRA-CITRAPAŢŢIKĀ





L. D. Institute of Indology Ahmedabad-9

## ŚRIŚĀNTINĀTHACARITRA-CITRAPAŢŢIKĀ

L. D. SERIES 101
GENERAL EDITORS
DALSUKH MALVANIA
NAGIN J. SHAH

Pamnyasa Shilchandra Vijaya Gani



L. D. Institute of Indology, Ahmedabad 9

Photographs by Mahendra R. Shah Photo Flash, Vadodara

Plates by Harindra J. Shah Nandan Graphics Doshiwada Pole, Ahmedabad

Printed by
Manish Shah
Sumati Printing Press
L-802, G.I.D.C. Chitra, Bhavnagar-364004

Publishad by
Nagin J. Shah
Acting Director
L. D. Institute of Indology
Ahmedabad-380009

FIRST EDITION
October 1986
PRICE RUPEES EIGHTY ONLY

### श्रीशान्तिनाथचरित्रचित्रपट्टिका

लेखक

पं. शीलचन्द्रविजय गणि



लालभाई दलपतभाई भारतीय संस्कृति विद्यामन्दिर अहमदाबाद—९

#### પ્રધાન સંપાદકીય

શાન્તિનાથચરિત્રચિત્રપરિકા નામના આ કલાગ્રંથને પ્રકાશિત કરતાં લા. દ. ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિરને અત્યન્ત આનંદ થાય છે. વિદ્વાન મુનિશ્રી શીલચંદ્રવિજયજીએ આ ચિત્રપરિકાને સૌપ્રથમ શાધી આ ગ્રંથ દ્વારા તેની ચિત્રસમૃદ્ધિને પ્રકાશમાં આણી છે. તેમણે પ્રસ્તુત ચિત્રપરિકા ઉપર આ ગ્રંથ લખી આપવાનું સ્વીકાર્યું એ તેમના વિદ્યાપ્રેમ દર્શાવે છે.

તેમણે ચાર વિભાગમાં આ યુંધને વિભક્ત કર્યો છે. પ્રથમ વિભાગમાં તેમણે જૈન ચિત્રશૈલીના સ્વતંત્ર અસ્તિત્વને પુરવાર કરવા તર્ક પુરસ્સર વિચારણા કરી સમર્થક દલીકા રજૂ કરી છે. બીજા વિભાગમાં શાન્તિનાથચરિત્ર ચિત્રપક્રિકાએ। શ્રાવકધર્મ પ્રકરણ વૃત્તિની જે તાડપત્રીય પ્રતિ સાથે વીંટાયેલી છે તે પ્રતિના તેમણે પરિચય કરાવ્યા છે. શ્રી લક્ષ્મીતિલકાપાધ્યાયે આ વૃત્તિ વિ. સ. ૧૩૧૭માં રચી છે અને તેની પૂર્ણાહૃતિ જાલારમાં કરી છે. આ પ્રતિ પણ વિ. સં. ૧૩૧૭માં જ લખાયેલી છે-શ્રી લક્ષ્મી-તિલકના માર્ગ દર્શન હેઠળ જાલારના શ્રેષ્ઠીઓએ જાલારમાં તેને લખાવી છે. જાલાર સાથે લક્ષ્મીતિલકા-પાધ્યાયના ઘનિષ્ઠ સંભધ છે, જાલારમાં તેમણે દીકા લીધી હતી અને જાલારમાં જ તેમને ઉપાધ્યાયપદ આપવામાં આવ્યું હતું. શ્રાવકધર્મ પ્રકરણ વૃત્તિમાં ૧૦૭૮ ગાથાઓમાં શાન્તિના**થચ**રિત્રનું આલેખન કરવામાં આવ્યું છે તેમ જ જાલારમાં સ્વર્ણિગરિ ઉપર શાન્તિનાથનું ચૈત્ય હતું, એટલે આ પ્રતિની કાષ્ઠપદિકાએ। ઉપર શાન્તિનાથનું ચરિત્ર પૂર્વભવા સાથે આલેખવામાં આવ્યું છે. પ્રસ્તુત પ્રતિ લખાઈ ગયાં પછી થાડાક જ મહિનાઓના ગાળા બાદ પદિકાઓ ઉપર ચિત્રાંકના થયા જણાય છે. આ ચિત્રા પણ પ્રતિ લખાવનાર શ્રેષ્ઠીએાએ જ જાલોરમાં દારાવ્યાં જણાય છે. પરંતુ ચિત્રાના અંકનમાં લક્ષ્મીતિલકો-પાધ્યાયની કારવણી ચિતારાને મળી લાગતી નથી, કારણ કે શ્રાવકધર્મ પ્રકરણ વૃત્તિમાં તેમણે આલેખેલ શાન્તિનાથચરિત્રની કેટલીક ઘટનાએ કાષ્ઠપદિકાએ માં સાવ જુદી જ રીતે અને ત્રેળ ન ખાય તે રીતે ચિતરવામાં આવી છે. ચિતારાને લક્ષ્મીતિલકોષાધ્યાયતું માર્ગદર્શન ન મળવાનું કારણ તેઓ ત્યાંથી વિહાર કરી ગયા હાય એ હોઈ શકે. અથવા તા લક્ષ્મીતિલકે આપેલા માર્ગ દર્શ નનેબ રાખર ન સમજવાન કારણે ચિતારાએ એમ કર્યું હોય. આ બધું વિસ્તારથી વિદ્વાન લેખકે આ વિભાગમાં નિરૂપ્યું છે. ત્રીજા વિભાગમાં પ્રત્યેક ચિત્રમાં આલિખિત શાન્તિનાથ ભગવાનના ચરિત્રની ઘટનાને વિસ્તારથી સમજાવી છે અને ચિત્રોતું પૃથક્ષકરણ-મૂલ્યાંકન કરવાના પણ સુરુચિપૂર્ણ પ્રયત્ન કર્યા છે. કુલ ચિત્રા તેત્રીસ છે. છેવટે આ ખધાં ચિત્રા સાથે સાથે સંખદ્ધ ચરિત્રવાર્તાને તેમણે સળંગ રજૂ કરી છે. ચાથા વિભાગમાં 33 ચિત્રો છાપવામાં આવ્યાં છે. તેમાં આઠ રંગીન છે અને ભાકીનાં શ્વેત-શ્યામ છે.

આ ગ્રંથ લખી આપવા બદલ મુનિશ્રી શીલચંદ્રવિજયજીના તેમજ આ ગ્રંથના પ્રકાશન માટે રૂપિયા ત્રીસ હજારની લોન આપવા બદલ બારસાસૂત્ર પ્રકાશન સમિતિ સુરતના કાર્યવાહકો શ્રી સાભાગચંદ નાનાભાઈ લાકડાવાલા તથા શ્રી પ્રવીણચંદ્ર રૂપચંદ ઝવેરીના હું આભાર માનું છું.

મને વિધાસ છે કે મુનિશ્રી શીલચંદ્રવિજયજીએ રજૂ કરેલા મુદ્દાઓ વિદ્વાનાને સંતાષ આપશે અને ચિત્રપરિકાઓનાં ચિત્રો ક્લામર્મોગ્રાને પ્રમુદ્દિત કરશે. આ ચિત્રો સૌ પ્રથમ વાર જ અહીં પ્રકાશિત ચાય છે. આ પ્રકાશનથી અમારી ગ્રંથશ્રેણી વધુ સમૃદ્ધ થશે એ નિર્વિવાદ છે.

લા. દ. ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામ દિર, અમહાવાદ-૩૮૦૦૦૯ ૧ સપ્ટેમ્બર, ૧૯૮૬.

નગીન છ. શાહ કાર્યકારી અધ્યક્ષ.

#### અનુક્રમ

| પ્રધાન સંપાદકીય                            | હોં. નગીન જે. શાહ                           | ¥         |
|--------------------------------------------|---------------------------------------------|-----------|
| લેખક તર <b>ક્</b> થી                       |                                             | (         |
| કથા અને કલાની સૃષ્ટિમાં                    | ગુલાબદાસ બ્રાકર                             | Ŀ         |
| જૈન ચિત્રશૈલીનું પૃથક અસ્તિત્વ (ભૂમિકા)    | પં. શીલચંદ્રવિજયછ                           | 12        |
| ચિત્ર પરિચય/પ્રવેશ                         |                                             | 1         |
| ચિત્ર વિવરણ                                |                                             | 3         |
| ચિત્રસંભદ્ધ કથાનુસંધાન                     |                                             | 83        |
| પાદઠીપા                                    |                                             | પહ        |
| પરિશિષ્ટ ૧, કાષ્ઠપદિકા ઉપરતું સંસ્કૃત લખાણ |                                             | \$9       |
| પરિશિષ્ટ ૨, તકનીકી અલ્યાસ                  | ડેા. સ્વર્ણક્રમલ ભૌમિક<br>ડા. મુદ્રિકા જાની | <u>કૃ</u> |

#### શુ**દ્ધિપત્રક**

| પૃષ્ઠ નં. | પંક્તિન'.  | અશુદ્ધ               | શુદ્ધ                              |
|-----------|------------|----------------------|------------------------------------|
| 99        | ૯          | c×tt/x               | <b>ረ</b> × <b>૧</b> <sup>૧</sup> ⁄ |
| યક        | <b>ર</b> હ | અનેલા                | બનેલો                              |
| ∳⊎        | <i>9</i> ७ | वक्ति । क्ति         | वक्ति ।                            |
| હ૦        | (          | केवलज्ञान जात        | केवलज्ञानं जातं                    |
| હ૧        | હ          | પરિસ્થિતિ <b>થાં</b> | પરિસ્થિતિમાં                       |
| હ૧        | <b>૧</b> ૧ | અસ્તિત્ત્વામાં       | <b>ચ્યસ્તિત્વમાં</b>               |
| હર        | રહ         | પાણીસૃષ્ટિ           | પ્રાણીસૃષ્ટિ                       |
| હર        | <b>1</b> 8 | Geper                | Geber                              |
|           | પ્રસ્તાવ   | <b>ા</b>             | •                                  |
| 18        | ę          | રુચિકર               | રુચિર                              |

### સમર્પણ

परम पूज्य परमध्याणु वात्सस्यनिधि संधनायड व्याचार्यं स्वगवंत श्री विजयनन्द्रनसूरी धरछ मह्याराजनी स्मर्षु—प्रतिभाना पद्दुडमसे वन्द्रना साथै.....

—શીલચન્દ્રવિજય

(પૃથ્વી)

સદા સ્મૃતિ-મજૂસમાં પુનિત આશિષા સાચવું કરું વિપદ-સંપદે સદુપયાગ એના વિભા!; પરાક્ષ ઉપકાર-આનું ઝણ ચૂકવું શે કહાે? રહાે, અરપું આપના કર-સરાજમાં આ કૃતિ....

#### તમાનમઃ શ્રી ગુરુતેમિસૂર્ય ॥

#### ક્ષેખક તરફથી

ભગવાન શ્રી શાન્તિનાથના જીવનચક્રતું ચિત્રણ ધરાવતી, આશરે ૭૦૦ વર્ષ જેટલી પ્રાચીન કાષ્ઠપદિકાઓના સંશોધનાત્મક અભ્યાસ શ્રીગુરુકૃપાએ થઈ શકયા છે, અને હવે તે પુસ્તકના રૂપમાં પ્રગઢ થાય છે, તેના હૈયે આનંદ છે.

આ અભ્યાસ માટે મને ત્રાેત્સાહન અને માર્ગંદર્શન અને સામગ્રીની સહાય આપનારાઓ પૈકી પં. શ્રી દલસુખભાઈ માલવિષ્યા, સ્વ. શ્રી રતિલાલ દીપચંદ દેસાઈ, ડા. ઉમાકાન્ત ત્રે. શાહ, શ્રી લક્ષ્મણભાઈ ભાજક, ડા. કનુભાઈ શેઠ વગેરેનું; આ કૃતિનું અંગ્રેજી રૂપાંતર કરી આપનાર પ્રા. વી. એમ. દાશીનું; 'કથા અને કલાની સૃષ્ટિમાં' નામે પાતાનું કથયિતવ્ય લખી આપનાર શ્રી ગુલાવદાસ શ્રોકરનું અને આ પુસ્તકના પ્રકાશનને લગતી કેટલીક કામગીરી ભક્તિથી કરનાર શ્રી સુરેન્દ્ર મનુભાઈ કાપડિયા—આ સૌનું અહીં સ્મરણ કરું છું.

આ પુસ્તક અંગની નાની-માટી ઘણી બધી જવાબદારીએા સંભાળી લઈ મને નચિંત બનાવ-નાર મારા ગુરુભાઈ મુનિરાજ શ્રી ન'દીધાયવિજયજીનું પણ કૃતજ્ઞભાષે સ્મરણ કરું છું.

મારા પૂજનીય ગુરુભગવંત આચાર શ્રી વિજયસ્પ્રેદિયસ્પ્રી વિરજ મહારાજે હું આ પ્રકારનું કામ કરું તેમાં ઊંડી રુચિ સતત સેવી છે. આ પુસ્તક એ વસ્તુત: તેએાશ્રીની પ્રેરણા અને આશીર્વાદ ને જ આભારી છે. તેઓશ્રીના ચરણે વંદન કરીને ફરીફરી આવા અભ્યાસ કરવાનું મન અને અળ મળે તેવા આશીર્વાદ ચાચતા વિરસું છું.

તૃતન ઉપાશ્રય, ભાવનગર. ---પ'. શીલચન્દ્રવિજય ગશ્ચિ શ્રાવણ વિદ ૮, ૨૭-૮-૮૬

#### કથા અને કલાની સૃષ્ટિમાં

આપણા સાહિત્યના ઉગમકાળમાં જૈન મુનિઓનાં લખાણાના ફાળા ઘણા માટા છે. હેમચંદ્રાચાર્ય પછીના અને નરસિંહ-મીરાં પહેલાંના કાળમાં તા જૈનાનું અર્પણ એઠલું વિશિષ્ટ છે કે કાઈ પણ વિદ્વાન તેના વિસ્તૃત ઉલ્લેખ કર્યા વિના રહી શકે નહિ. માત્ર ગુજરાતી ભાષામાં જ નહિ, ભારતની કન્નડ જેવી અન્ય ભાષામાં પણ જૈનાએ ગણનાપાત્ર ફાળા આપ્યા છે—તે હકીકત નિર્વિવાદ છે.

તે પછીના કાળમાં પણ, છેક અત્યારના કાળ સુધી, જૈન મુનિઓ સાહિત્ય રચતાં અઠકયા નથી. પણ તેમનું સર્જન બહુધા જૈન ધર્મની કથાઓને, માન્યતાઓને અને રીતિઓને અનુલક્ષતું હોઇ, સાહિત્યના વહેતા પ્રવાહમાં તેમના અર્પણની ગણતરી, સામાન્ય રીતે, થતી નથી. પણ તેથી તે અર્પણનું મહત્ત્વ ઘટતું નથી.

જેમ ભાષા અને સાહિત્યમાં, તેમ અર્વાચીનકાળના પહેલાંની ચિત્રકલામાં પણ, જૈનાએ પ્રશસ્ય ફાળો આપ્યા છે. ચિત્રકલામાં તાે એમણે ઉપજાવેલી શૈલીને '' જૈન શૈલી '' નામનું ગૌરવવંતું પદ્ પણ પ્રાપ્ત થયેલું છે.

એટલે એ ચિત્રકલામાં સર્જાયેલાં થાડાં ચિત્રો લઇ ને આજના એક જૈન મુનિ તેમાં આલેખાયેલી કથા નિરૂપવા ભેસી જાય તા તેમાં કાઇને નવાઈ ન લાગે. કેમ કે એ કલા અને એ કથા એમને મળેલા અમૂલ્ય વારસા છે. એ વારસા પાછા એવા છે કે જેમ એ વહેંચાય તેમ વધારે આન'દથી સાગવાય.

એ આનંદ પ્રાપ્ત કરવા નીકળી પડનાર યુવાન મુનિશ્રી શીલચંદ્રવિજયજી, એ રીતે, સન્માર્ગ વિહાર કરી રહ્યા છે. તેમણે જે કથા હાથમાં લીધી છે તે જૈનાના અત્યંત માનીતા તીથે કર શાંતિનાથની છે. એ શાંતિનાથ ભગવાનનું નામ પડે છે, ને મારા કાનમાં દરરાજ સૂતી વખતે બાલાનું મારી માતાનું વાકય પડઘાય છે: '' શાંતિનાથ, શાતા કરા. ''

એ શાંતિનાથ આખરે તીર્થ કર થયા અને માક્ષપદ પામ્યા; પણ એ રીતે આ સંસારની આવનજાવનમાંથી મુક્તિ પામતાં પહેલાં જવે અનેક જન્મામાંથી પસાર થવું પડ છે. અનાદથી ભઢકતા આવેલાં જે જવ પાતાના પુષ્યપ્રભાવે અને નિયતિના કાઈ અગમ્ય કારણે જ્યારે સાથું જ્ઞાન–આત્મા અને જગત સંબંધી–, અને સાથું દર્શન—એ આત્માની પરમમુક્તિ શી રીતે સાધી શકાય તે વાતનું—પ્રાપ્ત કરે છે તેમ કહેવાય, એ જ્ઞાનને પ્રાપ્ત કરે છે ત્યારે તે પરમગતિને પ્રાપ્ત કરવાનું પહેલું સાપાન સર કરે છે તેમ કહેવાય, એ જ્ઞાનને સમ્યક્જ્ઞાન અને એ દર્શનને સમ્યક્દર્શન કહેવાઈ, એની પ્રાપ્તિને સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ કહેવાય. જ્યાં સુધી કાઈ પણ જીવને એ 'સમ્યક્ત્વ ' પ્રાપ્ત થયું નથી હોતું ત્યાં સુધી તે અનંત સંસારમાં આમથી તેમ આયજા કરે છે, અને તેનું બહુ મહત્ત્વ નથી હોતું. પણ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરનાર જીવ પછી ઉત્તરાત્તર ચઢતા ચઢતા છેક કૈવલ્યજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ સુધી પહોંચી શકે; અને એ જીવે જો કાઈ વિરલ સિદ્ધિની પ્રાપ્તિની લાયકાત મેળવી હોય તા તે તીર્થ કર પદ પણ પામે. ભગવાન શાંતિનાથના જીવે એવી વિરલ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી હતી એઢલે એ જૈનાના, આ ચાવીસીના ગાળાના સોળમા તીર્થ કર થયા.

એમને સમ્યક્ષ્ત્વ પ્રાપ્ત થયું ત્યાંથી તે છેવટે તીથે કરરૂપે ચરમ અને પરમ ગતિને પામ્યા ત્યાં

સુધીમાં એમના બાર ભવ થયા. એ ગાળા જ જીવની પરિર્ણાતમાં મહત્ત્વના ગણાય, એટલે આજથી સાતસાએક વર્ષ પહેલાંના કાેઇ ચિત્રકારે, તેમના આ બારે ભવના મુખ્ય મુખ્ય બનાવાને ચિત્રપહિકાએામાં આલેખી દીધા છે. એ આલેખનની પાછળ એ આત્માના આ બારેબાર ભવની રસભરી અને ઉન્નત ેએવી જીવનગાથા પથરાયેલી છે.

એ ચિત્રોમાં આલેખાયેલી અને જૈન કથાસાહિત્યમાં નિર્પાયેલી એ બાર ભવની કથા, મુનિ શીલચં ક્રવિજયજના આ પુસ્તકના વિષય છે. મુનિશ્રી જેઠલા સાહિત્ય અને કથાના રાંસક ભાેકતા અને ગ્રાતા છે એઠલા જ ચિત્ર અને એના દ્વારા આલેખાયેલી કથાના પણ વિદ્વાન મર્મજ્ઞ છે. એઠલે એમણે એ ચિત્રા આપીને, એ ચિત્ર દ્વારા કહેવાતી કથાનું, એ ચિત્રોમાંનાં રંગ અને રેખાઓનું બારીકીથી અવલાકન કરીને, વિવરણ કર્યું છે, અને સાથે સાથે એ ચિત્રોની બારીક કલાકારિગરીને સમજવા-સમજાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. ચિત્રકલાથી તદ્દન અજાણ એવા હું એમનાં આ ચિત્ર વિવરણ વિશે શું કહી શકું? એ તેમ એના જાણકાર વિદ્વાન કહેશે. પરંતુ તે ચિત્રોનાં બારીક નિરીક્ષણ અને વિવચનની સાથે સાથે મુનિશ્રીએ પુસ્તકમાં, જૈન સાહિત્યમાં સચવાયેલી એ બારે ભવની કથાઓ પણ સંક્ષેપમાં નિર્પો છે. ચિત્રમાંથી ઊઠતી સામગ્રીના એ કથાનિર્પણમાં ઉપયોગ થવાને બદલે, એ બધી કથાના ચિત્રકારે શી રીતે ઉપયોગ કર્યો છે એ મુનિશ્રીના લેખનમાં સવિશેષપણ નિર્પાય છે.

સાદી, સરળ, નિરાહંભર અને છતાં પાતાનું આગલું પાત ધરાવતી ભાષાશૈલીમાં આ ભારે ભવની કથાનું મુનિશ્રીએ નિરૂપણ કહું. છે. તેમાં કયાંય અત્યુક્તિના તેમણે આશ્રય લીધા નથી કે કયાંય અહાંભાવથી ખેંચાઈ જઈ ને ''ઓહો,'' કે '' આહા,'' કરી ઊઠયા નથી. આ જાતની કથાઓમાં, સ્વભાવિક રીતે જ, અલીકિક તત્ત્વ હાય, કેમ કે આ તા ધર્મની અને ધાર્મિક આત્માની એવા કાળખંડની કથા છે કે જેમાં આમાં બને છે એવું બનતું જ એમ એ જમાના શ્રદ્ધાપૂર્વક માનતા. પણ લેખકની કસાદી આવી વાતાના નિરૂપણ વખતે જ થાય. તે પાતે જે આવા અદ્ભુતના નિરૂપણમાં પાતાની કલમ ઉપરના સંયમ ખાઈ બેસે, કે આખી વાતની સત્યાસત્યતાના પક્ષે કે વિપક્ષે પાતે વાદી કે પ્રતિવાદી બની જાય, તા એનું લેખન દૂષિત બની જાય. મુનિશ્રી શીલચંદ્રવિજયજ એવા કશા પ્રલેભનથી પર રહ્યા છે અને શાસોકત વાતાને પાતાની સરળ ભાષામાં વર્ણવી રહ્યા છે. તેમનું લખાણ શુદ્ધ છે, સ્પષ્ટ છે અને વિષયના ગૌરવને કયાંય પણ હાનિ ન થાય એ જાતનું છે.

મુનિશ્રી સંસ્કૃતના સારા વિદ્યાર્થી છે. જૈન શાસ્ત્રોમાં આલેખાયેલી ભાષાના તા એ ઊંડા અલ્યાસી હોય જ, પણ તે ઉપરાંત ગુજરાની ભાષા અને સાહિત્યના પણ એ ઊંચી કાૈદિના રસિક અલ્યાસી છે. તેમનું વાચન વિશાળ છે, અને સંપ્રગ્નતા ઊંચી કાૈદિની છે. એઠલે તેમના હાથે તૈયાર થયેલું આ, શાંતિનાથ ભગવાનના ભાર ભવાની, ચિત્રોમાં આલેખાયેલી કથાનું વિવરણ, માત્ર જૈન વાચકાને જ નહિ, પણ અન્ય વાચકાને પણ સાહિત્યની રસિક કૃતિ વાંચ્યાના આનંદ આપશે, તે વાતમાં મને શંકા નથી.

કાઈ પણ ધાર્મિક કથાવાર્તામાંથી તેમાં જે માત્ર સાંપ્રદાયિક હોય એ તત્ત્વ ગાળી નાખીએ તા એ કથા બહુજન–સમાજના પ્રેમ અને આદરની અધિકારી બને. ભગવાન બુદ્ધની જાતક કથાએા, વેદા અને પુરાણામાં આવતી અનેક સુંદર કથાએા, અને જૈનાનાં શાસ્ત્રોમાં, રાસાઓમાં અને આખ્યાનામાં આલેખાયેલી કથાએ આ વાતની સાક્ષી પૂરે છે. શાંતિનાથ ભગવાનના ભાર ભવાની, ચિત્રોમાં અને શબ્દામાં આલેખાયેલી આ કથા પણ, એ રીતે, સમગ્ર જનસમુદાયને સાનંદ અવળાધ આપનારી, અને ચિત્રકલાના રસિકાને ક્લારસ પૂરા પાડનારી નીવડશે તેવી મારી શ્રદ્ધા છે.

અા, અત્યંત પરિશ્રમ, કલાસુઝ અને સાહિત્યિક આલેખનની શક્તિ માગી લેવું કાર્ય સફળ રીતે પાર પાડવા બદલ હું મુનિશ્રી શીલચંદ્રવિજયજીને હાર્દિક અભિનંદન આપું છું.

विक्षे पार्क्षः ३०-८-१७८१

--- ગુલાળદાસ પ્રાહ્ય

#### "જૈન ચિત્રશૈલી "નું પૃથક્ અસ્તિત્વ

આજે પશ્ચિમ ભારત તરીકે ઓળખાતા પ્રદેશમાંથી ઉપલબ્ધ થયેલી, ઈ. ૧૧મા શતકથી લઈ તે ૧૬મા શતક પર્યન્તની, તાડપત્ર તથા કાગળ ઉપર લખાયેલી સચિત્ર હાથપાથીઓ, વસપટા તેમ જ કાષ્ઠપાં કાંગમાં જોવા મળતી ચિત્રશૈલીના નામકરણ પરત્વે, ચિત્રકલામમં જ્ઞોમાં ઘણા મતભેદ પ્રવર્તતા આવ્યો છે. આ ચિત્રશૈલી મુખ્યત્વે, જૈન ધર્મ સાથે સંકળાયેલ 'કલ્પસ્ત્ર' વગેરે ધર્મ પ્ર'થાનાં પાથી ચિત્રોમાં ઉપલબ્ધ છે. આ ચિત્રો, શરૂઆતમાં તેમ જ મહદું શે જૈન પ્ર'થામાંથી મળી આવ્યાં હાવાથી, આરંભમાં તે ચિત્રોની શૈલી 'જૈન શૈલી' હાવાનું નક્કી થયું હાવા છતાં, પાછળથી, 'બાલગાપાલ સ્તુતિ', 'દુર્ગાસપ્તશતી,' 'વસંત વિલાસ' વગેરે જૈનેતર સાંપ્રદાયિક તેમ જ શુંગારરસપાયક પ્ર'થામાં તે જ પ્રકારનાં ચિત્રો—અલખત્ત, ૧૫મા—૧૬મા શતકનાં—મળી આવતાં, આ ચિત્રોની શૈલીને 'જૈન શૈલી' ગણાવવામાં કલાસમીક્ષકોને સાંપ્રદાયિકતાના ભય લાગ્યા, તેથી તેમણે આ શૈલીને 'ગૂજરાત શૈલી' અથબા 'પશ્ચિમ ભારતીય શૈલી' એવાં નામાથી ઓળખાવી.' ત્યાર પછી આ શૈલી ' અપભ્ર'શ શૈલી,' ' મારુ–ગુર્જ'ર શૈલી, '' 'ગૂજરાતની જૈનાશ્ચિત ચિત્રકલા' વગેરે વિવિધ નામાથી ઓળખાવાતી રહી. પણ એનું એક અને સવ'સમ્મત નામ હજી સુધી સ્થિર થયું નથી. આમ છતાં, આજે સામાન્યત: આ શૈલીને ' પશ્ચિમ ભારતીય શૈલી શૈલી ' તરીકે ઓળખવામાં આવે છે.

હું આ શૈલીને 'જેન શૈલી ' તરીકે ઓળખાવવાના પક્ષમાં છું. આના સમ**ર્ય**નમાં અ**હીં** કેંદલાક મુદ્દાએક તથા સંદર્ભી નાંધીશ.

આ ચિત્રરોલીને 'જૈન રોલી ' તરીકે ન સ્વીકારવા પાછળ, મારી સમજ પ્રમાણે, વિદ્વાનાની દિષ્ટિએ, બે બાબતા કારણભૂત છે : (૧) કાેં કલાને કાેં ધમ સંપ્રદાયનું નામ આપવું કે તેના નામ સાથે જોડવી, તેમાં ઔચિત્ય નથી; (૨) આ રોલીનાં ચિત્રો ગૂજરાત સિવાયના અન્ય વિવિધ પ્રદેશા-માંથી પણ મળ્યાં છે, અને જૈન ન હાેય તેવાં પુસ્તકાેમાંથી પણ તે મળી આવ્યાં છે, માટે પણ આ રોલીને 'જૈન રોલી ' નામ આપવું ઉચિત નથી.

આ બન્ને બાબત વિષે ક્રમશ: વિચાર કરીએ :--

1. "કલાને કાંઇ ધર્મમં પ્રદાય સાથે જેડવામાં ઔચિત્ય નથી" એવા વિચાર આજના લાકશાહી તથા બિનસાંપ્રદાયક સમાજના વાતાવરણમાં સહુ કાંઇને આવે એ ખૂબ સહજ છે, અને તેના અસ્વીકાર કરવાની હિંમત પણ ભાગ્યે જ કાંઇ દાખવી શકે. પરંતુ એના અર્થ એવા નથી કે વાસ્તવિકતા કે તથ્યના પણ અસ્વીકાર કે ઇન્કાર કરીને આગળ ચાલવું. આજના સમાજસંદર્ભ ગમે તે હાય, પણ તેને જ માધ્યમ કે માપદંડ બનાવીને આપણે મધ્યકાલીન સમાજને, ત્યારનાં ધારણાને, વાતાવરણને કે કલા અને સાહિત્ય જેવા પદાર્થીને મૂલવીએ—માપીએ, તા તે બરાબર ન ગણાય. આપણે મધ્યકાલના ઇતિહાસ તપાસીએ, તા આપણને સહેજે જણાઇ આવશે કે 'ધર્મ' એ મધ્યકાલીન સમાજના અને વાતાવરણના પ્રાણ હતા; અને એ કાળની પ્રત્યેક વ્યક્તિ કે સમાજનું પ્રત્યેક અંગ, પાતે અપનાવેલા ધર્મસંપ્રદાયની કેમ ચઢતી કળા થાય ને તેનું સારું કેખાય, તે માટે સતત પ્રયત્નવંત, પ્રયાગશીલ અને અને સભાન રહેતું. એ સમાજના જીવનમાંથી 'ધર્મ' કે દૂર કરીશું, તા એ સમાજ નિષ્પ્રાણ દીસરા.

એ સમાજમાં કાવ્યા રચાતાં, પ્ર'થા સર્જાતા, શિલ્પા ને સ્થાપત્યા નિર્માતાં, ચિત્રો આલેખાતાં અને એવી અનેકવિધ સાંસ્કૃતિક પ્રવૃત્તિએા થતી, પણ તે તમામનું કેન્દ્રબિન્દુ ધર્મસાધના, ધર્મોન્નિતિ ને ધર્માસેવા, સીધી કે આડકતરી રીતે પણ, રહેતું, એમ આપણે કહી શકીએ.

વસ્તુત: તા આ બધું ધર્મના નેજા હેઠળ જ થતું રહ્યું હતું, એમ કહી શકાય. અને તેથી જ તા આપણ ત્યાં, જૈન ચિત્રકલા અને શિલ્પકલાની માક્ષ્ક જ, શ્રીનાથઠારાની ચિત્રકલા અને પુષ્ટિમાર્ગની વિશિષ્ટ સંગીતકલા (હવેલી સંગીત) જેવાં રુચિકર તત્ત્વો વિકસ્યાં છે અને ઢક્યાં છે.

આમ, આ દર્ષિભન્દુથી વિચાર કરતાં પ્રસ્તુત ચિત્રશૈલીને 'જૈન શૈલી' એવું નામ આપવામાં ક્રેાઈ નાનમ વર્તાતી નથી. ખલ્કે, મુલલ ખાદશાહાેના રાજ્યાશ્રયે પાંગરેલી ચિત્રકલાને 'મુલલ કલા' તેમ જ 'ઇમ્પીરીયલ મુલલ આદ'' અને 'પાપ્યુલર મુલલ આદ'' જેવાં નામાથી ઓળખાવી અને નવાજ શકાતી હાય તા તેની જેમ, જેના દ્વારા પાંગરેલી અને સચવાયેલી આ શૈલીને 'જૈન શૈલી' નામ અપાય, તા તેમાં ન્યાય અને તકે સંગતિ-બન્ને છે. કેટલીક વખત આવી સાંપ્રદાયિકતાનું પણ આગલું મૂલ્ય હાય છે, એ ન ભૂલલું જોઈએ.

મે' ઉપર નિર્દે રયું કે આ રૌલી જૈના દ્વારા વિકસેલી ને સચવાયેલી છે; આ મુદ્દો જરા ઊંડાણથી તપાસવા જેવા છે.

વાત એમ છે કે મધ્યકાલીન જૈન શ્ર'થપાર્થીઓમાં મળતી ચિત્રકલાના મુખ્ય સ્રોત કે પ્રેરકળળ જૈન આચાર્યા/ધર્મ ગુરુઓ છે. એ ચિત્રા તેઓના સીધા માર્ગ દર્શન હેઠળ ચિતરવામાં આવ્યા હાય છે, એમ કહેવું વધુ યાગ્ય ગણારા. જૈન ધર્મ ગુરુઓ પાતાના વ્રત અનુસાર, જીવનભર, ભારતના પૂર્વ પશ્ચિમ-ઉત્તર-દક્ષિણ એમ ચારેય દિશાઓના અન્યાન્ય પ્રદેશામાં પાદવિહાર દ્વારા પર્યટન કરતા રહેતા. આ પર્યટન અને વચમાં આવતા ચાતુર્માસિક સ્થિરવાસ દરમિયાન, તેઓને જ્યારે જ્યારે કાઈ ધર્મ- શ્ર'થની જરૂર જણાતી કે કોઈક શ્રાવકને કે સંઘને પાતાના માટે કે ધર્મગુરુઓને અર્પણ કરવા માટે ધર્મ શ્રંથાની જરૂર પડતી, ત્યારે તે ધર્મ ગુરુઓ તેમ જ શ્રાવકો, જે તે પ્રદેશમાં કે અન્યત્ર વસતા વિખ્યાત કે અલ્પખ્યાત લેખક (લહિયા) ને તેમ જ ચિત્રકારને ખાલાવતા, અને તેની પાસે જરૂરના શ્રંથ લખાવતા તથા તેમાં ચિત્રો ચિતરાવતા. આ લેખક અને ચિત્રકાર સ્થાનિક પણ રહેતા અને ખહારગામથી આવેલા કે ખાલાવેલા પણ હોય. પરિચિત પણ હોય અને અપરિચિત પણ હોય. એટલું જ નહિ, પણ દરેક શ્રંથ, દરેક વખતે, દરક સાધુઓ લેખક પાસે જ લખાવે તેવું પણ નહિ; તેઓ સ્વયં લખે એવું પણ બનતું. પણ ઘણ ભાગે લહિયાઓનો ઉપયોગ થતો.

આ લેખકા તેમ જ ચિત્રકારાને, એમને ભાલાવનાર અને કામ આપનાર આચાર્યા/સાધુઓ પૂરું માર્ગ દર્શન (Guide line) આપતા, અને એ માર્ગ દર્શનને અરાભર લક્ષ્યમાં લઈને પછી એ લેખક અને ગ્રંથકાર એ ગ્રંથ લખતા તેમ જ તેમાં ચિત્રો દારતા. એ લખાણ તથા ચિત્રો તૈયાર થયા પછી એ આચાર્યાદ તેને તપાસી લેતા અને તેમાં પાતાના સંપ્રદાયના સિદ્ધાન્તા, હકીકતા કે બીજી કાંઈ બાળતા વિશે ખામી જણાય તા તે સુધરાવી લેતા.

હાથપાથીઓમાં થતાં ચિત્રાંકન અંગે એવી પદ્ધતિ હતી કે પહેલાં આખી પાંચી લખાતી,

અને તેમાં જ્યાં જે માપનાં ચિત્રો દારવાનાં હોય તેઠલી જગ્યા કલાત્મક રીતે તેમ જ નક્કી કરેલા માપમાં/ઘાટમાં ખાલી રાખવામાં આવતી, અને તે સિવાયના ભાગમાં કલાત્મક રીતે અક્ષરા લખાતાં, અને તે પછી તે પૂરી લખાયેલી પ્રત ચિત્રકારને ચિત્રાંકન (તથા હાંસિયા—એાર્ડરનાં સુશાભા) માટે સાંપવામાં આવતી. (પ્રસંગાપાત્ત, અહીં એ જાણવું રસપ્રદ બનશે કે કેઠલીક વખત મંથ લખાવનાર સાધુ અથવા તા લખનાર સાધુ કે લેખક અથવા તા ચિત્રશાલા (School)ના મુખ્ય ચિત્રકાર (Master) એ મંથના હાંસિયામાં, એ પૃષ્ઠમાં જેવું ચિત્ર આલેખવાનું હોય તે ચિત્રના રેખામય—આલેખ (outline), પીળી શાહીથી આલેખી આપતા, અને તેના આધારે ચિત્રકાર તે પૃષ્ઠમાં રખાયેલી ખાલી જગ્યામાં પૂરા કદનું લધુચિત્ર વિવિધ રંગામાં આલેખતા. પાછળથી આ પ્રથામાં પરિવર્તન આવ્યું હતું, અને હાંસિયામાં ચિત્રના આલેખ નહિ, પણ આલેખ્ય ચિત્રના વર્ણનાત્મક પરિચય થાડાક શખ્દામાં લખવામાં આવતા અને તેના આધારે ચિત્રો દારાતાં.) આવી પ્રતામાં થણે ભાગે મૂળ પ્રતાનાં પૃષ્ઠોમાં જ ચિત્રો દારાતાં, તા કયારેક જુદા—તે માપના-કાગળા ઉપર ચિત્રો દારીને તે ચિત્રો, જે તે ખાલી સ્થાન પર ચાડવામાં આવતાં. (મંથ પૂરા લખાઈ ગયા હોય ને ચિત્રાંકના માટે સ્થાન છાડવામાં આવ્યાં હોય, પણ ગમે તે કારણસર ચિત્રકાર્ય ન થઈ શક્ય હોય તેવી, અને ચિત્રોના ખાકો (કાચા કે ર‡ સ્કેચ—ખરડા) જ થયા હોય કે અધૂરું ચિત્રકાર્ય થયું હોય તેવી પાથીઓ પણ ગાનભંડારામાં જોવા મળે છે.)

આ ઉપરથી એ વાત પણ ફ્રેલિત થાય છે—અને એ હકીકત પણ છે જ—કે જે સ્થાનમાં પાથી લખાઇ હોય, તે જ સ્થાનના ચિત્રકારે તેને ચિત્રમંડિત કરી હોય એવા એકાંત નથી. એવું યે બનતું કે લેખક એક ગામ કે પ્રદેશના હોય ને તેના હાથે લખાયેલી પાથીમાં અન્ય ગામ કે પ્રદેશના ચિત્રકારે ચિત્રો આલેખ્યાં હોય. આચાર્યો પાતે પણ કયાંક પાથી લખાવી રાખે, ને પછી વિહારમાં ફરતાં ફરતાં ક્યાંક કાંઈ જાણીતા કે સારા ચિતારા મળે તા તેની પાસે ચિત્રકાર્ય કરાવી લે. તથ્ય એ છે કે પાથી લખનાર લહિયા નાગાર કે તેવા અન્ય સ્થળના વતની હોય, તેલે પારણમાં ખેસીને પાથી લખી હોય, ને વળી તે પાથીનાં ચિત્રો કાંઈ કે આગ્રામાં ચિતર્યા હોય, એવું બનતું.

આ એક પર પરા ( Tradition ) છે, જે આજે પણ પ્રચલિત છે. આજે પણ જૈન સાધુઓ કાગળ કાશ્મીરથી કે પાંડિચેરીથી મંગાવે છે. લહિયા નાગાર, બીકાનેર કે જયપુરથી કે પાઢણથી બાલાવે છે. પુસ્તકલેખન પાઢણ કે અમદાવાદમાં થાય છે, અને પુસ્તકલેખન તથા ચિત્રો તેમ જ બાહેરા મુંબઈ કે જયપુર-ઉદયપુરમાં દારાવે છે. અને પ્રશસ્તિમાં પુસ્તકલેખન તથા ચિત્રાંકનના ખરચ ભાગવનાર ગૃહસ્થ મકાસના નિવાસી હોય તા તેનું ને તેના વતનનું નામ પણ લખાય છે.

આથી થયું એવું કે આ ચિત્રકલાને, અન્ય ચિત્ર-શૈલીએાની જેમ, કાેઇ પણ સ્થળવિશેષ કે પ્રદેશવિશેષની મર્યાદાનું ખંધન ન રહ્યું. એક જ શૈલીનાં ક્રદ્ધ્પસૂત્રીય ચિત્રો આગ્રામાં, પાઠણમાં, ખંભાતમાં, જૌનપુરમાં, માંડુમાં, તેમ જ અન્યાન્ય સ્થળામાં દારાયેલાં સમાનરૂપે મળી આવ્યાં છે, તેનું પણ આ જ કારણ છે.

મ્યાપ**ણ** ત્યાં પુસ્તકોની પ્રશસ્તિએક અને પુષ્પિકાએકમાં વધુમાં વધુમાં ફક્ત લહિયાનું જ નામ ઉલ્લેખાયેલું જોવા મળે છે. ગણ્યાગાંઠયા દાખલા બાદ કરતાં, ચિત્રકારનું નામ ક્યાંય મળતું ન**થી.**  એટલું જ નહિ, લેખકતું વતન પણ ભાગ્યે જ નોંધવામાં આવે છે. પ્રતને અંતે મળતાં સ્થળનામાથી તા એ પ્રત જે સ્થળે લખાઈ હોય તે સ્થળના નિર્દેશ સમજવાના હોય છે. અને આમ છતાં, આપણા કલામમંત્રા (Art historians) તા લેખનના સ્થળને જ લેખનનું અને ચિત્રકર્મનું ને ચિત્રકારનું પણ સ્થાન માનીને જ ચાલે છે, એ કૈટલું અધું વિચિત્ર છે!

્શ્રી કાર્લ ખંડાલાવાલાએ એક સ્થળે નોંધ્યું છે કે —

"परद्रहर्वी शताब्दीके मध्य माण्ड्रमें चित्रकारोंके विभिन्न समूह क्रियाशील थे जिनमेंसे कुछ सामान्य गुजराती शैलीमें काम कर रहे थे तथा कुछ चित्रकारोंने कुछ अधिक प्रगतिशील होनेके कारण किन्हीं ऐसी विशेषताओंको विकसित किया जिन्हें माण्ड्रकी निजी शैली कहा जा सकता है। इन विशेषताओंको सन् १४३९ के रचे कल्पसूत्रमें देखा जा सकता है। "

આ વિધાન સાથે માટા ભાગના કલાવિદા સહમત હોય એવું અને. પરંતુ ઉપર નાંધેલી પરં-પરા (Tradition) ને જો લક્ષ્યમાં લીધી હોત, તા કલાવિદા કદાચ આવા અભિપ્રાય પર ન આવ્યા હોત. વસ્તુત: માંકૂ કે જૌનપુરમાં ચિત્રિત (રચિત નહિ) કલ્પસૂત્રનાં ચિત્રામાં પ્રાદેશિક, રૌલીગત કે કલમગત કે ર'ગમિલાવટ ઇત્યાદિને લગતી કેટલીક વિભિન્નતા/વિશેષતા જરૂર જોવા મળે છે. પર'તુ અ થાધું છતાં, 'જૈન રૌલી 'નાં ચિત્રાની મુખ્ય ને મૌલિક લાક્ષણિકતાઓ-દાઢ આંખ, નકીલી નાસિકા, અત્યધિક પાતળો કહિપ્રદેશ અને રેખાએંગની પ્રધાનતા વગેરે-છે, તે તેા પાઠણ કે તેવા અન્ય સ્થળે ચિતરાયેલાં કલ્પસૂત્ર-ચિત્રાની જેમ જ આ ચિત્રામાં પણ સમાનપણ મળી રહે છે. અને આમ બનવાનું ખરૂં કારણ એ જ છે કે આ ચિત્રા જૈન ધર્માચાર્યાની સીધી દેખભાળ અને રાહળરી હેઠળ તૈયાર થયાં છે. રંગ મિલાવટના કે રોલીગત કેટલાક ફેરફારા પણ જોવા મળે છે તેના કારણમાં, માંદ્ર, જૈનપુર વગરે સ્થળોમાં જૂના કે રાર્જિકા ચિત્રકાર કાર્ધ કારણસર અદલવા પડ્યા હોય, અથવા તા જે તે સ્થળના સ્થાનિક ઉત્તમ ચિત્રકારનાે ઉપયાગ કરવાનું નક્કી થયું હોય, અને તેથી તે નવા ચિત્રકારે કદપસુત્રનાં ચિત્રાની નકલ કરવા જતાં તેમાં પાતાના કલાકસળ ઉમેર્ધા હાય અને એ રીતે પાતાની શૈલીની અસરા પણ એમાં તેણે ઉમેરી હાય એવી સંભાવના, તથ્યની વધુ નિકટ જણાય છે. જો કે શ્રી ખંડાલાવાલાનું ઉપર નાંધેલું વિધાન કે તેવાં અન્ય વિધાના મહદંશે તા અનુમાન કે સંભાવના ઉપર જ આધારિત હોય છે, તેમ છતાં, અહીં મેં નિર્ફેશલી સંભાવનામાં કાઈને તર્કસંગતિ ન પણ લાગે, પર'તુ પર'પરાગત (Traditional) તથ્યને ઉવેખવાનું અહુ સહેલું નથી એ આપણે ન ભૂલવું જોઈએ. પર પરાશી અજાણ વ્યક્તિ જ તર્કસંગતિના નામે પર પરાને ઉવેખવાનું સાહસ કરી શકે.

જો કે 'ખરી રીતે કોઇ પણ ચિત્રરૌલીને પ્રદેશનું નામ અપાય તે જ યાગ્ય' એવા કલાવિદાના મત સાથે હું અસમ્મત નથી. આમ છતાં, ઉપર ચચ્યુ છે તેમ, પ્રસ્તુત ('જૈન') રૌલીને લાગેવળગે છે ત્યાં સુધી, આ રૌલીનાં ચિત્રા મુખ્યત્વે જૈન મંથામાં છે અને એ મંથાનાં લેખન અને ચિત્રાંકનનાં ખરા આધાર જૈન આચાર્યો પર રહેતા. ઉપર નાંધ્યું તેમ, તેઓ દેશદેશ વિચરતા, દેશદેશના લેખકો પાસે, પાતે નિશ્ચિત કરેલા ધારણની લિપિ—જે જૈનલિપિ તરીકે પ્રખ્યાત છે તે-માં મંથા લખાવતા, ને ચિત્રકારા પાસે પાતે પાતે સ્વીકારેલા ધારણનાં ચિત્રા દારાવતા. આથી, તે લેખક ગમે તે દેશના,

ભાષાના કે ધર્મસંપ્રદાયના હાય તા પણ, આચાર્ય દારા ને તેમની સ્ચનાનુસાર લખાતા ત્રંથની લિપિનું સ્વરૂપ, જૈન ભંડારામાં સચવાયેલી હાથપાથીઓમાં આજે જેવા મળતી લિપિ પ્રમાણનું જ-જૈન લિપિનું જ-રહેતું. અને એ જ રીતે, ચિત્રકાર ગમે તે દેશના, જ્ઞાતિના કે ધર્મના હાય ને તે ગમે તે પ્રકારની ચિત્રરીલીના નિષ્ણાત હાય તા પણ જૈન આચાર્યના માર્ગદર્શન હેઠળ તેના દારા થતું જૈન પ્રથાથીઓનું ચિત્રકર્મ, 'જૈન રૌલી'નું જ રહેતું. જૈન પ્રથાના કે જેનાચાર્યા/જૈના દારા લખાયેલા/લખાવાયેલા પ્રથાના લિપિમરાડ, એ બીજ કાઈ પણ લિપિમરાડ કરતાં જુદા તરી આવે તેવી વિશેષતાએ ધરાવનારા તેમ જ સૈકાઓ સુધી પાતાની આગવી છતાં સ્વીકૃત-સ્થાપિત ધારણ-ખંધારણની મર્ચાદને અનુસરતી એકવિધતા/પરિપાટીને જળવી રાખનારા જેમ જણાઈ આવે છે, ને તેથી જ તે લિપિન 'જૈનલિપિ' કહેવામાં આવે છે; તેમ, તાડપત્ર અને કાગળ વગેરેની પાથી વગેરમાં ઉપલબ્ધ ચિત્રકર્મ પણ, તે જુદા જુદા સૈકાઓ તથા તમાકાઓમાં, જુદી જુદી વ્યક્તિઓના હાથે ને જુદી જુદી વ્યક્તિઓના માર્ગદર્શન હેઠળ થયું હોવા છતાં, તેણે પાતાની આગવી લાક્ષણિકતાઓને તથા સ્વીકૃત/સ્થાપિત નિયમખદ્ભતાને છાડી નથી, ને તે જ કારણે તે બીજ તમામ ચિત્રરૌલીઓથી અલગ તરી આવે છે, ને માટે જ તે ચિત્રરૌલીને કોઈ પ્રદેશવિશેષનું નામ આપવાને થદલે 'જૈન ચિત્રરૌલી 'નામ આપવામાં વિશેષ ઔચિત્ય જળવાય છે.

ર. વિદ્વાના સમક્ષ ઊભી થયેલી એક મહત્ત્વની મુશ્કેલી એ હતી કે 'જૈન શૈલી 'ની ' દાઢ આંખ ' વગેરે લાક્ષણિકતાએ ધરાવતાં ચિત્રા તા માળવા તેમ જ લડાખ અને બરમા વગેરે પ્રદેશામાંથી પણ મળી આવ્યાં છે, અને વળી તેના સંબંધ બૌદ્ધ ધર્મના તથા અન્ય વિષયા સાથે છે, તા પછી આ રીલીને 'જૈન શૈલી ' કેવી રીતે કહી શકાય ?

એ ઉપરાંત, ૧૫મા સૈકામાં અને તે પછી આલેખાયેલાં કેટલાંક એવાં પ્ર'થચિત્રા મળી આવ્યાં છે કે જેના સંખંધ જૈનેતર ધર્મ સંપ્રદાયા સાથે હોય અથવા તા ૠતુંવિલાસ સાથે હોય; દા. ત. બાલ-ગાપાલસ્તુતિ, રતિરહસ્ય, વસંતવિલાસ, હંસાઉલી કે હંસાવલી વગેરે. આ ચિત્રોની રૌલી ' જૈન શૈલી 'નાં ચિત્રા જેવી છે અને તે પ્રથા તા જૈન ધર્મ સાથે સંબદ્ધ નથી! આથી, આ રૌલીને ' જૈન રૌલી ' કૈવી રીતે કહી શકાય?

આના સીધા જવામ જે કે આવા આપી શકાય: જો આ પ્રકારનાં ચિત્રો અન્ય પ્રદેશામાંથી મળ્યાં હોવાને કારણ જ આ ચિત્રોની શૈલીને 'જૈન શૈલી' નામ ન આપી શકાય, તા આ જ કારણ સર આ શૈલીને 'ગૂજરાત શૈલી', કે 'પશ્ચિમ ભારતીય શૈલી' એમાંનું એકેય નામ આપી ન જ શકાય. માળવાની ચિત્રકલાને 'ગૂજરાત શૈલી' શી રીતે કહી શકાય ભલા ! અને એ જ રીતે લહાખ તથા અરમામાં ઉપલબ્ધ ચિત્રકલાને પણ 'ગૂજરાત શૈલી', કે 'પશ્ચિમ ભારતીય શૈલી' તરીકે શી રીતે એાળખાવી શકાય!

આમ છતાં, વિદ્વાનાના પ્રશ્નવું સમાધાન આ રીતે વિચારી શકાય:

(૧) મધ્યકાલના ગૂજરાતના સાલંકી રાજાઓએ, ગૂજરાત અહારના વિવિધ પ્રદેશા ઉપર ધાતાનું સાર્વભોમત્વ સ્થાપ્યું, ત્યારે અન્ય સાંસ્કૃતિક તત્ત્વાની જેમ જ, મૂળ ગૂજરાતમાં ઊગમ પામેલી અને

ગૂજરાતના જૈના દ્વારા વિક્રમેલી આ ચિત્ર રીલી અને તેના નિષ્ણાત કલાકારા પણ તે તે પ્રદેશામાં ફેલાયા હાય, એવી સંભાવના અજીગતી કે તર્ક વિસંગત લાગે તે હૃદે કાલ્પનિક નથી. અને ધર્માચાર્યોના પાદ્મવિહાર આ કલાપ્રસારનું કારણ હતા એ તા આપણે જોયું જ છે.

જે કે 31. ઉમાકા-તભાઈ પ્રે. શાહે, દશમી શતાબ્દીનાં કેટલાંક ઉપલબ્ધ દાનપત્રોમાં ઉત્કીર્લ્યું રેખાકૃતિઓના આધારે પ્રસ્તુત શૈલી, એ કાળમાં, માળવામાં અને ગૂજરાતમાં સામાન્ય હતી એવું નક્કી કરીને, આ શૈલીની ચિત્રકલાને 'મારુ-ગુજેર શૈલી 'એવું નામ આપ્યું છે. 'તો પણ, આ શૈલીનાં પ્રચસ્થ હોય એવાં જાનામાં જાનાં ચિત્રો તો, ગૂજરાતનાં, પાઠણ અને ભરૂચ જેવાં કેન્દ્ર-સ્થાનામાં ચિતરાયેલાં જૈન ચિત્રો જ છે; એટલે આ શૈલીને 'જૈન શૈલી 'ના નામે ઓળખવામાં કોઈ આપત્તિ જણાતી નથી. વળી, ગૂજરાતના સાલંકી રાજ ભીમદેવે, માળવાના પરમાર રાજ ભાજ ઉપર વિજય મેળવ્યાની, તેમ જ તે વખતે ગૂજરાત અને માળવા-એ બન્ને રાજ્યો વચ્ચે સાંસ્કૃતિક અને સાહિત્યિક આદાન-પ્રદાનના વ્યવહાર હોવાની વાતો તો ઇતિહાસપ્રસિદ્ધ છે જ; એટલે એમ પણ કહી શકાય કે આવાં જ કાઈ કારણસર, ગૂજરાતમાં ઊગમ પામેલી પ્રસ્તુત શૈલીના માળવામાં પ્રવેશ થયા હોય અને માળવાએ તેને અપનાવી લીધી હોય; કેમ કે સંસ્કારિતા અને કલાના અનન્ય પ્રેમી રાજ ભાજના કરવારમાં, સાહિત્યિક અને સાંસ્કૃતિક શિષ્ટ-વિશિષ્ટ તત્ત્વોનું, સદાય, કોઈ પણ ભેદભાવ વિના સ્વાગત થતું હતું, એવું આપણે ઇતિહાસમાં સાંભળીએ છીએ જ.

વળી, ડા. શાહે જે દાનપત્રાના ઉદલેખ કર્યા છે તે પૈકી જૂનામાં જૂનું (સ. ૧૦૦૫, ઇ. ૯૪૮) દાનપત્ર પરમાર સીયકનું છે, અને તે ઉત્તર ગૂજરાતના હરસાલ ગામમાંથી મળી આવેલું છે. આ દાનપત્ર, માળવાના રાજા પરમાર સીયકે પાતાની ગૂજરાત-યાત્રા દરમિયાન આપ્યું હાઇ, તે, ગૂજ-રાતના કાઈ કારીગરે કાર્યું હોવાનું ડા. શાહ નિક્ષેશ છે.

આ ઉપરથી પણ એ સાબિત થઇ શકે છે કે, મૂળે આ રોલી ગૂજરાતની જ છે; અને ત્યાંથી જ, ત્યાર પછી જ તે રોલી માળવામાં પ્રવેશ પામી હોય; એટલે કે પરમાર સીયક, પાતાની સાથે, આ રોલીના જાણકાર કારીગરા કે કલાવિદાને માળવા લઇ ગયા હોય, અને તેથી ત્યાં આ રોલી પ્રચારમાં આવી હોય. કેમ કે આ સિવાયનાં, બીજાં, ઉપલબ્ધ તમામ દાનપત્રો-જેમાં આ રોલીની રેખાકૃતિઓ ઉત્કીર્ણ છે તે-, ઉપર ઉલ્લેખેલા સીયકના દાનપત્ર પછીના ગાળાનાં જ છે.

(ર) લહાખ તથા ખરમાનાં ૧૧-૧૨મા સૈકાનાં ખોદ્ધ ચિત્રામાં 'ઢાઢ આંખ' જોવા મળતી હોય, તો તેના અર્થ એવા થઇ શકે કે તે વખતના, તે પ્રદેશના ચિત્રકારાએ 'જૈન શૈલી'ના ચિત્રકારા પાસેથી, અથવા તો તે પ્રદેશના ચિત્રકારા પાસેથી 'જૈન શૈલી'ના ચિત્રકારાએ, અને અથવા તો આ ખન્ને પ્રકારના ચિત્રકારાએ સમાનર્ષે 'ઇલારા' નાં ભી'તચિત્રો પરથી આવી લાક્ષણિકતા અંગે પ્રેરણા મળવી હોય અને એ લાક્ષણિકતાને પાતાની શૈલીથી પાતાની ચિત્રાંકન-પદ્ધતિમાં ઉમેરી-અપનાવી હોય. જૈન શૈલીનાં ઉપલબ્ધ પ્રાર'ભિક પ્રચચિત્રોમાં અજ'તા-ઇલારા આદિની ચિત્રકલાની સ્પષ્ટ અસરા કયાં નથી જોઈ શકાતી? આ ઉપરાંત, અહીં દર્શાવેલી સંભાવનાને પુષ્ટ કરે એવું એક અવતરણ અહીં નાંધીશ. ડા. જે. પી. લાસ્ટી નામે અંગ્રેજ કલાવિવેચકે નાંધ્ય છે કે:

"A new manuscript was recently discovered and published by the present writer. This is a copy of the Uttaradhyayanasutra from Gujarat, probably Surat, dated 1537-38, with two miniatures painted in a progressive style, but still within the context of jain painting. It indicates that jain artists of Gujarat were sufficiently aware of the artistic revolution in other parts of India to be able to adapt the new style to their use" "(મે શાહા વખત ઉપર એક નવી હસ્તપ્રત શાધી અને પ્રસિદ્ધ કરી છે. એ પ્રતિ, ઘણે ભાગ ગુજરાતના સુરતમાં લખાયેલી, 'ઉત્તરા–ધ્યયનસ્ત્ર'ની છે અને તેના ઉપર ૧૫૩૭-૩૮ વર્ષ લખેલ છે. તેમાં બે લઘુચિત્રો છે. આ ચિત્રોની શેલી પ્રગતિશીલ છે અને તે પ્રગતિ, જૈન ચિત્રકલાને અધીન રહીને થયેલી છે. એ ઉપરથી જણાય છે કે, જૈન કલાકારા હિદના બીજ ભાગામાં થઇ રહેલી કલાની કાન્તિથી એઠલા તા વાકેક રહેતા હતા કે નવી શૈલીના ઉપયાગ પાતાના કાર્યમાં કરી શકે.) \*\*\*

આ ઉપરથી સમજી શકાય છે કે જૈન શૈલીના કલાકારા વિવિધ પ્રદેશામાં પ્રવર્તતા કલાપ્રવાહોથી પરિચિત રહેવા સાથે તે પ્રવાહામાં પ્રગઠતી/પ્રયાજાતી નવીનતાઓ તથા વિશેષતાઓને અપનાવવા માટે પણ ખુલ્લા મનના અને સાકાંક્ષ રહેતા હતા; સંકૃચિત નહીં.

આ સાથે જ, અહીં એ પણ વિચારવું જોઈએ કે જો જૈન કલાકારા, હિંદના બીજા પ્રદેશામાં કલાક્ષેત્ર થતી ક્રાન્તિથી વાકેક રહીંને તેના લાભ લેવાની તત્પરતા દાખવતા હાેય, તાે જૈન કલાકારાએ વિકસાવેલી લાક્ષણિક ' જૈન શેલી 'ની અસર અને તેના પ્રસ્તાર અન્ય પ્રદેશામાં થયા હાેય, અન્ય કલાકારાઓ ઉપર તેના પ્રભાવ પડયા હાેય, અને જૈન શૈલીના ન હાેય તેવા કે અન્ય પ્રદેશાના સજાગ કલાકારાએ એ અસરા અને લાક્ષણિકતાઓને પાતાની રીતે ને જરૂર મુજબ અપનાવી હાેય અને પાતાની કૃતિઓમાં તેના વિનિયાગ કર્યા હાેય, એ અશક્ય કે અસંભવિત નથી.

(3) જૈનેતર વિષયાનાં પ્ર'થચિત્રો આ જ શૈલીનાં મળી આવ્યાં હોવાથી, આ શૈલીને 'જૈન શૈલી' તરીકે ન ઓળખાવી શકાય, એવી ધારણા પણ ગળે ન ઊતરે તેવી છે. હકીકત એ છે કે આ શૈલીનાં જૈનેતર પ્ર'થચિત્રો ૧૫મા સૈકાથી જૂનાં નથી. વળી એ ચિત્રો તાડપત્ર ઉપરનાં પણ નથી; એ તા કાગળ (કે વસ્ત્ર) પર આલેખાયેલાં છે; કેમ કે ૧૫મા સૈકામાં તા તાડપત્રની પ્રથા લગભગ લુપ્તપ્રાય અથવા નહિવત્ થઈ ગઈ હતી અને સર્વત્ર કાગળના જ મહિમા પ્રવર્તી ચૂકયા હતા. અને આપણે જાણીએ છીએ કે ૧૫મા અને ૧૬માં સૈકામાં સર્જાયેલાં, કલ્પસ્ત્ર અને કાલક કથાનાં વધુમાં વધુ ચિત્રો મળી આવ્યાં છે. એ સચિત્ર પ્રથાની માટી સંખ્યા જોતાં સહજ જ કલ્પી શકાય કે એ કાળમાં આ ચિત્રશૈલી એટલી બધી લાેકપ્ત્રિય અની હશે કે જૈનાએ તા કલ્પસ્ત્ર વગેરે પ્ર'થામાં એના ભરપૂર ઉપયાગ કર્યા-કરાવ્યા જ, પણ સાથે સાથે એ ચિત્રશૈલી અને ચિત્રકારાના લાભ જૈનતરાેએ/જનસાધા-રણ પણ લાધા હશે અને પાતાને મનગમતા પ્ર'થાનાં ચિત્રો તેમની પાસે આ શૈલીમાં કરાવ્યાં હશે.

એમ કહી શકાય કે જૈનેતર-મંથગત આ શૈલીનાં ચિત્રો પરથી એલું પ્રમાણિત થાય છે કે આ ચિત્રો સ્થાયાં તે પૂર્વે, જૈન ચિત્રશૈલી, માત્ર જંન મંથા પૂરતી જ સીમિત રહી હતી; પણ ત્યાર પછી એક એવા યુગ આવ્યા કે જ્યારે તે શૈલી જૈનેતર મંથામાં પણ પ્રયાજવા લાગી અને એ રીતે વાડા- અંધીમાંથી મુક્ત થની.

(૪) એક બીજે મુદ્દો પણ ધ્યાનમાં લેવા જોઈએ. મ્રંથના લેખકને લહિયા તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. એ લહિયાનાં અક્ષરાની-અક્ષરમરાડની પણ રૌલીઓ હાય છે. એમાં જૈન ધર્મનાં પુસ્તકા લખનારાઓની રૌલી '' જૈન નાગરી રૌલી '' જૈન લિપિ '' તરીકે ઓળખાય છે. આ રૌલીનાં મૂળ ૧૦મા–૧૧મા સૈકાના ઉપલબ્ધ જૈન ધર્મ પ્રથાની લિપિમાં જોવા મળે છે. અને આ રૌલી ૧૧મા સૈકામાં માંડીને ૨૦મા સૈકા સુધી, પાતાની અક્ષરમરાડની અમુક ચાક્રસ વિશેષતાએ તથા ધારણાને, ચાક્રસપણે અને કશા જ ફેરફાર વિના વળાડી રહી છે, એમ કહી શકાય.

હવે આવી જૈન નાગરી લિપિમાં લખાયેલા અઠળક કે અનેક જૈનેતર ધર્મા તથા વિષયાથી સંખઢ મંથા/પુસ્તકા આપણા મંથભંડારામાં મળે છે. આ મંથા વિષયલેખે જૈનેતર હોવા છતાં તેની લિપિ 'જૈનલિપિ ' હોવાનું સ્વીકારવામાં આવે છે. બરાબર એ જ રીતે, કેટલાક જૈનેતર મંથામાંનાં 'જૈન રોલી ' નાં ચિત્રા પણ જૈન ચિત્રકારા દ્વારા ચિત્રિત થયાં છે અને તેથી તે 'જૈન રોલી ' નાં ચિત્રા પણ જૈન ચિત્રકારા દ્વારા ચિત્રિત થયાં છે અને તેથી તે 'જૈન રોલી ' નાં ચિત્રા છે, એમ માનવામાં વધુ વાસ્તવલિંકતા છે. હા, આ મંથા જે માટી સંખ્યામાં મળયાં હોત તા જરૂર આ રોલીને 'જૈન રોલી ' કહેવા અગાઉ વિચાર કરવાના રહેત, પરંતુ આવા ( જૈનેતર ) સચિત્ર મંથા પાંચ-પંદરથી વધુ મળયા નથી; ને તેમાંય એક વિષયના મંથની (આ રોલીની ) સચિત્ર નકલ એકાદ જ મળી છે; એક પણ મંથની એક કરતાં વધુ નકલ કદપસ્ત્રાદિની જેમ-મળી હોવાનું જાણ્યું નથી. આ સંચાગમાં, એ મંથાનાં ચિત્રોની રોલીને 'જૈન રોલી ' તરીકે સ્વીકારવી, એ જ ઉચિત જણાય છે. એક આજુ સે કડા કદપસ્ત્રો ને કાલકકશ્યાઓ તેમજ ઉત્તરાધ્યયસ્ત્ર અને ઉપદેશમાલા પ્રત્યાદિ સચિત્ર મંથા મૂકો ( એક અંદાજ પ્રમાણ, ફકત ૧૫મા ને ૧૬મા શતકમાં સુવર્ણની શાહ્યીથી લખાયેલાં/ ચિતરાયેલાં કદપસ્ત્રો જ આજ સુધીમાં ૮૦ જેટલાં મળ્યાં છે ), " ને બીજી બાજુ આંગળીના વેઢ ગણી શકાય તેટલા જૈનેતર વિષયના સચિત્ર મંથા મૂકવામાં આવે, અને પછી નક્કી કરવું જાઈ એ કે આ થિત્રોની રોલીને કયા નામથી એાળખવી વાજબી ગણાય?

'જૈન શૈલી'નાં ચિત્રો ધરાવતાં પુસ્તકાની લિપિ પણ તપાસી લેવી જોઈએ. જે આ લિપિ 'જૈન લિપિ' હોય, તા તેમાંનાં ચિત્રા જૈન શૈલીના ચિત્રકાર દ્વારા નિર્મિત હોવાના સંભવ વિશેષ ગણાય. જો કે પ્ર'થની લિપિ 'જૈન નાગરી' ન હોય ને હિન્દૂ ધર્મ પ્ર'થામાં પ્રયાજાતી ' પ્રાદ્મણી નાગરી' હોય, તો પણ તેમાંનાં ચિત્રો જૈન શૈલીનાં સંભવી શકે. લેખક અને ચિત્રકાર, બહુ જ થાડા અપવાદાને ભાદ કરતાં, જુદી જુદી વ્યક્તિએ જ રહેતી. અને કાઇ પ્રાદ્મણધર્મી વ્યક્તિએ પાતાના હાથ પાતાને મનગમતા પ્ર'ય, પાતાની લિપિમાં લખ્યા હોય ને પછી તેમાં ' જૈન શૈલી 'ના ચિત્રકાર પાસે ચિત્રો દારાવ્યાં હોય એમ માનવામાં કાઇ ખાધ નથી.

3. 'જૈન રૌલી 'ની એક વિશેષતા એ છે કે આ રૌલીનાં ચિત્રો—જે જૈન મ્ર'થામાં મળે છે તે—ના વિષય કેવળ ધર્મ કથાઓના પ્રસંગા જ બન્યા છે. ધાર્મિક ન હાય તેવા પ્રસંગા કે વિષયાનાં ચિત્રો જૈન મ્ર'થામાં કયાંય નહિ મળે. આમ કરવા પાછળ જૈનાના મુખ્ય આશય એક જ રહ્યો હતા કે કલામાં વિલાસિતાનું તત્ત્વ વ્રસવા ન પામે. અને તેથી જ આ રૌલીના ચિત્ર-મ્ર'થામાં કયાંય, બજારુ રૌલીમાં કે અન્યત્ર મળે છે તેવાં નાચગાનના કે શૃ'ગારરસ આદિનાં ચિત્રો મળતાં નથી. અને આપણે

સારી રીતે જાણીએ છીએ કે જ્યારથી આ રૌલીમાં વિલાસિતાનું તત્ત્વ પ્રવેશયું, ત્યાર પછી થાડા જ વખતમાં આ રૌલી આપાઓપ લુપ્ત પણ થઈ ગઈ.

૪. જૈન રૌલી અંગે એક આરોપ એ છે કે આ રૌલીની બાળતમાં જૈનાનું માનસ પર'પરાવાદી રહ્યું છે. આ રૌલીમાં એકવિધતાના અનુભવ સતત થયા કરે છે; વિવિધતા કે પ્રયાગશીલતાને એમાં બહુ એાલું સ્થાન મહયું છે.

આ આરોપ એાટો ન કહેવાય. જૈના માત્ર પર પરાવાદી નહિ, પણ રૃઢ પર પરાવાદી છે, આ બાબતમાં. જે પર પરા આદરી અને સ્વીકારી, એને છેક સુધી દઢપણ વળગી રહેવાનું એમનું માનસ, કદપસ્ત્રોની ચિત્રાવલીમાં સ્પષ્ટ જેવા મળી શકે. સંસારથી વિરક્ત બનેલા સાધુઓના માર્ગ દર્શન તળે પાંગરેલી આ રૌલીમાં ધાર્મિક વાતાવરણ અને વિરક્ત જ જેવા મળે, વિલાસિતા નહિ.

આમ છતાં, આના અર્થ એ નથી કે જૈના 'શુષ્ક ' પર'પરાવાદી છે. જો એવું હોત, તેા કલ્પસૂત્રની એકેક ચિત્ર-ધાથીમાં પણ, તૃત્ય-નાદ્યની વિવિધ શાસ્ત્રીય સુદ્રાઓ; રાજપૂત, માગલ અને એવી અન્ય શૈલીઓમાં જ જોવા મળે તેવી રાનકદાર ર'ગસજાવઢ વગેરે કલાવિકાસ જોવા મળે છે, તે ન મળતા હોત.

પ. કેટલાક વિદ્વાનાએ 'જૈન શૈલી ' ને, તે પ્રાચીન ચિત્રશૈલીની વિકૃતિમાત્ર છે એમ ક**હી**ને, 'અપ**હા**'શ શૈલી <sup>71</sup>° તરીકે એાળખાવી **છે.** 

ભારતની પ્રાચીન ચિત્રકલા અને અર્વાચીન ચિત્રકલા—એ અન્નેની વચલી અને મહત્ત્વની શૃંખલાર્ય મનાતી ચિત્રરોલીને 'વિકૃતિસ્વરૂપ અને અપબ્રુષ્ટ' ગણાવવી, અને એમાં સંમત થવું, એ તદ્દન અનુચિત અને અજુગતું છે. અજંતા-ઇલારાનાં ગુફાચિત્રોને સાંપડેલા વિશાળ ભિત્તિ-ફ્લકની સરખામણીમાં અત્યંત લધુ કહી શકાય તેવા, તાડપત્રાદિક ફલક ઉપર, આશ્ચર્યજનક રીતે દારાયેલાં આ ચિત્રોને, તે વિકૃત કે અપબ્રુષ્ટ હોવાનું પ્રમાણપત્ર આપવું, તે માત્ર અપૂરતા/અપરિપકવ અભ્યાસની જ નીપજ છે એમ સમજવું જોઈ એ. વસ્તુતઃ આ લઘુચિત્રોને ''પ્રાચીન ચિત્રકલાની સંસ્કૃત અને વિકસિત કે ઉત્કૃષ્ટ, અને પ્રારંભ, અમુક હદ, એ, પ્રાચીન ચિત્રકલાને અનુસરતી હોવા છતાં, પછીથી પાતાનું આગવું શૈલી-સ્વાતંત્ર્ય પ્રાપ્ત કરનાર આવૃત્તિ ?' છે, એમ કહેવું વધુ ઉચિત અને તથ્યાત્મક ગણાય.

હા, એવું કહી શકાય કે વિદ્વાના જેના ઊગમ<sup>11</sup> દક્ષિણ ભારતમાં થયા હાવાનું માને છે તે 'અપભ્ર'શ રૌલી' (અહીં 'અપભ્ર'શ' એટલે ભ્રષ્ટ કે વિકૃત નહિ, કિન્તુ આ નામ ધરાવતી એક સ્વતંત્ર રૌલી-એમ સમજવું જોઈએ) માનાં કેટલાંક તત્ત્વોને, ગૂજરાતની 'જૈન રૌલી'ના નિષ્ણાતાએ અપનાવી લીધાં હોય, અને પાતાની સ્વતંત્ર રૌલીમાં એ તત્ત્વોનું સંમિશ્રણ કરીને તેને વિશેષ અભિ-વ્યક્તિક્ષમ અને લાકપ્રિય અનાવી હોય.

વસ્તુત: તો શ્રી ડી. વી. રેામસન નામના સમીક્ષકે પુરવાર કર્યું" છેવ્ય તે રીતે, ' ઇલોરાની પર'પરા જૈન શ્ર'થામાંનાં **લઘુચિ**ત્રોરૂપે પરિષ્ણમી અને વિકસી ', એ વાતને સ્વીકારીએ, અને આર'**લિક જૈ**ન ચિત્રોમાં અજંતા રોલીના પણ પ્રસાવ છે એવું સ્વીકારીએ, તા પછી બીજી લાંબી ચિંતા કે ચર્ચા કરવાની રહેતી નથી. 'પાલ રોલી'—જે 'જૈન રોલી' જેટલી જ પ્રાચીન છે તે—નાં ચિત્રોમાં પણ અજંતા રોલીના પ્રસાવ ચિત્રો<sup>13</sup> છે, અને કતાં જે તે સ્વતંત્ર રોલી તરીકે જ ઓળખાતી હોય, તા અજંતા–કલારની અસરાના સહકાર લઈને પાતાનું આગવું પાત અને વ્યક્તિત્વ રચનાર, જૈન મંથચિત્રોની કલા 'જૈન રોલી' તરીકે શા માટે ન ઓળખાય ?

ક. આ રૌલીને 'જૈન શૈલી' તરીકે ઓળખવાનું બીજું પણ એક કારણ જણાય છે. શૈન મંથાનાં લધુંચિત્રો લટકતી આંખ અથવા દાઢ આંખવાળાં હોય છે. અને આવી, બહાર ઉપસી આવેલી આંખો જેમ જૈન ચિત્રોમાં તેમ જૈન પ્રતિમાઓમાં પણ જોવા મળે છે. કેટલાક વિદ્વાના કહે છે કે, ચિત્રોમાં ઉપસી આવેલી દેખાતી આંખો, એ જેન પ્રતિમા-શિલ્પ તરફથી ચિત્રકલાને મળેલી વિશિષ્ટતા છે;¹૪ એટલે કે જૈન પ્રતિમાઓમાં કરાતા ચક્ષુ-નિર્માણનું, ચિત્રોમાં અનુકરણ થયું છે.

આ વિષયમાં મારી કલ્પના એવી છે કે, આપણને મળેલી જૂનામાં જૂની પ્રતિમાઓમાં પણ, ઉપસેલી આંખો કયાંય જોવામાં આવી નથી; જમીનમાંથી ખાદકામ કરતાં વળી આવેલી પ્રાચીન પ્રતિમાઓમાં કે પ્રતિમાઓની સાથે, કયાંય, ચક્ષુઓ—જે પ્રતિમાની અસલ આંખો ઉપર પાછળથી લગાડવાનાં હોય છે અને તેને જ લીધે પ્રતિમાની આંખો ઉપસેલી હોય તેવું લાગે છે તે—નીકળી નથી; અને ખીછ તરે જૂનામાં જૂનાં જૈન શ્રંથચિત્રો જોઈએ, તો તેમાં દારાયેલી આકૃતિની આંખો તો લઠકતી કે ઉપસી આવેલી જ હોય છે; આ ઉપરથી લાગે છે કે ઉપસેલી આંખો એ ચિત્રકલા તરે થી મૂર્તિશિલ્પને મળેલી ભેઠ હોવી જોઈએ. અર્થાત, ચિત્રોમાં આવી ઉપસેલી કે લઠકતી આંખો જોઈને. કોઈકને કયારેક, ગમે તે કારણસર, વિચાર આવ્યો હોય અને તે ઉપરથી તેણે મૂર્તિઓમાં પણ ચક્ષુઓ લગાડવાની પ્રથા આર'લાવી હોય. એ જે હોય તે, પણ આ ઉપરથી એક વાત નક્કી થાય છે કે જૈન ચિત્રકલાના જૈન મૂર્તિકલા સાથે ગાઢ સંભંધ અને સંપર્ક છે; અને તેથી જ, પ્રસ્તુત ચિત્રશૈલીને 'જૈન ચૈલી ' કહેવાનું એક વધુ કારણ આપણને મળી આવે છે.

#### શ્રી શાન્તિનાથચરિત્ર–ચિત્રપદિકા

'જૈન શૈલી 'ની અન્યસ્થ ચિત્રકલા એ ભારતીય ચિત્રકલાના પ્રાચીન (૧૦ મી શતાબ્દી સુધીના) અને અર્વાચીન (૧૬મી શતાબ્દી પછીના) ઇતિહાસને જેડી આપતી, શૃંખલારૂપ ચિત્રકલા છે.' એક તરફ આ ચિત્રશૈલીએ પ્રાચીન ગુફાચિત્રોની પરંપરાને એક નવું અને વિશિષ્ટ સ્વરૂપ આપીને તેને જીવંત અને અવિશ્વિત્ર રાખી, તા બીજી તરફ માગલ અને રાજપૂત કલાશૈલીઓને એણે મહત્ત્વપૂર્ણ અને પ્રગતિશીલ કલાતત્ત્વોના વારસા પણ સાંપ્યા.'

સામાન્યત: આ મ્ર'થચિત્રોના એ વિભાગ પડી શકે: એક, તાડપત્રીય મ્ર'થચિત્રો; એ, કાગળ ઉપરનાં ચિત્રો. પહેલા વિભાગનાં ચિત્રોના સમયગાળા ૧૨માથી ૧૫મા સૈકાના પૂર્વાંધે સુધીના છે; અને બીજા વિભાગનાં ચિત્રોના સમય, મહદ'શે, ૧૫મા, ૧૬મા અને ૧૭મા સૈકા રહ્યો છે. ૧૯ જો કે એ પછીના સમયમાં પણ કેટલાંક ચિત્રો રચાયાં છે, પણ તે ખહુ જૂજ છે. અલબત્ત, આ વહેં ચણી કે વ્યવસ્થા, અત્યારે ઉપલબ્ધ થતી સચિત્ર હસ્તપ્રતિઓના આધારે જ નક્કી થઇ છે.

આ ઉપરાંત, જેના ઉપયોગ તાડપત્રીય પ્રતિઓનાં વેષ્ઠન તરીકે એટલે કે પ્રતની પાટલી તરીકે કરવામાં આવતા, તેવી કાષ્ઠની સચિત્ર પાટલીઓ-કાષ્ઠ્રપદિકાઓના સમાવેશ પણ આ બે પૈકી પહેલા વિભાગમાં જ થાય છે. મારી સમજ મુજબ, અત્યાર સુધીમાં, આવી રઢ સચિત્ર કાષ્ઠ્રપદિકાઓ પ્રકાશમાં આવી ગઇ છે અને તે તમામ પદિકાઓ વિક્રમના ૧૧મા શતકથી માંડીને ૧૫મા શતકના ગાળામાં સર્જાઇ હોવાનું નક્કી થયું છે. ' અલભત્ત, કાષ્ઠ્રપદિકાઓની અહીં નોંધેલી સંખ્યા તે 'જૈન-શંલી 'ની અને જૈન ધર્મ સાથે સંખ' ધરાવતા વિષયાનાં ચિત્રકામવાળી કાષ્ઠ્રપદિકાઓની સંખ્યા સમજવાની છે. બાકી, જૈનેતર—બૌદ્ધ અને હિન્દુ–શૈલીઓ કે વિષયા સાથે સંકળાયેલી બીજ પણ કેટલીક કાષ્ઠ્રપદિકાઓ છે.

અહીં જેનું સચિત્ર વિવરષ્ઠ રજુ થયું છે તે કાષ્ઠ્રપટ્ટિકાની જોડી, તાજેતરમાં જ પ્રકાશમાં આવી છે. આ કાષ્ઠ્રપદ્દિકાઓ ઉપર, સાળમા જેન તીર્થ કર ભગવાન શાન્તિનાથનું, તેમના પૂર્વના ૧૧ ભવાના વિગતા સહિતનું, સંપૂર્ણ જીવન આલેખાયેલું છે.

આ પ્યન્ને કાષ્ઠપદિકાએની, પ્રથમ અવલાકને જ તરી આવતી વિશેષતા એ છે કે, એ પદિકાઓને એટલી સરસ રીતે સાચવવામાં આવી છે કે જાણે તે હમણાં જ ચિતરવામાં આવી હાેય, એવું લાગે છે.

આ પહિકાંઆ, અમદાવાદની આચાર્ય શ્રીવિજયનેમિસ્ર્રી વૈર ગ્રાનશાળાના પ્રાંથભાં ડારમાંની "શ્રાયক ધર્મ પ્રત્યા " નામના પ્રાંથની તાડપત્રીય હસ્તપ્રતિના વેષ્ટ્રનરૂપે, સચવાઈ છે. એ પ્રતનાં પાનાં અને આ પહિકાઓ—બન્નેનાં દારી પરાવવાનાં છિદ્રોની સમાનતા ઉપરથી સમજાય છે કે આ પહિકાઓ, અસલથી જ, આ પ્રતના વેષ્ટ્રન માટે જ બનાવવામાં અને ગાઠવવામાં આવી છે. અમદાવાદના નગરશેઠ શ્રી કસ્ત્રસાઈ મણિભાઈ એ, પાતાના—નગરશેઠના પ્રાથભાં ડારમાંથી કેટલાક પ્રાંથા અને પુસ્તકો,

કાયકાઓ પહેલાં, પરમપૂજ્ય તપાગચ્છાધિપતિ જૈનાચાર્ય શ્રીવિજયનેમિસ્રી ધરજ મહારાજને સમર્પિત કરેલાં, અને " श्रावकष्मप्रकरण " ની પ્રતિ પણ તે ગ્રંથામાંની જ એક છે.

આ ગ્રંથ જૈન શ્રાવકાના આચારા અને વ્રતનિયમાની વિશદ ક્રણાવડ કરતા અને હજ સુધી પ્રસિદ્ધિ નહિ પામેલા ગ્રંથ છે. આ ગ્રંથના પ્રણેતા, ખરતરગ² છીય જૈનાચાર્ય શ્રીજિને ધરસ્રિજ છે. શ્રાડીક પ્રાકૃત ગાથાઓ –સ્વરૂપ આ મૂળગ્રંથ ઉપર, ગ્રંથકારના જ શિષ્ય, ઉપાધ્યાય શ્રીલક્ષ્મીતિલક-ગ્રણીએ, લગભગ પંદર હજાર શ્લોક પ્રમાણ બૃહદ્દવૃત્તિ રચી છે.

મૂળ શ્રંથકારની અને ટીકાકારની પ્રશસ્તિઓના શ્લોકો લ્વાંચવાથી સમજાય છે કે, આ મૂળ શ્રંથની રચના, વિ. સં. ૧૩૧૩માં, દશેરાના દિવસે, પાલણપુરમાં, શ્રીચન્દ્રપ્રભુસ્વામીના પ્રભાવથી પરિપૂર્ણ થઇ હતી, અને વિ. સં. ૧૩૧૭ ના માહ શુદિ ૧૪ ના દિવસે, જાવાલિપુર (જાલાર) માં, શ્રી વીરપ્રભુના મુખ્ય ચૈત્ય સહિત ચાવીશ તીર્થ કરોનાં ચૈત્યા ઉપર, સ્વર્ણ કળશ તથા ધ્વજ—દંડની પ્રતિષ્ઠાના ઉત્સવ, શ્રી જિને ધરસૂરિએ કરાવ્યા હતા, અને તે જ દિવસે, શ્રી લક્ષ્મીતિલકાપાધ્યાય આ શ્રંથની ટીકા પણ પૂરી કરી હતી.

शिश-प्रशक्तिमां ६६६ ऐक्षा ६ स्थाने व्याप्त स्वत्तरगच्छ बृहद्गुर्वावली "२०भां व्याप्त प्रभाषे नेष छः "सं, १३१७, माघ सुदि १२ लक्ष्मीतिलकगणेरुपाध्यायपदम्, महर्घ्या पद्माकरस्य दीक्षा च । माघ सुदि १४ श्रीजावालिपुरालङ्कार श्रीमहावोरिजनेन्द्रप्रासादचतुर्वि शतिदेवगृहिकासु स्वर्णकलश-स्वर्णदण्ड ध्वजानामारोपणं सर्वसमुदायेन कारितम् ॥ "

આ ઉપરથી નક્કી થાય છે કે જાલાર શહેરમાં (સ્વર્ણગિરિની ટેકરી ઉપર નહિ) આવેલા, શ્રી મહાવીરસ્વામીના ચાવીશ જિનાલય (ચાવીશ જિનની ૨૪ દેરીઓવાળાં) ચૈત્યનાં શિખરા ઉપર, ધ્વજ-દંડ-કલશની પ્રતિષ્ઠાના ઉત્સવ, સં. ૧૩૧૭ના મહા શાંદ ૧૪ના દિને ઉજવાયા હતા અને તે ઉત્સવ દરમિયાન જ, "श्रावक्षधमंत्रकरण"ના દીકાકાર શ્રી લક્ષ્મીતિલકગણીને ઉપાધ્યાય પદ મળ્યું હતું. લક્ષ્મીતિલકાપાંધ્યાયની દીક્ષા પણ જાલારમાં જ (સં. ૧૨૮૮) થયેલી, અને તેથી લાગે છે કે તેમનું જન્મસ્થાન કે વતન પણ જાલાર જ હશે.

ઉપર ઉલ્લેખેલી, અમદાવાદના ભંડારની "श्रावकष्यमंत्रकरण-वृत्ति"ની તાડપત્રીય પ્રતિ, ते अधनी रसना थर्ध ते જ वर्षे એટલે કે ૧૩૧૭ના જ વર્ષે, અને તે પણ જાલારમાં જ લખાઈ છે એવું, તે પ્રતિના પ્રશસ્તિવાળા ભાગના, ત્રુટિત પાનાંઓમાં વ'ચાતા ત્રુટક શબ્દો ઉપરથી જાણી શકાય છે.

શ્રી અગસ્થંદ નાહૃદાએ પાતાના એક લેખમાં રેજ ષ્ણાવ્યું છે તે પ્રમાણે, "શ્રાवकष्य प्रकरण-वृत्ति" ની સં. ૧૩૧૭માં લખાયેલી એક તાડપત્રીય પ્રતિ, જેસલમેરના શ્રંથભ ડારમાં પણ હતી; અને વિ. સં. ૧૯૫૩માં પ. પૂ. મુનિરાજ શ્રીહું સવિજયજી મહારાજે, તે શ્રંથની સાઘંત—સંપૂર્ણ પ્રતિલિપિ (નકલ) પણ કરાવી લીધી હતી; જે પ્રતિલિપિ, હાલ, વડાદરાની શ્રીહું સવિજયજી જૈન લાય શ્રેરીમાં માજૂદ છે. પરંતુ શ્રી નાહૃદાના કથનાનુસાર, જેસલમેરના ભંડારની મૂળ પ્રતિ, તે પછી ગમે ત્યારે, ત્યાંથી ચારાઈ જવા પામી છે. અને તેથી તેમણે પાતાના તે લેખના આધાર તરીકે વડાદરાવાળી નવીર પ્રતિના ઉપયાગ કર્યો છે. વડાદરાની આ પ્રતિ ખૂબ શુદ્ધ અને સંપૂર્ણ છે. પ્રતિલિપિ લહિયા પાસે કરાવી હોવા છતાં

શ્રી હુંસવિજયજી મહારાજે તેને મૂળ પ્રતિ સાથે વ્યરાવ્યર મેળવી લીધી હશે એવું, તે પ્રતિમાં કરાયેલા સુધારાએ! જેતાં સમજી શકાય છે.

હવે, આ પ્રતિલિપિમાં, દીકાકાર શ્રી લક્ષ્મીતિલકગણીની પ્રશસ્તિ ર૧ શ્લાક પ્રમાણ છે, અને તે શ્લાકા પૂરા થતાં જ પ્રથ સમાપ્ત થઈ જાય છે, એટલે કે તે પ્રશસ્તિ પછી આ પ્રતિમાં માત્ર "इति श्रीजिनेश्वरसूरिविरचितं श्रावक्ष्यमंत्रकरणम् । छा। " આટલું જ લખેલું જોવા મળે છે. અને તેથી જણાય છે કે આ પ્રતિલિપિની આદર્શભૂત મૂળ પ્રતિમાં પણ આથી વધારે લખાણ નહિ હોય. અર્થાત, એ મૂળ પ્રતિ કયારે લખાઈ હતી, તેના ઉલ્લેખવાળી પુષ્પિકા પણ તેમાં હતી નહિ. જો હોત તો તેના ઊતારા કે તેના ઉલ્લેખ નવી પ્રતિલિપિમાં મળત, જે નથી મળતા. આમ છતાં, શ્રી નાહદા, તે મૂળ પ્રતિ ૧૩૧૭ ના વધે જ લખાઈ હતી<sup>ર જ</sup> એવું જે કહે છે, તે તો દીકાકારની પ્રશસ્તિના ૧૬મા શ્લાકમાં, અને તેને અનુસરીને જ શ્રીહ સિવિજયજીએ કરાવેલી પ્રતિલિપિના લહિયાએ લખેલી પુષ્પિકામાં ' ઉલ્લેખાયેલા '' મુનિશ્ચિત્રેતેન્દુ " રાષ્ટ્રના આધારે જ કહે છે, એમ સમજવું જોઈ એ. પરંતુ એ સ્પષ્ટ છે કે " મુનિશ્ચિત્રેતેન્દુ " રાષ્ટ્રના આધારે જ કહે છે, એમ સમજવું જોઈ એ. પરંતુ એ સ્પષ્ટ છે કે " મુનિશ્ચિત્રતેન્દુ " રાષ્ટ્રના આધારે જ કહે છે, એમ સમજવું જોઈ એ. પરંતુ એ સ્પષ્ટ છે કે '' મુનિશ્ચિત્રેતેન્દુ " રાષ્ટ્રના માટે.

આથી ઊલકું, અમદાવાદની ''શ્રાવक्षयंप्रकरण वृत्ति'' ની પ્રતિ, ટીકાકારની પ્રશિસ્તના શ્લોકા પૂરા થતાં જ પૂરી નથી થઇ જતી, પરંતુ એમાં તા તે પછી પણ એક લાંબી પ્રશસ્તિ હતી, એવું તેનાં અ'તિમ પૃષ્ઠોના હકડાઓ જેતાં સમજાય છે. કમનસીએ, આ પાનાંઓ ખંડિત છે, એટલે તેમાં લખેલી તમામ પંક્તિઓ વાંચી નથી શકાતી. જે પંક્તિઓ વાંચવા મળે છે તે આ પ્રમાણે છે:

" जाबालिपुरे द्वितीयजिनराजाष्टाहिकां... जाबालिपुरे श्रीवीरभवने स्वश्रेयसेऽष्टाहिकां चैत्रे मासि चतुर्यिकां... स्वर्णगरौ तथा स्वजननीश्रेयोर्थमष्टाहिकां चैत्रे मासि तृतीयिकां..."

અા ઉપરાંત, આ ખેડિત પંક્તિઓમાં " ऊकेशवंश, सलक्षण, सुत प्रस्हादन, पत्नी नायिका, पुत्री जिनदेश-मुद्वादेव...'' આ શબ્દો/નામાં પણ વાંચી શકાય છે.

આ ઉપરથી સહજ અનુમાન થઇ શકે કે એ ખંડિત પ્રશસ્તિમાં, એ પ્રતિ લખાવનાર કોઇ શ્રેષ્ઠીના વ'શનું તથા ધર્મકાર્યોનું વર્ષ્યું હશે અને સંભવત: એ પ્રતિ તે શ્રેષ્ઠીએ લખાવી દ્વાવાથી જ તેમની પ્રશસ્તિ તેમાં સામેલ કરાઇ હશે; અને ઉપર નાંધેલી પંક્તિએ ઉપરથી એ પણ સૂચિત થાય છે કે જેની પ્રશસ્તિ થઇ છે તે શ્રેષ્ઠી જાલારના જ વતની દ્વાવા જોઇએ.

વળી, શ્રી શાન્તિનાય-ચરિત્રનાં ચિત્રોવાળી, આ શ્રંથપ્રતિ સાથે વીંઠાયેલી, પ્રસ્તુત એ કાષ-પિક્રિકાએમાં, બીજી કાષ્ઠપિક્રિકાના પાછળના ભાગમાં, જ્યાં શાન્તિનાથ-ચરિત્રનું ચિત્રણ પૂરું થાય છે ત્યાં, શાગલી જ, એક દેશસરની અને તેના પછી ત્રણ પુરુષા તથા ત્રણ સીએાની આકૃતિએા ચીતરેલી જેવા મળે છે. ત્યાં તે આકૃતિઓના પરિચય આ પ્રમાણે લખેલા છે:

"श्री जाबालिपुरे स्वर्णेगिरौ श्री झान्तेर्विधिचैत्यं ॥ गो. देवल (?) गो. ऊदा । गो. रामदेव ॥ जब-तल । नेहबद्दी । राम्वसिरी ।" જાલારના સ્વર્ણાર્ગાર ઉપર શ્રી શાન્તિનાથનું ચૈત્ય હતું, તેના ઉલ્લેખ તા 'ખરતરગચ્છળહદ્- ગુર્વાવલી'માં પણ મળે છે. ર આથી, કાષ્ઠપિકિકા ઉપર દારાયેલી, શ્રી શાન્તિનાથના ચૈત્યની આકૃતિ તે, ' ગુર્વાવલી'માં ઉલ્લિખિત શાન્તિનાથના ચૈત્યની જ પ્રતિકૃતિ છે, એમ માનવામાં વાંધા નથી. અને એ ચૈત્યની સન્મુખ બેઠેલી દેખાતી છ વ્યક્તિએ તે, પ્રસ્તુત કાષ્ઠપિકિકાઓને ચિત્રાંકિત કરાવનાર શ્રેષ્ઠી પરિવાર હોય એમ માનવામાં પણ કોઈ આપત્તિ જણાતી નથી. બલ્કે, એ છ વ્યક્તિએ અને તેમના પરિવાર જે, એ કાષ્ઠપિકિકાઓ આલેખાવી હોવાની સાથે સાથે, તે કાષ્ઠપિકિકાઓ સાથે જોડાયેલી " શ્રાवक धर્मप्रकरण-वृत्ति"ની પ્રતિ પણ લખાવી હોય; અને તેઓના જ વ'શની પ્રશસ્તિ તે બ્ર'શના અંત્ય ભાગમાં લખાઈ હોય અને એ પ્રશસ્તિનાં ખંડિત પાનાઓમાં વાંચવા મળતાં "सलक्षण, प्रत्हादन, जिनदेव ब्रहमदेव" વગેરે નામા પણ તેઓના જ વડીલો અથવા પૂર્વ જોનાં હોય; અને તેથી જ તેઓ ખુદ, જાલેશના વતની હોવા ઉપરાંત, પાતાના ઉપકારી શ્રીજિને શ્રેરપૂરિ તથા શ્રીલફમીતિલકો પાધ્યાયની પ્રેરણા પામીને, સં. ૧૩૧૭માં જ આ પ્રતિ તથા કાષ્ઠપિક ઓનાં આલેખન પણ તેઓએ જ કરાવ્યું હોય, એવી કલ્પના અસ્થાને કે અયોગ્ય નથી લાગતી.

જો કે આવી કલ્પના કરવા માટેની સામગ્રી, આપણે, ઉપલબ્ધ સ્રોતામાંથી જ શાધી કાઢવાની રહે છે; કેમ કે, જેના આધારે આપણે 'જ'કારપૂર્વ'ક કે નિલ્હ'યાત્મક અભિપ્રાય આપી શકીએ, તે પ્રશસ્તિનાં પાનાં તા ત્રુદિત/ખંડિત છે! છતાં, આ કલ્પના, તથ્યની વધુમાં વધુ નજીક હોવાનું પ્રમાણિત કરે તેવા કેઠલાક મુદ્દાઓ આપણને મળે છે, તે આ પ્રમાણે છે:—(૧) જાવાલિપુર; (૨) ખરતરગચ્છ; (૩) ' દેવ ' આંતવાળાં નામા અને (૪) શાન્તિજન–ચૈત્ય. આપણે કમશ: એકેક મુદ્દો લઈએ :—

- (૧) જાવાલિપુર.
- (૧) શ્રીલક્ષ્મીતિલકગણીની દ્રીક્ષા જાલારમાં થઈ છે.
- (ર) તેમનું ઉપાધ્યાયપદ પણ જાલારમાં જ થયું છે.
- (3) 'श्रावकवर्मप्रकरण' नी टीझानी पूर्णाद्धति पश्च तेमणे कालारमां क डरी छे.
- (૪) જે ઊકેશવ'શીય પરિવારની ખંડિત પ્રશસ્તિ અમદાવાદની પ્રતિમાં મળે છે, તે પરિવારે જાલાર અને સ્વર્ણાગરિમાં જ વિવિધ ધર્મ કાર્યા/ઉત્સવા કરાવ્યા હતા એવું, તે ખંડિત પ્રશસ્તિનો તુઠક પંક્તિઓ દર્શાવે છે. અને એક વાત તા સ્પષ્ટ જ છે કે જે વ્યક્તિએ/પરિવારે પ્રતિ લખાવી હાય તેનું જ નામ અથવા પ્રશસ્તિરૂપે વર્ણન, જે તે પ્રતિમાં લખવામાં આવે છે.
- (પ) આ પ્રતિ સાથે સંખદ્ધ કાષ્ઠપાંદ્રકાએશના છેડે જે ≩રાસરનું આલેખન થયું છે, તે પણ જાલારના સ્વર્ણાગરિ ઉપરના દેરાસરની જ પ્રતિકૃતિ છે.
- (६) ૧૧મા–૧૩મા શતકમાં જાલાેર, ખરતરગચ્છની જાહાેજલાલીનું પણ કેન્દ્રસ્થળ હતું, એમ 'खरतरगच्छ-बृहद्दगुर्वावली' ના અનેક ઉલ્લેખા જોતાં લાગે છે.
  - (૨) ખરતરગચ્છ :

' श्रावकष्ठमंत्रकरण 'नः भूणअंथडार अने धीडाडार—अन्ने ખરતरગચ્છीय श्रभक्षे। છે. ગુરુશિષ્ય છે.

- (२) કાષ્ઠપદિકામાં આલેખાયેલ શાન્તિનાથ ચૈત્યને માત્ર 'જ્ञान्तेश्चैत्यं' तरीडे ન ઓળખાવતાં 'જ્ञान्तेविधिचैत्यं' એ रीते ઓળખાવ્યું છે; અને 'विधिचैत्यं' શબ્દ 'खरतरगच्छबृहद्गुर्वावली' દ્વારા સ્પષ્ટ જ છે. આમ, કાષ્ઠપદિકામાં ચિત્રિત ચૈત્ય પણ ખરતરગચ્છીય ચૈત્ય હતું, એ નક્કી થાય છે.
- (3) અને આ ઉપરથી એ પણ નક્કી થઇ જાય છે કે ખરતરગચ્છીય આચાર્યે સ્થેલા શ્ર' ધની પ્રતિ લખાવનાર શ્રેષ્ઠી અને તેના પરિવાર પણ ખરતરગચ્છને માનનારા હશે અને એ જ રીતે, કાષ્ક્ર-પિફકાને આલેખાવનાર તથા જેમની આકૃતિઓ પિફકા ઉપર દારવામાં આવી છે તે શ્રેષ્ઠી-પરિવાર પણ, ખરતરગચ્છને જ માનનારા હશે.

#### રુ. 'દેવ' અંત વાળાં નામાઃ

- (१) 'श्रावकवर्मप्रकरण' नी પ્રતિના અંત ભાગમાં મળતી ગ્રહિત પ્રશસ્તિમાં જે પાંચેક નામા વાંચવા મળે છે, તેમાં ખે નામા 'જિનદેવ' અને 'શ્રદ્ધદેવ' છે.
- (ર) એ જ રીતે કાષ્ઠપફિકામાં પ્રાંતે ચીતરાયેલી છ આકૃતિએ પૈકી એક આકૃતિના પરિચય 'रामदेવ' નામે મળે છે. આ ઉપરથી એમ માની શકાય કે પ્રશસ્તિમાંના 'જિનફેવ' અને 'મ્રહ્મદેવ' એ બે નામાવાળી વ્યક્તિએ સાથે પફિકામાંની 'રામદેવ' એ નામવાળી વ્યક્તિના અત્યંત નિક્ટના કોઢંભિક સંખંધ (પિતા–પુત્રરૂપ કે તેવા) હશે, અને પાતાના તે વડીલાની સ્મૃતિમાં કે તેમના નિફે શથી, તે 'રામદેવ' તથા તેના ભાઇ એાએ આ પ્રતિ લખાવી હાય અને પફિકાઓ ચિતરાવી હાય એવી શક્યતા પૂરેપૂરી છે.

#### ૪. શાન્તિનાથનું ચૈત્ય:

- (૧) ' खरतरगच्छबृहद्गुर्वावली ' માં મળતાં ઉલ્લેખ અનુસાર, સ્વર્ણગિરિ ઉપર શાન્તિનાથનું ખરતરગચ્છીય ચૈત્ય હતું, અને તેના શિખર ઉપર સ્વર્ણદંડ–ધ્વજ–કળશની પ્રતિષ્ઠાના ઉત્સવ, શ્રીજિને વૈરસ્**રિના સાંનિધ્યમાં થયા હતા.<sup>૨૭</sup>**
- (ર) કાષ્ઠપક્રિકામાં છેવઠના ભાગમાં, સ્વર્ણુગિરિ ઉપર આવેલ ખરતરગચ્છની આમ્નાયના શ્રી શાન્તિનાથના ચૈત્યની પ્રતિકૃતિ ( તથા સ્વર્ણુગિરિ–પહાડતું પ્રતીક પણ ) દારવામાં આવેલ છે.

આમ, આ તમામ મુદ્દાઓ વિશે ઊંડા વિચાર કર્યા પછી લાગે છે કે ' श्रावक्षमंप्रकरण ' ની ઉપર્યુ' કત તાડપત્રીય પ્રતિ લખાવનાર અને પ્રસ્તુત અન્ને કાષ્ઠપદિકાઓ ચિત્રિત કરાવનાર વ્યક્તિ/પરિવાર એક જ છે; અને એ પ્રતિ સં. ૧૩૧૭ ના એ વર્ષ માં જ, અને ક્દાચ તેની રચના સમાપ્ત થઈ તે અરસામાં જ, આલેખાઈ હશે, અને તેથી તે પ્રતિ એ આ પ્ર'થની પ્રથમ ( સંભવત: લફ્ષ્મીતિલકોપાધ્યાયના હાથે લખાયેલી ) પ્રતિ હશે; પરંતુ આ અન્ને કાષ્ઠપદિકાઓનું ચિત્રણ, શરૂ ભલે એ દિવસામાં જ થયું હોય, પણ તેની પૂર્ણાહુતિ તો ત્યાર પછીના થાડાક મહિનાઓમાં થઈ હોય એમ લાગે છે.

કેમ કે કાષ્ઠ્રપહિકાના ચિત્રવિષય તરીકે ભગવાન શાન્તિનાથનું ચરિત્ર પસંદ્ર કરવા પાછળ એ કારણા હતાં : १. 'श्रावकधर्मप्रकरण 'ની ઠીકામાં ભગવાન શાન્તિનાથનું સંપૂર્ણ જીવનચરિત્ર ૧૦૭૮ શ્લાકામાં આલેખાયું છે; અને ૨. જાલારના સ્વર્ણાગરિ ઉપર શ્રી શાન્તિનાથતું મંદિર હતું. વળી, શાન્તિનાથતું ચરિત્ર એ, ચિત્રાલેખન માટે, એક સાવ નવા અને ઉત્તમાત્તમ વિષય તા હતા જ.

હવે, આ ચરિત્ર-ચિત્રાલેખન, જે જે અરસામાં ' श्रावक च मंत्रकरण-वृत्ति'ની રચના પૂરી થઇ અને તે પ્રતિરૂપે લખાઈ, તે જ અરસામાં કે દિવસામાં થયું હોત, તો તો તે શ્રીલફ મીતિલ કાપાધ્યાય જેવા વિદ્વાન સાધુની સૂચના અને પ્રત્યક્ષ દેખરેખ તળે જ થયું હોત; અને તો, ' શ્રાवक च मंत्रकरण-वृत्ति' માં તેમણે લખેલા શાન્તિનાથ-ચરિત્રની કેટલીક ઘટનાઓ, કાષ્ઠ્રપૃષ્ટિકામાં સાવ જુદી જ રીતે ચિતરાયેલી છે, તેવું ન બન્યું હોત. પરંતુ, ' શ્રાવक च મંત્રकरण-वृत्ति 'માં શ્રી લફ મીતિલ કાપાધ્યાયે આલે ખેલી ભગવાન શાન્તિનાથના જીવનની અસુક પ્રસિદ્ધ ઘટનાઓ પણ, કાષ્ઠ્રપૃષ્ટિકામાં સાવ જુદી જ રીતે અને તેની સાથે મેળ ન ખાય તે રીતે, ચિતરવામાં આવી છે. આ ઉપરથી અનુમાન થાય છે કે આ પૃદેશઓને ચિતરવાનું કામ કદાચ તત્કાળ જ શરૂ થઈ ગયું હોય તા પણ, તેનું પૃરેપૂરું ચિત્રાલેખન તા, ત્યાર પછીના મહિનાઓમાં થયું હશે. અને તેથી જ, કદાચ, શ્રી લફ મીતિલ કાપાધ્યાયાદિની ઉપસ્થિતિમાં જ પૃદેશનું ચિત્રામણ શરૂ થઈ ગયું હાય તા પણ, તે પછી થાડા જ વખતમાં, તેઓ ત્યાંથી અન્યત્ર વિદ્વાર કરી ગયા હશે અને તેથી, પૃષ્ટિકાના ચિત્રકારને, તેમનું પૂરું પ્રત્યક્ષ માર્ગ દર્શન ન મળયું હોવાને કાર્ય, તેણે, ચરિત્રમાં વર્ણવાયેલી હકીકતોને પણ, સમજફેરને લીધે કે બીજ કાઈ કારણસર, તે કરતાં જુદી જ રીતે ચિતરી દીધી હશે. અમ સ્વીકારવામાં આપણ તથ્યની વધુ નજીક છીએ, એમ લાગે છે.

અગાઉ કહ્યું છે તેમ, અત્યાર સુધીમાં પ્રકાશમાં આવેલી કાષ્ઠ-પાઠલીઓની સંખ્યા ર**૩ની છે,** અને તેમાં આ કાષ્ઠ્રપદ્ધિકા–યુગલના ઉમેરા કરતાં, એ સંખ્યા હવે ૨૪ ની **થાય છે.** 

શ્રીવિજયતેમિસ્રિતાનશાળા યાંજરાપાળ, રિલીફરાડ અમદાવાદ-૩૮૦૦૦૧

#### પાદનાંધો

- १. वाचस्पति गैरोला, " भारतीय चित्रकला-पृ. १३५ " इलाहाबाद,-१९६३
- २. ३।. ६भाक्षान्त भी. २॥६, ''श्री बगरचन्द नाहटा अभिनम्दन ग्रन्थः इतिहास और पुरातत्त्व संड-पृ. ७--१० <sup>७७</sup>
  - ૩. સારાભાર્ધ નવાળ, '' જૈન ચિત્રકલ્પદુમ "
  - ४. कार्ल खण्डालावाला, "जैन कला एवं स्थापत्य-१, पृ. ४१९," भारतीय ज्ञानपीठ
- પ. ડા. યુ. પી. શાહ, "श्री अगरचन्द नाहटा अभिनन्दन ग्रन्य : इतिहास और पुरातत्त्व संड, यु. ७–१०"
  - ૬. એજન.
  - **હ.** એજન.
  - C. J. P. Losty, Oriental Art Magazine, vol. XXIII, No. 2, Summer 1977"
- હ. જૈન હસ્તપ્રતિઓના તથા લિપિશાસ્ત્રના અનુભવી અભ્યાસી શ્રી લક્ષ્મણભાઇ હી. **લે**નજકે (અમદાવાદ) આ સંખ્યાની પ્રતિઓ જોયેલી છે.
- १०. " राय कृष्णदासने इस शैलीके चित्रोंको 'अपभ्रंश शैली' के नामसे कहना अघिक उपयुक्त समझा है। इस संबंधमें उनका कथन है, कि " जब इन चित्रोंका आलेखन कोई नया उत्थान नहीं हैं; प्राचीन शैलीकी विकृतिमात्र है, तो 'अपभ्रंश' ही एक ऐसा शब्द है, जिसके द्वारा उन विकृतियोंकी समुचित अभिद्या एवं व्यंजना हो सकती है। इस प्रकार उन विकृतियोंके समदायरूपी जिस निजत्वसे यह आलेखन बना है, उसके अर्थ ही यहां 'श्रंली' शब्दको लेना चाहिए "। —वाचस्पतिगैरोला, " भारतीय चित्रकला—पृ. १३५ "
  - **૧૧. એજન, વૃ. ૧**૨૭.
  - ૧૨, એજન, પૃ. १३४.
  - **૧૩.** એજન, વૃ. **१**३२.
  - १४. वाचस्पति गैरोला, '' भारतीय संस्कृति और कला, पृ. २६२ ", बनारस
  - ૧૫. (1) સારાભાઇ નવાળ, '' જૈન ચિત્રકલ્પદુમ~પૃ. ૩૧ '' અમદાવાદ.
    - (2) રવિશાંકર રાવળ, '' જૈન ચિત્રકલ્પદ્રમ–પૃ. ૮ '' અમહાવાદ.
    - (3) वाचस्पतिगैरोला, ''भारतीय चित्र कला–पृ. १३५ '' इलाहाबाद.
  - **९६. बाय**स्पतिगैरोला, " भारतीय चित्रकला-पृ. १४२" इलाहाबादः
  - ૧૭. નવાખ, '' જૈન ચિત્રકલ્પદ્રુમ-પૃ. ૩૯-૪૨ તથા પર-૫૮ ''
  - ૧૮. મુનિશ્રી પુષ્ટ્યવિજયજી તથા ડા. યુ. પી. શાહ, " Journal of the Indian society of

Oriental Art-Special Number 1965-66 (Western Indian Art ) માં '' Some Painted Wooden Book-Covers from Western India; એ લેખની પાદનોંધેર, પૂ.-40-41''

#### ૧૯. મૂળય'થની પ્રશસ્તિમાં—

"विकमवर्षे शिखि शशि-शिखिशशिसंस्थे प्रभावतः शशिनः।
श्रीप्रल्हादनपुरमनु-विजयदशम्यां धनिष्ठाभे ॥ ४२ ॥ "
अने शिक्षानी भ्रशस्तिभां—
श्रीवीजापुरवासुपूज्यभवने हैमः सदण्डो घटो—
यत्रारोप्यथ वीरचैत्यमसिधत् श्रीभीमपल्ल्यां पुरि ।
तिस्मन् वैकमवत्सरे मुनिशशिवेतेन्दुमाने चतु—
देश्यां माधशुदीह चाचिगनृषे जावालिपुर्या विभौ ॥ १६ ॥
वीराईद्विचिचैत्यमण्डनजिनाधीशां अतुविंशतेः
सौधेषु ध्वजदण्डकुम्भपटली हैमीं महिष्ठैमंहैः।
श्रीमत्सूरिजिनेश्वरा युगवराः प्रत्यष्ठुरिस्मन् क्षणे
टीकालङ्कृतिरेषिकाऽपि समगात् पूर्तिप्रतिष्ठोत्सवम् ॥१७॥

- २०. सं. मुनि जिनविजय; सींघी ग्रन्थमाला-ग्रं. ४२, कलकत्ता, ई. १९५६ पृ. ५१-५२.
- ર૧. શ્રી અગરચંદ નાહદાના લેખ, " જૈન સત્યપ્રકાશ " ૧૫ માર્ચ ૧૯૫૭, અમદાવાદ.
- રર, એજન.
- २३. श्री &'स्राविकथ्छ क्षायश्रेरी, वडाहराना क्ष'डारमां स्थे प्रतिना नाम-न'अर स्था प्रभाषे छे. 'श्राविकविधिप्रकरण, भा. १-२-३, प्रतिक्रमांक ७०९/-१-२-३ पृष्ठसंख्या ७६५.'
  - ર૪. જુઓ અગરચંદ નાહઠાના ઉપયુ<sup>6</sup>ક્ત લેખ.
  - રપ. એ પુબ્પિકા આ પ્રમાણે છે:---

"अग्निबाणा द्धेन्दु १९५३ प्रमिते वत्सरे विकमाब्दे । मार्गशोर्षमासे शुभे घवलपक्षे ।।१।। तिथी अर्कवारेण सह लिपीकृतं ॥ ऋषि रामप्रताप लुंपकगच्छे ॥ पोकरणपुर्यां ॥ मुनिसंवेगधारिणो चारित्रपात्रशि-रोमणिमुनिराजश्रीमद्विजयानन्दसूरिजिन्तत्प्रशिष्य मुनिश्रीहंसविजयजी लिखापितं ज्ञानवृद्धिहेतवे ॥ जेसलमेरौ जिनालये ज्ञानभंडारे प्राचीनताडपत्रेषु खचितमयं ग्रन्थ मुनिश्रिशेतेन्दुवत्सरे विकमाब्दे तत्पुस्तकाया उपरि अयं घर्षणं कृतं ॥ "

२६. " माघ मुदि ६ स्वर्णिगरौ श्रोशान्तिनायप्रसादे स्वर्णकलश-स्वर्णदण्डारोपणं ( खरतरगच्छबृहद्गुर्वावली सिंघी कलकत्ता,)

રહ, આ અંગે વધુ સ્પષ્ટતા માટે પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં પાદદીપ નં. ર૩-ર૪-ર૫ જુઓ.

## શ્રી શાન્તિનાથચરિત્ર-ચિત્રપદિકા



श्रित्र - ६

ラーなん.









श्रिय-१८

78-86

श्चित्र-१२





स्त्र-र३

8E-88

थित-२४



चित्र-३० A8-80



ચિત્ર-33

**78-85** 

# ચિત્ર–પરિચય

#### પ્રવેશ

(9)

એક સામાન્ય પથ્થરફાડાને પૂછા કે, 'તે દસ થા માર્યા ત્યારે એક શિલા તૃઢી, તા તું ખળપૂર્વ કએક છેલ્લા ઘા જ શા માટે નથી મારતા અને વધારાના નવ ઘા શા માટે મારે છે? ' તો એ શું કહેશે!

ભલે એની ભાષામાં, પણ, એના જવાળ કાંઇક આવા હશે: "ભલા માણસ, આગળના નવ ઘા વધારાના કે નકામા નથી; અલ્કે, એ નવ ઘાએ તા દસમા ઘામાં શિલાના ડુકડા કરવાનું સામર્થ્ય પૂર્યું છે! જો એ નવ ઘા ન માર્યા હાત તા, ગમે તેઢલી તાકાતથી મારવામાં આવ્યા હાય તા પણ, દસમા ઘા અર્થાહીન જ અનો રહેત. મારે મન તા દરેક ઘાનું મૂલ્ય, દસમા ઘા જેઢલું જ છે અને એનાથી લેશ પણ એાછું નહીં જ.

અને હવે, કાેઇક, સમગ્ર જનસમાજને માટે આદર્શસમાન મહાપુરુષનું જીવન લઇએ, અને વિચારીએ કે એ પુરુષ, પાતાના જીવનમાં મહાપુરુષ તરીકે પ્રતિષ્ઠત થયા, તેનું કારણ શું તેમણે પાતાના ચાલુ જીવન દરમિયાન કરેલી તિતિક્ષામય જીવન-સાધના જ હાેઇ શકે ?

જે આપણે પશ્ચરફોડાની વાત ન સમજ્યા હાઈ એ, તો અવશ્ય માની લઈ એ-અને દ્રખીતી રીતે એ વાત વજૂદ વાળી પણ લાગે-કે, એ પુરુષની સાંપ્રત જીવન-સાધના જ, તેમને મહાપુરુષ બનાવી શકી છે. પરંતુ હકીકત એથી જુદી જ છે. જે એક સામાન્ય શિલાને તાડવા માટે પણ, પહેલાં નવ થા માર્યા પછીના જ દસમા ઘા કારગત નીવડતો હોય, તો એક જિંદગીને, અને ખરેખર તો, એક વ્યક્તિને કે એક આત્માને, મહાન બનાવનાર પરિબળ તરીકે, માત્ર એક અને તે પણ વર્તમાન અધૂરી જિંદગી અને તેમાં થતી જીવન સાધના, શી રીતે પર્યાપ્ત બની શકે? અલખત્ત, 'મહાન 'શબ્દનો અર્થ' અહી', 'ભારતીય સંસ્કૃતિનાં પરમધ્યેયસ્વરૂપ 'આત્મસાક્ષાત્કાર ' ની દિશામાં વળેલ વ્યક્તિ ' એવા કરવા જોઈ એ. આટલી સ્પષ્ટતા પછી, નિ:શંકપણે એ સ્વીકારલું જ રહ્યું કે, મહાન બનવા માટે એક જિંદગીની નહિ, કિંતુ અનેક જિંદગીએની-જન્મજન્માંતરની સાધના જ, કામિયાબ નીવડી શકે. મહાન બનનારની મહાપુરુષ તરીકેની જિંદગી તો, શિલા ઉપર મરાતા છેલ્લા ઘા જેવી છે. છેલ્લા ઘા જેવી એ સફળ જિંદગીની પૂર્વભૂમિકામાં તો, શિલા ઉપરના આગલા નવ ઘા જેવી, અનેક જિંદગીએા, અનેક ભવે અને એમાં કરાયેલી સાધનાએ સમાયેલી હોય છે.

સાળમા તીથ' કર ભગવાન શાન્તિનાથનું જીવનચક, આ વાતનું ઉત્તમ દર્શાંત ભની રહે એવું છે અને તેથી જ, એમનું જીવનચક સમજવામાં આટલી પૂર્વભૂમિકા ઉપયોગી તેમ જ જરૂરી અની રહે એવી છે.

જૈન ધર્મ સંઘમાં અને સમાજમાં ભગવાન શાન્તિનાથના મહિમા વિશિષ્ટ છે. એમના નામમાં સમાવાયેલા 'શાન્તિ' શબ્દ, એમના જીવનમાં શાન્તિનું કેટલું પ્રભુત્વ હતું અને એમણે સર્વ તામુખી શાન્તિની સ્થાપનામાં અને તેને ટકાવવામાં કેવા ઉત્કર પુરુષાર્થ કર્યો હતા, તેનું સૂચન કરે છે. એમના શાન્તિ-સૂચક નામ અને કામમાંથી એક એવા ચિરસ્થાયી પ્રભાવ પેદા થયા હતા કે જેની અસર અત્યારે પણ પ્રવર્ત છે. આજે પણ, કાઇ પણ પ્રકારની અશાન્તિ પેદા થાય, ખાસ કરીને સાધારણ જનસમાજને અસર કરે તેવા રાગાદિના ઉપદ્રવા ફેલાય, ત્યારે ભગવાન શાન્તિનાથના નામનું સ્મરણ પૂર્વ કરાતા બાહ્યાંતર ઉપચારા, એ તમામ અશાન્તિ અને અશાન્તિજનક ઉપદ્રવાના અમાદ્ય ઇલાજ બની રહે છે. જૈના, કાઇ બીજાં કારણાસર કે કાઇ સિદ્ધિની લાલસાએ, ભગવાન પાર્ધ નાથનું સ્મરણ લલે કરે, પણ શાન્તિની ગરજ પડે ત્યારે તા તેઓ ભગવાન શાન્તિનાથનું જ સ્મરણ કરે છે.

શાન્તિનાથ જૈન ધર્મના સોળમા તીર્ધ કરર્ય મહાયુરુષ તો હતા જ. પરંતુ, એમને વિશેષ મહત્તા અપાવનાર અને યુગાના યુગા વીતી જવા છતાં, આજે પણ, એમનું સ્મરણ કરવામાં અનુભવાતી કૃતાર્થતા હારા સૂચવાતી એમની પ્રભાવકતાને જીવંત રાખનાર પરિખળ તો એમની વિલક્ષણ એવી પૂર્વની જીવનસાધના જ હતી. અને કદાચ એટલે જ, એમની એ જીવનસાધનાને અને પ્રભાવ-શીલતાને કેંદ્રમાં રાખીને, એમનું સમગ્ર જીવનચક્ર, ૧×૮૨ સે. મી. ની બે કાષ્કપરિકાઓમાં, આજશી સાતસા વર્ષા પૂર્વે, આલેખવામાં આવ્યું હશે. આ બે કાષ્કપરિકાઓના, બન્ને તરફ મળીને કુલ ચાર વિભાગામાં, અને તેમાં પણ બન્ને પરિકાઓના એકેક વિભાગને બબ્બે પૈટા વિભાગામાં વિભાજિત કર્યા હોઇ કુલ છ વિભાગામાં ચિત્રિત આ જીવનચક્રનું ડૂંક અવલાકન આપણ કરવાનું છે.

જૈન સિદ્ધાન્ત મુજબ આત્મા, પરલાક, માક્ષ વગેરે તત્વાનું અસ્તિત્વ છે. આત્મા કર્માથી લેપાયેલાે હાેઈ, અનાદિ કાળથી, જુદા જુદા નામે ને સ્વરૂપે, આ સંસારમાં ભ્રમતાે રહે છે. પરંતુ એના ( આત્માના ) અસ્તિત્વના સ્વીકાર કહેા કે એની ગણતરી કહા, તે તા ત્યારે જ થાય છે, જ્યારે એ જીવાતમાં કાૈર્ધક અકળ અને છતાં કુદરતી ગણતરીપૂર્વકના પુરુષાર્થ દ્વારા પાતાને વળગેલાં કર્મોના ભારતે હળવા કરીતે 'સમ્યક્ત્વ ' એટલે કે 'સાચા માર્ગ' મેળવી લે. આજ દિત સુધી એ ખાટે માર્ગ ચઢી ગયા હોાઈ, એ (આત્મા ) કયાં રખડે છે તેના કાઈને પત્તો ન હતા. પણ હવે તા તે ખરા રસ્તાના વટેમાર્ગુ થની ચૂકયા છે, એટલે તેના અસ્તિત્વની નાંધ લીધા વિના ચાલે જ નહિ. એ ઉપરાંત, એ સાચા રસ્તે ચઢી ગયા હાેઈ, હવે એ, દ્ર'કા ગાળામાં અને આજપર્ય'તની અનાદિકાલીન રખડપટ્ટીની સરખામણીમાં તાે અતીવ સીમિત સમયગાળામાં, પાતાનું ધ્યેયસ્થાન નકકી કરી લઈ, ત્યાં પહેાંચી શકવાના. આ જે સમયગાળા છે—મળેલા સાચા રસ્તાને પસાર કરવા માટેના– તેમાં એ આત્મા ક્રેવ, મતુષ્ય, તિર્થ ચને નરક એ નામની ચાર ગતિઓમાંથી ચારેચાર અથવા એાછી ગતિઓને, કાેંઇપણ ક્રમે, પાતાની યાગ્યતા પ્રમાણે, પામતા રહે છે. આવું નામ જ 'એ જીવાત્માના અમુક સંખ્યાના ભવા થવા ' એ છે. કા. ત. ભગવાન મુક્ષભદ્વેવના તેર ભવા થયા હતા તા ભગવાન મહાવીરના સત્તાવીરા ભવા હતા. મતલબ કે, સાચા રસ્તા મેળવ્યા પછી, એમણે તેર કે સત્તાવીસ જ જિંદગીઓ-ભવા, સંસારમાં કરવા પડયા. એ પૂરા થયા, ત્યારે તેઓ માક્ષ પામ્યા, અજન્મા ખત્યા.

ભગવાન શાન્તિનાથના, તેઓ સાચે રસ્તે આવ્યા તે પછીના જીવનચક્રમાં, આવા ખાર ભવે થયા છે. એ બારેય ભવેદનું ચિત્રાંકન, પ્રસ્તુત કાષ્ઠ્રપરિકાઓમાં કરવામાં આવ્યું છે. બાર ભવેદમાં પહેલા ભવ રાજા શ્રીષેણના છે, અને એ શ્રીષેણની જીવનઘટનાને લઇ ને કાષ્ઠ્રપરિકાનું ચિત્રાંકન શરૂ થાય છે. આપણે અહીં, આ કાષ્ઠ્રપરિકાઓમાં અંકિત વ્યક્તિએક અને ઘટનાઓના ચિત્રવિવેચનની તેમ જ ચરિત્રકથાની દર્શિએ કમસર પરિચય મેળવીશું.

#### ચિત્ર-વિવરણ

(२)

( ચિત્ર-૧ )

આપણી સામે તીથ 'કર શાન્તિનાથના ચરિત્રચિત્રણવાળી એ કાષ્ડપરિકાં ઓમાંની પ્રથમ કાષ્ડપરિકાના અત્રભાગ છે. એના પ્રારંભમાં પાંચ આકૃતિઓ દેખાય છે. તેમાં સો પહેલા એક પુરુષ છે તે રાજા શ્રીષેણ છે, જેના કંમિક જવનવિકાસનું આપણે અવલાકન કરવાનું છે. તેના ડાબા હાથમાં કમળનું ફૂલ છે. એ ફૂલ જ, ભવિષ્યમાં, તેના આપથાતનું સાધન બનવાનું છે. તેની કાળી અને લાંબી દાઢી ધ્યાન ખેંચે તેવી છે. અહીં ઉલ્લેખનીય વાત એ છે કે શ્રીષેણના આ ચિત્રને ભાદ કરતાં, કાષ્ઠપરિકાઓગત બીજ એક પણ આકૃતિમાં આટલી બધી લાંબી દાઢી જોવા નથી મળતી. કદાચ અહીં આટલી બધી લાંબી દાઢી હારા, શ્રીષેણની પાક્ટ અવસ્થા દર્શાવવાનું ચિત્રકારને અભિપ્રેત હશે. શ્રીષેણની સામેની ચાર વ્યક્તિઓ કમસર આ પ્રમાણે છે: શ્રીષેણની અભિન દિતા અને શિખિન દિતા નામે પેતની.

રાજ અને ખન્ને રાણીઓના માથે મુગઢ છે. મુગઢના પાછલા ભાગે ત્રણેએ વાળેલા અંધોડા, વસાથી ઠંકાયેલી દશામાં નિરૂપાયા છે. રાજાના અંધોડા ઉપરંતું વસા વિવધરંગી હોવા ઉપરાંત, સૌરાષ્ટ્રમાં અથવા તા રાજસ્થાનમાં રાજપૂત કામના માણસા, માથે સાફા કે ફેંડા ભાંધે ત્યારે પાછળ જે લાંધા છેડા લઢકતા રાખે છે, તેની યાદ અપાવે છે. રાણીઓના અંધોડા ઉપરનાં વસ્તોમાં રંગની ભભક નથી છતાં એ આંખને રૂચે તેવા સુઘડ છે અને આજની ગૂજરાતી ભહેનાના સાડીના છેડાથી દાંકેલા મસ્તકની યાદ આપે છે. અને આનાથી સાવ વિપરીત, કપિલ અને સત્યભામાનાં માથાં સાવ ખુલ્લાં છે. રાજફુડંખ સિવાયના લાંકા મુગઢ નહિ પહેરતા હાય, એ સમજી શકાય છે. પરંતુ સામાન્ય સ્ત્રીઓ માથે છેડા પણ નહિ ઓઠી શકતી હાય? કદાય એવું હાય કે મુગઢના દભાણથી વાળ-અંધાડાને રક્ષણ આપવા માટે, વચમાં વસાચલ રાખવાની પ્રથા હાય, જેથી મુગઢ વિનાની સામાન્ય સ્ત્રીઓને તેની આવશ્યકતા ન રહે. આમ પણ, સ્ત્રીઓને માથે છેડા દાંકવાની પ્રથા તો, ભારત પર મુસલમાની શાસન પ્રસર્યું ત્યાર પછી, લગભગ તા માગલકાળમાં જ,' દાખલ થઈ હોય એમ જણાય છે. એટલે મધ્યકાળમાં આવી પ્રથા ગૂજરાતમાં વ્યાપકરૂપમાં નહોતી, તેનું ઘોતન આ ચિત્રા કરાવે છે. પુરુષવર્યનાં વસ્ત્રો હી'ચણ સુધીનાં અને સ્ત્રીવર્યનાં પગની એડી સુધી લ'ભાયેલાં હશે એવું પણ, આ આકૃતિઓમાં દર્શાવાયેલા વેપપરિધાન પરથી સમજાય છે.

આ ચિત્રાંકનાનો બીજ એક ખૂબી પણ અહીં જ સમજ લઈ એ. ગણતરીના જ રંગા-મહદ શે લાલ, લીલા, પીળા, કાળા, વાદળી અને સફેદ એ છ ના ઉપયાગ કર્યો હોવા છતાં, ચિત્રકારે કાઈ-પણ એ આકૃતિઓમાં એક સરખા રેખાંકનવાળાં કપડાં નથી દેખાડથાં. એક આકૃતિને જે રેખાંકનવાળાં વસ્ત્રો પહેરાવ્યાં, તેલું રેખાંકન, પછીની એક પણ આકૃતિમાં, પુન: જોવા નહિ મળે. પ્રત્યેક આકૃતિની એઠક તરીકે ગાઠવેલ આસના પણ નિરનિરાળી આકૃતિમાં જ જોવા મળે છે. સ્થૂલ નજરે જોનારને આકૃતિઓની એસવાની સુક્રાની અને આંખા વગેરેની સમરૂપતા જરૂર જણાશે, પરંતુ, એમનાં વસ્ત્રો, એઠક આદિને ખૂબ નિક્ટથી અને ઝીણવટથી જોઈશું તા, એમાં વૈવિધ્ય જણાયા વિના નહિ રહે. અને એમાં જ કલાકારની સિદ્ધિ છે. નરી નજરે એક સરખી ભાસતી આકૃતિઓમાંનું વૈવિધ્ય, આપણે તા માત્ર પકડી જ પાડવાનું છે; એ પણ જો આપણને અઘરું પડતું હોય, તો જેમણે એ વૈવિધ્યને અંકિત કર્યું હશે, તેમને માટે એ કેટલું કપરું હશે! તો, કેખીતી સમાનતાના કાચલા હેઠળ રેખાઓ, ભાવ-ભંગમાંએ અને રંગપૂરણી દ્વારા વિવિધ આકારસૃષ્ટિ ખડી કરી આપનાર ચિત્રકારના આ ચિત્રકર્મને આપણે 'કલા' ના કરજ્જો તા આપવા જ રહ્યો.

જેઓ સ'સ્કૃતમાં લખે છે તેમને ખખર છે કે, એક વાકય પૂરું થાય એટલે પૂર્ણવિશમ જેવી ઊલી લીટી-દંડ (1) મૂકવામાં આવે છે. અને શ્લોક પૂરે થાય ત્યાં એવી બે લીટી મૂકાય છે. અથવા, બોજ રીતે સમજીએ તો, નાટક ભજવાતું હોય ત્યાં એક અંક પૂરે થાય કે તરત પડદા પડતા હોય છે. અહીં, સળ'ગ ચિત્રાંકનમાં પણ, એક પ્રસગનું અંકન પૂરું થાય ત્યારે એ પ્રસંગ પૂરે થયાની ને બીજો પ્રસંગ શરૂ થતા હોવાનો નિશાની ક્યાંક-ક્યાંક, મૂકવામાં આવી છે. આ ચિત્રપદિકામાં આ માટે, ક્યાંક-ક્યાંક, આવી બે નિશાનીઓ યોજાઈ છે: ક્યાંક વૃક્ષ અને ક્યાંક ઊભા મૂકેલા કિકેટના બેટ જેવા અને ધ્વજાવાળા બે સ્તંભ. આપણી સામે દેખાતી, શ્રીપેણથી સત્યભામા સુધીની પાંચ આકૃતિઓની પછી, હવામાં ફરફરતી રંગીન ધ્વજાવાળા બે સ્તંભનું સુશાભન જોઈ શકાય છે. એ સ્તંભના રૂપમાં, ચિત્રકારને, પૈલાં પાંચેયની જિંદગીના પૂર્ણવિશમ સૂચવવાનું અભિપ્રેત હશે, કદાચ.

(ચિત્ર-૨)

બે સ્તંભના સુશાભન પછી, હાથમાં કરારી લઇને સામસામી લડી રહેલી દેખાતી બે વ્યક્તિઓ તે શ્રીષેણના બે પુત્રો, ઈન્દુષેણ અને બિન્દુષેણ છે. તેમાં ચિત્રક્રમમાં પ્રથમ દેખાતી આકૃતિ બિન્દુષેણની છે અને બીજી ઈન્દુષેણની છે. ચિત્રક્રમમાં પછી ચીતરાયા હોવા છતાં ઈન્દુષેણ માટો છે, તે જણાવવા માટે ચિત્રકારે ઈન્દુષેણની પૃષ્ઠભૂમિ લીલા રંગમાં ઉપસાવી છે. ચિત્રની વિષયભૂત વ્યક્તિની વિશિષ્ટતા-જ્યાં જેવી હોય તેવી-દર્શાવવા માટેની ચિત્રકારની આ એક આગવી પધ્ધતિ હોય એવું લાગે છે. ઈન્દુષેણની પડ્યે ઊભી, બન્નેનું યુદ્ધ જેતી, શુંગારમંડિત નવયોવના, તે અનન્તમતિકા નામે વેશ્યા છે. તેના લલાટ ઉપર-અને કાષ્ઠપંદિકાની અન્ય આકૃતિઓમાં પણ-બિન્દુ આકારનું તિલક જોઈ શકાય છે. અનન્તમતિકાની પાછળ, નીચે, એક કેળવૃક્ષ છે તથા તેને અડીને-સહેજ ઉપર, એક બીજું વૃક્ષ છે. બન્ને ભાઈ એનનું દ્વન્દ્ધ નગર બહાર ઉપવનમાં થઈ રહ્યું હોવાનું સૂચન, આ વૃક્ષા દ્વારા થતું લાગે છે.

આ વૃક્ષાની પછી (ચિત્ર રના છેડ અને ચિત્ર રની શરૂઆતમાં), ક્રમશ: ફળાનાં ઝૂમખાંઓથી શાભતાં એક એક વૃક્ષની નીચે, બે યુગલિકા બેઠેલાં દેખાય છે. તેમાં પહેલાં વૃક્ષની નીચેનાં પુરુષ અને સ્ત્રી, તે ક્રમશ: શ્રીષેણ અને અભિનંદિતાના જવા છે. અને તે પછીના (ચિત્ર-૩) બીજાં વૃક્ષ નીચે બેઠેલાં સ્ત્રી તથા પુરુષ, તે ક્રમશઃ સત્યભામા અને શિખિનંદિતાના જવા છે. અને એ બન્ને યુગલિકા-જોડલાં જે વૃક્ષાની નીચે બેઠાં છે, તે કદયવૃક્ષા છે.

# ( थित्र- ३ )

એ પછી, ઉપર નીચે ચિત્રાંકિત એ દેવવિમાનામાં, ઉપર અભિન દિતાના જવ (દેવી) અને શ્રીષેણના જવ (દેવ) છે, અને નીચે, સત્યભામા (દેવી) તેમ જ શિખિન દિતા (દેવ) ના જવા છે. વિમાનાની આકૃતિ, આ કાષ્ઠપદિકામાં અનેક સ્થળાએ અને અન્યત્ર પણ, સામાન્ય રીતે જોવા મળે છે, તેવી અહીં પણ છે. આમ છતાં, આ અન્ને વિમાનાના ઘાટઘૂટ, આગળ આવનારી વિમાનાકૃતિઓથી તદ્દન નિરાળા જ છે, એટલું જ નહિ, પણ આ અન્ને વિમાનાની ભાંધણી અને રચના પણ, એકબીજાથી તદ્દન જુદા પ્રકારની છે, એ સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે.

ખીજી એક વિલક્ષણતા એ છે કે ખન્ને વિમાનામાંની દેવીઓએ તા મુગઢ પહેર્યો છે, જ્યારે એ પૈકી એકે દેવને માથે મુગઢ નથી. નીચલા વિમાનામાંના દેવનું મસ્તક ખુલ્લું ન લાગતું હોવા છતાં, તેને માથે મુગઢ હોય એવું તા નથી જ દીસતું. આનું કારણ, દરેક આકૃતિમાં કંઇક ને કંઇક નાવીન્ય કે વૈવિષ્ય આણ્વાના ચિત્રકારના મનના તાજગીભર્યો ઉત્સાહ જ હોઇ શકે.

# ( থিস-४ )

ચાથા ચિત્રમાં દેખાતી ચાર આકૃતિઓની ઓળખ આવી છે: ત્રણ બેઠેલી આકૃતિઓ પૈકી એક, અમિતતેજ નામના વિદ્યાધરરાજ; બે, જયાતિ:પ્રભા નામે તેની રાણી; ત્રણ, સંભવત: મંત્રી અને ચાંચી ઊભી રહેલી દેખાતી આકૃતિ તે રાજસેવક છે. આ રાજસેવકના અંબાઉર, કંડલ અને પહેરવેશ જેતાં તે સ્ત્રી હોવાના ભ્રમ થાય ખરા, પરંતુ, તેનું ખુલ્લાં પહેરણવાળું વક્ષ:સ્થળ જેતાં તે પુરુષ જ હોવાનું નક્કી થઈ શકે છે. રાજા-રાણીને શિરે સુગઢ છે. ચિત્ર ૧ માં રાજા અને રાણીઓએ સુગઢ પહેરેલા હોવા છતાં તેમના મસ્તક અને સુગઢ-એ બેની વચમાં ત્યાં જેવા વસ્તાંચલ દેખાય છે, તેવા અહી' નથી; અહી' તો બન્નેના કાળા વાળના અંબાડા જ જેવા મળે છે. અને પાંચ-છ આકૃતિઓને આદ કરતાં, સમગ્ર કાલ્ડપરિકાગત સુગઢભદ્ધ આકૃતિએ આવી જ, સુગઢની પાછળ દેખાય તેવા અંબાડા-વાળી જ છે. રાણીનાં ઉપરિવસ્ત્રના આકાશી ભ્રૂરા રંગ નયનાહ્લાદક છે.

અમિતતેજના મસ્તક ઉપર એક સ્ત'ભવાળી પ્રલ'બ કાષ્ઠમ'ડિપકા—લાંબી છત દર્શાવવામાં કલાકારે ભારે કુશળતા પ્રયોજ છે. એ છતની મધ્યમાં બે ચ'દરવા (એક રાજાની નજીક મસ્તક પાસે અને બીજો રાણીના મસ્તક ઉપર) ગાળાકારે જોઈ શકાય છે. અમિતતેજ વગેરે ત્રણ વ્યક્તિઓને વિચિત્ર પ્રકારના બાજોઠા ઉપર આસના બિછાવીને બેઠેલી દર્શાવવા જતાં, અન્ય આકૃતિઓની સરખામણીમાં એ ત્રણ આકૃતિઓનું પ્રમાણ સ'ક્ષેપાયું હાવા છતાં, કલાકારની નિપુણતાને કારણે એ દાષર્પ નહિ પણ શાભાર્પ જ લાગે છે.

અહીં દારાયેલી ખેઠેલી તમામ આકૃતિઓમાં, ખે પગની વચમાં થઈને નીકળતા અને આસન તર્મ ઢળતા વસ્ત્રના છેડા, વેષપરિધાનને કલાત્મક તા ખનાવે જ છે, તદુપરાંત, એ છેડા ને એ છેડાની ગાઠવણી, શ્વેતાંખર પરંપરાની જિનપ્રતિમાંઓમાં, પદ્માસનસ્થ પ્રતિમાના બે પગની વચમાં થઈને કાઢવામાં આવતી વસ્તાંચલિકા રાખવાની કેટલાક સૈકાઓથી પ્રારંભાયેલી પ્રથાનું પણ, અનાયાસે જ, સ્મરણ કરાવે છે.

એક ખીજી વિશિષ્ટતા પણ અહીં નોંધવી જોઈ એ. સામાન્ય રીતે, આ કાષ્ઠપઢિકાઓમાં બિન્દુના આકારનું તિલક જ સર્વત્ર જોવા મળતું હોવા છતાં, અહીં, અમિતતેજના, અને નજર દેશા ન દેતી હોય તો, જયાતિ:પ્રભાની પાછળ દેખાડાયેલા (બેઠેલા) મંત્રીના લલાઢ ઉપરનું તિલક U આકારનું છે. તિલક એ શરીરના ઉત્તમ કાઢીના શણગાર છે. તિલક વિનાનું મુખ, બીજાં તમામ અલંકાર અને રાણગારથી અલંકૃત હોય તા પણ, અડવું જ લાગે, એ તા સુપ્રસિદ્ધ બાળત છે. અહીં આ બે આકૃતિઓમાં U આકારનું તિલક કરવા પાછળ, આ ઉત્તમ ગણાતા શણગારને પણ વૈવિધ્યભરી રીતે રજૂ કરવાની ચિત્રકારની ધગશ જ કારણ હોવાનું માનવું જોઈ એ.

તિલકની વાત નીકળી છે, તા અહીં જ થાડી વિગતે તેના વિચાર કરી લેવાનું ઠીક થઇ પડશે.

જૈન ચિત્રરાહીમાં એ પ્રકારના તિલક જેવા મળે છે. એક, U (યુ) આકારનું તિલક અને બીજું, O (બિંદુ) આકારનું તિલક. બિંદુ આકારમાં પણ વિવિધતા તો ખરી જ. જૈન ચિત્રશેહીના ઉપલબ્ધ નમૂનાઓ તપાસતાં એમ લાગે છે કે, આ શૈલીના પ્રારંભિક એટલે કે વિક્રમના ૧૧-૧૨ મા શતકના ચિત્રામાં U આકારનું તિલક વિશેષ જોવામાં આવે છે. પણ તે પણ મુખ્યત્વે ચિત્રગત પુરુષ-આકૃતિઓમાં જ; સ્ત્રી આકૃતિઓમાં અથવા તીર્થ કરની આકૃતિઓમાં તો બિંદુ-આકારનું તિલક જ જોવા મળે છે. આના અર્થ એ નથી કે પુરુષ આકૃતિઓમાં પણ સર્વ ત્ર U આકારનું તિલક જ રહેતું અને ૧૧-૧૨ મા શતક પછીના આ શૈલીના ચિત્રોમાં કચાંય U આકારનું તિલક ન જ થતું. કેટલાક નમૂનાઓમાં પુરુષાકૃતિઓમાં પણ, મહદ શે બિંદુ આકારનું તિલક પણ જોવા મળે છે ( દા. ત. શલાકાપુરુષ-ચિત્રપરિકા, ૧૩ મા શતક) અને ૧૩ મા, ૧૪ મા અને ૧૫ મા શતકનાં ચિત્રામાં પણ U આકારનું તિલક જોવા મળે છે. " કેટલાક લોકો, પ્રાચીન પ્રતિઓના ચિત્રામાં જેવા મળતા ∪ આકારના તિલકને અશાસ્ત્રીય અને એટલે જ અમાન્ય ઢરાવતાં એવી દલીલ કરે છે કે, આ ચિત્રામાં ચિત્રકારો જૈનેતર-શૈવ, વૈષ્ણવ-હતા. એટલે તેઓએ પાતાના સંપ્રદાયનું તિલક જૈન ચિત્રામાં દાખલ કરી દીધું.

આ દલીલમાં આધારહીન કલ્પનાથી વધુ કશું જ નથી એમ કહેવું જોઈ એ. કેમ કે જૈનેતર ચિત્રકારાને આવું તિલક આ ચિત્રોમાં દાખલ કરવા પાછળ કયા સ્વાર્થ સાધવાના હાય? શું આવું કરીને તેઓ આ ચિત્રાકૃતિએ જૈનધમીં નહોતી એવું સિદ્ધ કરવા માંગતા હતા? આવી વિચારણા કરવામાંય એ ચિત્રકારાને અન્યાય જ થાય. વળી, માત્ર તિલકના આકારમાં ફેરફાર કરવા માત્રથી જ આવા સાંપ્રદાયિક હેતુ ખર આવી જાય એ માનવું પણ સમજ વિનાતું ને વધારે પડતું છે. જો એ ચિત્રકારાને સાંપ્રદાયિક સ્વાર્થ જ સાધવા હોત તા તેઓ આ ચિત્રકારાને લાણ બધા ફેરફાર કરી નાખી શકત ને એ રીતે તેઓ પાતાની મુરાદ—જો હોત તા—પાર પાડી શકત. પણ હકીકતમાં એવું કશું હતું જ નહિ.

વસ્તુતઃ તાે એ કાળમાં ∪ ચ્યાકારનું તિલક એ કાેેેઇ સંપ્રદાયના ચિદ્ધરૂપે નહિ, પણ શરીરના ઉત્તમ કાેંદિના એક શણગારરૂપે પ્રસિદ્ધ હશે. કાેંઇ વૈવિધ્યપ્રેમી અને ઉત્સાહી કલાકારે એ તિલકને પાતાની ચિત્રકૃતિમાં પ્રધાજ્યું હશે અને એતું અનુસરણ પછી અન્ય ચિત્રકારોએ પણ કર્યું<sup>.</sup> હશે. પછી કાળક્રમે એ તિલક ચિત્રકારામાં વધુ પ્રચલિત બન્યું હોય અને તેથી કેઠલાક વખત સુધી કે કેઠલીક પ્રતિએામાં સરેરાશ આ તિલકના જ વધુ પ્રયાગ થયાે હાેય, એવું માનીએ તાે કાેઈ આપત્તિ નથી જણાતી. કેમ કે જેન ચિત્રશૈલીમાં પણ, અમુક મુક્ત પછી તેા, અનુકરણની જ પ્રવૃત્તિ વધી જવાથી વૈવિધ્યના નિર્માણની પ્રયાગશીલ પ્રક્રિયા નષ્ટપ્રાય થઇ ગઇ હતી; એ તેા હવે જગજાહેર છે. અમુક ગાળામાં તૈયાર થયેલી કલ્પસૂત્રની પ્રતિઓ જોઈશું તાે તેમાં જેમ સૂત્રના પાઠની અખંડ–ફેરફાર વગરની પર પરા હશે, તેવી જ ચિત્રોની પણ જરાય ફેરફાર વગરની પર પરા જેવા મળશે. આ સ્થિતિમાં U આકારના તિલકની પણ પરંપરા ચાલે, તા તેમાં નવાઈ પામવા જેવું નથી. પણ આતા અર્થ આ તિલકને કાેર્ક સંપ્રદાયનું ચિદ્ધ માની લેવું. એ જરાય ઉચિત નથી જ. જો ખરેખર તેવું હાેત તાે, હાથે લખાયેલી પ્રતિઓના અક્ષરે-અક્ષરની શુદ્ધિ-અશુદ્ધિ તપાસી જનાર અને ચિત્રોની એકે એક રેખાંઓને નજર તળે પસાર કરનાર જૈન મુનિઓએ આ ∪ આકારના તિલકને ચાેક્કસ રદ્દ કરાવ્યું હોત. વળી, માત્ર પુરુષાકૃતિઓમાં જ 🛭 આકારતું તિલક ચીતરીને ચિત્રકાર અઠકી ન જાત; એ તા તમામ આકૃતિઓમાં તેમ જ તીર્થ'કરનાં ચિત્રોના કપાળે પણ ∪ આકારના જ ચાંદલા ચાહત. પણ એવું નથી. અને તે જ પેલા ચિત્રકારાની અસાંપ્રદાયિકતાના પુરાવા છે.'

મૂળ વિષય પર આવીએ. અમિતતેજ અને શ્રીવિજયનાં સ્થાના અલગ અલગ છે, એઠલે અમિતતેજનું સપરિવાર નિરૂપણ થયા પછી, ચિત્રકારે, એક વિષયની પૂર્ણાંહુતિ દેખાડવા માટે, અને છતાં તે બીજ વિષયનિરૂપણમાં અવરાધરૂપ ન ખને તેવી રીતે, ઊભા અર્ધ દંડ દાર્થો છે. અમિતતેજ અને શ્રીવિજય એ ખન્નેનું જીવન હવે પછી સંકળાવાનું હોઈ, ખન્નેનું જીવનનિરૂપણ થાય તા જ એક વિષયનું પૂરું નિરૂપણ થયું ગણાય એમ સમજ્એ તા આ અર્ધ દંડને (;) આવા અર્ધ વિરામના ચિદ્ધ સમા જ ગણવામાં વાંધા નથી. કળાકારે કેવી ખૂબીથી એ ગાઠભ્યા છે!

એ દંડ પછીની ચાર આકૃતિઓના પરિચય આ પ્રમાણે છે: એક, શ્રીવિજય રાજા; એ અને ત્રણ (ઉપર-નીચે), રાજમંત્રીઓ; ચાર અષ્ડાંગનિમિત્તના જાણકાર નૈમિત્તિક. તેના દ્વાથમાં નિમિત્ત-સાસની પાથી જેવું જોઈ રાકાય છે.

# ( ચિત્ર–૫ )

ચાયા ચિત્રમાં જોયેલા નૈમિત્તિકની પછવાડે, પાંચમા ચિત્રના પ્રાર'ભે, ધર્મ'સ્થાનમાં પૌષધવ્રત લઈને ખુલ્લાં શરીરે માળા ગણતા બેઠેલા શ્રીવિજય કેખાય છે.

શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્યના ત્રિષષ્ઠિશલાકાપુરુષચરિત્રમાં શ્રીવિજયને પૌષધ લેવા માટે જિનચૈત્યમાં જતા વર્ણવાયા છે, એ બીના તે સમયની ચૈત્યવાસની પ્રથાનું સૂચન કરે છે. એથી વિપરીત, આ ચિત્રાંકનમાં એક કાષ્ઠ્રભવનમાં—જેમાં બે બાજુ સ્તંભ, ઉપર છત ને નીચે તળિયું, આઢલું જ આલેખવું શક્ય બન્યું છે તેમાં—શ્રીવિજયને પૌષધ લીધેલા બેસાડીને ચિત્રકારે, આ કાષ્ઠ્રપરિકા ચિત્રાંકિત કરવાના

ઉપદેશ આપનાર° વિધિપક્ષ (ખરતર) ગચ્છીય આચાર્યા શ્રેત્યવાસના પ્રતિપક્ષી હોવાના ભાવ વ્યક્ત કર્યા હોય તા ના નહિ.

એ પૌષધભાવનની અહાર નીકળતાં જે, સિંહાસન પર બિરાજમાન યક્ષમૂર્તિ ઉપર પડી રહેલી વીજળી જોઈ શકાય છે. વીજળીના વજ જેવા આકાર અને તેનું પીંગળું-અગ્તિમય સ્વરૂપ રેખાબહ કરવામાં કલાકારે ભારે કૌશલ્ય દાખવ્યું છે.

યક્ષમૂર્તિ'ની પક્ષી, એક સિંહાસન ઉપર, અમિતતેજ અને શ્રીવિજય અને તેમની સામે રાણી સુતારા બેઠાં છે.

સુતારાના મસ્તક ઉપરની શ્રીવિજય તરફની છતમાં લડકતા ગાળાકાર ચંદરવા એ ચિત્રકારનું મનગમનું સુશાભન હોય એમ લાગે છે. એ ચંદરવા વગરની આડલી લાંબી કાેરી છત કેવી અડવી અડવી લાગત! અને અમુક ચાક્રસ અંતરે, ભલે એકાદ જ, પણ, આવા સુશાભનનું આલેખન, સમગ્ર ચિત્રાંકનને કેવું ભયું ભયું ખનાવી મૂકે છે!

સુતારાની પાછળ, ઉપર~તીચે દેખાતી, બે નાની આકૃતિઓમાં સંભવત: એક (ઉપર) નૈમિત્તિકની અને બીજ નીચે રાજમંત્રીની હોઈ શકે.

એ પછીની પાંચ આકૃતિઓમાં કલાકારે શ્રીવિજયને મળેલા જવતદાન કે પુનર્જવનના આનંદમાં મગ્ન અનીને ઉત્સવ ઉજવતા નગરજનાને, પ્રતીકરૂપે નિર્પયાં છે. નગરજના, આનંદાત્સવ મનાવવા માટે, સૌ પ્રથમ, નગરને શણુગારે છે, ધ્વજા-પતાકા ને તારણા વગેરે કારા. એ નગર-શણુગાર, અહીં કેક્ત બે જ ધ્વજાઓ આલેખીને પણ, ચિત્રકાર સુચારુર્પે ઉપસાવી શકયા છે. એક ધ્વજા છે રાણી સુતારાના મસ્તકના લગભગ ઉપરના ભાગમાં. એના દંડ લગાર નાના છે અને ધ્વજાનું મુખ રાજા-રાણી તરફ ફરકનું છે. અને બીજી ધ્વજા છે, ઉપર-નીચે જે બે આકૃતિઓ છે, તે પૈકી ઉપરની-સંભવત: નૈમિત્તિકની-આકૃતિના મસ્તકની એકદમ સમીપમાં. એના દંડ પાતળા અને લાંબા છે અને આગલી ધ્વજાની વિપરીત દશામાં એ ધ્વજા ફરકી રહી છે. બહુ ઝીલ્લુવટથી જોઈશું તા લાગશે કે એ ધ્વજા (ના દંડ), ભૂંગળ પ્રકારનું વાર્જિંત્ર વગાડી રહેલા નગરજનના મસ્તક સાથે સંબદ્ધ છે. આનંદના અતિરેક પ્રગઢ કરવા માટે, નગરમાં તા સર્વત્ર ધ્વજાઓ બંધાઈ હતી જ, પણ, એ ઉપરાંત, નગરજનાએ પાતાનાં મસ્તકને પણ ધ્વજામંડિત કર્યા હતાં, એવા કંઈક ભાવ આ ઉપરથી તારવી શકાય.

જે નગરજન, ભૂંગળ વગાડી રહ્યો છે, તેની સામે જ, બીજો નગરજન પણ, એવું જ કાંઇક વાંજિત્ર વગાડી રહ્યો છે. એકની ભૂંગળ લાંબી અને પાતળી તા બીજાની ડૂંકી અને જડી-જડાં દળવાળી છે. બન્ને જુદા જુદા વાઘપ્રકારાય (ભૂંગળ અને શહનાઇ) હાેઇ શકે. અથવા ભૂંગળનાં જ અલગ અલગ સ્વરૂપા પણ હાેઇ શકે.

ભૂંગળ વગાડનારાઓની નીચે ત્રણ આકૃતિઓ છે. વચ્ચે એક નર્તા કી નૃત્ય કરી રહી છે અને તેની ખન્ને પડખે બે નર્તા કા કરતા જાય છે. અને ઢાલક વગાડીને તાલ પૂરાવતા જાય છે. ત્રણની મુદ્દાઓમાંથી એક વિશિષ્ઠ લયભદ્ધતા નીતરી રહી હોવા ઉપરાંત, નર્તા કીની અંગભ'ગીઓ, ચિત્રકારના નૃત્યશાસ્ત્ર–વિષયક વિજ્ઞાનને વિશદ રીતે પ્રતિબિંખિત કરે છે.

(**s**)

હવે આપણી સામે પહેલી કાષ્કપદિકાના પૃષ્કભાગ છે. એ પૃષ્કભાગતું ચિત્રાંકન એ વિભાગમાં વહેં'ચાયેલું છે. એ એ વિભાગાને આપણે, પરિચય મેળવવાની દષ્ટિએ, પૂર્વાર્ધ અને ઉત્તરાર્ધ એવા નામે ઓળખીશું.

# ( थित्र-६ )

પૂર્વાર્ધના પ્રારંભે, છકું ચિત્રખંડમાં, સૌ પ્રથમ ખેઠેલા દેખાય છે તે રાજા શ્રોવિજય અને રાણી સુતારા છે. તે પછી સાનેરી ઠપકાંવાળું એક હરણ છે, જેના પર સુતારાની નજર મંડાયેલી છે. ત્યાર પછી ક્રમરા:, તે ભાગતાં હરણને પકડવા દાડતા શ્રીવિજય; તેની પીઢ પાછળ સુતારાનું અપહરણ કરીને તેને વિમાનમાં લઇ જતા વિદ્યાધર રાજા અશનિયાષ; સુતારાને થતા સર્પદઃશ; મૃત સુતારાની સાથે ચિતામાં પ્રવેશવા જતા શ્રીવિજય અને ચિતાને કળશજળ વડે ઠારતા ખે મનુષ્યા ચીતરેલા છે.

સુવર્ષ્યુ મુગના પ્રસંગ, રાવષ્ઠ દ્વારા થયેલા સીતાના અપહરષ્ણની ઘટનાનું સ્મરષ્ઠ કરાવે છે. પુરાષ્ઠ્રકાઓમાં આવી રામાંચક ઘટનાઓ ખૂબ સહજ રીતે રજૂ થતી હોય છે. અહીં, ચિત્રકારે રાણી અને હરષ્ઠની મધ્યમાં એક વૃક્ષ દર્શાવીને, ખૂબ થાડાક જ સ્થળ-રાકાષ્ઠ્રમાં, ઉપવનના ખ્યાલ આપી દીધા છે. અને હરષ્ઠને એવી તા વિલક્ષષ્ઠ અદામાં ઊભું રાખ્યું છે કે જાષ્ઠ્ર આજના કાપડ બજારની કાઈક દુકાનમાં, રસ્તે જતાં ગ્રાહકાને આકર્ષવા માટે અઘતન ફેશનથી સજ્જ માઉલ ગાઠવ્યું ન હોય! અને એ કૃત્રિમ અદાને પાતાનું ધ્યેય સાધવામાં મળેલી સફળતાનું સ્થન, સુતારા રાષ્ટ્રીની હરષ્ઠ તરફ મંડાયેલી સાકાંક્ષ નજર દ્વારા, ચિત્રકારે કેવી સહજતાથી કરી ખતાવ્યું છે! પણ ચિત્રકારની કલા નિપૃષ્ઠતા તો ત્યારે અનુભવાય છે, જ્યારે હરષ્ઠ અને તેની પાછળ પહેલા શ્રોવિજયને જોઈ ને, દર્શક, તે બન્ને હર્ણવેગે દાડી રહ્યા હોવાનું માનવા લાગે છે. અને તેમાં પણ, હરણના પગ આગળ નાનાં માટાં વૃક્ષો આલેખવાના આશય ' હરણના ઈરાદા રાજાને ઊંડા જંગલમાં ઉપવનથી દૂર દૂર, લઈ જવાના છે ' એવા હોવાના સમજાતાં જ, ચિત્રકારના અભિવ્યક્તિનેપૃષ્ઠયને અથવા તો ખૂબ જ થાડામાં-લગભગ પ્રતીકાનાં કે સંકૈતાનાં માધ્યમથી જ—ઘણું બધું કહી દેવાની આવડતને દાદ આપવાનું મન નથી રાદી શકાતું. સુતારાને અપહરી જતા અથનિધાષના વિમાનને ભૂમિથી અધ્ધર દેખાડીને વિમાનની વેગીલી ગતિને પણ જાષ્ઠ્ર કે ચિત્રકારે વાચા આપી છે.

લીલા ઊડતા પક્ષિસર્પ યા કુકકુટસર્પ એ પુરાણકથાએ તું એક વિશિષ્ટ પ્રાણી-પાત્ર છે. એના શરીરના આગળના ભાગ કૂકડા કે એવા કાેઇક પંખી જેવા અને પાછળના ભાગ સર્પાકાર હાેય છે. એ કૂકડાની જેમ ઊડી શકે, અને એના દંશ તત્ક્ષણ પ્રાણ હરી લે.

હવે, અહીં તો સર્પ ય કૃત્રિમ હતો અને તેના દ'શથી મરખ્ર પામનાર સુતારાય કૃત્રિમ હતી. સાચી સુતારા તો કયાંની કયાં હતી,—આ તો શ્રીવિજયને છેતરવાના માત્ર કીમિયા જ હતો. રામાયખ્રમાં, રાવણે તો, માત્ર સાનેરી હરણ રચવા પૂરતા જ વિદ્યાપ્રયાગ કર્યા. પણ અહીં તો, એથી આગળ વધીને, અશનિષ્યે સુતારાનું બીજું સ્વરૂપ પણ રચી દીધું ને તેને સર્પદંશ પણ કરાવી દીધા, કે જે

જોઈ ને શ્રીવિજય વસ્તુત: સુતારાને મરેલી માની લે અને તેથી, 'તે જીવતી છે' એમ માનીને, જેવી શોધ રાંધ સીતાની ચલાવી હતી, તેવી શાધ કરવાનું માંડી વાળે. સુવર્ણ મૃગ હારા રાણીના અપહરણના પ્રસંગ, રામાયણ અને આ કથાનક—બન્નેમાં થાડાક ફેરફારને બાદ કરતાં, એટલા બધા સમાન છે કે, તે અભ્યાસીઓને રસપ્રદ સામગ્રી પૂરી પાડે છે.

સર્પ વડે દ'શ પામતી સુતારા, કથાનકમાં ભલે કૃત્રિમ હોય, આપણી સામે તા એનું ચિત્ર છે. ચિત્રમાં એને થતા સર્પદ'શ, આપણે માટે તા બીજાં બધાં ચિત્રાંકના જેટલા જ વાસ્તવિક અને જીવંત છે. એટલે સર્પદ'શ થતાં જ, સુતારાના દેહમાં જે મરણચિહ્ના—તરફડાટ અને વિચિત્ર પ્રકારની બેચેની જેને આપણે અભાન અવસ્થા કહી શકીએ તે-ચિત્રકારે પ્રગટાવ્યાં છે, તે આપણા હૈયામાં સુતારા માટે સહજપણે જ શાકની લાગણી જન્માવી જાય છે, અને એ જ ચિત્રકારની સિદ્ધિ છે.

સુતારા માટે રચેલી ચિતાના અણસાર, તેની ભભૂકતી લાલ અગ્નિજવાળાએ આપે છે; તો એ ચિતાની મધ્યમાં દેખાતા આછા વાદળી રંગ, ઘણે ભાગ, અમિતતેજના અનુચરે રેડેલા મંત્રિત જળના પ્રતાપે, ચિતા ઠરી ગઈ હોવાના સંકેત કરે છે. એ સિવાય, ચિતાનું પ્રજવળવું અને ઠરી જવું, એ અન્ને ભાવા એકી સાથે ચિત્રકાર બીજી કઈ રીતે દર્શાવી શકે ?

ચિતામાં ગાઠવાયેલ સુતારાના મૃતદેહને ચત્તોપાટ અને સીધા સૂવડાવવામાં આવ્યા છે, તે ઉપરથી તે સમયમાં મૃત મનુષ્યના દેહની મરણાત્તર વ્યવસ્થા કર્ક રીતે થતી હશે, તેના ખ્યાલ આવી શકે છે.

ચિતામાં પડવા જતા શ્રીવિજયે હાથ જોડેલા છે. જાણે કે હાથ જોડીને 'નવા અવતારમાં પણ મને સુતારા મળજો ' એવી પ્રાર્થના એ કરતા હોય! ભૂતકાળમાં માત્ર મૃત પતિને જન્માંતરમાં પાછે મેળવવાની ઈચ્છાવાળી સ્ત્રીઓ જ પાતાના પતિની પાછળ બળી મરતી હતી એવું નહિ, પણ સ્ત્રી ઉપર અતિપ્રેમ ધરાવનાર અને એ સ્ત્રી જન્માંતરમાં પાતાને મળી જાય એવી કામનાવાળા પુરુષો પણ, પાતાની સ્ત્રી પાછળ બળી મરતા હોવાનાં ઉદાહરણા મળે છે. સુતારાની ચિતામાં પડીને બળી મરવા તૈયાર થયેલા શ્રીવિજયની આ ઘટનાને આવું જ એક ઉદાહરણ ગણી શકાય.

ચિતાને ઠારતા બે માણસાનાં મેાં ચિતા તરફ છે; તે બે પૈકી આગળ ઊભેલા અને માેટા જણાતા પુરુષના જમણા હાથમાં નાળચાવાળા–ચાની કીટલી જેવા લાગતા–કળશ છે ને તેમાં રહેલા મંત્રજળ વડે તે ચિતાને ઠારી રહ્યો છે.

#### ( ચિત્ર–૭ )

આ ખે પુરુષોની પીઠ પાછળ દારાયું છે યુદ્ધનું દેરય. શ્રીવિજય અને અશનિદ્યાષ વચ્ચે ખેલાતા સંગ્રામનું એમાં અંકન છે. બન્ને પક્ષે હાથી, ઘાડા વગેરે વાહના છે, તેમજ તલવાર, ઢાલ અને ભાલા વડે લડતા ચાદ્ધાઓ છે. શરૂઆતમાં વિમાનમાં ઊભેલા ખે ચાદ્ધાઓ, તે પછી એક હાથી અને ખે ઘાડા અને તે ત્રણે ઉપર એકેક ચાદ્ધો અને તે પછી ખે પદ્માતિઓ છે. આમાં વિમાનમાં ઉભેલા ખે ચાદ્ધાઓના હાથમાં શત્રુ સામે ઉગામાયેલી તલવાર છે; હાથી પર આરૂઢ થયેલ ઘાદ્ધો નિશાન લઈ ને બાણ ફેંકતા જણાય છે; ખે ઘાડેસવાર પૈકી પહેલાના હાથમાં ખુલ્લી તલવાર, અને બીજાના હાથમાં ભાલા છે; અને માખરા સંભાળતા બે પદાતિઓના એક હાથમાં ઢાલ અને બીજા હાથમાં તલવાર છે. આટલું તા શ્રીવિજયના પક્ષે છે. અને સામે અશનિધાષના પક્ષે, ઊલઠા ક્રમે, ખુલ્લી તલવાર અને ઢાલવાળા બે પદાતિઓ; તે પછી તલવાર ઉગામતા બે ધાઉસવાર ધાઢાઓ; તે પછી બાલ્યુનું નિશાન લેતા એક લેતા એક હાથીસવાર અને તેની હરાળમાં જ, હાથીને અડીને ઊલેલા બાલ્યુનું નિશાન લેતા એક પદાતિ; હાથીની અંબાડીની પછ્યાઉ, એની અડાઅડ એક પદાતિનું કપાયેલું મસ્તક પણ દેખી શકાય છે; અને તેની પછ્યાઉ છેવટે વિમાનારૂઢ અને ખુલ્લી તલવારે લડી રહેલા એક ધાઢો—આવા યુદ્ધના વ્યૂહકમ છે.

અહીં થણા માટા વિસ્તારવાળી રણભૂમિને અને તેના પર છવાયેલા એ પક્ષના વિશાળ લશ્કરાને, આશરે ૮×૧૧/૪ ઇંચ જેટલા અત્યંત મર્યાકિત અવકાશમાં, સુરેખ અને સાંગાપાંગ ચિત્રાંકનરૂપે નિરૂપવામાં ચિત્રકારે પાતાની વિશિષ્ટ કલાશક્તિના ક્શેન કરાવ્યાં છે.

યુદ્ધનું આ દશ્ય આપણને બે વસ્તુ સમજાવે છે: એક તા આજથી ૭૦૦ વર્ષ પૂર્વે થતાં યુદ્ધોમાં કેવી વ્યૂહસ્થના રહેતી તે; અને બીજું, તે વખતના યુદ્ધમાં વપરાતા સજીવ-નિર્જીવ સાધનાનાં સ્વરૂધા.

ખન્ને પક્ષે ગાઠવાયેલા સૈન્યના ક્રમ જેતાં સમજાય છે કે પાયદળની સામે પાયદળ, અધાદળની સામે અધાદળ, અધાદળની સામે અધાદળ, ગજદળની સામે ગજદળ ને વાયુયાનની સામે વાયુયાન—આ રીતે એ વખતે મારચા રચાતા હશે, અને સામસામે લડનારનાં હથિયારા પણ સમાન જ રહેતાં હશે, એ પણ અહીં જોઈ શકાય છે.

લહવૈયાઓના હાથમાં ધનુષ્ય-ભાણ, ભાલા અને હાલ-તલવાર જેવાં વિવિધ હથિયારે ચિત્રમાં જોઈ શકાય છે, પણ એ બધામાં લડાઈનાં મુખ્ય હથિયાર સમી તલવારના ઘાટ નોંધપાત્ર છે. અત્યારે અથવા રજપૂતાના કાળમાં વપરાતી તલવાર, મધ્યભાગમાં વળેલી-વળાંકવાળી રહેતી; જ્યારે અહીં દારેલી તલવારનું સ્વરૂપ એવું નથી. શરૂઆતમાં પહેાળા અને પછી ધીમે-ધીમે સંકાચાતા જતા દળવાળી, સીધી અને લાંબી એવી આ બેધારી તલવારના મધ્યભાગમાં કાળી રેખા આંકેલી ચિત્રમાં જોઈ શકાય છે. 'તલવાર જ્યારે વીં ઝાય ત્યારે વીજળી જેવા ઝખકારા થાય ' એવી અલંકારાક્તિને મનમાં રાખીને જ જાણીને ચિત્રકારે તલવારનું આ સ્વરૂપ ચીતર્યું હશે; કેમ કે, જો વીજળી ચમકે તો, તેના તીલ્ર પ્રકાશમાં, આકાશમાં જામેલી કાળી વાદળીઓ દેખાયા વિના ન જ રહે; તે રીતે તલવાર વીં ઝાય અને એના ઝખકારા થાય, એ જ વખતે શત્રુને કાળી વાદળી જેવી પેલી કાળી રેખા દેખાય, અને તથી તલવાર પાતાના ઉપર પડતી હાવાના તેને આભાસ થાય. વળી હાલને દારવામાં પણ ચિત્રકારે ભારે કુશળતાથી કામ લીધું છે. ગાળ હાલનું વચલું ચકતું સફેદ, ક્યાંક કયાંક તેને ફરતી લીલા કે તેવા અન્ય રંગની કાર ને લગભગ દરેક હાલની વચમાં લાલરંગની ઊભી બે ત્રણ રેખાઓ—આ રીતે હાલ દારવામાં આવી છે. એ લાલ રેખાઓ, હણાયેલા દુશ્મન યાદ્યાના લાહીથી ખરડાયેલી પ્રતિસ્પધી ની તલવારના ચાલી છે. એ લાલ રેખાઓ, હણાયેલા દુશ્મન યાદ્યાના લાહીથી ખરડાયેલી પ્રતિસ્પધી ની તલવારના શીલવા માટે, બીજા યાદ્યા દારા આડી ધરાયેલી હાલ, પેલી તલવાર પર લાગેલા લોહી વડે લાલ ખની હોવાનું સૂચવતી હોય તો ના નહિ.

યાહાઓના પહેરવેશ પણ, જરા ઝીણવડથી જોઈએ તા, સિકંદરના સમયના શ્રીક સૈનિકાના

ગણવેશનું સ્મરણ કરાવે એવા છે. માથે ટાપા, રાજકુલીન વ્યક્તિને માથે મુગદ; શરીરના ઉપરના ભાગ પર વિવિધ ઘાટ તે રંગથી સુશાભિત કવચા અને એ કવચની નીચે લટકતી ઝૂલવાળાં તે અત્યારના યુગમાં છાકરીઓ ફ્રોક પહેરે છે તેના જેવા પહેરણ; આવાં વસ્ત્રો પહેરાવવાના આશય, એ ધાહાઓને દ્વાડી જવામાં તે ઘોડા વગેરે ઉપર સવાર થવામાં કે ફ્રદ્દવામાં પૂરી સ્ફૂર્તિ જળવાય તે વસ્ત્રો અવરાધરૂપ ભનીને એમના પરાજયનું કારણ ન ખને, તે છે. અને તે સમજાવવામાં ચિત્રકારે સફળતા હાંસલ કરી ગણાય. આ યાદ્વાઓના પગ-ઠેઠ સાથળ સુધી—ખુલ્લા છે.

લડાઈમાં ઉપયાગમાં લેવાતા હાથી-થોડા પણ કેવા જાતવંત હોય, તેના ખ્યાલ એ થોડાઓના દેહના રંગા—કાઇક લાલ, કાઇક લીલા તો કાઇક સફેદ છે તે—ઉપરથી તેમ જ ઘોડાઓની ઊંચાઇ, તંગ મુદ્રાઓ અને કેશવાળી દ્વારા પણ આવી શકે છે. એ પ્રાણીઓ પણ કેટલાં ઉપયાગી હતાં ને તેની માવજત કેટલી બધી ચીવટથી થતો તેના ખ્યાલ, ચિત્રકારે, ઘોડાઓ અને હાથીઓનાં સુવાંગ શરીરને સુશાભિત અને રંગબેરંગી ઝૂલ જેવા દેખાતાં માટાંમાટાં અખ્તરા પહેરાવીને આપ્યા છે. યાદ્રો જે હાથી કે ઘોડાને આવા અખ્તરથી ન ઢાંકે તો તે પ્રાણી વહેલું ખતમ થઇ જાય, એ વાત મનમાં રાખીને, ચિત્રકારે પ્રાણીઓને આ અખ્તરો પહેરાવ્યાં જરૂર છે, પરંતુ એ અખ્તરા પણ લાખંડના નર્યા પતરાં નહોતાં; ને કદાચ નર્યા પતરાં હોય તાય જો એ જેવાં હોય તેવાં જ અહીં-ચિત્રમાં રજૂ કરી દે, તા ચિત્રકારની કલા ઘવાયા વિના ન રહે, એટલે અહીં ચિત્રકારે, એ પ્રાણીઓનાં શરીર ઉપરની અખ્તરરૂપી ઝૂલાને, વિવિધ, સપ્રમાણ અને નયનરમ્ય સુશાભનાથી શણગારી છે; અને એ રીતે લડાઇના ભીપણ તેમ જ માનવસભ્યતાની વિકૃતિસમા પ્રસંગને પણ કલામય અને અ'શત: સૌમ્ય પણ અનાવ્યો છે. હાથી અને ઘોડાનું મધ્યકાળના યુદ્રોમાં આગલું અને મહત્વનું સ્થાન હતું, એ ઐતિહાસિક તથ્ય છે. અને એ તથ્યને જ અહીં ચિત્રકારે, બન્ને પદ્યે એક-એક હાથી અને બબ્લે અધીને પ્રતીકરૂપે ચીતરીને પ્રરૂપ્યું છે. હાથી એક એક અને અધી અબ્લે, એ ગજદળની સરખામણીમાં અધાદળનું સંખ્યામળ વધુ રહેતું હોવાનો નિદુંશ કરે છે.

ખીજા બધા યાદ્ધાઓએ ખખતર વગેરે રૂપ યુદ્ધપાધાક પહેર્યા હોવા છતાં, ભન્ને પક્ષે વિમાનામાં ઊભેલા યાદ્ધાઓએ માત્ર અધાવસ જ પહેરેલું છે અને તેના પણ કછાટા વાળ્યો છે; તેમના માથે નથી મુગદ કે શરીર પર નથી બીજું એકેય વસ્તા. માત્ર વીરવલય પહેરેલા હાથામાં સામસામે ઉગામાયેલી તલવારા છે. અને ગળામાં હાર – સંભવત: ફૂલના – છે. એક પક્ષે વિમાનમાં બે અને બીજા પક્ષે એક એમ કુલ બે વિમાનાના મળીને ત્રણ યાદ્ધાઓ છે. ત્રણય વીરમુદ્ધામાં છે. બે છે તેમાં સંભવત: એક શ્રીવિજય અને બીજો અમિતતેજના પુત્ર છે; અને સામે પક્ષે એક છે તે અશનિધાય છે. તેઓ ત્રણય વિદ્યાધર રાજાઓ હાઈને, તેમને બીજા યાદ્ધાઓની જેમ તલવાર, ભાલા વગેરે વડે કે બાય બાય લડવાનું ન હોતાં માત્ર વિદ્યાઓ દ્વારા જ લડવાનું રહેતું હશે, એ સ્ચાવના માટે જ ચિત્રકારે તેમનાં ડીલ ખુલ્લાં રાખ્યાં જણાય છે. કેમ કે, જયાં સામસામાં વિદ્યાઅસ્ત્રો ફેંકાતાં હાય, ત્યાં બખતર ને ટેાપાઓ, જે માત્ર તલવાર, ભાલા વગેરે લાહાસ્ત્રો સામે જ ઝીંક લઈ શકે છે તે, સાવ નિર્ફ્યક અને બાજારૂપ થઈ પડે છે. અને આમ છતાં, તેઓ–રાજાઓ, લશ્કરને જ લડવાનું ભળાવીને, પાતે નિષ્ક્રિય

નહોતા ખેસી રહેતા, પણ જાતે પણ યુદ્ધમાં સામેલ થતા હતા, તે દર્શાવવા માટે જ હોય તેમ, ચિત્રકારે આ ત્રણેયના હાથમાં તલવાર પણ આપી છે.

લટકતી આંખ અથવા દાઢ આંખ એ જૈન કળાશૈલીની અનન્ય કહેવાય તેવી વિશિષ્ટતા છે. '' આ શૈલીની આંખામાં ચિત્રાંકિત આકૃતિને જીવંતતા પક્ષવાનું સામર્થ્ય છે. આવી આંખાના માધ્યમ દ્વારા ચિત્રકાર, ચિત્રાકૃતિઓમાં, પ્રસંગને અનુરૂપ, ધારે તેવા ભાવ આણી શકે છે. આખી કાષ્ઠપદિકાની તમામ આકૃતિઓમાં આવી દાઢ આંખા હાવા છતાં, લડાઈની આ ઘટનામાં પ્રયાભયેલી આકૃતિઓની આંખામાં રૌદ્રસ્સ છલકાતા હાવાની પ્રતીતિ અજ્ઞ પ્રેક્ષકને પણ થયા વિના નથી રહેતી; અને એમાં જ ચિત્રકારની અનન્ય સફળતાનું અને જૈન શૈલીની આગવી વિલક્ષણતાનું દોતન થાય છે.

# ( थित्र-८ )

વિમાનમાં રહીને લડી રહેલા અશનિધાષની અડાં અડ ગાઠવવામાં આવેલા વિમાનમાં રહેલી વ્યક્તિ તે વિદ્યા સાધીને આવી પહેાંચેલા અમિતતેજ છે. તેનું માં, લડાઇ જે તરફ ચાલી રહી છે તેથી ઉલડી ભાજુએ દર્શાવીને, ચિત્રકારે, ઘટનાચક્રમાં એકવાકયતા જળવાય અને લેશ પણ રસક્ષતિ ન આવે તે રીતે, સંક્ષેપ સાધ્યા છે. અમિતતેજનું વિદ્યા સાધીને રણમેદાનમાં આવલું; અશનિધાષ ઉપર વિદ્યા પ્રયોજવી; ને પછી વિમાન દ્વારા તેની પાછળ દ્વાડલું, આ અધીય ઘટનાઓને, ચિત્રકારે, માત્ર વિમાનસ્થિત અમિતતેજને રણમેદાનથી ઉલડી દિશામાં ગતિ કરતા-દાડતા દેખાડીને જ, ચિત્રમાં અન્તિનિદ્યિત કરી લીધી છે.

અમિતતેજનું વિમાન જે દિશામાં ગિત કરી રહ્યું છે તે દિશામાં આપણે આગળ નજર ફેરવીશું તો, એક ઊભેલા અને બીજા બેઠેલા એમ બે મુનિરાજો દષ્ટિગાચર થાય છે. બેઠેલા મુનિ તે અચલ મુનિ છે અને ઊભેલા મુનિ તે તેમની પરિચર્યા કરી રહેલા તેમના શિષ્ય છે. અચલ મુનિના ચરણા પકડીને વંદન કરતી વ્યાક્ત તે અશનિધાય છે. મહાજવાલાથી છૂડકારા મેળવવાના અને જીવતા રહેવાના એક માત્ર અને આખરી ઉપાય, મુનિરાજનું શરણું સ્ત્રીકારવું એ જ હોઈ શકે, એ આના ભાવ છે. મુનિનું શરણ લેનારાના વાળ પણ કાઈ વાંકા નથી કરી શકતા, એવા જૈન ધર્મનીતિના નિયમ, આ ચિત્ર પ્રસંગમાં વ્યક્ત થયા છે.

અર્શાનઘોષની પછીની આકૃતિઓના પરિચય આ પ્રમાણે છે: હાથ જોડીને ઊભેલો બે વ્યક્તિઓ તે ક્રમશ: અમિતતેજ અને શ્રીવિજય છે. તેમની પછ્યાં ડે ખેઠેલો બે સ્ત્રીઓ તે સુતારા અને અશનિઘોષની માતા છે. અને તે પછી ઊભેલી આકૃતિ, અમિતતેજના સેવક મારીચિ વિદ્યાધરની છે.

અચલસુનિને ચિત્રકારે જે સ્વરૂપે ચીતર્યા છે, તે સ્વરૂપ જૈન સુનિનું છે. કાષ્ઠક્લક-લાકડાના ક્લક—ઉપર એઠેલા સુનિએ શરીર ઉપર શ્વેત વસ્ત્રો—ચાલપક અને કપડા—પહેરેલાં છે. તેમના જમણા પડે સાધુજીવનના પ્રતીકસમું રેજોહરણ-ઓઘો-છે, અને તેમના ડાળા હાથમાં મુખવસ્ત્રિકા-મૃહપત્તિ છે અને ડાળો હાથ વરદસુદામાં છે. વરદમુદ્રા એટલે આશીર્વાદની મુદ્રા અથવા તા અભયની મુદ્દા. એ મુદ્રા જોઈ ને જ આગંતુક કે શરણાગત જવ આવાસત અને નિભ્ય ભની જાય. મુનિના જમણા હાથ

પાતાના માં ભણી વળેલા છે. બોલતી વખતે માં આડે મુખવસિકા ધરીને જ બોલી શકાય એવા જૈન મુનિઓ માટેના નિયમ છે. અહીં મુખવસિકા વરદ મુદ્રાંકિત હાળા હાથમાં રાકાયેલી છે. અને વંદન કરી રહેલા અશનિઘોષને 'ધર્મ'લાભ' ના આશીર્વાદ તા આપવા જ જોઈએ, એટલે એ માટે મુખવસિકાના સ્થાને મુનિરાજે જમણા હાથના ઉપયાગ કર્યા જણાય છે. અચલમુનિ બાજોઠ જેવા કાષ્ઠાસન પર બેઠા છે, છતાં, તેમના બન્ને પગ ભૂમિ ઉપરટેકવ્યા છે.

ખેઠેલા તથા ઊભા રહેલા-ખન્ને મુનિઓને જોવાથી, આજથી સાતસા વર્ષ પૂર્વે, જૈનમુનિની વસ્તપરિધાનની પદ્ધતિ કેવી હતી, તેના ખ્યાલ આવી શકે છે. ખાસ કરીને 'ચાલપટ ' નામક અધાવસ્તને, ધાતિયાંની જેમ કછાટ મારીને પહેરવાની પદ્ધતિ, ખાસ ધ્યાન ખે'ચે છે. વળી, જૈન ધર્મ' પ્રધામાં જૈન મુનિના 'વિનય'ગુણને સર્વ શ્રેષ્ઠ ગણાવાયા છે; અહીં ગુરુ-મુનિની પરિચર્યા કરવા માટે શિષ્ય-મુનિને ખડે પગે ઊભા રહેલા દર્શાવીને, ચિત્રકારે આ વાતને જ જાણે સાકાર કરી થતાવી છે.

અચલમુનિ અને અશનિધાષ, એ અન્નેનાં માં પર પ્રસન્નતા નીયજાવીને, ચિત્રકારે, યાતાના રેખાંકન-સામર્થ્યની પ્રતીતિ કરાવી છે. ચિત્રાંકનમાં સૌથી અગત્યની અને વધુમાં વધુ કઠિન કાઈ બાબત હોય તા તે ભાવાની અભિવ્યક્તિની છે. ચિત્રકારની પીંછીના એક લસરકા સમગ્ર ચિત્રને વખાણવાલાયક કે વખાડવાલાયક અનાવી શકે. એક લસરકા એટલે એકાદી પાતળી-નાનકડી રેખા, અને એવી એક રેખા, ચિત્રને, ચિત્રગત વ્યક્તિઆકૃતિને, હસતી પણ દર્શાવી શકે ને રડતી પણ દર્શાવી શકે; સિદ્ધહસ્ત ચિત્રકાર ધારે તે ભાવને રેખા હારા અભિવ્યક્ત કરી શકે.

અહીં જ જોઈએ તો, અચલસુનિની અને અશનિદોષની પ્રસન્નતા વચ્ચે પણ, અન્તેનાં મુખ ઉપર વિભિન્ન રેખાઓની ગુંથણી દ્વારા, ચિત્રકારે એક સ્ક્ષ્મ તફાવત અતાવ્યો છે. મુનિના ધર્મ એ છે કે નિર્ભય આવે કે ભયભીત, સજ્જન આવે કે દુર્જન, બધા પ્રતિ એક સરખા સદભાવભર્યો વર્તાવ કરવા. એમની મુદ્રામાં અને એમના માં પરના મલકાટમાં, અશનિદોષ પ્રત્યે પણ, આવા સદભાવ જ પ્રગઢ થતા હોવાનું કળી શકાય છે. અને અશનિદોષની હળેલી આંખા દ્વારા પ્રગઢ થતું સ્મિત, એના મનને, યાગ્ય શરણનો પ્રાપ્તિ અને તેથી ઢળી ગયેલા મૃત્યુભયને કારણે, મળેલા આધાસનનું વાહક બન્યું છે. એક હાસ્યરેખામાં વાત્સલ્ય વ્યક્ત થાય છે, તા બીજી હાસ્યરેખામાં ચિંતા અને ફફડાઢથી છૂટયાના ' હાશ ' કારો પ્રતિબિંખિત થાય છે. અને આ બધી કરામત માત્ર અમુક રેખાની અર્ધાત એકાદા લસરકાની જ છે, એમ કહેવામાં કાય અતિશ્રયોક્તિ નથી લાગતી. ચિત્રકારનું આવું રેખા– નેપુણ્ય, ચિત્રકળાના આચાર્યાને પણ, તેની પ્રશસ્તિ કરવા પ્રેરે, તેમાં આશ્ચર્ય શું ? रેखાં પ્રશસત્ત્વા चાર્યાઃ! ' '

સાહિત્યના ક્ષેત્રમાં કવિએા નિરંક્શ ગણાય છે. ( નિરङकुशाः कवयः ), તેમ કલાના ક્ષેત્રમાં ચિત્રકારને માટે પણ કહી શકાય ખરું. એ સિવાય, હજી જરાક જ આધે દેશરાયેલી અશનિધાષની યુદ્ધમુન્ન આકૃતિએ કછાઢ મારેલા ધાતિયા સિવાયનું એક પણ વસ્ત્ર નથી પહેર્યું; ને યુદ્ધમેદાનમાંથી જ ભાગી છૂટેલા અશનિધાષ, મુનિને શરણે બેઠા છે ત્યારે, તેણે સંપૂર્ણ રાજપાષાક સજેલા છે, એ શી રીતે સંગત અની શકે? ' ભાગતા અશનિધોષને ધાસ લેવાનીયે ફુરસદ નથી મળી, ત્યાં એ કપડાં ને અલ'કારો શી રીતે સજ શકે ? ' એવા પ્રક્ષ આપણને અવશ્ય ઉઠે; અને છતાં એને અલ'કારાદિથી

સુસજ્જ જોઈને, કલાકારની કલામાં હ્રિકીકતદેષના સંભવ જેવામાં ઔચિત્ય નહિ ગણાય. કેમ કે કલાના ક્ષેત્રમાં ચિત્રકાર નિરંક્શ છે. બલ્કે જૈન મુનિની પાસે જનારે પાતાનાં મુગઢ વગેરે રાજચિદ્ધાને દૂર-એક ભાજુ છાડીને જ જવાના માર્મિક નિયમ છે. અને એ નિયમના પાતે જાણ હાય જ, છતાં આ વખતે, એ, એનું સ્મરણ કે પાલન નથી કરી શક્યા એવું, એને મુગઢ વગેરે પહેરાવીને ચિત્રકારે દર્શાવ્યું છે, અને એ હારા જ, એના મનમાં વ્યાપેલી ભષત્રસ્તતાને અહીં સહજતાથી પ્રગઢ કરી આપી છે, એ વાત જો ઊંડાણથી વિચારીએ તો ચિત્રકારની કલ્પકતાને દાદ આપ્યા વિના નહિ રહેવાય.

અશનિયાય પછીની મારીચિ વિદ્યાધર સુધીની પાંચ આકૃતિઓની લગાલગ જ, એક સુંદર વૃક્ષ ગાઠવવામાં આવ્યું છે. આ વૃક્ષ એટલે આંમતતેજ અને શ્રીવિજયના જીવનના એક માટે વ્યાપ ધરાવતા તળક્રાની સમાપ્તિ. પણ એ સાથે જ એમના જીવનના અંતિમ અને મહત્વના તળક્રાની શરૂઆત પણ થાય છે.

# (ચિત્ર−∈)

વૃક્ષની પેલી તરફ, સૌ પ્રથમ, બે ઝુનિરાજો બિરાજેલા કેખાય છે તે, ક્રમરા: મહામતિ અને (લીલી પૃષ્ઠભૂમિવાળા)વિયુલમતિ નામના ચારણમુનિઓ છે. પદ્માસન વાળીને બેઠેલા બન્ને ઝુનિઓ ધર્મ≷ાધ આપવાની ઝુદ્રામાં છે. તેમની સામે બેઠેલી બે વ્યક્તિઓ તે અનુક્રમે અમિતતેજ અને શ્રીવિજય છે. બન્ને ધર્મવિધિ અનુસાર હાથ જોડીને ધર્મબોધ શ્રવણ કરે છે.

આ બે આકૃતિએામાં અમિતતેજને દાઢી છે અને શ્રીવિજયને નથી, એ ઉપરથી અમિતતેજની સરખામણીમાં શ્રીવિજયની ઉંમર નાની હોવાતું બતાવવાના ચિત્રકારના આશય છતા થાય છે.

એ પછી તરત જ કાષ્ક્રિલક પર બિરાજેલા એક મુનિ દેખાય છે તે અભિનન્દન મુનિ છે. અને તેમની સન્મુખ હાથ જોડીને સાધુવેષે ઊભેલી બે વ્યક્તિઓ, તે અમિતતેજ અને શ્રીવિજય છે. તેઓ બન્ને શ્વેત મુનિવેષમાં છે, અને અભિનન્દનમુનિની સમીપે દીક્ષા ગ્રહણ કરી રહ્યા છે. અભિનન્દનમુનિ પદ્માસન વાળીને બેઠા હોઈ, તેમના અધાવસ્ત્રના છેડા (અચલિકા) તેમના બે પગની નીચે થઇને બહાર નીકળી આવ્યા છે, અને તે જોતાં અનાયાસેજ અંચલિકાવાળી શ્વેતાંભર સંપ્રદાયની જિનપ્રતિમાનું સ્વરૂપ યાદ આવી જાય છે. પદ્માસને બેઠેલા દરેક મુનિના ચિત્રમાં આવા છેડા દેખાય છે જ.

અહીં પહેલી કાજપદિકાના પૃષ્ઠભાગના પૂર્વાર્ધના પરિચય પૂરા થાય છે.

(ચિત્ર–૧૦)

#### (8)

પ્રથમ કાષ્ઠપહિકાના પૃષ્ઠભાગના ઉત્તરાર્ધના પ્રાર'ભમાં જ, બે નાના વિમાનામાં બિરાજેલા બે દેવા દેખાય છે. આ બે દેવા તે દિવ્યચૂલ અને મિલ્ર્ચિલ નામના દેવા છે. બન્તેને એકમેકની સન્મુખ—જાણે વાતા કરતા હાય તેમ—બેઠેલા દર્શાવીને ચિત્રકારે, તે બન્ને પૂર્વની જેમ અહીં દેવલાકમાં પણ ગાઢ સ્નેહવાળા મિત્રદેવા હોવાનું અને તેમના રહેઢાણ સમાં વિમાના પણ એકદમ નજીક નજીકમાં દર્શાવવા દ્વારા તેઓ ખન્ને શાખ-પડાશી જેવા હોવાનું નિર્પયું છે. એ ઉપરાંત, એ ખન્ને દેવામાં કોણ અમિતતેજ (આપણી ચિત્રકથાના નાયક) અને કોણ શ્રીવિજય, તેની ઓળખ ચિત્રકારે, ખન્ને દેવમાંના એકને માથે મુગઢ પહેરાવીને અને બીજાને તે ન પહેરાવીને આપી છે. દેવમાત્રને માથે મુગઢ તાે હોય જ; તેમ છતાં અહીં એકને જ માથે મુગઢ દેખાડયા છે, તેનું ચિત્રકારનું મનાગત કારણ આ જ છે. જેણે મુગઢ પહેર્યો છે તે ભૂતપૂર્વ અમિતતેજ છે; કથાના મુખ્ય નાયક તે હોવાથી તેને સર્વત્ર વિશિષ્ઢ અને વિલક્ષણ સ્વરૂપે નિરૂપવા, એ ચિત્રકારની કરજ છે, ને એ અહીં એણે ખરાભર અદા કરી છે. આ પછી મુગઢ વગરના દેવ તે ભૂતપૂર્વ શ્રીવિજય છે એમ કહેવાની હવે ભાગ્યે જ જરૂર છે.

આ બે દેવિધાના પછી, આ પણી નજરે પાંચ આકૃતિ પડે છે: ૧, સ્તિમિતસાગર રાજા; ર, તેની સામે અપરાજિત નામના ભાળકને ખાળામાં લઈને બેઠેલી પટ્ટરાણી વસુન્ધરા; ૩, તેની પાછળ અનન્તવીર્ય નામના ભાળકને ખાળામાં લઈને બેઠેલી રાણી અનુદ્ધરા.

આ કાજપફિકાના ચિત્રકલાકારે એક નિયમ સર્વંત્ર જાળવ્યા છે કે, એકસરખા માનમાભાવાળી છે (કે તેથી અધિક) વ્યક્તિએનું જ્યાં ચિત્રણ કરવાનું આવે, ત્યાં જે વ્યક્તિ, કાઇ પણ કારણે, માટી હોય, તેની આકૃતિની પૃષ્ઠભૂમિને, સામાન્ય પૃષ્ઠભૂમિ કરતાં જુદી પાડી દેવી. સમગ્ર કાષ્ઠપફિકામાં, સામાન્ય રીતે, પૃષ્ઠભૂમિના ચિતરામણમાં, મુખ્યત્વે લાલ રંગ પ્રયાજયા છે; જ્યારે, ઉપર કહ્યું તેમ, વ્યક્તિવિશયને અન્યાથી અલગ દેખાડવા માટે અને તે રીતે તેની મુખ્યતા દર્શાવવા માટે, તેની પૃષ્ઠભૂમિમાં લીલા રંગના ઉપયાગ કરાયા છે. જેમ કે અહીં સ્તિમિતસાગર રાજાની બે રાણીઓમાં વસુન્ધરાની મુખ્યતા, તેની આકૃતિની પૃષ્ઠભૂમિ લીલા રંગની બનાવીને સિદ્ધ કરાઇ છે. અગાઉ પણ, બે વખત (ચિત્ર નં. ૮ માં અને ૯ માં) આવેલા બખ્બે મુનિઓનાં ચિત્રોમાં, બે પૈકી એક મુનિની મુખ્યતા જણાવવા માટે, અને ઇન્દુષણ અને બિન્દુષણ એ બે ભાઇઓમાં (ચિત્ર નં–ર માં) માટેા ઇન્દુષણ હોવાનું જણાવવા માટે, ચિત્રકારે આ જ પદ્ધતિ અપનાવી છે, અને આગળ પણ, આ જ પદ્ધતિને તે અનુસરતા રહ્યા છે.

જૈન નિયમાનુસાર, વાસુદેવના શરીરના રંગ નીલ અને બળદેવના શરીરના રંગ ઉજ્જવળ કે પીળા સાના જેવા હાય છે. તદનુસાર, ચિત્રકારે, અહીં ભાળ-બળદેવ અપરાજિતને શ્વેત રંગમાં અને બાળ-વાસુદેવ અનન્તવીર્થ લીલા રંગમાં આલેખ્યા છે. અપરાજિત અને અનન્તવીર્થ બન્નેનાં માં એકમેકની સન્મુખ કર્શાવવા પાછળ, વાસુદેવ અને બળદેવના સ્નેહ અલીકિક હાય છે એ શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ બીનાનું નિરૂપણ કરવાનું, ચિત્રકારના મનમાં હશે, એમ જણાય છે.

કહ્યું છે કે :

तीर्थङ्कराणां, साम्राज्यं, सपत्नीवरमेव च । वासुदेवबलस्नेहा, सर्वेभ्याऽधिककं मतम्।।

-તીર્થ કરાતું સામ્રાજ્ય, બે શાકયતું વેર અને વાસુદેવ તથા બળદેવના સ્નેહભાવ એ ત્રણ સર્વાધિક-સર્વથી ચહિયાતાં હોય છે. આ કથનને ચિત્રકારે કેટલી સહજ રીતે અહીં ચિત્રાંકિત કરી આપ્યું છે!

અપરાજિતકુમારના મસ્તક ઉપર, માંડવાની ઝૂલ જેવા લીલાશ પડતા ચંકરવા અથવા તા તારણ આંધવામાં આવ્યું છે. અને અનન્તવીર્યં કુમારના મસ્તક ઉપર, પેલા, આપણા પરિચિત ગાળાકાર ચંકરવા ગાઠવાયા છે.

આ આખી કાષ્ઠપદ્કિમાં ચીતરવામાં આવેલાં પાત્રાની ખેસવાની પહિત સમજવા જેવી છે. કોઇપણ પાત્ર જ્યારે ખેઠેલું એટલે કે આસનસ્થ હોય છે, ત્યારે તેલું પૂરી પલાંઠી વાળેલી નથી હોતી. જે એ પાત્ર શે'ચા કાષ્ઠક્ષલક કે તકિયા પર ખેઠેલું હોય, તા તેલું એક પગ—અધી પલાંઠી વાળેલી હશે ને તેના બીજો પગ, ભાંયને અડે તે રીતે લટકતા હશે. અને જો તે પાત્ર શે'ચે આસને ખેઠેલું નહિ હોય તા તેલું પણ અધી —એક પગે તા પલાંઠી વાળેલી જ હશે ને તેના બીજો હી'ચણ શભા કરેલા હશે. આપણી સમક્ષ અત્યારે સ્તિમિતસાગર અને તેની રાણીઓની આકૃતિઓ છે. સ્તિમિતસાગર તકિયા જેવા શે'ચા આસન પર ખેઠેલા હોઈ તેની ખેસવાની રીતમાં એક પગ લટકતા ને બીજા પગે પલાંઠી વાળેલી દેખાય છે. અને તેની રાણીઓનું આસન શે'ચુ ન હોઈ તે દ્રાદ પલાંઠી વાળીને ખેઠેલી જણાય છે. આ પાટલી જ્યારે સર્જાઈ તે કાળમાં, સલ્ય-સમાજની વચમા ખેસવાની સલ્ય રીત આ પ્રકારની પ્રચલિત હશે, એમ આ ઉપરથી માનવાને મન પ્રેરાય છે. અલળત્ત, આ માત્ર અનુમાન જ છે.

આ પાંચ આકૃતિઓને છેવા ડે, વાસુક્રેવ-અળક્રેવના જીવનના, બાલ્યઅવસ્થાના પ્રથમ અંકની સમાપ્તિના ચિહ્નરૂપ ઊભા પટ્ટો કે દંડ મૂકવામાં આવ્યા છે. એ પટ્ટો પણ આછા લાલ, આછા પીળા અને પાતળી શ્યામ રંગની રેખા–આ રીતે ત્રણ રંગનાં મિશ્રણના બનેલા હાેઇ, તે, આંખને રુચિકર લાગે છે.

#### (ચિત્ર ૧૧)

હવે દેશ્ય ખદલાય છે. હવં આપશે, પાતપાતાનાં રત્નાને પાતાની પાસે લઇને બેઠેલા અનન્તવીર્ય અને અપરાજિતને જેવા પામીએ છીએ. બન્ને એકબીજની સન્મુખ દિશામાં, ચિત્રને છેડે બેઠા છે અને વચમાં તેમનાં રતના છે. નીલવર્જના અનન્તવીર્યના ડાબા હાથમાં કમળપુષ્પ દેખાય છે. તેની સામે ગાઠવાયેલાં સાત રતનાની ઓળખ આ પ્રમાણે છે: પહેલી હરાળમાં ઉપર ચક્રસત્ન, નીચે માળા; બીજ હરાળમાં ઉપર ગદ્દારતન, નીચે છત્રરતન; ત્રીજી હરાળમાં શંખરતન; તે પછી છઠ્ઠું ખડ્ગ (તલવાર) રતન અને પછી સાતમું ધનષ્ય રતન છે. સ્થળ-સંકાચને કારણે આ સાત રતનાને તેના તેના પૂરા કદમાં રજૂન કર્યાં હોવા છતાં, તે સાતેયનાં પાતીકાં સ્વરૂપાને, સ્પષ્દ રીતે, અને કલાના તત્વને લેશ પણ ઘવાવા દીધા વિના નિરૂપીને ચિત્રકારની પીંછીએ પાતાની નિપુણતા અનાયાસે જ પ્રગઢ કરી દીધી છે. બે રતના વચ્ચે સપ્રમાણ અંતર, માત્ર એ રતનાના સ્વતંત્ર અને નિર્મળ અસ્તિત્વનું જ પ્રદર્શક નથી, પણ એમાં તા ચિત્રકારના ચિત્રકારની સુઘડતાનું પણ ઘોતન છે.

રત્નાની શ્રેષ્ઠિ પૂરી થતાં જ, આયુધાગારમાં પડેલાં શસ્ત્રસ્તેનને સાચવવા માટેના લેહદ્વારસમા એક ઊભા દંડ દારેલા છે. અને તે પછી તરત જ અપરાજિત ભળદેવ આપણી નજરેં પડે છે. જમણા હાથની તર્જની આંગળી ઊંચી કરીને કશુંક ચીંધી રહ્યા હાય એવી સુદ્રામાં તેઓ ખેઠા છે. જમણા હાથની અડાઅડ તેમનું હળરતન છે, અને તેને અડીને મૂસળ ( સાંબેલું ) રતન ઊદ્મેલું દેખાય છે. અપરાજિતની આકૃતિની પાછળ લીલી પૃષ્ઠભૂમિ અનાવીને ચિત્રકારે, વાસુદ્દેવ એટલે કે અર્ધચક્રી ભલે અનન્તવીર્ય હોય, પણ તેના વડીલ તા અપરાજિત જ છે એવું જણાવવા સાથે, એ પૈકી એક માટી વ્યક્તિને વિલક્ષણ રીતે રજૂ કરવાના પહેલેથી ચાલ્યા આવતા શિરસ્તા જરી રાખ્યા છે.

#### (ચિત્ર-૧૨)

અપરાજિતની પછી આપણે શ્યામ શરીરવાળા એક રાજવીને જોઈ શકીએ છીએ. એ રાજવી તે દમિતારિ. પ્રતિવાસુદેવનું શરીર શ્યામલવર્ણનું હોય, એવા નિયમ હાવાનું, દમિતારિના દેહના શ્યામ વર્ણ સૂચવે છે. દમિતારિ, ભર્ભરી અને કિરાતીનું નૃત્ય, એકીટરો અને વિસ્ફારિત નેત્રે, જોવામાં તહલીન છે. એ નૃત્ય જોઈ ને એના ચિત્તમાં જાગેલી પ્રસન્નતાને એના માં પર અંકિત કરીને, ચિત્રકારે પાતાની કુશળતા, વધુ એક વખત, સિદ્ધ કરી આપી છે. નર્તા કીઓના નૃત્ય-કૌશલ્ય પ્રત્યે એના મનમાં જાગેલા અહાલાવ, એના હાથની આશ્ચર્ય હોતક મુદ્રા—એક તર્જની આંગળી ઊંચી છે અને શેષ આંગળીએ અધખુલ્લી વળેલી છે તે—દ્વારા વ્યક્ત થાય છે.

દમિતારિની પાછળ એક અનુચર, તેના માથે છત્ર ધરતા ખડા છે. લીલી છત, લાલ ઝૂલ અને પીળા દાંડાવાળું છત્ર, દમિતારિના મસ્તક કરતાં અદ્ભર (ઊંચે) નથી, તેનું કારણ સ્થળસંકાય છે. વળી, છત્ર અને છત્રધરને વધુ માટાં ચીતરવા જતાં દમિતારિ, જે પ્રસ્તુત ઘટનાનું મુખ્ય પાત્ર છે. તેની આકૃતિનું મહત્ત્વ જોઈએ તેવું ઉપસાવી ન શકાય; બલ્કે તે ઘટી જાય. અને એમ થાય તા તા ચિત્રકાર (Painter) જ અની રહે, એ કલાકાર (Artist) ન રહે. આ કાષ્ઠ્રપાર્ટિકાના ચિત્રાંકનમાં જો કલાનું તત્ત્વ જણાતું હોય, તા તે ચિત્રકારે અહીં અને સર્વત્ર દાખવેલી આ પ્રકારની કલાસૂઝ, ઝીણવડ અને સ્થુકતાને જ આભારી છે.

દમિતારિની સામે નૃત્યની વિવિધ અને વિશિષ્ઠ મુદ્રાએમાં રહેલી પાંચ આકૃતિએમ કેખાય છે. પાંચેય નૃત્યમગ્ન છે. એક એકની અંગભ'ગીએમાંથી જાણે નૃત્ય નીતરી રહ્યું છે. અજાણ્યા, અભણ કે નિરક્ષર માણસ પણ આ આકૃતિએમને જોઈને કહી શકે કે 'આ થધાં નાચે છે,' એવાં આ ચિત્રા છે અને એમાં જ ચિત્રકારનું રેખાનેપુષ્ય છે.

આ પાંચ આકૃતિઓમાં પહેલી. ત્રીજ અને પાંચમી એમ ત્રણ પુરુષાની આકૃતિઓ છે, અને બોજ અને ચાંથી એ બે સ્ત્રીની આકૃતિઓ છે. એ બે સ્ત્રીઓ તે જ બર્ભરી અને કિરાતી નામની નર્તા કીઓ, એટલે કે બર્ભરી અને કિરાતીનું રૂપ લઇને નાચી રહેલા અનન્તવીર્ય અને અપરાજિત. એ બન્નેની નૃત્યમુદ્રાઓ તથા નૃત્યને અનુરૂપ વેષ તથા અલંકારાનાં પરિધાન, નૃત્યશાસ્ત્ર અને પ્રાચ્ય આભૂષણો અંગેની વિધાના તજરોા માટે રસદાયક સામગ્રી પૂરી પાંડે તેમ છે. બન્નેનાં વસ્ત્રપરિધાનમાં વસ્ત્રોનો મેળ પણ ભારે ખૂળીથી થયા છે. એક વસ્ત્રના વર્ણ અને સુશાભન સાથે મેળ ખાય અને સહેજ પણ અતક કે વિરૂપ ન લાગે તેલું જ બીજું વસ્ત્ર ચીતર્યું છે. અને વળી કંઠહાર, કુંડળ વગેરે અલંકારા પશ્ચ તે વસ્ત્રોનાં રૂપરંગને અનુરૂપ જ બન્યા છે. જુઓ, બે પૈકી પહેલી દેખાતી નર્તાકી બર્ભરીનું

ઉપરિવસ આછી પીળી ને લાલ ઝાંયવાળા સફેદ રંગનું છે. તા તેનું અદ્યાવસ, જેના તેણે નૃત્યને અનુરૂપ કચ્છ વાળ્યા છે, તેના, શ્વેત, આછા લાલ અને કાળા રંગની ડિઝાઇનની મિલાવઠવાળા લીલા રંગ, તેના ઉપરિવસ્તના શ્વેતવર્ણને કેવા સરસ ઉઠાવ આપે છે! અને તેના ગળાના હારના વર્ણ પણ પીળા અને સફેદ રંગનું મિશ્રણ છે—જાણે કે સફેદ ને પીળું, એ બે પ્રકારના સુવર્ણનું મિશ્રણ કરીને એ હાર ઘડાયા હાવાનું ચિત્રકાર સૂચવવા માંગતા ન હાય! એ હારમાં માતી કે કાઈ રત્નના મણકા ન દર્શાવતાં તેને સપાટ દારા જેવા ખતાવીને ચિત્રકારે વસ્ત્રા અને અલંકારાનું મજેદાર સારૂપ્ય સાધ્યું છે. જો મણકા ચીતર્યા હોત, તા તે કાઈને કાઈ રંગના જ કરવા પડત. અને તા વસ્ત્રો અને અલંકારા વચ્ચેના સુમેળ જોખમાઈ જાત.

હવે બીજી નર્જકી કિરાતીના નૃત્યવેશ જોઈએ. તેનું ઉપરિવસ્ત લીલા વર્ણુનું છે. અને અધાવસ્ત્રમાં લાલ, વાદળી, શ્યામ અને શ્વેત ચારેય રંગાના રુચિર ગુંફન દ્વારા એક સુંદર ભાત નિપજાવવામાં આવી છે. એમાં અંશત: પીળા રંગની ઝાંય પણ ખરી જ. પણ ઉપર–નીચેનાં બન્ને વસ્ત્રોની રંગમેળવણી એવી મજાની થઈ છે કે એથી એક વિલક્ષણ અને મેળભરી તેમ જ નયનસ્પ્ય વેશભૂષા સર્જાઈ ગઈ છે. નર્જકીએ પહેરેલા હાર પણ ઉપરિવસ્ત્રના ઠાઠ લેશ પણ ન ઘવાય તેવા આલેખાયા છે. પીળા દારામાં કાળા મણકા પરાવીને એ હાર બનાવવામાં આવ્યા છે. ઉપરિવસ્ત્રની ઘરી લીલાશ અને હારની ઘરી કાળાશ, બન્ને એકબીજાને ઉપાડ આપે તેવી પૂરક બની રહી છે. વસ્તુત: વસ્ત્રોની આવી મેળવણી અને વસ્ત્રા તથા અલંકારાનું આવું આનુર્પ્ય તા આ કાબ્ઠપિફકાગત તમામ આકૃતિઓમાં એકસરખું જળવાયેલું આપણે જોઈ શકીએ છીએ.

અન્તે નર્જકીએકનાં અને ત્રણ પુરુષાનાં પણ અધાવસ્ત્રોના કચ્છ વાળેલા હોઈ તેના છેડા છૂટા છે અને છતાં તે છેડા નીચે લખડતા નથી, પણ અદ્ધર અને અમુક વિશિષ્ટ સ્થિતિમાં લટકતા–ફરકતા છે; આ ઉપરથી એ નર્જકાની તૃત્યની ઝડપ અને અંગલાવવતું નૈપુષ્ય કદપી શકાય છે.

ખન્ને નર્તા કીઓએ, આમ તા, લગભા એકસરખાં જ વસાલ કારા પહેર્યા છે; છતાં, એ પૈકી પહેલી નર્તા કીના ચરણામાં ન્પુર (પાયલ) છે. અને બીજી નર્તા કીએ તે નથી પહેર્યા, એ જાઈ શકાય છે. બન્ને નર્તા કીઓના અલગ—અલગ સ્વરૂપના અંગમરાડ જોતાં એમ કહી શકાય કે બન્ને નર્તા કીઓ સાથે મળીને એક જ જાતનું નૃત્ય નહિ કરતી હોય પણ અલગ અલગ પ્રકારનું નૃત્ય કરતી હશે. આ કલ્પનાને યથાર્થ માનીને ચાલીએ તા, એવું કહી શકાય કે, જે પ્રકારના નૃત્યમાં નૃપુરના ઉપયાગ જરૂરી અને અનુકૂળ હશે, તે નૃત્ય માટે એક (પહેલી) નર્તા કીએ નૃપુર પહેર્યા હશે, અને બીજી નર્તા કોના નૃત્યમાં નૃપુરની ઉપયોગિતા નહિ હોય તેથી તેણે નહિ પહેર્યા હોય. આનું સાચું રહસ્ય તા નૃત્યશાસ્ત્રોના નિષ્ણાતા જ સમજી શકે, પરંતુ આ સૃક્ષ્મ દેખાતા ફેરફાર પણ એટલું તા સૂચવી જ જાય છે કે, આ ચિત્ર–કલાકાર નૃત્ય-સંગીતાદિ કલાઓના પણ મમજા હશે.

પાંચમાંની ત્રણ આકૃતિઓ પુરુષની છે. એ ત્રણેય પુરુષો જુકાં–જુકાં વાઘ વગાડતાં નજરે પ3 છે. પહેલા પુરુષ ગળે પખવાજ ભેરવીને તેનો ઠેકાે અખેરીને આપે છે, બોજો પુરુષ માં વતી શરણાઇ વગાડતા અખેરીની સંગત કરી રહ્યો છે; તાે ત્રીજો પુરુષ ગળે ભેરવેલું ઢાલક વગાડીને કિરાતીને સાથ આપે છે. નૃત્યની સાથે કંઠયસંગીત હોય કે ન પણ હોય, પણ વાઘસંગીત અને તાલના મેળ વગરનું તો નૃત્ય ન જ હોઈ શકે, એ વાતની પ્રતીતિ આ ત્રણ વાઘો દ્વારા આપણને મળે છે. શરણાઈવાળા પુરુષે ઉપરછું નથી પહેરું. એના કાનમાં કુંડળ પણ નથી. તેના પગ એવી રીતે ગાઠવાયા છે કે જાણે તે દાડી જતા હોય એવું લાગે. પણ શરણાઈ વગાડવામાં ધાસને ભરવા તેમ જ રાકી સખવા પડતા હોઈ, તેમ કરવામાં તેને પડતા પરિશ્રમનું સૂચન, તેની આવી મુદ્રા દ્વારા થતું હોય તા ના નહિ; અથવા તેને ચડેલી નૃત્યની મસ્તીના પણ કદાચ આ આવિર્ભાવ હોઈ શકે.

એક બાખત ધ્યાન દેવા પાત્ર છે: બન્ને નર્તા કીઓનાં વસ્તો સુશાભિત, બહુરંગી અને તેથી જ બહુમ્લ્યવાળાં હોય એવું જોતાંવેત સમજ શકાય છે. એથી ઊલડું, તેમના પણ સાથીદારા—સાજિંદાઓનાં વસ્તો અલ્પરંગી ને તેથી વિશિષ્ટ સુશાભન વગરનાં હોવાથી અલ્પમૂલ્યવાળાં લાગે છે. અલંકારોનું પણ આવું જ છે. નર્તા કીઓએ તા વિશિષ્ટ કોદિના વિવિધ અલંકારા પહેર્યા છે. પણ સાજિંદાઓનાં ડીલ પર વધુમાં વધુ ફક્ત બે આભૂષણા—અને તે પણ સામાન્ય પ્રકારનાં—જોવા મળે છે: કુંડળ અને બાજુબંધ. પહેલા ને છેલ્લા પુરુષના કાનમાં સાદાં, રત્નાદિ નંગ વગરનાં, કારી ચાંદી કે સાનાનાં કુંડળ છે, તા વચ્ચેના પુરુષના હાથમાં ફક્ત બાજુબંધ જ જોવા મળે છે.

બીજી નોંધપાત્ર વાત એ છે કે, દમિતારિ સહિતની હયે આકૃતિઓના—અને કાષ્ઠપદિકાની લગભગ તમામ આકૃતિઓના—માથે વાળના અંબોડા વાળેલા છે. સ્ત્રી અને પુરુષ બન્નેએ. કેશપાશના અંબોડા વાળવાની, ભારમા–તેરમા સૈકામાં પ્રચલિત પ્રથાનું આ અનુસરણ છે.

છેક છેલ્લે, નૃત્યના આ પ્રસંગની સમાપ્તિના સુચક ઊભા દંડ છે.

# (ચિત્ર–૧૩)

તે પછી, કનકશ્રીને ધાતાનું મૂળ રૂપ દેખાડી રહેલા અનન્તવીર્ય અને અપરાજિત દગ્ગાચર થાય છે, અને ત્યારપછી તરત જ, તેઓ અન્ને, વિમાનમાં રાજપુત્રીનું અપહરણ કરી રહેલા દેખાય છે. ચિત્રક્રમ આ પ્રમાણે છે: પહેલી ત્રિપુડી અનુક્રમે અનન્તવીર્ષ, અપરાજિત, કનકશ્રી. અને બીજ ત્રિપુડી કમશ: અપરાજિત, અનન્તવીર્ષ અને કનકશ્રી.

પાતાનાં અસલ સ્વરૂપા દેખાડતી વેળાએ, કનકશ્રીની સન્મુખ એ બન્નેને બેસાડવામાં, અપરાજિતને આગળ-કનકશ્રીની સમીપમાં—અને અનન્તવીર્યંને તેની પાછળ બેસાડીને ચિત્રકારે ઔચિત્ય જળવ્યું છે. કેમ કે, હજી એ બન્ને કોલ્ છે તેની કનકશ્રીને પિછાલ્ નથી; અને પાતાનું સ્વરૂપ પ્રગઢ કરવા પાછળના બન્નેના આશય તા એક જ હતા કે આપલા બેમાંથી ગમે તે એકને કનકશ્રી પસંદ કરે ને વરે તા દમિતારિને વેરના બદલા મળી રહે. પરંતુ એ કાને પસંદ કરશે એ નમ્રી ન હતું, અને તેથી જ અનન્તવીર્ય વાસુદેવ હોવા છતાં, પાતાના માઢાભાઈ ને જ તેલે આગળ બેસાડયા, એમાં તેના માઢાભાઈ પ્રત્યેના વિનય જ સુખ્ય કારલ્ છે, અને એના એ વિનયને, ચિત્રકારે, એને પાછળ બેસાડીને અભિવ્યક્તિ આપી છે.

ચિત્રકારતું આ ઐચિત્યચાતુર્ય અહીં જ સમાપ્ત નથી થતું. વિમાનમાં આ બન્ને ભાઈએન

જ્યારે કનકશ્રીનું અપહરહ્યુ કરીને જઈ રહ્યા છે, ત્યારે તાે કનકશ્રીએ અનન્તવીર્ય પર પાતાના સ્નેહકળશ ઢાેળ્યા હાેવાનું નક્કી થઈ ચૂકયું જ છે; અને એટલે જ, વિમાનમાં, કનકશ્રીની સામે-પાસે અનન્તવીર્ય છે અને અપરાજિત માેટા ભાઈ હાેવા છતાં તેની પાછળ છે. આમ કરીને–માત્ર બન્ને ભાઈઓની બેઠક બદલીને જ-ચિત્રકારે અપરાજિતની વિવેકશીલતા અને માેટાઈને પ્રગઢ કરી બતાવી છે.

અનન્તવીર્ય અને અપરાજિતનાં મૂળ સ્વરૂપ નીરખી રહેલી કનકશ્રી, ' અરે, આ શું ?' એવી ભાવમુદ્રામાં કેવી શાભી રહી છે! કનકશ્રીના કર્ણભાગને અડકેલા ડાબા હાથમાં અને તેની વિસ્ફારિત આંખામાં, ચિત્રકારે, એના હૃદયમાં ઉમટેલા આશ્ચર્યને પૂરેપૂરું પ્રગઢાવ્યું છે. આશ્ચર્યમાં કૂબેલી કનકશ્રીની પછવાડે દેખાતા અર્પદંડ તે વિમાનની દીવાલ છે. વિમાનની સામી બાજુની દીવાલને, સ્થળસંકાચવશ, ચિત્રકાર બહુ સ્પષ્ટ નથી દર્શાવી શકયા, છતાં, વિમાનનો છેવાડે બેઠેલી કનકશ્રીના મસ્તકની પછીતે બે નાની અને પાતળી કાળી રેખાઓ દારીને, ત્યાં વિમાનની તે તરફ દીવાલ હોવાનું ચિત્રકારે દર્શાવ્યું છે. વિમાનની લાંબી છતના બહારના ભાગને મંદિરના સામરણ જેવા થાઢ આપ્યા છે, અને તેની ટાચ પરનો નાનકડા કળશ, કાબ્ઠપરિકાના આ પૃબ્ઠભાગના પૂર્વાર્થમાં જ્યાં ( ચિત્ર ૭) યુદ્ધના પ્રસંગ આલેખાયા છે ત્યાં, છેલ્લા ઘાડા અને હાથી—એ બેની વચમાં પડેલી ખાલી જગ્યામાં ફેલાવાયા છે. તસુએ તસુ જગ્યાનો ખૂબ ગણતરીથી અને કરકસરપૂર્વક ઉપયાગ કરવા છતાં, એક પણ રેખા બિનજરૂરી, વધારાની કે નકામી ન લાગે, બલ્કે એ રેખા ન હોય તો એ ચિત્ર બાંકું લાગે, એવી છાપ ઉપસાવવા માટે ચિત્રકારે સમર્થ પુરાધાર્થ કર્યા છે, એવું હવે લાગે છે.

પ્રસંગાપાત્ત, એક હકીકત અહીં નોંધી લેવી જોઈએ કે આ અગાઉ જ્યાં વિમાના આવ્યાં, ત્યાં દરેક વિમાન ઉપર ક્યાંક સ્પષ્ટ તા ક્યાંક એાછા સ્પષ્ટ, પણ ક્રળશ તા છે જ, વળી ક્યાંક તા ક્રેરક્તી ધ્વજા પણ છે.

દા. ત. કાષ્ઠપરિકાના આ પૃષ્ઠભાગના પૂર્વાર્ધમાં (ચિત્ર હ-૮) અશનિધાષ અને અમિતતેજનાં વિમાના ઉપરનાં ખાદ્ય ભાગમાં મ'દિરના સામરણ જેવા ઘાટ છે, તેની ટાચ પર કળશ છે અને તે કળશની બન્ને તરફ ફરકી રહેલી બે ધ્વજાઓ છે.

#### (ચિત્ર–૧૪)

હવે દેશ્ય ખદલાય છે. હવેનું દેશ્ય તે અનન્તવીર્ય ને દમિતારિ વચ્ચે ખેલાતા ઘાર યુદ્ધનું છે. અગાઉ આવી ગયેલા યુદ્ધનાં પ્રસંગ કરતાં આ યુદ્ધપ્રસંગને ચિત્રકારે જુદી જ રીતે નિર્પ્યા છે, અને એમ કરીને સહૃદય પ્રેક્ષકનું આ ચિત્રાંકના પ્રતિ આકર્ષણ જાળવી રાખવાના સફળ પ્રયત્ન કર્યો છે. યુદ્ધના પ્રસંગ તો જેવા અગાઉ હતા, તેવા જ અહીં પણ છે. વળી યુદ્ધમાં પ્રયાજેલા મનુષ્યા ( મનુષ્યાની આકૃતિએ અને તેમના પહેરવેશ આદિ), આયુધા અને વાહના ( પ્રાણીઓ ) પણ તેવાં ને તેવાં જ છે, એ જોતાં યુદ્ધના પ્રસંગનું પુનરાવર્તન થવાની પૂરી શકયતા છે, પણ એ પુનરાવર્તનને ચિત્રકારે જે ખૂળીથી અહીં હાલ્યું છે તે અદ્ભુત છે.

અગાઉના યુદ્ધદશ્યમાં ખન્ને સૈન્યાને સામસામાં ક્રમસર ગાઠવ્યાં છે. એટલે કે પહેલાં શ્રીવિજયનું

માં પૂર્ણ સૈન્ય અને તે પછી તેની સામે અશનિધાષનું પૂરું સૈન્ય—આ રીતની ત્યાં સંચાજના કરી છે. એથી ઊલઢં, અહીં, બેઉ શત્રુસૈન્યાને કમસર ન ગાઠવતાં, એકળીજં સાથે—અલળત્ત, સામસામાં— ભેળવી દીધાં છે. એટલે કે બન્ને પક્ષના સૈનિકા, સુભટા ને પ્રાષ્ટ્રીઓ વ્યક્તિગત રીતે જ સામસામાં આવી ગયાં છે ને એકબીજા સાથે લડી રહ્યાં છે. આમાં યુદ્ધવ્યૂહની અવ્યવસ્થા નથી, કિન્તુ યુદ્ધની લીષણતાનું જીવંત નિરૂપણ છે.

આમાં આપણી (જોનારની) હાળી બાજુએથી લડી રહેલું સૈન્ય અનન્તવીય'તું છે અને આપણી જમણી બાજુએથી લડી રહેલું સૈન્ય દમિતારિતું છે, એમ કાષ્ઠ્રપટ્ટિકા ઉપર લખેલ લખાણને આધારે સમજાય છે.

યુદ્ધમાં ભાગ લેનારાઓના ચિત્રક્રમ આ પ્રમાણ છે: સૌ પહેલાં એ પદાતિ સૈનિકા (અનન્તવીર્ય તરફી) હાથમાં ધનુષ્ય લઈને બાણ ફેંકી રહ્યા છે. તે પછી લીલા રંગના ઘાડા ઉપર સવાર થયેલા સૈનિક, સામા પક્ષના શ્વેતરંગના ઘાડા ઉપર સવાર થયેલા યાદ્ધા જોડે ભાલાવતી લડી રહ્યો છે. (બન્ને ઘોડેસવારા સામસામા ભાલાના પ્રહાર કરી રહ્યા છે.) અન્ને ઘાડાઓ વચ્ચે પણ દ્વન્દ્વ જામ્યું છે એ, સામસામું માથું ભીડાવીને ઊભેલા ઘાડાઓને જોતાં સમજાય છે. અન્ને ઘાડાઓની આંખા ક્રેાધથી તંગ થઈ હોવાનું પણ જોઈ શકાય છે.

એ પછી વળી અન્ને પક્ષે એ એ સિપાઈએા, હાથમાં ઢાલ તલવાર લઈને, સામસામા પ્રહાર કરતાં દેખાય છે. એમાં દમિતારિના પક્ષના એ પૈકી ઉપરની હરાળમાં ઊચેલા એક સૈનિકના હાથા ગાલ પર લાલ હાથા દેખાય છે, તે શત્રુની તલવારના પ્રહારથી પડેલા જખમમાંથી નીંગળતું લાહી હોવાતું સમજાય છે.

એ પછી ખે હાથીઓને સામસામા, એકખીજાની સ્ંદમાં સ્ંદ ભેરવીને–સ્ંદા ઉલાળીને—ભારે બળપૂર્વંક લડતા અને પાતાની સ્ંદને છાડાવવાના પ્રયાસ કરતા જોઈ શકાય છે. બન્ને હાથીઓ અગાઉની જેમ જ રાનકદાર અને કવચ જેવી ઝૂલથી ઢંકાયેલા છે. અને તેમની પીઠ ઉપર ગાઠવાયેલા હાદામાં એકએક સુભટ (સેનાપતિ હાઈ શકે!) ખેઠા છે. બન્ને સામસામા બાણ ફેંકી રહ્યા છે.

એક (ડાળી તરફના) હાથીના હોદા-ઉપર ફરકી રહેલી ધ્વજા યુદ્ધની ભીષણતાને પણ ઘડીભર રમ્યતાના ઢાળ ચઢાવી જતી હોય એવા આભાસ જન્માવે છે. ચિત્રકારના સૌન્દર્ય'બાધ આ નાનકડી ધ્વજાના માધ્યમ દ્વારા પણ સરસ રીતે વ્યક્ત થયા છે, એમ કહી શકાય.

બીજા હાથીના હોદ્દાની પૂંઠે પણ એક ધ્વજા કરકી રહી છે. આ બીજી ધ્વજાના દંડના ઘાઢ બાણ જેવા લાગે છે. અને એ દંડ એટલા ઉજત છે કે એના ઉપરની ધ્વજા, કાષ્ઠ્રપદિકાના પૂર્વાર્ધ અને ઉત્તરાર્ધને જુદા પાડતી સીમારેખાની સાથે ભળી ગઈ છે, સીમારેખા અને ધ્વજા બન્નેનો રંગ પીળા જ હાવા છતાં, ધ્વજાના અત્રભાગમાં આછા લાલ રંગની ઝાંય છાંટીને અને તેની કિનારી પર એકદમ આછા શ્યામ રંગનો લસરકા મારીને, ધ્વજાનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ ચિત્રકારે બરાબર દર્શાવ્યું છે. બન્ને હાથીઓની એથે બન્ને પક્ષે બબ્બે —કલ ચાર—સૈનિકા સામસામા તલવાર વતી લડી રહ્યા છે. હાથીની પછવાર બે

વિમાના છે. બન્નેમાં એક એક મુગઢધારી સુભઢ વીરમુદામાં ઉભડક બેઠા છે. અને એકબીજા પર તીરની વૃષ્ટિ કરી રહ્યા છે. વિમાનાનો આકૃતિ અહીં પૂરેપૂરી અને સ્પષ્ટ દેખાય છે. નાનકડાં પણ રૂપકડાં આ વિમાનાનું નકશીકામ ચિત્રકારે ભારે ઝીણવઢથી આંકી અતાવ્યું છે. બન્ને વિમાનાના ઘાઢ નાની દેવકુલિકા જેવા રળિયામણા દીસે છે. બન્નેનાં શિખર ઉપર વચમાં કળશ અને તેની બન્ને તરફ એક–એક ધ્વજા સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે.

# ( ચિત્ર-૧૫ )

એ પછી આવે છે રથારઢ અનન્તવીર્ય અને દમિતારિ. જેમ સૈનિકાનું સૈનિકા સાથે અને સેનાપતિઓનું સેનાપતિઓ સાથે, તેમ અનન્તવીર્યનું દમિતારિ સાથે ભીષણ શસ્ત્રયુદ્ધ ચાલી રહ્યું છે. બન્નેના રથને એક—એક ઘોડા જ જોતરેલા હાઈ બન્ને રથ, વાડ ને ઠાઠા વગરના ખુલ્લા એકા (એક જ બળદ જોતરેલું બળદ—ગાર્ક) જેવા લાગે છે. અનન્તવીર્યના રથની ઘૂંસરી ઘાડાના માથા ઉપર લદાયેલી છે. ઘાડાઓને પણ એવા રણરંગ ચઢયા છે કે બન્ને ઘાડા, પૂરી તાકાતથી ઢાડીને, એકબીજ સાથે ભટકાતા હાય તેવું દેખાય છે. અનન્તવીર્યના ડાબા હાથમાં ધનુષ્ય છે, ને જમણા હાથમાં, તર્જની આંગળી ઉપર ચકરત્ન છે. દમિતારિ ઉપર પ્રયોજવા માટે, ચક્રને એ ઘુમાવી રહ્યો છે. સામે દમિતારિના હાથમાં ધનુષ્ય છે. તેની ગરદન ઉપર ચક્ર ફરી વળતું દેખાય છે. અને તેને કારણે કપાઇને નીચે પડેલું તેનું મસ્તક પણ જોઈ શકાય છે.

ખારમા-તેરમા સૈકામાં, યુદ્ધોમાં વપરાતા રથ આ રીતે ખુલ્લા રહેતા હશે એમ રથનાં આ ચિત્રો જોઈ તે માનવાને મન પ્રેરાય છે. ચિત્રાંકિત હોવા છતાં ઘોડાઓ દાડી રહ્યા હોવાના અને દમિતારિના મસ્તક ઉપર છોડાયેલું ચક્ર ફરી રહ્યું છે, તેવા આભાસ પ્રેક્ષકના મનમાં પેદા કરવા, અથવા તાે ઘાડાઓ અને ચક્રની ગતિશીલતાને ચિત્રમાં સાકાર કરવી એ, કેમેરા જેવા સાધનવિહાેલા એ કાળના ચિત્રકારને માટે, નાનીસૂની સિદ્ધિ ન ગણાય.

( યુદ્ધના સમગ્ર દેશ્યમાં અપરાજિત જોવા નથી મળતા. કદાચ તે કનકશ્રીની રક્ષા માટે, તેની સાથે રાેકાયા હશે !)

યુલનું દરયાંકન સમાપ્ત થતાં જ, આપણી નજરે ત્રણ આકૃતિઓ પડ છે. તેમાં વચ્ચે ખેઠેલી એક પુરુષાકૃતિ તે ભૂતપૂર્વ અનન્તવીર્ય વાસુદ્દેવ છે. દમિતારિને જીતીને ત્રણ ખંડનું સાર્વભૌમત્વ એણે મેળવ્યું તો ખરું, પણ એ પછી એની એ જિંદગી સમાપ્ત થયે એ મરીને નરકમાં ગયા હોવાનું આપણે આ પૂર્વે જ જાણી લીધું છે. એટલે અહીં ખેઠેલી દેખાતી પુરુષાકૃતિ, તે નારકી અનેલા અનન્તવીર્યની છે, એ સહજપણે સમજાય તેવું છે. એ આકૃતિની અન્ને બાજુએ ઊંભેલી એક એક વ્યક્તિ તે પરમાધામી દેવા (એક પ્રકારના ફૂર દેવા) છે. ત્રણેના દેહના આછી સફેદીવાળા શ્યામવર્ણ નરકગતિને બિલકુલ અનુરૂપ છે. બન્ને દેવાએ મળીને એક ધારદાર દાંતાએવાળી કરવત પકડી છે, તે તેને તેઓ અનન્તવીર્યના માથે ફેરવે છે. (એ કાળમાં સુધારનાં વિવિધ ઓજારામાંનાં એક–કરવત–નું સ્વરૂપ કેલું હશે, તેના કંઈક ખ્યાલ આ ચિત્ર ઉપરથી આવી શકે છે.) માથે ફેરવાતી આ તીષ્ણી કરવત, કેલી તીલ વેદના જન્માવતી હશે તે, વ્યાકુળ બનેલા અનન્તવીર્યના બે હાથ અને તેની આંખાના

હાવસાવ ઉપરથી કળી શકાય છે. વેદનાથી વિદ્ધળ બનીને એણે એઉ હાથની મૂઠીએા વાળી દીધી છે. એની આંખામાં સથ અને પીડા ડાકાય છે. એની આવી સથાકળ આકૃતિ દારીને, પ્રેક્ષકના હૈયામાં કરુણા અને અનુક પાના સાવ જગાડવામાં ચિત્રકારે ધારી સફળતા પ્રાપ્ત કરી છે, એમ કહેલું જોઇ એ.

છેક છેવાડે નીલવર્ણની, લાલ વસ્ત્રો-પહેરેલી, મુગઠધારી એક આકૃતિ ઊભી છે. તે છે ચમરેન્દ્ર. મૂળે તે અનન્તવીર્યના પિતા (સ્તિમિતસાગર) છે. ડાખા હાથમાં પકડેલું પાતાનું 'પરિઘ' નામનું વિશિષ્ઠ આયુધ ખભે ટેકવીને તે ઊભા છે. જમણા હાથ ઊંચા કરીને તે પેલાં નરકરક્ષક પરમાધામી દેવાને, અનન્તવીર્યને અપાતી યાતનાઓ હળવી ને સહ્ય થાય, તેમ કરવા સુચવી રહ્યો છે.

પ્રથમ કાષ્ઠપદિકાના પૃષ્ઠભાગના ઉત્તરાધ<sup>ર</sup>ના અને એની સાથે જ પ્રથમ કાષ્ઠપદિકાના પણ પરિચય અહીં પૂરા થાય છે.

(4)

હવે આપણી સામે બીજ કાષ્ઠપદિકા છે. આ કાષ્ઠપદિકા પણ અગ્રભાગ અને પૃષ્ઠભાગ એમ એ મુખ્ય વિભાગામાં અને અગ્રભાગમાં પણ પૂર્વાર્ષ તેમ જ ઉત્તરાર્ષ અને પૃષ્ઠભાગમાં એક જ એવા ત્રણ પૈઢાવિભાગામાં વહેં ચાયેલી છે.

# ( थित्र-१६ )

અત્રભાગના પૂર્વાધ<sup>દ</sup>ના પ્રારંભ, એક હર્યાભર્યા અર્ધવૃક્ષથી થાય છે. અર્ધ<sup>દ</sup>વૃક્ષ, કાંધાત્સર્ગ<sup>દ</sup> મુક્રામાં ઊભેલા મુનિ અને પછી એક નયન-મનાહર આપ્યું વૃક્ષન

વૃક્ષને માટે પશ્ચિમ ભારતની મધ્યકાલીન જૈન ચિત્રશૈલીમાં, અમુક ચાક્કસ અને મુશાભિત આકાર-પ્રકાર નક્કી થયેલા જણાય છે. કાષ્ઠકલક હોય કે કાગળ, જ્યાં પણ વૃક્ષ આલેખવાતું આવે ત્યાં, મહ્દ શે આવા નિશ્ચિત આકાર અને સ્વરૂપનાં જ વૃક્ષ હોવાનાં. એના અર્થ એ થઈ શકે કે, આ શૈલી મનુષ્યાકૃતિઓ પરત્વે, તેમાંની ફાઢ આંખો કે લટકતી આંખો જોતાં, વાસ્તવલક્ષી બની શકે છે, પણ વૃક્ષ કે એવા બીજા પદાર્થીના સંખંધ જ્યાં આવે છે ત્યાં, આ શૈલીમાં, વાસ્તવલક્ષિતા (Reality) કરતાં વધુ મહત્ત્વ કલાત્મકતાને અપાયું હોય એમ લાગે છે.

કાયાત્સર્ગ મુદ્રાએ ઊભેલા મુનિ તે અપરાજિત મુનિ છે. કાયાત્સર્ગ મુદ્રાનું લક્ષ્ય અન્તર્મુ ખતા અને સ્વરૂપમાં લીન થવા માટેની સાધના છે. એ સાધના, સંસારથી અલિપ્ત નિર્જન સ્થાનમાં જ સુપેરે થઈ શકે, એ સમજાવવા માટે જ હોય તેમ, ચિત્રકારે અહીં, મુનિની ખન્ને તરફ વૃક્ષા આંકયાં છે. તેમાં યે પ્રારંભે આંકાયેલા અર્ધભાગને અલ્ફાઢ નેપથ્યમાં રાખીને, અહીં માત્ર આ એક બે જ વૃક્ષ નથી, કિન્તુ વૃક્ષાની માટી થધી હારમાળાથી ખીચાખીચ ઉપવન કે અરલ્ય છે, એવું સમજાવવાના ચિત્રકારના આશય અહતા રહેતા નથી. મુનિની પછીના આખા દેખાતા વૃક્ષને પણ ઉપવનનું પ્રતીક જ સમજવાનું છે.

કાયાત્સર્ગ મુદ્રા એ શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં એક પ્રકારની ' પ્રતિમા ' છે. આના સરળ અર્થ' એ થાય કે કાયાત્સર્ગમાં રહેલ મુનિએ એ હદે સ્થિરતા અને નિષ્કંપતા રાખવી જોઈએ કે જેને લીધે તેમનામાં અને પાષાજ્ઞની પ્રતિમામાં કાેઇ જ તફાવત ન રહે. એ વૃક્ષાની વચમાં, કાધાત્સર્ગ મુદ્રા ધરીને ઊભેલા દેખાતા મુનિની સ્થિર આંખા તથા હાથ અને પગની ઢઢાર સ્થિતિ દ્વારા રચાહં તેમનું સપ્રમાજ દેહસંસ્થાન જો કે તે 'પ્રતિમા' હાેવાના આભાસ ઊભા કરે છે ખરું, પજ્ છતાં, મુનિને જોતાવે'ત, આપજ્ઞને, 'આ તા કાધાત્સર્ગ ધ્યાને ઊભેલા મુનિ છે? એવું ભાન થઇ જાય છે, તે પાષાજ્ઞ-પ્રતિમાની આસપાસ હાેય તેવા વાતાવરજ્ઞની ગેરહાજરીને લીધે જ.

નાભિથી ઢીંચણ સુધીનું અધાવસ ખાદ કરતાં બીજા કાેઇ વસ્ત્ર કે વસ્તુ વગરનું શરીર, સુનિની અપરિશ્રહ્ય દશાને અને ઊંડું ઉતરી ગયેલું પેઠ, સુનિના કઠાેર તપને સ્**ચ્**વે છે.

ળીજા વૃક્ષની પછી તરત જ, એકમેકની વિરુદ્ધ દિશાઓમાં ફરકતી બે ધ્વજાઓથી અલ'કૃત શિખરયુકત અને અત્યાર સુધીમાં આવી ગયેલાં તમામ વિમાના કરતાં કાંઈક જુદું તરી આવે તેવા ભરાવદાર ઘાઢવાળા વિમાનમાં, લીલી પૃષ્ઠભૂમિકા ઉપર, લાલ ઉપરિવસ અને મુગઢ પહેરીને, સુશાભિત મખમલી ગાદી ઉપર બેઠેલી દેખાતી આકૃતિ તે અચ્યુતેન્દ્ર (અપરાજિત અળદેવ મુનિના નવા અવતાર) છે. શિલ્પશાસામાં વર્ષુ વાતાં અને દેવાલયામાં હોતાં વિવિધ થરા સમેતની બે બાજુની બે પીઠ, તેની ઉપર બન્ને તરફ બહાર નીકળતાં ટોડલાં, તેના પર બે થાંભલીઓ અને તેના આલ'બને ગાઠવાયેલી, દેવાલયમાં હોય તેવી નાનકડી ઘૂમઢીવાળી કરતથી રાનકદાર દીસતાં પીળા વર્ષુ ના આ વિમાન પર લાલ અને કાળી, બબ્બે ને ત્રણ ત્રણ રેખાઓ ઉચિત અંતરે આંકીને ચિત્રકારે કરેલું સુંદર અને અતિબારીક એવા નકશીકામનું અંકન, અચ્યુતેન્દ્રના માભાને અનુરૂપ જ તેના પરિવેધ હોવા જોઈ એ એવા ચિત્રકારના આયહનું તેમ જ ઔચિત્ય પણ એક વિશિષ્ટ કલાઅંગ છે, એવી તેની કાઠાસ્ત્રનું ઘોતક છે.

અહીં દારાયેલી આકૃતિઓના હાથ અને પગના આંગળાઓનું અજંતા વગેરેનાં ગુફ્રા-ચિત્રોમાંની આકૃતિઓમાં હોય છે તેવું સ્પષ્ટ ચિત્રણ કયાંય જેવા મળતું નથી. આમ છતાં, સમય કાષ્ઠપદિકામાં, જ્યાં જ્યાં આસન ઉપર ખેઠેલી આકૃતિ દારવામાં આવી છે, ત્યાં ત્યાં મહદંશ, તે આકૃતિના કાંઇપણ એક હાથની તર્જની આંગળો, ઊંચી કરેલી હાય છે. તર્જનીને ઊંચી કરવા જતાં, શેષ આંગળીઓની મૂઠી વળે, એ મહજ છે. અહીં, અચ્યુતેન્દ્રની આકૃતિમાં, અને કાષ્ઠપદિકાગત બીજ ઘણી આકૃતિઓમાં પણ, જાણે કશુંક ચીંધતી હોય તેવી મુદ્રાએ ઊંચી કરાયેલી તર્જની આંગળી જોઈ શકાય છે. આ જોઈને એક સંસ્કૃત પદ્ય સાંભરે છે:

### एकोऽयमेव जगति स्वामीत्यास्यातुमुच्छिता । उच्चेरिन्द्रध्वजध्याजा-सर्जनी जम्भविद्विषा ।।

આ શ્લાક શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય પાતાના 'વીતરાગ સ્તાત્ર'માં વીતરાગની સ્તુતિના રૂપમાં મૂક્યા છે. આમાં તીર્થ કરની આગળ રહેતા ઇન્દ્રધ્વજને ઇન્દ્રની તર્જની આંગળીતું રૂપક અપાયું છે. એના અર્થ આ પ્રમાણે છે: ''આ ઇન્દ્રધ્વજરૂપી તર્જની ઊ'ચી કરીને જાણે કે ઇન્દ્ર જાહેર કરે છે કે, આ જગતના સ્વામી એકમાત્ર આ તીર્થ કર જ છે.''

આ તા એક સ્તુતિ છે, રૂપક છે. પણ આતું રહસ્ય વિચારતાં લાગે છે કે એ કાળમાં, ઊંચું

મહત્ત્વ ધરાવતી વ્યક્તિઓ, પાતાનું મહત્ત્વ દર્શાવવા માટે, જાહેર સમારં ભામાં કે સભાસ્થાનામાં ખેસે ત્યારે, પાતાની તર્જની આંગળી આ રીતે—અલખત્ત, યાગ્ય અવસરે અને જરૂર જણાય ત્યારે—ઊંચી કરીને, પાતાનું મહત્ત્વ પ્રદર્શિત કરતી હશે. એ પ્રથાને જ શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય પાતાના ઉપર્યું કત પદ્યમાં આલં કારિક રીતે વણી લીધી હાય અને એ પ્રથા જ અહીં, કાષ્ઠ્રપરિકાની આકૃતિઓની ઊંચી કરાયેલી તર્જની દ્વારા ચિત્રખદ્ધ થઇ હોય, એમ કલ્પના કરવાને મન લલચાય છે.

અશ્યુતેન્દ્રનું અને અન્ય તમામ પુરુષાકૃતિઓનું પણ ઉપરતું પહેરણ અધી ભાંયનું છે. ભાકીના ખુલ્લા હાથના મણિખધ ઉપર પહેરેલાં કડાં, પાતળી રેખાના રૂપમાં દેખાય છે. પહેરણમાં ગાજ-ભદન નાખવાની પ્રથા કયારથી આર'ભાઈ, તે તા સ્વતંત્ર સંશોધનના વિષય છે. આમ છતાં, એ પ્રથા બહુ જૂની હાય એમ તા નથી લાગતું; કદાચ અંગ્રેજો દ્વારા એ આ દેશમાં દાખલ થઈ હોય. એટલે આ ચિત્રાંકનના કાળમાં ગાજ-ખદનની કે તેવી કાઈ બીજી પદ્ધતિનું અસ્તિત્વ નહાતું, એમ આ ચિત્રામાં દેખાતાં, ખદન-વિહાણાં કે ખુશશદે જેવાં, ખુલ્લાં પહેરણ જોવાથી સમજી શકાય છે. વીરતાનું પ્રદર્શન કરવા માટે કાલીના પ્રદેશ ખુલ્લા રાખવાની-છાતી કાઢીને ખેસવાની—પ્રથા આ દ્વારા સ્ચાની હશે.

અચ્યુતેન્દ્રના અંગ પર એક લાંબા ખેસ છે. (દરેક પુરુષે ધાતાના અંગ પર ખેસ ધારણ કરવા જોઈએ, એવી શાસ્ત્રીય મર્યાદાનું '' આ રીતે સૂચન થતું હાય એમ લાગે છે.) ખેસ માટેના પારિભાષિક શખ્દ ઉત્તરાસંગ છે. એ ઉત્તરાસંગના એક છેડા એના અર્ધાન્નત જમણા પગ તરફના ખાળામાં થઈને બહાર નીકળી આવ્યા છે, તા તેના બીજો છેડા, તેના ઊંચા કરેલા હાબા હાથની બાંય ઉપરથી પસાર થઈને નીચે–છેક હાબા પગની ય આગળ સુધી ફેલાયા છે. જમણા પગ તરફના છેહાની કિનાર આછી લાલ છે અને હાબા પગ તરફના છેહાની કિનારના રંગ પણ લાલ જ છે. પણ સરખામણીમાં એ વધુ ઘરા કહી શકાય તેવા લાલ છે. ઘરા લાલ લાગતા છેહાવાળા ભાગ તે ચત્તો અને આછી લાલાશવાળા છેડા તે ખેસના ઊંધા ભાગ હાવાનું કલ્પી શકાય. લગભગ માઢા ભાગની પુરુષાકૃતિઓના અંગ પર આ પ્રકારના ખેસ છે, એ હકીકત પણ અહીં જ નાંધવી જોઈએ.

આગળ ચાલીએ, અચ્યુતેન્દ્રના વિમાનને અડીને જ ઊભેલા છત્રધર સેવક તરફ પીઠ કરીને બેઠેલી મુગઠધારી વ્યક્તિ, તે છે રાજા મેઘનાદ એઠલે કે ભૂતકાલીન અનન્તવીર્ધ. એના ઊંચા થયેલા હાથને અડીને ઊભા કરાયેલા પાતળા દંડ એ પ્રસ્તુત પ્રસંગની સમાપ્તિનું ચિદ્ધ-ભીંત છે.

દશ્ય બદલાય છે. હવે આપણી નજરે પડતી બે આકૃતિઓ પૈકી પહેલી મુગઠધારી વ્યક્તિ તે અચ્યુતેન્દ્ર છે. અને તેની સામે બેઠેલ મુગઠ વિનાની વ્યક્તિ, મેઘનાદ છે. અચ્યુતેન્દ્ર હાથ ઊંચા કરીને ધર્મ બાંધા આપી રહ્યા છે. અને મેઘનાદ બે હાથ જોડીને તે સાંભળી રહ્યો છે. અચ્યુતેન્દ્રની વાતો મેઘનાદને પ્રસન્ન કરી રહી હોવાનું સૂચક સ્મિત તેના માં પર કળી શકાય છે. જો કે અચ્યુતેન્દ્રના માં પર પણ સ્મિતની ઝલક તો છે જ. અહીં પણ, અચ્યુતેન્દ્રની મહત્તા જળવવાના હેતુએ અને મેઘનાદના શિષ્યભાવ ખતાવવા માટે, ચિત્રકારે, મેઘનાદ રાજ હોવા છતાં તેના મસ્તક પર મુગઠ નથી દર્શાં બ્યા.

www.jainelibrary.org

ધર્મ ભાષતું શ્રવભ કરતી મેઘનાદની આકૃતિની પછીની આકૃતિ પણ મેઘનાદની જ છે. અમ્યુતેન્દ્રના ઉપદેશના સ્થળ પર જ અમલ કરતા હોય તેમ તે, સંસારના ત્યાગ કરીને, દીક્ષા અંગીકાર કરી રહીદે છે. તેના શરીર પર હવે માત્ર એક અધાવસ જ અને તે પણ મહંદરી શ્વેતવર્ણનું જેવા મળે છે. ડામા હાથવતી તે પાતાના મસ્તકના કેશલાચ કરી રહ્યો છે. જૈનધર્મની દીક્ષા લેનારે પાતાના વાળ પાતાના હાથ સ્ટ્રંટીને ખેંચી કાઢવાના નિયમ છે, એ નિયમને જ કેશલાચ કહે છે. તેની અધ મચેલી મૂઠીમાં તેણે સ્વહસ્તે તાઉલા વાળ પણ જોઈ શકાય છે.

તેની સામે જ તેને દીક્ષાપ્રદાન કરનાર ગુરુ 'અમર મુનિ ' ખિરાજ્યા છે. તેમણે શ્વેત મુનિવેષ પહેર્યો છે. તેમના જમણા-ઊંચા કરાયેલા-હાથમાં મુખવિસ્તા ( મુહ્યત્તિ, જૈન સાધુનું એક ઉપકરણવસ્ત્ર ) દેખાય છે. તેઓ મેઘનાદ તરફ માં કરીને પદ્માસને બેઠા છે. ગુરુ તરીકેનું તેમનું વૈશિષ્ઠય, તેયની પાછળની લીલી પૃષ્ઠભૂમિકા હારા સ્ચિત થાય છે.

સુનિની પછી તરત જ એક વિમાન અને તેમાં ખેઠેલી એક સુગદધારી વ્યક્તિ નજરે ૫૩ છે. આ વ્યક્તિ તે ભૂતપૂર્વ મેઘનાદ સુનિ અને હવે અચ્યુતેન્દ્રના સાથી દેવ.

#### ( ચિત્ર–૧૭ )

એ પછી આપણી નજરે બે વ્યક્તિ-ત્રિપૃદી પડે છે. તેના પસ્થિય આ પ્રમાણે છે: પહેલી ત્રિપૃદી (અનુક્રમે) ક્ષેમંકર રાજા, વળાયુધકુમાર અને રતનમાલા રાણી છે. અને બીજ ત્રિપૃદી (ક્રમશ:) વજાયુધરાજા, સહસાયુધકુમાર અને લક્ષ્મીવતી રાણી છે. બન્ને ત્રિપૃદીઓની વચમાં ઊભી કરાયેલી દીવાલ, પિતા (ક્ષેમંકર) અને પુત્ર (વજાયુધ)ના જીવનકાળ તથા રાજ્યકાળને ક્રમબદ્ધ વિભાજિત કરી આપે છે. સિનેમામાં એક દેશ્ય પછી થોડી જ સેકંડામાં બીજું, પહેલાથી ઘણી રીતે જાદું પડતું દશ્ય રજા થાય છે, તે રીતે અહીં પણ, ક્ષેમંકર અને રત્નમાલાની વચ્ચે બેઠેલા વજાયુધ, હજી તા સાવનાના બાળકરૂપે જોવામાં આવે છે; અને ત્યાંથી આંખા ઉપાડીને દીવાલનો બીજી તરફ માંડીએ ત્યાં તા તે જ વજાયુધ સુગઢધારી રાજાના અને અને સહસાયુધના પિતાના રૂપમાં જોવા મળે છે. આળક વજાયુધ અને પિતા વજાયુધ એ બે વચ્ચેના આ સમયખંડ, આ બે ત્રિપૃઢીઓની વચમાં ઊભા કરાયેલા દંડથી સ્ચિત થાય છે.

ખન્ને ત્રિપુડીઓ મળીને છયે આકૃતિઓ, સામસામાં હાથ ઊંચા કરીને, અરસપરસ અભિવાદન કરી રહી છે. બન્ને ત્રિપુડીઓમાંનાં બાળક અને રાણી રાજાની સન્મુખ બેઠાં છે; અને બન્ને રાજાઓ તેઓની સામે બેઠા છે. બાળક વજાયુધના માથા ઉપર છેક ઊંચે છતમાં, ગાળ ચંદરવા લટકે છે. એક વિશેષતા ધ્યાન ખેંચે તેવી છે. બન્ને વ્યક્તિ-ત્રિપુડીઓમાં વચ્ચે એક એક બાળક છે. બન્ને બાળકા રાજકુમાર છે, છતાં, પહેલા બાળક વજાયુધના માથે મુગઢ છે, જ્યારે બાળક સહસ્રાયુધનું માથું ઉદ્યાર્ધન મુગઢ વિનાનું છે. આમાં, વજાયુધનું ભાવી ચક્રવર્તિપાશું સ્ચવાના ચિત્રકારના ઈરાદા હોય એમ લાગે છે. રાજા વજાયુધના ઊંચા કરેલા હાબા હાથને અહીને ગાઠવાયેલા લઢકતા છહાવાળા ગાળ પદાર્થ તે ચક્ર છે.

ગૂજરાતની અથવા પશ્ચિમ ભારતની મધ્યકાલીન ચિત્રકળાના ઉપલબ્ધ જૂનામાં જૂના નમૂના-ઓામાં, અજંતા અને ઇ લારાની ચિત્ર-શૈલીની અસરા જોવા મળે છે. ભારમા સૈકાની કાષ્ઠપદિકાઓમાં પણ એ અસર ઊતરી આવી હાવાનું નક્કી થયું છે. 13 પણ પ્રસ્તુત કાષ્ઠપદિકાગત આકૃતિઓાની અજંતાની આકૃતિઓ સાથેની સરખામણી કરતાં એમાં વર્તાતી સ્થૂલતા, જાણે ખેંચીને લાંખાં કરવામાં આવ્યા હાય તેવા નાકને લીધે નમણાશ અને કુમાશ વગરનાં તેમ જ લંખચારસ અને લંખગાળ એ બે ભીમિતિક આકૃતિઓનાં મિશ્રણથી નીપજાવવામાં આવ્યા હાય તેવા ભાસતા ચહેરા, ઉપસેલી છાતી, દૂંકી ગરદના અને અહીં ની સ્થૂલ આકૃતિઓ માટે ખંધખેસતા લાગે તેવા દૂંકા કદના હાથ અને પગ, સરખામણીમાં એાઇ પીનપચાધરવાળી સ્ત્રીઓ; આ બધું જોતાં આ કાષ્ઠપદિકામાં અજંતા-ઇ લારાની શૈલીની અસર નામશેષ થઇ ગઇ હાય એમ લાગે છે. વળી, અંજતાશૈલીની આંખો અને ઓઠ જોતાં જ, અનાથાસે થઇ આવતું કમળ કે કમળપત્રનું સ્મરણ પણ અહીં નથી થતું.

આ જ વાતને બીજી રીતે આમ કહી શકાય: પશ્ચિમ ભારતની સ્વતંત્ર અને તે પણ જૈન કળા શૈલીના પ્રારંભિક નમૃનાઓ પૈકી આ એક છે.

### ( ચિત્ર-૧૮ )

હવે કેખાય છે વજાયુધનું રાજસભાગૃહ. ૧૭ મા ચિત્રમાં જોઈશું તા છેક છેલ્લે કારેલી રાણી લક્ષ્મીવતીની પાછળ એના પગની પડખે એક નકશીદાર સ્તંભ દેખાશે. એ આ રાજસભાગૃહના સ્તંભ છે. એ સ્તંભ અને તેના ટેકે રહેલી, વજાયુધની પહેલી આકૃતિના મસ્તક-ભાગ ઉપરથી પસાર થતી અને તેની બીજ આકૃતિનું મસ્તક ઊચુ હાેઈ તેટલા ભાગમાં તૃટવા ક્રતાં તે મસ્તકને આળંગીને પાછી સંધાઈ જતી અને આગળ દેખાતા ત્રાજવાના પહેલા પલ્લાના આરંભ—ભાગ સુધી લંબાઈને પછી કાષ્ક્રપદ્ધિકાની ઉપરની લખાણવાળી કિનારીમાં વિલીન થઈ ગયેલી મજાની છત, એ બન્ને મળીને રમણીય સભા–મંડિપકા રચાર્ક છે. આ મંડિપકામાં, સ્તંભની નજીક, લીલી પૃષ્ઠભૂમિકા ઉપર દ્વારેલી ખેડેલી આકૃતિ વજાયુધની છે. એ પાતાના ડાખા હાથ ઊંચા કરીને, હથળીની સામાસામ ખેડેલા ભાજ પંખીને, કબૃતરને ન હણવાનું સમજાવી રહ્યો છે. એ ભાજની પછી તરત જ જે આકૃતિ દેખાય છે, તે પણ વજારયુધની જ છે. તેના જમણા હાથમાં કાળી છરી કે કઠારી છે, અને તેના વતી તે પાતાના હાળા પગની પિંડીનું માંસ કાપી રહ્યો છે એવું, તેના હાળા પગની લાલ એટલે કે લેહિ ખરડાયેલી પિંડી જોતાં સમજાય છે. તેના ડાળા હાથમાં એક લાલ ગાળો છે, તે માંસના ગાળા છે: અને ત્રાજવાના પલ્લામાં મૂકવા માટે તેને હાથમાં પકડયો છે. માંસ કાપી રહેલા રાજાની પછવાડ— એ વજાયુધની ખરાભર વચમાં—વજાયુધના આછી લાલ અને ધેરી લીલી કિનાર તથા એ લીલાં દપકાંવાળા વસ્ત્રના છેડા ચાંચમાં પકડીને કળૂતર કેવું લપાઇ ગયું છે! કળૂતરની ચાંચમાં રાજાના વસ્તાંચલ મૂકીને, ચિત્રકારની કલ્પનાશીલતાએ, કળ્યુતરના હૈંયે વ્યાપેલી ભયાકુળતાને કેવી સરસ રીતે અભિવ્યક્ત કરી છે!

રાજાની સામે જ દેખાય છે લટકતું સમતાલ ત્રાજવું. પકિકાની ટાેચે જડાયેલા હ્ર્ક ઉપર એ ત્રાજવું લટકી રહ્યું છે. ત્રાજવાનાં ખે પલ્લાં, ભાળકાેની રમત માટે ભાંધેલા દારડાના બે હીંચકા જેવા લાગે છે. એમાં પહેલાં પલ્લામાં વજાયુધ ખેઠા છે, ને ખીજમાં પારેલું. ભાજપંખી, ખે પલ્લાંની વચ્ચાવચ જાણે ચુકાદા આપવા માટે અથવા કર્યું પલ્લું નમે છે તે નક્કી કરવા માટે હાય તેમ, ખેઠું છે. રાજાએ અધાવસ સિવાયનાં, પાતાના શરીર પરનાં તમામ વસ્ત્રો અને આભૂપણા–મુગઢ સુદ્ધાં– ઊતારી નાંખ્યાં હાય તેલું ત્રાજવામાં ખેઠેલા રાજાને જોતાં લાગે છે. કબૂતર કરતાં રાજાનું વજન વધ્યું તે આ ભધાં વસ્તાભૂપણાના ભારને લીધે, એવા બાજપંખીના સંભવિત આક્ષેપની કલ્પનાએ આવું કર્યું હશે, એલું અનુમાન થઇ શકે. ત્રાજવું બિલકુલ સમતાલ છે.

બાજપંખી માેઠા કહતું છે, તેની ચાંચ પણ લાંબી ને તીક્ષ્ણ છે. એથી ઊલડું, કબૂતરતું અને તેની ચાંચતું કદ દૂંકું છે. અહીં એક સવાલ એ થાય છે કે, ચિત્રકારે, કબૂતરને અતે બાજપંખીને તેમનાં અસલી રૂપરંગમાં કેમ રજૂ નહિ કર્યાં હોય? ચિત્રકાર પાસે આ પંખીઓને તેમનાં વાસ્તવિક રૂપમાં ચીતરવા માટેના રંગા કે રંગા બનાવવાની આવલત ન હોય એમ માનવાને કાઇ કારણ નથી.

આના ખુલાસા કાંઇક આ પ્રમાણે આપી શકાય:—

કાઇપણ વિષય—પછી તે મનુષ્ય હોય, પ્રાણી હોય કે અન્ય કાઇ પદાર્થ હોય, તેનું તાદરાચિત્ર (Portrait) દારવું, એટલે કે ચિત્રના વિષયભૂત પદાર્થ જેવા રૂપ, રંગ અને કદના હાય તેવા જ તેને ચીતરવા, એ પદ્ધતિને મધ્યકાલીન ભારતીય કળા—ચિત્રકળા કે મૂર્તિ કળા—માં કાઇ સ્થાન ન હતું. ભારતીય કળામાં આ તત્ત્વ ખહુ પાછળથી, સંભવત: ૧૫મા સંકામાં અને તે પછી, રાજપૂત અને માગલ કળા—રાલીઓના ઉદય થવાની સાથ, દાખલ થયું હોવાનું એસે છે. ૧૫ પરંતુ જૈન કળારાલીમાં તા, વાસ્તવવાદ નહિ, ૧૫ પણ કલાત્મકતા અથવા આદર્શવાદ જ મહત્ત્વનું તત્ત્વ હતું.

ડા. માતીચન્દ્રના એક વિધાનને આ સંદર્ભામાં યાદ કરીએ તા તેમણે "खिलीनेकी तरह पशु-पक्षियोंका अलंकरण"ને પણ આ શૈલીની એક વિશેષતા ગણાવી છે. ધ્

ત્રાજવાની હદ પૂરી થતાં તરત જ, એક પછી એક, એમ બે વ્યક્તિઓ હાથ જોડીને ઊભેલી દેખાય છે. એ છે બે દેવા. બન્નેના દેહના ઉપરના ભાગ ખુલ્લા છે. બન્નેએ પહેરેલાં અધાવસ, કુઓટા વાળેલાં ધાતિયાં અથવા તા ધાતિયાં ઉપર વી'ટાળેલા કમરબ'લ હાય એવાં દીસે છે. એ કાળની ધાતિયું ( કે તેના જેવું અધાવસ) પહેરવાની રીત આ બે આકૃતિઓમાં સુરપષ્ટ સમજાય છે.

મ્યા બે દેવાની પાછળ જ જાડા ઊભા દંડ છે, તે વજાયુધના જીવનના અને સાથે સાથે એના સમગ્ર ભવચક્રના પણ, એક મહત્ત્વના તબક્રો અહીં પૂરાે થયા હાવાનું સૂચવે છે.

# ( ચિત્ર–૧૯ )

કંડની લગાલગ, સિહાસન જેવા દીસતા ભાજોઠ ઉપર ક્ષેમ કર મુનિ, પદ્માસન વાળીને બેઠેલા દેખાય છે. એમણે સાધવેષ પહેર્ષો છે. જમણા હાથમાં મુખવિસકા છે. એમના મુખ ઉપર સ્મિત ઝળકી રહ્યું છે. લીલી પૃષ્ઠભૂમિકા તેમની વિશિષ્ટતાનું સૂચન કરે છે. તેમની સામે હાથ જોડીને અને ડાબા ઢીંચણ ઊભા કરીને વિનયભાવે બેઠેલી દેખાતી બે આકૃતિઓ ક્રમશ: વજાશુધ અને સહસ્રાયુધની છે. બન્નેના સાલુવેષ તેમણે ક્ષેમ કરમુનિ પાસે દીક્ષા લીધી હોવાના સૂચક છે. બન્નેના હાથમાં લાંબી મુખવસ્ત્રિકા છે, અને બન્નેનાં માં પર પ્રસન્નતા લહેરાય છે.

# ( थित्र-२० )

એ પછી તરત જ દેખાય છે એક સુંદર વિમાન; બે બાજુ બે મજાના, આછું રૂપકામ કરેલા સ્તંભ, તેના આધારે રહેલી સરસ નકશીદાર છત; તે છતના સામરણસમા મધ્યભાગ ઉપર ગાઠવાયેલા કળશ; આ બધું ખૂબ મનારમ છે. આ વિમાનમાં બેઠેલી દેખાતી બે આકૃતિમાં માટી તે વજાયુધની અને નાની તે સહસાયુધની છે. સાધુ-અવસ્થામાં જીવન પૂરું કરીને તે બન્ને દેવ થયા, તે દર્શાવતી આ આકૃતિઓ છે. બન્ને વચ્ચે વાર્તાલાપ ચાલી રહ્યો હશે એવું, વજાયુધ-દેવની હસ્તમુદ્રા જોતાં લાગે છે.

આ પછી નજરે પડે છે એક કદાવર પુરુષની સુંદર આકૃતિ; તે છે રાજા ઘનરથ. ઊંચા તકિયા જેવા આસન પર તે બેઠા છે. ડાબા પગના ઊંચા કરેલા ઠીંચણ અને કમરને વીંદી લેતું, લીલી કિનારીઓવાળું અને લાંબા પઠા જેવું લાગતું લાલ વસ્ત્ર ખાંધીને અને ઠીંચણ ઉપર ટેકવેલા ડાબા હાથની તજેની ઊંચી કરીને બેઠેલા ઘનરથ રાજાની આકૃતિમાંથી ભારે રવામ નીતરી રહ્યો હોય એમ દેખાય છે. તેમની સામે બેઠેલી ચાર આકૃતિઓની ઓળખ કમરા: આ પ્રમાણે છે: ૧. ખાળક મેઘરથ, ૨. રાણી પ્રિયમતી, ૩. બાળક દહરથ, ૪. રાણી મનારમા. મેઘરથ અને તેની માતા પ્રિયમતીના મસ્તક ઉપર મુગઢ નથી, જ્યારે દહરથ અને તેની માતા મનારમાએ મુગઢ પહેરેલાં છે. આપણી ચિત્રકથાના નાયક (Hero) તા મેઘરથ છે, છતાં ચિત્રકારે અહીં, મેઘરથને મુગઢ ન પહેરાવતાં દહરથને કેમ પહેરાવ્યા હશે, અને એમ કરીને અત્યાર સુધીની—કથાના નાયકને જ સવેત્ર મહત્તા આપવાની—પ્રથાને કેમ ફેરવી હશે, એ એક વિચારણીય મુદ્દો છે. એના ઉકેલ નથી જડતા. મેઘરથના માથા ઉપરની છતમાં લીલા રંગના લાંબા ચંદરવા છે અને દહરથના મસ્તક ઉપરની છતમાં ગાળાકાર ચંદરવા છે.

ઘત્તરથ આદિ પાંચ આકૃતિઓની પછી તરત જ આવે છે, પેલા, પહેલી કાષ્ઠપિક કાના પૂર્વાધેના પ્રારંભમાં (ચિત્ર નં. ૧માં) આવ્યા હતા તેવા, ઊભા કરેલાં બે બેઠ જેવા અને ક્રરકતી ધ્વજાઓથી શાસતા સમાપ્તિસ્ચક બે સ્તંભ.

### (ચિત્ર-૨૧)

એ પછીતું સમય દરય ભારે રળિયામણું છે. રાજા મેઘરય, ધાતાના તીર્થ કર પિતા ઘનસ્થની ધર્મ સભામાં, ધર્મ દેશના સાંભળવા માટે, ધાતાના પરિવાર સાથે જઇ રહ્યો છે, તે પ્રસંગતું એ દેશ્ય છે. ચિત્રકારે પાતાની તમામ કલાનિપુણતા, પૂરા ઉલ્લાસથી, જાણે આ દેશ્ય આલેખવામાં ઠેલવી દીધી છે! દ્રશ્યમાં દેખાતી આકૃતિઓના ક્રમ આ પ્રમાણે છે: એ પદ્યાતિઓ (ઉપર–નીચે), તે પછી એક ઘોડસવાર, તે પછી એક હાથી ઉપર સવાર થયેલા એ પુરુષા, તે પછી વળી એ પદ્યાતિઓ (ઉપર, નીચે), અને તેની પછી એક ઘોડસવાર.

હાથી ઉપર સવાર થયેલી બે વ્યક્તિઓ તે મેઘરથ અને દઢરથ છે. હાથી અને તેની આગળના —સમવસરણ તરફના-લોડાની વચમાં રહેલા બે પદાતિએા, પાછું વાળીને કાંઇક જોઈ રહ્યા છે. રાજ તરફ પૂંઠ કરીને ન ચલાય એવી શિસ્તનું આ રીતે સૂચન થયું હોય અથવા તા એ બન્ને પદાતિઓ, આ રીતે, રાજાના અંગરક્ષક તરીકેની કરજ બજાવતા હોય, એવું હોઈ શકે.

અગાઉ જોયેલા હાથી-ઘાડાઓના દેહ પર પૂરા કદની ઝૂલા (અખ્તરા) નંખાયેલી હતી. અહીં દારાયેલા હાથી-ઘાડાના અંગ પર એવી ઝૂલા લદાઈ નથી, એડલે તમામ અંગાપાંગા સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે. આ પ્રાણીઓનાં અંગાપાંગા પર વિવિધ રંગાની છટા ચિત્રકારે કેડલી નિપુણતાથી ઉપસાવી છે! હાથીને જ જોઈએ તો તેની સ્ંદના ભાગ આછા લાલ છે, તેના કપાલપ્રદેશ ને કંભસ્થળ આછાં લીલાં છે, તેના દેખાઈ રહેલા એક કાન ઘેરા લાલ છે, તેના ચારેય પગમાં આછા લીલા ને પીળા રંગનું સુભગ મિશ્રણ જોવા મળે છે, તા તેના શરીરના પાછલા ભાગ રકતવર્ણો છે. એ જ રીતે બે લોડાઓ પૈકી પહેલા લોડા વિશેષત: રકતવર્ણો છે. બીજા લોડામાં લીલા વર્ણનું પ્રાધાન્ય છે. પણ એમના દેહના મુખ્ય રંગમાં તે સિવાયના બીજા—પહેલામાં લીલા ને પીળા તથા બીજામાં લાલ ને પીળા–રંગની પણ એવી તા સુંદર મેળવર્ણા થઇ છે કે લોડાઓનું અંગ—સૌંદર્ય નિખરી ઊઠે છે. બન્ને લોડાના ચારે પગના ડાબલા ઘેરા શ્યામ છે. લોડસવારા અને પદાતિઓએ પણ, લડાઇના નહિ, કિન્તુ પાતાના રેાજિંદા અથવા તા ઉત્સવને યાગ્ય એવા પાયાક પહેરેલ છે.

ચિત્રને ચિત્રકારે અપે લી ગતિશીલતા જાણે એમ સૂચવે છે કે આ આખા રસાલા ચાલી નથી રહ્યો, પણ દાડી રહ્યો છે! આમ છતાં, પણ આપણે કબૂલવું જોઈએ કે, એમની આ દાડમાં એક પ્રકારના ચનગનાઢ અને એક પ્રકારની વિલક્ષણ લયભદ્ધતા પ્રગઠી રહી છે. અને એ લયભદ્ધતા જ સમગ્ર દશ્યને રાનક અને રમણીયતા અક્ષે છે.

આ રસાલા પૂરા થતાં જ આવે છે સમવસરણ. જૈન તીર્થ કરાની ધર્મ સભાનું આ પારિભાષિક નામ છે. આ સમવસરણની રચના દેવા કરે છે. આ રચના અદ્ભિતીય અને અદ્ભુત ગણાય છે. આ રચનાનું વર્ણન જૈન મંથામાં મળે છે. અહીં આપણે આ સમવસરણમાં ત્રણ વલધા જોઈ શકીએ છીએ. વસ્તુત: તે એકએક વલય એક એક ગઢ (કિલ્લામાં ગઢ હોય છે તે પ્રકારના) છે. ત્રણે ગઢ ચઢઊતર હોય છે. અર્થાત્ સૌથી નીચેના ગઢ માટા; તે કરતાં તેની ઉપરના ગઢ નાના ને તે કરતાં તેની ઉપરના ગઢ નાના ચિત્રમાં દેખાતું માટું અને સફેદ લાગતું વલય તે નીચેથી પહેલા ગઢ છે. આ ગઢ રૂપાના હોય છે, એ સમજાવવા માટે તેને સફેદ રંગ દાર્યો છે. તે પછી વચલું પીળું લાગતું વલય તે ખીજા ગઢ છે. પીળા રંગ, આ ગઢ સાનાના હોવાનું સૂચવે છે. તે પછી એકદમ નાનું અને ધરા રંગનું દેખાતું વલય તે ત્રીજો ગઢ છે. એ લાલ રત્નાના ખનેલા ગઢ છે. આ ત્રણે ગઢાની વચમાં ચારે દિશામાં પગથિયાં અને પ્રવેશ દ્વારા મૂકેલાં છે. આ અધાંની વચ્ચાવચ બિરાજેલી આકૃતિ તીર્થ કર ઘનરથની છે. તેમના પીળા કહરંગ, તેમની કાયા સુવર્ણ જેવા પીળા વર્ષાની હોવાના ખ્યાલ આપે છે.

સમવસરણની સમાપ્તિ થયા પછી, લીલી પૃષ્ઠભૂમિ ઉપર ઊભેલી, શ્વેત અધાવસ્ત્રધારી બે આકૃતિ છે, તે મેઘરથ અને દહરથ છે. ઘનરથ પ્રભુ પાસે દીક્ષા લેવા માટે બન્ને સ્વહસ્તે કેશલાય કરી રહ્યા છે. વાળના વળાંક જે તરફ હોય તે બાજુના હાથે કેશ ખેંચવા જતાં, તેઓનાં માથાં પણ તે દિશામાં ફરી ગયેલાં લાગે છે.

આ પછી દેખાય છે એક દેવવિમાન. તેમાં બેઠેલી બે વ્યક્તિઓ તે સાધુ-અવસ્થામાં આયુષ્ય પૂરું કરીને દેવ બનેલા મેઘરથ અને દહરથ છે. બે દેવાની મધ્યમાં છત ઉપર, લીલા રંગના ઝીણા ગાળ ચંદરવા, વિમાનની શાભામાં ઉમેરા કરે છે. દિતીય કાષ્ઠપદિકાના અત્રભાગના પૂર્વાર્ધ અહીં પૂરા થાય છે.

( \xi )

## ( यित्र २२ )

ખીજી કાષ્ડ્રપરિકાના અમસાગના ઉત્તરાર્ધના આરંભના ચિત્રખંડમાં, બે સામસામે બેઠેલી આકૃતિએ આપણે જોઇ શકીએ છીએ. એ આકૃતિએા, હસ્તિનાપુરના રાજા વિધાસેન અને રાષ્ટ્રી અચિરાદેવીની છે. એ ખન્ને, એમને ત્યાં જન્મ ધારણ કરનાર તીર્થ કર શાન્તિનાથના પિતા–માતા છે. ખન્નેએ ઊંચા કરેલા હાથાનું સંમિલન કમળના ડાડાના ભ્રમ ઊલા કરે છે, તા ખન્ને હાથાની ઊંચી થયેલી તર્જની અને મૂઠીરૂપે ખંધ થયેલી બીજી આંગળીઓ, સુંદર મજાનાં કમળકૂલના આકાર ધારણ કરે છે. ચિત્રકારના સોન્દર્ય બોધ અહીં વિશક રીતે પ્રગટ થયા છે. કમળફૂલ જેવા આ હસ્તસં યાજનની ઉપર, છતમાં, ગાળ ચંદરવા લટકે છે. પહેલી કાષ્ઠ્રપરિકાના પ્રારંભે (ચિત્ર નં. ૧માં) ચિત્રાંકિત શ્રીવેણના માથે સુગઢ ઉપરાંત સાફો ખાંધેલા હતા અને રાણીઓનાં માથે આઢણું ઓઢાડેલું હતું, તેવું અહીં કશું નથી. બન્નેના અંબોડા ખુદલા–અનાવૃત છે. રાજાને દાઢી–મૂછ પણ નથી, એ નાંધપાત્ર છે. ઊભા દંડના આલેખન સાથે આ ચિત્રખંડ સમાપ્ત થાય છે.

દશ્ય ખદલાય છે. બે ઘાટીલા પાયાવાળા પલંગ ઉપર અચિરાદેવી નિક્રાધીન થયેલાં જણાય છે. પલંગ ઉપર રંગીન તળાઈ પાથરવામાં આવી છે. માથા નીચે ઉપરાઉપરી બે ઊંચાં ને પલંગ જેટલાં પહેાળાં આશીકાં છે. પથારીની ડાળી તરફ, પાછળ, પૂરા કદનું, લાલ વાંકાચૂંકાં આંકાવાળું, સફેદ વસ્ત્ર જેવું દેખાય છે તે કાં તા મચ્છરદાની હોય અથવા તા ઓહવા માટેની ચાદર હાય. કદાચ તે લાંબો ગાળ તકિયા પણ હોઈ શકે; કેમકે રાણીના ડાબો પગ પલંગના છેડા સુધી લંભાયેલા છે, અને ડાબો હાથ અદ્ભર, પેલા સફેદ પદાર્થ ને અઢેલીને ગાઠવાયા છે. એ સફેદ પદાર્થ જો તકિયા હાય, તા જ હાથની આ સ્થિતિ સંભવે, એમ લાગે છે.

રાણીએ જમણા પગ વાળીને ઢીં ચણ ઊભા કરેલા છે. જમણા હાથ મસ્તક નીચેના આશીકે ટેકવેલા છે. રાણી જાણે આજની આરામખુરશીમાં આડાં પડયાં હાય તેમ સૂતાં છે. તેમનું માં જમણી બાજુ ઢળેલું છે—જાણે કે જમણી બાજુથી જ ચૌદ સ્વપ્નાનું આગમન થવાનું ન હાય! રાણી ઉત્તમ વસાલંકારામાં સજ્જ છે,—જાણે પાતાને ત્યાં અવતરનાર પુષ્યાત્માનું સ્વાગત કરવા માટે જ તેઓએ આમ કર્યું હાય!

યલ ગની નીચે બે પીળા ર'ગના કુંડાં જેવી ચીજો પડી છે. કદાચ તે જલપાત્ર હોય. પલ ગની સામે, ઉપર-નીચે બે હરાળમાં, નિદાધીન રાણીએ જોયેલાં અને મેઘરથના જીવના દેવલાકમાંથી અચિરાદ્વીની કુખે અવતાર થયા હોવાનું સૂચવનારાં ચૌદ મહાસ્વપ્ના દર્શાવવામાં આવ્યાં છે. એ સ્વપ્નાના ચિત્રક્રમ આ રીતે છે:—ઉપરની હરાળ: ચન્દ્ર, સૂર્ય, હાથી, વ્રયભ, સિંહ, લક્ષ્મી, કળશ, વિમાન. નીચલી હરાળ: ક્ષીરસસુદ્ર, પદ્મસરાવર, નિઘૂપ અગ્નિ, ધ્વજ, રત્નરાશિ, અને પુષ્પમાળાતું યુગ્મ. પ

ચન્દ્ર બીજના ચન્દ્ર જેવા છે. સૂર્ય ના ગાળા લાલ તેમ જ લંખગાળ હાેઈ તે ઊગતા સૂર્ય હાેય એવું પ્રતીત થાય છે. હાથી, વૃષભ અને સિંહ ત્રણે શ્વેત રંગનાં છે, છતાં ત્રણેનાં અંગ ઉપર લાલ રંગની આછી ઝાંય એવી કરાળતાથી છાંટી છે કે તેનાથી એ ત્રણે પ્રાણીઓની અંગશાભાને વિશેષ ઉઢાવ મળે છે. હાથી ને સિંહ ઊભાં છે, તા વૃષભ મહાદેવની સામે ખેસતા નંદી (પાઠિયા) ની જેમ, પગ વાળીને ખેસી ગયા છે. સિંહને, સૃંઢ નથી. ઘણે ઠેકાણે સિંહ સૃંઢવાળા પણ જોવા મળે છે. સિંહનું માં, એક વનેચર પ્રાણી કરતાં વધુ મનુષ્ય જેવું લાગે છે. ચિત્રકારની યથાર્થ—નિરૂપણ-કુરાળતાની ખામી, આવાં અંકનામાં તરી આવે છે, એટલું જ નહિ, પણ એ જરાક ખટકે પણ છે.

લક્ષ્મીદેવી ચતુર્હ સ્તા છે. એના ઉપરના બે હાથમાં બે કમળ છે. બીજા બે હાથ વરદસુદ્રામાં છે. એની આકૃતિ પદ્માસનસ્થ છે. લાલ રંગના આસન પર તેઓ બેઠાં છે. કળશને ચક્ષુઓ નથી. જૈન લધુચિત્રામાં ચક્ષુઓ વગરના કળશ જવલ્લે જ જોવા મળે છે. કદાચ આ પદ્ધિકાના કાળમાં કળશને આંખો કરવાની પ્રથા નહિ હોય અથવા તા તે પ્રથા સાર્વ ત્રિક કે રઢ નહિ અની હોય. પ્લ

દેવિમાન નાનકડી દેરી જેવું લાગે છે. ક્ષીરસમુદ્ર અને પદ્મસરાવર-અન્ને લીલા વર્ણનાં હોવા છતાં, અન્નેને જુદા પાડવા માટે અને અન્નેની ઓળખ આપવા માટે, એકને ગાળ અને એકને લંખ-ચારસ આકાર આપ્યા છે. ગાળ દેખાતા આકારની મધ્યમાં ત્રણ પાંખડીવાળું કમળ હોવા ઉપરાંત એક માછલી પણ છે. અને તેથી જ એ સમુદ્ર હોવાનું સમજાય છે. લંખચારસ આકૃતિ તે પદ્મસરાવર છે. તેની ઓળખ આપવા માટે ચિત્રકારે તેમાં એક મજાનું ઘરું લાલ કમળ ઊગાડયું છે. અન્નેમાં પાણીના તરંગા પ્રવાહિત થતા હોય તેવા ભાસ થાય છે. ક્ષીરસમુદ્રનું પાણી દૂધ જેવું સફેદ હોય અને પદ્મસરાવરનું પાણી નીતર્યું કાચ જેવું સ્વચ્છ હોય, એવું શાસ્ત્રોમાં વર્ણવાયું હોવા છતાં, અન્નેનાં પાણી લીલા રંગનાં કેમ નિરૂપ્યાં હશે ? તળાવ વગેરેનું પાણી સફેદ હોય તા પણ દૂરથી તા તે લીલા રંગનું જ ભાસે છે, એ લાકપ્રસિદ્ધ અનુભવને મનમાં રાખીને પાણીને લીલું ચીત્રયું હોય તા ના નહિ.

અગ્નિની છ જવાળાઓ કેવી પીંગળી છે! ભભૂકી રહેલી એ જવાળાઓ ધૂમ્રસેર વિનાની છે, એ જોઈ શકાય છે. એની નીચેનાં બે પૈડાં જેવા આકારો, જાણે અગ્નિની ગાડી હોવાના ભ્રમ જગાઉ છે. દંડ વિના ધ્વજ હોય નહિ, એટલે સીધા દંડ ઉપર, જમણી તરફ વળ લઈને ફરકી રહેલા, દંડ કરતાં વિશેષ લાંબો-પહાળા, સુંદર કિનારીવાળા ધ્વજ, આંખને આકર્ષે છે. એ પછી દેખાય છે રત્નરાશિ. નીચે ટીપાય જેવા ત્રણ પગ (પાયા)ના ટેકે ગાઠવેલા થાળમાં મૂકાયેલાં રતના વિવિધ વર્ણનાં છે, એ જોઈ શકાય છે. અને સૌથી છેલ્લે મેરુપર્વત જેવા ઘાટવાળી બે ફૂલમાળાએ છે, તેમાં દેખાતી વિવિધ વર્ણનાં ફૂલોની ગૂંથણી અને તેની રીત, તે કાળમાં ફૂલમાળા કે ફૂલહાર કેવી રીતે બનતાં હશે તેની ઝલક આપી જય છે. બન્ને ફૂલમાળાના મથાળે શિખાર્વ એક એક કમળપુષ્પ ગાઠવાયું છે. વસ્તુત: આ બન્ને આકારા, માળાએ કરતાં વધારે તા પદ્ધતિસર ગાઠવેલા ફૂલના ઢગલા જેવા લાગે છે. સ્વપ્નાની

હરાળા પૂરી મતાં જ, શાન્તિનાથના વ્યવનકલ્યાણક અને અચિરાદેવીના સ્વપ્નદર્શનની ઘટનાની સમાપ્તિનું સૂચન કરતા ઊભા દંડ ગાઠવવામાં આવ્યા છે.

## (ચિત્ર–૨૩)

હવે આવે છે જન્મકલ્યાણકતું દેશ્યા. ૧૪ સ્વપ્તા જોયા પછી ગભવિતી અનેલી અચિરાદેવીએ પૂરે માસે પુત્રને જન્મ આપ્યા. આ પુત્ર તે જ તીર્થ'કર અને ચક્રવતી<sup>૧</sup> શાન્તિનાથ.<sup>ર</sup>ં ચિત્રમાં, આપણ અગાઉ (ચિત્ર ન'-રર માં ) જોઈ આવ્યા તેવા જ પલંગ ઉપર બિછાવાયેલા, લાલવર્ષુંના, સુશાભિત અને જાડા ગાકલા ઉપર અચિરાદેવી સૂતા છે. જમણા હાથના તકિયા કે ખાળા રચીને તેમાં નવજાત શિશને સુવાડયું છે. કદાચ એટલે જ અહીં. એમના માથા તળે તકિયા નથી. તેમનું મસ્તક ગાદલાથી અદ્ભર છે. નવજાત ભાળપુત્રની તરફ (જમણી તરફ) ડાક ઊંચી કરીને, પ્રસન્ન અને વિસ્ફારિત આંખે. એકીટરો તેઓ જોઇ રહ્યાં છે. તેમના જમણા પગ અધેર્ધ વળેલા છે. ડાબેર હાથ નવજાત બાળકના પગ તરક વળેલા છે. પગના ત(ળયાને એ હાથની હથેલી સ્પરી રહી છે. જમણા હાથના તકિયામાં સતેલું ખાળક સરી ન પડે તે માટે ડાખા હાથે આ રીતે ટેકાે આપ્યા હશે! અગાઉ આવી ગયેલી પથારીમાં સૂર્ય મુખી ફુલ જેવાં ગાળ અને લાલ-પીળા રંગનાં સુશાભના દારેલાં હતાં, તેવાં અહી નથી. અહીં તા માત્ર લાલ રંગ દ્વારા જ, ઝીણી આંખ કરીને જોઈએ તા જ દેખાય તેવી આછી ભાત પાડવામાં આવી છે. રાણીના દેહ પર, અગાઉ લાલ ઉપરિવસ્ત્ર અને લાલ લીલી ચાકડીઓવાળું અદ્યાવસ હતું. તા અહીં લીલું ઉપરિવસ અને લાલ-લીલા રંગનાં ગાળાકાર સંશાભનાવાળું અદ્યાવસ છે. અગાઉ સ્વય્ન જોતી રાણી નિદાધીન હોઇ તેના માથે મુગઢ નહોતો, જ્યારે અહીં તેણે મુગઢ પહેર્વા છે અને એ તેની જાગૃત અવસ્થાના સુચક છે. રાણીની પીઠ પાછળ, અહીં પણ ગાળ અન પથારીના માપના—લાંબા સફેદ તકિયા જોઈ શકાય છે, પણ એના ઉપરની ભાત અહીં જુદી છે. અહીં: વાંકાચુંકા લાલ આંકાને ખદલે, ચાંક્રસ અંતરે, ખે ખે લાલ રેખાઓ અને બબ્બે રેખાઓનાં બે જોડકાંની મધ્યમાં લાલ કુલની ભાત પાડવામાં આવી છે. પલંગ નીચે બે પાત્ર પડયાં છે. બન્ને જળપાત્ર હોય તેવું લાગે છે. એક છાલિયા કે તાંસળા જેવું છે ને તેના રંગ લાલ-પીળા મિશ્ર છે. બીજું બેઠા-ઘાટના લાડા કે ઘડા ( કે બાઘરણાં ) જેવું છે. તે મહદ શ પીળું છે.

લાંભા સફેદ તકિયા ઉપર નાનકડી ફલિકા જેવું ખનાવીને તેમાં એક બાળક બેસાયું છે. આ આળક તે નવજાત શાન્તિનાથનું ઇન્દ્રે મૂકેલું પ્રતિભિંભ. આ ચિત્રો સાથે સંભદ્ધ ચરિત્ર કથામાં કહેવાયું છે તેમ, તીર્થ કર થનાર પુત્રના જન્મ થતાં જ, છપ્પન દિશાકુમારીઓ દ્વારા પ્રાથમિક જન્મકૃત્ય સંપન્ન થયા બાદ, ઇન્દ્ર (સૌધમેં દ્ર) સપરિવાર પ્રભુગૃહે આવીને, નવજાત તીર્થ કરને, જન્માભિષેક માટે મેરુપર્વત પર લઇ જાય છે; અને તે વખતે ઇન્દ્ર પાતાની શક્તિના બળે તીર્થ કરની માતાને નિદ્રાધીન કરી દે છે. આમ છતાં, કયારેક કોઈ કારણસર માતાની ઉઘ ઊડી જાય, અને ત્યારે તે પાતાનાં ભાળકને પડે ન જુએ તા, તેને જે આઘાત લાગે તેનું પરિણામ કયારેક માડું ન આવે એ વિચારે, ઇન્દ્ર, આ રીતે નવજાત બાળકનું પ્રતિભિંભ બનાવીને માતા પાસે સ્થાપી દેતા હોય છે. જન્માભિષેક પત્યા પછી, ભાળ તીર્થ કરને પાછા માતાની પડે સુવાર, તે સાથે જ પેલું પ્રતિભિંભ ત્યાંથી ઉપાડી

લે. અહીં પણ, આ નિયમને અનુસરીને ચિત્રકારે, બાળ શાન્તિનાથનું પ્રતિબિ'બ, પેલી કુલિકામાં બેઠેલું આલેખ્યું છે.

નિયમ એવા છે કે નવજાત આળક માતાના પડખામાં રહેતું હાે કં, તેને ત્યાંથી લીધા પછી, પ્રતિભિંભ પણ તે સ્થાને જ ઇન્દ્ર મૂકે. આ અનુસાર તા, અહીં પણ ચિત્રકારે પડખામાં જ પ્રતિભિંભ મૂકવું જોઈતું હતું. પરંતુ, અહીં પડખામાં તા સાક્ષાત નવજાત આળક છે; તેથી તે જ જગ્યાએ પ્રતિભિંભ મૂકવું એ શકય નથી. આળક અને તેનું પ્રતિભિંભ બન્નેને પડખામાં દર્શાવવા હાય તા બે અલગ ચિત્રો કરવાં પડે. ને અહીં તા પૂરેપૂરા સ્થળ-સંકાય છે, તેથી શકય તેટલી એાછામાં ઓછી જગ્યામાં વધુમાં વધુ હકીકતા કે ઘટનાઓ સમાવવાનું ચિત્રકારનું ધ્યય હાય એ સહજ છે. અને એટલે જ, તેણે થાડાક હકીકતદાપ સેવીને અથવા ફેરફાર કરીને પણ પ્રતિભિંભને આ રીતે ગાઠવ્યું છે.

આ પ્રતિભિંખ જે સ્થાને છે, તેની બરાખર ઉપર, આ ચિત્રોના પરિચય કરાવતું સંસ્કૃત લખાલ્યુ પહ્યું કે ખાય છે. પ્રતિભિંખની ઉપરની પંક્તિમાં લખ્યું છે કે '' जन्मोत्सवं कतुં ग्रहणाय शक आगतः '' અર્થાત '' જન્મોત્સવ માટે લઇ જવા માટે શક આવ્યા ''. આ ઉપરથી એવી કલ્પના આવી શકે કે આ કલિકામાં દેખાતી આકૃતિ તે વિમાનમાં ખેસીને આવેલા શકે (ઇન્દ્ર)ની છે. પરંતુ એ કલ્પના ખરાખર નથી. વિમાનના ઘાઢ અને તેના રૂપરંગ કેવા હોય તે આ ચિત્રપદિકાના દર્શકાને હવે ખરાખર ખબર છે. વળી, શકે જેવા દેવેન્દ્રનું પહ્યુ સ્વરૂપ કેવું હોય, તે પહ્યુ હવે આપણાથી અજાલ્યું નથી. આ આકૃતિ જો ઇન્દ્રની હોય તા, એાછામાં એાછું તેના અંગ પર કાંઇક વસ્ત્ર જેવું ને માથે સુગઢ જેવું તા હોય જ. એમાંનું અહીં કાંઇ જ નથી. બલ્કે એ આકૃતિ જ નવજાત ખાળક જેવી લાગે છે. વળી, ઇન્દ્રના વિમાનને ચિત્રકાર આ રીતે તકિયા પર ગાઠવાયેલું દેખાં, એ કલ્પના પહ્યુ ગળે ઉતરતી નથી.

બીજી એક કલ્પના એવી પણ થઇ શકે કે આ દેરીમાં બેઠેલી આકૃતિ આલેખીને ચિત્રકાર, શાન્તિનાથના જવ દેવલાકમાંથી વ્યવીને માતાની કૂખે અવતરી રહ્યો છે, એવું વ્યવનકલ્યાણક સૂચવવા ઇવ્છે છે. આ વાત પણ ભરાખર નથી. પહેલી વાત તો એ કે વ્યવનકલ્યાણક અને જન્મકલ્યાણક—અવતાર અને જન્મ-ભન્ને એક જ દેશ્યમાં દર્શાવી શકાય નહિ. બીજી વાત, ચૌદ સ્વપ્નાનું દર્શન તે જ વ્યવનકલ્યાણક એવી પરમ્પરા છે. પ્રાચીન કલ્પસૂત્રોમાં જ્યાં જ્યાં વ્યવનનું વર્ણને આવે છે, ત્યાં તેનું ચિત્રાલેખન, માતાને ચૌદ સ્વપ્નાનાં દર્શન કરાવવા રૂપે જ થયું છે. આમ બધા વિચાર કરતાં લાગે છે કે, આ કલિકામાં આલેખાયેલી આકૃતિ તે નવજાત તીથે કરતું ઇન્દ્રે મૂકેલ પ્રતિબિ'બ જ છે.

બન્ને ખાજુ અબ્બે વળાંકવાળા પાયાના આધારે રહેલા પલંગ આમ તા સાવ સાદ્રા છે. પહ્યુ એ સાદગીમાં પહ્યુ ચિત્રકારની પીંછીમાંથી રેલાયેલા રંગાએ અનેરી માહકતા પ્રગઢાવી છે. પલંગ ઉપર દેખાતા પઠાઓ દારવામાં, માત્ર લાલ અને લીલાે એ બેજ રંગનાે ચિત્રકારે કેવી ચીવઠભરી કુશળતાથી પ્રયાગ કર્યા છે!

પલંગને છેડે, જન્મપ્રસંગ પૂરાે થયાનું સૂચવતી દીવાલ (દંડ) છે.

( यित्र-२४ )

એ પછીનું દશ્ય નવજાત શિશુ-શાન્તિનાથના, ઇન્દ્રાદિ દેવો દ્વારા કરાતા જન્માભિષેકનું છે. આ ચિત્ર એટલું ભધું સુંદર અને નયનરમ્ય છે કે એ જેતી વેળાએ માદામાંથી ' કેવું સાહામણું! કેટલું રામાંથક!' એવા શબ્દા અનાયાસે-સહજ રીતે જ સરી પડે છે. પાતાની સમગ્ર આવડતના અર્ક જાણે ચિત્રકારે અહીં મન મૂકીને ઠલવ્યા છે. આપણે જોયા જ કરીએ, જોયા જ કરીએ, ને જેતાં ધરાઈએ જ નહિ, એવી રમણીયતા અહીં ઊગી છે. ચિત્રકારે દાખવેલી રંગ અને રેખાઓના સંયાજનની અદ્દભુત નિપુણતા, તેની પીંછી વાટે આ ચિત્રમાં અવતરી છે. અને હવે તે ભાવુકના ચિત્તને એ રીતે સ્પર્શે છે કે તેથી ભાવુકનું ચિત્ત વિભાર બની જાય છે.

ચિત્રના ક્રમાનુસાર સૌથી પહેલાં એક જ ઇન્દ્રનાં પાંચ સ્વરૂપા આપણને દેખાય છે. એમાં સૌથી પહેલાંના ખભા ઉપર, ડાળા હાથે તેણે પકડેલ ચામર છે. તેની પછીની આકૃતિ બે હાથે છત્ર ધરી રહી છે. ત્રીજી, સરખામણીમાં વધુ ઊંચી દેખાતી આકૃતિ, સૌધમેંન્દ્રની પાતાની મુખ્ય આકૃતિ છે. તેણે બે હાથના સંપુરમાં બાળ તીર્થ કરને પધરાવ્યા છે. તેની આગળ વળી એક ચામરધારી છે. અને તેનીયે આગળ માખરે ચાલતી આકૃતિના હાથમાં ઇન્દ્રનું વજુ નામક આયુષ્ઠ છે.

પહેલી, ચાથી ને પાંચમી આકૃતિઓએ પહેરણ જેવાં ઉપરિવસ પહેરેલાં છે. મુખ્ય-વચલી કે ત્રીજી—આકૃતિએ માત્ર ખેસ જ વીં ઢાળો છે; જ્યારે બીજી આકૃતિના શરીર પર કછાડામાં ધ અધાવસ્ત્ર સિવાય કાઇ વસ્ત્ર નથી. પાંચયને શિરે મુગઢ છે. વજુ લઇ તે માખરે ચાલતા ( પાંચમા ) ઇન્દ્રસ્વરૂપની નજર પાછળ છે—જાણે કે બાળતીથે કરના થાય એઠલાં વધુ ને વધુ દર્શન કરી લેવાની તેને ઉત્સકતા ન હાય! પાંચેય આકૃતિઓ વેગપૂર્વક દાડી રહી છે. એવું તેમનાં બે પગલાં વચ્ચે રખાયેલા અંતર ઉપરથી કલ્પી શકાય છે. પણ એમની આ દાઢ ઉત્સવની દાઢ છે, યુદ્ધની નહિ, એઠલે એમની સમય અંગભંગીમાંથી એક પ્રકારના ઉલ્લાસ કે થનગનાઢ નીતરી રહ્યો હોવાનું આપણે જે અનુભવીએ, તે વિશ્વકારની નિપ્રણતાને આભારી છે.

આ પછીના દરયમાં, વચ્ચાવચ્ચ, મેરુપર્વતના શિખરના પ્રતીકસમી એક આંદલી જેવું છે. એ આદલી ઉપર પદ્માસન વાળીને બેઠેલા ઇન્દ્ર દેખાય છે. ઇન્દ્રે સુગદ, કુંડળ, હાર, પાખર વગેરે આભરણે પહેર્યા છે. ઇન્દ્ર એવી સુદ્રાએ બેઠા છે કે અજાણ્યા દર્શક તો તેમને કાઈ તીથે કરની પ્રતિમા સમજ બેસે. ઇન્દ્રના ખાળામાં બાળશિશુ શાન્તિનાથ પણ ઇન્દ્રની જેવું જ સમચતુરસ્ન-સંસ્થાન સ્થીને બેઠા છે. ઇન્દ્રની બન્ને તરફ રહેલાં બે મનમાહક, ાવશાળ અને શતદળ કમળપુષ્પ ઉપર બે શ્વેત બળદ, માથુ નમાવીને ઊભા છે. બન્નેનાં શિંગડાંમાંથી બાળતીર્થ કરના અંગ ઉપર પડે તે રીતે દૂધની ધારા વરસી રહી છે. આ બે બળદ તે સીધર્મન્દ્ર પાતે જ છે. તે જ આવાં બળદનાં સ્વરૂપા ધારણ કરીને તીર્થ કરના અભિષેક કરે છે. સરાવરમાં ખીલ્યાં હોય તે રીતે ગાઠવાયેલાં કમળપુષ્પાનાં પાંદડાં પીળાં છે અને તેના મધ્યભાગની કેસરાઓ લીલી છે. બન્ને કમળનાં દંડ પણ ખૂબ રૂપકડા છે. બન્ને કમળપુષ્પાની પછવાડે, હાથમાં કળશ લઈને એક-એક દેવ ઊભા છે. તીર્થ કરના અભિષેક કરવાના પાતાના વારા આવે તેની રાહ જેતાં દેવાની હારમાં તેઓ ઊભા હશે એમ લાગે છે. એમાં ઇન્દ્રની જમણી તરફના દેવના કળશ

નાળચાવાળા અને લાલ રંગના ( કદાચ રાતાં સુવર્ણના ) છે, તા ઇન્દ્રની ડાબી તરફના દેવના કળશ નાળચા વિનાના અને શ્વેત ( કદાચ—રૂપાંના / છે. છેલ્લે એક દીવાલ-એક દંડ આવે છે, ને શાન્તિનાથના જન્માભિષેકની આનંદદાયક થટના ઉપર પડદા પડે છે.

## ( थित्र-२५ )

એ પડદા ઉદ્યડતાં જ આપણે લીલી પૃષ્ઠભૂમિ પર, ડાળો હાથ ઊંચા કરીને અભિવાદન કરી રહેલી એક મુગઠધારી આકૃતિને જોઈએ છીએ. એ જ છે ચક્રવર્તી શાન્તિનાથ. બાળકમાંથી કુમાર, કુમારમાંથી યુવાન, યુવાનમાંથી યુવરાજ—આ તમામ તબક્રાએ વઢાવી ચૂકેલા શાન્તિનાથ, હવે, આપણી સામે ચક્રવર્તી તરીકે રજૂ થાય છે. ઉપર, એમના ઊંચા થયેલા ડાળા હાથની એકદમ નજીક, ચક્રવર્તી નું મુખ્ય ચિદ્ધ 'ચક્રરતન ' છે. એ પછી બીજા પાંચ મનુષ્ય રતના ', એમના કેમ પ્રમાણે, ગાઠવાયેલા દેખાય છે. પહેલી એક સ્ત્રીની આકૃતિ છે, તે સ્ત્રીરતન છે. ચક્રવર્તી ને સ્ત્રીઓ તો હજારા હોય, પણ એમાં જેને પઠ્ઠરાણી કહીએ, તેવી સ્ત્રાં તો એક જ હોય; તે જ સ્ત્રીરતન સ્ત્રીરતન પછી કમશ: સેનાપતિરતન, ગ્રહપતિરતન, પુરાહિતરતન અને વધે કી (સ્થપતિ) રતન દેખાય છે. સ્ત્રીરતન સિવાયનાં આ ચારેય રત્નાએ મુગઢ પહેર્યા છે. પુરાહિતરતનના ખુલ્લા ડીલ ઉપર–ડાબી તરફ, ત્રણ તારવાળી જનાઈ લઢકતી હોય તેવું લાગે છે.

## ( यित्र-२६ )

આ પાંચ મનુષ્ય-રત્નાની પાછળ જ શેષ રત્ના પણ હારભદ્ધ ગાઠવવામાં આવ્યાં છે. સો પહેલાં હાથીરત દેખાય છે. શ્વેત રંગના હાથીની સુંઢના ભાગ રકતવર્ણ છે. એના કાન અને શાપા પણ લાલ છે. હાથીના પેઠ ઉપર મનાહર વસ વીંઠવામાં આવ્યું છે. એ વસ્ત્રના લાલ છેડા, હાથીની પાછળ ઊંચે ઊડતા જોઈ શકાય છે. હાથીની ઉત્તમતા કર્શાવવા ખાતર તેની પૃષ્ઠભૂમિ લીલા રંગમાં આલેખાઈ છે. હાથી પછી અધરત ( ઘાડા ) છે. તેના દેહના ઊજળા વાન, લાલ રંગનાં ધાળાંઓની મિલાવઠથી ઘણા ઉઠાવદાર બન્યા છે. એના ચારે પગનાં ડાબલાં કાળા રંગનાં છે. તેના ગળે પણ વસ્ત્ર વીંઠવામાં આવ્યું છે. ને તેના છેડા પણ અધ્ધર ઊડી રહ્યો છે. હાથી અને ઘાડા-બન્ને યુદ્ધ અથવા સવારી માટે સુસજ્જ હાય તે રીતે ગતિશીલ દર્શાવવામાં આવ્યાં છે. કદાચ એમના આ ગતિસૂચક થનગનાઠને કારણે જ પેલાં વસ્ત્રા ઊડવા માંડયાં હશે.

એ પછીનાં રત્નાના ક્રમ આવા છે: અર્પરત્ન, છત્રરત્ન, મિલ્ફરત્ન, કાકિશીરત્ન, ખડ્ગરત્ન, દંડ-રત્ન. અર્પરત્ન બિલ્મવેલી જાજમ જેવું લાગે છે. તેમાં શ્યામરંગનાં અઢાર વર્તુળા છે. અને તે અઢારેય વર્તુળાની કરતાં વળી તેટલાં જ આછા લાલ રંગનાં માેટાં વર્તુળા છે. ચાતરક લાલ કિનારી છે. ક્રત્રરત્નમાં ઊભા દંડ પર લાલ-પીળાં સુશાભનાવાળી ઝૂલવાળું ખુલ્લું છત્ર છે. તેની અઢાર ઉપર, મધ્યભાગમાં નાનકડા કળશ જેવું છે, તે દંડના માગરા છે. એ માગરાની બન્ને બાજુ બે વસ્તો એવી રીતે બધાયાં છે કે બન્નેના જરાક જેવડા પાતળા છેડા ઉપર દેખાય છે ને એ જ બન્ને વસ્તો ધીમે-ધીમે પહોળાં થતાં-થતાં ક્રત્રની અંદર લટકતાં ફરકતાં ઊતરી આવ્યાં છે. મિલ્ફરત્નમાં વચમાં આશ્રા લીલા રંગ તે મિલ્, અને તેની કરતા નકશીદાર ગાળ પરિવેષ તે વીંટી અથવા મિલ્ન મૂકવાના પાત્ર જેવા કોઇક પદાર્થ હાય એવું લાગ છે. કાકિલ્ફીરતના આકાર શ્રીવત્સ જેવા લાગ છે. ખડ્ગરતન (તલવાર) ના પાનાના વચલા ભાગ શ્યામ અને તેની ધાર (કિનારી) શ્વેત છે. છેક છેલ્લે ગાળાકાર ઘાટીલી લાકડી જેવું દંડરતન છે, અને તેની બાજુમાં જ ઊભી દીવાલ છે. એ દીવાલની પછી, ઉપરનીચો ખે વિભાગમાં, અનુક્રમે પાંચ અને ચાર—એમ કુલ નવ નિધાન—કળશા છે. ઉપરની હરાળમાં પાંચ નિધાન—કુંભા સમાવવાના હાઇ તે કુંભાનું કદ સરખામણીમાં નાતું છે. એ કુંભાની પૃષ્ઠભૂમિ લાલ હાઇ, તેમના કંઠપ્રદેશ પાસે, આછા લાલ રંગનું ચિતરામણ છે; જ્યારે નીચલી હરાળમાં ચાર જ કુંભ સમાવવાના હાઇ, તેમનું કદ જરા માહું છે. વળી, એ કુંભાની પૃષ્ઠભૂમિ લીલા વર્લુની હાઇ, તેમના કંઠભાગની સમીપે ધેરા લાલ રંગ વડે સુશાલન દારવામાં આવ્યું છે. અને હરાળાની વચમાં લાકડાની અભરાઇ જેવા આડા પટ્ટો છે.

બીજ કાષ્ક્રપફિકાના અત્રભાગના ઉત્તરાર્ધ અહીં પૂર્ણ થાય છે. એ સાથે જ શાન્તિનાથના જીવનતું અને ચરિત્રતું ચક્રવર્તી તરીકેતું એક પાસું પણ પૂરું થાય છે.

(७)

## ( ચિત્ર-२७ )

બીજી કાષ્ઠ્રપદિકાના પૃષ્ઠભાગના પ્રારંભમાં, લાલ ગાદી ઉપર, ઊભા કરાયેલા હાળા ઢીંચણ અને કમરને **ફરતું** લાંભા પટા જેવું વસ્ત્ર વીંટાળીને બેઠેલી મુગઠધારી ભવ્ય વ્યક્તિ, ચક્રવતી<sup>૧</sup> અવસ્થામાં રહેલ તીર્થ' કર શાન્તિનાથ છે. તેમની પાછળ છત્રધર સેવક ઊભા છે, અને તેમની સામે, ખે હાથ જોડીને ખે મુગદધારી આકૃતિઓ ઊભી છે. એ ખે આકૃતિઓ નવલાકાંતિક દેવાનું પ્રતિનિધિત કરતા ખે દેવા છે. શાન્તિનાથને તેમના દીક્ષાકાળ નજીક આવી ચૂકવા હોવાનું અને તેથી સંસારને ત્યજીને સંયમ ગ્રહણ કરવા માટેની વિનતિરૂપ નિવેદન તેઓ કરી રહ્યા છે, એ સમજવું અઘરું નથી. શાન્તિનાથના મસ્તક ઉપર મુગઢ ઉપરાંત તેમના અ'બાહાને ઢાંકતું, લઢકતા છેહાવાળું ફેંટા જેવું વસ્ત પણ દેખાય છે. તેમણે કમરે વીંટાળેલું, બન્ને ખાજુ લીલી કિનારીવાળું ને મધ્યભાગમાં આછી પાતળી લાલ રેખાંઓવાળું લાંભું વસ્ત્ર અને તે વસ્ત્રના ખન્ને છેડા મેળવીને ડાખા પગની પાછળ વાળવામાં આવેલી સડકા ગાંઠ ( દાઢ ગાંઠ ) શાન્તિનાથની ભવ્યતાને વિશેષ સૌન્દર્ય મંહિત ભનાવે છે. તેમના જમણા હાથ વિનતિના સ્વીકાર કરવાની મુદ્રામાં છે, તા તેમના ઊંચા થઈને પાતાની તરફ જ વળેલા ડાભા હાથની આંગળોઓની કલાત્મક ગાઠવણી, એ હાથમાં સુંદર અને તાજા ખીલેલા કમળપુષ્પના મ્યાભાસ કરાવે છે. વ્યામ તા, પશ્ચિકાની સર્વ યુરુષાકૃતિઓએ પગ તાહા પહેરેલા છે જ, પણ મા (શાન્તિનાશની) આકૃતિમાં તે એકદમ સ્પષ્ટ દેખાય છે. એ પૈકી પહેલા દ્વને લીલી પૃષ્ઠભૂમિ પર ઊભા રાખ્યા છે. અને તે બન્ને ક્રેવાએ પણ અધાવસ્ત્ર ઉપર વીંટાળેલા કઠિવસ્ત્રની સડકાગાંઠ અને તે વસ્ત્રના લટકતા છેડા ખૂબ રળિયામણા લાગે છે.

## ( यित्र-२८ )

લાકાંતિક દેવાની આકૃતિઓ પછી તરત જ, લીલી ગાદી બિછાવેલા બાજઠ ઉપર એઠેલા શાન્તિનાથ, સામે બે હાથ ધરીને ઊભેલી વ્યક્તિને સુંદર હારનું દાન આપી રહ્યા છે. તેમણે ડાબો હાથ ડાળા ઢીંચણ ઉપર ટેકવ્યા છે, અને જમણા હાથે તેઓ હાર આપી રહ્યા છે. હાર મેળવનાર આ વ્યક્તિની પાછળ કાન લેવા માટે બીજો એક પુરુષ ખાળો ધરીને ઊભા છે. શાન્તિનાથની પાછળ એક મુગઢધારી આકૃતિ ઊભી છે. તે કાં તા તેમની અંગરક્ષા માટે અને કાં તા કાનર્ષે આપવાના પકાર્થો પૂરા પાડવા માટે ઊભી હોવાનું લાગે છે. કાન લેવા માટે ઊભીલી બે વ્યક્તિઓએ પહેરેલા અધાવસ્ત્રની રંગછડા અત્યંત મનાહર અને માહક છે. બન્નેએ ત્રણ તારવાળી જનાઇ પહેરી છે.

## (ચિત્ર-૨૯)

આ પ્રસંગ પછી અંકાયેલું દીક્ષાયાત્રાનું સમગ્ર દેશ્ય અદ્દેશના કહી શકાય તેવું, ભવ્ય અને મનારમ છે. ચાર પુરુષા ( તે ચાર ઇન્દ્રો હોાવા જોઈ એ ), એ હાથ અદ્ધર કરીને, માથા ઉપર પાલખી ઉપાડીને જઈ રહ્યા છે. એમની ગતિમાં લયભદ્ધ ત્વરા છે.

પાલખી પણ નકરીકામથી સભર છે. સપાટ તાંળાયું; તે પર મંડાયેલી ઘાટકાર પીઠ ( પ્લીન્થ ) ઉપર, બહાર નીકળી આવેલા બે ખુલ્લા ઝરૂખા ( પાલખીની બન્ને તરફ એક-એક ); એ ઝરૂખાની સ્ત'ભ જેવી લાગતી દીવાલાના આધારે ગેઠવાયેલી ઘાટીલી અને નાનકડા કળશથી શાભતી છત—આ પાલખીના સ્થૂલ પશ્ચિય છે. પાલખીમાં લાલરંગની ગાદી ઉપર બેઠેલા શાન્તિનાથ ડાળા હાથ વતી લાકોનું અભિવાદન ઝીલી રહ્યા છે. તેમના જમણા હાથની તર્જની અને અંગૂઠાનું સંમિલન, પ્રવચન- મુદ્રાના ભાસ કરાવે છે. અથવા જે પ્રસંગ બની રહ્યો છે—ઊજવાદ રહ્યો છે, તે અત્યુત્તમ છે, એવું પણ તેઓ આવી મુદ્રા દ્વારા સ્ચાવતા હાય. આજે પણ કાંઈક ઉત્તમ થયું કે થતું હાય તા આવી મુદ્રા કરીને તેની પ્રશંસા કરવાની પ્રથા છે. પાલખીમાં તેઓ બેઠા છે. તેટલા ભાગની પૃષ્ઠભૂમિ લીલી છે, પણ તેમની પછવાડે તેમના માથે છત્ર ધરવા માટે ઊભેલા છત્રધર પુરુષની પાછળની પૃષ્ઠભૂમિ તા લાલ વર્ણની જ છે. ચિત્રકાર આવી સ્ફર્મ બાબત અંગે પણ કેટલા સજાગ રહ્યા હશે! પાલખીના બન્ને ઝરૂખાઓમાં એક-એક યુવતી બેઠી છે. તેમાં આગળના ઝરૂખે બેઠેલી સ્ત્રીના હાથમાં ચામર છે.

પાલખીની આગળ દીક્ષાયાત્રામાં ભાગલઈ રહેલું સાજન-મહાજન-વૃંદ છે. અહીં એના પ્રતીકર્ષ, ઉપલી હરાળમાં ખે અને નીચલી હરાળમાં ત્રણ એમ કુલ પાંચ વ્યક્તિઓ દેખાય છે. ઉપલી હરાળ દી પહેલી આકૃતિના એક હાથમાં ડમરુ જેવું હસ્તવાદ છે. અને તેના બીજા હાથમાં તે વાદ્યને વગાડવા માટેનું નાની લાકડી જેવું કાંઈક સાધન છે. આ બીજો હાથ તેલું એવી રીતે ઊંચા કર્યો છે-કે તેલું આ વાદ્ય વગાડવા માટે જ આમ કર્યું હોય એવું લાગે છે. તેની આગળની આકૃતિ બે હાથ પકડી રાખેલ ભૂંગળ નામનું વાજિંત્ર માં વતી વગાડી રહી છે. નીચલી હરાળમાં, પહેલી વ્યક્તિના એક હાથમાં ઢાલર અને બીજા-ઊંચા કરેલા હાથમાં તે વગાડવાની દાંડી છે. બીજી વ્યક્તિના એક હાથમાં ઢાલક અને બીજા હાથમાં તે વગાડવા માટેની દાંડી દેખાય છે. અને ત્રીજી વ્યક્તિ ભૂંગળ વગાડી રહી છે. આ પાંચ પૈકી ઝાલરવાળી આકૃતિના મસ્તક પર મુગઢ નથી, બાકી સૌએ મુગઢ પહેરેલા છે. આખીય દીક્ષાયાત્રા ત્વરિતર્ગાતએ દાંડી રહી છે. બન્ને હરાળમાં માખરે ચાલતા ભૂંગળવાદકોની સામે જ એક વૃક્ષ દેખાય છે. શાન્તિનાથની દીક્ષાયાત્રા સહસ્તામ્રવન, નામના ઉપવનમાં ઊતરી હોવાથી, તે વનતું સ્થન આ આમ્રાલક દારા થયું છે.

( यित्र-३० )

એ વૃક્ષની નીચે, સાહામણા બાજઠ ઉપર બેસીને, શ્વેત અધાવસુધારી શાન્તિનાથ, ખુલ્લા ડીલે, પેાતાના હાથવતી, મસ્તકના કેશના લાચ કરી રહ્યા છે. તેમની સામે ઊભેલી મુગઢ વગેરે આબૂષણાથી અલંકૃત વ્યક્તિ તે ઈન્દ્ર છે. શાન્તિનાથના કેશને ઝીલી લેવા માટે, બે હાથની અંજલિ સ્ચીને તે ઊભેા છે, અને તેના હાથમાં થાડાક કેશ (શ્યામ રંગના) પણ જોઈ શકાય છે. શાન્તિનાથ તથા એમની પાછળના વૃક્ષની વચ્ચે માતીના હાર અને શાન્તિનાથ તથા ઈન્દ્રની વચમાં એક કંડળ અને તેની નીચે, સહેજ દૂર, એક મુગઢ—આ બધું પડયું છે, તે શાન્તિનાથના અલંકારો છે. દીક્ષા લેનાર તીથઈ કરના શરીર પર, દીક્ષા લેતી વખતે, એક પણ વસ્ત્ર હોતું નથી, આમ હતાં, અહીં શાન્તિનાય ભગવાનના શરીર પર જે અધાવસ્ત્ર પહેરેલું જોવા મળે છે, તેનું કારણ ચિત્રકારના ઔચિત્યપ્રેમ જ છે.

કલાને લાગે વળગે છે ત્યાં સુધી, નગ્નતા એ ઔચિત્યભ'ગનું કે અનૌચિત્યનું લક્ષણ છે. એને ઠાળવા માટે ચિત્રકારે અહીં વાસ્તવિકતાનું પણ, પૂરી સભાનતાથી ઉલ્લ'ઘન કર્યું છે. અને એ આપણને પણ ઉચિત જ લાગે છે. રેર ઇન્દ્રની પાછળ એ વૃક્ષા છે તેમાં નાનું તે કેળનું વૃક્ષ હાય તેવું લાગે છે અને માહે તે આમ્રવૃક્ષ છે.

( ચિત્ર–૩૧ )

આ ચિત્રખંડ આપણે ઊલડા ક્રમે જેવાના છે. આ ચિત્રમાં સૌથી છેલ્લે, લાંભા તારણ અને બે ધ્વજાઓ વડે સુશાભિત સુંદર રાજમહાલયમાં બેઠેલી મુગઠષારી વ્યક્તિ દેખાય છે. તે છે રાજ સુમિત્ર લીલી પૃષ્ઠભૂમિકા દ્વારા તેની વિશિષ્ટતા સૂચવાય છે. તેનું મેં ચિત્રની શરૂઆતમાં મુનિવેષ પહેરીને ઊભેલા ભગવાન શાન્તિનાથ તરફ છે—જાણે કે તે ભગવાનની રાહ જ જેતો ન હોય! મહેલની બહાર, હાથમાં સૂપડા જેવું લાગતું સુવર્ણપાત્ર લઈને સુમિત્ર ઊભેા છે. અને તે એ પાત્રને નમાવીને, પાતાની સામે કરપાત્ર રચીને ઊભેલા ભગવાનને ખીર વ્હારાવી રહ્યો છે. તીર્થ કરવા માટે જ, પ્રસ્તુત દરયમાં ભગવાનના હાથમાં પડતી ને પડેલી ખીરને ચિત્રકારે અદરય રાખી હશે, એવી કલ્પના થાય છે. ભગવાન અને સુમિત્રની વચ્ચે, ઉપરના ભાગમાં, બે દેવા નત્ય કરીને ભગવાને પારણું કર્યું તેના આનંદ વ્યક્ત કરી રહ્યા છે, અને, સાથે સાથે, સુમિત્રના ઘરઆંગણામાં પાંચ દિવ્ય પદાર્થીની વૃષ્ટિ પણ કરી રહ્યા છે. એ પાંચ દિવ્ય પદાર્થી પૈકી એક, સ્વર્ણમુદ્રાઓની વૃષ્ટિના પ્રતીક સમી ચાર પીળા રાંગની ગળ મુદ્રાઓ સુમિત્રના પગ પાસે પડેલી જેઈ શકાય છે.

( (यत्र-३२ )

સુમિત્રના રાજમહાલય પછી, બન્ને બાજુએ રહેલા એક–એક વૃક્ષની મધ્યમાં, પદ્માસને બિરાજેલી આકૃતિ તીર્થ'કર શાન્તિનાથની છે. આ સુદ્રા તેમને પ્રાપ્ત થઈ રહેલા કેવળજ્ઞાનની–તેમના કેવળજ્ઞાન-કલ્યાણકના સમયની મુદ્રા છે. પદ્માસનમાં બિરાજેલી તેમની દેહમુદ્રા શિથિલ–અકડાઈ વગરની છે. સ્થિર-અતરલ અને સૌમ્ય એવી આંખોમાંથી પ્રશમ-રસ સવી રહ્યો છે. હવે ત્યાં હર્ષ કે શાક અથવા આનંદ કે ઉદ્વેગની એકાદ રેખા પણ રહી નથી, એ જોઈ શકાય છે, તીર્થ કરતું દેહસંસ્થાન ( શરીરાકૃતિ અથવા શરીરરચના ) 'સમચતુરસ સંસ્થાન ' નામે ઓળખાય છે. જે આકૃતિમાં ચાર ખૂણા સરખા હોય, તે સમચતુરસ સંસ્થાન તે આ રીતે: પદ્માસને મેઠેલ મતુષ્યના ૧. ડાળા ઢીં ચણથી જમણા ખેલા; ૧. જમણા ઢીં ચણથી ડાળા ખેલા; ૩. બે ઢીં ચણ વચ્ચેતું અંતર; ૪. આસનના મધ્યથી લલાઢ સુધી; આ ચારેય અંતર જો ફૂઢપૃકૃથી માપીએ ને એકસરખાં-જરાપણ ઓછાં-વધતાં નહિ એવાં—હોય, તેા તે આકૃતિ સમચતુરસ ગણાય. તીર્થ કર શાન્તિનાથતું શરીરસંસ્થાન તેા સમચતુરસ હતું જ, પરંત્ર અઢીં, આ એમની ચિત્રાકૃતિમાં પણ ચિત્રકારે એ સંસ્થાન ઊતાર્યું છે. ભગવાનની આ ચિત્રાકૃતિના ઉપર ગણાવેલાં ચાર અંતર જો ફૂઢપૃકૃથી માપીશું, તેા તે ચારેય અંતર એકસરખાં નીકળશે. આ અંતર એક ઇંચમાં લગભગ એક દારા ઓછું, એટલું છે. સારાંશ એ કે ચિત્રકારે ભગવાનની આ પ્રતિમાસમી આકૃતિ એવી અદ્દભુત રીતે આલેખી છે કે એ જોતાં જ આપણી આંખ ઠરે છે. અને એકીઢશે એની સામે નિરખ્યા કરવાનું મન થયા કરે છે. ભારમા-તેરમા શતકની નયનાહૃલાદક ને ચિત્ત-સંતર્પક જિનપ્રતિમાઓનું સ્મરણ, આ ચિત્રાકૃતિને જોતાં, અનાથાસે જ, થઇ આવે છે.

ભગવાનની આ આકૃતિની હાળી ખાજુ એંટલે કે આગળ, ઉપર–નીચે એક એક એમ બે આકૃતિએક છે. ઉપરની આકૃતિ એક સાધુની અને નીચેની આકૃતિ એક શ્રાવકની છે. ભગવાન શાન્તિનાથ સ્થાપેલા સાધુસંઘ અને શ્રાવકસંઘના પ્રતીકરૂપે આ ળે આકૃતિએા અહીં આલેખાઇ છે. સાધુ તે બીજું કાેઈ નહિ, પણ ચકાયુધ ગણધર છે. તેઓ પદ્માસન વાળીને પ્રવચન કરતા હાેય તેવી મુદ્રાએ બેઠા છે. તેમના હાળા હાથમાં મુખવસ્ત્રિકા છે. અને તેમના શ્વેત આસન પર જમણી તરફ રજોહરણ દેખાય છે. નીચે લીલી પૃષ્ઠભૂમિ પર બેઠેલા શ્રાવક ઉત્તરાસંગના છેડા પકડેલા બે હાથ જોડીને ચૈત્યવ દન-મુદ્દાએ બેઠા છે. એ પછી, આ બન્ને આકૃતિઓ જેની સન્મુખ માં કરીને બેઠી છે તે, સમવસરણ છે. તેની મધ્યમાં તીથ°કર ભગવાન શાન્તિનાથ ભિરાજેલા દેષ્ટિગાચર થાય છે. ભગવાનના દેહના પીળા વર્ષ તે કંચનવર્ણા હાવાનું સૂચવે છે. સમવસરણ પછી તરત જ બે ઉપર અને બે નીચે-કુલ ચાર આકૃતિએા આલેખાર્ક છે. તેમાં ઉપરની શ્વેતવસાચ્છાદિત બે આકૃતિએા તે ભગવાનના સાધ્વીસંઘતું પ્રતિનિધિત્વ કરતી બે સાધ્વીએા છે. અને કાષ્ઠના અલગ અલગ ફ્લક પર તેઓ બેઠી છે. બન્નેના જમણા હાથમાં મુખવસ્ત્રિકા છે. માહે, બન્ને હાથના આગળના થાઉાક ભાગ અને ઢીંચણ સુધીના પગ-આટલાં અ'ગા બાદ કરતાં બન્નેનાં આખાં શરીરને લાલ કિનારીવાળા શ્વેતવસાની ઊભી પેટીમાં ગાઠવ્યું હોય તેવું લાગે છે. એ કાળમાં ( તેરમા શતકમાં ) સાધ્વીઓના પહેરવેશ કેવા હશે તેના કંઇક ખ્યાલ આ ચિત્ર જોતાં આવી શકે છે. અહીં નોંધપાત્ર બાબતતા એ છે કે સાધ્વી છતાં બન્નેનાં માર્થા ખુલ્લાં–વસ્ત્ર ઢાંકયા વિનાનાં-છે. નીચે દેખાતી બે આકૃતિઓ, બે શ્રાવિકાઓની છે. બન્ને ચૈત્યવ'દનની મુદ્રાએ, ડાખો ઢી ચલ્લુ ઊભા કરી, હાથ જોડીને ખેઠી છે. બન્નેએ સાડી જેવા વસ્ત્ર વઉ પાતાનાં માથાં ઢાંકવાં છે. આમ છતાં, તેમના અંબોડા તેા દેખાય છે, એટલે કાં તાે એ–માથે ઓહેલું વસ્ત્ર આરપાર દેખાય તેવું ખારીક હશે અને કાં તા માથે આહેવા છતાં અંબોડો બહાર ખુલ્લા રહી શકે તેવી કાંઇક લ્યવસ્થા હશે.

( ચિત્ર-૩૩ )

હવે આવે છે, ભગવાન શાન્તિનાથના નિર્વાણકલ્યાણકની ઘટનાનું દશ્ય. આ દશ્યમાં ઉપર અર્ધ ચન્દ્રના આકાર અંકિત છે. અને તેની ઉપર તેમ જ નીચે પણ ભગવાનની આકૃતિ છે. ઉપરની આકૃતિ નાની છે અને નીચેની માટી છે. નીચેની આકૃતિ, ભગવાને સમેતશિખર ઉપર જઈને અનશન લીધું ત્યારની છે. ભગવાનની આ આકૃતિની નીચે લીલા ૨ંગના નાના નાના ટેકરા છે તે સમેત– શિખરના પ્રતીક છે. ભગવાનનું આ અંતિમ જીવન સમાધ્ત થતાં જ તેઓના નિરંજન, નિરાકાર ત્ર્યને સચ્ચિદાનન્દથન આત્મા, માત્ર અનંત જ્ઞાન-દર્શનની ઉજ્જવલ દીપ્તિને પાતાની સાથે લઈને, આ પૃથ્વીલાકથી અસંખ્ય યાજન ઊંચે રહેલી, પિસ્તાળીશ લાખ યાજનના વિસ્તારવાળી અને અધ'ચન્દ્ર જેવા આકારવાળી સિહ્નશિલા નામની સ્ફેદિક શિલા ઉપર જઈ ને સ્થિર થાય છે. ચિત્રમાં દેખાતા શ્વેત અર્ધ ચન્દ્રના આકાર તે જ સિર્દ્ધાશલા અને તેની ઉપર બિરાજેલી આકૃતિ તે મુક્ત બનેલા ભગવાન શાન્તિનાથના અજર અમર આત્માની છે. આપણે ધ્યાનથી જોઈશું તા સિદ્ધશિલાની નીચેની પીળા વર્ષાની આકૃતિમાં જે લાલિમા છે, તેવી લાલિમા અને પીળાશ, સિદ્ધશિલાની ઉપર અિરાજેલી આકૃતિમાં નથી; એ તા તદ્દન શ્વેત છે. સશરીર અને અશરીર આત્માના ભેદ દર્શાવવા માટે, આઢલા તકાવત અતાવવા અનિવાર્ય હતા અને એ બાઅત ઉપર ચિત્રકારે પૂરું લક્ષ્ય આપીને પાતાની અભિજ્ઞતા વધુ એકવાર પ્રગઢ કરી છે. જૈન સિદ્ધાંત એવા છે કે નિર્વાણ થતાં પૂર્વે, નિર્વાણ પામનાર આત્માના શરીરની અવગાહના-ઊંચાઇ જેટલી હોય, તેના ત્રીજા ભાગે ન્યૂન ઊંચાઇવાળા ક્ષેત્રમાં વ્યાપીને એ આત્મા, નિર્વાણ પામ્યા પછી, સિદ્ધશિલામાં સ્થિર થાય. આ સિદ્ધાંતને વ્યક્ત કરવા માટે ચિત્રકારે. (સદ્ધશિલા ઉપરની આકૃતિને નાની અને નીચેની આકૃતિને માટી આલેખી છે.

ભગવાન શાન્તિનાથની આકૃતિની બન્ને તરફ ઊભા દંડ છે. નિર્વાણ-કલ્યાણક એટલે એક વિશિષ્ટ જીવન ઘટના. એટલે એ ઘટનાને સ્વતંત્ર ખંડમાં આલેખવામાં જ ઔચિત્ય જળવાયું ગણાય એવા એના ભાવ હોઇ શકે.

ભગવાન શાન્તિનાથના આત્માની ઉત્કાન્તિની આદર્શ અને પ્રેરણાદાયી ચિત્રકથા અહીં સમાપ્ત ચાય છે.

કાષ્ઠપદિકાના અ'તિમ ખંડમાં હ્રજ એક સુંદર દેશ્ય આપણે જોઇ શકીએ છીએ. આ છેલ્લા દેશ્યમાં, પ્રથમ એક નકશીદાર શિખરથી વિભૂષિત જિનમાંદિર છે. એના શિખર ઉપર પીળા રંગના એટલે કે સુવર્ણમય ધ્વજ-દંડ અને કળશ પ્રતિષ્ઠિત છે. જિનમાંદિરમાં એક જિનમૂર્તિ છે. આ જિનમાંદિર, જાવાલિપુર (જાલાર) ની નિકટવર્તી જૈન તીર્થભૂમિરૂપ શ્રી સ્વર્ણિગાંશની ટેકરી ઉપરના શાન્તિનાથ ભગવાનના ચૈત્યની પ્રતિકૃતિ છે, એમ કાષ્ઠપદિકા ઉપર લખાયેલું લખાણ વાંચવાથી સમજ શકાય છે. જિનમાંદિરની નીચેના લીલા રંગના માટા ટેકરા તે સ્વર્ણગિરિના પ્રતીક છે. એ જિનમાંદિર અને એ મૂર્તિની સન્મુખ, ઉપર ત્રણ પુરુષા અને નીચે ત્રણ સ્ત્રીઓ બેઠાં છે. ત્રણ પુરુષા તે ત્રણ ભાઈઓ છે કે, જેમણે ભગવાન શાન્તિનાથના ચરિત્રનું આલેખન કરતી આ ચિત્રમય કાષ્ઠપદિકાઓનું સર્જન કરાવ્યું હશે, એવું અનુમાન થાય છે. અને નીચેની હરોળમાં બેઠેલી ત્રણ સ્ત્રીઓ તે, ઘણું કરીને, એ ત્રણે

સાઈઓની ધર્મ પત્નીઓ હશે એમ લાગે છે. કાષ્ઠ્રપષ્ટિકા પર આ છએનાં નામા લખેલાં તાે છે, પણ ઘસારા પહેંચવાને કારણે તે નામા જરા અસ્પષ્ટ વ'ચાય છે. એ નામા કાંઇક આવાં છે:—

ਉਪ२: गो. देवल ( क्रे देदा ? ), गो. ऊदा, गो. रामदेव (?)

नीय : जयतल, नेहडही, रामसिरी.

ત્રણ ભાઈઓમાં પ્રથમ ખેને કાઢી-મૂછ છે અને ત્રીજાને નથી, તે જોતાં ત્રીજો ભાઇ હજી ઊગતી ઉમરના જુવાન હશે, ને તેવે વખતે આ પહિકાઓ આલેખાઇ હશે, એમ લાગે છે.

આ બન્ને કાષ્ઠ્રપહિકાએનમાં, પહેલી પહિકાના અગ્રભાગમાં અને બીજી પદિકાના પૃષ્ઠભાગમાં, પદિકાની કિનારીમાં, ચારે તરફ લાલ ચાંચ અને લાલ પગવાળાં, કાળી આંખવાળાં, સફેંદ્ર હંસ પક્ષીએની પંક્તિએન મુકીને ચિત્રકારે પદિકાની રાેેેનકમાં પણ ભારે ઉમેરા કર્યો છે.

(८)

## ચિત્રસંબહ કથાનુસન્ધાન

જૈનાની પાતાની, આગવી ગણતરીપૂર્વકની ભૂગાળ છે. એ અનુસાર, ભરત નામના ક્ષેત્રમાં રત્નપુર નામનું નગર છે. ત્યાં શ્રીષણ નામે રાજા છે. તેને એ રાણીઓ છે. અભિનંદિતા અને શિખિનંદિતા. તેમાં, અભિનંદિતાને ઇન્દુષણ અને બિન્દુષણ નામે એ પુત્રો છે. એ રાજાને ત્યાં કપિલ નામે વિદ્વાન ભ્રાહ્મણ છે. મૂળ તો તે મગધદેશના વતની છે. ત્યાંના અચલગ્રામ નામના ગામના 'ધરણીજડ' નામના બ્રાહ્મણ વિદ્વાનો તે પુત્ર છે. પરંતુ તે, ધરણીજડની રખાત જેવી દાસી કપિલાનું સંતાન હાઇ, તેને તેના પિતા વેદ આદિ વિદ્યાઓ ભણાવતા નથી. આમ છતાં જ્યારે ધરણીજડ તેના બીજા પુત્રોને વેદ ભણાવતા, ત્યારે આ મૂંગા મૂંગા અને છૂપા રહીને તે સાંભળતા, અને એ રીતે જ તેણે બધાં શાસ્ત્રો કંડરથ અને બુદ્ધિસ્થ કરી લીધાં હતાં. પણ બ્રાહ્મણ તરીકે તેની કશી ગણના ન હાઇ, તેને કાઇ જેનાઇ ન આપતું અને તેથી તે વેદને ઉચ્ચારી પણ ન શકતા. આથી તેણે સ્વયમેવ જનાઇ પહેરી લીધી અને ઘરભાર ત્યજીને ચાલી નીકળ્યા. ફરતા ફરતા તે રત્નપુર નગરમાં આવ્યા અને, ત્યાંના વેદશાસ્ત્રી સત્યકિ ઉપાધ્યાયને તેમ જ તેના વિદ્યાર્થી'ગણને પાતાનાં જ્ઞાનથી ચિકત કરી, એણે સૌનાં દ્વાય જીતી લીધાં. પછી સૌના આગહથી એ ત્યાં જ રહ્યો. અને પાતે જે કિયાકાંડ આદિ વિશ અનભિજ્ઞ હતા, તે બધી બાળતાનું જ્ઞાન તેણે સત્યકિ પાસેથી મેળવી લીધું. એ ઉપરાંત, સત્યકિએ તા તેની સાથે પાતાની પુત્રી સત્યભામાને પણ પરણાવી.

એકવાર. ચામાસાની ઋતુમાં, રાત્રે કપિલ નાટક જોવા ગયા, તો ત્યાં એને ઘણું માર્ક થઇ ગયું. માડી રાત્રે પાછા ફરતાં વરસાદ નડયા. એને વરસાદમાં પાતાનાં કપડાં ભીંજાઈ જવાની બીક લાગી. એણે જોયું કે રસ્તે કોઈ અવરજવર નથી, એટલે શરીર પરનાં તમામ કપડાં ઊતારી લઈ, પાતાની અગલમાં દખાવીને, એ ઘર નજીક પહોંચ્યા અને ત્યાં એક ખૂણામાં ઊભા રહી, પુન: કપડાં પહેરી લઈ, એણે ઘર ખાલાવ્યું. પતિનાં વસ્તો પલળી ગયાં હશે એ દહેશતથી સત્યભામા પણ બીજાં કપડાં લઈને જ ભારણે આવી. ખારણું ઉઘાડીને કહ્યું, લા, આ બીજાં કપડાં, બદલી લા; નહિ તો બીમાર થશા. આ સાંભળીને કપિલના અહં ઉછળયા. એ કહે, "મારી વિઘાના બળે કપડાં ભીંજાયાં

જ નથી! " પણ સત્યભામાં પણ પંહિતપુત્રી હતી. એણે જોયું કે " જો આમની વિદ્યા એમનાં કપડાંને કારાં રાખી શકી, તા એમનું શરીર શી રીતે પલત્યયું હશે? માટે નક્કી આ નવસ્તા થઈને આવ્યા હોવા જોઈએ!" અને આ વિચાર સાથે જ એને ખ્યાલ આવી ગયા કે મારા પતિ શુદ્ધ ધ્રાહ્મણ નથી લાગતા; એમાં કાંઈક ભેળસેળ અવશ્ય છે. તત્કાળ તા તેણે મીન જ સેવ્યું, પણ ત્યાર પછી પતિ તરફ એના સ્નેહ ક્ષીણ થઈ ગયા.

હવે, બન્યું એવું કે, કપિલના પિતા, ધરણીજદ, ભાગ્યવશે, નિર્ધન ખની ગયા. તેને કપિલની સુખી અવસ્થાની ભાળ મળી એટલે, તેની પાસેથી આર્થિક મદક મેળવવાની આશાએ, તે કપિલને ત્યાં આવ્યા. પિતાને જોતાં જ, એમના ચરણ પખાળવા વગેરે ક્રિયાઓ કપિલે કરી પણ જ્યારે ભાજનો સમય થયા, ત્યારે તેણે પત્નીને કહ્યું, "મને શરીરે અસુખ છે માટે પિતાજને માટે અલગ રસાઇ તું કરી દે." આ સાંભળીને સત્યભામાની શંકા દઢ ખની. તે સમજી ગઇ કે, આ ગ્રાંતિએ હીન હાવાથી જ તેના પિતાને તેની કરેલી રસાઇ નહિ ખપતી હોય. એણે એ તક ઝડપી લીધી. રસાઇ ખનાવીને ધરણીજદને અલાયદા જમવા બેસાર્યા, અને ત્યાં, એકાંત જોઈને ધરણીજદને પ્રકાહત્યાના શપય આપીને પૂછ્યું: "સાચું કહેંજો, આ તમારા પુત્ર શુદ્ધ બ્રાહ્મણ છે કે હીન ?" ધરણીજદે કપિલ દાસીપુત્ર હોવાની ખરી વાત કબૂલી દીધી.

આ પછી, ધરણીજદ તા પાતાનું કાર્ય સાધીને ચાલ્યા ગયા, પણ સત્યભામા સીધી રાજ શ્રીષણ પાસે પહેંચી ગઈ. તેણે રાજાને કહ્યું, "મારાં કમનસીએ મને વર્ણસંકર પતિ મળ્યા છે; મને તેના સકંજામાંથી છાડાવા. ત્યાંથી છૂટીને હું શેષજીવન ધર્મકરણીમાં ગાળીશ." કરુણાળુ રાજાએ કપિલને ઓલાવ્યા, અને સમજાવ્યા કે તારી સ્ત્રી હવે વિરક્ત થઈ છે. તેને પરાણે સંઘરીને તારું કાંઈ નહિ વળે, માટે તેને રાજખુશોથી છૂટી કર. એમાં તમારાં બન્નેનું ભલું છે. " પણ કપિલ ન માન્યા. એણે કહ્યું, "આ તા મારી પરણેતર છે. એના વિના હું જીવી નહિ શકું; હું એને છૂટી નહિ કરી શકું. હા, જે વેશ્યા હોય, એને છટી કરી-કરાવી શકાય; આ તા મારી પરણેતર પત્ની છે!" આની સામે સત્યભામાએ હઠ કરી: "મને નહિ છોડા, તો હું આપવાત કરીશ."

બન્નેને સામસામે છેડે પહેંચિલાં જોઈને રાજાએ વચલા રસ્તા કાઢ્યા. તેણે કપિલને કહ્યું, '' જો તુ' આને ધેર લઇ જઇશ, તાે એ આપઘાત કરશે. એ કરતાં થાેડા વખત એ ભલે મારા મહેલમાં રહેતી. શાંત પડશે, ત્યારે લઈ જજે. '' કપિલ સ'મત થયાે. સત્યભામા પણ ત્યારથી રાણી પાસે રહીને વિવિધ તપ-અતુષ્ઠાનામાં સમય પસાર કરવા લાગી.

દરમ્યાનમાં, અન્યું એવું કે, શ્રીધેશના માટા પુત્ર ઈન્દુધેશ વેરે, કોશાંબીની રાજકમારી શ્રીકાન્તાનાં લગ્ન થયાં. હવે, તેની સાથે આવેલી તેની સખી અનન્તમતિકા વેશ્યા એટલી બધી સૌન્દર્યવતી હતી કે તેના પર ઈન્દુધેશ અને તેના ભાઈ અન્દુધેશ, અન્ને માહી પડયા. અિન્દુધેશના મનમાં એમ હતું કે માટાભાઈને તા રાજકન્યા મળી, હવે આ બીજી સ્ત્રી એમશે શા માટે રાખવી જોઈએ? તા ઈન્દુધેશે વિચાર્યું કે મારી પત્નીની સખી ઉપર તા મારા જ અધિકાર પહોંચે. આ વાત પર એ બન્ને જવ ઉપર આવી ગયા અને, બાહુબળ વડે જ આખરી ફે સલા કરવાના નિર્ણય કરીને, માતેલા સાંઢની માફક, ખંજર લઇને લડવા બેઠા.

પાતાના કુલીન પુત્રોને પણ, માત્ર એક વેશ્યાને મેળવવા ખાતર, આ રીતે યુદ્ધ કરતા જોઈ, તેમને અઠકાવી શકવા અશકત, વૃદ્ધ રાજ શ્રીષેણને ખૂબ આઘાત લાગ્યા. તેને થયું કે મારા ધાળામાં ધૂળ પડી! હવે જીવવાના કાઈ અર્થ નથી. પાતાની ખેય રાષ્ટ્રીઓ સાથે સંતલસ કરીને તેણે તથા તેની ભન્ને રાષ્ટ્રીઓએ, સદાય એમની પાસે જ રહેતાં, તાલપુડ નામના કાતિલ એરથી મિશ્રિત, કૃત્રિમ કમળપુષ્પાને સુંધી લઇ ને, જીવનના અંત આષ્યો! પાતાનાં આશ્રયદાતા રાજ-રાષ્ટ્રીઓને મૃત્યુ પામેલાં જોઇ ને સત્યભામાએ પણ, હવે મને કપિલ પરાષ્ટ્ર ઉપાડી જશે એ બીકે, પેલું કમળ સુંધીને આપઘાત કરી લીધા. એ ચારેય વ્યક્તિએા ત્યાંથી મરીને, ઉત્તરકુરુ નામના ક્ષેત્રમાં યુગલિકરૂપે ઉત્પન્ન થઈ.

યુગલિક એટલે જોડિયાં—એક જ માતા-પિતાથી એક સાથે જન્મતાં સ્રીપુરુષ. જૈનાએ સ્વીકારેલી સૃષ્ટિ-પદ્ધતિમાં અમુક ક્ષેત્રા એવાં છે કે, જ્યાં ઉત્પન્ન થનારા મનુષ્યા, હંમેશાં, પુરુષ-સ્ત્રીનાં યુગલર્પે જ જન્મે છે. એ યુગલ, જેમ જન્મે છે સાથે જ, તેમ જીવે અને મરે પણ સાથે જ. એનું આયુષ્ય, શરીરમાપ, રહેણીકરણી વગેર ખધું જ વિલક્ષણ હોય છે. જેને અન્યત્ર–આઇબલ વગેરેમાં-વર્ણવાતાં આદમ અને ઇવનાં જીવન સાથે સરખાવી શકાય. એ લાેકા માટે દશ પ્રકારનાં કદપવૃક્ષા હાય છે. એ 'જાદુઇ ઝાડ ' પાસેથી તેઓ પાતાને જોઇતી તમામ ચીજવસ્તુઓ મેળવી લે છે. દરેક યુગલ, મરતાં પૂર્વે, એક બીજ યુગલને જન્મ આપીને મરે છે, અને મરીને દ્વેલાકમાં જ જાય છે.

ચ્યા વ્યવસ્થા અનુસાર, આ બન્ને યુગલિકા પણ, મરીને 'સોધમ'કલ્પ' નામના પહેલા દેવલાકમાં, દેવદેવીનાં યુગલ તરીકે ઉત્પન્ન થયા.

શ્રીષેણની આત્મિક ઉત્ક્રાન્તિનું આ ત્રીજું પગથિયું ગણાય.

.

ભરતક્ષેત્રમાં, વૈતાલ્ય નામે પર્વત ઉપર, વિદ્યાધરાનાં નગરાની શ્રેષ્ઠિઓ છે. તેમાં રથનૂપુર ચક્રવાલ નામે નગરના જવલનજડી નામે વિદ્યાધર રાજા છે. તેને અઈકીર્તિ નામે પુત્ર તથા સ્વયંપ્રભા નામે પુત્રી છે. એ સ્વયંપ્રભાનાં લગ્ન, પાતનપુરના રાજા અને ત્રિખંડ-ભૂમિના સ્વામી ત્રિપૃષ્ઠ નામના વાસુદેવ સાથે થતાં, ત્રિપૃષ્ઠે, પાતાના સસરા જવલનજડીને, વિદ્યાધરાનાં નગરાની બન્ને શ્રેષ્ઠિઓનાં રાજ્યા ભેડ કર્યાં. એ જવલનજડીએ છેવડે દીક્ષા લેતાં એના પુત્ર અઈકીર્તિ રાજા બન્યા. તેને જયાતિર્માલા રાષ્ટ્રી હતી. તે રાષ્ટ્રીએ એકવાર, સ્વપ્નમાં, અમાપ તેજવાળા સૂર્યને પાતાના સુખમાં પ્રવેશ કરતા જેયા. અને એ સ્વપ્ન પછી પૂરે માસે તેષે અમિતતેજ નામના પુત્રને જન્મ આપ્યા. આ અમિતતેજ તે જ શ્રીષેષ્ઠ, પાતાનું દેવલાકનું આયુષ્ય પૂરું થતાં તે અહીં અવતર્યા હતા. એ ઉપરાંત, સત્યભામાના છવ પણ દેવલાકમાંથી નીકળીને, અમિતતેજની 'સુતારા' નામની બહેન તરીકે અવતર્યા.

બીજી બાજુ, અભિનંદિતાના જીવ, ત્રિપૃષ્ઠના 'શ્રીવિજય' નામના પુત્ર થયા. એ પછી, શિખિનંદિતાના જીવ પણ, શ્રીવિજયના નાના ભાઈ 'વિજયભદ્ધ' રૂપે ત્રિપૃષ્ઠને ત્યાં આવ્યા. કાળક્રમે સુતારાનાં લગ્ન શ્રીવિજય સાથે અને શ્રીવિજયની બહેન જ્યાતિ:પ્રભાનાં લગ્ન અમિતતેજ સાથે થયાં. અને તે બન્ને કુમારા પાતપાતાના પિતાની ગાદીએ બેઠા.

એક દિવસ, શ્રીવિજયની રાજસભામાં એક નૈમિત્તિક-ભવિષ્યવેત્તા આવ્યા. મૂળે તા તે જૈન

સાધુ હતા, પરંતુ કાેઇક કારણસર તેણે દીક્ષા તજ દીધી હતી. છતાં, તેની ધર્મ પ્રત્યેની આસ્થામાં લેશ પણ એાટ આવી ન હતી. તેને તા આવું ઉમદા સાધુજીવન ખાયાના રંજ પણ રહેતા અને તે ભવિષ્યકથન કરીને જીવન ગુજારતા. શ્રીવિજયે તેને આદર આપ્યા અને આવવાનું કારણ પૂછ્યું. તેણે કહ્યું, : "આજથી–સાતમે દિવસે આ પાતનપુરના રાજા ઉપર વીજળી પડશે અને તેનું મૃત્યુ થશે, એવું મારું નિમિત્તશાસા દર્શાવે છે. એટલે તમને ચેતવવા આવ્યા છું."

આ સાંભળતાં જ વ્યાકુળ થની ગયેલા મંત્રીએા રાજાને આ ઉત્પાતથી ખચાવવાના ઉપાયાની ચિંતામાં પડયા. એક કહે : " રાજાને દરિયામાં નૌકાવિહાર કરવા માકલી દા; દરિયામાં વીજળી ન પર. '' તા બીજો કહે : ન પરે એ ખરું, પણ નહીં જ પરે એની ખાતરી શી ? પરે તા ? પડ્યા પછી શું ? એ કરતાં તા રાજાને વૈતાહ્ય પર્વાત પર માકલી આપીએ, ત્યાં અવસર્પિણીકાળમાં વીજળી નથી પહેલી, એવું શાસ્ત્રવચન છે. '' એટલે ત્રીજા મંત્રીએ કહ્યું : " ભાઈ, આ તા અવશ્યભાવી ભાવ છે. એ તાે ગમે ત્યાં જઈએ તાે પણ અનવાના જ. એ કરતાં તાે જે કારણે આ ઉત્પાત થવાના છે, તે કારણરૂપ પાપકર્મના નાશ કરનારી તપશ્ચર્યા કરવા માંડા. તપનું પલ્લું નમશે ને પાપ ઘટશે તે રાજા ખર્ચી જશે. ' આમ ત્રણે વચ્ચે ઘણી રકઝક થયા ખાદ, છેલ્લે ચાથા મંત્રી બાલ્યા : " મિત્રા ! નૈમિન ત્તિકે શું કહ્યું છે, તે તેા જરા વિચારા ! નૈમિત્તિકે કહ્યું છે કે, 'પાતનપુરના રાજ ' ઉપર આજથી સાતમે દિવસે વીજળી પડશે. એણે એમ તા નથી કહ્યું ને કે 'શ્રીવિજય ' ઉપર વીજળી પડશે ? માટે આપણે એમ કરીએ કે, આ સાત દિવસ માટે રાજસિંહાસન ઉપર બીજી કાઇ પણ વ્યક્તિને બેસારી દુઈએ. એટલા સમય પૂરતા પાતનપુરેધર એ ગણાશે. આમ કરવાથી રાજ બચી જશે. '' આ મંત્રીની વાત સાંળળીને સૌ રાજરાજ થઇ ગયા. પરંતુ, રાજાએ આ દરખાસ્ત મંજૂર ન કરી. એણે કહ્યું: '' મારા નિમિત્તે આ રીતે કાૈઈ નિરપરાધી માણસને મારી નાખવાનું મને કબૂલ નથી. એ કરતાં તા મને જ મરવા દા અથવા તા બીજો કાેઇ ઉપાય શાધા. '' પૈલા વિચક્ષણ મંત્રીએ તરત જ નવી યાજના કરી : '' કુબેરયક્ષની મૂર્તિને રાજા તરીકે સ્થાપવી અને આ સાત દિવસ સુધી સૌએ તેની જ રાજા તરીકે સેવા કરવી. " આ વાત સૌને ગમી ગઈ, એટલે તરત જ તેના અમલ કર્યો અને રાજા પણ તે સાત દિવસ પોષધવત ધારણ કરીને રહ્યો.

સાતમે દિવસે નૈમિત્તિકના કહેવા મુજબ, રાજા તરીકે સ્થપાયેલી યક્ષમૂર્તિ પર વીજળી પડતાં તે ભરમસાત્ થઇ ગઇ અને એ રીતે રાજા ઉપરનું જીવલેણ વિધ્ન ઢળી ગયું. તે પછી તરત જ, રાજા શ્રીવિજયે, પેલા નૈમિત્તિકને એક નગર બક્ષીસ આપ્યું એને કુબેરયક્ષની નવી રત્નપ્રતિમા કરાવી. નગર જનાએ, રાજાના પુનરવતાર થયા સમજીને મહાન ઉત્સવ ઉજવ્યા, જેમાં અકસ્માત આવી ચઢલા અમિતતેજે પણ ભાગ લીધા.

( & )

વાત એવી ખની કે, શ્રીવિજય અને સુતારા એકવાર, ઉદ્યાનમાં ક્રીકા કરવા ગયાં હતાં. ત્યાં ઘણી ક્રીડાને અંતે તેઓ વિનાદવાર્તા કરતાં વૃક્ષ તળે બેઠાં હતાં. તે વખતે આકાશમાર્ગ જતા અશનિદ્યાષ નામના એક વિદ્યાધરની નજર એમના પર પડી. આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ કે, આ સુતારા એ ભૂતપૂર્વ સત્યભામાના જીવ છે. એ જ રીતે સત્યભામાના ત્યક્ત પતિ કપિલ ધ્રાક્ષણ, તેના વિના ઝૂરીઝુરીન મરણ પામીને જુદા જુદા જન્મ ધારણ કરતા કરતા, જ્યારે સત્યભામા સુતારા ખની ત્યારે, ચમરચંચા નામ નગરીના અશનિધાષ નામે વિદ્યાધર રાજા બન્ધા હતા.

સુતારાને જોતાં જ, તેના તેની પ્રત્યેના પૂર્વ'સ્નેહ જાગી ઊઠયા અને તેણે તેનું અપહરણ કરવાનું વિચાયું'. પરંતુ શ્રીવિજયની હાજરીમાં તે શકય ન લાગવાથી તેણે, પાતાની 'પ્રતારિણી' નામની વિદ્યાના બળે એક સુવર્ણ' મુગ પેદા કર્યો અને તેને આ બન્નેથી થાડાક ચાક્કસ અંતરે રમતા મૂક્યા. સ્વાભાવિક રીતે જ, સુતારાનું ધ્યાન તેના તરફ દારાયું અને એ નયનમનાહર મુગને મેળવવા તે લલચાઈ. તેણે શ્રીવિજયને તે મુગ પકડી આણવા સૂચવ્યું અને, તેની ઈચ્છા પૂરી કરવા માટે, શ્રીવિજય તે મૃગને પકડવા ગયા પણ ખરા. તેને સારા એવા દૂર જવા દીધા પછી, અશનિયાય આકાશમાંથી નીચે ઊતરી આવ્યા. અને સુતારાને ઉપાડી, પાતાના વિમાનમાં બેસાડીને ચાલતા થયા. પણ જતાં જતાં તેણે વિચાર્યું કે, શ્રીવિજયના હાથમાં સાનેરી હરણ નહિ આવે એટલે તે તરત જ પાછા ફરશે અને સુતારાને નહિ જુએ એટલે મારા પીછા પકડશે, માટે એને અહીં જ રાકી રાખવા જોઈએ. આમ વિચારીને તેણે 'પ્રતારિણી' વિદ્યાના પુન: પ્રયાગ કર્યો. એના બળે બીજ એક સુતારા, કીડા–ઉદ્યાનમાં, તેની મૂળ જગ્યાએ આવી ગઈ. અને તેની પાસે જ ફૂકડાના જેવું મુખ ધરાવતા છેરી સાપ પણ ફૂ'ફાડા મારતા આવ્યા. સાપે તેને ડ'ખ દીધા અને તેણે સુદૂર પહોંચી ગયેલા શ્રીવિજયના કાને પડ તેવી ચીસા પાડી: "હે શ્રીવિજય! હે નાથ! બચાવા! બચાવા! મને સપંદ'શ થયા છે! બચાવા! '

એ સાંભળતાં જ શ્રીવિજય મુગની પાછળ જવાતું છાડીને દાડતા પાછા વળ્યા. આવીને જોયું તા સુતારાના મૃતદેહ! તે દિગ્મૂઢ થઈ ગયા. તેણે તે જ પળે સુતારાના મૃતદેહ સાથે ખળી મરવાના નિશ્ચય કરીને ચિતા તૈયાર કરી. અશનિધાવતું કાવતરું આ રીતે સફળ થયું.

ચિતા પ્રજવલિત થતાં જ, શ્રોવિજય, સુતારાના શરીરને ચિતામાં સુવાડીને, તેમાં ઝ'પલાવવા જાય છે, તેવામાં જ અચાનક, કયાંકથી બે માણસા ત્યાં આવી લાગ્યા. તે પૈકી એકના હાથમાં જળભરેલા કળશ હતા. તે કળશમાંનું જળ તેથે ચિતા ઉપર છાંડયું, ને એ સાથે જ, સુતારાનું રૂપ લઇ ને ચિતામાં પડેલી પેલી પ્રતારિણી વિદ્યા, બીક લાગે તેવું અટહાસ્ય કરતી ઊડી ગઈ! એ જોઈને રાજા દિંગ થઈ ગયા. તેણે પેલા બે માણસાને પૂછ્યું: '' આ બધું શું છે ? " ત્યારે તેમણે કહ્યુંઃ '' મહારાજ ! અમે ખન્ને રાજા અમિતતેજના સંભિન્નશ્રાત અને દીપશિખ નામના સેવકા છીએ. અમે આકાશમાર્ગ તીર્થાયાત્રાએ નીકહ્યા હતા, અને તે અર્થે જ આ તરફ આવતા હતા, ત્યાં માર્ગમાં અમે કરુણ આ કંદ સાંભાળયું: '' હે શ્રોવિજય! હે અમિતતેજ! મને ખચાવા! આ દુષ્ટ વિદ્યાધર મને ઉપાડી જાય છે!" આ સાંભળતાં જ અમે તે શબ્દની દિશામાં દેાડયા. જોયું તો અશનિધાષ વિધાધર સુતારાદેવીને ઉપાડીને લઈ જઈ રહ્યો હતા. તેને અઠકાવીને લડવા માટે અમે તૈયાર થયા, ત્યાં દેવીએ અમને વાર્યા અને કહ્યું ક્રે '' તમે અહીં'ની ચિંતા છાડી દા. પહેલાં ત્યાં-ઉદ્યાનમાં પહેાંચા અને શ્રીવિજયને ભચાવા. કેમ કે આ હુષ્ટે પાતાની વિદ્યા વ3, મારા જેવી સ્ત્રીને ત્યાં ગાઠવી છે. અને ઘણું કરીને તેને સર્પદંશ કરાવ્યા છે એટલે તેને મરેલી જોઈને શ્રીવિજય પણ અવશ્ય મરી જશે. માટે ઝટ ત્યાં પહેાંચીને તેને ઉગારા, તે જીવશ તા જ હું જીવીશ. '' દેવીના આદેશ પ્રમાણે અમે દાહતા અહીં આવ્યા, તા ખરેખર, એવું જ હતું. જો અમે સહેજ માડા પડ્યા હોત, તા આપ હતા ન હતા થઈ જાત! અમે તરત અમારી પાસેનું મ'ત્રજળ છાંટ્યું ને આપ હેમખેમ ભચી ગયા. હવે આપ દેવીની ફિકર ન કરશા. એમતું અપહરણ કરનાર દુષ્ટ આશાનઘાય જઈ જઈને ક્યાં જશે ? એ અહીં થી બહુ દૂર નથી."

આ રોતે રાજાને આવાસન આપી તેઓ તેને ત્યાંથી વૈતાહ્ય પર્વંત પર, અમિતતેજને ત્યાં લઇ ગયા. અમિતતેજે તેને આવાસત કરીને વિવિધ વિદ્યાઓ આપવા ઉપરાંત પાતાના પાંચસાં પુત્રા અને લશ્કર તેને સાંપી દીધાં. એ બધું લઇ ને શ્રીવિજય ચમરચંચા નગરી તરફ ઉપડ્યા અને અમિતતેજ, પાતાના માટા પુત્રને લઇ ને, બીજાની બધી વિદ્યાઓને પરાસ્ત કરનારી મહાજવાલા નામની વિદ્યાની સાધના કરવા હિમવાન પર્વત પર ગયા.

શ્રીવિજયે અશનિધાષ પાસેથી સુતારાને મેળવવા માટે ઘણા પ્રયત્ના કર્યા, પણ તેમાં નિષ્ફળ જતાં, છેવટે, તેણે યુદ્ધ છેડયું. યુદ્ધમાં શરૂઆતમાં અશનિદ્યોષના સૈન્યના દેખાવ નખળા રહ્યો, પણ તેથી તેા તેને એવી ચાનક ચડી કે ખુદ મેદાનમાં ઊતરી આવ્યા, અને થાડી જ વારમાં તે અને શ્રીવિજય સામસામા આવી ગયા. પૂરી તાકાતથી લડતા શ્રીવિજયને તેણે વિદ્યાભળે હંધાવી દીધા, અને શ્રીવિજય પરાસ્ત થવાની અણીએ જ હતા એટલામાં, એકાએક, અમિતતેજ તેની વહારે આવી પહેાંચ્યા. આવીન તતકાળ એણે, પાતે સાધેલી વિદ્યા મહાજ્વાલાના પ્રયાગ અશનિયાય ઉપર કર્યા. એની સામે પાતાની તમામ વિદ્યાઓ નિષ્ફળ જતાં અશનિધાષ ત્યાંથી નાઠો. આગળ એ ને પાછળ મહાજવાલા. અને તેની પાછળ અમિતતેજ. હવે કાેઈ સ્થાન એવું ન હતું, જે એને આ વિદ્યાની પકડમાંથી ખચાવી શકે. છેવડે, નાસતા નાસતા એ એક એવા સ્થાને આવ્ધા, જયાં એક પરમતપસ્વી અને ત્યાગી, કેવળજ્ઞાની મુનિ બિરાજતા હતા. આ મુનિ પૂર્વાવસ્થામાં શ્રીવિજયના કાકા અચલ નામના બળદેવ હતા. તેમને જોતાં જ એ દાહ્યા અને એણે મુનિના ચરણાનું શરણ લઇ લીધું. એ જોતાં જ, પાછળ પાછળ જ આવી રહેલા અમિતતેજે મહાજ્યાલાને પાછી ખેં ચી લીધી. સાધુના શર્ણના એ પ્રભાવ હતા. એ પછી અમિતતેજ પુલુ એ મુનિરાજ પાસે જઈને બેઠા અને પછી, થાડી જ વારમાં, શ્રીવિજય વગેરે પણ, વિમાન દારા, ત્યાં આવી પહેાંચ્યા અને તેઓ બધા પણ કેવળજ્ઞાની મુનિ પારે વિનયપૂર્વ ક બેઠા. થાડીવારમાં જ, તેમણે માકલેલ પુરુષ-મારીચ વિદાધર—પણ, ચમરચંચાએ જઇ ને, સુતારા અને તેની સાથે આવવાને ઉત્સુક એવી અશાંનઘોષની માતાની લઈ ને ત્યાં આવી પહેાંચ્યાે. એ પર્પદામાં જ અશનિઘોષની માતાએ સુતારાને શ્રીવિજયને સુપરત કરી દીધી. અને પછી સૌએ સુતિની ધર્મ દેશના સાંભળી. છેવટે અશનિઘોષે કહ્યું; '' આ સુતારાને જોતાં જ મને તેના પ્રતિ અગમ્ય આકર્ષ છુ જાગ્યું ને મેં તેને ઉપાડી. બાકી, મેં તેની સાથે કાઈ જ અણાજાજતા વર્તાવ નથી કર્યા. તે મારી માતા પાસે જ રહી છે. " આ પછી તેણે મુનિરાજને, સુતારા પ્રત્યે પાતાને થયેલા આકર્ષ હાતું કારણ પૂછતાં, મુનિરાજે તેને કપિલથી લઈ ને આજ સુધીના પૂર્વભવા અને સુતારા સાથેના તેના પૂર્વસંભંધ કહી સંભળાવ્યા. એ સાંભળીને પ્રતિબાધ પામેલા અશનિદ્યોષે, શ્રીવિજય વગેરેને ખમાવીને, તેમ જ પાતાનું રાજ્ય વગેરે અમિતેજને ભળાવીને, ત્યાં જ દીક્ષા લઈ લીધી. બીજા બધા સ્વસ્થાને ગયા.

પછી તેર, કાળક્રમે, અમિતતેજ અને શ્રીવિજય એકવાર મેરુપર્વંત પર યાત્રાએ ગયેલા ત્યારે ત્યાં એમણે, વિપુલમૃતિ અને મહામૃતિ નામના એ ચારણમુનિએ [આકાશગામિની આદિ વિદ્યાઓના સાધક મુનિએ ] નાં મુખે ધર્મ દેશના સાંભળી, અને પછી, તેમને પાતાના શેષ આયુષ્ય વિશે પૂછ્યું. તાં એ મુનિવરોએ કહ્યું: '' હવે તમે માત્ર છવીસ દિવસ જ જીવવાના છા. '' આ સાંભળીને તરત જ તેઓ

ધેર પાછા આવ્યા અને, રાજયાદિકની ધાગ્ય વ્યવસ્થા કરીને, ઉત્સવપૂર્વક, બન્નેએ, અભિનન્દન નામના ચારણમુનિ પાસે દીક્ષા લીધી. —o—

(**QO**)

આપણે ભૂલવું ન જોઈએ કે, અમિતતેજ એ શ્રીધેણનું જ રૂપાંતર છે. શ્રીધેણમાંથી યુગલિક મનુષ્ય, તેમાંથી દેવ અને તેમાંથી અમિતતેજ. આમ, શ્રીધેણના ઉન્નતિગામી આત્માના જીવનચક્રનું આ મધુરાંત ચાયું જીવન હતું. એ સમાપ્ત થયે, તે તેમ જ શ્રીવિજય, દસમા દેવલાકમાં, નિક્તાવર્ત્તાં અને સુસ્થિતાવર્ત્તા નામનાં વિમાનાના સ્વામી તરીકે, ક્રમશા, દિવ્યચૂલ અને મણિચૂલ નામના દેવા થયા. આ દેવભવ પૂરા કરીને તે ભન્ને. શુભાનગરીના સ્તિમિતસાગર રાજાની વસુન્ધરા અને અનુદ્ધરા નામક રાણીઓના પુત્રો તરીકે ઉત્પન્ન થયા. તેમાં અમિતતેજના આત્મા, વસુન્ધરાના અપરાજિત નામના પુત્ર તરીકે, બળદેવરૂપે જન્મ્યા. અને શ્રીવિજયના આત્મા, અનુદ્ધરાના અનન્તવીર્ધ નામના વાસુદેવ-પુત્ર થયા.

જૈન પરંપરામાં ઇતિહાસપુરુષા ત્રેસઠ છે. તેઓ ત્રેસઠ ( ત્રિષષ્ટિ ) શલાકાપુરુષ તરીકે ઓળખાય છે. તેમાં ર૪ તીથે કરા, ૧૨ ચક્રવર્તીઓ, ૯ વાસુદ્દેવા, ૯ પ્રતિવાસુદ્દેવા અને ૯ ખળદ્દેવાના સમાવેશ થાય છે. ચક્રવર્તી રાજા છ ખંડ પૃથ્વીના સ્વામી-સમ્રાદ બને છે, જ્યારે વાસુદ્દેવ ત્રણ ખંડ પૃથ્વીના માલિક-અર્ધ ચક્રી બને છે. વાસુદ્દેવના એારમાન માદાભાઇ તે ભળદ્દેવ. પણ વાસુદ્દેવ અને ભળદ્દેવના સ્નેહ અલીકિક હોય છે. વાસુદ્દેવના સંમાવડિયા પ્રતિસ્પર્ધી તે પ્રતિવાસુદ્દેવ. કમ એવા છે કે પ્રતિવાસુદ્દેવ અહેનત કરી કરીને અને યુદ્ધો લડી લડીને ત્રણ ખંડનું સામ્રાજ્ય મેળવે. પછી, એના સામ્રાજ્ય કાળમાં, કાઇપણ સમય, અને એના સામ્રાજ્યના જ કાઇક ભાગમાં, કાઇક રાજાને ત્યાં ભળદ્વ અને વાસુદ્દેવ જન્મે. તેઓ માદા થઇને એવા બળિયા થાય કે પ્રતિવાસુદ્દેવને પણ તેમના ભય લાગવા માંડે અને તેથી તે, તેમને, ઊગતાં જ ડામવા પ્રેરાય. આ અથવા આવા કાઇપણ કારણે, વાસુદ્દેવ અને પ્રતિવાસુદ્દેવ વચ્ચે ઘાર યુદ્ધ ખેલાય, જેના અંત વાસુદ્દેવની તરફેણમાં જ આવે.

અપાયેલું ત્યાં થઈ ગયેલા પ્રસિદ્ધ ઇતિહાસપુરુષામાં રામ ભળદેવ, લક્ષ્મણ વાસુદેવ, અને રાવણુ પ્રતિવાસુદેવ હતા. એ જ રીતે મહાભારતના ભળભદ્ર તે બળદેવ, કૃષ્ણ તે વાસુદેવ અને જરાસન્ધ તે પ્રતિવાસુદેવ હતા. યાદ રહે કે આ જૈન માન્યતાના ઇતિહાસ છે.

ચકવર્તી રાજાની પાસે ચૌદ રતો હોય છે. અને વાસુદેવ પાસે સાત રતો હોય છે. રતો એટલે રત્ન જેવી અમૂલ્ય-અપૂર્વ વસ્તુઓ. વાસુદેવનાં સાત રતોનાં નામ આ પ્રમાણે છે: ૧. ચકરતન, ૨. માળારતન, ૩. ગદારતન, ૪. છત્રરતન, પ. તલવારરતન, ૬. શંખરતન, ૭. ધનુષ્યરતન, આ અધી વસ્તુઓ રત્ન એટલા માટે કહેવાય છે કે (૧) તે અધી દેવતાધિષ્ઠિત હોય છે; (૨) વાસુદેવ સિવાય બીજી કોઈ, તેના ઉપયાગ કરવા તા દૂર રહ્યો પણ, તેની પાસે પણ જઈ શકતું નથી; (૩) તે રતના અપ્રતિહત હોય છે, એટલે કે તેના ઉપયાગ વાસુદેવે કર્યા પછી તેને અવરાધવાની કે નિષ્ફળ બનાવવાની, ત્રણ ખંડમાં કોઈનીય તાકાત નથી. અને આ રતના પણ ચાક્કસ સમયે જ વાસુદેવને પ્રાપ્ત થતાં હોય છે. આ રતનાની વિશિષ્ટતા અને તેની ઉપયોગિતા તેમ જ તેના ઉપયોગ કરવાથી નીપજતાં પરિણામા વગેરેની ચર્ચા જૈન શ્રાંથામાં વિસ્તારપૂર્વ કરાયેલી છે.

વાસુદેવની જેમ અળદેવનાં પણ આગવાં હૃશિયારા હાય છે. તે છે : હળ અને મૂસળ, આ બન્ને હ્રિયારા અળદેવનાં રત્ન કહેવાય છે.

અપરાજિત અને અનન્તવીર્યંની જુવાની હ્રજ પાંગરતી હતી ત્યારે, પૃથ્વી ઉપર, તે વખતના પ્રતિવાસુદ્દેવ દમિતારિનું શાસન પ્રવર્ત હું હતું. આ બન્ને ભાઈઓએ પણ પાતાના પિતાનું રાજ્ય સંભાળી લીધું હતું. કરમ્યાનમાં, એક એવા પ્રસંગ બન્યા કે આખી પરિસ્થિતિ પલઠાઈ ગઈ. બન્યું એવું કે, આ બે ભાઈ એાની પાસે નૃત્યકુશળ બે નર્તાં કીએા હતી : બર્ખરી અને કિરાતી. એકવાર તેઓ આ નર્ત કીઓનું નૃત્ય નિહાળવામાં તલ્લીન હતા અને તેમને મળવા નારદમુનિ આવી પહેાંચ્યા. આ બન્નેનું તે તરફ ધ્યાન ન ગયું એટલે આદર ન મળવાથી નારદમુનિ, રિસાઇને બદલા લેવાની ગાંઠ <mark>બાંધીને, પાછા ફરી ગયા. ત્યાંથી એ</mark> લાગલા જ કમિતારિ પાસે પહેાં<sup>થ્</sup>યા. એમણે એને છંછેડયા કે ''આ બે નર્તાં કીઓ રત્ન જેવી છે. આ જગતમાં જે ઉત્તમ હાેય તે તારી પાસે જ હાેલું જોઇ એ, ને આ બે તા પેલા છાકરહાઓ પાસે છે! આવું તે કાંઈ શાભે ? આ તા તારું દેખીતું અપમાન છે!" ને પેલાે ઉશ્કેરાયા. એણે તરત જ પાતાના કૂતને રવાતા કર્યા-પેલી બે નર્ત કીઓને લઈ આવવાની આગા સાથે. દૂત શુભાપુરી પહેાંચ્યા. એની વાત **સાંભળીને પેલા બેયને રાેધ તાે ઘણા** ચડયા, પણ 'સમય વર્તે' સાવધાન ' ની નીતિ અપનાવીને, થાડા જ હિવસમાં નર્તાં કીઓને માકલવાનું કહીને, દૂતને વિદાય કર્યો. દરસ્યાનમાં એમને, એમના એક મિત્ર વિદ્યાર્ધરે કેટલીક વિદ્યાર્થા આપેલી, તે યાદ આવી. એમને થયું કે આ વિદ્યાઓ સાધી લઈએ તા કમિતારિને પરાસ્ત કરી શકાય. પરંતુ એ બન્ને હ્યુજી આટલા વિચાર જ કરે છે ત્યાં જ, એ વિઘાઓની અધિષ્કાયિકા ક્રેવીઓ એમની સમક્ષ પ્રગઢ થઈ અને કહેવા લાગી: '' તમારે જે કાર્ય' કરવું હાય તે કરાે, અમે તમારી સહાયમાં હાજર જ છીએ. '' બન્નેએ વિદ્યાઓની પૂજા કરી.

આ પછી તેઓ, પાતે પૈલા દૂતને કહેલ વાતના અમલ કરવાની બાબતમાં બેફિકર બનીને, લાંબા વખત સુધી સૂપકીદી સેવતા રહ્યા. એટલે કમિતારિએ પુન: પાતાના દૂત માકલ્યા. એ આવીને કહે, "તમે નાહક શા માટે રાજાને ગુસ્સા કરાવા છા? ઝટ માકલવાનું વચન આપીને ય તમે નતે કીઓને હજી કેમ નથી માકલી?"

અનન્તવીરે ગુસ્સા દાબીને જવાબ આપ્યા: બે નટડીથી જ જો અ રાજ થતા હાય તા તું કાલે એમને લઈને જ જજે. " પૈલા રાજ થયા. બીજે દહાર, એ બન્નેએ, રાજ્યભાર મંત્રીઓને ભળાવીને, વિદ્યાની મદદથી, બર્બારી અને કિરાતીનાં રૂપા લઈ લીધાં. પછી દૂત સાથે દમિતારિ પાસે પહોંચ્યા અને ઉત્તમ તૃત્ય કરીને એને રાજ રાજ કરી દીધા. એમના તૃત્યકોશલથી સંતુષ્ટ થયેલા દમિતારિએ, એ બન્નેની નિયુક્તિ, પાતાની પુત્રી કનકશ્રીની તૃત્યશિક્ષિકા તરીકે કરી. તૃત્યશિક્ષણ દરમ્યાન, એક વખત એ બન્નેએ કનકશ્રીને પાતાનું ખરું સ્વરૂપ દેખાડયું, તા કનકશ્રી અનન્તવીર્ય ઉપર માહી પડી. એટલે, તેની સંમતિથી, પાતાના સાચા રૂપમાં જ, અપરાજિતની મદદ લઈને, અનન્તવીર્ય તેનું અપહરણ કર્યું, અને વિમાનમાં એસી, આકાશમાં જઈને દમિતારિ તેમ જ નગરજનાને જાહેર કર્યું કે " આ રાજપુત્રીનું હું અનન્તવીર્ય અપહરણ કરી જઉં છું. કાંઇની તાકાત હાય તેને છાડાવવા આવે." અને તતકાળ તેઓ ત્યાંથી નાસી છૂટયા.

આ અશુધારી ઘટનાથી દમિતારિ ચાંકી ઊઠ્યા. તત્કાળ લશ્કર સજ્જ કરીને પહેલાં લશ્કર અને પછી તે પાતે, એ બન્નેની પાછળ પડ્યા; અને બન્નેને વચમાં જ આંતરીને યુદ્ધ આદ્ધાં. એ વખતે લડાયેલા દ્વંકા પણ દારુણ યુદ્ધના અંત દમિતારિએ મૂકેલા સુદર્શન ચક્ર વડે, અનન્તવીર્ય, એના જ વધ કર્યો.

ચ્યામ, પ્રતિવાસુદેવ દમિતારિના વધ કરીને, અનન્તવીર્ય, વિધિસર, ત્રણ ખંડના સ્વામી વાસુદેવ બન્યા.

જૈન પરંપરાની આગવી વિશ્વવ્યવસ્થાના એક ભાગરૂપે દરેક પ્રતિવાસુદેવ તથા વાસુદેવ મરીને નરકે જ જાય છે, અને તદનુસાર, અનન્તવીર્થ વાસુદેવ પણ, પાતાનું જીવન સમાપ્ત થતાં, સાત નરક-ભૂમિઓ પૈકી, પહેલી નરકભૂમિમાં નારકી તરીકે ઉત્પન્ન થયા. હવે, અનન્તવીર્યના પિતા સ્તિમિતસાગર રાજા મરીને ચમરેન્દ્ર નામના દેવાના ઇન્દ્ર થયા હતા અને પાતાના પુત્રને દુર્ગતિમાં ( નરકમાં ) ગયેલા જોઈ, એને તેના પ્રત્યે, પુત્રસ્તેહને કારણે, કરુણા જાગી. એટલે નરકભૂમિમાં જઇને તેણે અનન્તવીર્યના જીવને નરકમાં પડતી ઘાર યાતનાઓને, તે સહન કરી શકે તેવી હળવી કરાવી આપી.

અનન્તવીર્ય તા નરકે ગયા, પરંતુ આપણે એ જાણવું છે કે, આપણી ચિત્રકથાના નાયક અપરાજિત (એટલે કે શ્રીષેણ) ત્યાંથી કયાં ગયા ? અનન્તવીર્યના મરણ પછી તેનું શું થયું ?

આના ખુલાસા આમ છે: વાસુદેવના મરખુના આઘાત જ્યારે હળવા પછ્યો ત્યારે સંસારને અસાર સમજને અપરાજિત દીક્ષા લીધી અને તે પછી ચારિત્રજીવનમાં એમણે કઠાર આત્મસાધના કરી. કાષ્ઠ્રપૃદિકામાં દેખાડાયેલી એમની કાયાત્મઈ મુદ્રા એ એમની આત્મસાધનાના જ એક ભાગ હતી. કાયાત્મઈ એટલે કાયાનું વિસર્જન અથવા તા દેહાત્મભાવના વિસર્જનની પ્રક્રિયા. આ મુદ્રાએ, ગમે તેવાં વિધ્તા આવે તા પણ, લેશ પણ હલનચલન કર્યા વિના, દિવસા અને મહિનાઓ સુધી ઊભા રહીને, મનને શુભ ધ્યાનમાં તન્મય બનાવલું, એ એમના સાધના-માર્ગ હતા. આયુષ્ય પૂરું થયે અહીંથી મરીને તેઓ ભારમા દેવલાકના અધિપતિ અચ્યુતેન્દ્ર બન્યા. શ્રીધેલ્યુના ભવશી આ આત્માએ ઉત્ક્રાન્તિની જે ઝું બેશ આદરી હતી, તેનું આ આડક્ષ્ળ હતું, એમ નિ:શંક માની શકાય.

સારું કરવાનું ગમવા માંડે અને અશુભ પ્રત્યે અરુચિ જાગે, એને ઉત્ક્રાન્તિનું કે ઉન્નતિનું પહેલું પગથિયું સમજવાનું છે. શ્રીષેણના ભવમાં એમને પાતાના પુત્રાની દુષ્પ્રવૃત્તિ ન ગમી, એ જ ઉન્નતિ પ્રતિ એમની ગતિની શરૂઆત હતી, એલું સ્ચન કરે છે. દેવ અનવું કે વધુ સુખ મળવું, એને ઉન્નતિ ગણવાની જરૂર નથી. આમ છતાં, એટલું તા ચાક્રસ છે કે ઉન્નતિગામી જીવને જ એ બધું મળી શકે છે. અને ઉન્નતિગામી જીવ વળી, એ મળેલા સુખાદિના ઉપયાગ પણ, પાતાની ઉન્નતિ પ્રતિની ગતિને ઝડપી ખનાવવા માટે જ કરી લે છે. એટલે જ તા પ્રત્યેક ભવમાં, રાજત્વ મળવા છતાં, છેવટે તા શ્રીષેણના જીવ, કઠોર આત્મ-સાધનાના માર્ગ-ત્યાગમાર્ગ જ સ્વીકારતા દેખાય છે.

સાધના એ સત્કર્મ છે. જેને સારું ગમ્યું હોય તે જ સાધના કરી શકે; તે જ સાધનાના કઠાર માર્ગ સંથરી શકે. અને, જૈન તત્ત્વજ્ઞાન પ્રમાણે, શુદ્ધસુદ્ધિથી થતી આત્મસાધનાનું પરિણામ, આત્માને વળગલાં કર્માના નાશરૂપે જ મળે છે. એ કર્માના ભારથી આત્મા જેમ-જેમ હળવા બનતા જાય, તેમ તેમ તે ઊધ્વં ગામી ભનતા જ જાય. અને એ પ્રવૃત્તિનું ચક્ર જો સતત ચાલતું રહે તાે એક વખત એવા આવે—અને અવશ્ય આવે-કે જ્યારે એ આત્મા ઉન્નતિના ચરમશિખરે પહેાંચવા સમર્થ ભને. અત્યારે અચ્યુતેન્દ્ર ભનેલા શ્રીષેણના જીવ, ઘણી જ ઝડપથી એ ચરમશિખરે પહેાંચવાના માર્ગે પળી ચૂક્યા હતાે.

પૈલી તરક, નરકભૂમિનું પાતાનું એ તાલીસ હજાર વર્ષનું આયુષ્ય પૂરું થયે, અનન્તવીર્યના આત્મા, વૈતાઢય પર્વત ઉપર આવેલી વિદ્યાધરાની ઉત્તરશ્રેષ્ઠિ પૈકી, ગગનવલ્લભ નગરના મેદ્યવાહન રાજાના મેદ્યનાદ નામે પુત્ર થયા. કાળક્રમે તે વિદ્યાધરાની ઉત્તર અને દક્ષિણ ભન્ને શ્રેષ્ઠિઓના રાજા થયા. તે એકવાર મેરુપર્વત ઉપર યાત્રાર્થ ગયેલા, ત્યારે ત્યાં આવેલા અચ્યુતેન્દ્રે (પૂર્વના અપરાજિતે,) પૂર્વજન્મના ભ્રાતસ્નેહથી પ્રેરાઈને, તેને ધર્મ એાધ આપ્યા. એથી એાધ પામેલા મેદ્યનાદે ત્યાં જ 'અમર' નામના મુનિભગવ'ત પાસે દીક્ષા લઈ લીધી અને તીવ્ર તપ:સાધના કરવા પૂર્વ ક મરીને એ અચ્યુતેન્દ્રના જ સમાવડિયા–સામાનિક દેવ થયા.

શ્રીવેશના આત્માએ હવે પ્રગતિના માર્ગ હરશકાળ ભરી. અવ્યુતેન્દ્ર તરીકેતું જીવન પૂરું કરીને એ રત્નસંચયા નગરીના રાજા ક્ષેમ કર અને રાશી રત્નમાલાના પુત્ર વજાયુધ નામના ચક્રવર્તી થયા. અને મેઘનાદ (પહેલાંના અનન્તવીર્ય) ના જીવ (અવ્યુતેન્દ્રના ભવમાં તેના સામાનિક દ્વ થયા હતા તે), વજાયુધની લક્ષ્મીવતી રાશીની કૂએ, સહસ્રાયુધ નામના પુત્ર તરીકે અવતર્યા.

એકવાર એવું બન્યું કે, વજાયુધ સભા ભરીને ખેઠા છે તે વખતે અચાનક કયાંકથી ઊડતું— ઊડતું એક ગરીબડું કબૂતર આવીને એના ખાળામાં પડ્યું. એ ખૂમ ક્રૂજી રહ્યું હતું. રાજા હજી કાંઈ સમજે-વિચારે ત્યાં તા એ કબૂતરની વાંસાવાંસ એક બાજ આવી પહોંચ્યા. એની ચકાર છતાં ફ્રશ્ નજર કબૂતરને શાધવા લાગી. એણે જોયું કે કબૂતર રાજાના ખાળામાં બેઠું છે અને રાજા પાસે રક્ષણની પ્રાથભા કરી રહ્યું છે, એટલે તરત જ તે મનુષ્યની ભાષામાં બાલ્યા: "રાજન્! આ પારેવું મારું ભક્ષ્ય છે, માટે જલ્દી મને સાંપી દે. બીજાની વસ્તુ લઇ લેવી કે રાખવી, એ તને ન શાસો."

રાજાએ કહ્યું: "આ મેં ચારેલી ચીજ નથી. આ તા મારું શરહ્યાગત છે. એને મેં શરહ્યુ અને રક્ષણ આપ્યું છે અને, તને કદાચ ખખર ન હાય તા જાણી લેજે કે, શરે આપેલાને ક્ષત્રિય-અચ્ચા કયારેય કાઈને સાંપતા નથી; મરવા દેતા નથી. અને દાસ્ત! તે કહ્યું કે આ પારેલું મારું ભક્ષ્ય છે. પણ બીજાના પ્રાહ્યના ભાગે પાતાનું પેઠ ભરલું એ કેઠલું ખરામ છે! તું આને મારીને ખાઈ જાય, તા તને તા ક્ષણિક તૃષ્તિ થશે, પરંતુ આ બિચારાના તા જીવ જશે! આવી હિંસા તા મહાન પાતક છે, અને દુ:ખદાયક છે. એવા પાપથી ખચવા ખાતર પણ તું, માત્ર આને જ નહિ, પણ કાઈપણ પ્રાહ્યીને મારવાનું છાડી દે."

આ સાંભળીને બાજ ચિડાયા. એ કહે, "રાજ! અત્યારે હું ભૂખ્યા-તરસ્યા છું, માંડમાંડ આ શિકાર હાથ આવ્યા છે. પહેલાં મને મારી ભૂખ દૂર કરી લેવા દે, પછી તારા અધા ઉપદેશ સાંભળીશ. વળી આ પારેવું તા મારી બીકે તારે શરણે આવ્યું. પણ હું ભૂખ્યા-તરસ્યા કાના શરણે જહેં? તેં તા મારું ભક્ષ્ય જ પડાવી લીધું છે! તું જો ખરેખરા ક્યાળુ હા, તા દયાળુ લાકા તા હિંસક અને અહિંસક-અધા જવા ઉપર સમાનભાવે ક્યાવંત હાય છે; એઠલે તારે આ પારેવાની જેમ મારા ઉપર પશ્ચ દયા દાખવવી જોઈએ. જો તું મને મારું ભક્ષ્ય નિશ્વ આપે, તા હું ભૂખને લીધે થાડીવારમાં જ તરફડીને મરી જવાના. એ હિંસાતું પાપ કાેને લાગશે? તને જ ને? તા એક પાપ અઠકાવવા જતાં બીજું પાપ તને વળગશે. એ કરતાં તું મને મારું ભક્ષ્ય સુપ્રત કરી દે એઠલે થયું. મને લાગનારા પાપની તારે ફિકર ન કરવી."

રાજાએ તેને બીજા ખાઘ-પદાર્થો આપવાની વાત કરી, તો એ કહે, '' મને બીજા કાેઇ પદાર્થથી તિમ નથી થતી. મરેલાં પ્રાણીતું માંસ ખાઉં ત્યારે જ મારી ભૂખ શમે છે. માટે કૃપા કરીને મને આ પારેલું સાંપી કે. ''

રાજાના ખાળામાં કખૂતર પાંખાને સકારીને લપાઇ ગયું હતું. રાજાના હું ફાળા ખાળા પામીને એ નિશ્ચિત્ત ખની ગયું હતું—જાણે કે ઘડી પહેલાં થયેલા ભાજના પ્રાણઘાતક હુમલાને એ વીસરી ગયું હતું. એની આ દરા જોઈને રાજાની આંખો અતુકંપા વર્ષાવી રહી. પળ બે પળ થાલી, મનમાં કાંઈક નિશ્ચય કરીને રાજાએ ભાજને પૂછ્યું: "તારે માંસ જ જોઈએ ને? આ પારેવાનું જ માંસ જોઈએ એવું તો નથી ને? બીજું તાજું માંસ ચાલે ને?" ભાજ કહે, '' ખુશીથી ચાલે. મારે તા માંસ ખપે. એ કોનું છે એની મારે શી પંચાત? મને તા આ કબૂતર જેઠલું માસ મળી જોય એઠલે પત્યું. એથી વધુ ન જોઈએ મારે."

વજાયુધે તરત જ એક ત્રાજવું મંગાવ્યું. તેના એક પલ્લામાં પેલા પારેવાને બેસાડયું. અને, સભાજના હજી કાંઈ સમજે-જાણે ત્યાં તા લાગલી જ એક છરી હાથમાં લઈ ને પગની પિંડી અને સાથળ વગેરેના પ્રદેશમાંથી માંસના હકડા કાપી કાપીને ખીજા પલ્લામાં મૂકવા લાગ્યા. સભાજના ચિતકાર કરી ઊઠયા. એને આમ કરતા અઠકાવવા અને એક નગણ્ય પારેવાની ખાતર જીવનના નાશ નહિ કરવા સૌ એને કરગરવા માંડયા. પણ વ્યર્થ. રાજા દઢ હતા. એને પેલા બાજની વાત ગળે ઊતરી ગયેલી કે 'રાજાએ તાે તમામ પ્રકારની પ્રજાનું પાલન કરવું જોઇ એ. ' આ હિસાએ કળૂતર જો એનું શરણાગત હતું તા વ્યાજ પણ પાતાની પ્રજા હતી. અને, પાતાની પ્રજા ભૂખે મરે એ એને ન પરવડે એવી વાત હતી, તાે એની ભૂખ દૂર કરવા માટે ખીજા છવના વાત થવા દેવા પણ એ તૈયાર ન હતાે. છેવટે એણ પાતાના શરીરનાે-જીવનના ભાગ આપીને પેલાને તૃપ્ત કરવાના આકરા નિલ્<sup>લ</sup>ય લીધાે. પ્રજાના પાલનને ખાતર સ્વહસ્તે ધાતાનાં અંગા કાપવા છતાં એની સ્વસ્થતા અને પ્રસન્નતા યથાવત જ રહી. પણ એને આશ્વર્ય એ વાતનું થયું કે, પેલા પારેવાના વજન કરતાં અમહું-ત્રમહું માંસ મૂકવા છતાં, પારેવાવાળું પલ્લું નમેલું જ રહ્યું ! એથ્ફે પાતાનાં જે જે અંગામાંથી સહેલાઇથી વધુ માંસ નીકળે એવું લાગ્યું, ત્યાંથી કાપીકાપીને મૂકવા માંડ્યું. પણ પલ્લું ન નમ્યું તે ન જ નમ્યું! એ જરાક ખમચાયા, ત્યાં જ પૈલા બાજ ખરાડી ઊઠયા: '' રાજન્ ! શા સારુ ખાલી દયાના દેખાવ કરાે છા ? એક કળતર જેટલ ય માંસ આપવાની તમારામાં હિંમત અને ત્રેવડ નથી, તા પછી તમે મને કર્યા સુધી ભૂખે ઢઢળાવશા ? છેવટે હું ભૂખ્યા ને તરસ્યા અહીં જ ઢળી પડીશ ત્યાં સુધી ? "

ગ્યાજનાં આ મર્મવેધી વચન સાંભળી રાજાને શૂરાતન થઢયું. એની અનુક પાવૃત્તિએ માઝા મૂકી. કરીને એશુ પડતી મૂકી અને ધાતે ઊભા થઇને સીધા પેલા પલ્લામાં બેસી ગયા. લાગલું જ પલ્લું નમી ગયું. મંત્રીઓ, કહેંબીં અને સભાજનામાં ભારે હાહાકાર અને રહારાળ થઇ ગઇ. એ કરુણ કોલાહલ વચ્ચે પણ રાજ શાન્ત, ગંભીર અને સ્વસ્થ અવાજે પેલા બાજપું ખીતે કંઇક કહેવા જાય છે, ત્યાં તો ભારે અચરજની ઘટના બની. આંખના પલકારા થાય એટલા સમયમાં જ ત્યાં અદ્ભુત પ્રકાશ પ્રસરી ગયા. અને એ સાથે જ આકાશમાંથી બે દેવા ત્યાં ઊતરી આવ્યા! એમના હાથ રાજ ઉપર ફૂલ વરસાવી રહ્યા હતા અને એમનાં માંમાંથી 'ધન્ય રાજન્! ધન્ય!' એવાં પ્રશસ્તિવચના નીકળી રહ્યાં હતાં. એમણે દિવ્ય શક્તિથી રાજાને સ્વસ્થ બનાવી સિંહાસનરૂઠ કર્યા અને પછી કહ્યું: '' રાજન્! અમે દેવા છીએ. આજે અમારી દેવસભામાં ઇન્દ્રે, આપની દહતા, છવદયા અને સાત્તિવકતાની ખૂબ પ્રશંસા કરેલી. અમને તે પ્રશંસા સાચી ન લાગી. એટલે અમે આપની પરીક્ષા કરીને આપની નિર્ભળતાને હતી કરવાનું અમે અમે અને તે પ્રશંસા સાચી ન લાગી. એટલે અમે આપની પરીક્ષા કરીને આપની નિર્ભળતાને હતી કરવાનું અમારા અમારી શક્તિનું આરોપણ કર્યું.'. એ જ કારણે આ બન્ને મનુષ્યભાષામાં બોલી શક્યાં, અને કબૂતરનું વજન પણ વધતું રહ્યું. પણ હવે અમને પ્રતીતિ થઈ છે કે ઇન્દ્રે કરેલી આપની પ્રશંસા અતિશયોક્તિભરી નહિ, બલ્કે, યથાર્થ હતી. અમે આજે આપને કષ્ટ આપ્યું તે બદલ અમને ક્ષમા કરજો. '' આમ કહીને એ દેવો સ્વસ્થાને ચાલ્યા ગયા. રવ

કાળક્રમે વજાયુધે, એ પછી સહસાયુધે પણ ઘણા વખત રાજ્ય ચલાવીને, છેવટે દીક્ષા લીધી. છેવટે, પાતાના પિતા ક્ષેમ કર રાજર્ષિં<sup>૨૪</sup> પાસે દીક્ષા લઇ ઘાર સ'યમ–સાધના કરી. ત્યાંથી મરીને તેઓ અન્ને નવમા પ્રૈવેયક વિમાનમાં દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થયા.<sup>૨૫</sup>

યુંડરીકિણી નગરીના ઘનસ્થ રાજાને પ્રિયમતી અને મનારમા નામે એ રાણીઓ હતી. તે અન્નેને શુભ-સ્વપ્ન-સૂચિત એક એક પુત્ર થયા; નામ મેઘરથ અને દઢરથ. એમાં મેઘરથ તે વજીયુધ (શ્રીપેણ) અને દઢરથ તે સહસ્રાયુધ. સ્નેહની હીરગાંઠે એ એ આત્માઓ એવા તા ગઢાયેલા હતા કે દરેક ભવમાં એ ખન્ને કાેઈ ને કાેઈ રીતે પણ સાથે ને સાથે જ રહેતા.

રાજા લનરથ એ તીર્થ કર હોઈ, યાગ્ય અવસરે એમણુ સંસાર તજી દીધા, અને કમશ: કેવળ-જ્ઞાન મેળવીને તેઓ તીર્થ કર બન્યા. તે પછી પૃથ્વો પર વિચરતા વિચરતા એક વખત તેઓ પુંડરી– કિષ્ણી નગરીમાં પધાર્યા, ત્યારે દેવાએ તેમની ધમે સભા-સમવસરણની રચના કરી. ત્યાં તેમની ધમે – દેશના સાંભળવા મેલરથ અને દેઠરથ પણ ગયા. ભગવાનના ઉપદેશ સ્પર્શી જતાં એમણે ત્યાં જ દીક્ષા લીધી. મેલરથે, આ મુનિ અવસ્થામાં, મન, વચન અને કાયાની યાગશુદ્ધિ સાધવાપૂર્વ ક, વીસસ્થાનક તપ નામના તપની ઉત્કૃષ્ટ આરાધના કરીને, તીર્થ કર નામકમે નિકાચિત કર્યું. મતલભ કે, શ્રીવેણના ભવમાં વાવેલ કલ્યાણ્યુક્ષનું કૃષ્ટ ફળ મળવાની શક્યતા નિશ્ચિત અનાવી. દીર્લ કાળ સુધી સંયમ આરાધીને તે બન્ને સર્વાર્થસિદ્ધ નામના અનુત્તર વિમાનમાં દેવ બન્યા.

શ્રીપેલના જીવ માટે ઉત્ક્રાન્તિનું આ ઉપાન્ત્ય પગથિયું હતું. તે જે વિમાનમાં દેવ તરીકે ઉત્પન્ન થયા હતા, ત્યાંથી ઉન્નિતનું ચરમ શિખર-માક્ષ માત્ર થાર યાજન જ દૂર હતું. (આ માન્યતા જૈન પરંપરાની છે એ ન ભૂલોએ.) પણ એ શિખરે પહોંચવા માટે એને હજ એક વધુ પગથિયું ચઢવું જરૂરી હતું. એ પગથિયું તે જ તેના માનવભવ રૂપે હવે પછીના અંતિમ ભવ. એ પગથિયું તે જ પ્રવત્ને માન કાળચક્રના સાળમા તીથે કર ભગવાન શાન્તિનાથના ભવ.

www.jainelibrary.org

જેને સફળતા મેળવવી હોય, તેલે પુરુષાર્થ કરવા જ જોઈ એ; કેમ કે જે પુરુષાર્થી છે, તે જ સફળ અની શકે છે. ભગવાન શાન્તિનાયનું જીવન આ વાતનું જવલંત ઉદ્દાહરણ છે. શ્રીષ્ણના ભવમાં, ભલે અજાણપણે પણ, એમણે આદરેલા આત્મકલ્યાણ માટેના પુરુષાર્થ, એ પછીના દસ ભવામાં કમશ: અંકરિત, પલ્લવિત અને પુષ્પિત તા બન્યા હતા; હવે એને ફળ બેસવાની વેળા આવી પહોંચી હતી. એમ કહેવાય છે કે, આંખાનું વૃક્ષ વાવનાર ભલે એ વાવે, પણ એનાં ફળ-એનાં કેરી-તા એનાં છાકરાં જ ચાખી શકવાનાં; એ પાતે નહિ. પણ એ સાથે એ પણ ચાહ્મસ હતું કે, એણે આંખા વાવ્યા હાય તા જ તેનાં છાકરાં કેરી પામી શકે; ન વાવ્યા હાય તા કયાંથી પામે? એમ, શાન્તિનાયના જવે, શ્રીષણના ભવમાં, કલ્યાણવૃક્ષનું બી વાવ્યું હતું અને તે પછીના ભવામાં તેનું સિચન પણ તેઓ કરતા રહ્યા તા આંગવાર ભવામાં એમને એનું સાચું કે પૂરું ફળ ભલે ન મળ્યું, પણ એ અગિવારય ભવામાં કરેલાં પુરુષાર્થ આ ભારમા ભવમાં એવો ફળવાના હતો કે, એ અગિવારે ભવામાં પડેલી મહેનતનું પૂરેપૂરું સાઢ વળી જવાનું હતું. અત્યાર સુધી આપણ એમના પુરુષાર્થનું ભવામ જેતાં રહ્યા, હવે આપણ, એમના એ પુરુષાર્થના વળતરરૂપે એમણે જે ફળ મેળવ્યું, તેની સમય પ્રક્રિયાનાં દર્શન કરવાનાં છે. બીજ કાલ્લપદિકાના અયભાગના ઉત્તરાર્થી એ પ્રક્રિયાનું ચિત્રણ પ્રારંભાય છે. આ ચિત્રણ એટલે શાન્તિનાથના ભવનું ચિત્રણ.

શાન્તિનાથ એ એક જૈન તીર્થ કર હતા. જૈન ધર્મના પ્રવર્તમાન કાળચક્રના ચાવીશ તીર્થ કરો પૈકી એમના ક્રમાંક સાળમા હતા. તીર્થ કર હોવાની સાથે-સાથે તેઓ ભાર ચક્રવર્તીઓ પૈકી એક ચક્રવર્તી રાજા પણ હતા. તીર્થ કરા અને ચક્રવર્તીઓ માટે જૈન ધર્મ થયામાં કેટલાક ખાસ નિયમા વર્ષવાયા છે. તેમાંના, અહીં જરૂરી એવા કેટલાક નિયમા આપણે, દ્વેકાણમાં જાણી લઇએ:

- (૧) તીર્થ કરના જીવનની પાંચ મહત્ત્વની ઘટનાઓ પાંચ કલ્યાણક તરીકે ઓળખાય છે. એક, તીર્થ કરના જવ દેવલોકમાંથી પૃથ્વીલોકમાં માતાની કૂખે ગર્ભ રૂપે અવતરે તે ચ્યવનકલ્યાણક. ર. તેમના જન્મ થાય તે જન્મકલ્યાણક. ર. કીક્ષાકલ્યાણક. ૪. કેવળજ્ઞાન-કલ્યાણક. પ. માક્ષકલ્યાણક. તીર્થ કરની આ પાંચેય જીવન-ઘટનાઓ જંતુમાત્રને સુખ અને આનંદ આપનારી હોઈ તે 'કલ્યાણક' તરીકે ઓળખાય છે.
  - (ર) તીથ કર (અને ચક્રવતી ) ક્ષત્રિય રાજાના કુળમાં જ અવતરે.
- (3) જ્યારે તીથ<sup>લ</sup> કરના (અને ચક્રવતી<sup>લ</sup>ના) જીવ, માતાના ઉદરમાં ગ**ભ**ે તરીકે પ્રવેશ, ત્યારે તેમની માતાને ચૌદ વિશિષ્ટ સ્વ<sup>1</sup>ના આવે.
- (૪) તીથ° કરના જન્મ થતાં જ, છપ્પન દિશાકુમારીઓ (એક પ્રકારની દેવકુમારિકાઓ) દ્વારા સ્તિકમે સંપન્ન થયા બાદ, દેવોના ઇન્દ્રો, પરિવાર સાથે, તતકાળ એ સ્થાને પહેંાચી જાય અને નવજાત શિશુ-તીથ° કરને મેરુપર્વત ઉપર લઇ જઇ ત્યાં તેમના મહાન જન્માભિષક ઊજવે. તીથ° કરને લઇ જનાર મુખ્ય ઇન્દ્ર, પાતાના શરીરનાં પાંચ સ્વરૂપા રચે, અને તીથ° કરની માતાની સમીપે, તીથ° કરનું પ્રતિભિ' મુકીને, પેલાં પાંચેય સ્વરૂપા દારા તીથ° કરને મેરુપર્વત ઉપર લઇ જાય.
  - (પ) જે ચક્રવર્તી હોય, તેને ચૌદ રત્ના અને નવનિધાનની પ્રાપ્તિ થાય.

- (૬) એ તમામ પદાર્થી દેવતાધિષ્ઠિત હોાય.
- (૭) ચૌદ રત્નામાં એક સ્ત્રી, ચાર પુરુષા અને બે તિથ<sup>ર</sup> ચ પશુઓ મળીને કુલ સાત રત્ના પંચેન્દ્રિય હોય, અને ભાકીનાં સાત રત્ના એકેન્દ્રિય હોય.
- (૮) ચોદ્દે રત્તાની પાતપાતાની નિયત અને વિશિષ્ટ કામગીરી હોય. ડૂંકમાં, એ રત્તાની મદદથી જ ચક્રવર્તી છ ખંડતું સામ્રાજય મેળવી શકે.
- (૯) તીર્થ કર, ગર્ભાવસ્થામાં પણ, વિશિષ્ટ મતિ, શ્રુત અને અવધિજ્ઞાન નામક ત્રણ જ્ઞાન ધરાવતા હૈાય.
  - (૧૦) તીર્થ કર અવશ્ય દીક્ષા લે.
- (૧૧) તીર્થ કરના દીક્ષાકાળ નજીક આવે ત્યારે, પાંચમા દેવલાકના નવ લાકાંતિક દેવા તેમને દીક્ષા લેવાની વિનતિ કરે.
  - (૧૨) એ પછી એક વર્ષ સુધી, તીર્થ કર, સમગ્ર પ્રજાને વાર્ષિક દાન આપે.
- (૧૩) કેવેા અને મનુષ્યા તીર્થ કરની અપૂર્વ દીક્ષાયાત્રા કાઢે. એમાં અલૌકિક સ્થનાવાળી દિવ્ય પાલખીમાં તીર્થ કર દીક્ષા લેવા પ્રયાણ કરે.
- (૧૪) નગરની ભહારના ઉપવનમાં એ યાત્રા પહેાંચે, અને ત્યાં, સર્વ વસ્ત્રાભૂષણોના ત્યાગ કરીને, તીર્થ કર સ્વહસ્તે પંચમુષ્ટિ કેશલેાચ ( પાંચ જ મુઠી વ3 દાહી, મૂછ ને માથાના તમામ કેશાનું હુંચન ) કરે. એ વાળ ઇન્દ્ર લઈ લે ( અને ક્ષીર સમુદ્રમાં પધરાવી દે ).
- (૧૫) એ પછી સર્વ સંસાર અને આસક્તિના ત્યાગ કરીને તીર્થ'કર ત્યાંથી પગપાળા વિહાર કરી જાય, અને જુદે જુદે સ્થાને વિચરે. તપ તપે અને ઉપસર્ગા સહે.
- (૧૬) દીક્ષાના દિવસને આવરી લઇ ને તીર્થ'કર ઓછામાં ઓછા એ કે ત્રણ (નર્જળ ઉપવાસનું તપ કરે જ, અને તે તપનું પારહું તેઓ પાતાના હસ્તપાત્રમાં કરે.
- (૧૭) તેઓ જેને ત્યાં પામ્હું કરે, પારણા માટે આહારાદિ ગ્રહણ કરે, તેને ઘર દેવા પાંચ દિવ્ય પદાર્થાની વૃષ્ટિ કરે.
- (૧૮) દીક્ષા પછીના અમુક કાળ બાદ (આ કાળ દરેક તીર્થ કરો માટે એક સરખા નથી હોતા; સૌના અલગ અલગ હોય છે.) ઘાતી કર્મોના નાશ કરી તીર્થ કર કેવળજ્ઞાન મેળવે.
- (૧૯) કેવળજ્ઞાની તીર્થ' કર માટે દેવા સમવસરજ્ રચે અને તેમાં ભિરાજીને તીર્થ' કર સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકારૂપ ચતુર્વિધ સંદ્યની અને ધર્મતીર્થની સ્થાપના કરે.
- (૨૦) એ પછી, પાતાના આયુષ્યમાં હોય તેટલાં વર્ષો સુધી તીર્થ કર સપરિવાર પૃથ્વી પર વિચરીને ધર્મના પ્રસાર કરે. અને આયુષ્ય સમાપ્ત થયે, કાળધર્મ પામી, 'સિદ્ધશિલા ' તરીકે પ્રસિદ્ધ એવા માક્ષસ્થાનમાં, કર્મ અને તેના પરિષ્ણામરૂપ શરીરાદિસ્વરૂપ વિકૃતિઓથી સર્વથા મુક્ત અનેલા તેઓના આત્મા સદાને માટે બિરાજે.

આ બાબતા પારિભાષિક હેાવા છતાં, જે રીતે આપણે આ ચિત્રા અને ચિત્રકથાના પરિચય મેળવવા છે—મેળવી રહ્યા છીએ, તે રીતે, આઢલી હકીકતાની સંક્ષિપ્ત માહિતી મેળવવી આવશ્યક છે.

(99)

તીથે કર હોવાને લીધે ચક્રવર્તા શાન્તિનાથ, રાગ, દ્વેષ અને માહને જીતનારા જિનાના ધર્મ- શાસનના સાર્વભીમ સ્વામી હતા, અને તે જ કારણે, દેવા અને મતુષ્યોએ તેમની સાથે ક્યારે-ક્યારે શી રીતે વર્ત લું, તે અંગના અનેક નિયમા પણ હતા. પરાપૂર્વથી ચાલ્યા આવતા અને જૈન શાસ્ત્રોમાં વર્ણવાયેલા આવા કેટલાક નિયમાની સ્થૂલ રૂપરેખા આપણે અગાઉ નાંધી લીધી છે. એમાં એક નિયમ (આજની પરિભાષામાં પ્રોટોકાલ) એવા પણ હતા કે, ગૃહસ્થ દશામાં રહેલા તીર્થ કરને, નવ લાકાં- તિક દેવા, યાગ્ય સમયે, સંસારના ત્યાગ કરવાના અવસર પાકી ગયા હાવાની જાણ કરવા માટે આવે. કેમ કે તીર્થ કર, જો સંસારના ત્યાગ કરીને, પાછલા ભવાની સાધનાથી પણ જેના ક્ષય ન થયા હાય તેવાં ચીકણાં કર્મોના, કઠોર આત્મસાધનાના અળે સર્વથા નાશ કરે, અને એમ કરીને હથેલીમાં મૂકેલાં જળિય દુની જેમ આખા સચરાચર વિધને જેવા—જાણવાનું જ્ઞાન—સામથ્ય એટલે કે સર્વજ્ઞતા પ્રાપ્ત કરે, તા જ તેઓ સર્વ જવહિતાય અને સર્વ જીવસુખાય ઉપદેશાદિ પ્રવૃત્તિ નિર્દાય રીતે કરી શકે. અને એ પ્રવૃત્તિ તેઓ કરે તા જ જ તુમાત્રનું કલ્યાણ થવું શક્ય અને.

કાઇ પણ છવ તીથે કર તરીકે જન્મ્યા, એટલે એનું કલ્યાણ તા હવે રૂપિયાના સાળ આના જેટલું નિશ્ચિત અને અફર હાય છે. પરંતુ, ખરેખર તા, એના એ અંતિમ જન્મ, વિધાની સમય પ્રાણીજાતિઓના કલ્યાણ માટે થયા હાય છે. એના અવતાર અને જન્મથી માંડીને નિર્વાણ સુધીની એક એક પ્રવૃત્તિ અને પ્રત્યેક છવન-ઘટના, સીધી કે આડકતરી રીતે પણ, જંતુમાત્રના હિતનું જ કારણ હાય છે. આ અર્થમાં તીર્થ કરતું છવન સાર્વજનિક મિલકતસમું-છવમાત્રનું પરમ ઉપકારક અની રહે છે. આ વાતની પ્રતીતિ કરાવવા માટે જ હાય તેમ, લાકાંતિક દેવા વિનતિ કરીને ચાલ્યા જાય તે પછી તસ્ત જ, તીર્થ કર થનાર વ્યક્તિ, એક વર્ષ સુધી હરરોજ, કરોડા સાનામહારા અને અન્ય અનેક વસ્તુઓનું દાન, સ્વહસ્તે, જનસાધારણને આપે છે. આ દાન લઈને સર્વ દેશ, ધર્મ અને જાતિના અત્રણિત મનુષ્યા પાતાનું દારિદ્રય ફેડે છે.

વર્ષી દાનની એક વરસની અવધિ પૂરી થતાં જ, તીર્થ કરની દીક્ષાયાત્રાની તૈયારીઓ શરૂ થાય છે. દેવા અને મનુષ્યા વડે બનાવવામાં આવેલી જુદી જુદી શિબિકાઓ -પાલખીઓ, દૈવીપ્રભાવથી એકમેકમાં સમાઈ જાય છે અને તેમાં, સ્નાનાદિ ક્રિયા કરી, અલંકૃત શરીરવાળા તીર્થ કર બિરાજે એટલે તે પાલખીને દેવેન્દ્રો, દેવા તથા મનુષ્યા ક્રમશ: ઉપાડે અને એ રીતે અસંખ્ય દેવ-મનુષ્યા વડે પરિવશયેલા તીર્થ કર નગરની બહાર-ઉદ્યાનમાં જઈ, વસ્તાભૂષણા ઊતારી, સ્વહસ્તે પંચમુષ્ય કેશલાય કરીને દીક્ષા અંગીકાર કરે છે.

દરેક તીર્થ કર દીક્ષા લેવાના દિવસે કાંઇક ને કાંઇક તપ કરે જ, એ આપણે અગાઉ જાણી લીધું છે. ભગવાન શાન્તિનાથે પણ દીક્ષાદિને છઠ્ઠતું એઠલે નિજેળા એ ઉપવાસતું તપ કર્યું હતું. એમાં એક ઉપવાસ દીક્ષાના પૂર્વ દિને થાય અને બીજો દીક્ષાના દિવસે. ભગવાન શાન્તિનાથે આ છકુ તપતું પારહ્યું, દીક્ષાના બીજા દિવસે સુમિત્ર નામના રાજવીને ઘેર, તેના હાથે ખીર વહારીને કર્યું હતું.

દીક્ષા દિવસથી માંડીને ખાર માસની કઠોર આત્મ-સાધનાને અંતે, અને વસ્તુત: તો શ્રીષેણના ભવથી જ આદરેલી તખકાવાર આત્મસાધનાના અંતિમ અને પરિપૂર્ણ પરિણામરૂપે, એમને, હસ્તિના પુરના સહસામ્રવનમાં, નન્દિવૃક્ષ નામના વૃક્ષ તળે, કેવળગ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. કહો કે શ્રીષેણના ભવમાં વાવેલું કલ્યાણવૃક્ષ અહીં પૂર્ણ રૂપમાં ફળ્યું. તીર્થ કર પદ પર પ્રતિષ્ઠિત થયેલા શાન્તિનાથ હવે વીતરાગ, વીતદ્વેષ અને વીતમાહ ખન્યા. હવે તેમણે, દેવાએ રચેલા સમવસરણમાં ભિસજને પાતાની પ્રથમ ધર્મ દેશના આપી અને એ વખતે સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, અને શ્રાવિકારૂપ ચતુર્વિધસંઘની સ્થાપના કરી. ભગવાનના પૂર્વાવસ્થાના પુત્ર રાજા ચકાયુધ જ ભગવાનના પ્રથમ ગણધર ખન્યા. આ ચકાયુધ તે બીજું કોઇ નહિ, પણ મૂળે શ્રોષેણના ભવની રાણી અભિનંદિતા અને પછીથી શ્રીવિજય, અનન્તવીર્ય, સહસાયુધ અને દહરથ એ બધાનાં રૂપમાં શ્રીષેણ ઉદ્દે ભગવાન શાન્તિનાથના ભવાભવના સાથીદાર છે.

આ પછી તો ભગવાન શાન્તિનાથ તીથે કર અવસ્થામાં પચીસ હજાર વર્ષ સુધી પૃથ્વી ઉપર વિહાર કર્યો અને અસંખ્ય પ્રાણીઓના ઉદ્ધાર કર્યો. પ્રાંત, તેઓ સમેતશિખર પર્વંત ઉપર પધાર્યા અને ત્યાં પાતાનું સમય [એક લાખ વર્ષનું] આયુષ્ય પૂરું થયે, છેવટે એક માસનું અનશન કરીને, પાતાની સમય સાધનાના ચરમ કે પરમ ધ્યેયરૂપ માક્ષમાં પધાર્યા. માક્ષ એ એવી સ્થિતિ છે કે જ્યાં તન-મન-વચન નથી અને તેથી જ જન્મ-જરા-મરણ કે રાગાદિના ઉપદ્રવા નથી; વળી, જ્યાં ગયા પછી પુન: કદી ભવચકમાં અવતરવાનું નથી કે અને જ્યાં અનુભવાતા આત્મિક સુખનું વર્ણન કરવું કાઈનેય માટે શક્ય નથી; આવી સ્થિતિ ભગવાન શાન્તિનાથ પ્રાપ્ત કરી.

# પાદટીપા

૧. '' માગલ સમય પહેલાના એક પણ જૂના ચિત્રમાં સ્ત્રીઓના માથા ઉપર ઓહણું અગર સાડી ઓકેલી જણાતી નથી. સ્ત્રીઓ ચાળી પહેરે છે પણ તેઓના માથાના ભાગ તદ્દન ખુલ્લા હોય છે. આ ઉપરથી ગુજરાતમાં સ્ત્રીઓએ માથે ઓહવાના ચાલ માગલ રાજ્ય પછીથી શરૂ થયેલા હોય એમ લાગે છે. ''

( જૈન ચિત્ર કલ્પદુમ-ચિત્રકળાવિભાગ-પૃ. ૩૮ )

સા. મ. નવાખ.

श्रुव्वं जिणपिडमाणं निगणत्तं नेव निविश्व परलविश्वो ।
 तेणं नागारेणं मेओ उभएसि संमूओ ।। ७० ।।
 मा पिडमाण विवाओ होहित्ति विचितिकण सिरिसंघो ।
 कासी परलविचेंचं नवीण-पिडमाण प्यमुले ।। ६७ ।।

[ પ્રવચન પરીક્ષા અંથ; કર્તા. ઉપા. ધર્મસાગરજ ]

मासमेकं दिगम्बरैः सह वादः । पश्चादिम्बकया उज्जितसेलिसहरेति गाथया विवादो
भग्नः । तीर्थं लात्वा दिगम्बरश्वेताम्बरिजनार्चानां नग्नाबस्थाञ्चलिकाकरणेन विभेदः
कृतः ।।

[ શ્રી રત્નમંદિર ગણીકૃત ઉપદેશ તર'ગિણી, મુદ્દિત પ્રતિ. પૃ. ૪૮-૪૯]

3. '' વળી આ ચિત્રા મધ્યેની પુરુષ તથા સ્ત્રીની આકૃતિએલના કપાળમાં આવા ● આકારનું, પુરુષાના કપાળમાં ∪ આવા આકારનું અને કેટલાક દાખલાએલમાં ≘ ત્રણ લીટીએલ સહિતનું તિલક જોવામાં આવે છે......

...પ્રાચીન જૈન વિષયા સંખંધીનાં ચિત્રામાં તેમજ અમદાવાદમાં નાગજીભૂદરની પાળના દેરાસરના ભૂમિગૃહમાં આવેલી વિ. સં. ૧૧૦૨ [ ઇ. સ. ૧૦૪૫ ] ની ધાતુની જિનમૂર્તિના તથા પંદરમાં સૈકાના ધાતુના બે પંચતીથેના પટામાંની જિનમૂર્તિના કપાળમાં પણ આવા U પ્રકારતું તિલક મળી આવતું હોવાથી આપણે સહેજે અતુમાન કરી શકીએ છીએ કે પંદરમી~સાળમી સદી સુધી તા ગુજરાતનાં પુરુષપાત્રો, પછી તે જૈન હોય કે વૈષ્ણવ, પાતાના કપાળમાં આવા U પ્રકારતું તિલક કરતા હોવા જેઇએ.....પાચીન ચિત્રોમાં મળી આવતાં આવાં U પ્રકારનાં તિલકા કોઈ સંપ્રદાયનાં ઘોતક નહોતાં ?

[જૈન ચિત્રકલ્પદુમ-ચિત્રકળા વિભાગ, પૃ. ૩૭-૩૮ ] (સા. મ. નવાળ )

૪. આ પશ્કાનું ચિત્ર " Journal of Indian Society of oriental Art " [ New series∈ Vol. I ] special No. on Western Indian Art માં " Some Painted Wooden Book-Covers From western India '' નામના મુનિ શ્રી પુષ્યવિજયજી તથા યુ. પી. શાહના લેખમાં ચિત્ર ન'. ૬, ૭ અને ૮તરીકે સંલગ્ન છે.

પ. જુઓ ઇડરની શેઠ આણું કેજી મંગળજીના ભંડારની કદપસ્ત્રની તાડપત્રીય પ્રતનાં ચિત્રો તથા પાલિતાણા શ્રી નેમિ દર્શન વિહારના ભંડારની આ. શ્રી જયાન દસ્દરિજીના સંત્રહની તાડપત્રીય કદપસ્ત્રની પ્રતનાં ચિત્રો.

આ અન્ને પ્રતા ૧૫ મા શતકની છે.

૬. આશ્ચર્ય તેા એ છે કે શ્રી એન. સી. મહેતા જેવા ચિત્રકલામીમાંસકે પણ ∪ આકારના તિલકને સાંપ્રદાયિક ગણાવ્યું છે.

[ Men and Women...both put the Vaishnavite symbol on the forehead, "-Studies in Indian Painting-Page-20 Hi N. C. Mehta]

[''શ્રી એન. સી. મહેતા જેવા પ્રસિદ્ધ ચિત્રકલામીમાંસકે નાધ્યું છે કે: 'વસંત વિલાસ 'નાં ચિત્રો ઉપર જૈન સાંપ્રદાયિક ચિત્રકળાની અસર નથી. એનાં સર્વ પાત્રો જૈનેતર હિન્દુઓ છે, એ એમના કપાળ ઉપરનાં વૈષ્ણવ તિલકો ઉપરથી જણાઇ આવે છે. '' -- '' વસંત વિલાસ '' સંપાદક: શ્રી રતિલાલ નાથક, પૃ. ર૮ની પાદનોંધ]

આમ કહેવાનું કારણ-મૂળે પ્રાચીનકાળમાં તો સર્વ સામાન્ય જનતા-જૈન-જૈનેતર સી—, આ U આકારના તિલકનો ઉપયોગ કરતા; પણ પાછળથી ગમે તે કારણે જૈનામાં એ પ્રકારના તિલકની પ્રથા નાબૂદ થઈ, ને વૈષ્ણવેદામાં એ તિલક કાયમ રહ્યું, એ ઉપરથી શ્રી મહેતાએ આવું કહ્યું હાય એમ લાગે છે. પરંતુ જે ચિત્રોગત તિલકને માટે શ્રી મહેતાએ આ વિધાન કર્યું છે, એ ચિત્રો 'વસંત વિલાસ' નાં છે. અને એ ચિત્રોના સમકાલીન જૈન હસ્તપ્રતાનાં ચિત્રોમાં પણ આવાં તિલક જોવા મળે જ છે, એટલે તે ઉપરથી નક્કી થાય છે કે આ તિલકને જૈન કે વૈષ્ણવ-એવા કાઈ સંપ્રદાયનું ચિદ્ધ ગણવા કરતાં તેને જનસાધારણના પ્રિય શુંગારચિદ્ધ તરીકે ઓળખવું, તે જ ઉચિત ગણાશે.

- છ. આ કાલ્ડપરિકાએ ખરતરગચ્છીય આચાર્ય જિનેધરસૂરિએ સં. ૧૩૧૩ માં રચેલા 'શ્રાવક ધર્મ પ્રકરણ 'ની તેમના શિલ્ય ઉપાધ્યાય લક્ષ્મીતિલક ગણિએ સં. ૧૩૧૭ માં રચેલી આ ગ્રંથની બહદ્દવૃત્તિની તાડપત્રીય પ્રતિ સાથે જ, આજે પણ, સંલગ્ન છે. આ દીકાની પ્રશસ્તિ જે કે ખંડિત છે. (પાનાં તૂટેલાં છે તેથી), તા પણ તેના અંત્ય શ્લાકભાગ આ પ્રમાણે છે:—
  - तिस्मन् वैक्रमवत्तरे मुनिशशित्रेतेन्द्रमाने (१३१७)
    चतुर्वश्थां माघशुदीह चाचिगनृषे जाबालिपुर्यां विभौ ।।१६॥
    बोराहंद्विधिचंत्यमण्डनिबनाधीशांश्चतुर्विशतेः
    सौधेषु ध्वजदण्डकुम्भपटलीं हैमीं महिष्ठैमंहैः ।
    भीमत्सूरिजिनेश्वरा युगवराः प्रत्यष्ठुरस्मिन् क्षणे
    टोकालङ्कृतिरेषिकापि समगात् पूर्तिप्रतिष्ठोत्सवम् ।।१७॥

આ ઉપરથી સમજાય છે કે આ ટીકા જાવાલિપુર (જાલાર) માં પૂરી કરવામાં આવી છે. સં. ૧૩૧૭ માં મહાશુદ ૧૪ ના દિને આ શ્લાકમાં ઉલ્લિખિત પ્રતિષ્ઠાના ઉત્સવ થયા હાેવાની વાતને स्वरतरगच्छ बृहद्गुर्वावली (सिघी ग्रन्थमाला १६५६ ई. स. पृ. ५१) પણ સમર્થન આપે છે.

હવે પ્રસ્તુત તાડપત્રીય પ્રતિની અંદર, દીકાકારની પ્રશસ્તિ પૂરી થયા પછી પણ બીજ પ્રશસ્તિ ચાલુ રહે છે, અને તેમાં આ પ્રતિ જેમણે લખાવી છે તેમની વંશપર'પરાના તથા તેમનાં ધર્મકાર્યોના ઉદલેખ છે. તેમણે કરાવેલાં બધાં ઉત્સવાદિ કાર્યો જવાલિપુર-સ્વર્ણગિરિમાં જ કરાવ્યાં હોવાનું આ ત્રુદક શ્લોકા વર્ણવે છે, એ પરથી તેઓ ત્યાંના જ વતની હોય એમ બેસે છે. વળી બીજ કાષ્ઠપદિકામાં શાંતિનાથ ચરિત્રનું ચિત્રાંકન પૂરૂં થતાં જ '' સ્વર્ણગિરિ પરના શાન્તિનાથના ચૈત્યનું તથા ચૈત્યવંદન કરતા ત્રણ ત્રણ પુરુષો અને સ્ત્રીઓનું દશ્ય '' આલેખાયું છે. તે જોતાં જ લાગે છે કે આ હસ્તપ્રતની પ્રશસ્તિમાં જેમનું વર્ણન છે તે જ તેઓ હોવા જોઈએ અને તેમણે જ આ પ્રત લખાવી હશે અને આ પદિકાઓ પણ ચિતરાવી હશે. પ્રશસ્તિમાં આ પ્રતિલેખન તથા પરિકા—આલેખનની નોંધ પણ હોવી જોઈએ. પરંતુ કમનસીએ, પ્રશસ્તિનાં પાનાં તૃદી ગયેલાં હોઈ, આ વિશે કોઈ સ્પષ્ટતા નથી થઈ શકતી.

८ "वससय चिहुवीसेहि (सं. १०८०) नयर पाटण भ्रणहिलपुरि ।
हुओ वाद सुविहित चइवासीसु बहुपरि ।।
बुलभनरबई सभासमुधि जिणि हेल्ड बिजतछ ।
चित्तवास उत्थिपत्र देस गूरजरहित्र दित्तउ ।।
सुविहित गच्छखरतर बिरुद बुलह नरवह तिहां दिवउ ।
श्रो वर्षमान पट्ट तिलउ सूरि जिणेसर गहगह्यउ ।।"
(श्री जिनविजयजी संपादित "खरतरगच्छपट्टावली संग्रह" (सं. १९८८ पृ. ४४)

આ જિને ધરસૂરિની પર પરામાં થયેલા આ. જિને ધરસૂરિએ આ શ્રાવકધર્મ પ્રકરણ રચ્યું છે ને તેમના શિષ્ય લક્ષ્મીતિલકો પાધ્યાયે તેના પર દીકા રચી છે. ને ઘષ્ણું કરીને તેમણે જ આ કાષ્ઠપદિકાતું આલેખન કરાવ્યું છે.

હ. ઘાડાઓ માટેના આ ભખતરને પાખર કહેવામાં આવે છે. આવા પાખરવાળા ઘાડાઓ મધ્યકાલીન મૂર્તિશિક્ષ્યમાં પણ જોવા મળે છે. જુઓ—Journal of Indian Society of oriental Art (New series vol. !) Special No. on western Indian Art "માં રા. યુ. પી. શાહના " Some Mediaeval sculpture From Gujarat and Rajasthan" એ લેખમાં Plate XXXII-Fig-6

१० "......नेत्र उठे हुए तथा बाहरकी ओर उमरे हुए हैं। उनकी लम्बाई कर्ण-भाग को छूती हैं। वस्तुतः नेत्रों और नासिकाके चित्रणमें जैन कलाकारों की निपुणताकी तुलना नहीं हैं।"

# भारतीय चित्रकला, बाचस्पति गैरोला, पृ. २४२) जैनशैलीके चित्रोमें आँखोंको बनावट भी दर्शनीय है।

(એજન. પૃ. ૧૩૯)

કેટલાક વિદ્વાના આ જૈન શૈલીને અપભ્રંશ શૈલી તરીકે ઓળખાવે છે. આ અપભ્રંશ શૈલીની ખાર વિશેષતાઓ ડૉ. મેાતીચંદ્રે ખતાવી છે. તેમાંની એક છે: " उन्होंने (દ્વૉ. मोतीचंद्रने) गुजरातकी अवभ्रंश शैलीकी ये बार (१२) विशेषताए बतायी हैं:

(१) खाली जगहसे निकली हुई आंख....। "

(એજન, પૃ. ૧૩૭)

www.jainelibrary.org

૧૧. વિષ્ણુધમેત્તિર-પુરાણતું-ચિત્રસૂત્ર પ્રકરણ ૪૧/૧૧

૧૨- ६. त. કલ્પસ્ત્રમાં જ્યારે શકેન્દ્ર, પૃથ્વી ઉપર અવતરેલા તીથ કરની સ્તુતિ (શકસ્તવ) કરે છે ત્યારે, તેના અંગ પર પણ આ ખેસ-ઉત્તરાસંગ હોવાનું વર્ણન આવે છે: ' एगसाडियं उत्तरा-संग करेंड् ' ( कल्पसूत्र,-१४ )

ગૂજરાતી વિશ્વિક (જૈન) પ્રજામાં હજી હમણાં—થાડા દાયકા પહેલાં—સુધી, કાેટ ઉપર ખેસ-ઉત્તરીય વસ્ત્ર નાંખવાની પ્રથા જીવતી હતી.

૧૩ " જૈન ગ્રંથાગારામાંની કેટલીક જૂનામાં જૂની ચિત્રપાટલીઓમાં અજ તાના મરાડ દેખાય છે. તેના સ્વરૂપમાં અજ તાના અંગભ ગા કે લાલિત્ય નથી, પણ અક્ષરલેખનની પેઠે ઝડપથી આકાર લેતી કડક અને એક્સરખી રેખાઓથી અનતી અર્થવાહી રહિબદ્ધતા છે. "

> [ પ્રણુદ્ધ જીવન તા. ૧–૬-૧૯૫૫ના ઋષભ દેવ ચરિત્ર ચિત્રાવલિ અંકના શ્રી રવિશ કર રાવળે લખેલ—' જૈન શ્રન્થચિત્રાની કળાના વિસ્તાર ' એ લેખના અંશ ]

\* "श्रो. डी. वी. रोमसनने १९२६ ई. को 'रूपम्' पत्रिकामें लिखित अपने लेख द्वारा एलोराकी गुफाओं के भित्तिचित्रों का बारीकी से विवेचन करते हुए उन्हें ८वीं ९वीं शताब्दोका रचा हुआ बताया और उनके साथ श्वेतां बरीय जंन ग्रंथों में उल्लिखित लघुकथाओं की तुलना करते हुए यह सिद्ध किया कि वे जंनग्रंथों के गुजराती चित्रों के पूर्वरूप हैं। एलोराकी इसी परम्पराने गुजराती शैलोकी ताडपत्रीय एवं कागद की पोथियों के तथा यदाकदा उनकी काष्टिनिर्मित दिपतयों पर ग्रंकित चित्रों के रूपमें विकास पाया। इन चित्रों में दिशत कर्ण यावत् विस्फारित आंखें और नुकीली नासिकायें एलोराके मित्तिचित्रों का स्मरण दिलाती हैं।"

[भारतीय चित्रकला पृ. ११४, श्री वाचस्पति गैरोला]

# "...श्री मंजुलाल रणछोडलाल मजमुदारका कथन है कि:

१. गुजराती शैलीके चित्रोंने, शताब्दीयों पूर्व से अजन्ता, बाघ और एलोरा के भित्तिचित्रोंकी परम्पराको लघुचित्रोंके रूपमें ताडपत्रीय पोथियों पर सुरक्षित रखा।"

(એજન, પૃ. १३५)

- \* " इस पटलीकी उल्लेखनीय विशेषता यह है कि इस पर एक श्रावक की वो परनीयोंको चित्रित किया गया है। इन दोनों महिलाओं के चित्रोंमें बाघ—प्रजंटा के नारी चित्रों के आकार और मुखाकृति के चित्रणकी विशिष्ट परंपरा का निर्वाह हुआ है। यद्यपि इनके चित्रणमें शंलीगतता और रीतिबद्धता हो सकती है। लेकिन चित्रोंमें अजंता और बाघकी चित्रण परंपराके निर्वाह किये जानेकी यह अंतिम झलक हैं, कयों कि इन चित्रोंके बाद आगे के चित्रोंमें यह झलक पुनः नहीं देखी गई। इस पटलीमें अंकित दाढीबाले श्रावकका चित्र एलोरा के कैलास मंदिर के कुछ भित्तिचित्रोंमें चित्रित ऐसी ही दाढीबाले व्यक्तियों के चित्रोंसे बहुत कुछ मिलता जुलता है।"
- \* "लम्बी लम्बी, कानों तक विस्तृत आंखोंके चित्रांकनकी परंपरा, जो जिनवत्तसूरि की पटलीमें देखी गयी है, वह प्रथमबार अजंता की गुफा—२ के भित्तिचित्रोंमें पायी गयी है।.....अजंता-शैलीके चित्रणकी परंपरा इन प्रारंभिक पटलियों में मात्र नारी—आकृति-वित्रणमें ही नहीं है, इस कालकी ऐसी अनेक पटलियाँ है जिन पर लता—बल्लियों के अलंकरण हैं।....इस पटलियों के अलंकरण चित्रणमें हम पुनः एक बार इस बातके साक्ष्य पाते हैं कि गुजरात और राजस्थानमें, जहाँ ये पटलियाँ चित्रित हुईं, अजंताके अलंकारिक आश्रयोंके चित्रणकी परंपरा प्रचलित थी।"
- " स्मरण रहे कि जिनदत्तसूरि की पटलियों में नारी आकृतियोंका अंकन अजंता
   की प्रचलित कला परंपरामें हुआ है जो आगे चलकर समाप्तप्राय हो गई।"

[ जैन कला एवं स्थापत्य ( भारतीय ज्ञानपीठ ) खंड--३. पृ. ४०४--५--६, ४१० कार्ल खण्डालावाला ]

× (ચ્યા પાટલી તે શ્રી જિનદત્તસ્રિની પ્રસિદ્ધ પાટલી, જેનાં ચિત્રા 31. માતીચન્દ્રના ' જૈન મિનિએચર પૈક્ક્ટી'ગ ફ્રોમ વેસ્ટર્ન° ઇન્ડિયા ' માં Fig. 190–191–192 તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. )

\* જિનદત્તસૂરિ અને વાદી દેવસૂરિ—આ બન્ને આચાર્યોની જીવનઘટનાઓને આલેખતી એ પાટલીઓની સરખામણી કરતાં ડા. માતીચન્દ્રે નાંધ્યું છે કે :—

"In the former there are greater vestiges, of the art of Ajanta and Eliora, while in the latter, we see western Indian in its full-fledged state."

( Jain miniature Painting from Western India, Page-62 )

- १४ " प्रकृतिचित्रोंके ग्रंकनमें; कबीर, नानक, वल्लभ आदि के व्यक्ति चित्रके क्षेत्रमें... राजपूत शैलीने अपने आकर्षक प्रयोगों से अपभ्रन्श शैली को परामूत कर दिया या। "
  ( भारतीय चित्रकला, पृ. १५३ वाचस्पति गैरोला )
- # इस (अकबरकालीन व जहांगीरकालीन मुगल) युगमें प्रमुखतया दो प्रकारके चित्र बने: १ व्यक्तिचित्र (पोरट्रेट) और २ लघुचित्र (मिनिएचर)। ये दोनों प्रकारके चित्र छिविचित्रों के ग्रन्तगंत माने गए हैं। प्रकृतिचित्रों और फूल-पत्ती तथा पशु पक्षी सम्बन्धी चित्रोंका निर्माण भी इस युगमें हुआ। इनके अतिरिक्त दरबारियोंके चित्र और पुस्तकों के उदाहरणचित्रोंका भी इस युगमें प्रचलन रहा।"

(એજન, પૃ. ૧૭૭)

- ૧૫. " વાસ્તવિક કર્યાન કરતાં લાક્ષણિક કર્યાન આ ચિત્રણના નિયમામાં પ્રધાનપણે છે. " [રવિશંકર રાવળ: પ્રણાફ જીવનના તા. ૧–૬–૫૫ના અંકમાં]
- १६. अञ्चा बाचस्पति गैरोला कृत 'भारतीय चित्रकला ' ४. १३८.
- १७. કલ્પસ્ત્રમાં तीर्थ' કરની માતાના પલ'ગ ઉપર મચ્છરદાની હાવાનું વર્ણન મળે છે. '' रत्तंसुयसंवृष्'' ( કલ્પસ્ત્ર સૂત્ર-કર) તેના આધારે આ કલ્પના કરી છે.
  - ૧૮. આ ચોંદ સ્વય્નાના દર્શનકમ શાસ્ત્રો અને ચરિત્રોમાં આ પ્રમાણ વર્ણવાયા છે:— ૧. હાથી, ૨. વૃષભ, ૩. સિંહ, ૪. લક્ષ્મી, ૫. કૂલની માળા, ૬. ચન્દ્રમા, ૭. સૂર્ય, ૮. ધ્વજ, ૯. કળશ, ૧૦ પદ્મસરાવર, ૧૧. ક્ષીરસસુદ્ર, ૧૨. દેવવિમાન, ૧૩. રત્નરાશિ, ૧૪. નિધ્યમ અગ્નિ. આ ક્રમના નિદેશ કરનારી કલ્પસુત્રની ગાથા:—
    - "गय वसह सीह अभिसेय दाम सिस दिणयरं सयं कुंभं। पडमसर सागर विमाणभवण रयणुच्चय सिहि च।।"

આ ચિત્રમાં અને આ પ્રકારનાં અન્ય ચિત્રોમાં પણ, આ ક્રમમાં ફેરફાર દેખાય છે, તે ચિત્ર-કારાએ પાતાની ચિત્રાંકન માટેની સગવડ ખાતર કરેલા ફેરફાર સમજવાના છે.

૧૯. જુઓ સા. મ. નવાખ સંકલિત "જૈન ચિત્ર કલ્પદ્ધમ" માં ચિત્ર નં-પ૯ તથા ૮૨. નં-પ૯ માં જે કળશ છે તેમાં ચક્ષુ નથી. એ ચિત્ર વિ. સં. ૧૩૪૫ માં લખાયેલી તાડપત્રીય પ્રતિતું છે. જ્યારે નં-૮૨ માં ચિત્રમાં પૂર્ણકળશ ખે મનાહર ચક્ષુઓથી અલંકૃત છે. આ ચિત્ર ૧૫મા શતકમાં લખાયેલી તાડપત્રીય પ્રતતું છે. (વિગત માટે ઉપર લખેલું પુસ્તક જુઓ.) આ ઉપરથી એવું અનુમાન થઈ શકે કે કળશને ચક્ષુઓ કરવાની પ્રથા ૧૪મા શતકમાં માડેથી અથવા તા ૧૫મા શતકમાં દાખલ થઈ હાય. પ્રસ્તુત કાષ્ક્રપરિકાના સમય પણ ૧૪મા શતકના બીજે દાયકા છે. એથી તેમાં ઉપરના અનુમાન મુજબ કળશને ચક્ષુઓ ન હાય એ સમજાય એવું છે.

ર૦. આ પુત્રના ગર્ભાવતાર પૂર્વે હસ્તિનાપુરમાં મરકીના રાેગના ધાર ઉપદ્રવ વ્યાપ્યા હતા.

જે કાઇ ઉપાય શમતા ન હતા. એ રાગચાળા, શાન્તિનાથના જીવ ગર્ભાવસ્થામાં આવ્યા કે તરત જ આપમેળ શમી ગયા, એટલે તેમનું નામ 'શાન્તિનાથ' રાખવામાં આવ્યું હતું. એમ જૈન ચરિત્ર– ગ્રાંથા નિક્ષ્શ છે.

## २१ "जातौ जातौ यदुत्कृष्टं, तद् रत्नमभिषीयते ।

રર. "કેવળ સાંપ્રદાયિક દૃષ્ઠિએ જોનારને અને પરંપરાને ધારણે વિચારનારને સંભવ છે કે આ ચિત્રો પૂરા સંતાષ ન આપે. દિગંભર મતે ભગવાન નગ્ન વિચરતા હતા. શ્વેતાંભર મત ગમે તે હોય, પણ જે પુરાતનતમ કાળ સાથે ભગવાનના અસ્તિત્વને સાંકળવામાં આવે છે તે કાળના વિચાર કરતાં ભગવાન નગ્નપણે વિચરતા હોય એ વધારે સંભવિત છે......એમ છતાં પણ આ ચિત્રોમાં ભગવાનને વસ્ત્રધારી રજૂ કરવામાં આવ્યા છે. આ ફેરફારના ઔચિત્ય વિષે બે મત હોવા સંભવ છે. મારા અભિપ્રાય પ્રમાણે આ ફેરફાર આવકારવા યાગ્ય છે. કળાનિર્પણની દૃષ્ટિએ અનિવાર્ય છે. સાંપ્રદાયિક મતે નગ્નતાનું ગમે તેટલું મહત્ત્વ હોય, પણ વસ્ત્રધારણથી આપણી આંખ એટલી ખધી ટેવાઈ ગયેલી છે અને નગ્નતા સામેની ઘૃષ્ણા આપણા મનમાં એવી જહાઈ ગયેલી છે કે નગ્નતાને આપયે આકૃતિસીષ્ઠવની વિરાધી માનતા થઈ ગયા છીએ અને આકૃતિસીષ્ઠવ એ કળાનિર્પણનું અતિ આત્યનું અંગ છે. તેથી મૃતિવિધાન કે ચિત્રવિધાનમાં પાત્રને સુડાળ દેખાડવા માટે વસાપરિધાન અનિવાર્ય મનાય છે."

## [તા. ૧–૬–૫૫નું 'પ્રામુદ્ધ છવન ' ૠષભદ્દેવ ચરિત્ર–ચિત્રાવિલ અ'કમાં શ્રી પરમાન'દ કુંવરછ કાપડિયા ]

ર૩. આ આખો યે ભવ્ય પ્રસંગ, વજાયુધના નહિ, પણ મેઘરથના ભવમાં બન્યા હોવાતું પ્રસિદ્ધ છે.

જો કે આ પ્રસંગ વજાયુધના ભવમાં બન્યા હોવાના ઉલ્લેખ પણ કપૂ<sup>ર</sup>રપ્રકર (શ્લાક–૩૨) માં મળે છે ખરેા.

ર૪. વજાયુધના ાપતા ક્ષેમ કર રાજા, તીર્થ કર હતા. આમ છતાં, કાષ્ઠપદિકામાં ક્ષેમ કર મુનિ સ્વરૂપ એક રાજધિ તરીકે આલેખાયું છે.

રપ. સામાન્ય રીતે દરેક શાન્તિનાથ ચરિત્રમાં અને આ કાષ્ઠપક્રિકાઓ જે ગંથ સાથ સંકળા-યેલી છે તે "श्रावकधर्मप्रकरण"—ગત શાન્તિનાથ ચરિત્રમાં પણ, આ ઘટનાનું જેવું વર્ણન મળે છે તે કરતાં, કાષ્ઠપદ્રિકાનાં ચિત્રાંકના નીચે જણાવેલી આવતામાં જુદાં પડી આવે છે:—

(૧) મેઘરથના ભવમાં ભનેલા ખનાવતું વજાયુધના ભવમાં સંકલન. (૨) મેઘરથ કળ્તરને ખયાવ્યું ત્યારે તે પીષધવતમાં હતા, છતાં વજાયુધને ચિત્રમાં (ચિત્ર-૧૮) મુગઢ વગેરે પહેરેલા ખતાવ્યા છે. (૩) સત્વની પરીક્ષા લેવા આવનાર દેવ એક જ હતા, છતાં ચિત્રમાં (ચિત્ર-૧૮) ત્રાજવાની પછી, એ દેવા, રાજની પ્રશાસા કરતા દર્શાવવામાં આવ્યા છે. (૪) વજાયુધના પિતા ક્ષેમંકર તીર્થ કર હતા છતાં તેમને અહીં (ચિત્ર-૧૯) માત્ર સામાન્ય રાજધિ તરીકે આલેખ્યા છે. (૫) વજાયુધે પાતાના

### શાન્તિનાથચરિત્ર–ચિત્રપદિકા

સહસાયુધને રાજ્ય સાંપીને દીક્ષા લીધેલી ને ત્યાર પછી ઘણા વખત બાદ સહસ્રાયુધે દીક્ષા લીધી હોવાનું ચરિત્રમાં વર્ણન છે, છતાં અહીં બન્નેને એકી સાથે ક્ષેમ કર મુનિ પાસે જ દીક્ષા લેતા દર્શાવ્યા છે. (ચિત્ર-૧૯)

ચિત્રાંકન અને ચરિત્ર-એ બન્નેમાં આઢલાે બધા તફાવત કેમ થયાે હશે, કે રહી ગયા હશે, એ સમજાતું નથી.

२९ यन्न बु:सेन संभिन्नं, न च भ्रष्टमनन्तरम् ।
ग्रिभिलाषापनीतं च तण्ज्ञेयं परमं पदम् ।।
(हारिभद्रीय अष्टक प्रकरण).

55

# પરિશાષ્ટ–૧

શ્રીશાન્તિનાથ ચરિત્ર–ચિત્ર–કાષ્ઠપહિકા ઉપરતું (ચિત્રાના પરિચય કરાવતું) લખાણ (૧) (પ્રથમ પહિકાના અશ્રભાગ)

(ચિત્ર-૧)

(भ) रतरत्नपुरे श्रीषेणो राजा। अभिनंदिता देवी। क्षिखिनंदिता देवी। कपिलः। सत्यभामा। श्रीषेण पुत्रौ इंदु—

( थित्र-र )

षेण बिंदुषेणौ अनंतमतिकावेश्यानिमित्तं परस्परं युध्येते ॥ ९ पुत्र-दुश्चेिष्टतं दृष्ट्वा तालपुटिमश्रं पद्ममाञ्चाय श्रीषेणोऽभिनंदिता च उत्तरकुरुषु युग्मिनौ

( यित्र- ३ )

जातौ । सत्यभामा स्त्री शिखिनंदिता पुरुषो युग्मिनौ ।। २ श्रीषणा-भिनंदिताजीवौ सौधर्मे देवदेव्यौ ३ (नीचे) सत्यभामा शिखिनंदिताजीवौ सौधर्मे देवी देवश्च ।

( यित्र-४ )

भरतवैद्वाढये रथनूपुरचक्रवालपुरे श्रीषेणजीवोऽमिततेजा विद्याघरेश्वर:। शिखिनंदिताजी<mark>वो ज्योतिष्प्रभा</mark> देवी । पोतनपुरेऽभिनंदिताजीवस्त्रिपृष्ठपुत्रः श्रीविजयो राजा । श्रीविजयो नैमि–

(থথমা-) —: मंत्री । पोतनेश्वरस्य विद्युन्निपातारिष्टं नैमित्तिको वक्ति । क्ति :—
(থিম ৭)

त्तिकोक्तिविद्युत्पातिदना ७ पौषधेन तिष्ठति । वैश्रमणस्य राज्येऽभिषिक्तस्योपिर सप्तमेऽह्मि विद्युत् पपात ।। सुताराख्यस्वभिगनोपतेः श्रीविजयस्य संगतु (?) मागतोऽभिततेजा विद्युदिष्टशांत्युत्सवं चक्रे ।

(वथभां-) --ः (?) सत्यभामाजीवः सुतारा देवी :--

(ર) ( પ્રથમ પહિકાના પૃષ્કભાગના પૂર્વાર્ધ)

( थित्र-६ )

श्री विजयेन सह रममाणा सुतारा हैममृगं पश्यित । तमानेतुं श्रीविजयस्तत्प्रेषितो याति ।। किष्ठजीबोऽ-शिनघोषो हैममृगच्छद्मना श्रीविजयमन्यतो नीत्वा प्राग्भवस्नेहान् सुतारामेकािकनीमपहरित ।। अशिनघोषच्छ-द्मना कुक्कुटाहिदष्टां सुतारां ज्ञात्वा तया समं श्रीविजयिश्चतां विशति । अभिततेजःपत्ती सुतारया प्रेषितौ मंत्रोदकेन चितां विघ्यापयतः ।।

( থিন্ন-৩ )

स्वयं महाज्वालाविद्यां साम्रयितुं गतेनामिततेजसा प्रेषितः श्रीविजयोऽनेक-विद्याधरबलान्वितश्चमर-चंचापुरीद्वारि सबलेना**ग**निघोषेण समं युघ्यते ।।

```
૧૮ શાન્તિનાથચરિત્ર–ચિત્રપક્ષિકા
```

( थित्र-८ )

सिद्धमहाज्वालाविद्योऽमिततेजा यावद्धावति तावदशनिघोषः पलाय्य तत्कालोत्पन्नकेवलस्याचलबलदेवर्षेः शरणं ययो ।

(વચમાં-) —: अशनिघोषः । अमिततेजाः । श्रीविजयः । सुतारा । अशनिघोषमाता । मारीचिविद्याघरः । :— ( ચિત્ર-૯ )

सर्वेप्येते मिथ उपशांतवैरा जाताः ।। मेरोनँदनवने विपुलमितमहामितचारणिषपार्श्वेऽभिततेजः श्रीविजयौ वर्मं श्रुणुतः । अभिनंदनचारणिषपार्श्वे च व्रतं लातः ।

(3) ( પ્રથમ પહિકાના પૃષ્ઠભાગના ઉત્તરાધ )

(ચિત્ર-૧૦)

प्राणतकल्पे सुस्थितावर्तनंदितावर्त्तविमानपती । वसुंघरादेवी अनुद्धरादेवी ।

---: (वथभां-) अपराजितकुमारः अनंतवीर्यकुमारः :---

—: (नीचे-) (रमणीय) विजये सु(शु)भापुर्या ति (स्ति) मितसागरो राजा। :—

(ચિત્ર–૧૧)

अनंतवीर्यवासुदेवस्य रत्नानि ७ अपराजितो बलदेवः

(ચિત્ર-૧૨)

वैताढये दमितारिप्रतिवासुदेवपुरतो बर्बरीकिरातीरूपौ वासुदेवबलदेवौ नृत्यत:। दमितारिपुच्या-( ચিત্ৰ-৭3 )

गीतादिकलां शिक्षयितुं दत्तायाः कनकश्रियो वासुदेवबलदेवौ स्वं रूपं दर्शयतः तां वासुदेवेऽनुरक्तां तौ विमानेनापहरतः

( ચિત્ર–૧૪ )

वासुदेवविकुवितसैन्यैः दमितारिसैन्यानि युध्यते ।

(ચિત્ર–૧૫)

अनंतवीर्येण दमितारिहंतः । वासुदेव आद्यपृथिव्यां वर्षसहस्र ४२ आयुर्नारको जातः । (पिदृक्षानी शिली किनारी पर) —ः स्तिमितसागरजीवश्चमरेंद्र: स्वपुत्रस्य वेदनां रक्षयित । :—

(૪) ( બીજી પહિકાના અત્રભાગના પૂર્વાધ°-)

(ચિત્ર–૧૬)

(अपर।जि)तो गृहीतवत: (प्र)तिमया तस्थौ ।६ अच्युते द्वः ॥ ७ भरतवैताद्वये गगनवल्लभे पुरे अनंत-वीर्यंजीवो मेघनादविद्याधरे द्वः । अच्युते द्वस्तं नंदने सिद्धचैत्यार्चार्थमागतं भ्रातृस्नेहात् प्रतिबोधयति ।। भेधनादो-ऽमरगुरुपार्श्वे व्रतं गृह्णिति ।। स चाच्युते इंद्रसामानिको देवो जात: ।।

( ચિત્ર-૧૭ )

जंबूद्वीपर्मगलावतीविजये रत्नसंचये पुरे क्षेमंकरो राजा ।। रत्नमास्ना देवी (थथभां-) —ः वज्जायूषकृमारः :—

```
(वयमां-) -: वज्रायुषश्चक्री। लक्ष्मीवती देवी।
                                                               सहस्रायुधकुमारः :---
 (ચિત્ર–૧૮)
       इंद्रस्तवादीर्ष्यालु: सुर: सत्त्वपरीक्षार्थं स्येनपारापतोभूय वज्रायुषमागत: ।। बज्रायुष: पारापतिमतं मांसं
हय (हये) नेन याचितरछुरिकया जंघादि छित्त्वा स्वमांसं तुलायां क्षिपति यावन्न पूर्यते तावत् स्वयमारोहत् ॥
                              ं (वसभां-) —: देवौ सत्त्वसंतुष्टौ चक्रिण स्तृत: :—
(ચિત્ર–૧૯)
       क्षेमंकरराजिषपार्श्वे वज्रायुधसहस्रायुधी वतं जगृहतु: ८।
( ચિત્ર–૨૦ )
       नवमग्रैवेयके देवौ।।९ जंबूद्वीप (पुष्क) लावतीविजये पूंडरोकिण्यां नगर्या घनरथस्तीर्थंकरो राजा।
                (ययभां-) -: मेघरथकुमार: प्रियमती देवी इढरथकुमारः मनोरमादेवी :-
 (ચિત્ર–ર૧)
       मेघरणब्ढरथी स्विपतृघनरथतीर्थंकरवंदनार्थं गच्छतः । घनरथतीर्थंकरपार्श्वे व्रतं गृह्णीत: ।।१०
सर्वार्थेसि (द्वे देवी । ११)
                            (પ) (ષ્યીજી પટ્ટિકાના અત્રભાગના ઉત્તરાધ<sup>°</sup>)
( ચિત્ર–૨૨ )
       हस्तिनागपुरे श्रीविश्वसेनो राजा प्रभौ गढर्भमवतरति अचिरादेवी गजादीनि चतुर्देश महास्वप्नानि पश्यति
भाद्रपद वदि ७।।
                                     (पथभां-) - अचिरादेवी :-
 ( ચિત્ર–૨૩ )
       ज्येष्ठ वदि १३ जातस्य प्रभोर्मेरी जन्मोत्सत्रं कर्त् ग्रहणाय शक्त आगतः।
 ( ચિત્ર–૨૪ )
       पंचरूपभारी शकः प्रभुं जन्माभिषेकाय मेरी नयति । चतुःषिटिरिद्रा मेरी प्रभोजन्माभिषेकं कुर्वंति ।।
 (ચિત્ર–૨૫)
       श्रीशांतिनायश्चकवर्ती ।। स्त्रीरत्नं । सेनापतिरत्नं । गृहपतिरत्नं । पुरोहितरत्नं । वर्द्धकिरत्नं ।
(ચિત્ર–ર૬)
       गजरत्नं । तुरगरत्नं । चर्मरत्नं । छत्ररत्नं । काकिणीरत्नं । दंडरत्नं । नव निधानानि ।
                   (नीचे-) -: मणिरत्नं । खड्गरत्नं । :--
                                  (૬) ( ખીજી પશ્કિકાના પૃષ્ઠભાગ )
(ચિત્ર–૨૭)
       लोकांतिकदेवा प्रभोर्दीक्षाक्षणं निवेदयंति ।।
(ચિત્ર–ર૮ )
       श्रीशांतिवीषिकदानं ददाति ॥
```

#### શાંતિના થચરિત્ર–ચિત્રપદિકા

90

(ચિત્ર-૨૯)

श्रीशांतिः सर्वार्थां शिथिकामारूढो व्रतं ग्रहीतुं याति

( ચિત્ર–૩૦ )

श्रीशांतिः सहस्राम्नवणे ज्येष्ठ वदि १४ वतं गृह्णाति शकः केशान् प्रतीच्छति !

( থিস-३१ )

सुमित्रराजस्य गृहे प्रभोः पायसेन पारणं ।।

( ચિત્ર–૩૨ )

पौष शुदि ९ सहस्राम्ब्रवणे मंदितरोस्तले श्रीशांतेः केवलज्ञान जातं । श्रीविजयजीवः स्वामिपुत्रश्वकान् युभगणघरः ।।

(वस्थभां-) --: श्रीशांतेः समवसरणं ;--

( ચિત્ર–૩૩ )

प्रभु: सिद्धशिलायां शाश्वतस्थितिः ॥ :---

(नीचे) —: ज्येष्ठ विद १३ सम्मेतिगरी श्रीशांतिमोंक्ष प्राप ।। श्रीजावालिपुरे स्वर्णगरी श्रीशांतिविधिचैत्यं ।। गो. देवल (?) । गो. ऊदा । गो. रामदेव

(नीथे-) - जयतल । नेहड्ही । राम्ब(म)सिरी । :-

Jain Education International

# પરિશાબ્ટ- ર

—: સચિત્ર કાષ્ક-પશ્ચિકા જેડના તકનીકી અભ્યાસ :--

ડા. સ્વર્ણક્રમલ ભૌમિક.

લેખકા :

હો. મુદ્રિકા જાની.

#### પ્રસ્તાવના:--

પશ્ચિમ ભારતમાં જૈનધર્મના અસંખ્ય દેવાલધાના આશ્ચય નીચે લઘુચિત્રો ધરાવનાર હસ્તપ્રતા લખવાની કલા ફુલીફાલી હતી.

ઇસ્લામીક હકુમત હેઠળ પણ જૈન સંપ્રદાય પાંગરતા જ રહ્યો અને સુસ્લીમ શાસનકાળ દરમ્યાન જૈન શ્રાવકા પૈસેટકે એટલા ખધા સમૃદ્ધ હતા કે ગમે તેટલા મોટા ખર્ચ કરીને પણ ધાર્મિક હસ્તપ્રતાની નકલા કરાવતા. આવી સાનુકૂળ પરિસ્થિતિથાં પશ્ચિમ ભારતમાં સચિત્ર-હસ્તપ્રતાએ ઘણાં પ્રાચીન કાળથી જ ગણનાપાત્ર શ્રેષ્ઠતા સંપાદન કરી હતી. આ હકીકતને, દેશના આ ભાગમાં (પશ્ચિમ ભારતમાં) અસ્તિત્ત્વામાં આવેલી અનેક તાડપત્ર-હસ્તપ્રતા પૃષ્ટિ આપે છે. હસ્તપ્રતાની સાથે સાથે લધુચિત્રો અને કાષ્ઠ-પરિકા ચિત્રો પણ ભારતની ચિત્રકલાના ઇતિહાસની ઉત્કાંતિ તથા વિકાસ સમજવામાં ઘણા અગલ્યના ભાગ ભજવે છે.

પશ્ચિમ ભારતમાં લઘુચિત્રોના વિકાસ બે વિશિષ્ટ તબકકે થયા હતા. પહેલા તબકો આશરે ૧૨મી સદીના પૂર્વાર્ધથી તાડપત્ર-હસ્તપ્રતા સાથે શરૂ થઇને લગભગ ૧૪મી સદીના ઉત્તરાર્ધમાં પૂરા થાય છે. જ્યારે બીજો તબકો ગુજરાતમાં મુસ્લીમ શાસનની સ્થાપનાની સાથે કાગળના ઉપયાગ શરૂ થયા ત્યારથી આર'ભીને ૧૮મી સદી સુધીના ગણાય છે.

પ્રસ્તુત કાષ્ઠપદિકા-લઘુચિત્રોના પશ્ચિમ ભારતના લઘુચિત્રોના પ્રથમ તખકામાં સમાવેશ કરી શકાય. ઘ. સ. ની ૧૩મી/૧૪ મી સહીની તાડપત્ર-હસ્તપ્રતની ખન્ને ખાજુને ઢાંકવા માટે આ ખન્ને સચિત્ર કાષ્ઠપદિકાઓના ઉપયોગ થયા હતા. ચિત્રિત હસ્તપ્રતાના આશ્છાદાન તરીકે વપરાયેલી આ સું દર રીતે ચિતરેલી લાકડાની તક્તીઓ ઓછામાં ઓછા પૂર્વ-મધ્યકાલીન યુગથી ખન્ને પૂર્વ અને પશ્ચિમ લારતમાં ઘણી લાકપ્રય હતી.

#### विभ्यात काष्ट्रपट्टिका—ियत्रो

છેલ્લા ૪૦ વર્ષ દરસ્થાન પશ્ચિમ ભારતમાંથી અહુ જૂજ જૈન તાડપત્ર-હસ્તપ્રતાના આવા સચિત્ર કાષ્ઠ્રપદિકા-આવ્હાદન પ્રકાશમાં આવ્યા છે. લાકડાની પદીઓવાળા આવા હસ્તપ્રતના આવ્હાદન સ્થાનિક રીતે ચિત્ર-કાષ્ઠ્રપદિકા અથવા ચિત્ર-પદિકા તરીકે જાણીતા છે. આ લાકડાની પદીઓ અથવા તકતીઓ બન્ને બાજુ ચિતરેલી હોય છે અને જૈન તાડપત્ર-હસ્તપ્રતાના આવ્હાદન તરીકે વપરાય છે. વિવિધ સ્થાનામાંથી પ્રકાશિત થયેલી ચિત્ર-પદિકાઓની યાદી નીચે પ્રમાણે છે:—

(૧) જિતદત્તસૂરિની પહિકા; સમય-ઇ. સ. ની ૧૨મી/૧૩મી સદી; પ્રકાશક-ગાયકવાડ એારીએન્ડલ સીરીઝ, વાદ્યુમ-૩૭, ખરેહા ૧૯૨૭.

- (ર) પાર્ધ નાથતું નિરૂપણ કરતી પહિકા; સમય-ઈ. સ. ૧૩૬૮; પ્રકાશક-વાર્ષિ અહેવાલ-પુરાતત્ત્વ ખાતું, ભરાડા રાજ્ય; ૧૯૩૫-૩૬.
- (3) મહાવીરનું જીવન નિરૂપતી પરિકા; સમય-ઇ. સ. ૧૩૯૯; પ્રકાશક-ડભલ્યુ. નારમન માઉન-જનરલ એાર્ફ ધી ઇન્ડીયન સાસાયટી એાર્ફ એારીએન્ટલ આર્ટ, વાલ્યુમ-પ.
- (૪) નેમિનાથ-ચિત્રપરિકા; સમય-ઇ. સ. ૧૧૪૪-૧૧૯૪; પ્રકાશક-જેસલમેર ચિત્રાવલિ, અમદાવાદ; ૧૯૫૨.
- (પ) મહાવીરતું જીવન નિરૂપતી પશ્કિકા; સમય-ઇ. સ. ની ૧૪મી સદી; પ્રકાશક—જેસલમેર ચિત્રાવલિ, અમદાવાદ.
- (૬) વનસ્પતિસૃષ્ટિ અને પ્રાણીસૃષ્ટિ સાથે સાથે નદીને નિરૂપતી પરિકા; સમય–ઇ. સ.ની ૧૨મી સદી; પ્રકાશક–જેસલમેર ચિત્રાવલિ.
- (૭) વનસ્પતિસૃષ્ટિ નિરૂપતી પરિકાએા; સમય-ઇ. સ. ૧૪૦૦ થી ૧૪૫૦; પ્રકાશક-જેસલગેર ચિત્રાવલિ.
- (૮) સ્<sup>યુ</sup> અથવા ચક્ર નિરૂપતી પહિકા; સમય-ઇ. સ. ૧૨૫૦ થી ૧૩૫૦; પ્રકાશક—જેસલપ્રેર ચિત્રાવલિ.
- (૯) જિનદત્તસૂરિના વ્યાખ્યાન-ખંડ નિરૂપતી પહિકા; સમય-ઇ. સ. ૧૧૧૨ થી ૧૧૫૪; પ્રકાશક-ભારતીય વિદ્યા, વાલ્યુમ-૩, ગુજરાતી-હિન્દ્રી આવૃત્તિ.
- (૧૦) વાદી દેવસૂરી અને દિગ'ભર પંડિત કુમુદચન્દ્રને નિરૂપતી પહિકા; સમય–આશરે ઇ. સ. ૧૧૩૦; પ્રકાશક–ભારતીય વિદ્યા, વાદ્યુમ–૩.
- (<sup>7</sup>9) ભરત અને બાહુબલી વચ્ચેનું યુદ્ધ નિરૂપતી પહિકા; સમય-ઇ. સ.ની ૧૨મી સદી; પ્રકાશક-ભારતીય વિદ્યા, વાલ્યુમ-૩.
- (૧૨) તસીંહ—ભાષ્યની પહિકા; સમય-ઇ. સ. ની ૧૧મી સદી; પ્રકાશક-જૈનચિત્રકલ્પહુમ, વાલ્યુમ–૨; ૧૯૫૮.
- (૧૩<sup>)</sup> વનસ્પતિસૃષ્ટિ અને પ્રાણીસૃષ્ટિ નિરૂપતી પદિકા; સમય-ઇ.સ**.ની ૧૦** સદી. પ્રકાશક-જૈનચિકલ્પદ્રુપ્ત, વાલ્યુમ-૨.
- (૧૪) વનસ્પતિસૃષ્ટિ અને પ્રાણીસૃષ્ટિ નિરૂપતી પાંકુકા; સમય—ઇ. સ. ની ૧૦મી સદી; પ્રકાશક– જૈનચિત્રકલ્પડુમ, વાલ્યુમ-૨.
- (૧૫) વનસ્પતિસૃષ્ઠિ અને પ્રાણીસૃષ્ઠિ નિરૂપતી પ્રવચનસારાદ્ધાર હસ્તપ્રતના આચ્છાદન ત**રીકે** વપરાયેલી પહિકા; સમય-ઇ. સ. ની ૧૩મી સદી; પ્રકાશક-જૈનચિત્રક**દ**પદુમ, વાલ્યુમ-૨.
- (૧૬) વનસ્પતિસૃષ્ઠિ અને પાણીસૃષ્ઠિ નિરૂપતી પદિકા; સમય-ઇ. સ. ની ૧૩મી સદી; પ્રકાશક-્ જૈનચિત્રકલ્પદુમ, વાલ્યુમ–૨.

www.iainelibrary.org

- (૧૭) સુખ્યત્વે હ'સાની આકૃતિ ધરાવતી પહિકા; સમય-ઇ. સ. ના ૧૩મી સહી. પ્રકાશક-્જૈનચિત્રકદપદ્ભમ, વાલ્યુમ-ર.
- (૧૮) અષ્ટ-મંગલ નિરૂપતી પક્ષિકા; સમય-ઇ.સ.ની ૧૩મી સદી; પ્રકાશક-જૈનચિત્રકદપક્ષુમ, વાલ્યુમ-ર.
- (૧૯) તીથ° કરાની માતાએ નિરૂપતી એ પહિકાએક; સમય-ઇ. સ. ની ૧૧મી સદી; પ્રકાશક-જૈનચિત્રકલ્પ્ક્રમ, વાલ્યુમ-૨.

પશ્ચિમ ભારતમાં પ્રાચીન કાળથી મધ્યયુગ સુધીમાં ચિત્રકલાની પ્રગતિના આરંભના તથકા વિષે પૂરતી સામગ્રીના અભાવે કંઈ ચાક્કસપણે કહી શકાતું નથી. પરંતુ ઉપર ગણાવેલા કાષ્ઠપફ્રિકાચિત્રો આપણા જ્ઞાનની ઉણપ પૂરી કરવામાં કેટલેક અંશ મદદરૂપે અને છે, અને ખરેખર તા તે ( કાષ્ઠપદ્રિકા– ચિત્રો), ચિત્રકલાની અને તેનાં ઇતિહાસની ઉત્કાંતિ તથા વિકાસના અભ્યાસ કરવા માટે ઘણી ઉપયોગી વસ્તુસામગ્રી તરીકે કામ કરે છે.

હમણાં તાજેરમાં જ ગુજરાત અને પશ્ચિમ રાજસ્થાનમાં જૈન દેરાસરાએ તેમનાં ભ'ડારામાં સાચવી રાખેલી અનેક સચિત્ર હસ્તપ્રતાને પ્રકાશમાં લાવવા માટે તેમનાં ભ'ડારા ખુલ્લા મુક્યા છે. આ વિસ્તારમાં મુસ્લીમાનાં આગમન પૂર્વે ઘણા વખત પહેલાં હસ્તપ્રતાની નકલ કરવાની તથા તે હસ્તપ્રતાને અનુરૂપ તેમાં રેખાચિત્રો તથા ચિત્રો ચિતરવાની પર'પરા પ્રચારમાં આવી હતી. આ પર'પરા હિંદુ શાસનની સમાપ્તિ પછી પણ બધે વિકસવાનો ચાલુ જ રહી હતી, કારણકે મુસ્લીમ શાસકોંએ મા પર'પરામાં ખાસ હસ્તક્ષેપ કર્યો હોય તેવું લાગતું નથી. પ્રાક્ષ-મુસ્લીમકાળની કેટલીક સચિત્ર હસ્તપ્રતા હજુ પણ ગુજરાતમાં પાટણ, મુડબિકી, ખંભાત, વડાદરા પાસે છાણી અને આવી બીજ કેટલીક જગાઓના જૈન ભંડારામાં સચવાયેલી પડી છે; અને તે ( સચિત્ર હસ્તપ્રતા ), પશ્ચિમ ભારતમાં લગભગ ઇ. સ. ની ૧૨મી સદીના પછીના સમયની સચિત્ર હસ્તપ્રતાના વિકસતા અસ્તિત્વને પ્રકાશિત કરે છે. અહિં એક વસ્તુ નાંધવી જરૂરી છે કે પાટણ (ઉત્તર ગુજરાત, છ. મહેસાણા)ના જૈન ભંડારની ઇ. સ. ની ૧૧મી સદીની '' નિશીથચૂર્ણિ'' નામની એક હસ્તપ્રતાને, પશ્ચિમ ભારતમાં અત્યારસુધીમાં પ્રચાર પામેલી હસ્તપ્રતામાં પ્રાચીનતમ સચિત્ર હસ્તપ્રતાને, પશ્ચિમ ભારતમાં અત્યારસુધીમાં પ્રચાર પામેલી હસ્તપ્રતામાં પ્રાચીનતમ સચિત્ર હસ્તપ્રતા ગણવામાં આવે છે.

પ્રસ્તુત કાષ્ઠ્રપદિકાના વિશિષ્ટ લક્ષણા:---

રચન!ઃ—ચિત્રની પશ્ચાદ્દભૂ એકરંગી અર્થાત્ લાલરંગની છે અને એકસરખા પાતળા **લેપથી** રંગ લગાવવામાં આવ્યા છે.

આ વિશિષ્ઠ ચિત્રપટિકામાં નિર્પાયેલું વિષયવસ્તુ, જૈન દેવાના સાળમા તીર્થ કર શાંતિનાથના જીવન અને સિદ્ધિઓ ઉપરથી લીધેલું છે. આ ચિત્ર, મહાન તીર્થ કર શાંતિનાથના જીવનના મંગલ અને અદ્દસત અથવા ચમત્કારિક પ્રસંગાને નિર્ધે છે. આ ચમત્કારિક પ્રસંગા સામૃદ્ધિકરીતે 'પંચ કદયાણક ' તરીકે જાણીતા છે, જેમાં (અ) ગભિલારણ (બ) જન્મ (ક) દીક્ષા (ડ) કેવળગ્રાન (૪) નિર્વાણ-આડલા પ્રસંગા છે.

ચિત્રની આખી રચનામાં મધ્યભાગ ઉપર સૌથી વધુ ધ્યાન કૈન્દ્રિત કરવામાં આવ્યું છે, જ્યાં એક કરતા વધારે આકૃતિએ ગોઠવવામાં આવી છે. જાડી રેખાએથી આકૃતિએ ની બાદ્ધરેખાએ તૈયાર કરવામાં આવી છે. શરીરના રંગ સામાન્યરીતે ગુલાબી ઝાંયવાળા પીળા રંગ છે; આ ગુલાબી રંગ, એ સમ્પેમિન્ટ પીળા રંગ ઉપર મજીઠીયા (સતા) રંગના આ છા પાતળા થર કરવાથી બને છે.

આ ચિત્રમાં માનવ આકૃતિઓ દ્વારતી વખતે અને તેમાં રંગ પૂરતી વખતે બારીક રેખાઓ અને સ્પષ્ટ વળાંકા કર્શાવવામાં આવ્યા છે. પક્ષીની ચાંચ જેવી અણીયાળી નાસિકાવાળી અને ઉપસેલી ( ઉાળા અહાર દેખાતા હૈાય તેવી ) આંખાવાળી પાણા ભાગની વ્યાજ પરથી દેખાતી મુખાકૃતિ અને શક્તિશાળી ધડ–એ આ ચિત્રની માનવ આકૃતિએાના ખાસ લક્ષણા છે. શરીરતું સૌંદર્ય વધારવા માટે અલ'કારાના બહુ ઓછા ઉપયાગ કરવામાં આવ્યા છે તેમાંની માનવ આકૃતિઓએ જે પહેરવેશ પહેર્વા છે તેની ડીઝાઈન બહુ ઝીણવડપૂર્વક કરેલી છે. આ પ્રસ્તુત ચિત્ર-પદિકામાં આપણને સ્થનાતું સરળ સૌંદર્ય, મૃદુ અને સૌમ્ય રંગ તથા કરચલી જેવી રેખાઓનું નિરૂપણ જોવા મળે છે. જો કે ચિત્રા એકસરખાં (સમાન) અને એકબીજા સાથે બંધએસતા ન થાય તેવાં છે, છતાં તેઓ ખૂબ પહેલાનાં સમયનાં સાંસ્કૃતિક વારસાનાં પ્રાચીન સી'દર્ય'ની છાપ ઉપસાવે છે. વળી તે ચિત્રો ઝીણવટપૂર્વ'ક કરેલી મહેનત અને સુશાભન તરફના તેના ઝોક કર્શાવે છે. આ ચિત્ર-પશ્કિલનું નાંધનીય લક્ષણ એ છે કે ચિત્રના વિષયવસ્તુ ઉપર આધારિત વિવિધ વિગતા અને વસ્તુઓથી તેનાં ચિતરેલા વિભાગા ખૂબ ભરચક ( ગીચ ) બની ગયા છે. અહીં આકૃતિઓની રેખાકૃતિઓમાં જે સામીપ્ય છે તે ખૂબ આગળ તરી આવે તેલું છે. તેની સમગ્ર પશ્ચાદ્ભૂના રંગ, જે માટે ભાગ લાલ છે, તે ચિત્રના રંગને સૌમ્ય ખનાવવાના ( અર્થાત્ રંગની લડકતા એાછી કરવાના ) માધ્યમ તરીકે કામ કરે છે. આ ચિત્ર-પહિકામાં અમુક મહત્ત્વની આકૃતિઓની પશ્ચાદ્ભુ માટે વાદળી રંગ પણ પ્રયાજથા છે. પરંતુ એવું લાગે છે કે કલાકાર ઘણું કરીને આ વાદળી રંગના પ્રધાગથી સંતુષ્ટ નથી. તેા પણ આ ચિત્રમાં સમગ્ર રીતે પ્રધાજાયેલા રંગની અસર પ્રાચીન ચિત્ર-પહિકાની પરંપરા સાથે સાદશ્યતા ધરાવતી હોવા છતાં પ્રસ્તુત ચિત્રિત કાષ્ઠ્રપદ્ધિકાની મીલિકતા નાંધનીય છે.

### તકનીકી અભ્યાસની અગત્ય:—

કલા-કારીગીરીનો પાતાની પ્રક્રિયાઓને વધારે સારી રીતે સમજવા માટેના સાધન તરીકે કલા-ઇતિહાસવિદ્દને માટે લધુચિત્રોના તકનીકી અભ્યાસ ખૂબ જ અગત્ય ધરાવે છે. કારણ કે કલાકારની વસ્તુસામગ્રીના જ્ઞાન વિના કલાના ઇતિહાસના અભ્યાસ અધૂરા રહે છે. તદુપરાંત રંગા અને રંગના સ્તર (થર) ઉપરના તકનીકી અભ્યાસ, આવા ચિત્રોના સમય નક્કી કરવામાં મહત્ત્વની ચાવીરૂપ બને છે. તે (તકનીકી અભ્યાસ) અમુક કલાકારના અથવા અમુક સમયના જાણીતા ચિત્રોની કૃતિઓ સાથની સરખામણીને આધારે અમુક ચિત્રોના નક્કી કરેલા સમયને સમય ન આપે છે અથવા તા નકારી કાઢે છે.

નવી નવી રીતા અખત્યાર કરનાર કલાકારને માટે તા પાતાના રંગા પ્રધાજવાની રીતમાં જ ચિત્રના ખરેખરા પાધા નંખાતા હાય છે. ક્લાકારની વસ્તુસામગ્રીના તકનીકી અભ્યાસ દારા, આપણે ્ કલાકારને તેની ચિત્રશાળામાં તેનાં રંગા અનાવતા જોતાં હોઇ એ તેવી કલ્પના કરી શકીએ છીએ. જો કે કલા-ઇતિહાસવિદેશ તા કલાકારે અને કલા-સંપ્રદાયાના આંતર–સંખંધાતું વર્ષુન કરવા માટે મુખ્યત્વે તા તેઓની શૈલી (કલારૌલી) ઉપર જ આધાર રાખવા ટેવાયેલા છે, છતાં આ કામને કલાકારની વસ્તુસામગ્રીની દબ્દિએ પણ જેવું જોઈએ. ખરેખર તા ચિત્રકારની કાર્યક્ષમતા, સ્પષ્ટ આદ્યરેખાઓ વડે તથા રંગાના યાગ્ય ઉપયોગ વડે વિવિધ રસ અને જુદા જુદા ભાવના સફળતાપૂર્વકના નિરૂપણમાં રહેલી છે.

# પૃથક્કરણના પરિણામાઃ--

જેમ અન્ય ચિત્ર-પાંદકાઓમાં મિશ્રર ગાની સ્ફમતાએ ખૂબ દર્શાવાઇ છે, તેવું અહિં નથી; અર્થાત્ પ્રસ્તુત ચિતરેલી કાષ્ઠપદિકામાં મિશ્રર ગાની સ્ફમતાએમાં એક રસ દર્શાવ્યા છે. તદ્દન સામાન્ય જોનારને પણ આ પદ્દિકાના લઘુચિત્રોમાં ધેરા પરાદર્શક લાલર ગના ચળકતા પાતળા થર અને ચળકતા પીળા રંગ, એ બન્ને ખૂબ અસાધારણ અને વિલક્ષણ લાગ છે.

## ભૂમિકા તૈયાર કરવી:-

આ ગીતરેલી કાષ્ઠપિક ઉપર ભૂમિકા તરીકે વપરાયેલ પદાર્થ તકનીકી દષ્દિએ તપાસવામાં આવ્યા હતા. તે ઉપરથી એવું જાલ્યા મળ્યું કે પાલીશ કરેલી સપાઠીવાળી ઠીકવુડની તકતી ઉપર લેડવાઈઠ (સીધા ધાતુથી અનેલા સફેદા)ના એકસરખા પાતળા થર કરીને ભૂમિકા તૈયાર કરવામાં આવી હતી. સચિત્ર-હસ્તપ્રતાના આચ્છાદન તરીકે વપરાતી સુંદર રીતે ચિતરેલી લાકડાની તકતીએ અથવા પદ્દીએ અનાવવા માટે બીજા લાકડા કરતાં માટેભાગે તા ઠીકવુડ જ પસંદ કરવામાં આવતું. ભૂમિકા તૈયાર કરવામાં વપરાયેલ પદાર્થ લેડવાઈઠ રસપ્રદ છે. વેજીટેમલ ગમ અર્થાત્ વનસ્પતિમાંથી પ્રાપ્ત કરેલા શુંદરના, રંગ મેળવણીના માધ્યમ તરીકે ઉપયોગ કરીને લેડવાઈઠ અનાવવામાં આવતા.

## સીમારેખા અથવા ચિત્રની બાહ્યરેખાઓ તૈયાર કરવી:—

ચિત્ર ખનાવવા માટેની ભૂમિકા તૈયાર થઈ જાય કે તરત જ કલાકાર અમુક પસંદ્ર કરેલા વિષયવસ્તુ ઉપર આધારિત દેરચાની ભાદ્યરેખાઓ દારે છે. પહેલાં ધાર અથવા કિનારીની રેખાઓ નક્ષી કરવામાં આવે છે અને ત્યારપછી રંગા પૂરતા પહેલાં રેખાઓ ચિતરવાતું કામ પૂર્ં કરવામાં આવે છે. તૈયાર કરેલી ભૂમિકા ઉપર પ્રારંભના રેખાચિત્રા બનાવવા માટે વપરાતી અણીદાર શલાકા (વર્તિકા) વડે ચિત્રમાં નિરૂપણ કરવાના દેરચાની બાદ્યરેખાઓ દારવામાં આવી છે. પ્રારંભના રેખાચિત્રા દારવાનો જે કરાળતા હોય છે તે ચિત્ર બનાવવા માટેની અબ્રિમ આવશ્યકતા છે. રેખાચિત્ર દારવા માટેની શલાકા માટીના રંગામાંથી અનાવવામાં આવે છે અને તે પેન્સીલ જેવી અણીદાર હોય છે.

#### રંગા પ્રયાજવાની પદ્ધતિ:—

સીમારેખાંઓ દાર્યા પછી કલાકારની ર'ગ યાજનાના ખ્યાલ પ્રમાણે ર'ગા પ્રયાજવામાં આવે છે. અહિ' એ નોંધવું જરૂરી છે કે ચિત્ર તૈયાર કરવામાં, આકૃતિઓની પ્રારંભની સીમારેખાંઓ દાર્યા પછી શૂમિકામાં ર'ગ પૂરવાની પ્રક્રિયા થાય છે. ત્યારબાદ ચિત્રમાં આકૃતિઓને અમુક ચાક્રસ પ્રકારના ઘાઢ આપવા માટે ચિત્રમાં ચઢતા ઉતરતા રંગની પ્રક્રિયા (Shading) કરવામાં આવે છે. આ પ્રક્રિયા (Shading) પછી પીંછી વડે રંગમાં ચિત્રો ચિતરવાનું કામ કરવામાં આવે છે. રંગમાં પ્રારંભની સીમારેખાઓ પીંછી વડે ચિતર્યા પછી, ચિત્રમાં સુસ્પષ્ટ રેખાકૃતિઓ આપવા માટે રંગમાં પીંછી વડે બીજી અથવા છેલ્લી રેખાઓ ચિતરવામાં આવે છે.

પ્રસ્તુત ચિતરેલી કાષ્ઠપાંકકામાં અમુક વિશિષ્ઠ પ્રકારના હેતુ માટે અમુક વિશિષ્ઠ પ્રકારના રંગ પૂરવામાં આવ્યા હતા. પરંતુ જવલ્લેજ આવી રીતે ઇચ્છિત રંગ–અસર ઉપજાવવા માટે એક રંગ ઉપર બીજો રંગ પૂરવામાં આવે છે.

#### ર ગાે:---

અા ચીતરેલી કાષ્ઠપદિકામાં ઘણાં બધા ર'ગા પ્રયાજવામાં આવ્યા હતા. તેમાં લાલ, ચળકતા. લાલ ર'ગ (હિ'ગળાક), પીળા, સફેદ, વાદળી, લીલા અને કાળા—આ બધા મુખ્ય ર'ગા છે. પ્રસ્તુત કાષ્ઠપદિકામાં જે બધા ર'ગા પ્રયાજવામાં આવ્યા છે તે ખરેખર અસરકારક છે.

લાલ રંગ:— તેમાં લાલ રંગ સૌથી વ્યાપક પ્રમાણમાં વપરાયેલા રંગ તરીકે જોવા મળે છે. આ લાલ રંગ હિંગળાકના લાલ રંગ છે જે લાલ મરકયુરીક સલ્ફાઇડ (HgS) છે. આ લાલ રંગ મધ્યયુગ દરમ્યાન ઉપલબ્ધ થતા હતા. ભારતમાં આ લાલ રંગ હિંગુલ અથવા હિંગળાક તરીકે જાણીતા છે. હિંગળાક કુદરતમાં ખનિજ ક્રવ્ય સીનેખાર તરીકે મળી આવે છે, જેમાંથી પારા ધાલ (મરકયુરી) ખને છે. જો કે સૈકાઓ સુધી ખાંડેલા અને દળેલા હિંગળાકે સીધું જ રંગ તરીકે કામ આપેલું, છતાં ઘણાં પહેલાના સમયમાં ભારતમાં માણસા કૃત્રિમ હિંગળાક અથવા ચળકતા લાલ રંગ ખનાવવા માટે પારા અને ગંધકને ભેગા કરતા હતા. હિંગળાક (સીનેખાર) એ શ્રીક અને રામન લાકો દ્વારા પણ જાણીતા થયા હતા. આ હિંગુલ રંગ, કલાકારની રંગમિક્ષણ કરવાની પાટીમાં એક જૂનામાં જૂના રંગ છે. મૂળ તા મરકયુરી અથવા સીનેખારના નેટીવ સલ્ફાઈડ વપરાતા હતા. પરંતુ પાછળથી ગંધક (સલ્ફર) અને પારા (મરકયુરી)ના એક સાથે કરેલા ઉર્વ્યા કરણ દ્વારા તૈયાર કરવામાં આવતા હિંગળાક જાણીતા થયા હતા. ચીનમાં આજે પણ આ પદ્ધાંત પ્રયોજવામાં આવે છે, પરંતુ યુરાપમાં તેને બદલે ઉત્પાદનની ભીતી-પહિત (Wet method) અપનાવવામાં આવી છે.

"मानसोल्लास" अथवा "शिल्परत्न" नाभना संस्कृत शिल्प-अन्याभां लाल रण तरी है लिंगुलने अथवा हिंगुलने हैं। हैं। स्पष्ट निर्देश किया भणते। नवी, "विष्णुवर्मोत्तरपुराण" अभे अह क संस्कृत शिल्प-अन्य छे केंथे हिंगुलने लाल रंगना भूण तरी है स्पष्टपे ने ने थेलुं छे. ( कुन्भेनिविष्णुवर्मोत्तरपुराण-भाग-३, अ-४०, हलो-२६). वणी "जैनचित्रकल्पद्रम" मां लाल रंगनी अनावट विषे आ प्रभाखे भाहिती भणी आवे छे. "इंदरती हाथा हिंगुणोहने आंउना पाखीनी मद्दर्थी अथवा ते। लीं खुना रसनी भद्दर्थी आयेष्ठीमां ( अल्यां) संपूख्ये खु खु है। हरवामां आवे छे. पछी हिंगुलोहने नी रेश्वा हेवामां आवे छे अने अवना पीणाश पडता पाछीने संखाणपूर्य ह हाढी नांभवामां आवे छे. आम तदन शुद्ध हिंगुणोह भेणववा भाटे आ प्रक्षियानुं पंदर वभत अथवा तो तेनांथी पख विष्ते वभत पुनशवर्तन हरवामां आवे छे. तेने इरीथी आंउना पाछी अथवा शिखना रस तथा

ગુંદર સાથે ખાંડવામાં આવે છે; તે બધાનું સંપૂર્ણ પણે મિશ્રણ થઈ જાય પછી તેની ગાળીઓ બના-વવામાં આવે છે અને તેને (ગાળીઓને) સ્કવવામાં આવે છે." (જુઓ-जૈન चित्रकल्पद्रुम, मा-१ पृष्ठ-४५, ११९). ઉપરાક્ત હિંગળાંકમાં ગુંદરનું પ્રમાણ ભરાભર જળવાય છે કે નહિ તેની ખાત્રી કરવા માટે, હિંગળાંકના ભૂકા અથવા પાવડર જ્યારે તૈયાર થતા હોય ત્યારે વારંવાર તેને તપાસતાં રહેવું એ સલાહ ભરેલું છે. આને માટે એક સરળ પ્રયાગ સ્ચવવામાં આવે છે, જેમાં એક કાગળ ઉપર હિંગળાંકનું દ્રાવણ લગાવીને તેની (કાગળની) ગડી વાળીને ભેજવાળી જગામાં તેને રાખવા જોઈએ. જે કાગળના છેડાઓ એકદમ ચોંટી ન જાય તા સમજવું કે ગુંદર સપ્રમાણ છે. જે તે સ્કાયા પછી આંગળીના નખથી રંગને ઉખાડી શકાતા હોય તા દેખીતી રીતે તેમાં વધારે ગુંદરની જરૂર છે એમ સમજવું.

(Motichandra, "Jain Miniature Paintings from Western India"; P. 77).

હિંગળાં કમાંથી બનેલા આ લાલ ર'ગ ચીનમાં તા પ્રાગૈતિહાસિક સમયથી જાણીતા થયેલા છે. અને ત્યાં તા લાંભા સમય સુધી તે ર'ગ (હિંગળાં કના લાલ ર'ગ) બહુ કિમતી ગણાયા છે.

પ્રાચીન કાળ પછી તરતજ કૃતિમ હિંગળાંક જોવા મળ્યા છે. ઇ.સ.ની ૮મી-૯મી સહીના એક અરેબીક અલ્કેમીસ્ટ ગીખર અથવા જબીરે (GePer or Jabir) ગંધક (સલ્ફર) અને પારા (મરકયુરી) ના સંયાજનથી બનેલા લાલ રંગના મિશ્રણ વિષે વાત કરી છે. મધ્યયુગમાં તેને બનાવવાની રીતા ઘણી સામાન્ય છે. જેમકે-પારા (મરકયુરી) અને ગંધક (સલ્ફર) બન્નેને લેગા પાણી સાથે પીસવામાં આવે છે, અને આ પીસવાનું કાર્ય પૂરં થવામાં હોય તે વખતે તેનું રૂપાંતર પૂરં કરવા માટે તેમાં કાસ્ટીક પાઢીશનું હું ફાળું દ્રાવણ ઉમેરવામાં આવે છે. થાડીવાર તેને હલાવ્યા પછી મરકયુરીક સલ્ફાઇડ, આપણે એઇ તા હિંગળાંક લાલ રંગમાં રૂપાંતરિત થાય છે. આ રીતે તૈયાર થયેલા હિંગળાંક લાલ રંગને ગંધક મુક્ત કરવા માટે ધાવામાં આવે છે અને પછી તેને સ્ફકવવામાં આવે છે. રાસાયણિક રીતે અને ભૌતિક રીતે કૃત્રિમ હિંગળાંક કુદરતી હિંગળાંકથી ખાસ જુદા પડતા નથી. તે બન્ને વચ્ચે દેખીતા અથવા નજરે એઇ શકાય તેવા કાઇ લેદ નથી; અને અનેકવાર ચિતરેલા પડમાં મૂળ હિંગળાંક રંગ કહેવા તદ્દન અશકય અને છે. જો ચિતરેલું પડ ખરખચર્ડ હાય અને તેનાં કણા જો એક નાના દાણા જેવા દેખાવાને થદલે ત્રેલા ઢુકડાઓ દેખાતા હાય અને તે ત્રેલા ઢુકડાઓમાં જે અશુદિઓના સમાવેશ થતા હાય તા તે રંગ કુદરતી છે. પ્રસ્તુત કાષ્ઠપાઢકાના ચિત્રોમાં રહેલા લાલ રંગ એ કુદરતી હિંગળાંક (સીનેબાર) છે.

વર્મીલીયન લાલ રંગ એ એક ભારેમાં ભારે રંગ છે જે થાઉા લગાવવાથી એકદમ લાલ થઇ જાય છે. સ્ફ્લમદર્શક યંત્રની નીચે તેમાં પસાર કરેલા પ્રકાશથી વર્મીલીયન લાલ રંગના કણા અર્ધપાર-દર્શક (અથવા સ્વચ્છ) અને ઘેરા નારંગીના રંગ જેવા લાલ દેખાય છે. પ્રતિબિ'બિત પ્રકાશ દારા તેને (રંગના કણાને) વધારે માંડા જોતી વખતે તેલાલ કણામાં અમુક ખાસ મીખુના જેવા ચળકાઢ હોય છે જે ખૂબ લાક્ષ્મિક લાગે છે.

વર્મીલીયન લાલ રંગ એ કાયમી રંગ છે. તેમ હતાં તે ખધી સ્થિતિમાં કાયમી નથી. તેમાં એક ખાસ વિશિષ્ટ ગુણુધર્મ એ છે કે તેનાં નમૂનાઓને સીધા સૂર્યના પ્રકાશમાં ખુલ્લા મૂકવાથી તે

કૈંદલીય વાર રંગમાં વધારે ઘરા (ઘાડા) અની જતા જોવા મળયા છે. આ ફેરફાર વધારે વાર થતો ત્યારે જેવા મળે છે જ્યારે વમી લીચન લાલ રંગ તેલના રંગ-માધ્યમને અદલે પાણીના રંગ—માધ્યમ સાથે પ્રયોજાય છે. રંગનું ઘરા (ઘાડા) થવું એ તદ્દન ભોતિક અથવા ખાદ્ધ ફેરફાર છે; અને તે ફેરફાર મરકપુરીક સલ્ફાઈડના મેઠાસ્ટેખલ કાળા રૂપાંતરની રચનાથી થયેલા માનવામાં આવે છે. સૂકી પ્રક્રિયા- વાળા (dry Process) અથવા કુદરતી વરમીલીયન લાલ રંગ કરતાં ભીની પ્રક્રિયાવાળા (Wet Process) વરમીલીયન લાલ રંગ કરતાં ભીની પ્રક્રિયાવાળા (અને Process)

કુદરતી વરમીલીયન લાલ રંગ એ સુંદર રંગ છે. કુદરતી વરમીલીયન લાલ રંગના ચળકાઢ સાથે ઘેરા ભૂરા, લીલા અને ઘેરા પીળા રંગ જાય છે તથા તે રંગા તેનાં પૂરક પણ અને છે. સાથે સાથે અહિ એ પૂરાવા પણ મળે છે કે પ્રસ્તુત ચિત્ર-પરિકાના કલાકારે રંગા પ્રયાજવામાં ઘણાં રંગાના પ્રયોગા કર્યા હતા.

એારપીમેન્ટ પીળા:—લાલ રંગ પછી પ્રસ્તુત ચિત્ર-પાંક્રકામાં ચળકતા પીળા રંગ ખૂખ આગળ તરી આવે છે; અને તે આકૃતિઓમાં શરીરની ત્વચા દર્શાવવા માટે વ્યાપક પ્રમાણમાં પ્રધાજાયા છે: સાથે સાથે ચિતરેલી આકૃતિઓની ઉપરની તથા નીચેની જગા માટે પ્રયાજાયા છે જ્યાં તે (પીળા રંગ) લેખન-કાર્ય કરવા માટેની પીળા રંગની પશ્ચાદભૂ તરીકેની ગરજ સારે છે. રંગના પૃથક્ષ્ર ર્ દર્શાવ્યું છે કે આ પીળા રંગ ખૂખ ઉચી જાતના શુદ્ધ આરપીમેન્ટ પીળા રંગ છે. આરપીમેન્ટ પીળા રંગની શુદ્ધતાને લીધે તેની તદ્દન સાદાપણાની (સાદાઇની) અસર વધારે ચડિયાતી અને છે. આરપીમેન્ટ પીળા રંગના કુદરતી જોડીદાર રંગ ઓરેન્જ પીએન્ટ રીયલગર (realgar) છે; આ રીયલગર એક ખાનજ ક્રવ્ય છે અને તે સામાન્ય રીતે થાડીક જુદી તાત્ત્વિક મેળવણી સાથે ઓરપીમેન્ટવાળા જ નિક્ષેપામાંથી મળી આવે છે. આ ઓરપીમેન્ટ પીળા રંગમાં રીયલગરની હાજરી મહુ થાડી જ જોવા મળેલી. ઓરપીમેન્ટ પીળો રંગ એ પીળા રંગના રાજા તરીકે પણ જાણીતા છે. આર્સેનીકના પીળો સદ્દાઇડ ઘણી જગ્યાએ કુદરતી રીતે મળી આવે છે. પ્રાચીન કાળમાં આ રંગનાં મુખ્ય પ્રાપ્તિસ્થાના લઘુ એશિયા, મધ્ય એશિયા, મધ્યપૂર્વ અને ભારત હશે તેમ લાગે છે. ચીનમાં યુનાન પ્રાંતના કુર્દીન્સાનમાં આ રંગનો માટે! નિક્ષેપ હતા.

ઓરપીમેન્ટ કાલાકાર રંગ છે અને ખૂબજ પારકર્શ કતાના ગુલ્ધર્મ વાળા છે. આ કુકરતી સલ્ફાઇડ પ્રકાશ અને હવા સામે અપરિવર્ત નશીલ છે. આ રંગ ભાયઝેન્ટાઇન ઝાને જૂના પશીધિન પાનાંઓ ઉપર પ્રયાજયેલા.

"मानसोल्लास" मां હिश्तास थीणा अथवा ओरपीमेन्ट पीणाने मूण वस्तुसामभी तरीहें भानेक्षे छे. (लुओ-मानसोल्लास, माग-२, ब-१, म्लो-१५७). "विष्णुधर्मत्तरपुराण" मां पश अभ क नांधेक्ष छे हे हिश्तास ओ, रंगा लेगांथी भेणववामां आवे छे तेवा पहार्थामांना ओह पहार्थ छे. (लुओ-विष्णुधर्मत्तरपुराण, माग-३, ब-४०, म्लो-२६]. भिनल धरावता प्राप्तिस्थानमांथी पीणा रंगने प्राप्त हरवानी प्रक्रियानुं विगतवार वर्षुन "शिल्परत्न" मां भणी आवे छे. लुओ-शिल्परत्न, ब-१ म्लो-४१-४६). श्रीकृभारना मत प्रभाशे पर्वतमां अने भीला स्थानामां हत्पन्न थता पीणा

ઓરપીમેન્ટને એક્કો કરવા જોઈ એ. અને પછી તેને ચાકખા પાણીમાં ધાવા જોઈ એ. ત્યારભાદ એક પત્થર ઉપર શાડીવાર સુધી તેને પીસવા જોઈ એ અને તેના ભૂકો કરવા જાઈ એ. તે ભૂકાને પછી ચાકખા પાણીથી ભરેલા એક ઘડામાં નાંખીને શાડીવાર આમતેમ હલાવવા જોઈ એ અને ત્યારભાદ તેને કરવા દેવા જોઈ એ. આમ કરવાથી મેલ અથવા માટી નીચે રહેશે અને તેનું સત્ત્વ પાણીની ઉપર તરશે; તે સત્ત્વનું સંભાળપૂર્વક બીજા વાસણમાં સ્થળાંતર કરવું જોઈ એ. જ્યાં સુધી તેમાંથી બધા મેલ અથવા બધી અશુદ્ધિઓ દૂર ન થાય ત્યાં સુધી આ પ્રક્રિયાનું પુનરાવર્ષન કરવું જરૂરી છે. ત્યારપછી આ પીળા ઓરપીમેન્ટના સત્ત્વને નવા માટીના વાસણ ઉપર ચાપડવું જોઈ એ અને ઉનાળાના સૂર્યના તાપમાં સૂકાવા દેવું જોઈ એ. પછી અલખત્ત, તેમાં પ્રમાણસર શું કર ઉમેર્યા બાદ તે રંગ ચિતરવાના કામમાં પ્રયોજવા માટે તૈયાર થઈ જાય છે. આ પીળા ઓરપીમેન્ટ મધ્યયુગીન પશ્ચિમ ભારતની તાડપત્રીય હસ્તપ્રતામાં લોકપ્રિયપણ પ્રયોજયો હતો. તેની બનાવટ આ પ્રમાણે છે.—'' ઓરપીમેન્ટના લઉ'ના લોટ જેવા પૂરેપૂરે ભૂકો કરીને તેને ચાળણીથી ચાળી નાંખવામાં આવે છે. આ ચૂર્ય મેરીથી ગમ અરેબીકના દ્વાવણ સાથે લસોટવામાં આવે છે. શું દરતું પ્રમાણ ભરાબર છે કે નહિ તે નક્કી કરવા માટે હિંગળોક (સીનેબાર) વખતે જે પ્રયોગ કર્યા હતો તે જ પ્રયાગ અહિં પણ કરવામાં આવે છે. એટલે એ બિલકલ સ્પષ્ટ થઈ ગયું કે '' જિલ્લપ્ત્તન '' માં દર્શા વેલી ઓરપીમેન્ટમાંથી પીળા રંગ પ્રાપ્ત કરવાની પ્રક્રિયાને જ પશ્ચિમ ભારતના કલાકારા પ્રથભ ચુસ્તપણ અન્સર્યા હતા.

## ગુલાખી રંગની આંય (Pinkish shade):-

પ્રસ્તુત ચિત્ર-પદ્ધિકામાં ગુલાબી જેવા રંગને તપાસવામાં આવ્યા હતા અને પાતળા રંગના થરની કોમેટાગ્રાફોકલ પદ્ધતિથી તેનું ( ગુલાળી જેવા રંગનું ) પૃથક્કરણ કરવામાં આવ્યું હતું; અને તેને મજીઠીયા ગુલાબી રાતા રંગ તરીકે આળખવામાં આવ્યા હતા, જે રૂબીયા ઠીન્કટેારીયમ ( મંજીષ્ઠા )-ભારમાસી નામની વનસ્પતિના મૂળિયામાંથી મેળવેલાે કુદરતી રંગ છે. સૂનાના પશ્ચરવાળી જમીનમાં ઉગલા અને ૧૮ થી ૨૮ મહિના જૂના બારમાસી છેાડના મૂળિયા ઉપરાક્ત કામ માટે (એટલે કે આવેા ચુલાબી જેવાે રંગ મેળવવા માટે ) સારામાં સારા છે. રંગ કરનાર દ્રવ્ય મુખ્યત્વે <mark>અલીઝરીન છે</mark> અને તેને ખાંડલા મૂળિયામાંથી આથા લાવવાની પ્રક્રિયા (Fermentation ) દ્વારા અને હાઇડ્રોલીસીસ દ્વારા અર્ક રૂપે પ્રાપ્ત કરવામાં આવે છે. ઘણાં પ્રાચીન કાળથી કદાચ આ મંજી ઠા અથવા મજીડીયાના છાડના, રંગ મેળવવાના પ્રાપ્તિસ્થાન તરીકે ઉપયોગ થતા હતા. તે (મંજીષ્ઠાના છાડ) ગુલાવ્યી જેવા રંગતાં પ્રાપ્તિસ્થાન છે. મજીકીયાના (મંજીષ્ઠાના) અર્કમાં ફેટકડી ઉમેરીને અને આલ્કલીવાળા દાવણમાં ઘન ભાગ તળિયે બેઠા પછી ઉપરના ભાગ તે અર્કમાં (મંજીષ્ઠાના અર્કમાં) ઉમેરીને, કલાકારના રંગ માટેના મછઠીયા ગુલાળી રાતા રંગ ખનાવવામાં આવે છે. મછઠીયાના મૂળમાંથી નીકળેલા અર્ક 'પુરપુરીન ' નામે ઓળખાતા બીજો કુદરતી રંગ પણ ધરાવે છે, જે 'પુરપુરીન ' રાસાયણિક રીતે અલીઝરીન સાથે ગાઢ રીતે સંકળાયેલા છે. પુરપુરીનની હાજરી કુદરતી અલીઝરીનને કૃત્રિમ મજીઠીયા ભનાવઢથી અલગ પાડે છે. ર'ગ કરવાના પદાર્થ તરીકે મજી અથવા મ'જીબાના શિલ્પ **બ્રન્થામાં કાે**ઇ ઉદ્દેષ નથી. છતાં આપણે મછઠ અથવા મંજીષ્ઠાના અસ્તિત્વ વિષે શંકા ન સેવવી જોઈ એ. પ્રસ્તુત ચિત્ર-પાંદુકામાં કેટલીક જગ્યાએ શરીરના રંગની અસર ઉપજાવવા માટે એારપીમેન્ટ પીળા રંગ ઉપર મ્યા રંગના પાતળા થર કરવામાં આવ્યા હતા. આ રંગ ઊડી જાય તેવા ક્ષણિક હોાવાને લીધે ઘણી જગ્યાએ ઝાંખા પડી ગયા છે.

શ્વેત રંગ:—પ્રસ્તુત ચિત્ર-પિક્કામાં સફેદ રંગનું પૃથકકરણ કરતાં જણાયું કે સફેદ રંગ એ લેડવાઈટ (સીસા ધાતુથી બનેલા સફેદા) છે. શ્વેત રંગ એક તા ચિત્ર-પિક્કાની કિનારમાં શ્વેત અત-કની આકૃતિ નિર્પવામાં અને બીજી સફેદ વસ્તો તથા પશુના શરીરના રંગ નિર્પવામાં પુષ્કળ પ્રમાણમાં પ્રયોજાયા હતા. સફેદ રંગ કવચિત અમુક ખાસ આકૃતિઓના શરીરની ત્વચાના રંગ નિર્પવામાં પણ પ્રયોજાયા છે. વળી સફેદ રંગ શ્વેતપુષ્પાના હાર નિર્પવામાં અને બેસવાની સાદડી અથવા ગાલીચા નિર્પવા માટે પણ પ્રયોજાયા હતા.

અધા જ લેડ પીંગ્મેન્ડમાં લેડવાઈટ સૌથી વધુ અગત્યના છે. તે લેડવાઈટ લેડના મૂળભૂત કાર્ખિનેટ છે. પહેલાનાં જમાનામાં પણ વાઈટ લેડ જાણીતા હતા, અને કૃત્રિમ રીતે અનાવેલા રંગામાંના તે એક અને પહેલો હતા. તેને અનાવવાની રીત આ પ્રમાણે છે.—મેટાલીક લેડને લગભગ ત્રણ મહિના માટીના ઘડાઓમાં ખુલ્લો મૂકવામાં આવે છે, જે ઘડાઓમાં તળિયે એસીટીક એસીડનું દુર્ભળ કાવણ ધરાવતું જુદું ખાનું પણ હાય છે. પછી તે ઘડાઓને ખંધ વાતાવરણમાં (એક ખંધ રૂમમાં) છાયામાં એક ઉપર બીજા, બીજા ઉપર ત્રીજા, એવી રીતે મૂકવામાં આવે છે. એટલે તેમાં એસીટીક ખાક, ગરમી અને કાર્બન ડાયાકસાઈડ, હવામાંના પ્રાણવાયુ અને પાણીની ભીનાશ—આ બધાની સંયુક્ત કિયા ધીમે ધીમે લેડનું મૂળભૂત લેડ-કાર્બિનેટમાં રૂપાંતર કરે છે. ત્યારબાદ આ બનાવટને ધાયા પછી મૂકાવા દીધા બાદ અને ચાળ્યા પછી, વેજ્ટેબલ ગમ અર્થાત્ વનસ્પતિમાંથી પ્રાપ્ત ગુંદર જેવા અનુકૂળ રંગ-માધ્યમમાં લસાટવામાં આવે છે.

વાઈટલેડ હાનિકારક ઝેરી મિશ્રણ છે. તેથી રંગારાઓ જો તેના બેકાળજીથી ઉપયોગ કરે તા તેઓ 'પ્લમ્બીઝમ' એટલે કે પેટના દુ:ખાવાના રાગથી પીડાય છે.

વાઈટ લેડ ખૂબ સુંદર રીતે વિભાજિત કવ્ય છે, છતાં નિશ્ચિતપણે દાણાદાર રસાયણ છે. આ રંગના (વાઈટ લેડના) થર સારા એવા મજબૂત છે. જૂના વાઈટલેડ રંગના થરની પારદર્શકતા પણ સારી એવી ટકાઉ છે. શુદ્ધ લેડવાઈટ રંગ જો બહારના ભાગમાં ખુલ્લો રાખવામાં આવે તો તે વાતા-વરણની અસરથી ઝાંખા પડી જાય તેવા હોય છે, પરંતુ તેનામાં તીરાઢા નથી પડતી, એટલે ફરીથી તેનાં ઉપર ચિતરી શકાય તેવી સંતાષકારક સપાડી જાળવી રાખે છે. પણ ઘરની અંદરના ભાગમાં ખાસ કરીને અંધારામાં ખુલ્લો રાખવામાં આવે તો તે રંગ (લેડવાઈટ) પીળા પડી જાય છે. એટલું જ નહિ પણ તે બહુ જ ધીમે ધીમે કાળા પડી જાય છે; અર્થાત્ સલ્ફાઈડ રંગા સાથેના સંપર્કથી અને હવામાંના હાઇડ્રોજન સલ્ફાઈડના સંપર્કથી તેતું (લેડવાઈટનું) કાળા લેડ સલ્ફાઈડમાં રૂપાંતર થવા માંઢ છે અને પરિણામે તે કાળા પડી જાય છે. તેનાં ઉપર (વાઈટ લેડ ઉપર) જો વાની શતું પડ લગાવીને તેનું રક્ષણ કરવામાં આવે તો આ પ્રતિક્રિયા અને અસર નહિવત હાય છે. ખરેખર તો વાઈટલેડ ચિત્રામાં બહુ સામાન્યપણ પ્રયાજયેલો જોવા મળે છે, જ્યાં તેનું વરમીલીયન લાલ રંગ અને અળી રંગ (અલ્દ્રામેરીન) સાથે મિશ્રણ કરવામાં આવે છે. ગુજરાત અને રાજસ્થાનના અરવલી પર્વ

તના વિસ્તાર એ આ વાઈટલેડનું બહુ માેડું પ્રાપ્તિસ્થાન છે. પશ્ચિમ ભારતમાં ચિત્રકામના ઇતિહાસમાં વાઈટ લેડ એ સૌથી વધુ મહત્ત્વના રંગ છે. તે ખૂબ પ્રાચીન કલા-વસ્તુઓના ટેમ્પરામાં અને વાેટર કલરમાં પ્રયોજાયા હતાે. આજે વાેટર કલરમાં તેનું સ્થાન બહુ માેટા પ્રમાણમાં ઝીન્કવાઇટે લીધેલું છે.

અઝુરાઇટ ખ્લ્યુ વાદળી રંગ—વાદળી રગ એ અઝુરાઇટ ખ્લ્યુ તરીકે ઓળખાય છે, જે માઉન્ટન ખ્લ્યુ તરીકે પણ જાણીતા છે. આ કુદરતી વાદળી રગ છે, જે અઝુરાઇટ ખનિજમાંથી પ્રાપ્ત કરવામાં આવે છે. આ ખનિજ પદાર્થ, ગુજરાત અને રાજસ્થાનની અરવલ્લી વિસ્તારમાં ઊતરતી કાંદીના તાંઆના નિક્ષેપામાંથી કુદરતી વાદળી રગ તરીકે મળી આવે છે, જ્યાં તે ઘણીવાર મેલેકાઇટ (તાંખાથી ઉત્પન્ન થતા લીલા રંગ) સાથે સંકળાયેલા હોય છે.

બીજા ખનિજરંગાની જેમ આ રંગ પણ અમુક પસંદ કરેલી વસ્તુસામથીમાંથી સંભાળપૂર્વ ક પીસીને, ધાઇને, ખાંડીને અને ચાળીને બનાવવામાં આવે છે.

અઝુરાઇટ એ દાણાદાર પદાર્થ છે. તેના રંગ તરીકે ઉપયાગ કરવા માટે તેને બરછટ રીતે માટે માટે પીસવામાં આવે છે, કારણકે બારીક ભૂકા કરવાથી તે રંગ ફિક્ષો અને દુર્ભળ બની જાય છે. આ કુદરતી કાપર કાર્બોનેટ મધ્યયુગનાં ભારતીય ચિત્રામાં સૌથી વધુ મહત્ત્વના વાદળી રંગ હતા. આ વાદળી રંગ પ્રસ્તુત ચિત્ર-પરિકામાં અમુક ખાસ મહત્ત્વની વ્યક્તિઓની પશ્ચાદ્ભના વાદળી રંગ તરીકે પ્રયાજયેલા છે. વાદળી રંગ, લાલ અને પીળા રંગના પૂરક તરીકે પ્રયાજયેલ છે.

લીલો રંગ:— લીલા રંગને વર્ડી શ્રીષ્ઠ તરીકે એ છે ખાળ ખવામાં આવે છે. તેની ખનાવઢ પ્રાચીન કાળથી જાણીતી હતી. તે ઉડી જાય તેવા રંગ છે, પરંતુ તેનાં ઉપર રક્ષણાત્મક પડ લગાવવામાં આવે તા તે સ્થાચી ખને છે. પહેલાના સમયમાં તે માનીતા રંગ હતા. તેમ છતાં તેને લાંભા સમય સુધી ખુલ્લા રાખવામાં આવે તા તે ભૂખરા થઈ જાય છે. આ લીલા રંગ પ્રસ્તુત ચિત્ર-પરિકામાં વૃક્ષાની વનસ્પતિ નિરૂપવા માટે પ્રયાજયેલા છે.

કાળા રંગ:—કાળા રંગ એ લેમ્પ હલેક અથવા કાર્ળન હલેક તરીકે ઓળખાય છે. કાળા રંગનું પ્રાપ્તિસ્થાન કાર્ળન છે જે ખૂબ જ સુવિખ્યાત છે અને સાર્વિતિક રીતે માન્ય થયેલા છે. કાર્ળન હલેક અથવા લેમ્પ હલેકનું મહત્ત્વ શિલ્પ-બ્રન્થામાં પણ જોવા મળે છે. " શિल्परत्न " માં તા લેમ્પ હલેક બનાવવાની પદ્ધતિનું વર્ળન કરેલું છે.

રંગ-મેળવણીનું માધ્યમ:—શ્વિત્ર ચિતરવા માટેની ભૂમિકા તૈયાર કરવાની પ્રક્રિયામાં અને પછી તે ભૂમિકા ઉપર રંગ લગાવવામાં રંગમેળવણીનું માધ્યમ ખૂબ મહત્ત્વના ભાગ ભજવે છે. ચિત્રની દેકનીકનાં ખાસ લક્ષણા વર્ણવવામાં રંગમેળવણીના માધ્યમની પ્રકૃતિ હંમેશા ધ્યાનમાં લેવાય છે અને તક્ષ્યુસાર રંગ માધ્યમને આધારે સાર્વાત્રક રીતે સ્વીકાર્ય બનેલું વર્ગી કરણ—જેવું કે તેલ, પાણી, ડેમ્પરા, ભીંતાંચત્રા, વગેરે સામાન્યરીતે સ્પષ્ટપણે નક્ષી થાય છે.

પ્રસ્તુત કલા-કૃતિમાં પ્રયુક્ત રંગમેળવણીનું માધ્યમ વેજીટેવ્યલ ગમ અર્થાત્ વનસ્પતિમાંથી પ્રાપ્ત થયેલા ગુંદર તરીકે એાળખાયું છે. " विष्णुधर्मात्तरपुराण" માં એવા ઉલ્લેખ છે કે બધા રંગામાં સિંદૂર વૃક્ષમાંથી ઝરતા રસ ( Grislea Tomentosa ) એ ઈષ્ટ રંગ-માધ્યમ છે. " जैनचित्रकल्पद्रुम " માં એવા એવા ઉલ્લેખ છે કે લીમડાના ઝાડના ગુંદર એ લેમ્પ બ્લેક રંગ માટે યાગ્ય રંગ માધ્યમ છે. તેમાં ધવ અને બીજા પ્રકારના ગુંદરના ઉપયાગ સંપૂર્ણપણ નિષિદ્ધ છે. " जैनचित्रकल्पद्रुम " માં ગમ અરેબીકના પણ રંગ માધ્યમ તરીકે ઉદ્લેખ છે.

અમુક પસંદ કરેલા રંગાને કાઈ એક ચાક્રસ રંગ-મેળવણીના માધ્યમ સાથે મિશ્રણ કરીને રંગા બનાવવામાં આવે છે. રંગા એ ભૂકાના (પાવડરના) રૂપમાં રંગ કરવા માટેની વસ્તુસામગ્રી છે અને તેને અમુક જગા ઉપર પકડી રાખવા માટે કાઈ માધ્યમની જરૂર હોય છે. વાટર કલર ચિત્રા બનાવતી વખતે રંગા અને રંગ-માધ્યમનું એકબીજા સાથે મિશ્રણ કરવામાં આવે છે અને તેને પ્રવાહીરૂપે લગાડવામાં આવે છે. રંગ સૂકાઈ જતાં તેમાંનું રંગ-માધ્યમ રંગાને સલામ તરીતે ભૂમિકા સાથે જકડી રાખે છે. રંગ-માધ્યમ રંગાના દબ્દિવિષયક ગુણધર્માને બદલવામાં મદદ કરે છે.

ઉપસંહાર:—આગળનાં પૃષ્ઠોમાં નોંધેલી હકીકતાને ધ્યાનમાં લઇને આપણે અનુમાન કરી શકીએ કે પહેલાના કલાકાર વસ્તુઓની ડીઝાઇન બનાવવામાં જેવા પારંગત હતો તેવા જ રંગાના ઉપયાગમાં પણ તદ્દન નવા નવા પ્રમાગા કરનાર હતા એવું લાગે છે. વળી પહેલાના કલાકાર પરંપરા સમજતા હાય તેવું લાગે છે અને તેનાથી કંઇક વિશેષ પણ સમજતા હાય તેવું લાગે છે. નવી અસરા ઉપજાવવા માટે પરંપરાગત રંગાના ઉપયાગ કરવાની રીતા તે જાણતા હતા; અને તેમ છતાં પરંપરાથી તદ્દન બહારના રંગાથી પણ તે પરિચિત હતા.

રંગ એ ઘણું વિશાળ ક્ષેત્ર છે, જે ભૌતિકશાસા, રસાયણશાસા, જીવવિદ્યા, માનસશાસા—આ બધાં શાસ્ત્રોના નિયમા સાથે સંબંધ ધરાવે છે; અને કલા તથા ઇજનેર જેવા તેની સાથે સંબંધ ધરાવતાં વિવિધ ક્ષેત્રા સુધી પણ તેના (રંગશાસાના) પ્રસાર પહેાંચે છે. આમ રંગશાસાના વિસ્તાર (area) જીવન અને જ્ઞાનનાં ઘણાં પાસાંઓને સ્પર્શે છે.

પ્રસ્તુત ચિતરેલી કાષ્ઠપદિકા એ ફકત કલા-કૃતિનું જ મહત્ત્વનું ઉદાહરણ છે એવું નથી, પરંતુ તે પશ્ચિમ ભારતમાં ખાસ કરીને ગુજરાતમાં ઇ.સ.ની ૧૩મી/૧૪મી સદી દરમ્યાન પ્રચારમાં રહેલી કલા તથા રંગ ટેકનાલાજીના પ્રયાગાત્મક ક્ષેત્રો, તે સમયના સમાજ, કલાકારના સ્દ્રેડીયા, વગેરેને સમજવાના માધ્યમ તરીકે પણ ઘણી મહત્ત્વની છે.



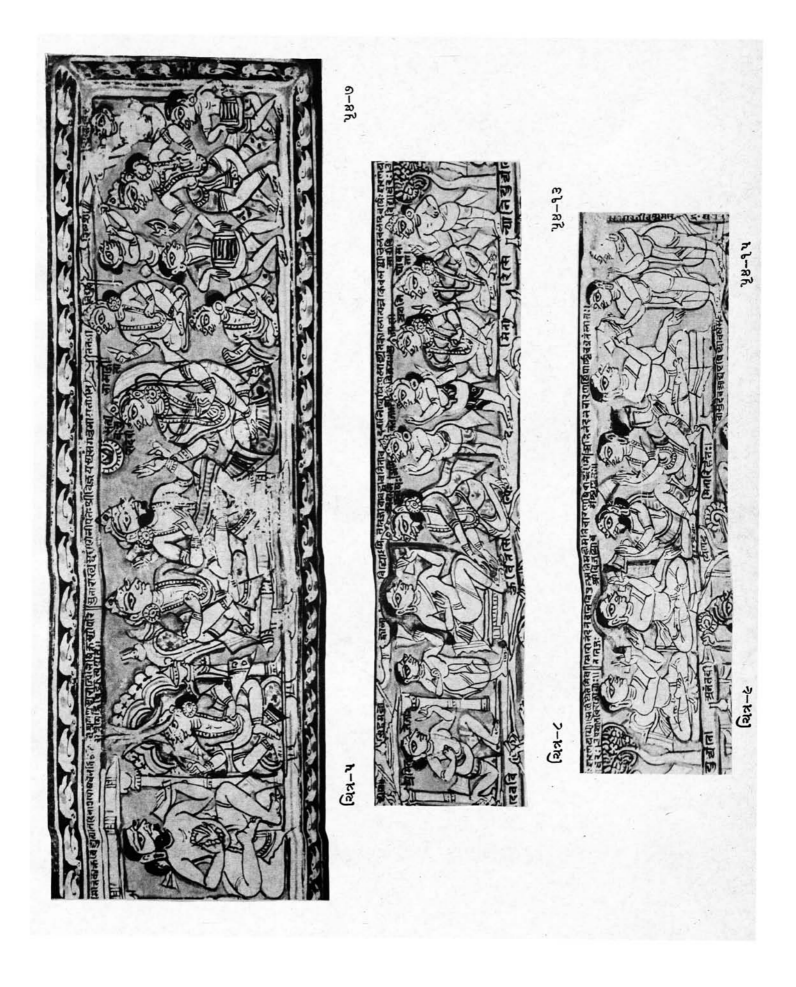






ચિત્ર-૪

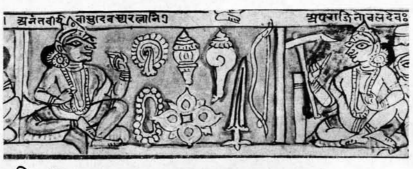
78-4





ચિત્ર-૧૦

પૃષ્ઠ-૧૫



ચિત્ર-૧૧

78-90



ચિત્ર-૧૩

78-20



78-29



ચિત્ર-૧૫

78-53



थित्र-१६

78-58



ચિત્ર-૧૭

78-50



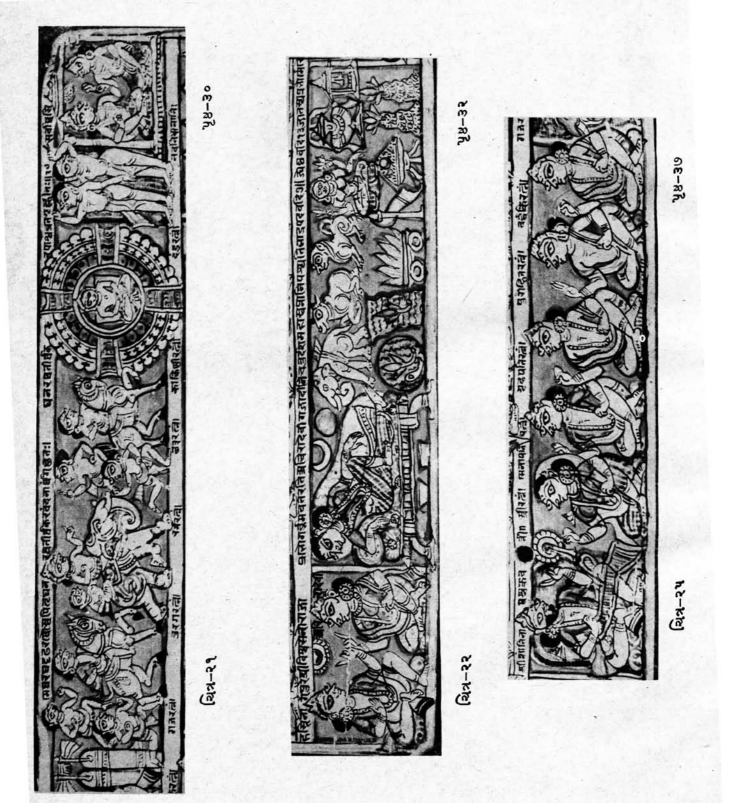
ચિત્ર-૧૯

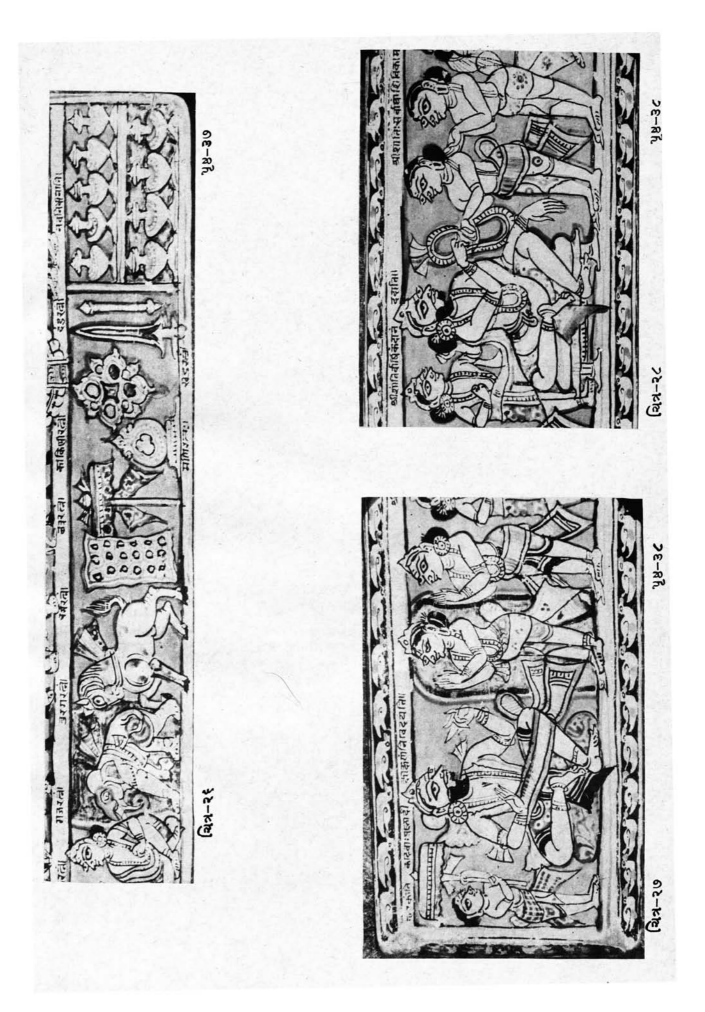
78-26



ચित्र-२०

A8-30







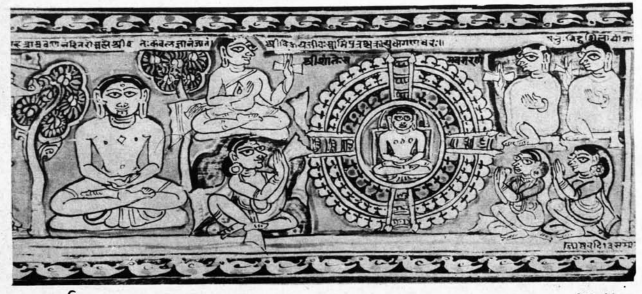
ચિત્ર-૨૬

¥8-3€



ચિત્ર-3૧

98-80



ચિત્ર-3ર

A8-80

