



ન્યાયાંભાતિધિ શ્રીમદ્વિજયાન દસ્ર્રી ( સ્યાત્મારામજ મહારાજ )

वोरा इटीसंग झवेरचंद सीरीझ नंबर १ लो.



# श्राद्धगुण विवरण जाषांतर.

(જિન વચનામૃત મહાેદધિમાંથી પરમર્ષિ ગીતાર્થ વચન તરંગ બિન્દુરૂપ શ્રાવક્રધર્મરૂપી કલ્પવૃક્ષના ઉત્તમ ગુણાેરૂપી પુષ્પાેનું દર્શાંત યુક્ત વિસ્તાર વડે વિવેચન.)

અનુવાદક,

( પ્રવર્ત્ત કજી મહારાજ શ્રી કાન્તિવિજયજી મહારાજના શિષ્ય ) શ્રી માન્મુનિરાજ શ્રી ચતુરવિજયજી મહારાજ.

વારા હઠીસંગ ઝવેરચંદ ભાવનગર નિવાસીની આર્થિક સહાય વડે,

પ્રસિદ્ધ કર્ત્તા,

શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા—ભાવનગર.

ભાવનગર–ધી આનંદ પ્રી. પ્રેસમાં શા. ગુલાયચંદ લલુભાઇએ છાપ્યું.

વીરસંવત ૨૪૪૨. આત્મસંવત ૨૧. વિક્રમ સંવત ૧૯૭૨, ઇ.સ. ૧૯૧૬.

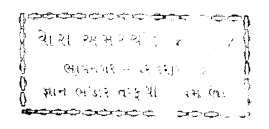
શ્રી આત્માનંદ જૈન ગ્રંથમાળા નું. ૩૦



## श्रद्धालुतां श्राति शृणोति शासनं, धनं वपेदाशु वृणोति दर्शनम् । कृतत्य पुण्यानि करोति संयमं, तं श्रावकं माहुरमी विचक्षणाः ॥

ભાવાર્થ — જે શ્રદ્ધાળુપણાને દઢ કરે, જિનેશ્વર ભગવાનની આત્રાને શ્રવણ કરે, શુભ ક્ષેત્રમાં દ્રવ્યને શિધ્ર વાવે (વ્યય કરે ) જિન દર્શનને (સમ્યક્ ત્વને) વરે, (આદરે), પાપોના નાશ કરે, અને સંયમ કરે, (મન ઇદ્રિયોને વશ કરે) તેમને વિચક્ષણ પુરૂષો શ્રાવક કહે છે. (શ્રીમદૃ જિનમ'ડનમણિ.)







भुनिराक श्री यतुरविकथ्छ भढाराक. (श्री श्राद्ध गुर्शाविवरणअंथना भाषांतर इर्ता.)

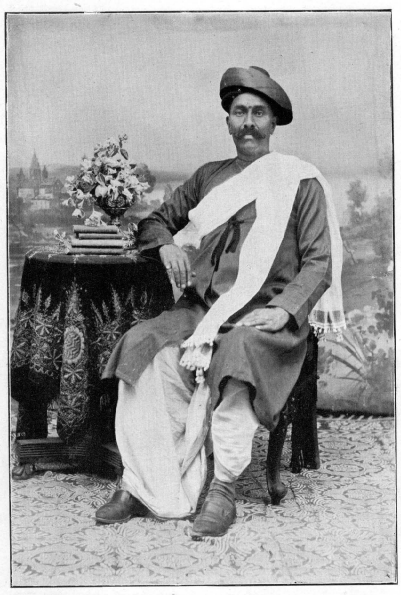


પરમકૃપાળુ શાંતમૂર્તિ શ્રીમદ્દ હંસવિજયજી મહારાજ તથા શ્રીમાન્ પંન્યાસજ મહારાજ શ્રી સં પત્તવિજયજી મહારાજ શુ-મારે સાત વર્ષ ઉપર આ શહેરમાં પધાર્યા હતા. ઘણાંજ ચાડા દિવસની અત્રે સ્થિરતા છતાં તે દરમ્યાન આ શ્રાહ્મગ્રણ વિવરણ ગ્રાંથ ત્યાખ્યા-નમાં વાંચતા હતા, તે વખતે તેઓ સાહેબે શ્રાવકવર્ગ માટે આ ગ્રંથની એટલી અધી ઉપયોગિતા જણાવી હતી અને સાથે આજ્ઞા કરી હતી કે, આ શ્રાવક ઉપયોગી ગ્રંથનું ભાષાંતર કરાવી આ સભા તરફથી પ્રસિદ્ધ થાય તે৷ સમાજને ઘણાજ લાભ થશે; સાથે આ ગ્રાંથમાં આર્થિક સહાય આપનાર ગૃહસ્થ વારા હઠીસંગભાઇ ઝવેરચાં<sub>દે</sub>. ને પણ આવા ઉપયોગી ગ્રંથા પ્રસિદ્ધ કરવા માટે ગ્રંથોદ્ધારના કાર્યમાં લક્ષ્મીના વ્યય કરવા પ્રસંગાનુસાર ઉપદે**શ આ**પ્યા હતા, જે માટે આ બંને મહાત્માઓના ઉપદેશરૂપ નિમિત્તથી આ ગ્રંથની કંઇ શરૂ-ચ્યાત કરવાની ઇ<sup>ચ્</sup>છા થઈ, જે માટે ઉક્ત અં ને મહાત્માઓનો અંત:કરણ પર્વંક <mark>આભાર માનીયે</mark> છીયે. ત્યારબાદ કેટલાેક સમય વિત્યાબાદ ઉક્ત ગૃહસ્થ વારા હઠીસંગભાઇ ઝવેરચંદ**ની** ઇચ્છા આ ગ્રંથ માટે સહાય આપવાની થતાં તેનું ભાષાંતર કરાવ્યું; તે પૂર્ણ થયા બાદ અત્રે સભાના સામાન્ય ધારા મુજબ તે ભાષાંતર શ્રીમાન મુનિરાજ શ્રી ચતુરવિજયછ મહારાજને સાઘંત તપાસી જવા વિનંતિ કરી, જે ઉપરથી તેઓ શ્રીએ તે તપાસતાં તે ભાષાંતર જોઇએ તેવું માલમ પ્ડયું નહીં, જેથી આ સભાની નમ્ર વિનંતિથી અને તેઓશ્રીની પૂર્ણ લાગણી હેાવાથી આ ગ્રંથનું ભાષાંતર સભાઉપર કૃપા કરી પાતે

المام المام

નવેસરથી કરી આપવા મહદ્દ કૃપા દર્શાવી. પોતાના જ્ઞાન, ધ્યાન, સજાય અને મુનિધર્મની ક્રિયા વગેરે કરતાં, તેમજ તે સિવાય પાટણના જેન ભં કારોની પોતાના શરૂરાજ પ્રવર્ત્ત કર્જી મહારાજ શ્રી કાન્તિવિજયજી મહારાજની સાથે ઉદ્ધાર અને વ્યવસ્થા કરતાં, તેમજ આ સભા તરફથી અને બીજાઓ તરફથી તેઓશ્રીની અત્યંત લાગણી અને કાળજીથી શ્રે થાં હારારના કાર્યમાં આખો દિવસમાં ઘણા ટાઈમ તેઓશ્રીના વ્યતિત થતાં છતાં, ઉપરાંત વખત લઇ આ મહદ્દ શ્ર્યે થતું ભાષાંતર ઘણીજ તસ્કી લઇ કરી આપી જેન સમાજ ઉપર મહદ્દ ઉપકાર કર્યો છે. આવું સરલ અને મુંદર સ્પલના રહિત ભાષાંતર તેઓની કૃપા વડેજ પ્રસિદ્ધ થયું છે, જેથી આ સ્થળે આ સભા તેઓ-શ્રીના અતારકરથુપૂર્વ આભાર માને છે. અને આવી કૃપા તેઓ-શ્રીની થવાથી અને સાથે આર્થિક સહાય આપનારની ઈચ્છાથી તે ઉપકારની નિશાની તરિકે એ મહાત્માનો ફેટોગ્રાફ આ શ્ર્યમાં આપી કંઈ ત્રણમુક્ત થઇએ છીએ.





વારા **હઠીસંગભાઇ ઝવેરચંદ,** શ્રી છઠ્ઠી જૈન શ્વેતાંબર કાનક્રરન્સની રીસેપશન કમીટીના પ્રમુખ સાહેબ, **ભાવનગર.** 



## શેઠ હઠીસંગભાઈ ઝવેશ્યંદ વોશ.

ભાવનગર.

આપ ત્યવહારિક સ્થિતિમાં શ્રીમાન છે. ધર્મના ઉચ્ચ સંસ્કારી કુળમાં આપના જન્મ થયેલા હાવાથી તે સંસ્કારના અળે, આપને મળેલ ઉત્તમ લક્ષ્મીના અન્ય અન્ય પ્રસંગે તીર્થયાત્રા, ઉદ્યાપન, પ્રતિષ્ઠામહાત્સવ, જોહાંહાર, ગુરૂભક્તિ વગેરે ધર્મકારોમાં અંત:કરણના ધાર્મિક ઉત્સાહથી સારા વ્યય કરી આપે યશ પ્રાપ્ત કરેલ છે; વળી સાધર્મી અંધુઓ પરત્વેની ઉચ્ચ લાગણીને લઇને શહેર ભાવનગરમાં મળેલ શ્રી જૈન કાન્ફરન્સ વખતે કામના સેવાના તે ઉત્તમ કાર્ય માટે આપે ઉદાર હાથથી દ્રવ્ય વાપર્યું હતું, તે સાથે જ્ઞાના હારના કાર્ય ઉપર આપને ખાસ પ્રેમ હાઇને આ શ્રાહ્મગુણ વિવરણ જેવા મહાન ગ્રંથમાં પણ આપે સારી ઉદારતા ખતાવી છે; તેને લઇને તેમજ આ સભા ઉપર પણ પુરતી પ્રીતિ ધરાવા છા તેથી આ શ્રાવકપણાના ગુણને ધારણ કરાવનારા અને જયશ્રીની સિદ્ધિને આપનારા આ અપૂર્વ ગ્રંથ આપશ્રીને અર્પણ કરીએ છીએ.

પ્રસિ**દ્ધ** કેત્તી.





**一部株6** 

પત્યેક મનુષ્યે પાતાના જીવનના ઉદ્દેશ સમજ ઉત્તમ અધિકારી થવું જોઇએ. તેવા અધિકાર હિટ્કું રુક્ આ પ્રાપ્ત કર્યા શિવાય આ વિશાળ સંસારસાગરમાં પાતપાતાની શક્તિ—અનુસાર પ્રયત્ન કરીને પ્રત્યેકને જીવનનાકા માટે જે માર્ગ કાઢવા પડે છે, તે કાઢી શકાતા નથી. આપણી પાછળ અનંતકાળ વીતેલા હાય છે અને આપણે જીવનદશામાં જેમ જેમ આગળ વધતા જઇએ છીએ, તેમ તેમ આપણી સમક્ષ વિશાળ અને અબેદ્ય ભવિષ્યકાળ પણ આગળ વધતા હાય છે, એવા રીતે આપણી કર્માએ નામેલી મર્યાદા હાય, સાંસુધી એ જીવનયાત્રા ચાલતી રહે છે, અને અંતે કાળ આપણને આ સંસારના મહાન્ રશાંગણમાંથી ઉપાડી જાય છે, પશુ તે સમયે આપણે મહાન્ સમરાંગણમાં કેટલા વિજયા થયા છીએ કે પરાજિત થયા છીએ, એ વાતના નિર્ણય આપણને અધિકારજ કરાવે છે.

એ ઉત્તમ અધિકાર સંપાદન કરવાનું સાધન ગુણો છે. પ્રત્યેક મનુષ્ય પ્રાણીમાં કર્માનુસાર બીજરૂપે કિંવા વિશેષ રપષ્ટર્પે એ ગુણોની પ્રેરણા રહેલી હોય છે. તે ગુણોનો જયારે વિકાશ થાય છે, ત્યારે મનુષ્ય જીવનની ભવ્યતા પ્રકાશી નીકળે છે. કર્મ પુદ્દગલના અનાદિ સંબંધથી વિચિત્ર વેશોને ધારણ કરી આત્મા આ સંસારની ચતુર્વિધ ગતિમાં ભ્રમણ કર્યા કરે છે, તેમાં જયારે સુકર્મયોગે તેને મનુષ્ય ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે, ત્યારે તે ગુણો મેળવવાના પૂર્ણ અધિકારી થઇ શકે છે. જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રમય આત્માનું વાસ્તવિક સ્વરૂપ જોવાને અને જાણવાને જે ગુણોની આવશ્યકતા છે, તે ગુણો મનુષ્ય ગતિમાં સારી રીતે મેળવી શકાય છે. ભગવાન તી- થંકરોએ પણ સત્રવાણીમાં એજ પ્રરૂપણા કરેલી છે. તેઓ ઉપદેશે છે કે, "આ જીવ વસ્તુતાએ શુદ્ધ છે પણ તેની શુદ્ધ દશા કર્મને લીધે દબાઇ જાય છે—આવ્છાદન પામી જાય છે, તેથી તે સ્વભાવ દશા ભુલી જઇને વિભાવદશામાં આવી પડે છે, તેથી તેણે પોતાની પરમ વીર્ય સ્પુરણા કરી પોતાનો શુદ્ધ સ્વભાવ પ્રગઢ કરવો જોઇએ. "ભગવાન દેવાધિદેવના આ ઉપદેશ ઉપરથી સિદ્ધ થાય છે કે, પ્રત્યેક મનુષ્ય આત્માએ વીર્યસ્પુરણા કરવી જોઇએ, એ વીર્ય સ્પુરણા આત્મીય ગુણોને લઇનેજ પ્રગઢ કરી શકાય છે, અને તેથી ખરેખરી માનસિક ઉત્રતિ મેળવી શકાય છે.

આ સંસારના નિસ વ્યવહારમાં રહીને ધર્મના અધિકાર અથવા ધર્મની યાગ્યતા પ્રાપ્ત કરવા માટે તેવા ઉચ્ચ ગુણોની પૂર્ણ આવશ્યકતા છે. મનુષ્યને આ સંસારમાં અનેક પ્રકારની

પ્રકૃતિઓના સંસર્ગમાં આવવું પડે છે તેથી પાતાને અવશ્ય કર્ત્ત વ્ય જે જે વ્યવહાર હોય તેમાં જે જે પ્રકૃતિના યાગ થાય તેના પાતાના વ્યવહારિક કાર્ય જેટલાજ સંબંધ રાખી પાતાના મુખ્ય નિશ્ચયમાં વિક્ષેપ થવા દેવા નહિ. આપણા શુભ નિશ્ચયને વિરાધી એવા વિચારથી તણાઇ જવા કરતાં, આપણાં શુભ વિચારમાં અન્ય જના દારાય તેમ કરવાના યત્ન રાખવા, મૈત્રી આદિ ઉત્તમ ભાવનાઓથી દેારાઈ સર્વ પ્રાણીમાત્ર તરફ વાત્સત્ય પ્રેમ પ્રસારવા અને સર્વાપયાગી ગૃહાવાસમાં રહીને પણ અનાસક્તિ રાખી, સમભાવે વર્ત્તી મનુષ્યજીવનને ઉન્નત કરતાં જવું, એ ઉત્તમ શિક્ષણોના પાઠ ગુણ મેળવવાથીજ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. આહાર, વિહાર, વિચાર, વાંચન, સંગત, વ્યવહાર આદિ સર્વ પ્રવૃત્તિમાં જો ઉત્તમ ગુણોનો પ્રકાશ પાડવામાં આવશે, તાે પછી તમાને આ વિષમય સંસાર પણ અમૃતમય લાગશે, કાઇ સ્થાને દુરાગ્રહ કે અનાદરની સુદ્ધિ ઉત્પન્ન થશે નહિં, કાઇ પ્રિય પદાર્થને અભાવે કલેશ થશે નહિ, પરજીવનમાં પણ સ્વજીવન એન ટલે સુધી ભળા ગયેલું લાગશે કે અન્યના હર્ષ શાકથી તમને હર્ષ શાક થયા વિના રહેશે નહિં અને શક્તિ–અનુસાર સર્વને સહાય કરવાની પણ ઈચ્છા થશે. ઉન્નત વિચારા અને ભવ્ય ભાવનાએા શુદ્ધ થયેલા તમારા અંતઃકરણરૂપી દર્પણમાં વધારે સ્પષ્ટ રીતે પ્રતિભિંબ પામશે. અકસ્માત તમને તમારી ઉમદા આશાઓ અને ઇચ્છાએ પૂર્ણ થતી જણાશે; જૈન–આગમના તત્વાતું ન્નાન અને તેના ખુલાસા સ્વતઃ પ્રાપ્ત થઇ આવશે, તમારી દષ્ટિજ કાઇ દિવ્ય પ્રકારે ખુલી જશે, શંકા, આકાંક્ષા, જડતા, પ્રમાદ, આલસ્ય, વિષયભોગેચ્છા, મિથ્યાત્વ, અસ્થિરતા, તથા ચંચ-ળતા વગેરે દાેષા તમારાથી દૂર રહેશે, અને ભવ્ય જીવનનું સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરી તમે ધર્મના પૂર્ણ અધિકારી થઇ શકશા.

આવી રીતે ધર્મની સંપૂર્ણ યોગ્યતા ગુણાંથીજ મેળવી શકાય છે, એ વાત સર્વ પ્રકારે સિદ્ધ થાય છે. હવે તે ગુણોનું સ્વરૂપ ક્રેવું છે ! અને તે ગુણો મનુષ્યને તેના જીવનમાં કેટલા લાભકર્ત્તા છે ! તે વિષેનું સવિસ્તર અને દર્શાત સિદ્ધિત વિવેચનનું જ્ઞાન પ્રત્યેક શ્રાયક સંપાદન કરવું જોઇએ. અને તે જ્ઞાનને પાતાના નિર્મળ ચારિત્રમાં ઉતારવું જોઇએ. તેમ કરવાથી ગૃહસ્યાવાસમાં રહેલા ધર્માધિકારી શ્રાવકમાં સાંસારિક ઉન્નતિની, અનુભવસિદ્ધ ધર્મકાર્યની, નીતિના નિર્મલ બાધની અને છેવટે આત્મન્નાનની ભાવનાએ સ્પુરિત થાય છે, તેમજ પાતાના ઉચ્ચ આશ્યોનું અને મહા પ્રભાવિક સમક્તિનું મહાયળ પણ પ્રગટ થાય છે.

આ શ્રાદ્ભગુણ વિવરણ શ્રંથ ઉપર્યુક્ત સર્વ માહાત્મ્યથી ભરપૂર છે. અને ગૃહસ્થ :શ્રા-વકને ધર્મના અધિકાર પ્રાપ્ત કરવામાં જે ગુણાની આવશ્યકતા છે, તેને યથાર્થ રીતે અતાવનારા છે. અને ધર્મના અધિકારી કાણ <sup>8</sup> એ પ્રશ્નના યથાર્થ નિર્ણય કરાવનારા છે. જેઓએ શ્રાવકપ-ણાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવા નિશ્ચય કર્યા હોય, એટલે કે જેને આપણે શુદ્ધ શ્રાવક કહીએ છીએ, તેઓ આવા શ્રંથના પ્રથમ પદે અધિકારી છે અને ખાસ કરીને તેવાઓનેજ ઉદ્દેશીને આપણાં મહાપકારી મહાત્માઓએ આવા શ્રંથા લખેલા છે. એટલુંજ નહિ પણ સર્વમાન્ય સર્વાપયાગી થઇ શકે તેમ પણ છે. આવા શ્રંથા વાંચી, વિચારી ગૃહસ્થાવાસીઓ પાતાના યથાર્થ સ્વરૂપને સન્ મજ શકે છે અને પરિણામે ધર્મના પૂર્ણ અધિકારિ વર્ગમાં દાખલ થઇ શકે છે. ગૃહસ્થવર્ગના ઉભય લાકના શ્રેયને સાધનારા આ શ્રંથની અંદર તેના કર્તા પરમર્ષિ શ્રી જિનમ ડનગણીએ ગૃહસ્થધર્મનું પ્રતિપાદન કરવાને શ્રાવકના પાંત્રીશ ગૃણોનું યથાર્થ વર્ણન કરી બતાવ્યું છે અને પ્રસંગાપાત મનન કરવા યાગ્ય દર્ણાતા આપી ગૃહસ્થ જીવનનું પરમ સાધ્ય જે ગૃણો છે, તેનું છટાદાર ખ્યાન આપેલું છે. ગૃહસ્થધર્મ મુનિધર્મથી સરળ અને સુસાધ્ય છે, તેથી તેની આદ્ય ઉપયોગિતા સિદ્ધ કરવાને શ્રંથકારે તે ઉપર અનેક પ્રકારે ઉલ્લેખ કરેલા છે.

ત્રંથના આરંભમાં શ્રાવક શબ્દના અર્થનું ગૌરવ ભરેલું પ્રતિપાદન કરવામાં કર્તાએ પોન્તાના પાંડિત્યના પ્રભાવ સારી રીતે બતાવી આપ્યા છે. અને શ્રાવકના સત્ય લક્ષણો શાસ્ત્રીય પ્રમાણાયી ઉત્તમ પ્રકારે સિદ્ધ કરી બતાવ્યાછે. તે પ્રસંગે શ્રાવકધર્મનું સ્વરૂપ, ધર્મોપદેશ આપવાની યાગ્યતા અને તેના પ્રકારા હૃદયત્રાહી દર્શાંતાથી એવા ઉત્તમ પ્રકારે દર્શાવ્યા છે કે, જે વાંચવાયી સામાન્ય વાચકાને પણ તે સરલતાથી ગ્રાહ્ય થઈ તેમ છે.

ધર્માના સામાન્ય અને વિશેષ-એવા બે પ્રકાર છે. સમ્યક્ વર્તાન એ સામાન્ય ધર્મ અને ત્રારવ્રતાદિરૂપ-એ વિશેષ ધર્મ ગણાય છે. તેમાં સામાન્ય ધર્મ હાય તા જ વિશેષ ધર્મ સશાલિત થાય છે. આ લેખમાં કર્તાએ સામાન્ય ધર્મનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે. અને :તેની અંદર ગૃહસ્થ શ્રાવકના ગુણાનું પ્રતિપાદન કરેલું છે. પ્રથમ ગૃહસ્થ શબ્દના અર્થ ' गृहैर्दारैः सह ति-ष्ठति इति गृहस्थ: ' એટલે સ્ત્રી સાથે ધર માંડીને રહે તે गृहस्य કહેવાય છે. તે ગૃહવ્યવહારની સ્થા-પના વૈલવતે લઇને ખતે છે અને તે વૈલવ ન્યાયથી મેળવવા જોઇએ. માટે ગૃહસ્થતું પ્રથમ લ-ક્ષણ ' ન્યાયનુષજ્ઞવિમવઃ ' એમ ખતાવવામાં આવ્યું છે. શુદ્ધ વ્યવહારથી ( ન્યાય–પ્રમાણિકપ-ણાથી ) ઉપાજિત કરેલી સંપત્તિ ગૃહસ્ય અને તેના પરિવારને સુખકારી થાય છે. અને તેથી ગૃ-હાવાસના સુખા નિઃશંકપણે ભાગવાય છે. અન્યાયાપાજિ ત સંપત્તિ શંકા અને ભયનું સ્થાન રૂપ બની આ લાક તથા પરલાકમાં અનર્થનું કારણ થઇ પડે છે. આ વિષે પ્રંથકર્તાએ સ્પષ્ટ વિ-વેચન કરી અને ચરિતાનુયાગના પ્રાચીન દર્શાંતરૂપ કથાનકા આપી એ આદ્ય ગુણના દિવ્ય પ્ર-ભાવ સારી રીતે દર્શાવ્યા **છે. જે**ની અંદર ગૃહસ્થના જીવનને ઉજવળ અને યશસ્ત્રી અનાવનારા દાનધર્મ વિષે પણ સારા ઇસારા કરવામાં આવ્યા છે. આ પ્રસંગે અન્યાયાપાર્જિત દ્રવ્યના પ-રિણામને દર્શાવનારું રંકશ્રેષ્ઠીનું દર્શાંત ઘર્હાં સુખાધક આપવામાં આવ્યું છે. અને તેને અંગે વ્યવહાર શુદ્ધિનું સ્વરૂપ, ન્યાયનિષ્ઠ વૃત્તિનું માહાત્મ્ય, દેવડ્રવ્યાદિકના ભક્ષણથી થતી હાનિ. શદ્ધ ઋજીવ્યવહારના પ્રકાર, લહ્મીના યાગથી અહિની વિચિત્રતા, તે સંખંધે ધનશ્રેષ્ઠીનું દર્ણત આપી પ્રથકારે પ્રથમ ગુણ વિષે ઘર્ણ રસિક વિવેચન કરેલું છે.

ગૃહસ્થ ન્યાયાપાર્જિત વૈભવવાળા હાય પરંતુ જો તેનામાં શિષ્ટાચારના ગુણ ન હાય તો તે યાંગ્ય કહેવાય નહિ. તેથી તે પછી " શિષ્ટાચારની પ્રશાસા કરવા રૂપ " બીજા ગુણનું વર્ણન આપવામાં આવ્યું છે. આ ઉપયાગી ગુણના વર્ણનમાં સદાચારના લક્ષણો આપવામાં આવ્યા છે કે, જેની અંદર શ્રાવક ગૃહસ્થે લાેકાપવાદના ભય રાખવા, ગરીય—નિરાશ્રિત લાેકાના ન્યાત, જાત કે ધર્મના ભેદ રાખ્યા વિના ઉદ્ધાર કરવા, બીજાએ કરેલા ઉપકારની કદર કરવી,

દાક્ષિષ્યતા રાખવી, કાઇની નિંદા કરવી નહિં, સત્પુરૂષોની પ્રશંસા કરવી, વિપત્તિમાં ધૈર્ય રાખવું, સંપત્તિમાં નમ્ર થવું, પ્રસંગે થાેડું બાેલવું, કાેઇ સાથે વિરાધ કરવા નહિં, અંગીકાર કરેલું કાર્ય પુરં કરવું, નકામાં ખર્ચ કરવા નહિં, હંમેશા યાેગ્ય સ્થાને ક્રિયા કરવી, સારા કામ કરવાના આગ્રહ રાખવા, પ્રમાદ છાેડી દેવા, લાેકાચારને અનુસરવું, અને જમાના પ્રમાણે ચાલવું, આ પ્રમાણે શિષ્ટાચારના લક્ષણા ખતાવી તે ઉપર કાૈશાંબી નગરીના ધર્મપાળ અને વસુપાળ એપીનું અસરકારક દર્શાંત આપી એ બીજા ગુણના વર્ણનની સમાપ્તિ કરવામાં આવી છે.

ગૃહસ્ય શિષ્ટાચાર પાળનારા હોય પણ જો તે વિવાહ સંબંધમાં અવિચારી ખની જય તો તેની કુલ વ્યવસ્થાના ભંગ થઈ જાય, તેથી તે પછી " સમાન કુલ તથા શીલવાલા અન્ય ગાત્રી સાથે વિવાહ સંબંધ જોડવાના" ત્રીજો ગુણ આપવામાં આવ્યા છે. આ ગુણના વિવેચનમાં ધર્મ્ય અને અધર્મ્ય મળી આઠ પ્રકારના વિવાહનું વર્ણન આપી તે પ્રસંગે કુલીન કન્યાના લક્ષણો તથા વિવાહને યાગ્ય વયનું સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કરી શ્રાવક ગૃહસ્થાવાસના ઉચ્ચ ળંધારણ સંખંધે સારા ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યા છે. આ અને પુરૂષની સમાનતાને લઈને ધર્મ, શાલા, કીર્ત્તિ અને આ લોકના સર્વ સુખા પ્રાપ્ત થાય છે અને વિષમતાને લઇને કલઢ કલેશ પ્રમુખ દોષો ઉત્પન્ન થાય છે. આ વિષે ચંથકારે સુલદ્રાનું દષ્ટાંત આપી તે દોષના અછા ચિતાર આપેલો છે. આ પ્રસંગે શ્રાવક કુલની ઉત્તમ સ્થિતિ કેવા પુત્રાથી રહે છે, તે વાત દર્શાના સુજાત, અતિજાત, કુજાત અને કુલાંગાર એ ચાર પ્રકારના પુત્રાના લક્ષણો આપ્યા છે. જે ઉપરથી શ્રાવક સંસારમાં સ્ત્રીપુત્રાદિક પરિવારની વ્યવસ્થા કેવી રાખવી જોઇએ, એ વાત સચવી તે સાથે યથાર્થ ગૃહિણી શ્રાવિકાનું સ્વરૂપ પણ કહી ખતાવ્યું છે. ઉત્તમ ગૃહિણી સંસારને શાનાવે છે અને અધમ અંગના ગૃહરાજ્યને છિલ લિન્ન કરી નાંખે છે. તે વિષય ચર્ચી સાવિત્રી નામની એક હલકી સ્ત્રીનું સુખોધક દષ્ટાંત આપવામાં આવ્યું છે. આ પ્રમાણે શ્રાવક સંસારના શિક્ષણરૂપે આ ત્રીજો ગૃણ વર્શ્વા એ વિષયને સમાપ્ત કરવામાં આવ્યો છે.

કિ શ્રાવક ગૃહસ્થ સુત્ર સ્ત્રીના યાગથી યુક્ત થયા હાય, પરંતુ જો તે પાપથી ડરતા ન હાય તો તે યાગ્ય ગણાતા નથા, તેથા તે પછી " પાપભીરૂ " નામના ચાથા ગુણુનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. આ ગુણુના વિવેચનમાં જો પુરૂષ પાપભીરૂ ન હાય તા તેને અનર્થના કારણ રૂપ અનેક દુર્વ્ય સનો લાગુ પડે છે. એ વાત ગ્રંથકારે આ ગુણુને અંગે દર્શાવી છે. તે પછી પાપભીરૂ ગૃહસ્થને કેવા લાભા થાય છે, તે વિષે કુશસ્થળ નગરના વિમળ તથા મહેરવ નામના ખે શ્રિષ્ટિકમારાનું દર્શત આપી એ ચાથા ગુણને સમાપ્ત કરવામાં આવ્યા છે.

કિંદ ગૃહસ્થ પાપભીરૂ હોય પણ જો પ્રસિદ્ધ દેશાચારથી ઉલટી રીતે વર્ત્તા હોય તો તે ગૃહસ્થ ધર્મ ને યાગ્ય ગણાતા નથી, તેથી '' પ્રસિદ્ધ દેશાચાર '' નામના પાંચમા ગુણનું વર્ણ ન કરી ખતાવવામાં આવ્યું છે. જેન ગૃહસ્થે લોક વિરૃદ્ધ કે ધર્મ વિરૃદ્ધ આચારતા ત્યાગ કરવા જોઇએ. અન્યથા તે પુરૃષ લોકમાન્ય, યશસ્વી અને સિદ્ધકાર્ય થઇ શકતા નથી. આ પ્રસંગે પ્રયંકારે ગૃહસ્થને શિક્ષણ લેવા યાગ્ય કેટલાએક લોક વિરૃદ્ધ કાર્યો ગણાવી તેમાંથી દૂર રહેવા સારા ઉપદેશ આપેલા છે.

કિ પ્રસિદ્ધ લોકાચાર પ્રમાણે વર્તાતો હોય પણ જો તે ગૃહસ્થને પરનિંદા કરવાની કુટેવ હોય તો તે ઉપર કહેલો ગુણ નિષ્ફળ થઇ જાય છે, તેથી તે પછી "કાઇના અવશું વાદ ન ખાલવા રૂપ" છઠ્ઠા ગુણના પ્રસંગ સંક્ષેપમાં વર્ણવી ખતાવ્યા છે. નીચ ગાત્ર કર્મ બાંધનારા એવાને આ ગુણના વિશેષ બાેધ થવા માટે ગ્રંથકારે કાઇ એક વૃદ્ધ બ્રાહ્મણીનું અસરકારક દષ્ટાંત આપેલું છે.

પ્રસિદ્ધ લાકાચાર પ્રમાણે વર્તે અને પરનિંદા પરહરે છતાં પણ જો નહારા ઘરમાં અને ન-દારા પહારામાં રહેનાર ગૃહસ્થ હાય તા તેને અનેક પ્રકારની હાનિ થાય છે, તે ખતાવાને " ગૃહ-સ્થે કેવા ઘરમાં અને કેવા પડાસમાં રહેવું જોઇએ " તે વિષે સાતમા ગૃણનું વિવેચન ક-રવામાં આવ્યું છે. અને તે વિષે ગિરનાર પર્વત પાસે આવેલા કુએરપુરના અંબિકા નામની વિ-પ્રપત્નિના દાખલા આપી નહારા પહાશથી કેવી હાનિ થાય છે, એ સિદ્ધ કરી ખતાવ્યું છે. આ જ પ્રસંગને પુષ્ટ કરવા માટે તે પછી આદમા ગૃણ તરીકે " સત્સંગ રાખવાના" ઉપદેશ આ-પેલા છે. અને તેને માટે વીરપુર નગરના પ્રભાકર નામના એક વિપ્રકુમારનું હૃદયગ્રાહી દ્રષ્ટાંત આપી ગ્રંથકર્તાએ સદુપદેશના ઘણા મધુર સ્વાદ ચખાક્રા છે.

ઉપર કહેલા બધા ગુણા પ્રાપ્ત થયાં હોય છતાં પણ જે ગૃહસ્થ માતાપિતાના પરમ લક્ત ન હોય તો તે ધર્મના અધિકારી બનતા નથી, તેથી 'માતા પિતાની ભક્તિ—સેવા કરવા-રૂપ " નવમા ગુણ વર્ણવી ખતાવ્યા છે. આ પ્રસંગે ગ્રંથકારે સત્પુત્રના લક્ષણોનું સારૂં વિવેચન કરી ખતાવ્યું છે. અને તે ઉપર કેટલાએક મનારંજક દાખલાઓ આપી એ ગુણની ઉપયોગિતા સિદ્ધ કરી ખતાવા છે. ઉપર્યુક્ત સર્વ ગુણા પ્રાપ્ત થયા છતાં પણ ગૃહસ્થે પાતાના જીવનમાં સાવચેત રહેવાનું છે. કાઈ પણ સ્થળ ઉપદ્રવવાળું જોવામાં આવે તા તત્કાળ તેના ત્યાગ કરવા જોઇએ. તે ત્યાગનેજ દશમા ગુણ તરીકે ગણી ગ્રંથકારે ' ગૃહસ્થે કેવા દેશમાં અને કેવા સ્થળમાં રહેવું જોઇએ, " એ વિષે સારૂં વિવેચન કરેલું છે. નહારા સ્થળમાં વાસ કરવાયી કેવા હાનિ થાય છે, તે વિષે પદ્મપુર નગરના નિવિધ્યાર રાજાનું અસરકારક દર્શત આપી આ ગુણની ખરી ઉપયોગિતા સિદ્ધ કરી ખતાવી છે.

સારા યાગ્ય સ્થળમાં વાસ કરનાર ગૃહસ્થ પણ ક્રાઇવાર નિંદિત કાર્યમાં પ્રવૃત્ત થઇ જાય છે, તેથી તે પછી "નિંદિત કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ ન કરવારૂપ" અગીયારમાં ગુણનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. આ પ્રસંગે અયોગ્ય કાર્યનો આરંભ, પ્રજાવર્ગ સાથે વિરોધ, બલવાનની સાથે સ્પર્ધા અને સ્ત્રી જાતિના વિશ્વાસ—એ ચાર જે મૃત્યુના દ્વાર કહેવાય છે, તે વિષે વિવેચન કરી અને ઉજ્જયણી નગરીના રાગ નામના બ્રાહ્મણની દર્શાત—કથા આપી શ્રંથકારે આ સર્વોપયોગી મહાન ગુણનો ઉત્તમ મહિમા વર્ણવી બતાવ્યો છે. તે પછી સ્વજન, સ્વદેશ, સ્વજાતિ અને રાજ્યને અહિતકારી કર્ત્તવ્યને અંગીકાર ન કરવાનો બાધ આપ્યો છે. અને તેથી કેવી હાનિ થાય છે, તે વિષે અનેક પ્રમાણા આપી સારી રીતે પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે.

ઉપર કહેલા ળધા ગુણા પ્રાપ્ત કર્યા હોય તે છતાં જો પોતાના ઘરવ્યવહારની સ્થિતિના વિચાર કર્યા વગર ઉડાઉપણે ખર્ચ રાખે તો તેની વ્યવહાર નૌકા ચાલી શકતી નથી, તેથી તે પછી જ ''આવકના પ્રમાણમાં ખર્ચ' રાખવાના" ભારમા ગુણ વર્ણવી ખતાવવામાં આવ્યો છે. ગૃહસ્થે ઉપાર્જન કરેલા દ્રવ્યમાંથી કેવી રીતે વ્યય કરવા અને ઉપયાગ કરવા, તે વિષે આ પ્રસંગે ઘણું વિવેચન કરી એક કૃપણ શ્રેષ્ઠીનું અસરકારક દર્શત આપેલું છે. અને વૈભવને અનુસાર ખરચ કરનાર ગૃહસ્થ પ્રતિષ્ઠા, યશ, પુષ્ય, સુખ અને સંપત્તિ સારી રીતે મેળવી પાતાના ગૃહસ્થાવાસને સારી રીતે દીપાવે છે, એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે.

ગૃહસ્થ આયોચિત વ્યય કરનાર હેાય પણ જો તે ગૃહસ્થને છાજે તેવા વેષ પહેરે નહીં તો તે ગૃહસ્થ પોતાની પ્રતિષ્ઠાને યથાર્થ જાળવી શકતા નથી, તેથી તે પછી શ્રંથકારે ''વેભવને અનુસારે વેષ રાખવાના" તેરમા ગુણ વર્ણવી ખતાવ્યા છે. આ ગુણને અંગે માંગલ્યના સ્વરૂપનું વિવેચન કરી તે વિષે કર્ણદેવનું મનાહર દર્શાત આપ્યું છે. જે મનન કરવા જેવું છે.

માંગલ્ય વેષથી ખાહેર સ્વરૂપ વહે સુશાભિત દેખાતા ગૃહસ્થ છુદ્ધિના આંતર સ્વરૂપથી ર-દ્ધિત હોય તા તે ઉત્તમ ગણાતા નથી, તેથી ''**છુદ્ધિના આઠ ગુણા મેળવવા રૂપ"** ચૌદમા ગુણુનું વર્ણન કરી ખતાવ્યું છે. અને તે ઉપર **નારદ** અને **પર્વત** નામના બે વિદ્યાર્થીઓનું સુ-બાધક ઉદાહરણ આપેલું છે.

ખાજ્ઞ અને આંતર સ્વરૂપથી યુક્ત થયેલા ગૃહસ્થ જો સતત્ ધર્મ શ્રવશ્ કરતા ન હાય, તા તે વૃથા જીવનવાળા ગણાય છે, તેથી તે ગુણની પછી "ધર્મ શ્રવણ કરવારૂપ" પનરમાં ગુણનું વર્ણન કરી તે સંખંધ મણિકાર શ્રેષ્ટી અને સુદર્શન શ્રેષ્ટીના દર્શાંતા આપવામાં આવ્યા છે. જે ઉપરથી વાચક અને શ્રોતા–ઉભયના હૃદય ઉપર ધર્મ શ્રવશ્ના મહિમાનું સ્વરૂપ પ્રગટ થઇ આવે છે.

બાહ્ય અને આંતર સ્વરૂપની શુદ્ધિવાલા ગૃહસ્થ શ્રાવક શાસ્ત્ર શ્રવણ કરતા હાય પણ જો તે ધર્મના સાધનરૂપે અને ચિંતામણિરૂપે ગણાતા આ મનુષ્ય શરીર તરફ ઉપેક્ષા રાખી આહાર વિહારના નિયમા પાળા શકતા ન હાય તા તે અવિચારી પુરૂષ ગણાય છે, તેથી તેને માટે સંપાદન કરવા યાગ્ય " અજ્રાણમાં ભાજનના ત્યાગ અને સકાલે ભાજન કરવારૂપ " સાળમા તથા સત્તરમા ગુણનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. અને તે વિષે ધર્મના શાસ્ત્રીય નિયમા દર્શાવવામાં આવ્યા છે.

સર્વ ગુણસંપત્ર ગૃહસ્થે ગૃહાવાસમાં રહીને ધર્મ, અર્થ અને કામ સાધવા જોઇએ અને પોતાને ઘેર આવેલા યોગ્ય અતિથિના સત્કાર કરવા જોઇએ. આ વાત સિદ્ધ કરવા માટે '' ત્રિવર્ગ'ના સાધન કરવારૂપ " અઢારમા અને '' અતિથિની ભક્તિ કરવારૂપ " ઓગણીશમા ઉચ્ચ ગુણોનું ગ્રંથકારે સપ્રમાણ વિવેચન કરેલું છે. ત્રિવર્ગનું વિવેચન અને અતિ-

થિતું સ્વરૂપ એવા ઉત્તમ પ્રકારથી વર્જા વેલું છે કે, જે પ્રત્યેક વાચકને મનન પૂર્વ ક વાંચવા જેવું છે. ગૃહસ્થના ધરમાં પોષ્યવર્ગમાં કાેે કાેે કાેે જો આવેલ છે અને તે તે પ્રત્યે કેવી રીતે વર્ત્ત વાતું છે, તે વિષે પ્રંથકારે સંક્ષેપમાં ઘહ્યું સારૂં સમજ્યવ્યું છે. અને અતિથિ સતકાર વિષે પ્રતિષ્ટાનપુરના વિખ્યાત નરપતિ શાલિવાહનના સુબાધક પ્રબંધ આપેલા છે.

વૈભવસં પત્ત થયેલા ગૃહસ્થને ઘેર અનેક યાગ્ય અતિથિઓ આવે છે, તેમ નિરાશ્રિતા આશ્રય લેવાને પણ આવે છે, તેમજ તેની સલાહ લેવાને ઘણાં યાગ્ય પુરૂષા આવે છે, તેથી માટાઈના અભિમાનને લઇ તેનામાં મિચ્યાગ્રહ રાખવાના સ્વભાવ પડી જ્યય છે અને તેને લઇને નિર્ગુ શુમાં પક્ષપાત કરવાની પ્રવૃત્તિ થઇ આવે છે, તેથી ગ્રંથકારે તે પછી " મિશ્યાભિનિવેશ ત્યાગ કરવારૂપ" અને " ગુણમાં પક્ષપાત કરવારૂપ" વીશમા અને એકવીશમા ગુણનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે. જે ઉપરથી ગૃહસ્થ ધર્મની યાગ્યતાનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાણી શકાય છે.

સાંસારિક પ્રવૃત્તિમાં અનેક જાતના કાર્યો થઇ આવે છે, અને તેથી કાઇવાર આકરિમક ઉપાધિઓ પણ ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી યાગ્ય ગૃહસ્થે નિષિદ્ધ દેશ અને કાળની ચર્યામાં ઉતરવું ન જોઇએ. અને પોતાનામાં કેટલી શકિત છે, તેના વિચાર કરવા જોઇએ. જો દેશ, કાળ અને શકિતના વિચાર કરવામાં ન આવે તા પશ્ચાત્તાપ કરવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થયા વિના રહેતા નથી, તેથી તે વિષે " અદેશ અને અકાળ ચર્યાના ત્યાગ કરવારૂપ " અને " સ્વ તથા પરના ખળાખળને જાણવારૂપ " આવીશ અને ત્રેવીશમા ગુણનું ખ્યાન આપવામાં આવ્યું છે. તેમાં ખળાબળ જાણવા ઉપર લક્ષણાવતી નગરીના રાજા લક્ષ્મણસેનના મંત્રી કુમારેદેવનું દર્શત આપી શ્રંથકારે એ ગુણની મહત્તા સારી રીતે પ્રતિપાદન કરી છે.

પ્રત્યેક ગૃહસ્થે ત્રત અને ત્રાનથી વૃદ્ધ એવા પુરૂષોની સેવા પૂજા કરવી જોઇએ અને પાન તાને આશ્રયે રહેલા પાષ્ય વર્ળનું પાષણ કરવું જોઇએ. તે સિવાય ગૃહસ્થધર્મની ઉપયોગિતા સિદ્ધ થતી નથી. તેને માટે " ત્રતધારી અને જ્ઞાનવૃદ્ધોની પૂજા કરવા રૂપ અને પાષ્ય વ-ગઈનું પાષણ કરવા રૂપ " ચોવીશ તથા પચ્ચીસમા ગુણોની આવશ્યકતા દર્શાવી છે અને તે પ્રસંગે ત્રતી, વૃદ્ધ અને પાષ્યજનાના સ્વરૂપનું સ્પષ્ટીકરણ સારી રીતે કરી ખતાવ્યું છે.

વિવિધ કર્મોના વિક્ષાસવાળા સંસારી જીવનમાં ગૃહસ્થને ક્ષણે ક્ષણે આગામી અનર્થોની શંકા રાખવાની છે અને કાર્યાકાર્યના વિશેષ જ્ઞાનને મેળવવાનું છે. તેથી તેને માટે "લાંભે કાલે ધનાર અનર્થાદિકના વિચાર કરવા રૂપ અને વિશેષ જાણવા રૂપ " છવીશ અને સત્યા-વીશમા ગુણોનું સ્વરૂપ દર્શાવેલું છે. એ ગુણોના માહાત્મ્યને પ્રગટ કરવા ધનશ્રેષ્ટી અને સુખુદ્ધિ-મંત્રીનું રસિક દર્શાંત આપવામાં આવેલું છે.

પ્રત્યેક ગૃહસ્થે ખીજાએ કરેલા ઉપકારની કદર કરવી જોઇએ. તેમ ન કરવાથી તે લોકામાં કૃતધ્ન ગણીય છે, તેથી તેની તરફ લોકા માનદષ્ટિથી જોતાં નથી. જે ગૃહસ્થ કૃતન્ન હોય છે, તે લોકપ્રિય થાય છે. અને લોકપ્રીતિ મેળવવામાંજ ગૃહસ્ય જીવનની ઉચ્ચતા ગણાય છે, તેથી ગ્રં-થકારે " કૃતફા, અને લાકવક્ષભ થવા રૂપ " અડયાવીશમા અને ઓગણત્રીશમા ગુણા સારા વિવેચન સાથે દર્શાવ્યા છે. કૃતન્નતાના ગુણ ઉપર વસંતપુરના જિતારિ રાજાના અને લાકવક્ષ-ભપણાના ગુણ ઉપર અભયકુમાર મંત્રીના રસિક દર્શન આપી, ગ્રંથકારે એ ઉભય ગુણાનું ગૌરવ યથાર્થ પ્રતિપાદન કરેલ છે.

ગૃહસ્ય કૃતન અને લાકપ્રિય થયા હાય છતાં પણ જો તેનામાં લજ્જા કે દયા ન હાય તો તે ન્યુનતાવાળા ગણાય છે. તેથી ઉત્તમ ગૃહસ્થે લજ્જા અને દયા ધારણ કરવી જોઇએ. તેથી ગ્ર-થકારે તે પછી " સલજ્જ અને સદય રૂપે " ત્રીશ અને એક્ત્રીશમા ગુણોતું યથાર્થ દિગદ-શ'ન કરાવ્યું છે અને તેની પુષ્ટિને માટે અણુહિલપુરપાટણના મહારાજા કુમારપાળના મંત્રી આંખડ દેવ અને મહારાજા વિક્રમાદિત્યના સુખાધક દષ્ટાંતા આપવામાં આવ્યા છે. અહિં સુધી ગૃહસ્થના વર્ત્તન સંખંધી ગુણા દર્શાવ્યા પછી ગ્રંથકાર તેના આંતર્ગુણાનું વર્ણન કહી ખતાવે છે કે જે ગુણા ગૃહસ્થ શ્રાવકની માનસિક ઉચ્ચતાને દર્શાવનારા છે. ઉત્તમ સ્વભાવના પ્રભાવને દર્શાવનાર ગૃહસ્ય પ્રથમ તા સૌમ્ય—મનાહર આકૃતિવાળા હોવો જોઇએ. દર્શનીય, અને પ્રસન્ન મૃત્તિ ગૃહસ્થના દેખાવ ઉપરથી તેના આંતરગુણા જણાઈ આવે છે. ભયજનક આકૃતિવાળા પુરૂષ દુર્ગુણી હોઇ લોકાને ઉદ્દેગનું કારણ ખને છે. તેથી ગ્રંથકારે " સામ્ય " નામે ખત્રીશમા ગુણ દર્શાવી રાજા વીરધવળનું આકર્ષક દર્શત આપ્યું છે.

જે સૌમ્ય હોય તે પરાપકારી હોવો જોઇએ. તેમ વળી પરાપકારના ગુણ વગરની સૌય્યના નકામી ગણાય છે, તેથી તે ગુણની પછીજ તેત્રીશમા ગુણ તરીક પરાપકારને ગણેલો છે. યં- શકારે આ સ્થળ પરાપકારના માહાત્મ્યને દર્શાવના રૂં સારૂં વિવેચન કરેલું છે. તે ગુણને આક- પંક ખનાવવા માટે વિક્રમ અને ભરત રાજાના સુખાધક દર્શાતા આપવામાં આવેલા છે. જે વાંચવા ઉપરથી પરાપકારના અદ્ભુત પ્રભાવ વાંચકાના જાણવામાં આવી શકે છે. ઉપર કહેલા સર્વ ગુણાથી સુક્ત થયેલા ગૃહસ્થને સાંસારિક પ્રવૃત્તિઓ વિષમય એવા વિષય જાળમાં ખેંચી ન જાય તેથી છેવટે "આંતરંગ રાત્રુ જેવા કામ કાંધાદિના ત્યાગ કરવારૂપ" ચોત્રીશમાં ગુણ દર્શાવ્યો છે. તે પ્રસંગે એ આંતરશત્રુઓનું યથાર્થ સ્વરૂપ ખતાવી પ્રંથકારે ગૃહસ્થને અ- ખ્યાત્મ માર્ગ તરફ વાળવાની સચના કરી છે. અને તેની પછી છેવટે " દંદિયોને વશ કરવા- રૂપ" પાંત્રીશમા ગુણનું સર્વોત્તમ દિગ્દર્શન કરાવ્યું છે. આ મહાન અંતિમ ગુણોનો અતુલ પ્રભાવ દર્શાવવામાં પ્રંથકારે પોતાનું ખરેખરૂ પાંડિત્ય પ્રગટ કરી ખતાવ્યું છે. અને છેવટે આ માર્ગાનુસારી પાંત્રીશ ગુણો કે જેઓનું સેવન કરવાથી અબ્યુદય આપનારા એથર્યને પ્રાપ્ત કરી ભવ્ય પુરૂષા સમ્યકત્વ સહિત નિર્મલ ખાર વત રૂપ શ્રાવકધર્મને પ્રાપ્ત કરી મોક્ષપદના અધિકા- રી થઇ શકે છે.

એકંદર આ ગ્રંથ ગૃહસ્થ શ્રાવક જીવનના માર્ગદર્શક તરીકે બહુ ઉપયોગી છે. આ ગ્રંથ-ની મહત્તા અને ઉપયોગિતાના સંબંધમાં જેટલું ધારીએ તેટલું કહી શકાય તેમ છે. ગ્રંથની શૈલી ખહુજ ઉત્તમ છે, તે સાથે પ્રસંગે પ્રસંગે આવેલા વિવિધ સુભાષિતા કંઠસ્થ કરવા યાેગ્ય અને મનન કરવા યાેગ્ય છે.

આ ગ્રંથના કર્તા શ્રોજિનમંડનગણી વિક્રમ સંવત્ પંનરમા સૈકામાં વિદ્યમાન હતા. તેઓ શ્રી તપાગચ્છ રૂપી કમળને વિકાશ કરનાર શ્રી જગચ્ચંદ્ર સરિના પરિવારમાં થયેલા હતા, તેઓ જૈન ધર્મમાં પ્રખ્યાત થયેલા 'શ્રી સોમસુંદર સરિના શિષ્ય હતા, મહાત્મા સોમસુંદસરિ લારતવર્ષમાં એક સારા વિદ્વાન્ અને લેખક ગણાતા હતા. તેઓએ પયન્નાપર તથા પ્રત્યાખ્યાન લાષ્ય ઉપર ટીકા રચેલી છે. તેમજ યોગશાસ્ત્ર, ઉપદેશમાળા, ષડાવશ્યક તથા નવતત્વ પ્રમુખ ગ્રંથાપર સુખાધક ટળા રચેલા છે. ગ્રંથકારે આ ગ્રંથની પ્રશસ્તિમાં પાતાની ગુરૂ પરંપરા કમવાર આપી છે.

છેવટે જૈન ગૃહસ્થધર્મના પ્રભાવને પ્રગટ કરનાર અને માર્ગાનુસારીપણાના માહાત્મ્યને દ-ર્શાવનાર આ શ્રાહ્મગૃણ વિવરણના ત્રાંય સર્વ સાધર્મિ ખંધુઓના વાંચવામાં આવે અને તેયી કરીને તેમનામાં ગૃહસ્થાવાસની ઉચ્ચતાની, કર્ત્ત વ્યનિષ્ટ ધર્મ કાર્યની, સદાચાર તથા સદ્ગત્તના નિર્મળ ખાધની અને પરંપરાએ અધ્યાત્મ જ્ઞાનની ભાવનાએ સ્પુરિત થઇ આવે તેમજ ગૃહા-વાસના ઉચ્ચ આશ્યાનું અને ખરેખર જૈનતત્વનું મહાબલ પ્રગટ થઇ આવે એવા હેતુથી આ મહાન શ્રંથ પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવ્યા છે.

આ શ્રાન્દ્રગુણ વિવ**રણ મૂળ ગંધ** પણ મુનિરાજશ્રી હંસવિજયજી મહારાજના ઉપદેશા-તુસાર આર્થિક સહાય મળવાથી પ્રવર્ત કેજી મહારાજશ્રી કાન્તિવિજયજી મહારાજના શિષ્ય મુનિરાજશ્રી ચતુરવિજયજી મહારાજે તેની બીજી પ્રતા એકડી કરી મેળવી, શાધી છેવટે પુક્ વગેરે તપાસી આપવામાં જે કૃપા દર્શાવી કે જેને લઇને તે મૂળ ગ્રંથ પણ અમા પ્રસિદ્ધ કરી શક્યા છીએ.

આ પ્રથમા ભાષાંતરની યોજના ઉત્તમ પ્રકારે કરવામાં આવી છે. મૂળ કર્તાના આશય સમજી શકાય તેમ જૈન શૈલીને અનુસરી અર્થનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે. ખનતી રીતે સ-રલતા અને સુગમતા રાખવામાં આવી છે. અમા આશા રાખીએ છીયે કે, પ્રત્યેક જૈન ગૃહસ્થને ઉપયોગી એવો આ પ્રથ દરેક જૈન કુટું ખમાં આદરણીય થયા વિના રહેશે નહીં. જો એમ થશે તો કર્તાનો, અનુવાદકનો અને પ્રકાશકનો શ્રમ સર્વ પ્રકારે સફળ થયેલા ગણાશે.

શહેર ભાવનગરમાં સં. ૧૯૬૪ ની સાલમાં આપણી શ્રી જૈન શ્વેતાંબર કેા-ફરન્સનું છઠ્ઠું અધિવેશન કરવામાં આવ્યું તે વખતે આ મહાન્ પરિષદ્નો તમામ ખર્ચ આ શહેરના અગ્રગ-ણ્ય ગૃહસ્ય વારા હડીસંગભાઇ ઝવેરચંદે આપેલા હતા, અને ભારતવર્ષના શ્રીસંઘની યથાશક્તિ ભક્તિ કરી હતી. તે માંગલિક કાર્યની ખુશાલીમાં આ સભાને રા. ૧૦૦૦) એક હજારની રકમ ત્રાનના ઉદ્ધાર કરવા નિમિત્તે શ્રંથમાળા (સીરીઝ) માટે બેટ આપવાની ઇચ્છા જણાવેલી તે મુજબ સભાએ ધારાની રૂઇએ આ શ્રંથ તેમની સીરીઝના પ્રથમ પુષ્પ તરિકે છપાવી પ્રસિદ્ધ કર્યો છે. આવી રીતે આવા ઉપયોગી શ્રંથોને પ્રસિદ્ધ કરી ત્રાનાહાર કરવાના ઉચ્ચ કાર્યો કરવાને માટે પોતાના ઉદાર ઢાથ લંભાવી મનુષ્ય જન્મનું સાર્થક કરનાર ઉક્ત આર્થિક સઢાય આપનાર ગૃહસ્થને ધન્યવાદ આપવામાં આવે છે, અને તેઓનું અનુકરણ કરવાનું શુભ પગલું ભરવા અન્ય બંધુઓને સુચના કરવામાં આવે છે.

સદરહુ ગ્રંથની શુદ્ધિને માટે યથાશક્તિ પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યો છે છતાં દર્ષિદોષથી કે પ્રેસેદાષથી ક્રાઇ પણ સ્થળે સ્ખલના જણાય તાે ક્ષમા યાચીએ છીએ.

આત્માનંદ ભવન. વીર સંવત્ ૨૪૪૨, આત્મ સંવત્ ૨૦. વિક્રમ સંવત્ ૧૯૭૨. શ્રીમાન્મહાવીર પ્રભુતી જન્મ તીથી. ગાંધી વ**ક્ષભ**કાસ ત્રિભુવનકાસ, **શેઠ હરજીવનકાસ દીપચ'**દ. સેક્રેટરીએો.





## રોઠ દઠીસંગ ઝવેશ્યંદ વ્હોશનું સંક્ષિમ જીવન ચશ્ચિ.

#### معز الله الأم

વેારા હઠીસંગ ઝવેરચંદનો જન્મ કાઠીયાડમાં પ્રખ્યાત શહેર ભાવનગરમાં સંવત ૧૯૧૬ ના કારતક વદી એકાદસીને રાજ થયો છે. તેઓ જાતે વીશાશ્રીમાળી વ'રા અને જન્મ વહીક હાેઇને તેમનું કુંટળ વારાના અટકથી ઓળખાય છે. ગાહિલકુ- છૃતાંત. ળના ( આ રાજ્યના ) આદ્ય મહારાજાશ્રી ભાવસિંહજીએ જ્યારે ભાવનગર શહેર વસાવ્યું તે વખતે વહારા કુટુંળના પૂર્વજો તે શહેરનું તારહ્યું ભાંધવામાં સામેલ હતા. પ્રથમ શેઠ હેમજી કુંવરજી નામે એક ગૃહસ્થ રાધનપુરથી કાઠીયાવાડમાં આવેલા હતા. તેમની સાથે વરતેજથી નેમા વ્હારાને આદ્ય મહારાજા ભાવસિંહજીએ ઘણા સન્માન સાથે બાલની ભાવનગર શહેરમાં વસાવ્યા હતા. તેમણે ભાવનગરમાં રહી પાતાની વ્યાપાર કળા ખાલવી હતી. નેમા વ્હારાને ભાણજી અને દેવશી નામે બે પુત્રા થયા હતા. તેમાં ભાણજી ને ગાંગજી અને થાભણ નામે બે પુત્રા થયા હતા. એ ચારે શાખાઓમાંથી વારા વંશ વૃદ્ધિ પામ્યો છે; જેમના નિવાસથી ભાવનગરમાં વ્હારાશેરીને નામે એ સ્થળ અદ્યાપિ પ્રખ્યાત છે. ગાંગજીના પુત્ર હેમા વારા તથા દેવસી વારાના પુત્ર સવચંદ વ્હારાએ પાતાના વ્યાપાર કળાથી સારી ખ્યાતિ સંપાદાન કરી ભાવનગરના સવે વ્યાપારીમાં અત્ર પદવા મેળવી હતી. જિનાલયા જૈન ઉપાશ્રયો વગેરે જે ભાવનગરમાં થયેલા છે, તેમાં અત્ર ભાગ આ વ્હારા કુટું ખનોજ છે.

ધાર્મિક અને વ્યાપારિક ઉન્નતિને સંપાદન કરનાર હેમજી વારાને જ્યચંદ, સુરચંદ અને કરશન નામે ત્રણ પુત્રા થયા હતા. તેઓમાં વચલા પુત્ર સુરચંદને જશરાજ અને ઝવેરચંદ નામે બે પુત્રા થયા હતા. તેઓમાં જે ઝવેરચંદ વ્હારા આ જીવનવતાંતના નાયક હઠીસંગભાઇના પિતા થાય છે. તેમના પિતામહ સુરચંદ વોરાનું સિહ્ધતિથ—પાલીતાણામાં વિખ્યાત દિયારા કુટુંખના વાલજી ગણેશની પુત્રી ઝીણીખાઇ સાથે લગ્ન થયું હતું. તે પરમ શ્રાવિકા ઝીણીખાઇના આગમન પછી સુરચંદ વ્હારાની સમૃદ્ધિમાં ઘણા વધારા થયા હતા. અને ધાર્મિક કાર્યો કરી

સુરચંદ વ્હારાને રાજમાન અને સંધમાન ખંતે સંપાદાન થયાં હતા અને ભાવનગરના સમગ્ર સંધના તેઓ નાયક ખન્યા હતા.

સુરચંદ વહેારાના સ્વર્ગવાસ પછી જયેષ્ટ પૂત્ર જશરાજ વ્હારા, લઘુ પૂત્ર ઝવેરચંદ વ્હારા ખંને ભ્રાતાઓ ભાવનગરના સંઘની અત્ર પદવી પર આવ્યા હતા. તેઓ બંનેમાં ઉત્તમ પ્રકારનો ભાતભાવ હતા. શ્રાવક જન્મની સાર્થકતા કરવાને તેમણે અનેક પ્રકારનાં ધર્મકાર્યો કર્યા હતાં અને જૈન ધર્મના ઉદ્યોતમાં અતિશય વૃદ્ધિ કરી હતી. વારા હઠીસંગભાઇની માતાનું નામ લાધીબાઈ હતું. જેઓ વિખ્યાત કુટું બવાળા શાં. કલ્યાણા તેજશીનાં પુત્રી થતાં હતાં. તેમના ઉદસ્થી ત્રણ પુત્રીઓ ઉપર શેઠ હઠીસંગભાઇના જન્મ થયા હતાં. માતાપિતાના લાડમાં ઉછરેલા વારા હઠીસંગભાઇએ પિતાના આશ્રય નીચે રહી ગુજરાતી ભાષાનું સામાન્ય જ્ઞાન મેળવી તેમણે પાતાની વેપાર વિદ્યા ઉપર સારૂં ધ્યાન આપ્યું હતું. પરંપરાથી ધર્મના સંસ્કાર પામેલા હોવાથી તેમજ શુદ્ધ દેવ, ગુરૂ, ધર્મને માનનારા પાતાના કુટું બના સહવાસથી શેઠ હઠી-સંગભાઇ પણ દેવ, ગુરૂધર્મ પ્રત્વે સારા પ્રેમ ધરાવે છે. અને તે સાથે વેપાર કળાની સારી તાલીમ લઇ પાતાની પેઠીના સર્વ કાર્યમાં સારી પ્રવિશ્વા પણ સંપાદન કરેલ છે

વારા હઠીસંગલાઇને તેમનાં એક પ્રથમનાં પત્નિ સ્વર્ગવાસી પુલીયાઇ કે જેએ લાવન-ગરના શેઠ લાહ્યુજ લીમજીનાં પુત્રી હતાં. તેને હરકાર નામે એક પુત્રી છે. તેને વળાના મેતા કુડુંખમાં શેઠ ગુલાખચંદ જીવાલાઇના જ્યેષ્ટ પુત્ર દુર્લ લજી વેરે આપેલાં છે. તેમને હાલ ચાર પુત્રીએ અને ખે પુત્ર છે. મોડી પુત્રોનું નામ વિજકાર અને નાની પુત્રીનું નામ રંભા વગેરે ચાર પુત્રીએ છે. અને પુત્રનું નામ પ્રભુદાસ વગેરે ખે પુત્રા છે. હાલની ખે સ્ત્રીઓ દીવાળી તથા માતીને કંઇપણ ફરજંદ નથી.

શેઠ હડીસંગલાઇ જ્યારે યાંગ્ય વયમાં આવ્યા, ત્યારે તેમના તરફથી જૈન ધર્મને ઉદ્યોત કરનારાં ઘણા કાર્યો થયેલાં છે. તેમનું કુટું બ લાવનગરના જૈન સંઘમાં જે ધર્મ અને યાત્રાઓ. વિખ્યાતિ પામેલું છે, તેનું કારણ પણ તેમની ધાર્મિક પ્રવૃત્તીજ છે, આ લારત વર્ષના ઘણા લાગમાં સંવેગી સાધુઓનો માટા પરિવાર મુનિરાજશ્રી છુટેરાયજી મહારાજથી શરૂ થયેલા છે. તેમના પરિવારમાં વિખ્યાત થઇ ગયેલા ગિણ મૂળચંદજી મહારાજ સંવત ૧૯૦૮ની સાલમાં લાવનગર પધાર્યા હતા તે વખતે તેમણે વ્હારા શેરીમાં આવેલા એક વિશાળ લાગમાં ઉત્તરી પાતાના વ્યાખ્યાનના સારા લાલ વ્હારા કુટું ખને આપ્યા હતા અને સ્વર્ગવાસી નિતિવિજ્યજી મહારાજના દિક્ષા મહાત્સવ પણ એ કુટું ખના આત્રપણા નીચે થયા હતા. તે પછી સંવત ,૧૯૧૪ના વર્ષમાં મુનિરાજશ્રી ષૃદ્ધિચંદ્રજી મહારાજ પંજાબમાંથી આવેલા હતા અને તેમના ઉપદેશના મહાનલાલ લાવનગરની જૈન પ્રજાને મળ્યા હતા જે લાલ શેઠ હડીસંગલાઇના કુટું એ ઘણા ચાતુર્માસ સુધી લીધા હતા. મુનિરાજ વૃદ્ધિચંદ્રજી મહારાજના ઊપદેશથી શેઠ હડીસંગલાઇના વડીલ માતુશ્રી તરફથી રૂપાનું ઘાડીયાપારણું કરાવા શ્રીસંઘમાં મુકવામાં આવ્યું છે, જે પ્રતિવર્ષે વીરપ્રસના જન્મોત્સવ વખતે તેના સારા ઊપયાગ થાય છે.

શૈક હડીસંગભાઇ સ્વતંત્ર થયા પછી તેમણે ધાર્મિક યાત્રાઓમાં પાતાની લક્ષ્મીના સારા સદુપયાગ કરેલા છે તેમના કાકા જસરાજ વ્હારાના પુત્ર અમરચંદભાઈ કે જેઓ તેમના વડીલ ખંધુ થાય છે તેમની સાથે રહી શેઠ હઠીસંગભાઇએ કેટલાંએક ધર્મ કાર્યો કરેલાં છે જેમાં તેઓ ખંને ભાઇએા લક્ષ્મીની જેમ પુષ્યના પણ સાથેજ ભાગીદાર ખનેલા છે.

શેઠ હડીસંગભાઇના પિતામહી ઝોણીબાઇ ઘણા ધર્મીષ્ઠ હતાં. તેમણે સંવત ૧૯૨૦ની શાલમાં સિદ્ધાચલની યાત્રા માટે એક મહાન સંધ કાઢયા હતાે. જેમાં તેમના ખંને પૌત્રાએ લક્ષ્મીના સારા વ્યય કર્યો હતાે. નવકારશ્રીનું મહાભાજન કરાવા વૃતધારીઓને માટે એક માટી રકમ અર્પણ કરી હતાે. જેમાંથી પૌષધ વૃતધારી શ્રાવદાને અદ્યાપિ પારણા ભાજન અપાય છે.

શેઠ હડીસંગભાઇએ સંવત ૧૯૨૩ના વર્ષમાં પાતાના જયેષ્ટ ખંધુ અમરચંદભાઇ સાથે કેશરીયાજી–આમુજની યાત્રા કરી હતી. એ યાત્રાને પ્રસંગે તારંગાજી–રાણકપુરજ અને મારવાડી પંચતીર્થીની યાત્રા થઇ હતી. તે સત્કાર્યમાં તેમણે ધાર્મિક સખાવતા સારી કરી હતી. તે પછી શેઠ હડીસંગભાઇએ પાતાની માતા જવલખાઇને સાથે લઇ સિદ્ધગીરીની નવાર્ષ્ટ યાત્રા કરી હતી અને એ પવિત્ર તિર્થમાં લક્ષ્મીની મોટી રકમની સખાવત કરી હતી. આ પવિત્ર પ્રસંગે હમેશાં સ્મરણમાં રાખવાને-યાત્રાતું મહાપુણ્ય ઉપાર્જન કરવાને શેઠ હડીસંગઇ તરફથી સિદ્ધવડે યાત્રાળુઓને કાગણ શુદી ૧૩ ને દિવસે પાથેય (ભાતુ) આપવાને એક રકમ કાઢવામાં આવેલી છે. આ શિવાય બીજી ઘણી યાત્રાએમમાં તેમની વ્યાપાર લક્ષ્મીના સદુપયાગ થયેલા છે. સંવત ૧૯૩૪ના વર્ષમાં તેમણે લાયણી, અમદાવાદ, ખેડા, માતર ખંભાત–વડાદરા, સરત વગેરે માટા સ્થળામાં યાત્રા કરી દરેક સ્થાને ઘણા ખર્ચ કર્યો હતા. સંવત ૧૯૩૩ના વર્ષમાં શેઠ હકીસંગભાઇએ પાતાના બધુ અમરચંદભાઇ સાથે કાકીયાવાડમાં જુનાગઢ તથા પંચતીર્થોની યાત્રા કરવા એક માટા સંઘ કાઢયા હતા અને તેમાં ન્યાયાંબાનિધિ શ્રીમદ વિજ્યાનંદ સુરિ ( શ્રી આત્મારામજ મહારાજ) વિગેરે કેટલાક વિદ્વાન મુનીઓ સાથે પધાર્યા હતા. સંવત ૧૯૪૧ના વર્ષમાં હડીસંગલાઈએ સમેતશિખરજી વીગેરેની મહાયાત્રા કુટુંખ સાથે કરી હતી અને તેમાં દરેક સ્થળે સારી સખાવત કરી હતી. સંવત ૧૯૪૭ની સાલમાં કેશરીયાજી વગેરે પંચતીર્થી કરી હતી તેવીજ રીતે તેમના પિતાશ્રીએ પણ શિખરજીની યાત્રા કરી હતી. આ પ્રમાણે અનેક યાત્રાઓમાં શેઠ હડીસંગભાઇએ પોતાના શ્રાવક જીવનની સાર્થકર્તા કરી છે. અને તે તે પ્રસંગ ધાર્મીક સખાવતામાં ઊદાર હાથ લંખાવ્યા છે.

સરલ હૃદયના વારા હૃડીસંગભાઇએ પાતાના વડીલ ખંધુ અમરચંદભાઇની સાથે મળા સંવત ૧૯૨૪ના વર્ષમાં શ્રી ગાડીજીના દૃહેરાસરજમાં શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનના પ્રતિમા સ્થાપન દૃહેરાસરમાં બીજ ખિંખાની પ્રતિષ્ઠા કરી હતી અને તે પ્રસંગે તેમના વડીલે અને પ્રતિષ્ઠા. વીશ સ્થાનક તપનું ઊદ્યાપન કર્યું હતું. જેમાં તેમની ઉદારતા પ્રકાશી નીકળી હતી. અને ભાવનગરના શહેરમાં વ્હારા કુટું ખેતા વિજયનાદ થઇ રહ્યો હતા. સંવત. ૧૯૩૫ ના વર્ષમાં ભાવનગરના માટા જિનાલયમાં શ્રી શાંતિનાથ પ્રભુના બાજુમાં સુંદર પ્રતિમાનું સ્થાપન શેઠ હઠીસંગભાઇ તરફથી થયું હતું. અને તે પાતાના મહુંમ લઘુ ભાતા હરજીવનના નામથી અંકિત કરવામાં આવ્યું હતું. જે સત્કાર્ય પાતાના પૂજ્ય માતુશ્રી જવલબાઇને હાથે ઉજવવામાં આવ્યું હતું. વળી શેઠ હઠીસંગભાઇના પિતા અવેરચંદ વારાએ સિદ્ધગીરી પર રહેલા ચૌમુખજની ડું કમાં આવેલા દેરાસરના જ્રણેંદ્વાર કરાવવા શરૂ કરેલા તે વારા હડીસ ગલાઇએ પૂર્ણ કરાવ્યા હતા.

ભાવનગર શહેરની બહાર આવેલા દાદાસાહેખના સ્થાનથી ઓળખાતા ભવ્ય જિનાલયમાં જ્યારે પ્રતિષ્ઠામહાત્સવ કરવામાં આવ્યા હતા ત્યારે શેઠ હડીસંગભાઇએ ઉદારતાથી એ જિનાલય ઉપર 'વજદંડ ચડાવ્યા હતા. અદ્યાપિ તે કાયમ દર વરસે પાતાના તરક્યી ચડે છે. સંવત્ ૧૯૫૫ ના વર્ષમાં શેઠ હડીસંગભાઇએ ઘરદેરાસરની સ્થાપના કરી તેમાં રૂપાની છત્રીમાં પ્રભુને પધરાવી પ્રતિષ્ઠાના માટે ઉત્સવ કર્યો હતા. આ પ્રતિષ્ઠાની શુભ ક્રિયા પન્યાસછ શ્રી ગંભિરવિ-જયછ મહારાજના હાથથી કરવામાં આવી હતી. આ મહાત્સવમાં તેમના સૌભાગ્યવંતા પત્નિ દીવાળીબાઇને ઉપધાન વહેવરાવવામાં આવતાં પ્રથમ માળા તે પરમ પૂજ્ય પન્યાસછને હાથે પહેરાવવામાં આવી હતી. જે પ્રસંગે માટે વરેલાડા, રાત્રિજાગરણ વીગેરે ઘણી ધામધુમ થઈ હતી. આ બધા પ્રસંગામાં નવકારશી અને સ્વામીવાત્સલ્યના મહાત્સવો ઘણી ઉદારતાથી પાતાના તરક્યી ઉજવવામાં આવ્યા હતા.

આ શિવાય તેવા પ્રકારના બીજાં કાર્યોમાં એ ઉદાર શેઠે પાતાની લક્ષ્મીના સદુપયાગ કરેલા છે અને તેવા રીતે વર્તમાન કાળે પણ કરે છે.

શેઠ હડીસંગભાઇએ જેવી રીતે દેવ-ગુરૂની સેવામાં પાતાની ઉદારતા દર્શાવી છે, તેવી રીતે તેમણે બીજી ધાર્મીક સખાવતા પણ કરેલી છે. સં. ૧૯૪૯ ના વર્ષમાં ધાર્મીક સખાવત. પોતાના ઉપકારી ગુરૂ શ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજી પાઠશાળાનું સ્થાપન થયું તે વખતે એક સારી રક્કમ અર્પણ કરી એ શુભ કાર્યના સમારંભ તેમના તરફથી થયા હતા. જ્યારે તે ભાવનગર શહેરના પરમ ઉપકારી ગુરૂએ સ્વર્ગવાસ કર્યા તારે તેમના અિશાહના સ્થાપન ઉપર તે ગુરૂની ચરણપાદુકાના સ્મરણરૂપ સ્તુપની ક્રિયા પણ તેમણે બંધુ અમસ્ચંદભાઇ સહીત મુખ્ય રીતે કરી હતી.

દાદાસાહેળની વાડીમાં યાત્રાળુઓ ઉતરવા માટે પોતાના ખર્ચ એક મકાન ખંધાવી સંઘને અર્પણ કરેલ છે જેમાં યાત્રાળુઓ ઉતરવાના લાભ લે છે, તે શિવાય સિંહગીરીની છાંયામાં આવેલા દેપલા નામના ગામમાં ત્યાંના શ્રી સંધે કરેલા નવીન જિનાલયમાં પોતાના તરફથી જિનપ્રતિષ્ઠા કરવાને તેઓ મોટો સંઘ લઇને ગયા હતા. અને તે પ્રસંગે સર્વ લોકાને વાહન—ભોજન વગેરે સામગ્રીના તમામ ખર્ચ આપી તે ગામના સર્વ વર્ણને ભોજન આપ્યું હતું. એજ વર્ષમાં તેમના તરફથી સારા ધનવ્યય કરવામાં આવ્યા હતા. સ્વર્ગવાસી મહાપકારી શ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજી મહારાજના ઉપદેશથી શેઠ હડીસ ગભાઇએ પોતાના વડીલ ખંધુ અમરચંદભાઇ સાથે રહી સિંહક્ષેત્ર શ્રી પાલીતાણામાં એક સુંદર ધર્મશાળા ખંધાવી છે જે પવિત્ર સ્થાનમાં ખંતે ભાઇઓએ સારી રકમ ખરચી પોતાના નિર્મલ નામને એ પવિત્ર ગીરીરાજની છાયામાં ચિરસ્થાયી કરેલું છે. જેના લાભ સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા એ ચતુર્વિધ સંઘ સદાકાળ લીધા કરે છે. દાદાસાહેબમાં ઉઘાડવામાં આવેલ જેન બાર્ડી ગમાં તેમના તરફથી અમુક

રકમ અર્પાલ થયેલી છે. સંવત ૧૯૫૬ ના ભયંકર દુકાળમાં ગરીખ લાકોને સસ્તે ભાવે અનાજ આપવાના તથા પાંજરાપાળના અનાથ જાનવરાના નીભાવ કરવામાં વારા હઠીસંગભાઇ તરક્ષ્યી મદદ થઇ હતી.

આ શિવાય કાડીયાવાડ ગુજરાત, કચ્છ, વાગડ, માળવા, પંજાય વગેરે દેશામાંથી આવેલ ચૈત્યજીર્ણાંદ્વાર, નવીન જિનાલયાની, ઉપાશ્રયાની, ધર્મશાળાઓની અને બીજા જાહેર શુલ ખાતાની ડીપામાં વ્હારા હડીસંગભાઇએ દરેક પ્રસંગે કાંઇ કાંઇ રકમ અર્પ શુ કરેલી છે અને લદ્ધમીને સર્વ રીતે કૃતાર્થ કરેલી છે. આજસુધીના જીવનમાં તે ઉદાર ગૃહસ્થ પાણા લાખતી માડી ગંજાવર રકમ સત્કાર્યમાં અર્પણ કરી ચુકયા છે અને હજી ભવિષ્યમાં જેઓ પાતાના જીવનમાં લદ્ધમીના સદુપયાગ કરવાને તત્પર રહેલા છે.

સં. ૧૯૩૪ ના વર્ષમાં સ્થાનકવાસી અને લાેકાગ અ સાથે ભાવનગરમાં મહાન કલહ થયા હતા. તે સંવત ૧૯૪૦ ના વર્ષમાં સમાેવસરણની રચના શ્રીસંધ જાડુર કાર્યોમાં તરફથા થતાં તે કલહના ભંગ કરી તેમણે પ્રથમ નવકારશ્રીતું ભાજન ભાગ. આપ્યું હતું. તે વખતે વારા કુટુંએ તન મન અને ધનથી તેમાં ભાગ લીધા હતા અને ૦હાેરા હઠીસંગભાઇએ પરસ્પર સંપવૃદ્ધિને માટે સારા પ્રયત્ન કર્યો

હતા. વ્હારા હડીસંગભાઇ પાતાના સખાવતના ગુણાથી સંઘના માનની સાથે રાજનું માન પણ પામેલા છે. ભાવનગરના નામદાર મહારાજા સાહેળ સર ભાવસિંહજી તરકથી તેમને દરેક ઉત્તમ પ્રસંગે આમંત્રણ મળે છે. અને પ્રજાવર્ગમાં એક આગેવાન ગણાય છે. તેઓ જ્ઞાન અને જ્ઞાનના સાધનાને પુષ્ટિ આપનારા દરેક શુભ ખાતાને સારી સહાય આપે છે. ધરા વર્ષ પહેલાં સ્થપાયેલ શ્રી જૈન હિતેચ્છ સંસ્થામાં જોડાવાથી તેઓને જ્ઞાનખાતા ઉપર સારી પ્રીતિ થઇ હતી. અને તેથી તેમણે તે વખતે પ્રથમથી જ્યાનંદ કેવળીના રાસનું ઉપયોગી પુસ્તક છપાવવામાં સારી સહાય આપી હતી. ત્યારપછી તેઓ અત્યારે ભાવનગરમાં સ્થપાયેલી શ્રી જૈન આત્માનંદ સભાના પ્રથમ લાઇફમેમ્પ્યર થયેલા હતા. ત્યારપાદ શ્રી છઠ્ઠી જૈન<sup>શ્</sup>વેતામ્પ્યર **ક્રાનફરન્સ આ ભાવનગર** શહેરમાં મળી હતી, કે જે કાન્કરન્સમાં બીજે નહીં મળેલ એટલી ( શુમારે પંદર હજાર ) જૈન ખંધુઓની સંખ્યા એકડી થઇ હતી. તેઓની દરેક પ્રકારની ભક્તિ તેમજ આ કાન્કરન્સના તમામ ખર્ચ જે કે શુમારે પંદર હજાર રૂપૈયા થયા હતા તે વારા હડીસંગભાઇએ ધણીજ ઉદાર-તાયી તમામ પોતે આપ્યો હતા, જેને લઇને સંઘલકિત બહુ સારી રીતે કરી હતી સાથે શ્રી સિદ્ધાચળજીની યાત્રાના લાભ આ કાન્કરન્સમાં બહાર ગામથી આવનાર અનેક જૈન ખંધુઓને આવા શુભ નિમિત્તથી થયા હતા. તે વખતે રીસેપ્સન ક્રમીટીના પ્રમુખ શ્રી સંઘ તરફથી વારા હડીસંગભાઇ નિમાયા હતા. તેઓએ આવું મહાન ઉદાર કાર્ય અને સંઘભકિત કરવાને લઇ શ્રી જેન આત્માનંદ સભા ભાવનગરના તરફથી વારા હઠીસંગભાઇને આ રાજ્યના નામદાર મહારાજાના લઘુ બંધુ કુમાર સાહેષ્ય મંગળસિંહજીલાઇના પ્રમુખપણા નીચે અનેક ગામાથી અહવેલા શ્રી સંધાના હાજરી વચ્ચે દયદયા ભયું એક માનપત્ર આપવામાં આવ્યું હતું અને તેજ વખતે શ્રી જૈન ધર્મ પ્રખોધક સભાએ પણ સાથેજ માનપત્ર આપ્યું હતું. જે સમયે તેઓ ઉકત સંસ્થાના પેટ્રન થઇ રા. ૫૦૦)ની રકમ આ સંસ્થાને આપી હતી તે સાથે આ સંસ્થાની વર્ષ ગાંઠ જેઠ શુદ્દ હ નારાજ દરવર્ષે સ્વામીવાત્સલ્ય તેઓના તરફથી થાય તેને માટે રા. હપ•)ની રક્રમ આ સભાને બેટ કરી હતી જે રૂપૈયાના વ્યાજમાંથી અને તુટતા રૂપૈયાનું ફંડ કરી કાયમ તે પ્રમાણે સ્વામીવાત્સલ્ય થાય છે. વળા આ શુભકાર્યની નિશાની કાયમ જળવાઇ રહે તેને માટે રા. ૧૦૦૦)ની એક રકમ જૈન શ્રંથા પ્રસિદ્ધ કરવાને આ સભાને તેઓએ બેટ કરી છે; જેમાંથી ઉત્તરોતર વારા હઠીસંગભાઇના નામની સીરીઝ તરીકે શ્રંથા આ સભા તરફથી પ્રસિદ્ધ થશે જેમાં પ્રથમ પુષ્પ–શ્રંથ પુસ્તક તરિકે આ શ્રાહ્યગુણવિવરણ ભાષાંતરના શ્રંથ છે.

આ શહેરમાં સાધ્વીજી મહારાજના ઉપાશ્રયને માટે સગવડતાવાળું સ્થાન ખરાખર નહેાતું તેથી શ્રી સંઘની માલેક્યનું ઠાકર મહેતાની મેડીના નામથી ઓળખાતું મકાન નવેસસ્થી ચણી એક સુંદર બીલ્ડીંગ કરવામાં આવ્યું, જે સાધ્વીજી મહારાજના ઉપયોગ માટે લેવાનું નકી થતાં તેમાં વારા હઠીસંગભાઇએ રા. ૩૨૫૧) શ્રી સંઘને આપીતે ઉપાશ્રય શ્રી સંઘને અપંચુ કર્યો છે અને તે ઉપાશ્રયને વારા હડીસંગભાઇની પત્ની દીવાળીબાઇ તથા માતીબાઇ ઉપાશ્રય એમ શ્રી સંઘના તરફથી નામ આપવામાં આવેલ છે.

આ છઠ્ઠી કાન્કરન્સના મેળાવડા વખતે અત્રેના શ્રી સંધ તરક્ષ્યી આ કાન્કરન્સનો વારા હઠીસંગભાઇને આદેશ આપવામાં આવ્યો તે વખતે એકત્ર થયેલ શ્રી સંધ સમસ્ત અત્રેના શ્રી સંધ તરક્ષ્યી કાયમના માટેનું એકનિરાશ્રિત ફંડ ખાલવામાં આવ્યું હતું જેમાં રા. ૨૫૦૦) ની રકમ તે ફંડમાં વારા હઠીસંગભાઇએ ભરવાથી તેમજ આ કાન્કરન્સનો તમામ ખર્ચ તે આપતા હોવાથી અત્રેના શ્રીસંઘ તરક્ષ્યી સદરહુ ફંડનું નામ પણ " વારા હઠીસંગ ઝવેરચંદ શ્રી જૈનનિરાશ્રીત ફંડ" એમ રાખવામાં આવ્યું હતું અને અહીંના બીજા મુખ્ય મુખ્ય કેટલાક આગેવાનોએ પણ સારી રકમા બરી હતી. પરંતુ અત્રેના આગેવાનોએ અત્યાર સુધી તે ખાતું ખાલ્યું નહીં તેને માટે પ્રયાસ કાંઇ પણ કર્યો નહીં, પાતે ભરેલી રકમ આપી નહીં અને વારા હઠીસંગનાઇએ ભરેલી રકમ આપવા અને ફંડ શરૂ કરવા અનેક વખત આગેવાનાને કહ્યા છતાં તે પણ લીધી નહીં તે વખતે થયેલું ફંડ માત્ર કાળો ઉપર લખેલું જ અત્યાર સુધી પડી રહ્યું છે.

વારા હડીસ ગલાઇ અત્યારે ભાવનગર શહેરમાં સંઘના અગ્રેસર ગણાય છે, સંઘના દરેક કા-ર્યમાં તેમની સલાહ લેવાય છે. તેમનું હૃદય નિર્મળ છે. છળ, કપટ પોતે સમજતા નથી અને તેના-થી દુર રહે છે. જો કે તેઓ ઉચા જતીની ધાર્મીક કે વહેવારીક કેલવણી મેળવી શકયા નથી તથા-પિ કુટું ખના ધર્મના સંરક્ષરને લઇને ૃતિઓ ધાર્મિક કાર્યોને ચાહે છે અને પ્રસંગે પ્રસંગે તેને માટે ઉદારતા ખતાવે છે. વળા સાથે પોતાની કામની ઉન્નતિ કરવામાં ૃતેઓ સારી ઇચ્છા ધરાવે છે અને અનેક ધર્મના કાર્યોમાં પ્રસંગે પ્રસંગે મળેલી લક્ષ્મીના સફ્લ્યય કરે છે.

મતુષ્ય માત્રમાં ઘણે લાગે ગુણ અને દોષ ખંને હોય છે, પરંતુ સજ્જન મતુષ્યા હમેશાં ગુણું ત્રાહી હોય છે. જેથી કાઇ પણ વ્યક્તિમાં જે જે ગુણો હોય તેનું અતુકરણ અને પક્ષપાત કરવો એ દરેક મધ્યનું કર્તાવ્ય છે. વારા હકીસ ગભાઇનું આ જન્મદતાંત સંક્ષિપ્તથી આપવામાં આવ્યું છે, પરંતુ હવે પછી તેઓ આ કરતાં પણ વધારે સારા ધર્મના કાર્યો કરી વધારે ગુણા સંપાદન કરી પાતાને મળેલ લક્ષ્મીના સર્માર્ગે વ્યય કરી વધારે યશ મેળવે, એવું ઇચ્છીયે છીયે.

પ્રકાશક.

# ાવિષયાનુક્રમાણુકા.

| ાં ખ       | ર. વિષય                                    | મૃષ્ટ. |
|------------|--------------------------------------------|--------|
| ٩          | નમસ્કાર પ્રયાજનાદિ                         | ٩      |
| ર          | શ્રાવક શબ્દના અર્થ                         | ४      |
| 3          | ધમાપદેશ દાનાવસરે યાગ્યતા                   |        |
|            | વિચાર                                      | y      |
| ሄ          | સામાન્ય ગૃહસ્થ ધર્મ ગ્રહણ                  |        |
|            | €d                                         | ૧૩     |
| પ          | સામાન્ય ગૃહસ્થ ધર્મ રૂપ પાં-               |        |
|            | ત્રિશ સદ્દગુષ્યુ સંગ્રહ <sup>^</sup> લાેકા | ૧૪     |
| Ę          | પ્રથમ ગુણુ વિવરણ (ન્યાય                    |        |
|            | સંપન્ન વિભવ.)                              |        |
|            | ન્યાયસંપન્ન વિભવાદિ સ્વરૂપ.                |        |
| 2          | ન્યાયાપાજિંત દ્રવ્ય સત્પાત્ર વિ            |        |
|            | નિયાેગની ચતુલ <sup>િ</sup> ગીમાં પ્રથમ     |        |
| ,          | स्वरूप                                     | - 1    |
| 6          | પ્રથમભાંગ સ્વરૂપ ઉપર નંદિ-<br>ષેણુની કથા   | 919    |
| 90         | ખીજા ત્રીજા લંગનું સ્વરૂપ                  |        |
|            | ત્રીજા ચાથા ભંગનું સ્વરૂપ                  |        |
|            | ચાથા ભંગ ઉપર રંક શ્રેષ્ઠીની                |        |
| •          | કથા                                        |        |
| 93         | વ્યવહાર શુદ્ધિ સ્વરૂપ                      |        |
|            | વ્યવહાર શુદ્ધિ ઉપર વંચક શ્રે-              | 70     |
|            | કીની કથા                                   | ⊃¢.    |
| 9 <b>u</b> | દેવદ્રવ્યાદિ ગ્રહેણુ નિષેધાદિ.             |        |
| 96         | દેવદ્રવ્યાદિ ગ્રહેણુ નિષેધ ઉપર             |        |
|            | કુકકુર કથા                                 | 30     |
| ૧૭         | ચાર પ્રકારના શુદ્ધ વ્યવહારનું              |        |
|            | स्वरूप                                     |        |
|            | •                                          | - •    |

| ાં ભ | ર. વિષય. ૧                                         | પૃષ્ટ.    |
|------|----------------------------------------------------|-----------|
| १८   | શુદ્ધ વહેવાર ઉપર ધનશ્રેષ્ઠીની                      |           |
| ν.   | કથા                                                | ૩૭        |
| ૧૯   | <b>યીજા ગુણનુ</b> ં વર્ણુ'ન. (શિ-                  |           |
|      | ષ્ટાચાર પ્રશંસા. )                                 | 36        |
| २०   | સદાચારનું સ્વરૂપ                                   | 36        |
| ર૧   | સદાચાર ઉપર ચારતું ઉદાહરણ                           | ४६        |
| રર   | ત્રીજા ગુણુનું વર્ણુન. (સ-                         |           |
|      | માન કુલ શીલવાળા અન્ય                               |           |
|      | ગાત્રી સાથે વિવાહ કરવા)                            | ૫૪        |
| ૨૩   | વિવાહિદ સ્વરૂપ નિરૂપણ                              | ૫૪        |
| २४   | આઠ પ્રકારના વિવાહાદિ સ્વરૂપ.                       | ય૪        |
| રપ   | વરના લક્ષણે                                        | પપ        |
|      | સ્ત્રીના લક્ષણાં                                   |           |
|      | સમાન શીલના વિવાહ                                   |           |
|      | સમાન શીલ ઉપર સુંભદ્રાનું                           |           |
|      | <b>દ</b> ષ્ટાંત                                    | પછ        |
| ર૯   | ચાર પ્રકારના પુત્રનું સ્વરૂપ.                      | ६१        |
| 30   | સુકલત્રના લાભનું ફળ                                | <i>ξ3</i> |
| ૩૧   | કુકલત્ર (નઠારી સ્ત્રી ) ઉપર                        |           |
|      | સાવિત્રીનું દ્રષ્ટાંત. ્                           |           |
|      | વધુ (વહુ) ના રક્ષણના ઉપાય.                         | ६७        |
| 33   | ચાથા ગુણુનું વર્ણન. ( પા-                          |           |
|      | પલીર )                                             |           |
| 38   | પાપલીર્તું સ્વરૂપ                                  | ŧ۴        |
| ૩૫   | પાપભીરૂ ઉપર વિમલનું આા-                            |           |
| 3¢   | ખ્યાન<br><b>પ ચમ</b> ગુ <b>ણવર્ણુ ન</b> ( પ્રસિદ્ધ | ७०        |
| •,   | દેશાચાર આચરણ કરવા ૩૫.)                             |           |

| ૩૭ દેશાચારનું સ્વરૂપ ૭૩                                 |
|---------------------------------------------------------|
| ૩૮ દેશલાકાદિ વિરુદ્ધ ૭૩                                 |
| ૩૯ છઠ્ઠા ગુણુનું વર્ણુન (કાઈના                          |
| અવર્ણુવાદ નાહુ <b>બાલવા રૂપ.)</b> ૭૬                    |
| ૪૦ પ્રશંસક સ્વરૂપ. ૭૬                                   |
| ૪૧ અવર્ષુ વાદને વિષે બ્રાહ્મણીનું                       |
| દ્રષ્ટાંત <sup>.</sup> ૭૭                               |
| ૪૨ <b>બહુજન માનનીય</b> ંૃઅવર્ <mark>ણ</mark> વાદિ       |
| વિપાક્રદર્શન ૭૮                                         |
| ૪૩ તે ઉપર સીતાનું દર્શાંત ૭૮                            |
| ૪૪ સાતમા ગુણુનુ <b>ં વર્ણુ</b> ન ( <sup>ગૃ</sup>        |
| હસ્થે કેવા ઘરમાં રહેવું ) ૮૦                            |
| ૪૫ ગૃહાદિ સ્વરૂપ ૮૦                                     |
| ૪૬ ગૃહ કરવાને વિષે સુસ્થાન સ્વ-                         |
| રૂપ <u>.</u> ૮૦                                         |
| ૪૭ ગૃહુકરણે સ્થાનનિષેધ ૮૧                               |
| ૪૮ સુસ્થાનેવિષે નિદોષ ગૃહ-                              |
| કરણુ ડ૧                                                 |
| ૪૯ ગૃહને વિષે લક્ષ્મીવૃદ્ધિ ઉપાય. ૮૨                    |
| ૫૦ ગૃહું વ્યવસ્થા સ્વરૂપ ૮૩                             |
| ૫૧ ગૃહ સ્થાન સ્વરૂપ ૮૩                                  |
| પર સારા નરસા પાડાેશનું ઉપદર્શન. ૮૩                      |
| પ૩ ખરાબ પાંડાેશ ઉપર અંબિકાનું                           |
| ઉદાહરથુ ૮૪                                              |
| પ૪ આઠમાં ગુણુનું વર્ણુ ન (સ                             |
| ત્સંગ આચરણ કરવા રૂપ ) ૮૬                                |
| પપ સદાચારીના સંગ કરવાવિષે                               |
| સત્ અસત્ સંગનું સ્વરૂપ ૮૬<br>૫૬ તે ઉપર પ્રભાકરની કથા ૮૭ |
|                                                         |
| ૫૭ નવમા ગુણુનું વર્ણુન (મા-                             |
| तिपतानी पूज करवा ३५) ६४                                 |
| પ૮ માતપિતા આદિની પૂજા કર-                               |
| વાનું સ્વરૂપ ૯૫                                         |

| પ૯  | દશમા ગુણુનુ <sup>.</sup> વર્ણુ ન. ( <sup>હુ.</sup>    |
|-----|-------------------------------------------------------|
|     | પદ્રવવાળા સ્થાનના ત્યાગ ક-                            |
|     | રવા રૂપ.) ૧૦૧                                         |
| ¢ o | હેપદ્રવવાળા સ્થાનના ત્યાગ <b>નું</b>                  |
|     |                                                       |
| 2 0 | સ્વરૂપ૧૦૧<br>તે ઉપર નિર્વિચાર રાજાનું                 |
| ς ι |                                                       |
|     | આપ્યાન ૧૦૧                                            |
| ६२  | અગીયારમા ગુણતું વર્ણું-                               |
|     | ન. ( નિંદિત કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ                        |
|     | નાહું કરવા રૂપ.)૧૦૪                                   |
| £3  | નિંદિત કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ નહિ                         |
|     | કરવા વિષે વર્ણુ ન૧૦૪<br>અનુચિત કાર્ય નહિ કરવા વિષે૧૦૫ |
|     |                                                       |
| ६५  | તે ઉપર આરાગ્યદ્વિજની કથા.૧૦૯                          |
| ६६  | બારમા ગુણુનું વર્ણુ <sup>ન</sup> . ( <sup>આ</sup> -   |
|     | વકના પ્રમાણમાં ખર્ચ કરવા                              |
|     |                                                       |
| ६७  | રૂપ.) ૧૧૭<br>આવક પ્રમાણે ખરચ રાખવા                    |
|     | સંબંધીવિવરર્ણ૧૧૭                                      |
|     | તે ઉપર કદર્યનું ઉદાહરણ૧૧૯                             |
|     | તેરમા ગુણુનું વર્ણુન. ( વૈ-                           |
| •   | ભવને અનુસારે વેષ રાખવા                                |
|     | રૂપ.) ૧૨૪                                             |
| 190 | વૈભવને અતુસારે વેષ રાખવા                              |
|     | વિષે વિવેચન ૧૨૪                                       |
|     | ચાદમા ગુણનું વર્ણન.                                   |
| Θī  |                                                       |
|     | ( ખુદ્ધિના આઠ ગુણે મેળવવા                             |
|     | રૂપ.)૧૨૭                                              |
| ૭૨  | યુદ્ધિના આઠ ગુણનું વર્ણન. ૧૨૭                         |
| 93  | તે ઉપર નારદ પર્વતનું ઉદા-                             |
|     | <b>ढरणु</b> १२६                                       |
| ওপ  | પંદરમા ગુણતું વર્ણન.                                  |
|     | (निरंतर धर्भने श्रवण ड-                               |
|     | રવા રૂપ.)૧૩૧                                          |

| ૭૫ નિરંતર ધર્મ શ્રવણ કરવા                      |
|------------------------------------------------|
| વિષે વર્ણુ ન ૧૩૧                               |
| <b>૭</b> ૬ તે ઉપર મણુકાર શ્રેષ્ઠીની કથા ૧૩૧    |
| ૭૭ સુધ્રુષાનું ફળ ૧૩૨<br>૭૮ સુધ્રુષા લક્ષણ ૧૩૩ |
| ૭૮ સુશ્રુષા લક્ષણ ૧૩૩                          |
| ૭૯ તે ઉપર સુદર્શન શ્રેષ્ઠિની કથા. ૧૩૩          |
| ૮૦ સાળમા ગુણુનું વર્ણન.                        |
| ( અજિલું માં ભાજનના ત્યાગ                      |
| કરવા રૂપ. ) <sub></sub> ૧૩૮                    |
| ૮૧ અજિથું માં ભાજન ત્યાગ ક-                    |
| રતા વિષે વિવેચન ૧૩૮                            |
| ૮૨ સતરમા ગુણુનું વર્ણુ ન ( કાલે                |
| ભાજન કરવા રૂપ. ) ૧૪૦                           |
| ૮૩ કાલે ભાજનાદિ સ્વરૂપ ૧૪૦                     |
| ૮૪ ભાેજન વિધિ ૧૪૧                              |
| ૮૫ રાત્રિભાજન નિષેધનું વર્ણુન. ૧૪૧             |
| ૮६ રાત્રિભાજનને વિષે દાેષાનું                  |
| વર્ણન ૧૪૨                                      |
| ૮૭ વિસ્તારથી ભાજન વિધિ ૧૪૨                     |
| ૮૮ અઢારમા ગુણુનું વર્ણુન.                      |
| (ત્રિવર્ગના સાધન કરવા રૂપ.) ૧૪૪                |
| ૮૯ ત્રિવર્ગનું સ્વરૂપ ૧૪૪                      |
| ૯૦ એાગણીશમા ગુણનું વ-                          |
| <b>હ્યુ'ન.</b> ( આંતથિ વીગેરેની ભ-             |
| ક્તિ કરત્રા રૂપ.)૧૪૭                           |
| <b>લ્૧ અતિ</b> થિ વિગેરેની ભક્તિ કરવા          |
| વિષે વિવરણુ ૧૪૭                                |
| <b>લ્૨ અતિ</b> થિ દાનને વિષે સુધન શ્રે-        |
| ષ્ઠીની કથા. ૄ૧૪૯                               |
| ५३ नव प्रधारे अश्वित दर्शन१५१                  |
| ૯૪ પ્રથમ પિતા સળંધી ઉચિત્ત                     |
| <b>આચર</b> હ્યુા ૧૫૧                           |

| <b>૯૫ માતા સળંધી ઉચિત્ત આચ</b> -       |
|----------------------------------------|
| રથા૧૫૨                                 |
| ૯૬ સહાદર ઉચિત્ત આચરણા૧૫૨               |
| ૯૭ ભાર્યા સંબંધી ઉચિત્ત <b>આચ</b> -    |
| ર <b>ણા</b> ૧૫૩                        |
| ૯૮ પુત્ર ઉચિત્ત <mark>આચર</mark> ણા૧૫૩ |
| ૯૯ સ્વજન ઉચિત્ત આચરણા૧૫૪               |
| ૧૦૦ ધર્માચાર્ય સખંધી ઉચિત્ત            |
| આચરણા ૧૫૫                              |
| ૧૦૧ નગરજના સબંધી ઉચિત્ત આ-             |
| ચરણા ૧૫૫                               |
| ૧૦૨ પરતિર્થિક ઉચિત્ત આચરણા. ૧૫૭        |
| ૧૦૩ ઉચિત્ત આચરણના ફળાપદ-               |
| શિનનું વર્ણન ૧૫૮                       |
|                                        |
| ૧૦૪ તે ઉપર શાલિવાડન પ્રગંધ. ૧૫૯        |
| ૧૦૫ વીશમા ગુણનું વર્ણન.                |
| ( મિથ્ચાગૃહના ત્યાગ કરવા               |
| રૂપ.) ૧૬૧                              |
| ૧૦૬ અભાિનવેશ (મિથ્યા ગૃહના             |
| ત્યાગનું સ્વરૂપ ૧૬૦                    |
| ૧૦૭ એકવીશમા ગુણુનું વર્ણુન.            |
| (ગુણુમાં પક્ષપાત કરવા રૂપ.) ૧૬૭        |
| ૧૦૮ ગુણુમાં પક્ષપાત કરવા વિષે          |
| વર્ણન ૧૬૩                              |
| ૧૦૯ ખાવીશમા ગુણુનું વર્ણુન.            |
| ( અદેશ અને અકાલ ચર્યાના                |
| ત્યાગ કરવા રૂપ. )૧૬૫                   |
| ૧૧૦ અદેશ અને અકાળ ચર્ચાના નિ-          |
| ષેધ હાતું વર્ષન૧૬૫                     |
| ૧૧૧ તે ઉપર હંસનું ઉદાહરણુ૧૬૫           |
| ૧૧૨ તેવીશમા ગુણતું વર્ણન.              |
| ( પાતાના તથા પરના અળા-                 |

| અળન જાણુવા રૂપ. )૧૬૭                                 | ૧૩૩ પરમાય વડ કરાન કૃતજ્ઞનુ                        |
|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ११३ अला चल स्वइ्य१६७                                 | સ્વરૂપ <b></b> ૧૮૯-                               |
| ૧૧૪ તે ઉપર લક્ષણસેન નૃપની કથા. ૧૬૭                   | ૧૬૪ એાગણુત્રીશમા ગુણુનું વ-                       |
| ૧૧૫ ચાવીશમા ગુણનું વર્ણન.                            | <b>હ્યુ<sup>°</sup>ન.</b> (લાેકવક્ષભપણા રૂપ.) ૧૯૨ |
| ( વ્રતમાં રહેલા અને જ્ઞાનથી વૃ-                      | ૧૩૫ લાેકવલ્લભનું સ્વરૂપ૧૯૨                        |
| <sup>ે દે</sup> ધાની પૂજા કરવા રૂપ. )૧૭૧             | ૧૩૬ પરલાક વિરુદ્ધનું સ્વરૂપ૧૯૨                    |
| ૧૧૬ વ્રતમાં રહેલા તથા જ્ઞાનથી વૃ-                    | ૧૩૭ ઉભયલાક વિરુદ્ધનું સ્વરૂપ. ૧૯૩                 |
| <sup>ક</sup> ધાની પૂજા કરવા વિષે વર્ણુ ન. ૧૭૧        | ૧૩૮ લાેકવક્ષભ ઉપર શ્રી અભયકુ-                     |
| ૧૧૭ તે ઉપર કપદી શ્રેષ્ઠીનું દર્ષાંત. ૧૭૨             | મારની કથા ૧૯૩                                     |
| ૧૧૮ પચીશમા ગુણનું વર્ણન.                             | ૧૩૯ ત્રીશમા ગુણુનું વર્ણુન.                       |
| (પાપ્ય વર્ગનું પાષણ કરવા                             | ( સલજજપણારૂપ. )૧૯૮                                |
| રૂપ૧૭૩                                               | १४० बाज्यवान्तुं स्वरूप१६८                        |
| ૧૧૯ પાષ્ય પાષકનું સ્વરૂપ૧૭૩                          | ૧૪૧તે ઉપર શ્રી આંબડદેવનું આપ્યાન.૧૯૯              |
| ૧૨૦ તે ઉપર સાગર શ્રેષ્ઠીની કથા. ૧૭૪                  | ૧૪૨ એકત્રીશમા ગુણનું વર્ણન.                       |
| ૧૨૧ પરમાર્ગથી—નિશ્ચયથી પાેેેેપ્ય                     | ( સદયપણા રૂપ. )૨૦૧                                |
| વિચાર ૧૭૪                                            | ૧૪૩ દયાવાનનું સ્વરૂપ૨૦૧                           |
| ૧૨૨ છવીશમા ગુણનું                                    | १४४ ते ७५२ विक्वमराजनी ४था. २०३                   |
| (દીર્ધાદશી પહ્યું.)૧૭૬                               | ૧૪૫ બન્નીશમા ગુણનું વર્ણન.                        |
| ૧૨૩ દીર્ઘ કશી નું સ્વરૂપ૧૭૬                          | ( સામ્યપણા રૂપ. )૨૦૫                              |
| ૧૨૪ તે ઉપર ધનશ્રેષ્ઠીની કથા૧૭૬                       | ૧૪૬ સામ્યનું સ્વરૂપ૨૦૫                            |
| ૧૨૫ સત્તાવીસમા ગુણતું વ-                             | ૧૪૭ તે ઉપર વિરધવળની કથા૨૦૬                        |
| ણું ન ( વિષેષજ્ઞપણા રૂપ.)૧૮૦                         | ૧૪૮ તેનાથી વિપરીત કઠાર પ્રકૃતિ                    |
| ૧૨૬ (વશેષત્તનું સ્વરૂપ૧૮૦                            | ઉપર લક્ષ્મણુસેન નૃપનું ઉદા-                       |
| ૧૨૭ તે ઉપર સુખુદ્ધિ મત્રિનીકથા. ૧૮૧                  | हुरखु २०७                                         |
| ૧૨૮ બીજે પ્રકારે વિશેષજ્ઞનું સ્વ-                    | ૧૪૯ તેત્રીશમા ગુણનું વર્ણન.                       |
|                                                      | (પરાપકાર કરવા રૂપ.)૨૧૦                            |
| રૂપ૧૮૨<br>૧ <b>૨</b> ૯ તે ઉપર સાગરદત્તનું આખ્યાન.૧૮૩ | 1                                                 |
| ૧૩૦ અઠાવીશમા ગુણનું વર્ણ <sup>ા</sup> ન              | ૧૫૧ ચાર પ્રકારે મનુષ્યનું સ્વરૂપ૨૧૧               |
|                                                      | ૧૫૨ એ પ્રકારે ઉપકારનું સ્વરૂપ૨૧૨                  |
| ( કૃતજ્ઞપણા રૂપ. )૧૮૬                                |                                                   |
| ૧૩૧ કૃલ્ફાનું સ્વરૂપ૧૮૭                              |                                                   |
| ૧૩૨ તે ઉપર જિતારી રાજાની કથા. ૧૮૮                    | દર્શન૨૧૪                                          |
|                                                      |                                                   |

| ૧૫૫ | પરાપકારને વિષે ભરત રાજાનું           |
|-----|--------------------------------------|
| ૧૫૬ | ઉદાહરણ૨૧૫<br>ચાત્રીશમા ગુણનું વર્ણન. |
|     | ( અંતરંગારિ ષડ્ વર્ગ ના ત્યાગ        |
|     | કરવા રૂપ. )ર ્દ                      |
| ૧૫૭ | છ અંતરંગારિતું સ્વરૂપ. ૨૨૬           |
|     | કામનું સ્વરૂપ૨૨૬                     |
|     | ક્રોધનું સ્વરૂપ સ્ટર્ટ               |
| ९६० | લાેલનું સ્વરૂપ૨૨૯                    |

| <b>૧૬૧ માનનું સ્વરૂપ</b> ૨૩૧           |
|----------------------------------------|
| <b>૧૬૨ મદનું સ્વરૂપ</b> ૨૩૨            |
| ૧૬૩ હર્ષ નું સ્વરૂપ ૨૩૪                |
| ૧૬૪ પાંત્રીસમા ગુણુનું વર્ણુંન.        |
| ( ઇંદ્રિયાના જય કરવા રૂપ. )૨૩૬         |
| ૧૬૫ ઇ દ્રિયાના રાધ કરવાનું સ્વરૂપ. ૨૩૬ |
| ૧૬૬ ગ્રંથ સમાપ્તિ૨૩૬                   |
| ૧૬૭ ગ્રાંથકારની પ્રશસ્તિ૨૪૦            |
|                                        |

### આ સભા તરફથી અત્યારસુધીમાં જે જે ગ્રંથા પ્રસિદ્ધ થયા તેનું લીસ્ટ જે સંખ્યા કુલ ૮૨ છે.

## આ સભાએ પ્રસિદ્ધ કરેલા સંસ્કૃત માગધી મૂળડીકાના ગ્રંથા.

| <b>* નં.</b> ૧ સમવસરણુ સ્તવ: અત્ર-            |  |  |
|-----------------------------------------------|--|--|
| ચૂરી ૦-૧-૦                                    |  |  |
| * ,, ર ક્ષુક્ષકભવાવલી ૦-૧-૦                   |  |  |
| 🛊 " ૩ લાેકનાલિકા દ્રાત્રિશિકા ૦–૨-૦           |  |  |
| 🛊 " ૪ યેાનિસ્તવ: ૦-૧-૦                        |  |  |
| * " પ કાલસપ્તતિકા ૦–૧–૬                       |  |  |
| # ,, ૬ દેહસ્થિતિ ૦–૧–૦                        |  |  |
| 🛊 ,, ૭ સિદ્ધદંડિકા 🔐 ૦–૧–૦                    |  |  |
| * " ૮ કાય સ્થિતિ ૦–૨–૦                        |  |  |
| * ,, ૯ ભાવ પ્રકરણ ૦–૨–૦                       |  |  |
| * ,,૧૦ નવતત્વ ભાષ્ય. 🔐 ૦ ૧૨-૦                 |  |  |
| * ,,૧૧ વિચાર પંચાશિકા ૦–૨–૦                   |  |  |
| <b>*</b> ,,૧૨ અ <b>ંધ</b> ષદ્ર ત્રિશિકા ૦-૨-૦ |  |  |
| 🛊 ,,૧૩ પરમાહ્યું, પુદ્દગલ, નિ-                |  |  |
| ગાેેે પદ્રત્રિ <b>'શિકા</b> ૦–૩–૦             |  |  |
| * ,,૧૪ શ્રાવકેવ્રતભંગ પ્રક <b>ર</b> ણુ ૦-૨-૦  |  |  |

| • | •                                 |         |
|---|-----------------------------------|---------|
| 0 | "૧૫ દેવવંદન ભાષ્ય                 | o4-o    |
| 0 | "૧૬ સિદ્ધપંચાશિકા                 | 0-2-0   |
| 0 | "૧૭ અત્રાયઉં <sup>૨</sup> છકુલકમ્ | ०-२-०   |
| 0 | ,,१८ विचारसप्ततिका                | 0-3-0   |
|   | ,,૧૯ અલ્પ બહુત્વ                  | 0-2-0   |
|   | "૨૦ પંચસૂત્રમ્                    | 0 - 5-0 |
| * | "ર૧ જંબુચરિત્ર                    | 0-8-0   |
| * | "૨૨ રત્નપાળ નૃપકથા                | ૦-૫-૦   |
|   | "૨૩ સુષ્ર્તરત્નાવલી               | 0-8-0   |
|   | "ર૪ મેધદુત                        |         |
|   | "રપ ચેતાેેેેલા                    | 0-8-0   |
| * | "રદ પર્યુ ષણુષ્ટાન્હિક વ્યા-      |         |
|   | <b>પ્યાન.</b>                     | 0-4-0   |
|   | "ર૭ ચંપકમાલાકથા                   | 0-8-0   |
| 0 | "ર૮ સમ્યકત્વ કૌમુદિ               | 0-90-0  |
| 0 | ,,ર૯ શ્રાહ્મગુણુ વિવરણુ           | 0-20-0  |

<sup>\*</sup> આવી નિશાનીવાળા <mark>પ્રંથા દિલકમાં ન</mark>થી.

o આવી નિશાનીવાળા **ગ્રં**થા શિલકમાં **જુજ છે.** 

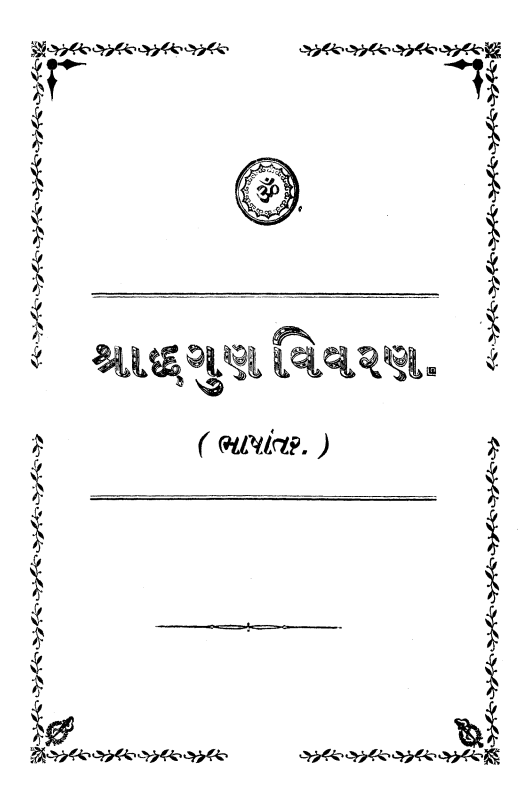
| 0 | ,,30  | ધર્મ રત્ન          | પ્રકરણ.             | •••• | ०-१२-० |
|---|-------|--------------------|---------------------|------|--------|
| * | ,,39  | કલ્પસૂત્ર          |                     | •••• | 0-0-0  |
|   | ,,33  | ઉપદેશસ             | <sup>∿</sup> તતિકા. | •••• | 0-93-0 |
|   | **    | કુમારપાલ           |                     |      |        |
|   |       | આચારા              |                     |      | 0-3-0  |
|   | ,,3\$ | રાહિણી :           | અશાક <b>ચ</b>       | 'ፏ   |        |
|   |       | કથા                | ••••                | •••• | 0-2-0  |
|   |       | ગુરૂગુણુષ          |                     |      |        |
| * | ,,3८  | જ્ઞાનસા <b>ર</b> . | ••••                | •••• | 9-0-0  |
|   | "36   | સમયસાર             |                     | •••• | 0-2-0  |

| ,,80         | સુકૃતસાગ     | ાર      | ••••   | 0-2-0 |
|--------------|--------------|---------|--------|-------|
| ,,૪૧         | ધિમ્મલ       | કથા     | ••••   | 0-2-0 |
| ,,૪૨         | પ્રતિમાશ     | તક      | ••••   | 0-2-0 |
| ,,४3         | ધન્ય કથ      | ાનકમ્.  | ••••   | 0-2-0 |
| ,,४४         | ચતુર્વિશ     | તિજિન   | સ્તુતિ |       |
|              | સંગ્રહ.      | ••••    | ••••   | 0-4-0 |
| ,,           | મેરૂ ત્રયાેદ | શી કથા. | ••••   | 0-9-0 |
| ,,૪૫         | રાહેણેય      | ચરિત્ર. | ••••   | 0-9-0 |
| <b>,,પ</b> ૧ | श्री क्षेत्र | ત્રમાસ. | ••••   | 0-4-0 |
|              |              |         |        |       |

#### ગુજરાતી ભાષામાં–ભાષાંતર વગેરેના ઝ'થા, જે કે ગુજરાતી ભાષાના વાંચનારાએાને ખાસ ઉપયાગી છે તેવા પ્રકટ થયેલા ઝ'થા.

| ٩   |                                       |     | 8-0-0         |
|-----|---------------------------------------|-----|---------------|
| ર   |                                       |     | २-८-०         |
|     |                                       |     | <b>え-と-</b> 0 |
| ४   |                                       |     | २-८-०         |
| -   | •                                     |     | 0-3-0         |
|     | શ્રી પ્રકરણસંગ્રહ                     |     |               |
| ૭   | श्रावक क्ष्यत्र                       | ••• | 0-4-0         |
| 6   | આત્માનાત                              | ••• | 0.90-0        |
|     | પ્રકરણ યુષ્પમાલા ૃ                    |     | o=१-o         |
| ૧૦  | વીવીધ પૂજાસંગ્રહ (શ્રીર               |     |               |
|     | આત્મારામજ મહાર                        |     |               |
|     | તથા મુનિરાજ શ્રી વક્ષ                 |     |               |
|     | વિજયજી મહારાજ કૃ                      | 1.  | 0-6-0         |
| • • | જૈન ધર્મ વિષયિક પ્ર <sup>શ</sup> ના   |     |               |
|     | કુમારવિહારશતક                         |     |               |
| -   | દેવસીરાઇ પ્રતિક્રમણ .                 |     |               |
|     | હંસવિનાદ                              |     | ०-१२-०        |
| ૧૫  | પ્ર <sup>શ્</sup> નાત્તર પુષ્પમાળા (ચ | 4l  |               |
|     | વૃત્તી બીજી ) ે.                      |     | 0-88-0        |

| ૧૬ નવતત્ત્વનાે સુંદર બાેધ      | 0-90-0 |
|--------------------------------|--------|
| ૧૭ આત્મવ <b>દ્ધભ સ્તવનાવળી</b> | 0-4-0  |
| ૧૮ જીવવિચારવૃત્તિ              |        |
| ૧૯ દંડક વિચારવૃત્તિ            | 0-6-0  |
| ૨૦ નયમાર્ગદર્શક ં              | ०-१२-० |
| ૨૧ જૈનતત્વસાર મૂળ તથા          |        |
| ભાષાંતર                        | 0-4-0  |
| ૨૨ સદર ભાષાંતર                 | 0-2-0  |
| ર૩ માેક્ષપદ સાેપાન             | ०-१२-० |
| ૨૪ શ્રીજં બુસ્વામી ચરિત્ર      | 0-6-0  |
| ૨૫ નવાશું પ્રકારી પૂજા         | 0-8-0  |
| રફ જૈન ગ્રંથગાઇડ               | 9-0-0  |
| ર૭ તપારતન મહાદધિ ( તપા-        |        |
| વલી) ભા. ૧,૨ જો                | 0-6-0  |
| ૨૮ વિવિધપૂજા સંગ્રહ નવી        |        |
| આવૃત્તિ.ે                      | 0-6-0  |
| રહ્ શ્રી સમ્યકત્વ સ્વરૂપ સ્તવ. |        |
| ૩૦ શ્રી શ્રાહ્મગુણ વિવરણ ભા    |        |
| ષાંતર                          | १-८-०  |





# अहंम्

श्री सर्वज्ञाय नमः

श्रीमहिजयानंदसूरीश्वरपादपद्मेभ्योनमः

परमर्षि श्रीजिनमएकनगणि विरचित

श्राद्धगुण विवरण.

प्रणम्य श्रीमहावीरं, केवलक्षाननास्करम् । विचन कंचनसुश्राष्ठ,-धर्मं हार्मेककारणम् ॥१॥

શબ્દાર્થ—કેવલ જ્ઞાને કરી સૂર્ય સમાન શ્રીમન્મહાવીર ભગવાનને નમસ્કાર કરીને સુખના એક (અહિતીય) કારણ રૂપ શુદ્ધ શ્રાવક ધર્મનું કાંઇક (સંક્ષિપ્તરૂપ-માં) વર્ણન કરૂં છું. ॥ ૧ ॥

 તેમજ જ્ઞાનની ન્યૂનતા હાવાથી અલ્પ સમયમાં ઇચ્છિત બાધ પ્રાપ્ત થાય તેવા હેતુથી આ શ્રાહ્મગુણ વિવરણ સંક્ષેપમાં લખવાનું ગ્રંથકારે ઊચિત ધાર્ચું હાય એમ લાગે છે.

મ'ગલાચર્ણમાં શ્રીમદ્વીરભગવાનને—નમસ્કાર કરવાનું કારણ શાસનના નાયક છે માટે તથા એ ભગવાને ખતાવેલા શ્રાવકના ગુજ્ઞાનું આ ગંથમાં વર્જાન છે, કારણકે ભગવાનુ યુગાદિ દેવના સમયના શ્રાવકામાં સરલતાના ગુણ હાવાનું ગંધાથી દ્દેખાય છે તેમજ ખાવીસ તીર્થેકર ભગવાનુના સમયના શ્રાવકામાં વિદ્વત્તા સાથે સરલતાના ગુણા મુખ્ય હાવાનું દેખાય છે તો તે ગુણાને મુખ્યતાએ રાખીને આ ગ્ર'થ લખવામાં આવતા નથી પણ ભગવાનુ મહાવીર સ્વામિના સમયના શ્રાવકાના ગુણા કેવા હાવા જોઇએ તે અત્રે દર્શાવ્યું છે, તેથી વીર ભગવાનુને નમસ્કાર કર્યાનું સમજાય છે. વ્યંગાર્થના વિચાર કરતાં એમ પણ લાગે છે કે હાલના સુશ્રાવકાને પણ-ખાવીસ-તીર્થંકર મહારાજના શ્રાવકાની પેઠે પ્રાજ્ઞ અને ઋજૂ થવાની ગ્ર'થકારે ખાસ સૂચના કરી છે. આ શાસ્ત્રમાં વર્ણવેલા ગુણે પ્રાપ્ત કરી શ્રાવકાએ ઋજુ તથા પ્રાજ્ઞ થવા ચુકવું નહીં. પ્રાયે ઋજુપણું જન્મથી અને જ્ઞાનથી થઇ શકે છેઅને પ્રાજ્ઞપણું સત્સ ગથી સત્શાસના અધ્યયનથી <sup>૧</sup>શ્રવણ્ <sup>૧</sup>મનન નિ**દધ્યાસનથી** (અનુભવ કરવાથી) થાયછે તેા બીજા' અનેક કાર્યોમાંથી વિરામ પામી જેનાથી મુનિ માર્ગ ન સધાતા હાય તેવા સુશ્રાવકાએ નિત્યકર્મ સાથે પાતામાં પ્રાજ્ઞપહાં આવે તેને માટે અહારાત્રિમાં અમુક કાલ નિયમિત કરી ઉપર દર્શાવેલા સાધનમાંથી જે સાધન મળી આવે તેના ઉપયાગ કરી પાતાનામાં પ્રાગ્ઞપણું મેળવવા સતત પ્ર-યાસ કરવા ઊચિત છે. જ્યાં સુધી તેમ નહીં થાય ત્યાંસુધી કુલ પર પરાથી પ્રાપ્ત થયે-**હું શ્રાવકપ**ણું તે વાસ્તવિક શ્રાવકપણું ગણાશે નહીં અને દેખાદેખીની ફ્રિયાથી ક-ષાયની મ'દતા થઇ શ્રાવકપણાને યેાગ્ય નિઃસ્પૃહતાથી થતા પરમાનન્દ મલશે નહીં. માક્ષમાં કેવા આનંદ હશે તેના જેમને અતુલવ કરવા હાય તેમણે શ્રાવકપણાને ચાેગ્ય સમતાથી–પ્રાપ્ત થતા આનન્દ્રના અનુભવ કરવા એવા ગ્રન્થકારના આશય દ્વાય એમ સ'લવે છે.

#### जयश्रीसिष्ठिदः साध्यो, गुरूक्तग्रुष्ठमंत्रवत् । सान्वर्थः सात्विकेर्धमों, विवेकिश्रावकोत्तमेः ॥ २ ॥

શાળદાર્થઃ—સાત્વિક અને વિવેકી ઉત્તમ શ્રાવકોએ જયશ્રીની સિદ્ધિત આપનારા અને સાન્વર્થ ( નામ પ્રમાણે ગુણ યુક્ત ) એવા ધર્મ ગુરૂકથિત શુદ્ધ મંત્રની પેઠે સાધવા યાગ્ય છે. ા ર ા

૧ સાંભળવાથી. ૨ વિચારવાથી.

ભાવાર્થ—આ સંસારમાં ધન ધાન્યાદિક ઇચ્છિત વસ્તુઓ અને દીવ્ય શક્તિ-મા પ્રાપ્ત કરવાને મનુષ્યા સદ્દગુરૂની સેવા કરે છે. અને જ્યારે ગુરૂ મહારાજ આ-વી સેવાથી પ્રસન્ન થાય છે, ત્યારે શિષ્યને તેની ચાગ્યતાનુસાર તેની આશા પૂર્ણ ક-રવાને મંત્ર આપે છે, આવા મંત્ર પ્રાપ્ત કરી શિષ્ય તેનું આરાધન કરે છે. અને પાતે ધારેલા લાભ મેળવે છે, તેજ પ્રમાણે ગ્રન્થકાર મહારાજ કહે છે કે **હે ભ**ગ્ય પ્રાણીઓ! જે તમારે માક્ષ સુખ મેળવવું હાય તા તમે ગુરૂ મહારાજે અતાવેલા મ ત્રની પેઠે ધર્મનું આરાધન કરા કે જેથી અવિનાશી એવું આત્મિક સુખ પ્રાપ્ત થાય, સાત્ત્વિક કહેવાનું કારણ એ છે કે, મંત્ર સાધતાં જેમ ઉપસર્ગો થાય છે તેમ ધર્મ સાધનમાં પણ અનેક ઉપસર્ગો આવે છે, આવે વખતે નિ:સત્ત્વ પ્રાણી ગલરા-ઇને ધર્મથી બ્રષ્ટ થાય છે. આને માટે બ્રાવકામાં શ્રેષ્ઠ એવા માનન્દ અને કામદેવાદિ સુશ્રાવકાના દુષ્ટાન્તા પ્રસિદ્ધ છે તે જુવા. આ મહાશયાને ધર્મથી બ્રષ્ટ કરવાને દેવાએ અનેક ઉપસર્ગો કર્યા છતાં ધર્મના ત્યાગ કર્યો નહીં તા તેઓ સદ્દગતિના ભાજન થયા તેમ જે તમા પણ દઢ ચિત્તથી ધર્મનું આરાધન કરશા તા તાતકાલિક સદ્દગતિ અને પર પરાથી માેક્ષસુખને મેળવી શકશો. કદી કાેઇ એમ કહે કે સાત્વિકપર્શ લાવેલું આવતું નથી. તો તે વાત યાગ્ય નથી કારણ આત્મામાં અનન્ત ગુણા છે, તે **બધા** તિરાભાવને પામેલા છે, એટલે આવરણથી અવરાએલાછે; પુરૂષાર્થ કરવાથી આવરહ્વના સચાપશમ કે ક્ષય પ્રમાણે તે ગુણા પ્રગટ થાય છે. તેથી જ્યારે ઉપસર્ગ આવે ત્યારે વિચાર કરવા કે સાત્ત્વિક માણસા ધર્મ સા**ધી શકે છે.** મહારામાં પણ તેવા ગુણ છે તા પ્રાણાન્તે પણ હું ધર્મને છાડીશ નહીં, અને આવે વખતે પૂર્વે થઇ ગયેલા મહુર્ષિએા અને સુશ્રાવકાએ કેવી દહતાથી ધર્મ આરાધ્યા છે તે વિચારી પાતે નિઃસત્ત્વ થઇ ધર્મ નહીં છાડતાં સાત્ત્વિકપણાને અવલ'બી રહેવ' એવા આશય ગ્રન્થકાર મહારાજના જણાય છે.

વિવેક વિના ધર્મ થઇ શકતોજ નથી, સત્સદ્ધિવેક થયા વિના આત્મજ્ઞાનના સંભવ નથી, આત્મજ્ઞાન શિવાય સમ્યકત્વ નથી અને જો ચતુર્થ ગુણસ્થાન પ્રાપ્ત ન થયું હોય તો પછી શ્રાવકનું પંચમ ગુણસ્થાન તેની તો વાતજ શી ? તેથી ભવ્ય પ્રા- ણીઓએ સત્સદ્ધિવેક મેળવવા સત્શાસ્ત્રો અને સદ્દગુરૂનું સેવન કરવું અને જડે ચૈ- તન્યનું સ્વરૂપ સમજી પોતાનું કર્ત્તવ્ય શું છે તે વિચારવું, આમ વિચાર કરતાં ગુરૂ મહારાજે અતાવેલા ધર્મનું આરાધન કરવાનું પોતાની મેળે સમજાશે અને તેથી જયશ્રીની સિદ્ધિને આપનારા ધર્મ શુદ્ધ મંત્રની જેમ આરાધવા યાગ્ય છે, એમ અનુલવમાં આવશે.

તેમાં પ્રથમ ( अન્થકાર મહારાજ ) શ્રાવક શબ્દના અર્થ કહે છે.

"परक्षेकिहियं सम्मं जो जिएवयणं सुऐ इ ववन्तो । श्रक्षितव्वकम्मविगमामुक्को सो सावगो एत्थ ॥ ३ ॥ अथवा, "श्रद्धाद्धतां श्राति शृणोति शासनं, धनं वपेदाशु वृणोति दर्शनम्। कृंतत्यपुएयानि करोति संयमं, तं श्रावकं प्राहुरमी विचक्कणाः॥ ४ ॥

શબ્દાર્થ—જે ઉપયોગ પૂર્વક પરલાકમાં હિતકારી એવાં જિનેશ્વર ભગવાનનાં વચતા સમ્યક્ પ્રકારે સાંભલે અને અતિ તીવ્ર કર્માથી [ ક્ષાયાદિથી ] મુકાયેલા હાય તે શ્રાવકનાઅત્ર (અધિકાર ) સમજવા ૩ અથવા.

જે શ્રદ્ધાળુપણાને દ્રઢ કરે જિનેવર ભગવાનની આજ્ઞાને શ્રવણ કરે, શુભક્ષેત્રમાં દ્રવ્યને શીધ વાવે ( વ્યયકરે ) જિન દર્શનને ( સમ્યકત્ત્વને ) વરે, (આદરે) પાપાના નાશ કરે અને સંયમ કરે ( મન ઇંદ્રિયાને વશ કરે ) તેમને વિચક્ષણ પુરૂષા શ્રાવક કહે છે. ॥ ૪ ॥

ભાવાર્ય — આ ગ્રન્થમાં કેવા શ્રાવકનું વર્ણન આવનાર છે તે ગ્રંથકત્તાં મહારાજ કહે છે. શ્રાવકા ચાર પ્રકારના શાસામાં વર્ણવ્યા છે તે પૈકી અહિંસા નિચના ગુણેવાળા એટલે કે ભાવ શ્રાવકાના મુખ્યતાએ અધિકાર છે, કારણ કુલકમાગત જેમને શ્રાવકપણું પ્રાપ્ત થયું છે તેઓ જ્યાં સુધી વ્રતાદિક ન લે ત્યાં સુધી નામ શ્રાવક કહી શકાય, અથવા કાઇ મનુષ્યનું નામ શ્રાવક હાય તેને પણ શ્રાવક કહેવાય અને તે પણ નામ શ્રાવકમાં ગણાય, એટલે તેનું અત્રે વર્ણન નથી. તેમજ ચિત્રામણું મૃત્તિમાં શ્રાવકપણું સ્થાપ્યું હાય તેના પણ અત્રે અધિકાર નથી, તેવીજ રીતે હવે પછી શ્રાવકપણું સ્થાપ્યું હાય તેના પણ અહીં અધિકાર જણાતા નથી. અર્થાપત્તિથી ભાવશ્રાવકના અધિકાર હાવાનું ભાસે છે. પ્રથમ વિશેષણ ઉપયોગ પૂર્વક સાંભળના ર એવું છે. ખરેખર આ વિશેષણ પ્રમાણે માટા શ્રંથાના શ્રંથા ન સાંભળતા થાયું પણ ઉપયોગ પૂર્વક સાંભળે અને તેનું મનન કરી હેયાપાદેયના વિચાર કરી એ શ્રાવકા વર્તે તો તેઓ અલ્પ સમયમાં તત્ત્વ પ્રાપ્તિ પૂર્વક પરમશાન્તતા મેળવી ભવ બ્રમ્નણથી છી શકે છે. સાંપ્રતકાળમાં વાંચવા સાંભળવાનું ઘણું થાય છે, પણ તે ઉપયોગ પૂર્વક ન હોવાથી એઇએ તેવું કાયકારી થતું નથી તેથી, ઉપયોગ પૂર્વક શ્રવણ કરવાના ગુણ શ્રાવકાએ અવશ્ય પ્રાપ્ત કરવો એઇએ.

અને તાનુ માર્ય અને અપ્રત્યાખ્યાની કષાયોના નાશ કરનાર શ્રાવક હાય એમ

સૂચવે છે, અથવા તીવ કર્મોથી મુકાયેલા એટલે જે કર્મો (વ્યવસાયાદિ) ક્રસ્તાં રાદ્ર પરિણામ ન થાય તેવાં કાર્યો કરનાર શ્રાવક હાેવા જોઇએ તે પ્રાયઃ ભાવશ્રાવક-માં હાેય એમ સંભવે છે.

શ્રદ્ધાને દૃઢ કરે એટલે દ્રઢ સમ્યત્કવાન હાય અથવા જૈન દર્શનની અનેક પ્ર-કારે પરીક્ષા કરી તેના ઉપર વિશેષ શ્રદ્ધાલુ થાય. આ શ્રદ્ધા શાસ્ત્રો શ્રવણુ કરવાઘી થાય છે, તેથી ઉપયોગ પૂર્વક જિનેશ્વર ભગવાનની વાણી નિરંતર શ્રવણુ કરે, અને આવી રીતે ભગવાનની વાણી નિરંતર શ્રવણું અને લક્ષ્મીની ચંચલતા જાણી પૂર્વ પુણ્યથી પાતાને પ્રાપ્ત થયેલા ધનને શુભ ક્ષેત્રોમાં નામાદિકની અપેક્ષા રાખ્યા વિના લાસાલાભ જોઇ વાવરે અને જયારે આવી સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય ત્યારે સમ્યકત્ત્વ પ્રાપ્ત થયું છે એમ જાણુવું. જયારે સમ્યકત્ત્વ રતની પ્રાપ્તિ થઇ તો પછી સ્વયમેવ પાપાના નાશ થઇ જાય છે અને ઇંદ્રિઓ તથા મન સહજપ્રયાસથી વશ થાય છે, તેથી સંયમ કરનારા શ્રાવક હોય એમ વિશેષણુ આપ્યેલું છે તેથી વિચક્ષણ પુર્ષા આવા ગુણવાળાને શ્રાવક હોય એમ વિશેષણુ આપ્યેલું છે તેથી વિચક્ષણ પુર્ષા આવા ગુણવાળાને શ્રાવક કહે છે. મતલબ કે–શાસ્ત્ર કર્મા અર્થ ઘટી શકે તે દેખાડી શ્રાવક શખ્દને સાર્થક કરી અતાવ્યો છે. જે પ્રકારે શાસ્ત્રકારે અર્થ દ્રારા શ્રાવક શખ્દ સાર્થક કરી અતાવ્યો છે તેજ પ્રકારે શ્રાવક શખ્દના ધારક મનુષ્યે પ્રવૃત્તિ દ્રારા શ્રાવક શખ્દને સાર્થક કરવા ઘટે છે.

निरुक्तं पदभंजनम् आ प्रमाले पहने ते। डीने એક એક અક્ષरने। अर्थ करवे। तेने निरुक्त केंडे छे अने आ प्रक्रिया प्रायः घणा शास्त्रीमां ज्ञेवामां आवे छे. श्री आवश्यक सूत्रनी निर्युक्तिमां यतुर्देश पूर्वधारी श्रीमह् सद्रआंडु स्वामी मिलामि ज्ञक्तमं ने। अर्थ ओक ओक अक्षरने। जुद्दे। जुद्दे। वर्ष्णुन करेल छे. मनुस्मृतिमां मांस शण्दने। पणु अर्थ ओक दणधी करवामां आवेल छे. तेक रीतिथी श्रावकशण्दने। अर्थ अत्रे शास्त्रकारे छे प्रकार करी अताल्ये। छे. श्रदाह्यतां श्राति श्रवधाने पक्षाचे तेने श्रा कडी ओ.

धनं वपेत्—सात क्षेत्रामां भातानुं न्यायापार्श्वत धन वावे ( ખર્ચ ) તેને व કહીએ અને कृत्तत्यपुण्यानि એટલે અપુષ્ય ( પાપ ) તે છેદન કરે તેને क કહીએ श्रा-व-क त्रधे અક્ષરાના वर्धन કરેલ અર્થ વિશિષ્ટ જે વ્યક્તિ હાય તેને श्रावक કહે-વામાં આવે છે તાત્પર્ય શ્રધ્ધા પૂર્વક સાત ક્ષેત્રામાં માતાનું ન્યાયથી પેદા કરેલ દ્રવ્ય ખર્ચી પાપના નાશ કરે તેને વિચક્ષણ પુરૂષો શ્રાવક કહે છે. અથવા—શृणोति ग्रा- सनम् હિતકારી ભગવદ્દ વચનને સાંભળે તેને श्रा કહીએ हाणोति दर्शनम् દર્શન (સમ્પકત્ત્વ) ને વરે અંગીકાર કરે તેને व કહીએ અને करोतिसंयमम् સંયમવત અંગીકાર કરે તેને क કહીએ તાત્પર્ય ભગવદ્દવચન સાંભળી સમ્પકત્ત્વ પ્રાપ્ત કરી યથાયાેગ્ય સંયમ વત નિયમાદિ આચરે તેને વિચક્ષણ પુરૂષ શ્રાવક કહે છે.

શ્રાવકનું ખીજું લક્ષણ.

#### " श्रवंति यस्य पापानि पूर्ववद्धान्यनेकशः । त्र्यावृतश्च त्रतेनिसं श्रावकः सोऽनिधीयते ॥ ए ॥

રાબ્દાર્થ—જેનાં પૂર્વે અનેક પ્રકારે આંધેલાં પાપા શ્રવિ જાય છે (જતાં રહે છે) અને જે હુમેશાં વ્રતાથી ચુકત હાય છે તે શ્રાવક કહેવાય છે. ાા પા

ભાવાર્થ—કર્મોના ક્ષય છે પ્રકારે થાય છે એક બાંધેલા કર્મ ભાગવી લેવાથી, એટલે કે કર્મા પાતાનું નિર્ણીત કલ આપી ખરી જાય છે અને ષીજું પ્રત્યાપ્યાન તીવ્ર તપસ્યા જ્ઞાન ધ્યાન વિચારણા વિગેરેથી કર્મા નિર્જરે છે. શ્રાવક પૂર્વે બાંધેલા પાપા ઉપર જણાવેલા છે પ્રકારથી આત્મ પ્રદેશથી દૂર કરે છે, તેમજ નવાં પાપા ન ખ'ધાય તેને માટે નિર'તર પાતાને યાગ્ય વ્રતાથી યુક્ત હાય છે તેથી આવા ગુણ વાળાને શ્રાવક કહેવાય છે.

આ શ્રાવક ધર્મ કેવા છે તે કહે છે.

#### सुदेवत्वमानुषत्वयतिधर्मप्राप्त्यादिक्रमेण मोङ्गसुखदायकत्वेन सुरतरूपमानो योग्येत्र्य एव दातव्यः

શબ્દાર્થ—દેવપાયું મનુષ્યપાયું અને યતિ ધર્મની પ્રાપ્તિ વિગેરેના ક્રમે કરીને માક્ષના સુખને આપનારા હાવાથી કલ્પવૃક્ષની ઊપમાને યાગ્ય એ ધર્મ યાગ્ય પુરૂષ તેજ આપવા જોઇએ. કહ્યું છે કે,

### " जं सिवहेक सावय,—धम्मोविकमेण सेविश्रो विहिणा। तम्हा जुग्गजियाणं, दायव्वो धम्मरसियाणं॥६॥

રાળ્દાર્થ—વિધિએ કરીને સેવેલા શ્રાવક ધર્મ પણ ક્રમેકરી માક્ષના હેતુથાય છે તથી તે શ્રાવક ધર્મ ધર્મને વિષે રસિક એવા યાગ્ય પુરૂષાને આપવા જોઇએ ॥ ૬ ॥

ભાવાર્થ — શ્રાવક ધર્મ પણ યેાગ્યતા વિના કાેઇને આપવા નહી એવા શ્રંથ-કાર મહારાજના આશય છે, અપાત્રમાં શુદ્ધ વસ્તુ નાખ્યાથી વિપર્યયને પામે છે, તો પછી ધર્મ રત્ન જેવી અમુલ્ય વસ્તુ યાગ્યાયાગ્ય વિચાર કર્યા શિવાય દરેકને આપવી યાગ્ય નથી. ( આ ઉપરથી શ્રાવકધર્મથી શ્રેષ્ઠ એવા મુનિ ધર્મને તા યાગ્યાયાગ્યના વિચાર કરી ખરેખરા પાત્રનેજ આપવા યાગ્ય છે એમ સિદ્ધ થાય છે.)

ધર્મા પદેશ આપવાના અવસરે ત્રણ યાગ્ય શાધવાં જોઇએ તે કહે છે.

#### " जुग्गजियाणं विहिणा जुग्गेहिं गुरूहिं देसिय्रो सम्मं । जुग्गो धम्मोवि तहा सयक्षिष्ठिपसाहगो भणिय्रो" ॥ ७ ॥

શબ્દાર્થ —યાગ્ય જીવાને યાગ્ય ગુરૂઓએ વિધિ પૂર્વક સારી રીતે ઉપદેશેલા યાગ્ય ધર્મ સર્વ પ્રકારની સિદ્ધિઓને આપનારા કહેલા છે ા હા

ભાવાર્ય—ચાગ્ય જીવા એટલે મુમુક્ષુ અને આ શ્રથમાં આગલ કહેવામાં આવશે તેવા લક્ષણવાળા જીવા સમજવા. કદી શાસ્ત્રોક્ત લક્ષણવાળા જીવા મળે પરંતુ ધર્મા પદેષ્ટા ગુરૂ ક્રિયાહીન શિથિલાચારી પરિગ્રહધારી વિષયી અસત્યવાદી વિગેરે હર્ગુ છ્રાયુક્ત હાય તા તેવા પાસેથી પ્રાપ્ત થયેલા શ્રાવક ધર્મ પ્રાયે યથાર્થ ફ્લને આપનાર થતા નથી, તેથી ગુરૂ આ પણ શાસ્ત્રોક્ત ગુણાએ યુક્ત હાય તેજ શ્રાવકધર્મ આપવાને યાગ્ય છે. યાગ્ય ધર્મ કહ્યા છે તે ધર્મ ગ્રહણ કરનારની અપેક્ષાથી છે એટલે કે જીવામાં ધર્મ પાલન કરવાની જેવી યાગ્યતા હાય તેને તેવા તેવા પ્રકારના ધર્મ અતાવવા એઈએ, જેથી કરેલી પ્રતિજ્ઞાનું પાલન સુખેથી કરી શકે. પાત્રાપાત્રના વિચાર કર્યા શિવાય ઉપયોગી પણ કઠિણ નિયમા આપવામાં આવે તા તેથી નિયમા લેનારનું મન પાછલથી વિદ્વલ થાય અને લિધેલા નિયમાના ભંગ કરી દેષના પાત્ર થાય અને વખતે શ્રહા બ્રષ્ટ થઇ ધર્મથી પરાહ્ગમુખ થાય, તેથી યાગ્ય ગુરૂ એટલે ચાર્ય જીવાને યાગ્ય થાય કર્યા લિધેલા અધ્યા શ્રાય, તેથી યાગ્ય ગુરૂ એટલે ચાર્ય જીવાને યાગ્ય થાય માં છે આપવા અધ્યો અધ્યે.

અયાગ્ય પુરૂષને આપેલા ધર્મ વિશેષ ગુણાની પ્રાપ્તિ કરાવનાર થતા નથી કહ્યું છે કે—

### " चूतांकुरकवलनतः कोकिसकः स्वनित चारु नतु काकः। योग्यस्य जायते खद्ध हेतोरिप नेतरस्य गुणः"॥ ए॥

રાષ્દાર્થ—જેમ આંખાના મહારના ભક્ષણથી કાયલ પક્ષી સુંદર શબ્દ કરે છે પરંતુ કાંઇ કાગડા કરતા નથી, તેમ જે યાગ્ય હાય તેને હેતુથી ગુણ થાય છે, પણ બીજ અયાગ્યતે થતા નથી ॥ ૮ ॥

ભાવાર્થ—આંબાના માેહાર કાયલ પણ ખાય છે. અને કાગડા પણ ખાય છે. આ માેહારથી કાયલના સ્વર સુધરે છે. અને સુંદર પંચમ સ્વરથી તે આખા વન- ને ગજાવી શ્રવણ કરનારને આનંદ આપે છે. આજ માહાર કાગડા ભક્ષણ કરે છે પણ તેના દુઃસ્વર તેવાને તેવાજ રહે છે અને તે જયારે શબ્દ કરે છે ત્યારે શ્રવણ કરનાર ને કંડાલા આપે છે. માહરમાં સ્વર સુધારવાની શક્તિ જગ જાહેર છે છતાં તે અપાત્રમાં પડવાથી નિષ્ફલ થાય છે, તેજ પ્રમાણે ધર્મમાં ઐહિક અને પારલાૈકિક સુખ આપવાની શક્તિ છે તથાપિ અપાત્રમાં સ્થપાયેલા તે ધર્મ નિષ્ફળ જાય છે, તેથી પાત્રાપાત્રના વિચાર કરવા એ ખાસ જરૂરનું છે. યાગ્યાયાગ્યને માટે શ્રંથકાર સ્વય-મેવ બીજાં દર્ણતા બતાવશે જેથી અહીં આડહાં કહ્યું છે.

थेज्याता अनेक प्रकारनी छे ते आ प्रभाष्ट्रे.

" ग्राम्ने निवे सुतीर्थे कचवरनिचये ग्रुक्तिमध्येऽहिवक्त्रे,
ग्रोषध्यादी विषद्री ग्रहसरिस गिरी पांकुत्रकृष्णज्ञस्योः ।

इक्तुक्षेत्रे कषायद्भमवनगहने मेघमुक्तं यथांज—

स्तद्धत्यात्रेषु दानं ग्रहवदनजवं वाक्यमायाति पाकं" ॥ ए ॥

શબ્દાર્થ—જેમ વર્ષાદનું પાણી આંબામાં. લીંબડામાં. સારા તીર્થમાં. કચરામાં. છીપમાં. સર્પના મુખમાં એાષધી વિગેરમાં ઝેરી વૃક્ષમાં. માટા સરાવરમાં. પર્વતમાં પીલી તથા કાલી જમીનમાં. સેલડીના ક્ષેત્રમાં. કષાય વૃક્ષાના ગહુન વનમાં પડવાથી જીદી જીદી રીતે પરિપાકને પામે છે તેમ ગુરૂના મુખમાંથી નિકળેલું વાકય જેવા પાત્રમાં તેનું દાન થયું હોય તે અનુસારે પાકને પામે છે. ા ૯ ા

ભાવાર્થ—વર્ષાદનું પાણી એકજ સ્વભાવનું છે છતાં જીદા જાદા પાત્રામાં પડ-વાથી તેનું પરિણામ કેવા પ્રકારનું થાય છે તે શ્ર'શકાર મહારાજે બતાવ્યું છે. જેમકે આમ્ર વૃક્ષમાં પડવાથી મિષ્ટ આમ્રરસ ઉત્પન્ન કરે છે. લીંબડાના વૃક્ષમાં પડવાથી કડુકરસ પેદા થાય છે. ઉત્તમ તીર્થમાં પડવાથી પિવત્રતાને પામે છે. કચરામાં પડવાથી નિંદનીક થાય છે, છીપમાં પડવાથી ઉત્તમ માક્તિક થાય છે. સર્પના મુખમાં પડવાથી પ્રાણુ ઘાતક ઝેર નિવડે છે. આપધિમાંપડવાથી ઓષધિ રૂપ થઇ અનેક પ્રાણીઓને ફાયદા પહોંચાડે છે. ઝેરી વૃક્ષમાં પડવાથી પ્રાણુ નાશક ઝેર થાય છે, સરાવરમાં પડવાથી અનેક પ્રાણીઓને ઉપયાગી સ્વચ્છ જલ થાય છે. પર્વત ઉપર પડવાથી વિનાશ પામે છે, પીલી તથા કાલી જમીનમાં પડવાથી ધાન્યાદિકની વૃદ્ધિ કરે છે. સેલડીના ક્ષેત્રમાં પડવાથી શેલડીના અતિ મધુર રસને આપનારૂં થાય છે. કષાય વૃક્ષાના ગહન વનામાં પડવાથી કષાય રસ ઊત્પાદક થાય છે. તેવીજ રીતે સદ્દગુરૂ મહારાજનાં વચનામૃતો એકજ સ્વભાવ પરિણત હોય છે તથાપિ પાત્રતાની ચેાગ્યાચાેગ્યતાને લઇને ભિન્ન ભિન્ન આશયપણે પરિણુમે છે, તેથી જેને જે ચાેગ્ય હાેય તેને તેવાે ઉપદેશ આપવા એવા બ્રાંથકાર મહારાજનાે ઉદ્દેશ છે.

સાંપ્રત કાલમાં ઉપદેશ દેવાના કમ પ્રાયે અદલાયેલા લાગે છે. શ્રાતાઓના વિચાર કર્યા વિના વાંચનાર મહાશયા પાતાના મનને ઠીક લાગે તેવા શ્રાંથા સભામાં વાંચેછે. શ્રાવક ધર્મની પણ જેતે બરાખર ખબર ન હાય તેવાઓની સમક્ષ આચારાંગાદિ અતિ કડિન શ્રાંથા વાંચવામાં આવે છે આથી શ્રાતાવક્તાના કાલના ને નેઇએ તેવા ઉપયાગ થતા નયી, તેથી દેશ કાળ અને શ્રાતાઓના વિચાર કરી ઉપદેશ દેવામાં આવે તા વિશેષ લાભનું કારણ થઇ પડે.

#### હવે ખીજી રીતે ખતાવે છે.

#### गिरिसिर १ पणां १ मरुयं ३ किसणाविन ४ जबहिसुति ए मिण्याणी ६ धम्मोवएसवासे फब्जणणे जीवदिइंता ॥१०॥

શખ્દાર્થ—અથવા જેમ 'પર્વતનું શિખર, 'પરણાળ, મરૂસ્થલ, કાળી જમીન, સમુદ્રની છીપ અને મણિઓની ખાણ એના સંખ'ધમાં આવેલા પાણીનું જીદું જીદું પરિણામ થાય છે તેમ ધર્માપદેશની વાસનાનું ફળ ઉત્પન્ન થવામાં છવાની પાગ્યતા ઉપર આધાર રહે છે. ાા ૧૦ ાા

ભાવાર્થ— વ્યાખ્યાન શ્રવણ કરનાર શ્રેાતાઓ પૈકી કેટલાક બેદરકાર અને કાર્યાતરથી વ્યગ્ન ચિત્તવાળા કાઇ બરેલ્યર વ્યાખ્યાન શ્રવણ કરી વિચાર કરતા નથી. ફઢી સાચવવાને સાર્વ્યાખ્યાન શ્રવણ કરનાર અથવા માનની કે પ્રભાવનાની ઇચ્છાથી ઉપાશ્રયે જઇ કાળ ગાળનાર શ્રોતાએ પર્વતના શિખર જેવા છે. જેમ પર્વતના શિખર ઉપર પડેલું જળ પર્વતના શિખરને કાંઇપણ લાભકારી થતું નથી તેમ પ્રવેક્ત લક્ષણવાળા શ્રેાતાઓને ઉપદેશ રૂપી જળ લાભકારી થતું નથી. ૧

ગીજ જેવા પરણાળ જેવા છે; પરણાળ જેમ જળને ઝીલીને પાતાની પાસે ન રાખતાં જમીન વાસણુ અગર ટાંકામાં નાંખે છે પરંતુ પરણાલને જલની અસર થતી નથી, તેવીજ રીતે ગુરૂ મહારાજથી ઉપદેશ શ્રવણ કરી તે ઉપદેશ ખીજ-એાને સંભળાવી પાતાનું પંડિતપણું જાહેર કરેછે; પરંતુ પાતાના આત્માનું કાઇ પણ પ્રકારે હિત સાધી શકતા નથી; તેથી આવા પ્રકારના જીવા પણ ગુરૂ

મહારાજના વચનામૃતનું પાન કરવાને ચાેગ્ય થઇ શકતા નથી, તેથી આવા જવાને ઉપદેશ આપવા પ્રયત્ન કરવાે નહીં. ર

હવે જીવાને મરૂસ્થલ સાથે સરખાવવામાં આવે છે. જેમ મરૂસ્થલ પાણીને ગ્રહણ કરી લે છે તેથી તેમાં તૃણાદિક તથા નિરસ ધાન્યાદિકના પાક થાય છે; તેમ કેટલાક જીવા ગુરૂમહારાજના ઉપદેશ ગ્રહણ કરી શકે છે, પરંતુ તેવા પ્રકારની ચાગ્યતાના અભાવે યથાઈ પણે ધર્મની આરાધના કરી શકતા નથી તથાપિ આવા જીવા ધર્મોપદેશને ચાગ્ય સમજવા. ૩

કાળી જમીનની સાથે જ્વાની સરખામણી કરતાં જેમ કાળી જમીનમાં પડેલું પાણી એ જમીનમાં રહેલા વૃક્ષાદિકને પુષ્ટ કરે છે, તેમ ગુરૂ મહારાજના આપેલા ઉપદેશ જે જીવ ગ્રહેણું કરી પાતામાં રાખી બીજા જીવાને તેજ ઉપદેશ દેઇ લાલ કરે છે; જેમ કાળી જમીનમાં શેલડી, દ્રાક્ષ, શાલી, ગાધૂમ વીગેરે સરસ વસ્તુઓ ઉત્પન્ન થાય છે તેમ આવા જીવામાં સ્વલ્પ ઉપદેશ પણ વ્રતાદિક ઉત્પન્ન કરવાના હેતુ થઇ ત્રણ કિવા છેવડે સાત આઠ ભવે જરૂર માક્ષ આપનાર થાય છે. તેથી આવા જીવા ખરેખર ઉપદેશને ચાંચ્ય છે. ૪

સમુદ્રની છીપની સાથે સરખાવ્યાછે. છીપમાં જળ પડવાથી પરિશામ પામી જેમ ઉત્તમ માક્તિક રૂપે થઇ જળ અમૂલ્ય કીંમતને પામે છે તેમ જે જીવા ગુરૂ મહારાજના ઉપદેશ શ્રવણ કરી તે પ્રમાણે પાતે વર્ત્તા પાતાના દૃષ્ટાંતથી બીજા યાગ્ય જીવાને પણ સન્માર્ગે દારેછે તે જીવા ઉત્તમ પ્રકારના ગણાય છે. ચીલાતી પુત્રે માત્ર ઉપસમ, વિવેક, અને સંવર એ પદત્રથીના ઉપદેશ શ્રવણ કરી પાતાનું હિત સાધ્યું, તેમજ સામવસુ પ્રાહ્મણે પણ મીઠું ખાવું, સુખે સુવું, અને લાકને પ્રિય આત્મા કરવા, આ ત્રણ પદ શ્રવણ કરી તેનું ખરૂં રહસ્ય ત્રિલાચન મંત્રી પાસે શ્રવણ કરી તે પ્રમાણે કાેણ વર્તે છે વિગેરની તપાસ કરી પાતે તેમ વર્તી સુખી થયા. તેમ સ્વલ્પ ઉપદેશ પણ ચાેગ્ય પાત્રમાં પડવાથી છીપમાં પહેલા જળ બિંદુની માફક મહા મૂલ્યવાન્ થાય છે. પ

મિંઘુની ખાદ્યુમાં પડેલા થાડા પાણીથી જેમ મહા મૂલ્યવાન, તેજરવી, ચિન્તામ-િંઘુ રત્નાદિક ઉત્પન્ન થાય છે તેમ કાઇક જીવને થાડાં પણ મહાવાકયા ઘણા લાભ કરતા થાય છે. જેમ શ્રીમદ્દ ભગવાન મહાવીર સ્વામીના સ્વલ્પાપદેશ ગાતમાદિ ગણુપર મહારાજોને આત્માને સંસારથી તારવાને અર્થે થયા તેમ થાડા પણ ઉપદેશથી મણિ જેવા જીવાને અત્યંત લાભ થવાથી તેજ ભવમાં તેઓ માક્ષ પામે એ આવા જીવા ઉત્તમાત્તમ જાણવા. દ

ग्रुजाग्रुजिष्ठव्यसुजाविता घटावाम्यात्र्यवास्याश्च तथा। द्य वासिताः सद्धर्भवासस्य तथैव योग्यतां श्रयंति जीवाः कतिचित् सुयोगतः ॥ ११ ॥

શબ્દાર્થ—જેવી રીતે સારાં દ્રવ્યાર્થી તથા ખરાબ દ્રવ્યાથી વાસિત કરેલા ઘડાંઓ ત્યાગવા યાગ્ય અને અત્યાગવા યાગ્ય થાય છે તથા કેટલાક ઘડાંઓ અવાસિત હોય છે તેવીજ રીતે જીવા કેટલાએક સારા યાગથી સદ્ધર્મવાસની યાગ્યતાને પ્રાપ્ત થાય છે. ા ૧૧

યાેગ્યતા અનેક પ્રકારની છે તેને માટે આગમમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે.

"यमा छिवहा नवा जुन्ना य जुण्णा छिवहा नाविया य नाविया छिवहा पसथ्यनाविया य पसथ्या अगुरुतुरुक्काईहिं अपसथ्या पत्नं मुत्तसुण माईहिं पसथ्यनाविया वस्मा अवस्मा य एवं अप्पसथ्यावि जे अप्पसथ्या अवस्मा जे य पसथ्या वस्मा न ते सुंदरा इयरे सुंदरा अनाविया न केण्य नाविया णवगा आवागाओं उत्तारिता मत्तगा एवं धस्मानितासिणो नवगा जे मिझित्वा तिपढमयागाहिजंति । जुण्णावि जे अनाविया ते सुंदरा कुप्पव यण्पपासथ्येहिं नाविया एवमेव नावकुमा संविग्गा य अवस्मा एए लहा

શબ્દાર્થ—ઘડા બે પ્રકારના છે. નવા અને જીના. જીના બે પ્રકારના છે વાસિત અને અવાસિત, વાસિત બે પ્રકારના પ્રશસ્ત વાસિત અને અપ્રશસ્ત વાસિત, પ્રશસ્ત વાસિત તે અગર શિલારસ વિગેરે દ્રવ્યાથી વાસિત અને અપ્રશસ્ત વાસિત તે કાંદા [કુંગળી] લસણ વિગેરેથી વાસિત હોય તે. તેમાં પ્રશસ્ત વાસિતના એ ભેંદ છે. એક ત્યાગવા ચાગ્યઅને બીજો અત્યાગવા ચાગ્ય. એવીજ રીતે અપ્રશસ્તના પણ એ પ્રકાર છે. ત્યાજય અને અત્યાજય તેમાં જે અપ્રશસ્ત છતાં અત્યાજય થાય તથા પ્રશસ્તમાં ત્યાજય થાય તે એ સારા નથી બાકીના જે ભેંદા કહ્યા છે [પ્રશસ્ત વાસિત અત્યાજય થાય અને અપ્રશસ્ત ત્યાજય થાય]તે પણ સારા છે. તેમજ (પ્રાચીન પણ) સારા કે ખરાબ દ્રવ્યાથી જે વાસિત નથી થયા તેને અવાસિત કહે છે.

નિભાડામાંથી તત્કાળ કાઢેલા ઘડા તે નવીન કહેવાય છે. એવી રીતે ઘર્મા-ભિલાષી જીવાને પણ જાણવા, જે નવા મિથ્યાદિષ્ટિએા છે તેને પ્રથમ બાેધ આપવા. જીના પણ [ મિથ્યાદિષ્ટિએા ] જે અવાસિત છે તે સુંદર છે.

( ઉપર જે વાસિત કહ્યા છે તે વાસિત શાથી થાય છે તે કહે છે.)

કુદર્શ નથી અને પાસાત્થાદિકના પરિચયથી વાસિત થાય. એવીજ રીતે <mark>સાવ</mark> ઘડાએા [ જીવાે ] સમજવા, જે સ'વિગ્ન ગુણાથી વાસિત છે તે પ્રશસ્ત છે, જે અપ્રશસ્ત છે તે વામ્ય છે અને જે પ્રશસ્ત અને સ'વિગ્ન [ગુણવાલા] છે તે મનાજ્ઞ છે.

ભાવાર્થ—જીવાને યાગ્યાયાગ્ય જાણવાને માટે ઘડા સાથે સરખાવ્યા છે. અને તેને માટે પાંચ પ્રકારના ઘડા કહ્યા છે. તેમાં પ્રથમ નવા અને જીના બે પ્રકારના ઘડા કહ્યા છે. તેમાં પ્રથમ નવા અને જીના બે પ્રકારના ઘડા કહ્યા છે. તેમ બે પ્રકારના જીવા જાણવા, જીના ઘડાના બે પ્રકાર કહ્યા છે, વાસના વાળા અને વાસના વગરના વાસનાવાળા બે પ્રકારના છે એક સુગંધી દ્રવ્યથી વાસિત થએલા અને બીજા દુર્ગંધીદ્રવ્યથી વાસિત થએલા. દુર્ગંધીદ્રવ્યથી વાસિત થએલા ઘટની માફક મિથ્યા શાસ્ત્રાથી જેમનાં હુદય વાસિત થયેલાં છે અને જેઓ તે વાસનાને સદ્દગુરૂના ઉપદેશ મળતાં પણ છોડતા નથી તે વાસ્પછે એટલે તે જીવા ધર્મના પાત્ર નથી અને જેઓ મિથ્યા દર્શનાદિકથી વાસિત છે છતાં પણ ન્યાય ખુદ્ધિવાળા સરલ હુદયના હઠ કદા શહ્યી રહિત જીવા હાય તે સદ્દગુરૂના ઉપદેશથી સદસદ્દ વિવેકથી પૂર્વે શહ્યુ કરેલા મિથ્યા દર્શનને છોડી સત્યને શહ્યુ કરે તેવા જીવા અવાસ્ય છે એટલે ધર્મો પદેશને યોગ્ય છે.

પ્રશસ્ત વાસિતના બે લેંદ છે. વાસ્ય અને અવાસ્ય. જે જીવાને પ્રથમ સસ્યગ્ દર્શાનાદિની પ્રાપ્તિ થયેલી છે અને જે જીવા કુગુર્વાદિકના ચાગ થતાં સસ્યગ્ દર્શનને વસી જાય તેવા છે તે જીવા વાસ્ય જાણવા, અને તેવા જીવા ઉપદેશ ચાગ્ય હાતા નથી અને જે જીવાને પ્રથમથી સસ્યગ્દર્શન ચારિત્રાદિકની પ્રાપ્તિ થએલીછે અને પાછળથી કુગુર્વાદિકના સંસર્ગ થયાં છતાં પણ સમ્યગ્ દર્શનાદિકના ત્યાગ કરતા નથી તેવા જીવા ધર્માપદેશને યાગ્ય ગણાય છે તે અવામ્ય જાણવા.

જે જીવા જીના છતાં અવાસિત છે એટલે કાઇ પણ ધર્મની વાસનાને પામ્યા નથી તે જીવા પણ ધર્મના ઉપદેશને ચાેગ્ય છે. આ પ્રમાણે જીના ઘડાના દૃષ્ટાંતથી ધર્માપદેશને માટે જીવાની ચાેગ્યતા કહી. હવે નવીન ઘટ સાથે જીવાની સરખામણી કરતાં ચાેગ્યાચાેગ્યના વિચાર જણાવે છે.

જેમ કું ભારના નિભાડામાંથી તત્કાલ કાઢેલા ઘડાને જે પ્રકારની વાસના આપીએ તે પ્રકારની વાસના એહણુ કરે છે, તેમ આલ્યાવસ્થાવાળા જે કે દઇ જવા જેને કાઇ પ્રકારના ધર્મના સંસ્કાર થયા નથી તેવા જવાને ધર્મોપદેશ ચાગ્યતા પ્રમાણે અને ન્યાય પુરસ્સર આપવાથી શીધ કાર્યકારી થાય છે, તેથી આવા જવા ધર્મને ખરેખરા પાત્ર છે. આ બ્રંથકાર મહારાજે ચાગ્યાયાંગ્ય બતાવવા જે આટલા ખધા પરિશ્રમ લીધા છે તેનું કારણ સ્પષ્ટ છે કે આયુષ્ય અલ્પ છે વિધ્ના ઘણાં છે, મહર્ષિઓએ પાતાનું અને અનેક ભવ્ય જવાનું હિત કરવાનું છે તેથી અપાત્ર જવા સાથે ધર્મોપદેશની ચર્ચા કરવાનું ઉચિત નથી, એમ ધારી ઉપદેશ આપતાં પહેલાં દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવના વિચાર કરી પાત્ર જવાનેજ ઉપદેશ આપવા પ્રયાસ કરવા જેથી ઉભયનું શ્રેય થાય.

શબ્દાર્થ—યાગ્યાયાગ્યનું સ્વરૂપ પ્રતિપાદન કર્યા પછી વિશેષ ધર્મના અર્થી એવા યાગ્ય પુરૂષાએ પણ પ્રથમ સામાન્ય ગૃહસ્થ ધર્મની વિધિમાં ( નિશ્ચિત કરેલું પૂર્વાપરભાવ રૂપ વિધાન તે વિધિ ) પ્રયત્ન કરવાે જોઇએ. કહ્યું છે કે

ભીંતના ધોળવા પ્રમુખ વ્યવસ્થા કર્યા શિવાય ( ભીંતના ઉપર ચિત્રેલું ) ચિત્ર શાભતું નથી. વસ્તુને પાસ આપ્યા શિવાય તેના ઉપર રંગ સ્થિર થતા નથી. ખેતરને ખેડ્યા શિવાય તથા સમારાદિ દીધા શિવાય બીજ વવાતાં નથી. એવીજ રીતે સામાન્ય ધર્મ પૂર્વ કજ બાર વ્રતાદિરૂપ વિશેષધર્મ શાભાથી પ્રકાશિત થાય છે. તે કારણથી શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાર્ય પાતાના યાગશાસ્ત્રના પ્રથમ પ્રકા–શની અંત ન્યાયસંપત્રવિત્તવ ઇત્યાદિક કુલ ક્રમથી આવેલ અનિંઘ વિભવની \*ત્રિભાગાદિ અપેક્ષાએ ન્યાયથી આચરણ કરવા રૂપ જેનું લક્ષણ છે એવા સામાન્ય ધર્મ પરમાર્જુત [ પરમ જેન ] વિચાર ચતુર્મુખ [ વિચાર કરવામાં બ્રહ્યા રૂપ ] રાજર્ષિ પરનારી સહાદર ( પરસ્ત્રી બાંધવ ) રૂદતી વિત્ત પરાહ્મુખ [ નિરવંશનું કવ્ય મહ્યુણ કરવામાં વિમુખ ] રાજ પિતામહ વિગેરે બિરૂદા જેને મલેલાં છે એવા

**<sup>⊛</sup>વ્યવસાય ૧, નિધાન ૨**, વ્યાજે ધીરવા ૩.

કુમારપાલ મહારાજને સમગ્ર રાજાએાની સભા સમક્ષ ઉપદેશ કર્યો તેજ અહિ પ્રતિ-પાદન કરે છે.

#### न्यायसंपन्नविज्ञवेत्यादि श्लोकदशक.

न्यायसंपन्नविज्ञवः १ शिष्टाचारप्रशंसकः २ कुल ज्ञीलसमैः सार्ष्ट कृतोदाहोऽन्यगोत्रजैः ३ ॥ १ ॥ पापनीरुः ४ प्रसिष्टं च देशाचारं समाचरन् ए अवर्णवादीनकापि राजादिषु विशेषतः ६ ॥ 🛭 ॥ श्चनतिव्यक्तगुप्ते च । स्थानेषु प्रातिवेद्यके । त्र्यनेकनिर्गमद्वार विवर्जित निकेतनः । ।। ३ ।। कृतसंगः सदाचारैः ७ मातापित्रोश्च पुजकः ए त्यजन्तुपप्द्यतं स्थान १० मप्रवृत्तश्रगहिंतो ११ ॥ ४ ॥ व्ययमायोचितं कुर्वेन १२ वेषं वितानुसारतः १३ अष्टिनिधींगुणैर्धक्तं १४ शृएवानो धर्ममन्वहम् १० ॥ ७ ॥ श्रजीर्णेनोजनत्यागी १६ काले नोक्ताच सात्म्यतः १७ ब्र्यन्योन्या प्रतिबंधेन त्रिवर्ग मिप साधयन १० ॥ ६ ॥ यथावदतियौ साधौ। दीने च प्रतिपत्तिकृत १ए सदानिजिनिविष्ठश्च २० पक्तपाती गुणेषुच २१ ॥ ७ ॥ वृत्तस्य ज्ञान वृज्यानां पूजकः २४ पोष्य पोषकः २५ ॥ ७ ॥ दीर्घदर्शी २६ विशेषकः २७ इतकः २० लोकवद्यनः २ए सक्षजः ३० सदयः ३१ सौम्यः ३५ परोपकृति कर्मठः ३३ ॥ए॥ श्चंतरंगारिवड्वर्ग परिहार परायणः ३४ वशीकृतें ज्ञियग्रामो ३५ गृहि धर्मायकहपते ॥ १०॥ दशनिः कुलकम्

ન્યાયથી ૬૦ય ઉપાર્જન કરનાર (૧) શિષ્ટ પુરૂષાના આચારની પ્રશંસા કરનાર [૨] કુલ અને શીલથી સદશ અન્ય ગાેત્રિયાની સાથે લગ્ન કરનાર [૩] ॥ ૧ ॥

પાપથી ભય રાખનાર [૪] પ્રસિદ્ધ દેશાચારને આચરનાર [૫] કાેઇના પણ સંખ'ધમાં અવર્ણવાદ નહિ બાલનાર તેમાં વિશેષે કરી રાજદિકના અવર્ણવાદ નહી - બાલનાર (ક) ાા રાા જે સ્થાન અતિ પ્રગઢ તેમ અતિ ગુપ્ત ન હાય, તેમજ સારા પાડાશી-એાએ ચુકત હેાય અને જે ઘરમાંથી નીકળવાનાં દ્વાર ઘણાં ન હાય તેવા સ્થાનમાં વાંસ કરનાર (૭) ાા ૩ ાા શ્રેષ્ઠ આચારવાળાની સાથે સ'સર્ગ કરનાર (૮) માતા પિતાની પૂજા કરનાર (૯) ઉપદ્રવ વાળાં સ્થાનના ત્યાગ કરનાર (૧૦) નિંદિત કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ નહીં કરનાર [૧૧] ા ૪ ા ઓવકના પ્રમાણમાં ખર્ચ કરનાર ૧૨ સ'પત્તિને અનુસાર વેષ ધારણ કરનાર ૧૩ આઠ છુદ્ધિના ગુણાએ યુક્ત વેષ્ઠ નિરંતર ધર્મને શ્રવણ કરનાર ૧૫ ન પચ્યું હોય ત્યાં સુધી ભોજનના ત્યાગ કરનાર ૧૬ હંમેશાના વખત પ્રમાણે પથ્યાપથ્યના વિચાર કરી ભાજન કરનાર ૧૭ પરસ્પરના વિરાધ વગર ત્રણ વર્ગનું (ધર્મ અર્થ અને કામનું) સાધન કરનાર ૧૮ ાા ૬ ાા અતિથિ સાધુ અને દીન પુરૂષાના યાગ્યતા પ્રમાણે સત્કાર કરનાર (૧૯] નિર'તર દરાગ્રહ નહી રાખનાર ૨૦ ગુણાની અંદર (ગુણી જનાની અંદર ) પક્ષ-પાત રાખનાર રર્યા હાા દેશ તથા કાળ વિરૂદ્ધ આચરણના ત્યાગ કરનાર રર (પાતાના) અલાઅલને જાણનારર૩ વ્રતધારી તથા જ્ઞાનથી વૃ<sup>દ</sup>ધાની પૂજા કરનાર **ર૪** પાષણ કરવા યાગ્ય જનાતું પાષણ કરનાર ર**પ**ાા ૮ ાા પૂર્વાપર લાંબી<sup>ં</sup> નજસ્થી જો-નાર રકુ વિશેષ જાણનાર રહ કરેલા ગુણને જાણનાર રડે લાકની પ્રીતિ મેળવનાર રહ શરમ રાખનાર ૩૦ દયાળ ૩૧ શાંત પ્રકૃતિવાળા ૩૨ પરાપકાર કરવામાં શુરા 33 ા હાઅ'તર ગ ભાવના છ શત્રુંએાના ત્યાગ કરવામાં તત્પર ૨૪ ઇ દ્રિયાના સમુ-હતે વશ કરતાર (૩૫) ઉપર કહેલા પાંત્રીશ ગુણાવાળા જે હાય) તે ગૃહસ્થ ધર્મતે યાગ્ય છે. ૧૧

અહીં સ્વામીટ્રાહ, મિત્રદ્રાહ, વિશ્વાસીને ઠમવા, ચારી વિગેરે નિંદવા યાગ્ય (માર્ગે] દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરવાનું છેાડીને પાતપાતાના વર્જુને અનુકુલ આવે તેવી રીતે દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરવામાં ઉપાયરૂપ જે સદાચાર તે ન્યાય કહેવાય છે. તે ન્યાય કરીને પ્રાપ્ત કરીછે સંપત્તિ જેણે તેને ન્યાયસંપન્નવિભવ કહેવાય છે. (ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે) શુદ્ધ વ્યવહારથી ઉપાર્જન કરેલી સંપત્તિ નિઃશંકપણે પાતાના શરીરે કરી તેના ફલને ભાગવવાથી અને (પાતાના) મિત્ર અને સ્વજનાદિકમાં સમ્યક્ પ્રકારે વહેં ચણુ કરવાથી આ લાકના સુખને માટે થાય છે, જે કારણથી કહ્યું છે કે—

सर्वत्र द्युचयो धीराः स्वकर्मबलगर्विताः।

#### कुकर्मनिहितात्मानः पापाः सर्वत्र शंकिताः "॥ १२ ॥

પાતાના કર્મના અલે ક**રી અભિમાની થએલા ધીર પુરૂષા દરેક ઠેક.** શે પ્રકાર શિત થાય છે અને કુકર્મનો અંદર આત્માને સ્થાપન કરનારા પાપી પુરૂષા દરેક ઠેકાણે ભયભીત રહે છે ॥ ૧૨ ॥

ન્યાયાપાર્જિત વિત્તના અધિકારમાં સ્પષ્ટતા માટે અન્યા-યાપાર્જિત વિત્તવાળાની સ્થિતિ દર્શાવે છે.

અહિં પુરૂષને અન્યાયથી પ્રવૃત્તિ કરવામાં છે પ્રકારે અવિધાસપાશું પ્રાપ્ત થાય છે, એક લાકતાનું અને બીજા લાગ્ય વિભવનું. તેમાં લાગવનારને આ (પુરૂષ) પરદ્રાહ્યી પ્રાપ્ત પરદ્રવ્ય લાગવે છે એવા દેષના લક્ષણવાલી આશંકા થાય, તથા લાગ્ય વસ્તુમાં આ પરદ્રવ્ય છે તેને આ લાગવે છે એવી શંકા થાય માટે અન્યાય પ્રવૃત્તિના નિષેધ કરવાથી (ન્યાય પ્રવૃત્તિમાં) તે બન્ને પ્રકારની શંકા હાતી નથી તેથી ન્યાયાપાર્જિત વિત્તમાં અભિશંકનીયતા (અવિધાસપાશું) નથી. અહિં અભિપાય એવા છે કે ન્યાયાપાર્જિત દ્રવ્યના વ્યય કરનાર ઉપર કાઇ પણ પુરૂષ કાઇ વખતે લેશ માત્ર પણ શંકા કરતા નથી તેથી કરીને તે [ન્યાય પ્રવૃત્તિ કરનાર] અવ્યાકુલ ચિત્ત અને સારી પરિણૃતિવાલાને આ લાકમાં પણ મહાન્ સુખના લાભ થાય છે અને દરેક ઠેકાણે યશ અને શ્લાઘાની પ્રાપ્તિ થાય છે. સત્પાત્રાને વિષેદ્રવ્યના ઉપયોગ થવાથી તથા પુષ્યાનુખંધી પુષ્યની પ્રાપ્તિના હતુ થવાથી અને દ્રયાએ કરી દીન અનાય પ્રાણીઓને દ્રવ્યાદિ આપવાથી તે પરલાકના હિતને અર્થે થાય છે.

અહિં ન્યાયા પાર્જિત વિત્ત તથા તેના સત્પાત્રમાં વિનિયાગ કરવાથી ચતુર્લગી થાય છે. જેમકે ન્યાયથી પ્રાપ્ત થયેલા વેલવ અને સત્પાત્રમાં વિનિયાગ હવા ( આ ન્યાયસ'પન્ન વેલવના પ્રથમ ભાંગા) પુષ્યાનુખ'થી પુષ્યના હેતુલૂત હાવાથી ઉત્તમ દેવપણું લાગ ભૂમિમાં ( યુગલિક ક્ષેત્રમાં ) મનુષ્યપણું, સમ્પક્ત વિગેરની પ્રાપ્તિ તથા આસન્નસિદ્ધિ કળ આપનારૂં થાય છે. જેમ ધન સાર્થવાઢ તથા શાલિલદ્ર વિગેરને થયું જેથી કહ્યું છે કે—

परितुक्षियकप्पपायविचेतामणि कामधेणुमाहप्पं। दाणात्र्यो सम्मत्तं पत्तं धणसथ्यवाहेणं"॥ १३॥ રાબ્દાર્થ—દાનથી ધનસાર્થવાહે કલ્પવૃક્ષ, ચિંતામણિ અને કામધે<mark>નુના મહિ</mark>-માની તુલના કરનાર સમ્યક્ત્વને પ્રાપ્ત કર્યું હતું. ા ૧૩ ા

અથવા નંદિષે વિગેરેના દર્ષાંતની પેઠે—જેમ કાઇક ગામમાં દ્રવ્યના સમૂહે કરી કું મેરની સાથે સ્પર્દ્ધા કરનાર કાઇ પ્રાહ્મણે યજ્ઞના પ્રારંભમાં એક લાખ પ્રાહ્મણને જમાડવાના પ્રારંભ કર્યો. તેની અંદર દાનની રચિવાળા કાઇ જૈન પ્રાહ્મણને લાખ પ્રદ્ધાભાજન પૂર્ણ થયે અવશેષ રહેલ તંદુલ અને ઘી પ્રમુખ હું તને આપીશ, એવી પ્રતિજ્ઞા કરી તેને સહાય કરવા માટે રાખ્યા. અનુક્રમે લક્ષ પ્રદ્ધાભાજન પૂર્ણ થતાં અવશેષ રહેલું તંદુલ વિગેરેને નિર્દોષ અને ન્યાયથી પ્રાપ્ત થયેલું માની તે નિર્ધન જૈન પ્રાહ્મણે વિચાર કર્યો કે જે આ (અન્નાદિક) કાઇ પણ સત્પાત્રને આપવામાં આવે તો ઘણું કળ થાય. કહ્યું છે કે—

" ન્યાયથી પ્રાપ્ત થયેલાં અને કલ્પનીય એવાં અન્નપાનાદિક દ્રવ્યાતું પરમ ભક્તિએ અને આત્માને ઉપકાર થશે એવી છુદ્ધિએ સાધુઓને જે દાન આપવું તેને માક્ષકળ આપનારા અતિથિસ'વિભાગ કહે છે."

તે પછી તે બાહ્મણે દયા તથા બ્રહ્મચર્ય પ્રમુખ ગુણવાળા કેટલાએક (પોતાના) સ્વધર્મીઓને ભાજન માટે નિમંત્રિત કર્યા. તે સાધર્મીઓના ભાજન અવસરે એક મહિનાના ઉપવાસના પારણે કેાઇ મહાવ્રતધારી મુનિ આવી પહોંચ્યા. આ સાધર્મીઓથી આ યતિ ઉત્તમ પાત્ર છે એવા નિશ્ચય કરી તે બ્રાહ્મણે બહુમાન તથા બ્રહ્માપૂર્વક તે મુનિને અન્નપાન વિગેરે આપ્યું. જે કારણથી કહ્યું છે કે—

" मिथ्यादृष्टिसहस्रेषु वरमेको ह्याणुत्रती । ग्राणुत्रतिसहस्रेषु वरमेको महान्नती ॥ १४॥ महात्रतिसहस्रेषु वरमेको हि तास्विकः । तास्विकेन समं पात्रं न जूतं न जविष्यति "॥ १५॥

રાબ્દાર્થ—"હજારા મિથ્યાદ્રષ્ટિએાથી એક અહુવ્રતધારી[શ્રાવક] શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. હજારા અહુવ્રતધારીએાથી એક મહાવ્રતધારી ( સાધુ ) શ્રેષ્ઠ ગણાય છે ાારુપા

હજારા મહાવ્રતધારીએાથી એક તત્વવેત્તા શ્રેષ્ઠ ગણાય છે, તત્વવેત્તાની સમાન [ ઉત્તમ ] પાત્ર થયું નથી અને થવાનું નથીના ૧૫ ॥ " કાળે કરી આયુષ્યની સમાપ્તિ થતાં પાત્રમાં દાન આપનાર તે જૈન છાદ્માણુ તે દાનના પ્રભાવથી પ્રથમ દેવલાકમાં દેવતા થયા. ત્યાંથી વ્યવીને રાજગૃહનગરમાં ન'દિષેણુ નામે શ્રેણિક રાજાના પુત્ર થયા, તેણે યાવન વયમાં પાંચસા રાજકન્યાઓની સાથે પાણિયહણુ કર્યુ અને તે (ન'દિષેણુ ) દાેગુંદક દેવતાની પેઠે મનાહર વિષય સુખરૂપ સમુદ્રમાં મગ્ન થયા.

**આ** તરફ તે લક્ષ પ્રદ્મ ભાજન કરાવનાર પ્રાહ્મણ પાપાનુભ'ધીપુષ્યને પુષ્ટ કર-નાર તેવા પ્રકારના વિવેક રહિત દાનથી ઘણા ભવાની અંદર કાંઇક ભાગાદિક સુખાને **ભાગવી કાેઇક જ'**ગલમાં હાથીપણે ઉત્પન્ન થયેા.પૂર્વે યૂથપતિએ નાશ કર્યા છે હાથીપુત્રા **જેના, એવી કે**ાઈ હાથણીએ યૂથપતિ**ને** વ'ચન કરી કેાઇ તાપસાેના આશ્રમમાં એક કલભને જન્મ આપ્યા, અને તેને ત્યાંજ મુકયા. તે ગજકલમ (ઢાથીનું બચ્ચું) તાપસાના કુ**મારાની સા**થે વૃક્ષાને પાણી સિંચતાે હાેવાથી તાપસાેએ તેનું સેચાનક એવું નામ પાડ્યું. કાે કે અવસરે પાતાના યૂથપતિ પિતાને મારી પાતે યૂથપતિ થયા, અને હાથણી-એાના ટાળાને ગ્રહણ કરી લીધું. તે હાથી પાતાની માતાના પ્રપંચને પ્રથમથીજ **બાણતા હતા,** તેથી તેણે તાપસાના આશ્રમને ભાંગી નાખ્યા. ખેદ પામેલા તાપસાંચ્યે શ્રેલિક રાજાને તે હાથી ખતાવ્યા. તે હાથી આ પ્રમાણે હતા–સાત હાથ ઉચા, નવ હાથ લાંબા, ત્રણ હાથ પાહાલા, દશ હાથ વિસ્તારમાં અને વીશ નખાએ સુશાેભિત હતો. ચડાવેલા ધનુષ્યના જેવા તેના ઉંચા કુંભસ્થલ હતા, કુંડમાં લઘુ હતા. પિંગલ નેત્રા હતાં, ચળકતા ચંદ્રના જેવી ઉજવલ કાંતિ હતી, મધ સમાન ચારશા ને ચાલીસ સારાં લક્ષણ યુકત હતા. તે ભદ્ર જાતિના હાથી સાતે અંગામાં સુશાભિત હતા. શ્રેણિક રાજાએ તેને અતિ યત્ન પૂર્વક પકડીને પાતાના પટહસ્તિ કર્યો. રાજયાંગ્ય આહાર તથા વસ્ત્ર એાઢાડવા વિગેરેની તેની બરદાસ થવાથી તે સુખી થયા. કાેઇક અવસરે તાપસાેએ " જેને! આ અમારા આશ્રમને ભાંગવાનું **કુલ છે,"** એમ તે હાથીને ક**હાું** અને માર્મિક ખીના ચાદ કરાવી તેથી આલાન સ્ત'ભને ઉખેડી ત્યાંથી નિકલ્યાે અને બીજી વાર તાપસાેના આશ્રમનાે નાશ કર્યાે. પરિવાર સહિત શ્રેણિક રાજા તેની પાછળ ગયા પર તુ તે દુઃખે કરી વશ થાય તેવા હાથી કાઇ-નાથી પણ વશ કરી શકાયાે નહીં. પછી રાજાની આજ્ઞાથી ન દિષેણ કુમારે તે હાથીને હંકાર્યો. નંદિષેણ કુમારને જોઇ આ કેાઇ પણ મહારા સંબંધી છે, એમ વિચાર કરવાથી તેને જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું, એટલે તે શાંત થઇ ઉભા રહ્યા. પછી

ન'દિષેણ કુમારે તેને લાવી આલાનસ્ત'ભે આંધ્યો, તેથી શ્રેણિક વિગેરેને આશ્ચર્ય લાગ્યું. આ અરસામાં શ્રી મહાવીર સ્વામી ભગવાન્ વૈભારગિરિ ઉપર પધાર્યા, ( તે વૃત્તાંત સાંભળી ) શ્રેણિકરાજા અભયકુમાર અને ન દિષેણ વિગેરે તેમને વ'દન કરવા માટે ગયા. ધર્મ દેશનાના અ'તમાં રાજાએ પ્રભુને હસ્તિ ઉપશાંતાદિ ખાખત પ્રશ્ન કર્યો. પ્રભુએ પૂર્વ ભવમાં લક્ષ પ્રદ્ધા ભાજન કરાવનાર તથા સાધુને દાન વિગેરે **આપનાર** પ્રાહ્મણોના વૃત્તાંત કહી સ'ભળાવ્યા. **બીજી વખત તેમના આગામિક ભવના પ્રક્ષના** ઉત્તરમાં ભગવાન્ મહાવીર સ્વામી બાલ્ચા કે–"હે રાજન્ ! આ ન'દિષેણ કુ**માર** ત્યાયથી મેળવેલા દ્રવ્યના સુપાત્રમાં ઉપયાગ કરવાથી અનેક દેવ મનુષ્ય વિગેરેના મહા ભાગાને <mark>ભાગવી, ચારિત્રને ગ્રહણ કરી દેવપણાને મેળવી અનુક્રમે માેક્ષ સુખને પામશે.અને</mark> હાથીના જીવ તા તેવા પ્રકારના દ્રવ્ય અને પાત્રાપાત્રના વિચાર કર્યા સિવાય (કરેલા) દાન પ્રમુખથી ભાગાને પ્રાપ્ત થયા, પરંતુ પરલાકમાં પ્રથમ નરકમાં જનાર છે," એવું શ્રવણ કરી ન દિષેણ કુમાર પ્રતિબાધ પામ્યા અને શ્રાવક ધર્મને અંગીકાર કર્યો. અનુક્રમે દીક્ષા ગ્રહણ કરતી વખતે "હુજ પણ તારે ભાગાવલી કર્મ ઘણું આકી છે" એવા વચનાેથી (શાસન) દેવતાએ નિષેધ કર્યા છતાં પણ તેેણે દીક્ષા ગ્રહેણ કરી. પૂર્વના નિકાચિત ભાગ કર્મના ઉદયયી પ્રેરાયેલા ન દિષેણ દીક્ષાના ત્યાગ કરી ખાર વર્ષ વેશ્યાના ઘરમાં રહ્યા, અને ત્યાં નિરંતર દશ દશ ( મનુષ્ય )ને પ્રતિબાધ પમાડતા, ઇત્યાદિ ન દિષેણની કથા ખીજા ગ્ર'થથી જાણવી.

પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે દાનની રીતિમાં કુશળ અને ન્યાયથી દ્રવ્યને ઉપાર્જન કરનાર તથા સત્પાત્રનું પાષણ કરનાર ગૃહસ્થ સુંદર ભાગાને પ્રાપ્ત કરી અનુક્રમે માેક્ષલ-દમીના સુખને પામે છે.

ન્યાયથી પ્રાપ્ત થયેલ દ્રવ્યે કરી જેવા તેવા પાત્રને પાષણ કરવારૂપ **ધીજે ભંગ** જાણવા. આ ભાંગા જ્યાં ત્યાં સંસારમાં માત્ર ભાેગનું ફળ આપનારા થાય છે, પણ છેવડે લક્ષ પ્રદ્ભભાેજન કરાવનાર પ્રાદ્ભાણની પેઠે કડુક ફળ આપનારાજ છે, જે કારણથી કહ્યું છે કે—

#### " दानेन जोगानाप्नोति यत्रतत्रोपपद्यते "

શબ્દાર્થ—" દાને કરી જ્યાં ત્યાં (ભવામાં ભમતાં) ભાેગા પ્રાપ્ત થાય છે " ( પણ માક્ષ સુખ મળતું નથી. ) અન્યાયથી પ્રાપ્ત થયેલા દ્રવ્યે કરી સત્પાત્રને પાષણ કરવારૂપ ત્રીજે ભાંગા જાણવા. સારા ક્ષેત્રમાં વાવેલા સામાન્ય બીજના ફળરૂપ અ'કુરની પેઠે તે દ્રવ્યનું ભવિષ્યકાળમાં સુખની ઉત્પત્તિમાં સહચારીપણું હોવાનેલીધે ઘણા આર'ભથી દ્રવ્ય ઉપાજન કરનાર રાજાઓ તથા વેપારીઓના સ'બ'ધમાં આ ત્રીજે ભાંગા જણાવ્યા છે. અર્થાત્ રાજાઓ અને વેપારીઓ મહાર'ભથી દ્રવ્યને મેળવે છે અને ઉત્તરકાળમાં તે દ્રવ્ય તેમને સુખ આપનારૂ' થાય છે, તેમ અન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલા દ્રવ્યના સત્પાત્રમાં વિનિયાગ થવાથી પરિણામે સુખ આપનારૂ' થાય છે. કહ્યું છે કે—

#### " खझोऽपि गवि छुग्धं स्यादुग्धमप्युरगे विषम् । पात्रापात्रविशेषेण तत्पात्रे दानमुत्तमम् ॥ १ ॥ "

શબ્દાર્થ—" ખાળ પણ ગાયને વિષે ( ગાયને ખવડાવવાથી ) દુધ ઉત્પન્ન કરે છે અને દુધ પણ સર્પને વિષે ( સર્પને પાવાથી ) ઝેરને ઉત્પન્ન કરે છે. પાત્રા-પાત્રના વિશેષે કરી આવું ફળ થાય છે તેથી પાત્રને દાન આપવું ઉત્તમ છે ॥૧॥"

તેવીજ રીતે તેજ સ્વાતિ નક્ષત્ર અને તેજ જળમાં પાત્ર વિશેષથી માેટા અ'તર છે. સપૈના મુખમાં પહેલું ઝેર થાય છે અને છીપમાં પહેલું માેક્તિક થાય છે.

મહા આર'ભરૂપ અનુચિત વૃત્તિથી મેળવેલું દ્રવ્ય સારા ક્ષેત્રમાં **વાવર્યા** વિના મમ્મણ શેઠ વિગેરેની પેઠે દુર્ગતિના ફળનેજ આપનારૂં થાય છે. કહ્યું છે કે—

#### " ववसायफझं विहवो, विवहस्स फझं सुपत्तविणिञ्चोगो । तयनावे ववसाञ्चो, विहवोवि य दुग्गइनिमित्तं ॥ १ ॥"

શબ્દાર્થ—" વ્યાપાર કરવાનું કૂળ વૈભવ અને વૈભવનું ફળ સત્પાત્રમાં વિનિયાગ કરવા તે છે, પરંતુ તેના અભાવે વ્યાપાર અને વૈભવ પણ દુર્ગતિના હેતુ થાય છે ॥ ૧ ॥ "

અન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલા દ્રવ્યે કરી કુપાત્રના પાેષણ વિગેરે કરવારૂપ ચાેથા ભાંગા જાણવા ા આ ચતુર્થ ભ'ગ આ લાેકમાં સત્પુરૂષાને નિ'દનીક હાેવાથી અને પરલાેકમાં દુર્ગતિના હેતુ હાેવાથી વિવેકી પુરૂષાએ ત્યાગ કરવાે યાેગ્ય છે. કહ્યું છે કે–

"अन्यायोपात्तवित्तस्य दानमत्यंतदोषकृत् । घेनुं निहत्य तन्मांसैर्ध्वांक्राणामिव तर्पणम् ॥ १॥" રાળ્દાથ —"અન્યાયથી શહણ કરેલા કવ્યનું દાન (કુપાત્રને) કરવું તે અન્ ત્યંત દેાષ ઉત્પન્ન કરવાવાળું છે જેમ કાઇ ગાયને મારીને તેના માંસથી કાગડાઓને ત્રિસ કરાવે તેના જેવું છે ॥ ૧ ॥ " વળી અન્ય દર્શનમાં પણ કહ્યું છે—

# "अन्यायोपार्जितैर्वित्तेर्यत् श्राष्टं क्रियते जनैः। तृप्यंते तेन चांनाझा बुकसा दासयोनयः॥ २ ॥"

રાબ્દાર્થ—" અન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલા દ્રવ્યાથી જે લાેકા શ્રાહ કરે છે તેનાથી ચંડાળા, વર્ણશંકર તથા દાસની યાનિમાં ઉત્પન્ન થયેલા તૃપ્ત થાય છે (પિતૃ તૃપ્ત થતા નથી ) ા ર ા "

જેથી ન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય થાડું આપેલું પણ કલ્યાણને માટે થાય-છે અને અન્યાયથી આવેલું દ્રવ્ય પુષ્કળ આપ્યું હાય, તાપણ ફળ રહિત થાય છે. અન્યાયની વૃત્તિથી અર્જન કરેલું દ્રવ્ય આલાક અને પરલાકમાં અહિતના અર્થેજ થાય છે, કેમકે આલાકમાં લાક વિરુદ્ધ આચરણ કરવાવાળા પુરૂષને વધ અ'ધનાદિ દાષા પ્રાપ્ત થાય છે, અને પરલાકમાં નરકમાં પડવા વિગેરે દાષા થાય છે. કદાપિ કાઇ માણસને પાપાનુઅ'ધીપુષ્યકર્મના ફળને લઇને આલાકની વિપત્તિ દેખાતી નથી, તથાપિ પરિણામે તે અવશ્ય થવાનીજ. જે કારણથી કહ્યું છે કે—

#### "पापेनैवार्थरागांधः फल्लमाप्तोति यत्कचित्। बिन्ह्यामिषवत्तत्तमिवनाइय न जीर्यति ॥ १ ॥"

રાબ્કાર્થ—" અર્થના રાગે કરી અ'ધ થયેલા મનુષ્ય પાપવડ કદી કાઇ વખત ૪ળને પામે, તાપણ કાંઠાના માંસની પેઠે જેમ તે માંસમચ્છના નાશ કર્યા વિના રહતું નથી, તેમ અન્યાયથી મેળવેલું ધન શરૂઆતમાં કાંઇક ફળ આવે છે, પરંતુ પરિણામે તે (ધન) ગહણ કરનારના નાશ કરે છે ॥ ૧ ॥ " વળી ઠહ્યું છે કે—

# "अन्यायोपात्तवित्तेन यो हितं हि समीहते। जक्तणात्कासकूटस्य सोऽजिवांग्रति जीवितुम् ॥ २॥"

શબ્દાર્થ—" જે પુરૂષ અન્યાયથી ગ્રહણ કરેલા દ્રવ્યે કરી (પાતાના) હિતને ઇચ્છે છે તે પુરૂષ કાળકૂટ ઝેરના ભક્ષણથી જીવવાની ઇચ્છા રાખે છે "ા ર ॥

તેવી રીતે આલેાકમાં અન્યાયથી પેદા કરેલા દ્રવ્યવહે પાતાના નિર્વાહ કરનાર ગૃહસ્થ વિગેરેની પ્રાયે કરી અન્યાય, કલેશ, અહ'કાર અને પાપભુદ્ધિમાંજ ર'કેબ્રેષ્ઠિ વગેરેની પેઠે પ્રવૃત્તિ થાય છે. તે ર'કેબ્રેષ્ઠિની કથા આ પ્રમાણે છે.

મરૂસ્થળમાં પદ્ધી ( પાલી ) નામે ગામની અંદર કાકૂ અને પાતક નામે બે ભાઇએા હતા. તે બેમાં નાના ભાઇ ધનવાન હતા, અને માટા ભાઇ નિર્ધન હાવાથી તે નાનાભાઇના ઘરમાં રહી સેવક વૃત્તિથી નિર્વાહ કરતે! હતેા. એક વખતે વર્ષારૂતુમાં દિવસના કાર્યથી થાકેલાે કાકૂ રાત્રે સુતાે હતાે, તે વખતે પાતકે કહ્યું કે—હે ભાઇ ! પાણીના સમૂહથી આપણા કયારાચ્યાની પાળા તૂટી ગઇ છે અને તું નિશ્ચિ'તપણે સુતાે છે, એમ ઠપકાે આપ્યાે. તે વખતે તે કાકૂ પથારીનાે ત્યાગ કરી દરિદ્રી અને પરના ઘરનું કાર્ય કરનાર પાતાના આત્માને નિ'દતા કાદાળાને ગ્રહણ કરી જેટલામાં ત્યાં જાય છે, તેટલામાં તુટેલી પાળાને આંધવાની રચના કરવામાં તત્પર નાેકરાને જોઇ તેણે પૂછ્યું કે—''તમે કાેણ છે! ?" તેઓએ ઉત્તરમાં જણાવ્યું કે અમે તારા ભાઇના નાેકરાે છીએ. કાેઇ ઠેકાણે મહારા નાેકરાે છે ? એમ કાકએ પ્રશ્ન કરે છતે તે બાલ્યાકે વક્ષભીપુરમાં ત્હારા નાેકરા છે. એ વાત થયા બાદ કેટલાક કાળ પછી કટં-ય સહિત વક્ષભીપુરમાં ગયા. ત્યાં દરવાજાની પાસે રહેનાર ભરવાડાની નજીકમાં વ-સતા અત્યાંત દુર્ળ ળપણાને લઇ ભરવાડાએ તેનું ર'ક એવું નામ પાડયું. તે ર'ક વ-િણુક તે આ**લી**રાના અવલ'બનથી ઘાસનું ઝું'પડુ કરી ત્યાં દુકાન માંડીને રહ્યાે. એક વખતે કેાઇ જાત્રાળુ (કાર્પટિક) કલ્પની રીતિ (રસ સાધવાના વિધાન) પૂર્વક ગિરનાર પર્વતથી સિદ્ધરસની તું બડીને સમ્યક્ પ્રકારે ગ્રહણ કરી રસ્તામાં જતાં તે સિદ્ધ રસ-માંથી કાકુ તું ખડી એવી શરીર વિનાની (અદૃશ્ય) વાણીનું શ્રવણ કરી ભય પામ્યો. તેથી વદ્મભીનગરીના સમીપમાં તે તું અડીને તે કપટી વાણીઆના ઘરમાં અનામત મુક્રી અને તે યાત્રાળુ (કાર્પટિક) સામનાથની યાત્રા કરવા ગયા. કાઈ પર્વાના દિવસે ચૂલા ઉપર મુકેલી તાવડીમાં તૃંખડીના છિદ્રમાંથી પડેલા રસના બિંદુએ કરી સુવર્ણ રૂપ થયેલી (તાવડી) જોઇ તે વર્ણિકે આ સિદ્ધરસ છે, એમ નિશ્ચય કરી તે તું અડી સહિત ઘરની સાર વસ્તુને ખીજે ઠેકાણે સ્થાપન કરી પાતાના ઘરને બાળી નાખ્યું, અને બીજે દરવાજે ઘર કરીને રહ્યો, ત્યાં રહેનાર અને પ્રચુર ધીને ખરીદ કરનાર તે શ્રેષ્ઠીએ કેાઇએ વેચવા લાવેલા ઘીનું પાતે માપ કરતાં તે ઘીને અખૂટ દેખી ઘીના લાજન નીચે કાળા ચિત્રકની ઇંઢાણી છે, એમ નિશ્ચય કરી તે ઇંઢાણીને કેાઇ પણ કપટથી ગ્રહણ કરી લીધી. એવી રીતે કપટથી ખાટાં ત્રાજવાં અને માપના વેપાર વિગેરથી પાપાનુઅધિપુષ્યના અળે કરી વેપારમાં તત્પર ર'ક શ્રેષ્ઠિને ઘણું દ્રવ્ય મળ્યું.

એક વખતે કાેઇ સુવર્ણની સિદ્ધિ કરનાર તે ર'ક શ્રેષ્ઠિને મળ્યાે. તેને પણ કપટવૃત્તિથી ઠગી લીધા અને તેની સુવર્ણ સિદ્ધિ ગ્રહણ કરી લીધી. એવી રીતે ત્રણ પ્રકારની સિદ્ધિથી તે કાકૂ અનેક કાેટિ ધનનાે સ્વામી થયાે, પરંતુ અન્યાયથી પ્રાપ્ત થયેલા વૈભવના સેવનથી પૂર્વે નિર્ધન હતો તેથી અને પછી ધનની સંપત્તિ થઇ તેની આસક્તિને લઈ કેાઇ પણ તીર્થમાં, સત્પાત્રમાં અને અનુક પાના સ્થાનમાં પાતાની લક્ષ્મીના ત્યાગ તા દ્વર રહ્યા પણ ઉલટા સ'પૂર્ણ લોકોને ઉચ્ચાટન કરવા, નવા નવા, કરાેનું વધારવું, અહંકારનું પાષણ અને બીજા શ્રીમ તાેની સ્પર્ધા તથા અદેખાઇ વિગેરેથી સર્વ ભૂતાના સંહારરૂપ કાલરાત્રિ જેવી તે કાકૂ પાતાની લક્ષ્મી લાેકાને દેખાડતા હતા. તે પછી કાઇ વખતે પાતાની પુત્રીની રત્નથી જડેલી કાંસકી રાજાએ પાતાની પુત્રી માટે માગી પરંતુ તેણે આપી નહિ, તેથી બળાત્કારથી હરણ કરી <mark>લીધી.</mark> તે વિરાધથી પાતે મ્લેચ્છના દેશમાં જઈ કાેટિ સુવર્ણ આપી મુગલાેને લાવ્યાે. તે મુ-ગલાેએ દેશના નાશ કર્યે છતે તે ર'ક વિલકે રાજાના સૂર્યમ'ડળથી આવતા અધના રક્ષકાને લાંચ આપી ફાડયા અને ખાટા પ્રપાચ કરાવ્યા. પૂર્વેતે રાજા સૂર્યના વરદાનથી પ્રાપ્ત થયેલા દિવ્ય ઘાડા ઉપર ચડતા તે પછી સ'કેત કરેલા પુરૂષા પાંચ શખ્દના વાજી ત્રા વગાડતા, પછી ઘાડા આકાશમાં જતા તેના ઉપર આરૂઢ થયેલા રાજા શત્રુઓને મારતા, અને સ'ગ્રામ પૂર્ણ થતાં ઘાંડા સૂર્ય મંડળમાં પ્રવેશ કરતા; પણ આ વખતે ર'ક શ્રેષ્ઠિએ ફેાડેલા પંચ શખ્દ વાજીંત્ર વગાડનારાએાએ રાજાને ઘાડા ઉપર સ્વાર થતાં પહેલાં પંચ શખ્દ વાજી ત્રના નાદ કર્યો એટલે ઘાડા ઉડીને ચાલ્યા ગયા, તે વખતે હવે શું કરવું એવા વિચારથી મૃઢ થયેલા શિલાદિત્ય રાજાને તે મુગલાએ મારી નાંખ્યા. તે પછી સુખે કરી વલ્લભીપુરીના ભગ કરાવ્યા. કહ્યું છે કે—

"पण सयरी वाससयं, (वासाई) तिन्नि सयाई अश्क्रमेऊणं । विकमकाद्याओं तत्रों, वद्यजीजंगों समुप्पन्नो ॥ १ ॥" શાબ્દાથં—" વિક્રમ રાજાના સમયથી ત્રણસા પંચાતર ૩૭૫ ( મહાવીર સ્વામીથી ૮૪૫) વર્ષ અતિક્રમણ થયે વદ્યભીના ભંગ થયા. " ા ૧ ા

(વલ્લભીના ભંગ સંખંધી કેટલાએક મતમતાંતરાઇ તે અન્ય ગ્રંન્થાથી અને પ્રાચીન લેખાથી જાણી લેવા. આ શિલાદિત્ય પ્રથમ શિલાદિત્ય હાવાના સંભવ છે. કારણ આ ગાથામાં જે સંવત્ અતાવ્યા છે તે મલ્લવાદીના સમયને પ્રાયે મળતા આવે છે.)તે ર'ક બ્રેષ્ઠિએ મુગલાને પણ રણમાં પાડીને મારી નાખ્યા ઈત્યાદિ. ર'ક બ્રેષ્ઠિ કથા સમાપ્ત.

એવી રીતે અન્યાયવિત્તના વિલાસને જાણી ન્યાયથી અર્થ ઉપાર્જન કરવામાં તત્પર થવું, વળી વ્યવહાર પૂર્વક પ્રાપ્ત થયેલ વિત્તથી આજીવિકા કરનારના ખારાક, પ્રકૃતિ (સ્વભાવ), ધર્મ અને કર્મ વિગેરે પણ શુદ્ધજ હાય છે. જે કારણથી આગમમાં કહ્યું છે—

- " ववहारसुद्धी धम्मस्स, मूलं सव्वन्तुनासए । ववहारेण तु सुद्धेणं, अत्थसुद्धी जत्रो भवे " ॥ १ ॥
- " सुद्धेणं चेव अत्थेणं, आहारो होइ सुद्धेण । आहारेण तु सुद्धेणं, देहसुद्धी जञ्जो नवे" ॥ २ ॥
- " सुद्धेणं चेव देहेण, धम्मजुग्गो य जायई। जं जं कुण्इ किचंनु, तं तं ते सफद्यं भवे" ॥ ३॥

રાખ્કાર્થ—" સર્વરૂ ભગવાન્ ધર્મનું મૂળ વ્યવહારની શુદ્ધ કહે છે અને શુદ્ધ વ્યવહારે કરી અર્ધની શુદ્ધિ થાય છે ॥ ૧ ॥ શુદ્ધ અર્ધે કરીનેજ આહાર શુદ્ધ થાય છે અને શુદ્ધ આહારથી દેહની શુદ્ધિ થાય છે ॥ ૧ ॥ વ્યાખ્યા–શુદ્ધ અર્ધે કરીનેજ આહાર એટલે અશન પાન ખાદિમ સાદિમ વિગેરે શુદ્ધ (દાપ રહિત) થાય છે, અને તે શુદ્ધ આહારે કરી દેહની શુદ્ધિ થાય છે. કારણ કે ખાદ્ય મલ ( મલિન શરીરાદિ ) હોય તાપણ જને ધરની આગ્રા પ્રમાણે વર્ત્તન કરવાથી કર્મરૂપી મેલ દૂર થવાથી દેહની શુદ્ધિ ગણાય છે. "શુદ્ધ દેહે કરીનેજ ધર્મને માગ્ય થવાય છે, અને જે જે કાર્ય કરાય તે તે તેનું કાર્ય સફળ થાય છે. હોય સાથ્ય શુદ્ધ દેહે કરીનેજ ધર્મને માગ્ય થાય છે. જેમકે અંગાને

પ્રક્ષાલન કરનાર શ્રેષ્ઠ અલ'કારને યાગ્ય થાય છે, તેમ આ શુદ્ધ દેહવાળા જીવ ધર્મ રૂપી અલ'કારને યાગ્ય થાય છે, અને પછી દેવપૂજા,તથા દાનાદિ અનુષ્ઠાન વિગેરે જે જે કાર્ય જીવ કરે છે, તે તે તેને સફળ એટલે સ્વર્ગ અને માક્ષના પ્રળનેજ આપનાર્ થાય છે.

ભાવાર્થ—અહિં જનેશ્વર ભગવાને ધર્મનું મૂળ વ્યવહાર શુદ્ધિ છે એમ જણાવ્યું છે, તેથી વ્યાપાર કરતાં એાછું આપવું વધારે લેવું, માપવાનાં કાટલાં પ્રમાણથી વધારે એાછાં રાખવાં, તાજવામાં ધડા વિગેરે રાખવા, સારા માલ દેખાડી ખરાબ આપવા, સારા પદાર્થ નખળા પદાર્થ**ની** સાથે મેળવી સારા માલના પૈસા લેવા, દેવદ્રવ્ય વિગેરે ઉચાપત કરવું, લાંચ ખાવી, વિશ્વાસઘાત કરવા એ વિગેરે અન્યાયાથી દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરવું ગૃહસ્થાને યાગ્ય નથી; કારણ કે શુદ્ધ વ્યવ-હારથી ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય તેજ અર્થશુદ્ધિ છે, અને તથાપ્રકારના ને શુદ્ધ અર્થ ( દ્રવ્ય ) હાેય તાેજ તેનાથી ખરીકેલાે આહાર શુદ્ધ સાત્વિક ગુણ ઉત્પન્ન કરનારાે થઇ શકે છે. કહેવત છે કે ' જેવા આહાર તેવા એાડકાર ' એટલે જો ન્યાયથી દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરેલું હાય અને તેના આહાર વિગેરમાં જે ઉપયોગ થાય તાે તે વ્યવહા-રની શહિથી અર્થની પ્રાપ્તિ થઇ ગણાય છે, અને તે દ્રવ્યના સત્યાત્ર, દીન, અનાથ વિગેરે ધર્મકાર્યમાં વ્યય કરવામાં આવ્યો હોય તે તે અત્યંત આનંદ આપનારા થાય છે. સાથે ધર્મની પણ પુષ્ટિકર્તાથાય છે, અને તે દ્રવ્ય જેના ઉપલાગમાં આવ્યું હાય તેના વિચારા પણ વ્યવહાર શુદ્ધિમાં પ્રવર્ત્તન કરાવનારા થાય છે, તેમજ અનીતિ વિગેરેને વધારનાર વિચારાના લય થાય છે, તેથી વ્યવહાર શુદ્ધિથી દ્રવ્ય મેળવવા સતત્ પ્રયાસ કરવા જેથી તે ઉત્તરાત્તર ઉત્તમ ફળને આપનારૂં થાય. આવા શુદ્ધ આહાર કરવાથી શરીરના પરમાણુંઓ પણ નિર્મળ થાય છે, જેથી શરીર અને દ્રવ્ય મનના પરમાણુંએા શુદ્ધ થવાથી જીનેધર ભગવાનની આજ્ઞાનુસાર વર્ત્તવાથી કર્મખળ નાશ થાય છે, તેથી આત્મા ઉત્તરાત્તર ઉચ્ચ દશાને પામી પો-તાના સ્વરૂપને પ્રગટ કરવા પ્રયત્નવાન થાય છે, અને ચાેગ્ય સમયે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવની અનુકુળતા પ્રમાણે પ્રથમ દેશવિરતિપણાને અંગીકાર કરી અને પછી સર્વ વિરતિપણાનું આશધન કરી અષ્ટમાહિ ગુણસ્થાનાે પ્રાપ્ત કરી,ઘાતિકર્મોના ક્ષય કરી કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શનને પ્રગટ કરી અંતે માક્ષપદ્દને પામે છે. હવે ઉપર કહેલી છીના व्यतिरेक्ष्यी हशाँवे **छे**—

#### " अन्नहा अफसो होइ, जं जं किचं तु सो करे ॥ ववहारसुद्धिरहिओ य, धम्मं खिंसावए जथ्रो ॥ १॥"

રાષ્દ્રાર્થ—"અન્યથા વ્યવહાર શુદ્ધિ રહિત પુરૂષ જે જે કાર્ય કરે છે, તે તે કાર્ય કળ વગરતું થાય છે, અને તે ધર્મની લધુતા કરાવે છે" ॥ ૧ ॥ વિવેક રહિત લાકા ં નિંદા કરે છે.

લઘુતા જે થાય છે તે કહે છે-

#### " धम्मिखिंसं कुणंताणं श्रप्पणो श्रपरस्त य ॥ श्रवोही परमा होइ इइ सुत्ते विज्ञासियं ॥ २ ॥"

રાષ્ટ્રાથ—" ધર્મની હેલના કરવાવાળા પાતાના આત્માના અને બીજાના **બાધિબીજ ( સમ્**યક્ત્વ )ના નાશ કરે છે, એમ સૂત્રમાં પણ કહેલું છે" ॥ ર ॥

લોકમાં પણ કહેવાય છે કે જેના જેવા આહાર હાય છે તેના તેવા શરીરના બાંધા અને સ્વભાવ થાય છે; જેમ બાલ્યાવસ્થામાં ભે સાનું દુધ પીનારા દ્યાડાઓ પાણીમાં પડે છે, અને ગાયોનું દુધ પીનારા જળથી દૂરજ ઉભા રહે છે, તેવીજ રીતે મનુષ્ય પણ બાલ્યાવસ્થામાં ભાજન કરેલા આહારને અનુસરતી પ્રકૃતિ (સ્વભાવ) વાળા થાય છે. તે કારણથી ન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય છે, તેજ ધર્મની વૃદ્ધિનું કારણ થાય છે. અન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય આખરે રાજ, ચાર, અગ્નિ, જળ વિગેરેથી હરાઇ જનારૂં હાવાથી તે ઘણા કાળ સ્થિર રહેતું નથી, અને તે પાતાના શરીરના ઉપસાગ અને પુષ્ય કાર્યમાં વ્યય વિગેરેનું કારણભૂત થતું નથી. કહ્યું છે કે—

### " अन्यायोपार्जितं वित्तं, दशवर्षाणि तिष्ठतिः प्राप्ते त्वेकादशे वर्षे, समूहं च विनश्यति ॥ १ ॥ "

રાબ્દાર્થ— "અન્યાયથી ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય દશ વર્ષ સુધી રહે છે, અને અગ્યા-રમું વર્ષ પ્રાપ્ત થયે મૂળ સહિત (સર્વધા) તે નાશ પામે છે" હ ૧ હ જેને માટે વ'ચક શ્રેષ્ઠિતું દર્શત છે— કાઈ ગામમાં હેલાક નામે શ્રેષ્ઠિ હતા અને તેને હલી નામે ભાર્યા અને હાલાક નામે પુત્ર હતા.તે હેલાક શ્રેષ્ઠિ મીઠા આલાપાથી, ખાટાં ત્રાજવાથી, ખાટા માપથી, નવી અને પુરાણી વસ્તુ મેળવી રસના ભેદ કરવાથી અને ચારના લાવેલા (પદાર્ય) નું ગ્રહણ કરવા વિગેરે પાપના વ્યાપારથી ભાળા અને ગામડીયાઓને ઢગવાના ધ'ધાથી ધન ઉપાર્જન કરતા હતા. ખરી રીતે તો તે શેઠીઓ પરને ઢગવાથી પાતાના સ્વાર્થીને ઢગનારોજ હતા. કહ્યું છે કે—

### " कोटिख्यपटवः पापा, मायया बकवृत्तयः । भुवनं वंचयमाना, वंचयन्ते स्वमेव हि ॥१॥"

રાષ્દ્રાર્થ—"કપટ કરવામાં નિપુણ અને માયાએ કરી બગલાના જેવી વૃત્તિવા-ળા પાપી પુરૂષા જગતને ઠગવા જતાં પાતાના આત્માને ઠગે છે. " ા ૧ ા

મળેલું દ્રવ્ય પણ અન્યાયથી પ્રાપ્ત થયેલ હાવાથી વર્ષની અંતે ચાર, અપ્નિ, રાજા વિગેરથી હરાઇ જાય છે અને ઘરમાં કાંઇ પણ એકડું થતું નથી (રહેતું નથી).

અનુક્રમે ચાવન અવસ્થા પ્રાપ્ત થતાં પુત્રને બીજા ગામમાં વસનાર ઉત્તમ શ્રાવક શેઠની પુત્રીની સાથે પરણાવ્યા. વહુ ઘરમાં આવી તે ધર્મની જાલુકાર શ્રાવિકા હતી. શેઠની દુકાન ઘરની સમીપમાં હતી. ઉકત શેઠ ગ્રહેલ કરવાના અને આપવા વિગેરેના અવસરે પૂર્વના સંકેત કરેલા પંચાપાકર ત્રિપાકર માપાના સંખંધથી પુત્રને પણ પંચપાકર ત્રિપાકર રૂપ બીજા નામથી આમંત્રલ કરે છે. અનુક્રમે તે વૃત્તાંત લોકોના જાલુવામાં આવ્યાથી લોકોએ તે શેઠનું વંચકશ્રેષ્ઠિ એવું બીજાં નામ પાડ્યું. એક વખતે શેઠના પુત્રની વહુએ પોતાના સ્વામીને પુછ્યું કે, 'શા કારણથી પિતા તમને બીજા નામથી બાલાવે છે?' તે શેઠના પુત્રે પોતાની ભાર્યાને વ્યાપાર સંખંધી સર્વ વૃત્તાંત કહ્યો. તે ધર્મિષ્ટ વહુએ શેઠને વિનંતી કરી કહ્યું કે 'આવી રીતે પાપના વ્યાપાર વિગેરથી ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય ધર્મકાર્ય માટે અને ભાગમાટે થતું નથી અને ઘરમાં પણ રહેતું નથી, તે કારણથી ન્યાયથી અર્થને ઉપાર્જન કરવા કલ્યાણકારી છે.' શેઠે કહ્યું, 'ન્યાયથી વ્યાપાર કરતાં કેવી રીતે નિર્વાહ થાય અને કાર્ય પણ લોક વિશ્વાસ ન રાખે.' પછી વહુએ કહ્યું કે 'વ્યવહારથી શુદ્ધ હાય તો શેડું પણ દ્રવ્ય ઘણું થાય છે અને ઘરમાં ટકી રહે છે, તથા સારા ક્ષેત્રમાં વાવેલા બીન્જની પેઠે ઘણાં ક્ળવાલું થાય છે અને ઘરમાં ટકી રહે છે, તથા સારા ક્ષેત્રમાં વાવેલા બીન્જની પેઠે ઘણાં ક્ળવાલું થાય છે અને નિર્શ કપણાએ ભાગ વિગેરની પ્રાપિથી મનન

સુખ અને સમાધિના લાભ થાય છે. જે તમને વિશ્વાસ ન હાય તા છ મહીના સુ-ધી તુચ્છ ધ'ધાના ત્યાગ કરી ન્યાય વૃત્તિથી વ્યાપાર કરા.' પછી શ્રેષ્ઠિએ વહુના વચ-નથી તેવી રીતે કર્યું. છ મહીનામાં તેણે પાંચશેર પ્રમાણ સુવર્ણ ઉપાર્જન કર્યું. તે શ્રે-ષ્ઠિના સત્યવાદીપણાથી અને સત્યકારીપણા વિગેરેથી સર્વે ઘરાકા તેની દુકાને આપ લે કરવા લાગ્યા, લાેકામાં તેની કીર્ત્તિ પ્રસરી અને લાેકામાં વિશ્વાસ થયાે. તે શેઠે સુવર્ણ લા**વીને વહુને આપ્યું. વહુએ** કહ્યું પરિક્ષા કરાે. પછી તે સુવર્ણની પાં<mark>ચશ</mark>ેરી કરાવી તેને ચામડાથી મઠી અને પાેતાના નામથી અ'કિત કરાવી ત્રણ દિવસ સુધી રાજમાર્ગમાં મુકી પણ કેાઇએ દેખી નહિ: પછી તેને લાવી કેાઇ મ્હાેટા જળાશયમાં નાખી તેને કાઇ મચ્છ ગળી ગયા, તે મચ્છ કાઇએક માછીની જાળમાં પડયા: મા-છીએ તેને ફાડયા કે તરતજ તેના ઉદરમાંથી પાંચશેરી નીકળી, તે માછીએ નામથી તેને ચ્યાળખી. ત્યાર પછી તે માછી તે પાંચશેરી શેઠની દુકાને લાવ્યાે, શેઠે કાંઇક આપી ગ્રહેણુ કરી લીધી, અને શ્રેષ્ઠિને વહુના વચન ઉપર વિશ્વાસ થયેા. પછી શુદ્ધ વ્યવહારમાં તત્પર તે શ્રેષ્ઠિએ ઘણું વિત્ત ઉપાર્જન કર્યું, અને સપ્ત ક્ષેત્રમાં અનેક પ્ર-કારે વ્યય કરતાં ઉત્કૃષ્ટિ માટાઈને પામ્યા. તે પછી સ'પૂર્ણ લોકા આ શેઠનું ઉજવળ દ્રવ્ય છે એવા વિચાર કરી વ્યાપારાદિને અર્થે વ્યાજ આપવા વિગેરેથી કરવા લાગ્યા. વહાણ ભરવામાં પણ વિધ્તની નિવૃત્તિને અર્થે તેનાજ દ્રવ્યને નાખવા લાગ્યા. કાળે કરી તેના નામથી સર્વત્ર વૃદ્ધિ થાય છે એવા વિચારે કરી વહાણ ચલા-વવાની વખતે લાકા હજુ સુધી હૈલઉ હૈલ એમ બાલે છે. એવી રીતે શુદ્ધ વ્યવ-વહાર આ લાકમાં પણ પ્રતિષ્ઠાના હેતુ થાય છે તેથી ન્યાય છે તેજ પરમાર્થથી અ-ર્થોપાર્જનના ઉપાયમાં રહસ્ય છે. ક**હ્યું** છે કે—

### " सुधीरर्थार्जने यत्नं, कुर्यान्न्यायपरायणः । न्याय एवानपायोऽयमुपायः संपदांपदम् ॥१॥ "

શ⊍દાર્થ—" ન્યાયમાં તત્પર થઇ સારી ખુદ્ધિવાળા પુરૂષે અર્થ ઉપાજ'ન કરવામાં પ્રયત્ન કરવાે. ન્યાય છે તેજ સ'પત્તિના વિઘ રહિત ઉપાય અને સ્થાન છે. ॥ ૧ ॥ "

સજ્જનપણાને ભજવાવાળા પુરૂષાને વૈભવથી રહિતપણું વધારે સારૂં છે, પરંતુ વધારે ખરાબ આચરણથી ઉપાર્જન કરેલી અને વૃદ્ધિ પામેલી સંપત્તિએ। સારી નથી. પરિણામે સુંદર એવું સ્વભાવથી કૃશપણું હાય તો તે શાેભે છે; પરંતુ કળમાં ( પરિણામે ) વિરસ અને સાજથી થયેલું સ્થુળપણું હાય તાેતે શાેભતું નથી.

તપસ્વી લેોકોના વિદ્વાર, આહાર (ખારાક), વચન અને વ્યવહાર શુદ્ધ નેવાય છે, અને ગૃહસ્થાના તો વ્યવહારજ શુદ્ધ નેવાય છે, તેમજ અન્યાય, ઉપલક્ષણથી દેવદ્રવ્ય, જ્ઞાનદ્રવ્ય, પાખંડી અને પાસત્થા વિગેરેના દ્રવ્યથી વેપાર કરવા અને તે દ્રવ્યનું વ્યાજથી ગ્રહણ કરવું વિગેરે પણ મહા દેવષકરનાર છે. જે કારણથી કહ્યું છે કે—

" अन्यायदेवपाखंभि, तद्धनानां धनेन यः । वृद्धिमिच्छति मुग्धोऽसौ विषमत्ति जिजीविषुः ॥१॥"

શખ્દાર્થ—" જે પુરૂષ અન્યાયના, દેવના, પાખ ડીએાના અને આ ત્રણેના દ્રવ્યથી વેપાર કરનારની પાસેથી પૈસા લઇ તે દ્રવ્યે કરી પાતાના દ્રવ્યની વૃદ્ધિ ઇચ્છે છે તે ભાળા પુરૂષ ઝેરતું ભક્ષણ કરી જીવવાની ઇચ્છા કરે છે. ૫૧૫ " લાકિક શાસ્ત્રામાં પણ કહ્યું છે કે—

" देवज्वयोण या वृद्धि, ग्रेरुज्वयेण यद्धनम् । तष्ठनं कुल्लनाशाय, मृतोऽपि नरकं वजेत् ॥ १ ॥ " प्रजास्वे मा मितं कुर्यात्प्राणैः कंठगतैरिप ॥ श्रिप्तदग्धाः प्ररोहंति, प्रजादग्धो न रोहिति ॥ १ ॥ प्रजास्वं ब्रह्महत्या च, दरिजस्य च यष्ठनम् ॥ ग्रह्मपत्नी ग्रह्मज्वं, स्वर्गस्यमपि पातयेत् ॥ ३ ॥ "

અહિં લાૈકિક કથા કહે છે—પૂર્વે શ્રી રામના રાજ્યમાં એક વખતે રાજ-માર્ગમાં કાેઇ ધાન બેઠા હતાે, તેને કાેઈ બ્રાહ્મણના પુત્રે કાન ઉપર પથ્થર માર્ચી. રૂધિર નીકળતાે શ્વાન ન્યાયના સ્થાનમાં જઇ બેઠાે. રાજાએ ( રામે ) તેને બા<mark>ેલાવીને પુછયું એ</mark>ટલે તે શ્વાન બાેલ્યા કે 'મને નિરપરા**ધી**ને તે બ્ર**હ્મપુત્રે શામા**ટે માર્ચી ?' પછી તેને મારનાર ખ્રદ્ધાપુત્રને ન્યાયસ્થાનમાં બાલાવી રાજાએ તેને કહ્યું, 'તને મારનાર આ બ્રહ્મપુત્ર છે ? 'બાલ, એને શું' દંડ કરીએ ?' કુતરાએ કહ્યું કે 'આ નગરમાં શ'કરના મઠના અધિપત્તિ તરીકે નિચાજન કરાે,' રાજાએ પુછ્યું. 'આ દ'ડ કેવાે ક્હેવાય ?' ત્યારે કુતરાએ ક્રરીથી કહ્યું, 'હુ' આ ભવથી સાત <mark>ભવ પહેલાં નિર</mark>'તર શંકરની પૂજા કરી દેવદ્રવ્યના ભયથી મહારા અન્ને હાથાને ધાઇ ભાજન કરતા હતા. એક વખતે શ'કરના લિ'ગમાં ભરવા માટે લાેકાનું ભેટ કરેલું કહિન ઘી તેને વેચતાં તે કઠે હ્યું હેાવાથી મહારા નખની અંદર ભરાઇ ગયું, તે ઉખ્હું ભાજનથી ગળી ગયું અને અજાણપણાએ મહારાથી તેનું ભક્ષણ કરાયું. તે દુષ્ટ કર્મથી 🥵 સાત વખત કુતરા થયા છું ! હે રાજન ! આ સાતમા ભવમાં મને જાતિ સ્મૃતિ જ્ઞાન થયું છે, અને હુમણાં તમારા પ્રભાવથી મને મનુષ્ય સંબ'ધી વાણી ઉત્પન્ન થઈ છે.' એવી રીતે અજ્ઞાનથી ભક્ષણ કરેલું દેવદ્રવ્ય દુઃખનું કારણ થાય છે. આ કારણથી વિવેકી પુરૂષાેએ તે દ્રવ્યનું પાતાની શક્તિ અનુસાર રક્ષણ કરવું. પ'ડિત પુરૂષાે ઝેરને ઝેર કંહેતા નથી; પરંતુ દેવદ્રવ્યને ઝેર કંહે છે. " વિષ ભક્ષણ કરનાર એકનેજ હણે છે, અને દેવદ્રવ્ય પુત્ર તથા પુત્રના પુત્રાને હુણે છે," એમ સ્મૃતિકાર કહે છે.

અહિં કાઇ એમ શ'કા કરે કે ' જે એવી રીતે વ્યવહારના નિષેધ કરશા તો ગૃહસ્થને દ્રવ્યની પ્રાપ્તિજ નહીં થાય, અને પછી આજિવિકાના વ્યવચ્છેદ થતાં ધર્મના હેતુભૂત ચિત્ત સમાધિના લાભ કેવી રીતે થશે ?' એવી આશ'કા કરી કહે છે, "ન્યાય એજ અર્થની પ્રાપ્તિમાં ઉષ્કૃષ્ટ રહસ્ય છે, અને ન્યાય એજ પરમાર્થથી દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરવાના ઉપાયનું તાત્પર્થ છે. જેમ દેડકાએ જળાશયમાં આવે છે, અને પક્ષીએ સરોવરના પ્રમાં આવે છે તેમ શુભકર્મને વશ થયેલી સર્વ પ્રકારની સંપત્તિએ સારા કર્મવાળા પુર્ષાની પાસે આવે છે. " તેવીજ રીતે કહ્યું છે કે—

### " नोदन्वानर्थितामेति, न चांजोजिर्न पूर्वते । स्थात्मा तु पात्रतां नेयः, पात्रमायांति संपदः ॥१॥"

શબ્દાર્થ—" જેમ સમુદ્ર યાચકપણાને પ્રાપ્ત થતા નથી અને પાણીથી ભરાય છે તેમ આત્માને પાત્રપણાને પમાડવા તેથી પાત્રમાં સંપત્તિએ પાતાની મેળે આવે છે. ॥॥ "

તે શુદ્ધ ઋજી વ્યવહાર ચાર પ્રકારના છે તે કહે છે. યથાર્થ કહેવું ૧. અવંચન કિયા ૨. ભવિષ્યના અપાયને (અનથંને) પ્રકાશ કરવા. ૩. અને મૈત્રી ભાવના સદ્ભાવ ૪. ઋજી એટલે સરળ, શુદ્ધ એટલે દાષ રહિત એવા વ્યવહાર નામના ગુણ ચાર પ્રકારના છે, તે અતાવે છે. યથાર્થ કહેવું એટલે ધર્મમાં, લેવડ દેવડમાં અને સાક્ષી કે બીજા વ્યવહાર વિગેરમાં વિરાધ રહિત વચનનું બાલવું, અહિં આ તાત્પર્ય છે,—નિરંતર ધર્મ અને અધર્મને જાણી ભાવ શ્રાવકા પરને કગવાની ખુદ્ધિથી બાલતા નથી, અને તેઓ સાચું અને મધુર બાલે છે.ખરીદ કરવાના અને આપવાના સાટામાં પણ એાછી વધારે કિંમત કહેતા નથી અને સાક્ષીમાં નિયુક્ત કર્યા હાય તાપણ અસત્ય વચન બાલતા નથી. રાજાની સભા વિગેરમાં જઇ કાઈ પણ મનુષ્યને અસત્ય વચનથી દ્ધિત કરતા નથી, અને ધર્મમાં આસકત એવા ભાવ શ્રાવકા ધર્મના ઉપહાસ્યજનક વચનના કમળ શ્રેષ્ઠિ વિગેરની પેઠે ત્યાગ કરે છે. આ ઋજી વ્યવહારના પ્રથમ લેદ થયો.

ર અવંચન ક્રિયા એટલે પરના દુ:ખમાં અકારણભૂત એવી મન વચન અને કાયાના વ્યાપાર રૂપ ક્રિયા તેને અવંચન ક્રિયા કહે છે. સદશ વિધિથી અને ત્રાજવાં અને પાલા વિગેરેથી એાધું આપી અને વધારે લઈ શુદ્ધ ધર્મ ના અથી બીજાને ઠંગે નહીં. અવંચન ક્રિયા ઉપલક્ષણથી અઢાર પ્રકારની પ્રસિદ્ધિના ત્યાગપૂર્વ ક, ચારાનું લાવેલું અને તેના (ચાર સંખધી) પ્રયોગ વિગેરેના ત્યાગ કરવા તે આ પ્રમાણે છે,—ચાર, ચારી કરાવનાર, ચારના સલાહકાર, ચારના ભેદના જાણ, ચારીના માલને ખરીદનાર, ચારને ખારાક આપનાર અને અને ચારને સ્થાન આપનાર એ સાત પ્રકારના ચાર કહેવાય છે. તેમાં કાણકક્રયી એટલે ચારનું લાવેલું ઘણી કિંમતાનું પણ કાણક એટલે આ ખરાબ છે એમ કહી થાડી કિંમતથી ખરીદ કરી લે તેને કાણકક્રયી કહે છે. હવે અઢાર પ્રસિદ્ધિઓનું વર્ણન કરે છે.

ભલન ૧, કુશળ ૨, તર્જા ૩, રાજભાગ ૪, અવલાકન ૫, અમાર્ગદર્શન ૬, શધ્યા ૭, તથા પદભ'ગ ૮, વિશ્રામ ૯, પાદપતન ૧૦, આસન ૧૧, તથા ગાપન ૧૨, ખંડનું ખાદન ૧૩, તથા વળી મહારાજિક ૧૪, પદ્ય ૧૫, અગ્નિ ૧૬, ઉદક ૧૭, રજ્જુ ૧૮ વિગેરેનું જાણ્પૂર્વંક આપવું. આ અઢાર પ્રસિદ્ધિઓ ભુદ્ધિમાન પુરૂષાએ જાણવી. એ અઢાર પ્રસિદ્ધિઓના અનુક્રમે સંક્ષેપમાં અર્થ ખતાવે છે. તેમાં ( તે કાર્યમાં ) તમારે ડરવું નહીં તે વિષયમાં હુંજ ખાત્રીદાર થાઉં છું, ઇત્યાદિક વાકયાથી ચારી કરવાના વિષયમાં ઉત્સાહ વધારવા તેનું નામ ભલન કહે છે !! ૧ !! ચાર જયારે મળે ત્યારે સુખ તથા દુ:ખ વિગેરેની વાતા પુછવી તેને કશલ કહે છે ॥ ૨ ॥ ચારને હસ્ત વિગેરેથી ચારી કરવા માટે જવાની ઇશારત કરવી તેને તર્જા કહે છે ાા આ જેમાં રાજના ભાગ હાય તેવું રાજભાગ દ્રવ્ય એાળવવું તેને રાજભાગ કહે છે. ાાઝા ચારી કરતા ચારાને (માલ લેવાની) ઇચ્છાપૂર્વક દેખવું તેને અવલાકન કહે છે ા પા ચારના માર્ગ પુછનારને બીજો રસ્તા અતાવવાથી તે ચારાને છપાવવા તેને અમાર્ગદર્શન કહે છે તા કતા ચારને સુવાની વસ્તુ વિગે-**રેનું** આપવું તેને શય્યા કહે છે ાા ૭ ાાં(ચારના આવ્યા ગયા) પછી ચાર પગવાળાં જનાવરાને તે રસ્તામાં ફેરવવાથી પગલાં ભાંગવાં તેને પદભંગ કહે છે. ા ૮ ા ચારને પાતાના ઘરમાંજ રહેવા વિગેરેની આગ્રા આપવી તેને વિશ્રામ કહે છે ાલા ચારને નમસ્કાર વિગેરે અહમાન કરવું તેને પાદપતન કહે છે ાા૧ ગા ચારને ગાદી તકીયા આપવા તેને આસન કહે છે ાા ૧૧ ાા ચારને સ'તાડવા તેને ગાપન કહે છે ાા૧૨ાા ચારને ખાંડ રાટલી વિગેરન' ભાજન આપવું તેને ખંડ ખાદન કહે છે ાા ૧૩ ાા ચારને ઉપયોગી લાેકમાં પ્રસિદ્ધ એવું ચૂર્ણ આપવું તેને મહારાજિક કહે છે ાા૧૪ાા અને ચારને પદ્મ અગ્નિ ઉદ્દક દેારડું વિગેરે આપવું, એટલે કે ચારને પગ ધાવા અને શરીરે ચાળવા માટે દૂર માર્ગથી આવવાથી ઉત્પન્ન થયેલા શ્રમને દૂર કર-વાના હેતુરૂપ ઉષ્ણ જળ અને તેલ વિગેરે પગને હિતકારી પદ્યનું આપવું તેને પદ્ય-પ્રદાન કહે છે ા ૧૫ ા રસાઈ કરવા માટે ચારને અગ્નિ આપવા તેને અગ્નિપ્રદાન કહે છે. ા ૧૬ ા ચારને પીવા વિગેરેના માટે શીતળ જળનું આપવું તેને ઉદક-પ્રદાન કહે છે ાા ૧૭ ા અને ચારી કરીને લાવેલાં ચતુષ્પદવાળાં જનાવરાને ખાંધવા માટે દાેરડું આપવું તેને રજ્જાપ્રદાન કહે છે ાા ૧૮ાા ઉપર જણાવેલી વસ્તુએન જાણીને આપવી એમ દરેક ઠેકાણે જેડવું, કેમકે અજાણતાં આપે તો તેના અપરાધ નથી. આ પ્રમાણે અવ ચનક્રિયાનું વર્ણન જાણવું.

' हुंतावायपगासणित '—એ પદના અર્થ કરે છે. અશુદ્ધ વ્યવહારથી ઉત્પન્ન થયેલા રાજદ'ડુ અને નરકમાં પડવારૂપ જે ભાવી અપાયા ( અનર્થ ) तेनु प્रકાશલુ એટલે પ્રગટ કરવું તે આવી રીતે — હે ભદ્ર! આલાક અને પરલાકમાં અનર્થને કરવાવાળાં ચારી વિગેરે પાપાને કરીશ નહીં; એમ બીજાઓને જણાવે. અહીં આં તેજ પ્રતિપાદન કરે છે.'—

"अन्नाएण विदृत्तं, द्व्वमसुद्धं असुद्धद्व्वेणं। आहारोवि असुद्धो, तेण असुद्धं सरीरंपि॥१॥ देहेण असुद्धेणं, जंजं किज्जइ कयावि सुहकिचं। तंतं न हेाइ सहसं, बीयंपिव कसरनिहित्तं॥१॥ "

શખ્દાર્થ —" અન્યાયથી ઉપાજ ન કરેલું દ્રવ્ય અશુદ્ધ ગણાય છે અને અશુદ્ધ દ્રવ્યથી (અશન, પાન, ખાદિમ અને સ્વાદિમ રૂપ) આહાર પણ અશુદ્ધ થાય છે. અને તે આહારથી (ખારાકથી) પાષાએલું શરીર પણ અશુદ્ધ થાય છે. ૧.તે અશુદ્ધ શરીરે કરી જે જે શુભ કાર્ય કાઇ વખતે કરવામાં આવે તે તે કાર્ય ઉખરભુમિમાં નાખેલા બીજની પેઠે નિષ્ફળ થાય છે. ૨" આ ઋજી વ્યવહારના ત્રીજો ભેદ થયા. તેવીજ રીતે 'મિત્તી ત્રાવોય सम्त्रावित्त' એ ઋજીવ્યવહારના ચાથાભેદને વર્ણવે છે.

મિત્રના ભાવ અથવા તા મિત્રનું કર્મ તેને મૈત્રી કહે છે. નિષ્કપટપણે તે મૈત્રી-ભાવનું થવું, એટલે ઉત્તમ મિત્રની પેઠે કપટ રહિતપણે મૈત્રી કરે, પણ ગામુખ વ્યાઘ્રવૃત્તિથી (મુખે ગાય જેવી અને વર્ત્તનમાં વાઘ જેવી વૃત્તિથી) વ્યાપાર કરતાે સર્વ લાકમાં અવિશ્વાસનું પાત્ર અને પાપના ભાગી થાય તેવી રીતે કપટ મિત્રતા દેખાડી લાકાને ઠગે નહીં. એવું જાણી વિવેકી પુરૂષ ચાર પ્રકારે ઋજીવ્યવહાર કરનાર થાય. આ (આગળ કહેવાશે તે) વ્યાપારના વ્યવહાર આ પ્રમાણે છે:—

જે વેપારીને લક્ષ્મીની ઇચ્છા હાય તો કરીયાણાને વગર જેવે ખહાનું આપે નહીં. અને જે ખહાનું આપે તો ઘણાઓની સમક્ષ આપે. જ્યાં મિત્રપણાની ઇચ્છા ન હાય ત્યાં અર્થના સંખંધ કરે; પોતાની પ્રતિષ્ઠાના ભંગના ભય રાખનાર પોતાની મરજી પ્રમાણે (મિત્ર જ્યાં વેપાર કરતો હાય ત્યાં) ઉભા પણ ન રહે. લક્ષ્મીને ઇચ્છનાર ઉત્તમ વેપારીએ કિંદે પણ બ્રાહ્મણ વેપારીએ અને શસ્ત્રધારી લોકોની સાથે વેપાર કરવા નહીં. દ્રવ્યની રક્ષા કરવામાં તત્પર એવા વેપારીએ નટ, વેશ્યા, ભુગારી અને ધૂર્ન પુરૂષને ઉધારે આપવું નહીં. જે પોતાના ધર્મને બાધ કરનારૂં હાય, અને જે બદનામી કરનારૂં હાય તેવું કરીયાણું ઘણા લાભ આપનારૂં હાય તોન

પણ પુન્યના અર્થી પુરૂષોએ શહ્યુ કરવું નહીં. જે કાંઇ દ્રવ્ય ખાટાં માપ અને ત્રાજવાંથી. ઉપાર્જન કરાય છે તે દ્રવ્ય પ્રથમ જેવામાં આવે છે, પણ ઉષ્ણ પાત્રમાં પહેલા જળ બિંદુની પેઠે પાછલથી જેવામાં આવતું નથી. દાક્ષિણ્યતાથી કાેઇના જમીન કે સાક્ષી થવું નહીં. અને જ્યાં ત્યાં કાેશના જળનું પાન વિગેરે કરવું નહીં. જે પુરૂષ જાગારથી અને કીમીયાદિકના પ્રયાગથી દ્રવ્યની ઇચ્છા રાખે છે, તે પુરૂષ મેશના ક્ચડાથી પાતાનું ઘર ધાળું કરવાની ઇચ્છા કરે છે. આ લાેકમાં પ્રાયે કરી લાેલની આકુળતાથી ઘણા આરંભાેવાળા, અને શ્રાવકાને અનુચિત એવા બે પગવાળાં અને ચારપગવાળાં પ્રા- ણીઓના તેમજ લાેહું, ગળી, તલ, વિગેરે ખરાબ પદાર્થના વેપાર, તથા યંત્રક-માંદિક હલકા વેપાર કરવાથી અને ધર્મકાર્યના ખર્ચમાં સંદ્રેપ વિગેરે કરવાથી ધનની વૃદ્ધિ થતી નથી. કારણ કે દ્રવ્યની વૃદ્ધિ તાે શુલકમાંથી પુષ્ટ થયેલા ધર્મને અનુસારે રહેલી છે. કહ્યું છે કેઃ—

# " यत्नानुसारिणी विद्या, बक्ष्मीः पुण्यानुसारिणी, दानानुसारिणी कीर्त्तिः, ब्राष्टिः कर्मानुसारिणी॥१॥"

રાષ્દ્રાર્થ—" વિદ્યા ઉદ્યમને અનુસારે પ્રાપ્ત થાયછે, લક્ષ્મી (પૂર્વ) પુન્યને અનુ સારે મળે છે, કીર્ત્તિ દાનને અનુસારે પ્રસરે છે અને શુદ્ધિ કર્માને અનુસાર થાય છે." ૧

ભાવાર્થ—" यत्नानुसारिति विद्या"— વિદ્યા યત્નસાધ્ય છે છતાં કેટલાએક પુરૂષો કર્મના દેષ કાઢી અભ્યાસ કરવામાં પ્રમાદી થાય છે. પરંતુ પ્ર- માદ નહીં કરતાં આત્મામાં તિરાભાવે રહેલાં મતિ અને શ્રુતજ્ઞાનના રોધ કરનાર મતિ અને શ્રુતજ્ઞાનાવરણીય કર્મને આત્મપ્રદેશથી દૂર કરવા પ્રયત્ન કરવા. જ્યારે પ્રયત્ન કર્યા શિવાય જ્ઞાન (વિદ્યા) પ્રગટ થવાનું નથી, ત્યારે તેના નાશ કરવા માટે શા પ્રયત્ન કરવો નાઇએ કે જેથી વિદ્યા (જ્ઞાન) પ્રાપ્ત થાય ય! આ પ્રમાણે કાઈ આશંકા કરે તેના પ્રત્યુત્તરમાં જણાવવાનું કે, પુસ્તક સંર- ક્ષણ, જર્ણ પુસ્તકાદ્ધાર, પુસ્તકના નવીન ભંડાર, જ્ઞાનપંચમ્યાદિનું આરાધન, તપસ્યા, જ્ઞાનાભ્યાસીને સહાય, લોકોપયાગી નવીન પુસ્તકોની રચના અને જ્ઞાન તથા જ્ઞાનીના વિનય બહુમાન કરવારૂપ પ્રયત્નથી મતિ અને શ્રુતજ્ઞાનાવર- ણીય કર્મના ક્ષય કે ક્ષયાપશમ થાય છે. માટે ઉપરાક્ત સર્વ કાર્ય અંતઃક- રખ્યની ખરી લાગણી પૂર્વક કરવાથી અને સતત્ વિદ્યાભ્યાસ ચાલુ રાખવા- થી વિદ્યા પ્રાપ્ત થતાં વિદ્યા પ્રાપ્ત થતાં વિદ્યા શ્રાપ્ત થતાં વિદ્યા પ્રાપ્ત થતાં કરવાથી અને સતત્ વિદ્યાભ્યાસ ચાલુ રાખવા- થી વિદ્યા પ્રાપ્ત થતાં વિદ્યા પ્રાપ્ત થતાં વિદ્યા શ્રાપ્ત થતાં વિદ્યા પ્રાપ્ત થતાં કરવાથી અને સતત્ વિદ્યાભ્યાસ ચાલુ રાખવા-

જેનાથી मा रुष मा तुष ने અદલે मास् तुष् એાલાતું હતું તાપણ તેમણે શુ-રૂ મહારાજની આગ્રા પ્રમાણે વિદ્યાભ્યાસના પ્રયત્ન ચાલુ રાખ્યા તા તે કેવળ ગ્રા-ન મેળવા ભાગ્યશાળી થયા હતા. તેમજ અનેક રાજકાર્યના વ્યવસાય છ-તાં મહારાજા કુમારપાલે એકાવન વર્ષની પુખ્ત ઉમરે શાસ્ત્રાભ્યાસ કરી વીત-રાગસ્તવ, ચાેગશાસ્ત્ર અને શખ્દશાસ્ત્ર વિગેરે કંઠાગ્ર કર્યાં હતાં, એટલુંજ ન-હીં પણ તેંચ્યાશ્રી સાહિત્યશાસમાં પણ નિપુણ હતા, તેની સાબિતી તેમના અનાવેલા સર્વજિન સાધારણ સ્તાત્રના કાવ્યા ઉપરથી થાય છે. વળી સતત વિ દ્યાભ્યાસ કરતાં કલિકાળ સર્વત્ર શ્રોમદ હેમચ'દ્રાચાર્યના સ્વાધ્યાયી શ્રીમદ રા-મચંદ્રસૂરીનું એક નેત્ર નાશ પામ્યું હતું, તાેપણ પ્રયત્ન જારી રાખી સાહિત્ય અને ધર્મ શાસનું સંપૂર્ણ જ્ઞાન મેળવી તેમણે સા પ્રખ'ધ રચ્યા હતા. તેમજ શ્રીમદ યશાવિજયાપાધ્યાય તથા શ્રીમદ્ વિનયવિજયાપાધ્યાયજીએ વિદ્યાભ્યાસ માટે કરેલા પ્રયાસ જગ જાહેર છે. અને તેઓશ્રી પાતાને અને જગતને ઉપ-કાર થાય તેવા સ'ખ્યાબ'ધ ગ્ર'થા રચવાને શક્તિમાન થયા હતા. આ શિવાય-નાં સે'કડા ઉદાહરણથી સિદ્ધ થાય છે કે પ્રયત્નથી જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ત્રુટે છે, અને વિદ્યા પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી ' હું અશકત છું, વૃદ્ધ છું, મને શાસ્ત્ર સમ-જાતાં નથી ' ઇત્યાદિ ખ્હાનાં કાઢી પ્રમાદનું સેવન ન કરતાં સતત્ વિદ્યાસ્યા સ કરવા પ્રયત્ન કરવા નાઇએ.

" हाहपी: पुण्यानुसारिणी "—લક્ષ્મી પૂર્વ કૃત શુલ કર્મને અનુસારે પ્રાપ્ત થાય છે. આ સ્થળે પ્રયત્નની મુખ્યતા નથી, કારણ પ્રાતઃકાળથી સાય કાળ પર્ય ત પ્રયત્ન કરનાર મજીર વિગેરેને સ્વલ્પ દ્રેગ્યની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને સ્વલ્પ પ્રયત્ન કરનારને ઘણા દ્રગ્યની પ્રાપ્તિ થતી જગ જાહેર છે. માટે કાઇ એમ સમજતા હાય કે હું પુષ્કળ પ્રયત્ન કરવાથી પ્રસુર દ્રગ્ય મેળવી શકીશ, તો તે વિચાર લુલ ભરેલા છે. ત્યારે ગૃહસ્થાએ પાતાના નશીઅ ઉપર આધાર રાખી શું બેસી રહેવું? એવા કાઇ પ્રશ્ન કરે તો તેના ઉત્તરમાં કહેવાનું કે આ ગ્ર'થમાં તેમજ બીજા ગ્ર'થામાં શ્રાવકાએ પાતાના આત્મહિતને ન અગાડતાં વ્યવસાયાદિક કેવી રીતે પ્રમાણિકપણ કરવા, તથા કયા કયા ધાંધા શ્રાવકાને કરવા ઉચિત છે, તે તથા પ્રાપ્ત થએલા દ્રગ્યમાંથી ધર્મકાર્યમાં અને સાંસારિક કાર્યમાં કેટલું દ્રગ્ય ખર્ચવું તેના નિયમા બતાવ્યા છે, અને તે પ્રમાણે વર્ત્તનાર શ્રાવકા ચાક્કસ સુખી હાયજ એવી વિદ્રદ્વર્યની

ુમાન્યતા છે. તો શાસ્ત્રાકત રીતિએ પ્રયત્ન કરતાં જે દ્રવ્ય મળે તેનાથી<sub>ં</sub> સ'તાષમાન<mark>વા</mark> ુચાગ્ય છે.

આ શ્ર'થમાં આગળ આપેલા ધનશ્રષ્ઠિના દ્રષ્ટાંતથી આ વાત સિ**દ્ધ થાય છે,** તેથી — सद्भी: पुएयानुसारिणी એ યથાર્થજ છે.

"दानानुसारिणी कीर्तिः"— કીર્તિ દાનને અનુસારે થાય છે. આ સંખ-ધમાં જણાવવું નેઇએકે કેટલાએક ગૃહસ્થા પાતાને ત્યાં કાઇના ધર્માદાના પૈસા જમે હાય, અથવા પાતે ધર્માદા નિમિત્તે કાઢયા હાય તે ન વાપરતાં પાતાને ત્યાં જે જમે રાખ્યા હાય તે પૈસાથી કાઇ દાનાદિ કાર્ય કરી પાતાની કીર્ત્તિ થાય તેવું ઇચ્છે છે તે યાગ્ય નથી; આવા દાનાદિક અવસરે પણ ન્યાયનું અવલં બન કરી યથાતથ્ય જણા-વવું યાગ્ય છે. કારણ કે કપટથી દાન કરતાં જ્યારે કપટ ખુલ્લું થાય છે ત્યારે દાન કરનારની કીર્ત્તિને બદલે અપકીર્ત્તિ થાય છે. પાતાના પૈસાનું દાન કરવાને અવસરે કીર્ત્તિની ઇચ્છા રાખ્યા વિના શુદ્ધપાત્રમાં શુદ્ધદ્રવ્ય અને શુદ્ધભાવથી દાન કરવું યાગ્ય છે. આ પ્રમાણે કરેલા દાનથી યાગ્ય કીર્ત્તિ ફેલાયા વગર રહેશે નહીં.

"बुद्धिः कर्मानुसारिणी" — डर्मने अनुसारे डार्थ डरवानी सुद्धि थाय छे. केम डेार्ड भाषुसने अमुड वस्तुथी दाल थवाना है।य तो तेने ते वस्तुना वेपार डरवानी छव्छा थाय, अने तेमां प्रवृत्ति डरतां ते वस्तु तेने मणी आवी द्रव्यना दाल थाय. आ ठेडाक्षे अमुड वस्तुना वेपार डरवा ३५ के सुद्धि थर्ड ते पूर्व इमिन अनुसारे थर्ड; तेमक " ताहशीजायतेबुद्धियाहशी जवितव्यता" केवु डार्थ थवानुं होय तेवी प्रवृत्ति डरवानी अलिदाषा थाय छे. आ स'अ'धमां वास्मिड रामायकुमां डह्यं छे डे:—

#### " न निर्मितः कैनेच दृष्टपूर्वः , नश्रूयते हेममयःकुरङ्गः । तथापिजाता रघुनन्दनस्य, विनाशकाझे विपरीतबृद्धिः ॥१॥ "

તાત્પર્ય એ છે કે— " સુવર્ણ મય હરણ કાઇએ ખનાવેલ નથી, પૂર્વે કાઇએ દેખ્યું નથી અને કાઇના સાંભળવામાં પણ આવતું નથી; તાપણ વિનાશ કાળે રામચંદ્રજીની ખુદ્ધિ વિપરીત થઇ " તા આ પ્રમાણે ખુદ્ધિ, ભાવી કાર્યને અનુસારે થાય છે. તે ઉપરથી ક્લિતાર્થ એ નીકળે છે કે શુભાશુભ કાર્યમાં વિદ્વાનાએ સમ પરિણામ રાખવા અને હરેક પ્રયત્ને જેનાથી કર્મળ' ઘાય એવાં તીવ ક્યાયજનક

.કાર્યો કરતાં અટકલું,પુનઃ પુનઃ વિચાર કરવા અને મ્હારી નિંદિત કાર્ય કરવાની મતિ કેમ થાય છે, એમ વિચારી દુર્મતિના બનતે પ્રયત્ને ત્યાગ કરવા.

્ર લક્ષ્મીના સ'અ'ધમાં પૂર્વે<sup>ત</sup> સૂચવેલું ધનશ્રેષ્ટિતું **ઉદાહર**ણુ આ પ્રમાણે છે.

કાંચનપુરમાં સુ′દરશ્રેષ્ઠિના ધનશ્રેષ્ઠિનામે પુત્ર નવાશુ′લાખ દ્રવ્યના સ્વા**મી હ**તો. પંચાવન લાખ પૂર્વજોના ક્રુમથી આવેલા હતા અને ગ્રુંમાલીશ લાખ પાતાના પિતાએ ઉપાર્જન કરેલા હતા. જ્યારે પાતાના પિતા પરલાક ગયા ત્યારે તે ધનશ્રેષ્ઠિએ ક્રેડ દ્રવ્ય મેળવવાની ઇચ્છાથી ગૃહકાર્ય અને ધર્મકાર્ય વિગેરના ખર્ચમાં એક લાખ દ્રવ્યના ઘટાડા કર્યો; તાપણ વર્ષની અંતે હિસાખ ( સરવૈયુ' ) તપાસતાં કેટલાંએક કરીયાણાના ભાવ ઉતરી જવાથી તેટલું જ ( નવાણું લાખ ) દ્રવ્ય રહ્યું. ખર્ચ ઘટાડવાથી પણ અધિક દ્રવ્ય થયું નહીં. પછી બીજા દેશામાં જઇ પ'દર પ્રકારના કર્માદાનાથી વેપાર કરતાં તેણે એક ક્રેાડથી અધિક દ્રવ્ય ઉપાર્જન કર્યં. **દેશાંતરથી પાછા ફરતાં રસ્તામાં ભીલાેએ તેનુ**ં સઘ**ળું દ્રવ્ય લુંટી લીધું અને કાંઇક** ગુપ્ત રાખેલાં આભૂષણ વિગેરે સારવસ્તુને લઇ તે ધનશ્રેષ્ઠિ પાતાને ઘેર આવ્યા. અને બીજીવાર હિસાબ (સરવેયું) તપાસતાં પણ પૂર્વે હતું તેટલુંજ (નવાશું લાખ ) દ્રવ્ય રહ્યું. પછી ઘણા લાભથી આકુળ વ્યાકુળ મનવાળા તે ધનશ્રેષ્ઠિએ પલ્લી અને તેની આજુબાજુના ગામામાં જઇ, ચારાએ ચારી કરીને આણેલી વસ્તુઓ સસ્તા ભાવથી લેવી, ચારાને મદદ આપવી અને રાજકાયદાનું ઉલ્લંઘન કરવું વિગેરે પ્રકારાથી તેણે સવાક્રાડ દ્રવ્ય ઉપાર્જન કર્યું. પછી કાઈ ગામમાં અગ્નિથી તે સઘળું અળી જવાથી પોતાના આત્માની નિ દામાં તત્પર થયેલા તે ધનશ્રેષ્ઠિ ઘેર આવ્યા; તેને જિનદત્ત નામના તેના મિત્રે પ્રતિબાધ કર્યો કે "દ્વે મિત્ર ! ખરાખ વેપારથી દ્રવ્ય અને ધર્મની હાનિ તું ન કર, અને ઘર વિગેરેના ખર્ચ પણ પૂર્વે જેટલા કરતા હતા તેટલાજ કર " પછી તે ધનશ્રેષ્ઠિ પૂર્વની પેઠે ખર્ચ વિગેર કરી વેપાર કરવા લાગ્યા. એક વખતે તેણે લાખ દ્રવ્યના સ્વામીઓથી કરાતી કાેટીધ્વજ વાળા ગૃહસ્થાની અભ્યુત્થાનાદિ ભક્તિને નેઇ, ૧ સાધન (મંત્રાદિ,) ૨ વાહન ( ઘાડા પ્રમુખ ) અને 3 ખાણ એ ત્રણ પ્રકારથી ઘણું દ્રવ્ય ઉપાર્જન થાય છે, એમ શ્રવણકરી પ્રથમ ઘોડાના વેપાર કરવા માંડયા. પછી મિત્ર પ્રમુખે તે ધનશ્રેષ્ઠિને વાર્યો તાપસુ તે વહાણે ચઢચા, ત્યાં તેણે ઘણા ફ્રાહાપ્રમાણ દ્રવ્ય મળવ્યું. પછી એક ફ્રાહની કિંમતનું રત્ન પાતાની જ'ઘામાં ઘાલી પાછા આવતાં તેનું વહાણ ભાંગી ગયું; અને

તેના હાથમાં એક પાડીયું આવ્યું. તે પાડીયાથી સમુદ્ર ઉતરી ઘેર આવ્યા; અને કુરી હિસાબ જેતાં પ**ણ** નવાણું લાખજ રહ્યા. કારણુકે જઘાની અંદર **છુપાવેલા** ક્રેાડ મૂક્યના રત્નને શરીરની ગરમી વિગેરે લાગવાથી રત્નનું તેજ મંદ થઇ ગયું, તેથી તેની એક લાખ દ્રવ્ય જેટલી કિંમત એાછી થઇ ગઇ. પછી તે શ્રમિત ચએલા ધનશ્રેષ્ઠિ પુણ્ય ઉપર આધાર રાખી ઘર તથા ધર્મકાર્ય વિગેરમાં અધિક ખર્ચ કર-વાને તત્પર <mark>થયે</mark>ા. તેમ કરતાં ઘરમાં રહેલી વસ્તુએાના ભાવમાં <mark>વધારા થવાથી</mark> કેટલાએક દિવસે તેને કેાટી દ્રવ્ય પણ પ્રાપ્ત થયું. તે પછી અનેક મ'દિરાના જર્ણોદ્ધાર અને નવીન જિનપ્રતિમાચ્યાની પ્રતિષ્ઠા વિગેરે મ્હાેટાં પુષ્યકાર્ય કરવામાં પ્રયત્નવાન થએલા તે ધનશ્રેષ્ઠિને એક કેાટીથી અધિક દ્રવ્ય થવા લાગ્યું; પરંતુ તેમાંથી કાંઇ પણ એાછું થયું નહીં. કારણ કે " ઉત્તમ ધર્મ કરનારાએાની સર્વ ઢેકાણે વૃધિ થાયછે," એવી ઉક્તિ છે.અનુક્રમે ધનશ્રેષ્ઠિ પાતાના સુપુત્રને વિષે ઘરના ભાર આરાપણ કરી પાતે ચારિત્રી (સાધુ ) થયા. પછી અતિ તીવ તપશ્ચર્યાથી ઘાતિ કર્મોના ક્ષય કરી કેવળજ્ઞાની થયેા, અને માેક્ષપદને પામ્યાે. એવીજ રીતે અત્ય'ત કલેશ વિગે-રૈના ત્યાગ કરી શુદ્ધ વ્યવહારના આચરણ કરનારનેજ પ્રાયે કરી દ્રવ્યવૃદ્ધિ અને વૈભવની પ્રાપ્તિ થાય છે. ગૃહસ્થપણામાં 'ન્યાય સ'પન્ન વિભવ'ની મુખ્યતા છે, તેથી શરૂઆતમાં તે ગુણનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે.

હવે બ્ર'થકાર મહારાજ પ્રથમ ગુણના ઉપસંહાર કરતાં ઉપદેશદ્વારા ધર્મ ચાગ્ય પુરુષને એાળખાવે છે.

"इच्छं न्यायोपगतविज्ञवः पुएयकार्याएयनेका— न्यातन्वानो विशदविधिना प्राप्तकीर्तिप्रतिष्ठः। स्रोके श्ठाघापदमधिगतः शुष्टगार्हस्यधर्मे, योग्यः प्रोक्तो मुनिजिरुदयत् सिट्टवेकिप्रवेकः।१। " इति न्यायसंपन्न विज्ञवनामा प्रथमो गुणः समाप्तः॥१॥

રાખ્દાર્થ—''ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણ ન્યાયથી પ્રાપ્ત થયેલ વિભવવાળા, નિર્મળ વિલિથી અનેક પુન્ય કાર્યો કરનાર, કીત્તિ તથા પ્રતિષ્ઠા પામેલા,લાકમાં પ્રશંસા પાત્ર થયેલા, અને સદ્દ્વિવેકની શ્રિષ્ઠતાને પ્રગઢ કરનાર પુરૂષને મુનિઓએ શુદ્ધ રહ્યથ ધર્મને યાત્ર્ય કથોછે. ૧" ન્યાય સ'પન્ન વિભવ યુક્ત હાય તે ધર્મને યાત્ર્ય થાય, ઇત્યાદિ વિસ્તારપૂર્વક માર્ગાનુસારીના પાંત્રીશ ગુણ પૈકી પ્રથમ ગુણનું વર્ણન કંયું.



# द्वितीय गुण वर्णन ब्रांसा.



વે ક્રમ પ્રાપ્ત શિષ્ટ પુરૂષના આચારની પ્રશાંસા કરવા રૂપ બીજા ગુણુનું વર્ણન કરે છે.

શિક્ષાને પ્રાપ્ત થયેલા અર્થાત્ વ્રતમાં રહેલા અને જ્ઞાનથી વૃદ્ધ એવા સત્પુર્યો ની સેવાથી પ્રાપ્ત કરી છે નિર્મળ શિક્ષા જેમણે તે શિષ્ટ પુરૂષા કહેવાય છે, અને તેવા ઉત્તમ પુરૂષાના આચાર—શ્રેષ્ઠ આચરણ રૂપ વર્ષન—તેની પ્રશ'સા કરનાર અર્થાત્ તેમની ઉપવૃ'હણા કરવી, ઉત્સાહ વધારવા, ઘણા લાકાના આગળ તેમના ગુણા ગાવા અને સહાય આપવા વિગેરે કાર્યોથી \*લાઘા કરનાર હાય તેને શિષ્ટાચાર પ્રશ'સક કહે છે. આ પ્રમાણે કરવાથી ખરેખર પુત્ય માર્ગની વૃદ્ધિ થાય છે, ગુણી પુરૂષામાં માન્યતા થાય છે, ગુણવાન પુરૂષાની પ્રવૃત્તિ દૃષ્ટિ ગાચર થાય છે, ઉત્તમ માર્ગને અનુસરાય છે અને નિર'તર સર્વ લાકોના મહાન્ ઉત્સાહ વૃદ્ધિ પામે છે, ઇત્યાદિ. વળી આ સદાચાર કેવા છે તે કહે છે.—

#### "क्षोकापवादन्नीरुत्वं, दीनाभ्युष्ठरणादरः । कृतक्कता सुदाक्तिण्यं, सदाचारः प्रकीर्त्तितः " ॥ १ ॥

શાળકાર્થ:—" લાેકાના અપવાદથી ભય રાખવા, દીન પુરૂષાના ઉદ્ધાર કરવામા આદર કરવા, કરેલા ઉપકારને જાણવા, અને દાક્ષિણ્યતા ( શરમ ) રાખવી; આ ચારને સદાચાર કહેલા છે. ૧. "

ભાવાર્ય — होकापवाद जीहत्वं "— જે કાર્ય કરવાથી ક્ષાકામાં નિ'દા થાય તેવું કાર્ય કરતાં ભય રાખવા તે. અહીં તાત્પર્ય એવા છે કે પ્રાયે ધનાદિકના ક્ષાભથી અથવા ઇંદ્રિયાના વિષયને આધીન થઇ કાઇ અસત્ પ્રવૃત્તિ કરવાનું ઇચ્છે તેને લાકાપવાદના ભય છે, અને જે ધર્મિષ્ઠ દ્વાય તેજ એવા ભયની દરકાર રાખે છે. તેથી તેમની અધર્મમાં પ્રવૃત્તિ થતી નથી. માટે શ્રાવકપણામાં 'લાકાપવાદ ભીરૂત્વ' ગુજ્રુની ખાસ આવશ્યકતા છે.

" दीनाम्युद्धरणादर: "— દીન પુરૂષાના ઉદ્ધાર કરવામાં આદરવાળા એટલેકે, પાતાના સ્ત્રધર્મિ-જાતિ અધુ કે દેશ અધુ કે કોઇ પણ પ્રાણી આપત્તિમાં આવી પડયા હાય તા તેની ઉપેક્ષા નહીં કરતાં યથાશકિત તેને સહાય આપવામાં અથવા તા તેના અનતા પ્રયાસે ઉદ્ધાર કરવામાં આદરયુક્ત થવું જોઇએ.

" कृतज्ञता"— કરેલા ગુણને જાથુવા તે—આ સામાન્ય ગુણ દરેક વ્યક્તિતે લાગુ પડે છે; દુનિયામાં પણ કરેલા ગુણને ભૂલી જનાર અધમ ગણાય છે. તેથી હરેક પ્રકારે પાતાની શકિત અનુસાર ઉપકારીના ઉપકારના અદલા વાળવા ચુકલું નહીં. હવે જે કાઇ એક પુરૂષમાં ઉપકારીના ઉપકારના અદલા વાળવાની કાઇ પણ રીતે શક્તિ ન હાય તાપણ તેણે તેના અદલા વાળવા હમેશાં ઇચ્છા રાખવી એઇએ કે જેથી કૃતકાતા પ્રાપ્ત થાય નહીં, તેમજ ઉપકારીના અદલા આપવાને શક્તિમાન પુરૂષે એવા પણ વિચાર ન કરવા જોઇએ કે મહારા ઉપર ઉપકાર કરનાર કાંઇ પણ આપત્તિમાં આવી પડે તો હું તેમને આપત્તિમાંથી મુકત કરી જાણ મુકત થાઉં. એવા વિચાર કરવા તે માથું કાપી પાઘડી અધાવવા જેવું છે; તેથી વિચાર શીળ પુરૂષ આ પ્રમાણે વિચાર કરે નહીં. પરંતુ ઉપકારીના ઉપકારનું નિરંતર સમરણ કર્યા કરે અને ચિંતવે કે, મહારા ઉપર જેવી આપત્તિ આવી પડી હતી તેવી આપત્તિ મહારા ઉપકારી પુરૂષપર મા આવી પડા.

" મુदाकिएयं "—સુદાક્ષિણ્યતાવાળા એટલે કેટલાએક સારા માણુસા, મહાજન, જ્ઞાતિજન તથા ગ્રામ કે દેશના માનનીય પુરૂષા અમુક સુકૃત કાર્ય કરવા ભલામણ કરે, અને તે કરવામાં પાતાને મહેનત પડતી હાય, દ્રવ્યના વ્યય થતો હાય, અગર બીજું કેઇ કષ્ટ સહન કરવું પડતું હાય તાપણ તે કાર્ય શરમને લઇને કરી આપે. કિ ઉપરાક્ત પુરૂષા અકાર્ય કરવાની ભલામણ કરે તો તે કરવું કે નહીં ? એવી કાઇ આશ'કા કરે તેને કહેવાનું કે પ્રથમ તા ઉત્તમ પુરૂષા તેવા અકાર્યની ભલામણ કરેજ નહીં. કિ તેવા સ નેગાને લઇ અકાર્ય કરવાનું કહેવામાં આવે તો તેવા કાર્યમાં દાક્ષિણ્યતા રાખવી યાગ્ય નથી. આ ગુણવાળા પુરૂષ દુની-

યાને પ્રિય થાય છે તેથી આ ગુણની શ્રાવકપણામાં આવશ્યક્તાછે. ઉપર જણાવેલા ચાર ગુણાને સદાચાર કહેલાે છે. ૧ વળી કહ્યું છે કેઃ—

#### "सर्वत्र निन्दा सन्त्यागो, वर्णवादस्तु साधुषु। ज्ञापद्यदैन्यमत्यन्तं, तद्यत्सम्पदि नम्रता॥१॥"

શબ્દાર્થ—" સર્ગ ઠેકાણે નિંદાના સર્વાથા ત્યાગ, સત્પુરૂધાની પ્રશંસા, અત્યાંત કષ્ટમાં અદીનપહ્યું અને તેવીજ રીતે સંપત્તિમાં નમ્રતા રાખવી ॥ ર ॥"

ભાવાર્થ—" सर्वत्र निन्दा सन्त्यागो "— કાઇ પણ માણસે કાઇ પણ વ્ય-કિતની નિંદા કરવી નહીં. પરંતુ વિપરીત આચરણ કરનારને જોઈ તેના ઉપર કરણા લાવી તેને પોતે અનતા ઉપાયે વિપરીત કર્ય કરતાં અટકાવે, અને સન્માર્ગ ચલાવવા પ્રેરણા કરે, અને જો તેમ કરતાં અસત પ્રવૃત્તિના તે ત્યાગ ન કરે તો તેના ઉપર ઉદાસીનતા ધારણ કરે; પણ તેના ઉપર દ્વેષ ધારણ કરી નિંદા ન કરેઃ નિંદા કરવાથી નિંદા કરનાર પુરૂષના આત્માને કાઇ પણ પ્રકારના લાભ થતા નથી. પરંતુ જે પુરૂષની નિંદા કરવામાં પ્રવર્ત્ત માન થયા હાય તેના અવગુણમાં ચિત્તની રમણતા થવાને લીધે આત્મામાં તે અવગુણાનું પ્રતિભિંખ પડવાથી આત્મા મલીનતાને પામે છે જેમ જિનેશ્વર કે મહર્ષિઓના ગુણાત્કીર્ત્તન કરવાથી ગુણા કીર્ત્તન કરનારના આત્મા નિર્માત્રતાને પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ તે ન્યાય આ ઠેકાણે લાગુ કરી કાઇ પણ વ્યક્તિની નિંદા કરી અત્માને કહ્યિત કરવા નહીં. તેમાં રાજા, મંત્રી, દેવ, ગુરૂ, સંઘ અને સતપુર્યાની નિંદાના લાગ તા અવશ્ય કરવા જોઇએ. નહીં તો રાહિણીની પેઠે નરક અને તિર્યચનાં અતિ તીલ દુ:ખોના અનુભવ કરવા પડશે. એમ જાણી નિંદાથી નિવર્ત્ત વાં એજ હચિત છે.

"વર્ષવાदस्तु साधुषु"—સત્પુરૂષાની પ્રશંસા કરવી-તેમના શાંતતા, ગંભીરતા, શાંધતા, નમ્રતા, સહનશીલતા, વિષયવિમુખતા, વચનમાધુર્યતા, નિરિલમાનતા, ગુણુત્રતા, નિપુણતા, સરળતા, સામ્યતા, દાક્ષિણ્યતા, અદીનતા, સર્વજનવદ્ધલતા, પ્રમાણિકતા, નિઃસંગિતા, નિડ તા, નિલેલિતા, પરાપકારિતા, દીર્ઘદર્શિતા, ધર્મચૂસ્તતા, સંસારવિમુખતા તથા ઐાદાર્ય, ધર્ય, સાજન્ય, ઐાચિત્ય, વિનય, વિવેક, અનુભવ, સદાચાર અને પાપલીરૂત્વ વિગેરે અનેક ગુણાનું નિરંતર સ્મરણ કરવું, અને તેમને

પ્રસિદ્ધિમાં લાવવા શક્તિ અનુસ ર યાગ્ય પ્રયાસ કરવા. કેમકે મહાત્માઓના આવા ઉત્તમ ગુણે ધાર્મિક તેમજ નૈતિક અવનતિના પ્રસંગે ખરેખર એક પુષ્ટ આલંખન રૂપ થઇ પડે છે. વળી તેમની પ્રેમ પૂર્વક કરેલી પ્રશંસા ઉત્તરાત્તર ગુણુ પ્રામિ, પુષ્ય કૃદિ, નરે દ્રપણું સ્વર્ગ તથા યાવત અપવર્ગના ફળને પણ આપનારી થાય છે. માટે સંત પુરૂષાના ગુણા દષ્ટિગાચર કરી તેમની પ્રશંસા કરવામાં ઉદાસીનતા ધારણ કરવી નહીં, કારણ કે આગળ કહેવામાં આવનાર સાધુ પુરૂષાના ગુણાની પ્રશંસા કરનાર તથા ઉદાસીનતા રાખનાર બે ચારાના ઉદાહરણની પેઠે શુભાશુભ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેથી વિશેષ ધર્મા ભલાષી પુરૂષાએ ઉદાસીનતાના ત્યાગ કરી તેમના ગુણાની પ્રશંસા અવશ્ય કરવી જોઈએ.

" ऋष्यदेन्यमत्यन्तम् "—ગમે તેવી આપત્તિ આવે તો પણ અતિશય કીનપણું ધારણ કરવું નહીં. પણ એવી વખતે આત્માની શક્તિના વિચાર કરી મનન કરવું કે, પૂર્વ ભવ સંખંધી કાઇ નિકાચીત કર્મ ઉદ્દ યઆવ્યું છે; તો તેને સમભાવથી વેદવું—ભાગવવું એજ આ આપત્તિના વિનાશના પ્રતિકાર છે. માટે મ્હારે દીન થવાની કે યાચના કરવાની કાઇ પણ પ્રકારે જરૂર નથી. આ કર્મ પાતાનુ કળ આપી નષ્ટ થતાં આત્મા પાતાની મેળે કર્મજનિત આપત્તિથી મુક્તિ થશે એટલે મ્હારા પાત ના આત્મામાં રહેલાં અનંત સુખા પ્રગટ થવાથી સર્વ કલેશા નાશથશે, એવા વિચાર કરી સમભાવમાં રહેવાની પ્રવૃત્તિ કરે. પરંતુ સર્વયા દીનતા કરે નહીં. કારણ કે દીનતા કરવાથી પાતાની નિર્ળળતા જાહેરમાં લાવવા શિવાય બીજી કાંઈ પણ કાર્યન્સિડિ થતી નથી.

" तद्दसम्पदि नम्रता "—તેવીજ રીતે સંપત્તિમાં નમ્રતા રાખવી કહિ યુ-ન્યાદયથી સંપત્તિ પ્રાપ્તથાય તાપણ અહંકાર ન ધારણ કરતાં હંમેશાં નમ્રતા રાખે. એવા ભાગ્યાદયના વખતે વિચાર કરે કે મ્હારા પૂર્વ યુન્યના ઉદ્દય થવાથી આ સંપત્તિ, સ્વજન, અને સંતતિ વિગેરે અનુકૂળ પદાર્થો મને પ્રાપ્તથયાં છે; તો આવા અનુકૂળ અવસરે મ્હારે સમપરિણામે રહી અથિર સંપત્તિથી મદાંધ ન થતાં નમ્રતા ધારણ કે વીજ યાગ્ય છે. તેમજ આ સંપત્તિને ત્થિર કરવાના ખરેખરા પ્રતિકાર તા એ છે કે પાતાની લક્ષ્મી ા જૈના માનવા જૈનમ દિશ્નો જાર્ણો હાર, દીના હાર, સત્પાત્ર, અને ગ્રાનદાન આદિકમાં વિનિયાગ કરવા તેજ છે. કારણ કે યુન્યને અનુસારે પ્રાપ્ત ચનારી લક્ષ્મીના ત્રથ સત્કાર્યમાં કરવાથા પુન્યના વૃદ્ધિ થાય છે, અને પુન્યની વૃદ્ધિ યવાથી લક્ષ્મી સ્થિર થાય છે નહિ તો ચકુવત્તી અને ઇંદ્રાદિકની ઋદ્ધિ પણ સ્થિર રહી નથી તો આ મનુષ્ય સંખંધી અસ્થિર લક્ષ્મીની પ્રાપ્તિ થવાથીર કે શ્રેષ્ઠિની પેઠે અહંકાર કરવાએ સર્વથા અનુચિત છે. કહ્યું છે કે:—"નમન્તિ સપદ્મા દૃક્ષ: (જ્યારે વૃદ્ધા કુંગછે ત્યારે તે નમ્રીભૂત થાયછે.) તેવા રીતે જેમ જેમ સંપત્તિ પ્રાપ્ત થતી જય તેમ તેમ વિશેષ નમ્રતા રાખવામાંજ શાભા રહેલી છે. પરલાકમાં પણ ધનમદથી ધનનાશ, માન હાનિ, દરિદ્રતા વિગેરે પ્રાપ્ત થાય છે. માટે ધનના અહંકાર પરલાકમાં પણ હિતકારક નથી, તેથી નમ્રતા એજ સંપત્તિનું ભૂષણ છે. એ ગુણ ઉત્તમ પુરૂષને અવશ્ય ગ્રહણ કરવા યાગ્ય છે. વળી કહ્યું છે કે—

# " प्रस्तावे मितजाषित्वमिवसंवादनं तथा । प्रतिपन्न किया चेति, कुझधर्मानुपासनम् " ॥ ३ ॥

રાબ્ઢાથે—" પ્રસંગ આવે જરૂર પુરતું બાલવું, તથા વિરાધ ન કરવા, ક્રિયા આંગીકાર કરવી અને પાતાના કુળ ધમ તું પાલન કરવું. ા ૩ ાા "

ભાવાથ ન'પ્રસ્તાવે પિતના વિત્વમ્"—પ્રસંગ આવે જરૂર પુરતુંજ બાલવું જોઇએ. કેમકે અસં બંધવાળાં અથવા સં બંધવાળાં પણ વાકયા વિશેષ બાલવાથી ઘણી વખત શ્રાતાઓ કંટાળી જાય છે, તેથી ધારેલી અમર થતી નથી. કિંદ કાઇ એમ કંહેકે ત્યારે શાસ્ત્ર સં બંધી ભાષણ પણ વિશેષ કરવાં સાનાં કેમ ગણાશે ? તેને માટે કંહેવું જોઈએ કે જિનેશ્વરની વાણીમય અગાધ શાસ્ત્રામાંથી જેટલું ન બાલાય તેટલું એાલું છે માટે પ્રયોજન પુરતું અને અસરકારક બાલવું જોઈએ. બાલતાં પહેલાં અંતરંગ વિચારા થવાથી મતમાં સંકલ્પ વિકલ્નની જાળ ઉત્પન્ન થાય છે. પછી આત્મા ભાષાવર્ગણાનાં પુદ્રાસા શ્રહણ કરી મુખદ્રારા પ્રગટ કરે છે; એટલે અપ્રા-સંગિક કે પ્રાસંગિક પણ વિશેષ બાલવામાં આટલી બધી ખટપટમાં આત્માને ઉત્તરવું પડે છે. તેથી પ્રસંગે પણ મિતભાષિપણ રાખવં યાંગ્ય છે.

" ऋविसंवादनं तथा "—કાઇ પણ સાથે વિરાધ કરવા નહિ કેમકે વિરાધ કરવાથી વૈર પર'પરા વધે છે, અને આર્ત્ત તથા રાદ્રધ્યાન થવાથી મનુષ્ય જન્મનું કળ જે સ્વર્ગ કિંવા માેક્ષરૂપ થવું જાઇએ તેને અદલે તે વિસંવાદ ઉપરાક્ત દુર્ધાન કરાવી આત્માને નરક કે તિર્યંચરૂપ દુર્ગતિમાં ખેંચી જવા સમર્થ થાય છે. તેથી વિચારશીલ પુરૃષે વિરાધ કરતા પહેલાં વિચાર કરવા. તેમાં પણ વ્રતધારી શ્રાવકાએ અને વિશેષે કરી ચતિ મહાશયોએ તો સર્વથા વિસંવાદ ત્યાગજ કરવા જાઇએ. કારણ કે ચતિવર્યો હંમેશાં આવશ્યકમાં "मित्ती म सच्चभूएए" આ મહાવાક્યનું સ્મરણ કરે છે. તો તેમણે તો કાઇ પણ સાથે વિરાધ રાખવા એ વ્યાજબી ગણાશે નહીં. "मित्तपन्निक्रया चे ति"—અ ગીકાર કરેલું કાર્ય કરવામાં વિધ્ન આવે તો પણ તેથી ડરીન જતાં તે કાર્ય પુરૃં કરવાના પ્રચત્ન કરવા. કાર્ય કરવાનું અ ગીકાર કરતાં પહેલાં કાર્યના ગુણ દેશ, પોતાની શકિત, સહાયક અને દ્ર ચ, ક્ષેત્ર, કાળ તથા ભાવના વિચાર કરી કાર્ય કરવાના આર'ભ કરવા. અનતા સુધી પોતાની જાત મહેનતથી થઇ શકે તેવું કાર્ય હાથ ધરવું કે તે પરિપૂર્ણ થવામાં વાંધા આવે નહીં. પરંતુ બીજાઓના ઉપર આધાર રાખી કાર્ય હાથ ધરવું નહીં. આ ઉપરથી એમ નહીં સમજવું કે કોઇ પણ કાર્ય હાથ ધરવું એ એક આપત્ત છે. કહ્યું છે કે:—

" प्रारत्यते न खद्ध, विष्नत्रयेन नीचैः, प्रारत्य विष्नविहता विरमन्ति मध्याः । विष्नैः पुनः पुनरपि प्रतिहन्यमानाः, प्रारब्धमुत्तमजनाः न परिस्रजन्ति ॥१॥"

તાત્પર્યાર્થ:—"વિધ્ન આવશે એમ ધારી નીચ પુરૂષે શુબ કાર્યના પ્રારંભ કરતા નથી, વિધ્નથી હણાએલા મધ્યમ પુરૂષો કાર્યના પ્રારંભ કરી વિસ્મી જાય છે. અને ઉત્તમ પુરૂષો તો વાર વાર વિધ્નથી હણાયા છતાં પણ પ્રારંભ કરેલા કાર્યના ત્યાગ કરતા નથી." આ ઉપરથી દરેક સત્પુરૂષોએ સત્કાર્ય કરવામાં વીર્ય ફ્રાેરવી તેને સં પૂર્ણ કરવા ચુકવું નહીં.

" कुझधर्मानुपासनं "--કુળધર્મનું પાલન કરવું -- શ્રાવકના કુળમાં જન્મ પ્રાપ્ત થયા છતાં કુસંગતિથી પાતાના શુદ્ધ આચારના ત્યાગ કરી મ્લેચ્છાદિક લાેકાના વેષ તથા દુરાચારાનું ગ્રહણ કરવામાં શ્રષ્ઠતા માનવી તે શ્રાવકને કાેઇ પણ રીતે ચાેગ્ય નથી. લાંગ્યાદયથી પ્રાપ્ત થએલા જૈનધર્મ અને તેના આચારા સુશ્રાવકે પ્રા- ણાંતે પણ છેાડવા જોઈએ નહીં. આ ઠેકાણે અસત્ કુળાચારની ઉપેક્ષા કરી શ્રાવકના કુળના સ'ખ'ધ હાવાથી શ્રાવકના કુળાચાનું ગ્રહણ કરેલું છે. વળી કહ્યું છે કેઃ—

# " ब्रसङ्घयपरित्यागः, स्थाने चैव क्रिया सदा । प्रधानकार्ये निर्वन्धः, प्रमादस्य विवर्जनम् ॥ ४ ॥ "

રાબ્લાર્થ—''ફળ વિનાના ખર્ચના ત્યાગ કરવે', ઉચિત સ્થાનમાંજ હમેશાં ક્રિયા કરવી, શ્રેષ્ઠ કાર્યમાં આગ્રહ રાખવેઃ અને પ્રમાદના ત્યાગ કરવા ॥૪॥ "

ભાવાર્થ—" असस्वय परित्यागः"— નિષ્ફળ ખર્ચના ત્યાગ કરવા એઇએ. કારણું કે તેમ થવાથી દ્રવ્યના નાશ થઈ પાપની વૃદ્ધિ થાય છે, તેથી આ લાકમાં દરિદ્રતા તથા અપકીર્તિ અને પરલાકમાં દુર્ગતિ વિગેરેના અતિતીવ્ર દુ:ખ સહન કરવાં પડે છે. વળી અસત્ કાર્યમાં દ્રવ્યના વ્યય થઇ જવાથી મનુષ્ય ભવને ચાય્ય ખરેખરૂં પુન્ય કાર્ય જે દ્રવ્યથી કરવાનું છે તે રહી જાય છે, જેથી પરીણામે પશ્ચાતાપ કરવા પડે છે, માટે અસત્ કાર્યમાં દ્રવ્યના વ્યય કરતાં પહેલાં ખાસ શુભાશુભ ફળનું મનન કરી ભવિષ્ય કાળમાં આપત્તિ વિગેરે કાંઇ ખમવું નપડે તેવી રીતે પ્રવૃત્તિ કરે. તેમજ માત્ર ખાલી નામના કરવાની ઇચ્છાથી લગ્નાદિ પ્રસંગામાં પણ બીજા ધનાઢયાની સાથે સ્પર્હામાં ઉતરવા પ્રયત્ન નહીં કરતાં સમયાચિત અને શક્તિ અનુમાર વ્યય કરવા ચાયક છે.

" स्थाने चैव क्रिया सदा "—દરેક ક્રિયા હંમેશાં યાગ્ય રથાનેજ કરવી જોઇએ, અનુચિત સ્થાનમાં ક્રિયા કરવાથી કાર્યની જેવી જોઇએ તેવી સફળતા થઇ શક્તિ નથી. જેમ સિદ્ધગિરિ આદિ પવિત્ર ક્ષેત્રમાં પ્રભુભક્તિ, ખ્રદ્મચર્ય, સામાયિક પ્રતિક્રમણ, તપ,જપ, ધ્યાન અને મુનિદાન વિગેરે જેવું સ્થિર ચિત્તથી થઇ શક્કે છે તેવું પોતાના ગામમાં કે ઘરમાં પ્રાયે થઇ શકતું નથી. વળી સાધુની સમીપમાં કે ઉપાશ્રયમાં જેવી ધર્મ ક્રિયા થઇ શકેછે; તેવી ગૃહાદિક અન્ય રથાનમાં થઇ શકતી નથી. માટે વિચારશીલ પુરૂષે યાગ્ય સ્થાને યાગ્ય ક્રિયા કરવી.

"प्रधानकार्ये निर्वन्धः" श्रेष्ठ કાર્ય કરવામાં આગ્રહ રાખવા क्रेंधि, કારહ્યું કે આ ચ-રાચર જગતમાં પ્રાણી માત્રને અનેક કાર્ય કરવાનાં છે છતાં તેના ધર્મ, અર્થ, ક્રામ અને મેહ્લરૂપ ચાર વિભાગમાં સમ વેશ કરવામાં આવ્યો છે. તેમાં પણ અર્થ અને ક મની પ્રાપ્ત જે કે ધર્મ કરવાથી થાય છે તો પણ વિવેક વિના તેનું (અર્થ અને કામનું) સેવનકરનાર દુર્ગતિનું ભાજન થાય છે. તેથી તેના સંબંધ માં આવેલાં સર્વ કાર્ય અવશ્ય કરણીય ન હાવાથી તે પ્રધાન કાર્ય નથી, માટે તેને ગ્રંથકર્તાએ તેને ગાણતામાં રાખી અનંત રત્નત્રય,અનંત વીર્ય અક્ષય સ્થિતિ અને અનંત સુખ આપનાર માલરૂપ પુરૂષાર્થને પ્રધાન કાર્ય ગણેલું છે,અનેતે ધર્મરૂપ પુરૂષાર્થ સિદ્ધ થવાથી પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી ધર્મ એજ પ્રધાન કાર્ય છે. કહ્યું છે કે—

#### " त्रिवर्गसंसाधनमन्तरेण, पद्योरिवायुर्विफझं नरस्य । तत्रापि धर्मं प्रवरं वदन्ति,न तं विनायद्भवतोऽर्थकामौ॥१॥"

તાત્પયાથ:—"ધર્મ અર્થ અને કામરૂપ ત્રિવર્ગનું સાધન કર્યા શિવાય મનુષ્યનું આયુષ્ય પશુની પેઠે નિષ્ફળ છે, તેમાં પણ પંડિત પુરૂષા ધર્મને પ્રધાન કહે છે; કાર-ણકે તેના વિના અર્થ અને કામની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ૧" માટે વિવેકી પુરૂષે ધર્મરૂપ પ્રધાન કાર્યને બાધ ન આવે તેવી રીતે પ્રવૃત્તિ કરવી એ ઉચિત છે.

" प्रमादस्य विवर्जनम् "— પ્રમાદના ત્યાગ કરવા. તેત્યાગ કરવાનું કારણ એ છે કે પ્રાણી માત્રના કટ્ટા શત્રુ પ્રમાદજ છે, અને જે શત્રુ હે ય તેના ત્યાગ કરવા એ સપ્ટીના એક સ્વાભાવિક નિયમ છે. તા પ્રમાદ શત્રુના ત્યાગ કરવાને ખદલે તેની સેવા કરવી એ નિયમથી કેટલું વિરુદ્ધ છે? કિંદ કાઇ રાજા હુકમ કરે કે મ્હારી તમામ રૈયતે હમેશાં એક કલ ક મ્હારી સેવા ઉઠાવવી; રાજાના આ હુકમને લાેક જીલમી હુકમ ગણશે અને તેને ( હુકમને ) રાજા પાસે પાછા ખેં ચાવવા વિદ્વાન, ધનવાન, અને સમસ્ત પ્રજાવગે ખનતા પ્રયાસ કરવા ચુકશે નહીં. તા જયારે પ્રમાદરૂપી રાજા તેઓને બ્રમમાં નાંખી પ્રતિદિન ઘણા કલાકા સેવા કરાવે છે,ત્યારે તેની સેવામાંથી મુકત થવા માટે ખનતા પ્રયાસ કેમ ન કરવા જોઇએ? જે પ્રમાદ રાજાની આત્રા ત્રણ લાેકના પ્રણીઓ મસ્તકે ચડાવે છે તે પ્રમાદના મુખ્ય પાંચ ભેદ છે, અને ગાણતાએ દરેક પ્રાણીઓના વિચિત્ર સ્વભાવાને લીધે અનેક ભેદા થાય છે. પર તુ તે સર્વે ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે. આ પ્રમાદ કર્ય વખતે અને કેવા રૂપમાં આવશે તે મુકરર નથી. માટે સાધ્ય અગર શ્રાવકાએ પ્રમાદ શત્રુથી સાવધાન રહી, હમેશાં આત્મામાં જાગ્રતિ રાખી

તેને લેશમાત્ર પણ સ્થાન આપવું નહીં. કારણ કે સંસારની વૃદ્ધિ કરનાર અને પૂર્વ-ધરાને પણ છેક નિગાદ સુધી પહેાંચાડનાર તેજ છે. કહ્યું છે કે:—

#### " मजं विसयकसाया, निद्दा विगदा य पंचमीनिणिया । एए पंच पमाया, जीवं पार्नित संसारे ॥ १ ॥ "

તાત્પર્યાર્ય:—"આઠ મદ, પાંચ ઇંદ્રિયાના ત્રેવીશ વિષય, સાળ કષાય, પાંચ પ્રકારની નિદ્રા અને ચાર વિકથા એ પાંચ પ્રમાદ જવને સસારમાં પાઉ છે. શા પાંચ પ્રમાદ જવને સસારમાં પાઉ છે. શા પાંચ પ્રમાદ જવને સસારમાં પાઉ છે. શા પાંચ આ ગાથાનું મનન કરતાં એમ લાગે છે કે કાઇ ભવ્ય પ્રાણી સસારા કાર્યમાંથી અવકાશ મેળવી ધમ કરવાને તત્પર થાયછે, તેટલામાં ઉપરાક્ત પ્રમાદ આડા આવી તેને તેમ કરતાં અટકાવેછે; તો તેનાથી પાછા નહીં હઠતાં આત્મવીર્યને પ્રકાશમાં લાવી, પ્રમાદના પરાજયકરી, ધર્મ કરવામાં તત્પર થવું; અને જે કાર્ય આજે કરવાનું હાય તેને આવી કાલ ઉપર મુલતવી રાખવું નહીં. કહ્યું છે કે:—

#### " कलकरणसो ग्राज कर, ग्राजकरणसो ग्रव। ग्रवसर बिता जातहै, फिर करेगा कव।।"

આ કવિતાના વિચાર કરી જે શુભકાર્ય કરવાનું હાય તે શીઘ કરવું **જોઇએ.** કેમકે:—"श्रे<mark>यांसि बहुविघ्नानि"</mark> શુભ કાર્યમાં ઘણાં વિધ્ન આવે છે, મ ટે શુભ કાર્ય કરવામાં વિલ'ળ કરવા નહીં.વળી કહ્યું છે કે:—"धर्मस्य त्विरतागित"–

ધર્મની ગતિ શીલ્ર હોય છે. તેથી ધર્મ કરણી કરવામાં ક્ષણ માત્ર પણ પ્રમાદ કરવા નહીં. ભગવાન દેવાધી દેવ મહાવીરસ્વામી મહારાજે પ્રથમ ગણધર શ્રીમદ્ ગાતમસ્વામી કે જેઓ પ્રાયે અપ્રમત્તપણે વર્તતા હતા, તોપણ તેઓશ્રીને ઉદ્દેશી જૈનાગમમાં કરમાવ્યું છે કે:—"समयं गायम मा पमायए"— હે ગાતમ ? સમયમાત્ર પણ તું પ્રમાદ કરીશ નહીં. આ મહાવાકય ઉપરથી પ્રમાદનું ખળ કેવું પ્રબળ છે તે સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે. માટે હું સુશ્રાવક છું અથવા સવે ત્તમ સાધુ છું એવા નકામાં અહંકાર નહીં કરતાં પ્રમાદ ત્યાંગ કરવામાં સતત પ્રયાસ કરવા; નહીં તો કંડરીક અને મંગ્વાચાર્ય વિગેરેની પેઠે દુર્ગતિના દુઃખ સહન કરવાના પ્રસંગ આવશે. વળી કહ્યું છે કે:—

### " लोकाचारानुवृत्तिश्च, सर्वत्रौचित्यपालनं । प्रवृत्ति गीहिते नेति, प्राणैः कएठगतैरपि ॥ ए ॥ "

શબ્દાર્થઃ—" લાેકાચારનું અનુકરણ કરવું, સર્વ ઠેકાણે ઐાચિત્યનું પાલન કરવું અને કંઠે પ્રાણ આવે તાેપણ નિંદિત કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ ન કરવી. ॥ ૫॥ "

ભાવાર્થ:—" क्षेत्राचारानुष्टृत्तिश्र"— લેાક એટલે મહાજન તેમના જે આચાર તે લેાકાચાર તેને અનુસરી વર્તાન કરવું. કહ્યું કે:—"महाजना येन गतः स पंथाः"—મહાન્ પુરૂષ જે માર્ગે ગયા હોય તે માર્ગ કહેવાય છે, અને તેમાર્ગ અન્ય પુરૂષોને અનુકરણીયછે. માટે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર,કાળ અને ભાવના વિચાર કરી લેાકા-ચારનું પાલન કરવા પ્રયત્ન કરવા. આ સ્થળે કહેવું જોઇએ કે, કેટલાએક લેાક દેશા-ચાર તથા કુળાચારને લેાકાચાર ગણી તે આચાર લેાક વિરુદ્ધ કે શાસ વિરુદ્ધ હોય તેા પણ તેના ત્યાગ કરવાને આનાકાની કરેછે, તે ચાગ્ય નથી. જેનાથી ઉભય લેાકના હિતની હાનિ થતી હાય, અને જિનાનાના ભંગ થતા હાય તેવા આચાર લેાકાચાર થઇ શકે નહીં. તેથી એવા મન કલ્પિત લેાકાચારનું અનુકરણ કરવું સર્વથા અનુ-ચિત છે. શુદ્ધ લેાકાચારનું પાલન પ્રાણીમાત્રને ધર્મ પ્રાપ્તિ અને આત્મ હિતનું કારણન્યૂત થઇ પડેછે. માટે ખનતા પ્રયાસે વિવેકી પુરૂષે શુદ્ધ લેાકાચારનું ઉલ્લંધન ન થાય તેવી પ્રવૃત્તિ કરવી.

" सर्वत्रौचित्यपाझनम्"—સર્વ ઠેકાણું ઐાચિત્યનું પાલન કરવું, કેમકે કિંદ સાંસા રિક કાય માં સમયાનુસાર ઉચિત પ્રવૃત્તિ કરવામાં ન આવે તો લાેકમાં માન હાનિ, મદાંધતા અને વિવેક શૂન્યતા પ્રગટ થાય, અને ધર્મની પણ અપભ્રાજના થવાના પ્રસંગ આવે, તેથી વિવેક પુરસ્સર પ્રવૃત્તિ કરવી. કહ્યું છે કે:—"विवेको दश-मो निधि:" અ વાકયાનુસાર વૃદ્ધ, જ્ઞાની, અભ્યાગત જયેષ્ટ તથા કનિષ્ઠ ખંધુ અને સત્પુરૂષાનું ઐાચિત્ય સાચવવા અને કાેઇ પણ વ્યક્તિને અપ્રિય લાગે તેવી પ્રવૃત્તિ કહિ પણ નહીં કરવા વિવેકીપુરૂષાએ ખાસ ધ્યાન આપવું જોઇએ.

" प्रहित्तगिहित नेति "—કં કે પ્રાણ આવે તો પણ નિ દિત કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરવી નહીં. કેમકે જે કરવાથી આત્મગુણહાનિ, જિનાજ્ઞાભ'ગ, લાેકાપવાદ અને રાજ વિરુદ્ધતા થાય તેવાં દુર્વ્યસનનું સેવન અને પ્રમાદ તથા કષાયાદિક નિ દિત કાર્યોના પ્રયત્ન પૂર્વક ત્યાંગ કરવા, કારથ કે નિ દિત કાર્ય સત્યકી વિદ્યાધરની પેઠે

આ લાક તથા પરલાકના અહિતને માટે થાય છે.

ઉપરાક્ત સર્વ પ્રકારના સદાચાર આચરણ કરવા લાયક છે. માટે વિશેષ મર્મા-ભિલાષી પુરૂષે સદાચાર ગ્રહણ કરવા ચુક્વું નહીં. કહ્યું છે કે:—

" विषयुच्चैः स्येयं पदमनुविधेयं च महतां, प्रिया न्याय्या वृत्तिर्मक्षिनमसुन्नङ्गेष्पसुकरम् । श्रसन्तो नाभ्यथ्योः सुहृद्दिष न याच्यः क्रशधनः, सतां केनोद्दिष्टं विषममसिधारा व्रतमिदम् ॥ ६ ॥"

શખ્દાર્થ:—" આપત્તિ વખતે ઉચ્ચ સ્થિતિમાં રહેવું, મહાન્ પુરૂષાના પગલે ચાલવું, ન્યાય વૃત્તિને પ્રિય કરવી, પ્રાણ્ના નાશ થતાં પણ મલિન કાર્ય ન કરવું; દુર્જનની પ્રાર્થના ન કરવી અને પાતે નિર્ધન થયા છતાં પણ મિત્રની પાસે યાચના કરવી નહીં. એવું અતિ વિષમ અને ખડ્ગની ધારા જેવું આ વ્રત સત્પુરૂષાને કાશે ખતાવ્યું હશે ? દ "

આ 'શિષ્ટાચાર પ્રશ'સા' ધર્મ રૂપી બીજના આધાર અને પરલાેકમાં ધર્મ પ્રા-પ્રિતુ' કારણ હાેવાથી માેક્ષરૂપ કાર્યનુ' કારણ થાય છે. તેને ચારના દ્રષ્ટાંતથી અતાવે છે–

કેશ બીપુરીમાં સદ્ભૂત ગુણાના ઉત્તમ ભંડાર રૂપ અને જેન ધર્મના આસ્વાદથી ઉલ્લાસ પામેલા જિતારિ નામે પ્રખ્યાત રાજ હતા, અને તેજ નગરીમાં મ્હાેટી ઋદ્ધિવાળા ધન અને યક્ષ નામના બે શેઠીયા રહેતા હતા. તેમાં ધન શ્રેષ્ઠીને પાતાના કુળને આનંદ આપનાર ધર્મપાલ નામે પુત્ર હતા, અને યક્ષ શ્રેષ્ઠીને દ્રવ્યની વૃદ્ધિ કરનાર વસુપાલ નામે પુત્ર હતા. અનુક્રમે તે અન્ને મનાહર એવી ચાવન વયને પ્રાપ્ત થયા. અને પૂર્વ જન્મના સ'સ્કારને લીધે આલ્યાવસ્થાથીજ તે અન્નેને ક્ષીર નીર પેઠે અત્યંત આશ્ચર્યકારક મિત્રતા થઇ. તે બે મિત્રામાંથી એકને જે રૂચે તે બીજાને પણ રૂચતું હતું. તેથી લોકમાં આ અન્ને એક ચિત્ત વાળા છે એવી પ્રસિદ્ધિને પામ્યા. તે પછી પાતાના કુળને ઉચેત કાર્ય કરતાં તે અન્નેના દિવસા નિર્ગમન થતા હતા. તેવામાં એક વખતે તે નગરીના ઉદ્યાનમાં જગત્વત્સલ શ્રીમાન્ મહાવીર સ્વામીનું આગમન થયું, અને દેવાએ સમાસરણની રચના કરી.આ વાતની ખબર પડતાં નગરના લોકોની સાથે કેશ ખીતે રાજા જિતારિ વીરપ્રભુને વ'દન કરવા ગયા. કેત્ હતા તે તે તે બે શેઠીઆના પુત્રા પણ ભગવાન્ મહાવીરને વ'દન કરવા ગયા. તે

વખતે જિને ધરે ધર્મ દેશનાના પ્રારંભ કર્યો. પછી તે બે વિશ્કિના પુત્રામાંથી એક ને જિનેશ્વરની વાણી શ્રદ્ધા રૂપ થાય છે, અને તેના મનને રૂચે છે, તેથી વિશાળ નેત્ર વાળા, મસ્તક ધુણાવતા અને રામાંચિત શરીર વાળા તે વિષ્ક પુત્ર કર્ણરૂપ પત્રના પાત્રમાં અર્પણ કરા**એલા જિને**શ્વરના વાક્યને અમૃતની પેઠે પાન કરે છે. બીજાને તા તે જિનવચન રેતીના કાેળીઆ સદશ વિરૂધ્ધ લાગતું હતું. આથી તે અન્ને મિત્રા એક **ખીજાના આશય** સારી રીતે સમજી ગયા હતા. પછી તે અન્તે મિત્રા સમાસરણમાંથી ઉઠી પાતાને ઘેર ગયા. ત્યાં બેમાંથી એક એવી રીતે બાલ્યા કે " હ ભાઇ ?, તું જિનવાણીથી ખરેખર ભાવિત થયા છે અને હે ! મિત્ર હું ભાવિત નથયા તેનું શું કારણ હશે ? વળી લાેકમાં આટલા કાળ સુધી આપણે બે એક ચિત્તવાળા પ્રસિદ્ધ થયા છીએ પણ હમણા આ બાબતમાં આપણા બન્નેનું ચિત્ત જુદા વિચાર વાળું થયું છે. તેનું શું કારણ હશે ! " આ વાત સાંભળી ચક્તિ થયેલા બીજા મિત્રે કહ્યું કે " હે ભાઇ ?, તહારૂં કહેવું સત્ય છે મને પણ આ ળાબતમાં સંકલ્પ વિકલ્પ થયા કરે છે. પરંતુ આ વિષયમાં આપણા બન્નેના નિર્ણય કુકત પ્રશ્ન કરવાથી તેજ કૈવળજ્ઞાની કરશે " તે હેતુથી 'આવતી કાલે તેમની પાસે જઇશું ' એવી રીતે નિશ્ચય ક<mark>રી તે અન્ને મિત્રેા પ્ર</mark>ભાત થતાં મહાવીરસ્વામી પાસે ગયા. ત્યાં વિનય પૂર્વંક તેમનુ આરાધન કરી તેમણે પાતાના સંદેહ પુછચા. તેથી ભગવાન મહાવીરસ્વામીએ ઉત્તર આપ્યા કે " પૂર્વે તમારા બેમાંથી એક જેણે મુનિની પ્રશ'સા કરી હતી. તે વૃતાંત આ પ્રમાણે છે—

કાઇ ગામમાં તમે બન્ને કાઇ ગરીબ મનુષ્યના પુત્ર હતા. અનુક્રમે સું દરતાના સ્થાનરૂપ માલન વય પ્રાપ્ત થવાથી તમા તે વયના વિકારને પ્રાપ્ત થયા.પરંતુ સંપત્તિના અભાવથી લેશ માત્ર તમારા મનારથ કાઇ રીતે પૂર્ણ થતા નહાતા, તેથી તમે ચારી રૂપ અનાર્ય કમે કરવાના આર'લ કર્યો.પછી કાઇ વખતે રાત્રિમાં બીજા ગામની અંદર જઇ અતિ શીલતાથી તમે ગામાનું હરણ કર્યું.તેથી તમને ફાંસી દેવાનું કામ કરનાર પુરૂષોએ ત્રાસ પમાડયા,એટલે તમે નાસવાની તૈયારી કરી. પછી લાંથી નાસતાં પર્વતની ગુફામાં રહેલા અને ધ્યાન તથા માનની ક્રિયામાં તત્પર એવા એક મુનિ તમારા જોવામાં આવ્યા. તે અવસરે ધર્મપાલના જીવે આ પ્રમાણે વિચાર કર્યો કે, ' અહા ! શ્રષ્ઠ આચારના મંદર રૂપ આ મુનિના જન્મ સલખ્ધ છે, જે આવી રીતે નિર્ભય, શાંત અને સંગ રહિત આ ગુફામાં રહે છે. વળી અમે તો અધન્યમાં પણ અધન્ય છીએ. કારણકે દ્રવ્યની ઇચ્છાથી વિરૂદ્ધ કાર્ય કરનારા અમે પરાલવને પ્રાપ્ત થયા છીએ. અરે!

ધિક્કારથી આત્માના નાશ કરનારા અમે મૃત્યુ પામ્યા પ**છી** કંઇ ગતિમાં જવાના ? અને દુ:ખી હાલતને લીધે અમે ઉલય લાક વિરુદ્ધ કર્મ કરનારા થયા છીએ. જેવી રીતે આ મુનિનું આચરણ પાપરહિત અને નિર્મળ છે.તે<mark>વીજ રીતે અમારૂં આચર</mark>ણ આ મહાત્માથી વિપરીત છે; તા આવા વિરૂદ્ધ આચરણથી અમારૂ' કલ્યાણ શી રીતે થશે ? આ પ્રમાણે ધર્મપાળે સાધુની પ્રશંસા કરી અને બીજે વસુપાલ તે৷ તે મુનિ તરફ ઉદાસીન વૃત્તિવાળા થયા. તે બેમાંથી એક ગુણના રાગથી બાધિષીજ પામ્યા, અને બીજાને તે પ્રાપ્ત થયું નહીં. પછી ક્ષાયની મ'દતાને લીધે દાન દેવામાં તત્પર થએલા તમે અન્તે મિત્રાએ મનુષ્ય ભવતે યાગ્ય પ્રશસ્ય કર્મ ઉપાર્જન કર્યું. અનુક્રમે ત્યાંથી કાળ કરી શ્રેષ્ઠ આચારવાળા અને વિશક ધર્મમાં પરાયણ તમે બન્ને આ કાેશ'એી નગરીમાં વિશકના પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા છેા. ઉપરાેક્ત કારણથી આ ભવમાં એકલા આ ધર્મપાલને શ્રેષ્ઠ બાેધ રૂપ બાેધિયીજનું ફળ પ્રાપ્ત થયું છે, અને બીજાને બાેધિયીજના અભાવથી બાેધ રૂપ કૂળ પ્રાપ્ત થયું નથી. " એવી રીતે પૂર્વભવતું વૃતાંત શ્રવણ કરવાથી ધર્મપાલ જાતિ સ્મરણ પામ્ચા, અને દ્રઢ નિશ્ચય થવાથી ભાવ-પૂર્વક જિનેશ્વરના કથન કરેલા ધર્મમાં તત્પર થયેલા ધર્મપાળ માક્ષમાં જશે. અને એનિ વસુપાલ તા બાધિબીજના હતુલુત શિષ્ટાચારમાં ઉદાસીનતાને લીધે સંસાર-માંજ પરિ**શ્રમણ** કરશે.ાા ઇતિ ચાર દ્રષ્ટાંત સમાપ્તઃાા

ઉપરાકત ક્ળાક્ળના સારી રીતે વિચાર કરી સુશ્રાવકે શિષ્ટાચાર અને તેમના ગુણાદિકની પ્રશંસા કરનાર થવું જોઇએ. કહ્યું છે કેઃ—

# " अकुर्वन्निप सत्पुएयं, शिष्टाचारप्रशंसया । दम्नसंरन्ममुक्तात्मा,प्राणी प्राप्नोति तत्फक्षं ॥ ७"

શબ્દાર્થ—" પુન્યકાર્યને નહીં કરનાર પણ કપટ અને કાે**પથી મુકત થ**એ<mark>લાે</mark> પ્રાણી શિષ્ટાચાર પ્રશાસાથી બાેધિબીજના ફળને પ્રાપ્ત કરે છે. હ "

ભાવાર્થ—કાઇ પુરૂષ અંતરાય કર્મના ઉદયથી પુન્ય કાર્ય ન કરી શકતો હાય તાપણ તેને શિષ્ટાચારની પ્રશંસા કરવી ચાચ્ય છે. કારણકે તે પ્રશંસાના અળથી શિષ્ટાચારમાં પ્રવૃત્તિ કરવાની પ્રભળ ઇચ્છા પ્રગટે છે, અને તેથી બાધિબીજની પ્રાપ્તિ થાય છે. બાધિબીજની પ્રાપ્તિ થતાં અનુક્રમે અનંતાનુઅ'ધી કષાય અને દર્શન માહુ-નીય કર્મના ક્ષય થવાથી, તત્ત્વ બાધરૂપ શુદ્ધ સમ્યકત્ત્વ આત્મામાં પ્રગટ થાય છે, અને અનુક્રમે અવશેષ રહેલા કષાયની મ'દતા થતી જાય છે, તેથી જિન કથિત ધર્મનુ

્વિશેષ આરાધન અને ઉત્તરાત્તર આત્મ શુદ્ધિ થવાથી દેશવિરતિ અને સર્વ વિરતિ આમ થાય છે, અને તેનાથી રવર્ગ અને માક્ષના સુખને મેળવી શકાય છે. તેથી કાઇ ામણુ પ્રકારે શિષ્ટાચારની પ્રશ'સા કરવા ચુકલું નહીં. વળી કહ્યું છે કેઃ—

### "बिज्राणोऽिप ग्रुणश्रेणी—रन्येषु ग्रुण मत्सरीः । निमज्जत्येव संसारे, मुग्धो ज्ञःखाकुद्वाद्ययः॥ ७"

શબ્દાર્થ—" ગુણની શ્રેણિને ધારણ કરતા હોય તાપણ <mark>બીજાના ગુણની અ'દર</mark> અદેખાઈ રાખનાર દુ:ખથી આકુળ દ્વદયવાળા તે મુગ્ધ પુરૂષ **સ'સારમાંજ નિ**મગ્ન થાય છે."

ભાવાર્થ — ગુણની શ્રેણિને ધારણ કરનાર હાય તાપણ કર્ષાને લીધે બીજા ગુણી પુરૂષના ગુણનાે ઉત્કર્ષ સહુન ન થઇ શકવાથી ગુણની અ'દર મત્સર ધારણ કરી તે મુગ્ધ જન સ'સારમાં પરિષ્રમણ કરે છે. કારણકે પાેતામાં રહેલા ગુણનાે ગર્વ અને બીજાના ગુણમાં ઇર્ષા થવાથી આત્મગુણની વૃદ્ધિને બદલે હાનિ થતાં આત્મા મલિનતાને પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી ભવભ્રમણ કરવું પહે છે. તે આ બે મુનિના દૃષ્ટાંતથી સિદ્ધ થાય છે. એક ઉપાશ્રયમાં નીચે ઉપર ઊતરેલા છે મુનિઓમાંથી એક તપસ્વી અને બીજા હંમેશાં ભાજન કરનાર હતા. એક વખતે તપસ્વી ગ્રુનિ કાઈ ગૃહસ્થને ઘર ભિક્ષાર્થ ગયા, ત્યાં ભિક્ષા આપનાર ખાઇ પાસે નિત્ય ભાજન કર-નાર મુનિની નિંદા અને પાતાના ગુણની શ્લાઘા કરી ચાલ્યા ગયા. પછી બીજા મુનિ તેજ ગૃહસ્થને ત્યાં ભિક્ષાર્થે આવ્યા. તેમને તે બાઇએ પૂછ્યું કે ' ઉપાશ્રયમાં બીજા મુનિ આવ્યા છે ? ' તેમણે કહ્યું કે, ' હા, એક મહાન્ તપસ્વી અને ગુણવાન મુનિ પધાર્યા છે. તેમના ગુણ આગળ મ્હારામાં તેા લેશ માત્ર પણ ગુણુ નથી. ' ઇત્યાદિ તેમના ગુણની પ્રશ'સા અને આત્મનિંદા કરી તેથી તે ખાઇ શ'કાશીલ થઇ. ક્રાઇ વખતે કેવળજ્ઞાનીના જાગ મળતાં તે ખાઇએ પ્રશ્ન કર્યો કે, તે બે મુનિમાંથી કયા મુનિના આત્મા ઉચ્ચ દશામાં વેર્ત્ત છે ? ' કેવળજ્ઞાનીએ ઉત્તર આપ્યા કે, ' નિત્ય ભાજન કરનાર મુનિના આત્મા ઉચ્ચ દશાને પ્રાપ્ત થએલાે છે**, તેથાે** અલ્પ સમયમાં માેક્ષ સુખ મેળવશે. ' આ ઉદાહરણનાે વિવેકી પુરૂષે વિચાર કરી ગુણું કે ગુણી ઉપર મત્સર ધારણ કરી આત્માને મલીન કરવા નહીં.

ગ્ર'થ કત્તાં આ <mark>ખીજા ગુ</mark>લુનાે ઉપસ'ઢાર કરતાં શિષ્ટાચાર<mark>ની પ્રશ'સા ક**ર**વાનાે</mark> ઉપદેશ દ્વારા આગ્રહ કરે છે.

#### द्यतो विवेकज्ञजनेनशिष्टा—चारप्रशंसा प्रविणन जाव्यम् । विद्युद्धधर्मोज्वलकीर्तिलाभाऽ-भिलाषिणाऽत्रोचित्तवृत्तियुक्त्या॥ए॥ इति द्वितीयो गुणः

રાખ્દાર્થ:—" ઉપરાક્ત હેતુથી શુદ્ધ ધર્મ અને નિર્મળ કીર્ત્તની અભિલાષા રાખનાર વિવેકી પુરૂષે ઉચિત વર્ત્તન પૂર્ષક શિષ્ટાચારની પ્રશ'સા કરવામાં આસક્ત થવું." આ પ્રમાણે શ્રાવકના પાંત્રીશ ગુણ પૈકી બીજા ગુણનું વર્ષન કર્યું.



# तृतीय गुण वर्णन



વે સમાન કુળ તથા શીલવાળા પણ અન્ય ગાત્રી સાથે વિવા**દ્ધ** કર-વારૂપ ત્રીજા ગુણુનું વિવરણ કરે છે.

' कुसशीससमें सार्फेकतो घाहो ડन्यगोत्रजै: '—પિતા અને પિતામહ ( દાદા ) વિગેરે પૂર્વ પુરૂષના વ'શને કુળ કહે છે. અને મદિરા, માંસ, રાત્રિભાજન અને અનંતકાયાદિકના ઉપયોગના ત્યાગ કરવા રૂપ આચાર, અથવા તા સમાન દેવ, ગુરૂ અને ફિયા કલાપ ( ધર્માનુષ્ઠાન ) ના આસેવનરૂપ આચારને શીળ કહે છે. તેવું કુળ તથા શીળ જેમનું એક સરખું હાય તેઓ સમાન કુળ શીળવાળા કહેવાય-છે. કુળ અને શીળના કહેવાવે ઉપલક્ષણથી સ'પત્તિ, વેષ અને ભાષાદિકનું પણ શ્રહ્ય કરવું. તેજ અહીં દર્શાવે છે. જે સ'પત્તિ વિગેરમાં વિષમતા હાય તા કન્યા પાતાના પિતાના મહાન્ વેભવથી અલ્પ વેભવવાળા પાતાના સ્વામીની અવગણના કરે છે, અને પાતાના પિતાના પ્રચુર વેભવને આધીન થઇ અહ'કારને પ્રાપ્ત થએલા વર પણ કન્યાના પિતાના નિર્ધનતાને લીધે પિતૃ પક્ષના દુર્ખળ ટેકાવાળી કન્યાની અવગણના કરે છે. અમુક પુરૂષથી ચાલી આવેલી વ'શ પર'પરા તે ગાત્ર, અને તેમાં ઉત્પન્ન થએલા તે ગાત્રી કહેવાય છે. તેમનાથી જે અન્ય ગાત્રવાળા હાય તેમની સાથે વિવાહ કરવા યોગ્ય છે. અહીં નીતિ આ પ્રમાણે છે:—

ખાર વર્ષ ની કન્યા અને સાળ વર્ષના પુરૂષ તે અન્ને વિવાહ ચાગ્ય ગણાય છે. તેવા વિવાહ પૂર્વક કરેલા સંતતિ ઉત્પન્ન કરવા અને પાલન કરવા રૂપ વ્યવહાર ચાર પ્રકારના વર્ષોને કુલીન અનાવે છે. અગ્નિ અને દેવાદિકની સાક્ષી પૂર્વક પાણિ- ગ્રહણ કરવું તે વિવાહ કહેવાય છે, અને તે વિવાહ લોકને વિષે આઠ પ્રકારના કહેલા છે. તેમાં ૧ કન્યાને શણુગારીને આપવી તેને પ્રદ્રા વિવાહ, ર વૈભવ આપીને કન્યા આપવી તેને પ્રાજ્યપાયી તેને આર્થ

વિવાહ અને ૪ જ્યાં યત્રને અર્થે ઋત્વિજને કન્યાદાનનીજ દક્ષિણા આપવી તેને દૈવ વિવાહ કહે છે. એ ચારે વિવાહ ધર્મ વિવાહ કહેવાય છે. અને ૫ માતા પિતા અથવા અ'ધુવર્ગને પ્રમાણ નહીં હાવાથી પરસ્પરના અત્યંત રાગથી એક બીજાની સાથે જોડાઇજવું તેને ગાંધર્વ વિવાહ, દ મૂલ્ય લઇને કન્યા આપવી તેને આસુર વિવાહ, ૭ બળાતકારથી કન્યાનું ગ્રહણ કરવું તેને રાક્ષસ વિવાહ, અને ૮ સુતેલી અથવા પ્રમાદ વશ થએલી કન્યાનું ગ્રહણ કરવું તેને પશાચ વિવાહ કહે છે. આ ચારે અધર્મ વિવાહ કહેવાય છે. જો વર અને કન્યાને પરસ્પર પ્રેમ હાય તો તે અધર્મ વિવાહ પણ ધર્મ વિવાહ થાય છે. પવિત્ર પત્ની વિગેરેની પ્રાપ્તિના કળવાળા વિવાહ કહેવાય છે. જે કારણથી કહ્યું છે કે:—

# "कन्यां सतीमुत्तमवंशजातां,सब्ध्वाऽधिकां याति न कः प्रतिष्टाम्। क्वीरोदकन्यां गिरिराजपुत्रीं, गोपस्तयोग्रश्च ययाऽधिगम्य॥१॥"

રાળ્દાર્થ :—" કૃષ્ણમહારાજે સમુદ્રની પુત્રી લક્ષ્મીને અને શ'કરે હિમાલયની પુત્રી પાર્વતીને પ્રાપ્ત કરી જેમ અધિક પ્રતિષ્ઠા મેળવી હતી, તેમ સતી અને ઉત્તમ કુળમાં ઉત્પન્ન થએલી કન્યાને મેળવી કર્યા પુરૂષ અધિક પ્રતિષ્ઠા નથી પામતા ?૧ "

જેની જીલ્હા રસવાળી છે, ભાર્યા સતી અને રૂપાળી છે, અને લક્ષ્મી ત્યાગવાળી છે, તે પુરૂષનું જીવિતલ્ય સફળ છે. આ લાકમાં હંમેશાં કલેશાદિકના કારણને લીધે અપયશ તથા દુઃખની પ્રાપ્તિ અને દુષ્ટ વિચારાથી ઉપ્તન્ન થયેલ કર્મના અધ પ્રાપ્ત થવાથી પરલાકમાં દુર્ગતિનું કારણ થાય છે. તેથી અપવિત્ર પત્નીના સંયાગ છે તેજ નરક છે. જે કારણથી કહ્યું છે કે:—

# "कुम्रामवासः कुनरें इसेवा, कुनोजनं क्रोधमुखी च नार्या। कन्याबहुत्वं च दरिइता च,षड् जीवझोके नरका जवन्ति॥१॥"

રાષ્ક્રાર્થઃ—" કુગામમાં વાસ, કુનરે'દ્ર સેવા, કુભાજન, ક્રાંધ યુક્ત મુખવાળી ભાર્યા, ઘણી કન્યાએા અને દરિદ્રતા એ છ મૃત્યુલાકમાં નરક કહેવાય છે. ર"

વર કે કન્યાની પિલિત્રતાનું સૂક્ષ્મ જ્ઞાનતા વર અને કત્યાના ગુણ તથા લક્ષણા-દિકને જેવાથી થાય છે. તેમાં પ્રથમ કુળ, આચાર, સનાથપણું, વિદ્યા, દ્રવ્ય, શરીર અને ઉમર એ સાત ગુણા વરની અંદર જેવા ચાગ્ય છે. તે ઉપરાંત તા કન્યા ભાગ્ય-વતી દાવી જોઇએ. વરનાં લક્ષણા આ પ્રમાણું છે.—

છાતી, મુખ અને કપાળ એ ત્રણ વિશાળ હાય, અને નાલિ, સત્વ અને સ્વર એ ત્રણ ગ'ભીર હાય તાે તે શ્રેષ્ઠ છે. ક'ઠ, પીઠ, પુરૂષચિન્હ અને જ'ઘાયુગલ એ ચાર જે પુરૂષનાં લઘુ હાય તે નિરંતર પૂજનિક થાય છે. અ'ગુલી સહિત અ'ગુલી પર્વ, કેશ, નખ, દાંત અને ત્વચા એ પાંચ જેનાં સૂક્ષ્મ હાય તે મનુષ્ય સુખ લાગવે છે. છે સ્તન અને બે નેત્રના મધ્યભાગ, બે લુજાએા, નાસિકા અને જડણ એ પાંચ જેનાં દીર્ધ દ્ધાય તે પુરૂષ વૈલાધ્ય અને પુરૂષાત્તમ ગણાય છે. નાસિકા, કંઠ, નખ, કક્ષા, અને મુખ એ છ જેનાં ઉંચાં હાય તે હમેશાં ઉદય પામે છે. નેત્રના ખૂર્ણા, જિલ્હા, તાળવું, નખ, એાક અને હાથ તથા પગનાં તળીઆં એ સાત જેનાં રકત હાય તા તે સિદ્ધિને માટે થાય છે. ગતિથી વર્ણ, વર્ણથી સ્નેદ્ધ, સ્નેહથી સ્વર, સ્વરથી કાંતિ અને કાંતિથી સત્વ એમ ઉત્તરાત્તર એક બીજાથી શ્રેષ્ઠ છે. ઉપરાક્ત બત્રીશ, લક્ષણમાંથી સત્વ સર્વાત્તમ છે. સત્વગુણી પુરૂષ પુન્યશાળી અને દાની હાય છે, રજેગુણી પુરૂષ વિષયાસકત અને ભ્રાંતિ ચુક્ત હાય છે, અને તમાગુણી પુરૂષ પાપી અને લાભી હાય છે. આ ત્રણમાંથી સત્વગુણી ઉત્તમ છે. મૂર્ખ, નિર્ધન, દ્વર રહેનાર, શૂરવીર, માક્ષ-કામી, અનાથ અને શીલહીન પુરૂષને કન્યા આપવી નહીં. અતિ આશ્ચર્યજનક ધન-વાળા, આળસુ કે શીતાદિક દેાષવાળા, અપ'ગ અને રાેગી યુરૂષાને પણ કન્યા આ-પની નહીં. અધિર, નપુંસક, મુગા, લંગડા, અધ, શૂન્ય હૃદયવાળા અને એક્દમ પ્રદ્વાર કરનાર પુરુષને પણ કન્યા આપવી નહીં. અધમ કુળ અને અધમ જાતિવાળા, માતાપિતાના વિચાગવાળા અને પત્ની તથા પુત્ર યુક્ત પુરૂષને પણ કન્યા આપવી નહીં. થસા વેર અને અપવાદવાળા, હમેશાં પેદા કરે તેટલું ખાઇ જનાર અને પ્રમા-દથી હણાએલા મનવાળા પુરૂષને પણ કન્યા આપવી નહીં. એક ગાત્રવાળા, જીગાર અને ચારી વિગેરેના વ્યસનથી આત્માના નાશ કરનાર અને પરદેશીને પણ પ'ડિત પુરૂષે કન્યા આપવી નહીં. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે વરના ગુણ દેાય જાણવા. હવે કન્યાનાં લક્ષણ અને ગુણ દોષનું વર્ણન આ પ્રમાણે છે.—

" पीनोरुः पीनगएमा लघुसमदशना पद्मनेत्राम्नरक्ता, बिम्बेष्टी तुंङ्गनाशा गजपतिगमना दक्षिणावर्तनाजिः। स्मिग्धाङ्गी वृत्तवक्रा पृद्यमृष्ठजघना सुस्वरा चारकेशी, जत्ती तस्याः क्वितीशो जवित च सुजगा पुत्र माता चनारी॥३॥" રાખ્કાર્થ: —" પુષ્ઠજ'ઘા, ભરાવાદાર ગાલ, લધુ અને સરખા દાંત, લાલખૂ-ઘાવાળા કમલ સમાન નેત્ર, બિંબફળ સમાન એાષ્ઠ, ઉન્નત નાસિકા, ગજે'દ્રની પૈઠે ગાંત, દક્ષિણાવર્તનાભિ, સ્નિગ્ધ શરીર, વૃત્તાકાર મુખ, વિશાળ અને કામળ જધન (કેડની નીચેના ભાગ) મધુર સ્વર અને સું'દર કેશવાળી કન્યાના સ્વામી રાજા થાય છે, અને સાભાગ્યવતી એવી તે સ્ત્રી પુત્રવતી થાય છે.ક" આ પ્રમાણે કન્યાનાં લક્ષણ જાણવાં. હવે કુલક્ષણોનું વર્ણન કરે છે.—

# " शुष्काङ्गी कूपगएना प्रविरसदशना श्यामताख्वेष्टिजिह्वा, पिङ्गाङ्गी वकनासा खरपुरुषरवा वामना चातिदोर्घा । श्यामाङ्गी सन्नतश्रूः कुचयुगविषमा रामजङ्गातिकेशी, सा नारी वर्जनीया धनसुतरिहता षोडशाऽसङ्गणाढया ॥४॥"

શબ્દાર્થ:—" જે સ્ત્રીનું અંગ શું કહાય, કૂપની માફક ઉંડા ગાલ હાય, લુટા લુદા દાંત હાય, તાળવું એાષ્ટ અને જીવ્હા શ્યામ હાય, નેત્ર પીળાં હાય, ઠીંગણી હાય અને જે અતિ ઉંચી હાય, શરીર કાળું હાય, ભ્રકૃટી નમેલી હાય, સ્તનનું યુગલ વિષમ હાય, રામયુકત જંઘા હાય અને ઘણા કેશ હાય, તેવી સાળ કુલક્ષણવાળી સ્ત્રી ધન અને પુત્ર રહિત હાય છે. તેથી તત્યાગ કરવા યાગ્ય છે.૪" આ સ્ત્રીએનાં સાળ કુલક્ષણ સમજવાં.

જે કન્યા ખ'ધુ (સ્વજન, ) સારાં લક્ષણ, લાવણ્ય, ઉત્તમ કુળ અને જાતિ વિગેરેથી ભૂષિત, રૂપવતી અને શરીરના સંપૂર્ણ અવયવવાળી હાય તેવી કન્યાની સાથે લગ્ન કરવું જોઇએ. આઠમા વર્ષથી લઇને જ્યાં સુધી અગીયારમું વર્ષ સંપૂર્ણ થાયત્યાં સુધી લાકમાં કુમારિકા ગણાય છે. ત્યારબાદ તે ન્યાય પૂર્વક વિવાહને યાચ્ય થાયછે. ઇત્યાદિ પરીક્ષા પૂર્વક સમાન આચાર અને કુળથી શાભિત એવા વર કન્યાના યાગ થયે છતે ધર્મ, શાભા, કીર્તિ અને આ લાક સંખ'ધી સુખ વિગેરની પ્રાપ્તિ થાય- છે;નહિ તા પરસ્પરની અસમાનતાને લઇને સુભદ્રાની પેઠે કલહ કલ કાદિ ઉપત્ર થાય છે. તેનું જ દ્રષ્ટાંત ગ્રાથકાર પ્રતિપાદન કરે છે.—

વસંતપુરમાં જિતશતુ નામે રાજા હતો, અને તેજ નગરમાં સમ્યક્ પ્રકારે જીવાજીવાદિક નવતત્ત્વના જાણ અને શંકા, આકાંક્ષા, વિચિક્તિસા, મિથ્યાદિષ્ટિની પ્રશંસા તથા મિથ્યાદિષ્ટિના પરિચય કરવા રૂપ પાંચ અતિચાર રહિત એવા સમ્યક્ત્વ રૂપ ભૂષણથી ભૂષિત થએલો જિનદત્ત નામે શ્રેષ્ઠી રહેતો હતો. તે

શ્રાવક હતો. તેને અનુક્રમે સુભદ્રા નામે પુત્રી ઉત્પન્ન થઈ. તે રૂપ, લાવણ્ય અને સાભાગ્ય રૂપી અમૃતના જાણે સમુદ્રજ હાય નહીં તેવી ઉત્તમ સુશ્રાવિકા હતી. તેને વરવા માટે અનેક વરાનું આગમન થતું હતું. પરંતુ જિનદત્તશ્રેષ્ઠી શ્રાવક શિવાય બીજાને તે કન્યા આપવા ઇચ્છતા ન હતા. કહ્યું છે કે:—

### " विवेकीना धर्मयशोऽजिवृह्ये, समं कुद्धाचार मिहावस्रोक्य। वराय शुद्धाय सुता प्रदेया, नेया तथाऽन्यापि सुखोदयाय॥१॥॥

શબ્દાર્થ—" વિવેકી પુરૂષે ધર્મ અને કીર્ત્તાના ફેલાવા માટે આ લાકમાં સમાન કુળ અને આચારતું અવલાકન કરી પાંવત્ર વસ્તે પાતાની પુત્રી આપવી જોઇએ; અને તેવીજ રીતે સુખની વૃદ્ધિ માટે [ પુત્રાર્થ ] બીજી કન્યા લાવવી જોઇએ. પ"

એક વખતે ચ'પા નગરીથી બાહ્યું ધર્મની શ્રધ્ધાવાળા પુધ્ધદાસ નામે વિશુક વેપાર અર્થ વસ'તપુરમાં આવ્યા. ત્યાં સુલદ્રાને નેઇ તેના રૂપથી માહિત થએલાે કપટવૃત્તિ શ્રાવક થ**ઇ** હંમેશાં એવી રીતે ધર્મનું શ્રવણ કરવા લાગ્યાે કે જેથી અનુક્રમે તત્ત્વાના જાણ થઇ તે ભાવશ્રાવક થયા. તેના અધ્યવસાયને સમજ જિનદત્ત શ્રેષ્ઠીએ પાતાની પુત્રી તેને આપી; અને પાણિયહણ મહાતસવ કર્યો, કેટલાેએક કાળ વ્યતીત થયા પછી તે બુધ્ધદાસ વ્યવહારી સુભદ્રાને લઇ ચ'પા નગરીમાં આવ્યા. ત્યાં પણ સુભદ્રા જૈનધર્મ પાળવા લાગી. સુભદ્રાની સાસુ અને નહાંદ બાૈધ્ધની ભક્ત હતી, તેથી હમેશાં સુભદ્રાની નિંદા કરતી. આથી બુધ્ધદાસે પૃથક્ ઘર કર્યું. ત્યાં સાધુ સાધ્વીએા ભિક્ષાર્થ આવતા હતા તે એઇ તેની સાસુ વિગેરેને તેના પર દ્વેષ થઇ આવ્યા, તેથી તે કહેવા લાગી કે આ સુભદ્રા સાધુમાં આસક્ત છે. પરંતુ આ વાત તેના સ્વામીને વિશ્વાસ કરવા લાયક લાગી નહીં. એક વખતે ખલ, રૂપ અને ગુણ્યુક્ત અને જાણે મૂર્ત્તિમાન ચારિત્ર જ હાય નહીં એવા કાઇ જિનકલ્પી સાધુ તેને ઘર આહાર લેવાને અર્થે આવ્યા. તે વખતે પવનથી પ્રેરાએક્ષું તરણું કાેઈ પ્રકારે તે સાધુના નેત્રમાં પ્રવેશ કરી ગયું. તે મુનિશ્રી પાતાના શરીરના ઉપચાર કરવામાં વિમુખ હાવા-થી તેમણે તે તરણાને નેત્રમાંથી દૂર કર્યું નહીં. પણ આહાર આપતી વખતે सुलद्राओं आ सुनिश्रीन नेत्र विनाश न पामे स्मेम धारी तेने यातुर्धशी ते મુનિ મહાશયના નેત્રમાંથી જીબ્હાએ કરી તે તરણ ઉપાડી લીધું. તે અવસરે સુભદ્રાના લલાટનું તિલક મુનિશ્રીના લલાટમાં સ'ક્રમણ થયું, તે સુભદ્રાની

જાણમાં આવ્યું નહીં. જ્યારે મુનિશ્રી ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા ત્યારે તેની સાસુ પ્રમુખે તેના પતિને અતાવ્યું કે જે ! તહારી સ્ત્રીનું તિલક મુનિના લલાટમાં સ ક્રમણ થયું છે. તે જોઇ ખુધ્ધદાસ વિચાર કરવા લાગ્યાે કે આ પરમ વિકાની આવી વિપરીત વાત કેમ સંભવે ? અથવા વિષયા ખલવાન છે,એમ વિચારી તે સુભદ્રા તરક મ'દ સ્તેહવાળા થયેા. સુભદ્રાએ આ વૃત્તાંત કાેઇ પણ પ્રકારે જાણી લીધા. પછી સુભદ્રા તે અસત્ય અપવાદ દ્વર કરવાને રાત્રિમાં શાસનદેવીના સાનિધ્ય માટે કાચાત્સર્ગ કરી ઉભી રહી. તેના શીલની જાળકાર શાસનદેવી પણ સુભદ્રા પાસે આવી, અને કહ્યું કે, ' હે ભદ્રે ! હું તહારૂં શું પ્રિય કરૂં'? આ વચન સાંભળી સુભદ્રા બાલી કે, હે દેવિ! મ્હારા અપવાદને દ્વર કરી તમે જૈનશાસનની પ્રભાવના કરાે. દેવીએ જવાબ આપ્યા કે, હું પ્રભાતે ચંપાનગ-રીના દરવાજાએા બધા કરી નગરીના લાેકા જ્યારે આકુળ વ્યાકુળ થશે ત્યારે આકાશમાં રહીને આ પ્રમાણે બાલીશ કે, ' જે સ્ત્રી મન, વચન અને કાયાથી નિર્મળ શીળવાળી હાય તે ચાળણીમાં જળ સ્થાપી તે જળથી દરવાજાનાં કમાડને ત્રણ વાર છાંટા એટલે કમાઉા ઉઘડી જશે. ' અને જ્યારે નગરની ખીજી સ્ત્રીઓથી ચાલણીમાં જળ ન રહે ત્યારે તેમની સમક્ષતું તેમ કરી અતાવજે, એટલે ત્હારા અપ-વાદ દ્વર થશે અને કીર્તિ ફેલારો " પછી સુભદ્રાએ દેવીના આદેશ પ્રમાણે નગરીના ત્રણ દ્વાર ઉઘાડી ચાેથું દ્વાર કાેઇ પણ અન્ય સતી હશે તે ઉઘાડશે,એમ ધારી ત્યાંથી પાછી કરી આમ થવાથી ચ પાનગરીમાં જૈનશાસનની પ્રભાવના થઇ,અને સભદ્રાના શ્રુસરવર્ગ, રાજા અને સંપૂર્ણ નગર પ્રતિબાધ પામ્યું.

આવા પ્રકારની કેટલીએક ઉત્તમ સ્ત્રીએ હાય છે, તેથી પરીક્ષા પૂર્વક તેવી ઉત્તમ કન્યાએ સાથે લગ્ન કરવામાં પ્રયત્ન કરવા જેઇએ. તેમ કરવાથી વધૂના રક્ષણને ઉપાય કરનાર પુરૂષને સુજાત અને અતિજાત જેવી સુત સંતતિ રૂપ ઉત્તમ ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. અને તે સંતતિથી ગૃહસ્થા પિતાના ઋણથી મુક્ત થાય છે, તેમને સર્વ કાર્યમાં સહાય મળે છે, હમેશાં મનને સ્વસ્થતા અને વિશ્વાંતિ મળે છે, સંપૂર્ણ આર્થિક વેપારમાં વિશ્વાસ પ્રાપ્ત થાય છે, વખત આવે ઘરભારનું આરાપણ કરવાથી ઇચ્છા મુજબ પાતાની પુન્ય કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે, અને ચિત્તને વિષે ચિંતવેલા મનારથા પૂર્ણ કરવા વિગેરથી મહિમા અને ઉત્સતિ થાય છે. શ્રી ઉદયનમંત્રીને વાગ્ભાં અને આ માટે વિગેરથી જેમ આલાકનું ફળ થયું હતું, તેમ સંતતિ પરલાકના ઉદય માટે પણ થાય છે.

મધુમતી (મહુવા) ના રહીશ ભાવડ શ્રેષ્ઠીની તેના પુત્ર જાવડ શ્રેષ્ઠીએ કલ્યાણુની વૃદ્ધિ કરી હતી. તેવા પ્રકારના પોતાના ઉત્તમ પિતાના કલ્યાણુની વૃદ્ધિ કરવાથી પરલાકમાં પણ ઉદય થાય છે. કહ્યું છે કે—ભાવડશેઠ કાઇ પર્વને વિષે સિદ્ધાચલ ઉપર ગયા હતા. ત્યાં સ્નાત્ર કરવા યાગ્ય જિનમતિમાના અભાવને લીધે સ્નાત્રાદિક થયું નહીં તેથી તે અશ્રુયુકત થયા, તેને અશ્રુયુકત જોઇ એક વખત તેના પુત્ર જાવડે તેનું કારણ પુછયું એટલે ભાવડશેઠે અશ્રુપાત થવાનું સાચું કારણ કહ્યું. તે સાંભળી જાવડશેઠે પ્રતિજ્ઞા કરીકે "મ્હારે આ પર્વત ઉપર પાષાણુમય એક જિનમતિમા સ્થાપન કરવી." પછી જાવડશેઠે કાશ્મીરદેશના નવકુલ્લ પત્તનમાં જઇ નવ લાખ સાનામાહરથી શ્રી ઋષભદેવ, પુંડરીક, અને ચક્રેયરી એ ત્રણ મૂર્ત્તિએ લાવી દશલાખ સાનામાહરના ખરચ કરી વિક્રમ સંવત્ ૧૦૮ માં શત્રુંજય ઉપર પાષાણુમય ત્રણ બિંબાનું સ્થાપન કર્યું. નીચ અને કુલાંગાર (કુળને વિષે અંગારા સમાન) રૂપ સંતતિથી કાેણુકાદિક પુત્રાથી શ્રેણુક વિગેરેને જેમ ખનેલું છે. તેમ આલાેકમાં દુઃખ અને પરલાેકમાં દુર્ગતિ વિગેરેનીજ પ્રાપ્તિ થાય છે. કહ્યું છે કે—

" श्रियाम्नोधि विधि वाचा, देव्या व्याक्षोक्य विश्रुतम् । छुष्पुत्रद्वःखान्नार्केन्द्र तापमङ्कं च मुञ्जतः ॥ ६ ॥ ऋथवा—

" कामं रयामवपुस्तया मिलनयत्यावासवस्त्रादिकम्, लोकं रोदयते जनिक्त जनतागे। श्री क्रणेनाऽिष यः। मार्गेऽप्यङ्कुलिञ्जग्न एव जनकस्याज्येति न श्रेयसे,

हा! स्वादाश्रिय! घूममङ्गजममुं भूत्वा न किं वीिनतः ॥७॥

રાષ્દાર્થ—" લક્ષ્મી દેવીથી સમુદ્રને અને સરસ્વતીથી પ્રક્ષાને પ્રસિદ્ધ થયેલા જોઇ, સૂર્ય અને ચંદ્ર પોતાના દુષ્ટ પુત્રાના દુ:ખથી અનુક્રમે તાપ અને કલંકને છાડતા નથી. દ્ " અથવા-" હું અિન! આ ધૂમ રૂપી પુત્ર કે જે કાલા શરીરના છે, આવાસ અને વસા વિગેરને મલિન કરે છે, લાંકાને રૃદ્દન કરાવે છે, ક્ષણવાતમાં જનસપૂ- હની ગાંશીના નાશ કરે છે, અને માર્ગમાં પણ (પિતાની) અંગુળીએ વળગેલા છતાં પિતાના કલ્યાણને માટે થતા નથી, તેવા પુત્રને પામી તને કેમ લજ્જા આવતી નથી?" લાકમાં પુત્રને વૃક્ષાની ઉપમા આપેલી છે. હ કહ્યું છે કે:—

### " सहकारं हि सुजातं, कुष्माएडं बीज पुरमित जातम्। वटतसफलं कुजातं, जवित कुलाङ्गारिमकु फलम् ॥०॥"

શખ્દાર્થ—" સુજાત—મનારૂ પુત્ર આધ્રવૃક્ષ સમાન છે, અતિ જાત— ઉત્તમ પુત્ર કાળા તથા બીજોરા સમાન છે, કુજાત પુત્ર વડના ફળ સમાન છે, અને કુળ-માં અંગારા રૂપ પુત્ર શૈલડીના ફળ સમાન છે. ૮ શ્રીમદ્ જિનાયમ પણ એજ પ્રમાણે કહે છે.

" પુત્રા ચાર પ્રકારના કહેલા છે તે આ પ્રમાણે છે. અતિજાત—પિતાથી ચઢી-યાતા, સમાનજાત—પિતાના સરખા, નીચ—પિતાથી ઉતરતા, અને કુળાંગાર પાતાના કુળના નાશ કરનાર."

ભાવાર્થ—' सुजातः "—આ ઠેકાણું શાસ્ત્રકારે ચાર પ્રકારના પુત્રાની ખુલ્લી રીતે સમજ પડે તેને માટે ચાર જાતનાં વૃક્ષાની સાથે સરખામણી કરી છે. તેમાં પ્રથમ સુજાત—મનાજ્ઞ પુત્રને આમ્રવૃક્ષ સાથે સરખાવ્યા છે. જેમ આંખાની ગાટલી વાવવાથી જે જાતની તે ગાટલી હાય તેજ જાતનું આમ્ર કળ થાય છે, પણ વિશેષ સારૂં કે તેનાથી ઉતરતું થતું નથી; તેવી રીતે મનાજ્ઞ અથવા તા પિતા તુલ્યપુત્ર પિતાને પગલે ચાલે, પિતાની કરેલી મર્યાદાને ટકાવી રાખે એટલે કે પિતાના ધાર્મિક કે સાંસારિક કાર્ય ન્યૂનાધિક કરે નહીં. તેવા પુત્રને સુજાત અથવા તા સમજાત પુત્ર કહેવામાં આવે છે.

" ऋतिजात: "—પિતાથી ચઢીયાતા પુત્રને કાળા અને બીજેરાના કળ સાથે સરખાવ્યા છે. જેમ કાળાની વેલડી અને બીજેરાનું વૃક્ષ પ્રમાણમાં નાનું હાય છે છતાં તેનાથી ઉપત્ર થયેલું કાળું તથા બીજેરારૂપ કળ મ્હાટું હાય છે. તેમજ પિતાની સામાન્ય સ્થિતિ હાવા છતાં જે પુત્ર વેપારમાં પુષ્કળ દ્રવ્ય મેળવી, અનેક સત્કૃત્યા કરી પિતાથી અધિક થઇ આખા કુટ અને સામાન્ય સ્થિતિમાથી ઉચ્ચ, સ્થિતિમાં લાવે છે તે પુત્ર અતિજાત ગણાય છે.

" कुजात: "—નીચ અથવા તો પિતાથી ઉતરતા યુત્રને વડના વૃક્ષના કૃળ સાથે સરખાવ્યા છે. જેમ વડનું ઝાડ ઘણું મેહાડું, છાયા યુક્ત અને તાપા-દિક કષ્ટને સહન કરી શ્રમિત થયેલા પાંચજનાને આનંદ આપનારૂ થાય છે, પણ તેનું કૃળ અતિશય લઘુ, અસ્વાદિષ્ટ, તુચ્છ અને ઉપકાર રહિત હાય છે. તેમ જે પુત્ર સત્કૃત્ય અને પરાપકારાદિવઉ મેળવેલી પિતાની વિશાળ કિત્તિને અયાગ્ય વર્તાશું ક ચલાવી, દ્રવ્યના દુરૂપયાગ કરી, સત્કૃત્ય અને પરાપકારાદિ શુભ કાર્યાથી વિમુખ થઇ પાતે મલીન કરે છે તે કુજાત પુત્ર કહેવાય છે.

" कुलाझार: "— આથી પણ અધમ કુલાંગાર પુત્રને શેલડીના કળની ઉપમા આપી છે. જ્યાં સુધી શેલડીને કળ આવ્યું હોતું નથી ત્યાં સુધી તે આળાદ રહે છે, અને સર્વ રીતે ઉપયોગી થઇ પડે છે; અને જ્યારે તેને કળ આવે છે ત્યારે તે તદન નાશ પામે છે તેની પેઠે કુળમાં કલંક લગાડે તેવા કાર્યો કરનાર કુપુત્ર ઉપન્ન થવાથી આખા કુળના નાશ થાય છે. લોકો પોતાના કુળની વૃદ્ધિને માટે પુત્રની ઇચ્છા કરે છે. તેમજ તેને માટે અનેક પ્રયત્ન કરે છે અને જ્યારે કમનસીએ આ ચાથા પ્રકારના (કુળના નાશ કરનાર) પુત્ર ઉપન્ન થાય છે ત્યારે ખરેખર પોતાની પુત્રપ્રાપ્તિની ઇચ્છા અને પ્રયત્ના-દિની નિંદા કરી પોતે કરેલી મૂર્ખાઇના પશ્ચાતાપ કરે છે, અને ચિંતવે છે કે 'આના કરતાં જે મે' ધર્મા દે શુલ કાર્યની ઇચ્છા કરી હોત તો આવા અધમાધ્ય પુત્રથી મહારા કુળના ક્ષય થઇ હું આ સ્થિતિએ પહોંચત નહીં ' આ ઉપરથી 'પુત્રથી જ કલ્યાણ છે' એમ માનવું અને તેને માટે પ્રયાસ કરવા એ ધર્માભિલા-પીઓને કાઇ પણ રીતે ઉચિત નથી.

ગ્ર'થકાર પ્રસ'ગાપાત સ'તતિનુ' વર્ણન કરી હવે સ્ત્રીના પ્રસ્તુત વિષય ઉપર આવે છે.

જેની મનેાવૃત્તિ લેશમાત્ર પણ ખહિત થઇ નથી તેવી સ્ત્રી સર્વમાં પ્રધાન એ-વું હચિતપણું, વિનય અને વિવેકને અગાડી કરી સંપૂર્ણ વ્યવહારને કરવા કરાવવા-થી,પતિને અનુકુળ આચરણ કરવાથી અને પતિની આજ્ઞાનુસાર સમગ્ર કાર્યોની અં-દર પાતે પ્રવૃત્તિ કરવાથી શ્રેણિક રાજાને ચેલ્લણા અને ઉદાયન રાજાને પ્રભાવતીરા-ણીની પેઠે નિરંતર હર્ષ તથા સુખના ઉદ્યાસ કરનારી થાય છે, વળી ઘર સંખંધી સઘળા પ્રસંગામાં નાના પ્રકારનાં ઘરનાં કાર્યો કરવા વિગેરેની સ્ત્રીને આવડત હાય. કહ્યું છે કે—

" गृहचिन्तान्तरहरणं, मितवितरणमिखिद्धपात्रसत्करणम् । किं किं न फद्धति गृहिणां, गृहिणी गृहकटपवद्दीव ॥ए॥" રાળ્દાથ—" ધરની ચિતાના સમૂહને દૂર કરનારી, સારી છુદ્ધિ આપનારી અને સમય પાત્રાના સત્કાર કરનારી સ્ત્રી જાણે ધરની કલ્પલતા જ હાય નહિ તેમ તે ગૃહસ્થાને શું શું ૪ળ નથી આપતી ? [ અર્થાત સર્વ ૪ળ આપે છે. ] ૯ "

ભાવાર્થ—આ જગતુમાં પ્રાણીઓને અનેક પ્રકારની ચિ'તા દ્વાય છે. અને તે ચિંતા ચિતાની પેઠે પ્રાણીમાત્રને હમેશાં બાળ્યા કરે છે. તેમાં ગૃહસ્થાને પ્રાયે કરી ઘર સંખ'ધી અને વ્યાપાર સંખ'ધી એમ બે પ્રકારની ચિંતા દ્વાય-છે. આપણા દેશમાં પુરૂષાનું કામ વ્યવસાય અથવા નાેકરી આદિકથી દ્વન્ય પ્રાપ્ત કરી તે દ્રવ્યથી પાતાના કુટુંબ અને શરીરનું પાષણ કરવાનું દ્વાય છે. જેમને સ્ત્રો નથી હાતી અથવા સ્ત્રી વિવેક શુન્ય હાય છે તેમને આ અન્ને કાર્યી જાતેજ કરવાં પડે છે. તેથી દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરવા ઉપરાંત પુરુષને છે ચિંતાએ હોવાને લીધે સુખ પ્રાપ્ત થતું નથી, અને પુરૂષ ચિંતાગ્રસ્ત હોવાને લીધે નવીન શાેધ, અપૂર્વ શાસ્ત્રાભ્યાસ અને અપૂર્વ કળા કાૈશલ્ય વિગેરેથી પાે-તાના નિઇએ તેવા ઉત્કર્ષ કરી શકતા નથી. પરંતુ ને સ્ત્રી કેળવાએલી અને વિવેકવાળી હાેય તો 'ઘરસ'બ'ધી વ્યવસ્થા કરવી એ મ્હારીજ કરજ છે' એમ ધારી તે બાજે પાતે ઉપાડી લઇ પતિને તે ચિ'તામાંથી દ્વર કરે છે. જેમ પાસિ-માત્ય પ્રજામાં સ્રીચેષ વિવેકશીલ અને કેળવાએલી હોવાને લીધે તેમના પતિએષ ધરસ'ખ'ધી ચિ'તામાંથી મુક્ત થયેલા છે તેથી તે લાેકાએ ન**વા** નવા શાેધા,શાસાસ્યાસ અને કળા કાશસ્યમાં આગળ વધી પાતાના ઉત્કર્ષ કર્યો છે, અને હ'મેશા કરે જાય-છે. તેવીજ રીતે શાસ્ત્રકારના " गृह चिन्ताज्ञर हरताम् " આ વાક્યને અનુસારે પ્રથમ આ દેશમાં પણ અચિને કેળવણી આપવામાં આવતી હતી એમ સિદ્ધ થાય-છે. ગૂહરથાના ઉત્કર્ષ તાે કેળવાએલી અને સુશીલ સીએાને આશ્રયીને રહેલાે છે.માટે હરેક પ્રકારે સ્ત્રીઓને અમુક ધાર્મિક અને વ્યવહારિક શિક્ષણ તા ફરજીઆત તરીકે આપવું જ નેઇએ, અને તાજ તે યથાચિત સાંસારિક અને ધાર્મિક કાર્યમાં પ્રવત્તીં પાતાના અને પતિના સ'સારને સુખમય બનાવી પાતાનું ' ગૃહિણી ' એવું નામ સાર્થક કરે છે.

સ્ત્રી પતિને ઉત્તમ મતિ આપનારી દ્વાવી જોઇએ, અર્થાત્ પાતાના સ્વામી બ્યાપારમાં અથવા રાજકાર્ય સ'બ'ધી ગુ'ચવણમાં આવી પડયા દ્વાય તા તેને **શીલ-વતી** અને **અનુપદેવીની** પેઠે સારી મતિ આપી મદદ કરવી જોઇએ. કદાચિત્

પાતાના સ્વામી કુળ મર્યાદાનું ઉદ્ઘંઘન કરી અવળે રસ્તે ચાલતા હાય તા પણ તેના વિનયાદિકનું ઉદ્ઘંઘન કર્યા શિવાય સારી શિખામણ આપી આ લાક અને પર-લાકના અતિ તીવ્ર દુ:ખ વિપાકાને સંભળાવી મદનરેખા તથા લીલાવતીની પેઠે ડ્રેક પ્રકારે તેની મતિ સુધારી ઐદ્ધિક અને પારલાકિક સુખના ભાગી બને તેમ પ્રયત્નશીલ થવું ત્રેઇએ. ગૃહસ્થાને આવા પ્રકારની સ્રીના જ સંગ્રહ કરવા ઉચિત છે.

પુરૂષ હંમેશાં વ્યવસાયાદિ કાર્યમાં વ્યગ્ન હાવાને લીધે પાતાના જાતિઅધુ, ધર્મ- અધુ અથવા મુનિમહાશય પાતાને ઘેર પધાર્યા હાય તાપણ તેમનું આતિથ્ય યથા- ચિત કરી શકતા નથી. પણ જે સ્ત્રી, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવની જાણ હાય તા પે તાના આંગણે કલ્પવૃક્ષ સમાન સત્પાત્રા પ્રાપ્ત થતાં, ચાગ્ય આગત સ્વાગત કરી આલાકમાં પાતાના પતિના કુળમાં યશ અને કીર્ત્તિના વધારા કરે છે, અને પરલાકમાં પાતે અખંડિત પુષ્યની ભાગીદાર થઇ પતિને પણ પુષ્યના ભાગી અનાવે છે. આ કાર્ય ખાસ કરીને સ્ત્રીનું છે, અને તે વિદુષી સ્ત્રી સારી રીતે કરતી હાવાથી પતિને આવી ચિંતામાંથી દુર રાખે છે.

આવી રીતે ગૃહસ્થાને કલ્પલતાની પેઠે સ્ત્રી શું શું સંપાદન નથી કરતી ? અર્થાત્ જેમ કલ્પલતા મનાવાંછિત આપી સુખી કરે છે તેમ ગુણવતી સ્ત્રી પણ પાતાના સ્વામીને અનુકુળ વર્ત્તન કરી આ લાકમાં જ સ્વર્ગ અને માેક્ષના સુખને આપનારી થાય છે. વળી કહ્યું છે કે—

### " दक्का तुष्टा प्रियाद्वापा, पतिचिताऽनुवर्तिनी । कुरुोचित्याद्व्ययकरी,सा सक्ष्मीरिव चापरा॥१०॥"

રાષ્કાર્થ—" શાણી, સંતાષ પામેલી, પ્રિય બાલનારી, પતિના ચિત્તને અનુ સરનારી અને [ પાતાના ું કુળને ઉચિત ખરચ કરનારી સ્ત્રો જાણે બીજી લક્ષ્મી હોય નહીં ? [ તેમ ધરને શાભાવે છે. ] ાા ૧૦ ાા

ભાવાથં —સી વિદુષીજ હાવી જોઇએ, અને તેવી હાય તાજ દરેક કાર્યમાં વિવેક પુરસ્સ વર્ત્તનકરનારી સ્ત્રી પતિના વેભવમાં સંતાષ માનનારી હાઇ શકે છે.ગમે તેટલી ઐશ્વર્યતા, દિવ્ય સંપત્તિ અને માનપ્રતિષ્ઠા હાય તા પણ જ્યાંસુધી સંતાષ પ્રાપ્ત થયા નથી ત્યાં સુધી એશ્વર્યતા વિગેરે દુઃખદાયી થાય છે.કારણ કે ઐશ્વર્યાદિની પ્રાપ્તિ તા પૂર્વ પુષ્યતે અનુસરીને રહેલી છે;માટે પુષ્યાનુસાર પ્રાપ્ત થએલા એશ્વર્યાદિકથી અસંતાષ માની વધારે ઇચ્છા કરવી ઉચિત નથી; કેમકે તેમ કરવાથી કંઇ પ્રાપ્ત થતું નથી, અને ઉલટું અસંતાષને લઇને એવી ઇચ્છા રાખનાર હંમેશાં દુઃખી જ રહે છે. કેટ- લીએક સ્ત્રીઓ પોતાના સ્વામી તરફથી મળેલાં વસાભૂષણથી સંતાષ નહીં માનતાં બીજા ધનાઢયની સ્ત્રીઓનાં અતિ ઉત્તમ વસાભૂષણ જોઇ તેવાં મેળવવા પોતાના પતિને હેરાન કર્યા કરે છે. આથી સંતાષ શિવાયની સ્ત્રી સાથના ગૃહસંસાર સુખમય થતા નથી; પણ જેની સ્ત્રી સંતાષી હાય તેને આ દુનીયાંજ સ્વર્ગ રૂપ થાય છે.

જે સ્ત્રી સાક્ષર હાય છે તે ગમે તેવા પ્રસંગે પણ કઠાર મમેલેદક અને બિલ-ત્સ શખ્દ વિગેરેના ઉચ્ચાર કિંદ પણ કરતી નથી. અને અવસરે પ**ણ મદન-** સુંદરીની પેઠે મધુર, પરિમિત અને સમયાચિત બાલનારી હાય છે. મધુર આલાપ પણ એક જાતનું વશીકરણ છે અને તે જેની પાસે હાય તેને આ જગત લીલા માત્રથી વશ થાય છે. પ્રિયભાષીપણાથી આ લાકમાં આદર, યશાવાદ, ધર્મયાચતા અને પરલાકમાં સુખ સંપત્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે, માટે મહાન લાગ્યાદય પ્રાપ્ત થયે-લા મનુષ્યલવને સાર્થક કરવા દરેક સ્ત્રીએ પ્રિયભાષીપણું મેળવવા સતત પ્રયાસ કરવા જોઈએ.

પતિના ચિત્તને અનુસરીને વર્તાનારી સી મિલ્, મેંત્ર, આંષધિ અને કામલુ ટુમલુ વિના પણ પાતાના પતિને વશ કરી લે છે, માટે જે સ્ત્રીને પાતાના પતિને વશ કરવાની ઇચ્છા હાય તેલું **રૂખમણી** અને **દ્રાપદીની** પેઠે તેના અભિપ્રાયને અનુસરીને વર્ત્તન કરવું કે જેથી પતિ સહેજે વશ થશે.આ ગુલ પલ દરેક સીઓને અનુકરલ કરવા ચાગ્ય છે જે સીમાં આ ગુલ હાય છે તે સ્ત્રી પતિની માનનીક હા- વાથી હે મેશાં સુખી થાય છે.

પાતાના યુળને ઉચિત હાય તેટલાજ ખરચ કરનારી સ્રી હાય તો તે યુટુંખમાં પ્રિય થઇ પડે છે, અને વિશ્વાસ પાત્ર થાય છે. જો પતિપાસે જોઇએ તેટલા પસાની જોગવાઇ ન હાય, અને સ્રી વિશેષ ખરચાલુ હાય તો તે ઘર જલદી દુર્દશાને પ્રાપ્ત થાય છે. માટે સ્રીઓએ પાતાના પતિની સંપત્તિને અનુસાર ખરચ કરવા, કે જેથી દિવસા આનંદથી નિર્ગમન થાય, આવી સ્રી યુટુંખનું ઘણું માન મેળવવા ભાગ્યશાળી થાય છે. ઉપરાક્ત સર્વ ગુણાપેત જે સ્ત્રી હાય તેને લક્ષ્મી તુલ્ય ગણવામાં આવે છે, અને તેવીજ સ્ત્રીઓ ઉભય યુળને પ્રકાશમાં લાવે છે. માટે ગૃહસ્થાને ઉપરના છે શ્લોકમાં જણાવેલા ગુણયુક્ત જે સ્ત્રી હાય તેવી સ્ત્રીના સંગ્રહ કરવા હથિત છે.

સસરાના કહેવાથી દીપકને કરનારી વહુની પેઠે ઘર કાર્ય કરવામાં ઉદાસીનતા ધારણ કરનારી સ્ત્રી ન હાેવી જોઇએ. પર'તુ જેમ તેજપાલ મ'ત્રીની ભાર્યા **અનુપ-**માદેવી ઘર કાર્યમાં કુશળ હતી તેવી સ્ત્રો હાેવી જોઇએ. અને કલહ કરનારી ભા-યાંથી તાે ખરેખર ઘરનાે નાશ જ થાય છે. તે વિષે દર્ષાંત આ પ્રમાણે છે—

કાઇ ગામમાં શિવ નામે છા દ્વાણ રહેતા હતા. તેને કજીયાખાર અને સર્વ ધર્મથી બહાર કરેલી સાવત્રી નામે ભાર્યા હતી. તેના ઘર આગળ એક વડનું ઝાડ હતું તેમાં એક વ્યંતર રહેતા હતા સાવત્રી વડના મૃળમાં કચરા પેશાબ વિગેરે નાં-ખતી હતી તેથી ઉદ્વેગ પામેલા તે વ્યંતર પલાયન કરી કાઇ એક ગામના ઉપવન-માં જઇ રહ્યા. સાવત્રી અને શિવને પરસ્પર આ પ્રમાણે કલહ થતા હતા.

"आः किं सुन्दरि ! सुन्दरं न कुरुषे किं नो करोषि स्वयम्, धिग् त्वां क्रोधमुखीमझीकमुखरस्त्वत्तोऽपि कः कोपनः। आः पापे प्रतिजल्पिस प्रतिपदं पापस्त्वदीयः पिता, दम्पत्योरिति नित्यदन्तकलहक्कोशार्त्तयोः किं सुखम् ॥११॥"

રાખ્દાર્થ—" શિવ—' અરે મુંદરિ! તું મુંદર કેમ કરતી નથી ?' સાવત્રી— ' તું પોતેજ કેમ મુંદર કરતા નથી ?' શિવ—' ક્રોધમુખી તને ધિકાર છે.' સાવત્રી —' અસત્ય બાલવામાં વાચાલ તહારાથી બીજો કાેે ક્રોધી છે. ?' શિવ—' અરે પાપણી! તું દરેક વાક્યમાં સામું બાલે છે ?' સાવત્રી—' તહારા બાપ પાપી' આ પ્રમાણે નિરંતર દ'તકલહ અને કલેશથી દુ:ખી થયેલાં દ'પતિને મુખ કયાંથી હોય ??"

પછી તે શિવ છાહ્મણ ઘરના ત્યાગ કરી નાંઠા અને જે ઉપવનમાં તે વ્યાંતર રહ્યા છે તે ઉપવનમાં ગયા. વ્યાંતરે તેને બાલાવ્યા કે ' હે શિવ ? તું મને આ ળખે- છે ?' શિવે કહ્યું ' ના ' વ્યાંતરે કહ્યું ' હું તહારી સ્ત્રીના ભયથી આ ઉપવનમાં આવ્યા છું. તહારા નિર્વાહ અહિં કેવી રીતે થશે ?' શિવે કહ્યું ' તમારી કૃપાથી મહારા નિર્વાહ થઇ જશે. ' પછી વ્યાંતર શિવને જણાવી કાઈ શેઠના પુત્રને વળચ્યા. શેઠે મંત્ર જાણનારને બાલાવ્યા પણ તેઓ કાંઈ પણ ગુણ કરી શકયા નહીં. પછી શિવ ભૂતને કાઢે છે એમ જાણી શિવને બાલાવ્યા. શિવના મંત્રેલા જળથી કાયદા થવાથી શેઠે તેને પાંચસા સાના માહાર આપી આથી તેની લાકમાં પ્રસિદ્ધિ થઇ. જયાં જયાં વ્યાંતર વળગે છે ત્યાં ત્યાં જઇ શિવ તે વ્યાંતરને નસાડે છે. પછી એક

વખત વ્યંતરે શિવને કહ્યું કે 'હવે પછી તહારે મને કાઢવાના ઉપાય કરવા નહીં. જે તું તેમ કરીશ તા પણ હું ત્યાંથી નીકળીશ નહીં. તેથી તહારા અપયશ થશે. 'પર'તુ ધનમાં આસકત થયેલા તે બ્રાહ્મણ ઉપચાર કરતા વિરમ્યા નહીં. એક વખતે તે વ્યંતર કાઇ ધનવાન પુરૂષના પુત્રને વળગ્યા. શિવ ત્યાં જઇ મ'ત્રજાપ કરવા લાચ્યા વ્યંતરે મુષ્ટી ઉગામી કહ્યું કે 'હું તને મારી નાખીશ. 'ત્યારે ભયભીત થયેલ બ્રાહ્મણ બાલ્યા કે 'હે વ્યંતર! હું તને ક'ઇ જણાવવા માટે અહિં આવ્યા છું. 'વ્યંતરે કહ્યું કે 'તે શું છે ?'શિવે કહ્યું કે મ્હારી સ્ત્રી સાવત્રી અહિં આવી છે. 'એ વાર્ત્તા શ્રવણ કરીનેજ વ્યંતર પલાયન કરી ગયા અને તે બ્રાહ્મણને દ્રવ્ય તથા યશની પ્રાપ્તિ થઇ. કહ્યું છે કે—

# " कस्तहिन्या गेहिन्याऽत्र, के के नोद्घेजिता जनाः । सात्रागतेति श्रुखैव, त्यक्त्वा पात्रं गतोऽमरः ॥ १२॥"

રાખ્દાર્થ—" કજીયાખાર સ્ત્રીથી આ લાેકમાં કયા કયા પુરૂષા ઉદ્વેગને નથી પામ્યા <sup>૧</sup> ( અર્થાત સર્વે પામ્યા છે ) ' તે અહિ' આવી છે ' એેઠલુ' **સાંભળીને** વ્યંતર **દે**વતા પાત્રના ત્યાગ કરી નાશી ગયાે. ાા ૧૨ ાા "

વળી કુલીનતા, આચારની વિશુદ્ધિ, ઉત્તમ કુળાચાર અને દેવ, અતિથિ તથા આંધવના સત્કાર કરવામાં નિર્દોષપણું વિગેરે ઉત્તમ કુળ વધૂના ગુણા છે. માટે તેવી સારી ભાર્યા મેળવવાને પ્રયત્ન કરવા જોઇએ.

#### વધૂ રક્ષણના ઉપાયાે આ પ્રમાણે છે.

પથારી ઉપાડવી, ઘરમાંથી કચરા કાહી સાક રાખવું, જળને ગાળી પવિત્ર રાખવું, રસાડાનું કાર્ય કરવું, વાસણા ધાઇ સાક રાખવાં, ધાન્યાને દળવાં, ગાય દાહવી, દહીંનું મથન કરવું, રસાઇ કરવી, યાંગ્ય રીતે ભાજન પીરસવું, પાત્ર વિગેર્રેને સાક કરવાં અને સાસ, સ્વામી, નણંદ તથા દેવરના વિનય કરવા વિગેરેથી વધ્ કષ્ટ પુર્વક જીવે છે. આ પ્રમાણે સ્ત્રીને ઘરકાર્ચમાં જોડવી, તેને પરિમિત (થાડું) દ્રવ્ય આપી મુકવુ, સ્વતંત્ર થવા દેવી નહીં અને શ્રેષ્ટ આચાર રૂપ માતાના સરખી સ્ત્રીને રાષ્ટ્રી રાખવી. અર્થાત્ જેમ સારા આચાર રૂપી માતાને સત્પુર્યા પાતા પાસેથી જ્યાં ત્યાં જવા દેતા નથી તેમ સ્ત્રીને પણ જવા દેવી નહીં. વળી કહેલું છે કે—

ઉત્તમ કુળની ઓએાને નિર'તર ઘરના દ્વારમાં બેસવું, નાટક વિગેરેનું જેવું અને ગવાક્ષમાં (ગાખમાં) બેસવું નિષેધ કરેલું છે. શરીરના અવયવાને પ્રગટ કરવા,

ક્રીડા કરવી, કુતુહલ કરવું, પરપુરૂષની સાથે બાેલવું, કામણ કરવું અને ઉતાવળું ચાલવું એ કુલીન સ્ત્રીએાને ચાેગ્ય નથી. પરિવાજિકા, વેશ્યા, દાસી, વ્યભિચારણી અને કારીગરની સ્ત્રીની સાથે કુલીન સ્ત્રીએાએ કદિ પણ સ'સર્ગ રાખવાે ચાેગ્ય નથી. (એકાકી) જવું, જાગરણ કરવું, દૂરથી જળ લાવવું, માતાને ઘેર રહેવું, વસ્ત્ર માટે ધાેળી પાસે જવું, દૂતિની સાથે મેળ રાખવા, પાેતાના સ્થાનથી બ્રષ્ટ થવું, સખિના વિવાહ (લગ્ન) માં ગમન કરવું અને પતિનું દેશાંતર ગમન વિગેરે વ્યાપારા ખરે-ખર સતીએાના પણ શીળ ૩૫ જીવિતને પ્રાયે હરનારા થાય છે. તાંબુલ, શ્રુંગાર, મર્મકારી વચન, ક્રીડા, સુગ'ધની ઇચ્છા, ઉદ્ભાટ વેષ, હાસ્ય, ગીત, કાતુક, કામક્રીડા, શચ્યા, કુસ'બી વસ્ત્ર. રસ સહિત અન્ન, પુષ્પ અને કેશર તથા રાત્રિમાં ઘરથી ખહાર જવું આ સર્વનાે કુલીન અને સુશીલ એવી વિધવા સ્ત્રીઓએ નિરંતર ત્યાગ કરવા જોઇએ. હે સુંદર બ્રક્ષ્ટી વાળી સ્ત્રી ? તું તારા પતિ તરફ નિષ્કપટી, નણંદો તરફ નમ્ર, સાસ તરફ ભક્તિવાળી, સ્વજના પ્રત્યે સ્નેહવાળી, પરિવાર તરફ હેત-વાળી, શાેકયાે સાથે હસમુખી, પતિના મિત્રાે સાથે (નિર્દોષ) હાશ્ય વચન બાેલવા વાળી અને તેના દુરમના પ્રત્યે ખેદ ધરનારી થજે. આ સર્વે સ્ત્રીઓને પતિવશ કર-વાને મંત્રાષધિ રૂપ છે. હવે ગ્ર'થકાર પ્રસ્તુત ગુણના ઉપસ'હાર કરતાં ઉપદેશ દ્વારા કળ દર્શાવે છે.

# "एवं गृहस्यः सुकलत्रयोगाज्जनेषु शोजां लजते सुखी च, देवातिथित्रीणनपुण्यकर्मा,जनैः परत्रापि गतिं विशुद्धाम्॥१३॥"

રાખ્દાર્થ—" એવી રીતે ગૃહસ્થ સારી સ્ત્રીના યાગથી લોકોમાં શાભા પામે-છે. અને સુખી થાય છે. તેમજ દેવ તથા અતિથિને તૃપ્ત કરવા રૂપ પુષ્ય કર્માને ઉ-પાજેન કરી પરલાકમાં પણ સુગતિનું ભાજન થાય છે. ા ૧૩ ા" આ ઠેકાણે માર્મા-નુસારીના પાંત્રીશ ગુણ પૈકી ત્રીજા ગુણતું વર્ષ્ટન સમાપ્ત થયું. ા



#### चतुर्थ गुण वर्णन.



વે કમથી પ્રાપ્ત થયેલ ' પાપ ભીરૂ ' નામે **ચ**તુર્થ' ગુ<mark>ણને</mark> વર્ણુ'વે છે.

" पापनी हिरित "— ફોંઠેલા અને નહીં ફીઠેલા અનચોંના કારણભૂત કર્મ તે પાપ અને તેથી ભય રાખનારને પાપભીરૂ કહે છે. તેમાં ચારી, પરસ્ત્રીગમન અને જુગાર રમવા વિગેરે દેખેલા અનચોંના કારણા છે તે આ લાકમાં પણ સર્વ મનુષ્યાનમાં વિઠે ખનાનાં સ્થાન તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. કહ્યું છે કે—

"द्युताङाज्यविनाशनं नस्ननृपः प्राप्तोऽयवा पाएडवा— मद्यात्कृष्णनृपश्च राघविपता पापिर्छतो दूषितः । मांसाच्छ्रेणिकज्रूपतिश्च नरके चौर्यािछनष्टा न के वेश्यातः कृतपुण्यको गतधनोऽन्यस्त्रीमृतो रावणः॥१॥"

શખ્દાર્થ – " નળ રાજ અને પાંડવાએ જીગારના વ્યસનથી પાતાના રાજ્યના નાશ કર્યા, કૃષ્ણ મહારાજ મદિરાથી નાશ પામ્યા, રામચંદ્રજીના પિતા દશરથ શિકાર કરવાના વ્યસનથી દાષિત થયા, શ્રેષ્ણિક રાજા માંસના વ્યસનથી નરકે ગયા, ચારીના વ્યસનથી કાણ નાશ નથી પામ્યા! કૃતપુષ્યશ્રેષ્ઠી વેશ્યાના વ્યસનથી નિર્ધન થઇ ગયા અને રાવણ પરસ્ત્રી ગમનના વ્યસનથી મૃત્યુ પામ્યા ા ૧ ા" આ દી- કેલા અનર્થનાં કારણા છે.

શાસ્ત્રમાં કહેલા નરકાદિ દુઃખનું ફળ આપનાર મદિરા અને માંસનું આસે-વન કરવા વિગેરે કાર્ય તે નહીં દીઠેલા અનર્થનાં કારણ છે. જે કારણથી જૈનાગમમાં કહેલું છે કે, "મહાટા આર'ભથી, મ્હાેટા પરિગ્રહથી, માંસાઢારથી અને પ'ચેદ્રીના વધ કરવાથી જીવા આ ચાર પ્રકારે નરકનું આયુષ્ય અાંધે છે." વળી ખીજે ઠેકાણે કહેલું છે કે "પ'ચેદ્રીના વધ કરવામાં આસક્ત, માંસાહાર કરવામાં આદરવાળા અને મ્હાટા આર'લ તથા પરિશ્રહવાળા જીવા નરકને વિષે ઉત્પન્ન થાય છે." જો બીજી કાઇ રીતે નિર્વાહ થઇ શકતા હાય તા પાપથી લય રાખનાર પુરૂષે માંસાદિના ઉપલક્ષણથી બાવીશ અલક્ષ્ય અને બત્રીશ અન'તકાયનું લક્ષણ, તેના વેપાર અને પંદર કર્માદાનના પણ વિમળશ્રેષ્ઠીની પેઠે ત્યાગ કરવા જોઇએ. તેમજ ગૃહસ્થાએ હમેશાં પાપથી લય રાખનાર થવું જોઇએ, કારણ કે પાપલીરૂ પુરૂષને વિમળની પેઠે સિદ્ધિએ પ્રાપ્ત થાય છે. તેનું ઉદાહરણ આ પ્રમાણે છે.—

કુશસ્થળ નામે નગરમાં **વિમળ** અને **સહદેવ** નામે કેાઇ એક શેઠના પુત્રો રહેતા હતા. તેમાં વિમળ પાપભીરૂ હતો, અને સહદેવ તેનાથી વિપરીત સ્વભાવવાળા હતા. તે બન્ને ભાઈએાએ ગુરૂ પાસે સમ્યકત્વ મૂળ બાર વ્રત ગ્રહણ કર્યાં હતાં. એક વખત બન્ને ભાઇએ વેપાર માટે દેશાંતર ચાલ્યા. માર્ગમાં મુસાકરાએ વિમળને રસ્તો પુછચેા. વિમળે કહ્યું કે ' હુ' જાણતાે નથી ' અનુક્રમે બીજા વેપારીએા શ્રાવસ્તી નગરીમાં ઘણા લાભ સાંભળી તે તરફ ગયા. પણ વિમળશ્રેષ્ઠી માર્ગમાં ઘણી સૂક્ષ્મ દેડકીએ। જેવાથી શ્રાવસ્તી તરફ ન જતાં કનકપુર તરફ ચાલ્યા. રસ્તામાં જતાં એક ગામમાં ગળી, મીણ, મધ, લૂણ અને જીના તલ વિગેરે પાપકારી વસ્તુએ। સસ્તી મળતી હતી પરંતુ પાપથી ભય પામેલા વિમળે ગ્રહણ કરી નહીં. કેટલાએક ગામ-ડીઆ માંખણ તાવી ઘી આપતા હતા, પણ વિમળે શહુણ કર્યું નહીં; પરંતુ તેને **ગ્રહ**ણ કરવાની ઇચ્છાવાળા સહદેવ ખ્હાનું આપતા હતા, પણ વિમળે તેમ થવા **દીધું નહીં. વળી આગળ ચાલતાં એક ગામમાં માછી લાેકાેએ જાળ બનાવવા** માટે સુતર માગ્યું. સહદેવ તે આપવાને ઉત્સાહવાળા થયેા, પણ વિમળે આપવા દીધું **નહીં. અનુક્રમે** અન્ને ભાઇએા કનકપુર પહેાચ્યા. ત્યાં રસાેઇ વખતે કાેઇ વેપારીએ અગ્નિ માગ્યા, પણ વિમળે તે. આપ્યા નહીં. તે જાઇ કાઇ દેવે વેપારીનું રૂપ કરી પરીક્ષા કરવા માટે અગ્નિ માગ્યા, પણ તેણે અગ્નિ નહીં આપવાથી કાેપસુકત થયે-લાે તે દેવ રાક્ષસરૂપ ધારણ કરી ભય પમાડવા લાગ્યાે, પણ વિમળ ભય પામ્પાે નહીં. પછી રાક્ષસે કહ્યું કે ' અરે ! જે તું મને અગ્નિ આપે તા હું તને છાડી દઉં. ' વિમળે કહ્યું કે 'હે રાક્ષસ! અગ્નિ ચારે તરફના મુખવાળું શસ્ત્ર છે તેથી શ્રાવકા તેને આપતા નથી ' જે કારણથી કહેલું છે કે, 'પાપથી ભય રાખનાર શ્રાવકાેએ કદી પણ મધ, મદિરા, માંસ, ઐાષધ. મૂળીયાં, શસ્ત્ર, અગ્નિ, યંત્ર અને મ'ત્ર વિગે**રે** આપવાં નહીં. ' વળી ' શસ્ત્ર, અગ્નિ, સુશળ, ય'ત્ર, તૃણ, કાષ્ટ્ર, મ'ત્ર, મૂળ અને એાષધિ શ્રાવક આપે અને અપાવે પણ નહીં. કહ્યુ છે કે—

#### " न ग्राह्याणि न देयानि पंच वस्तूनि पंनितैः। अग्निर्विषं तथा शस्त्रं, मद्यं मांसं च पञ्चमं ॥३॥"

શબ્દાર્થ—" અગ્નિ છેર, શસ્ત્ર, મિકરા અને પાંચમું માંસ એ પાંચ વસ્તુએ। પાડિત પુરૂષાએ કાેઇને આપવી નહીં, અને ગ્રહણ પણ કરવી નહીં. ાા રાા

તે કારણથી હું પ્રાણાંતે પણ અગ્નિ નહીં જ આપું. વિમળના આવા વચના પ્રવણ કરી રાક્ષસનું રૂપ ધારણ કરનાર દેવ તેના પરાક્રમથી સંતુષ્ટ થયેલા પાતાના સ્વાભાવિક રૂપને પ્રગઢ કરી બાલ્યા કે, "હે વિમળ! હારી પ્રશાસા સ્વર્ગમાં ઇદ્ર મહારાજે કરી હતી કે, વિમળ જેવા કાઇ બીજા પાપ લીરૂ પુરૂષ છેજ નહીં' તે કારણથી તમને ક્ષાલ પમાડવા મેં દેડકી વિગેરે કર્યું હતું પણ તમે ક્ષાલ પામ્યા નહીં. માટે તમે વરદાન માગો. " વિમળે વરદાન માગ્યું નહીં તાપણ તે દેવ વિષ હરનાર મણી આપી સ્વર્ગમાં ચાલ્યા ગયા. પછી વિમળ અને સહદેવ કનકપુરમાં ગયા. આ અરસામાં નગરને વિષે પડેહા વાગતા હતા કે, 'સપથી ડંશાલા રાજપુત્રને જે કાઇ જીવાડરો તેને રાજા અડધું રાજય આપશે. 'એવું સાંભળી વિમળ નિષેધ કર્યો તાપણ સહદેવે પડહાને ગ્રહણ (સ્પર્શ) કરી મણિના પ્રભાવથી રાજકુમારનું વિષ ઉતારી દીધું. એટલે રાજાએ તેને અડધું રાજય આપવા માંડયું હ્યારે તે કહેવા લાગ્યા કે, 'મહારા માટા લાઇ વિમળ છે તેને આપા.' રાજાએ તેમ કર્યું પણ વિ. મળે અધિકરણના લયથી રાજય ગ્રહણ કર્યું નહીં તેથી રાજાએ સહદેવને અર્ધ રાજય અને વિમળને શ્રેષ્ટી પદ આપ્યું. પછી અધિકારને પ્રાપ્ત કરી સર્વ દેકાણે ન્યાય પૂર્વક વર્ત્તન કરતા અને પરાપકારમાં તત્પર એવા વિમળ ધર્મ કરવા લાગ્યા કહ્યું છે કે—

# "ब्राज्ञा कीर्त्तिः पासनं धार्मिकाणां, दानं जोगो मित्रसंरक्रणं च। एषामेते षड्गुणा न प्रवृत्ताः,कोऽर्धस्तेषां पार्धिवोपाश्रयेण॥३॥"

શખ્દાર્થ—" આજ્ઞા, કીર્ત્તિ, ધર્માં પુરૂષાતું પાલન, દાન, ભાગ અને મિત્રતું રક્ષણ આ છ ગુણા જેના પ્રવર્ત્તમાન થયા નથી તેમને રાજાના આશ્રયથી શું પ્રયા-જન છે ?" અર્થાત્ જેને રાજાના આશ્રય હોય તેણે આ છકાયા અવશ્ય કરવાં જોઇએ.

સહદેવ તા રાજ્ય મેળવી લોકોને અત્યંત દુઃખ આપવા વિગેરે પાપાને નિઃ-શાંકપણ કરવા લાગ્યા. વિમળ તેમ કરતાં અટકાવ કરતા હતા, પણ સહદેવ તેમ કરતાં વિરમ્યા નહીં. કારણ કે, " ઉપદેશથી કાઇના સ્વભાવ ફેરવી શકાતા નથી. છ મહીના સુધી વાંસની ભુંગળીમાં રાખેલું કુતરાનું પુછડું અહાર નીકળ્યું કે પાછું વાંકુંને વાંકું જ રહે છે. " પછી સહદેવને કાઇ શત્રુએ મારી નાખ્યા. ત્યાંથી મરણુ પામી નરકે ગયા. અને વિમળ તા ધર્મ કરી સ્વર્ગમાં ગયા, ત્યાંથી વ્યવી એક ભવ કરી સાધુ થઇ માેક્ષમાં જશે. ઇતિ વિમળ દૃષ્ટાંતઃ

ગ્રાથકાર ચતુર્થ ગુણના ઉપસંહાર કરતાં ઉપદેશ દ્વારા તેનું ફળ દર્શાવે છે.

" विमसवदिति यः स्यात्पापन्नीरुप्रवृत्तिः, सततसदयचित्तो धर्मकर्मेकचित्तः । स सुरनरसुखानि प्राप्य जाम्रद्धिवेकः, कलयति शिवस्त्र्योनायकत्वं सुखेन ॥ ४ ॥"

રાખ્દાર્થ—" ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણ વિમળની પેઠે જે પુરૂષ પાપ રહિત પ્રછુ-ત્તિ કરવાવાળા, નિરંતર દયાળુ દ્વદયવાળા, ધર્મ રૂપ કાર્યમાંજ એક ચિત્તવાળા અને સ્કુરાયમાન વિવેકવાળા હાય તે પુરૂષ દેવ અને મતુષ્ય સંખ'ધી સુખાને પ્રાપ્ત કરી માક્ષરૂપ લક્ષ્મીના નાયકપણાને કષ્ટ વિના મેળવે છે." ૪આ ઠેકાણે ચતુર્થ ગુણતું વર્ણન સમાપ્ત થયું.



#### पंचम गुण वर्णन.



વે કુમથી પ્રાપ્ત થયેલ 'પ્રસિદ્ધ દેશાચાર'ને આચરણ કરવારૂપ પંચમ ગુણનું વર્ણન કરે છે.

" प्रसिद्धं च देशाचारं समाचरन्"—તથા પ્રકારના અન્ય શિષ્ટ પુરૂષોને તે આચાર માન્ય હાવાથી લોક રહીમાં આવેલો હાય તેને પ્રસિદ્ધ કહે છે. અને મહાન્ પુરૂષને યાંગ્ય ભાજન, વસ્ત્ર અને ગૃહકાર્ય વિગેરે નાના પ્રકારની ક્રિયારૂપ આખા દેશના વ્યવહાર તેને દેશાચાર કહે છે. તેવા પ્રસિદ્ધ દેશાચારને સારી રીતે આચરનાર ગૃહસ્થ ધર્મને યાંગ્ય થાય છે, અર્થાત પુર્વોક્ત રીતિથી વર્ત્તન કરનાર પુરૂષ વિ- શેષ ધર્મ મેળવવા અધિકારી થાય છે. દેશ—ઉપલક્ષણથી પોતાના કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલા અને સર્વ ઠેકાણે પ્રસિદ્ધિને પામેલા લાકાચાર અને ધર્માચારનું સારી રીતે આચરણ કરનાર હાય, તેનું આચરણ તો તેનાથી વિરુદ્ધ આચારના ત્યાગ કરવાથી થાય છે. કહ્યું છે કે—

## "बोकः खटवाधारः, सर्वेषां धर्मचारिणां यस्मात् । तस्माब्लोकविरुष्ठं, धर्मविरुष्ठं च संत्याज्यम् ॥ १ ॥ "

રાબ્દાર્થ—" જે કારણથી ખરેખર સમગ્ર ધાર્મિક લોકોના આધાર લોક છે, તે માટે લાેક વિરુદ્ધ અને ધર્મ વિરુદ્ધ [ આચાર]ના ત્યાગ કરવાે જોઇએે. ૧" દેશ અને લાેકાદિક વિરુદ્ધ તાે આ પ્રમાણે છે.⊶

" દ્રવ્યના પ્રમાણ કરતાં અધિક વેશ રાખનાર, અધિક દ્રવ્ય છતાં હીનવેશ રાખનાર અને પાતે શકિત રહિત છતાં શકિતવાળાની સાથે વેર કરનાર પુરૂષનું મહાન્ પુરૂષો ઉપહાસ્ય કરે છે. ચારી વિગેરેથી દ્રવ્યની આશા આંધનાર, સારા ઉપાયામાં શ'સય રાખનાર અને પાતાની શકિત છતાં ઉદ્યોગ રહિત થનાર પુરૂષને

લક્ષ્મી પ્રાપ્ત થતી નથી રાગી છતાં અપથ્યનું સેવન કરનાર, હિતશિક્ષા આપનાર ઉપર દ્વેષ રાખનાર અને નિરાગી છતાં એાષધ ખાનાર પુરૂષ ખરેખર મરવાને ઇચ્છે-છે એમાં સ**ંદેહ નથી. જ**કાત આપી ઉલટે રસ્તે ચાલનાર, ભાજન વખતે ક્રાેધ કર-નાર અને પાતાના કુળના અહ'કારથી સેવા નહીં કરનાર આ ત્રણેને માંદ્ર ખુદ્ધિ સમજવા. યુદ્ધિહીન છતાં કાર્ય'ની સિદ્ધિ ઇચ્છનાર, દુઃખી છતાં સુખના મનેારથ કર-નાર અને કરજ કરી સ્થાવર મીલકતને ખરીદનાર આ ત્રણેને મૂર્ખ પુરૂષોના સરદાર જાણવા. મનાહર સ્ત્રી છતાં પરસ્ત્રીની ઇચ્છા કરનાર, ભાજન તૈયાર છતાં ગમન કરનાર અને નિર્ધન છતાં ગાષ્ટિ કરવામાં અત્યંત આસકત હાય, તેવા પુરૂષ મુર્ખોના શિરા-મણી ગણાય છે. ક્રીમીયામાં દ્રવ્ય જેનાર, રસાયનમાં રસિક થનાર અને પરીક્ષા માટે વિષ ભક્ષણ કરનાર આ ત્રણે અનર્થને પ્રાપ્ત થાય છે. જેના દેાષ જાણીતાહાેવા છતાં તેની શ્લાધા કરનાર, ગુણીના ગુણની નિંદા કરનાર અને રાજા વિગેરેના અવર્ણવાદ બાલનાર **પુ**રૂષ તત્કાળ અનર્થનું ભાજન થાય છે. કદિ શ્રમ થયા હાય તા પણ આત્મા**નુ**ં કલ્યાણ ઇચ્છનાર પુરૂષે મહિષ, ખર અને ગાયેાની ઉપર આરાહણુ કરવું નહીં. કેદખાનામાં તથા વધસ્થાનમાં, જુગાર રમવાના સ્થાનમાં, પરાભવના સ્થાનમાં, ભાંડાગારમાં અને નગરના અ તેઉરમાં જવું નહીં. ઇત્યાદિ ઉત્તમ લાેકાચારનું સેવન કર્યું હાય તો તેનાથી પ્રાયે કરી આલાેકમાં ખરેખરચશ, મ્હાેટાઇ અને શાેભા વિગે-રેની વૃદ્ધિ થાય છે. તેમજ લાેકાેને તે માન્ય હાેવાથી કરવા ધારેલાં ધર્મ કાર્યાેની સિદ્ધિ પણ સુખેથી થાય છે; અને જો તે લાકાચારનું ઉદ્ધ'ઘન કરવામાં આવેતા તે દેશના રહેવાસી લાેકાની સાથે વિરાધ થવાનાે સ ભવ હેવાથી ધર્મકાર્યમાં વિક્ષ આવી પડે છે. કહ્યું છે કે—

## ' व्यक्षीकमस्तु मा वास्तु, बोकोक्तिस्तु सुदुस्सहा। जज्यतां जाजनं मा वा, टणस्कारस्तु मारयेत्॥ १॥ "

શખ્દાર્થ—" અસત્ય હાય અથવા તા સત્ય હાય પરંતુ લાકાકિત તા અતિ દુ:સહ્ય હાય છે. પાત્ર ( વાસણ ) ભાંગા કે ન ભાંગા પણ લાકા તા ટકારા મારે છે જ ૧ "

જનાકિતને લાેક કહે છે; અને તે પ્રવાહથી શાધ્યત છે, તેના આચારથી વિરુદ્ધ હાેય તેને લાેક વિરુદ્ધ જાણવું. લાેકાચારથી વિરુદ્ધ કરનાર મનુષ્ય એકદમ લઘુતાને પ્રાપ્ત થાય છે અને લઘુતાને પ્રાપ્ત થયેલાે મનુ'ય પણ તરણાની પેઠે નકામાે થાય છે. પાતાના સ્થાનમાં સંતુષ્ટ થયેલા ત્રણ્સોને ત્રેસઠ પાખ'ડીઓ હંમેશાં જે લોકાચારનું પાલન કરે છે. તે લોકાચાર કેવી રીતે લઘુ થાય ? જ્યારે સર્વ પ્રકારના સંગના ત્યાગ કરનાર મુનિઓ પણ શરીર અને સંયમનું રક્ષણ કરવા માટે લોકાચારને અનુસરે છે ત્યારે બીજાની તા ગણત્રીજ શી. ! ઘણા લોક સાથે વિરાધ રાખનારના સંસર્ગ કરવા, દેશાચારનું ઉલ્લ'ઘન કરવું, શક્તિ ઉપરાંત લાગ કરવા, દાનાદિકના નિષેધ કરવા, સંત પુરૂષાને કષ્ટ આવે ખુશી થવું અને શક્તિ છતાં તેમના કષ્ટને દ્વર કરવા ઉપાય ન કરવા, ઇત્યાદિ બીજાં પણ કેટલાંએક લાક વિરુદ્ધ કાર્યા જાણી લેવાં. હવે શંથકાર પંચમ ગુણના ઉપસંહાર કરતાં ઉપદેશ દ્વારા ફળ દર્શાવે છે.

#### " समाचरन् शिष्टमतस्वदेशाचारं यथौचित्यवशेन क्षोके । सर्वाजिगम्यो लजते यशांसि,स्वकार्यसिद्धिंच यहाश्रमस्यः॥३॥"

શબ્દાથ<sup>ે</sup>—" ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેલાે પુરૂષ શિષ્ઠ પુરૂષને માન્ય એવા પાતાના દેશાચારને પાગ્ય રીતે આચરણ કરતાે લાેકમાં સર્વને માનનીય થાય છે. અને યશ તથા પાતાના કાર્યની સિદ્ધિને પણ મેળવે છે."

। इति पंश्चमो गुणः।





#### षष्ट ग्रुण वर्णन.



નુક્રમથી આવેલા ' કાેઇના પણ અવર્ણુવાદ નહીં બાેલવા' રૂપ છઠા ગુણને વર્ણુવે છે.

अत्रर्णवादी नकाऽपि"— અવર્ષ્ એટલે નિ'દા, તેને બાલવાના સ્વભાવવાળા પુરૂષ અવર્ષ્યુવાદી કહેવાયછે. તેવા અવર્ષ્યવાદને કાઇ પણ ઠેકાણે બાલનાર નહાય, અર્થાત્ જઘન્ય, મધ્યમ અને ઉત્તમ ભેદવાળા પ્રાણીઓના પણ અપવાદ બાલનાર ન હાય, કેમકે બીજાના અવર્ષ્યવાદ બાલવામાં ઘણા દાષ રહેલા છે. તેને માટે કહ્યું છે કે—

## " परपरिज्ञवपरिवादादात्मोकर्षाच बध्यते कर्मा । नीचै गोत्रं प्रतिज्ञवमनेकज्ञवकोटिदुर्मोचम् ॥१॥"

શબ્દાર્થ—"બીજાના પરાભવ તથા અપવાદ અને પાતાના ઉત્કર્ષ કરવાથી પ્રત્યેક ભવમાં અનેકભવ કાેટીથી પણ છુટી ન શકે તેવું નીચ ગાત્ર કર્મ ખેધાય છે,૧"

પોતાની પ્રશંસા, બીજાની નિદ્દા, મહાન્ પુરૃષાના ગુણને વિષે મત્સર અને સંખંધ વગર બાલવું એ સંવેં આત્માને નીચે પાઉ છે. બીજાના અવર્ણવાદ કર-વાથી ખર, નિંદા કરનાર ધાન, પરનું ખાનાર કૃમિ અને બીજાના ઉપર દ્વેષ રાખનાર કીડી પણે ઉત્પન્ન થાય છે. પરના અછતા અથવા તો છતા પણ દાષો કહે-વાથી અને સાંભળવાથી કંઇ પણ ગુણ થતો નથી, પણ કંહેનાર ઉપર વેર વધે છે, અને સાંભળનારની અત્યંત કૃષ્યુદ્ધિ થાય છે. ઉત્તમ પુરૃષની મતિ દૂષણને પ્રાપ્ત થતી નથી, અર્થાત દ્વાણ તરફ લક્ષ આપતી નથી. મધ્યમ પુરૃષની મતિ દૂષણના સ્પર્શ કરે છે, પરંતુ દૂષણને પ્રગટ કરતી નથી. અધમ પુરૃષ દૂષણ જોઇ બીજા પાસે પ્રગટ કરે છે. અને અધમાધમ પુરૃષ તો દુષણ જોઇ એકદમ બૂમ પાડી ઉઠે છે. પોતાના

ગુણ અને બીજાના દાષ કહેવા માટે, પરની યાચના કરવા માટે અને યાચકને નિ-રાસ કરવા માટે સત્પુરૂષાની જીગ્હા જડ બની જાય છે, અર્થાત્ આવા પ્રસંગે સત્પુ-રૂષા માનજ ધારણ કરે છે. કારણ કે પરની નિંદા કરવી એ એક મહાન્ પાપ છે. વળી વધારે આશ્ચર્ય તો એ છે કે પાતે નહીં કરેલાં પણ બીજાના પાપા, નિંદા કરના-રી વૃદ્ધ બ્રાહ્મણીની પેઠે, નિંદા કરનારને લાગુ થાય છે. તે વૃદ્ધ બ્રાહ્મણીનું દષ્ટાંત આ પ્રમાણે છે—

કાઇ સારા ગામમાં દાને ધરી અને લાેકપ્રિય સુંદર નામે શ્રેષ્ઠી રહેતા હતા. કહ્યું છે કે— "પ્રજાને દાતાજ પ્રિય હાય છે, પણ ધનવાન પ્રિય હાતો નથી. લાેકા આવતા વર્ષાદને ઇચ્છે છે; પણ સમુદ્રને કાઇ ઇચ્છતું નથી; " અર્થાત્ જેમ વર્ષાદ જળ આપીને, અને દાતા દાન આપીને, પ્રાણીઓના પ્રાણનું રક્ષણ કરે છે, તેથી લાેકા તે બન્નેને ઇચ્છે છે; તેમ સમુદ્ર પાસે પુષ્કળ જળ, અને ધનવાન પાસે પુષ્કળ દ્રવ્ય છતાં કાઇના ઉપયોગમાં આવતું નથી, તેથી લાેકા આ બન્નેને ઇચ્છતા નથી.

તે સુંદર શેઠની એક પાડાશણ બ્રાહ્મણી શેઠની આ પ્રમાણે નિંદા કરવા લાગી કે "આ શેઠને ઘર પરદેશી લોકો આવે છે, અને તે આ શેઠને ધર્મી જાણી પોતાનું દ્રવ્ય થાપણ મુકી જાય છે, અને કેટલાએક આ શેઠને વ્યાજે આપી જાય છે. જયારે તે પરદેશમાં મરણ પામે છે ત્યારે આ શેઠને ઘેર ઉત્સવ થાય છે. માટે એ ધર્મી છે તે જાણ્યા. " એક વખત રાત્રિના સમયમાં બ્રુધાથી પીડાયેલો કાઇ કાર્પિટક (યાત્રાળુ) સુંદર શેઠને ઘેર આવ્યો, પણ તે વખતે આ શેઠના ઘરમાં ભાજન કે પાન કરવા જેવું કાંઇ હતું નહિં, તેથી તે દાન ત્રતને ધારણ કરનાર દાતાએ ભરવાડણને ઘેરથી છાશ લાવી તેને પાઇ. આથી તે અચાનક મરણ પામ્યો; કારણ કે ભરવાડણના મરતક ઉપર રહેલા છાશના ભાજનમાં સમડીએ નીચે પકડી રાખેલા મહાડા સર્પના મુખમાંથી પડેલા ઝેરથી તે છાશ મિશ્રિત થયેલી હતી. સવારમાં તે કાર્પિટકને મરણ પામેલો જોઇ તે વૃદ્ધ બ્રાહ્મણી ખુશી થઈ કહેવા લાગી કે, 'દ્રવ્યના લાભથી વિષ આપનાર આ દાતાનું ચરિત્ર જોયું કે ?' આ અરસામાં તે યાત્રાળુની હત્યા ભમે છે, અને વિચાર કરે છે કે હું કોને વળશું ? ' દાતાના આતમા નિર્મળ છે, સર્પ અજાણ અને પરવશ છે, સમડી પણ સર્પને ભક્ષણ કરનારી છે અને ભરવાડણ અજાણ છે તો મહારે કોને વળગવું ? ' એવી રીતે વિચાર કરતી હત્યા તે નિ'દા

કરનારી ખ્રાહ્મણીને વળગી પડી, એટલે તે તત્કાળ ક્યામ, કુખડી અને કુષ્ટ રાગથી દુષિત થઇ ગઇ. પછી આકાશમાં રહેલી હત્યાએ લોકોને આ પ્રમાણે કહ્યું કે—

#### " कुम्त्रित्रियुगलेन किल्विषं, बालकस्य जननी व्यपोहित । कएठताळुरसनानिरुज्जता,प्रजनेन जननी व्यपाकृता ॥ २ ॥"

શબ્દાથે'—" માતા ભાળકની વિષ્ટાને ફુટેલા ઘડાના ડીંકરાથી દૂર કરે છે, પણ કંઠ, તાળુ અને જીવ્હાથી અવર્ણવાદ રૂપ વિષ્ટાને બહાર પ્રેકનાર દુર્જને તેા માતાને પણ હરાવી છે. ર "

તે કારણથી ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે સમગ્ર લેાકના પણ અવર્ણવાદ કલ્યાણ-કારી નથી, તો "રાजादिषु विशेषतः" એ વચનથી ઘણા લાેકને માન્ય એવા રાજ, મંત્રી, દેવ, ગુરૂ અને સ'ઘ વિગેરેના અવર્ણવાદ કેવી રીતે કલ્યાણકારી થાય ? અ-ર્યાત્ ન જ થાય. રાજાદિકના અવર્ણવાદ બાેલવાથી આ લાેકમાં દ્રવ્યાદિકના વિનાશ અને ભવાંતરમાં નીચ ગાેત્ર તથા કલ'ક વિગેરે દાષાની પ્રાપ્તિ થાય છે. તેને માટે જૈનાગમમાં આ પ્રમાણે છે—

"પોતાનું હિત ઇચ્છનાર પુરૂષે અસત્ય, અભ્યાખ્યાન (કલંક,) ચુગલી અને મર્મ ભેદક વિગેરે દુઃખનાં કારણભૂત વચન બાલવાંજ ન જોઇએ. પંડિત પુર્ષોએ બીજાનાં છતાં દાષ પણ ન કહેવા જોઇએ, તો લાકાને વિષે પ્રગટ અથવા તાં છાના એવા અવિદ્યમાન દાષ તાં બાલાયજ કેમ ? જે દુર્બુ હિ બીજા પુરૂષને કલંક આપે છે, તે પુરૂષ આ લાકમાં નિંદનીક થાય છે અને ભવાંતરમાં તીવ દુઃખાને મેળવે છે. જે દુઃષ્ટ્રમતિ માત્સર્યના દાષથી પાંચ સમિતિ યુકત, શુદ્ધ ભાવયુકત અને બ્રદ્ધાચર્ય યુકત યતિને (સાધુને) કલંક આપે છે, તે અતિ તીવ પાપને ઉપાર્જન કરી, પૂર્વ ભવમાં મુનિને કલંક આપનારી સીતાની પેઠે અનંત દુઃખને પામે છે."તે વિષે સીતાનું દર્ષાંત આ પ્રમાણે છે.—

આ ભરત ક્ષેત્રમાં મિણાલકું હ નામે નગરમાં શ્રીભુતિ નામે પુરાહિત રહેતો હતો. તેને સરસ્વતી નામે સ્ત્રી હતી, અને તે અન્તેને વેગવતી નામે એક પુત્રી હતી. એક વખતે તે નગરના ઉદ્યાનમાં એક મુનિશ્રી પધાર્યા પ્રતિમા રૂપ કાઉરસગ ધ્યાનમાં રહેલા તે મુનિશ્રીને લાેક ભક્તિપૂર્વક વ'દન કરવા લાવ્યા. તે જોઇ ખાટા મત્સરથી વેગવતી લાેકાેને કહેવા લાગી કે ' બ્રાહ્મણાેને છાેડી આ મુંડ પાખંડીને કેમ પૂજે છે ? મેં આ સાધુને સ્ત્રીની સાથે ક્રીડા કરતાં જોયાે છે ' એ પ્રમાણે મુનિ-

ઉપર વેગવતીએ અસત્ય કલ'કના આરાપ મુક્યા. તેથી ભાળા લાકા મુનિશ્રીની પૂળ કરતા અટકયા. મુનિશ્રીએ પણ પાતાના ઉપર લાકાના અભાવ જોઇ તે અસત્ય કલ'કના આરાપને જાણી લીધા. પછી તેમણે 'મહારા નિમિત્તે જિનશાસનની હાનિ મા થાએ 'એ વિચાર મનમાં રાખી 'જયાં સુધી આ કલ'ક ઉતરે નહીં ત્યાં સુધી મહારે ભાજન કરવું નહીં, 'એવી પ્રતિજ્ઞા કરી કાઉસ્સગ ધ્યાને રહ્યા. પછી શાસન દેવતાની સહાયથી વેગવતીના શરીરમાં અતિતીવ્ર વેદના ઉત્પન્ન થઇ, અરતિ પ્રગટ થઇ, અને તત્કાળ તેનું મુખ શન્ય થઇ ગયું. પછી તેને પશ્ચાતાપ થવાથી સાધુ પાસે જઇ સર્વ લોકની આગળ પાતાના આત્માની નિંદા કરતી બાલી કે, 'મે' દેવભાવથી સાધુને ખાટું કલ'ક ચડાવ્યું છે. 'એ પ્રમાણે કહી મુનિને ખમાવી તેમને પગે લાગી. પછી શાસનદેવતાએ સજ્જ કરેલી વેગવતી ધર્મ સાંભળી દીક્ષા અંગીકાર કરી તેને ચિરકાળ પાળી સાધર્મ દેવલોકે દેવી થઇ. ત્યાંથી ચ્યવી જનકરાજાની પુત્રી સીતા નામે થઇ. પૃવભવમાં ખાટું આળ આપયું હતું તેથી સીતા અહિ' કલ'કને પાત્ર થઇ, પછી કલ'કથી મુકત થયેલા સાધુની પણ લાકોએ પૂજા કરી અને જિનશાસનની પ્રભાવના થઇ. વળી જે બીજાના અવર્ણવાદ સાંભળે છે તે પણ પાપી ગણાય છે કહ્યું છે કે—

## " निवार्यतामात्ति ! किमप्ययं बटुः,पुनर्विवद्धुः स्फुरितोत्तराधरः। न केवझं यो महतां विजाषते,श्रृणोति यस्मादपि यः स पापजाक्।३।"

શબ્દાર્થ—" હે સખી! ઉપરના સ્કુત્તયમાન હેઠવાળા અને કાંઇ પણ બીજી વખત કહેવાની ઈચ્છાવાળા આ બડુકને નિવારણ કર. કારણ કે જે મહાન પુરૂષોની નિંદા કરે છે તે એકલાજ પાપી ગણાય છે એમ નહીં, પરંતુ જે નિંદા સાંભળે છે તે પણ પાપના ભાગી થાય છે. 3"

આ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ગ્ર'થકાર મહાશય ઉપદેશદ્વારા આ ગુણને મેળવ-નાર ગૃહસ્થધર્મને ચાેગ્ય થાય છે એમ દર્શાવે છે.

## "इत्थं सदा निन्द्यमवणुर्वादं,त्यजन्परेषां श्रवणं च तस्य । जगज्जनश्रुराघ्यतया गृहस्यः,सद्धम्मयोग्यो भवतीह सम्यक्॥४॥"

શખ્દાર્થ—" ઉપર જેંહાવ્યા પ્રમાણે નિરંતર નિંદવા યાગ્ય એવા બીજાના અવર્હુ વાદ અને તેનું શ્રવણ એ બન્નેને ત્યાગ કરતા ગૃહસ્થ જગતના લાકાને પ્રશંસ-નીય થવાથી આલાકમાં સારી રીતે સદ્ધમેને યાગ્ય થાય છે. ૪ " इतिषष्ठः ॥



#### सप्तम गुण वर्णन.



વે ક્રમ પ્રાપ્ત સપ્તમ ગુણનું વર્ણન કરે છે.

" अनेकिनिर्गमद्वारिवविजितिनिकेतनः "— ગૃહસ્ય અનેક પેસવા નિકળવાના દ્વારાથી રહિત મકાનવાળા હાય. કારણ કે જો ઘરમાં પેસવા નિકળવાનાં ઘણાં દ્વાર હાય તો જેઓના આગમન અને પ્રવેશની ખબર પડતી નથી તેવા હુષ્ટ લાકેશના આવવાથી સ્ત્રી વિગેરેના પરાભવરૂપ ઉપદ્રવ થાય છે. આ ઠેકાણે ઘરનાં અનેક દ્વારાનો નિષેધ થવાથી ગૃહસ્ય નિયમિત દ્વારથી સારી રીતે રક્ષણ કરાએલા ઘરવાળા હાવો જોઇએ એવા અહિં તાત્પર્ય છે. તેવા પ્રકારના ઘરને પણ અનુચિત સ્થાનમાં નહિં બાંધતાં ઉચિત સ્થાનમાંજ બાંધવું યુકત છે. તે સ્થાન આ પ્રમાણે છે.

શલ્ય ( અસ્થિ ), રાખ ખાતર વિગેરે દોષ અને નિષેધ કરેલ આયથી રહિત હોય તથા ઘણી દ્વા, અંકુરા, દર્ભના ગુચ્છા, સુંદર વર્ણ તથા ગંધવાળી માટી હોય, સા-રા સ્વાદસુકત પાણીના ઉદ્દગમ હાય અને નિધાનવાળું હોય તેને ચાગ્ય સ્થાન કહે છે કહ્યું છે કે—

#### " शीतस्पर्शोष्णकाक्षे याऽत्युष्णस्पर्शा हिमागमे । वर्षासु चोजयस्पर्शा, सा शुजा सर्वदेहिनाम् ॥ १ ॥ "

રાબ્દાર્થ—'' ઉષ્ણ કાળમાં શીત સ્પર્શવાળી, શીત કાળમાં ઉષ્ણ સ્પર્શ-વાળી અને વર્ષા ઋતુમાં ઉષ્ણ તથા શીત એ બન્ને સ્પર્શવાળી હોય તે ભુમિ સર્વ પ્રાણીઓને કલ્યાણકારી થાય છે. ૧ "

પ્રથમ ભૂમીને એક હસ્ત પ્રમાણ ખાેદી પછી તે ખાડાને તે રેતીથી પુરી દેતાં જે રેતી વધી પડે તાે શ્રેષ્ઠ, એાછી રહેતાે હીન, અને બરાબર થાયતાે સાધારણ (મધ્યમ) ભૂમિ સમજવી. જે જમીનમાં વાવેલી ડાંગેર વગેરે ત્રણ દિવસમાં, પાંચ દિવસમાં અને સાત દિવસમાં ઉગે તે ભૂમિ અનુક્રમે ઉત્તમ, મધ્યમ અને હીન એમ ત્રણ પ્રકારની છે; અથવા જે જમીન દિગ્મૃઢ કરનારી ન હાય, અર્થાત્ જે જમીનમાં ઉભા રહેવાથી દિશાઓની ચાક્કસ ખબર પડતી હાય, ચારે બાજી સરખી હાય, સુંદર આકૃતિ હાય, ત્રીજે દિવસે બીજને ઉગાડવાવાલી હાય અને પૂર્વ, ઇશાન તથા ઉત્તર દિશા તરફ જળાશય યુક્ત હાય તે જમીન શ્રેષ્ઠ ગણાય છે; ઇત્યાદિ સ્થાન માટે અન્ય શાસ્ત્રથી જાણી લેવું. સ્થાનના ગુણ દાેષાનું જ્ઞાન તા શકુન, સ્વમ, દૈવ-પ્રશ્ન અને નિમિત્ત વિગેરેના બળથી થાય છે. સ્થાન સંખધી નિષેધ તા આ પ્રમાણે છે.

" જે સ્થાનમાં વૃક્ષ અને ધ્વજા વિગેરેની પહેલા તથા છેલા પહેાર શિવાયની **ળીજા** અને ત્રીજા પહેારની છાયા પડતી હાેય તાે તે છાયા નિરંતર દુઃખ આપનારી થાય છે. ખુજુરી, દાડમ, કેળ, બારડી અને બીજોરાનું વૃક્ષ જે ઘરમાં ઉત્પન્ન થાય છે તે ઘરનાે મુળથી નાશ થાય છે. ઘરમાં દુધવાળું વૃક્ષ હાેય તાે તે લક્ષ્મીના નાશ કરનાર, કાંટાવાળું વૃક્ષ હાેય તાે રાત્રુથી ભય આપનાર અને ફળ આપનાર વૃક્ષ હાેય તા સ'તાનના નાશ કરનાર થાય છે. તેથી આવૃક્ષાના કાષ્ટ્રના પણ ત્યાગ કસ્વા. કાેઇ કહે છે કે ઘરની પૂર્વ દિશાએ વડ, દક્ષિણ તરફ ઉમરડા, પશ્ચિમ દિશાએ પીંપળા અને ઉત્તર તરફ પીંપર હાેયતા તે પ્રશંસનીય છે. ગૃહસ્થ તીર્થકરની પીઠ, શંકર તથા સૂર્યની દૃષ્ટિ, વાસુદેવની ડાખી ખાજુ અને પ્રદ્માની દક્ષિણ ખાજીના ત્યાગ કરી મકાન અંધાવે " બીજે સ્થળે પણ કહેલું છે કે, " જિનેશ્વરની પીઠ, સૂર્ય તથા શ'કરની દૃષ્ટિ અને વિષ્ણુની વામ ખાજુના ત્યાગ કરવા જોઇએ. ચંડી સર્વ દિશાએ અશુભ છે, અને ખ્રદ્ધા સર્વથા ત્યાગ કરવા ચાેગ્ય છે. અરિહ'તની દૃષ્ટિ તથા દક્ષિણ <mark>ખાજુ અને શ'કરની પી</mark>ઠ તથા વામ બાજુ હાેય તાે કલ્યાણ કરનાર, અને તેથી વિ-પરીત દિશાએ હાયતા ઘણું દુઃખ આપનાર થાય છે. પરંતુ જે વચમાં માર્ગ હાય-તા કાંઇ પણ દેષ લાગુ થતા નથી. સ્થાન સારૂં હાય તાપણ ઘર નિર્દેષ કરવું નિઇએ. " કહ્યું છે કે-

" पुरिसव्व गिहस्संगं, हीएां ग्रहिग्रं न पावए सोहं । तम्हा सुद्धं कीरइ, जेए। गिहं हवइ रिद्धिकरं ॥२॥"

રાષ્દ્રાર્થ—" ન્યૂનાધિક શરીરવાળા પુરૂષની પેઠે ધરતું શરીર ન્યૂનાધિક હોય-તા શાભા પામતું નથી. તેથી જો ધર નિર્દાષ કર્યું હોય તાે તે ૠિદ્ધ કરનાર થાય છે." ર

વળી " હળ, યાન, ગ'લી, અરઘટ, ય'ત્ર, કાંટાળુ, વૃક્ષ, પાંચ જાતનાં હ'બર **વૃક્ષ અને દુધવાળાં વૃક્ષ એ** સવે<sup>ર</sup>નાં કાષ્ટ્ર ઘર અ'ધાવનાર ગૃહસ્થે ત્યાગ કરવાં જોઇએ. **બીજોરી, કેળ, દાર્ડિમ, જ'બીર, દાેહલિંદ્ર, આંબલી, બાવળ,** બાેરડી અને ધંતુરાના કાષ્ટ્રના પણ ત્યાગ કરે. ઉપર જણાવેલા વૃક્ષાનાં મૂળીયાં પડાશને લીધે જેના ઘરમાં **ગયાં હાય, અને તેમની** છાયા જેના ઘર ઉપર પડતી હાય તેના કુળના નાશ થાય છે. પાષાણમય સ્ત'ભ, પાડડા, છત, ખારસાખ અને ઉત્તર'ગ એ સર્વે ગૃહસ્થાને હાનિ **કારક છે. પ**ણ **ધર્મ સ્થાનમાં** તે સુખ આપનાર છે. પાષાણમય પ્રાસાદ કે ઘરમાં **કાષ્ટ્રના સ્ત'ભાદિકના અને** કાષ્ટ્રમય પ્રાસાદ કે ઘરમાં પાષાણના સ્તંભાદિકના ગૃહ-**રથાએ પ્રયત્નથી ત્યાગ કરવા જોઇએ. દેવમ**ંદિર, કૂપ, વાપિકા, સ્મશાન, મઠ, અને **રાજમ દિરના પાષા**ણ, ઇંટા અને કાષ્ટ્ર ગૃહુસ્થે બાંધકામમાં સરસવમાત્ર પણ લેવાં **ચાેગ્ય નથી. ગાેળાકાર, ખુ**ણારહિત, સાંકડું, એક બે કે ત્રણ ખૂણાવાળું અને દાક્ષણ તથા વામ બાજ દીર્ઘ હાય એવા ઘરમાં વાસ કરવા યાગ્ય નથી. જે ઘરનાં દ્વાર આ-પા આપ બ'ધ થાય છે. અને ઉઘડે છે તે અશુભ ગણાય છે; અને ઘરનાં મૂળ દ્વારમાં ચિત્ર તથા કળશ આદિની વિશેષ શાભા કરવી તે શુભ ગણાય છે. જેગણીનાં નાટક, ભારત, રામાયણ, રાજાનાં ચુદ્ધ, ઋષિચરિત્ર અને દેવચરિત્રનાં ચિત્રાે ઘર ઉપર ચિત-રવાં ચાેગ્ય નથી. ક્ળયુક્ત વૃક્ષ, પુષ્પ, વેલડી, સરસ્વતી, નવનિધાન યુક્ત લક્ષ્મી, કળશ. વધામણાં અને સ્વપ્નાની શ્રેણિ એ મકાન ઊપર ચિતર્યા હાય તો તે શુલ ગણાય છે. મુકાન પૂર્વ તરફ ઉજાત હાયતા દ્રવ્યની હાનિ કરનાર, દક્ષિણ તરફ ઊજાત હાય-તો દ્રવ્યની સમૃદ્ધિ કરનાર, પશ્ચિમ તરફ ઊન્નત હોય તો વૃદ્ધિ કરનાર અને ઊત્તર તરક ઉજાત હાય તો વસ્તીના નાશ કરનાર થાય છે. નગર કે ગામના ઇશાનાદિક કાિંહુમાં ઘર ખાંધવું નહીં, કારણ કે તે સત્પુરૂષાને માટે અશુભ ગણાય છે. પણ અત્યજ જાતિને માટે તો ઋદ્ધિ કરનાર થાય છે. "

્વળી ઘરમાં લક્ષ્મીની વૃદ્ધિ કરવાનાે ઉપાય આ પ્રમાણે છે—

"જે ઘરમાં વેધાદિક દોષ ન હાય, સઘળા કાટમાલ નવા હાય, ઘણાં દ્રાર ન હાય, ધાત્યના સંગ્રહ હાય, જ્યાં દેવતા પૂજાતા હાય, આદર પૂર્વક ઉત્સવ થતો હાય, રક્ત વર્ણની યવનિકા હાય, સારી રીતે ઘરના કચરા દ્વર થતો હાય, માટા નાના વિ-ગેરેની સારી વ્યવસ્થા હાય, સૂર્યનાં કિરણા પ્રવેશ ન કરતા હાય, દીપક બળતા હાય, રાગીનું પાલન થતું હાય અને શ્રમ પામેલાની ચાકરી થતી હાય તેવા ઘરમાં લક્ષ્મી વાસ કરે છે."

ઘરની વ્યવસ્થા નીચે જણાવ્યા પ્રમાણે હાવી એઇએ. તેને માટે વિવેક વિલા-સમાં કહ્યું છે કે:— "पूर्वस्यां श्रीग्रहं कार्य—माग्नेय्यां च महानसम् । शयनं दक्षिणस्यां तु, नेऋत्यामायुधादिकम् ॥ ३ ॥ जुजिकिया पश्चिमायां, वायव्यां धान्यसङ्गहः ॥ जत्तरस्यां जह्मस्यान—मीशान्यां देवताग्रहम् ॥ ४ ॥" इति विवेकविस्रासे ॥

શબ્દાર્થ—" લક્ષ્મીનું સ્થાન પૂર્વ દિશામાં, રસોહું અ**ન્નિ કાેેેંગનં, શયન** દક્ષિણ દિશામાં, શસ્ત્રાદિક નૈત્રદ્રત્ય કેાેેબુમાં, ભાજન ક્રિયા પશ્ચિમ દિશામાં, ધાન્ય સંગ્રહ વાયવ્ય કેાેેબુમાં, જળનું સ્થાન ઉત્તર દિશામાં અને દેવમદિર ઇશાેેબુ કેા**બુમાં** કરવું. ૩–૪"

વળી સ્થાન કેવા પ્રકારનું હાેવું નેઇએ. તે સ્પષ્ટ રીતે દર્શાવે છે.

અતિ પ્રગટ અને અતિ ગુપ્ત સ્થાનના નિષેધ હાવાને લીધે સ્થાન અતિ પ્રગટ અને અતિ ગુપ્ત ન હાવું જોઇએ. તેમાં અતિ પ્રગટ હાય તા નિશ્ચે સમીપમાં બીજાં ઘર ન હાવાને લીધે અને ચારે તરફ ખુલ્લું હાવાને લીધે ચારાદિકથી પરાભવ થાય, અને અતિ ગુપ્ત હાય તા ચારે તરફના બીજાં મકાનાથી ઘેરાએલું હાવાને લીધે શાે- ભાને પામતું નથી, અને અગ્નિ વિગેરેના ઉપદ્રવ વખતે મકાનમાં મુશ્કેલીથી પેસી કે નિકળી શકાય છે.

વળી મકાન કેવા સ્થાનમાં હાેવું જોઇએ તે ખતાવે છે.

" सुप्रति वेद्यके "—જ્યાં સુ દર શીળ વિગેરેથી અલંકૃત પાઢાશી વસતા હાય તેવા સ્થાનમાં મકાન હાવું જોઇએ. જે ખરાબ શીળ [ આચાર ] વાળા પાઢાશી હાય તેા ખરેખર તેમના આલાય સાંભળવાથી અને ચેષ્ટા વિગેરે જેવાથી સદ્દુશ્શી પુરુષના પણ ગુણની હાની આપા આપ થઈ જાય છે. ઊત્તમ સાધુના ઉપાશ્રયની પાસે રહેલા હાથીને સાધુના દર્શનથી દયાના પરિણામ થયા હતા, અને પાછળથી સૂકરીના રહેઠાણ પાસે કરેલી હસ્તીશાળામાં રહેવાથી તેજ હાથી દયા રહિત થયા હતા, વળી ગાયા ચરાવનાર સંગમને સારા પાઢાશીના યાગ મળવાથી તે પરલાકમાં શાલિભદ્ર-પણે ઊપ્તજ થયા હતા.

આગમમાં નિષેધ કરેલા દુષ્ટ પાડાશીએા તો આ પ્રમાણે છે.

" खरिया (तरक्रवजाणो, ताझायरसमणमाहणसुसाणा । वग्गुरियवाहगुम्मिय, हरिएसु पुक्षिन्दमार्च्छंथा ॥ ५ ॥

#### जूयारवेसं नम नद्द जह तह कुकम्मकारीणं । संवासं विजजा, घरहद्दाणं च मित्ती य ॥ ६ ॥"

રાખ્દાર્થ—" દાસી, તિર્થે ચાથી પેષણ કરનાર, તાલાચર [ તાણાઠા પાડીને કરવા વાળા મરકરા, ] સાધુ, બ્રાહ્મણ, રમશાન, મૃગલાં વિગેરેને ફાંસામાં નાંખનાર (પારાધી), વ્યાધ, શિકારો વિશેષ (જનાવરાની મદદથી શિકાર કરનાર), હરિકેશ ચંડાલ વિશેષ, ભિદ્ધ લાેક, માછી, જીગારી, વેશ્યા, નઠજાતિ વિશેષ, ભાઢ અને કુકર્મ કરવાવાળા પુરુષાના ઘર તથા દુકાનના પાડાશ અને મૈત્રીના સર્વથા ત્યાગ કરવા જોઇએ. પ-૬ "

વળી ઘર દેવળની પાસે હાયતા દુઃખ, ચતુષ્પથ [ ચાક ] માં હાય તા હાનિ, ધૂર્ત્તના મકાન પાસે હાયતા પુલનાશ અને મંલીના મકાન પાસે હાય તા દ્રવ્યના નાશ થાય છે. મૂર્ખ, અધર્મી, પાખંડી, મર્યાદા રહિત, ચાર, રાગી, ક્રોધી, અંત્યજ, અહંકારી, ગુરૂની શચ્યા સેવનાર શત્રુ સ્વ મિવંચક, શિકારી, અને સાધુ, સ્ત્રી તથા ખાળકના ઘાત કરનાર અધમ પુરૂષોના પાડાશ આત્માનું હિત ઇચ્છાનાર ખુદ્ધિમાન પુરૂષે ત્યાળ કરવા જોઇએ. ખરાખ પાડાશીને વિષે અંબીકાનું ઉદ્દાહરણ આ પ્રમાણે છે.—

શ્રી ગિરનાર પર્વતની નજીક કુબેરપુરમાં દેવભટ્ટ અને દેવીલાનાે પુત્ર સાેમભટ્ટ નામે પ્રાહ્મણ રહેતો હતો. તેને સ્વભાવથીજ દાનપ્રિય અ'બિકા નામે ભાર્યા હતી. તે બન્નેને સિદ્ધ તથા બુદ્ધ નામે બે પુત્રા હતા. એક વખતે શ્રાદ્ધના દિવસે અંબિ-કાએ એક માસના ઉપવાસી સાધુને ભક્તિ, શ્રદ્ધા અને આનંદથી દાન આપ્યું. અં અિકાના તે દાનને જોઇ જાણે સાક્ષાત્ રાક્ષષીજ હાય નહીં અને જાણે કલહની મૂર્તિજ હાય નહીં, એવી તેની કાઇક પાંડાશણ ઉંચા હાય કરી એકદમ ઘરમાંથી નિકળી મ્હાટા શખ્દાથી જેમ તેમ બાલવા લાગી. તે અરસામાં કાઇ ઠેકાણે ગયેલી તેની સાસૂ આવી પહેાંચી. તે પાડાેશણુનાં વચનાે સાંભળી ક્રેાેેેેેેે **ઘયુક્ત થયેલી** તેની સાસૂએ સાેમભટ્ટને જણાવી દીધું. સાેમભટ્ટ બાલ્યાે કે, "અરે પાપિણી ! હું સુધી કુળદેવતાની પૂજા થઇ નથી, પિતૃપિંડ ભર્યા નથી અને બ્રાહ્મણાને પણ જમાડ્યા નથી અને તે આ શું કર્યું ? " ઇત્યાદિ આક્રેાશ વચનાથી તિરસ્કાર કરી ઘરમાંથી કાઢી મુકી, અ બિકા પણ પાતાના બે પુત્રાને લઇ એકદમ ત્યાંથી નિકળી ગઇ. ગામ-માં કેાઇપણ ઠેકાણે સ્થાન નહીં મળવાને લીધે નગરની બહાર જતાં ચાલવાથી થાકી ગયેલી અ બિકા પાસે તેના બન્ને યુત્રાએ જળ માગ્યું. આગળ એક શુષ્ક સરાવર જાવામાં આવ્યું, તે તેના શીળના પ્રભાવને લીધે જળથી ભરાઇ ગયું, અને એક શુષ્ક આમ વૃક્ષ હતું તે પણ કળ ચુકત થઇ ગયું. હવે જળ તથા કળ વિગેરથી સુખી

થયેલી અંબિકા આમ વૃક્ષની છાયામાં વિશ્વામ લે છે, તેટલામાં ઘરમાં ગયેલી તેની સાસૂ શીળના મહિમાથી તથા મુનિદાનથી પ્રસન્ન થયેલ શાસનદેવતાના પ્રભાવથી મુનિને દાન આપવાની જગામાં રહેલાં આસના સુવર્ણમય થયેલાં તથા સિકથા મોક્તિકરૂપ થયેલાં અને રસાઇનાં ભાજના જેવાં ને તેવાં ભરેલાં જોઇ ખુશી થઇને પુત્રને કહેવા લાગી કે, "હે પુત્ર! પતિવ્રતા અને ગુણવત્તી વહૂને એકદમ તેની પાછળ જઇ પાછી તેડી લાવ." સામભદ્દ પણ તેનું માહાત્મ્ય જોઇ પશ્ચાતાપ કરતા તેની પાછળ ગયા. ભત્તારને આવતા જોઇ ભય પામેલી અંબિકા પાતાના પુત્રા સાથે નજીકના કૂવામાં પડી. જૈન મુનિને આપેલા દાનના ધ્યાનમાં તત્પર થયેલી તે શુભ ધ્યાનથી કાહેંડ નામના વિમાનમાં મહાટી ઋધ્ધિવાળી અંબિકા નામની દેવી થઇ. લોકાના અપવાદથી ભય પામેલા સામભદ્દે પણ તેજ કૂવામાં ઝંપાપાત કરોં. તે પણ મરીને તેજ વિમાનમાં અભિયાગિક કર્મના ઉદયથી સિંહરૂપ ધારી દેવ થયા, અને તે અંબિકાના વાહન તરીકે થયા. ાા ઇતિ અંબિકા ઉદાહરણ સમાપ્ત.

હવે આ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ગ્ર'થકાર ઉપદેશદ્વારા સારા પાડાેશ રાખવા આગ્રહ કરે છે.

"इत्यम्बिकावदिहकन्दसमत्सरादीन्, कुप्रातिवेश्मिकतया प्रतिज्ञाच्य दोषान्। श्राष्ट्रः सदा स्वपरसोख्यसमाधिहेतोः, सुप्राति वेश्मिकग्रहे विद्धीत वासम्॥ ७॥"

શબ્દાર્થ-–"ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે આ લાકમાં અંબિકાની પેઠે ખરાબ પાડા-રાથી અપવાદ અને અદેખાઇ વિગેરે દાષાની પ્રાપ્તિ થાય છે એમ વિચારી શ્રાવક નિરંતર પાતાની અને પરની સુખ સમાધિ માટે સારા પાડાશવાળા મકાનમાં વાસ કરે. ७ " इति सप्तमः ॥





#### अष्टम गुण वर्णन.





વે ક્રમથી પ્રાપ્ત થયેલ " સારા આાચારવાળાના સંગ કરવા " રૂપ અષ્ટમ ગુણતું વર્ણન કરે છે.

" कुतसङ्ग: सदाचारै: "— સુંદર આચાર અર્થાત્ આ લાક તથા પરલાક-ના હિતવાળી પ્રવૃત્તિ તેને સદાચાર કહે છે. તેવા સારા આચારવાળા પુરૂષોની સાથે સંગ કરનાર હાય. પરંતુ જુગારી, ધૂર્ત્ત, બદમાસ, ભાટ, ભાંડ, અને નટ વિગેરેના સંગ કરે નહીં. કારણકે તેમના સંગ કરવાથી સદાચાર હાય તે પણ નાશ પામે છે. કહ્યું છે કે:—

### "थदि सत्सङ्गनिरतो, जविष्यसि जविष्यसि । अथाऽसज्जनगोष्ठीषु, पतिष्यसि पतिष्यसि ॥ १ ॥"

શબ્દાર્થ—" જો તું સત્પુરૂષની સંગતિમાં આસક્ત થઇશ તેા સુખી થઇશ અને જો તું દુર્જનની સંગતિમાં પડીશ તેા દુ∶ખમાં પડીશ ૧ "

(નિશ્ચય નયથી) સંગતિ સર્વ પ્રકારે ત્યાગ કરવા યાગ્ય છે. જો તે સર્વથા ત્યાગ ન કરી શકાય તો સત્પુર્યાની સાથે સંગ કરવા યાગ્ય છે, કારણુંકે સંત પુર્યા સંગતિનું એાષધ છે. વળી કહ્યું છે કે '' તું સત્સંગનું મહાત્મ્ય તો જો! પાર્શ્વમણિના સંગથી લોહું સુવર્ણ થાય છે, અને કાચ સુવર્ણની સંગતિથી મણિની ગણત્રીમાં આવે છે. જેમ જળમાં ઉત્પન્ન થયેલા શંખ અગ્નિના સંખંધથી દાહ ઉત્પન્ન કરે છે, તેમ સારા કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલા પુરૂષ પણ કુસંગતિથી વિકારને પામે છે. મનુષ્યા-દિક સચેતનના સંગતા દ્વર રહા, પરંતુ વૃક્ષમાં પણ સજ્જન દુર્જનપણું રહેલું છે. કારણું અશાકવૃક્ષ શાકના નાશ કરે છે, અને કલિ (બેહેડાનું) વૃક્ષ કલેશ ઉત્પન્ન કરે છે. જેમ અધ પાતળા હાય છે તા પણ શાલાને પામે છે, અને રાસલ પુષ્ટ હાય તાપણ શાલાને પામતા પામતા નથી; તેમ સજ્જન નિર્ધન હાય તા પણ તે શ્રેષ્ટ ગણાય છે,

પણ અધમ પુરૂષ ધનવાન હાય તો પણ તે શ્રેષ્ટ ગણાતો નથી. ઉપાધિજન્ય દાષ તો દૂર રહા, પરંતુ જેમ જ્ઞાનની સંગતિ થવાથી પ્રાણીનાં કર્મ નાશ પામે છે, તેમ સ્વ-ભાવથી ઉત્પન્ન થયેલા પણ દોષ સારી સંગતિથી ચાલ્યા જાય છે."

એ પાપટનામાતા પિતા એકજ હાવા છતાં ભિલ્લાના સંગથી એકને અવગુણ થયા હતા, અને મુનિયાના સંગથી બીજાને ગુણ થયા હતા, એમ સંભળાય છે. " હે રાજન્! મહારા અને તે પક્ષીના માતા પિતા એકજ છે મને મુનીએા લાવ્યા છે, અને તેને ભિદ્ધ લાકો લઇ ગયા છે. હે રાજન્! તે પક્ષી ભિલ્લાની વાણી શ્રવણ કરે છે, અને હું મુનિ પુંગવાની વાણી શ્રવણ કર્યું છું. સંસર્ગથી દેષ અને ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે, એ તમે પણ પ્રત્યક્ષ જોયું. " વળી કહ્યું છે કે:—

"धर्मं ध्यस्तद्यो यशश्च्युतनयो वित्तं प्रमत्तः पुमान्, काव्यं निष्प्रतिजस्तपः शमद्याशून्योऽह्पमेधाः श्रुतम् । वस्त्वालोकमङ्गोचनश्चलमना ध्यानं च वाञ्छत्यसौ, यः सङ्गं गुणिनां विमुच्य विमतिः कल्याणमाकाङ्कृति ॥३॥"

શખ્દાર્થ—" જેમ નિર્દય પુરૂષ ધર્મને, અન્યાચી યશને, પ્રમાદી પુરૂષ ક્રવ્ય ને, બુદ્ધિદ્ધીન કાવ્યને, સમતા અને દયારહિત પુરૂષ તપશ્યાને, અલ્પ બુ<sup>દ્</sup>ધ શ્રુત ને, નેત્રહીન પદ્દાર્થ જોવાને, અને ચલચિત્તવાળા ધ્યાનને ઇચ્છે છે તેમ દુર્મીત ગુ. હ્યીના સંગના ત્યાગ કરી કલ્યાહ્યની ઈચ્છા રાખે છે. ર "

સારી સંગતિના ઉપદેશ જેવી તેવી રીતે પ્રાપ્ત થતો નથી.આ સંખધમાં લાેકમાં પ્રસિદ્ધ થયેલી પ્રભાકરની કથા આ પ્રમાણે છે.—

વીરપુર નગરમાં ષટ્ કર્મમાં તત્પર દિવાકર નામે બ્રાહ્મણ રહેતો હતો. તેને મભાકર નામે એક પુત્ર હતો. તે કીમીયાગર, જીગારી, કજીયાખાર અને સર્વ ઠેકાણે નિર કુશ હાથીની પેઠે ઇચ્છા પ્રમાણે બ્રમણ કરનાર હતો. તેના પિતાએ તેને આ પ્રમાણે શિખામણ આપી કે, "હે વત્સ!તું વ્યસનના ત્યાગ કર.જેને માટે કહ્યું છે કે:–

"वैरवैश्वानरव्याधि—वादव्यसनलक्काणाः । महानर्थाय जायन्ते, वकाराः पञ्च वर्ष्टिताः ॥ ३ ॥"

રાષ્ક્રાર્થ—"વેર, વેધાનર (અગ્નિ), વ્યાધિ, વાદ અને વ્યસનરૂપ આ પાંચ વૈકારા વૃદ્ધિ પમાડવાથી મહાન્ અનર્થ થાય છે. ૩"

માટે હે વત્સ ! શાસ્ત્રોનું અવગાહનકર, કાવ્યરસરૂપ અમૃતનું પાનકર, કળા-

એોના અભ્યાસ કર, ધર્મ કર અને પોતાના કુળના ઉદ્ધાર કર. " એવી રીતે તેના પિતાએ શીખામણ આપી તાે પણ તેને સામાે ઉત્તર આપ્યાે કે—

## " न शास्त्रेण क्षुधा याति, न च काव्यरसेन तृट् । एकमेवार्जनीयं तु, ष्ठविणं निष्फलाः कद्याः ॥ ४ ॥

શાબ્દાર્થ—" શાસ્ત્રાભ્યાસથી કંઇ ક્ષુધા મટતી નથી,કાવ્ચરસથી કંઇ તૃષા ખુ-ઝાતી નથી, માટે એકલા દ્રવ્યનેજ ઉપાર્જન કરવું જોઈએ; બીજી કળાએા તેા ફળ વિનાની છે. ૪"

આ પ્રમાણેની તેની ઉદ્ધતાઈ ભરેલી યુક્તિઓથી દુઃખી થએલો દિવાકર માન રહ્યા, પછી દિવાકરે પોતાના મૃત્યુ સમયે બીજી વખત સ્નેહથી પુત્રને બાેલાવી આ પ્રમાણે કહ્યું, " હે પુત્ર! યદ્યપિ મહારા વચન ઉપર તને શ્રદ્ધા નથી તાેપણ મ્હાર્ સમાધિથી મૃત્યુ થાય તે માટે આ એક શ્લાેક તું ગ્રહણ કર;—

## " कृतज्ञस्वामिसंसर्ग-मुत्तमस्त्रीपरिग्रहम् । कुर्वन्मित्रमसोजंच, नरो नैवावसिदति ॥ ए ॥ "

શબ્દાર્થ—" કૃતજ્ઞ સ્વામીના સ'સર્ગ, ઉત્તમ સ્ત્રીના સંગ્રહ અને નિર્લોલી પુરૂષની મૈત્રી કરનાર પુરૂષ કદિપણ દુ:ખી થતા નથી. પ "ઉપરના શ્લાકના તાત્પર્ય ને મળતા આ બીજા શ્લાકના અર્થ આ પ્રમાણે છે " ઉત્તમ પુરૂષાની સાથે સંગતિ કરનાર, પ'ડિતાની સાથે ગાષ્ટી કરનાર, અને ઉદાર પુરૂષાની સાથે મૈત્રી કરનાર પુરૂષ કદિ પણ દુ:ખી થતા નથી."

આ શ્લોક પ્રભાકરે પિતાના આગ્રહથી ગ્રહણ કર્યો. કેટલેક વખતે તેના પિતા મૃત્યુ પામ્યા. પછી પ્રભાકર તે શ્લોકની પરિક્ષા કરવાના ઈરાદાથી દેશાંતર જતાં કાઈ-એક ગામમાં કૃતઘ અને તુચ્છ પ્રકૃતિવાળા સિંહ નામના ઠાકારની સેવા કરવા લાગ્યા. પ્રભાકરે તેજ ઠાકારની સૌથી અધમ દાસીના ભાર્યા તરીકે સ્વીકાર કર્યો, અને જેજ ગામના રહેવાસી, નિર્દાક્ષિણ્ય શિરામણિ તથા કેવળ દ્રવ્યમાંજ લુખ્ય ચએલા લાભનાંદી નામે વિણકને પોતાના મિત્ર કર્યો. એક વખતે ઉપરી રાજાએ સિંહને બાનલાવવાથી તે પ્રભાકરની સાથે રાજા પાસે ગયા. પ્રભાકર રાજાને પંડિત પ્રિય સમજ આ પ્રમાણે બાલ્યાકે,—મૂર્ખા મુર્ખાની સાથે, વૃષભ વૃષભની સાથે, હરિણા હરિણાની સાથે અને સદ્દ્રણદ્ધિવાળા સદ્દ્રણદ્ધિવાળાની સાથે સંગતિમાં આવે છે. માટે મિત્રતા સમાન શીળવાળાની સાથેજ હાવી નેઇએ." પ્રભાકરની આ યુક્તથી સંતુષ્ટ

થયેલા રાજ્યએ ઘણા ગામાે સહિત એક નગર આપવા માંડયું પણ તે નહીં લેતાં પ્ર-ભાકરે સિંહને અપાવ્યું.

એવી રીતે પ્રભાકરે સિંહને અનેક પ્રકારે ઉપકારા કર્યા, દાસીને સુવર્ણનાં આ-ભરણ વિગેરે આપ્યાં, લાભન દીને પણ મહર્દ્ધિક બનાવ્યાે. હવે સિંહ પાસે પાતાના જીવથી પણ અધિક વહાલો એક મયુર હતો. તેનું માંસ ખાવાના દાહદ પ્રભાકરની દાસી ભાર્યાને ગર્ભના પ્રભાવથી ઉત્પન્ન થયો. પ્રભાકરે પિતાના આપેલા શ્લોકની પ-રીક્ષામાટે રાજાના મધૂરને કાેઇ ઠેકાેે સંતાડી બીજા મધૂરના માંસથી દાહદ પૂર્ણ કર્યો. હવે સિંહે ભાજન વખતે મયૂરના ચારે તરફ તપાસ કરતાં કાેઇ પણ ઠેકાણેથી મળી આવ્યા નહીં, ત્યારે તેણે ગામમાં પડેહા વગડાવ્યા કે, 'જે પુરૂષ મયૂરની ખખર આપશે તેને રાજા એક્સો આઠ સાનામ્હાર આપશે, 'એવી રીતના પડેહા સાંભલી ' મને બીજે સ્વામી મળી આવશે ' એમ ધારી દ્રવ્યમાં લુખ્ધ થયેલી દાસીએ રાજાને કહ્યું કે, " હે રાજન્ ! મે' અટકાવ્યા છતાં પણ અત્યંત વિષયાસકિતમાં નષ્ટ થયેલા આ પ્રભાકરે મ્હારા દાેહદ પૂર્ણ કરવા માટે બીજો મયૂર નહીં મળવાથી તમારા મયૂરને મારી નાંખ્યાે છે. " એવું દાસીનું કહેવું સાંભળી સિંહની પેઠે ક્રુર અને ક્રોધયુકત થયેલા સિંહે પ્રભાકરને પકડવા સુભટા માકલ્યા. તે વૃતાંત જાણી ભય-ભીત થયેલા પ્રભાકર મિત્રને ઘેર ગયા, અને કહેવા લાગ્યા કે, ' હે મિત્ર ! મહારી રક્ષા કર! રક્ષા કર! એમ બાલતાં પ્રભાકરને લાભન'દીએ કહ્યું કે, 'તહે' રાજાનું શું નુકશાન કર્યું છે ? ' પ્રભાકર–મેંહે' મહારી સ્ત્રી માટે રાજાનાે મયૂર મારી નાંખ્યાે <mark>છે. ' મિત્રાધમ લે</mark>ોભન'દી–' સ્વામીના દ્રાહ કરનાર, તહારે માટે સ્થાન ક્યાં છે ? અળતા પુળાને પાતાના ઘરમાં કાેેે નાખે ? ' ઇત્યાદિ બાલનાર મિત્રના ઘરમાં યાવત્ પ્રવેશ કરે છે તેટલામાં લાેભન'દીએ છુ'ખારવ કર્યા એટલે રાજાના સુંભટા આવી તેને પકડી રાજા આગળ લઈ ગયા. તેને જોઈ બ્રક્કટી ચઢાવી સિંહ તિરસ્કાર પૂર્વંક બાલ્યા કે, 'હે વિપ્રાધમ! મહારા મગૂરને આપી દે અથવા ઇષ્ટ **દેવતાનું સ્મર**ણ કરી લે. ' તે વખતે પ્રભાકર દયામણા થઇ બાલ્યાે કે, ' હે રાજન્! તમે મ્હારા પિતા, સ્વામી અને શરણ રૂપ છે। તેથી તમ્હારા આ સેવકના એક અપરાધ ક્ષમા કરાે. ' એ પ્રમાણે વિન'તિ કરી તાેપણ અધમ પ્રકૃતિને લીધે **તેને મારી નાંખવાને સુભ**ટાને સાંપી દીધા, તેએાએ તેનું કાંઇ પણ અનિષ્ટ કર-વાની તૈયારી કરી તેટલામાં પ્રભાકરે યથાર્થ સ્વરૂપ નિવેદન કરી મયૂર સોંપી દીધા. તે પછી પ્રભાકર બાલ્યા કે, 'પિતાનું વચન દેવ સમાન કહેલું છે, જેનું ઉલ્લ'ઘન ૧ર

કરવાથી મને તત્કાળ આવું ફળ પ્રાપ્ત થયું. ' આ પ્રમાણે કહી કર્યહની રજા લઈ પ્રભાકર આગળ ચાલ્યા. રસ્તામાં આ પ્રમાણે વિચાર કરવા લાગ્યાન

"वरं विहर्तुं सह पन्नगे र्जवेच्छठात्मिजर्वा रिपुभः सहोषितम्। श्रथम्युक्ते श्रपछेरपिगते ने पापिनत्रैःसह वर्त्तितुं क्षमम् ॥६॥ श्हेव हन्युर्जुजगा हि रोषिता, धृताऽसयश्छिष्मपक्ष्य वाऽरयः। श्रसत्प्रवृत्तेन जनेन सङ्गतः, परत्र चैवेह च हन्यते जनः ॥७॥ नृणां मृत्युरि श्रेयान्, पिडतेन सह ध्रुवम्। न राज्यमि मूर्खेण, होकद्वयविनाशिना ॥ ७॥ "

રાબ્કાર્થ—" સર્પાની સાથે વિચરવું અને શક પુરૂષા તથા શત્રુઓની સાથે વાસ કરવા સારા છે, પણ ધર્મ હીન, ચપળ, મૂર્ખ અને પાપી મિત્રાની સાથે વર્તાન કરવું પાંચ નથી. દ. ગુરસે થયેલા સર્પા અને ખડ્ગને ધારણ કરનાર શત્રુઓ તા છિદ્રને જોઇ આ લોકમાંજ હણનારા થાય છે; પણ અસત્પ્રવૃત્તિ વાળા પુરૂષની સાથે સંગતિ કરનાર પુરૂષ ઉભય લોકમાં હણાયછે. ૭ પંડિતની સાથે રહેતાં મનુષ્યાનું મરણ થાય તે પણ ખરેખર કલ્યાણકારી છે; પરંતુ ઉભય લોકના નાશ કરનાર મૂર્ખની સાથે રહેતાં રાજ્ય હોય તે પણ સાર્ં નથી. "૮

અનુકુમે પ્રભાકર સુંદરપુરમાં ગયા. ત્યાં હેમરથ નામે રાજા હતો, તેને કુવ્યમનના ત્યાગ કરનાર, કુતજ્ઞ, વિદ્વાન્પ્રિય અને લોકોનો પ્રેમ સંપાદન કરનામાં કુશળ એવા ગુણુસુંદર નામે પુત્ર હતો. શાસ્ત્રાભ્યાસ કરવામાં તત્પર થયેલા તેને પ્રભાકરે નગરની અહાર જેયો. તેની પાસે જઇ પ્રભાકરે વિનય પૂર્વક પ્રણામ કર્યો. તે જાઇ કુમારે પણ પ્રસન્ન દૃષ્ટિથી અવલોકન કરવા રૂપ પૃજાથી પ્રભાકરની પૂજા કરી. કહ્યું છે કે:—

"प्रसन्ना दृग् मनः शुद्धं, स्रक्षिता वाग् नतं शिरः । सहजाधिष्वयं पूजा, विनापि विजवं सताम् ॥ ए॥" शण्दार्थ—" प्रसन्न दृष्टि, निभण व्यातः इर्ष्ण, सुद्धर वाष्ट्री व्यने नभ्रीसृत મસ્તક એ સત્પુર્ધાની અર્થિપુર્ધાને વિધે સંપત્તિ વગરની સ્વાભાવિક પૂજા ગણાય છે. ૯ "

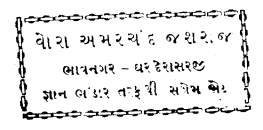
કુમારના સ્તેહ યુક્ત આલાપ વિગેરે જોઈ પ્રભાકર વિચાર કરવા લાગ્યા કે, 'અહા ! આ કુમારની નિર્મળ મૂર્તિ, મિત અને મધુર વચન, નવીન ઐાચિત્ય ચાતુર્યતા અને આત્માની નિર્મળતા કેવી આશ્ચર્યજનક છે! કેટલાએક પુરૂષા ખાલ્યાવસ્થાયીજ દ્રાક્ષનો પેઠે મધુર હાય છે, કેટલાએક આમ્ર વૃક્ષની પેઠે કાલાં-તરે મધુરતાને પ્રાપ્ત થાય છે અને કેટલાએક તો ઇંદ્રવારણાના કળની પેઠે વિપા-કથી ( પાકવાથી ) કદિ પણ મધુર થતા નથી, અને જ્યાં આકૃતિ હાય ત્યાં ગુણા વાસ કરી રહે છે. ' એ પ્રમાણે નિશ્ચય કરી પ્રભાકર તેની સેવા કરવા લાગ્યો. તેથી કુમારે તેને રહેવા નગરની અંદર એક મકાન અપા**્યું. પછી પ્રભાકરે** ઉત્તમ સ્વભાવવાળી, સ્થિરતાવાળી અને વિનયાદિક ગુણવાળી એક પ્રાહ્મણીને પાતાની ભાર્યા કરી, તથા મહાનુ ધતાહ્ય, પરાપકારરૂપ વ્રતને ધારણ કરનાર અને પુરજનામાં મુખ્ય એવા વસંત નામના વિશકને મિત્ર કર્યો. અનુક્રમે પિતા મરણ પામતાં ગુબસુંદર કુમાર રાજા થયો. અને સર્વ કાર્ય કરવામાં સમર્થ પ્રભાકર મંત્રી થયો. એક વખતે અશ્વના વેપારીઓએ છે જાતિવંત ઘાડાઓ રાજાને લેટ કર્યા. તે ઉત્તમ લક્ષણવાળા હતા પરંતુ વિપરીત શિક્ષાને પામેલા હતા. તે ખિના જાણ ખહાર હાવાને લીધે રાજા અને મ'ત્રી બન્ને ઘોડા ઉપર આરૂઢ થઇ નગરની અહાર જઇ અશ્વા ખેલાવવાના સ્થાનમાં અશ્વાને ખેલાવી વેગ જાણવાની ઇચ્છાથી તે અન્તેએ અશ્વાન ચાળકના પ્રહાર કર્યો તેથી તે અન્ને એટલા તો વેગથી ચાલી નિકળ્યા કે કાેઈ પણ તેઓની ગતિને પહેાચી શકે નહીં. અનુક્રમે વનમાં આમળાંના વક્ષ નીચેથી પસાર થતા નિશાનબાજ મંત્રીએ ત્રણ આમળાં ગ્રહેણ કરી લીધાં. પછી તેમણે લગામાં મુકી દીધી એટલે એકદમ બન્ને અશ્વા ઉભા રહ્યા. આ વખતે રાજાને તુષા લાગી હતી તેથી મંત્રીએ એક આમળું આપ્યું; ક્ષણવારમાં અતિ તુષાતર થયેલા રાજાને બીજાં અને ત્રીજું આમળું આપ્યું. એવી **રીતે ત્ર**ણ આમળાથી કાળ ક્ષેપ કરતાં પાછળ રહેલું સૈન્ય આવી પહેાચ્યું. પછી સ્વસ્થ થઇ નગરને વિષે આવી પંદેાંચ્યા.

હવે ગુલ્યુસું દર રાજાને એક પાંચ વર્ષના પુત્ર હતો તે બાળ હરિણને સાથે લઇ <sub>દ</sub> હમેશાં મંત્રીના મકાનમાં ક્રીડા કરવા આવતો હતો. એક વખતે મંત્રીએ રાજાની પરીક્ષા કરવા માટે કુમારને સંતાડી દીધા. રાજાએ ભાજન વખતે કુમારની સર્વ ઠેકાણું તપાસ કરાવી પરંતુ કેાઇ પણ ઠેકાણુંથી તે મળી આવ્યા નહીં. તેથી ભ્રમિત થયેલાની પેંઠે રાજ સ્થિર થઈ ગયા, અને રાજાના સઘળા પરિવાર પણ શ્યામ મુખ બની ગયેા. આ અરસામાં કાેઇએ શ'કા કરી કહ્યું કે " કુમાર મ'ત્રીને ઘેર ગયેા હતા. " તેથી સર્વ લાેકાના ચિત્તમાં મ'ત્રી ઉપર શ'કા **થઇ આવી. મ'ત્રી** પણ રાજસભામાં ગયા ન હતા તેથી તેની ભાર્યા બાલી કે " હે સ્વામિન્! આજે રાજસભામાં કેમ ગયા નથી. " મ'ત્રીએ જવાબ આપ્યા કે " હે પ્રિયે! હું રાજાને મુખ દેખાડવાને સમર્થ નથી; કારણ કે આજે મેં**કે રાજકુમારને મારી** નાંખ્યા છે. " ભાર્યાએ કહ્યું કે " હે નાય! એ શું ? " મંત્રીએ જવાબ આપ્યા કે " ગઇ કાલે ત્હેં કહ્યું હતું કે ' ગર્ભના પ્રભાવથી આ **રાજાના પુત્ર શત્રુની પેઠે** મ્હારા નેત્રાને દાહ ઉત્પન્ન કરે છે, ' તેથી મહે' તહારી ચિત્તની સમાધિ માટે તેને મારી નાંખ્યા છે. " તે પછી ચિત્તામાં બળાપા કરતી મંત્રી પત્ની એકદમ વસત મિત્રને ઘેર જઇ તેને સર્વ વૃતાંત કહી સંભળાવ્યો. મિત્ર અત્યંત કૃતજ્ઞ હાવાથી "આ વાતમાં કાંઇ નથી. હું પાતેજ રાજાને લેગા થઇશ." એવી રીતે મંત્રી પત્નીને આશ્વાસન આપી પાતે રાજા પાસે ગયા, અને રાજાને વિન'તિ કરી કે " હેં દેવ! આ આબતમાં મ'ત્રીના બીલકુલ અપરાધ નથી. કિંતુ આ વિષયમાં મ્હારા પાેેેેેેેેે પાેેેે નાે જ અપરાધ છે. " એવી રીતે ચુક્તિથી કાંઇક બાલે છે તેટલામાં મ'ગીની પત્ની પણ આવી પહેાચી અને તેણે જણાવ્યું કે " મ્હારા દાહદ પૂર્ણ કરવા માટે આ ખીના ખનેલી છે. " તે પછી મ'ત્રી પણ આવી પહેાંચ્યાે અને ક'પાયમાન શરીર-વાળા તેણે વિન'તિ કરી કે " હે રાજન્! મ્હારા દુઃખથી દુઃખી થયેલા વસ'ત અને મ્હારી પત્ની પાતાના અપરાધ જાહેર કરે છે, પરંતુ સઘળા અપરાધ મ્હારાજ છે, તેથી મ્હારા પ્રાણા ગ્રહણ કરવા એઇએ. " તે પછી રાજા વિચાર કરવા લાગ્યા કે, ' આ મ'ત્રી બધી રીતે મ્હારૂં હિત કરનાર અને આમળાં આપી મને જીવિત-દાન આપનાર છે. ' એમ વિચારી રાજાએ લાેક સમક્ષ મંત્રિને કહ્યું કે " હે મિત્ર! તે વખતે જો તહે<sup>.</sup> મને આમળાનાં ફળ ન આપ્યાં હાત તાે હું ક્યાંથી,આ રાજ્યક્યાંથી, પુત્ર કયાંથી અને પરિવાર પણ ક્યાંથી હેાત." મ'ત્રિએ કહ્યું કે,"હે સ્વામિન્! આમ કહેવાથી તમારી કૃતજ્ઞતા પ્રગટ થાયછે;પણ તમારા પુત્રરૂપી રત્નના નાશ કરનાર મને તા દંડઆપવાજ નિઇએ."ત્યારે રાજાએ કહ્યું, "ને એમ છે તે. ત્રણ આમળામાંથી એક આમળું વળી ગયું. " એટલે મંત્રિ બાલ્યા કે, " હે દેવ! હે સર્વ ગુણાધાર! ⋥ એ પ્રમાણે છે તો ત્રણુ આમળાં રહેવા દો અને તમે કુમારની સાથે ચિરકાળ સુધી રાજ્ય કરો. " એમ બાલી કુમારને લાવી રાજાને અર્પણ કર્યો. તે અવસરે કુમારને લોધ સર્વને આનંદ થયો. ' હે મંત્રિન્! આ શું ?' એમ રાજાએ પુછ્યું એટલે મંત્રિએ પિતાના આદેશથી લઇને પોતાનું સપૂર્ણ વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યું. તેના આ સ્વરૂપને જાણી લજ્જા પામેલા રાજાએ મંત્રીને અહાંસન ઉપર બેસાડી કહ્યું કે " હે મંત્રિન્! મહેં જે અમૃલ્ય આમળાંની પુત્ર સમાન તુલના કરી તે સહન કરવું. " ઇત્યાદિ પ્રીતિયુક્ત વાકયાથી પ્રભાકરને ખુશી કર્યો. પછી ઉત્તમ સ્વામી વિગેરની પરીક્ષા જેલે કરી છે એવા પ્રભાકર મંત્રીએ રાજા સાથે રહી ચિરકાળ રાજ્યનું પાલન કર્યું. હવે ગ્રંથકાર આ ગુણુની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશ દ્વારા સજ્જનના સંગ કરવા આગ્રહ કરે છે.

" प्रजाकरस्यैव समीक्ष्य साक्षात्फलानि सङ्गात्सदसज्जनानाम् । विवेकिना सीख्यगुणाद्यवाप्त्ये, कार्यः सदा सज्जनसङ्गरङ्गः॥१०॥"

શાબ્દાર્થ—" વિવેધી મનુષ્યે સજ્જન તથા દુર્જનના સંગથી જે ડૂળા પ્રાપ્ત થાય છે તેને પ્રભાકરની પેઠે સાક્ષાત જોઇ સુખ અને ગુણુ વિગેરેને મેળવવા માટે હંમેશાં સજ્જનના સંગ કરવા ઉચિત છે. ૧૦ જ इति अष्टमः॥







## नवम गुण वर्णन.



વે ક્રમથી પ્રાપ્ત થયેલ "માતા પિતાની પૂજા કરવા " રૂપ નવમા ગુણુનું વર્ણુન કરે છે.

" मातापित्रोश्च पूजकः"—ગૃહસ્થાએ માતાપિતાની પ્રાતः, મધ્યાન્હ અને સાય'કાળે પ્રણામાદિકે કરી પૂજા કરનાર થવું જોઇએ. કહ્યું છે કેઃ—

" मातृषित्रादिवृद्धानां, नमस्कारं करोति यः। तीर्थयात्राफलं तस्य, तःकार्योऽसौ दिनेदिने॥१॥"

રાષ્ક્રાર્થ—" જે પુરૂષ માતા પિતા તથા વડીલ વર્ગને નમસ્કાર કરે છે તેને તીર્થ યાત્રા જેટલું ૪ળ થાય છે, તે હેતુથી તેમને નિરંતર નમસ્કાર કરવા જોઇએ.૧"

ભાવાર્થ — પૂજ્ય વર્ગમાં અગ્રેસર માતાપિતા છે. જેમ દેવપૂજા ત્રણ વાર કરવાની શાસમાં આગ્રા છે, તેમ માતાપિતા, વડીલ બ'ધુ વર્ગ અને વૃદ્ધ કુટું અ વર્ગ વિગેરને પણ દિવસમાં ત્રણ વાર નમસ્કાર કરવાની આગ્રા છે. માટે તેમને હંમેશાં નમસ્કાર કરવા જોઇએ. જે યુરૂષા પોતાના પરાપકારી પૂજ્ય વર્ગની અવગણના કરે છે તે કદિ પણ ધર્મ અંગીકાર કરવાને લાયક થતા નથી. જે માતાપિતાએ આપણા ઉપર અગાધ ઉપકાર કરેલા છે તેના બદલા કાઇ પણ રીતે વાળી શકાતા નથી. તેને માટે જેનાગમમાં જણાવેલી છીના આજ ગુણમાં આગળ જણાવેલી છે, તેથી અહીં યાં એટલું જ કહેવું અસ થશે કે માતા પિતાનું પૂજન કરનાર ઘેર એઠાં તીર્યયાત્રાનું ફળ પ્રાપ્ત કરે છે; માટે હંમેશાં ત્રણ વાર ન અની શકે તો પ્રાતઃકાળમાં તો માતાપિતા વિગેરે પૂજ્ય વર્ગને ધર્મ જિજ્ઞાસુ યુરૂષોએ અવશ્ય નમસ્કાર કરવા યુક્યું નહીં. સાંપ્રત કાળમાં ગુજરાત દેશમાં માતાપિતાને નમસ્કાર કરવા રૂપ પ્રચાર મહુધા લુપ્ત થઇ ગયા છે. પરંતુ આ પ્રચાર દક્ષિણ, મારવાડ અને પંજાબ

વિગેરે દેશામાં દુષ્ટિગાચર થાય છે. પણ જેવી રીતે શાસકાર કરમાવે છે તેવી રીતે શ્રધ્ધા અને વિનય પૂર્વક જેવામાં આવતા નથી. તો જેને શ્રાવક ધર્મને યાગ્ય થવું હાય તેણે શાસકારના કરમાન મુજબ માતાપિતા દિક પૂજ્ય વર્ગનું નમસ્કાર રૂપ પૂજન અવશ્ય કરવું જોઇએ. 'માતાપિતાને નિરંતર નમસ્કાર કરનાર,' એ વિશેષ- ણથી સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે કે તેઓની આત્રાના ભંગ તો કરી શકાયજ નહીં. કારણકે વૃધ્ધાની આત્રાનુસાર વર્ત્તન કરવું તેનેજ આગળ ઉપર શાસકાર પૂજન કહેલું છે.

કેટલાએક કુપત્રાે સહેજ વાતમાં માતાપિતાની સામે થઇ તેમનાં હિતકારી અને અમૂલ્ય વચનાની અવજ્ઞા કરે છે. તેમનું નમસ્કાર અને આજ્ઞા પાલન રૂપ પૂજન તા દૃર રહ્યું, પણ અવસર આવે તેમના શરીર ઉપર પ્રહાર કરતાં પણ અચકાતા નથી. આવા જીવા પ્રાયે કરી ધર્મને અયોગ્ય હાય છે, અને તે પરલાકમાં જરૂર દુર્ગતિને આધીન થાય છે. તાે વિવેકી પુરૂષાએ માતાપિતાની અવજ્ઞા કરનાર અધમ પુરુષના સંસર્ગ પણ કરવા વ્યાજખી નથી. કાઈ કારણસર અથવા અજ્ઞા-નતાને લીધે માતાપિતાની પ્રકૃતિ દુઃસહ્ય હેાય તેં પણ ઉત્તમ યુત્રાએ તેં તેમની નમસ્કારાદિ પૂજા કરી જેવી રીતે તેમના ચિત્તને સમાધિ રહે તેવી રીતે વર્ત્તન કરવ' એ ઉચિત છે. ' આ માતાપિતાના લક્ત છે ' એમ લાેકાેને ખતાવવા ખાતર નહીં, પણ અ'તઃકરણની ખરી ભક્તિથી પૂજ્યવર્ગની પૂજામાં જોડાવું જોઇએ; કારણ કે પ્રાણી માત્રને સ'સારમાંથી તારનાર સ્થાવર અને જંગમ એમ એ તીર્થા કહ્યાં છે; તેમાં સ્થાવર તીર્થોની સાથે માતાપિતાની સામ્યતા અતાવી છે. જે કે શ્રંથકર્તાએ સ્મૃતિ પુરાણાદિકનાં વચનાે ટાંકી માતાપિતાને સ્થાવર તીર્થોથી પણ અધિક શ્રેષ્ઠ અતાવ્યા છે, તાપણ ઉપરના કલાક જેતાં માતાપિતાની શત્રુંજયાદિ **તીર્થોની** સાથે સામ્યતા બતાવી છે તેને તેા કાઇ પણ ના કહી શકે તેમ નથી. આ ઠેકાણ તાત્પર્ય એવા છે કે, જે પુરૂષ હંમેશાં માતાપિતાની નમસ્કાર રૂપ પૂજા કરનાર હાય છે તેજ પુરુષ વિધિપૃર્વક તીર્થયાત્રા અને તીર્થોનું બહુમાન વિગેરે કરી શકે-છે. માટે માતાપિતાના પૂજક થઇ હમેશાં તીર્થયાત્રા જેટલું ફળ પ્રાપ્ત કરવા ભાગ્ય-શાળી થવું નોઇએ.

વળી તેમને પરલાકમાં હિતકારી અનુષ્કાનને વિષે જોડવાથી, આલાક તથા પરલાકના સ'પૂર્ણ વ્યાપારાની અ'દર તેમની આગ્રા પ્રમાણું પ્રવૃત્તિ કરવાથી, ઉત્તમ વર્ણ અને ગ'ધયુક્ત પુષ્પ તથા ફળ વિગેર વસ્તુની લેટ મુકવાથી અને નવીન અન્ન તથા વસાદિ તેમના ઉપલાગમાં આવ્યા પછી ઉપયાગમાં લેવાથી માતા-પિતાની પૂજા થાય છે. આથી વિપરીત કરવું તે અનુચિત છે. " मातापितरी" એ વાક્યમાં દંદ समास થયેલા છે. તેથી मातૃ શબ્દમાં આ ઉમેરાય છે, અને પિતાથી માતા વિશેષ પૂજનીક હાવાથી मातા શબ્દના પૂર્વમાં નિપાત કર્યો છે. જે કારસ્થ્રથી મનુ કહે છે કે:—

# " जपाध्यायादद्याचार्य, आचार्याणां रातं पिता । सहस्रं तु पितुर्माता, गौरवेणाऽतिरिच्यते ॥ २ ॥ "

રાખ્દાર્થ—'' દરા ઉપાધ્યાય કરતાં એક આચાર્ય, સા આચાર્ય કરતાં એક પિતા અને હજાર પિતા કરતાં એક માતા ગારવતામાં અધિક છે. ર "

વળી અડસઠ તીર્થો, તેત્રીશ ફ્રેડ દેવતા, અને અક્યાશી હજાર ઋષિઓ માતાના ચરણમાં વસે છે. વડીલા પતિત થયા હાય તા તેમના ત્યાગ કરવા ઉચિત છે; પરંતુ માતા ગર્ભ ધારણ અને પાષણ કરવાથી વિશેષ ઉપકારી છે, માટે માતાના કદિ પણ ત્યાગ કરવા નહિ. હે ભારત! સ્મૃતિઓમાં જે અડસઠ તીર્થી કહ્યાં છે તેનાથી ગંગા શ્રેષ્ઠ છે, અને માતા તેનાથી પણ અધિક શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. શ્રાહ્મના અધિકારમાં પ્રથમ માતાનું, તે પછી પિતાનું અને તે પછી માતામહ વિગેરનું શ્રાહ્મ કરવામાં આવે છે. આ પ્રમાણે વૃદ્ધના શ્રાદ્ધ કરવામાં ક્રમ બતાવ્યા છે. વળી કહ્યું છે કે:—

# "श्रास्तन्यपानाजननी पशूना—मादारलम्जाविष चाधमानाम् । त्रागेहकम्मीविष मध्यमाना—माजीविता तीर्थमिवोत्तमानाम्॥३॥"

શખ્દાર્થ—" પશુએાને જ્યાં સુધી સ્તન્યપાન કરાવે ત્યાં સુધી, અધમ પુરૂષાને સ્ત્રીની પ્રાપ્તિ થાય ત્યાં સુધી, મધ્યમ પુરૂષાને ઘરતું કામ કરે ત્યાં સુધી અને ઉત્તમ પુરૂષાને જ્યાં સુધી જીવે ત્યાં સુધી માતા તીર્થ રૂપ છે. ૩ " વળી આગમમાં પણ કહ્યું છે કે:—

" तिएहं दुप्पिश्चारं समणाज सो तंजहा श्रंमापिडणो भट्टिदायगस्स भम्मायिरयस्स " ઇत्याहि हे श्रमधु ! हे आयुष्यमान् ! मातापिता, स्वामी अने ધર્માચાર્ય એ ત્રણ જ્યાંના બદલા દુઃખે કરી વાળી શકાય છે. તેમાં કાઇ કુલીન પુરૂષ હંમેશાં પ્રાતઃકાળમાં માતા—પિતાના શરીરને શતપાક તથા સહસ્ત્રપાક તેલથી મર્દન કરી, સુગંધીવાળા ચૂર્ણથી ઉદ્દવર્ત્તન કરી, ગંધાદક, ઉચ્ચાદક અને શીતાદક એ ત્રણ પ્રકારના જળથી સ્નાન કરાવી, સર્વ અલ'કારાથી વિભૂષિત કરી, અઢાર પ્રકારના વ્યંજન (શાક દાળ) વિગેરે યુક્ત અને મનાન્ન તથા તપેલી વિગેરમાં રાંધવાથી ખરાખર પરિપક્વ થયેલું ભાજન જમાડી જ્યાં સુધી છેવે ત્યાં સુધી માતાપિતાને પાતાની પીઠ ઉપર ઉપાડીને કરે તો પણ માતાપિતાના પ્રત્યુપકાર થતા નથી, અર્થાત્ માતાપિતાના ઉપકારના બદલા વળતા નથી. વળી જે તે કુલીન પુરૂષ માતાપિતાને ધર્મ સ'ભળાવી, ધર્મના બાધ કરી અને ધર્મના ભેદા સમજાવી કેવળન્નાના કથન કરેલા ધર્મમાં સ્થાપન કરે તો માતાપિતાના ઉપકારના ખદલા વળે. (સ્વામી સેવકના સ'અ'ધમાં પણ ઉપરની માક્ક યથાયોગ્ય જાણી લેવું).

વળી કાેઇ સુગુણ પુરૂષ ઉત્તમ ગુણવાળા સાધુ અથવા શ્રાવક પાસેથી શાસ્ત્રા-નુસાર ધર્મ સંખ'ધી ઉત્તમ વાક્ય શ્રવણ કરી તથા મનથી ધારણ કરી આયુષ્ય સમાપ્<u>ર</u> થતાં મરણ પામી કાઇ પણ દેવલાકમાં દેવ પણે ઉત્પન્ન થયા હાય તે વખતે તે દેવ પાતાના ધર્માચાર્યને દુર્ભિક્ષ દેશથી સુભિક્ષ દેશમાં લાવીને મુકે, છાયા તથા જળ રહિત અરહયમાંથી સુપ્રદેશમાં લાવી મુકે, અને લાંબા કાળના વ્યાધિથી આકુળ વ્યા-કુળ થયેલાને રાગ રહિત કરે તાે પણ તેમના પ્રત્યુપકાર થતાે નથી. પરંતુ જેતે સુગુણ પુરૂષ પાેતાના ધર્માચાર્ય ને કેવળગ્રાનીના કથન કરેલા ધર્મથી ભ્રષ્ટ થયેલા એઇ વાર<sup>ે</sup>-વાર ધર્મ સંભળાવી, ધર્મના બાધ કરાવી અને ધર્મના બીજા ભેદા સમજાવી કેવળ <del>ગ્રાનીના પ્રરૂપેલા ધર્મમાં સ્થાપન કરે તે</del>ા ધર્માચાર્યના ઉપકારનાે અદલાે સારી *-*રીતે વળે છે. તેજ કારણથી ત્રિભવન ગુરૂ અને કેવળજ્ઞાનદિવાકર શ્રીમન વીર વિભુ પાતાના <mark>ષ્રાહ્</mark>વાણ માતાપિતાને પ્રતિબાધ કરવા માટે ષ્રાહ્વાણક ડ ગામના ઉપવનમાં પધાર્યા હતા. તે સાંભળી તેમને વ'દન કરવા માટે દેવાન'દા અને ઋષભદત્તનું ત્યાં આગમન થયું હતું. તે અવસરે શ્રીમન્મહાવીર સ્વામીનું દર્શન થતાંજ દેવાન દાના સ્તનમાંથી દ્વધની ધારા છૂટી તે એઇ ઇંદ્રાહિક દેવાની સભાની અ'દર શ્રી ગાતમસ્વામીએ પ્રશ્ન કર્યો કે, " 🕃 ભગવન્ ! આમ થવાનું શું' કારેસ હશે ? " તેમણે જસાવ્યું ' કે " હે ગાતમ ! આ **દે**વાન'દા પ્રથમની મ્હારી માતા છે. " શ્રી ગૈાતમસ્વામીએ બીજી વાર પૂછ્યું કે " હું ભગવન આ દેવાન દા કેવી રીતે આપની માતા છે ? " ભગવાને પાતાનું દેવા-ન'દાના ગર્ભમાં આગમન અને ઇંદ્રના આદેશથી હરિણગમેષિ દેવે કરેલું' ગર્ભનું હરણ વિગેરે પૂર્વના સર્વ વૃત્તાંત કહી સ'ભળાવ્યા. તે સાંભળી તેમના માતાપિતાને પ્રતિબાધ થવાથી તેમણે દીક્ષા ગ્રહુણ કરી, અનુક્રુમે અગીયાર અંગનું પઠન કરી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત

કરી માેક્ષને પ્રાપ્ત થયા. એજ વિષયમાં કહ્યું છે કે:—

#### "वीरजिणपुठ्वपियरो, देवानंदा जसन्नदत्तो च्र । इकारसंग विज्ञणो, होऊणं सिवसुहं पत्ता ॥ ४ ॥

રાષ્દ્રાર્થ—'' મહાવીર સ્વામીનાં પ્રથમનાં માતાપિતા દેવાનંદા અ<mark>ને ઋષભ</mark>-દત્ત અગીયાર અંગના જાણ થઇ માેક્ષસુખને પ્રાપ્ત થયા. ૪ "

એવીજ રીતે ભીષ્મપિતામહે માતાપિતાની આજ્ઞાનું પાલન કરવા, તેમના મનને સમાધિ કરવા અને તેમને ખુશી રાખવા માટે પાણિયહણ નહીં કરવું વિગેરે બાબતની પ્રતિજ્ઞા કરી હતી. પ્રથમ રાજાના પુરાહિત શ્રી આર્યરક્ષિત ચાદ વિદ્યાનું અધ્યયન કરી દશપુર નગરમાં આવ્યા, તે વખતે રાજા પ્રમુખ લોકોએ તેમના મહાત્સવપૂર્વક નગરમાં પ્રવેશ કરાવ્યા, તે જોઈ સર્વ લોકોને આનંદ થયા, પરંતુ માતાના હવે જોવામાં ન આવતાં તેમને માતાના મનની સમાધિ માટે તેનું કારણ પુછી માતાની રજા લઇ તેાથલી પુત્રાચાર્યની પાસે દષ્ટિવાદના અભ્યાસ કરવા માટે ગયા. ત્યાં તેમણે દીક્ષા થહેણ કરી અનુક્રમે પાતાના માતાપિતા ભાઈ વિગેરને પ્રતિબાધ કર્યો. માતા પિતાના ઉપલક્ષ્મણથી કલાચાર્ય, શ્રેષ્ઠી, અને ધર્મગુરૂ વિગેરનું શ્રહણ કરવું. કહ્યું છે કે:—

## " माता पिता कक्षाचार्य, एतेषां ज्ञातयस्तथा ॥ वृष्टा धर्मोपदेष्टारो, गुरुवर्गः सतां मतः ॥४॥ "

રાબ્દાર્થ—'' માતા, પિતા, કલાચાર્ય, તથા તેમના ગાગીય, <mark>વૃદ્ધ અને ધર્મો</mark> પદેશ આપનાર એડલાને સત્પુર્ધાએ ગુરૂ વર્ગ માનેલા છે. પ" વ<mark>ળી કહ્યું છે કે</mark>—

"राज्ञः पत्नी गुरोः पत्नी, मित्रपत्नी तथैव च। श्वश्रूमीता च, माता च, पञ्चैता मातरः स्मृताः॥६॥ जनेता चोपनेता च, यश्च विद्यां प्रयच्छति। श्चन्नदाता जयत्राता, पञ्चैते पितरः स्मृताः॥९॥ "

રાબ્દાર્થ—" વળી રાજપત્ની, ગુરૂપત્ની, મિત્રપત્ની, સાસૂ અને પાતાની માતા એ પાંચ માતા કહેવાય છે. ૬ જન્મ આપનાર, સંસ્કાર કરનાર, વિદ્યા આપનાર, અન્ન આપનાર અને ભયથી રક્ષણ કરનાર એ પાંચ પિતા કહેવાય છે. ૭ "

" सहोदरः सहाध्यायी, मित्रं वा रोगपाझकः ।

#### मार्गे वाक्यसखा यस्तु, पञ्चैते भ्रातरः स्मृताः ॥०॥"

શખ્દાર્થ—" સહાેદર, સાથે અભ્યાસ કરનાર, મિત્ર, વ્યાધિમાં રક્ષણ કરનાર અને માર્ગમાં વાતચિત્ત કરનાર એ પાંચ ભાઇઓ કહેવાય છે. ૮ " એ આાંદ બીજા પણ નમસ્કારરૂપ પૂજાને યાગ્ય જાણી લેવા.

હવે ગ્ર'થ કર્તા આ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશદ્વારા માતાપિતાની પૂજા કર-વાના આગ્રહ કરે છે—

# कृतज्ञतामात्मनि संविधातुं, मनस्विना धर्ममहत्वहेतोः। पूजाविधौ यत्नपरेण माता–पित्रोः सदा जाव्यमिहोत्तसेन॥ए॥"

શબ્દાર્થ—" આ લાેકમાં પ્રશસ્ત મનવાળા ઉત્તમ પુરૂષે પાેતામાં કૃતજ્ઞતાનું આરાેપણ કરવાના અને ધર્મની શ્રેષ્ટતા વધારવાના હેતુથી, હંમેશાં માતાપિતાની પૂજા કરવામાં પ્રયત્ન કરવા ઉદ્યક્ત થવું જોઇએ. ૯ " इति नवमा गुणः॥





# दशम गुण वर्णन.

-x:0%0x:-



વકના પાંત્રીશ ગુણ પૈકી નવમા ગુણુનું વિવરણ પૂર્ણ કરી " ઉપદ્રવવાળા સ્થાનના ત્યાગ કરવા " રૂપ દશમા ગુ-ણુનુ વર્ણન કરે છે.

त्यजन्तुष्ण्झुलं स्थानम् —વળી ધર્મની યાગ્યતા મેળવનાર ગૃહસ્ય સ્વચક પર-ચક્રના વરચી દુષ્કાળ, મરકી, સાત ઇતિએા અને પ્રજાના પરસ્પર કલેશથી ઉપદ્રવવાળા ગામ કે નગરાદિક સ્થાનના ત્યાગ કરનાર હોય. જો તેવા સ્થાનના ત્યાગ કરવામાં ન આવે તા પ્રથમ ઉપાર્જન કરેલા ધર્મ, અર્થ અને કામ વિગેરેના નાશ હાવાથી અને નવીન ધર્મ અર્થ કામનું ઉપાર્જન નહી થવાથી તેના ઉભય લાકના નાશ થાય છે. જેમ દ્વારિકાના ઉપદ્રવ વખતે દ્વારિકાના અને વસભીના ભંગ વખતે વસભીના લાકાના ઉભય લાકના નાશ થયા હતા. અથવા ધર્મ, અર્થ અને કામ વિગેરેને અડચણ કર-નાર ભિદ્ધ પદ્યી મ્લેચ્છગામ અને દેવગુરૂની સામગ્રીથી રહિત નગરાદિકને ઉપપસ્રત કહે છે. તેવા સ્થાનમાં ધર્મ, અર્થ અને કામની ઇચ્છા રાખનાર પુરૂષે વાસ કરવા નહીં. કારણકે તેવા સ્થાનમાં રહેવાથી ચાર, સ્ત્રીલંપટ અને દુષ્ટ રાજા વિગેરેના સંસર્ગથી ધર્મ અને અર્થની હાનીજ થાય છે. તેમજ દેવદર્શન, ગુરૂનું આગમન અને સાધર્મિકના સંસર્ગ વિગેરેના અભાવ હાવાથી નવીન ધર્માદિકનું ઉપાર્જન પણ થઇ શકતું નથી. કહ્યું છે કે—

> सद्धर्मदुर्गसुस्वामिञ्यवसायजङ्गेन्धने । स्वजातिङ्गोकरम्ये च देशे प्रायः सदा वसेत् ॥१॥

गुणिनः सुकृतं शौचं, प्रतिष्ठा गुणगौरवं । श्रपूर्वज्ञानसानश्च, यत्र तत्र वसेत्सुधीः ॥ १ ॥ यत्र देशे न सन्मानं, न बुद्धिनं च बान्धवाः । न च विद्यागमः कश्चित्र तत्र निवसेहुधः ॥ ३ ॥ श्चनायके न वास्तव्यं, न वास्यं बासनायके स्त्रीनायके न वास्तव्यं, न वास्यं बहुनायके ॥ ४ ॥ बासराज्यं न्वेद्यत्र, देराज्यं यत्र वा न्वेत् । स्त्रीराज्यं मूर्वराज्यं वा, यत्र स्यात्तत्र नो वसेत् ॥ ए॥

શબ્દાર્થ— શ્રેપ્લધર્મ, કિલ્લા, સારા સ્વામી, વેપાર, જળ, હંધન, અને પાતાની જાતિના લાકથી મનાહર હાય એવા દેશમાં પ્રાયે કરી ધર્માર્થી પુરૂષ હંમેશાં વાસ કરે શાયા જે દેશમાં ગુણિજના રહેતા હાય, પુષ્પકાર્ય ઘતાં હાય, પવિત્રતા હાય, માન જળવાતું હાય, ગુણાનું ગારવ ઘતું હાય અને અપૂર્વ જ્ઞાનના લાભ ઘતા હાય તેવા દેશમાં બુદ્ધિમાન પુરૂષ વાસ કરે શરા જે દેશમાં સન્માન, બુદ્ધિ, ભાંધવા અને કાઇ પ્રકારની વિદ્યાની પ્રાપ્તિ ન હાય તેવા દેશમાં પંહિત પુરૂષ વાસ કરે નહીં શાલ શાલ જે દેશમાં નાયક હાય અને ઘણા નાયક હાય તેવા દેશમાં નાયક હાય અને ઘણા નાયક હાય તેવા દેશમાં વાસ કરે નહીં શાલ તેવા દેશમાં વાસ કરે નહીં શાલ શાલ ભોગું રાજ્ય હાય અને જયાં મૂર્ખનું રાજ્ય હાય તેવા દેશમાં વાસ કરે નહીં શાય શાલ બાનાને શાસ્ત્રકાર ઉઠાહરણ આપી સ્પષ્ટ રીતે જગાવે છે તે આ પ્રમાણે છે.

પદ્મપુર નગરમાં નિર્વિચાર નામે રાજા અને તેને પાષાણભેકી નામે મંત્રી હતો. એક વખતે માળવાધિપતિ શ્રી વિક્રમરાજા સ્ત્રીના રાજ્ય તરફ જતાં પદ્મપુરમાં આવી ચડયા અને ત્યાં કેટલાક દિવસ રહ્યા હતો. તે એક વખતે રાજસભામાં ગયા હતો તે વખતે નિર્વિચાર રાજાની પાસે એક ચારની માતા આ પ્રમાણે બાલી રહી હતી 'હે રાજન્? મહારા પુત્ર પાંચ પ્રકારના ચારના આચારથી ચારી કરતા હતો. તેને ધન્યશ્રેષ્ઠીના ઘરમાં ખાતર પાડતાં ત્રુટિ પડતી ભીંતે મારી નાખ્યા છે. તેથી હું તમારી આગળ ન્યાય માગું છું. ' આ વાત સાંભળી રાજાએ શ્રેષ્ઠીને બાલાવ્યા અને ચાર માર્યા વિગેરેના વૃત્તાંત પુછ્યા. શ્રેષ્ઠીએ કહ્યું કે 'તેમાં મહારા શા દેષ ? તે તા ભાંત ચણનારા મીસ્ત્રીએ જવાબ આપ્યા કે 'ઘર ચણતી વખતે એક વેશ્યા હમારા જેવામાં આવી અને તેના રૂપથી હમારાં (ચન્તો)

વિહ્વળ થવાને લીધે ભીંત ખરાખર ચણી શક્યા નહીં તેમાં હમારા શા દેશ ?' રાજ- એ વેશ્યાને બાલાવી પુછ્યું. વેશ્યાએ જવાખ આપ્યા કે ' રસ્તામાં જતાં મહારા સામે કાઇક દિગ'બર (નિર્વસ્ત્ર પુરૂષ) આવ્યા તેની મને લજ્જા આવવાથી તે માર્ગ છાંડી જ્યાં ભીંત ચણાતી હતી તે માર્ગ થી હું ગઇ હતી. ' આ વાત સાંભળી વેશ્યાને રાજ્યો છાંડી દીધી. પછી રાજ્યો દિગ'બરને બાલવ્યા અને તેને પુછ્યું પણ તે કાંઇ બાલ્યા નહીં, એટલે રૂપ્ટ થયેલા નિર્વિચાર રાજ્યો તેને શૂળીએ ચઢાવવાની આત્તા કરી તે પછી કાઇએ રાજા પાસે આવી કહ્યું કે તે શૂળીમાં માતા નથી. રાજ્યો આદેશ કર્યો કે શૂળી ઉપર જે માય તેને શૂળી ઉપર ચઢાવા આ પ્રમાણે આદેશ થતાં રાજાના શાળાને શૂળી ઉપર ચઢાવી દીધા. કહ્યું છે કે—

## " विचारयति कस्तन्त्रं, निर्तिचारे तृपे सति। राजोक्त्या राजशासोऽपि, शूसायामधिरोपितः ॥६॥

રાખ્દાર્થ:—" જ્યાં રાજા નિર્વિચાર હોય ત્યાં તત્ત્વના વિચાર કાેેેેે જુએા રાજાની ઉક્તિથી રાજાના સાળાને પેણ શુળી ઉપર ચઢાવી દીધા ∥ ૬ ∥ "

આ પ્રમાણે જોઇ આ નગરની પ્રજા કેવી રીતે સુખી થતી હશે. ? એમ વિચાર કરતાે શ્રીવિક્રમરાજા પાતાના કાર્ય માટે ચાલ્યાે ગયાે, આવા નગરમાં વાસ કરવાે તે લાભકારક નથી. કહ્યું છે કે—

" यदि वांच्ज्ञति मूर्वत्वं, वसेद्वामे दिनत्रयम् । अपूर्वस्यागमो नास्ति, पूर्वाधीतं विनरयति ॥ ७॥

तथा---

#### जत्य पुरे जिणनवणं, समयवित साहुसावया जत्य । तत्य सया विसयव्वं, पनरजक्षं इंधणं जत्य ॥ ७ ॥

શખ્દાર્થ—જો મુર્ખતા મેળવવાની કચ્છા હોય તો જે ગામમાં અપૂર્વ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ નથી અને પૂર્વનું ભણેલું નાશ પામે છે તેવા ગામમાં ગણ દિવસ વાસ કરવો ૭ વળી જ્યાં જિનેધરનું મંદિર હોય, જ્યાં સિદ્ધાંતના જાણ સાધુ અને શ્રાવકા વસતા હોય, અને જ્યાં પ્રચુર જળ તથા ઇધણ મળતાં હોય ત્યાં હમેશાં રહેવું જોઇએ. ૮॥

કદી સાધુજનાના વિરહવાળા દેશ ઘણા ગુણવાળા હાય તા પણ ધર્માથી પુરૂષે તેવા દેશમાં રહેવું જોઇએ નહીં. અથવા દુષ્કાળ, પરચક્રના ઉપદ્રવ, મરકી વિગેરેને સૂચવનારા અનેક ઉત્પાતાથી પરાભવ પામેલા સ્થાનને ઉપપ્લુત કહે છે તે આ પ્રમાણે છે જ્યાં દેવની મૂર્ત્તિએ અને પર્વતા કે પતા હાય, જયાં દેવની મૂર્ત્તિએ પરસેવા-વાળી થતી હાય અને હાસ્ય કરતી હાય, જયાં નદી કાઈક વખતે રૂધિર જેવા જળને વહન કરતી હાય; તથા નિમિત્ત શિવાય વૃક્ષા ઉપરથી રૂધિર અને ફેન વિગેરેની વૃષ્ટિ થતી હાય, જયાં સ્ત્રીઓને મસ્તક રહિત ધડ ઉત્પન્ન થયું હાય, ત્યાં ઘાર દુષ્કાળ અને પરચક્રના ઉપદ્રવ સાથે ચતુષ્પદના નાશ થાય. જયાં બે માથાં ચાર કાન અને ચાર નેત્રવાળા બાળક ઉત્પન્ન થયા હાય તેવા દેશમાં પરચક્રનું આગમન થાય. અને દુર્ભિક્ષ પડે એમ સૂચવે છે. ઇત્યાદિ સવિસ્તર જણાવી દશમા ગુણના ઉપસંહાર કરતાં ગ્રાથકાર દુંકમાં સારાંશ બતાવે છે.—

## " उपद्रुतं वैरिवरोधमारि—स्वचक्रमुख्यैर्नगरादि यत्स्यात् । न यत्रा चैत्यं च सुसाधुयोगो, न तत्रा धीमान् विद्धीत वासम् ॥ ए ॥ इति दशमो गुणः ॥

શાળ્દાર્થ—જે નગરાદિક શત્રુ, વિરોધ રાખનાર, મરકી અને સ્વચક્ર **વિગેરેથી** ઉપદ્રવ યુક્ત હોય; અને જ્યાં જિનમાંદિર તથા સારા સાધુના યાગ ન **હોય તેવા** નગરાદિકમાં સુદ્ધિમાન્ પુરૂષ વાસ કરે નહિ, ∥ ૯ ∥ ઇતિ દશમા ગુણુ: ∥





## एकादश गुण वर्णनः

-#}@#**@**#+-



વે ગહસ્થાને ' નિંદિત કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ નહીં કરવા રૂપ ' અગીયારમા ગુણનું વર્ણન કરે છે.

' য়য়ঢ়ৢत्तश्च गहिते '—વળી દેશ, જાતિ, કુલ અને કાળ વિગેરેની અપેક્ષાએ જે નિંદિત કાર્ય હોય તેને ગહિંત કહે છે. તેવા કાર્યમાં (ધર્મી પુરૂષ) પ્રવૃત્તિ કરનાર ન હાય, તેમાં દેશગહિંત કર્મ આ પ્રમાણે છે. સાવીરદેશમાં કૃષિ કર્મ અને લાટ દેશમાં મદિરા ઉત્પાદન કરવાની ક્રિયા કરવી તેને દેશગહિંત કહે છે. પ્રાદ્માણને મદિરાપાન કરવું તથા તલ, લુણ, લાખ અને લાઢા વિગેરેના વેપાર કરવા એ જાતિની અપેક્ષાએ નિંદિત કર્મ ગણાય છે. તથા કુળની અપેક્ષાએ ચાલુકયાને મદિરાપાન કરવું તે કુળથી નિંદિત કર્મ છે. કાળની અપેક્ષાએ પ્રાદ્માણોને નિંદિત કર્મ આ પ્રમાણે છે.—

#### 

શખ્દાર્થ:—" હોમ, ગાયના વધ, સ'ન્યાસ, પૂર્વજોને માંસના પિંડ અને દીય-રથી પુત્રની ઉત્પત્તિ કરવી એ પાંચ કલિયુગમાં ( બ્રાહ્મણા ) ત્યાગ કરે ૧ "

વળી જ્ઞાનપૂર્વક જિનધર્મ અંગીકાર કરનાર શ્રાવકાેએ પંદર કર્મદાનથી વેપાર કરવાે, કાળ વખતે કે રાત્રિએ ભાજન અને અભક્ષ્ય વસ્તુનું ભક્ષણ કરવું વિગેરે શ્રાવ-ક્રાેને ગર્હિત કર્મ કહેવાય છે. તેવાં ગર્હિત કર્મ કરનાર શ્રાવકાેનાં બીજા પણ ધર્મકાયાેે ઉપહાસ્યને માટે થાય છે. કહ્યું છે કે-—

શબ્દાર્થ—" અયોગ્ય કર્મના આરંભ, પ્રજાની સાથે વિરોધ, <mark>ખળવાનની સાથે</mark> સ્પર્ધા અને સ્ત્રીજાતિના વિધાસ આ ચારે મૃત્યુનાં દ્વાર છે. ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ—" त्र्यनुचितकर्मारम्त्रः જે કાર્ય પાતાને ઉચિત ન હાય તે કાર્ય કર-વાના આર'ભ કરવાે તે મૃત્યુના દ્વાર સમાન છે. જેમકે મુનિપણું ગ્રહણ કરીને પ્રાણા-તિપાત, મૃષાવાદ, ચારી, મૈંથુન અને પરિગ્રહ વિગેરેમાં નિમર્ગ્યવું, રેલ વગેરે વાહન દ્વારા પ્રયાણ કરવું, મ'ત્ર, જ'ત્ર, ત'ત્ર ઐાષધિ કામણ, ટુમણ, વશીકરણાદિકનું કરવું કરા-**વવું, ઇર્ષા અહ**ંકારને વશ થઈ પાેેેેેેેે પાેેેેેેે કત્ત્રે કર્ત્તાવ્યને સુલી જઇ ધર્મકાર્યને જ<mark>લાં</mark>-જલી આપી ગૃહસ્થાેને કરવા યાેગ્ય કાર્યમાં ગૃહસ્થાેની સાથે ખટપટમાં ઉતરવું, એકના પક્ષમાં ઉભા રહી બીજાનાે પરાજય કરવા પ્રયાસ કરવાે, પાતાનાે કકાે ખરા કરવા <mark>લાેકાના ખુશામત કરી પાેતે</mark> ધારેલા કાર્યને પાર પાડવા નિર'તર મચ્યા **રહેવું, ઉત્તમ** યુરૂષા ઉપર અસત્ય આક્ષેપા મુકી તેમને જાહેરમાં હલકા પાડવા પ્રયાસ કરવા, ગુણી-ના ગુણા ઉપર દ્રેષ ધારણ કરી તેની નીંદા કરવામાં મચ્યા રહેવું, વીર રસની પુષ્ટી કરી શ્રાતાએોને પાણી ચઢાવવું, વ્યાખ્યાનમાં શૃંગારાદિક રસનું પાષણ ક**રી શ્રાતાએોને** તદ્દમય અનાવવા, સ્ત્રી વિગેરેની વિકથા કરી પાતાના અમૂલ્ય સમયને ગુમાવી દેવા, **સ્ત્રીએાના સ**'સર્ગમાં આવેલુ', જ્ઞાતિના ઝગડાએામાં ભાગ લઇ તેના ફેસલા આ**પવા,** રાજ વિરુદ્ધ કાર્યને ઉત્તેજન આપવું, અને પાતાના કે પરના આત્માને ઉદ્ઘાર કરવાનું જે મુખ્ય કાર્ય <mark>છે તેને</mark> લુલી જવુ<sup>.</sup> વિગેરે વિગેરે કાર્યો મુનિઓને અનુચિત ગણાય **છે.** તેમજ ગૃહસ્થાએ પણ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ અને ભાવના વિચાર કરી પાતાની શક્તિ એઇ જેમાં ખરેખરા આત્મ લાભ સમાએલાે હાેય તેવા ઉચિત કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ. અમુક વખતે અમુક કાર્ય અનુચિત ગણાય છે અને તેજ કાર્ય અમુક સ'ચાગામાં બીજી <mark>વખતે ઉચિત થાય છે, તે</mark>થી અમુક કાર્યો કરતાં પહેલાં આજીબાજીના **સ'ચાેગાેનાે** વિચાર કરી કાર્યોના આર'લ કરવા. ધર્મ વિરુદ્ધ, રાજ વિરુદ્ધ, દેશ વિરુદ્ધ, અને લાક વિરુદ્ધ વિગેરે અને બીજા' પણ આ લાક અને પરલાકને હાનિ પહાંચાડનાર કાર્યોના આર'લ કરતાં પહેલાં મન સાથે વિચાર કરવામાં આવે તા કાઇ વખત પણ અનુચિત કાર્ય કરવાના પ્રસ'ગ આવેજ નહીં. આ શિવાયનાં ગૃહસ્થાને બીજા' કયાં કાર્યો અનુ-ચિત છે તે ચંથકારે જીદા જીદા ગુણામાં પ્રસંગાપાત જણાવ્યાં છે. તેથી અત્રે લખ્યાં નથી. પણ અનુચિત કાર્યના આર'લ કરનાર મૃત્યુના દ્વારને પ્રાપ્ત થાય છે તે વાત ધ્યા-નમાં રાખી પાતાના અને બીજાના આત્માનું કલ્યાણ જેમાં સમાયેલું હાય અને આ ભવ સ'ખ'ધી તથા ભવાંતર સ'ખ'ધી નાના પ્રકારની વિડ'ખના સહન ન કરવી પહે તેવા ઉચિત કાર્ચમાં પ્રવૃત્તિ કરવી અને અનુચિત કાર્ચથી તેા દુરજ રહેવું જોઈએ.

प्रकृतिविरोधः--- प्रजावर्गनी साथै विरोध अरवे। ते पणु धर्मी पुरुषाने डियत નથી. કારણ કે ગમે તેટલી સાવચેતી છતાં પણ માણસ જાતની ભુલ થયા શિવાય રહેતી નથી. કારણ કે પ્રાણી માત્રને કર્મોની સાથે અનાદિના સંબ**ધ છે.** અને તેને લઇને હંમેશાં ભુલ થવા સ'ભવ છે. બીજાં પ્રાણીએા કરતાં મ-નુષ્ય જાત વિશેષ સમજુ છે, તાેપણ અનાદિકાલના અભ્યાસને લઇને ભુલ થતાં વાર લાગતી નથી. શ્રુતધરા જેવા મહા જ્ઞાની પુરૂષા જેએા સ'સારની સ પૂર્ણ અસારતાને સારી રીતે સમજે છે, અને તેવા અસાર સ સારથી મુક્ત થવા અતિ તીવ ઉપયોગથી ધર્મ કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. છતાં પ્રમાદને વશ થઇ તેઓથી પણ ભુલ થઇ જાય છે. તેા અલ્પર્જ્ઞાની ભુલ થાય તેમાં નવાઇ જેવું નથી; તેથી આવી વખતે પ્રજાવર્ગ વિરાધી હાવાથી તેઓ આવી લુલના લાભલઈ ધન, આખરૂ અને શરી-રાક્રિકને અડચણ કરવા ચુકતા નથી; તેથી પણ વધીને રાજા અને અમલદાર વર્ગના કાન ભરી ભુલ કરનારને ખરાળ કરવા માટે બનતી કાશીસ કરી ખરાબ કરે છે. માટે પ્રજાવર્ગ કે અમુક સમુદાય સાથે વિરાધ કરવા યાગ્ય નથી. તેવા વિરાધ કર નારને મૃત્યુનું દ્વાર સમીપમાં છે એમ સારી રીતે સમજવું. પ્રજાવર્ગ કે સમુદ્દા-યની સાથેના વિરાધ તા દૂર રહાે પણ એક વ્યક્તિની સાથે પણવેર વિરાધ રાખવા ઉચિત નથી. શાસ્ત્રની દૃષ્ટિએ જેતાં સમરાદિત્ય જેવા મહાત્માને એક પક્ષના વિરા-**ધને લઇને કેટ**લું સહન કરવું પડ્યું છે. આ પ્રસિદ્ધ ખીના પ્રાયે કેા<mark>ઇથી અજા</mark>ણ નથી, માટે વિરાધ કરતાં પહેલાં આવા મહાત્મા પુરૂષાનાં ચરિત્રા ધ્યાનમાં લાવી સર્વથા વિરાધ કરતાં અટકલું નેઇએ, અને તેમ કરવાથી સ'સારીક અને ધાર્મિક કા-ર્ચમાં પ્રજાવર્ગ અડચણ કરતા થતા નથી.

बहीयसा स्पर्चा—અળવાન સાથે હરિફાઇ કરવી તે પણ ચાગ્ય નથી. કદાચ કાઇ કારણને લઇને હરીફાઇ થઈ જાય તો નિર્બળને પાતાના અચાવ કરતાં ઘણી અડચણ પડે છે. તેથી જાણી જોઇને અળવાનની સાથે હરીફાઇ કરવાથી દ્વર રહેવું ઘણું સારૂં છે. અને જો તેમ કરવામાં ન આવે તો પાતે નિર્બળ છતાં અળવાન સાથે હરીફાઇ કરનારને મૃત્યુનું દ્વાર કાંઇ દ્વર નથી. જો કે મનઅળ, વચનઅળ, કાયઅળ, ગ્રાનઅળ, ધનઅળ, કુટું અઅળ, અને રાજઅળ વિગેરે અળ ગણાય છે, તો આ અધામાંથી જે અળની સાથે સ્પદ્ધી કરીએ તેમાં સામા માણસ વિશેષ અળવાન હાય તો પાછું હઠવું પડે છે. અને તેની સાથે વિરોધ થાય છે. કહી કાઇ માણસમાં શરીરઅળ વધારે હાય અને ધનઅળ ન હાય તો એકાદ વખતે તે શરીરઅળથી ધનવાનના પરાજય કરી શકે છે. પણ પાછળથી તે પરાભવના અદલા લેવા ધનવાન પાતાના ધનઅળથી શરીરઅળવાળાને ભાડે રાખી અથવા તો બીજી યુક્તિ કરી તેના પરાભવ કરતા ચૂકતો નથી. માટે પ્રથમ તો

કાેઇની સાથે પણ સ્પર્હા કરવી ચાેગ્ય નથી તેમાં પણ વિશેષ હાેય તેની સાથે તાે હરી-કાઇમાં ઉતરવાથી ઘણું ખમવું પડે છે.

प्रमदाजन विश्वास:—પ્રાયે સ્ત્રી વર્ગના કરી પણ વિશ્વાસ કરવા ચાગ્ય નથી, કારણકે સ્ત્રી ગમે તેવી છુદ્ધિશાળી હાય તો પણ તેનું મનઃ પુરુષના જેટલું ગંભીર, વિચારશીળ અને સહનશીળતાવાળું હાવાના સંભવ થાંડા છે. તેથી ધૂર્ત્ત પુરુષા તેમને અનુકૂળ લાલચ આપી હરેક રીતે ફાસલાવી પટાવી તેના હૃદયમાં રહેલી ગુપ્ત બીનાને સહેલાઇથી મેળવી શકે છે, તેમજ તેના ઉપર થાંડું પણ શારીરિક કષ્ટ આવી પડતાં પાતાના મન ઉપરના કાળુ ગુમાવી દે છે અને પાતાના પતિને કે સ્વજનને ગમે તેટલી હાનિકારક વાત હાય તા પણ તેવી વાતને પ્રગટ કરવામાં બીલકુલ વિચાર કરતી નથી. માટે અતિ ગૃદ્ધા વાત કે જે પ્રગટ થવાથી પાતાને ગામને કે દેશને હાનિ થાય તેવી અથવા તા જેનાથી પાતાની આજીવકા ચાલતી હાય તેવા વેપાર ઉદ્યાગની ગુપ્ત વાત સ્ત્રી પાસે કદી પણ કરવી ચાગ્ય નથી. ઉપર જણાવેલી બીના ઘણે ભાગે ઘણી સ્ત્રીઓના એવા સ્વભાવ હાવાથી અત્રે લખવાની જરૂર પડી છે. નહીં તા ઇતિહાસિક નજરે જાતાં શીળવતી અને અનાપદેવી જેવી અનેક સ્ત્રીઓ પાતાના પતિને રાજકાર્યમાં સલાહ આપનારીઓ અને ગંભીર, સહનશીળ અને વિચારશીળ વિગેરે ઉત્તમ ગુણવાળીએ જોવામાં આવે છે. ઉપરાકત આખત માટેના ઉદાહરણા શાસ્ત્રકારોએ ઘણે ઠેકાણે આપ્સામાં આવે છે. ઉપરાકત આખત માટેના ઉદાહરણા શાસ્ત્રકારોએ ઘણે ઠેકાણે આપ્સામાં છે તેથી તેવાં ઉદાહરણો અત્રે લખ્યાં નથી.

ઉપરાક્ત ગર્હિત કર્મો પ્રાયે કરી વિવેકી અને ધર્મની યાગ્યતાવાળા પુરૂષા માટે છે. પણ અધર્મી માટે નથી. તેને માટે કહ્યું છે કે:—

> " पौरोहत्यं रजनिचरितं ग्रामणीत्वं नियोगो, माठापत्यं वितथवचनं साङ्गिवादः परान्नम्। धर्मिद्रेषः खद्धजनरितः प्राणिनां निर्दयत्वं, मा जूदेवं मम पशुपते जन्मजन्मान्तरेऽपि"॥३॥

શબ્દાર્થ:—પુરાહિતપહ્યું, રાત્રિએ ( સ્વેચ્છાએ ) ભ્રમણ, ગામનું નાયકપહ્યું, અધિકારીપહ્યું, મઠનું અધ્યક્ષપહ્યું, અસત્ય વચન, સાક્ષિ આપવી, બીજાનું અન્ન ખાલું, ધર્મી ઉપર દ્વેષ રાખવા, દુર્જન ઉપર પ્રેમ રાખવા અને પ્રાણીઓ ઉપર નિર્દયતા રાખવી એ સર્વે હે મહાદેવ (શિવ) મને દરેક જન્મમાં પ્રાપ્ત ન થાએા. ॥૩॥

વળી ખરાબ વેપાર કરનારને આશ્રિ કાેઇ સ્થળે કહ્યું છે કે:---

"हस्तो दानविवर्जितो श्रुतिपुटो सारस्वतद्योहिणी, बंचाबुश्चितवित्तपूर्णमुद्दं गर्वेण तुङ्गं शिरः। चक्कः साधुविद्योकनेन रहितं पादौ न तीर्थाध्वगौ, भ्रातः कुकर मुञ्ज मुद्ध्य सहसा निन्द्यस्य निन्द्यं वपुः ॥४॥" अधिकारात्त्रितिर्मासेर्माञापत्यात्रितिर्दिनैः। शीव्रं नरकवाञ्च्या चेत् दिनमेकं पुरोहितः॥ ॥॥ दश जूनासमश्चकी, दश चिक्रसमो दिजः। दश दिजसमा वेस्या, दश वेस्यासमः नृपः॥ ६॥ "

રાબ્દાર્થ:—" દાનથી રહિત બે હાથ, શાસ્ત્રોહી બે કાન, રૂસવતથી લું ટલા દ્રવ્યે ભરેલું પેટ, અહંકારથી ઉંચું થયેલું મસ્તક, સાધુના દર્શનથી પરાહ્મુખ નેત્રો, અને તીર્થ તરફ ગમન નહીં કરનાર પગ એવા આ તહારા નિંદનીકમાં પણ નિંદ-નીક શરીરના એકદમ ત્યાગ કર ॥ ૪ ॥ " ત્રણ મહીનાના અધિકાર ભાગવવાથી અને ત્રણ દિવસ મઠતું અધ્યક્ષપણું કરવાથી દુર્ગાત થાય છે. જે આથી પણ શીધ્ર નરકમાં જવું હોય તા એક દિવસ પુરાહિત થા. ॥ ૫ ॥ દશ કસાઇ સમાન એક કુંભાર, દશ કુંભાર સમાન એક કલાલ, દશ કલાલ સમાન એક વેસ્યા, અને દશ વેશ્યા સમાન એક રાજ ગણાય છે. ॥ ૬ ॥ વળી કહ્યું છે કે—

अकर्त्तव्यं न कर्त्तव्यं, प्राणेः कण्ठगतैरिप । कर्त्तव्यमेव कर्त्तव्यं, प्राणेः कण्ठगतैरिप ॥ ७ ॥ "

શખ્દાર્થ—" ક'ઠ સુધી પ્રાણ આવે તાપણ જે કરવા યાગ્ય નથી તે કરવું નહીં અને કંઠ સુધી પ્રાણ આવે તા પણ જે કરવા યાગ્ય છે, તે કરવુંજ જોઇએ. ॥ ७ ॥ "

ભાવાર્થ — પ્રાિશુએ હંમેશાં પાતાના કર્ત્તવ્યના વિચાર કરવા યાગ્ય છે. જેમ અવ્યસ્થિત ચિત્તે સ્થાનનિર્ણય કર્યા શિવાય ગતિ કરનાર કરતાં, સ્થાનના નિર્ણય કરી તે તરફ ગતિ કરનાર માણસ પાતાના ઇચ્છિત સ્થાનને જલદી મેળવી શકે છે. તેવીજ રીતે હું કાેેેશ, મારે શું કર્ત્તવ્ય છે, દેશ કાલ કર્યા છે. સાનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ કેાેેે છે, તથા મહાર કર્ત્તવ્ય શું છે, મહાર કૂળ અને જાતિ કેવી છે, કયું કાર્ય કરવાથી મહારા આતમાને લાભ થશે ઇત્યાદિ બાખતાના વિચાર કરી પાતાનું કર્ત્તવ્ય નક્કી કરે છે.

અને જે પોતાના આર'લેલા ઉત્તમ કાર્યના પ્રાણાંતે પણ ત્યાગ કરતા નથી તેમજ અકર્ત્તવ્યને પણ કાઇ પ્રકારે અ'ગીકાર કરતા નથી તે પોતાની ધારેલી નેમ શીધ્ર પાર પાડી શકે છે, હાલ તેા કર્ત્તવ્યના વિચાર કર્યા શિવાય અજ્ઞાનથી ગતાનુગતિક પ્રવૃત્તિ કરવામાં પોતાનું કર્ત્તવ્ય માને છે તેથી કર્ત્તવ્યને અદલે અકર્ત્તવ્યને કર્ત્તવ્ય સમજ તેના આર'લ કરવામાં આવે છે, માટે પોતાની ધારેલી નેમ પાર પાડી શકતા નથી; માટે પોતે આર'લેલા ગમે તેવા કાર્યને વચ્ચમાંજ મુકી દેવું પહે છે અને તેથી અતા- બ્રષ્ટ તતો બ્રષ્ટ થાય છે. માટે કાર્ય કરતાં પહેલાં ઉપર અતાવ્યા પ્રમાણે વિચાર કરવા અને પછી આર'લેલા સારા કાર્યને પ્રાણાંત થતાં પણ તે કાર્યના ત્યાગ કરવા નહીં. તેવીજ રીતે પોતાને, સ્વજનને, દેશને, જાતિને અને રાજને જે અહિતકારી કર્ત્તવ્ય હાય તેને કદી પણ અ'ગીકાર કરવા પ્રયાસ કરવા નહીં. આ ઠેકાણે આરાગ્યદિજનું ઉદાહરણ આ પ્રમાણે છે.—

ઉજ્જયણિ નગરીમાં આલ અવસ્થાથીજ ઘણા રાગી હોવાથી રાગ એવા નામથી પ્રસિદ્ધ થએલા એક બ્રાહ્મણ હતો. તે સમ્યકત્વ પૂર્વક અનુવ્રત વિગેરે શ્રાવકના શુદ્ધ આચારાને પાલણ કરવામાં તત્પર હોવાને લઇને એક ઉત્તમ શ્રાવક હતો. તેણે રાગના પ્રતિકારની સામગ્રા પ્રાપ્ત થતી હતી તો પણ તેણે રાગને સહન કરવાનાજ આશ્રય લીધા અને વિચાર કર્યો કે—

" पुनरिष सहनीयो दुःखपाकस्त्वयायं, न खड़ु जवित नाहाः कर्मणां संचितानाम् । इति सह गणियत्वा यद्यदायाति सम्यक् , सदसदिति विवेकोऽन्यत्र जूयः कुतस्ते ॥ ७ ॥ अवश्यमेव जोक्तव्यं कृतं कर्म शुजाशुजम् । नाजुङ्कं क्रीयते कर्म कट्पकोटिशतैरिष ॥ए॥"

શખ્દાર્થ—હે આત્મન! તહારે આ દુ:ખના ફળનું પરિણામ બીજી વખત પણ સહન કરવાનું છે. કારણ સંચિત કરેલાં કર્મના ખરેખર ભાગવ્યા શિવાય નાશ થતા નથી. તેથી કર્મો સાથે છે એમ ગણીને જે જે આપત્તિ આવી પડે તેને સારી રીતે સહન કર. બીજે ઠેકાણે બીજી વાર હે આત્મન! તને સદસિદ્ધિક ક્યાં મળવાના છે. ? ॥૮॥ કરેલું શુભ અથવા તા અશુભ કર્મ અવશ્ય ભાગવવું જ પડે છે. કારણ તે કર્મ ભાગવ્યા શિવાય કલ્પની સેંકડા કારિઓ થઈ જાય તાપણ નાશ થતું નથી. ॥ ૯॥

એવી રીતે સહન કરનાર તે રાગ દ્વિજની ઇંદ્રે આ પ્રમાણે પ્રશંસા કરી 'અહા આ રાગ દ્વિજ મહાસત્ત્ર વાળા છે. જેની પાસે રાગના અનેક પ્રત્યુપકારા પ્રાપ્ત થયેલા છે તો પણ તેની ઉપેક્ષા કરી રાગની પીડાને સહન કરે છે ' પછી આ વાતની શ્રદ્ધા ન થવાથી બે દેવતાએ વેદ્ય થઇ પૃથ્વી ઉપર આવી બાલ્યા કે 'હે રાગ ધ્રાહ્મણ! અમે તને રાગમાંથી મુકત કરીએ પરંતુ રાત્રિમાં મધ, મિદરા, માંસ અને માખણના ઉપભાગ કરવા પડશે. 'એવુ વેદ્યનું કહેવું સાંભળી, સુરે દ્રથી પણ અધિક પ્રતિષ્ઠાવાળા રાગ ધ્રાહ્મણ વિચાર કરવા લાગ્યા 'કેવળ સામાન્ય કુળમાં ઉત્પન્ન થયા હોય તો પણ પુરૂષને લાક અને લાકાત્તરમાં નિંદિત કર્મના ત્યાગ કરવા તેજ પ્રતિકાનો હેતુ છે. 'કહ્યું છે કે—

## " न कुलं वृत्तहीनस्य प्रमाणिमिति मे मितः । ग्रन्त्येष्विप प्रजातानां वृत्तमेव विशिष्यते ॥ १०॥ "

શખ્દાર્થ:—" સારા આચરણથી રહિત એવા મનુષ્યનું કુલ ઉત્તમ હોય તાે પણ તેવું કુળ કાંઇ પ્રમાણભુત થતું નથી એમ મહારૂં માનવું છે. કેમકે ચંડાલાદિક જાતિમાં ઉત્પન્ન થએલાનું કુળ અધમ છે, તાે પણ તેનું આચરણ સારૂં હાેય તાે તે શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. ॥ ૧૦ ॥ "

'વળી ખ્રાહ્મણ કુળમાં ઉત્પન્ન થચ્યેલાની મ્હારી તેા વાતજ શી ? તેમાં પણ વિશેષે કરી હમણાં જેનધર્મને અંગીકાર કરનાર મ્હારાથી આ નિ'દિત કર્મ કરવું કેમ ઉચિત ગણાય ? 'વળી કહ્યું છે કેઃ—

" निन्दन्तु नीतिनिपुणा यदि वा स्तुवन्तु,

ब्रह्मीः समाविशतु गच्छतु वा यथेष्टं ।

श्रद्धीव वा मरणमस्तु युगान्तरे वा,
न्याय्यात्पथः प्रविच्छन्ति पदं न धीराः ॥ ११ ॥ "

શખ્દાર્થ:—" નીતિમાં નિપુણ એવા પુરૂષો નિંદા કરો અથવા તો સ્તુતિ કરો, લક્ષ્મી ઇચ્છા પ્રમાણે ઘરમાં પ્રવેશ કરે અથવા જાઓ અને આજેજ અથવા તો યુગાંતરમાં મરણ થાએો; પરંતુ ધીર પુરૂષો ન્યાય માર્ગથી એક પગલું પણ ચલાયમાન થતા નથી ॥ ૧૧ ॥ " ઉપર પ્રમાણે વિચાર કરી રાગ બ્રાહ્મણ બાલ્યો ' હૈ વૈદ્યા ! હું બીજાં પણ પવિત્ર એહિયો શેગના ઉપાય ઇચ્છતા નથી તા વળી સર્વ લોક અને શાસ્ત્રોથી નિંદિત અને ધર્મી પુરૂષોને અયોગ્ય એવાં આ એલપોથી

મહારે શું પ્રયોજન છે ? ' વળી કહ્યું છે કે—

" मद्ये मांसे मधुनि च, नवनीते तक्रतो बहिनीते। जरपद्यन्ते विपद्यन्ते, ससूक्षा जन्तुराशयः ॥ १२ ॥ " सप्तग्रामेषु यत्पापमग्निना जस्मसात्कृते । तदेतज्ञायते पापं, मधुबिन्दुप्रजक्रणात् ॥ १३ ॥ यो ददाति मधु श्राद्धे, मोहितो धर्मिबिप्सया । स याति नरकं घोरं, खादकैः सह ब्रम्पटैः ॥ १४॥

શાબ્દાર્થ:—" મહિરા, માંસ, મધ, અને છાશથી જીદા કરેલા માખણમાં સફમ એવા જંતુના સમૂહ ઉત્પન્ન થાય છે અને મરણ પામે છે ॥ ૧૨ ॥ અગ્નિથી સાત ગામ બાળતાં જે પાપ થાય તેઠલું પાપ મધના એક ખિંદુના ભક્ષણથી થાય છે. ॥ ૧૩ ॥ જે પુરૂષ ધર્મની ઇચ્છાએ માહિત થયેલા શ્રાહ્મમાં મધ આપે છે તે પુરૂષ લાલુપ એવા ખાનારાઓની સાથે થાર નરકમાં પડે છે. ॥ ૧૪ ॥ " ઇત્યાદિ રાગબ્રાહ્મણ વૈદ્યાને કહે છે, તે તે બંને વૈદ્યાએ રાગબ્રાહ્મણના સ્વજનાને તે બીના જણાવી દિધી અને તેઓએ રાજાને જણાવી. તેથી સ્વજન અને રાજાદિક સમુદાય ભેગા થયા અને અને તે રાગદ્વિજને શાસ્ત્રસંખ'ધી વાર્તાલાપે કરી રાગના ઉપાય કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરાવવા લાગ્યા. તે આ પ્રમાણે છે:—

" शरीरं धर्मसंयुक्तं रक्ताणीयं प्रयत्नतः । शरीराच्ब्रवते धर्मः, पर्वतात्सिक्षदं यथा ॥ १५ ॥ "

શાબ્દાર્થ:—" ધર્મ સહિત શરીરનું પ્રયત્નથી રક્ષણ કરવું જોઇએ. કારણકે જો શરીરનું રક્ષણ કરવામાં ન આવે તેા જેમ પર્વત ઉપરથી જળ ખરી જાય છે તેમ શરીરમાંથી ધર્મ ખરી જશે. ॥ ૧૫ ॥ ખરેખર શરીર ધર્મસાધનનું એક મુખ્ય કારણ ગણાય છે. વળી કહ્યું છે કે—

" यस्मिन् सर्वजनीनपीनमहिमा धर्मः प्रतिष्ठाङ्गितो— यस्मिश्चिन्तितवस्तुसिष्ठिसुखदः सोऽर्घः समर्थः स्थितः । यस्मिन्काममहोदयौ ज्ञामरसीकाराजिरामोदयौ सोऽयं सर्वगुणाबयो विजयते पिएनः करण्डो धियाम्॥१६॥" શખ્દાર્થ:—" જે શરીરમાં સર્વ જેતાને હિતકારી અને પુષ્ટ મહિમાવાળા ધર્મ પ્રતિષ્ઠાને પામ્યા છે, જે શરીરમાં મનવાંચ્છિત વસ્તુની સિદ્ધિના સુખને આપનાર અર્થ સમર્થપણે રહેલા છે, અને જે શરીરમાં શમરસ અને આકૃતિથી સાંદર્યતાના ઉદયવાળા કામ અને માક્ષ રહેલા છે તેવા સર્વ ગુણાનું સ્થાન રૂપ અને સુધ્ધિઓના કરંડીઆ રૂપ શરીર વિજય પામે છે. ॥ ૧૬ ॥ "

એવી રીતે રાજા વિગેરેએ રાગણાદ્માણને કહેવામાં આવ્યું તો પણ તે ધર્મમાં દઢ હોવાથી શરીર વિગેરેની અભિલાષાને ત્યાગ કરી, માક્ષના સુખનાજ અભિલાષી થયા. કહ્યું છે કે:—

## " जं अज्ञसुहं जिवणो, संजरणीयं तवं जवेकह्नं । मग्गंति निरुवसग्गं, अवयग्गसुहं बुहा तेण ॥ १९ ॥ "

રાખ્કાર્થ—" ભવ્ય જીવોને જે સુખ આજ છે, તે સુખ આવતી કાલે ચાક કરવા લાયક થાય છે. તે કારણથી પંડિત પુરૂષા ઉપદ્રવ રહિત માક્ષસુખની ગવેષણા કરે છે. ॥ ૧૭ ॥"

**ભાવાર્थ:—' जं ग्राजसहं जविलो**'—જે સુખ ભવ્ય પ્રાણીને આજ હાય <mark>છે તે સુખ આવતી</mark> કાલે માત્ર સ'ભારવા રૂપજ થાય છે. એટલે કે સુખના અનુભવ કિંચિત માત્ર આત્માને જે ક્ષણે થાય છે તેની બીજી ક્ષણે તે અનુભવ નષ્ટ થાય છે. પ-<mark>છીથી માત્ર સ્મૃતિના વિષય રહે</mark> છે. જગતમાં સુખ કહેવામાં આવે <mark>છે તે વસ્તુને લઇને</mark> નથી પણ મનની માન્યતાને લઇને છે. જે વસ્તુને લઇને સુખ હાત તા તે ચિરસ્થાઇ ગણાત. કારણ કે વસ્તુની અમુક સ્થિતિ હાય છે, તેટલી સ્થિતિસુધી સુખ કાયમ રહેલું નિધંમ, પરંતુ તેમ દેખાતું નથી. જયારે દેશાંતરથી ઘણે કાળે પુત્રાદિકનું આગમન થાય છે ત્યારે જે આનંદ થાય છે તે આનંદ ત્યારપછીના સમયમાં રહેતા નથી જાએા ? પત્રરૂપ હર્ષનું કારણ વિદ્યમાન છતાં આન દમાં ફેર પડી જાય છે. **એટલે કે** આ**વી** માન્યતાવાળા સુખામાં માહ પામવા જેવું નથી. કારણ **કે માન્યતા**-વાળા સુખમાં સાંસારિક ઉપાધીને લઇને તે સુખ દુઃખરૂપ થઇ જાય છે. માટે તત્ત્વાદિ-કના જાણ એવા પંડિત પુરૂષો હંમેશાં અવ્યાખાધ અક્ષય એવા માક્ષ સુખની ઇચ્છા રાખે છે. માક્ષનું સુખ અવર્ણનીય છે, વચનાતીત છે, આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવરૂપ **છે, એમ અનુભવ થાય છે. જ્યારે વિભાવને મુકીને એક ક્ષણવાર પણ આત્મામાં** રમણતા થાય છે, ત્યારે તે જીવનમુક્ત દશાનું સુખ અહીંયાં પણ અનુભવાય છે માટે વિભાવ એટલે પુદ્દગલ ( વિષય ) જન્યસુખ તેવા સુખની કાઈ પણ પ્રકારે ઇચ્છા દ્વર કરી કર્મથી આચ્છાદિત થયેલા આત્માના ગુણોને ગટ કરવા માટે શાસ્ત્રોકત રીતિએ હમેશાં લક્ષ આપવું.

તે પછી રાેગ બ્રાહ્મણે શરીર અને અર્થની પીડાનું વૃત્તાંત કહ્યું કે—

## ' ब्रापदर्थे धनं रक्नेहारान् रक्नेद्धनैरि । ब्रात्मानं सततं रक्नेहारैरिप धनैरिप "॥ १ ॥

રાષ્દ્રાર્થ—'' આપત્તિને માટે ધનતું, ધનથી સીએોતું અને ધન તથા સ્ત્રીએોથી આત્માતું નિરંતર રક્ષણ કરવું. ∥ ૧૮ ∥ "

ભાવાર્થ—' ત્રાપદ્રશેં ઘનં રક્તેત્' ધર્મની સહાયથી જ્યારે ધનની પ્રાપ્તિ થાય છે, ત્યારે માણસ ધર્મ અને પે!તાના કર્ત્ત બ્યને ભુલી જાય છે, અને વિચાર કરે છે કે આવીજ રીતે ધનની પ્રાપ્તિ હંમેશાં થયાં કરશે એમ કલ્પના કરી પ્રાપ્ત થયેલા ધનના આંખ મીચીને બ્યય કરે છે. વખતે લાભને લઇને પ્રાપ્ત થયેલું સઘળું ધન બ્યાપારમાં રાકી દે છે, તેનું પરિણામ એ આવે છે કે, પાતાનું મેળવેલું પણ ધન જતું રહે છે, અને પાતે આપત્તિમાં આવી પડે છે; તેથી આપત્તિના અચાવ માટે ધન કેવી રીતે વધારવું તથા તેની બ્યવસ્થા કેવી રીતે કરવી વિગેર આ શાસકારે પાતેજ આગળ જણાવ્યું છે. અત્રે એટલું જ કહેલું અસ થશે કે—ભવિષ્યકાલની આપત્તિના વિચાર કરી તેને માટે આવકમાંથી અમુક હિસ્સા અવશ્ય અચાવી રાખવા જોઇએ.

' दारान् रहेष्ट्रनेरिंप ' જે સ્ત્રી ઉપર આપત્તિ આવે તો તે વખતે ધનના વ્યય કરી સ્ત્રીનું રક્ષણ કરવું જોઇએ. આ સંખંધમાં હાલમાં કેટલેક ઠેકાણું ગેરસમ્યુજને લઇને ઉલટા પ્રચાર ચાલે છે. એટલે કે જેઓને સરલતાથી ક્રન્યા મળી શકે છે, તેઓ પાતાની સ્ત્રી રાગાદિકથી પીડાતી હાય, તાપણ જેવી જોઇએ તેવી સારવાર કરવામાં શિથીલ ખની ધન વ્યય કરવામાં કં જીસાઇ કરે છે, અને તેથી પાતાના પતિ તરફની બેદરકારી જોઇ રાગ ગ્રસ્ત સ્ત્રી હમેશાં ચિંતાતુર ખની જાય છે, અને તેની સમાધી નાશ પામે છે; તેથી તેના આ ભવ શ્રસુર પક્ષના અનાદર જોઇ ખેદરૂપ થાય છે, તેથી તેનું સમાધીથી મરણ થતું નથી પરભવ પણ પ્રાયે અગડે છે. તો હરેક રીતે સ્ત્રી ઉપર આવી પડતી આપત્તિનું નિવારણ કરવા ધન વ્યય ઉપર લક્ષ્ય નહીં આપતાં છહિંમાન્ પુરૂષોએ તેના આત્માને શાન્તિ મળે તેવા ઉપાયા ચેાજવા જોઇએ.

<sup>े</sup> चारमानं सततं रहेत्' आद्भानुं अद्भित न थाय तेनी द्वेशां काण्य

રાખવી એટલે કે સ્ત્રીના તથા ધનના પ્રતિબ'ધ નહીં રાખતાં એકાંતે આત્માનું હિત થાય તેવી પ્રવૃત્તિ કરવા ઉદ્યુક્ત થવું. આત્માનું રક્ષણ થવાથી ધન અને સ્ત્રીનું તો રક્ષણ પાતાની મેળેજ થશે. કારણ કે ધન અને સ્ત્રી મળવી એ પુણ્યાધિન છે, અને પુણ્ય કરવું તે આત્માને આધીન છે, તો જે આત્માથી સ્વર્ગ અને માક્ષ બન્ને સાધી શકાય છે, તે આત્માનું અહિત ધન અને સ્ત્રી માટે થવા દેવું યોગ્ય નથી. સ્ત્રીના વિયાગથી અથવા ધનના એકદમ નાશ થવાથી જાણે પાતે તે રૂપજ હાય નહીં! એમ ધારી સ્ત્રી અને ધનની પાછળ આત્મહત્યા કરવા ચુકતા નથી, આ અજ્ઞાનનું કારણ છે. આત્મા પાતેજ સ્ત્રી અને ધનાદિક મેળવી શકે છે, તો તેનું અહિત આવા કારણે થવા દેવું એ બુદ્ધિમાન પુરૂષોનું કામ નથી, માટે ધન અને સ્ત્રીના ત્યાગપૂર્વક પણ સંયમાદિક ચહણ કરી આત્માની ઉત્તરિ કરવી યોગ્ય છે, તેમ સર્વથા ન અને તો દેશવિરતીપણું લઇને પણ અમુક અંશે સ્ત્રી ધનાદિકના ઉપરના માહ એ! છે! કરી આત્માનું રક્ષણ કરવા પ્રવૃત્તિ કરવી ઉચિત છે.

વળી ધર્મી પુરૂષોને શરીર ધન તુલ્ય છે, અને આત્મા શરીર તુલ્ય છે, એવી રીતે થએ છતે શરીરની પીડાની ઉપેક્ષા કરી આત્માની રક્ષા કરવી નેઇએ. ઇત્યાદિ આ પ્રમાણે તે રાગ ષ્રાહ્મણનું પોતાની પ્રતિજ્ઞામાં નિશ્ચળપણું જાણવામાં આવવાથી તે અન્તે દેવાને મહાન હર્ષ થયો. અહેા! આ ષ્રાહ્મણ સાત્વિક પુરૂષોમાં શિરામણી છે, અને શક્કે દ્વે તેની સાચી પ્રશંસા કરી છે, એવા વિચાર કરી તે પછી તે અન્તે દેવાએ પોતાનું સ્વાભાવિક રૂપ પ્રગટ કર્યું અને શક્કે દ્વે પ્રશંસા વિગેરે. વૃત્તાંત લોકમાં પ્રસિદ્ધ કર્યો, તથા દેવાએ તેના સર્વ રાગનું હરણ કર્યું અને રતનાથી તેનું ઘર ભરી દીધું. પછી સર્વ ઠેકાણે તે ષ્રાહ્મણનું આરોગ્ય દિજ એવું નામ રૂદિમાં આવ્યું, અને તે સંપૂર્ણ પુરૂષાર્થ (ધર્મ, અર્થ અને કામ)ને સાધવાવાળા થયા, અને દેવાએ પોતાના સ્થાન તરફ ગમન કર્યું. એવી રીતે નિંદિત કર્મના ત્યાગ કરતાં બીજ મનુષ્યાને ધર્મમાં સ્થિરતા થાય છે, અને પોતાના આત્માનું સંસારથી તારવું કીર્ત્તિ, પ્રતિષ્ઠા વિગેરે ગુણા પ્રાપ્ત થાય છે, તથા નિંદિત કર્મના ત્યાગથી અનિંદિત કર્મ પણ તેટલું જ કરવું નેઇએ કે જેથી અંતે સુખી થવાય. કહ્યું છે કે—

" मासेरष्टिजरह्ना च, पूर्वेण वयसायुषा । तन्नरेण विधातव्यं, यस्यान्ते सुखमेधते ॥ १ए ॥ दिवसेनेव तत्कार्यं, येन रात्रो सुखीजवेत् । तत्कार्यमष्टिजर्मासेर्वर्षासु स्यात् सुखीयः "॥ ३० ॥

### पूर्वे वयसि तत्कार्यं, येन वृद्धः सुखीजवेत् । सर्ववयसा च तकार्यं येन प्रेत्य सुखीजवेत् " ॥ ११ ॥

શબ્દાર્થ—" આઠ મહીનાએ, એક દિવસે, પ્રથમની અવસ્થાએ અને આયુષ્યે કરી મતુષ્યે તેવું કાર્ય કરવું જોઇએ કે આઠ મહીનાની, એક દિવસની, પ્રથમ વયની અને આયુષ્યની અતે સુખને પામે ॥ ૧૯ ॥ દિવસે તેવું કાર્ય કરવું કે જેથી રાત્રિએ સુખી થવાય. આઠ મહીનામાં એવું કાર્ય કરવું કે વર્ષા ઋત્વમાં સુખી થવાય ॥ ૨૦ ॥ પ્રથમ વયમાં એવું કાર્ય કરવું કે જેથી વૃદ્ધાવસ્થામાં સુખી થવાય. સંપૂર્ણ વયથી એવું કાર્ય કરવું કે જેથી પરલાકમાં સુખી થવાય ॥ ૨૧ ॥"

**ભાવાર્થ**—કાર્ય કરતાં પહેલાં મનુષ્ય માત્રે વિચાર કરવા જોઇએ કે આ કા-ર્યાતું કળ ભવિષ્યમાં કેવું મળશે. આમ વિચાર ક્યોથી પ્રાયે અકૃત્ય થતાં નથી, વૈર વિરા<mark>ેધ થ</mark>તાે નથી અને જીવને ભવિષ્યમાં શાંતિ મળે છે. વગર વિચારે કાર્ય કરવાથી લાભદાયી કાર્યથી પણ દુ:ખ થાય છે. કેમકે એનું પરિણામ કયારે અને કેવું આવશે તે અનિશ્ચિત હાેય છે, માટે કાર્ય કરતાં પહેલાં વિચાર કરવાના કે આ કાર્ય પ્રાયે આટલી મુદ્દતમાં પુરૂં થશે. હું' તે કરવા સમર્થ છું', દેશકાળાદિ અનુકૂળ છે. આ કાર્યથી મને કાંઇ પણ ઉપાધી થશે નહીં. એમ સમજી કાર્ય કરે તો દિવસના કરેલા કાર્યથી રાત્રિએ ચિંતારહિત હાેવાથી નિદ્રા આવવામાં અડચણ નડશે નહીં, તેમજ આઠ મા-સમાં કરેલા કાર્યથી ચતુર્માસમાં ધર્મસાધન વિગેરે ક્રિયામાં વિઘ આવી પડેશે નહીં. એજ પ્રમાણે પ્રથમની અવસ્થામાં એવું કાર્ય કરવું કે જેથી વૃદ્ધાવસ્થામાં ધર્મસાધન કરી શકાય, અને આખી જીંદગી એવી રીતે વ્યતીત કરવી નેઇએ કે જેથી આગામિ ભવમાં સુખપૂર્વ ક ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય. આ હેતુથી જેનું પરિણામ થાડા કાળમાં સમજાય તેવું ન હાય એવાં તથા બીજાની સાથે વિરાધ થાય તેવાં કાર્યો કદિ પણ કરવાં નહીં. હમેશાં ચિન્તા છે તે ચિતા સમાન છે, એવું આજ ગ્ર'થમાં કહી આવ્યા છીએ. માટે જે કાર્ય કરવાથી ચિન્તા ઉભી થાય અને હંમેશાં ચિત્ત ઉદ્ધિમ રહે તેવાં કાર્ય ધર્મી પુરૂષોએ કિ કરવાં નહીં. જેમાં વસ્તુની આપ લે છેજ નહીં, પણ કેવળ ભાવ ખડી ધનની આપ લે કરવામાં આવે છે. એવા સદ્રા, સરત, જગાર વિગેરેથી મન ઉપર ખરેખરી અસર થાય છે, અને મન હંમેશાં ચિન્તાતર રહે છે, તો આવા વેપારથી જરૂર વિરામ પામવા. વળી ખરેખરા વસ્તુની આપ લેના વેપાર પણ પા-તાની શક્તિ ઉપરાંત કરવાથી ચિત્તને અસમાધી રહે છે, અને વખતે નકાને ખદલે નુકસાન થઇ જાય છે, તો ગજા ઉપરના વેપાર કરવાથી પણ મનુષ્ય સુખી થતા નથી, માટે જે કાર્ય દિવસે કરવાથી રાત્રિ સારી રીતે સુખથી વ્યતીત કરી શકાય તથા આઠ માસમાં કરેલા કાર્યથી ચતુર્માસ સારી રીતે નિર્વિક્ષપૂર્વક થઇ શકે, અને વૃદ્ધાવસ્થા તથા આગામિક ભવ સુધરે એવાં કાર્ય કરવાં એઇએ.

અગીયારમા ગુણને સમાપ્ત કરતાં ગ્ર'થકાર ધર્માધિકારી બતાવે છે.

## "देशजातिकुद्धगर्हितकर्माण्यादरात्परिहरन् गृहमेधी। अयचरअः तदगर्हितमार्थेर्धर्मकर्मणि जवेदधिकारी"॥१॥

શાબ્દાર્થ:—ગૃહસ્થ દેશ. જતિ અને કુળથી નિ'દિત કર્મોના આદર પૂર્વક ત્યાગ કરતા અને આર્થ લાેકાથી અનિ'દિત કર્મને આચરણ કરતા ધર્મ કાયમાં અધિકારી થાય છે ૧. इति एकादशमो गुणः ॥ समाप्त ॥





# द्यादश गुण वर्णन.





ષ્ટ્ર વે આવકના પ્રમાણુમાં ખર્ચ રાખવારૂપ બા<mark>રમા</mark> ગુ<mark>ણુનું</mark> ધુ વિવરણ કરે છે.

તથા પાષ્ય વર્ગનું પાષણ કરવામાં, પાતાના ખાવા પીવા વિગેરેના ભાગમાં અને દેવ તથા અતિથિના પૂજન વિગેરેના પ્રયાજનથી દ્રવ્યના ખર્ચ કરવા તેને વ્યય કહે છે. તથા ખેતી, પશુને પાલણ કરવાની વૃત્તિ, વેપાર અને રાજાની સેવાથી ઉત્પન્ન થએલા દ્રવ્યના લાભ તેને आય કહે છે. તે આવકના રીતસર ખર્ચ કરતા શહસ્થ ગૃહસ્થધર્મને યાગ્ય કાય છે, અર્થાત્ જે પુરૂષ આવકના પ્રમાણમાં ખર્ચ રાખે છે. તે પુરૂષ ગૃહસ્થ ધર્મની સન્મુખ થાય છે. કહ્યું છે કે—

### "बानोचियदाणे, बानोचियनोगे, बानोचियनिहिकरेसिया"

ગૃહસ્થ નિર'તર આવકને અનુસાર દાનમાં તથા ભાગમાં ખર્ચ કરે અને આવ-કન અનુસાર નિધાનમાં સ્થાપત કરે, અર્થાત આવકના ત્રણ ભાગ સરખા ક**રી દ્રવ્યની** વ્યવસ્થા કરે. અને કેટલાએક આવકને ઉચિત ખર્ચના ચાર વિભાગ કરી વ્યવસ્થા કરવાનું કહે છે. તેમાં નિર્ધન પુરૂષાના ખર્ચના વિભાગ આ પ્રમાણે છે.

" पादमायाि सिं कुर्यात्, पादं वित्ताय शोधयेत् । धर्मोपनोगयोः पादं, पादं नर्त्तव्यपोषणे ॥ १ ॥ ग्रायादर्द्धं नियुंजीत, धर्मे यद्घाधिकं ततः । शेषेण शेषं कुर्वीत. यत्नतस्तुच्छमेहिकम् ॥ १ ॥

## चत्वारो धनदायादा, धर्मचौर्याग्निजूजृतः । ज्येष्ठेऽपमानिते पुसां, हरन्त्यन्ये बलाष्ट्रनम् " ॥ ३ ॥

ભાવાર્થ—" पादमायान्निघं कुर्यात् " દરેક ધર્મીષ્ટ અથવા સુખી થવાની ઇચ્છાવાળા સામાન્ય પુરૂષે પાતાની આવકના ચાર ભાગ કરવા જેઇએ અને તેમાંથી ચતુર્થાશ ધર્મના ઉપભાગમાં વાપરવું, કારણ કે ધન પ્રાપ્તિ હંમેશાં ધર્મથી થાય છે. માટે જે ધર્મથી ધનની પ્રાપ્તિ થઇ છે તેવા ધર્મને સર્વધી મુખ્ય ગણી સામાન્ય પક્ષ વાળા પુરૂષે પણ આયતમાંથી એછામાં એછા ચતુર્થાશ ધર્મ કાર્યમાં વ્યય કરવા ચુકવું નહીં.

આવકના ચાથા ભાગ વેપારમાં રાકવા તથા ચાથા ભાગ સાચવી રાખવા. અને ચાથા ભાગથી સ્વજન વર્ગનું પાષણ કરવું આવી રીતે જો વર્ત્તન કરવામાં આવે તો ચિત્તની સમાધીના ભંગ થવાના પ્રસંગ કાઇ પણ વખતે ઘણું કરીને આવતા નથી. અને વ્યવહાર સારી રીતે ચલાવી શકાય છે. કેટલીએક વખત આવકના વિચાર કર્યા શિવાય ખરચ કરવામાં આવે છે, અને તેથી થએલી દ્રવ્યની હાનીવડે સારાં કુટું બા પણ છિન્ન ભિન્ન થએલાં જોઇએ છીએ. સામાન્ય લાકા આવકના પ્રમાણથી અધિક ખરચ કરે, અને તેથી તેમની અવસ્થા શાચનીય થાય તેમાં કાંઇ નવાઈ નથી. રાજાઓ પણ પાતાના રાજ્યની આવક ઉપર ધ્યાન આપ્યા શિવાય પોતાની કીર્ત્તિ જાહેરમાં લાવવા પાતાના ગજ ઉપરાંત દાનાદિકમાં લક્ષ્મીના વ્યય કરી પાતાના રાજ્યને ગુમાવી દે છે, એમ ઘણાં ઉદાહરણા શાસ્ત્ર દૃષ્ટિથી તથા ઇતિહાસિક નજરે જોતાં માલમ પડે છે, માટે આવકને અનુસારે ખરચ કરવામાં ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે પ્રવર્ત્ત કરવી.

ઉપર જેહાવેલી બીનાતા સામાન્ય ધન વાલા માટે બતાવીછે પહું જેની પાસે વિશેષ સમૃદ્ધિ હાય અને આવકનું સારૂં સાધન હાય તેને તા આવકમાંથી અડધા અડધ ધન ધર્મમાં વ્યથ કરવું જોઇએ, કારણકે ભવિષ્યની આપત્તિના અચાવમાટે જેની પાસે જોઇએ તેટલું ધન છે, અને આવક પણસારી છે તેથી ભવિષ્યની આપ-ત્તિના સંભવ ઘણે ભાગે થાંડા રહે છે તેવા પુરૂષે આ ભવની પેઠે આવતા ભવ પણ સુખરૂપ થાય તેને માટે આવકમાંથી અડધા અડધ ધન દર વર્ષે હીસાખ કરી ધર્મ કાર્યમાં ખરચવું જોઇએ તેથી પણ કાઇ અવસરે અધિક ખરચ કરે તા પણ તેને અડચણ આવી પડતી નથી. બાકી આલાકનાં કાર્યો છે તેને અવશેષ રહેલા ધનથા યત્ન પૂર્વક કરવાં, વળી કહ્યું છે કે—દુનીયામાં વગર કરે ધનના ચાર ભાગીદાર થઇ જાયછે. અને તેમાં જે મુખ્ય ભાગીદાર જે ધર્મ છે, તેના ઉપર દુર્લક્ષ કરવામાં આવેતા બાકી રહેલા જે ત્રણ ભાગીદારા રાજા, ચાર અને અિશ એ પ્રાયે ધનવાનની ઇચ્છા વિના પણ તે ધનના બલાત્કારથી પણ નાશ કરે છે, માટે ધનવાન પુરૂષોએ ધર્મ ઉપર વધારે લક્ષ આપી તેમાં ધન ખરચવા પ્રયાસ કરવા જોઇએ.

જે આવકના પ્રમાણમાં ખરચ કરવામાં ન આવે તો તેને કૃપણતા રૂપ પદવીની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને કૃપણો તો હંમેશ પોષણ કરવા લાયક પોતાના આતમાને ઢગી દ્રવ્યનેજ લેગું કરે છે; પરંતુ તે દ્રવ્યથી ધર્મને ઉપાર્જન કરતો નથી તેજ કારણથી કહ્યું છે કે—

### " नेह बोके नान्यबोके, न धर्मे नार्थकामयोः । नोपकारे नापकारे, कदर्य जपतिष्ठते " ॥४॥

શબ્દાર્થ—" કૃપણ પુરૂષ આલાકના, પરલાકના, ધર્મના, અર્થ તથા કામના, ઉપકારના કાર્યમાં ઉભા રહેતા નથી. " ॥ ૪ ॥

**ભાવાર્થ**—આ સ'બ'ધમાં સાેપારા નિવાસી એક કાેડાકાેડી સુવર્ણના માલિક એક કૃપણ શ્રેષ્ઠીનું ઉદાહરણ છે તે આ પ્રમાણે છે—

ઉજ્જયિની નગરીમાં વિક્રમ રાજા રાજ્ય કરતો હતો. એક વખતે રાજસભામાં નેટાએ અપૂર્વ નાટક કર્યું,તે વખતે રાજસભામાં બેઠેલા એક ગોવાળીઓએ નેટાને એક બીજોરું ભેટ આપ્યું. તે અવસરે નેટાએ કહ્યું કે,—" એક ગણું દાન અને સહસ્ત્ર ગણું પુષ્ય" આ વાક્ય શ્રવણ કરી રાજાએ પુછ્યું કે આ કેમ સંભવે ? ત્યારે નેટાએ કહ્યું કે—સાપારક નગરમાં કૃપણના ઘરે જઈને જીવો. પછી કાતુક જેવાની ઇચ્છાવાળા રાજા સાપારામાં ગયા, ત્યાં લાકા પાસે કૃપણના ઘરની પૃચ્છા કરી. લાકાએ કહ્યું કે, તેના ઘરને વેગળું નાખ તેનું નામ પણ લઇશ નહીં, આજ તને ભાજન મળશે કે નહીં? તેના પણ સંશય છે, એમ કહી લાકાએ તેને ત્યાં જતાં અટકાવ્યા તા પણ રાજા તેને ઘર ગયા, ત્યાં કૃપણને દારડાં વણવા વિગેરે ખરાબ કામ કરતા જ્યાં અને રાજા તેને ઘર ગયા, ત્યાં કૃપણને દારડાં વણવા વિગેરે ખરાબ કામ કરતા જ્યાં અને

તેની નજીક રહીને રાજાએ તેનું ભાજન તથા આચ્છાદન (કપડાં ) પ્રમુખ જોઈ લીધું. પછી સાચ કાળે ઉતારા કરવાની ઈચ્છાવાળા અને માર્ગથી શ્રમિત થયેલા રાજા કદર્ય ( કૃપણ ) ના ઘરની નજીકમાં દાન દેવાની શ્રદ્ધાવાળા ખલ્વાટ (તાળીએા ) એવુ ખીજું નામ છે જેનું એવા ગાવીંદનામના પ્રાહ્મણની ઝુંપડીમાં ગયા, ત્યાં અભ્યા-ગતની ઇચ્છા રાખનાર ગાેવીંદણાદ્વાણે રાજાને ઉચિત સ્થાનમાં બેસાડયા, અને ગાેવીંદ રાજાના થાકને દુર કરવાને અર્થે તેલની યાચના કરવા માટે કદર્યનીપાસે ગયા અને તેલ માગ્યુ'. પણ તે આપતા નથી ઘણું કહ્યું,ત્યારે તેલના પુષ્યના ચાથા ભાગ મા<mark>ગી</mark> લઇ એક કર્ષના ચાથા ભાગ (સાળ માસા) ઘણી મુશ્કેલીથી આપ્યું, તે તેલથી રાજાના શરીરે મર્કન કર્યું અને ઉષ્ણ જળથી રાજાને સ્નાન કરાવ્યું, તે પછી આપસં આપસમાં આવવા વિગેરેનું કારણ પુછતાં રાજાએગા વિ'દને સવે વૃત્તાંત કહી સ'ભળાવ્યા. ગાવીંદે પાતાના ઘર આગળ રહેલા વડ વૃક્ષની ઉપર પ્રથમની પરિચયવાળી દેવીને પછસું, એટલે દેવીએ ખરી વાત કહી ખતાવી. પછી ગાવિ દે રાજાની આગળ આ પ્રમાણે કહ્યું. તને ગાવાળીયાના " એક ગણ દાન અને સહસ્ત્ર ગણ પુષ્ય " વચનના નિશ્ચય નવ મહીનાને અંતે કોત્તિ નગરીમાં થશે. વળી આ રાત્રીના પાછલા પે હારે મહાર સર્પના દ'શથી મૃત્યુ થશે અને અતિસારના વ્યાધિથી કદર્યનું પણ મૃત્યુ થશે. આ વાતના નિર્ણય કરી તમારે કાંતિ નગરીમાં આવેલું પ્રભાતે તેજ પ્રમાણે અનાવ અન્યા તેથી ગાવીંદની કહેલી વાત ઉપર પ્રતિતિવાળા રાજા પણ કાઇ એક વનની અંદર જતાં તેના રૂપથી પરાધીન થયેલી કાઇ વ્ય'તરીથી સેવા કરાએલા રાજાએ નવ મહીના પૂર્ણ કર્યા પછી કાંતિ નગરી તરફ જવાની ઇચ્છાવાળા તે રાજાને દેવીએ ઉપાડીને કાંતિનગરી પાસે મુકી દીધા, ત્યાં કાંતિ નગરીના દરવાજામાં પ્રવેશ કરતાં કાઇ દરિદ્ર સ્ત્રી પોતાની ખાલિ-કાના ત્યાગ કરતી જોવામાં આવી. રાજાએ પુછચું આ શું ? તે સ્ત્રીએ કહ્યું કે પ્રથમ પણ મ્હારે દુર્ભગા એવી સાતકન્યાએા છે અને આ આઠમી કત્યા થઇ તેના ત્યાગ કરૂ છું, આ વાત સાંભળી દયાળુ વિક્રમ રાજાએ સવા લાખ રૂપીઆની કિ મતની પાતાની મુદ્રિકા ( વીંટી ) આપી તે આલિકાની રક્ષા કરી, પછી રાજા નગરીની અંદર ગયો. ત્યાં રાજ માર્ગમાં પડેહા વગડાવવામાં આવતા હતા " રાજાને પુત્ર થયા. છે. તે .સ્તનપાન કરતા તથો અને બાલે છે કે તેમે મને મિત્ર કરાવે!. એ પ્રમાણે પડહને સાંભળી વિક્રમ રાજા પડહાને વગડતાં અટકાવી રાજાના મ્હેલમાં રાજપુત્ર પાસે આવ્યા, તે વખતે વિક્રમ રાજાને જોઇ આળક બાલ્યા હે મિત્ર વિક્રમ ! પધારા તમારા સંદેહ ટળી ગયા? ચિત્તમાં ચમત્કાર ( આશ્ચર્ય ) પામેલા રાજા પણ બાલ્યા હે મિત્ર બાળક ! જે કહેવાનું હાય તે તમે કહેા, આળકે કહ્યું કે હું ગોવીંદ પ્રાહ્મણ છું અભ્યાગત <mark>થયેલા તમાને તેલ</mark> મદન કરવાના પુષ્યથી હું કાંતિ નગરીના રાજાના પુત્ર થયે છું અને તે કહ્ય દરિદ્ર સીની પુત્રીપણે થએલા છે. તેણે તેલના ચાથા ભાગનું પુષ્ય માંગી લેવા-થી અને તમારૂં તેને દર્શન થવાથી તમે તેને સવાલાખ રૂપીયાની કિંમતની મુ-દ્રિકા અપંષ્ કરી તેથી તેણીને જીવિત પ્રાપ્ત થયું. આ કારણથી "એક ગણું દાન અને સહસ્ત્ર ગણું પુષ્ય" એ વાક્યના નિશ્ચય થયા પછી તે આળકને આલિંગન કરી હષિત થએલા રાજા પાતાના નગર તરફ ચાલી નિક્ષ્યો.

એવી રીતે આવકને અનુસરી ખરચ નહીં કરનાર મનુષ્યને લાેકમાં શાેેેેલા, ક્રીત્તિ અને ધર્માની પ્રાપ્તિ થતી નથી અને આગામિક કાળમાં પણ કદ્દવાની પેઠે સાર્ પરિણામ આવતું નથી. કહ્યું છે કે—

## 

શબ્દાર્થ—દ્રવ્યવાન પુરૂષાને ત્યાગ ( દાન ) હોય તો તે ગુણ છે. અને દાન કરવાવાળા પુરૂષાને દ્રવ્ય હોય તો તે ગુણ છે. દ્રવ્ય અને ત્યાગ આ બન્ને આપસ આપસમાં જીદા હોય તો એ બન્નેની વિડ'બના થાય છે∙ાા પાા ( અર્થાત્ ધનાદ્ય દાતા ન હોય અને દાતા ધનાદ્ય ન હોય તો વિડ'બના શિવાય બીજી' શું' છે ?)

દાતાને દૂરથીજ દેખતાંની સાથે વર્ષાઋતુના મેઘની પેઠે જનસમૂહ ઉજ્જીવિત (આનંદિત ) થાય છે. વખતા વખત દાનરૂપ વૃષ્ટિની પ્રવૃત્તિ કરનાર દાતા જેમ મહાદા હાથીની પેઠે નીચ પુરૂષાથી પરાભવ પામતા નથી, તેમજ ઉદાર મનુષ્ય દાનરૂપ અંકશથી ક્ષણવારમાં હાથીની માફક રાજાઓને વશ કરે છે, જેમ સૂર્યને અંધકારનાં પુદ્દગલા પરાભવ કરી શકતાં નથી, તેમ દાતાને દુજન મનુષ્યાનાં વચના પરાભવ કરી શકતાં નથી. તથા દાતા દેશ અને કાળથી નષ્ટ થયા હાય તા પણ તે વિક્રમાદિત્ય વિગેરની પેઠે અવિનાશી યશરૂપ શરીરથી જાણે ? આગળ સ્કુરાયમાન ન હાય તેમ પ્રકાશે છે. વધારે કહેવાથી શું ? કહ્યું છે કે—

## " संपदि विपदि विवादे, धर्मे चार्थे परार्थसङ्घटने । देवगुरुकृत्यजाते स्फुरत्युदारः परं होके ॥ ६ ॥ "

શખ્દાર્થ—ત્યા લાકમાં ઉદાર માણસ સ'પત્તિમાં, વિપત્તિમાં, વિવાદમાં ધર્મ-માં અને અર્થમાં બીજાના અર્થને સાધવામાં તથા કેવ અને ગુરૂ સંબ'ધી કાર્ય પ્રાપ્ત થતાં સ્કુરાયમાન થાય છે. ા ૬ ા

આથી આવકને અનુસાર ખરચ કરનાર થવું જોઇએ. જો આવકથી અનુચિત ખરચ હોય તો તે ખરચ જેમ રોગ શરીરને કૃશ કરી સંપૂર્ણ કાર્યમાં અશકત બ-નાવી દે છે, તેમ મનુષ્યના વૈભવરૂપ સારને કૃશ કરી પુરૂષને સંપૂર્ણ વ્યવસાયમાં અસમર્થ ખનાવી દે છે. કહ્યું છે કે:—

### 

રાષ્ટ્રાર્થ—જે પુરૂષ આવક અને ખરચના વિચાર કર્યા શિવાય કુખેરભ ડારી-ના જેવી આચરણા કરે છે, તે પુરૂષ થાડાજ વખતમાં ખરેખર આ લાકમાં સાધુ જેવા ખની જાય છે. ॥ ૭ ॥

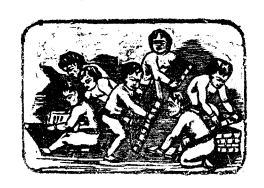
**ભાવાર્થ** — આવક અને ખરચના જે પુરૂષા બરાબર વિચાર કરતા નથી તેમને બહુ સહન કરવું પડે છે. કેટલાએક પાતાની આવકના પ્રમાણથી, બીજાની દેખાદેખીથી અને સ્વાર્થીઓની ખાેટી પ્રશંસાથી કુલાઇ જઇ ગજા ઉપરાંત દાન દે છે. અથવા ભાગાદિકમાં લક્ષ્મીના વ્યય કરે છે અને તેથી જ્યારે તેની પાસેથી ધન ઘટી જાય છે, ત્યારે તે પાતે દાન લેવા ચાેગ્ય થઇ જાય છે. માટે દાનભાેગાદિકમાં લક્ષ્મીના વ્યય કરવા તે આવકના વિચાર કરી કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રાચાય -ના ફરમાન મુજબ દ્રવ્યના વિભાગ કરી પછી વ્યય કરવાે ઉચિત છે. માત્ર ધન ખરચી કીત્તિ સંપાદન કરવાથી કિંવા ભાેગ ભાેગવવાથી આ મનુષ્યજન્મનું સા-થ<sup>ું</sup>ક થતું નથી. ધન પુષ્ય પ્રમાણે મળે છે. તેા બીજાની ઇ**ષ્યાં સ્પર્ધા ન** કરતાં પાે-તાની શકિત અનુસાર દ્રવ્યના વ્યય કરવાે. શકિત અનુસાર વ્યય કરનારને પ્રાયઃ ચિત્તની સમાધી રહેવાથી ધમ<sup>૧</sup>ધ્યાનાદિક કરવામાં વિઘ્ન આવતું નથી. આત્માની ઉચ્ચતા એકાંત ગજા ઉપરાંત દ્રવ્ય ખરચ્યા કરતાં સમભાવમાં રહેવાથી વિશેષ થાય છે. તેમજ કમદક્ષય પણ ધ્યાનાદિક કરવાથી શીઘ થઇ શકે છે. તેથી એકાંત દ્રવ્ય ખરચવાથીજ ધર્મ થાય છે, એમ માનવું અયોગ્ય ગણાશે. જેમકે ત્રિજગ-ત્પૂજ્ય શ્રી તીથ"કર ભગવાન એક વર્ષ સુધી હંમેશાં એક ક્રોડ અને આઠ લાખ સોનૈયાનું દાન કરતા હતા, છતાં પણ તે દાન તેઓશ્રીને સકલ કર્મ ક્ષય કરવામાં તથા સંપૂર્ણ સમાધી મેળવવામાં સાધનભૂત થયું નહીં, પણ કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય કરવા માટે તથા કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન કરવા માટે ભાર વર્ષ સુધી ઘાર તપસ્યા અને <sup>દ્</sup>યાન કરવાં પડ્યાં. કેાઇ જીવ ધમ<sup>ુ</sup> કાર્યમાં ધન ખરચવાથી ધન મળશે, એવી આશા રાખી પાતાના ગજા ઉપરાંત અગર આવકના સાધન ઉપરાંત ધન ખરચે છે; તે દુ:ખી થાય છે. તેણે ભાવ પૂર્વક ધર્મ કાર્યમાં ખરચેલા ધનનું ફળ કાંઇ જતું નથી. પણ તે ફળ અ'તરાય કમ<sup>ે</sup>ના ઉદયથી ત<sub>ર</sub>કાળ નહી મળવાથી અને પાેતાની પાસેના દ્રબ્યના બ્યય થઈ જવાથી પ્રાપ્ત થએલા દ્રારિદ્રને લઇને વખતે ધર્મ ઉપરથી પણ આસ્થા ઉઠાવી નાખે છે. માટે શાસ્ત્રકાર મહારાજાએ જે રીતે દ્રવ્યના ૦૫૫ કરવાની આજ્ઞા કરમાવી છે તેનું ઉદ્ઘાંઘન કરવું નહીં, અને શાસ્ત્રકારની આ-જ્ઞાનું ઉક્ષુંઘન કરનાર વખતે વૈશ્રમણ ( કુએર ) જેવા હાય તાેપણ પાતાના ગજા ઉપરાંત ખરચ કરનાર वे श्रमणायते એટલે ખરેખર તે સાધુ જેવા થઇ જાય છે.

વળી લક્ષ્મી પુષ્યને અનુસારે પ્રાપ્ત થાય છે. એવા નિશ્ચય કરી કદી આવક થાડી હોય તો પણ ઘરના ખરચમાં સંકાચ કરી પુષ્ય કમ્પમાં ખરચ કરવાજ જેઇએ. કારણ થાડા પણ પુષ્ય કમ્પમાં ખરચ કરવામાં આવ્યા હોય તા તે કાળે કરી એક કાડ દ્રવ્ય જેટલા થાય. જેમ શ્રી તેજપાલ મંત્રિના ઘર દેરાસરમાં ત્રણ વર્ષના પુષ્ય કાર્યના ખરચ છત્રીશ હજાર રૂપીયા પ્રમાણ થયા હતા, તે દ્રવ્યથી મંત્રીએ બાઉલ્ ગામમાં જિનમ દિર કરાવ્યું હતું.

હવે ચ'થકાર ખારમા ગુણની સમાપ્તિ કરતાં દ્રવ્યના પ્રમાણમાં વ્યયકરનાર ગૃહસ્થને શું ફળ થાય છે તે ખતાવે છે—

## एवं गृहस्यों विजवानुरूपं, व्ययं वितन्वन् सजते प्रतिष्ठाम्। यशांसि पुएयं सुखसंपदश्च, धर्मार्थकामाजिमतोरुसिद्धम्॥८॥

શખ્દાર્થ—૬પર જણાવ્યા પ્રમાણે વેભવને અનુસાર ખરચ કરનાર ગૃહસ્થ પ્ર**લિ**ષ્ઠા, યશ, પુષ્ય, સુખ અને સ'પત્તિને મેળવે છે. તથા ધર્મે, અર્થ અને કામને અભિમત મહાેટી સિદ્ધિને પણ મેળવે છે. ાા ૮ાા इति द्वादशः गुण समाप्त ॥





#### त्रयोदश गुण वर्णन.



વે ક્રમથી પ્રા<sup>પ્ત</sup> થએલ વૈભવને અનુસારે વેષ રાખવારૂપ તેરમા ગુણુનું વર્ણુ કરે છે.

તથા વેષ એટલે વસ્ત્ર અલંકાર વિગેરે ભાગ્ય પદાર્થા. વિત્ત એટલે વેલવ. ઉપલક્ષણથી, વય, અવસ્થા, દેશ, કાળ, જાતિ, પુરૂષ અને સ્ત્રી વિગેરેના સંગ્રહ. તદનુસાર એટલે વેલવના સરખા વેષ ધારણ કરતા ગૃહસ્થ ધર્મના અધિકારી થાય છે. જો વેલવ વિગેરેથી અનુચિત વેષ ધારણ કરવામાં આવે તો લોકોમાં ઉપહાસ્યપણાને, તુચ્છપણાને અને આ અન્યાયી છે એવી શંકા વિગેરેના દાષાનું પાત્ર થાય છે. કહ્યું છે કે—

" आत्मवित्तानुमानेन, काङ्गोचिलेन सर्वदा । कार्यो वस्त्रादिश्वङ्गारों, वयसश्चानुसारतः ॥ १ ॥ अर्थादिधकनेपथ्यों, वेषद्दीनोऽधिकं धनी । अर्थादिधकनेपथ्यों, वेषद्दीनोऽधिकं धनी । अर्थादिधकनेपथ्यों, वस्त्रं किरुपहस्यते ॥ १ ॥ न धार्यमुत्तमेर्जीर्णं, वस्त्रं च न मङ्गीमसम् । विना रक्तोत्पलं रक्तं, पुष्पं च न कदाचन ॥ ३ ॥ अर्थाकाङ्क्षन्नात्मनो झङ्गीं, वस्त्राणि कुसुमानि च । पादत्राणानि वान्येन, विधृतानि न धारयेत् ॥ ४ ॥

રાખ્દાર્થ—શુરુથાએ નિરંતર દ્રવ્ય, કાળ અને અવસ્થાને અનુસારે વસા વિ. ગરેના શ્રુ'ગાર કરવા જોઇએ ॥ ૧ ॥ દ્રવ્યના પ્રમાણથી વધારે સારા વેષ રાખનાર, વિશેષ ધનવાન છતાં ખરાખ વેષ રાખનાર અને નિર્ભળ છતાં અળવાનની સાથે વેર કરનાર એવા પુરૂષાનો માટા પુરૂષા ઉપહાસ્ય કરે છે ॥ ૨ ॥ તથા ઉત્તમ પુરૂષા-એ ક્દીપણ જર્ણ અને મલીન વસા ધારણ કરવું નહીં. તેમજ લાલ કમળ શિવાય બીજી લાલ પુષ્પ ધારણ કરવું નહીં. ॥ ૩ ॥ જે પુરૂષ પાતાને માટે લક્ષ્મીની ઇ-ચ્છા રાખતા હાય, તે પુરૂષ બીજાએ ધારણ કરેલાં વસ્તા, પુષ્પા અને ઉપાનહ, (પ-ગરખાં) ધારણ કરે નહીં ॥ ૪ ॥

અથવા આવકને અનુસાર ખરચ કરનાર અને વેભવને અનુસાર વેષ ધારણ કરનાર ધર્મના અધિકારી થાય છે. એમ બીજો પણ અર્થ થાય છે. જે માણસ આવક છતાં કૃપણતાથી ખરચ કરતા નથી અને દ્રવ્ય હોવા છતાં ખરાખ વસ વિગેરને ધારણ કરનાર થાય છે. તેથી લોકોમાં નિંદિત થએલા તેપુરૂષ ધર્મમાં પણ અધિકારી થતા નથી અને મમ્મણ શેઠની પેઠે કલેશના ભાગી થાય છે. તથા વેભવને અનુસાર વેષ કરે છતે પણ વિશેષ કરી દેવની પૂજાના વખતે અને જિન મંદિર તથા ધર્મસ્થાનમાં જવાના વખતે નિરંતર પહેરાતા વેષથી અધિક ઉત્તમાત્તમ વેષ અને અલંકારના ઉપલોગ કરવા. કહ્યું છે કે—નિર્મળ અને ઉત્તમ વેષ ધારણ કરનાર પુરૂષ મંગળ મૃત્તિ થાય છે. તેથી તેવા પ્રકારના પુરૂષને લક્ષ્મીની વૃદ્ધિ થાય છે. તે આ બે શ્લાકોથી અતાવે છે—

# श्रीर्मङ्गद्वात् प्रजवित, प्रागह्ज्याच्च प्रवर्छते । दाद्वयात्तु कुरुते मूझं, सँय्यमात्प्रतितिष्ठति ॥ ५ ॥ शिरः सपुष्पं चरणौ सुपूजितौ, निजाङ्गनासेवनमल्पजोजनम् । ग्रानप्रशायित्वमपर्वमैथुनं, चिरप्रनष्टां श्रियमानयन्त्यमी ॥ ६ ॥

શખ્દાથ`—લક્ષ્મી મ'ગલ કરવાથી પ્રાપ્ત થાય છે, 'છુલ્લિથી વૃલ્લિ પામે છે, નિપુણતાથી મૂલ કરે છે અને ઇંદ્રિયાના નિગ્રહ વિગેરે નિયમાથી સ્થિર થાય છે. ાપા પુષ્પ સહિત મસ્તક, સારા પૂજેલા ચરલુ, સ્વસ્ત્રી સ'તાષ, થાહું ભાજન, વસ સહિત શયન અને પર્વે દિવસમાં મેથુનના ત્યાગ આ સર્વે ઘણા કાળથી નષ્ટ થયેલી લ-ફ્રમીને પાછી લાવે છે. ા ૬ ા

આ સંબ'ધમાં કર્ણદેવતું વૃત્તાંત આ પ્રમાણે છે—

કર્ષુદ્દેવ રાજાને દેવ પૂજા વખતે અગ્નિથી ધાેએલાં ધાે**તીયાં, ચંદ્રાદિત્ય** ના**મે** કુંડળાે, પાપ ક્ષયંકર નામે **હા**ર અને કુંશ્રી તિલક નામે બાજીબ'ધ વિગે**રે અલ'કાર** ધારણ કર્યા શિવાય દેવપૂજાનાે વિધિ કરવામાં આવતાે નહીં. હવે **મંથકાર મહારાજ** ઉપદેશદ્વારા ધર્મને ચાવ્ય કે**લ્લ હાય તે ખતાવી તેરમા** ગુજાની સમાપ્તિ કરે છે.—

## एवं वितन्वन् विजवानुसारिवेषोपचारं रुचिरं विवेकी । स्वधर्मशोजोन्नतिकृद् गृहस्थो, विशेषधर्मार्हतया विजाति ॥९॥

રાખ્દાર્થ —ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે જે વિવેકી મૃહસ્થ મનાહર એવા વૈભવને અનુસાર વેષના વ્યવહાર કરે છે તે પુરૂષ પાતાના ધર્મની શાભારૂપ ઉન્નતિ કરનાર થાય છે. અને પાતે વિશેષ ધર્મની પાચ્યતાને મેળવી શાભાને પામે છે. ાાબા

इति त्रयोद्शः ॥





#### चतुर्थदश गुण वर्णनः

્રૈં વે ક્રમથી પ્રાપ્ત થએલ ' બુદ્ધિના આઠ ગુણે મેળવવારૂપ ' ચાૈઃ દમા ગુણુનું વિવરણ આર'લે છે.

તથા ખુદ્ધિના આઠ ગુણા છે. તે જે પુરૂષમાં હાય તે પુરૂષ ધમ<sup>દ</sup> મેળવવાને અધિકારી થાય છે. તે આઠ ગુણા આ પ્રમાણે છે.

शुश्रुषा १ श्रवणं ६ चैव, म्रहणं ३ धारणं ४ तथा । ऊहो ५ ऽपोहो ६ ऽर्थविज्ञानं, ७ तत्वज्ञानं ० च धीगुणाः ॥१॥

શુષ્રુષા, શ્રવણ, ગ્રહણ, ધારણા, ઉહા, અપાહા, અર્થ જ્ઞાન અને તત્વજ્ઞાન એ ખુદ્ધિના આઠગુણા જાણવા. ૧ તેમાં સાંભળવાની ઇચ્છા તેને શુશ્રુષા કહેવાય છે. શુશ્રુષાની ઇચ્છા શિવાય શ્રવણાદિક ગુણાની પ્રાપ્તિ નથી. ૧ શ્રવણ એટલે સિદ્ધાંતાદિકનું સાંભળવું. આ સાંભળવું મ્હાટા ગુણના સંચાગને માટે થાય છે. ૨ તેને માટે કહ્યું છે કે—

क्वाराम्जस्त्यागतो यद्वत्, मधुरोदकयोगतः। बीजं प्ररोहमादत्ते, तद्वत्तत्वश्चतेर्नरः ॥ ॥ ॥ क्वाराम्जस्तुद्ध्य इह च, भवयोगोऽखिद्यो मतः। मधुरोदकयोगेन, समा तत्त्वश्चतिः स्मृता ॥ ३॥

ખારા જળના ત્યાગ થવાથી અને મીઠા જળના સંચાગ મળવાથી જેમ બીજ અંકુરને ધારણ કરે છે તેવી રીતે તત્વનું શ્રવણ કરવાથી પુરૂષ દાષના ત્યાગ કરી શુણને શ્રહણ કરે છે. ર અહિં સંસારના સંપૂર્ણ સંચાગ ખારા જળના સમાન માન્યો છે, અને તત્વનું સાંભળવું તેને મીઠા જળના સમાન કહ્યું છે. ૩ સાંભળવા પૂર્વક

શાસોનું ઉપાદાન કરવું તે ગ્રહણ કહેવાય છે. 3 ગ્રહણ કરેલાં શાસ્ત્રોને સ્મૃતિમાં રાખવાં તેને ધારણા કહે છે. ૪ જાણેલા પદાર્થનું અવલ અન કરી તેવા પ્રકારના ખીજા પદાર્થોમાં વ્યાપ્તિ વિગેરેના વિતર્ક કરવા તેને ઉદ્ધા કહે છે. ૫ અનુમાન અને ઉકિત (કથન) વડે વિરૃદ્ધ એવા હિંસાદિક પદાર્થથી પાપ લાગે છે. એમ જાણવાથી પાછા હઠવું તેને અપાહ કહે છે. ૬ અથવા સામાન્ય જ્ઞાનને ઉદ્ધ કહે છે અને વિશેષ જ્ઞાનને અપાહ કહે છે. ઉદ્ધાપાહના ચાગથી અજ્ઞાન, સંશય અને વિપરીતતાના ત્યાગ કરવાથી જે જ્ઞાન થાય તેને અર્થ વિજ્ઞાન કહે છે. ૭ ઉદ્ધાપાહા અને અર્થ વિજ્ઞાનથી વિશુદ્ધ (નિર્મળ) એટલે આ પ્રમાણે જ છે. એવા નિ-શ્રય તેને તત્વજ્ઞાન કહે છે. ૮ આ અદ્ધિના આઠ ગુણા યથા સંભવ જાણવા. આ શુશ્રુષા વિગેરથી અદ્ધિના ઉત્કર્મવાળા પુર્ષ નિરંતર વિચાર પૂર્વ પ્રવૃત્તિ કરનાર હાય તે કદિપણ અકલ્યાણને ગ્રાપ્ત થતા નથી. પરંતુ સંપૂર્ણ ધર્મ અને વ્યવહારના પરમાર્થના વિચાર કરવામાં તત્પર થાય છે. કહ્યું છે કે—

#### बुष्ठिजुञ्चो ञ्चाक्षोयइ, धम्मठाणं नवाहि परिसुद्धं । जोगत्तमप्पणोच्चिय. ञ्रणुबंधं चेव जत्तेणं॥ ४॥

ખુદ્ધિના ઉપલક્ષણથી ખુદ્ધિના ગુણવાળા પુરુષ, દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ એવાં વિશેષણારૂપ ઉપાધિથી દોષરહિત એવા ધર્મસ્થાનની તેમજ પોતાના આત્માની યોગ્યતાના પણ વિચાર કરે. એકલા ધર્મસ્થાનનીજ આલાચના કરે છે એમ નહી એ अપિ શખ્દના અર્થ છે. જેમ કે કયા ધર્મસ્થાનને હું યાગ્ય છું. તેને માટે કહ્યું છે કે:—

### कः कालः कानि मित्राणि, को देशः कौ व्ययागमौ । कश्चाहं का च मे शक्ति, रिति चिन्त्यं मुहुर्मुहुः ॥ ए ॥

કયા કાળ વર્ત્ત છે ? કાેેેગુ મિત્રા છે ? કયા દેશ છે ? ખર્ચ અને આવક કયાં છે ? હું કાેેગુ છું ? અને મ્હારી શકિત શી છે ? એવી રીતે વાર વાર ચિંતવવું પ તેવીજ રીતે ઉત્તરાત્તર ફળરૂપ અનુઅધ ( ફળસાધન ) નાે મ્હાેટા પ્રયત્નથી વિ-ચાર કરે છે. અહિં ક્રિયાપદનાે છેલ્લા પદની સાથે સંઅધ કર્યો છે. વળી કહ્યું છે કે--

बुष्त्रध्य जहाविसयं, सव्वं धम्मंति एत्युदाहरणं । वेदज्जयणपरिच्छा, बद्धकदुगं छागघायंमि ॥ ६ ॥ બાધ કરવાને ઇચ્છેલ એવા સર્વ ધર્માદિક વસ્તુના બાધ થાય છે. તે બાધ જાણવાને અહીંયા વેદાભ્યાસની પરીક્ષામાંના બે છાત્રાનું બકરાને મારવા વિષે ઉદાહરણ છે. ઉપલી ગાથાની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે છે.—બાધ કરવાને ઇચ્છેલ એવા સર્વ ધર્માદિક વસ્તુના, વિપરીત વિગેરે દાષના ત્યાગપૂર્વ બાધ થાય છે. સમ્યક્ અને તેનાથી વિપરિત અસમ્યક્ બાધને વિષે વેદાભ્યાસની પરીક્ષામાંના નારદ અને પર્વત નામના બે છાત્રાનું ઉદાહરણ છે. તે આ પ્રમાણ:—

શુક્તિમતી નામે નગરીમાં ક્ષીરકદ'બક નામના ઉપાધ્યાય પાસે વસુ, પવ'ત અને નારદ આ ત્રણ છાત્રા વેદાના અભ્યાસ કરતા હતા. એક વખતે બે જૈન મુનિઓ ભિક્ષા લેવા માટે ક્ષીરકદ'ખક ઉપાધ્યાયના ઘરે આવ્યા. ત્યાં અભ્યાસ કરતા છાત્રોને જોઈ તે બે મુનિઓમાંથી એક જ્ઞાની મુનિએ બીજા મુનિ પ્રત્યે કહ્યું કે, આ ત્રણ વિદ્યાર્થિઓમાંથી વસુ છે, તે રાજા થશે અને આ બે બ્રાહ્મણ છાત્રામાંથી એક નરકમાં અને બીજો સ્વર્ગે જશે. એવી મુનિની આ વાર્તાને કાઇ ઠેકાણે પટાંતર છાત્રાની પરીક્ષા કરવાના પ્રાર'ભ કર્યા. કાઇક વખતે લાખના રસથી ભરેલું અકરાનું ચામડું બકરાની આકૃતિ જેવું કરી કૃષ્ણપક્ષની આઠમની રાત્રિએ ઉપાધ્યાયે પર્વતને બાલાવીને આપ્યું અને કહ્યું કે આ બકરાને ત્હારે તેવી જગામાં મારી નાંખવા કે જ્યાં કાેેેઇપણ તેને જાેેઇ શકે નહિં. આમ કરવાથી વેદ સાંભળવાની ચાેેેગ્યતા થાય છે. પછી તે બકરાને ઉપાડીને ગુપ્ત પ્રદેશમાં ગયેા અને વિચાર વગરના તે પર્વતે તેને મારી નાંખ્યા. તે પછી ખકરાના શરીરમાંથી નિકળેલા લાખના રસથી ભિજાએલાે પર્વત આ રૂધિર છે, એમ માની સરાવરમાં સ્નાન કરી ગુરૂપાસે આવ્યા અને ગુરૂને આ વૃત્તાંત નિવેદન કરી દીધા. પછી તેના પિતા ક્ષીરકદ'બક ઉપાધ્યાયે તેને કહ્યું કે તહેં એ બકરાને કેમ માર્યો? કારણ કે સર્વ ઠેકાણે કરનારા તિયળ્ગ્જા લક દેવતાએા અને આકાશમાં તારાઓ જીવે છે અને તેને તું પાતે પણ જેતો હતો. ત્યારે તું કેમ કહે છે કે કાઇ ન જીવે તેવી રીતે આ બકરાને મારી નાંખ્યા છે. અહા ? તહારી કેવી મૂઠતા છે ? પછી કૃષ્ણપક્ષની ચતુદ'શીના દિવસે .પૂર્વોકત વિધિએ નારદને ખકરા મારવા વિગેરેનું કહેવામાં આવ્યું. એટલે નારદ પણ ગુરૂના વાકયને બહુ-માન કરતા વન અને લુવન વિગેરે જે જે સ્થાનમાં જાય છે, ત્યાં ત્યાં આ નારદ વન-સ્પતિ અને દેવતાઓ જાવે છે; એમ જાણી તેણે વિચાર કર્યો કે કાેઈપણ એવું સ્થાન નથી કે કેાઇને કાઇ ન દેખી શકે, તેથી ખરેખર આ બકરાને મારવાની શુરૂની આજ્ઞાજ નથી, એમ ધારી ગુરૂપાસે આવી તેને પાતાના આત્માની સવ° પરિષ્કૃતિનું નિવેદન કરી દીધું. પછી ઉપાધ્યાય તેની સારી અને ઉચિત અુદ્ધિથી સંતાષને પ્રાપ્ત થયા અને કહ્યું કે:—

# जदीरितोऽर्थः पशुनापि यद्यते, हयाश्चनागाश्चवहन्तिनोदिताः। अनुक्तमप्यूहति पिएतोजनः, परेङ्गितज्ञानफद्या हि बुद्धयः।।।।

પ્રેરણા ક્યાંઓલા અર્થને પશુ પણ ગ્રહણ કરે છે. અર્થાત્ સમજે છે. અને પ્રેરણા કરાએલા અશ્વે તથા હસ્તિઓ ચાલે છે. પરંતુ પંડિત પુરૂષ તો કથન નહી કરાએલા અર્થને પણ વિતક શ્રી ગ્રહણ કરે છે. કારણકે ખુદ્ધિ તો બીજાના અભિપ્રાયને જણાવનાર શરીરની ચેષ્ટારૂપ ઇંગિત જ્ઞાનના ફળવાળી હાય છે. ાાળા પછી ઉપાધ્યાયે નારદને કહ્યું કે આ બીના કાઇને જણાવવીનહીં. તે પછી પવલ્તને વેદનું શ્રવણ કરતાં અટકાવ્યા અને નારદ ઉચિત ખુદ્ધિવાળા છે, એમ જાણી તેને વેદ સાંભળવાની આજ્ઞા આપી. હવે ગ્રંથકાર મહારાજ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશદ્વારા જે ખુદ્ધિયુકત હાય તે ધર્મને યાગ્ય થાય છે. એમ અતાવે છે—

## श्च्छं पुमर्थेषु विद्युद्धबुद्धि, गुणैः समेतः सुविचारसारम् । प्रवर्त्तमानो सन्तते निजार्थ, सिद्धिं जनो धर्मरसोचितत्वम् ॥०॥ इतिचतुर्दशः

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે નિર્દોષ એવી યુક્તિના ગુણાથી ચુક્ત તથા ધર્મ', અર્થ', કામ અને માેક્ષરૂપ પુરૂષાર્થ'ને વિષે પ્રવૃત્તિ કરનાર પુરૂષ સારા વિચારના સારભૂત એવી પાેતાના અર્થ'ની સિદ્ધિને અને ધર્મ'રૂપ રસની ચાેગ્યતાને પ્રાપ્ત કરે છે. ૮





#### पंदरमा गुणनुं विवरसा.



તથા હમેશાં ઉન્નતિ અને માેક્ષનાં કારણભૂત એવા ધર્મને શ્રવણ કરતા ગૃહસ્થ શ્રાવકધર્મને યાેગ્ય થાય છે. તથા પ્રતિદિન ધર્મ સાંભળવામાં તત્પર રહે-નારા પુરુષ મનના ખેદને દૂર કરવામાં સમર્થ થાય છે. તેને માટે કહ્યું છે કેઃ—

# क्वान्तमिहो (त्र्रपो) ष्रति खेदं, तप्तं निर्वाति बुध्यते खेदं (मूढं) स्थिरतामेति व्याकुल, मुपयुक्त सुन्नाषितं चेतः ॥ १ ॥

ભાવાર્થ:—સારા કથનમાં ઉપયોગવાળું મન શ્રમિત થએલાના એકને કૂર કરે છે, પરિતાપ પામેલાને શાંત કરે છે, મૂઢ થએલાને બાેધ કરે છે અને આકુલ થએલા-ને સ્થિર કરે છે. ૧ હમેશાં ધર્મતું શ્રવણ કરવું એ ઉત્તરાત્તર ગુણની પ્રાપ્તિતું સાધ-ન હાેવાથી પ્રધાન છે. એકલા આ શ્રવણ ગુણથી સુદ્ધિના ગુણ માંહેલા શ્રવણ ગુણ જોદા છે.

વળી નિરંતર ધર્મ સાંભળવાના અભાવ થતાં પ્રાપ્ત થએલા પણ ધર્મ મ-િાહકાર શ્રેષ્ઠીની પેઠે ચાલ્યા જાય છે. તે મણિકાર શ્રેષ્ઠીનું ઉદાહરણ આ પ્રમાણે છે:—

એક વખતે રાજગૃહિ નગરમાં શ્રી મહાવીર સ્વામી ભગવાન્ પધાર્યા હતા, તે વખતે ત્યાં સાધમે દેવલાકના રહેવાસી અને ચાર હજાર સામાનિક દેવતાએા- શ્રી પરિવરેલા દુદુ રાંક નામા દેવ સૂર્યાભ દેવની પેઠે ભગવાન્ મહાવીર સ્વામીની આગળ ખત્રીશ પ્રકારનાં નાટકા કરી પાતાના સ્થાનપ્રત્યે ચાલ્યા ગયા. તે પછી શ્રી ગાતમસ્વામીએ ભગવાન્ મહાવીરસ્વામીને પુછયું કે હે ભગવન્ ? દુદુ રાંક દેવે આટલી ખધી ઋદ્ધિ કયા પુષ્યથી પ્રાપ્ત કરી ? આવા પ્રશ્ન થતાં ભગવાન્ મહાવીર સ્વામીએ જવાબ આપ્યા કે, આજ નગરમાં મ્હાટી રુદ્ધિવાળા મણિકાર નામે ઇન્ય રહેતા હતા. તેણે એક વખતે મહારા મુખશી ધર્મ શ્રવણ કરી, ધર્મને અગી-

કાર કર્યો હતો અને તે ધર્મ ને ઘણા કાળસુધી પાળ્યા; પર'તુ તેવા પ્રકારના ધર્મી-પદેશક સાધુ પાસે ધર્મ નું શ્રવણ નહી કરવાથી તે મિથ્યા ખુદ્ધિવાળા થયેા. એક વખતે ત્રિષ્મ ઋતુમાં તેણે અઠમ કરી ત્રણ દિવસનાે પાષધ કર્યાે હતાે. ત્રીજા દિવ-સની રાત્રિમાં તુષાથી પીડિત થએલા અને આત્તપ્યાનને પ્રાપ્ત થએલા તે શેડી-ચા વિચાર કરવા લાગ્યા કે જે પુરૂષા વાપી, કુપ વિગેરેને કરાવે છે, તે પુરૂ**ષાનેજ** ધન્ય છે. હું પણ પ્રાતઃકાળે એક વાવડીને કરાવીશ. ઇત્યાદિચિ'તવન કરી પ્રાતઃકાળે અઠમનું પારણ કરી શ્રેણિક રાજાના આદેશથી વૈભારગિરિની સમીપમાં તેણે એક વાવડી કરાવી અને તેની ચારે દિશાઓમાં ભાજનશાળા, મઠ અને દેવાલય સહિત ઉદ્યાના કરાવ્યાં. પછી ધર્માના ત્યાગ કરનારા તે<sup>કુ</sup>શેઠીયાને સાળ મ્હાટા રાગા ઉત્પન્ન થયા. તેની પીડાથી દુધ્યોન કરી તે મૃત્યુ પામ્યા અને તેજ વાપિકામાં દેડકા થયા. वापिक्षाने कीतांक तेने कातिस्मरण ज्ञान थयुं, ते कातिस्मरण ज्ञानथी पाते ધર્મની વિરાધના કરી હતી તેતું આ ફળ છે એમ તેના જાણવામાં આવતાં તેને વૈરાગ્ય થયાે. હવેથી મ્હારે છઠનાે તપ કરવાે અને તેના પારણામાં <mark>વાવડીને કીનારે</mark> રહેલું નિર્દોષ લાકાના સ્નાનનું જળ તથા મૃત્તિકાદિકનું ભક્ષણ કરવું; એવા અ-ભિગ્રહ ધારણ કર્યો. આ અરસામાં વાપિકાની અંદર પ્રાપ્ત થએલા લાેકા પરસ્પર વાર્ત્તાલાય કરે છે કે આજે ભગવાન્ મહાવીરસ્વામી પધાર્યા છે. તેમને વ'દન કરવા જઇશું એવી જનોક્તિને શ્રવણ કરી તે દેડકાે મને વ'દન કરવા માટે ત્યાંથી નીકું ત્યા. રસ્તામાં ચાલતાં શ્રેણિકરાજાના ઘાડાના ખુરથી ચગદાઈમરણ પા**મી, દેવ** થયા છે. ત્યાંથી ચ્યવી મહાવિદેહમાં મતુષ્ય થઈ માક્ષમાં જશે. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે હે ગાતમ ? હમેશાં ધર્મ તું શ્રવણ નહી કરવાથી ઉત્પન્ન થએલા વિપાકને જાણી, નિરંતર ધર્મ તું શ્રવણ કરવામાં તત્પર થવું જોઇએ. કહ્યું છે કે:---

### परमागम सुस्सूसा, ब्राणुराज धम्मसाहणे परमो । जिणगुरु वेयावचे, नियमो समत्तिः साई ॥ २ ॥

પરમાગમ એટલે દ્વાદશાંગીરૂપ સિદ્ધાંત તેને સાંભળવાની ઈચ્છા, પરમાગમતું શ્રવણ કર્યા શિવાય સમક્તિ અને વિવેકાદિકના ગુણના સમૂહ પ્રાપ્ત થતા નથી. ૧ તથા ધર્મસાધનને વિષે ઉત્કૃષ્ટા અનુરાગ અને જિનેશ્વર ભગવાન તેમજ ગુરૂની વૈયાવચ્ચ કરવાના નિયમ આ ત્રણ સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્તિના લિ'ગા છે.તેને માટે હરિસદ્ધા-ચાર્ય મહારાજે કહ્યું છે કે:—

> क्रारान्नस्त्यागतो यद्वत्, मधुरोदकयोगतः बीजंप्ररोहमादत्ते, तद्वत्तत्वश्चतेनरः ॥ ३॥

क्वाराम्त्रस्तुद्ध्य इह च, जनयोगोऽखिलोमतः । मधुरोदक योगेन, समा तत्व श्रुतिः स्मृता ॥ ४ ॥ बॉड्याम्जः श्रोतस श्रेष, सिरातुल्या सतां मता । द्यजानेऽस्याः श्रुतं व्यर्थ, मसिराविन कृपवत् ॥ ए॥

ખારા જળના ત્યાગ થવાથી અને મધુર જળના સંયાગ મળવાથી જેમ ખીજ અંકુરને ધારણ કરે છે, તેમ તત્ત્વનું શ્રવણ કરવાથી પુરૂષ મિશ્યાત્વના ત્યાગ કરી સમ્યકત્ત્વને ગ્રહણ કરે છે. ૩ અહિં સંસારના સંપૃણે સંયાગ ખારા જળની સમાન માન્યો છે અને તત્ત્વનું શ્રવણ કરવું તેને મીઠા જળના સમાન કહ્યું છે. ૪ આ શ્રુતિ બાધરૂપ જળના પ્રવાહની સિરા સમાન છે. તે સત્પુર્ષોને માન્ય છે. તત્ત્વ શ્રુતિના અભાવે સિરા વિનાની પૃથ્વીમાં કુપની પેઠે તે શ્રુતજ્ઞાન નકામું છે. ૫ ઇતિ શુશ્રુષાનું લક્ષણ આ પ્રમાણે છે:—

### तरुणो सुही वियक्तो, रागी पिय पण इणी जुझो सोउं। इत्तइ जह सुरगीयं, तर्ज हिया समय सुस्सूसा । ६॥

યાૈવન અવસ્થાવાળા, નિરંતર સુખી, નિપુણ, ષડ્જાઢિ રાગાને જાણ અને બ્હાલી પ્રાણપ્રિયાથી યુક્ત એવાે કાેઇ પણ પુરૂષ જેમ દેવતાના ગીતને શ્રવણ કર-વાની ઇચ્છા રાખે છે, તેનાથી પણ અધિક જૈનાગમને શ્રવણ કરનારની ઇચ્છાવાળાે હાૈય- ૬

સું દર ધમ રૂપ ગુણના સમૂહમાં અતિશય રમણ કરનારી ચિત્તની વૃત્તિ-નાળા સુદર્શન શ્રેષ્ઠી આ ઠેકાણે ઉદાહરણમાં મુકના. તે સુદર્શન શ્રેષ્ઠીના વૃત્તાંત આ પ્રમાણે છે:—

મગધદેશમાં રાજગૃહ નામે પ્રધાન નગર હતું. તે નગરમાં પ્રજાતું પાલન કરવામાં અતિશય ઇચ્છાવાળા શ્રેણિક નામે રાજા રાજય કરતા હતા. જેના શુદ્ધ સમ્યક્ત્વને પાલન કરવાનું ત્રણ જગત્ને વિષે વિદ્વાના બીજાને સમ્યક્ત્વની વૃદ્ધિને માટે દૃષ્ટાંત આપતા હતા. તે નગરમાં અર્જીન નામે એક માળી વસતો હતો. તેને રૂપની સંપત્તિવડે પ્રશંસા કરવા લાયક બંધુમતી નામે ભાર્યો હતી. તે અર્જીન માળી નગરના ઉદ્યાનમાં રહેલા અને પ્રાતીહાર્યયુક્ત સુદ્ધરપાણિ નામે યક્ષનું હમેશાં પુષ્પના સમૂહથી પૂજન કરતો હતો. એક દિવસે તે નગરમાં આણંદના સાગરરૂપ અને ચિત્તના ઉત્સાહવાળા નગરના લોકો કાેઇક સારા મહાત્સવના પ્રારંભ કરે છે. તે પ્રાતઃકાળે મ્હારાં પુષ્પો ઘણાં માંઘા થશે એવા વિચાર કરી તે અર્જીન માળી પાતાની ભાર્યોની સાથે પુષ્પના બગીચામાં ગયા. ત્યાં પુષ્પના સમૂ-

હથી કરંડીયાને ભરી સાયંકાળે વાસ કરવાની ઇચ્છાથી તે અર્જુન માળી યક્ષના મંદિરમાં આવ્યો. આ વખતે કાેઈ દુષ્ટ હૃદયવાળા છ ગાેઠીલા પુરૂષાએ વિચાર કર્યો કે આપણે આ માળીને બાંધી તેની ભાર્યોને તેના દેખતાં ઇચ્છા પ્રમાણે ભાેગવીએ. એમ વિચાર કરી યક્ષના મંદિરમાં પ્રથમથીજ કાેઇ ગુપ્ત પ્રદેશમાં તેઓ સંતાઈ રહ્યા હતા. અર્જુન માળી યક્ષના મંદિરમાં પ્રવેશ કરી ક્ષણ વાર એક ચિત્ત-વાળા થઈ નિઃશ'કપણે જેટલામાં યક્ષની પૂજા કરવામાં તત્પર થાય છે તેટ-લામાં તે છ ગાેઠીલા પુરૂષોએ બાહાર નિકળી એકદમ તે માળીને ૯૯ બ'ધનથી બાંધી લીધા અને તેના દેખતાં તેની ભાર્યા સાથે સ્વેચ્છાથી તેઓ ભાગ ભાગવા લાગ્યા. તેવા પ્રકારના તે આ કાર્યને જાેઇ રાષથી ભય'કર બનેલા અર્જુન માળી મ'ત્રથી બ'ધાએલા સર્પની પેઠે પ્રહાર કરવાને અસમર્થ હતો. તેને માટે કહ્યું છે કેઃ—

# पितृघातादि ज्ञःखानि, सहन्ते बिह्मनोऽपि हि । प्रिया घर्षणजं जुखं, रङ्कोऽपि न तितिक्कति ॥ ७ ॥

ભાવાર્થ—અલવાન્ પુરૂષા પણ પિતા પ્રમુખના ઘાતના દુઃખને સહન કરે છે, પરતું પાતાની ભાર્યાના પરાભવથી ઘએલા દુ:ખને ર'ક માણસ પણ સહન કરી શકતા નથી. ૭

પછી તે અર્જુન માળી દુર્વચનાથી યક્ષને આ પ્રમાણે ઉપાલ દેવા લાગ્યા કે હે યક્ષ ? ખરેખર તું પાષણનાજ છે, પરંતુ ખરા દેવતા નથી. જો તું ખરા દેવતા હોત તો ત્હારા દેખતાં આ પાપી અને અધમ ગાેઠી આએ તહારા મ'દિરમાં જે મુખથી પણ ન કહી શકાય તેવું અપકૃત્ય કરે છે, તે કેમ કરી શકે ? હે યક્ષ ? જો ત્હારા કાઈ પણ જાગ્રત પ્રભાવ--અતિશય હાત તા આ પ્રમાણે ત્હારા પૂજકની વિડ'બના કેમ કરે ? આ પ્રમાણે તેનાં વચન સાંભળી કાેપના આ-ટાેપથી વિક્રાળ થએલાે યક્ષ તે માળીના શરીરમાં પ્રવેશ કરી એકદમ કાચા તં-તુની પેઠે તેના ળ'ધનને તાેડી નાંખી ચક્ષે લાેઠાના મુદ્રરને ઉગામી સ્ત્રીની સાથે તે છ ગાેઠિઆઓને ચૂર્ણની પેઠે ચૂર્ણ કરી નાંખ્યા. તે દિવસથી લઇને ૨ાષાતર થએલાે તે યક્ષ નગરના ખાહાર ખીજા છ પુરૂષાે અને એક સ્ત્રી મળી એક દર સાત મતુષ્યને નિરંતર મારી નાંખે છે. તેના આ વૃત્તાંત પૃથિવીયતિ શ્રેણિક રાજાના જાણવામાં આવ્યાથી નગરના લાેકાેને પટહાેદ્રઘાેષણા પૂર્વક આ પ્રમાણે નિવારણ કર્યા કે જ્યાં સુધી અર્જુન માળીએ સાત મનુષ્યોના વિનાશ ન કર્યો હાય ત્યાં સુધી નગરથી બાહાર કાેઇએ નિકળવું નહીં. જે દિવસે તે નગરના ઉદ્યાનમાં પ્રા-ણીઓને જીવાડવાના વૈભવવાળા શ્રી વર્દ્ધ માનસ્વામી પધાર્યા, તે દિવસે જિનેશ્વરના આગમનને જાણતાં છતાં અર્જુનમાળીના ભયથી તે ઉદ્યાનમાં કાેઈ પણ પુરુષ

ભગવાન્ મહાવીર સ્વામીને વંદન કરવા માટે જવાની ઇચ્છા કરતા નથી. આ તરફ તે નગરમાં અતિ શુદ્ધ સમ્યક્તવાન્ અને નિભિમાની સુદર્શન નામે શ્રેષ્ઠી રહેતા હતા. તે શ્રેષ્ઠી ભગવાન્ મહાવીરસ્વામીના વચનામૃતનું પાન કરવાની ઇચ્છાવાળા હતા. તેથી તે શ્રેષ્ઠીએ પાતાના માતા પિતાને ભગવંતને વંદન કરવા નિમિત્તે જવાની વિજ્ઞપ્તિ કરી; અર્થાત્ ત્યાં જવાની આજ્ઞા માંગી. પછી તેના માતા પિતાએકહ્યું કે હે વત્સ ! હાલ તે માર્ગમાં જતાં તને અર્જીન માળીએ કરેલા મહાન ઉપસર્ગ થશે. તેથી હે વત્સ ! આજે તું અહિં રહીનેજ જિનનાયકને વંદન કર અને પૂર્વે શ્રવણ કરેલી ભગવાનની દેશનાની ભાવના ભાવ. પછી સુદર્શને પાતાના માતા પિતાને કહ્યું કે જગદ્દગુરૂ મહાવીરસ્વામી અહિં આવે છતે તેમને વંદન કર્યા શિન્યાય ભાજન કરવું તે પણ યાગ્ય નથી. મને અર્જીન માળીના કરેલા ઉપસર્ગ પણ નહીં થાય, કારણ કે જિનેશ્વરનું ધ્યાન કરનારાઓને કદિ પણ વિઘ્ના પ્રાપ્ત થતાં નથી. તેને માટે કહ્યું છે કે:—

उपसर्गाः क्रयंयान्ति, विद्यन्ते विघ्नविद्ययः । मनः प्रसन्नतामेति पूज्यमाने जिनेश्वरे ॥ ७ सञ्वेताह पसञ्चा, सुमिणा सठणा गहाय नखता । तिजयण मंगल निवयं, हियएण जिणं वहं तस्स ॥ ए

જિનેશ્વરની પૂજા કરતાં ઉપસર્ગા નાશ પામે છે. વિધ્નરૂપ વેલડીઓ છેદાઈ જાય છે. અને મનપ્રસન્નતાને પામે છે. ૮ જે પુરૂષ ત્રણ જગત્નાં મંગળાના સ્થાન-રૂપ એવા જિનેશ્વર ભગવાનને પાતાના દ્વદયમાં ધારણ કરે છે, તે પુરૂષને સવે સ્વપ્ના, શકુના, ગ્રહ્હા અને નક્ષત્રા પ્રશસ્ત થઈ જાય છે. ૯

આ પ્રમાણે પોતાના માતા પિતાને જૈનાગમનાં વચના સંભળાવી અને પોતે જૈનાગમને સાંભળવાની ઇચ્છામાં ઉત્સુક હુદયવાળા તે સુદર્શન શ્રેષ્ઠી જગતનું વાત્સલ્ય કરનાર એવા ભગવાન્ મહાવીર સ્વામીને વ'દન કરવા માટે ગયા. જેવામાં તે માર્ગમાં ચાલતા હતા, તેવામાં અજુધ્નમાળી પાતે મુદ્ભરને ઉગામી યમરાજાની પેઠે તેના સન્મુખ આવ્યા, તેને તેવી રીતે આવતા જોઈ સુદર્શન શ્રેષ્ઠી જિનેશ્વરના ધ્યાનમાં તત્પર થઇ તેજ ઠેકાણે કાયાત્સગ કરી ઉભા રહ્યા. તે વખતે તે પરમેષ્ઠી મહામંત્રના જપથી અસહાત્તેજવાળા અને વિસ્તારયુકત ધૈય વાળા તે સુદર્શન શ્રેષ્ઠીને પરાભવ કરવાને અસમર્થ ચએલો, રાષ રહિત થએલો અને ભય પામેલા યક્ષ પાતાના મુદ્ભરને થહણ કરી, એક દમ અર્જીન માળીના શરીરના ત્યાગ કરી પાતાના સ્થાનપ્રત્યે ચાલ્યા ગયા. તેનાથી

મુકત થએલા તે માળી છેદાએલા વૃક્ષની પેઠે ભૂમિ ઉપર પડી ગયા. ક્ષણવારમાં ચૈતન્ય આવ્યું. એટલે પાતાની આગળ ઉભા રહેલા સુદર્શનને જેયા. તે અર્જુનમાળીએ સુદર્શનને પુછ્યું કે તમે કાેેે છું કે અને કયાં જેઓ છા ? ત્યારે સુદર્શન તેના કર્ણને અમૃત જેવી પ્રિય લાગે તેવી વાણી બાલ્યા. હું શ્રમણાપાસક છું અને ભગવાન મહાવીરસ્વામીને વંદન કરવા જાઉં છું. હે અર્જુન ? જે તમારી પણ સર્વદ્મને નમસ્કાર કરવાની ઇચ્છા હાય તાે તમે પણ ચાલાે. તે પછી ઉત્સુક થએલા તે બન્ને સમાસરણને વિષે આવ્યા. ત્યાં ભક્તિપૂર્વક જિનેશરને નમસ્કાર કરી ભગવાનની દેશનાને શ્રવણ કરે છે. તે દેશના આ પ્રમાણે છે.

मानुष्यमार्थं विषयः सुक्त अस्तिः, श्रष्ठा ह्यता ग्रह्मचः श्रवणं विवेकः मोहान्धितं जगित संप्रति सिष्ठिसोध सोपान पष्ठितिरियं सुक्रतोपल्लचाः ॥ १०॥ श्रथवा—तिकालं जिणवंदनं पद्दिणं पूत्रा जहासित्ति । सझा ग्रह्मदंदनंच विहिणा दाणं तहावस्सयं । सत्तीए वयपाद्यणं तह तवो श्रपुठ्यनाणकणं । एसो सावयपुंगवाणजिण्ड धम्मो जिणं दागमे ॥११॥

સાંપ્રતકાળમાં માહથી અધ ખનેલા આ જગતને વિષે મનુષ્યજન્મ, આર્પ દેશ, સારા કુળમાં જન્મ, શ્રદ્ધાલુતા, ગુરૂના વચનનું શ્રવણ અને વિવેક એ પુણ્ય-થી પ્રાપ્ત થએલી માક્ષરૂપ પ્રાસાદમાં જવાની પગથીયાંની શ્રેણી છે. ૧૦ ત્રિકાળ જિનવ'દન, નિર'તર યથાશક્તિ જિનપૂજા, સ્વાધ્યાય, વિધિપૂર્વક ગુરૂવ'દન, દાન, પ્રતિક્રમણ, શક્તિ પ્રમાણે વ્રતનું પાલવું, તપસ્યા અને અપૂર્વ જ્ઞાનનું ઉપાર્જન આ ઉત્તમ શ્રાવકના ધર્મ જિનેશ્વર ભગવાનના આગમને વિષે કહેલા છે. ૧૧

આ પ્રમાણે જિનેશ્વરની હર્ષ પૂર્વક દેશના સાંભળી સુદર્શન શ્રેષ્ઠીએ ભાવપૂર્વક શક્તિ પ્રમાણે અભિગ્રહો ગ્રહણ કર્યા. તે પછી જિનેશ્વરને વંદન કરવાથી પાતાના આત્માને કૃતાર્થ માનતો ધર્મ સાંભળવાની ઇચ્છાના ઉદ્યમથી રંગાએલા સુદર્શન પાતાને ઘરે આવ્યા. અર્જીને પણ અમૃત સમાન ઉજવળ એવી અરિહ તની દેશનાનું પાન કરી, વૈરાગ્યના રંગથી ભગવાન્ શ્રી મહાવીરસ્વામી પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. મારે જઘન્યથી નિરંતર છઠની તપસ્યા કરવી. આ પ્રમાણે અભિગ્રહને ગ્રહણ કરી પરીષહોને સહન કરતો અને સંલેખના કરવામાં તત્પર એવા અર્જીન માળી

સુનિએ આઠ મહિના સુધી વ્રત પાત્યું. તે પછી કર્મનાે ક્ષય થવાથી સુખના સ્થાન રૂપ માેક્ષને પ્રાપ્ત થયાે. સુદર્શનશ્રેષ્ઠી પણ નિર્દીષ અને ઉત્તમ શ્રાવકધર્મને આરાધી-દેવતાનું સુખ મેળવી કર્મનાે ક્ષય થવાથી અનુક્રમે માેક્ષમાં જશે.

હવે ગ્ર'થકાર મહારાજ પ'દરમા ગુણનું વિવરણ પુરૂ'કરતાં ઉપ**દેશદ્વારા ભ**ગ્ય પ્રાણીઓને નિર'તર ધર્મ શ્રવણ કરવાની ભલામણ કરે છે—

> इत्यागमश्रवणसादरमानसस्य, वृत्तं निशम्य विणजोऽस्य सुदर्शनस्य । संसारवारिनिधितारणनौनिभायां, धर्मश्रुतौ कुरुत जव्यजनाः प्रयत्नम् ॥१२ ॥

શબ્દાર્થ—ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે જૈનાગમને શ્રવણ કરવામાં સાદર દ્વદય-વાળા આ સુદર્શન વણિક્તું વૃત્તાંત શ્રવણ કરી સંસારરૂપ સમુદ્રને તરવામાં નાવ સમાન એવા ધર્મ શ્રવણમાં હે ભવિ પ્રાણીઓ નિરંતર પ્રયત્ન કરો. ⊩૧૨⊪ઇતિ આ-ગમની શુશ્રૂષારૂપ સમ્યક્તવના લિંગ વિષે સુદર્શન શ્રેષ્ઠિની કથા સમાપ્ત થઇ ⊪





#### षोमशागुणवर्णन.

ૂજ્જિજ્જિજ્જ હું હવે શ્રાવકના પાંત્રીશ ગુણુ પૈકી પદરમા ગુણુતું વિવરણ પુરૂં કરો કું હું શ્રાવકના પાંત્રીશ ગુણુ પૈકી પદરમા ગુણુતું વિવરણ પુરૂં કરો કું હું હું શ્રાવકના પાંત્રી શ્રાસ્થ્ય કર્યો છે. રવારૂપ " સાળમા ગુણના વિવરણના પ્રાસ્લ કરે છે.

તથા અજાઈ એટલે પ્રથમ કરેલા ભાજનનું પાચન ન થયું હાય ત્યાં સુધી અથવા પૂર્વભાજન પરિપાકને ન પામ્યું હાય ત્યાં સુધી નવા ભાજનના ત્યાગ કરવાના સ્વભાવવાળા ગૃહસ્થ શ્રાહ્ધમેંને ચાેગ્ય થાય છે. તથા અજાણમાં ભાજન કરવામાં આવે તા સર્વ જાતના રાગાના મૂળરૂપ અજાણની વૃદ્ધિ કરેલીજ કહેવાય છે. કહ્યું છે કે:—અનીળપમવા રાગા इति । સર્વ રાગા અજાણથી ઉત્પન્ન થાય છે. અને તે અજાણ શરીરના ચિન્હાથી જાણી લેવું. તે ચિન્હા આ પ્રમાણે છે—

## मसवातयोर्विगन्धो, विड्जेदो गात्रगौरवमरुच्यम् । अविशुद्धश्चोज्ञारः, षड् जीर्णे व्यक्तसिङ्गानि ॥१॥

શાબ્કાર્થ—વિષ્ટા તથા વાયુમાં દુર્ગેધ જીટે, વિષ્ઠામાં ફેરફાર થાય, શરીર ભારે થાય, ભાજન ઉપર અરૂચી થાય, અને ખરાભ એાડકાર આવે એ છ અજીર્ણ થ વામાં સ્પષ્ટ ચિત્હા છે. ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ—વળી અજાળુંમાં ગ્રહણ કરાએલા આહાર મનુષ્યના વાત, પિત્ત કર્મા દાેષને એકદમ પ્રકાેપ કરાવે છે. ખરેખર રાગની ઉત્પત્તિ અજીળુંથી થાય છે અને તે અજીળું રસશેષ, આમ, વિષ્ટાબ્ધ, અને વિષકવ વિગેરના ભેદથી ચાર પ્રકારે કહેલું છે. રસશેષ અજીળુંમાં બગાસાં, આમ અજીળુંમાં એડકાર, વિષ્ટાબ્ધ અજીળુંમાં અંગભંગ, અને વિષકવ અજીળુંથી ધૂમાડાના જેવા એડકાર થાય. તથા અજીળુંના ઉપલક્ષણથી રાગાદિકના ઉદયમાં, સ્વજન, દેવ, અને ગુર્વાદિકના ઉપસર્ગમાં તથા દેવ ગુરૂના વ'દનના અભાવમાં વિવેકી પુરૂષોને ભાજન કરવું યુક્ત નથી. તેને માટે કહ્યું છે કે:—

#### देवसाधुपुरस्वामिस्वजनव्यसने सति । ग्रहणे च न जोक्तव्यं, सत्यां शक्तौ विवेकिना ॥२॥ तथागमथ—

ग्रहव न जिमज रोगे, मोहुद्ये सयणमाइ उस्सग्गे । पाणिदयातवहेनं, ग्रंते तणुमायणहं च ॥ ३॥

શબ્દાર્થ —≩વ, સાધુ, નગરનાયક, અને સ્વજનોને કષ્ટ પ્રાપ્ત થયે છતે તથા ચંદ્ર સુર્યાદિકના ગ્રહ્યુમાં વિવેધી પુરૂષે શકિત છતાં ભાજન કરવું નહીં. ॥ ર ॥

ભાવાર —તેવીજ રીતે આગમમાં પણ કહેલું છે કે—અથવા રાગમાં, મા-ઢાદયમાં સ્વજનાદિકને કષ્ટ થતાં પ્રાણીઓની દયાથી, તપસ્યાના કારણથી અને અંત ૧ખતે શરીરના ત્યાગ કરવા માટે ભાજન કરવું નહીં. ા ૩ ા તથા વિશેષ પર્વામાં શ્રી સંપ્રતિ રાજા અને કુમારપાળ રાજાની પેઠે ભાજનના ત્યાગ કરવા જોઇએ. ઢવે શ્રાંશકાર ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશદ્વારા ધર્મ ને ચાગ્ય અતાવે છે.

## विशेषकारणेरेवमजोजनपरायणः । सदारोग्यगुणोद्वासी, धर्मयोग्यो गृही जवेत् ॥ ४॥

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે વિશેષ કારણાથી ભાજનના ત્યાગ કરવામાં તત્પર અતે નિરંતર આરાેગ્યતાના ગુણથી ઉલ્લાસ પામેલા પુરૂષ ગૃહસ્થધર્મને ચાગ્ય થાયછા.॥૪॥





### सप्तदशगुणवर्णन.



વે શ્રાવકના પાંત્રીશ ગુણુ પૈકી સાેળમા ગુણુનું વિવરણુ પૂર્ણ કરી ક્રમથી આવેલા '' કાળે <mark>ભાજન કરવારૂપ "</mark> સત્તરમા ગુણુના વિવરણુના પ્રાર**ં**ભ **કરે છે**—

તથા અન્નાદિકથી ઉપજીવન કરનાર ગૃહસ્થ જ્યારે ખાવાની ઇચ્છા થાય તે કાળે લાેલુપતા વિગેરેના ત્યાગ કરી જઠરાગ્નિના અળ પ્રમાણે હિતકારી અને પ્રમાણાપેત ભાજન કરે. કહ્યું છે કેઃ—

कएठनार्मातिकान्तं, सर्वं तदशनं समम् । क्रणमात्रसुखस्यार्थें, द्यौद्यं कुर्वन्ति नो बुधाः ॥१॥ जिह्वे प्रमाणं जानीहि, जोजने वचने तथा । ब्रातिज्रुक्तमतिचोक्तं, प्राणिनां मरणप्रदम् ॥१॥

રાબ્દાર્શ—કંઠનાડીનું ઊલંઘન કરી ગયા પછી તે તમામ ખાવાનું સરખું છે; તેથી પંડિત પુરૂષા ક્ષણમાત્રના સુખને અર્થે લાલુપતા કરતા નથી..ા૧ાહે જિલ્હે ? ભાજન કરવામાં તથા વચના બાલવામાં તું પ્રમાણ રાખજે, કારણ અતિ ભાજન કરેલું અને અતિ બાલાએલું પ્રાણિઓને મરણ આપનારૂં થાય છે. ા ર ા

ભાવાર્થ—અધિક કરેલું ભાજન ખરેખર વમન, વિરેચન, અને મરણ વિ-ગેરે કરનાર હાવાથી સારૂં નથી. જે પુરૂષ પ્રમાણાપેત ભાજન કરે છે, તે ઘણું ભાજન કરે છે. ક્ષુધા વગર ખાધેલું અમૃત પણ વિષરૂપ થાય છે તથા ક્ષુધાના કાળ ઉલંઘન કરવાથી અન્ન ઉપર દેષ થાય છે અને શરીર સીદાય છે. અગ્નિ ખુઝી ગયા પછી ઇધણ શું કરશે ? કહ્યું છે કે—

पानाहारादयो यस्याविरुद्धाः प्रकृतेरि । सुखित्वायावकटपन्ते, तत्सात्म्यमिति गीयते ॥ ३ ॥ શખ્દાર્થ—જેની પ્રકૃતિને વિરુદ્ધ એવાં આહાર પાણી વિગેરે જે **સુખને માટે** ક્લ્પાય તેને સાત્મ્ય કહે છે. ॥ ૩ ॥

ભાવાર્થ:—એવા લક્ષણવાળા સાત્મ્યથી જન્મથી માંડીને સાત્મ્ય વડે લોજન કરેલું વિષ પણ પથ્ય થાય છે. પરંતુ અસાત્મ્ય હાય તો પણ જે પથ્ય હાય તે સેવવું. પરંતુ સાત્મ્યથી પ્રાપ્ત થએલ પણ અપથ્ય હાય તો તે સેવવું નહી. અલવાન્ પુરૂષને બધુંએ પથ્ય છે એમ માની કાળકૂટ વિષ ન ખાવું. વિષ ત'ત્ર ( ઔષધી ) ને જાણનારા સુશિક્ષિત હાય તાપણ કદાચિત્ વિષથી જ મરણ પામે છે. એવી રીતે અજીર્ણમાં ભાજનના ત્યાગ ન કરે અને અસાત્મ્યથી ભાજન કરે છતે પ્રાયે કરી હમેશાં રાગ વિગેરની ઉત્પત્તિથી આકુલ વ્યાકુલ થનાર અને તેથી નિરંતર આત્તિધ્યાનમાં તત્પર રહેનાર પુરૂષને ધર્મની યાગ્યતા કેવી રીતે થાય ? આથી ગૃહસ્ય પુરૂષે યથાકત ગુણવાળા થવું જોઇએ. ભાજન કરવાની વિધિ આ પ્રમાણે છે:—

ઉત્તમ પુરૂષોએ પિતાને, માતાને, બાલકાને, સગર્ભાસ્ત્રીને, વૃદ્ધને, અને રાગિ-ઓને પ્રથમ ભાજન આપી પછી પાતે ભાજન કરે, તથા ધર્મના જાણ પુરૂષ પાતા-નાં રાખેલાં પશુઓની તથા નાકર વિગેરે મનુષ્યાની ચિંતા કરી પાતે ભાજન કરે તેમ કર્યા સિવાય ભાજન કરે નહીં. તથા મૂળમાં का એવું વાકય છે. તે ઉપર-થી અકાળના ત્યાગ કરવા એમ સૂચવે છે. અતિ પ્રાત:કાળ, સાયંકાળ અને રાત્રિના લક્ષણવાળા અકાળ કહેવાય છે. તેવા કાળમાં ભાજન કરવું સર્વ શાસ્ત્રમાં નિષિદ્ધ હાવાથી અને મહાન દોષ તથા મહાન્ પાપનું કારણ હાવાથી યુકત નથી તેને માટે કહ્યું છે કે:—

## चत्वारो नरक द्वाराः, प्रथमं रात्रिभोजनम्। परस्त्रीगमनं चैव, संधानानन्तकायिके ॥ ५॥

રાબ્દાર્થ:—પહેલું રાત્રિભાજન, બીજું પરસ્તીગમન, ત્રીજીં બાળ અથાષ્ઠું અને ચાેશું અનંતકાયનું ભક્ષણ એ ચાર નરકમાં પ્રવેશ કરવાનાં દ્વાર છે. ॥ ૪ ॥

હે યુધિષ્ઠર ? રાત્રિમાં પાણી પણ પીલું ચાગ્ય નથી. તેમાં વિશેષે કરી તપસ્વી અને વિવેધી ગૃહસ્થાને તા બીલકુલ ચાગ્ય નથી. જે સારી બુદ્ધિવાળા પુરૂષા હંમેશાં રાત્રિમાં આહારના ત્યાગ કરે છે તે પુરૂષાને એક માસમાં પ'દર ઉપવાસનું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. આ લાકમાં કાઈ એવા કાળ છે કે જે કાળમાં ભાજન ન થાય તેથી જે પુરૂષ અકાળના ત્યાગ કરી કાળે ભાજન કરે છે, તેને ધમ'ના જાણ સમજવા. જે પુરૂષ હંમેશાં રાત્રિભાજનનું પચ્ચખાણ કરે છે તે પુરૂષને ધત્ય છે. કારણ લાકમાં આયુષ્ય સા વર્ષ નું કહેવામાં આવે છે તેથી રાત્રિભાજનનું પચ્ચખાણ કરનાર પુરૂષ

આયુષ્યના અડધા ભાગે ઉપાધિત ગણાય છે. જે પુરૂષ અધ'ઘડી અથવા કુકત એક ઘડીનું વ્રત ધારણ કરે છે તે પુરૂષ દેવલાકમાં દેવપણે ઉપત્ર થાય છે. તા જેને સાર પાહારનું વ્રત ધારણ કર્યું હાય તેની તા વાતજ શી ? જે કારણાને લઈ પ્રા-ણીઓનું જીવિત્વય અનેક કષ્ટાથી વ્યાપ્ત થએલું હાય છે તેમાં કથં ચિત્ ભાગ્યના યાગ થાય તા પ્રાણી રાત્રિમાં ભાજન કરનાર ન થાય તથા–રાત્રિભાજનના દાષને જાણનારા જે પુરૂષ દિવસના આદિમાં અને દિવસના અવસાનમાં બે બે ઘડીના ત્યાગ કરી ભાજન કરે છે તે પુરૂષ પુષ્યના ભાજનરૂપ થાય છે. આ લાક સંબંધી રાત્રિભાજનના દાષા આ પ્રમાણે છે:—

કીડી ખાવામાં આવે તેા ખુદ્ધિના નાશ કરે છે, કાંટા ખાવામાં આવે તેા તાળવાના ભેદ કરે છે, ગળામાં વાળ લાગ્યાે હાય તા ક'ઠને બગાઉ છે. સ'સક્ત જ'તુઓની સ'તતિ અને સ'પાતિમ અનેક પ્રાણિઓના વિનાશનાે હેતુ હાવાથી રાત્રિ ભાજન મહાન્ પાપનું મૂળ છે. તેથી ત્યાગ કરતું યાગ્ય છે. તેને માટે વિવે-ક વિલાસમાં કહ્યું છે કે—

અતિ પ્રાતઃકાળે, સાય'કાળે, રાત્રિએ, અન્નની નિ'દા કરતાં, માર્ગમાં ચાલતાં જમણા પગ ઉપર હાથ મુકી તથા ખાવાની વસ્તુ ડાળા હાથમાં લઇ ભાજન કરવું નહીં. ખુદ્ધી જગામાં, તડકામાં, અધકારમાં, વૃક્ષના અધાભાગમાં અને તજની આંગળીને ઉંચી કરી કદિપણ ભાજન કરવું નહીં. મુખ, હાથ અને પગ ધાયા વિના, નગ્ન અવસ્થામાં, મલિનવસ્ત્ર પહેરી અને ડાળા હાથથી થાળી ઉપાડીને કદી પણ ભાજન કરવું નહીં. વિચક્ષણ મનુષ્યે એક વસ પહેરી, ભીનાવસથી મસ્તકને વીંટાળી, તથા અપવિત્ર છતાં ખાવાની વસ્તુ ઉપર લાેલુપ થઈ કદિ પણ ભાજન કરવું નહીં. પગરખાં સાથે, વ્યથ્રચિત્તે, કેવળ જમીન ઉપર બેસી, પલગમાં રહી. અગ્નિ, નૈર્જાત, વાયબ્ય અને ઇશાનરૂપ વિદિશા તથા દક્ષિણદિશા તરફ મુખ રાખી અને દુંકા આસન ઉપર બેસી ભાજન કરવું નહીં. આસન ઉપર પગ રાખી. ચંડાળ કે ધર્મ બ્રષ્ટ પુરૂષાના દેખતાં અને ભાંગેલા તથા મલિન ભાજનમાં ભાજન કરે નહીં. આ ભાજન કાૈના તરફથી આવ્યું છે એમ જાણવામાં ન હાેય,અજાણ્યું હાેય અને બીજી વખત ગરમ કરેલું હાય તેવું ભાજન કરે નહીં. તેમજ જમતાં જમતાં અચ અચ એવા શબ્દોએ સહિત અને મુખના વિકાર કરતા ભાજન કરે નહીં. ભાજન નિમિત્તે આમંગણ કરવાથી પ્રીતિને ઉપન્ન કરતા અને ભાજનની શરૂઆતમાં ઇષ્ટદેવના નામનું સ્મરણ કરતા સરખા વિશાળ અને અતિ ઉંચું નહાય તેવા સ્થિર આસન ઉપર બેસી લોજન કરે. માસી, માતા, ખ્હેન અને લાર્ચા વિગેરે સ્ત્રીઓએ આદર પૂર્વ ક પકાવેલ, લાજન કરી નિવૃત્ત થએલા પવિત્ર પુરૂષાએ પીરસેલું અને સર્વ લાકા ભાજન કરી રહ્યા પછી પાતે ભાજન કરે. આ લાકમાં પાતાનું પેટ કાલ ભરતું નથી ? માટે જે ઘણા જીવાના આધાર હાય તેજ પુરૂષ પુરૂષ ગણાય Mark To be a self to be I see

છે. તેથી ભાજન વખતે પ્રાપ્ત ચર્ચેલા આંધવાદિકને ભાજન કરાવે. જે પુરૂષા સુપા-ત્રને દાન આપી અથવા તો અધિક શ્રદ્ધાથી સુપાત્રનું સ્મરણ કરી લાજન કરે છે, તે ધન્ય છે. તે શિવાયના કેવળ પાતાનું પેટ ભરનારા નરાધમાશી શું ? અતિ-થિએાને લકિતથી, અર્થિજનાને શકિત અનુસારે અને દુઃખીજનાને અનુક'પાથી ચાેગ્યતા પ્રમાણે કૃતાર્થ કરી પછી મહાત્મા પુરૂષાેને ભાજન કરવું ચાેગ્ય છે. યાચ-ના કરનારા સ'ન્યાસી અને પ્રદ્વાચારિએાને બિક્ષા આપે. જે ગ્રાસ પ્રમાણ હાય, તેને ભિક્ષા કહે છે અને ચાર ∶ગ્રાસને અગ્ર કહે છે. ઉત્તમ ખ્રાદ્મણા ચાર અગ્રને-હંતકાર કહે છે. અથવાતા ભાજનને હંતકાર કહે છે અને ભિક્ષાને અગ્ર પણ કહે છે. અતિથિ, વિદ્વાન્ , જ્ઞાતિબ'ધુ અને અથિ'જનાની પૂજા કરી પાતાના વૈભવપ્રમા-ણે તેમને આપ્યા શિવાય ભાજન કરવું નહીં. જે વખતે દક્ષિણ નાસિકા વહેતી હાય તે વખતે માન કરી, શરીરને સિધુ રાખી, દરેક ખાવાની વસ્તુ સુધીને અને દષ્ટિદોષના વિકારને ટાળીને ખરાબ સ્વાદથી, સ્વાદ વગરથી અને વિકથાથી **વર્જિ**ત થએલું તથા શાસ્ત્રમાં નિષેધ કરેલા સંપૂર્ણ આહારના ત્યાગ કરવાથી મનાહર એવા અન્નાદિકતું ભાજન કરતું જોઇએ. તથા ભાજન કરતાં સારી સ્નિગ્ધ, મધુર અને રસ યુક્ત વસ્તુ પ્રથમ ખાવી. પ્રવાહી, ખાટી, અને ખારી વસ્તુ વચમાં ખાવી, તીખી તથા કડવી વસ્તુ ભાજનના અંતમાં ખાવી. મનુષ્યે ભાજન કરી રહ્યા પછી રસથી ખરડાએલા હાથે પાણીના એક કાગળા હંમેશાં પીવા. વળી ભાજન કરી રહ્યા પછી જળથી ભિજાએલા હાથે બે ગાલને, બીજા હાથને અને બે ચક્ષને સ્પરા ન કરે કિંતુ કલ્યાણને માટે પાતાના એ ઢીંચણે સ્પર્શ કરે. કહ્યું છે કે:-

# मा करेख करं पार्थ, मा गङ्घो मा च चकुषी। जानुनीःस्पृश राजेन्द्र, जर्तव्या बहवो यदि॥ ए॥

રાખ્દાર્થ —હે યુધિષ્ઠિર રાજેંદ્ર <sup>૧</sup> જો ત્હારે ઘણા માણસાતું પાષણ કરવું હાય તા ભાજન કર્યા પછી ભીના હાથે બીજા હાથના, બે ગાલના અને બે નેત્રના સ્પર્શ ક**રીશ નહીં પશ્લ**ાહારા બે ઠીંચણે સ્પર્શ કરજે. ાા પા

હવે ગ્ર'થકાર મહારાજ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં વિધિથી <mark>ભાજન કરનારને</mark> કળ ખતાવે છે.

### विधिनैवं विशुद्धात्मा, विदधानः सुन्नोजनम् । यहिधर्मार्हतामात्म-न्यारोपयति सत्तमः ॥ ६॥

શબ્દાર્થ— ઉપર જહાવેલી વિધિથી વિશુદ્ધ આત્માવાળા થઇ સારા ભો-જનને કરતા અતિશય શ્રેષ્ઠ પુરૂષ પાતાના આત્મામાં ધર્મની યાગ્યતાનું આ-રાપક્ષ કરે છે. ॥ ૬ ॥



### अष्टादशगुणवर्णन.

#### eal has



વે શ્રાવકના પાંત્રીશ ગુણુ પૈકી સત્તરમા ગુણુનું વિવરણ સમાપ્ત કરી કુમથી પ્રાપ્તથએલ "ત્રિવર્ગના સાધન કરવા રૂપ" અઢારમા ગુણુનું વિવરણ કરે છે.

તથા-ત્રિવર્ગ એટલે ધર્મ, અર્થ અને કામ તેમાં જેનાથી અલીષ્ટકાર્યનો ઉદય અને માક્ષની સિદ્ધિ થાય તે ધર્મ કહેવાય છે. જેનાથી સર્વ વસ્તુના કાર્યની સિદ્ધિ થાય તે અર્થ કહેવાય છે. અને જેનાથી અલિમાનના રસથી પ્રેરાએલી સર્વ ઇંદ્રિયોને પ્રીતિ થાય તે કામ કહેવાય છે. તેથી પરસ્પર એક બીજાના ( ધર્મ અને કામનો ) વિઘાત ( નાશ ) અથવા તા ખાધા ન થાય તેવી રીતે ધર્માલિલાષી પુર્ધ ધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ ત્રિવર્ગનું સાધન કરે. પરંતુ એકલા ધર્મને અથવા તા એકલા અર્થ કે કામને સાધે નહીં. કહ્યું છે કે:—

# यस्य त्रिवर्गशून्यानि दिनान्यायान्ति यान्ति च । सद्योहकारत्रस्रेव, श्वसन्निप न जीवित ॥ १॥

શખ્દાર્થ--જે પુરુષના ધર્મ અર્થ અને કામરૂપ ત્રિવર્ગના સાધન શિવાયના દિવસા આવે છે અને જાય છે, તે પુરુષ લુહારની ધમનની પેઠે ધાસ લે છે તાે પણ તે છવે છે એમ કહેવાય નહીં. ॥ ૧ ॥

તેમાં ધર્મ અને અર્થ ના વિનાશ થવાથી અવિચારણીય એવા ઉત્પન્ન થએલા પદાર્થના વ્યય કરવારૂપ તાદાત્વિક વિષય સુખમાં લુખ્ધ થએલા વનહસ્તિની પેઠે કરોા પુરૂષ આપત્તિના સ્થાનરૂપ થયા નથી ? જે પુરૂષને કામ ઉપર અત્યાંત આસક્તિ હાય છે તે પુરૂષના પ્રદ્માદત્ત વિગેરેની પેઠે ધન, ધર્મ, અને શરીરના નાશ થાય છે. તથા ધર્મ અને કામનું ઉદ્ઘાધન કરી ઉપાર્જન કરેલા દ્રવ્યના બીજાઓ અનુભવ કરે છે. અને પાતે તા હસ્તીના નાશ કરનાર સિંહની પેઠે અથવા મમ્મણ વિગેરની પેઠે ઉદ્યુષ્ટા પાપનું ભાજન થાય છે. તથા અર્થ અને કામનું ઉદ્યાધન કરી

એકલા ધર્મની સેવા કરવી તે યતિઓના જ ધર્મ છે. પર'તુ અર્થ'કામની ઉપેક્ષા કરી કેવળ ધર્મ કરવા એ ગૃહસ્થાના ધર્મ નથી. તથા બીજ ભાજન કરનાર કંઘુ-બીની પેઠે ધર્મને બાધા કરી અર્થ અને કામની સેવા કરે નહીં. તથા અધિમ પુર્વને આગામી કાળે કાંઇપણ કલ્યાણકારી નથી. જે પુરૂષ પરલાકના સુખથી અનિરોધી આ લાેકના સુખના અનુભવ કરે છે, તે પુરૂષ અભયકુમારની પેઠે ખરેખર સુખી થાય છે. એવી રીતે અર્થને બાધ કરી એકલા ધર્મ અને કામને સેવનારા પુરૂષને ઘણું કરજ થાય છે. અને કામને બાધ કરી એકલા ધર્મ અને કામને સેવનારા પુરૂષને શૃહસ્થપણાના અભાવ થાય છે. અર્થાત્ ગૃહસ્થધર્મ ચાલી શકતા નથી. આ પ્રમાણે તાદાત્વિક મૂળહર અને કદ્યાંને વિષે ધર્મ, અર્થ અને કામની પરસ્પર બાધા થવી સુલભ છે. એ ત્રણે પુરૂષોનાં લક્ષણા આ પ્રમાણે છે.

જે પુરૂષ કાંઇ પણ વિચાર કર્યા સિવાય ઉત્પન્ન થએલા દ્રવ્યના વ્યય કરે છે, તે તાદા ત્વિક કહેવાય છે. જે પુરૂષ પિતા અને પિતામહના મેળવેલા દ્રવ્યને અન્યાયથી ભક્ષણ કરે છે, અર્થાત્ ઉડાવે છે તે મૂળહર કહેવાય છે. અને જે પુરૂષ નાકરાને કે પાતાના આત્માને કષ્ટ આપી દ્રવ્યના સંચય કરે છે, પરંતુ કાંઇપણ વ્યય કરતા નથી તે કદ્યા કહેવાય છે. તેમાં તાદાત્વિક અને મૂળહર આ બન્નેના દ્રવ્યના નાશ થવાથી તેમના ધર્મ તથા કામના નાશ થય છે. તેથી તેમનું કલ્યાણ નથી, કદયંના દ્રવ્યસંગ્રહ તા રાજા, ભાગીદાર અને ચાર વિગેરેના ભંડાર કહેવાય છે તેથી તે દ્રવ્યના સંગ્રહ ધર્મ તથા કામના હેતુ થતા નથી. ઇત્યાદિ. આમ કહેવાથી ગૃહસ્થને ધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ ત્રિવર્ગને આધા કરવી ઉચિત નથી એમ પ્રતિપાદન કર્યું. જ્યારે ભાગ્યના યાગથી ધર્મ, અર્થ અને કામમાંથી કાઇને આધા થવાના સંભવ થાય ત્યારે ઉત્તરોત્તર આધા થયે છતે પૂર્વ પૂર્વ ની આધાતું રક્ષણ કરવું. તેનું જ આ ઠેકાશે પ્રાતપાદન કરે છે.—

જ્યારે કામને બાધ આવે, ત્યારે ધર્મ તથા અર્થ ને બાધા થવા દેવી નહીં. કારણ ધર્મ તથા અર્થ અબાધિત હોય તો કામને સ્હેલાઇથી મેળવી શકાય છે. અને કામ તથા અર્થ ને બાધ આવે તો ધર્મનું રક્ષણ કરવું. કારણ કે, અર્થ તથા કામની પ્રાપ્તિ થવામાં મૂળ કારણ ધર્મ છે. તેને માટે કહ્યું છે કે:—

धर्मश्चेन्नावसित, कपाझेनापि जीवतः । ज्याख्योऽस्मीत्यवगन्तव्यं, धर्मवित्ता हि साधवः ॥॥॥ तथा—त्रिवर्गसंसाधनमन्तरेण, पशोरिवायुर्विफझं नरस्य । तत्राऽपि धर्मं प्रवरं वदन्ति, न तं विना यज्ञवतोऽर्घ १६ कामौ ॥ ३ ॥ શબ્દાર્થ —હાથમાં કપાલ લઇ ભિક્ષાથી જીવનારા પુરૂષાના જો ધર્મ સીદાતા ન હાય તા હું ધનાહ્ય છું એમ જાણવું. કારણ સાધુ ( શ્રેષ્ઠ ) પુરૂષા ખરેખર ધર્મ-રૂપી પૈસાથી જ યુક્ત હાય છે. ૨ વળી કહ્યું છે કે:—

ધર્મ અર્થ અને કામરૂપ ત્રિવર્ગના સાધન સિવાય પુરૂષતું આયુષ્ય પશુની પૈકે નિષ્ફળ છે. ધર્મઅર્થ અને કામરૂપ ત્રિવર્ગમાં પણ પંહિત પુરૂષા ધર્મને શ્રેષ્ઠ કહે કે. કારણ તે ધર્મ સિવાય અર્થ તથા કામની પ્રાપ્તિ થતી નથી. ૩

તથા ધર્મ ધનાર્થિ પુરૂષોને ધન આપનારા અને સર્વ કામાર્થિ પુરૂષોને કામિત આપનારા છે. હવે ગ્રંથકાર મહારાજ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશદ્વારા ધર્મારાધનનું ફળ બતાવે છે:—

### त्रान्याबाधया, द्युद्धोपधयाराधयन्सुधोः । त्रिवर्गं क्रमतः स्वर्गापवर्गसुखभाग् जवेत् ॥४॥ इति अष्टादशः॥

શાબ્દાર્થ—સદ્દ છાદ્ધિવાળા પુરૂષ શુદ્ધ ધર્મ, અર્થ અને કામથી દરેક વસ્તુનું પરિશાધન કરી અને પરસ્પર આધા સિવાય ત્રિવર્ગનું સાધન કરતા અનુક્રમે દેવ-લાક તથા માક્ષના સુખના ભાગી થાય છે. ૪





### एकोनविंशगुणवर्णन.



વે શ્રાવકના પાંત્રીશ ગુણુપૈકી અઢારમા ગુણુનું વિવરણ પુરૂં કરી અનુક્રમથી ઘાસ થએલ " અતિશિ વિગેરેની ભાકત કરવારૂપ" એાગણીશમા ગુણુના વિવરણુના પ્રા-ર'ભ કરે છે.

તથા હંમેશાં અતિનિમ'ળ અને એક સરખી વિાધપૂર્વક ક્રિયાની પ્રવૃત્તિને લઇને જેને તિથિ વિગેરે દિવસોના વિભાગ ન હાય તે અતિથિ કહેવાય છે. કહ્યું છે કેઃ—

तिथिपर्वेत्सवाः सर्वे, लक्ता येन महात्मना । अतिथिं तं विजानीयात्. शेषमञ्यागतं विदुः ॥ १ ॥

શખ્દાર્થ:—જે મહાત્માએ સર્વ તિધિ, પર્વ અને ઉત્સવાના ત્યાગ કર્યો છે, તે મહાત્માને અતિથિ જાણવા અને બાકીના બીજાઓને અભ્યાગત જાણવા ૧

ભાવાર્થ:—જે મહાત્માને રૂપામાં, સુવર્ણમાં, અને ધન તથા ધાન્યમાં લેભ ન હેય તે મહાત્માને અતિથિ જાણવા. તથા શિષ્ઠાચારમાં તત્પર અને સર્વ લોકાથી પ્રશાસિત હાય તે સાધુ કહેવાય છે. તથા दी इ ધાતુ ક્ષય અર્થમાં હાવાથી સર્વ ધમ, અર્થ અને કામને આરાધન કરવાની શક્તિથી હીણ હાય તે દીન કહેવાય છે. અતિથિ, સાધુ અને દીન (૨'ક) પુરૂષોને વિષે હિતશિક્ષા અને યાગ્ય અવસરે અન્નપાનાદિક આપવારૂપ તથા યથાયાગ ઉચિતતાનું ઉદ્ઘંદન કર્યા શિવાય પ્રતિપત્તિ (ગારવ) કરનાર હાય તે પુરૂષ ધર્મના અધિકારી થાય છે. આચિત્યતાને માટે કહ્યું છે કે:—

र्ग्रोचित्यमेकमेकत्र, गुणानां कोटिरेकतः । विषायते गुणग्राम, श्रोचित्यपरिवर्जितः ॥ १॥

રાષ્ટ્રાર્થ —એક તરફ કેવળ ફક્ત ઉચિતતા અને એક તરફ ગુણાની કાેઠી હાેય તાેપણ ઉચિતતાથી રહિત એવા ગુણાના સમૂહ વિષર્પ ગણાય છે. ર વળી કહ્યું છે કે—

અથવા તે ઉચિતરૂપ ચિંતામિય પુ**ર**યવાન્ પુરૂષાને શું ન**થી**. કરતા ? તે ઉચિતરૂપ ચિંતામણિ અપરિચિત લાેકામાં પણ એકદમ આદેયપણાને વિસ્તારે છે. ખરાખ આચરણવાળા અને નાશ કરવાને ઉદ્યક્ત થઐલા નરપતિ જેવાને પણ શાંત કરે છે. અને ધર્મ, અર્થ તથા કામરૂપ ત્રિવર્ગને પ્રાપ્ત કરાવે છે. તેથી આ લાેકમાં તથા પરલાેકમાં કલ્યાણ થાય છે. તેમાં મુખ્ય વૃત્તિએ સર્વ વિરતિ પ્રહે કરનાર સુનિએ અતિથિ કહેવાય છે. તેથી તેવા અતિથિઓને વિષે પાતાના અનુગ્રહને માટે પુષ્યાનુખંધી પુષ્ય પ્રાપ્ત કરવાને માટે અને કર્મોના નાશ કરવાને માટે સર્વ પ્રકારની ઇચ્છા રહિત અને શ્રહાવાળા વિવેકી પુરૂષે હંમેશાં સ'વિભાગ કરવા જોઇએ. તેને માટે શ્રાવક સામાચારીમાં કહ્યું છે કેઃ-"જ્યાં સાધુએાનું આગ-મન હાય, જયાં જિનેશ્વર ભગવાનનું ચૈત્ય-મંદિર હાય અને જયાં વિદગ્ધ-ડાહ્યા સાધર્મિકો વસતા હોય તેવા સ્થાનમાં શ્રાવક વાસ કરે." પ્રથમ પ્રાતઃકાલે જયાં સુધી જિનપ્રતિમા અને સાધુઓને વિધિપૂર્વક વંદન ન કર્યું હોય ત્યાં સુધી પાણી પણ પીલું કલ્પે નહીં. મધ્યાન્હ કાળે બીજીવાર મધ્યાન્**હે પણ દેવગુરૂને** અવશ્ય વ'દન કરી શ્રાવકને ભાજન કરવું કલ્પે. વળી સાય'કાલે પણ તેમને વ'દન કરી શયન કરવું જોઇએ. લાજન કરવાના કાળ પ્રાપ્ત થતાં દાનનું ફળ ઉત્તમ છે એમ જાણી, ઉપાશ્રયમાં જઇ, વિધિપૂર્વક મુનિપતિ–આચાર્ચને વ'દન કરી ભકિતના સમૂહથી અત્યંત ભરાએલા શરીરવાળા અને મહાન્ સંવેગથી પુલકિત ( વિકસ્વર ) શરીરવાળા શ્રાવક પાતે જ નિર્દોષ અન્નપાનવડે સુનિઓને પ્રતિ-લાભિત કરે. બીજે ઠેકાણે પણ કહ્યું છે કે:-''પાતાના ઘરમાં સુપાગરૂપ સુનિ પ્રાપ્ત થયે છતે અતિ વિશુદ્ધ શ્રદ્ધાથી જે પુરૂષે સર્વ પ્રકારે દોષ રહિત દાન આપ્યું નથી, તે પુરૂષનું કલ્યાણ કેવી રીતે થાય <sup>? ''</sup> નહિ પ્રાપ્ત થએલા પદાર્થ**ને પ્રાપ્ત** કરવાની ઇચ્છારૂપ આશંસા વિગેરેથી વિમુખ થએલા અને શ્રદ્ધાથી વિકસ્વર થએલા રામ રૂપ કંચુકને ધારણ કરતા શ્રમણાપાસક કમેતિ નાશ કરવામાં હેતુરૂપ દાન અવ-શ્ય સુપાગરૂપ મુનિઓને આપે. એવી રીતે સૂત્રમાં વર્ણવેલા વિધિ વડે માેક્ષનુ કારણ ભૂત દાન આપવું જોઇએ. તથા અનુક પાદાન તીર્થકરાએ કાઇ ઠેકાણે નિષેદ્ધ કર્યું નથી. વ્યવસાયનું ફળ વૈભવ છે. અને વૈભવનું ફળ સુપાત્રમાં વિનિયાેગ કરવા તે છે. તેમા અભાવમાં વ્યવસાય અને વૈભવ પણ દુર્ગાતિનું કારણ થાય છે. તથા બાહ્ય, નાશવ ત અને સુપાત્રમાં આપેલા દ્રવ્યથી જે નિત્ય અને અંતર ગ રૂપ ધર્મ થાય તા શું પ્રાપ્ત થયું નથી ? દેવ ગુરૂનાે સ વિભાગ કરી દુઃખી પુરૂષાે તથા ખ'ધુવર્ગને આપી જે લોગવે છે તે લોગવેલું કહેવાય છે. તે સિવાય બાકી તેા ઉ**દ**ર ભરવું ગણાય છે. કહ્યું છે કે:---

अर्हत्त्यः प्रथमं निवेद्य सकक्षं सत्साधुवर्गायच, प्राप्ताय प्रविज्ञागतः सुविधिना दत्वा यथाशक्तितः । देशायातसधर्मचारिजिरक्षं सार्ष्टं च काक्षे यथा । जुओतेति सुन्नोजनं गृहवतां पुएयं जिनैर्नाषितं ॥३॥

રાખ્દાર્થ:—પ્રથમ સર્વ વસ્તુ તીર્થકરોને નિવેદન કરી અર્થાત્ નિવેદ ધરાવી પછી પ્રાપ્ત થએલા સાધુવર્ગને વિધિ પૂર્વક વિભાગ કરી શક્તિ પ્રમાણે દાન આપી દેશાંતરથી આવેલા સધર્મીઓની સાથે ભાજનકાળે ઉત્તમ ભાજન કરે એ યુસ્થાને પવિત્ર ભાજન છે, એમ જિનેધરાએ કથેલું છે. ટે.

આ અતિથિદાન થાેડું આપેલું હાેય તાે પણ તત્કાલ ઘણા ક્ળને આપનારું થાય છે, તે વિષે એક દર્ષાન્ત આ પ્રમાણે છે.

કાઇક ગામમાં દાન દેવાની ખુદ્ધિવાળા અને ભદ્રિક પરિણ્તિવાળા **સુધન નામે** શેઠ હતા તેને ધનશ્રી નામે ભાર્યા હતી તે પણ પાતાના સ્વામિના સમાન સ્વભાવ-વાળી હતી. એક વખતે કાેઇ જૈન મુનિ પાસે તેણે નીચે જણાવ્યા પ્રમા**ણે** ધમ'દેશના સાંભળી.

દેવની લક્તિથી, ગુરૂની ઉપાસનાથી, સર્વ પ્રાણીએા ઉપર અનુક પા કરવાથી, સત્ પુરૂષાની સંગતિથી, અને સિદ્ધાંતનું શ્રવણ કરવાથી હે લાેકા, મનુષ્ય જન્મનુ કળ ગ્રહણ કરાે. સત્પાત્રમાં દાન, આપવું તે લક્ષ્મીનું આભૂષણ છે. **વિર**તિ (પૃચ્ચ ખાણુ ) ધારણ કરલુંૄું તે વિદ્યાનું આભૂષણ છે. કેવળ ધર્મને જ ધારણ કરવા તે શરીરનું આબૂષણ છે અને કેવળ સત્યજ બાલવું તે વાણીનું આબૂષણ છે. પૃથ્નીનું આભૂષણ પુરૂષા છે. પુરૂષાનું આભૂષણ અતિઉત્તમ લક્ષ્મી છે. લક્ષ્મીનું આભૂષણ દાન છે. અને દાનનું આભૂષણ સુપાત્ર છે, તેમાં સર્વ દાનામાં અન્નન દાન અતિશય માટામાં માહું ગણાય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે-તીર્થંકર જેવા લોકોત્તર પુરૂષા પણ અન દાતાના હાથની નીચે પાતાના હાથને ધારણ કરે છે, તેથી તે દાન સંત્પાત્રમાં આપવામાં આવ્યું હાય તાે ઘણા ફળવાળું થાય છે. તેને માટે અન્યદર્શનમાં પણ આ પ્રમાણે કહેલું છે. " હે રાજન્ અન્નદાનના જેવું બીજું ઉત્કૃષ્ટ દાન નથી. કારણ આ ચરાચર સંપૂર્ણ જગત્ અન્નથી ધારણ કરાએલું છે."ઇતિહાસ પુરાણમાં પણ કહેલું છે કે-''હે, પુરૂષ શ્રેષ્ટ–રાજન્ સર્વ પ્રાણીઓના પ્રાણે અન્નને વિષે રહેલા છે, તેથી પ'ડિત પુરૂષાએ અન્નદાતા પુરૂષને પ્રાણદાતા કહેલા છે." પુરૂષ શ્રેષ્ટ વૈવસ્વત નામે રાજાએ સ્વર્ગ લાકમાંથી સ્થવતા એવા તે કેસરિધ્વજ રાજાને કરૂણાથી કહ્ય કે, ''ઢે રાજન્ ? કર્મ ભમિમાં જઇ જે ત્હારે બીજી વાર સર્મમાં આવવાની ઇચ્છા

હાય તા તું અન આપજે. અન આપજે. અન આપજે." એમ યશ્ચપરાણમાં કહેલું છે, ત્યાં તે સુધન શ્રેષ્ઠીએ મુનિનીપાસે શ્રાવકનાં ખાર વ્રતાના અંગીકાર, ત્રિકાળ જિન-પૂજા. એકાંતર ઉપાસ અને અતિથિને દાન આપ્યા પછી પારણ કરવું ઈત્યાદિ અભિગ્રહા ગ્રહણ કર્યાં, પછી ઘેર આવીને પાતાની ભાર્યાને પાતે ધર્મ અંગીકાર કર્યાનું જણાવ્યું. એવી રીતે બન્ને સ્ત્રી પુરૂષને પુષ્ય કાર્ય કરતાં અનુક્રમે કેટલાએક કાળે અંતરાયકર્મના ઉદયથી પૂર્વનું દ્રવ્ય સીણ થઇ ગયું અને પાતે નિર્ધન થઇ ગયાે. આ અરસામાં સુધનને તેની ભાર્યાએ પ્રેરણા કરી કે મ્હારા પિતાના ઘરથી ¢્રુપ્ય માંગી લાવી વેપાર કરાે, પર તુ શ્રેષ્ઠી લાેકાેની ઉપહાસ્ય અને લજ્જા વિગેરના કારણાથી પાતાના સસરાના ઘેર જવાને ઇ<sup>ર</sup>છતા નથી તાેપણ હમેશાં ભા**યાં**ની પ્રેરણાથી ઉદ્વેગ પામેલા સસરાના ઘર તરક જવા નિક<sub>ળ્</sub>યાે. માર્ગમાં સાથવાનું ભાત સાથે લિધુ હતું. માર્ગમાં એક ઉપવાસ થયેા, બીજે દિવસેબે પાેહાર સુધી વિલ'બ કરી ત્રિજા પાેહારે એક મહીનાના ઉપવાસી સાધુને સાથવા વાેહારાથી તેેણે પારણું કર્યું; ત્રિજે દિવસે વળી ઉપવાસ કર્યો અને ચાથા દિવસે સસરાના ઘેર આવી પહોં-ચ્ચેાઃ સસરા વિગેરેએ તેના સત્કાર કર્યો, પર'તુ કાંઇ પણ દ્રવ્ય આપ્યું નહીં કારણકે નિર્ધનતાને લઇ અનાદરતાને લાયક અને દ્રવ્ય પાછું મળવાની આશાના અભાવથી ફ્રાઇપણ આદર કરતું નથી. કહ્યું છે કેઃ—

# धनमर्जय काकुस्य, धनमूलमिदंजगत् । अन्तरंनेवपरयामि, निर्धनस्य मृतस्य च ॥ ४ ॥

રાખ્**દાર્થ:-હે** કાકસ્થ, તું દ્રવ્યને ઉપાર્જન કર. આ જગતનું મૂળદ્રવ્ય છે. કા<mark>રણ</mark> કે નિર્ધન પુરૂષ અને મૃત્યુ પામેલા પુરૂષમાં હું કાંઇ પણ ત<u>ર</u>ાવત જોતા નથી. ૪.

ભાવાર્થ:—"જાતિ, વિદ્યા અને રૂપ એ ત્રણે પણ ગુહાના વિવરમાં પહે અને એક દ્રવ્યને જ વધારા. કારણકે જેનાથી ગુણા પ્રગટ થાય છે." પછી નિરાશ ચએલો સુધન પાછા વળ્યા, અનુક્રમે પાતાના ગામની નજીક રહેલી નદીમાં આવી વિચાર કરવા લાગ્યા કે " મ્હારી ભાર્યાએ મ્હાટા મનારથથી મને માકલ્યા હતો પરંતુ મને ખાલી આવેલા જાણી તેણીને મ્હાટું દુઃખ થશે." એવા મનની અંદર વિચાર કરી તેણે સારા રંગના અને ગાળ નદીના કાંકરા શ્રહણ કરી લીધા અને પાટલું બાંધ્યું, તે પાટલાને ઉપાડી પાતાને ઘર આવ્યા; તેની ભાર્યા પણ ગાંસડીના અનુસારે આ મહારા સ્વામી દ્રવ્યથી પરિપૂર્ણ થઇને આવ્યા છે. એમ જાણી હર્ષ પામી ગાંસડી ઘરની અંદર લઇ ગઇ. તે શેઠના કરેલા સત્પાત્રને દાન આપવા પૂર્વક ભાજન કરવાના અભિગ્રહથી સંતુષ્ઠ થએલી શાસનદેવીએ તે સર્વ પાષાણના કાંકરાએને રતના બનાવી દીધાં, તેમાંથી એક રતન લઇ તેની ભાર્યાએ ભાજન

અને વસાદિકની ગાઠવણ કરી, પછી તે રત્નાથી સુધનશેઠ પાછા બીજીવાર પ્રખ્યાત્ત વેપારી થયા. આ લાકમાં પણ સત્પાત્રના દાનનું ફળ બોઇ સુધન શેઠ હમેશાં અતિથિઓના સત્કાર કરવામાં તત્પર થયા.

તથા સવ વિશિષ્ટ લોકો, સંમત થએલા—માનેલા, પિતામાતા અને સહાદર વિગેરે સાધુ કહેવાય છે. તેવા સાધુઓને વિષે પણ યાગ્યતા પ્રમાણે ગૃહસ્થ સ-ત્કાર કરનાર હોય, કહ્યું છે કે—" પુરૂષે ઘણાં ગુણા પ્રાપ્ત કર્યા હોય પણ જે પુરૂષ સમ્યક્ પ્રકારે યાગ્ય આચરણાને જાણતા નથી તે પુરૂષ લોકમાં શ્લાઘાને પ્રાપ્ત થતા નથી એમ જાણી ઉાચત આચરણા કરા. ઉચિત આચરણથી શું થાય છે? એવી કાઈ શંકા કરે તેને માટે કહ્યું છે કે—

"મનુષ્યપણું સર્વ ને સામાન્ય છે. તે છતાં કેટલાએક પુરૂષો આ લાેકમાં કી-ત્તિને પ્રગટ કરે છે. તેને તમે વિકલ્પ શિવાય ઉચિત આચરણાનું માહાત્મ્ય જાણે." તે ઉચિતપણું નવ પ્રકારે થાય છે, તે આ પ્રમાણે છેઃ—

### तं पुण पियश माइश् सहोयरेसु३ पण्डणि**४ अवच्य** सयन् णेसु६ ।

### गुरुजण् नायरण परति चिएसुए पूरिसेण कायव्वं ॥ ए॥

શખ્દાર્થ—વળી તે ઉચિત આચરણા પિતા, માતા, સહાેદર-આંધવ, ભાર્યા, સંતાન, સ્વજન, ગુરૂજન, નગરલાેક અને અન્યદર્શનીઓને વિષે ધર્માર્થી પુરૂષે ક રવી જાેેેઇએ. ા પ ા

ભાવાર્થ—તેમાં પ્રથમ પિતા સંબંધી ઉચિત આચરણા કહે છે. પુત્ર પાતે જ વિનય પૂર્વક પિતાના શરીરની શુદ્રૂષા કિંકરની પેઠે કરે તથા પિતાના વાકચને મુખમાંથી નિકળતાં પહેલાં અંગીકાર કરી લે, તેની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે છે. પગ ધાવા, શરીરનું મદીન કરવું અને તેમને ઉઠાડવા—બેસાડવા વિગેરે કરવા રૂપ અથવા દેશકાળ વિગેરેને અનુકૂળ શરીરના સુખને અથે કરવારૂપ સાત્મ્યની ચાન્યતાથી ભાજન, શય્યા, વસ્ત્ર અને કેશર, ચંદન, કસ્તુરી પ્રમુખ શરીરના વિલેપન વિગેરેને સંપાદ કરવારૂપ પિતાના શરીરની સેવા મનની પ્રીતિના ઉત્કૃષ્ટરૂપ વિનયથી કરે પરંતુ બીજાના આગ્રહને લઇ અવજ્ઞાથી અથવા નાકરાથી પિતાની સેવા કરાવે નહીં. આ પ્રમાણે કાયા સંખંધી પિતાની ઉચિત આચરણા જાણવી. વચન સંખંધી ઉચિત આચરણા તો પિતાના મુખથી નિકળતા પહેલાં અર્થાત્ બોલાતા આદેશરૂપ વચનને આદરપૂર્વક અંગીકાર કરે. પરંતુ અવજ્ઞા કરે નહીં. હવે પિતાની મન સંખંધી ઉચિત આચરણા કહે છે. સર્વ પ્રકારના પ્રયત્નથી સર્વ

કાર્યાની અ'દર પિતાના ચિત્તને અનુસરે તથા ખુદ્ધિના ગુણાના નિર્વાહ કરે અને નિયમના સદ્ભાવને પ્રકાશ કરે તથા પિતાને પુછીને કરવા ચાેગ્ય કાર્ચોની અંદર પ્રવૃત્તિ કરે. પિતાએ નિષેદ્ધ કરેલાે તે કાર્ય કરતાે અટકી જાય. કાર્યમાં સ્ખલિત શ્રતાં કઠાર વચનાે કહેવામાં આવે તાે પણ વિનયનાે લાપ કરે નહીં. વળી તે પિતાને ધર્મ સંબ'ધી ચએલા મનારથાને વિશેષપણે પરિપૂર્ણ કરે ઇત્યાદિ પિતાનું ઉચિત આચરણુ જેમ કરવાનું છે, તેમજ માતાનું પણ ઉચિત આ-ચરણ કરવું. તેની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે છે. તે પિતાને ધર્મ સંબ'ધી એ-દેવની પૂજા, ગુરૂની સુશ્રુષા, ધર્માનું શ્રવણ, આવશ્યક-પ્રતિક્રમણના અંગીકાર, સાત ક્ષેત્રમાં દ્રવ્યના વ્યય અને તીશ<sup>્</sup>-યાત્રા વિગેરે ધર્મ સંબંધી મનારથાને વિશેષપણે આદર સહિત પરિપૂર્ણ કરે. આ લાકમાં હરિષેણ, મહાપદ્મ વિગેરે ચક્રવર્ત્તીની પેઠે લાકમાં ગુરૂ સમાન પાેતાના માતા પિતાને વિષે ઉચિત આચરણા કરવી તે ઉત્તમ સંતાનાેનું કર્ત્તવ્ય છે. કારણ કે અત્ય ત દુઃખે કરીને જેમના ઉપકારના બદલા ન આપી શકાય તેવા માતા પિતાને અરિહ તના ધર્મમાં સારી રીતે જેડી દેવા સિવાય તેમના ઉપકારના અદલા આપવાને બીજો ઉપાય નથી. તેને માટે શ્રી જિનાગમમાં કહેલ' છે કે-तिन्हं दुर्णाडियारं समणाऊसो इत्यादि आ वाडयतु सविस्तर वर्णन प्रथम अमे લિખ આવ્યા છીએ ત્યાંથી જાણી લેવું. જેવી રીતે પિતા સંખંધી ઉચિત આચ-રણ ખતાબ્યું છે. તેવીજ રીતે માતા સંબંધી પણ તે સઘળું ઉચિત આચરણ જાણી લેવું. પર'તુ પિતા કરતાં માતામાં જે વિશેષ કરવાનું છે તે કહે છે–પિતાથી વિ-**શેષ એટલુ**ં છે કે, માતાની અસદ્શ ચિત્તની અનુકૃળતાને વિશેષપણે પ્રગટ કરે અર્થાત્ માતાની ઇચ્છાનુસાર વર્ત્તન કરે. કારણ કે સીઓના સ્વભાવને સુલભ એવા પરાભવને જનની વહન કરી શકતી નથી, એ હેતુથી માતાનું મન કાેઇ પ્રકારે ખેદ-સુક્ત ન થાય તેવી રીતે વર્ત્ત કરે. હવે સહાદર સંબ'ધી ઉચિત આચરણ કહે છે. **સહાેદરને વિષે ઉચિત આચર**ણ આ પ્રમાણે છે. પાેતાના સહાેદર-ભાઇને પાેતાના આત્માને સદશ જુવે અને સર્વ કાર્યોમાં જ્યેષ્ઠ બ'ધુ હાય અથવા તો કનિષ્ઠ બ'ધુ **હાે**ય તાે પણ બહુ માન કરે, જુદાઇ દર્શાવે નહીં, ચથાર્થ અભિપ્રાયને જણાવે, સહાેદરને યથાર્થ અભિપ્રાય પુચ્છે, વ્યવહારમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે અને સહાેદરથી ચાૈડું પણ દ્રુવ્ય છાનું રાખે નહીં. આ ઉચિત આચરણ વિનીત સંહાેદર સંખ'ધી છે. વળી કદાચિત્ સહાદર ખરાબ આચરણવાળા અને જાર પુરૂષાે વિગેરેના સ'સ-ર્ગથી અવિનીત પણ થાય, આવા કારણથી તે કાર્યામાં જે કરવું જોઇએ તે ખતાવે છે.-અવિનીત સહાદરને અનુકૂળ વર્તન કરે, તેના મિત્રા પાસે એકાંતે ઉપાલ ભ અપાવે અને સ્વજન વર્ગો પાસે બીજાના વ્યપદેશથી શિખામણ અપાવે. પાતે હ્રુદ-સમાં રનેહ્યુકત દ્વાય તા પણ તે અવિનીત સહાદરની ઉપર કૃપિત **શ**એલાની પેં**ટે** 

પાતાના આત્માને પ્રગટ કરે અને તે જયારે વિનયમાર્ગને અંગીકાર કરે, ત્યારે કપટ રહિત સ્નેહ પૂર્વક તેને બાલાવે. તેની ભાર્યા અને પુત્રાદિકને વિષે દાન તથા સન્માન કરવામાં સમાન દૃષ્ટિ થાય.

ભ્રાતૃ સંબંધી ઉચિત આચરણને સમાપ્તિ કરી ભાર્યા સંબંધી ઉચિત આ-ચરણ કહે છે. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે બ્રાતૃ સંબ'ધી ઉચિત આચરણ કહી કાંઇક ભાર્યાં, સંખ ધી ઉચિત આચરણ કહું છું. સ્નેહ સહિત વચનથી સન્માન કરી તે-ણીને સન્મુખ કરે. તથા તે સ્ત્રીને શુશ્રૂષાદિકમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે, વસ્ત્ર તથા આભરણ વિગેરેને ચેાગ્યતા પ્રમાણે આપે. અને જ્યાં લાેકની ભીડ હાેય એવા નાટક જેવા વિગેરે સ્થાનામાં<sup>દુ</sup>જવાના નિષેધ કરે. રાત્રિમાં ઘરથી બાહાર કરવાના પ્રચાર *અ-*ટકાવે, ખરાબ શીળવાળા અને પાખંડી લાેકાેના સ'સર્ગથી દૂર રાખે, ઘરના કા-ચેમાં જેડી દે અને પાતાથી જુદી પાડે નહીં. તેની વ્યાપ્યા આ પ્રમાણે છે. " રાજ-માર્ગે અથવા બીજાને ઘેર ગમનાગમનાદિક કરવારૂપ રાત્રિના પ્રચારને અટકાવે પરંત ધર્મ તથા પ્રતિક્રમણ વિગેરેની પ્રવૃત્તિના નિમિત્તે માતા, ખ્હેન વિગેરે સારા શીલવાળી સ્ત્રીઓના સમૂહની અંદર પ્રાપ્ત થએલી હાેય તાે અટકાવ કરે નહીં. તથા દાન, સ્વજનનાે સત્કાર અને રસાેઇ વિગેરેનાે પ્રયાેગ કરવારૂપ ઘરકાર્યામાં સ્ત્રીને અવશ્ય જોડી દે. જો ગૃહકાય માં સ્ત્રીને જોડવામાં ન આવે તો ઉદાસ રહે અને સ્ત્રી ઉદાસ રહે તો ઘર સંબ'ધી કાર્યોના બગાડ થાય છે. તથા સ્ત્રીનું અપમાન થાય તેમ બાલાવે નહીં. કાેઈ કાર્યમાં ખલાયમાન થાય તાે શિક્ષા કરે, કુપિત થઇ હાેય તાે મનાવે. અને દ્રબ્યની હાનિ કે વૃદ્ધિ થઇ હાેય તે તથા ઘર<sup>ુ</sup> સંબ'ધી ગુપ્ત •યતિકર તેની પાસે પ્રગટ કરે નહીં. " વળી સારા કુળમાં ઉત્પન્ન <mark>થએલી, પરિ</mark>ણત વયવાળી, નિષ્કપટ, ધર્મમાં તત્પર રહેનારી અને સમાન ધર્મવાળી એવી સ્વજનની સ્ત્રીઓની સાથે પ્રીતિ કરાવે, તેની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે છે. " સારા કુળની સ્ત્રીઓ-નાે હીનકુળની સ્ત્રીએા સાથે સંસર્ગ ૃથવાે તે ખરેખર અપવાદરૂપ વૃક્ષનું મૂળ કારણ છે, તેથી ઉચિત આચરણ સેવનાર ધર્માર્થી પુરૂષે સારા કુળમાં ઉત્પન્ન થએ-લી, એક ગુરૂએ ઉપદેશ કરેલી શુદ્ધ સામાચારીમાં આસક્ત એવી સમાન ધર્મવા-ળી અને બ'ધુઓની સીઓની સાથે પાતાની ભાર્યાની પ્રીતિ કરાવે. વળી રાગા-દિકમાં તેણીની ઉપેક્ષા કરે નહીં, અને તેણીના ધર્મકાર્યીને વિષે પાતે સારી રીતે સાહ્ય કરવાવાળા થાય. ઇત્યાદિક પ્રાયે કરી પુરૂષતું ભાર્યા સંબ'ધી ઉચિત આચ-રણ જાણી લેવું. હવે પુત્ર સંખંધી ઉચિત આચરણ અતાવે છે. પુત્ર પ્રત્યે પિતાનું ઉચિત આચરણ એ છે કે, બાલ્યાવસ્થામાં પુત્રનું લાલન-પાલન કરે. જ્યારે ખુ-હિના ગુણ પ્રગટ થાય ત્યારે પુત્રને અનુક્રમે કળાએામાં નિપુણ ખનાવે. તેમજ **હમેશાં દેવ, ગુરુ, ધર્મ, મિત્ર અને સ્વજન**ે વર્ગની સાથે પરિચય કરાવે. અને २०

ઉત્તમ પુરૂષ<del>ેાની</del> સાથે મૈત્રીભાવ કરાવે. આ ગાથાની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે છે. " ગુરૂઓ એટલે ધર્માચાર્યો, યથાર્થ સ્વરૂપવાળા દેવ તથા અને હિતાપદેશ આપનારા મિત્રા, અને પિતરાઇ લ વિગેરેની સાથે પુત્રના પરિચય કરાવે. એવી રીતે છતે આ હમારા દેવ ગુરૂઓ વિગેરે છે એવા પ્રકારની સારી વાસિત થાય છે; તેથી પુત્રની સાથે ઉચિત આચરણ કરનાર પિતાએ દેવ, ગુરૂ, ધર્મ, સ્વજન વિગેરેની સાથે પરિચય કરાવવા તે ઉચિત છે. તથા કુલ જાતિ અને વર્ત્ત-શુકથી ઉત્તમ એવા લાેકાેની સાથે પુત્રને મિત્રતા કરાવે. " જે કદિ ઉત્તમ પુરૂષાેની મિત્રતાથી દ્રવ્યની પ્રાપ્તિ ન થાય તા પણ અનથ ના પરિહાર તા અવશ્ય થાય." વળી સમાન કુળમાં જન્મેલી રૂપવતી કન્યાની સાથે પાણીગ્રહણ કરાવે, ઘર સં-ખ'ધી કાર્યભારમાં નિયુક્ત કરે અને અનુક્રમે ઘરનું સ્વામીપણ અર્પણ કરે. તેની **વ્યાખ્યા આ** પ્રમાણે છે. " સરખા વ'શની, શાસ્ત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે યેાગ્ય વયવાળી અને સં'દર શરીરના અવયવવાળી કન્યાનું પાણિગ્રહણ કરાવવામાં આવ્યું હાય તાે ચિ-ત્તમાં રતિ-પ્રીતિ થવાના સંભવ છે. અને જે વિપરીત ગુણવાળી કન્યાની સાથે સ'બ'ધ કરવામાં આવે તાે ગૃહવાસ વિડ'બનારૂપ થાય છે. તેથી યાગ્ય કત્યા સાથે પાર્ણિગ્રહણ કરાવવું ઉચિત છે. તથા ખરીદ, વેચાણ, આવક અને ખર્ચના ઉપયોગ રૂપ લક્ષણવાળા ઘરના બાજાને ઉપાડવાની ચેાગ્યતાને જાણી તેને ઘરકાર્યમાં નિ-્રેક્ત કરે. તેમ કરવાથી હંમેશાં તે કાર્યો કરવાની ચિંતાથી વ્યગ્ર ચિત્તવાળા હા-વાથી તથા પાતામાં સ્વાત ત્ર્યપણાના અને ઉન્માદ વિગેરેના અભાવથી તે યાેેેગ્યતા પ્રમાણે ખર્ચ વિગેરે કરે છે. પછી અનુક્રમે અહ'કાર વિગેરે દાષાના તિરસ્કાર કર-નાર તે પુત્રને ગૃહસ્વામિત્વ અર્પાણ કરે. જેથી તે પાતાના સમાન મનુષ્યાથી પરાભવને પામે નહીં. " વળી તેના પ્રત્યક્ષમાં તેની પ્રશંસા કરે નહીં. દુરુય સનાથી નાશ થએલાની દુઈશા કહી સંભળાવે અને આવક અને ખર્ચમાંથી આપ્રી રહેલા દ્રવ્યના પાતે જ તપાસ કરે. વ્યાખ્યા–" પૂર્વભવમાં કરેલા સુકૃત-પુષ્યના ઉ-દયથી પાતાની સમાન ગુણવાળા અથવા અધિક ગુણવાળા તે પુત્રની પ્રશ'સા તેના પ્રત્યક્ષમાં કરે નહીં તથા દુર્વ્ય સનાથી નાશ થએલાતું નિર્ધનપણ તિરસ્કાર અને તાડના વિગેરે દુઈશાને અભિપ્રાય પૂર્વક પુત્રને કહી સંભળાવે, જેથી તેવા પ્રકારના દુરુવાસનામાં પ્રવૃત્ત કરે નહીં. તથા ખરચ અને આવકમાંથી બાકી રહેલા દ્રવ્યના પાતે જ તપાસ રાખે; જેથી પુત્રને આડા માગે જવાના અવકાશ મળે નહિ; તથા પુત્રને રાજાની સભા દેખાંહે અને દેશાંતરની અવસ્થાઓને પ્રગટ કરે. ઇત્યાદિ પિ-તાનું પુત્ર પ્રત્યેનું ઉચિત આચરણ જાણવું. " હવે સ્વજન સંબંધી ઉચિત આચ-ે રાથ કહે છે. " સ્વજન સંખંધી ઉચિત આચરણ એ છે કે, પોતાના ઘરની વૃદ્ધિનાં કાર્યોમાં હમેશાં સ્વજનાતું અવશ્ય સન્માન કરે, તેમજ હાનિ સંખંધી કાર્યમાં પણ તેમને સમીપમાં રાખે, વ્યાખ્યા—" પિતા માતા અને પત્નીના પક્ષમાં ઉત્પન્ન થએલા સ્વજનાને પુત્રના જન્મમહાત્સવ વખતે, તેનું નામ પાડતી વખતે, પુત્રના વાળ ઉતારવાની વખતે અને વિવાહાદિરૂપ ઘરની વૃદ્ધિના કાર્યોમાં ભાજન, વસ્ત્ર અને તાંખૂલાદિક શુલ વસ્તુઓથી સતકાર કરે. તેમજ પાતાના કુટું ખમાં મરણ થયું હાય તેવા કાર્યોમાં અને ઉત્તરક્રિયા વિગેરે હાનિજનક કાર્યોમાં પણ તેમને સાથે રાખી કાર્ય કરે. તથા પાતાને પણ સ્વજનાના કષ્ટ તથા મહાત્સવ વિગેરે કાર્યોમાં હંમેશાં તેમની સમીપમાં રહેલું, તેમજ નિર્ધન થઇ ગએલા અને રાગોથી આકુળ- વ્યાકુળ થએલા સ્વજનાના ઉદ્ધાર કરવા. તેમની પુંઠ પછવાડે ચાડી ખાવી નહીં, તેમની સાથે શુષ્ક કલેશ કરવા નહીં, તેમના શત્રુઓની સાથે મૈત્રી કરવી નહિ અને તેમના મિત્રાની સાથે મૈત્રી કરવી. તે ઘરમાં ન હાય ત્યારે તેમના ઘરમાં જાય નહિ, દ્રવ્ય સંખધી સંસગ્ધનો ત્યાગ કરે અને ગુરૂ, દેવ તથા ધર્મ સંખધી કાર્યોમાં તેમની સાથે એક ચિત્તવાળા થવું. " સ્વજન સંખધી ઉચિત આચરણ સંમાપ્ત કરી ધર્માચાર્ય સંખધી ઉચિત આચરણ કહે છે.

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે સ્વજન પ્રત્યે ઉચિત આચરણ કહ્યું. હવે ધર્માંચાય સંખંધી ઉચિત આચરણ કહીએ છીએ. " ધર્માચાર્યોને લિકિત અને બહુમાન પૂર્વક ત્રિકાળ પ્રણામ કરે. તેમણે દર્શાવેલી નીતિથી આવશ્યક પ્રમુખ કાર્યો કરે અને તેમની પાસે શુદ્ધ શ્રદ્ધાથી ધર્મોપદેશ શ્રવણ કરે. તેમના આદેશને બહુમાન આપે, મનથી પણ તેમના અવર્ણવાદ ચિંતવે નહિ. તેમનાં અવર્ણવાદ બાલનારને અટકાવે અને હંમેશાં તેમની સ્તુતિને પ્રગટ કરે, તેમના છિદ્રો જીવે નહિ, તેમના સુખ દુ:ખમાં મિત્રની પેઠે પ્રવૃત્તિ કરે, અને તેમના વિરોધીઓના વિદનને સર્વ પ્રકારના પ્રયત્નથી દૂર કરે. વળી ધર્મકાર્યમાં સ્ખલિત થતાં ધર્માચાર્ય પ્રેરણા કરે તો તે સર્વ તથેતિ કહી માન્ય કરે પ્રમાદથી સ્ખલિત થઓલા પોતાના ધર્માચાર્યને પણ એકાંતમાં પ્રેરણા કરે. સમયને યોગ્ય તેમના લિકતથી સર્વ વિનયાપચાર કરે. ધર્માચાર્યના ગુણાનુરાગને અત્યંત નિષ્કપટપણે પોતાના હૃદયમાં ધારણ કરે. તે ધર્માચાર્ય દેશાંતરમાં હાય તા પણ તેમના ભાવાપચારને હમેશાં યાદ કરે. ઇત્યાદિક ધર્માચાર્ય સંખ'ધી ઉચિત આચરણ જાણવું." નાગર શખ્દની વ્યુત્પત્તિ પૂર્વ'ક તેનું ઉચિત આચરણ કહે છે.

જે નગરમાં પાતે વસતા હાય તેજ નગરમાં સમાન વૃત્તિવાળા જે પુરૂષા વસે છે તે નગરજનાને નાગર કહે છે. આ ગાથાની વ્યાખ્યા સ્પષ્ટ છે. કેવળ વ્યાપ્યાર વૃત્તિથી જીવનાર હાય તેને સ્વ સમાન વૃત્તિવાળા કહે છે. તે નાગરિકનું ઉચ્ચત આચરણ એ છે કે, " તેમના તરફ હમેશાં એક ચિત્તવાળા સમાન સુખ દુ:ખ-

વાળા અને વ્યસન તથા મહાત્સવમાં સમાન સમાગમવાળા થવું. વ્યાપયા—" ચિત્તના એક સરખા અભિપ્રાયથી સુખ, દુઃખ, વ્યસન અને મહાત્સવ વિગેરેને વિષે તુલ્ય કિયાવાળા થવું. જો નાગરિકા એક સરખા અભિપ્રાયવાળા ન હાય તા રાજા અને નાકરાથી હંમેશાં પરાભવ થવાના સંભવ છે. સામુદાયિ કાર્યમાં પણ રાજાતું દર્શન એકલા એકલા જઇ કરવું નહિ. એકાંતમાં મશલત કરવારૂપ મંત્ર તેના લેદ કરવા નહિ અને પૈશુન્ય ( ચાડીયા ) પણું છાડી દેવું. વ્યાપયા—" જુદી જુદી મહત્તા અને પ્રભુતા વિગેરે મેળવવાની અભિલાષાથી એકલા એકલા જઇ રાજાતું દર્શન કરવું નહિ, તેમ કરવાથી ખરેખર બીજાઓને દ્રેષ અને અવિધાસ વિગેરે ઉત્પન્ન થવાના સંભવ છે. કારણ જે ઘણા સ્વામિવાળા સમુદાય હાય તે અવશ્ય સીદાય છે કહ્યું છે કે:—

# सर्वे यत्र विनेतारः, सर्वे पण्डितमानिनः। सर्वे महत्त्वमिज्ञन्ति, तष्ट्रन्दमवसीदति॥ ६॥

રાખ્દાર્થ—જે સમુદાયમાં સઘળા નાયક હોય, સઘળા પાતાને પંહિત માન-નારા હોય, અને સઘળા મહત્તાને ઇચ્છનારા હોય તે સમુદાય સીદાય છે. અર્થાત્ નાશ પાત્રે છે. દ

વળી આપરસ આપસના ગુમ વિચારોના ભેંદ કરવા, ચાડી ખાવી અને કાંઇને રસવત આપવી વિગેરે કાર્યા કરવાં નહિ. વળી કહ્યું છે કે, જો બે પક્ષમાં લકરાર ઉભી થઈ હાય તાં પાતે ત્રાજવાની સમાન મધ્યસ્થ થવું. પરંતુ રસવત વિગેરે લઇ સ્વજનની સાપેક્ષાથી નીતિમાર્ગનું ઉદ્ધાં ઇન કરવું નહિ. વ્યાખ્યા—" ધન ધાન્ય અને ભૂમિ વિગેરેના સંખંધમાં બે પક્ષ વચ્ચે તકરાર ઉભી થઇ હાય તા મધ્યસ્થ થવું જોઇએ. પરંતુ સ્વજન સંખંધી રસવતના ઉપચાર (ભક્તિ) કરવા વિગેરેથી નીતિમાર્ગના ત્યાગ કરવા નહિ. દાન, કર વિગેરે વધારી અળવાન પુરૂષે દુર્ખલ પુરૂષના પરાભવ કરવા નહિ. અને સ્વલ્પ અપરાધમાં ન્યાયની કાર્ટ સુધી લઇ જઇ દંડ કરાવે નહિ. વ્યાખ્યા—" સ્વલ્પ અપરાધ છતાં પણ દંડ અપાવવામાં અને દાન કે બીજા કરને વધારવામાં પરસ્પર વિરોધ થવાથી સમુદાયના ભંગ થાય છે. અર્થાત્ સમુદાયના ભંગાણ પડી જાય છે, અને જ્યારે સમુદાયમાં કાટકુટ થાય ત્યારે સમુદાયના પરાભવ જ થાય છે. તેથી એકયતા જાળવવા માટે નાગરિકાએ વિચાર પુરઃસર દરેક કાર્ય કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરવી જોઇએ. જેથી ભવિષ્યમાં પશ્ચાતાપ કરવાના વખત આવે નહિ. કહ્યું છે કે:—

संहतिः श्रेयसी पुंसां, स्वयक्तेतु विशेषतः । तुषैरिप परिच्रष्टा, न प्ररोहन्ति तन्दुलाः ॥ ७ ॥ શબ્દાર્થ — પુરૂષાના એક્યતારૂપ સમુદાય છે તેજ કલ્યાબુકારી છે. તેમાં પણ પાતાના પક્ષમાં તા સંહતિ–વિશેષપણ શ્રેયબ્કર છે. જેમ ત્વચા (ફાતરા ) થી ભ્રષ્ટ થએલા તંદુલા (ચાખાઓ ) અંકુરિત થતા નથી, તેવીજ રીતે સંહતિ–સમુદાય-થી ભ્રષ્ટ થએલા પુરૂષા ઉન્નતિને પ્રાપ્ત થતા નથી. ૭

ભાવાર્થ— વળી પોતાના આત્મહિતની અભિલાષા રાખનાર પુરૂષોએ કાર-શિક પુરૂષોની સાથે દ્રવ્ય સંખંધી વહિવટ કરવા નહિ તો સ્વામીની સાથે દ્રવ્યના વહિવટ કેમ થાય ? વ્યાખ્યા—" પોતાના હિતને ઇચ્છનાર પુરૂષોએ લક્ષ્મી વ્યયના, રાજાના, દેવના અને ધર્મના અધિકારી વર્ગની સાથે તથા તેમનાથી આજીવિકા કર-નાર અન્ય પુરૂષોની સાથે પણ અર્થ સંખંધી—દ્રવ્ય સંખંધી વહિવટ કદિપણ કરવો નહિ. કારણકે તે પુરૂષો દ્રવ્યને ગ્રહણ કરતી વખતે ખરેખર કૃત્રિમ આલાપ વિગે-રેશી પ્રસન્નતાને દર્શાવે છે. પરંતુ જ્યારે તે દ્રવ્ય પાછું લેવાના વખત આવે, ત્યારે પોતાના આવેલા દ્રવ્યની ઉઘરાણી કરાએલા તે પુરૂષો પોતાના તિલના તુષ જેટલા ઉપકારને પ્રગટ કરી તેજ વખતે દાક્ષિણ્યતાના ત્યાગ કરે છે. તેથી નાગરિકાએ અધિકારી વર્ગની સાથે દ્રવ્ય સંખંધી વહિવટ કરતાં વિચાર કરવા. કારણ કે તેમ ની સાથે દ્રવ્ય સંખંધી વહિવટ કરવામાં લક્ષ્મીના વિનાશ અને પરિણામે તેમની સાથે વૈર અને વિરાધ થવાના પ્રસંગ આવી પડે છે. માટે નાગરિકાએ વિચાર કરી તેમની સાથે વર્ત્તન કરતું. જેથી ભવિષ્યમાં પશ્ચાતાપ કરવાના પ્રસંગ આવે નહિ. કહ્યું છે કે:—

### द्विजन्मनःक्तमामातु, र्ह्वेषःप्रीतिः पणस्त्रियः। नियोगिनश्च दाक्तिएयमरिष्टानां चतुष्टयम्। ज

શબ્કાર્થ —બ્રાક્ષણાની સાથે ક્ષમા, માતાની સાથે દ્રેષ, વેશ્યાની <mark>સાથે પ્રીતિ</mark> અને અધિકારી વર્ગની સાથે દાક્ષિદ્યતા રાખવી એ ચાર અશુભનાં કારણ છે. ૮

ભાવાથ — વળી પ્રભુની સાથે તો વિશેષપણે દ્રવ્ય સંખંધી લેવડદેવડ કર-વીજ નહીં. કારણ કે તેમની સત્તા નીચે રહી દ્રવ્ય પાછુ મેળવવું તો દ્વર રહ્યું પરંતુ પાતાના જાનમાલના પણ નાશ થવાના વખત આવે છે તેથી નાગારકાઓ દ્રવ્ય વ્યવહારમાં વિચાર પુરસ્સર પ્રવર્ત્ત કરવું જોઇએ.

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે નાગરિક પ્રત્યેના ઉચિત આચર<mark>ણને સમાપ્ત કરતાં</mark> પરતીર્થિક સંખ'ધી ઉચિત આચરણ કહે છે.

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે પ્રાયે કરી નાગરિકાેની પરસ્પર ઉચિત આચરણનું શાસ્ત્રાનુસાર વર્ણન કર્યું, હવે પરતીથિક પ્રત્યેનું ઉચિત આચરણ કાંઇક સ**ૅસ્પેયી** 

વર્ણુન કરૂ' છું. તેમાં પ્રથમ પરતીથિકાને નામ માત્રથી ઐાળખાવે છે. બાહ, વેષ્ણ્વ મને શેવ એ દરેકના ચાર ચાર લેદાે છે. અને કપિલ મતાવલ બી તથા કાલ-મતાવલ'બી ( વામી ) ની અપેક્ષાએ મીમાંસકના બે લેદાે છે. હવે ઉપરાકત પરતીર્થિઓ પ્રત્યેનું કત્તવ્ય કહે છે. ઉપર જણાવેલા પરતીર્થિઓ પાતાને ઘેર ભિક્ષા નિમિત્તે પ્રાપ્ત થયા હાય તાે તેમનું ઉચિત કાર્ય કરવું. તેમાં પણ રાજના પૂજનિકાનું તા વિશેષપણે ઉચિત આચરણ કરવું. અહિં કાઇ શંકા કરે કે અસ'-યતી એવા પરતીર્થિઓનું ઉચિત આચરણ શા માટે કરવું જોઇએ ? એવી શંકાના સમાધાનમાં ગ્રંથકાર મહારાજ કહે છે કે યદ્યપિ ચિત્તમાં ભકિત ન હોય, તેમ-નામાં રહેલા ગુણાની અંદર પક્ષપાત ન હાય તાેપણ પાતાને ઘેર આવેલા પરતી-થિં એાનું ઉચિત આચરણ કરવું એ ગૃહસ્થાના ધર્મ છે. આ વ્યવહાર એક દર્શ નવાળાએજ અનુસરેલા છે. અમે નહીં પરંતુ આ વ્યવહાર સર્વ દર્શનવાળાને સમ્મત છે એ હેતુથી કહે છે કે ઘેર આવેલા પરતીર્થિઓનું ઉચિત આચરણ કરવું તથા કષ્ટમાં પડેલાએાના ઉદ્ધાર કરવા અને દુઃખી થએલા પરતીર્થિઓના ઉપર દયા લાવવી એ ધર્મ સર્વ મતાવલ'બીઓને સમ્મત છે. વ્યાખ્યા–'' પુરૂષની અ-પૈક્ષાએ ઘેર આવેલા પરતીર્થિએાને મીઠા વચનથી બાલાવવા, આસન આપવું, આમ'ત્રણ કરવું અને તેમનું કાર્ય કરી આપવું, વિગેરેને ઉચિત આચરણ કહે છે. ખાકીના અર્થ સ્પષ્ટ છે. " હવે ઉચિત આચરણના ફળને પ્રગટ કરે છે. પૂર્વે જણાવેલી યુકિતથી પિતા અને માતાનું ઉચિત આચરણ કરનારા અને પ્રસન્ન મુખવાળા પુરુષા જૈનધમ ના અધિકારી થાય છે. અર્થાત્ સમકિત, દેશવિરતિ અને સર્વ વિરતિરૂપ જૈનધર્મને ચાેગ્ય થાય છે. જે પુરૂષા ઉપર જણાવેલા નવ પ્રકારના ક્ષાૈકિક એવા પણ ઉચિત આચરણ માત્ર કાર્યને વિષે તત્પર થતા નથી, તે પુરૂષા લાેકાત્તર પુરૂષના તાલ્ણુ **ખુદ્ધિથા ગ્રહ્ણ કરી શકાય, તેવા જૈનધર્મ** ને વિષે કેવા રીતે પ્રવીણ થાય ? તેથી સર્વ ગુણાની પ્રાપ્તિ થયા છતાં પણ પ્રથમ ધર્માથી પુરૂષે અવશ્ય ઉચિત આચરણ કરવામાં નિપુણ શવું જોઇએ. ઉત્તમ પુરૂષોને ઉચિત આચરણુની પ્રવૃત્તિ સ્વાભાવિક હાય છે, તે દેખાંડ છે. " જેમ સસુદ્રા મર્યા-દાના ત્યાગ કરતા નથી, પર્વતા પાતાના સ્થાનથી ચલાયમાન થતા નથી તેમ ઉત્તમ પુરૂષાે કદિપણ ઉચિત આચરણતું ઉલ્લ'ઘન કરતા નથી." તેજ વાતને દર્ષા-તથી **દઢ કરે છે. જગત્**ના ગુરૂ તીથ<sup>લ</sup>કરા પણ ગૃહસ્થાવસ્થામાં પાતાના માતા પિતાનું અભ્યુત્થાનાદિક ઉચિત આચરણ અવશ્ય કરે છે. વ્યાખ્યા–" જેણે ત્રણ જગ-તના લાકાની કાંઇપણ પરવા નથી તેવા જગદ્દગુરૂ તીર્થ કરાએ પણ જ્યારે ઉપ-રાેકત રીતિ એ પાેતાના માતા પિતા વિગેરેનું ઉચિત આચરણ આચરેલું છે, ત્યારે **ળીજા સામાન્ય પુરૂષાએ તાે અવશ્ય વિશેષેપ**ણે તે ઉચિત આ**ચ**રણ કરવામાં પ્રયત્ન કરવા જોઇએ. જેથી વિશેષ ધર્માને મેળવવા ભાગ્યશાળી થવાય. કહ્યું છે કે:-

विद्याःसिन्त चतुर्दशापि सकझाः खेझंतु तास्ताः कझाः कामं कामितकामकामसुरिजः श्रीः सेवतां मिन्दरम् । दोर्दण्यमम्बरेण तनुतामेकातपत्रां महीम् न स्यात् कीर्त्तिपदं तथापि हि पुमानोचित्यचश्चर्न चेत् ॥ए॥

શખ્દાર્થ —ભલે ચતુર્દેશ વિદ્યાઓ હોય, તેને સર્વ ક્લાએ ક્રીડા કરતી હોય, અત્યંત ઇચ્છિત કામનાને પૂરનારી કામધેતું હોય, નિરંતર લક્ષ્મી મંદિરને સેવતી હોય, અને બે ભુજા દંડના આડંબરથી પૃથ્વીને એક છત્ર નીચે વિસ્તારી હોય તાપણ જો પુરૂષ ઉચિત આચરણ કરવામાં નિપુણ ન હાય તા તે પુરૂષ અવશ્ય કીર્તિના આસ્પદને પ્રાપ્ત થતા નથી. ૯ ॥

વળી ૧ખતસર પ્રાપ્ત થએલા અભ્યાગતાની બરદાસ મ્હાેટા ફળને માટે થાય છે. તે ઉપર જેમ લાેકામાં **શાલિવાહન**ના પ્રબ'ધ પ્રખ્યાત છે. તેમ શ્ર'થકાર મહારાજ બતાવે છે.

પ્રતિષ્ઠાન પુરમાં **સાતવાહન**—શાલિવાહન નામે રાજા હતા. તે એક વ-ખતે અશ્વથી હરણ કરાએલાે અટવીમાં આવી પડયાે. તે અટવીમાં એક વડ નીચે બેઠેલા ભિદત્રની સાથે રાજાને મૈત્રી થઈ. આજે આ રાજા મ્હારા અતિથિ છે, એમ વિચારી ભિદત્રે રાજાને સાથવાનું ભાજન આપી સત્કાર કર્યાે. અનુક્રમેરાત્રિમાં ઘણી શીત પડતાં ભિદત્રે રાજાને પાતાના ઘરની અંદર વિશ્રામ કરાવ્યા અને પાતે ઘરની બાહાર સુતો. રાત્રિમાં તે ભિદત્ર શીતની અતિ પીડાથી મરણ પામ્યેા. તે **એઈ** તેની ભાર્યા ભિલડી હાથમાં કાતિ ગ્રહણ કરી હું તને સ્ત્રીહત્યા આપીશ એમ રાજાને કહ્યું. તે અવસરે રાજાએ પણ દશ હજાર સોનામ્હાર આપી ભિલડીને ખુશી કરી પછી તેની સેના આવી પહેાંચી. તેની સાથે રાજા નગરમાં પ્રાપ્ત થયા ત્યાં રાજ્યનું પાલન કરતાં રાજાને ભિદત્રનું મૃત્યુ સ્મરણમાં આવવાથી રાજાને ચિ'તા થઇ કે " દાનનું ફળ નથી તાે પછી આ લાેકમાં અનર્થ થવાનાે સ'ભવ છે. " પછી રાજાએ પંડિતોને બાલાવીને પુછ્યું કે તમે મને દાનનું ફળ પ્રત્યક્ષ અતાવા, નહીં-તા માનવય'ત્રથી તમારા નાશ કરવામાં આવશે. તે પ'હિતા રાજાને પ્રત્યુત્તર આપવાને 'અસમથ' થએલા આપસઆપસમાં વિચાર કરવા એમ વિચાર કરતાં છ માસ થઇ ગયા પછી પ'ડિતામાં મુખ્ય એવા **વરરૃચિ** નામના પંડિતે સરસ્વતીને પ્રત્યક્ષ કરી પૂછ્યું. સંતુષ્ઠ થએલી તે દેવીએ કહ્યું કે આ નગરમાં **ધનપ**તિ નામે એક વેપારી છે તેને ઘર એક માસની અ'તે યુત્ર ઉત્પન્ન થશે, તે આલક જન્મતાંની સાથે તને બાલાવશે તે નખતે

ત્હારે રાજાને સાથે લઇ ત્યાં જવું તે આલક દાનનું પ્રત્યક્ષ ફળ અતાવશે. તે પછી એક મહીનાની અંતે તે શેઠને ત્યાં પુત્ર થયા, તે છે પ્રગટ અક્ષરવાળી વાણીથી વર્ રચીને બાલાવ્યા તે રાજાને સાથે લઈ ધનપતિને ઘર ગયા તે અન્નેની આગળ ખાલક બાલ્યા કે " હે મહારાજ? તમે જય પામા. જે ભિદત્રે વનમાં તમને સાથવાનું દાન આપ્યું હતું, તે હું છું અને નવ ક્રોડ સુવર્ણના સ્વામી ધનપતિના હું પુત્ર થયા છું તેથી દાનનું ફળ આ લોકમાં પણ છે." આ વાતને સાંભળી રાજા વિગેરે ચમત્તાર પામ્યા અને તે દિવસથી રાજા વિગેરે લોકો દાન આપવામાં તત્પર થયા.

તથા દીન અનાથને દુઃખી વિગેરેને વિષે તો દયાથી દાન આપવું જોઇએ તેને માટે કહ્યું છે કેઃ માેક્ષફળના દાનને વિષે પાત્ર તથા અપાત્રની સમાલાેચના કરવાની છે, પરંતુ જે દયા દાન છે તેનાે કાઇ પણ ઠેકાણે તત્ત્વરાેએ નિષેધ કરેલાે નથી. હવે ગ્ર'થકાર મહારાજ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ફળ દર્શાવે છે. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે અતિથિ વિગેરેની પ્રતિપત્તિ કરવામાં તત્પર અને સદ્દ્ષણદ્ધિ વાળાે ગૃહસ્થ પાતાના આત્માને વિષે ગૃહસ્થધર્મની યાેગ્યતાને આરાપણ કરે છે.





# विंदातितमः गुणवर्णन.

---

ર્¦ હવે માર્ગાનુસારીના પાંત્રીશ ગુણ પૈકી એાગણીશસા ગુણનું વિવર-√ ણ સમાપ્ત કરી અનુક્રમથી પ્રાપ્ત થએલ ''હમેશાં અભિન્વિશ (મિ-હ \*\* \* \*\* \*\* • દેયાગ્રહ) ના ત્યાગ કરવારૂપ" વીશમા ગુણના વિવરણ-ના પ્રાર'ભ કરે છે.

જે પુરૂષ આગ્રહરહિત હાય તેને અનિભિનિવિષ્ટ એટલે અનાગ્રહી કહે-વામાં આવે છે અને નીતિમાર્ગને નહીં પ્રાપ્ત ઘએલા પુરૂષને પણ બીજાથી મ્હારા પરાભવ થશે એવા પરિણામથી કાર્યના આરંભ કરવા તેને અભિનિવેશ (આગ્રહ) કહેવામાં આવે છે. અને તે અભિનિવેશ નીચ પુરૂષોને જ હાય છે. કહ્યું છે કે:-દુરાગ્રહ નિષ્ફળ નીતિ અને ગુણરહિત મુશ્કેલી ભરેલા આરંભા કરાવી નીચ લાકાને શ્રમ આપે છે. પ્રવાહની સામે તરવાના વ્યસનવાળા મચ્છા તેવા દુરાગ્રહથી જ વૃથા પરિશ્રમ કરે છે.

શહતાને લઇને નીચ પુરૂષોને પણ કાઇક વખતના અભિનિવેશપણાના સં-ભવ છે. આથી કહે છે કે હમેશાં આગ્રહ રહિત હાય તે પુરૂષ ધર્માધિકારી થાય છે. અને આગ્રહવાળા પુરૂષ પ્રાયે કરીને તત્વાદિકના વિચારની આહાર હાવાથી જ-માલી વિગેરેની પેઠે પાતાના અંગીકાર કરેલાને જ પ્રતિપાદન કરે છે. કરાતું અને કરેલું એ બન્નેમાં સર્વ પ્રકારે પૃથક્ ભાવજ છે તેમ માનવાથી અભિનિવેશિક ના-મના મિચ્ચાત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. કહ્યું છે કે:—

જેમ અજી છુંથી જવરની પ્રાપ્તિ થાય છે અને સૂર્યના અભાવે અધકાર થાય છે. તેમ નૃશંસ એટલે આત્માના ગુણના ઘાત કરનાર એવા અભિનિવેશ (આગ્રહ) થી મિચ્ચાત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે એમ સમજવું. વળી જેના મનની અંદર અત્યંત વેગવાળા અભિનિવેશ રૂપી વિષના વેગ પ્રસરે છે તેને વિષે ગુરૂના ઉપદેશરૂપ મંત્રને પ્રયુક્ત કર્યો હાય તા પણ સંક્રમણ થતા નથી. જેમ સવણ અને દુર્યોધનને

વિષે અનુક્રમે વિભીષણ અને ભીષ્મપિતામહના ઉપદેશા સંક્રમણ થયા ન હતા. કહ્યું છે કે:—

### त्राग्रही वत निनीषति युक्तिं, यत्र तत्र मतिरस्य निविष्टा । पक्तपातरहितस्य तु बुद्धि येत्र तत्र सुखमेति निवेशम् ॥१॥

રાખ્કાર્થ – જે આગ્રહી પુરૂષની સુદ્ધિ જે પદાર્થમાં આગ્રહવાળી હોય તેમાં આગ્રહી પુરૂષ યુક્તિને લઇ જવા ઇચ્છે છે અને પક્ષપાત રહિત એવા પુરૂષની મતિ તા જ્યાં યુક્તિ હોય ત્યાં પ્રવેશ કરે છે.

હવે ગ્ર'થકાર મહારાજ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ફળ દેખાંડે છે.

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે જે સરળ હૃદયવાળા પુરૂષા દુઃખના સ્થાનભૂત અભિ-નિવેશ ( આશ્રહ ) ના ત્યાગ કરે છે તે વિશાળ અહિલાળા અને નિષ્કપટી પુરૂષા ગૃહસ્થધમ ને યાગ્ય થાય છે.





### एकविंदातितमः गुणवर्णन.



હવે માર્ગાનુંસારીના પાંત્રીશ ગુણ પૈકી વીશમાં ગુણુનું <mark>વર્ણુન પુર્'</mark> કરી ક્રમથી પ્રાપ્ત થયેલ "ગુણુમાં પક્ષપાત કરવારૂપ" એકવીશમા ગુણના વિવરણુના પ્રાર'ભ કરે છે.

સુજનતા, ઉદારતા, દાક્ષિણ્યતા વિનય અને પ્રેમ પૂર્લ પ્રથમ બાલાવ-વાપણું વિગેરે તથા પાતાના કે પરના ઉપકારનું કારણભૂત એવા આત્માના ધર્મ-રૂપ શુણા કહેવાય છે. તે શુણાને વિષે પક્ષપાત કરનાર હાય. પક્ષપાતતા એ છે કે શુણાને વિષે બહુમાન, તે શુણાની પ્રશાસા અને સહાય્ય આપવા વિગેરેથી અનુકૂળ પ્રવૃત્તિ કરવી તેને પક્ષપાત કહે છે. તે શુણાના પક્ષપાત કરનારા પુરૂષા ખરેખર ફળ-વાળા પુષ્ટ્યરૂપ બીજને સિંચન કરવાથી આ લાક અને પરલાકમાં શુણના સમૂહની સંપત્તિને પ્રાપ્ત કરે છે. ત્યારે રામચંદ્રજી અને લક્ષ્મણજીએ અયાધ્યાથી વનવાસ કરવાને માટે પ્રયાણ કર્યું તે વખતે માર્ગમાં માળવા દેશમાં પ્રવેશ કરતાં માળવ દેશના અધિપતિ સિંહાદર રાજાની સાથે યુદ્ધમાં શુરૂ પાસે જિનેશ્વર શિવાય બી-જાને મહારે નમસ્કાર ન કરવા એવા અભિયહને ચહેણ કરનાર અને શુદ્ધ સમ્ય-કત્વને ધારણ કરનાર વજકર્ણ રાજાને મદદ કરી, કહ્યું છે કે—

ना गुणी गुणिनं वेत्ति, गुणी गुणिषु मत्सरी । गुणी च गुणरागी च, विरद्धः सरक्षो जनः ॥१॥

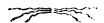
ભાવાર્ધ—જે ગુણ વગરતા છે. તે ગુણિ પુરૂષને જાણતા નથી, અને જે ગુણ વાન હોય છે, તે બીજા ગુણિ પુરૂષા ઉપર અદેખાઇ કરનાર હોય છે. તેથી પાતે ગુણવાન હોય અને બીજાના ગુણની અંદર રાગ કરનાર સરળ મનુષ્ય તાે કાેઇ વિરલા જ હાેય છે. ૧

ભાવાર્થ—હે ભાઇ! તું પૂર્ણ લક્ષ્મીવાળા હાય તા પણ ગુણાને વિષે અના-દર કરીશ નહિ. ઘઢા સંપૂર્ણ હોય તાે પણ ગુણ ( દાેરી ) છેદાઇ જવાથી કૂપની અંદર નીચે પડે છે. અંતર ગમાં ગુણાને ધારણ કરનારા પુરુષા જ અન્ય પુરુષાના હુદયમાં સ્થિર થાય છે ( વાસ કરે છે. ) એ સમગ્ર અર્થ ને પુષ્પાની માળાઓ ઢઢ કરી અતાવે છે. જેમ પુષ્પાની માળાઓ પાતાની અંદર ગુણ ( દોરી ) ને ધારણ કરે છે તેથી તે બીજાના હૃદય ઉપર આરૂઢ થવાને સમર્થ થાય છે, તેમજ જે પુરૂષો પાતાના હુદયમાં ઐાદાર્યાદિક ગુણાને ધારણ કરે છે, તે પુરૂષા અવશ્ય અન્ય પુરૂ-ષાેનાં હુદયમાં વાસ કરે છે. પ્રથમ સંપૂર્ણ ભૂતળને ભૂષિત કરનારા ગુણિ પુરૂષાે તાે દૂર રહેા, પરંતુ સાંપ્રતકાળમાં જે પુરુષોને ગુણાની અંદર અનુરાગ છે. તેવા પુરુષા પણ દુલિલ છે. વળી જે ધનુષ્ય સંગ્રામમાં શત્રના સૈનિકાની શ્રેણિઓને વિષે પૃષ્ટ દેખાંડે છે, જે ધનુષ્ય સંગ્રામમાં જ વક્રતાને ધારણ કરે <mark>છે, અને</mark> જે કઠાર <mark>ધનુષ્ય</mark> સંગ્રામમાં કઠિન <sup>દ</sup>વનિને ફેંકે છે, તેા તેવા પ્રકારના **દાેષને ભજનાર ધનુષ્યના** ગુણ ( પણચ ) ને ગ્રહણને કરતા આ રાજા પ્રગટપણે વિખ્યાત થએલાે ગુણુગાહીઓ-ની સીમારૂપ છે. ગુણુની અંદર પક્ષપાત કરવામાં ન આવે, તા વસુરાજા વિગેરેની પેઠે અનર્થ જ પ્રાપ્ત થાય છે. હવે ગ્રંથકાર મહારાજ એકવીશમા ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ફળ ખતાવે છે. જે બુદ્ધિમાન્ પુરૂષાે અન્ય પુરૂષાેના સદ્દ્યાંણાેના ઉલ્લાસ કરનારા છે, તે પુરૂષા સદ્દુધમ°ના ગીજરૂપ સમ્ચકત્વને આત્માની આરાપણ કરે છે.





### द्वाविद्यातितमःग्रणवर्णन.





વે માર્ગાનુસારીના પાંત્રીસ ગુણ પૈકી એકવીશમા ગુણ-નું વર્ણન સમાપ્ત કરી ક્રમથી પ્રાપ્ત થએલ "અદેશ અને અકાળ ચર્યાના ત્યાગ કરવારૂપ" બાવીશમા ગુણના વિવરણના પ્રારંભ કરે છે.

અદેશ અને અંકાળ એટલે નિષેદ્ધ કરેલા દેશ તથા કાળને વિષે ચર્યા– ગમનના ત્યાગ કરનાર પુરૂષ ગૃહસ્થધમ<sup>6</sup>ને ચાગ્ય થાય છે. નિષેધ કરે<mark>લા દેશ</mark> તથા કાળનું આચરણ કરનાર પુરૂષ રાજા અને ચાર વિગેરેથી અવશ્ય ઉપદ્રવને પ્રાપ્ત થાય છે. નિષિદ્ધ કરેલ દેશા નીચે પ્રમાણે છે:—

કારાગૃહ તથા વધ કરવાના સ્થાનમાં, જુગાર રમવાના સ્થાનમાં, પરાભવના સ્થાનમાં, ભંડારના મકાનમાં અને બીજાના અંતે ઉરમાં જવું નહીં. ખરાબ સ્થાનમાં, શમશાનમાં, શ્રુન્ય સ્થાનમાં, ચાર રસ્તા જ્યાં ભેગા થતા હાય તેવા સ્થાનમાં, ધાન્યના ફેાતરાં તથા સુકાં ઘાસથી વ્યાપ્ત થએલા સ્થાનમાં, ઉકરડાની જગ્યામાં ઉખર ભૂમિમાં, બગીચામાં, નદીના કાંઠામાં, સભામાં, ચાતરામાં, રસ્તામાં અને ચાર વેશ્યા તથા નટ વિગેરેના સ્થાનમાં ખુદ્ધિમાન્ પુરૂષ ગમન કરે નહીં, તથા કુબ-ડાની, ખરાબ મિત્રની અને રાજાના દ્વાની સાથે ગાષ્ટી અને નિષિદ્ધ કરેલ કાળમાં ગમન કદિ પણ કરે નહીં. માર્ગમાં એકાકી ગમન કરવું નહીં અને જયારે સવે શયન કરે ત્યારે એકાકી જાગવું નહીં. કારણ રસ્તામાં એકલા ચાલવાથી અનથ અથવા તો મરણ થાય છે. નીતિને વિષે કહ્યું છે કે, " વખત વગરની ચર્ચા, અશ-દશની સાથે ગાષ્ટી અને કુમિત્રની સેવા કદિ પણ કરવી નહીં, જુઓ કમળના વનમાં સુતેલા પક્ષીને ધનુષ્યથી છુટા પહેલા બાણું માર્યું હતું. તેજ વૃત્તાંતને પ્રતિપાદન કરે છે:—

કાઇ વનમાં સરાવરની સમીપમાં મદરરક્ત નામે હ'સ રહેતા હતા. એક વખતે તે સ્થાનમાં એક ઘુવડ પક્ષી આવ્યા. હ'સે તેને બાલાવ્યા કે, તુ' કાેેે છું છે ?

અને આ વનમાં તું કયાંથી આવ્યા છે ? એમ હંસના પુછવાથી તે ઘુવડ પક્ષીએ કહ્યું કે, હું તમારા ગુણાનું∶શ્રવણ કરી તમારી સાથે મિત્રતા કરવા માટે આ∘યા છું. તે પછી હેંસ અને ઘુવડની આપસ આપસમાં મૈત્રી થઇ અને તે અન્ને પક્ષીએા સાથે ક્રીડા કરે છે. એક વખતે હ'સની આગળ ઘુવડે કહ્યું કે એક વાર તમારે પણ મ્હારા સ્થાનમાં આવવું. એવી રીતે કહીને હંસની રજા લઈ ઘુવડ પક્ષી પાતાના સ્થાન પ્રત્યે ચાલ્યા ગયા. પછી કાઇક વખતે હંસ પણ તેના સ્થાનમાં ગયા ત્યાં ઘણાં સ્થાનામાં જોચા પણ ઘુવડ જોવામાં આવ્યા નહીં; પછી કાેઇ વૃક્ષની અખાે-લમાં પેઠેલા ઘવડને જેયા ત્યારે હંસે કહ્યું કે " હે ભદ્ર ? તું અખાલમાંથી ખાહાર આવ, હું હંસ છું અને તને મળવા માટે આવ્યા છું. " ત્યારે ઘુવઉ કહ્યું કે, " હે ભાઇ ? દિવસમાં હું બાહાર નિકળવાને સમર્થ નથી તેથી તમે અહીં રહા. રાત્રિમાં તમારી સાથે ગાેષ્ઠી કરીશ. " અનુક્રમે રાત્રિ પડતાં બન્ને પક્ષીએા મળ્યા અને પર-સ્પર કુશળ વાર્ત્તાઓ વર્ત્તી ગાેષ્ઠી સમાપ્ત થતાં હંસ ત્યાંજ સુઈ ગયાે, તે વખતે તે વનમાં રાત્રિમાં કાેઈ સાથ પડાવ નાંખીને રહ્યાે છે, રાત્રિના પાછલા પહાેરે સાર્થને ચાલવાના વખતમાં ઘુવડે ખરાબ સ્વરવાળા શખ્દ કર્યો અને પાતે નદીના ાવવરમાં પ્રવેશ કરી ગયા અને હ'સને તા ત્યાંજ સુતા મુકયા. તે પછી તે ઘુવડન: શખ્દને સાંભળી ક્રોધયુક્ત થએલા સાર્થપતિએ દુઃષ્ટ શકુનની નિવૃત્તિ કરવાને માટે શબ્દવેધી બાણુથી હ'સને મારી નાંખ્યા. આ કારણુથીજ અકાળ ચર્ચા ન કરવી ઇત્યાદિ કહેવામાં આવ્યું છે.–હવે ગ્રાંથકાર મહારાજ બાવીશમા ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશ આપે છે. ધર્મ ને અર્થે પાતાના આત્માનું કલ્યાણ ઇચ્છનાર અને હમેશાં સ્થિરતાને ધારણ કરનાર એવા વિચારના જાણ પુરૂષે નિષિદ્ધ કરેલી દેશ-ચર્યા અને કાળચર્યાના અવશ્ય ત્યાગ કરવા જોઇએ.





### त्रयोविंदातितमः गुणवर्णन.





વે માર્ગાનુસારીના પાંત્રીશ ગુણ પૈકી બાવાશમા ગુણનું વ-ર્ણુન પુરૂ કરી ક્રમથી પ્રાપ્ત થયેલ "પાતાના અથવા પરના બળાબળને જાણવારૂપ " ત્રેવીશમા ગુણના વિવરણના પ્રાર'લ કરે છે.

પાતાની અથવા બીજાની શકિતને એટલે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર અને કાળ વિગેરે-થી કરેલા સામાર્થ્યને જાણતા અને તેવીજ રીતે સ્વપરના અસામર્થ્યને પણ જાણ-તાે એવા પુરૂષ ધર્મને યાગ્ય થાય છે. પાતાના અને બીજાના બલાબલનું જ્ઞાન થયે છતે ખરેખર સઘળા આરંભ સફળ થાય છે, નહી તાે તે સઘળા આરંભ નિ-ષ્ફળ છે. કહ્યું છે કે:—

### स्याने शमवतां शक्या, व्यायामे वृष्ठिरङ्गिनाम् । श्रयथाबसमारंत्रो, निदानं क्लयसम्पदः ॥ १ ॥

રાષ્ક્રાંથ'—શક્તિની ચાેગ્યતા પ્રમાણે 'પરિશ્રમ કરવામાં આવે તાે ઉપશંમ-વાળા પ્રાણિઓની સંપદા વૃદ્ધિ પામે છે અને શક્તિનું ઉદ્ઘ'ઘન કરી જે આર'ભ પરિશ્રમ કરવાે છે તે સંપત્તિના વિનાશનું કારણ છે. ૧

ભાવાર્ય—અનુચિત કાર્યનો આરંભ કરવો, પ્રજાની સાથે વિરાધ કરવો, અળવાન પુરૂષની સાથે સ્પર્દ્ધા કરવી અને સ્ત્રીજનના વિધાસ કરવા એ ચારે મૃત્યુ નાં દ્વાર છે. સ્વ અને પરના અળાબળ વિગેરેના જ્ઞાન પૂર્વ કાર્યના આરંભ કરવા-થી યશ, સ્વાર્થની સિદ્ધિ અને મહિમા વિગેરેની પ્રાપ્તિ થાય છે. લક્ષણાવતી નગ-રીના અધિપતિ લક્ષણસેન રાજના મંત્રી કુમારદેવની પેઠે કીર્તિ વિગેરે થાય છે. તેજ વૃત્તાંતને ગ્રંથકાર મહારાજ પ્રતિપાદન કરે છે.

લક્ષણાવતી નગરીને વિષે **લક્ષણસેન** નામે રાજા રાજ્ય કરતાે હતાે અને તં**ને ખીજું જીવિત હાેય તેની પેઠે કુમારદેવ ના**મે મંત્રી હતાે. **તેજ સ**મયમાં વારાણસીનામા નગરીને વિષે સાઠ લાખ અશ્વાના અધિપતિ જયાંતચાંઠ નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા અને તે રાજાને મહાશયામાં, અન્નદાતાઓમાં અને સત્ય-વાદીઓમાં અત્રેશ્વર **વિદ્યાધર** નામે મંત્રી હતો. એક વખતે જય તચંદ્ર રાજાની સભામાં એવી વાર્તા નીકળી કે લક્ષણાવતી નગરીના કીલ્લાે મુશીબતથી લઈ શકાય તેવા છે. અને તે નગરીના રાજા પણ બળવાન્ છે. એમ એ વાતને ધારણ કરી કાશીના અધીપતિ જયંતચંદ્રે પ્રતિજ્ઞા કરી કે–"અમારે અહિંથી ચઢાઇ કરો તેજ કીલ્લાે કખજે લેવા. જો હું તે કીક્ષાના કખજા ન લઈ શકું તાે જેટલા દિવસ સુધી હું કીક્ષાની **નજીકમાં રહું તેટલા લક્ષ સુવર્ણ દ**ંડમાં ગ્રહુણ કરીશ અન્યથા હુ**ં** પાછા કરીશ નહીં. " એવી પ્રતિજ્ઞા કરી જય તચંદ્ર રાજા નીકળ્યા અને એકદમ લક્ષણાવતી નગરીની સમીપમાં આવ્યો. આ વાતની ખબર પડતાં લક્ષણસેન રાજા એ નગરીના દરવાજા અંધ કરાવી નગરીની અંદર રહ્યા. નગરીની અંદર પ્રથમથી ધાન્યાદિકનાે સંગ્રહ કરેલાે નહીં હાેવાથી સર્વ વસ્તુઓનાે સંકાેચ થઇ પડયાે. પછી નગરીની અંદર અને નગરીની બહાર રહેલા લશ્કરની વચ્ચે ચુદ્ધ પ્રવર્ત્યું. અનુક્રમે સુદ્ધ કરતાં અઢાર દિવસ નીકળી ગયા. તે અવસરે લક્ષણસેન રાજાએ કુમારદેવ વિગેરે મ'ત્રિઓની આગળ કહ્યું કે, ''જે આપણે આ શત્રુને દેશની અ'દર પ્રવેશ કરતાં અટકાવ્યા નહીં તે ઘણું ખોટું કર્યું. હમણાં કિલ્લા ઘેરાએલા હાવાથી નગરીના લાકા દ્રઃખી થાય છે. તેથી પ્રાતઃકાળે નગરીથી અહાર નીકળી સુદ્ધ કરવું અને તેને હું દંડ તા આપીશજ નહીં. " એવી રીતે પ્રતિજ્ઞા કરી યુદ્ધની સામગ્રીને કરાવે છે, તેજ રાત્રિને વિષે કુમારદેવ નામના મ'ત્રિએ વિચાર કર્યો કે જય'તચ'દ્ર રાજા મહાન્ સૈન્યથી ચુકત છે અને પ્રતિજ્ઞા પાળવામાં શૂરવીર છે અને હમારા રાજા પણ પ્રતિજ્ઞા પાળવામાં શુરવીર છે તો પણ તેવા પ્રકારની સેનાથી સુકત નથી. " શકિતનું ઉદ્ઘંઘન કરી આરંભ કરવાે છે, તે સંપત્તિના વિનાશનું કારણ છે " તેથી હુમણાં જે તે ઉપાયથી શત્રને પાછા ફેરવવા. એમ વિચાર કરી રાત્રીને વિષે ગુપ્ત વૃત્તિથી કમારદેવ મ'ત્રી વિદ્યાધર મ'ત્રીની પાસે ગયા અને તેને નમસ્કાર કરો તેના ખાળામાં પત્રિકા મુકી તેની આગળ ઉલાે રહ્યાે. પછી વિદ્યાધર મ'ત્રીએ પુછસું કે"તમે કેાણ છેા ? અને શામાટે આવ્યા છેા ? '' તેણે કહ્યું કે" હું લક્ષણસેન રાજાના મ'ત્રી કુમારદેવ છું અને તમને મળવાને આવ્યો છું. મારે તમને કાંઈક કહેવાનું છે. પરંતુ તે વચનથી કહેવાને અસમર્થ છું. તેથી આ પત્રિકા કહેશે. " પછી વિદ્યા ધર મ'ત્રીએ પત્રિકાને હાથમાં લઇ વાંચી લીધી તેમાં આ શ્લોક જેવામાં આવ્યો.

# जपकारसमर्थस्य, तिष्ठन् कार्यातुरः पुरः। मूर्त्या यामार्त्तिमाचष्टे, न तां क्रपणया गिरा ॥३॥

રાખ્દાર્થ—ઉપકાર કરવામાં સમર્થ એવા પુરૂષની આગળ કાર્ય કરાવવાને આતુર થએલા પુરૂષ ઉભા રહી જે પીડાને કહે છે તે પીડાને કૃપણ વાણીથી કહેતા નથી ॥૨॥

એ શ્લાેકના અર્થના વિચાર કરી વિદ્યાધર મ'ત્રીએ વિચાર કર્યાે કે, આ મહાન્ પુરૂષ મ્હારી પાસે આવ્યા છે અને જય તચંદ્ર રાજા અહીંથી પાછા ફરે એમ એ ઈચ્છે છે તેમજ દંડ પણ આપવાને ઇચ્છતા નથી. વળી આ ભાર મ્હારા ઉપરજ આરાપણ કરે છે તે કારણથી આ કુમારદેવ મંત્રીને વ્યસન-કષ્ટરૂપ સમુદ્રમાંથી નિસ્તાર કરવાે જોઇએ. કહ્યું છે કેઃ—જે પુરૂષનાે આશ્રય લઇ સર્વ પ્રાણીઓ નિલ યતાથી સુઇ રહે છે, તેજ પુરૂષ લાેકને વિષે પુરૂષ કહેવાય છે અને તેજ પુરૂષ આ લાેકમાં પ્રશ'સાને પ્રાપ્ત થાય છે. એમ વિચાર કરી તે પછી કુમાર-દેવ મંત્રીને કહ્યું કે, તમે ભય રાખશા નહીં. તેમજ દંડ પણ આપશા નહીં. પ્રાતઃ-કાળે અમારૂ સૈન્ય-લશ્કર આ સ્થાનમાં રહેશેજ નહીં. તેથી તમે પાતાના સ્થાન પ્રત્યે ચાલ્યાં જાવ. આ પ્રમાણે કહી તેના સત્કાર કરી વિદાય કર્યો પછી કુમારદેવ મંત્રી પાતાના સ્થાન પ્રત્યે ચાલ્યા ગયા. વિદ્યાધર મંત્રીએ પણ જય તચંદ્ર પાસે જઇ કહ્યું કે હે રાજેન્દ્ર ? આજે આપણા અઢાર દિવસાે વ્યતીત થઇ ગયા. કુમારદેવે પાતાની જાતે આવીને અઢાર લાખ સુવર્ણ દંડના સ્થાનમાં આપી ગયા છે. તેથી તેમને અભય આપા. આપ પ્રસન્ન થાવ અને આપ પાતાના સ્થાન પ્રત્યે પધારા. તેમના કિલ્લા લેવા મુસીઅત ભરેલા છે. આ પ્રમાણે શ્રવણ કરી, કાશીપતિ જયંત-ચંદ્રે તત્કાળ રાત્રિને વિષેજ પ્રયાણ કર્યું. આ વાત સાંભળી લક્ષણાવતીના રાજા ખુશી થયાે. તેણે પાતાના મ'ત્રી કુમારદેવને પુછયું કે, જય તચંદ્ર કેમ ચાલ્યાે ગયા ? મંત્રીએ જવાબ આપ્યા કે તમને યુદ્ધ કરવામાં તત્પર થયેલા સાંભળી ભયભીત શ્રુઓલા તે પાછા ચાલ્યા ગયા. અનુક્રમે કાશી અધિપતિ કાશીની નજીક પ્રાપ્ત થયા તે વખતે જયાંતચંદ્ર મંત્રીને આદેશ કર્યો કે લક્ષણાવતી નગરીના સ્વામીએ આપેલું દંડ સંબંધી સુવર્ણયાચકાને આપી દેા, જેથી મ્હારા યશની વૃદ્ધિ થાય. વિદ્યાધર મંત્રીએ રાજાને વિરૂપ્તિ કરી કે કુમારદેવ મંત્રીએ એકજ રત્ન આપેલું છે તેથી તેનું સુવર્ણ એકદમ કેવી રીતે થઇ શકે ? રાજાએ કહ્યું કે જો એમ છે તા તે રત્ન મને અતાવા. પછી મંત્રીએ રાજાને પત્રિકામાં લખેલા શ્લાક ખતાવ્યા અને કુમારદેવ મંત્રીના આગમન વિગેરેના વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા. એ વૃત્તાંતને જાણી જયંતચંદ્ર રાજાએ કહ્યું કે, હે મંત્રી ? વિદ્યાધર ? આ પત્રિકા તે વખતે મને કેમ ન અતાની ? જેથી આપણે તેઓની ઉપર મ્હાેટી કૃપા કરત. પછી જયાંતચંદ્ર રાજાએ અહાર લાખ સુવર્ણ યાચક વર્ગને આપ્યું અને અહાર લાખ સુવર્ણ લક્ષ્મારે તા અને તથા અહાર લાખ સુવર્ણ કુમારદેવ મંત્રીને માકલી २२

આપ્યું; પછી પાતે કાશીમાં ગયા. તે સુવર્ણ પ્રાપ્ત થયેલ તે લક્ષણસેન રાજાએ કહ્યું કે, હે મ'ત્રી ? આ સુવર્ણ શેતું આવ્યું ? કુમારદેવે કહ્યું કે હે દેવ ? તમને જયંતચંદ્ર રાજાએ દ'ડ તરીકે લેટ માકલાવ્યું છે તેથી લક્ષણાવતીના સ્વામી પ્રસન્ન થયા અને સર્વ લોકોને કલ્યાણની પ્રાપ્તિ થઇ. આથીજ સ્વ અને પરના અળાબળને જાણનાર હોય એમ કહ્યું છે.

હવે ગ્રંથકાર મહારાજ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશદ્વારા ફળ અતાવે છે. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે બીજાઓના અને પાતાના અલાબળને જાણનાર છેદ્ધિ-માન્ પુરૂષ ફળવાળા આરંભના કાર્યવાળા હાવાથી ધર્મારૂપ કર્મને માટે અધિ-કારી થાય છે. ૨૩





# चतुर्विद्यग्रणवर्णन.



વે માર્ગાનુસારીના પાંત્રીશ ગુણુ પૈકી ત્રેવીશમા ગુણની સમાપ્તિ કરી ક્રમથી પ્રાપ્ત શએલ " વતમાં રહેલા અને જ્ઞાનથી વૃધ્ધાની પૂજા કરવારૂપ" ચાવીશમા ગુણના વિવરણના પ્રારંભ કરે છે.

તથા અનાચારના ત્યાગ કરવા અથવા સારી રીતે આચારનું પાલન કરવું, તેને વૃત્ત કહે છે. તે વૃત્તને વિષે રહેનારા હાય તેને વૃત્તસ્થ કહે છે અર્થાત તે વૃત્તમાં રહેવાવાળા કહેવાય છે. અને ત્યાગ કરવા લાયક તથા પ્રહણ કરવા લાયક વસ્તુના નિશ્ચય કરવા તેને જ્ઞાન કહે છે. તેવા જ્ઞાનથી જેઓ વૃદ્ધ-મ્હાટા હાય તેમને જ્ઞાનવૃદ્ધ કહે છે. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે વ્રતમાં રહેવાવાળા એવા જ્ઞાન વૃદ્ધાની પૂજા કરનાર થવું જોઇએ, કહ્યું છે કે:—

# तपःश्रुतधृतिध्यान-विवेकयमसंय्यमेः । ये वृद्धास्तेऽत्र शस्यन्ते, न पुनः पक्षिताङ्कुरैः ॥१॥

શબ્દાર્થ —તપરયા, શાસ્ત્રની ધારણા, ધ્યાન, વિવેક, પાંચ પ્રકારના અનુવ્રત્ત કે મહાવ્રત રૂપયમ અને સત્તર પ્રકારના સ'યમથી જે વૃદ્ધા છે તે આ લાેકમાં વૃદ્ધ કહેવાય છે. પરંતુ પળીયાંના અ'કરાેથી કાંઇ વૃદ્ધ કહેવાતા નથી. ૧

ભાવાર્થ — વૃત્તસ્થ જ્ઞાન વૃધ્ધાની પૂજા કરવી એટલે તેમની પરિચર્યા કરવી, હાય જોડવા, આસન આપવું, ઉભા થવું અને તેમની આજ્ઞાનું પાલન કરવું વિગેરે કરવારૂપ પૂજા કહેવાય છે. ખરેખર વૃત્તમાં રહેલા જ્ઞાનવંત પુરૂષાની પૂજા કરવામાં આવી હાય તો કલ્પ વૃક્ષાની પેઠે સારા ઉપદેશ રૂપ ફળાથી સફળ છે અર્થાત્ ઉપદેશરૂપ ફળ આપનારા થાય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે:-નિર્દોષ ઉપદેશ, હંમેશાં ધર્મને ધારણ કરનારાઓનું દર્શન અને યાગ્ય રીતે વિનય એ સાધુની સેવાનું મહાડું ફળ છે. શ્રી ભાગવતમાં પણ કહ્યું છે કે:-મહાન્ પુરૂષાની સેવા-ઉપાસ્તિ મુક્તિનું દ્વાર કહેવાય છે અને સ્ત્રીઓના સંગ કરનાર પુરૂષના સંગ કરવા તે નરકનું દ્વાર કહેવાય છે. જે સમાન ચિત્તવાળા, શાંતિ પામેલા, કોધરહિત થએલા, સારા હૃદયવાળા અને સાધુ પુરૂષા છે, તે મહાન્ પુરૂષા કહેવાય છે. તેમની પૂજા

અને સેવા વિગેરે કરવાથી સારા ક્ળની પ્રાપ્તિ થાય છે. જેમ આમરાજાને શ્રીમદ્દ ખપ્પલદ આચાર્યથી પાપની નિવૃત્તિ, પાતાના જીવતું સંરક્ષણ અને ઠેકાણે ઠેકાણે જયની પ્રાપ્તિ વિગેરે થઇ હતી. તેમજ કુમારપાળ રાજાને પણ તેમની સેવા કર-વાથી શુદ્ધ ધર્મ વિગેરેની પ્રાપ્તિ થઇ હતી અથવા શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યથી ક્રપર્દી શેઠની પેઠે ઉત્તમ કળ પ્રાપ્ત થાય છે. આ ઠેકાણે તેજ શેઠતું વૃત્તાંત અતાવે છે.

શ્રી પત્તન ( પાટણ ) નગરમાં શ્રી કુમારપાળ રાજાના રાજ્યની અંદર કપદી નામે એક નિર્ધન શ્રાવક રહેતા હતા. તે શ્રાવક દિવસમાં પાતાની આજવિકાના કાર્યમાં આકળ વ્યાકળ હાેવાથી રાત્રિને વિષે પાેષધશાળામાં આવી પ્રતિક્રમણ કરતા અને રાત્રિમાં ત્યાંજ સુઇ રહે તા સં શારાપારથી ભણાવ્યા પછી શ્રી હેમ-ચંદ્રાચાય ની વિશ્રામણા—ભક્તિ કરતા હતા. એક વખતે તે કપર્દીની સીમા વગરની સેવા અને લક્તિથી શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય તેના ઉપર સંતુષ્ઠ થયા અને કહ્યું કે તહારા નિર્વાહ કેવી રીતે થાય છે? કપદીંએ કહ્યું કે પાટલું લઇ ફેરી કરવાથી મહારા નિર્વાહ થાય છે. તે સાંભળી દયાથી આંદ્ર થએલા ગુરૂ મહારાજે તે કપર્દા શેઠ**ને દર્દામવન્**તં ઇત્યાદિ ભકતામર સ્તાત્રના અગીયાર માં કાવ્યના આમ્નાય—ગુરૂગમ આપ્યા. તે શ્રેષ્ઠી પ્રદ્માચર્યાનું પાલન, પૃથ્વી ઉપર શયન અને એક વખત લોજન વિગેરે કરવામાં તત્પર થઇ તેને ત્રિકાળ એકસા આઠ વખત સ્મરણ કરે છે એવી રીતે સ્મરણ કરતાં છ મહીના થવા પછી રાત્રિને વિષે કામધેતુના રૂપથી ચક્રેશ્વરી દેવીએ પ્રગટ થઇ કહ્યું કે પ્રાતઃકાળે કારા ઘડા-એા તૈયાર કરી રાખવા. તેની અ'દર મ્હાર્ટ દૂધ નાંખવાથી તે ઘડાએા સુવર્ણના થઇ જશે. બીજે દિવસે સાળ મણના પ્રમાણવાળા ખત્રીશ ઘડાએા કરાવ્યા પછી રાત્રિને વિષે તે કપદી શ્રેષ્ઠીએ કામધતુને દોહી એક ઘડા સ્થાપન કર્યો. પ્રાતઃકાળે સર્વે ઘડાઓ સુવર્ણથી ભરાઇ ગયા. ત્રીજે દીવસે તેણે રાજા વગેરેને ભાજન કરવા માટે આમંત્રણ કર્સું. પ્રથમ સ્થાપિત ઘડામાં રહેલા દુધના પરમાન્નથી રાજા વિગે-રેને ભાજન કરાવ્યું પછી ગુરૂવર્ય શ્રીમદ્ર હેમચંદ્રાચાર્યને બાેલાવ્યા અને તે ઘડાઓ ખતાબ્યા, તે જોઇને સર્વે ને વિસ્મય થયા. તે પછી તે કપદી મહાડી ઋદ્ધિ-વાળા વ્યવહારી—શેઠ થયેા. આવી રીતે ગુરૂમહારાજની ઉપાસના ફળ આપનારી છે ઇત્યાદિ. અથવા જેમ નાગાર્જુ નને શ્રીમદ પાદિલિપ્તાચાર્યની સેવાથી આકાશ-માં ગમન કરવાના લેપ અને શ્રાવકના ધર્મ વિગેરેની પ્રાપ્તિ થઈ હતી. હવે પ્ર'થ-કાર મહારાજ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશદ્વારા ફળ અતાવે છે.

સારા વૃત્તમાં રહેવાવાળા જ્ઞાનવ'ત પુરૂષા જે કારણથી સદ્દ્રણદ્ધિને આપનારા થાય છે, એ હેતુથી તેમની પૂજાવડે વિવેકી પુરૂષ ધર્મને કષ્ટ સિવાય પ્રાપ્ત કરે છે.



### पंचिंदा ग्रणवर्णन.





વે માર્ગાનુસારીના પાંત્રીશ ગુણુ પૈકી ચાવોશમા ગુણની સમાપ્તિ કરી અનુક્રમે પ્રાપ્ત થએલ "પાબ્ય વર્ગનું પાષણ કરવા રૂપ" પચીશમા ગુણના વિવરણના પ્રારંભ કરે છે.

ગ્યવહારથી અવશ્ય ભરણ પાષણ કરવા લાયક એવા માતા, પિતા, ભાર્યા અને સંતાન વિગેરે પાષ્ય કહેવાય છે. અને તેમને યાંગ તથા ક્ષેમ કરવાથી ( નહી પ્રાપ્ત થએલાની પ્રાપ્તિ કરાવવી તેને યાંગ કહે છે. અને પ્રાપ્ત થએલાનું રક્ષણ કરવું તેને ક્ષેમ કહે છે ) પાષણ કરે તે પાષક કહેવાય છે. તેથી ગૃહસ્થાએ પાષ્ય વર્ગનું પાષણ કરનાર થવું જોઇએ. કહ્યું છે કે:—વૃદ્ધાવસ્થાને પહોંચેલા માતા પિતાઓનું, ઉત્તમ આચારવાળી ભાર્યાનું અને નાના બાળકાનું સેંકડા ઉપાય કરીને પણ પાષણ કરવું જોઇએ એમ મનુ મુનિએ કહ્યું છે. વળી કહ્યું છે કે:—-

# चत्वारि ते तात गृहे वसन्तु, श्रियाजिजुष्टस्य गृहस्यधर्मे । सखा दरिष्ठो जगिनी व्यपत्या, ज्ञातिश्च वृष्ठो विधनः कुझीनः ॥१॥

શબ્કાર્થ:—હે તાત્રું? ગૃહસ્ય ધર્મની અંદર લક્ષ્મીથી સેવાએલા ત્હારા ઘરને વિષે દરિદ્રી મિત્ર, સંતાન વગરની બહેન, વૃદ્ધ થએલાે જ્ઞાતિના પુરૂષ અને નિર્ધન થએલાે કલીન પુરૂષ એ ચાર વાસ કરીને રહાે ?

ભાવાર્થ:— જે પેલ્ય વર્ગનું પેલિ કરવામાં ન આવે, તો લાકાચારના રહિત પણાથી ખરેખર ગૃહસ્થાના અપયશ થાય છે અને શાભા તથા મહિમાની હાનિ થાય છે. તથા તે પેલ્ય વર્ગનું ખરાબર ચુકિતથી પાલે ન કર્યું હાય, તા ચારી રૂપ અન્યાય વિગેરમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી અનર્થને આપનારા અને પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે વર્ત્તન કરનારા થાય છે. જેમ સાગર શ્રેષ્ટીના છાકરાઓની વહુઓ પાતાની ઇચ્છા પ્રમાણે વર્ત્તનારી થઈ હતી, તેમ થાય તેનું દર્શાંત આ પ્રમાણે છે.

ચ પાપુરીમાં સાગર નામે એક શેડ હતો. તેને ચાર પુત્રા અને તેમની ચાર વહુંઓ હતી. કાળે કરી સાગર શેઠની ભાર્યા મરણ પામી. પાતે કૃપણ હાવાથી તુ-ખ્યાંથી ચપલ થયેલી ચિત્તની વૃત્તિવાળા સાગર શેઠ હંમેશાં ઘરમાં જ રહેતા હતા. જો ઘરતું કાેેેઇપણ માણસ તેની દૃષ્ટિએ મનાેેહર ભાજન કરે, સુંદર વસ્ત્ર પહેરે કે સ્નાન દાન વિગેરે કરે તાે તેની સાથે તે અહાનિશ ક્રુંઓ કરતાે. વધારે તાે શું પણ કાેઈ અનાજની કણવૃત્તિ પણ આપવાને સમર્થ ન હતું. આ પ્રમાણે કરવાથી શેઠીયાનાે સઘળાે પરિવાર'હેરાન થવા લાગ્યાે. પછી શેઠના પુત્રાની ચારે વહુંએા જ્યારે રાત્રિમાં શેઠ સુઇ જાય ત્યારે પાેતાની ઈચ્છા પ્રમાણે ભાેજન કરવા લાગી, ઇચ્છા પ્રમાણે ક્રીડા કરવા લાગી અને સ**વ**ે ઠેકાણે ભ્રમણ કરવા લાગી. એક વખતે તે ચારે વહુઓને એક યાેગિની મળી. પછી પ્રસન્ન થએલી તે યાેગિનીએ તે વહુ-એકને આકાશગામીની વિઘા આપી તે પછી પશુને બાંધવાના સ્થાનમાં રહેલા એક મ્હાેટા કાષ્ટ ઉપર આરૂઢ થઇ આકાશમાં ગમન કર્યું અને સર્વ ઠેકાણે ફ્રીડા કરી પાછલી રાત્રે આવી તે કાષ્ટને જ્યાં ત્યાં નાંખી સુઈ ગઈ. એવી રીતે હંમેશાં રાત્રિને વિષે ગમનાગમન કરે છે. એક દિવસે પશુને બાંધવાની અને દાેહાવાની ફિકર કર-નાર અને કાષ્ટતું જ્યાં ત્યાં પડવાના કારણને જાણવાની ઇચ્છાવાળા નાેકરે રાત્રિમાં ગુપ્ત ગતિથી જોઇ લીધું અને વહુઐાનું ચરિત્ર તેના જાણવામાં આવ્યું. પછી તેણે विचार डेथी है आवती डावे हुं तपास डरीश डे आ वहुं की ड्यां अय छे ? तह-ન તર બીજા દિવસની સાય કાળે સર્વ પશુરૂઓને બાંધી દોહી વિગેરે કાર્ય કરી તે કાષ્ટના પાેેેલાણમાં પ્રવેશ કરીને બેસી રહ્યાે. રાત્રિને વિષે પ્રથમની પેઠે તે કાષ્ટ આ-કાશમાં ચાલ્યું અને અનુક્રમે સુવર્ણદ્વીપમાં ગયું. ત્યાં ચારે વહુંએા લાકડા ઉપ-રથી ઉતરીને વનમાં બ્રમણ કરવા લાગી. તે નાેકર પણ કાષ્ટથી આહાર નીકળી અને જ્યાં જીવે છે ત્યાં સુવર્ણને જ જીવે છે, તે જોઈ વિસ્મય પામ્યા. વહુઓના આવવાના વખતે કેટલુંએક સુવર્ણ ગ્રહણ કરી તે નાેકર પ્રથમની રીતિ પ્રમાણે કાષ્ટના પાેલાણમાં પ્રવેશ કરી ગયાે. એટલામાં તે વહુએા આવી અને કાષ્ટ્ર ય'ત્ર-શક્તિથી આકાશમાં ઉડ્યું. વહુંએા ક્ષણમાત્રમાં પાતાના સ્થાનમાં આવી કાષ્ટને: ત્યાગ કરી પાતપાતાની શય્યામાં સુઇ ગઇ. આવી રીતે કરતાં કેટલાેએક કાળ વ્ય-તીત થએ છતે તે નાેકર સુવર્ણના અળથી ઘરનું કાર્ય કરતાે નથી અને સાગર શેઠની સામું બાલવા લાગ્યા. આથી ધૂર્ત્ત શેઠીયાએ વિચાર કર્યા કે, આ સેવકને કાંઇપણ પ્રાપ્ત થયું છે એમ મને શ'કા છે. પછી તે શેઠીયાએ એક વખતે એકાં-તમાં કાેમળ વચનાેથી એવી રીતે કહ્યું કે જેથી તે નાેકરે વહુઓનાે તમામ વૃત્તાંત પેટમાં નહી જર્યાથી પ્રગટ કરી દીધા. પછી આજે હું તપાસ કરીશ ત્હારે કાેઇને કહેવું નહીં, એમ શેઠે નાેકરને જણાવીને રાત્રિમાં ગુપ્ત રીતે કાષ્ટના પાેલાણમાં રહ્યો. પ્રથમની રીતિ પ્રમાણે કાષ્ટ સુવર્ણદ્વીપમાં પ્રાપ્ત થયું. પછી શ્રેષ્ઠી પાેેેેલાણમાંથી

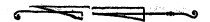
ખાહાર નીકળ્યા, ત્યાં તેણે સર્વ ભૂમિ સુવર્ણમય દેખી તથા તે લાભાકુળ શ્રેષ્ઠીએ તે કાષ્ટના પાલાણને સુવર્ણથી ભર્યું અને પાતે સંકાચ કરી પાલાણમાં રહ્યા. શેઠે કેટલું એક સુવર્ણ પાતાના ખાળામાં ગ્રહણ કર્યું. બે વહુઓ કાષ્ટ ઉપર બેસે છે અને બે વહુઓ વહન કરે છે એવી વ્યવસ્થાથી નિર'તર વારા કરતી વહન કરે છે. આજે તો પાછી આવતી વહુઓમાંથી વહન કરવાવાળી વહુઓને ઘણા ભાર લાગ્યા. જેવામાં સમુદ્ર ઉપર આવી તેવામાં તે થાકી ગઇ, પછી પરસ્પર કહેવા લાગી કે આ કાષ્ટ્રના ત્યાગ કરી જે જળ ઉપર તરે છે તેને ગ્રહણ કરીએ. આ વાતને સાં ભળી કાષ્ટ્રના પાલાણમાં રહેલા શેઠ બાલ્યા કે હે વહુઓ ? હું કાષ્ટ્રની અંદર છું તેથી આ કાષ્ટ્રના ત્યાગ કરશા નહીં. શેઠના આ વચન સાંભળી વહુઓ ખુશી થઇ બાલી કે આજ આપણા ઘરમાંથી પાપ નીકળવા ઘો, એમ કહી સાગર શેઠને સાગરની અંદર ફેંકી દીધા. પછી વહુઓ પાતાને ઘર પાછી આવી અને સુખી થઇ એવી રીતે પાષ્ય વર્ગનું પાષણ કરવામાં ન આવે, તો ગ્રહસ્થાને પરિવાર પાતાના થતા નથી અને ધર્મની યાગ્યતા પણ થતા નથી. પાષ્ય વર્ગનું પાષણ કરવાથી ગ્રહસ્થાના પરિવાર સુખી થાય છે તેમને સુખ થવાથી ધર્મકાર્યી સુસાધ્ય થાય છે. પાષ્ય વર્ગના પાષણના વ્યવહારથી વિચાર કરી હવે નિશ્વયથી વિચાર કરે છે.

નિશ્ચયથી વિચાર કરીએ તો દેવ, ગુરૂ અને પાતાના આત્મા એ ત્રણ જ પાષણ કરવા લાયક છે. કહ્યું છે કેઃ—જગત્ના નાથ–તીર્થંકર સદ્ગગુરૂ અને પાતાના આત્મા એ ત્રણ પાષણ કરવાં. બીજાનું પાષણ કરવાથી શું પ્રયોજન છે? ઉત્કૃષ્ટા નિશ્ચયથી તો પાતાના આત્મા જ પાષણ કરવા લાયક છે. કારણ કે તેનું પાષણ કરવામાં ન આવે તા બીજાનું પાષણ કરવું તે પાષણ જ નથી. કહ્યું છે કેઃ—

# परस्रोकविरुद्धानि, कुर्वाणं दूरतस्यजेत् । ब्रात्मानं यो न संधत्ते, सोऽन्यस्मैस्यात्कथंहितः ॥१॥

**ભાવાથ** — પરલાક સંખ'ધી વિરૂદ્ધ કાર્યા કરનારના વેગળથી જ ત્યાગ કરવા અને જે પાતાના આત્માને ધારણ કરી શકતા નથી તે પુરૂષ **બીજાના** હિતને માટે કેવી રીતે થાય!

હવે ગ્ર'થકાર મહારાજ ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશદ્વારા ફળ ખતાવે છે. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે ત્યાયથી વર્તાન કરવામાં તત્પર રહેનાર જે પુરૂષ પાષ્યજનાતું પાષણ કરે તે પ્રશ'સા કરવા લાયક એવી આત્માની સ્થિતિવાળા થઇ સારા ધર્મારૂપ કર્મને ચાેચ્ચ થાય છે.





# षड्विंशगुणवर्णन.





વે માર્ગાનુસારીના પાંત્રીસ ગુણ પૈકી પચીસમા ગુલુનો સમાપ્તિ કરો ક્રમથી પ્રાપ્ત થયેલ "લાંબા કાળે થનાર અ-નર્થાદિકના વિચાર કરવારૂપ" છવોસમા ગુલુના વિવર-ણુના પ્રારંભ કરે છે.

લાંબા કાળે થનાર હાેવાથી દીઘ એવા અર્થ કે અનર્થને જેનાર અર્થાત્ પર્યાલાેચન કરવાના સ્વભાવવાળા દીર્ઘદર્શી કહેવાય છે. કહ્યું છે કેઃ—

### त्राढवइ दोहदंसो, सयझं परिणामसुंदरं कजां। बहुसाभमप्पकेसं, ससाहणिजं बहुजणाणं ॥ १॥

શાબ્દાર્થ—દીર્ઘદર્શી પુરૂષ પરિણામે સુંદર, ઘણા લાભ અને અલ્પ કલેશવાળું તથા ઘણા લાકોને પ્રશંસા કરવા લાયક એવા સર્વ કાર્યના આરંભ કરે છે.

જેમકે ધન શ્રેષ્ઠી, તેની કથા આ પ્રમાણે છે.

વસંતપુર નગરને વિષે પુત્ર, પુત્રની વહુ, લોજાઇ, ખ્હેન વિગેરે ઘણા કુડું-ખની સંપત્તિવાળા અને મ્હાેટી ઋદ્ધિથી વૃદ્ધ ધન નામે એક શેઠ રહેતા હતા. એક વખતે તે નગરના જિતશત્રુ રાજાએ ધન શ્રેષ્ઠીના ઘરની નજીકમાં એક દેવનું મંદિર કરાવ્યું, તે મંદિરમાં રાજાએ નિયુક્ત કરેલા નાચનાર અને નાચનારી વિગે-રેના સમૂહ્થી યુક્ત એવા ગંધવા પ્રાતઃકાળે અને સાયંકાળે ગીત તથા નૃત્ય વિ-ગેરે કરતા હતા. તે સાંભળવાના રસથી પરાધીન હૃદયવાળા ધન શ્રેષ્ઠીના મહિલાદિ વર્ગ ઘરના ધંધાના ત્યાગ કરી ઉભા રહી સાંભળે છે. પ્રથમ તા શરમયુક્ત હાવાથી અપેક્ષા પૂર્વ સાંભળતા હતા, પરંતુ અનુક્રમે તે મર્યાદા રહિત થયા. તેમનું તેવા પ્રકારનું આચરણ જોઇ, ધન શ્રેષ્ઠિએ વિચાર કર્યો કે આ સાર્ થતું નથી. કહ્યું છે કે:—

चवद्या मयद्यणसीद्या, सिणेहपरिपूरीयावि तावेइ। दीवयसिह्व महिद्या बद्धप्पसरा भयंदेइ॥ १॥ રાબ્દાર્થે— " ચપલ, મલીન સ્વભાવવાળી અને સ્નેહથી પરિપૂર્ણ ભરેલી હાય તાપણ સ્વઇ'દ વત્તિન કરનારી સ્ત્રી દીપશિખાની પેઠે તાપ અને ભય આપનારી થાય છે ॥રામ "

તેથી જ્યાંસુધી ચંદ્રમા જેવા મ્હારા નિર્મળકુળમાં મલિનતા પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાંસુધીમાં મધુર વચનાથી સમજાવવા રૂપ સામ ઉપાયથીજ મ્હારા કુંદું બને અટકાવું એમ વિચાર કરી ધનશ્રેષ્ટિએ પોતાના ઘરના એક ભાગમાં દેવમંદિર કરાવ્યું અને તેમાં ધનદ યક્ષની મૂર્ત્તિ સ્થાપન કરી. જે વખતે તે ગંધર્વો રાજાના મંદિરમાં ગાનાદિકના અભ્યાસ કરે છે તેજ વખતે તે શ્રેષ્ટિ યક્ષની આગળ મૃદંગ, વાંશળી આદિ વાજિંત્રના શબ્દમય કરાવવા લાગ્યા. આથી ગંધર્વ વિગેરેના ગીત નૃત્યાદિકમાં વ્યાઘાત થવા લાગ્યા. તેથી કાઇ કાંઇ પણ સાંભળી શકતા નથી એવી રીતે ઉદ્દેગ પામેલા તે ગંધર્વો રાજા પાસે ગયા અને જણાવ્યું કે હે દેવ! ધનશ્રેષ્ઠી અમારા કલાભ્યાસમાં અટકાવ કરે છે. આ પ્રમાણે તેમની વિજ્ઞિપ્ત થતાં રાજાએ ધનશ્રેષ્ટિએ જણાવ્યું કે હે દેવ? શાસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે ઉપદેશ કરેલ છે કે સંસાર અસાર છે, યોવન ચપળ છે, લક્ષ્મી નાશવંત છે, પ્રિયના સમાગમ સ્વપ્ત સરખો છે, પાપના પરિણામ દુ:સહ છે, અમે વૃદ્ધ થયા છીએ અને પરલાકગમન નજીક આવ્યું છે. હવે ધર્મ કરવાના અવસર પ્રાપ્ત થયા છીએ અને પરલાકગમન નજીક આવ્યું છે. હવે ધર્મ કરવાના અવસર પ્રાપ્ત થયા છીએ અને પરલાકગમન નજીક આવ્યું છે.

# "जं जं करेइ तं तं न सोहए जुव्वणे अइक्कंते। पुरिसस्स महिलियाए इक्कं धम्मं पमुत्तूणम्।।३॥"

શાબ્દાર્થ '' પુરૂષ અને સ્ત્રીના ચાૈવન અવસ્થાનું ઉદ્ઘ'ઘન થયા પછી એક ધર્મ કાર્ય શિવાય ( અવસ્થાઅનુચિત ) જે કાર્યો કરવામાં આવે છે, તે શાભતાં નથી ॥૩॥

આ હેતુથી હે રાજન્ ? મ્હારી ભુજાથી ઉપાર્જન કરેલ દ્રવ્યથી મેં એક મં-દિર અંધાવ્યું છે અને તે મંદિરમાં મારા ઇષ્ટદેવની પૂજા વખતે અનંતફ્લને આપનારી નાદ પૂજા ( સંગીત પૂજા ) કરાવું છું. શ્રેષ્ઠિનાં આવાં વચન સાંભળી રા-જાએ કાંઇક હસીને કહ્યું કે શેઠજ જો તમે આવા પ્રકારના વૈરાગ્યથી રંગાએલા છા તો તમારે વનવાસ કરવા યાગ્ય છે. ગૃહસ્થાશ્રમમાં કેવી રીતે ધર્મ કરી શકાય? તે માટે કહ્યું છે કે—

### " पुत्तनियलाइं जांमि य आसिपसाई विनिच्छयं छलइ। तत्थ य धण ? गिहवासे सुमिणेवि न जाउ धम्मगुणो॥४॥

રાબ્દાજિ—" જ્યાં પુત્રકલત્રાહિના (વાસ છે) ત્યાં આશા રૂપ પિશાચની અ-વશ્ય છલે છે. તો તેવા ગુસ્હુથાવાસમાં & ધનશ્રેષ્ટિન્ સ્ત્રધ્નમાં પણ કહી ધર્મ થતા નથી₊ાષ્ઠાા '

આ સાંભળી ધનશ્રેષ્ઠિએ કહ્યું કે હે રાજન્ ? આપનું કહેવું સત્ય છે, પરંતુ લાક કહે છે કે––

# " गृहाश्रम समो धर्मो न भूतो न भविष्यति । पालयन्ति नराः शूराः क्लीबाः पाषण्डमाश्रिताः ॥५॥ "

રાખ્દાર્થ —" ગૃહસ્થાશ્રમ જેવાે ધર્મ થયાે નથી. અને થવાનાે નથી. શ્ર્રા પુ-રૂષાે તેને પાળે છે∙ અને કાયર પુરૂષાે પાખ'ડનાે આશ્રય લે છે. ∥ પ ∥"

પછી રાજાએ કશું કે, હે ઉત્તમ વિશુક ? ગૃહસ્થાશ્રમ સંબંધી દાનાદિક ધર્મ ગુરૂઓના ઉપદેશથી જાણવામાં આવે છે તેથી તે (વાનપ્રસ્થ) આશ્રમની તમે અવગણના ન કરો 'ધન શ્રેષ્ઠિએ કશું કે હે રાજન ? લાેકવાકય તાે આ પ્રમાણે છે-' જે બ્રાહ્મણ કહે તે કરવું જે કરે તે ન કરવું. ' ઇત્યાદિ પ્રત્યુત્તર આપવામાં તત્પર એવા શ્રેષ્ઠિને રાજાએ કહ્યું કે-' હે વિશેષજ્ઞ ? આવી રીતે વચનના વિસ્તાર કરવાથી શું ફળ છે? આ બાબતમાં જે પરમાર્થ હાય તે નિવેદન કરાે ' તે પછી હાય જોડી ધનશ્રેષ્ઠિએ વિજ્ઞપ્તિ કરી કે હે પ્રજાવત્સલ! અમે તમારી છત્ર છાયામાં વસીએ છીએ, મ્હારૂં કળ નિર્મળ છે, કુળને કલંક ન આવે તેવી વૃત્તિથી આટલાે વખત નિર્ગમાન્યો છે, મ્હારા ઘરમાં સ્ત્રીઓ ઘણી છે.—

# " चवलाइं इंदियाइं वियार बहुलं च जुव्वणं देव !। सच्छन्द गई कामो अविवेओ फुरइ पाणीणम् ॥६ " "

શબ્દાર્થ'—-'' & રાજન્ ? ઇંદ્રિયા ચપલ છે, ચાૈવન ઘણા વિકારવાળું છે, કામદેવ સ્વત'ત્ર ગતિ કરનાર છે, પ્રાણીઓના ત્ર્યવિવેક સ્ક્રુરિ રહ્યો છે. ॥ ૬॥

તેથી હે મહારાજ! આ ગંધનાંના ગીત, વિનાદ અને હાશ્યાદિક અઘટિત ચેષ્ઠાઓ વિગેરેને જોવાથી મ્હારા પરિવાર સ્વચ્છંદ થઇ વિનાશ ન પામે, એ હેતુથી દેવમંદિર કરાવવા રૂપ અનાગત (સ્વચ્છંદ થતા પહેલાં) ઉપાય યાજેયા છે. કહ્યું છે કે–ઘર સળગે ત્યારે કુવા ખાદવા, સંગ્રામ જાગે ત્યારે ઘાડાને શિક્ષણ આપવું અને નદીમાં પુર આવે ત્યારે પાળ ખાંધવી જેમ સ્હેલાઇથી થતું નથી, તેમ પરિવારના નાશ થયા પછી સુધારા સહેલાઇથી થઇ શકતા નથી. તે પછી રાજાએ સભા સમક્ષ ધનશ્રેષ્ઠિને કહ્યું કે હે શ્રેષ્ઠિ મુખ્ય! તમારી ખુદિની નિપુષ્ણતા શ્રેષ્ઠ છે,

સદુપાયના પ્રકાશ પ્રશાસનીય છે, અને દીઈ દર્શી પણું ભવિષ્યમાં ઉન્નતિ કરનારું છે. ઇત્યાદિ પ્રશાસા પૂર્વક રાજાએ શ્રેષ્ઠિને મંત્રિપદ ઉપર સ્થાપન કર્યો. અનુક્રમે એજ ગુણુ વડે જૈનધર્મ પામી સુખી થયાે.

હવે ગ્રંથકાર પ્રસ્તુત ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશ દ્વારા ફળ બતાવે છે—

## सर्वकार्येषु यो दीर्घदर्शी स्याद्धनवन्नरः । स योग्यो भाग्यतः शुद्धधर्मकर्मणि जायते ॥७॥

શબ્દાર્થ:—જે પુરૂષ ધન શ્રેષ્ઠિની પેઠ સર્વ કાર્યોમાં દીર્ઘદર્શી હોય તે પુરૂષ ભાગ્યથી નિર્દોષ ધર્મકાર્યમાં યાગ્ય થાય છે ॥૭॥

॥ इति षड्विंशतितमो गुणः ॥





#### सप्तविंशगुणविवरण.





વે માર્ગ નુસારીના પાંત્રિશ ગુણ પૈકી છવીસમા ગુણનું વિવરણ પુરૂં કરી ક્રમથી પ્રાપ્ત થએલ " વિશેષ જાણવા રૂપ" સતાવીમા ગુણના પ્રારંભ કરે છે.

विशेषज्ञ:—એટલે વસ્તુ તથા અવસ્તુના, કાર્ય અને અકાર્યના, પોતાના અથવા પરના વિશેષને અર્થાત્ આંતરને જે જાણે છે, એટલે નિશ્ચય કરી શકે છે તે વિશેષજ્ઞ કહેવાય છે. જે પુરૂષ વિશેષજ્ઞ નથી તે પુરૂષ ખરેખર પશુથી વધી જતો નથી. અથવા તો બીજી રીતે પોતાના આત્માનેજ ગુણ દોષથી ઉપર ચઢવા રૂપ વિશેષને જે જાણે તેને વિશેષજ્ઞ કહેવાય છે. તેને માટે કહ્યું છે. કે—

## " प्रत्यहं प्रत्यवेक्षेत नरश्चरितमात्मनः किन्तु मे पशुभिस्तुल्यं किन्तु सत्पुरुषेरिति॥१॥"

શખ્દાર્થ:--<sup>લ</sup> પુરૂષ પાતાનું કર્તવ્ય હ<mark>મેશાં જોયા કરે કે શું મ્હાર</mark>ૂં ચત્ત્રિ પશુના જેવું છે કે સત્પુરૂષાના જેવું છે ? ॥૧॥ વળી ક**હ્યું** છે કે—

# " जो निव दिणे दिणे संकलेइ के अज्ज अज्जिआ मि गुणा अगुणेसु य न हु खालिओ कह सो अ करिज्ज अप्पाहियं ॥२॥ "।

શબ્દાર્થ –" આજે કેટલા ગુણે ઉપાર્જન કર્યા એવી સંકળના જે પુરૂષ હંમેશાં કરતા નથી. અને અવગુણા મેળવવામાં ઉદ્યુકત હાય છે, તે પુરૂષ પાતાનું આત્મહિત કેવી રીતે કરી શકે શા રા ॥" વળી કહ્યું છે કે—

" वत्थूणं गुणदोसे लक्खेइ अपक्खवायभावेण । पाएण विसेसन्तू उत्तम धम्मारिहो तेण ॥३॥ " શબ્દાર્થ:—" પક્ષપાત શિવાય વસ્તુના ગુચુ દેષોને જે એાળખે છે, તે પ્રાયે કરી વિશેષજ્ઞ કહેવાય છે. અને તેથી તે ઉત્તમ ધર્મને યાગ્ય થાય છે. ∥3∥ તે વિષે ખાઇના પાસ્ત્રીને સુગ'ધીવાળું કરનાર સુસ્તુદ્ધિ મંત્રિતું દર્શાંત છે તે આ પ્રમાણે—

ચંપાનગરીમાં જિતશત્રુનામે રાજા છે. તેને સારી રીતે જિનમતના જાણ સુબુદ્ધિ નામે મંત્રિ છે. એક વખત રાજાએ રસચુક્ત સુંદર રસાેઇ કરાવી ઘણા સામંતા અને મંત્રિની સાથે રાજાએ ભાજન કર્યું. આ રસમાં આસકત થયેલા રાજા અને સામ**ંત વિગેરેએ પણ અહા ? રસ અહા ? ગ**ંધ ઈત્યાદિ બાલી રસાેઇ**ની** પ્રશંસા કરવા લાગ્યા, પરંતુ સુખુદ્ધિ મંત્રિતા માૈન રહ્યાં; તેથી રાજાએ પુછસું કે--હે મંત્રિન્! તમે કેમ પ્રશંસા કરતા નથી ? મંત્રિએ જવાબ આપ્યા કે હે રાજન ! પદાર્થાના સ્વરૂપનું મને જ્ઞાન હોવાથી મનાજ્ઞ અને અમનાજ્ઞ પદાર્થામાં મને વિસ્મય થતા નથી. કેમકે સુંગંધીવાળા પુદ્દગલા દુર્ગંધયુક્ત અને રસયુકત પુદગલાે પણ રસ વિનાનાં થઇ જાય છે. તેથી નિંદા કે પ્રશંસા કરવી ચુક્ત નથી તાે પણ રાજાએ આ વાતની શ્રદ્ધા કરી નહીં. કાેઇ દિવસે રાજપાટિકામાં જતાં માર્ગમાં ઘણા નિર્જીવ કલેવરાથી દુર્ગ ધવાળું, ખરાબ વર્ણવાળું, મલીન અને સૂર્યના તાપથી ઉકળેલું ખાઇનું પાણી જોઇ રાજાએ વસ્ત્રથી નાશિકા ઢાંકી બાલ્યા કે અહા ? આ જળ કેવું દુર્ગ ધયુક્ત અને બિભત્સ છે ? સુબુદ્ધિએ કહ્યું કે હે રાજન્ ? તમે આ જળની નિંદા ન કરો. કારણ કે ખરાબ પદાર્થા શ્રેષ્ટ પદાર્થ પણે અને શ્રેષ્ટ પદાર્થા ખરાબ પદાર્થ પણે પરિણુમે છે. તેથી મહાન્ પુરૂષેને જાગુપ્સાં કરવી ચાે-ગ્ય નથી. પરંતુ રાજાએ એ વાત માન્ય કરી નહી. પછી મંત્રિએ રાજાને પ્રતિબાધ કરવા માટે ગુપ્ત રીતે પાતાના પ્રમાણીક પુરૂષા પાસે વસ્ત્રથી ગળેલું તે ખાઇનું પા-ણી મંગાવ્યું અને પાતાના ઘરમાં લાવી, કારા ઘડાએાની અંદર નાખ્યું અને તેને કતકફળના ચૂર્ણ વિગેરેથી નિર્મળ અનાવ્યું. વળી તેને બીજીવાર ગળીને નવા ઘડા-ની અંદર નાખ્યું. એવી રીતે એકવીસ દીવસે તે જળ નિર્મળ, સ્વાદિષ્ટ, શીતળ અને જળ રત્ન જેવું થઇ ગયું. પછી તે જળને સુગંધી દ્રવ્યાથી વાસિત કરી રાજાના રસાઇયાઓને આપ્યું. લાજન વખતે તેઓએ રાજા પાસે મૂક્યું. તે જળના લાકા-ત્તર રસ અને સ્વાદિષ્ટતા વિગેરે ગુણાને પ્રાપ્ત કરી ખુશી થયેલા રાજા રસાેઠયાએા-ને કહે છે કે આ જળ ક્યાંથી પ્રાપ્ત થયું ? તેઓએ જવાબ આપ્યા કે અમને મંત્રિએ આપ્યું છે. રાજાએ મંત્રિને પુછ્યું. મંત્રિએ કહ્યું કે હે રાજન્ ? જો તમે મને અલયદાન આપા, તા હું આ પાણીની ઉત્પત્તિ જણાવું. રાજા તરફથી અલય-દાન મળતાં મંત્રિએ તેના યથાર્થ વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા, પણ રાજા શ્રદ્ધા કરતા નથી. તેથી મંત્રિએ પૂર્વોક્ત વિધિએ ખાઇનું જળ મંગાવી તેવીજ રીતે તે જળને જળ રત્ન જેવું કરી ખતાવ્યું. તે જોઈ વિસ્મય થએલા રાજાએ મંત્રિને પુછ્યું તમે આ કેવી રીતે જાણ્યું ? મંત્રિએ જવાબ આપ્યા કે " પુદગલાના પરિણામ "

થયા કરે છે ઇત્યાદિ ગુરૂના વચનથી, તે પછી રાજા પણ સંપૂર્ણ પદાર્થોના અંતરની અભિલાષા કરતા ગુરૂની સેવામાં તત્પર એવા શ્રાવક થયા. અનુક્રમે તે બંજો દીક્ષા ગ્રહણ કરી માેક્ષે ગયા. કહ્યું છે કે, સુબુદ્ધિના વચનથી પાણીના દ્રષ્ટાંત વહે જિતશત્રુ રાજા પ્રતિબાધ પામ્યા અને અગીયાર અંગને ધારણ કરનારા તે બન્ને શ્રમણ સિંહા સિદ્ધ થયા.

અથવા આત્માના ગમન અને આગમનાદિકને જાણવારૂપ લક્ષણને વિશેષ કહે છે. કહ્યું છે કે—

## " इहोपपत्तिर्मम केन कर्मणा, कुतः प्रयातव्यामिते। भवादिति। विचारणा यस्य न जायते हृदि,कथं स धर्मप्रवणा भविष्यति॥४॥'

શુષ્ટદાર્થ:--કયા કર્મના ઉદ્દયથી આ ઠેકાણે મ્હારી ઉત્પત્તિ થઇ છે,અને આ **લ**-વ<mark>થી મહા</mark>રે કયાં જવાનું છે? એવી સમાલાચના જે પુરૂષના અંત:કરણમાં થતી નથી તે ધર્મમાં તત્પર કેવી રીતે થઇ શકે? ૫૪૫ "

અથવા તો સમયને ઉચિત જે અંગીકાર કરવારૂપ હોય, તેને વિશેષ કહે છે. જેમ કે જે કાળે જે પદાર્થ ત્યાગ કરવાને અથવા ગ્રહણ કરવાને લાયક હોય, તે પદાર્થનું નિપુણુ વૃત્તિથી વિચાર કરી ગ્રહણ કરવું જોઇએ. આ કર્તવ્ય નિપુણનું લક્ષણ હોવાથી અને સર્વ પ્રકારની લક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરાવવામાં હેતુ હોવાથીજ લાકમાં કહેવાય છે કે—

### " यः काकणीमप्यपथप्रपन्नामन्वेषते निष्कसहस्रतुल्याम्। कालेन काटिष्वपि मुक्तहस्तस्तस्यानुबन्धं न जहाति लक्ष्मीः॥५॥

રાબ્દાર્થ':--ખરાખ માર્ગ'માં પ્રાપ્ત થએલી એક દાેડીને પણ જે પુરૂષ હજાર સાેનામહાેર ગણી ગવેષના કરે છે, પર'તુ અવસર આવે કાેઠિદ્રવ્ય ખરચવામાં પણ હાથ ખુલ્લા મુક છે, તેવા પુરૂષતા સ'બ'ધને લક્ષ્મી ત્યાગ કરતી નથી. ∥પ∥

આ ઠેકાણે વહુની જઠરા સંબંધી પીડાને દ્વર કરનાર માેતી અને પ્રવાળાંના ચૂર્ણુના રાટલા કરનાર શ્રેષ્ટિનું દ્રષ્ટાંત છે તે બીજા ગ્રંથથી જાણી લેવું.

અથવા સર્વ ઠેકાણે આ લાક અને પરલાક સંખધી હિતને અનુસરનાર એવા વ્યાપાર તથા ધર્મ વિગેરના વિધાનમાં વિદ્યમાન ફળના ઉદેશના જે નિર્દાષ એવા ઉત્તરાત્તર નિશ્ચય તેને વિશેષ કહે છે. અને તેને જે જાણે તે વિશેષજ્ઞ કહેવાય છે. એવા પ્રકારના ગુણ્યુક્ત પુરૂષની દરેક ક્રિયાએ ફળશૂન્ય થતી નથી. જેમ સાગર-દત્ત નામના શ્રેષ્ટિની વિશેષજ્ઞપણાને લીધે સર્વ ક્રિયાએ ફળવતી થઈ, તે દ્રષ્ટાંત નીચે મુજબ છે— તામ્રલિમી નામની નગરીમાં સાગરદત્ત નામના તમામ વિષયમાં ઉંડા ઉતરી વિશેષ નિશ્વય કરનારા એક વિશેષ વસતા હતા. તે જાતિસ્મરણ જ્ઞાનને લીધે સ્ત્રીમાં વિરક્ત હોવાથી પરણવા કવ્છિતા ન હતા. અને તે પૂર્વજન્મમાં છાદ્મણ હતા. પુરૂષાંતરમાં આસકત થએલી તેની સ્ત્રીના ઝેર દેવાથી મૂર્છિત થએલાને આ મરી ગયા છે, એમ ધારી તે કુલટાએ બહાર કેંકી દીધા, પરંતુ કાઇ ગાવાલણીએ રહેમ લાવી તેને છવાડયા. ત્યારખાદ તે છાદ્મણ વૈરાગ્યથી પ્રેરાઇ તાપસ થઇ મરણ પામ્યા અને તે અહીં સાગરદત્તપણે ઉત્પન્ન થયા. તે ગાવાલણી પણ લૌકિક ધર્મ એટલે દુનિયામાં પ્રસિદ્ધ સ્થૃલ ધર્મના નિયમામાં અનુરાગ ધરાવતી કાળકમે મરણ પામી, તામ્રલિમી નગરીમાં વ્યાપારીની પુત્રી રૂપે ઉત્પન્ન થઈ. એક વખત માર્ગમાં તેણીને એઇ સાગરદત્તની દ્રષ્ટિને કાંઇક આનંદ થયા. તેના માતાપિતાએ તેના આ અભિપ્રાયને સમછ લઇ સાગરદત્તને તેણીની સાથે પરણાવ્યા. પરંતુ સાગરદત્તના અંત:કરણમાં હર્ષને સ્થાન મળ્યું નહીં. તે વ્યવહારીની પુત્રીએ બુ- દ્વિના બળથી કલ્પી લીધું કે આ મહારા સ્વામી ખરેખર જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ધરાવે છે અને તે પૂર્વજન્મમાં કાંઇ સ્ત્રીથી કદર્યના પામેલા છે, એવા અર્ધ નિશ્વય થયા બાદ તે વિચક્ષણાએ એક વખત આ ગાથા લખી માકલાવી—

# दहृस्स पायसेणं जुत्तं दाहियंपि किमिह परिहरिउं। तुच्छोदयसंभविणो नहु दुद्धे पूयरा हुंति ॥६॥

શાબ્દાર્થ':—દુધથી દાઝેલા મનુષ્યને દહીંના ત્યાગ કરવા શું ચાેગ્ય છે ? થાડા જલમાં થનારા પાેરાઓ શું દુધમાં હાેઇ શકે ? ∥૬∥ તાત્પર્ય'કે એક સ્ત્રી કુલડા અનુભવવામાં આવી, તેથી શું સઘળી તેવીજ છે એમ સંભવ થાય ? નહીંજ₊

ઉપરની ગાથાના ભાવાર્થ ધારણ કરી સાગરદત્તે પણ એક <sup>શ્</sup>લાેક ઉત્તરરૂપે લખી માેકલ્યાે––

#### कुपात्रे रमते नारी गिरौ वर्षति वारिदः । नीचमाश्रयते लक्ष्मीः प्राज्ञः प्रायेण निर्द्धनः ॥७॥

શાબ્દાર્થ:–સ્ત્રી નીચની સાથે રમણ કરે છે, વર્ષાદિ (જરૂરીઆત શિવાયના\ પર્વત ઉપર વધે છે. અને ઘણે ભાગે પ'ડિત પુરૂષ નિર્ધાન હોય છે ⊪૭⊩ તેણીએ કરીથી એક ગાથા લખી માકલાવી કે––

पाययदोसो कत्थ व न होइ न हु एत्तिएण तचाओ। अणुरत्तंपि हु संज्झं किं दिवसयरो न भासेइ ॥८॥ રાબ્દાર્થ:—સ્વાભાવિક દેાષ કર્યા નથી હોતો! માટે એટલા માત્રથી પરિત્યાગ કરવા ઘટતા નથી. અનુરાગવાળી સ'ધ્યાને પણ શું સૂર્ય પ્રકાશિત નથી કરતા ॥૮॥

આ પ્રમાણે તર્ક વિતર્ક કરતાં સાગરદત્તના ચિત્તમાં આનંદ થયો. આ અરસામાં સાગરદત્તના શ્વસુરવર્ગ પાટલીપુત્ર નગરમાં ગયાે. સાગરદત્ત પણ વહાણ-દ્વારા વ્યાપાર કરવા લાગ્યા. વ્યાપાર કરતાં સાત વખત વહાણા ભાગ્યાં અને સઘળ ધન ચાલ્યું ગયું. એ વખત કવામાંથી પાણી કાઢનાર પુરુષને સાત વખત નિષ્કળ-તા મળવા છતાં આઠમી વખતે પાણી નીકળેલું જોઇ શુકનગ્રંથી ખાંધી સિંહલદ્વીપ પ્રત્યે પ્રયાણ કર્યું. માર્ગમાં પ્રબલ વાયરાએ તેનું વહાણ સિંહલદ્વીપને અદલે રત્નદ્વીપમાં પ્રાપ્ત કર્યું. આ વખતે તેને સાર વિનાના કરીયાણાના ત્યાગ કરી વહાણને રત્નાથી ભરી લીધું. અને ત્યાંથી પાછા કર્યો, પરંતુ રસ્તામાં ખલાસીઓએ રત્નાના લાેબથી તેને સમુદ્રમાં ફેંકી દીધાે. પ્રથમ ભાંગેલા વહાણનું પાટીયું મળવાથી સમુદ્રને ઉતરી અનુક્રમે પાટલીપુત્રમાં પહેંચી શ્વસુરવર્ગને મળ્યો. અને વહાણ રત્નદ્વીપમાં પ્રાપ્ત થયું ત્યાંથી માંડી સર્વ વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યા. રાજાની આગળ પણ સાગરદત્તે આ હકીકત પ્રથમથીજ જણાવી દીધી. ભાગ્યયોગે તે ખલાસીએા પણ પાટલીપુત્રમાં આવી પહેાંચ્યા, રાજાની આગળ રત્નાના ભેદ સંખ્યા અને સ્વામી વિગેરેના પ્રશ્ન થતાં તેમનું સઘળું પાેગળ ખુલ્લું થયું. રાજાએ તે રત્નાે સાગરદત્તને અપાત્યાં. પછી સાગરદત્ત કેટલાએક કાળે તામ્રલિપ્તીમાં પ્રાપ્ત થયો. ત્યાં તેણે વિચાર કર્યો કે ઉપાર્જન કરેલું દ્રવ્ય કાેઇ સારા સ્થાનમાં ન ખરચાય, તાે તે કલેશ અને દુર્ગાતે વિગેરે કુળનેજ આપનાર થાય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે:---

#### लक्ष्मीः सर्पति नीचमर्णवपयः सङ्गादिवाम्भोजिनी संसर्गादिव कण्टकाकुलपदा न कापि धत्ते पदम् । चैतन्यं विषसंनिधेरिव नृणामुज्जासयत्यञ्जसा धर्मस्थाननियोजनेन गुणिभिर्माद्यं तदस्याः फलम् ॥९॥

શખ્દાર્થ:--સમુદ્રજળના સંગથીજ જાણે લક્ષ્મીને નીચ પાસે જવાનો દેવ પડી ન હોય ? કમલિનીના સંસર્ગથી પગમાં લાગેલા કાંઠાથી ઊત્પન્ન થતી વ્યથાને લઇનેજ જાણે સર્વત્ર અસ્થિર ન હોય ? હલાહલ વિત્રની પાસે રહેવાથીજ જાણે મનુ-ષ્યાની સમજ શક્તિને લક્ષ્મી નાશ પમાડતી ન હોય ? તેઠલા માટે વિવેકી પુરૂષોએ ધર્મસ્થાનમાં ઉપયોગ કરી લક્ષ્મીને સફળ કરવી જોઇએ ॥૮॥

ત્યારબાદ મ્હાેટા દાનની શરૂઆત કરી ક્યા દેવને સ્થાપન કરવા ઇત્યાદિ વિ-ષયમાં જુદા જુદા મતવાળાઓને પુછયું પણ કાેઇ સ્થળે એક મત થયાે નહીં. તેટલામાં કાેઇ પ્રમાણિક માણસે જણાવ્યું કે હે ભદ્ર ? દેવતાએ ભાવથી વશ કરી શકાય છે. માટે તેના ચિંતન કરવારૂપ સમાધિમાં તત્પર થા. એટલે રત્નાધિષ્ઠાત્રી દેવતા પોતેજ નિશ્ચય કહેશે. આ વાત સાંભળી સાગરદત્ત પણ ત્રણ ઉપવાસ કરી ધ્યાનારૂઢ થયા. તેના દ્રઢ નિશ્ચયથી ખેં ચાયેલી શાસનદેવીએ જિનપ્રતિમા સ્થાપન કરવા માટે કહ્યું. હર્ષ પૂર્વક સાગરદત્તે તેની માંગણી કરી. દેવીએ ભગવાન પાર્ધાનાથ સ્વામિની સુવર્ણમય પ્રતિમા અર્પણ કરી. કાળકમે મુનિના યાગ મળતાં તેણે પ્રશ્ન કર્યો કે આ પ્રતિમા કોની છે? મુનિ તરફથી જવાબ મળ્યો કે વિતરાગની પ્રતિમા છે. સાગરદત્તે ફરી પૂચ્છયું કે તે ક્યાં છે? મુનિએાએ જણાવ્યું કે તે પુંડવર્ધન દેશમાં છે. આ વાત સાંભળી સાગરદત્ત ત્યાં ગયા. તે વખતે કેવળજ્ઞાનના પ્રકાશથી સાક્ષાત્ સૂર્ય રૂપ શ્રી પાર્ધાનાથ સ્વામીને સમવસરણમાં બેઠેલા જોઇ તેણે દ્રવ્ય અને ભાવથી પ્રણામ કર્યા. પછી તેણે દેવના સ્વરૂપની પૃચ્છા કરી. તે અવસરે નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય અને ભાવ એ ચાર નિશ્વેષ દ્રારા ભગવાન જે જે પ્રકારે દેવનું સ્વરૂપ કહી બતાવે છે, તે તે પ્રકારે વિશેષપણે નિશ્ચયમાં પરાયણ થઇ તેણે વીતરાગને દેવપણે જાણ્યા, અને તત્ત્વવૃત્તિથી વીતરાગમાં રૂચિ પ્રગટ થઇ. કહ્યું છે કે—

#### लोगुत्तरा खु एए, भावा लोगुत्तराण सत्ताण। पडिभासंते सम्मं, इब्भाण व जच्चरयणगुणे॥१०॥

શખ્દાર્થ:—જેમ જાતિવાળા રત્નાના ગુણાની પરિક્ષા ઝવેરી શિવાય બીજાને હાતી નથી, તેમ જે જે અસાધારણ ગુણ લાકાત્તર પદાર્થા હાય છે તેનું લાકાત્તર પ્રાણીઓને સમ્યક પ્રકારે ભાન થાય છે.

ત્યારબાદ તેણે રત્નાથી મંદિર કરાવ્યું અને તેમાં પાર્શ્વનાથસ્વામિની પ્રતિ-મા સ્થાપન કરી. હમેશાં ત્રણ વખત પૂજા કરતાં તેના કર્મરાશી નાશ પામ્યા. એ પ્રમાણે દરેક વસ્તુની ખાત્રી કરવા રૂપ માત્ર એક વિશેષજ્ઞ ગુણથી છેવટે ચારિત્ર ગ્રહણ કરી વિશેષ ક્રિયામાં તત્પર થઇ અનુક્રમે કેવળજ્ઞાન પામી માેક્ષે ગયા.

હવે ગ્રાંથકાર ગુણુની સમાપ્ત્રિ કરતાં ઉપદેશ દ્વારા ફળ બતાવે છે---

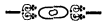
#### एवंविधान् विशेषान् यो विज्ञायात्र प्रवर्त्तते । स धर्म योग्यतामात्मन्यारोपयति सत्तमः ॥११॥

રાબ્દાર્થ: – ઉપર જણાવેલા વિશેષાને જાણી જે પુરૂષ તેમાં અહીં પ્રવૃત્તિ કરે છે; તેસજ્જનશિરામણી પાતાના આત્મામાં ધર્મની યાગ્યતાને આરોપણ કરે છે.⊦૧૧ા

।। इति शप्तविंशतितमो गुणः ।।



#### अथ अष्टविंशतिगुण वर्णन.





વે સતાવીશમા ગુણતું વર્ણન સમાપ્ત કરી ક્રમથી પ્રાપ્ત થ-એલ " કૃતજ્ઞ " ગુણના વિવરણના પ્રારંભ કરે છે.

कृतज्ञः— तेमक કરેલું એટલે બીજાએ કરેલા ઉપકારને જે જાણે પરંતુ એાળવે નહી તે કૃતજ્ઞ કહેવાય છે. એ પ્રમાણે વર્ત્તન કરનારને ખરેખર કલ્યાણના લાભ થાય છે. કેમકે કૃતજ્ઞ પુરૂષ ઉપકાર કરનારનું બહુમાન કરે છે. તેને માટે કહ્યું છે કે—

लब्भइ न सहस्सेसु वि उवयारकरोवि इह नरो ताव। जो मन्नइ उवयरियं सो लक्खे सुंपि दुल्लक्खो ॥१॥ उत्तमअहमवियारे वीमंसह किं मुहा बुहा तुब्भे। अहमो न कयग्वाओ कयन्नुणो उत्तमो नन्नो॥२॥

શખ્દાર્થ:—આ લાેકમાં પ્રથમતા હજાર મનુષ્યાને વિષે પણ ઉપકાર કરનાર મળી આવવા દુર્ઘ ટ છે, પરંતુ પાતાના ઉપર થયેલા ઉપકારને માનનાર તા લાખામાં પણ મળવા મુશ્કેલ છે. ા ૧ ા હે પંડિતા તમા ઉત્તમ અને અધમના વિચાર કરવા શ્યા માટે તર્ક વિતર્ક કરાે છા ? કારણ કે કૃતઘ્ર કરતાં બીજો કાેઈ અધમ નથી અને કૃતજ્ઞથી બીજો કાેઇ ઉત્તમ નથી. ા ર ાા

જે કરેલા ઉપકારને ઓળવે છે, તે ખરેખર કુતરાની ખરાખરી કરી શકતા નથી તે ખદલ કહ્યું છે કે—

अशनमात्रकृतज्ञतया गुरोर्न पिशुनोऽपि शुनो लभते तुलाम्। अपिबहृपकृते सखिता खले न खल्ल खेलति स्वे लतिका यथा॥३॥

રાખ્દાર્થ:—ઉપકારીના ઉપકારને ભૂલી જનાર મનુષ્ય ફક્ત ભાજનના ઉપ-કારને નહીં ભુલનાર કુતરાની પણ અરાખરી કરી શકતા નથી. વળી જેમ આકા- શમાં વેલડી પ્રેલાતી નથી, તેમ ઘણા ઉપકાર કર્યા છતાં પણ ખલ પુરૂષમાં મિત્રતા **ટકી શ**કતી નથી. ા ૩ ા

અહીં તાત્પર્ય એવા છે કે, કૃતઘ્નને ઘણી પ્રકારની આપત્તિમાંથી અચાવ્યા હાય, પૈસાની મદદ કરી હાય આ લાક અને પરલાકના હિત માટે હિતશિક્ષા આપી હાય, એ સિવાય ઘણા ઉપકાર કર્યો હાય, છતાં ઉપકાર કરનારના બદલા વાળવા તા દ્વર રહ્યા પણ તેનાં છિદ્રા જોઇ તેના ઉપર આપત્તિ લાવવામાં પણ ચુકતા નથી. કૃતરા તા એક વખત જેનું અન્ન ખાય છે તેના ઘરની ચાકી ભરે છે, કાઇ અજાણ્યા માણસને ઘરમાં દાખલ થવા દેતા નથી, ચારાથી પણ અચાવ કરે છે; તેથીજ ગ્રંથકારે કૃતઘ્નને કૃતરાની અરાબરી કરવાને લાયક પણ ગણ્યા નથી અને તે વાસ્તવીક છે.

આ લાેકમાં ઉપકારને એાળવનાર, ઉપકારને જાણનાર, ઉપકારના અદલાે વાળનાર અને કારણ શિવાય ઉપકાર કરનાર એમ ચાર પ્રકારના પુર્ધો હાેય છે. તે માટે કહ્યું છે કે—

अकृतज्ञा असंख्याताः संख्याताः कृतवेदिनः । कृतोपकारिणः स्तोकाः द्वित्राः खेनोपकारिणः ॥४॥ निह मे पर्वता भारा न मे भाराश्च सागराः । कृतन्नश्च महाभारा भारा विश्वासघातकाः ॥५॥ इहोषरक्षेत्र शरीर शैलतुलां कृतन्नाः कलयन्ति शश्वत् । सुक्षेत्रनेत्राद्भृतशुक्तिधेनुसमाः कृतज्ञाः प्रथिताः पृथिव्याम् ॥६॥

શબ્દાર્થ:—કૃત<sup>દ</sup>ના ગણત્રી વિનાના, કૃતજ્ઞા ગણત્રીમાં આવી શકે તેટલા, ઉ-પકારના બદલા વાળનારા થોડા અને પાતાની મેળે ઉપકાર કરનારા બે ત્રણ દ્ધાય છે. ાા ૪ ાા પૃથિવી કહે છે કે, મને પવૈતા કે સમુદ્રાના બાજો નથી, પરંતુ કૃત<sup>દ</sup>ના અને વિશ્વાસઘાતકા મ્હારા બાજારૂપ છે. ાા પાા આ દુનીયામાં કૃતધ્તા હમેશાં ઉખરક્ષેત્ર, શરીર અને પર્વતની બરાબરીમાં મુકાય છે અને કૃતજ્ઞા શ્રેષ્ઠક્ષેત્ર, ચક્ષુ, આશ્ચર્ય-કારી છીપ અને તહાળ પ્રસુત ગાય જેવા દુનીયામાં પ્રસિદ્ધ છે. ાા ૬ ાા

આશ્લાકના તાત્પર્થ એવા છે કે, જેમ પાણી પવન તાપ વિગેરે અનુકુળ સામગ્રીના જોગ મળ્યા છતાં ઉખરભૂમિમાં વાવેલું ઉત્તમ બીજ નિષ્ફળ જાય છે અને ખેતી કરવા રૂપ કષ્ટ શિવાય કાંઇ પ્રાપ્ત થતું નથી; તેમ કૃતધ્ન પુરૂષને સંપુર્ણ સામગ્રી મળ્યાં છતાં હિત અહિથી તેનામાં આરાપણ કરેલા તત્ત્વાદિ વિચારા નિષ્ફળ થાય છે. વળી જેમ શરીરનું નિરંતર નાના પ્રકારની વસ્તુઓથી ગમે તેટલું

પેષિણ કરવામાં આવ્યું હોય તોપણ આખરે પેષિણ કરનારને દંગા દીધા વગર રહેતું નથી. તેમ કૃતલ્ન પુરૂષનું પરમાર્થ વૃત્તિથી આજિવિકા વિગેરે પુરી પાડી ગમે તેટલું પેષિણ કરવામાં આવ્યું હોય, તોપણ તેના ઉપર ઉપકાર કરનારને ઉપકારના બદ- લા આપવા તા દૂર રહ્યો, પરંતુ અવસર આવે તે દુષ્ટ માણસ દંગા દીધા વિના રહેતા નથી. વળી જેમ પર્વત પત્થર, કાંટા, વિકટ ઝાડી, વિષમ માર્ગ અને ત્યાઘાદિ કૂર પ્રાણીઓનું સ્થાન હોવાને લીધે હમેશાં ભય આપનાર હોય છે, તેમ કૃતલ્ન પુરૂષ ઉપકાર કરનારને તમાએ અમુક કાર્ય રાજવિરુદ્ધ કર્યું છે તેને હું બહાર લાવીશ વિગેરે ખાટી ધમકી આપી હમેશાં ભય આપવામાં બાકી રાખતા નથી. આથી વિપરીત સ્વભાવવાળા કૃતજ્ઞ પુરૂષ તા કાઇ વખત પણ ઉપકાર કરનારના ઉપકારને ભુલતા નથી અને ગમે તેવી આપત્તિ આવી પડે તા પણ સારા ક્ષેત્ર વિગેરેની પેઠે ઉત્તરાત્તર ઉત્તમ ફળનેજ આપનારા થાય છે.

જેની ઉપકાર કરવામાં હમેશાં બુદ્ધિ છે તે અને બીજો પાતાના ઉપર કરેલા ઉપકારને કદી બુલતા નથી એવા આ બન્ને પુરૂષાને પૃથિવી ધારણ કરે છે, અથવા તા આ બે પુરૂષાએ પૃથ્વીને ધારણ કરી છે. કૃતજ્ઞ પુરૂષા થાડા ઉપકારને પણ ઘણા કરી માને છે, જેમકે જંગલમાં ક્ષીરામલકને આપનાર બીલના રાજાએ મહાન ઉપ-કાર માન્યા હતા, તેનું દ્રષ્ટાંત નીચે મુજબ છે.

વસંતપુરનગરમાં જિતારી નામના રાજા હતા. એક વખત સભામાં બેઠેલા રાજાને દ્વારપાલે વિજ્ઞપ્તિ કરી કે હે રાજન્ ? ખહુ દ્વર દેશથી આવેલાે સુવર્ણની છડી જેના હાથમાં છે એવા એક ઘાડાના વેપારી દરવાજા ઉપર ઉલાે છે. આ પ્ર-માણે કહે છતે રાજાએ તેને સભામાં બાલાવ્યાે. તે સાદાગર રાજાને પ્રણામ કરી રાજાની આજ્ઞામળતાં આસન ઉપર બેઠાે. એટલે રાજાએ પુછ્યું કે હે ભદ્ર ? કયા કયા દેશાના કયા કયા 'નામવાળા કેટલી સંખ્યાવાળા કયા કયા ઘાડા લાવ્યાે છે તે કહી અતાવ. ઘાડાના વેપારીએ જણાવ્યું કે–ક બાજ, સિંધુ, પારસ અને વાલ્હીક વિગેરે દેશાના અને કર્ક, શ્રીવત્સ, ખુંગાહ, સેરાહ, કિયાહ, હરિત્ત, દુદત્રાહ, કુલાઇ, નીલ, હલાહ, કવિલ, અષ્ટમંગળ અને પંચલદ્ર વિગેરે નામવાળા ઘાડાઓ છે. હે રા-જન્ ? વિશેષ શું કહું ? એકેક જાતિના સાે સાે ઘાડાએા છે. અને તે સઘળા સર્વ લક્ષણા થી શાભિત તેમજ કેળવાએલા છે. ત્યાર ખાદ રાજા મંત્રી વિગેરેની સાથે જોવા માટે ઘા-ડાએાની જગ્યા ઉપર ગયા. ત્યાં સઘળા ઘાડાએા જેયા. તેમાંથી કાઇએક લક્ષણયક્ત દ્યાડા ઉપર પરીક્ષા કરવા માટે પોતેજ સ્વાર થયો, અને તેની પાસે પાંચ પ્રકારની ગતિ કરાવી વેગની પરીક્ષા વખતે કાનની વચે હુણ્યા કે તરતજ ત્યાંથી ઉછળ્યા અને એવી ગતિથી ચાલ્યાે કે એક પ્રહરમાં ખાર યાજન નિકળી ગયાે. આ ઘાડા વિપરીત શિક્ષા પામેલાે હશે એમ ધારી રાજાએ લગામ છાેડી દીધી ને ઘાેડા ત્યાંજ ઉભાે રહ્યાં. એટલે રાજા નીચે ઉતર્યા. ખરાેખર મધ્યાન્હ વખતે તૃષાથી પિડિત થએલા રાજાએ પાણીની તપાસ કરતાં એક ભિદ્ધને જોઇ મંદ સ્વરથી કહ્યું કે હે ભિલ્લ ! તુષાથી પિડિત થએલા મને પાણી દેખાડ. ભિલ્લ પણ રાજાની આકૃતિથી વિસ્મય પામેલા પ્રણામ કરી બાલ્યા કે હે રાજન્! હું જ્યાં સુધીમાં પાણી લાવું છું ત્યાં સુધીમાં તુષાને દ્વર કરનાર આ ક્ષીરામલકને મુખમાં રાખાે. એમ કહી પાતે પાણી લેવા ગયા. રાજા પણ એક વૃક્ષની છાયાના આશ્રય લઇ વિચાર કરવા લાગ્યાે કે આ ભિદ્યનું મ્હાેટું પરાપકારપણું કેવું આશ્ચર્યજનક છે ? આ ઉપકાર કરનાર ભિદ્ધનું શું કાર્ય કરી તેમજ શું આપીને એના કરજથી મુક્ત થઈશ; એવા વિચાર કરે છે તેટલામાં તે ભિક્ષ કમલિનીના પડીયામાં પાણી લઇને આવી પહોંચ્યાે અને તેણે હાથ પગ અને મુંખતું શાચ કરાવ્યું. તે પછી પવિત્ર, નિર્મળ અને શીતળ જળથી રાજાને ધીરજ આપી. જેટલામાં રાજા ભિદ્યને કાંઇક કહેવા જાય છે તેટલામાં પછવાડે રહેલું સૈન્ય આવી પહોંચ્યું. આ વખતે રાજાને જોઇ સઘળાએાને આનંદ પ્રાપ્ત થયા. રાજાએ તેઓની આગળ પ્રથમની સઘળી હકીકત કહી સંભળાવી અને વિશેષમાં કહ્યું કે તેવા અહીના વખતમાં આ બિલ્લે આપેલા ક્ષીરામલકની ખરાખરી કરવામાં **મ્હારૂં સ**પ્તાંગ રાજ્ય પણ સમર્થ નથી, તાે પણ હાથી ઉપર બેસાડી આ ભિલ્નને નગરમાં પહેાંચાડા. રાજા પણ મ્હાેટા મહાત્સવ પૂર્વક નગરમાં પ્રાપ્ત થયા, ત્યાં તે ભિલ્નના તેલમઈન, સ્નાન, વિલેપન વિગેરેથી ઘણા સત્કાર કર્યો. અને ઘણા કાળ સુધી પાતાની પાસે સુખમાં રાખ્યા. કાેક વખતે વર્ષાકાળમાં વનનું સ્મરણ થવાથી તે ભિલ્ન ત્યાં જવા ઉત્સક થયાે. તેણે અનેકવાર સમજાવ્યાે પણ જ્યારે તે રહેવાને કબુલ ન થયાે ત્યારે રાજાએ સાથે જઇ ભિલ્નનું નગર સ્થાપન કરી રાજ્યાભિષેક પૂર્વક તે ભિલ્લને રાજગાદી ઉપર બેસાડયા. અને પ્રથમ આપેલા હાથી ઘાડા વિગેરે સઘળું તેને અર્પણ કર્યું, એ પ્રમાણે કૃતાર્થ થઇ રાજા પાતાના નગરમાં પ્રાપ્ત થયા. કેટલાક કાળે તે ભિદ્ધ રાજા પણ મહા પ્રતાપી થયા. આ દુનિયામાં ઉત્તમ પુરૂષોના ઉપકારનું માહાત્મ્ય કર્યો પુરૂષ વર્ણન કરવાને સમર્થ થઈ શકે ? કાેઇ પણ નહીં.

ખરી રીતે તો તે કૃતજ્ઞ કહી શકાય કે જે ધર્મ પ્રત્યે ઉપકારક છે. ધર્મ પ્રત્યેના ઉપકાર તાે ધર્મ સંબંધી વિરૂદ્ધાેના ત્યાગ કરવાથી થાય છે. તે ધર્મ વિરૂદ્ધ પ્રવૃત્તિએા નીચે પ્રમાણે છે.

આસવદ્વારમાં પ્રવૃત્તિ, ધર્મ કાર્ય કરવામાં અનાદર, મુનિઓ ઉપર દ્વેષ, દેવ-દ્રવ્યના ઉપલાગ, જિનશાસનું ઉપહાસ, સાધ્વીઓના સંગ કરવામાં સાહસિકપણું, કૌલાચાર્ય ( શાક્તિક ) ના ઉપદેશમાં રૂચી, વિરતિના ત્યાગ, ગુરૂ, સ્વામી, ધાર્મિક સુખી, સ્વજન, યુવતિ અને વિશ્વાસીને ઠગવાના પ્રયત્ન, બીજાની સમૃદ્ધિ જોઇ અન્ દેખાઇ કરવી, હુદ વિનાના લાભ કરવા, કૂળ અને દેશને અનુચિત વસ્તુના હંમેશાં ક્રુચવિક્રય કરવા, હુદયની નિર્દયતા અને ખર કર્મમાં પ્રવૃત્તિ.

વળી શા માટે અહીં આટલાે બધા આગ્રહ કરવાે જોઇએ. એવું કહેનારને માટે કહ્યું છે કે—

#### कुलरूवरिद्धिसामित्तणाइ पुरिसस्स जेणमुवणीयम् । धम्मस्स तस्स जुज्जइ कह नाम विरुद्धमायरिउम्॥७॥

શબ્દાર્થ':—જે ધર્મે° પુરૂષને કુળ, રૂપ, સમૃદ્ધિ અને સ્વામિત્વ વિગેરેની પ્રાપ્તિ કરાવી છે તેવા ધર્મ'થી વિરૂદ્ધ આચરણ કરવું' તે કેવી રીતે યાગ્ય કહી શકાય **? ન જ** કહેવાય. ॥ હાા

તે માટે કેાઇએ કહ્યું છે કે--

येनानीतः कुलममिलनं लिमितश्चारुरूपं श्लाघ्यं जन्म श्रियमुद्यिनीं बुद्धिमाचारशुद्धिम् । पुण्यान् पुत्रानितशयवतीं प्रत्य च स्वःसमृद्धिं धर्मं नो चेत्तमुपकुरुते यः कुतोऽसो कृतज्ञः ॥ ८ ॥

રાખ્દાર્થ:—જે ધર્મ નિર્મળ કુળ, સુંદર રૂપ, પ્રશંસા કરવા લાયક જન્મ, ઉ-દયવાળી લક્ષ્મી, ખુદ્ધિ, આચારની વિશુદ્ધિ, પવિત્ર પુત્રા અને પરલાકમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્વર્ગની સમૃદ્ધિને પ્રાપ્ત કરાવે છે, તેવા ધર્મને જે ઉપકાર નથી કરતા તે કૃતજ્ઞ શૈના કહેવાય ? ન જ કહેવાય ॥ ૧ ॥ આ હેતુથી જે ધર્મને ઉપકાર કરનાર હાય છે, તેજ કૃતજ્ઞ કહેવાય છે. વળી કહ્યું છે કે:—

विद्वांसः शतशः स्फुरिन्त भुवने सन्त्येव भूमिभृतो— वृत्तिं वैनियकीं च विश्वति कित प्रीणिन्त वाग्भिः परे। दृश्यन्ते सुकृतिकयासु कुशला दाताऽपि कोऽपि कवित् कल्पोवीरहवद्वनेन सुलभः प्रायः कृतज्ञो जनः॥९॥

શખ્દાર્થ:—આ દુનિયામાં સે કડા વિદ્વાના સ્કુરાયમાન છે, કેટલાએક રાજાઓ છે. કેટલાએક વિનયવાળી વૃત્તિને ધારણ કરનારા છે, કેટલાએક સુંદર વાણીવડે ખુશી કરનારા છે, કેટલાએક પુષ્ય ક્રિયામાં કુશળ દેખાય છે અને વનમાં કલ્પ-વૃક્ષની જેમ કાઇક ઠેકાણે દાતા પણ હોય છે, પરંતુ પ્રા:યે કરીને કૃતજ્ઞ પુરૂષ મળવા દુલભા હોય છે. ॥ ૯ ॥

હવે પ્રસ્તુત ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ગ્રંથકાર ઉપદેશદ્વારા કુળ ખતાવે છે—

### मनस्विनः प्रत्युपकारमेकोपकारिणो स्रक्षयुणं स्वजन्तः । कृतज्ञचूडामणयो यहस्थधर्माईतामात्मनि योजयन्ति ॥१०॥

શખ્દાર્થ:—એક ઉપકાર કરનારના લાખગુણા પ્રત્યુપકાર કરનારા એવા સમ∙ જદાર અને કૃતજ્ઞામાં સુકુઢ સમાન પુરૂષા પાતાના આત્મામાં ગૃહસ્થ ધર્મ'ની લાય-કાત સ'પાદન કરે છે∙ાા ૧૦ાા

#### ।। इत्यष्टाविंशतितमो गुणः





#### एकोन्त्रिंशत्गुण वर्णन.

نصر الله الم



વે ગ્ર'થકાર મહારાજ ક્રમથી પ્રાપ્ત થએલા "લાેક વક્ષભ" નામના આગણત્રીશમા ગુણુનું વર્ણન કરે છે—

लोकवल्लभः—वणी લોકોને એટલે શ્રેષ્ઠ પુરૂષોને हान અને વિનય વિગેરે ગુણાથી જે વક્ષભ હોય, તે લોકવક્ષભ કહેવાય છે. આ લોકમાં કયા પુરૂષ ગુણવાન પ્રત્યે પ્રીતિવાળા નથી હોતો ? જનવક્ષભપણું છે તેજ સમ્યકત્વ વિગેરેના સાધનમાં પ્રધાન અંગ ગણાય છે. તે માટે શ્રીહરિભદ્રસૂરિ મહારાજ પણ કહે છે કે:— "सव्वजण वल्लहत्तं, अगरिहं कम्म घीरया वसणे।" સર્વજન વક્ષભપણું, અનિ- દિત કર્મ અને કષ્ટમાં ધીરતા એ સમ્યકત્વાદિના સાધનમાં પ્રધાન અંગ ગણેલું છે. વળી જે લોકપ્રિય નથી હોતો તે ફકત પાતાના સમ્યકત્વના નાશ કરવામાં કારણ- ભૂત છે એમ નહીં પરંતુ બીજાઓથી પાતાની ધર્મ ક્રિયાને દ્ધિત કરાવતા બીજા- ઓના સમ્યકત્વના નાશ કરાવવામાં પણ કારણભૂત થાય છે. લોકવદ્ધભપણાને ઇચ્છા રાખનાર મનુષ્યે આ લોક વિરુદ્ધ બીજાની નિંદા વિગેરેને કહે છે. તેમાંટ કહ્યું છે કે:—

## सब्वस्स चेव निंदा विसेसओ तह य गुणसमिद्धाणम् । उजुधम्मकरणहसणं रीढा जणपूअणिज्ञाणम् ॥ १ ॥

શબ્દાર્થ:—સઘળાની નિ'દા, અથવા તાે વિશેષે કરી ગુણવાન પુરૂષાની નિ'દા, સરલ મનુ'યની ધર્મ કરણીના ઉપહાસ અને લાેકમાં પૂજ્ય એવા મહાત્મા-એાની અવજ્ઞા કરવી. આ સઘળાં આ લાેક વિરુદ્ધ ગણાય છે. ાાેશા

પરલાક સંબંધી વિરૂધ્ધા આ પ્રમાણે છે–પુરાહિતપણં, રાત્રિએ (સ્વેચ્છાએ) ભ્રમણ કરવું, ગામનું નાયકપણું, અધિકારપણું, મઠનું અધ્યક્ષપણું, અસત્ય વચન, સાક્ષી આપવી, બીજાનું અન્ન ખાવું, ધર્મી ઉપર દ્વેષ રાખવા, દુર્જન ઉપર પ્રેમ રાખવા અને પ્રાણીઓ ઉપર નિર્દયતા રાખવી એ સવે હે મહાદેવ (શિવ) મને દરેક જન્મમાં પ્રાપ્ત ન થાઓ.

ઉભય લાેક વિરુદ્ધ નીચે પ્રમાણે છે—

# यूतं च मांसं च सुरा च वेश्या पापिद्धं चौर्य परदारसेवा। एतानि सप्त व्यसनानि छोके घोरातिघोरं नरकं नयन्ति।।२॥ इहैव निन्यते शिष्टेर्व्यसनासक्तमानसः। मृतस्तु दुर्गतिं याति गतत्राणो नराधमः॥ ३॥

શખ્દાર્થ:—જૂગાર ખેલવા, માંસનું ખાલું, મિરાનું પાન કરલું, વેશ્યાગમ-ન કરલું, શિકાર કરવા, ચારી કરવી, અને પરસ્ત્રીગમન કરલું એ સાત લોકોમાં વ્યસન ગણાય છે. અને તે ભયંકરમાં ભયંકર નરક પ્રત્યે મનુષ્યાને ખેંચી જાય છે. ાા રાા વ્યસનામાં આસક્તિ રાખનાર આ લાકમાંજ શ્રેષ્ઠ પુરૂષાથી નિંદાય છે. અને શર્ચ રહિત તે નરાધમ મરીને દુર્ગતિમાં જાય છે. ાા ૩ ાા

અહીં અભિપ્રાય આ પ્રમાણે છે. ઉપર જણાવેલાં લાેકાને પરાડ્રમુખ કરવામાં કારણભૂત આ લાેક, પરલાેક અને ઉભય લાેક વિરુદ્ધ કાર્યાેને ત્યાગ કરનારાજ લાેકપ્રિય થાય છે. અને વિશેષધર્મના ( ગૃહસ્થધર્મના ) અધિકારી પણ તેજ થઇ શકે છે.

અથવા ઉત્તમ, મધ્યમ અને અધમરૂપ લોક તેને જે વદ્ધભ એટલે માન્ય હોય તે લોક વદ્ધભ કહેવાય છે. તેવા પુરૂષ પિતાની પેઠે હિતકાર્યમાં જોઠનાર, માતાની પેઠે વાત્સલ્ય (નિષ્કપટપ્રેમ) કરવામાં તત્પર, સ્વામીની પેઠે સર્વ ઠેકાણે રક્ષા કરનાર, ગુરૂની પેઠે સર્વ કાર્યમાં પુછવા લાયક, આકૃત આવી પડતાં યાદ કરવા લાયક અને સર્વ ઠેકાણે સર્વ કાર્યોમાં સુખ અને દુ:ખમાં અભયકુમારની પેઠે સહાય કરનાર હાય છે. તેમાં સર્વ ઠેકાણે યથાયાગ્ય વિનય, હિતકારી ઉપદેશનું આપવું અને બીજાના કાર્યોનું કરવાપણું વિગેરે ગુણા વડે પ્રાપ્ત થનાર ધર્મની યાગ્યતાનું મુખ્ય સાધન જનવદ્ધભતા ગણાય છે. તે વિષયમાં શ્રી અભયકુમાર મંત્રિનું ઉદાહરણ નીચે લખી ખતાવવામાં આવે છે:—

નવલાખ ગામાથી મનાહર એવા મગધદેશમાં રાજગૃહ નામનું નગર છે; ત્યાં સમ્યક્પ્રકારે સમ્યકત્ત્વને ધારણ કરનાર શ્રેણિક નામના રાજા હતા. વિનયવાન, વિવેકી, ત્યાગી, કૃતજ્ઞ, કૃપાળુ, અને નીતિ, પરાક્રમ અને ધર્મના મૂર્ત્તિમાન ૨૫

સમુદાય જાણે ન હાય એવા તેના પાતાના પત્ર અભયકમાર મંત્રી હતા, તેને આખા રાજ્યના કારાખાર સાંપી શ્રેણિકરાજા ચેલણા દેવીની સાથે વિલાસમાં નિમગ્ર થયો. એટલામાં હેમ તરૂત શરૂ થતાં ત્યાં ભગવાન મહાવીરસ્વામી પધાર્યા. કેાઇ વખતે મધ્યાન્હ પછી ચેલ્લણા સહિત શ્રેણિકરાજા ગુણશીલ ચૈત્યમાં ભગવાનને વંદન કરી ત્યાંથી પાછા ફરતાં નદીના કિનારા ઉપર વસ્ત્રરહિત અને કાયાત્સર્ગમાં રહેલાં એક સુનિને જોઇ તત્કાળ વાહનથી ઉતરી ચેલ્રણાની સાથે શ્રેણિકે તે સુનિને પ્રણામ કર્યા અને પછી પાતાને સ્થાને પ્રાપ્ત થયા. ત્યાં સાયંકાળનું આવશ્યક કર્મ કરી વાસભુવનમાં દાખલ થઇ સુખરૂપ નિદ્રામાં તત્પર થયો. આ અવસરે નિદ્રાને આધિન થએલી ચેલ્રણા રાણીના હાથ એાઢેલા કપડાથી બહાર નીકળી ગયા અને તે ટાઢથી વીંછીના ડંખની પેઠે પીડિત થયેા. તેથી જાગેલી ચેક્ષણારાણીએ નદીના કિનારા ઉપર કાર્યોત્સર્ગમાં રહેલા મુનિને ચાદ કરી બાલી કે-તે કેવી હાલતમાં હશે ? પછી કપડાથી હાથને ઢાંકી દીધા અને સુખેથી સુઇ ગઈ. તે પછી તેનાં આ વાક્યને સાંભળી કપિત થએલા રાજાએ વિચાર કર્યો કે ખરેખર આ રાણી ત્યભિચા-રણી છે. તેથી સંકેત કરનાર કાેકપણ ચારને સ્મરણમાં લાવી આ પ્રમાણે બાલે છે. એ પ્રમાણે ક્રોધાયમાન થયેલા રાજાએ જાગરૂક અવસ્થામાંજ ખાકી રહેલી રાત્રિને ગુમાવી. સૂર્યના ઉદય થતાં ચેક્ષણાને અંતેઉરમાં વિસર્જન કરી, અભયકુમારને કહ્યું કે–અરે અભયકમાર! અંતેઉરના નાશ થયાે છે. તે માટે અંતેઉરના દ્વારાને બંધ કરી તમામ બાજાના મુખવાળા અગ્નિને લગાડજે. પરંતુ માતાના સ્નેહથી માહિત હૃદયવાળા થઇ મ્હારી આજ્ઞાનું ઉદ્ઘઘંન કરતાે નહીં. એ પ્રમાણે અભયકુ-મારને આદેશ કરી રાજા ભગવાન મહાવીરસ્વામીને વંદન કરવા ગયો. એટલે નિપુ**ણ અને** નિશ્ચય મતિવાળા અભયકુમારે પણ વિચાર કર્યો કે−મ્હારી સવે<sup>ς</sup> માતાએા સતીમાં તિલ સમાન છે. તાે પણ કાેઇ કારણથી પૂજ્ય પિતાએ આ અસંભવિત કાર્યની સંભાવના કરી છે. તેમજ પિતાનો કાેપ પણ પર્વતની નદીના પુરની પેંઠે દુર્નિ વાર્ય છે. એ વગર વિચારે કરેલું કાર્ય દુ:ખદાયક થાય છે. તે માટે કહ્યું છે કે---

सगुणमपगुणं वा कुर्वता कार्यमादौ परिणतिरवधार्या यत्नतः पण्डितेन ।

अतिरभसकृतानां कर्मणामाविपत्तेर्भवति हृदयदाही शस्यतु-स्यो विपाकः ॥ ४ ॥ રાખ્દાર્થ — ગુજીવાળું અથવાતા ગુજીવગરનું કાર્ય કરનાર પંડિતે પ્રથમ યત્ન પૂર્વક પરિજ્ઞિત (વિપાક) ના વિચાર કરવા જોઇએ. ઘણી ઉતાવળથી કરેલા કાર્યના વિપાક વિપત્તિ પર્ય ત શક્ય પેઠે હૃદયને દાહ કરનાર થાય છે. ॥ ૪ ॥

તેથી હાલ આ અશુભકાર્ય કરવામાં કાળ વિલંખ કરીશ. એ પ્રમાણે વિચાર કરી અભયકુમારે એક જુની હસ્તિશાળા સળગાવી અને નગરમાં ઉદ્દ્રદેશષણા કરાવી કે અંતેઉર સળગ્યું છે. તે પછી તેણે ભગવાન્ માહાવીરસ્વામી તરફ પ્રયાણ કર્યું એટલામાં સમવસરણમાં ધર્મકથા પૂર્ણ થતાં રાજાએ સર્વજ્ઞને વિજ્ઞપ્તિ કરીકે હે ભગવાન ? ચેલ્રહ્યાદેવી એક પતિ વાળી છે કે અનેક પતિ વાળી છે ? ભગવાને ઉત્તરમાં જણાવ્યું કે ચેડારાજાની પુત્રી આ ચેલ્લણાદેવી શીલરૂપ અલંકારને ધારણ કરનારી છે તેથી હે પાર્થિવ ? આ વિષયમાં મન થકી પણ તમા ખરાબ વિચાર કરતા નહીં. આ બીના સાંભળી ભગવાનને નમસ્કાર કરી પશ્ચાતાપ કરતા રાજા એકદમ નગરની સન્મુખ ચાલ્યા. માર્ગમાં તેને અભયકુમાર મલ્યા. તેને પુછ્યું કે તેં અંતેઉર બાળ્યું કે નહીં ? અભયકુમારે વિનંતિ કરી કે હેરાજન્ ? આ દ્રનિ-યાની અંદર જીવવાના અર્થી કરીા પુરૂષ તમારી આજ્ઞાનું ઉદ્ઘાંધન કરે! તે પછી દ્વેષચુકત થયેલા રાજ બાલ્યા કે. "રે દુષ્ટ! માતાના સમુહને આળી તેમાં તે પણ કેમ ન પ્રવેશ કર્યો ?" અભયકુમારે જવાબ આપ્યા કે–' હે તાત? જિન વચન શ્રવણ કરનાર એવા તમારા પુત્રનું આવા પ્રકારનું મરણ ન થાય. જો તે વખતે આપ પિતાશ્રીએ તેવી આગ્રા કરી હોત તો તે પણ હું કરત." પરસ્પર આવી વાત ચાલે છે એટલામાં રાજાને દુ:ખે કરી મૂચ્છા આવી તેને ચંદન વિગેરેથી સ્વસ્થ કરી અભયકુમારે વિજ્ઞષ્તિ કરી કે-" હે દેવ! અંતેઉરમાં અગ્નિ નાખ્યા હતા પણ મ્હારી માતાના શીળરૂપ જળથી એાલવાઇ ગયા. અશુભ મૂહુર્ત્તના સંયાગથી આપનું ફરમાવેલું કાર્ય નિષ્ફળ થયું." એવું નિવેદન કર્યા બાદ જીર્ણ હસ્તિશાળા બાળવા વિગેરેનો વ્યતિકર કહી સંભળાવ્યા તેથી ખુશી ચએલા રાજાએ આલિંગન કરી કહ્યું કે 'વર માગ' ઉત્તરમાં અભયકુમારે જણાવ્યું કે–"તમારા પુત્રપણે અને મહાવીર સ્વામીના સુશ્રાવકપણાને પ્રાપ્ત થએ છતે હવે મહારે બીજું શું આકી છે ? કે જેને આપવા માટે પિતા અભિલાષા રાખે છે. તાપણ અવસર આવે સાધુધર્મને અંગીકાર કરૂં તે વખતે આપે મને અનુમતિ આપવી" શ્રેણીક રાજાએ એ વાતના સ્વીકાર કરી ચેલ્રણાના ભવનમાં પ્રાપ્ત થયા. તે પછી રાજા વિચાર કરવા લાગ્યા કે–"પહેલાં પણ ચેક્ષણા મ્હારા હૃદયની વક્ષભા હતી. હમણાં તાે શ્રી મહાવીરસ્વામીએ તેણીના શીલનું વર્ણન કરવાથી વિશેષપ્રકારે મને પ્રિય થઇ પડી છે. તેથી જ્યાંસુધી મ્હારી બીજી રાણીએાથી ચેક્ષણા માટે કાંઇ પણ વિશેષ ન કરી શકાય ત્યાંસુધી મ્હારા મનને નિવૃત્તિ નહીં થાય." આ પ્રમાણે વિચાર કરી અભકુમારને કહ્યું

કે-" હે વત્સ ! તું જાણે છે કે મ્હારા ચેક્ષણા ઉપર અસાધારણ મમત્વ ભાવ છે તે માટે મ્હારી પ્રસન્નતાના સૂચક એક સ્થંભીઓ મહેલ આ ચેલ્રુણા માટે તૈયાર કરાવ કે જેથી તે મહેલમાં સુખપૂર્વક રહી શકે." અભયકુમારે પણ જણાવ્યું કે 'હે દેવ ! આ કાર્ય થએલું જ છે" એમે કહી હુશીયાર સુથારને વનમાં જવાના આદેશ આપ્યા વનમાં પરિભ્રમણ કરતા સુથારે એક લક્ષણવાળું વૃક્ષ જોયું અને વિચાર કર્યો કે–આ વૃક્ષ પ્રસ્તુત્ત કાર્યને ચાેગ્ય છે. પરંતુ અભયકુમારે પૂજા અને પ્રણિધાન પૂર્વક આવા પ્રકારના વૃક્ષનું ગ્રહણ કરવાનું કહેલું છે. તેથી સુત્રધારે ઉપવાસકરી ઉત્તમ ગંધ, પુષ્પ અને નૈવેદ વિગેરેથી પૂજા કરી બાલ્યા કે રાજાના આદેશથી આ વૃક્ષને હું પ્રાત:કાળમાં કાપીશ. તે માટે આ વૃક્ષમાં જે કાઈ રાક્ષસ અથવા તાે યક્ષ ગંધર્વ કે ગણ વસતો હોય તો તે મ્હારા ઉપર પ્રસન્ન થઇ આ વૃક્ષને છેદવા માટે હુકમ આપે. એ પ્રમાણે પ્રાર્થના કરી સુત્રધાર સુઇ ગયા એટલે તે વૃક્ષમાં રહેનાર ત્યું તરે વિચાર કર્યો કે-અભયકમારના વિવેક અને વિનય કેવા આશ્ચર્યજનક છે ? <mark>જો અલયકુમારના આદેશથી આ સુત્રધારે ઉપર પ્રમાણે ન કર્યું</mark> હોત તે৷ મ્હારા કાપરૂપ પ્રદીપમાં પતંગીયાપણાને પ્રાપ્ત થયા હાત પરંતુ ઉત્તમ પુરૂષા વગર વિચાર્યું કરનારા હોતા નથી. એ પ્રમાણે વિચાર કરી મધ્યરાત્રીમાં જઇ અભયક-મારને કહ્યું કે–વિનય અને પૂજા વિગેરેથી હું તુષ્ટ થયેા છું. તેથી સર્વ રૂતુના ફળ અને કલવાળા વનખંડથી સુશાભિત એક સ્થંભીયાે મહેલ હુંજ બનાવીશ માટે સુત્રધારાને ઝાડ કાપવાના કામથી એકદમ નિવર્તન કરાે. અભયકુમારે પણ વ્યંતર-ના વચનથી સુત્રધારાને તે કામ કરતાં અટકાવ્યા એટલે દેવતાએ એકસ્થંભીયા મહેલ તૈયાર કર્યો. અભયકુમારે પણ શ્રેણીકને વિનંતિ કરી એટલે તરત તેવા પ્રકા-રના મહેલને જોઇ આશ્ચર્યથી વિકસિત વદનવાળા શ્રેણિક રાજા અભયકુમારને પુછસું કે આવા પ્રકારના મહેલ કેવી રીતે થયા ? અભયકુમારે ઉત્તરમાં સઘળા યથાર્થ વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યાે. તે પછી ચેલ્રણા રાણીને તે મહેલમાં રાખી અને કહ્યું કે-વિદ્યાધરીની પેઠે મરજી મુજબ વિલાસ કરતી હે સુંદરી! આ ઠેકાણે રહી તું ધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ પુરૂષાર્થ વડે પાતાના જન્મને સફળ કર. આ તરફ અભચકુમાર પણ ગ્રહણ કર્યા પ્રમાણે ગૃહસ્થધર્મનું પાલન કરે છે. કાેઈ અવસરે રાજાએ રાજ્ય આપવા માંડ્યું પણ સંતાષપરાયણ અભયકુમારે તેના સ્વીકાર નહીં કરતાં વિચારવા લાગ્યાે કે જો હુ**ં ચરમ ( છેલ્લાે ) રાજ**ષિ થઉં તાે રાજ્યને ગ્રહણ કરૂં પરંતુ આ વાતના નિશ્ચય તા ભગવાનને પુછવાથી થઈ શકશે એમ વિચારે છે એટલામાં ભગવાન મહાવીર સ્વામી પશ્ચિમ દેશથી વીતભયપત્તનના નરેશ ઉદાયનને દીક્ષા આપી રાજગૃહમાં પધાર્યો. અભયકુમાર પણ પાતાના પરિવાર સાથે જિનેશ્વરને વંદન કરવા માટે ગયા અને ત્યાં અવસર મળતાં ભગવાન

મહાવીર સ્વામીને પુછયું કે હે ભગવન્! આ ભરત ક્ષેત્રમાં છેલ્લા રાજિષ કાેેે હા થશે ? ઉત્તરમાં લગવાને જણાવ્યું કે–આ ઉદાચન ચરમ રાજિષ છે. હવે પછી આ ઉદાયનથી મ્હેાટા કે તેના સરખા રાજાએા દુ:ષમ કાળના પ્રભાવથી સાધુવ્રતને અંગીકાર કરશે નહીં; આ વાત સાંભળી સંસારના ભયથી ભયપામેલા અભયકુમારે રાજાના પગમાં પડી પ્રથમ અંગીકાર કરેલું વર રાજાપાસે માંગ્યું. હે તાત! આટલા દિવસ સુધી ચરમ રાજિષ પણાની ઇચ્છારાખનાર મ્હારા વહે વ્રત ગ્રહણ કરવા માટે આગ્રહ કરાયા નથી. પરંતુ હમણાં તેવા પ્રકારની ભવિતવ્યતાના ચાેગથી મને રાજષિ<sup>લ્</sup>પણું પ્રાપ્ત થવાનું નથી. માટે જે આપ પિતા**શ્રી** મને અનુમ-તિ આપા તા હમણાંજ ભગવાન મહાવીરસ્વામી પાસે હું મુનિવ્રત અંગીકાર કરૂં. અલયકુમારની આ વાત સાંભળી શાકાકુળ હૃદયવાળા શ્રેણિકરાજાએ કહ્યું કે– હે વત્સ ! તારા જેવા ઉત્તમ પુરૂષાને એમ કરવું યાેગ્ય છે. પરંતુ મહારા રાજ્યનાં સંપૂર્ણ રાજ્યકાર્ય કરવામાં તુંજ પ્રભુ હતા. આટલા દિવસમાં ત્હારી બીજી પ્રાર્થના એ મેં નિષ્ફળ કરી નથી તો આવા ઉત્તમકાર્યમાં વિશ્વ શામાટે કરૂં ? જે રાજ્યને માટે રાજકુમારા અકાર્યો કરે છે તેવું રાજ્ય આપવા માંડશું પણ તેં ગ્રહણુ ન ન કર્યું તેથી હે પુત્ર ! તને ધન્ય છે અને ત્હારા ધર્મકાર્યના માર્ગમાં વિધ્ન ન થાએ એમ બાલી શ્રેણિક રાજાએ નિષ્ક્રમણ મહાત્સવ કરાવ્યા. અભયકુમાર પણ મેઘની પેઠે પુષ્કળ સુવર્ણની ધારાએાથી વૃષ્ટિ કરતાે ભગવાન પાસે આવી પહોંચ્યાે. ભગવાને વિધિપૂર્વક દીક્ષા આપી. અભયકુમારની માતા નંદાએ પણ તેની સાથેજ દીક્ષા ગ્રહુણુ કરી. કેટલાએક કાળે અભયકુમાર અગીયાર અંગને ધારણ કરનાર થયાે, પછી ઘણા કાળ સુધી નિરતિચાર પ્રવ્રજ્યા પાળી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયેા ત્યાંથી ચ્ચવી ( મનુષ્ય થઈ દીક્ષા ગ્રહણ કરી ) માેક્ષમાં જશે. હવે ગ્રંથકાર પ્રસ્તુત ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશદ્વારા ફળ બતાવે છે—

नयावेनयविवेकच्छेकताद्येर्गुणोघैः

#### सकलजनमनांसि शीणयन्तो महान्तः । अभयवदिति लोके वल्लभत्वं दधाना निरुपमजिनधर्मे योग्यतां संश्रयन्ते ॥५॥

રાખ્દાર્થ:—ઉપલી કથાના નાયક અભયકુમારની પેઠે નીતિ, વિનય, વિવેક અને નિપુણતા વિગેરે ગુણાએ કરી આ લાેકમાં સમગ્ર લાેકાના અ'ત:કરણાને સ'તાેષ પ્રમાડનારા મહાન્ પુરૂષા જનવલ્લભપણાને ધારણ કરી સર્વોત્તમ જિનધર્મની ચાે-ગ્યતાને મેળવે છે ॥ પે ॥ "

इत्येकोनित्रंशत्तमो गुणः ॥ २९ ॥



#### त्रिंशत् गुण वर्णन.





વે ગ્ર'થકાર મહારાજ ક્રમથી પ્રાપ્ત થએલા સલજૂ નામના ત્રીશમા ગુણતું વિવરણ કરે છે—

सलज्जः—નિર્લજ્જાના અભાવ રૂપ લજ્જાએ કરીને જે યુક્ત હોય તે લજ્જાવાન કહેવાય છે. ખરેખર જે લજ્જાવાન હોય છે તે પાતાના પ્રાણાના નાશ થતાં પણ અંગીકાર કરેલાના કદી ત્યાગ કરતા નથી અને અનુચિત કાર્યમાં પ્રવૃત્તિ પણ કરતા નથી. કાઇ વખત દૈવયાગથી અકાર્યમાં પ્રવૃત્તિ થઇ ગઇ હાય તાપણ પ્રાયે કરી પાછા ઠેકાણેજ આવે છે. તે માટે કહ્યું છે કે:—

लिंजन्या कार्यनिर्वाहो, मृत्युर्युद्धेषु लिंजन्या । लिंजन्येव नये वृत्तिर्लज्जा सर्वस्य कारणम् ॥ १ ॥ लिंजनं गुणौधजननी जननीमिवार्या— मत्यन्तशुद्धहृदयामनुवर्त्तमानाः । तेजस्विनः सुखमसूनिष सन्त्यजन्ति सर्व्यस्थितिव्यसनिनो न पुनः प्रतिज्ञाम् ॥ २ ॥

શખ્દાર્થ:—લજ્જાએ કરી કાર્યના નિર્વાહ, લજ્જાએ કરી યુદ્ધમાં સુભદાતું મૃત્યુ અને લજ્જાએ કરીનેજ નીતિમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે. તેથી સર્વ આવશ્યક ખાખતાનું મૂળ કારણ લજ્જાજ છે. ૫ ૧ ૫ શ્રેષ્ઠ અને અત્ય'ત શુદ્ધ દ્વદયવાળી મા-તાની પેઠે અનેક ગુણાને ઉત્પન્ન કરતારી લજ્જાને અનુસરનારા તેજસ્વી (પરાક્રમી) અને સત્યની સીમામાં રહેવાની દેવવાળા પુરૂષા સુખેથી પ્રાણાના ત્યાગ કરે છે,

#### परंतु इही पृष्णु पातानी प्रतिज्ञाना भ'ा इस्ता नथी. ॥ २ ॥ वणी इह्यु छ हे— लज्जालुओ अकज्जं वज्जइ दूरेण जेण तणुअंपि । आयरइ सयायारं न मुयइ अंगीकयं कह वि ॥ ३ ॥

શાબ્દાર્થ:--આ હેતુથી લજ્જાળુ પુરૂષ અતિ સ્વલ્પ અકાર્થ**ના પણ દૂરથીજ** ત્યાગ કરે છે, સદાચારનું પ્રતિપાલન કરે છે અને કેાઇ પણ પ્રકારે અંગીકાર કરેલું છોડતા **નથી.** ા ૩ ા તે માટે કહ્યું છે કે--

## दूरे ता अन्नजणो अंगे चिय जाइं पंच भूयाइं। तेसिंपि य लज्जिजजाइ पारखं परिहरंतेहिं ॥ ४ ॥

રાબ્દાર્થ:—અન્ય પુરૂષથી શરમાત્રું તા દૂર રહ્યું, પણ શરીરમાંજ જે પાંચ ભૂતો છે તેનાથી પણ પ્રાર'ભ કરેલાના ત્યાગ કરતાર લજ્જાળુ પુરૂષ લજ્જા પામે છે. ાા ૪ ાા જેમ શ્રીમાન આમ્બાડ દેવને લજ્જા પ્રાપ્ત થઇ હતી તેનું ઉદાહવણ નીચે અતાવ્યા પ્રમાણે છે.

અહ્યુહિક્ષુપુર પાટણુમાં સર્વ કાર્યોનો અવસર છે જેમાં એવી સભામાં <mark>બેઠેલા ચૌલુક્ય ચક્ર</mark>વર્ત્તા શ્રીકુમારપાળ રાજાએ કાેઠવખત કોંકુણદેશના મક્ષિકા-ર્જી નરાજાનું ભાટ દ્વારા કહેવાતું ' રાજપિતામહ ' એવું બીરૂદ સાંભળ્યું અને તે સહન નહી થવાથી સભાને નિહાળતાં રાજાના અંત:કરણને જાણનાર આંબડદેવ મંત્રિએ દેખાડેલા કરસંપટને જોઇ ચમત્કાર પામેલા રાજાએ સભાવિસર્જન કર્યાબાદ અંજલિબંધ કરવાનું કારણ પુછતાં મંત્રિએ વિજ્ઞપ્તિ કરી કે–આ સભા-માં કાેઇ તેવા પ્રકારનાે સુભટ છે કે જેને માેકલી આ મિથ્ચાભિમાની અને નૃપાભાસ રાજાનો ગર્વ ઉતારી શકીયે. એવા પ્રકારના તમારા આશયને જાણુનાર અને તમારા હુકમને ઉઠાવવા સમર્થ હોવાથી મેં અંજલિબંધ કર્યો હતો. એવા પ્રકારની તેની વિજ્ઞપ્તિ સાંભળ્યા પછી તરતજ તે રાજા તરફ પ્રયાણ કરવા માટે સેનાના નાયક કરી અને પાંચઅંગને પહેરામણી આપી સમસ્ત સામંતાની સાથે આબંડદે-વને વિસર્જન કર્યા. પછી તે આંબડદેવ અવિછિન્ન પ્રયાણ કરી કું કણદેશને પ્રાપ્ત થઈ દુર્વારે પાણીના પૂરવાળી કેાલંબિણી નામની નદીને ઉતરી સામેના કિનારા ઉપર પડાવ નાંખે છે અને હજુસુધી તે આંબડદેવ લડવાને સજ્જ થયાે નથી એમ વિચાર કરી મક્ષિકાર્જુને તેના ઉપર એકદમ એાચિતો હલ્લાે લાવી તેના સૈન્યને નસાડી મુક્યું. મલ્લિકાર્જુનથી પરાભવ પામેલા શ્યામવદન, કાળાં વસ્ત્ર, કાળું છત્ર, કાળા અલંકાર અને કાળા મુકટને ધારણ કરનાર તે આંબડદેવ નામનાે સેનાધિપતિ પાટણશહેરની નજીકમાં કૃષ્ણગૃઢશહેર નામના સ્થાન વિશે આવી રહ્યો. રાજા-

વાટિકામાં નીકળેલા ચૌલુકય શિરામણી કુમારપાળે તે પડાવ જોઇ પુછયું કે આ કાેની સેનાનાે પડાવ છે ? ઉત્તરમાં કાેઇ ઉતાવળાએ જણાવ્યું કે–મલ્લિકાર્જનથી પરાભવ પામેલા અને કું કણદેશથી પાછા ક્રેલા આંબડદેવ મંત્રીના આ સેનાનિવેસ છે. આ વાત સાંભળી તે મંત્રીની અત્યંત લજ્જાથી વિસ્મય થએલા રાજાએ પ્રસન્ન અને મનાહર દ્રષ્ટિથી મંત્રિના સત્કાર કરી બીજા બળવાન સામતા સાથે મલ્લિકાર્જુનને જીતવા માટે આંખડદેવને ફરીથી માકલ્યા. અનુક્રમે તે કાલ બિહ્ નામની નદીને પ્રાપ્ત થઇ તેના ઉપર પુલ જેવા માર્ગ તૈયાર કરી તેજ માર્ગ દ્વારા અનુક્રમે સાવધાન વૃત્તિથી સૈન્યને ઉતારી અસાધારણ ગુદ્ધ શરૂ થતાં ખહાદુરીથી હસ્તિના સ્કંધ ઉપર આરૂઢ થએલા મલ્લિકાર્જુનનેજ ચેષ્ટારહિત કરતા તે આંબડ-દેવ નામના સુભટ મૂશળ જેવા દાંતરૂપ પગથીઆવડે હાથીના કું ભસ્થળ ઉપર આરૂઢ થઈ પ્રચંડ રણ રસના આવેશમાં આવી પ્રથમ તું પ્રહાર કર અથવા તા ઇષ્ટદેવનું સ્મરણ કર એ પ્રમાણે બાલી અને તીકૃણ ધારવાળા ખડુગના પ્રહારથી મલ્લિકાર્જી-નને પૃથ્વી ઉપર પાડી નાંખી અને મલ્લિકાર્જુનના નગરને લુટવામાં જ્યારે સામ-તાે રાકાયા હતા તે વખતે કેશરીસિંહનું બચ્ચું જેમ હાથીના નાશ કરે છે તેની પેઠે આંબડદેવે સહેજમાંજ મલ્લિકાર્જી નનું મસ્તક કાપી નાખ્યું. પછી તે મસ્તકને સાેનાથી વીંટીલઇ તે કુંકણદેશમાં કુમારપાળ ભૂપાળની આજ્ઞા વર્ત્તાવી અનુક્રમે અણુહિલ્લપુર પત્તનમાં આવી કુમારપાળ નરેશની સભામાં જ્યારે ખેડુંતિર સામંતાની હાજરી હતી તે વખતે કું કણ દેશના રાજા મલ્લિકાર્જીનના મસ્તકની સાથે શુંગારકાેટી નામની સાડી, માણિક્ય નામના પટ, પાપક્ષયંકર નામના હાર, સંચાેગસિંહ નામની છીપ, સાેનાના અત્રીશ કળશ, માેતિના છાે મૂઠા, ચાર દાંત વાળા સેટક નામના એક હાથી, એકસાવીસ પાત્રા અને ચઉદ ક્રોડ સાના મહાર વિગેરે વસ્તુએાથી પાેતાના સ્વામિ શ્રી કુમારપાળરાજાની આંબડદેવ મંત્રિએ પુજા કરી. ઉપર જણાવેલા આશ્ચર્યજનક કાર્યથી ખુશી થએલા રાજાએ પાતાનાજ મુખથી શ્રી આંબડદેવને 'રાજપિતામહ' એવું બીરૂદ આપ્યું.

હવે ચાલતા વિષયની સમાપ્તિ કરતાં ગ્રંથકાર ઉપદેશ દ્વારા આ ગુણ પ્રાપ્ત થવાનું ફૂળ અતાવે છે—

## संकटेऽपि महति प्रतिपन्नं लज्जया त्यजति यन्न मनस्वी। निर्वहेच खलु तेन सलज्जः सम्मतः शुभविधावधिकारी॥ ५॥

રાષ્ક્રાર્થ:-- મેહાંટું સંક્રેટ આવ્યા છતાં પણ મનસ્વી પુરૂષ અંગીકાર કરેલું લજ્જાથી ત્યાગ કરતા નથી પરંતુ ખરેખર તેના નિર્વાહ કરે છે. તે હેતુથી લજ્જા-વાન્ પુરૂષ ધર્મ કાર્યમાં અધિકારી ગણાય છે. ા પા



#### एकत्रिंशत् गुणवर्णन.



વે ક્રમથી પ્રાપ્ત થએલા સદય નામના એક્ત્રીશમા ગુણુનું વર્ણન કરે છેઃ—

सदय:—દુ:ખિત પ્રાણિઓનું રક્ષણ કરવાની અભિલાષા રૂપ દયાએ કરી જે યુક્ત હોય તે સદય કહેવાય છે. અને દયાજ ધર્મનું મૂળ છે તેથી દયાળ જ ધર્મ- ને ચાેગ્ય છે. કહ્યું છે કે—

# देहिनः सुखमीहन्ते, विना धर्मं कुतः सुखम्?। द्यां विना कुतो धर्मस्ततस्तस्यां रतो भव ॥१॥

શબ્દાર્થ:—પ્રાણીએા સુખની ઇચ્છા કરે છે, પરંતુ ધર્મ વિના સુખ કયાંથી હાઇ શકે <sup>8</sup> તેમજ દયા વિના ધર્મ કયાંથી હાય <sup>9</sup> તે માટે હે ભવ્ય! છવાનું રક્ષણ કરવામાં તત્પર થા. ॥ ૧ ॥

ભાવાર્થ:—આ જગત્માં ઇંદ્રથી માંડી કું શુ પર્યંત તમામ પ્રાણીઓ સુખની ઈચ્છા રાખે છે. પરંતુ કષાય, અવિરતિ, પ્રમાદ અને રાગદ્રેષની પરિણતિ વિગેરે પ્રખળ કારણોને લીધે સુખનું ખરેખરૂં કારણ જે ધર્મ છે તેવા જિનેક્ત ધર્મનું યથાર્થ આરાધન કર્યા શિવાય ધર્મથી પ્રાપ્ત થનાર સુખની ઈચ્છા રાખનારને સ્વ-પનમાં પણ સુખ કેવી રીતે મળી શકે! માટે સુખની ઇચ્છા રાખનાર પુરૂષે યથાશકિત ભાવપૂર્વક ધર્મ કરવા તત્પર થવું જોઇએ. ધર્મની ઉપાસના કરનારને કેવળ સંસારનું સંપૂર્ણ સુખ પ્રાપ્ત થાય છે એટલું જ નહીં પરંતુ ઉત્તરોત્તર માલના અનંત સુખને પણ મેળવી શકે છે. ધર્મ પણ અહિંસા રૂપ હાવો જોઇએ. કારણકે અહિંસા ધર્મનું મૂળ છે. દરેક પ્રાણીને જીવવાની આશા હાય છે, મરણની વાત કાને પડતાં ભયભ્રાંત થઈ જાય છે. એવા અનાથ પ્રાણીઓને પ્રાણ લઈ ધર્મની રદ

ઇચ્છા કરે છે તો હાલહલ ઝેર ખાઈ જીવવાની ઇચ્છા ખરાખર છે. વખતે નિકાચિત આયુષ્ય હોવાથી ઝેર જીવિતના નાશન કરી શકે એ કદાચિત ખનવાજોગ છે, પરંતુ હિંસા કરનારને હિંસાથી ધર્મ થવા તો દૂર રહ્યો પણ નારકીનાં અતિ ભયંકર દુ:ખોના અનુભવ કરવા પડે છે માટે જિનેશ્વર ભગવાને શ્રાવકાને જીવદયા પાળવા માટે જે નિયમા ખતાવ્યા છે, તે પ્રમાણે તેનું પાલન કરવા દરેક સુખાભિલાષી પ્રાણીઓએ તત્પર થવું જોઇએ. એકલા જૈનાજ અહિંસાને ધર્મનું મૂળ કારણ માને છે એમ નથી. પરંતુ આર્યાવર્ત્તના તમામ દર્શનવાળા " अहिंसा परमो धर्मः" આ મહા વાક્યને માન્ય કરી અહિંસાને ધર્મનું પ્રધાન અંગ સ્વીકારે છે. તે માટે કહ્યું છે કે—

#### ददातु दानं विद्धातु मौनं वेदादिकं चापि विदांकरोतु। देवादिकंध्यायतु सन्ततं वा न चेदया निष्फलमेव सर्वम् ॥२॥

રાબ્દાર્થ':—દાન આપાે, માેન ધારણ કરાે, વેદાદિક∷અથવા તાં બીજાં ગમેં તે શાસ્ત્રાને જાણા અને નિર'તર ≩વાદિકનું ધ્યાન કરાે પરંતુ જો એક દયા નથી તાે ઉ-પર અતાવેલું સગ્રુળું નિષ્ફળ છે એટલે રાખમાં ઘી હાેમ્યા બરાબર છે. ાા રાા

વિવેકી પુરૂષ દયા પણ પાતાના આત્માની પેઠે કરે. તે માટે કહ્યું છે કે—

## प्राणा यथांऽऽत्मनोऽभीष्टा भूतान।मपि ते तथा । आत्मौपम्येन भूतानां दयां कुर्वीत धर्मवित् ॥ ३ ॥

રાબ્દાર્થ:—જેમ પાતાના પ્રાણા અભીષ્ટ છે, તેમ પ્રાણી માત્રને પણ પાતાના પ્રાણા અભીષ્ટ છે. માટે ધર્મજ્ઞ પુરૂષે પાતાની પેઠે બીજા પ્રાણીઓની દયા કરવી જોઇએ. અર્થાત્ પાતાના પ્રાણા જેવા બીજાના પ્રાણા ગણી તેનું રક્ષણ કરવું જોઇએ. ॥ ૩ ॥

# कृपानदीमहातीरे सर्त्रे धर्मास्तृणाङ्कराः । तस्यां शोषमुपेतायां कियन्नन्दन्ति ते चिरम् ॥ ४ ॥

રાખ્દાર્થ:—કૃપારૂપ નદીના કિનારા ઉપર સઘળા ધર્મા અ'કુરારૂપ છે. જ્યારે તે નદી સુકાઇ જાય ત્યારે તે અ'કુરા કેટલા કાળ સુધી ટકી શકવાના <sup>?</sup> અર્થાત્ જ્યાં બીલકુલ દયાના છાંટા પણ નથી તા દયાના આધારે રહેનાર ધર્મનું અસ્તિત્વ કયાંથી હોય ? ॥ ૪ ॥

निजप्राणैः परप्राणान् ये रक्षन्ति दयोज्ज्वलाः । द्वित्रास्ते सुरसंस्तुत्या दुर्लभाः पुण्यपूरुषाः ॥ ५ ॥ રાબ્દાર્થ':—જે દયાળુ પુરૂષા પાતાના પ્રાણાએ ક<mark>રી બીજાના</mark> પ્રાણાનું રક્ષણ કરે છે તેવા દુલ°ભ તેમજ દેવતાઓથી સ્તુતિ કરાએલા પવિત્ર પુરૂષા બે ત્રણ અર્થાત્ ગણ્યા ગાંહ્યા હોય છે. ∥ પે ∥

જેમ વિક્રમાદિત્ય નામના રાજા હતા. તેની કથા આ પ્રમાણે છે.—

એક વખતે અધ્વથી હરણ કરાએલાે અને તૃષાથી પીડિત થએલાે વિક્રમ રાજા અરણ્યમાં પાણીની તપાસ કરતા હતા. તેટલામાં કાઇએક ગુફામાં કાદવવાળા તલા-વડાની અંદર ખુંચી ગએલી અને દુર્ભળ એવી એક ગાય તેના જેવામાં આવી. આં-સુથી ખરડાએલી આંખાવાળી ગાયે પણ રાજાને જોઇ ખરાડા પાડ્યા. તે સાંભળી દુ:ખિ થઐલા પ્રાણીએાનું રક્ષણ કરવામાંજ ધ્યાન આપનાર રાજાએ પણ તેને અ-હાર ખેંચી કાઢવા માટે અનેક ઉપાયા કર્યા પરંતુ કાઇ પણ રીતે ગાય અહાર ની-કળી શકી નહીં અને રાત્રિ થઈ ગઇ. તેટલામાં કાઈ પણ સ્થળથી એાચિ તાે એક ભૂખ્યા સિંહ તે ગાયનું ભક્ષણ કરવા માટે આવ્યા અને સિંહનાદ કરવા લાગ્યા. તે જોઈ દયાથી સ્નિગ્ધ હુંદયવાળા વિક્રમરાજા વિચાર કરવા લાગ્યા કે-જો આ દુર્ભળ અને ભયથી વ્યાકુળ થએલી ગાયને હું અહિંયા મૂકીને ચાલ્યા જઈશ તા આ ગા-યને સિંહ જલદી મારી નાંખશે. દુર્ભળ, અનાથ, ભેયભીત હૃદયવાળા અને બીજા-એાથી પરાભવ પામેલા સઘળા પ્રાણીઓના આશ્રય પાર્થિવજ હાય છે. તે હેતથી મ્હારા પ્રાણાના નાશ થાય તા પણ મારે આ ગાયનું રક્ષણ કરવું જોઇએ. એ પ્રમાણે વિચાર કરી તલવારને ઉગામી ગાયની પાસે ઉભાે રહ્યો. રાત્રિમાં ટાઢ અને ભયથી ગાય કંપવા લાગી એટલે રાજાએ પાતાના વસ્ત્રોએ કરી તેણીને ઢાંકી દીધી. આ ત-રફ સિંહ ગાયની સામે ફાળા મારે છે. રાજા તેને તલવારથી ડરાવે છે. એવા પ્રકા-રનાે વૃત્તાંત થએ છતે તે ઠેકાણે વડ ઉપર બેઠેલાે એક પાેપટ બાલે છે કે–હે માલ-વેશ્વર! પોતાના સ્વભાવેજ આજ કે કાલ મરી જનાર આ ગાયને માટે ત્હારા પાતાનાં પ્રાણાને રિયા માટે અર્પણ કરે છે ? ત્હારી ઈચ્છા પ્રમાણે અહીંથી ચાલ્યા જા અથવા તા આ વડ ઉપર જલદી ચડી જા. રાજાએ તેના ઉત્તરમાં જણાવ્યું કે–હે શુકરાજ! તમારે આ પ્રમાણે બાલવું ન જોઇએ. કેમકે--બી-જાના પ્રાણાએ કરી પાતાના પ્રાણાનું રક્ષણ સઘળા પ્રાણીઓ કરે છે. પરંતુ પાવાના પ્રાણાએ કરી બીજાના પ્રાણાનું રક્ષણ કરનાર એક જમૂતવાહનજ છે. જેમ સૂર્યના ઉદય થવાથી સૂર્યકાંત મણીએા કાંતિયુક્ત થાય છે, તેમ એક દયાથીજ સત્ય વિગેરે તમામ ગુણા ફળયુક્ત થાય છે. અર્થાત્ સૂર્યકાંત મણીએા સુર્યના અસ્તિત્વ સિવાય પાતાના ગુણાને પ્રકાશમાં લાવી શકતી નથી તેવી રીતે સઘળા ધર્મામાં પ્રધાનપદ ભાેગવનારી દયા શિવાય સત્ય પ્રમુખ ગુણા સ્ક્રુરાયમાન થતા નથી. તેમજ ધર્મરૂપ કલ્પવૃક્ષનું બીજ; સમગ્ર જગત્ના પ્રાણીઓને સુખ આપનાર અને અનંત દુ:ખાના નાશ કરનાર જો કાઈ હાય તા તે એક દયાજ છે. એક નાયક વગરનું સેન્ય નકામું ગણાય છે, તેમ દેવગુરૂની ચરણાપાસના, તપસ્યા, ઇંદ્રિયાના નિગ્રહ, દાન આપવું અને શાસ્ત્રોનું અધ્યયન કરવું એ સઘળું એક દયા વિના નિષ્ફળ ગણાય છે. જો આજ કે કાલ અથવા કાળાંતરે મૃત્યુ થવાનું છે એવા નિશ્ચય જ છે તાે પછી એક મ્હારા પાતાના નાશ થયાથી ઘણા પ્રાણીઓના પ્રાણાતું રક્ષણ થતું હાય તા શું એટલાથી બસ નથી ? આ હેતુથી મ્હારા પ્રાણાને પણ અર્પણ કરી આ ગાયને ખચાવવી **યાગ્ય** છે. એવા નિશ્ચય કરી રાજાએ આખી રાત તે ગાયનું રક્ષણ કર્યું. પ્રાત:કાળમાં સૂર્યોદય થતાં સિંહ, ગાય કે પાપટને દેખ્યા નહીં. કેવળ પાતાને જોઇ મનની અંદર આશ્ચર્ય અને તર્કવિતર્ક કરે છે તેટલામાં બે દેવાને પાતાની આગળ જોયા. વિસ્મય હુદયવાળા તે બે દેવાે પણ આ પ્રમા**ણે બાલ્યા**–સાંપ્રત કાળમાં પૃથવી ઉપર સખાવત કરનાર અને જાગરૂક એવી દયા પ્રમુખગુણે એ કરી શુદ્ધિ કરનાર વિક્રમ રાજાના જેવાે કાેઇ બીજાે પુરૂષ નથી. એ પ્રમાણે દેવાની સભામાં હર્ષિત થએલાે સાક્ષાત્ ઇંદ્ર પાતે જ તમારી કીર્ત્તિની પ્રશસા કરે છે. માટે હે નરદેવ ! તને ધન્ય છે. ત્હારી પરીક્ષા કરવા માટે સિંહ, ગાય અને પાપટનાં રૂપા કરી અમા અન્ને દેવાએ દેવમાયા દેખાડી હતી. તારી દયા રસિકતા ઇંદ્રના વર્ણનથી પણ હુજાર ગણી અમાએ જોઈ. માટે વર માગે. રાજા કંઈપણ ઈચ્છતા નથી. તે પછી તે બન્ને દેવાે રાજાને કામધેનુ ગાય આપી પાતાના સ્થાને ચાલ્યા ગયા. ખુશી થએેલાે રાજા પણ કામધેનુ ગાયને સાથે લઈ નગરીનાે સન્મુખ આવે છે તેવામાં રસ્તાની અંદર એક બાળકવાળા બ્રાહ્મણે રાજાને કહ્યું કે–હે દુ:ખી પ્રાણીએાના દુ:ખને હુરનાર વિક્રમ નરેશ! આ બાળકની માતા મરી ગઈ છે. હવે આ બાલક દુધ વગર રહી શકતાે નથી. ઘરમાં લક્ષ્મીના અભાવ હાવાથી હું ગાય મેળવી શકતાે નથી. તેથી હું દુ:ખી છું. આ ખીના સાંભળી દયાથી સ્નિગ્ધ હુદયવાળા રાજાએ બ્રાહ્મણને કામધેનું ગાયને આપી દઈ પાતાના સ્થાનને ભૂષિત કર્યું.

હવે ગ્રંથકાર મહારાજ પ્રસ્તુત ગુણની સમાપ્તિ કરતાં ઉપદેશ આપે છે—

## एवं दयारसोछासि धर्म साम्राज्यशालिनः। संपदः सर्वतोविक्ष्य सदा भाव्यं दयाछना॥६॥

શુષ્કદાથ°:—એ પ્રમાણે સવ° ઠેકાણે દયાના રસથી વૃદ્ધિ પામતા ધર્મ રૂપ મહાન્ રાજ્યને શાભાવનારી સ'પદાઓને જોઇ હે ભવ્ય લોકો ! તમારે નિર'તર દયાળુ થવું જોઇએ. ॥ ૬ ॥

॥ इति एकत्रिंशत्तमो गुणः ॥ ३१ ॥





#### द्वात्रिंशत् गुणवर्णन.



વે ક્રમથી પ્રાપ્ત થએલા સૌમ્ય નામના બત્રીશમા ગુણુનું વ-ર્ણન કરે છે—

सौंम्य:—મનોહર આકૃતિવાળા હાય અથવા જેનું દર્શન પ્રિય હાય તે સામ્ય કહેવાય છે. અને તે ગૃહસ્થ ધર્મને યાગ્ય હાઇ શકે છે. તેથી વિપરિત જે કૂર આકૃતિવાળા મનુષ્ય હાય એટલે ભયજનક અને અદર્શનીય હાય તે પ્રાયકરી લાકને ઉદ્દેગનું કારણ થાય છે. અને તે વિશેષ ધર્મને યાગ્ય થઇ શકતા નથી. ખરેખર સામ્યતા સર્વને પાતાનાં તરફ ખેંચનારી હાય છે. જેમકે—

#### अपकारिण्यपि प्रायः सौम्याः स्युरुपकारिणः । मारकेभ्योऽपि कल्याणं रसराजः प्रयच्छति ॥ १ ॥

શબ્દાર્થ:—જેમ પારે પાતાના મારનારને પણ સુવર્ણ આપે છે તેમ મનાહર આકૃતિવાળા અથવા તાે સુકુમાર સ્વભાવવાળા પુરૂષા ઘણું કરી અપકાર કરનાર ઉપર પણ ઉપકાર કરવાવાળા હાેય છે. અર્થાત્ આવા સ્વભાવવાળા પુરૂષા દરેક મતુષ્યને પાતા તરફ ખેંચે એમાં કાંઇ નવાઇ નથી. ॥ ૧ ॥

અથવા સુખેથી આરાધન કરવા લાયક એટલે દુ:ખેથી આરાધન કરી શકાય તેવા સ્વભાવના ત્યાગ કરનાર જે હોય તેને સાૈમ્ય કહે છે. અને ખરેખર તેવા પુરૂષને સુખેથી અનુકૂળ કરી શકાય છે. આથી ઉલટી પ્રકૃતિવાળા દુરારાધ્ય પુરૂષ તો તીવ્ર સ્વભાવને લીધે પાતાના પરિવારને નારાજ કરનાર અનુક્રમે સહાય વગરના થાય છે. જ્યારે સુકુમાળ સ્વભાવવાળા સુખેથી આરાધી શકાય એવી પ્રકૃતિ હોવાને લીધે શત્રુપક્ષના લાકાથી પણ સેવાય છે. આ વિષયમાં રામચંદ્રજીનું દર્શન્ત સુપ્ર-

સિદ્ધ છે. રામચંદ્રજી પોતાના કટ્ટા દુશ્મન રાવણના પક્ષકારા વિભીષણ, સુગ્રીવ હનુમંત વિગેરેથી સેવાયા હતા, તેનું કારણ રામચંદ્રજીના સુકુમાળ સ્વભાવ અને સરલ પ્રકૃતિ વિગેરે હતું. તે માટે કહ્યું છે કે—

## चन्द्रः सुधामयत्वादुडुपतिरिप सेव्यते यहयामैः । यहगणपतिरिप भानुर्भाम्यत्येको दुरालोकः ॥ २॥

શખ્દાથ:—ચન્દ્રમા નક્ષત્રોના સ્વામી છે તા પણ અમૃતમય હાેવાથી અર્થાત્ સાૈમ્ય પ્રકૃતિને લઈ ગ્રહાેના સમૂહથી સેવાય છે. અર્થાત્ ગ્રહાેના સમુદાય ચંદ્રના આશ્રય કરે છે. અને હ:ખેથી જોઇ શકાય એવા સૂર્ય ગ્રહાેના સમુદાયના સ્વામી છે તા પણ પાતાની તીલ્ર પ્રકૃતિને લીધે ગ્રહ્મણથી રહિત એકલા પશ્ભિમણ કરે છે. ર

અથવા જેનું હૃદય કૂર ન હોય તેવા પુરૂષને સાૈમ્ય કહે છે. અને તેવા પુરૂષના કાઇએ મ્હાેટા અપરાધ કર્યા છતાં પણ તેને ખરાબ કરતા નથી.જેમ વીરધવલ ના-મના રાજાએ કર્યું હતું. તેનું દર્ષાંત જાણવા જેવું હાવાથીનીચે બતાવવામાં આવે છે.

કાઇક વખતે દિવસમાં વીરધવલરાજા ચંદ્રશાળામાં સુતા હતા. તે અવસરે વસ્ત્રથી ઠાંકેલા મુખવાળા અને જાગતા રાજાને ઉઘે છે એમ માની તેની પગચંપી કરનાર કાઇક ખવાસે તે રાજાના અંગુઠામાં રહેલી રત્નની અંગુઠી લઇને માેઢામાં મુકી, પણ રાણાએ જાણતાં છતાં કંઈ પણ કહ્યું નહીં અને બીજે દિવસે ભંડારમાંથી તેવા પ્રકારની જ બીજી અંગુઠી કઢાવી અને પહેરીને પાંછા ત્યાંજ સુઇ ગયા, પગચંપી કરનાર ખવાસે પ્રથમની પેઠે તેને ગ્રહણ કરવા માટે પ્રારંભ કર્યા, પરંતુ રાજાએ કહ્યું કે આ અંગુઠી લઇ લેતો નહીં. જે ગઇ કાલે લીધી છે તે તનેજ આપવામાં આવે છે. આ વચન સાંભળી ભયભ્રાંત થયેલા ખવાસ રાજાના પગમાં પડયા. તેટલામાં કાઈ એક કાર્ય માટે આવેલા વસ્તુપાલ મંત્રિએ તે ખવાસને હંકાયી તે વખતે રાજાએ કહ્યું કે—હે મંત્રિન! આ દાષ આ ખવાસના નથી, પરંતુ અમારી કૃપણતાના આ દાષ છે. એમ બાલી ભય પામેલા ખવાસને કહ્યું કે, હે વત્સ! ડરીશ નહીં હું જાહ્યું છું કે થાડી આજવિકાથી ઈચ્છા પૂર્ણ થતી નથી. માટે આજથી લઇને અડધા લાખ ત્હારી આજવિકા માટે અને આ ઘાડા તને આરોહણ કરવા માટે અર્પણ કરૂં છું. આ પ્રમાણે તે ખવાસને આધાસન આપવાથી રાજાનું લાકમાં 'સેવકસદાફળ' એવા પ્રકારનું બિરફદ પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યું.

પૂર્વોક્ત પ્રકૃતિવાળા કરતાં વિપરીત સ્વભાવવાળા એટલે કઠાર પ્રકૃતિવાળા મનુષ્ય તા હિતશિક્ષા આપનાર ઉપર પણ નાખુશી અતાવનાર આકૃતિને પ્રગટ કરે છે. આ બાબતમાં લક્ષ્મણસેન રાજાનું ઉદાહરણ નીચે પ્રમાણે છે—

ગૌડદેશમાં લક્ષણાવતી નામની નગરીમાં સંપૂર્ણ બુદ્ધિના ભંડારરૂપ ઉમાપતિ-ધર નામના મંત્રિથી જેના રાજ્યની ચિંતા કરાય છે એવા લક્ષ્મણસેન નામના રાજા ઘણા કાળ સુધી રાજ્ય કરતા હતા. જેમ મદાન્ધ થયેલા હાથી હાથણીના સંગ કરવાથી કાદવમાં ફસી પડે છે તેવી રીતે તે રાજા મદાન્મત્ત ગજઘટાના સં-સર્ગથી જાણે મદાંધ ન થયા હાય? તેમ ચંડાલનીના સંસર્ગરૂપ કાદવમાં ફસી ગયા હતા. અર્થાત્ ચંડાલનીની સાથે વિષયસુખમાં મગ્ર થયા હતા. આ વૃત્તાંત ઉમાપતિધર નામના મંત્રીના જાણવામાં આવ્યું હતું. પરંતુ પાતાના સ્વામિની કૂર પ્રકૃતિ હાવાથી સાક્ષાત્પણે પ્રતિબાધ કરવા સાટે સભા મંડપના પાટડા ઉપર મંત્રીએ ગુપ્તપણે નીચેનાં અન્યોક્તિગર્ભિત કાવ્યો લખ્યાં—

शैत्यं नाम ग्रुणस्तवैव तदनु स्वभाविकी स्वच्छता किं ब्रुमः श्रुचितां व्रजन्त्यशुचयः स्पर्शात्तवैवापरे । किञ्चातः परमस्ति ते स्तुतिपदं त्वं जीवनं देहिनां त्वं चेन्नीचपथेन गच्छिस पयः ! कस्त्वां निरोध्धुं क्षमः ॥३॥

રાબ્દાર્થ:—હે જળ ! મુખ્યપણે શીતલતા ગુણ તારોજ છે. તા પછી તાહરી સ્વાભાવિક સ્વચ્છતા માટે અમાં કાંઇ વર્ણન કરી શકતા નથી. કારણ કે તારા સ્પર્શ માત્રથીજ બીજા અશુચિ પદાર્થા પવિત્રતાને પ્રાપ્ત થાય છે. અને તું પ્રાણી માત્રાનું જિવતવ્ય છે આથી વધારે તહારી સ્તૃતિ શું હોઇ શકે ? આ પ્રમાણે ત્હારામાં ગુણા હોવા છતાં તું નીચ માર્ગ જતું હોય તા તને રોકવા કાેણ સમર્થ થાય ? ાાગા આ કાવ્યમાં જળને ઉદેશી રાજાને બાેધ આપ્યા છે.

त्वं चेत्संचरसे वृषेण ठघुता का नाम दिग्दन्तिनां व्यालैः कङ्कणभूषणानि तनुषे हानिने हेम्रामपि । मूर्छन्यं कुरुषे जडांशुमयशः किं नाम लोकत्रयी-दीपस्याम्बुजबान्धवस्य जगतामीशोऽसि किं ब्रूमहे॥ ४॥

શબ્દાર્થ—હે શ'કર ? જો તું વૃષભ ( ખળદ ) ઉપર એસી ગમન કરે છે તેથી હાથીની હલકાઈ શી ! વળી જો તું સર્પાવડે કંકણરૂપ આભૂષણોને બનાવે છે તેથી સુવર્ણની હાન્તિ શી ? અને જો તું મસ્તક ઉપર ચંદ્રને ધારણ કરે છે તેથી ત્રણ જગતમાં દીપક સમાન સૂર્યને અપયશ શેનાે! તું જગતના ઇશ છે તેથી અમા વધારે શું બોલી શકીએ ? અર્થાત્ હસ્તિ સુવર્ણ અને સૂર્ય જેવાં ઉત્તમ સાધના હોવા

છતાં તું નીચના આશ્રય લે તેમાં તહારી હલકાઈ છે. ॥ ૪ ॥ આ કાવ્યમાં પણ શ'કરને ઉદ્દર્શી રાજાને પ્રતિભાધ કચા છે.

छिन्ते ब्रह्माशिरो यदि प्रथयित प्रेतेषु सत्यं यदि श्लीबः क्रीडित मातृभिर्यदि रितं धत्ते इमशाने यदि । स्ट्रष्ट्वा संहरित प्रजा यदि तथाऽप्याधाय भक्त्या मन-स्तं सेवे करवाणि किं त्रिजगती शून्या स एवेश्वरः ॥ ५ ॥

રાબ્દાર્થ:—યદાપિ મહાદેવ બ્રહ્માના મસ્તકને છે દે છે, પિશાચાની અંદર ખ-રેખર પ્રસિદ્ધિ પામે છે, ઉન્મત્ત થઇ આતાએ સાથે ક્રીડા કરે છે, રમશાનમાં પ્રીતિ રાખે છે અને પ્રજાઓને બનાવી સ'હાર કરે છે તા પણ નિરૂપાયે કરવું શું ? ઇધર તેજ છે તેના વિના ત્રણે જગત સૂનાં છે માટે તેનામાં ભક્તિથી મનને સ્થાપન કરી હું તે મહાદેવની સેવા કરૂં છું. અર્થાત ઉપર જણાવેલા અપવાદાથી પરિપૂર્ણ હોવા છતાં જગતના ઇધર હોવાને લીધે મ્હારે નાઇલાજે આદર કરવા પડે છે ॥ પ ॥ આ કાવ્યમાં પણ શંકરને ઉદ્દેશી રાજાને બાધ કર્યો છે.

सद्वृत्तसद्गुणमहाईमहर्घ्यमूल्य कान्ताघनस्तनतटो-चित चारुमूर्ते ! ।

आः पामरीकठिनकण्ठविलग्न भग्न! हा हार! हा-रितमहो! भवता ग्रिणित्वम् ॥ ६॥

શખ્દાર્થ:—શ્રેષ્ઠ ગાળ આકૃતિવાળા, શ્રેષ્ઠ ગુણ (ઢારા ) વાળા, લાયકાતવાળા, માડી કિંમતવાળા અને સુંદર સ્ત્રીઓના પુષ્ટ સ્તન ઉપર યાગ્ય રીતે રહેલી મનાહર મૂત્તિવાળા હૈ હાર! મને આશ્ચર્યજનક ખેદ થાય છે કે એક ગરીખડીના કઠાર ગળામાં વળગી ભગ્ન થએલા તેં ત્હારૂં ગુણિપણું ગમાવી દીધું છે. ાા દૃાા આ કાવ્યમાં તા હારને ઉદ્દેશી રાજાને બાધ કર્યો છે.

કાેઈ એક પ્રસંગે સભામાં તે <sup>શ્</sup>લાેકાેને જાેઇ અને તેના અર્થના બાેધ થવાથી રાજામાંત્રિ ઉપર અંતરંગમાં દ્રેષ ધારણ કરવા લાગ્યાે. કહ્યું છે કે—

#### प्रायः संप्रति कोपाय सन्मार्गस्योपदर्शनम् । विलूननासिकस्येव भवेदादर्शदर्शनम् ॥ ७ ॥

રાબ્દાર્થ:—જેમ નાકકટ્ટાને દર્પણ દેખાડવું તે ઘણું કરી કાેપ માટે થાય છે તેમ સાંપ્રતકાળમાં સન્માર્ગના ઉપદેશ આપવા તે પણ ઘણું કરીને કાેપ મા-ટેજ થાય છે. ॥ ૭ ॥ તે પછી ઇર્ષાવાળા રાજાએ તે મંત્રિને પદભ્રષ્ટ કર્યો. ત્યારખાદ કાેઇ વખતે રાજપાટિકાથી પાછા કરેલા રાજાએ દુર્દ શાવાળા એકાકી અને ઉપાયરહિત એવા મંત્રિને જોઇ ગુસ્સાથી તેના વધ કરવા માટે મહાવત દ્વારા તેની તરફ હાથીને પ્રેગી. તે જોઇ મંત્રિએ કહ્યું કે જ્યાંસુધી હું કાંઇક બાેલું છું ત્યાંસુધી મહારા તરફ આવતા હાથીને રાેકી રાખ. તેના વચનથી મહાવત તે પ્રમાણે કરે છતે ઉમાપતિ ધર મંત્રિએ કહ્યું કે—

#### नग्नस्तिष्ठति धूलिधूसरवपुर्गोपृष्ठिमारोहति,

व्यालैः क्रीडित नृत्यति स्रवदस्यग् चर्मोद्वहन् दन्तिनः। आचाराद्वहिरेवमादिचरितैराबद्धरागो हरः,

सत्यं नोपदिशन्ति यस्य गुरवस्तस्येद्माचेष्टितम्॥८॥

શખ્દાર્થ:—મહાદ્વવ નગ્નપણે રહે છે, ઘૂળથી મલિન શરીરવાળા વ્રુપલ આ-રાહન કે છે, સર્પો સાથે ફ્રીડા કરે છે, લાહીથી ઢપકતા હાથીના ચામડાને ધારણ કરી નાચે છે, ઇત્યાદિ ચરિત્રાએ કરી આચારથી બહાર થયેલા અને રાગમાં આ-સક્ત રહે છે તે ખરેખર સત્ય છે. કારણકે જેને ગુરૂઓ ઉપદેશ આપતા નથી તેનું આચરણ આવું જ હાય છે. ાા ૮ાા

એ પ્રમાણે તે મંત્રિના જ્ઞાનરૂપ અંકુશથી મનરૂપ હાથી વશ થવાને લીધે પાતાના ચરિત્રાથી કાંઈક પશ્ચાતાપ કરતા અને પાતાના આત્માની ઘણી નિંદા કરતા રાજાએ ધીમે ધીમે તે વ્યસનના ત્યાગ કરી તે ઉમાપતિધરને ફરિથી મંત્રિપદ ઉપર સ્થાપન કર્યા.

હવે ગ્રંથકાર પ્રસ્તુત ગુણની સમાપ્તિ કરતાં સાૈમ્ય પુરૂષનેજ ધર્મના અધિ-કારી કહે છે—

#### एवं सौम्यः सुखासेव्यः सुखप्रज्ञाप्य एव च । यतो भवेत्ततो धर्माधिकारेऽधिकृतो बुधैः॥ ९ ॥

શબ્દાથ°:—ઉપર જણાવેલાં અન્ને ઉદાહરણાથી સ્પષ્ટ સમજ શકાય છે કે સાૈમ્ય પુરૂષ સુખેથી સેવા કરવા લાયક અને સુખેથી પ્રતિભાષ કરવા લાયક હોય છે, તેથી પ'ડિત પુરૂષોએ સાૈમ્ય પુરૂષનેજ વિશેષ ધર્મના અધિકા**રી** ગણ્યા છે. ાહા

॥ इति द्वात्रिंशत्तमो गुणः ॥

२७





#### त्रयस्त्रिंशत् युणवर्णन.



e. Cil Mas

વે ગ્ર'થકાર ક્રમથી પ્રાપ્ત થએલા "પરાપકાર કરવા રૂપ" તેત્રીશમા ગુણુનું વર્ણુન કરે છે—

परोपकृतिकर्मटः—પરોપકાર કરવામાં કર્મ ઠ એટલે તત્પર હોય તે વિશેષ ધર્મની યાગ્યતા મેળવી શકે છે. ખરેખર જે પુરૂષ પરોપકારપરાયણ હોય છે તે સમસ્ત લોકોનાં નેત્રોને અમૃતના અંજનરૂપ ગણાય છે. અર્થાત્ સમગ્ર પ્રાણીઓને આનંદ આપનાર હોય છે. અને જે નિરૂપકારી હોય છે તે તૃણથી પણ હલકા ગણાય છે. કશું છે કે—

#### क्षेत्रं रक्षति चञ्चा सौधं लोलत्पटी कणान् रक्षा । दन्तात्ततृणं प्राणान् नरेण किं निरुपकारेण ॥ १ ॥

રાખ્દાર્થ:—ચંચા પુરૂષ (ક્ષેત્રના રક્ષણ માટે ખનાવેલા ઘાસના મનુષ્ય) ક્ષે-ત્રનું, ચપલ ધ્વજા પ્રાસાદનું, રાખ (ભસ્મ) અનાજનું અને દાંતમાં ગ્રહુલ કરેલું ત્રણ પ્રાણાનું રક્ષણ કરે છે. અર્થાત્ જ્યારે આવા અચેતન પદાર્થા પ્રાણીઓને ઉપ-કાર કરતાર હોય છે,ત્યારે બાજાને ઉપકાર નહીં કરતાર સચેતન પુરૂષા તૃણ વિગેરે-શી પણ નકામા ગણાય છે. ા ૧ ા

પરાપકાર કરવા તે મ્હાેટા પુરૂષાના સ્વભાવસિદ્ધ ધર્મજ છે. કહ્યું છે કે—

उपकर्तुं श्रियं वक्तुं कर्त्तुं स्नेहमक्तत्रिमम् । सज्जनानां स्वभावोऽयं केनेन्दुः शिशिशीकृतः॥ २ ॥

कस्यादेशात् क्षिपयति तमः सप्तस्तिः प्रजानां छायां कर्तुं पथि विटिपनामञ्जालेः केन बद्धः ।

#### अभ्यर्थ्यन्ते नवजलमुचः केन वा वृष्टिहेतो— जिल्लेवेते परहितविधी साधवो बद्धकक्षाः॥३॥

શખ્કાર્થ:—પરને ઉપકાર કરવાના, પ્રીતિજનક ભાલવાના અને વાસ્તવિક સ્નેહ કરવાના સજ્જન પુરૂષાના આ સ્વભાવ હોય છે. જેમકે ચ'દ્રને કોણે શીતળ કર્યો છે ! કાઇએ નહીં પરંતુ તે તેના જાતિ સ્વભાવજ છે. ાા ર ાા સૂર્ય જગતના અ'ધકારને શું કાઇના હુકમથી દૂર કરે છે ! વૃક્ષાને માર્ગમાં છાયા કરવા માટે શું કાઇએ અ'જલિબ'ધ કર્યો છે ! નવીન મેઘાને વૃષ્ટિ માટે શું કાઇએ અભ્યર્થના કરી છે ! કાઇએજ નહીં, કિન્તુ પાતાના જાતિસ્વભાવથીજ તે શ્રેષ્ઠ પુરૂષા પરનું હિત કરવામાં તત્પર થાય છે. ાા ૩ ાા

અહીંયા ચાર પ્રકારના મનુષ્યો હોય છે. તેમાંથી કેટલાએક પ્રયોજન શિવાય પરાપકાર કરનારા અને કેટલાએક પરાપકાર કરનારને બદલા આપનાર આ બન્ને પુરૂષા ધર્મને લાયક છે. આથી વિપરીત બીજા બે ધર્મને લાયક ગણાતા નથી. તે આ પ્રમાણે છે—

ते तावत्कृतिनः परार्थानरताः स्वार्थाविरोधेन ये ये च स्वार्थपरार्थसार्थघटकास्तेऽमी नरा मध्यमाः। तेऽमी मानुषराक्षसाः परिहतं यैः स्वार्थतो हन्यते ये तु झन्ति निरर्थकं परिहतं ते के न जानीमहे ॥ ४॥

શબ્દાર્થ:—જેઓ પાતાના સ્વાર્થને બાધ ન આવે તેવી રીતે બીજાનું કાર્ય કરવામાં તત્પર હોય છે તે પ્રથમ પંક્તિના સત્પુર્ધા કહેવાય છે. વળી જેઓ પાનતાના અને પરના સ્વાર્થને સાધવાવાળા હોય છે, તે પુરૂષા સધ્યમ ગણાય છે તેમજ જેઓ પાતાના સ્વાર્થને લીધે બીજાના હિતના નાશ કરે છે, તે પુરૂષા મનુષ્યરૂપ રાક્ષસા ગણાય છે. અર્થાત્ આવા પુરૂષાને કનિષ્ઠ કહેવામાં આવે ે. અને જેઓ પાતાના મતલબ શિવાય પરના હિતના નાશ કરે છે, તેઓને કેવા કહેવા તે અમા જાન ણતા નથી ? અર્થાત્ તેવા પુરૂષાને અધમા ખધમ કહેવા જોઇએ. ા ૪ ા

श्चुद्राः सन्ति सहस्रशः स्वभरणव्यापारमात्रोद्यताः स्वार्थो यस्य परार्थ एव स पुमानेकः सतामयणीः । दुष्पुरोदरपूरणाय पिबति स्रोतःपतिं वाडवो जीमृतस्तु निदाघसंभृतजगःसन्तापव्युच्छित्तये ॥ ५॥ રાખ્દાર્થ:—આ દુનીયામાં પાતાનું પાષણ કરવા રૂપ વ્યાપારમાં ઉદ્યમ કર-નારા ક્ષુદ્ર પુરૂષા હજારા છે. પરંતુ જેને બીજાના પ્રયોજનમાં જ પાતાનું પ્રયોજન જણાય છે તેવા સજ્જન શિરામણિ પુરૂષ આ દુનીયામાં એકજ હોય છે. મુશ્કેલીથી ભરી શકાય તેવા ઉદરની પૂરતી માટે જ્યારે વહવાનળ સમુદ્રનું પાન કરે છે, ત્યારે મેઘ તા શ્રીષ્મઋતુથી વ્યાપ્ત થએલા જગત્ના સંતાપ નાશ કરવા માટે તત્પર થાય છે. આ બે ઉદાહરણા ક્ષુદ્ર અને મહાન્ પુરૂષના ઓળખાણ માટે બસ છે.

#### कए वि अन्नस्सुवयारजाए कुणंति जे पच्चुवयारजुग्गं। न तेण तुल्लो विमलो वि चंदो न चेव भाणू न य देवराया॥६॥

રાખ્દાર્થ:—જેઓએ બીજાને અનેક ઉપકાર કર્યા છે તા પણ જે પુરૂષા ઉપકાર કરનારને ચાગ્ય પ્રત્યુપકાર કરે છે અર્થાત્ બદલા આપે છે. તેની બરાબરી નિર્મળ ચંદ્ર, સૂર્ય અને ઇંદ્ર પણ કરી શકતા નથી. અર્થાત્ ઉપકાર કરનારા પુરૂષા કરતાં પ્રત્યુપકાર કરનારા પુરૂષા આ દુનીઆમાં ઉત્તમાત્તમ ગણાય છે. અને તે ઘણાં થાડા હોય છે. ॥ ૬ ॥

ઉપકાર દ્રત્ય અને ભાવથી બે પ્રકારે હોય છે તે આ પ્રમાણે છે—અન અને પાણી વિગેરેનું દાન કરવારૂપ હોય તેને દ્રવ્ય ઉપકાર જાણવા અને તે અનિશ્ચિત તેમજ અસ્થિર હાવાથી તેને દ્રવ્ય ઉપકાર કહેવામાં આવે છે. કાંઇ પણ કારણ શિન્યાય પાતાના આત્માને અને પરને સમ્યક્ત્રાન તથા ચારિત્રમાં સ્થાપન કરવા તેને તીર્થકરો ભાવ ઉપકાર કહે છે. જે કોઇ પુરૂષસિંહા આ જગતમાં પરાપકાર કરે છે, તેઓના યશ: રૂપ પટહના ધ્વનિ સઘળી દિશાઓમાં ફેલાય છે. તેટલા માટે સામર્ચ્ય હોય તા મનુષ્યે પરાપકાર કરવામાં ઉદ્યમ કરવા જોઇએ. કારણ કે પરાપકાર કરવાથી ધર્મ અને ચંદ્ર જેવી નિર્મળ કીર્ત્તિ દુનિયામાં પ્રસરે છે. જેમ વિક્રમરાજાની કીર્તિ ફેલાઇ હતી. આ ઠેકાણે વિક્રમરાજાનું ઉદાહરણ આ પ્રમાણે છે—

એક વખત વિક્રમરાજા રાજપાટિકાથી પાછા ફરતાં રાજમાર્ગમાં દાણા વિણ્વામાં તત્પર થએલા એક દરિદ્રને જોઇ બાલ્યા કે—' જેઓ પાતાની ઉદરપૂત્તિ' કરવામાં પણ સમર્થ હાઇ શકતા નથી તેઓનું આ જગતમાં ઉત્પન્ન થવું શા કામનું છે?' આ પ્રમાણે રાજા તરફથી કહેવામાં આવતાં તે દરિદ્રી બાલી ઉઠ્યો કે— જેઓ સારી રીતે સમર્થ છે છતાં પરાપકાર કરી શકતા નથી તેઓનું જન્મવું પણ આ દુનિયામાં નિરૂપયાગી છે.' આ પ્રમાણે દરિદ્રી તરફથી કહેવામાં આવતાં મહારાજા વિક્રમરાજાએ તે ભિક્ષને સા હસ્તી અને બે કાેડ સાનામહાર બક્ષીસ કરી. વળી પરાપકારના વિચાર કરતાં કાેઈએ કહ્યું છે કે—

## येषां न विद्या न तपो न दानं न चापि शीलं न परोपकारः। ते मर्त्यलोके भुवि भारभूता मनुष्यरूपेण मृगाश्चरन्ति ॥७॥

શબ્દાથે':—જે પુરૂષાને વિઘા, તપસ્યા, દાન, શીલ અને પરાપકાર હાેતા નથી તે પુરૂષા આ મનુષ્ય લાેકમાં પૃથિવીને ભારભૂત થઇ મનુષ્યના રૂપને ધારણ કરી મૃગપણે પરિભ્રમણ કરે છે. ાા હાા

આ પ્રમાણે કાેઇ કહે છતે હરિણે ઉત્તર આપ્યા કે—

#### खरे शीर्षं जने मांसं त्वचं च ब्रह्मचारिषु । श्रृङ्गे योगीश्वरे दद्यान्मृगः स्त्रीषु स्वलोचने ॥८॥

રાબ્દાર્થ: -- હરિણ સ્વરને માટે મસ્તક, મતુષ્યતે માંસ, **પ્રક્ષ**ચારીઓને ચર્મ, ગ્રાંગીશ્વરાને શીંગહોઓ અને સ્ત્રીઓને પાતાનાં લાચન આપે છે. અર્થાત્ હિરણના કહેવાના આશય એવા છે કે મ્હારા શરીરના સઘળા અવયવા પરાપકારને માટે છે. અને મતુષ્યના તા એક પણ અવયવ ઉપયાગમાં આવતા નથી તા મ્હારી સાથે મ તુષ્યની બરાેબરી કરવી તે ઠીક નથી. ॥ ૮ ॥

વળી અહીં આ પરાપકારના સંખંધમાં વિક્રમરાજાનું ઉદાહરણ આ પ્રમાણે છે— એક વખતે નદીના કિનારા ઉપર વીરવૃત્તિથી આમ તેમ ફરતા વિક્રમરાજાએ એક બ્રાહ્મણને નદીના પૃરમા ખેંચાતા જોઈ પરાપકાર કરવામાં રસવાળા રાજાએ તેને પાણીમાંથી અહાર કાઢયા. તેના અદલામાં બ્રાહ્મણે શ્રી ગિરિનામના પર્વત ઉપર દેવતાના આરાધનથી પ્રાપ્ત થએલી કાળી ચિત્રાવેલ રાજાને અપૃષ્ણ કરી તેલઇ ઉજ્જિયની તરફ પાછા ફરતા માર્ગમાં દ્રરિદીને જોઇ કૃપાપરાયણ થએલા રાજાએ તે ભિક્ષને કાળી ચિત્રાવેલ આપી દીધી. ત્યારબાદ બ્રાહ્મણે કશું કે—' જે રહેમદિલના રાજાએ દુ:ખેથી મેળવેલી કાળી ચિત્રાવેલ એક દ્રરિદીને આપી દીધી તેવા હે વિક્રમાદિત્ય ? પરાપકાર કરવામાં તહારી અરોખરી કરનાર આ પૃથ્વી ઉપર બીજો કોણ હોઇ શકે ? ' કાઈજ નહીં. જીવા અચેત પદાર્થા પણ નીચે અતાવ્યા પ્રમાણે ઉપકાર કરનારા હોય છે—

स्थानभ्रंशाखराधिरोपणशिरश्चिखिल्लसंधारण-शुष्यत्पांशुनिवेशपादहननक्केशश्चमाद्याः क्रियाः । धात्रा यद्यपि चाकिरे मृदि तथाऽप्युऽवींभवत्वादियं— पात्रीभूय परोपकारकृतिभूर्युक्तं कुलीने ह्यदः ॥९॥ રાખ્દાથ :- પાતાના સ્થાનથી બીજ સ્થાનમાં લઇ જવું, ખર ઉપર ચઢાવવું, ઉપર કાદવનું નાખવું, સુકી ધૂળનું સ્થાપન કરવું, પગથી તાડન કરવું, કલેશનું આ-પવું, ચાક ઉપર ભમાવવું વિગેરે ક્રિયાએ જો કે ફંભકાર માટી ઉપર કરે દે તો પણ આ માટી પૃથિત્રીથી ઉત્પન્ન હોવાને લીધે વાસણરૂપ થઈ પરાપકારજ કરે છે. કુલીનને આમ કરવું યુક્તજ છે. અર્થાત્ માટીની પેઠે ગમે તેવી આફત આવે તા પણ ફુલીન પુરૂષા પાતાના અપકારી ઉપર પણ ઉપકારજ કરે છે. ॥ ૯ ॥

# धृिक्षेपनखक्षतातुलतुलारोहावरोहस्फुर-छोहोद्घटनपिञ्जनादिविविधक्लेशान् सहित्वाऽन्वहम्। जज्ञे यः परग्रद्यग्रिसक्वादह श्रित्वा ग्रणोाह्यासितां कर्पासः स परोपकाररसिकेष्वाद्यः कथं ने भवेत्॥१०॥

શબ્દાથ :—ધૂળમાં પડલું, નખાેથી છેદાલું, મ્હાેટાં ત્રાજવાં ઉપર ચઢલું, પાછું ઉતરલું, તીક્ષ્ણ લાેઢાના ઝરખામાં પીલાલું અને પિંજાલું વિગેરે નાના પ્ર-કારના કલેશાને નિરંતર સહન કરી સુતરરૂપે થઇ જે કપાસ આ લાેકમાં બીજાનાં ગુદ્ધસ્થાનાને ગાેપાવનારાે થયાે છે, તે કપાસ પરાેપકાર પ્રત્યે પ્રેમ રાખનારાઓની અ'દર અગ્રગામી કેમ ન થઇ શકે? ાા ૧૦ ાા

જ્યારે માટી વિગેરે અચેતન પદાર્થા બીજાના ઉપકાર માટે થાય છે, ત્યારે ચેતનયુક્ત પ્રાણીઓનું તેા કહેવુંજ શું ? વળી–સંપૂર્ણ સુરાસુરની સંપત્તિ અને માેક્ષસુખ આપવામાં એક કલ્પવક્ષ સમાન પરાપકારને જિનેશ્વર ભગવાને સમસ્ત ધ-મેિમાં ઉત્કૃષ્ટ ધર્મ કહ્યાે છે. તે પરાપકાર દ્રવ્ય અને ભાવથી બે પ્રકારનાે હાય છે, એમ જાણી ધીરપુરૂષાએ તે ઉપકાર સઘળા પ્રાણીએા ઉપર યથાયોગ્ય કરવા જોઇએ. ગરીબ, અનાથ, સંપત્તિહીન, ભૂખ્યા અને તરસ્યા પ્રાણીએા ઉપર અનુકંપા લાવી તેમજ તપ, નિયમ જ્ઞાન અને દર્શનના ગુણોનો પ્રચાર કરતા મુનિઓને ઉત્કૃષ્ટિ ભક્તિએ પા-તાથી શકિત મુજબ અન્નાદિકના આપવાથી ઉપકાર કરવાે તેને દ્રવ્ય ઉપકાર કહે-વામાં આવે છે. દુ:ખથી રીખાતા પ્રાણીઓને જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની પ્રાપ્તિ ક-રવારૂપ ઉત્તમાત્તમ ઉપકાર કરવામાં આવે તાે તે ભાવથી ઉપકાર કર્યો એમ કહે-વાય. પરંતુ ઉચ્ચકુળમાં ઉત્પન્ન થએલા, ધીર તેમજ ગંભીર પ્રકૃતિવાળા, ભવિષ્યમાં કલ્યાણને મેળવનારા અને મહા સામર્ચ્યવાળા ઉત્તમ પ્રાણીએાજ બીજાને ઉપકાર કરવા માટે સમર્થ થાય છે. ભાવ ઉપકાર કરનારાએાને તાે નિશ્ચયથી માેક્ષરૂપ કુળ પ્રાપ્ત થાય છે એ પ્રસિદ્ધ છે. તેવી રીતે દ્રવ્ય ઉપકાર કરનારાઓને પણ ભરત રા-જાની પેઠે નિશ્ચયથી ( આ લાેક અને પરલાેક સંબંધી ) અતુળ કળની પ્રાપ્તિ થાય છે. દ્રવ્યાપકાર કરનાર ભરત રાજાનું કથાનક નીચે લખ્યા મુજબ છે.—

આ ભરતક્ષેત્રમાં તેજસ્વી પુરૂષા રૂપ રત્નાના સમૃહથી શાભતી લક્ષ્મીથી પ-રિપૂર્ણ અને પ્રસિદ્ધ થએલી ભાેગવતી નામે નગરી હતી. જે નગરીમાં સજ્જનના સમૂહને આકર્ષ કરનાર નિરંતર લક્ષ્મીથી અવિયુક્ત અને દાનની વાસનાવાળા સ-મગ્ર નાગરિક લાક ઘણું કરી પુરૂષાત્તમ (વિષ્ણુ ) જેવા હતા. તે નગરીમાં પા-તાની કીર્ત્તિથી સમગ્ર ભારતવર્ષને ભરી દેનાર મ્હાટી રાજ્ય લક્ષ્મીરૂપ લતાને પૃષ્ટ કરવા માટે મેઘ સમાન, પરાપકાર કરવામાં રસિક, અત્યંત ઉદારતાથી કલ્પવક્ષને પણ જીતી લેનાર અને નિશ્વલ ઘૈર્ય તેમજ અલ્યુદયથી સમગ્ર મહીમાંડળને ઉ-જ્વલ કરનાર ભરત નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. તે રાજાને પાતાના રૂપથી દેવાં-ગનાએાના તિરસ્કાર કરનારી અને સઘળા અંતેઉરમાં શ્રેષ્ઠતા ભાેગવનારી સુલાે-ચના નામની ત્રિયા ( ભાર્યા ) હતી. તે દંપતીને પૃથ્વીરૂપ કમલિનીને આનંદ આ-પવામાં ચંદ્ર સમાન, નીતિસંપન્ન અને વિનયવાન્ મહીચંદ્ર નામે પુત્ર હતા. કેટલાે-એક કાળ ગયા પછી એક વખત હર્ષિત થએલા શ્રી ભરત રાજાએ ભૂયલ પ્રમુખ કાર્યદક્ષ મંત્રિઓને બાલાવીને કહ્યું કે–' તહુમારે હુમેશાં ચિરંજીવી મહીચંદ્ર નામના આ મ્હારા પુત્રને સઘળા કાર્યોમાં પ્રમાણ તરીકે સ્વીકારવા. અર્થાત્ તેની સલાહ શિવાય કેાઇ પણ રાજ્યકાર્ય કરવું નહીં. તેમજ અસાધારણ પરાક્રમવાળા આપ લાેકાેએ પણ આ પુષ્ટ્યશાલી પુત્રની સહાયતાથી સઘળા રાજ્યકારભાર ચલાવવાે. હું પાતે ઘણી સંપત્તિવાળા હાવાથી દીન તેમજ અનાથ પ્રાણીઓના સમુદાયને પ-રાપકાર કરતાે હમેશાં સુખપૂર્વક રહીશ. ' કહ્યું છે કે—

#### याचमानजनमानसवृत्तेः पूरणाय बत जन्म न यस्य । तेन भूमिरिह भारवतीयं न दुमैर्न गिरिभिर्न समुद्रैः॥११॥

રાખ્દાર્થ:—ખેદ છે કે જેનું જન્મ યાચક લાેકાની મનાેવૃત્તિને તૃપ્ત કરવા માટે નથી તેનાથી આ પૃથ્વી ભારવાળી છે. પરંતુ વૃક્ષા, પર્વતા કે સમુદ્રા તેણીને ખાે-જારૂપ નથી. અર્થાત્ સામથ્યે છતાં યાચકવર્ગના મનાેરથા પૂર્ણ નહીં કરતાર મનુ-ષ્યા તેણીને ખાેજરૂપ થાય છે. ॥ ૧૪ ॥

પૈસાથી અથવા તો પ્રાણાથી પણ પરને ઉપકાર કરવાજ જોઇએ. પરાપકા-રથી ઉપાર્જન કરેલું પુણ્ય સેંકડા યજ્ઞાથી પણ થઇ શકતું નથી એ પ્રમાણે હૃદયમાં વિચાર કરી રાજ્યની ધુરા પુત્ર ઉપર મુકી તે રાજા વિશ્વમાં નિરંતર ઉપકાર કર-વામાં તત્પર થયા. એક વખતે અનેક પ્રકારની આધિવ્યાધિથી પીડાએલા તેમજ અનેક પ્રકારે નિરંતર મૃત્યુરૂપ સિંહથી ગળી જવાતા મનુષ્યાને જોઇ હૃદયની અંદર સંક્રમણ થએલા તેમના દુ:ખથી દુ:ખી થએલા તે કૃપાળ રાજા મનમાં આ પ્રમાણે વિચાર કરવા લાગ્યાે કે−્હું પૂર્વે ઉપાર્જન કરેલા પવિત્ર પુષ્**યથી ગર્જના** કરતા ગજ અને અ<sup>શ્</sup>વાની શ્રેણીથી વિલાસવાળી રાજ્યસ પત્**થી વૃદ્ધિ પામેલાે આ** લાે-કમાં નરપતિ થયેા છું, છતાં અત્યંત દુ:ખથી પીડાતા પ્રાણીએાનું રક્ષણ કરવા માટે મ્હારામાં લેશ માત્ર પણ સામર્થ્ય નથી ત્યારે મ્હારી ત્રણ વર્ગની લક્ષ્મી નિષ્ફળ જેવીજ છે. કારણુ કે દુ:ખથી પીડાતા પ્રાણીએાના દુ:ખને દ્વર કર્યા સિવાય માનિ પુરૂષાે સામ્રાજ્યના મ્હાેટા વિલાસાેને પણ નકામા ગણે છે. વળી જે રાજા આ દુની-યામાં દુ:ખી પ્રાણીઓનું રક્ષણ કરવામાં સમર્થ નથી, તે ખરેખર ચંચા પુરૂષથી પણ હુલકાઇને પ્રાપ્ત થાય છે. એ પ્રમાણે વિચાર કરતાં ખીલકુલ ગર્વરહિત થયેલાે તે રાજા રાત્રિના સુવાના મકાન પ્રત્યે જેટલામાં સુવા માટે જાય છે તેટલામાં સાવધાન થએલા રાજાએ પાતાની વિશાળ શય્યામાં નિદ્રાવશ થયેલા અને દિવ્ય આકૃતિવાળા એક પુરૂષને જોયા. તેમજ ઉંચા સુવર્ણની અને જયાતિથી વાસભૂમિને પ્રકાશ કર-નારી એક ગુટિકા તેના પડખામાં પહેલી રાજાના જોવામાં આવી. તે જોતાંજ આ-શ્ચર્ય પામેલા અને નિર્મળ હૃદયવાળા રાજા વાસભુવનમાં સુતેલા પુરૂષ પાસેથી તે ગુટિકાને જેટલામાં લેવાની તૈયારી કરે છે તેટલામાં એક્દમ જાગી ઉઠેલા તે પુરૂષ સંભ્રમથી ઉંચા આકાશમાં ઉડી તરતજ પાછે৷ પડ્યો અને લયભીત થએેલાે ક્ષણ-વાર ઉભાે રહ્યો. તે પછી પ્રાણીએાનું રક્ષણ કરવામાં તત્પર ભરત રાજાએ તે પુરૂ-ષને પૂછશું કે–'તું કેાણુ છે ! ક્યાંથી આવ્યાે છે ? ત્હારૂં આચરણુ આવું કેમ છે ? ' તેના ઉત્તરમાં તે સાહસિક પુરૂષે જણાવ્યું કે-' હે સ્વામિન્ ? કૃપારૂપ સમુદ્રના મ-ધ્યમાં રહેનાર અર્થાત્ દયા કરવા લાયક હું અનંગકેતુ નામના પુરૂષ ગુટિકાની સિદ્ધિ થવાથી ઘણા વેગળા આકાશમાર્ગથી શ્રી પર્વત પ્રત્યે જતાં હે રાજન ! ભુદ્ધિહીન થયેલા પરંતુ સુંદર હૃદયવાળાએ આ ખાલી સુખશય્યા <mark>જોઇ</mark> માર્ગના ખેદ દૂર કરવા માટે આ શય્યામાં વિશ્રામ લેતાં જેટલામાં હું નિદ્રાવશ થઉં છું તેટલામાં તમારૂં આગમન થયું. હવે પછી તમારા પ્રસાદથી હું જીવિતદાન મેળવીશ ' ત્યાર-બાદ નરપતિએ જીવાને સુખ આપનારી વાણીનાે ઉ<sup>ચ્</sup>ચાર કર્યો કે–' હે મહાભાગ્ય-શાળી ! તું નિશ્ચિંત હુદયવાળા થઈ સુખેથી નિદ્રા લે, જેથી હું ત્હારી પાસે રહી ઘણા કાળ સુધી જીવિતને ધારણ કરનાર એવા તને પવન નાંખું ' એ પ્રમાણે નર-પતિના બાલવાથી ખુશી થએલાે રાજાના ચરણમાં પ્રણામ કરી તે સિદ્ધ પુરૂષ બા લ્યાે કે-' હે વિશ્વને આધારભૂત ! તું દેવતાએાને પણ નમસ્કાર કરવા લાયક છે તે-મજ ઉપકારગુણ સઘળા ગુણામાં શિરામણી ગણાય છે તે ઉપકાર ત્હારામાં સીમા-રૂપે પ્રાપ્ત થઇ ત્રણ જગત્ની અંદર જાગરૂક થયા છે એવા રાજાઓના અધિપતિ અને મને આયુષ્યપર્યંત જીવિતદાન આપનાર ત્હારા ઋણુથી આ તૃણુ જેવા મનુષ્ય

કેવી રીતે મુક્ત થવાના ?' તે પછી તેના વિનયગર્ભિત વચનાથી સ્નેહ્યુકત હુદયવાળા રાજાએ અસાધારણ આશ્ચર્ય આપનારી ગુટિકા તે સિદ્ધપુરૂષને સ્વાધીન કર્યાની સાથેજ-'હેરાજન! મ્હારા ઉપર પ્રસન્ન થઈ આ ગુટિકાને ગ્રહણ કરી મને અનુગ્રહ કરાે 'એ પ્રમાણે સિદ્ધપુરૂષે કહે છતે રાજા બીજી વખત આ પ્રમાણે બાલ્યા-' હે કતજ્ઞશિરા-માણ ! હું કાેે કંકપણ ગ્રહણ કરતાે નથી તાે હે સિદ્ધપુરૂષ ! તહારી આ ગ્રુટિકા મ્હારાથી કેવી રીતે ગ્રહણ કરી શકાય ? પરંતુ હે પંડિતપુરૂષ ! ઘણા મ્હાટા મહિ-માથી આશ્ચર્ય આપનારી અને દુ:ખેથી પ્રાપ્ત થનારી આ ગુટિકા કયાંથી મેળવી શકાય છે. તે હકીકત હે ડાહ્યાપુરષ! મને કહી સંભળાવ્ય ' આ પ્રમાણે રાજાના આદેશ થતાં તે સિદ્ધપુરૂષ બાલ્યા કે-' હે રાજાઓના મસ્તકાથી મુક્ટાયમાન ચરા ! તું સાંભળ, દક્ષિણ દિશામાં અસ્તિ ધરાવતા મલયાચલ નામે એક પર્વત છે તેના અતિ ઉંચા અને સર્વ ઋતુમાં પ્રકૃક્ષિત થનાર વનવાળા શિખર ઉપર રામ-શેખરદેવતું જગતમાં આશ્ચર્યજનક એક મંદિર છે. ત્યાં ખાળમાંથી પડતું અને બળતા અગ્નિના જેવું દેવતાનું સ્નાનજળ જે સાહસિક પુરૂષ પાતાના હાથમાં છ મહિના સુધી ધારણ કરે છે તે પરાક્રમના ખજાનારૂપ તેમજ શહુવિધિના જાણકાર પુરૂષ દેવની પ્રસન્નતાથી હે રાજન્ ! આવા પ્રકારની ગુટિકાને મેળવી શકે છે. વળી આ ગુટિકા માટે અનેક ડાહ્યાપુરૂષા તે ઠેકાણે આવે છે પરંતુ કાેઇએક પુષ્યાત્મા મહાશય તેણીને પ્રાપ્ત કરી શકે છે. ' આ પ્રમાણે તે સિદ્ધપુરૂષનું મનાહર વચન સાંભળી હુદયમાં વિસ્મય થએલા રાજાએ તે સિદ્ધપુરૂષને ઘણા માનપૂર્વક ત્યાંથી રવાને કરી તેજ શય્યામાં પવિત્ર અને નિશ્ચિત હૃદયવાળા રાજા સુખરૂપ નિદ્રાથી અર્ધારાત્રિનું ઉદ્યાંઘન કરી શય્યામાંથી ઉઠી તરતજ વેશ બદલાવી અત્યંત પરાક્રમી, હાથમાં તરવાર ધારણ કરનાર, કલ્યાણ કરનાર, મહાન્ પુરૂષોની ગતિને અનુસર-નાર અને ચારે તરફથી નિપુણ પરિવારથી પણ નહીં જાણવામાં આવેલા તેમજ રાજાઓની અંદર હસ્તિસમાન તે ભરતરાજા પાતાના દેદીપ્યમાન રાજભવનમાંથી બહાર નિકળી ગયા. ત્યારબાદ અત્યાંત ઉત્સાહ અને નિરંતર ગતિથી માર્ગમાં ચાલતાં તે વેગવાળા રાજાએ નિવિધ્નપણે ઘણી પૃથ્વીનું ઉદ્ઘંઘન કર્યું, તેમ કરતાં કેટલાએક દિવસા પછી રાજા તાપની આપત્તિ દૂર કરનાર મલયાચલના શિખરને રત્નના મુક્ષ્ટસમાન અને હાલતા ચંદન તેમજ કલ્પવૃક્ષની શ્રેણીથી શાસનાર એવા રામશેખરદેવના મંદિરને પ્રાપ્ત થયેા. ત્યાં પુષ્કરિણીના જળથી સ્નાન કરી નિર્મળ થએલા, સજ્જનાને પ્રીતિ ઉત્પાદક અને ઇંદ્રિયાને વશ કરનાર તે રાજાએ કમળાને લઈ મંદિરમાં પ્રવેશ કર્યો અને ત્યાં નિષ્કપટ અનુષ્ઠાને કરી પવિત્ર થએલા રાજાએ રામશેખરદેવની પૂજા કર્યાંબાદ તે નિષ્કપટ રાજા જેટલામાં સ્નાત્રનું પાણી ગ્રહણ કરવા માટે પ્રયત્ન કરે છે તેટલામાં સ્નાત્રના પાણીની ચારે તરક પરિભ્રમણ કરતા.

કોલાહલ કરતા અને માર્ગનું અવલોકન કરનારા ઘણા મનુષ્યા તેના જોવામાં આવ્યા. તે પછી કુતુહલથી રાજાએ 'તમે કેટલા છા ' એવા પ્રશ્ન કરે છતે તેઓએ હાય ઉંચા કરી જણાવ્યું કે–' અમે એક સા અને આઠ છીએ ' આવી રીતે વાતો કરવાથી કાંઇ કાર્યસિદ્ધિ થવાની નથી એ પ્રમાણે મુખેથી બાલતા રાજાએ એકદમ અપ્રિના જેવું ઉષ્ણ સ્નાત્રનું પાણી કરકમળમાં ધારણ કર્યું પરંતુ તે પાણીની આંતરા વગર પડતી ધારાને કરકમળમાં ધારણ કરનાર તે સાહસિક રાજાનું એક રામ માત્ર પણ કંપ્યું નહીં અને તેના નિ:સીમ પરાક્રમથી અંત:કરણમાં પ્રસન્ન થએલા દેવે તતકાલ એક ઉત્તમ ગુટિકારતન રાજાને અપેણ કર્યું. તે માટે કહ્યું છે કે—

#### रथस्यैकं चक्रं भुजगदिमताः सप्ततुरगा निरालम्बो मार्गश्चरणविकलः सार्थिरपि।

#### रविर्यात्येवान्तं प्रतिदिनमपारस्य नभसः कियासिद्धिः सत्त्वे वसाति महतां नोपकरणे ॥ १२ ॥

રાબ્દાર્થ:—એક પૈડાના રથ, સર્પથી વસ કરેલા સાત ઘાડાઓ, આલ'બન વગરના રસ્તા અને પગ વિનાના સારથી છે તો પણ સૂર્ય હમેશાં મર્યાદા વગરના આકાશના છેડા લાવે છે. તેથી સ્પષ્ટ જણાઇ આવે છે કે મહાન પુરૂષાની કાર્ય સિદ્ધિ પરાક્રમમાં વાસ કરે છે ન કે સાધનમાં. અર્થાત્ જો કે સૂર્યનાં સાધના નિર્ભલ છે તા પણ પાતાના પરાક્રમથી સૂર્ય આકાશના અ'ત લાવે છે. તેમ સત્ત્વવાળા પુરૂષાએ પાતાના સત્ત્વથીજ ધારેલા કાર્યની સિદ્ધિ કરવી જોઇએ. સાધના તા કેવળ નિમિત્ત માત્રજ હાય છે. સત્ત્વ વિનાના પુરૂષ ગમે તેટલા સાધનયુકત હોય, તા પણ જયા? કાર્ય આવી પડે છે ત્યારે તે સાધના તેને બાજારૂપ થઇ પડે છે. અને કાર્યસિદ્ધિ કરી શકતા નથી. ખરી રીતે વિચાર કરીએ તા કાર્યસિદ્ધિ સત્ત્વમાંજ રહેલી છે. ॥ ૧ ॥

વળી ગુટિકા માટે આવેલા આ લોકોના મનોરથા અધુરા રહ્યા છતાં પરાક્રમથી મેળવેલી આ ગુટિકાને ગ્રહ્યું કરી હું કેવી રીતે ચાલ્યા જઉં એ પ્રમાણેવિચાર કરી પરાપકાર કરવાના વ્રતવાળા રાજાએ એકદમ તે ગુટિકા તેમાંના કાઇએક પુરૂષને આપી દીધી. વળી બીજી વખત પાતાના માટે પૂર્વની પેંઠે વિધિપૂર્વક તે પાણીને ધારણ કરતા પુષ્યવાન રાજાએ તેવી બીજી ગુટિકા પુષ્યથી પ્રાપ્ત કરીકે તરતજ પરાપકાર કરવામાં અતૃપ્ત થએલા અને કૃપાળુ પુરૂષોની અંદર અસાધારણ તે મહાશય રાજાએ બીજા કાઇ પુરૂષને તે ગુટિકા આપી દીધી. હવે તે સઘળા મનુષ્યાની એક સાથે ઇષ્ટ સિદ્ધિ કરવાની ઇચ્છાથી ત્રીજી વખત પણ તે સ્નાત્રના પાણીને હાથમાં ધારણ કરનારા અને પ્રથમ બે વખત ઉષ્ણ જળ ધારણ કરવાથી

તેની સઘળી આંગળીએા બળી જવાને લીધે આ વખતે ઘણાજ બળે છે તાે પણ અત્યંત સ્થિર ચિત્તવાળા રાજાના સર્વોત્તમ સાહસથી તેમજ તેની ઉપમારહિત ઐાદાર્થતાની લીલાથી હુદયમાં પ્રસન્ન થએલાે અને અતુલ્ય વાત્સલ્ય કરવામાં કલ્પ-વૃક્ષ સમાન રામશેખરદેવ પ્રકટ થઇ બાેલ્યા કે—' હે પ્રજાપ્રિય! ઘણું કરીને છમહિના સુધી ઉપાસના કરનાર એવા કાઇએક સાધક પુરુષને પણ જ્યારે આ ગુ-ટિકા આપતા જ નથી ત્યારે મેં તને એક દિવસમાં એ ગુટિકાઓ અર્પણ કરી પરંતુ હે ઉત્તમપુરૂષ ! તેં તા તે બે ગુટિકાએા લીલા માત્રમાંજ બીજાએાને આપી દીધી, માટે હે ધીરપુરૂષની ધૂરાને ધારણ કરનાર શ્રેષ્ઠ પુરૂષ ! ત્હારી ઐાદાર્થતાની દાેસ્તીનાે પ્રકાશ આશ્ચર્યજનક છે તેથી હું ત્હારી ઉપર તુષ્ઠ થયાે છું માટે જે તને ઈષ્ટ હાય તે કહી દે એટલે તે હું કરી દઉં. ' દેવનાં આવા વચનાે સાંભળી વિનયથી નમીપડેલા રાજાએ કહ્યું કે—' તું જગતને પૂજનિક દેવ કર્યાં ? અને તૃષ્ણુ જેવા હં કર્યા ? અર્થાત ત્હારી અને મ્હારી ખરાખરી થઇ શકેજ નહીં પરંતુ ત્હારા દર્શ-નંધી મ્હારા આ જન્મ સફળ થયાે છે તાે પણ હે સ્વામિન્ ! મ્હારા એક પ્રાર્થના સફળ કરવાને તું યાગ્ય છે અને હુમેશાં ત્હારે શરણે આવેલા મનુષ્યાનું મનાવાંચ્છિત પૂર્ણ કરવામાં કામકુંભ જેવા તુંજ પ્રસિદ્ધ થયેલાે છે. તે માટે હે વિબુધ ! જલદી પ્રસન્ન થઈ મ્હારી સેવાથી આ લાેકાેની કામના પૂર્ણ કર.' એવી રાજાની પ્રાર્થનાથી ખુશી થએલા તે રામશેખર દેવે તે લાેકાને અને રાજાઓને એકદમ ગુટિકાએા આ-પીને વિસર્જન કર્યા. ભરતરાજા પણ દેવથી મેળવેલી ગ્રુટિકાને લઇ વળી વિનયપુ-ર્વંક રામશેખરદેવને નમસ્કાર કરી કૃતાર્થ થએલાે, પવિત્ર મનવાળા અને વિશાળ ખુદ્ધિવાળા રાજા આકાશ માર્ગથી જતાં મહારાષ્ટ્રદેશમાં અલંકારરૂપ રિષ્ટપુર નામના નગર પ્રત્યે પ્રાપ્ત થયા. તે નગરના ઉદ્યાનમાં ભવ્ય પ્રાણીઓના સમૂહને ધર્મમાર્ગ-નાે ઉપદેશ કરતા, આત્મરમણતાંમાં પ્રીતિ કરનારા મુનીંદ્રોથી સેવા કરાતા પ્રકાશ કરનાર ઉત્તમજ્ઞાન યુક્ત, રાેગરહિત, સંપૂર્ણપાપાને નાશ કરનાર અને વેગળે રહેલા સૂરીશ્વરને તે ભરતરાજાએ હર્ષ પૂર્વક જોયા. ત્યારગાદ કુતૂહળથી તે સ્થાનમાં જઈ પ્રાણીઓને આધારમુત, સારા વિચાર કરનાર અને પ્રકૃતિથી ભદ્રકપરિણતિવાળા તે રાજાએ સુરિને નમસ્કાર કરી ઉચિતસ્થાનમાં બેઠાે. તે અવસરે વિસ્મય**ે થએ**લા ઘણા લાેકની <sup>જ</sup>લાઘા સુક્ત સૂરીશ્વરે પણ રાજાને ઉચિત ઉપદેશ આપ્યા તે આ પ્રમાણે છે.—

चिन्तारत्नं मणीनामिव दिविजकरी सिन्धुराणां यहाणा-मिन्दुः कल्लोलिनीनां सुरसरिदमरक्ष्माधरः पर्वतानाम्।

#### कल्पद्रः पादपानां हरिरमृतभुजां चक्रवर्ती नराणाम्, धर्माणामन्यजन्तूपक्वतिरपि तथा राजते ह्युत्तमत्वे॥ १३॥

શબ્દાર્થ:—મણીઓમાં ચિતામણિરત્ન, હાથીઓમાં ઐરાવણ**હાથી,** ગ્રહેામાં ચ'દ્રમા, નદીઓમાં ગ'ગાનદી, પર્વતામાં મેર્યપર્વત, વૃક્ષામાં કલ્પવૃક્ષ, કેવતાઓમાં વિષ્ણુ અને મતુષ્યામાં ચક્રવર્ત્તા જેમ ઉત્તમપણે શાભે છે તેમ સમગ્રધર્મામાં પરાપકાર ધર્મ પણ ખરેખર ઉત્તમાત્તમ પણે શાભે છે. ॥ ૩ ॥

એ પ્રમાણે આચાર્યનાે ઇષ્ટઉપદેશ શ્રવણકરી પ્રસન્ન મનવાલા રાજાએ આગ્રહ પૂર્વક યથાચિત ઉપકાર કરવા રૂપ ધર્મને ગ્રહણ કર્યો. તે પછી અરિષ્ટપુર નામના નગરમાં પરિભ્રમણ કરતાં વીરવૃત્તિનું આચરણ કરવામાં નિપુણ હુદયવાળા તે ભૂપ-તિએ સાક્ષાત્ ઉત્તમશરીરવાળા અને રાજાના સુભટ સમુદાચથી વધ્યમૃમિ પ્રત્યે લઈજવાતા એક મનુષ્યને જોઇ વિચાર કર્યો કે ખરેખર ખેદ કરવા જેવું છે કે મ્હારા <mark>જોતાં આ પુરૂષને નિર્દ</mark>યપણે કેવીરીતે મારે છે ? એ મ્હારે <mark>જોવાનું છે.</mark> એમ વિચાર કરતાં અત્યંત કરણા યુક્ત થએલા રાજાએ તે સઘળા સુભટાના દેખતાંજ તે પુરુષને પ્રખળ હાથથી ઉપાડી એકદમ આકાશ પ્રત્યે ચાલ્યા ગયા અને બીજાથી ન જિતાય એવા પરાક્રમવાળા તેમજ જેના આગમનની પ્રાર્થના કરાય છે તેવા રાજાએ ક્ષણ-વારમાં સાતમાળવાળું પાેતાની નગરીમાં રહેલું વાસભવન ભૂષિત કર્યું. તે પછી રાજાનું આગમન થએલું જાણી ઉદ્ઘાસવાળા પરિવારથી વીંટાએલાે રાજા જેટલામાં સભાભાજન વિગેરે ક્રિયાને કરવા તત્પર થાય છે તેટલામાં યુવરાજની સાથે ભેગા-થએલા સઘળા સાંમતા અને જાણે હર્ષથી ઉદ્વાસપામેલા સમુદ્રો ન હોય? તેવા નગરના લાેકાએ પણ મસ્તકને પૃથ્વી સાથે મેળવી પ્રેમપૂર્વક રાજાને નમસ્કાર કર્યા અને બહુમાન પૂર્વક કુશળવાર્ત્તા પુછી. આ પ્રમાણે આનંદોત્સવ થઇ રહ્યો છે તે વખતે અવસરપામી પવિત્ર વર્ત્ત નવાળા મંત્રીએ એ હાથ જોડી વિનંતિ કરી કે હે દેવ! કયા કાર્ય માટે આટલાકાળ સુધી કઈ દિશાને આપે પવિત્ર કરી તે હમારા આનંદની વૃદ્ધિમાટે પ્રસન્નથઈ હમાને કહી સંભલાવા ' આ સાંભળી મ્હારે આત્મા-નાગુણુ ગ્રહણુ કરવા રૂપ પાપ કેમ કરવું જોઇએ ? એમ વિચાર કરી લજ્જાવાળા રાજા જેટલામાં માન ધારણ કરે છે તેટલામાં રાજાની આગળ ઉભેલા કાઈ એક રૂપ-વાન પુરૂષે પ્રધાન કાન્તિવાળા માતીના હાર રાજાને અપ'ણ કર્યા. એટલે રાજાએ પુછયું કે--' તું કેાણ છે ? મને હાર આપવામાં શું કારણ છે? તે એકદમ પ્રગટ પણે કહીદે ' આપ્રમાણે આદેશથતાં તે પુરૂષે જણાવ્યું કે--' હે મહારાજ ? ગુણ-રપલક્ષ્મીથી શાભનારા આ હારને અર્પણ કવાનું કારણ વિગેરે વૃત્તાંત હું કહું છું, તે તમે ધારણ કરાે. એ પ્રમાણે કહી વૃત્તાંત શરૂ કર્યું.

સિંહલદ્વીપમાં રત્નપુરનામે નગરમાં પવિત્ર ગુણરૂપ રત્નોને આધારભૂત રત્ન-પ્રભ નામે રાજા છે, અને તેને વિલાસ કરતી વિજયાએ કરી ઉજ્જવલ તેમજ વિકાશ પામતા શીલરૂપ રત્નને ધારણ કરનારી પાર્વતીના જેવી રત્નવતી નામે ભાર્યા છે, કાેમળ હુદયવાળી તેેણીએ કાેઇએક અવસરે હુર્ષ પૂર્વક ગુરૂ મહારાજ પાસે અષ્ટાપદ ઉપર દેવવંદન કરવાના મહિમા સાંભળી વિવેકરૂપ આમ્રવક્ષ પ્રત્યે મેના જેવી, જિનેં દ્રોને નમસ્કાર કરવાની ઈ<sup>ચ</sup>છાવાળી અને દઢ નિશ્ચયવાળી રત્નવતીએ જ્યાંસુધી યાત્રા ન થાય ત્યાંસુધી ભાજનમાં સારભૂત ઘી વિગેરે વિગયા નહી લેવા નિશ્ચય કર્યો. અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર વિદ્યાધરા અને દેવતાઓની ગતિ છે, પરંત અમિગ્રારિ મન-ષ્યાની ગતિ નથી, તેથી અંગીકાર કરેલી પ્રતિજ્ઞા પૂર્ણ થવી ઘણી સુસ્કેલ છે. એમ અંત:કરણમાં માનતી રાજવદ્ધભા વારંવાર આ પ્રમાણે બાલવા લાગી કે-આકાશમાં ગમન કરવાવાળા તે વિદ્યાધરા અને દેવતાઓને ધન્ય છે કે, જેઓ હમેશાં તીર્થ યાત્રાએ કરી પોતાના આત્માને પવિત્ર કરે છે. તીર્થ યાત્રાકર્યા શિવાય મહારા આત્મા તો અકૃતાર્થ છે, એ પ્રમાણે નિરંતર વિચાર કરતી તે રાણી અત્યંત ખેદ કરવા લાગી, તે જોઈ રાજા પણ તેણીના દુ:ખથી દુ:ખી થયેલા આ પ્રમાણે વિચાર કરવા લાગ્યા કે, મ્હારી પ્રિયા રત્નવતીની યાત્રાસિદ્ધિ કેવી રીતે થશે ? એવી રાજાની ચિંતાને જાણી લઇ મંત્રીઓએ કહ્યું કે–'હે રાજન્ શઆ કાર્યસિહિ માટે તું ઘણા ખેદવાળા ન થા.' તે પછી મંત્રિઓએ કહેલું રામશેખર દેવની ગુટિકાનું આશ્ચર્યજ-નક માહાત્મ્ય સાંભળી મુખ્ય મંત્રિ ઉપર રાજ્યભાર આરોપણ કરી ગ્રુટિકા માટે ઉત્સુક થયેલા અને રાજાઓમાં અગ્રગામી તે રાજા રામશેખર દેવના ભવન પ્રત્યે ચાલ્યા ગયા, તેટલામાં હે પ્રજાપતિ ? પરાક્રમના સ્થાનભૂત અને પરાપકાર કરવામાં જાગરૂક થયેલા કાઇએક પુરૂષ ત્યાં આવી પહોંચ્યાે. તે વખતે તત્કાળ આવેલા તે પુષ્યશાળી અને અસાધારણ પરાક્રમરૂપ કીડામાં વિલાસ કરનારા ઉત્તમ પુરૂષે એ-કજ દિવસમાં તે ગુટિકા પ્રાપ્ત કરી અને તેજ વખતે દાને ધરીમાં પ્રધાનપદ ભાગ-વતા તે મહાન્ પુરૂષે હુમારા સ્વામિ રત્નપ્રભ નરે દ્રને તે ગુટિકા અર્પણ કરી. તે લઇને તત્કાળ કૃતાર્થ થયેલા હમારા સ્વામી પાતાના નગર પ્રત્યે પાછા આવ્યા કેમકે કાર્યની સિદ્ધિ થતાં ઉત્તમ વિચારવાળા પુરૂષ ખરેખર કાે**ઠ**પણ **ઠેકાણે વિલ**ંખ કરી શકતાે નથી. પછી તે ગુટિકાના પ્રભાવથી મહાસ**તી રત્નવતીનાે અષ્ટાપદ મહા**-તીર્થ સંખંધી યાત્રાના મનારથ પરિપૃર્ણ થયા. તેથી તે અવસરે ધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ ત્રિવર્ગથી વિકાસ પામતા તે નગરીના સઘળા જનસમુદાય આનંદિત થયો. અને તે માટે નિષ્કપટ મનાવૃત્તિથી નગરમાં ધર્મ સંબંધી વધામણાં કરાવ્યાં. ત્યાર-ખાદ આકાશ માર્ગમાં ગમન કરવાની શક્તિ શિવાય આવે અભિગ્રહ પૂર્ણ થવા ઘણા મુશ્કેલ છે એ પ્રમાણે રત્નવતીએ વિચાર કરી નગરની બહાર ચળકતા ચાર દ્વાર-

વાળા, રંગ અને પ્રમાણ વિગેરેથી વર્ણન કરવા લાયક એવી જિનેશ્વરની પ્રતિમા-એાથી ભૂષિત, અત્યાંત ઉંચા અને જગત્ના લોકોને આનંદદાયક અષ્ટાપદ અવતાર નામના એક પ્રાસાદ મનુષ્યાની યાત્રાસિહિ માટે રાજા પાસે કરાવ્યા. કાેઇએક દિ-વસે આકાશમાં વિહાર કરનારા ઉત્તમ ચારણ સાધુઓ તે અષ્ટાપદમાં દેવાને વંદન કરવાની ઇચ્છાવાળા નિચે ઉતર્યા. પ્રાણીઓને હિત કરનારા તે મુનિયાને મ્હારા રા-જાએ વિનયપૂર્વક નમસ્કાર કરી અવસર મળતાં હાથ જેડી પ્રશ્ન પૂછ્યા કે–હે મુની-શ્વરા ! વિશ્વમાં હમેશાં ઉન્નતિ કરનારા અને પરાપકાર કરનારા કયા ઉત્તમ પુરૂષે કારણ શિવાય રામશે ખરના મંદિરમાં આશ્ચર્ય કરનારી અને આકાશ માર્ગ<sup>ુ</sup> ગમન કરવામાં અસાધારણ શક્તિને પ્રગટ કરનારી આ પ્રક્ષના ઉત્તરમાં અતિ આશ્ચર્યકારક, આનંદજનક અર્પણ કરી. ?' અને યથાર્થ એવું હે ભરતભૂપતિ ! ત્હારૂં ચરિત્ર મુનીશ્વરાએ કહી સંભ-ળાવ્યું તે સત્કારપૂર્વક હમારા રાજાએ સાંભળીને હે રાજે દ્ર! ઝેરને દ્વર કરનાર આ હાર આપને ભેટણા તરીકે આનંદપૂર્વક માકલાવ્યા છે. તેથી હે જગત્ના પ્રાણીઓને આનંદ આપનાર! હે મહારાજ! પ્રસન્ન થઇ અમારા અનુગ્રહ માટે આ હારને ગ્રહણ કરાે. ભરતરાજા તેનું વિનયચુક્ત વચન સાંભળી સભાની અંદર બહુ માનપૂર્વક આ પ્રમાણે બાલ્યા કે–અહા ! તે રાજાની કૃતજ્ઞતા અહા ! તેના લાેકાત્તર સ્થિતિ ! જે મ્હારા સ્વલ્પ પરાપકારને મેરૂપર્વતથી પણ માટા મા**ના** તે ડાહ્યા અને શિષ્ટ શિરામણિ રાજાએ મહિમાના સ્થાનભૂત આ હારને પાતે માેકલા-બ્યાે છે, પરંતુ જે પુરૂષ બીજાને ઉપકાર કરી તેના પ્રત્યુકારની ઈચ્છા રાખે છે તે પુરૂષ ક્ષણુવારમાં પાતાના આત્માને નિ:સત્ત્વ પુરૂષાની પંક્તિમાં સ્થાપન કરે છે. તે માટે કહ્યું છે કે—

#### इयमुच्चियामलौकिकी महती काऽिप कठोरचित्तता। उपकृत्य भवन्ति दूरतः परतः प्रत्युपकारशङ्कया॥ १४॥

શખ્દાથ°:—ઉન્નત છુદ્ધિવાળા પુરૂષાની આ ચિત્ત કઠારતા ગ્હાેઠી અને કાંઇ વિલક્ષણજ જણાય છે કેમકે પાતે ઉપકાર કરી બીજાના પ્રત્યુપકારની શ'કાથી દૂર થઇ જાય છે. અર્થાત્ મે' જેના ઉપર ઉપકાર કર્યો છે, તે પુરૂષ મને તેના બદલા આપશે એવા ભયથી દ્રસથી તેના સેમાગમમાં આવતા નથી. ॥ ૧૪ ॥

તે કારણથી હે ઉત્તમ પુરૂષ ! આ હારને હું ગ્રહણ નહી કરૂં. એ પ્રમાણે તેની સાથે સંભાષણ કરી અને સંતાષ પમાડી તે પુરૂષને રાજાએ પાછા માેકલ્યા. કાેઇ-એક વખત અસ્પ્રિપુરથી જે પુરૂષને ઉપાડી લાવ્યા હતા હતા તે પુરૂષને પાતે રાજાએ પુછયું એટલે તેણે પાતાનું ચરિત્ર કહી સંભળાવ્યું તે આ પ્રમાણે છે— કથા કરવાથી આજવિકા ચલાવનાર, રાજાના સેવક અને અનેક શાસ્ત્રના જાણુકાર પારાશર નામના પ્રસિદ્ધિ પામેલા હું કથક છું. દેવતાના આદેશથી જે જે હું કથાનક કહું છું તે તે કથાનક અત્યંત આશ્ચર્ય કરવાવાળું અને ખરેખર તેવું જ હાય છે અર્થાત્ સત્યભ્ત હાય છે. કાઇએક વખતે રાજાની આગ્નાથી રાગગ્રસ્ત થએલા રાજપુત્રના આરાગ્ય માટે મેં મંત્રાપચારના પ્રારંભ કયા પરંતુ દુષ્ટ કર્મોની ગતિ વિચિત્ર હાવાથી રાજાના પુત્ર ક્ષણુવારમાં મરણુ પામ્યા તેથી લાકામાં મહારા અપવાદ થયા. તે સાંભળી આ પુરૂષેજ કુમારને મારી નાંખ્યા છે એમ ધારી કુપિત થએલા રાજાએ મને મારવા માટે સુભટાને સાંપી દીધા. આપ કૃપાળુ તે સુભટાથી છોડાવી મને અહિં લાગ્યા છા તો હવે પછી મહારૂં જીવિત તમારા સ્વાધીન છે. એ પ્રમાણે બાલી તે માન થતાં રાજાએ ગારવપૂર્વક તેના પ્રત્યે કહ્યું કે, તું કાઇએક આશ્ચર્યજનક કથાનક મને કહી સંભળાવ. રાજાના આદેશ થતાં રાજાના આશ્ચને સમજનાર તે પારાશર નામના પુરૂષે સાવધાન થઇ રાજા પાસે યથાર્થ કથાને કહેવા લાગ્યા તે કથા નીચે પ્રમાણે છે—

લક્ષ્મીને આધારભૂત ગાંધારદેશમાં વૃદ્ધિ પામતી સંપત્તિથી સ્વર્ગને પણ સેવક બનાવનારું ગંધારનામનું નગર હતું. ત્યાં વિરાચન નામના કાઇક કુલપુત્ર હતા તેને જગતની અંબાના જેવી શંબા નામની ભાર્યા હતી. આપસ આપસના અત્યંત પ્રેમરૂપ સમુદ્રમાં નિમય થએલા અને રાજસેવાથી પરાધીન વૃત્તિવાળા તે બન્નેના કેટલાએક કાળ વ્યતિત થયા. કાઇ એક વખતે વિરાચનને ચારાએ મારી નાંખ્યા, જેથી તે મનાહર નં દિગ્રામમાં દામાદર નામના ખાદ્માણના પુત્રપણે ઉત્પન્ન થયા. કાઇ એક દિવસે તે દામાદરને જનાઇ દેવાના મહાત્સવ થઇ રહ્યા છે તેવામાં તેના પૂર્વભવની ભાર્યા શંબા નામની પાતાના પતિનાં હાડકાં ગંગાના પ્રવાહમાં પધરાવી ભાજન વિગેરને માટે પરિભ્રમણ કરતી દૈવયાગથી ત્યાંજ પ્રાપ્ત થઇ. તેણીએ બ્રાહ્મણથી મંગળભૂત બનાવેલા દામાદરને જેથા, દામાદરે પણ તેવીજ રીતે તેણીને એઈ. આ પ્રમાણે પરસ્પર જોવાથી તે બન્નેના પૂર્વભવ સંબંધી અસ્પલિત પ્રેમ ઉદ્ધાસ પામ્યા. તે માટે કહ્યું છે કે—

#### यं दृष्ट्वावर्द्धते स्नेहः क्रोधश्च परिहीयते । स विज्ञेयो मनुष्येण एष मे पूर्वबांधवः ॥ १ ॥

શબ્દાર્થ:—જેને દેખીને સ્તેહ વૃદ્ધિ પામે અને ક્રોધ નાશ પામે તે પુરૂષને મનુષ્યે જાણવા જોઇએ કે એ મ્હારા પૂર્વ ભવના સંભ'ધી છે અગર સ્વજન છે. ાાગા વળી ઊહાપાહ કરવાથી અર્થાત્ વિચાર કરવાથી દામાદરને જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન

ઉત્પન્ન થયું તેનાથી શંખાને એાળખી લીધી અને તેનામાં એક ચિત્ત થયેલા તેની દેષ્ટિ ખ્રાહ્મણા મુકાવે છે પણ મુકતા નથી. આ સ્ત્રીનાે સંસર્ગદામાદરના કળને કલંકબૂત છે એમ વિચાર કરી ખ્રાહ્મણોએ બુંબારાવ કરતી શંબાને ત્યાંથી કાઢી મૂકી. તે પછી તેના વિચાગરૂપ અગ્નિથી સંતપ્ત થયેલા અને ઉદ્વેગ પામેલા દામાદર પણ મરણુ પામી કાેઇ એક વનની અંદર હરિણપણે ઉત્પન્ન થયા, તે વનમાં તેવીજ અવસ્થાવાળી શંખાને પરિભ્રમણ કરતી હરિણે જોઇ, ત્યાં પણ પૂર્વના પ્રેમથી તે અન્નેને પાછી તેવીજ પ્રીતિ પ્રગટ થઇ આવી; તે પછી સર્વ ઠેકાણે તેની પછવાડે ભ્રમણ કરતા અને નિર્ભય મનવાળા હરિણને કરપણે મારવાથી દ્ર:ખ ભાગવી મરણ પામી વાંદરા થયા, તે ઠેકાણે પણ તે શંબાને જોઈ પૂર્વની પે ઠે સ્નેહ ઉત્પન્ન થયા તેથી તેણીને ફળ વિગેરે લાવીને આપતાં લાેકથી મૃત્યુને પ્રાપ્ત થયાે. તે પછી વાણા-રસીની સીમાની પાસેના ગ્રામમાં વેદવિદ્યામાં નિપુણ દિવ્ન નામે ખ્રાહ્મણના પુત્ર થયા. તેને કાઇએક દિવસે દક્ષણા માટે વાણારસી પ્રત્યે જતાં ત્યાં રસ્તામાં અનશ-નવાળી અને જીર્ણ શરીરવાળી શંખાને જોઇ તે દિન્ન પ્રાહ્મણે કહ્યું કે હે ભદ્રે! તું કાેષ્ણ છે ? એ પ્રમાણે પ્રક્ષ કર્યો એટલે તેેણીએ પણ પ્રથમનું સઘળું પાતાનું વૃત્તાંત કહી સંભળાવ્યું. તેણીએ કહેલું તેવા પ્રકારનું પાતાનું વૃત્તાંત જાણે પ્રથમ સાંભળ્યું ન હોય તેમ તે દિજ્ઞ નામના ખ્રાહ્મણને વૈરાગ્યને ઉત્પન્ન કરનારી પાતાના પૂર્વભવની જાતિસ્મૃતિ ઉત્પન્ન થઈ. તે પછી સંસારથી ભય પામેલા, ઉત્તમ વિચાર કરનારા અને સ્વજનાથી ક્ષાેભ નહી પામનાર તે દિન્ન નામના ખ્રાહ્મણે તેજ **ઠૈકાણે અનશન** ગ્રહ્ણ કરી અનુક્રમે મરણ પામી તું અહીં રાજપણે ઉત્પન્ન થયેા છે. એ પ્રમાણે પારાશરના કહેલા પાતાના પૂર્વભવ સંબંધી વિસ્મયને આપનારા સઘળા ભવા રાજાના સ્મરણમાં આવ્યા. અર્થાત જાતિસ્મૃતિ જ્ઞાનથી સાક્ષાતપણે જોયા. તે પછી સંસારની અસારતા જોતાં ઉત્કષ્ટ સંવેગરૂપ અમૃતમાં નિમગ્ર થએલા, શ્રેષ્ઠ ધર્મ કરવા માટે ઉદ્યુકત થએલા અને અત્યંત હર્ષિત થએલા તે રાજાએ પાતાના સંપૂર્ણ દેશને કૈલાશના જેવા જિન મંદિરાથી ભૂષિત કર્યો, તેમજ નિદાન વગરના એટલે આ દાનથી ભવાંતરમાં અમુક કુળ મને પ્રાપ્ત થાએ એવી ઇચ્છા વગરના અને યાગ્યતા પ્રમાણે પ્રવર્તાવેલા મહા દાનથી દુ:ખી, અનાથ, અને દીન પુરૂષોના દુ:ખને દુર કરી, પરમાર્થથી ગુરૂરૂપ પારાશર નામના કથક પુંગ-વને ઘણા માન પૂર્વક નાના પ્રકારની સમૃદ્ધિથી આનંદિત કરી, મહીચંદ્ર ના-મના પાતાના પુત્રને મ્હાટા મહાત્સવ પૂર્વક રાજ્ય ઉપર સ્થાપન કરી યુગંધર નામના સૂરી ધરની પાસે રાજાએ દીક્ષા ગ્રહણ કરી. અતિચારથી વિમુખ થએલા સાધુઓની સાથે ચરણસત્તરી, કરણસત્તરી અને મન, વચન, કાયાના યાગાથી આ-ત્મસ્વરૂપને સાધન કરતાં સમાધિપૂર્વક મરણ પામી બારમા દેવલાકમાં આ ભરત

રાજિષિ ઇંદ્રના સમાન ઋદ્ધિવાળા થઇ દેવતા સંબંધી સુખસમૃદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી ત્યાંથી ચવી એ પ્રકારે મ્હાેટા રાજ્યની પૃથ્વીને ધારણ કરવારૂપ મહાન્ લક્ષ્મીને અથવા તા સાધુઓની ક્ષમા (શાંતિ) ને ધારણ કરવારૂપ મહાેટી લક્ષ્મીને પ્રાપ્ત કરી અનુક્રમે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રિરૂપ લક્ષ્મીવાળા માક્ષરૂપ વધુના સ્વામી થશે.

#### ॥ इति श्रीभरतभूपति कथा ॥

હવે પ્રસ્તુત ગુણુના ઉપસંહાર કરતાં ગ્રંથકાર પરાપકારની પ્રાધાન્યતા પ્રકટ કરી પરાપકારી પુરૂષ વિશેષ ધર્મ કરવાને ચાેગ્ય છે એમ અતાવે છે—

#### ज्येष्ठः पुमर्थेषु सदैव धर्मो धर्मे प्रकृष्टश्च परोपकारः । करोति यश्चैनमनन्यचेताः स धर्मकर्मण्यखिलेऽधिकारी ॥१॥

રાખ્દાર્થ — ધર્મ, અર્થ અને કામરૂપ પુરૂષાર્થમાં ધર્મરૂપ પુરૂષાર્થ**જ હૈ**મેશાં મહાેટા ગણાય છે. તેમાં પણ પરાપકાર શ્રેષ્ટ ગણાય છે, તેવા પરાપકાર એક ચિત્ત-વાળા થઈ જે પુરૂષ કરે છે, તે પુરૂષ સ'પૂર્ણ ધર્મ કાર્યમાં અધિકા**રી** થાય છે. **ા ૧**ા

॥ इति त्रयस्त्रिंशत्तमो गुणः ॥





#### चतुस्त्रिशत् गुणवर्णन.





વે ગ્ર'થકાર ક્રમથી પ્રાપ્ત થયેલા અ'તર'ગારિ ષડ્વ-ગ'ના ત્યાગ કરવા રૂ'પ ચાત્રીશમા ગુણના વિવરણના પ્રા-ર'લ કરે છે—

अन्तरक्रारिषद्वर्गपरिहारपरायण:—અંતરંગારિ ષડ્વર્ગ એટલે કામ, ક્રોધ, લેાભ, માન, મદ અને હર્ષ રૂપ આ છ ભાવ શત્રુઓના પરિહાર કરવામાં એટલે તેને નહીં સેવવામાં તત્પર હાય તે પુરૂષ ગૃહસ્થ ધર્મ ને યાગ્ય થાય છે. તેમાં યુક્તિ વગર યાજાયેલા કામ, ક્રોધ, લાભ, માન, મદ, અને હર્ષ સારા ગૃહસ્થાને અંતરંગારિષડ્વર્ગ ( છ ભાવશત્રુઓ ) ગણાય છે. તેને માટે કહ્યું છે કે—

#### कामः क्रोधस्तथा लोभो हर्षोमानो मदस्तथा। षड्वर्गमुत्स्टजेदेनं तस्मिस्त्यक्ते सुखी भवेत् ॥ १ ॥

રાબ્દાર્થ:—કામ, ક્રોધ, લાભ, હર્ષ, માન અને મદરૂપ આ પહ્વર્ગના ત્યાગ કરે છે તે પાણી સુખી થાય છે. અર્થાત્ કામ વિગેરે ભાવ શત્રુઓજ પ્રાણી માત્રને ચતુર્ગતિ સ'સારમાં પરિભ્રમણ કરાવે છે અને તે તે ગતિના ભય'કર દુ:ખાતું ભાજન કરે છે માટે વિચારવ'ત પુરૂષે ઉપરના છ શત્રુઓના સ'સર્ગથી બ-થવા બનતા પ્રયાસ કરવા. ॥ ૧ ॥

તેમાં પ્રથમ કામરૂપ શત્રુને વર્ષુ વે છે—બીજાએ અંગીકાર કરેલી અથવા તો પરણ્યા વગરની સ્ત્રીઓની અંદર દુષ્ટ આશય તેને કામ કહે છે અને તે કામ રાવણ, સાહસગતિ અને પદ્મનાભ વિગેરેની પેઠે વિવેક તેમજ રાજ્યના નાશ કરવામાં અને નરકમાં પાડવા વિગેરેમાં કારણસૂત થાય છે. કહ્યું છે કે—

तावन्महत्त्वं पाण्डित्यं कुलीनत्वं विवेकिता। यावज्ज्वलति चित्तान्तर्न पापः कामपावकः ॥ २ ॥

રાખ્દાથ°:—મ્હાેટાઇ, પંડિતપહ્યું, કુક્ષીનપહ્યું અને વિવેક ત્યાં સુધી જોવામાં આવે છે કે જ્યાં સુધી અ'ત:કરહ્યમાં પાપચુકત કામરૂપ અગ્નિ પ્રદીપ્ત થયા નવી. અર્થાત્ અ'ત:કરહ્યમાં કામાિમના પ્રવેશ થતાં મહત્વ વિગેરે ગુહ્યુગહ્યને આળીને ભરમ કરે છે માટે આવા કટ્ટાશત્રુને દ્વદયમાં દાખલ થતાં પહેલાં તેનાથી થતી ખરાળી વિગેરેના વિચાર કરી શમ, દમ રૂપ જલના પ્રવાહથી તેને શાંત કરવાં જોઇએ. ॥ ર ॥

## हत्रयं वस्तु परं न पत्रयति जगत्यन्धः पुरोऽवस्थितं कामान्धस्तु यदस्ति तत्परिहरन् यन्नास्ति तत्पत्रयति । कुन्देन्दीवरपूर्णचन्द्र कल्रशश्रीमञ्जतापञ्चवा –

#### नारोप्याशुचिराशिषु प्रियतमागात्रेषु यन्मोदते ॥ ३ ॥

રાખ્દાર્થ:—જગતની અંદર અંધ પુરૂષ પાતાની આગળ રહેલી દેખાય એવી વસ્તુને પણ જોઇ શકતા નથી, જ્યારે કામાંધ પુરૂષ તા જે વસ્તુ હોય છે તેના ત્યાગ કરી જે વસ્તુ ન હોય તેને જીવે છે. જેમકે કામાંધપુરૂષ અશુચિના ઢગલા રૂપ પા-તાની ભાર્યાના શરીરની અંદર પ્રાથરાતું કુલ, કમળ, પુર્ણચંદ્ર, કળશ અને શા-ભાવાળી લતાઓના પાંદડાઓના આરોપ કરી ખુશી થાય છે. ॥ ૩ ા

ભાવાર્થ:—યથાર્થ વિચાર કરવાથી જણાઈ આવે છે કે અંધ પુરૂષને કર્મના દેષથી ચક્ષુનો વિષય નહીં હોવાને લીધે પોતાની પાસે રહેલી વસ્તુઓને ન જોઈ શકે એ બનવાજોગ છે. અને તે નહીં જોએલી વસ્તુઓને સ્પર્શદ્વારા ગમે તેવા રૂપમાં તેનું વર્ષુન કરે પરંતુ તે હાંસીને પાત્ર થતા નથી. કામાંધ પુરૂષ તા પાતાની ચક્ષુઇદ્રિયદ્વારા દરેક વસ્તુઓને તેના ગુણુ દોષાની સાથે જોઇ શકે છે. છતાં જેના શરીરના ખાર દ્વારાથી નિરંતર નગરના ખાળની પેઠે અશુચિના પ્રવાહ વદ્યા કરે છે, તેવી સ્ત્રીઓ અશુચિની ખાણરૂપ હોવાથી હમેશાં અપવિત્ર છે તેને પવિત્રપણે દેખનારા કામાંધ પુરૂષા જેના એક પણ અવયવ પવિત્ર નથી છતાં સ્ત્રીઓના નેત્રાને કમળની, મુખને પૂર્ણ ચંદ્રની, લલાટને અર્ધ ચંદ્રની, કીકીને તારાની, બ્રક્કુટીને ધનુષ્યની, મુખને પૂર્ણ ચંદ્રની, લલાટને અર્ધ ચંદ્રની, કીકીને તારાની, બ્રક્કુટીને ધનુષ્યની, મુખને યાસને કમળની સુગંધીની, વાણીને અમૃતની, સ્તનને કળશની, જંધાઓને કેળની અને ગતિને ગજની ઉપમા આપે છે. વાસ્તવિકમાં જેની ઉપમા આપવામાં આવે છે, તેના ગુણાનો લેશ પણ સ્ત્રીઓના અવયવામાં હોતા નથી, છતાં મોહ પરવશ થયેલા કામી પુરૂષા તેણીનામાં શ્રેષ્ઠ પદાર્થીના આરોપ કરી અપવિત્રને પવિત્ર માની આનંદ માનનારાઓને જન્માંધથી પણ ઉતરતા દરજ્જાના માનવામાં કાંઇ પણ દોષ નથી. કારણ કે જેઓ અનંતા આત્મિક સુખને ભુલી જઇ

થાડા સુખને માટે અસત્કલ્પનાઓ કરી પોતાના પવિત્ર આત્માને કર્મદ્વારા મલીન કરે છે, તેવા કામાં ઘથી બીજો વધારે અંધ કાેેેે હાેઇ શકે!

#### नान्यः कुतनयादाधिव्याधिर्नान्यः क्षयामयात् । नान्यः सेवकतो दुःखी नान्यः कामुकतोऽन्धरः ॥४॥

રાષ્ટ્રાર્થ:—ખરાભ વર્ત નવાળા પુત્ર જેવા બીજે આધિ ( માનસિક પીડા ) નથી, ક્ષયરાગ જેવા બીજે રાગ નથી, સેવકના જેવા બીજે દુ:ખી નથી અને કામી પુરૂષના જેવા બીજે અધ નથી. ૪

હવે ક્રોધનું સ્વરૂપ ખતાવે છે. ખીજાના અથવા તો પોતાના કપ્ટના વિચાર કર્યા સિવાય કાપ કરવા તેને ક્રોધ કહે છે અને તે ચંડકાશિક વિગેરના પેઠે દુર્ગ-તિના હેતુ હાવાથી મહાત્મા પુરૂષાને ક્રોધ કરવા યુક્ત નથી. તે માટે કહ્યું છે કે—

सन्तापं तनुते भिनति विनयं सौहार्दमुच्छादय-त्युद्धेगं जनयत्यवद्यवचनं सूते विधत्ते कलिम् । कीर्तिं क्रन्तित दुर्मतिं वितरात व्याहन्ति पुण्योदयं, दत्ते यः कुगतिं स हातुमुचितो रोषः सदोषः सताम् ॥५॥

રાખ્દાર્થ—જે ક્રોધ સ'તાપને વિસ્તારે છે, વિનયના નાશ કરે છે, મિત્રતાને દુર કરે છે, ઉદ્વેગને ઉત્પન્ન કરે છે, પાપવાળા વચનને પેદા કરે છે, ક્લેશને ધારણ કરે છે, કીર્તિ'ને કાપી નાખે છે, દુર્મતિને આપે છે, પુષ્યના ઉદયને હણે છે અને કુગતિને અપ'ણ કરે છે, તેવા દાષચુક્ત ક્રાધ સત્પુરૂષાને ત્યાગ કરવા લાયક છે. પ

#### अपनेयमुदेतुमिच्छता तिमिरं रोषमयं धियापुरः । आविभिद्य निशाकृतं तमः प्रभया नांशुमताऽप्युदीयते ॥६॥

રાખ્દાર્થ:—પાતાના અલ્યુદયની ઇચ્છા રાખનાર પુરૂષે પ્રથમ ક્રાંયરૂપ અધ-કારને છુદ્ધિએ કરી દુર કરવા જોઇએ. કેમકે રાત્રિએ કરેલા અધકારના પ્રભાશી નારા કર્યા સિવાય સૂર્ય પણ ઉદય થતા નથી. અર્થાત જેમ અધકારથી ઢંકાયેલા દરેક પદાર્થા પ્રકાશમાં આવી શકતાં નથી તેમ જે પુરૂષ ક્રાેધરૂપ અધકારથી છવાયેલા છે તે પુરૂષ કાઇ વખત પણ પાતાના ગુણા અથવા તા પાતાને પ્રકાશમાં લાવવા શ-ક્તિમાન થઇ શકતા નથી માટે આત્મગુણ પ્રકટ કરવાની ઇચ્છા રાખનારે કાપ થવા-નું કારણ પ્રાપ્ત થયું હાય તા પણ કાપના ભયંકર વિપાકના વિચાર કરી ક્રાંતિદ્વારા ઉપશામાવવા જોઇએ કે જેથી કાપરૂપ અધકારના પડદા ખશી જવાથી પવિત્ર આ-તમગુણા સહેલાઇથી પ્રકાશમાં આવશે. દ

#### जितरोषरया महाधियः सपदि क्रोधिजतो लघुर्जनः विजितेन जितस्य दुर्मतेर्मितमिद्धः सह का विरोधिता॥७॥

શખ્દાર્થ:—જ્યારે વિશાળ સુદ્ધિવાળા પુરૂષા એકદમ કાપના વેગને જિતી લે છે, અર્થાત કાપને પાતાની સુદ્ધિ અળવઉ દબાવી દે છે, ત્યારે તુચ્છ પુરૂષને અર્થાત નિર્ભળ સુદ્ધિના મનુષ્યને કેાધ જિતી લે છે અર્થાત પરાભવ કરે છે. ખરૂં છે કે વિ-જેતા એટલે બળવાન સાથે મંદમતિના એટલે નિર્ભલ હૃદયવાળા પુરૂષના અને સુદ્ધિમાન્ એટલે ઇદ્ધિયા ઉપર કાસ્યુ રાખી શકનારાઓ સાથે પરા-ભવ પામેલાના એટલે નિર્ભલના વિરાધ શી રીતે હાઇ શકે? તાત્પર્પ કે–ક્રોધ સુદ્ધિમાન્ મનુષ્યના વિચારભળ સામે ટકી શકતા નથી. પરાભવજ પામે છે, જ્યારે તેજ ક્રોધ નિર્ભળ મનના માણસ સામે ફાવી જાય છે. વિરાધ તે સરખા બળવાળાના ટકી શકે. ન્યૂનાધિક અળવાળાના વિરાધ વધારે વખત ટકી શકતા નથી. જે અળવાન્ હોય તે જિતે અને નિર્ભળ હારી જાય. ॥ ૭॥

વૃક્ષથી ઉત્પન્ન થયેલું ઝેર વૃક્ષના નાશ કરતું નથી, સર્પથી પેદા થયેલું ઝેર સર્પાના નાશ કરતું નથી. પરંતુ આ ક્રોધરૂપ ઉત્કટ હલાહલ તાે જેનાથી ઉત્પન્ન થાય છે, તેનેજ બાળી નાંખે છે એ કેવું ખેદજનક આશ્ચર્ય છે ?

હવે લાેભનું વર્ણન કરે છે—દાન દેવા લાયક પુરૂષાને વિષે પાતાના પૈસાના વ્યય નહી કરવા તેમજ કારણ શિવાય બીજાના ધનને લઇ લેવું તેને લાેભ કહે છે. વળી પાપાનું મૂળ પણ લાેભજ ગણાય છે. લાેભાનંદી વિગેરે વાણીઓને સઘળા પા-પનું મૂળ આ લાેભજ થયા હતાે. એ પ્રમાણે સાંભળી લાેભ નહીં કરતાં સંતાેષ રાખવા જોઇએ. લાેભથી ગાભરા ખનેલા મનુષ્યા આ પ્રમાણે ચેષ્ટા કરે છે.—

લાભ હંમેશાં ચિંતન કરવા લાયક છે, પરંતુ લાેભી પુરૂષાથી તા સર્વકાળમાં ભય દેખાય છે. કેમકે લક્ષ્મીમાં લુખ્ધ થએલા પુરૂષામાં કાર્યાકાર્યના વિવેક હાતાજ નથી તેથી લાભવશ થઇ બીજાનું અહિત કરે એ બનવાજોગ છે. માયા, અપલાપ, વસ્તુની અદલાબદલી, બ્રાંતિ, તપાસ અને ક્રડકપટ કરવાનું મૂળ કારણબૂત, સંગ્રહ કરવામાં દુષ્ટ પિશાચરૂપ અને સર્વ હરણ કરનાર લાભજ છે. લેવડદેવડમાં ખાટાં ત્રાજવાં, લાઘવ ક્રિયા, ફેકવું અને ખાવાના બાનાથી ખરેખર દિવસના ચારા આ વાણીઓઓ મહાજન છતાં પણ ચારી કરે છે. અનેક પ્રકારનાં વચનાની રચનાથી આખા દિવસમાં લાેકાના ધનનું હરણ કરી તે કૃપણ ઘરકાર્યમાં ત્રણકાેડીઓ મુ-શકેલથી આપે છે અને તે કથા સાંભળવામાં રાગી હાેવાથી હમેશાં પવિત્ર પુસ્તક સાંભળવા જાય છે, પરંતુ કાળા સર્પથી ડંખાર્યલાની પેઠે દાનધર્મથી પલાયન કરે છે. વળી વસ્તુના વેચાણ વખતે માન ધારણ કરનાર તે ધૂર્ત વાણીઓ કાેઇને ઉત્તર

આપતા નથી, પરંતુ થાપણ મુકવી છે એવા શબ્દ માત્રને સાંભળી તેની સાથે સારી રીતે આલાપસ લાપ કરે છે, ઉભા થાય છે, પ્રણામ કરે છે, કુશળ પછે છે અને સ્થાન આપે છે, તેમજ હાથમાં કેવળ થાપણને જોઈ વાણીઓ ધર્મ સંબંધી કથાએા કરવા લાગે છે. આ સ્થાન તમારે સ્વાધીન છે, પરંતુ ઘણા કાળ સુધી થા-પાયુનું પાલન કરવું મુશ્કેલ છે; દેશકાળ વિષમ છે તાેપણ હે શ્રેષ્ઠ પારૂષ! તહારા હું દાસ છું, થાપણનું પાલન કરનાર અને પ્રશંસા કરવા લાયક આ ઉત્તમ દ્રકાન કોઇ વખત કલંકીત થઇ નથી, એ પ્રમાણે કાર્યના જાણ પુરૂષોએ ઘણી વખત અનુભવ કર્યો છે એ વાત તું જાણતા નથી. એ વિગેરે મંદમતિની પાસે પરસ્પર અસમંજ-સ વર્ણન કરી આંતરિક મનેારથાેથી ખુશી થતે<mark>ા તે</mark> પાપી સુવર્ણના સમૂહને ગ્ર**હણ** કરે છે. તે પછી તે થાપણ પચાવવાથી ઉત્પન્ન થયેલા લેવડદેવડમાં અપરિમિત લાભ થવાથી અને કરિયાણાના સમૃહથી તે વેપારી કુબેરની હાંસી કરે છે, અને સં-સારરૂપ જીર્ણ મ'દિરમાં ઉત્પન્ન થએલા ભયંકર મ્હાેટા ઉંદરા જેવા તે કૃપણપુરૂષા દાન તથા ઉપભાગથી રહિત એવા દ્રવ્યની રક્ષા કરવામાં હમેશાં આનંદ હવે તે થાપણ મુકનાર પુરૂષ દિશાએામાં પરિભ્રમણ કરી ભ-વિતવ્યતાના ચાગથી કાેઈ પણ રીતે ધનથી અને જનથી રહિત થયેલાે ઘણા લાંબા કાલે પાતાના દેશને પ્રાપ્ત થયા. ત્યાં શંકાસુક્ત થયેલા તે કર્પણ પુરૂષે કાઇ-ને પુછશું કે તે મહાપુરૂષ કયાં ગયાે ? તે સાંભળી કાેઇ એક પુરૂષ તેની પાસે આવી બાેલ્યા કે તે મહાપુરૂષની વિભૂતિ તાે આજકાલ કાંઇક જાદીજ દેખાય છે. આ પ્રમા શે સાંભળી અત્યંત વિસ્મયથી મસ્તકને ધુણાવતા તે તેના ઘર પ્રત્યે ગયા, ત્યાં દ્વા-ુ રમાં રાકાયેલા તે નિર્બુદ્ધિ અને જીર્લુ કપડાંવાળા ઘણા કાળ સુધી ત્યાંજ એસી રહ્યા. પછી કાેઇ પણ પ્રકારે ધીમે ધીમે ઘરમાં જઇ એકાંત મળતાં નામ, નિશાની પ્રકટ કરી તે પુરૂષે પાતાનું થાપણ મૂકેલું દ્રવ્ય તે શેઠીઆ પાસે માગ્યું એટલે તે શેઠીયા ભ્રુભ'ગ પૂર્વ'ક હાથને કંપાવતાે બીજાના ઉપર દષ્ટિ રાખી તેના પ્રત્યે કહેવા લાગ્યા કે ઠગ, પાપા અને આજવિકા રહિત આ પુરૂષ કયાંથી આવ્યા છે. તું કાેેેેે છે <sup>?</sup> અથવા કાેના પુત્ર છે <sup>?</sup> ત્હારૂં દર્શન પણ યાદ આવતું નથી તાે બાલવાની વા-તજ શી ? અહા ! ઘણા ખેદ છે કે કયારે ? કયા સ્થાનમાં ? કેવી રીતે ? કયા પુરૂ-ષે કેાણે શું આપ્યું હતું તે તું કહી દે ? તા પણ નિરંતર શંકાશીલ થયેલા પુરૂષે મ્હાેટા પુરૂષાની અંદર આ જનને પ્રતીતિ કરાવવી તે દિવસ કહી દે અને તે દિવસે ચાપડામાં લખેલું સઘળું તું પાતે જોઈ લે ! હું વૃદ્ધ થયાે છું. દુકાનનાે બાજો પુત્ર ઉ-પર નાંખ્યા છે, માટે મ્હારૂં લખેલું સઘળું તે જાણે છે. એ પ્રમાણે તે શેઠીયાએ વિ-સર્જન કરેલા તે ધીરજ વગરના પુરૂષ તેના પુત્ર પાસે જાય છે. પુત્ર તરફથી ઉત્તર મળે છે કે ધનની વાત પિતા જાણે. પુત્ર તો સઘળું લખેલું જાણે. એ પ્રમાણે તે પુર્ ષનું દડાની પેઠે ઘણા કાળ સુધી ગમનાગમન થાય છે. આ પ્રમાણે રાજકુળમાં અને વ્યાપારમાં વાણીઓ મરણ પામે છે, પરંતુ ધનના લેશ પણ આપતા નથી, તેમજ નીચે લખ્યા પ્રમાણે વિચાર પણ કરતા નથી.

ડ્રત્ય કોને પ્રિય હોતું નથી ? ડ્રવ્યથી કોનું હૃદય લાભાતું નથી ? પરંતુ યશરૂપ ધનમાં લુખ્ધ થયેલા પુરૂષા દુષ્ટ કાર્યોથી ડ્રવ્યની ઇચ્છા રાખતા નથી. જે પુરૂષે
પોતાના શ્રેષ્ઠ આચારના ત્યાગ કરી, કુટિલ ખુદ્ધિથી બીજાને ઠંગે છે તે મૂઠ્મતિએ
પુષ્ટ્ય વગરના પાતાના આત્માનેજ ઠંગ્યા છે. ઘણા ખેદ છે કે દ્રવ્યના અર્થી ડાહ્યા
પુરૂષા પણ શું કરતા નથી ? અર્થાત્ ન કરવાનાં સઘળાં કાર્યા કરે છે. નીચ પુરૂષની
ઘણા કાળ સુધી ખુશામત કરે છે. શત્રુને પણ પ્રણામ કરે છે. નિર્ગુણી પુરૂષનું ઉચ્ચ
ગુણુગાન કરે છે. પરાપકારને ભૂલી જનાર કૃતકા પુરૂષની સેવા કરવામાં પણ લેશ
માત્ર ખેદ અનુભવતા નથી. દ્રવ્યના ખરચની શંકાથી મિત્રને વિષે પ્રીતિ પ્રગટ કરતા
નથી. બદલા આપવા પડશે એવા કારણથી ભય પામેલા સેવાથી ગ્રહણ થતા નથી.
અર્થાત્ સેવા કરાવતા નથી, મ્હારી પાસે દ્રવ્ય માગશે એવી બુદ્ધિથી અસત્ય ભાષણ
કરે છે અને સ્તુતિ કરવાથી પણ ખુશી થતા નથી, તો લક્ષ્મીના ખરચ કરવાના
વ્યતિકરથી ત્રાસ પામેલા કૃપણ કેવી રીતે જીવ શકે ? મ્હાટા લાભથી પણ લેાભ
પરાભવ પામતા નથી, કારણ કે જે માત્રાથી અધિક હાય તે માત્રાહિનથી કેવી રીતે
જીતી શકાય ?

અત્યંત આગ્રહના ત્યાગ નહી કરવા અથવા તા વ્યાજબી કહેલું ગ્રહણ ન કરવું તેને માન કહે છે. તત્ત્વાતત્ત્વના વિચાર નહી કરનાર કદાગ્રહી પુરૂષાની દુર્યોધન વિગેરેની પેંઠે આ માન ઘણી ખરાબી કરે છે માટે માન શત્રુના સંસર્ગથી દૂર રહેવું જોઈએ. કહ્યું છે કે—

### आग्रही बत निनीषित युक्तिं तत्र यत्र मितरस्य निविष्टा। पक्षपातरहितस्य तु युक्तिर्यत्र तत्र मितरित निवेशम् ॥१॥

રાખ્દાર્થ: – જે આગ્રહી પુરૂષની મતિ જે ઠેકાણે રહેલી હોય તે ઠેકાણે આગ્રહી પુરૂષ ચુક્તિને લઇ જવાને ઘચ્છે છે. પર'તુ પક્ષપાત રહિત પુરૂષની મતિ તો જે ઠેકાણે ચુક્તિ હોય છે તે ઠેકાણે વાસ કરે છે. અર્થાત્ આગ્રહી પુરૂષના જે પદાર્થમાં આ-ગ્રહ થયા હોય, ત્યાં ચુક્તિને અલાત્કારથી પણ અ'ધ બેસાઉ છે. અને અપક્ષપાતી પુરૂષ તો જે વસ્તુસ્વરૂપ ચુક્તિ પુરસ્સર હોય ત્યાં મતિને લઇ જાય છે. ાારા વળી–

#### औचित्याचरणं विद्धम्पति पयोवाहं नभस्वानिव, प्रध्वंसं विनयं नयत्यहिरिव प्राणस्पृशां जीवितम् । कीर्त्तं केरविणीं मतङ्गज इव प्रोन्मूलयत्यञ्जसा, मानो नीच इवोपकारनिवहं हन्ति त्रिवर्गं नृणाम् ॥ २॥

રાખ્દાર્થ:—અહ'કાર પવનની પેઠે મેઘરૂ પ ઉચિત આચરણાના લાપ કરે છે. સપ'ની પે'ઠે પ્રાણીઓના જીવિતરૂપ વિનયને નાશ પમાઉ છે. હાથીની પેઠે કીર્તિરૂપ કમલનીને એક્દમ મૂળથી ઉખાહી નાંખે છે. અને નીચની પેઠે મતુષ્યાના ત્રિવર્ગ રૂપ ઉપકારના સમુહના નાશ કરે છે. અર્થાત્ આ'હકાર રૂપ કઠેા શત્રુ જેના આ'ત:કરણમાં નિર'તર વાસ કરી રહ્યા હાય તેવા પુરૂપના દ્વક્યમાંથી વિનય પ્રમુખ ગુણા પલાયન કરી જાય છે. એ બીના વાસ્તિવેક છે. કારણકે એક સ્થાન માટે હમેશાં જ્યાં કટાકઠી થઇ હાય તેવા સ્થાનના સજ્જન પુરૂષા પણ ક્ષણવારમાં ત્યાગ કરી નિરૂપાધિ-સ્થાનના આશ્રય લે છે. ાા રાા

#### हग्भ्यां विलोकते नोर्ध्वं सप्ताङ्गेश्च प्रतिष्ठितः । स्तब्धदेहः सदा सोष्मा मान एव महागजः ॥ ३ ॥

રાબ્દાર્થ:—સાતે અંગાથી સ્થિર થયેલા, અક્કડ શરીરવાળા અને હુમેશાં ગરમીથી ભરેલા અહંકાર રૂપ મદાન્મત્ત હાથી નેત્રા વડે ઉચ્ચુ પણ જોઇ શકતા નથી. અર્થાત્ જેમ હાથી પગ છાતી વિગેરે સાત અંગાથી સ્થિરથયેલા હાવાથી તેમજ અક્કડ શરીર હાવાને લીધે ઉચ્ચુ જોઇ શકતા નથી, તેમ માની પુરૂષ પણ જાતિ, કુળ, રૂપ, એવા વિગેરે મદાથી ઘેરાએલા હાવાથી તેમજ અક્કડ શરીર અને અભિમાનની ગરમીને લઇને દૃષ્ટિ વડે ઉચ્ચું જોઇ શકતા નથી. ા ૩ ા

માનના ત્યાગ થવાથી જ બાહુબલી મહિષ ની પેઠે કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. માટે આત્મહિતની ઇવ્છા રાખનાર વિવેકી પુરૂષે માનના અવશ્ય ત્યાગ કરવા જોઇએ.

હવે મદતું વર્ષુ ન કરે છે—અળ, કુળ, ઐશ્વર્ય, રૂપ અને વિદ્યા વિગેરેથી અહુંકાર કરવા અથવા બીજાને દળાવવાને કારણુલૂત હોય તેને મદ કહેવામાં આવે છે. તે માટે કહ્યું છે કે:—

સઘળા મનુષ્યોના હુદયમાં સ્થાન કરનાર એક મદરૂપ શત્રુ છે. કારણ કે જે-નાથી આવેશવાળા થયેલા મનુષ્ય સાંભળી શક્તા નથી જોઇ શકતા નથી અને અક્કડ રહે છે. અર્થાત્ ખરી ખીના સાંભળવામાં અને યથાર્થ વસ્તુ જોવામાં પ્રતિ-ખંધક હાેવાથી મનુષ્ય જાતિ માટે ખરા દુશ્મન માનજ છે. માેન ધારણ કરવું,

મુખને બીજાના તરફથી ફેરવી દેવું, ઉપર જેવું, નેત્રાનું બંધ કરવું, શરીરનું મર-ડવું અને વીંટવું આ સઘળું અહુંકારનું પ્રાથમિક રૂપ ગણાય છે. એટલે ઉપર જ-ણાવેલી ચેષ્ટાએાથી અભિમાની મતુષ્ય એકદમ એાળ**ખાઇ આવે છે.** શોર્ય મદ. રૂપમદ, શુંગારમદ અને ઉંચકુળના મદ આ સઘળા મદરૂપ વૃક્ષા મનુષ્યાના વિસવ રૂપ મદથીજ ઉત્પન્ન થએલાં છે. શૌર્ય મદ ભુજાને, રૂપમદ આરિસા વિગેરેને અને કામમદ સ્ત્રીને જુવે છે. પરંતુ આ વિભવમદ તો જાત્ય ધ હોવાથી કાંઇ જોઇ શકતા નથી. અર્થાત્ પ્રથમના મદા જ્યારે અકેક વસ્તુ તરફ મનુષ્યાનું ધ્યાન ખેં-ચાવે છે, ત્યારે ધનમદ તા મનુષ્યાને તદન આંધળાજ અનાવી દે છે. મનુષ્યાના ધનમદ તા કાંઇ આત્મારામ ( આત્માનંદ ) જેવાજ જણાય છે. કારણું કે જેમ આ ત્માન દથી મનુષ્ય આંતરિક સુખના આનં દથી નેત્રાે બંધ કરી લે છે અને ધ્યાનારૂઠ થઈ જાય છે તેમ ધનમદથી પણ આંખ્યાે મીચે છે અને જાણે એકાગ્રતાપૂર્વક સ-માધી ચઢાવી ન હોય તેમ સમાધિમાં લીન થઇ જાય છે. મનુષ્યોના અધિકારમદ હેમેશાં ભ્રષ્ટ્રદી ચઢાવવાવાળાે હાેવાથી વિક્રાળ, કંઠાેર ભાષણ કરાવનાર, હઠપૂર્વક તાડના કરનાર અને સર્વ ભક્ષણ કરનાર કૂર રાક્ષસ જેવા ગણાય છે. પુરૂષાના એક કુળમદ તાે પાતાના પૂર્વજના પ્રતાપની મ્હાેટી મ્હાેટી વાતાે કરનાર, પાતાનાં બીજાં કા-ર્ચીને <del>બ</del>ુલી જનાર, દીધ<sup>દ</sup>દશી<sup>દ</sup>પણાના અને જ્ઞાનના નાશ કરનાર હાેય છે. સઘળા મદા અવધિવાળા હોવાથી પાતપાતાનાં કારણાને અભાવ થવાથી નાશ પામે છે, પરંતુ એક ગુરૂમદ અર્થાત્ માેટાઇના મદ સર્પના જેવા વાંકા અપરિમિત કાળ સુધી સ્કૂરે છે અર્થાત્ ઘણા લાંબા કાળ સુધી રહી શકે છે. સામંતાના માન ધારણ કરવામાં, વૃદ્ધિ પામતા ધનાહ્યોના નિશ્વલ દર્ષિમાં, ધનવાળાએાના બ્રુભંગ અને મુખના વિકારમાં વિટ વિગેરેના છે બ્રમરામાં, દ્વત અને પંડિતાના જિહ્વામાં, રૂપવાળાઓના દાંત, કેશ અને વેષમાં, વૈદ્યાના હાેઠમાં, મ્હાેટા અધિકારીઓ અને જયાેતિષિઓનાે ગ-ળામાં, સુભટાના સ્કંધમાં, વાણીઆએાના હૃદયમાં, કારિગરાના હાથામાં, તરૂણ સ્ત્રીઓના સ્તનતટમાં, ખ્રાહ્મણાના ઉદરમાં, ચતુર કાસદિઆઓના જંઘાઓમાં, હાથીઓના ગંડસ્થળમાં, મયૂરાના પિ ચ્છામાં અને હંસાના ગતિની અંદર મદ (અ-હંકાર) રહેલાે છે. વિશાળ હૃદયવાળા મનુષ્યાને સર્વથા આવાે મદ કરવાે ચાેગ્ય નથી. કહ્યું છે કે:—

नो निर्जित्य जरां स्वभावमधुरं तारुण्यमास्वादितं, नो निर्जित्य यमं कृता निजतनुः कल्पान्तसंस्थायिनी। नो दारिद्यभुजङ्गमाज्जगदिदं स्वैश्वर्यतो मोचितं, किं माद्यन्ति विपश्चितोऽपि हि मुधा विद्यालवाद्येर्गुणैः॥४॥ શબ્દાર્થ:-જ્યારે વિદ્વાન પુરૂષાએ ઘડપણને છતી સ્વભાવથી મનાહર યાવનનો આસ્વાદ પ્રાપ્ત કર્યો નથી, યમને છતિ લઇ પાતાના શરીરને કલ્પાંત સુધી સ્થિર કર્યું નથી અને પાતાના વૈભવથી આ જગતને દરિદ્રરૂપ સર્પના મુખમાંથી પણ છાડાવ્યું નથી, ત્યારે તેઓ વિદ્યા વિગેરે સ્વલ્પ ગુણાથી શા માટે અહંકાર કરતા હશે તાત્પર્ય કે અભિમાન કરવા જેવું એક પણ કાર્ય કરી શકતા નથી, છતાં લોકો મિશ્યાભિમાન કરે છે. પાઇપા

दिग्वासाश्चन्द्रमौिळवहति रविरयं व।हवैषम्यकष्टं राहोरिन्दुश्च राङ्कां निवहति गरुडान्नागळोकश्च भीतः। रत्नानां धाम सिन्धुः कनकगिरिरयं वर्त्ततेऽद्यापि मेरुः, किं दत्तं ?रिक्षतं किं ? ननु किमिह जगत्यर्जितं येन गर्वः॥५॥

શબ્દાર્થ—મહાદેવ દિશાર્પ કપડાંને ધારણ કરે છે, આ સૂર્ય અશ્વાના વિષમ (એકીને વિષમ કહે છે) પણાનું દુ:ખ ભાગવે છે, ચંદ્ર રાહુની શંકાને વહન કરે છે, નાગલાક ગરૂડથી ભય પામે છે, સમુદ્ર રત્તાનું ગૃહ છે, અને આ મેરૂપર્વત પણ હજી સુધી સાનાના પર્વત રૂપવિદ્યમાન છે તા પછી હે મનુષ્યાતમાંએ શું કાંઇ દાન આપ્યું છે? શું કોઇનું રક્ષણ કર્યું છે? શું આ જગતમાં કાંઇ ઉપાજિત કર્યું છે? કે જેને લઇને અહંકાર ધારણ કરાય છે. પાયા વળી ભઈહરિએ કહ્યું છે કે—

पातालान्न समुद्धतो बत ? बिलर्नीतो न मृत्युः क्षयं, नोन्मृष्टं शशिलाञ्छनस्य मिलनं नोन्मृिलता व्याधयः । शेषस्यापि धरां विधृत्य न कृतो भारावतारः क्षणम् , चेतः सत्पुरुषाभिमानगणनां मिथ्या वहस्रज्जसे ॥ ६ ॥

શબ્દાર્થ — એક છે કે પાતાલથી અલિરાજાને ઉદ્ધર્યો નથી, મરણના નાશ કર્યો નથી, ચંદ્રનું મલિન લાંછન ભૂરયું નથી, રાગાને ઉખેડી ફેં કી દીધા નથી અને પૃ-શ્વીને ક્ષણવાર ધારણ કરી શેષનાગના પણ ભાર ઉતાર્યો નથી. તા હે ચિત્ત! તું સ-ત્પુર્ધાના અભિમાનની ગણનાને વહન કરતું નકામું લજ્જા પામે છે. ॥ કૃ ॥ इति अहंकार ॥

હવે હર્ષનું વર્ણન કરે છે—પ્રયોજન વિના બીજાને દુ:ખી કરવાથી અથવા તા શિકાર અને જુગટું વિગેરે અનાચારનું સેવન કરવાથી અંત:કરણમાં પ્રમાદ ઉ-ત્પન્ન થાય તેને હર્ષ કહેવામાં આવે છે અને આ હર્ષ દુધ્યાનયુકત હૃદયવાળા અધ-મ પુરૂષાનેજ સુલભ હાય છે, અર્થાત ઉત્તમ પુરૂષાએ તા કર્મ બંધનના કારણ્યૂત કાર્યમાં કાેઈ વખત પણ હર્ષ કરવા ચાેગ્ય નથી. પાપ કાર્યમાં આનંદ માનવાથી નિકાચિત કર્મના બંધ થાય છે અને તેનું ફળ ભાેગવ્યા વિના છુટકારા થતા નથી. અનાચારમાં આનંદ માનવા એ અધમ પુરૂષનુંજ કામ છે તેમાટે કહ્યું છે કે—

#### परवसणं अभिनंदइ निरवक्खो निद्यो निरणुतावो । हरिसिज्जइ कयपावो रुद्दज्झाणोवगयचित्तो ॥ १ ॥

શબ્દાર્થ—પાપ વિગેરેની અપેક્ષા નહી રાખનાર અને પશ્ચાતાપ નહી કરનાર નિર્દય પુરૂષ બીજાના કષ્ટને સારૂ' માને છે અને રાૈદ્રધ્યાન યુક્ત ચિત્તવાળા પાપ ક-રીને ખુશી થાય છે. ॥ ૧ ॥

#### तुष्यन्ति भोजनैर्विप्राः, मयूरा घनगर्जितैः । साधवः परकल्याणैः खलाः परविपत्तिभिः॥२॥

શબ્દાર્થ:--બ્રાહ્મણા ભાજન વડે, મયૂરાે મેઘની ગર્જનાથી, સજ્જન પુરૂષાે બીજાના કલ્યાણથી અને દુર્જના ( નાલાયક ) બીજાની આપત્તિ (દુ:ખ) થી ખુ**શી** થાય છે. અર્થાત્ બીજાને દુ:ખી દેખી આનંદ માને છે. ર

આ લાેકમાં વિવેકી પુરૂષાને નિંદનીક હાેવાથી, અપજશ તેમજ અનથાેંનું કારણ હાેવાથી અને પરલાેકમાં દુર્ગતિના હેતું હાેવાથી ઉપર જણાવેલા કામાદિ અંતરંગ શત્રુઓ ત્યાગવા લાયક કહેલા છે.

હવે ગ્રાંથકાર મહર્ષિ પ્રસ્તુત ગુણની સમાપ્તિ કરતાં અંતરંગારિના ત્યાગ કર-નારને મુખ્ય કળ દેખાઉ છે—

#### आन्तरं षडारिवर्गमुदयं, यस्त्यजेदिह विवेकमहीयान् । धर्मकर्मसुयशः सुखशोभाः, सोऽधिगच्छति यहाश्रमसंस्थः

શખ્દાર્થ:—જે મ્હોડા વિવેકવાળા પુરૂષ પ્રચંડ આંતરિક ષડરિવર્ગના આ લાકમાં ત્યાગ કરે છે તે પુરૂષ ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહ્યા છતાં પણ ધર્મકાર્ય, સુક્રીત્તિ, સુખ અને શાભા પ્રાપ્ત કરે છે. અર્થાત્ જે માનસિક દુર્વૃત્તિઓથી બચ્ચા છે, તે સર્વત્ર પ્ર-તિષ્ટા પામી આ લાક અને પરલાકમાં સુખી થાય છે.

।। इति श्री चतुर्स्निशत्तमो गुणः ॥





#### पंचात्रंशत् गुणवर्णन.

77

વે ગ્ર'થકાર મહારાજ ક્રમથી પ્રાપ્ત થએલા પાંત્રીશમા ગુણુનું વર્ણુન કરે છે.

'વशीकृतेन्द्रियग्रामः'—વળી જેણે ઇંદ્રિયોના સમૂહને વશ કર્યો છે એ-ટલે ઇંદ્રિયોને સ્વચ્છં દપણે પ્રવૃત્તિ કરતાં રોકે છે તે વશીકૃતેન્દ્રિયગ્રામ કહેવાય છે એટલે અત્યંત આસક્તિના પરિત્યાગ કરી સ્પર્શનાદિ ઇંદ્રિયોના વિકારાના રાધ કરનાર હાય છે અને તેજ ગૃહસ્થ ધર્મને લાયક ગણાય છે. ખરેખર ઇંદ્રિયાના જય કરવા, તેજ પુરૂષાને ઉત્કૃષ્ટિ સંપત્તિનું કારણ છે. તેને માટે કહ્યું છે કે—

#### आपदां कथितः पन्था इन्द्रियाणामसंयमः । तज्जयः संपदां मार्गो येनेष्टं तेन गम्यताम् ॥१॥

રાષ્ટ્રાથ':--ઇંદ્રિયાનું સ્વતંત્રપણું તે આપત્તિના માર્ગ છે અને ઇંદ્રિયાના જય કરવા તે સ'પત્તિના માર્ગ છે એમ વિદ્રાનાનું કહેવું છે, માટે જે રસ્તે જવું ઇષ્ટ હાય તે રસ્તે ગમન કરવું. ૧

#### इन्द्रियाण्येव तत्सर्वं यत्स्वर्गनरकावुभौ । निग्रहीतविस्रृष्टानि स्वर्गाय नरकाय पा ॥२॥

રાબ્દાર્થ:—સ્વર્ગ અને નરક એ બન્ને જે કહેવાય છે, તે સર્વ ઇંદ્રિયાજ છે. કારણ કે ઇંદ્રિયા વશ કરવાથી અને છુટી મુકવાથી અનુક્રમે સ્વર્ગ અને નરકને માટે થાય છે. અર્થાત્ જે જિતેન્દ્રિય હોય છે, તે પુરૂષ અવશ્ય સ્વર્ગમાં જાય છે અને જે ઇંદ્રિયાને સ્વતંત્રપણે પ્રવૃત્તિ કરાવે છે તે મરણ પામી નરકમાં જાય છે. અને ત્યાં ભય'કર દુ:ખાને ભાગવે છે. ર

#### जितेन्द्रियत्वं विनयस्य कारणं गुणप्रकर्षो विनयादवाप्यते । गुणानुरागेण जनोऽनुरज्यते जनानुरागः प्रभवा हि संपदः॥३॥

શખ્દાર્થ:—જિતે'દ્રિયપછું' વિનયનું કારણ છે, વિનયથી ગુણાને પ્રકર્ષ પ્રાપ્ત કરાય છે. ગુણાનુરાગથી લાેક રાગી થાય છે અને લાેકાના અનુરાગથી ઉત્પન્ન થ-નારી સ'પદાઓ પ્રાપ્ત થાય છે. ાા ૩ ાા

સંગ્રામમાં મેળવેલા જયથી પણ ઇંદ્રિયાના જય મ્હાટા ગણાય છે, એટલે ઇં-દ્રિયાના જય મેળવવા ઘણા મુશ્કેલ છે. તે આ પ્રમાણે છે—

સો મનુષ્યોમાં એક શૂરવીર, હજારમાં એક પંડિત અને લાખામાં એક વક્ષ્તા હોય છે, પરંતુ દાનેશ્વરી તો હોય ખરા અથવા ન પણ હોય; અર્થાત્ દાનેશ્વરી દુ- લંભ હોય છે. યુદ્ધમાં જય મેળવવાથી શૂરવીર, વિદ્યાર્થી પંડિત, વાક્યાતુર્યથી વક્ષ્તા અને ધન દેવાથી કાંઇ દાતાર કહેવાતા નથી, પરંતુ ઇદિયોને જિતવાથી શૂરવીર, ધર્મનું આસેવન કરવાથી પંડિત, સત્ય ભાષણ કરનાર વક્ષ્તા અને ભય પામેલ જંતુઓને અભયદાન આપનાર દાનેશ્વરી, ગણાય છે. ઇદિયોના પ્રસંગથીજ મનુષ્ય અવશ્ય દોષ સેવે છે. અને તેજ ઇદિયોને વશ કરવાથી મનુષ્ય અનુક્રમે સિદ્ધિ મેળવે છે. પુરુષનું બનાવેલું શરીર તે રથ છે, આત્મા નિયંતા (સારથી) છે. આ રથના ઘોડા ઇદિયો છે તે ઇદિયરૂપ શ્રેષ્ઠ અને કુશળ ઘાડાઓને સાવધાન થઇ દમનાર પુરુષ સુખેથી ધીર પુરુષની પેઠે ઇચ્છિત સ્થાનમાં પહેાંચે છે. ચક્ષુઇદિના વિજય મેળવવામાં લક્ષ્મણનો દર્ષાત છે, તો આ પ્રમાણે છે–સીતાને કુંડલ, કંકણ વગેરે છે ઇત્યાદિ પ્રશ્ન થતાં લક્ષ્મણે જવાબ આપ્યો કે–હું કું કહોને કે કંકણને જાણતો નથી પરંતુ હમેશાં તેણીના ચરણકમળમાં વંદન કરતા હોવાથી અંત્રરા છે, તે હું જાણું છું.

વળી સંપૂર્ણ ઇંદ્રિયોના જયનું મૂળ કારણ જીવ્હા ઇંદ્રિયના જય છે અને તે જીવ્હા ઇંદ્રિયના જય કરવા તે તો તેવા પ્રકારના ઉચિત આહાર અને સંભાષણથી કરવા જોઇએ. નિંદા નહીં કરવા લાયક કર્મથી પ્રાપ્ત થએલા તેમજ પ્રમાણાપત અને શ્રેષ્ઠ ક્રિયાઓમાં પ્રવૃત્તિ કરવા માટેજ આહાર કરવા ઉચિત ગણાય છે. તે માટે કહ્યું છે કે—

#### आहारार्थं कर्म कुर्यादिनिंद्यं भोज्यं कार्यं प्राणसंघारणाय । प्राणा धार्यास्तत्त्वाजिज्ञासनाय तत्त्वं ज्ञेयं येन भूयो न भूयात् ॥४॥

રાખ્દાર્થ:—આહાર માટે અનિ'ઘ કર્મ કરવું, પ્રાણાને ધારણ કરી રાખવાં માટે ભાજન કરવું, તત્ત્વાની જિજ્ઞાસા માટેજ પ્રાણાને ધારણ કરી રાખવા અને ત-ત્ત્વને જાણવું કે જેથી કરી જન્મ લેવાજ ન પડે. ॥ ૪ ॥

પ્રમાણથી અધિક આહાર લેવાથી નવા નવા મનારથાની વૃદ્ધિ, પ્રણળ નિ-દ્રાના ઉદય, નિરંતર અશુચિપણં, શરીરના અવયવામાં ગુરૂતા, સઘળી ક્રિયાએાના ત્યાગ અને ઘણું કરી રાગાથી પીડિત થાય છે; તેટલા માટે હમેશાં રસને દ્રિયને અતુમજ રાખવી. રસનાઇદ્રિય અતુપ્ર દેાય તાે બીજી સઘળી ઇંદ્રિયા પાતપાતાના વિષયમાં પ્રવૃત્તિ કરવાથી તુમ થએલીજ ગણાય છે. તે માટે કહ્યું છે કે—

#### यत्तिक्या हि काव्येन काव्यं गीतेन बाध्यते। गीतं च स्त्रीविलासेन स्त्रीविलासो बुभुक्षया ॥ ५ ॥

શાળ્દાર્થ:--જે તે ક્રિયા કાવ્યથી, કાવ્ય ગીતથી, ગીત સ્ત્રીઓના વિલાસથી અને સ્ત્રીઓને৷ વિલાસ ભૂખથી દબાઇ જાય છે. અર્થાત્ ઉત્તરાત્તર એક એકથી ખલ-વ'ત હેાવાથી પુવ<sup>ત</sup>નું ખળે નકામું થાય છે.

જીહવેન્દ્રિય તુપ્ત હોય તાે બીજી સઘળી ઇંદ્રિયા પાતાના વિષયની પ્રવૃત્તિમાં ઉત્સકતા જોવામાં આવે છે તેથી અતૃપ્તજ ગણાય છે. વચનની વ્યવસ્થાનું પણ નિયમિતપા હું હોવું જોઇએ તે માટે કહ્યું છે કે—

#### महुरं निउणं थोवं कज्जावडियं अगव्वियमतुच्छं । पुठवमइसंकिलयं भणन्ति जं धम्मसंजुत्तं ॥ ६ ॥

રાખ્દાર્થ:--મધુર, નિપુષ્યુતાવાળું, થાડું, કાર્યને લગતું, અહ'કાર વગરતું, તુચ્છતા વિનાતું. અને પ્રથમ વિચાર કરેલું જે બાલાય છે, તેજ ધમેં યુકત ગણાય છેં. ા ૬ ા

ઇત્યાદિ યુક્તિથી આહારતી મર્યાદા કરતાં વચનની મર્યાદા અધિક ગણાય છે. કારણ કે વિકારને પ્રાપ્ત થયેલા આહારતા ઔષધાદિકના પ્રયાગથી દ્વર કરી શકાય છે. પરંતુ વચનના વિકાર તા આખા જન્મારા સુધી હૃદયથી દ્વર કરી શકાતા નથી. તેને માટે છે, આ ઠેકાણે કહ્યું છે કે—

#### जिह्वां प्रमाणं जानीहि भोजने वचने तथा। अतिभुक्तमतीवोक्तं प्राणिनां प्राणनाज्ञकम् ॥ ७॥

રાખ્દાર્થ:--ભાજન કરવામાં અને બાલવામાં જભનેજ પ્રમાણ જાણવી. કારણકે અત્ય'ત ખાધેલું અને અત્ય'ત બાેલાયેલું પ્રાણીએાના પ્રાણાના નાશ કરનારૂં થાય છે. ાા ૭ ાા

ખરેખર જિતે દ્વિય પુરૂષ કાેઇથી પણ ભય પામતા નથી. કહ્યું છે કે—

વો રા અમરચંદ જ શરાજ ભાવનગર વ્યક્તિસરજ પ્રાન્મ માર્ચિક

#### यस्य हस्तौ च पादौ च जिह्वा च सुनियंत्रिता। इन्द्रियाणि पुग्रसानि रुष्टो राज। करोति किम्॥ ८॥

રાખ્કાર્થ:--જેના હાથ, પગ અને જીભ સારી રીતે વશ થયેલી છે, તેમજ દંદિયા કાસુમાં છે તેને કૃપિત થએલાે રાજા પણ શું કરી શકવાનાે ?ાા ૮ ॥ હવે ગ્રંથકાર મહર્ષિ પ્રસ્તુત ગુણનાે ઉપસંહાર કરતાં ફળ ખતાવે છે—

#### एवं जितेन्द्रियो मर्त्यो मान्यो मानवतां भवेत् । सर्वत्रास्विलतो धर्मकर्मणे चापि कल्पते ॥ ९ ॥

શષ્ઠદાર્થ:––ઉપર પ્રમાણે જિતે'દ્રિય મતુષ્ય માનવાળા મતુ∘યાને પણ માનનીક થાય છે અને સર્વત્ર સ્ખલના પામ્યા શિવાય લર્મકાર્યમાં પણ યાગ્ય થાય છે. ॥૧॥

#### ।। इति पंचत्रिंशत्तमो गुणः ॥

હુવે ગ્રંથકાર મહુર્ષિ શ્રાદ્ધગુણુ વિવરણુ ગ્રંથનાે ઉપસંહાર કરતાં કાંઇક વિ-શેષ અતાવે છે—

સર્વ પ્રકારે ઇંદ્રિયોના નિરાધ કરવા તે તો યતિ (સુનિ) ઓના ધર્મ છે. આ સ્થળે તો બ્રાવકધર્મને ઉચિત ગૃહસ્થના સ્વરૂપના અધિકાર હાવાથી ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે કહેવામાં આવ્યું છે. એવા પ્રકારના વિશેષ ધર્મની શાભાને પુષ્ટિ કરનાર સામાન્ય ગુણા (ન્યાયસંપન્ન વિભવાદિ) થી વધેલા મનુષ્ય અવશ્ય ગૃહસ્થધર્મને એટલે સમ્યક્ત મૂળ બાર વ્રતરૂપ વિશેષ ધર્મને માટે કલ્પાય છે. અર્થાત્ અધિકારી ગણાય છે. ('गृहिधर्माय कल्पते' આ પદ દરેક ગુણની સાથે સંબંધ ધરાવે છે, માટે જયાં ન હોય ત્યાં પણ જોડી લેવું.)

#### य एवं सेवन्ते सुक्तरतयः शुद्धमतयो, विशेषश्रीधर्माभ्युदयद्मिमं सद्गुणगणम् । ससम्यक्तं धर्मं वतपरिगतं प्राप्य विशदं श्रयन्ते ते श्रेयःपदमुदयदैश्वर्यसुभगाः ॥१॥

રાજ્ડાર્થ:--પુષ્યમાં પ્રીતિ રાખનાર અને શુદ્ધ છુદ્ધિવાળા જે મનુષ્યા વિશેષ-ધર્મના અભ્યુદ્ધને દેનારઆ (ઉપર જણાવેલા ૩૫) શ્રેષ્ઠ ગુણસ મૂહને ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે સેવે છે, તે અભ્યુદ્ધ આપનાર ઐધ્ધિથી સારા નશીબવાળા પુરૂષાે સમ્યક્ત્વ સહિત નિર્મળ ભાર વ્રતરૂપ શ્રાવક્ધર્મને પ્રાપ્ત કરી મોક્ષપદને મેળવે છે. ાાદ્યા



િ 7પાગચ્છની આદિમાં ત્રણ જગત્ના પૂજ્ય અને પ્રશસ્ત જ્ઞાન તથા ક્રિયાવાળા-ૹ૱૱૱૱ એાની મધ્યે અગ્રગણ્ય જગ<sup>્</sup>ચાંદ્રસ્ત્રિરિ થયા. ાા ૧ ાા

તેમની પાટ ઉપર ગાતમસ્વામિના જેવા પ્રભાવવાળા શ્રીદેવેંદ્રસરિ થયા, તે-મના પછી યુગની અંદર ઉત્તમ શ્રી વિદ્યાનંદ ગુરૂ પ્રગટ થયા. ા ર ા

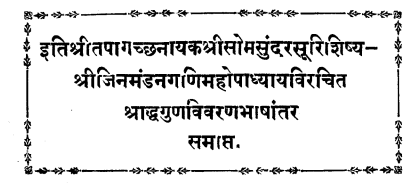
ત્યારબાદ જગતને વિસ્મય પમાડનાર શ્રી ધાર્મદોષસૂરિ થયા, તેમની પછ-વાંડે સૂરિવરામાં પ્રધાન શ્રી સામપ્રભસૂરિ થયા. ॥ ૩ ॥

તે પછી સત્પુરૂષાને કલ્પવૃક્ષ સમાન અને જ્ઞાનરૂપ લક્ષ્મીવાળા શ્રી સામિતિ-લક ગુરૂ થયા, ત્યારબાદ ઘણી કીર્ત્તિવાળા શ્રી દેવસું દરસૂરિ થયા. ॥ ૪ ॥

તેમના શિષ્ય યુગને વિષે ઉત્તમ, પૃથ્વીમાં પ્રસિદ્ધ થયેલા અને જગત્માં અત્યંત સાભાગ્યવાળા શ્રી સામસુંદરસૂરિ થયા. ॥ પ ॥

તેમના આત્મજ્ઞશિષ્ય **શ્રી જિનમ ંડનગણિ**એ શ્રુતની ભક્તિથી શ્રાવકના ગુણાની શ્રેણિના સંગ્રહેરૂપ ગ્રંથને અનાવ્યાે. ાા ૬ ાા

અર્ણાહિલ પુરપાટણમાં અનેક પ્રકારના શાસ્ત્રોના સાર ગ્રહણ કરી ચાદશાઅ-કૃાણું (૧૪૯૮) ની સાલમાં બનાવેલા આ ગ્રંથ ચિરકાળ સુધી વૃદ્ધિ પામા. ॥ ૭ ॥



#### ખાસ ખરીદવા લાયક ગ્ર<sup>ાં</sup>થા. જૈન દર્શનના તત્ત્વજ્ઞાનના અપૂર્વ પ્રંથ.

#### '' આત્મયબોઘ."

( ભાષાંતર )

આત્મજ્ઞાન એ મોક્ષને પ્રાપ્ત કરાવનાર હોવાથી સર્વનું ઉપકારક છે. જેથી આ ગ્રંથનું ઉપર મુજબનું નામ આપી અતિ શુદ્ધ આત્મજ્ઞાનના માર્ગ અભિધેય રૂપે આ ગ્રંથના કર્ત્તા મહાન આચાર્ગ શ્રીતિ'નલાભસૂરિએ નિરૂપણ કરેલ છે. આ ગ્રંથમાં ચાર પ્રકાશ (પ્રકરણ) આપવામાં આવેલ છે. જેમાં પ્રથમ પ્રકાશમાં સમ્યક્ત્ત્વનું સ્વરૂપ, તેના ભેંદ વીગેરેનું એટલા બધા વિસ્તારથી અને ઐતિહાસિક દર્ષાં તોથી સ્ફૂટ સરળ રીતે નિરૂપણ કરવામાં આવેલ છે કે, અત્યાર સુધીમાં આ વિષયના પ્રસિદ્ધ પામેલ ગ્રંથામાં આ ગ્રંથ એક ઉચ્ચ પ્રતિષ્ઠા મેળવવા સાથે ઉત્તમ નમુના રૂપે થયેલ છે. બીજા પ્રકાશમાં દેશવિરતિનું સ્વરૂપ, ત્રીજા પ્રકાશમાં ઉત્તમ મુનિન્નતનું સ્વરૂપ અને ચાથા પ્રકાશમાં પરમાત્મ ભાવનું સ્વરૂપ દર્શાવેલ છે. આ આખા ગ્રંથના દરેક વિષય માટે અનેક કથાએા, ઉપનયા અને આગમાં પ્રકરણા વિગેરની પ્રસંગે પ્રસંગે અનેક સાદતા આપી ગ્રંથકર્ત્તાએ ભવિ જીવાના લાભાર્થ ઉત્તમ મહદ્દ પ્રયાસ કર્યો છે. આ ગ્રંથ અતિ ઉપયોગી અને દરેક મુનિ મહારાજાઓ અને જૈન બંધુઓને બ્રવણ, મનન નિદધ્યાસન કરવા જેવા છે. આ ગ્રંથના વિશેષ વખાણ કરવા કરતાં તે ખાસ વાંચી જવા વિનંતિ કરીએ છીએ.

આ ગ્રંથ ઉચા સીતેર રતલી ડારલીંગ ગ્લેઝ કાગળા ઉપર રાયલ આઠપેજી સુંદર જૈની (શાસ્ત્રી ખાસ) ટાઈપમાં છપાવવામાં આવેલ છે. લગભગ ૬૦ ફારમ પ૦૦ પાનાના સુંદર બાઈડીંગથી અલંકૃત કરવામાં આવેલ છે. કિંમત રૂા. ૨–૮–૦ પાસ્ટ ખર્ચ જુદા.

તૈયાર છે.

જલદી મંગાવા.

તૈયાર છે.

#### तपोरत्न महोदधि.

( તપાવલી ભાગ ૧-૨ )

અનેક ત્ર'થામાંથી તમામ પ્રકારના તપાના કરેલા સ'મહ.

શ્રી પ્રવર્ત્ત કજી મહારાજશ્રી કાન્તિવિજયજી મહારાજના શિષ્ય મુનિરાજશ્રી ભક્તિ વિજયજી મહારાજના અપૂર્વ પ્રયાસનું આ ફળ છે. કે જે તે છે વિભાગમાં પ્રગટ કરવામાં આવેલ છે. પ્રથમ વિભાગમાં ૮૮ પ્રકારના આચારદિનકરમાં જણાવેલા તપાનું તથા બીજા વિભાગમાં ૭૩ પ્રકારના અન્ય પ્ર'થાદિમાં કહેલા તપાનું વર્જીન આ પ્ર'થમાં વિધિ–વિધાન સહિત ઘણી ઉંચી અને સરલ શૈલીથી આપવામાં આવેલું છે.

ખંને વિભાગમાં તપ અને તેના ગુણુણા વિગેરે બહુજ વિસ્તારથી આપવામાં આવેલ છે. આ ગ્રંથની અંદર અનેક ગ્રંથાના આધાર લેવામાં આવ્યા છે, તે ગ્રંથાના નામનું લીસ્ટ પણુ સાથે આપવામાં આવેલ છે. વળી દરેક તપના મહિમા વાંચવાથી હૃદયમાં આલ્હાદ ઉત્પન્ન થાય છે. વળી તપને લગતા પ્રશ્નાત્તરા દાખલ કરી તેને ખાસ ઉપયોગી અનાવવામાં આવેલ છે. અનેક ગ્રંથા, બુકા, તપના ટીપણાઓ અને છુટક પ્રતા તેમજ ચાલુ પ્રચારથી જે જે તપા જાણવામાં આવ્યા તે તમામના સંગ્રહ કરેલા છે જે આ ગ્રંથ સાદ્યંત વાંચવા વિચારવાથીજ તેની અપૂર્વ કિંમત થઇ શકે તેવું છે. ઉચા એન્ટ્રીક ઈન્લીશ પેપર ઉપર સુંદર શાસ્ત્રી ટાઈપથી પ્રતના આકારે મોટા ખર્ચ કરી છપાવવામાં આવેલ છે. આવીશ ફારમના માટા ગ્રંથ છતાં માત્ર તેની કિંમત રા. ૦–૮–૦ આઠ આના રાખવામાં આવેલ છે. પારેજ જાદું.

विविध पूजा संग्रह.

( શ્રીમદ્ વિજયાન'દ સુરિ ( આત્મારામજી મહારાજ તથા મુનિરાજ શ્રી વદ્મભવિજયજી મહારાજ વિરચિત ચાહ પૂજાઓના સંગ્રહ. )

મહાપકારી શ્રીમદ્ વિજયાનંદ સૂરી શ્વર રચિત પૂજાઓ કે જેને માટે સંગીતના પ્રોફેસરા અને પૂજાના જાણકાર રસિકા તેમની રચનાના સંખંધમાં અનેક વિધ પ્રશાસા કરે છે, તે પાંચ પૂજાઓ તથા તેમને પગલે ચાલનારા પ્રસિદ્ધ વક્તા શ્રીમાન્મુનિરાજ શ્રી વક્ષભવિજય છે મહારાજની અનાવેલી ૯ પૂજા કે જે વર્તમાન સમયને અનુસરતા રાગરાગણીથી ભરપુર હોઇ આકર્ષક છે. ગયા અને તેની પહેલાના વર્ષમાં મુંઅઇ નગરીમાં તેઓશ્રીના ચાતુર્માસ દરમ્યાન તેઓની છેલ્લી અનાવેલી શ્રી પંચપરમેષ્ઠિની પૂજા મુંઅઇની જૈન પ્રજાએ વારવાર ભણાપી, સાંભળી તેની અપૂર્વ રસિકતા જાણી અપૂર્વ આનંદ અનેકવાર લીધેલ છે, અને તેની ઉપયોગિતા, કૃતિની રસિકતા એકમતે સિદ્ધ થઈ ચુકી છે, તેની વારવાર માગગી થવાથી ઉક્ત અને મહાત્માઓની કૃતિની તમામ પૂજાઓ સાથે છપાવી છે. પૂજા શોધવામાં મુનિરાજ શ્રી વહ્લભવિજય છ મહારાજે કૃપા કરેલી હોવાથી તદન શુદ્ધ છપાયેલ છે.

ઉચા ઇંગ્લીશ ગ્લેજ કાગળા ઉપર સુંદર શાસ્ત્રી માટા ટાઇપમાં નિર્ણયસાગર પ્રેસમાં છપાવી તેનું એટલું બધું સુંદર બાઇડીંગ કરાવવામાં આવેલ છે કે તે જેતાં તરતજ ગૃહ્યુ કરવાની ઇવ્છા થાય. જેને માટે ઘયા માટે ખર્ચ કરવામાં આવેલ છે, જે શુમારે ત્રીસ ફારમ સવાચારશે પાનાના દળદાર ગ્રંથ છતાં તેના બહાળા પ્રચાર થવા માટે મુદલથી ઓછી કિંમતે એટલે માત્ર રા. ૦-૮-૦ આઠ આના (પારેટેજ જીદું) ની કિંમત રાખવામાં આવેલ છે, માત્ર જીજ નકલા બાકી છે, જેથી નીચેના સરનામે લખી જલદીથી મંગાવા.

શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા—ભાવનગર.

