# संकाय पत्रिका-२

# श्रमणविद्या



सम्पूर्गानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय, वारागसी

## SANKÁYA PATRIKÁ-2

## ŚRAMANAVIDYĀ

[ Vol. II ]

#### Board of Editors

Prof. Ramshankar Tripathi Prof. Laxmi Narayan Tiwari Dr. Phool Chandra Jain Dr. Purusottam Pathak

# Edited by Dr. GOKUL CHANDRA JAIN Head, Department of Prakrit & Jainagama



Supervisor: Dr. Bhagirath Prasad Tripathi 'Vagīśa Śāstri'

Director, Research Institute

Publication Officer: Dr. Haris Chandra Maņī Tripāthī

### SAMPURNANAND SANSKRIT VISHVAVIDYALAYA, VARANASI 1988

Research Publication Supervisor

Director, Research Institute,

Sampurnanand Sanskrit Vishvavidyalaya

Varanasi-221 002

Published by
Dr. Harish Chandra Mani Tripathi
Publication Officer,
Sampurnanand Sanskrit Vishvavidyalaya
Varanasi—221 002

Available at
Sales Department,
Sampurnanand Sanskrit Vishvavidyalaya
Varanasi—221 002

First Edition—500 copies. Price—Rs. 45.00

Printed at
Tara Printing Works
Varanasi

# संकाय पत्रिका-२

### श्रमणविद्या

[भाग २]

#### सम्पादक मण्डल

प्रो॰ रामशङ्कर त्रिपाठी डॉ॰ फूलचन्द्र जैन

पाठी प्रो० लक्ष्मीनारायण तिवारी डॉ० पुरुषोत्तम पाठक

#### सम्पादक

डाँ० गोकुलचन्द्र जैन अन्यक्ष, प्राकृत एवं जैनागम विभाग



पर्यवेक्षकः डॉ॰ भागीरथप्रसाद त्रिपाठी 'वागीश शास्त्री'

निदेशक, अनुसन्धान संस्थान

प्रकाशनाधिकारी: डॉ॰ हरिश्चन्द्रमणि त्रिपाठी

## सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय, वाराणसी १९८८

अनुसन्धान प्रकाशन पर्यवेक्षक निवेशक, अनुसन्धान संस्थान सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय वाराणसी-२२१००२

प्रकाशक

**डॉ॰ हरिश्चन्द्रमणि त्रिपाठी** प्रकाशनाधिकारी सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय वाराणसी-२२१००२.

प्राप्तिस्थान विक्रय विभाग सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय वाराणसी-२२१००२

प्रथम संस्करण—५०० प्रतियाँ मूल्य ४५-००

मुद्रक **तारा प्रिटिंग वर्क्स** कमच्छा, वाराणसी ।

#### सम्पादकीय

संकाय पित्रका २, प्राच्यिवद्या विषयक उच्चानुशीलन की दिशा में एक अग्रिम चरण है। रजत जयन्ती विशेषांक के सातत्य में श्रमणिवद्या भाग दो के रूप में इसे पाठकों के हाथों में सौंपते हुए हार्दिक प्रसन्तता है। पिछले भाग की तरह इस भाग में एक विशेष निबन्ध, देवनागरी लिपि में प्रथम बार तीन दुर्लभ पालि लघु ग्रन्थ, एक प्राचीन प्राकृत जैनागम तथा सर्वथा अप्रकाशित संस्कृत टीका के साथ एक प्राकृत प्रकरण ग्रन्थ समाहित हैं। इस सामग्री की अपनी निजी विशेषता है। भारतीय सांस्कृतिक इतिहास के अध्ययन की दृष्टि से इसकी विशेष उपादेयता है।

'श्रमण परम्परा में संवर' शीर्षक डॉ. कमलेश जैन का निबन्ध पिछले भाग में प्रकाशित 'अहिंसा: अध्ययन की एक दिशा' शीर्षक निबन्ध की तरह प्राचीन भारतीय सांस्कृतिक चिन्तन के एक ऐसे विशिष्ट पक्ष को उद्घाटित करता है, जिसने सहस्रों वर्षों तक दार्शनिक और धार्मिक क्षेत्र में क्रान्ति की ऊर्जा को उद्वेलित किया। श्रमण परम्परा की जैन और बौद्ध दोनों मुख्य धाराओं में 'संवर' का विस्तृत विश्लेषण किया गया है। 'संवर' की साधना जीवन के श्रेष्ठतम विकास की ओर दोहरी यात्रा है। एक यात्रा वह जो अन्तरंग की समग्रता में अविराम चलती है, और दूसरी वह जो जीवन के बाह्य आचरण में प्रतिबिम्बित और प्रतिफलित होती है। 'संवर' का विज्ञान भारतीय मनीषा का वह अद्भुत आविष्कार है, जिसकी चरम निष्पत्ति अमृतस्व, मोक्ष या निर्वाण के रूप में निश्रयस में होती है। प्रस्तुत निबन्ध उन सम्भावनाओं को उजागर करता है, जो भारतीय विद्याओं के समग्रता में अनुशीलन का पाथेय बन सकती हैं।

पालि गद्य में निबद्ध 'सीमा-विवाद-विनिच्छय कथा' देवनागरी लिपि में यहाँ प्रथम बार प्रस्तुत है। सिंहली लिपि में उपलब्ध एक मात्र प्रति से सम्पादित यह लघु ग्रन्थ रोमन लिपि में १८८७ में पाली टेक्स्ट सोसायटी, लन्दन के जर्नल में प्रकाशित हुआ था। डाँ, ब्रह्मदेवनारायण शर्मा ने परिश्रम और सावधानी पूर्वक इसका देवनागरीकरण किया है। इस कृति में बौद्ध विनय के नव इतिहास विषयक कतिपय ऐसे तथ्य उपलब्ध हैं, जो पालि साहित्य के अध्येताओं के लिए रोचक सिद्ध होंगे।

'जातिदुक्खिवभागो' पालि गाथाओं में निबद्ध एक प्रकरण ग्रन्थ है। भदन्त डी. सोमरतन थेरो ने सिंहली लिपि से अत्यन्त परिश्रम पूर्वक प्रथम बार इसका देवनागरीकरण किया है। जातिदुःख का विभाजन एवं शून्यता प्रतिसंयुक्त धर्मों का वर्णन बौद्ध दर्शन की दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण विषय है। प्रवृजित और गृहस्थ

दोनों के लिए उपयोगी होने से इस ग्रन्थ का विशेष महत्त्व है। अनुसन्धान की दृष्टि से भी यह अत्यधिक उपादेय है।

'नामरूपसमासो' पालि गद्य-पद्य में रिचत लघु ग्रन्थ है। १९१५-१६ में पालि टेक्स्ट सोसायटी, लन्दन के जर्नल में रोमन लिपि में इसका प्रकाशन हुआ था। बर्मी और सिंहली लिपियों में भी इसका प्रकाशन हुआ है। बौद्ध अभिधर्म में पञ्चस्कन्ध 'नाम' और 'रूप' पदों से अभिहित हैं। दार्शनिक दृष्टि से इनके विवेचन का विशेष महत्त्व है। इस ग्रन्थ को प्रोफेसर रामशङ्कर त्रिपाठी ने देवनागरी में उपलब्ध कराकर जिज्ञासु विद्वानों एवं शोधार्थियों का पथ प्रशस्त किया है।

'कसायपाहुडसुत्तं' प्राकृत गाथाओं में निबद्ध कर्मसिद्धान्त विषयक एक प्राचोन प्राकृत आगम ग्रन्थ है। वर्तमान में संसार भर में इसकी मात्र एक प्रति उपलब्ध है जो ताड़पत्रों पर प्राचीन कन्नड लिपि में लिखी गयी है। यह एक बृहत्काय पाण्डुलिपि है, जिसमें कसायपाहुड के 'गाहासुत्त', यितवृषभकृत प्राकृत 'चृिण्णसुत्त' तथा मणिप्रवाल शैली में रिचत प्राकृत-संस्कृत मिश्रित विस्तृत जयधवला नामक टीका समाहित है। कसायपाहुड की मान्यता जैन श्रमण परम्परा में उस सुदूर अत त से रही है, जब इसमें सम्प्रदाय भेद नहीं हुए थे। देवनागरी लिपि में प्रस्तुत संस्करण डाँ. गोकुलचन्द्र जैन तथा डाँ. श्रीमती सुनीता जैन ने ऐसी अनुसन्धान सामग्री के रूप में उपलब्ध कराया है, जिससे कर्मसिद्धान्त विषयक अनुसन्धान के लिए नवीन और व्यापक दृष्टि प्राप्त होगी।

'दव्वसंगहो' प्राकृत गाथाओं में निबद्ध एक लोकप्रिय लघु कृति है। इस पर अब तक सर्वथा अप्रकाशित 'अवचूरि' नामक संस्कृत टीका उपलब्ध हुई है, जिसे यहाँ प्रथम बार प्रकाशित किया गया है। जैन दर्शन में षड् द्रव्यों का विवेचन विशेष महत्त्व रखता है। पञ्चास्तिकाय और षड्द्रव्य के सिद्धान्त द्वारा जैन दर्शन में जीव और जगत् विषयक विविध बिन्दुओं पर जो चिन्तन प्रस्तुत किया गया है, उसका अध्ययन भारतीय सृष्टिविद्या के सन्दर्भ में किया जाना चाहिए। डॉ. गोकुलचन्द्र जैन तथा श्री ऋषभचन्द्र जैन द्वारा प्रस्तुत इस संस्करण से ऐसे अध्ययन को बल मिलेगा।

श्रमणिवद्या भाग दो में प्रकाशित उपर्युक्त सामग्री प्राच्य विद्याओं के अनुशीलन में कितनी महनीय और उपयोगी सिद्ध होती है, यह इस क्षेत्र में कार्यरत विद्वानों एवं नवीन अनुसन्धित्सुओं के प्रयत्नों पर निर्भर करेगा। विगत वर्षों में हमने जो उपक्रम प्रारम्भ किये थे, उनमें से एक का यह अग्रिम चरण है। अन्य उपक्रमों में व्यक्तिगत और सामूहिक अध्ययन-अनुसन्धान, राष्ट्रीय और अन्तर्राष्ट्रीय स्तर पर शैक्षिक एवं सांस्कृतिक सम्पर्क तथा भारत के सीमावर्ती क्षेत्रों को मुख्य धारा से जोड़ने की दिशा में हमने जितना गन्तव्य तय किया था, उससे आगे बढ़ने के प्रयत्न किये हैं। अनेक प्रकार की परिसीमाओं और झंझावातों के बावजूद हम आगे बढ़े हैं।

हिमालय के एक छोर लेह-लद्दाख, लाहुल-स्फीति और किन्नौर के बाद दूसरे शिखर सिक्किम में बौद्ध अध्ययन विधिवत् आरम्भ हुआ है। राष्ट्रीय और अन्तरराष्ट्रीय स्तर पर आयोजित सम्मेलनों, संगोष्ठियों, परिचर्चाओं में संकाय के सदस्यों की सहभागिता से हमारे अकादिमक सम्पर्कों का नैरन्तर्यं दृढ़ हुआ है। सागर पार के देशों की यात्रा से हमारे शैक्षिक-सांस्कृतिक सम्बन्ध और अधिक व्यापक हुये हैं। श्रमण-विद्या संकाय में 'भारतीयविद्या, संस्कृति एवं संस्कृत प्रमाणपत्रीय, अनुभाग को पूर्ण विभाग का दर्जा प्राप्त होने से विदेशी छात्रों के आकर्षण में वृद्धि हुई है। संकाय के अनुसन्धाताओं और अध्यापकों ने महत्त्वपूर्ण विषयों पर निबन्ध और शोध प्रबन्ध प्रस्तुत किये हैं। प्राचीन ग्रन्थों के सम्पादन कार्य को आगे बढ़ाया है तथा विश्वविद्यालय अनुदान आयोग के सहयोग से राष्ट्रीय स्तर के आयोजनों का क्रम जारी रखा है। इस सबका विस्तृत लेखा-जोखा यहाँ प्रस्तुत करना अभीष्ट नहीं है। यह सहयोगी प्रयासों की ओर एक इंगित मात्र है।

इस पूरी अकादिमिक यात्रा में प्रोफेसर जगन्नाथ उपाध्याय के अभाव की हमें गहराई से अनुभूति होती रही है। वे इन सभी प्रवृत्तियों के पुरोधा और प्रेरणास्रोत थे। उनका स्मरण हमें कार्यं करने की प्रेरक ऊर्जा प्रदान करता रहे, यह कामना है। हमारा हर अगला कदम उनके प्रति हार्दिक श्रद्धाञ्जलि है।

श्रमणिवद्या संकाय के इस एक और सामूहिक प्रयत्न की प्रस्तुति पारस्पिरक सौहार्द और सहयोग की एक सुखद अनुभूति है। इस भाग के सम्पादक मंडल तथा लेखन-सम्पादन सहयोग के प्रति आभार व्यक्त करता हूँ। विश्वविद्यालय के कुलपित प्रोफेसर वहीं वेङ्कटाचलम के सौजन्य और मार्गदर्शन से कार्यों को आगे बढ़ाने में बल मिला है। उनके प्रति कृतज्ञता व्यक्त करता हूँ। प्रकाशनाधिकारी डॉ हरिश्चद्रमणि त्रिपाठी के हम विशेष आभारी हैं, जिनका सहयोग हमें हर प्रकाशन कार्यक्रम में उपलब्ध होता रहा है। प्रत्यक्ष या परोक्ष रूप में अन्य जिनका भी सहयोग रहा है, उन सबके प्रति हम कृतज्ञता व्यक्त करते हैं। सभी प्रकार की सावधानी रखने के बाद भी त्रुटियाँ सम्भव हैं। कुछ का हमें स्वयं बोध है। विज्ञ जन उनके परिमार्जन पूर्वक इसे स्वीकार करेंगे, ऐसा विश्वास है।

गोकुलचन्द्र जैन

### अनुक्रम

| सम्पादकीय                 |      |         |
|---------------------------|------|---------|
| डॉ० गोकुलचन्द्र जैन       |      |         |
| श्रमण परम्परा में संवर    |      |         |
| डॉ० कमलेश जैन             | •••  | ३-२४    |
| सीमा-विवाद-विनिच्छय-कथा   |      |         |
| डॉ० ब्रह्मदेवनारायण शर्मा | •••  | २४-४२   |
| जातिदुक्खविभागो           |      |         |
| भदन्त डी० सोमरतन थेरो     | •••  | ४३-७२   |
| नामरूपसमासो               |      |         |
| प्रो० रामशङ्कर त्रिपाठी   | **** | ७३-९६   |
| कसायपाहुडसुत्तं           |      |         |
| डॉ॰ गोकुलचन्द्र जैन       |      |         |
| डॉ० श्रीमती सुनीता जैन    | •••• | ९७-१८६  |
| दव्वसंगहो                 |      |         |
| डॉ० गोकुलचन्द्र जैन       |      |         |
| श्री ऋषभचन्द्र जैन        | **** | १८७-२४० |

### संकाय पत्रिका: २

# श्रमणविद्या

[भाग २]

रुंधियछिद्सहस्से जलजाणे जह जलं तु णासविद । मिच्छत्ताइअभावे तह जीवे संवरो होइ ॥ —समणसुत्तं, गाथा ६०६/

— जैसे जलयान के हजारों छेद बन्द कर देने पर उसमें जल प्रवेश नहीं करता, वैसे ही मिथ्यात्व आदि के दूर हो जाने पर जीव में संवर होता है।

कायेन संवरो साधु साधु वाचाय संवरो।

मनसा संवरो साधु साधु सब्बथ संवरो।

सब्बत्थ संवतो भिवखु सब्बदुक्खा पमुच्चित ॥

— धम्मपद, गाथा ३६१/

— शरीर का संवर भला है, वचन का संवर भला है, मन का संवर भला है और सर्वत्र (इन्द्रियों) का संवर भला है। सर्वत्र संवर-युक्त भिक्षु समस्त दुखों से मुक्त हो जाता है।

### श्रमरा परम्परा में 'संवर'

#### श्री कमलेश जैन

संवर शब्द का प्रयोग प्राचीन भारतीय वाङ्मय में एक विशिष्ट अर्थ में हुआ है। प्राचीन भारतीय साहित्य के अनुशीलन से संवर शब्द के विश्लेषण पर महत्त्व-पूर्ण एवं रोचक प्रकाश पड़ता है। प्राचीन भारतीय श्रमण परम्परा में संवर शब्द संभवतया समानरूप से प्रयुक्त होता था। बाद में जैन और बौद्ध श्रमण परम्पराओं में इसे विशेष रूप से अपनाया गया। इसके अर्थ का विकास धार्मिक एवं दार्शनिक सन्दर्भों में विशेष रूप से किया गया।

संवर का सामान्य अर्थ निग्रह, नियन्त्रण या नियमन है। इन्द्रियों की प्रवृत्तियों का नियमन योग का आवश्यक अंग है। इसी अर्थ में संवर शब्द का प्रयोग मन, वचन और काय की प्रवृत्ति का नियमन किया गया है।

जैन परम्परा के २३वें तीर्थंकर पार्श्व 'चाउज्जामसंवर' के उपदेष्टा माने जाते हैं। जैन और बौद्ध साहित्य में इसका समान रूप से विवरण मिलता है।

प्राकृत आगमों में पार्श्व के 'चाउज्जाम' का स्पष्ट वर्णन प्राप्त होता है। पालि त्रिपिटक में भी निगण्ठनातपुत्त को 'चातुयामसंवरसंवृतो' कहा गया है। बुद्ध अपने उपदेशों में भिक्षुओं को विभिन्न प्रकार के संवर का उपदेश देते हैं।

संस्कृत साहित्य प्रायः अपने पूर्ववर्ती प्राकृत या पालि साहित्य के सन्दर्भ में संवर की व्याख्या करता है, तथापि इसके अर्थ विक्लेषण को विस्तार एवं सूक्ष्मतर स्तर तक पहुँ चाता है।

यहाँ प्राकृत, पालि और संस्कृत साहित्य के मूल सन्दर्भों में 'संवर' का विक्लेषण करने का प्रयत्न किया जायेगा।

ठाणाङ्ग नामक प्राकृत आगम में संवर के चार प्रकारों का स्पष्ट निर्देश किया गया है। उत्तराध्ययन में पार्श्व की परम्परा के वयोवृद्ध श्रमण केशी तथा महावीर के प्रधान शिष्य गौतम के वार्तालाप का विवरण मिलता है। केशी गौतम

प्राचायाओं वेरमणं। सञ्वाओं मुसावायाओं वेरमणं।
 सञ्वाओं अदिन्नादाणाओं वेरमणं। सञ्वाओं बहिद्धादाणाओं वेरमणं।

—ठाणाङ्ग ४:१३६।

से पार्व के 'चाउज्जामधम्म' और महावीर के 'पंचित्तिखयधम्म' के विषय में चर्चा करते हैं। पालि सामञ्ज्ञफलसुत्त में निगण्ठनातपुत्तको 'चातुयामसंवरसंवृतो' कहा गया है। यहाँ संवर के जो चार प्रकार बताये गये हैं, वे ठाणाङ्ग से भिन्न प्रकार के हैं। पालिग्रन्थों में प्राप्त संवर के अन्य विवरण से भी वे अलग प्रतीत होते हैं। सामञ्ज्ञफल पूँछने पर निगण्ठनातपुत्त ने अजातशत्रु से कहा कि निगण्ठ 'चातुयामसंवरसंवृत' होता है। वह चातुयामसंवर इस प्रकार है —

- १. सब्बवारिवारितो।
- २. सब्बवारियुतो।
- ३. सब्बवारिधुतो।
- ४. सब्बवारिफुटो।

एक अन्य प्रसंग में गौतम बुद्ध ने निग्रोध को सम्बोधित करते हुए जो चार संवर बताये हैं वे ठाणाङ्ग से प्रायः मेल खाते हैं।

संवर की गणना शौरसेनी तथा अर्धमागधी प्राकृत आगम परम्पराओं में सात तत्त्वों या नौ पदार्थों में की गई है। अगे चलकर संस्कृत ग्रन्थकारों ने भी आगमों का अनुसरण किया।

जैन और बौद्ध परम्परा में संवर शब्द के अर्थविकास का अवलोकन उनके साहित्य के आलोक में करने पर विशेष जानकारी प्राप्त होती है। कुन्दकुन्द ने पंचित्थकायपाहुडसुत्त में कहा है कि जो भलीभाँति मार्ग में रहकर इन्द्रिय, कषाय, और संज्ञाओं का जितना निग्नह करता है, उसका उतना पान-आस्रव का छिद्र बन्द

२. उत्तराध्ययन, अध्ययन २३।

३. दीघनिकाय, १।२।

४. वही, १।२।

प्र. इध, निग्रोध तपस्वी चातुयामसंवरसंवृतो होति । कथं च, निग्रोध, तपस्वी चातुयाम-संवर-संवृतो होति ? इध, निग्रोध, तपस्वी न पाणं अतिपातेति, न पाणं अतिपातयित, न पाणमितिपातयतो समनुञ्जो होति; न अदिन्नं आदियति, न अदिन्नं आदियती, न अदिन्नं आदियती, न अदिन्नं आदियतो समनुञ्जो होति, न मुसा भणति, न मुसाभणिति, न मुसा भणतो समनुञ्जो होति, न भावितमासी-सति, न भावितमासीसापेति, न भावितमासीसतो समनुञ्जो होति । एवं खो, निग्रोध, तपस्वी चातुयामसंवरसंवृतो होति । —दीधनि०, ३।२।

६. पंचित्थिकाय० २।१०८, द्रव्यसंग्रह २८, ठाणाङ्ग ९।६, उत्तराध्ययन २८।१४, तत्त्वार्थसूत्र १।४।

होता है। अगे लिखा है कि जिस संयत के मन, वचन, काय के व्यापार स्वरूप योग में जब न शुभ परिणाम रूप पुण्य रहता है और न अशुभ परिणाम रूप पाप रहता है, तब उसके शुभाशुभ रूप कमों का संवर होता है। अन्यत्र कहा है कि मिथ्य त्व, अज्ञान, अविरित्त भाव और योग इन हेतुओं का अभाव होने के कारण नियम से ज्ञानी जीव के आस्त्रवका निरोध होता है।

भगवती आराधनाकार ने संबर के स्वरूप को निर्देशित करते हुए लिखा है कि जिन सम्यग्दर्शनादि परिणामों से अथवा गुप्ति, समिति आदि परिणामों से मिथ्यादर्शनादि परिणाम रोके जाते हैं, वे रोकने वाले परिणाम संबर कहे जाते हैं। भे

नयचक में कहा गया है कि जैसे नाव के छिद्र रुंध जाने पर उसमें जल प्रवेश नहीं करता, उसी प्रकार मिथ्यात्वादि परिणामों का अभाव हो जाने पर जीव में कर्मों का संवर होता है, अर्थात् नवीन कर्मास्रव नहीं होता। ११

तत्त्वार्थं सूत्रकार ने लिखा है कि आस्रव का रुकना संवर है। १२ संवर की इस परिभाषा को देखने से आस्रव की परिभाषा जानने की बात सामने आ जाती है। शरीर, वचन और मन की प्रवृत्ति अर्थात् किया को आस्रव कहा गया है। इस प्रवृत्ति का रुकना या रोकना संवर है। १३

- ७. इंदियकसायसण्णा णिग्गहिदो जेहि सुट्ठु मग्गम्मि । जावत्तावत्तेहि पिहियं पावासविच्छद्दं ।।
  - —पंचित्थकायपाहुडसुत्त, गा० १४१।
- जस्स जदा खलु पुण्णं जोगे पार्वं च णित्थ विरदस्स ।
  संवरणं तस्स तदा सुहासुहकदस्स कम्मस्स ।।
  - —वही, गा० १४३।
- ९. मिच्छत्तं अण्णाणं अविरयभावो य जोगो य। हेउ अभावे णियमा जायदि णाणिस्स आसवणिरोहो।।
  - —समयपाहुडसुत्त, संवराधिकार गा० १९०-९१।
- १०. भगवती आराधना, गा० ३८।
- ११. रुंधिय छिद्दसहस्से जलजाणे जह जलं तु णासवदि । मिच्छत्ताइअभावे तह जीवे संवरो होई !!—बृहद् नयचऋ, १४६ गा० ।
  - १२. आस्रविनरोधः संवर: ।--तत्त्वार्थसूत्र ९/१ ।
  - १३. कायवाङमनःकर्म योगः । स आस्रवः । वही ६/१, २।

तत्त्वार्थसूत्र के वार्तिककार भट्ट अकलंक ने संवर को स्पष्ट करते हुए दूसरे शब्दों में कहा है कि जिसके द्वारा रोका जाये वह संवर है, अथवा रुकने की कियामात्र संवर है अर्थात् रुकना संवर है। है इसी को उदाहरण द्वारा स्पष्ट करते हुए आगे लिखा है कि जिस प्रकार किसी नगर के द्वार अच्छी तरह बन्द हों तो वह नगर शत्रुओं को अगम्य होता है, उसी प्रकार गुप्ति, समिति, धमं, अनुप्रेक्षा, परीषहजय और चरित्र से सुसंवृत कर लिया है इन्द्रिय, कषाय तथा योग जिसने ऐसी आत्मा के नये कमों का द्वार बन्द हो जाना संवर है। है अन्यत्र लिखा है कि कमों के आगमन के निमित्तों का अप्रादुर्भाव अस्वि का निरोध है। उस आस्रव का निरोध होने पर तत्पूर्वक कमों का ग्रहण नहीं होना संवर है। मिथ्यादर्शनादि प्रत्ययों का निरोध होने पर उनसे आने वाले कमों का रुकना संवर है।

संवर को विश्लेषित करने में उसके भेदों से भी पर्याप्त सहायता मिलती है। इन भेदों को सामान्यतया दो वर्गों में विभक्त किया जा सकता है—

- १. आध्यात्मिक व्याख्या करने वाले।
- २. सामान्य या आचारपक्षीय व्याख्या करने वाले।

यद्यपि ये दो प्रकार परस्पर सर्वथा असम्बद्ध नहीं हैं, तथापि दोनों में मौलिक अन्तर है।

संवर के द्रव्य और भाव ये दो भेद शौरसेनी तथा अर्धमागधी दोनों ही परम्पराओं में प्राप्त होते हैं। निश्चय और व्यवहार संवर के रूप में भी दो भेद किये जाते हैं। इससे संवर के आभ्यन्तर तथा बाह्य स्वरूप और उसके कारणों पर प्रकाश पड़ता है। निश्चय संवर के विवेचन में शास्त्रकारों ने उस अध्यात्ममागं का निरूपण किया है, जिससे शुभ-अशुभ अथवा पुण्य-पाप रूप कमों के आने का निरोध होता है। व्यवहार संवर के विवेचन में उस आचार मार्ग का वर्णन किया है, जिससे कमों का आगमन हकता है।

कुन्दकुन्द ने समयवाहुडसुत्त में आस्रव और संवर नामक दो प्रकरणों में इनकी स्वतन्त्र रूप से आध्यात्मिक व्याख्या की है। १६

१४. संत्रियतेऽनेन संवरणमात्रं वा संवर:।—तत्त्वार्थवातिक १/४।

१४. वही, ९/१।

१६. समयपाहुडसुत्त, आस्रवाधिकार, गाथा १६४-१८०, संवराधिकार, गाथा १८१-१९२।

तत्त्वार्थसूत्र के वृत्तिकार देवनन्दि पूज्यपाद ने लिखा है कि वह संवर द्रव्य और भाव के भेद से दो प्रकार का है। संसार की निमित्त भूत क्रिया की निवृत्ति होना भावसंवर तथा उस किया का निरोध होने पर तत्पूर्वक होनेवाले कर्मपुद्गलों के ग्रहण का विच्छेद द्रव्यसंवर है। १७ द्रव्यसंग्रहकारने दो गाथाओं द्वारा संवर के इन्हीं दो भेदों को विक्लेषित करते हुए लिखा हैं कि आत्मा के जो परिणाम कर्म के आस्रव को रोकने में कारण हैं, उन्हें भावसंवर और जो द्रव्यास्रव को रोकने में कारण हैं वह द्रव्यसंवर हैं। भावसंवर को स्पष्ट करते हुए आगे लिखा है कि व्रत सिमिति, गुप्ति, धर्म, अनुप्रेक्षा, परीषहजय तथा अनेक प्रकार का चारित्र, ये सब भावसंवर के विशेष जानना चाहिए। १८ टीकाकार ने इन परिभाषाओं की दूसरे शब्दों में व्याख्या करते हुए लिखा है --आस्रवरहित सहजस्वभाव होने से समस्त कर्मों के रोकने में कारण, जो शुद्ध परमात्मतत्त्व है, उसका स्वभाव से उत्पन्न शुद्ध चेतन परिणाम भावसंवर है। और कारणभूत भावसंवर से उत्पन्न हुआ कार्यरूप नये-नये द्रव्यकर्मों के आगमन का अभाव, द्रव्यसंवर है। 'े पंचत्थिकाय के वृत्तिकारों ने लिखा है कि राग-द्वेष तथा मोह परिणामों का निरोध भावसंवर है और उसी भावसंवर के निमित्त से योगद्वारोंसे शुभाशुभ कर्म-पुद्गलों का निरोध द्रव्यसंवर है।<sup>२०</sup> शुभ और अशुभ कर्मों के निरोध करने में समर्थ शुद्धोपयोग भाव-संवर तथा भावसंवर के आधार से नवीनतम कर्मो का निरोध द्रव्यसंवर है। २१

कुन्दकुन्दाचार्य ने समयपाहुडसुत्त में शुद्धात्मा की उपलब्धि ही संवर कैसे, इस प्रश्न के उत्तर में कहा है कि शुद्धात्मा को जानता हुआ, अनुभव करता हुआ जीव शुद्धात्मा के ही प्राप्त करता है और अशुद्धात्माको जानता हुआ जीव अशुद्धात्मा

--सर्वाथंसिद्धः, ९/१।

--- द्रव्यसंग्रह, गा० ३४-३५।

१७. स द्विविधो भावसंवरो द्रव्यसंवरक्ष्वेति । तत्र संसारिनिमित्तिकयानिवृत्ति भविसंवरः । तिन्नरोधे तत्पूर्वककर्मपुद्गलादानिवच्छेदो द्रव्यसंवरः ।

१८. चेदणपरिणामो जो कम्मस्सासवणिरोहणे हेदू । सो भावसंवरो खलु दव्वासवरोहणे अण्णो ।। वदसमिदीगुत्तीओ धम्माणुपेहा परीसहजओ य । चारित्तं बहुभेया णायव्वा भावसंवरिवसेसा ।।

१९. द्रव्यसंग्रह टीका, गा० ३४।

२०. पंचत्थिकाय, २/१४२ अमृतचंद्राचार्यवृत्तिः ।

२१. वही, जयसेनाचार्यवृत्तिः।

को ही प्राप्त करता है। १२ इसी को विश्लेषित करते हुए आगे लिखा है — आत्मा को आत्मा के द्वारा जो पुण्य-पापरूपी शुभाशुभ थोगों को रोककर दर्शन-ज्ञान में स्थित, अन्य वस्तु की इच्छा से विरत, जो आत्मा सर्वसंग से रहित, अपने आत्मा को आत्मा के द्वारा ध्याता है, तथा कर्म और नोकर्म को नहीं ध्याता, एकत्व चैतन्य का ही चिन्तवन करता है, वह आत्माको ध्याता हुआ दर्शन-ज्ञानमय और अनन्यमय होता हुआ अल्पकाल में ही कर्मों से रहित आत्मा को प्राप्त करता है। १३

अन्यत्र कहा गया है कि जिसे सर्व द्रव्यों के प्रति राग, द्वेष या मोह नहीं है, उस समसुख-दु:ख भिक्षुको शुभ और अशुभ-कर्म आस्त्रवित नहीं होते। १४ जब जिस विरत व्यक्ति के पुण्य और पाप में से कोई भी योग नहीं होता, तब उसे शुभाशुभ भाव कृत कर्म का संवर होता है। १५

बारस अनुवेक्खा में लिखा है कि मन, वचन, काय की शुभ प्रवृत्तियों से अशुभयोग का संवर होता है और शुद्धोपयोग से शुभयोग का भी संवर हो जाता है।<sup>२६</sup>

समयपाहुडसुत्त आत्मख्याति में अमृतचन्द्र ने लिखा है—भेद विज्ञान से शुद्धात्मा की उपलब्धि होती है और शुद्धात्मा की उपलब्धि से राग-द्वेष मोह का अभाव रूप संवर होता है। <sup>२९</sup>

द्रव्यसंग्रह के टीकाकार ने लिखा है कि कर्मी के आस्रव को रोकने में समर्थ स्वानुभव में परिणत जीव के शुभ तथा अशुभ कर्मों के आने का निरोध संवर है। रें

कुन्दकुन्द ने बारस अणुवेक्खा में लिखा है कि पाँच महावतों से नियम-

२२. समयपाहुडसुत्त, गा० १८६।

२३. वही, गा० १८७-१८९।

२४. जस्स ण विज्जिदि रागो दोसो मोहो व सव्वदव्वेसु । णासविद सुहं असुहं समसुहदुक्खस्स भिक्खुस्स ।।

<sup>—</sup>पंचित्थिकायपाहुडसुत्त, गा० १४२ ।

२५. वही, गा० १४३।

२६. सुहजोगेसु पवित्ती संवरणं कुणदि असुहजोगस्स । सृहजोगस्स णिरोहो सुद्धुवजोगेण संभवदि ।।

<sup>—</sup>बारस अणुवेबखा, गा० ६३।

२७. समयपाहुडसुत्त, आत्मख्याति, गा० २८३।

२८. द्रव्यसंग्रह टीका, गा० २८।

पूर्वंक अविरतिरूप परिणामों का निरोध होता है और कषायरहित परिणामों से क्रोधादिरूप आस्रवों के द्वार बन्द हो जाते हैं। २०

धवलाकार ने कहा है कि मिथ्यात्व, अविरित के समान, कषाय और योग— मन, वचन, काय की प्रवृत्ति भी कर्मों के आस्नव हैं। अर्थात् इनसे विपरीत, सम्यक्त्व, विरित्त, अकषाय और योगिनरोध ये संवर हैं। अकि कार्तिकेयानुप्रेक्षा में कहा गया है कि सम्यक्त्व, देशव्रत, महाव्रत, कषायों का जीतना तथा योगों का अभाव ये सब संवर के नाम हैं। एक अन्य स्थल पर लिखा है कि जो मुनि विषयों से विरक्त होकर, मनको हरनेवाले इन्द्रियविषयों से अपने को सदा दूर रखता है, उसी के निश्चय से संवर होता है। अ

तत्त्वार्थसूत्रकार ने लिखा है—वह संवर गुप्ति, सिमिति, धर्मं, अनुप्रेक्षा, परिषहजय और चारित्र से होता है। <sup>3 र</sup>

सर्वार्थिसिद्धिकार ने संबर के इन कारणों को विश्लेषित करते हुए लिखा है कि काय आदि योगों का निरोध होने पर योग निमित्तक कर्म का आस्रव नहीं होता है, इसिलए गृष्ति से संवर की सिद्धि जान लेना चाहिए। सिमितियों रूप प्रवृत्ति करने वाले के असंयम रूप परिणामों के निमित्त से होनेवाले कर्मों के आस्रव का संवर होता है। जीवन में उतारे गये स्वगुण तथा प्रतिपक्षभूत दोषों के सद्भाव में यह लाभ और यह हानि है, इस तरह की भावना से प्राप्त उत्तम क्षमादिक धर्म संवर के कारण हैं। अनित्यादि अनुप्रेक्षाओं का सान्निध्य मिलने पर उत्तमक्षमादि के धारण करने से महान् संवर होता है। जो संकल्प के विना उपस्थित हुए परिषहों को सहन करता है, और जिसका चित्त संक्लेश रहित है, उसके रागादि परिणामों के आस्रव का निरोध होने से महान् संवर होता है।

२९. पंचमहन्वयमणसा अविरमणणिरोहणं हवे णियमा । कोहादि आसवाणं दाराणि कसायरहियपल्लगेहि ।। —बारस अणुवेक्खा, गा० ६२ ।

३०. धवलाटीका ७।२।

३१. कार्तिकेयानुप्रेक्षा, गा० ९५, १०१।

३२. स गुप्तिसमितिधर्मानुप्रेक्षापरिषहजयचारित्रैः।

<sup>---</sup>तत्त्वार्थसूत्र ९।२।

३३. सर्वार्थसिद्धि, ९१४।

संकाय पत्रिका-२

वार्तिककार ने चारित्र रूप कारण का महत्त्व बताते हुए लिखा है—यह सामायिकादि भेद रूप चारित्र पूर्व आस्रवों के निरोध रूप होने से परम-संवर का कारण है।<sup>38</sup>

द्रव्यसंग्रह के टीकाकार ने लिखा है कि वत, सिमित, गुप्ति, धर्म, अनुप्रेक्षा, परीषहजय तथा अनेक प्रकार का चारित्र ये सब भावसंवर के विशेष जानने चाहिए। टीकाकार ने विश्लेषण करते हुए लिखा है कि निरास्रव शुद्धात्म तत्त्व की परिणित रूप संवर की कारणभूत बारह अनुप्रेक्षा हैं। अर्थात् शुद्धात्मानुभूति तो संवर में कारण है, और अनुप्रेक्षा तथा अन्य सिमिति, गुप्ति आदि संवर के उस कारण के भी कारण हैं। अभ आगे टीकाकार ने लिखा है कि भावसंवर के कारणभूत वत, सिमिति, गुप्ति धर्म, द्वादशानुप्रेक्षा, परीषहजय और चारित्र इनमें निश्चय रत्तत्रय को साधनेवाला जो व्यवहार रत्नत्रय रूप शुभोपयोग है, उसका निरूपण करनेवाले जो वाक्य हैं, वे पापस्रव के संवर में कारण जानना चाहिए। और जो व्यवहार रत्नत्रय से साध्य शुद्धोपयोग रूप निश्चय रत्तत्रय के प्रतिपादक वाक्य हैं, वे पुण्य और पाप दोनों आस्रवों के संवर के कारण होते हैं। उष

अर्थमागधी प्राकृत आगमों में संवर शब्द का उल्लेख सर्वप्रथम आचारचूला में एक बार हुआ है। परन्तु यहाँ संवर को परिभाषित नहीं किया गया है। महावीर के विहार के मन्दमें में कहा गया है कि श्रमण भगवान् महावीर शरीर के प्रति ममत्व त्यागकर अनुत्तर आलय, अनुत्तर विहार, अनुत्तर संयम, अनुत्तर प्रग्रह, अनुत्तर संवर, अनुत्तर तप, अनुत्तर ब्रह्मचर्यवास, अनुत्तर क्षमा, अनुत्तर अनासिक, अनुत्तर तुष्टि, अनुत्तर समिति, अनुत्तर गृप्ति, अनुत्तर स्थान, अनुत्तर कार्य, अनुत्तर सुचरित के फलस्वरूप निर्वाण और मुक्ति मार्ग से आत्मा को भावित करते हुए विहार करते थे। 30

सूत्रकृताङ्ग में संवर शब्द का उल्लेख सात प्रसंगों में हुआ है। जगत्कर्तृत्व के विषय में विभिन्नमतों का उल्लेख करते हुए कहा गया है कि जो दुःख और

३४. तत्त्वार्थवातिक, ९।४।

३५. द्रव्यसंग्रह टीका, ३५।

३६. वही, टीका ३५।

३७. तओ णं समणे भगवं महावीरे वोसट्ठचत्तदेहे अणुत्तरेणं आलएणं, अणुत्तरेणं विहारेणं, अणुत्तरेणं संजमेणं, अणुत्तरेणं पग्गहेण, अणुत्तरेणं संवरेणं, .....अपाणं भावेमाणे विहरइ।

<sup>—</sup>आचारचूला १४।३६।

दुःख समुत्पाद को ही नहीं जानता, वह दुःखनिरोध संवर का कथन कैसे कर सकता है। उट एक अन्य प्रसंग में कहा गया है कि साधु को पंच संवरसंवृत समिति में सर्वदा सावधान रहकर, आसकों में अनासक होकर मोक्षपर्यन्त परिव्रजित रहना चाहिए। अ अन्य स्थल पर सम्यक् कियावाद के प्ररूपक एवं अनुगामी साधक की अहंताएँ बताते हुए कहा गया है कि कियावाद को वही बता सकता है जो जीवों की नाना प्रकार की पीड़ा को जानता है, आस्रव और संवर को जानता है तथा दुःख और निर्जरा को जानता है। अ

किया स्थानों के वर्णन प्रसंग में हिसादण्ड नामक तृतीय स्थान के अधिकारी के स्वरूप एवं वृत्ति का कथन करते हुए कहा गया है कि वे यथानाम श्रमणोपासक होते हैं, जिन्होंने जीव-अजीव के स्वरूप को जान लिया है, पुण्य-पाप के विवेक को श्राप्त कर लिया है, जो आस्त्रव, संवर, वेदना, निर्जरा, किया, अधिकरण, बन्ध और मोक्ष के ज्ञान में कुशल हैं और इसप्रकार आत्मलीन हो विचरण करते हैं। १९ इसी प्रकार का विवरण नालन्दा के लेप गाथापित के वर्णन में (सूत्र०२।२।७२) तथा भगवइ में तंगिका के श्रमणोपासकों के वर्णन में प्राप्त होता है (भग०२।९४)।

अन्यत्र कहा गया है कि लोक-अलोक, जीव-अजीव आदि की तरह आस्रव और संवर का भी अस्तित्व है, ऐसा श्रद्धान करना चाहि**ए**।<sup>४२</sup>

गोशालक के आक्षेपों के उत्तर में आर्द्रकमुनि कहते हैं कि पांच महाव्रत और अणुव्रतों की तरह पूर्ण श्रामण्य के लिए पांच आस्रव तथा संवर का प्रतिपादन किया गया है।<sup>४3</sup>

ठाणाङ्ग में संवर शब्द चौदह प्रसंगों में प्रयुक्त हुआ है। यहां पर अपेक्षा दृष्टि से क्रमशः एक से लेकर दस संख्याओं तक संवर के भेद गिनाये गये हैं। प्रथम स्थान में कहा गया है कि एक आत्मा, एक अनात्मा आदि की तरह अस्तित्व या तात्त्विक दृष्टि से संवर भी एक है। ४४ दूसरे स्थान में कहा है कि लोक में जो कुछ है

३८. सूत्रकृताङ्ग १।१।६९ ।

३९. वही, १।१।५८।

४०. वही, १।१२।२१।

४१. वही, रारा७२, रा७ा४ ।

४२. वही, २/४/१७।

४३. महब्बए पंच अणुब्बए य तहेव पंचासव संबरे य । विरइ इह स्समणियम्मि पण्णे लवावसक्की समणे त्ति बेमि ॥ —वही, २/६/६ ४४. एगे संबरे । —ठाणाङ्क १/१४ ।

संकाय पत्रिका-२

वह सब दो प्रकार का है ''जदिव्यणं लोगे तं सव्वं दुपओआरं''। जैसे जीव-अजीव, त्रस-स्थावर, सयोनिक-अयोनिक, धर्म-अधर्म पुण्य-पाप, बन्ध-मोक्ष, आस्रव संवर, वेदना-निर्जरा इत्यादि। ४५ आगे कहा गया है कि आरम्भ और पिरम्रह इन दो स्थानों को जाने और छोड़े विना आत्मा सम्पूर्ण संवर से संवृत नहीं होता। ४६ अन्यत्र लिखा है कि इन ही दो स्थानों को जानकर और त्यागकर आत्मा सम्पूर्ण संवर संवृत होता है। ४० सुनने और जानने – इन दो स्थानों से आत्मा सम्पूर्ण संवर से संवृत होता है। ४० आगे कहा गया है कि क्षय और उपशम दो स्थानों से आत्मा सम्पूर्ण संवर से संवृत होता है। ४० आगे कहा गया है कि क्षय और उपशम दो स्थानों से आत्मा सम्पूर्ण संवर से संवृत होता है। ४०

तृतीय स्थान में प्रथम, मध्यम तथा पिश्वम तोन यामों में आत्मा का सम्पूर्णं संवर से संवृत होना बतलाया गया है। पिश्वम लिखा है कि वय तीन हैं—प्रथम मध्यम तथा पश्चिम। इन तोनों वयों में आत्मा केवल सम्पूर्ण संवर से संवृत होता है। पिश्वम

चतुर्थं स्थान में चार अन्तिक्रियाओं का वर्णन करते हुए कहा है कि कोई पुरुष अल्पकर्मों के साथ मनुष्य जन्म को प्राप्त होता है, वह मुंड़ित होकर, घर छोड़कर, अनगार रूप में प्रव्रजित हो, संयम-बहुल, संवर-बहुल और समाधि-बहुल होता हुआ अन्त में सब दुःखों का अन्त करता है, यह प्रथम अन्तिक्रिया है। इसी प्रकार अन्य तीन अन्तिक्रियाओं का स्वरूप बतलाया गया है। <sup>५२</sup>

पंचम स्थान में संवर पांच प्रकार का कहा गया है —श्रोतेन्द्रिय संवर, चक्षु-रिन्द्रियसंवर, झाणेन्द्रियसंवर, रसनेन्द्रियसंवर, स्पर्शनेन्द्रियसंवर। पे अन्यत्र सम्यक्त्व,

४५. वही, २/१।

४६. वही, २/४६।

४७. वही, २/५७।

४८. वही, २/६८।

४९. वही, २/४०४।

५०. वही, ३/१६७।

५१. वही, ३/१७५।

५२. चत्तारि अंतिकिरियाओ पण्णत्ताओ, तं जहा—अप्पकम्मपच्चायते यावि भवति । से णं मुंडे भवित्ता अगाराओ अणगारियं पव्वइए संजमबहुले संवरबहुले समाहिबहुले ... ।-—ठाणाङ्क ४/१।

४३. वही, ४/१३७।

विरित्, अप्रमाद, अकषायिता तथा अयोगिता, इन संवर के पांच द्वारों का उल्लेख किया गया है। पे आगे छठे स्थान में पंचेन्द्रिय के साथ नोइन्द्रिय मिलाकर छह संवर पे, आठवें स्थान में पंचेन्द्रिय सहित मन, वचन और काय को मिलाकर आठ संवर, पे तथा दसवें स्थान में पंचेन्द्रिय, मन, वचन, काय, उपकरण, एवं सूची क्शाग्र, यह दस प्रकार का संवर कहा गया है। पे

समवायाङ्ग में संवर शब्द का प्रयोग दो बार किया गया है। ठाणाङ्ग की तरह यहाँ भी समवायों में संख्याओं के क्रम से विवेचन किया गया है। प्रथम स्थानक में कहा गया है कि एक आत्मा, एक अनात्मा, एक लोक, एक अलोक की भाँति तात्त्विक दृष्टि से संवर भी एक है। एक अन्य स्थल पर बत्तीस योग संग्रहों का उल्लेख करते हुए उनके अन्तर्गत संवर का भी परिगणन किया गया है। पर

भगवइ (व्याख्याप्रज्ञित सूत्राङ्ग) में संवर शब्द का प्रयोग ग्यारह प्रसंगों में हुआ है। पार्श्वापत्यीय—पार्श्व की परम्परा का शिष्यानुशिष्य कालास्यवेषिपुत्त नामक अनगार भगवान् महावीर के स्थिवरों के पास जाकर कहता है—हे स्थिवरों! आप सामियक, सामायिक के अर्थ को, प्रत्याख्यान, प्रत्याख्यान के अर्थ को, संयम, संयम के अर्थ को, संवर, संवर के अर्थ को नहीं जानते हैं, हे स्थिवरों! आप विवेक, विवेक के अर्थ को, तथा व्युत्सर्ग को एवं व्युत्सर्ग के अर्थ को भी नहीं जानते हैं। यदि आप सामायिक, प्रत्याख्यान, संयम, संवर आदि को एवं इनके अर्थों को जानते हैं तो इनके स्वरूप बतलाइए? इसके उत्तर में भगवन्त स्थिवर कालास्यवेषिपुत्र अनगार से कहते हैं—हे आर्य, हम सामायिक, प्रत्याख्यान, संयम, संवर, विवेक एवं व्युत्सर्ग को तथा इन सबके अर्थों को भी जानते हैं। हे आर्य! हमारी आत्मा ही सामायिक है, हमारी आत्मा ही सामायिक का अर्थ है, इसीप्रकार आत्मा ही प्रत्याख्यान, संयम, संवर, विवेक एवं व्युत्सर्ग है और आत्मा ही इन सबका अर्थ है।

१४. पंच संवरदारा पण्णत्ता, तं जहां—समत्तं, विरती, अपमादो, अकसाइतं अजोगित्तं।—ठाणाङ्ग १/११०, समवायाङ्ग १।

४४. ठाणाङ्ग ६/१४।

५६. वही, ८/११।

५७. वही, ११/१०।

५८. एगे संवरे । समवायाङ्ग १।९९।

५९. वही, ३२।१।३।

६०. तेणं कालेणं तेणं समएणं पासाविच्चिजे कालासवेसियपुत्ते णामं अणगारे जेणेव थेरा भगवंतो तेणेव उवागच्छति, उवागच्छिता थेरे भगवंते एवं

संकाय पत्रिका-२

अन्यत्र गौतम पूछते हैं कि भगवन्! क्या छदमस्थ मनुष्य शाश्वत, अनन्त, तथा अतीत काल में केवलसंयम, केवलसंवर, केवलब्रह्मचर्यवास तथा केवल-प्रवचनमाता के पालन से सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, परिनिवृंत्त, एवं सर्व दुःखों का अन्त करने वाला हुआ है? इसके उत्तर में भगवान् कहते हैं—गौतम! ऐसी बात नहीं है। जो कोई भी मनुष्य कर्मों का अन्त करनेवाले, चरमशरीरी—अन्तिम शरीर वाले हुए हैं, अथवा जिन्होंने समस्त कर्मों का अन्त किया है, अन्त करते हैं, या करेंगे, वे सब उत्पन्न ज्ञानदर्शनधारी, अहंन्त, जिन, केवली होकर तत्पश्चात् सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, परिनिर्वाण को प्राप्त हुए हैं, उन्होंने समस्त दु.खों का अन्त किया है, वे ही करते हैं, और करेंगे। १६०

राजगृह नगर में गौतम महावीर से पूछते हैं—भते! केवली आदि से घमं श्रवण किये विना ही क्या कोई जीव शुद्ध संवर से संवृत होता है? इसके उत्तर में महावीर कहते हैं—गौतम! कोई जीव केवली आदि से धमं श्रवण किये विना ही शुद्ध संवर से संवृत होता है, और कोई जीव नहीं होता, क्योंकि जिस जीव ने अध्यव-सानावरणीय कर्मों का क्षयोपशम किया है, वह केवली आदि से सुने विना ही शुद्ध संवर से संवृत हो जाता है, किन्तु जिसने अध्यवसानावरणीय कर्मों का क्षयोपशम नहीं किया है, वह जीव केवली आदि से सुने विना शुद्ध संवर से संवृत नहीं होता। किया है, वह जीव केवली आदि से सुने विना शुद्ध संवर से संवृत नहीं होता। किया है

गोतम एक और प्रश्न करते हैं — भंते ! क्या कोई जीव केवली, केवली-पाक्षिक, उपासिका आदि से धर्म श्रवण किये विना केवलीप्ररूपित धर्म-श्रवण-लाभ करता है, शुद्ध बोधि प्राप्त करता है, शुद्ध संयम एवं संवर से संवृत होता है ? इसके उत्तर में महावीर कहते हैं — गौतम ! जिस जीव ने ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय,

६५. वही, प्राप्पप्र, ७।१५६।

६२. वही, ९। १९, १।२०।

धर्मान्तरायिक चारित्रावरणीय, यतनावरणीय, अध्यवसानावरणीय, आभिनिबोधक-ज्ञानावरणीय आदि कर्मों का क्षयोपशम नहीं किया तथा श्रुताविधमनपर्यव-ज्ञानावरणीय कर्मों का क्षयोपशम नहीं किया और केवलज्ञानावरणीय कर्मों का क्षय नहीं किया, वह जीव केवली आदि से धर्म श्रवण किये विना धर्म श्रवण-लाभ नहीं पाता, संयम एवं संवर से संवृत नहीं हो पाता। और जिस जीव ने ज्ञानावरणीय आदि कर्मों का क्षयोपशम तथा क्षय किया है वह केवली आदि से धर्म श्रवण किये विना ही केवलीप्ररूपित धर्म-श्रवण-लाभ प्राप्त करता है, शुद्ध बोधि, संयम तथा संवर आदि से संवृत होता है और केवलज्ञान को उपार्जित कर लेता है। 153

एक अन्य प्रसंग में अम्बड़ परिव्राजक के विषय में गौतम महावीर से पूछते हैं— भंते! वह अम्बड़ परिव्राजक मुंडित होकर आपके पास गृहस्थ से अनगार बना? इसके उत्तर में महावीर कहते हैं—गौतम! ऐसी बात नहीं है, उस श्रमणो-पासक ने जीव-अजीव को जान लिया है, पुण्य-पाप का तत्त्वज्ञान प्राप्त कर लिया है, आस्रव, संवर, निर्जरा आदि में प्रवीण है, अनेक तप कर्मी से अपनी आत्मा में लीन विचरण करता है, तथा महद्धिक दृढ़प्रतिज्ञ होकर सभी दुःखों का अन्त करेगा। धर

एक और प्रश्न करते हुए गौतम कहते हैं—भंते ! संवेग, निर्वेद, आलोचना, निन्दा, गर्हा, क्षमापना, पंचेन्द्रियादि संवर इत्यादि ४९ प्रकार के पदों का क्या फल है ? इसके उत्तर में महावीर कहते हैं—गौतम ! संवेग, निर्वेद, आलोचना, पंचेन्द्रियादि संवर इन सब पदों का अन्तिम फल मोक्ष कहा गया है। ६५

ज्ञातृधर्मकथाङ्ग में संवर शब्द का प्रयोग मात्र एक प्रसंग में हुआ है। राजा शैलक के श्रावक बनने आदि के वृत्तान्त पूर्वंक कहा गया है कि अनगार थावच्चापुत्र से धर्म श्रवण कर वह राजा श्रमणोपासक हो गया तथा जीव, अजीव, आस्रव, संवर आदि का तत्त्वज्ञानी हो एवं तप व मों सहित आत्मलीन हो जीवन व्यतीत करने लगा। १६६

उपासकदशाङ्ग में संवर शब्द तीन प्रसंगों में प्रयुक्त है। श्रमण महावीर आनन्द को सम्बोधित करते हुए कहते हैं—आनन्द! श्रमणोपासक को, जीव तथा

६३. वही, ९।३१।

६४. वही, १४।११२।

६५. वही, १७।४८।

६६. ज्ञात्धर्मकथाञ्ज १।४।४७।

अजीव के स्वरूप को जानने वाले को, पुण्य, पाप, आस्रव, संवर, निर्जरा, बन्ध-मोक्ष के स्वरूप को जाननेवाले को, अनितक्रमणीय—धर्म से विचलित न होनेवाले को, सम्यक्तव के पाँच प्रधान अतिचार जानने चाहिए, परन्तु उनका आचरण नहीं करना चाहिए। वे अतिचार इस प्रकार हैं—शङ्का, कांक्षा, विचिकित्सा, परपाखण्ड प्रशंसा तथा परपाखण्ड संस्तव। १९७

दूसरे स्थल पर कहा गया है कि इसके बाद वह आनन्द जीव-अजीव, पुण्य-पाप, आस्रव, संवर, निर्जरा, मोक्षादि तत्त्वों का ज्ञाता श्रमणोपासक हो गया तथा प्रतिलाभ कराता हुआ जीवन व्यतीत करने लगा । ६८ आगे कहा गया है कि तत्पश्चात् आनन्द की पत्नी शिवनन्दा भी श्रमणोपासिका बन गई, तथा जीवाजी-वादि तत्त्वों के ज्ञानपूर्वक प्रतिलाभ कराती हुई जीवन जीने लगी।

प्रश्तव्याकरणाङ्ग में संवर शब्द तेरह प्रसंगों में प्रयुक्त हुआ है। उपोद्धात में कहा गया है कि जम्बू! महर्षियों ने जिसका अर्थ भलीभांति बताया है, जिसमें आस्रव और संवर का विशेष रूप से निश्चय किया गया है, ऐसे प्रवचन के निस्यन्द—निचोड़ रूप इस शास्त्र को निश्चय करने के लिए अथवा मोक्ष के प्रयोजनार्थ कहूं गा। दे संवर द्वार का वर्णन करते हुए कहा गया है कि जम्बू! आस्रव द्वारों का कथन करने के बाद, पांच संवर द्वार जिस प्रकार भगवान महावीर स्वामों ने समस्त दुःखों के विमोक्षार्थ कहें हैं, वैरो ही अनुक्रम से मैं कहूं गा। उनमें प्रथम संवर द्वार अहिंसा है, दूसरा संवर द्वार सत्य वचन है, ऐसा बतलाया गया है। दत्तमनुज्ञात नामक तीसरा संवर द्वार है, चौथा संवर द्वार ब्रह्मचर्य है, और पांचवा संवरद्वार अपरिग्रहत्व है। अगे इन पांचों संवर द्वारों का क्रमशः अलग-अलग विस्तार से विवेचन किया गया है।

६७. उपासकदशाङ्ग १।३१।

६८. वही १। ४४, १। ४६।

६९. इणमो अण्हय-संवर-विणिच्छियं पवयणस्स निस्संदं। वोच्छामि णिच्छयत्थं सुहासियत्थं महेसीहिं॥ —प्रश्नव्याकरणाङ्ग १/१/१।

७०. जम्बू ! एत्तो य संवरदाराइं पंच वोच्छामि आणुपुन्वीए । जह भणियाणि भगवया सन्वदुहिवमोक्खणट्ठाए ।। —वही, ६/१/२ ।

७१. पढमं होइ अहिंसा बितियं सच्चवयणं ति पन्नत्तं । दत्तमणुन्नायसंवरो य बंभचेरमपरिग्गहत्तं र्व ॥ —वही, ६/१/३॥

जैनपरम्परा की तरह बौद्धपरम्परा में भी संवर का विस्तृत विवेचन प्राप्त होता है। पालित्रिपिटक से लेकर उत्तरकालीन पालि तथा संस्कृत बौद्ध साहित्य में संवर का विवेचन किया गया है। सामान्यतः संवर को शील के अन्तर्गत विश्लेषित किया गया है। यह पूर्ण रूप से आचार पक्ष को उद्घाटित करता है। आस्त्रों को रोकने के अर्थ में जहां संवर का विवेचन किया गया है, वह प्रायः जैन श्रमणपरम्परा के अनुसार ही है। जिसकी व्याख्या तत्त्वमीमांसीय दृष्टि से भी की जा सकती है। त्रिपिटक में उपलब्ध नाटपुत्त के संवर का विवरण बुद्ध द्वारा विवेचिन संवर से भिन्न है।

सामान्यतया संवर शब्द का प्रयोग शील, संयम, आवृत करना, रक्षा, रोकना, निवृत्ति आदि अर्थी में हुआ है।

विभंग में संवर शब्द की ब्युत्पत्ति करते हुए कहा गया है कि कायिक, वाचिसक तथा कायिक वाचिसक का अब्यितिक्रम-अनुल्लंघन संवर है। पर्ने इस संवर की ब्याख्या में आये कायिक-वाचिसक एवं अब्यितिक्रम पदों का अर्थ है कि ग्रहण किये गये शोल का काय और वाणी द्वारा उल्लंघन नहीं करना। प्र

विशुद्धिमग्ग में शील के प्रसंग में कहा गया है कि प्राणी हिंसा आदि से विरत रहनेवाले, व्रतादि का आचरण करने वाले साधक के चेतनादि धर्म—मानसिक अवस्थायें 'शील' हैं। अप पटिसम्मिद। मग्ग में कहा गया है कि यह शील चार प्रकार का होता है—चेतना शील, चैतसिक शील, संवर शील तथा अव्यतिक्रम शील। अप

इनमें से संवर शील पाँच प्रकार का बताया गया है—(१) प्रातिमोक्षसंवर, (२) स्मृतिसंवर, (३) ज्ञानसंवर, (४) क्षान्तिसंवर (५) और वीर्यसंवर। १९६

भगवान् के शिक्षापदों को प्रातिमोक्ष कहते हैं। विभंग में कहा गया है कि जो भिक्षु प्रातिमोक्ष के संवर से संवृत, आचार और गोचर से सम्पन्न विहरता है,

७२. संवरो ति। कायिको अवीतिक्कमो, वाचिसको अवीतिक्कमो, कायिक-वाचिसको अवीतिक्कमो।—विभंग १२/१।

७३. अवीतिकक्रमो सीलंति समादिन्नसीलस्स कायिकथाचसिको अनतिकक्षमो । — विसुद्धिमग्ग १ ।

७४. कि सीलं ति । पाणातिपातादीहि वा विरमन्तस्स वत्तपटिपत्ति वा पूरेन्तस्स चेतनादयो धम्मा ।—वही, १।

७५. पटिसम्मिदामग्ग १।१।२।

७६. विसुद्धिमग्ग १।

अल्पमात्र भी दोषों में भय देखने वाला होता है और भली प्रकार शिक्षापदों को सोखता है, यह प्रातिमोक्षसंवर शील कहलाता है। <sup>७७</sup>

सामञ्ज्ञफलसृत्त में अजातशत्रु के एक प्रश्न के उत्तर में बुद्ध कहते हैं— महाराज! जो भिक्षु चक्षु से रूप को देखकर न उसके निमित्त (आकार) को ग्रहण करने वाला होता है, और न अनुव्यञ्जनों को, जिसके कारण चक्षु इन्द्रिय में असंयम के साथ विहरते हुए लोभ, दौमर्नस्य, बुरे अकुशल धर्म उत्पन्न होवें, उसके संवर के लिए जुटता है, चक्षु इन्द्रिय की रक्षा करता है, कान से शब्द सुनकर, नाक से गन्ध सूँधकर, जिह्ला से रमका आस्वादन कर, शरीर से स्पर्श कर, मन से धर्मों को जानकर, न उनके निमित्त (आकार) को ग्रहण करता है, और न अनुव्यञ्जन (आसिकत) को ग्रहण करने वाला होता है। यह स्मृतिसंवर कहा जाता है। भि

सुत्तिपात में भगवान् बुद्ध अजित को सम्बोधित करते हुए कहते हैं कि जो तृष्णा आदि के स्रोत हैं, स्मृति उनको रोकने वाली है, मैं स्रोतों का संवर बतलाता हूँ—ये प्रज्ञा से बन्द हो जाते हैं। यह ज्ञानसंवर है। उप मिष्ड्यमिनकाय में बुद्ध भिक्षुओं को सम्बोधित करते हैं कि भिक्षुओं! जो भिक्षु सर्दी-गर्मी, भूख-प्यास, मक्खी, मच्छर, धूप, हवा, सरीसृप आदि के आघात को सहन करने में समय होता है, वाणी के द्वारा निकले दुर्वचन, तथा शरीर में उत्पन्त ऐसी दु:खमय, तीव्र, तीक्ष्ण, कटुक, अवांछित, अहचिकर, प्राणहर पीड़ाओं का स्वागत करने वाले स्वभाव का होता है, यह क्षान्तिसंवर है। "

आगे कहा गया है कि भिक्षु ठीक से जानकर उत्पन्न हुए काम वतर्क— कामवासना सम्बन्धी संकल्प विकल्प—का स्वागत नहीं करता है, छोड़ता, हटाता, अलग करता है, उत्पन्न हुए व्यापादिवतर्क का, उत्पन्न हुए विहिंसा वितर्क का, तथा पुनः पुनः उत्पन्न होने वाले पापी विचारों (धर्मो) का स्वागत नहीं करता, छोड़ता, हटाता तथा अलग करता है। यह वीर्यसंवर कहा जाता है।

७७. अयं पातिमोक्खसंवरो । - वही, १, विभंग १२।१।

७५. अयं सतिसंवरो ।—बही १, दीघनिकाय १।२।४, विभंग १२ः१ ।

७९. अयं आणसंवरो ।—वही, १, सुत्तनिपात ५६।४, यानि सोतानि लोकस्मि (अजितो ति भगवा), सित तेसं निवारणं, सोतानं सवरं ब्रूमि, पञ्जायेते पिधीयरे ति ।

८०. अयं खन्तिसंवरो नाम ।—विसुद्धिमग्ग १, मज्झिमनिकाय पाशि२, अंगूत्तर०३।६।६ ।

८१. अयं वीरियसंवरो नाम ।--वही १, मिडझम० १।१।२, तथा अंगु० ३।६।६।

इस प्रकार यह पाँच तरह के संवर तथा जो पाप से भय खाने वाले कुलपुत्रों की सामने आई हुई पाप की चीजों से विरित है—इन सबको संवर-शील समझना चाहिए।<sup>८२</sup>

विनयपिटक चुल्लवगा में बड्ढिलच्छवी बुद्ध से कहता है कि भन्ते! बाल (मूर्ख) सा, मूढ्सा, अकुशलसा हो मैंने जो अपराध किया है, जो मैंने आर्यदर्भ मल्लपुत्र को निमूंल, शीलभ्रष्टता का दोष लगाया है, सो भन्ते, भगवान् भविष्य में संवर के लिए मेरे उस अपराध को अत्यय के तौर पर स्वीकार करें। इसके प्रत्युत्तर में बुद्ध कहते हैं—आवुस! तुमने मूर्ख, मूढ़, अचतुर को तरह जो अपराध किया, जिसे तुम अपराध के तौर पर देखकर प्रतिकार करते हो, अतः हम स्वीकार करते हैं। आर्य विनय में यह बुद्धि है कि अपराध को अपराध के तौर पर देख कर धर्मानुसार उसका प्रतिकार करना और भविष्य में संवर के लिए प्रयत्नशील होना। अपराध के तौर पर स्वीकार होना। दें

दीघितकाय सामञ्ज्ञफलसुत में इन्द्रियसंवर के विषय में कहा है कि जो भिक्षु आंख से रूप को देख कर न उसके निमित्त को ग्रहण करता है और न अनु-व्यञ्जित (आसक) होता है। जिस चक्षुइन्द्रिय के असंयमित विहरने से मनमें दौमंतस्य, बुरे अकुशल धर्म चले आते हैं, उसके संवर के लिए यत्न करता है। चक्षुरिन्द्रिय की रक्षा करता है, चक्षुरिन्द्रिय को संवृत करता है। कान से शब्द सुनकर, नाक से गन्ध सूंघकर, जिह्वा से रस का आस्वादन करके काय से स्पर्श करके, मन से धर्मों को जानकर न उनके निमित्त (आकार) को ग्रहण करता है, और न ही उनमें अनुव्यञ्जित (आसक्त) होता है। वह इस प्रकार के आर्य इन्द्रियसंवर से युक्त हो अपने अन्दर परम सुख को प्राप्त करता है। वि

८२. विसुद्धिमग्ग १।

द३. चुल्लवग्ग प्राराद तथा **ारा**३।

दथः इधः, महाराज, भिवखु चवखुना रूपं दिस्वा न निमित्तगाही होति नानुव्यञ्जनगाही। यत्वाधिकरणमेनं चवखुन्दियं असबुतं विहरन्तं अभिज्ञाः
दोमनस्ता पापका अकुसला धम्मा अन्वास्सवेय्युं, तस्त संवराय पटिपिज्जिति,
रक्खिति चवखुन्दियं, चवखुन्दिये संवरं आपज्जिती। सोतेन सद्दं सुत्वा पे प्

घानेन गन्धं घायित्वा पे पि जिह्वाय रसं सायित्वा पे कायेन
फोढुव्वं फुसित्वा पे प्यानसा धम्मं विज्जाय न निमित्तगाही होति
नानुव्यज्जनगाही। प्राप्तिकास समन्नागतो अज्झत्तं अब्यासेकसुखं परिसंवेदेति। एवं खो, महाराज

एक अन्य स्थल पर भगवान् बुद्ध चुन्द को सम्बोधित करते हुए कहते हैं— चुन्द! मैं दृष्ट धार्मिक — इसी जन्म में — आस्रवों के संवर के ही लिए धर्मोपदेश नहीं करता, और न चुन्द! केवल पर जन्म के आस्रवों के ही नाश के लिए। मैं दृष्ट धार्मिक और पारलौकिक दोनों ही आस्रवों के संवर और नाश के लिए धर्मोपदेश करता हूँ। <sup>८५</sup>

अन्यत्र बौद्ध मन्तव्यों के प्रसंग में चार प्रधानों का वर्णन करते हुए कहा गया है कि प्रधान चार प्रकार का होता है—संवर-प्रधान, प्रहाण-प्रधान, भावना तथा अनुरक्षणा-प्रधान। संवर-प्रधान विषयक प्रश्न के उत्तर में बुद्ध कहते हैं कि भिक्ष्य चक्ष्य से रूप को देखकर निमित्तग्राही नहीं होता, अनुव्यञ्जनग्राही नहीं होता, इसी प्रकार समस्त इन्द्रियों की रक्षा करता है, संयम बील होता है, इत्यादि। यह संवरप्रधान है। दि

संयुक्तनिकाय में कुशलधर्म विषयक प्रश्न के उत्तर में बुद्ध कहते हैं— भिक्षु ! तुम प्रातिमोक्षसंवर का पालन करते विहार करो, आचार गोचर से सम्पन्न हो, थोड़ी-सी बुराई में भय देखकर, शिक्षापदों को मानते हुए विहार करो, इसप्रकार तुम शील पर प्रतिष्ठित हो चार स्मृति प्रस्थानों की भावना कर सकोगे।

साकेत कालकाराम में विहार करते समय बुद्ध भिक्षुओं को सम्बोधित कर कहते हैं भिक्षुओ ! यह श्रेष्ठ ब्रह्मचरिय जीवन जनता के सामने ढोंग करने, बात बनाने, लाभ, सत्कार और प्रशंसा प्राप्त करने, तथा वाद करने के लिए नहीं है, और इसलिए भी नहीं कि लोग मुझे जान लें। भिक्षुओ ! यह ब्रह्मवर्य-वास संवर, प्रहाण,

भिक्खु इन्दियेसु गुत्तद्वारो होति।—दीघनिकाय १।२, धम्मसंगणी तथा पुरगलपण्णत्ति ४।७४।

प्तरः न वो अहं चुन्द, दिट्ठधिम्मकानं येव आसवानं संवराय धम्मं देसेमि, न पनाहं, चुन्द, सम्परायिकानं येव आसवानं पटिघाताय धम्म देसेमि । दिट्ठ-धिम्मकानं चेवाहं, चुन्द, आसवानं संवराय धम्मं देसेमि; सम्परायिकानं च आसवानं पटिघाताय ।—दीघनिकाय ३।६।

पद्याति पधानानि संवरपधानं, पहानपधानं, भावनापधानं, अनुरक्खणा-पधानं । कतमञ्चावसो, संवरपधानं ? इधावसो, भिक्खु चक्खुना रूपं दिस्वा न निमित्तग्गाही होति नानुव्यञ्जनग्गाही । यत्वाधिकरणमेनं ..... । —दीघ० ३। ५० ।

पंयुक्तिनिकाय ४५।५ तथा इतिवृत्यक ३।४८।

विराग तथा निरोध के लिए है। आगे कहा है कि उन भगवान् (बुद्ध) ने संवर के लिए, प्रहाण के लिए यथार्थ ब्रह्मचर्य वास की देशना उन लोगों को की है जो निर्वाण में डुबकी लगाना चाहते हैं। यह वह मार्ग है जिसका महान् महर्षियों ने अनुकरण किया है, जो बुद्ध की देशनानुसार इस मार्ग पर चलते हैं, शास्ता के अनुशासन में रहने वाले लोग दु:ख का अन्त कर डालते हैं। <sup>८८</sup>

धम्मपद में कहा गया है कि नेत्र का संवर श्रेयस्कर है, श्रोत का संवर श्रेयस्कर है, घ्राण, जिह्वा, शरीर, वाणी, मन तथा सर्वेन्द्रियों का संवर श्रेयस्कर है। सर्वत्र संयम किया भिक्षु सर्व दुःखों से मुक्त होता है। दे आगे कहा है कि प्रज्ञावान् भिक्षु का उपक्रम इस प्रकार का होता है—इन्द्रियनिग्रह, सन्तोष, प्रातिमोक्ष के संवर से संवृत होना तथा कल्याणकारी पवित्र आजीविका वाले अतन्द्रित मित्रों की संगति, एवं आतिथ्यशील तथा सदाचारी बने रहना। हे भिक्षो! इसी तरह प्रमोद से ओत-प्रोत होकर दुःख का अन्त पाओगे। दे

एक अन्य प्रसंग में कहा गया है कि पर निन्दा न करना, परघात न करना प्रातिमोक्ष के संवर से संवृत रहना, परिमित भोजन करना, एकान्तसेवन, और अधिनित्त नित्त का योग में लगाना—का अभ्यास करना, यही बौद्धों का शासन है।

शौरसेनी, अर्धमांगधी प्राकृत, पालि तथा संस्कृत साहित्य के आधार पर किये गये संवर शब्द के उपर्युक्त विश्लेषण से निम्नांकित निष्कर्ष प्राप्त होते हैं—

संवर शब्द सामान्य रूप से निग्रह या रक्षा करने के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। इसकी व्याख्या करते समय जैन और बौद्ध दोंनों परम्पराओं ने आध्यात्मिक तथा दार्शनिक दोनों दृष्टियों से विश्लेषण करने का प्रयत्न किया है। आत्मवादी होने

हत. नियदं भिक्खवे, ब्रह्मचिरयं वुस्सिति जनकुहनत्यं, न जनलपनत्यं, न लाभ-सक्कारसिलोकानिसंसत्यं, न इति वादप्पमोक्खानि संसत्यं, न 'इति मं जनो जानात्' ति । अथ खो इदं, भिक्खवे, ब्रह्मचिरयं वुस्सिति संवरत्यं पहानत्यं विरागत्यं निरोधत्यं ति । —अंगुत्तरनिकाय २।४।३, इतिवृ० २।६ ।

८९. धम्मपद, १२।१, २।

९०. वही।

९१. अनुपवादो अनुपवातो पातिमोक्ले च संवरो ।

मत्तञ्जता च भत्तस्मि पन्तञ्ज सथनासनं ।

अधिचित्ते च आयोगो एतं बुद्धानं सासनं । — धम्मपद १४।३ ।

संकाय पत्रिका→?

के कारण जैनपरम्परा में आध्यात्मिक विश्लेषण को पर्याप्त अवकाश मिला, इसिलए प्राकृत आगमों तथा संस्कृत ग्रन्थों में संवर का आध्यामिक स्वरूप भी विस्तार के साथ विवेचित किया गया। अनात्मवादी होने के कारण बौद्ध साहित्य में संवर का विश्लेषण प्रायः आचारपरक ही हुआ। अभिधर्म के अन्तर्गत उसकी दार्शनिक व्याख्या करने का भी प्रयत्न किया गया है।

संवर का आध्यात्मिक विञ्लेषण करते हुए जैन परम्परा में इसे आत्मा के उन सात्त्विक परिणामों से सम्बद्ध किया गया है, जिनसे नवीन कर्मों का आना और आत्मा के साथ सम्बद्ध होना रुक जाता है। इससे मोक्ष या निर्वाण की ओर उन्मुख साधक के आध्यात्मिक विकास की आधारशिला निर्मित हो जाती है। संवर की स्थिति में वह ध्यान की भूमिका को प्राप्त करके पूर्वसंचित कर्मों से मुक्त होने की प्रक्रिया प्रारम्भ कर देता है। यह प्रक्रिया उसके आध्यात्मिक सोपानों के आधार पर तीव्रतर और तीव्रतम होती जाती है, जिससे वह जिन या अहंत् की स्थिति को प्राप्त करता है। आध्यात्मिक विकास की यह प्रक्रिया जिस प्रकार चलती है, उसका विशेष विवेचन ध्यान और योग से सम्बन्धित ग्रन्थों में प्राप्त होता है। प्राकृतागमों में संवर को सात तत्त्वों या नौ पदार्थों के अन्तर्गत गिनाकर और बन्ध के बाद उसकी गणना करके इस दार्शनिक व्याख्या का आधार निर्मित किया गया है। शौरसे नी आगम इसी आधार पर आत्मा के परिणामों की दृष्टि से संवर की व्याख्या करते हैं। कुन्दकुन्दादि आचार्यों ने यहाँ तक लिखा है कि शुभ अञ्चम दोनों प्रकार के परिणामों का रुकना आवश्यक है, क्यों क जिस प्रकार अश्चम परिणाम पापास्रव के कारण होते हैं उसी प्रकार शुभ परिणाम पुण्यास्रव के कारण होते हैं। आध्यात्मिक विकास के लिए अन्ततः इन दोनों ही प्रकार के परिणामों का रुकना आवश्यक है मात्र आत्मा के विशुद्ध परिणाम ही पुण्य और पाप दोनों के संवर के कारण होते हैं। यही मोक्ष या निर्वाण के लिए कार्यका से है। संवर के इस आध्यात्मिक स्वरूप को भावसंवर के नाम से कहा गया है। संवर के आध्यात्मिक विञ्लेषण के सन्दर्भ में जो पारिभाषिक शब्दावली विकसित हुई उसके अन्तर्गत अशुभ आश्रव के कारण मिध्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय, योग तथा रागद्वेष और मोह को लिया गया है। सम्यक्त या सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, गुप्ति, समिति, धर्मं, अनुप्रेक्षा,परीषहजय, तथा चारित्र शुभास्रव के कारण बताये गये हैं। इनको शुभ और अशुभ दोंनों प्रकार के संवर में भी कारण कहा गया है। इस शब्दावली की विस्तार से मीमांसा की गई है। शुभाक्षव के कारणों का विवेचन आचारशास्त्रीय सन्दर्भों में विशेष रूप से किया गया है।

शुभास्रव के कारणों के अन्तर्गत जिस शब्दावली का विवेचन किया गया है उसे अशुभ आस्रव के संवर के रूप में विवेचित किया गया है। गुप्ति, समिति, परीषहजय तथा बाह्यचरित्र का जितना सम्बन्ध आत्मा के परिणामों से हैं उतना ही इन्द्रिय, मन, तथा शरीर से है। इसी आधार पर उनका आचारशास्त्रीय विवेचन किया गया। मन, वचन, और काय की प्रवृत्ति का नियमन गुप्ति के अन्तर्गत आता है। समितियाँ शरीर की प्रवृत्तियों के नियमन के लिए विवेचित की गई हैं। परीषहजय तथा बाह्यचारित्र का सम्बन्ध भी मुख्य रूप से शारीरिक प्रवृत्तियों से है। शरीर के अन्तर्गत ही पंचेन्द्रियों का संवर बताया गया है। आचार शास्त्र की यह पारिभाषिक शब्दावली गृहस्थ और साधु के लिए अलग-अलग सोपानों का भी निर्धारण करती है। इसी के आधार पर गृहस्थ और साधु की आचारसंहिता का निर्माण हुआ है, जिसे श्रावकाचार तथा श्रमणाचार कहा गया है।

इस प्रकार जैन परम्परा में संवर का आध्यात्मिक और आचारशास्त्रीय विवेचन करके उसे श्रावक और साधु दोनों के जीवन से जोड़ा गया है।

बौद्ध परम्परा में शील के अन्तर्गंत संवर की व्याख्या की गई है। अभिधमं के अन्तर्गत जो चार प्रकार के शील गिनाये गये हैं, उनमें एक संवरशील है। इससे ज्ञात होता है कि आध्यात्मिक दृष्टि से भी संवर को परिभाषित करने का प्रयत्न किया गया है। संवरशील के पाँच भेदों से उसके स्वरूप पर विशेष प्रकाश पड़ता है। चूँकि बौद्ध परम्परा अनात्मवादी है, इसलिए इन्द्रिय, मन, और शरीर की विभिन्न प्रवृत्तियों के नियमन को संवर के अन्तर्गत विवेचित किया गया है। कायिक अव्यतिक्रम तथा वाचिसक अव्यतिक्रम जैनपरम्परा के आस्रव की परिभाषा की ओर ध्यान आकृष्ट करते हैं।

प्रातिमोक्षसंवर के द्वारा भिक्षु कर्त्तव्य और अकर्त्तव्य रूप शिक्षा को प्राप्त करके तदनुसार आचरण में प्रवृत्त होता है। तब वह स्मृतिसवर के द्वारा इन्द्रिय तथा मन की प्रवृत्तियों को संवृत करने लगता है। दुःखों के मूल स्रोत तृष्णा और उसके कारणों का ज्ञान प्रज्ञा से होता है और तब भिक्षु ज्ञानसंवर के द्वारा तृष्णा के कारणों का संवरण करने लगता है। क्षान्तिसंवर के अन्तर्गत शरीर को होने वाले विभिन्न प्रकार के कष्टों को सहन करने का वर्णन किया गया है, यह विवरण जैन परम्परा के परीषहजय से अत्यधिक साम्य रखता है। जिस प्रकार जैन परम्परा में विभिन्न प्रकार के अनुताप तथा उत्रोड़न सहन करने के लिए परीषहजय का विवेचन किया गया है उसी प्रकार बौद्ध परम्परा में शरीर को होने वाले आन्तरिक

या बाह्य कष्टों को सहन करने की प्रवृत्ति को क्षान्तिसंवर कहा गया है। वीयँ संवर के अन्तर्गत कामवितर्क जन्य संकल्प-विकल्पों के नियमन का विवेचन किया गया है। इस प्रकार पाँच प्रकार के संवर के द्वारा दुःख के मूलभूत कारणों को रोकने में सफल भिक्षु संवरशील के द्वारा निर्वाण की ओर उन्मुख होता है। दूसरे शब्दों में कहा जा सकता है कि संवर के द्वारा भिक्षु चार आर्य-सत्यों को जानकर निर्वाण के अष्टांगिक मार्ग में प्रवृत्त होता है। भगवान् बुद्ध ने विभिन्न प्रसंगों में संवर का विस्तार से विवेचन किया है। इससे संवर के महत्त्व का ज्ञान होता है।

अर्थविकास की दृष्टि से उपर्युक्त विवेचन को देखने पर ज्ञात होता है कि जैन और बौद्ध परम्परा में संवर का जो अर्थ विकास हुआ, उसके लिए एक व्यापक राब्दावली निर्मित हो गई, जिसके आधार पर संवर को विभिन्न रूपों में विश्लेषित किया गया।

इसप्रकार संवर अपने सामान्य अर्थ से आगे बढ़कर एक विराट अर्थ का बोधक पारिभाषिक शब्द बन गया, जिसे समझने के लिए विभिन्न परम्पराओं के भारतीय वाङ्मय का अनुशीलन करना अपेक्षित हो जाता है। त्रिना इसके संवर के वास्तविक रहस्य को नहीं समझा जा सकता।

## सोमा-विवाद-विनिच्छया-कथा

डॉ. ब्रह्मदेवनारायण शर्मा प्राध्यापक, पालि एवं थेरवाद विभाग श्रमणविद्या संकाय सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय वाराणसी

# परिचय

१८८७ में जे॰ पी॰ मिनायेफ J. P. MINAYEFF ने 'सीमा-विवाद-विनिच्छया-कथा' का सम्पादन किया था तथा रोमन लिपि में उसका प्रकाशन पालि टेक्स्ट सोसायटी की पित्रका में हुआ था। श्री विनायेफ ने यह सम्पादन अपने श्रीलंका प्रवास काल में प्रसिद्ध विद्वान् भदन्त सुभूति उन्नान्से से प्राप्त सिंहली लिपि में कागज पर लिखित एक मात्र प्रति से किया था। उनका अनुमान है कि संभवतया यह वही लघुकित है जिसका उल्लेख भदन्त धम्मालंङ्कार थेर द्वारा अपनी महत्त्वपूर्ण पुस्तक 'सीमा-नय-दप्पण' के प्रावकथन में किया गया है। इस कृति में बौद्धविनय के नव इतिहास विषयक कित्यय ऐसे तथ्य उपलब्ध हैं जो पालि साहित्य के अध्येताओं के लिए रोचक सिद्ध होंगे। श्री मिनायेफ ने जो सूचना दी है वह इस प्रकार है—

"The present edition is made from a single Simhalese MS. on paper, received by me from Subhūti Unnānse some years ago, during my stay in Ceylon. I take this opportunity of thanking the well-known learned priest for much valuable assistance.

The little treatise is probably the one refered to by Rev. Dammā-lankāra Thera in the preface (p. xx) to his valuable Sīmā-Naya Dappana. It contains some facts in the modern history of the Buddhist Church which no doubt, will be of intrest to the student of Pāli literature."

देवनागरी लिपि में इस प्रस्तुत संस्करण का आधार उक्त रोमन संस्करण है, जिसके लिए सम्पादक एवं प्रकाशकों के प्रति आभार व्यक्त करना मेरा पुनीत कर्तब्य है।

'क्षीमा-विवाद-विनिच्छया-कथा' के प्रारम्भ तथा अन्त में इसके रचियता का स्पष्ट उल्लेख है। अन्त में निम्नप्रकार उल्लेख है—

"इति अेय्यधम्माभिमुनिवरञानिकत्तिसिरिधजधम्मसेनापितमहाथेरेन रिचता सीमा-विवादविनिच्छ्याकथा।"

अन्त में दी गयी ग्रन्थ प्रशस्ति में इसके रचना काल का भी स्पष्ट उल्लेख किया. गया है।

यन्थ में अट्ठकथा की कई टीकाओं का उल्लेख प्राप्त होता है। सिंहलद्वीप निवासी भिक्षुओं के लिए सीमाविवादविनिश्चय का स्पष्ट तथा रोचक वर्णन इस लघुकृति में किया गया है।

उपर्युक्त तथ्यों से इस कृति का महत्त्व प्रमाणित होता है। आशा है प्रस्तुत देवनागरी संस्करण पालि साहित्य के अध्येताओं के लिए उपयोगी सिद्ध होगा। कालान्तर में इसका स्वतन्त्र रूप से सुसम्पादित संस्करण प्रकाशित होना अपेक्षित है, जिसमें ग्रन्थ और ग्रन्थकार के साथ ही इसकी विषयवस्तु पर भी विस्तार से विचार किया जाये।

**- ब्रह्मदेव** नारायण शर्मा

सैंकाय पत्रिंकां--रे

# सोमा-विवाद-विनिच्छया-कथा

नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स ।

दीपाधिदीपसंजातं नानागुणेहि' लंकतं नानविमतिच्छेदकं बुद्धं वन्दामि सो अहं । तिवयतकारविपुला ।

सीहलदीपभिवखूनं कङ्काठानस्स कम्मिके उदकुक्खेपगामस्स करिस्सामि विनिच्छयं । पथयावत्त गाथा ।

#### अयमेत्थ योजना ।

दीपानं उत्तमभावेन अनिदीपभूते जम्बुदीपे महामायाय गब्भे पटिसंधिभावेन संजातं बुद्धभावं पत्वाः अनावरणज्ञानादिनानागुणेहि अलंकतं नानासमणब्राह्मणानं कङ्काविमितच्छेदकं सब्बधम्मजाननसमत्थं सम्मासम्बुद्धं। जेय्यधम्मालंकारमहा-धम्मराजाधिराजगुरू'ति आदितो लद्धलञ्जितो। दुतियं। जेय्यधम्माभिवंसिरिपवरा-लंकारधम्मसेनापितमहाधम्मराजाधिराजगुरू'ति लद्धलञ्जितो। तितयं। इदानि महाराजस्स काले जेय्यधम्माभिमुनिवरज्ञानिकित्तिसिरिधजधम्मसेनापितमहाधम्मराजाधिराजगुरू'ति लद्धलञ्जिते लद्धलञ्जितो सो अहं तीहि द्वारेहि वन्द।िम।

#### अयं पठमगाथाय योजना ॥

सीहलदीपे वसन्तानं लिज्जपेसलिसक्खाकामानं कुक्कुच्चकानं भिक्खूनं उपोसथ-उपसम्पदादिकिम्मके सीमाधिकारे विमित्त आसङ्काठानभूताय उदकुक्खेप-सीमाय च गामसीमाय च असंमिस्सं कत्त्वा सुविनिच्छयं अहं करिस्सामि ।

अयं दुतियगाथाय योजना ।।

सम्मासम्बुद्धस्स परिनिश्वानतो संवच्छरगणनेन चतुचत्ताळिसाधिकं तिसत-द्विसहस्सं सम्पत्ते अम्हाकं जम्बुदीपगणनाय एकपञ्जासाधिकं सत-उत्तरं सहस्सं सम्पत्ते सिरिपवरिवजयानन्तयस त्रिभवनादित्याधिपितपण्डितमहाधम्मराजाधिराजा'ति नामको महाराजा रज्जं कारेसि। तस्मिं काले ज्ञानाभिवंसधम्मसेनापितमहाधम्म-राजाधिराजागुरू'ति लद्धलिखतो थेरो सासनं सोधेसि सङ्घराजा अहोसि। तस्मि

काले तुम्हाकं सीहलदीपतो लिज्जिकुक्कुच्चका सिक्खाकामा भिक्खू अम्हाकं जम्बुदीपं अमरपूरमहाराजधानि आगन्त्वा सासनसोधकस्स थेरस्स सन्तिके विनयादिपिटकं उग्ग-हेत्वा तुम्हाकं सीहलदीपे नट्ठगन्धे गहेत्वा सीहलदीपं पच्चागता ततो पट्टाय अम्हाकं आचरिया महाथेरा सीहलदीपे सासनस्स पवत्तिकारणं पुच्छित्वा च सोतं ओदिहत्वा च निसीदिं(सु)। ततो पच्छा अट्रचत्ताळीसवस्सं अतिक्कमित्वा तस्स रञ्जो नत्ता सिरिपवरादित्यलोकाधिपतिविजयमहाधम्मराजाधिराजा'ति नामको धम्मराजा रज्जं कारेसि। तस्मिं काले च अहं सासनसोधको सङ्घराजा अहोसि। तस्मि काले च तुम्हाकं सीहलदीपतो पञ्जातिस्सपमुखा हे भिवखू आगता । तस्स पञ्जातिस्सथेरस्स आगतकाले सीहलदीपे सासनस्स उप्पत्तिकारणं सूत्वा पमोदि । इदानि पि सीहल-दीपवासी धम्मवखन्धभिक्खु वनरतनभिक्खू'ति द्वे भिक्खु सम्मासम्मबुद्धस्स परिनिब्बा-नतो संवच्छरगणने चत्तारि सतानि च एकवस्सञ्च अधिकं कत्वा द्विसहस्सं संपत्ते। अम्हाकं वोहारगणनाय द्विसत-एकनवीसाधिकं साहस्सवस्ससम्पत्ते फग्गुणमासस्स जुण्हपवखे दसमदिवसे मम सन्तिकं आगता । ते भिक्खू सीहलदीपे सासनस्स पतिट्वित-भावञ्च लज्जिपेसलभिक्खुनं अत्थिभावञ्च मम आरोचेस् । तं वचनं सुत्वा अतिरेकतरं अहं पमोदि । ते धम्मक्खन्धवनरतनभिक्खु इदानि सीहलदीपे उदकुक्खेपगामसीमाय विवादो उपज्जी'ति मम आरोचेत्वा सीमाधिकारे विनिच्छयं कत्वा देथा'ति आरो-चेन्ति । तं पि वचनं सुत्वा पुब्बकालतो अनिरेकतरं पमोदि पटिलभिम्ह । तुम्हाकं विवादकरणद्रानं विनयअद्रुकथाटीकाहि उद्धरित्वा दस्सामि । तं वचनं साधुकं कत्वा धारेय्याथ च वाचेय्याथ च सल्लवखेय्याथ च मनसिकरेय्याथ चा'ति ।

इदानि अट्ठकथानयेन सद्प्पबन्धे ठिपते अत्थो दुब्बिजानो होति योजनानयेन सद्प्पबन्धे ठिपते सुविजानीयो होति । तस्मा योजनानयेन रचियस्मामि ।

एसा च सीमा नाम सभागसीमा विसभागसीमा चा'ति दुविधा। तासु सीमासु बद्धसीमा गामसीमाय सिद्ध सभागा। इतरा हि विसभागा। उदकुक्खेपमीमा निदया च जातस्सरेन च समुद्देन च सिद्ध सभागा इतराहि विजभागा। सत्तब्भन्तरसीमा अरङ्ग्रेन सिद्ध सभागा इतरा हि विसभागा। तस्मा बद्धसीमा च गामसीमा च इमा सीमा अञ्जमञ्जं सभागा। उदकुक्खेप सीमा च नदी च उदकुक्खेपसीमा च जातस्सरो च उदकुक्खेपसीमा च समुद्दो च अञ्जमञ्जं सभागा। सत्तब्भन्तरसीमा च अरञ्जञ्ज अञ्जमञ्जं सभागा।

तासु सभागसीमासु रूवखलतारज्जुसेतुकट्ठादीहि सम्बन्धे सित दोसो नित्थ । यथा कि । दीघस्स पब्बतस्स एकदेसं परिच्छिन्दित्वा बद्धसीमं बन्धेन्ते पि दोसो संकाय पत्रिका-२ नत्थीति । तेन वृत्तं विमितिविनोदनीटीकायं : एकसंबद्धे न गतं'ति ६वखलतादिं तत्र जातमेव सन्धाय वृत्तं । तादिसं हि इतो गतंति वृत्तब्बतं अरहित यं पन इतो गतंति वा ततो आगतंति वा वत्तुं असक्कुणेय्य उभोसु बद्धसीमागामसीमासु उदकुक्खेप-नदी-आदीसु च तिरियं पिततरज्जुदण्डादिं तत्थ कि कातब्बं ति एत्थ पन बद्धसीमाय पितिट्ठितभागो बद्धसीमा अबद्धगामसीमाय पितिट्ठितभागो गामसीमा । तदुभयसीमट्ट-पब्बतादि विय । बद्धसीमातो उट्ठितवटरुक्खस्स पारोहे गामसीमाय गामसीमातो उट्ठितवटरुक्खस्सपारोहे च बद्धसीमाय पितिट्ठिते पि एस नयो'ति ।

विसभागसीमासु पन एवं दटुब्बो । बद्धसीमा अञ्जाय बद्धसीमाय च गामसीमं ठपेत्वा इतराय सीमाय च विसभागा । उदकुक्खेपपीमा अञ्जाय उदकुक्खेपसीमाय च नदीजातस्सरसमुद्दं ठपेत्वा इतराय सीमाय च विसभागा इमासु विसभागसीमासु रुक्खलतारज्जुसेतुकट्ठादीहि सम्बन्धे सित दोसो अत्थि । तेन वृत्तं उपोसथक्बन्धकट्ट-कथायं:—सीमामालके वटरुक्खो होति तस्स साखा वा ततो निग्गतपारोहो वा महासीमाय पथवीतलं वा तत्थ जातरुक्खादीनि वा आहच्च तिट्ठन्ति । महासीमं सोधेत्वा वा कम्मं कातब्बं । ते वा साखा पारोहे छिन्दित्वा बहिट्ठका कातब्वा । अनाहच्च ठितसाखादीसु आरुळभिवखू हत्थपासं नेतब्बा ।

एवं महासीमाय जात ६वखस्स साखा वा पारोहो वा वृत्तनयेने'व सीमामालके-पतिट्ठा'ति वृत्तनयेनेव सीमं सोधेत्वा कम्मं कातब्बं। ते वा सःखा पारोहा छिन्दि-तब्बा। बहिट्ठका कातब्बा। सचे मालके कम्मे कियरमाने कोचि भिवखु मालकस्स अन्तो पिवसित्वा वेहासं ठितसाखाय निसीदित। पादा वा'स्स भूमिगता होन्ति। निवासनपारूपनं वा भूमि फुसित। कम्मं कातुं न वट्टित पादे पन निवासनपारूपनञ्च उविखपापेत्वा कातुं वट्टित।

इदं च लक्खणं पुरिमनयेनेव वेदितब्बं । अयं पन विसेसो । तत्र उक्खिपापेत्वा कातुं न वट्टति हत्थपासमेव आनेतब्बो'ति ।

एवं बद्धसीमाय च महासीमाय च अञ्जमञ्जं विसभागत्ता रुक्खलतादीहि सम्बन्धे सित दोसो अत्थि । रुक्खलतादिछेदनं अकत्वा सीमाविसोधनं वा अकत्वा च कम्मं करोन्तानं भिक्खूनं कम्मं कुप्पतीति दट्ठब्बं ।

इमं अट्ठकथावचनं गहेत्वा अञ्ज्ञासु गामसीमा उदकुवखेपादिविसभागसीमासु पि एसेव नयो दट्ठब्बो । कस्मा विसभागभावेन सदिसत्ता । तेन वृत्तं विमितिवनोदनी टीकायं :—

यासु अञ्जमञ्जरुक्खादिसम्बन्धेसु पि दोसो नित्थ। यासु पन अत्थि तासु विसभागसीमासु रुक्खादिसम्बन्धेसु सित एकत्थ ठितो इतरट्ठानं कुम्मं कोपेति।

एवं अट्ठकथाय सामञ्जतो सोधनस्स वृत्तत्ता'ति । अम्हाकं खन्ती वीमंसित्वा गहेतब्बं। एत्थ टीकायं यासुंति बद्धसीमागामसीमादिसभागसीमासुंति अत्थो-दट्ठब्बो । इतरस्स यासु'ति पदस्स खण्ढसीमामहासीमागामसीमा-उदकुक्खेपसीमादि-विसभागसीमासु'ति अत्थो दट्ठब्बो । इमस्मि पन काले कस्मिच्च पदेसे केचि भिक्खू नदीजातस्सरेसु कम्मिकभिक्खूनं वसनत्थाय अट्टं करोन्ति । तं अट्टं गमनत्थाय गामक्खेत्तेन सम्बन्धं कट्ठमयवेळ्मयसेतुं करोन्ति । सो सेतु तस्स अट्टस्स समन्ता उदकुक्खेपारहट्ठानस्स अब्भन्तरं पविसित्वा अट्टं अनाहच्च तिट्ठति । तादिसे अट्टे निसीदित्वा ते भिक्ख कम्मं करोन्ति केचि पन भिक्ख गामक्खेत्तेन सम्बन्धस्स उल्प्रस्स वा नावाय वा समीपे उदकुक्खेपारहट्ठानस्स अप्पहोनके ठाने अरित्तेन नावं ठपेत्वा नावायं ठत्वा कम्मं करोन्ति । तेसं भिक्खूनं कम्मं कुप्पति । कस्मा ? कट्ठमयवेळ्-मयसेतुत्र उलुम्पनावनत्र रुक्खसाखालतारज्जुपारोहेहि सदिस्सत्ता । केचि पन सो कट्ठमयवेळमयसेत् कून्नदीतीरसदिसा'ति वदन्ति । तं न गहेतब्बं । सचे पन निदयं कतस्स उपोसथागारसङ्खातस्स अट्टस्स समन्ततो उदकुम्खेपारहस्स ठानस्स अब्भन्तरं पवेसेत्वा इट्ठकामयमितिकामयसेतुं करोन्ति । सचे वस्सम्हि चतूसु मासेसु नदीसोतेन अज्झोत्थरति । सो येव सेतु कून्नदीतीरसदिसो । तस्स सेतुनो समीपे चतुरङ्गल-पमाणट्ठाने वा विदित्थरतनपमाणट्ठाने वा कम्मं कातुं वट्टति । सचे पन केवि कट्ठमयवेळुमयसेतु कुन्नदीतीरसदिसा'ति वदन्ति । एवं सन्ते अथ सेतुपादा अन्तोसेत्-पन उभिन्नम्पि तीरानं उपरि आकासे ठितो बद्दतीति । इदं वचनं अट्ठकथायं न वत्तब्बं सिया । अट्ठकथायं पन वृत्तमेव । इमिना अट्ठकथावचनेन सेतूरज्जुविल्ल-रुक्खपारोहानं सदिसत्तं दीपेतीति दट्ठब्बं। उदकुक्खेपेन पन परिच्छिन्नट्ठानस्स बहिनदियं सेत्-आदिसम्बन्धानं अप्पमाणं तस्मा दोसो नित्थ । उदकुवखेपपरिच्छन्नस्स ठानस्स अब्भन्तरं सेत्रुक्खादीनं पविसनं एव पमाणं दोसो अत्थि। कस्मा सेत्-आदीनं पारोहादीहि सदिसत्ता च गामसीमाय विसभागसीमत्ता चा'ति । तेन वृत्तं विजरबुद्धिटीकायं। अयं पन एत्थ विसेसो। नदियं करोन्तानं उदक्वखेपतो बहि-रुक्खादिसम्बन्धो अप्पमाणं। गामे करोन्तानं नदियं सम्बन्धरुक्खस्स उदकुक्खेपतो बहिठितभिक्खू च अप्पमाणं ततो ओरं पमाणं। बद्धसीमाय सम्बन्धरुक्खस्स बद्ध-सीमाय ठितभिवखू पमाणं'ति वेदितब्बं। तेनेव वृत्तं-महासीमं सोधेत्वा'व कम्मं कातब्बं'ति । सेतु वा सेतुपादा वा बहितीरे पतिद्ठिता कम्मं कातुं न बद्दती'ति

वचनिम्प पारोहादीसु पि सकलसीमासोधनमेव कातब्बं'ति साधेती'ति वीमंसि-तब्वं'ति । सब्बासु पन सीमासु सीमन्तरेन परिच्छिन्नट्ठानस्स अब्भन्तरट्ठानमेव सीमा नाम । भिक्खूनं निसीदनट्ठाने एव न सीमा । तस्मा सब्बासु सीमासु परिच्छिन्दितब्बट्ठानेसु रुक्खलतादीनं सम्बन्धभावो'व दोसो'ति दट्ठब्बो । बहिनदी-तीरे जातरुक्खस्स अन्तोनदियं पतिट्ठितसाखाय वा पारोहे वा नावं बन्धित्वा कम्मं कातुं न वट्टतीति उपोसथक्खन्धक अट्ठकथायं आगतवचनेन पि साखाय वा पारोहे वा नावं अबन्धित्वा उदकुक्खेपपरिच्छनस्स बहिट्ठाने कम्मं कातुं वट्टतीति अधिष्पायो'पि दट्टब्बो ।

साखाय पारोहस्स वा समीपे उदकुक्खेपस्स अप्पहोनकट्ठाने उदकुक्खेपस्स अब्भन्तरे नावं बन्धित्वा कम्मं कातुं वट्टतीति अधिप्पायो न दट्टब्बो । अन्तो निदयं येव सेतु वा सेतुपादा वा सेतुम्हि ठितेहि कम्मं कातुं वट्टति । सचे पन सेतु वा सेतुपादा वा बहितीरे पतिट्ठिता कम्मं कातुं न वट्टती'ति एतिस्स उपोसथक्खन्धक अट्टकथाय पि । सचे पन सेतु वा सेतुपादा वा बहितीरे ठिता सेतुम्हि अट्टिते हि सेतुतो उदकुक्खेपट्टानमुच्चनट्ठाने कम्मं कातुं वट्टती'ति अधिप्पायो दट्ठब्बो । सेतुम्हि अट्टिते हि सेतुसमीपे उदकुक्खेपस्स अप्पहोनकट्ठाने कम्मं कातुं वट्टतीति अधिप्पायो न दट्ठब्बो'ति । तेन वृत्तं सारत्थदीपनीटोकायं । गण्ठिपदेसु पन महासीमागतेहि भिक्खूहि तं साखं वा पारोहं वा अनमसित्वा थातब्बं'ति अधिप्पायो'ति वृत्तं । तं न गहेतब्बं'ति । इमिना टोकावचनेन गामसीमा उदकुक्खेपसीमादीसु'पि सभागसीमासु पि इमिना'व नयेन अत्थो दट्ठब्बो ति दीपेति । तस्मा इमिस्म काले सिक्खाकामेहि कुक्कुच्चकेहि लिज्जपेसलभिक्खूहि उदकुक्खेपन परिच्छिन्नस्स अब्भन्तरं पविसनसेत्हक्खलतादीनि अपनेत्वा'व कम्मं कातब्बं'ति ।

अयं उदकुक्खेपगामसीमाधिकारे विवादिविनिच्छयकथा। अयं पन एत्थ तुम्हेहि सीहलदीपवासीहि अनुमोदितब्बकथा।

तुम्हेहि पन पेसितानं धम्मवखन्धवनरतन भिक्खूनं अम्हाकं रतनपुण्णनामकं महाराजधानि सम्पत्तकाले तुम्हाकं सीहलदीपवासीनं थेरानं संदेसकथञ्च धम्मक्खन्ध-वनरतनभिक्खूनं समानाकारञ्च सुत्वा, अम्हाकं सिरिपवरविजयानन्तयसपण्डितमहा-धम्मराजाधिराजां ति विस्सुतो महाराजा अतिपमोदित्वा सम्पत्तकालतो पट्टाय इच्छितेहि समणकप्पयपच्चयेहि निच्चं पच्चुपट्टाति । स ब्रह्मचारिनो पि पच्चुपट्टेन्ति । अम्हाकं महाराजा रतनत्तये अतिमामको सद्धो हिरि-ओत्तप्पसम्पन्नो महापञ्जारट्टा-वासीनं ओरसं व अनुग्गहति । दानेन च चागेन च अतित्तो व होति पठमवये ठित-

कालतो' व अट्टङ्ग उपोसथं निच्चं रक्खित । सप्पुरिसे संसेवित । सप्पुरिसानं सच्चपिटच्चसमुप्पादपिटसंयुत्तं गम्भीरकथं कालेन कालं सुणाति । अपरभागे सिरिपव-रादित्यलोकाधिपतिविजयमहाधम्मराजाधिराजा' ति पाकटस्स पितुनो धम्मराजस्स दायज्जं पिटग्गहेत्वा रज्जभावं सम्पत्तकाले पि सिविराजानिमिराजादयो विय निच्च-सीलो व होति । लिज्जपेसलेहि सिक्खाकामेहि भिक्खूहि च भावनाभिरतगहटुपब्बिजितेहि च धम्मकथं संसन्दित्वा कालं खेपेति राजधम्मे पितट्ठाति । राजाभिसेकपत्तो' नागरिके चतूहि सङ्गहवत्थूहि अनुग्गहं करोति । यथिच्छकं दानं देति निच्चकालं चागं करोति । अम्हाकं राजा रतनपुण्णनामकं नवपुरं मापेसि ।

# अयं तस्स नवपुरस्स अट्ठुप्पत्ति ।

सम्मासम्बुद्धो किर इमस्स नवपुरस्स गापितट्ठानञ्च राजानञ्च व्याकासि । भगवा हि पठमबोधियं ठितकाले द्विन्नं वाणिज्जकानं चुल्लपुण्णमहापुण्णानं सुनापरन्तरट्टं गन्तुं निमन्तनं सम्पटिच्छित्वा कूटागारलंकतेहि पञ्चपासादसतेहि आगन्त्वा रम्मदान-दीतीरे (sic. na. ?) च सच्चबन्धपव्बते च द्वे पादचेतियानि ठपेत्वा अनुक्कमेन देसचारिकं चरित्वा एरावितिन्नाम निंद तिरत्वा मण्डलपब्बतं अनुप्पत्तो । इमिस्म पब्बते आनन्द अहं पुब्बे अतीतजातियं वनचरको च गोधराजा च वट्टराजा च कुरुङ्गराजा च अजराजा च अहोसिं ति अवोच । एतिस्म पब्बते अधिवत्था चन्दमुखी नामिका एका यिक्खनी अत्थि सा यिक्खनी भगवन्तं अतिपसीदित्वा अत्तनो मंसदायिका सुप्पिया विय दुक्करं सक्तमंसं भगवतो अदासि । तिस्म काले भगवता आनन्दत्थेरं आमन्तेत्वा अयं आनन्द यिक्खनी मम परिनिब्बानतो चतुसत्विकं द्विसहस्सवस्सं अनिक्कमित्वा मण्डलपब्बतस्स समीपे रतनपुण्णनामकं महाराजधानि मापेस्सित । तिस्म नगरे धम्मराजा भविस्सित सो राजा मम सासनं अनुग्गहिस्सती, ति व्याकासि । इदिसं पोराणसत्थं अनुगन्त्वा इमं रतनपुण्णनामकं महाराजधानि मापेसि ।

अम्हाकं महाराजा तुम्हेहि सीहलदीपवासीहि पेसिते धम्मवखन्धवनरतनिभक्षू इमस्स नवपुरस्स पुरित्थमस्मि दिसाभागे मण्डलपब्बतस्स दिक्खनस्मि दिसाभागे मम सङ्घराजस्स महा आरामे ठपेत्वा तिभृमिकं विहारं कारेत्वा अदासि ।

तुम्हेहि पन पेसितानं धम्मवखन्धवनरतनभिवखूनं मम सन्तिकं सम्पत्तकालतो पट्ठाय अम्हाकं जम्बुदीपं आगतकारणं अहं पुच्छामि ।

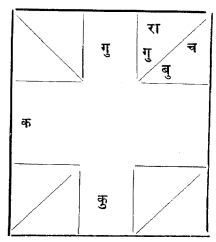
तिस्म काले ते भिक्खू आगतकारणं मम आरोचेन्ति । सकाय पत्रिका–२ अम्हाकं सीहलदीपे अमरपुरगगे भिक्खू गामसीमाउदकुवखेपसीमानं सम्बन्धे सित संकरदोसो अत्थीति वा नत्थी'ति वा विवादं करोन्ति । तेसं भिक्खूनं विवादं कोचि न सक्का विनिच्छितुं तस्मा अम्हे पन काये च जीविते च अनपेक्खित्वा सीमाविवादट्ठाने विनिच्छयं लिभस्सामा'ति मनसि कत्वा आगतम्हा ति अहं पन ते भिक्खू मा सोचित्थ - विनयट्ठकथाटीकानुरूपं सीमाविनिच्छयं लभापेस्सामीति वत्वा रतनपुण्णपुरस्स पुरित्थमिस्मि दिसाभागे रञ्जा कारिते मम आरामे निसीदापेत्वा सीमाविनिच्छयं कत्वा तं उग्गण्हापेत्वा कङ्काट्ठाने सयं विनोदापेत्वा तं सीमाविनिच्छयं तुम्हेहि पेसितानं भिक्खूनं अदासि ।

अथ खो ते भिक्खू दल्हीकम्मत्थाय पुन उपसम्पदकम्मवाचं इच्छाम अम्हे अनुकम्पं उपादाय उपसम्पदकम्मवाचं देथा'ति वत्वा मं उपसङ्क्षमित्वा याचिसु । अहञ्च खो साधु तुम्हाकं देमीति वत्वा रञ्जो तं पर्वात्तं आरोचापेसि । सीहलदीपवासी भिक्खू अम्हाकं सन्तिके पुन सिक्खं गहेतुकामा तदा समणानुरूपेहि पत्तचीवरादि-पच्चयेहि अनुगहं करोतू'ति । राजा अभिष्पमोदो साधू'ति सम्पिटिच्छि । अथ खो अहं फग्गुणकालपक्खे पण्णरसमे उपोसथिदवसे पुन सिक्खं दातुकामो, नद्यावट्टननगरभोजकेन सित्थमहाराजदस्सनीयरूपसीहसूरो'ति राजलद्धनामकेन महामत्तेन राजतो सन्तिके लद्धे विसुं गामसङ्काते सीमङभन्तरे रञ्जा कारिते तिभूमिके मम विहारे सत्तपण्णासभिक्खू सनिपातापेसि !

अथ राजा तं महामत्तं पेसेसि । दीपन्तरिभक्षूनं उपसम्पदकम्मत्थाय सिम्नपिततानं सत्तपण्णासिभक्षूनं पणीतानि भोजनानि देही ति । सो महामत्तो साधू ति सम्पिटिच्छित्वा येन सिन्नपितता भिक्ष्यू तेनुपसङ्क्षीम, उपसङ्क्षीमत्वा पणीतानि भोजनानि दत्वा सहत्था भोजेत्वा सम्पवारेत्वा सब्बं संविदहनिकच्चं अकासि । तदा राजपेसिता तदञ्जे मणिपब्बतनगरभोजको सित्थमहाराजदस्सनीयरूपिकत्तिसूरो'ति राजलद्धनामको महामत्तो च । कुखनगरभोजको सित्थमहाराजदस्सनीयरूपिकपेय्यसूरो'ति राजलद्धनामको महामत्तो च । दीघन।वानगरभोजको महाराजजेय्यसूरो'ति राजलद्धनामको अन्तेपुर-अमच्चो च । मेघवीचिनगरभोजको महाराजदस्सनीयरूपिकेयसूरो'ति राजलद्धनामको अन्तेपुर-अमच्चो च । महाराज कित्तिराजपाकटो'ति राजलद्धनामको राजमातुया-अमच्चो च । राजमहाराजसिखराजा'ति राजलद्धनामको अग्गमहादेविया अमच्चो च । महाराजदस्सनीयरूपसङ्ख्यो'ति राजलद्धनामको रजत-अमच्चो च । मुखुनगरभोजको राजदस्सनीयरूपसङ्ख्यो'ति राजलद्धनामको रजत-अमच्चो च । मुखुनगरभोजको राजदस्सनीयरूपसिरिजेय्यसूरो'ति राजलद्धनामको रङ्को तं तं कारणं आरोचन-अमच्चो च राजपाकटराजिकित्तिराजा'ति राजलद्धनामको रङ्को तं तं कारणं आरोचन-अमच्चो च राजपाकटराजिकित्तराजा'ति राजलद्धनामको

नामको अमच्चेः च महाजोतिको'ति राजलद्धनामको महासेट्ठी च महासिरिसेट्ठ-मेण्डको'ति राजलद्धनामको महासेट्ठी चा'ति राजतोलद्धट्ठानन्तरिका सकसकपरि-सपरिवारा अमच्चा च मासे मासे अट्ठबल्त्तुं अट्ठङ्ग-उपोसथस्स समादीयका सत-परिमाणा सेतपावारपारुता उपासका च तं उपसम्पदकरणट्ठानं आगन्त्वा भिक्खूनं हत्थपासतो बहि निसीदित्वा परिसत्थाय परिवारियसु । अहञ्च सत्तपण्णासमत्तेहि भिक्खूहि सिद्धं भिक्खूनं पतिरूपेसु किप्यपच्चत्थरणेसु निसीदित्वा सीहलदीपवासि-भिक्खूनं पुन सिक्खाय दातब्बत्ता उपसम्पदकम्मवाचं एव सावेत्वा सिक्खादानिकच्चं किञ्चापि सिज्झित तथा पि ते सीहलदीपवासी भिक्खू तुम्हाकं भन्ते जम्बुदीपे उपसम्पदकम्मं काले एवरूपं उपसम्पदकम्मं करिसू'ति ।

न जानाम अम्हाकं तस्स कम्मस्स जाननत्थाय आदितो 'व कम्मवाचं वदथा' ति याचन्ति । तस्मा पठमं उपज्झं गाहापेतब्बो' ति आदिकं एवमेतं धारयामी' ति परियोसानसपूब्बिकच्चं कम्मवाचं सावेत्वा तेसं भिक्खूनं पुन सिक्खं दातुं आरिम । तदा कारकसङ्क्षसंखातेहि सत्तपण्णासिभक्कृहि परिवारापेत्वा अहं सिथिलघनिता-दीनि अहापेत्वा कथनसमत्थेन पुञ्जाभिधजधम्म।लंकारमहाधम्मराजाधिराजा-ज्ञानकित्तियतिसारधम्ममहाधम्मराजाघिराजगुरूत्थेरे**न** गुरुत्थेरेन च। सावेमि । ततो परं गणपामोक्खचन्दावरत्थेरो च पञ्जा-सामिसिरिकविधजमहाधम्मराजाधिराजगुरुत्थेरो च नन्दत्थेरो च केलासभत्थेरो च तित्यं कम्मवाचं सावेन्ति । पठमकम्मवाचं पन सावितकाले अहं उपसम्गदापेक्खानं भिक्खूनं नागनामा' ति सम्मन्नित्वा तेन नागनामेन सावेमि । सीहलदीपे उपज्झायस्स धीरानन्दत्थेरस्स तिस्सो नामाति संगनित्वा तेन तिस्सनामेन सावेमि । दुतिय ततिय-कम्मवाचं पन सावितकाले गणपामोक्खचन्दावारादयो थेरा तेसं भिक्खूनं सकसक-नामसंखातेन धम्मक्खन्धवतरतननामेन सावेमि । उपज्झायस्स सकसकनामसंखातेन धीरानन्दनामेन सावेन्ति । कम्मवाचापरियोसाने कालो पन एवं दट्टब्बो । सीहल-वोहारेन एकूनासीतिसत्तसताधिकसहस्ससाके सम्पत्ते । मरम्मवोहारेन एकूनवीसाधि-क द्विसतुत्तरं सहस्सं संवच्छरगणने सम्पत्ते । तीसु उतूसु गिम्हनत उतुम्हि मुख्यचन्देन फरगुणमासे कण्हपवखे तेरसितिथियं तेतिलकरणे विद्धियोगे सिनवारे तितपपहाराति-वकन्ते सुञ्जदण्ड एकादसपलपञ्चविपलसमये कक्कटे लग्ने कुम्भचन्द्रे ठिते दुतियहोरे मीनतरङ्गनवङ्गे पञ्चङ्गलाधिकएकादसपादछायिकसमये मेसिम्ह सुराचरिये मिथुने



रविसुते घते कुजे कुम्भे चन्द्रसुते ठिते मीने विविसुकरराहूसु ठितेसु उपसम्पदा-कम्मवाचं निट्टितं ति ।

तिस्म पन उपसम्पदापरियोसाने अम्हाकं राजा सद्धासीलादिगुणेहि सम्पन्नो हुत्वा नानारूपविचित्रे महारजतमयथालके सुवण्णमयथालकेन दक्षिखणोदकं सिञ्चापेत्वा देसचारित्तेन सूवण्णविचित्र-अटूभेरियो च अञ्जञ्च तुरियं पहारापेत्वा तेसं दीपन्तर-भिवखुनं समणसारूप्पं अनेकविधं परिवखारं दापेसि । सेय्यथीदं — तिविधं सुखुमकष्पा-समयं सङ्घाटि तथा उत्तरासङ्गं अन्तरवासकं । दुविधं कम्बलं तथा कोसेय्यकायबन्धनं, कोजवं, उत्तरत्थरणं, मुखपुञ्जनं, कम्बलमयिम्बोहनमण्डलं, दीघविम्बोहनं, चतुरस्स-पच्चत्थरणं, अयोमयपत्तं, मत्तिकामयपत्तं, अयोमयपत्तपिधानं, चित्तकम्ममयपत्तपिधानं, पत्ताधारकं, पत्तत्थिवकं, धम्मकरकं, आचमनथालकं, खुरं, सूचि, किप्यचम्मखण्डं, पोत्थकलेखनं । तद्रिकं, कटसारकं, तम्बूलकरण्डकं, लोहमयखुद्दककरण्डं, पूगपीलनं, उपाहनं, छत्तं, चित्तकम्ममहन्तपेलं तथा खुद्दकपेल, महन्तं काचिलिम्पितोदनथालकं तथा सोळसिवधं थालकं, लोहमयसूपादानं, महन्तं उदकथालकं, खुद्कं उदकथालकं, बहुपादसूपथालकाधारं, तिपादसूपथालकाधारं, तिष्प्रधानं, उदक्ष्यालकाधारं, चित्तकम्ममयहत्थधोवनाधारं तथा खेलमल्लकं' ति ।

ते च अमच्चा दीपन्तरभिक्खूनं उपसम्पदाकाले कत्तब्बाकारं सब्बं सल्लक्खेत्वा अन्तेपुरं गन्त्वा रञ्जो आरोचेसुं।

तिस्म काले राजा निब्बानपिटसंयुत्तं कुसलपीति पिटलिभित्वा अभिप्पमोदो अहोसि । तुम्हेहि पेसितिभिक्खू च जम्बुदीपे सङ्घराजत्थेरादीनं महात्थेरानं पुन सिक्खादानं लिभित्वा अत्तानं महाकुसलोदकेन सिज्जिता हुत्वा अभिष्पमोदिसु' ति ।

अयं अनुमोदितब्बकथा।

अपं पनेत्थ मेत्तापुब्बङ्गमधम्मकथा चेव तुम्हेहि च याव जीवं अनुस्सरितब्ब-कथा च ।

तुम्हे पन पुब्बकानं सप्पुरिसानं धम्मविनयगरुकानं गतमग्गसंखाते चारित्ते अनुगता'ति मयं मञ्त्राम ।

पुब्बे किर पुनब्बसुकुटिम्बियपुत्तो तिस्सत्थेरो महासमुद्दस परतीरं गन्त्वा बुद्धवननं उग्गण्हाति । कङ्काठाने पि पुच्छिति । तथा पि सम्मोहिवनोदनी-अट्ठकथायं अरहत्तपित्तया पुनब्बसुकुटिम्बियपुत्तस्स तिस्सत्थेरस्स पिटसिम्भदा विसदा अहेसुं । सो किर तम्बपिणादीपे बुद्धवचनं उग्गण्हित्वा परतीरं गन्त्वा योनकथम्मरिक्खतत्थेरस्स सित्तिके बुद्धवचनं उग्गण्हित्वा आगच्छन्तो नावाभिरूहनितत्थे एकस्मि पदे उप्पन्त-कङ्को योजनसत्तमग्गं निवित्तित्वा आचिरयस्स सित्तिकं गच्छन्तो अन्तरामग्गे एकस्स कुटिम्बिकस्स पण्हं कथेसीति आगता । पुब्बकानं सप्पुरिसानं कुलवंसे पवेणियं ठितेहि तुम्हेहि सीहलदीपवासीहि मम आरोचिते सीमाविनिच्छये सीहलदीपं सम्पत्ते पिस्सित्वा अनुमोदितब्बा एव ।

इदानेव मयं सीहलदीपत्रासी भित्रखू बुद्धस्स अनुमितया अविपरीतं यथाभूतं सिक्खिस्सामा'ति ।

अम्हाकं वचनं सच्चं तुम्हाकं वचनं सच्चं ति विवादो न कातब्बो। विवादो हि महा आदीनवो। कलहे विवादे अभिरतो आधनागाही दुप्पटिनिस्सग्गी भिक्खु भगवता सुभासितस्स अत्थस्स विजानने सम्मोहेन आवुतो निवृतो पटिच्छादितो पेसलेहि भिक्खूहि यथाधम्मं अक्खातं पि न विजानाति। सम्मासम्बुद्धेन देसितं धम्मविनयं पि न विजानाति। भावितत्तानं भावितमग्गिकच्चपरिनिद्ठिते खीणासवे च अरियपुग्गले च कल्याणपुथुज्जने च विहेसं करोन्तो अविज्जासंखातेन वट्टमूलेन पुरक्खतो पेसितो पयोजितो हुत्वा दिट्ठेंव धम्मे चित्तविघातसंखातं संकिलेसञ्च न विजानाति आयित निरयसंपापकं निरयगामी-अकुसलसंखातं मग्गं न विजानाति तादिसको'व सो भिक्खु हवे एकन्तेन चतूसु अपायेसु भेदं विनिपातं समापन्नो होति। एकमातुगब्भतो सङ्क्षित्वा एकमातुगब्भं पुनप्पुनं समापन्नो होति। एकलोकन्तिरयतो सङ्क्षित्वा एकं लोकन्तरिकनिरयं पुनप्पुनं समापन्नो होति। इतो परलोकं गन्त्वा नानप्पकारं सकलदुक्खं निगच्छित फुसिति। वृत्तं हेतं भगवता—

''कलहाभिरतो भिक्खु मोहधम्मेन आवटो, अक्खातं पि न जानाति धम्मं बुद्धेन देसितं।

विहेसं भावितत्तानं अविज्जाय पुरक्खतो, संकिलेसं न जानाति मग्गं निरयगामिनं ॥ विनिपातं समापन्नो गडभा गडभं तमा तमं, स वे तादिसको भिक्खु पेच्च दुक्खं निगच्छती'ति ॥

इति सुत्तिनिपाते धम्मचरियसुत्ते आगतं इदं आदीनवं पि पस्सित्वा विवादं अकत्वा अञ्जमञ्जं पियचक्खूहि पस्सित्वा मेत्तपुब्बङ्गमं कथं कथापेत्वा पातिमोक्खसंवरसीलं तुम्हेहि रिक्खतब्बमेव ।

अपरम्पि विवादे भण्डने कलहे आनिसंसगवेसन्तो जयपराजयं पस्सति । लाभालाभादि-अत्थञ्च पस्सति । अयं पनेत्थ पालि :—

# अप्पञ्हेतं नालं समाय दुवे विवादस्स फलानि ब्रूमि । एतम्पि दिस्वा न विवादयेथ खेमाभिपस्सं अविवादभूमि ॥

अप्पञ्हेतं नालं समाया'ति । अप्पकं एतं ओमकं एतं थोकं एतं लामकं एतं जतुक्कं एतं परित्तकं एतं'ति । अप्पञ्हेतं नालं समाया'ति । नालं रागस्स समाय, दोसस्स समाय, मोहस्स समाय । कोधस्स समाय, उपनाहस्स मक्खस्स पलासस्स इस्सामच्छिरियस्स मायाय साठेय्यस्स थम्भस्स सारम्भस्स मानस्स अतिमानस्स मदस्स पमादस्स सब्बिकलेसानं सब्बदुच्चिरितानं सब्ददारथानं सब्बपरिग्गहानं सब्बसंता-पानं सब्बाकुसलाभिसंखारानं समाय वुपसमाय निब्बानाय पनिस्सग्गाय पटिप्पस्स-द्विया'ति ।

अष्यञ्हेतं नालं समाय। दुवे विवादस्य फलानि ब्रूमी'ति दिट्ठिकलहस्स दिट्ठिभण्डनस्स दिट्ठिविग्गहस्स दिट्ठिविवादस्स दिट्ठिभधगस्स द्वे फलानि होन्ति। जयपराजयो होति। लाभालाभो होति, यसायसो होति। निन्दापसंसो होति, सुख-दुक्खं होति, सोमनस्सदोमनस्सं होति, इट्ठानिट्ठं होति, अनुनयपिटघं होति, उग्गहातिनिग्गहाति होति, अनुरोधिवरोधो होति। अथवा तं कम्मं निर्यसंवत्तनिकं तिरच्छानयोनिसंवत्तनिकं पेत्तिविसयसंवत्तनिकनित, ब्रूमि आचिक्खामि देसेमि। पञ्जापेमि पट्ठपेमि विवरामि विभजामि उत्तानंकरोमि, पकासेमी'ति।

दुविधे विवादस्स फलानि ब्रूमि । एतं पि दिस्वा न विवादयेथा'ति । एतं पि दिस्वा'ति एतं आदोनवं दिस्वा पिस्सित्वा तुलियत्वा तोरियत्वा विभावियत्वा विभूतं

१. सु. नि. पृ. ४९।

कत्वा दिट्ठिकलहेसु दिट्ठिभण्डनेसु दिट्ठिविग्गहेसु दिट्ठिविवादेसु दिट्ठिमेधगेसु'ति । एतं पि दिस्वा न विवादयेथा'ति । न कलहं करेय्य न भण्डनं करेय्य, न विग्गहं करेय्य न विवादं करेय्य न मेधगं करेय्य । कलहं भण्डनं विग्गहं विवादं मेधगं पजहेय्य विनोदेय्य व्यन्तिकरेय्य अनाभावं करेय्य । कलहा भण्डना विग्गहा विवादा मेधगा आरतो अस्स विरतो निक्खनतो निस्सये विष्पमुत्तो विसञ्ज्ञतो विपरियादिकतेन चेतसा विहरेय्या'ति ।

एतं पि दिस्वा न विवादयेथ, खेमाभिपस्सं अविवादभूमि'न्ति अविवादभूमि बुच्चति अमतं निब्बानं ।

यो सो सञ्बसङ्खारसमथो सञ्बूपिषपिटिनिस्सग्गो तण्हवखयो निरोधो निञ्बानं एतं अविवादभूमि । खेमतो ताणतो लेनतो सरणतो अभयतो अच्चुततो अमनतो निञ्जानतो पस्सन्तो दक्खन्तो ओलोकेन्तो निज्झायन्तो उपपरिक्खतो'ति । खेमाभि-पस्सं अविवादभूमि'न्ति । इदं पि महानिद्देसे महाविष्ठहनभूत्तनिद्देसे वृत्तवचनं ।

अनुस्सरित्वा अञ्जमञ्जं मुदुचित्तेहि विवादं अकत्वा बुद्धस्स अनुमतिया अनुलोमं आरमित्वा चतुपारिसुद्धिसीले ठत्वा अग्गफलस्स करणमेत्र आरमितब्बन्ति ।

अपरं पि इमिरंम सासने द्वे भिक्ष पुन्वकाले धम्मसवनस्स धम्मसाकच्छा होत्'ति मनिस करवा इदं कम्मं कप्पति इदं कम्मं न कप्पती'ति विवदन्ति । अपर-काले बहुं पक्खं लिभत्वा महागणं बन्धित्वा अम्हाकं वादो'व पसंसियो तुम्हाक गरिहतो'ति । केराटिकभावेन अभूतवचनं कथयमाना विवदन्ति । तिस्म काले देव-मनुस्सानं अहिताय दुक्खाय संवत्तन्ति । तेत वृत्तं मिन्झमिनकाये सामगामसुत्तट्ठ-कथायञ्चेव अङ्गृत्तरिनकाये छक्कनिपातट्ठकथायञ्च अहिताय दुक्खाय देव-मनुस्सानं'ति । एकस्मि विहारे सङ्घमज्झे उप्पन्नो विवादो कथं देवमनुस्सानं अहेताय दुक्खाय संवत्ततो'ति कोसम्बक्खन्धके विय द्विसु भिक्खूसु विवादं आपन्नेसु तिस्म विहारे तेसं अन्तेवासिका विवदन्ति । तेसं ओवादं गण्हन्तो भिक्खुनीसङ्घो विवदित । तत्थ धम्मवादीनं आरक्खदेवता धम्मवादिनियो होन्ति । अधम्मवादीनं आरक्खदेवता अधम्मवादिनियो तिस्म तासं आरक्खदेवतानं मित्ता भुम्मदेवता भिज्जन्ति । एवं परम्परया याव ब्रह्मलोका ठपेत्वा अरियसावके सञ्बदेवमनुस्सा द्वे काट्ठासा होन्ति । धम्मवादिनियो तरिस्म तासं आरक्खदेवतानं मित्ता भुम्मदेवता भिज्जन्ति । एवं परम्परया याव ब्रह्मलोका ठपेत्वा अरियसावके सञ्बदेवमनुस्सा द्वे काट्ठासा होन्ति । धम्मवादिनियो तरिस्म तासं होन्ति । ततो यं बहूहि गहितं ति तं गण्हन्ति ।

धम्मं विस्सज्जेत्वा बहुतरा अधम्मं पुरेत्वा विहरन्ता अपाये निव्बत्तन्ति । एवं एतिसम विहारे संघमज्झे उप्पन्नो विवादो बहुन्नं अहिताय दुक्खाय होती'ति ।

एवं उपरिपण्णासके सामगामसुत्तट्ठकथादीसु आगतवचनं पि पुनप्पुनं पि मनसिकरित्वा पुब्बकानं सप्पुरिसानं लिज्जिपेसलमहाथेरानं वंसे ठत्वा अविपरीतं एव अत्थं गहेत्वा अविज्जादिवट्टस्स महादुक्खस्स छेदनत्थाय बुद्धमितया अनुलोमेन तुम्हेहि सिक्खितब्बमेवा'ति ।

तस्मा परियत्तिसधम्मस्स पटिपत्तिसधम्मस्स पटिवेधसद्धम्मस्स चिरिट्ठतत्थाय अविनस्सनत्थाय अनन्तरधानत्थाय परियत्तिधम्मो सक्कच्चं तुम्हेहि सुणितब्बो सक्कच्चं परियापुत्रितब्बो परियापुणित्वा सक्कच्चं धारेतब्बो । धारेत्वा परियत्तिधम्मस्स अत्थो सक्कच्चं उपपरिविखतब्बो उपपरिविखत्वा परियत्ति धम्मस्स अत्थे स्वकच्चं उपपरिविखतब्बो उपपरिविखत्वा परियत्ति धम्मस्स अत्थं यथाभूतं अञ्जाय लोकुक्तरधम्मस्स अनुलोमं अनिच्चादिपटिसंयुक्तकथं कथेत्वा च अनिच्चादिलक्खणं भावेत्वा सव्बसंखातेसु खयवयं आरोपेत्वा च सब्बकालं तुम्हेहि निसीदितव्बं एव । वृत्तं हेतं भगवता :—

पञ्च'मे भिक्खवे धम्मा सद्धम्मस्स ठितिया असम्मोसाय अनन्तरधानाय संवत्तन्ति । कतमे पञ्च ? इध भिक्खवे भिक्खू सक्कच्चं धम्मं सुणन्ति सक्कच्चं धम्मं परियापुणन्ति सक्कच्चं धम्मं धारेन्ति । सक्कच्चं धतानं धम्मानं अत्थं उपपरिक्खन्ति । सक्कच्चं अत्थं अञ्जाय धम्ममञ्जाय धम्मानुधम्मं पटिपज्जन्ति । इमे स्त्रो भिक्खवे पञ्च धम्मा सद्धम्मस्स ठितिया असम्मोसाय अनन्तरधानाय संवत्तन्ती'ति ।

इदं पि अङ्गत्तरिनाये पञ्चकितपाते वृत्तवचनं सक्कच्चं कत्वा सासनस्स मूलभूतं परियक्तिधम्मं परियापुणित्वा पुच्छित्वा संसन्दित्वा भूतं एव अत्थजातं तुम्हेहि गहेतव्बं।

सम्मासम्बुद्धपरिनिव्बानतो महाकस्सपत्थेरादीहि थेरपरम्पराहि च सिस्सानु-सिस्सेहि च बुद्धसासनं सक्कच्चं अनुरिक्खत्वा याव'ज्जतना सम्मासम्बुद्धसासनं पितट्ठापितं। तक्ष सासनं अम्हाकं रट्ठे च तुम्हाकं सीहलदीपे च इदानि पितट्ठा-ती'ति। अम्हेहि सुत्तपुव्बं अञ्जेसु दीपेसु च रट्ठेसु च भिक्खू यत्थी'ति न सुतपुव्बं। तस्मा अम्हेहि पि तुम्हेहि पि सक्कच्चं बुद्धसासनं रिक्खतव्बमेव। तंपि कारणं पुनप्पुनं सिरित्वा सीमञ्च वत्थुञ्च जित्तिश्च अनुसावनञ्च परिसञ्च सुट्ठूं विसोधेत्वा जातिकुलपुत्तआचारकुलपुत्ता सक्कच्चं कत्वा अनुग्गहेतव्बा। तुम्हाकंपन वसनभूतं

तम्बपिणदीपं पुब्बकाले सम्मासम्बुद्धानञ्चेव अरहन्तानञ्चेव अट्ठकथाटीकाकरण-समत्थानं परियत्तिविसारदिभवखूनञ्चेव निवासट्ठानभूतं । तस्मा ठानं पि पिटच्च तुम्हेहि पि अम्हेहि पि पियायितव्बं एव ममायितव्बं एव च इमिनापि कारणेन लिजसभावे ठत्वा अति-उस्सुक्कं कत्वा सद्धासम्पन्ना जातिकुलपुत्ता आचारकुलपुत्ता अनुसासितव्बा'व ।

परियत्तिधम्मा परियापुणितब्बा एव धारेतब्बा च वाचेतब्बा चा'ित। अम्हेहि पेसितो वाचनामग्गो तुम्हाकं हत्थं सम्पत्तकाले तुम्हाकं संदेसं मम सन्तिकं पिट आरोचेही'ित।

अयं मेत्तापुब्बंगमधम्मकथा।

इति त्रेय्यधम्माभिमुनिवरञानिकत्तिसिरिधजधम्मसेनापतिमहाथेरेन रचिता सीमाविवादविनिच्छयकथा । एत्तावता च :—

द्विसतेकूनवीसाधिसहस्सं गणने गते
पुरुत्तमे रतनपुण्णे मण्डलाचलनिस्सिते।
सम्पुण्णे राजधम्मेहि सेतिभिन्दो महाबुधो
वत्थुत्तये'भिष्पसन्नो राजा रज्जं अकासि यो।
सो मं पूजि यदा जातिय'एकूनसिट्ठवस्सिकं
भिक्खुभावेन तालिसवस्सं त्रेय्यादिनामकं।
मया सीहलभिक्खूनं कतो सीमाविनिच्छयो
विवादस्य समत्थाय बुद्धो व सो समेतु तं'ति॥

सीमाविवादविनिच्छयकथा निट्ठिता।

# जातिदुक्खविभागो

भदन्त डी. सोमरतन थेरो
प्राध्यापक, पालि एवं थेरबाद विभाग
श्रमणविद्या संकाय
सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय
वाराणसी

### परिचय

सूत्र, विनय एवं अभिधर्म के उद्भट विद्वान् एक पौराणिक महास्थविर द्वारा विरिचत यह प्रकरण ''जातिदुक्खविभागो'' अथवा ''कायविरितगाथायो'' इस नाम से प्रसिद्ध है। इस प्रकरण के रचियता के जीवन के सम्बन्ध में कोई विशेष उल्लेख उपलब्ध नहीं होता।

"विभागं जातिदुक्खस्स पवक्खामी समासतो" प्रकरण की इस प्रारम्भिक गाथा से प्रतीत होता है कि इस प्रकरण का "जातिदुक्खविभागो" यह नाम प्रन्थकार को अभिप्रेत है तथा ग्रन्थ के अन्त में "कायविरतिगाथायो" इस कारिकांग के द्वारा व्याख्याकार ने इस प्रकरण का "कायविरतगाथा" यह द्वितीय नाम भी स्वीकार किया है।

इस प्रकरण में कुल २७४ गाथाएं हैं। यह तथ्य प्रकरण के "कायविरितगाथायो द्वे सता चतुसत्ति" इस गाथावचन से स्पष्ट है। किन्तु श्रीलङ्का के अनेक भागों में उपलब्ध विभिन्न संस्करणों में २७२ गाथाएं ही उपलब्ध होती हैं। अत: विद्वानों ने इस प्रकरण की इतनी ही संख्या को प्रामाणिक मान लिया है।

इस प्रकरण के दो खण्ड हैं। पहले खण्ड का नाम ''जाति दुक्खुद्देस'' तथा द्वितीय खण्ड का नाम ''सुञ्जतुद्देस'' है। जाति दुःख का विभाजन एवं शून्यताप्रतिसंयुक्त धर्मों का वर्णन बौद्धदर्शन की दृष्टि से अत्यन्त महत्त्वपूर्ण विषय हैं। अतः शोध की दृष्टि से यह प्रकरण-ग्रन्थ अत्यधिक उपादेय है, ऐसा हम समझते हैं।

यह ग्रन्थ गृहस्थ एवं प्रविज्ञत दोनों के लिए उपयोगी है, ऐसा सोच कर बुद्धशासन की समुन्नति के लिए कलुतर सुमित्रारामाधिवासी कलुतर ज्ञानरतन स्थिविर से त्रृटियों का परिमार्जन करा कर कलुतर डी० डी० फुनसेका और प्यागल के० जे० करुणारतन ने मिलकर इस ग्रन्थ का सिहली में मुद्रण करायाथा। उसी के आधार पर यह देवनागरी संस्करण तैयार किया गया है।

—भदन्त डी. सोमरतन थेरो

# जातिदुक्खविभागो

# नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स

- सम्बुद्धमभिवन्दित्वा विमुत्तं जातिदुक्खतो ।
   विभागं जातिदुक्खस्स पवक्खामि समासतो ॥
- पठमं कललं हुत्वा सरीरं सखुमं इदं ।
   किमीव वच्चकूपिम्ह जायते मातुकुच्छियं ॥
- चक्खुदस्सनितक्कन्तं तिलतेलं वनाविलं ।
   दूरगन्धातिपटिक्कूलं सुक्कसोणितनिस्सितं ।।
- कम्मवेगसमानीतं किलेसविसद्सितं । बहुधम्मसमोद्यानं नानासुचिकिमालयं ।।
- 5) उपत्यद्धं बहुप्पन्नतिटसन्धिमनेनतं । जरारोगादिसम्भीमिवपत्तिनियतेदयं ॥
- जातं चेवं पिटक्कूलं सरीरं पिटसिन्धियं । सत्ताहं कललं हुत्वा तिट्ठते मातुकूच्छियं ॥
- अनट्ठा पानकादीहि अन्तो चे मातुकुच्छियं । रुहिरेन नगच्छेय्य अब्बुदुदित्तमेतिदं ।।
- 8) लिभत्वा हेतुसामग्गीमब्बुदादित्तमायित । अविज्जमाने हेतुम्हि तत्थ तत्थेव नस्सति ॥
- 9) ततो परश्च सत्ताहं परिपक्कमुपागतं । मच्छधोतुदकाकारं अब्बुदंति पबुच्चति ॥
- कम्मो तु मानसाहारपञ्चयेहि पवित्ततं ।
   कमेन घणभावञ्च महन्तमुपगच्छति ।।

#### श्रमणविद्या-२

- 11) विलीनित पुपिण्डोव ईसका घणसङ्गतं । वुच्चते मंदरत्तंतु पेसि अब्बुदभावतो ॥
- 12) सुरत्तं परिवित्तत्वा पेसि आकारतो ततो। कुक्कुटण्डकसण्ठानं घनो इति पवुच्चित ॥
- 13) सत्ताहसु चतुस्ववं परिपुण्णेसु सञ्बसो। घणतो निक्खमित्वान सत्ताहे पञ्चमे पून॥
- 14) हत्थादिपातुभावाय ततो मंसानि विड्ढय । भवन्ति पिलका पञ्च पुब्बकम्मबलेन ही ॥
- 15) नहारुतचमंसिट्ठकोट्ठासानम्पनेकतो । निस्साय विद्ढताकारं होति हत्थादि सम्मृति ॥
- 16) असीतिसतसन्धीही युत्त तिसत अट्ठिका । कमेन अभिवड्ढिन्त मूलालं वियपल्लले ॥
- 17) तानट्ठीनि विनिन्धत्वा नवनहारुसतानि च । वड्ढिन्त कमतो गेहे दार्छभित्तं व विल्लयो ॥
- 18) तानि सब्बानि लिम्पित्वा नवमाससतानि च । बड्ढिन्त कमतो गेहे दार्शभित्ति व मित्तका ॥
- 19) तानि अन्तो करित्वान कोसातिकतचो विय। वङ्ढते पूर्तिचम्मिन्य विनन्धित्वा समासतो॥
- चम्मस्सु पिरनेकानी केसलोमानि जायरे।
   चदके विय सेवालं मील्हेव तिणं विय ।।
- 21) वीसित नखपत्तानी होन्ति अङ्गुलिकोटिसु । तानि सण्ठानतो मच्छसकलिका सदिसा सियुं ॥
- 22) होन्ति द्वित्तस दन्ता पि हणुकटठीसु सण्ठिता। ठिपता मित्तका पिण्डे लाबुबीजा वनुककमा।।

- 23) सेदितं विय वेत्तग्गं पिक्खत्तं वेलुनालियं । अब्भन्तरिम्ह अट्ठीनं अट्ठिमिझिम्पि जायती ॥
- 24) गलवाटकतो गन्त्वा द्विधाभिन्ननहारुना । विनद्धं वक्कमंसम्पि होति तं यमकं सिया ॥
- 25) जायते हदयं पदुममुकुलंव अधोनतं । रत्तलोहितसम्पूण्णं थनानं द्विन्नमन्तरे ॥
- 26) द्विमंसपटलं होति यकनं नातिलोहितं । दिक्खणं संहि निस्साय थनब्भन्तरसण्ठितं ॥
- 27) छन्नाच्छन्नवसा होति दुविधं तु किलोमकं । छन्नं उपरिकायम्हि अच्छन्तं द्वीसु सम्भवे ॥
- 28) पिहकं नाम मंसम्पि होति सत्तङ्कुलायतं । नीलं हदयवायिम्ह निस्सायुदरमत्थकं ॥
- 29) द्वत्तिक्कण्डप्पभेदप्पि मंसपप्कासकम्भवे । निरोजं निरसं रत्तं देहब्भन्तरसण्ठितं ॥
- 30) छिन्तमङ्गद्वसीसोव सप्पो सेतसरीरको । एकवीसतिभोगेही अत्तमब्भन्तरे ठितं ।।
- वेठेत्वा अन्तभोगेही ठितं अन्तगुणिम्प च ।
   होति तम्पादपुञ्जिम्ह रञ्जुकाविय खायती ॥
- नानािकमिकुलािकण्णं सन्तत्तं उदरिग्गना ।
   उदरब्यन्तरे भूतमिसतािदमलं भवे ॥
- 33) अन्तस्सब्भन्तरे पुण्णं अन्ते अटुङ्गलायतं । वच्चं होति अमुत्तेतु यम्हि देहो पकम्पति ॥
- 34) जज्जरालाबुया खित्तं दुट्ठखीरंव सिण्ठितं । होति सीसकपालिम्ह मत्थलुङ्गम्पिपूर्तिकं ॥
- 35) बद्धाबद्धवसापित्तं देहे तु दुविधं ठितं । अबद्धं पन सब्बत्थ पित्तकोसेव बद्धकं ।।

४

- 36) अन्तादीनि विनिध्यत्वा उदरोकाससिण्ठतं । होति नागबलायूससिदसं सेम्हपूतिकं ॥
- 37) यत्य कत्यचि देहस्स पिलकादिम्हि उड्डिते । होति पृब्बो पि दुग्गन्धो पक्कलोहितसञ्जितो ॥
- 38) बद्धाबद्धवसादेहे लोहितं दुविधं ठितं । अबद्धं पन सब्बत्थ बद्धं लोहितकोसके ।।
- 39) कूपेहि केसलोमानं सेदो पिसति पच्चये । जायते स्नेहिबन्द्व मेदपूरितभाजना ॥
- 40) हलिद्वण्णे देहस्स चम्मं मंसन्तरे ठितो । पीणस्नेहसङ्खाता मेदो भवति पृतिको ॥
- पग्घरन्तानि अस्सूिन पूरेत्वा अक्खिकूपके ।
   रोदने हसने चापि कारणे सित जायरे ।।
- 42) जलस्सुपरि तेलं व हत्थपादतलादिसु । विलिप्पस्नेहसङ्खाता वसा च विसटा सिया ॥
- 43) पग्घरन्तो कपोलेही होति खेलो मुखस्सिप । कुपस्सोभयपस्सेही सन्दमानोदकं यथा ॥
- 44) कारणे सित पिच्चत्वा सिन्दित्वा मत्यलुङ्गतो । होति सिंघानिका चापी सिण्टिता घानकूपके ॥
- 45) असीतिसतसन्धीनमब्भन्तरगतापि च । पूर्तिकालसिका होति यायदेहो पवत्तति ॥
- 46) वित्थस्सब्भन्तरे पुण्णं मासखारोदकूपमं । मुत्तं होति अमुते तु यम्हि देहो पकम्पति ॥
- 47) इच्चेतं वड्ढियित्वान सरीरं कललादितो । केसलोमादिभेदेन होति द्वत्तिसभेदक ॥
- 48) सदिसा वत्थसञ्जातकलापानं तथा तथा। सण्ठितं रासिमुद्दिस्स होति केसादि सम्मृति॥

- 49) अनाभोगसभावाही अञ्ज्ञमञ्ज्ञि मेसदा । पञ्चेका चेतना सुञ्जा दुग्गन्धा बाललापना ॥
- 50) कदलीपत्तब्छद्दीव अञ्जमञ्जं पतिट्ठिता । इत्थिलिङ्गादिभावेन पमोहन्ति महाजना ॥
- 51) संहत्तापनेतेसं भित्तानिम्य सजातिनो । यत्थ कत्थ चि सम्फूट्ठं मनो भुज्जित गोचरं ॥
- 52) सजातिभेदभिन्निम्य सन्तिवेसिवसेसतो । यन्ति इत्थीदिवोहारभेत्थ सन्त्वेषि एकतो ॥
- 53) गमनादीनि किच्चानि व्यादिसोकादुपद्वा। विपळ्।सा च सिझन्ति एतेसं सहवृत्तितो।।
- 54) जातानं एवमेतेसं कोट्ठासानम्पनेकतो । पुञ्जो पोत्थलिकाकारो सरीरन्ति पवुच्चति ॥
- 55) विरूपाकारसञ्जाता कोट्ठासानं वसेनिदं । होति जञ्चन्धखुज्जादि सण्ठानम्पि सरीरकं ॥
- 56) तिसम च फेरगु स्वखिसम सुचिरं परिजिण्णके । नेकच्छिद्दा व जायन्ति नव द्वारा सुविस्सवा ॥
- 57) असीति कुलमत्ता च तत्थ जायन्ति पाणका । छिव चम्मादि निस्साय गण्डुप्पादादि भेदका ॥
- 58) सभावो एत्तको येव देहसब्बपकारतो। चन्दनागरुमुत्तादि नित्थ किञ्च इतो परं॥
- 59) देहेवं पातु भूतेव परिपुण्णे च इन्द्रिये। तं तदाकारमारब्भ होति इत्थादि सम्मृति ॥
- 60) ठपेत्वा भावलिङ्गादि नानत्तं व कलेवरे । विञ्जीत कम्मजं हित्वा कायोयं कट्टसादिसो ।।
- 61) एवंसो पातुभूतो च सत्तोयं मातुकुच्छियं। सङ्कातनरकप्पत्त सत्तोविय विहञ्जति॥

- 62) जातोयं मातुयामझे पिट्ठिकण्ठकनाभिनं । उदरं मत्थके कत्वा करीसिंस निसीदती ॥
- 63) निस्साय मानुयापिट्टिकण्ठकं मुखमत्तनो । ठपेत्वा तरुछिद्दम्हि पिततोव निसीदती ॥
- 64) विनद्धो पूर्तिचम्मेन जालबद्धससो विय । सङ्कचितहत्थपादोसो पवेधन्तो निसीदित ॥
- 65) तं तं कारणमागम्म सीतुण्हादिकमप्पियं। पतितो अग्गिकूपेव भुसं दुक्खं निगच्छिति॥
- 66) पठिकूलतरे देहसहजाते सदा नरो । निमुग्गो लोहिते गूथनरकोदकसादिसे ॥
- 67) निच्चमच्चन्तसम्बाधे अन्धकारे महब्भये। दग्गन्धकृतपाकिष्णे नानाकिमिकूलालये।।
- 68) निसीदन्तो चिरं तत्थ यथाजातवसेन हि । पिहितक्खिमुखो होति निरस्सायो मतोविय ॥
- 69) नरकङ्गारमझिम्ह दुक्खतोपि महब्भयं। होति घोरतरं दुक्खं नरके चतुगुण्ठिके॥
- 70) असप्हप्पतिकारम्हा घोरम्हा दुक्खतो इतो । कदाहं परिमुखय्यमीति सोचित पाणिसो ॥
- 71) मातुदरेन सम्बद्धो नालोतु नाभितो गतो। तस्मुप्पलकदण्डोव होति सन्छिद्को ततो।।
- 72) यन्तस्स मातराभुत्तं अन्नपानादिकंततो । संहरित्वा ततो तेसं चिरं पालेति कृच्छियं।।
- 73) निसिन्नट्ठानतो चेसवातेन परिवत्तितो । योनिमग्प्पपातिम्ह अधो सीसो पतिस्सति ॥

- 74) खित्तो चे कम्मवेगेन विरिझत्वा पतिस्सित । प्राप्ति कटुकं दुक्खं खुरधारादिसम्भवं ॥
- 75) सम्पत्तो कटुकं दुक्खं तत्थेको मातुकुच्छिपं । दक्खस्स पतिकारं वा तानं लेनं न पस्सति ॥
- 76) लोहितासुचिमिक्खत्तमग्गतो बहिनिक्खमं।
  कुञ्चिका छिद्दतो हित्थ पोतको विय गच्छित ॥
- 77) मुञ्चित्व।पायदुक्खेहि सग्गलोकगतस्सिदं । अस्टहानन्तदुक्खेसु अपायेसु कथावका ॥
- 78) एवं कललतो याव मग्गतो गमनं बहि । अनुभोति च यं दूक्खं तस्सका उपमासिया ॥
- 79) कललादिसु ठानेसु मरणं उपगच्छतो । परिच्छेदो अनादिम्हि नत्थीति परिदीपितं ॥
- 80) सग्गलोकमदिस्वाव अपाये कुच्छियं पि च । चरन्ता पन कप्पम्हि होन्ति सत्तातिभासितं ॥
- 81) एकस्सेकेन कप्पेन पुग्गलस्सिट्ठसञ्चयो । सिया पब्बतसमो रासी इति वृत्तं महेसिना ॥
- 82) छवानेकस्सानादिम्हि तिट्ठेय्युं छिड्ढतानिचे । छादेय्युं तिभवं सब्बं अनन्तायतिवत्थतं ॥
- 83) यथा न सुकरं कातुं पामानं पाणिनं भवे । एकस्सेकत्थदड्ढानं छवानं हि यथा मतं ॥
- 84) हदतो चक्खुरोगेन वस्सन्तस्सुजलं ततो । चक्खुतो नातिवत्तन्ति चतुरो पि महण्णवा ॥
- 85) दोसमेकं व निस्साय पिततं छिन्नसीसतो । छोहितं नातिवत्तेय्य विवट्ठो पि महोदिध ॥

- 86) एकाय इत्थि योतिमग्गे विपतितं नरं । छेत्वा रासिकतं मंसं महीतो पि बहुतरं ॥
- 87) सद्धम्मसेवनं सब्भि अलद्धा संङ्गमं चिरं। अनुभूतं भवे दुक्खं अनन्तं दुक्खकारणं॥
- 88) रत्तस्सुपिधरागेन जातिसिझित पाणिनो । सब्बं वट्टभयं तस्स सिद्धं सिद्धाय जातिया ॥
- 89) संसरित्वा चिरं कालं अनन्ते जातिसागरे। को पमज्जेय्य धम्मेसु लद्धा किच्छेनिमं खणं।।
- 90) सियत्वा सुचिरं अन्तो निक्खन्तं कुच्छितो बहि । दुक्खानि परिवारेन्ति गूथपिण्डं व मिक्खका ॥
- 91) एवं सो पातुभूतोव सत्तोयं मातुकुच्छितो । मंसपिण्डिकपेतोव सुखुमालससेरको ॥
- 92) हत्थसम्कुसनादिम्हि विसमप्पच्चये सित । विज्ञियन्तोव सत्थेहि खरं दुक्खं निगच्छति॥
- 93) दीनो निच्चपराधीनो वत्थुभूतो दयायसो । अविधेयञ्जपच्चञ्जो सदा उत्तानसेय्यको ॥
- 94) असन्ततये पच्चये खिप्पं सुस्समानसरीरको । इरियापथमञ्ज्ञं वा अलभं रुचिमत्तनो ॥
- 95) निच्चासुचिसमाकिण्णो निच्चरोगीसु दुब्बलो । इच्छिता निच्छितत्थाय परिदेवपरायनो ॥
- 96) गच्छेय्य मरणं नोचे महन्तमुपगच्छति । जीवित् विज्जमानिम्ह पुञ्जकम्मे तदुत्तरि ॥
- 97) पुञ्जकम्मेसु निच्छन्दो हिरोत्तप्यविविक्जितो । किच्चाकिच्चमजानन्तो तिरच्छानोवजीवति ॥

- 98) मन्दो तरुणवच्छोव परिधाविमतो चितो । हृत्थभंगादिकं दुक्खं पापुणाति असञ्ज्ञतो ॥
- 99) ततो महन्तं पत्तो सो विसर्दिन्द्रियमानवो । इट्टादि गोचरे निच्चमभिसज्जति दुस्सति ॥
- 100) रत्तो रागेन दोसेन दुट्ठो मोहेन मुच्छितो । तं तं पापवसं पत्वा उम्मत्तो विय जीवति ॥
- 101) चरं उम्मत्तवेसेन कत्वा दुच्चरितं बहुं । सूलादि उपनीतो सो फलं विन्दित जातिया ॥
- 102) दसाकुसलकम्मानि पूरेत्वा न बहूनिध । पतित्वापायदुक्खेसु चिरं सग्गं न पस्सति ॥
- 103) खुदं पिपासं व्याधि च वधबन्धनतालनं । एसनादिमनेकञ्च जातो दुक्खं निगच्छति ॥
- 104) विलापो दो-मनस्सं च सोको दुक्खमसय्हकं । उपायासाति सब्बेते जातं व अनुवत्तरे ॥
- 105) सदा सब्बत्थ सब्बे पि दुवखधम्मा जरादयो । जातं व अनुवत्तंति विण गोणं व मिक्खका ।।
- 106) वियोगं पियवत्थूहि अप्पियेहि समागमं । इच्छितालाभहेतं च जातो दुक्खं निगच्छित ॥
- 107) वेरी च वेरबहुलो दिलट्ठु मत्तकोपि च । जलो निट्टिन्द्रयो नीचो जातो भवति पूरगलो
- 108) आचिनन्तो बहुं पापं चिरं दुक्खस्स कारणं । पूत्तदारादि सम्पत्तिं मील्हं व परिभुक्षति ॥
- 109) जाति कुम्मग्गमापज्ज जरारोगादुपद्ववं । अपस्सं उजुमग्गं सो चिरं दुक्खो न मुझति ॥
- 110) तण्हासुचि समाकिण्णो अन्धो अपरि नायको । बालो चरति वट्ठिम्ह जच्चन्धो व वनेकको ॥

- 111) सतं धम्ममपस्सन्तो विपल्लासपुरक्खतो ।
  मिगो मरीचिलुद्धो व परिधावति तोचितो ॥
- 112) पोसेन्तो तुच्छभत्तानं अपस्सं सुखकारणं । कलिं करोति अत्तानं यथा सूकरपोतको ॥
- 113) मोधमञ्जिमदं सच्चिमिति गण्हं कुदिद्ठियो । पल्लले पंतितस्माव नरो वट्ठेव सोदित ॥
- 114) कम्पितं लोकधम्मेहि विञ्चितं लोभसत्तुना । सब्बं वट्टभयं एवं जातं व अनुवत्ति ॥
- 115) यं किञ्च दुक्खं सम्भोति सब्बं तं जातिपच्चया । सब्बसो जातियाभावे कृतो दुक्खस्स सम्भवो ॥
- 116) सिद्धेका जातिकम्मेन इथलोके परत्थ च । बहुन्नं पच्चया होति दुक्खानं जाति आदिनं ॥
- 117) या चक्कवित्तित्वित्तित्वसुखं गतिम्प । पापोति जाति हत लज्जदिलद्दभावं । साधूहिताय पिरमुच्चितुमेसि सब्बं । निब्बाणमेव नतु सीघ मतो बुधेहि ॥
- 118) सङ्बानत्थसमुट्ठानं जातिदुक्खवसं गतो । जातिपच्चयसम्भूतं जरादुक्खं निगच्छति ॥
- 119) सरीरं दिब्बकप्पम्पि रुक्खो दावग्गिना विय । विरूपं होति अच्चन्तं जरापावकदूसितं ॥
- 120) मरणं होति आसन्नं आगताय जराय ही। सुरियासन्नभावो च अरुनिम्ह समागते॥
- 12!) पीतयोब्बनयूसी यं जरायिक्खिनिया नरो । भुसं पीतरसं उच्छुसकटं व जिगुच्छियो ॥

- 122) फलिता किण्णसीसो च खण्डदन्तो खरस्सरो । खरसम्पस्स दुब्बण्णो पूर्तिगन्धवलित्तवो ॥
- 123) अट्टिसंघाटपेतो व दिस्समानट्ठिपञ्जरो । खीणलोहितमंसी च किसो धमनि सन्थतो ॥
- 124) पवेधमानो अबलो सदा दण्डपरायनो । पमुखो भग्गदेहो च मन्दो अवसिदिन्द्रयो ॥
- 125) परिहीनो सतादीहि सम्पत्तो मच्चुसन्तिकं। अविधेय्यङ्गपच्चङ्गो सिकच्चे अवसंगतो ॥
- 126) विलुत्तभोगो अञ्जेहि विज्जमाने व जीविते । पच्छिन्नपुञ्जकम्मोसो सेति मञ्चपरायनो ॥
- 127) सदावीतमलद्वारो पूर्तिगन्धसरीरको । कपणो भिन्नलज्जीव चत्त पेमो च बन्धृहि ॥
- 128) अतेकिच्छकव्याधी च सप्पायं रुचिमत्तनो । अलभन्तो पराधीनो पंसुपेतो व जीवति ॥
- 129) दयाय वत्युभूतो सो बालो विय जलो भवे। जीवमानो पि यं जिण्णो मनो विय विरस्थको।
- 130) विस्सन्दपूतिखेलो यं हसन्तो पि महल्लको । नद्रयोब्बनसोभो सो मण्डितो पि न सोभित ॥
- 131) लोके विरूपिण्डो व जङ्गमो जिण्णपुरगलो । दिस्वान यं जिगुच्छन्ति सपेमो अपि बन्धवा ॥
- 132) करोन्ति अपहासं वा अञ्जं त्रा दिस्स मत्तनो । अपनेन्ति मुखं अज्जे भणमाने महत्लके ॥
- 133) दट्ठं तं तस्स सोतुम्पि वचनं अपि बन्धवा । फुसितम्पि जिगुच्छन्ति तस्स हत्थेन तादिसं ॥

## श्रमणविद्या-२

- 134) असुचि व जिगुच्छन्ति अवजा पि महल्लकं। तेन सम्भोगसंवासं नेविच्छन्ति कथञ्चि पि॥
- 135) पुब्बे मनापो हुत्वान जिण्णो योब्बनकारणा । पच्छा सोचित अत्तानो खिण पायेय्यको विय ॥
- 136) योकन्तरूपो पि पुरे बहुन्नं।
  विरूपदेहो पुनसो जराय।
  जिगुच्छितब्बो अपि बन्धवेहि।
  संवेगठानं नन्नदं बुधानं॥
- 137) एवं जराय जिण्णो पि तरुणो चापि पुग्गलो । जातिपच्चयसम्भूतं व्याधिदुक्खं निगच्छति ॥
- 138) यदासो गहितो होति व्याधियक्खेन पुग्गलो । असमत्थो तदासेति छिन्नपक्खो द्विजो विय ॥
- 139) मनापं वण्णसण्ठानं धिति हिरिमसेसतो । सरीरे सब्ब सम्पत्ति व्याधियवलो विलम्पति ॥
- 140) आदिस्समानरूपिम्ह असुनन्ते सुदारुणे । आगते व्याधियक्खिम्ह मरणे होति संसयो ॥
- 141) इट्ठिवयोगहेतुं च देहं निस्सारकारको । परायत्तकरो देही नित्थ व्याधिसमी रिपू॥
- 142) मण्डनं हसनं चेव विलासो कीलनम्पि च । आगते व्याधियक्खम्हि सब्बमन्तरधायति ॥
- 143) असमत्थो सभोगम्पि भुक्तितुं व्याधिपीलितो । उट्ठानादिसु किच्चेसु पराधीनो निपन्जति ॥
- 144) सके मुत्तकरीसम्हि पलिपन्नो हदम्मुखो। दयालुकानं सत्तानं कम्पेति हदयं भुसं॥

- 145) तस्स दिस्वान सम्भोमं व्याधियक्खमुपागतं । अच्चन्तमनुतापेन्तो सोकग्गिमभिवड्ढति ॥
- 146) दुक्खं सिंहतुमसक्कोन्तो पुग्गलो व्याधिपोलितो । सममेवापि दुल्लद्धं हन्ति जीवितमत्तनो ॥
- 14<sup>7</sup>) अच्चन्तचित्तविक्खेपं अप्पियत्तं परस्स च । पापूनाति नरो खिप्पं व्याधियक्खवसंगतो ॥
- 148) नोपेतनागतं भोगं चितं न परिभुञ्जति ।

  कल्याणं च न सक्कोति कातृमिच्छति ब्याधितो ।।
- 149) कातुं न सक्कोति नरो पतिट्ठं। येनाभिभूतो सति जीविते पि। व्याधि तमेवं कुसलो विदित्वा। आदित्तसीसोव चरेट्य धम्मे॥
- 150) नीयमानस्स तस्सेवं जरारोगेहि निच्चसो । घोरं मच्चुमुखं नित्थ तानं लेनं च सब्बसो ॥
- 151) महावातसमुद्धतो सुक्ककट्ठं व पावको । खिप्पं हन्ति नरं मच्चुजरारोगसह।यको ॥
- 152) नरं अत्तिन जाताव जरारोगरिपू उभो । आकड्ढत्वान पातेन्ति मरणानलकासूयं ॥
- 153) असहप्पतिकारेन मच्चुदुक्खेन पीलितो । तानं लेनमपस्सन्तो निमुग्गो सोकसागरे ॥
- 154) जिहत्वा सञ्जसम्पत्ति सरीरिम्प च अत्तनो । अकामं मरणं याति कन्दमानो रुदम्मुखो ॥
- 155) न कालनियमेनेति न चायन्तो पि पस्सिति । हिन्त सीधतरं आयुं आगतो मच्चु तं खणे ॥

# श्रमणविद्या-२

- ڋ٥
- 156) गहेत्वा जीवितं मच्चु गुच्छन्तो पि न दिस्सित । गहितं न पुनानेति रुदन्ते पि महाजने ॥
- 157) न त्राति भोगा सक्कोन्ति न मित्ता निष बन्धवा । न कोचि बलवा लोके मच्चुतां तं विमुच्चित्ं ॥
- 158) नित्थ तादिसको हेतु येन जातो न मीयित । को तं सक्कोति वारेतुं जातिया सह आगतं ॥
- 159) ठपेत्वा कत कल्याणं घोरमच्चुभयं इमं । नित्थ कोचि भवे तस्स समत्थो पिटबाहितुं ॥
- 160) नित्थ घोरतरो नाम अनत्थो मरणा परो । येन याति अनिट्ठंसो वियोगं पिय वत्थुतो ॥
- 161) किच्छेन पटिलद्धं यं एकमेव हि जीवितं। अनन्तोपद्दवा तस्स उपघातोपपीलका ॥
- 162) आतपेखित्तपण्णं व सुस्समानसरीरको । तुज्जन्तो दुक्खसल्लेहि विच्छिन्नसन्धिबन्धनो ॥
- 163) ततो कम्मिकलेसेहि नीयमानो भवन्तरं । उपेति कललादित्तं चिवत्वान ततो पुन ॥
- 164) गिलीयमाने सित जीवितिम्ह । निरन्तरं मच्चुमहोरगेन । हासोनुको का नु च तुर्ट्ठिभोगे । कत्तब्ब मिस्म ननु पुञ्जमेव ॥

जातिदुक्खनिद्देसो निद्ठितो ।

- 165) जातो जिण्णो मतो व्याधि सत्तोयमिति सम्मुति । जायमानादिभावेन रूपकायो पवत्ति ॥
- 166) सलक्खणपरिच्छिन्ने पच्चयायत्तवृत्तिके ।काये निब्बिरिया भोगे कृतो सत्तोपलब्भित ॥
- 167) अङ्गपच्चङ्गकोट्ठासकलापाकारतो पन । संगतो रूपपुञ्जोव वृत्तां कायो ति एकतो ॥
- 168) कायो तेत्यविसेसेन उपादिन्नं पवुच्चित । तद्पत्थम्भकत्तेन निजरूपिम्प तग्गतं ॥
- 169) अथवा पन कायोति भूतपुञ्जोव वुच्चति । उपादारूपछन्नत्ता नो पट्ठहति तत्ततो ॥
- 170) अञ्ज मञ्जोपकारेन सल्लक्खणरसेन ही । एकती सम्पवत्तन्ति वत्थुधम्मातिदुब्बला ॥
- 171) त्राणगोचरमत्तेन सुखुमत्तेन वृत्तितो । दुब्बला संखता होन्ति ततो खिप्पं व भिज्जरे ॥
- 172) गच्छन्तो कोचि सत्तो न गमनं वा न कस्सचि । पातुभावोव धम्मानं निरीहाणं तथा तथा ॥
- 173) अधिमत्तेतु एकम्हि भूतम्हि पन किच्चतो । सेसा तदनुवत्तन्ति गमनादि ततो भवे ॥
- 174) भूतपुञ्जोब भूतानं वसेनेवं पवत्तति । नित्थ कोचि पवत्तन्तो पवत्तापनको नरो ॥
- 175) जायमानादिरूपानि अब्बोच्छिन्न वसेनिध । एकत्तेन गहेत्वान होति निच्चादिकप्पना ॥
- 176) इरियापथेनाञ्जेन दुक्खमेकिम्ह सम्भवं। नुदित्वा वुत्तितो तत्थ मुखसञ्जा पवत्ति॥

- 177) किलेसातुरतो चेव यथ।भूतमजानना । बालानं सुभसङ्कृत्पो पूतिकाये पवत्तति ॥
- 178) नाना सन्धिपरिच्छित्र अङ्गपच्चङ्गरासिनो । होति नामं सरीरन्ति इत्थि वा पुरिसो ति वा ॥
- 179) सिन्नवेसिवसेसेन ठितकोट्टासरासिनो । अङ्गपच्चंगवोहारो कथीयित तथा तथा ॥
- 180) कम्मोतु मानसाहारहेतुजाता वसेनिध । सन्ततीनं चतस्सन्नं होति कोट्टाससम्मुति ॥
- 181) द्वतिसा सुभतो होन्ति द्विचतालीसघातुतो ।
  कोट्ठासा सह वत्तन्ता निब्भागा घातुमत्तका ॥
- 182) पठविंसा चेत्थ ... आपंसा होन्ति द्वादस । तेजंसा चतुरो छद्वा वायंसा धातुभेदतो ॥
- 183) ततो कलपा सङ्ख्वेपा दसका नव कट्ठका। होन्ति तेरस त्थिरा ये हि वुच्चन्ति सन्तिति॥
- 184) भूतभूतिकरूपानं समूहस्स यथारहं । अट्ठकादिप्पभेदेन कलापा इति सम्मुति ॥
- 185) सलक्खणविसेसेन होति नामं विसेसतो। सब्बं रूप्पणभावेन रूपं इति पवुच्चति॥
- 186) सलक्खणेन रूपानि आकासेन च कण्णिका । परिच्छिन्नोव वत्तन्ति अञ्जमञ्ज अमिस्सतो ॥
- 187) कत्वानेवं विनिभोगं सरीरं परमत्थतो । सुद्धसंखारपुञ्जोयमिति पस्सेय्य पण्डितो ॥
- 188) नहेत्थ देवो न ब्रह्मा न इत्थि पुरिसो ति वा। धातुमत्ता सुभानिच्चा दुक्खधम्मा पवत्तरे॥

- 189) कायो न पस्सिति सुणाति च नेव किञ्च । जानाति किच्चमिप नेव सयं करोति । युत्तो पवत्तिति मनेन तथा तथायं । सुत्तेन यन्तिमिव दारुमयं पयुत्तं ॥
- 190) नानत्ततो हि मनसो अनिलस्स भेदो ।
  भेदानिलस्स गमनादिकियाविभागो ।
  कायस्स सिझति क्रिया च तथा तथा यं ।
  देसन्तरम्हि इतरीतररूपसिद्धि ॥
- 191) नानत्ततो मानसभूरवानं । नानाभिधानानि भवन्ति एवं । अत्थानुरूपं क्रियसद्देतु । तत्था विनिक्भोगमती रमन्ते ।।
- 192) मझे हदयकोसस्स अद्धप्पसतलोहिते । भूतरूपमुपादाय वत्थुरूपं पवत्तति ॥
- 193) निस्साय पन तं वत्थुं सम्पवत्ति मानसं। तं तं द्वारिकिकच्चं तु साधयन्तं यथारहं॥
- 194) अतीव गरुभूतिम्प काययन्तिमदं मनी । यथिच्छायपवत्तेति दारुयन्तं यथा नरो ॥
- 195) यदा विञ्जाणसंचारो एत्थ वोच्छिज्जते तदा । छिन्न बन्धनयन्तं व कायो पतित भूमियं ॥
- 196) आपवद्धं नलापक्कं वातिवत्थिम्भि तीरितं । आयुगुत्तं मनाविट्ठमविकिण्णिमदं चरे ॥
- 197) आयु उस्मा च विञ्ञाणं यदा कायं जहन्ति मं। अपविद्धो तदासेति यथा कट्ठं अचेतनं।।

- 198) मनायोतु पटिच्छन्नो विकारोयं सरीरके । निरोधा पन तिण्णम्पि पाकटो होति तं खणे ॥
- 199) जेगुच्छविवटद्वारो सजीवाकारनिस्सटो । अविस्सासपुरेक्खारो अवमङ्गलसजिजतो ॥
- 200) भोगबन्धुपरिच्चत्ते पतितो कम्मबन्धना । एकको कपणो सेति छड्डितब्बो लहु तदा ॥
- 201) देहारक्खकविस्सट्ठमत्ते पूतिगतं जना । छड्ढेन्ति अनपेक्खा तं भिन्नगूथघटं विय ॥
- 202) पोसितो पि चिरं कायो निरोधो पन चेतसो । साणि चितकमागम्म खणेनन्तरधायति ॥
- 203) गूथिपण्डोव संकारकुटादिसु निरत्थको । कायो अपेत विञ्जानो अनपेक्खेहि छड्डितो ॥
- 204) द्वीह तीहच्चयेनेव उद्धमातकतं गतो । विरूपो होति सम्भीमो विजातायपि मातुया ॥
- 205) सब्बे नीलत्तमायन्ति वण्णा सामादयो ततो । पक्कभावं गते पच्छा देहनिस्सितलोहिते ॥
- 206) सहेव सुचि सोतेहि पग्घरिन्त किमी ततो। छादेन्ति सकलं देहं भिन्नहत्थपुटं विय।।
- 207) तथासुची पग्वरन्ति भिन्दित्वान इतो चितो । जिन्न बन्धनयन्तोव छिज्जते सन्धिबन्धनं ॥
- 208) विकिण्णो भवति कायो तत्थत्थ विभागसो । खादितो सोणकादीहि देहभाविम्प नोदित ॥
- 209) अनीलात पवुट्ठेहि ततो जिन्नत्तमागते । सब्बे अन्तरधायन्ति नाममत्तम्य नो भवे ॥

- 210) मण्डेन्तासुचिपिण्डं व पोसन्तो विय पन्नगं । सरीरमुपपलालेन्ता वड्ढिन्त कर्टीस चिरं ॥
- 211) अमित्तं तून पोसेन्ति कटसि अनुगामिकं । वारकं पटिपज्जन्ति ये सरीरवसं गता ॥
- 212) यं किञ्च दुक्खं सम्भोति सब्बं तं देहपच्चया । अविज्जमाने देहस्मिं कुतो दुक्खस्स सम्भवो ॥
- 213) सुभादिसिञ्जिनो देहे सलभा व हुतासने । मोहेन पटिपज्जन्तो सोचन्ति सुचिरं कली ॥
- 214) सत्तसञ्ज्ञमिधट्ठाय निस्सत्तासुचिसञ्चये । पलालयन्तरूपिम्ह बाला नट्ठा मिगा विय ॥
- 215) निब्भोगे काययन्तिम्ह मिच्छाचारो अविञ्जुनं । बालस्स ननु मन्दस्स गूथिम्ह गूथकीलन् ॥
- 216) अहो सुदारुणो मोहो येन मूल्हा पुथुज्जना । एवरूपे सरीरे पि रति कुब्बन्ति निष्फलं ॥
- 217) विहञ्जमाने दिस्वान पूतिकाये विचक्खणा । पृथुज्जनत्तं हीलन्ता विल्ता रागबन्धना ॥
- 218) अलद्धा सब्भि संवासं सरीरे धातुमत्तके । यथाभूतमजानन्ता करोन्ति पटिधं रति ॥
- 219) सदा इत्थिपुमाकारा सण्डितासुचिसञ्चये । केवलं वण्णमत्तेन चित्तं दूसेन्ति दुम्मित ॥
- 220) इतापिक्खत्तमेतिस्मं एत्तो याचित पूर्तिकं । जनातुच्छं विहञ्जन्ति देहस्मिं उभतो मुखे ॥
- 221) न चापिक्खिपतुं सक्का न सक्का रिक्खतुम्पि च । दुप्पमञ्जीमदं दुवखं नरानं सततागतं ॥
- 222) यथा अग्गिम्हि पिक्खत्तं होति सब्बिम्प छारिकं। तथा देहे पि पिक्खत्तं होति सब्बं करीसकं॥

ча

- 223) बहिद्धा विय देहस्स पस्सेय्यब्भन्तरं जनो । करेय्य एको एक्स्मि नेवरागं कदाचिपि ॥
- 224) सचे अपकता होति छविचम्मस्स मत्थके । विनद्धो सेतचम्मेन होति कायो जिगुच्छियो ॥
- 225) विसुं चे अट्ठिसंघाटो चरेप्य तचमंसतो । अट्ठिसंघाटपेतो व भुसं होति भयावहो ॥
- 226) चरेय्युं बहिचम्मस्स अन्तो किमिगणासचे । किमिकं व सुसानस्मि सजीवो एव छड्ढियो ॥
- 227) विवटानिपहितानेव नवद्वारानि चे सियुं। सब्बदासुचिकिण्णो यं पस्सित्मिय न चारहो॥
- 228) गूथासुचि नवद्वारा छद्वारा किलेसासुचि । बहिराब्भन्तरं सवित कोसारो अट्ठिपञ्जरे ॥
- 229) अतिजेगुच्छियं होति एकाहम्पि अजिंगतं । तथापि तत्थ सम्मोहा रागो होति सरागिनं ॥
- 230) सभावेन पटिक्कूलो विरूपोसुचिसञ्चथो । बहिसम्भारसंयुत्तो होति रागस्स कारणं ॥
- 231) दिपादकोयं चरित गूथिपण्डो महाजनं। दूसेन्तो असुर्चि निच्चं पग्घरन्तो ततो ततो॥
- 232) तनुच्छवि पटिच्छन्नो गूथरासिमिदं जनो । हलिद्दिरागमिक्षत्तं पूर्तिमंसं व सेवति ॥
- 233) ठातं देहे न सक्कोन्ति मील्हस्मि हि सभावतो । दिस्वा वण्णवणं निच्चदुग्गन्धं बालवायसा ॥
- 234) सिगालसोनकादीनं देहे नियतगोचरे । को करेय्य बधो छन्दं मण्डनं वा ममायितं ॥

- 235) छवक्खञ्चनलेपो व मण्डणं हि सरागिनं । सच्छिद्दे पूतिचम्मस्मि सतं संवेगकारणं ।।
- 236) कतं तं पूतिकायम्हि यं सरागेहि मण्डणं । किलेसुम्मत्त वेसन्ति गरहन्ति विपस्सिनो ॥
- 237) कि तत्थ मण्डणं नाम कारती कि ममायितं। यं गिलन्ति अहोरत्तं जरामच्चमहोरगा॥
- 238) दुम्मित्तो दृब्भरो कायो दुक्खो दुप्परिहारियो । दुत्तिकिच्छो दुरादानो दुप्परा दूसको सदा ॥
- 239) निच्चेतनो निरुस्साहो निस्सारो नीचगोचरो । निनिकलेसपरिच्चत्तो कायो निग्गुणसेवितो ।
- 240) बहुधम्मसमोधानो बहुपच्चयनिस्सितो । बहुसाधारणो कायो बहुपद्वपीलितो ॥
- 241) अलेनासरणो कायो सब्बनत्थमहापथो । जरादिपावकादित्तो सब्ब दुक्खूपनिस्सयो ॥
- 242) नायं मित्तो न जाती च न च कस्सचि सन्तको । निच्चीवासुचिमत्तो व केवलं कम्मसम्भवो ॥
- 243) सरीरस्स कतुस्साहो होति सब्बो पि निष्फलो। सक्कारो सिवलिङ्गस्स दिट्टिकेहि कतो यथा॥
- 244) जिंगतो पि अयं कायो विसुद्धत्तं न गच्छिति । धोतो हि गृथपिण्डो हि निम्मलत्तं न पापुणे ॥
- 245) सदा संमण्डितो चापि असुचि न जहेस्सित । सुनहातानुलित्तो पि वराहो असुचि यथा ॥
- 246) नवच्छिद्दिमदं पुण्णं जज्जरासुचिभाजनं । पन्थसाला च संसारमग्गे कटसि कारको ॥

#### श्रमणविद्या-२

#### ξĦ

- 47) सदावत्तमुखप्पत्तं भुत्वा हित्वा निपज्जतो । महोदरन्तसप्पस्स विम्मको जंगमोदयं ॥
- 248) पसारितमयं जालं कायो सन्ति महापथे । ओड्डितं मारलुद्देहि दिपादकमदूहलं ॥
- 249) छविवण्ण तिणच्छन्नं पपातो अन्धपाणिनं । वण्णमिसपटिच्छन्नं बलिसं बालूदकायुनं ॥
- 250) इरियापथचक्केहि वत्तमानं सरीरकं । रोगादिभण्डसम्पृण्णं जिण्णं सकटमीरितं ॥
- 251) नगरं मोहराजस्स तण्हालोलमहेसिनो । बलि मच्चुपिसाचस्स देहो किम्फलमोरितो ॥
- 252) एवं अनिच्च वितदं सरीरं।
  सदासुभं केवलदुक्खिपण्डं।
  अलेन मादीत व मत्त सुञ्जं।
  पहाय तं सन्तिमुपेन्ति सन्तो।।
- 253) कायो हि निच्चम्म पसूव निच्चं।
  गण्डोव दण्डेन हतो असातो।
  वच्चं व कूते पतितं असारो।
  भिज्ञय्य खिप्पं उदकेव राजी।।
- 254) कत्वा विनिब्भोगिमदं सरीरं । निस्सत्तमेतन्ति पहाय सञ्जं । मोहन्धकारातुरजीवलोको । तच्छं वितक्केतिह धम्ममत्ते ॥
- 255) नहारुचम्मेहि समाविनद्धिते । मनानिलापायुतु सम्पवित्तते । जरारुजामच्चुमलादिपूरिते । किमेत्थ गय्हे सूचितो च सारतो ॥

- 256) न विज्जते दुक्खमनस्तिनिच्चं ।
  सरीरतो पूर्तिमसारमञ्ज्ञं ।
  एतादि सेचापि करोन्ति छन्दं ।
  ततो किमञ्जं पन मोघ किच्चं ॥
- 257) विरूपमञ्ज' असुचि न देहतो । भयस्स मूलं विपरीतचेतसा । उपेन्ति दुवस्तं कटुकं तिहं रता । नरोरचक्के विय गिद्धमानसो ॥
- 258) येनानुभूतं अमितञ्ज यत्थ ।
  पितिट्ठतं दुक्खमनादिकाले ।
  तमेव पत्थेति पुनप्पुनम्पि ।
  अञ्जानजालस्स यमानुभाको ॥
- 259) भुत्वापि घोरम्पि सुदीघरत्तं। अनन्तदुक्खं भवचारकेसु॥ न तत्थ उक्कण्ठति बालसत्तो। लद्धासखीनेन हि तण्हविज्जा॥
- 260) निरुद्धमत्ते व मनम्हि सब्बे । भोगा च वन्धू च सरीरलीला ॥ जहन्ति तं याति सुसानमेको । को पञ्जवा तत्थ करेय्य रागं ॥
- 261) यां यन्तदेहो विय सारहीनो ।

  फेनस्स देहो विय दुब्बलो च ।
  अमेज्झदेहो विय पूतिकायो ।

  करेय्य को तत्थ रित अबालो ॥

- 262) नहारुचम्मिट्ठितमंसमेते । भवय्यु नाना यदि अञ्जमञ्जं । निमित्तसण्ठानिकयानुपाती । कुहिं पतिट्ठं नु लभेय रागो ॥
- 263) ये पूर्तिकायिम्ह करोन्ति छन्दं।
  जाति जरत्याधिमयो चुर्ति च।
  पुनप्पुनं ते समुपेन्ति बाला।
  बालो यथा धेनुमुपेति वच्छे।।
- 264) ततो च निक्खन्त मलं तिहं च।
  भवेय्य लित्तं सकलेपि देहे।
  खणेव तिस्मि किमिगूथगन्धं।
  दट्ठुम्पि दुक्खं पन को फुसेय्यं॥
- 265) एकाह निक्खन्तमलिम्प देहा । पहोति छादेतुमसेसतो तं । किमेव वत्तुं पन मच्चुकाला । तथापि देहे सुविसञ्जि बालो ॥
- 266) सचे पि अन्तो गत भागरासी । चरेय्य कामं बिह्निक्खिमित्वा । दण्डं गहेत्वा पन काकसोने । निवारये अञ्जमकुब्बमानो ॥
- 267) गन्धासयो कासविरूपवण्ण । सण्ठानतो भदितपूति रासि । चित्तेन सद्धि विचरन्तमेतं । सत्तोति मञ्ज्ञेति कलीधमोहा ॥

- 268) देहं व निस्साय किलिट्ठभावं । पत्वानचित्तं विविधं च दुक्खं । चिरं अनन्ते भवसागरिस्म । आरुय्ह सन्धावति देहनावं ॥
- 269) सुदुष्पमुद्धं सिथिलं अनुं थिरं । न छित्वते याव किलेसवन्धनं । सरीरसम्बन्धमनादिकालिकं । पवत्तते दुक्खमिदं पुनष्पुनं ॥
- 270) अनन्तदुक्खप्पभवेकसम्भवे । भयेन भीमिम्ह सरीरचारके । करित्व चिन्तय्य परक्कमं वरं । बुधेहि पत्तं ननु भो सिवं पदं ॥
- 271) ततो सरीरे बहुपद्वालये । पहाय एतम्हि रित असेसतो । विचिन्तयन्ती परमं इमं विधि । तारेय्य खिप्पं भवसागरं बुधो ॥

#### सुञ्जतुद्देसो निट्ठितो।

272) संसारोयमनादिको चलयरो दुक्खा अपाया सदा।
बुद्धुप्पादखणो च दुल्लभतरो दुल्लद्धकायो च यं।
नाना व्याधिजरादुपद्दवहतो विज्जूव भिज्जेय्यतो।
कालो भो ननु सन्तिमेसितुमयं आदित्तसीसो यथा॥

कायविरित गाथायो ।

हेसताचतुसत्ति ।

एत्तानुयोगं कुब्बन्तो ।

पप्पोन्ति अमतं पदं ॥

अनेन पुञ्जेन यसाधिकेन ।

दानेन जानेन च सुस्सरेन ।

भोगेन रूपेन बलेन चापी ।

कुलेन सीलेन भवेय्य मग्गो ॥

## भदन्त-खेमाचरियथेरेन विरचितो

# नामरूपसमासो

रामशंकर त्रिपाठी अध्यक्ष, बौद्धदर्शन विभाग सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय वाराणसी

#### प्राक्कथन

'नाम-रूपसमासो' नामक गद्य पद्यात्मक यह लघुकाय ग्रन्थ 'भदन्त क्षेम' नामक आचार्य की रचना है। बर्मा में यह ग्रन्थ 'खेमप्पकरण' नाम से प्रसिद्ध है। इस ग्रन्थ पर सिंहली भाषा में एक प्राचीन सिंहली आचार्य द्वारा विरचित 'सन्न' नाम से एक प्राचीन व्याख्या भी है, जिसका नाम 'सिलिपिटपत' है। इस व्याख्या के साथ मूल ग्रन्थ का सम्पादन सन् १९८० ई० में सिंहली भिक्षु बटपोले सुभद्ररामाधिपति अनुनायक स्वामी श्री धर्मपाल ने सम्पन्न किया था।

पोलवत्ते बुद्धदत्त का कहना है कि प्रस्तुत ग्रन्थ की एक टीका वाचिस्सर महास्वामी द्वारा लिखी गई है, जिसे उन्होंने १९२६ ई० में बर्मा में रहते समय वहाँ देखा था। उनका कहना है कि उक्त व्याख्या सिहत मुद्धित ग्रन्थ की पृष्ठ संख्या ७२ है।

बौद्ध आभिधामिक समस्त जागतिक पदार्थों का संग्रह पाँच स्कन्धों में करते हैं, यथा—रूपस्कन्ध, वेदनास्कन्ध, संज्ञास्कन्ध, संस्कारस्कन्ध एवं विज्ञानस्कन्ध। रूपस्कन्ध को छोड़कर शेष चार स्कन्ध 'नाम' कहे जाते हैं तथा रूपस्कन्ध 'रूप' कहलाता है। ग्रन्थकार ने इन्हीं नाम-रूप धर्मों का संक्षेप से निरूपण किया है, जो ग्रन्थ के नाम से ही स्पष्ट है। ग्रन्थ की भाषा सरल पालि है तथा शैली सुगम एवं स्पष्ट है।

प्रस्तुत ग्रन्थ का एक संस्करण पी. टी. एस. लन्दन के जर्नल में १९१४-१६ में प्रकाशित हुआ है। प्रस्तुत ग्रन्थ का वही प्रमुख आधार है। इसके पाठ का रोमन, बर्मी और सिंहली संस्करणों से भी मिलान किया हुआ है। देवनागरी में इस ग्रन्थ के प्रकाशन का उद्देश्य इसे जिज्ञासु विद्वानों और शोध-छात्रों को सुलभ कराना मात्र है। आशा है इससे सुधी जनों को मनस्तोष होगा।

रामशंकर त्रिपाठी

रूपं च वेदना सञ्जा सेसचैतसिका तथा। विञ्जाणमिति पञ्चेते पञ्चक्खन्धा ति भासिता॥ पञ्चुपादानक्खन्धा ति तथा तेभूमका मता। भेदाभावेन निब्बानं खन्धसङ्गहनिस्सटं॥

-अभिधम्मत्थसंगहो ७:४६-४७।

## नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बद्धस्स

## नामरूपसमासो

- १. गम्भीरं निपुणं धम्मं, मरूनं यो पकासयी । सहस्यक्षस्स उथ्याने, वसं वस्सं नरासभो ॥
- नमस्सित्वान तं नाथं, धम्मं सङ्घं च साधुकं । समासं नामरूपस्स, भञ्जमानं सुणाथ मे ।। तत्थ समासतो एकूननवृति चित्तानि ।

तानि चतुब्बिधानि होन्ति। कथं? कुसलाकुसल-विपाक-किरियाभेदेन, तेसु एकवीसति कुसलिचत्तानि, द्वादस अकुसलिचत्तानि, छत्तिस विपाकचित्तानि, वीसति किरियाचित्तानि।

चतुब्बिधानि कुसलानि, काम-रूपारूप-लोकुत्तार-भूमिभेदेन; अट्ठ कामा-वचरानि, पञ्च रूपावचरानि, चत्तारि अरूपावचरानि, चत्तारि लोकुत्तरानि चेति ।

तत्थ सोमनस्ससहगतं त्राणसम्पयुत्तं असङ्खारिकमेकं, सङ्खारिकमेकं; सोमनस्ससहगतं त्राणिवप्पयुत्तं असङ्खारिकमेकं; सङ्खारिकमेकं; उपेक्खासहगतं त्राण-सम्पयुत्तं असङ्खारिकमेकं, ससङ्खारिकमेकं; उपेक्खासहगतं त्राणिवप्पयुत्तं असङ्खा-रिकमेकं, सङ्खारिकमेकं ति इमानि अट्ठ कामावचरकुसलचित्तानि ।

वितवक-विचार-पीति-सुख-चित्तोकग्गतासम्पयुत्तं पञ्चिङ्गकं पठमज्झानं । विचार-पीति-सुख-चित्तोकग्गतासम्पयुत्तं चतुरिङ्गकं दुतियज्झानं । पीति-सुख-चित्तोकग्गता-सम्पयुत्तं तिविङ्गिकं तितयज्झानं । सुख-चित्तोकग्गतासम्पयुत्तं दुवङ्गिकं चतुत्थज्झानं ।

उपेक्खा-चित्तोकग्गतासम्पयुत्तं दुवङ्गिकं पञ्चमज्झानन्ति इमानि पञ्च रूपावचर-कुसलचित्तानि ।

आकासानञ्चायतनं, विञ्जाणञ्चायतनं, आकिञ्चञ्जायतनं, नेवसञ्जानासञ्जा-यतनन्ति इमानि चत्तारि अरूपावचरकुसलचित्तानि ।

<sup>9.</sup> B. मधुरं।

सक्कायदिट्ठि-विचिकिच्छा-सीलब्बतपरामासितदोसप्पहानकरं सोतापिति-मग्गचित्तं । कामरागब्यापादानं तनुत्तकरं सकदागामिमग्गचित्तं । कामरागब्यापादानं निरवसेसपहानकरं अनागामिमग्गचित्तं । रूपराग-अरूपराग-मान-उद्धच्च-अविज्जानं अनवसेसपहानकरं अरहत्तामग्गचित्तान्ति इमानि चत्तारि लोकुत्तरकुसलचित्तानि ।

## इमानि एकवीसति<sup>२</sup> कुसलचित्तानि ।

अकुसलचित्तानि तिविधानि । अट्ठ लोभसहगतचित्तानि, द्वे पटिघसम्पयुत्त-चित्तानि³, द्वे एकहेतुकचित्तानीति ।

तत्थ सोमनस्ससहगतं दिद्ठिगत-सम्पयुत्तं असङ्घारिकमेकं, ससङ्घारिकमेकं; सोमनस्ससहगतं दिद्ठिगतविष्पयुत्तं असङ्घारिकमेकं, ससङ्घारिकमेकं; उपेक्खासहगतं दिद्ठिगत-सम्पयुत्तं असङ्घारिकमेकं, ससङ्घारिकमेकं; उपेक्खासहगतं दिद्ठिगत-सम्पयुत्तं असङ्घारिकमेकं, ससङ्घारिकमेकं; उपेक्खासहगतं दिद्ठिगत-विष्पयुत्तं असङ्घारिकमेकं ति इमानि अट्ठ लोभसहगतिचत्तानि । दोमनस्ससहगतं पिट्यसम्पयुत्तं असङ्घारिकमेकं, ससङ्घारिकमेकं ति इमानि द्वे पिट्यसम्पयुत्तिचत्तानि । विचिकिच्छासहगतं एकं, उद्भच्चसहगतं एकं ति इमानि द्वे एकहेतुकचित्तानि ।

## इमानि द्वादस अकुसलिचत्तानि ।

विपाकचित्तानि चतुब्बिधानि, काम-रूपारूप-लोकुत्तरभूमिवसेन, तेवीसित कामाव वरविपाकचित्तानि, तानि दुविधानि होन्तिः कुसलविपाकानि अकुसल-विपाकानि चेति । कुसलविपाकानि सोलस, अकुसलविपाकानि सत्ताः कुसलविपाकानि दुविधानि अहेतुकानि सहेतुकानि चेति । अहेतुकानि अट्ठ, सहेतुकानि अट्ठ ।

तत्थ उपेक्खासहगतं कुसलविषःकं चक्खुविञ्ञाण, तथा सोतविञ्ञाणं, घानविञ्ञाणं, जिव्हाविञ्ञाणं, सुखसहगतं कायविञ्ञाणं, कुसलविषाकाहेतुक-मनोधातु उपेक्खासहगतं सम्पिटच्छनं, कुसलविषाकाहेतुकमनोविञ्ञाणधातु-सो-मनस्ससहगतं सन्तीरणं, कुसलविषाकाहेतुक-मनोविञ्ञाणधातु-उपेक्खासहगतं सन्तीरणन्ति इमानि अट्ठ अहेतुककुसलविषाचित्तानि ।

सोमनस्ससहगतं त्राणसम्पयुत्तं असङ्घारिकमेकं, ससङ्घारिकमेकं; सोमनस्स-सहगतं त्राणविष्पयुत्तं असङ्घारिकमेकं ससङ्घारिकमेकं; उपेक्खासहगतं त्राणसम्पयुतं

<sup>9.</sup> B. <sup>0</sup>परमासादि<sup>0</sup> (दुव्पाठा).

<sup>7.</sup> S. Omits.

३. S. 0-युत्तानि चित्तानि.

असङ्खारिकमेकं, ससङ्खारिकमेकं; उपेक्खासहगतं त्राणविष्पयुत्तं असङ्खारिकमेकं ससङ्खारिकमेकं ति इमानि अट्ठ सहेतुककुसलविषाकचित्तानि । अट्ठ सहेतुक-कुसलविषाकचित्तानि कुसलसदिसानि येव उष्पज्जन्ति, किं तु ? विषाकचित्तानीति नानाकरणं।

उपेक्खासहगतं अकुसलिवपाकं चक्खुिवञ्जाणं, तथा सोतिवञ्जाणं, घान-विञ्जाणं, जिव्हाविञ्जाणं, दुक्खसहगतं कायिवञ्जाणं, अकुसलिवपाकाहेतुकमनोधातु उपेक्खासहगतं सम्पिटच्छनं, अकुसलिवपाकाहेतुकमनोविञ्जाणधातु उपेक्खासहगतं सन्तीरणं ति इमानि सत्त अकुसलिवपाकाहेतुकचित्तानि ।

पञ्च रूपावचरविपाकचित्तानि कुसलसदिसानि येव उप्पज्जन्ति । चत्तारि अरूपावचरविपाकाचित्तानि कुसलसदिसानि येव उप्पज्जन्ति ।

चत्तारि लोकुत्तरिवपाकित्तितानि सोतापित्तफलिचत्तं, सकदागामिफलिचत्तं, अनागामिफलिचत्तं, अरहत्तफलिचत्तन्वेतिः, इमानि चत्तारि **लोकुत्तरफलिचत्तानि ।** 

#### इमानि छत्तिस विपाकचित्तानि।

किरियाचित्तानि भूमिवसेन तिविधानि होन्ति, कामावचरानि, रूपावचरानि, अरूपावचरानि, अरूपावचरानि चेति । एकादस कामावचरानि, पञ्चरूपावचरानि, चत्तारि अरूपावचरानि । कामावचरानि दुविधानि, अहेतुकानि सहेतुकानि चेति, अहेतुकानि तीणि, सहेतुकानि अट्ठ।

तत्थ किरियाहेतुकमनोधातु उपेक्खासहगतं पञ्चद्वारावज्जनं, किरियाहेतुक-मनोविञ्जाणधातु सोमनस्ससहगतं हसितुष्पादिचत्तं, किरियाहेतुकमनोविञ्जाणधातु उपेक्खासहगतं वोट्ठपनिचत्तेच्चेति<sup>र</sup> इमानि तीणि **अहेतुककिरियचित्तानि ।** 

अट्ठ सहेतुककिरियचित्तानि कामावचरकुसलसिदमानि येव अहरतो उप्प-ज्जन्ति । किं तु ? किरियाचित्तानीति नानाकरणं । पञ्च रूपावचरिकरियाचित्तानि कुसलसिदसानि येव अरहतो उप्पज्जन्ति । चत्तारि अरूपावचरिकरियाचित्तानि कुसलसिदसानि येव अरहतो उप्पज्जन्ति ।

## इमानि वीसति किरियाचित्तानि । एवं समासतो एक्ननवुतिचित्तानि होन्ति ।

- 9. B. Omits,
- २. R. बोट्ठपनश्चेति।

तेसु द्वे आवज्जनिक्तानि, द्वे दस्सनिक्तानि, द्वे सवनिक्तानि, द्वे घायन-कितानि, द्वे सायनिक्तानि, द्वे फुसनिक्तानि, द्वे सम्पिटच्छनिक्तानि, तीणि सन्तीरणिक्तानि, एकं वोट्ठपनं। द्वे द्विट्ठानिकानि, नव तिट्ठानिकानि, अट्ठ कतुट्ठानिकानि, द्वे पञ्चट्ठानिकानि, एकूनवीसित पटिसन्धिक्तानि, एकूनवीसित भवज्जिक्तानि, एकूनवीसित चुतिक्तानि, एकादस तदारम्मणिक्तानि, तेरस हसनिक्तानि।

बत्तिस चित्तानि रूपं समुट्ठापेन्ति, इरियापथं सन्नामेन्ति, विञ्जत्ती जनयन्ति । छब्बीसित चित्तानि रूपं समुट्ठापेन्ति, इरियापथं सन्नामेन्ति, विञ्जत्ती न जनयन्ति । एकूनवीसित चित्तानि रूपं समुट्ठापेन्ति, इरियापथं न सन्नामेन्ति, विञ्जत्ती न जनयन्ति । सोळस चित्तानि रूपं न समुट्ठापेन्ति, इरियापथं न सन्नामेन्ति, विञ्जत्ती न जनयन्ति ।

चतुपच्चास कामावचरिवत्तानि, पञ्चदस रूपावचरिवत्तानि, द्वादस अरूपावचरिवत्तानि, अट्ठ लोकुत्तरिचत्तानि, अट्ठारस अहेतुकानि, द्वे एकहेतुकानि, द्वावीस देहेतुकानि, सत्तचत्तालीस तिहेतुकानि, पञ्चपञ्जास जवनिचत्तानीति ।

तत्थ किरियाहेतुकमनोधातु पञ्चद्वारे आवज्जनं करोति । किरियाहेतुकमनो-विञ्जाणधातु उपेक्खासहगतं मनोद्वारे आवज्जनं करोति । इमानि द्वे आवज्जन-चित्तानि ।

कुसलविपाकं चक्खुविञ्ञाणं अकुसलविपाकं चक्खुविञ्ञाणं ति इमानि द्वे दस्सनचित्तानि; एवमेव द्वे सवणचित्तानि, द्वे घायनचित्तानि, द्वे सायनचित्तानि, द्वे फुसनचित्तानीति वेदितब्बानि ।

कुसलविपाकाहेतुकमनोधातु उपेवखासहगतं सम्पटिच्छनचित्तं, अकुसलविपाका-हेतुकमनोधातु उपेवखासहगतं सम्पटिच्छचित्तञ्चेति इमानि द्वेषि सम्पटिच्छनचित्तानि । कुसलविपाकाहेतुकमनोविञ्ञाणधातु सोमनस्ससहगतं सन्तीरणं, कुसलविपाकाहेतुक-मनोविञ्ञाणधातु उपेवखासहगतं सन्तीरणं, अकुसलविपाकाहेतुकमनोविञ्ञाणधातु उपेवखासहगतं सन्तीरणं ति इमानि तीणि सन्तीरणचित्तानि ।

किरियाहेतुकमनोविञ्त्राणधातु उपेक्खासहगतं, इदमेकं वोट्ठपनचित्तं पञ्च-द्वारे वोट्ठपनं मनोद्वारे आवज्जनञ्च करोति । कुसलविपाकाहेतुकमनोविञ्त्राणधातु

<sup>9.</sup> R. बाबीस।

#### नाम रूपसमा स्रोत

सोमनस्ससहगतं पञ्चद्वारे सन्तीरणं छद्वारे तदारम्मणञ्च करोति। इमानि द्वे द्विट्ठानिकानि।

पञ्च रूपावचरविपाकचित्तानि, चत्तारि अरूपावचरविपाकचित्ति।नि ब्रह्मलोके पटिसन्धि भवङ्गं चुति च होन्ति । इमानि नव तिट्ठानिकानि ।

अटठ कामावचरमहाविपाकचित्तानि देवमनुस्सेसु पिटसिन्ध भवङ्गं छद्वारे तदारम्मणं चुित च होन्ति । इमानि अट्ठ चतुट्ठानिकानि । कुसलविपाकाहेतुक-मनोविञ्जाणधातु उपेक्खासहगतं मनुस्सेसु जच्चन्धजातिविधरादीनं पिटसिन्धि भवङ्गं पञ्चद्वारे सन्तीरणं छद्वारे तदारम्मणं चुित च होति । अकुसलविपाकाहेतुक-मनोविञ्जाणधातु उपेक्खासहगतं चतुसु अपायेसु पिटसिन्ध भवङ्गं, पञ्चद्वारे सन्तीरणं छद्वारे तदारम्मणं चुित च होति । इमानि द्वे पञ्चद्वानिक।नि ।

अट्ठ कामावचर-विपाकचित्तानि हे उपेक्खासहगतिवपाकाहेतुकमनोविञ्त्राण-धातुयो च कामावचर-कम्मं वा कम्मिनिमित्तं वा गतिनिमित्तं वा गहेत्वा पिटसिन्ध होन्ति । पञ्च रूपावचरिवपाकिचित्तानि, चत्तारि अरूपावचर-विपाकिचित्तानि यस्स यस्स कुसलस्स झानस्स यं यं आरम्मणं, तं तं आरम्मणं गहेत्वा ब्रह्मलोके पिटसिन्ध होन्ति, इमानि एकूनवी अति पिटसिन्ध चित्तानि होन्ति । एतानि येव पवित्तक्खणे भवङ्गानि चुतिक्खणे चुति च होन्ति ।

अट्ठ कामावचरिवपाकिवित्तानि तिस्सो विपाकाहेतुकमनोविञ्जाणधातुयो च जवनिवत्तानं अनन्तरा तदारम्मणानि हुत्वा कामावचरसत्तानमेव जायन्ति; इमानि एकादस तदारम्मणिवत्तानि । कामावचरकुसलानि चत्तारि सोमनस्ससहगतानि, अकुसलानि चत्तारि सोमनस्ससहगतानि, पञ्च किरियचित्तानि सोमनस्स-सहगतानीति इमानि तेरस हसनिचत्तानि; तेसु पृथुज्जनानं अट्ठसु कुसलाकुसलेसु हसनं उप्पज्जति; सेक्खानं द्वे दिट्ठिगतानि अपनेत्वा छसु हसनं उप्पज्जति; अरहन्तानं पन पञ्चसु किरियचित्तेसु हसनं उप्पज्जति ।

अट्ठ कामावचर-कुसलिचत्तानि, द्वादस अकुसलिचत्तानि, दस किरियिचत्तानि, खीणासवस्स अभिञ्जाचित्तं, सेवखपुथुज्जनानं अभिञ्जाचित्तञ्चेति इमानि द्वत्तिस चित्तानि रूपं समुट्ठापेन्ति, इरियापथं सन्नामेन्ति, विञ्जती जनयन्ति । पञ्च रूपावचरकुसलानि, पञ्च किरियचित्तानि, चतारि अरूपावचरकुसलानि, चत्तारि

<sup>9.</sup> S. <sup>o</sup>वचरे कम्मं।

२. B. Inserts च।

किरियानि, चत्तारि मग्गचित्तानि, चत्तारि फलचित्तानीति इमानि छब्बीसित चित्तानि ह्वं समुट्ठापेन्ति, इरियापथं सन्नामेन्ति, विञ्ञत्ती न जनयन्ति । एकादस कामावचर-कुसलिवपाकानि द्वे अकुसलिवपाकानि, किरियाहेतुकमनोधातु-आवज्जनं, पञ्च रूपावचर-विपाकचित्तानीति इमानि एकूनवीसित चित्तानि रूपं समुट्ठापेन्ति, इरियापथं न सन्नामेन्ति, विञ्जत्ती न जनयन्ति । कुसला-कुसल-विपाकानि द्विपञ्चविञ्जाणानि, चत्तारि अरूपावचर-विपाकानि, खीणासवस्स चुतिचित्तं, सब्बसत्तानं पटिसन्धि-चित्तञ्जति इमानि सोळस चित्तानि रूपं न समुट्ठापेन्ति, इरियापथं न सन्नामेन्ति, विञ्जती न जनयन्ति ।

अट्ठ कामावचर-कुसलानि, द्वादस अकुसलानि, अट्ठ महाविपाकानि, अट्ठ परित्तकुसलिवपाकानि, सत्त अकुसलिवपाकानि, अट्ठ महािकरियानि, तोिण परित्त-किरियानीति इमानि चतुपञ्चास कामावचरिचतानि । पञ्च रूपावचरकुसलािन, पञ्च विपाकािन, पञ्च किरियानीति इमानि पञ्चदस रूपावचरिचतािन । चत्तारि अरूपावचरकुसलािन, चत्तारि विपाकािन, चत्तारि किरियानीति इमानि द्वादस अरूपावचरिचतािन । चतािर मग्गचिताािन, चतािर फलचित्तानीति इमानि अट्ठ लोकुत्तर-चितािन ।

द्विपञ्चिवञ्ञाणानि, तिस्सो मनोधातुयो, पञ्च अहेतुकमनोविञ्ञाणधातुयो चाति इमानि अट्ठारस अहेतुकिचत्तानि । विचिकिच्छासहगतमेकं, उद्धच्चसहगतमेकिन्त इमानि द्वे एकहेतुकानि । द्वे दोसमोहहेतुकानि, अट्ठ लोभमोहहेतुकानि, द्वादस अलोभा-दोसहेतुकानीति इमानि बाबीसित दुहेतुकानि । तिहेतुकानि सेसानि सत्तचत्तालीस चित्तानि । कुसलाकुसलानि तेत्तिस, चत्तारि लोकुत्तरविपाकानि, आवज्जनं वोट्ठपनञ्च वज्जेत्वा सेसानि अट्ठारस किरियचित्तानीति इमानि पञ्चपञ्जास जवनचित्तानीति ।

पकिण्णकं निद्ठितं ।

#### चित्त-चेतसिक-कथा

कतमे धम्मा कुसला ? यिंस समये कामावचरं कुसलं चित्तं उत्पन्नं होति सोमनस्ससहगतं त्राणसम्पयुत्तं असङ्खारिकं रूपारम्मणं वा सद्दारम्मणं वा गन्धारम्मणं वा रसारम्मणं वा फोट्टब्बारम्मणं वा धम्मारम्मणं वा, यं यं वा पनारब्भ; तिंस समये फस्सो होति, वेदना होति, सञ्जा होति, चेतना होति, चित्तं होति : फस्स-पञ्चकरासि : वितवको होति, विचारो होति, पीति होति, सुखं होति, चित्तस्सेकग्गता

<sup>9.</sup> B. Omits. Cf. धम्मसङ्गणि, § 1.

पदिवभागतो छपञ्जास पदानि होन्ति, नियतयेवापनकेहि सह समसिंद्र पदानि होन्ति । तत्थ नियतयेवापनका नाम—छन्दो अधिमोक्खो तत्रमज्झत्तता मनसिकारो ति । यदा पन अनियतयेवापनकेहि सह उप्पज्जन्ति तदा एकसिंद्र पदानि होन्ति । तत्थ अनियतयेवापनका नाम—करुणा मुदिता सम्मावाचा सम्मा-कम्मन्तो सम्मा-आजीवो ति ।

> दुकवग्गादीसु यस्मा, सङ्गहञ्च न यन्तीति । चित्तस्स च पुथुभावं, दीपेतुञ्च अपण्णकं । तस्मा येवापना धम्मा, मुनिन्देन पकासिता ति ॥

रासितो सत्तरस रासि होन्तिः फस्सपञ्चकरासि, झानपञ्चकरासि, इन्द्रियट्ठक-रासि, मग्गपञ्चकरासि, बलसत्तकरासि, हेतुत्तिकरासि, कम्मपथित्तिकरासि, लोकपाल-दुकरासि, छयुगलदुकरासि, उपकारदुकरासि, युगनद्धदुकरासि, विरियसमथदुकरासि चेति।

येवापनकेहि विना पाठे आगता असम्भिन्ना तिस धम्मा होन्ति यथा : फस्सो सञ्जा वेदना चेतना चित्तं वितक्को विचारो पीति चित्तस्सेकग्गता सद्धा विरियं सित

<sup>9.</sup> धम्मस**०**§ 1.

पञ्जा जीवितिन्द्रयं हिरि ओत्तप्पं अलोभो अदोसो कायपस्सद्धादयो द्वादस धम्मा चेति इमे तिसधम्मा असम्भिन्ना होन्ति । अविभक्तिक-सविभित्तिकवसेन दुविधा होन्ति, अद्वारस अविभित्तिका, द्वादस सविभित्तिका, यथा : फस्सो सञ्जा चेतना विचारो पीति जीवितिन्द्रियं कायपस्सद्धादयो द्वादस धम्मा चेति इमे अद्वारस धम्मा अविभित्तिका, वेदना चित्तं वितक्को चित्तस्सेकग्गता सद्धा विरियं सित पञ्जा हिरि ओत्तप्पं अलोभो अदोसो ति इमे द्वादस धम्मा सविभित्तिका ।

तत्थ चित्तं फरसपञ्चके चित्तं, इन्द्रियहुके मनिन्द्रियं। वितक्को झानपञ्चके वितक्को, मगगपञ्चके सम्मासङ्कर्णो। सद्धा इन्द्रियहुके सिद्धन्द्रियं, बलसत्तके सद्धाबलं। हिरि बलसत्तके हिरिबलं, लोकपालदुके हिरि। ओत्तरणं बलसत्तके ओत्तरणबलं, लोकपालदुके ओत्तरणं। अलोभो हेतुत्तिके अलोभो, कम्मपथित्तके अनभिज्ञा। अदोसो हेतुत्तिके अदोसो, कम्मपथित्तके अन्यापादो। वेदना फरसपञ्चके वेदना, झानपञ्चके सुखं, इन्द्रियहुके सोमनिस्सिन्द्रियं। विरियं इन्द्रियहुके विरियं, मग्गपञ्चके सम्मावायामो, बलसत्तके विरियंबलं, विरियंसमथदुके पग्गाहो। सित इन्द्रियहुके सितिन्द्रियं, मग्गपञ्चके सम्मासित, बलसत्तके सितिबलं, उपकारदुके सित। समाधि झानपञ्चके सिमाधिबलं, युगनद्धदुके समथो, विरियसमथदुके अविक्खेपो। पञ्जा इन्द्रियहुके पिञ्जन्द्रियं, मग्गपञ्चके सम्मादिह, बलसत्तके पञ्जाबलं, हेतुत्तिके अमोहो, कम्मपथित्तके सम्मादिह, उपकारदुके सम्यजञ्जं, युगनद्धदुके विपरसना ति।

चित्तं वितवको सद्धा च, हिरोत्तप्पं दुहेतुयो। इमे द्विट्ठानिका सत्त, तिट्ठानिका च वेदना॥ विरिपं सित चतुट्ठाना, छट्ठानेकग्गता पि च। सत्तट्ठाना मित्र वृत्ता भिन्ना द्वादसधा इमे ति॥ पठमचित्तं निट्ठितं।

दुतिये 'ससङ्घारिकं' ति विसेसे । तितये सोमनस्स सहगते त्राणविष्पयुत्ते असङ्घारिके पदिविभागतो एकूनपञ्जास पदानि होन्ति; असिमभन्नपदानि एकूनितसा होन्ति; तेसु अविभत्तिकानि अट्टारस, स्वभित्तिकानि एकादसः सत्तद्वानिका पञ्जा परिहीना; एत्तकं नानाकरणं । चतुत्थे 'ससङ्घारिकं' ति विसेसे । पञ्चमे उपेक्खासहगते जाणसम्पयुत्ते असङ्घारिके पञ्चपञ्जास पदानि होन्ति, यथाः फस्सो वेदना सञ्जा

<sup>9.</sup> B. <sup>०</sup>सद्धि चित्तपस्सद्धादयो ।

चेतना चित्तं वितवको विचारो उपेक्खा चित्तस्सेवग्गता सद्धा विरियं सित समाधि पञ्जा मिनिद्रयं उपेक्खिन्द्रियं जीवितिन्द्रियं सम्मादिट्ठीति एवमादयो पठमचित्तसिदिसा । झानपञ्चके पीतिपरिहीनत्ता चतुरिङ्गकं झानं होति । असम्भिन्नपदानि एकूनितसा होन्ति, अविभित्तकानि सत्तरस, सिवभित्तकानि द्वादस, एत्तकं नानाकरणं । छट्ठे 'ससङ्खारिकं' ति विसेसो । सत्तमे उपेक्खासहगते ज्ञाणविष्पयुत्ते असङ्खारिकं अटुचत्तालीस पदानि होन्ति, असम्भिन्नपदानि अटुवीसित होन्ति; पीतिया च ज्ञाणस्स च परिहीनत्ता अविभित्तकानि सत्तरस सिवभित्तकानि एकादस । अटुमे 'ससङ्खारिकं' ति विसेसो ।

#### कामावचर-चित्तकथा निद्ठिता ।

## रूपावचर-पठमज्झानं कामावचर-कुसलचित्तसदिसं ।

दुतियज्झाने चतुपञ्जास पदानि होन्ति । द्विट्ठानिकस्स वितक्कस्स परिहीनत्ता चतुरङ्गिकं झानं होति, चतुरङ्गिको मग्गो होति, असम्भिन्नपदानि एकूनितसा होन्ति; अविभित्तकानि अट्ठारस; सविभित्तकानि एकादस ।

तियज्झाने तेपञ्जास पदानि होन्ति । वितक्क-विचारपरिहीनत्ता तिविङ्गिकं झानं हाति । असम्भिन्नपदानि अट्ठवीसित होन्ति; अविभित्तकानि सत्तरस, सिव-भित्तकानि एकादस ।

चतुत्थज्झाने द्वेपञ्जास पदानि होन्ति । पीतिया च परिहीनत्ता दुविङ्गकं झानं होति । असम्भिन्नपदानि सत्तवीसित होन्ति; अविभित्तकानि सोळस, सविभित्तकानि एकादस ।

इमेसु चतुसु झानेसु चत्तारो नियतयेवापनका सब्बदा उप्पज्जन्ति; करुणा मुदिता अनियतयेवापनका अपमञ्जाभावनाकाले नाना उप्पज्जन्ति ।

पञ्चमज्झाने द्वेपञ्जास पदानि होन्ति, वेदना झानङ्ग्रेसु उपेक्खा होति, इन्द्रियेसु उपेक्खिन्द्रियं होति; असम्भिन्नपदानि सत्तवीसित होन्ति, अविभित्तकानि सोळस, सिवभित्तकानि एकादस, नियतयेवापनका चत्तारो येव सब्बदा उप्पज्जन्ति।

#### रूपावचर-कुसलचेतसिका निद्ठिता ।

व. B. पीतिपरिहीना तथा चतुरिङ्गवझानं होति, परिहीना तथा चतुरङ्गा सम्भिन्नपदानि ।

अरूपावचरानि चत्तारि झानानि रूपावचर-पञ्चकज्झानसदिस-चेतसिकानि; आरम्मणमेव आकासादि तेसं नानाकरणं ।

सोतापत्तिमग्गचित्तेन सहजातधम्मा समसद्विपदानि होन्ति । रासितो सत्तरस रासी होन्ति । चत्तारो धम्मा अधिका उपज्जन्ति, सम्मावाचा सम्माकम्मन्तो सम्मा-आजीवो अनञ्जातञ्ज्ञस्सामीतिन्द्रयं च । कस्मा वा मग्गो अट्ठङ्गिको मग्गो होति ? निवन्द्रिया होन्ति ? असम्भिन्नपदानि तेत्तिस होन्ति ? सम्मावाचादीनं पविट्ठत्ता अविभित्तिकानि एकवीसिति, सविभित्तिकानि द्वादस । सकदागामि-अनागामि-अहरता-मग्गा पि सोतापित्तामग्गसदिसा व । इन्द्रियेसु अञ्ज्ञिन्द्रियं होति, एत्तकं नानाकरणं । एतेसु चतूसु मग्गेस छन्दादयो चत्तारो नियतयेवापनका उप्पज्जन्ति ।

#### कुसलचेतसिका निट्ठिता ।

सोमनस्ससहगते दिट्टिगतसम्पयुत्ते अनङ्कारिके द्वतिस धम्मा होन्ति, यथाः फस्सो वेदना सञ्ज्ञा चेतना चित्तं वितक्को विचारो पीति सुखं चित्तेकग्गता विरि-ियिन्द्रियं समाधिन्द्रियं मिनन्द्रियं सोमनस्सिन्द्रियं (जीवितिन्द्रियं) मिच्छादिट्ठि मिच्छ।सङ्कप्रपो मिच्छावायामो मिच्छासमाधि विरियबलं समाधिबलं अहिरिकबलं अनोत्तप्पबलं लोभो मोहो अभिज्ञा मिच्छ।दिट्ठि अहिरिकं अनोत्तप्पं समथो पग्गाहो अविक्खेपो चेति।

रासितो नव रासी होन्ति : फस्सपञ्चकरासि झानपञ्चकरासि इन्द्रियपञ्चकरासि मग्गचतुक्करासि बलचतुकरासि हेतुद्करासि कम्मपथदुकरासि कण्हदुकरासि पिट्ठित्तिकरासि चेति । सोळस असम्भिन्नपदानि होन्ति : फस्सो वेदना सञ्ज्ञा चेतना चित्तां वितक्को विचारो पीति चित्तास्सेकग्गत। विरिधिन्द्रियं जीवितिन्द्रियं मिच्छा-दिट्ठि अहिरिकं अनोत्तप्पं लोभो मोहो चेति । तेसु अविभित्तकानि सत्ता, सविभित्तिकानि नव : फस्सो सञ्ज्ञा चेतना विचारो पीति जीवितिन्द्रियं मोहो चेति इमे सत्ता अविभित्तिका धम्मा; वेदना चित्तं वितक्को चित्तस्पेकग्गता विरिधिन्द्रियं मिच्छा-दिट्ठि अहिरिकं अनोत्तप्पं लोभो चेति इमे नव सविभित्तिका नाम ।

तत्थ चित्तं फस्सपञ्चके चित्तं, इन्द्रियपञ्चके मनिन्द्रियं। वितक्को झान-पञ्चके वितक्को, मग्गचतुक्के मिच्छासङ्कष्पो । मिच्छादिट्टि मग्गचतुक्के मिच्छादिट्ठि ।

आदासपोत्थके : रूपावचरानि पञ्चकज्झानसदिसानि चेतसिकानि ।

कम्मपथदुके मिच्छादिट्ठ । बहिरिकं बलचतुक के अहिरिकबलं, कण्हदुके अहिरिकं । अनोत्तप्पं बलचतुक्के अनोत्तप्पबलं, कण्हदुके अनोत्तप्पं । लोभो हेतुदुके लोभो, कम्मपथदुके अभिज्ञा । वेदना फस्सपञ्चके वेदना, ज्ञानपञ्चके सुखं, इन्द्रियपञ्चके सोमनिस्सिन्द्रियं । विरियं इन्द्रियपञ्चके विरियिन्द्रियं, मग्गचतुक्के मिच्छावायामो, बलचतुक्के विरियबलं, पिट्ठित्तिके पग्गाहो । समाधि झानपञ्चके चित्तेकग्गता, इन्द्रियपञ्चके समाधिन्द्रियं, मग्गचतुक्के मिच्छासमाधि, बलचतुक्के समाधिबलं, पिट्ठित्तिके समथो अविक्लेपो चेति ।

चित्तां वितक्को दिट्ठि अहिरिकं अनोत्त्व्यं लोभो चेति इमे छ द्विट्ठानिका वेदना तिट्ठानिका, [विरियं चनुट्ठानिकं, एकग्गता पञ्चट्ठानिका] दुतिये 'ससङ्खारिकं' ति विसेसो<sup>२</sup>।

सोमनस्ससहगतेसु द्वोसु दिट्ठगतिवप्युतेसु द्विट्ठानिका दिट्ठपरिहीना तिस पदानि होन्ति, पण्णरस असम्भिन्नपदानि होन्ति, अविभित्तिकानि सत्ता, सविभित्तिकानि अट्ठ, फस्सो सञ्जा चेतना विचारो पीति जीवितिन्द्रियं मोहो चेति इमे सत्ता अविभित्तिका धम्मा; वेदना चित्तां वितक्को एकग्गता विरियिन्द्रियं अहि-रिकं अनोत्ताप्यं लोभो चेति इमे अट्ठ सविभित्तिका धम्मा।

उपेक्खासहगतेसु द्वीसु दिट्ठिगतसम्पयुत्तेसु पीतिपरिहीना एकतिस पदानि होन्ति । वेदना झानङ्गे उपेक्खा होति, इन्द्रियेसु उपेक्खिन्द्रियं होति । पण्णरस असिभन्नपदानि होन्ति, छ अविभत्तिकानि, नव सिवभित्तकानि उपेक्खासहगतेसु द्वीसु दिट्ठिगतविष्पयुत्तेसु दिट्ठिपरिहीना एकूनितंस पदानि होन्ति ।

द्वीसु दोमनस्ससहगतेसु एकूर्नातंस पदानि होन्ति : फस्सो वेदना सञ्जा चेतना चित्तं वितक्को विचारो दुक्खं चित्तस्सेकग्गता विरियिन्द्रियं समाधिन्द्रियं मिनिन्द्रियं दोमनिस्सिन्द्रियं जीवितिन्द्रियं मिच्छासङ्कृष्यो मिच्छावायामो मिच्छासमाधि विरियबलं समाधिबलं अहिरिकबलं अनोत्तप्पबलं दोसो मोहो ब्यापादो अहिरिकं अनोत्तप्पं समथो पग्गाहो अविक्खेपो चेति । चुद्स असिम्भन्नपदानि होन्ति, यथा : फस्सो वेदना सञ्जा चेतना (चित्तं) वितक्को विचारो चित्तस्सेकग्गता विरियिन्द्रियं जीवितिन्द्रियं अहिरिकं

विरियं चतुद्ठानिकं, छट्ठानेकग्गता पि च । नव धम्मा इमे वृत्ता, सम्भिन्ना हि महेसिना ॥ ति ।

१. आदासपोत्यके : चतुट्टानेकग्गता । आदासपोत्थके : सम्पयूत्तेस् ।

R. B. adds the verse:

अनोत्तप्पं दोसो मोहो चेति । छ अविभक्तिका, अट्ठ सविभित्तिका च, यथाः फस्सो सञ्ज्ञा चेतना विचारो जीवितिन्द्रियं मोहो ति इमे छ अविभित्तिका धम्मा । वेदना चित्तं वितक्को चित्तस्सेकग्गता विरियिन्द्रियं अहिरिकं अनोत्तप्पं दोसो इमे अट्ठ सविभित्तिका धम्मा ।

विचिकिच्छासहगते तेवीसित पदानि होन्तिः फस्सो वेदना सञ्जा चेतना चित्तं वितक्को विचारो उपेक्खा चित्तस्सेकग्गता विरियिन्द्रियं मिनिन्द्रियं उपेक्खिन्द्रियं जीवितिन्द्रियं मिच्छासङ्कृष्पो मिच्छावायामो विरियवलं अहिरिकबलं अनोत्तप्बलं विचिकिच्छा मोहो अहिरिकं अनोत्तप्पं पग्गाहो चेति । चुद्दस असिम्मन्नपदानि होन्ति, यथाः फस्सो वेदना सञ्जा चेतना चित्तं वितक्को विचारो चित्तस्सेकग्गता विरियिन्द्रियं जीवितिन्द्रियं विचिकिच्छा मोहो अहिरिकं अनोत्तप्पं चेति । अट्ठ अविभित्तकानि, छ सविभित्तकानि: फस्सो सञ्जा चेतना विचारो चित्तकग्गता जीवितिन्द्रियं विचिकिच्छा मोहो : इमे अट्ठ अविभित्तका धम्मा । वेदना चित्तं वितक्को विरियिन्द्रियं अहिरिकं अनोत्तप्पं : इमे छ सविभित्तका धम्मा । चित्तेकग्गता ठितिमत्तमेव होति; समाधिन्द्रियादीनि पञ्चद्वानानि परिहायन्ति ।

उद्धचसहगते अट्टुबीसित पदानि होन्ति : फस्सो वेदना सञ्ज्ञा चेतना चित्तं वितक्को विचारो उपेक्खा चित्तेकगता विरिधिन्द्रयं समाधिन्द्रयं मिनिन्द्रयं उपेक्खिन्द्रयं जीवितिन्द्रयं मिन्छासङ्कृष्पो मिन्छावायामो मिन्छासमाधि विरिधबलं समाधिबलं अहिरिकवलं अनोत्तप्पबलं उद्धच्चं मोहो अहिरिकं अनोत्तप्पं समथो पग्गाहो अविक्खेपो चेति । चुद्दस असिम्भन्नपदानि होन्ति : फस्सो वेदना सञ्ज्ञा चेतना चित्तं वितक्को विचारो चित्तस्सेकग्गता विरिधिन्द्रयं जीवितिन्द्रियं उद्धच्चं मोहो अहिरिकं अनोत्तप्पं चेति; सत्त अविभत्तिकानि, सत्त सविभत्तिकानि । फस्सो सञ्ज्ञा चेतना विचारो जीवितिन्द्रियं उद्धच्चं मोहो चेति इमे सत्त अविभत्तिका धम्मा; वेदना चित्तं वितक्को एकग्गता विरिधिन्द्रयं अहिरिकं अनोत्तप्पं चेति इमे सत्त सविभत्तिका धम्मा ।

छन्दो अधिमोक्खो उद्धच्चं मनसिकारो इस्सा मच्छिरियं मानो थीनं मिद्धं कुक्कुच्चं चेति इमे दस अकुसला येवापनका । छन्दो अधिमोक्खो उद्धच्चं मनसिकारो थीनं मिद्धं चेति इमे छ येवापनका पञ्चसु ससङ्घारिकेसु अकुसलेसु उप्पज्जन्ति । असङ्घारिकेसु पञ्चसु थीनं मिद्धं अपनेत्वा सेसा चत्तारो होन्ति । चतुसु दिद्विगत-विष्पयुत्तेसु लोभसहगतेसु मानो उप्पज्जति । इस्सा मच्छिरियं कुक्कुच्चं चेति इमे तयो

<sup>9.</sup> B. omits.

२. P. adds मिच्छासमाधि ।

द्वीसु दोमनस्तसहगतिचत्तेसु नाना हुत्वा उप्पज्जन्ति। उद्धच्चसहगते अधिमोक्खो मनसिकारो च द्वे उप्पज्जन्ति।

#### अकुसल-चेतसिका निट्ठिता ।

कुमलविपाके चक्खुविञ्ञाणे दस धम्मा होन्ति : फस्सो वेदना सञ्जा चेतना उपेक्खा चित्तेकग्गता मनिन्द्रियं उपेक्खिन्द्रियं जीवितिन्द्रियं मनिसकारो चेति । तयो रासी होन्ति : फस्स पत्रकरासि, झानदुकरासि, इन्द्रियतिकरासि चेति । असम्भिन्नपदानि होन्ति : फस्सो वेदना सञ्जा चेतना चित्तं एकग्गता जीवितिन्द्रियं चेति । पञ्च अविभत्तिकानि : फस्सो सञ्त्रा चेतना एकग्गता जोवितिन्द्रियं ति, ह्रो सविभक्तिकानि : वेदना चित्तं चेति । सोत-घान-जिव्हाविञ्जाणानि चक्ख्विञ्जाण-सदिसानि । कुसलविपाके कायविञ्जाणे सुखा वेदना होति, सखिन्द्रियं होति, एत्तकं नानाकरणं । कूपलविपाके मनोधातूपम्पटिच्छनविनो वितक्कविचारेहि सह द्वादस धम्मा होन्ति, सेसं चक्खुविञ्जाणसदिसं । कूसलविपाकाहेतूक-मनोविञ्जाणधात् सोमनस्ससहगत-चित्ते पीतिया सह तेरस धम्मा होन्ति, सुखवेदना होति. सोमनस्सिन्द्रियं होति, एत्तकं नानाकरणं। कुसलविपाकाहेतुक-मनोविञ्जाणधातु-उपेक्खासहगते मनोधातुसदिसा ति । अट्ट महाविपाकचित्तानि कुसलसदिसानि । रूपावचर विपाकानि रूपावचर-कुसलसदिसानि । अरूपावचर-विपाकानि अरूपावचर-कूसलसदिसानि । चत्तारि लोकूत्तरविपाकानि लोकूत्तरकूसल-सदिसानि । चतुत्थेर विपाके अञ्जाताविन्द्रियं होति, एत्ताकं नानाकरणं ।

## कुसलविपाकचेतसिका निट्ठिता।

अकुसलविपाकानि चक्खु-सोत-घाण-जिव्हाविञ्ञाणानि कुसलविपाकस-दिसानि, इध अनिट्ठारम्मणे येव उप्पज्जन्ति, इदं तेसं नानाकरणं। अकुसलविपाके कायविञ्ञाणे दुक्खा वेदना होति, दुक्खिन्द्रियं होति, एत्तकं नानाकरणं। सम्पटि-च्छना सन्तीरणानि द्वे पि कुसलविपाकसदिसानि।

## अकुसल्विपाकचेतसिका निट्ठिता ।

- टीकायं : इतरानि मनोविञ्ञाणवात्-सन्तीणचित्तानि मनोधातुसदिसानि ।
- २. B. अरहत्तफले।

किरियाहेतुक-मनोधातु सम्पटिच्छनसदिसा । किरियाहेतुक-मनोविञ्जाणधातु-सोमनस्सप्रहगते चित्ते पञ्चदस धम्मा होन्तिः फस्सो वेदना सञ्जा चेतना चित्तं वितक्को विचारो पीति सखं चितेकग्गता विरियिन्द्रियं समाधिन्द्रियं मनिन्द्रियं सोमनिस्सन्द्रियं जीवितिन्द्रियं चेति । तयो रासी होन्ति : फस्सपञ्चकरासि, झानपञ्चकरासि, इन्द्रियपञ्चकरासि चेति । एकादस असम्भिन्नपदानि होन्ति : फस्सो वेदना सञ्जा चेतना चित्तं वितक्को विचारो पीति चित्तस्सेकरगता विरियिन्द्रियं जीवितिन्द्रियं चेति। अट्ठ अविभक्तिकानि: फस्सो सञ्ज्ञा चेतना वितक्को विचारो पीति विरियन्द्रियं जीवितिन्द्रियं चेति । तीणि सविभक्तिकानि : वेदना चित्तं एकरगता चेति, इमे तयो सविभत्तिका घम्मा। चित्तेकरगता तिट्ठानिका, वेदना तिट्ठानिका । किरियाहेतूक-मनोविञ्जाणधातू-उपेक्खासहगता इमेहेव सदिसा पीति-परिहीना उप्पज्जित । अवसेसानि किरियचित्तानि सभूमिक-क्सलसदिसानि येव उप्पज्जन्ति । द्विपञ्चविञ्जाणेसु मनसिकारा एको येवापनको उप्पज्जति । सेसेस् परित्ताविपाककिरियेसु च अधिमोक्खो मनसिकारो जायन्ति । अट्ठमहाविपाकेस् अट्ठमहाकिरियेसु च महग्गत-विपाकिकिरियचित्तेसु च विरितविज्जा सेसा कुसल-सदिसा येव उष्पञ्जन्ति । कामावचरविपाकेसु मह।िकरियेसु च तिस्सो विरितयो न उप्पज्जन्ति, एकन्तकूसलन्।।; अप्पमञ्जायो च<sup>२</sup> कामावचर-महाविपाकेस न उप्पज्जन्ति, एकन्तपरित्तारम्मणत्ता । चतुस् उपेक्खासहगतेसु महाकिरियेसु करुणा मुदिता न दिस्सन्तीति वदन्ति। लोक्तारविपाकिचित्तोस् कुसलसदिसा येव उप्पन्जन्ति ।

#### किरियचेतसिका निट्ठिता<sup>3</sup>।

- पठवापो तेजो च, वायोधातु तथेव च।
   महाभूतानि एतानि, चत्तारीति पवुच्चरे॥
- चक्खु सोतञ्ज घानञ्ज, जिह्ना कायो तथेव च ।
   वण्णो सद्दो रसो गन्धो, इत्थिपुरिसिन्द्रियं तथा ॥

B. महाविपाकेसु ।

२. B.S. छ।

३. टोकायं : चित्तचेतसिककथा निर्<mark>दिठता ।</mark>

#### नामहत्यसमासो

- जीवितं चेव विञ्ज्ञत्ति, आकासो लहुता पि च ।
   मुदु कम्मञ्ज्ञता चेव, उपचयो सन्तती जरा ॥
- अनिच्चता च ओजा च, वत्युरूपं तथेव च ।
   चतुवीसित एतानि, उपादा ति पवुच्चरे ॥
- ५. बला सम्भवा जाती च, रोगरूपञ्च यं मतं । वायो-वारिद्वय<sup>्</sup>-भेदेहि, सङ्गहितानि यथक्कमं ॥
- ६. रूपं सद्दो गन्ध-रसा, पठवी च तथेव च ।तेजो वायो च एतानि, पञ्च चक्खादिकानि च ॥
- सप्पटिघानि वुच्चन्ति, तथा ओळारिकानि च ।
   सोळस अवसेसानि, सुखुमाप्पटिघानि च ।।
- चक्खादिकानि पञ्चेव, अज्झित्तकानि वुच्चरे ॥
   तेवीसतवसेसानि³, बिहद्धानेव होन्ति ति ॥
- ९. रूपं सनिदस्सनं वृत्तं, अवसेसा निदस्सनं । सत्तवीसंविधं होति, तं सब्बं परिपिण्डितं ॥
- १०. अट्ठिन्द्रियानि वत्थुञ्च, कम्मेनेव भवन्ति हि । विञ्जत्तियो तथा द्वे पि, चित्तेनेव भवन्ति हि ॥
- ११. सद्दो उतुञ्च चित्तञ्च, उपादा जायते हि सो । लहुता चेव मुदुता, कम्मञ्जता तथेव च । उतुं चित्तञ्च आहारं, उपादा पभवन्ति हि ॥
- १२. वण्णो गन्धो रसो चेव, पठवी तेजो च मालुतो ॥ उपचयो सन्तती आपो, ओजाकासं चतूहि तु ॥
- १३. चित्तं चित्तजरूपानं, उप्पादे होति पच्चयो । चित्तस्स तिक्खणे कम्मं, उतु ओजा ठितिक्खणे ॥
- १४. कम्मेन वीसती होन्ति, चित्तेन दस सत्त च। पण्णरस उतुना च, आहारेन चतुद्दस । जरतानिच्चता चेव, न केहिचि भवन्ति हि ॥
- टीकार्यं सम्मतं । उपा आय भवन्ति हि ।
- २. B. चय।
- ३. तेवीस अवसेसानि ।

- १५. यानि कम्मेन चित्तेन, अरूपेहेतानि होन्ति हि । आहारजा उतुजानि, रूपेहि तु भवन्ति हि ॥ न सम्भोन्ति रूपारूपेहि³, जरतानिच्चता पि च ॥
- १६. ओळारिकानि वत्थुञ्च, ओंजा तीणिन्द्रियानि च । आपोधातु च एतानि, रूपारूपन्ति वुच्चरे ॥
- १७. विञ्जित्तियो दुवे चेव, लहुता कम्मञ्जता पि च । मुदुता उपचयो चेव, सन्तती च तथा पुन ॥ विकाररूपानेतानि सत्तेव तु भवन्ति हि ॥
- १८. जरतानिच्चता चेव, लक्खणरूपन्ति वुच्चरे । परिच्छेदरूपमाकास, एकं येव तु दीपितं ॥
- १९. चतुधा होन्ति कम्मानं\*, रूपानञ्च तिधा पन । असञ्जिनं तथा द्वीहि, बहिद्धा उतु नेव तु ॥
- २०. समितिसाति रूपानि, जायन्ति पटिसन्धिया । ठितिक्खणे च भेदे च, तिस तिसेव होन्ति हि ॥
- २१. कायदसकं भावदसकं, वत्थुदसकमेव च । एवं नवुति रूपानि, कम्मजानेव सन्धिया ॥
- २२. यथा पटिच्च बीजानि, जायते अङ्कुरो परो । तथा पटिच्च सुक्कादि, कलला जायरे इमे ॥
- २३. सन्धिचित्तस्स दुतियं, भवङ्गं ति पवुच्चिति । तेनट्ठरूपा जायन्ति, उत् ओजा हि सोळस ॥
- २४. कम्मजा नवृति चेव, एवं जायति आचयो । सभुताहारं निस्साय, मातुष्काहतनिस्सितं ।

<sup>9.</sup> S. B. अरूपे तानि (न युज्जिति)

२. आआअजा।

<sup>2.</sup> S. B. रूपारूपे। (न युज्जति)

४. B. & टीका—कामिनं।

प्र. B. मङ्गे।

- एकद्वीहं अतिक्कम्म, अट्ठरूपानि जायरे ॥ वत्थुदसकं कायदसकं, भावदसकमेव च।
- २५. चक्खुम्हि कम्मजा होन्ति, सम्भारा चतुवीसित । चतुपञ्जास सब्बानि, पिण्डितानि भवन्ति हि ॥
- २६. ततो सोते च घाणे च, जिह्नावत्थुम्हि जायरे।
  कायम्हि तु द्वे दसका, ति सम्भारानि होन्ति हि॥
  चतुचत्ताळीस सब्बानि, पिण्डितानि भवन्ति हि॥
- २७. चक्खादिकानि चत्तारि, वत्थुरूपं तथेव च। एकट्ठानिकरूपानि, पञ्चेव तु भवन्ति हि॥
- २८. कायो इत्थिपुमत्तञ्च, जीवितिन्द्रियमेव च । सब्बट्ठानिकरूपानि, इमानि तु भवन्ति हि ॥

#### नामरूपसमासो समत्तो।

१. चक्खुदसकं।

२. B. & टीका—तथा।

NOTE. Pages 9, 14 nn.: आदासपोत्थके ति सीहलक्खरेहि मुद्दापिते नामरूपसमासे अत्थि अभिधम्मपकरणागत-पोत्थकेस् ति मञ्जे।

संकाय पत्रिका-२

ये धम्मा हेतुष्पभवा हेतुं तेसं तथागतो आह । तेसं च यो निरोघो एवंवादी महासमणो॥

## विसयानुक्कमणिका

प्रावकथन ७४ एकूननवृति चित्तानि ७७ अट्ठ कामावचरकूसल चित्तानि ७७ पञ्च रूपावचरकूसलचित्तानि ७७ चतारि अरूपावचरकुसलचित्तानि ७७ चतारि लोकुत्तरकुसलिचतानि ७७ द्वादश अकुसलचित्तानि ७८ अट्ठ लोभसहगतचित्तानि ७८ द्वे पटिघसम्पयुत्तचित्तानि ७८ हे एकहेत्रकितानि ७८ छत्तिस विपाकचित्तानि ७८ अटठ अहेत्ककुसलविषाकचित्तानि ७८ अट्ठ सहेतुककुसलविपाकचित्तानि ७९ सत्त अकुसलविपाकाहेतुकचित्तानि ७९ पञ्च रूपावचरविपाकचित्तानि ७९ चत्तारि अरूपावचरविषाकचित्तानि ७९ चतारि लोकुत्तरफलचित्तानि ७९ वीसति किरियाचित्तानि ७९ तीणि अहेत्किकिरियचित्तानि ७९ पञ्च रूपावचरिकरियचित्तानि ७९ चत्तारि अरूपावचरिकरियचित्तानि ७९ चित्तचेतसिककथा ८२ फस्सपञ्चकरासि ८२ झानपश्चकरासि ८३ इन्द्रियटठकरासि ५३ मग्गपञ्चकरासि ८३

बलसत्तकरासि ८३ हेत्तिकरासि ६३ कम्मपथत्तिकरासि ५३ लोकपालदुकरासि ८३ छयुगलदुकरासि ८३ उपकारदुकरासि ८३ युगनद्धदुकरासि ८३ विरियसमथद्करासि ८३ नियतयेवापनका ८३ अनियतयेवापनका ५३ चित्तं ८४, ८६ वितक्को ८४, ८६ सद्धा ८४ हिरि ५४ ओत्तप्पं ८४ अलोभो ५४ अदोसो ८४ वेदना ८४, ८७ विरियं ५४, ५७ सति ५४ समाधि ५४. ५७ पञ्जा ५४ मिच्छादिद्वि ८६ अहिरीकं ८७ अनोत्तप्पं ८७

संकाय पत्रिका-२

लोभो ८७

## अकारादिक्कमेन गन्थागतगाथद्ध सूची

अट्ठिन्द्रियानि वत्थुं च ९१
अनिच्चता च ओजा च ९१
ओळारिकानि वत्थुं च ९२
कम्मजा नवृति चेव ९२
कम्मेन वीसित होति ९१
कायदसकं भावदसकं ९२
कायो इत्थिपुमत्तञ्च ९३
गम्भीरं निपुणं धम्मं ७७
चक्खादिकानि चत्तारि ९३
चक्खादिकानि पञ्चेव ९६
चक्खुम्हि कम्मजा होन्ति ९३
चक्खु सोतं च घानं च ९०
चतुधा होन्ति कम्मानं ९२
चित्तं चित्तजरूपान ९१
जरतानिच्चता चेव ९२

जीवितं चेव विञ्जत्ति ९१
ततो सोते च घाने च ९३
नमस्सित्वान तं नाथं ७७
पठवापो तेजो च ९०
बला सम्भवा जाति च ९९
यथा पटिच्च बीजानि ९२
यानि कम्मेन चित्तेन ९२
रूपं सहो गन्धरसा ९१
रूपं सनिदस्सनं वृत्तं ९९
वण्णो गन्धो रसो चेव ९९
सहो उतुश्व चित्तं च ९९
सन्धिचित्तस्स दुतियं ९२
सप्पिटिघानि बुच्चन्ति ९९
समितसा ति रूपानि ९२

## KASĀYAPĀHUDASUTTAM

[A Jaina Philosophical Text in Prakrit]

of

ĀCĀRYA GUŅADHARA

#### Edited by

Dr. GOKUL CHANDRA JAIN
Dr. Smt. SUNITA JAIN

# SAMPURNANAND SANŠKRIŤ VIŠHVAVIDYALAYA VARANASI

# आचार्य गुणधर विरचित

# कसायपाहुडसुत्तं

[ प्राकृतभाषा निबद्ध जैन सिद्धान्त ग्रन्थ ]

सम्पादन

डाँ. गोकुलचन्द्र जैन डाँ. श्रीमती सुनीता जैन

## सस्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय वाराणसी

#### प्रस्तावना

## कसायपाहुडसुत्तं को पाण्डुलिपियाँ

'कसायपाहुडसुत्तं' प्राकृत में निबद्ध जैन कर्म सिद्धान्त का प्राचीन ग्रन्थ है। वर्तमान में मूल ग्रन्थ की स्वतन्त्र रूप से एक भी हस्तिलिखित प्राचीन प्रित उपलब्ध नहीं है। आचार्य वीरसेन-जिनसेन कृत जयधवला टीका की हडेगन्नड—प्राचीन कन्नड लिपि में ताडपत्रों पर उत्कीणं एक प्राचीन प्रित मूडिबद्री, साउथ कनारा की सिद्धान्तवसिद (अब रत्नत्रय वसिद) में सुरक्षित है। इस टीका में कसायपाहुड के 'गाहासुत्त' तथा 'चुण्णिसुत्त' समाहित हैं। अन्य ग्रन्थ-भण्डारों में कागज पर कन्नड अथवा देवनागरी लिपि में लिखित जो प्रतियाँ उपलब्ध हैं, वे सब इसी ताडपत्रीय प्रित की प्रतिलिपियों से कमशः सन् १८९५ के बाद लिखी गयी हैं। जयधवला बृहत्काय टीका है, जिसका परिमाण सात हजार क्लोक प्रमाण बताया गया है।

## कसायपाहुडसुत्तं का प्रकाशन

कसायपाहुडसुत्तं, यितवृषभकृत चुण्णिसुत्त तथा वीरसेन-जिनसेन कृत जयधवला टीका देवनागरी लिपि में हिन्दी अनुवाद के साथ सोलह जिल्दों में प्रकाशित है। टीका की प्रतिलिपि से गाहासुत्त तथा चुण्णिसुत्त संकलित करके स्व० पं० हीरालाल सिद्धान्तशास्त्री ने हिन्दी विवेचन के साथ प्रकाशन कराया था। इसी के आधार पर स्व० पं० सुमेरुचन्द्र दिवाकर ने हिन्दी विवेचन के साथ 'कषायपाहुडसूत्र' का प्रकाशन कराया।

## प्रस्तुत संस्करण

कसायपाहुडसुत्तं का प्रस्तुत संस्करण अध्ययन-अनुसन्धान की नवीन संभावनाओं के उद्देश्य से तैयार किया गया है। इसिलए इसकी प्रस्तुती अनुसन्धान सामग्री के रूप में है। इसमें क्रमशः मूल प्राकृत गाथायें, हिन्दो भावानुवाद, गाथानु-

१. कन्नडप्रान्तीय ताडपत्रीय ग्रन्थसूची, संख्या ७, पृ०२५५, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी, सन् १९४८।

२. भारतवर्षीय दिगम्बर जैन संघ, चौरासी, मथुरा, सन् १९८४ से ।

३. वीरशासन संघ, कलकत्ता, १९५५।

४. श्रुतभण्डार तथा ग्रन्थप्रकाशन समिति, फलटन, सन् १९६८।

कम तथा शब्दानुक्रम दिया गया है। प्रस्तावना में ग्रन्थ और ग्रन्थकार से सम्बद्ध महत्त्वपूर्ण बिन्दुओं पर संक्षेप में विचार किया गया है।

कसायपाहुड की जयधवला टीका को आधार मानकर परम्परा से जितनी 'सुत्तगाहा' कसायपाहुड का अंग मानी जाती हैं, उन्हें चूणि तथा टीका से अलग करके मूल रूप में यहाँ प्रस्तुत किया गया है। इस प्रकार प्रस्तुत संस्करण में कुल २४५ प्राकृत गाथाएँ दी गयीं हैं। इन गाथाओं में से कुछ को टीका में 'सुत्तगाहा' तथा कुछ को 'भासगाहा' कहा गया है। १२ गाथाएँ 'चूलिया' कही गयी हैं। 'चूलिया' की दस गाथाएँ किंचित् पाठ-भेद के साथ पूर्व की गाथाओं में भी आयी हैं।

टीका में जिन्हें भासगाहा कहा गया है, वे सुतगाहा के कथ्य से जुड़ी हुई हैं। स्व० पं० हीरालाल शास्त्री ने सुत्तगाहा तथा भासगाहा को मूल ग्रन्थ का अंग माना है। वर्तमान के अध्ययन ग्रन्थों के परिशिष्ट की तरह विषय से सम्बद्ध अविशष्ट सामग्री को ग्रन्थान्त में 'चूलिया' के नाम से देने की प्राचीन परम्परा रही है। यह अनुसन्धान का विषय है कि इन गाथाओं में से कितनी गाथाएँ मूल कसायपाहुडसुत्त की हैं।

## कसायपाहुडसुत्तं का परिमाण

दूसरी गाथा में पन्द्रह अर्थों में विभक्त १८० गाथाओं का कथन है। इस आधार पर मूल ग्रन्थ का परिमाण १८० गाथा माना जाता रहा है। जयधवला टीका में कहा गया है कि सोलह हजार पद प्रमाण 'पेज्जपाहुड' को गुणधर ने १८० गाथाओं में उपसंहृत किया—

## "पेज्जदोसपाहुडं सोलहपदसहस्सपमाणं होतं असीदिशतगाहाहि उपसंघारिदं ।"

वीरसेनाचार्य को परम्परा से २३३ गाथाएँ उपलब्ध हुईं। जयधवला में उन्होंने स्वयं यह प्रश्न उठाया है कि जब कसायपाहुड की गाथा संख्या २३३ थी तो गुणध्याचार्य ने ग्रन्थ के आरम्भ में १८० गाथाओं का ही निर्देश क्यों किया। प्रश्न का स्वयं ही समाधान करते हुए लिखा है कि पन्द्रह अधिकारों में विभक्त गाथाओं का निर्देश करने की दृष्टि से गुणधराचार्य ने १८० गाथा संख्या का निर्देश किया है, किन्तु बारह सम्बन्ध गाथाएँ और अद्धापरिमाण का निर्देश करने वाली छह गाथाएँ पन्द्रह अधिकारों में से किसी भी अधिकार से बद्ध नहीं, अतः उनको छोड़ दिया गया है। १२३३ गाथाओं की संगति निम्न प्रकार बैठायी जाती है—

५. कसा० पा०, भाग १, पू० ८७।

६. कसा० पा० भाग १, पृ० १८२, १८३।

| पन्द्रह अधिकारों की मूल गाथाएँ |     | ९२  |
|--------------------------------|-----|-----|
| भाष्य गाथाएँ                   |     | ८६  |
| सम्बन्ध गाथाएँ                 |     | १२  |
| अद्धापरिमाण निर्देशक गाथाएँ    |     | ६   |
| संक्रमवृत्ति से सम्बद्ध गाथाएँ |     | 34  |
| नाम निर्देश करने वाली गाथाएँ   |     | २   |
|                                | योग | २३३ |

जयधवला टीका के रचयिता वीरसेनाचार्य के अनुसार इन समस्त गाथाओं के रचियता आचार्य गुणधर थे।

कसायपाहुड की गाथाओं पर विचार करते हुए स्व० पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री ने लिखा है कि क्या इन गाथाओं में कुछ गाथाएँ नागहस्ति कृत भी हैं ? इस प्रश्न पर विचार करने से ज्ञात होता है कि जयधवला के अनुसार वीरसेन स्वामी से पहले होने वाले कुछ टीकाकारों का ऐसा मत रहा है कि एक सी अस्सी गाथाओं के सिवाय जो शेष त्रेपन गाथाएँ हैं, वे नागहस्ति कृत हैं। वीरसेन ने इसका निराकरण किया है।

"असीदिसदगाहाओ मोत्तूण अवसेससंबंद्धापिरमाणणिद्देससंकमणगाहाओ जेण णागहित्थआइरियकथाओ तेण 'गाहासदे आसीदे' ति भणिदूण णागहित्थआइ-रिएण पद्दुज्जा कदा इदि के वि वक्खाणाइरिया भणिति, तण्ण घडदे।''

## कसायपाहुड का स्रोत और परम्परा

कसायपाहुड के सम्बन्ध में जो जानकारी उपलब्ध है, उससे ज्ञात होता है कि प्राचीन समय में जैन श्रमण परम्परा में इसकी सर्वसम्मत मान्यता रही। सम्भव-तया कर्मसिद्धान्त और कसायपाहुड के विशेषज्ञ आचार्यों की विशेष परम्परा थी। वर्तमान में कसायपाहुड नाम से जो गाहासुत्त उपलब्ध हैं, उनका एकमात्र आधार बीरसेन-जिनसेन की जयधवला टीका है। इस टीका में कसायपाहुड के 'गाहासुत्त' तथा यतिवृषभकृत 'चुण्णिसुत्त' समाहित हैं। इस टीका से कसायपाहुड की प्राचीन परम्परा के सन्दर्भ में और भी महत्त्वपूर्ण जानकारी मिलती है।

कसायपाहुड के स्रोत के विषय में कहा गया है कि 'पाँचवें पूर्व में दसमी वस्तु में 'पेजज' पाहुड में कसायपाहुड है।' (गाथा १) जैन आगम के द्वादश अंगों में बारहवाँ दृष्टिवाद है। इसके अन्तर्गत १४ पूर्व हैं। उनमें पाँचवें पूर्व का नाम 'ज्ञान-

संकाय-पश्चिका-२

७. कसा० पा०, भाग १, पू० १८३।

प्रवाद' है। इसी पूर्व की दशमी वस्तु में तीसरे पाहुड का नाम 'पेज्जपाहुड' है। इसी पाहुड के अन्तर्गत कसायपाहुड है। दृष्टिवाद ओर चौदह पूर्व वर्तमान में उप-लब्ध नहीं हैं। इसलिए अन्य स्रोतों से उनके विषय में प्राप्त जानकारी ही आधार भूत है।

जयधवलाकार को कसायपाहुड के गाह।सुत्त तथा यितवृषभ की चूणि उप-लब्ध हुए और उन्होंने गाह।सुत्त तथा चूणि दोनों को अपनी टीका में समाहित करके सुरक्षित कर दिया। इनकी प्राचीन परम्परा के सम्बन्ध में जयधवलाकार को जो जानकारी प्राप्त हुई, उसे भी अपनी टीका में निबद्ध किया है। उन्होंने लिखा है कि कसायपाहुड के गाहासुत्त गुरु-शिष्य परम्परा से आते हुए आर्य मंक्षु तथा नागहस्ति को प्राप्त हुए। उन दोनों के पादमूल में एक सौ अस्सी गाथाओं के अर्थ को सम्यक् प्रकार से सुनकर यितवृषभ ने चूणिसूक्त बनाये।

"वृणो ताओ चेव सुत्तगाहाओ आइरियपरंपराए आगच्छमाणीओ अज्ज-मंखुणागहत्थीणं पत्ताओ । वृणो तेसि दोण्हं पि पादमूले असीदिसदगाहाणं गुणहर-मुहकमलविणिग्गयाणमत्थं सम्मं सोऊण जियवसहभडारएण पवयणवच्छलेन चुण्णि-सुत्तं कयं।"

कसायपाहुड के गाहासुत्त मौिखक परम्परा द्वारा कंठस्थ करके दीर्घकाल तक सुरक्षित रखे गये। लिपि और लेखन कला के विकास के पूर्व महत्त्वपूर्ण सिद्धान्तों को कंठस्थ करके उन्हें सुरक्षित रखेने के लिए उन्हें गाहासुत्त के रूप में गठित कर लिया जाता था। गाहासुत्त गेय होते थे। उनके उच्चारण और कंठस्थ करने की सुनिश्चित प्रक्रिया थी। उसके ज्ञाता 'उच्चारणाचार्य' कहे जाते थे। शिष्य उच्चारणाचार्य से गाहासुत्त धारण करता था। धारणा के बाद शिष्य की अर्थग्रहण-सामर्थ्य को समझकर 'सूक्त' के 'वागरण'—व्याख्या द्वारा शिष्य को अर्थ दिया जाता था। यह कार्य 'वागरणाचार्यं' का था। शिष्य की प्रज्ञा, अर्थग्रहण-सामर्थ्यं तथा उसके सदुपयोग का विनिश्चय करने के बाद गुरु शिष्य को 'सुत्त' की विस्तृत 'वाचना' देता था। एक ही गुरु शिष्य की पात्रता के अनुसार उसे 'सुत्त', 'वागरण' तथा 'वाचना' में से मात्र एक अथवा दो अथवा तीनों प्रदान कर सकता था। तीनों के लिए स्वतन्त्र रूप से 'उच्चारणाचार्यं' 'वागरणाचार्यं' तथा 'वाचकाचार्यं' भी होते थे।

कसायपाहुड की उपलब्ध जयबवला टीका में सुरक्षित गाहासुत्त, चुण्णिसुत्त तथा गुणधर, आर्यमंक्षु, नागहस्ति और यतिवृषभ के सन्दर्भों से प्रतीत होता है कि

८. कसा० पा०, भाग १, पृ० ८८।

कसायपाहुड के एक सौ अस्सो गाहासुत्त 'वागरण' और 'वाचना' सहित वीरसेन-जिनसेन के समय तक परम्परया संरक्षित रहे तभी वे जयधवला जैसी साठ हजार इलोक प्रमाण बृहत् टीका की रचना कर सके। यह रचना शक संवत् ७५९ (ई० सन् ८३७) में पूरी हुई। उस समय राष्ट्रकूट नरेश अमोचवर्ष का राज्य था।

### प्राचीन पारिभाषिक शब्दावली

प्रस्तुत ग्रन्थ के नाम और उसके सन्दर्भ में प्रयुक्त शब्दावली के पारिभाषिक अर्थों को समझना भी आवश्यक है। प्रथम गाथा में कहा गया है कि 'पेज्जपाहुड' में 'कसायपाहुड' है। यतिवृषभ कहते हैं कि उस पाहुड के दो नाम है—'पेज्जदोसपाहुड' और 'कसायपाहुड'। पेज्जदोसपाहुड नाम अभिव्याहरण निष्पन्न है और कसायपाहुड नय निष्पन्न।

"तस्स पाहुडस्स दुवे णामधेजजाणि । तं जहा-अभिवाहरणणिप्पण्णं पेज्ज-दोसपाहुडं । गयदो णिप्पण्णं कसायपाहुडं ।"'°

दूसरी गाथा में ग्रन्थ की गाथाओं को 'सुत्तगाहा' कहा गया है। इस तरह 'पेज्ज', 'कसाय', 'पाहुड' तथा 'सुत्त' शब्द की पारिभाषिक अर्थ-परम्परा ज्ञातव्य है। कसाय

'कसाय' व्यक्ति के मनोभावों का एक सम्पूर्ण विज्ञान है। इसके अन्तर्गत व्यक्तित्व का विश्लेषण उसके मनोगत भावों की जिटलताओं के सूक्ष्मतम परिदृश्य में किया जाता है। इस विश्लेषण का आधार गणितीय है। इसलिए पूरा कर्म-सिद्धान्त 'कसाय' के गणितीय विश्लेषण के माध्यम से किया गया है। इस कारण वह सहज बोधगम्य नहीं है। जैसे 'गुर'-सिद्धान्त समझ लेने पर गणित अत्यन्त सरल हो जाता है, उसी प्रकार 'कसाय' का 'गुर'-सिद्धान्त जान लेने पर पूरा कर्म-सिद्धान्त समझना आसान हो जाता है।

'कसाय' के मूल में चार भेद कहे गये हैं—१. क्रोध, २. मान, ३. माया, ४. लोभ। इनकी प्रवृत्ति राग-द्रेष के रूप में होती है। सम्भवतया 'पेज्ज' शब्द राग-द्रेष को समवेत रूप में अभिव्यक्त करने वाला प्राचीन पारिभाषिक शब्द है। पेज्ज का रूपान्तर 'प्रेय' होने पर उसका अर्थ 'राग' में सिमट गया। इसलिए राग के विपरीत द्रेष शब्द आया। किस कसाय की प्रवृत्ति कहाँ राग रूप होगी और कहाँ द्रेष रूप इसका विस्तार से विश्लेषण किया गया है। इस प्रकार पेज्ज' शब्द में कसाय समाहित है।

९. कसा० पा०, भाग १, प्रस्तावना । १०. कसा० पा० सुत्त, चुण्णिसुत्त, २१, २२ ।

### पाहुड

'पाहुड' शब्द 'कसाय' पेज्ज' आदि शब्दों को तरह प्राचीन पारिभाषिक शब्द है। प्राचीन प्राकृत ग्रन्थों में इसे विस्तार से परिभाषित किया गया है। 'पाहुड' की निरुक्ति करते हुए यतिवृषभ ने लिखा है—

"जम्हा पदेहि पुदं (फुटं) तम्हा पाहुइं" 🗅

नंदि तथा अनुयोगद्वार में बारहवें अंग दिट्टिवाय के सन्दर्भ में पाहुड और पाहुडिआ का उल्लेख है। दिट्टिवाय में संख्यातपाहुड, संख्यात पाहुडिया तथा असंख्यात पाहुडिया बताये गये हैं—

"पाहुडसंखा पाहुडिआसंखा पाहुडपाहुडियासंखा वत्थुसंखा से तं दिद्विवाय-सुयपरिमाणसंखा" ।<sup>१२</sup>

गोम्मटसार के अनुसार 'अहियार' और 'पाहुड' शब्द एकार्थक हैं। 'पाहुड' के 'अहियार' को 'पाहुडपाहुड' कहते हैं—

"अहियारो पाहुडयं एयट्टो पाहुडस्स अहियारो। पाहुडपाहुडणामं होदि त्ति जिणेहि णिदिट्ठं॥"<sup>13</sup>

'वत्थु', 'अत्थाहियार' तथा 'पाहुड' बारहवें अंग 'दिट्टिवाय' के आन्तरिक वर्गीकरण हैं । शेष ग्यारह अंगों में इस प्रकार का वर्गीकरण नहीं मिलता ।

एक 'वत्थु' में बोस 'पाहुड' तथा एक पाहुड में चौबीस 'पाहुडपाहुड' बताये गये हैं। १४

'पाहुड' के सन्दर्भ में छवखंडागम टीका का यह कथन भी विचारणीय है कि घरसेन से प्राप्त आगमज्ञान के आधार पर पुष्पदन्त ने बीस 'सुत्त' करके (बनाकर) जिनपालित को पढ़ाये और फिर जिनपालित को भूतबिल के पास भेजा। भूतबिल ने जिनपालित के पास बीस 'सुत्त' देखे। जिनपालित से ही उन्हें ज्ञात हुआ कि पुष्पदन्त की आयु अब अधिक नहीं है।

"तदो पुष्फयंताइरिएण जिणवालिदस्स दिक्खं दाऊण विसदि सुत्ताणि करिय पढाविय पुणो सो भूदबलिभयवंतस्स पासं पेसिदो । भूदबलिभयवदा जिणवालिदपासे दिट्टविसदिसुत्तेण अप्पाउओ ति अवगय जिणवालिदेण" । "

११. कसा० पा० सुत्त, चुण्णिसुत्त ८६।

१२. नंदिसुत्त, सू॰ १४४, अनुयोगद्वार, सूत्र ४९५।

१३. गोम्मटसार जीवकाण्ड, गाथा ३४१।

१४. गोम्म० जी०, गाथा ३४३।

१५. छक्खा० धव गटी० १।१।१ पृ० ७२।

ऐसा प्रतीत होता है कि पुष्पदंत ने एक 'पाहुड' प्रमाण 'सुत्त' भूतबिल के पास प्रेषित किये थे।

'पाहुड' की कई व्युत्पत्तियाँ उपलब्ध हैं। उन सबका विवेचन यहाँ अभीष्ट नहीं है। विशेष ध्यातव्य यह है कि प्रायः सभी व्युत्पत्तियाँ 'पाहुड' के एक निश्चित आकार का बोध देती हैं। इनसे परिमाण और विषय की दृष्टि से भी पाहुड के स्वरूप गठन का पता चलता है। निष्कर्ष रूप में यह कहा जा सकता है कि 'पाहुड' विषय विशेष का स्पष्ट विवेचक आगमांश है, जिसका परिणाम प्रायः बीस 'गाहासुत्त' या विषय के अनुरूप सुनिश्चित होता है। पाहुड के सन्दर्भ में यह भी महत्त्वपूर्ण है कि अब तक उपलब्ध सभी पाहुड 'सुत्तगाहा' निबद्ध हैं। 'पाहुड' का पर्याय संस्कृत और हिन्दी में प्राभृत करके उसका अर्थ 'उपहार' किया जाता है। यह उपयुक्त नहीं है।

## मुत या सूक्त

प्राकृत 'सुत्तं' शब्द का पर्याय 'सूक्त' है। सुत्त का सूत्र पर्याय या अर्थ सर्वथा गलत और भ्रम उपत्न करने वाला है। भारतीय वाङ्मय में सूक्त की परम्परा प्राचीनकाल से प्रचलित रही है।

प्राकृत और पाली में सुत्त तथा संस्कृत में सूक्त शब्द व्यवहृत हुआ है। पाली त्रिपिटक तथा जैन आगम 'सुत्तं' शब्द से अभिहित हैं। ऋक्संहिता आदि के मन्त्रों को सूक्त कहा गया है। सूक्तिमुक्तावित्र आदि ग्रन्थ संस्कृत में सूक्त परम्परा के उत्कृष्ट उदाहरण हैं। देश्य-भाषाओं को उत्तरकालीन रचनाओं में सूक्तों की परम्परा अपभ्रंश, सूफी तथा सन्त साहित्य में स्पष्टरूष्ट्प से देखी जा सकती है। नव्य भारतीय आर्य भाषाओं में मुक्तक और दोहा के रूप में सूक्त लेखन की परम्परा आगे बढ़ी। संस्कृत में सूत्र परम्परा का विकास सर्वथा भिन्न प्रयोजन और भिन्न रूप में हुआ है। सुत्त की परम्परा शास्ता के उपदेशों के संकलन के अर्थ में हुई जबित सूत्र की निष्पित्त का मुख्य प्रयोजन अल्पाक्षरत्व है। संस्कृत में व्याकरण सम्मत सूत्र संरचना आरम्भ होने पर जैन और बौद्ध ग्रन्थकारों ने भी उसे अपनाया तथा अनेक सूत्र ग्रन्थों की रचना की।

कसायपाहुड की गाथाओं को 'सुत्तगाहा' कहा गया है। इसलिए 'सुत्तं' को ग्रन्थ के नाम का अंग माना जा सकता है।

जैन श्रमण परम्परा में इस बात पर प्राचीन समय में भी विचार हुआ है कि 'सुत्त' किसे कहा जाये। आवश्यकिनर्युक्ति में कहा गया है कि अरहन्त 'अर्थ' का कथन करते हैं और शासन के हितार्थ गणधर 'सुत्त' ग्रथित करते हैं। इसी से

'सुत्त' की परम्परा प्रवर्तित होती है। कालान्तर में इस अवधारणा का विकास हुआ तथा गणधर के साथ प्रत्येकबुद्ध, श्रुतकेवली तथा अभिन्नदशपूर्वी को भी 'सुत' का कथन करने वाला मान लिया गया। ' गाहासुत्त, चुण्णिसुन, वित्तिसुत्त आदि को परिभाषाएँ अलग-अलग की गयी हैं। संस्कृत में अल्पाक्षरत्व आदि सूत्र की परिभाषा भी पर्याप्त प्राचीनकाल में स्थिर हो गयो प्रतीत होती है। इसीलिए जयधवलाकार ने कसायपाहुड के गाहासुत्तों में भी उस परिभाषा को समायोजित किया है। ' यतिवृषभ ने कसायपाहुड की गाथाओं को उनके विषय के अनुसार पृच्छासुत्त, वागरणसुत्त तथा सूचणासुत्त नाम दिये हैं।

## कसायपाहुड को रचना शैली

कसायपाहुड की गाथाओं से इसकी रचना शैली का पता चलता है। शब्दार्थ की दृष्टि से गाथाएँ निलष्ट नहीं है, किन्तु इनमें प्रतिपाद्य विषय सामान्य अध्येता की समझ में नहीं आ सकता। कर्मसिद्धान्त का ज्ञाता ही उसे ठीक से समझ सकता है। अनेक गाथायें प्रश्तात्मक हैं। इनमें विभिन्न अधिकारों से सम्बद्ध विषय को प्रश्नों के रूप में निर्दिष्ट किया गया है। इन प्रश्नों से सम्बद्ध विषय को कहीं-कहीं दूसरी गाथाओं में संक्षेप में कह दिया गया है और कहीं-कहीं प्रश्नों के द्वारा ही विषय की सूचना मात्र दी गयी है। ग्रन्थ की गाथाओं और प्रतिपाद्य विषय को देखने से ज्ञात होता है कि मूल ग्रन्थ को विना उसकी व्याख्या के नहीं समझा जा सकता। इसी से ज्ञात होता है कि वाचना और व्याख्यान करने की विशेष परिपाटी रही है। यितवृषभ को आर्यमंक्षु और नागहस्ती कृत कसायपाहुड का व्याख्यान उपलब्ध न होता तो उनके लिए चुण्णिसुत्तों की रचना करना कठिन था। इसी तरह यिद वीरसेन-जिनसेन को कसायपाहुड व्याख्यान सिहत उपलब्ध नहीं होता तो वे जयध्यला जैसी विस्तृत टीका नहीं लिख सकते थे।

प्रश्नात्मक शैली पर ऐतिहासिक दृष्टि से भी विचार करना अपेक्षित है। जैन परम्परा में अर्धमागधी आगमों से यह स्पष्ट ज्ञात होता है कि भगवान् महावीर से गौतम गणधर प्रश्न के रूप में अपनी जिज्ञासा प्रकट करते हैं और महावीर उत्तर में

१६. अत्थं भासइ अरहा सुत्तं गंथंति गणहरा निऊणं ।
 सासणस्स हियद्वाए तओ सुत्तं पवत्तइ ।।
 —आवश्यकनिर्युक्ति गाथा ९२ ।

१७. सुत्तं गणहरकिह्यं तहेव पत्तेयबुद्धकिह्यं च।
सुदकेविलिणा किह्यं अभिण्णदसपुब्वि किह्यं च॥ —भगवती आराधना, गाथा ३४।
१८. कसा० पा० भाग १, पृ० १५४।

उनका समाधान करते हैं। गौतम गणधर और राजा श्रेणिक के प्रश्नोत्तर पुराण ग्रन्थों में मिलते हैं। बौद्ध परम्परा में पाली त्रिपिटक में यह प्रश्नोत्तर शैली प्राप्त होती है। इस सबसे ज्ञात होता है कि प्रश्नोत्तर शैली पर्याप्त प्राचीन काल से प्रचलित रही है। उसी में कसायपाहुड के गाथासूक्त निबद्ध हैं। यतिवृषभ ने चूणिसूक्तों में भी इस प्रणाली को अपनाया है। यतिवृषभ और वीरसेन ने प्रश्नात्मक शैली को शास्त्र की प्रामाणिकता का आधार बताया है। वीरसेन ने लिखा है कि इस पृच्छासूत्र के द्वारा चूणिकार ने अपने कर्तृत्व का निवारण किया है। इससे उन्होंने यह सूचित किया है कि उन्होंने जिस तत्त्व का प्रतिपादन किया है, वह उनकी अपनी निष्पत्ति नहीं है प्रयुत गौतम गणधर ने भगवान् महावीर से जो प्रश्न किये और उनका जो उत्तर उन्हें प्राप्त हुआ उसे यहाँ निबद्ध किया है।

इस प्रकार कसायपाहुड की शैली प्रश्नोत्तर रूप है। वैदिक और बौद्ध प्राचीन वाङ्मय में भी यही शैली पायी जाती है। ऐतिहासिक सन्दर्भ में विचार करते समय इसका विशेष महत्त्व ज्ञात होगा।

## कसायपाहुड का प्रतिपाद्य विषय

कसायपाहुड का प्रतिपाद्य विषय जैन श्रमण परम्परा के कर्म सिद्धान्त के अन्तर्गत कथायों का विवेचन है। जयधवला टीका के अनुसार कथायपाहुड सोलह हजार पद प्रमाण था, जिसे आचार्य गुणधर ने एक सौ अस्सी गाथाओं में उपसंहृत किया। टीकाकार के अनुसार कथायपाहुड की उपलब्ध सभी दो सौ तेतीस गाथाएँ तथा चूलिका गाथायें कथायपाहुड का अंग हैं और सभी गुणधर कृत हैं। इन गाथाओं में निबद्ध प्रतिपाद्य विषय गाथाक्रम से संक्षेप में जान लेना अपेक्षित है।

प्रथम गाथा में बताया गया है कि पाँचवें पूर्व की दसमी वस्तु में पेज्जपाहुड नामक तीसरे अधिकार में यह कसायपाहुड है। इस प्रकार इस गाथा में ग्रन्थ का आधार निर्दिष्ट है।

दूसरी गाथा में कहा गया है कि इसमें पन्द्रह अधिकारों में १८० सूक्तगाथायें हैं। आगे की छह गाथाओं में अधिकारों की गाथाओं का निर्देश इस प्रकार है— पेज्जदोसिविभक्ति, स्थितिविभक्ति, अनुभागविभक्ति, बंधक अर्थात् बन्ध और संक्रम, इन पाँच अर्थाधिकारों में तीन गाथायें हैं। वेदक अधिकार में चार, उपयोग में सात, चतुःस्थान में सोलह तथा व्यञ्जन नामक अधिकार में पाँच गाथायें हैं। दर्शनमोह-उपशामना नामक अधिकार में पंद्रह तथा दर्शनमोहक्षपणा अधिकार में पाँच सूक्त-गाथा हैं। संयमासंयमलिब्ध तथा चरित्रलिब्ध में एक ही गाथा है। चरित्रमोह उपशामना नामक अधिकार में आठ गाथाएँ हैं। चरित्रमोह की क्षपणा के प्रस्थापक में चार तथा संक्रमण में चार गाथाएँ हैं। अपवर्तना में तीन तथा क्षपणा की द्वादश

कृष्टियों में ग्यारह गाथाएँ हैं। कृष्टियों की क्षपणा में चार, क्षीणमोह में एक, संग्रहणी में एक, इस प्रकार चरित्रमोह के क्षपणा नामक अधिकार में अट्टाइस गाथाएँ हैं।

इसके बाद चार गाथाओं में सुत्तगाहा और उनकी भासगाहा का निर्देश किया गया है। इसके पश्चात् दो गाथाओं में पंद्रह अधिकारों के नाम निर्दिष्ट हैं। आगे १५ से २० तक छह गाथाओं में अद्धापरिमाण का कथन है। आगे प्रत्येक अधिकार की गाथाएँ दो गयी हैं।

कसायपाहुड की वास्तिवक विषयवस्तु का विवेचन गाथा २१ से होता है। इस गाथा में भी विषय का निर्देश प्रश्नात्मक पद्धित से किया गया है। कहा गया है कि—िकस कषाय में किस नय की अपेक्षा प्रेय या द्वेष रूप व्यवहार होता है ? कीन नय किस द्रव्य में द्वेष रूप होता है तथा किस द्रव्य में प्रिय के समान आचरण करता है ? मूल ग्रन्थ में इन प्रश्नों का उत्तर नहीं दिया गया। चूर्ण तथा टीका में इसका विवेचन किया गया है। इसके आगे की २२वीं गाथा में कहा गया है कि 'मोहनीय कर्म की प्रकृति, स्थिति, अनुभाग, उत्कृष्ट-अनुत्कृष्ट प्रदेश विभक्ति, झीणाझीण तथा स्थित्यन्तिक की प्ररूपणा करना चाहिए।' इस प्रकार इस गाथा द्वारा ही इस गाथा में आगत अधिकारों का कथन कर दिया गया है। चूर्णिकार तथा टीकाकार ने प्रत्येक अधिकार का पृथक्-पृथक् विवेचन किया है।

२३वीं गाथा बन्धक अधिकार से सम्बद्ध है। यह भी प्रश्नात्मक है। इसमें कहा गया है कि 'कितनी प्रकृतियों को बाँधता है? कितना स्थिति-अनुभाग को बाँधता है? कितने प्रदेशों को बाँधता है? कितनी प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेश का संक्रमण करता है?'

आगे की गाथाओं में बन्ध का कथन नहीं किया गया। संक्रम का कथन र४ से ५८ तक ३५ गाथाओं में किया गया है। ५९ से ६२ तक चार गाथाओं में वेदक अधिकार का कथन है। ये चारों गाथाएँ भी प्रक्नात्मक हैं। ६३ से ६९ तक सात गाथाओं में उपयोग अधिकार का कथन है। ये गाथाएँ भी प्रक्नात्मक हैं।

गाथा ७० से ८५ तक चतुःस्थान अर्थाधिकार का कथन है। ये सभी गाथाएँ प्रक्तात्मक नहीं हैं, मात्र दो गाथाएँ प्रक्तात्मक हैं। इन गाथाओं में कथायों के चार प्रकारों का विवरण है। आगे पाँच गाथाओं द्वारा व्यञ्जन अधिकार का निरूपण है। ये गाथायें भी प्रक्तात्मक नहीं हैं।

आगे के अधिकारों में दर्शनमोह और चरित्रमोह के उपशम तथा क्षपण का कथन है। मोक्षमार्ग में सम्यक्त्व का विशेष महत्त्व है। मोक्षमार्गी जीव को सर्वप्रथम उपशम सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है। इसका विस्तार से विवेचन किया गया है। संकाय-पत्रिका-२

इसके बाद दर्शनमोह के क्षय का विवेचन है। क्षायिक सम्यक्तव होने पर ही मोक्ष होता है। गाथा ११५ में संयमासंयमलिब्ध अधिकार का निर्देश है। इससे आगे चिरत्रमोह की उपशामना नामक अधिकार है और अन्त में चिरत्रमोह क्षपणा नामक अधिकार है। इस अधिकार में विस्तार से चिरत्रमोह के क्षय का निरूपण है। इसके बाद चूलिका गाथाएँ हैं।

## आचार्य गुणधर

कसायपाहुड की जयधवला टीका तथा इन्द्रनिन्द के श्रुतावतार से ज्ञात होता है कि कसायपाहुड के रचियता आचार्य गुणधर हैं। वे कब हुए तथा उनका जीवन-वृत्त क्या है इत्यादि बातों पर प्रकाश डालने वाले साक्ष्य उपलब्ध नहीं हैं। इन्द्रनिन्द को अपने समय में भी गुणधर और धरसेन का जीवनवृत्त, गुरुपरम्परा आदि ज्ञात नहीं हो सकी थी। इस बात की जानकारी उनके इस कथन से मिलती है कि गुणधर और धरसेन के वंशगुरु के पूर्वापर को हम नहीं जानते, क्योंकि उनके अन्वय का कथन करने वाले आगम और मुनिजनों का अभाव है—

## "गुणघरघरसेनान्वयगुर्वोः पूर्वापरक्रमोऽस्माभिः। न ज्ञायते तदन्वयकथकागममुनिजनाभावात्॥"<sup>१९</sup>

जयधवलाटीकाकार वीरसेन दोनों को वीर निर्वाण से ६८३ वर्ष पश्चात् हुआ बताते हैं, किन्तु दोनों की पूर्व परम्परा के सम्बन्ध में वे भी मौन हैं। इससे ज्ञात होता है कि उन्हें भी दोनों का पूर्वापर क्रम ज्ञात नहीं था।

यतिवृषभ ने कसायपाहुड पर चूणि की रचना की, जो जयधवला के साथ उपलब्ध है, किन्तु इस चूणि में यतिवृषभ ने गुणधर के विषय में कोई जानकारी नहीं दी। जयधवला और श्रुतावतार से गुणधर के विषय में इतनी जानकारी मिलती है कि आचार्य गुणधर ज्ञानप्रवाद नामक पंचम पूर्व की दसमीं वस्तु सम्बन्धी तृतीय कसायपाहुड या पेज्जपाहुड रूपी महासमुद्र के पारगामी थे। उन्होंने सोलह हजार पद प्रमाण पेज्जदोसपाहुड को एक सौ अस्सी गाथाओं में निबद्ध किया था। जय-धवलाकार के अनुसार ये गाथायें आचार्य परम्परा से आकर आर्यमंक्षु और नागहस्ति को प्राप्त हुईं। इन्द्रनन्दि के अनुसार गुणधर ने स्वयं उनका व्याख्यान नागहस्ति आर्यमंक्षु के लिए किया। जयधवलाकार ने गुणधर को 'वाचक' कहा है। रि

इन सन्दर्भों से कहा जा सकता है कि आचार्य गुणधर के काल निर्णय के लिए कसायपाहुड की प्राचीन परम्परा का आलोडन आवश्यक है। इसी सन्दर्भ में आर्य-मंक्षु तथा नागहस्ति के विषय में भी विचार करना आवश्यक है।

१९. श्रुतावतार, पद्य १५१।

२०. कसायपाहुड, भाग १, पू० ३६५।

## आर्यमंक्षु और नागहस्ति

आयंमंक्षु और नागहस्ति का उल्लेख आचार्य गुणधर की तरह मात्र जय-धवलाटीका और श्रुतावतार में मिलता है। दिगम्बर जैन परम्परा के अन्य साहित्य, शिखालेख या पट्टाविलयों में इनका उल्लेख नहीं मिलता। आचार्य वीरसेन ने जय-धवला टीका के प्रारम्भ में गुणधर, आर्यमंक्षु, नागहस्ति और यतिवृषभ का एक साथ निम्नप्रकार स्मरण किया है—

> "गुणहरवयणविणिगगयगाहाणत्थे वहारिओ सब्वो । जेणज्जमंखुणा सो सणागहत्थी वरं देऊ ॥ जो अज्जमंखुसीसो अंतेवासी वि णागहित्थस्स । सो वित्तिसुत्तकत्ता जइवसहो मे वरं देऊ ॥"<sup>१२९</sup>

अर्थात् जिन आर्यमंक्षु और नागहस्ति ने आचार्य गुणधर के मुखकमल से विनिर्गत गाथाओं के सर्व अर्थ को अवधारण किया, वे हमें वर प्रदान करें। जो आर्यमंक्षु के शिष्य हैं और नागहस्ति के अंतेवासी हैं, वृत्तिसूत्र के कर्ता वे यतिवृषभ मुझे वर प्रदान करें।

इससे ज्ञात होता है कि आर्यमंक्षु और नागहस्ति समकालीन थे और दोनों क कसायपाहुड के महान् वेता थे। यितवृषभ दोनों के शिष्य थे तथा उन्होंने दोनों के पास कसायपाहुड का ज्ञान प्राप्त किया था। जयधवलाकार ने दोनों को 'महावाचक' तथा 'खवण' या 'महाखवण' कहा है। चूणिकार ने अपने चूणिसूत्रों में कई विषयों के सम्बन्ध में दो उपदेशों का उल्लेख किया है और उनमें से एक उपदेश को 'पत्राइज्ज-माण' तथा दूसरे को 'अपवाइज्जमाण' कहा है। जयधवलाकार ने 'पवाइज्जमाण' का अर्थ 'सर्वाचार्यसम्मत तथा गुरुपरम्परा के क्रम से आया हुआ' किया है तथा नागहस्ति के उपदेश को 'पवाइज्जमाण' और आर्यमंक्षु के उपदेश को 'अपवाइज्ज-माण' कहा है। दिगम्बर परम्परा में आर्यमंक्षु और नागहस्ति के विषय में अब तक मात्र यही सन्दर्भ उपलब्ध हुए हैं जो विशेष महत्त्वपूर्ण हैं।

श्वेताम्बर पट्टाविलयों में आर्यमंगु तथा नागहस्ती नामक आचार्यों का उल्लेख मिलता है। निन्दसूत्र की स्थिवराविल में इन दोनों आचार्यों का स्मरण बड़े आदर के साथ करते हुए आर्यमंगु को ज्ञान और दर्शन गुणों का प्रभावक तथा श्रुतसमुद्र का पारगामी लिखा है तथा नागहस्ति को कर्मप्रकृति का व्याख्यान करने वालों में प्रधान बताते हुए उनके वाचक वंश की वृद्धि की कामना की है। <sup>२२</sup>

२१. कसायपाहुड, भाग १, गाथा ७, ८। २२. नन्दिसूत्र, गाथा २८, ३०।

कसायपाहुड की प्राचीन परम्परा के सन्दर्भ में उक्त दोनों आचार्यों का अध्य-यन विशेष उपयोगी सिद्ध होगा। यतिवृषभ

कसायपाहुड के गाहासुत्तों पर यतिवृषभ ने छह हजार इलोक प्रमाण 'चुण्णिसुत्तों' की रचना की थी। जयधवला टीका के साथ 'चुण्णिसुत्त' उपलब्ध हैं। कसाय-पाहुड की गाथाओं और यतिवृषभ के चूणिसुत्तों का पं० हीरालाल सिद्धान्तशास्त्री ने स्वतन्त्र रूप से सम्पादन किया था। वीर शासन संघ, कलकत्ता से इसका प्रकाशन हुआ है। इसकी प्रस्तावना में यतिवृषभ और उनके चूणिसुक्तों पर विस्तार से विचार किया है। पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री ने 'जैन साहित्य का इतिहास' ग्रन्थ में यतिवृषभ के समय और रचनाओं आदि पर विस्तार पूर्वक विचार किया है। विशेष अध्ययन करते समय इस सामग्री का आलोडन आवश्यक है। यहाँ संक्षेप में कसायपाहुड के सन्दर्भ में यतिवृषभ और उनके चूणि सूक्तों पर विचार अपेक्षित है।

जयधवला टीकाकार के अनुसार यितवृषभ ने कसायपाहुड के गाहासुत्तों पर छह हजार रलोक प्रमाण चूणिसूत्तों की रचना की। ये प्राकृत गद्य में निबद्ध हैं। टीकाकार के अनुसार आचार्य गुणधर ने सोलह हजार पद प्रमाण पेजजदोसपाहुड को एक सौ अस्सी सुत्तगाथाओं में उपसंहत किया था। आचार्य परम्परा से आती हुई वे सुत्तगाहा आर्यमंक्षु और नागहस्ति को प्राप्त हुईं। उन्हीं से सम्यक् रूप से सुनकर यितवृषभ ने चूणिसूत्तों की रचना की। इस सन्दर्भ में यितवृषभ को आर्यमंक्षु तथा नागहस्ति का शिष्य बताया गया है। आर्यमंक्षु और नागहस्ति का सन्दर्भ दिगम्बर साहित्य में अन्यत्र अनुपलब्ध है। स्वेताम्बर पट्टाविलयों में आर्यमंगु तथा नागहस्ति के विषय में जो जानकारी मिलती है, उसके साथ उनके समय पर विचार करना अपेक्षित है। इससे यितवृषभ का समय निर्धारित करने में मदद मिलेगी।

कषायपाहुड की टीका में यितवृषभ को प्राचीन कर्मसिद्धान्त के एक महान् वेता में रूप में प्रस्तुत किया गया है। चूर्णिसूक्त इसके प्रत्यक्ष प्रमाण हैं। चूर्णिसूक्तों के अध्ययन से यह भी ज्ञात होता है कि यितवृषभ मात्र कषायपाहुड के ही विशेषज्ञ नहीं थे, प्रत्युत वे महाकर्मप्रकृतिपाहुड के भी विशेषज्ञ थे। पंडित ही रालाल शास्त्री ने लिखा है कि 'चूर्णिकार के सामने कर्मसाहित्य के कम से कम षड्खंडागम, कम्म-पयडी, सतक और सित्तरी ये चार ग्रन्थ अवश्य विद्यमान थे। विशेष इन ग्रन्थों के तुलनात्मक सन्दर्भों पर भी उन्होंने विचार किया है।

यतिवृषभ का दूसरा प्राकृत ग्रन्थ तिलोयपण्णत्ति है। १४ वर्तमान में जो

'संकाय-पत्रिका-'रे

२३. कषायपाहुडसुत्त, प्रस्तावना, वीर शासन संघ, कलकत्ता । २४. तिलोयपण्णत्ति, जीवराज जैन ग्रन्थमाला, सोलापुर ।

तिलोयपण्णित्त ग्रन्थ प्रकाशित है, उसके सम्पादकों ने ग्रन्थ और ग्रन्थकार के विषय में पर्याप्त ऊहापोह किया है। कसायपाहुड के चूर्णिसूक्तों के कर्ता यतिवृषभ तथा वर्तमान में उपलब्ध तिलोयपण्णित्त को एक मानने में जो प्रश्न उपस्थित होते हैं, उन पर भी विद्वानों ने विचार किया है। भ कषायपाहुड के अध्ययय-अनुशीलन में इस सब सामग्री का उपयोग किया जाना चाहिए।

### वीरसेन-जिनसेन

कसायपाहुड के गाहासुत्त तथा यितवृषभ के चुिण्णसुत्त वर्तमान में वीरसेन-जिनसेन की विशालकाय जयधवला टीका के माध्यम से ही उपलब्ध हुए हैं। यह टीका मिणप्रवाल न्याय से प्राकृत और संस्कृत मिश्रित शैली में लिखी गयी है। इसका परिमाण साठ हजार क्लोक प्रमाण है। पट्खंडागम पर बहत्तर हजार क्लोक प्रमाण टीका लिखने के बाद जयधवला टीका लिखी गयी। यह रचना शक संवत् ७५९ (ई० सन् ८३७) में पूरी हुई। उस समय राष्ट्रकूट नरेश अमोघवर्ष का राज्य था। टीकाकार के समय आदि के विषय में उसके सम्पादकों ने विस्तार से विचार किया है।

जयधवला टीका का महत्त्व अनेक दृष्टियों से हैं। वीरसेन ने यह टीका लिखना प्रारम्भ की थी, किन्तु वे उसे पूरा करने के पूर्व ही स्वर्गवासी हो गये। उनके शिष्य जिनसेन ने अपने गुरु द्वारा आरम्भ किए इस महत्त्वपूण कार्य को उसी निष्ठा और योग्यता के साथ सम्पन्न किया। टीका में कहीं भी इस बात का उल्लेख नहीं मिलता कि कितनी टीका वीरसेन ने और कितनी जिनसेन ने लिखी। ग्रन्थ की अन्तिम प्रशस्ति से तथा वीरसेन के लिए भूतकाल की किया के प्रयोग से इस बात का पता चलता है। जिनसेन ने लिखा है कि 'गुरु' के द्वारा बहुवक्तव्य पूर्वार्घ के लिखे जाने पर, उसको देखकर इस अल्प वक्तव्य उत्तरार्घ को उसने पूरा किया। दिससे यह ज्ञात नहीं होता कि पूर्वार्घ कहाँ तक है।

जयधवला टीका विशद्, स्पष्ट और गम्भीर है। शैली व्याख्यात्मक होते हुए भी अनेक नये तथ्यों से परिपूर्ण है। प्राचीन आचार्यों के मतों का पूर्ण प्रमाणिकता के साथ उल्लेख किया गया है। टीकाकार ने प्राचीन आगमिक परम्परा की पूरी रक्षा की है तथा एक ही विषय में प्राप्त विभिन्न आचार्यों के विभिन्न उपदेशों का उल्लेख किया है। सैद्धान्तिक चर्चा के लिए प्राकृत का उपयोग किया गया है तथा दार्शनिक चर्चाएँ और व्युत्पत्तियाँ संस्कृत में निबद्ध हैं। कहीं-कहीं ऐसे वाक्य भी मिलते हैं जिनमें प्राकृत और संस्कृत दोनों प्रयुक्त हैं।

जयधवला टीका में कसायपाहुड की गाथाओं और चूर्णिसूक्तों में निहित विषय २५. जैन साहित्य का इतिहास, भाग १, २। २६. जयधवला प्रशस्ति, २लो० ३६।

को विशद रूप से पूर्णतया स्पष्ट किया गया है। यहाँ तक कि चूर्णिकार द्वारा प्रयुक्त अंकों तक की व्याख्या प्रस्तुत की है। इसके साथ ही अनेक दार्शनिक और सैद्धान्तिक मतों को आचायों के नामोल्लेख पूर्वक प्रस्तुत किया है।

जयधवला टीका का सर्वाधिक महत्त्व इस बात में है कि टीकाकार ने कसाय-पाहुड के 'गाहासुत्त' और यतिवृषभ द्वारा उन पर रचे 'चुण्णिसुत्त' टीका में पूर्ण रूप से समाहित करके उस अमूल्य निधि को सुरक्षित बचा लिया। यदि जयधवलाकार इसे सुरक्षित न रखते तो वे दोनों महान् ग्रन्थ अन्य अनेक प्राचीन आगम ग्रन्थों की तरह लुप्त हो गये होते। कसायपाहुड का अनुशीलन इस टीका के विना शक्य नहीं हैं। अर्थमागधी परम्परा में कसायपाहुड

अर्धमागवी के उपलब्ध साहित्य में वर्तमान में कसायपाहुड नाम का कोई स्वतन्त्र ग्रन्थ नहीं है तथापि उपलब्ध सन्दर्भों से ज्ञात होता है कि अर्धमागधी परम्परा में कसायपाहुड की मान्यता प्रायः १०वीं ज्ञाती तक रही है।

अर्धमागधी में कमंसिद्धान्त विषयक साहित्य स्वतन्त्र रूप से उपलब्ध है। कम्मपयडी तथा पञ्चसंग्रह नाम से दो ग्रन्थ दोनों परम्पराओं में उपलब्ध हैं। कम्मपयडी पर अर्धमागधी परम्परा में चूिण और टीकाएँ भी प्राप्त हैं। शौरसेनी परम्परा के उपलब्ध कसायपाहुड में प्राप्त सत्तह गाथाएँ किञ्चित् पाठ भेद के साथ इस कम्मपयडी में भी पायी जाती हैं। कसायपाहुड के संक्रम अधिकार की २७ से ३९ तक को तेरह गाथाएँ कम्मपयडी के संक्रमकरण अधिकार में पायी जाती हैं। इसी तरह दर्शनमोह के उपशम अधिकार की गाथा संख्या १००, १०३, १०४, १०५ कम्मपयडि में इसी प्रसंग में उपलब्ध हैं। पंडित हीरालाल सिद्धान्तशास्त्री ने अपनी प्रस्तावना में तथा पंडित कैलाशचन्द्र शास्त्री ने जैन साहित्य का इतिहास में दोनों पर तुलनात्मक रूप से विचार किया है। १८

कम्मपयडी को चूर्णिकार ने कम्मपयडीसंग्रहणी नाम दिया है और प्रथम गाथा की उत्थानिका में लिखा है कि विच्छिन्न कर्मप्रकृति महाग्रन्थ के अर्थ का ज्ञान कराने के लिए आचार्य ने सार्थक नाम वाला कर्मप्रकृतिसंग्रहणी नामक प्रकरण रचा है।

कम्मपयि के कर्ता शिवशर्म सूरि माने जाते हैं। उन्होंने दृष्टिवाद के अन्तर्गत द्वितीय पूर्व में से उद्धार कर यह ग्रन्थ लिखा। इनका समय निश्चित् नहीं हैं, फिर भी विश् संर्थ २०० के आस-पास अनुमानित किया जाता है।

चन्द्रिष महत्तर (८-१० शती) ने अपने पञ्चसंग्रह की रचना में जिन पाँच

२७. कर्मप्रकृति, मुक्ताबाई ज्ञानमंदिर, डभोई, अहमदाबाद ।

२८. जैन साहित्य का इतिहास, भाग १, पू० २९७ ३०१।

२९. जैन साहित्य का बृहत् इतिहास ।

कर्मग्रन्थों का उपयोग किया था, उसमें एक कसायपाहुड भी था। पञ्चसंग्रह के टीकाकार मलयगिरि ने लिखा है कि इस पंचसंग्रह में शतक, सप्तिका, कषायप्राभृत, सत्कर्म और कर्मप्रकृति इन पाँच ग्रन्थों का संग्रह है—

''पंचानां शतक सप्तिका-ऋषायप्राभृत-सत्कर्म-कर्मप्रकृतिलक्षणानां ग्रन्था-नाम् ।''<sup>3</sup>

इन सन्दर्भों से ज्ञात होता है कि लगभग दशमी शती तक अर्धमागधी परम्परा में कसायपाहुड की मान्यता रही है।

## अनुसन्धान की सम्भावनायें

शौरसेनी या दिगम्बर परम्परा में कषायपाहुड के गाहासुत्त, चुण्णिसुत्त तथा जयधवला जैसी विशालकाय टीका के प्रकाश में आने से कषायपाहुड की एक अविच्छिन्न परम्परा अध्ययन-अनुशीलन के लिए उपलब्ध है। अर्धमागधी परम्परा के प्रज्ञापना, कम्मपयडि, पञ्चसंग्रह आदि ग्रन्थों से यह स्पष्ट है कि अर्धमागधी या इवेताम्बर परम्परा में भी दशवीं शती तक कपायपाहुड की प्रान्यता रही है।

दोनों ही परम्पराएँ कषायपाहुड का मूल स्रोत दृष्टिवाद के पूर्व नामक महान् प्राचीन आगमों को मानती हैं। इससे यह स्पष्टरूप से कहा जा सकता है कि कषाय-पाहुड की मान्यता अखंड जैन श्रमण परम्परा में प्राचीन काल से चली आयी और दिगम्बर-श्वेताम्बर परम्परा भेद होने के बाद भी बहुत काल तक चलती रही। इस बात के पूर्वाग्रह से मुक्त होकर कि अमुकग्रन्थ से अमुक ग्रन्थ में गाथाएँ ली गयी हैं, यदि व्यापक दृष्टिकोण से अनुशीलन किया जाये तो दोनों परम्पराओं के आगमों से प्राचीन कषायपाहुड के मूल गाथा सुत्त और उनकी परम्परा का व्यवस्थित स्वरूप और ऐतिहासिक कम निश्चित किया जा सकता है। बहुत जटिल और श्रमसाध्य होने पर भी यह कार्य असम्भव नहीं है। इस प्रकार के अनुसन्धान कार्य आरम्भ होने पर यह आशा की जा सकती है कि जैन श्रमण परम्परा की उन सेद्धान्तिक और दार्शनिक मान्यताओं का पुनराकलन सम्भव है, जो सम्प्रदायों में विभक्त होने के पूर्व हजारों-हजार वर्षों के चिन्तन, मनन और प्रयासों के आधार पर अर्हतों-तीर्थंकरों और श्रुतकेविलयों ने प्रतिष्ठापित की थी।

कषायपाहुड की गाथाओं के प्रत्येक शब्द का अनुऋम प्रथम बार इस संस्करण में प्रस्तुत किया गया है। इससे प्राकृत के प्राचीन शब्द-रूपों, वैकल्पिक प्रयोगों, विभक्तियों, सिन्ध, समास के नियमों, कृदन्त और तिद्धत के प्रत्ययों, संज्ञा, सर्वनाम तथा कियाओं आदि का जो स्वरूप उपस्थित होता है, उससे कषायपाहुड के भाषायी अनुशीलन के साथ प्राकृतों के भाषाशास्त्रीय अध्ययन को बल मिलेगा।

३०. पंचसंग्रह टीका, पृ० ३।

उपर्युक्त तथ्यों से यह भी ज्ञात होता है कि कमंसिद्धान्तिविषयक चिन्तन जैन श्रमण परम्परा में वद्धांमान महावीर से पूर्व पर्याप्त रूप में विकसित हो चुका था। यही कारण है कि उसे बारहवें अंग दिद्विवाय के अन्तर्गत चौदह पूर्वों में समाहित किया गया। कमंसिद्धान्त के ज्ञाता और विवेचक आचार्यों की परम्परा महावीर के बाद पर्याप्त समय तक चलती रही। आचार्यों की व्याख्याओं से कमंसिद्धान्त का और अधिक विस्तार हुआ। व्याख्यान भेद से भिन्न-भिन्न परम्पराएँ बनीं। कमंसिद्धान्त को लिपिबद्ध करते समय विभिन्न आचार्यों ने प्राचीन दाय का पूरा-पूरा उपयोग करने का प्रयत्न किया, फिर भी परम्परा की भिन्नताओं के कारण लिपिबद्ध ग्रन्थ परम्पराओं में बँट गये तथा देश और काल के अनुसार भाषागत परिवर्तनों से भी प्रभावित हुए। इतना होने पर भी सौभाग्य से जैन परम्परा में कमंसिद्धान्त विषयक सामग्री प्रचुर मात्रा में सुरक्षित है। एक तटस्थ अध्येता के लिए यह बहुत कठिन नहीं है कि उपलब्ध सामग्री के आधार पर वह कमं सिद्धान्त के विकास क्रम को न समझ सके। सम्पूर्ण भारतीय कमं साहित्य के सन्दर्भ में देखने पर जैन परम्परा के कर्म-सिद्धान्त की विशेषता का भी स्पष्ट परिज्ञान होता है।

प्राचीन काल से कर्मसिद्धान्त भारतीय चिन्तन का एक महत्त्वपूर्ण विषय रहा है। विश्व के वैविध्य, जन्म-मरण, मुख-दुःख आदि के कारणों की गवेषणा के कम में अनेक विचार प्रस्फुटित हुए। इसी चिन्ताधारा में कर्म का अद्भुत सिद्धान्त प्रतिफिलित हुआ। सम्पूर्ण भारतीय धर्म-दर्शनों ने इस सिद्धान्त को किसी न किसी रूप में स्वीकार किया। धार्मिक और दार्शनिक सिद्धान्तों के प्रतिपादन में इसका उपयोग किया गया। इस प्रकार कर्मसिद्धान्त के विकास में सभी भारतीय-परम्पराओं का योगदान है, तथापि भारतीय मनीषा के इस आविष्कार का जितना सूक्ष्म, सुव्यवस्थित, सुसम्बद्ध तथा सर्वाङ्ग विवेचन जैन परम्परा के साहित्य में उपलब्ध होता है, वैसा अन्यत्र अप्राप्त है। जैन तत्त्वचिन्तन तथा आचार विषयक सिद्धान्त इसके मौलिक आधार हैं। इसी आधार पर जैन आचार्यों ने व्यक्तिस्वातन्त्र्य, स्वकृत कर्म और उसके फल का दायित्व, पूर्व तथा पश्चात् कालीन जीवन, आत्मा का स्वतन्त्र अस्तित्व तथा उसके पुरुषार्थ की सार्थकता आदि सिद्धान्तों का विवेचन किया। इसके साथ ही कालवाद, स्वभाववाद, नियतिवाद, यदृच्छावाद, भूतवाद, ईश्वरवाद आदि की समीक्षा की। इसके लिए जैन परम्परा में कर्मसिद्धान्त का प्रतिपादन करने वाले अनेक विशालकाय शास्त्र निर्मित हुए।

कषायों का विवेचन कर्मसिद्धान्त के अन्तर्गत आता है। कर्मबन्धन में कषायों की निर्णायक भूमिका है। कषायों की तीव्रता और मन्दता के अनुरूप कर्मबन्धन

निर्धारित होता है। इसो कारण 'कसायपाहुड' नाम से कषायों का स्वतन्त्र रूप से विवेचन करने को परम्परा चली। भविष्य के अनुसन्धानों में 'कसायपाहुड' की प्राचीन धारा तथा उसके विकासक्रम का ब्योरेबार अध्ययन होना चाहिए। इसके लिए यह आवश्यक है कि सभी परम्पराओं के उपलब्ध साहित्य का समालोचक दृष्टि से आलोडन किया जाये। आशा है 'कसायपाहुडसुत्तं' का प्रस्तुत संस्करण ऐसे अध्ययन में उपयोगी सिद्ध होगा।

#### आभार

'कसायपाहुडसुत्तं' का प्रस्तुत संस्करण तैयार करने में डॉ॰ सुनीता जैन का प्रमुख सहभाग है। मूल ग्रन्थ की प्रेस कापी तथा पूरी गाथाओं के प्रत्येक शब्द की सूची तैयार करने का कठिन कार्य उन्होंने अनवरत श्रम करके सम्पन्न किया। शब्द सूची को अनुक्रम से व्यवस्थित करने का कार्य मेरे प्रिय विद्यार्थी डाँ॰ ऋषभचन्द्र जैन तथा डाँ॰ कमलेश जैन ने मिलकर सम्पन्न किया है। हिन्दी में ग्रन्थ का भावानुवाद डाँ॰ कमलेश तथा डाँ॰ सुनीता जैन ने लिखा है। प्राकृत आगम परम्परा के अध्ययन से सम्बद्ध रहने के कारण सभी अपना कार्य आत्म विश्वास और निष्ठा के साथ सम्पन्न कर सके। उनका यह सहभाग उनके स्वतन्त्र अध्ययन का पाथेय बने, ऐसी कामना करता हूँ। कसायपाहुड की प्राचीन परम्परा के सम्बन्ध में मान्य भाई प्रो॰ मधुसूदन ढाकी से कई बार विस्तार से चर्चा हुई है। प्रसगतः अन्य अनेक विषयों पर भी विचार हुआ है। उस सबका समावेश इस प्रस्तावना में सम्भव नहीं था। उनकी तटस्थ और समालोचक दृष्टि तथा प्राचीन जैन श्रमण धारा के गम्भीर अध्ययन से मुझे अपने अध्ययन-अनुशीलन के लिए बहुत बल मिला। इसके लिए उनका हृदय से ऋणी हूँ। इस उपक्रम में प्रत्यक्ष या परोक्ष रूप में अन्य जिसका भी सहयोग प्राप्त हुआ, उन सबका कृतज्ञ हूँ।

कसायपाहुडसुत्तं का प्रकाशन संकाय पित्रका के अतिरिक्त स्वतन्त्र रूप से प्राकृत जैनिवद्या ग्रन्थमाला के अन्तर्गत हो रहा है। इससे इस ग्रन्थ के अध्ययन की सम्भावनाएँ और अधिक व्यापक होंगी। ज्ञान का क्षेत्र विशाल है। बहुत सावधानी रखने पर भी त्रुटियाँ सम्भव हैं। सुधीजन उनका परिमार्जन कर इस ग्रन्थ का उपयोग करेंगे, यह विश्वास है। इस ग्रन्थमाला में 'परमागमसारो' तथा 'तच्च-वियारो' के बाद यह तीसरा प्राकृत ग्रन्थ है। प्राकृत की ज्ञान सम्पदा में इससे नयी श्रीवृद्धि होगी।

गोकुलचन्द्र जैन अध्यक्ष, प्राकृत एवं जैनागम विभाग सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय

# आचार्य गुणधर विरचित कसायपाहुडसुत्तं

## कसायपाहुडसुत्तं

- पुव्विम्म पंचमिम्म दु दसमे वत्थुम्मि पाहुडे तदिए ।
   पेज्जं ति पाहुडिम्म दु हविद कसायाण पाहुडं णाम ।।
- गाहासदे असीदे अत्थे पण्णरसधा विहत्तिम्म ।
   वोच्छामि सुत्तगाहा जिय गाहा जिम्म अत्थिम्म ।।
- पेज्ज-दोसिवहत्ती द्विदि अणुभागे च बंधगे चेव ।
   तिण्णेदा गाहाओ पंचसु अत्थेसु णादव्वा ॥
- 4) चत्तारि वेदयम्मि दु उवजोगे सत्त होंति गाहाओ ।सोलस य चउट्टाणे वियंजणे पंच गाहाओ ।।
- दंसणमोहस्सुवसामणाए पण्णारस होंति गाहाओ ।
   पंचेव सुत्तगाहा दंसणमोहस्स खवणाए ॥
- 6) लद्धी य संजमासंजमस्स लद्धी तहा चरित्तस्स ।दोसु वि एक्का गाहा अट्ठेवुवसामणद्धिम्म ॥
- चत्तारि य पट्ठवए गाहा संकमाए वि चत्तारि ।
   ओवट्टणाए तिण्णि दु एक्कारस होंति किट्टीए ।।
- चत्तारि य खवणाए एक्का पुण होदि खीणमोहस्स । एक्का संगहणीए अट्ठावीस समासेण ।।
- 9) किट्टीकयवीचारे संगहणी खीणमोहपट्टवए । सत्तेदा गाहाओ अण्णाओ सभासगाहाओ ॥
- 10) संकामण-ओवट्टण-िकट्टी-खवणाए एक्कवीसं तु । एदाओ सुत्तगाहाओ सुण अण्णा भासगाहाओ ॥
- 11) पंच य तिष्णि य दो छक्क चउक्क तिष्णि तिष्णि एक्का य। चत्तारि य तिष्णि उभे पंच य एक्कं तह य छक्कं॥

संकाय-पत्रिका--२

Ç

#### श्रमणविद्या

#### 998

- 12) तिण्णि य चउरो तह दुग चत्तारि य होंति चउक्कं च। दो पंचेव य एक्का अण्णा एक्का य दस दो य।।
- 13) पेज्ज-दोसिवहत्ती द्विदि अणुभागे च बंधगे चेय। वेदग-उवजोगे वि य चउट्ठाण-वियंजणे चेय।।
- 14) सम्मत्त-देसिवरयी संजम-जवसामणा च खवणा च । दंसण-चरित्तमोहे अद्धापरिमाणिष्देसो ॥
- 15) आविलय-अणायारे चिक्खिदय-सोद-घाण-जिब्भाए। मण-वयण-काय-पासे अवाय-ईहा-सूदस्सासे।।
- 16) केवलदंसण-णाणे कसाय-सुक्केक्कए पुधत्ते य । पडिवादुवामेंतय-खवेंतए संपराए य ॥
- 17) माणद्धा कोहद्धा मायद्धा तह य चेव लोहद्धा । खुद्धभवग्गहणं पुण किट्टीकरणं च बोद्धव्वा ॥
- 18) संकामण-ओवट्टण-उवसंतकसाय-खीणमोहद्धा । उवसामेंतय-अद्धा खवेंत-अद्धा य बोद्धव्या ॥
- 19) णिव्वाघादेणेदा होति जहण्णाओ आणुउव्वीए । एत्तो अणाणुपुव्वी उक्कस्सा होति भजियव्वा ॥
- 20) चक्खू सुदं पुधत्तं माणोवाओ तहेव उवसंते । उवसामेंतय-अद्धा दुगुणा सेसा ह सविसेसा ॥
- 21) पेज्जं वा दोसो वा किम्म कसायिम्म कस्स व ण्यस्स । दुट्टो व किम्म दव्वे पियायदे को किंह वा वि ॥
- 22) पयडीए मोहणिज्जा विहत्ती तह द्विदीए अणुभागे । जनकस्समणुक्कस्सं झीणमझीणं च ठिदियं वा ॥
- 23) कदि पयडीयो बंधदि ट्विदि-अणुभागे जहण्णमुक्कस्सं। संकामेइ कदि वा गुणहीणं वा गुणविसिट्टं॥
- 24) संकम-उवक्कमिवही पंचितहो चउव्विहो य णिक्खेवो । णयिविहि पयदं पयदे च णिग्गमो होइ अट्रविहो ॥

#### कसायपाहुडसुत्तं

- 25) एक्केक्काए संकमो दुविहो संकमिवही य पयडीए । संकमपडिग्गहविही पडिग्गहो उत्तम-जहण्णो ।।
- 26) पयडि-पयडिट्ठाणेसु संकमो असंकमो तहा दुविहो । द्विहो पडिग्गहिवही दुविहो अपडिग्गहिवही य ॥
- 27) अट्ठावीस चउवीस सत्तरस सोलसेव पण्णरसा । एदे खलु मोत्तूणं सेसाणं संकमो होइ ॥
- 28) सोलसग बारसट्टग वीसं वीसं तिगादिगधिगा य । एदे खलु मोत्तूणं सेसाणि पडिग्गहा होति ॥
- 29) छव्वीस सत्तवीसा य संकमो णियम चदुसु ट्ठाणेसु । वावीस पण्णरसगे एक्कारस ऊणवीसाए ॥
- 30) सत्तारसेगवीसासु संकमो णियम पंचवीसाए । णियमा चदुसु गदीसु य णियमा दिट्ठीगए तिविहे ॥
- 31) वावीस पण्णरसगे सत्तग एगारसूणवीसाए । तेवीस संकमो पूण पंचसू पंचिंदिएसु हवे ॥
- 32) चोद्सग दसग सत्तग अट्टारसगे च णियम वावीसा । णियमा मणुसगईए विरदे मिस्से अविरदे य ॥
- 33) तेरसय णवय सत्तय सत्तारय पणय एक्कवीसाए । एगाधिगाए वीसाए संक्रमो छप्पि सम्मत्ते ॥
- 34) एत्तो अवसेसा संजमिन्ह उवसामगे च खवगे च । वीसा य संकम-दुगे छक्के पणगे च बोद्धव्वा ।।
- 35) पंचसु च ऊगवीसा अहुरस्य चद्सु होंति बोद्धव्वा । चोद्दस छसु पयडीसु य तेरसयं छक्क पणगम्हि ॥
- 36) पंच चउक्के बारस एक्कारस पंचगे तिग चउक्के । दसगं चउक्क-पणगे णवगं च तिगम्मि बोद्धव्वा ॥

27-39. cf. कम्मपयडि गा. 10-22.

संकाय⊰पत्रिका+२

#### 998

#### श्रमणविद्या

- 37) अट्टदुग तिग चउक्के सत्त चउक्के तिगे च बोद्धव्वा । छक्कं दुगिम्ह णियमा पंच तिगे एक्कग दुगे वा ॥
- 38) चत्तारि तिग चउक्के तिण्णि तिगे एक्कगे च बोद्धव्वा । दो दुसु एगाए वा एगा एगाए बोद्धव्वा ॥
- 39) अणुपुन्वमणणुपुन्वं झीणमझीणं च दंसणे मोहे । उवसामगे च खवगे च संकमे मग्गणोवाया ॥
- 40) एक्केक्किम्हि य ट्ठाणे पिडिग्गहे संकमे तदुभए च । भविया वा भविया वा जीवा वा केस् ठाणेस् ॥
- 41) कदि किम्ह होति ठाणा पंचिवहे भावविधि विसेसिम्ह। संकमपिंडिगहो वा समाणणा वाध केव चिरं॥
- 42) णिरयगइ-अमर-पंचिदियेसु पंचेव संकमट्ठाणा । सन्वे मणुसगईए सेसेसु तिगं असण्णीसू ॥
- 43) चदुर दुगं तेवीसा गिच्छत्तमिस्सगे य सम्मत्ते । वावीस पणय छनकं विरदे मिस्से अविरदे य ॥
- 44) तेवीस सुक्कलेस्से छक्कं पुण तेज-पम्मलेस्सासु । पणयं पुण काऊए णीलाए किण्हलेस्साए ॥
- 45) अत्रगयवेद-णवंसय-इत्थी-पुरिसेसु चाणुपुव्वीए । अट्ठारसयं णवयं एक्कारसयं च तेरसया ॥
- 46) कोहादी उवजोगे चदुसु कसाएसु चाणुपुन्त्रीए । सोलस य ऊणवीस तेवीसा चेव तेवीसा ॥
- 47) णाणम्हि य तेवीसा तिविहे एक्किम्ह एक्किवीसा य । अण्णाणिम्हि य तिविहे पंचेव य संकमट्ठाणा ॥
- 48) आहारय-भविएसु य तेवीसं होति संकमट्ठाणा । अणाहारएसु पंच य एक्कं ट्ठाणं अभिवयेसु ॥
- 49) छव्वीस सत्तावीसा तेवीसा पंचवीस वावीसा।
  एदे सुण्णट्ठाणा अवगदवेदस्स जीवस्स।

- 50) उगुवीसट्ठारसयं चोद्दस एक्कारसादिया सेसा । एदे सुण्णट्ठाणा णवुंसए चोद्दसा होंति ॥
- 51) अट्ठारस चोइसयं ट्ठाणा सेसा य दसगमादीया । एदे सुण्णट्ठाणा बारस इत्थीसु बोद्धव्या ॥
- 52) चोद्दश्य णवगमादी हवंति उवसामगे च खवगे च । एदे सुण्णट्ठाणा दस वि य पुरिसेसु बोद्धव्वा ॥
- 53) णव अट्ठ सत्त छक्कं पणग दुगं एक्कयं च बोद्धव्वा । एदे सृष्णट्ठाणा पढमकसायोवज्तेसु ॥
- 54) सत्त य छक्कं पणगं च एक्कयं चेव आणुपुट्वीए । एदे सुण्णट्ठाणा विदियकसायोवजुत्तेसु ॥
- 55) दिट्ठे सुण्णासुण्णे वेदकसाएसु चेव ट्ठाणेसु । मग्गणगवेसणाए दु संकमो आणुपुव्वीए ॥
- 56) कम्मंसियट्ठाणेसु य बंधट्ठाणेसु संकमट्ठाणे । एक्केक्केण समाणय बंधेण य संकमट्ठाणे ॥
- 57) सादि य जहण्णसंकमकदिखुत्तो होइ ताव एक्केक्के । अविरहिदसांतरं केविचरं कदिभागपरिमाणं ॥
- 58) एवं दब्वे खेतें काले भावे य सण्णिवादे य । संकमणयं णयिवदू णेया सुद-देसिदमुदारं ॥
- 59) कदि आविलयं पवेसेइ कदि च पिवस्संति कस्स आविलयं। खेत्त-भव-काल-पोग्गल-ट्ठिदिविवागोदयखयो दु ॥
- 60) को कदमाए द्ठिदीए पवेसगो को व के य अणुभागे। सांतरणिरंतरं वा कदि वा समया दु बोद्धव्वा।।
- 61) बहुगदरं बहुगदरं से काले को णु थोवदरगं वा। अणुसमयमुदीरेंतो कदि वा समये उदीरेदि॥
- 62) जो जं संकामेदि य जं बंधदि जं च जो उदोरेदि । तं केण होइ अहियं दि्ठदि-अणुभागे पदेसग्गे ॥

#### श्रमणविद्या

#### 986

- 63) केवचिरं उवजोगो किम्म कसायिम्म को व केण हियो ।
   को वा किम्म कसाए अभिक्खमुवजोगमुवजुत्तो ॥
- 64) एक्किम्स भवग्गहणे एक्किकसायिम कदि च उवजोगा। एक्किम्म य उवजोगे एक्किकसाए कदि भवा च।।
- 65) उवजोगवग्गणाओ कम्मि कसायम्मि केत्तिया होति । कदिरस्से च गदीए केवडिया वग्गणा होति ॥
- 66) एक्कम्हि य अणुभागे एक्ककसायम्मि एक्ककालेण। उवजुत्ता का च गदी विसरिसमुबजुज्जदे का च ॥
- 67) केवडिया उवजुत्ता सरिसीसु च वग्गणा-कसाएसु । केवडिया च कसाए के के च विसिस्पदे केण ॥
- 68) जे जे जिम्ह कसाए उवजुत्ता किण्णु भूदपुव्वा ते । होहिति च उवजुत्ता एवं सव्वत्थ बोद्धव्या ॥
- 69) उवजोगवग्गणाहि च अविरहिदं काहि विरहिदं चावि । पढम-समयोवजुरोहि चरिमसमए च बोद्धव्वा ॥
- 70) कोहो चउवित्रहो वृत्तो माणो ति चउवित्रहो भवे । माया चउवित्रहा वृत्ता लोभो वि य चउवित्रहो ॥
- 71) णगपुरुविवालुगोदयराईसिरसो चउव्विहो कोहो। सेलघणअट्ठिदारुअलदासमाणो हवदि माणो।।
- 72) वंसीजण्हुगसरिसी मेंढविसाणसरिसी य गोमुत्ती । अवलेहणीसमाणा माया वि चउव्विहा भणिदा ॥
- 73) किमिरायरत्तसमगो अक्खमलसमो य पंसुचेवसमो । हालिद्दवत्थसमगो लोभो वि चउव्विहो भणिदो ॥
- 74) एदेसि ट्ठाणाणं चदुसु कसाएसु सोलसण्हं पि । कं केण होइ अहियं ट्ठिदि अणुभागे पदेसग्रे ।।
- 75) माणे लदासमाणे उक्कस्सा वग्गणा जहण्णादो । हीणा च प्रदेसग्गे गुणेण णियमा अणंतेण ॥

- 76) णियमा लदासमाणो दाहसमाणो अणंतगुणहीणो । सेसा कमेण हीणा गुगेण णियमा अणंतेण ।।
- 77) णियमा लदासमाणो अणुभागग्गेण वग्गणग्गेण। सेसा कमेण अहिया गुणेण णियमा अणंतेण।।
- 78) संधीदो संधी पुण अहिया णियमा च होइ अणुभागे । हीणा च पदेसग्गे दो वि य णियमा विसेसेण ॥
- 79) सव्वावरणीयं पुण उक्कस्सं होइ दारुअसमाणे । हेटठा देसावरणं सव्वावरणं च उवरिल्लं ।।
- 80) एसो कमो य मार्ग मायाए णियमसा दु लोभे वि । सन्वं च कोहकम्मं चद्सु ट्ठाणेसु बोद्धव्वं ॥
- 81) एदेसि ट्ठाणाणं कदमं ठाणं गदीए कदिमस्से । बद्धं च बज्झमाणं उवसंतं वा उदिण्णं वा ॥
- 82) सण्णीसु असण्णीसु य पज्जत्ते वा तहा अपज्जत्ते । सम्मत्ते मिच्छत्ते य मिस्सगे चेव बोद्धव्या ॥
- 83) विरदीए अविरदीए विरदाविरदे तहा अणागारे । सागारे जोगम्हि य लेस्साए चैव बोद्धव्वा ॥
- 84) कं ठाणं वेदंतो कस्स वा ट्ठाणस्स बंधगो होइ। कं ठाणमवेदंतो अबंधगो कस्स ठाणस्स ॥
- 85) असण्णी खलु बंधइ लदासमाणं दारुयसमगं च । सण्णी चदुसु विभज्जो एवं सन्त्रत्थ कायन्वं ॥
- 86) कोहो य कोवरोसो य अवखमसंजलणकलहवड्ढी य । झंझा दोसविवादो दस कोहेयट्ठिया होति ॥
- 87) माणमददप्पथंभो उक्कासपगास तथ समुक्कस्सो । अत्तुकारिसो परिभवउस्सिददसरुक्खणो माणो ॥
- 88) माया य सादिजोगो णियदी वि य वंचणा अणुञ्जुगदा । गहणं मणुण्यमग्गणककककुहकगूहणच्छण्णो ॥

श्रमणविद्या

#### १२०

- 89) कामो रागणिदाणो छन्दो य सुदो य पेज्जदोसो य ।णेहाणुराग आसा इच्छा मुच्छा य गिद्धी य ॥
- 90) सामदपत्थणलालसअविरदि तण्हा य विज्जिजिङ्भा य । लोभस्स य णामधेज्जा वीसं एगटिठया भणिदा ॥
- 91) दंसणमोहउवसामगस्स परिणामो केरिसो भवे । जोगे कसायउवजोगे लेस्सा वेदो य को भवे ॥
- 9.) काणि वा पुव्वबद्धाणि के वा अंसे णिबंधित । किंद आविलयं पविसंति किंदण्हें वा पवेसगी ॥
- 93) के अंसे झीयदे पुत्वं बंधेण उदएण वा । अंतरं वा किंह किच्चा के के उवसामगो किंह ॥
- 94) किं द्विदियाणि कम्माणि अणुभागेसु केसु वा । ओवट्टेदूण सेसाणि कं ठाणं पडिवज्जिदि ॥
- 95) दंसणमोहस्सुवसामगो दु चदुसु वि गदीसु बोद्धव्वो । पंचिदियसण्गी [पुण] णियमा सो होइ पज्जत्तो ॥
- 96) स्वविणरयभवणेसु दीवसमुद्दे गहजोदिसिविमाणे । अभिजोग्गमणभिजोग्गो उवसामो होइ बोद्धव्वो ॥
- 97) उवसामगो च सब्वो णिब्वाघादो तहा णिरासाणो । उवसंते भजियब्वा णीरासाणो य खोणिम्म ॥
- 98) सागारे पट्टवगो णिट्टवगो मिज्जमो य भिजयव्त्रो । जोगे अण्णदरम्हि य जहण्णगो तेउल्लेस्साए ॥
- 99) मिच्छत्तवेदणीयं कम्मं उवसामगस्स बोद्धव्वं । उवसंते आसाणे तेण परं होइ भजियव्वो ॥
- 100) सन्वेहि द्ठिदिविसेसेहि उवसंता होंति तिण्णि कम्मंसा । एककम्हि य अणुभागे णियमा सन्वे द्ठिदिविसेसा ॥
- 101) मिच्छत्तपच्चओ खलु बंधो उवसामगस्स बोद्धव्वो । उवसंते आसाणे तेण परं होइ भजियव्वो ॥

- 102) सम्मामिच्छाइट्ठी दंसणमोहस्स अबंधगो होइ। वेदयसम्माइट्ठी खीणो वि अबंधगो होइ॥
- 103) अंतोमुहुत्तमद्धं सव्वोवसमेण होइ उवसंतो । तत्तो परमुदयो खलु तिण्णेक्कदरस्स कम्मस्स ॥
- 104) सम्मत्तवढमलंभो सन्वोवसमेण तह वियङ्ढेण। भजियन्वो य अभिक्खं सन्त्रोवसमेण देसेण॥
- 105) सम्मत्तपढमलंभस्साणंतरं पच्छदो य मिच्छत्तं । लंभस्स अपढमस्स दु भजियव्वा पच्छदो होदि ॥
- 106) कम्माणि जस्स तिष्णि दु णियमा सो संकमेण भिजयव्वो । एयं जस्स दु कम्मं संकमणे सो ण भिजयव्वो ।।
- 107) सम्माइट्ठी जीवो सद्हिद पवयणं णियमसा दु उवइट्ठं । सद्हिद असन्भावं अजाणमाणो गुरुणिओगा ।।
- 108) मिच्छाइट्ठी णियमा उवइट्ठं पवयणं ण सद्हिदि । सद्हिद असब्भावं उवइट्ठं वा अणुवइट्ठं ॥
- 109) सम्मामिच्छाइट्ठी सागारो वा तहा अणागारो । अध वंजणोग्गहम्मि दु सागारो होइ बोद्धव्वो ॥
- 110) दंसणमोहक्खवणा पट्ठवगो कम्मभूमिजादो हु । णियमा मणुसगदीए णिट्ठवगो चावि सब्वत्थ ॥
- 111) मिच्छत्तवेदणीए कम्मे ओवहिदिम्म सम्मत्ते। खवणाए पट्ठवगो जहण्णमो तेउलेस्साए ॥
- 112) अंतोमुहुत्तमद्धं दंसणमोहस्स णियमसा खवगो । खीणो देवमणुस्से सिया वि णामाउगो बंधो ।।
- 113) खवणाए पट्ठागो जिम्ह भवे णियमसा तदो अण्णे । णाधिगच्छिद तिण्णिभवे दंसणमोहिम्म खीणिम्म ॥

<sup>107-8.</sup> cf. गोम्मट. जीव. गा. 27-28. 110. cf. वही, गा. ६४८.

- 114) संखेज्जा च मणुस्सेसु खीणमोहा सहस्समो णियमा। सेसासु खीणमोहा गदीसु णियमा असंखेजा।।
- 115) लद्धी य संजमासंजमस्स लद्धी तहा चरित्तस्स । वड्ढावड्ढी उवसामणा य तह पुव्वबद्धाणं॥
- 116) उवसामणा कदि विधा उवसामो कस्स कस्स कम्मस्स । कं कम्मं उवसंतं अणउवसंतं च कं कम्मं ॥
- 117) कदिभागुवसामिज्जदि संकमणमुदीरणा च कदिभागो । कदिभागं वा बधदि ठिदिअणुभागे पदेसग्गे ॥
- 118) केवचिरमुवसामिज्जिद संकमणमुदीरणा च केवचिरं। केवचिरं उवसंतं अणउवसंतं च केवचिरं॥
- 119) कं करणं वोच्छिज्जिद अव्वोच्छिण्णं व होइ कं करणं । कं करणं उवसंतं अण उवसंतं च कं करणं ॥
- 120) पिडवादो च कदिविधो किम्ह कसायिम्ह होइ पिडविदेशे । केसि कम्मंसाणं पिडविदेशे बंधगो होइ ॥
- 121) दुविहो खलु पिडवादो भवक्खयादुवसलक्खयादो दु । सुहुमे च संपराए बादररागे च बोद्धव्वा ॥
- 122) उवसामणाखयेण दु पिंडविददो होइ सुहुमरागिम्ह । बादररागे णियमा भवन्खया होइ परिविददो ॥
- 123) उवसामणा-खएण दु अंसे बंधित जहाणुपुव्त्रीए। एमेव य वेदयदे जहाणुपुव्त्रीय कम्मंसे॥
- 124) संकामयपट्ठवगस्स कि ट्ठिदयाणि पुक्वबद्धाणि । केसु व अणुभागेसु य संकतं वा असंकतं ॥
- 125) संकमणपट्ठवगस्स मोहणीयस्स दो पुण द्विदीओ । किंचूणियं मुहुत्तं णियमा से अन्तरं होई ॥
- 126) झीणट्ठिद-कम्मंसे जे वेदयदे दु दोसु वि ट्ठिदीसु । जे चावि ण वेदयदे विदियाए ते दु बोद्धव्या ॥

- 127) संकामणपट्टवगस्स पुन्ववद्धाणि मिन्झमिट्टिदीसु । सादसुहणामगोदा तहाणुभागे सुदुककस्सा ॥
- 128) अथ थोणगिद्धिकम्मं णिद्दाणिद्दा य पयलपयला य । तह णिरयतिरियणामा झीणा संछोहणादीस् ॥
- 129) संकंतिम्ह य णियमा णामागोदाणि वेयणीयं च । वस्सेसु असंखेज्जेसु सेसगा होति संखेज्जे ॥
- 130; संकामगपट्ठवगो के बंधिद के व वेदयिद अंसे । संकामेदि व के के केसु असंकामगो होइ ।।
- 131) वस्ससदसहस्साइं ट्विदिसंखाए दु मोहणीयं तु । बंधदि च सदसहस्सेस् असंखञ्जेस् सेसाणि ॥
- 132) भयसोगमरिदरिदगं हस्सदुगुंछा णवुंसिगित्थीओ। असादं णीचगोदं अजसं सारीरगं णाम।।
- 133) सब्बावरणीयाणं जेसि ओवट्टणा दु णिद्दाए । पयलायुगस्स य तहा अबंधगो बंधगो सेसे ॥
- 134) णिद्दा य णीचगोदं पचला णियमा अगित्ति णामं च । छच्चेय णोकसाया अंसेसु अवेदगो होदि ॥
- 135) वेदे च वेदणीए सव्वावरणे तहा कसाए च । भयणिको वेदेंतो अभज्जगो सेसगो होदि ॥
- 136) सब्बस्स मोहणीयस्स आणुपुव्वीयसंकमो होदि । लोभकसाये णियमा असंकमो होइ णायव्वी ॥
- 137) संकामगो च कोधं माणं मायं तहेव लोभं च । सन्वं जहाणुपुन्त्री वेदादी संछुहदि कम्मं ॥
- 138) संछुहिद पुरिसवेदे इत्थीवेदं णवुंसयं चेव । सत्तेव णोकसाये णियमा कोहिम्म संछुहिद ॥
- 139) कोहं च छुहइ माणे माणं मायाए णियमसा छुहइ। मायं च छुहइ लोहे पडिलोमो संकमो णित्थ।।

#### श्रमणविद्या

#### 928

- 140) जो जिम्ह संछुहंतो णियमा बंधसरिसम्हि संछुहइ । बंधेण हीणदरगे अहिए वा संकमो णित्थ ॥
- 141) संकामणपट्ठवगो माणकसायस्य वेदगो कोधं। संछुहदि अवेदेंतो माणकसाये कमो सेसे।।
- 142) बंधो व संकमो वा उदयो वा तह पदेस-अणुभागे । अधिगो समो व हीणो गुणेण किं वा विसेसेण ॥
- 143) बंधेण होई उदयो अहिओ उदएण संक्रमो अहियो । गुणसेढि अणंतगुणा बोद्धव्वा होइ अणुभागे ॥
- 144) बंधेण होइ उदओ अहिओ उदएण संकमो अहिओ।
  गुणसेढि असंखेज्जा च पदेसग्गेण बोद्धव्वा ॥
- 145) उदओ च अणंतगुणो संपिह बंधेण होइ अणुभागे। से काले उदयादो संपिह बंधो अणंतगुणो॥
- 146) गुणसेढि अणंतगुणेणूणाए वेदगो दु अणुभागे । गणणादियंतसेढी पदेसअग्गेग बोद्धव्वा ॥
- 147) बंधो व संकमो वा उदओ वा कि सगे सगे ठाणे । से काले से काले अधिओ हीणो समो वा वि ॥
- 148) बंधोदएहिं णियमा अणुभागो होदि णंतगुणहीणो । से काले से काले भज्जो पुण संकमो होदि ॥
- 149) गुणसेढि असंखेज्जा च पदेसग्गेण संकमो उदओ। से काले से काले भज्जो बंधो पदेसग्गे।।
- 150) गुणदो अणंतगुणहीणं वेदयदि णियममा दु अणुभागे । अहिया च पदेसग्गे गुणेण गणणादियंतेण ॥
- 151) कि अंतरं करेंतो वड्ढिद हायिद ट्ठिदी य अणुभागे । णिरुवक्कमा च वड्ढी हाणी वा केन्चिरं कालं।।
- 152) ओवट्टणा जहण्णा आवलिया ऊणिया तिभागेण । एसा ट्ठिदीसु जहण्णा तहाणुभागे सणंतेसु ॥

- 153) संकामेदुक्कड्डिद जे अंसे ते अवट्ठिदा होंति । आविलियं से काले तेण परं होंति भजिदव्या ॥
- 154) ओकड्डिंद जे अंसे से काले ते च होंति भजियव्या । वड्डीए अवट्ठाणे हाणीए संकमे उदए ॥
- 155) एक्कं च ट्ठिदिविभेसं तु ट्ठिदिविसेसेसु कदिसु वङ्ढेदि । हरस्सेदि कदिस एगं तहाणुभागेसु बोद्धव्वं।।
- 156) एक्कं च ट्ठिदिविसेसं तु असंखेज्जेसु ट्ठिदिविसेसेसु । वड्ढेदि हरस्सेदि च तहाणुभागे सणंतेस् ॥
- 157) ट्ठिंद अणुभागे अंसे के के वड्ढिंद के व हरस्सेदि । केस् अवट्ठाणं वा गुणेण किं वा विसेसेण ॥
- 158) ओवट्टेदि ट्ठिदि पुण अधिगं हीणं च बंधसमगं वा । उनकड्डिद बंधसमं हीणं अधिगं ण वड्ढेदि ।।
- 159) सन्वे वि य अणुभागे ओकड्डिद जे ण आविलयपविट्ठे । उक्कड्डिद बंधसमं णिरुवक्कम होदि आविलया ॥
- 160) वड्ढीदु होई हाणी अधिगा हाणी दु तह अवट्ठाणं। गुणसेढिअसंखेजजा च पदेसग्गेण बोद्धव्वा।।
- 161) ओवट्टणमुब्बट्टणिकट्टीवज्जेसु होदि कम्मेसु । ओवट्टणा च णियमा किट्टीकरणिम्ह बोद्धव्वा ॥
- 162) केविदया किट्टीओ किम्ह कसायिम्ह किद च किट्टीओ। किट्टीए कि करणं लक्खणमथ कि च किट्टीए॥
- 163) बारस णव छ तिष्णि य किट्टीओ होति अधव अणंताओ। एक्केक्किम्हि कसाए तिग तिग अधवा अणंताओ।।
- 164) किट्टी करेदि णियमा ओवट्टेंतो ट्विदी य अणुभागे । वड्ढेंतो किट्टीए अकारगो होदि बोद्धब्वो ॥
- 165) गुणसेढि अणंतगुणा लोभादी कोधपिच्छमपदादो । कम्मस्स य अणुभागे किट्टीए लक्खणं एदं ॥

#### 925

- 166) कदिसु च अणुभागेसु च द्विदीसु वा केतियासु का किट्टी। स्व्वासु वा द्विदीसु च आहो सव्वासु पत्तेयं।।
- 167) किट्टी च ट्विदीविसेसेसु असंखेज्जेसु णियमसा होदि । यमा अणुभागेसु च होदि हु किट्टो अणंतेसु ॥
- 168) सन्वाओ किट्टीओ बिदियट्ठिदीए दु होंति सन्विस्से । जं किट्टि वेदयदे तिस्से अंसो च पढमाए ॥
- 169) किट्टी च पदेसग्गेणणुभागग्गेण का च कालेण। अधिका समा व हीणा गुणेण किंवा विसेसेण ॥
- 170) बिदियादो पुण पढमा संखेज्जगुणा भवे पदेसग्गे । बिदियादो पूण तदिया कमेण सेसा विसेसिह्या ॥
- 171) बिदियादो पुण पढमा संखेज्ज गुणा दु वग्गणग्गेण । बिदियादो पूण तदिया कमेण सेसा विसेसिहिया ।।
- 172) जा हीणा अणुभागेण अहिया सा वग्गणा पदेसग्गे । भागेणाणंतिमेण दु अधिगा हीणा च बोद्धव्वा ॥
- 173) कोधादिवग्गणादो सुद्धं कोधस्स उत्तरपदं तु । सेसो अणंतभागो णियमा तिस्से पदेसग्गे ॥
- 174) एसो कमो य कोधे माणे णियमा च होदि मायाए । स्रोभम्हि च किट्टीए पत्तेगं होदि बोद्धव्वो ॥
- 17:) पढमा च अणंतगुणा बिदियादो णियमसा हि अणुभागो । तदियादो पुण बिदिया कमेण सेसा गुणेण अहिया ॥
- 176) पढमसमयिकट्टीणं कालो वस्सं व दो व चत्तारि । अट्र च वस्साणि ट्विदी बिदियट्विदीए समा होदि ॥
- 177) जं किट्टिं वेदयदे जवमज्झं सांतरं दुसु ट्विंसि । पढमा जं गुणसेढी उत्तरसेढी य बिदिया दु ॥
- 178) बिदियट्ठिद-आदिपदा सुद्धं पुण होदि उत्तरपदं तु । सेसो असंखेज्जदिमो भागो तिस्से पदेसग्गे ॥

- 176) उदयादि या ट्ठिदोओ णिरंतरं तासु होइ गुणसेढी । उदयादि-पदेसग्गं गुणेण गुणणादियंतेण ॥
- 180) उदयादिसु ट्ठिदीसु य जं कम्मं णियमसा दु तं हरस्मं । पितमिदि ट्ठिदिक्खएण दु गुणेण गणणादियंतेण ॥
- 181) वेदगकालो किट्ठीय पिच्छमाए दु णियमसा हरस्सो । संखेज्जिरभागेण दु सेसग्गाणं कमेण अधिगो ॥
- 182) कदिसु गदीसु भवेसु य ट्ठिदिअणुभागेसु वा कसाएसु । कम्माणि पृथ्वबद्धाणि कदीसु किट्टीसु च ट्ठिदीसु ॥
- 183) दोसु गदीसु अभज्जाणि दोसु भज्जाणि पुव्वबद्धाणि । एइंदियकाएसु च पंचसु भज्जा ण च तसेसु ॥
- 184) एइंदियभवग्गहणेहि असंखेज्जेहि णियमसा बद्धं । एगादेगुत्तरियं संखेज्जेहि य तसभवेहि ॥
- 185) उक्कस्सय अणुभागे ट्ठिदिउक्कस्सगाणि पुब्वबद्धाणि । भजियव्याणि अभज्जाणि होति णियमा कसाएसु ॥
- 186) पज्जत्तापज्जत्तेण तधा त्थीपुण्णवृंसयमिस्सेण । सम्मत्ते मिच्छत्ते केण व जोगोवजोगेण ।।
- 187) पज्जत्तापज्जत्ते मिच्छत्तणवृंसये च सम्मत्ते । कम्माणि अभज्जाणि दु थीप्रिसे मिस्सगे भज्जा ॥
- 188) ओरालिये सरीरे ओरालियमिस्सये च जोगे दु । चदुविधमणविचजोगे च अभज्जा सेसगे भज्जा ॥
- 189) अध सुदमदिउवजोगे होंति अभज्जाणि पुव्वबद्धाणि । भज्जाणि च पच्चक्खेसु दोसु छदुमत्थणाणेसु ॥
- 190) कम्माणि अभज्जाणि दु अणगारअचक्खुदंसणुवजोगे । अध ओहिदंसणे पुण उवजोगे होंति भज्जाणि ॥
- 191) कि लेस्साए बद्धाणि केसु कम्मेसु वट्टमाणेण । सादेण असादेण च लिंगेण च कम्हि खेत्तम्हि ॥

## १२५

- 192) लेस्सा साद असादे च अभज्जा कम्मसिप्पलिंगे च । खेत्तिम्ह च भज्जाणि दू समाविभागे अभज्जाणि ॥
- 193) एदाणि पुव्वबद्धाणि होंति सन्वेसु ट्ठिदिविसेसेसु । सन्वेसु चाणुभागेसु णियमसा सन्विकट्टीसु ॥
- 194) एगसमयप्पबद्धा पुण अच्छुत्ता केत्तिगा कहिं ट्ठिदीसु । भवबद्धा अच्छुत्ता ट्ठिदीसु कहिं केत्तिया होंति ।।
- 195) छण्हं आवलियाणं अच्छुत्ता णियमसा समयपबद्धा । सव्वेसु ट्ठिदिविसेसाणुभागेसु च चउण्हं पि ॥
- 196) जा चावि बज्झमाणी आविलया होदि पढम किट्टीए । पुन्वाविलया णियमा अणंतरा चदुसु किट्टीसु ॥
- 197) तदिया सत्तसु किट्टीसु चउत्थी दससु होइ किट्टीसु । तेण परं सेसाओ भवंति सव्वासु किट्टीसु ॥
- 198) एदे समयपबद्धा अच्छुत्ता णियमसा इह भवम्मि । सेसा भवबद्धा खलु संछुद्धा होंति बोद्धव्वा ॥
- 199) एकसमयपबद्धाणं सेसाणि च कदिसु ट्ठिदिविसेरेसु । भवसेसगाणि कदिसु च कदि कदि वा एगसमएण ।।
- 200) एककम्हि ट्ठिदिविसेसे भवसेसगसमयपबद्धसेसाणि । णियमा अणुभागेसु य भवंति सेसा अणंतेसु ॥
- 201) ट्ठिदिउत्तरसेढीए भवसेससमयपबद्धसेसाणि । एगुत्तरमेगादी उत्तरसेढी असंखेजगा।
- 202) एक्किम्म ट्ठिदिविसेसे सेसाणि ण जत्थ होति सामण्णा । आविलगासंखेजजिदभागो तिहं तारिसो समयो ॥
- 203) एदेण अंतरेण दु अपिच्छमाए दु पिच्छमे समए। भवसमयसेसगाणि दु णियमा तम्हि उत्तरपदाणि॥
- 204) किट्टीकदम्मि कम्मे ट्ठिद-अणुभागेसु केसु सेसाणि । कम्माणि पुट्वबद्धाणि बज्झमाणाणुदिण्णाणि ॥

- 205) किट्टीकदम्मि कम्मे णामागोदाणि वेदणीयं च । वस्सेसु असंखेज्जेसु सेसगा होति संखेज्जा ॥
- 206) किट्टीकदम्मि कम्मे सादं सुहणाममुच्चगोदं च । बंधदि च सदसहस्से ट्ठिदिमणुभागेसु दुक्कस्सं ॥
- 207) किट्टीकदम्मि कम्मे के बंधदि के व वेदयदि अंसे । संकामेदि च के के केसु असंकामगो होदि ॥
- 208) दससु च वस्सस्संतो बंधदि णियमा दु सेसगे अंसे । देसावरणीयाइं जेसि ओवट्टणा अत्थि ॥
- 209) चरिमो बादररागो णामागोदाणि वेदणीयं च । वस्सस्संतो बंधदि दिवसस्संतो य जं सेसं ॥
- 210) चरिमो य सुहुमरागो णामागोदाणि वेदणीयं च । दिवसस्संतो बंधदि भिण्णमुहुत्तं तु जं सेसं ॥
- 211) अध सुदमदि-आवरणे च अंतराइए च देसमावरणं । लद्धी यं वेदयदे सव्वावरणं अलद्धी य ॥
- 212) जसणाममुच्चगोदं वेदयदि णियमसा अणंतगुणं। गुणहीणमंतरायं से काले सेसगा भज्जा।।
- 213) किट्टीकदम्मि कम्मे के वीचारा दु मोहणीयस्स । सेसाणं कम्माणं तहेव के के दु वीचारा ॥
- 214) कि वेदेंतो किट्टि खवेदि कि चावि संछुहंतो वा । संछोहणमुदएण च अणुपुब्वं अणणुपुब्वं वा ॥
- 215) पढमं बिदियं तिदयं वेदेंतो वावि संछुहंतो वा। चिरमं वेदयमाणो खवेदि उभएण सेसाओ।।
- 216) जं वेदेंतो किटिंट खवेदि कि चावि बंधगो तिस्से । जं चावि संछुहंतो तिस्से कि बंधगो होदि ॥
- 217) जं चावि संछुहंतो खवेदि किट्टि अबंधगो तिस्से । सुहुमिन्इ संपराए अबंधगो बंधगिदरासि ॥

## े पृष्ठे ०

#### श्रमणविद्या

- 218) जं जं खवेदि किट्टि ट्ठिदि-अणुभागेसु केसुदीरेदि । संछुहदि अण्णिकिट्टि से काले तासु अण्णासु ॥
- 219) बंधो व संकमो वा णियमा सन्वेसु टि्ठदिविसेसेसु । सन्वेसु चाणुभागेसु संकमो मज्ज्ञिनो उदओ ॥
- 220) संकामेदि उदोरेदि चावि सब्बेहि ट्ठिदिविसेसेहि । किट्टीए अणुभागे वेदेंतो मिष्झिमो णियमा ॥
- 221) ओकड्डिंद जे अंसे से काले किण्णु ते पवेसेदि । ओकड्डिंदे च पुक्वं सरिसमसरिसे पवेसेदि ॥
- 222) उक्कड्डिद जे असे से काले किण्णु ते पवेसेदि । उक्कड्डिदे च पृथ्वं सरिसमसरिसे पवेसेदि ॥
- 223) बंधो व संकमो वा तह उदयो वा पदेस-अणुभागे। बहुगत्ते थोवत्ते जहेव पुब्वं तहेवेण्हि ॥
- 224) जो कम्मंसो पविसदि पओगसा तेण णियमसा अहिओ। पविसदि ठिदिक्खएण दु गुणेण गणणादियंतेण ॥
- 225) आविलयं च पविट्ठं पओगसा णियमसा च उदयादी । उदयादिपदेसग्गं गुणेण गणणादियंतेण ॥
- 226) जा वग्गणा उदीरेदि अणंता तासु संकमिद एक्का । पुट्वपविट्ठा णियमा एक्किस्से होति च अणंता ॥
- 227) जे चावि य अणुभागा उदीरिदा णियमसा पक्षोगेण । तेयप्पा अणुभागा पुक्वपविट्ठा परिणमंति ॥
- 228) पिच्छम-आविलयाए समयूणाए दु जे य अणुभागा । उक्कस्स-हेट्ठिमा मिज्झिमासु णियमा परिणमंति ॥
- 229) किट्टीदो किट्ट पुण संकमिद खयेण कि पयोगेण। कि सेसगिम्ह किट्टीय संकमो होदि अण्णिस्से ॥
- 230) किट्टीदो किट्टि पुण संकमदे णियमसा पओगेण। किट्टीए सेसगं पुण दो आवलियासु जंबद्धं।।

- 231) समयूणा च पविट्ठा आविलया होदि पढमिकट्टीए । पुण्णा जं वेदयदे एवं दो संकमे होति ॥
- 232) खीणेसु कसाएसु य सेसाणं के व होंति वीचारा। खवणा व अखवणा वा बंधोदयणिज्जरा वापि।।
- 233) संकामणमोवट्टणिकट्टीखवणाए खीणमोहंते । खवगा य आणुपुठ्वी बोद्धव्वा मोहणीयस्स ॥
- 234) अण मिच्छ मिस्स सम्मं अट्ठ णवुंसित्थि वेद छक्कं च । पुंवेदं च खवेदि हु कोहादीए च संजल्लणे ॥
- 235) अध थीणगिद्धिकम्मं णिद्दाणिद्दा य पयलपयला य । अध णिरय तिरियणामा झीणा संछोहणादीसु ॥
- 236) सन्वस्स मोहणीयस्स आणुपुन्वी य संकमो होइ। लोभकसाए णियमा असंकमो होइ बोधन्वो।।
- 237) संछुहदि पुरिसवेदे इत्थीवेदं णवुंसयं चेव । सत्तेव णोकसाए णियमा कोधिमह संछुहदि ।।
- 238) कोहं च छुहइ माणे माणं मायाए णियमसा छुहइ। मायं च छुहइ लोहे पडिलोमो संकमो णित्थ।।
- 239) जो जिम्ह संछुहंतो णियमा बंधिम्ह होइ संछुहणा। बंधेण हीगदरगे अहिए वा संकमो णित्थ।।
- 240) बंधेण होइ उदओ अहिओ उदएण संकमो अहिओ।
  गुणसेढि अणंतगुणा बोद्धव्वा होइ अणुभागे।।
- 241) बंधेण होइ उदओ अहिओ उदएण संक्रमो अहिओ । गुणसेढि असंखेजा च पदेसग्गेण बोद्धव्या ॥
- 242) उदयो च अणंतगुणो संपहिबंधेण होई अणुभागे । से काले उदयादो संपहिबंधो अणंतगुणो ॥

# ं १३२ श्रमणविद्या

- 243) चरिमे बादररागे णामागोदापि वेदणीयं च । वस्सस्संतो बंधदि दिवसस्संतो य ज सेंसं ॥
- 244) जं चावि संछुहंतो खवेइ किट्टि अबंधगो तिस्से। सुहुनिम्ह संपराए अबंधगो बंधिगयराणं॥
- 245) जाव ण छदुमत्थादो तिण्हं घादीण वेदगो होइ। अधणंतरेण खइया सन्वण्ह् सन्वदिरसी य।।

<sup>235-44,</sup> Cf. ητ. 128, 136, 138, 139, 140, 143, 144, 145, 209, 217.

संकाय-पत्रिका-२

# कसायपाहुडसुत्तं : हिन्दी भावानुवाद

- 1) पंचम पूर्व में दशम वस्तु में, तृतीय पेज्जपाहुड में यह कसायपाहुड है।
- 2) इसमें एक सौ अस्सी गाथा पन्द्रह अर्थों में विभक्त हैं। जिस अर्थ में जितने गाथा सूक्त हैं, उन्हें कहूँगा।
- प्रेयोद्वेष, स्थित और अनुभाग विभक्ति तथा बन्धक अर्थात् बन्ध और संक्रम,
   इन पाँच अर्थों में तीन-तीन गाथा जानना चाहिए।
- 4) वेदक में चार, उपयोग में सात, चतुःस्थान में सोलह और व्यंजन में पाँच गाथा हैं।
- 5) दर्शनमोह की उपशामना में पन्द्रह गाथा हैं। दर्शनमोह की क्षपणा में पाँच सूक्त गाथा हैं।
- 6) संयमासंयम की लिब्ध तथा चरित्र की लिब्ध, इन दो में एक ही गाथा है। चरित्रमोह-उपशामना में आठ गाथा हैं।
- 7) चरित्रमोह की क्षपणा के प्रस्थापक में चार, संक्रमण में चार, अपवर्तना में तीन और कृष्टीकरण में ग्यारह गाथा हैं।
- क्षपणा में चार, क्षीणमोह में एक गाथा है। एक गाथा संग्रहणी में है।
   इस प्रकार चरित्रमोह-क्षपणा अधिकार में कुल अट्ठाईस गाथा हैं।
- 9) कृष्टि-सम्बन्धी गाथाओं में वीचार विषयक एक, संग्रहणी सम्बन्धी एक, क्षीणमोह विषयक एक और प्रस्थापक से संबद्ध चार गाथा, ये सात गाथाएँ हैं। इनके अतिरिक्त शेष सभाष्य गाथा हैं।
- 10) संक्रामण सम्बन्धी चार गाथा, अपवर्तना विषयक तीन, कृष्टि से सम्बन्धित दश और कृष्टि क्षपणा विषयक चार, ये इक्कीस सूक्त गाथा हैं। अन्य भाष्य गाथा हैं, उन्हें सुनो।
- 11- इक्कीस सुक्त गाथाओं की भाष्य रूप गाथाओं की संख्या क्रमशः पाँच,
- 12) 'तीन, दो और छह,' चार, तीन, तीन, एक, चार, तीन, दो, 'पाँच, एक, छह', तीन, चार, दो, चार, चार, दो, पाँच, एक, एक, दश और दो है।
- 13- अर्थाधिकार इस प्रकार हैं—१. प्रेयोद्वेषविभक्ति, २. स्थिति, ३. अनुभाग,
- 14) ४. अकर्मबन्ध की अपेक्षा बंधक, ५. कर्मबंधक की अपेक्षा बंधक, ६. वेदक, संकाय-पत्रिका⊸२

- ७. उपयोग, ८. चतुःस्थान, ९. व्यंजन, १०. दर्शनमोह-उपशामना, ११. दर्शनमोह-क्षपणा, ५२. देशविरति, १३. संयम, १४. चरित्रमोह-उपशामना और १५. चरित्रमोह-क्षपणा। इन पन्द्रह अर्थाधिकारों में ही अद्धापरिमाण का निर्देश है।
- 1.5) अनाकार (दर्शनोपयोग) चक्षु, श्रोत्र, झाण और जिह्वा इन्द्रिय सम्बन्धो अवग्रहज्ञान, मन, वचन, काय, स्पर्शनेन्द्रिय विषयक अवग्रहज्ञान, अवाय, ईहा, श्रुत और उच्छ्वास, इन सबका जघन्य काल क्रमशः उत्तरोत्तर विशेष-विशेष अधिक है, तथापि वह संख्यात आवली प्रमाण है।
- 16) तद्भवस्थ केवली के केवलदर्शन, केवलज्ञान और सकषाय जीव के शुक्ल-लेश्या, इन तीनों का; एकत्विवतर्क अवीचारशुक्लध्यान, पृथक्त्विवतर्क वीचार-शुक्लध्यान, प्रतिपाती उपशामक, आरोहक उपशामक और क्षपक सूक्ष्मसाम्प-रायसंयत; इन सबका जघन्यकाल क्रमशः उत्तरोत्तर विशेष विशेष अधिक है।
- 17) मान, क्रोध, माया और लोभ तथा क्षुद्रभवग्रहण और कृष्टीकरण, इनका जघन्य काल उत्तरोत्तर विशेष विशेष अधिक है, ऐसा जानना चाहिए।
- 18) संक्रामण, अपवर्तन, उपशान्तकषाय, क्षीणमोह, उपशामक और क्षपक, इनके जघन्य काल क्रमशः उत्तरोत्तर विशेष विशेष अधिक जानना चाहिए।
- 19) पूर्वोक्त सर्वजघन्यकाल निर्व्याघात अर्थात् मरण आदि व्याघात के बिना होते हैं। ये जघन्य काल सम्बन्धी पद आनुपूर्वी से कहे गये हैं। इससे आगे कहे जाने वाले उत्कृष्ट काल सम्बन्धी पदों अनानुपूर्वी अर्थात् परिपाटी क्रम के बिना जानना चाहिए।
- 20) चक्षु इन्द्रिय सम्बन्धी मितज्ञानोपयोग, श्रुतज्ञानोपयोग, पृथक्त्विवितर्कवीचार शुक्लध्यान, मानकषाय, अवाय मितज्ञान, उपशान्तकषाय और उपशामक, इनके उत्कृष्ट कालों का परिमाण अपने से पूर्ववर्ती स्थान के काल से दुगुना-दुगुना है। इनसे अतिरिक्त शेष स्थानों का उत्कृष्ट काल का परिमाण स्वपूर्व स्थान से विशेष अधिक है।
- 21) किस किस कषाय में किस किस नय की अपेक्षा प्रेय या द्वेष का व्यवहार होता है ? अथवा कौन नय किस द्रव्य में द्वेष को प्राप्त होता है और कौन नय किस द्रव्य में प्रिय के समान आचरण करता है ?
- 22) मोहनीय की प्रकृति, स्थिति, अनुभाग, उत्कृष्ट-अनुत्कृष्ट प्रदेश विभक्तियों तथा क्षीणाक्षीण और स्थित्यन्तिक की प्ररूपणा करनी चाहिए।

# कसायपाहुडसुत्त

- 23) कितनी प्रकृतियों को बाँधता है ? कितनी स्थिति, अनुभाग एवं जघन्य और उत्कृष्ट परिणाम सिहत कर्म प्रदेशों को बाँधता है ? कितनी प्रकृतियों का संक्रमण करता है, कितनी स्थिति और अनुभाग का संक्रमण करता है तथा कितने गुण-हीन या गुणविशिष्ट जघन्य-उत्कृष्ट प्रदेशों का संक्रमण करता है ?
- 24- संक्रम की उपक्रम विधि पाँच प्रकार की है, निक्षेप चार प्रकार का है। नय
- 25) विधि प्रकृत है और प्रकृत में निर्गम भी आठ प्रकार का है। प्रकृति संक्रम दो प्रकार का है—एकैक प्रकृति संक्रम अर्थात् एक एक प्रकृति में संक्रम और प्रकृतिस्थानसंक्रम अर्थात् प्रकृति में संक्रम विधि। संक्रम में प्रतिग्रह विधि होती है और वह उत्तम—उत्कृष्ट तथा जघन्य भेद सहित है।
- 26) संक्रम के दो भेद हैं—प्रकृति संक्रम, प्रकृतिस्थान संक्रम। असंक्रम भी दो प्रकार का है—१. प्रकृति असंक्रम और २. प्रकृतिस्थान असंक्रम। इसी प्रकार अप्रतिग्रहिविध दो प्रकार की होती है—प्रकृति अप्रतिग्रह और प्रकृतिस्थान अप्रतिग्रह। इस तरह निर्गम के आठ भेद होते हैं।
- 27) अट्टाईस, चौबीस, सत्तरह, सोलह और पन्द्रह इन पाँचों प्रकृतिक स्थानों को छोड़कर शेष तेईस स्थानों का संक्रम होता है।
- 28) सोलह, बारह, आठ, बीस और तीन को लेकर एक-एक अधिक बीस अर्थात् तेईस, चौबीस, पच्चीस, छब्बीस, सत्ताईस और अट्टाईस प्रकृतिरूप स्थानों को छोड़कर शेष अठारह प्रतिग्रह स्थान होते हैं।
- 29) बाईस, पन्द्रह, एकादश और उन्नीस प्रकृतिक चार प्रतिग्रह स्थानों में ही छब्बीस और सत्ताईस-प्रकृतिक स्थानों का नियम से संक्रम होता है।
- 30) सत्तरह एवं इक्कीस प्रकृतिक दो प्रतिग्रह स्थानों में पच्चीस प्रकृतिक स्थान का नियम से संक्रमण होता है। यह पच्चीस-प्रकृतिक संक्रम स्थान नियम से चारों गतिओं में होता है तथा दृष्टिगत अर्थात् दृष्टि पद है अन्त में जिनके, ऐसे मिथ्यादृष्टि, सासादनसम्यग्दृष्टि और सम्यग्मिथ्यादृष्टि, इन तीनों ही गुणस्थानों में वह पच्चीस प्रकृतिक संक्रम स्थान नियम से पाया जाता है।
- 31) तेईस-प्रकृतिक स्थान का संक्रम बाईस, पन्द्रह, सत्तरह, ग्यारह और उन्नीस प्रकृतिक इन पाँच प्रतिग्रह स्थानों में होता है। यह स्थान संज्ञी पंचेन्द्रियों में ही होता है।

## १३६

- 32) बाईस-प्रकृतिक स्थान का संक्रम नियम से चौदह, दश, सात और अट्टारह, इन चार प्रतिग्रह स्थानों में होता है। यह बाईस-प्रकृतिक नियम से मनुष्य गति में ही विरत, देशविरत तथा अविरतसम्यग्दृष्टि गुणस्थान में होता है।
- 33) एकाधिक बीस-प्रकृतिक स्थान का संक्रम तेरह, नी, सात, सत्तरह, पाँच तथा इक्कीस प्रकृतिक छह स्थानों में होता है। ये छहों प्रतिग्रहस्थान सम्यक्त्व से युक्त गुणस्थानों में होते हैं।
- 34) पूर्वोक्त स्थानों से अविशिष्ट संक्रम और प्रतिग्रह स्थान उपशमक और क्षपक संयत के ही होते हैं । बीस-प्रकृतिक स्थान का संक्रम छह और पाँच-प्रकृतिक, इन दो प्रतिग्रह स्थानों में जानना चाहिए ।
- 35) उन्नीस-प्रकृतिक स्थान का संक्रम पाँच प्रकृतिक प्रतिग्रहस्थान में तथा अट्ठारह-प्रकृतिक स्थान का संक्रम चार-प्रकृतिक प्रतिग्रहस्थानों में होता है। चौदह-प्रकृतिक स्थान का संक्रम छह-प्रकृतियों वाले प्रतिग्रहस्थान में एवं तेरह-प्रकृतिक स्थान का संक्रम छह और पाँच-प्रकृतिक प्रतिग्रहस्थानों में जानना चाहिए।
- 36) बारह-प्रकृतिक स्थान का संक्रम पाँच और चार तथा ग्यारह-प्रकृतिक स्थान का संक्रम पाँच, चार और तीन-प्रकृतिक प्रतिग्रहस्थानों में होता है। दश प्रकृतिक स्थान का संक्रम पाँच और चार में एवं नौ-प्रकृतिक स्थान का संक्रम तीन-प्रकृतिक प्रतिग्रहस्थान में जानना चाहिए।
- 37) आठ-प्रकृतिक स्थान का संक्रम दो, तीन और चार प्रकृतिक प्रतिग्रहस्थानों में होता है। सात-प्रकृतिक स्थान का संक्रम चार और तीन-प्रकृतिक प्रतिग्रहस्थानों में, छह प्रकृतिक स्थान का संक्रम नियम से दो प्रकृतिक प्रतिग्रहस्थान में तथा पाँच-प्रकृतिक स्थान का संक्रम तीन, दो और एक-प्रकृतिक प्रतिग्रह स्थान में होता है।
- 38) चार-प्रकृतिक स्थान का संक्रम तीन और चार में, तीन-प्रकृतिक स्थान का संक्रम तीन और एक-प्रकृतिक प्रतिग्रह स्थान में जानना चाहिए। दो-प्रकृतिक स्थान का संक्रम दो और एक प्रतिग्रह स्थानों में तथा एक-प्रकृतिक स्थान का संक्रम एक प्रकृतिक प्रतिग्रह स्थान में समझना चाहिए।
- 39) प्रकृति स्थान संक्रम में आनुपूर्वी, अनानुपूर्वी, दर्शनमोह क्षय एवं अक्षय निमित्तक, चरित्र मोह के उपशामना तथा क्षपणानिमित्तक, ये छ: संक्रम स्थानों के अनुमार्गण के उपाय हैं।

- 40- एक-एक प्रतिग्रह, संक्रम तथा तदुभय स्थान में गति आदि मार्गणा स्थान
- 41) युक्त जीवों का मार्गण करने पर भन्य और अभव्य जीव कितने स्थान पर होते हैं तथा गित आदि शेष मार्गणा युक्त जीव कित-िक स्थानों पर होते हैं? औदियकादि पाँच भाव विशिष्ट जीवों के किस गुणस्थान में कितने संक्रम स्थान तथा प्रतिग्रह स्थान होते हैं तथा किस संक्रम या प्रतिग्रह स्थान की समाप्ति कितने काल में होती है?
- 42) नरकगित, अमरगित, संज्ञी पञ्चेन्द्रिय तिर्यंचों में सत्ताईस, छब्बीस, पञ्चीस, तेईस और इक्कीस प्रकृतिक पाँच ही संक्रमस्थान होते हैं। मनुष्यगित में समस्त तथा शेष एकेन्द्रिय, विकलेन्द्रिय तथा असंज्ञी जीवों में सत्ताईस, छब्बीस और पञ्चीस-प्रकृतिक, ये तीन ही संक्रमस्थान होते हैं।
- 43) मिथ्यात्व गुणस्थान में सत्ताईस, छब्बीस, पच्चीस और तेईस प्रकृतिवाले चार संक्रमस्थान, मिश्र में पच्चीस और इक्कीस ये दो संक्रमस्थान और सम्यक्त्व युक्त गुणस्थानों में तेईस संक्रमस्थान होते हैं। संयमयुक्त प्रमत्तसंयतादि में सत्ताईम, छब्बीस, तेईस, बाईस और इक्कीस-प्रकृतिक पाँच संक्रमस्थान होते हैं। अविरत में सत्ताईस, छब्बीस, पच्चीस, तेईस, बाइस, और इक्कीस-प्रकृतिक ये छह संक्रमस्थान होते हैं।
- 44) शुक्ललेश्या में तेईस संक्रमस्थान हैं। तेजोलेश्या और पद्मलेश्या में सत्ताईस से इक्कीस तक के छह संक्रमस्थान, कापोत नील और कृष्ण लेश्या में सत्ताइस, छब्बीस, पच्चीस, तेईस और इक्कीस प्रकृतिवाले पाँच संक्रमस्थान कहे गये हैं।
- 45) अपगत-नपुंसक-स्त्री एवं पुरुष वेदों में आनुपूर्वी से—कमशः अठारह, नौ, एकादश तथा त्रयोदश संक्रमस्थान होते हैं।
- 46) क्रोधादि चारों कषायों से उपयुक्त जीवों में आनुपूर्वी से सोलह, उन्नीस, तेईस और तेईस संक्रमस्थान होते हैं।
- 47) मित, श्रुत और अविधिज्ञानों में तेईस संक्रमस्थान होते हैं। एक अर्थात् मनःपर्यय में पच्चीस और छब्बीस प्रकृतिक स्थानों को छोड़कर शेष इक्कीस संक्रमस्थान होते हैं। कुमिति-कुश्रुत और विभंग, इन तीन अज्ञानों में सत्ताईस, छब्बीस, पच्चीस, तेईस और इक्कीस-प्रकृतिक पाँच संक्रमस्थान हैं।
- 48) आहारक एवं भव्यों में तेईस संक्रमस्थान होते हैं। अनाहारकों में सत्ताईस, छब्बीस, पच्चीस, तेईस और इक्कीस-प्रकृतिक पाँच संक्रमस्थान होते हैं। अभव्यों में एक पच्चीस-प्रकृतिक स्थान ही होता है।

- 49) अपगतवेदी जीव के छब्बीस, सत्ताईस, तेईस, पच्चीस और बाईस-प्रकृतिक ये पाँच शून्यस्थान हैं, इसमें संक्रमस्थान नहीं पाए जाते हैं।
- 50) नपुंसक वेदियों में उन्नीस, अठारह, चौदह तथा ग्यारह को आदि लेकर शेष (ग्यारह, दश, नौ, आठ, सात, छह, पाँच, चार, तीन, दो और एक) चौदह स्थान श्नय हैं।
- 51) स्त्रीवेदियों में अट्ठारह और चौदह ये दो स्थान, तथा दश को आदि लेकर एक तक के दश स्थान, इस तरह बारह शून्य स्थान समझना चाहिए।
- 52) पुरुषवेदियों में, उपशामक और क्षपक में चौदह प्रकृतिक स्थान एवं नौ से लेकर एक तक के नौ स्थान, ये दश स्थान शून्य हैं।
- 53) प्रथम कषाय से उपयुक्त जीवों में नौ, आठ, सात, छह, पाँच, दो और एक-प्रकृतिक सात शून्य स्थान हैं।
- 54) द्वितीय कषाय से उपयुक्तों में सात, छह, पाँच और एक-प्रकृतिक ये चार स्थान सून्य हैं। इस प्रकार आनुपूर्वी से सून्य स्थान कहे गये हैं।
- 55) इस प्रकार वेदमार्गणा में और कषायमार्गणा में संक्रमस्थानों के शून्य और अशून्य स्थानों के दृष्टिगोचर हो जाने पर (जान लेने पर) शेष मार्गणाओं में भी आनुपूर्वी से संक्रमस्थानों की गवेषणा करनी चाहिए।
- 56) कर्माशिकस्थानों में (मोहनीय के सत्त्व स्थानों में) और बंधस्थानों में संक्रम-स्थानों की गवेषणा करना चाहिए। एक-एक बन्ध स्थान और सत्वस्थान के साथ संयुक्त संक्रमस्थानों के एक संयोगी तथा द्विसंयोगी भंगों को निकालना चाहिए।
- 57- प्रकृतिकस्थानसंक्रम अधिकार में सादिसंक्रम, जघन्यसंक्रम, अल्पबहुत्व, काल,
- 58) अन्तर, भागाभाग और परिमाण अनुयोगद्वार होते हैं। इस प्रकार नय के ज्ञाताओं को श्रुतोपदिष्ट, उदार और गम्भीर संक्रमण द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव और सिन्नपात (अर्थात् सिन्नकर्ष) की अपेक्षा जानना चाहिए।
- 59) प्रयोग विशेष के द्वारा कितनी कर्म प्रकृतियों को उदयावली में प्रवेश करता है ? तथा किसके कितनी कर्म प्रकृतियों को उदीरणा के विना ही स्थिति क्षय से उदयावली में प्रवेश करता है ? क्षेत्र, भव, काल और पुद्गल द्रव्य का आश्रय लेकर जो स्थिति विपाक होता है, उसे उदीरणा कहते हैं और उदय-क्षय को उदय कहते हैं।

- 60) कौन किस स्थिति में प्रवेशक है ? कौन किस अनुभाग में प्रवेश कराता है ? इनका सांतर तथा निरन्तरकाल कितने समय प्रमाण जानना चाहिए ?
- 61) विविधित समय से अनन्तरवर्ती समय में कौन जीव बहुत की अर्थात् अधिक से अधिकतर कर्मों की, और कौन जीव स्तोक से स्तोकतर कर्मों की उदीरणा करता है ? प्रतिसमय उदीरणा करता हुआ। यह जीव कितने समय तक निरन्तर उदीरणा करता रहता है ?
- 62) जो जीव स्थिति, अनुभाग और प्रदेशाग्र में जिसे संक्रमण करता है, जिसे बाँधता है, जिसकी उदीरणा करता है, वह द्रव्य किससे अधिक होता है (और किससे कम होता है ?)।
- 63) किस कषाय में एक जीव का उपयोग कितने काल तक होता है ? कौन उप-योग काल किससे अधिक है और कौन जीव किस कषाय में निरन्तर एक सदृश उपयोग से उपयुक्त रहता है ?
- 64) एक भव के ग्रहण-काल में और एक कषाय में कितने उपयोग होते हैं, तथा एक उपयोग तथा एक कषाय में कितने भव होते हैं?
- 65) किस कषाय में उपयोग सम्बन्धी वर्गणाएँ कितनी होती हैं ? किस गित में कितनी वर्गणाएँ होती हैं ?
- 66) एक अनुभाग में और एक कवाय में एक काल की अपेक्षा कौन सी गित सदृश रूप से उपयुक्त होती है ? कौन सी गित विसदृश रूप से उपयुक्त होती है ?
- 67) सदृश कषाय—उपयोग वर्गणाओं में कितने जीव उपयुक्त हैं, तथा चारों कषायों से उपयुक्त सर्वजीवों का कौन सा भाग एक-एक कषाय में उपयुक्त हैं ? किस किस कषाय से उपयुक्त जीव कौन-कौन सी कषायों से उपयुक्त जीवराशि के साथ गुणाकार और भागहार की अपेक्षा हीन अथवा अधिक होते हैं ?
- 68) जो जो जीव वर्तमान समय में जिस जिस कथाय में उपयुक्त पाये जाते हैं, वे क्या अतीत काल में उसी कथाय के उपयोग से उपयुक्त थे अथवा क्या वे आगामी काल में उसी कथाय रूप उपयोग से उपयुक्त होंगे ? इसी प्रकार सर्वत्र मार्गणाओं में जानना चाहिए।

## 180

- 69) कितनी उपयोग वर्गणाओं के द्वारा कौन सा स्थान अविरहित और कौन विरहित पाया जाता है ? प्रथम समय में उपयुक्त जीवों के द्वारा और इसी प्रकार अन्तिम समय में उपयुक्त जीवों के द्वारा स्थानों को जानना चाहिए।
- 70) क्रोध चार प्रकार का कहा गया है। मान भी चार प्रकार का होता है। माया चार प्रकार की कही गयी है और लोभ भी चार प्रकार का है।
- 71) क्रोध चार प्रकार का है—नगराजिसदृश—पर्वत की रेखा के समान, पृथिवी-राजिसदृश—पृथिवी की रेखा के समान, बालुकाराजिसदृश—धूल की रेखा के समान, और उदकराजिसदृश—जल की रेखा के समान। मान के भी चार भेद हैं—शैलघन (शिला स्तम्भ) समान, अस्थिसमान, दारु (लकड़ी) समान तथा लता के समान।
- 72) माया भी चार प्रकार की कही गई है—बांस की जड़ के समान, मेंढे के सींग के सदृश, गोमूत्र के समान तथा अवलेखनी (दातौन या जीभी) के समान।
- 73) लोभ भी चार प्रकार का कहा गया है—कृमिराग के रंग समान, अक्षमल (गाड़ी का औंगन) के समान, पांशुलेप (धूलि) के समान तथा हरिद्रा (हल्दी) से रंगे वस्त्र के समान।
- 74) इन अनंतर-निर्दिष्ट चारों कषायों सम्बन्धी सोलहों स्थानों में स्थिति, अनुभाग और प्रदेशों की अपेक्षा कौन स्थान किससे अधिक होता है (अथवा कौन स्थान किससे हीन होता है)?
- 75) लता समान मान में उत्कृष्ट वर्गणा (अन्तिम स्पर्धक की अन्तिम वर्गणा) जघन्यवर्गणा से (प्रथम स्पर्धक की प्रथम वर्गणा से) प्रदेशों की अपेक्षा नियम से अनन्तगुणी हीन है। (किन्तु अनुभाग की अपेक्षा जघन्य वर्गणा से उत्कृष्ट वर्गणा निश्चय से अनन्तगुणी अधिक जानना चाहिए।)
- 76) लता समान मान से दारु समान मान प्रदेशों की अपेक्षा नियम से अनन्तगुणित हीन है। इसी क्रम से शेष अर्थात् दारु समान मान से अस्थि समान मान और अस्थि समान मान से शैल समान मान नियम से अनन्तगुणित होन है।
- 77) लता समान मान से शेष स्थानीय मान अनुभागाग्र (अनुभाग समुदाय) और वर्गणाग्र (वर्गणा समूह) की अपेक्षा क्रमशः नियम से अनन्तगुणित अधिक होते हैं।

- 78) विविक्षित सिन्ध से अग्रिम सिन्ध अनुभाग की अपेक्षा नियम से अनन्तभागरूप विशेष से अधिक होती है और प्रदेशों की अपेक्षा नियम से अनन्तभाग से हीन होती है।
- 79) दारु समान स्थान में जो उत्कृष्ट अनुभाग अंश है, वह सर्वावरणीय (सर्वघाती) है । उससे अधस्तन भाग देशावरण (देशघाती) है और उपरितन भाग सर्वावरण (सर्वघाती) है।
- 80) यही क्रम नियम से मान, माया, लोभ और क्रोध कषाय सम्बन्धी चारों स्थानों में निरवशेष रूप से जानना चाहिए।
- 81) इन उपर्युक्त स्थानों में से कौन स्थान किस गित में बद्ध, बध्यमान, उपशान्त या उदीर्ण रूप से पाया जाता है ?
- 82) पूर्वोक्त सोलह स्थान यथासम्भव संज्ञियों, असंज्ञियों में, पर्याप्त में, अपर्याप्त में, सम्यक्तव में मिथ्यात्व में और मिश्र सम्यग्मिथ्यात्व में जानना चाहिए।
- 83) विरित्त में, अविरित्त में, विरताविरत में, अनाकार उपयोग में, साकार उपयोग में, योग में तथा लेक्या में पूर्वोक्त सोलह स्थान जानना चाहिए।
- 84) किस स्थान का वेदन करता हुआ कौन जीव किस स्थान का बंधक होता है और किस स्थान का अवेदन करता हुआ कौन जीव किस स्थान का अबंधक रहता है?
- 85) असंज्ञी नियम से लता समान और दारु समान अनुभाग स्थान को बांधता है। संज्ञी चारों स्थानों में भजनीय है। इसी प्रकार से सभी मार्गणाओं में बंध और अबंध का अनुगम करना चाहिए।
- 86) क्रोध, कोप, रोष, अक्षमा, संज्वलन, कलह, वृद्धि, झंझा, द्वेष और विवाद, ये दश क्रोध के नाम हैं।
- 87) मान, मद, दर्प, स्तम्भ, उत्कर्ष, प्रकर्ष, समुत्कर्ष, आत्मोत्कर्ष, परिभव तथा उत्सिक्त ये दश नाम मानकषाय के हैं।
- 88) माया, सातियोग, निकृति, वंचना, अनृजुता, ग्रहण, मनोज्ञमार्गण, कल्क, कुहक, गूहन और छन्न ये ग्यारह नाम मायाकषाय के हैं।
- 89- काम, राग, निदान, छंद, स्वत, प्रेय, द्वेष, स्नेह, अनुराग, आशा, इच्छा,
- 90) मूर्च्छा, गृद्धि, साशता या शाश्वता, प्रार्थना, लालसा, अविरति, तृष्णा, विद्या तथा जिह्वा ये बोस लोभ के एकार्थक नाम कहे गये हैं।

ं संकाय-पत्रिका∽२

## 185

- 91) दर्शनमोह के उपशामक का परिणाम किस प्रकार का होता है, किस योग, कषाय और उपयोग में वर्तमान, किस लेश्या और वेदयुक्त जीव दर्शनमोह का उपशामक होता है ?
- 92) दर्शनमोह का उपशम करनेवाले के कौन-कौन कर्म पूर्वबद्ध हैं तथा वर्तमान में कौन-कौन कर्मों को बांधता है ? कौन-कौन प्रकृतियाँ उदयावली में प्रवेश करती हैं तथा कौन-कौन प्रकृतियों का यह प्रवेशक है, (अर्थात् किन-किन प्रकृतियों की यह उदीरणा करता है ?)
- 93) दर्शनमोह के उपशम के पूर्व बन्ध अथवा उदय की अपेक्षा कौन-कौन से कर्माश क्षीण होते हैं ? कहाँ पर अन्तर को करता है ? कहाँ पर किन किन कर्मों का उपशामक होता है ?
- 94) दर्शनमोह का उपशामक किस स्थिति तथा अनुभाग सिहत किन-किन कर्मों का अपवर्तन करके किस स्थान को प्राप्त करता है और शेष कर्म किस स्थिति और अनुभाग को प्राप्त होते हैं ?
- 95) दर्शनमोह का उपशम करनेवाला जीव चारों ही गतियों में जानना चाहिए। वह नियम से पञ्चेन्द्रिय, संज्ञी और पर्याप्तक होता है।
- 96) सभी नरकों में, भवनवासियों, द्वीप समुद्रों, गुह्यों (व्यंतरों) ज्योतिषियों, वैमानिकों, आभियोग्यों और अनिभयोग्यों में दर्शनमोह का उपशम होता है, ऐसा जानना चाहिए।
- 97) दर्शनमोह के उपशामक सर्वजीव निर्व्याघात तथा निरासान होते हैं। दर्शन-मोह के उपशान्त होने पर सासादन भाव भजनीय है, किन्तु क्षीण होने पर निरासान हो रहता है।
- 98) साकारोपयोग स्थित जीव ही दर्शनमोह के उपशमन का प्रस्थापक होता है, किन्तु उसका निष्टापक तथा मध्यम अवस्था वाला जीव भजितव्य है। मन आदि योगों में से किसी एक योग तथा तेजोलेश्या के जघन्य अंश को प्राप्त जीव दर्शनमोह का उपशमन करता है।
- 99) उपशामक के मिथ्यात्व वेदनोय कर्म का उदय जानना चाहिए। किन्तु उप-शान्त अवस्था के विनाश होने पर उस मिथ्यात्व का उदय भजितव्य है।
- 100) दर्शनमोह के तीनों (मिध्यात्व, सम्यग्मिध्यात्व और सम्यक्तव प्रकृति) कमीश दर्शनमोह की उपशान्त अवस्था में सर्वस्थिति में विशेषों के साथ उपशान्त

- (उदय रहित) होते हैं। एक ही अनुभाग में उन तीनों कर्मांशों के सभी स्थिति विशेष नियम से अवस्थित रहते हैं।
- 101) उपशामक के मिथ्यात्वप्रत्ययक (मिथ्यात्व के निमित्त से मिथ्यात्व और ज्ञाना-वरणादि, कर्मबन्ध जानना चाहिए। किन्तु दर्शनमोह की उपशान्त अवस्था में मिथ्यात्व-प्रत्ययक बन्ध नहीं होता है। उपशान्त दशा के अवसान हो जाने पर मिथ्यात्विनिम्त्तकबन्ध भजित्वय है।
- 102) सम्यिग्मिथ्यादृष्टि दर्शनमोह का अवन्धक होता है। वेदक, क्षायिकसम्यग्दृष्टि आदि (अर्थात् उपशम और सासादन) भी दर्शनमोह के अबन्धक हैं।
- 103) उपशाम सम्यक्त्व के दर्शन मोहनीय कर्म अन्तर्मूहूर्तकाल तक सर्वोपशम से उपशान्त रहता है। अन्तर्मूहूर्त बीतने पर मिथ्यात्व, मिश्र-सम्यग्मिथ्यात्व और सम्यक्त्व प्रकृति में से किसी एक का उदय हो जाता है।
- 104) अनादि मिथ्यादृष्टि को सम्यक्त्व का प्रथमबार लाभ सर्वोपशम से होता है। विप्रकृष्ट सादि मिथ्यादृष्टि भी सर्वोपशम से प्रथमोपशम सम्यक्त्व को प्राप्त करता है। अविप्रकृष्ट सादि मिथ्यादृष्टि, जो कि अभीक्ष्ण अर्थात् बार-बार सम्यक्त्व ग्रहण करता है, वह सर्वोपशम और देशोपशम से भजनीय है।
- 105) सम्यक्तव की प्रथम बार प्राप्ति के अनन्तर और पश्चात् मिथ्यात्व का उदय होता है। किन्तु अप्रथम बार सम्यक्व की प्राप्ति के पश्चात् वह भजनीय है।
- 106) जिस जीव के मिथ्यात्व, सम्यिग्मिथ्यात्व और सम्यक्त्वप्रकृति, ये तीन कर्म सत्ता में होते हैं, अथवा मिथ्यात्व या सम्यक्त्व प्रकृति के विना शेष दो कर्म सत्ता में होते हैं, वह नियम से संक्रमण की अपेक्षा भजितव्य है। जिस जीव के एक ही कर्म सत्ता में होता है, वह संक्रमण की अपेक्षा भजितव्य नहीं है।
- 107) सम्यन्दृष्टि जीव सर्वज्ञोपिदण्ट प्रवचन का तो नियम से श्रद्धान करता है, किन्तु अज्ञानवश सद्भूत अर्थ को स्वयं नहीं जानता हुआ गुरु के नियोग से असद्भूत अर्थ का भी श्रद्धान करता है।
- 108) मिथ्यादृष्टि नियम से सर्वज्ञ द्वारा उपदिष्ट प्रवचन का तो श्रद्धान नहीं करता, किन्तु अल्पज्ञों पुरुषों द्वारा उपदिष्ट अथवा अनुपदिष्ट असद्भाव का, वस्तु के अयथार्थ स्वरूप का श्रद्धान करता है।
- 109) सम्यग्मिथ्यादृष्टि साकारोपयोगी तथा अनाकारोपयोगी भी होता है। किन्तु संकाय-पत्रिका-र

## ं १४४

## श्रमणविद्या

- व्यंजनावग्रह (विचारपूर्वक अर्थग्रहण) की अवस्था में साकारोपयोगी ही होता है, ऐसा जानना चाहिए।
- 110) कर्मभूमि में उत्पन्न हुआ और मनुष्यगित में वर्तमान जीव ही नियम से दर्शनमोह की क्षपणा का प्रस्थापक (प्रारम्भ करने वाला) होता है। किन्तु उसका निष्ठापक (पूर्ण करने वाला) चारों गितयों में पाया जाता है।
  - 111) मिथ्यात्व वेदनीय कर्म के सम्यक्त्व प्रकृति में अपवर्तित (संक्रमित) किये जाने पर जीव दर्शनमोह की क्षपणा का प्रस्थापक होता है। उसे जघन्य तेजोलेक्या में वर्तमान होना चाहिए।
  - 112) अन्तर्मुहूर्त काल तक दर्शनमोह का नियम से क्षपण करता है। दर्शनमोह के क्षीण हो जाने पर देव और मनुष्य गित-सम्बन्धी नामकर्म की प्रकृतियों का और आयुकर्म का स्यात् बन्ध करता है।
  - 113) दर्शनमोह की क्षपणा में प्रवर्तमान (प्रस्थापक) जीव जिस भव में प्रस्थापक होता है, उससे अन्य तीन भवों को नियम से उल्लंघन नहीं करता है। दर्शनमोह क्षीण हो जाने पर तीन भव में नियम से मुक्त हो जाता है।
  - 114) मनुष्यों में क्षीणमोही नियम से संख्यात सहस्र होते हैं। शेष गतियों में क्षीणमोह-क्षायिक सम्यकदृष्टि जीव नियम से असंख्यात होते हैं।
- 115) संयमासंयम की लब्धि तथा चरित्र की लब्धि, भवों की उत्तरोत्तर वृद्धि और पूर्वबद्ध कर्मीं की उपशामना इस अनुयोगद्वार में वर्णनीय है।
- 116) उपशामना के कितने भेद हैं ? किस-किस कर्म का उपशम होता है ? किस अवस्था में कौन कर्म उपशान्त रहता है और कौन कर्म अनुपशान्त रहता है ?
- 117) चारित्र मोह की स्थिति, अनुभाग और प्रदेशाग्रों का कितना भाग उपशमित होता है ? कितना भाग संक्रमण और उदीरणा करता है और कितना भाग बंध को प्राप्त होता है ?
- 118) चिरत्रमोह की प्रकृतियों का कितने काल पर्यन्त उपशमन होता है ? कितने काल पर्यन्त संक्रमण, उदीरणा होती है, तथा कौन कर्म कितने काल तक उपशान्त या अनुपशान्त रहता हैं ?
- 119) कौन करण व्युच्छित्र होता है ? कौन करण अव्युच्छित्र होता है ? कौन करण उपशान्त रहता है ? कौन करण अनुपशांत रहता है ?

- 120) प्रतिपात कितने प्रकार का है तथा वह किस कथाय में होता है। वह प्रतिपात होते हुए भी किन किन कर्मांशों का बंधक होता है ?
- 121) प्रतिपात दो प्रकार का है एक प्रतिपात भव भय से, दूसरा उपशमकाल के क्षय से होता है। वह प्रतिपात सूक्ष्मसांपराय तथा बादर राग (लोभ) नामक गुणस्थान में होता है, ऐसा जानना चाहिए।
- 122) उपशामना काल के क्षय होने पर सूक्ष्म साम्पराय गुणस्थान में प्रतिपात होता है। भवक्षय से होनेवाला प्रतिपात नियम से बादर राग में होता है।
- 123) उपशामना काल के समाप्त होने पर गिरने वाला जीव यथानुपूर्वी से कर्मों को बांधता है। इसी प्रकार वह आनुपूर्वी क्रम से कर्मप्रकृतियों का वेदन करता है।
- 124) संक्रमण-प्रस्थापक के पूर्वबद्ध कर्म किस स्थिति वाले हैं ? वे किस अनुभाग में वर्तमान हैं और उस समय कौन कर्म संक्रान्त हैं और कौन कर्म असंक्रान्त हैं ?
- 125) संक्रमण-प्रस्थापक के मोहनीय की दो स्थितियाँ होती हैं—एक प्रथम स्थिति और दूसरी द्वितीय स्थिति। इनका प्रमाण कुछ न्यून मुहूर्त है। तत्पश्चात् नियम से अन्तर होता है।
- 126) जो उदय या अनुदयरूप कर्मप्रकृतियाँ परिक्षीण स्थितिवाली हैं, उन्हें उपर्युक्त जीव दोनों ही स्थितियों में वेदन करता है। किन्तु जिन कर्मांशों को वेदन नहीं करता है, उन्हें तो द्वितीय स्थिति में ही जानना चाहिए।
- 127) संक्रमण प्रस्थापक के पूर्व बद्ध कर्म मध्यम स्थितियों में पाये जाते हैं तथा अनुभागों में सातावेदनीय, शुभनाम तथा उच्चगोत्र उत्कृष्ट रूप से पाये जाते हैं।
- 128) आठ मध्यम कषायों की क्षपणा के पश्चात् स्त्यानगृद्धि, निद्रानिद्रा तथा प्रचलाप्रचला तथा नरकगित सम्बन्धी त्रयोदश नामकर्म की प्रकृतियाँ संक्रमण प्रस्थापक के द्वारा अन्तर्मृहूर्त पूर्व ही सर्वसंक्रमण आदि में क्षीण की जा चुकी हैं।
- 129) (हास्यादि छह नोकषाय के पुरुषवेद के चिरन्तन सत्त्व के साथ) संक्रामक होने पर नियम से नाम, गोत्र और बेदनीय असंख्यात वर्षप्रमाण अपने-अपने स्थिति सत्त्व में प्रवृत्त होते हैं। शेष ज्ञानावरणादि घातिया कर्म संख्यात वर्षप्रमाण स्थिति सत्त्व वाले होते हैं।

## १४६

- 130) संक्रमण-प्रस्थापक किन-किन कर्मांशों को बाँधता है, किन कर्मांशों का संक्रमण करता है और किन-किन कर्मांशों का असंक्रामक रहता है।
- 131) द्विसमयकृत अन्तरावस्था में वर्तमान संक्रमण-प्रस्थापक के मोहनीय तो वर्षशतसहस्र स्थिति संख्या रूप बंधता है और शेष कर्म असंख्यात शतसहस्र प्रमाण बंधते हैं।
- 132) भय, शोक, अरित, रित, हास्य, जुगुप्सा, नपुसक वेद, स्त्री वेद, असाता वेदनीय, नीच गोत्र, अयशःकीित और शरीर नाम कर्म को नियम से नहीं बांधता है।
- 133) जिन सर्वावरणीय (अर्थात् सर्वघातिया) कर्मों की अपवर्तना होती है, उनका तथा निद्रा, प्रचला और आयुकर्म का भी अबंधक होता है। शेष कर्मों का बंध करता है।
- 134) निद्रानिद्रा, प्रचलाप्रचला, स्त्यानगृद्धि, नीचगोत्र, अयशःकीर्ति, और छह नोकषाय, इतने कर्मी का तो संक्रमण-प्रस्थापक नियम से प्रकृति, स्थिति, अनुभाग और प्रदेशरूप सर्व अंशों में अवेदक रहता है।
- 135) वह संक्रमण-प्रस्थापक वेदों का, वेदनीय कर्म को, सर्वावरणीय-सर्वधाती प्रकृतियों को तथा कषायों को वेदन करता हुआ भजनीय है। उनके अतिरिक्त शेष प्रकृतियों का वेदन करता हुआ अभजनीय है।
- 136) मोहनीय कर्म की सर्वप्रकृतियों का आनुपूर्वी से संक्रमण होता है, किन्तु लोभ कषाय का संक्रमण नहीं होता, ऐसा नियम से जानना चाहिए।
- 137) (नव नोकवाय और चार संज्वलन रूप तेरह प्रकृतियों का संक्रमण करने वाला क्षपक) नपुंसक वेद को आदि करके क्रोध, मान, माया और लोभ, इन सब कर्मों को यथानुपूर्वी से संकान्त करता है।
- 138) स्त्री वेद तथा नपुंसक वेद का नियम से पुरुष वेद में संक्रमण करता है। पुरुष वेद और हास्यादि छह, इन सात नोकषायों का नियम से संज्वलन क्रोध में संक्रमण करता है।
- 139) क्रोध संज्वलन को मान संज्वलन में संक्रान्त करता है। मान संज्वलन को माया संज्वलन में संक्रान्त करता है। माया संज्वलन को लोभ संज्वलन में संक्रान्त करता है। इनका प्रतिलोम अर्थात् विपरीत क्रम से संक्रमण नहीं होता है।

- 140) जो जीव बध्यमान जिस प्रकृति में संक्रमण करता है, वह नियम से बन्ध सदृश प्रकृति में ही संक्रमण करता है अथवा बन्ध की अपेक्षा हीनतर स्थितिवाली प्रकृति में संक्रमण करता है। किन्तु अधिक स्थितिवाली प्रकृति में संक्रमण नहीं होता।
- 141) मानकषाय का वेदन करनेवाला संक्रमण-प्रस्थापक क्रोध संज्वलन को वेदन नहीं करते हुए भी उसे मानकषाय में संक्रान्त करता है, शेष कषायों में यही क्रम है।
- 142) संक्रमण-प्रस्थापक के अनुभाग और प्रदेश-सम्बन्धी बन्ध, उदय और संक्रमण परस्पर में क्या समान हैं, अथवा अधिक हैं अथवा हीन हैं ? इसी प्रकार प्रदेशों की अपेक्षा वे संख्यात, असंख्यात या अनन्तगुणितरूप विशेष से परस्पर होन हैं, या अधिक हैं ?
- 143) बन्ध से उदय अधिक होता है तथा उदय से संक्रमण अधिक होता है। इस प्रकार अनुभाग के विषय में गुणश्रेणी अनन्तगुणी जानना चाहिए।
- 144) बन्ध से उदय अधिक होता है। उदय से संक्रमण अधिक होता है। इस प्रकार प्रदेशाग्र की अपेक्षा गुणश्रेणी असंख्यातगुणी जानना चाहिए।
- 145) अनुभाग की अपेक्षा साम्प्रतिक-बन्ध से साम्प्रतिक-उदय अनन्तगुणा है। इसके अनन्तरकालीन उदय से साम्प्रतिक बन्ध अनन्तगुणा है।
- 146) यह अनुभाग का प्रतिसमय अनन्तगुणित होन गुणश्रेणी रूप से वेदक है। प्रदेशाग्र की अपेक्षा उसे गणनातिक्रान्त (असंख्यात गुणित) श्रेणी रूप से वेदक जानना चाहिए।
- 147) बन्ध, संक्रम और उदय स्व स्व स्थान पर तदनन्तर तदनन्तर काल की अपेक्षा क्या अधिक हैं, हीन हैं अथवा समान हैं ?
- 148) अनुभाग, बन्ध और उदय की अपेक्षा तदनन्तर काल में नियम से अनन्त-गुणित हीन होता है, किन्तु संक्रमण भजनीय है।
- 149) प्रदेशाग्र की अपेक्षा संक्रमण और उदय उत्तरोत्तर काल में असंख्यात गुणित श्रेणीरूप होते हैं, किन्तु बन्ध प्रदेशाग्र में भजनीय है।
- 150) अनुभाग में गुणश्रेणी की अपेक्षा नियम से अनन्तगुणा होन वेदन करता है। किन्तु प्रदेशाग्र में गणनातिक्रान्त गुणितरूप श्रेणी के द्वारा अधिक है।

- 151) अन्तर को करता हुआ क्या वह स्थिति और अनुभाग को बढ़ाता है, अथवा घटाता है? स्थिति और अनुभाग की वृद्धि या हानि करते हुए निरुपक्रम (अन्तररहित) वृद्धि अथवा हानि कितने काल तक होती है?
- 152) जघन्य अपवर्तना का प्रमाण त्रिभाग से ऊन आवली है। यह जघन्य अपवर्तना स्थितियों के विषय में ग्रहण करना चाहिए। अनुभाग विषयक जघन्य-अपवर्तना अनन्त स्पर्धकों से प्रतिबद्ध है।
- 153) जो कर्म रूप अंश संक्रमित, अपकर्षित या उत्कर्षित किये जाते हैं, वे आवली पर्यन्त अवस्थित रहते हैं। तदनन्तर समय में वे भजनीय हैं।
- 154) जो कर्माश अपकर्षित किये जाते हैं, वे अनन्तर काल में वृद्धि, अवस्थान, हानि, संक्रमण तथा उदय की अपेक्षा भजनीय हैं।
- 155) एक स्थितिविशेष को कितने स्थिति विशेषों में बढ़ाता है और एक स्थिति विशेष को कितने स्थितिविशेषों में घटाता है ? इसी प्रकार की पृच्छाएँ अनुभाग विशेषों में जानना चाहिए।
- 156) एक स्थिति विशेष को असंख्यात स्थिति विशेषों में बढ़ाता है और घटाता भी है। इसी प्रकार अनुभाग विशेष को अनन्त अनुभाग स्पर्धकों में बढ़ाता तथा घटाता है।
- 157) स्थित और अनुभाग-सम्बन्धी कौन-कौन अंशों (कर्मप्रदेशों) को बढ़ाता अथवा घटाता है अथवा किन किन अंशों में अवस्थान करता है ? और यह वृद्धि, हानि और अवस्थान किस-किस गुण से विशिष्ट होता है ?
- 158) स्थिति का अपकर्षण करता हुआ कदाचित् अधिक, होन और बन्ध समान स्थिति का अपकर्षण करता है। स्थिति का उत्कर्षण करता हुआ बन्ध समान या बन्ध से हीन स्थिति का ही उत्कर्षण करता है, किन्तु अधिक स्थिति को नहीं बढ़ाता है।
- 159) उदयावली के बाहर स्थित सभी अनुभागों का अपकर्षण करता है, किन्तु आवली प्रविष्ट अनुभाग का अपकर्षण नहीं करता है। बन्ध समान अनुभाग का उत्कर्षण करता है, उससे अधिक का नहीं। आवली—बन्धावली निरुप-क्रम होती है।
- 160) वृद्धि (उत्कर्षण) से हानि (अपकर्षण) अधिक होती है। हानि से अवस्थान अधिक है। यह अधिक का प्रमाण प्रदेशाग्र की अपेक्षा असंख्यात गुणित श्रेगी-रूप जानना चाहिए।

- 161) अपवर्तन (अपकर्षण) और उद्वर्तन (उत्कर्षण) कृष्टि-वर्जित कर्मों में होता है,
   किन्तु अपवर्तना नियम से कृष्टिकरण में जानना चाहिए।
- 162) कृष्टियाँ कितनी होती हैं और किस कषाय में कितनी कृष्टियाँ होती हैं ? कृष्टि करने में कौन-सा कारण होता है और कृष्टि का लक्षण क्या है ?
- 163) संज्वलन क्रोधादि कषायों की बारह, नौ, छह और तीन कृष्टियाँ होती हैं, अथवा अनन्त कृष्टियाँ होती हैं। एक-एक कषाय में तीन-तीन कृष्टियाँ हैं अथवा अनन्त कृष्टियाँ होती हैं।
- 164) चारों कषायों की स्थिति और अनुभाग का नियम से अपवर्तन करता हुआ ही कृष्टियों को करता है। स्थिति और अनुभाग को बढ़ाने वाला कृष्टि का अकारक होता है, ऐसा मानना चाहिए।
- 165) लोभ की जघन्य कृष्टि को आदि लेकर क्रोधकषाय की सर्वपिश्चिमपद (अन्तिम उत्कृष्ट कृष्टि) पर्यन्त यथाक्रम से अवस्थित संज्वलन कषाय रूप कर्म के अनुभाग में गुणश्रेणी अनन्तगुणित है, यह कृष्टि का लक्षण है।
- 166) िकतने अनुभागों में तथा िकतनी स्थितियों में कौन कृष्टि है ? यदि सभी स्थितियों में सभी कृष्टियाँ सम्भव हैं, तो क्या उनकी सभी अवयव स्थितियों में भी सभी कृष्टियाँ सम्भव हैं, अथवा प्रत्येक स्थिति पर एक-एक कृष्टि सम्भव है ?
- 167) सभी कृष्टियाँ सर्व असंख्यात स्थिति-विशेषों पर नियम से होती हैं। तथा प्रत्येक कृष्टि नियम से अनन्त अनुभागों में होती है।
- 168) सभी संग्रह कृष्टियाँ और उनकी अवयव कृष्टियाँ समस्त द्वितीय स्थिति में होती हैं, किन्तु वह जिस कृष्टि का वेदन करता है, उसका अंश प्रथम स्थिति में होता है।
- 169) कौन कृष्टि प्रदेशाग्र, अनुभागाग्र तथा काल की अपेक्षा किस कृष्टि से अधिक है, समान है अथवा हीन है ? एक कृष्टि से दूसरी में गुणों की अपेक्षा क्या विशेषता है ?
- 170) क्रोध की दितीय संग्रहकृष्टि से उसकी ही प्रथम संग्रहकृष्टि प्रदेशाग्र की अपेक्षा संख्यातगुणी होती है। दितीय संग्रहकृष्टि से तृतीय संग्रहकृष्टि विशेष अधिक होती है। इस प्रकार यथाक्रम से शेष तीनों विशेष अधिक होती हैं।

- 171) क्रोध की द्वितीय संग्रहकृष्टि से प्रथम संग्रहकृष्टि वर्गणाओं के समूह की अपेक्षा संख्यातगुणी है । द्वितीय संग्रहकृष्टि से तृतीय विशेषाधिक है। इसी क्रम से शेष संग्रहकृष्टियाँ विशेषाधिक जानना चाहिए।
- 172) जो वर्गणा अनुभाग की अपेक्षा हीन है, वह प्रदेशाग्र की अपेक्षा अधिक है। ये वर्गणाएँ अनन्तवें भाग से अधिक या हीन जानना चाहिए।
- 173) क्रोध कषाय का उत्तरपद क्रोध की आदि (अर्थात् जघन्य) वर्गणा में से घटाना चाहिए। इससे जो शेष अनन्तवाँ भाग रहता है, वह नियम से क्रोध की आदि (अर्थात् जघन्य) वर्गणा के प्रदेशाग्र में अधिक है।
- 174) क्रोध के विषय में कहा गया यह क्रम नियम से मान, माया, लोभ की कृष्टि में भी प्रत्येक का है, ऐसा जानना चाहिए।
- 175) क्रोध संज्वलन की प्रथम कृष्टि द्वितीय कृष्टि से अनुभाग की अपेक्षा नियम से अनन्तगुणी है। पुनः तृतीय कृष्टि से द्वितीय कृष्टि अनन्तगुणी है। इसी प्रकार मान, माया और लोभ की तीनों-तीनों कृष्टियाँ तृतीय से द्वितीय और द्वितीय से प्रथम अनन्तगुणी जानना चाहिए।
- 176) प्रथम समय में कृष्टियों का स्थितिकाल एक वर्ष, दो वर्ष, चार वर्ष और आठ वर्ष है। द्वितीय स्थिति और अन्तर स्थितियों के साथ प्रथम स्थिति का यह काल कहा गया है।
- 177) जिस कृष्टि को वेदन करता है, उसमें प्रदेशाग्र का अवस्थान यवमध्य रूप से होता है तथा वह यवमध्य प्रथम और द्वितीय इन दोनों स्थितियों में वर्तमान होकर भी अन्तर स्थितियों से अन्तरित होने के कारण सांतर है। जो प्रथम स्थित है वह गुणश्रेणी रूप है तथा द्वितीय स्थित उत्तरश्रेणी रूप है।
- 178) द्वितीय स्थिति के आदिपद (प्रथम निषेक के प्रदेशाग्र) में से उसके उत्तरपद (चरम निषेक के प्रदेशाग्र) को घटाना चाहिए। ऐसा करने पर जो असंख्या-तवाँ भाग शेष रहता है, वह उस प्रथम निषेक के प्रदेशाग्र से अधिक है।
- 179) उदयकाल से आदि लेकर प्रथम स्थिति सम्बन्धी जितनी स्थितियाँ हैं, उनमें निरन्तर गुणश्रेणी होती है। उदयकाल से लेकर उत्तरोत्तर समयवर्ती स्थितियों में प्रदेशाग्र गणना के अन्त अर्थात् असंख्यातगुणे हैं।

- 180) उदय को आदि लेकर यथाक्रम से अवस्थित प्रथमस्थिति की अवयवस्थितियों में जो कर्मरूपद्रव्य है, वह नियम से आगे आगे ह्रस्व (न्यून) है। उदयस्थिति से ऊपर अनन्तर स्थिति में जो प्रदेशाग्र के क्षय से प्रवेश करते हैं, वे असंख्यात गुणे रूप से प्रवेश करते हैं।
- 181) पश्चिम कृष्टि (संज्वलन लोभ की सूक्ष्मसाम्परायिक अन्तिम बारहवीं कृष्टि) का वेदक काल नियम से अल्प है। पश्चात् अनुपूर्वी से शेष ग्यारह कृष्टियों का वेदक काल क्रमशः संख्यातवें भाग से अधिक है।
- 182) कितनी गितयों में, भवों में, स्थितियों में, अनुभागों में और कषायों में पूर्वबद्ध कर्म कितनी कृष्टियों में और उनकी कितनी स्थितियों में पाये जाते हैं ?
- 183) पूर्वबद्ध कर्म दो गितयों में अभजनीय हैं तथा दो गितयों में भजनीय हैं। एकेन्द्रिय जाति और पंच स्थावरकायों में भजनीय है। शेष चार जातियों में और त्रसकाय में भजनीय नहीं हैं।
- 184) क्षपक के असंख्यात एकेन्द्रिय-भवग्रहणों के द्वारा बद्धकर्म नियम से पाया जाता है तथा एक को आदि लेकर दो, तीन आदि संख्यात भवों के द्वारा संचित कर्म पाया जाता है।
- 185) उत्कृष्ट अनुभागयुक्त तथा उत्कृष्ट स्थितियुक्त पूर्वबद्ध कर्म भजनीय हैं। कषायों में पूर्वबद्ध कर्म नियम से अभजनीय हैं।
- 186) पर्याप्त और अपर्याप्त अवस्था के साथ तथा स्त्री, पुरुष और नपुंसकवेद के साथ मिश्र प्रकृति, सम्यक्तव प्रकृति तथा मिथ्यात्व प्रकृति के साथ और किस योग और उपयोग के साथ पूर्वबद्ध कर्म क्षपक के पाये जाते हैं?
- 187) पर्याप्त, अपर्याप्त दशा में, मिथ्यात्व, नपुंसकवेद और सम्यक्तव अवस्था में बाँधे हुए कर्म अभाज्य हैं। तथा स्त्रीवेद, पुरुषवेद और सम्यग्मिथ्यात्व अवस्था में बाँधे हुए कर्म भाज्य हैं।
- 188) औदारिक काययोग, औदारिकिमश्र काययोग, चतुर्विध मनोयोग और चतुर्विध वचनयोग में बाँधे हुए कर्म अभाज्य हैं। शेष योगों में बाँधे हुए कर्म भाज्य हैं।
- 189) श्रुत, कुश्रुतरूप उपयोग में, मित, कुमितरूप उपयोग में पूर्वबद्ध कर्म अभाज्य हैं, किन्तु दोनों प्रत्यक्ष छद्मस्थज्ञानों में पूर्वबद्ध कर्म भाज्य हैं।

## १५२

## श्रमणविद्या

- 190) अनाकार अर्थात् चक्षुदर्शनोपयोग और अचक्षुदर्शनोपयोग में पूर्वबद्ध कर्म अभाज्य हैं। अवधिदर्शनोपयोग में पूर्वबद्ध कर्म कृष्टिवेदक क्षपक के भाज्य हैं।
- 191) किस लेश्या में, किन-किन कर्मों में तथा किस क्षेत्र में (किस काल में) वर्तमान जीव के द्वारा बांधे हुए, तथा साता, असाता और किस लिंग के द्वारा बांधे हुए कर्म कृष्टिवेदक क्षपक के पाये जाते हैं?
- 192) सर्व लेश्याओं में, तथा साता और असाता में वर्तमान जीव के पूर्वबद्ध कर्म अभाज्य हैं, असि, मिष आदि कर्मों में, शिल्प कार्यों में सभी पाखण्डी लिगों में तथा सभी क्षेत्रों में बद्ध कर्म भाज्य हैं। समा अर्थात् उत्सर्पिणी अवसर्पिणी रूप काल के विभागों में पूर्वबद्ध कर्म अभाज्य हैं।
- 193) ये पूर्वबद्ध (अभाज्य) कर्म सर्व स्थिति विशेषों में, सर्व अनुभागों में तथा सर्व कृष्टियों में नियम से होते हैं।
- 194) एक समय में प्रबद्ध कितने कर्मप्रदेश किन-किन स्थितियों में अछूते हैं (उदय-स्थिति को अप्राप्त) रहते हैं ? इस प्रकार कितने भवबद्ध कर्मप्रदेश किन-किन स्थितियों में असंक्षुब्ध रहते हैं ?
- 195) अन्तरकरण करने में उपिरम अवस्था में वर्तमान क्षपक के छह आविलयों के भीतर बँधे हुए समयप्रबद्ध नियम से अछूते हैं। (क्योंकि अन्तरकरण के पश्चात् छह आवली के भीतर उदीरणा नहीं होती है।) वे अछूते समय-प्रबद्ध चारों ही संज्वलन कषाय सम्बन्धी सम स्थितिविशेषों में और सभी अनुभागों में अवस्थित रहते हैं।
- 196) जो बध्यमान आवली है, उसके कर्मप्रदेश क्रोध संज्वलन की प्रथम कृष्टि में पाये जाते हैं। इस पूर्व आवली के अनन्तर जो उपरिम अर्थात् द्वितीयावलो है, उसके कर्मप्रदेश नियम से क्रोध संज्वलन की तोन और मान संज्वलन की एक, इन चार संग्रह कृष्टियों में पाए जाते हैं।
- 197) तीसरी आवली सात कृष्टियों में, चौथी आवली दश कृष्टियों में और उससे आगे की शेष सर्व आविलयाँ सर्व कृष्टियों में पायी जाती हैं।
- 198) ये ऊपर कहे गये छहों आविलयों के इस वर्तमान भव में ग्रहण किए गये समय-प्रबद्ध नियम से असंक्षुब्ध रहते हैं। उदय या उदीरणा को प्राप्त नहों होते हैं, किन्तु शेष भवबद्ध उदय में संक्षुब्ध रहते हैं।

- 199) एक समय में बँधे हुए और नाना समयों में बँधे हुए समय प्रबद्धों के शेष कितने कर्म-प्रदेश कितने स्थिति और अनुभाग विशेषों में पाये जाते हैं ? इसी प्रकार एक भव और नाना भवों में बँधे हुए कितने कर्मप्रदेश कितने स्थिति और अनुभागविशेषों में पाये जाते हैं ? एक समय रूप एक स्थितिविशेष में वर्तमान कितने कर्मप्रदेश एक-अनेक समयप्रबद्ध और भवबद्धों के शेष पाये जाते हैं ?
- 200) एक स्थितिविशेष में नियम से एक-अनेक भवबद्धों के समयप्रबद्ध शेष, एक-अनेक समयों में बँधे हुए कर्मों के समयप्रबद्ध शेष असंख्यात होते हैं, जो नियम से अनन्त अनुभागों में वर्तमान होते हैं।
- 201) एक को आदि लेकर एक-एक बढ़ाते हुए जो स्थिति वृद्धि होती है, उसे 'स्थिति उत्तर श्रेणी' कहते हैं। इस प्रकार की स्थिति उत्तरश्रेणी में असंख्यात भवबद्ध शेष तथा समयप्रबद्ध शेष पाये जाते हैं।
- 202) जिस एक स्थिति विशेष में समयप्रबद्ध शेष तथा भव उद्ध शेष सम्भव हैं, वह सामान्यस्थिति और जिसमें वे सम्भव नहीं, वह असमान्यस्थिति कहलाती है। उस क्षपक के वर्ष पृथकत्वमात्र विशेष स्थिति में तादृश अर्थात् भवबद्ध और समयप्रबद्ध शेष से विरहित असामान्य स्थितियाँ अधिक से अधिक आवली के असंख्यातवें भाग प्रमाण पायी जाती हैं।
- 203) इस अनन्तर प्ररूपित आवली के असंख्यातवें भाग प्रमाण उत्कृष्ट अन्तर से उपलब्ध होने वाली अपश्चिम (अन्तिम) असामान्य स्थिति के समय में अर्थात् तदनन्तर समय में पायी जानेवाली उपरिम स्थिति में भवबद्ध शेष और समय प्रबद्ध शेष नियम से पाये जाते हैं और उसमें अर्थात् क्षपक की अष्ट वर्ष प्रमाण स्थिति के भीतर उत्तरपद होते हैं।
- 204) मोह के निरवशेष अनुभाग सत्कर्म के कृष्टिकरण करने पर कृष्टिवेदन के प्रथम समय में वर्तमान जीव के पूर्वबद्ध (ज्ञानावरणीयादि) कर्म किन स्थितियों में और किन अनुभागों में शेष रूप से पाये जाते हैं ? बध्यमान और उदीण कर्म किन-किन स्थितियों और अनुभागों में पाये जाते हैं ?
- 205) मोहनीय कर्म के कृष्टिकरण कर देने पर नाम, गोत्र और वेदनीय ये तीन कर्म असंख्यात वर्षोवाले स्थितिसत्त्वों में पाये जाते हैं। शेष चार घातिया कर्म संख्यात वर्ष प्रमाण सत्त्व युक्त होते हैं।

- 206) मोह के कृष्टिकरण करने पर वह क्षपक सातावेदनीय, यशःकीर्ति नामक शुभ-नामकर्म और उच्चगोत्र कर्म संख्यात शतसहस्र वर्ष प्रमाण स्थिति बाँधता है। इनके योग्य उत्कृष्ट अनुभाग को बाँधता है।
- 207) मोह के कृष्टि रूप होने पर कौन-कौन कर्म को बाँधता है तथा कौन-कौन कर्मांशों का वे न करता है ? किन किन कर्मों का संक्रमण करता है और किन किन कर्मों में असंक्रामक रहता है ?
- 208) क्रोध—प्रथम कृष्टिवेदक के चरम समय में मोहनीय को छोड़कर शेष तीन घातिया कर्मों की नियम से अन्तर्मृहूर्त कम दश वर्ष प्रमाण स्थिति का बन्ध करता है। घातिया कर्मों में जिनकी अपवर्तना सम्भव है उनका देशघाती रूप से ही बन्ध करता है।
- 209) चरम समयवर्ती बादर सांपरायिक क्षपक नाम, गोत्र और वेदनीय को वर्ष के अन्तर्गत बाँधता है। ज्ञानावरण, दर्शनावरण, अन्तराय रूप घातिया को दिवस के अन्तर्गत बाँधता है।
- 210) चरम समयवर्ती सूक्ष्मसांपराय गुणस्थानवाला क्षपक नाम, गोत्र, वेदनीय को दिवस के अन्तर्गत बाँधता है तथा शेष घातिया त्रय को भिन्न मृहूर्त प्रमाण बाँधता है।
- 211) मितज्ञानावरण और श्रुतज्ञानावरण कर्मों में जिनकी लिब्ध (क्षयोपश्चम) का वेदन करता है, उनके देशघाति आवरण रूप अनुभाग का वेदन करता है। जिनकी अलिब्ध है, उनके सर्वावरणरूप अनुभाग का वेदन करता है। अन्त-राय का देशघाति रूप अनुभाग वेदन करता है।
- 212) कृष्टिवेदक क्षपक यशःकोति नाम तथा उच्चगोत्र के अनन्तगृणित वृद्धिरूप अनुभाग का नियम से वेदन करता है। अन्तराय के अनन्तगृणित हानिरूप अनुभाग का वेदन करता है। अनन्तर समय में शेष कर्मों के अनुभाग भजनीय हैं।
- 213) संज्वलन कषाय के कृष्टि रूप से परिणत होने पर मोहनीय के कौन कौन विचार (स्थिति घातादि लक्षण क्रिया विशेष) होते हैं ? इसी प्रकार ज्ञाना-वरणादि शेष कर्मों के भी कौन कौन वोचार होते हैं ?

- 214) क्या क्षपक कृष्टियों को वेदन करता हुआ क्षय करता है अथवा संक्रमण करता हुआ क्षय करता है अथवा वेदन और संक्रमण करता हुआ क्षय करता है ? क्या आनुपूर्वी से या अनानुपूर्वी से कृष्टियों को क्षय करता है ?
- 215) क्रोध की प्रथम, द्वितीय तथा तीसरी कृष्टि को वेदन करता हुआ तथा संक्रमण करता हुआ क्षय करता है। चरम (सूक्ष्म सांपरायिक कृष्टि) को वेदन करता हुआ ही क्षय करता है। शेष को उभय प्रकार से क्षय करता है।
- 216) कृष्टिवेदक क्षपक जिस कृष्टि का वेदन करता हुआ क्षय करता है, क्या वह उसका बंधक भी होता है ? जिस कृष्टि का संक्रमण करता हुआ क्षय करता है, क्या वह उसका बंध भी करता है ?
- 217) कृष्टिवेदक क्षेपक जिस कृष्टि का संक्रमण करता हुआ क्षय करता है, उसका वह बन्ध नहीं करता है। सूक्ष्मसांपरायिक कृष्टि के वेदन काल में वह उसका अबंधक रहता है, किन्तु इतर कृष्टियों के वेदन या क्षपण काल में वह उनका बंघक रहता है।
- 218) जिस जिस कृष्टि को क्षय करता है, उस उस कृष्टि की स्थिति और अनु-भागों में किस किस प्रकार से उदीरणा करता है। विविक्षित कृष्टि का अन्य कृष्टि में संक्रमण करता हुआ किस किस प्रकार से स्थिति और अनुभागों से युक्त कृष्टि में संक्रमण करता है? विविक्षित समय में जिन स्थिति अनुभाग युक्त कृष्टियों में उदीरणा, संक्रमणादि किए हैं, क्या अनन्तर समय में उन्हों कृष्टियों में उदीरणा, संक्रमणादि करता है या अन्य कृष्टियों में करता है?
- 219) विवक्षित कृष्टि का बंब अथवा संक्रमण नियम से क्या सभी स्थितिविशेषों में होता है ? विवक्षित कृष्टि का जिस कृष्टि में संक्रमण किया जाता हैं, उसके सर्व अनुभागों में संक्रमण होता है, किन्तु उदय मध्यम कृष्टि में जानना चाहिए।
- 220) क्या क्षपक सर्व स्थिति विशेषों के द्वारा संक्रमण तथा उदीरणा करता है ? कृष्टि के अनुभागों को वेदन करता हुआ वह नियम से मध्यवर्ती अनुभागों का वेदन करता है।
- 221) जिन कर्माशों का अपकर्षण करता है क्या अनन्तर काल में उनको उदीरणा में प्रवेश करता है ? पूर्व में अपकर्षण किये गए कर्माशों की अनन्तर समय में उदीरणा करता हुआ क्या सदृश को अथवा असदृश को प्रविष्ट करता है ?

## **भम**णविद्या

## १५६

- 222) जिन कर्माशों का उत्कर्षण करता है, क्या अनन्तरकाल में उनको उदीरणा में प्रवेश करता है ? पूर्व में उत्कर्षण किए गये कर्माश को अनन्तर समय में उदीरणा करता हुआ क्या सदृश रूप से या असदृश रूप से प्रविष्ट करता है ?
- 223) कृष्टिकारक के प्रदेश तथा अनुभाग सम्बन्धो बंघ, संक्रमण अथवा उदय के बहुत्व तथा स्तोकत्व की अपेक्षा जिस प्रकार पूर्व निर्णय किया गया है उसी प्रकार यहाँ भी निर्णय करना चाहिए।
- 224) जो कर्मांश प्रयोग के द्वारा उदयावली में प्रविष्ट किया जाता है, उसकी अपेक्षा स्थिति क्षय से जो कर्मांश उदयावली में प्रविष्ट होता है, वह नियम से असंख्यातगुणित रूप से गुणित होता है।
- 275) कृष्टिवेदक क्षपक के प्रयोग द्वारा उदयावली में प्रविष्ट प्रदेशाग्र नियम से उदय से लगाकर आगे आवली पर्यन्त असंख्यातगुणित श्रेणीरूप में पाया जाता है।
- 226) जिन अनन्त वर्गणाओं को उदीर्ण करता है उनमें एक अनुदीर्यमाण कृष्टि संक्रमण करती है। जो उदयावली में प्रविष्ट अनन्त अवेद्यमान वर्गणाएँ (कृष्टियाँ) हैं, वे एक एक वेद्यमान मध्यम कृष्टि के स्वरूप से नियमतः परिणत होती हैं।
- 227) जितनी अनुभाग कृष्टियाँ प्रयोग द्वारा नियम से उदीर्ण की जाती हैं, उतनी ही पूर्व-प्रविष्ट अर्थात् उदयावली प्रविष्ट अनुभाग कृष्टियाँ परिणत होती हैं।
- 228) एक समय कम पश्चिम आवली में जो उत्कृष्ट और जघन्य अनुभाग-स्वरूप कृष्टियाँ हैं, वे मध्यवर्ती बहुभाग कृष्टियों में नियम से परिणमित होती हैं।
- 229) एक कृष्टि से दूसरी कृष्टि को वेदन करता हुआ क्षपक पूर्ववेदित कृष्टि के शेषांग से संक्रमण करता है अथवा प्रयोग द्वारा संक्रमण करता है ? पूर्व वेदित कृष्टि के कितने अंश रहने पर अन्य कृष्टि में संक्रमण होता है ?
- 230) एक कृष्टि के वेदित शेष प्रदेशाग्र को अन्य कृष्टि में संक्रमण करता हुआ नियम से प्रयोग द्वारा संक्रमण करता है। दो समय कम दो आविलयों में बँधा द्रव्य कृष्टि के वेदित शेष प्रदेशाग्र प्रमाण है।
- 231) एक समय कम आवली उदयावली के भीतर प्रविष्ट होती है और जिस संग्रहकृष्टि का अपकर्षण कर इस समय वेदन करता है उस समय कृष्टि की सम्पूर्ण आवली प्रविष्ट होती है। इस प्रकार संक्रमण में दो आवली होती हैं।

- 232) कषायों के क्षीण होने पर शेष ज्ञानावरणादि कर्मों के कौन-कौन क्रिया-विशेषरूप विचार होते हैं ? क्षपणा, अक्षपणा, बन्ध, उदय तथा निर्जरा किन-किन कर्मों को कैसी होती है ?
- 233) मोहनीय के क्षीण होने पर्यन्त मोहनीय की संक्रमणता, अपवर्तना तथा कृष्टि क्षपणा रूप क्षपणाएँ आनुपूर्वी से जानना चाहिए।
- 234) अनन्तानुबन्धी चार, मिथ्यात्व, मिश्र-सम्यग्मिथ्यात्व, सम्यन्त्व प्रकृति, इन सात प्रकृतियों को क्षपक श्रेणी चढ़ने के पूर्व ही क्षपण करता है। फिर क्षपक श्रेणी चढ़ते हुए अनिवृत्तिकरण गुणस्थान में अन्तरकरण से पूर्व ही आठ मध्यम कषायों का क्षय करता है। इसके बाद नपुंसक, स्त्रोवेद, हास्यादि छह नोकषाय और पुरुषवेद का क्षय करता है। तदनन्तर संज्वलन कोधादि का क्षय करता है।
- 235) आठ मध्यम कषायों के क्षय करने के अनन्तर स्त्यानगृद्धि कर्म, निद्रानिद्रा और प्रचलाप्रचला इन तीन दर्शनावरणीय प्रकृतियों को, तथा नरक और तिर्यग्गति नाम कर्म को तेरह प्रकृतियों को संक्रमणादि करते हुए क्षीण करता है।
- 236) मोहनीय की सम्पूर्ण प्रकृतियों का आनुपूर्वी से संक्रमण होता है। किन्तु लोभकवाय का संक्रमण नहीं होता है, ऐसा नियम है।
- 237) वह क्षपक स्त्रीवेद तथा नपुंसक वेद का पुरुषवेद में संक्रमण करता है।
  पुरुषवेद तथा हास्यादि छह नोकषायों का नियम से क्रोध में संक्रमण
  करता है।
- 238) संज्वलन क्रोध का मान में, मान का माया में तथा माया का लोभ में नियम से संक्रमण करता है। इनका प्रतिलोम संक्रमण नहीं होता।
- 239) जो जिस बंधने वाली प्रकृति में संक्रमण करता है, वह नियम से बंध सदृश ही प्रकृति में संक्रमण करता है; अथवा बन्ध की अपेक्षा हीनतर स्थितिवाली प्रकृति में संक्रमण करता है, किन्तु बन्ध की अपेक्षा अधिक स्थितिवाली प्रकृति में संक्रमण नहीं होता है।
- 240) बंध से उदय अधिक होता है। उदय से संक्रमण अधिक होता है। इस प्रकार अनुभाग के विषय में गुणश्रेणी अनन्त गुणी जानना चाहिए!

## .846

- 241) बंब से उदय अधिक होता है और उदय से संक्रमण अधिक होता है। इस प्रकार प्रदेशाग्र की अपेक्षा गुणश्रेणी असंख्यात गुणी जानना चाहिए।
- 242) अनुभाग की अपेक्षा साम्त्रतिक-बंध से साम्प्रतिक-उदय अनंतगुणा है। इसके अनन्तर काल में होनेवाले उदय से साम्प्रतिक बंध अनन्तगुणा है।
- 243) चरमसमयवर्ती बादर सांपरायिक क्षपक नाम, गोत्र एवं वेदनीय को वर्ष के अन्तर्गत बाँधता है। शेष (ज्ञानावरण, दर्शनावरण तथा अन्तराय रूप घातिया कर्मों) को एक दिवस के अन्तर्गत बाँधता है।
- 244) जिस कृष्टि को भी संक्रमण करता हुआ क्षय करता है, उसका वह बंध नहीं करता है। सूक्ष्मसांपरायिक कृष्टि के वेदन काल में वह उसका अबन्धक रहता है, किन्तु इतर कृष्टियों के वेदन वा क्षपण काल में वह उनका बन्ध करता है।
- 245) जब तक वह छद्मस्थ रहता है तब तक ज्ञानावरणादि तीन घातिया कर्मों का वेदक रहता है। इसके अनन्तर क्षण में उनका क्षय करके सर्वज्ञ तथा सर्वदर्शी बनता है।

# कसायपाहुडसुत्तरसः गाहानुक्कमो

| [अ]                        |              | <b>आ</b> वलिगा तंखेज्जदि     | 202   |
|----------------------------|--------------|------------------------------|-------|
| अटुच वस्साणि द्विदी        | 176          | आवलिय अणायारे                | 15    |
| भट्ट दुग तिग चदुकके        | 37           | आवलियं से काले               | 153   |
| अट्ठारसयं णवयं             | 45           | आवलियं च पविद्रं             | 225   |
| अट्ठारस चोइसयं             | 51           | आहारय-भविएसु                 | 48    |
| अट्ठावीस चउवीस             | 27           | अंतरंवाकहिं किच्वा           | 93    |
| अण मिच्छ मिस्स सम्मं       | 234          | <b>अंतो</b> मुहुत्तमद्धं     | 103   |
| अणाहारएसु पंच य            | 48           | <b>अं</b> तोमुहुत्तमद्धं     | 112   |
| अण्णाणमिह य तिविहे         | 47           | [ੱਤ]                         |       |
| अणुपुन्वमणणुपु <b>न्वं</b> | 39           | उ <b>क्क</b> डुदि जे अंसे    | 222   |
| अणुसमय <b>मु</b> दी रेंतो  | 61           | उ <b>व</b> कडुदि बंघसमं      | 158   |
| अत्तुक्करिसो परिभव         | 87           | उ <b>क्</b> कड़ुदि बंधसमं    | 159   |
| अथ थीणगिद्धिकम्मं          | 1 <b>2</b> 8 | उ <b>क्</b> कड्डिदे च पुब्वं | 222   |
| अघ ओहिदंसणे पुग            | 190          | उक्रस्सय अणभागे              | 185   |
| अध्यांतरेण खड्या           | 245          | उ <b>क्कस्समणुक्कस्सं</b>    | 22    |
| अघ णिरय तिरियणामा          | 235          | उक्कस्स हे <b>ट्टिमा</b>     | 2 ∠ 8 |
| अघ थीणगिद्धिकम्मं          | 235          | <b>उगुवीसट्टारसयं</b>        | 50    |
| अघ वंजणोगाहम्मि दु         | 109          | उदभो च अणंतगुणो              | 145   |
| अध सुदमदि आवरणे            | 211          | उदय।दि पदेसग्गं              | 179   |
| अध सुदमदिउवजोगे            | 189          | उदयादि पदेसग्गं              | 225   |
| अधिका समाव हीणा            | 169          | उदयादि या द्विदीयो           | 179   |
| अधिगो समो व हीणो           | 142          | <b>उदयादिसु द्विदीसु</b> य   | 180   |
| अभिजोरगमणभिजोग्गो          | 96           | उदयो च अणंतगुणो              | 242   |
| <b>अवगय</b> वेदणवुंसय      | 45           | उवजुत्ताकाच गदो              | 66    |
| अवलेहणी समाणा              | 72           | उवजोगवग्गणाओ <u>ं</u>        | 65    |
| <b>अ</b> विरहिदसांतरं      | 57           | उत्रजोगवग्गणाहि              | 69    |
| असण्णी खलु बंधइ            | 85           | उवसामगो च सक्वो              | 97    |
| असादं णीचगोदं              | 132          | उवसामणा कदि विधा             | 116   |
| अहिया च पदेसरगे            | 150          | उवसामणाखयेण दु               | 122   |

| \$ | Ę | 0 |
|----|---|---|
|----|---|---|

| उवसामणाखयेण दु       | 123        | एदे खलु मोत्तूणं          | 28  |
|----------------------|------------|---------------------------|-----|
| उवसामगे च खबगे       | 39         | एदेण अंतरेण दु            | 203 |
| उवसामेंतय अद्धा      | 18         | एदेसि हाणाणं              | 74  |
| उवसामेंतय अद्धा      | 20         | एदेसि ट्टाणाणं            | 81  |
| उवसते आसाणे          | 99         | एदे समयपबद्धा             | 198 |
| उदसते आसाणे          | 101        | एदे सुण्णद्वाणा           | 49  |
| उवसंते भजियव्या      | 97         | एदे सुण्वहावा             | 50  |
| [ <b>ए</b> ]         |            | एदे सुण्णहाणा             | 51  |
| एइंदियकाएसु च        | 183        | एदे सुण्णट्टाणा           | 52  |
| एइंदियभवग्गहणेहिं    | 184        | ्<br>एदे सुण्णद्वाणा      | 53  |
| एकसमयपबद्धाणं        | 199        | एदे सुण्णद्वाणा           | 54  |
| एक किन्हय अणुभागे    | 100        | एमेव य वेदयते             | 123 |
| एककम्हि द्विदिविसेसे | 200        | एयं जस्स दुकम्मं          | 106 |
| एक्कम्हिय अणुभागे    | 6 <b>6</b> | एवं दब्बे खेते            | 58  |
| एवकम्मिय उवजोगे      | 64         | एसा ट्ठिदीमु जहण्गा       | 152 |
| एवकम्मि द्विदिविसेसे | 202        | एसो कमो य माणे            | 80  |
| एक्कम्मि भवग्गहणे    | 64         | एसो कमो य कोधे            | 174 |
| एक्का संगहणीए        | 8          | [ओ]                       | 117 |
| एक्केक्केण समाणय     | 56         | धोक डुदि जे अपंसे         | 154 |
| एक्केक्कम्हिय ट्वाणे | 40         | ओकड़ुदि जे अंसे           | 221 |
| एवकेवकाए संकमो       | 25         | ओकड्डिदेच पुठ्यं          | 221 |
| एक्केक्कम्हि कसाए    | 163        | ओरालिये सरीरे             | 188 |
| एक्कं च द्विदिविसेसं | 155        | ओवट्टण च णियमा            | 161 |
| एक्कं च द्विदिविसेसं | 156        | अोवट्टणमुब्बट्टण          | 161 |
| एगसमयप्पबद्धा        | 194        | ओवट्टणा जहण्णा            | 152 |
| एगादेगुत्तरियं       | 184        | आवट्टणाए तिण्णि दु        | 7   |
| एगाधिगाए वीसाए       | 33         | ओवट्टेदूण सेसाणि          | 94  |
| एगुत्तरमेगादि        | 201        | ओवट्टेदि द्विदि पुण       | 158 |
| एत्तो अगाणपुरवी      | 19         | िक ]                      | 150 |
| एत्तो अवसेसा         | 34         | त्यः ।<br>कदरिस्से च गदीए | 65  |
| एदाओ सुत्तगाहाओ      | 10         | कदि आवलियं पवेसेइ         | 59  |
| एदाणि पुठत्रबद्धाणि  | 193        | कदि आवलियं पविसंति        | 92  |
| एदे खलु मोत्रूणं     | 27         | कदि कम्हि होंति ठाणा      | 41  |
|                      |            |                           |     |

| <b>क</b> सं।यंपाहुडसुत्तं |            |                             | <b>१ १</b> |
|---------------------------|------------|-----------------------------|------------|
| कदि पयडोयो बंधदि          | 23         | केवदिया किट्टीओ             | 162        |
| कदि भागुवसामिज्जदि        | 117        | केवडिया उवजुत्ता            | 67         |
| कदिभागंवा बंधदि           | 117        | केवडियाच कसाए               | 67         |
| कदिसु गदीसु भवेसु         | 182        | केवलदंस <b>णण</b> ाणे       | 16         |
| कदिसुच अणुभागेसु          | 166        | वेसि कम्मंसाण               | 120        |
| कम्मस्स य अणुभागे         | 165        | केसु अवट्ठाणं वा            | 157        |
| कम्मंसियट्ठाणेसु          | 56         | केसुव अणुभागेसुय            | 124        |
| कम्माणि अभज्ज।णि          | 187        | को कदमाए द्ठिदीए            | 60         |
| कम्माणि अभज्जाणि          | 190        | कोधादिवगणादो ।              | 173        |
| कम्माणि जस्स तिण्णि दु    | 106        | को वाकस्मिकसाए              | 63         |
| कम्माणि पुव्ववद्धाणि      | 182        | कोहादी उवजोगे               | 46         |
| कम्माणि पुन्वबद्धाणि      | 204        | कोहो चउझ्विहो वुत्तो        | 70         |
| काणि वा पुन्वबद्धाणि      | 92         | कोहो य कोवरोसो              | 86         |
| कामो रागणिदाणी            | <b>£</b> 9 | कोहं च छुहइ माणे            | 139        |
| किट्टीए अणुभागे           | 220        | कोई च छुहइ माणे             | 238        |
| <b>कि</b> ट्टीए कं करणं   | 162        | कं कम्मं उवसंतं             | 116        |
| किट्टीए सेसगं पुण         | 230        | कं करणं वोच्छिज्जदि         | 119        |
| किट्टीकदम्मि कम्मे        | 204        | कं करणं उवसंतं              | 119        |
| किट्टीकदम्मि कम्मे        | 205        | कं केण होइ अहियं            | 74         |
| किट्टीकदम्मि कम्मे        | 206        | कं ठाणभवेदंतो               | 84         |
| किट्टीकदम्मि कम्मे        | 207        | कंठाणं वेदंतो               | 84         |
| किट्टीकदम्मि कम्मे        | 213        | कि अंतरं करेंती             | 151        |
| कि <b>ट्टीक</b> यवीचारे   | 9          | किंचू <b>णि</b> यं मृहुत्तं | 125        |
| किट्टी च ट्ठिदीविसेसेसु   | 167        | कि ट्ठिदियाणि कम्माणि       | 94         |
| किट्टी च पदेसग्गे         | 169        | कि लेस्साए बद्धाणि          | 191        |
| किट्टीदो किट्टि पुण       | 230        | कि वेदेंतो किट्टि           | 214        |
| किट्टीदो किट्टि पुण       | 229        | कि सेसगम्हि किट्टीय         | 229        |
| किट्टी करेदि णियमा        | 164        | [ ख ]                       |            |
| किमिरायरत्तसमगो           | 73         | स्वगाय आणुपुरवी             | 233        |
| के अंसे झीयदे पुन्वं      | 93         | खवणाव अखवणावा               | 232        |
| केवचिरं उवजोगो            | 63         | खवणाए पट्ठवगो               | 113        |
| कैवचिरं उवसंतं            | 118        | खीणेसु कसाएसु               | 232        |
| केवचिरमुवसामिष् त्रदि     | 118        | खीणो देवमणुस्से             | 112        |

संकाय पत्रिका-र

### १६२ श्रमणविद्या

| खुद्धभवग्गहणं पुण    | 17  | [ 평 ]                     |            |
|----------------------|-----|---------------------------|------------|
| खेतम्हि च भज्जाणि    | 192 | छच्चेव णोकसाया            | 134        |
| खेत्तभवकालपोग्गल     | 59  | छव्वोस सत्तावीसा          | 49         |
| [ग]                  |     | छव्वीस सत्तवीसा य         | 29         |
| ा ।<br>गणणादियंतसेढी | 146 | छक्कंदुगम्हि शियमा        | 37         |
| गहणं मणुष्णमगण       | 88  | <b>छ</b> ण्हं आविस्रयाणं  | 195        |
| गाहासदे असीदे        | 2   | [ज]                       |            |
| ्गुणहीणमंतरायं       | 212 | जसणाममुच्चगोदं            | 212        |
| गुणदो अणंतगुणहीणं    | 150 | जा चावि बज्झमाणी          | 196        |
| गुणसेढि अणंतगुणा     | 143 | जाव ण छदुमत्थादो          | 245        |
| गुणसेढि भणतगुणा      | 165 | जा वग्गणा उदीरेदि         | 226        |
| गुणसेढि अणंतगुणा     | 240 | जा हीणा अणुभागेण          | 172        |
| गुणसेढि अणंतगुणे     | 146 | जे चावि ण वेदयदे          | 126        |
| ्गुणसेढि असंखेज्जा   | 144 | जे चावि य अणुभागा         | 227        |
| गुणसेढि असंखेउना     | 149 | जें जे जम्हि <b>क</b> साए | 68         |
| गुणसेढि असंखेज्जा    | 160 | जो कम्मंसो पविसदि         | 224        |
| ंगुणसेढि असंखेउजा    | 241 | जोगे अण्णदरम्हिय          | 98         |
| _                    |     | जोगे कसाय उवजोगे          | 91         |
| [च]                  | 20  | जो जम्हि संछुहंतो         | 239        |
| चनखू सुदं पुधत्तं    | 20  | जो जिम्ह संछुहंतो         | 140        |
| चत्तारि तिग चदुवके   | 38  | जो जंसंकामेदि             | 62         |
| चत्तारिय खंदणाए      | 8   | जं किर्ट्टि वेदयदे        | 168        |
| चत्तारिय तिण्णि उभे  | 11  | जं किर्ट्टि वेदयदे        | 177        |
| चत्तारि य पट्ठवए     | 7   | जं चावि संछुहंती          | 217        |
| चत्तारि वेदयम्मि दु  | 4   | जं चावि संछुहंती          | 216        |
| चदुविधमणविचिजोगे     | 188 | जं चावि संछुहंतो          | 244        |
| म्बदुर दुगं तेवीसा   | 43  | जं जं खवेदि किट्टि        | 218        |
| चरिमे बादररागे       | 243 | ज वेदेंतो किट्टि          | 216        |
| चरिमों य सुहुमरागो   | 210 | [ झ ]                     |            |
| चरिमो बादररागो       | 209 | झीणट्ठिदकम्मंसे           | 126        |
| व्यक्तिं वेदयमाणो    | 215 | झंझा दोसविवादो            | 8 <b>6</b> |
| वोद्सग दसग सत्तग     | 32  | [ E ]                     |            |
| कोइसग णवगमादी        | 52  | ट्ठिद अणुभागे अंसे        | 157        |
| चोद्स छसु पयडीसु     | 35  | द्ठिद उत्तरसंहीए          | 201        |
| संकाय पत्रिका-२      |     |                           |            |

| कसायपाहु ड <b>सुत्तं</b>  |     |                            | 153             |
|---------------------------|-----|----------------------------|-----------------|
| [ण]                       | Ÿ   | दससु च वस्सस्संती          | 208             |
| णगपुरुविवालुगोदय          | 71  | दिर्हे सुग्णासुग्णे        | <b>55</b>       |
| णाधिगच्छदि तिण्णि भवे     | 113 | दिवसस्मंतो बंधदि           | 210             |
| णयविहि पयदं पयदे          | 24  | दुट्ठो व कम्मि दब्वे       | 21              |
| णव अट्ठ सत्त छक्कं        | 53  | दुविहो खलु पडिवादो         | 221             |
| णाणम्हिय तेवीसा           | 47  | दुविहो पडिग्गहविही         | 26              |
| णिहाय णीचगोदं             | 134 | देसावरणीयाइं               | 208             |
| णिरयगइ अमर-               | 42  | दो दुसु एगाए वा            | 38              |
| णिरुवक्कमा च वड्ढी        | 151 | दो पंचेव य एक्का           | 12              |
| णियमा अणुभागेसु च         | 167 | दोसु गदीसु अभज्जाणि        | 183             |
| णियमा अणुभागेसुय          | 200 | दोसु वि एक्का गाहा         | 6               |
| णियमा चदुसु गदीसु         | 30  | दंसण चरित्तमोहे            | 14              |
| णियमा मणुसगईए             | 32  | दंसणमोह उवसामगस्स          | 91              |
| णियमा मणुसगदीए            | 110 | दंसणमोहवखवणा               | 110             |
| णियमा लदासमाणो            | 76  | दंसणमोहस्सुवसामणाए         | 5               |
| णियमा लदासमाणो            | 77  | दंसणमोहस्सुवसामगो          | 95              |
| णिव्वाघादेणेदा            | 19  | [प]                        |                 |
| णेहाणुराग आसा             | 89  | प <b>ज्जतापज्जतेण</b>      | 186             |
| [ त ]                     |     | पज्जत्तापज्जत्ते           | 187             |
| तत्तो परमुदयो खलु         | 103 | पच्छिम आवलियाए             | 228             |
| तह <b>णिर</b> यतिरियणामा  | 128 | पणयं पुण काऊए              | 44              |
| तदियादो पुण बिदिया        | 175 | पडिवादुवामेंतय             | 16              |
| तदिया सत्तसु किट्टीसु     | 197 | पडिवादो च कदिविधो          | Į <b>2</b> 0    |
| तिण्णि य चउरो तह          | 12  | पढमसमयोवजुत्तेहि           | 69              |
| तिण्णेदा गाहाओ            | 3   | पढमसमय <del>ि</del> ट्टीणं | 176             |
| तेण परं सेसाओ             | 197 | पढमा च अणंतगुणा            | 175             |
| तेयपा अणुभागा             | 227 | पढमा जंगुणसेढी             | <sub>I</sub> 77 |
| तेरसय णवय सत्तय           | 33  | पढमं बिदियं तदियं          | 215             |
| ते <b>वीस सुनकले</b> स्से | 44  | पविसदि ट्ठिदिक्खएण दु      | 224             |
| तेवीस संकमो पुण           | 31  | पविसदि ट्ठिदिक्खएण दु      | 180             |
| तं केण होइ अहियं          | 62  | पयडि पयडिटठाणेसु           | 26              |
| [ द ]                     |     | पयडीए मोहणिज्जा            | 22              |
| दसगं चउनक पणगे            | 36  | पयलायुगस्स य तहा           | 133             |

| १ | ٤ | ¥ |
|---|---|---|
|   |   |   |

### भ्रमणविद्या 💮

| पुण्णा जं वेदयदे       | 231 | बंधो व संकमो वा         | 147 |
|------------------------|-----|-------------------------|-----|
| पुरुव पविद्ठा णियमा    | 226 | बंधो व संकमो वा         | 223 |
| पुरुवम्मि यंचमस्मि दु  | 1   | बंधो व संकमो वा         | 219 |
| पुरुवावलिया णियमा      | 196 | बंधोदएहि णियमा          | 148 |
| पेज्ज-दोसविहत्ती       | 3   | [ ዝ ]                   |     |
| पेज्ज-दोसविहत्ती       | 13  | भज्जाणि च पच्चक्लेसु    | 189 |
| पेज्जं वा दोसो वा      | 21  | भजियम्बाणि अभज्जाणि     | 185 |
| पेज्जं ति पाहुडम्मि दु | 1   | भजियम्बो य अभिनलं       | 104 |
| पंच च उक्के बारस       | 36  | भयणिज्जो वेदंती         | 135 |
| मंच य तिण्णिय दो       | 11  | भयसोगमरदिरदिगं          | 132 |
| पंचिदिय सण्गी पुण      | 95  | भवबद्धा अच्छुत्ता       | 194 |
| पंचसु च ऊणवीसा         | 65  | भवसमयसेसगाणि            | 203 |
| पंचेव सुत्तगाहा        | 5   | भवसेसगाणि कदिसु         | 199 |
| पुंवेदं च खवेदि        | 234 | भविया वाभविया वा        | 40  |
| [ <b>a</b> ]           |     | भागेणाणंतिमेण दु        | 172 |
| बहुगत्ते थोवत्ते       | 223 | [申]                     |     |
| बहुगदरं बहुगदरं        | 61  | मग्गणगवेसणाए            | 55  |
| बादररागे णियमा         | 122 | मण-वयण-काय-पासे         | 15  |
| बद्धं च बज्झमाणं       | 81  | माया य सादिजोगो         | 88  |
| बारस णव छ तिण्णि य     | 163 | माया चउन्विहा वुत्ता    | 70  |
| बिदियदि्ठदि बादिपदा    | 178 | मायं च छुहइ लोहे        | 139 |
| बिदियादो पुण तदिया     | 170 | मायं च छुरुइ लोहे       | 238 |
| बिदियादो पुण तदिया     | 171 | माणद्धा कोहद्धा         | 17  |
| बिदियादो पुण पढमा      | 171 | माणमददप्पथंभो           | 87  |
| बिदियादो पुण पढमा      | 170 | माणे लदासमाणे           | 75  |
| बंधदि च सदसहस्से       | 206 | मिच्छत्तवेदणीयं         | 99  |
| बंघेण हीणदरगे          | 140 | मिच्छत्तपच्चओ खल्       | 101 |
| बंधेण हीणदरगे          | 239 | मि <b>ण्छत्तवेदणी</b> ए | 111 |
| बंधेण होइ उदभो         | 144 | मिच्छाइट्री णियमा       | 108 |
| बंधेण होड उदओ          | 240 | [ ਲ ]                   |     |
| बंधेण होइ उदओ          | 241 | लद्धी य संजमासंजमस्स    | 6   |
| बंधेण होई उदयो         | 143 | लढ़ी य संजमासंजमस्स     | 115 |
| बंधो व संकमो वा        | 142 | स्रद्धी यं वेदयते       | 211 |
|                        |     | ·                       | • • |

|                     | कसायपाहुडसुत्तं |                        | <b>१</b> ६५ |
|---------------------|-----------------|------------------------|-------------|
| स्टेस्सा साद असादे  | 192             | सत्तेदा गाहाओ          | 9           |
| लोभकसाए णियमा       | 236             | सत्तेव णोकसाए          | 138         |
| लोभकसाये णियमा      | 136             | सत्तेव णोकसाए          | 237         |
| लोभम्हि च किट्टीए   | 174             | सद्हदि असब्भावं        | 107         |
| लोभस्स य णामधेन्जा  | 90              | सद्हदि असब्भावं        | 108         |
| लंभस्स अवढमस्स      | 105             | समयूणा च पविद्रा       | 231         |
| [व]                 |                 | सम्मत्तदेसवि रयी       | 14          |
| वड्ढावड्ढा उवसामणा  | 115             | सम्मत्तपढमलंभो         | 104         |
| वड्ढीए अवट्ठाणे     | 154             | सम्मत्तपढमलंभ-         | 105         |
| वड्ढे दु होइ हाणी   | 160             | सम्मत्ते मिच्छत्ते     | 82          |
| वड्ढेंतो किट्टीए    | 164             | सम्माइट्टी जीवो        | 107         |
| वड्ढेदि हरस्सेदि च  | 156             | सम्मामिच्छ।इट्टी       | 102         |
| वसस्सतो बंधदि       | 209             | <br>सम्मामिच्छाइट्टी   | 109         |
| वस्सस्संतो बंधदि    | 243             | सम्मते मिच्छते         | 186         |
| वस्सेसु असंखेज्जेसु | 205             | सब्वणिरय भवणेसु        | 96          |
| वस्सेसु असंखेज्जेसु | 129             | सव्वंच कोहकम्मं        | 80          |
| वस्ससदसहस्साइं      | 131             | सन्वस्स मोहणीयस्स      | 136         |
| वावीस पण्णरसगे      | 29              | सब्वस्स मोहणीयस्स      | 336         |
| वावीस पण्णरसगे      | 31              | सम्बाओ किट्टीओ         | 168         |
| वावीस पणय छक्कं     | 43              | सन्वावरणीयं पुण        | 79          |
| विरदीए अविरदीए      | 83              | सन्वावरणीयाणं          | 133         |
| वीसाय संकमदुगे      | 34              | सब्वासुवा द्विदीसुच    | 166         |
| वेदग उवजोगे वि य    | 13              | सब्वे मणुसगईए          | 42          |
| वेदगकालो किट्टीय    | 181             | सब्वे विय अणुभागे      | 159.        |
| वेदयसम्माइट्ठी      | 102             | सम्बेहि द्विदिविसेसेहि | 100         |
| वेदे च वेदणीए       | 135             | सब्वेसु चाणुभागेसु     | 193         |
| वोच्छामि सुत्तगाहा  | 2               | सब्वेसु चाणुभागेसु     | 219         |
| वंसीजण्हुगसरिसी     | 72              | सन्वेसु द्विदिविसेसा   | 195         |
| [स]                 |                 | सन्वं जहाणुपुन्वी      | 137         |
| सण्णी चदुसु विभज्जो | 85              | सागारे जोगम्हि         | 83          |
| सण्णोसु असण्णीसु    | 82              | सागारे पट्टवगो         | 98          |
| सत्त य छक्कं पणगं   | 54              | सादसुहणामगोदा          | 127         |
| सत्तारसेगवीसासु     | 30              | सादि य जहण्णसंकम       | 57          |
|                     |                 | -                      | · ·         |

### १६६ अमणविद्याः

| 191        | संकामण मो वहण                                        | 233                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------------|------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | •                                                    | 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | •                                                    | 23                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|            | -                                                    | 130                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            |                                                      | 207                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            |                                                      | 220                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            |                                                      | 127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            |                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|            | •                                                    | 124                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|            | -                                                    | 153                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 149        | ·                                                    | 130                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 71         | संकामगो च कोधं                                       | 137                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 7 <b>7</b> | संकंतिम्ह य णियमा                                    | 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| <b>7</b> 6 | संखेजजिवभागेण दु                                     | 181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ĵ98        | संखेज्जा च मणुस्सेसु                                 | 114                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 114        | संछुहदि अण्णिकिट्टि                                  | 218                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 213        | संछुहदि अवेदेंतो                                     | 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 173        | संछ्हदि पुरिसवेदे                                    | 237                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 178        | संछुर्दि पुरिसवेदे                                   | 138                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 28         | संधीदो संघी पुण                                      | 78                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 46         | सांतरणिरंतरं वा                                      | 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 4          | हरसेदि कदिसु एगं                                     | 15 <b>5</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 125        |                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 41         | [ ह ]                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 25         | हालिद्वत्थसमगो                                       | 73                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 24         | होणा च पदेसमो                                        | <b>7</b> 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 58         | हीणा च पदेसगो                                        | 75                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 18         | हेट्ठा देसावरणं                                      | 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 10         | होहिति च उवजुत्ता                                    | <b>6</b> 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|            | 77 76 198 114 213 173 178 28 46 4 125 41 25 24 58 18 | 90 संकामणपट्टवगो 121 संकामेह किंद वा 244 संकामेदि व के के 217 संकामेदि च के के 145 संकामेदि च के के 145 संकामेदि च दोरेदि 242 संकामणपट्टवगस्स 147 संकामयपट्ठवगस्स 148 संकामेदुवकडुदि 149 संकामगपट्यगो 71 संकामगो च कोधं 77 संकंतिम्ह य णियमा 76 संखेज्जदिभागेण दु 198 संखेज्जा च मणुस्सेसु 114 संछुहदि अर्जाकिष्टि 213 संछुहदि अर्जेदेंतो 173 संछुहदि पुरिसवेदे 178 संछुहदि पुरिसवेदे 178 संछुहदि पुरिसवेदे 28 संधीदो संधी पुण 46 सांतरणिरंतरं वा 4 हरसेदि किंदसु एगं 125 41 [ह] 25 हालिह्वत्थसमगो 26 होणा च पदेसगो 58 होणा च पदेसगो 58 होणा च पदेसगो 58 होणा च पदेसगो |

### सकाय पत्रिका•२

# कसायपाहुडसुत्तस्स सदानुक्कमो

| [अ]                 |                       | अणंतेसु 167                       |
|---------------------|-----------------------|-----------------------------------|
| अकारगो              | 164                   | अर्णतरा 197                       |
| अंतरं               | 93, 125, 151          | अणंतगुणं 212                      |
| अंतरेण              | 203                   | अर्णतगुणा 143, 165                |
| अंतराइए             | 211                   | अणंतगुणो 145                      |
| अंतोमुहुत्तं        | 103                   | अणंतगुणहीणं 150                   |
| <b>अंसो</b>         | 168                   | अणंतगुणहीणो 76                    |
| अंसे                | 92, 93, 123, 154, 207 | अणंतगुणेणूणाए 146                 |
| अंसे <b>सु</b>      | 134                   | अणंतभागो 175                      |
| अक्लमा              | 86                    | अणगारे (अनाकारः)                  |
| अक्लमलसमो           | 73                    | अणागारे 83                        |
| अखवगा               | 232                   | अणागारो 109                       |
| अगित्ति             | 134                   | अणायारे 15                        |
| <b>अचक्खु</b> दंसणं | 190                   | अणाहारएसु 48                      |
| <b>अ</b> च्छुता     | 194                   | अण णुपुन्वं 39, 214               |
| अजसं                | 132                   | अणाणुपृग्वी 19                    |
| अजाणमाणो            | 107                   | अणुज्जुगदा 88                     |
| अट्ठ                | 6, 53, 179            | अणुपुट्यं 39, 214                 |
| <b>अट्</b> ठविहो    | 24                    | अणुभागा 227                       |
| अट्ठारस             | 35, 51                | अणुभागो 148, 175                  |
| बट्ठारसयं           | 45, 50                | अणुभागे 3, 22, 23, 60, 62, 100,   |
| अट्ठार <b>स</b> गे  | 32                    | 142, 143, 220                     |
| <b>अट्ठावीसं</b>    | 8, 27                 | अणुभागेण 172                      |
| बट्ठि               | 71                    | बणुभागेसु 94, 124, 166, 182, 193, |
| अट्ठे               | 37                    | 200                               |
| अणउवसंतं            | 116                   | अणुभागगोण 77                      |
| <b>अ</b> णंता       | 226                   | अणुवइट्ठं 108                     |
| अणंताओ              | 163                   | अणुसमयं 61                        |
| अणंतेण              | 75                    | अण्णिकद्वि 218                    |

| ģ | <b>&amp;</b> & | श्रमणविद्या |
|---|----------------|-------------|
|   |                |             |

| अण्णदरम्हि          | 98            | अभिजोग्गो                   | 96            |
|---------------------|---------------|-----------------------------|---------------|
| अण्गा               | 10, 12        | अणभिजोग्गो                  | 96            |
| अण्गाओ              | 9             | अमरो                        | 42            |
| अण्णे               | 113           | अलद्धी                      | 211           |
| अण्गास <u>ु</u>     | 218           | अवगयवेदो                    | 45            |
| अण्गिस्से           | 229           | अवगदवेद <b>स्</b> स         | 49            |
| अण्गाणिह            | 47            | अवद्ठिदा                    | 153           |
| <b>अ</b> त्तुवकरिसो | 87            | अवट्ठाणे                    | 154           |
| अत्थे               | 3             | अवट्ठाणं                    | 157, 160      |
| अस्थिम              | 2             | <b>अ</b> वलेहणी             | 72            |
| <b>अ</b> त्थेसु     | 3             | अवसेसा                      | 34            |
| अत्थि               | 208           | अवायो                       | 15            |
| अथ                  | 128           | अविरदि                      | 90            |
| अध                  | 109, 189, 211 | अविरदोए                     | 83            |
| अद्धा               | 14, 18        | अविरदे                      | 32, 43        |
| अधवा                | 163           | अविरहिदं                    | 57, 69        |
| अधिओ                | 147           | अवेदगो                      | 134           |
| अधिका               | 169           | भवेदेंतो                    | 141           |
| अधिगं               | 158           | अठवोच्छिण्णं                | 119           |
| अधिगा               | 160, 172      | असण्गी                      | 85            |
| अधिगो               | 142           | असण्णीसु                    | 42; 82        |
| अपच्छिमाए           | 203           | अस <b>ब्भावं</b>            | 107           |
| अपज्जत्ते           | 82            | <b>अ</b> संकमो              | 136           |
| अपडिग्गहविही        | 26            | <b>अ</b> संकंतं             | 124           |
| अपढनस्स             | 105           | असंकामगो                    | 130, 207      |
| अबंधगा              | 84            | <b>अ</b> संखेज्जा           | 114, 144      |
| अबंधगो              | 102, 217      | असंखेज्जेहि                 | 184           |
| अभज्जा              | 188, 192      | <b>अ</b> संखेज्जे <b>स्</b> | 129, 156, 205 |
| अभज्जाणि            | 183           | असंखेज्जदिमो                | 178           |
| अभज्जगो             | 135           | असादं                       | 132           |
| अभविया              | 40            | असादे                       | 192           |
| अभवियेसु            | 48            | असादेण                      | 191           |
| अभिवखं              | 63, 104       | <b>अ</b> सीदे               | 2             |
|                     |               |                             | _             |

|                          | कसायपाहुड सुत्तं      |                        | १६९                |
|--------------------------|-----------------------|------------------------|--------------------|
| अवि 69                   | 9, 110, 126, 196, 214 | उक्कस्सो               | 228                |
| अहिस्रो                  | 143 224               | उक्कासो                | 87                 |
| अहियो                    | 143                   | उ <b>गु</b> वीस        | 50                 |
| अहिए                     | 140                   | उत्तम-जहण्णो           | 25                 |
| अहियं                    | 62, 74                | उत्तरपदं               | 173, 178           |
| अहिया                    | <b>77,</b> 150        | उत्तरपदाणि             | 203                |
| आणु <b>पु</b> ट्यी       | 233                   | <b>उत्तरसेढी</b>       | 177                |
| आणु <b>पु</b> व्वीय      | 136                   | उत्तरसेढीय             | 201                |
| आणुपुन्नीए               | 19, 45, 46, 54, 55    | उदओ                    | 144, 219           |
| आदि                      | 178                   | <b>उद</b> ए            | 154                |
| आवलियं                   | 15, 59, 92, 159, 225  | उदएण                   | 93, 143            |
| <b>आ</b> वलिया           | 152, 231              | उदयं (उदकं)            | 71                 |
| आवलिगा                   | 202                   | उदयो                   | 142, 223           |
| आविलयाणं                 | 195                   | उदयादि                 | 179                |
| आवलियासु                 | 230                   | <b>उदयादि</b> सु       | 180                |
| <b>आसा</b>               | 89                    | उदयादिपदेस <b>ग</b> ां | 225                |
| <b>आसा</b> णे            | 99, 101               | उदयादी                 | 225                |
| आहारयो                   | 48                    | <b>उदयादो</b>          | 145                |
| आहो (अथवा)               | 166                   | उदिण्णं                | 81                 |
| [ इ ]                    |                       | <b>उदीरिदा</b>         | 227                |
| ६च्छा<br>इच्छा           | 89                    | उदीरेदि                | 61, 62, 220        |
| इत्थी                    | 45                    | <b>उदीरें</b> तो       | 61                 |
| इ.च।<br>इत्थीसु          | 51                    | <b>उभे</b>             | 11                 |
| रःगानु<br>इत्थीवेदं      | 138                   | उभएण                   | 215                |
| इह                       | 198                   | उ <b>वइट्</b> ठं       | 107                |
| रेल<br>ईहा               | 15                    | उवक्कमवि <b>ही</b>     | 24                 |
| ्र [उ]                   |                       | <b>उवजु</b> त्ता       | 66                 |
| उनकडुदि                  | 158, 222              | <b>उवजु</b> त्तो       | 63                 |
| उक्कड्डिदे               | <b>222</b> .          | उ <b>व</b> जुत्तेहिं   | 69                 |
| उक्कस्सय                 | 185                   | <b>उवजोगा</b>          | 64                 |
| <b>उ</b> क्कस्सं         | 79                    | उवजोगो                 | 63                 |
| उक्कस्सम <b>गु</b> क्कस् |                       | उ <b>वजो</b> गे        | 4, 46, 64, 91, 190 |
| उक्कस्सा                 | 19, 75                | उवजोगवरगणाओ            | 65                 |

| <b>१</b> ७०             | श्रमण            |                              |                     |
|-------------------------|------------------|------------------------------|---------------------|
| <b>उवजोगवग्ग</b> णाहि   | 69               | एक्किस्से                    | 226                 |
| <b>उव</b> रिल्लं        | 79               | एक्केक्कम्हि                 | 40, 163             |
| उवसामगो                 | 93, 97           | एक्केक्काए                   | 25                  |
| <b>उवसाम</b> गे         | 34, 39, 52       | एक्केक्के                    | 57                  |
| <b>उवसामगस्स</b>        | 91, 99, 101      | एक्केक्केण                   | 56                  |
| उवसामणा                 | 14, 115, 122     | एकसमयबद्धाणं                 | 199                 |
| उवसामण <b>द्ध</b> म्मि  | 6                | एक्ककसाए                     | 64                  |
| <b>उवसामणाए</b>         | 5                | एकककसायम्मि                  | 64                  |
| <b>उवसं</b> तं          | 81, 116          | एक्ककालेण                    | 166                 |
| उवसंता                  | 100              | एक्कवीसं                     | 10                  |
| उवसंते                  | 20, 97, 99, 101  | एककवीसा                      | 47                  |
| <b>उवसंतो</b>           | 103              | एव कवीसाए                    | 33                  |
| उवसम <del>व</del> खयादो | 121              | एककारस                       | 7, 29, 31, 36, 50   |
| उवसंत <b>क</b> साय      | 18               | <b>एक्कार</b> सयं            | 45                  |
| उवसामो                  | 96               | एगं                          | 155                 |
| उवसामो                  | 116              | एगा                          | 38                  |
| <b>उवसा</b> मेंत        | 20               | एगाए                         | 38                  |
| <b>उ</b> वसामेंतय       | 18               | एगट्ठिया<br><b>एग</b> ट्ठिया | 90                  |
| <b>उस्सिदो</b> .        | 87               | एगसमय <b>प</b> बद्धा         | 194                 |
| ऊणवीसा                  | 35, 46           | एगसमएण                       | 199                 |
| ऊणवीसाए                 | 29               | एगादेगुत्तरियं               | 184                 |
| ऊणिया                   | 152              | एगाधि गाए                    | 33                  |
| [ y ]                   |                  | एगुत्तरमेगादि                | 201                 |
| एइंदियं                 | 184              | एत्तो                        | 19, 34              |
| एइंदियकाएसु             | 183              | एदं                          | 165                 |
| एक्कं                   | 11, 48, 155      | एदा                          | 3                   |
| एक्का                   | 6, 8, 12, 226    | एदाओ                         | 10                  |
| <b>ए</b> नकयं           | 53               | एदाणि                        | 193                 |
| एक्का <b>य</b>          | 11               | एदे                          | 27, 49, 50, 53, 197 |
| एक्कग                   | 37               | एदेण                         | 203                 |
| एक्कगे                  | 38               | एदेसिं                       | 74, 81              |
| <b>एक्क</b> म्मि        | 64, 202          | एसो                          | 80, 174             |
| एक्कम्हि                | 47, 66, 100, 200 | एमेव                         | 123                 |

|                              | कसायपी             | इडसुर्त              | 101                     |
|------------------------------|--------------------|----------------------|-------------------------|
| <sub>ए</sub> यं              | 106                | कक्क                 | 88                      |
| ए <b>वं</b>                  | 58, 68, 231        | कमो                  | 80, 141, 174            |
| [ओ]                          | • •                | क <b>मेण</b>         | 76, 170, 181            |
| भोकडुद <u>ि</u>              | 154, 159, 221      | कदि                  | 23, 41, 59, 64, 92, 162 |
| ओकड्डिदे                     | 221                | कदमं                 | 81                      |
| <b>ओ</b> रालिये              | 188                | कदमाए                | 60                      |
| क्षोरालिय-मिस्सये            | 188                | कदमिस्से             | 81                      |
| ओवट्टण                       | 10, 18             | कदिसु                | 155, 182                |
| ओवट्टणा                      | 133, 152, 161, 208 | कदीसु                | 182                     |
| ओवट्टणाए                     | 7                  | कदिण्हं              | 92                      |
| ओबट्टणमुब्बट्टण              | 161                | कदिखुत्तो            | 57                      |
| ओवट्टिदम्मि                  | 111                | कदिभागं              | 57, 117                 |
| ओवट्टेंतो                    | 164                | कदिभागो              | 117                     |
| <b>भो</b> वट्टेदि            | 158                | कदिविधा              | 116                     |
| <b>अ</b> ोवट्टेदूण           | 94                 | कदिविधो              | 120                     |
| ओहिदंसणे                     | 190                | करणं                 | 119, 162                |
| [ 香 ]                        |                    | करेदि<br>~े <b>२</b> | 161                     |
| कं                           | 62, 74, 94         | करेंतो               | 151                     |
| कम्मि                        | 21, 63             | कलह                  | 86                      |
| कम्हि                        | 41, 120, 162, 191  | कसाय                 | 16, 91                  |
| कस्स                         | 21, 59, 84, 116    | कसायाण               | 1                       |
| कम्मं                        | 99, 137            | कसाए                 | 63, 135                 |
| कम्माणि                      | 94, 106, 182, 204  | कसाएसु               | 46, 67, 74, 182, 232    |
| कम्मे                        | 111, 192, 204      | कसायम्मि             | 21, 63                  |
| कम्माणं                      | 213                | कसायम्हि             | 120, 162                |
| कम्मस्स<br><del>कम्मेग</del> | 101, 165           | कसायोवजुत्ते         |                         |
| कम्मेसु<br>कम्मेस            | 161, 191           | क हिं                | 21, 93, 194             |
| कम्मंसा<br>कम्मंसे           | 100                | <b>क</b> ⊺           | 66                      |
| कम्मस<br>कम्मंसो             | 123, 126           | काऊए (का             | •                       |
| कम्मंसाणं                    | 224                | काणि                 | 92                      |
| कम्मंसियट्ठाणेसु             | 120<br>56          | कामो                 | . 89                    |
| कम्मासयट्ठाणसु<br>कम्मभूमि   | 110                | कायो<br>कामान्यं     | 15                      |
| मण्य पूर्ण                   | 110                | कायव्वं              | 85                      |

| १७२ | श्रमणविद्या    |
|-----|----------------|
|     | *1 '1 11 T W 1 |

| कालो                  | 59, 176               | केत्तिया                | 65, 194         |
|-----------------------|-----------------------|-------------------------|-----------------|
| कालं                  | 151                   | केत्तियासु              | 166             |
| कालेण                 | 169                   | केण                     | 62, 67, 74, 186 |
| काले                  | 58, 61, 145, 212      | केणहियो                 | 63              |
| काहि                  | 69                    | केरिसो                  | 91              |
| <b>কি</b>             | 94, 124               | केवचिरं                 | 41, 57, 63, 118 |
| किचूणियं              | 125                   | केवडिया                 | 65              |
| किंवा                 | 142                   | केवदिया                 | 162             |
| किच्चा                | 93                    | केवल दं <b>सण</b> -णाणे | 16              |
| किट्टि                | 177, 229              | को                      | 60, 61, 63, 91  |
| किट्टि                | 229                   | कोधं                    | 137             |
| किट्टी                | 10                    | कोधस्स                  | 173             |
| किट्टीए               | 7, 162, 174, 196, 220 | कोधे                    | 174             |
| <b>किट्टीओ</b>        | 162                   | कोध-पच्छिमपदादो         | 165             |
| <b>किट्टीसु</b>       | 182                   | कोधादिवगाणादो           | 173             |
| किट्टीकय              | 9                     | कोवं                    | 86              |
| किट्टी <b>करणं</b>    | 17                    | कोहं                    | 139             |
| किट्टीक <b>द</b> म्मि | 204                   | कोहो                    | 70, 86          |
| किट्टीकरणम्हि         | 16 <b>1</b>           | कोहम्मि                 | 138             |
| किट्टीखवणाए           | 233                   | कोहेयट्विया             | 86              |
| <b>किट्टी</b> दो      | 229                   | कोहादी                  | 46              |
| किट्टीय               | 181, 229              | कोहकम्मं                | 80              |
| <b>किट्टी</b> वज्जेसु | 161                   | कोहद्धा                 | 17              |
| किण्हलेस्साए          | 44                    | [ख]                     |                 |
| किण्णु                | 68, 221               | खयो                     | 59              |
| किमिरायरत्तस          | मगो 73                | <b>ख</b> येण            | 122, 123, 229   |
| कुहक                  | 88                    | खलु                     | 85              |
| के                    | 60, 67, 92, 93        | खबगा                    | 233             |
| केसु                  | 40, 94, 124, 157, 204 | खवगे                    | 34, 39          |
| केसुदीरेदि            | 218                   | खवगो                    | 112             |
| केसि                  | 120                   | खवणा                    | 14, 232         |
| केच्चिरं              | 151                   | खवणाए                   | 5, 8, 10, 111   |
| केत्तिगा              | 194                   | खवेदि                   | 214             |
|                       |                       |                         | •               |

|                 | कसायपा            | हुरमुसं                    | १७३        |
|-----------------|-------------------|----------------------------|------------|
| खवेंत           | 18                | गुरुणियोगा                 | 107        |
| खवेंतए          | 16                | गूहण च्छणी                 | 88         |
| <b>बी</b> णो    | 102               | गोदा                       | 127        |
| खीणे            | 112               | गोमुत्ती                   | 72         |
| खीणेसु          | 232               | [घ]                        |            |
| खीणम्मि         | 97, 113           | घण                         | 71         |
| <b>बीणमोहा</b>  | 114               | घाणं                       | 15         |
| खीणमोहपट्ठवए    | 9                 | [ च ]                      |            |
| खीणमोहस्स       | 8                 | <b>च</b> 3, 45, 65, 66, 69 | 79 110     |
| खीणमोहद्धा      | 18                | 126, 196, 214              | , , 110,   |
| खीणमोहंते       | 233               | चंड                        | 4          |
| खुद्धभवग्गहणं   | 17                | चउक्क                      | 11, 36     |
| खेत्तं          | 59                | <b>च उ</b> क्के            | 36         |
| खेते            | 58                | चउट्ठाण                    | 13         |
| खेत्ताहि        | 192               | चउत्थी                     | 197        |
| खेत्तम्हि       | 191               | चउरो                       | 12         |
| [ग]             |                   | चउिवहा                     | 70         |
| गणणादियंतेण     | 150, 179          | चत्तारि 4, 7, 8,           | 11, 12, 38 |
| गणणादियंतसेढी   | 146               | चउव्विहो                   | 24, 70     |
| गदी             | 66                | चउण्हं                     | 195        |
| गदीए            | 65, 81            | चउवीस                      | 27         |
| गदीसु           | 30, 95, 114, 182  | चेय                        | 13         |
| गवेसणा <b>ए</b> | 55                |                            | 17, 46, 54 |
| गहो ( ग्रहः )   | 96                | चोद्स                      | 35, 50     |
| गहणं            | . 88              | चोद्सा                     | 50         |
| गाहा            | 2                 | चोद्सग                     | 32, 52     |
| गाहाओ           | 3, 4, 9           | चोद्सयं                    | 51         |
| गिद्धी          | 89                | चिंखदिय                    | 15         |
| गुणदो           | 150               | चक्खू                      | 20         |
| गुणेण           | 75, 142, 150, 175 | चदुक्के                    | 37         |
| गुणविसिट्ठं     | 23                | चदुर                       | 43         |
| गुणसेढि         | 143, 160          | चदुविधं                    | 188        |
| गुणहीणं         | 23, 212           | चदुसु 29, 35, 46, 74, 8    | 0, 95, 196 |

| १७४            | श्रमणविद्याः    |                         |                        |
|----------------|-----------------|-------------------------|------------------------|
| चेरित्तस्स     | 61, 115         | जहाणुपु <b>ववी</b> ए    | 123                    |
| चरिमं          | 215             | जहाणुवुव्वीय            | 123                    |
| चरिमो          | 209             | जह                      | 223                    |
| चरिमसमए        | 69              | जा                      | 172, 196, 226          |
| [평]            |                 | जि <b>ब्</b> भा         | 90                     |
| න<br>[         | 163, 178        | जिङ्भाए                 | 15                     |
| छसु            | 35              | जीवस्स                  | 49                     |
| छनक            | 35, 43          | जीवा                    | 40                     |
| छक्कं          | 11, 37, 44, 53  | <b>जीवो</b>             | 107                    |
| छन्के          | 34              | जे                      | 68, 126, 228           |
| छच्च           | 134             | जेपि                    | 133, 208               |
| छण्हं          | 195             | जो                      | 62, 224                |
| छदुमत्थणाणेसु  | 189             | जोगम्हि                 | 83                     |
| <b>छं</b> दी   | 89              | जोगे                    | 91, 98, 188            |
| छिष            | 33              | जोगोवजोगेण              | 186                    |
| छव्वीस         | 29, 49          | जोदिसि                  | 96                     |
| <b>छुह</b> इ   | 139             | [ झ ]                   |                        |
| [ज]            |                 | झंझा                    | 86                     |
| जं .           | 62, 177, 209    | झीणद्विदि               | 126                    |
| जत्थ           | 202             | झीयमझीणं                | 22, 39                 |
| जण्हुग         | 72              | झोणा                    | 128                    |
| जिम्ह          | 2, 68, 113, 140 | झीयदे                   | 93                     |
| जस्स           | 106             | [ ਣ ]                   |                        |
| <b>ज</b> िय    | 2               | द्वाणं                  | 48                     |
| जसणाममुच्चगोदं | 212             | ट् <mark>राणस्</mark> स | 84                     |
| जवमञ्झं        | 177             | ट्टाणा                  | 51                     |
| जहण्णा         | 152             | द्वाणाणं                | 74, 81                 |
| जहण्णाओ        | 19              | ट्टाणे                  | 40                     |
| जहुण्णगो       | 98, 111         | ट्टाणेस <u>ु</u>        | 29, 55, 80             |
| जहण्णादो       | 75              | -                       | , 23, 59, 62, 176, 204 |
| जहण्णसंकम      | 57              | द्विदीए                 | 22, 60                 |
| जहण्णमुक्कस्सं | 23              | द्विदोसु                | 126, 152               |
| जहाणुपुटवी     | 137             | द्विदि-अणुभागे          | 13, 74, 117            |
|                |                 |                         |                        |

|                                    | कसायप          | ाहु <b>ड</b> सुत्तं             | العام ال |
|------------------------------------|----------------|---------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| द्विदि-अणुभागेसु                   | 204            | णवुंसयं                         | 138                                                                                                            |
| द्विदिउ <b>क्</b> कस्सगा <b>णि</b> | 185            | णवुंसये                         | 187                                                                                                            |
| द्विदीओ                            | 125, 179       | णाणिह्य                         | 47                                                                                                             |
| द्विदिक्खएण                        | 180, 224       | णादव्या                         | 3                                                                                                              |
| द्विदिमगुभागेसु                    | 206            | णाधिगच्छदि                      | 113                                                                                                            |
| द्विदियाणि                         | 94             | णाम                             | 1, 132, 205                                                                                                    |
| द्विदिविसेसं                       | 155            | णामं                            | 134                                                                                                            |
| द्विदिविसेसाणुभागेसु               | 195            | णमाउगो                          | 112                                                                                                            |
| द्विदिविसेसे                       | 200, 202       | जामा                            | 209                                                                                                            |
| ट्ठिदिविसेसा                       | 100            | णामागोदाणि                      | 129, 209                                                                                                       |
| ट्ठि <b>दिवि</b> सेसेसु            | 155, 193       | णामधेज्जा                       | 90                                                                                                             |
| ट्ठि <b>दिविसेसे</b> हि            | 100, 220       | णायव्यो                         | 136                                                                                                            |
| <b>ट्ठि</b> दसंखाए                 | 131            | णिक्खेवो                        | 24                                                                                                             |
| [8]                                |                | णिग्गमो                         | 24                                                                                                             |
| ठाणं                               | 81, 84         | णिट्ठवगो                        | 98, 110                                                                                                        |
| ठाणा                               | 41             | णिदाणो                          | 89                                                                                                             |
| ठाणे                               | 94, 147        | णिद्दा                          | 134                                                                                                            |
| ठाणेसु                             | 40             | <b>गिद्दाए</b>                  | 133                                                                                                            |
| <b>ठि</b> दियं                     | 22             | णिद्दा <b>णि</b> द्दा           | 128                                                                                                            |
| [ण]                                |                | <b>गि</b> देसो                  | 14                                                                                                             |
| प्                                 | 106, 183       | णिबंधदि                         | 92                                                                                                             |
| णंतगु <b>ण</b> हीणो                | 148            | णियदी                           | 88                                                                                                             |
| णत्थि                              | 139            | णिय <b>म</b>                    | 29                                                                                                             |
| गयविद <u>ू</u>                     | 58             | णियमा<br>                       | 37, 75, 95, 100, 136                                                                                           |
| णयविहि                             | 24             | णियमसा<br>                      | 80, 107, 150, 195, 212                                                                                         |
| ण <b>यस्स</b>                      | 21             | णिरय<br>णिरयगद्द                | 128<br>42                                                                                                      |
| णव                                 | 53, 163        | णिरंतर                          | 60, 179                                                                                                        |
| <br>णवर्ग                          | 36, 52         | णरासाणो <b>ः</b>                | 97                                                                                                             |
| णव <b>यं</b>                       | 45             | णीरासाणो                        | 97                                                                                                             |
| णवय                                | 33             | णारासाजा<br>णिरुवक्कम           | 159                                                                                                            |
| णवुंसए                             | 50             | णिरुवक्कमा                      | 151                                                                                                            |
| ण <sub>वुंसगो</sub>                | 132            | णिव्वात्राद <u>ो</u>            |                                                                                                                |
| णवुंसयो                            | 45             | ाणण्यात्रादा<br><b>णीचगो</b> दं | 19, 97                                                                                                         |
| 17,171                             | <del>4</del> 5 | या प्रमाद                       | 132                                                                                                            |

| <b>ફે</b> હ <del>દ</del> ે | श्रेमण          | विद्या                  |                    |
|----------------------------|-----------------|-------------------------|--------------------|
| <b>जीला</b> ए              | 44              | तिगे                    | 37                 |
| णु                         | 61              | तिगादिगधिगा             | 28                 |
| णेया                       | 58              | तिण्णि                  | 3, 7, 11, 12, 100  |
| णेहाणुराग                  | 89              | तिष्णिय                 | 163                |
| णोकसाया                    | 134             | तिण्णेक्कद <i>र</i> स्स | 103                |
| णोकसाये                    | 138             | तिण्णिभवे               | 113                |
| [ <b>त</b> ]               |                 | तिभागेण                 | 152                |
| तत्तो                      | 103             | तिविहे                  | 30, 47             |
| तदियं                      | 215             | तिरूपे                  | 168, 173, 178, 216 |
| त्तदिया                    | 170, 197        | तिरियणामा               | 128                |
| तदिए                       | 1               | तु                      | 10                 |
| तदियादो                    | 175             | ते                      | 68, 126, 153       |
| तदुभए                      | 40              | ते उलेस्साए             | 98, 111            |
| तदो                        | 113             | ते उ-पम्मलेस्सासु       | 44                 |
| तण्हा                      | 90              | तेण                     | 99, 101, 224       |
| तध                         | 87              | तेयपा                   | 227                |
| तथा                        | 186             | तेरसय                   | 33                 |
| तह 11, 12                  | 2, 17, 104, 115 | तेरसया                  | 45                 |
| तहा 6, 82, 83, 97          | 115, 127, 152,  | तेरसयं                  | 35                 |
| 155, 156                   |                 | तेवीसं                  | 48                 |
| तिह                        | 202             | तेवीस                   | 31, 44             |
| तम्हि                      | 203             | तेवीसा                  | 43, 46, 49         |
| तहेव                       | 20, 137, 213    | [ थ ]                   |                    |
| तहेवेण्हि                  | 223             | थं भो                   | 87                 |
| तसेसु                      | 183             | थीणगिद्धि               | 128                |
| त <b>स</b> भवेहिं          | 184             | थी                      | 187                |
| ताव                        | 57              | थोव ते                  | 223                |
| तासु                       | 179, 226        | [ द ]                   |                    |
| तारिसो                     | 202             | दंसणे                   | 39                 |
| ति                         | 1               | दंसण-चरित्तमोहे         | 14                 |
| तिग                        | 36, 163         | दंसणमोइ-                | 91                 |
| तिगं                       | 42              | <b>दंसणमोहस्</b> स      | 5, 102, 112        |
| तिगम्मि                    | 36              | दंसणमोहम्मि             | 113                |
|                            |                 |                         |                    |

|                    | १७७            |                                |                                  |
|--------------------|----------------|--------------------------------|----------------------------------|
| दंसणमोहस्सुवसामगो  | 94             | देसावरणं                       | . 79                             |
| दंसणमोहस्स्वसामणाए | 5              | देसावरणीयाइं                   | 208                              |
| दंसणमोहक्खवगा      | 110            | देसिदं                         | 58                               |
| दप्प               | 87             | देसेण                          | 104                              |
| दव्वे              | 58             | दो                             | 38, 78, 176, 231                 |
| दस                 | 52, 86         | दो छक्क                        | 11                               |
| दस <b>ग</b>        | 32             | दोस                            | 3, 86                            |
| दसगं               | 36             | दोसो                           | 21                               |
| दसगमादीय           | 51             | दोसु                           | 6, 126, 183                      |
| दसमे               | 1              | [ <b>प</b> ]                   |                                  |
| दससु               | 197, 208       | पञोगेण                         | 227                              |
| दसलक्खणो           | 87             | पक्षोगसा                       | 224                              |
| दारञ               | 71             | पंच                            | <b>4</b> , 11, <b>36</b> ,37, 48 |
| दारुसमाणो          | 76, 79         | पंचगे                          | 36                               |
| दारुयसमगं          | 85             | पंचे <b>व</b>                  | 5, 12, 42, 47                    |
| दिट्टीगए           | 30             | पंचम्मि                        | 1                                |
| दिट्ठे             | 55             | पंचसु                          | 3, 31, 35, 183                   |
| दिवसस्संतो         | 209            | पंचिदिय                        | 95                               |
| दीवसमुद्दे         | 96             | पंचिदियेसु                     | 31, 42                           |
| दु 1, 4, 7, 55,    | 59, 80, 94, 95 | पंचिवहे                        | 41                               |
| दुक्कस्सं          | 206            | पंचिवहो                        | 24                               |
| दुग                | 12, 37         | पंचवीस                         | 49                               |
| दुगं               | 43, 53         | पंचवीसाए                       | 30                               |
| दुर्ग              | 34, 37         | पं <b>सुलेव</b> समो            | 73                               |
| दुगि्हा            | 37             | पगास                           | 87                               |
| दुगुणा             | 20             | पचला                           | 134                              |
| दुर्गुंछा          | 132            | पच्चक्खेसु                     | 189                              |
| दुट्टो             | 21             | पच्छदो                         | 105                              |
| दुविहो             | 25, 26, 121    | पच्छिमाए                       | 181                              |
| <u>द</u> ुसु       | 38, 177        | पच्छिम-आविलियाए                | 228                              |
| देवमणुस्से         | 112            | पज्ञत्ताप <b>ज्ज</b> त्ते      | 187                              |
| देसमावरणं          | 211            | प <del>ञ</del> ्जत्तापञ्जत्तेण | 186                              |
| देसविरयी           | 14             | पज्ञत्ते                       | 82                               |

२३

| <b>१</b> ७८ | श्रमणविद्या |
|-------------|-------------|
| र्षट        | श्रमगावः    |

| पज्जत्तो           |                   | 95         | पदेसगोण              | 144, 169           |
|--------------------|-------------------|------------|----------------------|--------------------|
| पट्ट३ए             |                   | 7          | पयडीए                | 22                 |
| पट्टवगो            | 98                | , 110      | पय डी यो             | 23                 |
| <b>पडिश्ग</b> हे   |                   | 40         | पयडीसु               | 35                 |
| प <b>डि</b> वज्जदि |                   | 95         | प <b>य</b> िंदुाणेसु | 26                 |
| पडिवा <b>दो</b>    | 16                | , 120      | पयदं                 | 24                 |
| पडिवदिदो           |                   | 120        | पयलपयला              | 128                |
| पडिलोमो            |                   | 139        | <b>पयलायुगस्स</b>    | 133                |
| पढम                |                   | 53         | पयोगेण               | 229                |
| पढमं               | 69                | 215        | परं                  | 99, 101            |
| पढमा               |                   | 169        | परिभवो               | 87                 |
| पढमाए              |                   | 168        | परमुद्यो             | 103                |
| पढमकिट्टीए         |                   | 231        | <b>प</b> रिमाणं      | 57                 |
| पढमसमयकिट्टी<br>-  | र्ष               | 176        | परिणामो              | 91                 |
| पणग                |                   | 53         | परिणमंति             | 227                |
| पणगं               |                   | 54         | परिवदिदो             | 12 <b>2</b>        |
| पणगह्यि            |                   | <b>3</b> 5 | पवयणं                | 107                |
| पणगे               | 3                 | 4, 36      | पविद्वं              | 225                |
| पणय                |                   | 33         | पविद्वा              | 231                |
| पणयं               |                   | 44         | पविसदि               | 180                |
| पण्णरसघा           |                   | 2          | पविसंति              | 92                 |
| पण्णरसधा           |                   | 2          | पविस्संति            | 59                 |
| वण्णारस            |                   | 5          | पवेसेइ               | 59                 |
| पण्णरसा            |                   | 27         | पवेसेदि              | 221                |
| पण्णरसगे           |                   | 29         | पवेसगो               | 60, 92             |
| पत्तेगं            |                   | 174        | पाहुडं               | 1                  |
| पत्तेयं            |                   | 166        | पाहुँडे              | 1                  |
| पत्थण              |                   | 90         | पाहुडम्मि            | 1                  |
| पदेस               | •                 | 142        | पासे                 | 15                 |
| पदेसअगोण           |                   | 146        | वि                   | 74, 147, 195       |
| पदेश-अणुभागे       |                   | 223        | पियायदे              | 21                 |
| पदेसगां            |                   | 179        | पुढवि                | 71                 |
|                    | 62, 74, 117, 149, | 170        | <b>पु</b> ण          | 8, 17, 44, 78, 169 |
|                    | •                 |            | •                    |                    |

|                       | कसायपाहुड <b>सुत्तं</b> |                     | १७९                |
|-----------------------|-------------------------|---------------------|--------------------|
| <b>पुण्णा</b>         | 231                     | बद्धाणि             | 191                |
| पुध <b>त्तं</b>       | 20                      | बहुगत्ते            | 223                |
| पुध <del>र</del> ो    | 16                      | बहुगदरं             | 61                 |
| पु <b>ठवं</b>         | 93, 221                 | बादररागो            | 209                |
| पुरुवस्मि             | 1                       | बादररागे            | 121                |
| पुन्वबद्धाण           | 115                     | बारस                | 28, 36, 51, 163    |
| पुरुवद्धाणि           | 92, 124, 182            | बिदियं              | 215                |
| पु <b>व्या</b> वलिया  | 196                     | बिदिया              | 175                |
| पुरुव <b>प</b> विद्वा | 226                     | बिदियादो            | 169                |
| पुरिसवेदे             | 138                     | बिदियट्टि <b>दि</b> | 178                |
| पुरिसेसु              | 45, 52                  | बिदियदि्ठदीए        | 168, 176           |
| पे <del>ज</del> ्जं   | 1, 3, 21                | बोद्धव्वं           | 99, 155, 233       |
| पेज्ज-दोस्रो          | 89                      | बोद्धव्या           | 17, 68, 82, 172    |
| पेजज-दोसविहर          | ती 3, 13                | बोद्धव्यो           | 95, 164, 174       |
| पोग्गल                | 59                      | [भ]                 |                    |
| बि                    |                         | भज्जा               | 183, 187, 188, 212 |
| बंधइ                  | 85                      | भज्जाणि             | 183                |
| बंधगिदरासि            | 217                     | भजियव्वा            | 19, 97 154         |
| बंधगे                 | 3, 13                   | भजियव्वो            | 98                 |
| बंघगो                 | 84, 133, 216            | भजियव्वा <b>णि</b>  | 185                |
| बंघट्टाणेसु           | 56                      | भजिदक्वा            | 153                |
| बंधदि                 | 23, 62, 117, 123, 206   | भज्जो               | 148                |
| बंधस <b>मं</b>        | 1 5 8                   | भणिदा               | 72, 90             |
| बंधसमगं               | 158                     | भणिदो               | 73                 |
| बंधसरिस:म्ह           | . 140                   | भयणिङजो             | 135                |
| बंघेण                 | 56, 93, 140, 143        | भयसोगमरदि           | 132                |
| बंधो                  | 101, 112, 142, 219      | भव                  | 59                 |
| बंधोदएहि              | 148                     | भवनख्या             | 121, 122           |
| बधोदयणिज्जर           | 232                     | भवग्गहणे            | 64                 |
| बज्झमाणं              | 81                      | भवणेसु              | 96                 |
| बन्झमाण               | 204                     | भवंति               | 197                |
| बज्झमाणी              | 196                     | भवबद्धा             | 194 198            |
| बद्धं                 | 81, 184, 230            | भवा                 | 64                 |
|                       | -                       |                     | संकाय पत्रिका–२    |

| 160 | श्रमणविद्य: |
|-----|-------------|
|     |             |

| भवे                                       | 70, 91  | माणे                                            | 75, 80, 139, 174      |
|-------------------------------------------|---------|-------------------------------------------------|-----------------------|
| भवेसु                                     | 182     | माणो                                            | 70, 71, 87            |
| भवम्मि                                    | 198     | माणोवाओ                                         | 20                    |
| भवसेसगाणि                                 | 199     | मायं                                            | 139                   |
| भवसमयसेसगाणि                              | 203     | माया                                            | 70, 88                |
| भवसेस-समयपबद्धसेसाणि                      | 201     | मायाए<br>सायाए                                  | 80, 139, 174          |
| भव-सेसगसमयपबद्धसेसाणि                     | 200     | नायाए<br>मायद्वा                                | 17                    |
| भविया                                     | 40      | मायद्वा<br>मिच्छत्तं                            | 105                   |
| भविएस <u>्</u>                            | 48      | मञ् <del>ख्</del> रत                            |                       |
| भागो                                      | 178     | ामण्छता<br>मि <b>च्</b> छत्ते                   | 43, 99, 187           |
| भागेण                                     | 178     | ामच्छत्त<br>मि <b>च्छत्तपच्चओ</b>               | 82, 186<br>101        |
| भावविधि                                   | 41      | ानच्छताय <b>ण्यका</b><br>मिच्छत्तवेदणी <b>ए</b> | 101<br>11 <b>1</b>    |
| भावे                                      |         | ामच्छासपदणाए<br>मिच्छाइट्ठी                     | 108                   |
| भास <b>ाहाओ</b>                           | 58      | ामण्छा६ट्ठा<br>मिस्सगे                          |                       |
| भाषग् <sub>रि</sub> हाजा<br>भिण्णमुहुत्तं | 10      |                                                 | 43, 82, 182           |
| · -                                       | 210     | मिस्से                                          | 32, 43                |
| भूदपुव्वा<br>ि <b>म</b> ी                 | 68      | मुच्छा<br>ं                                     | 89                    |
| मस्यापः                                   | 55 DO   | मृहुत्तं<br>≃–                                  | 125                   |
| मग्गणोवाया<br>मग्गणोवाया                  | 55, 88  | में ढ<br>-ों                                    | 72                    |
| मंज्ञिमो                                  | 39      | मोत्तूर्ण<br>                                   | 27                    |
|                                           | 98, 219 | मोहणिज्जा<br>कोक्कीनं                           | 22                    |
| मज्ज्ञिमासु<br>महिनामान                   | 228     | मोहणीयं                                         | 131                   |
| <b>म</b> ज्झिमट्ठिदीसु                    | 127     | मोहणीयस्स                                       | 125, 136, 213, 233    |
| मण                                        | 15      | मोहे                                            | 39                    |
| मणुक्का                                   | 88      | [य]                                             |                       |
| मणुसगईए                                   | 32, 42  |                                                 | , 43, 48, 57, 58, 60, |
| मणुसगदीए                                  | 110     |                                                 | 78, 82, 88, 89, 212   |
| मणुस्सेसु                                 | 114     | [₹]                                             |                       |
| <b>मद</b>                                 | 87      | रदि                                             | 132                   |
| माणं                                      | 137     | रागो                                            | 89                    |
| माण                                       | 87      | रोसो                                            | 86                    |
| माणकसाये                                  | 141     | [ ਲ ]                                           |                       |
| माणकशयस्स                                 | 141     | लंभस्स                                          | 105                   |
| माणद्वा                                   | 17      | लक्खणं                                          | 165                   |
| ···                                       |         |                                                 |                       |

|                | कसाय         | गाहुडसुत्तं             | १८१                      |
|----------------|--------------|-------------------------|--------------------------|
| लदा            | 71           | वस्सं                   | 170                      |
| लदासमाणं       | 85           | वस्साणि                 | 176                      |
| लदासमाणे       | 75           | <b>व</b> स्सस्संतो      | 208, 209                 |
| लदासमाणो       | 76           | वस्ससदसहस् <b>सा</b> इं | 131                      |
| लद्धी          | 6, 115, 211  | वस्सेसु                 | 129, 205                 |
| लालसा          | 90           | वा 40,41,6              | 0, 63, 81, 82, 92,       |
| लिंगे <b>ण</b> | 191          | 215, 232                | · , , ,                  |
| लेस्सा         | 91, 192      | वाबीस                   | 42.42                    |
| लेस्साए        | 83, 191      | वावीसा                  | 42, 43                   |
| लोभं           | 137          | वालुगोदय                | 49                       |
| लोभो           | 70           | _ •                     | 71<br>2, 73, 78, 88, 95, |
| लोभम्हि        | 174          | 102                     | 2, 13, 10, 00, 95,       |
| लो <b>मस्स</b> | 90           | विज्ञा                  | 00                       |
| लोभादी         | 165          | विभ <del>ण</del> ्जो    | 90                       |
| लोभकसाये       | 136          | विमाणे                  | 85                       |
| लोहे           | 139          | विदिय                   | 96                       |
| लोहद्धा        | 17           | विदियाए                 | 54                       |
| [व]            |              | वियंजणे                 | 126                      |
| व              | 60, 63, 128  | वियद्वेण                | 4                        |
| वंजणोग्गहम्मि  | 109          | वियंजणे                 | 104                      |
| वंसी           | 72           | विरदे                   | 13                       |
| वंचणा          | 88           | विरदीए                  | 32, 43<br>83             |
| वस्गणा         | 66, 172, 226 | विरदाविरदे              | 83                       |
| वस्मणसोण       | 77, 171      | विरहिदं                 | 69                       |
| वट्टमाणेण      | 191          | विवागोदय                | 59                       |
| वड्ढी          | 86, 151      | विवादो                  | 86                       |
| वड्डीए         | 154          | विहत्ती                 | 3                        |
| वड्डोदु        | 160          | विहत्तम्मि              | 2                        |
| वड्डदि         | 151          | विसरिसं                 | 66                       |
| वड्ढेदि        | 155          | विसाणं                  | 72                       |
| वड्ढेंतो       | 164          | विसिस्सदे               | 67                       |
| वत्थुम्मि      | 1            | विसेसहिया               | 170                      |
| वयणं           | 15           | विसेसेण                 | 78, 142, 169             |
|                |              |                         | ,,                       |

| १८२ | श्रमणविद्या |
|-----|-------------|
|     |             |

| विसेसम्हि            | 41                  | संकमेण                           | 106          |
|----------------------|---------------------|----------------------------------|--------------|
| वीचारा               | 213, 232            | संकमट्टाणा                       | 42, 47       |
| वीचारे               | 9                   | संकमट्टाणे                       | 56           |
| वीसं                 | 20, 90              | संकमपडिग्गहो                     | 41           |
| वीसाए                | 33                  | संकमपडिग्गहविही                  | 25           |
| वीसाय                | 34                  | संकमदे                           | 230          |
| वुत्ता               | 70                  | संकमविही                         | 25           |
| वुत्तो               | 70                  | संकमणयं                          | 58           |
| वेदंती               | 84                  | संक्रमणपट्टव गस्य                | 125          |
| वेदेंतो              | 135, 214            | संकामगपट्टवगो<br>संकामगपट्टवगो   | 130          |
| वेदकसाएसु            | 55                  | संकामगो                          | 137          |
| वेदणीयं              | 99, 129, 205        | संकामण                           | 10, 18       |
| वेदणीए               | 135                 | संकामणपट्टवगो                    | 141          |
| वेदयम्मि             | 4                   | संकामणमोवट्टण                    | 233          |
| वेदगो                | 141, 146            | संकामयपट्ठवगस्स                  | 124          |
| वेदग-उवजोगे          | 13                  | संकामेइ                          | 23           |
| वेदगकालो             | 181                 | संकामेदि                         | 62, 130, 207 |
| वेदयदि               | 130, 150, 207, 212  | संकामेदु <del>व</del> कडुदि      | 153          |
| वेदयदे               | 123, 211, 231       | संखे <b>ज्ज</b>                  | 171          |
| वेदयमाणो             | 215                 | संखेज्जा                         | 114, 205     |
| वेदयसम्माइट्टी       | 102                 | <del>संखेज</del> जे              | 129          |
| वेदादी               | 137                 | संखेज्जेहि                       | 184          |
| वेदे                 | 135                 | संखेजजगुणा                       | 170          |
| वेदो                 | 91;                 | संखेज्जदिभागो                    | 202          |
| वोच्छामि             | 2                   | संखे <b>ज्ज</b> दिभा <b>गे</b> ण | 181          |
| वोच्छिज् <b>ज</b> दि | 119                 | संगहणी                           | 9            |
| [स]                  |                     |                                  | 8            |
| संकम                 | 24, 34              | संछुद्धा                         | 198          |
| संकतं                | 124                 | संछुहंतो                         | 140, 214     |
| संकंतिम्ह            | 129                 | संछुहइ                           | 139          |
| संकमो                | 25, 33, 35 136, 219 | संछुहदि                          | 137, 218     |
| संकमे                | 39, 231             | संछोहण <b>मुदएण</b>              | 214          |
| संकमाए               | 7                   | संछोहणादी सु                     | 128          |

|                        | कसाय          | <b>ा</b> हुडमुत्तं      | <b>१</b> ८३        |
|------------------------|---------------|-------------------------|--------------------|
| संजम                   | 14            | समयूगा                  | 231                |
| संजमम्हि               | 34            | समयूणाए                 | 228                |
| संज <b>म</b> ।संजमस्स  | 6, 115        | समा                     | 176                |
| संजलण                  | 86            | समाणाः                  | 72                 |
| संघी                   | 78            | समाणो                   | 71                 |
| संघीदो                 | 78            | समाणणा                  | 41                 |
| संपराए                 | 16, 121, 217  | समाणय                   | 56                 |
| संपहिबंधो              | 145           | समाविभागे               | 192                |
| संपहिबं <b>धेण</b>     | 145           | स <b>मा</b> सेण         | 8                  |
| सांतरं                 | 57, 60, 177   | समुक्कस्सो              | 87                 |
| संगे                   | 147           | समी                     | 142                |
| सणंतेसु                | 152           | सम्मत्तं                | 14                 |
| सण्णिवादे              | 58            | सम्मत्ते 33             | , 43, 82, 111, 186 |
| सत्त                   | 4, 9, 37, 138 | सम्मत्तपढ <b>म</b> लंभो | 104                |
| सत्तग                  | 31, 32        | सम्मत्तपढमलंभस्स        | 105                |
| सत्तय                  | 33, 51        | स <b>म्माइ</b> ट्टी     | 107                |
| सत्तसु                 | 197           | सम्मामिच्छाइट्टी        | 202                |
| <b>स</b> त्तरस         | 27            | सण्णी                   | 85. 85             |
| सत्तारस                | 30, 33        | सण्णीसु                 | 82                 |
| <b>सत्त</b> वीसा       | 29            | सरिसं                   | 221                |
| सत्तावीसा              | 49            | सरिसी                   | 72                 |
| सदे                    | 2             | सरिसो                   | 71                 |
| सदसहस्से               | 206           | स <b>रिसीसु</b>         | 67                 |
| सदसह <del>र</del> सेसु | 131           | सरीरे                   | 188                |
| सद्हड्                 | 107           | सव्वं                   | 80                 |
| सद्हदि                 | 107           | सव्वो                   | 97                 |
| सभा <b>सगाहाओ</b>      | 9             | सन्वे                   | 42, 110            |
| समया                   | 60            | सम्वाओ                  | 168                |
| स <b>म</b> यो          | 69            | सव्वस्स                 | 136                |
| समए                    | 203           | सन्वासु                 | 166, 197           |
| समये                   | 61            | स <b>व्वेसु</b>         | 193                |
| समयपबद्धा              | 195, 197      | स <b>िवस्से</b>         | 168                |
| समगो                   | 73            | स <b>ब्बेहि</b>         | 100, 220           |
|                        |               |                         |                    |

| <b>१८४</b> | श्रमणविद्य | t |
|------------|------------|---|
|            |            |   |

| सव्वोवसमेण                | 103         | सुद्धं 173, 178                        |
|---------------------------|-------------|----------------------------------------|
| सब्वावरणं                 | 79, 211     | सुहणान 127                             |
| सब्वावरणीयं               | 79          | सुहणाममुच्चगोदं 206                    |
| सव्वावरणीयाणं             | 133         | सुहुमम्हि 217                          |
| सव्वावरणे                 | 135         | सुहुमरागम्हि 122                       |
| सव्विकट्टीसु              | 193         | मुहुमरागो 210                          |
| सव्बत्थ                   | 68, 85, 110 | सुहुमे 121                             |
| सन्वणिरय                  | 96          | से 61, 125, 145                        |
| सविसेसा                   | 20          | सेल 71                                 |
| सहस्ससो                   | 114         | सेसं 209, 210                          |
| सागारो                    | 109         | सेस्गं 230                             |
| सागारे                    | 83, 98      | सेसगा 129, 205, 212                    |
| साद                       | 127, 192    | सेसगों 135                             |
| सादि                      | 57          | सेसगिम्ह 229                           |
| सादिजोगो                  | 88          | संसर्ग 188, 208                        |
| सादेण                     | 191         | सेसग्गाणं 181                          |
| सामण्णा                   | 2 <b>02</b> | सेसा 20, 50, 51, 76, 171, 198          |
| सारीरगं                   | 132         | सेसो 173                               |
| सासद                      | 90          | सेसाओ 197, 215                         |
| सिया                      | 112         | सेसाणि 28, 94, 131, 199, 204           |
| सुक्कलेस्से               | 44          | सेसाण 27, 213, 232                     |
| सुण                       | 10          | सेसासु 114                             |
| सुण्णद्वाणा               | 49, 50      | सेसे 133, 141                          |
| सुण्णासुण्णे              | 55          | सेसेसु 42                              |
| युत्तं                    | 2           | सो 95, 106                             |
| युत्तगाहा<br>सुत्तगाहा    | 5           | सोद 15                                 |
| युत्त गाहाओ<br>सुत्तगाहाओ | 10          | सोलस 4, 46                             |
| सुदो                      | 89          | सोलसग 28                               |
| ुः<br>सुदं                | 20          | सोलसण्हं 74                            |
| ७२<br>सुददेसिदं           | <b>5</b> 8  | सोलसेव 27                              |
| सुदमदि-आवरणे              | 211         | [ ਰ ]                                  |
| सुद-मदिउवजोगे             | 189         | होदि 8, 105, 134                       |
| सुदुक्कस्सा               | 127         | हबदि 1,71<br>होइ 24,57,62,74,79,84,95. |
| <u> सुदुस्</u> सासे       | 15          | 143                                    |
| 35,                       |             |                                        |

|                       | कसायप                   | कसायपाहुडसुत्तं |     |
|-----------------------|-------------------------|-----------------|-----|
| होंति                 | 4, 5, 7, 12, 41, 65, 86 | हायदि           | 15  |
| होहिति                | 68                      | हाणी            | 151 |
| हवंति                 | 52                      | हाणीए           | 154 |
| हर <b>स्सं</b>        | 180                     | होणा            | 14  |
| हरस्सो                | 181                     | हीणो            | 142 |
| हरसेदि                | 155                     | हीणदरगे         | 140 |
| हस्स                  | 132                     | ह               | 167 |
| हर <del>स्</del> सेदि | 156                     | हेट्टा          | 79  |
| हालिद्दत्य            | 73                      | हेट्टिमा        | 228 |

## DAVVASMGAHO with AVACURI

[A Prakrit Text with Sanskrit Commentary]

### Edited by

Dr. GOKUL CHANDRA JAIN RISHABH CHANDRA JAIN

### SAMPURNANAND SANSKRIT VISHVAVIDYALAYA VARANASI

# ग्रवचूरिजुदो दव्वसंगहो

[ अवचूरिनामसंस्कृतटीकायुतः प्राकृतद्रव्यसंग्रहः ]

सम्पादन डां. गोकुलचन्द्र जैन श्री ऋषभचन्द्र जैन

# सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय वाराणसी

#### प्रस्तावना

'दव्तसंगहो' प्राकृत गाथाओं में निबद्ध एक लघु कृति है। इसमें मात्र ५८ गाथाएँ हैं। द्रव्यसंग्रह नाम से यह बहु प्रचलित है। हिन्दी तथा अंग्रेजी अनुवाद और ब्रह्मदेव कृत संस्कृत टीका के साथ इसके अलग-अलग संस्करण प्रकाशित हो चुके हैं। प्रस्तुत संस्करण में अब तक अप्रकाशित अज्ञात कर्तृक अवचूरि नामक संस्कृत टीका को प्रथम बार प्रकाशित किया जा रहा है।

#### सम्पादन का आधार

अवचूरि की एक मात्र प्राचीन प्रति जैन सिद्धान्त भवन, आरा में उपलब्ध हुई है। कागज पर देवनागरी लिपि में लिखी इस प्रति में १०" × ४३" इंच के २४ पत्र हैं। प्रथम पत्र में नव तथा शेष में १० पंक्तियाँ हैं। काली तथा बीच बीच में लाल स्याही का प्रयोग किया गया है। अन्त में प्रतिलिपिकार ने निम्नलिखित सूचना दी है—

''इति द्रव्यसंग्रहटीकावचूरिसम्पूर्णः । संवत् १७२१ वर्षे चैत्रमासे शुक्लपक्षे पंचमीदिवसे पुस्तिका लिखायितं सा० कल्याणदासेन ।''

संभवतया किसी प्राचीन कन्नड लिपि में लिखित ताडपत्रीय प्रति से यह देवनागरी लिपि में लिखी गयी है। प्रति अशुद्धि बहुल है।

### विषय परिचय

दव्यसंगहों की गाथाओं में जैन तत्त्वज्ञान के कितपय प्राचीन सिद्धान्तों का प्रितिपादन है। प्रथम २७ गाथाओं में 'षड् द्रव्य' तथा 'पञ्चास्तिकाय' विवेचन है। गाथा २८ से ३८ तक 'सप्त तत्त्व' और 'नव पदार्थ' प्रतिपादित हैं। इसके बाद २० गाथाओं में 'मोक्षमार्ग' का प्रतिपादन किया गया है।

### पञ्चास्तिकाय

जैन दर्शन में 'पञ्चास्तिकाय सिद्धान्त' के अन्तर्गत जीवास्तिकाय, पुद्गलास्ति-काय, धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय तथा आकाशास्तिकाय के स्वरूप का प्रतिपादन किया जाता है। यह सिद्धान्त पञ्च भूतवाद तथा पञ्च स्कन्धवाद से सर्वथा भिन्न है। भारतीय दर्शनों में जैन दर्शन के अतिरिक्त किसी अन्य दर्शन में धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकाय जैसे द्रव्यों या तत्त्वों का प्रतिपादन नहीं मिलता। आकाशास्तिकाय की तुलना आकाश द्रव्य से, पुद्गलास्तिकाय की तुलना सांख्यों के प्रकृति या प्रधान

से या परमाणुवाद से की जा सकती है। इसी तरह जीवास्तिकाय की तुलना आत्म-द्रव्य से की जा सकती है। वास्तव में जैन दर्शन का विवेचन अन्य दर्शनों के विवेचन से पूर्णतया मेल नहीं खाता। काय-शरीर की तरह प्रदेशों का प्रचय रूप होने से ये पाँचों अस्तिकाय कहे जाते हैं।

### षड् द्रव्य

उक्त पञ्चास्तिकाय के साथ काल को मिलाकर 'षड् द्रव्य' कहे जाते हैं। काल का प्रत्येक अणु स्वतन्त्र होने से इसे अस्तिकाय नहीं माना गया। सुदूर अतीत में काल को स्वतन्त्र द्रव्य मानने के विषय में जैन आचार्यों में मत भिन्तता रही, किन्तु द्रव्य की परिभाषा उत्पाद, व्यय, ध्रौव्य के आधार पर काल की गणना स्वतन्त्र द्रव्य के रूप में कर ली गयी। आचार्य कुन्दकुन्द के प्राकृत ग्रन्थ पञ्चित्थयसंगहों तथा तत्त्वार्थ सूत्र के क्वेताम्बर परम्परा सम्मत 'कालक्षेत्येके' सूत्र और उसके भाष्य से इन तथ्यों की जानकारी मिलती है। कुन्दकुन्द ने पञ्चास्तिकाय के विवेचन के साथ काल को स्वन्त्र द्रव्य मानने के आधारों का प्रतिपादन किया है। भाष्यकार ने 'इत्येके' द्वारा इसका उल्लेख तो किया, किन्तु उसके समर्थन या विरोध में कुछ नहीं लिखा। इस प्रकार षड् द्रव्य का सिद्धान्त प्रचलित हुआ। इन छह द्रव्यों में जीवास्तिकाय के अतिरिक्त शेष पाँच अजीव हैं तथा पुद्गल के अतिरिक्त शेष सभी अमूर्तिक हैं।

### लोक विज्ञान

जैन दार्शनिकों ने पञ्चास्तिकाय सिद्धान्त के आधार पर लोक विज्ञान का निरूपण किया है। यह लोक पञ्चास्तिकायों का समवाय है। अकृत्रिम, अनादि और अनन्त है। काल द्रव्य परिवर्तन का हेतु है। छह द्रव्यों के अतिरिक्त लोक का अन्य कोई जनक या कर्ता नहीं है। ये सभी द्रव्य स्वतन्त्र अस्तित्व वाले हैं और कभी भी अपने स्वभाव को नहीं छोड़ते। प्रत्येक द्रव्य के गुण और पर्यायों के कारण उसका परिवर्तन लक्षित होता है। द्रव्यत्व रूप से वह सदा अपने स्वभाव में अवस्थित रहता है। यही द्रव्य का 'उत्पादव्ययझौव्य' रूप लक्षण है और उसके 'गुणपर्याय युक्त' स्वरूप को अभिव्यक्त करता है। पर्यायों के परिवर्तन से लोक में वैविध्य दृष्टिगोचर होता है। जीवास्तिकाय और पुद्गलास्तिकाय की क्रियाशीलता के कारण यह विविधता और अधिक बढ़ जाती है। जोव और कर्म पुद्गल का अनादि सम्बन्ध संसार की विचित्रता का हेतु है। बन्धन और मुक्ति का सिद्धान्त इसी में से प्रति-फिलत होता है। इस प्रकार पञ्चास्तिकाय और षड्द्रव्य सिद्धान्त के द्वारा लोक

विज्ञान का निरूपण किया गया। इसी प्रक्रिया में से सप्त तत्त्व और नव पदार्थ का विवेचन प्रतिफलित हुआ।

### सप्त तत्त्व, नव पदार्थ

जीव, अजीव, आस्रव, बन्ध, संवर, निर्जरा और मोक्ष ये सप्त तत्त्व हैं। इनमें पुण्य और पाप को सिम्मिलित करने पर नव पदार्थ हो जाते हैं। नव पदार्थों के प्रतिपादन की परम्परा प्राचीन हैं। बाद में पुण्य और पाप को आस्रव-बन्ध में समाहित कर लेने के कारण सप्त तत्त्वों का विवेचन प्रमुख हो गया। तत्त्वार्थसूत्रकार ने सप्त तत्त्वों का ही विवेचन किया है। प्राचीन परम्परा में नव पदार्थों के क्रम में भी भिन्नता दिखाई देती है। जीव, अजीव, पुण्य, पाप, आस्रव, संवर, निर्जरा, बन्ध और मोक्ष, यह क्रम प्राचीन सैद्धान्तिक परम्परा में प्रचलित था। कुन्दकुन्द के ग्रन्थों में नव पदार्थों का इसी क्रम से विवेचन मिलता है। दव्यसंग्रह में पुण्य-पाप सहित नव पदार्थों का कथन है।

### मोक्षमार्ग

जैन दर्शन में सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र रूप त्रयात्मक मोक्षमार्ग माना गया है। "सम्मह्सणणाणं चरणं मोक्खस्स कारणं हविदं" कहकर द्रव्यसंग्रह में इसका प्रतिपादन किया गया है। इसे रत्नत्रय मार्ग भी कहते हैं। इस सिद्धान्त के द्वारा जैन दार्शनिकों ने भक्ति, ज्ञान और तपश्चर्या को सम्मिलित रूप से मोक्ष का कारण माना। मात्र भक्ति अथवा मात्र ज्ञान को मुक्तिमार्ग मानने का निषेध इससे व्यक्त होता है। दर्शन और ज्ञान के विना मात्र तपश्चरण भी मोक्ष का कारण नहीं हो सकता।

छद्मस्थ व्यक्ति के ज्ञान दर्शन पूर्वक होता है। उसके दर्शनोपयोग और ज्ञानो-पयोग क्रमशः होते हैं, युगपत् नहीं होते। केवलज्ञानी में दोनों युगपत् होते हैं। दर्शन और ज्ञान के क्रमशः और युगपत् होने का यह विचार सैद्धान्तिक परम्परा में प्राचीन समय से होता रहा है। आचार्य कुन्दकुन्द के ग्रन्थों में इसका प्रतिपादन मिलता है। सिद्धसेन ने सन्मति तर्क में दर्शन और ज्ञान को क्रमशः तथा युगपत् मानने वालो दो परम्पराओं का उल्लेख किया है। द्रव्यसंग्रह में कुन्दकुन्द की तरह छद्मस्थ में क्रमशः और केवली में युगपत् का कथन किया गया है।

सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञान होने पर भी चारित्र के विना मोक्ष संभव नहीं है। व्यवहार में व्रत, समिति और गुप्ति रूप चारित्र आवश्यक है। बाह्य और आभ्य-न्तर क्रिया का निरोध रूप ध्यान संसार के कारणों का नाश करता है। ध्यान में

पञ्च परमेष्ठी—अरहन्त, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और साधु के स्वरूप का ध्यान और उनके वाचक णवकार तथा अन्य मन्त्रों का जप बताया गया है। ध्यान का चरमोत्कर्ष सर्वथा विकल्प रहित होकर आत्मा का आत्मा में रमण है। यही उत्कृष्ट ध्यान है— "अप्पा अप्पिम रओ इणमेव परं हवइ झाणं।" मोक्ष प्राप्ति का यही उपाय है।

इस प्रकार मोक्षमार्ग के प्रतिपादन के बाद अन्तिम गाथा में कहा गया है कि निर्दोष पूर्ण सुत्तधारक मुनिश्रेष्ठ, अल्पसुत्तधर नेमिचन्द मुनि द्वारा कथित इस द्रव्य संग्रह का संशोधन कर लें।

द्रव्यसंग्रह का विवेचन कुन्दकुन्द के पंचित्थयसंगहो की पद्धित तथा क्रम के अनुसार है। संक्षेप में इतना व्यवस्थित और स्पष्ट विवेचन अन्यत्र उपलब्ध नहीं होता।

### द्रव्यसंग्रह अवचूरि

द्रव्यसंग्रह की प्राकृत गाथाओं पर ब्रह्मदेव की विस्तृत संस्कृत टीका प्रसिद्ध है। प्रस्तुत अवचूरि का प्रकाशन प्रथम बार हो रहा है। अवचूरि का अर्थ निचोड़ है। इस टीका में गाथाओं के अर्थ को संक्षेप में सार या निचोड़ रूप में प्रस्तुत किया गया है। प्रारम्भ की १४ गाथाओं की टीका अपेक्षाकृत विस्तृत है। उसमें ग्रन्थान्तरों के उद्धरण भी यत्र तत्र दिये गये हैं। बाद की टीका गाथा के अर्थ को अपेक्षाकृत संक्षेप में स्पष्ट करती है। टीका में गाथा के प्राकृत प्रतीक देकर उनका संस्कृत अर्थ दिया गया है। मूल गाथा देकर उसकी अवचूरि लिखी गयो है। इससे गाथाओं का वह पाठ भी सुरक्षित हो गया है, जो अवचूरिकार को उपलब्ध था। संस्कृत के माध्यम से पठन-पाठन के लिए यह टीका विशेष उपयोगी है।

टोका में कहीं भी टीकाकार का नामोल्लेख नहीं है, किन्तु टीका से ज्ञात होता है कि टीकाकार को जैन सिद्धान्तों की विस्तृत जानकारी थी, तभी वे गाथाओं के शास्त्रीय अर्थ को सरलतापूर्वक स्पष्ट कर सके। शब्दार्थ की दृष्टि से गाथाएँ सरल हैं, किन्तु उनमें प्रयुक्त पारिभाषिक शब्दाविल को सिद्धान्त ग्रन्थों का विशेष अध्येता ही समझ सकता है। अवचूरिकार ने गाथाओं का अर्थ पारम्परिक सैद्धान्तिक आधार पर स्पष्ट किया है। प्रारम्भ की १४ गाथाओं की टीका में १० गाथाएँ ग्रन्थान्तरों की उद्धृत हैं।

### सिद्धान्त गाथाओं की परम्परा

द्रव्यसंग्रह की प्राकृत गाथाओं में महत्त्वपूर्ण पारम्परिक सिद्धान्तों का समा-वेश है। आचार्य परम्परा द्वारा मौखिक रूप से चला आ रहा सैद्धान्तिक ज्ञान समय संकाय-पत्रिका-२ के दीर्घ अन्तराल में जब लुप्त होने लगा तो स्मृति के आधार पर उसे लिपिबढ़ करने के प्रयत्न किये गये। इन्हीं प्रयत्नों का सुफल है कि पारम्परिक गाथाओं के अनेक छोटे-बड़े संग्रह तैयार हुए। ऐसे ग्रन्थ प्रायः 'संगहो' या 'सारो' नाम से निबद्ध किये गये। गाथाओं की प्राचीनता या पारम्परिकता को 'भिणयं' या 'कहियं' कहकर व्यक्त किया गया। आचार्य कुन्दकुन्द अथवा उनके पूर्व से ही यह परम्परा देखी जाती है। सिद्धान्तों को निबद्ध करने के कारण ऐसे आचार्य सिद्धान्ती या सैद्धान्तिक कहलाये। कई आचार्यों ने स्वयं को सिद्धान्ती कहने में गौरव समझा। इसी क्रम में द्रव्यसंग्रह जैसे लघुकाय और त्रिलोकसार, गोम्मटसार (गोम्मटसंग्हसुत्तं) जैसे विशालकाय ग्रन्थ तैयार हुए। १२-१३ वीं शती तक सैद्धान्तिकों की परम्परा चलती रही। लघुकाय ग्रन्थ तैयार करने के पीछे ग्रन्थकर्ता का एक विशेष उद्देश्य यह होता था कि अध्येता उसे सहज रूप से हृदयंगम और कंठस्थ कर सके। गेय होने के कारण गाथाएँ वैसे भी कंठस्थ करने में आसान होती हैं। द्रव्यसंग्रह की गाथाएँ भी अर्थगर्भ होते हुए भी सहज और गेय हैं। यही कारण है कि कंठस्थ करने की परम्परा अब तक चली आ रही है।

प्राचीन पारम्परिक गाथाओं को स्वतन्त्र ग्रन्थ के रूप में निबद्ध करने के अतिरिक्त अनेक आचार्यों ने अपने ग्रन्थों की टीकाओं में उनका समावेश किया है। यही कारण है कि दिगम्बर और श्वेताम्बर दोनों परम्पराओं के बहुत से ग्रन्थों में अनेक समान गाथाएँ उपलब्ध होती हैं। ऐसी समान गाथाओं को देखकर अपनी परम्परा के ग्रन्थ को प्राचीन बताकर दूसरे ग्रन्थ में उस ग्रन्थ से गाथाओं के लिए जाने की बात कहना प्रायः सामान्य हो गया है। वास्तव में ऐसी गाथाएँ उस अविभाजित श्रमण परम्परा की धरोहर हैं, जिसे बाद के आचार्यों ने अपने-अपने ग्रन्थों में समान रूप से अपनाया। इस दिशा में गहन अनुसन्धान अपेक्षित है। द्रव्यसंग्रह जैसे लघुग्रन्थ से इस प्रकार के अनुसन्धान कार्य को प्रारम्भ किया जा सकता है। उपर लिखा जा चुका है कि द्रव्यसंग्रह की गाथाएँ प्रतिपाद्य विषय, भाषा और गठन की दृष्टि से आचार्य कुन्दकुन्द के अधिक निकट हैं। कर्म सिद्धान्त से सम्बद्ध गाथाओं की परम्परा कसायपाहुड, छक्खंडागम, गोम्मटसार-कर्मकाण्ड आदि में देखी जा सकती है।

सैद्धान्तिकों ने आचार्य परम्परा से प्राप्त सुत्त गाथाओं को लिपिबद्ध करने के जो प्रयत्न किये, उनका ऐतिहासिक महत्त्व है। संस्कृत में मौलिक ग्रन्थ रचना का प्राबल्य हो जाने के युग में प्राचीन परम्परा को अक्षुण्ण बनाये रखने का सैद्धान्तिकों का दाय जैन श्रमण परम्परा के इतिहास की बहुत बड़ी थाती है। द्रव्यसंग्रह का

मूल्यांकन इस विराट सन्दर्भ में किया जाना चाहिए। तभी नेमिचन्द्र के अवदान का महत्त्व आँका जा सकेगा। ऐतिहासिक तथ्यों का आकलन और निर्णय कल्पना तथा अनुमान के द्वारा नहीं हो सकता। कई बार टीकाकारों या बाद के सन्दर्भों से जो भ्रम की स्थित उत्पन्न होती है, उसे बहुत सावधानीपूर्वक जाँचा-देखा जाना चाहिए। ग्रन्थकार नेमिचन्द्र

द्रव्यसंग्रह की अन्तिम गाथा में ग्रन्थकार का नाम नेमिचन्द्र मुनि आया है। गाथा इस प्रकार है—

> "दन्ससंगहिमणं मुणिणाहा दोससंसयचुदा सुदपुण्णा । सोघयंतु तणुसुत्तधरेण णेमिचंदमुणिणा भणियं जं॥"

तिलोयसारो या त्रिलोकसार के अन्त में निम्नलिखित गाथा उपलब्ध है—

"इदि णेमिचंदमुणिणा अप्पसुदेणभयणंदिसिस्सेण। रइओ तिलोयसारो खमंतु तं बहुसुदाईरिया॥"

द्रव्यसंग्रह और त्रिलोकसार की उक्त गाथाओं से स्पष्ट है कि दोनों ग्रन्थ एक ही नेमिचन्द्र द्वारा निबद्ध हैं। दोनों में वे अपनी विनम्नता व्यक्त करते हुए स्वयं को अल्पश्रुतधर कहते हैं। द्रव्यसंग्रह में वे पूर्णश्रुतधारी मुनिनाथों से द्रव्यसंग्रह को संशोधित कर लेने की प्रार्थना करते हैं और त्रिलोकसार में बहुश्रुत आचार्यों से क्षमा-याचना करते हैं। त्रिलोकसार में नेमिचन्द्र ने अपने को अभयनन्दि का शिष्य कहा है। उक्त ग्रन्थों की तरह लिब्धसार में भी 'अप्पसुदेण णेमिचदेण' (गाथा ६४८) पद आया है।

गोम्मटसार नाम से प्रसिद्ध 'गोम्मटसंगहसुत्तं' में अनेक गाथाओं में ग्रन्थकर्ता नेमिचन्द्र और उनके गुरुजन आदि का उल्लेख है। इसी ग्रन्थ में वह बहुर्चीचत गाथा है, जिसके आधार पर नेमिचन्द्र को सिद्धान्तचक्रवर्ती अभिहित किया जाता है। गाथा इस प्रकार है—

"जह चक्केण य चक्को छक्खंडं साहियं अविग्घेण । तह मइ-चक्केण मया छक्खंडं साहियं सम्मं ॥''

---गोम्मटसारकर्मकाण्ड गाथा ३९७

द्रव्यसंग्रह या दव्वसंगहो, त्रिलोकसार या तिलोयसारो तथा गोम्मटसार या गोम्मटसंगहसुत्तं एक ही नेमिचन्द्र द्वारा निबद्ध माने जाते रहे हैं; किन्तु ब्रह्मदेवकृत संस्कृत टीका के प्रकाशन के बाद टीका के सन्दर्भों के आधार पर द्रव्यसंग्रहकार को

त्रिलोकसार आदि के कर्ता से भिन्न सिद्ध करने को बिशुरूआत हुई। अलग गुरु-शिष्य परम्परा का भी अनुमान किया गया, यहाँ तक कि 'तणुसुत्तधर' का अर्थ आंशिक श्रुतज्ञान का धारक न करके 'अल्पज्ञ' अर्थ किया गया है। यहाँ इस विषय पर विस्तार से विचार करना उपयुक्त नहीं है, तथापि इस भ्रम के मूल कारण पर दृष्टिपात कर लेना आवश्यक है।

द्रव्यसंग्रह के संस्कृत टीकाकार ब्रह्मदेव ने टीका के प्रस्तावना वाक्य में लिखा है कि नेमिचन्द्र सिद्धान्तिदेव ने मालवा के धारा नगर के अधिपति भोजदेव के श्रीपाल नामक मंडलेश्वर के आश्रम नगर में मुनिसुव्रत चैत्यालय में सोम नामक राजश्रेष्ठी के निमित्त पहले २६ गाथाओं का लघु द्रव्यसंग्रह बनाया बाद में विशेष तत्त्वज्ञान के लिए बृहद् द्रव्यसंग्रह की रचना की।

ब्रह्मदेव ने अपनी इस जानकारी का कोई आधार नहीं दिया। २६ गाथाओं को लघुद्रव्यसंग्रह तथा ५८ गाथाओं को बृहद्द्रव्यसंग्रह नाम भी ब्रह्मदेव का दिया हुआ है। लघुद्रव्यसंग्रह के नाम से वर्तमान में प्रचलित कृति के विषय में निम्नलिखित तथ्य विशेष रूप से ध्यातव्य हैं—

- १. ग्रन्थकार ने इसे लघुद्रव्यसंग्रह या द्रव्यसंग्रह नाम न देकर 'पयत्थलक्खण' कहा है।
  - २. इसकी उपसंहार गाथा इस प्रकार है-

## "सोमच्छलेण रइया पयत्थलक्षणकराउ गाहाओ । भव्वुरयारणिमित्तं गणिणा सिरिणेमिचंदेण ॥''

इस गाथा में ग्रन्थ के नाम के साथ इसके कर्ता को नेमिचन्द्र गणि बताया गया है और 'सोमच्छलेण' पद के द्वारा सोमश्रेशों का भी उल्लेख है।

३. इस ग्रन्थ की गाथाओं में से मात्र दो गाथाएँ (१२.१४) पूरी तथा चार (८-११) का पूर्वार्घ ५८ गाथाओं वाले द्रव्यसंग्रह की गाथाओं से मिलता है। शेष सभी गाथाएँ भिन्न हैं।

द्रव्यसंग्रह पर लिखी ब्रह्मदेव की वृत्ति विद्वत्तापूर्ण है, किन्तु इस बात से इन्कार नहीं किया जा सकता कि द्रव्यसंग्रह को सोमश्रेष्ठी के निमित्त लिखे जाने का भ्रम २६ गाथाओं वाले नेमिचन्द्र गणि के 'पदार्थलक्षण' की उपर्युक्त गाथा से उत्पन्न होता है। दोनों की गाथाओं तथा ग्रन्थकर्त्ता को एक व्यक्ति मान लेने पर ब्रह्मदेव द्वारा नेमिचन्द्व

गणि के विषय में ज्ञात सूचनाओं को द्रव्यसंग्रहकार नेमिचन्द्र के साथ भी जोड़ दिया गया हो तो आक्चर्य की बात नहीं।

- ५. इस सन्दर्भ में यह भी महत्त्वपूर्ण है कि द्रव्यसंग्रह पर लिखी प्रभाचन्द्र की संस्कृत वृत्ति तथा प्रस्तुत संस्कृत अवचूरि में ब्रह्मदेव की वृत्ति की तरह का कोई भी उल्लेख नहीं है।
- ६. ब्रह्मदेव की टीका के आधार पर द्रव्यसंग्रहकार नेमिचन्द्र के विषय में विचार करने वाले विद्वानों ने त्रिलोकसार तथा लब्धिसार के ऊपर उद्धृत सन्दर्भों को सर्वथा छोड़ दिया है।
- ७. वसुनिन्द द्वारा उल्लिखित नेमिचन्द्र को नाम साम्य के कारण द्रव्यसंग्रह का कर्ता मान लेने का सुझाव प्रमाणों के अभाव में स्वीकार्य नहीं हो सकता। दोनों की गुरु परम्परा भिन्न है। वसुनिन्द द्वारा उल्लिखित नेमिचन्द्र के गुरु नयनिन्द हैं तथा त्रिलोकसार के उल्लेख के अनुसार द्रव्यसंग्रहकार नेमिचन्द्र अभयनिन्द के शिष्य हैं। इसी प्रकार अपभ्रंश सुदंसणचरिउ के रचियता नयनिन्द माणिक्यनिन्द के शिष्य हैं तथा वसुनिन्द द्वारा उल्लिखित नयनिन्द श्रीनिन्द के शिष्य हैं। वसुनिन्द कृत प्राकृत उवासयाज्झयणं तथा नयनिन्द कृत अपभ्रंश सुदंसणचरिउ में प्रशस्तियाँ उपलब्ध हैं। इसलिए उनके विवरणों में किसी प्रकार के विवाद की स्थित नहीं है।
- ८. ब्रह्मदेव की टीका में नेमिचन्द्र को जहाँ सिद्धान्तिदेव कहा है वहीं अनेक स्थलों पर उन्हें 'भगवन्' जैसे पदों से भी सम्बोधित किया है। पारस्परिक सिद्धान्तों के संरक्षण के लिए विशेषरूप से प्रयत्नशील आचार्यों के लिए प्रयुक्त 'सिद्धान्तिदेव' एक गरिमामय अभिधान है।
  - ९. द्रव्यसंग्रह अवचूरि में नेमिचन्द्र को महामुनि सिद्धान्तिक कहा गया है।
- १०. उक्त तथ्यों के आलोक में यह कहना उपयुक्त होगा कि द्रव्यसंग्रह के कर्ता, समय, स्थान, गुरु-शिष्य परम्परा के विषय में ब्रह्मदेव के विवरण के समर्थंक अन्य पृष्ट प्रमाण जब तक उपलब्ध नहीं हो जाते तब तक ऐसे महत्त्वपूर्ण ऐतिहासिक विषयों पर कल्पना और अनुमान के आधार पर निष्कर्ष प्रस्तुत करना उचित नहीं है। द्रव्यसंग्रह और त्रिलोकसार के रचिता को एक मानने का स्पष्ट आधार उपलब्ध है हो।
- ११. ब्रह्मदेव की टीका के विषय में श्री एस० सी० घोषाल ने द्रव्यसंग्रह की अपनी अंग्रेजी प्रस्तावना में विचार करने के बाद लिखा है—

"Thus it is clear that the commentator, Brahmadeva, was born several centuries ofter Nemichandra. Consequently, the statement which he makes about the composition of works by Nemichandra must be read with caution and accepted only when the same are confirmed by other proofs. Keeping this fact in view, we are not inclined to accept without any further evidence, the statement made by Brahmadeva.

इस प्रकार द्रव्यसंग्रह तथा त्रिलोकसार आदि के कर्ता एक ही नेमिचन्द्र हैं, यह मानने में कोई विप्रतिपत्ति नहीं है। नेमिचन्द्र का समय उनके ग्रन्थों, शिलालेखों तथा अन्य साक्ष्यों के आधार पर शक संवत् ९०० ईस्वो सन् ९७८ निश्चित किया गया है। वे गंगवंशी राजा राचमल्ल के प्रधान सेनापित चामुण्डराय के गुरु थे। विशेष विवरण के लिए गोम्मटसार आदि की प्रस्तावना द्रष्टव्य है।

#### द्रव्यसंग्रह की भाषा

द्रव्यसंग्रह की गाथाएँ जैन शौरसेनी में निबद्ध हैं। दिगम्बर परम्परा के प्राकृत ग्रन्थों की भाषा के अध्ययन के बाद डॉ॰ पिशेल ने 'जैन शौरसेनी' एक विशेष नामकरण किया। संस्कृत नाटकों में प्रयुक्त शौरसेनी से यह भिन्न है।

प्राचीन ग्रन्थों के प्रतिलिपिकारों के कारण तथा विशेष रूप से प्राकृत ग्रन्थों पर लिखी गयी संस्कृत टीकाओं के कारण प्राचीन गाथाओं का गठन बहुत प्रभावित हुआ है। इसलिए जब तक सही मानों में समालीचनात्मक संस्करण तैयार नहीं होते, किसी भी ग्रन्थ का भाषाशास्त्रीय अध्ययन प्रमाणिक नहीं हो सकता। प्रस्तुत संस्करण की गाथाएँ संस्कृत टीका पर आधारित हैं। परिशिष्ट में दिया प्राकृत शब्दकोश भाषायी अध्ययन की दृष्टि से उपयोगी सिद्ध होगा।

## प्रस्तुत संस्करण

प्रस्तुत संस्करण में द्रव्यसंग्रह अपने प्राकृत 'दव्वसंगहो' नाम से प्रकाशित किया जा रहा है। मूल ग्रन्थ में स्पष्ट नामोल्लेख होने पर भी प्राकृत ग्रन्थों को भी प्रायः संस्कृत या हिन्दी नाम से प्रकाशित करने की परम्परा कब से कैसे चल पड़ो, इस बात पर विचार की अपेक्षा सम्पादकों से हम यह निवेदन करना चाहते हैं कि भविष्य में मूल नाम से ही ग्रन्थों को प्रकाशित किया जाना चाहिए। इसी क्रम में हमने 'परमागमसारो', 'तच्चवियारो', 'कसायपाहुडसुत्तं' का प्रकाशन किया है।

अवचूरि का सम्पादन मात्र एक प्रति से किया गया है, इस कारण इसमें त्रुटियाँ संभव हैं। हमारी अपेक्षा है कि भविष्य में 'दव्वसंगहो' का प्रकाशन पूर्ण

पाठालोचन पूर्वक संस्कृत टीका और हिन्दी अनुवाद के साथ किया जाना चाहिए। द्वा संगहों के कर्ता के विषय में हमने जो विचार किया है, उससे भ्रान्त धारणाओं का निराकरण होना चाहिए।

इस संस्करण के तैयार करने में जिनका भी प्रत्यक्ष-परोक्ष सहयोग प्राप्त हुआ, उन सबके प्रति कृतज्ञता व्यक्त करते हुए हम आशा करते हैं कि इसके प्रकाशन से प्राचीन ग्रन्थों के सम्पादन-प्रकाशन में श्रीवृद्धि होगी।

> डॉ॰ गोकुलचन्द्र जैन अध्यक्ष प्राकृत एवं जैनागम विभाग सम्पूर्णानन्द संस्कृत विश्वविद्यालय, वाराणसी

# विषय सूची

| विषय                                               | गाथा संख्या     |
|----------------------------------------------------|-----------------|
| मंगलाचरण                                           | 1               |
| जीवद्रव्य का लक्षण                                 | 2               |
| निश्चय और व्यवहार नय से जीव का लक्षण               | 3               |
| उपयोग के भेद, दर्शनोपयोग के चार भेद                | 4               |
| ज्ञानोपयोग के आठ भेद                               | 5               |
| निश्चय नय से जीव का लक्षण                          | 6               |
| जीव अमूर्त्तिक है                                  | 7               |
| जीव अपने कर्मों का स्वयं कर्त्ता है                | 8               |
| जीव अपने कर्मों का स्वयं भोक्ता है                 | 9               |
| जीव स्वदेह परिमाण होता है                          | 10              |
| समुद्घात का लक्षण                                  | 10              |
| समुद्घात के भेद                                    | 10              |
| संसारी जीव के भेद                                  | 11              |
| स्थावर जीव का लक्षण                                | 11              |
| पंचेन्द्रिय जीव के भेद                             | 12              |
| मार्गणा और गुणस्थानों द्वारा संसारी जीवों का वर्णन | 13              |
| सिद्ध का लक्षण                                     | 14              |
| जीव के ऊर्ध्वगति स्वभाव का वर्णन                   | 14              |
| अजीव द्रव्य के भेद                                 | 15              |
| पुद्गल द्रव्य का लक्षण                             | 16              |
| पुद्गल द्रव्य के भेद                               | 16              |
| धर्मद्रव्य का लक्षण                                | 17              |
| अधर्मद्रव्य का लक्षण                               | 18              |
| आकाशद्रव्य का लक्षण                                | 19              |
| लोकाकाश का लक्षण                                   | 20              |
|                                                    | संकाय पत्रिका-र |

## अवचूरिजुदो दन्वसंगहो

#### २०२

| अलोकाकाश का लक्षण                      | 20         |
|----------------------------------------|------------|
| कालद्रव्य का लक्षण                     | 21         |
| व्यवहार काल का लक्षण                   | 21         |
| निश्चय काल का लक्षण                    | 22         |
| अस्तिकायों का वर्णन                    | 23         |
| अस्तिकाय का लक्षण                      | 24         |
| द्रव्यों के प्रदेशों का वर्णन          | 25         |
| कालद्रव्य अस्तिकाय नहीं है             | 25         |
| पुद्गल द्रव्य का उपचार से कायत्व वर्णन | 26         |
| प्रदेश का लक्षण                        | 27         |
| तत्त्व और पदार्थ के भेद                | 28         |
| आस्रव तत्त्व का लक्षण                  | 2 <b>9</b> |
| भावास्रव का लक्षण और भेद               | 30         |
| द्रव्यास्रव का लक्षण और भेद            | 31         |
| द्रव्य तथा भाव बन्ध का लक्षण           | <b>3</b> 2 |
| बन्ध के भेद और कारण                    | 33         |
| भाव तथा द्रव्य संवर का लक्षण           | 34         |
| भावसंवर के भेद                         | 35         |
| भाव तथा द्रव्य निर्जरा का लक्षण        | 36         |
| भाव तथा द्रव्य मोक्ष का लक्षण          | 37         |
| पुण्य तथा पाप का लक्षण                 | 38         |
| मोक्षमार्ग                             | 39         |
| रत्नत्रय मोक्ष का कारण                 | 40         |
| सम्यग्दर्शन का लक्षण                   | 41         |
| सम्यग्ज्ञान का लक्षण                   | 42         |
| दर्शन और ज्ञान का भेद                  | 43         |
| दर्शन पूर्वक ज्ञान का वर्णन            | 44         |
| सम्यक् चारित्र                         | 45         |
| व्यवहार चारित्र का लक्षण               | 45         |
| निश्चय चारित्र का लक्षण                | 46         |
| दोनों प्रकार का चारित्र मोक्ष का कारण  | 47         |

| श्रमणविद्या                      |    | २०३ |
|----------------------------------|----|-----|
| घ्यान करने वाले का स्वरूप        | 48 |     |
| ध्येय का लक्षण                   | 49 |     |
| ध्येय मन्त्र                     | 49 |     |
| अरिहन्त का लक्षण                 | 50 |     |
| सिद्ध का लक्षण                   | 51 |     |
| आचार्य का लक्षण                  | 52 |     |
| उपाध्याय का लक्षण                | 53 |     |
| साघु का लक्षण                    | 54 |     |
| निश्चय ध्यान का लक्षण            | 55 |     |
| निश्चय ध्यान की प्राप्ति का उपाय | 56 |     |
| ध्याता का लक्षण                  | 57 |     |
| उपसंहार                          | 58 |     |
| ग्रन्थकर्त्ता का आत्म निवेदन     | 58 |     |

## अवचूरिजुदो दव्वसंगहो

अथेष्टदेवताविशेषं नमस्कृत्य महामुनिसिद्धान्तिकश्रीनेमिचन्द्रप्रतिपादितानां षड्द्रव्याणां स्वल्पबोधप्रबोधनार्थं संक्षेपार्थतया विवरणं करिष्ये।

जोवमजीवं दव्वं जिणवरवसहेण जेण णिद्दिट्ठं ।
 देविद्विदवंदं वंदे तं सव्वदा सिरसा ।।

अर्हन्तं जिनवरं वंदे नमस्करोमि, कथम्भूतं देविदविदवंदं देवानाम् इन्द्राः देवेन्द्राः तेषां वृन्दाः समूहाः तेषां वन्द्रं पूज्यम्, कदा वन्दे सच्वदा सर्वकालं यावत् सरागपरणितस्तावद्वन्दे, न वीतरागावस्थायां तदात्मनस्तत्पदप्राप्तेनं कस्यापि कोऽपि वन्द्यः अतीतानागतवर्तमानकाले वा, केन वन्दे सिरसा मस्तकेन, तं कं वन्दे जेण जिणवरवसहेण णिह्ट्ठं येन जिनवरवृषभेण निर्दिष्टं प्रतिपादितम्, जिनवराः गणधर-देवादयस्तेषां मध्ये वृषभः प्रधानः, जिनवरश्चासौ वृषभनाथश्च तेन जिनवरवृषभेण कि निर्दिष्टं जीवमजीवं दव्वं जीव-द्रव्यमजीवद्रव्यं च, जीवद्रव्यस्य का व्युत्पत्तिः व्यवहारनयेन दशिभः प्राणैः सह जीवित वर्तमानकाले, जीविष्यित भविष्यत्काले जीवितः पूर्वं अतीतकाले, निश्चयनयेन चतुभिः प्राणैः सत्तासुखबोधचैतनैर्जीवित स जीवः। तत्प्राणमाह—

''पंच वि इंदियपाणा मणविचकायेण तिष्णि बलपाणा । आणप्पाणप्पाणा आउगपाणेण हुंति दस पाणा ।।''' इति जीवः । [गोम्मटसारजीव० गा० १३०]

अजीवद्रव्यस्य कि स्वरूपम्, पुद्गलधर्माधर्माकाशकालरूपम्, द्रव्यस्य कि लक्षणम्-द्रवित द्रोष्यित अदुद्रुविदित द्रव्यम्। द्रवित पर्यायं गच्छित, द्रोष्यित पर्यायं यास्यित, अदुद्रुविदितपर्यायं गतवत्पूर्वं, तदिष गुणपर्ययवत्, गुणपर्ययवद् द्रव्यम्। अन्वयेन सह संभवाः गुणाः। व्यतिरेकिणो भिन्नाः पर्याया। ते च गुणाः द्विभेदाः, साधारण-असाधारणश्च। पर्याया उत्पादव्ययरूषाः। तत्र जीवस्य साधारणाः, अस्तित्वं वस्तुत्वं द्रव्यत्वं प्रमेयत्वं अगुरुच्धुत्वं प्रदेशत्वं चेतनत्वं अमूर्त्तत्वं चेति। असाधारणाः सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राख्यानि, पर्यायाः देवमानुषनारकित्यंवत्वेकेन्द्रियद्वीन्द्रियत्त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रियपंचेन्द्रिया इति। पुद्गलस्य स्वरूपमाह—"अविभागीपरमाणुद्रव्यपुद्गलः तथा च जलानलादिभिर्नाशं यो न याति स पुद्गलः" [ ] इति वचनात्। स च

१. कायेसु, होन्ति, दह। गो. सा.।

द्विविधः, अणुरूपः स्कन्धरूपश्च, अत्र साधारणगुणाः अस्तित्वं वस्तुत्वं द्रव्यत्वं प्रमेयत्वं अगुरुलघुत्वं प्रदेशत्वं अचेतनत्वं मूर्तित्वम् चेति । असाधारणाः स्पर्शरसरूपगन्धवर्णाः पर्यायाः गलनपूरणस्वभावः, घटितस्य पुनः स्तंभादेः गलनपूरणं नास्ति । कथं नास्ति संप्रति सूत्रतंतुना स्तंभस्य मानं गृह्यते, वर्षशतेनापि पुनस्तन्मात्रं भूमौ स्थितानां दृश्यते । धर्मद्रव्यस्य साधारणगुणाः, अस्तित्वं वस्तुत्वं द्रव्यत्वं प्रमेयत्वं अगुरुलघुत्वं प्रदेशत्वं अमूर्तत्वमचेतनत्वं चेति । असाधारणाः जीवपुद्गलयोर्गतिसहकारित्वम्, पर्याया उत्पादव्ययाः । अधर्मद्रव्यस्य साधारणगुणाः—अस्तित्वं वस्तुत्वं द्रव्यत्वं प्रमेयत्वं अगुरुलघुत्वं प्रदेशत्वममूर्तत्वमचेतनत्वं चेति । असाधारणाः जीवपुद्गलयोः स्थितिसहकारित्वम्, पर्याया उत्पादव्ययाः । कालद्रव्यस्य साधारणगुणाः—अस्तित्वादयः पूर्वोक्ताः ज्ञातव्याः, असाधारणः द्रव्याणां परिणमियतृत्वम् । आकाशद्रव्यस्य साधारणगुणाः— अस्तित्वं वस्तुत्वं द्रव्यत्वं अमूर्तत्वं प्रदेशत्वं अचेतनत्वं चेति । असाधारणः सकलपदार्थानामवकाशदायक इति प्रतिपादिते सित उत्पादव्ययध्नौव्यात्मकं वस्तुप्रतिपादितं कथितम्।

इदानीं जीवस्वरूपमाह-

## 2) जीवो उवओगमओ अमुत्ति कत्ता सदेहपरिमाणो। भोत्ता संसारत्थो सिद्धो सो विस्ससोड्ढगई।।

जीवोऽस्ति चेतनालक्षणः स्वपररूपसंवेदकः तथा उवओगमओ उपयोगमयः ज्ञानदर्शनलक्षणोपयोगेन युक्तः। अनेन प्रकृतिगुणाः ज्ञानादय इत्यपास्तं मोक्षे ज्ञानाद्यभाव इति च। तथा अमुत्ति अमूर्तिः कर्मनोकर्मभः सदा संबन्धेऽपि नैव मूर्तिः स्वकोयस्वभावस्तु अमूर्तस्वरूप-अपरित्यागात् तथा कसा कर्ता, केषां कर्मणां तिन्निमत्तात्मपरिणामानां च कर्ता। अनेन प्रकृतेरेव कर्मकर्तृत्वं नात्मन इत्येकांतो निरस्तः। तथा सदेहपरिमाणो नामकर्मोदयवशादुपात्ताणुमहच्छरीरप्रमाणो न न्यूनो नाप्यधिकः। अनेनात्मनः सर्वगतत्वं वटकणिकामात्रं च प्रत्याख्यातम्। तथा भोत्ता भोका केषां शुभाशुभकर्मसंपादितेष्टानिष्टविषयाणां तत्प्रभवसुखदुखपरिणामानां च। तथा संसारत्थो त्रसस्थावरपर्यायेर्युक्तः संसारे संसरतीति। तथा सिद्धो सो सः प्रागुक्तात्मा सकलकर्मक्षयात् सिद्धो भवति। पुनः कि विशिष्टः विस्ससोड्ढगई सिद्धः सन् विश्वस्य त्रेलोक्यस्थावर्षा गच्छति अथवा विश्वस्य स्वभावेन ऊर्ध्वं गच्छति। किंचन एरण्डबोजवत्, अग्निशिखावच्च, जलमध्ये आलाबुवदिति। अनेन यत्रैव मुक्तस्तत्रैव स्थित इति निरस्तः। अत्रौदारिकवैकियिकाहारकतैजसकार्माणशरीराणि नोकर्म।

सो जीवो व्यवहाररूपतया परमार्थरूपतया च द्विविध उच्यते, इत्याह—

तिक्काले चदुपाणा इंदियबलमाउ आणपाणो य ।
 विवहारा सो जीवो णिच्छयणयदो द चेयणा जस्स ॥

विवहारा सो जीवो व्यहारनयात् सो जीवो भण्यते, स कः जस्स विद्यन्ते, के ते चु पाणा चत्वारः प्राणाः कि नामानाः—इंदियबलमाउ भाणपाणो य इंद्रियप्राणाः बलप्राणाः आयुप्राणः आणपाणप्राणश्च एवं चत्वारो भेदेन । पुनर्दश कथं पंच इन्द्रिय-पाणादिगाथाप्रथमसूत्रव्याख्यानेन प्रथमोक्तम् । इन्द्रियं पंचेन्द्रियसंज्ञिजीवापेक्षया प्रति-पादितं न पुनः सर्वजीवापेक्षया । कस्मिन् काले ते चत्वारः प्राणाः भवन्ति । तिक्काले अतीतानागतवर्तमानकालत्रयेऽपि, एकेन्द्रियापेक्षया विकल्पः, णिच्छ्यणयदो दु निश्चयनयात्पुनः चेयणा जस्स चैतन्यमेवोदयं यस्य ।

तस्य जीवस्य उपयोगद्वयमाह—

4) उवओगो दुवियप्यो दंसणणाणं च दंसणं चदुघा । चक्खु-अचक्खु-ओही-दंसणमह केवलं णेयं ॥

उवओगो दुवियप्यो उपयोगो द्विविधविकल्पः कथित्याह—दंसणणाणं च दर्शनोपयोगो ज्ञानोपयोगश्च, तत्र दर्शनोपयोगः—चदुधा चतुः प्रकारः, कथितित्याह— चक्खुअचक्खुओही चक्षुदर्शनं अचक्षुदर्शनं अविधदर्शनं, अह अथ केवलं केवलदर्शनं चेति, णेयं ज्ञातव्यमिति । अत्र चक्षुदर्शनमेकप्रकारम्, अचक्षुदर्शन स्पर्शरसगधश्रोत्र-भेदाच्चतुर्भेदम् ।

ज्ञानमष्टविकल्पं भवतीत्याह—

5) णाणं अट्ट वियप्पं मितसुितओही अणाणणाणाणि । मणपज्जयकेवलमित पच्चवखपरोक्ख भेयं च ॥

णाणं अद्वियप्पं ज्ञानमष्टिविकल्पं भवति, कथम्, मिदसुदिओहो अणाणणाणाण मणपरज्ञयकेवलमह मितश्रुताविधज्ञानानि, कथंभूतानि अणाणणाणाण अज्ञानसंज्ञानानि, मितश्रुताविधज्ञानानि, मत्यज्ञानं श्रुताज्ञानं अविध-अज्ञानं विभगज्ञानिवज्ञानानि, मनःप्रयंयं केवलमथानंतरं तत्र विशिष्टमत्यावरणकर्मक्षयादिन्द्रियेमंनसा च यज्जानाति तन्मितज्ञानं षट्त्रिंशततत्रयभेदाः। ३३६। कि विशिष्टम्, श्रुतज्ञानावरणक्षयोपश्चमे सित निरूप्यमाणं श्रुतं यज्जानाति तच्छुतज्ञानम्, तन्मितपूवकं कथम्, यथांकुरो बीजपूर्वकः, तच्च द्विभेदमनेकभेदं च। द्वो भेदौ तावदुच्येते—अंगबाह्यमंगप्रविष्टं च, अंगबाह्यमनेकविधं दशवकालिकोत्तराध्ययनादि। अथ चतुदंशप्रकीणंकाः सामायिकोत्तराद्ययनादि। अथ चतुदंशप्रकीणंकाः सामायिकोत्तराद्ययनादि। अनेकभेदाः पर्यायादि। विशिष्टाविधज्ञानावरणक्षयोपशमात् मनसोऽवष्टंभेन यत्सूक्ष्मान् पुद्गलान् परिच्छिनत्ति स्वपरयोक्च पूर्वजन्मान्तराणि जानाति, भविष्यजन्मान्तराणि तदविधज्ञानम्, तद्देशान्विध-सर्वाविधभेदात् त्रिविधम्। विशिष्टं क्षयोपशमान्मनसोऽवष्टंभेन परमनसि-स्थतं अर्थं यज्जानाति तन्मनःपर्ययज्ञानम्। तदृजुविपुलमितिविकल्पाद्विभेदम्। ज्ञानानि

वरणीयमोहनीयान्तरायरूपघातिकर्मचतुष्टयनिर्मूलोन्मूलनात् वेदनीयायुगोत्रनामकर्मणां दग्धरज्जुवत् स्थिते यदुत्पन्नं त्रैलोक्योदरर्वातसमस्तवस्तुयुगपत्सकलपदार्थप्रकाशकमसहायं तरकेवलज्ञानम् । अत्र मतिश्रुते परोक्षे अवधिमनःपर्यये देशप्रत्यक्षे, केवलं सकल-प्रत्यक्षमिति ।

तस्य जीवस्य सामान्येन व्यवहारलक्षणं विशेषेण निश्चयलक्षणं चाह—

6) अट्ट चदु णाणदंसणसामण्णं जीवलक्खणं भणियं । ववहारा सुद्धणया सुद्धं पुण दंसणं णाणं ॥

जीवलक्षणं भिषयं जीवानां लक्षणं स्वभावो भिणतम्, कथंभूतं सामण्णं सामान्यम् । अयमर्थः-केषांचित् शक्तिरूपेण केषांचित् व्यक्तिरूपेण विद्यमानत्वात् । कदा सामान्यं ववहारणया व्यवहारनयापेक्षया कि लक्षणं अह चदु णाणदंसण अष्टप्रकारं ज्ञानं चतुःप्रकारं दर्शनम् एते व्याख्येते प्रागेव । सुद्धं पुण दंसणं णाणं शुद्धनयापेक्षया शुद्धं पुनर्दर्शनं ज्ञानं च, दृष्टत्वं ज्ञातृत्वम् च ।

स च जीवो मूर्तिभवत्यमूर्तिश्चेत्याह—

7) वण्ण रस पंच गंधा दो फासा अट्ट णिच्छया जीवे। णो संति अमुत्ति तदो ववहारा मुत्ति बंधादो।।

सो जीवो अमुत्ति तदो अमूर्तिः ततः, कारणाद्यस्मान्नो संति नैव विद्यन्ते। के ते वण्णरसपंच गंधा दो फासा अट्ठ, वर्णाः पंच रक्तपीतनीलकृष्णश्वेताः। रसाः पंच कटुतिक्तकषायमधुरलवणाम्लाः। गंधौ द्वौ सुरभिदुरभिश्च। स्पर्शाः अष्ट मृदुकर्कशगुरुलघुस्निग्धरूक्षशीतोष्णाः एते न संति, कदा न संति, णिच्छया निश्चयनयापेक्षया, ववहारा व्यवहारनयापेक्षया पुनः मुत्ति मूर्तियुक्तः उक्तः।

बंधादौ कर्मनोकर्मबंधवशात् सः व्यवहारकर्ता परमार्थकर्ता च भवतीत्याह —

8) पुग्गलकम्मादीणं कत्ता ववहारदो दु णिच्छयदो । चेदणकम्माणादा सुद्धणया सुद्धभावाणं ।।

स आदा आत्मा, कत्ता कर्ता भवति । कदा ववहारा दो व्यवहारनयापेक्षया, केषां कर्ता, पुग्गलकम्मादीणं पुद्गलकर्मादीनां, णिच्छयदो निश्चयनयापेक्षया, दु पुनः, चेदणकम्माण चेतनकर्मणां क्रोधादीनां कर्ता शुद्धनयापेक्षया शुद्धभावानाम्, अनन्त-दर्शनज्ञानवीर्यसुखानामृत्तरोत्तरप्रकृष्टपरिणामानां कर्ता ।

स च व्यवहारभोका भवतीत्याह—

9) ववहारा सुहदुक्लं पुग्गलकम्मप्फलं पभुंजेदि ।आदा णिच्छयणयदो चेदणभावं खु आदस्स ।।

स आदा पभुंजेदि स आत्मा प्रभुङ्के कि तत्, पुग्गलकम्मण्फलं पुद्गल-सम्बन्धात्कर्मणः फलं सः चेतनानां कर्मणामित्यर्थः। कि फलं सुहदुवर्खं सुखं दुःखं च, भुङ्के, कदा भुङ्के ववहारा व्यवहारनयापेक्षया, णिच्छयदो निश्चयनयापेक्षया पुनः चेदणभावं खु आदस्स आत्मनः परमानंदस्वरूपतामुपभुक्ते स्फुटम्।

स आत्मा व्यवहारपरमार्थापेक्षयेत्थं प्रमाण इति वदन्नाह-

10) अणुगुरुदेहपमाणो उवसंहारप्पसप्पदो चेदा ।असमुहदो ववहारा णिच्छयणयदो असंखदेसो वा ।।

चेदा अणुगुरुदेहपमाणो, स आत्मा व्यवहारनयमासृत्य सूक्ष्मस्थूलदेह-प्रमाणो यदा कर्मवशात् कृथुपर्यायं ग्रह्णाति, तदा तद्देहप्रमाणः यदा हस्तिप्रमाणं पर्यायं गृह्णाति तदा तद्देहप्रमाणः । कृतः, उवसंहारप्पसप्पदो उपसंहारप्रसप्णतः, यत उपसंहारविस्तारधर्मो ह्यात्मा, कोऽत्र दृष्टान्तः । यथा प्रदीपो महद्भाजनप्रच्छा-दितस्तद्भाजनांतरं प्रकाशयति, लघुभाजनपृच्छादितस्तद्भाजनान्तरं प्रकाशयति इति । किंतु असमुहदो समुद्धातसप्तकं वर्जयित्वा, तत्राणुगुरुत्वाभावः । समुद्धातभेदानाह—

> ''वेयण-कसाय-विउन्वण तह मारणंतिओ समुग्घाओ । तेजाहारो छट्टो सत्तमओ केवलीणं तु ॥'' [गो० जी० ६६७]

समुद्घातलक्षणमाह—

''मूलशरीरमछंडिय उत्तरदेहस्स जीवपिंडस्स। णिग्गमणं देहादो हवदि समुग्घादयं णाम॥'' [गो० जी ३ ६६८]

तत्प्रत्येकं यथा—तीव्रवेदनानुभवन्मूलशरीरमस्यक्त्वा आस्मप्रदेशानां वहिन्निर्गमनमिति वेदनासमुद्धातः। तीव्रकषायोदयात्मूलशरीरमत्यक्त्वा परस्य घातार्थमात्मप्रदेशानां वहिन्निर्गमनिमिति कषायसमुद्धातः। मूलशरीरमत्यज्य किमिपि विकुर्वयितुमात्मप्रदेशानां वहिन्निर्गमनिमिति विकुर्वणासमुद्धातः। मारणांतिकसमये मूलशरीरमत्यज्य यत्र कुत्रचिद्बद्धमायुस्तत्प्रदेशं स्पृष्टुमात्मप्रदेशानां वहिन्निर्गमनिमिति मारणांतिकसमुद्धातः। स्वस्य मनोऽनिष्टजनकं किचित्कारणांतरमवलोक्य समुत्पन्नक्रोधस्य
संयमनिधानस्य महामुनिर्मूलशरोरमत्यज्य सिद्दरपुंजप्रभो दीर्घत्वेन द्वादशयोजनप्रमाणः
सूच्यंगुलसंख्येयभागो मूलविस्तारः नवयोजनाग्रविस्तारः काहलाकृतिगुरुषो वामस्कन्धान्त्रिर्गस्य वामप्रदक्षिणेन हृदयनिहितं विरुद्धं वस्तु भस्मसात्कृत्य तेनैव
संयमिना सह स च भस्मतां वजित, द्वीपायनवत्। असावशुभक्ष्यस्तेजः समुद्धातः।
लोकं व्याधिदुर्भिक्ष्यादिपीडितमवलोक्य समुत्पन्नकृपस्य परमसंयमनिधानस्य महर्षे-

र्मूलसरीरमत्यज्य शुभ्राकृतिः, प्रागुक्त देहप्रमाणः पुरुषो दक्षिणस्कंधान्निगंत्य दक्षिणेन व्याधिदुर्भिक्षादिकं स्फेटियत्वा पुनरिप स्वस्थाने प्रविश्वति असौ शुभरूपस्तेजः समुद्वातः। समुत्पन्नपदपदार्थभ्रांते परमिद्धसंपन्नस्य महर्षेर्म्लशरीरमत्यज्य शुद्ध-स्फिटिकाकृतिरेकहस्तप्रमाणः पुरुषो मस्तकमध्यान्निगंत्य यत्र कुत्रचिदन्तर्मृहूर्त्तमध्ये केवलज्ञानिनं पश्यित तह्शंनाम्च स्वाश्रयस्य मुनेः पदपदार्थनिश्चयं समुत्पादिष्यतः असावाहारसमुद्घातः। सप्तमः केवलिनां दंडकपाटप्रतरपूरणस्वभावः सोऽयं केविलसमुद्घातः। स एव णिच्छयणयवो निश्चयन्यापेक्षया, असंखदेसो वा असंख्याता लोकमात्रा वा शब्दोऽत्र स्फुटवाची इत्युक्तस्वदेहप्रमाणं प्रतिपादितः।

जीवलक्षणं अनतानंतजीवास्ते च संसारावस्थाः भवंतीत्याह—

- 11) पुढविजलतेउवाऊवणप्पदी विविह्थावरे इंदी। विग तिग चदु पंचक्खा तसजीवा होति संखादी॥
- 12) समणा अमणा णेया पंचिदियणिम्मणा परे सब्वे । वायरसुहुमे इंदिय सब्वे पज्जत इदरा य ॥ े युग्मम्

पुढिविजलतेउवाञ्चगण्यदो पृथिवीकायिकाः अपकायिकास्तेजकायिकाः वात-कायिकाः वनस्पतिकायिकाश्च । विविह्थावरेइंदो एते विविधाः स्थावराः एकेंद्रियाः, एतेषां कि स्वरूपम्—

> ''अंडेसु पवड्ढता गब्भत्या माणुसा य मुच्छगया । जारिसया तारिसया जीवा एगेंदिया णेया ॥''

> > [पञ्चा० गा० ११३]

एतेषामनुक्ता अपि समारोप्य प्राणाः कथ्यन्ते । तदेकेन्द्रियस्य कित प्राणाः—स्पर्शनेन्द्रियप्राणः कायबलप्राण उश्वासिनश्वासप्राण आयुप्राणश्चे ति चत्वारः । ते चैकेन्द्रियाः बादराः सूक्ष्माः पर्याप्ता अपर्याप्ताश्च । एतेषां लक्षणं कथ्यते, वाग्गोचराः स्थूलाश्चिर-स्थायिनो बादराः, अवाग्गोचराः सूक्ष्माः, प्रतिक्षणिवनाशिनः सूक्ष्मसप्रतिघाता बादराः परैर्मूर्तंद्रव्यैबध्यमाना इत्यर्थः । अप्रतिघाताः सूक्ष्माः परैर्मूर्तंद्रव्यैरबाध्यमानाः । पर्याप्तापर्याप्तयाः स्वरूपाह—आहारशरीरिद्रिय-आणप्पाणभाषामनसां परिपूर्णत्वे सित गर्भान्त्रिगंमणं पर्याप्तस्य लक्षणम् । एतेषामपरिपूर्णत्वे सित गर्भाच्च्यवनं अपर्याप्तस्य-लक्षणम् । गर्भ इत्युपलक्षणमेतत् । नत्वेकेन्द्रिया ग्राह्याः । इयं गाथा लेखनीया । तत्रैकेन्द्रियस्य आहारशरीरस्पर्शनेन्द्रियाणप्राणाश्चत्वारः पर्याप्तयः । भाषामनसोरा-खणीयं (?) । पर्याप्तस्य षड्भिः परिपूर्णः । विगतिगचदुपंचक्षातसजीवा होति संखादो ।

१. वादर।

हित्रिचतुपंचेन्द्रिया त्रससंज्ञाजीवाः संखादयो ज्ञेबाः । अत्र दींद्रियाः शंखादयाः । तेषां कित प्राणाः । षट् प्राणाः, पूर्वोक्ताश्चत्वारो रसनभाषा हे, एते पर्याप्ता अपर्याप्ताः । अत्र आहारशरीरस्पर्शनेंद्रियाणप्राणभाषाः पंच, मनसोऽभावः। चत्वारः पर्याप्तयः भाषाया अभावः । त्रीद्रियाः कुंथुमत्कुणादयः, प्राणाः सप्त । पूर्वोक्ताः पट् प्राणाः घ्राणश्च । एते पर्याप्तापर्याप्ताः । अत्र पर्याप्तस्य पर्याप्तयः पंच मनसोऽभावः । अपर्याप्तस्य पूर्वेवत् चत्वारः । चतुरिद्रियस्य प्राणाः अष्टी, पूर्वोक्ताः सप्त चक्षुप्राणश्च । एते पर्याप्तापर्याप्ताः । अत्र पर्याप्तस्य पर्याप्तयः पंच । मनसोऽभावः । अपर्याप्तस्य पूर्व-वच्चत्वारः । पंचेंद्रियस्य तिर्यञ्चसंज्ञिनां प्राणा नव । पूर्वोक्ताष्टी श्रोत्रप्राणश्च । एते-पर्याप्तापर्याप्ताः । अज्ञपर्याप्तस्य पर्याप्तयः पंच, मनसोऽभावः । अपर्याप्तस्य पूर्ववत् चत्वारः । पंचेन्द्रियस्य संज्ञिनः प्राणाः दश, पूर्वोक्ता नव मनोबलप्राणश्च । एते पर्याप्तापर्याप्ताश्च । पर्याप्तस्य पर्याप्तयः षट् । अपर्याप्तस्य पर्याप्तयश्चत्वारः । भाषामनसोऽभावः । ते च जीवाः समनस्का अमनस्काश्च भवंतीत्याह—समणा अमणा णेया पंचिदिया समनस्का अमनस्काश्च भवति । तत्र तिर्यंचसमनस्का अमनस्काश्च । ये अमनस्कास्ते गोरखरादयो जालंधरमरुदेशादिषु देशेषु दृश्यन्ते । णिम्मणा परे सन्त्रे एकेन्द्रिय-द्वीन्द्रिय-त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रिय-निर्मनसः। ननु ते अमनस्कास्तदा कथ्यन्ते। तेषां पंचेन्द्रियाप्रवृत्तिर्यतो मनः पूर्वकेन्द्रियप्रवृत्तिरिति शास्त्रवचनम् । अत्रोत्तरमाह—सर्वेषामेव जीवानां स्वभावत एवाहारभयमैथुनपरिग्रहस्वरूपसंज्ञाचतुष्टयं विद्यत एव प्रतीतश्च दृश्यते । यथा वृक्षस्य जलसिंचनाद् वृद्धिः । कुठारायुधपुरुषदर्शनात्कम्पः । वनिताचरणत्राटकनात्पुष्पनिर्गमो वृक्षमूलप्ररोहावष्टमभनिधानग्रहणमिति । तस्मात्तेषां मनोव्यापाररहिता प्रवृत्तिः पुनः प्रोच्यते । तेषां सर्वथा मनसोऽभाव इति न, किन्तु शक्तिरूपत्वेन नास्ति । कुतः, पूर्वो-पाजितमतिज्ञानावरणकर्मोदयवशात्। सर्वथा यदि मनसो अभावो भण्यते, तदा अन्य जन्मनि मनुष्यपर्याये गृहीते सति विमनस्कत्वमायाति । एवं सति सर्वज्ञवचनविरोधः स्यात् । यतः सुरनरनेरइया समनस्काः आगमे प्रतिपादिताः । तिर्यंचो विकल्पनीयाः । तस्मात् कर्मोदयवशात् व्यवहारनयापेक्षया तेषाममनस्कत्व न परमार्थतः, इति स्थिते च।

मार्गणागुणस्थानैः संसारिणो ज्ञातव्या, इत्याह—

13) मग्गणगुणठाणेहि य चउदसहि हवंति तह असुद्धणया । विष्णेया संसारी सन्वे सुद्धा हु सुद्धणया ॥

ते च जीवा चतुर्दशमार्गणाभिश्चतुर्दशगुणस्थानैश्च ज्ञातव्या भवन्ति । कथंभूताः संसारिणा । कदा असुद्धणया । असुद्धणयापेक्षया हु पुनः । सव्ते सुद्धा शुद्धनिश्चयनया-पेक्षया सर्वे जीवाः शुद्धाः । अनन्तचतुष्टयात्मका इत्यर्थः । मार्गणाः प्राह—

> ''गइ इंदियं च काए जोए वेए कसायणाणे य । संयमदंसणलेस्सा भविया सम्मत्तसण्णिआहारे ॥'' (गो० जी० १४२) ।

क्षत्र गत्यादिषु जीवा अन्विष्यन्ते । गइ देवगति मनुष्यनारक-तिर्यक्-सिद्धगतिश्चेति इंदिया एकेन्द्रिय-द्वीन्द्रिय त्रीन्द्रिय-चतुरिन्द्रिय-पञ्चेन्द्रियाः । अतीन्द्रियाः सिद्धा इत्यर्थः । काए-पथ्वीकायकाः, अपकायकाः, तेजकायकाः, वातकायकाः, वनस्पतिकायकाः, त्रसकायकाः, अकायकाश्चेति । जोए-सत्यमनयोगी । मवामनयोगी । मजामनयोगी । नमत्यमुजामनयोगी । सत्यवचोयोगी । असत्यवचोयोगी । सत्यमुजा-वचोयोगी, नसत्यमृषावचोयोगी। औदारिककाययोगी। औदारिकमिश्रकाययोगी। परमौदारिककाययोगी च। तत्रौदारिको मनुतिरव्चाम्। मिश्रौ अपर्याप्तानाम्। केवलिनाम् । वैक्रियककाययोगी । वैक्रियकिमश्रकाययोगी । वैक्रियको देवनारकाणां। मिश्रः अपर्याप्तानां। आहारककाययोगी आहारकमिश्र-तत्राहारककाययोगपरमद्भिमाहात्म्यषष्ठगुणस्थाने महर्षीणां भवति । पदपदार्थसंदेहः समुत्पद्यते तदा उत्तमाङ्गे पुत्तलको निर्गच्छित। तीर्थंकरदेवमन्तर्मुहर्त्तमध्ये पश्यति । तत्प्रस्तावे यतेर्निश्चयः समुत्पद्यते । पूनस्तत्रैव प्रवेशं करोति । मिश्रो पर्याप्तपद्मलेश्या । स्वपरपक्षरिहतो निदानशोकभयरागद्वेषपरि-र्वाजतः शुक्ललेश्या इति । भविया सिद्धयोग्याः जोवाः भव्याः, तद्विपरीता अभव्याः । भव्यत्वाभव्यत्वरहिताञ्च। सम्मतं-आप्तप्रतिपादितेषु पदार्थेषु जिनाज्ञया शास्त्राः कर्णानात् श्रद्धापर उपशमसम्यग्दृष्टिः । क्षायकसम्यग्दृष्टिः । क्षायोपशमसम्यग्दृष्टिः । सासादनसम्यग्दृष्टिः । सम्यग्मिथ्यादृष्टिः । मिथ्यादृष्टिश्चेति । तत्र सम्यक्त्वस्य किमुपादानं कृतं अत्रोच्यते । यथा आम्रवने मध्ये निबोऽपि तद्गृह्णेन गृह्यते, यतो मिथ्यात्वं त्रिधा निथ्यात्त्र-सासादन-सम्यग्निथ्यात्त्रभेदात् । को दृष्टान्तः । यथा यन्त्रमध्ये निक्षिप्ताः कोद्रवाः केचित्समस्ताः निर्गच्छंति, केचिदर्द्धंदलिताः, केचिच्चूर्णीभृताः । इति, एतदेव व्याख्येयम् । तत्रानन्तानुबन्धिकोधमानमायालोभिमथ्यात्वसासादनसम्यग्मिथ्यात्वसप्तानां प्रकृतीनामुपशमादौपशमिकसम्यग्दृष्टिः । अत्र सम्यक्त्वस्यावरणोपशमो न सम्यक्त्वस्य मुलकारणस्योपशमः । एतासां सप्तानां प्रकृतीनां क्षयात्क्षायिकसम्यग्दृष्टिः । अनंता-नुबंधादीनां षण्णां उदयाभावात् क्षयः । सदवस्थोदयात्सम्यक्त्वप्रकृत्युदयाद्वेदकसम्य-ग्दिष्टः । सम्यक्त्वात्पतितो मिथ्यात्वमद्यापि न प्राप्नोति अंतराले वर्त्तमानः सासादन-सम्यग्दृष्टिः । सर्वे देवाः वंदनीयाः न च निदनीयाः, इति मिश्रपरिणायः सम्य-ग्मिथ्याद्ष्टिः । आप्तागमपदार्थेषु विपरीताभिनिवेशो मिथ्याद्ष्टिः । **सण्णि** मनो-बलेन शिक्षालापग्राही संजी, तिद्वपरीत असंजी। संज्ञासंज्ञत्वरहिताश्च। आहारी विग्रहगतिप्राप्ताः जीवाः समुद्धातकेविलिनश्चा । अयोगिनः सिद्धाश्च अनाहाराः । शेषा आहारकाः जीवाः । एवं चतुर्दशमार्गणा व्याख्याताः ।

१. मुक्तजीव इत्यर्थः।

संकाय पत्रिका-२

गुणठाणेहि य । चतुर्दशभिर्गुणस्थानैश्च जीवाः ज्ञातव्याः । तत्राप्तागमपदार्थानाम-रुचयो मिथ्यादृष्टयः । सम्यक्त्वं परित्यज्य मिथ्यात्वमप्राप्तान्तराले वर्तमानाः सासादन-सम्यग्दृष्टयः । सर्वे देवा वंदनीया न च निंदनीयाः, सम्यग्मिथ्यादृष्टयः । प्राणेन्द्रियेष्व-विरतास्तरवश्रद्धापरा असंयताः सम्यग्दृष्टयः। त्रसवधाद्विरताः अविरताः संयतासंयतसम्यग्दृष्टयः। व्यक्ताव्यक्तविकथाकषायेन्द्रियनिद्राप्रणयप्रमाद-वशा ते महाव्रतधारकाः प्रमत्तसंयताः । नष्टाशेषप्रमादाव्रतशीलगुणान्विता ध्यानोपयुक्ता अप्रमत्तसंयताः । अतीतसमयस्थितपरिणामैः सर्वथा असदृशपरिणामाः मोहस्योपशम-अपूर्वकरणास्ते चोपशमकाः क्षपकाश्च। एकस्मिन् समये संस्थाना-दिभिरेव परिणामैः परस्परं न व्यावर्तते, इत्यनिवृत्तयस्ते क्षयोपशमकाः क्षपकाश्च । पूर्वापूर्वस्यादकं यद्वेदकरवं तस्मादनंतगुणहीनाः, सूक्ष्मलोभे स्थिताः, सूक्ष्मसांपराया-स्ते चोपशमकाः क्षपकाश्च । कतकफलसंयोगादवस्थितपंकस्वच्छजलबदुपशान्ताशेष-मोहा उपशान्तकषायाः वीतरागाः छद्मस्था इत्यर्थः । छद्म इति ज्ञानावरणदर्शनावरण-स्फटिकमणिभाजनस्थितनिर्मलजलवत् क्षपितशेषमोहाः स्यास्तित्वात् । परिणामाः क्षीणकषायाः वीतरागाः छद्मस्थाः। केवलज्ञानप्रकाशध्वस्ताज्ञानांधकारः, नवकेवललब्धिसमन्वितः । द्रव्यमनोवाक्काययोगसहायाद्र्शनज्ञाने युगपज्जातकाः सयोग-केवलिन:। लब्धयः-

> ''दाणे लाहे भोए उवभोए वीरियसम्मत्ते । दंसणणाणचरित्ते एदे णव जीवसब्भावा ॥''

चतुरसीतिलक्षणगुणाधिपतयः निरुद्धा अशेषयोगास्रवा अयोगिकेवलिनः। एतानि चतुर्दशगुणस्थानानि ।

ते च जीवाः सकलकर्मक्षयात्सिद्धा भवंतीत्याह—

14) णिक्कम्मा अट्टगुणा किंचूणा चरमदेहदो सिद्धा । लोयाग्गठिदा णिच्चा उप्पादवएहि संजुत्ता ।।

ते च पूर्वोक्ताः जीवाः सिद्धाः भवन्ति कथंभूता सतः, णिक्कम्मा ज्ञानावरणीय-दर्शनावरणीयवेदनीयमोहनीयआयुर्नामगोत्रांतराया इत्यष्टकर्मरहिताः । अहुगुणा—

> ''सम्मत्तणाणदंसणवीरियसुहमं तहेव अवगहणं । अगुरुलहुमव्वावाहं अट्टगुणा हुंति सिद्धाणं ॥''

अत्रानंतानुबंधिक्रोधमानमायालोभिमथ्यात्वसम्यग्मिथ्यात्वसम्यक्त्वसंज्ञानां सप्त-प्रकृतीनां क्षयः क्षायिकं सम्यक्त्वम् । अशेषिवशेषतः सकलपदार्थेषु रुचि इत्यर्थः । तस्माच्च ये उत्पन्नाः दर्शनज्ञानमूलभूताः परमानन्दस्वरूपसंवेदका आत्मपरिणामास्ते एव सम्यक्त्वम् । एतदेवानंतसुखमुच्यते । युगपत्सकलपदार्थज्ञातृत्वं ज्ञानम् । युगपदशेष-पदार्थावलोकनं दर्शनं उक्तानामनंतसुखादीनां सप्तानां गुणानां निरविधकालनिरविध-

मर्यादिकृत्य एकसमयांतरमि न कदाचिदन्यथाभावो वीर्यम्। केवलज्ञानी एव यदमूर्त्तसिद्धस्वरूपं परिचेत्तुं शक्तोति नान्यः। सूक्ष्मत्वम् एकस्मिन्सिद्धस्वरूपे असंख्यातानां सिद्धानामेकत्रसमवस्थितानामवकाशोऽत्रगाहनम्। नैव गुरुत्वं नैव लघुत्वमगुरुलघुत्वम्। असंख्यातानां सिद्धानामेकत्रसमस्थितानां परस्परसंघर्षणाभावोऽव्याबाधम् चेति। एवमष्टगुणसमन्विताः। किंचूणा चरमदेहदो चरमदेहतः किंचूनित्रभागेन होनाः, लोयग्गिठदा लोकाग्रस्थिताः, णिच्चा नित्याः तेषां काले कल्प इति गतेऽिष गतिप्रच्युतिनीस्ति। तथा उप्पादवएिह संजुता उत्पादव्ययाभ्यां युक्तास्तौ द्वौ चोत्पादव्याववागगोचरौ सूक्ष्मौ, प्रतिक्षणिवनाशिनौ। उक्तं च—

''सूक्ष्मद्रव्यादिभिन्नाश्च व्यावृताश्च परस्परम् । उत्पद्यंते विपद्यंते जलकल्लोलवज्जले ॥'' इदानीं जीवद्रव्यं व्याख्याय अजीवद्रव्यपंचप्रकारं स्वरूपमाह—

15) अन्नीओ पुण णेओ पुग्गलधम्मो अधम्म आयासो । कालो पुग्गल मुत्तो रूबादिगुणो अमुत्ति सेसा दु ॥

पुद्गलमूर्तः रूपादिगुणः, शेषाः पुनरमूर्ताः । अत्र व्याख्यानं पूर्वमेव कृतम् । तस्य पुद्गलस्य किं स्वरूपं पर्याया इत्याह—

16) सद्दो बंधो सुहुनो थूलो संठाणभेदतमछाया । उज्जोदादवसिहया पुग्गलदव्वस्स पज्जाया ॥

पुग्गलद्वस्स प्रजाया एते पुद्गलद्रव्यस्य पर्यायाः, के ते आत्मनः परिस्पं-दान्नानाप्रकाराणुसंघटनात्ताल्वोष्ठपुटव्यापारेण करचरणकाष्ठपाषाणादिपरस्परं संघर्षणे च निष्पद्यते शब्दः । बंधो स्निग्धं परमाणुद्वयेन सह रूक्षपरमाणूनां चतुर्णां संश्लेषः एकेन स्निग्धेन सह त्रयाणां रूक्षाणां संश्लेषः, स्निग्धपरमाणुत्रयेण सह पंचानां रूक्षाणां संश्लेष इति, बंधमुपलक्षणमेतत्, सुहुमो परमाणुः सूक्षमः, थूलो, स्कन्धरूपत्वस्थूलः, संठाणभेद, समचतुरस्रसंस्थानं न्यग्रोधपरिमण्डलसंस्थानं, स्वातिसंस्थानं वामलूराकृतिरित्यर्थः, वामनसंस्थानं, हुंडकसंस्थानं चर्मकरदृतिरिव प्रकृतिरित्यर्थः। कुञ्जकसंस्थानमिति, तम अंधकारः, छाया वृक्षादिभवा, उज्जोदा ताराचंद्रमणिमाणिक्यादिभवा। आदव आत्पोऽग्निसूर्यभवः।

जीवपुद्गलयोर्धमंगतिसहकारी भवतीत्याह—

17) गईपरिणयाण धम्मो पुग्गलजीवाण गमणसहयारी। तोयं जह मच्छाणं अच्छंताणेव सो णेई।।

गइ सहयारो, गित सहकारी भवित कोऽसौ, धम्मो, धर्मद्रव्यं, केषां, पुद्गल-जीवानां, कथंभूतानां, गइपरिणयाण गितकर्मोदयाञ्चतुर्गतिपरिणतानाम्, अत्राह— यदि तस्य गितसहकारित्वे तादृशो शक्तिरस्ति तदा स्थिति कुर्वतस्तेषां किन्नु नान-

१. अज्जीवो । आयासं ।

यित कुतो अथ, अच्छंताणेव सो णेइ, धर्मस्तेषां अच्छंतां तान् जीवपुद्गलान् स्थिति कुर्वतां न नयित, कुतो अथर्मद्रव्योदयात्, अस्यैवार्थस्य समनार्थमुपमानमाह, तोयं जह मच्छाणं, यथा तोयं पानोयं मत्स्यानां सहकारित्वे भवित स तान्मत्स्यान् स्थिति-कुर्वतो न नयित, एवं धर्मः।

पुद्गलजोवान्नपि स्थितिकारित्वेऽधर्मो भवतीस्याह—

18) ठाणजुयाण अहम्मो पुग्गलजीवाण ठाण सहयारी । छाया जह पहियाणं गच्छंता णेव सो धरई ॥ १

ठाण सहयारो स्थितः सहकारी भवित कोऽसी, अहम्मो, अधमः, केषां, पुग्गलजीवाण, पुद्गलजीवानां, कथंभूतानां, ठाणज्याण स्थितिकमीदयात् स्थिति कुर्वतां, अत्राह, यदि तस्य स्थितिकारित्वे तादृशी शक्तिरस्ति, तदा गच्छंतास्तान् किन्न स्थितं कारयित, अत्रोच्यते—गच्छंताणेव सो धरई, स अधमी गच्छंतान् नैव धरित तान् जोव गुद्ग गनां गच्छंतान् नैव स्थितं कारयित, कुतो धर्मद्रव्योदयात्, अस्यै-वार्थस्य समर्थनार्थमुपमानमाह छाया जह पहियाणं, यथा छाया पथिकान् स्थिति सहकारित्वे भवित सित तान् पथिकान् गच्छतोऽपि न स्थितं कारयित एवमधर्मः पुद्गलजीवानामिष ।

इदानीं पंचानामपि द्रव्याणामवकाशदाने आकाशद्रव्यं भवतीत्याह—

19) अवगासदाणजोग्गं जीवाईणं वियाण आयासं । जोण्हं लोगागासं अल्लोगागासमिदि दुविहं ॥

वियाण विशेषेण जानीहि त्वं हे भव्य ! किं तत् । आयासं आकाशं कथं-भूतम् । अवगासदाणजोग्गं अवकाशदानयोग्यं, केषां जीवाईणं जीवादीनां पंचानामिष तदाकाशं, जोण्हं जैनमते, दुविहं द्विप्रकारं कथं छोगागासं अलोगागासमिदि लोका-काशमलोकाकाशमिति, तदेवाकाशद्रव्यम् ।

लोकालोकप्रकारेण द्विप्रकारं भवतीत्याह—

20) धम्माधम्माकालो पुग्गलजीवा य संति जावदिए । आयासे सो लोगो तत्तो परदो अलोगुत्तो ॥

सो लोगो सः लोको भवति, सः कः, जाविदए आयासे संति, यावत्परिमाणे आकाशे संति विद्यंते के ते, धम्माधम्माकालो धर्माधर्मकालाः । न केवरमेते पुग्गल-जीवा य पुद्गलजीवाश्च, तस्तो परदो अलोगुस्तो, तस्मात् परो अलोक उक्तः ।

१. ठाणजुदाण, अधम्मो, ।

२. जीवादीणं, जेण्हं, ।

इदानीं कालस्वरूपमाह---

21) दव्वपरिवट्टरूवो जो सो कालो हवेइ वबहारो। परिणामादोलक्खो वट्टणलक्खो हु परमट्टो।।

पुद्गलकर्माणुद्रव्यप्रच्यवनात् उत्पन्नः समयरूपः, मुख्यकालस्य पर्यायाख्यः क्षणध्वंशीव्यवहारकालःः परिणामौर्लक्ष्यते नवजीर्णरूपैः । वट्टणलक्खो हु परमट्टो, द्रव्याणि वर्त्तनां याति स्वपरिणति नयति, तदेव लक्षणस्य स वर्त्तनालक्षणः हु पुनः परमट्टो परमार्थकालः, अयं उक्तो ज्ञायते, कालः, इति लोकवचनात् । स च नित्योऽन्यथा कथं द्रव्यवत्ता ।

तस्य निश्चयकालस्य कि स्वरूपमित्याह-

22) लोयायासपएसे एक्केक्के जेट्टिया हु एक्केक्को । रयणाणं रासोमिव ते कालाणू असंखदव्वाणि ॥

ते कालाणू असंखद्वाणि, ते कालाणवोऽसंख्यातद्रव्याणि ज्ञातव्याः। ते के जे ठिया ये स्थिताः हु स्फुट कव लोयायासपएसे लोकाकाशप्रदेशे कथं स्थिताः। एककेकके एकि एकस्मिन्नाकाशप्रदेशे एकैकपरिपाट्या, अयमर्थः लोकाकाशस्य यावन्तः प्रदेशास्तावन्तः कालाणवो, निष्क्रिया, एकैकाकाशप्रदेशेन एकैकावृत्यालोकं व्याप्य स्थिताः ह्यादिगुणविरहिता अमूर्ताः। कथं लोकव्याप्यस्थिताः रयणाणं रासोमिव, यथा रत्नानां राशयः संघाततारारामेकं (?) व्याप्य तिष्ठति तथा ते तिष्ठन्ति।

एतानि षड् द्रव्याणि कालरहितानि पञ्चास्तिकायाः भवन्तीत्याह—

23) एवं छब्भेयमिवं जीवाजीवप्पभेववो दन्वं । उत्तं कालविजुत्तं णादन्वा अत्थिकाया दु ॥

एवं पूर्वोक्तप्रकारेण उत्तं प्रदिपादितम्, किं तत् दव्वं द्रव्यं इदं प्रत्यक्षीभूतं, कितिभेदं, छडभेयं, षड्भेदं, कस्मात् जीवाजीवष्णभेददो, जीवाजीवप्रभेदतः। काल-विजुत्तं णादव्वा अत्थिकाया दु, एतानि षड्द्रव्याणि कालरहितानि पञ्चास्तिकायाः ज्ञातव्याः दुपुनः।

एतेषां पञ्चास्तिकायानामस्तिकायत्वं कथं सिद्धमित्याह-

24) संति जदो ते णिच्चं अत्थि त्ति भणंति जिणवरा जम्हा । काया इव बहुदेसा तम्हा काया य अत्थिकाया य ॥<sup>3</sup>

१. पदेसे ।

२. तेणेदे--द्र० सं० वृ०।

संति जदो ते णिच्चं, ते पञ्चापि यतः यस्मात् कारणात् नित्यं सन्ति विद्यन्ते, स्वरूपेण । अत्थि ति भणंति जिणवरा तस्मात् कारणात् विद्यन्ते इति जिनवराः वदन्ति । अत्रास्तित्वं साधितम् । जम्हा बहुदेसा, यस्माद्बहुप्रदेशास्ते काया इव शरीराणीव, अत्र कायित्वं साधितम् । तम्हा काया य तस्मात् कायाश्चेति । एवं मिलित्वा अत्थिकाया य, अस्तिकायाञ्च भण्यन्ते ।

अत्रपूर्वपक्षः—ननु कायशब्दः शरीरे व्युत्पादितः, जीवादीनां कथमत्रोच्यते । तेषामुपचारात् अध्यारोप्यते । कुतः उपचारः । यथा शरीरं पुद्गलद्रव्यं प्रचयात्मकं तथा जीवादिष्वपि प्रदेशप्रचयापेक्षया इव काया इति ।

कालस्याकायत्वं कथमित्याह--

25) होंति असंखा जीवे धम्माधम्मे अणंत आयासे । मुत्ते तिविह पएसा कालस्सेगो ण तेण सो काओ ।।'

होंति असंखा जीवे घम्माधम्मे पदेसा भवन्ति असंख्याताः प्रदेशाः जीवधर्मा-धर्माणाम् । अणंत आयासे अनन्तप्रदेशा आकाशस्य । मुत्ते तिविह पएसा मूर्ते पुद्गले त्रिविधाः प्रदेशाः संख्याता असंख्याता अनन्ताश्च, कालस्यैकः प्रदेशः, परमाणूणां रत्नराशिवदवस्थितत्वात्, ण तेण सो काओ, तेन कारणेन सः कालः काय संज्ञा न लभते ।

अत्रपूर्वपक्षः । ननु पुद्गलपरमाणुरप्येकप्रदेशो, तस्यापि कायत्वानुपपत्तेः । अस्य निराकरणार्थमिदमाह—

26) एयपदेसो वि अणुणाणाखंधप्पदेसदो होदि । बहुदेसो उवयारा तेण य काओ भणंति सन्वण्हू ॥

णाणाखंधप्यदेसदो वि अणु होदि बहुदेसो उवयारा—नानापुद्गलस्कन्धरूप-स्यैकप्रदेशोऽपि अणु बहुप्रदेशोऽपि भवति, कुत उपचारात्, यतस्तस्य पुद्गलस्य परमाणोः पुनरपि स्कन्धरूपत्वे परिणतिरस्ति, कालाणोः पुनः परिणतिर्नास्ति स्कन्धरूपत्वेन, यतो रत्नानां राशय इव ते स्थितास्तस्मात्, तेण य काओ भणंति सन्वण्ह् तेन कारणेन च कायत्वं वदन्ति पुद्गलपरमाणोस्तत्त्वज्ञाः।

इदानीं प्रदेशलक्षणमाहु---

27) जाविदयं आयासं अविभागी पुग्गलाणुवट्टद्धं । तं खु पदेसं जाणे सन्वाणुट्टाणदाणरिहं ॥

१. पदेसा।

तं खु पदेसं जाणे तं खु स्फुटं प्रदेशं जानामि अहम्, तं कं जाविदयं आयासं यावत्प्रमाणमाकाशं कि विशिष्टम्, अविभागो पुग्गलाणुवट्टखं—अविभागीकृत पुद्गल-द्रव्यस्थानदानयोग्यम् । अत्र पूर्वपक्षः—ननु अविभागोकृतपुद्गलद्रव्येण यावदवष्टब्धं रुद्धमाकाशं तत्प्रदेशमुक्तम् । कथं तावत्प्रदेशे सर्वपदार्थानामवगाहना । अत्रोच्यते, आकाशस्यार्थेवगाहनालक्षणत्वात्तादृशी शक्तिरस्ति, एकस्मिन् प्रदेशे जीवादीनां पञ्चानामपि समवायः समाहितं तथापि तस्य तत्परिणामित्वम् । अयमत्र दृष्टान्तः यथा गुह्यनागनिष्क्रमध्ये सुवर्णलक्षेऽपि प्रविष्टे नागस्य तन्मात्रता, तथाकाशप्रदेशस्याप्यवगाहने तादृशी शक्तिरस्ति ।

इदानीं जीवानां पुद्गलसम्बन्धे सति परिणामिवशेषसंभवात् पदार्थानाह—

28) आसवबंधणसंवरणिज्जरमोक्खो सपुण्णपावा जे। जीवाजीवविसेसा ते वि समासेण प्रभणामि ॥

ते वि समासेण पभणामि—तेऽपि संक्षेपेण प्रभणामि, ते के जे ये आसव-वंधणसंवरणिज्जरमोवलो सपुण्णपावा जे-—आस्रववंधसंवरिनर्जरामोक्षाः सपुण्य-पापाः कथंभूताः, एते जोवाजीवविसेसा अत्र जीवपुद्गलयोविशेषाः। यतो जीवस्य पुद्गलसंबन्धादशुभपरिणामाः तस्मात् पापम्, पापादास्रवस्तस्मात्कर्मबन्धः। कर्म-बन्धिनराकरणाय संवर-निर्जरा, संवरिनर्जराभ्यां पुण्यम्, पुण्यात् शुभपरिणितः, शुभ-परिणतेः कर्मक्षयः, कर्मक्षयान्मोक्षः य इति । तत्र शुभाशुभकर्मागमद्वाररूप आस्रवः। आत्मकर्मणोरन्योन्यप्रवेशात् प्रदेशात्मको बन्धः। आस्रविनरोधो संवरः, एकदेश-कर्मक्षयलक्षणा निर्जरा, सकलकर्मक्षयलक्षणो मोक्षः। अत्रतपरित्यागलक्षणं पुण्यम्। मिध्यात्वप्रवर्त्तनलक्षणं पापम्।

इदानीं आस्रवस्वरूपमाह-

29) आसवदि जेण कम्मं परिणामेणप्पणो स विण्णेओ। भावासओ जिणुत्तो दक्वासवणं परो होदि।।

स विण्णेओ भावासओ जिणुत्तो—स विज्ञेयो भावास्रवो जिनोक्तः, कः संबन्धी, अप्पणी आत्मनः स कः। आसविव जेण कम्मं परिणामेण—आस्रवित कर्म येन परिणामेण। व्वास्तवणं परो होवि सः भावास्रवो द्रव्यास्तवणे हेतुर्भविति, परिणामेण शुभाशुभरूपेण यदुपाजितशुभाशुभरूपास्रवः, स एव ज्ञानावरणादिस्वरूपेण परिणत एव द्रव्यास्रवो भवतीत्यर्थः।

१. पभणामो, द्र० सं वृ०।

इतद्द्वयोर्मध्ये भावास्रवस्वरूपमाह—

30) मिच्छत्ताविरदिपमादजोगकोहादयो स विष्णेया । पण पण पणदस तिय चदु कमसो भेदादु पुव्वस्स ।।

स विण्णेया सम्यक्प्रकारेण विज्ञेयाः, के ते भेदाः, कस्य, पुव्वस्स पूर्वस्य, भावास्रवस्य इत्यर्थः, किं नामानो भेदाः, मिच्छत्ताविरिवपमादजोगकोहादयो—मिण्या-त्वाविरितिप्रमादयोगकोधादयः कुतः पण पण पणदस तिय चदु भेदा दु—पंच पंच पंचदश त्रय चत्वारो भेदात्। तत्र मिण्यात्वं पंचप्रकारं, 'सर्व्वं क्षणिकम्', इत्येकान्तदर्शी बौद्धाः। 'सर्व्वं खिल्वदं बह्म' इत्येकान्तदर्शी ब्रह्माद्वेतवादी। विनयादेव मोक्ष इत्ये-कान्तदर्शी शैवाः। 'जिनस्य भोजनं कुर्वतः साभरणे मोक्षः, स्त्रोनिर्वाणं च' इत्येकान्तदर्शी शैवतपटः। विकल्पसंकल्पकारकात् यथा ज्ञानात्मको मोक्षस्तथाज्ञानादेव इति मस्करपूर्णः, श्रोपाश्वंनाथशिष्योऽप्येकान्तदर्शी। अविरित्त पंचप्रकारोः हिंसा।१। असत्यं।२। चौर्यम्।३। मैथुनसेवा।४। परिग्रहस्वीकाररूपाः।५। प्रमादाः पंचदशप्रकाराः, स्त्रीभक्तराजचौरकथाश्च त्वारः। क्रोधमानमायालोभाश्चत्वारः। इन्द्रियप्रवृत्तयः पंच। निद्रा स्नेहश्च। योगास्त्रिप्रकारः अशुभमनोवाक्कायरूपाः। क्रोधश्चतुः प्रकारः स च प्रमादमध्ये पतितो दृष्टव्याः।

इदानीं द्रव्यास्रवस्य द्वितीयस्वरूपमाह—

31) णाणावरणादीणं जोग्गं जं पुग्गलं समासविद । दन्वासओ स णेओ अणेयभेओ जिणक्खादो ॥ १

द्वासओ स णेओ द्वव्यास्रवः सः ज्ञेयः, कितभेदाः अणेयभेदाः, केन कथितः, जिणवलादो जिनेन प्रतिपादितः स कः, जोग्गं जं पुग्गलं समासविद—योग्यं यत्पुद्गलं समास्रवित, केषां योग्यं, णाणावरणादीणं—ज्ञानावरणादीनां, कर्मणामष्टानां, अष्टभावास्रवो हि द्रव्यास्रवस्य हेतुः।

इदानीं भावबन्धद्रव्यबंधयोः स्वरूपमाह—

32) बज्झिद कम्मं जेण दु चेदणभावेण भावबंधो सो । कम्मादपदेसाणं अण्णोण्णपवेसणं इदरो ।।

भावबंधो सो स भावबंधो भवति, स कः, जेण दु चेदणभावेण येन पुनस्च-तन्यभावेन, बज्झदि कम्मं, बध्यते कर्म, इदरो इतरः द्रव्यबंधः, स कथंभूतः,

१. दव्वासवो।

कम्मादपदेसाणं अण्णोण्णपवेसणं, कर्मात्मप्रदेशानां परस्परप्रवेशनं, स च बंधश्चतु-विधो भवति ।

> 33) पयडिद्विदि अणुभागप्पदेशभेदादु चदुविधो बंधो । जोगापयडिपदेसा ठिदि अणुभागा कसायदो हुंति ॥

चदुविधो बंधो चतुर्विधो बंधो भवति, कस्मात् स, पयिडिद्विविअणुभागपदेस-भेवादु प्रकृतिस्थितिअनुभागप्रदेशभेदात् । स कस्य, कस्मात् बंध इति । जोगा पयिड-पदेसा अत्राशुभमनोवचनकायेभ्यः, प्रकृतिप्रदेशबंधौ भवतः । ठिविअणुभागाकसायदो होति स्थिति-अनुभागबंधौ कषायतो भवतः । तत्र ज्ञानावरणादिकमंप्रकृतीनां बंधः । मिथ्यात्वासंयमकषाययोगवशात् कर्मत्वमुपगतानां ज्ञानावरणादिकमंप्रदेशानां यावत् कालेनान्यस्वरूपेण परिणितं जाति कालस्तस्य कालस्य स्थितिरिति संख्या, तत्र ज्ञाना-वरणदर्शनावरणवेदनीयांतरायाणामुत्कृष्टस्थितिः । सागरोपमानां त्रिशत्कोटीकोट्यः । मोहनीयस्य सप्तिकोटोकोट्यः, नामगोत्रयोविशतिकोट्यः । आयुष्कस्वयिस्यत्सागरोपमा, जघन्यस्थितिर्वेदनीयस्य द्वादशमुहूर्ताः, नामगोत्रयोरष्टौ । शेषाणामतमुहूर्ताः, एतेषां-स्थितिबंधः । अणुभागः कर्मणां रसशक्तिर्वा अनुभागस्तस्य भागोऽनुभागबन्धः । प्रदेशनतोनुकर्मानुबन्धः कर्मप्रदेशास्तच्चैकस्मिन्जीवप्रदेशेऽनंतानंतास्तिष्ठति । तेषां बंधः प्रदेशवंधः ।

इदानीं संवरस्य भेदद्वयमाह--

34) चेदणपरिणामो जो कम्मस्सासवणिरोहणे हेदू । सो भावसंवरो खलु दव्वासवरोहणे अण्णो ॥

सो भावसंवरो खलु स भावसंवरो भवति, खलु स्फुटं स कः, चेदणपरिणामो यश्चैतन्यपरिणामः स्वस्वरूपपरिणतिः किं विशिष्टः। जो कम्मस्सासविणरोहणे हेदू समागच्छतः कर्मणः आस्रविनरोधहेतुः, स एव चैतन्यपरिणामः; द्वव्यासवरोहणे अण्णो द्वव्यास्रवरोधनेऽन्यो द्वितीयः।

तस्यैव निरोधने विशेषमाह—

35) वदसिमदीगुत्तीओ धम्माणुपेहापरीसहजओ य । चारित्तं बहुभेया णादव्वा दव्वसंवरिवसेसा ॥<sup>3</sup>

१. होति, द्र० सं० वृ०।

२. याति।

३. णायव्वा, भावसंवर विसेसा।

णादव्वा दव्वसंवरविसेसा द्रव्यसंवरविशेषा ज्ञातव्याः, कतिसंख्योपेताः, बहुभेया बहुभेदाः के ते इत्याह—वदसिमदीगुत्तीओ धम्माणुपेहा परीसहजओ य चारित्तं च तपः समितिगृप्तिः धर्मानुप्रेक्षापरीषहजयश्चारित्रं च । तत्र तपो द्वादशप्रकारं बाह्याभ्यंतर-भेदात्, अनशनं, अवमौदर्यं, वृत्तिपरिसंख्यानं, रसपरित्यागः, विविक्तशय्यासनं कायक्लेशो बाह्यं तपः षड्विधम्, प्रायश्चित्तं विनयं वैयावृत्यं स्वाध्यायः व्युत्सर्गं ध्यानं चाभ्यंतरतपः षड्विधं, समितयः पंचप्रकाराः ईर्या, भाषा, एषणा, अवानिक्षेपण व्युत्सर्गश्चेति । गुप्तयस्त्रिप्रकाराः मनोवचनकायरूपाः । धर्मो दशप्रकाराः उत्तमक्षमा-मार्ह्वार्ज्जवसत्यशौचसंयमस्तपस्त्यागार्किचन्यब्रह्मचर्याण धर्माः, अनुप्रेक्षा द्वादशप्रकारा ज्ञातव्याः । अनित्य-अशरण-संसार-एकत्व-अन्यत्व-अशुचित्व-आस्रव-संवर-निर्ज्जरा-लोक-बोधिदुर्लभ-धर्मश्चेति । परीषहजयः द्वाविशतिप्रकाराः, क्षुधापिपासा-शीत-उष्ण-दंशम-शक-नाग्न्य-अरति-स्त्री-चर्या-निषद्या-शय्या-आक्रोश-वध-याचना-अलाभ-रोग-तुणस्पर्शमल-सत्कारपूरस्कार-प्रज्ञा-अज्ञान-अदर्शनानि, चारित्रत्रयोदशप्रकारं हिंसाऽनृतस्तेया-ब्रह्मपरिग्रहेभ्यो विरतिः पंचप्रकाराः, समतास्तुतिवंदनाप्रतिक्रमणस्वाध्यायप्रत्या-ख्यानानि षट्, असही निसही चेति चारित्रम् ।

साम्प्रतं निर्जराभेदद्वयमाह—

36) जह कालेण तवेण य भुत्तरसं कम्मपुग्गलं जेण। भावेण सडदि णेया तस्सडणं चेदि णिज्जरा दुविहा॥

जेण भावेण सडिंद येन परिणामेण सडिंत गलित, किं तत्, कम्मपुग्गलं कर्मरूपं पुद्गलं, कथंभूतं, भुत्तरसं भुत्तो रसः शक्तिर्यस्य तद्भुक्तरसं केन कृत्वा, जह कालेण तथेण य, यथा कालेन सिवपाकरूपेण तपसा च, हठादिवपाकरूपेण इत्येवं द्विविधानिर्जरा ज्ञातव्या। तस्सडणं च, तत्कर्मणो गलनं च एषा द्रव्यनिर्जरा इति द्विप्रकारा ज्ञातव्या।

इदानीं मोक्षस्वरूपमाह-

37) सन्वस्स कम्मणो जो खयहेदू अप्पणो हु परिणामो। णेओ स भावमुक्खो दन्वविमुक्खो य कम्मपुहभावो॥

णेओ स भावमुक्खो स भावमोक्षो ज्ञेयः। परिणाममोक्षः, सः कः, जो अप्पणो हु परिणामो आत्मनश्चारित्रावरणीयक्षयात् यः समुत्पद्यते निर्मञपरिणामः, स भाव-

१, णेयो।

संकाय पत्रिका-२

मोक्ष इति । दव्वविमुक्खो कम्मपुहभावो द्रव्यमोक्षस्य, पुनः कर्मभावसकाशादात्मनः पृथग्भावः शुद्धचैतन्यरूपावस्थितिरित्यर्थः ।

इदानीं पुण्यपापस्वरूपमाह--

38) सुहअसुहभावजुत्ता पुण्णं पावं हवंति खलु जीवा। सादं सुहाउ णामं गोदं पुण्णं पराणि पावं च।।

पुण्णं पावं हवंति खलु जीवा पुण्यं पापं चानुभवति, खलु स्फुटं, के ते जीवाः, कथंभूतः संतः सुह-असुहभावजुत्ता शुभाशुभपरिणामयुक्ताः शुभपरिणामात्पुण्यं अशुभ-पिरणामात्पापमनुभवंति । पुण्यस्य कानिचित्कारणानीत्याह । सादं सुहाउणामं गोदं सातावेदनोयं शुभायुर्नामगोत्रम्, एतैचिह्नैर्युक्तं पुण्यम् । पापस्य कानि पराणि पावं च, असाताशुभायुनामगोत्राणि पापं च स्फुटम् ।

सम्प्रति पूर्वोक्तस्य मोक्षस्य कारणमाह—

२९) सम्मद्दंसणणाणं चरणं मोक्खस्स कारणं हवदि । ववहारा णिच्छयदो तत्तियमइओ णिओ अप्पा ॥²

हविद भवित, किं तत् कारणं हेतुः कस्य, मोक्षस्य कारणं, सम्महंसणणाणं चरणं सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रम्, कदा ववहारा व्यवहारनयापेक्षया, णिच्छयदो तत्तिय मइओ णिओ अप्पा निश्चयनयापेक्षया तित्रयात्मको निजात्मा दर्शन-ज्ञान-चरित्रस्वरूपो यदेव रत्नत्रयम् स एवात्मा तदेव रत्नत्रयमित्यर्थः।

अयमर्थं दृढयन्नाह—

40) रयणत्तयं ण वट्टइ अप्पाण मुइत्तु अण्णदिवयिम्ह । तम्हा तत्तियमइओ हवदि हु मोक्खस्स कारणं आदा ॥

तम्हा तित्तयमइओ हविद हु मोवलस्स कारणं आदा तस्मात् तित्रयात्मको दर्शनज्ञानचारित्ररूपो भवित, हि स्फुटं मोक्षस्य हेतुरात्मा, तस्मात् कस्माद्यस्मात्, रयणत्तयं ण वट्टइ, रत्नत्रयं न वर्तते, क, अण्णदिवयम्मि, अन्यस्मिन्शरीरादिद्रव्ये कि कृत्वा, अप्पाण मुद्द आत्मानं मुक्त्वा त्यक्त्वा आत्मनो रत्नत्रयं वर्तते न परद्रव्ये।

रत्नत्रयस्वरूपमाह-

41) जीवादीसद्दहणं सम्मत्तं रूवमप्पणो तं तु । दुरिभणिवेसिवमुक्कं णाणं सम्मं खु होदि सदि जिन्ह ॥

१. होदि, मुक्खस्स ।

सम्मत्तं सम्यक्तवं भवति, किं तत्, जोवादोसद्दहणं जीवादोनां श्रद्धानरुचिः, रूवमप्पणो तं तु तत् सम्यक्तवं पुनरात्मनो रूपं नान्यस्य । णाणं सम्मं खु होदि सिंद जिम्ह—स्वपरपरिच्छेदकं ज्ञानं नियमेन भवति यस्मिन्सम्यक्तवे सित, किं विशिष्टं ज्ञानं, दुरिभणिवेसविमुक्कं, संशयविमोहविश्रमविवर्जितं दर्शने सित यज्ज्ञानमुत्पद्यते ।

तत्कथंभूतमित्याह—

4?) संसय-विमोह विब्भम-विविज्जियं अप्पपरसक्त्वस्स । गहणं सम्मण्णाणं सायारमणेयभेयं तु ॥

सम्मणाणं सम्यग्ज्ञानं भवति, किं तत् गहणं ग्रहणम् कस्य अप्पवरसरूवस्स आत्मनः स्वरूपस्य परवस्तुनः स्वरूपस्य, कथंभूतं ग्रहणम्, संसयविमोहविद्भम-विविज्जियं, संशयः हरिहरादिज्ञानं प्रमाणं जैनं वा, विमोह अनध्यवसायो गच्छत्तृण-स्वर्शवरिज्ञानं, विभ्रमः शुक्तिकारजतशकलं यद्विज्ञानिमिति । तद् ग्रहणं किं विशिष्टम्, सायारमणेयभेयं तु, साकारं सविकल्पं अवग्रहेहावायधारणारूपकमनेकभेदम् च ।

मत्यादिभेदादृशंनज्ञानयोः को भेद इत्याह—

43) जं सामण्णं गहणं भावाणं णेव कट्टुमायारं। अविसेसऊण अट्ठे दंसणमिदि भण्णए समए॥

दंसणिनिद भण्णये समए तर्दशनिमितिहेतोर्भण्यते, क्व समये जिनागमे, तिर्कि, जं सामण्णं गहणं, यत् सामान्यग्रहणं वस्तुसत्तावलोकनं करोति, केषां भावाणं पदार्थानां कि त्यक्ता, अविसेसऊण अट्ठे—अविशेष्यार्थान् भेदमकृत्वा इदं कृष्णिमिदं नीलिमित्यादिपरिच्छित्तं । अत्राह परा ननु दर्शनं तावत्स्वभावभासकं ज्ञानं च परार्थान्वभासकं भिन्नानां भावानां सामान्यग्रहणिमिति, दर्शनस्य कथं घटते, यतस्तदवलोकनेज्ञानस्य प्रयोजनम् अत्र निराकरणार्थमिदमाह, णेव कट्टुमायारं यतो दर्शनम्, प्रथमसमये नैव कर्तुं शक्नोति, भेदिमत्थभूतिमिति, जलस्नानोत्थितपुष्वसम्मुखवस्तवन्लोकनवत् । अतो दर्शनं भण्यते किचिदन्ये तत्प्रयोजनं ज्ञानस्य न पुनः वस्तुसंज्ञावन्लोकनं, तस्मात्स्वपरावभासकं दर्शनं किन्तु निर्विकल्पं ज्ञानं पुनः स्वपरावभासकं यतः अवग्रहेहावायधारणा अग्रे समृत्पद्यन्ते ।

इदानीं दर्शनपूर्वकं ज्ञानमाह-

44) दंत्रणपुर्वं णाणं छदमत्थाणं ण दोण्णि उवओगा । जुगवं जम्हा केवलिणाहे जुगवं तु ते दो वि ॥

१. अविसेसदूण।

दंसणपुरुवं णाणं दर्शनपूर्वकं विषयविषयिणोः सिन्नपातो दर्शनं तदनंतरमर्थग्रहणं किंचिदिति ज्ञानं यथा बीजांकुरौ । केषां, छदमत्थाणं—छद्मस्थानां किंचिद्दर्शनज्ञाना-वरणीययुक्तानां, तेषां च ण दोण्णि उवओगा जुगवं जम्हा दर्शनज्ञानोपयोगद्वयं युगपत् यस्मान्न तेषां अतो दर्शनपूर्वकं ज्ञानं बीजांकुरवत् । केविलनाहे तु केवलज्ञान-युक्ते पुनः जुगवं तु ते दो वि युगपत्तौ द्वौ भास्करप्रकाशप्रतापवत् ।

इदानीं चारित्रमाह--

45) असुहादो विणिवित्ती सुहे पवित्ति य जाण चारित्तं। वदसमिदिगुत्तिरूवं ववहारणया दु जिण भणियं॥

जाण चारितं जानीहि चारित्रं कि तत् असुहादो विणिवित्ती सुहे पवित्ती य अशुभात्पापास्त्रवरूपात् निवृत्तिः शुभपुण्यास्त्रवद्वाररूपेण प्रवृत्तिश्च । एतत् वदसिमिदि-गुत्तिरूवं, व्रतसिमितिगुप्तिरूपं, कस्मात् ववहारणया दु व्यवहारनयापेक्षया तु, कि विशिष्ट-जिणभणिदं—वीतरागप्रतिपादितम्, भावचारित्रं पुनरहं ब्रबीमि परिणामः।

इदानीं सम्यक् चारित्रमाह—

4) बहिरब्भंतरिकारीहो भवकारणप्पणासट्ठं। णाणिस्स जं जिणुत्तं तं सम्मं परमचारित्तं॥ व

तं सम्मं परमचारित्तं तत्सम्यवपरमचारित्रं भवति, कि विशिष्टं, जिणुत्तं जिनैः प्रतिपादितं चारित्रं, करस णाणिरस ज्ञानिनो यथाख्यातिमित्यर्थः। तत् कि जं विहरुभंतरिकरियारोहो यद्बाह्याभ्यंतरिकयारोधः। तत्र बाह्यो व्रतचरणादयः, आभ्यंतरे व्रती शीलवानित्यादयः किमर्थं कियारोधः, भवकारणपणासद्ठं संसारो-त्पत्तिवनाशार्थम् गाथा—

''णिज्जियसासो णिप्फंदलोयणो मुक्कसयलवावारो । जोण्हा वच्छगओ सो जोई णत्थि त्ति संदेहो ॥'' इत्यर्थः ।

इदानी द्विविधमपि चारित्रं मोक्षकारणं भवतीत्याह—

47) दुविहं पि मीक्खहेउं झाणे झाऊण जं मुणी णियमा । तम्हा पयत्तवित्ता जूयं झाणं समन्भसह ॥<sup>3</sup>

तम्हा पयत्तिचत्ता जूयं झाणं समब्भसह तस्मात्कारणात्प्रयत्नचेतसः संतो यूयं समभ्यसत, तस्मात् कस्मात् यस्मात् पाउणदि प्राप्नोति कोऽसौ, मुणी मुनिः कथं,

- १. वदसमिदि।
- २, परमं सम्मचारित्तं ।
- ३. मुक्खहेउं, झाणे पाउणदि ।

णियमा निश्चयेन क प्राप्नोति झाणे ध्याने स्थित इत्यर्थः । कि प्राप्नोति, दुविहं पि दिविधमपि चारित्रं कथंभूतं मोक्खहेऊ मोक्षकारणमिति ।

इदानीं आचार्यः शिष्यान् प्रति शिक्षामाह—

48) मा मुज्झह मा रज्जह मा रूसह इट्टणिट्ट अत्थेसु । थिरमिच्छह जइ चित्तं विचित्तझाणप्पसिद्धीए॥

अहो शिष्याः, थिरिमच्छह जइ चित्तं विचित्तझाणप्पसिद्धीए स्थिरिमच्छत यदि चित्तं किमर्थं विचित्रध्यानप्रसिध्यर्थं, तदा मा मुद्देशह मा मोहं गच्छत, मा रज्जह मा रागं कुरुत, मा रूसह मा रोषं कुरुत, केषु विषयेषु, इट्टाण्टुमस्थेसु इष्टा-निष्टार्थेषु।

साम्प्रतं जपध्यानयोः क्रममाह-

49) पणतीससीलछप्पण चदु दुगमेगं च जवह झाएह। परमेट्टिबाचयाणं अण्णं च गुरूबएसेण।।

भो शिष्याः, जवह झाएह जपत ध्यायत च यूयं कानि अक्षराणि केषां सम्बन्धीनि, परमेद्विवाचयाणं परमेष्ठिवाचकानां, केन प्रकारेण इत्याह—पणतीससील- छप्पण चदुदुगमेगं च पंचित्रिशत्—"णमो अरिहंताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आयिरियाणं, णमो उवज्झायाणं, णमो लोए सव्व साहूणं।" षोडश "अरिहंतसिद्ध आयिरय- उवज्झायसाहू"। षट् "अरिहंतसिद्ध"। पंच "असिआउसा"। चत्वारः—"अरिहंत"। द्वय—"सिद्धा"। एकं—हैं। अण्णं च गुरूवएसेण अन्यं च गुरु उपदेशेन। सिद्धचक्रे उदिताम्।

इदानीं कः, कथंभूतो ध्येय इत्याह-

50) णद्वचदुघाइकम्मो दंसणसुहणाणवीरियमईओ । सुहदेहत्थो अप्पा सुद्धो अरिहो विचितिज्जो ॥

विचितिज्जो विशेषेण चितनीयो भवति, भवतां भो शिष्याः कोऽसौ, अप्पा स्वात्मा कथंभूतोः, अरिहो अर्हत्स्वरूपः पुनः कथम्भूतः, सुद्धो शुद्धात्मस्वरूपो द्रव्यभावकर्मरहितः। पुनः कि विशिष्टः, सुहदेहत्थो सप्तधातुरहितः पुनः कि विशिष्टः, णहुचदुघाइकम्मो नष्टचतुर्घातिकर्माः, पुनः कि विशिष्टः, दंसणसुहणाणवीरियमईओ, अनंतदर्शनसुखज्ञानवीर्यमयः, समवशरणविभूतियुक्तो ह्यात्मा ध्येय इत्यर्थः।

इदानीं सिद्धो ध्येय इत्याह—

51) णहुदुक्तम्मदेहो लोयालोयस्स जाणओ दट्टा । पुरिसायारो अप्पा सिद्धो झाएह लोयसिहरत्थो ॥

झाएह ध्यायत यूयं कोऽसौ, अप्पा आत्मा, कि विशिष्टः सिद्धो अशरीरः, पुनः कि विशिष्टः लोयग्गसिहरत्थो लोकाग्रशिखरस्थितः, पुनः कि विशिष्टः, णहुटुकम्म-देहो नष्टाष्टकर्मस्वरूपः इत्यंभूतः, पुनः कथंभूतः, लोयालोयस्स जाणओ दट्ठा लोकान्तर्वितसमस्तवस्तुज्ञायको दृष्टा च युगपद् कीदृगाकारो ध्येयः, पुरिसायारो णियतसिद्ध-पुरुषप्रतिमानराकृतिरूपः।

इदानीमाचार्यो ध्येय इत्याह—

52) दंसणणाणपहाणे वीरियचारित्तवरतवायारे । अप्यं परं च जुंजइ सो आयरिओ मुणी झेओ ॥

अप्पा इति अध्याहार्यः झेओ ध्यातव्याः, कोऽसौ अप्पा स्वात्मा कथंभूतः किमिति-भिणत्वा, सो आइरिओ मुणी स आचार्या मुनिरहं एकः, जो, अप्पं परं च जुंजइ य आत्मा परं च संबंध करोति । क्व, वोरियचारित्तवरतवायारे वीर्याचारचरित्राचारवर-तपश्चरणाचारो, कि विशिष्टः दंसणनाणपहाणे दर्शनज्ञानप्रधाने, यत्र तस्मिन् दर्शनज्ञान-प्रधाने दर्शनपूर्वकेषु सिद्धिरिति भावः ।

इदानीमुपाध्यायो ध्येय इत्याह—

53) जो रयणत्तयजुत्तो णिच्चं धम्मोवएसणे णिरदो। सो उवज्झाओ अप्पा जदिवरवसहो णमो तस्स ॥

क्षेओ इत्यध्याहार्य सो उवज्झाओ अप्पा स उपाध्यायः स्वात्मा ध्येयः, किं विशिष्टः, जित्वरवसहो यतिवरवृषभः प्रधानः, णमो तस्स नमस्कारोऽस्तु तस्मै सः कः, जो रयणत्तयजुत्तो यो रत्नत्रययुक्तः, पुनः किं विशिष्टः, णिच्चं धम्मोवएसणे णिरदो नित्यं धर्मोपदेशने निरतः।

साध्धेय इत्याह—

54) दंसणणाणसमग्गं मग्गं मोक्खस्स जो हु चारित्तं । साघयदि णिच्च सुद्धं साहू स मुणी णमो तस्स ॥

झेओ अप्या इत्यध्याहार्य, झेओ ध्यातव्यः, कोऽसौ स्वात्मा किं स्वरूपो भिणत्वा, साह स मुणी साधुः सः मुनिः णमो तस्स नमस्कारोऽस्तु तस्मैः सः कः, जो हु संकाय पत्रिका-२

साधयदि यः स्फुटं साधयति, कि चारित्तं चारित्रं, कथंभूतं यथाख्यातं, कदा णिच्चं सर्वकालं, पुनः कथंभूतं, दंसणणाणसमग्गं दर्शनज्ञानसंयुक्तं, पुनरिप कथंभूतं, मग्गं मार्गं कस्य मोक्बस्स मोक्षस्य।

शुद्धनिश्चयनयमासृत्य कीदृशं ध्यानं इत्याह—

55) जं किंचि वि चितंतो णिरीहवित्ती हवे जदा साहू। लद्भणय एयत्तं तदाहु तं तस्स णिच्छया झाणं।।

तदाहु तं तस्स णिच्छया झाणं तस्मिन् प्रस्तावे हि स्फुटं, तत्प्रसिद्धिमसहायं, तस्स तस्य साधोः, णिच्छया झाणं, शुद्धिनश्चयनयेन ध्यानं तदा, जदा साहू हवे, यदा साधुर्भवन्, कथंभूतः, णिरोहिबित्ती बाह्याभ्यन्तरप्रसररिहतः। "णिज्जियसासो णिप्फंदलोयणोमुककसयलवावारो" इत्यर्थः। कि कुर्वन्, जं किचि वि चितंतो यित्किचिद्रव्यरूपं वा वस्तुचितयन् ध्यायन्, कि कृत्वा, लद्धूणय एयत्तं, लब्ध्वा च किमेकत्वं अयोगित्वम्।

इदानीं ग्रन्थकारो ध्यानस्वरूपमुक्त्वा शिक्षाद्वारेण ध्यानमाह-

56) मा चिद्वह मा जंपह मा चितह किंचि जेण होइ थिरो। अप्पा अप्पम्मि रओ इणमेव परं हवइ झाणं॥ र

मा चिट्ठह मा जंपह मा चितह किंचि, अन्यितकिंचिनमा चेष्टत यूयं, मा जल्पयत मा चितयत, तिंह किं कुर्मः, तिंक चेष्टत, तिंक जल्पत, तिंक चिन्तयत, जेण होइ थिरो, अप्या अप्यम्मि रओ येन चेष्टितजल्पितिंचतनेन कृत्वा भवति स्थिरो ह्यात्मा आत्म-निरतः, उक्तं च—

'तत् ब्रूयात्परान्पृच्छेत्तदिच्छेतत्परोभवेत्।

येनाविद्यामयं रूपं त्यक्ता विद्यामयं व्रजेश ।" इति । इणमेव परं हवइ झाणं यस्मा-देतदेव चेष्टितादिकमेव ध्यानं भवति ।

महात्मनामिदं, रत्नत्रयात्मका भवतां भव्या इत्याह-

57) तवसुदवदवं चेदा झाणरहघुरंघरो हवे जम्हा । तम्हा तित्तदयरदा तल्लद्धीए सदा होह ॥³

१. णच्चयं, झाणं।

२. हवे, किवि--द्र० सं० वृ०।

३. तत्तियणिरदा।

तम्हा तित्वयरदा, तस्मात् तित्त्रतयरता दर्शनज्ञानचारित्रस्वरूपरताः, किमथं, तल्छद्धं ए तस्य रत्नत्रयस्य लिब्धः । सदा होह सर्व्वकालं भवत यूयं कस्मात्, जम्हा यस्मात्, चेदा झाणरहघुरंघरो हवे, आत्माध्यानरथधुरंघरो भवेत्, कथंभूतः सन् तवसुदवदवं, तपः श्रुतव्रतवान् ।

ग्रंथकार औद्धस्यपरिहारं कुर्वन्नाह—

58) दव्वसंगहिमणं मुणिणाहा दोससंचयचुदा सुदपुण्णा । सोधयंतु तणुसुत्तधरेण णेनिचंदमुणिणा भणियं जं ॥

सोधयंतु शुद्धं कुर्वन्तु, के ते मुणिणाहा मुनिनाथाः, किं तत् दव्वसंगहिमणं द्रव्यसंग्रहिममं, किं विशिष्टः, दोससंचयचुदा रागद्वेषादिदोषसंवातच्युता वचन गोचरा।

#### अन्तिमप्रशस्ति

इति द्रव्यसंग्रहटीकावचूरि संपूर्णः। संवत् १७२१ वर्षे चैत्रमासे शुक्लपक्षे पंचमीदिवसे पुस्तिका लिखापितं सा० कत्याणदासेन ॥ इति ॥

## उद्धृत पद्यानुऋमणिका

अंडेसु पवड्ढंता गब्भत्था माणुसा य मुच्छगया । जारिसया तारिसया जीवा एगेंदिया णेया॥ गाथा 12] गइ इंदियेसु काये, जोगे वेदे कसायणाणे य। संजमदंसणलेस्सा भविया सम्मत्तसण्णि आहारे।। [गाथा 13] णिज्जियसासो णिप्फंदलोयणो मुक्क सयलवावारो । जोण्हा वच्छगओ सो जोई णरिथत्ति संदेहो।। [ गाथा 46, 55 ] तद्बूयात्परान्पृच्छेत्तदिच्छेत्तत्परो भवेत् । येनाविद्यामयं रूपं त्यक्त्वा विद्यामयं व्रजेश ॥ [ गाथा 56 ] दाणे लाहे भोए उवभोए वीरिए य सम्मत्ते। दंसणणाणचरित्ते एदे णव जीव सब्भावा ।। [ गाथा 13 | पंचिव इंदियपाणा मणवचिकायेण तिण्णि बलपाणा। हुंति दह पाणा ॥ आणप्पाणप्पाणा आउगपाणेण ्गाथा । मुलसरीरमछंडिय उत्तरदेह<del>स्</del>स जीवपिंडस्स । जिग्गमर्ण देहादो हवदि सम्ग्धाद यं णाम ॥ वेयणकसायविउव्वण तह मारणंतिओ समुग्वाओ । तेजाहारो केवलीणं तू ॥ छट्टो सत्तमओ [गाथा 10] सम्मत्तणाणदंसण-वीरिय-सहमं तहेव अवगहणं । अगुरुलहुमव्वावाहं अट्ट गुणा हुंति सिद्धाणं ॥ [गाथा 14] **सूक्ष्मद्रव्यादभिन्नाश्च** व्यावृत्ताश्च परस्परम्। विपद्यन्ते उत्पद्यन्ते जलकल्लोलवज्जले ॥ [ गाथा 14 ] णमो अरिहंताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आयरियाणं। णमो उवज्झायाणं, णमो लोए सन्व साहणं॥ [गाथा 49]

### परिशिष्ट-2

## द्रव्यसंग्रह की अकारादि ऋम से गाथासूची

| गाथा                 | गाथा संस्या |
|----------------------|-------------|
| अज्जीवो पुण णेओ      | 15          |
| अटु चदुणाणदंसण       | 6           |
| अणुगुरुदेहपमाणो      | 10          |
| अवगासदाणजोग्गं       | 19          |
| असुहादो विणिवित्ती   | 45          |
| आसवदि जेण कम्मं      | 29          |
| आसव-बंधण-संवर        | 28          |
| उवओगो दुवियप्पो      | 4           |
| एयपदेसो वि अणू       | 26          |
| एव छन्भेयमिदं        | 22          |
| गइपरिणयाण धम्मो      | 17          |
| चेदणपरिणामो सो       | 34          |
| जह कालेण तवेण य      | 36          |
| जावदियं आयासं        | 27          |
| जीवमजीवं दव्वं       | 1           |
| जीवादी सद्हणं        | 41          |
| जीवो उवओगमओ          | 2           |
| जो रयणत्तयजुत्तो     | 53          |
| जं किचिवि चितंतो     | 55          |
| जं सामण्णं गहणं      | 43          |
| ठाणजुदाण अधम्मो      | 18          |
| णटु चदुघाइकम्मो      | 50          |
| णहुहुकम्मदेहो        | 51          |
| <b>णाणावरणादी</b> णं | 31          |
| णाणं अट्टवियप्पं     | 5           |
| णिक्कम्मा अट्टगुणा   | 14          |
| तवसुदवदवं चेदा       | 57          |

### रे३रे

## अवचूरिजुदो दव्वसंगहो

| तिक्काले चदुपाणा         | 3  |
|--------------------------|----|
| दव्यपरिवट्टरूवो          | 21 |
| दन्वसंगहिमणं मुणिणाहा    | 58 |
| दुविहं पि मोक्खहेउं      | 47 |
| दंसणणाणपहाणे             | 52 |
| दंसणणाणसमग्गं            | 54 |
| दंसणपुरवं णाणं           | 44 |
| वम्माघम्मा कालो          | 20 |
| पणतीससोलछप्पण            | 49 |
| पयडिद्विदि अणुभाग        | 33 |
| पुगालकम्मादीणं           | 8  |
| पुढविजलतेउवाऊ            | 11 |
| बज्झदि कम्मं जेण दु      | 32 |
| बहिरब्भंतरिकया           | 46 |
| मगगगुणठाणेहि य           | 13 |
| मा चिट्ठह मा जंपह        | 56 |
| मा मुज्जह मा रज्जह       | 48 |
| मिच्छत्ताविरदिपमाद       | 30 |
| रयणत्तयं ण वट्टइ         | 40 |
| लोयायासपदेसे             | 22 |
| वण्णरस पंच गंधा          | 7  |
| वदसिमदीगुत्तीओ           | 35 |
| ववहारा सुहदुक्खं         | 9  |
| सद्दो बंधो सुहमो         | 16 |
| समणा अमणा णेया           | 12 |
| सव्वस्स कम्मणो जो        | 37 |
| सुहअसुहभावजुत्त <b>ा</b> | 38 |
| संति जदो तेणेदे          | 24 |
| संमद्सण णाणं             | 39 |
| संसयविमोहविब्भम          | 42 |
| होंति असंखा जीवे         | 25 |

# द्रव्यसंग्रह शब्द कोश

| [अ]                                  |         | अमुत्ति अमूर्त                | 2, 7, 15          |
|--------------------------------------|---------|-------------------------------|-------------------|
| अचवखूअचक्षु                          | 4       | अरिहो—अरिहस्त                 | 50                |
| भच्छंता—अगतिशील, (नहीं चलते          | हुए) 17 | अलोगुत्तो—अलोक कहा है         | 20                |
| अज्जोवो अजीव                         | 15      | अल्लोगागासंअलोकाकाश           | 7                 |
| <b>अ</b> त्थिकाया — अस्तिकाय         | 23, 24  | अवगासदाणजोग्गं—स्थान दे       | ने में            |
| अत्थि—-है                            | 24      |                               | ाम <b>र्थ 1</b> 9 |
| अथ—इसके बाद                          | 30      | अविभागीपुरगलाणुबट्टद्धं — अवि | भागी              |
| अघ — अथ (और) इसके बाद                | 4       | पुद्गल परमाणु स्थि            |                   |
| अधम्मो—अधर्म                         | 15, 18  | अविसेसिदूण —अविशेष करके       | 43                |
| भट्ट —-भाउ                           | 6, 7    | असंखदव्वाणि-असंख्य द्रव्य     | 22                |
| <b>अ</b> हुगुणा—आठ गुणों वाले        | 14      | असंखदेसोअसंख्य प्रदेश         | 10                |
| अटुवियप्पं—आठ प्रकार का              | 5       | असंखा— असंख्य                 | 25                |
| बहु — अर्थों को                      | 43      | असमुहदो-समुद्घात के विन       | 10                |
| अणंत—अनन्त                           | 25      | असुद्धणयाअशुद्धनय से          | 13                |
| अण्णंअन्य                            | 49      | असुहादोअशुभ से                | 45                |
| अण्गदवियम्हि—अन्य द्रव्य में         | 40      | [ आ ]                         |                   |
| अण्णोअन्य, दूसरा                     | 34      | <b>अा</b> इरिओ—आचार्य         | 52                |
| अण्णोण्णपवेसणं — एक-दूसरे में प्रवेश | ī 32    | <b>अ</b> ।उ—आयु               | 3                 |
| अणाण-णाणाणि—अज्ञान और ज्ञान          | 5       | आदस्स-अात्मा का               | 9                 |
| अणुगुरुदेहपमाणी-छोटे-बड़े शरीर       | के      | आदाआत्मा                      | 8, 9, 40          |
| बर                                   | बर 10   | <b>अ</b> ाणपाणो स्वासोच्छ्वास | 3                 |
| अणूअणु                               | 26      | आयासं <del>—</del> आकाश       | 15, 19, 27        |
| अणेयभेओ — अनेक भेदवाला               | 31      | आयासे —आकाश में               | 20, 25            |
| अप्पं — स्वयं                        | 52      | आसवदि —आता है                 | 29                |
| अप्पपरसरूवस्स अपने और पर के          |         | आसवबंधणसंवरणिज्जरमोवख         | [ <del></del>     |
| स्वरूप का                            | 42      | आस्रव-बन्ध-संवर-निर्जर        | । और मोक्ष 28     |
| अप्पणो(आत्मा का), अपना               | 37      | [इ]                           |                   |
| अप्पम्मि-आत्मा में (स्वयं में)       | 56      | इंदिय-इन्द्रिय                | 3                 |
| अप्पा—आत्मा 39, 50, 51,              | 53, 56  | इच्छइचाहता है                 | 48                |
| अप्पाणं-आस्मा को (अपने को)           | 40      | इदरा—इतर (अपर्याप्त)          | 12                |
| अमणा-मन रहित                         | 12      | इदरोदूसरा, अन्य               | 32                |
| *                                    |         |                               |                   |

₹ 6

| २३४                           | श्रमणि | वदा ।                            |    |
|-------------------------------|--------|----------------------------------|----|
| इणमेव-—यही, यह ही             | 56     | कम्मस्सासवणिरोहणे—कर्मास्रव के   |    |
| इटुणिटुअत्थेसु—इष्ट और अनिष्ट |        | रोकने में                        | 34 |
| अर्थों में                    | 48     | कम्मादपदेसाणं — कर्मऔर आत्मा के  |    |
| इव — तरह                      | 24     | प्रदेशों का                      | 32 |
| [3]                           |        | कम्म(सवणं — कर्मास्त्रव          | 29 |
| उज्जोदादवसहिया— उद्योत और     |        | कसायदोकषाय से                    | 33 |
| आतप सहित                      | 16     | काओ—काय 25,                      | 26 |
| उप्पादवयहि-उत्पाद और व्यय से  | 14     | काया—काय (शरीर)                  | 24 |
| उवयोगमओउपयोगमय                | 2      | कारणं—कारण 32,                   | 40 |
| उवओगाउपयोग                    | 44     | कालविजुत्तं—काल को छोड़कर        | 23 |
| उवकोगो — उपयोग                | 4      | कालस्सेगो — काल का एक            | 25 |
| उवझाओउपाघ्याय                 | 53     | कालाणू —कालाणु                   | 22 |
| उत्तं—कहा                     | 23     | कालो—काल 15, 20,                 | 21 |
| उवयारा <del></del> उपचार से   | 26     | किचि — कुछ 55,                   | 56 |
| उवसंहारप्पसप्पदो -–संकोच और   |        | किचूणा—कुछ कम, (किचित् ऊन)       | 14 |
| विस्तार से                    | 10     | केवलं—केवल                       |    |
| [ <b>y</b> ]                  |        | केवलमवि—केवल भी                  | 5  |
| एक्केक्का—एक-एक               | 22     | केवलिणाहे—केवली नाथ में          | 44 |
| एक्केक्के-एक-एक पर            | 22     | [ख]                              |    |
| एगं—एक                        | 49     | खयहेदू—क्षय का कारण              | 37 |
| एयत्तं — एकत्व                | 55     | खलु—निश्चय से                    | 38 |
| एयपदेसो-एक प्रदेश             | 26     | खु—निश्चय से 2, 27,              | 41 |
| एव <del>ं –</del> इस प्रकार   | 23     | , ,<br>[ग]                       |    |
| [ ओ ]                         |        | गंधागंध                          | 7  |
| ओहीअविध                       | 4      | गइपरिणयाण —चलते हुए, (गति        | •  |
| [ <b>क</b> ]                  |        | रूप परिणमित)                     | 17 |
| कत्ता-— कर्ता                 | 2, 8   | गच्छंता —गतिशील, (जाते हुए)      | 18 |
| कट्टमायारं—आकार करके          | 43     | गमणसहयारी—चलने में <b>स</b> हायक | 17 |
| कमसो — क्रम से                | 30     | गहणं — ग्रहण 42,                 | 43 |
| कम्मं—कर्म 29                 | 9,32   | गुरूवएसेणगुरु के उपदेश से        | 49 |
| कम्मपुषभावो—कर्मीका अलग होना  |        | गोदं—गोत्र                       | 38 |
| कम्मणो — कर्मीका              | 37     | [ च ]                            |    |
| कामवागलं—कर्मवदगल             | 36     | च                                | 52 |

|                                  | अवचूरिजु <b>दो</b> | दग्वसंगहो                          | २३५  |
|----------------------------------|--------------------|------------------------------------|------|
| चउपाणा—चार प्राण                 | 3                  | जम्हि जिसमें                       | 41   |
| चउदसहि—-चौदह                     | 13                 | जवह—जपो                            | 49   |
| चवखु — चक्षु                     | 4                  | जस्सजिसके                          | 3    |
| चदु-—चार 6                       | , 30, 49           | जह—जैसे 17,                        | . 18 |
| चदुधा—चार प्रकार का              | 4                  | जहकालेण—जिस समय से                 | 36   |
| चदुविधोचार प्रकार का             | 33                 | जाण—जानो                           | 45   |
| चरणं—चारित्र                     | 39                 | जाणओजानने वाले (ज्ञायक)            | 51   |
| चरमदेहदो-अन्तिम शरोर से          | 14                 | जाणे—जानो 27,                      | 39   |
| चारित्तं—चारित्र 35              | , 45, 54           | जावदियं—जित <b>ने</b>              | 27   |
| वितह—चिन्तन करो                  | 56                 | जावदिये—जितने में                  | 20   |
| चितंतो—विचार करता हुआ            | 55                 | जिणकहियं —जिनकथित                  | 45   |
| चित्तं — चित्त को (हृदय को)      | 48                 | जिणक्खादोजिन द्वारा कथित           | 31   |
| चिट्ठह—चेष्टा करो                | 56                 | जिणवरवसहेण—जिन श्रेष्ठ वृषभ द्वारा | 1    |
| चेदणकम्माण — चेतन कर्मी का       | 8                  | जिणवराजित श्रेष्ठ                  | 24   |
| चेदणपरिणामो —चेतन का परिणा       | a 34               | जिणुत्तं—जिन कथित                  | 46   |
| चेदणभावं — चेतनभाव को            | 9                  | जिणुत्तो — जिन के द्वारा कहा गया   | 29   |
| चेदणभावेण-चेतनभाव से             | 32                 | जीवमजीवं — जीव और अजीव             | 1    |
| चेदणाचेतना                       | 3                  | जीवलक्खणं—जीव-स्वरूप               | 6    |
| चेदा—आत्मा                       | 10, 57             | जीवाजीव                            | 38   |
| चेदि— और इस प्रकार               | 36                 | जीवाजीवविसेसा—जीव और अजीव          |      |
| [ 평 ]                            |                    | के विशेष                           | 28   |
| छदमत्थाणं — छद्मस्थों के         | 44                 | जीवाजीवप्पभेददो—जीव और             |      |
| छप्पण—छह, पाँच                   | 49                 | अजीव के भेद से                     | 23   |
| छब्भेयं – छह प्रकार का           | 23                 | जीवादिसहहणं—जीवादि का श्रद्धान     | 41   |
| छाया— छाया                       | 18                 | जीवादीणंजीवादि को                  | 19   |
| [ ল ]                            |                    | जीवेजीव में 7.                     | 25   |
| जं — जो 31, 43, 46, 47           | , 55, 58           |                                    | 2, 3 |
| जंपह—जल्पन करो,                  | 5 <b>6</b>         | जुंजइलगाता है                      | 52   |
| जइ—यदि                           | 48                 | जुगवंएक साथ                        | 44   |
| जदा—जब                           | 55                 | जूयं — तुमलोग (तुम सब)             | 47   |
| जदिवरवसहो-सब मुनियों में श्रेष्ठ |                    | ·                                  | 28   |
| जदो-जिस कारण से                  |                    | जेग-जिसके द्वारा 1, 29, 32, 36,    |      |
| जम्हा—जिससे 24                   |                    | जेण्हंजैनमत में                    | 19   |

| जो—जो 21, 34, 37, 53                 |         | णिच्चा — नित्य                             | 14   |
|--------------------------------------|---------|--------------------------------------------|------|
| <b>जोरगं</b> — योग्य                 | 31      | णिच्छयं—निश्चय                             | 55   |
| जोगा—योग से                          | 33      | णिच्छयदो—निरुचय से                         | 8    |
| [ झ ]                                |         | •                                          | , 10 |
|                                      | . 51    | णिज्जरा— निर्जरा                           | 36   |
| <b>झाणं</b> — ध्यान 47, 55           | •       | गिम्मणा <i>—</i> म <b>न र</b> हित          | 12   |
| झाणप्यसिद्धीए—ध्यान की सिद्धि        | ,       | णिहिट्ठं—नि <b>दिष्ट</b> किया              | 1    |
| के लिए                               | 48      | णियमा — नियम से                            | 47   |
| झाणरहधुरंधरो—ध्यान रूपी रथ का        |         | णिरदो—लगे रहते <b>हैं</b>                  | 53   |
| धुरन्धर                              | 57      | णिरीहवित्ती — इच्छाओं से रहित              | 55   |
| झाणे— ध्यान में,                     | 47      | णेई—ले जाता है                             | 17   |
| क्षेओ—ध्यान करो                      | 52      | णेओजानना चाहिए 15                          | 37   |
|                                      | 34      | णेमिचंदमुणिणा—नेमिचन्द्र मुनि के द्वारा    |      |
| [ण]                                  |         | णेयंजानना चाहिए                            | 4    |
| ण—नहीं 25, 40,                       | , 44    |                                            | 36   |
| णट्टटुकम्मदेहो—आठ कर्मरूपी शरीर      |         | णेयो — जानो                                | 31   |
| को नष्ट कर दिया                      | 51      | णेव—नहीं 17, 18,                           |      |
| णटुचदुघाइकम्मो—चार घाति कर्मों       |         | णो—नहीं                                    | 7    |
| को नष्ट करने वाला                    | 50      | -                                          | ,    |
| णमोनमस्कार 53,                       | 54      | [ त ]                                      |      |
| णाणं — ज्ञान 4, 5, 6, 41, 42,        | 44      | तं उसको 1, 27, 41, 46,                     | 55   |
| णाण-दंसणज्ञान और दर्शन               | 6       | तत्तियणिरदा —उन तीनों में लीन              | 57   |
| णाणाखंघप्पदेसदो —नाना स्कन्घ         |         | तत्तियमइओउन तीनों सहित 39,                 | 40   |
| प्रदेश वाला                          | 26      | तत्तो — उसके बाद                           | 20   |
| णाणावरणादीणं—ज्ञानावरण आदि का        | 31      | तणुसुत्तधरेण—अल्पश्रुत के धारक             | 58   |
| णाणिस्स—ज्ञानी के                    | 46      | तदा— तब                                    | 55   |
| णामं नाम                             | 38      | तदो — इसलिए                                | 7    |
| णादव्वाजानना चाहिए                   | 23      | तम्हा—उससे 24, 40, 47,                     | 57   |
| णायव्वा—जानना चाहिए                  | 35      | तल्लद्धीएउसे पाने के लिए                   | 57   |
| णिओअपना                              | 39      | <u>.</u>                                   | 57   |
| णिक्कम्मा—कर्म रहित                  | 14      | तवेण — तप के द्वारा                        | 36   |
| णिच्चं—नित्य                         | 53      | तस्स—उसके 53, 54                           |      |
| णिच्छयदो                             |         |                                            | 36   |
| ाणच्छायदा।गश्चय स                    | 39      | U+42/1                                     |      |
|                                      | 39<br>7 | तस्सडणं—उनका झरना<br>तस्जीवा—श्रम जीव      |      |
| णिच्चया—निश्चय से<br>संकाय पत्रिका-२ | 39<br>7 | तस्त्रिय — अनका झरना<br>तस्जीवा — श्रस जीव | 11   |

| 3                                   | प्रवचू <b>रि</b> जुदो | दर्वसंगहो                                    | २३७        |
|-------------------------------------|-----------------------|----------------------------------------------|------------|
| तह—तथा                              | 13                    | दुवियप्पो—दो प्रकार का                       | 4          |
| तिक्काले—तीनों कालों में            | 3                     | •                                            | 47         |
| तिय—तीन                             | 30                    | ु<br>दुविहा—दो प्रकार की                     | <b>3</b> 6 |
| तिविह—तीन प्रकार के                 | 25                    | दुस्सह—द्वेष करो                             | 48         |
| तु—और 41,                           | 42, 44                | देनिदनिदनंदं — देवेन्द्र समूह से वन्दनीय     | 1          |
| _                                   | 25, 26                |                                              | 44         |
| तेणेदे — उससे यह, ये                | 24                    | दोस-संचयचुदा-दोष समूह से रहित                | 58         |
| ते—वे 22,                           | 28, 44                | [घ]                                          |            |
| तोयं—जरू                            | 17                    | धम्माधम्मा—धर्मः अधर्म                       | 20         |
| [ थ ]                               |                       | धम्माधम्मे—धर्मं और अधर्म में                | 25         |
| थिरं—स्थिर                          | 48                    | घम्माणुपेहाप <b>रीसहजओ</b> —धर्म-अनुप्रेक्षा |            |
| थिरो—स्थिर                          | 56                    | और परीषह जय                                  | 3 <b>5</b> |
| थू <b>लो—स्थूल</b>                  | 16                    | धम्मो—धर्म 15,                               | 17         |
| [ द ]                               |                       | धम्मोवदेसणे—धर्मोपदेश में                    | 53         |
|                                     | 6, 43                 | <b>धर</b> ई                                  | 18         |
| दंसणणाणपहाणे—दर्शन और ज्ञान         |                       | [ ठ ]                                        |            |
| में प्रधान                          | 52                    | ठाणजुदाण-स्थान युक्तों को                    | 18         |
| दंसण-णाण-समग्गंपूर्ण दर्शन-ज्ञानी   | 54                    | ठाणसहयारी — स्थिति देने में सहकारी           | 18         |
| दंसणपुरुवं—दर्शनपूर्वक              | 44                    | ठिदिअणुभागा—स्थिति और अनुभाग                 | 33         |
| दंसणसुहणाणवीरियमइओ दर्शन            |                       | ठिया— स्थित हैं                              | 22         |
| सुख, ज्ञान और वीर्य युक्त           | 50                    | [प]                                          |            |
| दट्टा—(दृष्टा) देखने वाले           | 51                    | पंचपाँच 7,                                   | 23         |
| दव्वंद्रह्य                         | 1, 23                 | पंचेंदियपाँच इन्द्रियों वाले                 | 12         |
| दब्वपरिवट्टरूवो—द्रव्य परिवर्तन रूप | 21                    | पच्चवख-परोक्ख प्रत्यक्ष और परोक्ष            | 5          |
| दव्यविमोक्सो—द्रव्यमोक्ष            | 37                    | पज्जत्त-पर्याप्तक                            | 12         |
| दव्वसंगहिमणं—यह द्रव्य संग्रह       | 58                    | पज्जाया—पर्यायें                             | 16         |
| दव्वासवरोहणे—द्रव्यास्रव रोकने में  | 34                    | पण—पाँच                                      | 30         |
| दन्वासवो—द्रव्यास्रव                | 31                    | पणतीस—पैंतीस                                 | 49         |
| दु-भी, और 3, 8, 15, 23,3            | 0, 32,                | पणदस—पन्द्रह                                 | 30         |
| 3                                   | 33, 34                | पदेसा - प्रदेश                               | 25         |
| दुगं—दो,                            |                       | पभणामो कहते हैं                              | 28         |
| दुण्णि—दो                           | 44                    | पभुंजेदि — भोगता है                          | 9          |
| दुरभिणिवेसिवमुक्कं—दुरभिनिवेश रहि   | <b>हत 41</b>          | पयत्तचित्ताप्रयत्न चित्त होकर                | 47         |
|                                     |                       | संकाय पत्रिक                                 | r–?        |

| पयडिद्ठिदअणुभागष्पदेसभेदा—प्रकृति-                             |    | [ब]                               |    |
|----------------------------------------------------------------|----|-----------------------------------|----|
| स्थिति-अनुभाग-प्रदेश के भेद से                                 | 33 | बज्झदि —बांघता है                 | 32 |
| पयडिपदेशा—प्रकृति-प्रदेश                                       | 33 | बंघादोबंघ से                      | 7  |
| परं—दूसरों को, उत्कृष्ट 52,                                    | 56 | बंघो—बन्ध 16.                     | 33 |
| परदो—चारों ओर                                                  | 20 | बल <del>ं —</del> बल              | 3  |
| परमं – परम, (उत्कृष्ट)                                         | 46 | बहिरब्भंतरिकरियारोघो—बाह्य और     |    |
| परमट्ठो <b>—निरचय</b>                                          | 21 | आभ्यन्तर क्रियाओं को रोकना        | 46 |
| परमेट्ठिवाचयाणं — परमेष्ठियों के वाचक                          | 49 | बहुदेसा—बहुत प्रदेश वाला          | 24 |
| पराणि-अन्य, दूसरे                                              | 38 | बहुदेसो—बहुप्रदेश वाला            | 26 |
| परिणामादीलक्खो—परिणामादि लक्ष्य                                | 21 | बहुभैदाअनेक भेद                   | 35 |
| परिणामेणप्पणोआत्मा के परिणामों से                              | 29 | ू<br>[भ]                          |    |
| परिणामो — परिणाम                                               | 37 | भणंति— कहते हैं 24,               | 26 |
| परे—शेष                                                        | 12 | भण्णए—कहलाता है                   | 43 |
| परो—अन्य, द्वितीय                                              | 29 |                                   | 58 |
| पवित्तो—प्रवृत्ति (लगना)                                       | 45 | भवकारणप्पणासट्ठं—संसार के कारण    | •  |
| पहियाणंपियकों को                                               | 18 | के नाश के लिए                     | 46 |
| पाउणदि—पाता है                                                 | 47 | भावबंधो—भावबन्ध                   | 32 |
| पावंपाप                                                        | 38 | भावमोक्खो—भावमोक्ष                | 37 |
| पि—भी                                                          | 47 | भावसंवरो-भावसंवर                  | 34 |
| पुग्गलं—पुद्गल को                                              | 31 | भावाणं—भावों का                   | 43 |
| पुगाल — पुद्गल                                                 | 15 | भावासवो—भावास्रव                  | 29 |
| पुग्गलकम्मप्फलं पुद्गल कर्मों के फल                            | 9  | भावेण-भाव से                      | 36 |
| पुगालकम्मादीणं — पुद्गल कर्म आदि का                            | 8  | भुत्तरसं – फल देकर (भुक्तरस होकर) | 36 |
| पुग्गलजीवा—पुद्गल-जीव                                          | 20 | भावसंवरविसेसा— भावसंवर के विशेष   | 35 |
| पुग्गलजीबाण—-पुद्गल और<br>जीवों को 17.                         | 10 | भेदा—भंद                          | 30 |
| •                                                              | 16 | भेयं-—भेद                         | 5  |
| पुःगलदन्वस्स—पुद्गल द्रन्य की<br>पुढविजलतेउवाउवणफदी—पृथ्वी-जल- | 10 | भोत्ता— (भोक्ता) भोगने वाला       | 2  |
| पुढावजलतं उनाउनणं कदा — पृथ्यान्यलः<br>तेज-वायु और वनस्पति     | 11 | [ <b>#</b> ]                      | _  |
| पुष्णंपुष्य                                                    | 38 | मग्गं—मार्ग (पथ)                  | 54 |
| 4                                                              | 15 | मन्गणगुणठाणेहि — मार्गणा और       |    |
| पुरिसायारोपुरुषाकार                                            | 51 | गुणस्थानों से                     | 13 |
| पुंबस्स— पूर्व के                                              | 30 | मच्छाणं—मछलियों को                | 17 |
| फासा—स्पर्श                                                    | 7  | मदि सुद-ओहीमित-श्रुत-अविध         | 5  |
| संकाय पत्रिका-२                                                |    | ·                                 |    |

|                                     | अवचूरिजुदो     | दव्ब संगही                                   | २३९  |
|-------------------------------------|----------------|----------------------------------------------|------|
| मणपज्जयमन:पर्यय                     | 5              | लोयालोयस्स-लोकालोक के                        | 51   |
| मा—नहीं                             | 48, 56         | लोयायासपदेसेलोकाकाश के प्रदेश में            | 22   |
| मिच्छत्ताविरदिपमादजोगको <b>धा</b> व | :ओ <del></del> | [ <b>a</b> ]                                 |      |
| मिण्यात्व-अविरति, प्रमाद, यो        | ग, क्रोधादि 30 | वंदे—वन्दना करता हैं                         | 1    |
| मुज्झह – मोह करो                    | 48             | वदसमिदीगुत्तीओ— व्रत-समिति-गुप्तियाँ         | 35   |
| मृत्ति—मूर्त्तीक                    | 7              | वदसमिदिगुत्तिरूवंवृत, समिति और               |      |
| मुत्ते — मूर्त्त में                | 25             | गुप्ति रूप                                   | 45   |
| मुत्तो —मूर्त                       | 15             | वट्टइहै                                      | 40   |
| मुणिगाहा—मुनि श्रेष्ठ               | 58             | वट्टणलक्खो—वर्तना लक्षण वाला                 | 21   |
| मुणी — मुनि                         | 47, 52, 54     | वण्ग—वर्ण (रंग)                              | 7    |
| मुयत्त्—छोड़कर                      | 40             | ववहारणया—व्यवहारनय से                        | 45   |
| मोक्खस्स-मोक्ष का                   | 39, 40, 54     | वबहारा-व्यवहार से 3, 6, 7, 9,                | 10.  |
| मोक्खहेउंमोक्ष का कारण              | 47             | , , , ,                                      | 39   |
| [य]                                 |                | ववहारोव्यवहार                                | 21   |
| य और 3, 12, 13, 20,                 | 21, 24, 26     | वादरसुहमेइंदिय—वादर और सूक्ष्म               |      |
| 35, 36, 37, 45                      | • •            | एकेन्द्रिय                                   | 12   |
| [₹]                                 | ,              | वा—अथवा                                      | 10   |
| ∟ र ।<br>रओ—लीन, रत                 | 56             | <b>6 6 6 6 6 7 8 9 9 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1</b> | , 55 |
| रजा—ला, रत<br>रज्जह-–राग करो        | 48             | विगतिगचदुपंचक्खादो-तीन, चार,                 |      |
| रयणत्तयं-राग फरा                    | 40             | पाँत इन्द्रिय                                | 11   |
|                                     |                | विचित्त — विचित्र                            | 48   |
| रयणत्तयजुत्तोरत्तत्रय से युत्त      |                | विवितिज्जो—ध्यान करना चाहिए                  | 50   |
| रयणाणं—-रत्नों की                   | 22             | विणिवित्ती—निवृत्ति (अलग होना)               | 45   |
| रस—रस (स्वाद)                       | 7              | विण्णेओ- जानना चाहिए                         | 29   |
| रासीमिव—राशि के समान                | 22             | विण्णेया—जानना चाहिए 13                      |      |
| [ ਲ ]                               |                | वियाण—जानो                                   | 19   |
| रूवमप्पणोआत्मरूप                    | 41             | विविहयावरेइंदी—विविध स्थावर                  |      |
| रूवादिगु ो—रूपादि गुण वाल           | T 15           | एकेन्द्रिय                                   | 11   |
| <b>ल</b> द्धूण—पाकर                 | 55             | विस्ससोड्ढगई—स्वभाव से ऊर्ध्वगति             | 2    |
| लोगागासं—लोकाकाश                    | 19             | वीरियचारित्तवरतवायारे — वीयं, चरित्र         |      |
| लोगोलोक                             | 20             | और श्रेष्ठ तपाचार में                        | 52   |
| लोयग्गठिदा—लोकाग्र स्थित            | 14             | [स]                                          |      |
| लोयसिहरत्थो—लोक के शिख              |                | संखादिशंख आदि                                | 11   |
| पर स्थि                             | त 51           | संजुत्ता—संयुक्त                             | 14   |
|                                     |                |                                              |      |

| संठाणभेदतपछाया—संस्थान-                                    |      | साहू-—साधु, मुनी 54, 55                            |
|------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------|
| भेद-तम-छाया                                                | 16   | सिद्धा—सिद्ध 14                                    |
| संति—हैं 7, 20                                             | , 24 | सिद्धो—सिद्ध 2, 51                                 |
| संसयविमोहविब्भमविविज्जयं — संशय,                           |      | सिरसा—िशर से 1                                     |
| विमोह और विभ्रम रहित,                                      | 42   | सुद-पुण्णा—श्रतपूर्ण 58                            |
| संसारत्थो— संसारी                                          | 2    | सुद्धं—शुद्ध 6                                     |
| संसारी—संसार में रहने वाले                                 | 13   | सुद्धणया — शुद्धनय से 6, 8, 13                     |
| स—वह 29, 31, 37                                            | , 54 | सुद्धभावाणं —शुद्धभावों का 8                       |
| सडदि—झरते हैं                                              | 36   | मुद्धा—शुद्ध 13                                    |
| सदा—हमेशा                                                  | 57   | सुद्धो—सुद्ध 50                                    |
| सदि—होने पर                                                | 41   | सुहअसुहभावजुत्ता — शुभ और अशुभ                     |
| सदेहपरिमाणो —स्वदेह परिमाण                                 | 2    | भावों से युक्त 38                                  |
| सद्दो — शब्द                                               | 16   | माया स युक्त उठ मुहदेहत्थो — शुभ शरीर में स्थित 50 |
| सपुण्णपावापुण्य-पाप सहित                                   | 28   | सुहदुक्खं—सुख और दुःख को 9                         |
| सम्म-सम्यक् 41                                             | , 42 |                                                    |
| सम्मचारित्तं — सम्यक् चरित्र                               | 46   | 3610 21 113                                        |
| सम्मत्तं-सम्यक्त्व                                         | 41   | 36 84                                              |
| सम्मद्वंसणणाणं—सम्यक्दर्शन-ज्ञान                           | 39   | 30 3                                               |
| समणामन् सहित                                               | 12   | सेसा—शेष 15                                        |
| समब्भसह—अम्यास करो                                         | 47   | सो — वह 2, 3, 17, 18, 20, 21, 25,                  |
| समये—आगम में                                               | 43   | 32, 34, 52, 53                                     |
| समासवदि-पूर्णरूप से आता है                                 | 31   | सोधयंतु—शुद्ध करें 58                              |
| समासेण-संक्षेप में                                         | 28   | सोल—सोलह 43                                        |
|                                                            | 1    |                                                    |
| सन्वदा-सर्वदा                                              | 26   | [ ह ]                                              |
| सन्वण्हुसर्वज्ञ                                            | 37   | हवंति—होते हैं 13, 34                              |
| सञ्बस्स—सब, सभी                                            | 31   | हवे —होबे, हो 55, 56, 57                           |
| सब्बाणुट्टाणदाणरिहं — सभी अणुओं<br>को स्थान देने में समर्थ | 27   | हवेइ—है, होता है 21                                |
|                                                            | 13   | हु निश्चय से 13, 22, 37, 40, 54                    |
|                                                            |      | हेऊ—कारण 34                                        |
| सार्व-साता                                                 | 38   | होंति—होते हैं 11, 25, 33                          |
| साधयदि — साधते हैं                                         | 54   | होइ—होता है 56                                     |
| सामण्णं — सामान्य 6,<br>सायारमणेयभेयं — साकार और           | 43   | होदि—होता है 26, 29, 40, 41                        |
| सायारमणयमय — साकार आर<br>अनेक भेदों वाला                   | 42   | होह—होओ 57                                         |
| ल्हाताचा १६७६ चार्च १९६                                    | _    | 4.6 6                                              |

#### संकाय पत्रिका-२ : श्रमणविद्या भाग दो

सम्पादक मंडल तथा लेखक-सम्पादक

प्रो० रामशङ्कर त्रिपाठी अध्यक्ष, बौद्धदर्शन विभाग

प्रो० लक्ष्मीनारायण तिवारी अध्यक्ष, पालि एवं थेरवाद विभाग

**ढाँ० फूलचन्द्र जैन** अध्यक्ष, जैनदर्शन विभाग

डॉ॰ गोकुलचन्द्र जैन अध्यक्ष, प्राकृत एवं जैनागम विभाग

डाँ॰ पुरुषोत्तम पाठक अध्यक्ष, भारतीयविद्या, संस्कृति एवं संस्कृत प्रमाणपत्रीय विभाग

डॉ॰ ब्रह्मदेव नारायण कर्मा प्राध्यापक, पालि एवं थेरवाद विभाग

भदन्त डी० सोमरतन थेरो पूर्व प्राध्यापक, पालि एवं थेरवाद विभाग डॉ० कमलेश जैन श्री कुन्दकुन्द भारती नई दिल्ली

**डॉ॰ श्रीमती सुनीता जैन** जैन बाला विश्राम आरा

श्री ऋषभचन्द्र जैन देवकुमार जैन प्राच्य शोध संस्थान आरा

## PARISAMVADA: A NEW PUBLICATION SERIES

Parisamvāda forms a series of Research Journals published with the particular aim for bringing to light the important research papers presented and deliberations made in Seminars, Symposia, Conferences etc. organised at the University and attended by eminent scholars and experts of different branches of ancient learning for exploring and analysing the main theme in relevance to recent researches in Humanities and Social Sciences.

#### Vol. 1 बौद्ध एवं अन्य भारतीय योग-साधना

Bauddha evam anya Bhāratīya Yoga-Sādhanā

The volume consists of research papers read at a U. G. C. Seminar. They deal with the Yoga traditions of India in general and Buddhist Yoga in particular. Peginning from the Sādhanā of Gautama the Buddha, the papers cover a wide area of Mahāyāna, Vajrayāna and other schools of Buddhist Yoga developed in India and abroad, and also various Yoga systems of Indian traditions including Psychology and Physical Sciences. Edited by Ramshankar Tripathi, First edition 1981, Royal size pp. 376.

Price Rs. 32.00

## Vol. 2-3 भारतीय चिन्तन की परम्परा में नवीन सम्भावनाएँ

Bhāratiya Cintana ki Paramparā mem Navīna Sambhāvanāen

Parisamvada 2 and 3 entitled as above are devided into two volumes Vol. 2 consists of research papers presented at a U. G. C. Seminar on 'Individual, Society and their relations' and also papers of a local Seminar on 'Social equality in Indian Thought.'

Vol. 3 consists of papers presented at and deliberations of three local Seminars viz. 1) Philosophy of Gandhi, 2) New divisions of Indian Philosophies, and 3) Possibilities of new Philosophies in Indian Thoughts. Edited by Radheshyamdhar Dvivedi.

Vol. 2, First edition 1981, pp. 360. Vol. 3, First edition 1983, pp. 339. Price Rs. 23.00

Price Rs. 46.00

### Vol. 4 जैनविद्या एवं प्राकृत

Jainavidyā evam Prakrita

This volume of the Prisamvāda consists of thirty seven research papers presented at a U. G. C. Seminar organised by the Department of Prakrit and Jaināgama, Faculty of Śramaṇavidyā. The papers, both in Hindi and English have been classified into four sections viz. 1. Jaina Śramaṇa tradition: History, Art and Culture, 2. Jaina thoughts and Social Sciences, 3. Jaina Religion, Philosophy and Sciences, 4. Prakrits, Indian languages and literature, Edited by Dr. Gokul Chandra Jain.

First edition 1987, pp. 336+16.

Price Rs. 50.00

Available at

SALES DEPARTMENT
SAMPURNANAND SANSKRIT VISHVAVIDYALAYA
VARANASI 221002