235 6 311 HT

ાવક વયજાગારકા સાવ <sup>તથા</sup> દેશવિરતિ જવન.



a se fa mit

कायारं थी विकासका

Jain Educationa International

For Personal and Private Use Only

www.jainelibrary.org

#### શ્રી નેમિપદ્મ ગ્રન્<del>થમાક્ષા પુષ્પ ૧</del>

॥ ॐ नमः श्री सिद्धचकाय ॥

તપાગચ્છાધિપતિ–શાસનસમ્રાડ્–સૂરિચક્ર ચક્રવર્તિ–જગદ્શુરૂ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિસ્**રીશ્વર વિનેયા**શ્ શ્રી **વિજયપદ્મસૃરિ** વિરચિતા

# શ્રાવક ધર્મજાગરિકા સાર્થ

**ક્ક** તથા **ક્ક** 

हेशविरति अवन.

5 5 5 S

પોતાની સુપુત્રી બહે**ન મહિના** સ્મરણાર્થે આર્થિક સહાયક **રોઠ. ડાહ્યાભાઇ સાંક્લચંદ** કાપડવાલા. ( ઠે. શાહપુર )

---: પ્રકાશક :---

શ્રી જૈન ગ્રન્થ પ્રકાશક સભાના કાર્યવાહક શા. ઇશ્વરલાલ મૂલચંદ અમુદાવાદ.

(ભેટ.)

### ॥ ભવ્ય જીવાએ નીચેની ભાવના જરૂર ભાવવી જોઇએ ॥

ા હરિગીત છંદ ા

ક્રેસી વીતી ઇમ દ્રંકમાં નૃપ પૂછતાે યાેગી કહે. તારી સમી અડધી જ સારી અર્ધ વિસ્તારી કહે: અર્ધ રાત ઉપાધિ તારે ત્રભુ ગુણાને હું સ્મરૂં. ઉધ્યા પછી તાે બેઉને ના દીસતું રજ આંતરૂં—૧ વૈરાગિના મન ભુવન કે વન અક્ષગ ના કદિ ભાસતા, નિજરમણરંગી ભવ્ય જનને શાંત વચને તારતા: જે શાંતિસુખ છે ત્યાગમાં જે ભાગમાં ના નરપતિ. ક્ષક્ષાપતિ ભિક્ષાપતિમાં શ્રેષ્ઠ છે ભિક્ષાપતિ—ર ધાળા થયા તજ વાળ પણ ધાળી મતિ થઇ કે નહિ ? ઉમર વધી પણ ધર્મકેરી ચાહના વધી કે નહિ? દાંતા પડ્યા પણ આત્મચિતા રજ પડી છે કે નહિ ? તન ખક્ષ ઘટયું પણ ભાેગ તૃષ્ણા તે' ઘટાડી કે નહિ—૩ કરજે વિચારા એમ જોયાં તે સવારે જેમને, તે બપારે કેઈ ચાલ્યા યાદ નહિ શું તે તને; <mark>જોયા ખપાેરે જેમને પરભવ ગયા તે</mark>એા ઘણા, એવા ખધા ભવના પદાર્થી જાણજો હૈ ભવિજના—ઠ સંઘયણ પેહેલું ધારનારા પણ જના ચાલ્યા ગયા, સંઘયણ છેલ્લું તાહરૂં તા હાલ જીવ! તારા કયા; જિમ ખિલાડી દૂધ પીતાં લાકડીના મારને, વિષયરાગી જીવ પણ તિમ મરણ ભયને ના ગણે—પ ક્ષણવારમાં શું કર્મ કરશે ? ખળર તેની ના તને, છાે**ડ આળસ થઈ ઉમગી સાધી લે ઝ**ટ ધર્મને: લગ્નમાં પેદાશમાં તેા ના કરે કદિ વાયદા. ધર્મ કરવામાં કરંતા વાયદા શા કાયદા--- ૬

વિ. સં. ૧૯૯૫

નકલ ૫૦૦

વીર સં. ૨૪૬૫

સુદ્રકઃ મણીલાલ છગનલાલ શાહ. નવપ્રભાત પ્ર**ી. પ્રે**સ, અમદાવાદ્ર

## સર્વ તન્ત્રસ્વતન્ત્ર-શાસનસમ્રાડ્-સૂરિચક્રચક્રવર્ત્ત જગદગુર્ તપાગચ્છાધિપતિ–ભટારક આચાર્ય શ્રીવિજયનેમિસુરીશ્વર:



જન્મ વિગ્સંગ્૧૯૨૯ ગણિપદ વિગ્સંગ્૧૯૬૦ કાર્તિક શુ ૧ મહ્રવા દીક્ષા વિગ્સંગ્૧૯૪૫ કાર્તિક વદ હ પન્યાસપદ વિગ્સંગ્૧૯૬૦ જયેષ્ટ શુ. હ વળા (વલ્લભિપુર) માગશર શુ. ૩ ભાવનગર સરિપદ વિગ્સંગ્૧૯૬૪ વળા (વલ્લભિપુર) જયેષ્ટ શુ. ૫ ભાવનગર

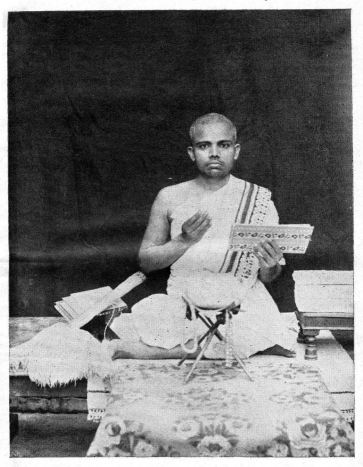
rishna Printery, AhmeJabaJ.

#### ॥ ऑ अह ॥

ાા શ્રી ગુરૂમહારાજના હસ્તકમલમાં સમર્પણ ાા મદીયાત્માહારક, પરમાપકારિ, પરમગુરૂ, સુગૃહીત નામધેય, પૂજ્યપાદ, પ્રાતઃસ્મરણીય, શ્રીગુરૂ મહારાજ!

આપશ્રીજી મધુમતી (મહુવા) નગરીના રહીશ પિતાશ્રી દેવગુરૂ ધર્માનુરાગી શેઠ લક્ષ્મીચંદ અને માતુશ્રી દીવાલીખાઇના કુલદીપક પુત્ર છેા. વિ. સં. ૧૯૨૯ ની કાર્ત્તિક સુદ્ર એકમના જન્મ દિનથી માંડીને લગભગ સાલ વર્ષની નાની ઉંમરે સંસારને કડવા ઝેરની જેવા માનીને અગણ્ય સદ્યુણ નિધાન પરમગુરૂશ્રી વૃદ્ધિવિજયજ (શ્રી વૃદ્ધિચંદ્રજ) મહારાજની પાસે શ્રી ભાવનગરમાં વિ. સં. ૧૯૪૫ ના જેઠ સુદ સાતમે સિંહની પેઠે શૂરવીર બનીને પરમ કલ્યાણકારી અને હૃદયની ખરી આદશાહીથી ભરેલી પ્રવજ્યાને (દીક્ષા) પૂરેપૂરા ઉદ્ઘાસથી થહણ કરીને સિંહની પેઠે સા**ધી** રહ્યા છેા, અને આપશ્રીજીએ અગાધ ખુદ્ધિબલથી જલ્દી સ્વપર સિદ્ધાંતના ઉંડા અભ્યાસ કર્યો, અને ન્યાય વ્યાકરણાદિ વિવિધ વિષયના પુષ્કલ વિશાલ યું<mark>થાની રચના કરોને</mark> સુંદર સાહિત્યસેવા કરવાઉપરાંત અપૂર્વ દેશના શક્તિના પ્રભાવે અભક્ષ્યરસિક, ઉન્માર્ગગામી અગણ્ય મહારાજદિ લબ્ય જવાને સહર્મના રસ્તે દાેરીને હદપાર ઉપકાર કર્યી છે. તેમજ આપશ્રીજીના અગણ્ય સદ્ગુણોને જોઇને માટા ગુરૂભાઈ, ગીતાર્થ શિરામણિ, શ્રમણકુલાવતં-સક, પરમપૂજ્ય, પંન્યાસજી મહારાજશ્રી ગંભીરવિજયજી ગણિવરે તમામ સિદ્ધાંતાની યાેગાેદ્રહનાદિ ક્રિયા વિગેરે યથાર્થ વિધાન કરાવીને મહા પ્રાચીન શ્રી વદ્ધભીપુર (વળા) માં ુ<mark>ુઆપશ્રીજીને વિ. સં. ૧૯૬૦ ના કારતક વદિ સાતમે</mark> ગણિ- પદથી અને માગશર સુદ ત્રીજે પન્યાસપદથી વિભૂષિત કર્યા. અને શ્રી ભાવનગરમાં વિ. સં. ૧૯૬૪ ના જેઠ સુદ પાંચમે તપાગચ્છાધિપતિ, ભદ્વારક, આચાર્ય પદથી અલંકૃત કર્યા. આપશ્રીજી રત્નની ખાણ જેવા શ્રી સંઘની અને તીર્થાદિની સેવા પ્હેલાંની માફક હાલ પણ પૂરેપૂરા ઉદ્વાસથી કરી રહ્યા છા. તથા આપશ્રીજીના અમાઘ ઉપદેશથી દેવગુરૂ ધર્માનુરાગી સંઘવી શેઠ માણેકલાલ મનસુખભાઇ ભગુભાઇ વિગેરે ઘણાંએ ભવ્ય જીવાએ છરી પાલતાં વિશાલ સંઘ સમુદાય સહિત તીર્થાધિરાજ શ્રી શત્રું જયાદિ મહાતીર્થ યાત્રા અંજનશલાકા વિગેરે ઉત્તમ ધાર્મિક ક્ષેત્રામાં લક્ષ્મીના સદુપયાગ કર્યા અને કરે છે. તેમજ આપશ્રીજીએ મારા જેવા ઘણાંએ ભવ્ય જીવાની ઉપર શ્રી જૈનેન્દ્રી દીક્ષા, દેશવિરતિ વિગેરે માક્ષના સાધના દઇને કદી પણ ન ભૂલી શકાય તેવા અનહદ ઉપકારા કર્યા છે અને કરા છા. વિગેરે લાેકાત્તર ગુણાથી આકર્ષાઇને અને આપશ્રીજીએ મારી ઉપર કરેલા અનન્ત ઉપકારોને યાદ કરીને આપશ્રીજીના પસાયથી બનાવેલી શ્રી દેશવિરતિ જીવન સહિત શ્રી શ્રાવકધર્મ જાગરિકા પરમકૃપાલુ આપશ્રીજીના કરકમલમાં સમપી ને હું મારા આત્માને ધન્ય માનું છું, અને નિરંતર એજ ચાહું છું કે આપશ્રીજીના પસાયથી (૧) પ્રાકૃત સંસ્કૃત ગુજરાતી વિગેરે ભાષામાં આવા સાર્વજનિક સરલ ગંથાની રચના કરીને શ્રી સંઘાદિ પવિત્ર ક્ષેત્રાની લક્તિ કરવાના શુલ અવસર (ર) આપશ્રીજી જેવા ગુરૂદેવ (૩) શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનની સેવા (૪) નિર્મલ નિરભિલાષ સંયમ જીવન (૫) પરાપકાર વિગેરે સંપૂર્ણ આત્મરમણતાના સાધના મને નિવેદક : આપશ્રીજીના ચરણકિંકર ભવાલ મળે. નિર્ગુણ વિનેયા**ણ પદ્માની** વંદના.

### તપાગચ્છાધિપતિ–શાસનસમ્રાટ્ -સ્રિચક્રચક્રવર્ત્તિ જગફગુરૂ–આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયતેમિસ્રુરિશ્વર ચરણ કિંકર પિનેયાણુ–વિજયપદ્મસ્રુરિ



જન્મ વિ૰ સં૰ ૧૯૫૫ વૈશાખ સુક ૩ અમકાવાક દીક્ષા વિ૰ સં૰ ૧૯૭૧ માગશર વદ ૫ તલાજા (શાભાવડ) ગણિપક વિ૰ સં૦ ૧૯૮૨ કાગણ વદ ૫ પાટણ પંન્યાસપક વિ૦ સં૦ ૧૯૮૨ કાગણ વદ ૧૧ પાટણ ઉપાધ્યાયપક વિ૦ સં૦ ૧૯૮૮ મહા સુક ૫ સેરીસામહાતીર્થ આચાર્ય પદ વિ૦ સં૦ ૧૯૯૨ વૈશાખ સુક ૪ અમકાવાક

## બીજ આવૃત્તિની પ્રસ્તાવના.

-----

॥ ओँ नमः श्री समीष्टदेवादिवर्गाय ॥ ॥ णमो णमो पच्चूसाहिसरणिज्जणामधेय-परमोवयारि गुरुवरसिरिणेमिसूरीणं ॥

( आर्यावृत्तम् )

तित्थुद्धारविणोए-णिम्मलचरणे महप्पहावहु ॥ पडिबोहियरायाई-गुणिजणगणपूर्यणिज्जपए ॥१॥ बसिऊण सया जेसिं-सीयल्लायाइ मुत्तिमग्गस्स॥ लहुसाहणा करेमि-णमामि गुरू"णेमिसूरिंदे"॥२॥

ધર્મ ત્રીર પ્રિય ખંધુઓ ! શ્રી શ્રાવક ધર્મ જાગરિકા એટલે શું ? કયા પ્રસંગે કેવા રૂપમાં કયા મુદ્દાથી અનાવી ? વિગેરે પ્રશ્નોના સ્પષ્ટ ખુલાસા મેં પહેલી આવૃત્તિની પ્રસ્તાવનામાં કર્યો છે. તેથી અહીં તે જણાવવાની જરૂરિયાત છેજ નહિ. કૃષ્ઠત ખીજી આવૃત્તિમાં કયા પ્રસંગે કયા કારણથી કેવા રૂપમાં કયા વધારા કર્યો છે, તે બાબત ઢુંકામાં જણાવવાની છે. તે આ પ્રમાણે—(પહેલી આવૃત્તિમાં છપાયેલી અશુદ્ધિઓને સુધારી છે. (ર) તેતાલીસમા પાને પચાસમા શ્લાકના વિવરણમાં પ્રભુદ્દેવની પૂજા કરવાના અવસરે આપેક્ષિક વિચારે કરીને અમુક અંશે બારે વ્રતાની આરાધના થાય છે, આ વાત સરલ પદ્ધ તએ સમજાવી છે. (૩) પર થી પપ સુધીના શ્લાકના વિવરણમાં અષ્પ્રકારી પૂજાના દર્શાતા આપ્યા છે. (૪) એક-સઠમા શ્લાકના વિવરણમાં પત્થર અને મૂર્ત્તિ આ બે એક સરબા કહેવાયજ કેમ ? આ વાત સચાટ સમજાવવાને જરૂરી

એ દાખલા આપ્યા છે. (પ) ખેડાતેરમા શ્લાકના વિવરણમાં સાત્ત્વિકી પૂજા વિગેરે પૂજાના સ્વરૂપને જણાવનારા સંસ્કૃત શ્લોકા સાક્ષિપાઠના દેવાના ખ્હાને જણાવ્યા છે. (६) પંચા-તેરમા <sup>શ્</sup>લાકના વિવરણમાં ત્ર**ણ અ**વસ્થાના સ્વરૂપ અને ટાઇમને જણાવવામાં સાક્ષિપાઠ દીધા છે અને રાજ્યાદિ અવસ્થા કઈ રીતે ભાવવી ? આના સ્પષ્ટ ખુલાસા ટુંકામાં જણાવ્યા છે. (૬) આગળ કેટલાએક <sup>શ્</sup>લાેકામાં જણાવે<mark>લી ખીનાને અંગે</mark> જરૂરી સાક્ષિપાઠા દઇને ૨૦૯ મા <sup>શ્</sup>લાકના અર્થની ટીપણીમાં પ્રસિદ્ધ સરલ ટીકાકાર પૂજ્યશ્રી મલયગિરિજી મહારાજની અને શ્રીપ્રજ્ઞાપનાસૂત્રની એાળખાણ કરાવી છે. (૭) અસા અઠ્યાવીસમા શ્લાકના વિવરણમાં કંડરીકનું દર્શાત દઇને દાક્ષિ-જ્યતા ગુણુનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું છે, અને સમજુ શ્રાવકાએ દ્વાંપાના સમયમાં ધૈર્ય રાખી કેવા વિચાર કરવા ? આ વાતન એક દીવાનનું દર્ષાંત દર્ધને સ્પષ્ટ સમજાવી છે. (૮) ખેસા ચ્યાગ ત્રીસમા <sup>જ</sup>લાકના વિવરણમાં અહુજ જરૂરી માર્ગાનુસારીના ૩૫ ગુણા વિસ્તારથી જણાવ્યા છે, તેમાં પ્રસંગે સાત્ત્વિકાદિ ત્રણ પ્રકારના પુરૂષોના ગુણ વિગેરેની બીના જે જણાવી છે. તે અહજ યાદ રાખીને વર્ત્તનમાં મૂકવા જેવી છે. ધર્માદા વિગેરે ખાતાની રકમાેના ઉપયાગ કઇ રીતે કરવા ! જેથી શ્રી સંઘાદિમાં જરૂર સંપ–શાંતિ વધે, આ પણ સૂચના કરી છે. (૯) દાનધર્મને સમજાવતાં ૨૪૭ મા <sup>શ્</sup>લાકના વિવરણમાં શ્રી ભગવતીજી સૂત્રના ઘણાજ જરૂરી સાક્ષિપાઠ દીધા છે. (૧૦) અસોને ઓગણપચાસમા <sup>શ્</sup>લાકના વિવરણમાં ઉકાળેલા પાણીને હારવા વિગેરેમાં જરૂરી સૂચના કરી છે. (૧૦) ખસાને પચાસમા શ્લાકના વિવરણમાં ૨૨ અભલ્ય અને ૩૨ અનં તકાયની સરલ

અને જાણવા જેવી ખીના જણાવીને, તેના ત્યાગ કરવાની સૂચના કરી છે. (૧૧) ૨૯૧ મા શ્લોકના વિવરણમાં સંચમરાગ અને સંચમરાગી જીવનું સ્વરૂપ જણાવ્યું છે. (૧૨) ૩૫૭ મા શ્લોકના વિવરણમાં એલેક્ઝાંડરનું બાધ દાયક દર્ષાત દીધું છે, ત્યાર બાદ દીવાલી પર્વના મુદ્દો અને તે વખતે કરવા લાયક કત્તે વ્યાની સૂચના કરી છે. (૧૩) ૩૯૨ મા શ્લોકના વિવરણની ટીપણીમાં સાનાના આઠ ગુણા પૂજ્યશ્રી આચાર્ય લગવંતમાં દુંકામાં ઘટાડીને તેમના પીતવર્ણ સ્પષ્ટ સમજવ્યા છે. (૧૪) ૪૦૧ મા શ્લોકના વિવરણમાં ધર્મવીરના વિચારા અને માહને હરાવનારી શીખામણ રૂપે પ્રભુએ કહેલી ૧૩ ભાવના દુંકામાં જણાવી છે. (૧૫) ૪૦૩ મા શ્લોકના વિવરણમાં ઇલાચીપુત્રની કથા દુંકામાં જણાવી છે.

(૧૬) રાતે વિચારવા જેવા-૪૧૬ થી ૫૦૩ સુધીના ખાસ જરૂરી ૮૮ શ્લોકા વધાર્યા છે, તેમાં વિસ્તારથી મૈત્રી વિગેરે ભાવનાનું સ્વરૂપ અને આઉખાને ઘટવાના મુખ્ય સાત કારણા, તથા આયુષ્ય કર્મના ભેદ વિગેરેનું વર્ણન કરતાં વૈરાગ્યમય શ્રી ગજસુકુમાલ સુનિરાજનું વર્ણન, કયા છવા કયારે કઇ રીતે કેવું આયુષ્ય કયા કારણથી આંધે? આ સવાલના સ્પષ્ટ જવાબ, અબાધાકાલ, 'મતિ એવી ગતિ' અને ' ગતિ એવી મતિ' આની ઘટના, બે દષ્ટાંત સહિત છએ લેશ્યાનું અને તે તે લેશ્યાવાળા છવાનું સ્તરૂપ તથા લેશ્યાનું ફલ જણાવ્યું છે. (૧૭) પ૦૫મા શ્લોકના વિવરણમાં આત્માએ કરેલી ધાર્મિક પેદાશનું સરવૈયું કાઢતાં પાતે પાતાને પૂછેલા મુખ્ય ૮ પ્રશ્નોના વિસ્તારથી ખુલાસા કર્યા છે. અહીં પ્રસંગે વૈરાગ્યના બાધ દેનારૂં બેગમનું દૃષ્ટાંત પણ દીધું છે, અને

ર્શાંક કરવા લાયક જીવા કયા? અને નહિ શાક કરવા લાયક જીવા કયા ? આનું સ્પષ્ટ સ્વરૂપ સાક્ષિપાઠ દર્દને જણાવ્યું છે. હવે આ ગ્રંથની સાથે જોડેલા દેશવિરતિ જીવનને અંગે প इरी જ खावुं धुं. (१) आरे बता से शी वस्तु छे ? (२) તે દરેકનું સ્વરૂપ શું ? (૩) તેને કેમ લેવા, અને પાળવા ? (૪) અને તેમ કરવામાં શા લાભ ? (૫) પ્હેલાંના કાલમાં ચ્યા વ્રતાની કાેે કેવી રીતે સાધના કરી ? તેમ કરતાં તેમ**ો** રીતે તૈયાર કરી શકાય ? વિગેરે બીના હાલ દેશવિરતિ ધર્મને પામનારા શ્રાવકોએ અને પામેલા શ્રાવકોએ જરૂર સમજવીજ **જોઇએ, આ મુદ્દા**થી અને શેઠ ચીમનભાઇ લાલેભાઇ તથા શેઠ ડાહ્યાભાઈ સાંકલચંદ અને શા. ચીમનલાલ ગાેકલદાસની વિનંતિથી પૂજ્યપાદ પરમાેપકારી શ્રીગુરૂ મહારાજના પસા-**થે આ** શ્રી દેશવિરતિ જીવન નામના ગ્રાંશ અનાવ્યાે છે. આ ખંને બંધાની રચના વિગેરેમાં અનાગ્રહી, ગુણ્ત્રાહી વિભુધ વાચક વર્ગને યાગ્ય ભૂલ માલમ પડે, તા તેમણે કુપા કરીને ખૂશીથી વિના સંકાેચે જણાવવી. જેથી બીજી આવૃત્તિમાં સુધારા થઈ શકે. છેવટે જરૂરી સૂચના એ**જ** કરવી ઉચિત છે કે, ભવ્ય જીવા આ ખંને ચંથાને ગુરૂગમથી મનન પૃશ્કિ સમજીને પાતાનું જીવન નિર્મલ અનાવે અને ભવિષ્યમાં સકિતપદ પામે એજ હાદિ ક ભાવના.

નિવેદક :--

સુગૃહીતનામધેય પરમાેપકારિ પૂજ્યપાદ પ્રાત:સ્મરણીય શ્રી ગુરૂ નેમિસૂરીદ્વર ચરણકિંકર વિનેયાણ

વિનેયાશુ વિજયપદ્મસુરિ :

## અનુક્રમણિકા

| ગાથાંક         | પૃષ્ <mark>દાંક</mark> | વિષય                                        |
|----------------|------------------------|---------------------------------------------|
| ٩              | ٩                      | મ ગલાચરણ તથા અભિધેયાદિ.                     |
| ર              | ર                      | જાગરિકાનાે અર્થ તથા પ્રકાર                  |
| 3-8            | 3-Y                    | ધર્મજાગરિકાને৷ અર્થ                         |
| \$             | ૫–૬                    | ધર્મ જાગરિકાનાે સારાંશ.                     |
| <b>७-८</b>     | <b>૭</b> ૧૦            | ધર્મ <sup>°</sup> જાગરિકા કેવી રીતે કરવી.   |
| ૯              | 9 0                    | ધર્મની વ્યાખ્યા.                            |
| 9 0            | ૧૧                     | કાનું જાગવું ઉત્તમ <b>.</b>                 |
| 99             | ૧૨                     | ધર્મી જેનાનું વર્તન કેવું હેાય તે.          |
| ૧૨             | 93                     | ધર્મના ઉપદેશનાે હેતુ તથા લા <b>લ.</b>       |
| ૧૩             | ૧૪                     | શ્રાવકનાે અર્થ.                             |
| ૧૪             | ૧૫                     | શ્રાવકે શું કરવું.                          |
| ૧૫             | ٩ ۶                    | શ્રાવકે કયારે જાગવું તથા શું કરવું.         |
| 9 <b>६-9</b> 6 | १७–२०                  | નમસ્કાર સ્મરણ તથા દ્રવ્યાદિની               |
|                |                        | વિચારણા વ <b>ગેરે.</b>                      |
| २०             | २०                     | પ્રતિક્રમણ કરવાનાે મુદ્દો.                  |
| ર૧             | ર ૧                    | પ્રતિક્રમણ કેવા સ્વરે કરવું.                |
| २२             | <b>ર</b> ૨             | શુભ ભાવનાનું ફળ.                            |
| <b>ર</b> ૩–૨૪  | <b>२२-२</b> ४          | પ્રતિક્રમણના છ આવશ્યક <b>થી થતી</b>         |
|                |                        | શુદ્ધિ તથા ફલ જ્ણાવે છે.                    |
| રપ             | ૨૪                     | પ્રતિક્રમણ કરી ધર દેરાસરમાં                 |
|                |                        | જઇ શું કરવું તે જાણાવે છે.                  |
| २६             | २४                     | પચ્ચખ્ખાણુના પ્રકાર.                        |
| २७             | રપ                     | શ્રાવકે પૂજા માટે દેરાસર જતા <mark>ં</mark> |
|                |                        | સ્નાનાદિ કેવી રીતે કરવાં.                   |
|                |                        |                                             |

| ગાથાંક         | પૃષ્ <mark>દાંક</mark> | વિષય                                     |
|----------------|------------------------|------------------------------------------|
| २८-२५          | २६-२८                  | ત્રણ નિસિહીનું સ્વરૂપ.                   |
| 30             | २८                     | <b>૧૦૫૦ન શરૂ કર્યા પહેલાંની વિધ</b> .    |
| ૩ <b>૧</b> –૩૨ | २८-३०                  | દ્રવ્યપૂજાની શરૂઆત.                      |
| 33             | 30                     | પ્રભુના કયા કયા અંગે પૂજા કરવી           |
|                |                        | તેનાં નામ.                               |
| 38             | 39                     | અંગુડાની પૂજા કરતાં કેવી                 |
|                |                        | ભાવના ભાવવી તે.                          |
| <b>૩</b> ૫     | 39-32                  | પ્રભુના ઢી ચણની પૂજાની ભાવના.            |
| 3 5            | <b>3ર</b>              | પ્રભુના હાથના કાંડાની પૂજા               |
|                |                        | કરવાનું કારણ.                            |
| 30             | 33                     | પ્રભુના ખભાની પૂજા કરવાનું કારણ.         |
| 3 (            | 38-34                  | પ્રસુના મસ્તકની શિખાની પૂજા              |
|                |                        | કરવાનું કારણ.                            |
| 36             | ૩ <b>૫−૩</b> ૬         | <b>પ્રભુ</b> ના લલાટે પૂજા કરવાનું કારણ. |
| 80             | 3 5-30                 | પ્રભુના કંઠે તિલક કરવાનું કારણ.          |
| ४१             | 30-36                  | પ્રભુના હૃદયની પૂજા કરવાનું કારણ.        |
| <b>82</b> –83  | 31-36                  | પ્રભુની નાલિએ પૂજા કરવાનું કારણ.         |
| 88             | ४०                     | નવ અંગે પૂજા કર્યા પછીની વિધિ.           |
| ४५             | 80                     | અષ્ટ પ્રકારી પૂજા કરતાં કેવી ભાવના       |
|                |                        | રાખવી.                                   |
| 84             | <b>૪</b> ૧             | દીપ પૂજાની ભાવના.                        |
| ४७             | ४१–४२                  | સાથીએા કરવાનું પ્રયાજન.                  |
| 84             | ४२                     | અક્ષત પૂજાની ભાવના.                      |
| ४६             | 83                     | નૈવે <b>દ્ય પૂ</b> જાની ભાવના.           |
| ૫૦             | ४३–४७                  | ફ્લપૂજાની ભાવના. ત <b>થા</b> પૂજા કરતાં  |
|                |                        | <b>થ</b> તી ખાર વ્રતની આરાધનાની સમજીતી.  |

| ગાથાંક         | <b>પૃ</b> ષ્ટાંક                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | વિષય                                                                  |
|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| પ૧             | 18E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | પ્રભુની પૂજામાં હિંસાદિ દેષો કહેના <b>રને</b> ં                       |
| ,              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | જેવાય. 💝 💛                                                            |
| પર             | ૫૦–૫૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | જલપૂજા હેપર ેસામશ્રીનું દર્ણતે,                                       |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ચન્દનપૂજા ઉપર જયસૂર રાજાનું દર્શાંત                                   |
| •              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | તથા પુષ્યપૂજા ઉપર લીલાવતીનું દર્શત.                                   |
| પુર            | પહ-૬૪                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | धूपपूर्ल अपर विनयंधर राजानं                                           |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | તથા દીપપૂજા ઉપર જિનમતિ ને ધન                                          |
|                | 58-5 <b>&amp;</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | શ્રીનું દ્રષ્ટાન્ત.<br>અક્ષતપૂજા ઉપર કીરયુગલનું તથા                   |
| પેજ            | ₹8-4€                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | અક્ષતપૂર્ગ હપર કારકુગલનું તથા<br>નૈવેદાપૂર્ભ ઉપર હલીરાજાનું દર્શાન્ત. |
| ૫૫             | <b>६</b> ८–७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | કલપૂજા ઉપર કીર યુગલ, દુર્ગતાના <b>રી</b>                              |
| 44             | 46-01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | વગેરેનું દેશાનત.                                                      |
| પે <b>દ</b>    | ૭૧ <i>–</i> <b>૭</b> ૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | જિનેશ્વરની પ્રતિમાની પૂજા કરવાનું                                     |
| *,             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | કારેણ.                                                                |
| પુહ            | હર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | પ્રસુતી પ્રતિમાના દર્શનનું પ્રયોજન.                                   |
| પંડે           | ७३-७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | આકૃતિની ઉપયોગિતા.                                                     |
| 46-60          | <b>૭</b> ૪-૭૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | પ્રતિમાપૂજન ઉપર વ્યાપકવાદીઓના મત                                      |
| <b>६</b> १     | ७६-७७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | પ્રતિમા જડ પત્થર છે તેવું કહેનારને                                    |
|                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | જવાય.                                                                 |
| ६२             | <b>७७–७</b> ८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | પ્રભુના દર્શ'નના અલૌકિક પ્રભાવ.                                       |
| <b>§3</b> ,}   | <u>.</u> . ७८ -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | પ્રતિમાનું માહાત્મ્ય.                                                 |
| 48             | . ૭૯                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | જિનભક્તિનું ઉત્કૃષ્ટ ફળ.                                              |
| <b>६५</b> -६७  | ८०-८२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | પ્રભુ પૂજા વિષે આગમાની સાબિતી                                         |
| ६८-७२ 🛒        | 22-25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | સાત્વિક આદિ ત્રણ પ્રકારની ભકિતનું                                     |
| All Maria      | And the second of the second o | ્ <b>સ્વરૂપ.</b>                                                      |
| <b>૭૩–૭૫</b> ે | <b>८६−७</b> ०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ત્રણ અવસ્થાનું સ્વરૂપ તથા ભાવના.                                      |

| ગાથાંક                    | પૃષ્ <b>દાં</b> ક         | વિષય                                                                                                      |
|---------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ७६                        | <b>૯०–</b> ૯१             | પ્રભુપૂજાની આવશ્યકતા <b>અને ફલ</b> .                                                                      |
| 99-60                     | <b>૯</b> ૧–૯૪             | ચૈત્યવ દનના પ્રકાર તથા વિધિ.                                                                              |
| <b>८</b> १–१३१            | <b>૯४–</b> १२ <b>૯</b>    | પ્રભુ આગળ કેવી કેવી <b>ભાવના તથા</b><br>સ્તુતિ કરવી તેનું વિસ્તાર પૂર્વક વ <b>ર્ણન.</b>                   |
| १३२                       | १२७                       | ગુરૂવ દનનું સ્વરૂપ.                                                                                       |
| <b>૧૩</b> ૩–૧૩૪           | १३०–१३२                   | ગુરૂ કેવા હેાવા જોઇએ તે વિષે.                                                                             |
| ૧૩૫                       | 93 <b>2</b>               | ગુરૂના યથાર્થ ગુણાનું વર્ણુ <b>ન</b>                                                                      |
| 935-936                   | 93 <b>२</b> -93४          | ગુરૂની જરૂરીયાત શા માટે તે જણાવે છે.                                                                      |
| १३६–१४२                   | 93 <b>4</b> –9 <b>3</b> 5 | <b>ગુ</b> રૂની ભાવ દયાનું વર્જુ <b>ન</b> .                                                                |
| १४३                       | १३७                       | <b>ગુ</b> રૂ વચનતાે પ્રભાવ.                                                                               |
| <b>૧૪૪</b> –૧૫૧           | <b>૧૩</b> ૮–૧૪૩           | કુગુરૂ તથા સદ્દગુરૂનું વર્ણન.                                                                             |
| ૧૫૨                       | १४४                       | ગુરૂવ દનના ફલનું દષ્ટાન્ત.                                                                                |
| ૧૫૩–૧૫૬                   | १४५–१५६                   | પ <sup>ર</sup> ચખ્ખાણુના <b>ભાં</b> ગાનું સ્વરૂપ ત <b>થા</b>                                              |
| ૧૫ <b>૭–</b> ૧૫૯          | ૧૪૭–૧૪૯                   | ગુરૂવ દનનું સ્વરૂપ.<br>ગુરૂ પાસે શ્રાવકે વ્યાખ્યાન સાંભળતાં<br>કેવી રીતે એસવું. તથા કેવી રીતે<br>ન એસવું. |
| <b>૧૬</b> ૦–૧૬૬           | <b>૧૫</b> ૦–૧૫૫           | આગમનનું સ્વરૂપ તથા  તે <b>ની મહત્તા</b><br>તથા અન્ય શાસ્ત્રોની <b>ગ્રે</b> ષ્ઠતા                          |
| 95७-95८                   | १५५१५८                    | આગમ નહિ સાંભળનારા શું શું<br>જાણતા નથી તેનું સ્વરૂપ.                                                      |
| १६७                       | ૧૫૮–૧૫૯                   | આગમ <b>થી</b> અલગ રહેનારની કેવી દશા<br>થાય છે તે <b>જ</b> હ્યાવે છે.                                      |
| <b>૧</b> ૭૦–૧૭૧           | १५૯–१६०                   | જિનવાણી સાંભળવાથી થતા લાભ.                                                                                |
| ૧ <b>૭</b> ૨– <b>૧</b> ૭૩ | १६०-१६१                   | જિનવાણીની અપૂર્વ મીઠાશ.                                                                                   |
| <b>૧७</b> ૪–૧७૬           | १६२–१६३                   | જિનવાણીથી થતી ઇષ્ટ પ્રાપ્તિ ઉપર<br>અવ <b>ંતી સુકુમાલનું દ</b> ષ્ટાન્ત.                                    |

| ગાથાંક          | પૃષ્ય <del>ાંક</del>     | વિષય                                                                    |
|-----------------|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| <b>૧७७–૧૮૧</b>  | १६३–१६७                  | શય્ય ભવસૂરિ આદિનાં દષ્ટાન્તાે.                                          |
| १८२             | १६७                      | શ્રાવક કેવા ભાવ <b>થી વ્યાપાર કરે તે</b><br>જણાવે છે.                   |
| १८३             | १६८                      | શ્રાવકે કયા વ્યાપાર ન કરવા તથા<br>કેવી રીતે વેપાર કરવા તે જણાવે છે.     |
| <b>૧૮૪–૧૮</b> ૬ | १६५–१७०                  | વ્યવહાર શુદ્ધિના અર્થ તથા <b>તેથી</b><br>થતા ફાયદા.                     |
| <b>૧</b> ૮৩     | ૧૭૧                      | અન્યાયનું ફ્લ.                                                          |
| 944             | ૧ <b>૭</b> ૧–૧૭૨         | લાેબાના વિચાર.                                                          |
| १८६-१६०         | <b>૧७</b> ૨–૧७૩          | અન્યાયી જીવાેની દશા.                                                    |
| ૧૯૧             | १७३–१७४                  | કર્મો બાંધતાં ચેતવાની જરૂર                                              |
| ૧૯૨             | १७४–१७५                  | અત્તાન અને માહયી છવા કેવાં કાર્ય                                        |
| •               |                          | કરે છે. તે જણાવે છે.                                                    |
| <b>ે</b> ૧૯૩    | ૧ <b>૭</b> ૫–૧૭૬         | વિવેકીએ પાપ કાર્ય કરતાં કેવી<br>વિચારણા કરવી.                           |
| ૧૯૪             | <b>૧७</b> ६− <b>1</b> ७७ | નરકનું આયુષ્ય કયા કાર્યોથી બ'ધાય<br>તે જણાવે છે.                        |
| ૧૯૫             | 9 99                     | નિર્યેચ ગતિમાં જવાનાં કારણાે.                                           |
| ૧૯૬             | १७८                      | મનુષ્ય અને દેવગતિમાં જવાનાં કારણાે.                                     |
| 9 ୧୯            | १७८                      | શ્રાવકે કેવું કાર્ય કરવું તથા કાેની<br>સોબત ન કરવી તે જણાવે <b>છે.</b>  |
| ૧૯૮–૨૦૨         | १७६-१८२                  | નીચની સાેબત કરવી નહિ તેની <b>દ</b> ષ્ટાન્તાે<br>પૂર્વક સમ <b>જા</b> તી. |
| <b>२०३–२०</b> ४ | १८२–१८४                  | ગુહ્યુવ'ત પુરૂષેાની સેાબત <b>થી થ</b> તા<br>લા <b>લના દ</b> પ્ટાંતાે.   |
| २०५             | 948                      | સત્સંગના લાલ.                                                           |

| ગાથાંક                   | પૃષ્યાંક<br>•                | વિષય                                      |
|--------------------------|------------------------------|-------------------------------------------|
| २०६ 🚬 🔑                  | ૧૮૫ 💮                        | ં ઉત્તમ પુરૂષો ૃસોય <u>ા સમાનું છે તે</u> |
| 5 ." .:                  | 5                            | જણાવે છે.                                 |
| २०७                      | 9 ८ ५                        | સાચી આંખ કઇ છે?                           |
| २०८-२०५                  | 925-926                      | વસ્તુપાલ મંત્રીશ્વરની <b>ગુ</b> ણીસંગની   |
|                          |                              | ભાવના.                                    |
| <b>૨૧૦–</b> ૨૧૧          | १६०-१६१                      | સોળતને અનુસારે ફલ થાય છે તેની             |
|                          | :                            | દર્શત પૂર્વક સમજાતી.                      |
| <b>૨</b> ૧૨ <b>–૨</b> ૧૩ | ૧ <b>૯૧–૧૯</b> ૨             | ે ગુણી જનની સાેેેબતની શ્રેષ્ટતા. 🦠 💎      |
| <b>૨૧૪</b> –૨૧૬          | ૧૯૩ <b>–</b> ૧૯૪             | નિર્ગુણી જનની સાેેેબતથી <b>થ</b> તા       |
|                          |                              | દાેષાના દેશાન્તા.                         |
| <b>૨</b> ૧७ <b>-</b> ૨૧૮ | ૧૯૫–૧૯૬                      | <b>એ પે</b> ાપટનું ૬ષ્ટાન્ત.              |
| ર ૧૯                     | ૧૯૬                          | સત્સંગના લાભ.                             |
| <b>૨૨</b> ०–૨૨૪          | १ <b>८७-२०</b> ०             | સત્સંગ વિના સુખને ચાહનારની મૂર્ખતા        |
| <b>૨</b> ૨૫              | २००                          | સત્સંગ ઉપર દિવાકરનું દષ્ટાંત.             |
| २२६–२२७                  | २०१–२०२                      | ત્રણ મિત્રાેના ઉપતય.                      |
| 224                      | २०२–२१५                      | શ્રાવકે ઉત્તમ જનની સાેેેબત કરવી           |
|                          |                              | તથા દાક્ષિણ્યતા રાખવી <b>તેના ઉપર</b>     |
|                          |                              | ક્ષુક્ષક કુમાર વગેરેનાં દષ્ટાન્તાે.       |
| રરહ                      | २१५–२३०                      | શ્રાવકને હિત શિક્ષા તથા માર્ગાનુસા-       |
|                          |                              | રીના ૩૫ બાેલ.                             |
| २३०                      | २३०–२३१                      | સાચા શ્રાવકા હિતશિક્ષા ન ભૂલે તે વિષે     |
| <b>૨૩૧–૨૩૨</b>           | २३१–२३ <b>२</b>              | શુદ્ધ વ્યવહાર સાચવ્યા પછી શ્રાવકે         |
|                          |                              | ભોજન કર્યા પહેલાં <b>શું શું કા</b> ર્ય   |
| 17.13                    |                              | કરવાં તે જણાવે છે.                        |
| <b>ર</b> ૩૩              | <b>ર</b> ૩૩                  | ુ મુનિને કેવી રીતે નિમ'ત્રણ કરવું.        |
| २३४                      | <b>२३४</b> : <sup>(())</sup> | ે મુનિને વ્હારાવતા સાવધાની રાખવા વિષે     |
|                          |                              |                                           |

| ગાથાંક          | પુષ્ટાં <del>ક</del> | વિષય                                            |
|-----------------|----------------------|-------------------------------------------------|
| <b>૨૩૫–૨૩</b> ૬ | २३४-२३६              | ગ્રાહક સુપાત્રના ચાર ભેદ.                       |
| २३७–२३८         | 235-236              | મુનિરાજને દાન આપવાનું ફલ.                       |
| <b>૨</b> ૩૯     | <b>ર</b> ૩૮-૨૩૯      | શ્રાવક મુનિને સંદેષ આહાર કયારે                  |
|                 | H. Carlotte          | આપે તે વિષે.                                    |
| २४०–२४२         | <b>૨</b> ૩૯–૨૪૨      | ોાચરીમાં ઉત્સર્ગ તથા અપવાદ માર્ગ <del>તું</del> |
|                 |                      | સ્વરૂપ.                                         |
| २४३             | <b>२४२–२४</b> ३      | શ્રાવકે સાધુને અકલ્પ્ય પદાર્થ ન                 |
|                 |                      | દેવા વિષે.                                      |
| २४४-२४६         | २४३-२४५              | શ્રાવકના પ્રકાર.                                |
| २४७–२४८         | २४५–२४८              | અકલ્પ્ય દાન કયારે હિતકર અને કયારે               |
|                 |                      | અહિતકર હેાય તે કહે છે.                          |
| २४६             | २४८–२५०              | પાણી અચિત્ત કયારે થાય !                         |
| २५०             | २५०–२६३              | અભક્ષ્ય અન તકાય સ્વરૂપ.                         |
| २५१             | २६३                  | રાંધુતાં જયણા રાખવા વિષે.                       |
| <b>૨૫૨–૨૫</b> ૪ | २६३–२६७              | સાત્વિક આદિ ત્રણ પ્રકારના દાનનું                |
|                 |                      | સ્વરૂપ.                                         |
| રપપ             | २६७-२६८              | દાનનાં પાંચ ભૂષણે                               |
| २५६             | २६८–१६७              | દાનનાં પાંચ દૂષણેા.                             |
| २५७             | २६६–२७०              | દાન આપતાં કેવી ભાવના ભાવવી                      |
|                 |                      | તે જણાવે છે.                                    |
| २५८–२६०         | <b>२७</b> ०–२७१      | દાન આપતાં દાનની અનુમાદના કેવી                   |
|                 |                      | રીતે કરવી તે જણાવે છે.                          |
| 2 5 9           | . ૨૭૨                | દાન સંખંધી ત્રિપુટીનું સ્વરૂપ                   |
| <b>२६२-२६</b> ३ | २७२–२७३              | દાનના દૂષણુના અર્થ.                             |
| २६४-२६५         | २७√–२७५              | દાન દેવા નહિ ઇ <sup>ચ્</sup> છનારની ચેષ્ટાએા.   |
| २६६–२६७         | <b>૨७</b> ६–૨७७      | છ પ્રકારના મેલા દાન અને તેનું ફળ.               |

| ગાથાંક            | મુખ્ટાં <del>ક</del>        | વિષય                                              |
|-------------------|-----------------------------|---------------------------------------------------|
| २६८               | २७८                         | સાચું દાન, સાચા ધનવા <b>ન વગેરે.</b>              |
| २६६               | २७८                         | દાનાદિક વડે દિવસની સફળતા.                         |
| ૨ હ.૦             | २७६–२८०                     | કં જા્સના વૈભવની નિરર્થ કતા.                      |
| <b>ર્</b> હ૧–૨હ૬  | २८०–२८४                     | સુપાત્રને વિષે શુદ્ધ દાન કરનારને                  |
|                   |                             | થતા લાભ.                                          |
| २७७               | २८४                         | દાન રૂપી પાટીઉં સંસાર સ <b>મુદ્રથી</b>            |
|                   |                             | તારે છે તે જણાવે છે.                              |
| २७८               | <b>૨૮</b> ૫                 | ચાર પ્રકારના ધર્મ <sup>°</sup> માં દાનની મુખ્યતા. |
| २७६–२८०           | २८६–२८८                     | દાનનાે ઉપદેશ તથા <b>દ</b> ષ્ટાન્ત                 |
| २८१               | २८६–२६०                     | કંજા્સની મૃતક સાથે <b>સર</b> ખામ <b>્રી.</b>      |
| २८२               | २७०–२७१                     | દુઃખી જીવાને જોઇને ઉત્તમ શ્રાવકે કેવો             |
|                   |                             | વિચાર કરવાે.                                      |
| २८३               | રહ૧–રહર                     | શ્રાવકે દાન આપતાં કેવી ભાવના રાખવી.               |
| २८४               | રહર–રહે૪                    | મુનિએા વસ્ત્રાદિક શા માટે રાખે તે વિષે.           |
| २८५               | २८३                         | શ્રાવકાએ કયા કારણથી ચારિત્રના                     |
|                   |                             | <b>ઉપકર</b> ણા રાખવા.                             |
| २८६               | રહે૩–રહે૪                   | દાનનું ફલ <u>હું કા</u> ણુમાં.                    |
| २८७–२६४           | २.६४–३०१                    | દાનથી લાભ થવા ઉપર સુળા <mark>હુ કુમા-</mark>      |
|                   |                             | રનું દષ્ટાન્ત.                                    |
| ર.૯૫ <b>–૨૯</b> ૬ | ३०१–३० <b>२</b>             | સુપાત્ર દાન ઉપર ખીજાં દષ્ટાન્તેા.                 |
| २५७               | 3 <b>0 ર</b> – 3 <b>0 3</b> | દાન ધર્મ ઉપર શ્રાવકે કેવી વિચારણા                 |
|                   |                             | કરવી તે જણાવે છે.                                 |
| <b>૨૯</b> ૮       | 303-308                     | સુપાત્રનુ આગમન નિર્ભાગીને ત્યાં ન                 |
|                   |                             | હાય તેનું દુષ્ટાન્ત.                              |
| <b>૨૯૯</b>        | 308                         | મુનિરાજને જોઇને શ્રાવકે કેવી ભાવના                |
|                   |                             | ભાવવી.                                            |

| ગાથાંક                       | પૃષ્ટા <del>ંક</del>      | વિષય                                                                           |
|------------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 300                          | <b>३०</b> ५               | શ્રાવકે વસતિદાન કરવા વિષે.                                                     |
| 309-303                      | 3 <b>०</b> ५–3०८          | વસતિદાનના ફલ વિષે.                                                             |
| 3 ° ४                        | 3०८−3० <b>८</b>           | શ્રાવક મુનિને અન્નાદિ વ્હાેરાવ્યા બાદ<br>શું કરતું.                            |
| <b>३०</b> ५                  | <b>३०</b> ६               | સાધર્મિક કાને કહેવાય ?                                                         |
| 304-306                      | <b>3</b> 9०–39 <b>२</b>   | સાધર્મિ'ક વાત્સલ્ય ઉપર દષ્ટાંત તથા<br>મદદ કરવા વિષે                            |
| 3 <b>0&amp;-</b> 39 <b>0</b> | 3 <b>1</b> २-31४          | શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યે કુમારપાળને સાધ-<br>મિંક વાત્સલ્ય કરવા ઉપર આપેલા<br>ઉપદેશ. |
| 399                          | <b>૩૧૪</b>                | સાધમિ <sup>૧</sup> કતે સંકટમાં સહાય કરવા વિષે.                                 |
| <b>3१२-</b> 3१४              | 39 <b>४-</b> 39 <b>७</b>  | શ્રાવકાએ સંપીતે રહેવા વિષે                                                     |
| ૩ <b>૧૫</b> –૩૧૭             | 31/-3२०                   | સાધર્મિ'કના ભાવ વાત્સલ્ય કરવા વિષે.                                            |
| 39८                          | 3 <b>२०</b> –3 <b>२</b> १ | હિતનાં વચન સાંભળીને શ્રાવકે શા<br>વિચાર કરવા તે વિષે.                          |
| <b>३</b> १८                  | <b>3</b> २१–3२२           | ધર્મ કાર્યમાં પ્રમાદ નહિ કરવા વિષે.                                            |
| 35.0                         | <b>૩</b> ૨૨–૩૨૩           | મુનિદાન ન ખને તેા સાધર્મિ'કને<br>જમાડવા વિષે                                   |
| 3 <b>ર</b> ૧                 | <b>3२</b> 3–3२४           | શ્રાવક કેવા આહાર વાપરવા.                                                       |
| 3 <b>२२</b>                  | <b>૩૨</b> ૫               | માંદગી આદિ કારણે દ્રવ્યાદિના પ્રમા-<br>ણમાં વધઘટ કરવા વિષે.                    |
| <b>३</b> २३                  | ૩ <b>૨</b> ૫–૩ <b>૨૬</b>  | અનુકંપા દાન પ્રસંગે શ્રાવકાેએ કેવા<br>વિચાર કરવા.                              |
| <b>३</b> २४                  | <b>३२</b> ६–३२७           | આહારના ત્રણ <b>પ્ર</b> કારાે.                                                  |
| <b>૩૨</b> ૫                  | ૩ <b>૨७</b> ૩૨૮           | રાેગ_ જીતવાનાે ઉપાય <b>.</b>                                                   |
| <b>३२</b> ६                  | ૩ <b>૨</b> ૮−૩ <b>૨૯</b>  | સાત્વિક આહારમાંથી કેવા પ્રકારના<br>આહારના ત્યાગ કરવાે.                         |

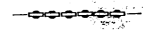
| ગાથાંક                   | પુષ્ટાં <del>ક</del>      | વિષય 🕖 🦠                                   |
|--------------------------|---------------------------|--------------------------------------------|
| <b>3</b> ૨૭              | <b>३२८–३३</b> ०           | વિંદળ કાને કહેવાય ?                        |
| <b>३</b> २८              | 330-339                   | વિકૃત આહારના ત્યાગ વિષે.                   |
| <b>3२६–33</b> ०          | 339-333                   | પાંચ પ્રકારના સ્વાખ્યાયનું સ્વ <b>રૂપ.</b> |
| <b>33</b> 9− <b>33</b> ₹ | 3 <b>3</b> 3- <b>3</b> 38 | શ્રાવકના ત્રણ પ્રકારા                      |
| 333-335                  | 33 <b>4</b> –334          | રાત્રિ ભાજનના ત્યાગ કરવા વિષે              |
| <b>3</b> 3 <b>७</b> –33८ | 33 <i>\</i> -3 <b>४</b> 0 | રાત્રી ભાજનથી દુઃખી થનાર વામદેવ            |
|                          |                           | તથા એડકાક્ષનું દષ્ટાન્ત.                   |
| 336                      | <b>३</b> ४१               | રાત્રીભાજનથી નુકસાન <b>થ</b> યાના તાજાજ    |
|                          |                           | <b>બનેલા બનાવા.</b>                        |
| 380                      | <b>३४२</b>                | દિવસે જમતાં રાત્રી ભાજનના દાષ              |
|                          |                           | કેવી રીતે લાગે.                            |
| <b>૩</b> ૪૧              | 383                       | જમ્યા પછી પ્રતિક્રમણ વેલા થાય ત્યાં        |
|                          |                           | સુધીનું કર્તવ્ય.                           |
| 3४२-3४3                  | 3 <b>४</b> 3–3 <b>४</b> ५ | શ્રાવકને સ્થાપનાની જૂરૂર વિષે.             |
| ३४४                      | ૩૪૫–૩૪૬                   | પ્રભુનું અનુકરણ નહિ કરવા વિષે              |
|                          |                           | हन्दान्त.                                  |
| <b>३</b> ४५              | 3 <b>४६-3</b> ४८          | દૈવસિક પ્રતિક્રમણ કયારે શરૂ કરવું.         |
| <b>3</b> 85              | ३४८                       | દેશવિરતિ વિનાના જીવાને પ્રતિક્રમણુની       |
|                          |                           | જરૂરીયાત વિષે.                             |
| ३४७                      | ३४६                       | પ્રતિક્રમણ કરવાનાં ૪ <b>મુ</b> ખ્ય કારણેા. |
| ३४८-३५०                  | ૩ <b>૫०</b> −૩ <b>પર</b>  | પ્રતિક્રમણુનાં ૧૦ નામાે.                   |
| <b>૩</b> ૫૧              | ૩ પ <b>ર</b> – ૩ પ૩       | પ્રતિક્રમણ કરતાં <b>જરૂરી સ્</b> ચના.      |
| <b>૩</b> ૫૨              | 3 <b>4</b> 8              | પ્રતિક્રમણ પૂરૂં થયા પછીનું કર્ત વ્ય.      |
| <b>૩</b> ૫૩              | <b>3</b> 48               | રવા ધ્યાયતું ફલ.                           |
| ૩૫૪                      | <b>ં ૩૫૫–૩૫૬</b>          | ગુરૂની વિશ્રામણાયી થતા ફલ ઉપર              |
|                          |                           | સુળાહુનુ <b>ં દ</b> ષ્ટાન્ત.               |

#### **૧**ય

| ગાથાંક                                       | પુષ્યાં <del>ક</del>                          | વિષય                                                   |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| '344 March                                   | 3 45                                          | મુનિની સેવા બજાવી ધેર જવા વિષે.                        |
| <b>३</b> ५६                                  | <b>૩૫</b> ૭                                   | શ્રાવકે કુટું બ આગળ ધર્મો પદેશ                         |
| 1                                            | 4                                             | કરવા વિષે. 💮 🦠 🐪 💛 🕬                                   |
| ૩૫૭                                          | ૩ <b>૫૭−૩</b>                                 | ંકુડું બને ધર્મોપદેશ નહિ આપવાનું<br>પરિણામ.            |
| 3५८                                          | 3                                             | કુડુંબને ઉપદેશ આપવા <b>યી થતા</b><br>લાભ વિષે.         |
| ૩૫૯ 🕆                                        | 3 5 3                                         | કુટું અને ઉપદેશ નહિ આપવા <b>થી થતા</b><br>નુકસાન વિષે. |
| 3 5 0                                        | 3                                             | પરિવાર અવળે રસ્તે દેારાય તેમાં                         |
|                                              |                                               | શ્રાવકની નિમિત્તત્તા.                                  |
| , <b>३६</b> १                                | <b>३</b> ६ ५                                  | ભાવ પાેેેે અ <b>થ</b> ે.                               |
| <b>३</b> ६२                                  | 3 <b>६ ५</b> –3 <b>६ ६</b> °                  | શ્રાવકે કેવા સ્થાનમાં ન રહેેવું.                       |
| 3 § 3                                        | 3 5 5                                         | સાધર્મિકના બે પ્રકાર.                                  |
| 3 58                                         | 3 <del>5</del> <del>5</del> -3 <del>5</del> 0 | શ્રાવકાએ કાેની સાેેેબત ન કરવી.                         |
| <b>3                                    </b> | 3 \$ < -3 400                                 | મિથ્યાત્વી તથા અવિરતિની સાેખત<br>તજવા વિષે.            |
| 3 <b>६</b> ८ – 3 ७ ८                         | ૩ <b>૭</b> ૧−૩૭૯                              | શ્રાવક કુટું બને કેવા કેવા ઉપદેશ                       |
|                                              |                                               | આપવા. વિકથાત્યાગ તથા જયણા<br>રાખવા વિષે.               |
| 306-360                                      | <b>3</b> ७६−3८०                               | શ્રાવકે કેવા કેવા અભિગ્રહ ધારવા.                       |
| <b>३८</b> ९                                  | ૩૮૧−૩૮૨                                       | પાંચ પ્રકારના સાધુએાને વ્હારાવવામાં                    |
| **                                           |                                               | વિશેષ લાભ જણાવે છે.                                    |
| 3 <b>/</b> 2-3//                             | 3 <b>८२-3</b> ८७                              | મતુષ્ય ભવ આદિ ૧૦ પદાર્થીની<br>દુર્લાભતા.               |
| <b>૩</b> ૮૧                                  | 320                                           | સિદ્ધાન્ત સાંબળનાર ભવ્ય છવોએ                           |
|                                              |                                               | કેવી ભાવના રાખેવી. 🧢 🎋 🎉                               |

| ગાથાંક                            | પૃબ્ <mark>યાંક</mark>      | વિષય                                                                      |
|-----------------------------------|-----------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| 360                               | 3 ( (                       | વિષયાદિકના કારણે <b>મનુષ્ય ભવ ફાેગટ</b><br>નહિ ગુમાવવા વિષે.              |
| <b>૩૯૧−૩૯</b> ૨                   | ૩૮૯–૩૯૨                     | શ્રાવક કુંદુ ખેતે જૈન ધર્મની ઉત્તમતા<br>સમજાવવી.                          |
| <b>3&amp;</b> 3                   | <b>3</b> &२–3&3             | ધર્મની આરાધનાના પ્રકાર.                                                   |
| 3 <b>&amp;</b> ४-3 <b>&amp;</b> ६ | ૩૯૩−૩૯૫                     | શ્રાવૅક કુટું બને આપવાના સામાન્ય<br>ઉપદેશ અને તેથી <b>ધતુ</b> ં ફ્લ.      |
| 3 <b>&amp;७</b> –3 <b>&amp;</b> ८ | ३ <b>८</b> ५− <b>३</b> ८६   | શ્રાવક શયન કરે તે પૂર્વેની વિધિ.                                          |
| <b>૩૯૯</b>                        | <b>३</b> ८६                 | કરેલા અપરાધને ખમાવવા વિષે.                                                |
| 8.00                              | ૩ <b>૯</b> ૭                | સર્વ પાપસ્થાના તજીને નિયમ કરવા<br>વિષે.                                   |
| ४०१                               | 3 <b>૯७</b> –४०६            | રાત્રે શીયળ પાળવા તથા માેહમાં નહિ<br>ફસાવા વિષે.                          |
| ४०२                               | ४०६–४०७                     | માહના જુલમા.                                                              |
| ४०३                               | ४०७–४०६                     | માહે કાને કાને હેરાન કર્યા ?                                              |
| <b>%</b> 08                       | ४०६–४१०                     | ભાેગતૃષ્ણાથી થતી <b>ખરાયી તથા</b> તેના<br>ત્યાગ કરનાર ખરા <b>સુખી છે.</b> |
| ४०५                               | ૪૧ <i>૦</i> –૪ <b>૧</b> ૧ ં | ધન્યકુમારનું દષ્ટાન્ત.                                                    |
| ४०६-४०७                           | <b>४</b> ૧૧–४ <b>૧</b> ૩    | સંયમ ભાવના રાખવા વિષે.                                                    |
| ४०८–४ <b>१०</b>                   | ४१३–४१५                     | શ્રાવકે કેવા કેવા મનાે <b>રથ રાખવા જો</b> ઇએ.                             |
| ४११                               | ४१५–४१६                     | શીલભાવ મજખૃત કરવા સ્ત્રીના શ <b>રી</b> -                                  |
|                                   |                             | રનું અશુચિપણું વિચા <b>રવું.</b>                                          |
| ४१२                               | ४१६                         | ખાલ સાધુએાની અનુ <mark>માેદના કરવા વિષે.</mark>                           |
| ४१३                               | ४१७                         | અનિત્ય ભાવના <b>ભાવવા વિષે.</b>                                           |
| 898                               | ४१७–४१८                     | ભવસ્વરૂપની વિચારણા.                                                       |
| ૪૧૫–૪૨૯                           | ४१८–४२५                     | મૈત્રી આદિ ચાર ભાવનાનું સ્વરૂપ.                                           |

| ગાથાંક                 | પુષ્યાંક <sub>ું</sub>   | િ વિષય                                           |
|------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------|
| ४३०-४३१                | ૪૨૫–૪૨૬                  | ઉત્તમ મનુષ્યાની વિચારણા.                         |
| ४३२-४४०                | ४२६-४३०                  | આયુષ્યનાં ઉપક્રમાનું વર્ણન.                      |
| ४४१–४४२                | ४३१                      | કામની દશ દશાએા.                                  |
| 888-588                | ४३२                      | અતિસ્નેહેયી થતા આયુષ્યના ક્ષય વિષે               |
|                        |                          | <b>દ</b> ⁰ઢાન્ત.                                 |
| ४४५–४६०                | ४३३-४४०                  | અતિભયથી આયુષ્ય ઘટવા વિષે સાેમિલ                  |
|                        | 1 - 1 - 1                | અને ગજકુમાલનું દષ્ટાંત.                          |
| <b>४</b> ६१–४६४        | ४४०-४४२                  | આયુની અપવર્તતાના ખીજા કારણો.                     |
| ४६५–४७८                | <b>४</b> ४ू२–४४८         | સાપક્રમ આયુષ્યવાળા અને નિરૂપક્રમ                 |
|                        | **                       | <b>આ</b> યુષ્યવાળા જીવા પરભવાયુષ્ય કયા <b>રે</b> |
|                        |                          | કયારે બાંધે તે વિષે.                             |
| <b>४७<u>६</u>–</b> ४८२ | ४४८-४५०                  | અબાધા સંબંધી સ્પષ્ટતા.                           |
| ४८३ ४८५                | ४५०-४५१                  | શ્વાસાશ્વાસ સંબ'ધી સ્પષ્ટતા.                     |
| ४८६-४६५                | ४ <b>૫૧–४૫</b> ६         | મરણના લેંશ્યા સાથે સળ ધ અને                      |
| • 1                    | e e e e                  | લેશ્યા ઉપર જાં છું ખાનાર તથા ગામ                 |
|                        | 1.4x                     | <b>લૂં</b> ટનાર છ જેણુનાં દેષ્ટાન્ત.             |
| ४ <b>८</b> ६–५०१       | ૪૫ <b>૬</b> –૪ <b>૫૯</b> | કૃષ્ણાદિ છ લેશ્યાનાં લક્ષણ તથા સ્વરૂપ.           |
| ૫૦૨–૫૦૩                | ४५६-४६०                  | કઇ લેશ્યાવાળા છવ કઇ ગતિ પામે.                    |
| ૫૦૪–૫૦૫                | ४६०-४७०                  | આત્મપૃચ્છા. ે                                    |
| <b>५०६</b>             | <b>४७०</b> -४७१          | ભૂલચૂકતી <sup>-</sup> ક્ષેમાપના <sup>ોડ</sup>    |
| <b>ે</b> પુરુ <b>હ</b> | ४७१                      | ગ્ર <b>ંથકાર</b> પાતાની લધુતા જણાવે છે.          |
| ५०८                    | ४७१-४७३                  | ગ્રંથ રચનાના કાળ તથા સ્થળ.                       |
| es 🖍 🗱 .               | ૪૭૩થી૬૭૨                 | ંદેશવિરતિ જીવન.                                  |



# – શુદ્ધિપત્રક –

|                      |               | -                         |                      |
|----------------------|---------------|---------------------------|----------------------|
| પૃષ્ટાં <del>ક</del> | લીટો          | અશુદ્ધ                    | શુદ્ધ                |
| و                    | હ             | વ્હેલાે ચેત <sub>ં</sub>  | ચેત વ્હેલા           |
| ૧૦                   | ૧૨            | ઉત્તમ                     | ઉત્તર                |
| ૧૨                   | 8             | (જાગવું)                  | જાગવું               |
| ર્∘                  | ૯             | સમ્યક્                    | સમ્યગ્               |
| २०                   | ঀড়           | દેવસિક                    | દૈવસિક               |
| ₹3:                  | <b>૨</b> ૨    | लाभाका <b>ङ्को</b>        | लाभाकाङ्की           |
| 28                   | 44            | ધામદૂમ                    | ધામધૂમ               |
| રહ                   | <b>૧</b> ૧.   | વાિધ                      | વિધિ                 |
| 30                   | ૧૭ ્          | <u> ડે</u> ાક્ર           | ગોળ                  |
| 30                   | <b>૧</b> .૮   | (હું.દીએ)                 | (હું.પી)એ            |
| 39                   | 93            | જે                        | ુ <b>ં કેવી</b> ઃ ર  |
| <b>૩</b> પ           | , <b>\$</b>   | .ભાવના                    | <b>લાવન</b>          |
| 3 \$                 | ૧૩            | ર.ે <b>ચર</b> ણુમાં       | સમવસરણમાં            |
| 30                   | 9:৩           | તે <b>ને</b>              | તેમટ                 |
| 36                   | ્૧ <b>પ</b> ા | <b>\$</b>                 | <b>3</b> .           |
| 3&                   | ૧૫            | अरहा                      | अर्ी                 |
| ४०                   | ર             | નવેદ્ય                    | નૈવે <b>દ્ય</b>      |
| ४०                   | ૧૯            | ગુણા વડે                  | ગુણરૂપ સુવાસ દર્ધને  |
| 88                   | 9 \$          | अरक्खाण                   | अक्लाण               |
| પક્                  | 2.3           | રાણી સાથે                 | માંહામાંહે           |
| પહ                   | ૧૫            | વિનય ધર ધૂપથી             | ્વિનય'ઘર ધરાધર ઘૂપથી |
| ६३                   | ૧૧            | મહાર્ધક                   | મહિંદ <sup>°</sup> ક |
| ৩૧                   | ૧૭            | વિયા <mark>ેગમાં</mark> 🚁 | (વિયેાગમાં)          |
| હર                   | 95            | <b>मू</b> च्छं <b>ति</b>  | मूच्छेति             |
|                      | 4.4           | •                         |                      |

| પૃષ્ટાંક  | લીટી        | અશુદ્ધ             | શુદ્ધ            |
|-----------|-------------|--------------------|------------------|
| ७४        | 2           | તાેયે              | તાેય             |
| હ્ય       | <b>૧૨</b>   | પુરી               | પૂરી             |
| ७६        | 3           | ધેનુ               | ધેનુ             |
| ७६        | ૧૧          | ગાયનું નામ         | ગાય નામનું       |
| <b>૭૭</b> | 8           | સત્ય પૂજાના        | સત્ય             |
| ۷0        | 92          | વચન                | વચનથી            |
| ८६        | ٤           | गुणश्रणि           | गुणअणि           |
| ७०        | ٩           | ઇરાદાથી            | નિમિત્તે         |
| ৬৩        | ૯           | તાર                | તાર તાર          |
| १०२       | ૧૯          | ક લેશહીણા          | કલેશહીણા         |
| ૧૦૩       | <b>ર</b> ્૧ | देवः स             | देव: स स         |
| १०३       | <b>ર</b> ૩  | વસ્તુ ક <b>ર</b>   | वस्तुक्ष         |
| १०८       | ٩           | હેાય છે            | દેાષ છે          |
| ११८       | \$          | વિભાગા             | વિભાવા           |
| ११८       | 9 \$        | <b>જા</b> ણવી      | માનું છું        |
| ૧૨૯       | પ           | <b>અ</b> ઉ         | <b>⋴</b> ∕ઙૺ     |
| 930       | \$          | ભાગા <b>ં</b> એ    | ભાંગાએ           |
| ૧૩૫       | પ           | ખરેા               | ખરે              |
| ૧૩૬       | 99          | વઘ                 | વૈદ્ય            |
| १३८       | હ           | બૂઉ જેમ બાપડા      | ્રભૂડે બાપડા     |
| ૧૩૮       | ۷           | <b>એે</b> કેલાના   | <b>એે</b> કેલના  |
| ૧૪૧       | 3           | માત                | માતા             |
| १४१       | ۷           | તેએ                | તેએા             |
| ૧૪૪       | ૨૦          | અ <b>બુદ્ધા</b> યુ | અબહ્વા <b>યુ</b> |
| १४७       | ૧૯          | ચુલિની             | ચુલની            |
| १४७       | 96          | સકાલપુત્ર          | સદ્દાલપુત્ર      |

| પૃષ્ટાંક    | લીટી,      | અશુદ્ધ             | શુદ્ધ                     |
|-------------|------------|--------------------|---------------------------|
| १४७         | ૧૦ -       | સાલહિપિતા          | તેતલીપિતા                 |
| ૧પર         | હ          | હેતુઓને પણ         | હેતુઓને અને <b>દુઃખના</b> |
|             |            |                    | હેતુઓને                   |
| <b>૧</b> ૫૩ | ૯          | સરીખાે             | સરી ખુʻ                   |
| ૧૫૪         | 3 :        | જેવેા              | જેવું                     |
| ૧૫૯         | ૧૩         | નાળવેલ             | નાળવેલ                    |
| १६१         | ૧૨         | ચક્ષુ              | ક <b>સુ</b>               |
| १८३         | ૧૨         | શક્ય               | શક્ય                      |
| १८४         | <b>ર</b> ૧ | चंदन               | चंद् <b>न</b>             |
| १८५         | ૯          | मगलमा०             | <b>मंगलमा</b> ॰           |
| २०८         | ૧૪ ૂ       | મુદ્રરત્ન          | મુદ્રારત્ન                |
| <b>૨</b> ૧૯ | ૧ <b>૧</b> | पवि॰               | प्रवि॰                    |
| <b>૨૩</b> ૧ | ર ૧        | પ્રચારક            | પ્રસારક                   |
| २४४         | <b>ર</b> ૩ | <b>દે એજ</b>       | દીએજ                      |
| २४६         | ૧૨         | समण वा             | सुमणं वा माहणं वा         |
| २४६         | રપ         | गेण्हति            | गेण्हं त                  |
| २४७         | 93         | <u> જાણથી</u>      | <u> જાણવાથી</u>           |
| २४७         | <b>ર</b> ૩ | ચલે <b>થી</b>      | ચૂલેથી                    |
| <b>૨૫</b> ૧ | હ          | પીંપટ <b>લી</b> ના | પીંપ <b>લીના</b>          |
| ૨૫૨         | ૧૪         | ધમિષ્ઠ             | ધમિ <sup>૧</sup> ૦૬       |
| २६०         | ૧૭         | જાત                | <u>જાતના</u>              |
| २६४         | ૧૧         | क्षेत्र            | क्षेत्रं                  |
| २६४         | ૧૧         | तद्दा              | तद्दानं                   |
| २६४         | 92         | क                  | कं                        |
| ર૬૫         | ૧૫         | तद्दान             | तद्दानं                   |
| २६८         | ૧૩         | મરડાવું            | મરડવું                    |

| ેપૃષ્યાં <del>ક</del> | લીટી       | અશુદ્ધ              | શુદ્ધ                          |
|-----------------------|------------|---------------------|--------------------------------|
| ૨ હહ                  | ર .        | દુભગપહ્યું          | દુભ <sup>ુ</sup> ગત <b>ુ</b> ં |
| २७७                   | ૧૫         | पतिवर्जिता          | पतिवर्जिता                     |
| 300                   | <b>9</b> 0 | સ્વાર્થને           | સર્વાથિને                      |
| 300                   | ૧હ         | ભત્ય                | ભુવ્ય                          |
| 306                   | ૧૨         | બધું                | બ ંધુ                          |
| <b>૩૧</b> ૫           | ૧૫         | સુખે                | સુણ                            |
| <b>३</b> १६           | ૧૫         | <b>ધ</b> ્યાં       | <b>ધ</b> ણાં                   |
| <b>3</b> 9६           | २२         | પીંછીથી             | પીંછા <b>થી</b>                |
| <b>३१८</b>            | ٩          | રહ્યું              | કહ્યું                         |
| <b>૩૨૫</b>            | 9 \$       | અ્દ                 | અર્ધ                           |
| <b>३२</b> ६           | 9 \$       | તાત્વિક             | સાત્વિક                        |
| 330                   | ૧૯         | તેવા                | તેવા                           |
| 338                   | Ŀ          | માટી                | માેટીજ                         |
| ૩૫૧                   | ٩          | 908                 | ष्ट्र                          |
| <b>३६२</b>            | ્ર ∶       | ગાતમ                | ગૌતમ                           |
| <b>३</b> ६४           | <b>F</b>   | દ્રવ્યની            | દ્રવ્યથી                       |
| 3 <b>६ ८</b>          | ર          | દર્શન               | દર્શાને                        |
| <b>३८</b> ६           | ૧૭         | પ્રવચનને            | પ્રવચને                        |
| 3 ८ <b>६</b>          | 97         | યાેગ <sub>ૄ</sub>   | ચે <b>ા</b> ચ                  |
| ३६०                   | 4          | આષધીમાં             | ઔષધી <b>માં</b>                |
| 3 <b>&amp;</b> 0      | હ          | વને                 | વન                             |
| 3&3                   | E          | સાધામિ <sup>¢</sup> | સાહ <b>િં</b> મ                |
| ४१४                   | ૧૯         | भ्रास्यन्ति         | घ्रास्यन्ति                    |
| ४१४                   | २२         | ાવનમાં              | ભવમ                            |
| ૪૧૫                   | હ          | स्त्रणे             | स्त्रणे                        |
| ४१६                   | २१         | વખને                | વખતે                           |

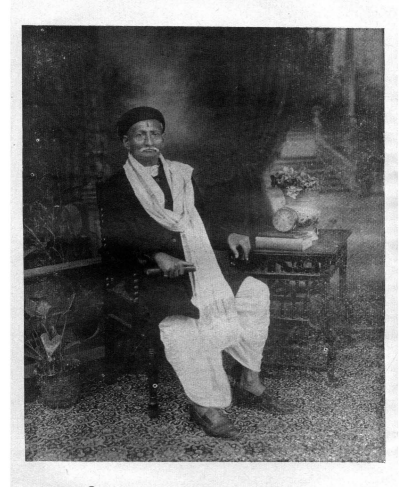
| પૃષ્ટા <del>ંક</del> | લીટી           | અશુદ્ધ                           | શુદ્ધ                   |
|----------------------|----------------|----------------------------------|-------------------------|
| ४१८                  | ૧૪             | છ દી                             | છ.શ                     |
| ४२०                  | ૧૪             | <b>સ્</b> પરણા મુખે              | સારણા પ્રમુખે           |
| ૪૨૫                  | ર              | મા <sup>દ</sup> યસ્થતાની         | મધ્યસ્થતાની             |
| ૪૨૫                  | \$             | મા <sup>ષ્</sup> યસ્ <b>ય</b>    | મા <sup>હ્</sup> યસ્થ્ય |
| ४२७                  | ં ૧૫           | એમ                               | ઈમ                      |
| ४३१                  | ૧૩             | <u>જોવાની</u>                    | <u>જોવાથી</u>           |
| 833                  | ૧૫             | એ                                | હે                      |
| 833                  | ৭৬             | પેરે                             | પરે                     |
| ४३४                  | ¥              | કાપ્યાના                         | અંતગડ દશાંગ             |
| ४३४                  | હ              | સાંભળને                          | સાંભળીને                |
| 834                  | ૧૨             | જાણું <u>જે</u>                  | છે ખરે                  |
| ४३६                  | ૧૨             | તરફ                              | જતાં                    |
| ४६५                  | <b>૨</b> ૧     | એ પુત્ર                          | એમ પુત્ર                |
| ४६६                  | ૧૯             | <b>જ</b> ણાહ્વાર                 | <b>છ</b> ણે[હાર         |
| ४६८                  | २३             | સ <b>ં</b> ભાળપૂર્વ <sup>¢</sup> | સાંભળવાપૂર્વ ક          |
| ४७०                  | ેપ             | अबाहि                            | अबोहि                   |
| <b>%</b> (90         | 4              | परलोंअं                          | परलोअं                  |
| ४७०                  | ૯              | ससारे                            | संसारे                  |
| ४७०                  | ٤              | अणुहवता                          | अणुह्वंता               |
| ४७७                  | ૨૪             | તમ                               | તેમ                     |
| ४८०                  | 9.3            | ખાત્રીને                         | ખામીને                  |
| ४८१                  | પ              | વાિધપૂર્વ <b>ક</b>               | વિધિપૂર્વધ              |
| ४८૫                  | ૧૭             | સાચલું                           | સા <b>ચ</b> વું         |
| ४८७                  | ૧૩             | <b>અશુદ્રા</b> દિ                | અક્ષુદ્રાદિ             |
| ૫૦૫                  | 9              | પડી હેાય                         | પાડીએ                   |
| ય૰૬                  | ં હું <u>.</u> | રવામી                            | સ્વા <b>મી</b>          |

| <i>પુષ્</i> ઢ ક | લીટી         | અશુદ્ધ                          | શુદ્ધ                          |
|-----------------|--------------|---------------------------------|--------------------------------|
| <b>પ</b> ૧૧     | ૧૩           | ≈ામ                             | <b>અ</b> ામ                    |
| ૫૧૬             | 8            | કરાવીને                         | <b>ઠરાવીને</b>                 |
| પર્૩            | ૧૩           | ઉછિત                            | <b>ઉ</b> ઝ્તિ                  |
| પર૪             | <b>\$</b> ,  | કારણ                            | કારણે                          |
| પરહ             | <b>૧⋅૩</b> , | ઉપર નીચે                        | ઉપર                            |
| ૫૫૬             | ૧૪           | એ કર્તાપ <b>થું</b>             | એક કર્તાપણું                   |
| યપહ             | - <b>9</b>   | સ્વ <b>ો</b>                    | સ્વગે <sup>ત</sup>             |
| પ્રાપ્          | १६           | કહ્યું જે                       | કહ્યું. છે                     |
| પકર             | U            | અ કાહી                          | અને કાહી                       |
| પૃહ             | ٤.           | અતે સેં <mark>ધ</mark> વ        | અને લાલ સૈંધવ                  |
| ૫૭૩             | ૧ે           | <b>ચ્યાદિ</b> મા                | ચ્યા <b>દિમાં</b>              |
| ૫૭૩             | १४           | સુરણ                            | <b>ચુર</b> ણ                   |
| <b>્ય</b> ુ     | ય            | નિમિત્ત                         | નિમિત્તે                       |
| <b>અ</b> હ્યુ   | <b>૨૨</b>    | જમીન                            | જમીનથી                         |
| ૫૯૭             | ٩            | દાક્ષિણ્યતા લેણું               | દાક્ષિણ્યતાથી કે <b>લે</b> ણું |
| ૫૯૭             | y            | <del>०</del> ४३२                | જરૂરી                          |
| ६०३             | ٧            | દંડ                             | દંડ                            |
| \$ 019          | <b>ર</b> પ   | ટીકામાં ચ્યા                    | ટીકામાં કહ્યું <b>છે કે</b> આ  |
| ६१०             | 4            | પાત                             | પતિ                            |
| ६१०             | 9 0          | મૃગ સુંદર એ                     | મૃગસુ <mark>દરીએ</mark>        |
| ६१६             | <b>૧૧</b>    | બધા ના જાૂએ                     | <b>ખધા</b> જૂએ                 |
| ६१७             | 9 \$         | છે <b>ા</b> ડવનારી              | છે <b>ાડાવના</b> રી            |
| ६१५             | હ            | ભાવ <b>યી</b>                   | ભાવવી                          |
| ६२१             | રપ           | કુરવાલુ <b>ગ્યા</b>             | કુલવાલુ <b>આ</b>               |
| ६२२             | ૧            | વેશ્યએ                          | વેશ્યાએ                        |
| ६२३             | <b>ર</b> ૩   | <b>બહદ્દભા</b> ષ્યમાં <b>થી</b> | ્ર્ય <b>હદ્દભાષ્યમાંથી</b>     |

| પૃષ્યા <del>ંક</del> | લીટી             | અશુદ્ધ         | શુદ્ધ                      |
|----------------------|------------------|----------------|----------------------------|
| ६३६                  | ৭৬               | નિમિતે         | નિમિત્તે                   |
| ६४४                  | ૧ <b>૧</b>       | ભૂષણે          | ભૂષણેા                     |
| ६४८                  | ર                | તયાર 🥦 💯       | તૈયાર                      |
| <b>\$</b> 84         | ४                | અજાણત          | અજા્યા                     |
| ६६२                  | 9,9              | ગાેચરી         | ગાચરીના                    |
| ६६२                  | ૧૯               | તો શુકન 🦠 🔯    | શુક્રન                     |
| <b>६</b> ६ ३         | ૧૩               | કર કરૂં છું    | કાર કરૂં છું               |
| <b>\$</b> \$ \$      | 3                | વત માનકાલે અને | વર્ત માનકાલે (હાલ <b>)</b> |
|                      |                  | ભવિષ્ય (હાલ)   | •                          |
| ६६८                  | <sup>c</sup> l O | સાધુ,          | સાધુ, સાધ્વી,              |



#### શેઠ ડાહ્યાભાઇ સાંકલચંદ કાપડવાલા.



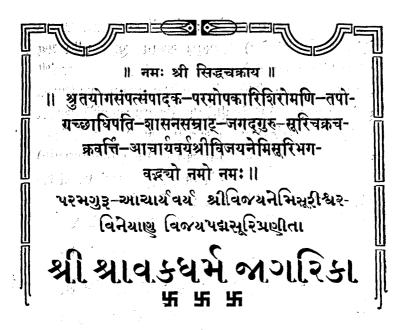
જન્મ-વિ॰ સં૰ ૧૯૨**૦ જે**ઠે સુદ પ ભારત્રત લીધા-વિ<mark>૰ સં**૦ ૧૯૯**૩ મહા સુદ પ</mark>

Krishna Printery, Ahmedabad.

## ા જેમના તરફથી આ ગ્રંથ છપાયા તે શેઠ ડાહ્યાભાઈ સાંકલચંદ ॥

અમદાવાદમાં શાહપુર દહેરાખાંચાના રહીશ ખાર વ્રત-ધારી શ્રાવક ડાહ્યાભાઇ સાંકળચંદ રાજનગરના આગેવાન સદ્-ગૃહસ્થામાંના એક છે. તેઓ અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી, ત્રિકા-લાખધિત શ્રી તીર્થકર દેવે કહેલા ત્રિપુડી શુદ્ધ ધર્મની નિર્મલ આરાધના કરવામાં ઉજમાલ રહે છે. તેમણે પ્રભુપૂજા પ્રતિ-ક્રમણ તપશ્ચર્યાદિ ધર્મ ક્રિયાને સાધવા ઉપરાંત છે વાર જ્ઞાન-પંચમીનું ઉજમણું કરવામાં તથા ત્રણ વાર શ્રી શીખરજી મહા તીર્થની યાત્રા કરવામાં અને દેવ ગુરૂ સાધર્મિક વિગેરે સાતે ક્ષેત્ર વિગેરેમાં ઉદ્ધાસથી સ્વલક્ષ્મીના સદુપયાંગ કર્યો છે અને કરે છે. તેઓ એક વખત સામાયિકમાં આ શ્રી શ્રાવક ધર્મજાગરિકા વાંચતા હતા, ત્યારે તે ડાઇમે તેમને વિચાર આવ્યા કે "શ્રાવક જીવનને જાણવાને માટે આ ખુક એક અપૂર્વ સાધન છે, અને તે છપાવીને આપણા સાધર્મિ ભાઇઓમાં વ્હે ચીએ, તા ઘણા ભવ્ય જીવા પાતાની ફરજ સમજીને આત્મકલ્યાણ કરી શકે." આ વિચાર પ્રમાણે શ્રી જિન ધર્મરસિક ચિ. ચીમનલાલભાઇની અનુમતિથી શ્રાવક ધર્મજાગરિકાની પ૦૦ ખુકા અને શ્રી દેશવિરતિ જીવનની પ૦૦ ખુકા શ્રી જૈન થાંથપ્રકાશક સભા મારફત છપાવી છે, તે તેઓનાજ હાથે ખપી જીવાને વિના મૂલ્યે આપવામાં આવશે. આ થાંથની પહેલી આવૃત્તિ અહીંના દેવ ગુરૂ ધર્માનુરાગી, દાનગુણી શેરદલાલ જેસ ગભાઇ કાલીદાસે અને આ સભાના કાર્યવાહક શા. ઇશ્વરદાસ મુલચંદની પ્રેરણાથી ચિ. મણીલાલના સ્મરણાર્થે શા. વાડીલાલ મુલચંદ છપાવી હતી, તે તેઓના હાથે ખપી જીવાને વહેંચાઇ ગઇ, છતાં ભવ્ય જીવા તરફથી માગણી પુષ્કલ આવવા લાગી, તેથી આ બીજ આવૃત્તિ છપાવવામાં આવી છે. શેઠ ડાહ્યાભાઇની માફક બીજા ધનિક ધર્મિષ્ઠ શ્રાવકા આવા માર્ગે સ્વલક્ષ્મીના સદુપયાગ કરે. એજ.

લી. શ્રી જૈન ગ્રન્થ પ્રકાશક સલા.



ગ્રાંથકાર શરૂઆતમાં **મ**ંગ<mark>લાચરણ</mark> તથા અભિ**ધેયાદિ** કહે છે:—

હરિગીત છંદ.

પ્રત્યક્ષ લોકેાત્તર સમીહિત સુરતરૂ શ્રીપાર્શ્વને, ભવકૂપથી ઉદ્ધારનારા પૂજ્ય નેમિસૂરીશને; પ્રણમી રચું આગમબલે શ્રીધર્મ જાગરિકા મુદા, શ્રાવક સુણી નિજધર્મ સાધીસાધજે શિવ સંપદા. અર્થ — જગતના જવાના મનાવાંછિત પૂરવાને સાક્ષાત્ લોકોત્તર (લોકમાં શ્રેષ્ઠ) <sup>૧</sup> કલ્પવૃક્ષ સમાન પુરુષાદાનીય પ્રભુ શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવંતને, તથા ભવ–સંસાર રૂપી કૂપમાંથી કાઢનાર પરમપૂજ્ય શ્રી વિજયનેમિસ્તૂરીશ્વર નામના મારા ઉપકારી ગુરૂને નમસ્કાર કરૂં છું. એ રીતે ઇષ્ટ દેવ તથા ગુરૂવર્યને નમસ્કાર કરીને હવે અભિધેય ( શ્રંથના વિષય) જણાવે છે:— આગમના અળથી (સિદ્ધાન્તના અનુસારે) હું ( વિજયપદ્મસૂરિ) ધર્મ જાગરિકા નામના શ્રંથને આનંદપૂર્વક રચું છું. તે શ્રં-થને ઉમંગથી સાંભળીને હે ભવ્ય શ્રાવકા! પોતાના જે શ્રાવક ધર્મ તેને આરાધીને માક્ષની સંપત્તિ પ્રાપ્ત કરજો. ૧

'જાગરિકા' નાે અર્થ તથા પ્રકાર સમજાવે છે:—

છે અર્થ જાગરિકા તણા જે જાગવું બે બેંદ તે, જેમાં વિચાર કુંદું ખના તે પ્રથમ જાગરિકા શ્રુતે; કલ્યાણપંથે ના જરૂરી એમ તીર્થકર કહે, જે ધર્મ જાગરિકા કરે તે ભવ્ય કેવલપદ લહે.

અર્થ:—જગરિકા એટલે જગવું. તે જગવું છે પ્રકારે છે:—૧ કુદું ખ જાગરિકા, ૨ ધર્મ જાગરિકા. જે જાગ્રતિમાં–

૧ લાેકાત્તર કલ્પવૃક્ષ:—આ ભવમાં ભાજન વગેરે લાૈકિક અને ક્ષણિક ઇન્છિત આપનાર હાેવાથી યુગલિકાનાં જે કલ્પવૃક્ષા તે લાૈકિક કલ્પવૃક્ષ કહેવાય. અને પાર્શ પ્રભુ તા બંને ભવના તમામ વાંછિત આ-પનાર હાેવાથી લાેકાત્તર કલ્પવૃક્ષ છે. લાૈકિક કલ્પવૃક્ષા પાર્શિવસ સ-મહિ જ આપે, ત્યારે પાર્શ્વપ્રભુ તે આ ભવમાં અને પરભવમાં પણ ધર્મ સામગ્રીના લાભ વગેરે સ્થિર આત્મિક ઋહિને પણ દેવા સમર્થ છે.

જાગરણમાં કુટુંખ સંખંધી વિચાર કરાય, તેને શાસમાં 'કુટુંખ જાગરિકા ' કહેલી છે. આ જાગરિકા આત્મહિત ઇ-ચ્છનાર જીવાને કલ્યાણુ માર્ગમાં નુકસાનકારી હોવાથી જરૂરની નથી એમ તીર્થંકરા કહે છે. બીજી ધાર્મિક વિચારણા વાલી 'ધર્મ જાગરિકા ' જે ભવ્ય જીવા કરે છે તેઓ પરિ-ણામે–ફળરૂપે કેવલપદ એટલે માક્ષસ્થાન પામે છે. કહ્યું છે કે:– 'पुव्यत्तावरत्तसमयं सि धम्मजागरियं जागरितत्ता मवद ' (એટલે કે ભવ્ય જીવ પૂર્વ રાત્રી–રાતના પ્રથમ પ્રહર અને અપરરાત્રી–પાછલી રાતના કાળમાં ઉપલક્ષણથી મધ્યરાતે ધર્મ જાગરિકા વહે જાગનારા હાય.) એમ શ્રી સ્થાનાંગ-(વગેરે અનેક શાસ્ત્રો) માં કહ્યું છે. ર

હવે બે ગાથાએા વહે વિવિધ શાસ્ત્રોના આધારે ધમ<sup>c</sup> જાગરિકા' ના સ્પષ્ટ અર્થ સમજાવે છેઃ—

ધર્મ જાગરિકા તણા અર્થા દીસે ઇમ આગમે, ધર્મ ચિંતા ઈમ કહ્યું શ્રી પંચવસ્તુક આગમે; ધર્મ કેરૂં ધ્યાન કરતાં જાગલું ઇમ કલ્પમાં, તિમ બૃહત્કલ્પે પ્રથમ ઉદ્દેશકે સંક્ષેપમાં.

અર્થ: — ધર્મ જાગરિકાના આગમમાં આ પ્રમાણે અર્થી કર્યા છે. શ્રી હરિલદ્ર સૂરિ કૃત પંચવસ્તુક નામના શાસ્ત્રમાં ધર્મ જાગરિકા એટલે ' ધર્મચિંતા ' એ પ્રમાણે, અને શ્રી કહેપસૂત્રમાં ' ધર્મનું ધ્યાન કરતાં જાગનું ' એ પ્રમાણે,

૧. અહીં મધ્યરાત્રીના ટાઇમ સંક્ષેપથી કહ્યો છે તેથી એમ સમજવું કે–જ્યારે જાગે ત્યારે શ્રાવક જરૂર ધર્મ જાગરિકા કરવી જોઇએ.

तथा णृह्दत्रह्भेना पहेंद्रा इदेशामां पणु टुंडाणुमां क्षेण कर्थ छे. का सुत्रीना पाठे। नीचे प्रमाणे:—श्री पंचय-स्तुड्रेना चाथा द्रारमां "सा पुन्वावरकाले जागरमाणा उ धम्मजागरियं" (ते पूर्वापर रात्रीमां कागते। छते। धर्म कागरियं व वगेरे.) का पाठनी टीडामां धर्मजागरिका ने। कर्थ धर्मचिन्ता ड्यें छे. श्री ड्रह्पसूत्रना नवमा व्याप्यानमां "धर्मध्यानेन जागरिका धर्मजागरिका "(धर्मध्यान छं कागतुं ते धर्म कागरिका धर्मजागरिका "(धर्मध्यान लठ्ड कागतुं ते धर्म कागरिका धर्मजागरिका व धर्मध्यान नलक्षणं जागरणं धात्नामनेकार्थत्वात् झाणं वा झाईत्तप-धर्मध्यानमनुस्मर्तव्यम् " क्रेटें धर्म कागरिडा क्रेटें धर्म ध्यानमनुस्मर्तव्यम् " क्रेटें धर्म कागरिडा क्रेटें धर्म ध्यानमनुस्मर्तव्यम् " क्रेटें धर्म कागरिडा क्रेटें धर्म ध्यानमनुस्मर्तव्यम् " क्रेटें धर्म कागरिडा क्रेटें धर्म ध्यानना स्वइपवानुं कागरेषु, कथवा धर्म कागरेषु धातुना क्षेत्रेड कर्थ धर्ध छे. तेथी ध्यान ध्यावतुं क्रेटें धर्म ध्यान निरन्तरपणे व्यन्तवतुं क्रे धर्म कागरिडा क्रेटें धर्म ध्यान निरन्तरपणे व्यन्तवतुं क्रे धर्म कागरिडा क्रेटें धर्म ध्यान निरन्तरपणे व्यन्तवतुं क्रेटें धर्म कागरेडा क्रेटें छे. उ

નિજ ધર્મ ને સંભાળવા તિમ ધર્મ ચિંતાએ કરી, જે જાગલું તે લાભદાયક ધર્મ જાગરિકા ખરી; ભગવતીમાં ખારમા શતકે પ્રથમ ઉદ્દેશએ, ધર્મ જેમાં મુખ્ય એલું જાગલું સ્થાનાંગએ.

અર્થ -વળી પાતાના ધર્મને (ફરજને) સંભાળવા ધર્મની ચિન્તા (વિચારણા) કરતાં જાગતું તેજ ધર્મ જાગરિકા ખરેખર ક્રાયદાકારી છે એ પ્રમાણે પાંચમા અંગ શ્રી ભગવતીસૂત્રના ખરમા શતકના પહેલા ઉદ્દેશામાં કહેલું છે. તે પાઠ આ પ્રમાણે:-

" धर्माय धर्मचिन्तया वा जागरिका जागरणं धर्मजागरिका" (ધર્મ ને માટે અથવા ધર્મ ના ચિન્તવન (વિચારણા કરવા) પૂર્વ ક જે જાગરિકા એટલે જાગરણ તે ધર્મ જાગરિકા) તથા શ્રી સ્થાનાંગસુ-ત્રમાં જે જાગરણમાં ધર્મની (ધાર્મિક વિચારની) મુખ્યતા હોય એવી રીતે જાગવું તે ધર્મ જાગરિકા એમ કહેલ છે. તે પાઠ આ પ્રમાણે—'' धर्मप्रधाना जागरिका-निद्राक्षयेण बोधो धर्मजा-गरिका भावप्रत्युपेक्षा इत्यर्थः, सा च, गाथा-कि कयं कि वा सेसं, किं करणिज्जं तवं च न करेमि । पुव्वावरत्तकाले जा-गरओ भावपडिलेहो ॥ १ ॥ अहवा को मम कालो, किमेयस्स उचियं, असारा विसया नियमगामिणो, विरसावसाणा, भीसणो मच्च, इत्यादि " इति ठाणांगे चतुर्थस्थानक (अध्ययन) द्वितीयउद्देशके ॥ ( ધર્મ ની મુખ્યતાવાળી જાગરિકા એટલે નિદ્રા (ઉંઘ) ઉડી જાય ત્યારે જાગવું તે ધર્મજાગરિકા કહેવાય એટલે આત્મિક ભાવની પ્રત્યુપેક્ષા–ચિન્તવન ( વિચારણા ) તે. આ પ્રમાણે મેં શું શું કર્યું, શું બાકી છે, કર્યું કરવા યાેગ્ય તપ વળેરે ધર્મ ક્રિયા હું કરતા નથી એવી મધ્યરાત્રિને વિષે (ઉપલક્ષણથી જ્યારે જાગે ત્યારે) ચિન્તવના. અથવા મારે ધર્મારાધન માટે યાેગ્ય કાલ કરાે! છે, એને ઉચિત ધર્મકાર્ય શું છે. શબ્દાદિ વિષયા અસાર અને નિશ્ચે નાશવંત છે, પરિષ્ણામે વિરસ (તુચ્છ) છે, મૃત્યુ ભય કર છે વગેરે વિચાર કરવા તે ધમજાગરિકા કહેવાય. ) ૪

આ ગાથામાં 'ધર્મ જાગરિકાના ' સારાંશ કહે છે:—

સર્વ ના સારાંશ એ જિન ધર્મ ની શુભ સાધના, પૂર્વ કરી તેથી લહ્યા હે જીવ! નરભવ જૂઠ ના; ધર્મ માટે નરપણું ના પાપ માટે નરપણું, ધર્મ માંહે શ્રેષ્ઠ સંયમ સાધવાને નરપણું. પ

અર્થ — પૂર્વ ત્રીજી તથા ચાથી ગાથામાં કહેલ ધર્મ-જાગરિકાના જુદા જુદા શાસ્ત્રોમાં કહેલા પાઠના અર્થના સારાંશ-( ભાવાર્થ ) એ છે કે હે આત્મા! તેં પૂર્વ ભવમાં શ્રી વીતરાગદેવે કહેલા જૈન ધર્મની સમ્યગ્ આરાધના કરી તેથી ઉત્તમ મનુષ્ય ભવ મેળવ્યા છે એમાં જરા પણ અસત્ય નથી. માટે આ ઉત્તમ મનુષ્યપણું તે ધર્મની આરાધના કરવા માટે છે. પણુ આરંભાદિ પાપ કરવા માટે નથી. તેમાં પણ ધર્મમાં અતિ ઉત્તમ ચારિત્ર ધર્મની આરાધના કરવા માટેજ મનુષ્યભવ છે. પ

મનુષ્ય ભવની ઉત્તમતાને વિસ્તારથી સમજાવે છે:---

દર્શનાદિક સાધના તાે અન્ય ગતિમાંહે મલે, ચરણ કેરી સાધના તાે નરપણા વિણ ના મલે; એ આશયે સુરભાવમાં પણ દ્રવ્ય તીર્થકર ભલા, નરભાવને નેહે નિરંતર ચાહતા થઈ નિર્મલા. ૬

અર્થ — મોક્ષ સાધના માટે જરૂરી સમ્યગ્ દર્શન (સમિકિત) જ્ઞાન અને ચારિત્ર પૈકી દર્શન વગેરેની આરાધના તો મનુષ્ય ગતિ સિવાય બીજી દેવાદિક ગતિએમાં પણ થઇ શકે છે. પરંતુ નિર્મલ ચારિત્રધર્મની આરાધના તો મનુષ્ય ભવ સિવાય થઇ શકતી નથી. અને તેવી ચારિત્ર ધર્મની આરાધના વિના મોક્ષ મળેજ નહિ. આજ આશયથી (ઉદ્દ-

શથી) નિર્મળ ભાવવાળા અનીને ધ્રત્ય તીર્થકરા દેવપણાને વિષે રહ્યા છતાં પણ હંમેશાં પ્રીતિપૂર્વક મનુષ્યભવને ચાંહે છે. એટલે દેવપણામાંથી હવે હું મનુષ્ય કયારે થઇશ ? એવી ચાહના રાખે છે. દ

હવે ધર્મજાગરિકા કેવી રીતે કરવી તે સમજાવે છે:— ખેડૂત વર્ષાકાલમાં વાવે પછી સુખિયા થવા, હે જીવ! તેં શું પુણ્યસાધ્યું પરભવે સુખ પામવા; પ્હેલાં કરેલી પુણ્ય કેરી શુભ કમાણી ક્ષીણ થઇ, ઢહેલો ચેત થા ન ઘેલા બ્હાત ગઇ થાડી રહી.

અર્થ — જેમ ખેડુત ભવિષ્યમાં (શિયાળામાં અને ઉના-ળામાં) સુખી થવાના ઇરાદાથી વર્ષા ઋતુ (ચામાસા)માં ખેતી કરે છે તેમ હે જવ! પરભવમાં સુખ મેળવવા માટે તે કયા કયા પુષ્ય કાર્યો કર્યા. હાલ કદાચ તું માેટી ઋદ્ધિ-વાળા અને સુખી હાય, તેથી એમ ધારીશ નહિ કે સુખના સાધના કાયમ રહેવાનાજ છે. કારણ કે હાલમાં તને પ્રાપ્ત થએલી (મળેલી) સુખની સામથી એ તાે તે પ્વે કરેલા પુષ્યની કમાઇ છે તેને તું ભાગવી રહ્યો છું અને ધીમે ધીમે

૧. દ્રવ્ય તીર્શકર—જે આગામી ભવમાં તીર્શકર થવાના છે એવા તીર્શકરના જીવા, તેમજ તે ભવમાં પણ જે તીર્થ કર થવાના છે તે પણ જ્યાં સુધી કેવલન્નાન પામ્યા નથી ત્યાં સુધી દ્રવ્ય તીર્થ કરે કહેવાય. તથા કેવલન્નાન પામ્યા ત્યારથી માલ પ્રાપ્તિ સુધી ભાવ તીર્થ કર તથા તેજ જીવ માલે જાય ત્યારથી પણ દ્રવ્ય તીર્થ કર કહેવાય. તેમાંથી અહીં તા ચરમ ભવની પહેલા દેવભવમાં રહેલા તીર્થ કરના અધિકાર છે.

તે કમાઇ નાશ પામતી જાય છે. માટે હે ચેતની હજ પણ તું વેલાસર ચેત. ઘણી ઉંમર ચાલી ગઇ અને થાડી રહી છે. માટે ઘેલા ન થતાં પરભવનું સાધન કરવા તત્પર થા. કારણ કે પ્રમાદથી જાંદગી ફાગટ ચાલી જાય, એ શું વ્યાજબી છે? હ

પૂર્વે કહેલીજ ખીના સ્પષ્ટ જણાવે છે:---

એવી વિશિષ્ટ વિચારણા કરવી નિરંતર તાહરે, તિમ ના બને તેા નિંદ ઉડતાં મધ્ય રાત્રીએ કરે; શ્રી ધર્મ જાગરિકા તણું ખરૂં તત્ત્વએ ધરચિત્તમાં, તક્તક્ કહે ગાવાળ નિસુણી ના રહીશ પ્રમાદમાં. ૮

અર્થ—હે જીવ! તારે આવા પ્રકારની વિશિષ્ટ ઉત્તમ ધર્મની વિચારણા નિરંતર (હંમેશાં) કરવી. પરંતુ સાંસારિક કાર્યોમાં આસકત હાવાથી કદાચ તેમ વારંવાર ન ખની શકે તો મધ્ય રાત્રે—જ્યારે જયારે, નિંદ ઉંડે એટલે જાગી જાય, ત્યારે ત્યારે ધર્મની વિચારણા જરૂર કરવી. આ પ્રમાણે ધર્મજાગ-રિકાનું ખરૂં તત્ત્વ (રહસ્ય) ચિત્તમાં ધારણ કરજે–વિચારજે. અને ગાવાળ 'તક્ તક્ કુર્રર કહ્યા કરે છે એ હપ્ટાંત સાંભળીને અને સમજીને પ્રમાદમાં રહીશ નહિ.

ગાવાળની કથા આ પ્રમાણે:—એક ગાવાળ જંગલમાં પશુઓ ચારતા હતા. થાક લાગવાથી એક ઝાડ નીચે બેઠા ત્યાં બીજા ગાવાળે તેને પૂછશું કે લાઈ! તેં કાેે શરૂ ધાર્યા કે નહિ ? તેણે કહ્યું 'ના ' બીજાએ કહ્યું કે તું નશુરા (શરૂ વિનાના) કયાં સુધી રહીશ ? ત્યારે તેણે કહ્યું કે હવે હું

જેરૂર ગુરૂ કરીશ. કેટલાક સમય વીત્યા ખાદ એક વાર જંગ-લમાં ફરતાં કેટલાક સાધુએાના સમાગમ થયાે. ત્યારે પ્હેલાંની **ખીના ભૂલી જવાથી સાધુઓને પોતાના ગુરૂ તરીકે ધારવાને** અદલે મને ગુરૂ કરો એમ ગાવાળ (સાધુઓને) કહ્યું. સાધુએાએ સમજાવ્યું કે પ્રથમ ચેલાે બન્યા સિવાય ગુરૂ ન થવાય માટે તું ચેલાે થા. પણ એકનાે બે ન થતાં ગાવાળે હઠ લીધી. સાધુઓએ એને ભદ્રિક જાણીને કહ્યું કે ત્યાગ ધર્મ સ્વીકાર્યા સિવાય ગુરૂ થવાય નહિ. ગાવાળે કહ્યું કે લલે મને ત્યાગી બનાવે!, સાધુઓએ તેને ત્યાગી બનાવ્યેા. પછી શિખામણ આપી કે તું અમારાે ગુરૂ. પણ તારે મૌન રહેવું. ગાવાળે તે પ્રમાણે કબુલ કર્યું. ત્યાંથી સવે આગળ ચાલ્યા. કાેઇક નગરની પાસે આવતાં નજીકમાં નદીના કાંઢે ખેઠા. નગરના રાજા વગેરે વંદન કરવા આવતાં સાધુઓએ રાજાને જણાવ્યું કે વચમાં બેઠેલા ભવ્યાકૃતિવાળા આ અમારા શુરૂજી હાલ માૈન રહે છે માટે અમે ઉપદેશ આપીએ છીએ. એ પ્રમાણે કહી વૈરાગ્યમય ઉપદેશ શરૂ કર્યી. આ વખતે નદીના સામેના કાંઠે અકરાં ચરી રહ્યાં છે. ગાવાળના જાતિ-સ્વભાવ હાય છે કે અકરાંને સીધા ચલાવવા 'તકુ તકુ તકુ કુર્ર્ર્ " એમ બાલે, આ ગુરૂ ખનેલા ગાવાળને પણ બકરાં ચરતાં જોઇને તે યાદ આવવાથી ઉપર પ્રમાણે બાલ્યા. આ સાંભળી સવે આશ્ચર્યમાં પડયા કે આ શું? પડખેના સમજી સાધુએ કહ્યું કે ગુરૂએ ડુંકાણમાં ઉપદેશ એમ આપ્યા કે હે ભવ્ય જીવા ! પ્રખલ પુષ્યોદયથી માનવ જીંદગી પામીને ધર્મ સાધવાની તક્રુ તક્રુ તેક્ એટલે માસમ મળી છે એમ ગુરૂજી તમને સ્પષ્ટ સમજાવવા માટે ત્રણ વાર કહે છે. માટે

પ્રમાદ કરશા નહિ. લક્ષ્મી આદિ સવે ચપળ-અસ્થિર છે માટે એની માહજાળમાં ધર્મ ચૂકવા નહિ. જો ચૂકયા તો જેમ વંટાળીઓ વાતાં રૂનું પુંમડું કુર્ર્્ થઇ ઉડી જાય છે તેમ ચપળ લક્ષ્મી આયુષ્ય વગેરે કાળના ઝપાટા લાગતાં અચાનક ઉડી જતાં (મરણ પામતાં) વાર નહિ લાગે. આ ઉપદેશ સાંભળી રાજા વગેરે પ્રમાદને છાડી ધર્મમાં જોડાયા, ને સુખી થયા. આ દષ્ટાંત સાંભળી હે જવ! પ્રમાદમાં પડયા રહેવું નહિ. પ્રમાદ છાડીને ધર્મ સાધવામાં તત્પર થઇ જા. ૮

આ ગાથામાં ધર્મ કાને કહેવાય? તે બતાવે છે:— દુર્ગતિથી જે અચાવે તેમ સદ્દગતિને દીએ, તે દયામય ધર્મ જિનના પૂરણ પુષ્યે પામીએ; ઉત્તમ દીએ પ્રભુ વીર તારા જ્યાં જયંતો પૂછતી, વ્યાખ્યા તણી પ્રજ્ઞપ્તિ જેમાં ઈમ કહે તે ભગવતી. હ

અર્થ:—જે દુર્ગિત (નરક તિર્થા ચ ગતિ)થી ખચાવે એટલે દુર્ગિતમાં જતા રોકીને દેવ મનુષ્યની શુલ ગતિ અને માક્ષ આપે તે જિનેશ્વર–તીર્થ કર દેવે પ્રરૂપેલા દયામય–અહિંસા લક્ષણ ધર્મ પૂર્ણ પુષ્યના સંચાગે મલી શકે છે. ધર્મની વ્યાખ્યા કરતાં કહ્યું છે કે " दुर्गतौ प्रसृतान जन्त्न, यस्माद्धारयते पुनः । घत्ते चैतान शुमे स्थाने, तस्माद्धमे इति स्मृतः ॥ १ ॥ (જે કારણુથી–દુર્ગિતમાં પડતા પ્રાણીઓને ધારી રાખે–ન જવા દે વળી શુલ સ્થાનમાં સ્થાપન કરે છે. તે માટે ધર્મ કહેવાય છે.) હે જવ! જયારે 'જય'તી

આ 'જયંતી' શ્રાવિકા શતાનિક રાજાની ખહેન અને મૃગાવતીની નર્ણંદ તથા ઉદાયન રાજાની કૃઇ અને શ્રીવીર પ્રભુની પરમ શ્રાવિકા હતી.

શ્રાવિકા 'હે લગવન્! સુવું સારૂં કે જાગવું?' એમ તારા વીર પ્રભુને પૂછે છે ત્યારે તે પરમાત્મા, "વ્યાખ્યા એટલે સ્પષ્ટ વિવરણ કરવા પૂર્વક પ્રજ્ઞપ્તિ એટલે પદાર્થીનું નિરૂપણ છે જેમાં, અથવા 'વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞપ્તિ' એવું જેનું નામ છે" એવા શ્રી લગવતીજી સૂત્રમાં આ પ્રમાણે (આગળ કહેવાતા) ઉત્તર આપે છે. ૯

કાેનું જાગવું ઉત્તમ તે આ ગાથામાં હેતુપૂર્વક જણાવે છે:—

ધર્મિ જનાનું જાગલું ઉત્તમ કદી ના અન્યનું, સ્વપ્નમાં પણ ન કદી તેએા કાર્ય ચાહે પાપનું; શુભભાવનાનિતભાવતાપ્રિય હિતઅનેમિત બાલતા, નિજ કાય જોડે ધર્મ માર્ગે શીઘ જ્યારે જાગતા.૧૦-

અર્થ — ધર્મી છવાનું જગવું ઉત્તમ છે, પણ બીજા અધર્મી એનું જગવું ઉત્તમ નથી કારણ કે અધર્મી જને જાગે ત્યારે કુટું ખના દ્રવ્યના તથા અન્ય સાંસારિક પાપ કાર્ચીના વિચારમાં જેડાય છે. ત્યારે ધર્મી જને સ્વપ્નમાં પણ પાપનાં કાર્યી ચિંતવતા નથી તો જાગતાં તો ચિંતવેજ શેના? તેઓ તો જાગે ત્યારે હંમેશાં અનિત્યાદિ અથવા મૈત્ર્યાદિ શુલ લાવનાએ લાવે છે, વળી બેલે ત્યારે પણ અન્યને પ્રિય હિતકર અને મિત (જરૂર પુરતુંજ) બાલે છે; એટલે અન્યને અપ્રિય, નુકશાનકારી અથવા જેમ તેમ જરૂર વિનાનું બાલતા નથી. વિશેષમાં પાતાની કાયાને તરતજ સામાયિકાદિ ધર્મકાર્યીમાં જોડે છે. શ્રી લગવતીજીના ૧૨ મા શતકના બીજા ઉદ્દેશામાં જયંતી શ્રાવિકાના પ્રશ્નના પાઠ આ પ્રમાણે છે:—

सुत्तत्तं भंते ! साह जागरियत्तं साह ? जयंती ! अत्थेगइ-आणं जीवाणं जागरियत्तं साह । इत्यादि ॥ "( & भगवन् ! सुवुं को साइं के भगवुं ? & भयंति ! केटसाक ( अधभी ) જીवानुं सुवुं अने केटसाक ( धभी ) જીवानुं ( भगवुं ) साइं छे. ) १०.

આ ગાથામાં ધમી જનાનું વર્તન કેવું હાય તે દેખાંડે છે:—

સારણા ને વારણા વળી ચાયણા પડિચાયણા, કરી અન્ય જનને ધર્મ રસ્તે જેડશે ગણી આપણા; સામા કદી રજ કાપશે પણ ધાર્મિકા ના કાપશે, આંગળી ના પાંચ સરખી એમ મનમાં ભાવશે. ૧૧

અર્થ:—સારણા એટલે સંભારી આપવું; એટલે હે ભાઇ! તારે આ ધર્મકાર્ય કરવાનું બાકી છે. આળસ ન રાખવી તેમ્કિંએ, ગએલા સમય પાછા આવતા નથી, એમ ઉપદેશ આપી અન્યને ધર્મકાર્યનું સ્મરણ કરાવવું તે સારણા, અને કાં છવ પાપનું કામ કરતા હાય, તેમાંથી રાકવા તે વારણા. એટલે તમારા જેવા ધર્મી જનને આવું કાર્ય કરવુ કલ્પેજ નહિ વગેરે ઉપદેશ વહે અધર્મના કામથી ખીજાને રાકે અને ચાયણા એટલે પ્રેરણા એટલે ધર્મ કાર્ય કરવા માટે બીજાને પ્રેરણા કરે આ પ્રભુપ્જાદિ ધર્મકાર્ય તો તમારે અવશ્ય કરવુંજ તેમાંએ. આવા કાર્યમાં પ્રમાદી ન બનવું વગેરે ઉપદેશથી બીજાને ધર્મકાર્યમાં પ્રવર્તાવે (ત્રેક) તે ચાયણા. તથા પ્રતિચાયણા એટલે વારંવાર પ્રેરણા એટલે એક વખત

કહેવા છતાં ગણકારે નહિ તેને બીજવાર ત્રીજવાર એમ વારંવાર ધર્મકાર્ય કરવા માટે પ્રેરણા કરવી તે. એવી રીતે ધર્મી જેના બીજા જવાને પાતાના કુટું બી સમાન ગણીને સારણાદિ ચારે પ્રકારા વહે ધર્મના માર્ગમાં જોકે છે. હિતના ઉપદેશ કરવા છતાં પણ સામા માણસ કદાચ કાપાયમાન થાય તા પણ ધર્મી જવ સામા કાપ કરશે નહિ. પણ એવી ભાવના (વિચારણા) મનમાં ભાવશે કે જેમ હાથની પાંચ આંગળીઓ સરબી હાતી નથી. તેમ જવા પણ એક પ્રકારના (સરખા) હાતા નથી કારણ કે સંસારી જવા કર્માધીન છે. તેથી સરખા સ્વભાવના કચાંથી હાય? એટલે કેટલાક જવા હિતના ઉપદેશ સાંભળી સામાના ઉપકાર માને, ત્યારે કેટલાક હલકા જવા ઉલટા કાપે છે. ૧૧

ખીજાને ધર્માના ઉપદેશ કરવાના હેતુ અને લાભ સમજાવે છેઃ−

બહુ લાભ ધર્મ પમાડવામાં નિશ્ચયે તિમ માનશે, તત્ત્વાર્થ કારિકા વચનને યાદીમાં પણ લાવશે; બહુલકર્મી હોય સામા ના કદી ધર્મી બને, નિષ્કામ ઉપદેશક નરા પામેજ પુષ્કલ લાભને. ૧૨

અર્થ — ધર્મી જવા માને છે કે બીજાને ધર્મ પમા-ડવામાં જરૂર બહુ લાભ છે. કારણ કે પાતે અન્ય દુ:ખી જી-વને ધર્મ રૂપી સુખના સાધનની પ્રાપ્તિમાં હેતુ થયા છે. એમ જાણી પરમ સંતાષને પામે છે. "કહેનારને જરૂર લાભ જ છે" એવા તત્વાર્થ કારિકાના વચનને યાદ કરશે, સામા જીવ અહુલકમી એટલે ભારે કમી હોય તેથી ઉપદેશ આ-પવા છતાં પણ કદાચ ધમી ન અને એટલે બાધ પામે નહિ તા પણ નિષ્કામ ફળ (બદલા) ની ઇચ્છા રાખ્યા વિના ઉપ-દેશ કરનાર ઉત્તમ જીવા અવશ્ય ઘણા લાભને પામે છે. કાર-ણુંકે પરના હિતની લાગણીથી કરેલા ઉપદેશ પરમ કર્મ નિજ-રાનું કારણ થાય છે:—

આ ગાથામાં શ્રાવક શબ્દના અર્થ સમજાવે છે:-શયન પૂર્વે ની બીના શરૂઆતથી સંક્ષેપમાં, યાગ શાસ્ત્રે એમ ભાખી યાદ કર રહી હર્ષમાં; જિનશ્રુત સુણે શુભ ક્ષેત્રમાં વાવે દ્રવિણ કિરિયા કરે, ત્રણ અક્ષરાના અર્થસાધક પ્રભુ કહે શ્રાવક ખરે. ૧૩

અર્થ:—હે જવ! યાંગશાસ્ત્રમાં સૂવા પહેલાંની શરૂ-આતથી માંડીને સુઈ રહે ત્યાં સુધીની હકીકત દુંકામાં આવી રીતે કહી છે તે આનંદ પૂર્વક આગળ કહ્યા પ્રમાણે યાદ કર. તેમાં પ્રથમ–તું શ્રાવક છે, તો તું નામધારી શ્રાવક છે કે ખરેખરા–યથાર્થ શ્રાવક છે તેના વિચાર કર. શ્રાવક શખ્દના ત્રણ અક્ષરામાં આગળ જે અર્થ (ગુણ)ના દુંકમાં સમાવેશ કરેલા છે તે જો તારામાં હાય તા તો તું યથાર્થ શ્રાવક ખરા. તે આ પ્રમાણે એટલે–પ્રથમ 'શ્રા' અક્ષર વડે જે જિનશ્રત (પ્રવચન) જિનેશ્વરે કહેલ શાસ્ત્રને 'સાંભળે અને 'વ' અક્ષર વડે જે પાતાના ન્યાયાપાર્જિત દ્રવ્યને શુભ

१. लुओ। ५'याशक्ष्मां-परलोयहियं सम्मं-जो जिणवयणं सुणेइ उवउत्ता॥ अइतिव्वकम्मविगमा-सुक्कोसो सावगोपत्थ॥१॥

<sup>૧</sup>સાત ક્ષેત્રામાં વાવે–વાપરે. તથા 'કે' અક્ષર વઉં ધર્મકિયા કરે. આ પ્રમાણેના અર્થને અનુસારે વર્ત્તનાર **ભવ્યજવને** પ્રભુએ ખરા શ્રાવક કહ્યો છે.

હવે શ્રાવકે શું કરવું તે ખતાવે છે:—

અપ્રમાદ શ્રાવક રાતદિન મનવચન કાયા ધર્મમાં, જોડે સ્મરે કલ્યાણ શિક્ષા જેહ ઉત્તરાધ્યયનમાં; જ્યાં ધર્મ કેરી સાધના તે રાત દિન સફલા કહ્યા, શેષ નિષ્ફલ પૂરની જિમ દિવસ જલ્દી વહી ગયા. ૧૪

અર્થ:—આગલી ગાથામાં કહેલ લક્ષણવાળા ખરા શ્રાવક પાતાના મન વચન અને કાયાને પ્રમાદ તજને ધર્મ કાર્યમાં જોડે છે. વળી શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રમાં કહેલી જે કલ્યાણશિક્ષા—આત્માને હિતકર શિખામણ તેનું સ્મરણ કરે છે. શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે धम्मं कुणमाणस्स सहस्रा जंति रयणीओ ॥ अहम्मं कुणमाणस्स विहस्रा जंति रयणीओ ॥ એટલે હે આત્મન્! જે રાત્રી અને દિવસા ધર્મ સાધનામાં પસાર થયા તેજ સફલ જાણવા, અને તે સિવાયના રાત્રી

१. सात क्षेत्रना नाम आ प्रभाष्ट्रे ल्यां १ साधु. २ साध्यी ३ श्रावं ४ श्राविं । ५ प्रतिमाः ६ हान. ७ लिनावं थ. महाश्रावं ४ पण्डुं पण्डुं साते क्षेत्रामां न्यायापालि त द्रव्य वापरनार अने अतिहीनाहि छवामां अनु इंपायी द्रव्य वापरवा पूर्व ३ वताराधं अव्याखने मणी शर्व छे. जुओ याशास्त्रना साक्षिपां - पतं वतिहीनेषु महाश्रावं उच्यते ॥ १ ॥

દિવસા વરસાદના પૂરની જેમ ફાેગટ વહી ગયા છે એમ જાાવું. જેમ યાગ્ય વરસાદ ધાન્ય વગેરેની ઉત્પત્તિમાં કારણ હાવાથી સફલ છે. તેમ ધર્મસાધનામાં ગએલા દિવસા પુષ્ય ખંધ અને કર્મનિર્જ રાદિના હેતુ હાવાથી સફલ છે. તથા જેમ વરસાદનું પૂર ધાન્ય વગેરેની ઉત્પત્તિ કરવાને બદલે ઉગેલા ધાન્યને ઉલટું નાશ કરવામાં નિમિત્ત બનતું હાવાથી નિષ્ફલ અને નુકસાનકારી ગણાય છે. તેમ ધર્મસાધના રહિત ગએલા દિવસા પણ નિષ્ફલ અને આત્માને નુકસાનકારક જાણવા. ૧૪

ુ આ ગાથામાં શ્રાવકે કયારે જાગલું અને સાથી પ્રથમ શું કરલું તે કહે છે:—

ચઉ ઘડી બાકી રહે જ્યારે નિશા તે અવસરે, શ્રાવક તજી નિદ્રા પથારીમાંય બેસીને સ્મરે; પરમેષ્ઠિ મંગલ મંત્રને સૂતાં અવિનય વિચારતાં, શ્રુતસ્ક'ધ મહાનિશીથે પંચમંગલ ભાસતા. ૧૫

અર્થ:—જ્યારે પાછલી રાત્રી ઓછામાં ઓછી ચાર ઘડી (૯૬ મિનિટ એટલે ૧ કલાક ઉપર ૩૬ મિનિટ) ખાકી રહે ત્યારે શ્રાવકે અવશ્ય નિદ્રાના ત્યાગ કરવા—જાગવું. જાગીને પથારીમાં ખેઠા થઇને પરમ માંગલિક એવા પરમેકી મંત્ર—(નવકાર મંત્ર)નું સ્મરણુ કરવું. સ્તાં થકાં નવકારમંત્રને યાદ કરવાથી અવિનય થાય છે. આ શ્રી પરમેકિ મંત્રનું ખીજુંનામ પંચ મંગલ મહાશ્રુતસ્કંધ છે. આ પ્રમાણે ઉપધાન વહનના પ્રસંગે બાલાય છે. એમ છેદ સ્ત્ર શ્રીમહાનિશીય સ્તૃત્રમાં કહ્યું છે. ૧૫.

<sup>ું ુ.</sup>૧. પૂજ્યશ્રી સ્થવિર ભગવંતે આ છેદસૂત્રમાં ત્રિકાલ ચૈત્યવંદના હપધાન વહનાદિ શ્રાવક જીવનને ઉપયોગી ઘણી સ્ત્રીના કહી છે.

શ્રી નવકાર મંત્રના સ્મરણુ બાદ દ્રવ્યક્ષેત્રાદિકની વિચા-રણા કરવી તે જણાવે છે:—

દેવ ગુરૂ છે કેાણ મારા દ્રવ્ય યાદી ઇમ કરે, ક્યાં ગામમાં કે નગરમાં છું ક્ષેત્રથી એવું સ્મરે; સવાર આદિ કરોા સમય છે કાલચિંતા ઇમ કરે, ભાવ ચિંતવના હવે આગળ કહું હું વિસ્તરે. ૧૬

અર્થ:—શ્રાવક દ્રવ્યથી એવી વિચારણા કરે કે મારા દેવ કેાણુ છે? મારા સદ્ગુરૂ કેાણુ છે વગેરે. ક્ષેત્રથી વિચારતાં હું કયાં ગામ અથવા નગરમાં છું તેનું સ્મરણુ કરે. સવાર વગેરે કયા વખત છે એ પ્રમાણે કાલથી વિચારણા કરે. ત્યાર પછી ભાવથી શ્રાવક કેવી કેવી ચિન્તવના કરે તે હું આગલી ગાથામાં હવે વિસ્તારથી કહું છું. ૧૬.

આ ગાથામાં ભાવથી વિચારણા જણાવે છે:---

મારા કરા છે ધર્મ મારૂં કુલ કર્યું ઇમ ભાવજે, મેં વ્રતા લીધા કયા ઇમ ચાર ભેદ વિચારજે; જિનધર્મ મારા કુલ અમુક ઇલ્વાક આદિ માહરૂં. અણુવ્રતાદિક યાદ કરતાં વિરુદ્ધ વર્ત્તાન પરિહરૂં. ૧૭:

અર્થ:—મારા ધર્મ કરોા છે? મારૂં કુલ કર્યું છે? તે વિષે વિચાર કરજે. વળી મેં કયા વ્રતા લીધા છે? તેની વિચા-રહ્યા કરજે. એવી રીતે ચાર ભેદથી વિચારહ્યા કરવી. વીતરાગ દેવ પ્રહ્યીત જૈન ધર્મ એ મારો ધર્મ છે. ઇલ્વાકુ વગેરે અમુક મારૂ ફું ફું ફું તાળી અમુક અમુક અણુ વતા ધીધેલાં છે એમ વિચાર તે અણુ વતાથી વિરુદ્ધ વર્તન-ઉલાટુ આચરણુ એટલે અતીચારાદિકના ત્યાગ કરૂં છું. એમ ભાવથી ચિંત-વના કરે. ૧૭.

પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે કરવાથી શાં લાલ ? તે જણાવે છે:— લજવાય જેથી દેવ ગુરૂ તિમ જનક જનની ધર્મને, લાગેજ દૂષણ પંચ અણુવ્રત તેમ બીજા નિયમને; તે કાર્ય ન કદી કરાય સંકટ લ્યે ભલે તુજ પ્રાણને, હે જીવ! સાત્ત્વિક ધર્મ સાધન સેવજે ધરી હર્ષને. ૧૮

અર્થ:—હે જવ! જે કાર્ય કરવાથી, દેવ, ગુરૂ, માતા-પિતા અને ધર્મને લાંછન લાગે, તથા શ્રાવકના વ્રતો જે પાંચ અણવત તથા ખીજા નિયમામાં અતીચારાદિક દ્રષ્ણા લાગે તેવાં કાર્યો કદાચ તારા પ્રાણા ચાલ્યા જાય તેવું ભારે સંકટ આવે તા પણ કરાયજ નહિ. એમ સમજ હે ચેતન!

૧. અહુવત:—અહુ=નાનાં એવાં વૃત તે અહુવૃત. તે પાંચ છે. ૧ સ્યૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વૃત, ૨ સ્યૂલ મૃષાવાદ વિરમણ વૃત, ૩ સ્યૂલ અદત્તાદાન વિરમણ વૃત. ૪ સ્યૂલ મૈયુન વિરમણ વૃત, ૫ સ્યૂલ પરિગ્રહ પરિમાણ વૃત. સાધુ મહારાજનાં સ્યૂલ શબ્દ રહિત પાંચ મહાવૃત છે. તે મહાવૃતની આગળ શ્રાવકનાં વૃતા અમુક અમુક પ્રકારની હદ તથા જય્ણાવાળાં (છુટવાળાં) હોવાથી સ્યૂલ (અલ્પ અથવા નાનાં) છે. માટે શ્રાવકનાં વૃતને અહુવૃત કહ્યાં છે. તે અહુ-પાછું જણાવવાને શ્રાવકનાં વૃતની આગળ સ્યૂલ શબ્દ મૂકવામાં આવે છે.

સાત્વિક ધર્મનાં સાધનાનું તું આનં કપૂર્વ સિવન કરજે. લાવથી આવી દઢ વિચારણા એ પૂર્વ કહેલા દ્વારિની વિચારણાની જેમ ઉત્તમ લાલદાયી છે. આજ ઇરાદાથી સવારમાં શ્રાવકે ૬૦૫-ક્ષેત્ર વગેરેની યાદી જરૂર કરવી જોઇએ. ૧૮.

હવે દ્રવ્યાદિને યાદ કરવાનું કાેને ગમે તે જણાવવા-પૂર્વક પછીની આના જણાવે છે:—

દ્રવ્યાદિની યાદી તહ્યું ફલ એહ દીસે આગમે, પાપલીર ધર્મરંગી જીવને એ બહુ ગમે; રાત્રી કેરા પાપને આલેાચવા પ્રતિક્રમણને, હે જીવ! કર ઈમ યાદ કરતાે આ ક્રિયાના હેતુને. ૧૯

અર્થ:—ધર્મ વગેરેના સ્મરણનું ફ્લ ગઈ ગાથામાં કહ્યાં પ્રમાણે સિદ્ધાન્તમાં જણાય છે. તેમ કરવું એ પાપથી ભય પામનાર અને ધર્મ ઉપર રાગવંત જીવને ઘણું પસંદ પડે છે. ત્યાર પછી રાત્રી સંબંધી લાગેલા અતિચારાને આલાવવા માટે તારે પ્રતિક્રમણ કરવું જોઇએ. હે જીવ! એ પ્રમાણે

૧ ધર્મના ૩ પ્રકાર:—૧ સાત્વિક ધર્મ, ૨ રાજસ ધર્મ, ૩ તમા ધર્મ. ૧ સાત્વિક ધર્મ—સત્વ ગુણની પ્રધાનતાવાળા ધર્મ એટલે જે ધર્મમાં આ લાક અને પરલાક સંખંધી શ્રેષ્ઠ સુખની મુખ્યતા હાય. જેમાં અહિંસા, સત્ય વગેરેની પ્રધાનતા હાય. ૨ રાજસ ધર્મ— રજો ગુણની મુખ્યતાવાળા ધર્મ, જેમાં આ લાક સંખંધી ક્ષણિક— તુચ્છ સુખની મુખ્યતા હાય તે. ૩ તમા ધર્મ—તામસ ગુણની પ્રધાનતાવાળા, જેમાં જીવહિંસા, મદિરાપાન વગેરે વડે ધર્મ માનવામાં આવે તે.

<sup>૧</sup>પ્રતિક્રમણ કરવાના હેતુને ર યાદ કરવા પૂર્વક તેને કરવા માટે તૈયાર થજે. ૧૯.

હવે પ્રતિક્રમણ કરવાના મુદ્દો વગેરે જણાવે છે:—

ધર્માદિમાં છે મેાક્ષ મેાટા જ્ઞાન દર્શન સંયમે, તે માક્ષ કેરી સાધના જ્ઞાનાદિ ત્રણ આવશ્યકે; અતિચારની પણશુદ્ધિ આથી પ્રતિક્રમણનામાન્તરે, અતુયાગ તિમ ઉપદેશ પ્રંથા વિસ્તરી વર્ણન કરે. ૨૦

અર્થ:—ધર્માદિ ચારમાં મોક્ષ સૌથી માટા છે. તે માક્ષની સાધના જ્ઞાનાદિ ત્રણ એટલે સમ્યક્ દર્શન, સમ્યક્ જ્ઞાન અને સમ્યક્ ચારિત્ર વહે થાય છે. એ જ્ઞાનાદિ ત્રણની દેશથી આરાધના આવશ્યકમાં છે એટલે આવશ્યક વહે ઉત્તમ જ્ઞાનાદિ ત્રણની અમુક અમુક અંશે સાધના થાય છે. વળી આ આવશ્યક વહે અતીચારાની શુદ્ધિ પણ થાય છે. તેથી

<sup>1.</sup> પ્રતિક્રમણ. પ્રતિ+ક્રમણ. પ્રતિ એટલે પાછું. ક્રમણ એટલે ક્રવું. પાપ વ્યાપાર પ્રત્યે ગએલા આત્માનું પાતાના સ્વભાવમાં પાછું ક્રવું. અથવા પાપ વ્યાપારથી આત્માનું પાછું ક્રવું તે પ્રતિક્રમણ. તેના પાંચ પ્રકાર:-૧ રાઇ પ્રતિક્રમણ, ૨ દેવસિક પ્રતિક્રમણ, ૩ પાક્ષિક (પખ્ખા) પ્રતિક્રમણ, ૪ ચૌમાસિક પ્રતિક્રમણ અને ૫ સાંવ-ત્સરી પ્રતિક્રમણ.

ર આની માહીતી માટે 'શ્રી પ્રતિક્રમણ હેતુ ગર્ભ વિચાર'નામે શુક જોવી. તે શ્રી જૈનધર્મ પ્રસારક સલાએ છપાવી છે.

<sup>3.</sup> ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ એ ચાર.

હે જીવ! જરૂર આવશ્યક કરજે. આ આવશ્યકનું જ બી**ન્તું** નામ પ્રતિક્રમણ પણ કહેલું છે. આ છ એ આવશ્યકાનું આવશ્યક સૂત્ર અને અનુયાગ દ્વારમાં તથા ઉપદેશ<sup>૧</sup> ગ્રાંથામાં વિસ્તારથી વર્ણન કરેલું છે. ૨૦

હવે પ્રતિક્રમણ કેવા સ્વરે કરતું તે કહે છે:—

મંદ સાદે સૂત્ર વદજે અન્યથા દેાષા ઘણા, જાગતાં પાપા કરે હિંસાદિ આરંભક જના; શબ્દશુદ્ધિ ન ભૂલજે આ શબ્દ ચાેેેેે ખા સાંભળી, સ્પષ્ટ અર્થ જણાય પ્રકંટે ભાવના પણ નિર્મલી. ૨૧

અર્થ:—સવારના પ્રતિક્રમણુમાં સૂત્રા મન્દ-ધીમા સ્વ-રથી બાલજે. કારણ કે માટા સ્વરે બાલવામાં ઘણા દોષા રહેલા છે. તે આ પ્રમાણે—ઉંચા સ્વરે બાલે તા જેથી જવ-હિંસાદિ થાય તેવા આરંભના કાર્ય કરનારા તિર્થચાદિ જીવા જાગવાથી તેઓ પાપના કાર્યીના આરંભ કરે છે. તેમાં ઉંચા સ્વરે બાલનાર નિમિત્તભૂત થાય છે. તેથી ધીમે ધીમે સવારનું પ્રતિક્રમણ કરજે. તેમાં શબ્દશુદ્ધિ—સૂત્રાના શુદ્ધ ઉચ્ચાર કરવાનું ભૂલીશ નહિ. અથવા સૂત્રા જેમ તેમ ગણુગણાટ કરતા હાય તેમ બાલીશ નહિ. કારણ કે શુદ્ધ ઉચ્ચાર કર-વાથી અર્થ પ્રગટ રીતે સમજાય છે. અને તેથી શુદ્ધ ભાવ પ્રગટ થાય છે. ૨૧.

૧. ઉપદેશ પ્રાસાદ, શ્રાહ્કવિધિ, ધર્મસંગ્રહ વગેરેમાં.

હવે શુલ ભાવ પ્રકટયા પછીનું ફલ દેખાંડે છે:—

શુભ ભાવનાથી કર્મ વિઘટે છેવટે શિવપદ લહે, એ કારણે ઉચ્ચાર ચાેેે આ બાલજે ગણધર કહે; જીભના જે દાષ હાવે અન્ય બાલે સુત્રને, તેહ સાંભળજે ક્રિયાની શુદ્ધિ ગુણ ઈમ પ્રવચને. રર

અર્થ:—શુભ ભાવ પ્રકટ થવાથી કર્મની નિર્જરા થાય છે. અને કર્મની નિર્જરા થવાથી છેવટે માેક્ષપદ મળે છે. એ કારણથી સ્પષ્ટ શુદ્ધ ઉચ્ચાર બાેલવાનું ગણધર મહારાજ કહે છે. જો પાેતાને જીભના દાેષ હાેય તાે સ્પષ્ટ બાેલનાર બીજો પ્રતિક્રમણ કરનાર શ્રાવક સ્ત્રો બાેલે તે તારે સાંભળવાં, તેથી ક્રિયાની શુદ્ધિરૂપી લાભ થાય છે એમ સિદ્ધાન્તમાં કહ્યું છે. ૨૨.

હવે પ્રતિક્રમણુના છ <sup>૧</sup>આવશ્યકામાંથી કયા આવશ્યક વહે કઇ શુદ્ધિ થાય તે બે ગાથા વહે કહે છે:—

ઉભયટંક કરાય નિયમા તેહ આવશ્યક વિષે, સાવઘ વિરતિ માનજે તું પ્રથમ સામાયિક વિષે; નામસ્તવે સમ્યક્ત્વશુદ્ધિ વંદના નીચ ગાત્રની, ક્ષપણા કરે ઘે જન્મ ઉંચા વાણ ઉત્તરાધ્યયનની. ૨૩

અર્થ:—તે પ્રતિક્રમણુ નિ<sup>શ્</sup>ચે એ વખત–સવારે અને સાંજે કરાય તેથી આવશ્યક કહેવાય છે. તેમાં પ્રથમ સામા-યિક નામના આવશ્યક વડે સાવઘ વિરતિ એટલે પાપવાળા

૧. અવશ્ય કરવા ચાગ્ય દ્વાવાથી આવશ્યક કહેવાય છે.

બ્યાપાર (ક્રિયા)ના ત્યાગ થાય છે એમ હે જીવ! તું માનજે. ખીજા નામસ્તવ એટલે લાેગસ્સ અથવા ચતુર્વિંશતિ સ્તવવહે સમ્યક્તવના શુદ્ધિ થાય છે. ત્રીજાં વંદન નામનું આવશ્યક નીચ ગાત્રના ક્ષય કરે છે અને ઉંચ ગાત્રમાં જન્મ આપે છે. એ પ્રમાણે ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્રનાં વચના જાણજે. ૨૩.

ં હવે છેલ્લા ચાર આવશ્યકાનું ફલ કહે છે:—

કુગતિ કેરૂં દ્વાર વાસે પ્રતિક્રમણ આવશ્યકે, સદ્ધચાન ધારામાં વધે આ પાંચમા આવશ્યકે; તૃષ્ણા તણા વિચ્છેદપ્રત્યાખ્યાનમાં વિધિ રંગિએા, થઇ પ્રતિક્રમણ કરજે સવારે લાભ ચાહે વાણિએા. ર૪

અર્થ:—ચાેશું પ્રતિક્રમણ નામનું આવશ્યક નરકાદિક દુર્ગિતનાં બારણાં બંધ કરે છે. અથવા જવને ખરાબ ગતિમાં જતાં રાેકે છે. તેમજ પાંચમા કાઉસગ્ગ નામના આવશ્યક વડે ભવ્ય જવ શુલ ધ્યાનની ધારામાં આગળ આગળ વધતા જાય છે. તથા છઠ્ઠા પચ્ચખ્ખાણ નામના આવશ્યક વડે વિધિ—ક્રિયામાં આસકત જવ તૃષ્ણાના—અસંતોષ વૃત્તિના નાશ કરે છે. એ પ્રમાણે દરેક આવશ્યકના ક્લ જાણીને વિધિ સાચવામાં આનંદી થઇને સવારે જરૂર પ્રતિક્રમણ કરજે. કારણ કે વાણીઓ લાલને ચાહનારા હાય છે. આત્મિક ગુણુરૂપ કમલને કમસર વિકસ્વર કરવામાં સૂર્યના જેવી આ પ્રતિક્રમણની પવિત્ર (મંત્રાક્ષર સમાન) ક્રિયા અપૂર્વ સાધન છે, એમ

१. लाभाकाङ्की वणिङ्नरः

વિશિષ્ઠ લાભ જાણી માહતું ઝેર ઉતારવાને જરૂર પ્રતિક્રમણ કરતું જોઈએ. ૨૪.

પ્રતિક્રમણુ કર્યા પછી દેરાસરમાં જઇ શું શું કરવું તે કહે છે:—

શુદ્ધ થઇ જઇ ચંગ મંગલ ચૈત્યમાં સંક્ષેપથી, કર વાસ આદિક ચૈત્યવંદન ભક્તિ ઇમ બે બેદથી; વિધિસાથ પ્રત્યાખ્યાન કરનિજ શક્તિના અનુમાનથી, મન થીર હાવે એમ કરતાં લાભ તપના અંશથી. રપ

અર્થ:—પવિત્ર થઇ ને શાભાયમાન મંગલ ચૈત્ય (ઘર દેરાસર)માં જજે. ત્યાં સંક્ષેપથી-દુંકાણમાં પ્રભુની વાસક્ષેપ, ચામરથી વીંજવું વગેરે દ્રવ્યભક્તિ તથા ચૈત્યવંદન કરવા વહે ભાવભક્તિ કર. પછી પાતાની શક્તિના અનુસારે વિધિપૂર્વક પચ્ચખ્ખાણ કરજે. આમ કરવાથી મનની સ્થિરતા થાય છે. તેમજ તેથી તેટલે અંશે તપના લાભ પણ મળે છે. ૨૫.

આ ગાથામાં પ<sup>ર</sup>ચખ્ખાણના પ્રકાર જણાવે છે:— કાલને સંકેત રૂપ બે ભેદ પ્રત્યાખ્યાન ના, નવકારસી વળી ગ્રંથિ આદિક જાણજે ક્રમ ભૂલના; ભક્તિ ચૈત્યે ગમન ધનિકા ધામઘૂમ પૂર્વક જતા, અન્ય ઉદ્ધત ભાવ જન પરિહાસ છંડીને જતા. ૨૬

**અથ**ે:—પ<sup>ર</sup>ચખ્ખાણુના બે લેક છે–૧ કાલ પ<sup>ર</sup>ચખ્ખાણ,<sup>૧</sup>

૧. કાલ પ<sup>ર</sup>ચખ્ખાલુ⊸જે પચ્ચખ્ખાલુમાં કાલની મુખ્યતા ઢાય તે, જેમકે 'નવકારસી 'ના પચ્ચખ્ખાલુમાં એ ઘડી. 'પારસી ' ના પચ્ચખ્ખાલુમાં એક પહેાર વગેરે.

ર સાંકેતિક પચ્ચખ્ખાણુ. 'નવકારસી' વગેરે કાલ પચ્ચખ્ખાણુ અને 'ગંઠસહિઅં' વગેરે સાંકેતિક પચ્ચખ્ખાણુ સમજવા. એમ ક્રમસર છે પ્રકારના પચ્ચખ્ખાણુ જાણીને ભૂલીશ નહિ. જો બ્રાવક ધનવાન હાય તા શ્રી જૈનશાસનની પ્રભાવના કરવાના ઉદ્દેશથી ભક્તિચૈત્ય એટલે માટા દહેરે ધામધૂમ પૂર્વક—આડં ખર સહિત જાય. બીજા સામાન્ય શ્રાવકા ઉદ્ધત ભાવ અને જનપરિહાસને છાંડીને એટલે પાતાની સ્થિતિ આદિને છાજે અને જેથી લાકમાં પાતાની હાંસી ન થાય તેવા ઉચિત વેષ, માર્ગે મૌન, નીચે જોઇને ચાલવું વગેરે વિધિ સાચવીને માટા દહેરે જાય. પાતાની સ્થિતિ ઉપરાંત કરાડાધિપતિ આદિને છાજે તેવા વેષાદિ રાખવાથી લાકો એમ કહે કે 'આ ઉદ્ધત ઘઇ ગયા' અને હાંસી પણ કરે તેથી તેમ ન થાય તેવા વેષાદિ રાખી દહેરે જવું. રદ

શ્રાવકે પૂજા માટે દેરાસર જતાં સ્નાનાદિ વિધિ કેવી રીતે કરવી તે જણાવે છે:—

સાચવી જયણા કરીને સ્નાન મિત જલથી અને, વસ્ત્ર શુદ્ધ અખંડ પ્હેરી આવજે મંદિર કને; સચિત્ત પરિહારાદિ અભિગમ સાચવી દાખલ થતાં, અગ્રદારે ચૈત્ય કેરા નિસિહી પ્હેલી બાલતાં. ૨૭

૧. સાંક્રેતિક પચ્ચખ્ખાલુ-લીધેલું પચ્ચખ્ખાલુ પૂર્લુ થઇ રહે તે છતાં પારવાની વાર હેાય તેા પારે ત્યાં સુધીના વખત પચ્ચખ્ખાલુ વિનાના ન જાય એથી અને તેવા બીજા અનેક હેતુથી ધારવામાં

અર્થ:—સ્નાન કરવાનું સ્થાન જીવજંતુ રહિત છે કે નહિ તેની તપાસ કરીને એટલે ઉપયોગ પૂર્વક જોઇને, જીવાદિ હાય તો સાચવીને બીજે ઠેકાણું કુંડી મૂકીને મિત–પ્રમાણસર શરીર શુદ્ધિ થાય તેટલા પાણીથી સ્નાન કરજે. પછીથી શુદ્ધ—સ્વચ્છ અને અખંડ (આખાં) વસ્ત્ર પહેરી મંદિર પાસે આવજે. દેરાસરમાં પ્રવેશ કરતાં 'સચિત્ત પરિહાર' વગેરે પાંચ 'અભિગમ સાચવવા. અને તે વખતે દેરાસરના મુખ્ય બારણામાં પહેલી 'નિસિહિ<sup>ર</sup>' બાલવી. ૨૭.

પહેલી નિસિહી વખતે અને બીજ નિસિહી વખતે શું કરવું અને શું ન કરવું તે જણાવે છે:—

ઘર ચિંતના કર ના હવે કર ચૈત્ય કેરી ચિંતના, આશાતના દૂરે કરી શ્રાવક લહે સુખ મુક્તિના; તે પછી બીજી નિસિહી રંગ મંડપ પેસતાં, ચૈત્ય યાેગ નિષેધ કરજે દ્રવ્યથી પ્રભુ પૂજતાં. સ્∠

આવતાં પચ્ચખ્ખાણ. જેમકે ગાંઠ છેાકું નહિ ત્યાં સુધી 'ગંદિ-સહિઅ'' વગેરે.

- ૧. અભિગમ—અભિ એટલે તરફ, ગમ એટલે જવું તે. જિને-શ્વરના સન્મુખ જવું તે અભિગમ. તે વખતે પાંચ વાનાં સાચવવાનાં હાવાથી પ અભિગમ છે:—૧ સચિત્ત ત્યાગ, ર અચિત્તના અત્યાગ, ૩ મનની એકાગ્રતા, ૪ એકશાટક ઉત્તરાસંગ, પ શ્રી જિનેશ્વરને જોઇને મે હાથ જોડી લલાટે લગાડવા.
- ર. નિસિહિ–નિષેધ અથવા આર'ભાદિનું વર્જન. (છોડવું.) આ અર્થ-આ નિસિહી (નૈષેધિકા) શખ્દ જણાવે છે.

અર્થ:—પહેલી નિસિહી કહે તે વખતે ઘર સંબંધી કાર્યના વિચારના ત્યાગ કરવા, અને તે વખતે દેરાસર સંબંધી કાર્યની ચિન્તવના (તપાસ) કરવી. દેરાસર સંબંધી કાંઇ આશાતના થતી હાય તો તે દ્વર કરવી. કારણ કે આશાતના દ્વર કરવાથી શ્રાવક માેક્ષનાં સુખ મેળવે છે. ત્યાર પછીથી રંગમંડપમાં પ્રવેશ કરતાં બીજી નિસિહી કહેવી, તે વખતે ચૈત્યયાગ—દેરાસર સંબંધી કાર્યના નિષેધ—ત્યાગ કરજે. અને પ્રભુનું સ્નાત્ર વગેરે દ્રવ્યપૂજા કરજે. ૨૮.

આ ગાથામાં ત્રીજી નિસિહી કયારે કહેવી તે તથા બીજા પ્રદક્ષિણાદિ ત્રિકના વિચાર કહે છે:—

દ્રવ્યપૂજા અંતમાં ત્રીજી નિસિહી બાલવી, એ ક્રમેજ પ્રદક્ષિણાદિ વિધિ દરોની જાણવી; પૂર્ણરંગ પ્રદક્ષિણા ત્રણ આપતાં ઇમ ભાવના, ભાવજે જ્ઞાનાદિ દેજો દુઃખ હરી ભવ ભ્રમણના. રલ્

અર્થ:--- દ્રવ્યપ્જા વિધિપૂર્વક અને ઉલ્લાસથી કર્યા પછી (ચૈત્યવંદન કરતાં પહેલાં) ત્રીજી નિસિઢી કહેવી. તે વખતે પ્રભુની દ્રવ્ય પૂજાના ત્યાગ કરી ભાવપૂજામાં જોડાવું. આવી રીતે જ પ્રદક્ષિણાત્રિક વગેરે દસે ત્રિકાની વિધિ

૧. ૧૦ ત્રિક આ પ્રમાણે:—૧ નિસિહિ ત્રિક, ૨ પ્રદક્ષિણા ત્રિક, ૩ પ્રણામ ત્રિક, ૪ પૂજા ત્રિક, ૫ અવસ્થા ત્રિક, ૬ ત્રણ દિશાએ નિરીક્ષણ વર્જન, ૭ પગભૂમિ પ્રમાર્જન ત્રિક. ૮ આલં ખન ત્રિક, ૯ મુદ્રા ત્રિક, ૧૦ પ્રણિધાન ત્રિક, વધારે ખીના શ્રી ચૈત્યવંદન ભાષ્ય, પ્રવચન સારાહારાદિકથી જાણવી.

જાણવી. ત્રણ પ્રદક્ષિણા દેતી વખતે આનંદથી એવી ભાવના ભાવવી કે હે પ્રભુ! આ ભવભ્રમણના ( ચાર ગતિમાં રખડ- વાના) દુ:ખને દૂર કરીને મને ઉત્તમ જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્ર એ ત્રણને આપજો. ૨૯.

આ ગાથામાં વિસ્તારથી પ્રભુની દ્રવ્યપૃજા શરૂ કરતાં પહેલાંની વિધિ જણાવે છે:—

ઉત્તરાસંગી થજે તિમ અષ્ટપટ મુખ કાશને, આંધજે પ્રભુ પાસ કરતા ભક્તિની શરૂઆતને; ઉત્તરાસંગે વિનયની સાધના મુખકાશથી, નાસિકાના પવનની આશાતના હોતી નથી. ૩૦

અર્થ — પ્રભુ સન્મુખ ભકિતના — દ્રવ્યપૂજાના આરંભ કરતાં પહેલાં પ્રથમ તો ઉત્તરાસંગ — ખેસ ધારણ કરવા. તેમજ આઠપડા મુખકાશ આંધવા. ખેસ ધારણ કરવાનું કારણ એ છે કે તેથી પ્રભુની પાસે વિનય જળવાય છે. તથા મુખકાશ આંધવાથી નાકના પવન પ્રભુની ઉપર જતાં નથી, મુખકાશ ન આંધે તા આશાતના દાષ લાગે. ૩૦.

મુખકાશ બાંધી દ્રવ્ય પૂજા-(સેવા) શરૂ કરતાં પ્રથમ શું કરલું તે જણાવે છે:—

ભૂષણાદિક દૂર થાપી માેરપીંછી કર ધરી, નિર્માલ્ય પુષ્પાદિક ઉતારે સાચવી જયણા ખરી; ન્હવણ કરતાં ભાવજે અભિષેક ઇંદ્રાદિક તણા, સુરશમ<sup>°</sup> તેએા ધાસ માને સમય લહી આનંદનાે. ૩૧ અર્થ:—પ્રભુના શરીર ઉપરના મુગટ વગેરે અલંકારા (પ્રભુના શરીર ઉપરથી) ઉતારીને દ્વર મૂકવાં. ત્યાર પછીથી મારપીંછી હાથમાં લઇને સાચી જયણા સાચવીને પુષ્પાદિક— કૂલ વરખ વગેરે નિર્માલ્ય—( કૂરીથી વાપરવામાં અનુપયાગી હાવાથી નિર્માલ્ય કહેવાય છે) ઉતારવાં. કૂલ વગેરે ઉતાર્યા પછી પ્રભુને નહવણ—પખાલ કરવા. તે વખતે ઇન્દ્ર મહારાજ વગેરે જે પ્રભુના અભિષેક—સ્નાત્ર મહાત્સવ કરે છે તેની ભાવના રાખજે. સ્નાત્રપૂજા કરવા રૂપી આનં દના કાલ પામીને તેઓ (ઇન્દ્રાદિ) સુરશર્મ (દેવ સંખંધી સુખ) ને ઘાસ—તુચ્છ માને છે. ૩૧.

હવે સ્નાત્ર કર્યા પછીની વિાધ અતાવે છે:— સિત અખંડિત શ્રેષ્ઠ નિર્મલ અંગ લૂસણ કર લઇ, પ્રભુ દેવના તન લૂસજે ત્યાં સાવધાની ધર ખરી; મલિન ને ફાટેલ વસ્ત્રે હાેય બહુ આશાતના, ચંદનાદિક દ્રવ્યથી કરજે હવે પ્રભુ પૂજના. ૩૨

અર્થ —પખાલ કર્યા પછી સિત (<sup>શ્</sup>વેત) અને અખં-ડિત એટલે આખું નિર્મલ અને ઉત્તમ અંગલૂસણ હાથમાં લઇને જિનેશ્વરના શરીરને ખરી સાવચેતી<sup>૧</sup> રાખીને લૂસીને

૧. શરીર લૂસતી વખતે પ્રતિમાજ નીચે ન પડે તે બાબત ધ્યાન રાખવું. ધોતીયા વગેરેના ભાગ પ્રભુને ન અડવા જોઇએ. તેમજ પાતાના શરીરના પરસેવાનું પાણી પ્રભાની ઉપર ન પડવું જોઇએ. આવી સાવચેતી જેટલી બ્રાવક રાખે તેટલી બીજાએ તે નજ રાખી શકે.

સાફ કરલું. અંગર્લ્સણા તરીકે મેલું અને ફાટેલું વસ્ત્ર વાપર-વાથી ઘણી આશાતના થાય છે માટે તેવાં અંગલ્સણાના ત્યાગ કરવા. ત્રણ વાર અંગલ્સણા કરીને ચંદન, કેસર, બરાસ વગેરે દ્રવ્યથી પ્રભુની દ્રવ્ય પૂજા કરવી. ૩૨.

આ ગાથામાં પ્રભુના કયા કયા અંગે પૃજા કરવી તે ખતાવે છે:—

અંગુષ્ઠ જમણે તેમ ડાંબા પ્રથમ જાનુ તે પછી, મણુબંધ ખંધ શિરે લલાટે કંઠ હૃદ્દ નાભિ પછી; નવ અંગ કેરી પૂજના એ દ્રવ્ય પૂજા જાણવી; દ્રવ્યના યાેગે હુવે શુભ ભાવના પણ નવ નવી. ૩૩

અર્થ:—સૌથી પ્રથમ પ્રભુના પગના ૧ જમણા અંગુઠે તથા ડાળા અંગુઠે પૂજા કરવી. (ચંદનથી તિલક કરવાં) ત્યાર પછી ર જાનું (પ્રથમ જમણા પછી ડાળા) એમ બે ઢીંચણું પૂજા કરવી. પછી ૩ મણુખંધ—ક્રમે હાથના જમણા ડાળા (કમસર—જમણી ડાળી) કાંડાની પૂજા કરીને ક્રમસર ૪ જમણા ડાળા બે ખભાની પૂજા કરવી. પછીથી પ મસ્તકે ૬ લલાટે એટલે કપાળમાં, ત્યાર પછી ૭ કંઠે—હાકે, પછી ૮ હૃદયે અને છેલ્લી ૯ નાભિ (ડુંટીએ) પૂજા કરવી. એવી રીતે પ્રભુના નવ અંગની પૂજા કરવી. આવી રીતે દ્રવ્ય પૂજા કરવાનું કારણ એ છે કે દ્રવ્યના યાગથી નવી નવી સારી ભાવનાએ။ થાય છે. ૩૩.

હવે પ્રથમ અંગુઠાની પૂજા કરતાં કેની ભાવની તે અતાવે છે:—

પ્રભુ ઋષભના અંગુષ્ઠ પૂજે જલથી સંપુટ પત્રના, બદ્રિક યુગલિયા એમ જેઇ ઇંદ્ર રસિયા વિનયના; નયરી વિનીતા ત્યાં વસાવે જેહ ચરણ દીપાવતા, અંગુષ્ઠની પૂજા કરૂં હું ચિત્તને વિકસાવતા. ૩૪

અર્થ:—ભોળા યુગલિયાઓને સંપુટ પત્રમાં-વૃક્ષના પાંદડાના પડીયામાં જલ લાવીને ઋષભદેવ પ્રભુના અંગુઠાની પૂજા કરતા જોઇને વિનયના રસિક ઇંદ્ર મહારાજેત્યાં વિનીતા (અયોધ્યા) નગરી વસાવી. અને જે અંગુઠા પ્રભુના ચરાયુને શાભાવે છે, વળી જે મારા ચિત્તને પ્રફુક્ષિત કરે છે તે અંગુ- ઠાની હું પૂજા કરૂં છું. ૩૪

આ ગાથામાં પ્રભુના ઢીંચણુની પૂજા કરતાં જે ભાવના ભાવવી તે અતાવે છે:—

જે જાનુ અલથી નાથ મારા કાઉસ્સગ્ગ વિષે રહ્યા, ઉપસર્ગ સમભાવે સહીને નાણ કેવલ ઝઠ લહ્યા; વિચર્યા વિદેશે દેશમાં અભિલાષથી ઉદ્ધારના, પુષ્યોદયે આજે કરૂં તે જાનુ કેરી પૂજના. ૩૫

અર્થ:—જે જાનુખલથી એટલે ઢીંચણુના પ્રતાપે મારા પ્રભુ (કર્મ નિજેરા માટે) કાઉસગ્ગમાં સ્દ્રાા. સમતા ભાવે ઉપસર્ગી સહન કરીને જલ્દી કેવલજ્ઞાન પામ્યા, વળી લવ્ય જીવાને આ સંસારમાંથી તારવાની ઇચ્છાથી જે પ્રભુએ દેશ વિદેશમાં–આર્ય અનાર્ય દેશામાં વિહાર કર્યો એવા પ્રભુના જાનુની પુષ્યના ઉદયથી આજે હું પૂજા કરૂં છું. આવી ભાવ-નાથી પ્રભુના ઢીંચણે પૂજા કરવી. ૩૫.

હવે પ્રભુના હાથના કાંડે પૂજા કરવાનું કારણ જણાવે છે:—

ઈગ ક્રોડ અડલખનિષ્ક દિન પ્રતિ દાન દીધું જેમણે, ત્રણસાે અઠ્યાસી ક્રોડ એ શી લાખ તિમ સંવત્સરે; દારિદ્રચ દાવાનલ જગતના ખૂઝવ્યા દાનાંબુએ, એવા પ્રભુના હાથના કાંડે કરૂં પૂજન ખરે. ૩૬

અર્થ:—જે પ્રલુના હાથે દરરોજ એક ક્રોડ, આઠ લાખ (૧૦૮૦૦૦૦) નિષ્ક–સાનામહારનુ<sup>:૩</sup> દાન દીધું. એ પ્રમાણે એક સંવત્સર–વર્ષ સુધી દાન દીધું. એટલે કુલ

૧. સંપૂર્ણ ત્રાન-જેનાથી તમામ દ્રવ્યાદિની બીના જાણી શકાય. કેવલ શખ્દના અનેક અર્થા જણાવી આને અસાધરણ અનન્તું નિર્મલ ત્રાન પણ કહ્યું છે. શ્રી ભગવતી, નંદી, વિશેષાવશ્યક, પ્રવચનસારા- હાર, લાકપ્રકાશાદિ અનેક શ્રાંથામાં વિસ્તારથી ઉપયોગી વર્ણન કર્યું છે.

ર. સાડીપચીશ આર્ય દેશા તે સિવાયના અનાર્ય દેશા જાણવા. શ્રી ત્રિષષ્ઠિ શલાકા પુરૂષ ચરિત્રાદિમાં સવિસ્તર વર્ણન કર્યું છે.

<sup>3.</sup> આ વાર્ષિક દાનના છ અતિશયા, દાનશાલાદિની વ્યવસ્થા, સાન્યુ<mark>સ્ટ્રાના ઉપર પ્રભુના પિતાજીના નામના સિક્કો હોય વગેરે</mark> ખીના **પ્રાથમ આત્મપ્ર**બાધ વિગેરે અનેક પ્ર**ધામાં જણાવી છે.** 

ત્રાથુસા અદ્વાસી ક્રોડ અને એ સી લાખ (૧૦૮૦૦૦૦×૩૬૦= ૩૮૮૮૦૦૦૦૦) સાનામહારાનું દાન દીધું. આ પ્રમાણે દાન આપીને દાનાંખુએ–દાનરૂપી પાણીવડે જગતના દરિદ્રતા રૂપી દાવાનલ–અગ્નિને એાલવી નાખ્યા એવા પ્રભુના હાથના કાંડે ભાવથી પૂજન કરૂં છું. ૩૬.

આ ગાથામાં પ્રભુના સ્કંધ-ખભાની પૂજા કરવાનું કારણ અતાવે છે'—

વીરિયાન્તરાય તણાક્ષયે જસ વીર્ય અનહૃદ જોઇને, જેના ખભાથી માન ભાગ્યું પામીને અપમાનને; બાહુબલને ફારવીને નાથ ભવસાયર તરે, એવા વિચારે આ ખભે પૂજા કરંતા મન ઠેરે. ૩૭

અર્થ:—વીર્યાન્તરાય કર્મના ક્ષય—સંપૂર્ણ નાશ થવાથી જે પ્રભુતું અનહદ—અનંત વીર્ય-શક્તિ જોઇને જેમના ખલા-માંથી માન—અહંકાર અપમાન પામીને નાશી ગયું છે, જે પ્રભુદેવ ભુજાના અલને ફારવીને-વિસ્તારીને ભવસાયર એટલે સંસાર સમુદ્રને તરી ગયા એવી ભાવનાપૂર્વક પ્રભુના ખલાની પૂજા કરતાં મનમાં શાંતિ થાય છે. આ શ્લાક બાલીને ખલે પૂજા કરવી. એમ નવે અંગની પૂજાના નવે શ્લાકો પૂજા કરતી વખત બાલવા. ૩૭.

આ ગાથામાં મસ્તકની શિખાની પૂજા કરવાનું કારણ જણાવે છે:— ક્ષપકશ્રેણિમાં પ્રથમ જે માહસેનાને હણી, આરમા ગુણઠાણના છેક્ષા ક્ષણે ત્રણને હણી; કેવલ લહી આળી અધાતી સ્થાનને લાેકાંતના, પામ્યા એ કારણ હું કરૂં મસ્તક શિખાની પૂજના. ૩૮

અર્થ: —જે પ્રભુએ ક્ષપકશ્રેષ્ઠિ માંડીને પ્રથમ માહ-સેનાને-માહનીય કર્મની ૨૮ પ્રકૃતિઓનો ક્ષય કર્યો. ત્યાર પછી બારમે ગુણુઠાણે આવીને ચરમ-છેલ્લા સમયે જ્ઞાનાવ-રણીય, દર્શનાવરણીય અને આંતરાય એ ત્રણ કર્મના ક્ષય કર્યો. તે પછી કેવલજ્ઞાન પામીને અઘાતી કર્મના ક્ષય કરી

ક્ષપકંક્રેણિ—જે લવમાં માક્ષે જવાતું હૈાય તે લવમાં જીવ ક્ષપકંક્ષેણિ માંડે છે. અને તે શ્રેણિમાં પ્રથમ માહનીય કર્મના ક્ષય થાય છે.

ર. ગુણસ્થાનક—ગુણ એટલે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર તેના સ્થાન–તરતમ (ઓછાવત્તા) પણાથી થએલા ભેદ. તે ભેદ અસં-પ્યાતા હોવાથી ગુણસ્થાનક પણ અસપ્યાતા છે. પણ સ્થૂલ વ્યવ-હારથી ચૌદ ગુણસ્થાનક કહ્યાં છે. તેમાં ખારમા ગુણસ્થાનકનું નામ ક્ષીણુમોહ વીતરાગ છન્નસ્થ છે.

<sup>3.</sup> અધાતી—કર્મના ખે બેદ ધાતી અને અધાતી નામે છે. જે કર્મો આત્માના મુખ્ય ગુણોના ધાત કરે છે તે ઘાતી કહેવાય છે. તે ચાર છે–જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય અને અંતરાય. તેમાં મોહનીયના ૧૦ મા ગુણસ્થાનકના અંતે અને બાકીના ત્રણના ૧૨ મા ગુણસ્થાનકના અંતે કર્મો આત્માના મુખ્ય ગુણોને હણતા નથી તે અઘાતી કહેવાય છે. તેના પણ ચાર

લાકાંતના<sup>૧</sup>–ચૌદ રાજલાેકના અંતે ઉંચે આવેલ સિ**હ** શિલાને વિષે સ્થિર થઇને રહ્યા તે કારણુથી હું મસ્તકની શિખાની– ચાેટલીની પૂજા કરૂં છું. ૩૮.

આ ગાથામાં પ્રભુના લલાટે પૂજા કરવાનું કારણ અતાવે છે:—

સમ્યક્ત્વશુભ ભાવના સહિત વીસ ઠાણુ કેરી સાધના, સાધી નિકાચ્યું જેહ વર જિન નામ ઉદ્દયે તેહના; ઉર્ધ્વ અધ તિર્છા તણા લોકે કરી જસ પૂજના, જગ તિલક સમ પ્રભુના લલાટે હું કરૂં શુભ પૂજના. ૩૯

અર્થ:—સમ્યકત્વ સહિત "સવિ છવ કરૂં શાસન-રસી " એવી શુભ ભાવનાપૂર્વક વીસસ્થાનકની આરાધના

- ૧. લેાકાંત—જે છ દ્રવ્યોથી ભરેલો છે તે લેાક કહેવાય છે. એ પગ પહેાળા રાખી કેડે હાથ દઇને ઉભેલા મનુષ્ય જેવો તેને આકાર છે. અને તે ચૌદ રાજ (અસંખ્યાત કાડા કાડી યાજનના એક રાજ થાય છે) પ્રમાણ છે. તેમાં સૌથી અંતે ૪૫ લાખ યાજન પ્રમાણ સિદ્ધશિલા આવેલી છે. અને લાેકના અંતે ઉંચે આવેલી હાેવાથી લાેકાંત કહેવાય છે. ત્યાં સિદ્ધના છવાે રહે છે.
- ૧. વીસ સ્થાનક આ પ્રમાણે:—૧ અરિહત, ર સિદ્ધ, ૩ ગુરૂ (આચાર્ય), ૪ સ્થવિર, ૫ બહુઝુત, ૬ ગચ્છ (મુનિ સમુદાય), ૭ ઝુત (ત્રાન), ૮ તપસ્વીની ભક્તિ, ૯ આવશ્યકાદિ ક્રિયા, ૧૦ સંયમ (માં પ્રમાદ તજવા) ૧૧ વિનય, ૧૨ ત્રાનાભ્યાસ, ૧૩ તપ,

પ્રકાર છે. વેદનીય, નામ, ગાત્ર અને આયુષ્ય. આ ચારે અધાતીના ચૌદમા ગુણસ્થાનકના અંતે ક્ષય થાય છે. તે વખતે જીવ માેક્ષે જાય છે.

કરીને જે ઉત્તમ જિનનામ-તીર્થંકર નામ કર્મના નિકાચિત ખંધ કર્યો, તે જિનનામના જ્યારે રસાદય થાય ત્યારે જેમની ઉર્ધ્વલાક એટલે વૈમાનિકના દેવાએ, અધાલાક એટલે લુવન-પત્યાદિક દેવાએ, અને તિર્છાલાક એટલે મનુષ્ય વિગેરે લબ્ય જવાએ એ પૂજના-લક્તિ સ્તુત્યાદિક કરી હતી. તેથી જગતના જવામાં તિલક સમાન-શ્રેષ્ઠ એવા પ્રભુના લલાટને-કપાળને વિષે હું શુભ પૂજા-સેવા કર્ફ છું. ૩૯.

હવે પ્રભુના કંઠે તિલક કરવાનું કારણ સમજાવે છે:—

જે પ્રભુના કંઠના મધુર ધ્વનિને પર્ષદા, સુણતાં હરે તરસા તણી ને ભૂખ કેરી આપદા; હેય હિંસાદિક તજી સાધક અને વ્રત આદિના, એ ભાવ દીલમાં રાખીને કરૂં કંઠની શુભ પૂજના. ૪૦

અર્થ:—સમાસરણમાં પ્રભુના કંઠમાંથી નીકળતી ઉપદેશ

૧૪ દાન (એ ૪ ની આરાધના) ૧૫ ધ્યાન, ૧૬ જૈન તીર્થ પ્રભાવના, ૧૭ સંઘ, ૧૮ વેયાવચ્ચ, ૧૯ નવું શ્રુત, ૨૦ સમકિત. આ સિવાય કેટલેક સ્થળે નામામાં તથા અમુક અમુક પદમાં હેરફેર જણાય છે.

૧. નિકાચિત બંધ—આત્મા સાથે કર્મના એવા સજ્જડ બંધ થાય કે જેથી તેનું ફળ અવશ્ય ભાગવવું પડેજ. અથવા તે કર્મ જેવું બાંધ્યું છે તેવું રસાદયથી ભાગવવું પડે. જિનનામના નિકાચિત બધ મનુષ્યપણામાં અને પાછલા ત્રીજે ભવે (માેક્ષે જવાના ત્રણ ભવ બાકી હોય ત્યારે) થાય છે. અને રસાદય ૧૪ મે ગુણસ્થાનક હોય છે? રૂપી મધુર કર્ણ પ્રિય ધ્વનિને—વાણીને પર્ષદા—સભા સાંભળે છે. જે ઉપદેશ વાણી તરસ અને ભૂખની આપત્તિના નાશ કરે છે. (પ્રભુવાણી સાંભળવામાં તક્ષીન બનવાથી ભૂખ અને તરસનું ભાન રહેતું નથી. અથવા પ્રભુવાણી પ્રમાણે વર્તવાથી પરંપરાએ માેક્ષ પ્રાપ્તિ હાવાથી ભૂખ અને તરસના નાશ થાય છે.) જે વાણીથી જીવા હેય—છાડવા યાગ્ય હિંસા, જૂઠ, ચારી વગેરેને તજીને વત નિયમ વગેરેના સાધનારા થાય છે. આવા પ્રભુના કંઠમાંથી નીકળતી વાણીના પ્રભાવ છે. એવી ભાવના મનમાં લાવીને પ્રભુના કંઠની શુભ (કલ્યાણ-કારી) પૂજા કરૂં છું. ૪૦.

પ્રભુના હુદયની પૂજા કરવાનું કારણ કહે છે:— અનુકૂલ ને પ્રતિકૂલ ઉપસર્ગા કરે શત્રુજના, મિત્ર માની હૃદયમાંહે ક્ષાંતિ ને કરૂણા તણા; ગુણ ધારતા હિત માનતા તારક ખરા અપરાધીના, એવું વિચારી હું કરૂં પ્રભુ હૃદય કેરી પૂજના. ૪૧

અર્થ:—શત્રુજના (દ્રેષી જીવા) પ્રભુને અનુકૂલ<sup>૧</sup> તથા <sup>ર</sup>પ્રતિકૂલ ઉપસર્ગા કરે તા પણ પ્રભુ તા તેને મિત્ર સમાન

અનુકૂલ ઉપસર્ગો—જે લલચાવનારા ઉપસર્ગોથી જીવ પાતાના ખ્યાનથી પતિત થાય જેવા કે ધન રાજ્ય વગેરે આપવાના તથા સ્ત્રીઓના હાવભાવ વગેરે દ્વારાએ થાય, તે અનુકૂલ ઉપસર્ગ કહેવાય.

ર. પ્રતિકૂલ ઉપસર્ગો—જે ઉપસર્ગોથી જીવને અતિશય દુઃખ થાય તેવા મારવું, કાનમાં ખીલા ઠાેકવા, રાક્ષસ વગેરેનાં રૂપાે કરી ભય પમાડવાે વગેરે ઉપસર્ગા તે પ્રતિકૂલ ઉપસર્ગ કહેવાય.

વિચારીને પાતાના હુદયમાં (જીવા કર્માધીન હાવાથી દુ:ખ આપે, તો પણ ક્ષમા કરવા યાગ્ય છે એમ જાણીને) ક્ષાંતિ—ક્ષમાગુણને ધારણ કરતા તથા (આ જીવને આવા વર્તનથી કેવાં દુ:ખા ભાગવવાં પડશે એવી ભાવનાથી) કરણા—દયા ગુણને ધારણ કરી પાતાનું હિત કરનાર છે એવું માની અપરાધી જેનાના પણ સાચા તારક—ઉદ્ધારક અને છે. આવી પ્રભુના હુદયની ઉદારતાને વિચારીને હું પ્રભુના હુદયની સેવા કરં છું. ૪૧

હવે બે ગાથાએ વહે નાભિની પૂજા કરવાનું કારણ સમજાવે છે:—

શક્ટની નાભિ વિષે આરા ઠસોઠસ જિમ ભર્યા, દેવાધિદેવ પ્રભુ વિષે પણ તિમ અનંત ગુણા ભર્યા; લાેક નાભિ સમાન તિર્છા લાેકમાં પ્રભુ દેવના, કલ્યાણકાે પાંચે થયા સવિ લાેક ઘર આનંદના. ૪૨

અર્થ:—જેવી રીતે શકટ-ગાડાના પૈડાની નાભિ-મધ્યભાગને વિષે ઠાંસીને આરા ભરેલા હાય છે, તેવી રીતે દેવાધિદેવ–દેવાને પણ પૂજ્ય એવા જિનેશ્વરને વિષે પણ અનંત ગુણા ભરેલા છે. વળી (ચૌદ રાજ લાેકના મધ્યમાં આવેલ હાેવાથી) લાેકનાભિ સમાન તિર્છાલાેકમાં પ્રભુના પાંચે કલ્યાણકાે થયા કે જેના પ્રતાપે તમામ જવાે આનંદના ઘર (આનંદી) અન્યા હતા. ૪૨.

૧. તમામ જીવાને વાસ્તવિક સ્થિર કલ્યાણ-સુખ અથવા આન**ં**દ આપનાર હેાવાથી તે કલ્યાણક કહેવાય છે. તેનાં પાંચ નામ આ

અંગ રચના મૂલ નાભિ મૂલ પ્રભુ પ્રવચન તણા, એવા વિચારે હું કરૂં આ નાભિ કેરી પૂજના; નવ અંગ કેરા પૂજને નવ નિધિ ફલે ઘર આંગણે, મન શીઘ થાય પ્રસન્ન સાધે મુક્તિ રૂપ વરમાલને. ૪૩

અર્થ:—જેમ શરીરની રચનામાં નાભિ એ મૂલ કારણ છે તેમ પ્રવચનના–સિદ્ધાંતના મૂલ પ્રભુ છે. એવા વિચારથી હું પ્રભુની નાભિની–ડુંટીની પૂજા કરૂં છું. એવી રીતે નવ અંગની પૂજા કરનાર પુષ્યશાલી જીવાના ઘરના આંગણામાં નવ નિધાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. પૂજકનું મન તરત પ્રકૃક્ષિત થાય છે. અને તે મુક્તિ રૂપી સ્ત્રીની વરમાલા પ્હેરે છે. ૪૩.

હવે પ્રભુના નવ અંગે પૂજા કર્યા પછીની બીજી વિધિ-એા જણાવે છે:—

વિલેપનાદિ કરી સુગ'ધી પુષ્પ તાજ લેઇને, પુષ્પ પૂજ કર નકામા જે અડેલા ભૂમિને;

પ્રમાણે:—૧ વ્યવન કલ્યાણક, ૨ જન્મ કલ્યાણક, ક દીક્ષા કલ્યાણક, ૪ કેવલત્તાન કલ્યાણક, ૫ મોક્ષ કલ્યાણક.

૧. અર્થ પ્રકાશક પ્રભુ દેવ છે. તેથી તે પ્રવચનના મૂલ તરીકે કહી શકાય, "અત્થં માસદ અરहા–सुत्तं गंथंति गणहरा निउणं" એમ ચૌદ પૂર્વધર શ્રુત કેવલી શ્રી ભદ્રભાહુરવામી મહારાજે આવશ્યક નિર્યુક્તિમાં કહ્યું છે.

२ उपसर्गाः क्षयं यान्ति, छिचन्ते विघ्नवहुयः॥ मनः प्रसन्नतामेति, पूज्यमाने जिनेश्वरे॥१॥ શુભ ગંધ ધૂપ ઉખેવજે દીપક સમર્ચંન સાધજે, અક્ષત અને નવેધ ફલની પૂજના ના ભૂલજે. ૪૪

અર્થ:—પ્રભુના નવ અંગે પૂજા કર્યા પછી વિલેપનાદિ —સુખડનું તેલ, અત્તર વગેરેના લેપ કરી, સુગંધિદાર તાજાં કૂલ લઇને પ્રભુની પુષ્પપૂજા કરજે. પરંતુ જે કૂલા ભૂમિ ઉપર પહેલા હાય તે નકામા ગણજે એટલે પૂજામાં ઉપયોગમાં લઈશ નહિ. પછીથી સુગંધિદાર ઘૂપ એટલે અગરખત્તી વગેરે વહે ઘૂપપૂજા કરવી. ત્યાર પછી દીપક પૂજા સારી રીતે કરીને અક્ષતપૂજા અને નૈવેદાપૂજા કરવાની ભૂલીશ નહિ. ૪૪.

અષ્ટ પ્રકારી પૂજા કરતાં કેવી ભાવના ભાવવી તે કહે છે:—

હે નાથ! ટાળા કર્મ મલને પ્રથમ પૂજા ભાવના, ગુણ સુવાસિત આત્મ કરજો બીજી પૂજા ભાવના; શુભ ભાવ ચિત્ત બનાવજો એ ત્રીજી પૂજા ભાવના, કર્મ કાષ્ઠ જલાવજો એ ધૂપ પૂજા ભાવના. ૪૫

અર્થ:—પહેલી જળપૂજા કરતાં એવું ભાવવું કે હે સ્વામિ! આ જળ પૂજાથી મારા કર્મરૂપી મલને-કાદવને દ્વર કરાે. તેમજ બીજી પૂજા કરતાં એવી ભાવના કરવી કે આ ચન્દન પૂજાથી મારા આત્માને ગુણા વડે સુગંધિદાર બનાવજો. ત્રીજી પુષ્પપૂજા કરતાં એવી ભાવના ભાવવી કે હે પ્રભુ! આ પૂજાથી મારા ચિત્તને શુભ પરિણામવાળું બનાવા. તથા ચાથી ધૂપ પૂજા કરતાં મારા કર્મરૂપી લાકડાં આળી નાખા-કર્મીના નાશ કરાે એવી ભાવના ભાવવી. ૪૫.

આ ગાથામાં પાંચમી દીપપૂજાની ભાવના કહે છે:— ધ્યાન અનલે ધાતી કર્મા ચાર બાળી નિશ્વયે, કેવલી થયા પ્રભુ ખારમા ગુણુઠાણુના છેલ્લા ક્ષણે; વ્યવહારથી પ્હેલા ક્ષણે તે તેરમા ગુણ ઠાણુના, પ્રભુ નાણ કેવલ આપજો એ દીપ પૂજા ભાવના. ૪૬

અર્થ:—દીપપૂજા કરતી વખતે એવી ભાવના ભાવવી કે જેમણે શુકલ ધ્યાનરૂપ <sup>૧</sup>અગ્નિ વહે ચાર ઘાતી કમેનાિ નિશ્ચયનયની અપેક્ષાએ બારમા ગુણુઠાણાના અંતે ક્ષય કરી કેવલજ્ઞાન મેળવ્યું. અને <sup>૧</sup>વ્યવહારનયની અપેક્ષાએ તેરમા ગુણુ-સ્થાનકના પ્રથમ સમયે કેવલજ્ઞાન મેળવ્યું એવા હે સ્વામી! મને તેવું કેવલજ્ઞાન આપજો. ૪૬.

આ ગાથામાં સાથીઓ કરવાનું પ્રયોજન અતાવે છે:— સ્વસ્તિક વિષે ચઉ પાંખડાં એ ચાર ગતિના જાણવા, જે ઉપર ત્રણ પુંજ તે જ્ઞાનાદિ ત્રણના જાણવા; તાસ ઉપરે સિદ્ધ કેરૂં સ્થાન સિદ્ધ શિલા કહી, અક્ષત અખંડિત શ્વેત લેવા સ્વસ્તિકે ભૂલજે નહી. ૪૭

૧ નિશ્ચયનયના મતે જે સમયે ધાતી કર્મોના ક્ષય તેજ સમયે કેવલજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કહી છે. જેમ ઘડા કૂટે તેજ સમયે ઠીકરાં થાય.

ર. વ્યવહારનય એક સમય પછી એટલે તેરમાના પ્રથમ સમયે કેવલજ્ઞાન માને છે. એ મતનું કહેલું એવું છે કે ઘાતી કર્મનો ક્ષય થાય ત્યાર પછીના સમયે કેવલજ્ઞાન પ્રકટે. જેમકે ઘડા ફૂટે ત્યાર પછી ઠીકરાં થાય. કારણકે આગલે સમયે તા તે આખા હતા તેથી નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનયને એક સમયનું આંતર, છે.

અર્થ: સ્વસ્તિકને વિષે એટલે સાથી આને વિષે જે ચાર પાંખડાં છે તે દેવતા, નારકી, તિર્ધ ચ અને મનુષ્યની ગતિ એ ચાર ગતિ જણાવનાર છે. સાથી આ ઉપર જે ત્રણ દગલીઓ કરવામાં આવે છે તે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ સ્ત્નત્રયીને જણાવવા માટે છે. અને તેના ઉપર જે અર્ધ ચંદ્ર જેવા આકાર કરાય છે તે સિદ્ધોના સ્થાનરૂપ સિદ્ધશિલા અતાવવા માટે છે. ભાવાર્થ એ છે કે જ્ઞાનાદિ ત્રણ ચાર ગતિનો નાશ કરે છે અને તેથી સિદ્ધશિલારૂપ માક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે, વળી હે શ્રાવક! સ્વસ્તિકની રચના કરવા માટે અખંડ અને શ્વેત—ધાળા—સ્વચ્છ ચાખા વાપરવામાં ભૂલ કરીશ નહિ. ૪૭.

આ ગાથામાં અક્ષતપૃજાની ભાવના કહે છે:--જે દર્શનાદિકના અલે ગતિ ચાર છેદી પાંચમા, ગતિ સિહિ પામ્યા આપદીલમાં તેમને તેા બહુ ગમા;

ચાર ગતિને છેદનારા દર્શનાદિક આપજે, જેથી લહું હું સિદ્ધિ અક્ષત પૂજનામાં ભાવજે. ૪૮

અર્થ:—હે પ્રભુ! આપ જે દર્શનાદિ એટલે સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન, અને ચારિત્રના ખલથી ચાર ગતિના ક્ષય કરી પાંચમી સિદ્ધગતિને પામ્યા છા, તે મને ઘણી પસંદ પડી છે–તે મેળવવાની મારી પણ ઈચ્છા છે. માટે ચાર ગતિના નાશ કરનાર સમ્યગ્ દર્શનાદિ ત્રણ સાધના મને આપા, જેથી હું પણ માક્ષને મેળવું, એવી ભાવના અક્ષતપૂજા કરતી વખતે ભાવવી. ૪૮. હવે નૈવેદ્ય પૂજા કરતી વખતની ભાવના સમજાવે છે:---

મિષ્ઠ રસને અવગણી સંયમ ધરી પ્રભુ શિવ લહ્યા, નિજ ગુણરમણતા શ્રેષ્ઠરસથી ભૂરિ જન ભવજલ તર્યા; જેમ પરણું શિવ વધૂ અણહારી પદ એ આપેજો, પ્રભુ આગલે નૈવેઘ ધરતાં એમ પ્રતિદિન ભાવજો. ૪૯

અર્થ: જે પ્રભુ મિષ્ટ રસને સ્વાદિષ્ટ આહારને તજીને અને ચારિત્રને લઇને શિવ—માક્ષ પામ્યા, એથી સમ-જાવે છે કે—નિજ ગુણ—આત્માના ગુણ જે જ્ઞાન દર્શન ચારિત્ર, તેને વિષે રમણતા-લીન થવારૂપી શ્રેષ્ટ રસથી ભૂરિ—ઘણા મનુષ્યા સંસાર સમુદ્રને તરી ગયા. માટે મને પણ એ 'અણુઢારિપદ—માક્ષસ્થાન આપને જેથી શિવવધૂ—માક્ષ રૂપી સ્ત્રીની પ્રાપ્તિ થાય. એવી પ્રભુ આગલ નૈવેદ્ય ધરતી વખતે દરરોજ ભાવના ભાવવી. ૪૯.

હવે ગ્રંથકર્તા ફલપૂજા કરતાં શું ભાવવું? તે કહે છે:— તરૂ સિંચને ફલ પામિએ ફલ પૂજને શિવ પામીએ, શ્રેષ્ઠ થાળ વિષે ઠવીને નાથ આગળ સૂકીએ; હાથ જોડી શીસ નામી મુક્તિ ફલ ઘો ઈમ ભણી, અષ્ટ ભેદી પૂજનાએ કર્મ નિર્જરણા ઘણી. પ્ર

૧. અણુહારિપદ—જ્યાં જીવને ખીલકુલ આહાર લેવાના હાેતા નથી, એવું સ્થાન તે માેક્ષ છે. કારણ કે સંસારી અવસ્થામાં વિશ્રહ-ગતિમાં ઉત્કૃષ્ટથી ત્રણ સમય, કેવલી સમુદ્દધાતમાં ત્રણ સમય તથા ચૌદમે યુણુઠાણે પાંચ હસ્વાક્ષર કાલ સુધીજ જીવ અણુહારી હોય છે.

અર્થ:--જેમ વૃક્ષને પાણી સિંચવાથી ફલની પ્રાપ્તિ થાય છે તેમ કલપૂજન વડે માક્ષરૂપી ફલ મેળવાય છે. માટે સારા થાળને વિષે ઉત્તમ તાજા કૃળા મૂકીને " મને માક્ષકલ આપા" એ પ્રમાણે બે હાથ જોડીને મસ્તક નમાવી બાલવું. એવી રીતે અષ્ટ પ્રકારી પૂજા કરવાથી કર્મની ઘણી નિજરા-નાશ થાય છે. આવા પ્રભુપૂજાના ઉત્તમ સમયમાં પુષ્ટ્યશાલી આસન્ન સિદ્ધિક ભવ્ય જવાને દાન-શીલ-તપ-ભાવની પણ અમુક અંશે જરૂર આરાધના થાય છે. તે આ પ્રમાણે દુંકમાં સમ-જવી:–પ્રભુ દેવની આગળ ચાખાના સાથિયા કરીને નૈવેદ્ય મૂકે, આમાં પ્રભુને અક્ષતાદિનું દાન દેવાયું એમ સમજવું, અને આ દાન મહા વિશિષ્ટ ફ્લને આપે છે. સુવર્ણપાત્ર સમાન મુનિરાજને દાન દેવાથી શ્રી શાલિલદ્રાદિ લવ્ય જવાને અનેક જાતના લાભ મળ્યા, તાે આ તેથી અધિક (ચઢીયાતા) રત્ન પાત્ર સમાન પ્રભુને દાન દેવાનું ફલ વિશેષ હાય એમાં નવાઇ શી ? પ્રભુદેવની આગળ નૈવેદ્ય ધરનારા ભવ્ય છવા येथी उत्तम लावना लावे हे हे-हे प्रले। 'अरक्खाण रसणा' ુઆ વચનથી <sub>દુ</sub>જ<sup>ે</sup>ય રસનેન્દ્રિયને વશ પડીને મેં આવી આવી મિષ્ટ તથા સ્વાદિષ્ટ વસ્તુઓને ચાખવાની લાલચમાં પડી ભવ અગાડયા, અને આપે તે પદાથે ને છંડીને નિજ ગુણ રમણ-તાના અપૂર્વ રસ ચાખ્યાે. મને તેજ પદ્ધતિ ઉચિત લાગે છે. આપના પસાયથી તેમ થાય એમ હું નિરંતર ચાહું છું. આથી સમજાવ્યું કે આ પૂજનના કાલમાં દાન અને ભાવ-ધર્મની આશિક આરાધના થાય છે, તેમ શીલ અને તપની પણ આંશિક આરાધના સમજાય તેવીજ સરલ છે. જુઓ, પુજનના સમયે પ્રભુની સામે જ નજર રાખવી **જોઇએ એ**મ

'तिदिसिनिरिक्खण विरओं ' આ પાઠથી કહી શકાય. આથી આજુળાજુ જોવાના નિષેધ હાવાથી અને પ્રાયે મૌન ભાવ હાવાથી અસદાચાર ( મૈશુન )ની ભાવના લગાર પણ થતી જ નથી. કારણ કે સારા નિમિત્તોના સંસર્ગથી કુભાવના થાયજ નહિ. એમ આંશિક શીલની આરાધના સમજાવી. હવે આંશિક તપની આરાધના સમજાવવી બાકી છે. તે આ પ્રમાણે-ખાતા જાય ને પૂજા કરતા જાય, એમ તા અને જ નહિ. કારણ કે એક કાર્યમાં બે કાર્ય થઈ શકેજ નહિ. માટે પૂજનના સમ-યમાં તેટલે અંશે તપની આરાધના પણ સમાયેલી છે. આ रीते हानाहि चारनी आराधना समजवी. तेमक से पणु कइर યાદ રાખવું કે-પ્રભુના પૂજનકાલે અમુક અંશે બારે વતોની આરાધના થાય છે. તે બીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે સમજવી. પ્રભુદેવની દ્રવ્ય પૂજાના અધિકારી છે જણા હાય છે. તે આ પ્રમાણ-૧ અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ. ર દેશવિરતિ. આજ ઇરા-દાથી મહિષ<sup>િ</sup> ભગવંતે શ્રાવકના-૧. 'દર્શન શ્રાવક. ૨. વ્રત શ્રાવક' એમ બે ભેદ કરમાવ્યા છે. ગુણસ્થાનકના વિચારે દર્શન શ્રાવકને ચાેશું અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ ગુણસ્થાનક કહ્યું છે. અને વ્રત (ધારી ) શ્રાવકને પાંચમું દેશ વિરતિ ગુણસ્થાનક હાય એમ સમજવું. દર્શન શ્રાવક જીવ અજીવાદિ નવે તત્ત્વોના સ્વરૂપના જાણકાર હાય છે અને શ્રી જૈન શાસનને (જૈન ધર્મને) જ પરમ કલ્યાણકારી માને છે. કહ્યું છે કે-"सेण दंसण सावप हवइ-अहिगय जीवाजीवे उवलद्धपुण्ण-पावे आसव संवर निज्जर किरियाहिगरण बंध मोक्खकुसले जाव अयमाउसो किनमधि पावयणे अहे अयं परमहे से से अणहे '' પૂજનના વિધિને અંગે દેવવંદન ભાષ્યાદિમાં જણા-૦ ું છે કે-દશ ત્રિક અને પાંચ અભિગમ સાચવવાં જોઇએ. તેમાં (૧) ત્રણ વાર નિસીહી બાલવી. (૨) ત્રણ વાર પ્રદક્ષિણા દેવી. (૩) ત્રણ વાર પ્રણામ કરવા. (૪) અંગ પૂજા, અગ્ર પૂજા, ભાવપૂજા એ ત્રણ પૂજા. (પ) પિંડસ્થ-પદસ્થ-રૂપાતીત અવસ્થા એ ત્રણ અવસ્થા. (६) આજી-આજી-અને પાછળ જોવું નહિ. એમ ત્રણ દિશાએ જોવાના નિષેધ. (૭) ત્રણ વાર પ્રમાર્જના કરવી. (૮) વર્ણાદિ ત્રણ તે વર્ણત્રિક. (૯) ચાેગમુદ્રા–જિનમુદ્રા–મુક્તાશુક્તિમુદ્રા એ ત્રણ જાતની મુદ્રા. (૧૦) ત્રણ પ્રકારનું પ્રણિધાન એ પ્રણિધાન ત્રિક કહેવાય. એ પ્રમાણો દશ ત્રિક કહ્યા. હવે પાંચ અભિગમ આ પ્રમાણે જાણવા. ૧-દહેરે જતી વખતે સચિત્ત પદાર્થીના ત્યાગ કરવા એટલે ત્યાં ન લઇ જવા જોઇએ. ર-પૂજા નિમિત્તે અચિત્ત પદાર્થી લઇ જવામાં આધ (વાંધા) નહિ. ૩-પૂજાના પ્રસંગે એક સાડી ઉત્તરાસંગ કરવું. ૪-મનને એકાથ (સ્થિર) કરવું. ૫–પ્રભુને દેખતાંની સાથે ઉલ્લાસથી ખંને હાથ જોડવા. એમ પાંચ અભિગમ જણાવ્યા.

ત્રણ વાર નિસિહી બાલવાના અવસરે શ્રાવક શરૂઆતમાં જિન મંદિરમાં પેસે ત્યારે પ્રથમ નિસિહીથી મનમાં નિર્ણય કરી લે છે કે મારાથી ઘર વગેરેના આરંભ સમારંભાદિ આશ્રવ સ્થાના સેવાય નહિ. પછી પ્રભુ મંદિરમાં દાખલ થઇને જ્યારે ત્રણ પ્રદક્ષિણા દે ત્યારે પ્રભુ મંદિરની થતી આશાતના ધ્યાનમાં લઈને જરૂર દ્વર કરે. એમ દહેરાની ખરાખર તપાસ કરીને જ (પછી) બીજી નિસિહી કહે. પછી

દ્રવ્ય પૂજા શરૂ કરે, તેમાં મૌનપણજ તમામ કાર્ય કરવું. જરૂર પહે નિર્દોષ વચન ખપ પૂરતાં બાલી શકાય. આમ કરવાથી વિધિ સચવાય, અને આશાતના ન થાય. આ કાર્ય પૂરૂં થયા બાદ ભાવપૂજાની શરૂઆતમાં ત્રીજી નિસીહી કહે-વાય છે. આ અવસરે પૂજા કરનાર ભવ્ય શ્રાવકનું જીવન મનાગુપ્તિ વચનગુપ્તિ કાયગુપ્તિમાં જોડાય છે, તેમજ પૂજક પાંચ ઇંદ્રિયાને પણ કાબુમાં સ્હેજે રાખી શકે છે. જેથી શખ્દાદિ વિષયા તરફ મન જતું જ નથી. તેને તા પૂજાની જ નિર્મલ પ્રવૃત્તિ તરફ લીનતા હાય છે, તે પુષ્યશાલી શ્રાવક જરૂર સમજે છે કે અત્યારે (પૂજન કાલે) ચારે વિકથા ન કરાય, અને માર્મિક વચન-અભ્યાખ્યાન વચન-અપ્રિય, અ-सत्य वयन भोक्षाय જ निष्ठ. तेमल " वपुश्च वसनं वैव-मनोभूमिस्तथैव च ॥ पूजोपकरण न्याय्यं-द्रव्यं विधिक्रिया तथा॥१॥ " આ પાઠથી વસ્ત્ર શુદ્ધિ આદિ સાત પ્રકારની શુદ્ધિ જાળવવી જોઇએ. શરીરે ખણી શકાય નહિ, યુંકાય નહિ, તેમજ કાેઇ પણ પ્રકારની લગાર પણ ( શીલખાધક ) કામ (શુંગાર) ચેષ્ટા વગેરે થઈ શકેજ નહિ. આવી રીતે ત્રણ ગામિ વગેરે વર્તન જાળવે તાજ સાચી નિસિહી કહેવાય. તે સિવાય નહિ. એમ ત્રણ નિસિહીની સૂચનાથી સમજાય છે કે અમુક અંશે આશ્રવ ન સેવવા એ નિયમ જળવાય છે. આ તમામ બીના સૂક્ષ્મદૃષ્ટિથી વિચારીશું તો સમજારો કે-આ પૂજનકાલમાં પ્રાણાતિપાત વિરમણ આદિ પાંચે અણુત્ર-તાની આંશિક આરાધના રહી છે, તેમજ પૂજનના સમ**યે** પ્રભુની સામે જ જોવાનું હાય છે. આજુઆજુ વગેરે તરફ

નજર કરાય જ નહિ. એથી સમજવું જોઈએ કે છઠ્ઠા વ્રતની પણ આરાધના થાય છે. તેમજ પૂજાના ટાઇમે ભાગ-ઉપ-ભાગના વ્યાપારની ચિંતવના ખોલવું વગેરેના સર્વથા નિષેધ કરાય છે. એમ સાતમા વ્રતની પણ આરાધના થાય છે. અને (૮) આવા ( પૂજનના ) અવસરે જે સાત પ્રકારની શુદ્ધિ જાળવવા ફરમાવ્યું તેમાં મનઃ શુદ્ધિ જણાવી, તથા ઉપર જણાવેલી ત્રણ ગુપ્તિ સહિત ભાવ નૈષેધિકીના વિચાર, પૂજાના ૧–કાયયાગસાર. ૨–સામન્તભદ્ર. ૩–વચનયાગસાર. એમ ત્રણ લેદો, તથા ૧-સર્વમંગલા ૨-મનાયાગસાર. ૩-સર્વ-સિદ્ધિકલા. આ ત્રણ ભેદા. બીજી રીતે ૧-વિધ્નાપશામિની. ર–અભ્યુદય સાધિની. ૩–નિર્વૃત્તિ કારિણી આ નામે પણ પ્રસિદ્ધ છે. નામ પ્રમાણે વિશિષ્ટ ક્લદાયક છે. આ બધા પ્રકારા વિચારતાં સમજાય છે કે-પૂજન કાલે આર્તધ્યાનાદિ થાય નહિ, પ્રમાદ સેવાય નહિ, પાપમય ઉપદેશાદિ કરાય નહિ, એમ આઠમા વતની પણ આરાધના થાય છે. (૯) ભાવપૂજાની શરૂઆતમાં ત્રીજી નિસિહી ખોલે એથી પૂજક સમજે છે કે મારે સાવઘ ચાગના નિષેધ છે, અને સામા-ચિકનું સ્વરૂપ પણ તેવું જ કહ્યું છે. એમ પૃજાના ટાઇમે નવમા વ્રતની પણુ આંશિક આરાધના થાય છે. જુઓ સાક્ષિપાઠ– सावज्जजोग विरथो, तिगुत्तो छसु संजओ ॥ उवउत्तो जय-माणो य, आया सामाइयं होइ ॥१॥ १०-१ देशं ३-પૂજાના અવસરે પ્રભુની સામે જોવું. બાકીની ત્રણ દિશામાં ન જોવું, આથી દિશાના સંક્ષેપ કર્યો અને ત્રણ નિસિહીમાં બીજી અને ત્રીજી નિસિહી કહેતી વખતે પૂર્વના આશ્રવ નિષેધના સંકાચ કરાય છે, જેથી વર્તને સંક્ષેપ્યા એમ પૂજનકાલે એ અંને રીતે દશમા વ્રતની આંશિક આરાધના થાય છે. ૧૧–પ્રભુદેવની પૂજા કરતી વખતે આહાર અપ્રદ્રા (મૈશુન) વગેરેના નિષેધ તા હાય જ છે. આથી અગીઆ-રમા વ્રતની આંશિક આરાધના થાય છે. (૧૨) જ્યારે અંગ-પૂજા કરીને ઉત્તમ શ્રાવકા અગ્રપૂજા કરે છે તે વખતે પ્રભુની આગળ નૈવેદા વગેરે મૂકે છે. આ રત્નપાત્રને દાન દીધું કહેવાય. એમ બારમા અતિથિ સંવિભાગ નામના વ્રતની પણ દેશથી આરાધના થાય છે. આવા મહાલાભદાયક પૂજન કાળ છે એમ સમજને ઉત્તમ ભવ્ય શ્રાવકાએ જરૂર ત્રિકાલ પૂજા કરીને માનવ ભવને સફલ કરવા. પ૦.

હવે વાદી પ્રભુપૂજામાં હિંસાદિ દોષા ખતાવે છે તેના જવાબ આ પ્રમાણે દેવા:—

કૂપના દર્ષાંતથી નિદેષિ પૂજા પ્રવચને, જિમ મેલ શ્રમતરસાડળે જલથી તથા પ્રભુ પૂજને; સંસાર સાગર ચુલુ કરે પ્રભુદેવ સાત્ત્વિક પૂજના, છેદ સૂત્ર મહા નિશીથે કહી ત્રિકાલે પૂજના. પર

અર્થ:—કૂવાના દર્ષાન્તથી (ઉદાહરણથી) પ્રવચનમાં (સિદ્ધાન્તમાં) પૂજાને નિર્દોષ (નિરવદ્ય) કહી છે. જેમ કૂવાના પાણીથી ખાદતાં લાગેલ શરીરનાં મેલ–ધૂળ જાય છે, શ્રમ–થાક ઉતરે છે અને તરસ દ્વર થાય છે, તેમજ પ્રભુ પૂજન કરવાથી આત્માનો કર્મરૂપી મેલ નાશ પામે છે. સંસારમાં રખડવારૂપી થાક એાછા થઈ જાય છે. તેમજ પૌદ્દગલિક

તૃષ્ણા ઘટે છે. પ્રભુની સાત્વિક પૂજા સંસાર સમુદ્રને ચુલુ કરે-એટલે ખાબા જેટલા કરી નાખે છે-ઓછા કરે છે. એજ કારણથી મહાનિશીથ છેદ સ્ત્રમાં શ્રાવકને ત્રિકાલ-સવાર, મધ્યાહ્ન અને સાંજે પૂજા કરવાની કહી છે. પ૧.

આ ગાથામાં જલપૂજા, ચંદનપૂજા, તથા પુષ્પપૂજા ઉપર દષ્ટઃન્ત કહે છે:—

વિપ્ર નારી સાેમશ્રી જલપૂજને યશ સંપદા, છેવડ લહંતી માેક્ષ પણ નૃપ માેહને મારી ગદા; જયસૂર શુભમતિ દંપતી નિર્વાણ ચંદન પૂજને, લીલાવતી પણ તેહ પામે પુષ્પ કેરા પૂજને. પર

અર્થ:—સામશ્રી નામે ખ્રાह્મણની સ્ત્રી જલપૂજાના પ્રભાવે પાંચમે ભવે મુક્તિપદ પામી, તેની બીના ડુંકામાં આ પ્રમાણે—ભરતક્ષેત્રમાં ખ્રદ્ધાપુર નામનું નગર હતું. ત્યાં સામિલ નામે એક ખ્રાદ્ધાણ રહેતા હતા, તેને સામા નામે સ્ત્રી હતી. પુત્રનું નામ યજ્ઞવક્ત્ર અને તેની (યજ્ઞવક્ત્રની) સ્ત્રીનું નામ સામશ્રી હતું. એક વખત દૈવયાં ગે સામિલ મરણ પામ્યા. તેની ઉત્તર કિયા થયા બાદ સામાએ (પુત્રવધૂ) સામશ્રીને કહ્યું કે—હે સામશ્રી! દ્રાદશીનું દ ન દેવા માટે તમારા સસરાની કિયા નિમિત્તે જળ ભરી લાવા ? સાસુના કહેવા પ્રમાણે સામશ્રી બીજી પાઢાશણ સ્ત્રીઓની સાથે જળ લેવા ગઇ. પાણીના ઘઢા ભરીને આવતાં શ્રી દેવાધિદેવ પ્રભાન મંદરની પાસે થઇને નીકળી. તેવામાં સ્વભાવે તેણે

મુનિવરની પવિત્ર દેશના આ પ્રમાણે સાંભળી કે " જે લબ્ય જીવ નિર્મલ પાણીના ઘડા ભરીને ઉલ્લાસથી શ્રી વીતરાગ દેવની આગળ સ્થાપન કરે તે જરૂર માેક્ષપદ પામે. " આ દેશના સાંભળીને સામશ્રીએ તે જલના ભરેલા ઘડા જિન-મંદિરમાં જઇને પ્રભુની પાસે મૂક્યો, ને અંને હાથ જોડી ભક્તિ ભાવથી બાલી કે-" હે પ્રભાે! હું અણુસમના છું તેથી આપની સ્તુતિ કઇ રીતે કરૂં ? આ જલના ઘડા ચડાવવાથી જે પુષ્ય (લાભ) થતું હાય, તે મને મલજો. " સાથેની ખીજી સ્ત્રીઓએ (સામશ્રી ઘેર આવ્યા પ્હેલાં) આ બીના તેની સાસુને જણાવી દીધી. જ્યારે પાછળથી સામશ્રી ઘેર આવી ત્યારે કોધથી ધમધમીને સોમાએ કહ્યું કે-હે દુષ્ટા! હું તને ઘડા વગર ઘરમાં નહિ પેસવા દઉં. અરે ભાેલી! હજુ પિત-એાને તર્પણ કરવાનું અને અગ્નિને તૃપ્ત કરવાનું તથા **બ્રાહ્મણોને દાન દેવાનું કામ બાકી છે, તે પ્**હેલાં પાણી**ના** ઘડા જિનમંદિરમાં કેમ મૂકી આવી ? સાસુનાં ક્રોધ ભરેલાં આ વચના સાંભળીને સામશ્રી રાઇ ગઇ. તે રાતી રાતી ઘંડા લેવા માટે એક કું ભારને ત્યાં ગઈ. તેણે કું ભારને કહ્યું કે–હે લાઇ! આ કંકણના બદલામાં તું મને એક ઘડા આપ. કુંભારે કહ્યું કે–તું રાતી રાતી ઘડા કેમ માગે છે? ત્યારે સામશ્રીએ તમામ બીના કું ભારને જણાવી. કું ભારે રાજી થઇને કહ્યું કે–હે બેન! તું મહાભાગ્યશાલી છું કે જેણીએ ઉત્તમ ભાવથી શ્રી જિનેશ્વર દેવની જલપૂજા કરી. મને ખાત્રી છે કે તું થાડા ભવમાં નિર્વાણ પદ પામીશ. કારણ કે પ્રભુપૂજા એ આત્મ કલ્યાણ કરવાના સાધનામાં મુખ્ય સાધન કહ્યું છે.

**આ** પ્રમાણે કુંભારે જલપૂજાની અનુમાદના કરી. ધ્યાન રાખવું કે અપેક્ષાએ અનુમાદના પણ સંસાર સાગર તરી જવા વગેરે વિશિષ્ટ ફુલ દેવા સમર્થ નીવડે છે. ( આ વાત અહીંજ આગળ સ્પષ્ટ સમજાશે. ) આ અનુમાદના કરવાથી કું ભારે મહા પુષ્યાનુખંધિ પુષ્યના ખંધ કર્યી ત્યાર બાદ કુંભારે કહ્યું કે હું તને બીજો ઘડા આપું છું, તે લઇ જા. મૂલ્ય દેવાની જરૂર નથી. બેનનું કંકણ લેવાય નહિ. સાેમશ્રીએ અહીંથી ઘડા લઇ તેમાં પાણી ભરીને ઘેર જઇ સાસુને આ-પ્યા. આથી સામાના ક્રોધાગ્નિ શાંત થયા, અને પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગી. પણ સામશ્રીએ કરેલી જિનરાજની જલપૂજા સાંભળીને દ્રેષ કર્યી. તેથી સોમાને આગલા એક ભવમાં ભાગની શકાય, એવા તીવ પાપકર્મના બંધ તે (પશ્ચાત્તાપ કર્યા) પહેલાં જ પડી ચૂક્યા હતા. જલપૂજાની અનુમાદના કર નાર કુંભાર (ના જીવ) કુંભપુર નગરમાં શ્રીધર નામે રાજા થયા. તેને શ્રીદેવી નામે રાણી હતી. સામશ્રી મરણ પામીને જલપૂજાના પ્રભાવે આ શ્રીધર રાજાની કું ભશ્રી નામે પુત્રી થઈ. અપૂર્વ રાજ્ય વૈભવને ભાગવવા લાગી. એક વખત અહીં ચાર જ્ઞાનવાળા શ્રી વિજયસેનસૂરિજી મહારાજ પધાર્યા. રાજા શ્રીધરને આ વાતની ખબર પડી. જેથી કું લશ્રી કુંવરી વગેરે પરિવારને સાથે લઇને તે પગે ચાલતાં શ્રીગુરૂ મહારાજને વંદન કરવા નીકત્યા. ગુરૂ પાસે આવીને ત્રણ પ્રદક્ષિણા દઇને સવે ઉચિત સ્થાને બેઠા. અહીં રાજા એક સીને જુએ છે. **તેનું શરીર** બહુ જ મળથી ભરેલું અને ધૂળથી ખરડાયેલું હતું. તેના માથાની ઉપરના ભાગમાં રસોળીની જેવા ઘડાના આકારે ઉંચો માંસપિંડ નીકબ્યો હતો. આ સ્થિતિમાં પણ તે રાગાદિની પીડાથી ઘણીજ હેરાન થતી હતી. તે જ્યારે નજીકમાં આવી, ત્યારે રાજાએ આચાર્ય મહારાજને પૃછશું કે આ રાક્ષસી જેવી ભયજનક સ્ત્રી કેાણ છે? જવાબમાં જણાવ્યું કે-(એ) તારા નગરમાં જે વેશુકત્ત નામે દરિદ્રી ગૃહસ્થ રહે છે, તેની એ પુત્રી થાય. આના જન્મ થયા કે તરતજ તેના માતાપિતા મરણ પામ્યાં. ઘણી જ દુ:ખી હાલતમાં આ સ્ત્રી પાતાનું જીવન ગુજારે છે. આ સાંભળી રાજાને કર્મની વિચિ-ત્રતાના ખરાખર ખ્યાલ આવ્યા. અવસરે તે દુ:ખી સ્ત્રીએ ગુરૂને પૂછ્યું કે-હે લગવન્! મેં પાછલા લવમાં એવું શું પાપકર્મ આંધ્યું હતું કે જેના ઉદ્દયે હું આવી દુ:ખમય સ્થિતિ પામી. જવાબમાં ગુરૂ મહારાજે કહ્યું કે તું પાછલા ભવમાં સોમા નામની ખ્રાહ્મણી હતી, તે વખતે તારા પુત્રની સ્ત્રીએ શ્રીજિનેશ્વર દેવની જલપૂજા કરી, તે ઉપર તેં દ્વેષ કર્યી, તેથી ભયાંકર નિબિડ પાપકર્મ બાંધ્યું, જેના પરિણા**મે** તું આવાં ભયંકર દુ:ખ ભાગવે છે. ઘણું પાપકર્મ ભાગવાઇ ગયું છે. સોમશ્રી જલપૂજાના પ્રભાવે કું ભશ્રી નામે રાજ-કુંવરી થઇ, તે તેના પિતાની સાથે અહીં બેડી છે. આ ખીના સાંભળીને કુંભશ્રી ઘણી રાજી થઇ. તે રાજકુંવરીએ કુંભા-રની બીના પૂછી, તેના જવાબમાં કહ્યું કે તારી જલપૂજાની अनुभाहना अरी, तेना प्रलावे ते भरीने (आ तारा पिता) શ્રીધર નામે રાજા થયો. આ સાંભળીને રાજા પણ ઘણા ખૂશી થયા. પૂર્વે કરેલા સુકૃત દુષ્કૃતના વિશેષ વિચાર કરતાં ત્રણે (રાજા-કુંવરી-દુ:ખી સ્ત્રી) જણાને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન

થયું, તેથી તેમને ખાત્રી થઇ કે ગુરૂએ કહેલી બીના તદ્દન સાચી છે. કું ભશ્રીએ તે દુ:ખી સ્ત્રીના માથે હાથ ફેરવીને મસ્તકના વ્યાધિ દ્વર કર્યો. જલપૂજાના પ્રભાવ જાણી કું ભશ્રી કુંવરી પ્રભુપૂજા વિશેષે કરવા લાગી. છેવટે સમાધિ-મરણ પામી ઇશાન દેવલાકે ગઇ. ત્યાં દેવતાઇ સુખ ભાગવીને મનુષ્ય ભવ પામશે. ત્યાંથી આગળ ચાથે ભવે દેવ થશે, અને પાંચમે ભવે મુક્તિ પદ પામશે.

તથા ચંદનપૂજાના પ્રભાવે જયસૂરરાજા અને શુભમતિ રાણી અનંત સુખમય મુક્તિપદ પામ્યા. તે બીના ડુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:--રાજા જયસૂર વૈતાઢય ગિરિની ઉપર દક્ષિણ-શ્રેણિમાં ગજપુર નગરના વિદ્યાધર રાજા હતા, તેમને શુલ-મતિ નામે રાણી હતી. એક વખત ત્રીજા દેવલાકમાંથી ચવીને એક સમ્યગ્દષ્ટિ દેવ તેના ગર્ભમાં આવ્યા. ઉત્તમ ગર્ભના પ્રભાવે રાણીને દેાહલા થયા કે 'હું રાજાજની સાથે અષ્ટાપદ તીર્થ જઈ પ્રભુદેવની પૂજા કરૂં.' આ ળીના રાણીએ રાજાને કહી, જેથી ખંને જણાં વિમાનમાં બેસીને અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર આવ્યા. અહીં રાણીએ શ્રીજિનેશ્વર પ્રભુની પરમાેલ્વાસથી પૂજા કરી અને ચંદનપૂજા ઠાઠમાઠથી સવિસ્તર કરી. પછી નીચે ઉતરતાં એક દિશામાંથી દુર્ગંધ આવી. તપાસ કરતાં ખાત્રી થઇ કે મુનિરાજ કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાને આતાપના લઇ રહ્યા છે. તેમના શરીરમાંથી પરસેવાની દુર્ગંધ આવે છે. રાણીએ રાજાને પૂછ્યું કે મુનિઓ આવી દુર્ગંધ દ્વર કરવા માટે પ્રાસુ-ક જળથી ન્હાય તાે તેમાં શું વાંધા ? જવાબમાં રાજાએ કહ્યું કે સંયમરૂપ જળથી મુનિવરા ન્હાય છે તેથી તેઓ કાયમ

પવિત્રજ હાય છે. શીલ ધર્મને ટકાવવા માટે સ્નાનના નિષેધ છે. અહીં શુભ મતિએ મુનિના શરીરની દુર્ગ છા કરી પાપકર્મ ઉપાર્જન કર્યું. (તે કર્મ આગળ મદનાવલિના ભવમાં ભાેગવે છે ) ભક્તિભાવે રાજા અને રાણીએ મુનિના શરીર ઉપરના મળ પ્રાપ્તુક જળથી દ્વર કર્યી અને સુગાંધિ પદાર્થી ચાપડયા. ત્યાંથી ખેને આગળ બીજા તીર્થીની યાત્રા કરવા ગયા. અહીં મુનિના શરીર ઉપરની સુગંધના ગંધ લેવા ઘણાં ભમરાએ। ચાંટે છે, અને ચટકા મારે છે જેથી મુનિ તીવ્ર વેદના ભાેગવે છે. તો પણ સદ્ધચાનથી લગાર પણ ચલાયમાન થતા નથી. તીર્થયાત્રા કરીને પાછા કરતી વખતે અંને અહીં આવી બુએ છે તો જણાય છે કે ભમરાઓ મુનિને હેરાન કરી રહ્યા છે. રાજાએ તમામ ભમરાએ ઉડાડી મૂકયા. આ તીવ્ર વેદના સહન કરવાથી મુનિને કેવલજ્ઞાન થયું. મુનિરાજે દેશના દેતાં જણાવ્યું કે-મુનિરાજના મલિન શરીરની દુર્ગછા ન કરવી જોઇએ. તેમ કરે તાે તે કર્મના ઉદ્દયે દુર્ગછા કરનાર જીવની ભવાભવ બીજાઓ દુર્ગછા કરે છે. જે પાપરૂપ મેલથી મલિન હાય, તેજ ખરા મલિન કહેવાય. આ વચન સાંભળીને રાણી શુભમતિએ દુર્ગ છા કરેલી તેની માપ્રી માગી. વારંવાર સુનિને નમીને તે અપરાધ ખમાવવા લાગી. મુનિરાજે રાણીને કહ્યું કે તમે આવા ખરા દીલથી પશ્ચાત્તાપ કર્યો, તેથી ઘણું પાપ નાશ પામ્યું, તો પણ એક ભવમાં ભાગવી શકાય એટલું પાપકર્મ (ભાગવવાનું ) ખાકી રહ્યું છે. પૂર્ણ ઉદ્વાસથી શ્રી જૈનેન્દ્ર ધર્મની આરાધના કરી માનવ જન્મને સફલ કરવાે. આવી દેશના સાંભળીને તથા વંદન કરી અંને જણા સ્વસ્થાને આવ્યા.

અવસરે રાણીએ પુત્રને જન્મ આપ્યેં, તેનું નામ 'કલ્યાણ' રાખ્યું. અનુક્રમે પુત્ર ઉંમર લાયક થયાે, એટલે પુત્રને રાજ્ય સોંપીને ખંને જણાએ ગુરૂ મહારાજની પાસે દીક્ષા શ્રહણ કરી. પૂર્ણ ઉદ્ધાસથી તેની યથાર્થ સાધના કરી રાજા સૌધર્મ દેવ-લાકે દેવ થયા અને શુભમતિ તેની દેવાંગના થઇ. અવસરે ત્યાંથી વ્યવીને (ત્રીજે ભવે) શુભમતિના જીવ હસ્તિનાપુરમાં જિતશત્રુ રાજાની મદનાવલિ નામે પુત્રી પણે ઉપજયા. અનુક્રમે ચાેગ્ય વય થતાં સ્વયાંવર માંડપમાં વર વરવાના પ્રસંગે તે પુત્રીએ સિંહધ્વજ રાજાને વરમાલા પ્હેરાવી. કેટલાક સમય વીત્યા બાદ પુવે બાંધેલું પાપકર્મ ઉદયમાં આવ્યું, તેને લઇને મદનાવલિના શરીરમાંથી અસહ્ય દુર્ગ ધ છુટવા લાગી, જેથી સવે<sup>ડ</sup>ને તિરસ્કારપાત્ર બની. આથી રાજાને ઘણું દુ:ખ થયું. તેણે ઘણાં ઉપચાર કર્યાં, પણ લગારે ફાયદાે થયાે નહિ. રાજાએ તેને છેટે જંગલમાં મહેલ બંધાવીને ત્યાં રાખી. રાજ-સલટા દ્વર રહીને તેની સભાળ રાખે છે. દુ:ખે કરી સહન કરી શકાય એવી દુર્ગ ધથી રાણી તીવ્ર વેદના ભાેગવે છે, આ સ્થિતિમાં રાણીએ વિચાર્યું કે ભલભલાને પણ કર્મીના ફલ ભાગવવા પહે છે, તાે પછી મારે આ વેદનાને કર્મપરિણામ સમજને સમતા ભાવે સહન કરવી એમાંજ ડહાપણ ગણાય. 'એ। દીન ખી વીત જાય ગા ' એટલે સુખના કે દુ:ખના દહાડા કાઈના કાયમ રહેતાજ નથી. આવી રીતે ઘૈર્ય રાખીને પલંગમાં રાણી બેઠી છે, એવામાં રાણીએ ગાેખની ઉપર બેઠેલા શુક પક્ષીના જેડલાને જોયું. તે શુકપક્ષીના જેડલાએ રાણી સાથે વાતચિત કરતાં મદનાવલિનું જીવનચરિત્ર કહ્યું. રાણીને આ

( પાતાનું જીવન) સાંભળતા જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું, તેથી એને ખાત્રી થઇ કે આ શુક પક્ષીનું કહેવું તદ્દન વ્યાજબી છે. છેવટે આ શાક પક્ષીના કહ્યા પ્રમાણે રાણીએ સાત દિવસ સુધી વિધિ-પૂર્વક ઉદ્ઘાસથી શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુની ચંદનપૂજા કરી, જેના પ્રભાવે તમામ દુર્ગ ધ નાશ પામી. રાણીના આનંદના પાર રહ્યો નહિ. આ ખીના રાજાએ જાણી, જેથી તે ખુશી થઇને રાણીને હાથી ઉપર બેસાડીને રાજમહેલમાં લઇ ગયા. એક વખત અંને જણા આનંદમાં બેઠા છે, એવામાં ખબર મળી કે-અમરતેજ નામના મહા મુની ધરને ઉદ્યાનમાં કેવલજ્ઞાન થયું છે, જેથી રાજા રાણી વિગેરે પરિવારને સાથે લઇને વંદન કરવા ગયા. ત્યાં મુનિરાજની વૈરાગ્યમય અપૂર્વ દેશના સાંભળ્યા ખાદ રાણીએ ગુરૂને પૂછ્યું કે–જેણે મારૂં જીવન કહી સંભળાવ્યું તે શુકપક્ષી કેાણ હતા ? જવાબમાં કેવલી પ્રભુએ કહ્યું કે હે રાણી! તે તારા પૂર્વ ભવના સ્વામી હતા. તેણે શુક પક્ષીનું રૂપ કરીને તીર્ધકર ભગવંતની પાસે તારૂં જીવન સાંભળીને તને પ્રતિબાધ કરવા ખાતર અને નીરાેગી થવાના ઉપાય જણાવવા માટે તારી આગળ (તારૂં) જીવન કહી સંભળાવ્યું હતું. તે દેવ અહીં તારી પાસેજ બેઠા છે. રાણીએ તે દેવની પાસે જઇને તેના ઉપકાર માન્યા. દેવે (પૂર્વ ભવના સ્વામીએ) રાણીને કહ્યું કે–" હવે મારૂં સાત દિવસનું આઉખું બાકી છે. અહીં થી ચવીને હું ખેચર (વિદ્યાધર) નાે પુત્ર થઇશ. તે વખતે તું મને પ્રતિબાધ કરજે" રાણીએ કહ્યું કે મને તેવું જ્ઞાન થશે, તો જરૂર તેમ કરીશ. આવા ઉત્તર સાંભળીને દેવ સ્વસ્થાને ગયા. અવસરે (શુભમતિના જીવ) રાણી મદ-

નાવલિએ દીક્ષા ગહણ કરી ઉગ્ર તપસ્યા સાધવા માંડી. પેલાે દેવ સાત દિવસનું દેવાયુષ્ય પૂરૂં કરીને પવન નામના વિદ્યાધર રાજાના મૃગાંક નામના પુત્ર થયા. અનુક્રમે યૌવન વય થતાં એક દિવસ વિમાનમાં બેસીને મૃગાંક કુમાર ચાલ્યાે જાય છે, ત્યારે તેની નજર સાધ્વી મદનાવલિની ઉપર પડે છે. આ વખતે કામાતુર મૃગાંક કુમારે નીચે આવીને સાધ્વીને ઘણાંએ. અનુકૂલ ઉપસર્ગો કર્યા તેા પણ સાધ્વીજી શીલધર્મથી ચલા-યમાન થયાજ નહિ, ઉપસર્ગને સમભાવે સહન કરવાથી તે કેવલજ્ઞાન પામ્યા ને મૃગાંક કુમારને ( પુવે<sup>લ</sup> કરેલી પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે ) પ્રતિબાધ પમાડયા, જેથી કુમારે દીક્ષાને સાધીને કેવલી થવા પૂર્વક મુક્તિપદ મેળવ્યું. સા<sup>દ</sup>વી મદનાવલિ પણ ઘણાં વર્ષના કેવલી પર્યાયમાં અનેક ભવ્ય જીવાના ઉદ્ઘાર કરી નિર્વાણપદ પામ્યા. સારાંશ એ કે ચંદનપૂજા કરવાથી જય-સૂર (મૃગાંક) અને શુભમતિ (મદનાવલિ) જેમ સંસાર-સાગર તરી ગયા, તેમ ભવ્ય જીવાએ પ્રભુની ઉદ્વાસથી પૂજા કરી આત્મકલ્યાણ જરૂર સાધવું. તેમજ પ્રભુદેવની ઉત્તમ પુષ્પ (કુલ) પૂજા કરવાથી લીલાવતી નામની એ વર્ણિક પુત્રીએ. માક્ષ સંપદા મેળવી હતી. તેની ડુંકી બીના આ પ્રમાણે જાણવી:-ઉત્તરમથુરા નામની એક નગરી છે, ત્યાં ધનપતિ નામે એક શેઠ રહેતા હતા. તેમને શ્રીમાલા નામે સ્ત્રી હતી. લીલાવતી નામે પુત્રી હતી, મુનિરાજના કહેવા પ્રમાણે વિધિપૂર્વક ઉદ્ઘા-સથી તેણે (લીલાવતીએ) પ્રભુદેવની ઉત્તમ પુષ્પપૂજા કરી. હતી; તે ઉપરાંત તે પરમ શ્રાવિકા હંમેશા પ્રભુપૂજાદિ ધર્મા-નુષ્ઠાનમાં મગ્ન રહેતી હતી. અંતે સમાધિ મરણ પામી દેવ-

પણે સૌધર્મ દેવલાકના દેવતાઇ ઋદ્ધિ ભાગવા. લીલાવતાને ગુણધર નામે ભાઇ હતા. તે પણ બેનના કહેવા પ્રમાણે પ્રભુપૂજા હંમેશાં કરતા હતા, જેના પરિણામે તે પણ ત્યાંજ સૌધર્મ દેવલાક દેવ થયા. દેવાયુષ્ય પૂરૂં કરીને લીલાવતીના જવ દેવલાકના ત્યાગ કરીને ત્રીજે ભવે સુરપુર નગરના સુર-વિક્રમ રાજાની વિનયશ્રી નામે પુત્રી થઇ. અને ગુણધરના જવ સ્વર્ગથી ચ્યવીને પદ્મપુર નગરના પદ્મરથ રાજાના જય નામે પુત્ર થયા. જાઓ કર્મની વિચિત્રતા. અહીં પૂર્વે જે ભાઇએન હતા તે દૈવયાંગે સ્ત્રી ભર્તાર થાય છે. એટલે જયકુમારનું લગ્ન વિનયશ્રી સાથે થાય છે. નિર્મલાચાર્ય નામના ગુરૂના સમાગમથી આ આખતની ખાત્રી થાય છે. છેવટે વિનયશ્રી દીક્ષાને સાધીને નિર્વાણપદને પામી. પર.

આ ગાથામાં ઘૂપપૂજા તથા દીપક પૂજા વડે માેક્ષ મેળ-વનારના દર્શાન્ત કહે છે:—

સાતમે ભવ સિદ્ધિ વિનયંધર ધૂપથી, પામે જવાથી જ્યાં અરણ જન્માદિનો ભય રજ નથી; જિનમતિ ને ધનસિરિ સિખ દ્રવ્ય દીપક પૂજને, વર ભાવ દીપ જગાવતી તિમ સાધતી શિવશર્મને. પક

અર્થ:—રાજા વિનયંધરે પ્રભુદેવની ઉલ્લાસથી ઘૂપ પૂજા કરી હતી. તેના પ્રભાવે તે સાતમે ભવે જ્યાં જન્મ મરાાદિના લગાર પાણુ ભય નથી એવા પરમપદ માેક્ષને પામ્યા. તે બીના ડુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:—પાતનપુર નામના નગરમાં વજસિંહ રાજા હતા, તેને કમળા અને વિમલા એ નામની બે રાણીએા હતી. કમલા રાણીને કમલ નામે અને વિમલા રાણીને વિમલ નામે પુત્ર હતો. વિમલા રાણીના પક્ષ લઇને નિમિત્તિયાએ ' રાજ્યપદને યાગ્ય કાણ થશે ? ' આ ( રાજાએ પૂછેલા ) પ્રશ્નના જવાખમાં કહ્યું કે " વિમલ કુમાર સર્વગુણ સંપન્ન છે, તેને રાજ્ય સોંપલું ઉચિત છે. કમલ કુમારને રાજા અનાવશો, તો તમારા રાજ્ય-ના નાશ થશે." આથી દશ દિવસના ખાલક કમલકુમારને નાકરાની મારફત ભયંકર અટવીમાં મૂકાવી દીધા. ત્યાંથી માંસના પિંડ જાણીને ભારંડ પક્ષીએ ઉપાડયા. તે બીજા ભારંડના જોવામાં આવ્યા. આકાશમાં ખંનેની તકરારમાં આળક નીચે પડેચા. તેને કુવામાં પડતાં ત્યાં પ્હેલાં પડેલા પુરૂષે ઝીલી લીધા. તે ખંને સુખંધુ નામે એક સાર્થવાહની મદદથી ખ્હાર નીકળ્યા. ( બાળકની સાથે કુવામાંથી ખ્હાર નીકળેલા ) પુરૂષે સાર્થવાહને બીના જણાવી ને તે ખાલક સાંપ્યા. તેણ (કેમલ) બાલકનું નામ " વિનયંધર " રાખ્યું. અનુક્રમે સાર્થ-વાહ મુસાફરી કાર્ય પૂરૂં થતાં પાતાના કંચનપુર નગરમાં આવ્યા. અહીં વિનયંધર કાળક્રમે માેટી ઉંમરના થાય છે. એક વખત વિનય ધરે મુનિરાજની દેશનામાં સાંભાષ્યું કે-" જેઓ કસ્તુરી, ચંદન, અગરૂ અને કર્પૂર મિશ્રિત ધૂપથી પ્રભુદેવની પૂજા કરે, તેઓને ઇંદ્રાદિક પણ નમસ્કાર કરે છે અને તેઓ સંસાર સાગરને તરી જાય છે. " આથી વિનયં-ધરે અવસરે પરમ ઉલ્લાસથી ધૂપપૂજા કરી, તેમાં પ્રતિજ્ઞા કરી કે આ ધૂપધાણામાં રહેલાે ધૂપ જ્યાં સુધી સર્વથા ન

**ખળી રહે, ત્યાં સુધી મારે પ્રાણાંત કષ્ટે પણ અહીં**થી ખસતું નહિ. આ પ્રસંગે યક્ષે ભયંકર સર્પાનું રૂપ કરીને આકરા ઉપસર્ગી કર્યા, તા પણ તે તલભાર પણ ચલિત થયા (ડગ્યા) નહિ. છેવટે યક્ષે પ્રસન્ન થઇને સર્પના ઝેરને ઉતારનારૂં એક રત્ન આપ્યું. જણાવવું જરૂરી છે કે-આ કંચનપુરના રત્નરથ નામે રાજા હતા, તેને ભાનુમતી નામની પુત્રી હતી, સર્પ કર-ડવાથી 'મરી ગઇ' એમ જાણીને રાજા વગેરે તે કુંવરીને ચિતામાં સુવાડી આળવાની તૈયારી કરતા હતા, તેટલામાં વિનય ધરે આવીને રત્નના પ્રભાવે તેને (કુંવરી) સાવધાન કરી. ત્યાર ખાદ પ્રસન્ન થયેલા યક્ષના કહેવાથી રાજાને વિનય ધરની પૂરી ઓળખાણ મળી, જેથી તેની સાથે ભાનુમતીને પરણાવી, તેમજ રાજાએ બીજી પણ પુષ્કળ ઋદ્ધિ આપી. મારા પિતાએ મને નાની ઉંમરમાં ઘણું દુ:ખ આપ્યું, એમ યક્ષના કહેવાથી વિનય ધરે જાણ્યું, જેથી પિતાની ઉપર ચઢાઇ કરી. આ વખતે યક્ષે વજસિંહને જણાવ્યું કે-આ વિનયંધર તમારા પુત્ર છે ું જેને તમે અરણ્યમાં મૂકાવી દીધા હતા. આથી સુદ્ધ શાંત થયું. પિતાએ ગેરવ્યાજળી કામ કર્યું તેના પશ્ચાત્તાપ કરીને વિનય ધરને દીક્ષા લેવાના વિચાર જણાવ્યો. ત્યાં તા વિનયં-ધરે પણ સંચમ લેવાની ઇચ્છા દર્શાવી, જેથી વિમલકુંવરને રાજ્ય સાંપી ખંને જણાએ ઉલ્લાસથી શ્રી વિજયસૂરિ મહા-રાજની પાસે દીક્ષા લૌધી. યથાર્થ આરાધના કરીને ખંને મુનિવરા ચાથા માહેન્દ્ર દેવલાકમાં દેવ થયા. અહીં વિનય-ધરના સાત ભવ સમજવાના છે. તેમાં ૧-વિનય ધર. ૨-માહિન્દ્ર દેવ. એમ બે ભવ થયા. પાંચ બાકી રહ્યા તે આ પ્રમાણ-વજસિંહના જવ દેવલાકથી વ્યવીને ક્ષેમપુરના પૂર્ણ- ચંદ્ર રાજા થયા, અને વિનયંધરના જીવ ત્રીજે ભવે ક્ષેમપુરમાં ક્ષેમં કર શેંઠના ધૂપસાર નામે પુત્ર થયા. જુઓ ધૂપપૂજાના પ્રભાવ—પાછલા ભવમાં કરેલી ધૂપપૂજાના પ્રભાવે ધૂપસાર સુગંધી શરીરવાળા થયા, એટલે એના શરીરમાંથી અહુજ સુગંધ છૂટવા લાગી. આ વાતની રાજાને ખબર પડી. તેલું પાછલા ભવના દ્રેષથી ધૂપસારના શરીર ઉપર અશુચિ પદાર્થ ચાપડાવ્યા. તો પણ યક્ષ (ના જીવ)ની મદદથી તેના શરીરમાંથી અપૂર્વ સુગંધ નીકળવા લાગી. છેવટે રાજાએ માપ્તી માગી. કેવલી ભગવંતની પાસેથી પૂર્વ ભવની બીના જાણવાની મળી, જેથી ધૂપસારને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રગટયું. એ દેશનાના પ્રભાવ સમજવા. અહીં રાજાની સાથે અપૂર્વ સંચમની સાધના કરીને ધૂપસાર પહેલા શ્રેવેયક દેવલાકમાં દેવ થયા. ત્યાંનાં સુખ ભાગવીને મનુષ્ય ભવ પામશે. પછી દેવ થધીન નર ભવ પામી સંચમને આરાધી માેક્ષ પામશે.

તેમજ દ્રવ્યદીપકની પૂજા કરી, તેથી જિનમતિ અને ધનશ્રી નામની અંને સખીઓએ ઉત્તમ કેવલ જ્ઞાનરૂપી ભાવ દીપકને ચેતાવીને માેક્ષ સુખ મેળવ્યું. તે ખીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે સમજવી:—મેઘપુર નામના નગરમાં સુરદત્ત નામે શેઠ રહેતા હતા, તેમને શીલવતી નામે સ્ત્રી હતી. અંનેને સમ્યગ્દષ્ટિ જિનમતિ નામે પુત્રી હતી, તેને ધનશ્રી નામે મિચ્યાદષ્ટિ સખી (બ્હેનપણી) હતી. જિનમતિ હંમેશાં જિનમંદિરમાં પૂજાના પ્રસંગે ઉલ્લાસથી દીપક કરતી હતી. આ જોઇને ધનશ્રીએ પૂછ્યું કે—આમ કરવાથી શો લાભ થાય? તેના જવાબમાં જિનમતિએ જણાવ્યું કે—દેવતાઇ સુખ અને છેવેટ માેક્ષપદ મળે. પવિત્ર આગમા

સ્પષ્ટ જાહેર કરે છે કે-" દીપપૂજાના પ્રભાવે બુદ્ધિ વધે, અખંડ દેહ મળે, શરીરની કાંતિ ચળકે, રાગાદિ કષ્ટ ૮ળે, અને અનર્ગલ સંપદા મળે, પાપરૂપ પતંગીયાના જરૂર નાશ થાય" સખીનાં આ વચના સાંભળીને ધનશ્રી તે પ્રમાણે હંમેશાં ત્રિકાલ દીપકપૂજા કરવા લાગી. જિનમતિની ઉત્તમ સોખત મળી, તેથી છેવેટે અનશન અંગીકાર કરીને સમાધિ મરણ સાધીને દીપકપૂજાના પ્રભાવે સૌધર્મ દેવલાકમાં દિવ્યરૂપાદિ ઋદિવાળી દેવી થઇ. હંમેશના નિયમ મુજબ અપૂર્વ ઉલ્લાસથી જિનમતિ પૂજાના ટાઇમે કાયમ ત્રિકાલ દીપક પૂજા કરતી હતી. તે ધર્મમય સાત્વિક જીવન ગુજારીને છેવેટે જયાં ધનશ્રી ઉપજી હતી ત્યાંજ મહાર્ધક દેવી થઇ.

ખંને દેવીઓએ અહીં મેઘપુરમાં શ્રી ઋષભદેવનું ભવ્ય વિશાલ મંદિર ખનાવીને ઉપરના ભાગે કળશ સ્થાપીને ત્યાં રત્નદીપક મૂક્યો. એ દીપકપૂજાના પૂર્વના સંસ્કાર સમજવા. ધનશ્રી સ્વર્ગમાંથી ચ્યવીને હેમપુરના મકરધ્વજ રાજાની કનક-માલા નામે રાણી થઇ. ધ્યાનમાં રાખવું કે–જિનમતીના જીવ હજુ દેવલાકમાં દેવીપણું છે. તે દેવી રાતના પાછલે પ્હારે કનકમાલાને પ્રતિબાધ કરવાની ખાતર કહેવા લાગી કે–હે રાણી! યાદ રાખજે કે–તે પાછલા ભવે પ્રભુની દીપક પૂજા કરી તેથી તને આ વિશાલ રાજ્ય ઋદ્ધિ મળી છે, એમ વારંવાર કહેવા લાગી. તા પણ રાણીને નિર્ણય થતા નથી કે આ કાેણ કહે છે. છેવે કેવલી મહારાજાની પાસેથી આ ખાબતના નિર્ણય થાય છે. દેશના સાંભળતાં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પામી જૈન ધર્મ અંગીકાર કરે છે. જિનમતિ દેવીએ આ વાતની અનુમાદના કરી જણાવ્યું કે-હું સ્વર્ગથી ચ્યવીને અહીંજ સાગરદત્ત શેઠની સુદર્શના નામે પુત્રી થઇશ. ત્યારે તું મને જૈન ધર્મ પમાડજે, એમ કહી દેવી સ્વસ્થાને ગઇ. અવસરે જિનમતિ દેવી ચ્યવીને સુલસાના ગર્ભમાં આવી.

જન્મ થતાં સુદર્શના નામ પાડ્યું. જ્યારે માેટી થઇ ત્યારે લાગ જોઈને કનકમાલાએ સુદર્શનાને શ્રી ઋષભ પ્રભુના મંદિર ઉપર રહેલા રત્નદીપકની ખીના કહી સંભળાવી. જેથી તે જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પામી રાણીને ભેટી પડી, અને સુદર્શનાએ ઘણાં વ્હાલથી રાણીના ઉપકાર માન્યા. અહીં ખંને અવસરે સંયમને અંગીકાર કરીને તેની અપૂર્વ ઉલ્લાસથી સાધના કરીને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં દેવ થયા. ત્યાંથી વ્યવીને મનુષ્ય ભવમાં ચારિત્ર સાધીને શિવસંપદા પામશે. પર.

હવે અક્ષતપૂજા તથા નૈવેદા પૂજા ઉપર દેષ્ટાન્ત કહે છે:-

ક્રીર યુગલની જેમ સુર સુખ હોય અક્ષત પૂજને, નિર્વાણ થાય પરંપરાએ દેખ વિજય ચરિત્રને; રાજા હલી નૈવેઘ પૂજા આચરે નિર્મલ મને, દેવભવ વચમાં લહે ને સાતમે ભવ મુક્તિને. પ૪

અર્થ:—અક્ષત પૃજાના પ્રભાવે કીર યુગલ (પાપટના જોડલા)ને દેવતાઇ ઋડિહ મળી અને છેવટે મુક્તિના પણ લાભ થયા. તે બીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે:—શ્રીપુર નગરની બહાર શ્રી ઋષભદેવના મંદિરની આગળના ભાગમાં એક આંખાનું ઝાડ હતું. તે (વૃક્ષ)ની ઉપર એક શુક પક્ષીનું

જોડલું રહેતું હતું. તેમાંની શુકી (સૂડી) એ પાછલા ભવમાં પરિवाજિકા હતી. અહીંના રાજા શ્રીકાંતને શ્રીદેવી (વિગેરે) નામે રાણી હતી. પાછલા ભવના સ્નેહને લઇને તેને જોતાં આ સુડીને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. તેથી તેણે રાજાને પ્હેલાં-ની ખીના જણાવીને ખુશી કર્યો, અને પાતાના પતિ (સૂડી) ના પ્રાણુ ખચાવ્યા, અને રાજાએ પાતાના ક્ષેત્રમાં તે જોડાને ચણુવાની રજા આપી. અવસરે આ સૂડીએ બે ઇંડાં મૂકયાં. તેમજ તેની સપત્ની (શોક) બીજી સૂડીએ પણ એક ઇંડું મૂક્યું. પ્રથમની સૂડીએ શોકનું ઇંડું પાતાના માલામાં લાવી મૂક્યું. ત્યાં સાલ મુહૂર્ત્ત સુધી રહ્યું. ઇંડું નહિ જોવાથી શાેક (સૂડી) તરફડવા લાગી. આ જોઇ ને દયા આવવાથી પાછું હતું ત્યાં તે ઇંડું મૂક્યું. ઇંડું જોઇને શાેક (સૂડી) શાંત થઇ. અવસરે તે બે ઇંડાંમાંથી બે અચ્ચા (સૂડાે–સૂડી) નીકળ્યાં. તેએા રાજાના ખેતરની ચણ ખાઇને માટા થવા લાગ્યા. એક વખત પ્રભુ શ્રીઋષભદેવને વંદન કરવા માટે જ્ઞાની ચારણ સુનિ પધાર્યા. આ વખતે રાજા વગેરે પણ અહીં હાજર હતા. તેઓએ વંદનાદિ વિધિ સાચવીને મુનિરાજના અપૂર્વ આદર સત્કાર કર્યો. અવસરે રાજાએ તે મુનિને અક્ષત પૂજાનું ફલ પૂછ્યું. જવાબમાં મુનિરાજે કહ્યું કે–જે ભવ્ય જવા પ્રભુની આગળ અખંડ ઉજ્વલ અક્ષત (ચાખા)ની ત્રણ ઢગલી કરે તે જરૂર અખાંડ માેક્ષ સુખ પામે. આ સાંભળીને જેમ નગર-જના અક્ષતપૂજા કરવા તૈયાર થયા, તેમ શાકમિશ્રને (સૂડા અને સૂડીએ) પણ ઉલ્લાસથી પ્રભુની આગળ ત્રણ અક્ષતના પુંજ કર્યા. એમ કરવાને પોતાના બચ્ચાઓને પણ ભલામણ

(સૂચના) કરી. જેથી તેઓ પણ તેમ કરવા લાગ્યા. અંતે ચારે પક્ષીએ। પ્રભુની અક્ષત પૂજા કરવાથી બીજે ભવે દેવ લાકના ઋદ્ધિ પામ્યા. ત્યાંથી ચ્યવીને ચાર પક્ષીએામાંથી શુક ( છે અચ્ચાના આપ )ના જીવ ત્રીજે ભવે હેમપુર નગરના માલીક હેમપ્રભ રાજા થયા. અને સૂડીના જીવ તેજ રાજાની જયસંદરી નામે રાણી થઇ. એની શાેક ( બીજી સુડી )ના જીવ તેજ રાજાની રતિ નામે રાણી થઈ. પ્હેલાં (સૂડીના ભવમાં) સપત્ની (શાક)નું ઇંડું સાલ મુહ્રુત્તે સુધી પાતાના માળામાં રાખ્યું હતું. તેથી ગાઢ પાપ કર્મ બંધાયું. તેના પરિણામે આ ભવમાં રાણી જયસુંદરીને સાેલ વર્ષ પર્યત મદનકુમાર પુત્રના વિયાગ સહેવા પડયા. આ ખીના વિજય-ચંદ્ર કેવલીના ચરિત્રમાંથી વિસ્તારે જાણવી. મેં ત્યાંથી અહીં ટું કામાં જણાવી છે. પુષ્યોદયે રાજા હેમપ્રભને કેવલીના સમાગમ થતાં તેણે કેવલી ગુરૂને પૂછ્યું કે-આવું સુખ મને કયા પુષ્યથી મત્યું ? જવાખમાં શ્રી કેવલી ભગવંતે કહ્યું કે– "તમે શુક પક્ષીના ભવમાં પ્રભુ શ્રી જિનેશ્વર દેવની આગળ ઉલ્લાસથી અક્ષતના ત્રણ પુંજ કર્યા હતા. તેથી જે પુષ્યાનુ-અંધી પુષ્ય બંધાયું તેના પરિણામે આ રાજ્યૠિ આદિ સુખ મળ્યું છે. આનાજ પ્રતાપે અહીંથી ત્રીજે ભવે તું માેક્ષ સુખને જરૂર પામીશ." આ સાંલળીને રાજ્યમાં આવીને રાજાએ રતિરાણીના પુત્રને રાજ્ય સોંપીને જયસુંદરી અને મદનકુમારની સાથે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. ઉલ્લાસથી સાધીને હેમપ્રભ મુનિ (રાજા હેમપ્રભ) મહાશુક દેવલાકમાં ઇંદ્રની ઋદ્ધિ પામ્યા. અવસરે ત્યાંથી ચ્યવીને ઉત્તમ નરભવ પામીને સંચમની સાધના કરીને સિહિના સુખ પામશે. એમ શુક પક્ષીએ અક્ષતપ્જાના પ્રભાવે (શુક પક્ષીના ભવથી માંડીને) છઠ્ઠે ભવે માેક્ષપદ મેળવ્યું.

સાતમી નૈવેદા પૂજા કરવાથી હલી રાજાએ સાતમે ભવે માેક્ષ સુખ સ્વાધીન કર્યું. તે ખીના ડુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:-ભરતક્ષેત્રમાં ક્ષેમ! નામે એક નગરી હતી. ત્યાં સૂર-સેન નામે રાજા રાજ્ય કરતા હતા. આ નગરીથી થાઉક દ્વર શૂન્ય જંગલમાં શ્રી ઋષભ પ્રભુનું મંદિર હતું. ત્યાં ખીજા આશાતના કરનારા દુષ્ટ પુરૂષા દાખલ ન થાય, આ ઈરાદા-થી એક દેવ સિંહનું રૂપ કરીને ઉભાે રહેતા હતા. અહીં નજીકમાં એક નિર્ધન કણબીનું ખેતર હતું. તે અહીં ખેતી કરતા હતા તેવામાં ચારણ મુનીશ્વરના દર્શન થયા. ખેડુત પરમ ઉલ્લાસે તેમને વાંદીને આ પ્રમાણે પ્રશ્ન પૂછવા લાગ્યાે કે-હું જન્મથીજ દુ:ખિયા કેમ રહું છું ? મુનિરાજે જવાબમાં કહ્યું કે તેં પાછલા ભવે મુનિને દાન દીધું નથી. અને પ્રભુની આગળ નૈવેદ્ય ધર્યુ નથી, તેથી તારી આવી નિર્ધન અવસ્થા જણાય છે. આ સાંભળીને તે હલીએ (હલ રાખે માટે હલી કહેવાય-ખેડુત) મુનિની પાસે અભિગ્રહ લીધા કે-હું હંમેશાં મારે માટે જે લોજન આવશે, તેમાંથી શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુની પાસે એક પિંડ ધરીશ. અને છતી જોગ-વાઇએ મુનિરાજને દાન દઇને જમીશ. આ બાબત મુનિએ અનુમાદના કરી. મુનિરાજે વિહાર કર્યી અને ખેડૂત ખેતરમાં ગયા. લીધેલા નિયમ ખરાખર પાલતા હતા. હંમેશના નિયમ મુજબ તે એક વખત નૈવેદા પૂજા ભૂલી ગયા. ને ઘણી ભૂખ લાગવાથી જ્યાં ખાવાની તૈયારી કરે છે, તેવામાં તે નિયમ યાદ આવ્યો. તેથી નૈવેદા લઇને જ્યાં મંદિરમાં જાય છે ત્યાં તેણે દરવાજાની પાસે સિંહ દીઠા. શાડીવાર વિચારમાં પડયા. હિંમત ધરીને મરણુની પણ પરવા નહિ રાખીને જ્યાં મંદિરની અંદર દાખલ થાય છે ત્યાં તા સિંહ અદશ્ય થયા. નૈવેદા પૂજા કરીને તે જમવાની તૈયારી કરે છે, તેવામાં પેલા દેવ મુનિનું રૂપ કરી ત્યાં આવ્યા, ત્યારે ખેડુતે ઉલ્લાસથી વહારાવયું. ફરી ક્ષુલ્લક મુનિનું અને સ્થવિર મુનિનું રૂપ કરી તે આવ્યા, તા પણ તેણે દાન દીધું. આવી લીધેલ નિયમમાં દઢ પ્રીતિ જોઇને તેણે (દેવે) મૂલરૂપે પ્રત્યક્ષ થઇને વરદાન દીધું કે–તારૂં દારિદ્રય (નિર્ધનપણું) નાશ પામશે. આ વાતની તેની સ્ત્રીએ અનુમાદના કરી પુષ્યાનુખંધી પુષ્યના બંધ કર્યા.

રાજા સૂરસેનને વિષ્ણુશ્રી નામે પુત્રી હતી. તે રાજકું-વરીએ સ્વયંવર મંડપમાં બીજા બધા રાજકુંવરોને છંડીને આ હતી (ખેડુત)ને વરમાલા પ્હેરાવી. એમાં માંહામાંહ ઘણું યુદ્ધ થયું. પણ છેવેટે ખેડુતે દેવની સહાયથી વિજયપતાકા મેળવી. રાજાએ ધામધૂમથી લગ્ન મહાત્સવ કર્યો. સાથે સૂરસેન રાજાએ જમાઇને રાજ્યાભિષેક કરી રાજા બનાવ્યા. કારણ કે તે અપુત્રિયા હતા. આ બધા નૈવેદ્યપૂજાના પ્રભાવ જાણીને ખેડુત સપરિવાર વધારે ધર્મારાધન કરવા લાગ્યા. તેમાં નૈવેદ્યપૂજાના નિયમ પણ કાળજીપૂર્વક પાલે છે. સહાયકદેવ દેવતાઈ આયુષ્ય પૂરૂં થતાં આ હલીરાજાની વિષ્ણુશ્રી રાષ્ટ્રીના કુમુદ્દ નામે પુત્ર થયા. અનુક્રમે તે માટા થયા ત્યારે પરમ શ્રાવક હલી રાજાએ તેને રાજ્ય સાંપીને અંતિમ

આરાધના કરીને સાૈધર્મ દેવલાકે દેવ (પાણા)ની ઋહિ મેળવી. (દેવ થયા ). અહીં અવધિજ્ઞાનથી જાષ્યું કે—આ બધું નૈવેદ્ય પૂજાનું પરિણામ છે. જેથી તેણે પુત્રને પ્રતિબાધ કરીને ધર્મી બનાવ્યા અને વિશેષ કરી નૈવેદ્ય પૂજાના રસિયા કર્યા. તે દેવ હવે (દેવ લવના અને મનુષ્ય લવના પાંચ લવ પૂરાં કરીને, સિહિ સુખ પામશે. એ બધા પ્રભુની નૈવેદ્ય પૂજાના પ્રસાવ સમજવા. પ૪.

આ ગાથામાં ફલ પૂજન ઉપર દેશન્ત કહે છે:— કીર યુગલ તિમ દુર્ગતા નારી લહે ફલ પૂજને, પુરૂષાત્તમાદિ અનેક ગુણિજન સિદ્ધ કેરા સ્થાનને; ક્રમસર કહ્યા દેશાંત આઠે પૂજનાના નિત સ્મરી, શુદ્ધિ સાતે સાચવી કર સાત્ત્વિકી ભક્તિ ખરી. પેપ

અર્થ:—પ્રભુદેવની ફળપૂજા કીરયુગલે એટલે શુક્પ-ક્ષીના જોડલાએ અને એક ગરીબ સ્ત્રીએ તથા શ્રી પુરૂષોત્તમ રાજાએ પરમ હર્ષથી કરી જેથી ઉત્તમ દેવલાકની ઋદ્ધિ પામ્યા એમાં નવાઈ શી? પણ થાડા સમયમાં મુક્તિપદ પણ પામ્યા એ કીરયુગલ અને ગરીખ સ્ત્રીની હકીક્ત દુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:—કંચનપુરી નામની નગરીની ખ્હાર શ્રીઅરનાથ પ્રભુના મંદિરની નજીકના ભાગમાં એક આંખાનું ઋડ હતું, તેની ઉપર એક શુકપક્ષીનું જોડલું આનંદથી રહેતું હતું. એક વખત આ જિનમંદિરમાં મહાત્સવ પ્રવત્યાં. આ પ્રસંગે સપ-રિવાર 'નરસુંદર' રાજાએ અહીં આવીને પ્રભુની ઉદ્ધાસથી ફળપૂજા કરી. એ એક ગરીખ સ્ત્રીએ જોઇ અનુમાદના કરી. અવસરે પેલા શુકપક્ષીએ આને એક ફલ આપ્યું. તેથી એણે (ગરીબ સ્ત્રીએ) ઉદ્ઘાસથી પ્રભુદેવની ક્લપૂજા કરી. એમ શુકપક્ષીના જોડલાએ પણ ફ્લપૂજા કરી. ફ્લપૂજાના પ્રભાવે એ ગરીખ સ્ત્રી દેવલાકમાં દેવ થઇ, અને શુકના જવ ગાંધલા નગરીમાં સૂર રાજાના ક્લસાર નામે કુંવર થયા અને સૂડીના જીવ રાયપુર નગરમાં સમરકેતુ રાજાની ચંદ્રલેખા નામે રાજ-કુંવરી થઇ. દુર્ગત (ગરીબ સ્ત્રીને! જીવ) દેવના કહેવાથી કુમાર ફ્લસાર ચંદ્રલેખાના સ્વયંવર મંડપમાં શુક યુગલનું ચિત્ર લઇને ગયા. ચિત્રને જોતાં કુંવરીને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. જેથી જાણેલી ખીના પિતાને જણાવીને તેણે ફલસારને વર-માલા પ્હેરાવી. અનુક્રમે ફ્લસાર લગ્ન થયા બાદ સ્વનગરીમાં આવ્યા દુર્ગત દેવની સહાયથી ચિંતિત અર્થી જલ્દી મેળવે છે. અને ચંદ્રલેખાને સર્પ કરડયો, ત્યારે દેવવૃક્ષની માંજરીના પ્રશ્વાગથી નિવિધ પણ બનાવે છે. અવસરે સુરરાજાએ ફ્લ-સારને રાજ્ય સાંપીને શ્રી શીલ ધર સૂરી ધર મહારાજની પાસે પરમ ઉદ્ઘાસથી દીક્ષાગ્રહણ કરી આત્મકલ્યાણ સાધ્યું. રાજા કુલસારને ચંદ્રસાર નામે કુંવર હતો, તે પણ 'આપ એવા બેટા ' આ કહેવત પ્રમાણે પ્રભુદેવની હંમેશાં પિતાની માક્ક ફૂલપૂજા કરતા હતા. તેમજ બીજું પણ નવપદ આરાધનાદિ ધાર્મિક અનુષ્ઠાન પૂર્ણ ઉદ્ઘાસથી કરતા હતા. કુમાર ચંદ્રસારને રાજ્ય સાંપીને પિતાની માફક રાજા ફલસારે પણ પાતાની રાણી સહિત તીવ્ર ઉદ્ઘાસથી દીક્ષાની આરાધના કરીને સાતમા મહાશુક દેવલાકના દેવતાઇ ઋદ્ધિ મેળવી. ભવિષ્યમાં તે સાતમે ભવે સિદ્ધિપદ પામશે. એમ દુર્ગતદેવ પણ સાતમે ભવે સિદ્ધિપદ પામશે. આ અધા ક્લપૂજાના પ્રભાવ સમજવા. હે જીવ! એ પ્રમાણે આઠે પ્રકારની પૂજાના ક્રમસર (અનુ-ક્રમે) ટુંકામાં આઠ દર્ષાતા કહ્યાં. હંમેશાં તે યાદ કરીને અને સાતે પ્રકારની શુદ્ધિને જાળવીને જરૂર પ્રભુદેવની ઉત્તમ સાત્વિકી પૂજા કરજે. પપ.

જિનેશ્વરની પ્રતિમાને પૂજવાનું કારણ કહે છે:—

ચિત્તનું આરેાગ્ય પ્રકટે પૂજને પ્રભુ દેવના, શરીરનું આરેાગ્ય પણ છે ચિત્ત આધીન ભૂલના; પ્રત્યક્ષ જિનવર વિરહ કાલેઆશરેા શ્રુત ભિંબના, એહના આલંબને જન પાર પામે ભવ તણા. પક

અर्थ:—प्रकुद्देव के तीर्थं इर क्षणवान तेमनी पूल इरवाथी थित्तनुं—मननुं आरोज्य थाय छे. मन निर्भण अने छे. वणी मननी आरोज्यताने आधीन शरीरनी आरोज्यता रहेशी छे. इह्यं छे हे-चित्तायत्तं धातुबद्धं द्यरीरं-नष्टे चित्ते धातवो यांति नाद्यं ॥ तस्माचित्तं यत्नतो रक्षणीयं-स्वस्थे चित्ते बुद्धयः संचलंति ॥ १ ॥ स्थे वात तुं क्षुश्लीश निह. आ पं सम आरामां आ क्षेत्रमां प्रत्यक्ष-साक्षात् किनेश्वरना विरह्मांदे वियोगमां किनराक प्रद्रित श्रुतज्ञान-सिद्धांत तथा किंश-

સાત પ્રકારની શુદ્ધિનાં નામ ૧ મનશુદ્ધિ, ૨ વિધિની શુદ્ધિ,
 કાયશુદ્ધિ, ૪ દ્રવ્યશુદ્ધિ, ૫ વસ્ત્રશુદ્ધિ, ૬ ઉપકરણુશુદ્ધિ, ૭ ભૂમિ-શુદ્ધિ. જુઓ–અંગ વસન મન ભૂમિકા, પૂજોપકરણ સાર; ન્યાયદ્રવ્ય વિધિશુદ્ધતા, શુદ્ધિ સાત પ્રકાર ॥ ૧ ॥

જિનેશ્વરની પ્રતિમા એ બેજ શરણુરૂપ છે. અને એ બેના આલંબનથી–આધારથી માણસા આ સંસારના પારને પામે છે. પક્

પ્રભુની પ્રતિમાના દર્શનનું પ્રયોજન કહે છે:—

બિંબ પ્રભુનું દેખતાં વીતરાગ કેરી ભાવના, પ્રકટેજ દીલમાં પાતલા હેાવે કષાયાે ભવ્યના; સમતા વધે દર્શન બને નિર્મલ વલી કુમતિ ૮ળે, બિંબમાં મુર્છા કરંતા સકલ વાંછિત પણ ફળે. પહ

અર્થ:—જિનેશ્વરની પ્રતિમા જોવાથી હૃદયમાં ધવીત-રાગની ભાવના જાગ્રત થાય છે. તેમજ ભવ્ય<sup>ર</sup> જીવોના કષાયો— વિષયો—રાગદ્રેષાદિ પણ પાતળા પડે છે—ઓછા થઈ જાય છે. સમતા—સમભાવ વૃદ્ધિ પામે છે. દર્શન—સમિકત નિર્મલ થાય છે. તથા કુમતિ—ખરાખ ખુદ્ધિ ટળે—દ્ભર થાય છે. વળી પ્રભુના ખિંખમાં—પ્રતિમા પ્રત્યે મૂર્છા કરતાં—આસક્ત અથવા લીન ખનવાથી સઘળાં વાંછિત—ઇચ્છિતની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટેજ શ્રી સિદ્ધષિ ગણુએ ઉપમિતિમાં 'मूच्छंति मगवद् विवेषु ' એમ કહ્યું છે. પછ.

<sup>1.</sup> વીતરાગ—એટલે મૂલથી ગયા છે રાગ એટલે માયા લેાલ વગેરે કષાયા જેમના તે વીતરાગ. પ્રભુની કાઉસગ્ગાદિ મુદ્રાએ રહેલી શાંત મૂર્તિ દેખીને પણ વીતરાગ ભાવના જાગે છે.

ર. ભવ્ય—જીવાની માેક્ષે જવાની યાગ્યતાને લઇને છે પ્રકાર છે. તેમાં માેક્ષે જવાને યાગ્ય તે ભવ્ય અને માેક્ષે જવાને અયાગ્ય

આ ગાથામાં આકૃતિની ઉપયોગીતા જણાવે છે:—

છે અભાવ સ્વરૂપ તાેયે તેહને અતલાવવા, આકૃતિ મૂકાય બિંદુ બાદબાકી દેખવા; નિર્મલ સ્વરૂપી જે થયા જેણે ઘણાને ઉદ્ધર્યા, તે પ્રભુની આકૃતિ ઉપયોગિની પ્રભુ કહી ગયા. પ૮

અર્થ:—જેમ એક સરખી સંખ્યાની બાદબાકી કરતાં કાંઇ રહેતું નથી (જેમ કે પચીસમાંથી પચીસ બાદ કરીએ તો કાંઈ બાકી રહે નહિ તે છતાં નીચે ૦૦ બે મીંડાં મૂકાય છે.) તો પણ તે અભાવ–કાંઇ રહે નહિ તે જણાવવાને બિંદુ —મીંડુ મૂકીએ છીએ. એટલે જે કાંઇ નથી તો પણ તેને જણાવવા માટે પણ મીંડાં રૂપી આકૃતિ મૂકાય છે. તો પછી જે નિર્મલ સ્વરૂપવાળા થયા, વળી જેમણે ઘણા માણસોને

તે અભવ્ય કહેવાય છે. ભવ્ય જીવામાં પણ જે મુક્તિમાં જાય તે તો ભવ્યજ હાય, પણ ભવ્ય જીવા તમામ મુક્તિમાં જાયજ એવા નિયમ નથી. દર્શાત—પ્રતિમા બનાવવા માટે લાવેલા લાકડાનું સમજવું. જેમ પ્રતિમાજ બનાવવા માટે લાવેલા ચંદન વગેરેના લાકડાંમાંથી અમુક ભાગજ પ્રતિમાના કામમાં આવે છે. શેષ ભાગ કારણસર કામમાં ન લાગે છતાં પ્રતિમાને માટે તો કહેવાયજ. એમ કેટલાએક જીવા મુક્તિમાં જવા લાયકાત ધરાવે છે, પણ સંયમાદિ સાધનના અભાવે મુક્તિ પામી શકતા નથી. આવા જીવા જાતિભવ્ય કહેવાય. ઘણાં લાંબા કાળે પણ મુક્તિમાં જનારા દુર્ભવ્ય કહેવાય. જુઓ સાક્ષિપાદ " यस्त सेत्स्यित सोऽवइयं मव्य पवेति नो मतं॥" એમ અધ્યાતમસા-રમાં કહ્યું છે. વિસ્તાર માટે ભગવતીની ટીકા આદિ પ્રાંથો જોવા જોઇએ.

તાર્યા તેવા પ્રભુની તા ધ્રુઆકૃતિ-પ્રતિમા જરૂર ખરેખર ઉપ-યાગવાળી છે એમ પ્રભુ પાતે કહી ગયા છે. પટ.

ઇશ્વર સર્વ સ્થળે વ્યાપીને રહેલાે છે તે છતાં પણ પ્રતિમા પૂજન કરવું જોઇએ એવા વ્યાપકવાદીઓના મત છે. ગાથા વડે જણાવે છે:—

સર્વત્ર વ્યાપક આતમા એ વેણ વ્યાપકવાદીનું, તેહ ઘૃત દષ્ટાંતથી ભાષે સમર્ચન બિંબનું; વ્યાપક ભલે ઘી ગાયમાં છે તાેયે પિંડીભૂત ઘૃતે, ગાય નીરાેગી અને દષ્ટાંત એએાના મતે. પલ્

અર્થ:—આત્મા સર્વ સ્થળે વ્યાપીને રહેલાે છે એવું વ્યાપકવાદીઓનું વચન છે. તેઓ પણ ધીના<sup>ર</sup> દર્ષાન્ત વહેપ્રતિ

<sup>1.</sup> કેટલાએક અનિલગ્ન જીવા પ્રભુના સ્થાપના નિક્ષેપારુપ પ્રતિમાને માનતા નથી. તેઓ કહે છે કે પ્રભુ તા ચેતનાવંત અરુપી છે. અને આકૃતિ તા જડ છે. માટે તેની પૂજા કરવાની જરૂર નથી. તે વિષે જણાવવાનું કે આકૃતિમાં પણ સામર્થ્ય છે. અને સંસારી જીવાને પ્રભુ ભક્તિ માટે પ્રતિમાની જરૂર છેજ. કારણ કે બાલ જીવા આલં બન વિના પ્રભુ ભક્તિ કરી શકતા નથી.

ર. ઘીનું દર્શાન્ત આ પ્રમાણે:—એક શેઠ હતા. તેમની ગાય એક વખત માંદી પડી. વૈદે જણાવ્યું કે અમુક અમુક વસ્તુઓ ખાંડીને એક કર્યા કરાયા કર્યા કર્યા મસળીને ગાયને ખવરાવવાથી ગાય નીરાગી પશ્ચી. એ પ્રમાણે શહે મુક્ક મારફત બધી વસ્તુઓ ખાંડીને એકઠી કરાય વિશ્વો મેળવેતી વસ્તુઓ શેઠ જરા કરકસરીઆ હોવાથી વિચા-

માનું સમર્ચાન–પૂજન કહે છે. તેમના મતે જો કે ગાયમાં ઘી વ્યાપીને રહેલું છે તા પણ પિંડીભૂત–એકઠા થએલ ઘીવઉ ગાય નિરાગી ખને છે એ દષ્ટાન્ત જણાવ્યું છે. પ૯.

હવે મૂર્તિની સાબીતી માટે બીજું દર્ષાંત આપે છે:—

વ્યાપક ભલે ઘી દૂધમાં ન તળાય પૂરી દૂધથી, અન્ય દર્શનમાંય પણ આકૃતિ વિના સરતું નથી; આકૃતિને માનવા જે ના કહે રૂપાન્તરે, તેહ પણ આકૃતિ અલે નિજ ઇષ્ટનું સાધન કરે. ૬૦

અર્થ:—જેમ ફ્રધમાં ઘી વ્યાપીને રહેલું છે પણ તે ફ્રધમાં પૂરી તળી શકાતી નથી પણ ઉલટી લાેચા થઈ જાય છે. પરંતુ જ્યારે દ્રધમાંથી ઘી જાદું કાઢવામાં આવે ત્યારે તે પિંડીભૂત ઘીમાં પુરી તળી શકાય. આ દૃષ્ટાંતે અન્ય દર્શન-વાળાઓને પણ આકૃતિ વિના ચાલતું નથી. વળી જેઓ આકૃતિને માનવાની ના કહે છે. 'તેઓ પણ રૂપાન્તરે–બીજે પ્રકારે પણ આકૃતિના અલથી પાતાના ઇષ્ટ દેવની સાધના કરે છે. ૬૦.

રવા લાગ્યા કે ધી તા ગાયના શરીરમાં વ્યાપાને રહેલું છે. માટે ઘી મેળવવાની જરૂર નથી. તેથી ધી વિના ગાયને ખવરાવવાને તાકરને કહ્યું. નાકરે કહ્યું કે શેઠ! ઘી ગાયના શરીરમાં રહેલું છે પૃષ્યુ પિડી-ભૂત ધી વિના ગાય નીરાગી ન થાય. શેઠ સમજી ગયા કર્યા કર્યા ધી સાથે મેળવીને ખવરાવવાથી ગાય નીરાગી ખ

૧. ખ્રીસ્તી<sub>,</sub> મુસલમાન વગેરે,

હવે જેઓ પ્રતિમા તો જડ પત્થર છે તેને પૂજવાથી શું ફળ મળવાનું છે ? એવું કહે છે તેમને જવાબ આપે છે:—

પત્થર તણી ધેનુ નિરખતા સત્ય ધેનુ દેખરો, ભૂખ તરસ પણ ઠારશે ને ઇષ્ટ નગરે પહેાંચરો; બિંબના સંસ્કારથી સાચા જિનેશ્વર દેખરો, ભવ્ય દર્શન પૂજનાએ પાપ પંક પખાલરો. ૬૧

અર્થ:- વગાયની આકૃતિવાળી પત્થરની ગાય જોવાથી

૧. અહીં ગાયનું દર્શાંત નીચે પ્રમાણે:—એક માણસ જંગલમાં ચાલ્યા જતા હતા. રસ્તામાં એક ખેડુતને જમીન ખાદતાં પત્થરની ગાય નીકળેલી છે તે જોઇને તે માણસે ખેડુતને પૂછયું કે આ શું છે ? ખેડુતે કહ્યું કે આ પત્થરની ગાય છે. ગાયનું નામ ચાપગું પ્રાણી થાય છે. તેને એ શી'ગડાં હોય છે. આ તેના આંચળ છે. તેમાંથી દૂધ નીકળ છે. જે પીવાયી ભ્રખ અને તરસ મટે છે. આ સાચી ગાયનાં આકાર છે. ત્યાંથી તે માણસ આગળ ચાલ્યાે. રસ્તામાં તેને ભૂખ અને તરસ લાગી છે. એવામાં તેણે સાચી ગાયને ચરતી જોઈ. પત્થરની ગાય જોએલી હાવાથી તેણે તરત ગાયને એાળખી. તેના આંચળમાંથી દૂધ પીને તેણે પાતાની ભૂખ અને તરસ મટાડી. અને તે ઇચ્છિત સ્થળ પહેાંચ્યાે. જેમ આ માણસને પત્થરની ગાય (ગાયની આકૃતિ) लेवाथी सानी गायनं ज्ञान थयं तेम प्रस्तुनी प्रतिमा लेवाथी सान्या ભાવ જિનરાજનું જ્ઞાન થાય છે. જો તે માણસે ગાયના આકાર જોયા ન હાેત તાે તે સાચી ગાયને જોવા છતાં તેને એાળખત ! નજ એોળખત. સોસી ગાય છતાં તેની ભૂખ તરસ મટત ? નજ મટત. માટે જેમ તે માણસને ગાયની આકૃતિ સાચી ગાય જાણવામાં નિમિત્ત ચઈ તેમ જિનિષ્ય ં પણ સાચા જિનને ઐાળખવાનું કારણ જાણવું. જેમ તે દ્વારાએ જોનાર લાકને સાચી ગાયનું જ્ઞાન થાય છે. તેથી દર્શક (દેખનાર)ની ભૂખ અને તરસ મટે છે. અને ઇચ્છિત નગરે પહોંચે છે, તેમ લવ્ય છવા પ્રભુની પ્રતિમાની પૂજાના સંસ્કારથી સત્યપૂજાના (લાવ)જિનેશ્વરને ઓળખશે. તેથી લવ્ય છવ તેમના દર્શન અને પૂજન વહે પાપપંક-પાપરૂપી કાદવને પખાલશે—સાફ કરશે અથવા નાશ કરશે. આજ હેતુથી પ્રતિમા અને પત્થર એક નજ કહેવાય સરકારી નાટના કાગળ અને સાદા કાગળમાં તથા સ્ત્રી અને માતામાં જેમ તફાવત છે, તે ખંને એક નજ મનાય, તેમ અહીં સમજવું. દ૧.

હવે પ્રભુદેવના દર્શનનાે અલાૈકિક પ્રભાવળતાવે છે:—

દર્શને જાતિ સ્મરણ આદિ અનેક ફ્લાે કહ્યા, પ્રભુ ઋષભ કેરા દર્શને શ્રેયાંસ જાતિ સ્મૃતિ વર્યા; આર્દ્ર કુંવરે આદિ પ્રભુનું ભિંભ હવે દેખતાં, જ્ઞાન સાધ્યું જો અવંચક ભાવ હૃદયે જાગતાં. ૬૨

અર્થ:—વળી પ્રભુના દર્શનથી જાતિસ્મરણ વગેરે ઘણી જાતનાં ફલની પ્રાપ્તિ કહેલી છે. જેમકે શ્રેયાંસકુમારને ઋષ-ભદેવ પ્રભુના દર્શનથી <sup>૧</sup>જાતિસ્મરણની પ્રાપ્તિ થઈ. વળી

૧. જાતિરમરણુત્રાન—મન વચન કાયાના યાગની એકાપ્રતા વડે થતું પૂર્વ ભવાનું સ્મરણ. આ ત્રાન થવાથી સંત્રી પંચેંદ્રીયના સંખ્યાતા ભવા જાણે છે. આ ત્રાન મતિ ત્રાનની ધારણાના ભેદ છે. ઉત્કૃષ્ટથી પાછલા નવ ભવાની ખીના આથી જાણી શકાય.

આદ્ર<sup>6</sup>કુમારે પણ આદીશ્વર પ્રભુની પ્રતિમાને હર્ષ પૂર્વક જોઇને ચિત્તમાં <sup>૧</sup>અવંચકભાવ જાગ્રત થતાં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. ૬૨.

આ ગાથામાં પ્રતિમાતું માહાત્મ્ય જણાવે છે:— શાંતિ પ્રભુના બિંબને એકાગ્રતાથી નિરખતા, વિપ્ર શય્યંભવ લહીને બાેધ સંયમ પામતા; દાન શીલ તપ ભાવ કેરી એક સાથે સાધના, હોાવેજ તેને જે કરે ઉલ્લાસથી પ્રભુ પૂજના. ૬૩

અર્થ:—શય્યાં ભવ નામના વિપ્ર-પ્રાહ્મણ જેઓ પછીથી શય્યાં ભવસૂરિના નામે પ્રસિદ્ધ થયા તેઓએ સોલમા શ્રી શાન્તિનાથ જિનેશ્વરની પ્રતિમાને એક ધ્યાનથી જોઇને બાધ-સમકિત પામીને સંયમ—ચારિત્ર લીધું તથા જેઓ ઉદ્ધાસથી-પ્રકૃદ્ધિતપણ પ્રભુની પૂજા કરે છે તેઓને પૂજાના સમયમાં પૂર્વે કહ્યા મુજળ દાન, શીલ તપ અને ભાવ ધર્મની પણ એક સાથે સાધના થાય છે. ૬૩.

૧. અવ ચકભાવ—મન વચન કાયાના યાગામાં સરલતા ગર્ભિત પ્રવૃત્તિ. તેના ત્રણ ભેદ છે. ૧. યાગાવ ચક. ૨. ક્રિયાવ ચક. ૩. ફ્લાવ ચક. આ બાળતમાં શ્રી યાગદષ્ટિ સમુચ્ચયમાં વિસ્તારથી કહ્યું છે.

ર. પૂજાની સાથે દાન, શીલ અને તપની સાધના થવાનું કારણ આ પ્રમાણે:—દાન એટલે માહ ત્યાગની ભાવના. પ્રભુની પૂજા વખતે ઉત્તમ જાતિના ચન્દન, બરાસ, પુષ્પ, ફળ, નૈવેદ્ય વગેરેના જે ઉપયોગ છે તે સ્વસત્તાના ત્યાગ ભાવરૂપ દાન જાણવું. શીલ એટલે ઉત્તમ આચાર. પૂજાના ટાઇમે સદાચાર રૂપ પ્રકાર્યની પણ દેશથી આરા-

જિનભક્તિનું ઉત્કૃષ્ટ ફળ તીર્થકર નામકર્મના ખંધ પણ છે તે આ ગાયામાં જણાવે છે:—

પ્રભુ શાંતિ પૂર્વ ભવે કરી જિનભક્તિ તીર્થ પતિ અને, દેવપાલ સુસત્યકી તિમ રેવતી સુલસા અને; કૃષ્ણ શ્રેણિક કેાણિકે જિન નામ આં<sup>દ</sup>યું પૂજને, પૂજ્યની પૂજા કરંતા પૂજ્ય હેાવે ત્રિભુવને. ૬૪

અર્થ:—શાંતિનાથ પ્રભુ પાતાના પૂર્વ ભવમાં જિનભક્તિ કરવાવડે તીર્થ પતિ-તીર્થકર થયા. તેમજ જિનેશ્વરના પૂજનદ્વારાએ દેવપાલ, વ્રતધારી સત્યકી, રેવતી શ્રાવિકા, સુલસા શ્રાવિકા, કૃષ્ણુ વાસુદેવ, શ્રેણિક રાજા તથા કાેણિક રાજાએ તીર્થકર નામ-કર્મ બાંધ્યું. કારણ કે નિયમ એવા છે કે પૂજ્ય-પૂજવા લાયકની પૂજા કરતાં પૂજા કરનાર ભવ્ય જવા ત્રણ ભુવનમાં પૂજનીક થાય છે, ત્રણ ભુવનમાં પૂજનીકપણું તીર્થ કર નામકર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થાય છે. ૬૪

પ્રભુ પૂજા આગમામાં પણ કહી છે તે ત્રણ •ગાથાએ વડે જણાવે છે:—

ધના થાય છે. કારણ કે કેટલાંક સ્થાનાનીજ એવી ઉત્તમતા છે કે ત્યાં મલીન વિચારાના ઉદ્દેભવ જ થતા નથી. એટલુંજ નહિ પણ મલીન વિચારવાળા જીવાના મલીન વિચારા પણ ત્યાં નાશ પામે છે. એથી આ સ્થાન પણ તેવુંજ છે. તેમજ આ સ્થાનમાં આવેલાને પૂજનના અવસરે અશનાદિ ચાર પ્રકારના આહારમાંથી કાઈ પણ પ્રકારના આહાર કરી શકાતાજ નથી માટે તપની પણ સાધના થાય છે. તેમજ ભાવ તા નિર્મલ વર્તજ છે. એમ ચાર બેદે ધર્મ સધાય છે.

નાગકેતુ યાગની સ્થિરતા કરી પ્રભુ પૂજતા, ક્ષપક શ્રેણિમાં હણી ચઉ ઘાતી કેવલ પામતા; દ્રાૈપદીની પૂજના વિસ્તાર જ્ઞાતા સૂત્રમાં, સુર વિજય કેરી પૂજના વિસ્તાર જીવાભિગમમાં. ૬૫

અર્થ:—નાગકેતુએ મન વચન અને કાયાની એકાશ્રતા કરી પ્રભુની પૂજા કરી હતી. અને તે ક્ષપક શ્રેષ્ઠિમાં ચઢીને ચાર ઘાતી કર્મોના નાશ કરી કેવલજ્ઞાન પામ્યા. વળી <sup>૧</sup>જ્ઞાતાસૂત્રમાં દ્રૌપદીએ કરેલી પૂજા વિસ્તારથી વર્ષ્ઠુવી છે. તેમજ <sup>2</sup>જીવા-ભિગમ સૂત્રમાં વિજયદેવની પૂજા વિસ્તારથી કહી છે. દેપ

રાજપ્રશ્નીએ કહી સૂર્યાભની પ્રભુ પૂજના, ચરમદેહી દેવ એ શુભ વેણ ઇમ શ્રીવીરના; સિદ્ધાર્થ પ્રભુ પૂજા કરે નિર્ણય વચન કલ્પના, પ્રભુ પૂજના આણંદની વચને ઉપાસક સૂત્રના. ૬૬

અર્પ્યઃ— <sup>3</sup>રાજપ્રશ્નીય નામના ઉપાંગ ગ્રંથમાં સૂર્યાલ-દેવે કરેલી પ્રભુપૂજા વર્ણુવી છે. એ સૂર્યાલદેવ ચરમદેહી– છેલ્લા એક મનુષ્યના ભવ કરી માેક્ષે જનારા છે. એવા શ્રી વીર પ્રભુનાં શુભ વચના છે. સિદ્ધાર્થ રાજા ( મહાવીર સ્વા-

૧. ગ્રાતાસત્ર–એ બાર અંગમાંનું છું અંગ છે. જુઓ પ્રસ્તાવના

ર. જીવાભિગમ-ત્રીજા સ્થાનાંગનું ઉપાંગ છે. જુઓ પ્રસ્તાવના.

રાજપ્રશ્નીય–બીજા સ્ત્રકૃતાંગનું ઉપાંગ છે. ( રાયપસેણીય ) જુએ પ્રસ્તાવના.

મીનાં પિતા ) પ્રભુની પૂજા કરે છે એવા નિર્ણય ધ્કલ્પસત્રના વચનથી થાય છે. તથા આનંદ શ્રાવકે કરેલી જિનેશ્વરની પૂજા <sup>ર</sup>ઉપાસકસૂત્રમાં કહેલી છે. ૬૬.

પૂજ્ય જંઘાચારણા મુનિરાજ વિદ્યાચારણા, જિન બિંબને વાંદે ધરી ઉક્ષાસ ચિત્ત વિષે ઘણા; ભગવતીના વીસમા શતકે નવમ ઉદ્દેશમાં, પૂજન દયાનું નામ સાક્ષી દેખ દશમા અંગમાં. ૬૭

અર્થ:—<sup>૩</sup>જ ઘાચારણુ મુનિઓ તથા <sup>૪</sup>વિદ્યાચારણુ મુનિઓ ચિત્તમાં–મનમાં ઘણા ઉત્સાહ લાવીને જિન પ્રતિ-

3-૪. જંદ્યાચારણ નામની તથા વિદ્યાચારણ નામની લખ્ધિએ જેમને પ્રાપ્ત થઇ છે એવા મુનિએ અનુક્રમે જંદ્યાચારણ તથા વિદ્યાચારણ કહેવાય છે. તેમાં જંદ્યાચરણ લખ્ધિના એવા પ્રભાવ છે કે સૂર્યના કિરણનું અવલ ખન લઇ એકજ ઉત્પાતે (કૂદકે) તેરમા રૂચકવર નામના દ્રીપ સુધી તીર્છા જઇ શકાય છે. પાછા કરતાં પ્રથમ ઉત્પાતે નંદી ધરે, ત્યાં વીસામા લઇ બીજા ઉત્પાતે સ્વસ્થાને આવે. વિદ્યાચારણ લખ્ધિવાળા માનુષાત્તર પર્વતે તીર્છા પ્રથમ ઉત્પાતે જાય છે. બીજા ઉત્પાતે આઠમા નંદી ધરદીપે જાય છે. પણ પાછા કરતાં એકજ ઉત્પાતે અઠમા નંદી ધરદીપે જાય છે. પણ પાછા કરતાં એકજ ઉત્પાતે સ્વસ્થાને આવે છે. ઊપ્વંગતિએ જતાં જંદ્યાચારણ એકજ ઉત્પાતે મેરના પાંકુકવને જાય છે. પાછા કરતાં પ્રથમ ઉત્પાતે નંદન-

કલ્પસૂત્ર–દશાશ્રુત સ્ક'ધનું આહેમું અધ્યયન–કલ્પસૂત્ર નામથી
 પ્રસિદ્ધ છે. જાઓ પ્રસ્તાવના.

ર. ઉપાસગદશાંગ બાર અંગમાંનું સાતમું અંગ છે. જુએો પ્રસ્તાવના.

માને વંદન કરે છે. એ પ્રમાણુ ભગવતી સ્ત્રના વીસમા શતકના નવમા ઉદ્દેશામાં કહેલું છે. તથા જેઓ પૂજામાં હિંસા માને છે તેમને દશમા અંગની સાક્ષીએ જવાબ આપે છે કે 'પૂજન' એ પણ દયાનું જ (અહિંસાનું) એક નામ છે. અથવા પૂજનના એક અર્થ દયા પણ કહેલા છે. દ્રવ્યપૂજામાં કૂવાના હૃષ્ટાંતે જરૂર લાભની અધિકતા છે, માટેજ શ્રી મહા-નિશીથાદિ અનેક શ્રેથામાં શ્રાવકને અવશ્ય પૂજા કરવી જોઇએ. તે પછીજ આહાર કરે એમ કહ્યું છે. ૬૭.

આ ગાથામાં ભક્તિના ત્રણ પ્રકાર કહે છે:—

પૂજક તણા આશય વિશેષે વિચારામૃતસંગ્રહે, સાત્ત્વિકી તિમ રાજસી વળી તામસી ભક્તિ કહે; આસન્નસિદ્ધિક પુણ્યશાલી સાત્ત્વિકી પૂજા કરે, ભાવનાના રંગથી તે ભવ વિષે પણ શિવ વરે. ૬૮

વને અને બીજા ઉત્પાતે સ્વસ્થાને આવે છે. અને વિદ્યાચારણ મુનિ પ્રથમ ઉત્પાતે નંદનવન, અને બીજે ઉત્પાતે પાંકુકવનમાં પહેાંચે છે. પાછા ફરતાં એકજ ઉત્પાતેજ સ્વસ્થાને આવે છે. જંઘાચારણ મુનિઓ જંઘાના બલથી એકજ ઉત્પાતે ઇચ્છિત સ્થાને પહેાંચે છે. પરંતુ પરિશ્રમના કારણે પાછા ફરતાં એ ઉત્પાત થાય છે. વિદ્યાચારણ મુનિઓને વિદ્યાના વશથી જતા હોવાથી અને પ્રથમ અભ્યાસ હોવાથી ઇચ્છિત સ્થળે જતાં વચમાં વિશ્રાન્તિ લેવી પડે છે, તેથી જતાં એ ઉત્પાત કરવા પડે છે. પરંતુ વિદ્યાના વારંવાર સેવનથી વિદ્યા તાછ થતી હોવાથી આવતાં એકજ ઉત્પાત કરવાની જરૂર પડે છે.

અર્થ:—"વિચારામૃત સંગ્રહ" નામના ગ્રંથમાં ગ્રંથ-કારે પૂજકના વિવિધ આશયને ધ્યાનમાં લઇને સાત્ત્વિકી, રાજસી તેમજ તામસી એમ ત્રણ પ્રકારની ભક્તિ કહેલી છે. તેમાં સાત્વિકી ભક્તિ કરનાર જીવ આસન્નસિદ્ધિક એટલે નજીકમાં (થાડા ભવામાં) માેક્ષે જનારા તેમજ પુણ્યવંત જાણવા. કાઇક સાત્વિક પૂજા કરનાર ઉત્તમ જીવ ભાવનાના રંગથી–ઉત્કૃષ્ટ ભાવવંડે તે ભવમાં પણ શિવ (માેક્ષ)ને મેળવે છે. ૬૮.

હવે બે ગાથા વડે સાત્વિકી ભક્તિનું સ્વરૂપ કહે છે:—

પ્રભુદેવના ઉત્તમ ગુણાને એાળખી જ્ઞાની કને, જેહ સંકટ કાલમાં પણ જાળવી મનરંગને; પ્રભુ કાજ ઘે સર્વધ્વપણ ઝટભક્તિરાગવધીજતાં, સંપૂર્ણ ઉત્સાહે નિરંતર શક્તિ રજ ન છુપાવતા. ૬૯

અર્થ:—જેઓ જ્ઞાનવંત ગુરૂ પાસેથી પ્રભુ દેવના (વીતરાગ જિનેશ્વરના) શ્રેષ્ઠ ગુણાને ઓળખીને સંકટના સમયમાં પણ પ્રભુભક્તિ કરવાના પ્રસંગે મનરંગને—મનના ઉમંગને જાળવે, પણ ઓછો થવા દેતા નથી. વળી ભક્તિ-રાગ–ભક્તિ પ્રત્યેના પ્રેમ વધતાં પાતાની જરા પણ શક્તિને ગાપન્યા સિવાય પુરેપુરા ઉત્સાહથી પ્રભુના કાર્ય માટે હંમેશાં સર્વસ્વના પણ ત્યાગ કરવામાં તત્પર રહે. પ્રસંગે તમામ માલમીલ્કત વગેરેના ત્યાગ પણ કરે. (તેની સાત્ત્વિકી ભક્તિ જાણવી એમ આગળ કહેવાનું છે.) દલ.

પદ પદ્મ પૂજે ત્રભુ તણા તે સાત્ત્વિકી પૂજા મુણા, અમૃતક્રિયા ઉપયાગ સંગે પાર ઘે સંસારના, સુલભ નહિ આ સર્વાને જે સર્વા મંગલકારિણી; આ ભવે પણ સુખ કરી તિમ સપ્ત ભય સંહારિણી. ૭૦

અર્થ:—આગલી ગાથામાં કહેલા ગુણવાળા જે લબ્ય જીવા પ્રભુના પદપલ—ચરણ કમલની વિધિ પૂર્વક પૂજા કરે તે સાત્વિકી પૂજા જાણવી. આ ઉપયાગ પૂર્વકની અમૃત ક્રિયા રૂપ સાત્વિકી પૂજા સંસારના પાર આપે છે—સંસારમાંથી તારે છે. આવી સાત્વિકી પૂજા જે સર્વ મંગલને કરનારી છે તે સર્વ જીવા માટે સુલલ—સંહેલી નથી. તેમજ આ લક્તિ આ લવમાં પણ સુખ કરનારી તેમજ ધાત લયના નાશ કરનારી છે. ૭૦.

રાજસી લક્તિનું સ્વરૂપ આ ગાથામાં અતાવે છે:— પ્રભુદેવને પૂજીશ તો હું પુત્ર સંપત્તિ અહીં, પામીશ દર્શક લાેક પણ ખૂશી થશે એવું ચહી;

૧. સાત ભયા આ પ્રમાણે:—૧. ઇહલાક ભય-મનુષ્યને મનુષ્યથી ભય. ૨. પરલાક ભય-મનુષ્યને દેવાદિકથી ભય. ૩. આદાન ભય-ચાર વગેરેના ભય. ૪. અકસ્માત ભય-ઘરમાં રાત્રિએ કે દિવસે એકદમ ભય લાગે તે. પ. આજીવિકા ભય-આજીવિકા કેમ ચાલશે તેની ચિંતા થયા કરે તે. દ. મરણ ભય-કુંટુંખ, પરિવાર, ધનાદિક મૂળને મરી જવું પડશે એવા ભયવાળા વિચાર ૭. અપકાર્તિ ભય-લાકને વિષે અપકાર્તિ થશે એવા ભય.

## ભક્તિ કરે એ ભક્તની પૂજા કહી તે રાજસી, પુદ્દગલાન'દી જનાેના ચિત્તમાંહે નિત વસી. ૭૧

અર્થ:—જે હું જિનેશ્વર પ્રભુની પૂજા કરીશ તો આ ભવમાં મને પુત્ર-પરિવાર તથા સંપત્તિ-ધન દોલત વગેરેની પ્રાપ્તિ થશે. વળી દર્શક લાક (પ્રભુનું દર્શન કરનારા લાકા) પણ ખુશી થશે એવી માન્યતા (ભાવના)થી જે પ્રભુની સેવા- ભક્તિ કરે તે ભક્તની રાજસી પૂજા કહેવાય. આ ભક્તિ પપુદ્દગલાનંદી જીવાના હુદયમાં હંમેશાં રહેલી છે. હવ.

આ ગાથામાં તામસી પૂજાનું સ્વરૂપ કહે છે:—

ખાદ્ય રાત્રુ જીતવા મત્સર ધરી પૂજા કરે, દઢ આશયે એ તામસી પૂજન જિનેશ્વર ઉચ્ચરે; રાજસી તિમ તામસી એ સુલભ મ<sup>ધ્</sup>યમ રાજસી, હલકી કહેલી તામસીને બુધ જેના કાઢે હસી. ૭૨

અર્થ:—જે જીવ<sup>ર</sup>બાહ્ય (બહારના વ્યવહારિક)શત્રુને જિતવા માટે મત્સર–અદેખાઇ–દ્રેષ અથવા વૈરભાવ ધરીને ઢઢતા પૂર્વક પૂજા કરે તે પૂજાને શ્રી જિનેશ્વરદેવ તામસી

ર. પુદ્દગલાન દી—જે (છવા) આત્માના ગુણા જે જ્ઞાનાદિ તેને મૂકીને શરીર, પુત્રાદિ તથા ધન દાેલત વિગેરમાં આનંદ માને તે પુદ્દગલાન દી કહેવાય.

શત્રુ ખે પ્રકારના—૧. અભ્યન્તર એટલે આત્માના ખરા દુશ્મન એવા રાગ દેષાદિ તે. ર. બાહ્ય એટલે રાગ દેષ થવામાં નિમિત્તભૂત એવા મનુષ્ય વગેરે.

પૂજા કહે છે. આ ત્રણ પ્રકારની પૂજામાંથી રાજસી પૂજા તથા તામસી પૂજા સુલભ-સહેલી છે. આ ત્રણમાં સાત્વિકી ઉત્તમ છે. રાજસી મધ્યમ છે. અને તામસીને સૌથી હલકી કહીને પંડિત પુરૂષા તેને હસી કાઢે છે, એટલે આદર આપતા નથી. અકરણીય (કરવી ન જોઇએ, એમ) માને છે. આ ત્રણે પૂજાના સ્વરૂપને જણાવનારા શ્લોકા-શ્રી ધર્મસંગ્રહમાં આ પ્રમાણે જણાવ્યા છે—

सात्त्विकी राजसी भक्तिस्तामसीति त्रिधाऽथवा ॥ जंतो-स्तत्तद्भिप्रायविशेषाद्देतो भवेत् ॥ १ ॥ अर्द्वत्सम्यगुणश्रणि-परिज्ञानेकपूर्वकम् ॥ अमुञ्चता मनोरंगमुपसर्गेऽपि भूयसि ॥ २ ॥ अर्द्वत्संबंधि कार्यार्थ-सर्वस्वमपि दित्सुना ॥ भव्यांगिना महोत्साहात्-क्रियते या निरंतरम्॥३॥ भक्तिः शक्त्यनुसारेण-निःस्पृहाशयवृत्तिना ॥ सा सात्त्विकी भवेद् भक्तिलेकद्वय-हितावहा ॥ ४ ॥ त्रिभिविंशेषकम् ॥ यदैहिकफलप्राप्तिहेतवे कृतिनश्चया ॥ लोकरंजनवृत्त्यर्थ-राजसी भक्तिरुच्यते ॥ ५ ॥ द्विषदां यत्प्रतीकारभिदे या कृतमत्सरं ॥ दढाशयं विधीयेत-सा भक्तिस्तामसी भवेत् ॥ ६ ॥ रजस्तमोमयी भक्तिः सुप्रापा सर्वदेहिनाम् ॥ दुर्लभा सात्त्विकी भक्तिः-शिवाविध सुखा-वहा ॥ ७ ॥ उत्तमा सात्त्विकी भक्तिः-शिवाविध सुखा-वहा ॥ ७ ॥ उत्तमा सात्त्विकी भक्ति-मध्यमा राजसी पुनः ॥ जघन्या तामसी क्षेया-नाहता तत्त्ववेदिभिः ॥८॥ अर्थ ७५२ अर्थ । रथे। रथे ।

પૂજા કરતાં પ્રભુની ત્રણ અવસ્થા ભાવવી તે જણાવે છે:— પિંડ પદની સિદ્ધ કેરી ત્રણ અવસ્થા ભાવના, પિંડસ્થના ત્રણ ભેદ પ્હેલી જન્મ સમય વિચારણા; ભેદ ખીંજો જે કરે પ્રભુ રાજ્ય કેરી વિચારણા, ભેદ ત્રીજો જે વિચારા શુભ ગુણા પ્રભુ શ્રમણના. ૭૩

ં અર્પ:—પિંડ એટલે શરીર તેને આશ્રી જે અવસ્થા તે પહેલી 'પિંડસ્થાવસ્થા.' અથવા છકાસ્થાવસ્થા. પ્રભુને કેવલજ્ઞાન થયા પહેલાની આ અવસ્થા ચાથાથી ખારમા ગુણસ્થાનકે હાય. ખીજી દેહધારી કેવલજ્ઞાનીને આશ્રીને જે અવસ્થા તે પદસ્થાવસ્થા એટલે કેવલજ્ઞાનીને આશ્રીને જે અવસ્થા તે પદસ્થાવસ્થા એટલે કેવલીપણાની અવસ્થા. આ વખતે પ્રભુ કેવલજ્ઞાન થયા પછીથી માણે નથી ગયા ત્યાં સુધી તેરમા ચૌદમા ગુણસ્થાનકે વર્તતા હાય છે. 'રૂપાતીત' નામની ત્રીજી અવસ્થા એટલે સિદ્ધાવસ્થા. અઠે કર્મ ખપાનીને માણે ગયા તે અવસ્થા. એ પ્રમાણે પ્રભુની ત્રણ અવસ્થાઓ જાણવી. તેમાં પહેલી પિંડસ્થાવસ્થાના ત્રણ પ્રકાર આ પ્રમાણે:—પ્રભુના જન્મ સમયની વિચારણા તે પહેલી 'જન્માવસ્થા' (૧) પ્રભુના રાજ્ય સંખંધી જે વિચારણા તે 'રાજ્યાવસ્થા' (૨) તેમજ પ્રભુ દીક્ષા ચહેણ કરી શ્રમણ થયા તે વખતના ગુણાની જે વિચારણા તે ત્રીજી 'શ્રમણાન્યસ્થા' (૩) સાધુપણાની અવસ્થા. ૭૩.

આ ગાથામાં પિંડસ્થ અવસ્થાના ત્રણ ભેદની ભાવનાના સમય ખતાવે છે:—

સ્નાત્રકાલે જન્મ કેરી ભાવના દીલ ભાવવી, આંગી કરેલા નાથ જોઈ રાજ્ય સ્થિતિને ભાવવી; લાચવાળું શીષ આદિ જોઇ મુનિતા ભાવવી, પિંડસ્થના એ ભેદ ભાવા યાગ સ્થિરતા જાળવી. હજ અર્થ:—પ્રભુને સ્નાત્ર (પખાલ) કરતી વખતે પ્રભુની જન્માવસ્થા મનમાં ભાવવી. (ઇન્દ્ર મહારાજ પ્રભુના જન્મ વખતે પ્રભુને મેરૂ પર્વત ઉપર લઇ જઇને સ્નાત્ર કરે છે તેની ભાવના ભાવવી) તથા પ્રભુના શરીરને વિષે આંગી કરેલી જોઈને પ્રભુની રાજ્યાવસ્થા ભાવવી. લાેચવાળું પ્રભુનું મસ્તક જોઇને તથા પ્રભુને માથે લાેચ કરેલા અને દાહી મૂછ રહિત જોઇને (પ્રભુની) મુનિપણાની અવસ્થા—શ્રમણાનસ્થા ભાવવી. એવા રીતે યાેગની નિશ્ચલતા પૂર્વક પિંડસ્થાનસ્થા અથવા છદ્મસ્થાવસ્થા વિચારવી. ૭૪.

હવે પદસ્થ અને રૂપાતીત અવસ્થા કયારે **ભાવની**? તે કહે છે:—

પ્રાતિહાર્યો આઠ જોઇ પદ અવસ્થા ભાવવી, એજ કેવલિતા અવસ્થા અર્થ ભેંદે નહિ નવી; રૂપહીન દશા વિષે સિહત્વ કેરી ભાવના, નિજ રૂપરંગી સિહ્ન વારક સર્વધા પર ભાવના, હપ

અર્થ:—અશોકવૃક્ષ વગેરે આઠ પ્રાતિહાર્યો પ્રભુની સાથે વિરાજમાન હોય છે તે જોઇને પદસ્થાવસ્થા ભાવવી. આજ અવસ્થાને કેવલી અવસ્થા પણ કહે છે. ખંને નામ જીદાં છે પણ અર્થમાં જીદાપણું નથી. જ્યારે પ્રભુ રૂપરહિત –શરીરના ત્યાગ કરી રૂપ વિનાના થયા તે વખતની ભાવના

૧. આઠ પ્રાતિહાર્યોનાં નામઃ—૧. અશાકવૃક્ષ, ૨. સુરપુષ્પવૃષ્ટિ, ૩. દીવ્યધ્વનિ, ૪. ચામર, ૫. આસન, ૬. લામ ંકલ, ૭. દું દુલિ, ૮. છત્ર .

ते सिद्धावस्था. के सिद्ध लगवान निकरूपरंगी-पातानुं स्वरूप के ज्ञानाहि गुणे। तेमां क्षीन है। य छे. अने परलाव के विलावहशा-पृह्गवानंहीपणुं तेने संपूर्ण रीते हर करें छे. जुओ साक्षिपाह-शैत्यवंहन लाष्यमां क्र्षुं छे हे-माविज्ज अवत्थितयं-पिंडत्थ पयत्थ रूवरिहयत्तं। छउमत्थ केविलितं-सिद्धत्तं चेव तस्सत्थो ॥ १॥ न्हवणच्चगेहि छउमत्थ-वत्थ पिंडहारगेहि केविलियं॥ पिलिअं कुस्सगोहि य जिणस्स माविज्ज सिद्धत्तं॥ २॥ अहीं थीला १ विश्वावधी समकवानुं ओ मेदे छे हे-पणाण करती वेदाओ मेद ९पर केम धंद्राहिक हेवी प्रक्षेनी कन्मीत्सव करे छे ते विश्वारणु। करवी. त्यार-णाह कथारे नव अंगे पूळा करी रहीओ, अने प्रक्षेन धरेणुं (आंगी आहि) प्हेरावीओ त्यारे प्रक्षनी राज्यावस्था आ प्रमाणे लाववी—

હે પ્રભાે! આપને વ્યવહાર દૃષ્ટિએ રાજ્યાદિ સુખના સાધના પ્રેપ્રા હતાં છતાં તેમાં વાસ્તવિક—સ્થિર સુખ છેજ નહિ. તેવું સુખ તા યથાર્થ સંયમની સાધના કરવાથીજ મલે; આવું અવધિજ્ઞાનથી જાણીને સાચી હૃદયની આદશાહી અંગીકાર કરીને આપ પવિત્ર સંયમ આરાધવા ઉત્સાહી બન્યા. એવા સમય મને કયારે મળશે? તથા શ્રમણાવસ્થામાં એમ વિચારણા કરવી કે—હે પ્રભાે? આપે સમતાભાવે તીવ્ર ઉપસંગીને સહન કર્યા–શત્રુ તરફ મૈત્રીભાવની લાગણી દર્શાવી. ઉત્તમ ધ્યાનાગ્નથી ઘાતી કર્મરૂપી લાકડાંને બાળી કેવલજ્ઞાન પામ્યા. તેમજ કેવલિપણાની (પદસ્થ) અવસ્થામાં એમ ભાવવું કે—હે પ્રભાે! આપે કેવલજ્ઞાનથી લાકાલાકતા ભાવ જાણીને

ઉપકાર કરવાના ઇરાદાથી ભવ્ય જવાને દ્રવ્ય, ગુણુ પર્યાયનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું. ઘણાં જવાને વૈરાગ્ય દેશના આપીને સંસાર સમુદ્રના પારગામી બનાવ્યા ધન્ય છે આપના એ પવિત્ર જીવનને. આપના પસાયથી મને તેવી સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય. એવી હું નમ્ર ભાવે વિનંતિ કરૂં છું.

અને પ્રભુદેવ પર્ચ કાસને એઠા હોય અથવા કાઉસગ્ગ ધ્યાને ઉભા હોય, ત્યારે સિદ્ધ સ્વરૂપની વિચારણા કરવી તે આ પ્રમાણે—

હે પ્રભા ! આપે શૈલેશી અવસ્થાના પ્રભાવે અઘાતી કર્મીને બાળી નાખ્યા. અને આપ એક સમયમાં સિદ્ધિ પદ પામ્યા. અનાજ વગેરે દ્વારા જો કે શાંતિ મળે છે પણ તે ક્ષણિક છે અને આપને જે શાંતિ મળી છે. તે કાયમની છે. કર્મરૂપી બીજના અભાવે હવે આપને જન્માદિની વિડંબના રૂપ અંકુરા પ્રકટ થશેજ નહિ. આપના પસાયથી હું તેવી સ્થિતિ પામું. એજ મારી તીવ્ર ઇચ્છા હાલ વર્તે છે. ૭૫.

હવે ગ્રાંથકાર પ્રભુપૂજાની આવશ્યકતા અને ફલ જણાવે છે:—

પૂજિનિક અને એકેમ? ન કરે જેહ પૂજા પૂજ્યની, ચેલા થયા વિણ શું ઉચિત?અભિલાષગુરુ અનવા તણી; પારસમણિના સંગથી જિમ લાહ સાેનું સંપજે, પૂજ્ય જેવા તિમ અને તે જેહ રંગે પ્રભુ ભજે. ૭૬

અર્થ:-જે મનુષ્ય પૂજય-અરિહ તાદિકની પૂજા ન કરે તે પૂજનીય-પૂજવા ચાગ્ય કેવી રીતે અને ? અર્થાત્ નજ ખને. જેમ શિષ્ય થયા સિવાય ગુરૂ ખની જવાની ક<sup>ર</sup>્છા તે શું યોગ્ય છે? નથીજ. અથવા જેમ શિષ્ય ખન્યા સિવાય ગુરૂ થવાતું નથી તેમ પૂજ્યની પૂજા કર્યા સિવાય પૂજનીક થઈ શકાતું નથી. માટે જેમ પારસમણુની સાખતથી લોહું તે સોનું ખની જાય છે તેમ પારસમણુ સમાન પ્રભુની જે ઉદ્ધાસપૂર્વક સેવા ભક્તિ કરે છે તે ભવ્ય જીવા (ભક્ત) પૂજ્યની સાખતથી પૂજનીય ખને છે. હદ્

દ્રવ્યપૃજાની વિધિ કહીને હવે ચૈત્યવંદનના પ્રકાર જણાવે છે:—

પૂર્વે કહેલા ક્રમ પ્રમાણે દ્રવ્યપૂજા ઈમ કરી, ત્રીજી નિસિહી કરે વિધિ ચૈત્યવંદનની ખરી; ત્રણ ભેદ તેના પ્રથમ એક શ્લેાક સ્તુતિના ઉચ્ચરે, એક દંડક સ્તુતિ કહે એ ભેદ બીજો વિસ્તરે. હહ

અર્થ:—પ્રથમ કહી ગયા એ ક્રમ પ્રમાણે દ્રવ્યપૂજા સંપૂર્ણ થઈ રહે તે વખતે ત્રીજી નિસિહી કહેવી. અને ત્યાર પછી ચૈત્ય- વંદનની સાચી વિધિ કરે. તે ચૈત્યવંદનના ત્રણ પ્રકાર છે. તેમાં પ્રભુ આગળ સ્તુતિના એક શ્લોક કહેવા તે જઘન્ય ચૈત્યવંદન જાણવું. બીજા મધ્યમ ચૈત્યવંદનમાં એક દંડક–નમુશ્યુણં તથા સ્તુતિ–થાય વિગેરે કહેવું. ૭૭.

આ ગાથામાં ત્રીજા ઉત્કૃષ્ટ ચૈત્યવં દનની વિધિ કહે છે:— પ્રક્રેટ નામસ્તવ સુધી ઇરિયાવહી આદિ કહી, પાંચ દંડક ચૈત્યવંદન ભેદ ત્રીજો એ અહીં; ચૈત્યવંદન ભાષ્યમાં મુદ્રાદિ વિધિ દીસે ઘણા, ગુરૂ પાસ જાણી તેમ કરજે ભાવ આણી દીલ ઘણા. ૭૮

અર્થ:—ઇરિયાવહી સ્ત્રથી નામસ્તવ—લાેગસ્સ સુધી પ્રગટ ઉચ્ચ સ્વરે કહીંને પાંચે દંડકે કહેવા વહે ત્રીજું ઉત્કૃષ્ટ ચૈત્યવંદન જાણુવું. આ સંબંધી ચૈત્યવંદન ભાષ્યમાં મુદ્રા વગેરેના ઘણા વિધિ કહેલા છે. તે સંબંધી વિધિ ગુરૂ પાસેથી જાણીને મનમાં ઘણા ભાવ લાવીને ચૈત્યવંદન વિગેરે કરજે. એ પ્રમાણે ચૈત્યવંદનરૂપ ભાવપૂજા જાણુવી. ૭૮.

હવે બે ભેદની વ્હેંચણી કરે છે:—

ભાવપૂજન એક મુનિને એઉ હાેવે શ્રાહને, દ્રવ્યની ભજના કહી ભાવાર્ચને સ્મર વ્યાપ્તિને; જિમ અનલને ધૂમ કેરી વ્યાપ્તિ ન્યાય વિષે દીસે, એમ સાધન વ્યાપ્તિ યાેગે વસ્તુતત્ત્વ હૃદય કસે. ૭૯

અર્થ:—એવી રીતે દ્રવ્યપૃજા અને અમુક અંશે લાવ-પૂજાનું સ્વરૂપ કહ્યું. (આગળ સ્તવના કહેવાની છે) તેમાંથી સાધુ મુનિરાજને એક લાવપૃજા હોય છે, અને શ્રાવકને દ્રવ્યપૃજા અને લાવપૃજા એમ છે પ્રકારની પૂજા હોય છે. લાવપૂજનને વિષે દ્રવ્યપૂજનની લજના કહી છે. એટલે લાવ-

૧. પાંચ દંડક—૧ શકસ્તવ=નમુચ્યુણં, ૨. ચૈત્યસ્તવ=અરિહંત ચેઇઆણું અને અન્નત્ય, ૩. નામસ્તવ=લાગસ્સ, ૪. યુતસ્તવ=પુખ્ખરવર ૫. સિદ્ધસ્તવ=સિદ્ધાણું યુદ્ધાણું. અથવા જે દેવવદન કરતાં પાંચ વાર નમુચ્યુણું કહેવામાં આવે તે.

પૂજનમાં દ્રવ્યપૂજન હાય અથવા ન પણ હાય. એ <sup>૧</sup>૦યાસિનું સ્મરણ કરજે, જેમ ન્યાયશાસ્ત્રમાં અગ્નિને ઘૂમાડાની વ્યાસિ જણાવી છે ત્યાં "અગ્નિ હાય ત્યાં ઘૂમાડા હાય અથવા ન પણ હાય." એ પ્રમાણે અગ્નિને વિષે ઘૂમાડાની ભજના છે. પરંતુ જ્યાં ઘૂમાડા હાય ત્યાં અગ્નિ અવશ્ય હાયજ. એવી રીતે સાધનની વ્યાસિના ચાગથી વસ્તુતત્ત્વ-યથાર્થ સ્વરૂપ હૃદયમાં ઠસે-ચાક્કસ થાય છે. ૭૯

પ્રભુના સ્તવનરૂપ ભાવપૂજા કરવાનું કારણ સમજાવે છે:—

પ્રભુદેવના તાત્ત્વિક ગુણાનું સ્મરણસ્તવન કરી કરે, ધ્યેય રૂપ થતાં ભવિકજન આત્મ નિર્મલતા વરે; પુણ્યાનુઅંધી પુણ્ય આંધે કર્મ નિર્જરણા હુવે, સ્તવના કરા તે આ પ્રમાણે જેમગુણિતા પ્રતિભવે. ૮૦

અર્થ:—પ્રભુદેવ જે વીતરાગ તીર્થંકર મહારાજ તેમનું સ્તવન (ગુણુકીર્તાન) કરવા વડે પ્રભુના તાત્વિક ગુણો—અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન વગેરેનું સ્મરણ કરવું. કારણ કે ધ્યેય

૧. વ્યાપ્તિ:—" साहचर्यनियमो व्याप्तिः" એટલે હેતુ અને સાધ્યના સાથે રહેવાના જે નિયમ તે વ્યાપ્તિ કહેવાય. ચાલુ પ્રકરણમાં શ્રાવકને દ્રવ્યપૂજા એ ભાવપૂજાનું કારણ છે. જ્યાં ( શ્રાવકને ) દ્રવ્યપૂજા હાય ત્યાં ભાવપૂજા હાય અને ભાવપૂજા હાય ત્યાં શ્રાવકની અપેક્ષાએ દ્રવ્યપૂજા પણ હાય. એક ભાવપૂજાના અધિકારી સાધુની અપેક્ષાએ દ્રવ્યપૂજા ન હાય.

એટલે ધ્યાન કરવા યાગ્ય જે પ્રભુદેવના ગુણા તેમાં લયલીન થવાથી ભવ્યજના આત્માની નિર્મલતા-વિશુદ્ધતા પામે છે. વળી ધપુષ્યાનુખંધી પુષ્ય ખાંધે છે. કર્મની નિર્જરા કરે છે, માટે આ પ્રમાણે (આગલી ગાથાએમમાં ખતાવે છે તે પ્રમાણે તેવા ભાવવાળી) પ્રભુની સ્તવના કરવી જેથી દરેક ભવમાં તેવા ઉત્તમ ગુણાની પ્રાપ્તિ થાય. ૮૦

આ ૮૧ મી ગાથાથી ૧૩૧ મી ગાથા સુધી પ્રભુની કેવી રીતે વાસ્તવિક સ્તવના કરવી તે જહાવે છે:—

પ્રભુ આજ તારા ભિંબને જેતાં નયણ સફલા થયા, પાપા બધા દૂરે ગયા તિમ ભાવ નિર્મલ નીપજ્યા; સંસાર રૂપ સમુદ્ર ભાસે ચુલુ સરીખા નિશ્ચયે, આનંદરંગ તરંગ ઉછલે પદ કમલના આશ્રયે. ૮૧

પુષ્ય અને પાપ આશ્રી ચાર ભાંગા થાય છે. નીચે પ્રમાણે:—

૧. પુષ્યાનુખ'ધી પુષ્ય—પ્રથમ બાંધેલ પુષ્ય ભાગવે છે અને સાથે સત્કૃત્યા કરે છે જેથી નવીન પુષ્ય બાંધે છે. જેમ ભરત અક્રવર્તી વિગેરે.

ર. પાપાનુબંધી પુષ્ય—પ્રથમ બાંધેલ પુષ્ય ભાગવે છે અને સાથે દુષ્કૃત્યા કરે છે જેથી નવું પાપ બાંધે છે. જેમ સુભૂમ ચક્રવતી.

<sup>3.</sup> પુષ્યાનુખંધી પાપ—પ્રથમ ભાંધેલ પાપ ભોગવે છે પણ સાથે સુકૃત્ય કરતા નવીન પુષ્ય બાંધે છે. જેમ પુષ્ય કરનાર દરિદ્ર માણસ.

૪. પાપાનુભ'ધી પાપ—પ્રથમ બાંધેલ પાપ ભાગવે છે અને દુષ્કર્મો કરતાં નવીન પાપ બાંધે છે. જેમ બિલાડી વગેરે.

અર્થ:—હે પ્રભુ! તારી પ્રતિમાના દર્શન થતાં આજે મારા ચક્ષુઓ ખરેખર સફલ થયા છે. તેમજ સમસ્ત પાપ દ્વર ગયાં છે. નાશ પામ્યા છે. વળી મારા હૃદયમાં નિર્મલ ભાવ (પરિણામ) ઉત્પન્ન થયા છે. આ સંસારરૂપી મોટો સમુદ્ર તે પણ નક્કી ચુલુ એટલે ખાબા જેટલા થયા જણાય છે, આપના ચરણ કમલના આશ્રય કરવાથી મારા હૃદયમાં આનંદરંગ રૂપી તરંગ—કલ્લાેલ ઉછલે છે—ઉત્પન્ન થાય છે. ૮૧

નખલી ખની જસ પાપ સેના તે તને પ્રેમે ભજે, કારિદ્રચ તિમ દાર્ભાગ્યન લહે વળી અભેદ પણું સજે; હું સૂર્ય માનું આપને અજ્ઞાન તિમિર હઠાવતા, વળી ચંદ્ર માનું આપને મુજ રાગ તાપ શમાવતા. ૮૨

અર્થ:—હે પ્રભુ! જેમની પાપરૂપી સેના એટલે માહનીય વગેરે અશુભ કર્મા નળળા બન્યા હાય-પાતળા પડ્યા હાય, તેઓ આપને પ્રીતિ પૂર્વક સેવે છે. અને તારૂં સેવન કરવાથી દારિદ્રય એટલે ગરીબાઈ તેમજ દૌર્ભાગ્ય—કમનસીબપણું મલતું નથી. વળી ભવ્યજીવા અભેદપણાને—ભેદરહિતપણાને અથવા એકતાને ધારણ કરે છે. હે પ્રભુ! આપ પાતે અજ્ઞાનરૂપી તિમિર—અંધકારને દ્વર કરતા હાવાથી હું આપને સૂર્ય સમાન ગણું છું. તથા મારા રાગ-વિષય—કષાય-વાસના રૂપી તાપને શાન્ત કરતા હાવાથી આપને હું ચંદ્ર જેવા માનું છું. ૮૨

સાગર કૃપાના નાથ ! તારૂં વદન કમલ નિહાલતા, નિર્ભય અમે અનતા વળી આપત્તિ દૂરે ટાલતા; પાવન થયેા મુજ જન્મ ના દરકાર મારે કાેંઈની, ગણું આજ આંખા દેખતીપરનિરખતીશાકામની? ૮૩

અર્થ:—હે નાથ! હે કૃપાના સાગર! તારા મુખરૂપી કમલને આજે નિહાળવાથી એટલે જેવાથી અમારા લયેદ નાશ પામતા હોવાથી અમે નિર્ભય થઇએ છીએ. તથા અમારી આપત્તિઓ—સંકટા પણ દ્વર થાય છે. આપના દર્શનથી મારા જન્મ પણ પવિત્ર થયા છે. હવે મારે કાઇની દરકાર રહી નથી. હું આજે મારી આંખાને ખરી રીતે દેખતી માનું છું. કારણ કે આપના દર્શન થયા પહેલાં તે પરને—(સ્ત્રી આદિના પુદ્દગલને) જોતી હોવાથી શા કામની હતી? અથવા પુદ્દગલમય વસ્તુને જોતી હોવાથી નિરર્થક હતી. ૮૩.

આનંદ દાતા વિશ્વના વળી મુક્તિકેરા પંથને, અતલાવનારા નાથ મારા તારનારા ભવ્યને; ભંડાર ભાવ રયણતણા છેા એહ ભાવ ધરી અમા, ઈમ બાલીએ પ્રતિદિન પ્રભાતે આપનેજ નમા નમા. ૮૪

અર્થ:—હે પ્રભુ! તમે વિશ્વને-દુનિયાના જવાને આનંદના આપનારા છા. તેમજ માેક્ષના માર્ગને અતાવનાર

૧, ચક્ષુતા વિષય રૂપ અથવા રંગને જોવાના છે. રૂપ અથવા રંગ–વર્ણ તે પુદ્દગલના ગુણ હાવાથા ચક્ષુતે પરને જોનારી કહી. પણ પ્રભુના દર્શન થવાથા તે દારાએ જીવને પાતના સ્વરૂપનું ભાન થતું હાવાથા ચક્ષુની કૃતાર્થતા જાણવા. સ્ત્રી આદિ માહક વસ્તુને જોવાથા કેવલ આંખના ખરાખીજ થાય છે. અને તે રાગાદિથા દેખનારને ચીકણાં કર્મા જરૂર બધાય છે. એમ શ્રી ભગવતાસ્ત્રમાં કહ્યું છે જે

પણ તમેજ છે: હે મારા નાય િતમેજ લવ્ય છવાને (સ્મ સંસાર સમુદ્રમાંથી) તારનાર છે! તમા લાવરતનાના ખજાના છે! આવા પ્રકારના લાવ લાવીને અમે અ! પ્રમાણે કહીએ છીએ કે 'હે દીનાનાય! દરરાજ સવારમાં આપનેજ નમત્ સ્કાર થાએ!.' ૮૪.

ઉત્તમ ગણું હું તેજ મનને જેહ ધ્યાવે આપને, ઉત્તમ ગણું તુજ સ્તવન કરવામાં રસિક તે જીભને; ઉત્તમ ગણું તે નયણ નિરખે જે નિરંતર આપને, છે એક સાચી ચાહના મુજ, તાર હવે મને. ૮૫

અર્થ:—હે પ્રભુ! જે મન આપનું ધ્યાન કરે છે તેજ મનને હું ઉત્તમ માનું છું (કારણુ કે મન સાંસારિક વાસનાઓમાં દોડયા કરનારું છે.) જે જીલ તમારા ગુણાનું સ્તવન કરવામાં રસિક—આનંદ માનનારી છે તેજ જીલને હું શ્રેષ્ઠ સમજી છું (કારણુ કે જીલને પરનિંદા વળેરમાં વધારે રસ પડે છે) જે ચક્ષુઓ આપને હંમેશાં જુએ છે તે ચક્ષુઓને હું ઉત્તમ માનું છું (કારણુ કે અણુસમજી

૧. હીરા માણેક વગેરે ઝવેરાત ઘણું કિંમતી હોવાથી તે દ્રવ્યસ્તના કહેવાય છે, કારણ કે તે પૌદ્દગલિક છે. તે રત્નાને સાચવવા માટે ખબનામાં રાખવામાં આવે છે. તેા પણ તે દ્વારા આત્માનું હિત થતું નથી. ત્રાન, દર્શન, ચારિત્રાદિક અનેક ગુણા તે ભાવસ્તના બંને ભવમાં હિતકર બહુવા. કારણ કે તેની કિંમત થઇ શકતી નથી, અને તિંજ જીવને મુક્તિ પામવામાં ખરા ઉપયોગી છે, પ્રભુમાં ત્રાનાદિક ચિમતા શુણા ભરેલા હોવાથી પ્રભુને ભાવસ્તેનાના ભંડાર કહ્યા છે.

જવોની ચક્ક તો લલનાઓના રૃપાદિક જોવા તરફ પ્રાચે દાંડનારી છે) હે પ્રભુ! મારી એક સાચી-ખર જીગરની ઈચ્છા છે કે હવે (આ સંસારમાં રખડવાથી કટાળેલા) મને આ ભવ સમુદ્રમાંથી તારા, તારા, મારા ઉદ્ધાર કરા-ઉદ્ધાર કરા. ૮૫.

સંસારના વિસ્તારને વિણસાવનારા આપ છો, ત્રણ ભુવનમાં પણ મુકુટ સમ દેવાધિદેવ તમેજ છો; આ ધાર ભવજ ગલ વિષે છેં સાર્થવાઢ પ્રભુ તમે, ુ ભવસાગરે ખૂડનાર મુજને તારનારા પણ તમે. ૮૬

અર્થ:—હે પ્રભુ! આપ આ સંસારની વૃદ્ધિને રાેક-નારા છે. તથા સ્વર્ગ મૃત્યુ અને પાતાલ એ ત્રણે લાેકમાં પણ મુગુટ સમાન ત્રેષ્ઠ દેવાધિદેવ-દેવાના પણ દેવ તમેંજ છે. આ ભયંકર ભવજંગલ–સંસારરૂપી અટવીમાં હે પ્રભુ! તમેજ સાર્થવાહ–સાચા રસ્તા અતાવનારા છા. તથા આ સંસારરૂપી સમુદ્રમાં ડૂખતા મને તારનારા–ખચાવનારા પણ તમેજ છા. ૮૬

જ્યાં નિત્ય સાચી પૂર્ણ શાંતિ તેહ મુક્તિ સ્થાનને, શાભાવનારા આપ રજ ના દૂર છે। આ ભક્તને; હૈ નાથ! શુણતા આપને આનંદ ઉછળે બહુ મને, તેથીજ જાણું હૃદયમાં પ્રત્યક્ષ ઊભા આપને. ૮૭

અથ<sup>ર</sup>:—જ્યાં હંમેશાં સત્ય<sup>૧</sup> અને સંપૂર્<sup>ર</sup> શાન્તિ

ુ ૧–૨. સંસારમાં જણાતી શાન્તિ વાસ્તવિક શાન્તિ નથી

છે એવા માેક્ષસ્થાનને શાભાવનારા આપ આ લક્તને જસા પણ દ્વર જણાતા નથી. હે નાથ! આપની સ્તુતિ કરતાં મારા મનમાં ઘણા આનંદ ઉદ્દભવે છે. અને તે કારણથી આપને હું મારા હુદયમાં સાક્ષાત ખડા રહેલા માનું છું. ૮૭.

સંસારી જનના દીલમાં આવા નહી તુમ જ્યાં સુધી, અનુભવ કરે નિત પાપ કેરા દુઃખના તે ત્યાં સુધી; તે ધ્યેય માની આપને ધ્યાવે અડગ ભાવે યદા, જિમ અગ્નિ બાળે લાકડાં તિમ પાપ ભસ્મ કરે તદા. ૮૮

અર્થ:—હે વીતરાગ દેવ! આપ જ્યાં સુધી આ સંસારી જેનાના દીલમાં આવા નહિ એટલે જ્યાં સુધી સંસારી જેવા આપનું સ્મરણ કરે નહિ ત્યાં સુધી તે પાન્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થએલ દુ:ખના નિરંતર અનુભવ કરે છે. જ્યારે આ જીવ આપને ધ્યેય-ધ્યાન કરવા યાગ્ય માનીને નિશ્ચલ ભાવથી ધ્યાન કરે છે ત્યારે જેમ અગ્નિ લાકડાંને આળે છે તેમ તે (ભવ્ય જીવ) પાપને ભસ્મ કરે છે—આળી નાખે છે. ૮૮

જે પાપ રૂપી પંક તે કરતા મલિન આ જીવને, મેલાશ જાયે દૂર વધતે ભાવ કરતાં ધ્યાનને;

तेमल संपूर्ण पर्ण नथी. क्षारण के ते लिखाती शान्ति निरंतर रेढेती नथी. क्षीनी संपूर्ण क्षय थाय त्यारेल सत्य अने संपूर्ण शान्तिनी प्राप्ति थाय छे. लुओ अष्टक्ष्णभां-" किंफलोडन्नादि संभोगः चुभुक्षादिनिवृत्तये॥ तिन्नवृत्तेः फलं किं स्यात्-स्वास्थ्यं तेषां तु तत्सदा ॥ १॥

સિંચાય જે તુજ ધ્યાન રૂપી અમિયરસની ધારથી, તે હર્ષમાં મ્હાલે સદા પૂરણ અને ગુણ ઋહિથી. ૮૯

અર્થ:—આ સંસારી જીવને જે પાપરૂપી પંક-કાદવ વળગેલા છે તે આત્માના સ્વરૂપને મલીન કરે છે. (ઉત્તમ જ્ઞાન, દર્શન વગેરે ગુણાને આવરે છે તેથી આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ મલીન થાય છે.) પણ જયારે વધતા શુદ્ધ પરિણામે તે જીવા આપનું ધ્યાન કરે છે, ત્યારે તેની પાપરૂપી મલીન્તા દ્વર જાય છે—નાશ પામે છે. માટે જે આત્મા આપના ધ્યાન રૂપી અમૃતરસની ધારાથી સિંચાએલા છે એટલે જે જીવ આપના ધ્યાનમાં—પ્રભુના સ્વરૂપની વિચારણમાં આસકત થાય છે, તે હંમેશાં આનંદથી માજ કરે છે (પાપના ઉદય દૂર થવાથી સુખને અનુભવે છે) અને ગુણ રૂપી સંપત્તિથી પૂર્ણ અને છે. તેનામાં જ્ઞાનાદિ ગુણાની નિર્મળતા વધતી જાય છે. ૮૯.

દુઃખમાં દીલાસા આપનારા આપ મદદે જેહની, હાતા નથી કરૂણા ઘણી મુજ ચિત્તમાંહે તેહની; રાગાદિ ચારાના જીલમમાં તેહ જન સપડાય છે, પહેલા નહી ચેત્યા અરે ત્યારે હવે રીખાય છે. ૯૦

અર્થ:—આપત્તિમાં દિલાસા આપનાર આપ જેમના મદદગાર થયા નથી એટલે કે જે જવાએ આપનું સ્વરૂપ આળખ્યું નથી, સમક્તિ પામ્યા નથી અને મિશ્યાત્વમાં ફસાઇ પડેલા છે, તે જવા પ્રત્યે મારા મનમાં ઘણી દયા

ઉત્પન્ન થાય છે. તે જીવાની શી દશા થશે? એવા વિચારો આવે છે. તે મનુષ્યા રાગાદિ—રાગ દ્રેષ રૂપી ચારોના જુલ-મમાં સપડાઇને દુ:ખી થાય છે. પ્રથમથી એટલે દુ:ખના કારણા સેવ્યા પ્હેલાં જે મનુષ્ય ચેતતા નથી—નવપદની આરા-ધના વગેરે પ્રભુભક્તિમાં રહેતા નથી તેઓ પછીથી રીખાય છે—દુ:ખી થાય છે. ૯૦

અમૃત સરીખા મિષ્ઠ ઉત્તમ વચન બાેલી આપતા, પ્રભુ પ્રેમથી અમને શિખામણ તે અમે ભૂલી જતા; નિર્લજ્જ થઇને સ્વપ્નમાં પણ ના કદી સંભારતા, અજ્ઞાનથી અપરાધ કીધા સેંકડા અણુછાજતા. લ્૧

અર્થ:—હે પ્રભુ! તમે તો અમૃત સમાન મધુર વચના વડે પ્રેમપૂર્વક ઉપદેશ આપો છો. પરંતુ અમે તે ઉપદેશને વારંવાર ભૂલી જઇએ છીએ એટલુંજ નહિ પરંતુ નિર્લજ્જ એટલે બેશરમા થઇને નફ્ટની જેમ સ્વપ્નામાં પણ કદાપિ દેશનાને સંભારતા નથી અને અજ્ઞાનતા રૂપી દેષથી આપના અણુછાજતા—અયોગ્ય એવા સેંકડા અપરાધા અમારાથી થઈ ગયા છે. ૯૧.

તાેચે ગણા નિજ ભક્તની કાેટી વિષે અમને તમે, હદપાર કરૂણા આપની એ કેમ ભૂલીશું ? અમે; આપજકૃપા ભંડાર છેા ઉન્મત્ત અમવિણ કાેણ છે ? અપરાધીને પણ તારનારા આપ વિણ પર કાેણ છે? હર

અર્થ:--આ પ્રમાણે સેંકડા અપરાધા કર્યા છતાં પણ

તમા અમને પોતાના ભક્તની કાેટીમાં -કક્ષામાં -સમાનતામાં ગણા છા એ આપની હદપાર -અપાર દયાને અમે કેમ કરી ભૂલીશું? આપજ ખરેખર દયાના ભંડાર છા. એટલે આપનામાં તો ઘણી દયા ભરેલી છે. અમારા સિવાય બીજા - ઉન્મત્ત અભિમાની ગાંડા જોવા કાેે શું છે? અને અમે અપરાધ કરનાર છતાં અમારા જેવાને પણ તારનાર આપના સિવાય બીજા કાેે શું છે? ૯૨.

પ્રભુ આપ કરૂણા રૂપ કરને દેઇ ભવ્ય સમાજને, પકડી કૃપાએ રાખતા તુજ ધન્ય કરૂણા ભાવને; નહિ તા જરૂર પડતાજ તેઓ નરકરૂપી કૂપમાં, કાના શરણને લેત રાતાં જેહ પલ પલવારમાં. લ્ડ

અર્થ:—હ પ્રભુ! તમે તો દયારૂપી હાથ આપીને ભવ્ય સમાજને-ભવ્ય જીવાના સમૂહને કૃપા વડે દુર્ગતિમાં જતાં પકડી રાખા છા માટે આપના દયા ભાવને ધન્ય છે. તે જીવાને આપની દયારૂપી હાથના આધાર ન હાત તા નક્કી તેઓ નરક રૂપી ઉંડા કૂવામાં પડ્યા હાત. તે દુ:ખી જીવા ઘડીએ ઘડીએ રદન કરી રહ્યા હાત. તે વખતે દુ:ખથી પીડાયા છતાં (આપના સિવાય) બીજા કાનું શરણ મેળવત? ૯૩.

કલેશહાણા નિર્વિકારી દેહ શાભે આપના, તેને નિરખતાં પણ અભવ્ય બને નિધાન ન હર્ષના; જિમ કાકને ન ગમે ધરાખ ધરાખના શા દેાષ છે ? જે આપ ન ગમા તેહને ત્યાં આપના શા દેાષ છે ? ૯૪ આર્થ:—હે પ્રભુ! આપનું શરીર કલેશ રહિત તથા કોઇ પણ પ્રકારના વિકાર રહિત જણાય છે. (સંસારી મનુષ્યોમાં કોધ, શોક, હવે ઇર્ષા વગેરે વિકારા હોવાથી તે તે વિકારા હોવાથી એ આકૃતિ પણ બદલાય છે, પણ પ્રભુ વિકારાને દ્વર કરનાર હોવાથી પ્રભુના દેહ પણ નિર્વિકારી છે) આવા પ્રકારના આપને જોવા છતાં પણ અભવ્ય જીવા હર્ષના નિધાન—ભંડાર બનતા નથી અથવા આનંદી થતા નથી તેમાં આપના કાંઇ દેષ નથી. કારણ કે જેમ કાગડાને દ્રાક્ષ ભાવતી નથી તેમાં દેષ દ્રાક્ષના નહિ પણ કાગડાના પાતાનાજ છે તેમ અભવ્ય જીવને આપ ન ગમા તેમાં આપના દોષ નહિ પણ તે અભવ્ય જીવને આપ ન ગમા તેમાં આપના દોષ નહિ પણ તે અભવ્ય નાજ દેષ છે. ૯૪.

છે હાસ્ય સાધન રાગનું તિમ શસ્ત્ર સાધન દેષનું, વળી જે વિલાસા કામના તે પ્રખલ સાધન માહનું; તેં હાસ્યને દૂર કર્યા નિવ શસ્ત્ર રાખ્યા પાસમાં, ન વિલાસને હૈંડે ધર્યા તેથી હું હરખું દીલમાં. ૯૫

અर्थ:— ढास्य के राजनं-प्रीति थवानुं साधन-निभित्त छे. तेम शस्त्र-ढ्यीकार के द्वेषनुं-वैरनुं साधन छे. वली धामना-विषय सुणना के विलासा-स्त्री वजेरे पहार्थी ते प्रणल मेढिनुं धारणु छे. जुक्का-अष्टक्ष्यमां ध्रृं छे छे-रागोऽङ्गनासंगमनानुमेय:, द्वेषो द्विषद्दारणहेतुगम्यः ॥ मोहः कुनुत्तागमदोषसाध्यः-नो यस्य देवः स चैवमईन् ॥१॥

૧. આ બાબત જુએા–દુહાે–આગ્યહીનકું ના મીલે, <mark>અલી</mark> વસ્તું કર <mark>સેાગ ⊪ દ્રાક્ષ∍ પકે મુખ પાકેતે, હોત</mark>ુકાળ કે∂રાગ ⊪૧ ા

હે પ્રભુ તમે તેમાંના હાસ્યને તો છેટા કર્યો છે-નાશ કર્યો છે. કારણ કે હાસ્ય લાવનારં જે હાસ્ય મોહનીય નામનું કર્મ તેને! તમે સંપૂર્ણ ક્ષય કર્યો છે. અને હાસ્ય જે રાગનું નિમિત્ત છે તે નિમિત્તના નાશ થવાથી આપનામાંથી રાગ દ્વર થયા છે. વળી દ્વેષ-વૈરનું સાધન શસ્ત્ર તે તો તમે તમારી પાસે રાખ્યું જ નથી. તેમજ વિલાસ-ત્રૈભવાદિક તેને તા તમે આદ્યથી દ્વર કર્યા છે એટલું જ નહિ પણ તમારા ચિત્તમાંએ તેની લાલસા નથી. આ પ્રમાણે હાસ્યાદિ કારણોના નાશ કરવા પૂર્વક તમે રાગ, દ્વેષ, અને માહના નાશ કર્યો હોવાથી નિરંતર આપને જોઇને-ભક્તિ કરીને હું મારા હૃદયમાં આનંદ પામું છું. ૯૫.

તુજમાં રહેલા ગુણ અનંતા કેમ હું બાલી શકું, જડબુદ્ધિ હું છું ભક્તિરાગે કંઇક પણ બાલી શકું; જાણી શકા છા આપ મારા ચિત્ત કેરા ભાવને, ભવભવ પસાયે આપના ગણગુણ તણા મલજે મને. ૯૬

અર્થ:—હે પ્રભુ! તમારામાં અનતાં ગુણા રહેલા છે તે તો હું શી રીતે બાલી શકું. પરંતુ જડ ખુદ્ધિવાળા છતાં પણ હું આપ પ્રત્યેના ભક્તિ રાગથી કાંઇક બાલું છું. આપ મારા મનના ભાવને જાણનાર છા. તે છતાં પ્રગટ બાલીને માગું છું કે આપની કૃપાથી ભવાભવ મને તેવા ગુણાના ગણ-સમુદાય મલજો ૯૬.

ુ સાપતા શુણુ ગૂંણી શકાય તેમ નથી તે જણાવે છે;—

મુષિપુંજ નિલગિરિ જેટલાે હાેવે જલધિરૂપ ભાજને, કાંગળ રસા પડ સમ અનાવે કલમ સુરતર શાખને; કે એ સર્વ સાધનથી લખે હંમેશ કુશલ સરસ્વતી, તોયે કદી ન લખી શકાયે આપના ગુણ છે અતિ. લ્હ

અર્થ:—જલધિ એટલે સમુદ્રરૂપી ભાજન-પાત્ર હાય અને નીલગિરિ જેટલા મિષપુંજ-શાહીના ઢગલા હાય. તથા લખવા માટે રસાપડ-પૃથ્વીના પડ સમાન કાગળ ખનાવ્યા હાય. તથા સુરતરૂ-કલ્પવૃક્ષની શાખની-ડાળીની કલમ ખનાવો. એ પ્રમાણે સઘળી સામગ્રી મેળવીને સૌથી ચતુર એવી સરસ્વતી દેવી હંમેશાં આપના ગુણા લખ્યા કરેતા પણ આપના ગુણાની સંખ્યા એટલી અધી માટી છે કે તે કદાપિ પણ લખી શકાયજ નહિ. ૯૭.

સંસાર ધાર અપાર છે તેમાં ખૂડેલા ભવ્યને, હે તારનારા નાથ ! શું ભૂલી ગયા નિજ ભક્તને; મારે શરણ છે આપનું નવિ ચાહતા હું અન્યને, તો પણ મને પ્રભુ તારવામાં ઢીલ કરાે શા કારણે ?. ૯૮

અર્થ:—આ સંસાર ઘાર-લયંકર છે, અનેક પ્રકારના જન્મ મરણ વગેરે દુ:ખાથી (દુ:ખના સાધનાથી) ભરેલા છે. વળી અપાર છે. એટલે પાર વિનાના છે એટલે જેના છેડા નજીક નથી. આવા સંસારમાં ખડતા લબ્ચ જીવાને તારનાર-ઉદ્ધાર કરનારા હે નાથ! તમારા ભક્ત એવા મને કેમ લૂલી ગયા? મારે તા આપનાજ આધાર છે. હું કાઈ અન્ય દેવને

ચાહતા નથી. માટે મારા ઉદ્ધાર કરવામાં હે પ્રભુ! તમા શા માટે ઢીલ કરા છા? ૯૮.

છે৷ આપ બેલી દીનના ઉદ્ધારવામાં દીનને, આજે ઉપેક્ષા આદરા છે તે ઉચિત શું ? આપને; મૃગબાલ વનમાં આથેડે તિમ ધાર ભવમાંહે મને; મૂક્યા ૨ખડતા એકલાે આપે કહાે ? શા કારણે. હ્લ્લ્

અર્થ: આપ તો ગરીબના બેલી-સહાય કરનાર ગણાઓ છે. તો મારા જેવા ગરીબના ઉદ્ધાર કરવામાં આજે જે બેદરકારી રાખા છે તે શું આપ જેવાને યાગ્ય છે? જેમ હરણનું બાલક વનમાં અથડાયા કરે તેમ મને આ ભયંકર સંસારરૂપી વનમાં શા માટે એકલા રખડતા મૂક્યા છે? તેનું શું કારણ છે? તે આપસાહેબ કૃપા કરી કહાે. ૯૯.

ભયથી અનેલા ગાભરા હું ચઉ દિશાએ રખડતા, આધારથી અલગા થયેલા આપવિણ દુઃખ પામતા; ધારક અનંતા વીર્યના દેનાર ડેકા જગતને, હૈ નાથ! ભવ અડવી ઉતારી કર હવે નિર્ભય મને. ૧૦૦

અર્થ:— સંસારના દુ:ખાેથી ગાભરા ખનેલાે–ગભરા-એલા હું ચાર ગતિરૂપી ચારે દિશાએામાં રખડયા કરૂં છું. એમ આશ્રય રહિત થએલા હું આપના વિના દુ:ખ પામું છું. આપ અનંતા વીર્ય-બલ-પરાક્રમના ધારણ કરનાર છે! (કારણ કે આપે વીર્યાન્તરાય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય કરેલા છે) વળી તમે જગતના દુ:ખી જવાને આશ્રય આપનાર છા. માટે હૈં સ્વામી આ સંસારરૂપી જંગલમાંથી ખહાર કાઢી હવે મને નિર્ભય-ભય રહિત ખનાવા. ૧૦૦ જિમ સૂર્ય વિણ ના કમલ ખીલે તેમ તુજ વિણ માહરી, હૈાવે કદી ના મુક્તિ ભવથી માહરી એ ખાતરી; જિમે માર નાચે મેઘને જોઇ હું દેખી આપને, તિમ નાચ કર્ફ હરખાઇને મનમાં ધરી શુભ ભાવને. ૧૦૧

અર્થ:—જેમ સૂર્યીદય થયા સિવાય સૂર્ય વિકાસી કમળ પ્રકુક્ષિત થતું નથી તેમ તમારા આશરા સિવાય મારી પણ આ સંસારમાંથી મુક્તિ-અંધનમાંથી છુટકારા થવાના નથી, તેની મને પૂરી ખાત્રી છે. વળી જેમ મેઘ-વરસાદ જોઈને મયૂર આનંદિત થઈને નૃત્ય કરવા લાગે છે, કેકારવ કરે છે તેમ હું પણ આપને જોઈને મનમાં શુલ લાવને ધારણ કરીને હર્ષથી નૃત્ય કરૂં છું. (નાચું છું.) ૧૦૧ શું કર્મ કેરા દાષ આ? અથવા શું મારા દાષ છે? શું ભવ્યતા નહિ માહરા ? હતકાલના શું દાષ છે? અથવા શું મારા દેષ છે? અથવા શું મારા ભિક્તિ નિશ્વલ આપમાં પ્રગઢી નથી? જેથી પરમપદ માગતાં પણ દાસને દેતા નથી. ૧૦૨

અર્થ:—હે પ્રભુ પરમ પદ જે માેક્ષ તે માગવા છતાં પણ આપના સેવકને તે આપતા નથી તાે તેમાં શું મારા કર્મના વાંક છે? અથવા મારા પાતાનાજ વાંક છે? અથવા શું મ્હારામાં ભવ્યત્ત્વપણું નથી? અથવા તાે આ પાંચમા

૧. માેક્ષ જવાને યાગ્ય જીવ તે ભવ્ય અને માેક્ષે જવાની યાગ્યતા તે ભવ્યતા. હું ભવ્ય છું કે નહિ એવો પ્રશ્ન જેના મનમાં

આરારૂપી પતિતકાલના હાય છે ? અથવા આપને વિષે મારી દઢ લક્તિ પ્રગટ થઈ નથી ? કે મારી લક્તિમાં કાંઈ ખામી છે ? ૧૦૨

હું સ્પષ્ટ બાેલું તુજ કને છે આપનું શરણું મને, આ લાેક માંહે સ્વપ્નમાં પણ ચાહતાે નવિ અન્યને; હે નાથ! મારા પ્રાણના મુજ માત તાત ખરા તમે, મુજ સત્ય જીવિત બાંધુ ગુરૂ સામી વલી સાચા તમે. ૧૦૩

અર્થ:—હું આપની આગળ સ્પષ્ટ-પ્રગટ રીતે કહું છું કે મને આપનું જ શરણ છે. આપ સિવાય મારે કાઇ આશ્ર-યસ્થાન (આશરા) નથી. આ સંસારમાં રહેલા હું સ્વપ્ને પણ અન્ય દેવને ઈચ્છતા નથી (કારણ કે તમેજ સાચા દેવ છેા—વીતરાગ છા અને બીજાઓ તા નામનાજ દેવ છે એવી મારી સંપૂર્ણ ખાતરી છે.) હે નાથ! મારા તમેજ ખરા માતા અને પિતા છા. (જેમ માતા-પિતા પુત્રના રક્ષક છે તેમ તમેજ મારા રક્ષક હાવાથી માબાપ છા) મારા સાચા જીવનબંધુ—લાઇ પણ તમેજ છા કારણ કે લાઇની જેમ દુ:ખમાં સહાય કરનાર આપજ છા. સત્ય ધર્મને દેખાડા છા, માટે સાચા ગુરૂ પણ તમેજ છા. વળી તમેજ મારા સ્વામી પણ છો (કારણ કે આપ મારૂં પાલન કરા છા.) ૧૦૩

તરછોડશા જો આપ તો હાેશે ગતિ શા માહરી, થલ માંહિ જે ગતિ માછલાની હાલ તે ગતિ માહરી;

ઉત્પન્ન થાય તે ભવ્ય જાણવા. એમ શ્રી આચારાંગ સૂત્રની ડીકામાં પૂજ્યશ્રી શીલાંકાચાર્યે<sup>૧</sup> કહ્યું છે.

## મેં સત્ય અનુભવથી કર્યું છે થીર મનને આપમાં, સર્વજ્ઞ પ્રભુજ તેહ સઘલું આપની છે જાણમાં. ૧૦૪

અર્થ:—હે પ્રભુ! જે આપ મારા તિરસ્કાર કરશા તો મારી દશા કેવી થશે? જેમ કાેઈ માછલાને પાણીમાંથી કાઢીને થલ-જમીન ઉપર મૂકે અને જેમ તે પાણી વિના તરફડ્યા કરે છે તેવી મારી પણ અવસ્થા થશે. કારણ કે મેં સાચા અનુભવથી સારી રીતે પરીક્ષા કરવા વહે મારા મનને આપના વિષેજ સ્થિર કર્યું છે. આ અધી વાત તમારા જાણવામાં પણ સારી રીતે છે. કારણ કે હે પ્રભુ! તમે તો સર્વજ્ઞ છેા (કેવલજ્ઞાન વહે સર્વ જાણનાર છા) તા મારા પરિણામ તો જાણાજ એમાં નવાઇ શી? ૧૦૪.

તુમ ભાનુ સરખાભુવનમાંહિ કમલસમ મન માહરૂં; તુજ બિંબ આજ નિહાલતાં ઝઠચિત્ત વિકસે માહરૂં; જીવા અનંતા તુમ અચાવા કિમ મને ન અચાવશા, કેવી દયા આ આપની જાણું ન આપ જણાવશા. ૧૦૫

અર્થ:—હે પ્રભુ! તમા પૃથ્વીને વિષે સૂર્ય સમાન છે અને મારૂં મન કમલ સરખું છે. કારણ કે તમારી પ્રતિ-માના દર્શન કરતાં મારૂં મન તરતજ પ્રકુદ્ધિત થાય છે—આનં દી ખને છે. હે સ્વામી! તમે અનં તા જીવાને ખચાવા છે તો મને એકને શું નહિ ખચાવા. આ આપની કેવા પ્રકારની દયા કહેવાય તે હું જાણી શકતા નથી તા આપ તે જાણાવશા. ૧૦૫. ધન ભાગ્યુ મહારા આજ પાવન સંપજ્યા મુજ આતમા, દરિસણે આનંદ હાવે અસંખ્યેય પ્રદેશમાં; સંસ્કાર ઉચ્ચ વધારનારૂં ભાવપ્રભુ દેખાડશે, પ્રભુ આપનું દર્શન અમાેલું મુક્તિ ઠાણ પમાડશે. ૧૦૬

અર્થ:—આપનાં દર્શન થયાં તેથી મારૂં અહેલાગ્ય હું માનું છું. વળી આજ મારા આતમા પવિત્ર બન્યા છે. તેમજ આપના દર્શન કરવાથી મારા અસંખ્યાતા પ્રદેશામાં આનંદ થયા છે. ઉંચ સંસ્કાર વધારનારૂં એવું આપનું દર્શન ભાવપ્રભુને એળખાવનારૂં થશે. તથા અમૂલ્ય આપનું દર્શન મને માક્ષસ્થાનની જરૂર પ્રાપ્તિ કરાવશે. ૧૦૬.

૧ એક જીવના અસંખ્યાત પ્રદેશા હાય છે. દરેક જીવના પ્રદેશાની સંખ્યા અસંખ્યાતી છે. અને તે અસંખ્યાતુ દરેકને સરખું છે. ચૌદ રાજલાક (લાકાકાશ)ના પ્રદેશા જે અસંખ્યાતે છે તેટલાજ અસંખ્યાતે એક જીવના પ્રદેશા છે.

र लावप्रलु—साक्षात् तीर्थं इर ते लावप्रलु ज्याष्ट्रा. प्रलुना ४ निक्षेपा च्या प्रमाणे—१ नाम प्रलु એटले प्रलु એवुं नाम. र स्थापना प्रलु એटले प्रलुनी प्रतिमा. इ. इत्यप्रलु એटले प्रलुना छवे। के तीर्थं इर थवाना छे वगेरे. ४ लावप्रलु એटले साक्षातं समासरणमां जिराजमान तीर्थं इर लगवान प्रलुनी स्थापना लावं प्रलुने ओणपावनारी छे. च्या जाजत लुओ। साक्षिपांड वैत्यवं इन लाजना—उवणजिणा पुण जिणिद्पिडमा- आ ॥ द्विजाण जिणजीवा—मावजिणा समन्नसरणत्था ॥ १ ॥

જિમ આમ્રકેરી મંજરીને જોઇ કાયલ કલસ્વરે, ટહુકા કરે બહુ હાંશથી સુણનારને ખુશી કરે; તિમ હર્ષદાતા નાથ! નેહે વદન તારૂ દેખતાં, જે મૂર્ખ તે પણ શીખતાે ક્ષણ વારમાંહે બાલતા. ૧૦૭

અર્થ:—જેવી રીતે આંબાની મંજરી-મહારના ગુમ્છા-ઓને જોઇને કોયલ પક્ષી મધુર સ્વરથી હર્ષ પૂર્વક ટહુકા કરે છે એટલે ટૂહુ ટૂહુ એ પ્રમાણે મીઠા સ્વરે ગાય છે અને સાંભળનારને ખુશી કરે છે, તેવી રીતે હર્ષને પમાડનારા હૈ નાથ! તમારૂં મુખ કમલ સ્નેહપૂર્વક જોતાં જે મૂર્ખ હોય તે પણ ક્ષણ માત્રમાં બાલતા શીખી જાય છે. ૧૦૭.

કંઇ આવડે ના બાલતા આને વિચારી ઇમ મને, તરછાડશા ના નાથ! મારા આશરા કેના મને; નવ અંક સરખા સંત માટા ભેદ ભાવ તજે સદા, નમનાર નરને નેહથી નિરખે હરે તસ આપદા. ૧૦૮

અર્થ:—આને કાંઇ બાલતાં આવડતું નથી એવું વિચારી હૈ દયાળુ પ્રભુ! મને તરછાડશા નહિ—મારી અવગણના કરશા નહિ. કારણ કે હૈ નાથ! તમારા સિવાય મને બીજા કોના આધાર છે? વળી સજ્જન પુરૂષા તા નવના અંક જેવા

<sup>ુ</sup> નવના આંકના ઘડીએ એવા છે કે ગુણાકાર કર્યા પછી આવેલા તેના આંકડાના સરવાળા નવના નવ આવે છે. જેમ કે-નવધ્ એકુ નવ ૯, એટલે ૯,નવે દુ અઢાર ૧૮,૧+૮=૯. નવે તરી સત્તાવિસ ૨૭,૨+૭=૯,નવે ચાક છતરી ૩૬, ૩+૬≖૯, નવે પાંચ પીસ્તાલી ક્રે જેપ,

હાય છે. કારણુક તેઓ હંમશાં ભેદ ભાવ-આ પાતાના અને આ પારકા એવા ભેદ ભાવ (જાદાઈ) રાખતા નથી. તેમજ સજ્જન પુરૂષ નમનાર મનુષ્યને સ્નેહદષ્ટિથી જાએ છે. અને તેની આપત્તિને હરણ કરે છે, હે પ્રભા! આપ પણ તેવાજ છા. માટે સેવકને સ્નેહથી નિહાળી સુખી બનાવા. ૧૦૮. કાલું વદે અછતું વદે શિશુ આલજલ વચન કહે, તા પણ પિતા તે સાંભળીને હર્ષને શુંના લહે ?

તા પણ પિતા તે સાંભળીને હર્ષને શું ના લહે ? તેવીજ રીતે આપના આ ભક્ત પણ જિમ તિમ કહે; તા પણ કહેા ન પમાડતા મુદ્દ આપને આ અવસરે. ૧૦૯

અર્થ: —જેમ બાલક કાલી કાલી વાણી બાલે, અછતુ-ન હાય તે બાલે, જેમ તેમ વચન કહે તે છતાં પણ તેવાં વચન સાંભળીને શું પિતા હર્ષ પામતા નથી? અથવા પામે છેજ. તેવીજ રીતે બાળક સમાન આપના આ ભક્ત પણ પિતા સમાન આપની આગળ જેમ તેમ—જેવાં તેવાં વચન બાલે, તાપણ આ પ્રસંગે તે આપને શું આનંદ પમાડતા નથી? તે કહેા. ૧૦૯.

## જિમ ભુંડ અશુચિ સ્થાનકે દોડેજ નિજ અભ્યાસથી, ચલચિત્ત દોડે તિમ વિષયમાં ભૂરિ ભવ અભ્યાસથી;

૪+૫=૯, નવે છક ચાપન ૫૪, ૫+૪=૯, નવે સતે ત્રેસઠ ૬૩, ૬+૩=૯. નવે અઠે મોતેર ૭૨, ૭+૨=૯, નવે નવે એકાસી ૮૧, ૪+૧=૯. દશે નવે નેવુ ૯૦, ૯+૦=૯. એ પ્રમાણે નવના આંક એવા છે કે તે પાતાની સંખ્યામાં આજાવત્તાપણું (વધારા ઘટાડા શ્રુવા રૂપ 'બેદ') કરતા નથી, જાતાં નિવારં તાય પણ દરરાજ દાડી જાય છે, તેને તમે અડકાવજો દીલડું અપાર દુભાય છે. ૧૧૦

અર્થ:—જેમ લુંડ-ડુક્કર ગમે તેવા સારા સ્થાનમાં રાખ્યું હોય તે છતાં પ્રથમના અભ્યાસથી—ટેવ પડી જવાથી અપવિત્ર સ્થાન (વિષ્ટાદિ) તરફ દોંડે છે. તેવી રીતે મારૂં ચંચળ મન પણ ભૂરિ-ઘણા—અનાદિકાળના સંસારમાં રખડતાં વિષયાદિ સેવનના અભ્યાસથી અશુચિ સમાન વિષયાદિ તરફ દોંડે છે. વિષયાદિની વાસનાઓમાં લલચાય છે. વિષયાદિ તરફ જતાં રાેકવાને પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ હંમેશાં તે તરફ લલચાયા કરે છે. કૃપા કરીને મારા મનને તે વિષયા તરફ જતાં રાેકજો. કારણ કે મારૂં મન તેવી પ્રવૃત્તિથી પાછું હઠતું નથી. જેથી ઘણા તીવ્ર દુ:ખા અનુભવે છે. માટેજ અકળાય છે. ૧૧૦.

આ ભક્ત શીર આણા નધારે આ વિકલ્પશું આપને? જેથી વિનયથી બાલતાં પણ દેા નહિ ઉત્તર મને; સેવક બન્યા હું આપના તિણ ઉચ્ચ કાેટોએ ચઢયાે, તાેયે હૃદયના શત્રુઓનાે જીલ્મ હજી પણ ના ટળ્યાે. ૧૧૧

અર્થ:—આ લક્ત આજ્ઞાનું પાલન કરતો નથી એવો વિચાર શું આપને આવે છે? જે કારણ માટે વિનયપૂર્વક બાલવા છતાં પણ મને જવાબ આપતા નથી. વળી આપનો સેવક બનવાથી હું ઉંચ દશાએ પહોંચ્યા, તે છતાં મારા હુદયના શત્રુઓ જે રાગ, દ્વેષ, વિષયો વગેરે તેમના જીલમ હજુ સુધી દ્વર થયા નથી એટલે હજુ સુધી હું રાગ–દેષ વગેરે જે ભાવશત્રુએા મને દુ:ખ આપનારા છે તેમને એાછા કરી શકયા નથી. ખાત્રી છે કે–આપની કૃપાથી તેશત્રુએાને હરાવીશ. ૧૧૧.

જો આપ સર્વ નમેલ જનને શૂરવીર અનાવતા, તા ખલસમા ઉપસર્ગ સિવ કિમ પૂંક મુજના છાડતા; પીડે મને ચારે કષાયા તેહથી હું તુજ કને, આવી ઉભાે જ્ઞાની છતાં પણ નાથ! કિમ ન જીઓ મને. ૧૧૨

અર્થ:—હે પ્રભુ! તમને નમસ્કાર કરનાર સર્વ જનાને તમે શરવીર—બળવાન બનાવા છા તો પછી ખલ સમા–દુષ્ટ જનની સરખા આ સર્વ ઉપસર્ગા મારી પૂંઠ કેમ છાડતા નથી. એટલે મારા કેડા કેમ મૂકતા નથી. તથા કોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચારે કષાયા મને પીડા કરી રહ્યા છે. એટલે ચારે કષાયામાં હું લપટાએલા છું. તેથી હું તમારી પાસે આવીને ઉભા છું—તમારે શરણું આવેલા છું. તે સઘળું હે નાથ! તમે જ્ઞાની હાવાથી જાણા છા છતાં મને કેમ જોતા નથી? ૧૧૨.

વર ગંધહસ્તી જેહવા શ્રુતબાેધ ચક્ષુ દાયકા, વર ધર્મચક્રી આપ મારા સર્વ સંકેટ પાયકા; પુરૂષાત્તમ પ્રભુ આપ વળી પુંડરીકજેવા આપ છા, પુરૂષસિંહ સમા તમે જિનરાજ જગદાધાર છા. ૧૧૩ અર્થ:—હે પ્રભુ! તમા ઉત્તમ ગંધહસ્તી સમાન છે. વળી શ્રુતએાધ-સમ્યક્શન-શ્રુતજ્ઞાનરૂપી ચક્ષુ આપનાર છે. ઉત્તમ રધર્મચક્રને ધારણ કરનારા તેમજ સર્વ સંકટા-માંથી મારા પાયક-રક્ષણ કરનારા છે. હે પ્રભુ! આપ પુરુષામાં ઉત્તમ છે. તેમજ પુંડરીક કમલ સમાન છે. વળી પુરુષામાં સિંહ સમાન હે જિનેશ્વર! આજગતના પ્રાણીઓને તમારા આધાર છે. ૧૧૩.

શત્રુ તણા પંઝા વિષે સપડાયલા આ દાસને, છાડાવવામાં છા સમર્થ સદા તમે આવા ક્ષણે; ના ધ્યાન આપા હે દયાલુ ! ઉચિત તે શું આપને ? સાચું કહું છું એમ કરવું ખચિત અઘટિત આપને. ૧૧૪

૧ ગંધહસ્તી—જેમ ગંધહસ્તીની ગંધથી બીજા હાથીએા દૂર ભાગી જાય છે તેમ આપની આગળથી ઉપદ્રવ અને કમેંરૂપી મદાન્મત્ત હાથીઓ નાશી ગયા છે માટે આપ ગંધહસ્તી સમાન છેા.

ર જેમ ચક્રવર્તી ચક્રરત્ન વહે ચારે દિશાઓમાં જય મેળવે છે. તેમ પ્રભુએ દાનાદિક ચાર પ્રકારના ધર્મના ઉપદેશ વહે જગતના જીવોને વશ કર્યા છે માટે પ્રભુને ધર્મચક્રવર્તી કહ્યા છે. આ બાબતના શ્રી ભગવતી–સમવાયાંગ–આવશ્યકસૂત્રાદિ પ્રંથામાં સારા વિસ્તાર કર્યા છે.

<sup>3.</sup> પુંડરીક કમળ—જેમ કમળ કાદવ તથા જલમાંથી અનુક્રમે ઉત્પન્ન થયું અને વધ્યુ છે, છતાં તે કાદવ અને જળથી અહ્ય-અલિપ્ત રહે.છે, તેમ પ્રભુ પણ સંસારરૂપી કાદવમાંથી ઉત્પન્ન થઇને અને ભાગરૂપી પાણી વડે વૃદ્ધિ પામ્યા છતા તે (એઉ)નાથી અલિપ્ત રહે છે. માટે પ્રભુદેવતે પુંડરીક કમલ જેવા કહ્યા છે.

અર્થ:—કર્મરૂપી શત્રુઓના પંજામાં સપડાએલા એવા આ તમારા સેવકને આ સમયે તેના સપાટામાંથી મૂકાવવાને તમા હંમેશાં શક્તિમાન (સમર્થ) છેા. માટે હે પ્રભુ! આ વખતે તમા મારા તરફ લક્ષ આપતા નથી તે શું આપને યોગ્ય છે? હું ખરેખર સત્ય કહું છું કે આવું (મારા તરફ દુઈ ફ્ર્ય રાખવું) તે આપ જેવાને ખરેખર વ્યાજળી નથી. ૧૧૪.

સંસાર સાગરને તરેલા પૂજ્ય પ્રભુજી આપને, જેતાં ભવે વસવા રતિ જરી ના રહે આ દાસને; પણુ શું કરૂં ? આ ધાર આંતર શત્રુએા કનડે મને, તે જીલ્મજે અઠકાવશાતો નાથ!આવીશ તુજ કને. ૧૧૫

અર્થ:—હે પ્રલુછ! સંસારરૂપી મહાસાગરમાંથી તરી ગંભેલા સિદ્ધસ્વરૂપી, કર્મરહિત એવા આપને જોઇને આ આપના દાસને આ સંસારમાં રહેવા જરા પણ પ્રીતિ નથી. પરંતુ લાચાર છું કે મારાથી સંસારને છોડવાનું કાંઇ થઇ શકતું નથી. કારણુ કે આ લયંકર અંદરના દુશ્મના—રાગ દ્વેષાદિ કષાયા તથા વિષયાદિક મને સતાવી રહ્યા છે. માટે હે નાથ! એ અંદરના શત્રુઓના જીલમને જો અટકાવશા તો હું તમારી પાસે આવીશ. (એટલે જો મારા રાગ દ્વેષાદિ કષાય નાશ પામે તો મારી પણુ આપના સરખી સ્થિતિ શાય અથવા મને પણુ મોક્ષ પ્રાપ્તિ થાય.) ૧૧૫.

હે ધીર ! ભવ આધીન તારે તેમ ભવના પાર જે, તેહ પણ આધીન તારે તારવામાં ઢીલ જે; તે કિમ ? તમારા દાસને તાર્યા વિના છુટકા નથી, જિમતિમ કરા પણ આપને હું છાેડવાના કદી નથી. ૧**૧૬** 

અર્થ:—હે ધૈર્યવાન્ પ્રભુ! જેમ ભારેકર્મી એવા અમને આ સંસારમાં રાખવાનું તમારા હાથમાં છે તેમ આ ભવથી પાર ઉતારવાનું પણ તમારા હાથમાં છે, તા મને આ સંસારમાંથી તારવામાં આપ ઢીલ કેમ કરા છા? આ (તમારા) ભક્તજનને તાર્યા વિના છુટકાજ નથી. માટે આપ ગમે તેમ કરા પણ હું તમને કદાપિ છાડવાના નથી એ નક્કી જાણવું. ૧૧૬.

માટે કરા ઉદ્ધાર મારા ઢીલ પ્રભુજી ના કરા, કરણા કરા વિનયે કરેલી વિનંતિ મુજ સાંભલા; સંતા સુખડની જેહવા જે આપતા નિજ વસ્તુને, માટાઇ દેવામાં સદા તે જાણમાં છે આપને. ૧૧૭

અર્થ:—તેથી હે પ્રભુ! મારા આ સંસારમાંથી ઉદ્ધાર કરો. આ બાબતમાં ઢીલ કરો નહિ. મારા ઉપર દયા લાવીને વિનયપૂર્વક નમ્રતાથી કરેલી આ મારી વિનતિ—અરજ સાંભ-ળીને ધ્યાનમાં લાે. સત્પુર્ધા જરૂર સુખડ—ચન્દનના ઝાડની જેવા હાેય છે. (સુખડને કાપા, બાળા અગર ઘસા તાપણ તે છેદનાર જીવાને પણ પાતામાં રહેલી સુગન્ધ આપે છે) જેથી ઉત્તમ પુર્ધા પાતાની પાસેની વસ્તુને આપનારા હાેય છે. કારણ કે દેવામાંજ હંમેશાં માટાઇ રહેલી છે તે તેા આપના જાણવામાં છેજ (કારણ કે આપ તેા સર્વરૂ છેા.)૧૧૭.

કરૂણા નહિ પ્રભુ આપની તેથી લહીને દીનતા, હું જન્મ મરણ કરૂં ઘણા સંસારમાં નહિ થીરતા; ભૂલ્યા ભમ્યા પ્હેલાં પ્રભુતુજ બિંબ આજ નિહાલતા, હદયાર આનંદી બન્યા ખાટા વિભાગા દૂર જતાં. ૧૧૮

અર્થ:—હે પ્રભુ! હજા સુધી આપની મારા પ્રત્યે કૃપાદષ્ટિ નથી તેથી દીનતા–ગરીબાઇ ધારણ કરીને હું ઘણા જન્મ મરણ કરૂં છું અને આ સંસારમાં મને કાેઈ ઠેકાણે સ્થિરતાની પાપ્તિ નથી. આપના દર્શન થયા પ્હેલાં અત્યાર સુધી હું ભૂલમાં ભમ્યા. પરંતુ આજે તમારા બિંબને–પ્રતિમાને જોઇને અત્યંત આનંદિત થયા છું. કારણ કે મારા વિભાવારે દૂર થયા છે. ૧૧૮.

૧. સ્થિરતા—સંસારમાં જીવને કાઇ ઠેકાણે નિરંતર સ્થિરતા છેજ નહિ. કારણ કે વધારેમાં વધારે આયુષ્ય ૩૩ સાગરાપમ હાય છે. તે પણ પૂરૂં થઇ જાય છે અને ખીજે જન્મ લેવા પડે છે. તેમજ જ્યાં સુધી યાગ રહેલા છે, ત્યાં સુધી આતમપ્રદેશાનું કંપનપણું હાવાથી સ્થિરતા નથી. માટે ખરી સ્થિરતા અયાગી થાય ત્યારે એટલે માક્ષમાં સિદ્ધશિલા ઉપર જીવ પહેાંચે ત્યારે સ્થાન નહિ બદલવારૂપ તેમજ આત્મ પ્રદેશાની સ્થિરતારૂપ એમ બંને પ્રકારની સ્થિરતાની પ્રાપ્તિ થાય છે. પ્રભુનું પૂજન–દર્શન ભક્તિ વગેરે તેવી સ્થિતિ જરૂર પમાડે.

૧. વિભાવા-આત્માથી પર વસ્તુઓ તે વિભાવ કહેવાય. તેવા

તુજ પૂર્ણતા સ્વાભાવિકી અસ્ત્રત્ને કાંતિ ત્રભા સમી; મુજ પૂર્ણતા પરભાવની માગ્યાં ઘરેણાંના સમી, એવું વિચારી ચિત્તમારૂં થીર અન્યું તુજ બિંબમાં, નિર્મલ સ્વરૂપે શાભતા પ્રભુ તાહરી ન અજાણમાં. ૧૧૯

અર્થ:—હે વીતરાગ દેવ! શ્રેષ્ઠ જાતિવંત રત્નની કાન્તિના તેજ જેવી તમારી પૂર્ણતા (જ્ઞાનાદિક સ્વશૃણા સ પૂર્ણ સ્વરૂપે પ્રકટ થાય ) તે સ્વાભાવિક છે. તે કાેઇનાથી લઈ શકાય તેવી નથી. પરંતુ મારી પૂર્ણતા (મેં માની લીધેલી પૂર્ણતા) પરભાવની હાવાથી માગી લાવેલાં ઘરેણાં સરખી છે. (જેમ માગી લાવીને પહેરેલાં ઘરેણાં વડે કાેઇ પાતાને પૈસાદાર માને તા તે ધનવાન (પૈસાદાર) પણું દુંક સમયનુંજ છે, કારણ કે ઘરેણાં ઉતારી પાછા માલીકને આપવા પડવાના છે. તેમ મેં પરભાવ એટલે આત્માથી જુદા જે શરીર ધન કુટુંબ, રાગાદિક તે પાૈદ્ગલિક વસ્તુઓને મારી માનીને પૂર્ણતા કલ્પેલી છે તે તો અસ્થિર અથવા ચંચળ છે. કારણ કે તે તો નાશવંત છે. અથવા મારે તેમને અહીં-આંજ મૂકીને આયુષ્ય પૂર્ણ થયે ખીજે જવાનું છે. તે મારી સાથે આવનાર નથી. માટે મારી પૂર્ણતા ખરી પૂર્ણતા નથી) આ પ્રમાણે મને યથાર્થ–સત્ય વિચાર આવ્યા હાવાથી અથવા આત્મસ્વરૂપ જાષ્ટ્રં હોવાથી મારૂં ચિત્ત તમારા બિખને વિષે

શરીર, સ્ત્રી, પુત્ર, ઘર, દાેલત વગેરે વિષે સમજી લવ્ય છવાંએ મમતા ન રાખવી.

स्थिर थर्यु छे. तभारी लिक्तिमां आसक्त थर्यु छे. आ वात कर्भभविथी रिह्नि थय्येक्षा है।वाथी निर्भक्ष स्व३५मां विराज-भान है प्रसु! आपनी जाबु अहार नथीज. आ आअत जुय्ये। साक्षिपाठ-ज्ञानसारमां-पूर्णता या परोपाधे:-सा याचितक-मंडनम् ॥ या तु स्वाभाविको सैव-जात्यरत्नविभा निभा ॥ १॥ ११६.

આનંદના દેનાર પ્રભુ દેખાડેજો શિવપંથને, આ મૂર્ખને સમજાવજો નેહે ઉચિત સત્યાર્થને; સંસારના વિસ્તારને વિણસાવનારા આપ છેો, ત્રણ લાેકમાં પણ મુક્રઠ જેવા તીર્ણ તારક આપ છેો. ૧૨૦

અર્થ:—હે સત્ય (વાસ્તિવિક) આનંદના આપનાર પ્રભુ! મને કલ્યાણ માર્ગ જે માેક્ષપંથ તે અતલાવજો. અને સ્નેહપૂર્વક પદાર્થોના યાગ્ય સત્ય અર્થ મને મૂર્ખને સમજાવજો. વળી આપ સંસારના વિસ્તાર-વૃદ્ધિ તેને વિણુસાવનારા—નાશ કરનારા છા. અને સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાલ સ્વરૂપ ત્રણ લાકને વિષે તમે મુગટ સમાન એટલે શ્રેષ્ઠ છા. તેમજ આપ સંસારથી તરેલા અને બીજાના તારક છા. એટલે સંસાર સમુદ્ર તર્યા હાવાથી તીર્ણ છા. તથા ભવ્ય જવાને તારતા હાવાથી તારક પણ છા. ૧૨૦.

ભવ સાગરે ૨ખડી રહેલા જીવને હાેડી સમા, વળી સાર્થવાહ સમા તમે સંસારરૂપ કાંતારમાં; અનન્ત પૂર્ણાનન્દ પૂરે પૂર્ણ નિર્વાણે રહ્યા, પ્રત્યક્ષનિરખું ભક્તિથી હું આપને મુજ દીલવસ્યા. ૧૨૧ અર્થ:—હે પ્રભુ! ભવ સમુદ્રમાં ડૂખતા છવાને ખચા-વનાર હાવાથી તમે વહાણ સમાન છો. (જે પાતે તરે છે અને બીજાને પણ તારે છે) વળી સંસારરૂપી કાંતાર-જંગ-લમાં ભૂલા પડેલા જવાને સત્ય માર્ગે ચઢાવનારા હાવાથી તમા સાર્થવાહ-સાર્થપતિ સમાન છો. અને અનન્ત અને સંપૂર્ણ યથાર્થ આનંદના પૂરથી–સમૂહથી પૂર્ણ–ભરેલા નિર્વાણમાં–માક્ષસ્થાન (મુક્તિ)માં તમે રહેલા છો, તો પણ ભક્તિવડે કરીને હું આપને મારા મનમાં રહેલા પ્રત્યક્ષ– સાક્ષાત્ જેઉં છું. ૧૨૧.

તુજ બિંખ જેતાં દીલ હરખે એજ સાચી ભવ્યતા, ક્રોધ દાવાનલ શમાવું ભાવ નિર્મલ પ્રકટતા; કરૂણા સુધાકર માહરા ચિત્તે ન આવાે જ્યાં સુધી, આ પાપ પુંજો કનડગત બહુવાર કરતા ત્યાં સુધી. ૧૨૨

અર્થ:—હે જિનરાજ! આપની પ્રતિમાના દર્શન કરવાથી દીલ હરખે ને મન પ્રસન્ન થાય તેજ સાચી-સત્ય ભવ્યતા—માફે જવાની ચાગ્યતા (નીશાની) જાણવી. આપને જોતાં નિર્મલ ભાવ પ્રકટ થવાથી કોધરૂપી દાવાનલ–વનનો અગ્નિ શાન્ત પહે છે. માટે હે કૃપારૂપી અમૃતની ખાણ જેવા

૧ અનન્ત—આ શ્રી સિહલગવંતના સુખના નાહ નથી માટે અનન્ત. આવેલું કાઇવાર જવાનું નથી.

ર સંપૂર્ણ—પ્રભુએ વિભાવ દશાના પૂરેપૂરા નાશ કરેલા હાવાથી પૂરેપૂરા પ્રગટ થએલા છે–માટે તે આનંદ સંપૂર્ણ કહેવાય.

હે પ્રભુ! જ્યાં સુધી આપ મારા ચિત્તમાં આવે৷ નહિ ત્યાં સુધી આ પાપના પુંજો–સમૂહાે મને ઘણીવાર હેરાનગતિ કરે છે. ૧૨૨.

પ્રભુ આપ હૃદયે આવતા તેા પાપ સઘલા દૂર જતાં, સિંચી અમે શુભભાવ અમૃત શાંતિ સાચી પામતા; જેની ઉપર મીઠી નજર પ્રભુ આપની પડતી નથી, તેહ જન રાગાદિથી પીડાય ત્યાં અચરિજ નથી. ૧રઢ

અર્થ:—હે પ્રભુ! જો આપ હુદયમાં આવે! એટલે જે લબ્યજના આપનું ખરા ભાવથી સ્મરણ કરે છે તેનાં સઘળાં પાપા દ્વર થાય છે—નાશ પામે છે. તેજ પ્રમાણે ગુણ સ્મરણરૂપી અમૃત સિંગ્રીને—છાંટીને અમે સાગ્રી શાંતિને પામીએ છીએ. અમારી બાહ્ય ઉપાધિઓ નાશ પામે છે. હે પ્રભુ! જેના ઉપર આપની મીઠી નજર પડતી નથી એટલે જે મનુષ્યા આપનું બહુ માનથી ધ્યાન કરતા નથી તેઓ રાગા-દિક અભ્યન્તર શત્રુઓથી પીડા પામે તેમાં કાંઈ પણ આશ્ચર્ય નથી. ૧૨૩.

શરણું લીધાથી આપનું મન ભય વિનાનું સંપજે, ગુરૂનીજ સાચવણી થકી ભવ્યાે શિવાલયને ભજે; કરૂણા સ્વરૂપી શુભ કઠેંડા નરકકૂપ ઉપરે કર્યાે, આપેજ તેથી ભક્તજનને દુર્ગતિનાે ભય ગયાે. ૧૨૪

અર્થ:—હે જિનેશ્વર! આપનું શરણ લેવાથી મન ભય વગરનું થાય છે. ભય મનમાંથી દ્વર થાય છે. વળી તેવા અવસરે ભક્ત જેના ગુરૂ મહારાજની સાચવણી થકી એટલે સત્ય ઉપદેશરૂપી આધારવડે શિવાલય એટલે માેક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે. હે પ્રભુ! આપેજ નરકરૂપી ભયંકર કૂવાને વિષે કર્ણારૂપી સારા કઠેંડા બનાવેલા છે. તેથી કરીને ભક્ત જેનાના દુર્ગતિના એટલે નરક તિર્થંચ વગેરે અશુભ ગતિના ભય નાશ પામ્યા છે. ૧૨૪.

સંક્લેશ સવિ સંહારનારા નિર્વિ'કારી આપ છેા, સ્ત્રી હાસ્ય હેતિ અક્ષમાલા છેાડનારા આપ છેા; નિરખી વિભાવાનંદિ જીવા જે જરી ના હરખતા, તેઓ બિચારા નિજ તણા દેાષે રીખાતા રખડતા. ૧૨૫

અર્થ:—હેપ્રભુ! તમે સર્વ સંકલેશ—સાંસારિક દુ: ખાના નાશ કરનારા છેા. વળી આપ નિર્વિકારી એટલે વિકાર રહિત છેા. (કારણ કે વિકારના હેતુઓનોજ આપે નાશ કરેલે! છે.) આપે સ્ત્રીના ત્યાગ કર્યો છે કારણ કે તમારા વેદ – વિષયાભિલાષ નાશ પામ્યા છે. અને આપે હાસ્ય—હસવાના પણ ત્યાગ કર્યો છે (હાસ્ય માહનીય નામનું કર્મ કે જેના ઉદયથી હસતું આવે છે તેના પણ આપે ક્ષય કર્યો છે.) તેમજ હેતિ–શસ્ત્રને પણ આપે છાડી દીધેલ છે (કારણ કે આપને કાઇની સાથે શત્રુવટ છેજ નહિ.) વળી અક્ષમાલા–રૂદ્રાક્ષની માલાના પણ તમે ત્યાગ કર્યો છે કારણ કે તમારે કાઇના જાપ કરવાની જરૂરજ રહી નથી. આવા સ્વરૂપવાળા આપને

પણ જોઇને જે વિભાવાન દી<sup>૧</sup>–( ભવાભિન દી ) જીવા જરા પણ હર્ષ પામતા નથી તે બાપડાએ પોતાનાજ કર્મ દેશિયી સંસારમાં રીબાયા કરે છે એટલે દુ:ખી થાય છે. અને રઝત્યા કરે છે એટલે ચાર ગતિઓમાં ભમ્યા કરે છે. ૧૨૫.

તે ભરત ભૂમિ ભાગ્યશાલી જ્યાં પ્રભુ વિચર્યા તમે, ચારે ગતિના જંતુએાને શાંતિદાયક છેા તમે; ઉપજે કમલ કાદવ વિષે જિમ રજ ધરે ના લેપને, ઈમ ભવ વિષેરહેતાં છતાં પ્રભુ ના ધરા રજ લેપને. ૧૨૬

અર્થ:—હે પ્રભુ! જ્યાં આપ વિચર્યા છેં એટલે જે ભૂમિને આપે આપના ચરણુકમલની રજથી પાવન કરેલી છે તે અમારી ભારતભૂમિ પણ ભાગ્યશાળી છે. વળી તમે નરકાદિક ચારે ગતિઓના જીવોને શાંતિ આપનાર છેંં. જેમ કમલ કાદવને વિષે ઉત્પન્ન થવા છતાં અને જલથી વૃદ્ધિ પામવા છતાં તે કાદવથી અને પાણીથી જરા પણ લેપાતું નથી તેવીજ રીતે હે પ્રભુ! તમે પણ આ ભવ-સંસારને વિષે રહેલા હતા છતાં પણ તેમાં જરા પણ લેપાણા નથી—આ-સક્ત થયા નથી. ૧૨૬.

૧ જીવની ખે દશા—સ્વભાવદશા અને વિભાવદશા. સ્વભાવ જે પોતાના ત્રાનાદિક ગુણા તેને વિષે રમણ કરવું તે સ્વભાવદશા. તેમાં જેમને આનંદ છે તે સ્વભાવાનંદી જાણવા. તેમનાથી ઉલટા કે જેઓ આત્માથી પર જે પુદ્દગલાદિક એટલે શરીર ધન, કુટુંખ, મહેલ, ખગીચા સ્ત્રી વગેરમાં મમત્વ રાખનારા છે, અને તેમના સંયાગથી સુખ અને વિયાગથી દુ:ખ પામનારા તે વિભાવાનંદી જાણવા.

ઇગ કાેડિ સિંદુ લાખ કલશે આપને ન્હવરાવતા, ચાેસઠ હરિ હાેવેજ નિર્મલ એજ અચરિજ પામતા; કર્મ રૂપી પાંદડાંને છેદનારૂં વ્રત લહી, ચઊનાણ રૂપી માેન ભાવે પ્રભુ ફર્યા ભૂતલ મહી. ૧રહ

**અર્થ:—**ચાસઠ<sup>૧</sup> ઇન્દ્રો એક ક્રોડ અને સાઠ<sup>ર</sup> લાખ

૧. ૬૪ ઇન્દ્રો આ પ્રમાણે-૧૦ પ્રકારના ભુવનપતિ દેવોમાં દરેકને વિષે એ એ ઇન્દ્ર હોવાથી ભુવનપતિના ૨૦ ઇન્દ્રો, ૮ પ્રકારના વ્યન્તરને વિષે એ એ ઇન્દ્ર એટલે વ્યન્તરના ૧૬ ઇન્દ્રો, તેમજ ૮ પ્રકારના વાણવ્યન્તરને વિષે પણ એ એ ઇન્દ્રો એટલે વાણવ્યન્તરના ૧૬ ઇન્દ્રો, જ્યાતિષિમાં એક ચંદ્ર અને એક સૂર્ય એમ ૨ ઇન્દ્રો. (જો કે ચંદ્ર સૂર્ય અસંખ્યાત છે તેથી તેમના ઇન્દ્ર પણ અસંખ્યાતા થાય પણ સમાન જાતિની અપેક્ષાએ એ ગણ્યા છે) તથા વૈમાનિક દેવોમાં ૧૨ દેવલોકના મળી ૧૦ ઇન્દ્રો છે. (કારણ કે નવમા દશમા દેવલોક વચ્ચે ૧, તથા ૧૧મા ૧૨મા સ્વર્ગ વચ્ચે ૧ એક છે.) ૨૦+૧૬+૧૬+૨+૧૦=૬૪ ઇન્દ્રો છે. આ સર્વે કલ્પાપપનન કહેન્વાય. નવ પ્રવેશ કત્યા પાંચ અનુત્તરવાસી દેવતાઓ અહમિન્દ્રો છે. તેઓ પ્રભુના કલ્યાણકામાં જતા નથી. તેમના એવા આચાર છે માટે જતા નથી તેથી કલ્પાતીત કહેવાય.

ર એક ક્રોડ અને ૬૦ લાખ કળશાલિષેક આ પ્રમાણે: -રત્નના, સોનાના, રૂપાના, રત્ન-સુવર્ણના, રત્ન-રૂપાના, સુવર્ણ-રૂપાના, રત્ન-સુવર્ણના, અમ આઠ જાતના કળજો. તેમાં એક એક જાતના આઠ હજાર હોય માટે ૮૦૦૦ ને આઠે સુણતાં ૧૪૦૦૦ થાય તેટલા વહે ૨૫૦ અભિષેક કરાય માટે ૧૪૦૦૦ને×૨૫૦ વહે ગુણતાં ૧૬૦૦૦૦૦ કળશાભિષેકા જાણવા.

કળશો વહે આપને ન્હવરાવે છે અને તેઓ (ઇંદ્રો) નિર્મલ થાય છે તેજ અમને આશ્ચર્ય લાગે છે. વળી કર્મરૂપો પાંદ- ડાને નાશ કરનાર સંયમવત લઇને ચાર ર જ્ઞાની થઇને માન ભાવે -મુંગા રહીને હે પ્રભુ! અષ્યુગારપણે પૃથ્વીતલ ઉપર વિચર્યા. ૧૨૭.

નિર્મ કૃપાલુ આપ છે৷ નિર્મ થ માટા તે છતાં, છેા ઋદ્ધિવાળા નાથ મારા સાૈમ્ય તેજસ્વી છતાં; સંસારથી ભય રાખનારા આપ ધીર વડા છતાં, પૂજે ઘણાંયે દેવ પ્રેમે આપને માનવ છતાં. ૧૨૮

**અર્થ**:—હે પ્રભુ આપ નિર્મમ–મમત્વ ભાવ રહિત છો. આપને કાેઇ પ્રત્યે મારાપણું નથી. અને આપ દયાળુ

૧ અહીં વિરાધાભાસ છે. કારણ કે ન્હવરાવે છે પ્રભુને છતાં નિર્માલ થાય છે ઇન્દ્રો. ન્હાય તે નિર્માલ થવા જોઇએ, તે છતાં ઇન્દ્રો પ્રભુને ન્હવરાવતાં પ્રભુ ઉપરના ભકિત ભાવ વડે નિર્જરાવાળા થાય છે તેથી તેમના કર્મામલ નાશ પામવાથી તેઓની નિર્માળતા જાણવી.

ર તીર્થકરા મિતિગ્રાન, શ્રુતગ્રાન અને અવધિગ્રાન સાથે લઇને છેલ્લા ભવમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને જ્યારે રાજ્યાદિ છાડીને દીક્ષા ગ્રહણ કરે તે વખતેજ ચાથું મન:પર્યવ ગ્રાન ઉપજે. માટે દીક્ષા લઇ વિહાર કરતાં ચાર ગ્રાનને ધારણ કરનારા પ્રભુ કહ્યા.

<sup>3</sup> પ્રભુ દીક્ષા પાતાની મેળજ લે છે તેમને ગુરૂ હેતા નથી. માટે પ્રભુ સ્વયં જુહ કહેવાય છે. દીક્ષા લીધા પછી જ્યાં સુધી છન્ન-સ્થાવસ્થા છે અથવા કેવલજ્ઞાન ઉપજયું નથી ત્યાં સુધી પ્રભુ પ્રાયે ધાયું કરીને ઉપદેશ આપતા નથી માટે મૌની કહ્યા.

છા ( કારણ કે સંસારી જવાને સુખો થવાના ઉપદેશ આપા છા. ) વળી તમે માટા નિર્જીય-સાધુ છતાં પણ હે મારા નાથ! તમેજ ઋદ્ધિવાળા છેા. કુટું ખ દોલત, ઘર વગેરે ચન્થીએ! ( પરિગ્રહ )નાે ત્યાગ કર્યાે હોવાથી નિર્ગ્રથ એટલે સાધુ (પરિ-ગ્રહથી સર્વથા મુક્ત) છે। એટલે સંસારી વસ્તુઓની અપે-. ક્ષાએ તદ્દન નિર્ધન છે! છતાં તમેજ ઋદ્ધિવાળા છેા. કારણ કે આત્મિક સુખના દેનારા જ્ઞાનાદિક રત્નાે જે ખરી **ૠ**િદ્ધ છે તે તમારામાં સંપૂર્ણ છે. તથા તેજસ્વી છતાં તમેજ સૌમ્ય છા. ( ઘાતી કર્મોના ક્ષય કર્યો હાવાથી પ્રગટ થએલ અનંત જ્ઞાનાદિના પ્રતાપે આપનું તેજ એટલું બધું છે કે જો ભામાં-ડલ ન હાય તા સંસારી જીવા આપના તરફ જોઇ પણ શકે નહિ. તે છતાં તમા તેઓને અત્યંત શાંત જણાઓ છો. કારણ કે આપના અતિશયની અસરથી, જાતિથી-જન્મથી વૈરવાળા જીવાનાં વૈરા પણ નાશ પામે છે,અને તેઓ શાંતિને અનુભવે છે. અને આપ ધૈર્યવંતમાં શ્રેષ્ઠ છતાં આ સંસારથી ભય રાખનારા છા. વલી તમે મનુષ્ય છા તે છતાં પણ દેવ-તાઓ સુદ્ધાં તમને પૂજે છે. (એ પ્રમાણે વિરોધાભાસ જણાવતી પ્રભુની અલૌકિકતા આ ગાથામાં જણાવી છે.) ૧૨૮.

પ્રભુ હું સનાથ બન્યો હવે તુજ ચરણનો લહી આશરો, જર જમીન જોરૂં તુચ્છલાગે કાચ મણિનો આંતરા; માહે બગાડયું માહરૂં તેથી ન જાણ્યા આપને, સાચા મણિ પરખ્યા હવે હું ના થઇશ વશ માહને. ૧૨૯

અર્થ:—હે પ્રલુ! હવે મને આપના ચરણ કમલના આશ્રય મળેલા હાવાથી હું સનાથ–નાથવાળા–આશ્રયવાળા થયા છું. (અત્યાર સુધી મને સાચા દેવ મળ્યા નહોતા, પરંતુ આપને ઓળખીને મેં સાચા દેવને ઓળખ્યા છે.) તેથી જેમના ઉપર મારી અત્યંત આસક્તિ હતી તે જર-ધન-દોલત, જમીન-મહેલ, બગીચા વગેરે તથા જોર્-સ્ત્રી (જેમને હું મારૂં સર્વસ્વ માનતો તે) હવે મને તુચ્છ-અત્યંત હલકાં-કિંમત વિનાના જણાય છે. કારણ કે તમારી અને તેમની વચ્ચે કાચ અને મણુ જેટલા અંતર (ફેર) રહેલા છે એમ તેની મને ખાત્રી થઇ છે. અત્યાર સુધી હું માહમાં કસા-એલા હાવાથી આપને ખરા સ્વરૂપે ઓળખી શકયા નહોતો. પરંતુ સાચા મણુ સમાન તમને મેં સત્ય સ્વરૂપે ઓળખ્યા હાવાથી હવે હું માહને (માહના સાધનને) આધીન થવાના નથી. ૧૨૯.

પુષ્યગણના કણ સમી તુજ ચરણરજ હું માનતો, તે જસ શિરે લ્યે સ્થાન તેને માહેના ડર ભાગતો; જિમ લાહેચું બક લાહ ખેંચે ભક્તિ ખેંચે મુક્તિને, મલે ભેવાભવસાત્ત્વિકી ભક્તિ હું વીનલું આપને. ૧૩૦

અર્થ:—હે પ્રભુ! આપના ચરણ કમલની રજને હું પુષ્ય રૂપી ધાન્યના સમૂહના કણ-દાણા સરખી માનું છું. કારણ કે તે રેતીના કણીયા જેમના મસ્તકને વિષે સ્થાન પામે (પહે) તે મનુષ્યને મોહના ભય ભાગી જાય છે—જતા રહે છે. તથા જેમ લાહ્યું ખક પાતાના ગુણથી લાહાને પાતાના તરફ આકર્ષે છે તેમ સાચી ભક્તિરૂપી લાહ્યું ખક મુક્તિને પાતાના (ભક્તની) હુરફ ખેંચે છે—માંક્ષને નજક

લાવે છે. માટે મને ભવાલવ આપની સાત્વિકી ભક્તિ મળા એવી મારી આપની આગળ વિનંતિ છે. ૧૩૦.

તુજ મૂર્ત્તિદર્શનને ચહું રાેગા દવાને જિમ ચહે, તુજમાં રહાે મન માહરું મુજ આતમા એહી ચહે; થાકી જાઉ છું બાેલતાં જડબુદ્ધિ બાેલું કેટલું, કરૂણા કરીને તારજે જિનરાજ માગું એટલું. ૧૩૧

અર્થ:—જેમ રાગવાળા માણસ દવાને ઇવ્છે છે તેમ સંસારરૂપી રાગથી પીડાએલા હું તમારી મૂર્તિનાં દર્શન સ્વરૂપ દવાને ભવાભવ ઇવ્છું છું. મારા આત્માની એજ ચાહના છે કે મારૂં મન તમારે વિષે–તમારા ધ્યાનમાં લીન રહે. હું મંદ ખુદ્ધિવાળા હાવાથી બાલતાં પણ થાકી જાઉં છું. માટે હે જિનેશ્વર! હું તા ટુંકામાં એટલુંજ માશું છું કે મારા ઉપર દયા લાવીને મને આ સંસાર સમુદ્રમાંથી તારે . ૧૩૧.

એવી રીતે પૂજાનું સ્વરૂપ અને તે પ્રસંગે પ્રભુદેવની સ્તુતિ પણ વિસ્તારપૂર્વક કહીને હવે ગુરૂવંદનના સ્વરૂપના આરંભ કરે છે:—

પૂજા પછી ગુરૂવંદના પચ્ચખ્ખાણ ગુરૂ સાખે કરે, ગુરૂપદ પ્રથમ ગુરૂવંદનામાં ગુરૂસ્વરૂપ શ્રુત ઉચ્ચરે; અંગ ત્રીજીં વિવિધ ભાંગે ગુરૂ સ્વરૂપ વર્ણુન કરે, ભબ્યજન સંક્ષેપ માંહે આ પ્રમાણે દીલ ધરે. ૧૩૨ અર્થ: એમ પ્રભુની બે પ્રકારે પૂજા પૂર્ણ કરીને, ત્યાંથી (મંદિરમાંથી) નીકળીને પછી શ્રી ગુરૂ મહારાજને વંદન કરવું જોઇએ. પછી ગુરૂની સાક્ષીએ પચ્ચખાણ કરવું. ગુર્ફ વંદનમાં પ્રથમ ગુરૂપદ આવેલું છે. તેમાં ગુરૂનું સ્વરૂપ શ્રુતમાં— (સિદ્ધાન્તમાં) આ પ્રમાણે કહ્યું છે. શ્રી સ્થાનાંગ નામના ત્રીજા અંગમાં ગુરૂનું સ્વરૂપ વિવિધ પ્રકારના ઘણા ભાગોએ વર્ણવેલું છે. અને તે (હવે પછીની ગાથાઓમાં કહેવાતું) ગુરૂનું વર્ણન ભવ્યજના સંક્ષેપમાં આ પ્રમાણે હૃદયમાં ધારણ કરે-ધારી રાખે. ૧૩૨.

गुरू हेवा है।य ते हहे छे:-

મૈત્રી પ્રમુખ શુભ ભાવનાએા ચિત્તમાંહે રાખતા, સિવ જીવશાસન રસિક કરવા સર્વદા વળી ચાહતા; ઉત્તર ગુણાને જાળવીને પાંચ માેટા વ્રત ધરે, બાેલેન અવગુણ અન્યના તિમ સ્હેજ પરગુણ ઉચ્ચરે. ૧૩૩

અર્થ:—જેઓ મૈત્રી<sup>૧</sup> વગેરે સારી ભાવનાઓ પાતાના મનમાં ભાવે છે. વળી જેઓ સર્વ જવાને શાસનરસિક કરવા એટલે જૈનધર્મમાં રસ લેતા કરવાને હંમેશાં ચાહે છે–ઇ<sup>ર</sup>છા

૧ ભાવનાઓ એટલે ચિન્તવન અથવા વિચારણા વિશિષ્ટ ધર્મની અપેક્ષાએ તે ચાર છે—૧ મૈત્રી ભાવના એટલે સર્વ છવો મારા મિત્રા છે, કાઈ મારૂ દુશ્મન નથી એવી વિચારણા ૨ પ્રમાદ ભાવના—પાતાથી અધિક ગુણવ તને જોઈને મનમાં ખૂશી થવું તે. 3 કારૂણ્ય ભાવના—દુ:ખી છવાને જોઈને મનમાં દયાભાવ રાખવો તે. ૪ માધ્યસ્થ ભાવના—ધર્મહીન તથા પાપી છવાને સમજાવતાં છતાં

રાખે છે. જેઓ ઉત્તર ગુણાને વસાચવવા પૂર્વક પાંચ મહા-વતને વધારણ કરે છે અથવા પાળે છે. જે ગુરૂ બીજાના અવગુણુ બાલતા નથી. તથા બીજાના થાડા ગુણુને પણ ઉચ્ચરે છે–પ્રગટ કહી બતાવે છે. ૧૩૩.

સાદાઇ સંતાષે ધરે પર જીવને દુઃખીયા કલી, ચિત્તે ધરે જે શાકને ન કરે પ્રશંસા આપની; પથ ન્યાયના છાંડે નહિ નિજ યાગ્યતા ન અતિક્રમે, સામા કહે કડવું છતાં પણ ક્રોધથી ના ધમધમે. ૧૩૪

અર્થ: — જેઓ સંતાષ પૂર્વક સાદાઇને ધારણ કરે છે, તથા અન્ય જીવને દુ:ખીઓ જાણીને જે મનમાં શાેક ધરે છે–દીલગીર થાય છે. વળી પાેતે પાેતાનાં વખાણ કરતા નથી. ન્યાયના–નીતિના માર્ગ મૂકતા નથી, તેમજ પાેતાની યાેગ્ય-

ન માને તેા પણ તેના ઉપર ક્રોધ ન કરતાં ક્ષમા રાખવી તે. આ ચાર સિવાય બીજી અનિત્યાદિ ૧૨ ભાવનાએ તથા પાંચ મહાવતની ૨૫ ભાવનાએ પણ જાણવી.

૧ ઉત્તરગુણ—પાંચ મહાવતને વિશેષે કરી ગુણ કરનારા હૈાવાથી ઉત્તર ગુણ કહેવાય તે પિંડ વિશુદ્ધિ વગેરે જાણવા.

ર મહાવ્રત—શ્રાવકના વ્રતાની અપેક્ષાએ માટાં હાેવાથી મહા-વ્રત કહેવાય છે. તે પાંચ-૧ પ્રાણાતિપાત વિરમણવત—જીવહિ સાના સર્વથા સાગ. ર મૃષાવાદ વિરમણવત—અસત્યના સર્વથા ત્યાગ. ૩ અદત્તાદાન વિરમણવત—અદત્ત (ચાેરી)ના સર્વથા ત્યાગ. ૪ મૈથુન વિરમણવત—મૈથુનના સર્વથા ત્યાગ. ૫ પરિગ્રહ વિરમણવત—પરિગ્રહના સર્વથા ત્યાગ. તાને એાળ ગતા નથી. અને સામા માણુસ કડલું વચન કહે છતાં પણ જેઓ કોધી થઇને ધમધમતા નથી. એટલે ક્ષમા ગુણ રાખે છે. ૧૩૪.

હવે ગુરૂના યથાર્થ ગુણેા જણાવે છે:—

દાષા મઠાડે ઉષ્ણ નીર જિમ કષ્ટ કાલે પણ યથા, દાષા મઠાડે અન્યના આપત્તિ કાલે જે તથા; નિજ ગુણરમણતારંગરંજિતસ્વપર ઉપકારે રતા, સમતા સુધારસ ઝીલતા ચારે કષાયા છાડતા. ૧૩૫

અર્થ:—જેવી રીતે કષ્ટકાલે એટલે પેટમાં દુ:ખાવા થવા, તાવ વગેરે રાગાદિકના પ્રસંગે ઉનું પાણી મનુષ્યના દાષાને—રાગાને શાન્ત કરે છે, તેવી રીતે ગુરૂ પણ અન્યના— બીજાઓના સંકટ વખતના દુ:ખાના નાશ કરનારા હાય છે. વળી નિજ ગુણ આત્માના ગુણા જે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રાદિક તેને વિષે રમણતા એટલે તન્મયપણું તેના રંગરંજિત એટલે આનંદમાં આસકત છે. તેમજ જે ગુરૂ સ્વપર એટલે પાતાના તથા પરના—અન્ય જીવાના ઉપકારને વિષે રતા—આસકત છે. તથા સમતા—સમભાવ (રાગ દ્રેષની ઓછાશ) રૂપી અમૃત રસને ઝીલે છે. એટલે જેઓ શાન્ત પ્રકૃતિવાળા છે. વળી જેઓ ચાર કષાયા—ક્રોધ, માન, માયા અને લોલને તજે છે. ૧૩૫

ચાલુ પ્રસંગે ગુરૂની જરૂરીયાત જણાવે છે—

ગુણ રયણ સાયર ગુરૂ વિના ડાહ્યા છતાં નવિ ધર્મ ને, જાણે યથા છે નેત્ર તાેયે દીપ વિણ નવિ અર્થ ને, સુત નીરાેગ અનાવવા માતા દવા કડવી દીએ, હિત કાજ ભવિના ગુરૂ પ્રસંગે વેણ કડવા પણ કહે. ૧**૩૬** 

અર્થ:—જેમ માણુસને નેત્ર છે તે છતાં પણ દીવા વિના (ઉપલક્ષણથી સૂર્યના પ્રકાશ વિના પણ) અર્થને એટલે પદાર્થને જાણી શકતો નથી. તેવી રીતે માણુસ ડાદ્યો— ખુદ્ધિમાન હોય છતાં પણ જ્ઞાનાદિક અથવા ગાંભીર્યાદિક ગુણે! રખી રત્નોના સમુદ્ર ગુરૂ વિના ધર્મને યથાર્થરૂપે સમજી શકતો નથી (માટે ધર્મ સ્વરૂપ જાણુવા માટે ગુરૂ મહારાજની અવશ્ય જરૂર છે.) વળી જેમ માતા પોતાના બાળકને રાગ રહિત કરવા તેના ઉપર સ્નેહ છતાં બાળકને ન ગમે તેવી કડવી દવા પાય છે તેવી રીતે ગુરૂ મહારાજ પણ લબ્ય જીવોના હિતને માટે કડવાં વચના પણ કહે છે. ૧૩૬.

વેણ મીઠા બાેલનારા વૈદ્ય ગુરૂ મંત્રી સહી, દરદી તહ્યું ચેલા તહ્યું નૃપનું અગાડે ક્રમ અહીં; રાેગીને રચતું કહે જે વૈદ્ય તાે રાેગી મરે, શ્રદ્ધાલુને રચતું કહે ગુરૂ આત્મહિત તાે ના કરે. ૧**૩૭** 

અર્થ:—કડવાં વચન કહીશ તો સામાને ખાેડું લાગશે એવા ઇરાદાથી તે ખોટે રસ્તે જતો હાેય તે જાણવા છતાં પણ સામાને સારૂં લગાડવા માટે એકલાં મીઠાં વચન બાલ-નાર એવા વૈદ્ય, ગુરૂ તથા મંત્રી નક્કી અનુક્રમે રાેગીના, ચેલાના તથા રાજાના હિતને ખગાઉ છે–નુકશાન કરે છે. જો વૈદ્ય રાેગીને જે પસંદ આવતું હોય તે કરવાનું કહે (એટલે વૈદ્ય જાણે છે કે અમુક અમુક અપથ્ય દરદીને નહિ ખાવા યાગ્ય વસ્તુ જેના પ્રત્યે દરદીને ખાસ ભાવ છે તે જો તે વાપરશે તો તેથી તેના રાગા મટવાને અદલે વધશે તે છતાં પણ વૈદ્ય જો તેને તે વસ્તુઓનો નિષેધ ન કરે) તા તેથી આખરે રાગીનું મરણ થાય છે. જેથી વૈદ્ય દરદીના લાભને અદલે નુકસાન માટે થાય છે. તેવીજ રીતે જે મનુષ્ય ગુરૂ પ્રત્યે શ્રહ્યાવાળા છે તેને સારૂં લગાડવા માટે ગુરૂ ગમે તે કરવાને કહે અને જો તે આત્માને નુકસાનકારક માર્ગ લઇ જાય છે તેનું લાણવા છતાં તેને તે કાર્યામાંથી રાકે નહિ તા તે ગુરૂ તેનું (ભક્તનું) આત્મહિત કરી શકતા નથી. ૧૩૭.

જો ભૂપની છે ભૂલ છતાં દીવાન હાજી હા કરે, તાે હિત અગાંડે ભૂપનું શું સજ્જનાે એવું કરે ? સત્ય બીનાને જણાવે વૈદ્ય ગુરૂ મંત્રીવરા, જિમહાટહાટહિરાનહિતિમતે જનાે હિતકરખરા. ૧૩૮

અર્થ:—રાજ અમુક કાર્યમાં ભૂલ કરે છે તેવું જાણવા છતાં પ્રધાન "રાજા નારાજ થશે" એવું માનીને તેમાં હાજી હા કર્યા કરે અને તે કાર્ય કરતા રોકે નહિ તો તે રાજાના હિતને નુકસાન કરનારા થાય છે. માટે જે સજ્જન પુરૂષા હાય તેઓ શું આ પ્રમાણે કરે? અથવા નજ કરે. માટે જે ઉત્તમ વૈદ્ય, ગુરૂ અને મન્ત્રી હાય તેઓ તો (સામાને ખાટું લાગતું હાય તો પણ) સત્ય હકીકતને જણાવે છે. જેમ હાટ હાટ (દુકાને દુકાને) હીરા-ઝવેરાત હાતું નથી

તેમ હીરા સમાન હિતકારી આવા ઉત્તમ ગુરૂ પણ જયાં ત્યાં હાતા નથી. ૧૩૮.

હવે ગુરૂની ભાવ દયા અખૂટ છે, તે જણાવે છે— ભાન ભૂલી ભદ્રનું બહુ દેાડધામ કરી અરે, આ બિચારા દુર્ગતિમાં દુઃખ સહેરો બહુ ખંરા; એ કરૂણા દીલ ધરતા ગુરૂ સદા હિતકર કહે, જસ પુણ્ય પૂરા જાગતાં તે તેહવા ગુરૂને લહે. ૧૩૯

અર્થ:—લદ્ર એટલે પાતાનું હિત બૂલીને આ જવ ઘણી દાડાદાડ કરી પૌદ્દગલિક સુખના સાધનાની પાછળ આથડ્યા કરે છે. હું નહિ કહું તો એ બિચારા નરકાદિ દુર્ગતિઓમાં જઇને ખરેખર ઘણાં દુ:ખા સહન કરશે. આવા પ્રકારના દયાભાવ પાતાના હૃદયને વિષે ધારણ કરનાર ગુરૂ મહારાજ હંમાં હિતકર (જીવાને ફાયદાકારક વચન) કહે છે. માટે જે જીવાના પુષ્ય પૂર્ણ જાગતા હાય, એટલે જેમને શુલ કર્મના પ્રેપ્રા ઉદય હાય તે જીવાજ ઉપર કહ્યા તેવા ગુણવંત ઉત્તમ ગુરૂને પ્રાપ્ત કરવાને ભાગ્યશાળી થાય છે. ૧૩૯.

તાેફાન તારા આકરા ગુરૂ જોઇને કડલું કહે, તાે પણ ખીજાઇશના જરીએ પૂજ્ય મારૂં હિત ચહે; એમ મનમાં માનજે માતાપિતાથી અધિક એ, નિઃસ્વાર્થ ગુરૂ મુજ તારવાને શ્રેષ્ઠ શીખામણ દીએ. ૧૪૦

અર્થ:—હે જવ! તારા તરફથી થતા આકરા (આત્માને અહિતકારી) તાેફાના–અયાેગ્ય કાર્યા જોઇને ગુરૂ કડવાં વચન

પણ કહે તો પણ તું ગુરૂ ઉપર લગાર માત્ર પણ ખીજાઈશ નહિ–ગુસ્સો કરીશ નહિ. પરંતુ મનમાં એવું વિચારજે કે મારા પૂજ્ય ગુરૂ મહારાજ મારૂં ભલુંજ ઈ<sup>2</sup>છે છે. વળી ગુરૂ તો માબાપથી પણ અધિક છે. કારણ કે માબાપને તો સ્વાર્થ–પોતાની મતલબ છે, પરંતુ કાેઇ પ્રકારના સ્વાર્થ વિનાના ગુરૂ મહારાજ તો મને તારવાને માટે–મારા ભલાને માટે ઉત્તમ શિખામણ આપે છે. ૧૪૦.

રાેગને અનુસાર એાસડ વૈઘ આપે રાેગાને, ભૂલને અનુસાર બાેલે તાહરા ગુરૂજી તને; રાેગીના માતા પિતા દુઃખ દેણ એાસડ ઘે છતાં, અહિત કર આ વઘ છે ઇમ તે કદી શું બાેલતા ?. ૧૪૧

અર્થ:—જેમ વૈદ્ય રાગને અનુસારે દરદીને દવા આપે છે તેમ ગુરૂ મહારાજ પણ તારી જેવી ભૂલ હાય તે પ્રમાણે તને મીઠાં અગર કડવાં વચના વડે શિખામણ આપે છે. શું વૈદ્ય દુ:ખદેણ એટલે જે પીવી ન ગમે તેવી કડવી દવા આળકને આપે તો પણ રાગી આળકના મા આપ "આ વૈદ્ય અહિતકર અથવા નુકસાન કર્તા છે" એવું કદાપિ પણ બાલે છે? અથવા નથીજ બાલતાં. ૧૪૧.

આ કેમ શિવગામી અને ઈમ લાગણી જેને ઘણી, મનમાં હશે તે પૂજ્ય ગુરૂને ચાહના નહિ અર્થ ની; તે છતાં શિક્ષા દીએ કિમ? ઈમ જરૂર વિચારજે, ગુરૂ દેવના ઉપકાર માની સારગ્રાહી તું થજે. ૧૪૨ અર્થ:—હે જવ! ગુરૂ જ્યારે કડવાં વચનાથી તને શિખામણુ આપે ત્યારે તું વિચાર કરજે કે ગુરૂ મહારાજને અર્થની એટલે દ્રવ્ય વગેરેની કાઇ પણ પ્રકારની ઇચ્છા નથી તે છતાં મને કડવાં વચના વહે પણ શિખામણુ આપવાનું તેમને શું પ્રયોજન છે? એટલે ગુરૂને તો કાંઈ કાર્યસિદ્ધ કરવાનું નથી. ત્યારે ઉપદેશ શા માટે આપે છે? ગુરૂને તારા પ્રત્યે લાગણી છે કે આ જવ સંસારની ઉપાધિઓથી સંપૂર્ણ રીતે છૂટીને કચારે શિવગામી–માશે જનારા ખને? આવી લાગણી હોવાથી ઉપદેશ આપે છે. માટે ગુરૂ મહારાજના ઉપકાર માનીને સારને ગ્રહણ કરનારા તું થજે. ૧૪૨.

હવે ગ્રંથકાર શ્રી ગુરૂ મહારાજના વચનના પ્રભાવ જણાવે છે:—

હીરા શરાણ ઘસાયેલા નૃપ મુકુટમાંહિ જડાય છે, ગુરૂ વેણ કડવા સાંખનારા ભવ્ય પૂજનિક થાય છે; નાણુ ગુણ અતિશય વધારે ચરણ થીરતા આદરે, દુર્મતિને દૂર કરે ને ચિત્તને નિર્મલ કરે. ૧૪૩

અર્થ:—જેવી રીતે શરાષ્ટ્ર ઉપર ઘસાઇને-કષ્ટ સહન કરીને તેજસ્વી અનેલા હીરા રાજાના મુગટમાં જડાય છે– ઉચ્ચ સ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે. તેવીજ રીતે ગુરૂનાં કડવાં લાગે તેવાં છતાં પષ્ટ્ર હિતકારી વચનાને સહન કરનારા ભવ્ય જેના લાકામાં પૂજવા ચાગ્ય અને છે. કારષ્ટ્ર કે ગુરૂનાં વચના પ્રમાણે વર્તનાર ભવ્ય જેવા જ્ઞાન ગુષ્યુમાં ઘણા વધારા કરે છે. ચારિત્રમાં સ્થીરતા પામે છે. ગુરૂ આજ્ઞાવતી જીવા ખરાખ બુદ્ધિને દ્વર કરે છે. તેમજ ચિત્તને નિર્મલ કરે છે–ચિત્તના પરિણામ નિર્મળ બનાવે છે. ૧૪૩.

હવે કુગુરૂના ત્યાગ અને સદ્દગુરૂની સેવા કરવાનું કહે છે:— શિષ્ય હોવે લાલચુ તિમ હોય ગુરૂ જો લાભિયા, થાય ઠેલમઠેલ નરકે બેઉની નિષ્ફલ બન્યા; બેઉ બૂડે જેમ આપડા પત્થર તણી જિમ નાવમાં, બેઠેલાના શા હાલ ? શુભ ગુરૂ આશરા ભવરાનમાં. ૧૪૪

અર્થ:—જો શિષ્ય લાલચુ હાય તેમજ ગુરૂ પણ લોભી હાય એટલે અંને દીક્ષા લેવાનું પ્રયોજન ચૂકીને પૌદ્દગલિક વાંછાઓમાં કસાએલા હાય તો અંને આત્મસિન્દિમાં નિષ્ફળ અને છે અને અંતે નરકાદિ દુર્ગતિમાં ગમન કરનારા થાય છે. એવી રીતે ગુરૂ અને શિષ્ય અંને બૂઢે છે—સંસારમાં રખક્યા કરે છે. માટેજ આવા ગુરૂને પત્થરના નાવની એટલે વહાણુની ઉપમા આપી છે. કારણુ કે પત્થરનું નાવ પાતે ખૂઢે છે અને તેમાં એઠેલાને પણુ ખૂડાઢે છે. તેથી પત્થરના વહા-ણુમાં એઠેલાના જેવી હાલત કુગુરૂની સેવા કરનારની થાય છે. માટે સુગુરૂજ ભવરાનમાં—સંસાર રૂપી અરણ્યમાં આધારભૂત છે. ૧૪૪.

ગુર લાભા ને લાલચુ ચેલા, દાનું નરકમાં ઠેલમઠેલા.

१ शास्त्रधारे ४ छुं छे ४-गीभिर्गुरूणां परुषाक्षराभिस्तिर-स्कृता यांति नरा महत्वम्॥ अलब्धशाणोत्कषणा नृपाणां, न जातु मौली मणयो विशंति॥ १॥

ઉત્તમ ગુરૂ દીપક સમા અઘ તિમિર દૂર હઠાવતા, નાણ કિરિયા મુક્તિપથને સાધતા અતલાવતા; અજ્ઞાન રૂપ તિમિરે અનેલા અધના જ્ઞાનાંજને, ખુલ્લા કરે જે નયન તેવા ગુરૂ નમીએ પ્રતિદિને. ૧૪૫

અર્થ:—ઉત્તમ ગુરૂ મહારાજ દીપક સમાન છે. કારણ કે દીપક પાતાના પ્રકાશથી અંધકારને દ્વર કરે છે તેમ ગુરૂ અન્યના અઘ એટલે પાપરૂપી તિમિર—અંધકારને દ્વર કરે છે. વળી જ્ઞાન અને કિયા એ બંને વહે પાતે માક્ષ માર્ગને સાધે છે અને અન્ય જવાને પણ માક્ષ માર્ગ ખતાવે છે. માટે જે ગુરૂ અજ્ઞાનરૂપી અન્ધકારથી આંધળા થયેલા મનુ- ધ્યાના ચક્ષુઓને જ્ઞાનરૂપી અંજન વહે કરીને (આંજને) ખુલ્લા કરે છે—દેખતા કરે છે. અથવા અજ્ઞાની જવાને જ્ઞાન રૂપી ચક્ષુની પ્રાપ્તિ કરાવે છે તેવા ગુરૂ મહારાજને હે જવ! દરરાજ નમસ્કાર કરજે. ૧૪૫.

નિજ આત્મનું હિત ચાહનારે તેજ ગુરૂને સેવવા, પાતે તરે જે શક્ત પરને તારવા જિમ હાેડીઆ; નિદેષિ પ્રભુના માર્ગમાં પાતે ચલંતા અન્યને, નિ:સ્પૃહ બનીજ ચલાવતા તું ના જઇશ કુગુરૂ કને. ૧૪૬

અથ:—પાતાના આત્માનું લહું ઇચ્છનારે તે ગુરૂની સેવા કરવી જોઇએ કે જેઓ લાકડાના વહાણુ સમાન હાેય. જેમ વહાણુ પાતે સમુદ્રને વિષે તરે છે અને તે વહાણુના આશ્રય કરનારાઓને પણ તારે છે. તેવા વહાણ સમાન જે નિર્દોષ–ખામી વિનાના–પ્રભુના માર્ગમાં પાતે ચાલે છે. એટલે પ્રભુની આજ્ઞા મુજબ ચાલનારા છે. તેમજ નિ:સ્પૃહ એટલે કાે પણ જાતની બદલો લેવાની ઈચ્છા વિનાના અનીને બીજાઓને પણ સદુપદેશ વઉં તે પ્રભુના માર્ગે ચલાવે છે. તેવા સદ્યુર્ગના આશ્રય કરવા, પરંતુ કુગુરૂની પાસે જવું નહિ. ૧૪૬.

મિ<sup>શ્</sup>યાત્વને દૂરે કરે જે શ્રુત રહસ્ય જણાવતા, કારણ સુગતિને કુગતિના પુણ્ય પાપ પ્રકટ પ્રકાશતા; આ યાગ્ય કરવા એહ બીજીં ભેદ ઈમ પરખાવતા, આદર્શ જીવનને બનાવે તેજ ગુરૂ વિણકાઈ ના. ૧૪૭

અર્થ:—જે ગુરૂ અન્યના મિશ્યાત્વને દૂર કરે છે. વળી જે શ્રુત એટલે સિદ્ધાન્તના રહસ્યને—સારને જણાવે છે—સમ-જાવે છે. તથા સદ્દગતિને મેળવવાનું કારણુ દાનાદિ પુષ્ય કાર્યો છે, અને નરકાદિ દુર્ગતિનું કારણુ હિંસાદિ પાપ કાર્યો છે એમ પ્રગટ રીતે જણાવે છે. વળી આ કાર્ય કરવા યાગ્ય છે અને આ કાર્ય કરવા યાગ્ય નથી એવી રીતે કરવા લાયક અને નહિ કરવા લાયક કાર્યના લેદની સમજણુ આપનાર છે. અને તેવા દયાળુ ગુરૂ મહારાજ લવ્ય જવાના જવનને ચાટલા જેવું ઉજ્વલ બનાવે છે. આવું ઉત્તમ કાર્ય ઘરખારી ગુરૂઓ કાઇ દિવસ કરી શકેજ નહિ. ૧૪૭.

આ જીવને નરકરૂપી ખાણુમાં પડતાં ખરૂં રક્ષણ કરનાર કાેેેેણ છે ? તે સમજાવે છે:—

માત પિતા તિમ ભાઇ નારી મિત્ર પુત્રા નાથ તે, જે ગજ સુભઢ રથ અશ્વ રાખે તેમ ચાકર વર્ગ તે; પડતાં નરક રૂપ ખાણમાં આ જીવનું રક્ષણ કરે, ઇમ કિમ બને ? ગુરૂ દેવ સાચા દુઃખથી રક્ષણ કરે. ૧૪૮

અર્થ:—જ્યારે સંકટ આવે ત્યારે જવને બચાવવાને મા બાપ, લાઇ, સ્ત્રી, મિત્ર, પુત્ર કોઇ પણ સમર્થ નથી તેએ. આ જવને નરક રૂપી ખાણુમાં પડતાં બચાવવાને સમર્થ નથી. એટલુંજ નહિ પરંતુ નાથ એટલે સ્વામી અથવા તે રાજા કે જેની પાસે હાથીઓ, યો હાઓ, રથ, ઘોડા વગેરેના હિસાબ નથી તે પણ સમર્થ નથી. વળી ચાકરોના સમૂહ પણ દુ:ખથી રક્ષણ કરવાને શક્તિમાન નથી. અને જવને કર્મને આધીન થયા વિના છુટકા નથી. કુટુંબ પરિવાર માટે બાંધેલાં કર્મ તાં તે કરનાર જવને ભાગવવાનાં છે. અને પાપ કાર્યો કરીને ઉપાર્જેલાં દ્રવ્યમાં તા સર્વ સાગ પડાવે છે. માટે જવનું સંકટથી રક્ષણ કરનાર તા ગુરૂ મહારાજ છે. કારણ કે તેઓ જવને સત્ય ધર્મના ઉપદેશ કરી પાપ કાર્ય કરતાં રોકે છે, અને તે પ્રમાણે વર્તનારને દુર્ગતિમાં જવું પડતું નથી. ૧૪૮.

૧ આ બાબતમાં અખા લગતે પણ કહ્યું છે કે— ું ગુરૂ ગુરૂ નામ ધરાવે સહુ, ગુરૂને ધેર ખેટા ને વહુ; ગુરૂને ધેર ઢાંઢા ને ઢાર, અખા કહે આપે વળાવા ને આપે સોર,

સાચું સ્વરૂપ સમજાવતા ગુરૂરાજ વિણ તું અન્યને, નરક રક્ષક ના સમજજે એમ કીધું પ્રવચને; ગણિ કેશિના સુપસાયથી રાજા પ્રદેશી દેખને, પામ્યા અમરના સ્થાનને ના છોડજે ગુરૂ ચરણને. ૧૪૯

અર્થ:—સિદ્ધાન્તમાં પણ કહ્યું છે કે હે જવ! આત્માનું ખરૂં સ્વરૂપ સમજાવનાર ગુરૂ મહારાજ વિના બીજા કાઇને નરકથી બચાવનાર તું સમજીશ નહિ. દેષ્ટાન્ત તરીકે તું પ્રદેશી રાજાના વિચાર કર કે જેઓ કેશી ગણધરના સારા ઉપદેશ રૂપી સાધનથી દુર્ગતિમાં જતા અચી દેવગતિને પામ્યા. માટે ગુરૂરાજની ચરણસેવાને તું છાડીશ નહિ. ૧૪૯

પ્રભુવીરધર્મ કથી હતા મતિમંત મંત્રી અભય હતો, તે કાલ પણ ન કરી શક્યો જે કાર્ય શ્રેણિક ભૂપ તો; તે જીવ રક્ષણ હેમચંદ્ર સૂરીશના ઉપદેશથી, માજે કર્યુજ કુમારપાલે સુખ સદા ગુરૂ શરણથી. ૧૫૦

અર્થ:—જેમની આગળ ચરમ તીર્થકર મહાવીર સ્વામી પાતેજ ધર્મકથી–ધર્મના ઉપદેશ કરનાર હતા. જેમની પાસે અતિશય બુદ્ધિશાળી અભયકુમાર નામના શ્રેષ્ઠ મંત્રીશ્વર હતા

બીજા ગ્રંથામાં પણ–ગુરૂ કીધા મેં સર્વે સાથ, ઘરડાં બલદને ઘાલી નાથ ાા ધન હરે તે ધાખા ન હરે, એવા ગુરૂ કલ્યાણ શું કરે શાવાા

૧ સૂર્યાભનામે દેવ થયા. આના વિસ્તાર શ્રી રાજપ્ર\*નીય ઉપાં-ગમાં કરેલા છે.

તેવા શ્રેષ્ઠિક રાજા પણ તે વખતે જે કાર્ય ન કરી શકયા તે જીવરક્ષણનું-અમારીનું કાર્ય કલિકાલ સર્વજ્ઞની પદવી મેળવનાર હેમચન્દ્ર સૂરીશ્વરના ઉપદેશથી ગુજરાતના રાજા પરમ શ્રાવક કુમારપાલ મહારાજે હર્પપૂર્વક કર્યું. માટે ગુરૂ મહા-રાજના આશ્રયથી હંમેશાં સુખ પ્રાપ્તિ છે. ૧૫૦.

પચ્ચખ્ખાણ કરતાં આદિમાં એવા ગુરૂને વંદીએ, વંદનતણા બહુ ભેદ વંદન ભાષ્યથી અવધારીએ; નીચ ગાત્ર હાવે ક્ષીણ ને ઉંચ ગાત્ર વળી બંધાય એ, હીલા બને નિજ કર્મ ફલ એ વંદનાના જાણીએ. ૧૫૧

અર્થ:—એવી રીતે ગુરૂ મહારાજનું સ્વરૂપ કહ્યું એવા ગુરૂની આગળ પચ્ચખ્યાણ કરતાં પહેલાં વંદન કરવું. તે ગુરૂવંદનના ઘણા લેદો છે. તે ગુરૂવંદન નામના ભાષ્યથી જાણવા. વંદનથી પૂર્વબદ્ધ નીચ ગાત્ર હાય તેના ક્ષય થાય છે તે સાથે વળી નીચ ગાત્રના ખંધ અટકે છે અને ઉંચ ગાત્ર બંધાય છે. તથા પ્રથમના બાંધેલા પાપ કર્મા પણ ઢીલા પડે છે. પાપકર્મના સ્થિતિ રસ વગેરે ઓછા થાય છે. આવા પ્રકારનું ગુરૂ વંદન કરવાનું ફ્લ જાણવું. ૧૫૧.

૧ ગુર્વદનના મુખ્ય ત્રણ પ્રકાર છે:—૧ ફેટાવંદન તે એ હાથ જોડી કપાળે લગાડવાથી થાય છે. ૨ થાભવંદન તે એ ખમાસમાણ દેવાવડે થાય છે. તથા ૩ દ્વાદશાવત વંદન તે ગુરૂતે એ વાંદણા દેવાથી થાય છે.

ગુરૂવંદનના ક્લનું દર્ષાન્ત આ ગાથામાં દેખાડે છે:—

ચાર નરક ગમન ૮૪યું ક્ષાયિક સુદર્શન ઉદ્દભવ્યું, જિનનામ આંધ્યું કૃષ્ણ ભૂપે વંદના ફલ ઇમ લહ્યું; છ ગુણા વિનય ગુણ નમ્રતા ગુરૂપાદ પંકજ પૂજના, પ્રભુ આણુની આરાધના શ્રુતધર્મ શિવપદ સાધના. ૧૫૨

અર્થ:—કૃષ્ણુ મહારાજે આવીસમા તીર્થંકર શ્રી નેમનાથને તથા તેમના સાધુ પરિવારને વંદન કરતાં પૂર્વ ખદ્ધ
સાતમી નરકનાં દલીયાં ખપાવીને ત્રીજી નરકનાં કર્યા એટલે
તેમની ચાર નરકાં એાછી થઇ. વળી સર્વ શ્રેષ્ઠ ક્ષાયિક રસ્તાકિતને પ્રાપ્ત કર્યું. જિનનામ કર્મ આંધ્યું જેથી તેઓ આવતી
ચાવીશીમાં પ્રભુશ્રી વીરની જેવા પદ્મનાભ નામે તીર્થ કર થશે.
એ પ્રમાણે ગુરૂવ દનનું ફલ કૃષ્ણુ મહારાજે મેળવ્યું. તથા
ગુરૂવ દન કરતાં છ ગુણા (લાભ) પ્રાપ્ત થાય છે તે આ
પ્રમાણે:—૧ વિનય ગુણ, ૨ નમ્રતા—અભિમાનના નાશ, ૩
ગુરૂના ચરણ કમલની સેવા, ૪ તીર્થ કરની આજ્ઞાનું આરાધન,
પ. શ્રુતધર્મની સાધના, ૬ માક્ષ પદની પ્રાપ્તિ. ૧૫૨.

૧ ક્ષાયિક સમકિત:—અન તાનુખધી ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ એ ચાર તથા સમકિત માહની મિશ્ર માહની અને મિશ્યાત્વ માહની એ સાતના સર્વથા (મૂલથી) ક્ષય કરવાથી ક્ષાયિક સમકિત થાય છે. એ સમકિતી અમુહાયુ હોય તો તે ભવમાંજ મોક્ષે જાય છે. પૂર્વમુહાયુ હોય તો ત્રહ્યુ ચાર ભવે અને કાઇક પાંચમે ભવે પહ્યુ મોક્ષે જાય છે.

હવે ગુરૂને વંદન કરી કયા ભાંગે પ<sup>ર</sup>ચખ્ખાણ લેવું, તે જણાવે છે:—

ફલ ગુણ ધરીને ચિત્તમાંહે ભાવથી વંદન કરી, ગુરૂ પાસ પ્રત્યાખ્યાન લીજે ચાર ભાંગાને સ્મરી; ગુરૂ જાણ તિમ લેનાર હાવે જાણ એ ભાંગા ખરા, ભગવતી સ્થાનાંગ પ્રત્યાખ્યાન ભાષ્યે વિસ્તરા. ૧પ૩

અર્થ:—એવી રીતે વંદનના ફ્લને તથા ગુણને મનમાં વિચારીને ભાવપૂર્વક ગુરૂને વંદન કરીને પચ્ચખ્ખાણના ચાર ભાંગાનું સ્મરણ કરવા પૂર્વક ગુરૂની પાસે પચ્ચખ્ખાણ લેવું. પચ્ચખ્ખાણ કરાવનાર ગુરૂ જાણ હાય તથા પચ્ચખ્ખાણ લેનાર શિષ્યાદિક પણ જાણ હાય એ શુદ્ધ ભાંગા છે. આ પચ્ચ-ખ્ખાણનું શ્રી ભગવતીસ્ત્રમાં અને શ્રી સ્થાનાંગસ્ત્રમાં તથા પ્રત્યાખ્યાન ભાષ્યમાં વિસ્તારપૂર્વક વર્ણન કરેલું છે. ૧૫૩.

વિરતિ ફલ અપ્રમાદ જીવન તત્ત્વ એનું જાણીએ, સર્વ મુનિને વંદીને શુભ શર્મ શાતા પૂછીએ; એમ કરતા કર્મ કેરી નિર્જરા બહુ પામીએ, પૃચ્છા સફલતા કાજ નિયમે ગ્લાન આદિતપાસીએ. ૧૫૪

૧ પચ્ચપ્પાણના ૪ ભાંગા આ પ્રમાણે:—૧ પચ્ચપ્પાણ કરાવનાર જાણ અને કરનાર જાણ. ૨ કરાવનાર જાણ અને કરનાર અજાણ. ૩ કરાવનાર અજાણ અને કરનાર જાણ ૪ કરનાર અજાણ અને કરાવનાર પણ અજાણ. આ ચાર ભાંગામાંથી પ્રથમના ત્રણ ભાંગે પ્રસાપ્યાન કરવાની અનુત્રા છે. તેમાં ત્રીજ ભાંગા કરતાં બીજો અને બીજાથી પ્રથમ ભાંગા ઉત્તમ જાણવા.

અર્થ:—પ<sup>2</sup>ચખ્ખાણુ કરવાથી વિવિધ પ્રકારે વિરતિ-રૂપી કલ તથા અપ્રમાદ—પ્રમાદ રહિત જીવન થાય છે. એ પ્રમાણુ સંક્ષેપમાં પ<sup>2</sup>ચખ્ખાણનું ફળ જાણુવું. પ<sup>2</sup>ચખ્ખાણુ કર્યા પછી સર્વે મુનિને પણુ વંદન કરીને તેમને સુખશાતા પૂછવી. કારણુ કે એ પ્રમાણું સર્વ મુનિઓને વંદન કરવાથી કર્મની ઘણી નિર્જરા થાય છે. તેમજ ગ્લાન (રાગી) સાધુ વગેરે મુનિઓની દવા વેયાવચ્ચ વગેરે બાબતમાં તપાસ કરવી. એમ શ્રાવક કરે તોજ સાચી સુખશાતા પૂછી કહેવાય. ૧૫૪.

ગણમાંય હાેવે ગ્લાન વૃદ્ધા ખાલ કેઇક મુનિવરા, તજવીજ સમાધિ સાધનાેની તસ કરે શ્રાવક ખરા; નિજ શક્તિ અનુસારે કરે પણ ના ઉપેક્ષા આદરે, સંબંધિથી પણ અધિક માને સાધને શ્રુત ઉચ્ચરે. ૧૫૫

અર્થ:—ખરા શ્રાવક ગણમાં (એક આચાર્ય વગેરેના પરિવારમાં) જે કાેઈ મુનિ રાગી હાેય, વૃદ્ધ હાેય, તેમજ આલ એટલે નવીન દક્ષિત હાેય તેમના સમાધિ—સુખ શાન્તિના સાધનાને માટે હંમેશાં તપાસ રાખે. તથા પાતાની શક્તિના અનુસારે વૈયાવૃત્યાદિક કરે પણ કાેઇ જાતની ઉપેક્ષા-બેદર-કારી રાખે નહિ. સિદ્ધાંત કહે છે કે શ્રાવક—સાધુ મુનિરાજને પાતાના પુત્રાદિ સંખંધી અથવા સગાં વહાલાંથી પણ અધિક ગણે. ૧૫૫.

જ્ઞાનાદિ સાધનની જરૂરી હાય પણ મુનિરાજને, <sup>દ્</sup>યાન આપે તેહમાં સુણીએ ઉપાસક સુત્રને;

## આનંદ આદિ દરો તણી બીના હૃદય અવધારીએ, ભગવતીમાં તુંગિયાના શ્રાવકા સંભારીએ. ૧પ્ર૬

અર્થ:—ઉપાસક સ્ત્ર (ઉપાસક દશાંગ)માં કહ્યું છે કે મુનિરાજને પણ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર વગેરેના જે જે ઉપક-રહ્યાની જરૂરીઆત હોય તે બાબત શ્રાવકાએ જરૂર ધ્યાન આપવું. શક્તિ અને ભાવ પ્રમાણે તે વસ્તુઓ લાવી આપવી. વળી આનંદ શ્રાવક વગેરે દશ<sup>૧</sup> શ્રાવકાની કથાઓ હૃદયમાં વિચારવી. તેઓએ મુનિવરાની ભક્તિ કેવી રીતે કરી છે? તેના વિચાર કરવા. વળી ભગવતીસ્ત્રમાં કહેલા તુંગીયા નગરીના શ્રાવકાનું સ્મરણ કરવું. ૧૫૬.

એવી રીતે સવે સાધુઓને વંદન કરીને તથા સુખ-શાતા પૃછીને પછી શ્રાવકે ગુરૂ પાસે વ્યાખ્યાન શ્રવણ કરતું. ત્યાં કેવી રીતે બેસતું ? તેનું વર્ણન કરે છે:—

ગુરૂ પાસ પ્હેલાં શ્રાવકાદિક જેહ આવ્યા તેમને, વંદન કરી બેસી વિનયથી સાંભળે શ્રુત વયણને;

૧. આનંદ વગેરે મહાવીર પ્રભુના પરમ ભકત દશ શ્રાવકા હતા, જેમની કથા તથા ઋહિ વગેરેનું વર્ણન વર્ધમાન દેશના વગેરેમાં આપેલું છે. દશ શ્રાવકાનાં નામ આ પ્રમાણે:—૧ આનંદ, ૨ કામદેવ, ૩ સુલિની પિતા ૪ સુરાદેવ પ સુલ્લશતક ૬ કુંડેકાલિક ૭ સકાલપુત્ર ૫ મહાશતક, ૯ ન દિની પિતા, ૧૦ સાલહિપિતા.

ર તુંગિકા નામની નમરી હતી. તેમાં પૂર્વે કહેલા શરૂ ભકિત આદિ સુજુવાળા શ્રાવકા તે નગરીમાં વસતા હતા. તેના અધિકાર શ્રી ભગવતી સત્રમાં આપેલા છે.

## અહુ નિકટનહિ અહુ દૂર નહિ ઉચ્ચાસને ગુરૂથી નહી, કદી બેસીએ આશાતના પ્રભુશાસ્ત્રની માંહે કહી. ૧૫૭

અર્થ:—પોતાથી પ્રથમ જે શ્રાવકા ગુરૂ મહારાજની પાસે આવ્યા હાય તેમને વંદન કરવું. કારણ કે તેઓ આરંભ સમારંભ છાંડીને તમારી પહેલાં વ્યાખ્યાન સાંભળવા આવ્યા છે. તેવા વિશિષ્ટ ગુણવંત સાધર્મી ભાઈઓ પણ વન્દન કરવા યાગ્ય છે. ત્યાર પછી ઉચિત સ્થાને બેસીને ગુરૂના મુખેથી સિદ્ધાન્તનાં વચના સાંભળવાં. ગુરૂની આગળ કેવી રીતે બેસવું તે કહે છે:—ગુરૂથી ઘણી નજીક ન બેસવું, તેમજ ગુરૂથી બહુ દ્વર પણ ન બેસવું. વળી ગુરૂ મહારાજ કરતાં ઉચા આસને બેસવું નહિ. કારણ કે ઉચા આસને બેસીએ તા પ્રભુએ કહેલ શાસ્ત્રમાં ગુરૂની આશાતના લાગે એમ કહેલું છે. ૧૫૭.

આ ખીનાને સ્પષ્ટ સમજાવે છે:—

જાય ગુરૂ પર ધ્વાસ બેસી નિકંઠ જે ક્રુત સાંભળે, દૂર તાે ન સુણાય ઉંચા તેમ સરખા આસને; હાૈય અવિનય તેજ પડખે બેસતાં પાછળ વળી, નજીક સામે બેસતાં આડાશ વંદકને વળી. ૧પ૮

અર્થ:—જો ગુરૂ મહારાજની તદ્દન નજીક બેસીને સિદ્ધાન્ત સાંભળે તાે શ્રાવકના ધારાયાધાસ ગુરૂના ઉપર જાય છે. તેથી આશાતના થાય છે. જો ગુરૂથી બહુ- દૂર બેસે તેં! ગુરૂ મહારાજે કહેલાં વચના સંભળાય નહિં. ગુરૂથી ઉંચા આસને બેસે અથવા ગુરૂના આસનથી સરખા આસને બેસે તો ગુરૂના અવિનય થાય છે. તેમજ ગુરૂના પડેખે બેસતાં તથા ગુરૂને અડકતાં પાછળ બેસતાં પણ તેજ અવિનયરૂપ આશાતના થાય છે. વળી ગુરૂની નજીક સામે બેસતાં બીજા વંદન કરનારાઓને આડાશ પડે છે. ૧૫૮.

હવે આગમ સાંભળતાં કેવી રીતે એસલું તે કહે છે:— વાળે પલાંઠી નહિ ચડાવે પગ ઉપર પણ પગ નહિ, પક્ષપિંડની જિમ નહિ તિમ પગ પસારીને નહિ; વિકથા અને નિદ્રા તજીને મસ્તકે અંજલિ કરી, ભક્તિ બહુમાને સુણે આગમ પ્રમાદી નહિ થઈ. ૧૫૯

અર્થ:—આગમની વાણી સાંભળીએ ત્યારે પલાંઠી વાળીને બેસવું નહિ, તથા પગ ઉપર પગ ચડાવીને પણ બેસવું નહિ. પક્ષપિંડની પેઠે બેસવું નહિ તેમજ પગ પહેાળા કરીને પણ બેસવું નહિ. વળી વિકથા રાજકથા વગેરે કરવી તે તજને તથા નિદ્રા–વ્યાખ્યાનમાં ઉંઘવું, ઝાેકાં ખાવાં વગેરે તજને મસ્તકને વિષે બે હાથ જોડીને એમ અંજલિ રચીને પ્રમાદ દ્વર કરીને લક્તિ તથા બહુમાન પૂર્વક સિદ્ધાન્તનું શ્રવણ ઉકરવું. ૧૫૯.

૧. પક્ષપિંડ—એ પગના ઢીંચણ ઉભા રાખી તેની આ**જી**ળા**જીથી** કેડ સુધી ખેસ અગર લુગડુ બાંધલું તે પક્ષપિંડ કહેવાય.

વિકથાનું વર્ણન શ્રી સ્થાનાંગ સૃત્રના ચાેથા અધ્યયનમાં વિસ્તા-રથી કર્યું છે.

निद्दाविकहापरिविज्जिपहि-पंजिलिउडेहिं॥
 भित्तबहुमाणपुव्वं-सुणेअव्वं जिणवयणं॥१॥

હવે આગમનું સ્વરૂપ કહે છે:—

વસ્તુ સ્વરૂપ જણાય જેથી તેહ આગમ જાણીએ, સૂર્ય દર્પણ દીપ ઐાષધ ચંદ્ર અગ્નિ સમાન એ; ખાદ્ય વસ્તુ જણાવવાથી સૂર્યના સરખા કદ્યા, નિજ સ્વરૂપ દેખાડવાથી ચાટલા સરખા કદ્યા. ૧૬૦

અર્થ:—જેનાથી વસ્તુ સ્વરૂપ એટલે જવ અજવ વગેરે દ્રવ્યાનું સ્વરૂપ જાણીએ તે આગમ જાણવા. પવિત્ર શાસ્ત્રોમાં તે આગમને સૂર્યની, ચાટલાની, દીવાની, ઔષધ— (દવા)ની, ચન્દ્રની તથા અગ્નિની ઉપમા આપેલી છે. જેમ સૂર્યના પ્રકાશથી આપણું બાદ્ય પદાર્થીને જોઈ શકીએ છીએ તેમ આગમથી બાદ્ય પદાર્થીનું જ્ઞાન થતું હોવાથી આગમને સૂર્ય સમાન કહેલા છે. તથા જેમ દર્પણની અંદર આપણું આપણું પાતાનું રૂપ એટલે શરીરનું પ્રતિબિંબ જોઈ શકીએ છીએ તેમ આગમ પણુ આપણુને આપણું સ્વરૂપ એટલે આત્મસ્વરૂપ જણાવે છે માટે આગમને દર્પણ અથવા અરિ-સાની ઉપમા આપેલી છે. ૧૬૦.

હવે તેજ આગમની બાકી રહેલી જુદી જુદી ઉપમાએ! સમજાવે છે:—

આંતર તિમિર હરવા થકી દીપક સરીખા પણ કહ્યા, મિશ્યાત્વ વ્યાધિ મટાડવાથી તે દવા જેવા કહ્યા; નિજ સ્વરૂપાનન્દ દાયક ચંદ્રની સરખા કહ્યા, કર્મ ઇંધન બાળવાથી અમિની જેવા કહ્યા. ૧૬૧

અર્થ:—જેમ દીવા અન્ધકારના નાશ કરે છે તેમ આગમ-સિદ્ધાન્ત આપણા આન્તર તિમિર એટલે અજ્ઞાન અથવા માહરૂપી અન્ધકારના નાશ કરે છે, એમ ક્રતસ્તવ (પુખ્ખરવરદી)માં કહ્યું છે. જુઓ તે પાઠ—'' तमतिमिरपडल-विद्धंसणस्स सुरगणनिरदमिहयस्स इत्यादि '' માટે આગમને દીવાની ઉપમા આપેલી છે. જેવી રીતે એસડ આપણા રાગે!ને મટાડે છે તેમ આ આગમ આપણા મિશ્યાત્વાદિ રૂપી રાગને મટાડનાર હાવાથી તેને દવાની ઉપમા આપી છે. તથા ચંદ્ર જેમ પાતાની શીતળતા વડે આપણને આનન્દ આપે છે તેમ આગમ આપણને નિજ સ્વરૂપ એટલે જ્ઞાન દર્શન તેમાં રમ-ણતા—તન્મયપણા રૂપી આનંદ આપનાર હાવાથી આગમને ચંદ્રની ઉપમા આપી છે. અને અગ્નિ જેમ લાકડાને ખાળે છે તેમ આગમ અનુસારે વર્તનાર ભવ્ય જેના પાતાના કમેરૂપી લાકડાને આળતા હાવાથી આગમને અગ્નિની ઉપમા આપી છે. ૧૬૧.

હવે તેવા આગમ રૂપ નેત્રથી શું શું જણાય ? તે કહે છે:— પ્રભુના વચન તે આંખ સાચી એહથી જાણે નરા, શુભ દેવ તેમ કુદેવને ઝડ કુગુરૂને ગુરૂ ખરા; ધર્મ તેમ અધર્મને ગુણવંત ને ગુણ હીનને, શું ઉચિત કરવાને અનુચિત શર્મ દુ:ખના હેતુને. ૧૬૨

અર્થ:—પ્રભુના વચન એટલે આગમ તેજ સાચી આંખ છે. કારણુ કે આગમથી મનુષ્યા શુભ દેવને એટલે 'સુદેવને

<sup>ુ</sup> ૧. સકલ કર્માથી મુક્ત, અગર દાષાથી રહિત તે સુદેવ.

અથવા સત્ય દેવને તથા કુદેવ<sup>9</sup> એટલે ખાટા દેવને ઓળખી શકે છે. તેવીજ રીતે કુગુરૂ<sup>ર</sup> એટલે અશુભ ગુરૂને તથા ખરા એટલે સાચા શુભ ગુરૂને અથવા સદ્દગુરૂને જાણે છે. ધર્મ<sup>8</sup> તથા અધર્મને<sup>4</sup>, જ્ઞાનાદિક ગુણવાળાને તથા ગુણ રહિતને પણ અાગમથી શ્રોતાએ સમજે છે. કરવા ચાગ્ય કાર્યને, તથા અનુચિત એટલે નહિ કરવા ચાગ્ય કાર્યને, વળી શર્મ એટલે સુખના હેતુઓને પણ પ્રભુના વચનાએ શ્રોતાએ જાણી શકે છે. ૧૬૨

સુણનાર પ્રભુના વચનને જાણે કહેલા ભાવને, માટેજ દશ વૈકાલિકે ભાખ્યું સુણા એ ભાવને; જિન વચન મીઠાં સાંભળી કલ્યાણને વળી પાપને, અંને પિછાને ચરણ સાધે તેમ પર ઉપકારને. ૧૬૩

અર્થ:—પ્રભુતા વચનને સાંભળનાર જીવા ઉપર કહેલા ભાવાને જાણે છે માટે શ્રી દશ વૈકાલિક સૂત્રમાં જે

૧. રાગ દેષ સહિત, સ્ત્રી સંસર્ગાદિ દેષપુકત તે કુદેવ.

ર. હિંસાદિકમાં તત્પર કંચન કામિની વગેરેને રાખનાર, વેષમાત્ર ધારક તે કુશુરૂ.

<sup>3.</sup> પાંચ મહાવ્રતધારક, કંચન કામિનીના ત્યાગી, નિર્મલ માેક્ષ માર્ગની સાધના કરનાર તે સદ્દશુરૂ.

૪. દુર્ગતિમાં પડતા જીવાને ખચાવે તે ધર્મ જીવદયામય.

પ. જે જીવહિંસાદિ પાપ કાર્યોમાં ધર્મ માનવા તે અધર્મ.

કહ્યું છે એ બીનાને સાંભળા. તે આ પ્રમાણે:-જિનરાજનાં મીઠાં વચના સાંભળીને પાતાના કલ્યાણને-હિતને તેમજ પાપને એ બંનેને સારી રીતે ઓળખીને ભવ્ય જવા ચારિ-ત્રને સાધે છે તેમજ પારકાના ઉપકારને પણ સાધે છે. ૧૬૩

હવે જૈનેન્દ્રાગમ બીજા શાસ્ત્રોથી શ્રેષ્ઠ છે તે જણાવે છે:-

અનુયાગ કરિયાણા તહું વર હાટ આગમ જાણને, પરશાસ્ત્ર સમ માને નરા જે મૂર્ખતાએ તેહને; તે ઝેર જેવું અમૃત માને અગ્નિ જેવું પાણીને, તિમિરના જત્થા સરીખા માનતા રવિ તેજને. ૧૬૪

અર્થ:—હે લબ્ય જવા! અનુયાગરૂપીર કરિયાણાનું ઉત્તમ હાટ–સંગ્રહસ્થાન એટલે દુકાનની જેવા આગમ છે. એમ જાણા. કારણ કે તેમાં દરેક વિષયના સમાવેશ કરેલો છે જે મનુષ્યા મૂર્ખપણાથી આ આગમને અન્ય શાસ્ત્રોના

 एढमं नाणं तओ दया, एवं चिट्टइ सव्वसंजप ॥ अण्णाणी किं काहि, किं वा नाहीइ छेयपावगं ॥१॥ दश चै० थे।था अध्ययनभां

ર. અનુયોગ-ચાર પ્રકારે છે. ૧ ચરિતાનુયોગ-જેમાં ઉત્તમ પુરૂષોનાં ચરિત્રનું વર્ણન આપેલું હોય તે. ૨ ગણિતાનુયોગ-જેમાં ગણિતના વિષય મુખ્ય હોય તે. ૩ ચરણકરણાનુયોગ-જેમાં ક્રિયા તથા આચારાનું પ્રતિપાદન કરેલું હોય તે. ૪ કવ્યાનુયોગ-જેમાં ષડકવ્યા, નવ તત્ત્વો, નય, સપ્તભંગી વગેરેનું વર્ણન આવેલું હોય તે. વિશેષ વર્ણન મેં લખેલી શ્રી નવતત્ત્વ વિસ્તરાર્થની અને શ્રી સિંદૂર પ્રકરની પ્રસ્તાવનાથી જાણવું,

જેવા માને છે તેઓ અમૃતને ઝેર જેવું માને છે, પાણીને અિક જેવું માને છે. તથા સૂર્યના તેજને અધકારના સમૂહ જેવા માને છે. ભાવાર્ય એ કે બીજા શાસ્ત્રો તે કુશાસ્ત્રો છે, કારણ કે તેમાં કહેલો ધર્મ તે સંસારને વધારનાર છે માટે ઝેર વગેરેની જેવા છે. જ્યારે જૈનાગમ સંસારના નાશ કરનાર હાવાથી તે અમૃત વગેરેની જેવા છે. માટે જૈનાગમની બીજા શાસ્ત્રો સાથે સરખામણી થઈ શકેજ નહિ. ૧૬૪

નિજ શત્રુ માને મિત્રને તિમ સર્પ ધુલની માલને, પત્થર ગણે ચિંતાસણિને ચંદ્ર કેરી કાંતિને; આતપ ઉનાળાના ગણે અમૃત પ્રમુખ સમ નાથના, આગમગણા ને અન્યશાસ્ત્રા વિષ પ્રમુખ જેવા ગણા. ૧૬૫

અર્થ:—કાઇ માણુસ પાતાના મિત્રને પાતાના શતુ માને, તેમજ કૂલની માલાને સર્પ માને, ચિન્તામણિ રત્નને પત્થર સમાન ગણે, વળી ચંદ્રની કાન્તિને ઉનાળાના તાપ સમાન માને તે જેમ મૂર્પ કહેવાય છે. તેની જેમ જે જૈનાગમને અન્ય શાસ્ત્રોની જેવા માને છે તે પણ મૂર્પ જાણવા. અહીં પ્રભુના આગમને અમૃત વગેરે ઉત્તમ પદાર્થીની જેવા જાણવા, અને અન્ય શાસ્ત્રોને ઝેર વગેરેની જેવા ગણવા. ૧૬૫

્ર હવે આગમને નહિ સાંભળનારા જીવા કેવા ગણાય તે કહે છે:— આગમ દયા રસથી ભરેલાે જેમણે ના સાંભલ્યાે, ડાહ્યા જેનાે બાલે મનુજ ભવ તેમનાે એળે ગયાે; મન શૂન્ય તેઓનું નકામા કાન પણ તેઓ તણાં, ગુણ દાષની ન વિચારણા હાેવેજ ચિત્તે તેમના. ૧૬૬

અર્થ:—જેમણે દયા-કરૂણા રસથી ભરેલા પ્રભુના આગમને સાંભળ્યા નથી તેમના મનુષ્ય ભવ ફેાગટ ગયા છે, એમ ડાહ્યા મનુષ્યા કહે છે. તેમનું મન પણ શૂન્યની-ભમેલા ચિત્તવાળાની જેમ નકામું છે તેમજ તેમના કાન ફાેગટ છે. અને તેમના મનમાં ગુણ દાષના ઉચિત વિચાર પણ જાગતા નથી. ૧૬૬

્ર આગમ નહિ સાંભળનારા જીવાે શું જો છુતા નથી ? તે કહે છે:—

દેવ નરક સ્થાન આયુ પ્રાણ તનુ કાય સ્થિતિ, દુઃખશર્મ હેતુ મુણેન તેઓ સિદ્ધિ સિદ્ધાની સ્થિતિ; ષઠ દ્રવ્યતિમનવતત્ત્વ સત્તા શ્રેણી વળી અપર્વતના, ઉદ્ધર્ત્ત નાસ્થિતિઘાત વળી રસઘાત નિજ કમેશ્તિણા. ૧૬૭-

અર્થ:—જેઓએ આગમ સાંભાવ્યા નથી, તેઓ દેવના નરકના તિર્યચના અને મનુષ્યના રહેવાના સ્થાન, તેમનું આયુષ્ય, પ્રાણ, શરીર, કાયસ્થિતિ<sup>૧</sup>, દુ:ખના હેતુઓ તથા

૧. કાયસ્થિતિ—-ફરીને તેને તે અવસ્થા પામવી તે. જેમકે પૃથ્વીકાય મરીને પૃથ્વીકાયપણે ઉત્પન્ન થાય તે કયાં સુધી થાય તેનું કાલમાન.

સુષ્યના હેતુએા, સિદ્ધિ–માક્ષ, સિદ્ધના જીવાની સ્થિતિ, છ દ્રવ્યા, નવ તત્ત્વા, સત્તા, શ્રેણિ, વળી પાતાના કર્માની અપવર્તાના<sup>3</sup>, ઉદ્દર્તાના, સ્થિતિઘાત તથા રસઘાતને જાણી શકતા નથી. ૧૬૭

સંક્રમ નિષેક ઉદય અળાધા વિવિધ ભેંદા જીવના, અનુયાગ લાેક સ્વરૂપનય ગમ ભંગમાન પદાર્થના; ઉત્સર્ગ વિધિ અપવાદ તેમ નિષેધ ગર્ભિત સૂત્રને, તેઓા ન જાણે ના સુણે જેઓ જિનાગમ વચનને. ૧૬૮

અર્થ: - જેઓ જિનેશ્વરના આગમના વચનાને

- પ. સ્થિતિ ધાત—સત્તામાં રહેલી સ્થિતિઓને ઓછી કરવી તે.
- ६. રસધાત—સત્તામાં રહેલ રસને એાછા કરવા તે.

<sup>1.</sup> સત્તા—બાંધેલા કર્મો જ્યાં સુધી આત્માથી ખરે નહિ ત્યાં સુધીની કર્મોની અવસ્થા.

ર. શ્રેણિ—એ પ્રકારની છે. ઉપશમશ્રેણિ તથા ક્ષપકશ્રેણિ. મોહનીય વગેરેને ઉપશમાવવા માટે ઉપશમશ્રેણિ કરાય તથા મોહાદિને ખપાવવા માટે ક્ષપકશ્રેણિ કરાય. તથા ગુણશ્રેણિ પણ ક્ષઇ શકાય.

<sup>3.</sup> અપવર્તાના—જેથી સ્થિતિ તથા રસનું ઘટવું થાય તેવા અધ્યવસાયાદિ.

૪. ઉદ્વર્ત ના—સ્થિતિ તથા રસનું વધવું થાય તેવા અધ્યવસાય વગેરે.

સાંભળતા નથી તેઓ સંક્રમને, નિષેકને, ઉદયને, અખાધાને, ત્ર તથા જીવાના જુદા જુદા ભેદાને જાણતા નથી. વળી તેઓ અનુચાગને, લાકસ્વરૂપને, નચાને, દ

- ૧. સંક્રમ—એક પ્રકૃતિનાં દલિકાદિકનું અન્ય પ્રકૃતિરૂપે પરિ-ણમન. જેમકે અશાતા વેદનીયરૂપે બાંધેલા દલિયા શાતા વેદનીયરૂપે .કરવાં તે પ્રાયે પાતાની સજાતીય પ્રકૃતિમાં થઇ શકે. કર્મપ્રકૃતિ આદિમાં વિસ્તારથી બીના છે.
- ર. નિષેક—એક સમયમાં બાંધેલા કર્મ તે લતા કહેવાય છે. તેમાં સમયે સમયે ઉત્તરાત્તર સમયે એાજા એાજા ભાગવાય એવી જે ગાયના પુંજડાના આકારે દલિકની રચના તે નિષેક. તેમાં પહેલા નિષેકમાં ઘણા દલિક, બીજામાં હીન, ત્રીજામાં તેથી હીન એ પ્રમાણે રચના થાય.
- 3. ઉદય—ભાંધેલા કર્મોનું જે ભાગવવું તે. તેનાં બે પ્રકાર છે: ૧ રસાદય-જે પ્રકારે ભાંધ્યું તે પ્રકારે ભાગવવું તે. ૨ પ્રદેશાદય-જે પ્રકૃતિપણે ભાંધ્યું તેનાથી બીજે પ્રકારે ભાગવાય તે. દરેક કર્મના દલિકા જરૂર ભાગવાય. શ્રી પ્રતાપનાસ્ત્ર-લાકપ્રકાશાદિથી વિસ્તાર સમજવે!.
- ૪. અળાધા—ળાંધેલું કર્મ ળ'ધાયા પછી અમુક વખત સુધી ઉદયમાં ન આવે તે કાલને અળાધ કાલ કહે છે. શ્રી સ'વેગમાલા**યી** વિસ્તાર સમજવા.
- પ. લાેકરવરૂપ—ચાદ રાજલાેક જે છ દ્રવ્યાથી ભરેલા છે તેનું સ્વરૂપ.
- મ. નયો—અપેક્ષા પૂર્વ કનું વચન. તેના દ્રવ્યાર્થિક તથા પર્યા-યાર્થિક એમ બે લેંદ છે. તથા નૈંગમ, સંપ્રહ, વ્યવહાર, ત્રેડજીસૂત્ર, શબ્દ, સમલિફઢ અને એવં ભૂત એમ સાત લેંદા છે.

ગમ<sup>૧</sup> ભંગ<sup>ર</sup> (સપ્તભંગીને) તથા પદાર્થી (દ્રવ્યા) ને અને પ્રત્યક્ષાદિ પ્રમાણુને જાણતા નથી. વળી ઉત્સર્ગસ્ત્રને,<sup>3</sup> વિધિસ્ત્રને,<sup>8</sup> અપવાદસ્ત્રને <sup>પ</sup> તેમજ નિષેધસ્ત્રને <sup>દ</sup> જાણી શકતા નથી. માટે જિનાગમ અવશ્ય સાંભળવે! જોઇએ. ૧૬૮

હવે આગમથી અલગા રહેનારા ભવ્ય જીવાના કેવા હાલ થાય ? તે કહે છે:—

આ નરક રૂપી અધ કુવા તેહમાં તેઓ પડે, કૃતકર્મને અનુસાર તેઓ તિરિગતિમાં પણ સડે; પામેન તેઓ મુક્તિરમણીશ્રવણવિણજિનવયણના, ઈમજાણીને ચેતન!સદા સુણ તેહના રાખીશ મણા. ૧૬૯

૧. ગમ—સરખી ખીનાવાળા આગમના સરખા પાર્ક (બાધ– ટીકા અથવા માર્ગ એવા અર્થો પણ પ્રસંગાનુસાર થઇ શકે છે.)

ર. ભંગ—સપ્તભંગી:-(૧) સ્યાત્ અસ્તિ (૨) સ્યાત્ નાસ્તિ, (૩) સ્યાત્ અસ્તિ નાસ્તિ. (૪) સ્યાત્ અવકતવ્ય (૫) સ્યાત્ અસ્તિ અવકતવ્ય, (६) સ્યાત્ નાસ્તિ અવકતવ્ય, (७) સ્યાત્ અસ્તિ નાસ્તિ અવકતવ્ય એમ સાત ભાંગા છે.

<sup>3.</sup> ઉત્સર્ગસૂત—ચારિત્રાદિકના રક્ષણના મૂળ (સામાન્ય) માર્ગ જણાવનાર સૂત્ર.

<sup>ે</sup> જે વિધિત્ર—જેમાં શું કરવું તે જણાવ્યું હાય તે.

પ. અપવાદસૂત્ર—ચારિત્ર<del>ના રક્ષ</del>ણ માટે ઉત્સર્ગ માર્ગને -ટકાવનાકૃત્સત્રો<sup>્</sup>ઃ

ક નિષેધ્રસલ—કર્યા કર્યા કાર્યા ન કરવાં ? તે બીના જહ્યા-વનાર્ક સત્ર

અર્થ: જેઓ જિનવચનને સાંભળતા નથી તેઓ કરેલા કર્મને અનુસારે નરકરૂપી <sup>૧</sup> અંધ કૂવામાં પડે છે. વળી તિચૈચગતિની અંદર ગએલા તેઓ ત્યાં સહે છે –રીખાયા કરે છે. તેમજ તેઓ જિનેશ્વરના વચનને સાંભળતા નથી. માટે મુક્તિરૂપી સ્ત્રીને મેળવી શકતા નથી. એવું જાણીને હે ચેતન! હે આત્મા! તું જિનરાજના વચના સાંભળજે. તે સાંભળવામાં કાઇ પણ પ્રકારની આળસ વિગેરે સેવીને ખામી રાખીશ નહિ. ૧૬૯

જિનેશ્વરનાં વચના સાંભળવાથી શા શા લાભ થાય? તે જણાવે છે:—

હંમેશ શ્રુત સુણનારને હેાવેજ આત્મિક ઉન્નતિ, જિણ વયણત્રિપુડી શુદ્ધ તે આપે નિરંતર સન્મતિ; દૂરે હઠાવે આધિ વ્યાધિ તિમ ઉપાધિ ઝેરને, નાળવેલ સમું કહ્થું તીર્થંકરે એ કારણે. ૧૭૦

અર્થ:— હંમેશાં સિદ્ધાન્તને સાંભળનાર લવ્ય જીવાની આત્મિક ઉન્નતિ થાય છે (એટલે તેના આત્મા કષાયાદિકથી ખસતાં ખસતાં સમતામય ઉચ્ચ નિર્મલ દશા પામતા જાય છે.) વળી જિનરાજના વચન ત્રિપુડી (કષ, છેદ અને તાપથી) શુદ્ધ છે. તે હંમેશાં સારી ખુદ્ધિ આપે છે. વળી આધિ

૧ અધ કૂતો-જેમ એકાંતમાં આવેલા અધારા કૂવામાં પહેલો જીવ ત્યાંથી નીકળી શકતા નથી તેમ તેવા ઠેકાએ કાઇની સહાય પૂર્ણ મળતી નથી અને અત્યંત દુ:ખી થાય છે. તેવી રીતે નરકને વિષે પહેલો જીવ પેણ તેથી પણ ઘણું દુ:ખ પામે છે. ત્યાં તેને કાઇ મદદ દઈ શકતું નથી.

(મનની પીડા) વ્યાધિ (શરીરની પીડા) તથા ઉપાધિ (બાહેરની પીડાએા) તે રૂપી ઝેરને દ્વર કરે છે. માટેજ તીર્થકરાએ શ્રુત શ્રવણને નેાળવેલ<sup>શ</sup> સમાન કહ્યું છે. ૧૭૦.

જિનવયણ સાંભળવા થકી વશ હાય મન રૂપ વાંદરાે, જિમ લગામ થકીજ ચાલે અશ્વ વશથઈ પાંસરાે; શુભ ગતિના હેતુઓમાં પણ ગણ્યું શ્રુત શ્રવણને, શ્રુત શ્રવણ રંગે પૂર્ણ રંગી ના કદી દુઃખીયા અને. ૧૭૧

અર્થ:—જેમ ઘાંડા લગામથી વશ થઈને સીધા ચાલે છે, તેવી રીતે મનરૂપી વાંદરા જિનેશ્વરનાં વચન સાંભળવાથી વશ થાય છે. એટલે મન આડુ અવળુ દેડવાને બદલે સ્થિર થાય છે. (આતે રૌદ્ર ધ્યાન કરતું અટકી શુભ ધ્યાનમાં જોડાય છે) વળી શ્રુત એટલે સિદ્ધ:ન્તના શ્રવણને પણ સદ્દગતિ પામવાના ઘણા કારણામાં મુખ્યપણે ગણ્યું છે. માટેજ શ્રુતના સાંભળવાના રાગમાં જે હંમેશાં પૃરેપ્રા આસકત હેલ્ય છે તે કદાપિ દુ:ખી થતા નથી. ૧૭૧.

હવે જિનવાણીની મીઠાશ અપૂર્વ છે એમ જણાવે છે:-જયાં સુધી ના સાંભળે ભવ્યા જિનાગમ વચનને, ત્યાં સુધી મીઠા ગણે અમી દ્રાખ સાકર ઇક્ષુને; જિન વાણીની મીઠાશ અતિશય જેમના હૃદયે ઠસી, તેઓ જરૂર તરછેાડતા એ ચારને કાઢી હસી. ૧૭૨

નાળવેલ-એક જાતની વનસ્પતિ છે જેને સુંધવાથી નાળી-આને સર્પદંશથી ચઢેલું ઝેર નાભુદ થાય છે.

અર્થ:—જયાં સુધી ભવ્ય જવા જિનરાજના સિદ્ધા-નતના વચના સાંભળતા નથી ત્યાં સુધી અમૃત, દ્રાક્ષ, સાકર તથા શેરડીને મીઠા ગણું છે. અથવા એ ચારની મધુરતા જિનવાણીની મીઠાશ આગળ કાંઇ ગણતરીમાં નથી. માટે જેમના હુદયમાં જિનેશ્વરની વાણીની અત્યંત મીઠાશ ઠસી છે—ચાક્કસપણું રહેલી છે અથવા જેઓ જિનેશ્વરના વચનમાં દઢ રાગવાળા થએલા છે, તેઓ એ અમૃત વગેરે ચારે પદાર્થીની મીઠાશને હસી કાઢીને તેમના (અમૃત આદિના) જરૂર તિરસ્કાર કરે છે. ૧૭૨.

ચારે નિરાશ થઇ ગયા અમૃત ગયું સુરલાેકમાં, દ્રાખ જંગલમાં ગઈ સાકર લીએ તૃણ વદનમાં; ચક્ષુ ચઢાવી રીસ પડતી કાેલમાં કવિ વીર કહે, એાંધ સાધન કલ્પના પણ ઈમ વિશેષાવશ્યકે. ૧૭૩

અર્થ:—જિનરાજની વાણીની મીઠાશને પારખનાર જવોથી તરછાડાયેલા ઉપર કહેલા અમૃતાદિ ચારે પદાર્થી નિરાશ થઇ ગયા તેથી અમૃત તો આ મનુષ્ય લાેક તજને દેવલોકમાં જતું રહ્યું. દ્રાક્ષ પણ જંગલમાં જતી રહી. સાકર તાે પાતાના અચાવની ખાતર મુખમાં ઘાસના તરણાંને લેવા લાગી. અને શેરડી તાે રીસ ચઢાવી કાેલુમાં (શેરડી પાલવાના યંત્રમાં) પડવા લાગી. આ પ્રમાણે પં. વીરવિજયજી કવિએ કલ્પના વડે બાેધ આપ્યા છે. આવા પ્રકારની કલ્પનાઓ પણ બાેધ-જ્ઞાનનાં સાધન રૂપ છે એમ વિશેષાવશ્યકમાં કહ્યું છે. ૧૭૩

१. " **कप्पियं ववहारियं** " वगेरे.

જિનવાણી સાંભળવાથી ઇષ્ટપ્રાપ્તિ ઉપર અવંતીસુ-કુમાલનું દર્ષાન્ત કહે છે:—

નિલની ગુલ્મ વિમાનના અધ્યયનની આવૃત્તિને, રાતે કરે મુનિરાજ સુણતાં અવંતિ સુકુમાલને; જાતિ સ્મરણ પ્રગંદે ગુરૂની પાસ હાંશે આવતા, એ વિમાન તણા સુખા શાથી મળે ? ઈમ પૂછતાં. ૧૭૪

અર્થ:—રાત્રીએ મુનિરાજ "નલિનીગુલ્મ નામના વિમાનના અધ્યયનનું" પુનરાવર્તન (આવૃત્તિ) કરતા હતા જે સાંભળીને અવંતીસુકુમાલને જાતિસ્મરણુ જ્ઞાન પ્રગટથયું. પછીથી ગુરૂની પાસે હર્ષ પૂર્વક આવીને એ વિમાનનાં સુખાની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થાય? એ પ્રમાણે ગુરૂને પૂછવા લાગ્યા. ૧૭૪ સંયમ વિના એ ના મળે ઉત્તર ગુરૂ એવા દીએ, પણ ત્યાં જવાની તીવ્ર ઇચ્છા તેહથી સંયમ લોએ; આણુ ગુરૂની મેળવી શમશાન કાઉસ્સગ્ગે રહે, શીયાલણી તન ખાય તાએ પૂર્ણ સમતાએ સહે. ૧૭૫

અર્થ:—અવંતી સુકુમાલના પ્રશ્નના જવાબમાં ગુરૂએ જવાબ આપ્યા કે ચારિત્ર વિના એની પ્રાપ્તિ નથી. અવંતી સુકુમાલને ત્યાં જવાની અત્યંત ઇચ્છા હાવાથી તેમણે ગુરૂની પાસે ચારિત્ર લીધું. ત્યાર પછી ગુરૂની આજ્ઞા લઇને શ્મશાનમાં જઇને કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહેલા છે. ત્યાં (પૂર્વ ભવની શત્રુ) શીયાલણી તેમના શરીરનું ભક્ષણ કરે છે તો પણ શીયાલણી

<sup>ુ</sup> ૧. અવંતી સુકુમાલ—લકા માતાના પુત્ર થાય. તે મહાધનાઢય શ્રાવક હતા. શ્રી પરિશિષ્ટ પર્વ વગેરેમાં વિસ્તારથી તેમનું ચરિત્ર કહ્યું છે.

ઉપર જરા પણ રાષ લાવ્યા સિવાય પૂર્ણ શાંતિથી તે દુ:ખને સહન કરવા લાગ્યા. ૧૭૫.

શત્રુને પણ મિત્ર માને આયુ પૂરે તે ક્ષણે, નિજ ઇષ્ટ સ્થાને જઈ ઠરે સુણતાંજ આગમ વયણને; પૂર્વ ભવ અણમાનીતી મરી હાય એહ શીયાલણી, દ્વેષથી ઉપજાવતી ઉપસર્ગની પીડા ઘણી. ૧૭૬

અર્થ:—મુનિરાજ શ્રી અવંતી સુકુમાલજી મહારાજ સમતા ભાવે દુ:ખને સહન કરતાં શત્રુરૂપ શીયાલણીને પણ મિત્ર માને છે. તે વખતે પાતાનું આયુષ્ય પૂર્ણ થવાથી મરીને પાતાના ઇચ્છિત સ્થાને ( નિલની ગુલ્મ વિમાને ) પહોંચ્યાએ પ્રમાણે આગમનાં વચન સાંભળીને શ્રી અવંતી સુકુમાલ મહારાજ પાતાના ઇષ્ટ સ્થાનને પામ્યા. આ શીયાલણી તે તેમના પૂર્વ ભવની અણુમાનિતી સ્ત્રી હતી. તેથી તેણે પૂર્વના વૈરને લીધે ઘણા ઉપસંગા કરીને પીડા ઉપજાવી. ૧૭૬.

ુ આ ગાથામાં પૂજ્ય શ્રી શય્ય ભવસૂરિજીનું દ્રષ્ટાન્ત કહે છે:—

કષ્ટં અહેા કષ્ટં અહેા ઈત્યાદિ વાણી સાંભળી, વિપ્ર શય્યંભવ લહે વર બાેધ સંયમને વળી; શ્રુત કેવલી થઈ રચિત દશવૈકાલિકે સુત મનકને, અલ્પ જીવનમાંય પણ હેઝે પમાડે સ્વર્ગને. ૧૭૭

અર્થ:—જ્યારે ખ્રાહ્મણા એકઠા થઇને યજ્ઞ કરી રહ્યા ં હતા તે વખતે શય્ય ભવ ખ્રાહ્મણે ત્યાં આવેલા મુનિના अहो कष्टं अहो कष्टं-तत्त्वं न ज्ञायते परं ॥ वर्शेरे वयन सांक्षणी ते द्वाराओं भाध पाभीने यारित्र दीधुं. त्यार पष्टी श्रुत डेवदी ( यौद पूर्वधर ) थर्धने पाताना मनड नामना पुत्र डे केनुं थादुंक आयुष्य હतुं तेना हितने माटे दश वैडासिड नामना सूत्रनी रयना डरी. अने तेने संक्षणावी तेने आनंद पूर्वड स्वर्शनी प्राप्ति डरावी. १७७.

આ ગાથોમાં ચિલાતી પુત્રનું દેશન્ત કહે છે:— મુનિએ કહેલા ત્રણ પદા ઉપશમ વિવેક સુસંવરા, સુણતાં ચિલાતી પુત્ર ટાળી માહ થઇ નીડર ખરાે; થઇ થીર કાયાત્સર્ગમાં કીડીએા તણા ચટકા સહી, સમભાવથી સુખીએા થયાે સહસ્રારની ઋદ્ધિ લહી. ૧૭૮

અર્થ:—વિદ્યાચારણ મુનિએ કહેલા ઉપશમ વિવેક અને સંવર એ ત્રણ પદા સાંભળીને ચિલાતીપુત્ર માેહ છેાડી દઈને સાચા બહાદુર થઇને કાઉસગ્ગમાં સ્થીર બન્યા. તે વખતે કીડીઓએ ચટકા ભરીને શરીરને ચાલણી જેવું બનાવી દીધું. તાે પણ સમ ભાવ પૂર્વક તે દુ:ખને સહન કરીને મરણ પામીને સહસાર નામના આઠમા દેવલાકની સમૃદ્ધિ પામીને સુખી થયા. આ પણ ગુરૂએ કહેલા આગમના વચનનો મહિમા જાણવા. ૧૭૮.

ચાલુ પ્રસંગે બીજા પણ દ્રષ્ટાંતા આપે છે:– વર મંત્ર સમ જૈનાગમે ગાવિંદ વાચક શ્રુતધરા, થઈજાયસદ્દગતિઅભય અનતા શ્રવણથી સંયમધરા; જિનરાજ ભાવી સમય થશે અંબડ અને સુલસા વળી, દેવ નરભવ શ્રેષ્ઠ પામે સફલ મુક્તિતણી રળી. ૧૭૯ અર્થ:—ઉત્તમ મંત્ર સમાન જિનરાજના આગમથી ગોવિંદ નામના ખ્રાહ્મણુ શ્રુતને ધારણુ કરનારા થઇને સંદ્રગતિને પામ્યા. વળી શ્રેણિક મહારાજાના પુત્ર મન્ત્રીશ્વર અભયકુમારે પણ શ્રી વીર પ્રભુની વાણી સાંભળીને સંચમધરા— ચારિત્રને સ્વીકાર્યું. અંબડ પરિવ્રાજક તથા સુલસા શ્રાવિકા પણુ ભાવી સમય એટલે આવતી ચાવીસીમાં તીર્થ કરો થશે. એમ જિનવાણી સાંભળવાથી ઉત્તમ દેવભવ તથા મનુષ્યભવ મળે છે. તથા માક્ષના મનારથ પણ સફળ નીવડે છે. ૧૭૯-

સમૃદ્ધિ પંડિતતા પ્રતિષ્ઠા પ્રભુ વચન શ્રવણે કરી, જિનવચન માેદક રાતિદિન બુધ ખાય તૃપ્તિ નહિ જરી; નહિ અધતા નહિ મૂકતા જડતા નહિ મતિ મંદતા, અમૃત રસાયણજિનવચનથી જન મરણ ભય ટાલતા. ૧૮૦

અર્થ:—વળી વિશેષમાં જિનરાજની વાણી સાંભળ-વાથી સમૃદ્ધિ એટલે સારી ઋદ્ધિએા, પંડિતતા-ચતુરાઈ; પ્રતિષ્ઠા-માન આખરૂ વગેરેની પ્રાપ્તિ થાય છે. પંડિત પુર્ષો જિનેશ્વરના વચનરૂપી માેદક-મિષ્ટાન્ન રાત દિવસ ખાય તો પણ જરાએ ધરાતા નથી. (ભાવાર્થ એ છે કે પૌદ્દગલિક માેદક અમુક હદ સુધીજ ખવાય છે તથા કાયમ ખવાઇ શકાતા નથી. ખાધા ઉપર જો ખાવા જાય તા ભાવતા પણ નથી, અરૂચિ થાય છે અને રાતે ન ખવાય. ત્યારે જેમને પ્રભુના વચન શ્રવણુરૂપી ભાવમાદકમાં આસક્તિ થએલી છે તેમને જેમ જેમ સાંભળે તેમ તેમ તેના ઉપર અધિક અ-ધિક ભાવ જાગૃત થાય છે. અરૂચિ થતી નથી અને ગમે તે ટાઇમે ખાઈ શકાય છે. વળી જેઓ જિન વચન સાંભળે છે તેઓ અંધ થતા નથી. અને મુકતા-ખ્હેરાપહું પામતા નથી. જડપહું પામતા નથી. મતિમંદતા અથવા બુદ્ધિની ઓછા-શને પામતા નથી. તથા અમત અને રસાયણ સમાન જિને-શ્વરના વચનના સાંભળનારા ભવ્ય જીવા મરણના (ઉપલક્ષ- ખુથી જન્મના) ભય પણ જરૂર ટાળે છે. ૧૮૦.

બુદ્ધિની મુંઝવણ ટળે ઉન્માર્ગથી સવળા કરે, સંવેગ સમ ગુણઝડ પમાડે હર્ષ સાત્ત્વિક થીર મળે; સુલભ સુરતરૂ કામઘડ ચિંતામણિ ભવ સાગરે, અત્યંત દુર્લભ જિનવચનરૂપવ્હાણથી ભવિજન તરે. ૧૮૧

અર્થ:—વળી જિનેશ્વરના વચન સાંભળનાર ભવ્ય જવોની ખુદ્ધિની મુંઝવણ–અમુઝણ (અમુક પ્રસંગે શું કરવું ? વિગેરે) દ્વર થાય છે. જિનવચન ઉન્માર્ગ-અવળે માર્ગે જનારને સવળા કરે-સીધા માર્ગે અથવા સાચા માર્ગમાં લાવે છે. વળી સંવેગ-સંસારના વિષયસુખા પ્રત્યે ઉદાસીનતા અને માક્ષાભિલાષ તથા સમગુણ એટલે સમતાભાવ અથવા રાગદ્દેષની એાછાશ જલ્દી પ્રકટ કરે છે. તથા જિનવચનના શ્રવણથી સાત્વિક હર્ષ જે જ્ઞાનાદિક ગુણાની રમણતારૂપ છે તેની સ્થિરતા થાય છે. વળી સંસારરૂપ સમુદ્રમાં સુરતરૂ–કલ્પવૃક્ષ કામઘટ–કામકું ભ (ઇષ્ટ આપનાર ઘટ) તેમજ ચિન્તામણિ રત્ન એ બધા મળવા સુલભ છે પણ જિનવચન મળવું દુર્લ છે. આવા પ્રકારના ઘણી મશ્કેલીથી મેળવાય તેવા જિનેશ્વરના વચનરૂપી વહાણને મેળવીને ભવ્યજન

સંસાર સમુદ્રને તરી શકે છે. માટે જિનવચનમાં ઘણા આદ-રભાવ રાખવા. ૧૮૧.

એવી રીતે ગુરૂ મહારાજ આગળ સિદ્ધાન્તના શ્રવણનું ફ્લ કહ્યું. તે શ્રવણ કર્યા પછી શ્રાવકે શું શું કરવું ? તે આ ગાથામાં કહે છે:—

ગુરૂદેશના એવી સુણી જેડાય શુભ વ્યવહારમાં, ત્યાં ધર્મ કુલને સાચવે રાખે ન મન કૂડ યાગમાં; સમકિતવંતા જીવડા અણ્છૂડકે વ્યાપારમાં, જેડાય મન અલગા રહે જિમ ધાવ રાજકુમારમાં. ૧૮૨

અર્થ:—એવી હિતકારી ગુરૂ મહારાજના સુખેશી દેશના-ઉપદેશ સાંભળ્યા પછી શ્રાવક પોતાના જે શુલ વ્યવહાર કાર્યી વેપારાદિક તેમાં જોડાય. ત્યાં પણુ પોતાના ધર્મની મર્યાદાને અને કુલની મર્યાદાને સાચવીને મનમાં કૂડ કપટ રાખે નહિ. અથવા વેપાર કરતાં એાછું આપવું, વધારે લેવું, કદ્યા પ્રમાણુ માલ ન આપવા, અજાણ્યા જાણીને ભાવમાં છેતરવું, છેતરપંડી કરવી, જૂઠ બાલવું વગેરેના ત્યાગ કરી નીતિમાર્ગ દ્રવ્ય ઉપાર્જન કરે. સમક્તિવંતા છવા ન છુટકેજ (આજવિકા ચલાવવા પ્રતાજ) વ્યાપારમાં જોડાય છે. પણ મનમાં તો ચારિત્રની ઇચ્છા રાખીને ન્યારા હાય છે. જેમ રાજકુંવરને ધવરાવતાં છતાં પણ ધાવનું મન તો પાતાના પુત્રને વિષે હાય છે. તેમ શ્રાવકે જરૂર સર્વ વિરતિ ચારિત્ર તરફ લક્ષ્ય રાખવું જોઇએ. ૧૮૨.

શ્રાવકે કેવી જાતના વેપાર ન કરવા તથા વેપાર કેવી રીતે કરવા તે કહે છે:— વિકટ કર્માદાન છેાંડે ફૂટ તાલા પરિહરે, એાછું દીએન લીએ અધિક નહિ ભેળસેળ કદી કરે; ફૂડાં ન માપાં માન રાખે ફૂટ ક્રય વિક્રય તજે, લાક લાકાત્તર વિરૂદ્ધ વ્યવહાર તજતાં સુખ ભજે. ૧૮૩

અર્થ:—શ્રાવકે આકરાં કર્માદાનના ર ત્યાગ કરવા. કારણ કે તેથી ઘણા જીવાના ઘાત થાય છે. વળી ખાટાં તોલના ત્યાગ કરવા. જેખવામાં અથવા માપવામાં ઓછું ન આપવું. તેમજ લેતી વખતે છેતરીને વધારે લેવું નહિ. વળી માલમાં ભેળસેળ કરીને વેચવું નહિ. સમજી શ્રાવકા માપવાના માપાં તથા વાર, ગજ વગેરે માપ તે ખાટાં રાખે નહિ. ખરીદ કરવામાં તેમજ વેચવામાં કપટના ત્યાગ કરે. જે ઘરાકને છેતરતા નથી તેના ઘરાકની વૃદ્ધિ થાય છે અને તેના ઉપર લાકા વિશ્વાસ રાખે છે. એ પ્રમાણે આ લાકમાં નિંદવા યાગ્ય અને પર લાકમાં દુ:ખદાચી એવા કૂડ કપટવાળા વ્યાપારના ત્યાગ કરવાથી તે શ્રાવક સુખને ભાગવનારા થાય છે. ૧૮૩.

આ ગાથામાં વ્યવહાર શુદ્ધિના અર્થ તથા વ્યવહાર શુદ્ધિના લાભ સમજાવે છે:—

૧. કર્માદાન—જે વેપાર અથવા ધંધામાં (છવ હિંસાદિ) ધણે આરંભ કરવા પડતા હાવાથી તેમાં ઘણા છવાની હિંસા થાય, જેથી ઘણા કર્મનું આદાન–આવવું થતું હાવાથી કર્માદાન કહેવાય છે. તે પંદર છે. અંગાર કર્મ વગેરે પાંચ કર્મ, લાખના વેપાર વગેરે પાંચ કુવાણિજય તથા યંત્રપિક્ષણ કર્મ વગેરે બીજા પાંચ મળીને કુલ ૧૫ કર્માદાન છે. તેના શ્રાવંક સાગ કરવો.

મન વચન કાયાની સરલતા શુદ્ધિ એ વ્યવહારની, ધર્મ કેરૂં મૂલ એ એથીજ શુદ્ધિ ધર્મની; વ્યવહાર ચાેખ્ખા રાખનારા અર્થ ચાેખ્ખા મેળવે, આહાર શુદ્ધિ એમ હાતાં દેહ શુદ્ધિ જાળવે. ૧૮૪

અર્થ:—મન વચન અને કાયાની જે સરલતા અથવા કપટ રહિતપણું તે વ્યવહારની શુદ્ધિ કહેવાય છે. પણ જેઓના મનમાં કાંઇ હાય, બાલવામાં કાંઇ હાય અને કાયાથી આચરવામાં તેથી જુદુંજ હાય તેઓ દુર્જન ગણાય છે અને તેઓના ઉપર લોકા વિધાસ રાખતા નથી. માટે વેપાર કરતાં વ્યવહાર શુદ્ધિ અવશ્ય રાખવી. અને સરલતા એ ધર્મનું મૂલ છે તેથીજ ધર્મની શુદ્ધિ છે. જેઓ કૂડ કપટ તથા વિધાસભંગ વગેરે કર્યા વિના ચાખ્ખા—સાફ વ્યવહાર રાખે છે તેઓ દ્રવ્ય પણ ચાખ્ખું—નીતિનું મેળવે છે. જેઓ ન્યાય માર્ગે દ્રવ્ય કમાય તેઓજ આહાર શુદ્ધિ રાખનારા છે. અને જેઓ આહાર શુદ્ધિ સાચવે છે તેઓજ શરીર શુદ્ધિ જાળવી શકે છે. ૧૮૪.

શુદ્ધદેહી ધર્મલાયક નિજ ક્રિયા સફલી કરે, તપ નિયમ શીલ ગુણને ધરી સુરશર્મ શિવસ પદ વરે, પ્રવચન પ્રભાવક એહ ભાખ્યા છેદ સૂત્રે ગુરૂવરે, ધર્મ આધક વક્રતાને કેમ સજ્જન દીલ ધરે. ૧૮૫

અર્થ: —જે શુદ્ધ દેહી (ચાપ્ખા શરીરવાળા) હાય છે તેનેજ ધર્મ લાયક કહ્યો છે. અને તેની કરેલી ક્રિયા પણ સફલ-ફળ આપનારી છે. તેજ જીવ તપ, નિયમ તથા શીલ– સદાચારને ધારણ કરીને સુરશર્મ એટલે દેવલાકનાં સુખ તથા, શિવસંપદ એટલે માેક્ષની સંપત્તિને મેળવે છે. આવાજ સદાચારીને છેદ સૂત્રામાં પૂર્વાચાર્યાએ પ્રવચનના–શાસનના પ્રભાવક કહેલા છે. આ પ્રમાણે સરલ વ્યવહારનું પરંપરાએ ફળ હાેવાથી સજ્જન પુરૂષ ધર્મમાં બાધા કરનાર વક્કતા– કપટને શા માટે ધારણ કરે? અર્થાત્ સજ્જન પુરૂષ કપટને ધારણ નજ કરે. ૧૮૫.

આહારને અનુસાર બુદ્ધિ તે પ્રમાણે ગતિ મળે, પાપ ભય દીલ રાખનારાે દુર્ગતિમાં ના ફરે; અન્યાય સાધી મેળવેલું દ્રવ્ય બહુ ક્ષણ ના ઠકે, અલ્પાયુ તેવા પરભવે હોવે નિરય તિર્યંચ કે. ૧૮૬

અર્થ:—આહારના અનુસારે બુદ્ધિ હોય છે. કારણ કે જેઓ સાત્વિક (માંસ મદિરાદિક રહિત) આહાર વાપરનારા છે તેઓની બુદ્ધિ સન્માર્ગ જનારી હાય છે. કહેવત છે કે—આહાર તેવા ઓડકાર, અને બુદ્ધિ પ્રમાણે ગતિ કહી છે તેથીજ 'મતિ તેવી ગતિ' એવી કહેવત છે. માટે જે માણસ પાતાના હૃદયમાં પાપના ભય રાખનારા છે તે નરકાદિ દુર્ગિતમાં રખડતા નથી વળી અન્યાય કરીને મેળવેલું ધન લાંએા વખત ટકતું નથી માટે અન્યાયથી ધન મેળવનારા પરભવમાં ઢુંકા આયુષ્યવાળા થાય છે અથવા તા નારકી અગર તિર્યંચના ભવને પામે છે. ૧૮૬.

ુ હવે અન્યાયનું કુલ કહે છે:—

સામા તણી દેખી હવેલી ઝુંપડી ના તાેડવી, અન્યાયી જન બહુ દ્રવ્ય પામે પણ શકે ના ભાેગવી; કાતર યથા કાપેજ મલમલ તેમ માદરપાટને, તિમ પાપ કાતર ના તજે નિર્ધન અને ધનવાનને. ૧૮૭

અર્થ:—સામા માળુસની હવેલી જોઇને પાતાની ઝુંપડી પાડી નાખવાની મૂર્ખાઇ ન કરવી. કારળુ કે ઝુંપડી પાડવાથી હવેલી બનતી નથી અને પાતાની ઝુંપડીના નાશ થાય છે. તેવીજ રીતે સામા માળુસ અન્યાય કરીને ઘણું ધન કમાય છે માટે હું પળુ અન્યાય કરીને ઘરાકાને છેત રીને ઘણું ધન કમાઉં એવા વિચાર પણ મનમાં ન લાવવા. કારળુ કે ધન મળવું અગર ન મળવું તે અન્યાયને આધીન નથી, પણુ ભાગ્યાધીન છે. અને ન્યાયથીજ ભાગ્ય વધે છે. કદાચ અન્યાય કરનારા માળુસ પૂર્વના પુષ્યયેાગે ઘણું ધન પેદા કરે તો પણુ તે ભાગવી શકતા નથી. જરૂર યાદ રાખવું કે જેમ કાતર મલમલને જલ્દી કાપે છે તેમ માદરપાટને પણ માડા કાપે છે, તેમ પાપરૂપી કાતર પણુ ધનવાન અથવા ધન રહિતને છાડતી નથી. અર્થાત્ પાપ કરનારને પાપનું કળ ભાગવવું જ પડે છે. ૧૮૭.

અન્યાયી લાેકા લાેલથી આવા વિચારા કરે છે:— ધનતેજ ઉત્તમ લાેકમાં ઉંચ નીચ પણ ધનથી બને, ધનથીજ કષ્ટ હણાય તેથી ધન કમાવું ઇગ મને; એવું વિચારી કુમતિ વશ થઇ કરી પ્રપંચા આકરા, દેખાવ ઋજુતાના કરીને ધન ઉપાર્જે જે નરા. ૧૮૮ અર્થ:—ધનજ લોકમાં ઉત્તમ છે. જે માણુસ પાસે ધન હોય છે તેજ લોકોમાં ઉત્તમ મનાય છે. ધન હોય તો નીચ માણુસ પણુ ઉંચ બને છે. ધનથી સંકટોના નાશ કરી શકાય છે. માટે આ દુનીયામાં એક ધનજ સાર છે અથવા પૈસોજ મારા પરમેશ્વર છે તેથી એક તાન થઈને દ્રવ્ય પૈદા કરતું. આવા વિચારા કરીને દુષ્ટ બુદ્ધિને વશ થઇને જે અનેક પ્રકારના આકરા નિંદનીય છળ કપટા કરે. તથા સરળતાના ખાટા આડંબર કરીને ઘરાકાને વિશ્વાસ પમાડીને જે મનુષ્યા ધન પેદા કરે છે. ૧૮૮.

તેવા જીવાની શી દશા થાય ? તે જણાવે છે:— અહુ જીવ સાથે વેર બાંધી ભાગમાં પ્રીતિ ધરી, તે દુર્ગતિમાં સંચરે જ્યાં વેદનાઓ આકરી; ધન હેતુ વધ બંધાદિના ધન કુગતિદાયક ઇમ કલી, ના માનજે પુરૂષાર્થ ધનને ધર્મ સાધક તું જરી. ૧૮૯

અર્થ:—પૂર્વે કહેલી ગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે અનેક જવાને છેતરીને ઘણા જવા સાથે વૈર બાંધનારા જવા વળી સાંસારિક વિષયામાં આસક્તિ ધારણ કરનારા લાભી મનુષ્યા નરકાદિ દુર્ગતિઓમાં જાય છે. જયાં ઘણી આકરી–દુ:ખે સહન કરાય તેવી વેદનાઓ ભાગવવી પડે છે. માટે હે જવ! ધનને માટે જવાના વધ બંધન વગેરે કરવા પડતાં હાવાથી ધન દુર્ગતિને આપનાર છે એમ જાણીને ધન રૂપી પુરૂષાર્થને તું જરા પણ ધર્મની સાધનામાં મદદગાર માનીશ નહિ. ૧૮૯.

૧. પુરુષાર્થ—ચાર પ્રકારના પુરુષાર્થ છે—૧ ધર્મ, ર અર્થ, ૩ કામ, અને ૪ માેક્ષ.

ખાતર તણા બાકા વિષે અંદર અને વળી બ્હારથી, પકડાયેલા જિમ ચાર દુઃખી હાય કૃત નિજ કર્મથી; તિમ જીવ પાતે આચરેલા કર્મના ઉદયે સહે, પીડા ઘણી જે દેખતાં ડાહ્યા જેના કરૂણા લહે. ૧૯૦

અર્થ:—જેવી રીતે પાતેજ ખાતર પાડવા કરેલા છી ડામાં અંદરથી અને બહારથી સપડાએલાે ચાર ફુ:ખી થાય, તેવી રીતે જીવ પણ પાતેજ કરેલા કર્મના ઉદયથી ઘણા પ્રકારની વેદનાએ સહન કરે છે. જે જોઇને ડાહ્યા મનુષ્યાના મનમાં ઘણી દયા ઉત્પન્ન થાય છે. ૧૯૦.

કર્મ આંધતાંજ જરૂર ચેતવું જોઇએ એ જણાવે છે:— અજ્ઞાનથી આંધ્યાં કુકમેિ ભાગવ્યા વિણુ ના ખસે, પ્રજ્ઞાપના સુત્રે કહ્યું અનુભૂત કર્મ દલિક ખસે;

૧. ખે ચોરો રાત્રીએ ચોરી કરવા નીકલ્યા. એક શેઠના મકાનમાં ચોરી કરવા માટે ખાતરીયાથી બાકાર, પાડ્યું, પછી એક ચોર બાકારામાં માથું નાંખી અડધા અંદર પેઠા. આ દરમિઆન શેઠ જાગી ગયા. તેમણે બાકારામાંથી અંદર પેતા ચારને દીઠા, તેથી ઉઠીને બાકારામાંથી અંદર આવેલું ચારનું માથું પકડ્યું. બહાર ઉભેલા ચારને આ વાતની જાણુ થતાં તે બાકારામાં રહેલા ચારના પગ પકડીને બહારની બાજુ ખેંચવા લાગ્યા. આ પ્રમાણે શેઠ તેને અંદર ખેંચવા પ્રયત્ન કરે છે અને બહાર રહેલા ચાર તેને બહાર કાઢવા માટે બહારથી ખેંચે છે. એવી રીતે પોતેજ પાડેલા બાકારામાં સપડાએલા તે ચાર અંદરથી અને બહારથી ખેંચાતાં ઘણે ઠેકાણે ઉઝરડા ભરાવા વિગેર દુ:ખથી દુ:ખી થયા.

રાખે અરે જેવું ડહાપણ કર્મ તરૂફલ ચાખતાં, તેવું જરૂર તું રાખજે ભઈ! કર્મ તરૂને વાવતાં. ૧૯૧

અર્થ:—અજ્ઞાનથી-અજાણુપણે બાંધેલાં કુકર્મી-ખરાબ કર્મા લોગવ્યા વિના ખસતા નથી એટલે નાશ પામતા નથી. માટેજ શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્રમાં કહ્યું છે કે જે કર્મ અનુભવાય તે કર્મનાં દલિકા આત્માથી દ્વર થાય છે અથવા ખરી જાય છે. એટલે બાંધેલાં કર્મીને (રસોદય અથવા પ્રદેશોદયથી) લાગવ્યા સિવાય છટકા નથી. તેથી હે લાઇ! કર્મરૂપી વૃક્ષનાં ફલ લાગવતાં તને (જે) ડહાપણ સૂજે છે કે જો આવાં પાપ કર્મા મેં આગલ બાંધ્યાં ન હાત તા મારે દુ:ખી થવાના વખત આવત નહિ. તેવું ડહાપણ કર્મરૂપી વૃક્ષને વાવતી વખતે એટલે ખરાબ કર્મ બાંધતી વખતે (પાપ કરતાં) તું જરૂર રાખજે. જેથી પછીથી પસ્તાવા કરવાના વખત આવે નહિ. ૧૯૧.

અજ્ઞાનથી આવું ન કરવું જોઇએ તે જણાવે છે— સંસારી જીવા આપ કાજે અન્ય કાજે પણ ઘણાં, કરતાં સમજ દૂરે કરી વ્યાપાર મીલ કૃષિ આદિના; જે બાંધવાને કાજ કરતા પાપ કર્મી આકરા, દુ:ખના સમે કર્મી તણા ના ભાગ લેશે તે જરા. ૧૯૨

અર્થ:—આ સંસારમાં જીવા અજ્ઞાન તથા માહને વશ થઇને પાતાને માટે તથા ખીજાને માટે એટલે પાતાના

૧. કહ્યું છે કે–બ'ધ સમય ચિત્ત ચેતીએ, ઉદય મહા બલવાના

કુડું ખ પરિવારના માટે ખરી સમજ શુને દ્વર કરીને મહા આરં મના વ્યાપારા-જેવા કે મીલ જીન તથા ખેતી વગેરેના કરે છે, જેમાં ઘણા જીવાની હિંસા થતી હોવાથી તેવા વ્યાપારા કરનારને ઘણા પાપળંધ થાય છે. પરંતુ જે કુડું ખ કળીલા માટે અલા પ્રકારનાં આકરાં પાપકર્મા કર્યો છે તેઓ આરંભના કાર્ય કરનારને બાંધેલ પાપકર્માના ઉદયથી દુ: ખના સમય આવે છે ત્યારે તેના દુ:ખમાં જરા જેટલો પણ ભાગ લેતા નથી. માટે હે જીવ! પાપકર્મી કરતાં પહેલાં ચેત અને તેવા કર્મીથી પાછા કર. ૧૯૨.

ચાલુ પ્રસંગે વિવેકથી આવી વિચારણા કરવી જોઇએ:—

કર્મા કરીને મેળવેલી માલ મીલકત પામવા, પુત્રા જઈ કેારે વિષે ઝગડાજ કરશે નવનવા; ધન ભાગ લેશે તે બધા ના ભાગ લેશે કર્મ ના, સા સ્વાર્થના ભેગા ભજ્યા મેળા સમજજે પંખીના. ૧૯૩

અર્થ:—વળી પાપ કર્મા કરીને એકઠાં કરેલ ધન દાલત મેળવવા માટે તારાજ પુત્રો કાર્ટમાં જઇને નવા નવા પ્રકારના ઝઘડાએ કરશે. અને તેંજ મેળવેલા ધનની અંદર- થી ભાગ લઇને તારા શત્રુ જેવા અનીને જીદા રહેશે. પણ તેં કરેલા કર્મમાંથી જરા પણ ભાગ લેશે નહિ. પરંતુ કહેશે કે પોતે કર્યા છે તેવાં તે ભાગવશે. આપણને એમાં શું? માટે હે ભાઈ! તું સમજ કે જે પુત્ર સ્ત્રી પરિવાર વળેરે જેમને તેં તારાં માનેલાં છે તે તો સૌ સ્વાર્થ માટેજ ભેગા

થએલા છે. માટે જ્યાં સુધી પાતાના સ્વાર્થ સધાશે ત્યાં સુધીજ તારી આગળ રહેનારાં છે. માટે તેમને પંખીના મેળા સમાન જાણુજે. જેમ સાંજે ચારે બાજીથી આવીને ઝાડ ઉપર પક્ષીઓ ભેગાં થાય છે અને સવાર પડતાંજ ચારે દિશાઓમાં વિખરાઈ જાય છે. અને ઝાડ તા એકલુંને એક-લુંજ રહે છે. તેવીજ સ્થિતિ અહીં તારી સમજવી. ૧૯૩.

આ ગાથામાં કયાં કાર્યી કરનાર જીવ નરકનું આયુષ્ય આંધે છે તે જણાવે છે:—

પ્રભુ વીર ખારે પર્ધ દામાં મધુર સ્વરથી ઇમ કહે, ચઉ કારણે જીવા ઘણાં એ નરક પીડાને લહે; આરંભ ખહુ મમતા ઘણી હિંસા કરે પંચિંદ્રિની, આહાર કરતાં માંસના પામે કુપીડા નરકની. ૧૯૪

અર્થ:—શ્રી મહાવીર પરમાતમા બાર પ્રકારની સભામાં મધુર સ્વરથી આ પ્રમાણે કહે છે. ઘણા જવા મુખ્ય ચાર હેતુઓથી નરકની પીડાને પામે છે. એટલે ચાર હેતુઓ વડે નરકનું આયુષ્ય બંધાય છે. ૧ આરંભ (જેથી ઘણા જવાના ઘાત થાય તેવાં કાર્યો) વડે. ૨. બહુ મમતા (ધન ધાન્યાદિક પરિગ્રહ ઉપર અત્યંત મમત્વ) વડે. ૩. પંચેન્દ્રિય જવાની

૧. ભાર પ્રકારની સભા આ પ્રમાણે:—ભુવનપતિ, વ્યન્તર, જ્યાતિથી અને વૈમાનિક એ ચાર પ્રકારના દેવ અને ચાર પ્રકારની દેવીએ મળી આકે, તથા સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા એ ચાર મળી કુલ ૧૨ પ્રકારની પર્ષદા જાણવી.

હિં सा करवाथी. ४. सांसनी आहार करवा वहे. अवी रीते मुण्यताओं आ बार प्रकारनां कार्यी वहे छवा नरकनी महा पीडाने पामे छे. जुओ साक्षिपाठ-श्री स्थानांग सूत्रना याथा अध्ययनना-चडिं ठाणेहिं जीवा नेरइयत्ताए कम्मं पक-रंति-तं जहा-महारंभयाए महापरिग्गहयाए कुणिमाहारेणं पंचिदियवहेणं॥ १८४.

આ ગાથામાં તિર્થેચ ગતિમાં જવાનાં કારણા કહે છે:—

માયા કરંતાં જૂઠ વદતાં તેમ ઉત્કંચન કરે, વિવિધ ઠગભાજ કરંતા તિરિગઈમાં સંચરે; ઠગતાંજ ભાળા જીવને પર પાસ વાત છુપાવતા, થીર માૈન સેવન તેહ ઉત્કંચન પ્રભુજ બાલતા. ૧૯૫

અર્થ:—જીવા તિર્ધેચ ગતિમાં પણ ૪ હેતુઓ વર્ડે જાય છે:—૧ માયા અથવા કપટ કરવાથી, ૨ જૂઠ-અસત્ય ખાલવાથી ૩ ઉત્કંચન કરવાથી, ૪ જુદા જુદા પ્રકારની ઠગ-ખાજ-છળકપટ કરવાથી. એમ ચાર હેતુઓ વર્ડે જીવ તિર્યંચ ગતિમાં જઇને દુ:ખી થાય છે. પ્રભુએ ઉત્કંચનના અર્થ આ પ્રમાણે કહ્યો છે. ભાળા–વિશ્વાસ જીવાને ઠગવાના ઇરાદાથી ખીજાની આગળ (જાણતાં છતાં) વાત છુપાવવી, અને સ્થિરતા પૂર્વક (જાણી જોઇને) મૌનનું સેવન કરવું. તે ચાલાકોનું નામ ઉત્કંચન કહેવાય. ૧૯૫.

આ ગાથામાં મનુષ્યગતિમાં તથા દેવગતિમાં જવાનાં કારણા કહે છે— કરણા વિનય સરલ સ્વભાવે નિરભિમાન દશા ધરે, ચઉ કારણે મનુજાયું આંધી મનુજ ગતિમાં સંચરે; સંયમ સરાગ અણુવ્રતા નિષ્કામ નિર્જરણા બલે, વળી બાલતપ ચઉ કારણે ગતિ દેવની જીવને મલે. ૧૯૬

અર્થ:—મનુષ્યાયુ ખાંધવાના પણ મુખ્ય ચાર હેતુઓ છે. તે આ પ્રમાણે-૧ કરૂણા-દુ:ખી જવો ઉપર દયા ભાવ રાખવો તે. ર વિનય-ગુરૂ તથા વહેરાના વિવેક મર્યાદા વગેરે સાચવવી તે. ૩ સરલ સ્વભાવ-કપટ રહિતપણું. તથા ૪ નિરિભમાન દશા-અહંકારના ત્યાગ. આ ચાર મુખ્ય કારણાથી મનુષ્યાયુ ખાંધીને જવ મનુષ્યગતિમાં જાય છે. તથા ૧ સરાગસંયમની સાધના. ૨ અણુવ્રતા-શ્રાવકનાં વ્રતો. (દેશવિરતિ)ની આરાધના. ૩ નિષ્કામ નિર્જરા અથવા અકામ નિર્જરા. ૪ ખાલ તપ-અજ્ઞાન તપસ્યા એ ચાર હેતુઓથી જવને દેવગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે. ૧૯૬.

્ર શ્રાવકે કેવું કાર્ય કરવું જોઇએ ? અને કાેની સાેબત ન કરવી ? તે આ ગાથામાં જણાવે છે :—

અબુધ ન કરે ધર્મ કેરી જેમ નિંદા તે ક્રિયા, શ્રાવક કરે નટ વિટ પરસ્ત્રી સંગિ તેમ જીગારિયા; એવા તણા સંગે ખચિત હેાવેજ નિંદા ધર્મની, ઉભય લોકે શ્રેણિ પામે આકરા બહુ દુઃખની, ૧૯૭

અર્થ:—અબુધ એટલે અજ્ઞાની છવા પણ ધર્મની નિન્દા ન કરે તેવી ક્રિયા શ્રાવકે કરવી. વળી નટ એટલે નાટક કરનારા, વિટ એટલે ભાંડ, ભવૈયા, વગેરે તથા પારકાની સ્ત્રીના સંગ કરનારા તેમજ જાગારીઓની સાેબત શ્રાવકે કરવી નહિ. કારણુ કે તેવાઓની સાેબત કરવાથી ખરેખર ધર્મની નિન્દા થાય છે. તેવી સાેબતથી આ લાેક અને પરલાેક એમ બંને લાેકમાં અત્યન્ત ભયંકર દુ:ખની પરંપરાની પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે ભવ્ય શ્રાવકાેએ તેવાઓની સાેબત કદાપિ કરવી નહિ. ૧૯૭.

નીચની સાેબત શા માટે ન કરવી તે **દ**ષ્ટાન્તા દઇને સમજાવે છે:—

વ્યાધિ મરણ દરિદ્રતા નિજ વાસ અટવીમાં વરા, પણનીચસંગ ઉચિત નહી વિષ વેગથી આ આકરા; સહવાસથી ગુણ દેાષ પ્રકટે તલ સુગંધી પુષ્પથી, આમ્રમાં કડવાશ આવી નિંબ કેરા સંગથી. ૧૯૮

અર્થ:—આ જવને વ્યાધિ–રાગ, મરાષ્, ગરીબાઈ તથા જંગલમાં રહેવાનું પ્રાપ્ત થાય તે સારૂં છે. પણ વિષ વેગ એટલે ઝેરના વેગથી પણ આકરા (તીવ્ર દુ:ખદાઈ) લયંકર નીચના સંગ (સાબત) કરવા તે કાઇ રીતે ચાગ્ય નથી. કારણ કે વિષના વેગ એકજ લવનું મરાણ આપનાર છે ત્યારે નીચની સાબત આ જીવને લવાલવ–ઘણા લવ સુધી દુર્ગત આપનારી થાય છે. કહેવત છે કે 'સાબત તેવી અસર' માટે સારી સાબતથી ગુણા અને ખરાબ સાબતથી દાષા પ્રકટે છે, તેથી નીચની સાબત તજવા યાગ્ય કહી છે. આ આખત નુઓ દર્શન–ઉત્તમ પુષ્પની સાબતથી તલમાં સુગન્ધી

મગટે છે, અને કડવા લીંબડાની સાબતથી આંબાને વિષેકડ-વાશ પ્રગટ થાય છે. એ ખરેખર સાબતનીજ અસર છે. ૧૯૮

છેદાય કદલી બાેરડીના સંગથી તિમ લાહના, સંગે સહે બહુ માર ઘણના અગ્નિ જે પૂજે જના; ખારૂં બને સરિતા તણું જલ સંગથી સાગરતણા, નીચ કેરા સંગથી રાવણ લદ્યા ગણ દુઃખના. ૧૯૯

અર્થ:—વળી બારડી-બારના ઝાડ પાસે ઉગેલી કદલી— કેળ બારડીની સાંબતથી છેદાય છે-બારડીના કાંટા તેને વાગે છે. કહ્યું છે કે-दुस्ततिकस वसीप निंह, वसी न करीप वातः किंदली बोर संगते, छेदत उनके पातः ॥१॥ तथा જેને મનુષ્યા પણ પૂજે છે તે અગ્નિ-દેવતાને લાઢાની સાંબતથી ઘણના આકરા માર લુહારને હાથે સહન કરવા પહે છે. તેમજ સમુદ્રની સાંબતથી સરિતા-નદીનું મીઠું પાણી તે પણ ખારૂં બની જાય છે. વળી નીચની સાંબતથી રાવણ રાજાને પણ ઘણા દુ:ખના ગણ-સમૂહની પ્રાપ્તિ થઇ માટે નીચની સાંબત નજ કરવી જોઇએ. ૧૯૯.

પર્વત ઉપર વનચર તણી સાથે ભ્રમણ કરવું વરૂં, પણઇંદ્રભુવને મૂર્ખ સંગતિના ઉચિત દુઃખઘે ઘણું; ખલ સંગ છંડી તેલ પામે દેવ કેરા શીર્ષને, અહુ દેાષ જાણી શ્રાહ્મ છંડે નીચ કેરા સંગને. ૨૦૦

અર્થ:—પર્વત જેવા વિકટ સ્થાનમાં વનચર–જંગલમાં વસનારા જંગલી પ્રાણીઓની સાથે રખડવું તે સારૂં છે, પરંતુ ઇન્દ્રના મહેલ જેવા ઉત્તમ સ્થાનમાં પણ ઘણા દુ:ખને આપ-નારી મૂર્ખ માણુસની સાંબત કરવી, એ સારૂં નથી. કહ્યું છે કે— वरं पर्वत दुर्गेषु—भ्रान्तं वनेचरैः सह ॥ न मूर्खजनसंपर्कः— सुरेन्द्रभवनेष्विषि॥१ ॥ तसमां रહेલું तेस तसमां रહेલा ખલ— ખાળની સાંબત છાડવાથી દેવના મસ્તકને વિષે ચઢે છે, એવું વિચારી ઉત્તમ શ્રાવકાએ પણ નીચની સાંબત બહુ દાષવાળી છે એમ જાણી નીચની સાંબતના જરૂર ત્યાગ કરવા. ૨૦૦.

હાેવે કુબુહિ કુસંગથી નીચ બુહિથી હલકી ક્રિયા, એવી ક્રિયા કરવાથકી જીવાે લહે દુઃખ બહુ ઇહાં; ઉત્સર્ગ માર્ગે સંગ તજવાે તેમ જે ન બની શકે, તાે કરે ગુણીસંગ ઐાષધ યાેગ જિમ જીવન ડકે. ૨૦૧

અર્થ:—ખરાબ સાંબતથી કુખુ હિ-ખરાબ મતિ થાય છે. અને હેલકી ખુ હિથી મૂર્ખ જીવા હલકટ-નિંદનીય કાર્યો કરે છે. અને એવાં હલકાં કામા કરવાથી આ લાકમાં પણ તે જીવા ઘણાં દુ:ખાને પામે છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે— कुसंगतेः कुबुद्धः स्यात्–कुबुद्धः कुप्रवर्त्तनम्॥ कुप्रवृत्तेः भवे-जंतुः-भाजनं दुःखसंततेः॥१॥ માટે ઉત્સર્ગ માર્ગ-સીધા અથવા સરળ માર્ગ તા એ છે કે કાઇની પણ સાબત ન કરવી. અને તેમ જો ન બની શકે તા ગુણવંત પુરૂષાના સંગ કરવા. કારણ કે ગુણીજનાના સંગ ઔષધ (દવા) જેવા છે. જેમ ઔષધના સંચાગથી જીવનના ટકાવ થાય છે તેમ ગુણી જનાની સાબતથી દાષા દૂર થાય છે અને ગુણા પ્રગટ થાય છે અને ભવિષ્યમાં નિ:સંગપણું જરૂર પામી શકાય છે.

नीति शास्त्रभां इह्यं छे है-संगः सर्वात्मना त्याज्यः-स चेत्यक्तं न शक्यते॥ सद्भिः सहकर्त्तव्यः-सतां संगो हि भेषजम् ॥१॥ २०१.

ચાંદનીથી રાત જ્યાત્સ્ની તમ થકીજ તમસ્વિની, સંગને અનુસાર ખ્યાતિ તેહવી વસ્તુ તણી; દારા ચઢે પ્રભુ શીરા જિમ વર પુષ્પમાલા સંગથી, માટાઈતુચ્છ પદાર્થ પણ પામેજ ગુણીના સંગથી. ૨૦૨

અર્થ:—જેમ ચાંદનીથી એટલે ચંદ્રના પ્રકાશથી (તેની સોખતથી) રાત્રો પણ જ્યાત્સની એટલે અજવાળી કહેવાય છે. તેમ તેજ રાત્રી—અંધકારની સાેખતથી તમસ્વિની એટલે અંધારી (રાત) કહેવાય છે. એ પ્રમાણે સાેખતને અનુસારે વસ્તુની પણ સારી અથવા ખાેટી ખ્યાતિ—પ્રસિદ્ધિ થાય છે. જેમ ફૂલની ઉત્તમ માલાની સાેખત કરવાથી તે ફૂલામાં પરાેવેલા દાેરા પણ પ્રભુના મસ્તક ઉપર ધારણ કરાય છે. માટે ગુણ-વંત પુરૂષાની સાેખતથી હલકા પદાર્થા પણ માેટાઇને—ચઢતીને પામે છે. માટે ગુણી પુરૂષાનીજ સાેખત કરવી એ વ્યા-જળી છે. ૨૦૨.

હવે ગ્રંથકાર ગુણવંત પુરૂષાેની સાેેેબતથી ઉત્તમ લાભ થાય છે, એ બીના વિવિધ દર્દાતા દઇને જણાવે છે:—

નિર્ગુ'ણ અને ગુણવંત પૂજનિક મેઘની વચ્ચે રહી, હરિઆણપણ શાભા લહે ગુણિસંગલાભ મણા નહી;

## વંઘ હોવે મૃત્તિકા ગંગા તણા સંગે કરી, જિનવર થશે નવ ભવ્ય જીવા વીરપ્રભુ સંગે કરી. ર૦૩

અર્થ:—ગુણવંતની સોખતથી ગુણ રહિત પણ ગુણવાન તથા પૂજનીય થાય છે. જુઓ-મેઘની (વાદળાંની) વચ્ચે રહે- વાથી હરિબાણ-ઇન્દ્ર ધનુષ્ય અથવા મેઘ ધનુષ્ય શાભાને પામે છે. માટે ગુણવાનની સાખતથી સંપૂર્ણ લાભ થાય છે તેમાં જરા પણ નવાઈ નથી. વળી પવિત્ર ગંગા નદીની સાખતથી ત્યાંની માટી પણ વંદનીય થાય છે. તથા ચરમ જિનવર શ્રી વીર પ્રભુની સાખતથી નવ<sup>8</sup> ભવ્ય છવા આવતી ચાવી-સીમાં તીર્યકરા થવાના છે. ૨૦૩.

મહિમા લહે લઘુ માન્યસંગે જેમ શશીના સંગથી, મૃગ ગગન લંધે શકય કાર્ય બનેજ ગુણિના સંગથી; મુખડ શીતલ તેહથી પણ ચંદ્ર શીતલ બુધ ગણે, તેથી અધિક શીત સંગ ગુણિનો વિઘ્નડાળે ક્ષણે ક્ષણે. ૨૦૪

અર્થ:—માન આપવા લાયક સત્પુરૂષોના સંગથી (ગુણીજનની સાેબતથી) લઘુ (નાના–હલકા) જન પણ માેટા-

<sup>1.</sup> વર્તમાન શાસન નાયક શ્રી વીર પ્રભુની સોયતની તીર્થકર યનારાં ૯ જણનાં નામ આ પ્રમાણે:—૧ શ્રેણિક, ૨ સુપાર્શ્વ, ૩ ઉદાયી, ૪ પોટિલ, ૫ પેઢાલ, ૬ શંખ, ૭ શતક, ૮ સુલસા, ૯ રેવતી. આ નવેના જીવનચરિત્ર માટે શ્રી સ્થાનાંગસત્રના નવમા અધ્યયનાદિને અનુસારે લખેલ 'શ્રી તીર્થ'કર નામ કર્મ' આ નામના લેખ વાંચવાની ભલામણુ કરૂં છું. તે લેખ 'શ્રી જૈન સસ પ્રકાશ' માસિકમાં છપાયા છે.

ઇને પામે છે. જાંઓ દર્ષાત—ચંદ્રની સોબતથી હરણ પણ ગગન અથવા આકાશને એાળંગે છે, અને ગુણી પુર્વોની સોબતથી અશક્ય કાર્ય પણ શક્ય બને છે. સુખડ-આવના ચંદ્રન શિતળ ગણાય છે, તેનાથી પણ ચંદ્રને પંડિત પુર્વો અધિક શીતળ ગણે છે. તે ચંદ્રથી પણ ગુણી પુર્વોની સોબત વધારે શીતલ છે કે જે ગુણીની સોબત પળ પળ વિધ્ના– સંકંટોને દૂર કરે છે. ૨૦૪.

હવે પૂર્વની ગીના સચાટ સમજાવવા સાથે સત્સંગના લાભ જણાવે છે:—

કૈં કે વિદ્વર અઘિદત વિચારા ચિત્તને નિર્મલ કરે, ગુણિસંગ પાપ ગણા ઘટાડે પુણ્યવૃદ્ધિ સદા કરે; વિસ્તાર કરૂણાના કરે જંગલ વિષે મંગલ કરે, અહુ લબ્ધિ કેવલ નાણને ગાતમ તણા સંગી વરે. ર૦૫

અર્થ:—વળી ગુણી પુર્માની સાેબત આવેલા અયાેગ્ય વિચારાને વિદ્રર–ઘણે દ્રર કાઢે છે. તેમજ ગુણી પુરૂષાની સાેબતથી નવા અયાેગ્ય વિચારા આવતા નથી. વળી સત્સંગ ચિત્તને નિર્મલ કરે છે તેમજ મનને ખુશ કરે' છે. સત્સંગથી પાપના સમૂહા ઘટી જાય છે અને હ'મેશાં પુષ્યની અથવા શુભ કર્માની વૃદ્ધિ થાય છે, અને તે જંગલને વિષે અથવા સંકટવાળા પ્રસંગે પણ મંગલ અથવા કલ્યાણ કરે છે. જુઓ-

चंदन शीतलं लोके, चंदनादिप चंद्रमाः ॥
 चंद्रचंदनयोर्मध्ये शीतलः साधुसंगमः ॥१॥

हेवाधिहेव श्री वीर प्रभुना प्रथम गण्धर श्री गौतम स्वाम्मीनी सेायत हरनार क्षेट्रें तेमना ढांथे हीक्षित थनारा भव्य छवे। हाणा प्रहारनी दिण्डाने तथा हेवदज्ञानने पण्डा प्राप्त हरता (प्रहटावता) ढता. क्षेम समछने सेायत हरवी ढांथ ते। उत्तम गुण्डवंत (ज्ञान डियामां आहरवाणा) पुरुषानीक हरवी कोडके. क्षा आयत हलां छे हे— दूरीकरोति कुमति विमलीकरोति, चेतिश्चरंतनमधं चुलुकीकरोति॥ भूतेषु किं च करणां बहलीकरोति संगः सतां किमु न मगलमातनोति॥ १॥ (अर्थ स्पष्ट छे) २०५.

ઉત્તમ પુરૂષા સાયની જેમ બેનું એક કરે પણ એકના બે તા નજ કરે તે જણાવે છે—

સંસાર કડેલું ઝાડ તેના એ ફ્લો અમૃત સમા, ઉત્તમવચનરસસ્વાદ સજ્જનસંગ અનુપમ ભુવનમાં; એઉ પાસે જેમની તે સાય જેવા ગુણ્જિના, કાતર તણી જિમ બેદ ન કરેસાંધતાધરી મુદ ઘણા. ૨૦૬

અર્થ:— સંસાર રૂપી કડવા ઝાડના બે ક્ળા અમૃતની જેવાં કહ્યાં છે. એક તા મધુર જિનેશ્વરના વચનના રસના આસ્વાદ, અને બીજાં સજ્જન પુરૂષની સોબત. એ પ્રમાણે બે કળો સંસારમાં ઉપમા રહિત છે. આ બંને પ્રકારના ક્ળો જેમની પાસે હાય તે ગુણુવાન માણુસો સોય જેવા કહ્યા છે, કારણ કે તેઓ જ્યાં જ્યાં જાય ત્યાં કાતરની પેઠે લેદ કરતા નથી પણ ઘણા આનંદપૂર્વક મેળ કરાવે છે. (જેમ

કાતર અખંડ વસ્ત્રના કકડા કરે છે તેવી રીતે દુજિનો જ્યાં જ્યાં જાય ત્યાં નારદપહ્યું કરી ભેદ પડાવે છે. ત્યારે સજ્જન પુરૂષા જેમ સોય-કાતરથી થયેલા વસ્ત્રના ખંડને સાંધીને એક ખનાવે છે તેમ જ્યાં જ્યાં જાય ત્યાં ભેદ—કુસંપ દૂર કરાવે છે માટે સજ્જનાને સોય સમાન કહ્યા છે. ૨૦૬

સાચી આંખ કઇ ? તેથી લાભ શાે ? તે જણાવે છે:—

પ્રથમ આંખ વિવેક બીજી આંખ ગુણિજન સંગતિ, જસ પાસ બેમાંની ન એકે તાસ ઉન્માર્ગ ગતિ; સન્માર્ગ ગતિ હોવે વિવેકે તિમ વિવેકી સંગથી, જીવ તન જૂદા સ્વભાવે એમ બાેધ વિવેકથી. ૨૦૭

અર્થ:—મનુષ્યાને જે ચક્ષુઓ છે તે ચર્મચક્ષુ કહેલી છે. પણ ખરી ચક્ષુ તો એક વિવેકરૂપી આંખને કહી છે, અને બીજ આંખ તે ગુણવાન માણસોની સોબતને કહી છે. આ બે પ્રકારની આંખોમાંથી જેની પાસે એકે આંખ નથી તેઓ ઉન્માર્ગે—અવળે માર્ગ ગમન કરનારા થાય છે. કારણ કે વિવેકથી સન્માર્ગે—સવળા અથવા સાચા માર્ગે ગતિ થાય છે અથવા વિવેકીની સાંબતથી સન્માર્ગ ગતિ થાય છે. અહીં જીવ તથા શરીર સ્વભાવે જીદા છે એવું જ્ઞાન વિવેકથી પ્રકટ થાય છે. ૨૦૭

કયા મહાપુરૂષે સત્સંગને અંતિમ કાલે ચાહ્યો ? તે જણાવે છે:—

શાસ્ત્રના અભ્યાસ જિનપદ નિત સુસંગતિ આર્યની, દેાષવાદે માન ગુણગણ વારતા શુભ વૃત્તની;

સર્વ ને પણ પ્રિય અને હિત વચન વદલું આત્મની, શુભ ભાવનાજ ભવે ભવે એ સાત વચ્ચે મુક્તિની. ૨૦૮

અર્થ:—(૧) શાસ્ત્રનું અધ્યયન કરવું. (૨) જિનેશ્વરના ચરાયુમાં નમસ્કાર. (૩) આર્યજનની હંમેશાં સારી સાેબત. (૪) અન્યના દાષ કહેવામાં મૌન રહેવું. (૫) સારા આચરાયુ-વાળા ભવ્ય પુરૂષોના ગુણુના સમૂહની વાર્તા કરવી. (૬) સર્વને પ્રિય લાગે તેવું અને હિતકારી વચન કહેવું, તથા (૭) સાતમું આત્માના સ્વરૂપની વિચારણા કરવી. એ સાતની પ્રાપ્તિ માેક્ષપદને પામું, ત્યાં સુધીમાં વચલા ભવામાં ભવાભવ મલજો. (એમ મરાયુની નજીકના ટાઈમે મહામંત્રી શ્રી વસ્તુ-પાલે માગણી કરી હતી. એમ આગળના શ્લાકની સાથે આ શ્લાકના સંબંધ છે). ૨૦૮.

મલજે મને ઇમ વસ્તુપાલે ભાવના અંતિમ ક્ષણે, રાખી તિહાં ગુણિસંગ ચાદ્યા આર્યસંગતિ સુવચને; હૈયથી અલગા રહે જે અર્થંને એ આર્યના, ઉપદેશતા ચાથા ઉપાંગે વચન મલયગિરીશના. ર૦૯-

અર્થ:—આગલી ગાથામાં કહ્યા પ્રમાણે સાત વાનાં મને ભવાભવ મલંજો એ પ્રમાણે મંત્રીશ્વર વસ્તુપાલે પાતાના અન્તિમ ક્ષણે–મરણ વખતે ભાવના રાખી. તેમાં તેમણે "આય°સંગતિ" એ વચન વડે ગુણીજનના સંગની ચાહના રાખી છે. અયર્થ શબ્દની વ્યાખ્યા કરતાં પરમપૂજ્ય

शास्त्राभ्यासो जिनपदनितः संगितः सर्वदार्थैः, सद्वृत्तानां गुणगणकथा दोषवादे च मौनं ।

આચાર્ય મહારાજ <sup>૧</sup> શ્રી મલયગિરિજીએ ચાથા ઉપાંગ

## सर्वस्यापि प्रियहितवचो भावना चात्मतत्त्वे, संपद्यन्ताम् मम भवभवे यावदाप्तोऽपवर्गः ॥१॥

૧. આચાર્ય મહારાજ શ્રી મલયગિરિજી મહારાજની જન્મસૂમિ ચ્યાદિની ખીના મલી શકતી નથી. પરંતુ પરમાર્હત રાજર્ષિ પરમ શ્રાવક કુમારપાલ રાજાને પ્રતિખાધ પમાડનાર કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રસરીશ્વરજી મહારાજના સમયમાં તેઓશ્રી હયાત હતા. એમ શ્રી જિનમંડનગણિએ બનાવેલ કુમારપાલ ચરિત્રમાં આપેલી આ નીચેની હકીકત ઉપરથી જાણી શકાય છે–"એક વખત પૂજ્યપાદ શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજીએ ખીજા ગચ્છના શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિજી મહારાજ અને શ્રી મલયગિરિજી મહારાજની સાથે કલાકુશલતાદિ પ્રયોજનથી ગાૈડ દેશમાં વિહાર કર્યાે. તે અવસરે શ્રી રૈવતક (ગિરિનાર) ગિરિની ઉપર ઉત્તરસાધક પદ્મિની સ્ત્રીની સાક્ષિએ પરમ પ્રભાવક કલિકાલ લાેકાત્તર કલ્પવૃક્ષ શ્રી સિદ્ધચક્રની આરાધના કરી, ત્યારે ઇંદ્રના સામા-નિકદેવ શ્રી સિહ્લચક્રાધિષ્ઠાયક શ્રી વિમલેશ્વરદેવે પ્રત્યક્ષ થઇને ત્રણે પૂજ્ય પુરૂષોને વરદાન માગવા કહ્યું. તેમાં (૧) શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યે 'રાજાને પ્રતિખાધ કરી શકવાનું' વરદાન સાગ્યું. (ર) અને શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિજી મહારાજે " ઉપદ્રવવાળી કાંતિનગરીથી જિનમ દિરને નિરૂપદ્રવ સ્થાનકે લઇ જવાનું '' વરદાન માગ્યું. (૩) તથા આચાર્ય શ્રી મલયગિરિજી મહારાજે "શ્રી જૈન સિદ્ધાંત ગ્રંથાની ઉપર સરલ સુખાધક ટીકા કરવાતું '' વરદાન માગ્યું. આ પાઠ ઉપરથી ખારમા સૈકાની છેવટના ભાગમાં અને તેરમા સૈકાની શરૂઆતમાં શ્રીમન્મલ-યગિરિજી મહારાજની હયાતિ કહી શકાય. તેમજ ઐતિહાસિક ગ્રંથાના સહમ અવલાકનથી નિ:શંક કહી શકાય છે કે તેઓશ્રી એક અપૂર્વ પ્રસિદ્ધ ટીકાકાર હતા. અને એ તાે મને અનુભવસિદ્ધ છે કે–આ આચાર્યજીની ડીકા બનાવવાની ભવ્ય સરલ પ્રણાલિકા મારા જેવા

<sup>૧</sup>શ્રીપ્રજ્ઞાપના સૂત્રની અંદર આર્ય શબ્દના અર્થ આ પ્રમાણે કર્યો છે કે જેઓ હેય–ત્યાગ કરવા ચાેગ્ય નિન્દનીય કાર્યોથી છેટા રહે તે આર્ય જાણવા. ૨૦૯.

ઘણાંએ બાલ છવોને સ્પષ્ટ બાંધદાયક નીવડી છે. તેમણે એક વ્યાકરણ શાસ્ત્ર બનાવવા ઉપરાંત ૧૫ મહા ગ્રંથાની ઉપર સરલ ટીકા બનાવી છે. તે આ પ્રમાણે–૧ શ્રી વ્યવહાર (છેદ ગ્રંથની) વૃત્તિ ૨ પાર્થં- ષિંના શિષ્ય શ્રી ચંદ્રમહત્તરાચાર્યે જે નવહજ્તર શ્લાક પ્રમાણ સ્વાપત્ર ટીકા સહિત ૩૮૯ ગાથા પ્રમાણ 'પંચસંગ્રહ' બનાવ્યા. તેની ઉપર ૧૮૫૦ શ્લાક પ્રમાણ ટીકા બનાવી. ૩. શ્રી દેવવાચક કૃત નંદી-સૃત્ર વૃત્તિ. ૪. છઠ્ઠા કર્મગ્રંથની ટીકા. ૫. ઉમાસ્વાતિ વાચકના શિષ્ય શ્રી શ્યામાચાર્યે બનાવેલ શ્રી પ્રગ્રાપના સૃત્રની વૃત્તિ. ૬. ચંદ્ર-પ્રગ્રિપ્ત (ઉપાંગસૃત્રની) વૃત્તિ. ૭. સૂર્યંપ્રગ્રિપ્ત (ઉપાંગસૃત્રની) વૃત્તિ ૮ જ્યાલિષ્કરંડક પ્રકાર્ણક વૃત્તિ. ૧૨. રાજપ્રશ્રીયાપાંગવૃત્તિ. ૧૩. બૃહ-તકલ્પની અર્ધ પીઠિની વૃત્તિ (જે પાછળથી શ્રી ક્ષેમક્રીતિ'સ્રરિએ પૂરી કરી છે) ૧૪. શ્રી આવશ્યકસ્ત્રવૃત્તિ ૧૫. શ્રી ભગવતીના ૨૦ મા શતકની વૃત્તિ.

૧. આ શ્રી પ્રતાપના સૃત્ર એ ઉપાંગસૃત્ર છે. ઉપાંગના સંબંધ અંગસૃત્રની સાથે જરૂર હાય છે. કારણ કે અંગસૃત્રાની ખીનાના વિસ્તાર ઉપાંગ સૃત્રામાં હાય છે. એમ " अंगार्थविवरणरुपमुपां-गस्त्र" આ ઉપરથી જાણી શકાય છે જેથી શ્રી સમવાયાંગસૃત્રનું આ ઉપાંગ સમજવું. તેમાં જીવપદ સ્થાનપદ અને શરીર ભાષા લેશ્યા વિગેરે પદાર્થાના સ્વરૂપ સમજવનારા બીજા પણ અધ્યયનરૂપ અનેક પદા ગાહિત્યા છે. સર્વ મળી ૩૬ પદા છે તેને ખનાવનારા શ્રી ઉમા-રવાતિ વાચકના શિષ્ય શ્યામાચાર્ય હતા.

્રે સોળતને અનુસારે ફલ (અસર) થાય છે તે દષ્ટાન્ત પૂર્વક આ ગાથામાં દેખાંડે છે:—

સંસર્ગ ને અનુસાર ફલ દેખા તપેલા લાહમાં, બિંદુ પંડે વિણસેજ મુક્તાસમ નલિની પત્રમાં; છીપમાં પડંતાં હાય માતી દૃષ્ટિ બિંદુ સ્વાતિમાં, સંગ જેવા રંગ તેવા એમ પણ જો તુંબમાં. ૨૧૦

અર્થ:—જેવી સાંખત તે પ્રમાણે ફલ (અસર) જણાય છે. જેમકે તપેલા લોહા ઉપર પાણીનું ટીપું પડે તો તેના નાશજ થાય. તેનું નામ નિશાન પણ રહેતું નથી. તેજ પાણીનું બિન્દુ કમલના પાંદડા ઉપર હાય તો મુક્તા સમ એટલે માતીના દાણા જેવું શાલે છે. વળી સ્વાતિ નક્ષત્રમાં વરસેલું તે બિન્દુ છીપના પેટમાં (મધ્યે) જાય તો સાક્ષાત્ માતીજ અની જાય છે. એથી સાબીત થયું કે જેને જેવી સાબત થાય તેવી તેને અસર થાય છે. એ વિષે તું બડાનું (આગળ કહે-વાતું) દર્ષાત પણ તું વિચારજે. ૨૧૦.

પૂર્વ <sup>શ્</sup>લે!કમાં સૂચવેલું તુંખડાનું **હ**ષ્ટાંત સ્પષ્ટ સમજાવે છે:—

રૂધિર પીએ કેઇ તારે કેઇ સાગર તુંબડાં, પાત્રલીલા અનુભવે યતિ હાથ કેઈ તુંબડાં; વંશ સંયોગે મધુર રસ ગાય કેઇક તુંબડાં, નીચ સંગે નીચ હોવે ઉચ્ચ સંગે વળી વડા. ર૧૧ અર્થ — તું ખડું જે કાપાલિકના હાથમાં જાય તો તે તેનો લોહી પીવામાં ઉપયોગ કરે છે. તેજ તું ખડા વહે કેટ-લાક સમુદ્રમાં તરી પણ શકે છે. વળી જો તે તું ખડાં યતિના હાથમાં જાય તો પાત્રાની શોભાને પામે છે. તેમજ કેટલાક તું ખડાં જેના વાંસની સાથે સંયોગ થાય એટલે જો તેના તં ખુરે ખવાજે ગાય છે. જેમ તું ખડાને નીચની સોખત થાય તો તેના નીચ કાર્યમાં ઉપયોગ થાય અને સારાની સોખત થાય તો સારા કાર્યમાં તેના ઉપયોગ થાય. તેમ નીચ માણુસની સોખતથી નીચપણુાની પ્રાપ્તિ થાય છે અને ઉચ્ચ માણુસની સોખતથી સદાચાર પાલવાની ચાહના થાય છે. ૨૧૧.

ગુણુવ તની સાખત શ્રેષ્ઠ છે એમ જુદા પ્રકાર તે સમજાવે છે:--

સંસારખિજ્ઞજના તણી વિશ્રામભૂમિ ત્રણ કહી, તેમાં ગણ્યા ગુણિસંગ જેથી અંશ પણ ધાખા નહિ; સ્વર્ગ વાનાં ષઠ્ કહ્યા જિનધર્મ મતિ ગુણિસંગતિ, વિનય અંગજ આદિમાં ગુણિસંગની ગણનાથતી. ૨૧૨

અર્ધ:—સંસારથી ઉદ્દેગ પામેલા માણુસાની ત્રણ વિશ્રામ<sup>૧</sup> ભૂમિએા કહેલી છે. તેમાં પણ ગુણીજનની સાેબત

૧. વિશ્વામભૂમિ—જેમ ચાકેલા મનુષ્યતે વિસામા લેવાની જરૂર પડે છે અને તે નાટે વિસામા બાંધેલા હોય છે તેને વિશ્વામ-ભૂમિ કહે છે. તેમ આ સંસારમાં રખડવાથી થાકેલા જીવાને માટે

ગણાવી છે. તે ગુણીજનની સાેેેબતથી જરા પણ ધાેેેખા (તુક-શાન) લાગતા નથી. વળી જેંન ધર્મમાં ખુદ્ધિ, ગુણીની સાેેબત, વિનયી પુત્ર વગેરે સ્વર્ગ જેવા છ વાનાં કહેલાં છે. ર તેની અંદર પણ ગુણવાન જનની સાેબતની ગણતરી કરેલી છે. ૨૧૨.

આક્ષાદ કાઈ અપૂર્વ પ્રગટે ચિત્તમાં ગુણિસંગથી, તેવા કદી પ્રકટે નહિ ઉત્તમ રસાયણ સ્વાદથી; અમૃતથકી નહિ રાજ્યથી નહિ તેવળી સુતલાભથી, ચિંતામણિ પ્રમુખે નહિ લાભાે ઘણા ગુણિસંગથી. ર૧૩

અર્થ:—ગુણી જનની સાંખતથી ચિત્તમાં કાેઇક અપૂર્વ - (પૂર્વે નહિ અનુભવેલા) તેવા પ્રકારના આલ્હાદ-આનંદ પ્રગટ થાય છે. આ ગુણી જનની સાંખતથી જે અપૂર્વ આનંદ પ્રકટે તે આનંદ ઉત્તમ રસાયણના ચાખવાથી પણ કદાપિ પ્રગટ થતા નથી. વળી અમૃતથી, રાજ્યથી, પુત્રના લાભથી અથવા ચિન્તામણિથી પણ ગુણી પુર્ધાના સંગથી થતા આનંદ સરખા આનંદ પ્રગટ થતા નથી. કારણ કે આ બધી વસ્તુઓની પ્રાપ્તિથી થતા આનંદ પોદ્ગલિક અને અસ્થિર છે. જયારે ગુણીજનની સાંખતથી થતા આનંદ આત્મિક અને સ્થિર છે. વળી ગુણીજનની સાંખતથી બીજા પણ ઘણા લાલા થાય છે. ૨૧૩.

વિસામારૂપ–આશ્રયનું સ્થાન હોવાથી વિશ્રામભૂમિ કહેલી છે. જાઓ સુક્તામુક્તાવલી પાનું ૩૫. શ્લોક ૨૧ મો. ૨. સુકત મુંગ પાનું ૩૫ મું. શ્લોગ ૨૨ મો. હવે નિર્ગુણી જનની સાખત કરવાથી થતા દાષા વિવિધ દર્શાતા દઇને કવિ આ પ્રમાણે કહે છે:—

નિર્ગુણ નેરાની સાખતે હાનાર દાષા કવિ કહે, આલે કમલને જેમ હિમ માેટાઇને જે તિમ દહે; વં ટાેલિયા જિમ વાદલાંને તેમ નિગુર્ણસંગતિ, ધન ધાન્ય કેરી વૃદ્ધિને સંહારતી ઘે દુઃખતતિ. ર૧૪

અર્થ: — જેમ હિમ કમલને આળી નાખે છે તેમ નિર્ગુણીની સોખત માટાઇના નાશ કરે છે. વળી વંટાળીયા જેમ વાદળાંના સમૂહને વિખેરી નાખે છે તેમ નિર્ગુણી જનની સોખત ધન ધાન્ય વગેરેની વૃદ્ધિના (આખાદિના) નાશ કરે છે અને વિશેષમાં દુ:ખતતિ–દુ:ખોની પરંપરાને આપે છે માટે નિર્ગુણી પુરૂષાની સોખત કરવીજ નહિ. ૨૧૪

હાથી અગીચાને ઉખાડે તિમ દયાને જે સહી, તાેડે ગિરિને વજૂ તિમ જે કુશલને છેંદે સહી; કાષ્ટા થકી અગ્નિ વધે જેથી કુમતિ વાધે વળી, મૂલ વેલડીનું કંદ તિમ અન્યાયનું મૂલ જે વળી. ર૧પ

અર્થ:—જેમ ખગીચામાં પેઠેલા હાથી તેની અંદર આવેલાં ઝાઢા, વેલા, છાડવા વગેરેને ઉખેડી નાખીને ખેદાન મેદાન કરી નાખે છે, તેમ નીચની સાેબત દયા—કરણા રૂપી વૃક્ષના નિશ્ચયે નાશ કરે છે એટલે નીચની સાેબત કરનારમાં દયાના અંશ રહેતા નથી. વળી જેમ વજા પર્વતાને તાેડી નાએ છે, તેમ નીચની સાંભત કુશલને—કલ્યાણને નક્કી છેદી

નાખે છે-નાશ કરે છે. તથા અગ્નિમાં કાષ્ઠા-લાકડાં નાખવાથી જેમ અગ્નિ વધે છે, તેમ નિર્જુણી જેનાની સાેેેબત કુમતિ-( દુષ્ટ ખુદ્ધિ )ના વધારા કરે છે. વળી વેલડીનું મૂલ (ઉત્પત્તિ સ્થાન ) કંદ કહેલું છે, તેમ નીચની સાેેબત અન્યાય (અની-તિનું ) મૂલ (ઉત્પત્તિસ્થાન ) કહેલું છે. માટે નીચની સાેેબત ખીલકુલ કરવીજ નહિ. ૨૧૫.

દુજીનના સંગથી તેવાજ ગેરફાયદા જણાવે છે:--

તે સંગને નિગુ<sup>°</sup>ણતણા કરવા ઉચિત શું <sup>?</sup> તે જને, કલ્યાણને જે ચાહતા ના બેસવું તેની કને; સંસ્કાર સારા તેમ હલકા ગુણિ અગુણના સંગથી, દર્ષાત ગિરિશુક પુષ્પશુકનું એમ જાણ્યું શાસ્ત્રથી. ૨૧૬

અર્ધ:—જે મનુષ્યા પાતાનાં કલ્યાણને (હિતને) ચાહનારા છે, તે મનુષ્યાએ નિર્ગુણી જેનાની સાંબત કરવી શું યાગ્ય છે? અર્થાત્ બિલકુલ યાગ્ય નથી. એટલુંજ નહિ પણ તેવાની પાસે બેસનું પણ ઉચિત નથી. કારણ કે ગુણીની સાંબતથી સંસ્કારા (છાપ) પણ સારા પહે છે. અને ગુણ-રહિતની સાંબતથી હલકા—નીચ સંસ્કારા આવે છે. આ પ્રમાણે શાસ્ત્રમાં આપેલા ગિરિશુક તથા પુષ્પશુકના (આગળ કહેવાશે તે) દષ્ટાન્તથી જાણ્યું છે. (દુંકામાં તે દ્રષ્ટાન્ત આગલી ગાથામાં દેખાંદે છે.) ૨૧૬.

પૂર્વ <sup>શ્</sup>લાેકમાં સૂચવેલા છે પાેપટનું દુષ્ટાન્ત આ પ્રસાણ<del>ે</del> માતા પિતા બે પક્ષિના ના ભિન્ન તાેચે મુનિ કને, વસનાર પક્ષી હેાય સારાે પર વસે હિંસક કને; તે કારણે તેવા અને સંક્ષેપ આ ચિત્તે ધરી, હે શ્રાહ્વ! ગુણિના સંગ કરજે તેહથી દુઃખનહિજરી. ૨૧૭

અર્થ:—એક સ્થળે એક પાપટ તથા મેના વસતાં હતાં. તેમને બે બચ્ચાં થયાં. આ પ્રમાણે તે બંનેના માળાપ એક હતા તથા જન્મ પણ સાથે થએલા હતાં. તે બંને બચ્ચાંઓને પારધીએ પકડીને તેમાંનું એક શેઠને વેચાતું આપ્યું, અને બીજું બચ્ચું હિસકને આપ્યું. તે શેઠની નજીકમાં મુનિ વસતા હાવાથી તે પક્ષીને મુનિ પાસે વસવાના લાભ મળવાથી તે પક્ષીમાં સારા સંસ્કાર પડ્યા, જેથી તે મિષ્ટ વચન બાલે છે, અને આવનાર માણસનું સારા શબ્દો વડે સન્માન કરે છે. અને હિંસક પાસે ગએલું તે પક્ષી હિંસકના જેલું બને છે, અપશબ્દો બાલતાં શીખે છે. એ પ્રમાણે સાબતની અસર પક્ષીએ ઉપર પણ પડે છે એવું સંક્ષેપમાં કહેલ આ દષ્ટાન્ત હૃદયમાં ધારણ કરીને હે બ્રાવક! તું ગુણીજનની સાબત કરજે જેથી તને જરા પણ દુ:ખ થશે નહિ. ૨૧૭.

ગુણગણ ધરી ઉત્તમ બનેલા ભવ્ય કેરી સંગતિ, વાંછિત દીએ શું ના? નરાના ઇષ્ટ સઘલા ઘે અતિ; હલકા વિચારા દૂર કરે ટાળેજ આંતર તિમિરને, તેહી કરાવે ભાન તત્ત્વાતત્ત્વનું સત્સંગીને, ર૧૮ અર્થ:— ગુણના સમૂહને ધારણ કરવાથી શ્રેષ્ઠ અનેલા ભવ્યજનની સોબત કયા ઇચ્છિતને આપતી નથી? અથવા મનુષ્યોના સઘળા ઇષ્ટને આપે છે. કારણ કે ગુણીની સોબત હલકા–નીચ અથવા આતે રૌદ્ર ધ્યાનના વિચારાને દ્વર કાઢે છે. વળી આન્તર–આત્માના ગુણને ઢાંકનાર અભ્યન્તર અંધ- કારના (જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મોના) નાશ કરે છે. અને સજજનના સંગ તત્ત્વાતત્ત્વનું–સાચા ખાટાનું ભાન કરાવે છે. અથવા પાતાને હિતકારી શું છે? અને નુકસાનકારી શું છે? તેની સમજણ સત્સંગ કરાવે છે. ૨૧૮.

આ ગાથામાં સત્સંગના લાભ ગણાવે છે:—

સંતાષમય જીવન અનાવે ન્યાય વૃત્તિની વળી, વૃદ્ધિ કરે ગુણગણતણી યશને વધારે તે વળી; નિજ ધર્મમાં સ્થિર ધીર કરે તિમ દુર્ગતિને સંહરે, એ લાભ સત્સંગતિ તણા જે ભવ્ય તે તેને કરે. ૨૧૯

અર્થ:—સજ્જન માણુસોની સોબત માનવ જીવનને સન્તોષમય બનાવે છે. તથા ન્યાયવૃત્તિમાં વધારા કરે છે. પાતામાં રહેલા ગુણુના સમૂહમાં પણ વધારા કરે છે. તેમજ તે યશના પણ વધારા કરે છે. વળી પાતાની ફરજ બજાવવામાં જીવને સ્થિર–નિશ્ચલ બનાવે છે. તથા સંકટના પ્રસંગે ધૈર્યવાન બનાવે છે. દુષ્ટ બુદ્ધિના નાશ કરે છે આ પ્રમાણે સત્સંગના લાભ જાણીને ભગ્યજના અવશ્ય તે સત્સંગને કરે. ૨૧૯.

ખરૂં સુખ સત્સંગથી મળે છે. તે વિના સુખને ચાહ-નારા મૂર્બાઇ લરેલું કેવું કામ કરે છે. તે જણાવે છે:— નિર્બુલ જે સાંખત તજી ગુણીની ચહે કલ્યાણને, જીવદયા દૂરે તજીને ચાહતા તે પુણ્યને; ઇચ્છા કરે યશની ઘણી દૂરે તજીને ન્યાયને, ઇચ્છા કરે છે દ્રવ્યની પણ છાડતા ન પ્રમાદને. ૨૨૦

અર્થ:—જે બુદ્ધિ રહિત જીવા ગુણીજનની સાંબત તજને પાતાના કલ્યાણને અથવા હિતને ઇચ્છે છે તેઓ જવદયા–અહિંસા છાંડીને પુષ્ય મેળવવાને ચાંહે છે. અથવા જીવદયા વિના પુષ્યની ઈચ્છા કરવી ફાેગટ છે તેમ સત્સંગ છાંડીને કલ્યાણની ઇચ્છા કરવી એ નકામી છે. વળી ન્યાયને છાંડીને કાંઇ યશ–કીર્તિની ઇચ્છા કરે, અથવા પ્રમાદ–આળ-સને છાંડયા સિવાય જે દ્રવ્ય મેળવવાની ઇચ્છા કરે તેની ઇચ્છા કરનારા જીવા મૂર્ખ ગણાય છે. કારણકે તેમ કરવાથી જેમ યશ તથા દ્રવ્ય ન મળે, તેમ સત્સંગ છાંડનારનું પણ કલ્યાણ થતું નથી. ૨૨૦.

પ્રતિભા વિનાના તે ચહે રચવાજ કવિતાને વળી, ઉપશમ દયા વિણ ચાહતા કરવા તપસ્યાને વળી; અલ્પ બુદ્ધિ છતાં ચહે ગંભીર શાસ્ત્રાધ્યયનને, ચક્ષુ વિનાના તે ચહે છે દેખવા ઘઠ આદિને. ૨**૨૧** 

અર્થ:—વળી જે માણુસ સત્સંગને તજીને પાતાનું હિત ઇચ્છે છે, તે માણુસ પ્રતિમા–કવિત્વ શક્તિ રહિત છતાં કવિતા કરવાની ઇચ્છા કરનાર મૂર્ખ માણુસની અરાખર (જેવા) છે. અથવા જે કવિત્વ શક્તિ વિનાના હાય, તે કવિતા રચી શકતા નથી તેમ સત્સંગ વિના કલ્યાણુની આશા નિષ્ફળ છે. વળી જેમ ઉપશમ (શાન્તિ) તથા દયા (કરૂણા) રહિત માણુસની તપસ્યા કરવાની મહેનત પણ ફાગટ છે, અને જેમ અલ્પ ખુદ્ધિ – ટુંકી ખુદ્ધિ છતાં ગંભીર – ઉંડા રહસ્યવાળા શાસ્ત્રના અભ્યાસની ઇચ્છા રાખવી જેમ નકામી છે, અને જેમ આંખા રહિત અંધની ઘટ પટ વગેરે વસ્તુઓને જોવાની ઇચ્છા નિર્શક છે. તેવીજ રીતે સત્સંગ વિના સ્વહિતની ઇચ્છા રાખવી એ ફાગટ જાણવી. ૨૨૧.

વાંછા કરે છે ધ્યાન કરવા પણ ચપલતા ચિત્તની, એ આઠ વાનાં ના અને ખામીજ છે નિજ હેતુની; પુણ્યાદિ કાર્યા નીપજે ના, જે મણા કરૂણાદિની, કલ્યાણ ના હોવે કદી સાેબત વિના ગુણવંતની. ૨૨૨

અર્થ: જેના ચિત્તની ચપળતા ચંચળતા હોય તે છતાં તે ધ્યાન કરવા ચાહે તો તે ખનેજ નહિ. એવી રીતે ઉપર કહેલ આઠ કાર્યો જે થતા નથી તેનું કારણ એ છેકે— તે દરેક કાર્યોમાં નિજ હેતુ એટલે પાત પાતાનાં કારણાની જ મુખ્ય ખામી છે. જેમ પુષ્યાદિ કાર્યોમાં તે કારણની એટલે કરણા—દયા ભાવ વગેરે કારણાની ખામી છે, તેથી પુષ્ય વગેરે કાર્યો ખની શકેજ નહિ. તેવીજ રીતે ગુણી જનની સાખત વિના કદાપ પણ કલ્યાણ થઇ શકતું નથી. ૨૨૨.

હે જીવ! જે તું બુદ્ધિના ગણને ચહે છે પામવા, વળી આપદાને દૂર કરવા ન્યાય માર્ગે ચાલવા; યશ કીર્તિંને વળી પામવા દુર્જનપણું સંહારવા, સદ્ધર્મને આરાધવા તિમ પાપનાં ફ્લ રાેકવા. રર૩

અર્થ:—હે ચેતન! જો તારી વિવિધ પ્રકારની ખુદ્ધિના સમૂહને મેળવવાની ઇચ્છા હોય, અને આપત્તિઓને દ્વર કરવાની ઇચ્છા હોય, તથા નીતિના માર્ગને અનુસરવાની, યશ<sup>ર</sup> અને કીર્તિને મેળવવાની, દુર્જનપણાના નાશ કરવાની, સદ્ધમેને આરાધન કરવાની તેમજ પાપના અશુલ ફળને રોકવાની ઇચ્છા હોય તો તારે શું કરવાની જરૂર છે? તે આગળની ગાથામાં દેખાંડે છે. ૨૨૩.

સુરઋદિ ઉત્તમ મુક્તિની વરમાલ ઝડપટ પામવા, ચાહેજ છે તેા સંગને કરજે સદા ગુણવંતના; તું જાણ જીવ નિમિત્તવાસી તેહ જેવા હેતુને, પામે લહે તે ભાવને ના ભૂલજે હિત વચનને. રર૪

અર્થ:—વળી હે જીવ! તારે દેવતાની દિવ્ય ઋદ્ધિઓને તથા શ્રેષ્ઠ મેાક્ષની વરમાલાને જલ્દી પામવી હાય એટલે માેક્ષ પણ મેળવવાની ઇચ્છા હાય તાે હંમેશાં ગુણીજનાની સાેબત

१. એક દિશામાં વ્યાપે ते કીર્તિ અને सर्व हिशामां ईसाय ते यश કહેવાય છે. કહ્યું છે કे-एकदिग्गामिनी कीर्त्तः-सर्वदिग्गा-मुकं यशः॥

કરજે. કારણકે આ જવ નિમિત્તવાસી છે એટલે જેવા નિમિત્તં કારણા મળે તેવા તેવા પરિણામાને પામે છે. માટે જો સત્સંગ વગેરે સારાં નિમિત્તાની પ્રાપ્તિ થાય, તા જવ તેને લઇને સારાં કાર્યા પ્રત્યે પ્રેરાય છે. અને ખરાખ સાખત વગેરે અનિષ્ટ નિમિત્તા મળે, તા જવ અશુભ અથવા અનુચિત કાર્યા કરવા પ્રેરાય છે. માટે અ! જવ નિમિત્તવાસી છે એ શિખામણના અથવા કલ્યાણના વચનને તું ભૂલીશનહિ. ૨૨૪.

આ ગાથામાં સત્સંગનું ફળ કાેને મળ્યું ? તે દષ્ટાંત કહે છે:—

સત્સંગ ફલ પામ્યા દિવાકર જે પુરાહિત સુત હતા, ત્રણ મિત્રનું દર્શાંત ગુરૂની પાસ તે અવધારતા; નિત્ય પર્વ શ્રેષ્ઠ પ્રણામ મિત્રા સાેમદત્ત પ્રધાનના, સાંકડ સમયમાં શાંતિ ત્રીએ આપતાે બે સ્વાર્થના. રરપ

અર્થ:—જે પુરાહિતના પુત્ર દિવાકર નામે હતા તેને સત્સંગનું કળ આ પ્રમાણે મળ્યું. તેણે ગુરૂ (તેમની પાસે) ની સાંબત કરવાથી ત્રણ મિત્રનું દેષ્ટાન્ત સાંલળ્યું. તે આ પ્રમાણે:—સામદત્ત નામના પ્રધાનને ત્રણ મિત્રા હતા. ૧ નિત્યમિત્ર, ૨ પર્વમિત્ર, અને ૩ ઉત્તમ પ્રણામ મિત્ર. આ ત્રણ મિત્રા પૈકી પ્રથમના બે સ્વાર્થના સગા હતા. અને ત્રીજો પ્રણામ મિત્ર સંકટ વખતમાં ( દુ:ખના સમયમાં ) અપૂર્વ સંપૂર્ણ શાંતિ આપનાર હતો. ૨૨૫.

આ ત્રણ મિત્રે!ના ઉપનય ગુરૂ મહારાજ આત્મિક જીવ-નમાં આ પ્રમાણે ઘટાવીને સમજાવે છે:— આત્મિક જીવનમાં એ ઘટે નિત્ય મિત્ર સમ તનુ ગુરૂ કહે, પાષાય તે નિત કર્મ કાેપે ના જરી મદદે રહે; પર્વ મિત્ર સમા સગાંઓ માત્ર આશ્વાસન દીએ, પણ આત્મહિત ન જરા કરે સાૈ સ્વાર્થ સંગી જાણીએ. રરદ

અર્થ:--જેમ માણસની પાસે દ્રવ્ય હાય છે ત્યારે સ્વાર્થી માણુસોનાં ટાળાં હંમેશાં તેની પાછળ મિત્રતાના ડાળ કરતાં ફર્યા કરે છે, પરંતુ જ્યારે તે માણુસનું દ્રવ્ય ખલાસ થઇ જાય અને તેને જ્યારે મદદની જરૂર હાય ત્યારે તે સ્વાર્થીઓ તેને એકલાે મૂકીને ચાલ્યા જાય છે અને તે નિત્ય મિત્રા તેને કાંઇ કામમાં આવતા નથી. તેની પેઠે આ આત્માને પાતાનું શરીર એ નિત્યમિત્ર જેવું (હંમેશના પરિચયવાળું) જાણુવું. જીવ તેને હંમેશાં ઇષ્ટ પદાર્થીથી પાત્રે છે. આતમા તેને માટે કંઇ કંઇ જાતનાં પાપકર્મી કરે છે, પરંતુ તે અંત સમયે (મરણ વેલાએ) આત્માની જરા પણ મદદમાં રહેતું નથી. હવે બીજા પર્વ મિત્ર સમાન સગાંચા જાણવા. તેઓ પણ પાતાના સ્વાર્થ માટે આ જીવની પાસે કંઈ કંઇ જાતનાં પાપ કર્મી કરાવે છે. જ્યારે આ જીવ આપત્તિમાં હાય ત્યારે ઉપરના દેખાવનું આશ્વાસન આપવા સિવાય બીજીં કાંઇ પણ આત્મહિત કરતા નથી. માટે આ બંને પ્રકારના મિત્રા સ્વાર્થની સગાઇ રાખનારા જાણવા. ૨૨૬.

સુપ્રણામ મિત્ર જિનેશ ભાષિત ધર્મ છેક્ષા પણ ક્ષણે, શરણે જતાં ઘે શર્મને રાખે સદા નિર્ભયપણે; સંક્ષેપમાં ઉપદેશ ગુરૂનાે સાંભળી સંયમ લહી, સુરઋદ્ધિના અનુભવ કરી શિમ પામશે કમેિ દહી. રર૭

અર્થ:—હવે ત્રીજે ઉત્તમ પ્રણામમિત્ર તે જિને ધર ભગવાને કહેલા ધર્મ જાણવા. જે ધર્મ ભવ્ય જીવને મરણની છેલ્લી ઘડીએ પણ શરણ લેવાથી સુખને આપનાર થાય છે, તથા હંમેશાં ભય રહિતપણે (નિર્ભય–નીડર) રાખે છે. આ પ્રમાણે જેમ સામદત્ત પ્રધાનને પ્રથમના બે મિત્રાએ કાંઈ સહાય ન કરી અને તે પ્રધાન ત્રીજા પ્રણામ મિત્રની મદદથી રાજાના ભય ટાળી નિર્ભય બન્યા. તેમ ધર્મની સાખતથી (સાધના કરવાથી) આત્માનું હિત કરી શકાય છે. એવા હું કાણમાં ગુરૂના ઉપદેશ સાંભળીને તે પુરાહિતના પુત્ર દિવા-કર ગુરૂની આગળ ચારિત્રને લઇને અને તેની પરમ ઉદ્ધાસથી સાધના કરીને ત્યાંથી દેવલાકનાં સુખ ભાગવીને અંતે સકલ કર્મીના નાશ કરી માક્ષ સુખને પામશે. ( આ પ્રમાણે સત્સંગતિનું ફળ જાણીને દરેક ભવ્ય જવે દિવાકરની જેમ સત્સંગના આદર કરવા. એમ આગળના શ્લાકમાં જ-ણાવે છે.) ૨૨૭.

નિજ આત્મહિતને ચાહનારા શ્રાવકે ઉત્તમતણી, સંગતિ સદા કરવી દયા દાક્ષિણ્યતા ધરવી ઘણી; ધૈર્ય દુઃખમાં રાખલું નિત ન્યાય પંથે ચાલવું, ખાટાવિચારા છાડવા પ્રિય સત્યહિત મિત બાલવું. ૨૨૮

અર્થ:—એ પ્રમાંણે ઉપરનું દર્શાન્ત સમજને પાતાનું આત્મકલ્યાણ ઇચ્છનારા શ્રાવકે ઉત્તમ જેનાની સાયત હંમેશાં

કરવી. વળી દુ:ખી જેના પ્રત્યે ઘણા દયાભાવ રાખવા. જેમ પાતાના પુત્ર વગેરેને દુ:ખી જોઇને લાગણીથી તત્કાલ ઇલાજ કરવામાં આવે છે, તેમ ઉત્તમ શ્રાવકાએ કાેઇ પણ જીવ દુ:ખી થતા હાય, ત્યારે તેના ઉપાય વિલંબ કર્યા સિવાય શક્તિને અનુસારે જરૂર કરવાે જોઇએ. આમ કર-વામાં 'આ મારા અને આ પર (બીજો)' આવા ભેદભાવ રખાયજ નહિ, તેમજ ઉદાર આશયવાળા ભવ્ય શ્રાવકાને તેમ કરવું છાજેજ નહિ. ભેદભાવ રાખે એ હલકા ગણાય. કહ્યું છે કે "अयं निजः परो वेति, गणना छघुचेतसां ॥ उदारचरितानां तु, वसुधैव कुटुंबकम् ॥ १ ॥ आ प्रभाषे ७त्तम श्रावंडीनुं વર્લન જોઇને જેમનું દુ:ખ દૂર કરવાને માટે આપણે ચાેગ્ય પ્રયત્ન કર્યો, તેમાંનાં કંઇક ભદ્રિક જીવાે સન્માર્ગને પામે છે. શ્રાવકધર્મની અનુમાદના કરે છે. અને કહે છે કે-" જૈના! તમારૂં ભલું થજી ' આ આશીર્વાદના અમૂલ્ય વચના તેમના માંઢામાંથી નીકળે, એ ખરા અંતરના સમજવા. આવા જીવા શ્રી જૈનેન્દ્રશાસનની અનુમાદના કરે તેના પરિણામે આ ભવમાં અથવા પરભવમાં જરૂર જૈનેન્દ્રશાસનને પામે, તેની ઉલ્લાસથી પૂર્ણ આરાધના કરી આત્મકલ્યાણ સાધે. આમ થવામાં જરૂર સમજવું જોઇએ કે–ખરૂં કારણુ 'શ્રાવકે પ્હેલાં તેને દુ:ખમાંથી ખચાવ્યા ' એ છે. ખદલા લેવાની ઇચ્છાથી ્ઉત્તમ શ્રાવકાેએ કાેઇનું કામ કરનુંજ નહિ. જેથી ભવિષ્યમાં 'આનું મેં કામ કર્યું હતું તાેએ એે છે, કંઇ કદર કરી નહિ' ંઆવેા વિચાર ન આવે. કારણ કે કાેર્ઇનું આપણે લલું કરીએ, તેથી પુષ્યાનુઅંધિ પુષ્ય અંધાય, એટલે આ લવમાં

તો સુખી રહીએ એમાં નવાઈ શી? પણ પરભવમાં પણ ઉત્તમ શ્રાવક કુલમાં જન્મ મલે, જેથી નિરાંતે ધર્મમય સુખી જીવન ગુજારી શકાય અને મુક્તિપદ મલે, એમ સમજને દુ:ખી જીવાની ઉપર જરૂર લાગણી રાખવી. 'શ્રાવકાે વિશેષે કરીને દયાળ હોય છે, તેઓના મહાલ્લામાં જઇશું તા કંઈ ં પામીશું ' આ ઇરાદાથી જેટલા પ્રમાણમાં દુ:ખીજના શ્રાવ-કના મહાલ્લામાં જતા આવતા દેખાય છે તેટલા પ્રમાણમાં ખીજા સ્થળે તેમ દેખાતુંજ નથી. વ્યાજબીજ છે કે બીજાના દુ:ખ ટાળવાથીજ સુખી જીવન ગુજારી શકાય. જેમ સામાને શાંતિ આપી હાય, તો તેના તરફથી આપણે શાંતિ મેળવી શકીએ. તેમજ કાેઠપણ કામ કરવામાં દાક્ષિણ્યતા ધારણ કરવી, (રાખવી) અને લજ્જાળુ બની ડહાપણના ઉપયોગ કરવા. તેમાં દાક્ષિણ્યતા એટલે બીજાનું કાર્ય બજાવવામાં અને કહેવું માનવામાં પાતાની ઉત્સાહપૂર્વ અનુકૂલતા જણાવવી. ચ્યાવા ગુણને ધારણ કરનારા ઉત્તમ શ્રાવકાે જે વખતે સામા<u>ે</u> માણુસ 'કૃપા કરીને મારૂં આટલું કાર્ય કરી આપા, અથવા કરાવી દ્યો ' આવી માગણી કરે, તે વખતે પાતાનું જરૂરી કાર્ય પણ એક બાજુ રાખીને સામાનું કામ કરવામાં (પરા-પકાર કરવામાં તીવ લાગણી દર્શાવીને તેને પૂર્ણ સંતાષ પમાઉ છે. આવા પરગજી ઉત્તમ (માણુસોનું) શ્રાવકાનું જન સમુદાયમાં સારૂં માન જળવાય, એમાં નવાઇ શી ? સમજવાનું એ છે કે-અનેક લબ્ય જીવાની મનની લાગણીને પાતાની ત્તરફ ખેંચવાનું અપૂર્વ સાધન કાઇ પણ હાય, તા તે એકજ પરાપકાર ( ખીજાનું કામ બજાવવું, એ ) છે. વસ્તુ-

સ્થિતિ એમ હાવાથી તેવા દાક્ષિણ્ય ગુણવાલા લબ્ય શ્રાવકાનું વેણુ તમામ છવા માને છે, એટલુંજ નહિ, પણ તેમણે ખતાવેલા નિષ્કંટક રસ્તે હોંશે દોરાય છે, માનવ જીવનને ઉંચ કોટીનું બનાવે છે. આજ કારણથી શ્રાવકે પોતાનું નિર્મલ વર્તન એવું રાખવું કે જે જોઇને સામા માણસ પોતાની ધાર્મિક પ્રવૃત્તિમાં અનુમાદના કરીને જરૂર જોડાય. માહનીય કર્મના ઉછાળાને લઇને કદાચ ધર્મ માર્ગમાં અરૂચિ થઈ હોય, તેવા વિક્ટ પ્રસંગમાં પણ છેવટ સામાની શરમથી પણ દાક્ષિણ્ય ગુણવાળા લબ્યજીવો ધર્મ સાધન છોડતા નથી. આ બાબત દષ્ટાંત દેવાની ખાસ જરૂર છે. કારણ કે બાલ-જીવોને ચાલુ પ્રસંગ યથાર્થ સમજવામાં તે મદદગાર છે. માટેજ કહ્યું છે કે "ન દિ દર્શાંત વિના દાર્શન્તિ સ્પા સિદ્ધિમાર્થી હાક્ષિણ્ય ગુણને ધારણ કરનાર શ્રી ક્ષુલ્લક કુમારની બીના ટુંકામાં જણાવું છું.

શ્રી સાકેતપુરમાં પુંડરીક નામે રાજા હતા. તેમને કંડરીક નામે નાના લાઇ હતા. તે યુવરાજપદે નીમાયા હતા. યુવરાજ કંડરીકને યશાલદ્રા નામે સી (રાણી) હતી. રાજા પુંડરીક તે (યશાલદ્રા)ને જોઇને માહિત થયા. આ માહનાજ પાપે તેણે કંડરીકને આડખીલી જાણીને મારી નાખ્યા. પાતાના શીલને સાચવવાને માટેજ યશાલદ્રાએ પાતાના પતિની કરૂણ સ્થિતિ દેખતાં વૈરાગ્ય પામીને સિંહની પેઠે આત્મિક વીચીલ્લાસ ફેારવીને દીક્ષા લીધી. અને તે આનંદથી આરાધવા લાગી. દીક્ષા લીધા પહેલાં તેને (યશાલદ્રાને) ગુપ્ત ગર્ભ હતો. 'આ વાત જણાવું તો કદાચ દીક્ષા મને ન મળી શકે' આ ઇરા-

દાર્થી પાતાના ગુરૂણી કીત્તિ મતી સાધ્વીને આ બીના કહી ન હતી. જેથી તે અજાણ હતા. અનુક્રમે ગર્ભ વધતાં ગુરૂ-ણીએ જાણ્યું, ને યશાભદ્રા સાધ્વીને પૂછીને ખાત્રી કરી. શ્રાવિકાને વાત કરી. તેની દેખરેખમાં સારી સારવાર થઈ. અવસરે પુત્ર જન્મ્યાે. અનુક્રમે આઠ વર્ષના થયાે, ત્યારે આચાર્ય શ્રી અજિતસેનસૂરિજીએ દીક્ષા આપી. નામ "મુનિ ક્ષુલ્લકકુમાર " રાખ્યું. ઉલ્લાસથી સંયમની સાધના કરી રહ્યા છે. તેવામાં વસંત ઋતુમાં જુવાન પુરૂષા વિવિધ પ્રકારની ક્રીડા કરી રહ્યા છે, આ જોઇને ચારિત્ર માહાદયથી તે મુનિ-ને સંચમથી ખસવાની ભાવના જાગી. આ ખીના તેમણે ખીજા સાધને જણાવી. ત્યારે તેણે કહ્યું કે-હે મહાનુભાવ! તમારા જેવા કુલીન મુનિરાજે આવા દુર્ગતિમાં લઈ જનારા વિચારા કરવા એ તદ્દન ગેરવ્યાજળી છે. પાપમય સંસારરૂપી કચ<sup>ુ</sup> રાના ત્યાગ કરીને કરોા સમજુ માણસ ફરી તેની ચાહના કરે ? હે મુનિરાજ! જે ( ઝેર ) ત્યાગ કર્યું તેને ફરી લેવા ઇ<sup>ચ્</sup>છા કરાયજ નહિ, એવું ડહાપણ તેા તિર્થેચામાં પણ દેખાય છે. જુઓ સર્પમાં બે જાતિ હાય છે. ૧. એક-અગંધન કુલના સંપી. ૨. ગાંધન કુલના સંપી. તેમાં અગં-ધન કુલના સર્પ જેને કરડે, તે ઝેર પ્રાણાંત કષ્ટમાં પણ કુરી ચુસવા ચાહેજ નહિ. મંત્રવાદી ઘણી ધમકી ખતાવે, તા પણ મરણ સ્વીકારે પણ વમેલું ઝેર કાઇ દિવસ ચૂસરોજ નહિ. જયારે સર્પ જેવા તિર્યંચમાં પણ આવી સમજણ હાય છે, તા પછી હે મુનિરાજ! તમે મનુષ્ય છતાં વમેલા (ત્યાગ **કરેલા) ભાગાને કેમ** ચાહા છા ? યાદ રાખ**ે** કે 'ભાગથી

[ हैंक्ड़े ]

સુળ મળે એમ માનવું એ ભયાં કર ભૂલ ભરેલું છે. બ્રેર્સ્થુ કે જેઓ સુખની ઇચ્છાથી લોગને સેવે છે, તેઓ ભયાં કર રાગાની વેદના અહીં લોગવીને નરકાદિ દુર્ગતિના આકરા દુ:ખા લોગવે છે.

ભાગના સેવનથી આ ભવ અને પર ભવ એમ ખંને ભવ ગગઉ છે. કહ્યું છે કે-आत्मसुखार्ध क्रियते भोग: पश्चाद भवति शरीरे रोगः ॥ रोगे जाते मरणं शरणं-तदपि न मुश्चति पापाचरणम् ॥ १ ॥ उहा। भाष्ट्रसे डेार्ड पण् डार्थनी शरूआत કરતાં પહેલાં ' આનું ભાવી પરિણામ (ફલ) સારૂં આવશે કે ખુરું ? જો સારૂં પરિણામ જણાય, તા કાર્યની શરૂઆત કરવી. નહિ તો વિપરીત કાર્ય કરતાં તેનાં માઢાં પરિણામ ( ફલ) એવાં લાગવવાં પડે છે કે જેથી ઠેઠ સુધી પશ્ચાત્તાપ થયા **3**रे छे. ४ह्युं छे डे-सगुणमपगुणं वा कुर्वता कार्यजातं, परि-णितरवधार्या यत्नतः पंडितेन ॥ अतिरभसकृतानां कर्मणा-माविपत्तेर्भवति हृद्यदाहो शस्यतुल्यो विपाक: ॥ १ ॥ હે મુનિરાજ! હવે કંઇ સમજો. આ કાર્ય (વ્રતથી ચૂકતું) એ લવિષ્યમાં જરૂર દુર્ગતિમાં લઈ જશે. નીતિ શાસ્ત્રકારે શીખામણ દીધી છે કે-વગર વિચાર્યું કાર્ય કાઇ દિવસ ન કરવું, કારણ કે તેમ કરીએ તાે અવિવેક થાય, તેથી ભવિષ્યમાં ઘણી વિપત્તિએ। ભાગવવી પહે. જેઓ દીઈ દેષ્ટિથી વિચાર કરીને કામ કરે છે, તેજ ઉત્તમ પુરુષા દ્રવ્ય ભાવ સંપત્તિના सुण लीगवी शहे छे. इहां छे हे (उपजाति वृत्तम् ) सहसा विद्धीत न क्रिया-मिववेकः परमापदां पदं ॥ वृणुते हि विमृद्यकारिणं गुणलब्धाः स्वयमेव संपद: ॥ १॥

ુ <mark>આવી રીતે</mark> સમજાવતાં છતાં ક્ષુલ્લક મુનિ ન સમજ્યા. જેથી તે અન્ય મુનિરાજે સાધ્વી શ્રી યશાલદ્રા (ક્ષુલ્લક મુનિની માતા )ને જણાવી. ત્યારે તેણે (સાધ્વીએ) ક્ષુલ્લક મુનિને સંયમમાં સ્થિર કરવા ઘણા પ્રયત્ન કર્યો, છેવટે કહ્યું કે "તું જેમ તારી ઇચ્છાથી ખાર વર્ષ સુધી સંયમમાં રહ્યો, તેમ મારા વચનની ખાતર હવે પણ ખાર વર્ષ સુધી સંયમની સાધના કર. " ક્ષુલ્લક મુનિ આ વચન સાંભળીને દાક્ષિણ્યતા (માતા આદિ વડીલના વચનના તિરસ્કાર-લાેપ કેમ કરાય ? આવા ) ગુણુને લઇને ખાર વર્ષ સુધી સંચમ માર્ગમાં રહ્યા. એમ તેજ ( દાક્ષિણ્યતા ) ગુણને લઇને ગુરૂણીજ કીર્તિ મતીજ સાધ્વીનું અને શ્રી અજિતસેન સૂરિ મહારાજનું અને ઉપા-ધ્યાયજનું પણ વચન માન્યું. જેથી એ પ્રમાણે દાક્ષિણ્યતા ગુણે અડતાળીસ વર્ષ સુધી ક્ષુલ્લક મુનિને સંચમમાં ટકાવ્યા. છેવટે ભાગની લાલસાથી માતાએ આપેલ મુદ્રરત્ન અને રતન-કંબલ લઇને જો કે પુંડરીકના રાજ્યમાં આવ્યા, પણ ત્યાં નાટક જોવાના પ્રસંગ મળ્યો, તેમાં આખી રાત દેઠ સુધી એક નટડી નાચ કરીને છેવટે (થાડું નાટક ખાકી રહ્યું, ત્યાં) ઝાેકાં ખાવા લાગી ત્યારે તેને માેટી નટડીએ ગીતમાં સમ-જાવ્યું કે-''હે સુંદરી! રાત્રિના ઘણા ભાગ સુધી સારામાં સારૂં ગાયન–નાચ વિગેર કરીને હવે થાડા સમય માટે શું કામ પ્રમાદ કરી કર્યા ઉપર પાણી ફેરવે છે ?" આ સાંભળીને ક્ષુલ્લકે વિચાર્યું કે–આ વચનમાંથી મારે પણ સમજવું જોઇએ કે જંદગીના ઘણા ભાગ સંયમ સાધીને સફલ કર્યી, તો હવે ' ખેંહાત ગઇ ને થાડી રહી ' આ કહેવત પ્રમાણે જીંદગીના છેલ્લા ભાગ શા માટે ખગાડવા ? જો હું સમજું હાઉં, તો મારાથી તેવું કામ થાયજ નહિ. આવી ઉત્તમ વિચારણા કરી મુનિ સંયમ માર્ગમાં ફરી સ્થિર થયા. એ નટકીના વચને તા યુવરાજ યશાભદ્ર, મંત્રી જયસંધિ, શ્રીકાંતા સાર્થવાહી અને કર્ણપાલ માવતને પણ સદ્દ્પુદ્ધિ જગાડી અને સંયમ લેવા તત્પર ખનાવ્યા. જેથી ક્ષુલ્લક મુનિ એ ચારે જણાને લઇને ગુરૂની પાસે આવ્યા. તેમણે અનુમાદના કરી, અને ક્ષુલ્લક મુનિ સ્થિરપણે સંયમ સાધવામાં ઉજમાલ થયા. પરિણામે આત્મકાર્યના સાધક ખન્યા.

આ દર્ષાન્તમાંથી શ્રાવકાને સમજવાનું મલે છે કે— દાક્ષિણ્યતા ગુણુ જરૂર ધારણુ કરવા, જેથી ધર્મ માર્ગમાં સ્થિરતાથી ટકી શકાય. અને કર્મમેલથી મલિન બનેલા આત્માને અલ્પ સમયમાં નિર્મલ બનાવી શકાય. દાક્ષિણ્યતા કરવી ખરી, પણુ જેમાં પાપનું પાષણુ થતું હોય, તેવા કાર્યમાં દાક્ષિણ્યતા કરાયજ નહિ. પુષ્યબંધના અને કર્મનિર્જરાના સાધનભૂત ધાર્મિક કાર્યોમાં તે ખૂશીથી કરવી. કારણુ કે તેમ કરવામાં બંનેનું હિત સમાયલું છે. એમ દાક્ષિણ્યતા ગુણુનું સ્વરૂપ ટુંકામાં જણાવ્યું. ઉત્તમ શ્રાવકાએ દાક્ષિણ્યતા ગુણુની માફક લજ્જા ગુણુ પણુ જરૂર ધારણુ કરવા. આ લજ્જા ગુણુ બીજા અનેક ગુણુને પ્રકટાવે છે. ઉત્તમ ભવ્ય જીવાના હૃદયમાં પ્રાણાંતે પણુ અકાર્ય (પાપ) કરવાની લગાર પણુ કવિછા થાયજ નહિ, એ લજ્જા ગુણુનોજ પ્રભાવ છે. પાપ કાર્યમાં લજ્જા રાખવાની હાય પણુ ધર્મારાધનમાં લજ્જા હાયજ નહિ. સદાચાર સેવવાની તીવ

. ઉત્કંઠા અને જે ધર્મનું કાર્ય શરૂ કર્યું, તેમાં સ્નેહ કે અલા-ત્કારને આધીન થયા વગર ઠેઠ સુધી ઉત્સાહી રહેવું, આમ . થવામાં લજ્જા એજ કારણ છે.

લજ્જા ગુણને ખાસ કરીને ઉત્તમ કુલની સાથે સંબંધ હાય છે. કારણ કે પ્રત્યક્ષ દેખાય છે કે ઉત્તમ કુળમાં જન્મેલા પુરુષા લજ્જાળું હાય છે. આ બાબત ચંડરદ્રાચાર્યના શિષ્યના દર્શાંતે સ્પષ્ટ સમજાશે. તે ખીના ડુંકામાં આ પ્રમાણે-કુલવાન શેઠના દીકરા પાતાના મિત્રાની સાથે આચાર્ય મહારાજની પાસે ગયો. મશ્કરીમાં મિત્રા<mark>ેએ કહ્યું કે આ દીક્ષા લેવા</mark> અ ત્યો છે. આ સાંભળીને ગુરૂએ લાચ કરવા માંડયા, ને ં શાહીવારમાં ઘણા લાેચ કરી પણ નાંખ્યા, ત્યારે શેઠના દીક-્રાએ વિચાર્ગુ કે–" મારી અડધી દીક્ષા તેા થઇ ગઈ, હવે આવી સ્થિતિમાં કરવું એ શરમ ભરેલું ગણાય, માટે હવે તા દીક્ષા લીધી એના નિર્વાહ કરવા એજ વ્યાજળી છે. " આવા ્વિચાર કરી દીક્ષા લીધી, અને સમતા ભાવે ગુરૂના માર પણ સહન કરીને તે મુનિએ કેવલજ્ઞાન મેળવ્યું, અને છેવટે આ ્યીના જાણી ગુરૂ પણ ક્ષમા ગુણુ ધારણુ કરી કેવલી બન્યા. ્મશ્કરીમાં આર લેલું કામ શેઠના દીકરાએ પૂરૂં કર્યું, એ લજ્જા ગુણનાજ પ્રભાવ સમજવા. પૂર્વકૃત પાપકર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થએલા દુ:ખમાં ધીરજ રાખવી. કારણ કે સુખ કે દુ:ખ તે પૂર્વ બાંધેલા કર્માનું ફલ છે. એટલે શાતા વેદનીય કર્મના ઉદયે આ છવ સુખને ભાગવે છે અને અશાતા વેદનીય ુકર્મના ઉદ્દયે દુ:ખને ભાગવે છે. આવા વિચાર કરીને સંપ-િત્તિના સમયમાં એટલે પાતાને સુખના દહાડા હાય, ત્યારે અક્કડ ન થવું, ( ગર્વ ધારણ કરવા નહિ; મારા જેવા દ્વનિ-યામાં બીજો કાેેે સુખી છે? આવી મગરૂરી ધારણ કરવી નહિ. ) પણ સાવચેત થઇને લક્ષ્મી આદિના દાનાદિ સત્કા-ર્યીમાં સદુપર્યાગ કરવા. તેમાં વિલંબ (ઢીલ) કરવાજ નહિ. યાદ રાખવું કે-જેટલા દિવસ સુખ સાહિઓ ભોગવી, એના અર્થ એ કે તેટલા દિવસનું પુષ્ય ખાલી થયું, એટલે જેમ જેમ સુખના દહાડા લંખાય, તેમ તેમ પુષ્યની મુંડી જરૂર ખાલી થાય છે, એમ સમજવું. આ બાબત જુએા સાક્ષિપાઠ-શ્રી વર્ધમાનસૂરિએ ખનાવેલા વાસુપૃજ્ય ચરિત્રમાં દાનના પ્રસંગે શ્રી રતિસાર વર્ષાન ચાલે છે ત્યાં અવસરે જણાવ્યું છે કે-कार्यः संपदि नानन्दः, पूर्वपुण्यभिदे हि सा ॥ नैवापदि विषा-दश्च सा हि प्राक्पापिएये ॥१॥ અહીં अंथडार स्ने पण सम-જાવે છે કે દુ:ખના સમયમાં સમજુ શ્રાવકાએ (શ્રાવકાદિ ભવ્ય જીવાએ ) કદી પણ હાય વાય કરવી નહિ, લગાર પણ ગભરાવું નહિ. આ સમયે તેા જરૂર ખુશી થવું જોઇએ. કારણ કે આત્માને એમ આધાસન આપવું કે-હે જવ! આ કર્મ લેણીયાત પાતાનું લેણું લેવા આવ્યા છે. આ વખતે તું સારી સ્થિતિમાં છે. કારણ કે તારી પાસે જ્ઞાન ખજાના લરપૂર છે.

અહીં એક દર્ષાંત સમજ લે-તે એ કે " એક આળર્-દાર સરાકને ત્યાં એક બીજા માણસે લાખ રૂપિયા જમે મૂક્યા. અમુક ટાઇમ વીત્યા બાદ તે સરાકને ત્યાં તે માણુસ મૂંડી લેવા આવ્યા. આ વખતે દેનાર સરાકને ત્યાં બે લાખ રાકડા પડ્યા છે, તેથી તે માગનારને દેતી વખતે એમજ કહેશે કે-હે ભાઇ! તમે તમારા લાખ રૂપિયા ખૂશીથી લઇ

જાઓ, અને મનમાં એમ વિચારશે કે-આ લેણુદાર પ્<u>હે</u>લાં આવ્યા હાત, તા કદાચ મારે ના કહેવી પડત, પણ બહુ સારૂં થયું કે–આજે આવ્યો. કારણ કે રાેકડ ભરપૂર છે. "આ દર્ષાતમાંથી બાધ એ લેજે કે લાખ રૂપિયા (માગનારને) દેનાર સરાફ જેવા તું છે. તે જેમ દેવું ચૂકવે છે, તેમ તારે કર્મરાજાનું દેવું ચૂકવવાનું છે. સરાક્રની પાસે જેમ રાેકડ ભર-પૂર હતી, તેમ તારી પાસે જ્ઞાન ખજાના લરપૂર છે. (એટલે તું સમજણના ઘરમાં રહ્યો છે) માટે દેવું ચૂકવતી વખતે લગાર પણ ઉદાસ થઇશ નહિ. સારૂં થયું કે આ મનુષ્ય ભવમાં પાપકર્મના કુલ ભોગવવાના સમય આવ્યો. કારણ કે કર્મનું સ્વરૂપ જાણવામાં છે કે-આંધતી વખતે ચેતે તેને દુ:ખ હાયજ નહિ, તે વખતે ન ચેત્યા તેથી આ દ્ર:ખના સમય આવ્યા. હવે તા હે જવ! તું જેટલા દિવસ દુ:ખ ભોગ-વીશ, તેટલા દિવસના પાપરૂપી કચરા ખાલી થશે. ઘરમાંથી કચરા જતા હાય ત્યારે તાે ખૂશી થવું જોઇએ. આ તારા આત્મરૂપી ઘરમાંથી પાપરૂપી કચરા ખાલી થાય છે, મોટે આનંદમાં રહે. હાય વાય કરવાથી તા ઉલ્ટાં ખીજાં ચીકણાં કર્મા બંધારો.

પંડિત-મૂર્ખ-રાજા-રંક-રાગી-નીરાગી એમાંના કાઇને પણ કર્મરાજા છાંડતા નથી. ફેર એટલા પઉ છે કે-જ્ઞાની પુરૂષા કર્મ ફલને સમતાભાવે ભોગવે છે, ત્યારે અજ્ઞાની જીવા તેવા અવસરે ધૈર્ય શુમાવી બેસે છે. આંધેલા કર્માના ફલ અંનેને જરૂર ભોગવવાં પઉ છે. એવું જેમ જૈન સિદ્ધાંત સ્પષ્ટ જણાવે છે, તેમ ભગવદ ગીતા પણ પાતાની માન્યતા

પ્રમાણે સ્વીકારે છે. ત્યાં કહ્યું છે કે-ज्ञानिनोऽज्ञानिनश्चात्र-समे प्रारब्धकर्मणि ॥ न क्लेशो ज्ञानिनो धैर्यात्-िक्लक्यत्य-ज्ञोऽवैर्यतः ॥१॥ આ ચાલુ પ્રસંગે "એ। દીન બી વીત જાયગા " આ દર્શાત જરૂર યાદ રાખવું (જેથી દુ:ખના સમ-યમાં ધૈર્ય ૮કી શકે ) તે ડુંકામાં આ પ્રમાણે-એક રાજાને મહા બુદ્ધિશાલી દીવાન (મંત્રી) હતા. તે રાજ્ય ચલાવવામાં અને રાજા અને પ્રજા વચ્ચેના પ્રેમભાવ જાળવવામાં હાંશિયાર હતા આ ગુણને લઇને રાજા તેની ઉપર બહુ રાજી રહે છે. એક વખત રાજાની આગળ કાઇ દ્વષ્ટ માણુસે કહ્યું કે–" આ દીવાન તમને પદભ્રષ્ટ કરવાને કાશીશ કરી રહ્યો છે." રાજાને " કાન હાય પણ સાન ન હાય " જેથી આ ખાટી ખીનાને પણ સાચી માનીને હંમેશના નિયમ મુજબ જ્યારે બીજે દિવસે સવારે દીવાન કચેરીમાં આવ્યા, તે વખતે ક્રોધમાં આવીને રાજાએ હુકમ ફરમાવ્યા કે " હે સીપાર્છ ! દીવાનને કેદમાં પૂર્વે દો. " હુકમ પ્રમાણે સિપાઇ દિવાનને કેદમાં લઇ ગયા. અહીં દીવાન વિચારે છે કે-નક્કી કાઈ દુષ્ટ માણુસે રાજાના ખાેટી રીતે કાન લ લેંચા છે, નહિ તાે મને બાનગુનેગારને શુના પણ જણાવ્યા વિના કેદમાં કેમ પૂરે ? 'રાજાએ દિવા-નને ભાજન પણ ન આપવું ' એવા હુકમ કર્યા હતા. જેથી દીવાનને ખાવાનું પણ મલતું નથી. આવા દુ:ખના સમય છે, તા પણ જ્ઞાની દીવાન લગાર પણ એદ કરતા નથી, અને આત્માને આશ્વાસન દેવા માટે આનંદ પૂર્વક એજ શબ્દ भाेेे थे हे-'ओ दीन बी बीत जाय या ' हीवानना भेांदा ઉપર લગાર પણ ઉદાસીનતા દેખાતી નથી. ઉપરના શબ્દો

સિપાઇઓએ પણ સાંભળ્યા, પણ તેના અર્થ તેઓ સમજતા નથી. કેટલાક સમય વીત્યા બાદ રાજાએ દીવાનની ખબર પૂછી. ત્યારે સીપાઇઓએ કહ્યું કે—હે રાજન્! દીવાન તા બહુજ આનંદમાં રહે છે, ને 'ओ दीन बी वीत जाय गा' આવું બાલે છે. રાજા વિચારે છે કે—આ વાક્યના અર્થ શા હશે ? દીવાનને બાલાવીને પૂછું, તા આના ખુલાસા મળે. રાજાએ સિપાઇને કહ્યું કે—દીવાનને બાલાવા. રાજાના હુકમથી સિપાઇ દીવાનને કચેરીમાં રાજાની આગળ લાવ્યા. રાજાએ પૂછ્યું કે—'ओ दीन बी वीत जाय गा' આ વાક્યના અર્થ શા ? દીવાને કહ્યું કે—હે રાજન્! આના અર્થ કહેતાં આપનો અવિનય થાય, માટે હું અર્થ કહેવા ચાહતા નથી.

રાજાએ કહ્યું કે—અવિનયની પ્રીકર કરવી નહિ. ખરા અર્થ નીડરપણે જણાવા. હવે તમને કેદખાનામાં નહિ રાખીએ. આવા નિર્ભય વચન સાંભળીને દીવાને કહ્યું કે 'ओ दीन बी चीत जायगा' આના અર્થ આ પ્રમાણે છે— કાઇને સુખના દહાડા હાય કે કાઇને દુ:ખના દહાડા હાય, ખન્ને જણાએ સમજવું જોઇએ કે 'ओ दीन बी चीत जायगा' એટલે સુખના દહાડા કાયમ રહેતા નથી, તેમજ દુ:ખના દહાડા કાયમ રહેતા નથી, તેમજ દુ:ખના દહાડા છે. તે પણ કાયમ રહેવાના નથી, અને મારે દુ:ખના દહાડા છે. તે પણ કાયમ રહેવાના નથી, જ્યારે સુખના દહાડા હોય, ત્યારે સમજી માણસે મગરૂર ન થવું જોઇએ, અન્યાય ન કરવા જોઇએ, કારણ કે અન્યાય કરવાથી અાંધેલાં કર્મા પાતાનેજ ભાગવવાના છે. અને જયારે

દુ:ખના દુઃહાડા હાેય, ત્યારે મુંઝાવું નહિ, કારણ કે આવા : સમ 📳 થી વિશેષ લાગણી રાખીને કાયાથી ધર્મારાધન કરવામાં આવે. સમતાભાવ રાખીએ, આત્મસ્વરૂપની ચિંતવના નિરંતર કરીએ, તાે જરૂર પુષ્યનું જોર વધે. આ વખતે એમ અને છે કે-જેમ વધારે અળવાન માણુસ નખળા માણુ-સને દખાવી શકે, તેમ પુષ્ય (નું જોર વધે ત્યારે તે) ખળિયું અને ત્યારે અલ્પ અળવાળા પાપનું જોર ટકી શકતું નથી. એ તો જગજાહેર છે કે-પાપના ઉદયથી દ્ર:ખ મળે છે. હે રાજન્! મેં પાછલા ભવમાં તમારૂં અનિષ્ટ કર્યું હશે, તેનું મને આ કલ મળ્યું છે. આમાં ડાહ્યા માનવે એકલા બાહ્ય-निभित्त (तभे वगेरे)ने मुख्य निभित्त धरण तरीके न क માનવા જોઇએ. કર્મ રાજા જે સ્થિતિમાં મૂકે, તેમાં આનંદ માનવા એ જીવન, અને તે સિવાયનું મરણ સમજવું. દીવાને કહેલી આ બીના સાંભળીને રાજાએ પાતાની ભૂલ કબુલ કરી અને આ દર્ષાંતમાંથી બાેધ લઇને જીવનમાં ઉતાર્યો. દીવાનને કેદખાનામાંથી મુક્ત કર્યો. ભવ્ય શ્રાવકાેએ દીવાનની માકુક દ્ર:ખના સમયે ધૈર્ય રાખવું. તેમજ હંમેશાં ન્યાયના માર્ગે<sup>ડ</sup> ચાલવું. વળી ખાટા અશુભ વિચારાના ત્યાગ કરવા. તથા બાલતી વખતે મિત-પ્રમાણસર અથવા જરૂર પૂરતં, તે વળી પ્રિય, સત્ય અને હિતકારી બાલવું. એમ શ્રી યાગ-શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે. ૨૨૮.

ગ્રંથકાર શ્રાવકને ઉપયોગી હિતશિક્ષા આપે છે:— દુર્જાનતણી પાસે ન કરવી પ્રાર્થના તે આકરા, આરંભને છેાડી થવું માર્ગાનુસારી ગુણધરા; સંતાષમય જીવન ગુજારે જિમ સમાધિ મરણને, અંતિમ ક્ષણે પામે તથા શ્રાવક કરે વ્યવસાયને. રરહ

અર્થ:—વળી શ્રાવકે વેપાર કરતાં દુર્જનની પાસે પ્રાર્થના ન કરવી. કારણ કે એક વાર પણ દુર્જનના સપાટામાં સપડાયાં પછી તેના પ્રપંચમાંથી નીકળનું સુશ્કેલ થાય છે. વળી પૂર્વે કહેલા કૃષિ-ખેતી વગેરે ઘણા પાપવાળા આરંભ કાર્યોના ત્યાગ કરીને માર્ગાનુસારીના પાંત્રીસ ગુણાંને ધારણ કરનારા થવું. તે માર્ગાનુસારીના ૩૫ ગુણા દુંકામાં આ પ્રમાણે—આ ગુણા શ્રાવક ધર્મના માર્ગમાં જેડનારા તથા ટકાવનારા છે, માટે માર્ગાનુસારી ગુણા કહેવાય છે. તેના ઘણાં ભેંદા છે, તો પણ મુખ્ય ગુણા ૩૫ છે. તેમાં—

૧ ન્યાયસંપન્ન વિભવ-શ્રાવકે ન્યાયથી ધન ઉપાર્જન કરવું જોઇએ. અન્યાયથી મેળવેલું ધન લાંબા ટાર્ઇમ ટકેજ નહિ. ખાનારની ખુદ્ધિમાં જરૂર ફેરફાર થાય. કાઇએ સોંપેલી રકમ હાય, તેમાંથી ઉચાપત કરવી, એ અન્યાય કહેવાય. માપમાં, ત્યાજમાં અને વેપાર વિગેરમાં ભદ્રિકજનાને છેતરવા નહિ. કેઇને આડું અવળું ઉંધું ચતું સમજાવીને પૈસા મેળવે એ પણ અન્યાયજ કહેવાય. ન્યાયથી પેદા કરેલું ધન ભલે એાછું હાય તા પણ એ (સા મણ લાઢા કરતાં) પાશેર સાના જેવું સમજવું.

ર શિષ્ટાચાર પ્રશંસક:-શ્રાવંકે ઉત્તમ જ્ઞાન અને ક્રિયા-મય સદાચાર (અથવા સદાચારી પુરૂષો)ની પ્રશંસા કરવી. રાજવિરુદ્ધ કાર્ય કરવું નહિ, હિંસાદિ દેષોના તથા સાતે વ્યસનાના ત્યાગ કરવે!. વિગેરે સદાચારને જરૂર સાધવા

3 સરખા કુલ અને શીલ (ધાર્મિક વર્તન) વાળાની સાથે વિવાહ કરી શકાય, તેમાં ગાત્ર જાદું હાેવું જોઇએ. એક ગાત્રમાં તેમ ન થઈ શકે. ખંનેના (પતિ અને સ્ત્રીના) એક સરખા ધર્મ હેં:વા જોઇએ. તેમ હાેય તા ધર્મ સાધ-નામાં વિશેષ અનુકૂલતા જાળવી શકાય છે. ધાર્મિક ઝગડાએ થતા નથી. સંપમય જીંદગી ગુજારી શકાય.

૪ પાપભીર્-ઉત્તમ શ્રાવકે 'પાપના અદલા પાતાનેજ ભાગવવાના છે' એમ સમજીને પાપકાર્ય કરતાં જરૂર ચેતવું. પહેલેથી ચેતનારને ભવિષ્યમાં દુ:ખ ન હાય. કહ્યું છે કે– 'અંધ સમય ચિત્ત ચેતીએ, ઉદય મહા અલવાન અથવા ઉદયે શા સંતાપ"

પ દેશાચાર પ્રમાણે વર્ત્તન રાખવું:–જે દેશમાં રહેતા હાઇએ તેને અનુસરીને ધર્માદિને વાંધા ન આવે તેવા આચાર વિચાર તરફ લક્ષ્ય રાખી પ્રવૃત્તિ કરવી.

દ કેમ્કિનો પણ અવર્ણવાદ (નિંદા વચન) બાલવા નિર્દિક તેમાં ચતુવિધ સંઘની તથા રાજદિ અધિકારી પુરૂષોની કચારે પણ નિંદા નજ કરવી જોઇએ. નિંદા કરવાથી નીચ ગાજ કર્મ બંધાય છે.

૭ જ્યાં પેસવાના અને નીકળવાના અનેક રસ્તા (દરવાજો વિગેરે) હાય, તેવા ઘરમાં શ્રાવકે રહેવું નહિ, કાર- ણું કે તેવા ઘરમાં રહેનારને ચારાદિના ઉપદ્રવ થાય. તથા તેવા ઘરમાં રહેતાં સ્ત્રી આદિ કુડું બી જેના જીવનમર્યાદા— આળરૂ પણ જાળવી શકે નહિ. તથા જે ઘર ચારે બાજીથી ઢાંકેલું હાય, ત્યાં પણ શ્રાવકે રહેવું નહિ, કારણ કે તેવા સ્થલે અગ્નિ સર્પ વિગેરેના ઉપદ્રવના પ્રસંગે જલ્દી પેસવાની અને નીકળવાની પૂરેપૂરી મુશ્કેલી નડે છે. શ્રાવક જ્યાં રહે ત્યાં આજીબાજીના આડાશીપાડાશી ધર્મી હાવા જોઇએ. અને તેમ હાય તોજ કુડું બના ધાર્મિક સંસ્કારા ડકે છે. પાડાશી ખરાબ હાય તો બાલકા વિગેરે કુડું બીજના તેનું તેવું વર્ત્તન જોઇને 'રાત્રિભાજન, અભક્ષ્યનું ખાવું, ખરાબ લાષા ખાલી વિગેરે' ખરાબ પ્રવૃત્તિ કરવા મંડી જાય છે.

૮-જેઓ ઉત્તમ ધાર્મિક વિચાર કરે, વિચારીને ખપ પૂરતું પરહિતકારી સત્ય બાલે, તથા કાયાથી આવશ્યક પ્રભુ પૂજા દાનાદિ ધર્મની આરાધના કરે તેવા ધર્મિષ્ઠ પુરૂષોની સાબત કરવી. આવા પુરૂષો બીજાને પણ સમજાવીને (સારણા– વારણા–ચાયણા–પડિચાયણા કરીને) ધર્મમાં જોડે છે. તેમની સાખત કરવાથી પાતાની ભૂલ સુધરે, આપણું ધર્મમય જીવન અને, પાપ કાર્ય કરતાં ડરીએ અને આત્મકલ્યાણ રહેજે સાધી શકાય. મિત્ર પણ આવાજ સદાચારી જવાને કરવા. કારણુ કે તેવા ઉત્તમ શ્રાવકાદિ ભવ્ય જવાને શાસ્ત્રમાં કલ્યાણ મિત્ર કહ્યા છે. જ્યાં સદાચારી ખહુ શ્રુત સાધર્મિક ભવ્ય જવા માંહે માંહે ઉત્તમ ચારે અનુયાગ ગર્ભિત વિચારાની આપ લે કરે, તે આયતન કહેવાય. શ્રાવકે તેવા ઉપાશ્રયાદિ સ્થાનને સેવનારા ઉત્તમ સાત્વિક પુરૂષોની સોબત કરવી.

સાત્ત્વિક પુરૂષો નિર્મલ શ્રદ્ધાગુણને ધારણ કરે છે. શ્રી આનંદ શ્રાવક, સુલસા, રેવતી શ્રાવિકાદિની માફક દૈવિક પરી-ક્ષાના પ્રસંગે પણ ધર્મથી ચલાયમાન થયા નથી. તેઓ જમતી વખતે બીજાને દઇનેજ જમે છે. તથા કષાયા સેવતા નથી, સાચું બાલે છે, તથા મેધા-બુદ્ધિ-વૈર્ય-વિનય-દયા ને ધારણ કરે છે, અને આત્માદિ પદાર્થીનું નિર્દોષ જ્ઞાન મેળવે છે. તથા ઉદલાસથી સરલતા પ્રધાન ઉત્તમ–નિરભિલાષ પ્રવૃત્તિ કરનારા હાય છે. એમ તા બીજા શાસ્ત્રોમાં પણ રૂપાન્તરે (খাপ্ত रीते) કહ્યું છે ते आ प्रभाष्ट्रे—सत्त्वं रजस्तमस्त्रीणि विज्ञेयाः प्रकृतेर्गुणाः ॥ तैश्च युक्तस्य चित्तस्य-कथयाम्यखिला-न्गुणान् ॥ १ ॥ ॥ शाद्र् लिविक्रीडितवृत्तम् ॥ आस्तिक्यं पवि-ज्यभोजनमनुत्तापश्च तथ्यं वचः । मेघाबुद्धिधृतिक्षमाश्च करुणा ज्ञानं च निर्देभता ॥ कर्मानिदितमस्पृहं च विनयो धर्मः सदैवादराद्-एते सत्त्वगुणान्वितस्य मनसो गीता गुणा ज्ञानिभिः ॥ १ ॥ तेमक श्रावंडे राकसी अने तामसी पुरुषानी સાેબત કયારે પણ નજ કરવી જોઇએ. તેમાં રાજસી પુરૂષાે ક્રોધી હાય છે. નિર્દયપણે સામાની ઉપર પ્રહાર કરે છે, ભાગ સાધનને માટે ઘણું કષ્ટ સહન કરે છે, તેમને સાંસા-રિક તુચ્છ સુખની ઇચ્છા વધારે હાય છે, તેઓ ભાગતૃષ્ણાના ગુલામ ખને છે, માયાને સેવે છે; જાૂઠું બાલે છે. અધીરતા અને અહંકારવાળા હાેય છે, લક્ષ્મી આદિની માેઝમજા ભાગવે છે અને તેવી સ્થિતિમાં મદાન્મત્ત ખને છે. ભાગ સાધન મેળવવા માટે ઘણી મુસાક્રી કરે છે. અને તેમને ઐહિક સખની તોવ લાલસા હાય છે. આ વાત રૂપાન્તરે ખીજા શાસ્ત્રોમાં પણ કહી છે. તે આ પ્રમાણે-(शाद् लिवकोडि- तवृत्तम् ) क्रोधस्ताडनशीलता च बहुलं दुःखं सुखेच्छाऽ धिका। दम्भः कामुकताऽप्यलीकवचनं चाधीरताहंकृतिः॥ देश्वर्यादभिमानिताऽतिशयितानन्दोऽधिकं चाटनं । प्रख्याता हि रजोगुणेन सहितस्यैते गुणाश्चेतसः॥२॥ तथा

તામસી પુરૂષાે–શ્રદ્ધા ગુણ વિનાના હાેય છે, અપ્રસન્ન (સખેદ) રહે છે, બહુજ આળસુ હાય છે, અને તેમની ખુદ્ધિ મલિન હાય છે, તેઓ અકાર્ય સેવીને રાજી થાય છે, ઘણી નિદ્રા સેવે છે, જ્ઞાનમાગ થી વેગળા રહે છે, તેમજ મૂઢ અને ક્રોધાંધ હાેય છે. આ વાત સંક્ષેપમાં બીજી રીતે अन्यत्र आ प्रभाशे **५**६ी छे-( शार्दलविकीडितवृत्तं ) नास्ति-क्यं सुविषण्णताऽतिरायिताऽऽलस्यं च दुष्टा मतिः। प्रीतिर्नि-न्दितकर्मशर्मणि सदा निद्रालुताऽहर्निशम् ॥ अज्ञानं किल सर्वतोऽपि सततं क्रोधांधता मूढता । प्रख्याता हि तमोगुणेन सहितस्यैते गुणाश्चेतसः ॥३॥ सात्विक पुरुषे। विशिष्ट ज्ञान ક્રિયા મય ધાર્મિક જીવન ગુજારે છે અને તેઓ લવાન્તરે ઉંચે ( દેવલાકમાં અથવા માક્ષમાં ) જાય છે, રાજસી પુરૂષાનું લાભપ્રધાન જીવન હાય છે અને તામસી પુરૂષા-પ્રમાદ-માહ-અજ્ઞાન દંભાદિ દાેષાને સેવીને ભવાંતરે અધાગતિમાં જાય છે. सत्त्वात्संजायते ज्ञानं-रजसो लोभ एव च ॥ प्रमादमोहौ तमसो -भवत्यज्ञानमेव च ॥१॥ ऊर्ध्वं गच्छन्ति सत्त्वस्थाः-मध्ये तिष्ठंति राजसाः ॥ जघन्यगुणवृत्तिस्था:-अधो गच्छंति तामसाः ॥२॥

૯ શ્રાવકે પાતાના મહા ઉપકારી માતાપિતાની આજ્ઞા પ્રમાણે જરૂર વર્તા તું. સવારે તેમને અંને હાથ જોડી વંદન કરતું. વિનયથી ભક્તિ કરવી તેમ કરવામાં પાતે માતા પિતાના આશીર્વાદ મેળવીને સુખી જીવન ગુજારી શકે છે. માતા પિતાના અવિનય કદી પણ કરવા નહિ. તેમને ધાર્મિક પ્રવૃત્તિમાં અને પરલાક સાધનામાં કુલીન પુત્રાએ જરૂર મદદ કરવા.

૧૦ શ્રાવકે શાંતિમય ધાર્મિક જીવન ગુજારવા માટે જ્યાં રાજાઓના માંહામાંહે વિરાધભાવ ચાલતા હાય, તથા રાગચાલા અને દુકાલ હાય, ત્યાં રહેવુંજ નહિ.

૧૧ શ્રાવકે જેથી દેશ-જાતિ-કુલ-દેવ-ગુર્-ધર્મ-માતા -પિતા આખરૂને લાંછન (ડાઘ-કલંક) લાગે તેવું કામ કદી પણ કરવું નહિ. માહાદિને વશ થઇને જેઓ તેવું કરે છે, તેમને આ ભવમાં ભયંકર વેદના ભાગવવી પડે છે, અને પરભવમાં દુર્ગતિના દુ:ખાે ભાગવે છે.

૧૨ આવક (પેદાશ)ના પ્રમાણમાં ખર્ચની મર્યાદા આંધવી. દેખાદેખી ખર્ચ કે દેવું વધારવાની ટેવ ન રાખવી, કારણ કે તેમ કરવાથી ભવિષ્યમાં અચાનક મુંઝવણ આવી પડે છે. માટેજ કુટું બમાં વડીલે કરકસર અને સાદાઇની પહિત પડે, તેવી યોજના કરવાની ખાસ જરૂરીયાત છે. આવક વધે તો તે સાધર્મિક ભક્તિ આદિ ઉત્તમ કાર્યોમાં જરૂર વાપરી દેવી જોઇએ. શુભ ખાતાની કે ધાર્મિક ખાતાની જે રકમ વાપરવાની હોય, તેના જલ્દી નક્કી કર્યા પ્રમાણે સદુપયાગ કરવા. એમાં પાતાના નિમિત્તે કે કુટુંબના નિમિત્તે તેના લગાર પણ અંશ વાપરી શકાયજ નહિ. ભૂલથી તેમ થતું હોય તેા ન થાય, તેમ જરૂર કાળજી રાખવી, અને ભૂલની શુદ્ધિ કરવી. પ્રસંગે શ્રાવકે યાદ રાખવું કે સાધારણ ખાતાની

રકમ-જ્ઞાનકાર્યમાં અને દેવાદિના કાર્યમાં વાપરી શકાય, અને જ્ઞાન ખાતાની રકમ દેવાદિના કાર્યમાં વપરાય, પણ સાધારણ ખાતાના કાર્યમાં ન વપરાય તથા દેવ દ્રવ્યની રકમ પ્રભુદેવના અને મંદિરના કાર્યમાં જ વાપરવી. પણ જ્ઞાનના અને સાધારણ ખાતાના કાર્યમાં નજ વાપરી શકાય.

૧૩ ધનને અનુસારે શ્રાવકે વેષ રાખવા. તેમજ તેવા વેષ રાખવા કે જેથી પાતાની આળરૂ જળવાય. પ્રભુ દેવ અને ગુરૂના દર્શન–વંદનાદિ પ્રસંગે દંહેરામાં ઉપાશ્રયે ઉઘાડા માથે જઇ શકાય નહિ. દેવપૂજનના અવસરે, પાષધ, ઉપધાન વહ-નાદિ પ્રસંગે માથું ખુલ્લું રહે તેના વાંધા હાયજ નહિ.

૧૪ શ્રાવકે ખુદ્ધિના આઠ ગુણાને સમજને યાદ કરવા. હંમેશાં તે પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરવી, તે આઠ ગુણા આ પ્રમાણે – ૧ પ્રભુદેવે કહેલા શાસ્ત્રોને સાંભળવાની તીવ્ર ચાહના રાખવી. ૨ તેવા સિદ્ધાંતાને ઉદ્ધાસથી નિરંતર સાંભળવા. ૩ – સાંભળીને અર્થ સમજવા. ૪ સમજને તે યાદ રાખવા. ૫ જિજ્ઞાસા ખુદ્ધિએ તેમાં તર્ક કરવા (તે સામાન્ય જ્ઞાન). ६ તેમ કરીને વિસ્તારથી વસ્તુતત્ત્વના બાધ મેળવવા. ૭ અર્થનું જ્ઞાન લેવું. ૮ આ વસ્તુનું સ્વરૂપ આવું છે, જેમકે ચેતના સ્વરૂપવાળા જવ છે. વિગેરે નીર્ણય રૂપે જ્ઞાન મેળવવું (તે તત્ત્વજ્ઞાન કહેવાય.)

૧૫ અમૃત, સાકર, શેલડી અને દ્રાક્ષથી પણ વધારે મીઠી ધર્મના સ્વરૂપને જણાવનારી શ્રી જિનવાણી સાંભળવી, જેથી પોતાની ધાર્મિક કરજો સમજાય અને તે પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરીને જરૂર અત્મહિત સાધી શકાય.

૧૬ અજી (ખાધેલું અનાજ ન પચે તે) અનેક રાગોને ઉપજાવે છે. આ બાબત ભાવપ્રકાશાદિ અનેક વૈદ્યક પ્રથામાં કહ્યું છે કે—" अजीणप्रभवाः रोगाः" આવું અજી હૈય ત્યારે ધર્મિષ્ઠ શ્રાવકાએ જમવું નહિ. (નવું ભાજન લેવું નહિ.) તેવી સ્થિતિમાં જમવાથી ધાર્મિક સાધનામાં જરૂર ખલેલ પ્હાંચે, રાગાદિની પીડા ભાગવવી પઢ, એમ સમજને ખાધેલું અનાજ પચી જાય, પછી નવું ભાજન લેવું.

૧૭ ભૂખ લાગે ત્યારે ખાવું, ટાઈમ બીનટાઈમે જમ-વાથી આરોગ્ય સચવાય નહિ. તેમાં પણ ઊદ્યાદરિકા તરફ જરૂર લક્ષ્ય રાખવું. આહારના જેટલા ભાગ ગળેથી સુખે કરી ઉતારી શકીએ તેટલા ભાગનું નામએક કાળીઓ કહેવાય. બીજા ચંચામાં કુકડીના ઇંડાના આકાર જેટલા જે આહારના ભાગ તે કાળીયા કહેવાય, એમ કહ્યું છે. સામાન્ય નિયમે પુરૂષના આહાર ૩૨ કવલના અને સ્ત્રીના આહાર ૨૮ કવ-લના જાણવા. એમાં ઉમરના અને અવસ્થા વિશેષના પ્રમાણમાં એાછાશ પણ સંભવે.

૧૮ ધર્મ, અર્થ અને કામ આ ત્રણમાં માંહામાંહેએક બીજાની જેમ મહત્તા અને અનુકૂલતા જળવાય, તેવી રીતે પ્રવૃત્તિ કરવી, એટલે ત્રણેમાં ધર્મ અગ્રેસર છે, એમ સમજીને શ્રાવકે પહેલી ધાર્મિક પ્રવૃત્તિ જાળવીનેજ બીજી પ્રવૃત્તિ કરવી હિચત છે. યાદ રાખવું કે ધર્મથીજ દ્રવ્ય વિગેરે તમામ

સુખના સાધના મળે છે. ધર્મને આગળ કરીને ચાલનારા ભુવ્ય જીવા કાઈ પણ દિવસ દુ:ખને લગાર પણ પામતા નથી. ધર્મ ને સાધવાથીજ ધનાદિની વૃદ્ધિ થાય છે. કહ્યું છે કે–ધર્મ વધંતા ધન વધે-વધત વધત વધ જાયાા ધર્મ ઘટંતા ધન ઘટે-ઘટત ઘટત ઘટ જાય ાાગા ધાર્મિક નિયમને માન આપીને દ્રવ્યાદિ મેળવે તે લાંબા ટાઇમ જરૂર ટકે, ત્યાં અગ્નિ ચાર રાજાનાે તલભાર પણ ભય હાયજ નહિ-કહ્યું છે કે-चत्वारो धनदायादाः−धर्माग्निनृपतस्कराः ॥ ज्येष्ठबंघ्वपमानेन−त्रयः कुप्यन्ति बांधवाः ॥१॥ हे भानव! तं भावे पावडी पहेरे छे તે એમ સમજાવે છે કે હે માનવ ! તું પા–ઘડીનો ( ફ મીની-ટના) પણ ભરાસા રાખીશ નહિ. કારણ કે અચાનક જીવનદારી તૂટતાં વાર નહિ લાગે. ખાદ્ય જીવનની સુખાકારીને માટે પુદ્દગલાન દી જવાએ મહેલ, બગીચા, દવાખાના વિગેરે સાધનો માન્યા છે. તે દૃષ્ટિએ પણ આત્મિક જીવનની ઉન્નતિને માટે ધર્મની આરાધના કરવીજ જોઇએ. કારણુકે તેથીજ આત્મા નિર્મલ અનીને પૂર્ણ સ્થિર શાંતિમય પરમપદને પણ સાધવા સમર્થ થઇ શકે છે. આ ઈરાદાથી ઉત્તમ શ્રાવકે ધર્મારાધન થાડા ઘણા ટાઈમ જરૂર કરવુંજ જોઇએ. તેવા પ્રકારના નિય-મિત ટાઇમેટેખલ પ્રમાણે વર્તવાથી સર્વ અનુકૂળતા જાળવી શકાય છે.

૧૯ અતિથિ દાન એટલે સુપાત્રે દાન દેવું ને અનુક પા ં દાન પણ ચૂકવું નહિ.

૨૦ ગાેષ્ઠામાહિલ, જમાલિ વિગેરેન જેવા શ્રાવકે કદા-શ્રહ (ખાડી ઝકડ–લેપકડ) કરવા નહિ. ર૧ વ્રત વિગેરે વિશિષ્ટ ગુણોને ધારણ કરે તે ગુણી પુરૂષ કહેવાય તેવાના પક્ષપાત કરવા, એટલે તેમની બહુમાન પૂર્વક સેવના કરવી, જેથી પાતાનું જીવન નિર્મલ બની શકે

રર શાસ્ત્રકાર મહર્ષિ ભગવંતાએ તથા રાજાએ જે દેશમાં જવાની ના પાડી હોય, અને જે ટાઇમે જે કાર્ય કરવાની ના પાડી હોય, અનુક્રમે તે દેશમાં જવું નહિ, ને તે ટાઇમે તે કામ કરવું નહિ. કારણકે તેમ કરવામાં અનેક જાતની વગર જેક્તી આપત્તિ ભાગવવી પડે છે.

ર૩ પાતાની શક્તિના વિચાર કરીને ઇષ્ટ (કરવા ધારેલ ઉચિત) કાર્યના આરંભ કરવા. ગજા ઉપરાંત કામ કરવાથી પરાજય પામીએ અને તેમ કરવું એ પડતીનું ચિદ્ધ છે. પરમપૂજ્ય ન્યાયાચાર્ય શ્રી યશાવિજયજી મહારાજે કહ્યું છે કે—" ઉચિત ક્રિયા નિજ શક્તિ છંડી, જે અતિ વેગે ચઢતા; પણ ભવ સ્થિતિ પરિપક્રવ થયા વિશ્, જગમાં દીસે પડતા–૧ ધન્ય તે મુનિવરારે, જે ચાલે સમલાવે.

એ પ્રમાણે શ્રાવકે પાતાના અલાઅલના પણ જરૂર વિચાર કરવા. કારણકે તેમ જે ન કરે, તેને વગર માતે મરનું પડે છે. ચાર કામ વગર માતે મારનારા છે. તે આ-૧ જે પરસ્ત્રીગમન, દેવદ્રવ્યભક્ષ્ય વિગેરે ભયંકર ગેરવ્યાજળી કાર્ય કરે. ૨ જે સગાં સંખંધમાં નારદ વિદ્યાના પ્રયાગ કરી ઝઘડા ઉભા કરે અગર કરાવે. ૩ જે પાતાથી અધિક અલવાળા પુરૂષની સાથે લડવા તૈયાર થાય ૪ અને જે દોષની આણુ જેવા સ્ત્રીવર્ગના વિધાસ કરે. કહ્યું છે કે -अનુचितकर्मारंभ:-

स्वजनविरोघो वळीयसा स्पर्द्धा ॥ प्रमदाजनविश्वासः-मृत्यो-र्द्वाराणि चत्वारि ॥१॥

ર૪ વર્ત જ્ઞાનાદિ ગુણવંત પુરૂષાની પૂજા (પર્યુપાસના– ભક્તિ–વિનય) કરવી.

રપ પાષણ કરવા લાયક પુત્રાદિ સ્વજન નાકર વિગેરનું પાષણ કરવું, તેમના ધાર્મિક સંસ્કાર કેમ મજબુત થાય તે તરફ જરૂર લક્ષ્ય રાખવું. અવસરે શાંતિથી અને પ્રેમથી હિતશિક્ષા આપીને સન્માર્ગમાં જોડવા, બીન સમજણને લઇને અવળે રસ્તે જતા હાય તા અટકાવવા.

રફ જેમાં પાતાનું, દેશ, સંઘ, જ્ઞાતિ, સ્વજનાદિનું અહિત સમાયેલું હાય, તેવું કામ ભયંકર દુ:ખ આપનાર છે, આવા દીઈ દ્રષ્ટિ વાપરીને વિચાર કરીને તેવું પ્રાણાંતે પણ ઉત્તમ શ્રાવકાએ નજ કરવું. જે કરવાથી સ્વપરહિત થાય, તેવું કામ જલ્દી જરૂર કરવું.

રા કુર્લા માનવલવ પામીને હવે મારે શું કરવું જોઇએ ? શું ન કરવું જોઇએ ? કયા પદાર્થી ખાવા લાયક નથી ? વિગેરે જરૂરી જે જાણવા જેવું હાય, તેને જાણવું. છેહવા લાયક જવહિંસા વિગેરેને જરૂર છેહવા.

ર૮ અવસરે કાઇએ આપણું કામ કર્યું હાય, દુ:ખના સમયમાં મદદ કરી હાય, ધર્મમાર્ગમાં આપણને આગળ વધાર્યા હાય, તેવા ઉપકારી પુરૂષોના ઉપકાર જરૂર માનવા, તેની આગ્રા પ્રમાણે વર્ત્તવું, ઉપકારના યથાશક્તિ બદલા આપવા. સમજુ શ્રાવક 'ગરજ મટીને વૈદ્ય વેરી' એવું કામ તા કરેજ નહિ. કારણુંકે તેમાં ઘણું નુકસાન ભાેગવનું પઉ:

ર૯-વિનય, દાન, વિવેક વિગેરે ગુણાથી લાેકાને આપણું વર્ત્તન જોઇને પ્રેમ જાગે તેવું સાદું ધાર્મિક વર્તન કાયમ રાખવું. અનીતિ કે લાેકધર્મ વિરુદ્ધ વર્તન કરીએ તાે લાેકા ફિટકાર આપે, માટે શ્રાવકે તેમ કરવુંજ નહિ.

૩૦-લજ્જા ગુણુ ધારણુ કરવા, પ્રાણાંત કષ્ટે પણુ લીધેલાં વ્રતા છેહવા નહિ, કારણુંકે તેમ કરવાથી અંને ભવ અગ**ે,** અને લાકમાં અપકીત્તિ-અવિશ્વાસ ફેલાય, મનમાં ખેદના પાર રહે નહિ. કહ્યું છે કે-

## वरं प्राणपरित्यागो, न व्रतपरिखंडनम् ॥ मृत्योश्च क्षणिकं दुःखं, मानभंगो दिने दिने ॥१॥

39—સર્વ જીવા સુખને ચાહે છે, મરવાને ચાહતા નથી કારણકે સર્વને પાતાના પ્રાણુ વ્હાલા હાય છે. કીડીથી માંડીને તપાસીએ તો ઠેઠ હાથી સુધીના તમામ જીવાને જીવવું વ્હાલું છે, માંકડ જેવાને પણ પકડવા જઇએ તો તે તરતજ ભાગી જાય છે, એથી સાખીત થાય છે કે સર્વને જીવવું વ્હાલું છે. કહ્યું છે કે—अमेध्यमध्ये कीटस्य, सुरेन्द्रस्य सुरालये॥ समाना जीवितस्याचा, समं मृत्युभयं द्वयोः॥१॥ હજારા સાઇટીફિસ્ટો ભેગા થાય તાએ તેમાંના એકમાં પણ તાકાત નથી કે એક માખીની પાંખ પણ ખનાવી શકે. જયારે ખનાવવાના અધિકાર કર્ષ રીતે હાઇ શકે ? એમ સમજીને ઉત્તમ શ્રાવકાએ દ્વાદાના

ભાગે પણ સામાના પ્રાણ જરૂર ખચાવવા, અને બીજાને જરૂર ધર્મના રસ્તે દોરવા, ઘરમાં દસ જગ્યાએ ચંદરવા આંધવા. જયણા પૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરવી, એમ કરવાથી લાંબુ જીવન ભાગવી શકાય, અને સુખ સાહિબી પણ ટકી શકે.

3ર. શ્રાવકે સ્વભાવ શાંત રાખવા, જેથી પાતે સુખ-મય જીવન ગુજારી શકે. સંપને વધારી શકે અને બીજાનું પણ ધાર્મિક જીવન ટકાવી શકે. કષાય સેવવા નહિં, સમતા ભાવ વધારવા, સામા ભૂલ કરે તા શાંતિથી સમજાવવા.

33. શ્રાવકે પરાપકાર કરવામાં હંમેશાં શૂરા થવું. સાધમિક ખંધુઓ આર્થિક સ્થિતિમાં નબળા હાય, તા યથા-શક્તિ મદદ કરીને જરૂર તેમને ટકાવવા. તેમ કરવામાં જિન શાસનને ટકાવવા જેટલા લાભ કહ્યો છે. આ બાબત આગળ વિસ્તારથી સમજાવીશ.

38. (૧) કામ (૨) કોધ, (૩) લાભ, (૪) માન, (૫) મદ, (૬) હર્ષ. આ છ શત્રુઓ આત્માને ભયંકર નુકશાન કરે છે, માટે તે અંતરંગ શત્રુ કહેવાય છે. તેમાં ૧. કામ– વિષયવાસના. ૨. કોધ–મનમાં બળવું અથવા સામાને લાલચાળ થઇને કઠાર વેલુ બાલવાં. ૩. લાભ–દ્રવ્યાદિને વધારે વધારે મેળવવાની તીવ્ર લાગણી (વલાપાત). ૪. મદ–જ્ઞાનાદિમાં મારા જેવા કાઇ નથી આવી ભાવના. તેના આઠ લેદ અને દરેક મદથી કાને કેવા ગેરલાભ થયા? તે બીના, શ્રી સંવેગમાલા શ્રંથમાં જણાવી છે. જિજ્ઞાસુએ ત્યાંથી જોઈ લેવી.

3પ. ઇંદ્રિયોને વશ કરવી—પ્રભુદેવના આગમની વાણીને સાંભળવી એ લગામનું કામ કરે છે. જેમ લગામથી ઘાડાને વશ કરી શકાય, તેમ આગમની વાણી રૂપી લગામથી ઇંદ્રિયો રૂપી ઘોડાને વશ કરી શકાય છે. સ્વચ્છં દપણે રહેલી આ ઇંદ્રિયો સંસારી જીવાને ચારે ગતિનાં દુ:ખ પમાં છે. જુઓ હાથીને સ્પર્શનેન્દ્રિયની પરાધીનતાને લઇને ઘણાં અસહ્ય દુ:ખા ભાગવવાં પહે છે. માછલું લાહાના કણેકવાળા કાંટામાં ભરાઇને મરણ પામે છે. એ રસનેન્દ્રિયનું પાપ સમજનું ઘાણેન્દ્રિયના પરવશપણાને લઇને ભમરાને કમળના હાડામાં ભરાઈ જઇને છેવટે મરનું પહે છે. તથા ચક્ષુરિદ્રિયની લાલુ-પતાને લઇને પતાંગાયું દીવાની જ્યાતમાં અપલાઇને મરણ પામે છે. અને હરિણ શ્રોત્રેન્દ્રિયની લાલુપતાથી પારધીના હાથે મરણ પામે છે. કહ્યું છે કે—

" रसनामें मीन मरे, नयनमें पतंगा, श्रवणमें कुरंग मरे, भोगमें मातंगा; सुगंधमें भ्रमर मरे, जगत पंच रंगा, विबुध करण संग तजे, धर्म में अभंगा ॥१॥

ઇંદ્રિયાના આવા વિકટ દુ:ખાની વિચારણા કરીને ભવ્ય શ્રાવ-કાએ ઇંદ્રિયાને કાબુમાં રાખી ધર્મારાધન જરૂર કરવું જેથી આત્મિક લક્ષ્મીના વૈભવ જલ્દી સાધી શકાય તથા હે શ્રાવક! તું અત્યંત લાભના ત્યાગ કરીને સંતાષવાળું જીવન ગુજારજે. આ બાબત શેલડી ચાવનારનું દર્ષાંત સંવેગમાલામાં કહ્યું છે. વળી શ્રાવકે તેવા પ્રકારના સરલ–નિર્દોષ વ્યવસાય-ધંધા વેપાર કરવા જોઇએ. જેથી મરણની છેલ્લી ઘડીએ <sup>૧</sup>સમાધિ મરણની પ્રાપ્તિ થાય. ૨૨૯.

નીચે જણાવેલી હિતશિક્ષા શું સાચા શ્રાવકા ભૂલે ખરા કે? નજ ભૂલે એમ જણાવે છે:—

સર્વ પાપસ્થાન છેાંડે વ્યસન સાતે પરિહરે, સટ્ટો કરે ન લગાર અણુધાર્યું મરણ એથી ખરે; અન્યકૃત ઉપકાર સમરે ઉચિત બદલા પણ દીએ, કર્મ કારણથી અચી આદર્શ જીવન જાળવે. ૨૩૦

અર્થ:—શ્રાવકે સવે અઢાર પાપસ્થાનકોના ત્યાગ કરવા. તથા સાતે વ્યસના છોડી દેવાં. કાઈ પણ જાતના સદાના વ્યાપાર ન કરે, કારણ કે સદાના વ્યાપાર કરવાથી અચાનક મરણ (હાર્ટફેલ) પણ થાય છે. (આ સદાના ધંધાથી દરેકને વગર મહેનતે પૈસાદાર થવાની ઇચ્છા આ જમાનામાં થાય છે, પણ દ્રવ્ય મળવું અથવા ન મળવું તે પુલ્યને આધીન છે. તથા વગર મહેનતનો પૈસો લાંમા વખત ટકતો

સમાધિ મરણઃ—શમતા પૂર્વ કનું મરણ. મરતી વખતે પ્રાપ્ત
 થતી ચિત્તની સ્થિરતા. શ્રી પંચસૂત્રમાં આ ભાષતના સારા વિસ્તાર કરેલા છે.

ર. સાત વ્યસના આ પ્રમાણે:---૧ માંસ ખાલું, ર મિદરાપાન 3 મૃગયા-શિકાર, ૪ વેશ્યાગમન, ૫ દૂત-જીગાર, ૬ પરસ્ત્રી લ પટતા ૭ ચારી. આ સાતમાંના એક એક વ્યસનથી પણ જીવા ઘણા દુ:ખી થયા છે. તા સાતનું તા શું કહેવું. ?

નથી. તેમજ તે ધંધાથી આર્ત ધ્યાન ઘણી વાર થયા કરે છે. કેટલાએ પૈસાદાર અને આબરૂદાર માણુસાએ આ ધંધામાં ક્સાઇને પોતાની આબરૂ તથા પૈસા ગુમાવ્યા છે. નખળી સ્થિતિમાં લોકો આગળ માં નહિ દેખાડી શકવાથી કેટલાએ માણુસાએ ઝેર વગેરે ખાઇને આપઘાત કર્યાના પ્રસંગા પણ અન્યા છે. માટે સુખી થવાની ઇચ્છાવાળાએ આ અત્યંત હાનિકારક ધંધામાં પડવું નહિ.) તથા ઉત્તમ શ્રાવકા બીજાએ કરેલા ઉપકારને યાદ રાખે, તેમજ પાતાની શક્તિને અનુસારે ઉપકારીને યાગ્ય બદલા પણ આપે, તથા કર્મબંધના કારણુથી અલગ રહીને આદર્શ-ધાર્મિક છવન જવે. ૨૩૦.

શુદ્ધ ,વ્યવહાર જણાવીને શ્રાવક તે પછી શું કરે ? તે હવે ગ્રંથકાર જણાવે છે:—

ભાજન પ્રસંગે પૂર્ણ રંગે દાન મુનિને દેઇને, સાધર્મિ વાત્સલ્યાદિ સાધી પરિજના સંભાળીને; લીધેલ પ્રત્યાખ્યાન પારી ઉચિત ભાજન વાપરે, વિસ્તાર એના આગમે સંક્ષેપ શ્રુતધર ઉચ્ચરે. રક૧

અર્થ:—ત્યાર પછી ભાજન કરવાના ટાઇમે સુનિરા-જનો યાેગ હાેય તાે તેમને પ્રેપ્રા ઉલ્લાસથી વહાેરાવીને તથા શક્તિ પ્રમાણે સાધમિંક વાત્સલ્ય કરીને તેમજ નોકર

બ્રી સંવેગમાલામાં કર્મ બ'ધના કારણોથી ભચવાના સ્પષ્ટ
 ઉપાય બતાવ્યા છે. બ્રી જૈનધર્મ પ્રચારક સભાએ છપાવી છે.

ર. સાધમિ'ક વાત્સલ્ય-પાતાના સમાન ધર્મ પાળનાર તે સાધમિ'ક. તેમના પાતાની શક્તિ પ્રમાણે અન્તપાનાદિ વડે ઉચિત આદર સત્કાર

ચાકર વગેરે હાય તા તેમની પણ સંભાળ લઇને ત્યાર પછી પાતે ગુરૂ પાસે લીધેલું પચ્ચખ્ખાણ પારીને ઉચિત–કલ્પે તેવું ભાજન વાપરે. આગમમાં આ સંખંધી ઘણા વિસ્તાર છે, તેનો વિધિ શ્રુતધરાએ ડુંકાણમાં આ પ્રમાણે કહ્યો છે. ૨૩૧

વ્યાપાર ન્યાય પ્રધાન કરીને ઉચિત ભાજનના ક્ષણે, શ્રાવક ઘરે આવે કરી તૈયાર શુભ નૈવેઘને; ઘરમ દિરે નૈવેઘ કેરા થાલ પ્રભુ આગલ ધરે, મુનિને નિમંત્રણ વિનય ને ખહુમાનથી નિયમા કરે. ૨૩૨

અર્થ:—ઉપર કહી ગમ્મેલી રીતે ન્યાય-નીતિપૂર્વક પોતાનો ધંધા કરીને ભાજનને ચાેગ્ય અવસરે શ્રાવક પાતાને ઘેર આવે. ત્યાર બાદ ભાજન માટે રાંધેલી રસાઈમાંથી ઉત્તમ નૈવેદાને તૈયાર કરીને થાલમાં મૂકીને ઘર મંદિરમાં પ્રભુદેવની સામે ધ્મૂકે. વળી મુનિરાજને આહાર માટે ઘણા વિનય અને આદરપૂર્વક નિમન્ત્રણ કરે. ૨૩૨.

કરવા તે. આ પ્રસંગ ચંદ્રાવતી નગરીના ૩૬૦ કરાડાધિપતિઓ કે જેઓ હંમેશાં ક્રમસર સાધર્મિક વાત્સલ્ય કરતા હતા, સાધર્મિક ભાઈની આર્થિક રિથતિ નખળી જાણે તા તેને ખાનગી મદદ પણ કરીને મૂલ સ્થિતિએ પ્હાંચાડવા ચૂકતા નહિ તેમનું દર્શાત સમજવું. સાધર્મિકને ટકાવવાથી શાસન ટકાવવા જેટલા જરૂર લાભ થાય છે. ખીજાને શાંતિ પમાડનાર ભવ્ય જીવાજ સાચી શાંતિ પામી શકે છે, આ વાત ભૂલવી ન જોઇએ.

૧. આ પ્રાચીન રિવાજ હતા. સાધર્મિક વાત્સલ્યાદિ પ્ર**સંગે** વિવેકી શ્રાવકા હાલ પણ તે પ્રમાણે કરે છે. એથી પ્રભુની આગળ

હવે શ્રાવક કઈ રીતે મુનિને નિમંત્રણાદિ કરે તે જણાવે છે:—

નિઃસ્પૃહી મુનિરાજને નિદેશ્વ આસન બેસવા, વિનતિ કરે પરિવાર સહ વિધિ સાચવીને વાંદવા; વૈદ્યના દર્ષાંતથી દેશાદિ મીમાંસા કરી, અશનાદિ વ્હારાવે વિધાને દાન ભૂષણને ધરી. ૨૩૩

અર્થ:—સ્પૃહા રહિત મુનિરાજને નિમન્ત્રણ કરીને (વ્હારવા માટે તેડી લાવીને) તેમને નિર્દોષ આસન ઉપર બેસવા માટે વિનતિ કરે. ત્યાર બાદ શ્રાવક વિધિપૂર્વક પાતાના પરિવાર સાથે તેમને વંદન કરે. વૈદ્યના દેશાનતથી દેશ કાલ વગેરેની મીમાંસા–વિચારણા કરે. ત્યાર પછી દાનના પાંચ ભૂષણને સાચવીને અશન વગેરે ચાર પ્રકારના આહારને વ્હારાવે. ૨૩૩.

નૈવેદા થાળ (ભાજનની પ્હેલાં) જરૂર મૂકવા જોઇએ. એ શ્રાવકના ધાર્મિક વ્યવહાર છે. તે પછી ભાજન કરાય. એમ રહેજે સમજી શકાય છે. શ્રી ઉપદેશ પ્રાસાદ શ્રાહ્ધવિધિ આદિમાં આ ળાયત વિસ્તારથી કહ્યું છે.

૧. જેમ વૈદ્ય દરદીને તેના દેશ, કાળ, ભાવ વગેરે તપાસીને પછી યાગ્ય દવા આપે છે, તેમ ઉત્તમ શ્રાવકા પણ સાધુ મુનિરાજને ગાેચરી વ્હારાવતાં સાધુ મુનિરાજ સંબંધી દેશ, શીત ઉષ્ણ ઋતુ સંબંધી કાલ, તથા મુનિરાજના ભાવ-પરિણામ એટલે અમુક વસ્તુ લેવાની ઇચ્છાવાળા છે કે કેમ શ્વગેરે જાણીને મુનિરાજને વ્હારાવે. (અશનાદિ આહાર આપે.)

ર ચાર પ્રકારના આહાર આ પ્રમાણે:—

શ્રાવકે મુનિને વ્હારાવતાં મહુજ સાવધાની રાખવી તે કહે છે:—

દાયક અને ગ્રાહક ઉભયને દેાષ જિમ લાગે નહિ, તેમ વ્હારાવે મુનિને દેાષને જાણી સહી; આવશ્યકે નિર્યુક્તિમાં ને પિંડ નિર્યુક્તિ શ્રુતે, બીના કહી શ્રુતધર ગુરૂએ જે મુણે ગીતાર્થ તે. રરૂ

અર્થ:—શ્રાવકે ગુરૂને વ્હારાવતી વખતે દાયક-વ્હારા-વનાર (પાતે) તથા શ્રાહક એટલે વ્હારનાર મુનિરાજ એ અંનેને જેવી રીતે દાષ લાગે નહિ તેવી રીતે વ્હારાવવું. અહીં વ્હારાવનાર શ્રાવકે પાતાના નિમિત્તે લાગતા દાષાને નક્કી જાણવા જોઇએ. આ દાષા સંબંધી વિસ્તારપૂર્વક હકીકત આવશ્યક સ્ત્રની નિર્યુક્તિમાં તથા પિંડ નિર્યુક્તિમાં શ્રુતઘર-શ્રુતજ્ઞાની શ્રીભદ્રબાહુ સ્વામીએ કહેલી છે. જે શ્રાવકા તે દાષાને જાણે તેઓ અમુક અંશે ગીતાર્થ કહી શકાય. ૨૩૪.

હવે ગ્રાહક સુપાત્રના ચાર બેદ ખતાવે છે:—

## ગ્રાહકતણા ચઉ ભેદ જિનપતિ રત્નપાત્ર સમા વરા, નિરભિલાષી ગાચરી ન મળે તદા તપ ગુણધરા;

૧. અશન–જે ખાવાથી ભૂખ તરત મટે તેવા ઘઉં, મગ, ચાેખા વગેરેના પદાર્થોઃ

ર. પાન—તરસ મટાડનાર પાણીની જાતિઓ.

<sup>3.</sup> ખાદિમ-જે ખાવાથી તૃપ્તિ એાછી થાય તેવા ફલ વગેરે.

૪. સ્વાદિમ—પાન, સાપારી વગેરે.

મુનિરાજ કંચનપાત્ર જેવા સાભિલાષ નિર્ભધને, વ્રતધારી શ્રાવક રજત ભાજન જેહવા ઇમ પ્રવચને. ૨૩૫

અર્થ:— ગ્રાહક એટલે દાન લેનારના ચાર પ્રકાર છે. તેમાં સાથી ઉત્તમ હોવાથી રત્નપાત્ર સમાન જિનપતિ-વિચરતા તીર્થકર પ્હેલા નં ખરના ગ્રાહક જાણવા. તે પ્રભુદેવ નિરિલિલાષી-અભિલાષા રહિત છે. ગાંચરી નહિ મળે તો તપ ગ્રાહ્યુમાં વૃદ્ધિ થશે અને મળશે તો તે દ્વારાએ ધર્મધ્યાનાદિ સાધનામાં મદદ થશે એવા પરિણામથી કાઇ પણ પ્રકારની અભિલાષા કરતા નથી. બીજા નં ખરના ગ્રાહક સુવર્ણ પાત્રની જેવા સાધુ મુનિરાજને કહ્યા છે, કારણ કે તેઓ અભિલાષા સહિત છે. તથા વ્રતધારી એટલે દેશવિરતિ શ્રાવકને સિદ્ધાન્તમાં રૂપાના પાત્ર (વાસાયુ) જેવા ત્રીજા નં ખરના ગ્રાહક કહ્યા છે. ૨૩૫.

તામ્રભાજન જેહવા સમ્યકત્વ ગુણ ધારક નરા, મુનિદાન ગુણરાગી નિરાશ સી કહ્યા દાયક નરા; નિદેષિ પ્રાસુક દેય જાણી પૂજ્ય જિનવર આદિને, પ્રતિલાભીએ ના ભૂલીએ જ્ઞાનાદિની ચઉ ભંગીને. ૨૩૬

અર્થ:—હવે ચાથા પ્રકારના ગ્રાહક તે તાંબાના વાસણ જેવા સમક્તિધારી મનુષ્યાને કહ્યા છે. એ પ્રમાણે ચાર પ્રકા-

ગાંચરી—જેમ ગાય ચરતી વખતે આમતેમ ઉગેલા ધાસને થાંકું થાંકું ચરતી જાય છે તેમ મુનિરાજ પણ ઘણા ઘરે ફરતા ફરતા થાંડા થાંડા આહાર ગ્રહણ કરે એ મુદ્દાથી મુનિરાજના આહાર પાણીના ગ્રહણને ગાંચરી કહી છે.

રના ગ્રાહકને દાન આપવાનું ફલ પણ તેવાજ ક્રમે જાણવું. એટલે તીર્થપતિ તે ઉત્તમ ગ્રાહક તેમને દાન આપવાનું ફલ પણ સહુથી વધારે કહ્યું છે. તેથી ઉતરતું મુનિરાજને દાન આપવાનું ફલ જાણુવું, તેથી દેશવિરતિને દાન દેવાનું ફલ ઉતરતું જાણવું. તેથી સમકિતીને દાન દેવાનું ફલ ઉતરતું જાણવું. તેમાં તીર્થંકર રૂપી પાત્રને દાન આપવાના પ્રસંગ તા કાઇક જીવાને ક્વચિત મળે છે. હવે ગ્રાંથકાર દાન દેનારે કયા કયા ગુણા ધારણ કરવા તે કહે છે. મુનિરાજને દાન ઘે, તેમાં દાનમાં તથા મુનિના ગુણમાં રાગવાળા દાયક હાય. તેમજ નિરાશ સી–દાનના કાેઈ પણ પ્રકારના પૌદ્દગલિક ફળની ઇ<sup>ચ્</sup>છા ન કરે એટલે નિયાણા રહિત હાેય તે ઉત્તમ *દાય*ક કહ્યા છે. માટે તેવા નિરાશ સી અનીને શ્રાવકે દેાષ રહિત તથા પ્રાસુક – કલ્પે તેવી દેય–આપવા લાયક વસ્તુનું સ્વરૂપ જાણીને તે નિર્દોષ વસ્તુએ। પૃજ્ય શ્રીજિનેશ્વર પ્રભુ વગેરેને ર્વ્હારાવવી. અહીં ર્વ્હારાવતાં જ્ઞાન–અજ્ઞાનની ચતુર્ભગીને<sup>૧</sup> ધ્યાનમાં રાખવી, રકદ,

હવે મુનિરાજને દાન આપવાનું ફલ કહે છે:— મુનિરાજને નિદેષિ દેતાં નિજેરા એકાંતથી, નહિ પાપ અંશે ઉષ્ણ કાલે દીર્ઘ મારગ હેતુથી;

૧. ત્રાન અત્રાનના ૪ ભાંગા આ પ્રમાણે:—૧ ગ્રાહક અને દાયક ખંને જાણ ( આ ભાંગો ઉત્તમ ) ૨. ગ્રાહક જાણ અને દાયક અજાણ. (આ ખે ભાંગા મધ્યમ) અને છેલ્લા ૪ ગ્રાહક અજાણ અને દાયક અજાણ. (આ ભાંગા નકામા.)

દુષ્કાલ આદિક કારણે અપ્રાસુકાદિ આપતાં, અહુ નિજ<sup>દ</sup>રા તિમ પાપ એાછું ભગવતીમાં ભાખતા. ૨૩૭

અર્થ:—જે લબ્ય છવા નિરાશ સપણ સાધુ મુનિરાજને નિર્દોષ–દાષ રહિત કલ્પનીય દાન આપે છે તેમને એકાંતપણ કર્માની નિર્જરા–કર્મના દેશથી ક્ષય થવાનું શ્રી લગવતી સ્ત્રમાં કહેલું છે. પાપ બીલકુલ લાગતું નથી. વળી ઉનાળા હાય તેમજ ગાંચરી જવાના માર્ગ ઘણા છેટે હાય તેવા મહા અટવી આદિના પ્રસંગે અપ્રાસુક (દોષવાળું) આપતાં પણ લાલ ઘણા અને થાંદે અંશે પાપ છે. તેમજ દુકાળ વગેરેના કારણથી અપ્રાસુક આપતાં પણ ઘણી નિર્જરા અને પાપ એાછું. એ પ્રમાણે શ્રી લગવતીસ્ત્રમાં કહેલું છે. માટેજ શ્ર વકાએ અવસર ક્ષેત્ર વગેરેના જાણ થવું જોઇએ. તેવા લાલ વ્યાખ્યાન શ્રવણાદિથી જરૂર મલે છે. ૨૩૭.

કારણ વિના મુનિરાજને શ્રાવક ન ઇતર કદી દીએ, મુનિરાજ પણ પૃચ્છાદિથી નિદેશ્વ વસ્તુને લીએ; સ્હેજ શાંકા જો પંડે તેા અંશ પણ વ્હોરે નહી, તપ લાભ માને પૂર્ણ રંગે સંયમે તત્પર રહી. ર૩૮

**અર્થ**:—ખાસ<sup>૧</sup> પ્રયોજન સિવાય શ્રાવક કહી પણ

૧. અહીં ખાસ પ્રયોજન તે સાધુ મુનિરાજ ગ્લાન ખાલ વૃદ્ધ વગેરે હોય તેવા કારણા લઇ શકાય. તેમાં પણ અનુભવી વૈદ્ય અને ગીતાર્થ આચાર્યાદિક ગુરૂવર્યોની સત્ય સંમતિ જરૂર જોઇએ જ. સકારણ પણ સ્વેચ્છાના ઉપાય કરાયજ નહિ વગેરે ખીના વિશિષ્ટ ગુરૂગમથી શ્રાવક જરૂર જાણવી જોઇએ. અને જો શ્રાવક તેમ કરે, તાજ સંયમની આરાધનામાં મુનિરાજના ખરા મદદગાર કહી શકાય.

સાધુ મુનિરાજને ઇતર-સંદોષ આહાર આપે નહિ. તેવીજ રીતે મુનિરાજ પણુ પૃચ્છા-પૃછવા વગેરે સાધનાથી આહારાદિક વસ્તુને નિર્દોષ છે એમ જાણ્યા પછી શ્રહણુ કરે. પરંતુ તે વસ્તુના નિર્દોષ પછે એમ જાણ્યા પછી શ્રહણુ કરે. પરંતુ તે વસ્તુના નિર્દોષપણામાં જરા જેટલી પણુ જો શંકા-સંશય પહે તો તે વસ્તુ ખીલકુલ શ્રહણુ કરેજ નહિ. આવા અવસરે સંયમ માર્ગમાં તત્પરતા રાખી જરા પણુ કચવાયા સિવાય પૂર્ણ આનંદથી એમ માને કે મને તપરૂપી લાભની પ્રાપ્તિ થઇ. ૨૩૮.

આ ગાથામાં શ્રાવક મુનિરાજને સંદોષ આહારાદિક કયારે આપે? તે સમજાવે છે—

ગ્લાનાદિને ગીતાર્થ વચને ઇતર દાયક શ્રાહ્નને, ગ્લાનાદિનું સંયમ ૮કંતા તે ગણે બહુ લાભને; અવસર મળ્યાેશુભ એહથીનિજજન્મને પાવન ગણે, પૂજા પરે દર્ષાંતથી કૂપના ન માને દાષને. ૨૩૯

અર્થ:—ગીતાર્થ એટલે સ્ત્ર અર્થના જાણ પરમ ચરણકરણાનુરાગી એવા પૂજ્ય શ્રી આચાર્ય મહારાજ આદિના વચનથી (કહેવાથી) ગ્લાનાદિ એટલે મુનિરાજ કાેઈ વ્યાધિથી પીડિત હાેય વિગેરે બીજા પણ તેવા પ્રસંગે ( આદિ શબ્દથી આગાઢ યાેગાંદ્રહન વગેરે પ્રસંગમાં) ઈતર–દાેષ સહિત આપનાર શ્રાવકને ઘણા લાભ મળે છે. કારણ કે તેવા પ્રસંગમાં ગ્લાન સાધુના સંયમને ટકાવવામાં પાતે નિમિત્તરૂપ થાય, તેને શ્રાવક બહુ માટા લાભ માને. આથી મને સારા અવસર

મળ્યા એવી ભાવના પૂર્વક પાતાના જન્મને તે પવિત્ર ગહે, અને પૂજાની પેઠે એટલે પૂજા કરતાં સચિત્ત પાણી તથા સચિત્ત કૂલ વગેરે વાપરવા છતાં જેમ પૂજામાં ઘણા લાભ પ્રથમ કહી ગયા તેની જેમ કૂવાના દેષ્ટાન્તથી તે સમજી શ્રાવક સદાેષ આહાર આપવા છતાં દાષ માનતા નથી ર૩૯.

ગીતાર્થાદિની આજ્ઞાથીજ સેવવામાં આવતા અ**પવાદ** પ્રસંગે પણ સાધુ મહાત્માએ!એ આવેા ઉત્સર્ગ માર્ગ નજ ભૂલવા જોઇએ એ જણાવે છે:—

ઉત્સર્ગ માર્ગ પ્રદીપ જેવા એહ નિર્મલ ગાચરી, મલતી તદા અપ્રમાદ પાલે એષણા જયણા ખરી; મુનિવર અકલ્પ્ય પદાર્થ દાયક શ્રાહને કલ્પે નહી, મુજ આકહે ઈમ શાંતિથી પણ ઉપરતસકાપેનહિ. ૨૪૦

અર્થ:— ઉત્સર્ગ માર્ગ એટલે દીવા જેવા મુખ્ય રસ્તો મુનિરાજને પાલવાના તા આ પ્રમાણે છે. જ્યારે નિર્મલ– •શુદ્ધ અથવા દાષ રહિત ગાચરી મળતી હાય ત્યારે તા સાધુ મુનિરાજે પ્રમાદ રહિત થઇને એટલે એક ઘરે શુદ્ધ

૧. કૂવાનું દર્શાન્ત આ પ્રમાણે:—જેમ કૂવો ખાદતાં પ્રથમ શ્રમ પડે, શરીરે માટી વગેરે ચાંટે તથા તરસ પણ લાગે, પરંતુ જ્યારે કૂવા ખાદાઇ રહે અને પાણી નીકળે, ત્યારે તે પાણીથી ન્હાવાથી શ્રમ દૂર થાય, શરીર પણ સાફ થાય અને તરસ મટે. તથા કાયમનું તરસનું દુ:ખ દૂર થાય. ખાસ વિશિષ્ટ કારણે સંદોષ દાન દેતાં પણ લાભ અધિક હોવાથી દાષ કહ્યો નથી.

નથી મળતી તો ખીજે ઘેરથી મળશે, ખીજે ઘરે નહિ મળે તા ત્રીજે ઘેરથી મળશે એ પ્રમાણે વિચારી વ્હારવા જવામાં આળસ દ્વર કરી દેવ રહિત ગાચરી લેવી અને આજ એવણા સમિતિની ખરી જયણા કહેલી છે. વળી અજાણ શ્રાવક અકલ્પ્ય -ન કલ્પે તેવી સદોષ ગાેચરી આપે તાે તેને શાન્તિપૂર્વક કહેવું કે આવા પ્રકારની ગાેચરી અમને કલ્પે નહિ. પરંતુ તે શ્રાવક ઉપર જરા પણ ગુસ્સે થાય નહિ. ઉપર જણાવેલી **ખીનાનું રહસ્ય એ છે** કે-નિર્મલ શીલવ્રતની આરાધના કે જેમાં ગમે તેવા વિકટ કારણે પણ અપવાદ પ્રવૃત્તિ હાઇ શકે જ નહિ, તે સિવાયના મૂલોત્તર ગુણની આરાધનામાં અધિક લાભ**ની અપેક્ષાએ યથાર્થ ગીતાર્થ** ભાવાચાર્યાદિ પૂજ્ય પુર-ષાની યાગ્ય સૂચનાથી શ્રાવક ભક્તિના અપૂર્વ લાભ જાણીને અને-" મુનિદ્દેહ ટકવાથી મુનિરાજ હજારાના ઉદ્ધાર કરશે." એવા ઉદ્દાર અને સરલ આશયથી ભક્તિ કરતાં એકાંત લાભજ મેળવે છે. પરંતુ અપવાદ સેવનાર સાધુ મહાત્માની ઉત્સર્ગ માર્ગ તરફજ દર્ષિ હોય છે, તેથી એમ વિચારે કેમેં અપવાદ સેવ્યા, તે ઠીક નહિ, સાજો થઈશ ત્યારે અવસરે તેનું શ્રી. ગુરૂ મહારાજની પાસે પ્રાયશ્ચિત્ત જરૂર લઇ નિર્મલ થઇશ. ગીતાર્થની દીર્ઘદ્રષ્ટિ હાય છે. સ્વચ્છ દેપણે અપવાદ સેવનારને આરાધકપણું નથીજ. ઉત્સર્ગ માર્ગને ટકાવનારજ અપવાદ માર્ગ હાઇ શકે. કારટના અને હાઇસ્ક્લોના કાયદાઓ લક્ષ્યમાં ેરાખનાર ભવ્ય જીવાે ઉપરની બીના સ્હેલાઇથી સમજી શકશે. વિવિધ જીવાને વિવિધ પ્રકારે પ્રભુ ભાષિત પવિત્ર માર્ગમાં સ્થિર કરવા એટલે પ્રગતિશાલી અનાવવા." એવા અનેક

સુદ્દાઓથી પૂજ્ય ગણુધરાદિ મહા પુરૂષાએ પંચાંગીની રચના કરી છે, એ જરૂર લક્ષ્યમાં રાખવું જોઇએ. ૨૪૦.

પૂર્વે<sup>c</sup> કહેલી બીના સ્પષ્ટ સમજાવે છે:—

દ્રવ્યાદિને આધિન છે અપવાદ માર્ગ ગીતાર્થના, ના અન્યના નિઃસ્યંદ જાણે તેહ અંને માર્ગના; ગીતાર્થ તિમ ગીતાર્થની નિશ્રા વિષે વાસા કરે, તે બેઉ આરાધક કહે શ્રુત અપર મુનિને પરિહરે. ૨૪૧

અર્થ:— આગલી ગાયામાં કહેલા ઉત્સર્ગ માર્ગ સાચ-વવાના સાધુએ આદર રાખવા. કારણ કે ગીતાર્થ ગુરૂઓએ જણાવેલા અપવાદ માર્ગ તે તા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર વગેરેને આધીન છે (એટલે દ્રવ્યથી જે સાધુ ગ્લાન એટલે રાગા હાય અથવા વૃદ્ધ હાય તેવા પ્રસંગ, ક્ષેત્રથી જે ક્ષેત્રમાં શુદ્ધ ગાંચરી અસંભવિત હાય, કાલથી ઉનાળા વગેરે સખત ગરમીના કાળ હાય તથા ભાવથી ગાંચરી વ્હારાવનારના એાછા પરિણામ વગેરે કારણાએ અપવાદ માર્ગ કહ્યો છે) પણ બધા સાધુઓને માટે અપવાદ માર્ગ નથી. એ પ્રમાણે ઉત્સર્ગ માર્ગ અને અપવાદ માર્ગ બંનેનું નિ:સ્યંદ એટલે તાત્પર્ય ગીતાર્થજ જાણી શકે છે, માટેજ જે મુનિઓ ગીતાર્થ છે તથા ગીતા-ર્થની નિશ્રાએ વસનારા સાધુઓ છે તે બંનેને આરાધક કહ્યા છે (કારણકે ગીતાર્થ બંને માર્ગનું તત્ત્વ જાણે તેથી સમયાચિત લાભાલાભ જાણી વર્તન કરી શકે. તથા ગીતા-ર્થની નિશ્રાએ વર્તનારા પણ ગીતાર્થની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તે માટે ખંને આરાધક કહ્યા ) અને આ ખંને સિવાયના અગી-તાર્થ અને મરજી મુજબ સ્વચ્છ દે વર્ત નારા મુનિએ! વિરાધક કહ્યા છે. ૨૪૧.

અન્ય પૂજિનિક પૂર્વધરના અહુ વિચારા વિસ્તરે, છઠ્ઠા ઉદ્દેશે આઠમા શતકે ભગવતીમાં ખરે; શ્રાવક અપાત્રે દાન દેતાં પાપને એકાંતથી, આંધે ન પામે નિર્જરાના લાભ રજ ખાેઢું નથી. ર૪ર

અર્થ:—વળી પાંચમા અંગ શ્રીભગવતી સૂત્રમાં આઠમા શતકના છું ઉદ્દેશામાં બીજા પૂજા કરવા યાગ્ય પૂર્વાચાર્ય મહારાજે આ ચાલુ બાબતમાં વિસ્તાર પૂર્વ ક ઘણા વિચારા જણાવ્યા છે. વળી જે શ્રાવક અપાત્ર–લાયકાત રહિત કુપાત્રને ગુરૂબુદ્ધિથી દાન આપે છે, તે એકાંત પાપને બાંધનારા થાય છે, કારણુંકે તેણે અપાત્રને આપેલું દાન તે અપાત્રપણાને પુષ્ટિ કરનાર થાય છે, અને તેથી તે શ્રાવકને જરા પણ નિજરાનો–કર્મક્ષયનો લાભ થતા નથી. (એલું જે કહ્યું છે) તે જરા પણ ખાડ્ર-અપાત્રનો વિચાર અવશ્ય કરવા. ૨૪૨.

હવે અકલ્પ્ય પદાર્થ ન દેવા જોઇએ વગેરે **ખીના** જાણવાની શ્રાવકને જરૂર છે, તે જણાવે છે:—

અલ્પાયુના ત્રણ હેતુ હિંસા જૂઠ દૂષિત વસ્તુને, દેતાં સમજતાં શ્રાહ ન દીએ કદિ અકલ્પ્ય પદાર્થ ને;

## નિંદા કરી ગુણિપાત્રની શ્રાવક દીએ નહિ દાનને, તેમ કરતાં જરૂર બાંધે અશુભ દીધિયુષ્કને. ૨૪૩

અર્થ:—અલ્પાયુ એટલે ટું કું આયુષ્ય બાંધવાના ત્રણ હેતુઓ કહ્યા છે. ૧ હિંસા-જીવઘાત, ૨ જૂઠ-અસત્ય બાલનું તે, ૩ સુપાત્રને દેાષવાળી વસ્તુ આપવાથી. એમ ત્રણ પ્રકારે ટું કું આયુષ્ય બંધાય છે એનું સમજનાર ભવ્ય શ્રાવકા સાધુને અકલ્પનીય એટલે ન ખપતા પદાર્થ કદાપિ આપતા નથી. વળી શ્રાવકે ગુણ્પિત્ર એટલે ગુણ્વન્ત એવા સુપાત્રને નિન્દા કરીને દાન આપનું નહિ. કારણ કે નિન્દા કરીને સુપાત્રને દાન આપનાર જીવા નક્કી લાંબી સ્થિતિવાળા અશુલ આયુષ્યને બાંધે છે. ૨૪૩.

હવે પૂર્વેની અીનાના વિસ્તાર ક્યાં છે? તે સ્થલ જણાવીને શ્રાવકના પ્રકાર જણાવે છે:—

વિસ્તાર પંચમ રાતકના ઉદ્દેશ છકું ગુરૂ કહે, એ બેદ શ્રાવકના કહ્યા સંવિગ્ન ભાવિત પ્રથમ એ; હ્યુબ્ધક નિદર્શન ભાવ શ્રાવક ભેદ બીજે જાણુીએ, સૂક્ષ્મ અર્થ વિચાર સાચા માનીએ ના તાણુીએ. ૨૪૪

અર્થ:—ભગવતી સૂત્રના પાંચમા શતકના છઠ્ઠા ઉદ્દે-શાની અંદર શ્રી અભયદેવ સૂરીશ્વરજી ગુરૂ મહારાજે પૂર્વે કહેલી ખીના વિસ્તારથી કહી છે, તેમજ શ્રાવકના બે બેદના અર્થ પણ વિસ્તાર પૂર્વક કહેલાે છે. તેમાં પ્રથમ બેદ "સંવિગ્નભાવિત શ્રાવક '' નામે કહેલાે છે, અને ખીજો ભેદ " લુષ્ધક નિદર્શન ભાવિત શ્રાવક " નામનો કહેલા છે. તેમાં કહેલા સૂક્ષ્મ અર્થના આગળ કહેવાતા વિચારને સાચા માનવા પણ જેમ તેમ ખેંચીને અર્થ ન કરવા. ૨૪૪.

પૂર્વ<sup>ે</sup> જણાવેલાે શ્રાવકનાે પ્રથમ ભેદ ડુંકામાં સમ-જાવે છે:—

સંવિગ્ન ભાવિત સાંભળી શ્રુત અર્થ ને અવધારતા, ચારિત્ર બાધા ટાળતા મુનિને સહાયક નિત થતા; ઉચિતતાને જાળવી મુનિએ કહેલા માનને, ધારી દીએ દૂષણ તજીને ચાર ભેંદે દાનને. ર૪૫

અર્થ:—પ્રથમ 'સંવિગ્નભાવિત ' શ્રાવકનો અર્થ સમ-જાવે છે. તે સંવિગ્નભાવિત શ્રાવક શ્રુતના-સિદ્ધાન્તના અર્થને સાંભળીને તેને ખરાેખર ધારી રાખે છે. તથા મુનિરાજને હંમેશાં (ચારિત્રનાં ઉપકરણાદિ આપવા વહે) સહાય કર્તા થઇને ચારિત્ર પાલનમાં આવતી અડચણા દ્વર કરે છે. તથા ઉચિતપણું સાચવીને મુનિએ કહેલા આહારના પ્રમાણને ખરાેખર સમજીને તથા દૂષણાને તજીને અશનાદિક ચાર પ્રકારના દાનને આપે છે. ૨૪૫.

હવે આ ગાથામાં બીજા પ્રકારના શ્રાવકનો અર્થ કહે છે:—

લુષ્ધક શિકારી વધ્ય ઉપરે ધ્યાન રાખે તેમ જે, દેલુંજ સમજે સરલતાએ ના મુણે બીજીં રજે; શ્રુતબાેધઢાણુલુષ્ધક નિદર્શન ભાવિત શ્રાવક ભલા, જિમતિમ દે એજ ઉદારતાએ ભાવ રાખી નિર્મલા. ૨૪૬ અર્થ:—જેવી રીતે લુખ્ધક એટલે શિકારી, વધ્ય એટલે જે પશુ મારવાનું હોય છે તેના તરફજ એક ધ્યાન રાખે છે, તેવીજ રીતે જે શ્રાવક સરળતાએ—ભાળા ભાવપૂર્વક આપ-વાનુંજ સમજે છે પણુ બીજાં (કેમ આપવું, શું આપવું, કેટલું આપવું તે) જરા પણુ સમજતા નથી, વળી શ્રુતના જ્ઞાનથી રહિત હાય છે, પણુ નિર્મલ પરિણામ રાખીને જે ઉદારતાપૂર્વક જેમ તેમ મુનિરાજને બ્હારાવે તે બીજા પ્રકારના "લુબ્ધકનિદર્શન ભાવિત " શ્રાવક જાણુવા. આવા શ્રાવકા પણુ મુનિ સમાગમ જેમ જેમ વિશેષ થવા માંઢ, તેમ તેમ જરૂર પ્રથમ નંબરના શ્રાવક જેવા થાય છે. સમજવું જોઇએ કે શીલાદિ ધર્મથી અલગ રહેલા (શાસનરસિક) શ્રાવકા દાન રૂપી પાટિયાથી સંસાર સમુદ્ર તરી શકે છે. દાન ચૂકેલાના ઉદ્ધાર થવા મુશ્કેલ છે. ૨૪૬.

નિર્વાહ કાલ અકલ્પ્ય હિતકર બેઉને અંશે નથી, ઈતરકાલે છેજ હિતકર બેઉને ખાેઢું નથી; અભયદેવ સૂરીશ્વરા સ્થાનાંગની વૃત્તિ વિષે, વિસ્તારમાં સમજાવતા સંક્ષેપ તેના અહીં દીસે. ૨૪૭

અર્થ:—જ્યારે નિર્વાહકાલ એટલે સુકાળ વગેરેની અનુકૂલતા હોય ત્યારે અકલ્પ્ય–સંદોષ દેનારા અને લેનારા એમ ખંનેમાંથી એકેને જરા પણ લાભ નથી (કારણ કે દાયકને અકલ્પ્ય આહારના દાનથી પ્રાયે શુભ ગતિનું અલ્પા- શુષ થવા રૂપ અહિત થાય છે અને ગ્રાહકને દોષવાળી ગાેચરી

**લે**વાથી ચારિત્રમાં મલીનતા કરનાર થાય છે. ( દેાષ લાગે. ) તથા ઇતર કાલ એટલે દુષ્કાળ વગેરે પ્રસંગે જ્યારે ગાેચરી મેળવવામાં પણ મુશ્કેલી પડે ત્યારે સદેાષ આહાર દેતાં અને લેતાં છતાં પણ ખેનેને( દાયક અને ગ્રાહકને ) હિતકારી તે કહી છે તેમાં ખાડું નથી. (કારણ કે તેવા મુશ્કેલીના પ્રસંગે સંદાય દાન આપનાર પણ મુનિના ચારિત્રના રક્ષણમાં સહાય-કારી થાય છે અને સદેાષ ગાેચરી લેનાર મુનિને પણ તેવા પ્રસંગે સદાેષ લેવા છતાં તે ધર્માધાર શરીરનું રક્ષણ કરતી હાવાથી ચારિત્ર પાલનમાં ઉપયોગી થાય છે, માટે અંનેને હિતકર કહી છે. ) જુએા સાક્ષિપાઠ સર્વાનુયાગમય પંચમાંગ श्री लगवती सूत्रनी टीक्षामां-(१) समणोवासगस्स णं मंते! तहारूवं समणं वा फासप्सणिज्जेणं असणपाणखाडम-साइमेणं पडिलामेमाणस्स किं कज्जइ! गोयमा? एगंतसो निजारा कजाइ. नित्थ य से पावे कम्मे कजाइ॥ (२) समणो-वासगस्स णं भंते ! तहारूवं समणं वा माहणे वा अफा-सप्णं अणेसणिज्जेणं असणपाणखाइमसाइमेणं पडिलामे-माणस्स किं कज्जइ? गोयमा! बहुतरिया से निजारा कज्जइ अप्यतराष्ट्र से पावे कस्मे कजाइ ॥ (३) समणो वासगस्स णं तहारूवं असंजयअविरयपडिहयपच्चरकायपाव-कम्मं फासुएण वा अफासुएण वा एसणिज्जेण वा अणेसणि-ज्जेण वा असणपाणखाइमसाइमेण पडिलामेमाणस्स कि कजाइ? गोयमा! पगंतसो से पावे कम्मे कजाइ, नित्थ से काइ निजारा कजाइ॥ आ आठमा शतकना छहा उद्देशाना સૂત્રનું વિવરણ કરતાં ટીકાકાર ભગવંતે સ્પષ્ટ સમજાવ્યું છે કે-संथरणंमि असुद्धं-दोण्हंवि गेण्हति दिंतयाणऽहियं ॥ आउर-दिहंतेण'-तं चेव हियं असंथरणे ॥१॥ (निर्वाहेऽशः इं- गृह्णद्दतोर्द्वयोरप्यहितं॥ आतुरदर्धातेन-तदेवासंस्तरणे हितं ॥१॥ श्री અભયદેવસૂરીશ્વરે સ્થાનાંગસૂત્રની ટીકામાં આ દાન સંખંધી હકીકત ઘણા વિસ્તારપૂર્વક સમજાવી છે તેના ટુંક સાર અહીં પૂર્વે કહ્યો છે. ૨૪૭.

આ બીના જાણે તોજ શ્રાવક મુનિને નિર્દોષ દાન દઈ શકે એમ જણાવે છે:—

સચિત્તઅચિત્તિવિભાગ એાધે શ્રાવકાે નિજનિયમને, પાલે દીએ નિદેશ મુનિને જાણવાજ વિભાગને; પરિપક્વ આમ્રરસાદિ હાેય અચિત્ત એ ઘડિકા જતાં, ઈતર હાેય સચિત્ત પણ કે બિશ્ર ઈમ પ્રભુ ભાષતા. ૨૪૮

અર્થ:—સચિત્ત કોને કહેવું તથા અચિત્ત કોને કહેવું. સચિત્ત હોય તે અચિત્ત ક્યારે થાય વગેરે વિભાગના ખાંધથી–જાણુથી શ્રાવકા પાતાના નિયમનું પાલન કરી શકે છે. (કારણ કે સચિત્ત નહિ વાપરવાનો નિયમ કરનાર શ્રાવક સચિત્ત અચિત્તને જાણુતા જ ન હાય તો તે પાતાના નિયમનું પાલન કરી શકે નહિ.) તથા સચિત્ત અચિત્તના વિભાગને જાણુનારા શ્રાવકા મુનિને પણ નિર્દોષ દાન આપી શકે છે. માટે શ્રાવકે સચિત્ત અચિત્તની વહેંચણ અવશ્ય જાણુવી

## १. अनिर्वाहे=निर्वाहाभावे ॥

ર. સચિત્ત એટલે જેમાં જીવ હોય તે. ર અચિત્ત જેમાં જીવ ન હોય તે. ૩. મિશ્ર એટલે કેટલાક ભાગ સચિત્ત હાય અને કેટલાક અચિત્ત હાય તે. જોઇએ. દર્શાંત તરીકે પાકેલી કેરીના રસ વગેરે પદાર્થી બે ઘડી (૪૮ મીનીટ) ગયા પછી અચિત્ત બને છે. પરંતુ ઇતર એટલે બે ઘડી થયા પહેલાંનો તો સચિત્ત હાય અથવા મિશ્ર પણ હાય એમ પ્રભુએ કહેલું છે. વગેરે બીના શ્રાવકાએ જરૂર સમજવી જોઇએ. ૨૪૮.

આ ગાથામાં પાણી અચિત્ત ક્યારે થાય છે? તે જેણાવે છે:—

આંધણતણી જિમ વાર ત્રણ ઉભરા જિહાં ચાેખ્ખા દીસે, તે ત્રણ ઉકાળા જલ તણા પીવાય તે જલ વ્રત વિષે; એાછા ઉકાળા હાય તાે પ્હેલે ઉકાળે સચિત્ત તે, મિશ્ર બીજે એમ દશ વૈકાલિકાચાર શ્રુતે. ૨૪૯

અર્થ:—જેમ ખદખદતા ( ચાખા–ખીચડી આદિના ) આંધણમાં ઉભરા સ્પષ્ટ<sup>૧</sup> જણાય છે તેની પેઠે જે પાણીને ઉકાળતાં ત્રણ ઉભરા સ્પષ્ટ આવી ગયા હાય તે ત્રણ ઉકાળા

૧ જ્યારે બરાબર પાણી ઉકળે ત્યારે પાણીના વાસણની ઉપર ઢાં કેલું ઢાંકણું એની મેળે ઉછળીને નીચે પડે, એમ ત્રણ વાર થાય ત્યારે ત્રણ ઉકાળા સમજવા. શ્રાવિકાદિએ જરૂર સમજવું જોઇએ કે નીચે અમિના તાપનું ઠેકાણું ન હોય અને દેવદર્શન વ્યાખ્યાન શ્રવણાદિ કરીને ઘેર આવ્યા, તેટલામાં ત્રણ ઉકાળા આવ્યા શી રીતે ? તે અચિત્ત કહેવાય જ નહિ. તેવું પાણી મુનિરાજ આદિને કાપ વિગેરે (વસ્ત્રપ્રક્ષાલન) ના પ્રસંગે પણ વ્હારાવી શકાય જ નહિ. લેનાર ને દેનાર બંનેએ માહીતગાર થવું જોઇએ.

આવેલું પાણીજ વ્રતમાં ( તિવિહાર ઉપવાસ–એકાસણું–એસણું વગેરેમાં) પી શકાય. કારણ કે તેથી એાછા એટલે જો એકજ ઉકાળા આવ્યા હાય તા ત્યાં સુધી તે સચિત્તજ હાય છે. અને બીજો ઉદાળા આવે ત્યારે તે મિશ્ર હોય છે એટલે કેટ-્લુંક પાણી સચિત્ત હેાય અને કેટલુંક પાણી અચિત્ત હેાય એમ દરાવૈકાલિક સૂત્રમાં અને શ્રી આચારાંગમાં કહેલું છે. માટે ત્રણ ઉકાળા આવે ત્યારેજ તે સંપૂર્ણ અચિત્ત થાય છે. એમ જાણી ઉકાળેલું પાણી પીનારે ખરાેખર ત્રણ ઉભરા આવ્યા પછીથી પાણી ઠારવું. ઉકાળેલું પીનારા ભવ્ય શ્રાવકાંએ ચાદ રાખવું કે-ઉકાળેલા પાણીના કાળ ચામાસામાં ત્રણ પ્રહર (પ્હાર) ના હાય છે. શીયાળામાં ચાર પ્હારનો અને ઉનાળામાં પાંચ પ્હારના હાય છે. પ્રહરના અર્થ–દિવસની અપેક્ષાએ તેનો ચાર્ચા ભાગ તે પ્હાર કહેવાય. એટલે જેટલા કલાકનો દિવસ હાય, તેનો જે ચાર્યા ભાગ તે ^હાર કહેવાય. જેમ ઉનાળામાં ૧૨ કલાકનો દિવસ હાય, ત્યારે સુર્યોદયથી માંડીને ત્રણ કલાકનો એક પ્હાર ગણાય. સર્વ ઋતુમાં એક સરખા કલાકનો દિવસ હાયજ નહિ, માટે જેમ શિયાળા-ચામાસામાં દિવસ ડુંકા થાય, તેમ પ્હારનું પ્રમાણ જરૂર એાછું થાય, અને દિવસ વધે, ત્યારે પ્હારનું પ્રમાણ પણ વધે. શ્રાવકે શિયાળા-ઉનાળા કરતાં ચામાસામાં બે કાળનું (પ્હેલા કાળનું ને બીજા કાળનું) પાણી હેાય છે, માટે તે વખતે વધારે કાળજી રાખવી જોઈએ. વ્યવહારથી બીજા કાલનું પાણી ચલેથી ઉતરે, ત્યારથો ત્રણ પ્હોર ગણી શકાય. ઠારતી વખતે બીજા કાલનું પાણી ઠારવાનાં વાસણ અની શકે તા

તદ્દન અલગ રાખવા. (પેંહેલા કાળનું પાણી ઠારવાનાં વાસણુ જૂદાં રાખવાં અને બીજા કાળનું પાણી ઠારવાનાં વાસણુ જૂદાં રાખવાં) તેમ ન બની શકે તો પેંહેલા કાળનું પાણી ઠારવાનાં વાસણું કાળજથી તદ્દન સાફ કરીને જ તેમાં બીજા કાળનું પાણી ઠારી શકાય, આમાં ગાટાળા ન થવા જોઈએ. કારણું કે તેમ થાય તો બે કાલના પાણીનો નિયમ રહે નહિ. પ્રત્યાખ્યાનનો ભંગ થાય, સચિત્તના નિયમનો પણ ભંગ થાય વિગેરે મુનિરાજે પણ આ બાબત શ્રાવકને વ્યાખ્યાનાદિ પ્રસંગે જરૂર સમજાવવી જોઈએ. ૨૪૯.

અનંતકાય અભક્ષ્યને જાણે સુશ્રાવક ગુરૂ કને, તો દાન ફલ પૂરૂં લહે ચાહે ન મનમાં તેહને; દાનની શરૂઆત સુર્યેદિય પછી બે ઘડી જતાં, ગાેચરીના પ્રથમ ક્ષણ એ બેઉ કદી ના ભૂલતા. રપબ

અર્થ:—વળી બ્રાવંકે અનંતકાય<sup>૧</sup> (જે એક શરીરમાં અનંતા જીવ હેાય તે બાદર સાધારણ વનસ્પતિકાય અથવા નિગાદ) તથા અલક્ષ્ય<sup>ર</sup> (નહિ ખાવા લાયક તથા ઉપલક્ષણથી

૧ અનંતકાય—અનંતા જીવાના નાશ થતા હાેવાથી ધાેર હિંસાનું કારણ છે માટે તેને વાપરવાના નિષેધ છે. તેના લાેકમાં ૩૨ મુખ્ય ભેંદા કહેલા છે. જેવા કે સર્વ જાતિનાં કંદમૂળ વગેરે સ્વરૂપ શ્રાહ્મ વિધિથી જાણવું.

ર અભદય—જે વાપરવાથી આરોગ્યને હાનિ તથા લાકનિંદા તેમજ ધર્મને બાધ આવે તેવી ચીજ વાપરવાના નિષેધ છે તે માંસ, મિદરા વગેરે બીના 'અભદ્ધ્ય અનં તકાય વિચાર' નામની મહેસાણા— જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ તરફથી છપાયેલ મુકથી જાણવી.

નહિ પીવા લાયક) પદાર્થીનું સ્વરૂપ ગુરૂ મહારાજ પાસેથી જાણું જોઈએ. તોજ તે શ્રાવક દાનનું પૂર્ણ ફળ મેળવી શકે છે. (કારણ કે નહિ જાણુનાર તે વસ્તુઓ વાપરશે તથા દાનમાં પણ આપવા માંડશે) માટે તે અનંતકાય તથા અભસ્યનું સ્વરૂપ જાણીને તેની મનમાં બીલકુલ ઈચ્છા ન રાખવી. મુખ્ય બાવીશ અભસ્ય આ પ્રમાણે જાણવા. ૧–વડના ટેટા, ૨–પારસ પીંપટલીના તથા પીંપલાના ટેટા. ૩–પ્લક્ષ (એક જાતના પીંપળા). ૪–ઉંબર (ગૂલર) ની પીપુ (ટેટા). પ–કચું ખર (કાલું ખર)ના ટેટા. આ પાંચે ઉંબર ફલના નામે પ્રસિદ્ધ છે. તેમાં ઘણું સૂક્ષ્મ બી અને જીવાત હાય છે. ખાવાથી ઘણી હિંસ થાય અભસ્ય ગણ્યા છે, તે સમજી શ્રાવકાએ ન ખાવા જોઇઅ.

દ્ર-મધ-ક્ષુદ્ર જંતુઓની લાળ છે. ઘણાં જીવાની હિંસા કરીને એ તૈયાર કરવામાં આવે છે, એમાં નિરન્તર અસં-ખ્યાતા જીવા ઉપજે છે. આ કારણથી તે અલક્ષ્ય કહેવાય. સ્વાદિષ્ટ જાણીને કે દવાનું ખ્હાનું કાઢીને પણ વાપરવું એ ઠીક નહિ. સમજી વૈદ્ય-મધની જગ્યાએ ઘી સાકરમાં અથવા જાૂના ગાળમાં દવા લેવાની દરદીને લલામણુ કરે છે. મધ એ (મદિરા માંસ માંખણની માફક) વિષય વાસનાને પાષ-નાર છે. એમ સમજીને શ્રાવકે ન ખાવું જોઇએ. એક કહેવત છે કે-"મધ માખણુ ને આમળબાર, એ ત્રણુ ખાય તે હરાયું ઢાર." ૭-મદિરા–ઉપર મધમાં જે જણાવ્યું, તે અહીં પણુ ઘટે છે. અનેક પદાર્થીને પહેલાં સડાવે (કાહરાવે) તે વખતે

આમાં ત્રસ જીવા ઉપજે છે. આ સ્થિતિમાં યંત્રમાં નાંખીને રસ કાઢે તે દારૂ કહેવાય. જીવનને તુચ્છ અનાવનાર અને ભયંકર પાપ કરાવનાર તથા ધાર્મિક જીવનને ધક્કો પ્હાંચા-ડનાર દારૂ છે, એમ સમજીને ભવ્ય શ્રાવકાએ જરૂર તેના ત્યાગ કરવા જોઇએ. જે દવામાં દારૂ આવે તેવી દવા પણ નજ વાપરવી જોઇએ. દ્રાક્ષાસવ, કુમાર્યાસવ, લાહાસવ આ પણ તેવી (દારૂના જેવી) ચીજ સમજીને ન વાપરવા જોઇએ. તેમજ ૧–કાંડલીવર પીલ્સ એટલે દરિયાઇ માછલીના કલેજાના તેલની ગાળી. ૨–કાંટઇમલશન બાવરીલ એટલે બળદ અને પાડાના અમુક ભાગનું માંસ. ૩–વિરાલ–ગાયના મગજના ભાગમાંથી કાઢેલા રસ. ૪–બીફાઇરન વાઇન–ઘેટાના માંસવાળી ધ્રાંડી. પ–કારતિક લીકવીડ એ માંસના ભેગસેળવાળી દવા છે. દ–સરાવાની ટાનિક–આમાં દારૂના ભાગ આવે છે. વિગેરે ઇંગ્રેજી દવાએ။ પણ ધમિષ્ઠ શ્રાવકાએ ન વાપરવી.

૮-માંસ-એ ઘણા દુર્ગંધમય પદાર્થ છે. નિરંતર ઘણા જવાને ઉપજવાનું એ સ્થાન, વિકારને વધારનાર, છેવટે નરક રૂપ દુર્ગતિમાં લઇ જનાર છે. એમ સમજીને શ્રાવકે તેના ત્યાગ કરવા. આના ત્યાગ કરીને વંકચૂલે સ્વર્ગની સંપદા મેળવી. શ્રી સ્થાનાંગસૂત્રના ચાથા અધ્યયનમાં નરકગતિના ચાર કારણા જણાવ્યા, તે પ્રસંગે કહ્યું કે-' कुणिमाहारेणं' માંસાહાર કરવાથી નરકના દુ:ખા ભાગવવા પહે છે.

૯-માખણ-છાશથી અલગ પડે કે તરતજ અંતર્મુહૂ-ત્તીમાં તેના જેવા વર્ણુવાળા સૂક્ષ્મ જીવા તેમાં ઉપજે છે અને વિકારવર્ધ ક છે. વિગેરે કારણાથી અસલ્ય છે. ૧૦–અરક્ર–હીમ –એ ઘણાં દેહધારી જલના જીવાના કઠિન પિંડ છે. ખાતાં ઘણી હિંસા થાય, વિગેરે કારણાથી અસલ્ય છે.

૧૧-વિષ-એ જીવનને નાશ કરનાર પદાર્થ છે, એનું શાડું પણ વ્યસન-દ્રવ્ય વિગેરેની જરૂર ખરાબી કરે છે. જ્યારે અપ્રીણાદિને વેચાતી લેવાના પૈસા ન હાય, ત્યારે અપ્રીણા- યાની સ્થિત એવી થાય છે કે-તે જ્યાં ત્યાંથી મફત મળે એમ ચાહે છે. ગામડા ગામમાં કાઇ મરણ પામ્યું હાય, ત્યારે પથરણામાં ગાંયઝા કસું બા તૈયાર કરે, ત્યાં જનારને અપ્રીણના કસું બા મફત મળે, આવી વાત ગાંયઝાને જાણમાં હાય, એમ ખાત્રી હાવાથી એક અપ્રીણીયાએ ગાંયઝાને પૂછ્યું કે-વાણિયા પૂછે વેપારીને, કણબી પૂછે કૂંએા; અપ્રીણુઓ પૂછે ગાંયઝાને, લાઇ? ગામમાં કાઇ મૂએા ા ૧ ા આવા વ્યસનથી આવી એહાલત જાણીને શ્રાવકે જરૂર ત્યાગ કરવા.

૧૨–કરા–આમાં અરક વિગેરે ખાવામાં જે નુકસાન કહ્યું તેજ જાણીને શ્રાવકે તેવા કરા નજ ખાવા જોઇએ.

૧૩–લૂમિકાય (પૃથ્વીકાય) એટલે સર્વ જાતની માટી, ખડી, લૂતડા, (સરાકડા) ખારા, કાચું મીઠું વિગેરે અલક્ષ્ય છે. કારણકે તેમાં અસંખ્ય છવછે. ૧૪–રાજિલોજન–પાતાના અને પરના છવનને જાળવવાની ખાતર પણ રાતે લગાર પણ આહાર લઇ શકાયજ નહિ. વિસ્તારથી આ બાબત આગળ

કહીશું. ૧૫–ખહુ બીજ–જે ફલની અંદર એક બીજથી બીજ બીજને અંતર (આંતરૂં) હાય નહિ, એટલે બીજે બીજ અંડેલાં હાય, અને બીજથી જેના ગર્ભ જાદો ન પડી શકે આવી રીતે જે ફલ વિગેરમાં બીજ ઠસાંઠસ રહેલાં હાય અને જેમાં બીજને રહેવાનાં જીદાં જીદાં ખાનાં ન હાય એ ફલ વિગેરે બહુ બીજ કહેવાય છે. આમાં સમજવાનું એક ગર્ભ (ગર) થાંડા અને બીયાં ઘણાં હાય તેવા ટીંબરૂં, કાંડી-અડા વિગેરે અલક્ષ્ય હાવાથી શ્રાવકે ન ખાવા જોઈએ. કારણકે તેમાં જેટલાં બીજ હાય તેટલા પર્યાપ્ત જવા રહેલાં છે. આમાં ખાવાનું થાંડું અને જવહિંસા ઘણીજ હાય છે.

૧૬-સંધાણા-બાળ અથાણું-તે લીંખુ, કેરી, ગુંદા વિગેરેનું કરવામાં આવે છે. પૂરેપૂરા તડકા દઇને કેરી વિગેરેની ચીરીઓને બરાબર સૂકવવી વિગેરે કાળજી નહિ જાળવવાથી તેમાં ત્રસ જવો ઉપજે છે, અને તે તુચ્છ પણ ગણાય છે. જીલને અલ્પ સ્વાદ અને જીવહિંસા વધારે. આ હેતુથી દયારસિક શ્રાવકે તે ન ખાવું જોઇએ. બીજા ધર્મવાલાઓ પણ આને નરકનું દ્વાર ગણીને છે છે. વિશેષ બીના-'અલક્ષ્ય અનંતકાય વિચાર' (જે મ્હેસાણા-જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ તરફથી છપાઇ છે) બુકથી જાણવી.

૧૭-ઘાલવડાં-આ શબ્દથી દ્વિદલની બીના સમજવાની છે. જેમાં ચીકાશ ન હાય, એટલે તેલ ન નીકળતું હાય અને તેના બે (દાળ જેવા) ફાડીયા (બંને સરખા ભાગ) થતા

હાય, તે દ્રિદલ<sup>૧</sup> કહેવાય. દષ્ટાંત તરીકે ચણા–મગ–મઠ– અડદ-<u>ત</u>વેર-વાલ-ચાળા-કળધી-વટાણા-લાંગ-ગુવાર-મેથી-મ-સૂર વિગેરે દિદલ કહેવાય. ગારસ શબ્દથી બેંસ વિગેરેના દ્ભધ-દહીં-અને છાશ લેવાય છે. દ્વિદલની સાથે કાચા ( ખરા-અર ગરમ કર્યા વિનાના ) ગાેરસનાે સંબંધ થાય, તાે તરતજ તેમાં બેઇદ્રિય જીવાે ઉપજે છે, માટે શ્રાવક વિગેરે ભવ્ય જીવાએ તે ત્રણેને ખૂબ ગરમ કરીને પછી તેમાં દ્વિદલ લેળ-વવું જોઇએ. તેમજ એ પણ નજ ભૂલવું જોઇએ કે-મેથી-ગુવાર તમામ કઠાલનાં પાંદડાંની ભાજ-વાલાળ, તુવેર-ચાળા-ફળી-મગફળી-ગવારની ફળી-વટાણાની ફળી-લીલા ચણાં-તથા તેમના પાંદડી વિગેરેનું શાક-સુકવણી-સંભારા-અથાણું કે-ઢાળ-બુંદી-કળી-(સેવ), ગાંઠીઆ વિગેરે તળેલી વસ્તની સાથે કાચા ગારસ લેળવવાજ નહિ, તેમજ મગ વિગેરના પાપડવડી વિગેરેની સાથે અને મેથીવાળા અથાણાંની સાથે કાચાં ગાેરસ વાપરી ( ખાઇ ) શકાયજ નહિ. કેટલેક ઠેકાણે દ્યાલવડાં ( દહીવડાં ) ખાવાની પદ્ધતિ છે, ત્યાં પણ સમનન શ્રાવક વિગેરે ભવ્ય જીવા-ગારસને પૂરેપૂરા ગરમ કરીનેજ अनावे, तीक से हिवसेक आध शहाय. आ प्रसंगे अहाम-પસ્તા–ચારાેલી–રાઇ–સરસવ વિગેરે દ્વિદલ તરીકે ન લેવા

૧. દ્વિ=ખે અને દલ=ફાડીયા. જેની સરખી ખે ફાડ થાય, તે દ્વિદલ કહેવાય. પણ એમાંથી તેલ નીકળે છે કે નહિ ? આ બાળ-તેના જરૂર વિચાર કરવા. એકલી ખે ફાડ થાય આ ઉપરથી જ દ્વિદલના નિર્ણય ન થઈ શકે. કારણ કે બદામ વિગેરે દ્વિદલમાં ન જ ગણાય.

કારણકે–તેમની બે ફાડ થાય છે, પણ તેમાંથી તેલ નીકળે છે. તથા શિખાંડમાંનું દહીં ઊનું નથી કરાતું, માટે તે પૂર્વે<sup>લ</sup> જણાવેલા દ્વિદલની સાથે નજ ખાવા જોઇએ. ગરમ ગાેરસની સાથે દ્વિદલવાલા પદાર્થ ખાધા પછી તેના લેપવાળા ભાજન વિગેરે તદ્દન સાફ કરીનેજ કાચા દહી વિગેરે પદાર્થી ખાઇ શકાય, એમ તે ખાધા પ્હેલાં કાચા દહીં આદિ પદાર્થી ખાધા હાય તા તેના ભાજન–હાથ–મુખ વિગેરે તદ્દન ચાપ્પ્યા કરીનેજ-બીજા પદાર્થી ( ગરમ ગારસવાળું દ્વિદલ વિગેરે ) જમી શકાય. માટેજ સમજુ શ્રાવકાે–છાશ-દહીં વિગેરે ફાટી ન જાય, આ મુદ્દાથી છાશ વિગેરેમાં બાજરાનાે લાેટ વિગેરે ભેળવીને ખરાખર ગરમ કર્યા બાદ ચણાના લાટ આદિ પદાર્થ ભેળવે છે. એમ ખાટાં ઢાકળાંના આથા કરવામાં પણ ખાસ કાળજી રાખવી. જમણવાર વિગેરેમાં જમતાં પ્હેલાં આ ખાબત જરૂર લક્ષ્ય રાખવું. ઉપયોગ એ ધર્મ છે. બીન કાળજીએ ધર્મ નથી, ક્ષણિક સ્વાદને માટે કરી ડાહ્યો માણસ ધર્મ હારી જાય. વસ્તુ સ્વરૂપને જાણ્યા બાદ બેદરકારી કર-વીજ નહિ.

૧૮–રીંગણાં–સર્વ જાતના રીંગણાં ખાવા ન જોઇએ. કારણકે તેમાં ઘણાં બીજ છે, એ ઉપરાંત વિષય વિકારને વધારે છે, પિત્તાદિને પણ વધારે છે. આ ખાવાથી વાસ્તવિક કમેરાગ દ્વર થતા નથી, પણ ઉલ્ટાં ચીકણાં કમીં અંધાય છે, જેથી ભવ બ્રમણના દુ:ખા ભાગવવા પહે, પુરાણાદિ શ્રંથામાં પણ રીંગણા ખાવાના નિષેધ કર્યો છે. ત્યાં કહ્યું છે કે— यस्तु वृंतांककार्लिंग-मूलकानां च मक्षकः ॥ अतकाले स मूढा-त्या-न स्मरिष्यति मां प्रिये॥ १॥

પ્રાયે રીંગણાના ખાનાર જવાની અંતિમ ઘડી બગડે છે, તેના ધૂમાડા આકાશમાં અહર ચાલતા વિમાનને અટકાવે છે. કહેનારને ખાવાની લાલસા હાય તેથી ઉપરની બીના છુપાવવી પડે છે. માટે 'પાથીમાંના રીંગણા' આ કહેવત પ્રસિદ્ધ છે. ભદ્દજી કથા સંભળાવતાં બાલ્યા કે–' રીંગણાં ન ખાવા' આ એક પ્રાક્ષણે સાંભળ્યું. ત્યાંથી ઉડીને ભદ્દજીના રસાડામાં જોયું, ત્યાં રીંગણાં દીઠા. કથા પૂરી કરી ભદ્દજી આવ્યા. ત્યારે પેલાએ ભદ્દજીને પૂછ્યું કે–મહારાજ! આ રીંગણાં કેમ રધાય છે? ખાધા વિના ચાલતું નથી માટે. ભદ્દજીએ કહ્યું કે–"એ તા પાથીમાંના રીંગણાં" એટલે આ રસાડામાં જે રીંગણાં રધાય છે, તે ખાવામાં વાંધા નહિ. કથા વાંચતાં જે રીંગણાં તામ આવ્યું હતું તે જાદા અને આ રીંગણાં જીદા. એક કવિએ કહ્યું છે કે–કહે તો સા કરતે નહિ, મુખસે ખડા લખાડા કાલા મુખલે જાયગા, સાહિળ કે દરબારાાવા કથની કથે સહુ કાઇ, રહેણી અતિ દુર્લભ હાઇ-વિગેરે.

૧૯—અજાણ્યાં ફેલ વિગેરે. જેનું નામ-ગુણુદોષ પોતે અગર બીજા જેના ન જાણતાં હોય તેવા ફેલ વિગેરે ન ખાવા જોઇએ, કારણુંકે કદાચ તે પદાર્થી ઝેરી નીકળે તા મરણાંત કૃષ્ટ વેઠવું પડે. પરમ કૃપાલુ શ્રી ગુરૂમહારાજે રાજકુમાર વંક-ચૂલને 'અજાણ્યાં ફેલ તારે ન ખાવાં ' આવા નિયમ કરાવ્યા. એક વખત ઘણી ભૂખ લાગી તાએ નિયમ હાવાથી અજાણ્યું ફેલ તેણે ન ખાધું, તેથી તે અચી ગયા, ને ઝેરી ફેલ બીજા-ઓએ ખાધું, તેથી તેઓ મરી ગયા.

ર૦-તુ-છક્લ-જે ક્લ સાર વિનાનું એટલે ખાતાં આપ-ણુને તૃપ્તિ (ધરાવું) લગાર થાય, તે તુ-છક્લ કહેવાય. તે ચણીબાર, શેલડી વિગેરે જાણવાં. આ પદાર્થીને ખાતાં ઘણા ભાગ નકામા જાય, અને એંઠાં હાવાથી ફેંકીએ ત્યારે તેમાં કીડી આદિ ચાંટે, સંમૂર્જિમ જીવા ઉપજે, તેની હિંસા થાય. આવા અનેક જાતના ગેરલાભ જાણીને શ્રાવકે અ.ના ત્યાગ કરવા જોઇએ.

૨૧–ચલિતરસ–જે ખાવાની ચીજના રસ બદલાયાે હાય, એટલે પ્લેલાં કરતાં ચાખવામાં સ્વાદ જૂદા લાગે, તે પદાર્થી चितिरस ४ छेवाय. रस णहताय, त्यारे तेने। वर्ष (रंग) ગંધ-સ્પર્શ પણ જરૂર બદલાય છે. વાસી અનાજ, રાેટલા, રાટલી વિગેરેના રસ વિગેરે સૂર્ય આથમે, ત્યારે બદલાય છે, માટે તે ન ખવાય. શાસ્ત્રકાર ભગવંતે શ્રાદ્ધવિધિ વગેરે અનેક ગ્રંથામાં મીઠાઇના કાલ શિયાળામાં એક મહિના, ઉનાળામાં ૨૦ દિવસ અને ચામાસામાં ૧૫ દિવસ કહ્યો છે. આનું ખરૂં રહસ્ય એ છે કે જેમાં પૂરેપૂરૂં ઘી, તેલ આદિ પદાર્થી નાંખ્યાં હાય, એટલે જેમાં ઘી તેલ આદિની એાછાશ ( કરકસર ) ન હાય, તેવી મીઠાઇના કાલ ઉપર કહ્યા મુજબના સમજવા. ઘી તેલની ઓછાશના પ્રમાણમાં મીઠાઈના કાલમાં જરૂર ઘટાઉા સમજવા. કેટલીક વખત એવું પણ બને છે કે જે દિવસે મીઠાઇ બનાવી તે દિવસે અલહ્ય થાય. આનું કારણ એ કે બનાવવામાં કચાશ રહે તેથી વર્ણાદ કરી જાય અથવા લીલકુલ ખાંઝે. ચલિત રસવાળા મીઠાઇ વિગેરેમાં અસંખ્યાતા દ્વીન્દ્રિય જવા ઉપજે છે. ખાતાં જવહિંસાનું પાપ લાગે, આરોગ્ય બગઉ વિગેરે કારણા ધ્યાનમાં લઇને શ્રાવકે આવા પદાર્થી નજ ખાવા જોઇએ. અને 'અન્ન એવી મતિ અને મતિ તેવી ગતિ" આ અને 'આહાર એવા એાડકાર' આ અને શિખામણ ભૂલવો ન જોઇએ. ચલિત રસના પ્રસંગે આ પણ યાદ રાખલું કે—એઠું ખાવું નહિ, એઠું છાંડલું નહિ, થાળી વાડકા જમીને ધાઇ પીવા, પાતાનું એઠું છાંડલું નહિ, થાળી વાડકા જમીને ધાઇ પીવા, પાતાનું એઠું બીજાને દેવું નહિ. તેવી લેવડદેવડ કરવાથી એક બીજાના રાગ એક બીજાને લાગુ પડે, ધર્મારાધન અટકે, ધાર્મિક નિયમના ભંગ થાય. દિવસ છતાં જમી લેવું. રસોઇ કરવી અથવા પૂરી કરવી તે અને કાર્ય દિવસ છતાં કરવા. આવા નિયમા પ્રમાણે શ્રાવકાએ જરૂર વર્ત્તવું જોઇએ. કારણકે એથી ધાર્મિક જવનના અને વ્યાવહારિક જીવનના નિદેષ પદ્ધતિએ નિર્વાહ શકે છે.

રર. અનંતકાય-જેમાં શરીર એક છતાં તેમાં જવા અનંતા રહ્યા હોય, એટલે અનંતા જવાનું એક શરીર તે અનંતકાય કહેવાય. આ અનંતા જવાને આહાર વિગેરે સાધારણ (એક સાથે લેવાના) હાય છે. માટે સાધારણ વનસ્પતિકાય એમ પણ કહી શકાય. એમ શ્રી પ્રજ્ઞાપના સ્ત્રના પ્હેલા પદમાં કહ્યું છે. આજ ખીનાને ડુંકામાં શ્રી શાંતિસૂરિજી મહારાજે શ્રી જીવવિચાર પ્રકરણમાં આ પ્રમાણે કહી છે-'जेसिमणंताणં तणू-एगा साहारणा ते उ" એટલે અનંતા જવાનું એક શરીર તે સાધારણ વનસ્પતિકાય કહે-વાય. તેના સૂક્ષ્મ અને બાદર એવા બે લેદ છે. તેમાં અહીં બાદરની વાત ચાલે છે એમ સમજવું. બાદર અનંતકાયનું

દુંકામાં લક્ષણ આ છે-જે વનસ્પતિનાં પાંદડાં ફલ વગેરેની નસ તથા સાંધા દેખાતાં ન હાય, અને ગાંઠ (ગાંઠા) પણ શુપ્ત (માલૂમ ન પડે તેવી) હાય, તથા ભાંગીએ ત્યારે ખરાેખર ભાંગે ( સરખી રીતે ભંગ (ભાંગવું) થાય) અને ભાંગ્યા પછી તેના ભૂકા થઈ જાય તેમજ છેદીને ( ટ્રક્ડા વગેરે કરીને ) વાવીએ તા પણ ઉગે, ઘણું કરીને આવી વનસ્પતિનાં પાંદડાં દલદાર અને ચીકણાં હાય છે. અને પાંદડાં ફલ ઘણાં કાેમલ હાય, આવું સ્વરૂપ જયાં જણાય, ત્યાં સમજવું કે આ અનં ત-કાય છે. ઉપર જણાવેલાં તમામ લક્ષણા અમુક અનંતકાયમાં મલી શકશે નહિ. એથી એમ સમજવું કે કાેઇ પણ અનંત-કાયમાં ઉપર જણાવેલા લક્ષણામાંથી એકાદિ લક્ષણ જરૂર ઘટે તા અનંતકાય છે એમ સમજવું. જો કે શ્રી પ્રજ્ઞાપના વિગેરે સુત્રમાં અત્રીશથી પણ વધારે અનંતકાયના લેદા જણાવ્યા છે. પણ તે સઘળાં અહીં ખતાવી શકાય નહિ, માટે પ્રસિદ્ધ અત્રીશ અન તકાયનું ટુંકામાં સ્વરૂપ જણાવું છું. તે આ પ્રમાણે ૧. જમીનની અંદર કંદ થાય છે, એવા તમામ જાત કંદ અનંતકાય છે એમ આગળ પણ સમજવું. ર. લીલી હળદર. ૩. લીલું આદું. ૪. સૂરણુકંદ. ૫. વજકંદ. લીલા કચુરા. ૭. સતાવળી વેલી. ૮. વિરાલી (એક જાતની વેલડી-સાફાલી=ભાેંચકાળું ). ૯. કું આર (સેલરાં પણ ન ખાવાં જોઇએ, કારણ કે કું આરના પાઠાના મધ્યમ ભાગ કાઢીને તે અનાવવામાં આવે છે. આની વિશેષ વપરાશ કાઠી-યાવાડમાં જણાય છે. ) ૧૦. થાર. તેના સીજ, લંકા સીજ, હાથિયા, કાંટાળા ડાંડલી વિગેરે વર્જવા. ૧૧. ગલાે. ૧૨. લસણ. ૧૩. વાંસ કારેલાં. ૧૪. ગાજર. ૧૫. લુણીની ભાછ ( સાજનું ઝાડ ) ૧૬. લાેઢી પદ્મની કંદ્ર. ૧૭. ગરમર (ગિરિ-કર્ણી) આનો કચ્છમાં વધારે ઉપયોગ થાય છે. કાઠીયાવાડ વિગેરે સ્થલે અથાર્થ કરે છે. ૧૮. કિસલય પત્ર-તમામ ગુચ્છા વિગેરેના શરૂઆતમાં નવા ઉગતાં પાંદડાં અને તમામ વન-સ્પતિમાં જ્યારે ઊગે ત્યારે શરૂઆતમાં અંધૂરા કૂંટે તે અનં-તકાય છે. આ બીના-પ્રત્યેક અને સાધારણ એમ બંને લીલાતરીમાં સરખી જાણવી. તેમાં પ્રત્યેક વનસ્પતિના અંકૂરા અંતર્મું હૂર્ત્ત પછી પ્રત્યેક રૂપે થાય છે. એટલે બીજા જવા ચ્ચવી જાય છે. સાધારણ વનસ્પતિમાં એમ છે કે–તે તો શરૂઆતથી માંડીને ઠેઠ સુધી તેના બધા અવયવા અનંત-કાયજ હાય છે. ૧૯. ખીર સુઆ કંદ-ખરસઇએા. ૨૦. થેગી અને થેગ નામની ભાજી. ૨૧. લીલીમાથ ૨૨. લુણ વૃક્ષ (ઝાડ)ની છાલ. ૨૩. ખીલારા કંદ્ર. ૨૪. અમૃતવેલી. ૨૫. મૂળા-દેશી અને પરદેશી બે જાતના થાય છે. તે રંગે (દેખા-વમાં) રાતા (લાલ) અને ધાળા હાય છે. તેના ૧ મૂળા. ૨ દાંડલી પાંદડા સાથે ગણવી. ૩–કૂલ. ૪–માેગરા. પ. તેમાં<mark>થી</mark> નીકળેલાં ઝીણાં બીજ. આ પાંચે વાનાં શ્રાવકે નજ ખાવાં જોઈએ. કારણ કે તે અનંતકાય છે. ખાવાથી અનંતા જીવાની અને બીજી ત્રસ જીવાની હિંસા કરવાનું (હણવાનું) પાપ લાગે છે. ૨૬. ખીલાડીના ટાેપ તે ચામાસામાં છત્રના આકારે જમીનમાંથી થાય છે. ૨૭. વત્યુલાની ભાજી (પ્રથમ ઉગતી). ૨૮. અંધૂરાવાળું વિદલ (મગ વિગેરે) અનાજ. રાતે મગ વિગેરે કઠાળ પલાળી રાખે તા તેમાં અંકૂરા કૂટે છે. તે અનંતકાય છે એમ જાણીને સમજુ શ્રાવકાએ તેવું અનાજ ન ખાવું, અને રાતે કઠાળ પલાળવાનો રિવાજ તદ્દન અંધ કરવા. સવારે પલાળવામાં પણ કઠાળને પાણીમાં થાંડા વખત રાખવા. કારણ કે વધુ વખત રહે તો અનંતકાય અંકુરા કૃટે. સૌથી વધારે સારી પદ્ધતિ એ કે કઠાળ બાપ્રીને કામમાં લે તા પ્હેલાં જણાવેલ દેાષ લગાર પણ લાગતા નથી. બીજા ધર્મવાલાને ત્યાં જમવા જતાં પ્હેલાં આ બાબત શ્રાવકે બહુજ કાળજી રાખવી. કારણ કે ત્યાં તેનો વધારે પ્રચાર હોય છે. ર૯. પલ્લ કાની ભાજી. ૩૦. સૂઅરવલ્લી. ( તે જંગલમાં માેટી વેલડીના જેવી થાય છે. ૩૧. કુણી આંબલી–જ્યાં સુધી આંબલીમાં બીજ ન થાય, ત્યાં સુધી તે અનંતકાય છે. એમ ખીજા અનેક કૂણાં ફલા પણ તેવા હોય છે. તેવા અનંત-કાયનો શ્રાવકે જરૂર ત્યાગ કરવા. ૩૨. ખટાટા અને ડુંગળી, સકરકંદ તેમજ ઘાષાતકી (હરડે) અને કેરડાના અંક્રરા તથા તિંદુક વૃક્ષનાં કૂણાં કૂલ, જેમાં ગાટલી ખંધાણી ન હોય, એવા આંબા વિગેરે અનંતકાયમાં ગણાય છે. ધર્મિષ્ઠ શ્રાવકાએ ઉપર પ્રમાણે અભલ્યનું અને અનંતકાયનું સ્વરૂપ સમજને આત્મહિતની ખાતર જરૂર તેના ત્યાગ કરવા જોઈએ. જીલની લાલસાને આધીન થઈને અનંતા જવાની હિંસાનું પાપ આંધવું, એ ડહાપણ ન કહેવાય. યાદ રાખવું કે ઘણાં દગાખાર લાકા દ્રધના માવામાં અને ઘી વિગેરમાં ખટાડા સકરકંદ વિગેરેની લેળસેળ કરે છે. તો તેથી પણ શ્રાવકે સાવચેત રહેવું જોઈએ. વળી દાનની ( ગુરૂ મહારાજને વ્હા-રાવવાની ) શરૂઆત કરવાનાે વહેલામાં વહેલાે કાળ સૂર્યોદય પછીથી એ ઘડી વીત્યા બાદ જાણવે અને ગાેચરી માટેનો પણ એ શરૂઆતના (વહેલ:માં વહેલા) કાલ કહેલા છે. એમ દેનારે અને લેનારે કદાપિ પણ ભૂલવું નહિ. ૨૫૦.

રિવ ઉદયની પૂર્વમાં રાંધેલ દાન દીએ નહિ, જયણા અપૂરવ જાળવે તે શ્રાહને શિવ દૂર નહિ; માેક્ષદાયી સુપાત્ર દાને એહ બીના જાણજે, દાન ગુણ ફલ ભાવ જાણી દાનથી સુખીયા થજે. ૨૫૧

અર્થ:—વળી સૂર્યના ઉગ્યા પહેલાં રાંધેલ અહારનું દાન મુનિરાજને દેવું નહિ. કારણુ કે સૂર્યોદય પહેલાં રાંધતાં જીવદયાદિ જયણા સાચવી શકાતી નથી. માટે જેઓ અપૂર્વ (ખરાેબર ઉપયાેગ પૂર્વક) જયણા સાચવે છે તેવા શ્રાવકને માક્ષ બહુ દૂર નથી. અથવા તેને માક્ષ નજીકમાં છે એમ જાણું. એ પ્રમાણે વૈમાનિકાદિ સ્વર્ગ સુખથી માંડીને ઠેઠ માક્ષના સુખ દેનારા સુપાત્ર દાનની ખીના કહી, તેને હે શ્રાવકા ! તમે જાણું . ઉપર કહ્યા પ્રમાણે દાનના ગુણાનું અને ફલનું રહસ્ય જાણીને તેવું સુપાત્રદાન દઇને હે શ્રાવકા ! તમે સુખને મેળવં . ૨૫૧.

આ દાનના ત્રણ પ્રકાર છે. ૧ સાત્વિક દાન, ૨ રાજસી દાન અને ૩ તામસી દાન. તેમાંથી આ ગાથામાં સાત્વિક દાનનું સ્વરૂપ સમજાવે છે:—

ઉચિત ક્ષેત્રે અવસરે સંપૂર્ણ ઉલ્લાસે કરી, િદાન ભૂષણ પાંચ રાખી ફલ ન ચાહીને જરી; અનુપકારી સુપાત્રને નિરવધ વસ્તુ જે દીએ, શાલિભદ્રાદિક નિદર્શન જાણ સાત્ત્વિક દાન એ. ૨૫૨

અर्थ:— येाज्य क्षेत्रने विषे अने येाज्य अवसरे अटेंदे अदेंदे, संपूर्ण इद्वासपूर्वक (पुरेपुरा इमंजधी वधता कावपूर्वक) हानना पांच क्ष्रेष्ठों (केनां नाम रपप भी जाशामां आपेदां छे.) साचववा पूर्वक, क्षेष्ठी पण कातना इदानी धिक्छा राज्या सिवाय, अनुपक्षरी ओटेंदे हाता प्रत्ये केष्ठों क्षेष्ठी पण कातना इपकार नथी करेंदे। ओवा (क्षार्य) केपकों केष्ठा पण कातना उपकार नथी करेंदे। ओवा (क्षार्य) क्षुपात्रने—थेाज्य पात्रने के श्रावक निरवध—होष रिक्त वस्तु—आक्षाराहिक (वस्त्र तथा चारित्रनां इपकरेष्ठों वगेरे) आपे तेवा हानने सात्रिक हान केरेंद्रे। छे के दात्रव्यमिति यदानं-दीयतेऽनुपकारिणे॥ क्षेत्र काले च मावे च-तहां सात्त्रिक समृतं॥ १॥ आसात्रिक हानने विषे श्री इपहेश प्रासाह वगेरे शास्त्रोमां शादिकद्र वगेरेनां दक्षान्ते। आपेदां छे. रपर.

હવે આ ગાથામાં રાજસી તથા તામસી દાનનું સ્વરૂપ કહે છે:—

ઘે જેહ ખદલા વાળવા અથવા સુતાદિક ફલ ચહા, તે રાજસી છે દાન પ્રાયે હાય ઐહિક ફલ અહાં; ક્રોધ તેમ ખલાભિયાગે ભાવ વિણ જે દાન એ, દાન હલકું તામસી એ ભવ્ય જન ઝડ પરિહરે. રપક अर्थ:— के भाष्ट्रस ઉपकारने। अहिं वाणवा भाटे हान आपे, अथवा सुताहिक इस यही ओटले आ हानथी पुत्र, धन, स्त्री वंगेरे भने भणा ओवा आशयथी आपेला हानने राकसी हान कहें हुं छे. अने तेवा प्रकारना हानथी प्राप्ते औहिक इस ओटले आ लेकि संभंधी इसनी प्राप्ति थाय, पण्च तेथी भाक्ष-प्राप्ति इपी इस भणतुं नथी. तथा त्रीन्तुं तामसी हान सौथी हत्य छे. (१) लाव विना अपाय ते (परिष्णुाम विना) अने (२) क्षेष्त पूर्वक आपेलुं हान अथवा (३) अलालियेां ओटले आपवानी धिन्छा जीलकुल न हित्य छतां राजा वंगेरेना आश्रहथी के हान आपतुं पडे ओम त्रष्णु प्रकार तामसी हान कहें छे. लव्य छवां अभ आश्रह तहानं राजसं स्मृतम् ॥ १॥ कोधाद्वलाभियोगाद्वा—मनोभावं विनापि वा॥ यहीयते हितं वस्तु-तहान तामसं स्मृतम् ॥ २॥ २५३.

ત્રીજા તામસી દાનનું દર્શન્ત કહે છે:—

દેતી નથી હું ચાટવા ઘે ઈમ કપિલા ઉચ્ચરે, શ્રેણિક ભૂપ અલાભિયાગે ભાવ વિણ એવું કરે; કઢ તુંખ નાગશ્રી સુપાત્રે આપતી દુઃખ પામતી, દાન સાત્ત્વિક એજ ઉત્તમ શીઘ આપે સદ્દગતિ. ૨૫૪

**અર્થ**:—જ્યારે શ્રેણિક રાજાએ કપિલા નામની દાસી

૧ ઉપલક્ષણથી રાજસી દાનના પણ ત્યાગ કરવા જોઇએ.

પાસે તેના દાન આપવાના પરિણામ નહિ છતાં બલાભિયાેગે– પાતાના અલના પ્રયાગથી (અલાત્કારે) દાન અપાવ્યું ત્યારે તે કહેવા લાગી કે હું દાન આપતી નથી પણ, આ ચાટવા દાન આપે છે. આ તામસી દાનના પ્રકાર જાણવા. કપિલા દાસીનું ડુંકમાં દર્ષાન્ત આ પ્રમાણે:-જ્યારે શ્રેણિક રાજાએ ભગવાન મહાવીર સ્વામીના મુખે પાતાનું નરક ગમન સાંભળ્યું ત્યારે તેમણે પ્રભુને વિનતિ કરી કે આપ જેવા સમર્થનું શરણ મળ્યા છતાં મારે નરકે જવું પડે તે કેવું કહેવાય ? માટે કાઇ પણ રીતે મારૂં નરક ગમન નિવારા. ત્યારે પ્રભુએ કહ્યું કે તે પ્રથમ ગર્ભિણી હરણીના શિકાર કરતાં નરકનું આયુષ્ય બાં<sup>દ</sup>યું છે, તેથી નરક ગમન કાેેેઇથી નિવારી શકાયજ નહિ. માટે આ બાબતમાં કાેઇ ઉપાય નથી. તે છતાં શ્રેણિક રાજાએ ઘણા આગ્રહ કરવાથી પ્રભુએ કહ્યું કે જો તું તારી કપિલા નામની દાસી પાસે મુનિને દાન દેવરાવે, અથવા કાલસૌકરિક નામના કસાઈ જે પાંચસે પાડાના દરરાજ વધ કરે છે તેના એક દિવસ વધ બંધ કરાવે તેા તારૂં નરક ગમન રાેકાય. શ્રેણિક રાજાએ પ્રભુને કહ્યું કે આ તાે ઘણી સહેલી વાત છે. હમણાંજ જઇને તે પ્રમાણે કરાવું છું.

શ્રેષ્ણિકે પાતાને મહેલે જઇને કપિલા દાસીને બાલાવી. તેને મુનિને દાન આપવા કહ્યું. કપિલાએ કહ્યું કે બીજું ગમે તે કામ બતાવા તે કરીશ, પણ દાન આપવાનું કામ મારાથી થશે નહિ. રાજાએ ઘણી ઘણી લાલચા આપી સમજાવી પણ દાસી એકની બે ન થઈ. છેવટે તેના હાથે ચાટવા આંધી દાન આપવા માંડશું ત્યારે પણ તે કહેવા લાગી કે આ દાન હું આપતી નથી, પણ શ્રેણિક મહારાજાના ચાટવા દાન આપે છે.

દાસી પાસે નાસીપાસ થએલા રાજાએ કાલસાકરિકને બાલાવી તેને પ૦૦ પાડાના વધ ખંધ રાખવા કહ્યું. તેણે પણ માન્યુ નહિ, ત્યારે રાજાએ તેને બાંધીને કૂવામાં નાખ્યાે. ત્યાં પણ તેણે માટીના પ૦૦ પાડા પાણીમાં ચીતરીને માર્યા. એ પ્રમાણે શ્રેણિક મહારાજા ત્યાં પણ નિષ્ફળ થયા. કારણ કે સાવી મિચ્યા થઈ શકતું નથી. તેમને ખાત્રી થઈ કે નરકમાં જરૂર જવું પડશે. ધ્યાનમાં રાખવું કે રાજા શ્રેણિકે મિચ્યા- દૃષ્ટિપણામાંજ નરકાયુષ્ય બાંધ્યું હતું. વળી નાગશ્રીએ સુપાત્રને કડવી તુંબહીનું શાક વહારા૦યું જેવી તેને દુ:ખ ભાગવવાં પડયાં માટે સાત્વિક દાનજ ઉત્તમ છે, કે જે થાડા ટાઈમમાં સદ્ગતિ-સ્વર્ગ અને માક્ષ રૂપ સારી ગતિ આપે છે. ૨૫૪.

હવે આ ગાથામાં દાનનાં પાંચ ભૂષણેા કહે છે:—

આનંદના આંસુ વહે રાેમાંચ હાેય ખડા વલી, અહુમાન તિમ અનુમાેદના પ્રિય વેણ પાત્ર ગુણી કલી; ઉપદેશ ત્ર'થા દાન ભૂષણ પાંચ એમ જણાવતા, વળી પાંચ દૂષણ ડૂંકમાં એહીજ ગ્રંથ જણાવતા. રપપ

અર્થ:—ગુણી પાત્રને જોઇને દાતારની આંખમાં હર્ષનાં આંસુ આવે. ૧, વળી તેની રામરાજ (રામરાય; રંવાડા) વિકસ્વર થાય. ૨ ગુણી પ્રત્યે બહુમાનની લાગણી થાય. ૩ અનુમાદના (મારે ત્યાં આપના જેવાના પગલાં થવાથી આજે હું ધન્ય બન્ધાે છું વગેરે) ૪ મીઠાં તચને આમંત્રણ આપવું. પ એ પ્રમાણે ઉપદેશ બ્રન્થાએ દાનના પાંચ ભૂષણા જણાવ્યા છે. વળી એજ બ્રંથામાં દાનનાં પાંચ દ્વષણા પણ જણાવ્યા છે, જે ટુંકમાં આગલી ગાથામાં કહેવાય છે. ૨૫૫.

દાનનાં પાંચ દ્રષ્ણાં<sup>ર</sup> આ પ્રમાણે:—

આદર નહિ લવલેશ કાલ વિલંબ વિપ્રિય બાલવું, વૈમુખ્ય પશ્ચાતાપ દાષે દાન કદી ન બગાડવું; દેખી સુપાત્ર ગુણી ભલા ગુણ ગણ તણા રાગી બનાે, બહુ માન એવું રાખજે જ્યારે લહાે ક્ષણ દાનનાે. ૨૫૬

અર્થ:—દાન આપવામાં જરા પણ આદર જણાય નહિ. ૧. દાન આપતાં આપતાં વિલંખ–માેડું કરે ર. વિપ્રિય એટલે કડવાં લાગે તેવાં વચના બાલે. વૈમુખ્ય એટલે મુખ ઉપર પ્રસન્નતા થવાને બદલે મુખનું મરડાવું અથવા માેહું ચઢાવવું ૪ અને છેલ્લા પશ્ચાત્તાપ<sup>3</sup> (મેં આને ક્યાંદાન આપ્યું એવી ભાવના) પ. આ પ્રમાણે પાંચ દ્વષણા પૂર્વક દાન આપીને

१ ७५६ेश तर शिष्ठी, ७५६ेशप्रासाह विशेरेमां आनन्दाश्रूणि रोमाञ्चः, बहुमानं प्रियं वचः॥ किंचानुमोदना पंच, सहानं भूषयंत्यमी॥ १॥

२ अनादरो विलंबश्च, वैमुख्यं विप्रियं वचः ॥ पश्चा-त्तापश्च पंचेति, सद्दानं दृषयन्त्यमी ॥ २ ॥

उ દીધા પછી પશ્चात्ताप નજ કરવાે જોઇએ–ધન્ય કુમારે વિશિષ્ટ ज्ञानी ગુરૂને પૃછ્યું કે મારા વડીલ બ'ધુએા ઘણી વાર નિર્ધ'ન

દાન ખગાડવું નહિ અથવા દાનનું ફલ ગુમાવવું નહિ. હે ભબ્યજના! ગુણવાન ઉત્તમ સુપાત્રને જોઇને તેમના ગુણના સમૂહના તમે રાગી થાએા. અને જ્યારે દાનના અવસર તમને પ્રાપ્ત થાય (મલે) ત્યારે ઉપર કહ્યું તેવું અહુમાન ગુણી પ્રત્યે રાખજો. ૨૫૬.

દાન આપનાર ભવ્ય જવાએ કેવી ભાવના ભાવવી તે કહે છે:—

પાળી શકું નહિ શીલ ઉત્તમ તેમ તપ સાધું નહિ, આરંભી મારા જીવને શુભ ભાવના પ્રકટે નહિ; મુજ જેહવાને તારનારૂં દાન પ્રભુ સમજાવતા, પ્રભુની દયા અગણિત અમારી ઉપર દાની ભાવતા. ૨૫૭

અર્થ:—મારાથી ઉત્તમ શીલ (ખ્રદ્ધાચર્ય અથવા ઉત્તમ આચાર) પાળી શકાતું નથી. વળી મારાથી કાેઇ પ્રકારનું માટું તપ પણ અની શકતું નથી. તથા ઘણા પ્રકારના આરં- ભવાળા મારા જવને સારી સારી ભાવનાઓ પણ પ્રગટ થતી નથી. ફક્ત મારાથી અની શકે એવું અને મારા જેવાને તારનારૂં એવું દાન પ્રભુએ સમજાવેલું છે. જે ઉત્તમ દાન-

ક્રેમ થયા ? જવાય આપતા શ્રી ગુરૂ મહારાજે કહ્યું કે તેમણે પૂર્વ ભવે દાન દીધા પછી ખેદ કર્યો માટે આ ભવમાં વાર વાર નિર્ધન થયા. વિસ્તાર માટે જૈન ધર્મપ્રસારક સભા શ્રી ભાવનગર તરફથી છપા-યેલ શ્રી ધન્યકુમાર ચરિત્ર જોવું.

१ " सावद्यारंभिणां कुता निर्मलो भावः ॥"

વડે અસ્થિર-નાશવંત એવા દ્રવ્યના પણ સદ્વ્યય થઇ શકે છે એવા દાનને સમજાવનાર પ્રભુની અમારા ઉપર ઘણી દયા છે. આવા પ્રકારની ભાવના રાખી શ્રાવકે નિરંતર દાન દેવું જોઇએ. ૨૫૭.

દાન આપતાં દાનની અનુમાદના કેવી રીતે કરવી ? તે કહે છે:—

ધન્ય તે શ્રેયાંસ જેણે આદિ પ્રભુને ખૂશ થઇ, વ્હારાવીયા રસ શેલડીના શુભ ત્રિપુટી મેળવી; કરતા નથી તેના સમું કંઈ એમ દેતાં ભાવજે, ક્ષણ એહવા મલજો ફરી અનુમાદના સાચીજ એ. રપ૮

અર્થ:—જેણે અત્યંત હર્ષ પૂર્વક પ્રથમ તીર્થકર શ્રી ઋષભદેવ ભગવાનને લગભગ ખાર માસના ઉપવાસને અંતે શુભ ત્રિપુટી એટલે સુપાત્ર, સુદાન અને સુભાવ ( તીર્થકર સમાન સુપાત્ર, ધનસાર્થવાહ વિગેરેના જેવા ભાવ અને શેલ-ડીના રસ જેવું નિર્દોષ દાન) એ ત્રણેના સંચાગપૂર્વક શેલ-ડીના રસ જેવું નિર્દોષ દાન) એ ત્રણેના સંચાગપૂર્વક શેલ-ડીના રસ જેહારાવીને આ અવસર્પિણી કાલમાં દાન માર્ગ શરૂ કર્યો એ શ્રેયાંસકુમારને ધન્ય છે. હું તેમના જેવું કાંઈ કરતા નથી. હે છવ! દાન દેતાં એવી ભાવના ભાવજે. મને પણ આવા શુભ અવસર ફરી ફરીને મલા એવી ભાવના તેજ સાચી અનુમાદના જાણવી. ૨૫૮.

સુપાત્રને દાન આપવાના અવસર આવે ત્યારે શ્રાવકે કેવી ભાવના રાખવી, મીડી વાણી બાલવી વગેરે જણાવે છે:— ધન્ય ભાગ્ય સુપાત્ર આવ્યા સમય ઉત્તમ આજના, મેહ વધ્યે માતીના ઊગ્યા સૂરજ સાના તણા, કૃતપુષ્ય તેમ કૃતાર્થ હું કૃત કૃત્ય પાર ન હર્ષના, તારા મને કરૂણા કરી ગુરૂ! લાભ દેઈ દાનના. રપલ્

અર્થ:—આજે મારાં ધન્ય ભાગ્ય છે કે મારે ઘેર આપના જેવા સુપાત્રનાં પગલાં થયાં. આજનો આ સમય ઉત્તમ છે. આજે મારે આંગણું માતીના મેઘ વરસ્યા, આજે મારે સાનાના સૂરજ ઉગ્યા, હું કૃતપુષ્ય થયા છું, આજે મારાં જીવન કૃતાર્થ—સફલ થયું છે, આજે મારા હરખના પાર નથી. માટે હે ગુરૂ મહારાજ! આજે મારા ઉપર દયા લાવીને દાનનો લાભ આપીને મને તારા. ૨૫૯.

અશ્રુ વહુંતા હર્ષ પૂરે પ્રિય વચન એવા કહી, દ્યે દાન ગુરૂને શુદ્ધ શ્રેયાંસાદિ દર્ષ્ટાંતા સ્મરી; પાત્ર પ્રભુની જેહવું તિમ દાન રસ જેવું દીએ, શ્રેયાંસ જેવા ભાવ ભલતાં સર્વ વાંછિત ઝડ ફલે. ૨૬૦

અર્થ:—ઉત્તમ શ્રાવક આગલી ગાયામાં કહ્યા પ્રમાણે ઘણા હર્ષથી આનં દાશ્રુ વહેતાંની સાથે પ્રિય વચના કહેવા પૂર્વક શ્રેયાંસકુમાર વગેરેના દષ્ટાન્તાનું સ્મરણ કરતાં કરતાં ગુરૂને શુદ્ધ-દાષ રહિત દાન આપે. (૧) શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુના જેવું ઉત્તમ પાત્ર મળે. (૨) શેલડીના રસ જેવું નિર્દીષ દાન હોય અને તેમાં (૩) શ્રેયાંસકુમારના જેવો ભાવ ભળે તો

સર્વ વાંછિતો તરત સિદ્ધ<sup>૧</sup> થાય (ફલે) એમાં કાંઈ આશ્ચર્ય નથી. ૨૬૦.

ત્રિપુટીનું સ્વરૂપ જણાવે છે:--

ચિત્ત વિત્ત સુપાત્રની ત્રિપુટી મલી શ્રેયાંસને, શ્રાદ્ધ સમરી દાન એેલું જરૂર ઘે ધરી હર્ષ ને; પૂર્ણ આદર ભાવ રાખે કાલ વીતાવે નહિ, સુમુખ થાય અપ્રિય ન બાેલે દેઇ ખિન્ન અને નહિ. ૨૬૧

અર્થ:—શ્રેયાંસકુમારને ચિત્ત-મનના શુલ લાવ, વિત્ત-રોરડીના રસ વિગેરે દેવાના નિર્દોષ પદાર્થી તથા સુપાત્ર-શ્રી ઋષલદેવ જેવા ઉત્તમ પાત્ર એ ત્રિપુટી મળી, તેનું સ્મ-રણુ કરતાં લવ્ય શ્રાવકા પણ હર્ષ ધરીને એવું દાન જરૂર આપે. વળી દાન આપતાં સંપૂર્ણ આદર લાવ રાખવા. તથા નકામા કાળ વિતાવી વિલંખ કરી દાન દેવું નહિ, મુખ ઉપર પ્રસન્નતા ધારણુ કરવી, અપ્રિય વચન બાલવાં નહિ. વળી દાન આપીને ઉદાસ થવું નહિ—ખેદ કરવો નહિ. ૨૬૧.

આ ગાથામાં પૂર્વ કહેલાં દાનનાં દૂષણોના સ્પષ્ટ અર્થ એ ગાથાએમમાં સમજાવે છે:--

આવા પધારા ઇમ કહે ના એ અનાદર જાણીએ, શા ઉતાવળ? હાલ દઉં છું એ વિલંખ વિચારીએ; મુખ ફેરવે ઉંચું જુએ નીચું અને મુખ મરડલું, વિમુખતા એવી કહી શ્રાવક કરે ના એહલું. ૨૬૨

१ रिसहेससमं पत्तं-निरवज्जिमक्खुरससमं दाणं ॥ सिज्जं-ससमो भावो, जद्द हुज्जा मग्गियं तद्दया ॥१॥ कल्पव्या० ७मुं. અર્થ:—ગે!ચરી માટે આવેલા મુનિરાજને ' આવે! પધારા લાભ દા' એમ કહે નહિ તે અનાદર જાણવા. (૧) શી ઉતાવળ છે? હમણાં દઉં છું, થાય છે એવાં વચન બાલે તે વિલંખ જાણવા. (૨) મુનિને જોઇને મુખ ફેરવે-ઉંચુ નીચું અથવા આડું અવળું જુએ, મુખ મરડે એ વિમુખતા અથવા અપ્રસન્નતા કહી છે. (૩) ઉત્તમ શ્રાવકા દાનના પ્રસંગે આવું વર્તન કરેજ નહિ. આ ગાથામાં ત્રણ દ્ભાણા સ્પષ્ટ રીતે સમજાવ્યા. બાકીના બે દ્ભાણાને આગલી ગાથામાં સ્પષ્ટ સમજાવે છે. ૨૬૨.

અરૂચિકર વચનાે કહે વિપ્રિય વચન એ જાણીએ, એહ પશ્ચાત્તાપ દેઇ મન ઉદાસીન જે કરે; શ્રાવક તજે એ દૂષણાે દીલમાં ધરીને ભૂષણાે, આસન્નસિહિક એમ કરતાં લાભ મેળવતા ઘણાે. ૨૬૩

અર્થ:—દાન આપતી વખતે અરૂચિકર—ન ગમે તેવાં કડવાં વચના બોલે એ વિપ્રિય વચન જાણવું. (૪) વળી દાન આપીને મનને ઉદાસીન કરે (મનમાં ખેદ ધારણ કરે) તે પશ્ચાતાપ (પ) જાણવા. દાનના ભૂષણા દિલમાં ધારણ કરીને સુશ્રાવકે એ પાંચે દ્રષણાના ત્યાગ કરવા. આ પ્રમાણે કરવાથી આસન્નસિકિક એટલે જેમને માક્ષ નજીકમાં છે તેવા ભવ્ય જવા ઘણા લાભ મેળવે છે. ૨૬૩.

અહીં પ્રસંગે દાન લેનાર સુપાત્રે પણ દાયકના ભાવ કેવા છે ? તે જાણવા માટે પ્હેલાં છ (૬) નકાર કહે છે:—

પાત્ર દેખીને ચઢાવે ભૃકુટી (૧) વલિ ઊંચું જુએ, (૨) નજર નીચી પણ કરે (૩) તિમ વદનને અવળું કરે;(૪) માન (૫) કાલ વિલંખ (૬) દાને ભાઇ એ છ નકારના, પાત્ર એ જાણી તપાસે ભાવ દાયક દાનના. ૨૬૪

અર્થ:—પાત્રને આવતાં જોઇને આપનાર માણુસ ભૃકુટિ ચઢાવે એટલે ભમરા ઉંચી ચઢાવે (૧) સન્મુખ જેવાને બદલે ઉંચું જુએ (૨) અથવા નજર નીચી ઢાળી દે (૩) અથવા મ્હાંને અવળું ફેરવે (૪) આવકાર આપવાને બદલે મૌન રહે-કાંઇ બે લે નહિ. (૫) તથા દાન આપવામાં ઢીલ કરે (૬) આ છ નકારની (દાન નહિ આપવાની) નિશાનીઓ છે. એટલે ચાખ્ખી 'ના' નહિ તો 'ના' ના ભાઈ છે. માટે પાત્રે—દાન લેનારે ઉપર કહેલાં નકારાને જાણીને દાનના આપ નાર ભવ્ય જીવાના ભાવ તપાસવા. તેવું કરનાર મુનિરાજ કુશલ કહેવાય છે. સુપાત્ર મુનિરાજ વગેરે દાયક-શ્રાવકના ભાવ-શક્તિ તપાસીનેજ ગાચરી આદિના વ્યવહાર જાળવે. તેમ થાય તોજ સાધુ ધર્મની અને શ્રાવક ધર્મની મર્યાદા જળવાય. અને માધુકરી–ભિક્ષાનું ખરૂં તત્વ પણ પૂર્વે

१—भिउडिउङ्कालोयण, नीया दिही परंमुहं वयणं ॥ मोणं कालविलंबो, नकारो छन्विहो होइ. ॥ १ ॥

જણાવ્યું તેજ છે એમ શ્રી દશ વૈકાલિક ટીકા તથા અષ્ટક્છ આદિ અનેક શાસ્ત્રાવલાકનથી સમજાય છે. ૨૬૪.

વળી દાન નહિ દેવા ઇચ્છનારની બીજી કેવી કેવી ચેષ્ટાએા હોય તે કહે છે:—

અંગ ચેષ્ટાથી કળાએ ભાવ કેવા દાનિના, નીરાેગ દાની છે છતાં દેતાંજ કંપે કર ઘણાં; દેય વસ્તુને છુપાંવે તેમ ઢાંકે અન્યથી, ઈમ ભાવની ઓછાશ જાણી પાત્ર એ લેતાં નથી. ર૬પ

અર્થ:—દાન આપનારના દાન સંગંધી કેવા ભાવ છે. તે તેની અંગચેષ્ટા—શરીરની ક્રિયા ઉપરથી પણ જણાય છે. જેમકે દાન આપનાર નીરાગી હોય તે છતાં વ્હારાવતી વખતે તેના હાથ ઘણા કંપતા જણાય તો તેથી પણ તેના ભાવની ઓછાશ જણી શકાય છે. વળી આપવા લાયક વસ્તુને સંતાડી દે. અથવા તે વસ્તુને બીજી સચિત્તાદિ વસ્તુથી ઢાંકી દે. અને દેવાની ચીજ ઉપર સચિત્ત પદાર્થ મૂકે અતી ક્રિયા કરનારમાં દાન દેવાના બાવની ઓછાશ છે એમ જાણીને જે જેવા સુપાત્ર છે તે તેવા પ્રકારે અપાતા દાનના પ્રસંગે ઉચિતપણું જાળવે છે. એટલે મુનિધર્મ અને શ્રાવકના ભાવ જળવાય તેવા જવાબ આપી બીજા સ્થલે ગાંચરી જયા ૨૬૫.

૧ 'વર્ત માનયોગ' આદિ નિર્દોષ રચિકર વચન બાેલે. ગાેચરીને લીધા પછી જતી વખતે શ્રાવક 'લાભ દેજો' એમ કહે ત્યારે મુનિ-રાજ 'વર્ત માન યાેગ' કહે છે, તેનું કારણ એ કે–આઉખાના ભરાેસો નથી અને કાેઇ બીજા કાર્યને લઇને કહ્યા મુજબ ફરી ગાેચરી માટે

વળી છ પ્રકારના દાનને મેલા દાન કહ્યા છે, તે આ પ્રમાણે:—

દાન મેલા ષઢ કહ્યા ધુર ભેંદ (૧) માેડું જે દીએ, બીજું દીએ તરછેાડતા(૨) ત્રીજું અરૂચિથી પણ દીએ;(૩) નિંદા કરી ચાેશું દીએ (૪) તિમ પાંચમું હલકાે કહી,(પ) અંતિમ ઉચિતતા પરિહરી ઘે (૭)શ્રાહ એવું ઘે નહી. ૨૬૬

अर्थः — तेमां के विक्षंण डरीने व्हेरियं ते प्रथम सेंह (१) के तरछे। उता (तिरस्डारपूर्वं ड) हान आपे ते शीकों सेंह (२) त्रीलां अर्थिश (इक्षास विना) हान आपे (३) के निंहा डरीने हान आपे ते ये। शुं (४) वणी हक्षेत्र इहीने हान आपे ते यांथमुं (५) अने छेक्षे सेंह इियतता—यांथ्यता ज्ञणव्या विना हान आपे (६) आवां छ प्रधारनां मेक्षां हान श्रावंड आपे नहि. उहीं छे हे-सिप्तकारं इतावंश—सानुतापं विकत्थितम् ॥ हीयमानमनौचित्यं—दानष्टं क महीमसं ॥ १॥ २६६.

અ છ પ્રકારનાં મેલાં દાનનું ફળ શું મળે ? તે અનુક્રમે જણાવે છે:—

न पण आवी शक्षय. आ थे सुद्दाने ध्यानमां राभीने सुनिराक 'वतभान ये।ग' आ शक्ष्व भे छे. तेने। अर्थ भे छे हे—" आ-ढाराहिने। भप ढशे, ते। आवीशुं." आ आयत जुओ साक्षिपाड— आउस्स न वीसासो, कज्जस्स बहूणि अंतरायाणि॥ तम्हा साहूणं खळु, वट्टमाणजोगेण ववहारो॥ १॥

નિર્ધ નપણું વિધવાપણું ફલ એહ પ્હેલા ભેદનું, બીજા તણું નહિ પુત્ર તિમ દુભગપણું ત્રીજા તણું; ચાથા તણું ફલ અલ્પ આયુ પાંચમાંનું હીનતા, છફા તણું ફલ રાગ શ્રાવક દાન મેલા છાેડતા. ર૬૭

अर्थ:—प्रथम लेंद्रवाणुं मिलन हान को स्त्री आपे तो निर्धनपण्डांने-हरिद्रतानी प्राप्ति अथवा विधवापण्डं-रंडापानी प्राप्तिइपी इल काण्डुं. लीक प्रकारना मेला हानथी पुत्रने। साल थता नथी ओटले अपुत्रपण्डं पामे छे. अने हुर्लणपण्डं रहींलिंग्यता (अधाने व्हाले। न लागे) ओ इल त्रीका मेला हानथी आपे छे. योथा मेला हानथी आयुष्य अल्प थाय (घटे) छे. तथा पांचमा मेला हानथी हीनता—हीनपण्डं अथवा लेडिमां आ माणुस नीच छे ओवी अपडीति हेलाय छे. अने रेगिनी प्राप्ति ओ छठ्ठा मेला हाननुं इल छे. ओ प्रमाणे काणुनि श्रावडेगो आ छ प्रकारना मेला हानने। त्याण करवा. लुओ। साक्षीपाठः—श्चिप्तकाले मवेन्नारी, निर्धना पतिवर्जिता ॥ अपुत्रा च इतावन्ने, सानुतापे च हुर्मगा ॥ १॥ विकत्थिते स्यादल्पायुः, हीयमाने च हीनता॥ अनौचित्ये मवेद् व्याधिः, फलानि स्युरनुक्रमात्॥ २॥ २६७.

૧ વ્હારાવવાના (દાન આપવાના) પ્રાયે વિશેષ પ્રસંગ શ્રા-વિકા આદિ સ્ત્રી વર્ગને હાેવાથી તે પ્રમાણે મુખ્યતાએ કલ કહ્યું. એમ પુરૂષ જો તેમ કરે તાે તેને પણ નિર્ધનપણું અને સ્ત્રીનું મરણ આદિ અનિષ્ટ કલ મળે એ તાે સમજાય એવી બીના છે.

ર દેખનારને વ્હાલા ન લાગે તે.

હવે ગ્રંથકાર સાચું દાન, સાચા ધનવંત અને ચાર દુર્લભ પદાર્થી એ ત્રણ જણાવે છે:—

તેજ ઉત્તમ દાન જેમાં રામ સઘલા ઉક્ષસે, ધનવંત સાચા તેહ દેતાં જેહ મનમાં બહુ હસે; પ્રિય વેણ બાલી દાન દેવું વિનયવાળા બાધ એ, ક્ષાંતિવાળું શાૈર્ય ધન દાને સુદુર્લભ ચાર એ. ર૬૮

અर्थ:—तेल हान श्रेष्ठ लाणुवुं लेभां हर्षने हीं धे रेशन-इवाटां विडस्वर थाय. तेमल तेल साथा धनवान छे ले हान आपती वणते मनमां घणुं। हिषित थाय. यार वस्तुओं ने अत्यंत हुई ल डही छे. (१) मधुर वयन छां व्यक्तुओं ने अत्यंत हुई ल डही छे. (१) मधुर वयन छां वा पूर्व हान आपवुं (१) ज्ञान छतां विनय-तम्रता है।य (३) पराक्षम छतां (शिक्त छतां) क्षमा आपवी. (४) धनने। हानमां उपयोग डरवा. डह्युं छे डे-दानं प्रियवाक्सहितं-ज्ञान-मगर्व क्षमान्वितं शोर्यं॥ त्यागसहितं च वित्तं, दुर्लभमेत-च्चतुर्भद्रम्॥ १॥ २६८.

દાને ધરીને કેાણુ ન ચાહે ? અને દાનાદિથી જ દિવસ-ની સફલતા છે. એમ જણાવે છે:—

દાનિનું જીવન સફલ દુનિયા ચહે દાતારને, કુણ મેઘને ચાહેનહિ?તિમ કેાણ ચાહે? જલધિને; દાન પૂજા હીણ દિનને વાંઝીએા શ્રાવક ગણે, શ્રુતવચન સાંભળનાર શ્રાવક સાચવે તકને મને. ૨૬૯ અર્થ:—દાન આપનારનું જીવન સફલ કહ્યું છે, કારણ કે દાતાર તરફ દુનિયાની ચાહના હોય છે. આ બાબતમાં જુઓ પાણીના દાતાર મેઘને કેાણુ ચાહતું નથી ? અર્થાત્ સર્વે મેઘને ઈચ્છે છે. તેના આગમન માટે સર્વે આતુર રહે છે. પણ પાણીના લાંડાર સમુદ્રને કેાણુ ચાહે છે? અથવા કાઈ તેને માટે વાટ જેતું નથી. કારણ કે તેના સ્વભાવ સંગ્રહ કરવાના છે. પણ તે કાઈને આપતા નથી તેથી કાઈનો તેના પ્રત્યે આદર ભાવ (લાગણી) નથી. વળી સાચા શ્રાવક દાન તથા જિનપૂજા રહિત ગએલા દિવસને વાંઝીઓ એટલે નિષ્ફળ ગણે છે. માટે સિદ્ધાન્તના વચનને સાંભળનાર શ્રાવક મળેલા (દાન આપવાના) અવસરને ઉલ્લાસપૂર્વક સાચવે છે. ૨૬૯

જે દાન આપવા વહે પાેતાના દ્રવ્યના સદ્વ્યય કરતાે નથી તે કંજા્સના દ્રવ્યાદિક કંઇ કામના નથી તે જણાવે છે:–

નિર્બુ હિને સિદ્ધાંત દીવા અધને શા કામના, વાજાં અધિરની પાસ ભૂષણ કુરૂપને શા કામના;

१ कर्त्तव्यो यदि वर्तते हृदि तरोरस्योपकारस्त्वया, मा काळं गमयाम्बुबाह! समये सिञ्चैनमम्मोठकैः॥ पत्रे वैगळिते फल्ठे प्रचळिते मूले गते शुष्कक्षां, किं नामास्य विभो! करिष्यसि तदा धारासहस्रौरिष॥१॥

२ वाणी रसवती यस्य, भार्या पुत्रवती सती॥ छक्ष्मी दानवती यस्य सफळं तस्य जीवितम् ॥ १ ॥

## હિતકારી વચનાે મૂર્ખ આગળ બાલવા શા કામના ? પ્રાસાદ લક્ષ્મી વૈભવાે કંજા્રસના શા કામના ? ૨૭૦

અર્થ:— જેમ બુદ્ધિ વિનાના વિદ્યાર્થીને સિદ્ધાન્તનું લાલુવું કાંઇ કામનું નથી, તથા આંધળા માલુસને દીવા (અને ચાટલું) કાંઇ ઉપયોગમાં આવતા નથી. ખેહેરા માલુસની આગળ વગાડવામાં આવતાં વાળાં જેમ નિષ્ફળ છે. કદ્દરૂપાને અલંકારા જેમ શાભા રૂપ થતાં નથી, તથા મૂર્ષ્ય માલુસની આગળ કહેલાં હિતનાં વચના તેના ઉપર અસર કરવાને બદલે ઉલટા તેના કાપની વૃદ્ધિ માટે થાય છે. કહ્યું છે કે— उपदेशो हि मूर्खाणां, प्रकोपाय न शांतये॥ पयःपानं मुजंगानां, केचलं विषवर्धनम् ॥ १॥ ભાવાર્થ એ છે કે ઉપર કહેલાં હષ્ટાન્તામાં કહેલી બીના જેમ નકામી છે તેમ કંજીસ માલુસના પ્રાસાદ-મહેલા—અંગલાઓ તથા લક્ષ્મીના વૈભવા એમ લાડી વાડી ગાડી વિગેરે સાહિબીના સાધના શા કામના ? અથવા બીજાને કાંઇ કામમાં આવતા નથી. માટે તે નકામા જાલવા. ૨૭૦.

સુપાત્રને વિષે શુદ્ધ દાન કરનારને કયા કયા <mark>લાભ</mark> (ફાયદા ) થાય છે તે જણાવે છે:—

ન્યાયથી પેદા કરેલા કલ્પ્ય શુદ્ધ પદાર્થને, દેતાં સુપાત્રે અહુ વધારે તે વિમલ ચારિત્રને;

૧ અધા આગળ આરસી, બ્હેરા આગળ ગાન; મૂરખ આગળ હિતકથા, એ ત્રણ એક સમાન. ૧

શુભ વિનયને તિમ નાણને વૃદ્ધિ પમાંડે પ્રશમને, ઉત્સાહ આપે અધિક તપને સાધવાને દાનીને. ર૭૧

અર્થ:—ન્યાય માર્ગે કમાએલા દ્રવ્યથી કલ્પ્ય ( સુપા-ત્રને ખપે તેવા ) શુદ્ધ એટલે નિર્દોષ પદાર્થ જે આહાર વસ્ત્રાદિતું સુપાત્રને આપેલું દાન તે દાતારના નિર્મલ ચારિત્ર —ઉત્તમ આચરણને ઘણું વધારે છે. વળી તેવું દાન તેના સુવિનયમાં, જ્ઞાનમાં તથા શાન્તિમાં વધારા કરે છે. તથા તેવું દાન દાતારને તપ સાધવા માટે અધિક ઉત્સાહ આપે છે. ૨૭૧.

સિદ્ધાંતના પઠનાદિને દાને કરે ઉક્ષાસથી, શુભ પુણ્યને પેદા કરે પાપા હરે તે વેગથી; ઘે સ્વર્ગ ને અપવર્ગ કેરી ઋદ્ધિને પણ અનુક્રમે, સાભાગ્ય ઉત્તમ તે લહે અરિવર્ગ પણ તેને નમે. ર૭ર

અર્થ:—વળી પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે દાન કરવાથી દાન કરનાર ભવ્ય જવા સિદ્ધાન્તના અભ્યાસ વગેરે આનંદપૂર્વક કરે છે. નવીન શુભ પુષ્યને ઉપાર્જન કરે છે. તેમજ જલ્દીથી પાપ કર્મોના નાશ કરે છે. વળી તે દાન દાતારને સ્વર્ગનાં સુખની પ્રાપ્તિ કરાવે છે. અનુક્રમે અપવર્ગ એટલે માેક્ષની સંપત્તિ પણ પમાઉ છે. દાન કરનાર શ્રેષ્ઠ સૌભાગ્યને પામે છે. અને તેને શત્રુના સમૂહ વૈરભાવ તજી નમસ્કાર કરે છે. ૨૭૨.

૧ લાેકને વ્હાલાે લાગે તેવા સ્વભાવ.

આ દાનરંગી ભવ્ય જીવા સકલ સંકટ દૂર કરે, ભરત ધન્યકુમાર જેવા સંપદા ભાગા વરે; સર્વ જીવા તેહના માને હુકમ ધરી હર્ષને, રાજમાન્ય અનેજ તે પામે નહિ અપકીર્ત્તિને. રહક

અર્થ:—આવા પ્રકારના દાનરંગી એટલે દાન દેવામાં આસકત લવ્ય જીવે! સઘળા ઉપદ્રવોના નાશ કરે છે. તથા દાન કરવાથી ભરત ચક્રવર્તીના જેવી તથા ધન્યકુમારના જેવી સંપત્તિ અને લોગોને પામે છે. વળી સવે જીવે! જાવો આનંદ-પૂર્વક તેના (દાનેશ્વરીના) હુકમને માન્ય રાખે છે—હુકમ પ્રમાણે વર્તે છે. રાજાને પણ માન્ય—આદર આપવા લાયક તે દાતાર થાય છે. વળી તે દાન દેનારા ભવ્ય જીવે! અપ-કીતિ—અપયશને પણ પામતા નથી. ૨૭૩.

તે હાર ના પામે કદી તિમ માંદગી પામે નહિ, તેમાં રહે નહિ દીનતા ભય તેહને પીડે નહિ; સવિ આપદા પીડે નહિ તે ભાગ્યશાળી જીવને, એાછેાજ છે સંસાર ચેતન! નિત્ય કર આ દાનને. ૨૭૪

અર્થ:—વળી દાન આપનાર લવ્ય છવા કદાપિ શત્રુઓની આગળ હાર પામતા નથી. અથવા શત્રુઓ તેની આગળ હારી જાય છે. તથા દાને ધરીને માંદગી–મંદવાડ થતો નથી એટલે તેનું શરીર નીરાગી રહે છે. દીનતા એટલે ગરીઆઇ તેની આગળ રહી શકતી નથી. લય પણ તેને પીડા કરતો નથી એટલે તેને કાઇના લય રહેતા નથી. વળી તે લાગ્યશાળી જીવને કાઇ પણ પ્રકારની આપત્તિઓ પીડા કરતી નથી અથવા તેનાં સંકટાે નાશ પામે છે. તે દાની પુરૂષને સંસારની રખડપટ્ટી એાછીજ રહે છે. માટે હે ચેતન! આવા ઉત્તમ ફળ આપનાર દાનને હમેશાં દેજે. ૨૭૪.

જિન ભુવન પડિમા તેમ આગમ પૂજ્ય ચઉવિહ સંઘ એ, છે સાત ક્ષેત્રા તેહમાં નિજ ભૂરિ ધન રૂપ બીજને; જે વાવતા તે પામતા મનની સમાધિ હર્ષથી, ક્રીત્તિ બનેતસ કિંકરી લક્ષ્મી ઘણી વળી નિયમથી. ૨૭૫

અર્થ:—જે દાની જેના પાતાના ઘણા ધનરૂપી બીજને જિનલુવન એટલે દેરાસર (૧), પડિમા એટલે જિનેશ્વરની મૂર્તિ (૨) તથા આગમ એટલે સિદ્ધાન્ત (૩) અને ચાર પ્રકારના (સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકારૂપી) પૂજ્યશ્રી સંઘ એ સાત ક્ષેત્રામાં વાવે છે (વાપરે છે) તેઓ આનંદથી મનની સમાધિ એટલે શાંતિને પામે છે. કીર્તિ તેમની દાસી અને છે (દાતારની કીર્તિ ચારે તરફ ફેલાય છે) તથા દાન કરવાથી તેની લક્ષ્મી ઘટવાને અદલે નિશ્ચે વધતી જાય છે. જેમ જેમ કૂવાનું પાણી વપરાય તેમ તેમ નવું નવું પાણી નીચેથી આવતું જાય. આની માફક દાનેશ્વરી સાત ક્ષેત્રમાં યથાશક્તિ ધન વાપરે તોજ લક્ષ્મી વધે લક્ષ્મીને વધારવાના ઉપાય દાનજ છે. દાટવાથી તો લક્ષ્મી દેવી કાપાયમાન થાય, તેમ કરવાથી લક્ષ્મી ઘટેજ. આવી ઉત્તમ સલાહ અનુપમા દેવીએ આપવાથી આબુ 'ઉપર મંત્રી વસ્તુપાલ તેજપાલે પવિત્ર વિશાલ ભગ્ય જિનમંદિરા અંધાવ્યા. ઘણા જ્ઞાનભંડાર

કરાવી સંઘ સહિત તીર્થયાત્રા વગેરે કરી લક્ષ્મીના સદુપ-યોગ કર્યો. તેમ ભવ્ય શ્રાવકાએ પણ જરૂર કરતું. રહપ અભયમંત્રીના સમી વર બુદ્ધિ પામે તે વળી, ષડ્ ખંડ નાયક ચક્રવર્ત્તા તે અને દાનેશ્વરી; સ્વર્ગ કેરી ઋદ્ધિને પામેજ તીર્થકર અને, દીન આંધવ તે મહા શ્રાવક કહ્યા શ્રી પ્રવચને. રહદ

અર્થ:—વળી તે દાનેશ્વરી અભયકુમાર મંત્રીના જેવી ઉત્તમ બુદ્ધિને પામે છે. તથા દાનના પ્રભાવથી છ ખંડને સાધનાર ચક્રવર્તીની પદવી પામે છે. સ્વર્ગ લોકની સંપત્તિ પણુ મેળવે છે. તથા દાતારને તીર્થકર પદવીની પણુ પ્રાપ્તિ થાય છે. શ્રી યાગશાસ્ત્રાદિ શ્રંથાની અંદર દીન આંધવએટલે ગરીખના ભાઈ સમાન, ગરીખના બેલી એવા તે દાન કરનારને માટે! શ્રાવક કહ્યો છે. કહ્યું છે કે-एइं व्रतस्थितो भक्त्या, सप्तक्षेत्र्यां घन वपन् ॥ दयया चातिदीनेषु, महाश्रावक उच्यते ॥ १ ॥ २७६.

સંસાર સમુદ્રમાં રહેલા શ્રાવકને દાનરૂપી પાટીયું તાર-નાર છે. એમ જણાવે છે:—

હે જીવ! તારૂં ધર્મ રૂપી વ્હાણ આખું ના રહ્યું, શીલભાવના તપ પાઠીયા ખસતાંજ ચકડાેળે ચઢયું; આ દાન રૂપી પાઠીયું સ્વાધીન ત્હારે એક એ, ભવસાગરે આધાર એના દાનને ના છેાડજે. ર૭૭

અર્થ:—હે ચેતન! દાન, શીલ, તપ અને ભાવનારૂપી જે ચાર પ્રકારના ધર્મ છે, તે તારૂં ધર્મરૂપી વહાણુ આખું

રહ્યું નથી. કારણ કે સંસારરૂપી સમુદ્રમાંથી તારનાર ચાર પાડીયાના ખનેલા તે વહાણમાંથી શીલ, તપ અને ભાવનારૂપી પાડીયાં ખસી જવાથી તે વહાણ ચકડાળે ચઢી ગયું છે. એટલે કે ચાર પ્રકારના ધર્મમાંથી ઉપર કહેલા ત્રણ પ્રકારો તો તારાથી ખની શકતા નથી. પરંતુ ચાશું દાનરૂપી પાડીઉં હજી તારા હાથમાં રહ્યું છે, એટલે કે પૂર્વે કહેલાં ત્રણ (શીલ તપ ભાવના) સાચવવા તારે માટે કદાચ મુશ્કેલ હાય તો પણ દાન તો તારાથી ખની શકે તેનું છે. માટે હાલ તો ભવસમુદ્રમાં તે દાનરૂપી પાડીયાના આધાર રહેલા છે તેને તું છાડી દઇશ નહિ. નહિ તો આ સંસાર સમુદ્રમાં તું ડૂખીશ એમ જરૂર જાણજે. ૨૭૭.

તપ વગેરેથી પણ દાન અક્ષય હાેવાથી ચાર પ્રકારના ધર્મમાં દાન પ્હેલું કહ્યું છે એ જણાવે છે:—

તીર્થંકરાના શાસને તપ શીલ ઉત્તમ ભાવના, ઘટતા ઘટ્યા પણ દાન વાર્ષિક તેહલું રજ ફેર ના; ત્રણસાે અઠ્યાસી ક્રાેડ એંશી લાખસાેનૈયા તણું, જે માન તે ત્રણકાલ સરખું શાસ્ત્રમાં વર્ણન ઘણું. ૨૭૮

અર્થ:—ચાવીસ તીર્ધકરાના શાસનને વિષે તપ, શીલ, અને ઉત્તમ ભાવના ઉત્તરાત્તર ઘટતા ગયા છે. પરંતુ દરેક તીર્ધકરનું વાર્ષિક દાન તેવું ને તેવું જ રહ્યું છે, તેમાં જરા પણ ઘટાડા થયા નથી. પહેલા શ્રી ઋષભદેવ પ્રભુએ ખાર માસી તપ કર્યું, ત્યાર પછી તપમાં ઘટાડા થતાં થતાં છેવટે મહાવીર સ્વામીએ છ માસ સુધી તપ કર્યું. એમ શીલાદિમાં

પણ સમજાય તેવી બીના છે. એ પ્રમાણે પહેલાથી છેલા જિત સુધીમાં શીલ, તપ અને ભાવનામાં ઘટાડા થયા. પણ વાર્ષિક દાન તો દરેક તીર્થકરાએ સરખુંજ આપ્યું. કારણ કે પ્રભુશ્રી ઋષભદેવે ત્રણસા અક્યાસી ક્રોડ અને એ સી લાખ સાનૈયાનું વાર્ષિક દાન આપ્યું, તેટલુંજ શ્રી અજિતનાથથી માંડીને છેલા તીર્થકર મહાવીરસ્વામીએ પણ આપ્યું. તેથી ચારમાં દાન પહેલું કહ્યું. આ સંખંધી શ્રી દાનપ્રદીપાદિ શાસ્ત્રોમાં ઘણું વર્ષુન છે. માટે હે શ્રાવક! તું દાન ધર્મ મૂકીશ નહિ. ૨૭૮.

ખાલ જીવાને પણ સમજાય તેવી રીતે દાનના ઉપદેશ આપે છે—

શ્રાહ્મ દિનકૃત્યાદિમાં વર્ણન દીસે અહુ દાનનું, શક્તિ પ્રસાણે દાન દેવું અલ્પમાંથી અલ્પનું; ખેડૂત પણ થાડું દઇ વાવેલ કણને વાપરે, ગુણ ગણ વિવેકે શાભતા વ્યવહાર દાને તિમ ખરે. ર૭૯

અર્થ:—શ્રાદ્ધદિનકૃત્ય, ધર્મ રત્નપ્રકરણ, ઉપદેશ પ્રાસાદ વગેરે ગ્રંથામાં દાનનું તથા તેના ફળનું ઘણું વર્ણન કરેલું છે. માટે શ્રાવકે યથાશક્તિ–શક્તિ પ્રમાણે થાડામાંથી પણ થાડું દાન જરૂર આપવું. ખેડુત જેવા અભણ–અણસમજી પણ પાતે વાવેલા ધાન્યના પાકમાંથી થાડું પણ ગરીબાને આપીને

૧ ખળા વાઢમાં ધાન્યના ઢગલા પડયા હાય, ખાટલા ઢાળી ખેડૂત બેઠા હાય, પડખે થઇને કાઈ પણ ચાલ્યો જતા ભિક્ષુક માગણી કરે, ત્યારે સરલ ખેડુત 'ઘણું પાપ કરી અનાજ મેળવ્યું, તેથી દાન દઇને પાપ ધાઈએ ' આવું વિચારી જરૂર દાન આપશે.

ખાકીનું પાતાના માટે વાપરે છે. માટે ગુણુ ગણું એટલે ગુણુંના સમુદાય જેમ વિવેકથી શાલે છે તેમ વ્યવહાર પણું દાન ગુણું કરીનેજ ખરેખર શાલે છે. કારણુંક દાન નહિં કરનારની લે!કમાં પણું કં જીસ અથવા મુખ્બીચૂસ ચાવા નામે પ્રસિદ્ધિ થાય છે. ૨૭૬.

જીએા કાકડી પણ દાનના અપૂર્વ પાઠ શીખવે છે:—

કાપી પતીકું કાકડીનું ખાય તેા મીઠી બને, પેદાશમાંથી અલ્પ પણ ઘે તેાજ તે મીઠી બને; જ્વરવાંત ને કંજૂસ સરખા નેહ જડમાં એઉને, દ્વેષ ભક્તે વદન કડુતા ભૂરિ લંઘન એઉને. ૨૮૦

અર્થ: - જેમ કાકડીનું પતીકું જુદું કાઢીને ખાવાથી મીઠી સ્વાદિષ્ટ અને, તેમ જે શ્રાવક પાતાની પેદાશમાંથી જો થાડું પણ દાન આપે તોજ તે કમાણી મીઠી અને છે. એટલે તેના ઉપયોગ આનંદથી કરી શકાય છે. જ્વરવંત એટલે તાવવાળા અને કં જુસ એટલે શક્તિ છતાં દાન નહિ દેનાર પૈસાવાળા અને કં જુસ એટલે શક્તિ છતાં દાન નહિ દેનાર પૈસાવાળા અને સરખા કહ્યા છે. કારણ કે તે અનેને જડ

१ सद्दानेन गृहारंभः-विवेकेन गुणव्रजः॥

२ दाता दाता मर गया, रह गया मख्बीचूस ॥ दाताकुं हर देत है, जहां तहांसे आन ॥ बीन दाता भूखे मरे, करसन न सुणे कान ॥१॥

३ भक्ते हेपः जडे प्रीतिः, प्रवृत्तिर्गुरुलंघने ॥ मुखे च कडुता नित्यं, धनिनो ज्वरिणस्तथा ॥१॥

ઉપર સ્નેહ છે. અહીં જડના બે અર્થ કરવા, એક તાે જડ એટલે જલ અથવા પાણી અને ખીજો અર્થ ધન તાવવાળાને પાણી ઘણું ભાવે છે માટે તેને તેના ઉપર સ્નેહ કહ્યો, અને કં જુસને ધન ઉપર અધિક રાગ છે. વળી તે બ नेने 'द्वेषो भक्ते' એટલે ભક્ત ઉપર દ્વેષ છે. અહીં પણ ભક્તના બે અર્થ કરવા. પ્રથમ તેા ભક્ત એટલે ભાજન તાવવાળાને ભાજન ભાવતું નથી માટે તેના ઉપર દેષ કહ્યો. બીજો અર્થ ભક્ત એટલે સેવા કરનારા. કંજુસ ધનવાનને તેના ધંધામાંથી <mark>સેવા કરનારને</mark> કાંઇ આપવું પડશે એવી ખુદ્ધિથી તેના ઉપર દ્વેષ થાય છે. તથા બંનેના માંઢામાં કટુતા હાય છે. અહીં કટતાના એક અર્થ કડવાશ થાય છે. તાવવાળાનું મુખ કડ-વાશવાળું રહે છે, અને ખીજો અર્થ વાણીની કડવાશ. ખીજાને અપ્રિય લાગે તેવાં વચન બાલવા. કંજાૂસની વાણીમાં કડવાશ છે. કાેઈ માગે અથવા વાપરવાનું કહે તાે તેને કડવાં વચન સંભળાવે છે. વળી ખંનેને 'ભૂરિ લંઘન ' હાેય છે. અહીં ભૂરિ લંઘનના બે અર્થ આ પ્રમાણે:—પ્રથમ પક્ષે ભૂરિ એટલે ઘણી અને લંઘન એટલે લાંઘણા. તાવવાળાને ઘણી લાંઘણા થાય છે.<sup>૧</sup> અને બીજા પક્ષમાં ભૂરિ એટલે ઘણું અને લંઘન એટલે ઓળંગવું. એટલે પૈસાવાળા પૈસા કમાવા માટે ઘણા દેશ પરદેશ તથા સમુદ્ર માર્ગી એાળંગે છે. જ્યાં ત્યાં રખડે છે. ઉપરની બીના સમજીને યથાશક્તિ દાન દેવામાં ઉત્તમ ધનિક શ્રાવકાે જરૂર ઉદ્યમ કરેજ. ૨૮૦.

## १ ज्वरादी लंघनं प्रोक्तं, ज्वरमध्ये च पाचनं ॥

કંજાૂસ અને મડદામાં ઘણે ભાગે ભેદ (ક્રેરક) નથી એમ જણાવે છે:—

કંજૂસ તિમ શબ બેઉ સરખાના જરી પણ બાલતા, બેઉની પાછળ રૂએ જન બેઉનેજ ઉપાડતા; અક્કડ જણાએ બેઉ બુધ દેખે નહિ ત્યાં ભેદને, હાથ ધસતા સંચરે ધિક્કાર હા કંજૂસને. ૨૮૧

અર્થ:--વળી કંજાસ માણસને અને શખને-મડદાને સરખા ગણાવ્યા છે. કારણ કે બંને બાલતા નથી. શબ તા અચેતન છે એટલે બાલતું નથી અને કંજાસ માણસ ગરીખ જેના તેની પાસે કાંઇ માગણી કરે, ત્યારે કાંઇ બાલતા નથી. (એટલે કે આપતા નથી અથવા ધર્મકાર્યમાં કાંઈ વાપરતા નથી.) વળી જેમ મડદાને જ્યારે ઘરમાંથી લઇ જવામાં આવે છે ત્યારે તેના કુટું બીએ! તેની પાછળ રાકકળ કરે છે તેમ કંજાસ જ્યારે માગનાર ગરીબાને કાંઇ પણ આપ્યા સિવાય વાહનમાં બેસીને ચાલ્યા જાય છે, ત્યારે તેની પાછળ ગરીએા રહે છે. કાંઇ પણ નહિ મળવાથી તેઓ દીલગીર થાય છે. વળી જેમ મડદાને ઠાઠડીમાં આંધીને લઇ જવામાં આવે છે. તેમ કંજાૂસ માણુસને પણુ ઘણું કરીને પાલખી વગેરે વાહનમાં ખેસાડી લઇ જવામાં આવે છે. તથા ખંને જણા અક્કડ જણાય છે. કારણ કે માણસમાંથી જીવ ચાલ્યાે જાય છે એટલે તેનું શખ અક્કડ ખની જાય છે. વાળવું હાય તેમ વાળી શકાતું નથી. તેમ કંજાૂસ પણ લક્ષ્મીના મદથી અભિ<sub>ે</sub> માની થઇને ફર્યા કરે છે. આમ હાવાથી પાંડિતા કંજાસ 96

અને શળમાં તફાવત જોતા નથી. કાઇએ સમજાવ્યા છતાં પણ કંજાૂસ કાંઇ પણ ખરચતા નથી. પરંતુ આખરે જ્યારે કંજાૂસને પણ મરણ પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે જેવા એકલા આવ્યા હતા તેવા એકલાજ લેશું કરેલું ધન વગેરે મૂકીને હાથ ઘસતા એટલે ફાેગટ જન્મ શુમાવીને ચાલ્યા જાય છે. માટે તેવા કંજાૂસને ધિક્કાર થાએા. ૨૮૧.

ઉત્તમ શ્રાવકે દીન દુ:ખી જીવાને જોઇને શાે વિચાર કરવા ? તે જણાવે છે:–

દું:ખિયા થયા બીજા જેના નિજ કર્મના ઉદયે કરી, ભવ જલિધ તરવા તું ખડા તે તાહરે ખૂઝ તું જેરી; છે દાનથી ઉદ્ધાર તારા શ્રાહ ! કહું હિત વચનને, દીધા વિના જે ખાય છે તે પાપને ન અનાજને. સ્ટર

અર્થ:—પ્રીજ માળુસા પાતાના કર્મના ઉદયથી દુ:ખી થયા. પળુ હે શ્રાવક! તેઓ તારે માટે તો સંસાર રૂપી સમુદ્રને તરવા માટે તુંબડા જેવા છે એમ જરૂર સમજજે. કારણુ કે બીજા જવા જો કે પાત પાતાના કરેલા કર્મને અનુસારે દુ:ખી થયા છે, પરંતુ તેમને દુ:ખી જોઇને તેઓ શા શા કારણાથી, કેવા કેવા કર્મા કરવાથી દુ:ખી થયા તે જાણવાનું તને તેમના દુષ્ટાંતથી મળ્યું. માટે જો તું તે દુષ્ટાન્તા ઉપરથી બાધ લે તા તે દુષ્ટાન્તા દ્વારા તેઓ તને આ સંસાર સમુદ્ર તરવા માટે ઉપયાગી થાય માટે તેઓને તુંબડાની ઉપમા આપી. કારણુ કે તુંબડા બાંધીને માળુસ

સમુદ્રમાં તરી શકે છે. દીન દુ:ખીના ઉદ્ધાર કરવાથી સંસાર સમુદ્ર તરી શકાય છે. માટે હે શ્રાવક! હું તને ખરા હિતના વચના કહું છું કે તારા ઉદ્ધાર દાનથી જ થવાના છે. જેથી તું હંમેશાં દાન આપવામાં તત્પર રહેજે. જેઓ દાન કર્યા વિના ખાનારા છે તેઓ અનાજ-ધાન્યને ખાતા નથી પણ પાપને ખાય છે. રે ૨૮૨.

કેવી ભાવના રાખી શ્રાવકે દાન દેવું તે જણાવે છે:– ખહુ લાભ ગુણની દષ્ટિથી લેવાય ને દેવાય તે, નિર્દોષ એવી ધારણાએ શ્રાહ ઘે ઈમ પ્રભુ શ્રુતે; પાત્ર કંખલ દંડ શચ્યા વસ્ત્ર ધર્મ ધ્વજ વળી, પુસ્તક પ્રમુખ નિર્દોષ આપે સમયની કિંમત કરી. ર૮૩

અર્થ: જે ઘણા લાભરૂપ ગુણ તરફ દષ્ટિ રાખીને સુપાત્રથી નિર્દોષ દાન લેવાય તથા શ્રાવકથી દાન દેવાય, તે ઉત્તમ દાન છે એમ પ્રભુએ સિદ્ધાન્તમાં કહ્યું છે. શ્રાવકે એવી વિચારણા રાખીને નિર્દોષ–કલ્પનીય દાન દેવું. સુપાત્રને વિષે એકલું આહારનું જ દાન દેવું એટલું જ નહિ પણ ધર્મની પતાકા સમાન રજોહરણ–એાઘા, પાત્ર, કામળ, દંડ, શચ્યા–રહેવાનું સ્થાન, વસ્ત્ર તથા પુસ્તક વગેરે વખતની કિંમત

૧—આ બાબત તા અન્ય દર્શનમાં પણ વિસ્તારથી ચર્ચી છે એમ ઉદાયનાચાર્ય કૃત ન્યાય કુસુમાંજલિમાં 'पूर्व चतुष्पादो धर्म आसीदित्यादि ' પંક્તિએ ઉપરથી જાણી શકાય છે. દાન દર્ધ તે જમનારા શ્રાવકા અમૃતભાજી કહેવાય છે. શ્રાવકના ઘરના આંગણે આવેલ દીન વગેરે કાઇ પણ નિરાશ તો નજ થવા જોઇએ.

કરીને (સમયોચિત) આપે એટલે આવે સુપાત્રના અવસર વારે વારે મળતા નથી એવી ભાવના રાખીને આપે. કારણ કે પાતાની આપવાની શક્તિ છતાં ન આપે તા અમુક વખત ગયા પછી પાતાની આપવાની શક્તિ રહેશે કે કેમ? તેની ખાત્રી (ખબર) નથી. વળી આયુષ્યની પણ અસ્થિરતા છે. માટે દાન દેવામાં આળસ ન રાખવી. ૨૮૩.

આ ગાથામાં મુનિઓ વસ્ત્રાદિક શા માટે રાખે છે તે જણાવે છે:—

ષડ્કાય રક્ષણ ધ્યાન હેતુ માંદગી આદિક વશે, વસ્ત્રાદિને રાખે મુનીશ્વર પણ નહિ મમતા વશે; શ્રાવક ઘરે મુનિવેષ આદિક શુદ્ધ ઠામે રાખતા, દેખી થઇશ મુનિ જીવ! ક્યારે ભાવના ઇમ ભાવતા. ર૮૪

અર્થ:—સાધુ મહારાજ મમત્વ ખુદિથી વસ્ત, પાત્ર વગેરે રાખતા નથી, પણ ષટ્કાય જવોના રક્ષણ માટે, ધર્મ ધ્યાનાદિના ટકાવવા માટે તથા માંદગી વગેરેના પ્રસંગે સ્વ-સ્થતા જળવાય એટલા માટે રાખે છે. એમ સમજતા ઉત્તમ ગુણુંત શ્રાવકા પાતાના ઘરમાં શુદ્ધ સ્થળ (કળાટ વિગેરે)માં મુન્ય આદિક એટલે મુનિરાજના વપરાશમાં આવે તેવા વસ્ત્ર વરે રાખે, જે વસ્ત્ર પાત્ર વગેરેને જોઇને "હે જવ! તું કર્મનેવેષને ધારણ કરનારા સાચા સંયમી ક્યારે

૧ પૃથ્વીકાય, અપુકાય, તેઉકાય, વાઉકાય, વનસ્પતિકાય અને ત્રસકાય એ છ કાય છે.

થઈશ " એવી ભાવના ભાવતા. એમ ઘરમાં મુનિવેષાદિ રાખ-વાનું એક કારણ સંયમની ભાવના દઢ કરવી એ જાણવું. ૨૮૪.

શ્રાવકે બીજા કયા કારણથી ઘરમાં ચારિત્રના ઉપકર**ણે** રાખવા ? તેના ખુલાસા કરે છે:—

વિચરતા મુનિ માગતા વસ્ત્રાદિને શ્રાવક કને, નિદેષિ રાખેલા દીએ બહુ લાભ એથી શ્રાહને; રાખતા મુનિ વેષ ઘરમાં થાય મુનિતા ભાવના, તિમપાત્ર દાન તણાજ લ્હાવા એઉ મુદ્દા ભૂલના. ર**૮પ** 

અર્થ — જ્યારે વિહાર કરતા કરતા આવેલા મુનિરાજ શ્રાવક પાસે વસ્ત્ર વગેરે માગે, ત્યારે શ્રાવક ઘરમાં પાતાના નિમિત્ત જે દોષ રહિત રાખેલા હાય તે મુનિને ગ્હારાવે, તેથી તેને ઘણા લાભ થાય. એક તા મુનિના વેષ ઘરમાં રાખવાથી શ્રાવકના મનમાં મુનિતા એટલે મુનિપણાની ભાવના જાગે એટલે હું પણ આવા વેષને ધારણ કરનાર કયારે થઇશ ? એવી ભાવના જાગે. તેમ નિર્દોષ વસ્ત્રાદિ આપવાથી મુપાત્ર દાનના હહાવા મળે. એમ બે પ્રકારના મુદ્દા સચવાય છે. એથી હે શ્રાવક! તું તેમ કરવા ભૂલીશ નહિ. ૨૮૫.

દાનનું ફલ દુંકામાં જણાવે છે:—

તામ્ર પાત્ર થકી લઇને રત્નપાત્ર સુધી ક્રમે, ઉક્ત ભેંદે ઉત્તરાત્તર લાભ અધિકા અનુક્રમે; પાત્ર દાને સુખ અહીં ભરપૂર ઉત્તમ ધર્મનો, પર ભવે પણ જરૂર પામે લાભ અંતે મુક્તિના. ર૮૬ અર્થ:— પ્હેલાં કહ્યું તેમ તામ્રપાત્ર (તાંબાના ત્રાસણ) જેવા સમકિતી શ્રાવક, રૂપાના પાત્ર સમાન દેશવિરતી શ્રાવક, સુવર્ણના પાત્ર સમાન સર્વ વિરતિ મુનિરાજ અને રત્નના વાસણ જેવા તીર્થકર ભગવાન એ કમના અનુસારે એ ચાર પ્રકારના પાત્રને વિષે દાન આપતાં અનુક્રમે એક એકથી વધતો લાભ મળે છે. સમકિતીને આપતાં જે લાભ તેથી દેશવિરતીને આપતાં વધારે લાભ, તેથી સર્વવિરતિ મુનિરાજને આપતાં વધારે લાભ થાય અને તેથી પણ તીર્થં કરને આપતાં સૌથી વધારે લાભ કહ્યો છે. એ પ્રમાણે સુપાત્રને દાન આપવાથી આ લોકમાં પણ ભરપૂર સુખ મળે છે. તેમજ પરભવમાં જરૂર ઉત્તમ ધર્મના લાભ મળે છે, તથા છેવટે માક્ષ પણ મેળવી શકાય છે. ૨૮૬.

સુપાત્રને દાન દેવાથી કેાને કેવા લાભ થયા ? તે દુષ્ટાંત આપીને જણાવે છે:—

સુભગ વ્હાલા સર્વ ને શુભ પાત્ર દાની પુણ્યથી, સૂક્ષ્મ વેપારી સુદત્ત મુનીશને ઉલ્લાસથી; વ્હારાવતા પુણ્યાદયે નૃપ અદીન શત્રુ તનય પણે, નામે સુખાહુ કુમાર હાેવે સુભગ વ્હાલા સર્વ ને. ૨૮૭

અર્થ:—સુપાત્રને દાન કરનાર લબ્ય છવા બાંધેલા પુષ્યાનુબંધી પુષ્યવેં (સૌભાગ્ય નામ કર્મના ઉદયથી) સોભાગી થાય, એટલે સર્વને બ્હાલા લાગે તેવા થાય છે. જુઓ સૂક્ષ્મ નામના વેપારીએ સુદત્ત નામના મુનીશ્વરને ઉમંગ અને ભાવપૂર્વક નિર્દીષ આહારાદિક બ્હાેરાવ્યાં. તેથી તે પ્રાપ્ત થએલ પુષ્યના ઉદયથી અદીનશત્રુ રાજાના પુત્રપણે સુખાહુકુમાર નામે થયા. સુપાત્ર દાનના પ્રભાવે તે કુંવર સૌને વ્હાલા લાગે તેવા થયા. ૨૮૭.

તે સુબાહુ કુંવરે માેટી ઉંમરે શું કર્યું ? વગેરે જણાવે છે:–

પ્રભુ વીરની વાણી સુણી શ્રાવક થયેલા તેહને, જેતાંજ ગાતમ પૂછતા વિનયે નમી શ્રીવીરને; ચરણ લેશે કે નહિ ૄ આ કુંવર ચાલુ ભવ વિષે, પ્રભુજી કહે હા કેવલી પણ ચાદમે ભવ તે થશે. ર૮૮

અર્થ:—પ્રભુ શ્ર વીર ભગવંતનાં ઉપદેશ વચના સાંભ-ળીને શ્રાવક થએલા તે સુખાહુકુમારને જોઇને પ્જયશ્રી ગૈાતમસ્વામીએ શ્રી વીરપ્રભુને વિનયપૂર્વક નમીને પ્છશું કે હે ભગવન! આ રાજકુંવર ચાલુ ભવમાં ચારિત્ર લેશે કે નહિ લે? ત્યારે પરમાપકારી શ્રી ભગવંતે કહ્યું કે આ સુખાહુકુમાર ચારિત્ર લેશે. તથા ચાદમા ભવને વિષે તે કેવલી થશે—કેવલ-જ્ઞાન પામશે. અને કેવલજ્ઞાન પામશે એટલે માલમાં પણ તેજ ભવે જશે. ૨૮૮.

અકૃંમ કરી પાષધ વિષે તે ભાવના ઈમ ભાવતા, ધન્ય તે નગરાદિ જેમાં શ્રી મહાવીર વિચરતા; ફલતા મનારથ શીઘ તેના શ્રમણ વીર પધારતા, તે સુખાહુ નમી સુણી પ્રભુ વેણ સંયમ ચાહતા. ર૮૯

અર્થ:—અઠ્ઠમના તપ કરીને પાષધમાં રહેલા તે સુખાહુ શ્રાવક આવા પ્રકારની ભાવના ભાવે છે કે-જે નગર વગેરે સ્થળે શ્રી મહાવીર પ્રભુ વિચરે છે તે નગર વગેરેને ધન્ય છે. આવી ભાવનાવાળા તે સુખાહુકુમારના જલ્દી મનારથ ફ્રુંટ્યા એટલે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર સ્વામી ત્યાં પધાર્યા આ બાબતમાં કહ્યું છે કે-" धन्यानामाગ્રુ फਲંતિ मनोरथा: ॥ એટલે ધન્ય (પુષ્યશાલી) પુર્વેશના મનારથ જલ્દી ફલે છે. પછી તે સુબાહુકુમારે શ્રી વીર ભગવંતને નમીને પ્રભુની વાણી સાંભળી, જેથી તેમને સંયમ લેવાની તીવ્ર ઇચ્છા થઈ. ૨૮૯.

સુખાહુકુમારે ચારિત્ર લેવાની ઇચ્છા થયા ખાદ પ્રભુને શું કહ્યું ? તે જણાવે છે:—

જનક જનનીને પૂછીને શીઘ પાસે આપની, દીક્ષા લઈશ કહી એમ આવે પાસજનની જનકની; માગે રજા માતા પિતા કલ્પાંત કરતા આકરાે, વિનયે સુબાહુ કહે ભય કર ભવ જલધિ દુઃખમય નરાે. ૨૯૦

અર્થ:—માતા પિતાની રજા લઇને હું આપની પાસે જલ્દી આવીને દીક્ષા લઈશ, એમ પ્રભુની આગળ કહીને કુંવર માળાપની પાસે ગયા. અને પ્રભુ પાસે દીક્ષા લેવી છે એમ કહીને દીક્ષાની રજા માગી. તે સાંભળીને માળાપ શરૂઆતમાં તો ઘણા કલ્પાંત કરવા લાગ્યા. અને ચારિત્ર પાળવું કેટલું કડીન છે તે કુંવરને સમજાવવા લાગ્યા. તે વખતે સુબાહુકુમાર વિનય પૂર્વક માતાપિતાને કહે છે કે આ ભવજલધિ એટલે સંસાર સમુદ્ર ઘણા ભયંકર છે. તેની અંદર અનાદિ કાલથી જીવા રીબાયા કરે છે માટે તે એકાંત દુ:ખથી ભરેલા છે.

જે સુખ જણાય છે તે વાસ્તવિક સુખ નથી. ખરૂં સિદ્ધના જેવું સુખ તે સંયમથીજ મળે છે. તેથી સંસારમાં કહેવાતાં સુખ તે તે માત્ર કહેવાનું (નામનું જ) સુખ છે. ૨૯૦.

હવે સુબાહુકુમાર માતા પિતાને સાંસારિક પદાર્થીનું અને મૃત્યુનું સ્વરૂપ સમજાવે છે:—

સંબંધ સર્વ અનિત્ય સઘલી વસ્તુ મૃત્યુ સર્વને, મૂકે ન વૃદ્ધ યુવાન ધની નિર્ધન સુપંડિત મૂર્ખને; પ્રથમ પર ભવ કાેણ જાશે ? ભાન તેનું મને નહિ, અથીર તન ક્યારે પલટશે કહી શકાએ એ નહિ. ૨૯૧

અર્થ:—આ સંસારમાં પુત્ર, પિતા, સ્ત્રી, લાઇ, બ્હેન વગેરેના કહેવાતા સર્વ પ્રકારના સંબંધા છે, તે અનિત્ય એટલે નાશવંત છે. અને તેમની સગાઇ પણ સ્વાર્થ પ્રતીજ હાય છે. એટલુંજ નહિ પણ ધન, દોલત, બંગલા વગેરે બધી વસ્તુઓ પણ અનિત્ય—અસ્થિર છે. જન્મેલા તમામને મૃત્યુ અવશ્ય આવવાનું છે. તે મૃત્યુ ઘરડાને કે જીવાનને, ધનવાનને કે નિર્ધનને, સારા પંડિતને કે મૂર્બને કાઇને મૃકતું નથી, તેને કાઇની શરમ નથી. ગમે તેટલા ઉપાય કરા પણ તેની આગળ કાઇનું જરા પણ ચાલતું નથી. વળી જીવાન છે માટે પછી મરશે અને વૃદ્ધ છે માટે પહેલા મરશે એવા મૃત્યુ માટે નિયમ નથી, તેથી પહેલું પરભવમાં કાણ જશે ? તેનું મને તા જ્ઞાન નથી. (હું જાણતા નથી) આ ચંચળ કાયા ક્યારે પલટાશે ? રાગી અથવા અશક્ત કયારે અની જશે? તે કાઇનાથી કહી (જાણી) શકાતું નથી. આ પ્રમાણે

ઘણી રીતે ઉપદેશ આપીને માળાપને સમજાવ્યા, અને માળાપ પણ સમજા હાવાથી આખરે તેમણે સુબાહુને ચારિત્ર લેવા માટે રજા આપી. ૧ પ્રાચીન કાલમાં ઉચ્ચ કોટીના શ્રાવકાે. નિવૃત્તિમય જીવનને હૃદયથી પરમ શાંતિદાયક માનતા હતા. માટેજ છ ખંડના અધિપતિ ભરત મહારાજા જેવા ચક્રવર્તિઓ. સ્વાધીન ભાગના સાધન ઋદ્ધિ આદિને છંડીને સંયમ સાધ-નામાં સિંહુની પેઠે લઇને સિંહુની પેઠે પાલવામાં ઉજમાલ થતા હતા, અને એજ હૃદયની ખરી ખાદશાહી ગુજારીને પરિણામે સિદ્ધિ સુખ અલ્પ કાલમાં સાધતા હતા. મહારાજા કુષ્ણનરેશે આવેા ઉપદેશ પ્રભુશ્રી નેમિનાથની પાસે સાંબજ્યાે. ત્યારબાદ તેમણે જણાવ્યું કે-હે પ્રભાે! હું સંયમની આરા-ધના કરવાને માટે અસમર્થ છું, પણ તેવા લાયક જવાને તે સંયમ માર્ગ તરફ પ્રયાણ કરાવવા જરૂર સહેનત કરીશ. અવસરે દ્વારિકામાં દીક્ષાના તીવ્ર અનુરાગી ધાવચ્ચા પુત્રાદિને શ્રીકૃષ્ણ મહારાજાએ પ્રભુશ્રી નેમિનાથની પાસે દીક્ષા **લે**વરાવી. પાેતાની પુત્રીઓને કહ્યું કે સાચું રાણીપણું તાે પ્રભુની પાસે દીક્ષા લેવામાંજ છે. આવી વાર વાર દેખરેખનું પરિણામ એ આવ્યું કે કૃષ્ણ મહારાજાની ઘણી રાણીઓએ અને રાજકુંવરીઓએ પ્રભુની પાસે દીક્ષા લઇને સિદ્ધિ સુખ મેળવ્યું. આ દર્ષાત બાધ આપે છે કે પ્રખલ માહના ઉદયથી

<sup>1.</sup> ઉત્તમ માધ્યાપની સંપૂર્ણ દેખરેખ હોય તા બાલકા ઉંચ સંસ્કારી જરૂર ખને. તેમ હાેવાથી જ સુખાહુને નાની ઉંમરમાં સંયમ લેવાની ભાવના થઇ. અમારા પુત્ર હજારા જીવાના ઉદ્ઘારક થશે, એમ સમજ ઉલ્લાસથી માતાપિતાએ રજા આપી.

કદાચ પાતે સંયમને ન લઇ શકે તો બીજા સંયમ લેવા ચાહનારા ભવ્ય જવાને જરૂર અનુમતિ તે દેવીજ જોઇએ. અને રાજી થઇને યથાશક્તિ મદદ કરવી. ૨૯૧.

સુબાહુકુમાર માતા પિતાની માગણી સ્વીકારે છે:— માતા પિતાના આગ્રહે રાજા અને દિન એક એ, પાત્રા રજોહર માગતા માતા પિતા એ પણ દીએ; પ્રભુ પાસ પૂર્ણ મહાત્સવે દીક્ષા લઈ તપ આચરે, અગીઆર અંગ ભણી ચરમ ક્ષણ પ્રથમ સ્વર્ગ સંચરે. ૨૯૨

અર્ધ:—માતા પિતાના ઘણા આગ્રહથી સુબાહુકુમાર એક દિવસના રાજા થયા. પછી કુંવરે મા બાપ પાસે પાત્રા તથા રજોહરણ (એાઘા) માગ્યા, તે પણ તેઓએ આપ્યા. ત્યાર પછી પ્રભુદેવની પાસે આવીને મોટા આડંબર અને પૂરા મહાત્સવ પૂર્વક ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું. ત્યાર પછી સુબાહુ મુનિએ અનેક પ્રકારની તપશ્ચર્યા કરી. તે મુનિરાજ આચારાંગ વગેરે અગિઆરે અંગા ભણ્યા. તે પછી ચરમ ક્ષણ એટલે સમાધિ મરણ પામીને પહેલા સૌધર્મ નામના દેવલાકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. ૨૯૨.

સાધર્મ દેવલાકના ભવશી માંડીને ૧૪ ભવા ગણાવે છે:— ત્યાંથી ચવા નર થઇ તૃતીએ સ્વર્ગ જાય તિહાં થકી, નર થાય ત્યાંથી બ્રહ્મ સર્ગે જઇ અને નર ત્યાં થકી; સુખ સાતમા સ્વર્ગ લહે સમયે ચવીને ત્યાં થકી, નર હોય ત્યાંથી આનતે સુર થઈ ચવીને ત્યાં થકી. ૨૯૩ અર્થ:—ત્યાર પછી તે સુખાહુકુમારના જિવ સૌધર્મ દેવલાક સંખંધી સુખાને ભાગવીને આયુષ્ય પૂર્ણ થયે મતુષ્યપણે ઉત્પન્ન થશે. ત્યાંથી આયુષ્ય પુરૂં થયે ત્રીજ સનતકુમાર નામના દેવલાકમાં ઉત્પન્ન થશે. ત્યાંથી ચ્યવીને ફરીથી મતુષ્ય થઇ પાંચમા પ્રદ્યા દેવલાકમાં દેવ થશે. ત્યાંથી પાછા મતુષ્યપણે ઉપજ સાતમા મહાશુક દેવલાકનાં સુખ પામશે. ત્યાંથી આયુષ્ય પૂર્ણ થયે મતુષ્ય થઇને નવમા આનત નામના દેવલાકમાં દેવના ભવ કરી ત્યાંથી ચ્યવશે. ૨૯૩.

નર થઈ અમર અગીઆરમે સ્વર્ગ બને ત્યાંથી ચવી, નર થઈ લહે સ્વાર્થને ત્યાંથી વિદેહે માનવી; સંયમ પ્રતાપે સિદ્ધ બનશે ચાૈદ ભવ ક્રમસર કહ્યા, સુખ વિપાકે એહવા દર્ષાંત બીજા નવ તણા. રસ્પ્ર

અર્થ:—ગયા શ્લોકમાં જણાવ્યા મુજબ નવમા દેવ-લોકથી વ્યવીને મનુષ્ય થશે. વળી ત્યાંથી મરીને આરણ નામના અગિઆરમા દેવલોકનાં સુષ્ય લોગવશે. ત્યાંથી આયુષ્ય પૂર્ણ કરીને મનુષ્યલવ પામશે. અને ત્યાંથી સર્વાર્થસિદ્ધ નામના પાંચમા અનુત્તરવાસી દેવ થશે. (આ દેવા એકા-વતારી છે. ત્યાં ૩૩ સાગરાપમનાં દેવલાકનાં સુખ લાગવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થશે. ત્યાં ચારિત્ર લઇને ક્ષપક શ્રેણુ માંડી કર્મ ખપાવી સિદ્ધ થશે. એ પ્રમાણે ક્રમસર સુબાહુકુમારના ચાદ લવ કહ્યા. વિપાક સૂત્રના સુખવિપાક શ્રુતસ્કંધમાં સુપાત્રે દાન આપવાના પ્રભાવથી (પુષ્યના ઉદયથી) સુખાહુની જેવા સુખ પામનાર બીજા નવ દર્ષાન્તો પણ કહેલાં છે. ૨૯૪.

સુખવિપાકમાં કહેલા સુપાત્રદાન દેનારા ભવ્ય જવેાના નામ જણાવે છે:—

દાન દાયક ભદ્ર નંદી ધનપતિ જિનદાસ એ, વરદત્ત વાસવ ભદ્રનંદી સુજાત મહાઅલ ચંદ્ર એ; શુભ પાત્ર દાન તણા પ્રતાપે પ્રથમની જિમ ચાદમે, ભવ મુક્તિ પામે ઇમ વિપાક શ્રુત વિષે અગીઆરમે. ૨૯૫

અર્થ:—સુપાત્ર દાનના આપનાર ભદ્રનંદી, ધનપતિ, જિનદાસ, વરદત્ત, વાસવ, ભદ્રનંદી, સુજાત શેઠ, તથા મહાબલ અને મહાચંદ્રકુમાર. એ દરેક જણ સુપાત્ર દાનના પ્રતાપથી પહેલા સુબાહુકુમારની જેમ ચૌદમે ભવે માેલ પામશે એમ અગિઆરમા વિપાકશ્રુતના સુબવિપાકમાં કહેલું છે. (એ બધાના વિસ્તારપૂર્વકનાં દેષ્ટાંત માટે વિપાકસૂત્ર સાંભળવું.) રહ્ય.

<sup>1.</sup> विपाइसूत्र—એ અગીઆરમું અંગ છે. તેના ખે ઝુતરકંધા છે. એકમાં દાનાદિથી કયા જીવા સુખી થયા ? એ બીના દર્ણાતા સહિત પૂજ્ય શ્રી તીર્થં કર અને ગણધર ભગવંત જણાવી છે. બીજા ઝુત સકંધમાં હિંસાદિ પાપના કારણા સવવાથી કયા કયા જીવા દુ:ખી થયા ? એ બીના જણાવી છે. શ્રાવક ચિર કાલ સુખી જીવન ભાગવવા સુખના જ કારણાને સેવવા જોઇએ. પરંતુ ઉલટી પ્રવૃત્તિથી મુખ્ય ઇષ્ટ ફલ પામી શકાતું નથી. કહ્યું છે કે—धर्मस्य फलमिच्छंति, धर्म नेच्छन्ति मानवा: ॥ फलं नेच्छन्ति पापस्य, पापं कुर्वन्ति मानवा: ॥ १॥

વળી સુપાત્ર દાનની ઉપર બીજા દેષ્ટાંત કહે છે:— મૂલદેવ પામ્યાે રાજ્ય મુનિને અડદ ભાવે આપતાં, સાળા બનેવી ક્ષીરથી સર્વાર્થના સુખ પામતા; કૃતપુષ્ય ખચકાતા દીએ શુભ દાનમુનિને હર્ષથી, રજઅાંતરે રજ આંતરે પણથાય સુખીયા પુષ્યથી. ૨૯૬

અર્થ:—મુનિરાજને ભાવપૂર્વક અડદ ગ્હાેરાવવાથી મૂલદેવને રાજ્યની પ્રાપ્તિ થઇ. તથા સાળા અનેવી જે ધન્ય-કુમાર તથા શાલિલદ્ર તેઓએ પૂર્વ ભવમાં સાધુને ક્ષીર-ખીરતું દાન આપીને ધ્સર્વાર્થસિદ્ધતું (દેવાનું સર્વેાત્કૃષ્ટ સુખતું) સ્થાન મેળગ્યું. વળી કૃતપુષ્ય (કયવન્ના) શેઠે મુનિને ખુશી થઇને પણ ખચકાતા શુભ દાન આપ્યું તેથી તે પણ તે દાનના પુષ્યના યાગથી થાડા થાડા આંતરે પણ જરૂર સુખી થયા. એટલે વચમાં વચમાં થાડું થાડું દુ:ખ પછી ઘણું સુખ એવી રીતે ફલ પામ્યા. ૨૯૬.

દાન ધર્મની આઅતમાં શ્રાવકે કેવી વિચારણા કરવી તે જણાવે છે:—

## હે શ્રાવકા ! નિત ભાવજે આ દાન કેરી ભાવના, શુભ દાન દેઉ શ્રેષ્ઠ અવસર મુજ મલ્યાે ન કશાે મણા;

૧. આ બાબત ' ત્રિષષ્ઠિ શલાકા પુરૂષ ચરિત્ર ' ના આધારે જણાવી છે. નિશ્વયે કરી સમ્યકત્વ સહિત સંયમ સાધક ભવ્યજીવોજ સર્વાર્થ સિદ્ધમાં આવી શકે. કારણ કે અભવ્ય મિથ્યાદષ્ટિ જીવો દેવલાકની અપેક્ષાએ નવ પ્રૈવેયકથી આગળ વધે જ નહિ. તે પણ દ્રવ્ય ચારિત્રનાજ પ્રભાવ કહી શકાય.

ચપલ ધન મારૂં સફલ હું ભાગ્યશાલી શિરાેમણિ, નરભવ ગણું સફલાેજ આજે હર્ષ ધારા દીલ ઘણી. ૨૯૭

અર્થ:—હે શ્રાવકા ! આ સુપાત્ર દાનની ભાવના હંમેશાં આ પ્રમાણે ભાવજો. એટલે મને આવા સુપાત્ર દાનના અવસર કયારે મળે ? અને હું પણ કયારે શુભ દાન આપું? તથા જ્યારે એવા પ્રસંગ મળે, ત્યારે આજે મને શ્રેષ્ઠ અવસર મળ્યા, માટે કાેઈપણ જાતની ખામી રહી નથી. આ ચપળ (એક ઠેકાણે સ્થિર નહિ રહેનારૂં હાેવાથી) મારૂં ધન આજે સફળ થએલું માનું છું. હું ભાગ્યશાળી પુરૂષામાં પણ શિરા-મણિ—મુકુટ જેવા થયા છું. આજે મારા મનુષ્ય ભવ સફળ થએલા હું માનું છું. આજે મારા હૃદયમાં હર્ષની ધારા ઘણી વૃદ્ધિ પામી છે. મારા આનંદના પાર રહ્યો નથી. એવા પ્રકારની ભાવના ભાવજો. ૨૯૭.

ઉત્તમ મુનિરાજરૂપી સુપાત્રનું આગમન (આવલું) નિર્ભાગીને ત્યાં ન હાય, તે દૃષ્ટાંતા દૃઇને જણાવે છે:—

શું હાય ? મરૂમાં કલ્પતરૂ માતંગ ઘરમાં હરિ કરી, શું હાય ? નિર્ધન ગેહ કંચન મેહની વૃષ્ટિ ખરી; તિમિર પૂર ભરી તિમિસ્તામાં રયણ દીપ હાય શું? આગમન તિમ મુનિરાજનું નિભાગીના ઘર હાય શું? ૨૯૮

અર્થ:—શું મર્લ્યુમિમાં (મારવાડના રહ્યુમાં ) કલ્પવૃક્ષ હાય? અર્થાત્ નજ હાય. કારહ્યુ કે જ્યાં સામાન્ય વૃક્ષના પહ્યુ સંભવ નથી ત્યાં ઉત્તમ વૃક્ષની તા વાતજ શી? વળી માતંગ એટલે ચંડાળના ઘરના આંગણે એરાવહ્યુ હાથી શું

હાય? નજ હાય. વળી નિર્ધનીયાના ઘરમાં સુવર્ણના મેઘની વૃષ્ટિ–વરસાદ ઘાય? નજ થાય. તિમિરપૂર એટલે અંધકાર સમૂહથી ભરેલી તિમિસા નામની ગુફામાં શું રત્નજહિત દીવા હાય? નજ હાય. તેમ નિર્ભાગીના ઘરને વિષે શું મુનિરાજનું આગમન–ગ્હારવા આવવું થાય? નજ થાય. અથવા જે પુષ્યવાન હાય, જેના પુષ્યના ઉદય હાય તેવા ભાગ્ય-વંતને ત્યાંજ મુનિરાજનું આવવું થાય છે. ૨૯૮.

મુનિરાજને જોઇને શ્રાવકે કેવી ભાવના ભાવવી તે જણાવે છે:—

અણગાર ગુણભંડાર ક્યાં? ગુણહીન હું ક્યાં બેઉમાં, તેવુંજ અંતર જેહવું ખઘોત રવિના તેજમાં; મુનિ ભક્તિના અવસર મલ્યા મનના મનારથ સવિ ફલ્યા, મલજો ભંગાભવ એ સુઅવસર પામનાર તરી ગયા. રલ્લ

અર્થ:—ગુણુલંડાર એટલે ગુણુથી લરેલા અણુગાર એટલે સાધુ કયાં? અને ગુણુરહિત હું ક્યાં? ( દેશિવરિતિ શ્રાવકની વિશુદ્ધિથી સર્વવિરિતિ સાધુની વિશુદ્ધિ અનંતગુણુ વધારે કહેલી છે) ખદ્યોતના એટલે આગીઆ કીડાના તેજમાં અને સૂર્યના તેજમાં જેટલું લાંબું આંતર છે, તેટલું મારામાં અને સાધુમાં આંતર છે. માટે આજે મને મુનિરાજની લક્તિના સારા અવસર મલ્યા. તેથી મારા મનના ખધા મનારથ ( ઇવ્છાએ) આજે ક્રુંત્યા છે. મને આવા ઉત્તમ અવસર લવાલવ મળે . કારણુ કે જેઓને આવા અવસર મત્યા છે તેઓ આ સંસાર સમુદ્ર એાળંગી ગયા છે. અહીં સુપાત્રદાનના અધિકાર પૂરા કરવામાં આવે છે. ર૯૯.

હવે શ્રાવક વસતિ (સ્થાન) દાન કરે એમ જણાવે છે:— વસતિ દાન ન વિસ્મરે શ્રાવક તિહાં લાભા ઘણા, પશુસ્ત્રી નપુંસક હીન વસતી કામ આવે મુનિ તણા; ઉજ્ઞાસથી દેતાં સુશ્રાવક શ્રેષ્ઠ ઉજ્ઞતિ કીર્તિન, પામે ઇહાંજ વિશિષ્ટ પુષ્ય તણા ફલા ઇમ પ્રવચને. ૩૦૦

અર્થ:—સાધુને આહારાદિકનું દાન કરવાનું કહ્યું. તેમાં વસતિદાન એટલે રહેવાને સ્થાન આપવા રૂપી દાન તે પણુ શ્રાવકે ભૂલવું નહિ. કારણ કે વસતિદાન આપવામાં ઘણા લાભા રહેલા છે. માટે વસતિદાન આપતાં કેવું સ્થાન મુનિરાજના ઉપયાગમાં આવે તેનું લક્ષ્ય અવશ્ય રાખવું જોઇએ તે જણાવે છે. જે સ્થાનમાં ગાય ભેંસ વગેરે પશુઓ, સ્ત્રીઓ તથા નપુંસક (અત્યંત કામી) ન રહેતા હોય તેવું સ્થાન મુનિરાજને વસવા માટે યાગ્ય જાણવું. હવે વસતિદાન કરનારને થતા લાભ જણાવે છે:—જે ઉત્તમ શ્રાવકા ઉદલાસથી એટલે ઉમંગ અને ખરા ભાવપૂર્વક વસતિદાન કરે તે સારી ઉદ્યતિ— આખાદીને તથા ઉત્કૃષ્ટ કીર્તિને આ લાકમાંજ પામે છે. વ્યાજબીજ છે કે ઉગ્ર પુષ્યનું ફલ અહીંજ ઘણા છવા પામે તેમ ઉગ્ર પાપની બાબતમાં પણ સમજવુ.—કહ્યું છે કે— " अત્યુત્રપુપ્રયુપ્રયુપાપાનામિદ્યેન फਲમશ્વતે" ૨૦૦.

હવે વસતિદાન કરનાર ભવ્ય જીવા પરભવમાં પણ શું કલ પામે ? તે ઉદાહરણ દઇને કહે છે:— સ્થાન દાતા પર ભવે પામે પ્રવર સુર ઋડિહને, હાેવે મહિલ્કિક ઇંદ્ર તાયિસ્ત્રિંશ સામાનિક અને; ર૦ અવંતિ સુકુમાલે નલિની ગુલ્મ ઋદ્ધિ એહથી, આરમે સ્વર્ગ થયા સુર વંકચૂલ પણ એહથી.૩૦૧

અર્થ:—સ્થાન દાતા એટલે મુનિરાજને રહેવાનું સ્થાન આપનાર લવ્ય જવા પરલવમાં ઉત્કૃષ્ટ દેવની ઋદ્ધિને પામે છે. તેમાં પણ મહર્દ્ધિક (માટી ઋદ્ધિવાળ!) દેવપણાને, ઈન્દ્ર પણાને, ત્રાયસ્ત્રિંશ દેવપણાને (ઈન્દ્રના શરૂ જેવા દેવપણાને) તથા સામાનિક દેવપણાને (ઇન્દ્રના જેવી ઋદ્ધિવાળા દેવપણાને) પામે છે. આ વસતિદાનના પ્રભાવથી અવંતિસુકુમાલ નલિનીગુલ્મ વિમાનની ઋદ્ધિને પામ્યા. તથા વંકચૂલ રાજકુમાર પણ એ દાનથી ખારમા અચ્યુત નામના દેવલાકમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. વળી પૂજ્યશ્રી સ્યૂલિલદ્ર મુનિને વસ-તિદાન આપનાર કાશ્યા વેશ્યા પણ અપૂર્વ સુખને અને શ્રાવક ધર્મને પામી છે. તથા જયન્તી નામની શ્રાવિકા પણ મહાવીર પ્રભુના શિષ્યોને વસતિદાન આપવાથી અપૂર્વ સુખને પામી છે. ૩૦૧.

શ્રંથકાર વસતિદાનનું વિશેષ ફળ જણાવે છે:—

વસતિના દાયક ચવીને સ્વર્ગથી નર ભવ લહી, સુખ પૂર્ણ પામે દીર્ઘ જીવન તાસ અપમૃત્યુ નહી; આદેય વાકય વિશાલ લક્ષ્મી હાય નિર્મલ દર્શની, એકથી ફલ બહુ ખુબી એ જાણ વસતિ દાનની. ૩૦૨

અર્થ:—ગુરૂ મહારાજને રહેવાને સ્થાન આપનાર ભવ્ય શ્રાવકા સ્વર્ગનાં સુખ પામે છે એટલુંજ નહિ પણ ત્યાંથી ચ્યવીને ઉત્તમ મનુષ્ય ભવ પણ પામે છે. વળી ત્યાં આયુષ્ય પણ લાંબુ ભાગવે છે. તેનું અપમૃત્યુ (અકસ્માત હાર્ટફેલ વળેરે વહે અકાલ માત) થતું નથી. તેનું વચન આદેય એટલે સર્વને માનવા યાગ્ય થાય છે. લક્ષ્મી અધિક પ્રમાણમાં વધે છે. તેનું સમ્યગ્ દર્શન નિર્મલ બને છે. એ પ્રમાણે એક વસતિદાન વહે પણ ઘણાં ફલની પ્રાપ્તિ થાય છે, એ વસતિદાનની ખૂબી જાણવી. ૩૦૨.

હવે વસતિદાન આપનાર શ્રાવકાદિને એક (વસતિદાન) થી પ્રત્યક્ષ કયા લાભ થાય છે તે આ ગાથામાં જણાવે છે:—

મુનિરાજ આપે દેશના હેાંશે વિચારે ધર્મને, વળી ત્યાં રહીજ ભણાવતા ગુણવંત લાયક સાધુને; એ લાભ પુષ્કલ હાય દેતાં વસતિ ભાવિક શ્રાહને, અજ્ઞાદિથી એ દાન માેટું ધન્ય એ ભુવનાદિને. ૩૦૩

અર્થ:—જે સ્થાનમાં મુનિરાજનું રહેઠાણ હાય, તે સ્થાનમાં રહીને મુનિરાજ ધર્મની દેશના આપે છે. જે સાંભળવાથી ઘણા લાકો પ્રતિબાધ પામી ધર્મમાં જોડાય છે. તેમાં વસતિદાન કરનાર ભત્ય જીવ નિમિત્ત કારણ થય છે મુનિરાજ પણ તે સ્થાનમાં રહીને ઉમંગથી ધર્મના પાંચ પ્રકારના ધ્રત્વાધ્યાય કરી શકે છે. તથા ત્યાં રહેલા ગુરૂ મહ રાજ ઉત્તમ ગુણવાળા યાગ્ય શિષ્યે ને શાંતિપૂર્વક ભણાવી શકે છે.

<sup>ુ</sup> જુએ શ્રી ભગવતી સૂત્રમાં સ્વાધ્યાયાધિકાર. ત્યાં તે બાબત, વિસ્તારશ્રી વર્ણવી છે.

એ પ્રમાણુ રહેવાને સ્થાન આપવાથી ગુરૂ પ્રત્યે ભાવવાળા શ્રાવકને બીજા પણ પેકેલાની જેવા પુષ્કળ લાભ થાય છે. એમ અન્ન વળેરે આહારના દાનથી પણ વસતિદાન માટું કહ્યું છે. માટે જ્યાં મુનિરાજ સ્થિતિ કરે તે ભુવનાદિ–ઘર વળેરેને ધન્ય ગણવા, પવિત્ર સમજવા. ૩૦૩.

એ પ્રમાણે ગુરૂ મહારાજને આહારાદિક બ્હાેરાવવાના પ્રસંગે દાનની વિસ્તારપૂર્વક વિચારણા કરી મુનિરાજને અન્નાદિ બ્હાેરાવ્યા બાદ શ્રાવકે શું કરવું? તે જણાવે છે:—

અજ્ઞાદિ વ્હારી મુની જતાં શ્રાવક વિનય ના વિસ્મરે, દ્વાર સુધી જાય 'દેજો લાભ' કહી પાછેા વળે; સાહિમ્મિવચ્છલ શ્રાહનું કર્ત્ત વ્ય એવું પ્રવચને, નવકારના ગણનારને પણ અધું ઇમ શ્રાવક ગણે.૩૦૪

અર્થ:—હવે મુનિરાજ જયારે અન્નાદિ વ્હારીને (લઇને) પાતાને ત્યાંથી જાય ત્યારે પણ શ્રાવકે વિનયને વિસારવા (ભૂલવા) નહિ. અર્થાત તે વખતે પણ શ્રાવકે વિનય કરવાનું ભૂલનું નહિ. તેથી વિનય સાચવવાને ગુરૂ મહારાજની પાછળ ખારણાં સુધી મૂકવા (વળાવવા) જાય. અને 'હે ગુરૂ મહારાજ! લાભ દેજો' એ પ્રમાણે કહીને પછી ઘરમાં પાછા જાય. એ પ્રમાણે ગુરૂ મહારાજને અન્નાદિનું દાન આપ્યા પછી ધસાહ-

૧ સાહિમ્મિવચ્છલ એ પ્રાકૃત શખ્દ છે. અને તેના સંસ્કૃત શખ્દ સાધિમ વાત્સલ્ય છે. એમાં પાતાના સમાન ધર્મ વાળા જેઓ હાય તેઓ સાધિમ ક અને તેમના પ્રત્યે વાત્સલ્ય એટલે અન્નાદિ દેવા વડે સતકારાદિ વિનય જાળવવા, તે સાધિમ ક વાત્સલ્ય જાણવું,

મિમવચ્છલ ' કરવું એ પણ શ્રાવકનું કર્ત વ્ય સિદ્ધાન્તમાં ગણાવ્યું છે. અને તેથીજ છેવંટે નવકારના ગણનાર હાય તેવા યાગ્ય ગુણીને પણ શ્રાવકે પાતાના સાધમી અંધુ તરીકે ગણવા જોઇએ. ૩૦૪.

હવે સાધર્મિક કાેને કહીએ ? અને સાધર્મિકનું વાત્સલ્ય શા માટે કરવું ? તેના ખુલાસા જણાવે છે:—

માનતા જિન ધર્મ ને જે તેહ સાધર્મિક તહ્યું, અન્નાદિથી સન્માન કરતાં દીપતું દર્શન ઘણું; સાધર્મિનું સાચુંજ સગપણ એમ શ્રાવક માનતા, નિજ પુત્રથી પણ અધિક નેહે ધર્મિને સત્કારતા.૩૦૫

અર્થ:—જેઓ જૈન ધર્મને માને છે તેવા સાધર્મિ લાઇઓનું અન્ન વગેરે વહે સન્માન કરવાથી દર્શન–જૈન શાસન ઘણું શાેલાને પામે છે અને શ્રહા ગુણ પણ દીપે છે. બધી જાતના સાંસારિક સંબંધો કરતાં સાધર્મિનું સગપણ જે એમ સુશ્રાવકા માને છે. કારણ કે સાધર્મિકને ધર્મ કિયાદિ કરતાં જોઇને પાતાને પણ તે કિયા પ્રત્યે રૂચિ ઉત્પન્ન થાય છે. માટે ધર્મમાં સ્થિરતા પમાડવામાં તથા તેમાં જોડવામાં સાધર્મિક માટું નિમિત્ત કારણ છે. તેથી સાધર્મિકનું સાચું સગપણ જાણનાર સુશ્રાવકા પાતાના પુત્ર કરતાં પણ ઘણા સ્નેહથી સાધર્મિકના સત્કાર કરે છે. ૩૦૫.

સાધર્મિક વાત્સલ્ય કાેેે કર્યું ? કેવા લાભ મેળવ્યા ? તો જણાવે છે:— હ્રય ચિક્ષ કંચનદેહ સંભવનાથ ભવમાં પૂર્વના, સાધર્મિ વાત્સલ્યે થયા તીર્થકરા કરૂં વંદના; ભરતાદિ પૂર્વ નરેશ પણ કત્ત્વિ એ ના ચૂકતા, શ્રીવજસ્વામી લાભ જાણી સંધનું દુઃખ ટાળતા.૩૦૬

અર્થ:—ઘોડાના લંછનવાળા અને સાના જેવા દેહ-વાળા ત્રીજા તીર્થકર શ્રીસંભવનાથ ભગવાન પૂર્વ ભવમાં કરેલા સાધર્મિક વાત્સલ્યના પ્રભાવથી ઉત્તમ તીર્થપતિ (તીર્થકર) થયા. વળી શ્રી ઋષભદેવના પુત્ર ભરત ચક્રવર્તી વગેરે જેવા પૂર્વના રાજાઓ પણ સાધર્મિક વાત્સલ્ય કરવાનું કર્તવ્ય એટલે ફરજ ચૂકતા નહાતા. તથા શ્રી વજસ્વામીએ પણ અધિક લાભનું કારણ જાણીને પાતાની વિદ્યાલિખ્ધના પ્રભા-વથી અન્ય દેશમાંથી સચિત્ત કૂલા લાવીને પણ રત્નની ખાણ જેવા શ્રી સંઘનું દુ:ખ દ્ભર કર્યુ છે. માટે શ્રાવકાએ યથાશક્તિ સાધર્મિક વાત્સલ્ય જરૂર કરવું જોઇએ. ૩૦૬.

આ ગાથામાં ચંદ્રાવતી નામની નગરીમાં રહેનારા શ્રાવકા કૈવી રીતે સાધર્મિ વાત્સલ્ય કરતા હતા? તે જણાવે છે:—

ચંદ્રાવતીના શ્રાવકા હંમેશ પણ એવું કરે, કાેડીશ ત્રણસાે સાંડ ક્રમસર વર્ષ દિન માફક કરે; આરંભ એાછાે એમ કરતાં ધર્મ નેહ વધારતા, સંપે કરી દાનાદિ જિન શાસન ઘણું વિસ્તારતા.૩૦૭

અર્થ:—ચંદ્રાવતી નગરીના ૩૬૦ કરોડાધિપતિ શ્રાવકો જે ગરીય શ્રાવક તે નગરીમાં આવે તેને પાતાના દ્રવ્યમાંથી અમુક અમુક ભાગ આપીને કોડપતિ બનાવી દેતા. અને જેમ વર્ષના ત્રણુસા સાઠ દિવસા છે તે પ્રમાણે દરરાજ એક એક ઘેર વારા ફરતી સાધમિક વાત્સલ્ય કરતા હતા. દરરાજ રસાઈ એકજ ઘરે થાય. એમ કરીને તેઓ ઘણા પ્રકારના આરંભ વિગેરે એાછા કરતા, તથા ધર્મ પ્રત્યેના સ્નેહમાં વધારા કરતા. અને એવી રીતે સંપીને દાન વગેરે સાધીને અને સાધમિંકાને મદદ કરીને તેઓએ જૈન શાસનનો ઘણા વિસ્તાર કર્યા. ૩૦૭.

હવે સાધર્મિકને ખુદ્ધી મદદ કરવી એટલુંજ નહિ પણ ખાનગી મદદ પણ કરવી તે જણાવે છે:—

અન્ય આખરૂદારને પણ ખાનગી મદદા કરી, નિજસમ કરે શ્રાવક સુણા સાધિમ ની ભક્તિ ખરી; ઉપયાગી જ્ઞાનાદિક તણા સાધન દીએ સાધિમ ને, આપે દીલાસા સંકેટ શ્રાવક સદા ધરી હર્ષને.૩૦૮

અર્થ:—વળી ખરા ઋ દિવાળા શ્રાવકા બીજા આખરુ-દાર શ્રાવકા કે જેઓ પાતાના પૂર્વ કૃત અશુભના ઉદયથી સંકટમાં આવી પહેલ હાય એટલે આર્થિક સ્થિતિમાં નખળા હાય તેઓ ખુદ્ધી રીતે મદદ માગી શકે નહિ, માટે તેમને પણ ખાનગી (ગુપ્ત) મદદા કરીને પાતાના સમાન ખનાવે. એ પદ્ધતિ પણ ચંદ્રાવતીમાં હતી. માટે હે શ્રાવકા! તમે સાધર્મિકની સાચી ભક્તિ સાંભળા. ખુદ્ધી મદદતા ઘણું કરીને જશની અભિલાષાથી કરનારા ઘણા જવા હાય છે. પરંતુ પ્રસિદ્ધિની જરા પણ આશા રાખ્યા વિના સાધર્મિકની આખરૂને નુકસાન ન થાય, તેવી રીતે ગુપ્ત દાનના કરનારા ઉત્તમ છવો ઘણા થાડાજ હાય છે. વળી ઉત્તમ શ્રાવકાએ ઉપયોગમાં આવે તેવા જ્ઞાન વગેરેના સાધના પણ સાધર્મિકાને આપવા જોઇએ. એટલું જ નહિ પણ મુશ્કેલીમાં સપડાએલા શ્રાવકને આનંદપૂર્વક દિલાસા–આશ્વાસન આપવાને હંમેશાં તત્પર રહેવું. ૩૦૮.

આ સાધર્મિક વાત્સલ્ય માટે કલિકા**લ સર્વત્ર શ્રી** હેમચંદ્રાત્રાચે<sup>ર</sup> પણ કુમારપાલ મહારા**જાને નીચે પ્રમાણે** ઉપદેશ આપ્યા છે તે જણાવે છે:—

તુજ જેહવા શાસન તણા શુભ થંભ હોવે તે છતાં, નિર્ધ નરહે કિમ? એ અચં બાે નૃપ! અમે મન પામતા; સાધર્મિ સેવા ધર્મ તારાે ના કદી પણ ભૂલજે, જિન નામ ગણધર નામનાે પણ ખંધ એથી જાણજે.૩૦૯

અર્થ:—પરમપૂજ્ય આચાર્ય શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ ઉપદેશ આપતાં કહે છે કે હે રાજન્! તારા સરખા ધર્મને સમજનાર અને જૈન શાસનના આધારભૂત સ્થંભ સમાન રાજા છતાં પણ તારા રાજ્યમાં શ્રાવકા ગરીખ રહે, એ જોઈ અમારા મનમાં ઘણું આશ્ચર્ય થાય છે. અથવા તારા જેવા

૧. બાલકા ધાર્મિક સંસ્કારમાં સંપૂર્ણ આગળ વધે, તે માટે ઉત્સાહ વધારનારા પુસ્તકની પ્રભાવના આદિ તરફ જરૂર લક્ષ્ય રાખવું જોઇએ.

ર. કુમારપાળ રાજાના રાસમાં કહ્યું છે કે-" તુજ જેવા શાસ-નમાં થંભ, શ્રાવક નિર્ધન! એહી અચંખ."

જૈન ધર્મી રાજાના રાજ્યમાં શ્રાવકા ગરીખ તા નજ હાવા જોઇએ. માટે સાધર્મિ ભાઇએાની સેવા કરવી એ તારા મુખ્ય ધર્મ છે, તે કદાપિ પણ તું ચુકીશ નહિ. વળી આ સાધ-મિંક વાત્સલ્ય ખરા ભાવથી કરનારા ભવ્ય જીવા તીર્થ કરનામ કર્મને તથા ગણધર નામને પણ ખાંધે છે. ૩૦૬.

એ પ્રમાણે શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યના ઉપદેશ સાંભળી કુમારપાળ ભૂપાળે સાધર્મિક ભક્તિ કેવી કેવી રીતે કરી? તે જણાવે છે:—

લાખા કરાેડ કુમારપાલે તેહ કાંજે વાપર્યા, શ્રાવકાેને પૂર્ણ યત્ને ધર્મરંગી પણ કર્યા; દુઃખિયા તણા દુઃખટાલનારા ના કદી દુઃખિયા અને, સુખ સાહિબી સાચીજ તેની જે કરે એ ભક્તિને.૩૧૦

અર્થ:—ગુરૂ મહારાજના તેવા પ્રકારના ઉપદેશ સાંભળીને કુમારપાલ રાજાએ તે સાધર્મિક ભાઇઓને માટે લાખા કરાડા રૂપીઆ વાપર્યા. એટલુંજ નહિ પણ સંપૂર્ણ યત્ના વહે તે શ્રાવકાને પણ ધર્મમાં દઢ આસ્થાવાળા અનાવ્યા. આજબીજ છે કે જેઓ દુ:ખી જનાના દુ:ખના નાશ કરનારા છે, તે ઉત્તમ શ્રાવકા કદાપિ પણ દુ:ખી અનતા નથી. માટે જે દ્રવ્યવાન શ્રાવક આવા પ્રકારની સાધર્મિકાની ભક્તિ ખરા ભાવથી કરનારા છે, તેમનીજ સુખની સાહિખી—માટાઇ સાચી છે. આ વાત શ્રાવકાએ જરૂર યાદ રાખી અમલમાં મૂકવી જોઇએ. તેમ કરે તાજ છત્રી, પલંગ, વાડી,

ગાડી, બંગલા વગેરે શાલે. ધર્મના પસાયથી જ સારી સ્થિતિ મળી છે. એ મુદ્દો ભૂલવા જ નહિ. ૩૧૦

વળી સાધર્મિકને દ્રવ્ય વગેરેની મદદ કરવી એટલું જ નહિ પણ તેના સંકટમાંથી પણ ઉદ્ધાર કરવા. તે દેષ્ટાન્ત દઇને કહે છે:—

કારાગૃહાદિક કષ્ટમાંથી શ્રાવકાે સાધર્મિને, નિજ શક્તિ છૂપાવ્યા વિના છાેડાવતા ધરી હર્ષને; વજકર્ણ નરેશને દુઃખી કર્યાે સિંહાદરે, રામની આજ્ઞા થકી લક્ષ્મણ એ જીલ્માેને હરે.૩૧૧

અર્થ:—શક્તિવાન શ્રાવકાએ કારાગ્રહાદિક એટલે કેદખાના વગેરેમાં સપડાવાથી સંકટમાં આવી પહેલા સાધ-મિંકના પાતાની શક્તિ ગાપવ્યા સિવાય હર્ષ પૂર્વક છૂટકારા કરાવવા. જુઓ વજકર્ણ નામના રાજા જે જૈન હતા તેને સિંહાદર નામના રાજાએ કેદમાં પૂરીને દુ:ખ આપ્યું, તે વજકર્ણને રામની આજ્ઞાથી લક્ષ્મણે કારાગ્રહમાંથી છાડાવી તેના દુ:ખોના નાશ કર્યા. ૩૧૧.

હવે સંપીને રહેવાનું કહે છે:—

અન્યની પણ સાથ શ્રાવક ના વિવાદ કરે કદી, તો કરે કિમ ? સાથ સાધર્મિ'ક તણી ન કરે કદી; જ્યાં સંપ જંપ તિહાં નમે જે તેહ ગમતા સર્વ'ને, જે સહે તેહી રહે એવું સ્મરે હિત વાક્યને.૩૧૨ અર્થ:--ઉત્તમ શ્રાવકે કાઇની પણ સાથે વાદ વહવાડ નજ કરવી તે જણાવે છે:—સુશ્રાવક તો અન્ય ધર્મી સાથે પણ કદાપિ વાદ વિવાદ ન કરે તો તે સાધર્મિકની સાથે તો લહવાડ કરે જ કેમ ? અથવા કદાપિ ન જ કરે. કારણ કે જ્યાં સંપ-સુલેહ શાંતિ હાય ત્યાં જંપ એટલે નિરાંત હાય છે. વળી જે નમે (નમ્રતા રાખે) છે તે સર્વને ગમે છે. તેને સહુ કાઇ સહાય કરવાને ઉમંગથી તત્પર રહે છે. અને જેઓ સંહે (ક્ષમા રાખે) છે તેઓ સ્વજીવનમાં નિરાંતે નિર્ભયપણ માંઝથી રહી શકે છે. એ ઉપદેશના હિતકારી વચનને સ્મરણમાં રાખવું. ૩૧૨.

હવે સંપમાં કેટલું સામર્ચ્ય રહેલું છે ? તે જણાવે છે:– અજ્ઞ ગંજીયા રમે એક્રાજ જીતે સર્વ ને, બે એકડા ભેગા થતાં અગીઆર શીખવે સંપને; સંપ માંહે બેઉના સામર્થ્ય એકાદશ તણું, શ્રાવક સુખે દર્શાત હોંશે અંગુલી અંગુષ્ઠનું.૩૧૩

અર્થ:—અણુસમજી માણુસા ગંજપાથી-પાનાની રમત રમે છે તેમાં એક્કા બધાને જતે છે. એટલે બધાથી અધિક એક્કાને ગણ્યા છે. અને બે એક્ડા ભેગા થાય અથવા બેના સંપ થાય ત્યારે ૧૧ બે એક્ડા મળીને બે થતા નથી પણ અગિઆર બને છે અથવા બે જણના સંપનું બળ અગિઆર માણુસના બળ જેટલું વધી જાય છે. માટે જેમનામાં સંપ રહેલો છે તેઓના બળમાં ઘણી વૃદ્ધિ થાય છે. વળી આ

૧. કહેવત છે કે-" સહે તે રહે ને નમે તે ગમે."

સંપ ઉપર શ્રાવકે અંગુઠા અને આંગળીઓનું દર્ષાત્<sup>પ</sup> પણ સાંભળવું. એમાંથી શ્રાવકને સંપીને રહેવાનો બાધ મળી શકે છે. ૩૧૩.

૧. અંગુઠા અને આંગળીઓનું કાલ્પનિક દ્રષ્ટાન્ત આ પ્રમાણે:--એક વખતે આંગળીઓની વચ્ચે પાેત પાેતાની ઉત્તમતા માટે માંહાે-માંહે ઝધડા થયા. અંગુડા જોડેની પહેલી જે તર્જની કહેવાય છે તે કહેવા લાગી કે લેખણ પકડવામાં, નાકારવાલી ગણવામાં, કાઇના તિરસ્કાર કરવામાં મારી જરૂર પડે છે. વચલી મધ્યમા આંગળીએ કહ્યું કે હું તેા પ્રત્યક્ષ માેટી જ છું કારણ કે બધામાં માેટી હું જ છું. તેની પછીની અનામિકાએ કહ્યું કે પ્રભુને પૂજા કરવામાં, સા**યી**એ। કરવામાં વગેરે શુભ કાર્યોમાં મારી જરૂર પડે છે માટે હું શ્રેષ્ઠ છું. ત્યારે હેલ્લી કનિષ્ઠાએ કહ્યું કે તું શેની શેખી કરે છે. જો કે હું કદમાં સૌથી નાની- છું તાે પણ કાન ખાતરવા વગેરે કાર્યામાં મારી જરૂર પડે છે. અંગુઠા આ વાદવિવાદ સાંભળતા હતા, તેણે કહ્યું કે તમે નકામી વ્યડાઇ મારા છા. કારણ કે તમે જણાવેલાં ધણાં ખરાં કામોમાં મારી જરૂર તમને પહે છે. વળી હું પણ સંઘપતિ વગેરેને ચાંલી કરવાના કામમાં, ભાર ઉપાડવામાં તથા કાંઈ ન આપવું હોય ત્યારે ડઇયા બતાવવાના કામમાં આવું છું. વળી તમે બધી તા સ્ત્રીઓ છો. આંગળી નારી જાતિ છે અને હું પુરૂષ છું (કારણ કે અંગુઠા નર જાતિ છે) ધર્મમાં પ્રધાનતા પુરૂષની છે. સ્ત્રીની શાભા પણ પુરૂષથી છે. માટે વધારે માન કરવું સારૂં નથી. ખરી રીતે કહું તા જેમ મારની શાલા પીંછીથી અને પીંછાની શાલા મારથી છે, તેમ આપણી શાભા પણ સંપથી છે. કારણ કે આપણે સંપીને રહીએ તા પસલી કે ખાેબા ભરવામાં, સૂરિમંત્ર ગણતી વેળાએ મુદ્રા કરવામાં, થાપા દેવામાં, સંધપતિ શ્રીકલ લેવગેરે કાર્યો ખને છે. માટે સંપથી કાર્ય'ની સિહિ થાય છે.

ઉત્તમ શ્રાવકે ઘરમાં પણ માંહામાંહે સંપીને રહેવું, તેમાંજ ફાયદા છે એમ જણાવે છે:--

સંપી રહે જેઓ સદા દુઃખના સમયમાં તેમને, કરતા મદદ ગુણરાગી જન ન લહેજ પ્રાયે દુઃખને; સાધર્મિ'ની સામે કરે નહિ કેસ વેર વધે ઘણું, ખંડન પ્રભુની આણુનું પણ અહિત વળી પાતાતણું. ૩૧૪

અર્થ:—જેઓ હંમેશાં સંપીને રહે છે તેમને કદાચ દુ:ખનો વખત આવે તો પણ ખાનદાન અને ગુણુમાં રાગ ધરનારા લેંકો જરૂર મદદ આપે છે. હળીમળીને રહેનારા તેઓ ઘણું કરીને દુ:ખને પામતા જ નથી. અને પામે તો દુ:ખ ઘણા ટાઇમ ટકેજ નહિ. માટે શ્રાવક–સાધર્મિક ભાઇની સામે કદાપિ કાર્ટમાં જઇને કેસ કરે નહિ. કારણુ કે તેથી ઘણા વેરની વૃદ્ધિ થાય છે. અને બીજાઓની આગળ તે હાંસીપાત્ર ખને છે. વળી સાધર્મિક સામે કેસ કરવાથી પ્રભુની આજ્ઞાનું પણ ખંડન થાય છે, તેમજ કેસ કરનાર પાતાનું પણ અહિત કરે છે અથવા પાતાનેજ નુકસાન કરનારા પાતાનું પણ અહિત કરે છે અથવા પાતાનેજ નુકસાન કરનારા પાતાનું પણ માટે (સ્થિતિની નખળાઇને લઇને સાધર્મિ વાત્સલ્ય ન ખને તો પણું) આવા કેસ વગેરે કુસંપના કારણુંથી તો શ્રાવકે અવશ્ય દ્વરજ રહેલું. ૩૧૪.

દ્રવ્યવાત્સલ્યના વર્ણુનને પૃરૂં કરીને હવે ભાવવાત્સલ્ય કરવાનું કહે છે:—

परस्य चित्यते यत्तु, स्वस्य तज्जायते ध्रुवम् ॥
 अनुचितकर्मारंभः, खजनविरोधो वलीयसा स्पर्दा।
 प्रमदाजनविश्वासः, मृत्योर्द्वाराणि चत्त्वारि ॥१॥

વાત્સલ્ય દ્રવ્ય થકી રહ્યું તિમ ભાવ વાત્સલ્ય સ્મરે, સારણાદિક સાધનાથી અન્યને ધર્મી કરે; લાભ ધર્મ પમાડવાના શાસ્ત્રમાં અતિશય કહ્યા; થીર ધર્મમાં કરનાર તેમ વધારનાર તરી ગયા. ૩૧૫

અર્થ:—વાત્સલ્ય બે પ્રકારે છે. એક દ્રવ્યથી અને બીજું ભાવથી. તેમા આગલી ૩૧૪ મી સુધીની ગાથાઓમાં કહ્યું તે દ્રવ્ય વાત્સલ્ય જાણુવું. દ્રવ્ય વાત્સલ્ય કરતાં ભાવ વાત્સલ્ય કરવાનું પણ સ્મરણ કરવું. સારણાદિક (જેનો અર્થ આગલી ૩૧૬ મી ગાથામાં કહેવાશે) સાધનો વડે બીજાને ધર્મવાળા—જિનધર્મમાં શ્રદ્ધાવાળા કરવા તે ભાવ વાત્સલ્ય જાણુવું. શાસ્ત્રની અંદર બીજાને ધર્મનો લાભ પમાડવાના ઘણા લાભો કહ્યા છે. કારણ કે ધર્મમાં બીજાઓને સ્થિર કરનારા તથા બીજા જવાને ધર્મમાં આગળ વધારનારા ઘણાંએ ભવ્યજનો આ સંસાર સમુદ્ર તરીને સુખી થયા છે. ૩૧૫.

હવે ભાવ વાત્સલ્ય કઇ કઈ રીતે કરવું ? તે આ ગાથામાં જણાવે છે:—

ફરજ યાદ કરાવવી એ સારણા ના ભૂલીએ, પાપ કરતાં રાેકવા એ વારણા અવધારીએ; કુલવંત આવું ના કરે એ હિત શિખામણ ચાેયણા, પાપ કરતાં શરમ નહિ, ધિક્કાર એ પડિચાેયણા. ૩૧૬

અર્થ:—સાધિમ કને તેની કરજ એટલે અવશ્ય કર્ત-વ્યનું સ્મરણ કરાવવું એ 'સારણા' કહેવાય છે. તે સ્મરણ કરાવવાનું ભૂલવું નહિ. જેમકે આવતી કાલે અષ્ટમી કે ચતુર્દશી વગેરે માટી તિથિ છે. માટે પર્જ તિથિએ કાંઇ પણ ધર્માનુષ્ઠાન અવશ્ય યથાશક્તિ કરવું જોઇએ વગેરેનું સ્મરણ કરાવવું તે સારણા. (૧) સાધર્મિક કાેઈ પાપનું કાર્ય કરતા હાેય તેમને તેવાં કામથી રાેકવા. હે લાઇ! પ્રભુશ્રી મહાવીર પ્રભુએ કહેલ પવિત્ર ધર્મ માર્ગના અનુયાયી એવા તારાથી આવું પાપકાર્ય ન કરાય. માટે તારે આવાં પાપનાં કામ કરવાં ઉચિત નથી. વગેરે કહી તેવાં કાર્ય કરતાં રાેકવા તેને 'વારણા' જાણવી. (૨) કુલવંત-ઉત્તમ કુલવાળા આવું કામ નજ કરે વગેરે હિતની શિખામણુ તે 'ચાયણા' કહેવાય છે. (૩) પાપ કાર્યથી રાેકવા છતાં ન સમજે ત્યારે આવું કામ કરતાં શરમ આવતી નથી, ધિક્કાર છે તને વગેરે કઠાેર શબ્દા પાપ કાર્યથી રાેકવા માટે કહેવાં તે 'પડિચાયણા' (૪) કહેવાય છે. ૩૧૬.

સાચા હિતસ્વી શ્રેય કાજે વેણ કદી કડવા કહે, સુણનાર સમજી ના કદી કાેપે નિરન્તર ગુણ લહે; વદનારને છે લાભ નિશ્ચય જો દવા કડવી દીએ, તાેજ તાવ જરૂર ભાગે હિત અપરનું ચાહીએ. ૩૧૭

અર્થ:—અન્યનું સાચું હિત ઇચ્છનાર પરાપકારી છવા કલ્યાણને માટે આપણને કદાચ કડવાં ( સાંભળવાં નર્ચે તેવાં ) વચનો કહે, તો પણ સાંભળનાર ડાહ્યો હાય તો કદાપિ કાપ કરતો વચી કારણ કે તે સમજી માણસ હંમેશાં ગુણને ચહ્યુ કરનાર હોય છે, તેથી તે તો વિચારે કે કે સામા

१. आकृष्टेन मितमता तत्त्वार्थविचारणे मिति: कि ही ॥ यदि सत्यं कि कोपः ?, स्यादनृतं कि नु के ॥१॥ (अ ० टाका)

માળુસ મને કડવાં વચન કહે છે તે તેને મારા હિતની લાગણી હોવાથી કહે છે. માટે તેનું કડવું વચન સાંભળ્યા છતાં જો ત્યાં પોતાની ભૂલ હોય તો તે સુધારવાને તે તત્પર રહે છે. અને સામાનું વચન પોતાને ખાડું લાગે તો પણ તે કાપતો નથી, કારણ કે તેમ કરે તેજ પાતે કર્મળંધથી અચી શકે. વળી કડવાં વચન કહેનારને તો નિશ્ચયે લાભજ છે કારણ કે તેના હેતુ તો સામાને પાપકાર્ય કરતાં રાકવાના હાવાથી સામાના ભલા માટે છે. જેમકે કડવી દવા આપવાથીજ જેમ તાવ નાશી જાય છે તેમ કડવાં વચન પણ ફાયદાકારક થાય છે. માટે ખીજાનું હિત ચાહીને કડવાં વચન પણ અવસરે કહેવાં જરૂરી છે. ૩૧૭.

હિતના વચન સાંભળીને શ્રાવકે શાે વિચાર કરવાે ? તે જણાવે છે:—

શ્રાતા તપાસે ભાવને વદનારના નિજ ભૂલ છતાં, ઝડ સુધારે તત્ત્વ લઈ ઉપકાર પુષ્કલ માનતા; જીભમાં મધ રાખનારા અહુ જગતમાં દીસતા, વિરલાજ હીરા જેહેવા જેએા અપર હિત ચાહતા. ૩૧૮

અર્થ:—સમજી સાંભળનાર ભવ્ય જવા પાતાને કડવાં વચન કહેનાર પુરૂષના કહેવાના હેતુને તપાસે છે. વિચારતાં જો પાતાની ભૂલ જણાય તો તે તરત સુધારી લે છે અને

હિત ઇચ્છુ હિત કારણે, કહે કદી કડવા વેણ;
 રાગ વિદારણ વૈદ્ય પણ દે એાસડ દુઃખ દેણ. ૧.

સારને ગ્રહ્યુ કરીને હિતના વચન કહેનારના ઘણા આભાર માને છે. આ જગતમાં પાતાના સ્વાર્થ સાધવા માટે જિલમાં મધ-મીઠાશ રાખનારા (હા જી હા કરનારા) તા ઘણાએ જણાય છે. તેવા લાકો સ્વાર્થી હાવાથી બીજાઓને ખાટે રસ્તે જતાં રાષ્ઠ્રી શકતા નથી. કારણુ કે તેઓ તો તેને ખાટા કાર્યથી રાકવાને બદલે તેમાં ઉત્તેજન આપનારા હાય છે. તેથી જેઓ બીજાનું હિત ચાહનારા હાય છે, જેમ હીરા જ્યાં ત્યાં હાતા નથી પણુ કાે કિજ ઠેકાણું હાય છે. તેમ બીજાનું હિત ઇચ્છનારા પણુ કાેઇક વિરલાજ હાય છે. ૩૧૮.

વળી શ્રાવકે ધર્મકાર્યમાં પ્રમાદ સેવવે નહિ તે જણાવે છે:—

ભલભલાને પાડનારા આ પ્રમાદ ન ભૂલજે, દુર્લભ મનુજ ભવને લહી તું અપ્રમાદી નિત થજે; તજજેવળીભઈ! કામ ક્રોધાદિક અધમ તેર કાઠિયા, ઇમભાવથી વાત્સલ્ય કારક શ્રાહ્મ બહુ ભવ તરી ગયા. ૩૧૯

અર્થ:—હે શ્રાવક! આ પ્રમાદ લલલલાને એટલે માટાઓને પણ પાડનારા—સંસારમાં રખડાવનારા છે એ વાત તું લૂલીશ નહિ. માટે દુર્લલ (ઘણી મુશ્કેલીથી મળતા)મનુષ્ય લવને પામીને તું હંમેશા અપ્રમાદી એટલે પ્રમાદ રહિત થજે. વળી હે લાઇ! કામ ક્રોધ વગેરે તેર અધમ (નીચ)

મુખમાં રામ ભગલમાં છુરી, ભગત ભલા પણ દાનત **ઝુરી.** ૧
 ર. હાટ હાટ હીરા નહિ, કંચન કા નહિ પ્હાડ;
 સિંહન કા ટાલા નહિ, સંત વિરલા સંસાર. ૧.

કાઠીયાઓના તું અવશ્ય ત્યાગ કરજે. એમ પાતે વર્તલું અને બીજાને શિખામણ આપવી. આવા પ્રકારના ભાવ વાત્સ-લ્યને કરનારા ઘણા શ્રાવકા ભવ તરી ગયા છે, અર્થાત્ તેઓ આ સંસારમાં થેડાજ ભવ કરી મુક્તિ પામે છે. ૩૧૯.

એ પ્રમાણે મુનિદાન અને સાધિમિક વાત્સલ્યના ટાઇમ જણાવી તે પછી શ્રાવકે શું કરવું તે જણાવે છે:— ભાજન તણી પહેલાંજ કરતાં દાન ધાર્મિક ભક્તિને, મુનિના અભાવે નિત જમાંડે એક છેવઢ ધર્મીને; સ્વજનાદિની સંભાળ લઈ મુનિરાજ જે લ્યે વસ્તુને, તેનેજ જમતા શ્રાવકા કરી યાદ ઉત્તમ માર્ગને. કરે

અર્થ:—શ્રાવકે પ્રથમ કહેલ લાભદાયી સુપાત્રદાન તથા સાધર્મિક વાત્સલ્ય એ ખંને પાતે ભાજન કરતાં પહેલાં કરવાં. કદાચ મુનિરાજના અભાવ હાય તા પણ તેમની ભાવ-નાપૂર્વક છેવટે ઓછામાં ઓછા એક સાધર્મિકને તા હંમેશાં જમાઉ, વળી પાતાનાં સ્વજના–કુટું બીએા તથા નાકર ચાકર

પંડિત ભયે મશાલચી, બાતાં કરે બડાઇ; એારનકું અજવાલા કરે, આપ અધેરે જાઇ. ૧.

૧. જીવને કષ્ટમાં પાડનાર હોવાથી કાઠીયા કહેવાય છે. તેની સંખ્યા શાસ્ત્રમાં ૧૩ કહી છે. તે આ પ્રમાણે:-૧ આળસ, ૨ મોહ, ૩ તિરસ્કાર, ૪ સ્તંભ, ૫ ક્રોધ, ૬ પ્રમાદ, ૭ કંજીસાઇ, ૮ ભય, ૯ શાક, ૧૦ અત્રાન, ૧૧ મનની અસ્થિરતા, ૧૨ કુતૂહળ, ૧૩ રમણ. (કામચેષ્ટા).

<sup>ે.</sup> ર. સામાને કહેવામાં હુંશિયાર, ને કરવામાં કંઇ નહિ, એવું કરનારા મશાલચી કહેવાય.

વગેરેની સંભાળ લઇને પછીથી સાધુ મહારાજ જે વસ્તુઓ બ્હાેરતા હાય તેજ વસ્તુઓ શ્રાવકાએ જમવી જોઇએ અને તે વખતે એમ વિચારવું કે શ્રાવકના ઉત્તમ ભાજનવિધિ આજ પ્રકારના છે. માટે તેમજ કરવામાં વિશેષ લાભ છે. ૩૨૦

શ્રાવકે-કેવા પ્રકારના આહાર વાપરવા ? તે જણાવે છે:-રાગ કારણ જે નહિ અનુકૂલ જે નિજ પ્રકૃતિને, તુચ્છાષધિ ખહુ બીજ સાધારણ વનસ્પતિ વર્ગને; છંડી વિકૃતિ દ્રવ્યાદિ માને ઊણાદરિકા ભેદને, જાળવી ભાજન કરે દીલમાં ધરીને શાંતિને. ૩૨૧

અર્થ:—જે આહાર રાગની ઉત્પત્તિનું કારણ હાય, વળી પાતાની પ્રકૃતિને (શરીરની સ્વસ્થતાને) જે અનુકૂલ ન હાય એટલે જે આહાર વાપરવાથી શરીરની સમાધિમાં ખલેલ આવતી હાય તેવા આહાર શ્રાવક ન વાપરવા. તથા તુચ્છ ઔષધિ એટલે જેમાં ખાવાનું થાડું હાય અને નાખી દેવાનું ઘણું હાય તેવા બાર વગેરે, અને બહુબીજ જે વનસ્પતિમાં ઘણું બીયાં હાય તેવા વડના ટેટા વગેરે, તથા સાધારણ વનસ્પતિકાયના (જેના એક શરીરમાં અનંતા જવ હાય તેને સાધારણ વનસ્પતિકાય અથવા અનંતકાય અથવા ખાદર નિગાદ કહી છે) વગેને એટલે સમૂહને જેવા કે કંદમૂળ, બટાટા, વગેરે અલક્ષ્યના શ્રાવકે ત્યાગ કરવા. વળી વિકૃતિ

૧–મધ માખણ તે આમળબાર, એ ત્રણ ખાય તે હરાયુ ઢાર.

ર. વિકૃતિ એટલે વિકાર (વિષયાનું ઉદ્દીપન ) વિકાર કરનાર દ્વાવાથી કાર્યમાં કારણના ઉપચાર કરીને વિકાર કરનારાં ક્રવ્યોને પણ વિકૃતિ (વિગઇ) કહી છે. તેના ૧ લક્ષ્ય ( ખાવા લાયક ) અને ૨

એટલે ઘી વગેરેના દ્રવ્યનું પ્રમાણ રાખીને ઊણાદરિકાના લેદને સાચવીને શ્રાવકે શાન્તિ પૂર્વક ભાજન કરતું. પ્રાચીન રીવાજ એ હતા કે અનુભવી વૃદ્ધ પુરૂષા જમતી વખતે આજી બાજીનું વાતાવરણ શાંતિમય જાળવતા હતા. તેનું રહસ્ય એ છે કે—અશાંતિના વાતાવરણમાં જમેલા આહાર પચેનહિ, અને રાગાદિ ઉપદ્રવોનું નિમિત્ત અને છે. ૧—આડા અવળા વગર વિચાર્યા ધંધા કરવા. (૨) નકામા ઝઘડા ઉભા કરવા. (૩) દેવું ઘણું વધી જાય. (૪) આવક એાછી હાય, ને ખરચ વધારે થતું હાય. (૫) ખરાખ વ્યસનવાળું જીવન વિગેરે અશાંતિના કારણા ધ્યાનમાં લઇને ધર્મિષ્ઠ શ્રાવકાએ જરૂર તે દ્વર કરવા જોઇએ, તેમજ જમતી વખતે વાતચીત કરાય નહિ. માન રહેવાથી ભાજનમાં કદાચ વાળ કાંકરી જીવાત વિગેરે હાય, તો તેને દ્વર કરવા તરફ લક્ષ્ય રહે. તેમ કરીએ તો આરાગ્ય પણ જળવાય અને નકામા ટાઇમ જાય નહિ. ૩૨૧.

માંદગી આદિ કાર**ણે** વિગઇ દ્રવ્યાદિના પ્રમાણમાં વધઘટ પણ કરી શકાય વિગેરે કહે છે:—

અભક્ષ્ય (નિર્દ્ધ ખાવા લાયક) એમ બે પ્રકાર છે. તેમાં ભક્ષ્ય વિગઇ-એાના ૧ દૂધ, ૨ દહીં, ૩ ધી, ૪ તેલ, ૫ ગાળ, ૬ કઢાવિગઇ (તળેલું પકવાન્ન મીઠાઇ વિગેરે) એમ છ પ્રકાર છે. અને અભક્ષ્યના ૧ માંસ, ૨ મદિરા, ૩ મધ, (છાશમાંથી કાઢ્યા પછી બે ઘડી થયા પછીનું) ૪ માખણ એ ચાર પ્રકાર છે.

૧. ઉદાહરણ-ભૂખ કરતાં થાેડું ક એાછું જમતું તે. આને બાહ્ય તપના એક પ્રકાર કહ્યો છે. (આના વિસ્તાર લગવતીમાં છે.)

કારણે વધઘટ કરે શ્રાવક જરૂર અનુક પતા, જમતાં ન વાસે બારણાં ભિક્ષુક પ્રમુખ સંતાેષતા; શક્તિ ભાવ પ્રમાણ મુઠી ધાન્ય પણ નિત આપતા, ઠાર્યા ઠરે એ વૃદ્ધ શિક્ષા તત્ત્વ ખૂબ વિચારતા.૩૨૨

અર્થ:—વળી શ્રાવક કારણે એટલે માંદગી (મંદવાડ) આદિ પ્રસંગે વિગઇ આદિના પ્રમાણમાં વધઘટ કરે–હાનિ-વૃદ્ધિ કરે, તેમજ જમતી વખતે દયાળુ શ્રાવકા ઘરનાં બારણાં બંધ કરે નહિ, ધિખારીને જુએ તા ભિક્ષુક–ભિખારી વગેરેને આહારાદિ દર્ધને સંતાયે. પાતાની શક્તિ તથા ભાવ પ્રમાણે એાછામાં એાછું મુઠી ધાન્ય પણ હંમેશાં આપે. વળી 'ઠાર્યા ઠરે' જેઓ બીજાને ઠારે છે (સતાયે છે) તેઓ પાતે ઠરે છેર (સુખી થાય છે) એ વૃદ્ધ જનાની શિખામણના તત્ત્વના શ્રાવકાએ ઘણા વિચાર કરવા. ૩૨૨.

અનુક પા દાન કરતી વખતે પુષ્યશાલી શ્રાવકાએ આવે. વિચાર કરવા, તે જણાવે છે:—

અધ રાેટલી ઊણી જમી શ્રાવક દીએ તે ભિક્ષુને, ધર આઠ ફરતાે તેહ સંતાેષે જરૂર નિજ આત્મને; ભૂખ્યાે રહેનહિએમ કરતાં સ્વસ્થ જલ પીતાં બને, ગરાેબની આશીષથી સુખ હાયથી લ્યે દુઃખને.૩૨૩

૧. શ્રી ભગવતીજીમાં તુંગિયા નગરીના શ્રાવકાતું વર્ણન આવે છે. ત્યાં '**અવંગુયદુવારે**' આ પદથી ઉપરની બીના જણાવી છે.

ર. કાર્યા કરે તે ખાલ્યા ખળે.

અર્થ:—વળી શ્રાવક જમતી વખતે અડધી રાટલી પણ એાછી જમે ને તે ભિખારીને આપે. કારણ કે અડધી રાટલી એાછી ખાવાથી શ્રાવક ભૂખ્યા રહેતા નથી (ખરી રીતે કાંઇક એાછું જમનારની શરીરની આરાગ્યતા સારી રીતે સચવાય છે. કારણ કે અકરાંતીઆ થઇને ખાવાથી, તથા ખાવાના ટાઇમના નિયમ નહિ રાખવાથી, વગેરે આરાગ્યના નિયમા નહિ સાચવવાથીજ પેટનાં ઘણાં દરદા થાય છે. માટે ભૂખ કરતાં કાંઇક એાછું ખાવામાં જરૂર લાભ છે.) અને તે ભિખારી તેવા આઠ દશ ઘરે કરવાથી પાતાના આત્માને જરૂર સંતાષ આપે છે. એટલે તેની ભૂખ શાંત થાય છે. વળી શ્રાવક જરા એાછું ખાઇને તે ઉપર સ્હેજ વધારે પાણી પીને સ્વસ્થ—તૃપ્ત થાય છે. એ પ્રમાણે ગરીઅને સંતાષવાથી તેની આશીષથી દયાળુ શ્રાવકા જરૂર સુખ મેળવે છે. અને તેની હાયથી એટલે આંતરડી દુભાવવાથી દુ:ખને પામે છે. ૩૨૩.

દાનની માફક આહારના પણ ત્રણ ભેદો જણાવે છે:— આહાર તાત્ત્વિક એ જમે નહિ તામસી તિમ રાજસી, રીંગણા મૂલા ખડાડા જેહવા છે રાજસી; માંસ મદિરા જેહવા આહાર જાણા તામસી, આહાર હિતમિત જો કરે તો રાગ ચિંતા નહિ કશી.૩૨૪

અર્થ:—જેમ દાનના સાત્વિક વગેરે ત્રણ લેદાે પ્રથમ ગણાવ્યા છે, તેવી રીતે આહારના પણ ત્રણ પ્રકાર કહ્યા છે.

ર. તુલસી હાય ગરીબકી, કખૂ ન ખાલી જાય; મૂચ્યા ઢાેરકા ચામસે, લુહા ભરમ હાે જાય. ૧.

૧ સાત્વિક આહાર ર રાજસી આહાર, 3 તામસી આહાર, આ ત્રણુ પ્રકારમાંથી શ્રાવક સાત્વિક આહાર જમે અને તામસી તથા રાજસી આહારના ત્યાગ કરે. તેમાં રીંગણ, મૂળા, ખટાટા વગેરે કંદમૂળ તથા તેવા પ્રકારના બીજા પણુ આહારને રાજસી આહાર કહ્યો છે. માંસ, મિદરા (દારૂ) વગેરેના આહારને તામસી આહાર કહેલા છે. આ ખંને પ્રકારના આહાર શ્રાવકને ત્યાગ કરવા ચાગ્ય છે. કારણ કે તેવા પ્રકારના આહાર શરીરમાં વિકાર કરવાના તથા અધિક છવ હિંસાના હેતુ છે. જેથી ઇંદ્રિયા ઉપર આત્માના કાખુ ઓછા થાય છે, માટે શ્રાવકે સાત્વિક પ્રકારના ધાન્ય, વિગઇ વગેરેના પાતાની પ્રકૃતિને હિતકારી અને મિત એટલે પ્રમાણસરના (પાચનશક્તિથી અધિક નહિ તેવા) આહાર કરવા. જેથી કાઇ પણ પ્રકારની રાગની ચિંતા રહેતી નથી અને શરીર તંદુરસ્ત રહે છે. અને શરીર તંદુરસ્ત રહેવાથી ધર્મના કાર્યી સારી રીતે બની શકે છે. ૩૨૪.

ભાજનના પ્રસંગે રાેગને જીતવાના ઉપાય જણાવે છે:—

સ્થાનાંગ નવમા<sup>દ</sup>યયન ભાષિત રાેગ કારણ નવ તજે, હિત મિત વિષક્વાહારકારી વામ પડખે સૂઈએ; મલ મૂત્ર વેગ ન રાેકીએ શીલ લક્ષ્ય ના કદી ચૂકીએ, એ શ્રાહ્મ જીવન જીવીએ તાે રાેગને ઝડ જીતીએ. ૩૨૫

અર્થ:—શ્રી સ્થાનાંગ સૂત્રના નવમા અધ્યયનમાં કહેલા રાગના નવ કારણાના ત્યાગ કરવા. રાગની ઉત્પત્તિનાં તે नव डारेषों। आ छे-१ अति जेसवाथी अथवा अति आंडा-रंशी, २ प्रतिकूणपणे जेसवाथी अथवा अपथ्य सेवनथी (अथवा अर्ळा थेये कमलाथी) उ घणी निद्राधी, ४ उक्रागरा डरवाथी, प वडीनीति (अडो) रेइवाथी, ६ सधुनीति (पेशाल) रेइवाथी, ७ गळा उपरांत अस्वाथी, ८ प्रकृतिने प्रतिकूस आंडार णावाथी, (अनियमित—अनियमसर णावाथी) ६ धन्द्रियोना उन्मत्तपण्याथी (स्वय्छं देपण्याथी). तथा आरोज्यने डितंडारी अने प्रमाणुसरनी जरीजर पडावेसी आंडार णावी. वणी सूती वेलाको डाली आंजाना पडणे सूर्ध रेडेवुं. (केने वामडुक्षी डांडे छे) महा मूत्रना वेजने (आधाने) रेइवेश निहे. आ प्रमाणेतुं ळवन जलवे ते। श्रावंडी राजने कल्हीथी ळते छे-तेने रेजिश थता नथी. हितमितविपक्वमोजी, वामरायी नित्यचङ्कमणशीलः॥ उज्झितमूत्रपुरिषः, स्त्रीषु विजेता जयित रोगान्॥१॥ ३२५

વળી શ્રાવકે સાત્વિક આહારની ગણતરીમાં આવતા આહારમાંથી પણ કેવા કેવા પ્રકારના આહારના ત્યાગ કરવા ? તે જણાવે છે:—

વાસી અનાજ જમે નહિ કાચાજ ગારસ સાથમાં, નહિ વિદળપણ શ્રાવક જમે હિંસાદિ દેષો એહમાં; ઠંડા રહેલા દૂધ દહીં તિમ છાશ ગારસ જાણીએ, ઉષ્ણ ગારસમાં વિદળ ભળતાં ન દેષ વિચારીએ. ૩૨૬

અર્થ:—સાત્વિક આહાર હાવા છતાં તે વાસી હાય

(જેને રાંધ્યા પછી રાત વીતી ગઈ હોય) તો તે વાપરવાનિ હ. કારણ કે તેમાં લાળીયા જીવની ઉત્પત્તિ થાય છે અને તેવો આહાર શરીરના આરાગ્યને નુકસાન કરે છે. વળી કાચા ગારસની સાથે શ્રાવકે વિદળ (કઠાળ) જમતું નહિ. કારણ કે તેવા પ્રકારના મિશ્રણથી તેમાં જીવની ઉત્પત્તિ થતી હોવાથી હિંસા વગેરે દોષો એમાં રહેલા છે. અહીં ગારસના અર્થ આ પ્રમાણે:—જે દૂધ, દહી તથા છાશ ઠંડા હાય (અમિ ઉપર ઉના કરેલા ન હાય) તે કાચા ગારસ ગણાય છે. પરંતુ ઉના કરેલા ગારસમાં કઠાળ લળે તા તે વાપરવામાં દોષ નથી એમ જાણતું. ૩૨૬.

આ ગાથામાં વિદળ કાને કહેવાય તે કહે છે:— જે વસ્તુમાંથી તેલ નીકળે નહિ અને સમ ફાડિયા, જેના હુવે તે વિદળ મગ ચાળા અડદ આદિક કહ્યા; ન બદામ આદિ વિદળ ગણાએ ફાડ બે હોવે ભલે, તેલ નીકળે તેહથી તેવા વિદળમાં ના ભળે. ૩૨૭

અર્થ:—જે વસ્તુને (ધાન્યાદિકને) પીલવાથી તેમાંથી તેલ ન નીકળે, અને બે સરખી ફાઉા થાય તેવા મગ, ચાળા, અડદ વગેરે વિદળ કહેવાય છે. પરંતુ બદામ વગેરે વિદળ ગણાતાં નથી. કારણ કે જો કે તેની બે સરખી ફાઉા થાય છે પરંતુ તેમાંથી તેલ નીકળે છે, માટે તેની ગણતરી વિદળમાં થતી નથી. એમ પિસ્તા ચારાળી વગેરમાં પણ સમજનું ૩૨૭.

શ્રાવકને વિકૃતાદિ લોજન નહિ વાપરવાનું શું કારણ ? તે જણાવે છે:—

સાત ઉપક્રમમાં કહ્યું વિકૃતાદિ ભાજન આયુને, એાછું કરે નહિ ખાય શ્રાવક અહિત વિકૃત ભાજ્યને; આહાર જીવન કાજ ભાજન કાજ જીવન રજ નહી, આહાર તેવા એાડકાર મતિ પ્રમાણે ગતિ સહી. ૩૨૮

અર્થ:—વિકૃત (વિકાર ઉત્પન્ન કરે તેવા અને ચલિ-ત રસાદિવાળા) આહાર આયુષ્યને એાછું કરે છે તેથી આયુષ્ય ઘટવાના સાત ઉપક્રમામાં <sup>૧</sup> વિકૃત<sup>ર</sup> આહારને પણ એક

अज्झवसाण निमित्ते, आहारे वेयणा पराघाष ॥ फासे आणप्पाणू, सत्तविहं झिज्झप आऊ ॥ १ ॥ ( विशेषावश्यक्षमां )

ર–જેના વર્ણાદિ પલટાયા છે. તેવા વાસી ગંધાતા આહાર અને તેવા જાતના બીજો પણ આહાર વિકૃત ભાજન કહેવાય.

૧ ઉપક્રમઃ—-આયુષ્ય ઘટવાનાં કારણો, તે સાત છે. ૧ અધ્ય-વસાયથી–રાગ, સ્તેહ, અથવા ભયથી. ૨ નિમિત્ત–શસ્ત્રાદિકથી. ૩ આહાર–અત્યંત સરસ વાસી વગેરે આહાર ઘણો અથવા બહુજ એોછો કરવાથી, ૪ વેદના–શૂલાદિકથી, ૫ પરાઘાત–ખાડાદિકમાં પડવાથી, ૬ સ્પર્શ–અમિ, વિષ વગેરેથી, ૭ ધાસોધાસ–અધિક શ્વાસોશ્વાસ લેવાથી અથવા ધાસ રાકાવાથી. કહ્યું છે કે–

ઉપક્રમ તરીકે ગણાવેલા છે. માટે શ્રાવકે નુકસાનકારક વિકૃત ભાજના અને ગજા ઉપરાંત ખાવાના ત્યાગ કરવા. વળી જમતી વખતે એ પણ ધ્યાનમાં રાખવાનું છે કે આહાર જવનના ટકાવ માટે છે (અને જીવનના ટકાવથી ધર્મધ્યાનાદિ સારી રીતે થઇ શકે છે માટે જીવન ટકાવવા માટે આહારની જરૂર છે.) પણ આહારને માટે જીવન જરા પણ નથી (ભાવાર્થ એ છે કે આ જંદગી સારા સારા ભાજન ખાવાને માટે નથી.) વળી કહેવત છે કે 'આહાર તેવા એાડકાર' એટલે જેવા પ્રકારના આહાર કરે તેવા પ્રકારની બુદ્ધિ થાય છે. માટે સારા જેવી બુદ્ધિ થાય છે. માટે સારા જેવી બુદ્ધિ થાય છે. ગમાણે વર્તન થાય, ને તેવીજ ગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે. ૩૨૮.

ભાજન કર્યા પછા શ્રાવકે શું કરવું? તેજણાવે છે:— ભાજન કરી ગુરૂદેવને વંદન કરી પચ્ચખ્ખાણને, શ્રાવક કરી સ્વાધ્યાય કરતા જ્ઞાની શ્રમણાદિક કને;

વાંચનાદિક ભેંદ તેના પાંચ દાયક લાભના, વાંચના સૂત્રાદિ શીખે પ્રશ્ન પૂછે પૃચ્છના.૩૨૯

**અર્થ:**—પૂર્વે કહી ગયા તેવી રીતે ભાજન કરીને શ્રાવકે ગુરૂ દેવને વંદન કરીને પચ્ચખ્યાણ કરવું.૧ પછી

૧ એકાસણું કરનાર ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવકને એક વાર જમવાનું હોય. તે અપેક્ષાએ આ ખીના કહી છે. ઉંચ કાેટીના પવિત્ર શ્રાવક પણ તેજ છે કે જે હંમેશાં એકાસણું કરે. ઘણાં વ્રતધારી <sup>શ્ર</sup>ાવકા

ज्ञानी मुनिराજ विशेरेनी पासे लधने स्वाध्याय કरवे। क्येटेंसे अल्यास કरवे। ते स्वाध्यायना आत्माने लाल हरनार वांचना वशेरे पांच प्रकार लखाव्या छे. (१) वांचना क्येटेंसे सूत्र वशेरे शीखवा नवे। मुख्यार हरवे। ते. ते पखु शुद्ध उच्चार पूर्व करोलर शिखवुं. अने (२) ली ले हे पृच्छना क्येटेंसे के लालत पाताने समज्यय निक अथवा केमां पाताने किज्ञासा अद्धिश शंका विशेरे शाय ते लालत शुरू महाराज विशेरेने पूछीने तेनुं समाधान करवुं. क्येम १ वांचना र पृच्छना उ परावर्त्तना ४ अनुप्रेक्षा प धर्म कथा आ पांचमांथी प्रथमना ले लेह कहा. शेष त्रखु सिंह आगण कहेंडेशे. उरदे.

પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાયમાંના છેલ્લા બાકીના ત્રણ **લેદા** જણાવે છે:—

પૂર્વે ભણેલ શ્રુતાદિને સંભારવું પરાવર્ત્તના, તેહ અનુપ્રેક્ષા હૃદયમાં અર્થ કેરી ચિંતના; શ્રી નેમિ જંખૂ સ્થૂલભદ્રાદિક ચરિત્રા ઉચ્ચરે, તેજ ધર્મ કથા કરી થીર સંયમે અઘ નિ**ર્જ**રે.૩૩૦

૧–આના વિસ્તાર શ્રી ભગવતીજી વિગેરમાં છે.

ઠામ ચઉવિહાર પણ કરે છે, (જેમ બાર વર્ત ધારક અને અગિઆરે અંગા સામાયિકમાંજ સાંભળનાર રાજનગર કાલુશાની પાળના રહીશ વકીલ મણીલાલ રતનચંદ વિગેરે) તેમ કરનાર શ્રાવકે સાંજે દિવસ ચરિમ ચઉવિહારનું પચ્ચખ્ખાણ લેવું એવા વિધિ છે.

અર્થ:—સ્વાધ્યાયના ત્રીજો પ્રકાર પરાવર્તના કહેલ છે. એટલે પાતે પ્રથમ શીખી ગએલ સૂત્ર વિગેરેને સંભારી જવું. ભૂલ પડતી હાય તે સુધારવી એ પરાવર્ત્તના કહેવાય તથા પાતે જે અર્થ શીખેલ હાય તેના ભાવાર્થને અરાબર વિચારીને હૃદયમાં ઠસાવવા તે અનુપ્રેક્ષા નામે ચાથા ભેદ. અને પાંચમા ધર્મકથા નામે ભેદ છે, એટલે પૂર્વે થઈ ગએલા મહા પ્રભાવશાળી તથા શીલાદિના બાધ લેવા લાયક શ્રીનેમનાથ, જં ખુસ્વામી, સ્થૂલીભદ્ર વિગેરે ઉત્તમ પુરૂષાના ચરિત્રા વાંચવા વિગેરે. આવી રીતે પાંચ પ્રકારના સ્વાધ્યાય શ્રાવેક અવશ્ય કરવા. કારણ કે અભ્યાસ કરવાથી ઇંદ્રિયા વિષયા તરફ જતી અટકે છે. સંયમ તરફ મન દોરાય છે, અને મનની એકાશ્રતા થાય છે તેથી કરીને પૂર્વે આંધેલા જ્ઞાનાવરણીય વગેરે પાપ કર્માની નિર્જરા થાય છે. માટે જ સ્વાધ્યાયને અભ્યંતર તપના ભેદ કહેલા છે અને અભ્યન્તર તપને નિર્જરાના ભેદ ગણાવ્યા છે. ૩૩૦.

હવે શ્રાવકના ત્રણ પ્રકાર જણાવે છે:—

ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવક શીલધારી તિમ સચિત્તાહારને, છોડે ગ્રહી વ્રત ખાર એકાશન કરે ધરી નિયમને; સમ્યકત્વ શુભ આચારવંતા મધ્ય શ્રાવક જાણીએ, તેઓ ન સેવે વ્યસનને ખનવા વ્રતી ઉત્સાહી એ.૩૩૧

અર્થ:—(૧) ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવક (૨) મધ્યમ શ્રાવક અને (૩) જઘન્ય શ્રાવક એમ શ્રાવકના ત્રણ પ્રકાર છે. તેમાં જે ધર્મને લાયક ગુણાને ધારણ કરનાર તથા શીયલવ્રત પાળનાર, સચિત્ત આહારના ત્યાગ કરનાર, સમ્ચકત્વ સહિત બાર વ્રતને ધારણ કરનાર, વળી ચાૈદ નિયમ ધારવા પૂર્વક હંમેશ એકાશણાના કરનાર તે ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવક જાણવા. (૧) સમકિત ધારવા સાથે સારા આચારવાળા અને બેઆસણું આદિ તપ કરનારા તે મધ્યમ શ્રાવક જાણવા. તેઓ વ્યસનને સેવતા નથી અને વ્રતવાળા બનવાને ઉત્સાહવાળા હોય છે. એમ અહીં બે બેદ જણાવીને ત્રીજો લેદ હવે પછીના શ્લોકમાં કહેશે. ૩૩૧.

જઘન્ય શ્રાવકનું સ્વરૂપ જણાવે છે--

મઘ માંસાદિક તજે માટી હિંસા જાણતા, રૂચિવંત શ્રાહ જઘન્ય નિત નવકારને સંભારતા; ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવક આશરી વિધિ એ કહીજિન આગમે, અપર શ્રાવક ચાર ઘડી છેજ્ઞી રહે ત્યારે જમે.૩૩૨

અર્થ:—મદ્ય, માંસ વગેરે અલક્ષ્યમાં ઘણી હિંસા છે એવું જાણીને તેના ત્યાગ કરનારા, જિનેશ્વરના વચના ઉપર રૂચિવાળા તથા હંમેશાં નવકાર મંત્રને સંભાળનારા જઘન્ય શ્રાવક કહેલા છે. આ ત્રણ પ્રકારના શ્રાવકો પૈકી ઉપર કહેલી ભાજનની જે વિધિ તે ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવકોને આશ્રીને સિદ્ધાંતમાં કહેલી છે. બીજા એકાસણું નહિ કરનાર—બેઆસણું આદિ કરનાર શ્રાવકો તો જ્યારે દિવસ (ની છેલ્લી) ચાર ઘડી બાકી રહે ત્યારે ભાજન કરે. ૩૩૨.

હવે ઉત્તમ શ્રાવકે રાતે જમવું જોઇએ નહિ એ જણાવે છે— સૂર્યાસ્ત પછી અજવાશમાં પણ દેાષ નિશિ ભાજન તણા, રાતે જમે નહિ શ્રાદ્ધ જાણી લાભ સ્વપર દયા તણા; જીવાત બહુ અન્નાદિમાં ઉપજે નવી બીજા ઘણા, ડાંસ મચ્છર આદિ ચાંટે બે હણાએ ભૂલના.૩૩૩

અર્થ:—સૂર્ય આશ્રમ્યા પછી અજવાળામાં જમનારને પણ રાત્રી લાજનના દાષ કહેલા છે. શ્રાવકાએ સૂર્યાસ્ત પહેલાં ચાર ઘડી બાકી રહે ત્યારે જમી લેવું જોઇએ. પરંતુ સૂર્યાસ્ત થયા પછી તથા રાત્રીમાં તા શ્રાવક જમે નહિ. કારણ કે રાત્રીએ નહિ ખાનારને પાતાની દયા તથા પરની દયા એમ બે પ્રકારની દયાના લાભ થાય છે. રાંધેલા અનાજ વગેરમાં રાતે નવી સૂક્ષ્મ છવાત (સૂક્ષ્મ લાળીઆ છવા વગેરે) ઉત્પન્ન થાય છે. તથા બીજા પણ ઘણા પ્રકારના સંપાતિમ (ઉડીને અંદર પડનારા) ડાંસ, મચ્છર, માખી વગેરે તે રાંધેલા અનાજમાં ઉડતાં ઉડતાં પડે છે, તેથી તેમના નાશ થાય છે. એમ રાત્રી લાજનમાં બંને પ્રકારના છવા હણાય ધે છે. ૩૩૩.

રાતે ખાવાથી અહીં અને આવતે ભવે કેવા દુ:ખા ભાગવવા પડે તે જણાવે છે:—

૧–અજવાળી રાતે પણ ચામડાની આંખથી ઝીણાં અનાજના રંગ જેવાં જ તુઓ દેખાય નહિ. તેથી અજવાળીયામાં પણ રાતે ખાવા ના પાડી છે. આ બાબત ઉપદેશ પ્રાસાદના બીજા ભાગમાં વિસ્તારથી કહી છે.

જીવાતવાળી વસ્તુ ખાતાં રાેગ પ્રગટે આકરા, ઉપરથી વિષ જે પંડે અન્નાદિમાં ખાતાં જરા; પાેતે અચાનક મરણ પામે વેદના બહુ ભાેેેગવી, અસમાધિ પામે પર ભવે પણ હાેય ના સુર માનવી.૩૩૪

અર્થ:—જેમાં જીવાત ઉત્પન્ન થઈ હાય તેવી વસ્તુ ખાવાથી ઘણા ભયંકર રાગા ઉત્પન્ન થાય છે. તે ઉપરાંત વળી જો ખાતી વખતે ભાજનના થાળમાં સર્પ કે ગિરાલી વગેરે ઝેરી પ્રાણીઓનું જરા જેટલું વિષ–ગરલ જો અન્નમાં પડે તા જમનારા જીવા ઘણી વેદના ભાગવીને અકસ્માત મરણ પામે છે. અને અસમાધિ મરણ પામવાથી તે પ્રાયે આવતા ભવમાં દેવ કે મનુષ્ય ભવને પામતા નથી. ૩૩૪.

રાતે જમનારા જીવાે તિર્યચમાં કે નરકમાં જાય એ જણાવે છે:-

કાક બિલ્લી આદિ હોવે ભાગવે દુઃખ નરકમાં, નિશીથ ભાષ્યે યાગ શાસ્ત્રે ઘણું કહ્યું વિસ્તારમાં; હાવે અનાજ અચિત્ત તાે પણ ઉપજતી ઝીણી ઘણી, જીવાત ત્યાં તેથી કરે શું શ્રાહ ઇચ્છા તેહની. ૩૩૫

૧—અસમાધિ મરણ:-મરતી વખતે જેને ચિત્તની સ્થીરતા ન હોય, અથવા તીવ્ર વેદના ભાગવતા મરણ પામે તે. જ્યારે આ પ્રસંગે પાતાનું ભાન ન હોય તા પછી સમાધિ મરણના "(૧) ચાર શરણ અંગીકાર કરવા. (૨) કરેલા પાપની નિંદા. ૩ સુકૃતની અનુમાદના કરવી." આ ત્રણ કારણા સેવવાનું બનેજ કયાંથી ! માટેજ ઉત્તમ શ્રાવકા રાત્રિભાજન કરેજ નહિ. અર્થ:—-રાત્રી લોજન કરનાર અજ્ઞાની લોકો મરીને કાગડા, ખિલાડી વગેરેના ખરાબ અવતાર પામે છે અથવા નરકગતિમાં જઇને ત્યાં ઘણા પ્રકારનાં દુ:ખા લોગવે છે. આ પ્રમાણે શ્રી નિશીય લાખ્યમાં તથા શ્રી યાગશાસ્ત્રમાં વિસ્તારપૂર્વક ઘણું કહેલું છે. માટે શ્રાવકે અવશ્ય રાત્રીલોજનના ત્યાગ કરવા. જો અનાજ અચિત્ત હાય તા પણ તેમાં ઘણી ઝીણી જીવાત ઉત્પન્ન થાય છે તેથી સમજી શ્રાવકા શું તે રાતે ખાવાની ઈચ્છા કરે? અર્થાત્ નજ કરે. ૩૩૫.

ચાલુ પ્રસંગે પ્રશ્ન કરનારને ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે:—

જીવાત માેટી કાેઇને અજવાશ માંહે દીપના, દેખાય તાે પણ પ્રાણ જાએ જરૂર બીજા જંતુના; મૂલ વ્રત ખંડન હુવે શ્રાવક દયાનિધિ ના કરે, હિજપુત્ર એલક હંસ કેશવના ઉદાહરણા સ્મરે. ૩૩૬

અર્થ:—કદાચ કાઇક એમ પૂછે કે અમે રાત્રીએ દીવાના અજવાળામાં જમીએ છીએ તેથી મચ્છર ડાંસ વગેરેને જોઇ શકીએ છીએ અને તેનું રક્ષણ થાય છે તો પછી રાતે કેમ ન જમાય? તેને જવાબ આપે છે કે કદાચ તેવી માટી છવાતની થાંડી ઘણી રક્ષા થાય તો પણ બીજી જેવામાં ને આવે તેવી સ્ક્રમ જવાતની તો જરૂર ત્યાં હિંસા થાયજ તેથી ત્યાં મૂલ વત એટલે સ્થૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રતનું ખંડન થાય છે, માટે દયાના લંડાર સમાન શ્રાવક રાત્રીલા-જન કરે નહિ. તથા રાત્રી લોજન ઉપર શાસ્ત્રમાં કહેલા સર

દ્ભિપુત્ર<sup>૧</sup> (વામદેવ) એલક<sup>ર</sup> તથા હંસ<sup>૩</sup> અને કેશવનાં<sup>૪</sup> દુષ્ટાન્તા યાદ કરે. ૩૩૬.

આ ગાથામાં રાત્રીભાજનથી દુ:ખી થનાર વામદેવની કથાના સાર કહે છે:—

શ્રાવક તણી હાંસી કરે ફિજ વામદેવ નિશા વિષે, જમતાં જમે તે સર્પ નાના જે ભળ્યા એાદન વિષે; મૂર્છા લહે ત્રીજી નરકમાં ભાગવે બહુ વેદના, યુદ્ધ ક્ષેત્રતણી અને બહુ દુઃખ પરમાધામીના. ૩૩૭

અર્થ:-- શ્રાવંકા રાત્રીએ જમતા નથી તેથી બ્રાહ્મણના

૧–૨ વામદેવની કથાના સાર ૩૩૭મી ગાથામાં તથા એલકાક્ષના ૩૩૮મી ગાથા દ્વારાએ દેખાડ્યા છે.

<sup>3-</sup>૪ હ'સ અને કેશવ ખંને લાઈઓએ ગુરૂ મહારાજ પાસે એકવાર રાત્રી ભાજનના નિયમ લીધા હતા, તે જાણીને તેમનાં માતાપિતા તેમને રાત્રે ખાવાને અનેક પ્રકારે લલચાવે છે. ખંનેને ત્રણ દિવસના ઉપવાસ થાય છે ત્યાં સુધી જમતાં નથી. પણ પછીથી હંસ માળાપના અત્યાત્રહને લીધે નિયમથી ચલાયમાન થાય છે અને રાત્રિએ જમવા ખેસે છે. તેજ વખતે સર્પની ગરલ ભાજનમાં પડવાથી તરતજ ખેલાન થઈ જાય છે. જ્યારે કેશવ માળાપનાં આગ્રહને વશ નહિ થતાં ત્રણ દિવસના ઉપવાસી છતાં ધરમાંથી ચાલી નીકળે છે. રસ્તામાં દેવતા તેની ઘણા ધ્રકારે કસોડી કરે છે પરંતુ તેમાં પણ તે પાર ઉતરે છે. અને રાજ્યને પામે છે. તથા પાતાની શક્તિના બળે પાતાના લાઇને પણ કર્માને પામે છે. તથા પાતાની શક્તિના બળે પાતાના લાઇને પણ કરે રહિત કરી બચાવે છે. આતમ પ્રખાધમાં આ કથા વિસ્તારથી કહી છે.

પુત્ર વામદેવ તેમની હાંસી કરે છે—મશ્કરી કરે છે. એક વાર રાત્રોને વિષે જમતી વખતે ચાખાને વિષે (ભાતમાં) ભળેલા નાના સર્પ તે વામદેવ જમી જાય છે. ખાધા પછી તેનું જેર ચડવાથી મૂર્છા પામે છે. અને મરણ પામીને ત્રીજી વાલુકા-પ્રભા નામની નારકીમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અને ત્યાં યુદ્ધની શેત્રની અને પરમાધામીએ કરેલી ઘણી વેદનાએ લોગવે છે. 330.

આ ગાથામાં એડકાક્ષનું દેષ્ટાન્ત કહે છે:— પાલેજ શ્રાવક ખંતથી શુભ નિયમ નિશિ ભાજનતણા, ધનદેવ તાેડી નિયમને ભાજન અન્યાે અહુ દુઃખનાે; એડકાક્ષ પ્રસિદ્ધિ પામે પરભવે સુખ ના જરા,

પામે વળી દુઃખ દુર્ગતિના જેહ લાગે આકરા. ૩૩૮

૧ યુદ્ધની વેદના—નારકીઓ પાતાની વૈક્રિય લબ્ધિ વડે જીદા જીદા પ્રકારના હથિઆરા વિકુર્વીને તેના વડે એક બીજા સાથે લડે છે, તથા હાથી સિંહ વગેરેનાં રૂપા વિકુર્વીને એક બીજા સાથે લડે છે. જેમ ચાથી નરકમાં રાવણ અને લક્ષ્મણની લડાઇ.

ર ક્ષેત્રકૃત વેદના—નરકમાં તે ક્ષેત્રનાજ એવા પ્રભાવ હાય છે કે જેથી તેના સ્પર્શ, વર્ણુ વગેરે નારકીને અત્યંત દુઃખદાયી લાગે છે. તથા શીત, ઉષ્ણુ વગેરે દશ પ્રકારની વેદનાઓ હાય છે.

<sup>3</sup> પરમાધામી—ભુવનપતિ દેવની જાતિ છે. તેના ૧૫ **બેંદ** છે, તેઓનો સ્વભાવ બીજાને દુઃખ દેવામાં આનંદ માનવાનો **હોય** છે. તેથી તેઓ નારકીઓને છેદન, બેંદન, તાડન વગેરે અનેક પ્રકારની કદર્યનાઓ કરે છે. આ પરમાધામીકૃત વેદના પ્રથમની ત્રણ નારકૃ

અર્થ:—શ્રાવકા રાત્રી ભાજનના નિયમ લઇને તે સારા નિયમને હાંશથી પાળે છે. પરંતુ ધનદેવે તે નિયમના ભંગ કર્યો, તેથી તે ઘણા દુ:ખને ભાગવનારા થયા. તેની એડકાક્ષ નામે પ્રસિદ્ધિ થઇ છે. કારણ કે તેની એક આંખ જવાથી ત્યાં એડક એટલે ઘટાની આંખ ચાડી હતી તેથી તેનું એડકાક્ષ એવું નામ પ્રસિદ્ધ થયું. તે રાત્રીભાજનના નિયમના ભંગ કરી તે ભવમાંજ દુ:ખ પામ્યા તથા પરલનમાં પણ જરા સુખ ન પામ્યા. તથા તેણે દુર્ગતિના આકરા ભયંકર દુ:ખને ભાગવ્યા. ૩૩૮.

આ ગાથામાં રાત્રીભાજનથી નુકસાન થયાના તાજજ અનેલા અનાવા જણાવાય છે:—

સુધી હોય છે. બીજા મતે ચાેથી નરકમાં પણ તેવી વેદના હોય છે એમ શ્રી સેનપ્રશ્નમાં કહ્યું છે.

૧ આ ભરતક્ષેત્રમાં દર્શા ખુપુરના રહીશ ધનપતિ નામે સાર્થ-વાહ હતા. તેને ધનવતી પુત્રી હતી. તેને મિથ્યાદિષ્ટ ધનદેવની સાથે પરણાવી હતી. ધનવતી પાતે શ્રાવિકા હતી. તેથી રાત્રે જમતી ન હતી. પતિને રાતે ખાવાના ગેરલાભ સમજાવી ચાવીહારનું પચ્ચખ્ખાણ કરાવ્યું. (ધનદેવની) ખહેનનું રૂપ કરીને દેવે તેની પરીક્ષા કરવા સાર્ર્ ભાજન આપ્યું. તે જોઇને ધનવતીએ નિયમ યાદ કરાવ્યા, છતાં ધનદેવ ખાવા ખેઠા. એટલે થપાટ મારીને દેવે ખે આંખા કાઢી લીધી, આંધળા કર્યા. ધનવતીના ગુણને લઇને દેવને દયા આવવાથી એડક (ધેટા)ની આંખ જોડી ધનદેવને તે દેવે દેખતા કર્યા. આવા ખેડાળ જોઇને ધનદેવને લોકા 'એડકાક્ષ–એડકાક્ષ,' એમ કહેવા લાગ્યા. શ્રા. પા. ૧૧૪. ખંભાત રાજનગર વિષે હળવદ વિષે પણ એહવા, હાેટલ વિષે પણ બહુ બનાવા થઈ ગયા પુષ્કલ નવા; ચાહ માંહે ઝેર પીતાં બહુ જીવાન મરી ગયા, માેદક રસિક નિશિભાજને બેભાન સાેનાપુર ગયા. **૩૩૯** 

**અ**થ<sup>°</sup>:— ખંભાતમાં, રાજનગરમાં અમદાવાદમાં તથા હળવદ અને વીરમગામ વગેરે સ્થળે રાત્રિભાજનના પ્રસંગે તથા હાટલાને વિષે ગીરાેલી કે તેવા પ્રકારના ઝેરી પ્રાણીએા તથા તેમનું ઝેર 'અનાવાતાં પકવાન્નોને વિષે 'પડવાથી ઘણા માણસા માંદા પડી ગયાના તથા બેલાન બની ગયાના ઘણા અનાવા તાજાજ અની ગયા છે. તથા ચાહની અંદર ઝેર પીવામાં આવવાથી ઘણા ખાલક અને જુવાન મરી ગયા. તથા માેદકના રસિક કેટલાએ પુરૂષા (ચારાશી વિગેરે જમ-ણવારમાં ) રાત્રીલાજન કરતા બેલાન બનીને સાનાપુર ગયા-શ્મશાન લેગા થયા. અર્થાત્ મરણ પામ્યા છે. આ બધાં રાત્રીભાજન કરનારાનાં તાજા દષ્ટાન્તા જાણવા. આ ખીના સમજને ઉત્તમ શ્રાવકા દિવસ છતાંજ રસાેઇનું કામ પતી જાય તેવી વ્યવસ્થા જરૂર જાળવે. ધાર્મિક કાયદાઓ આત્મિક ઉન્નતિ કરનારા તાે છેજ તેની સાથે ચાલ આખાદી પણ ટકાવે છે. આવનાર પરાણાને પણ આપણા વર્તનની અનુ-માદના થાય તેવું ધાર્મિક જીવન જાળવવામાંજ આત્માનું કલ્યાણ છે. ૩૩૯.

દિવસે પણ જમતાં કઇ રીતે રાત્રિભાજનના દાષ લાગે? તે સમજાવે છે:— દિવસ હાય છતાં તિમિરમાં જે જમે તાે દાષ એ, સાંકડા વાસણ વિષે પણ જે જમે તાે દાષ એ; એવું વિચારી પરિહરે નિશિભાજન શ્રાવક સદા, જેથી મળે આ ભવ તથા પરભવ અચલ સુખસંપદ્દા. ૩૪૦

અર્થ:—સૂર્યાસ્ત ન થયા હાય એટલે દિવસ હાય છતાં પણ જો અધારામાં જમે તો પણ એ રાત્રીભાજનના દોષ લાગે છે. તથા સાંકડાં વાસણમાં જો જમે તો પણ એ દોષ લાગે છે. શે આ પ્રમાણેના વિચાર કરીને ધર્મિષ્ઠ શ્રાવકા હંમાાં રાત્રીભાજનના ત્યાગ કરે. અને રાત્રીભાજનના ત્યાગ કરે તો આ ભવમાં તથા પર ભવમાં અચલ–સ્થિર સુખની અને સંપત્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે. (અહીં રાત્રી ભાજનના ત્યાગની બીના પૂર્ણ થાય છે.) ૩૪૦.

સાંજની પ્રતિક્રમણ વેલા ન થાય ત્યાં સુધી શ્રાવકેશું કરવું ? તે જણાવે છેઃ—

૧. માટેજ સમજી શ્રાવકા ખુલ્લા, પ્હાળા વાસણમાં અજવા-સમાં ખેસીને જમે છે. જમવાના સ્થાને પણ ઉપરના ભાગમાં ચંદરવા જરૂર બાંધવા જોઇએ. એમ પાણીયારાના સ્થલે, રસાઇની જગ્યાએ, સૂવા ખેસવાના સ્થલે, સામાયિકાદિ ધર્માક્રિયા કરવાના અને દળવા ખાંડવાના સ્થલે વગેરે દશ ડામે ચંદરવા બાંધવામાં જવદયા વગેરે અનેક લાભ જળવાય છે. ઉધાડા વાસણમાંની ચીજ ઉત્તમ શ્રાવકથી જમાય પણ નહિ, અને સુપાત્રને પણ દેવાય નહિ, એમ સમજીને જયણાપૂર્વક નિર્મલ વ્યવહાર સાચવવા.

સજઝાય મુનિની પાસ શ્રાવક પૂર્વ ની પેરે કરે, અતિ લાભ જાણી શ્રાવકા ખહુ વાર સામાયિક કરે; સમયે કરીને દેવવંદન તેમ પ્રત્યાખ્યાનને, પ્રતિક્રમણ કાલે કરે તે યાેગ હોતાં ગુરૂ કને. ૩૪૧

અર્થ:—વળી શ્રાવક મુનિની પાસે પ્રતિક્રમણ વેલા ન થાય ત્યાં સુધી પૂર્વે કહેલી રીતે સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરે. તથા ઘણા લાભનું કારણ હોવાથી શ્રાવકે એ ઘણી વાર સામાયિક કરવાં. વળી સન્ધ્યા કાળ થાય, ત્યારે શ્રાવકે સાંજનું દેવવંદન કરવું એટલે દેરાસરમાં પ્રભુ દર્શન કરવું. વૈત્યવંદન કરવું. ત્યાર પછી સાંજના પ્રતિક્રમણ વખતે દિવસ ચરિમ (દુવિહાર, તિવિહાર, પાણુહાર કે ચાવીહાર) પચ્ચખ્ખાણ કરવું. વળી શુરૂની જોગવાઇ હોય તો પ્રતિક્રમણ તથા પચ્ચખ્ખાણ શુરૂ પાસે કરવું. ૩૪૧.

શ્રાવકને સ્થાપનાની જરૂરીયાત સમજાવે છે:— જિમ ભિંભજિનના વિરહમાં ગુરૂના અભાવે સ્થાપના, આદેશ કાજે થાપતા જિમ સાધુ તિમ શ્રાવક જના;

૧. આથી ઉત્તમ શ્રાવકાએ સમજવું જોઇએ કે ત્રીજી વારનું દેવવંદન પ્રતિક્રમણની પ્લેલાંજ કરવું. પ્રતિક્રમણ કર્યા પછીનાં વિધાનમાં મંદિરે જવાનું કહ્યું નથી તે વ્યાજખી છે, કારણ કે રાતે જયણા ધર્મ જળવી શકાય નહિ. મર્યાદા પણ ન જળવી શકાય એ પણ રહેજે સમજ્ય તેવીજ ખીના છે. વિશિષ્ટ લાભાદિ કારણે એકાંત નિષેધ પણ નજ કરાય.

સામાયિકાદિ કરાય નહિ જો સ્થાપના નહિ સ્થાપતા, ભાષ્યકાર ભદન્ત શબ્દે સ્થાપના કરમાવતા. ૩૪૨

અર્થ:—વળી સાક્ષાત્ ગુરૂ ન હાય તા જેમ જિન-રાજના સાક્ષાત્ વિરહમાં તેમની પ્રતિમાની સ્થાપના કરવામાં આવે છે તેમ ગુરૂના અભાવમાં ગુરૂની સ્થાપના આદેશ<sup>ર</sup> લેવા માટે સાધુએ તથા શ્રાવકાએ જરૂર સ્થાપવી જોઇએ. યાદ રાખવું કે જો સ્થાપના સ્થાપી ન હાય તા સામાયિક, પ્રતિક્રમણ વગેરે સ્થાપના વિના કરાતાં નથી. વળી ભાષ્યકાર મહારાજે 'ભદન્ત' શબ્દ વહેસ્થાપનાનું ફરમાન કરેલું છે. ૩૪૨.

સાધુ પેરે શ્રાવક કહે ભંતે ન રજ શાંકા કરે, અરિહંત એકજ સ્થાપના વિણ સર્વ સંયમ ઉચ્ચરે; પ્રભુદેવ વચન પ્રસાણ કરીએ અનુકરણ બુધ ના કરે, પ્રભુ કરે ન કરી શકાએ તેહ લોકોત્તર ખરે. ૩૪૩

અર્થ:—સાધુની પેંઠે શ્રાવક સ્થાપના સ્થાપતી વખતે 'ભંતે' જરૂર કહે છે. તેથી ખંનેને સ્થાપનાની જરૂરીયાત

૧ સ્થાપના—મુનિરાજ ગુરૂની સ્થાપના અક્ષ એટલે ચંદનક એટલે ગોળ-ત્રહ્યુ-પાંચ વિગેરે આંટાવાળા કાડા વિગેરેથી કરે છે. તેના યાગ ન હાય ત્યારે શ્રાવકા પુસ્તક નાકારવાલી વગેરેની સ્થાપના કરે છે.

ર આદેશ:—શ્રાવક જે ધર્મ ક્રિયા કરે તે પાતે ગુરૂની આત્રા મુજબ કરે છે તે જણાવવાને ગુરૂની અનુત્રા માગવામાં આવે છે તેને આદેશ કહે છે.

જાણવી. તેમાં જરા પણ શંકા કરવી યાગ્ય નથી. ફક્ત શ્રી તીર્થકર અરિહંત એકલાજ સ્થાપના વિના પાતાના કલ્પને અનુસારે સર્વવિરતિ ચારિત્ર ગ્રહણ કરે છે. આપણું તા પ્રભુનાં કહ્યા પ્રમાણું પ્રમાણુ કરવાનું છે, અથવા પ્રભુના વચન પ્રમાણું વર્ત વું જોઇએ. પરંતુ તેમનું અનુકરણ—પ્રભુએ કર્યું તે પ્રમાણે બુધ—સમજી પંડિત માણુસ કદી પણ કરતા નથી, એટલે પ્રભુએ કહ્યું તે પ્રમાણું કરે છે. કારણ કે આપણાથી પ્રભુની પેઠે કરી શકાય નહિ. પ્રભુદેવ તા ખરેખર લાકાત્તર મહાપુર્ષ છે. એટલે સામાન્ય માણુસાથી ઘણા ચિલ્યાતા છે. ૩૪૩.

પ્રભુનું અનુકરણ નહિ કરવા ઉપર દર્ષાન્ત કહે છે:—

માેરનું અનુકરણ કરતા હાલ જે કુકડાતણા, તેજ હાલ જરૂર હાેવે અનુકરણ કરનારના; લાેક પણ હાંસી કરે લજવાય જિનશાસન વળી, વ્યવહાર તત્વ વિચારતાં શાંકા ડકે ના એ જરી. ૩૪૪

૧ અરિહંત—અહીં અરિહંત કહેવાથી તીર્થકરના જીવ તે ભવમાં અરિહંત–જિનેશ્વર ભાવતીર્થકર થવાના છે તે સમજવા. પણ હજી તે ભાવ અરિહંત થયા નથી. કારણ કે ચાર ધાતી કર્મોના ક્ષય થાય ત્યારે ભાવ અરિહંત કહેવાય છે. તેઓ પાતાના તેવા કલ્પ હાવાથી પાતાની મેળજ ચારિત્ર પ્રહણ કરે છે. અને તેમના કાઇ શરૂ હોતા નથી. માટે તેમને સ્થાપના હોતી નથી. સ્વયં ખુદ એવા પ્રભુના આચાર પણ તેવાજ છે. માટેજ " करेमि सामाइयं" વગેરે કહે. ભંતે શબ્દ ન ખાલે.

અર્થ:—જેમ મારના પ્રમાણે વર્તન કરવાથી કૂકડાના<sup>૧</sup> જેવા હાલ થયા તેવીજ દશા પ્રભુનું અનુકરણ કરનાર જવાની પણ થાય છે. કારણ કે તેનામાં પ્રભુનું અનુકરણ કરવામાં જોઈતી શક્તિ હાતી નથી, અને તે પ્રમાણે વર્તન કરવા જતાં લોકમાં તેની મશ્કરી થાય છે. વળી તેથી જૈનશાસન પણ લજવાય છે. એમ વ્યવહારથી તત્ત્વના વિચાર કરતાં જરા પણ શંકા<sup>ર</sup> ટકી શકતી નથી. ૩૪૪

કયા અંદાજથી દેવસી પ્રતિક્રમણ શરૂ કરવું? વગેરે જણાવે છે:—

રવિ આથમે અડધા સમય એ શ્રાહસૂત્ર તણા ખરાે, એ આશરે શરૂઆત આવશ્યક તણી શ્રાવક ! કરાે; વિવિધ અતિચારાે ઢલે એથી ભલે નિર્મલ વ્રતી, ત્રીજી દવા જેેેેેેે ગણી એ જરૂર કરતા દિન પ્રતિ. ૩૪૫

૧. કૂકડાનું દર્ણાત:—એક મારને નૃત્ય કરતા જોઇને તેની પાસે ઉભેલા એક કૂકડાએ પણ તેનું અનુકુરણ કરીને નૃત્ય કરવા માંડયું. પણ તેમ કરતાં તા તેની પૂંઠના ભાગ ઉધાડા થઇ ગયા. તેથી તે હાંસીપાત્ર બન્યા. એ પ્રમાણે જેઓ વગર વિચાર માટા પુરૂષાના આચરણનું અનુકરણ કરવા જાય તેઓ લોકામાં હાંસીપાત્ર બને છે.

ર. કાઇ એમ કહે કે સાધુ સંખધી સામાયિકના પ્રસ્તાવમાં ભદન્ત શબ્દની વ્યાખ્યા કરતા ભાષ્યકાર ભગવંતે ગુરૂ ન હોય ત્યારે સાધુઓને સ્થાપના સ્થાપવા કહ્યું છે, તેથી સાધુ ભલે તેમ કરે, પણ શ્રાવકને સ્થાપના સ્થાપવાની શી જરૂર છે? આ શંકાનું સમાધાન ૩૪૨–૩૪૪મા- શ્લોકના અર્થ પ્રમાણે જાણવું.

અર્થ:—સાંજના (દૈવસિક) પ્રતિક્રમણુમાં વંદિત્તા સ્ત્રનો ખરો સમય સૂર્ય જ્યારે અડધા આથમે તે વખતે આવે, એ અંદાજથી પ્રતિક્રમણુ તે પ્હેલાં શરૂ કરવું જોઈએ. એમ સમજને હે શ્રાવકા ! ઉપરની ખીના યાદ રાખી આવ-શ્યકની શરૂઆત કરજો. આ પ્રતિક્રમણુ કરવાથી વ્રતને વિષે લાગેલા વિવિધ પ્રકારના—જીદી જીદી જાતના અતિચારા ટળે છે. એટલે અતિચારથી લાગેલા દાષાની શુદ્ધિ થાય છે. વળી આ પ્રતિક્રમણુ ત્રીજા પ્રકારની દવાની જેવું હાવાથી નિર્મલ વ્રતી એટલે અતિચાર રહિત વ્રત પાલનારા શ્રાવકાએ પણ દરરાજ સવારની જેમ સાંજે પણ (આ પ્રતિક્રમણ) જરૂર કરવું. ૩૪૫.

૧. ત્રીજા પ્રકારની દવાનું દર્શાંત આ પ્રમાણે છે:—એક વખત એક રાજાની પાસે ત્રણ હેાંશિઆર વેંદા આવ્યા. રાજાએ તેઓને તેમની દવાના ગુણા જણાવવાનું કહ્યું. ત્યારે પહેલા વૈદ કહેવા લાગ્યા કે હે રાજા! મારી દવાના એવા ગુણ છે કે તે વાપરવાથી જો શરીરમાં વ્યાધિ હાય તા તે વ્યાધિના તે નાશ કરે છે, પરંતુ શરીરમાં વ્યાધિ ન હાય તા તે વ્યાધિના તે નાશ કરે છે, પરંતુ શરીરમાં વ્યાધિ ન હાય તા નવા રાગ પેદા થાય છે. રાજાએ કહ્યું કે સતેલા સર્પને જગાડવા જેવી તારી દવાની જરૂર નથી. અથવા તારી દવા કામની નથી. ત્યાર પછી બીજો વૈદ કહેવા લાગ્યા કે હે મહારાજ! મારી દવામાં એવા ગુણ છે કે તે વાપરવાથી ઉત્પન્ન થઓલા રાગા નાશ પામે છે અને નવા ઉત્પન્ન થતા નથી. રાજાએ કહ્યું કે તારી દવા પહેલા કરતાં સારી છે તા પણ મારે કામની નથી. પછી ત્રીજા વૈદને પૂછતાં તેણે જણાવ્યું કે મારી દવામાં એવા ગુણ છે કે તેના સેવનથી શરીરમાં રહેલા રાગા નાશ પામે છે, એટલું જ નહિ પણ રાગ રહિતને પણ તેના સેવનથી શરીરની વિશેષ કાંતિ પ્રગટે છે અને શરીર પુષ્ટ થાય છે. રાજાએ તે ત્રીજા

દેશવિરતિ વિનાના જીવોને પ્રતિક્રમણ કરવાની જરૂરી-યાત હાય કે નહિ ? એમ વાદી પૃછે છે:—

ભદ્રિક જના પણ ઉભય કાલે પાડવા અભ્યાસને, હાંરો કરે અભ્યાસ પણ નિર્મલ કરે નિજ જીવનને; પ્રશ્ન ઇમ વાદી કરે વ્રતધર કરે પણ પર જના, શું કામ કરતા? વાદીને ઉત્તર દીએ ઇમ ગુણી જના. ૩૪૬

અર્થ:—જેઓ અપ્રત્યાખ્યાની ક્યાયના ઉદયથી દેશ-વિરતિને અંગીકાર કરી શકતા નથી, તેવા ભદ્રિક જવાએ પણ 'અભ્યાસ પહે એ મુદ્દાથી' હંમેશાં સવારે અને સાંજે ઉલ્લાસથી જરૂર પ્રતિક્રમણ કરવુંજ જોઇએ. કારણ કે અભ્યાસથી કાઇપણ મુશ્કેલી ભરેલું કાર્ય હાય, તે પણ સહેલાઇથી કરી શકાય છે, ઉચ્ચ સંસ્કારા પાડીને માનવ જીવનને નિર્મલ બનાવવા માટે એક અપૂર્વ સાધન પણ અભ્યાસજ છે. અહીં સિદ્ધાંતકારને વાદી પૂછે છે કે દેશવિરતિવાળા ભવ્ય જવા કતમાં લાગેલા અતિચારાને શોધવા (દ્વર કરવા માટે) ભલે પ્રતિક્રમણ કરે, પણ ક્રતને નહિ લેનારા બીજા જીવોએ શા માટે પ્રતિક્રમણ કરવું જોઇએ? આ પ્રશ્નના જવાબ હવે પછીના ૩૪૭ મા શ્લોકમાં આપશે. ૩૪૬.

વૈદની દવા ગ્રહણ કરી. તેવી રીતે પ્રતિક્રમણ પણ ત્રીજા વૈદની દવા સમાન જાણવું. જેથી અતિચાર લાગ્યા હેાય તા તેની શુદ્ધિ થાય અને ન લાગ્યા હેાય તા પણ આત્માને વિશેષ નિર્મલ ખનાવે છે. આ ખીના શ્રાહ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ આદિ પ્રંથામાં વિસ્તારથી જણાવી છે.

આ ગાથામાં પ્હેલાંના પ્રક્ષના જવાબ આપવાના પ્રસંગે પ્રતિક્રમણ કરવાનાં માટા ચાર કારણા જણાવે છે:— પ્રતિક્રમણના ચાર કારણ નિષિદ્ધ વિધિ કરતાં છતાં, ઉચિત કાર્ય કરે નહી તાે અરૂચિ મન કરતાં છતાં; વિપરીત ભાવ પ્રરૂપણા અજ્ઞાનથી કરતાં છતાં, પ્રતિક્રમણ એ ચારનું જ્ઞાની સ્વરૂપ પ્રકાશતાં. ૩૪૭

અર્થ:—પ્રતિક્રમણ કરવાનાં મુખ્ય ચાર કારણા છે. (૧) નિષેધ કરેલ (નિહ કરવા ચાગ્ય) હિંસાદિ અકાર્ય કરવાથી, (૨) ઉચિત (કરવા ચાગ્ય) જિનપૂજન દિ કાર્ય ન કરે તા, (૩) મનમાં પ્રભુના વચન ઉપર અરૂચિ-અશ્ર હા થઈ હાય તેના પ્રાયશ્ચિત માટે, (૪) પાતાના અજ્ઞાનપણાથી જિનેશ્વરના વચનથી વિરૂદ્ધ પ્રરૂપણા કરી હાય તા, એ ચાર હતુથી પ્રતિક્રમણ કરવાનું છે. એ પ્રમાણે જ્ઞાનીઓએ આવશ્યકાદિકમાં પ્રતિક્રમણનું સ્વરૂપ પ્રકાશ્યું છે. ઉપર જણાવેલા ચાર કારણમાંના કાઇ પણ કારણથી પ્રતિક્રમણ કરવાનું પ્રભુદેવે ફરમાવ્યું એથી વાદી જરૂર સમજશે કે વ્રત વિનાના છવાએ પણ જરૂર પ્રતિક્રમણ કરવું જોઇએ. પ્રત્યક્ષ અનુભવથી પણ સમજાય છે કે પ્રતિક્રમણ કરવાથી 'જેમ કપાલના હાદ્ય ચાટલામાં જોવાથી દેખાય અને તેને ભ્રસીને નિર્મલ થઇ શકાય' તેમ પાતાની ભ્રેલા પાતે પારખી શકે, સુધારીને નિર્મલ બની અપૂર્વ શાંતિના અનુભવ પણ કરી શકાય. ૩૪૭.

१—पिडिसिद्धाणं करणे, किञ्चाणमकरणे पिडिक्समणं॥ अस-दृहणे य तहा, विवरीयपरूवणाप य ॥१॥ (श्रावक्षता प्रतिक्र-भणुसूत्रती आ गाथा छे.)

આ પ્રતિક્રમણના દશ નામ છે તે જણાવે છે:— આવશ્યકાદિક નામ દશ એ જરૂર કરવા યાેગ્ય છે, તેથીજ આવશ્યક કહ્યું સુજ્ઞેય બીજી નામ છે; શાશ્વતપણે છે ધ્રુવ વળી જીતાય રિપુએા એહથી, નિગ્રહ કહ્યું આતમ બને નિર્મલ વિશુદ્ધિ તેહથી. ૩૪૮

અર્થ:—અવશ્ય કરવા યાગ્ય હાવાથી (૧) આવશ્યક કહેવાય છે. બીજાં સુત્તેય-સહેલાઇથી અર્થ જાણી શકાય એવું (૨) અવશ્ય કરણીય નામ છે. અર્થની અપે-ક્ષાએ શાશ્વત-સદાકાળ રહેનારૂં હાવાથી (૩) ધ્રુવ નામ છે. આનાથી શત્રુઓ જિતાય છે માટે (૪) નિષ્મહ નામ છે. આના વહે આત્મા નિર્મલ અને છે માટે (૫) વિશુદ્ધિએવું પાંચમું નામ છે. એમ પાંચ નામા જણાવ્યા. આકીના પાંચ નામ આગળ કહે છે. ૩૪૮.

આવશ્યકના બાકીના પાંચ નામમાંથી ચાર નામ જણાવે છેઃ-અધ્યયન આવશ્યક વિષે સામાયિકાદિ ષડ દીસે, અધ્યયન ષડ્ક એ નામ છકું દેાષ એથી દૂર ખસે; તેથીજ વર્ગ કહાય વાંછિત સિદ્ધિ હેતુ ન્યાય એ, મેાક્ષ સાધન હેતુએ આરાધના તિણ નામ એ. ૩૪૯

અર્થ:—આવશ્યકને વિષે સામાયિક વગેરે છ અધ્યયના<sup>3</sup>

૧ માક્ષની અભિલાષાવાળા જીવેાએ આ ક્રિયા જરૂર કરવી જોઇએ આ આશયથી ખીજું અવશ્ય કરણીય નામ પાડયું છે.

ર પ્રમાદ ક્ષાય વગેરે.

૩ છ અધ્યયન આ પ્રમાણે:--૧ સામાયિક, ૨ ચતુવિ<sup>ત</sup>શ-તિસ્તવ (લાગસ્સ), ૩ વાંદણા ૪ પ્રતિક્રમણ ૫ કાઉસગ્ગ, ૬ પ્રચ્ચન

આવેલા છે માટે (દ) છઠ્ઠુ અધ્યયન ષષ્ઠ એવું નામ છે. તથા આ પ્રતિક્રમણથી દોષા દ્વર પાસે છે એટલે નાશ પામે છે માટે એનું સાતમું વર્ગ એવું નામ કહેલું છે. ઇચ્છિત કાર્યની સિદ્ધિમાં કારણરૂપ હાવાથી આઠમું (૮) ન્યાય એ પ્રમાણે નામ છે. તથા માક્ષની સાધનામાં આ પ્રતિક્રમણ પણ હેતુ હાવાથી (૯) આરાધના એવું નામ છે. એમ આવશ્યકના દ થી ૯ સુધીના ૪ નામનું વર્જુન જણાવ્યું. દશમા નામની બીના ૩૫૦ મી ગાથામાં કહેશે. ૩૪૯.

આવશ્યકના છેલ્લા નામની બીના કહે છે:— માક્ષ નગર પમાડનારૂં પ્રતિક્રમણ તિણ માર્ગ એ, પાંચ ભેંદા એહના વિસ્તાર શ્રુતથી જાણીએ; પ્રતિક્રમણનું સ્થાન પાસહસાલ નિજ ઘર મંદિરે, મુનિ જ્યાં હુવે ત્યાં શ્રાહ રંગે પ્રતિક્રમણને આદરે. ૩૫૦

અથ<sup>°</sup>:—વળી આ પ્રતિક્રમણુ માેક્ષરૂપી નગરમાં પહેાં-ચાડનારૂં હાેવાથી તેનું દશમું (૧૦) **માર્ગ** એવું નામ છે. આ પ્રતિક્રમણુના પાંચ<sup>૧</sup> પ્રકારા છે. જે સંબંધી વિસ્તાર તથા

૧ પ્રતિક્રમણના પાંચ પ્રકાર આ પ્રમાણેઃ—૧ દૈવસિક–દિ<mark>વસના</mark> પાપની આલેાચના માટે સાંજે કરાય છે. ૨ રાત્રિક–રાત્રીના પાપની

ખ.ણ. આ છ આવશ્યકથી પાંચ આચારની વિશુદ્ધિ થાય છે. તે આ પ્રમાણે:—વંદન આવશ્યકથી **૧ જ્ઞાનાચારની.** વંદન અતે ચણવિસત્થાથી (૨) દશ**િનાચારની.** વંદન, સામાયિક પ્રતિક્રમણ અને કાઉસગ્ગથી (૩) **ચારિત્રાચારની**. પચ્ચખાણુથી (૪) **તપાચારની.** વિશુદ્ધિ જળવાય છે. તથા આ છ એ આવશ્યકમાં શક્તિ ફારવવાથી વીર્યાચારની પણ વિશુદ્ધિ થાય છે.

વિધિ વગેરે આવશ્યકાદિ સિદ્ધાન્તમાંથી જાણવા. આ પ્રતિક-મણુ કરવાનાં મુખ્ય ચાર સ્થાન આ પ્રમાણે કહ્યાં છે. (૧) પૌષધશાલા (૨) પાતાનું ઘર (૩) મંદિર તેમજ (૪) જે સ્થળમાં મુનિરાજના નિવાસ હાય તે સ્થળે શ્રાવક હાંશથી– આનંદથી પ્રતિક્રમણુ કરે. ૩૫૦.

હવે પ્રતિક્રમણના પ્રસંગે જરૂરી સૂચના કરે છે:-

પ્રતિક્રમણ કરતાં કરે નહિ આર્ત્ત રાૈદ્ર ધ્યાનને, નિર્જરા બહુ લાભ જાણી તીવ્ર ઉપયાગી બને; મિચ્છામિ દુક્કડ દે હુવે જે ચિત્ત કેરી અથીરતા, પ્રતિષિદ્ધ કરણાદિક ખમાવે સરલતાએ હર્ષતા. ૩૫૧

અર્થ:---વળી પ્રતિક્રમણુ<sup>૧</sup> કરતી વખતે શ્રાવકે અશુભ

આલાચના માટે પરાહીએ કરાય છે. ૩ પાક્ષિક-૫ખવાડીઆના પાપની આલાચના માટે દર ચતુર્દશીએ સાંજના કરાય છે. ૪ ચામા- સિક-કાર્તિ'ક સુદ ચૌદશ, ફાગણ સુદ ચૌદશ અને અષાડ સુદ ચૌદશ એમ ત્રણ ચામાસાના અંતે કરાય છે. ૫ સાંવત્સરિક-લાદરવા સુદ ચોથતે દિવસે કરાય છે.

આ પ્રતિક્રમણનાં બીજાં આઠ પર્યાયાે (નામા) આ પ્રમાણે છે:–

1. પ્રતિક્રમણ—પાપથી પાછા કરવું. ર પ્રતિચરણા—શુલ યોગ તરફ વારે વારે ગમન કરવું. ૩ પ્રતિહરણા—સર્વ પ્રકારે અશુ-લ યોગના ત્યાગ કરવા. ૪ વારણા—અકાર્ય વારવું—ન કરવું. પ નિવૃત્તિ—પાપવાળા કાર્યથી પાછા હઠવું. પ. નિંદા—આત્મસાક્ષીએ પાપને નિંદવું. ૭ ગહીં—ગુરૂ સાક્ષીએ પાપની નિંદા. ૮. શુદ્ધિ— આત્માને નિર્મળ કરવા. આર્ત ધ્યાન ર રૌદ્ર ધ્યાન ર કરવું નહિ. પરંતુ પ્રતિક્રમણુમાં ઘણી નિર્જરાના (કર્મ ક્ષયના) લાભ છે એવું જાણીને તેમાં તીવ્ર ઉપયાગી ખને એટલે સૂત્રા બાલતાં તેના ભાવાર્થને ખરાખર વિચારતા રહે એમ મનને શુભ ધ્યાનમાં રાકે. જો પ્રતિક્રમ- ણુમાં ચિત્તની અસ્થિરતા થાય તા તેનું 'મિચ્છામિ દુક્કડં દે.' તથા પ્રતિષેધ કરેલ એટલે જે કાર્યના નિષેધ હાય તે થઇ ગયું હાય વગેરે ગુનાએ તે સરળપણે—કપટ રાખ્યા સિવાય હર્ષતા એટલે ખુશી થતા થતા શ્રાવકા ખમાવે. ૩૫૧.

હવે સાંજનું પ્રતિક્રમણ પૂરૂં થયા પછી શ્રાવકે શું કરતું? તે જણાવે છે:—

૧–૨. આર્ત ધ્યાન–રૌદ્રધ્યાન–મનની એકાગ્રતા અથવા તલીનનતા થાય છે તે ધ્યાન કહેવાય છે. મનની અશુભ વિષયાદિમાં લીનતા થાય ત્યારે તે અશુભ ધ્યાન કહેવાય છે. તે અશુભ ધ્યાનના આર્ત્ત ધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાન એવા બે ભેદ છે. તેમાં આર્તિ ધ્યાનના ચાર ભેદ આ પ્રમાણે—૧ ઇપ્ટિવિયાગ આર્ત ધ્યાન–વ્હાલા પુત્રાદિના વિયાગથી શાકાનતર થવું તે. ૨. અનિષ્ટ સંચાગ આર્ત્ત ધ્યાન–પોતાને જેની ઉપર દ્વેષ હોય, તે (વસ્તુ)ના સંખ'ધથી આહદુ દોહદુ વિચાર આવે તે. ૩. રોગ-ચિંતા આર્ત ધ્યાન–શરીરમાં વ્યાધિ થવાથી હાયવાય કરવી 'મારૂ હવે શું થશે ?' વિગેરે ચિંતા. ૪. અથશાંચ આર્ત ધ્યાન–ભવિષ્યમાં માર્કુ શું થશે ? વિગેરે ચિંતા. રૌદ્રધ્યાનના પણ ચાર બેદ છે, તે આ પ્રમાણે:–૧. હિંસાનુખ'ધી રૌદ્રધ્યાન એટલે અન્ય જીવોનો ઘાત કરવાના તથા પીડવાના પરિણામ. ૨. મુષાનુખ'ધી રૌદ્રધ્યાન–જીદું ખોલીને ખૂશી થવાના પરિણામ. ૩. સ્તેયાનુખ'ધી રૌદ્રધ્યાન–ચોરી કરવાના પરિણામ. ૪. સંરક્ષણાનુખ'ધી રૌદ્રધ્યાન–પોતાનું ધન વગેરે સાચવવાના પરિણામ. ૪. સંગ્લાન અગ્લતિજી આદિમાં આને વિસ્તાર છે.

પ્રતિક્રમણ પૂરૂં થતાં સ્વાધ્યાય શ્રાવક આદરે, કર્મપ્રથાદિક તહું કરતા પરાવર્ત્તન ખરે; શીલાંગ રથ ગણના કરે નવકારવાલી પણ ગણે, તિમ ગણેજ અનાનુપૂર્વી પ્રશ્ન પૂછે ગુરૂ કને. ૩૫૨

અર્થ:—શ્રાવકે પ્રતિક્રમણ પૂરૂં કરીને સ્વાધ્યાયની શરૂઆત કરવી. તેમાં ભણી ગએલ પ્રકરણો, કર્મ શ્રંથ જવન્વિચારાદિ પ્રકરણો વિગેરનું પરાવર્તન કરવું એટલે સંભાળી જવું. વળી શીલભાવ ટકાવવા અઢાર હજાર શીલાંગ રથની ગણતરી કરે. તથા મનને સ્થીર કરવા નવકારવાળી ગણવી. વિશેષમાં અનાનુપૂર્વી (નવકાર મંત્રના ઉલટા સુલટી ક્રમથી પદાની ગણતરી) ગણે. તથા ગુરૂ મહારાજને પાતાને ન સમજાતા વિષયા સંબંધી પ્રશ્નો પૂછે. જેથી પાતાની શંકા વગેરે દૂર થાય. અને ધર્મમાં નિશ્ચલતા થાય. ૩૫૨.

આ ગાથામાં સ્વાધ્યાયનું ફલ અતાવે છે:—

સ્વાધ્યાયથી શુભ ધ્યાન બહુ વૈરાગ્ય કર્મ ટલે અને, સંયમ ઉચિત આતમ બને પામેલ ચરણે થીર બને; એ કારણે સ્વાધ્યાય કરતા રંગથી શ્રાવક જના, ગુરૂના ગણી ઉપકાર કરતા ભાવથી વિશ્રામણા. ૩૫૩

અર્થ: સ્વાધ્યાય કરવાથી મન અશુભ ધ્યાનમાં જતું રાકાય છે, અને શુભ ધ્યાનમાં આવે છે. સંસાર પ્રત્યે વૈરા-રચની વૃદ્ધિ થતી જાય છે. વળી જ્ઞાનાવરણીયાદિ અશુભ કમેનિ નાશ થવા માંડે છે. તેથી આતમા ચારિત્ર ગ્રહ્મણ કરવાને લાયક અને છે. તથા સંયમી જીવા પણ પ્રાપ્ત થએલ ચારિત્રમાં સ્થિરતા પામે છે. વળી સ્વાધ્યાયથી ભણેલું ભૂલી ન જતાં તાજું રહે છે. વિગેરે ઘણા પ્રકારના લાભ સ્વાધ્યાયમાં રહેલા છે, એવું જાણી સ્વાધ્યાયમાં તત્પર રહેવું. વળી આ બધું ગુરૂના ઉપકારનું ફળ છે, એમ જાણીને શ્રાવકાએ ભાવપૂર્વક ગુરૂની વિશ્વામણા (હાથ—પગદાબવા, વિગેરે સેવા) કરવી. કારણ કે વિનયપૂર્વક કરેલી ગુરૂની સેવાથી કર્મ નિર્જરા વિગેરે સારા ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. ૩૫૩.

ગુરૂની વિશ્રામણા કરવાથી કાેને કેવું ફલ મહ્યું ? તે કહે છે:—

પાંચસા મુનિરાજની સેવા સુખાહુ સુર ગથી, કરતા થયા બાહુબલી બલિયા વિશેષે ચક્રીથી; મુનિરાજ ચાલે ત્યાં સુધી ન કરાવતા વિશ્રામણા, અપવાદથી સાધુ કનેજ કરાવતા વિશ્રામણા. ૩૫૪

અર્ધ:—સુળાહુ ઘણા રાગથી-ભાવથી પાંચસાે મુનિ-ઓની સેવા કરતા હતા. તે સેવાના કલથી બાહુબલીના ભવમાં ચક્રવર્તીથી પણ અધિક બળવાન થયા. તેથી તેમના ભાઇ ભરતરાજા ચક્રવર્તી છતાં પણ તેમની આગળ દરેક યુદ્ધમાં હાર પામ્યા. અને ચક્ર તાે કામમાં આવ્યુંજ નહિ. કારણ કે સ્વજન ઉપર ચક્રની અસર થતી નથી. આ બાબ-તમાં મુનિરાજ પણ બનતાં સુધી વિશ્વામણા કરાવતા નથી.

૧. પાન સડે ધાડા હડે, વિદ્યા વિસર જાય અગારે રાેટી જલે, કહેા ચેલા કચું થાય **? ૧.** 

અથવા જરૂર સિવાય એટલે શરીરને સુખી કરવાની ઇચ્છાથી સેવા કરાવતા નથી; પણ ગુરૂ મહારાજ ઉપકારી છે એમ જાણીને શ્રાવકાએ મુનિની વિશ્વામણામાં તત્પર રહેવું. વળી અપવાદ માર્ગને આશ્રી ખાસ કારણે ગુરૂ મહારાજ સાધુ પાસેજ વિશ્વામણ કરાવે. ૩૫૪.

ચાલુ પ્રસંગમાં મુનિલક્તિ બજાવીને પછી શ્રાવકે શું કરવું ? તે જણાવે છે:—

મુનિના અભાવે શ્રાહ્મ પાસ કરાવતા વિશ્રામણા, પ્રખલ પુષ્યે પામીએ મુનિરાજની વિશ્રામણા; કરી ભક્તિ શાતા પૂછીને વંદન ત્રિકાલ કરી ઘરે, જઇ શ્રાહ્મ નિજ પરિવારને ધમેપ્પિદેશ ઘણા કરે. ૩૫૫

અર્થ:—મુનિ મહારાજ બીજા મુનિના અભાવ હાય તો શ્રાવક પાસે પ્રબલ કારણે વિશ્રામણા કરાવે. શ્રાવકે તો એમ સમજવું કે મુનિરાજની વિશ્રામણાના પ્રસંગ પ્રબલ પુષ્યના ઉદયથી પ્રાપ્ત થાય છે. એમ જાણી શ્રાવકે ગુરૂ મહારાજની સેવામાં તત્પર રહેવું. એ પ્રમાણે ગુરૂની ભક્તિ કરીને સુખ શાતા પૂછીને 'ત્રિકાલ વંદના' (રાત્રીએ ગુરૂ મહારાજની આગળ રજા લેતાં બાલાય છે) કરીને શ્રાવક પાતાના ઘરે આવે. ઘેર આવીને શ્રાવકે પાતાના કુટું અની આગળ ઘણા પ્રકારના ધર્માપદેશ કરવા. ૩૫૫.

હવે શ્રાવકે કુટું અ આગળ ધર્મી પદેશ શા માટે કરવા ? તે જણાવે છે:— સ્ત્રી પુત્ર પુત્રી પાત્ર આંધવ કુલવધુ મિત્રાદિ એ, ઘર કારણે કદી ના સુણે ઉપદેશ મુનિવરની કને; રાગાદિ કારણના વશે પણ ના સુણે મુનિ દેશના, એથી જરૂર ઉપદેશ આપે તેમને શ્રાવક જના. **૩૫૬** 

અર્થ:—પોતાના તે સ્ત્રી, પુત્ર, પુત્રી, પૌત્ર, લાઇ, ઘરની બીજી સ્ત્રીઓ તથા મિત્ર વિગેરે જેઓ ઘરના કારણે એટલે ઘરના કામમાં રાેકાએલાં હાેવાથી મુનિરાજની પાસે ઉપદેશ સાંભળવા ન જઇ શકતા હાેય. તથા તેમાંના જે કાેઈ રાેગ વિગેરે કારણુથી મુનિની દેશના સાંભળવાને ઉપાશ્રયે ન જઈ શકતાં હાેય. તથા પાતાનાં વૃદ્ધ માતપિતા વગેરે પણ વૃદ્ધાવસ્થા વગેરે કારણુંાને લઇને મુનિરાજની વાણીના લાભ મેળવી શકતાં ન હાેય, તે અધાની ધર્મભાવના સતેજ રાખ-વાને માટે ઉત્તમ શ્રાવકાઓ ઉપદેશ આપવાની ખાસ જરૂર છે. ૩૫૬.

ઉપર કહ્યા પ્રમાણે જો શ્રાવક પાતાનાં પરિવારને ધર્માપદેશ ન આપે તા તેનું પરિણામ કેવું આવે? તે જણાવે છે:—

શ્રાહ્મ ઇમ જે ના કરે પરિવાર પણ ના સાંભલે, થઇને પ્રમાદી ધર્મ ચૂકે તેહથી દુર્ગતિ મલે; એ આશયે જે યાગ્ય જેને શ્રાહ્મ તે પણ તેહને, સમજાવતા સવિશેષ હૈતે શ્રેષ્ઠ જયણા ધર્મને. ૩૫૭

અર્થ:—જો શ્રાવક એ પ્રમાણે ધર્મના ઉપદેશ ન સંભળાવે, તા ઉપર જણાવેલા પરિવાર તે ઉપદેશ સાંભળા

શકતા નથી. તેથી ધર્મ કાર્યમાં પ્રમાદી-આળસ અની જાય છે. તેથી ધર્મકાર્ય ચુકે છે-ભૂલે છે, અને તેથી નરકાદિ દુર્ગતિને તેઓ પ્રાપ્ત કરે છે, અને પાતાના આશ્રિતા દુર્ગ-તિમાં જાય, એનાથી શ્રાવક માટે બીજું ખરાબ શું છે? ે નથીજ. માટેજ શ્રાવકે પાેેેતાના પરિવારમાં જે જેવા પ્રકારના ધર્મકાર્યમાં ચાેગ્ય હાેય, તેને તેવા પ્રકારના ધર્મ માટે **લાયકાત પ્રમાણે શાંતિથી અને પ્રેમ**થી ચાેગ્ય ઉપદેશ અવશ્ય આપવા. અને ધર્મ સમજાવતાં દર્શાન્તા તથા ઉત્તમ પુરૂ-ષાના ચરિત્ર વિગેરે પણ જરૂર કહેવાં, તથા વિશેષે કરીને જયણા ધર્મના એટલે ઘરકાર્ય કરતાં કેવા કેવા ઉપયોગ રાખવા ? જેથી જીવ હિંસાદિમાંથી ધીમે ધીમે ખચાય વિગે-રૈના તા ખાસ સમજણ આપવા પૂર્વક ઉપદેશ કરવાે. પાતાના પરિવારની અંદર કદાચ કાેઇ માણસ બુદ્ધિની એાછાશને લઇને ( બીનસમજણને લઇને ) અથવા કદાત્રહને લઇને પાતે (વડીલે) કહેલી ખીના ન સમજે તા પણ તેની ઉપર ક્રોધ ન કરવા જોઇએ અને નારાજ પણ ન થતું જોઇએ. આ બાબતમાં અનુભવી પૂજ્ય પુરૂષોની વાણી યાદ આવે છે કે સાધુ સમુદાયમાં, જ્ઞાતિમાં તથા ગામમાં, નગરમાં અને ઘરમાં જે વડીલ હાય, તેણે ખીજાઓની ભૂલ જોઇને કયારે પણ નારાજ તાે નજ થવું જોઇએ, કારણ કે વડીલ જો નારાજ થાય. તાે આખા ગ<sup>ચ</sup>છ-જ્ઞાતિ-ગામ-નગર અને ં ઘર (ના માણુસાે)નું હિત અગઉ છે. શાંતિ અને પ્રેમ ભરેલા વચના એકવાર કે અનેકવાર કહીને સમજાવીએ, તો ઘાડા વિગેરે તિર્ય ચાને પણ સારી અસર થાય છે. એટલે ઠેકાણે

લાવી શકાય છે, તો પછી મનુષ્યને તો થાડા ઢાઈમમાં જરૂર સન્માર્ગમાં લાવી શકાય. આ બાબતમાં એલેક્ઝાંડરનું દર્ષાત જાણવા જેવું છે, તે ડુંકામાં આ પ્રમાણે—એક વખત અનુ-ભવી એક માણસને સાથે લઇને એલેફઝાંડર હિંદુસ્તાનમાં મુસાફરી કરવા નીકળ્યા હતા. અનુક્રમે અનેક સ્થલે ફરતાં ક્રુરતાં તેમણે જંગલમાં તળાવને કાંઠે ઝાડ નીચે ધ્યાનમાં બેઠેલા એક મહાપુરૂષને જોયા. જોતાંની સાથે એલેક્ઝાંડરને મહાત્માના શાંત વાતાવરણની એ અસર થઈ કે તેણે ઘાડા ઉભા રાખી મહાત્માની સામે નજર રાખી. તેટલામાં મહા-ત્માનું ધ્યાન પૂર્ણ થયું. વાતચીત કરતાં કરતાં મહાત્માએ એલેક્ઝાંડરને પૃછ્યું કે-તમે કેાણ છા? તેણે કહ્યું કે-હું આપા હિંદુસ્તાનની ઉપર સત્તા ચલાવનાર વડા અધિ-કારી છું. આ સાંભળીને મહાત્માએ કહ્યું કે જો તમે આખા હિંદુસ્તાનની ઉપર સત્તા ચલાવી શકતા હો, તો આ તળાવને કાંઠે ઉલેલા ખગલાએ માંઢામાં માંછલી પકડી છે, તેને સત્તાના અળથી છેાડાવે! જેથી મને ખાત્રી થાય કે તમારી સત્તા આખા હિંદુસ્તાનની ઉપર ચાલી શકે છે. મહાત્માના આ વચન સાંભળીને એલેક્ઝાંડરે પિસ્તુલના ભય ખતાવીને ખગલાને કહ્યું કે-આ માછલાને છાડી દે નહિ તા તને ગાળીબાર કરીશ એમ ધમકી આપી, છતાં બગલાએ માંઢામાંથી માંછલીને છાડી નહિ. આ બનાવ જોઈને મહા-ત્માએ એલેક્ઝાંડરને કહ્યું છે. મને એજ આશ્ચર્ય થાય છે કે એક અગલા જેવું તિર્થાય પ્રાણી તમારી સત્તા ( આજ્ઞા) માનતું નથી, તા પછી આખું હિંદુસ્તાન તમારી સત્તા કઈ

રીતે માનતું હશે ? કેમ આવીજને ? મહાત્માના આ વચન સાંભળીને એલેકઝાંડર ઝંખવાણા પડયા, ત્યારે મહાત્માએ કહ્યું કે–હે મહાનુભાવ ! ઉદાસ થવાની જરૂર નથી. સમજવા જેવી સાચી વસ્તુસ્થિતિ એ છે કે-કાેઇ પણ જીવને શાંતિ અને પ્રેમ ભરેલા વચના કહીને સમજાવીએ. અને તેથી તેની ઉપર જેટલી સારામાં સારી અસર થાય છે, તેવી અસર સત્તાના અમલ કરવાથી લગાર પણ થતી નથી. આ સાંભ-ળીને એલેક્ઝાંડરે મહાત્માને કહ્યું કે-જો તેમ હાય, તા હું કહું છું કે-આ મારા ઘાડા ઉપર તેવી અસર પાડા. મહા-ત્માંએ ઉભા થઇને ઘાડાની પીઠ ઉપર હાથ ફેરવીને શાંતિ અને ત્રેમ ભરેલા વચનથી કહ્યું કે-હે ભાઇ ઘાડા! આ તારા આગળના અંને પગ મારી પીઠ ઉપર મૂકી દે. આ સાંભળી-ેને ઘાડાએ તરતજ તેમ કર્યું. આ બનાવ જોઇને એલેક્રુઝાંડ-રને ખાત્રી થઇ કે મહાત્માનું કહેવું અક્ષરે અક્ષર સાચું છે. નહિતર અજાણ્યા ઘે!ડાની ઉપર આવી અસર થાય કઇ રીતે? આ બાબત સચાટ ઠસાવવાને મહાત્માએ બગલાની પાસે જઇને કહ્યું કે-હે ભાઇ અગલા! આ માછલીને છાેડી દે. તારા પ્રાણ જેમ તને બ્હાલા છે, તેમ તેને પણ તેમ છે. કાઇને મરવું ગમે નહિ. બીજાને હણતાં ઘણાં દુ:ખા ભાગવવા પડે છે. આવું જ્યાં મહાત્માએ કહ્યું કે તરતજ અગલાએ માછલીને છેાડી દીધી. આ જોઇને એલેક્ઝાંડરે રાજી થઇને મહાત્માનું કહેલું કબુલ કર્યું. વંદન કરીને આગળ કરવા ગયા. આમાંથી સમજવાનું એ મલે છે કે ુસામાને સન્માર્ગમાં લાવવા માટે શાંતિ અને પ્રેમભરેલા

વચના કહેવા જોઇએ. યાદ રાખવું કે કાઇને ચુક્તિથી પણ ે કાેેે લાવી શકાય છે. કારણ કે નીતિશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે**-**મૂર્ખને ઠેકાણે લાવવા હાય, તા પ્હેલાં તે આપણું કહ્યું માને તેમ ન હાય તા તે કહે તેમ હા કહેવી. આમ કરતાં જ્યારે અવળે રસ્તે જતાં ખત્તા ખાય, અને બીજી વાર સીધા રસ્તા પૂછે, ત્યારે તમે જે કહેશા, તે કણલ કરશે. કારણ કે કહેવત છે કે ખત્તા ખાય ત્યારે મૂર્ખાઓ જરૂર ઠેકાણે આવે. તેમજ સજજનને સન્માર્ગમાં લાવવા નમસ્કાર કરીને કહેવું જોઇએ, અને લે!ભીઆને પૈસાથી ઠેકાણે લવાય અને પંડિતને તત્ત્વાર્થની વાતચીત કરવાથી રસ્તે ચડાવી શકાય, વશ કરી શકાય, રાજી કરી શકાય. કહ્યું છે કે-" मूर्खं छंदानुरोधेन−साधुमंजितकर्मणा ॥ छुब्धमर्थेन गृह्-णीयात्-तत्त्वार्थेन च पण्डितम् ॥ १ ॥ तेभक दीवाणीभां દારૂખાનું ફાેડવામાં નાહકના ખર્ચ થાય, ઘણી જીવહિંસા થાય. એ પણ શાંતિથી જરૂર સમજાવવું. કારણ કે દીવાળીના ખરા મુદ્દો એ છે કે-પ્રલુ શ્રી મહાવીરના જીવનમાંથી અપૂર્વ એાધ લઇને શક્તિ પ્રમાણે માેક્ષ માર્ગની આરાધનામાં જલ્દ<u>ી</u> ઉજમાલ થવું. પ્રભુદેવ તાે નિર્વાણ પદ પામ્યા. પણ આપણે કઇ ગતિમાં જઇશું તેની ખખર નથી. જેથી જલ્દી પ્રમાદને દ્ભર કરીને પ્રભુભક્તિ-ગુરૂભક્તિ-સામાયિક-આવશ્યક-ઉપધા-નાદિ ધર્મારાધન કરી લેવું. પેદાશનું સરવેંચું કાઢા, તેમ વર્ષમાં કેટલી આત્મિક કમાણી કરી? તેનું પૂરી કાળજીથી સરવૈશું કાઢવું જોઇએ. પ્રભુ શ્રો મહાવીરદેવે ગાતમ સ્વામીને કહ્યું કે-दुल्लहे खलु माणुसे भवे એટલે હે ગાતમ! તું જરૂર

સમજજે કે આ મનુષ્યલવ મહા દુર્લભ છે માટે " समयं गोयम ? मा पमायण " & जीतम ! क्षण्वार पण धर्माराध-नमां प्रभाद करीश निक्ष. कारण के " दुर्लमो रत्नकोट्यापि क्षणोऽपि मनुजायुषः" अल्परभांथी भीला पहार्थी वेयाता भणे છે, તેમ ગયેલા સમય કરી મળી શકતા નથી. સામાને કરાેડા અમૂલ્ય રતેના દઇએ તાે પણ તેમાંના કાેઇની તાકાત નથી કે, આપણુને ગએલાે સમય પાછા લાવી દે. આવી આવી અનેક સાનેરી શીખામણા પ્રભુએ દીધી. તે ગાતમ સ્વામીએ અંગીકાર કરીને જીવનમાં ઉતારીને કેવલજ્ઞાન મેળવ્યું. અનેક જવાને પ્રતિબાધ કર્યો અને મુક્તિપદ મેળવ્યું. વડીલની શીખામણ માથે ચઢાવવાથી તે પ્રમાણે વત વાશી અનેક લાભ મળે છે. દીવાળીના અવસર આવા બાેધદાયક છે એમ વડીલે પરિવારને સમજાવવું. અને સીનેમા નાટક જોવામાં નાહુકનાે ખર્ચ થાય, પૈસા આપીને ઉજાગરાે લેવાના છે. વિગેરે ગેરફાયદા જરૂર સમજાવવા. જેથી પરિ-વાર સદાચારી અને. ૩૫૭.

એવી રીતે ઉપદેશ આપવાથી શું લાભ થાય? તે જણાવે છે:—

એમ કરતાં લાભ એ પરિવાર દઢધર્મા બને, ચાહે સુધર્મ શ્રવણને પાલે સુજયણા ધર્મને; સર્વાને ભેગા કરી શ્રાવક શિખામણ આપતા, હંમેશ રાતે શીલધરના જીવન અહુ સમજાવતા. ૩૫૮ અર્થ:—શ્રાવક પાતાના કુટું બી જનાને એકઠાં કરીને ધર્મના ઉપદેશ આપે, તેથી તેઓ ધર્મમાં દઢ આસ્થાવાળા ખને છે. ઉત્તમ શ્રીજિન ધર્મને સાંભળવાની ઈચ્છાવાળા થાય છે, તથા સારી જયણા પૂર્વક ધર્મને પાળે છે. એ પ્રમાણે લાભ થાય છે, માટે સુશ્રાવકા સર્વ કુટું અ પરિવારને ભેગા કરીને રાત્રે હંમેશાં ઉપદેશ આપે. તેમાં પણ સદાચારમાં મજબત બનાવવા માટે ઉત્તમ શીયલવાન શ્રી વિજયશેઠ વિજયા રાણી વિગેરે સ્ત્રી પુરૂષાનાં દષ્ટાન્તા ઘણી વખત સમજાવવા. ૩૫૮.

પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે જો શ્રાવક ઉપદેશ ન આપે તાે તેને શું નુકસાન થાય? તે કહે છે:--

તેલું કરે નહિ શ્રાવકા જે પાપ કારણ તે બને, પરિવાર ધર્મ ન પામવાથી જે કરે ચાૈર્યાદિને; વધ બધ પામે પરભવે પણ દુઃખ લહે દુર્ગતિતણા, એ સર્વમાં શ્રાવક ગણાયનિમિત્ત બાેલે ગુણીજના. ૩૫૯

અર્થ:— જો શ્રાવક પાતાના કુટું અને ધર્મના ઉપદેશ ન આપે, તો તે પરિવારે કરેલા પાપમાં નિમિત્ત કારણુ અને છે. કારણું કે તેના પરિવાર ધર્મ ન પામે તેથી ચારી કરે, જૂઠ બાલે વિગેરે પાપકર્મ કરીને આ લાકમાં વધ—માર વિગેરે, અંધન એટલે દારડાદિથી અંધાવવું વિગેરેને પામે, તથા પરભવમાં દુર્ગતિના દુ: ખની પ્રાપ્તિ થાય. આ અધામાં તે શ્રાવક નિમિત્ત ગણાય છે એ પ્રમાણે કેવલજ્ઞાની પૂજ્ય પુરૂષા કહે છે. ૩૫૯. પરિવાર અવળે રસ્તે દોરાય તેમાં શ્રાવક કઇ રીતે નિમિત્ત ગણાય? તે સ્પષ્ટ સમજાવે છે:—–

ચારાદિની રહેનાર મદદે ચાર ઈમ લાેક સ્થિતિ, પ્રસ્તુત વિષે પરિવાર પાપે હેતુતા તેની થતી; પરિવાર પાષક શ્રાવકાે એ ભેદથી પરિવારની, સંભાળ કરતા દ્રવ્યની સગવડ દીએ વસ્રાદિની. ૩૬૦

અર્થ:—લોકમાં પણ એવો વ્યવહાર છે કે જે ચારને સહાય કરનાર થાય તે પણ ચાર ગણાય. એમ ચાલતા પ્રસંગમાં પણ પરિવાર જે જે પાપ કરે તેમાં તે શ્રાવકની પણ હેતુતા— કારણતા થાય છે. એમ જાણીને શ્રાવકે આ ધર્મોપદેશ દેવાના કાર્યમાં હંમેશાં તત્પર રહેવું. પરિવારનું પાષણ કરનારા શ્રાવકા બે પ્રકારે પાતાના પરિવારની સંભાળ

૧. ઘરમાં પાતે વડા (મુખ્ય) કહેવાય, તે પરિવારને પ્રમાદને લઇને ન સમજાવે, ધર્મના રસ્તે ન દેારે, અધર્મના રસ્તાથી પાછા ન હડાવે એમ મુખ્ય શ્રાવક ઉપેક્ષા કરે તેના પરિણામે પરિવારની ખરાષ્યી થાય, અવિનીત બને, ઘડપણમાં પાતાના વિનય ન જાળવે વગેરે માઠાં પરિણામ આવે છે. ખાવામાં જે વડા નામના પદાર્થ થાય છે, તે પણ સમજાવે છે કે હું કેટલી મુશ્કેલી વેડીને 'વડું' નામ પામું છું. વ્યાજખીજ છે કે વિદ્યાર્થી ભૂલે એમાં શિક્ષકની ખેદરકારી એ પણ નિમિત્ત જરૂર કહી શકાય. એમ ઉત્તમ શ્રાવક પાતાના પરિવાર દઢ ધર્મી કેમ બને ! તેવા પ્રયત્ના જરૂર કરવા. એદરકાર ન થવું જોઇએ.

રાખે. એક તાે દ્રવ્યથી સહાય આપે એટલે કુટુંખને વસ્ત્ર, ધાન્ય વગેરે વડે પાષણ કરે. ૩૬૦.

હવે આ ગાથામાં ભાવ પાષણના અર્થ કહે છે:— ભાવથી પરિવારને યોજે નિરંતર ધર્મમાં, સમજાવતા પણ તે કરે નહિ ધર્મસાધન તેહમાં; નિદેષિ આરાધક કહ્યા સિદ્ધાતમાં તે શ્રાદ્ધને, તે નહિ પરિવાર કેરા પાપનું કારણ બને. ૩૬૧

અર્થ:—- શ્રાવક પાતાના પરિવારને હંમેશાં ધર્મકાર્યમાં જોડે તે ભાવથી પરિવારનું પાષણ કર્યું કહેવાય. હવે શ્રાવક પાતાના પરિવારને ધર્મની આરાધના કરવાનું સમજાવે તે છતાં જો તેઓ ધર્મની સાધના ન કરે, તા સિદ્ધાન્તમાં તે શ્રાવકને નિર્દોષ–દોષ રહિત એટલે આરાધક–ધર્મની આરાધના કરનારા ( ખીનગુનેગાર ) કહ્યો છે. તેથી તે પરિવારના પાપમાં નિમિત્ત કારણ અનતા નથી. ૩૬૧.

શ્રાવકે કેવા પ્રકારની દેશના પરિવારને દેવી ? તે જણાવવાના પ્રસ'ગે કેવા સ્થાનમાં ન વસવું ? તે જણાવે છેઃ— દેશના પરિવારને શ્રાવક દીએ ઇમ શાંતિથી, જ્યાં ઉપાશ્રય જિનભુવન સાધર્મિકા વસતા નથી; ત્યાં કદી વસવું નહિ સાધર્મિકાદિક યાગથી, જીવન ખને બહુ ધર્મવાસિત અલગતા સાવઘથી. ૩૬૨

અર્થ:—પૂર્વે કહ્યા પ્રમાણે શ્રાવક શાંતિ અને પ્રેમ પૂર્વક સમજાવીને પરિવારને ધર્મ ના ઉપદેશ આપે. તે આ પ્રમાણે–જયાં ઉપાશ્રય ન હોય, જિનભુવન એટલે દેરાસર ન હોય તથાં સાધર્મિકા પણ રહેતા ન હોય તેવા સ્થાનમાં આપણે કદી રહેવું ન જોઇએ. કારણકે સાધર્મિક વિગેરેના સંખંધથી જીવન ધર્મ પ્રત્યે અધિક વાસનાવાળું (ધર્મિષ્ઠ) થાય છે, તથા સાવદાથી એટલે પાપવાળા કાર્યોથી અલગ રહેવાની ઈન્છા થાય છે. ૩૬૨.

સાધર્મિકના બે પ્રકાર કહે છે:—

જાતિ કુલ કર્માંદિ સરખા જેહના તે દ્રવ્યથી, ભવભીરૂ ધર્મપરાયણા સાધર્મિકા એ ભાવથી; સાધર્મિસંગી નિશ્ચયે જિન ધર્મપરંગી પણ ખને, દુર્જન કુસંગ તજી નિરાંતે સાધજો જિન ધર્મને. ૩૬૩

અર્થ:—જેમના જાતિ, કુલ તથા કર્માંદિ એટલે વ્યાપાર વિગેરે કાર્યો સરખા હોય તે દ્રવ્યથી સાધર્મિક જાણવા, તથા જેઓ સંસારથી ભય પામનારા, ધર્મમાં તત્પર હોય તે ભાવ સાધર્મિક જાણવા. માટે જેઓ ભાવ સાધર્મિકની સોખત કરનારા હોય છે, તેઓ જરૂર જૈન ધર્મમાં રાગવાળા થાય છે. માટે સાધર્મિક જયાં હોય તેવા સ્થળમાં રહેલું. વળી તમે દુર્જન એટલે નઠારા માણસોની ખરાબ સોખત છોડી દઇને શાંતિ પૂર્વક જૈન ધર્મની આરાધના કરજો. ૩૬૩.

શ્રાવકાએ કાની કાની સાખત ન કરવી તે જણાવે છે:--વેશ્યા જુગારી ભાટ ચારણ નટ શિકારી ધીવરા, ઠાકાર ઠગ સાની પ્રમુખના સંગ હેય ભયંકરાે;

<sup>ા</sup> દુસત નિકસ બસીએ નહિ, વસી ન કરીએ વાત; ા કિંદલી ખાર સંગતે, છેદત ઉનેકે પાત. ૧

# ધર હાટ પાસે તાસ ન કરા તેમ મૈત્રી છેાડજો, એકાંત માર્ગ પ્રરૂપકાની સાથ પરિચયને તેજો. ૩૬૪

અર્થ:—વેશ્યાની<sup>1</sup>, જુગારીની, ભાટ, ચારણ, નટ, શિકારી, ધીવર-માછીમાર, ઠાકાર-કાેળી અથવા રજપૂત, ઠગ<sup>ર</sup> ઠગબાજી કરનાર તથા સાેની વગેરેના સંગ ભયં કર-નુકસાનકારક છે, માટે તે તજવા ચાેગ્ય છે. તેઓની પડા-શમાં ઘર, હાટ (દુકાન) વિગેરે ન કરવું, વળી તેઓની સાથે દાસ્તી ન કરવી. વળી જેઓ એકાંત<sup>3</sup> માર્ગની પ્રરૂપણા કરનારા છે તેવા મિશ્યાત્વીની સાેબત પણ નજ કરવી. ૩૬૪.

આ ગાથામાં મિથ્યામતિએાની સાેેેબત તજવાનું કારણ જણાવે છે:—

૧ પાસા વેસા અગ્ગી, જલ ઠેગ ઠેકકુર સોનાર; એ દશ ન હુર્⊍ અપ્પણા મંકણ બહુઅ બિડાલ ॥ ૧ ॥

ર સત્તર પાંચ પંચાણું–એ મૂકયા છૂટના, લાવ પટેલ! સાેમાં એ એાઝા. એવું કરનાર ઠેગ કહેવાય. તેમજ "મુખમે રામ બગલમે છૂરી, ભગત ભલા પણ દાનત ખુરી " આવું કરનાર પણ ઠેગ કહેવાય.

<sup>3</sup> એકાંત માર્ગ-જેઓ વસ્તુની-દ્રવ્યની દરેક બાજી નહિ તપાસતાં એકજ દષ્ટિયી જોનાર છે, તેઓ એકાંત માર્ગ પ્રરૂપક જાણવા. જેમકે જીવ એકાંત નિત્ય છે, અથાવા એકાન્ત અનિત્ય છે એવી પ્રરૂપણા કરનાર. જયારે જિતેશ્વર ભગવ તાએ દ્રવ્યની દરેક બાજી જોઇને પ્રરૂપણા કરી છે, જેમકે જીવ દ્રવ્યની અપેક્ષાએ નિત્ય પણ છે અને પર્યાયની અપેક્ષાએ અનિત્ય પણ છે. માટે તેમના માર્ગ શ્રેષ્ઠ અનેકાન્ત માર્ગ કહેવાય છે.

સહવાસ સંલાપાદિ કરતાં અથીર દર્શન સંપર્જે, જન દર્શન શંકા કરે બુધ તાસ મંદિર ગતિ તજે; કુલવધુ વેશ્યા ઘરે જો જાય તાે જન શીલની, શંકા કરે તિમ અન્ય દર્શન મંદિરે સમ્યકત્વની. ૩૬૫

અર્થ:—મિચ્યાત્વીઓની સાથે સહવાસ એટલે સોળત કરવાથી, તથા સંલાપાદિક એટલે વારંવાર વાતચીત કરવાથી દર્શનમાં–સમક્તિમાં અસ્થિરતા થાય છે. અથવા સમક્તિની મલીનતા થાય છે, વળી બીજા માણુસો તે પરિચય કરનારના સમક્તિને વિષે પણ શંકા કરે છે. માટે સમજી ડાહ્યા માણુસોએ તેમના મંદિર (ઘર) માં જવાના ત્યાગ કરવા. જેમ કાઈ કુલીન શીયલવતી સ્ત્રી–વેશ્યાના ઘરે જાય, તો જોનારા માણુસો તેણીના શીલમાં શંકા કરે છે, તેમ અન્ય ધર્મવાળાના મંદિરમાં જવાથી બીજા જોનાર માણુસો જનારા છવાના સમક્તિમાં શંકા કરે છે. ૩૬૫.

વળી અન્ય દર્શનીના મંદિરે જવાધી થતા બીજા ઘણાં ગેરલાભ જણાવે છે—

જાનાર પર મિથ્યાત્વની પુષ્ટિ કરે બાેધિ હણે, એ કારણે કરશા નહિ મિથ્યાત્વીના સંગાદિને; નિજ દર્શને પણ છંડવા પાર્શ્વસ્થ આદિક પાંચને, સહવાસ આદિ કરંત કાયક્લેશ બાંધે પાપને. ૩૬૬

**અર્થ:—જે** અન્ય મતિના મંદિરમાં <mark>જાય છે તે</mark> બીજાના મિશ્યાત્વની પુષ્ટિ કરે છે. કારણુંકે તેને અન્યના મંદિરમાં જતો જોઇને બીજાઓને પણ એમ થાય કે એ ધર્મ સારા છે. નહિ તો આ ગુણી જીવ જાય કેમ ? વળી જનાર પોતાના સમ્યક્તવના નાશ કરે છે. આ કારણથી હે બ્રાવકા ! તમે મિશ્યાત્વીઓની સાબત-પરિચય વિગેરે કરશા નહિ. એ પ્રમાણે અન્ય દર્શનીની સાબત તજવી એટલુંજ નહિ, પણ પોતાના દર્શનમાં પણ ધ્પાર્શ્વસ્થ વગેરે પાંચની સાબત ન કરવી. કારણ કે તેવા વેશધારીઓની સાબત વંદન-ભક્તિ વગેરે કરવાથી ફક્ત કાયકલેશજ થાય છે અને વધારામાં પાપકર્મી બંધાય છે. ૩૬૬.

શ્રાવકે પરિવારને કહેવું કે અવિરતિની સાેેેબત ન કરવી એ જણાવે છે:—

અવિરતિના સ્થાનમાં ગમનાગમન કરશા નહિ, આલાપ સંલાપાદિ તજવા લાભ એથી રજ નહિ; ગમનાદિથી બંધાય પ્રીતિ એહથી દાક્ષિણ્યતા, કરલું પંડે કીધેલ કારજ સુગુણ પણ દૂષિત થતાં. ૩૬૭

અર્થ:—વળી અવિરતિ એટલે જેઓ વ્રત પ<sup>ર</sup>ચખ્ખાણ રહિત છે તેમના સ્થાનમાં ગમનાગમન એટલે જવું આવવું

૧ પાર્શ્વસ્થાદિ પાંચ–૧ પાર્શ્વસ્થ–મિથ્યાત્વ રૂપી પાસમાં રહેનાર અથવા માત્ર મુનિ વેષધારી છતાં તે પ્રમાણે નહિ વર્તનાર. ર અવસન્ન–શીયીલાચારી ૩ કુશીલ–આચાર રહિત ૪ સંસક્ત–સાેખત પ્રમાણે વર્તનાર, પ યથાછંદ–મરજી મુજબ વર્તનાર. આ પાંચ પ્રકારના વેષધારી (મુનિ વેષ ધારણ કરનાર) ની સાેખત ન કરવી.

નહિ. તેઓની સાથે આલાપ સંલાપ વગેરે છાંડી દેવા, કારણકે તેથી જરા પણ લાભ નથી અને નુકસાન થાય છે. કારણકે જવા આવવાથી પરસ્પર સ્નેહ બંધાય છે, અને સ્નેહને લીધે તેણે કહેલા કાર્યમાં દાક્ષિણ્યતા—ડહાપણ કરનું પહે છે, તેથી ઉત્તમ ગુણા પણ મલીન થાય છે, માટે તમે અવિરતિ જનાની સાખત કરશા નહિ, એમ શ્રાવકે પરિવારને કહેતું. ૩૬૭.

અવિરતિવાળા જીવાના સંગથી બીજા પણ અનેક ગેરલાલ થાય છે તે જણાવે છે:—

દર્શાને ઞાલિન્ય હેાવે ધર્મ વિણસે એહથી, ધર્મ નારો ભવભ્રમણ હાવે જરૂર ખાેઢું નથી; સર્વત્ર કરવું ઉચિત કરવા રાગ ગુણમાં પ્રભુતણા, વચને કરા પ્રીતિ રહાે અધ્યસ્થ દાષે અગુણના. ૩૬૮

અર્થ:—વળી અવિરતિની સાંખતથી સમકિતમાં મલી-નતા થાય છે. તેથી ધર્મના વિનાશ થાય છે. અને ધર્મના નાશ થવાથી આ સંસારમાં જરૂર રખડલું પડે છે, તેમાં જરાએ ખાંદું નથી, માટે તેમ કરલું નહિ, અને સર્વ સ્થળે વખત વિચારીને કામ કરલું. ગુણને વિષે રાગ ધારણ કરવા. પ્રભુના વચનમાં પ્રીતિ કરવી, તથા ગુણ રહિત જીવાના દેખ જોતાં માધ્યસ્થ્ય ભાવ રાખવા. તેવાને સમજાવવા, છતાં ન સમજે તા તેના પ્રત્યે ઉદાસીનતા રાખવી, પણ તેના પ્રત્યે કાપ કરવા નહિ. ૩૬૮.

૧–૨ આલાપ એટલે એક વાર વાતચીત કરવી અને સંલાપ એટલે વાર વાર વાતચીત કરવી તે.

હવે શ્રાવકે પરિવારને વ્રતાને આશ્રીને ઉપદેશ **આ** પ્રમાણે દેવા જોઇએ:—

હિંસા તજે ચારી વચન જીઠા વદેા નહિ સર્વદા, પર્વમાં શીલ જરૂર પાલા જો અને નહિ સર્વદા; પરિગ્રહે પરિમાણ કરવું રાત્રિ ભાજન પરિહરા, દિગ્ગમન ભાગાપભાગે માન પણ રંગે કરાે. ૩૬૯

અર્થ:—તમે હિંસાના ત્યાગ કરજો, ચારીના ત્યાગ કરજો, તથા અસત્ય વચન બીલકુલ બાલશા નહિ. વળી હંમેશને માટે બ્રહ્મચર્ય પાળવું ન બની શકે તા પર્વના દિવસામાં તા જરૂર શીલ પાળવું, વળી પરિશ્રહ—ધન ધાન્ય વગેરે નવ પ્રકારના છે તેનું પરિમાણુ કરવું, તથા રાત્રીએ જમવાનું બંધ કરજો. વળી દિગ્ગમન એટલે દિશાઓમાં જવાનું પરિમાણુ કરા તથા ભાગાપભાગને વિષેપણુ હાંશથી પરિમાણુ કરા. એક વાર ઉપયાગમાં આવે તેવી વસ્તુઓ ભાગમાં ગણાય છે; જેવા કે ધાન્ય, કૂલ વગેરે. તથા વારંવાર ઉપયાગમાં આવે તેને ઉપભાગ અથવા પરિભાગ કહે છે. જેવા કે ઘર, વસ્ત્ર વિગેરે. આ વસ્તુઓ ને વાપરવાની સંખ્યાના ખૂશી થઇને નિયમ કરા. ૩૬૯.

ઉત્તમ શ્રાવકે પરિવારને બીજી પણ આવી શીખામણ દેવી એઇએ:—

અંધાય જેથી ચીકણાં અહુ કર્મ કર્માદાનને, ના સેવજે માખણ મદિરા માંસ મધ એ ચારને;

# પરિહરા જીવતાં સુધી ખાવીશ સર્વ અભક્ષ્યને, ભક્ષ્યનું પરિમાણ કરજે ધારતાં સંતાપને. ૩૭૦

અર્થ:—તમે જેથી ઘણાં ચીકણાં કર્મ બંધાય તે ૧કર્માદાનને બીલકુલ સેવશા નહિ. વળી માખણ, મદિરા–દારૂ, માંસ અને મધ એ ચાર અલહ્ય વિગઇએા વાપરવાની છાડી

- ૧ અંગારકર્મ કુંભાર, ભાડભુંજા વગેરેનું અગ્નિ સંખંધી કામ.
- ર વનકર્મ ખેતી, બાગ, બગીચા વગેરે કરવા તે.
- **૩** સાડીકર્મ—ગાડાં, ગાડી વગેરે સંબંધી કર્મ.
- ૪ ભાટીકકર્મ—ધર, દુકાન, ધાેડા વગેરે ભાડે આપવા.
- પ રફાેટિક કર્મ--કુવા, વાવ, તળાવ વગેરે ખાદવા ખાદાવવા.
- ६ દંતવા િજી જય—દાંત, હાડકાં વગેરેના વ્યાપાર.
- **૭** લાખવાણિજય—લાખ, કસું મા, હડતાલ વગેરેના વ્યાપાર.
- ૮ રસવાણિજય—ઘી, તેલ, વગેરેના વ્યાપાર
- ૯ કેશવાણિજય—વાળ, પીછાં વગેરેના વ્યાપાર.
- ૧૦ વિષવિષયવાણિજય—અપીણ, સાેમલ, ઝેર વગેરેનાે તથા શસ્ત્રાદિકનાે વ્યાપાર.
- ૧૧ યન્ત્રપીલ્લણકર્મ'---ઘંટી, ખાણીયા, ઘાણી વગેરેનું કામ.
- ૧૨ નિર્લા છનકર્મ --- ખળદ વગેરે જનાવરને આંકવા.
- **૧૩** દવદાનકમ<sup>િ</sup>—વ**ન**માં અગ્નિ લગાડવો વગેરે.
- ૧૪ સરદહશાષણ કર્મ——સરાવર, તલાવ વગેરેના પાણીનું શાષણ કરાવવું તે.
- ૧૫ અસતી પાેષણુકર્મ'—–હિંસક પશુ વગેરે તથા વ્યભિચારી વગેરેનું પાેષણ કરવું તે.

૧ જેથી ઘણા કર્મોનું આવવું (આત્મા સાથે ખધાવવું) થાય તે કર્માદાન ૧૫ છે તે આ પ્રમાણે:-

દેજો. કારણુકે તેથી ઘણા જીવાની હિંસા થાય છે, તથા જાવ-જ્જીવ સુધી સર્વ પ્રકારના ખાવીસ અભક્ષ્યના ત્યાગ કરજો, વળી ભક્ષ્ય વસ્તુઓ વાપરવામાં પણ સંખ્યાના નિયમ કરીને સંતાષને ધારણ કરજો. ૩૭૦.

ધર્મિષ્ઠ શ્રાવકા પરિવારને દયાળુ અનાવવા આવી પણ ઉપયોગી શિખામણ જરૂર આપે:—

.ઇંધણ ન આખા બાળવા જીવાત બહુ આખા વિષે, ધાન્ય શાધી રાંધલું આદર ધરી કરૂણા વિષે, ભાજન ન ખુલ્લા રાખવા ખુલ્લા કદી જે રાખીએ, તેમાં પડી જીવા મરે તેથીજ ઢાંકી રાખીએ. ૩૭૧

અર્થ:—લાકડાં આખા આળવા નહિ. કારણકે આખા લાકડામાં ઘુણા વગેરે ઘણી જવાત હોય છે. વળી લાકડાં, છાણું, કેાલસા વગેરે સળગાવતાં ખરાખર તપાસવા અને ધાન્ય ખરાખર શુદ્ધ કરીને–જવાત વગેરેની ખરાખર તપાસ કર્યા પછી રાંધવું, એ પ્રમાણું કર્ણા–દયા ભાવને વિષે આદર રાખવા. વળી ઘી, તેલ વગેરેનાં વાસણા ખુદ્ધાં ન રાખવા, કારણુંકે જો ખુદ્ધાં વાસણુ રાખીએ તા ઉડતાં જવા તેમાં પડીને મરણુ પામે છે, તેથી જવહિંસા લાગે છે, માટે વાસણુ ઢાંકી રાખવા. ખુદ્ધા વાસણુમાં રહેલી વસ્તુ ખાવાથી પાતાને રાગાદિ થવાથી અનેક જાતનું નુકશાન થાય છે. એમ વાસણુને ઢાંકવામાં પાતાની અને બીજાની રક્ષા (ખચાવ) થાય છે. માટે તમે વાસણુ ઉઘાડા રાખશા નહિ. ૩૭૧.

હાેઝ વગેરે જલાશયમાં પડીને જલ રમત ન રમવી, એમ પરિવારને શ્રાવકે કહેવું જોઇએ:--

જલરમતમાં જલજીવ ત્રસ જીવા મરે તિણ એ તજે, નિજ વાયુકાય વિરાધના જાણી ન હીંચકા હીંચજે; ઉપઘાત વધ જાણી અજાદિક યુદ્ધ કદી ન કરાવજે, નુકશાન હોય જુગારથી સઘલા વ્યસનને છેાડજે. ૩૭૨

અર્થ:—વળી પાણીની ક્રીડા કરવાથી અપકાયના છવા મરે છે, તથા તે પાણીમાં રહેલા જલચર ત્રસ છવાના પણ નાશ થાય છે. માટે તમે પાણીની રમતના ત્યાગ કરજો. વળી પાતાને નુકશાન થતું હોવાથી અને વાયુકાય છવાના નાશ થતો હોવાથી હીંચકા હીંચવા નહિ. તથા જેમાં ઉપઘાત—અવયવાના નાશ તથા વધ—મૃત્યુ થાય છે તેવા અકરા, કૂકડા, પાડા વગેરેનાં યુદ્ધ કદાપિ કરાવવા નહિ. તથા જીગાર, સટ્ટો વગેરે કરવાથી ભયંકર નુકસાન થાય છે એવું જાણીને સઘળા (સાત) વ્યસનોના ત્યાગ કરજો. ૩૭૨.

હવે શ્રાવકે પરિવારને ચાર પ્રકારની વિકથાઓને છેાડ-વાનું કહેવું તે જણાવે છે. તેમાં આ ગાથામાં પ્રથમ સ્ત્રી કથાથી થતા ગેરલાભ બતાવે છે:--

સ્ત્રી કથાથી માેહ વધતાે હાણ ધર્મતણી હુવે, શાિલ ગુપ્તિ વિનાશ ભણતરનાે ઘટાડાે પણ હુવે; સંગ આદિક દાેષ અહુ પરભવ વિષે પણ દુર્ગતિ, એમ જાણી સ્ત્રી કથા કરીએ નહિ થઇ સન્મતિ. ૩૭૩

અર્થ:—સ્ત્રીકથા એટલે સ્ત્રીઓની સુંદરતા, લાવષ્ય વગેરે સંબંધી વાર્તાલાપ કરવા. આ સ્ત્રીકથાથી સ્ત્રીઓની સુંદરતા, હાવ ભાવ વગેરે વર્ણન સાંભળવાથી માહ-રાગ-કામની વૃદ્ધિ થાય છે. તથા ધર્મમાં હાલ્-નુકસાન અથવા હાનિ થાય છે. સ્ત્રીકથામાં મન આસકત થવાથી ધર્મકાર્યમાં ચીત્તની સ્થિરતા થતી નથી. શીયલની ગુપ્તિ-વાડના નાશ થાય છે. તથા ધાર્મિકાદિ અભ્યાસમાં પણુ મન ઠેકાલે ન રહે તેથી ઘટાડા થાય છે. કારણુંકે એકાશ્રતા વિના અભ્યાસ અની શકતો નથી. સ્ત્રી કથાથી આસક્તિ વગેરે ઘણા પ્રકારના દોષ પ્રકટે છે, અને પર ભવમાં નરકાદિ અશુભ ગતિની પ્રાપ્તિ થાય છે. આ પ્રમાલેના દોષો જાણીને શુભ મતિવાળા થઇને તમે સ્ત્રીકથા કરશા નહિ. ૩૭૩.

હવે બીજી ભક્ત (ભાજન સંગંધી) કથા તથા ત્રીજી દેશકથા તથા ચાથી રાજકથા કરવાથી કયા કયા ગેરલાભ થાય? તે જણાવે છે:—

સ્ત્રી કથાની જેમ ભેંદા ચાર ભક્તકથા તણા, આહારની વાતા કરંતા ગેરલાભ હુવે ઘણા; એથીજ ભક્ત કથા તજે જનપદ કથા નવરા કરે, નિગ્રહાદિક દાષ જાણી કાેણ રાજકથા કરે ? ૩૭૪

અર્થ:—સ્ત્રી કથાની પેઠે ભક્તકથા એટલે ભાજન સંબંધી કથાના પણ ચાર<sup>૧</sup> ભેંદ છે. આહાર સંબંધી વાતો

૧ ભક્ત કથાના ચાર ભેંદ આ પ્રમાણે:-૧ આળાધ કથા-શાક દ્યા વગેરેના સારા નરસાપણાની કથા, ર નિળાધ કથા-પાંચ દશ પ્રકારના શાકનું નિરૂપણ કરવું તે, ૩ આરંભ કથા-પ્રાણીઓના વધ સંખંધી કથા કરવી તે, ૪ નિષ્ઠાન કથા-વધારે ખર્ચથી થતા ભાજનની કથા કરવી તે.

કરવાથી ઘણી જાતના ગેરફાયદા છે. કારણ કે આહારની વાતો સાંભળીને સારી સારી વસ્તુઓ ખાવાની ઇચ્છા થાય છે તેથી મન આહારમાં દાંડયા કરે છે, તેથી તેના પ્રત્યે આસક્તિ વધ્યા કરે છે, અને ખાવામાં નિયમ ન રાખે તો આરોગ્યને પણુ નુકસાન થાય છે. માટે લોજન સંખંધી કથાના સાગ કરજો, તથા જનપદ એટલે દેશ સંખંધી કથા કામ ધંધા વિનાના નવરા માણુસા કરે છે. અમુક દેશ સારા છે અમુક ખરાબ છે. અમુક દેશના માણુસા અમુક પ્રકારના છે તે દેશકથા જાણુવી. વળી ચાથી રાજકથા એટલે રાજા સંખંધી કથા પણુ ન કરવી. કારણુંકે તેમાં રાજ્ય તરફથી નિયહ એટલે કેદ, દંડ વગેરેના ભય રહેલા છે. માટે આ ચાર પ્રકારની કથા જે વિકથાના નામે ઓળખાય છે તેના ત્યાગ કરીને તમે એક ધર્મકથા કરજો. ૩૭૪.

પેંકેલાં કહેલી ચાર વિકથા સિવાયની બીજી પણ વિકથા તમારે કરવીજ નહિ. એમ શ્રાવકે પરિવારને કહેલું એ જણાવે છે:—

મલ્લાદિ પાંચ તણી કથા પણ રાગ દેાષ વધારતી, વિકથા કરંતા ધર્મ હાનિ પરભવે પણ દુર્ગતિ; વિસ્તાર સ્થાનાંગે ઘણા વિકથા કદી કરીએ નહિ, નિષ્કારણે શસ્ત્રાદિ પરજનને કદી દઇએ નહિ. ૩૭૫

અર્થ:—મક્ષ વગેરે પાંચની કથા પણ કરવી નહિ.

૧. મલ વગેરે પાંચ આ પ્રમાણે:-૧. મલકથા-બાહુવડે લડનારની કથા. ૨. નટકથા-નાચ કરનારાની કથા, ૩. નાટકકથા-નાટક કરાવનારની કથા, ૪. મુષ્ટિકકથા- મુષ્ટિ વડે યુદ્ધ કરનારની કથા, ૫. સંગ્રામકથા-યુદ્ધ કરનાર સૈનિકાની કથા.

કારણ કે તે પણ રાગ દ્વેષમાં વધારા કરે છે. વળી વિકથા કરવાથી ધર્મની હાનિ આ ભવમાં થાય છે અને પરભવમાં તેથી દુર્ગતિ મળે છે. આ સંબંધી સ્થાનાંગ સ્ત્રના ચાથા અધ્યયનમાં ઘણા વિસ્તાર કહેલા છે. માટે તમે કદાપિ પણ વિકથા કરશા નહિ. વળી હિંસાના સાધન શસ્ત્ર વગેરે નિષ્કા-રણે એટલે ખાસ સગાઇ આદિ કારણ વિના બીજાને આપવા નહિ. કારણ કે તેનાથી બીજો જે પાપકર્મ કરે છે તેમાં આપનારા નિમિત્ત કારણ થાય છે. ૩૭૫.

ઉત્તમ શ્રાવકે પરિવારને કહેવું કે તમારે **બીજાને આવે!** પાપના ઉપદેશ ન દેવા જોઇએ:—

ક્ષેત્રને ખેડા ન કિમ? ન પલાટતા કિમ અળદને, ધર્મા તમે કરશા નહિ એ પાપના ઉપદેશને; શરૂ ના કરા સાવઘ તેવું જોઇ જે બીજા કરે, પર્વમાં લિંપન પ્રમુખની પ્હેલ બુધ જન ના કરે. ૩૭૬

અર્થ:—તમે ખેતર કેમ ખેડતા નથી? તમે આ બળદને કેમ પલાટતા નથી-એટલે હળ સાથે અથવા ગાડા વગેરેમાં કેમ જેડતા નથી? આવા પ્રકારના પાપના ઉપદેશને હે ધર્મી શ્રાવકા! તમે કાઇની આગળ કરશા નહિ. વિશેષમાં તેવા પ્રકારના સાવઘ—પાપવાળા કામની શરૂઆત તમારે પાતે કરવી નહિ, કે જે જોઇને બીજાઓ પણ તેનું અનુકરણ કરે. વળી પર્વના દિવસામાં લિંપનું વગેરે કાર્યની શરૂઆત પંડિત—સમજી માણસા કરતા નથી. એનું કરતાં જોઇને બીજા માણસા

પણ તેવું કરવા માંઢે, માટે તમે તેમ કરશા નહિ. ખરી રીતે પર્વ દિવસામાં એટલે ત્રણ ચામાસાની અફાઇ, પર્યૂષણા, મૌનએકા-દશી, જ્ઞાનપ ચમી વિગેરે પવિત્ર દિવસામાં આરંભ સમારંભ શાયજ નહિ. તા પછી તેવા કામની પ્હેલ તા કરાયજ શેની? ૩૭૬

શ્રાવકે પરિવારને સમજાવવું જોઇએ કે પાણીના ઉપયોગ આવી રીતે કરવા. તે જણાવે છે:—

પાણી ગળીને માપસર નિજ કાર્યમાં લેંજો સદા, સંઘરા નિર્જીવ ચાેખ્ખા ધાન્ય આદિક સર્વદા; પરિભાગ કરજાે બહુ તપાસી જીવદયા દીલમાં ધરી, જયણાતણું ફલ હીન પણ સાૈધર્મની ૠિદ્ધ ભલી. ૩૭૭

અર્થ:—હે શ્રાવકા ! તમારે પાણીની વપરાશ પણ પાણીને સારી રીતે ગળીને કરવી. તથા માપસર એટલે જેટલું જોઇએ તેટલું. વાપરવું. પણ નકામું ઢાળવું નહિ. પાણીના નળ વગેરે કામ વિના નકામા છૂટા મૂકવા નહિ. વળી ચાખા, ઘઉં વગેરે અનાજ પણ સારી રીતે તપાસીને ધનેરાં ઇચળ વગેરે જેમાં ન હાય તેવા પ્રકારનું સંઘરવું (રાખવું). વળી તે વાપરતી વખતે પણ જીવ દયા હુદયમાં ધારણ કરીને ખરાખર તપાસ કરવી. જીવજંતુવાળા હાય તે ખરાખર સાફ કરીને વાપરવા. અત્યંત સહેલાં હાય તો ઉચિત સ્થાનકે મૂકીને ત્યાગ કરવાં, પણ વાપરવા નહિ. આ પ્રમાણે જેઓ કાળજપૂર્વક જયણા રાખે છે તેઓ જયણાના ઓછામાં ઓછાં ક્ળરૂપે પણ સાધમ નામના પ્રથમ વૈમાનિક દેવની

સારી ઋદ્ધિને પ્રાપ્ત કરે છે. એટલે જયણા સાચવવાથી 'હેલા દેવલાકની તા ઋદ્ધિ જરૂર મળેજ. અને ઉત્તમ ભાવથી સારામાં સારી જયણા પાળે તાે તેથી વધારે પણ લાભ મળી શકે છે. ૩૭૭.

આળસુ અની જયણા છેાડવી નહિ એમ કહી શ્રાવકે કેવા અભિગ્રહ કરવા ? તેની સૂચના કરે છે:— આળસ કરી જયણા તજ તા સુસઢની જિમ દુઃખ લહે, પ્રબલ પુષ્પે ધર્મ સામગ્રી મળી ઇમ પ્રભુ કહે; કર્મ બંધનથી અચી રાચી વ્રતાદિક પાલતા, શ્રાહ્મ સાચા વર અભિગ્રહ આ પ્રમાણે ધારતા. ૩૭૮

અર્થ:—પરંતુ જેઓ આળસ કરીને જયણાના ત્યાગ કરે છે, તેઓ સુસઢની જેમ અત્યંત દુ:ખ પામે છે. આ બાબત વીતરાગ દેવે વારંવાર કહ્યું છે કે ધર્મની સામગ્રી પ્રબળ પુષ્ટ્યના ઉદય વહે મેળવાય છે. એવું સમજીને ધર્મારાધનમાં તમે ઉદ્યમ કરજો. એવી શિખામણુ કુટું બને આપીને સાચા શ્રાવકા જેથી કર્મ બંધ થાય તેવા કાર્યામાંથી છૂટીને આનંદપૂર્વક વ્રતાનું પાલન કરે છે. અને આ પ્રમાણે (આગળ કહેવાય છે તેમ) ઉત્તમ અભિગ્રહને ધારણ કરે છે. ૩૭૮.

શ્રાવક કઇ જાતના અભિગ્રહને ધારણ કરે ? તે કહે છે:– કાલ ત્રણ જિનવંદના નિજશક્તિ ભાવ વિચારીને, નવકારશી આદિક કરીશ શીખેલ સંભારીશને; થાડું ઘણું પણનવું ભણીશહું સાંભળીશગુરૂવેણને, લાભ એથી બહુ મલે જાણે હિતાહિત માર્ગને. ૩૭૯અર્થ:—સવારે, મધ્યાન્હે અને સાંજે એ ત્રણે કાળ જિનવંદના એટલે દેરાસરમાં જઇ પ્રભુને અવશ્ય વંદન કરીશ. (૧) તથા પોતાની શક્તિ અને પરિણામ વિચારીને એાછામાં એાછું નવકારસીના પચ્ચપ્પાણથી માંડીને અની શકે તેવું પચ્ચપ્પાણ કરીશ, (૨) વળી હું પ્રથમ જે શીપ્યો છું તેને સંભારીશ–યાદ કરીશ, (૩) દરરોજ થાડું ઘણું પણ નવું જરૂર ભણીશ. (૪) તથા ગુરૂ મહારાજના વચનોને–વ્યાપ્યાનને દરરોજ સાંભળીશ. અને તે પ્રમાણે વર્તન કરીશ. (૫) કારણ કે તે પ્રમાણે સાંભળવાથી અને વર્તવાથી ઘણા લાભ થાય છે, તથા તેવા જવો હિતાહિત માર્ગ એટલે આત્માને લાભ કરનાર રસ્તાને તથા નુકસાન કરનાર માર્ગને જાણે છે. ૩૭૯-

અમુક સંખ્યામાં ગણીશ નવકાર અથવા શ્લોકને, ગુરૂભક્તિ જરૂર કરીશ વ્હારાવીશ ઐાષધ આદિને; ખબર રાખીશ ગ્લાન ગુરૂની જરૂર પડતાં વૈદ્યને, લાવી કરાવીશ હું દવા નિજ શક્તિથીધરી ભાવને. ૩૮૦

અર્થ:—અમુક સંખ્યામાં એટલે પાંચ, દશ, પચીસ કે તેથી વધારે સંખ્યામાં વખત પ્રમાણે નવકાર મંત્ર અથવા શ્લોકો ગણીશ. (દ) ગુરૂ મહારાજની ભક્તિ–વિનય વૈયાવચ્ચ અવશ્ય કરીશ. એષા વગેરે જે વસ્તુઓની જરૂર હશે તે ન્હોરાવીશ. ગ્લાન એટલે રાગી મુનિરાજની ખખર રાખીશ. તેમની ખરાખર સંભાળ રાખીશ. વળી ખાસ વૈદ્યની જરૂર હશે તો વૈદ્યને બાલાવી લાવીને પાતાની શક્તિ પ્રમાણે ભાવપૂર્વક હું ગુરૂ મહારાજની દવા કરાવીશ. (૭) ૩૮૦.

શાસ્ત્રમાં પાંચ પ્રકારના સાધુએને વ્હારાવવામાં વિશેષ લાભ કહ્યો છે:—

પાંચને સવિશેષ વ્હારાવીશ શુદ્ધ ઘૃતાદિને, માર્ગથી થાકેલ માંદા શ્રુત ભણંતા સાધુને; લાેચવાળા તપસીને તપના સુઉત્તર પારણે, દાન દેતાં લાભ પુષ્કળ એમ ભાખ્યું પ્રવચને. ૩૮૧

અર્થ:--વળી આવા પાંચ પ્રકારના સાધ્રુઓને શુદ્ધ, ઘી, દ્રુધ વગેરે વ્હારાવીને ઉલ્લાસથી અધિક ભક્તિ કરીશ. તે પાંચ સાધુએ જણાવે છે. ૧ જેઓ ઘણે છેટેથી વિહાર કરીને આવવાથી થાકેલા હાય. ૨ માંદાં હાય ૩ જે સાધુ શ્રુતના વિશેષ અભ્યાસ કરનારા હાય. ૪ લાેચવાળા સાધુ તથા ૫ તપસ્વી મુનિરાજ જેઓ તપની પૂર્ણતાએ પારણા માટે વ્હારવા આવેલા હાય. આ પાંચ ઉત્તમ સુપાત્રાની ઘી દ્ભધ વગેરે વિશેષ આપવા વડે હું ભક્તિ કરીશ, આવા ઉત્તમ અભિગ્રહ શ્રાવકે કરવા જોઇએ. શ્રાવકે ગુણવંતા તમામ મુનિ-રાજની ભક્તિ કરવી. પણ ઉપર જણાવેલા પાંચે મુનિરાજ પૈકી વિહારથી થાકેલા મુનિની ભક્તિ કરવાથી મુનિને વિસામા મળે, અને આગળ વિહાર કરી શકાય. આવા મુદ્દાથી અધિક લાભ કહ્યો છે. તેમ માંદા મુનિરાજની ભક્તિમાં વિશેષ લાભ છે. કારણ કે મુનિ સાજા થઇ જ્ઞાનાદિની સાધના કરે તેમાં શ્રાવકની ભક્તિ એ નિમિત્ત ગણાય. પાતાની ભક્તિથી સાધુ અભ્યાસમાં આગળ વધે. એ પણ વિશેષ લાભ ગણાય. તે પ્રમાણે લેડ્ય કરાવનાર અને તપસી મુનિરાજની લક્તિ પણ અપૂર્વ લાલદાયક છે. પૂરા પુષ્ટ્યેજ શ્રાવકને તેવા અવસર મળે, આવા ઇરાદાથી તે પાંચ મુનિરાજની આહારાદિના દાન વડે કરેલી લક્તિ સિદ્ધાન્તમાં અધિક લાલદાયી કહી છે. ૩૮૧.

હવે શ્રાવક પોતાના સગા સંબંધીને ધર્મમાં દઢ કરવા કેવા ઉપદેશ આપે ? તે કહે છે:—

સ્વજનાદિકનેજિનધર્મમાં મજણુત કરવાઈમ કહે, દુર્લભ વિશેષે ભાગ્યશાલી નર ભવાદિકને લહે; અહુવાર અન્ય ભવા મલેપણ સ્હેજ નરભવના મલે, જિમ દરિદ્ર નિધાનને એવું વિચારા પલ પલે. ૩૮૨

અર્થ:— શ્રાવક પોતાના કુટું ખી માણુસાને જૈન ધર્મમાં સ્થિર કરવા માટે આ પ્રમાણે કહે કે હે બંધુઓ! આ સંસારમાં મનુષ્ય ભવ જિન ધર્મ વગેરે પામવા ઘણા દુર્લ છે. જેમણે ઘણાં પુષ્ય કર્યાં હાય તેજ ભાગ્યશાળી જીવા આ મનુષ્ય ભવ વગેરે સામગ્રી પામે છે. તિર્યં ચ વિગેરેના ભવ તા ઘણી વાર મળે છે, પણ જેમ ગરીખ માણુસને નિધાનની પ્રાપ્તિ થવી મુશ્કેલ છે તેમ આ મનુષ્ય ભવ સહેલથી મળતા નથી એમ વારંવાર વિચાર કરજો. ૩૮૨.

મનુષ્ય ભવમાં શું શું પામવું દુર્લ ભ છે ? તે આ પ્રમાણે કહેવું:—

ક્રમસર તિહાં પણદેશ કુલવરજાતિ રૂપ આરાેગ્યને, પામનું દુર્લભ અધિક વિજ્ઞાન તિમ સમ્યકત્વને;

## આર્ય દેશ સુધર્મ સાધન યાગ્ય ઉત્તમ કુલ વળી, વર કુલે આચાર ઉત્તમ હાય વર જાતિ વળી. ૩૮૩

અર્થ:—કદાય મનુષ્ય ભવ મળે તે છતાં પણ આર્થ દેશ, ઉત્તમ કુલ, ઉત્તમ જાતિ; ઉત્તમ રૂપ, આરેગ્ય, વિજ્ઞાન અને સમ્યકત્વ પામવા તે અનુક્રમે અધિક અધિક દુર્લભ છે. હવે આ વસ્તુઓ એક એકથી દુર્લભ કેવી રીતે છે તે સમજાવે છે:—મનુષ્યપણું પામે તે છતાં આર્ય દેશ પામવા દુર્લભ છે. કારણ કે જો અનાર્ય દેશમાં જન્મ થાય, તા ધર્મનું નામ પણ સાંભળવું મુશ્કેલ છે, માટે આર્ય દેશની પ્રાપ્તિ મુશ્કેલ કહી. આ ભરતક્ષેત્રમાં સાડા પચીસ આર્ય દેશો છે. તે સિવાયના બીજા અનાર્ય છે. કદાચ આર્ય દેશ મળે તે છતાં ધર્મ સાધના માટે લાયક ઉત્તમ કુલની પ્રાપ્તિ દુર્લભ છે. કારણ કે ઉત્તમ કુલમાં ઉત્તમ આચાર હાય છે. તેમાં પણ ઉત્તમ જાતિ મળવી તે અધિક મુશ્કેલ છે. તેનું કારણ આગળ જણાવશે. ૩૮૩.

શા કારણુથી ઉત્તમ જાતિ મળવી દુર્લભ છે? એમ કહ્યું તેના ખુલાસા વિગેરે જણાવે છે:—

જાતિ ઉત્તમ જેહની તે કષ્ટમાં પણ થીર રહે, નિર્દોષ પાંચે ઇદ્રિયા એ રૂપ પુણ્ય અલી લહે; રૂપ છતાં પણ રાગથી ન સધાય ધર્મ વિશેષથી, આરાગ્ય દુર્લભતિણ કહ્યું વિજ્ઞાન દુર્લભ એહથી. ૩૮૪

અર્થ:—કારણ કે જો જાતિ ઉત્તમ હાય તો તે જાત-વાન માણુસ સંકટના સમયમાં પણ શ્રી કામદેવ વિગે**રેની**  પેઠે ધર્મમાં સ્થિર રહી શકે છે. ઉત્તમ જાતિ પામ્યા છતાં ઉત્તમ રૂપની પ્રાપ્તિ મુશ્કેલ છે. અહીં પાંચે ઇન્દ્રિયોની સંપૂર્ણ પ્રાપ્તિ તે રૂપ જાણવું. તે અખંડ પાંચે ઇદ્રિયો પુષ્ય કર્મના અળવાળાને (ભાગ્યશાળીને) મળે છે. રૂપ છતાં પણ શરીર જો રાગવાળું હોય તો તેનાથી પણ વિશેષપણે ધર્મ સાધી શકાતો નથી. તે માટે આરોગ્ય મળવું દુર્લભ કહ્યું. કદાચ નિરાગી શરીર મળ્યું, પણ જો વિજ્ઞાન ન મળે તો નિર્દીષ ધર્મારાધન ન કરી શકાય, માટે વિજ્ઞાન દુર્લભ કહ્યું. ૩૮૪.

વિજ્ઞાન એટલે શું એ વિગેરે સમજાવે છે:—

હૈયાદિ સમજે જેહથી તે બુદ્ધિરૂપ વિજ્ઞાનથી, નીરાેગ કૃત્યાકૃત્યની વ્હેંચણ કરે નિત સ્હેલથી; વિજ્ઞાનશાલી ધર્મ નિર્મલ સાધતાે દર્શન બલે, તિણ અધિક દુર્લભ સુદર્શન પ્રબલ પુણ્યે એ મલે. ૩૮૫

અર્થ:—જે ખુદ્ધિથી હેય (ત્યાગ કરવા લાયક) વિગેરે સમજ શકાય, તે ખુદ્ધિનું નામ વિજ્ઞાન કહેવાય. (હેય એટલે આત્માને નુકશાનકારી હાવાથી તજવા યાગ્ય, તથા આદિ શબ્દથી ત્રેય અને ઉપાદેય લેવા. તેમાં ત્રેય એટલે જાણવા યાગ્ય અને ઉપાદેય તે આદરવા યાગ્ય) માટે જે રાગ રહિત હાય છતાં પણ વિજ્ઞાનવાળા હાય તો તે લવ્ય-જીવ-કૃત્ય એટલે કરવા યાગ્ય અને અકૃત્ય એટલે નહિ કરવા યાગ્યની વહેં ચણુ સહેલાઇથી કરી શકે છે. માટે વિજ્ઞાન દુર્લંભ છે, કારણ કે વિજ્ઞાની જીવા પણ સમક્તિના અલેજ નિર્મલ ધર્મ સાધી શકે છે, માટે તેની પ્રાપ્તિ સૌથી વધારે

દુર્લભ છે. પ્રખળ પુષ્યવંતને સમ્યકત્વના લાભ થાય છે. ૩૮૫.

સમ્યગ્દષ્ટિ જવાના ગુરૂ મળવા મુશ્કેલ છે, એમ જણાવે છે:—

સમકીતવંતા ભવ્ય ગુરૂ સંગેજ સાધે ધર્મને, ગુરૂ વિના નિઃસ્વાર્થ કરતા? કાેણ ચાેગ ક્ષેમને; ચરણ કરણધરા સમયસર ધારતા સૂત્રાર્થને, પામીએ પુષ્ટ્યેજ જે ઉપદેશતા જિન ધર્મને. ૩૮૬

અર્થ:—સમક્તિવંત ભગ્યા ગુરૂના સત્સંગથી ધર્મની સાધના કરી શકે છે. માટે સમક્તિ પામ્યા છતાં પણ સદ્- ગુરૂની પ્રાપ્તિ થવી મુશ્કેલ છે. કારણ કે સદ્દગુરૂ વિના સ્વાર્થ રહિતપણે ચાગ અને ક્ષેમના કરનારા બીજા કાેેે છે તેથી ચરણ સિત્તરી અને કરણ સિત્તરીને ધારણ કરનારા અવસર ઉચિત સ્ત્ર અને અર્થને ધારણ કરનારા જૈન ધર્મના નિ:સ્વાર્થ ઉપદેશ કરનારા ઉત્તમ ગુરૂ મહારાજની પ્રાપ્તિ પૂર્ણ પુષ્ય વહેજ થાય છે. ૩૮૬.

ગુરૂ મહારાજના હિતાપદેશ ન સાંભળે તે કેવા કહેવાય એ જણાવે છે:—

એકાંત હિતકર ગુરૂતણા ઉપદેશ જે ના સાંભળે, તે જ્ઞાનરૂપી નયનહીણા અંધ નિજ હિત શું કરે; વર રત્ન છંડી કાચ લેનાર સમા એ જાણીએ, શ્રવણ ફલ આચાર નિર્મલ પાલવા ના ભૂલીએ. ૩૮૭

૧ યાેગ—નવા સમ્યગ્દર્શન વિગેરે ગુણાનું પમાડવું તે યાેગ કહેવાય–'' अप्राप्तस्य प्रापणं योगः ''

र क्षेभ—प्राप्तस्य रक्षणं क्षेमः-पामेला ગુણોને સાચવવાના ઉપાય દેખાંડે તે ક્ષેમ કહેવાય.

અર્થ:—જેઓ એકાંત હિતને કરનાર ગુરૂના ઉપદેશને સાંભળતા નથી, તેવા દુર્લાગી મનુષ્યો જ્ઞાન રૂપી ચક્ષુથી રહિત હાવાથી આંધળા જેવા સમજવા. તેઓ પાતાનું કશું હિત (આત્મલાભ) કરી શકે? અથવા નજ કરી શકે. તેવા મનુષ્યોને ઉત્તમ રત્નને છાંડીને કાચના કકડા લેનાર મૂર્ખના જેવા મૂર્ખ જાણવા. વળી ગુરૂના ઉપદેશ સાંભળીને તે શ્રવ-ણના ફળ રૂપ નિર્મલ આચાર પાલવાનું ભૂલનું નહિ. એટલે સદ્યુરૂના ઉપદેશની પ્રાપ્તિ ઘણી દુર્લભ છે, તે પણ પુષ્યની પ્રખળતાથી કદાચ પામ્યા, તેમાં પણ ગુરૂના ઉપદેશને અનુસારે વર્તન કરનું ઘણું દુર્લભ (મુશ્કેલ) છે, માટે શ્રી ગુરૂ મહારાજના ઉપદેશ સાંભળીને તે પ્રમાણે નિર્મલ આચરણ (વર્ત્તન) રાખવામાં ઉદ્યમ કરવા. એમ હે ખંધુઓ! તમે યાદ રાખજો–ભૂલશા નહિ. ૩૮૭.

પૂર્વે કહ્યા મુજબ નહિ કરનારા જીવાને કેવા સમજવા? તે વિગેરે જણાવે છે:—

જિન વચનને સુણતાં છતાં પાલે ન જે આચારને, અમૃત તજી તે ઝેરને પીનાર સમ ઇમ પ્રવચનને; ધર્મ'ને પામ્યા છતાં ઉઘમ કરે નહિ સાધવા, નિજઆત્મવંચક તેજનાે ના યાેગ શિવપદ પામવા. ૩૮૮

અર્થ:—જે મનુષ્યા જિનરાજના હિતકર વચનને સાંભળવા છતાં ઉત્તમ આચારને પાલતા નથી. એટલે તે વચનને અનુસારે વર્તન કરતા નથી, તેઓને અમૃત છાેડી દઇને ઝેરનું પાન કરનાર મૂર્ખની જેવા સિદ્ધાન્તમાં કહ્યા છે, માટે હે બંધુઓ! જે ધર્મ પામીને તેને સાધવાના—સારી રીતે આરાધવાના ઉદ્યમ કરતા નથી તેઓ પાતાના આત્માનેજ છેતરનારા જાણવા, તેમજ માેક્ષ પદવી મેળવવાને પણ તેઓ લાયક બનતા નથી. આવી ઉત્તમ હિત શિક્ષા શ્રાવકે સગા સંબંધીને હંમેશાં દેવી જોઇએ. ૩૮૮.

સિદ્ધાન્ત સાંભળનાર ભવ્ય જીવાએ કેવી ભાવના રાખવી? તે અતાવે છે:--

મેરૂ ચલે શીત થાય અગ્નિ સૂર્ય ઊગે પશ્ચિમે, પંકજ ઊગે પત્થર વિષે કદી પણન જૂઠ જિનાગમે; જાઠના ત્રણ હેતુ વિણસ્યા શાસ્ત્ર ભાષક પ્રભુતણા, ભાવ નિશ્ચય એહવા આગમ શ્રવણ કરનારના. ૩૮૯

અર્થ:—કદાચ મેરૂ પર્વત ચલાયમાન થાય, અગ્નિ શીતળ થાય, સૂર્ય પશ્ચિમ દિશામાં ઊગે અને પત્થરને વિષે કમળ ઊગે-આ અસંભવિત છતાં કદાચ સંભવે, તો પણ જિનેશ્વરનાં વચન અસત્ય નથી એવી નિશ્ચલ શ્રદ્ધા સિદ્ધાન્ત સાંભળનારા ભવ્ય જવોએ રાખવી. કારણકે જાઠ એટલે અસત્ય બાલવાના ત્રણ હેતું કહેલા છે, તે ત્રણે હેતુંઓ

૧ ત્રણ કારણથી જૂઠ ખાલાય છે. ૧ રાગથી, ૨ દ્વેષથી, ૩ અત્તાનથી. આ ત્રણે કારણોના પ્રભુમાં અભાવ છે. રાગથી સંસારી જીવા સામાના દાષ ઢાંકવાને પ્રયત્ન કરે છે. અને દ્વેષથી સામાની ઉપર અહતા દાષા ઢાળવાને પ્રયત્ન કરે છે. અને સમજણની ઓ- હાશને લઇને પણ જે વસ્તુ જે સ્વરૂપે રહી છે, તેથી ઉલટા સ્વરૂપે

વીતરાગ પ્રભુના નાશ પામેલા છે, માટે પ્રભુનું વચન કદાપિ અસત્ય ન હાય તેવી દઢ આસ્થા રાખવી. હે બંધુએ ! તમારે પણ તેવી દઢ શ્રદ્ધા જરૂર રાખવી, એમ શ્રાવકે હિત-શિક્ષા આપવી. ૩૮૯.

વિષયાદિના કારણે મનુષ્ય ભવ ખગાડશાે નહિ એમ સૂચના કરે છે:---

મિથ્યાત્વ છં`ડા યાદ કરતા દુઃખ તુરૂમણિદત્તના, સાધન મળેલા સફળ કરજે શત્રુ થઇને વિષયના; લાહ કીલક ભસ્મ દાેરા સમ પ્રકારાે વિષયના, બ્હાણ ચંદન હાર જેવા નરભવાદિક આપણા. ૩૯૦

અર્થ:—મિશ્યાત્વને લઇને તુરૂમિણ દત્તને ધરેલું દુ:ખ સંભાળીને મિશ્યાત્વના ત્યાગ કરવા. તેમજ વિષયના–ઇન્દ્રિય સુખાનાં દુશ્મન બનીને પ્રાપ્ત થએલા ધાર્મિક સાધનાને સફળ કરજો. એટલે મનુષ્ય ભવ તથા ધર્મની સાધનાની અમૂલ્ય સામગ્રી પામીને ધર્મકિયામાં આળસુ થશા નહિ.

તે વસ્તુને જણાવવા પ્રયત્ન કરે છે. આગમના અર્થ કહેનારા પરમ દયાળુ શ્રી પ્રભુદેવમાં રાગ દ્રેષ અજ્ઞાન છેજ નહિ, માટે પ્રભુએ કહેલી પદાર્થોની બીના સાચીજ છે. એવી દઢ શ્રહા શાસનરસિક શ્રાવદાએ નિરંતર રાખવી જોઇએ.

૧ તુરૂમિણિકત્ત:-એણે ત્યાગી મુનિવરાની ઉપર ઘણા દેષ ભાવ રાખ્યા એ કેવલ મિથ્યાત્વના જોરથી. તેમ કરવાને લઇને તે ભયંકર દુ:ખ પામ્યા, એમ સમજીને મિથ્યાત્વના ત્યાગ કરવા. કુદેવને દેવ તરીકે, કુગુરૂને ગુરૂ તરીકે અને કુધર્મને ધર્મ તરીકે માનવા એ મિથ્યાત્વ કહેવાય. કારણુંકે જેઓ ઉત્તમ મનુષ્ય ભવને ઇન્દ્રિયાના વિષયસેવન વગેરમાં ગુમાવે છે, તેઓ લાઢાના ખીલા માટે સમુદ્રમાં વહાણુ ભાગનારની જેવા મૂર્ખ છે, અથવા ભસ્મને માટે ચંદનને બાળનારની જેવા છે તથા દારાને માટે વૈદ્ધ રત્નના હારને તાહનારાની જેવા છે. ભાવાર્થ એ છે કે જેઓ તુચ્છ વસ્તુને માટે ઉત્તમ પદાર્થીના નાશ કરે છે તેઓ મૂર્ખ સમાન ગણાય છે. તેમ વિષયાદિ સેવીને મનુષ્ય ભવ હારી જનારાઓ પણ તેમના સરખા જાણવા. ૩૯૦.

શ્રાવકે કુટુંખને જુદી જુદી રીતે ધર્મની ઉત્તમતા વિગેરે સમજાવવું જોઇએ એમ જણાવે છે:—

ઇચ્છાથકી પણ અધિક શિવનર અમર સુખને જે દીએ, સ્વાધીન તે જિનધર્મ ઉત્તમ કલ્પવૃક્ષ પિછાણીએ; ભવ્ય નિધિ ચિંતામણી આ ધર્મ સેવી નર વરા, પામી ગયા વરલબ્ધિ સિદ્ધિ સંપદા શિવસુખ ખરા. ૩૯૧

અર્થ:—જિનેશ્વર દેવે કહેલા ધર્મ ઉત્તમ (લાકાત્તર) કલ્પવૃક્ષ સમાન છે, કારણકે સારી રીતે આરાધન કરેલા આ જૈન ધર્મ પાતાની ઈચ્છા કરતાં પણ અધિક એવા માક્ષ સુખને, મનુષ્ય સંબંધી સુખને તથા દેવ સંબંધી સુખને આપવાવાળા છે, તથા આ ધર્મ સ્વાધીન છે એટલે પરતંત્રતા વિનાના છે. આવા પ્રકારના ઉત્તમ નિધાન સમાન તથા ચિંતામણ રતન સમાન આ ધર્મનું સેવન કરીને ઉત્તમ મનુષ્યા શ્રેષ્ઠ લબ્ધિ સિદ્ધિ અને સંપત્તિવાળા થઇને માક્ષ

સુખને પામ્યા છે, માટે આ ધર્મ અવશ્ય આચરવા ચાેગ્ય છે. હે બંધુઓ! આ વાત તમારે લગાર પણ ભૂલવી નહિ. ૩૯૧.

શ્રી જૈન ધર્મ ઉત્તમ મિત્ર વિગેરેની જેવા છે, એમ કુડુંબને સમજાવવું જોઇએ:--

જિનધર્મ ઉત્તમ મિત્ર આંધવ દિવ્ય ભાતા જેહવા, પરમ ગુરૂ તિમ સાર્થવાહ સમાન વાહન જેહવા; આષધીમાં ધાન્ય સાનું શ્રેષ્ઠ સઘળી ધાતુમાં, નંદન વન જિમ તેમ આ પ્રભુધર્મ સઘળા ધર્મમાં. ૩૯૨

અર્થ:—જેમ ઉત્તમ મિત્ર આપત્તિ કાળમાં પણ સાથે રહે છે તેમ આ ધર્મ પણ સદા સાથે રહેનાર હાવાથી તેને ઉત્તમ મિત્રની જેવા કહ્યો છે. વળી ઇષ્ટ વસ્તુ દેનાર હાવાથી અપૂર્વ બંધુની જેવા ધર્મ છે. ધર્મ સ્થીર હાવાથી દેવતાઈ ભાતા જેવા છે. તથા આ ધર્મ ઉત્તમ ગુરૂ સમાન છે. કારણકે ગુરૂ જેમ જીવને સન્માર્ગ લઇ જાય છે તેમ ધર્મ પણ સન્માર્ગમાં લઈ જનારા છે. વળી ધર્મ સાર્થવાહ સમાન છે. જેમ અટવીમાં માર્ગ ભૂલેલાને સાર્થવાહ માર્ગ બતાવે છે, તેમ ધર્મ પણ સંસાર રૂપી અટવીમાં ભૂલા પડેલા જીવને માક્ષ માર્ગ બતાવે છે. વળી ધર્મ વાહન (રથ) સમાન છે. જેમ રથ વડે જલ્દીથી ઇચ્છિત સ્થાને પહોંચાય છે તેમ ધર્મ રૂપી રથ જલ્દીથી માક્ષ રૂપી નગરમાં પહોંચાઢ છે. જેમ ઔષધિઓમાં ધાન્ય ઉત્તમ કહેલું છે કારણ કે ઔદારિક

### શરીરને પુષ્ટ કરનાર છે અને સઘળી ધાતુઓમાં ધોતું શ્રેષ્ઠ

૧-સોનાના અ!ડ ગુણા પંચાશકમાં કહ્યા છે. તે આઠ ગુણા વિગેરે મુદ્દાઓથી નવ પદમાં રહેલા સૃરિ મહારાજના પીતવર્ણ માન-વામાં આવે છે. જુઓ સાક્ષિપાઠ—

#### विसघाइ रसायण-मंगले विणीए पयाहिणावते ॥ गरुष अडज्झऽकुच्छे-अह सुवण्णे गुणा होति ॥१॥

સ્પષ્ટાર્થ—૧. સોનું જેમ સંનિપાતાદિ વ્યાધિનું ઝેર દૂર કરે છે. તેમ આચાર્ય મહારાજ દેશના દઇને ભવ્ય જીવાના હૃદયમાં રહેલા કષાયાદિ ઝેરને દૂર કરે છે. ૨. સાેનું એ રસાયણ છે, તે જેમ આકરા રાેગના વિકારને હઠાવે છે. તેમ આચાર્ય મહારાજ દેશનાદિ સાધના દ્વારા માહના ભયંકર વિકારતે દૂર કરે છે. ૩. સાતું એ મંગલિક છે. તેનું દર્શન-શુકન જેમ ઉત્તમ ગણાય છે. વિધ્તાને દૂર કરે છે. તેમ આચાર્ય મહારાજનું દર્શન-શુકન પણ મહા મંગલિક ગણાય છે. તેઓ રત્નની ખાણ જેવા શ્રીસંઘના વિધ્નોને દૂર કરે છે. ૪. સોનું એ વિનીત છે એટલે અગ્નિમાં તપાવીને ઢીલું કરીએ, ત્યારે જેમ વાળીએ તેમ વળી શકે છે. એટલે તેનામાં જેમ વિનય (વાળીએ તેમ વળવાના ) ગુણ છે. તેવી રીતે આચાર્ય મહારાજ પણ વિનીત એટલે વિનય ગુણને ધારણ કરનારા છે. એમ અહીં વિનીત શખ્દના એ અર્થ કર્યા. પ. સાેનાતાે કુંડલીમાં ગાળીને ( ઊતું કરીને ) **રસ** કરીએ, ત્યારે તે પ્રદક્ષિણાવર્તા એટલે પ્રદક્ષિણા કરવાની માફક ગાળ કરે છે. તેમ આચાર્ય મહારાજ પ્રદક્ષિણાવર્ત્ત એટલે શ્રી જિનશાસન અને સ્વપરનું હિત થાય, તે રીતે અનુકૂલ રહે છે. ક. સાેનું એ સર્વ ધાતુઓમાં ગુરૂ એટલે શ્રેષ્ઠ ગણાય છે એમ શ્રી આચાર્ય મહારાજ ગુરૂ એટલે વડીલ પૂજનીક છે. ૭. સાતું એ અગ્નિના સંખંધ થાય, ત્યારે પણ બળતું નથી, એમ આચાર્ય મહારાજ વિપ-ત્તિના સમયમાં ( તેવા પ્રસંગ રૂપી અગ્નિના સંબંધ થાય તા પણ)

છે કારણુંકે સૌથી કિંમતી છે. તથા વનને વિષે નંદનવન સૌથી ઉત્તમ છે કારણુ કે તે હંમેશાં ફળદાયી કહેલું છે તેમ સર્વ ધર્મોમાં વીતરાગ પ્રભુએ કહેલાે જૈન ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે. ૩૯૨.

આ ધર્મની આરાધનાના પ્રકાર સમજાવે છે:— એવું વિચારી શત્રુ જેવા પાંચ આઠ પ્રમાદને, દૂરે કરી ઉક્ષાસથી નિત સાધજો જિન ધર્મને; પ્રભુ પૂજના કરવી ત્રિકાલે ત્રિવિધ યાત્રા પણ કરાે, મુનિ સેવના આવશ્યકે સ્વાધ્યાયમાં ઉઘમ કરાે. ૩૯૩

અર્થ:—ઉપર કહેલા સ્વરૂપવાળા ધર્મ હાવાથી કટ્ટા દુશ્મનની જેવા પ્રમાદ કે જેના પાંચ<sup>૧</sup> તથા આઠ<sup>ર</sup> લેદા છે, તેમના ત્યાગ કરીને તમે આનંદપૂર્વક જૈન ધર્મને હંમેશાં આરાધજો. તે ધર્મ કેવી રીતે આરાધવા તે ટૂકામાં કહે છે—સવારે, ખપારે અને સાંજે એમ ત્રણ વખત પ્રભુની પૂજા કરજો, વળી ત્રણ પ્રકારની યાત્રા<sup>3</sup> કરજો, સુનિજનની સેવા

ખળતા નથી. એટલે સ્વમર્યાદા છોડતા નથી નીડર રહે છે. ૮ સાનું એ નિ'દાપાત્ર ધાતુ નથી એમ સુરિજી મહારાજ અકુત્સનીય એટલે નિર્દોષ આચારના ધારક હોય છે.

- १ भद्य, विषय, अषाय, निद्रा अने विषया के पांच प्रकार प्रभाह.
- ર અત્રાન, સંશય, મિથ્યાત્રાન, રાગ, દ્રેષ, મતિભ્રંશ, ધર્મના અનાદર, દુઃપ્રહ્યિધાન (આર્ત્ત ધ્યાન રોદ્ર ધ્યાનવાળા) યાેગ.
- 3 યાત્રાના ત્રણ પ્રકાર:—૧ અષ્ટાદ્ધિકા યાત્રા—તે છ અદાઇએા, ર રથયાત્રા—જેન શાસનની પ્રભાવના માટે મહા ઉત્સવ પૂર્વક પ્ર-ભુને રથમાં પધરાવીને તેને મુખ્ય માર્ગમાં ફેરવવા, ૩ તીર્થયાત્રા— તીર્થકરના કલ્યાણકની ભૂમિએા વિગેરેના દર્શનાર્થે જવું તે.

કરજો, સવારે અને સાંજે આવશ્યક એટલે પ્રતિક્રમણ કરજો. તથા સ્વાધ્યાય–શ્રુતજ્ઞાનના અભ્યાસમાં ઉદ્યમ કરજો. આવી રીતે ઉત્તમ ધર્મની આરાધના થાય છે, એમ કુટુંબને જરૂર શ્રાવકે શાંતિથી<sup>૧</sup> અને પ્રેમથી સમજાવવું જોઇએ. ૩૯૩.

શ્રાવકે કુટું બવર્ગને નીચેની શિખામણ પણ જરૂર દેવી, એમ જણાવે છે:--

જિન આણુ મસ્તક ધારીએ લેંજો સુપાષધ પર્વમાં, દાનાદિ કરવા સજ્જ થઇને નિત્ય પર ઉપકારમાં; સાધાર્મિવચ્છલ જાળવી વ્યવહાર શુદ્ધિ પણ ખરી, ભાષા વિચારી બાલીએ થઈ સમ વિવેકી સંવરી. ૩૯૪

અર્થ:—હે ળંધુઓ! જિનેશ્વરની આજ્ઞા મસ્તકે ધારણ કરતો. એટલે તેમના કહ્યા પ્રમાણે વર્તન કરતો. વળી અષ્ટમી, ચતુદેશી વિગેરે પર્વના દિવસામાં ઉત્તમ પૌષધ કરતો. દાન વગેરે ચાર પ્રકારના ધર્મ સાધવા તૈયાર રહેતો, વળી પારકાના ઉપકારમાં હંમેશાં તત્પર રહેતો. શક્તિ પ્રમાણે સાધમિકાનું વાત્સલ્ય કરતો, તથા વ્યવહારમાં પણ શુદ્ધિ જાળવતો. વચન વિચારીને બાલતો. તેમાં પણ શાન્તિ પૂર્વક, વિવેક જાળવીને, જેમ કર્મ બંધાય નહિ તેમ જરૂર પૂરતું બાલતું. રે ૩૯૪.

૧ શાંતિથી અને પ્રેમ ભરેલા વે**હ્યુથી** તિર્યચને પહ્યુ કર્ઇ **રીતે** ઠેકાહ્યું લાવી શકાય છે તે ઉપર એલેક્ઝાંડરના ધાડાનું દષ્ટાંત પ્હેલાં કહ્યું છે.

ર જિબ્હામાં અમૃત વસે, વિષભી ઉનક′ા પાસ, એક બાેલે કાડી ગુણ, એક કાડી વિનાશ. ૧

ં બીજી કઈ કઈ શિખામણ શ્રાવકે કુટું ખને દેવી જોઇએ ? એ જણાવે છે:—

ષદ્ જીવ કરૂણા ધારીએ રહીએજ સંગે ધર્મિના, દમીએ કરણ રાખાે હૃદયમાં ભાવ શુભ ચારિત્રના; સંધનું અહુ માન કરીએ શ્રુત જરૂર લખાવીએ, કરીએ સુતીર્થ પ્રભાવના તાે રખડપટ્ટી ટાલીએ. ૩૯૫

અર્થ:—હે બંધુએા! તમે છ જવ નિકાયના ઉપર દયાભાવ રાખજો, ધર્મીજનની સાેબતમાં રહેજો. કરણ એટલે ઇન્દ્રિયાને દમજો એટલે કબજે રાખજો, વળી હુદયને વિષે શુદ્ધ ચારિત્રના ભાવ રાખજો. વસ્તુપાલની જેમ સંઘનું ઘણું બહુ માન કરજો, વળી નિર્મલ જ્ઞાન ગુણુ વધારવાને પુસ્તક વગેરે લખાવજો, તથા શુભ તીર્થની પ્રભાવના કરજો. આ પ્રમાણે ચાલીએ તાે સંસારમાં રઝળવાનું જરૂર દૂર થાય. ૩૯૫.

આ ગાથામાં શ્રાવક કુટુંખને શિખામણ આપવાથી શું ફુલ પામે તે જણાવે છે:--

એવી શિખામણ શ્રાવકાે આપી જરૂર કુંદું બને, પુત્રાદિને ધર્મી બનાવે સાચવે નિજ ફરજને; વિનય શાંતિ સુસંપ વાધે ધર્મ સંસ્કારાે ઘણા, પરિવાર સેવા પણ લહે ફલ જાણ શિક્ષા દાનના. ૩૯૬

અર્થ:—ઉપર કહી ગયા તે પ્રમાણે ઉત્તમ શ્રાવકો પાતાના કુટુંબને શિખામણ આપીને પુત્ર વિગેરેને ધર્મની લાગણીવાળા કરે, એમ કરીનેજ પાતાની ફરજ બરાેબર બજાવે. આ પ્રમાણે શિખામણ આપવાથી કુટુંબની અંદર વિનયમાં, શાંતિમાં અને સંપમાં વધારા થાય છે. ધર્મના સારા સંસ્કારા પઉ છે. વડીલ શ્રાવકા પરિવાર પાસેથી ઘડ-પણ તથા રાગાદિ કારણે સેવાને પણ પામે છે. એ પ્રમાણે ધર્માપદેશ સંભળાવવાથી ઉત્તમ લાભ મળે છે. ૩૯૬.

ું કુટું બને શિખામણુ આપ્યા પછીથી શ્રાવક શયન કરે. તે પહેલાંની વિધિ કહે છે:—

દેઈ શિક્ષા એમ શ્રાવક શયન ઘરમાં આવતા, નિદ્રા સમયની પૂર્વ નાે વિધિ આ પ્રમાણે સાધતા; ઉત્કૃષ્ટ સંથારા શયન નિજ ધર્મ એ ના ભૂલતા, તેમ જો ન બની શકે તાે શક્તિ ભાવ વિચારતા. ૩૯૭

અર્થ:—એ પ્રમાણે ધર્માપદેશ આપીને શ્રાવક પાતાના સુવાના એરડામાં આવે, ત્યાં નિદ્રા લે તે પહેલાંના વિધિ આ પ્રમાણે સાચવે તે કહે છે. ઉત્કૃષ્ટપણે શ્રાવક સંચારામાં સૂઇ રહેવાના પાતાના ધર્મ ન ભૂલે. પરંતુ જો તે પ્રમાણે શયન ન અની શકે તા પાતાની શક્તિ તથા ભાવના વિચાર કરી યથાચિત કરે. ૩૯૭.

પ્રભુ દેવ સમરી ચાર શરણાં લેઈ જીવ ખમાવતા, મરણ અણુધાર્યું ગણી દેહાદિ વેાસિરાવતા; કદી મરણ મારૂં અચાનક રાતમાં જે થાય તાે, દેહાદિ સવિહું ત્રિવિધ ત્રિવિધે વેાસિરાલું સમરતાે. ૩૯૮

અર્થ:---પ્રભુદેવ વીતરાગ જિનેશ્વરનું સ્મરણ કરી શ્રી

અરિહંત વિગેરે ચારતું <sup>૧</sup>શરણ અંગીકાર કરે તથા સર્વ જીવાને ખમાવે. વળી મરણ અણુધાર્યુ આવે છે, આયુષ્યના ભરાંસા નથી એમ માનીને શરીર વિગેરેને વાસરાવે. અહીં એમ વિચારે કે રાતમાં કદાચ મારૂં અચાનક મરણ થાયતા હું મારા શરીર વગેરે સર્વ બાદ્ય પદાર્થીને ત્રિવિધે ત્રિવિધે એટલે મન વચન અને કાયાથી કરવું નહિ, કરાવવું નહિ અને અનુમાદવું નહિ એ પ્રમાણે વાસિરાવું છું. ૩૯૮.

કરેલા અપરાધને ખમાવવા માટે કહે છે:---

જે કર્યા અપરાધ મેં તે સર્વ જાણે કેવલી, હેઝે ખમાવું શુદ્ધ ભાવે પ્રભુ તણી સાખે વળી; છદ્મસ્થ મૃઢ મને અધા અપરાધ ના પણ સાંભરે, તે સર્વપાં મિ∼છામિ દુક્કડ હું દઉં ઈમ ઉચ્ચરે. કલ્લ્

અર્થ:—મેં જે જે અપરાધા કર્યા છે તે સર્વ અપ-રાધાને પૂજ્યપાદ કેવલજ્ઞાની મહારાજ સંપૂર્ણ જાણે છે તે સર્વ અપરાધાને હેં એટલે આનંદ પૂર્વક ખરા ભાવથી પ્રભુ ભગવાનની સાક્ષીએ ખમાવું છું. હું તાે પછવ્નસ્થ છું. મૂઢ છું એટલે માહનીય કર્મથી ઘેરાએલા છું. તેથી મારાથી થઇ ગએલા બધા અપરાધા (ગૂના) મને ન પણ સાંભરે.

૧ ચાર શરણ—૧ અરિહંતનું શરણ ૨ સિહ્ધનું શરણ, ૩ સાધુનું શરણ અને ૪ કેવલી કથિત ધર્મનું શરણ. શ્રી પંચસૂત્રમાં આ બાબત વિસ્તારથી કહી છે.

ર છદ્મસ્થ—છદ્મ એટલે ધાતી કર્મ, તેને વિષે રહેલા. અથવા જ્યાં સુધી ધાતી કર્મના ક્ષય નથી થયા ત્યાં સુધી સંસારી છવા હિદ્મસ્થ કહેવાય.

મને સાંભરતાં હાય તે તથા ન સાંભરતા હાય તે અધા અપરાધા માટે હું મિચ્છામિ દુક્કડં દઉં છું. મન વચન અને કાયાથી ખમાવું છું. એ પ્રમાણે કહે. ૩૯૯.

સર્વ પાપસ્થાનના ત્યાગ કરવા પૂર્વક નિયમ કરવાનું જણાવે છે:—

સર્વ પાપસ્થાન છંડું સ્થૂલ હિંસા આદિને, શયન થલથી અલગ ભાગે હું તજીં ગતિ આદિને; નવકાર ન ગણું ત્યાં સુધી એવા નિયમ હેાજે મને, મનથી ઇહાંજયણા સમજવા દ્વિવિધ દ્વિધે ભંગને. ૪૦૦

અર્થ:—આવા પ્રસંગે સ્યૂલ હિંસા એટલે જવઘાતથી માંડીને અથવા સ્યૂલ પ્રાણાતિપાત નામના પહેલા પાપસ્થાનકથી માંડીને અઢારે પાપસ્થાનકોના ત્યાંગ કરૂં છું. તથા મારૂં શયનસ્થળ એટલે સ્વાની જગ્યા તે સિવાયની બીજ જગામાં ગતિ આદિને એટલે જવા આવવાના હું ત્યાંગ કરૂં છું. અને આ નિયમ જયાં સુધી હું નવકારમંત્ર ન ગહું ત્યાં સુધી મારે હોજો. આ નિયમ હું દ્વિધિધ ભંગથી એટલે વચન અને કાયાથી ગમનાગમન કરીશ નહિ અને કરાવીશ નહિ એ પ્રમાણે પાળીશ. પરંતુ મનને રાેકવું અશક્ય હોવાથી તેની જયણા રાખું છું. ૪૦૦.

આ ગાથામાં શ્રાવકને રાત્રે શીયલ પાળવાનું જણાવે છે:—

ઘણું કરીને શ્રાહ રાતે ધારતા શુભ શીલને, શીલ ભાવ ટકાવતા તે જેહ નિંદે માહને; ધર્મવીર બની ખરાે હે જીવ! નિત આ માહને, તરછાેડજે ના વશે થજે મનના તજી સંકલ્પને. ૪૦૧

અર્થ:-- ઘણું કરીને શ્રાવક રાત્રીએ ખ્રદ્ધાચર્ય વ્રતને ધારણ કરે છે. અને આ શીયલવત જેઓ માહનીય કર્મની નિંદા કરે છે. તેઓ ધારણ કરી શકે છે અને ટકાવી શકે છે. માટે હે ચેતન! તું સાચા ધર્મવીર અનજે. એટલે તારી પાસે કદાચ માેટી રાજ્યલક્ષ્મી જેવી સાહિળી હાેય, તાે તેવા પ્રસંગે તેવી સાહિખીમાં મુંઝાવું નહિ. તેના માહથી પવિત્ર શ્રી જિનધર્મને છેાડી શકાયજ નહિ. ભલે રાજ્યલક્ષ્મી ચાલી જાય. અથવા ભલે તરવારના ઘા સહન કરવા પડે, અથવા યમરાજા ભલે મસ્તક કાપીને લઈ જાય, તો પણ ધર્મવીર સાત્ત્વિક પુરૂષાે લગાર પણ ધર્મથી ચલાયમાન થતા જ નથી. તેઓની ખુદ્ધિ ધર્મમાંજ નિશ્વલ હાય છે. ऽह्यं छे हे—सपदि विलयमेतु राज्यलक्ष्मो-रुपरि पतन्त्व-थवा कृपाणधाराः ॥ अपहरतुतरां शिरः कृन्तातो-मम तु मति-र्न मनागपैतु धर्मात् ॥ १ ॥ अने आ भढ़ा सथं धर भे। ढुनीय કર્મ એટલે વેદ માહનીયના તું તિરસ્કાર કરજે. મનના અશુભ સંકલ્પના ત્યાગ કરજે અને તે માહનીયને વશ થઇશ નહિ. હે જીવ! તારે યાદ રાખવું કે-ધર્મ-અર્થ-કામ અને માેક્ષ આ ચાર પ્રકારના પુરૂષાર્થમાં અર્થ અને કામ એટલે ધન અને ભાગની લાલસા આ છે તે ગાલ્લઇઆ મહાજન જેવા છે. જેમ બીજાને ત્યાં જમવા જવાને માટે આબરૂદાર માણુસને નાંતરાની કે ટીકીટની જરૂર પહે, પણ એઆખરદાર માણસને તેમ નહિ. અર્થ અને કામ એઆખ- રૂદાર માણસની જેવા છે. દારૂની જેવા માહના ઘેનથી બેલાન અનેલા જીવા અર્થ-કામને માટે જેથી ચીકણાં કર્મ ખંધાય, તેવી મલિન પ્રવૃત્તિ કરી રહ્યા છે. તેમાં વસ્તુસ્થિતિ એ છે કે અર્થ (દ્રવ્ય) વિના કામવાસના પાષાય નહિ. આત્મિક દ્રષ્ટિએ એ બંને જરૂર ચાર ગતિમય સંસારમાં રખડપટ્ટી કરાવનારા છે. એમ સમજને હે જવ! સાંસારિક ભાગથી નિરભિલાષવૃત્તિને ધારણ કરવી. ભાેગતૃષ્ણાના સ્વરૂપને સમ-જીને જે ભવ્ય શ્રાત્રકા તેનાથી (ભાગ સેવનાથી) અલગ રહે, તેઓજ નિરભિલાષ વૃત્તિને પામી શકે. આવા આવા અનેક મુદ્દાએાને કેવલગ્રાનથી જાણીને પ્રભુ શ્રી મહાવીરદેવે (ચાર જ્ઞાનને ધારણ કરનારા-વજીઝષભનારાચસ ઘયણ અને સમચ-તુરસ સંસ્થાનવાળા, સાના જેવી દેહને ધારણ કરનારા, સાત હાથ ઉંચા, છઠ્ઠ છઠ્ઠના તપે પારણું કરનાર, સકલવિદ્યા પાર-ગામી, ગાળર ગામમાં જયેષ્ઠા નક્ષત્રમાં તેમજ ગાતમ ગાત્રમાં જન્મેલા, વસુભૂતિ ખ્રાહ્મણ અને પૃથ્વી માતાના પુત્ર, એકાવ-નમા વર્ષની શરૂઆતમાં ભાગવતી જૈન દીક્ષાને સાધનારા, ત્રીસ વર્ષ છદ્મસ્થભાવે વિચરનારા, તથા ખાર વર્ષના કેવલી-પર્યાયવાળા અને બાહું વર્ષની ઉંમરે નિર્વાણપદ પામનારા) મુખ્ય ગણધર શ્રી ગાતમસ્ત્રામી આદિ લવ્યજવાને ઉદ્દેશીને ભાગતુષ્ણાને દૂર કરનારી આ પ્રમાણે ધર્મદેશના ફરમાવી કે-હે ભવ્ય જવા ! પ્રખલ પુષ્યાદય હાય, તા દુર્લભ મનુષ્ય ભવ મળે, તેવા મનુષ્યાવતારને પામીને તમે સાવચેત રહેનો. જરા પણ આળસ પ્રમાદને સેવશા નહિ. કારણ કે તમારી પાછળ-જન્મ-જરા-મરણરૂપી ત્રણ રાક્ષસા કરે છે. અપ્રમાદ જીવન ગુજારીએ તાજ એ ત્રણે રાક્ષસાના લય દ્વર કરી શકીએ. ધર્મી જવાના રાત દિવસ સક્લ ગણાય, અધર્મીના નહિ. સગાં સંબંધીએા સ્વાર્થ પૂરતીજ સગાઈ સંબંધ રાખે, એમ સમજવું. તેઓના વિશ્વાસે આત્મહિત ન ખગાડવું. (૨) માંઢેથી મીઠું બાલવું, અંદર ભાવે સામાને ખાડામાં ઉતારવા, આવી સ્વાથી દુનિયાની પદ્ધતિ હાય છે. માટે તમે ચેતીને ચાલંજો. (૩) જગતના ખાલકપણ, જુવાની, સંપદા, વિગેરે પદાર્થી ક્ષણભંગુર છે, એમ સમજીને "અત્યારે જુવા-નીમાં તા પૈસા કમાવવા જોઇએ, ઘડપણમાં ધર્મ સાધીશું ' આવા શેખરાદ્વીના જેવા નિરર્થક વિચારા ન કરવા. કારણકે 'તમે વૃદ્ધાવસ્થાને પામશોજ.' એમ નક્કી કહી શકાયજ નહિ. આપણે પ્રત્યક્ષ જોઇએ છીએ કે ઘણાંએ છવા બાલ્યા-વસ્થામાં અને કેઇક જવા ભર જુવાનીમાં પણ ઉપક્રમ લાગ-વાથી મરણ પામે છે. વ્યાજખીજ છે કે લાંબુ જીવન પામલું એ સ્થિતિ પણ પુષ્યશાલી જીવાજ પામી શકે. તેમજ ઘડ-પણમાં પણ બધાની એકસરખી સ્થિતિ હાેતીજ નથી. એમાં તા જેમ આસામી નખળા પડે, ત્યારે લેણીયાત ચઢી આવે તેવી સ્થિતિ હાેય છે. ઘડપણુમાં પ્હેલાના જેવી શક્તિ પણ ન હાય, અને ઘણું કરીને લાેભ-લવલવ-અને લાલચ આ ત્રણ લકારાના પણ જુલ્મ વધે છે. આવી વૃદ્ધાવસ્થા ધર્મ સાધવાને લાયક કઇ રીતે કહી શકાય? નજ કહી શકાય. (૪) દુનિયામાં ઘણાંએ પદાર્થી (અનાવા) એવા છે કે જે સવારે જોયા તે અપારે ન દેખાય. જે અપારે જોયા, તે સાંજે ન દેખાય. આવું અનિત્યપણં નજરે નજર દેખીએ છીએ.

भा भाभत अन्य दर्श नमां प्रश्च <u>इह्यं छे हे-यत्प्रातस्तन्न</u> मध्याहने यन्मघ्यान्हे न तन्निश्चि ॥ निरीक्ष्यते भवेऽस्मिन्न हि-पदार्थाना-मनित्यता ॥१॥ એમ સમજીને કાલના ભરાસા રાખશા નહિ. તમે જે ધર્મનું કામ આવતી કાલે કરવાને ચાહા છા. તે આજેજ કરા, એવી રીતે સાંજનું કામ બપારે અને બપારનું કામ સવારે જલ્દી સાધી લેવું. કારણુંકે-" क्षणादृर्ध्वं न जानाति-कि विधाता विधास्यति " એटसे धडीसरमां क्रभीराजा आध-્ર્યુને કઇ સ્થિતિમાં મૂકી દેશે, તેની તલભાર પણ ખબર નથી. અચાનક મરણ આવશે. મરણને કાેેેકની શરમ નહાેય. કહ્યું છે કે " श्वःकार्थमद्य कुर्वीत-पूर्वान्हे चापराह्निकम् ॥ न हि प्रतीक्षते मृत्यः-इतमस्य न वा कृतम् ॥१॥" तथा (५) हे सत्य छवे।! તમને હિંસાદિ પાપ કરવાની કુટેવ પડી છે, તે છાડી દો. તેમ કરવાના ઉપાય એજ છે કે–લાેગ તૃષ્ણાને સારી પેઠે એાળખીને એના ભયંકર જુલ્માે ધ્યાનમાં લઇને મનમાં પેસ-વાજ ન દેવી. ભાેગ તૃષ્ણાનું સ્વરૂપ ટુંકામાં આ પ્રમાણે સમજલા-અગ્નિમાં ઘણાં લાકડાં નાંખીએ તાે એ તે ધરાય નહિ. એમ સમુદ્રમાં પણ ઘણીએ નદીઓનું પાણી દાખલ થાય, તાેએ સમુદ્ર ધરાય નહિ. તેમ ઘણાં ભાગા ઘણી વાર સિવવામાં આવે, તાે પણ (અગ્નિ અને સાગર જેવી) ભાગ ભુષ્ણા ધરાયજ નહિ, ઉલ્ટી એ તા દિવસે દિવસે વધે છે અને પાપ કર્મ કરાવીને મૂઢ જીવાને દુર્ગતિના દુ:ખા પમાઉ છે. આ અવસરે તે દુ:ખી જીવાે કરેલા પાપને ભાટે ઘણા પસ્તાવા કરે છે. પણ હવે શું વળે ? કર્મના અંધ પડ્યા પછી કાેઇનું પણ કંઇપણ ડહાપણ ચાલેજ નહિ

એવું ડહાપણ જો કર્મને આંધતી વખતે રાખ્યું હાત. તા આવી કરૂણાજનક બેહાલ સ્થિતિ આવતજ નહિ. આ ખાબ-તમાં દર્શાંત એ કે-એક માણસને ભરપૂર તાવ આવ્યા હાય. તે વખતે તેને કફના પણ વ્યાધિ પૂર જોસમાં છે. આ વખતે તેને દહી ખાવાની ઈચ્છા થઇ. વૈદ્યને પૂછ્યું, ત્યારે તેણે કહ્યું કે "અત્યારે તેા અનાજના દાણા ન લેવાય, તા પછી દહી તો કઇ રીતે લેવાય? તેમાં વળી આ કફના તાવ છે માટે દહી લેવાના વિચારજ ન કરવા." તે છતાં તેણે દહી ખાધું. તાવ વધ્યાે. ઘણી વેદના થવા માંડી. સહન થતી નથી. ત્યારે હવે ડાહ્યા થઇને કહે છે કે મેં બહ મૂર્ખાઇ કરી કે-દહી ખાધું. પણ હવે કહેવું શા કામનું ? **દહી** ખાતી વખતે ભાન રાખવાની જરૂરીયાત હતી. એમ ભાગતખ્યાના ગુલામ ખનીને જયારે મૂઢ જીવા પાપકર્મ કરે, ત્યારે તેમણે જરૂર ચેતવું જોઇએ. એટલે લાગતૃષ્ણાનાજ ત્યાગ કરવા. જેથી તેવા પાપકર્મ કરવાના પ્રસંગજ આવે નહિ. યાદ રાખવું કે કર્મની બાબતમાં બંધ સમય એ સ્વાધીન કાલ છે અને ઉદય સમય એ પરાધીન કાલ છે. કહેવાના સાર એ છે કે-જેઓ આશાના ગુલામ છે, તેમને આખી દુનિયાની ગુલામગિરી ભાગવવી પડે છે. અને જેઓ આશાને દાસી બનાવે છે, તેમને આખું જગત દાસ બનીને નમસ્કાર કરે છે. એમ તાે બીજા દર્શન ગ્રંથામાં પણ કહ્યું छि हे–''आज्ञाया ये दासाः−ते दासाः सर्वलोकस्य ॥ आज्ञा दासी येषां, तेषां दासायते लोकः ॥१॥ (६) केम रात्री (રાત) અંધકાર (અંધારા) ને વધારે છે તેમ લાગતૃષ્ણા

રાગાદિને વધારે છે. અહીં ભાેગતૃષ્ણા રાત જેવી સમજવી અને રાગાદિ શત્રુઓ એ અંધારાની જેવા સમજવા. ઉત્તમ શ્રાવકાેએ ભાેગતૃષ્ણાને લગાર પણ વધવા દેવી નહિ. કારણ કે તેના પરિણામે એટલે તેને વધારે અવકાશ દેવાથી તે ઘણાં નિંદનીય પાપકર્મ કરાવે છે. તેમજ ભાગના સાધન-શબ્દાદિને વારંવાર ભાગવવાથી ભાગતુષ્ણા નાશ પામશે. એવું કદી બનેજ નહિ. માટે પાણીમાં ચંદ્રમાનું પ્રતિબિંબ પડે છે, તે જેમ સાચા ચંદ્રમાની જેવું કામ ન કરે, તેમ ભાગતુષ્ણાથી લગાર પણ આત્માનું હિત છેજ નહિ. પરંતુ કેવલ સંસારની રખડપટ્ટીજ કરવી **પ**ડે છે. એવું સમજને હુદયની ખરી આદશાહી અંગીકાર કરીને શ્રી જંબુસ્વામી, ધન્યકુમાર, શાલિભદ્ર વિગેરેની માફક ખહાદ્વર ખનીને તેના (લાગતૃષ્ણાના) ત્યાગ કરવામાંજ લાભ છે. હે ભવ્યજવા! જરૂર યાદ રાખને કે ખીચારા અજ્ઞાની જીવા આ ભાગ-તૃષ્ણાને સારી ગણીને સંસારમાં ભમતાં જરા પણ શાંતિ પામતા નથી. આ સંસારી જીવાને કંગાલ અને ભિખારી જેવા બનાવનારી આ લો.ગતૃષ્ણા છે. જ્યાં સુધી એ હુદય-માંથી ખસતી નથી, ત્યાં સુધી ધર્મ ક્રિયામાં ખરા આદરભાવ જાગતા નથી. આવું વિચારીને કુલટા નારીની જેવી તે ભાેગ તૃષ્ણાને શરીરરૂપી ઘરમાંથી કાઢીને જે ઉત્તમ પુરૂષા મનને વશ કરે, તેઓ સર્વ દુ:ખાને દૂર કરીને થાડા સમયમાં મુક્તિપદ પામે છે. આવા પુષ્યશાલી જીવાને તમામ જીવા વંદન–નમસ્કાર કરે, એમાં નવાઇ શી ? અને ભાેગતૃણાના પંજામાં સપડાયેલા જીવા રાજા રાવણ વિગેરેની માક્ક

લાકમાં નિંદાપાત્ર અને, એમાં પણ નવાઇ શી ? (૭) ભાેગ-તૃષ્ણાને અનુકૂલ થવુંજ નહિ, કારણ કે તેમ થતાં ભયંકર દ્ર:ખાે ભાેગવવા પડે છે. શાશ્વતા મુક્તિના સુખની ઇચ્છા હાય, તા ભાગતૃષ્ણાની સાથે કાયમ પ્રતિકૃલતાજ રાખવી. (૮) હે ભવ્ય જીવા ! જેમ લીંખડા કડવા છતાં લીંખડાના ક્રીડાને તે મીઠા લાગે, તેમ આ ભાગતુષ્ણાના પાપેજ તમને સંસાર કડવા છતાં સારા લાગે છે, અને માેક્ષ ગમતા નથી. જ્યારે તમે તેને દ્વર કરશા, ત્યારે જરૂર તમને સંસાર ધલના ઢગલા જેવા લાગશે. નારી માત્રના (સ્ત્રીઓના) દેહ વિષ્ઠા અને મૂત્ર વિગેરેથી ભરેલાે છે, તે છતાં સ્ત્રીના મુખને ચંદ્ર જેવું ગણવું, અને તેના દાંતને મચકુંદ કુલની કલિકા જેવા ગણવા, આ અધું ભાગતૃષ્ણાના પ્રતાપેજ સંભવે છે. ભાેગતૃષ્ણા દ્વર કરીએ તાે અશુચિના ઢગલા જેવા નારીનાે દેહ જોઇને લગાર પણ માહ થાયજ નહિ. ખાવીશમા તીર્થ-કર શ્રી નેમિપ્રભુ અવધિજ્ઞાનથી ભાગતૃષ્ણાની વિડંબનાંએ જાણતા હતા, તેથીજ તેમણે માતા શિવાદેવીને કહ્યું કે-રાગીની ઉપર વિરાગભાવ ધારણ કરનારી આ માનવ દેહ-ધારી સ્ત્રીને હું ચાહતા નથી. હું તાે મુક્તિરૂપી સ્ત્રીનેજ ચાહું છું કે જે વિરાગી (રાગને દ્વર કરનાર) જીવાની ઉપર રાગ રાખે છે. (૮) પાંચે ઇંદ્રિયાને મદદગાર મન છે. ભાેગ-તુષ્ણાને દૂર કરીએ, તાે જરૂર મન વશ થાય, અને સ્થિર થાય. (૯) ળંનેમાં મનુષ્યપાણું સરખું છે, તે છતાં એક માણસ સામાના દાસ જેવા થઇને નીચ કામ કરે, એ લાેગ-તૃષ્ણાના મહિમા છે. ભાેગતૃષ્ણાને ગુલામડી અનાવનારા સંત

પુરૂષા ભલે નિર્ધાન હાય, તા પણ સંતાષ-શાંતિરૂપી દિવ્ય ધનને લઇને (તેઓ) ઇંદ્રના પણ નાયક કહેવાય, તેઓ અપૂર્વ શાંતિના અને અમુક અંશે માક્ષસખના પણ અહીં અનુભવ **५२. छे. ४छुं छे है-" निर्जितमद्मद्नानां, वाकायमनोविकार-**रहितानाम् ॥ विनिवृत्तपराशानामिहैव मोक्षो न संदेह: ॥१॥ (૧૦) આસન્ન સિન્દ્રિક મહારાજા ચક્રવર્તિઓ પણ છ ખંડની ઋહિમાં અને ૭૨ હજાર નગરાના અને ૩૨ હજાર મુક્રુટ-**અહ રાજાઓના અધિપતિપણામાં તથા ચૌદ રત્ન, નવ મહા-**નિધિ, ૬૪ હજાર સ્ત્રીઓમાં, વળી ૮૪ લાખ ઘાડા વિગે**રે** સૈન્યમાં, ૯૬ ક્રોડ ગામના નાયકપણામાં લગાર પણ સુખ માનતા નથી. તેઓ તા કિંપાક ક્લની જેવા ભાગાને રાગના કારણ માનીને પરમ પવિત્ર સંચમ માર્ગને સ્વીકારે છે અને અપૂર્વ શાંતિ સુખને ભાેગવે છે. અને રસ્તામાં જતાં કાેઇ પૃષ્ઠે તો જવાળમાં એજ કહે કે હું ભિક્ષુક છું. તેમ કહેવા-માં જે અપૂર્વ આનંદ માને છે તેવા આનંદ પૂર્વ 'હું ચક્રવર્ત્તિ રાજા છું ' એમ કહેતાં માનતા ન હતા. એમ ભાેગતુ-ષ્ણાના ત્યાગ કરવાથી ધન્ય મુનિ આત્મહિત સાધી શક્યા. (એમ અનુત્તરાપપાતિક સ્ત્રમાં કહ્યું છે) (૧૧) ધન અને સ્ત્રી આદિ પદાર્થીમાં જે આસક્તિ રાખાે છા. તેવીજ અથવા તેથી વધારે લાગણી ભાેગતૃષ્ણાને દ્વર કરીને શ્રી જિનધર્મની આરાધનામાં રાખવી, કે જેથી થાડા ટાઇમે મુક્તિપદ સા**ધી** શકાય. (૧૨) વિષ અને વિષયમાં એક 'ય'કાર વધારે છે. એથી એમ સમજવું કે વિષ કરતાં વિષય ભયંકર દુ:ખને આપે છે. જેઓ વિષ ખાઇને મરે તેમને

એક લવનું हु: ખ કહેવાય, પણ વિષય તો યાદ આવે તેટ- લામાં અનેક લવના દુ: ખા આપે છે. માટે તેની ચિંતવના પણ નજ કરવી. વિષયના વિચારા અનુક્રમે સંગ, કામ, કોધ, સંમાહ, મિતિવબ્રમ—ખુદ્ધિનાશ આદિ વિવિધ સ્થિતિને પમા-ડીને છેવટે ખરી હાલતે મરણ પમાઉ છે. કહ્યું છે કે—ध्याय-तो विषयान पुंसः,—संगस्तेषूपजायते ॥ संगात्सजायते कामः, कामात्कोधोऽपि जायते॥१॥ क्रोधाद् भवित संमोहः, संमोहान्मितिविश्रमः ॥ मितिश्रंशाद् बुद्धिनाशः, बुद्धिनाशात्प्रणश्यति ॥ २॥ (१३) आ लीगतृष्णुः अ आई दुवरने संयमभार्णथी पाडी नाण्या. અને રાજા રાવાયુને લયંકર લડાઇના મેદાનમાં રીબાઈ રીબાઇને ખરી હાલતે મારી નાખ્યો, ચોથી નરકની વેદનાના દુ: ખા પમાડયા. એમ પ્રભુની દેશના સમજને હે જવ! તું ભોગતૃષ્ણુાને આધીન થઇશ નહિ. ૪૦૧.

દુષ્ટ માેહ રાજા આવા આવા ભયંકર જીલમાે કરી રહ્યો છે, તે જણાવે છે:—

જાણું અથીર સંસાર તેાયે કિમ તજીં નહિ માહથી, ધર્મ પામ્યા કષ્ટથી ગુરૂ ઇંદ્રભૂતિ એહથી; શીલ વીર સ્થૂલીભદ્રને આ માહ ધેરાે ઘાલતાે, પણ નિર્વિકારી જોઈને હેરાન થઈને ભાગતાે. ૪૦૨

અર્થ:—હે જવ! આ સંસારમાં સ્ત્રી, પુત્ર, ધન વગેરે અસ્થિર–નાશવંત છે એ જાણવા છતાં તું તેના કેમ ત્યાગ કરતા નથી! ખરેખર અસ્થિર જાણવા છતાં માહેને વશ થએલા તું તેના ત્યાગ કરી શકતા નથી. વળી માન માહ-નીયના વશથી ઇંદ્રભૃતિ ગાતમ ગણુધર માટા કષ્ટથી ધર્મ પામ્યા. શીલવીર (શીલવત પાળવામાં અગ્રેસર) શ્રી સ્થૂલી-ભદ્ર મુનિની આસપાસ આ વેદ માહનીયે ઘેરા ઘાલ્યા એટલે તેમને માહવશ કરવાને ઘણા પ્રયત્ન કર્યા. પરંતુ તેમને વિકાર રહિત એઇને છેવટે તે પાતેજ હેરાન થઇને તેમની આગળથી નાશી ગયા. એટલે સ્થૂલિભદ્રજી આગળ તે કામ-દેવનું કાંઇ પણ ચાલ્યું નહિ. હે જીવ! તેવા નિર્વિકારી તું કયારે થઇશ? એમ શાવકે જરૂર વિચારવું એઇએ. ૪૦૨.

માહે કાને કાને હેરાન કર્યા ? તે જણાવે છે:-

ભરત મૂકે ચક્ર બાહુબલી ઉપર તજ ટેકને, બલભદ્ર છ મહિના ઉપાડે ભાઈ કેરા મૃતકને; પીડા સહીજ ઈલાચીપુત્રે નરક સા<sup>દ</sup>યું રાવણે, એ માહનાજ વિલાસ સંયમ ખર્ડ્ગથી હણ તેહને. ૪૦૩

અર્થ:—ભરત ચક્રવર્તીએ પોતાના નિયમ તજને પોતાના ભાઇ ઉપર ચક્રરત્ન છોડ્યું, તે કેષરૂપી મોહનું જ પરિણામ હતું. વળી બલભદ્રે છ મહિના સુધી પોતાના ભાઇ કૃષ્ણુ વાસુદેવના મડદાને પોતાના ખભા ઉપર ફેરવ્યું તે સ્નેહરૂપી મોહના વિલાસ જાણવા. વળી શેઠના પુત્ર એલા- શીપુત્રે નીચ કુળના નાટકીયાએ સાથે રહીને નૃત્ય કરવાની પીડા સહન કરી, તે કામદેવરૂપ માહના ઉદય જાણવા. વળી આજ કામને વશ થઇ પરસી હરણ કરીને રાવણ રાજાએ

નરકગતિ પ્રાપ્ત કરી. આવા પ્રકારના માહનીય કર્મના પુષ્કળ જુલમા<sup>૧</sup>–ચેષ્ટાએા જાણીને હે જવ! તે માહસુભટને ચારિત્ર-રૂપી ખર્ગુ વડે જરૂર નાશ કરજે. પ્રખલ વૈરાગ્ય ભાવને પ્રકટ કરનારી ઇલાચી પુત્રની બીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે સમજવી.

ઇલાવર્ધ નપુરમાં રાજા જિનશત્રુ રાજ્ય કરતા હતા. ત્યાં ઇલ નામે શેઠ રહેતા હતા. તેમને ધારિણી નામે સ્ત્રી હતી. ઇલાદેવીની આરાધના કરવાથી ધારિણીને પુત્ર થયો. દેવીના નામે પુત્રનું નામ ઇલાપુત્ર પાડ્યું. અનુક્રમે માટા થયા. ત્યારે એક વખત પાતાના મિત્રાની સાથે વન (બગીચા)માં કરવા ગયા. ત્યાં એક નટડીને જોઇને માહિત થયા. મિત્રા તેને ઘેર લાવ્યા, પિતાએ તેને ઘણાએ સમજાવ્યા, પણ ન સમજ્યા. છેવટે નટડીને આપવા માટે પિતાએ નટને કહ્યું કે-" જો તું તારી પુત્રી મારા પુત્રને પરણાવે તો પુત્રીના ભારાભાર સાનું આપું. " ત્યારે નટે કહ્યું કે-' આ અમારી પુત્રી, એ તો સાનાના અક્ષયનિધિ છે' માટે હું તમારા કહેવા પ્રમાણે નહિ કરૂં. આ સાંભળીને ઇલાચીપુત્ર નટોની સાથે ગયા, નાટક શીખ્યા, અનુક્રમે અનેક ગ્રામ-નગરામાં નાટક કરતાં કરતાં તે નટ બેન્નાતટે આવ્યા. ત્યાં તેઓ રાજાની પાસે નાટક કરવા લાગ્યા. તેવામાં રાજા નટડીને જોઇને મે!હિત થયે!, તેથી તે વાર વાર નાટક કરવા કહેવા લાગ્યાે. અવસરે રાજાની આવી ભાવના ઇલાચીપુત્રે જાણી. તેણે દૂરથી નિષ્કામ મુનિરાજને જોયા. તેમની નિર્મલ મનાવૃત્તિ-સદ્ભવર્ત્ત-

१—अहं ममैति मंत्रोऽयं, मोहस्य जगदांध्यकृत्॥ अयमेव हि नञ्जूर्व:, प्रतिमंत्रोऽपि मोहजित्॥१॥

નના વિચાર કરતાં કરતાં ઇલાચીપુત્ર ક્ષપકશ્રેણિમાં આરૂઢ થયા. ઘાતિકર્માને હણીને કેવલજ્ઞાન પામ્યા. કેવલી ઇલાચી પુત્રે દેશના દેતા રાજા વિગેરેને કહ્યું કે-" હું પાછલા ભવે વસંતપુર નગરના રહીશ બ્રાહ્મણ હતો. મારે માહની નામે સ્ત્રી હતી. અનુક્રમે અમે અંને જણાએ દીક્ષા લીધી. પણ માહના ઉછાળાને લઇને માંહામાંહેની પ્રીતિ છૂટી શકી નહિ. છેવટે મરણ પામીને મારી સ્ત્રી દેવલાકમાં ગઈ. ત્યાં દેવતાઇ સુખ ભાગવીને જાતિમદ કરવાથી તે આ ભવમાં નટડી થઈ. પાછલા ભવના સ્નેહને લઇને હું તેને જોઇને માહિત થયો. સંસારરૂપ થીએટરમાં માહરાજા નચાવે એમ સંસારી જવાને નાચવું પડે છે. માહ એ મહાદ્વ:ખદાઈ છે એમ સમજને પવિત્ર સંયમ સાધીને આત્માને નિર્મલ કરીને મુક્તિપદ મેળવજો " આવી દેશના સાંભળીને રાજા રાણી અને નડડીએ ઇલાચી પુત્રની પાસે દીક્ષા લીધી. નિર્મલ ભાવથી આરાધના કરતાં કરતાં છેવટે કેવલજ્ઞાન પામીને ચારે જણ માક્ષપદને પામ્યા. ૪૦૩.

હવે ગ્રંથકાર ભાેગતૃષ્ણાથી ભયંકર ખરાબી થાય છે. માટે તેને છાેડનારા જીવાે ખરા સુખી સમજવા એમ જણાવે છેઃ—

વ્ધાનના બેહાલ પણ નિર્લજ્જ કામ તણા વશે, ભાગ તૃષ્ણાની ગુલામી લેઈ મૂર્ખજના હસે; ધન્ય ધન્યકુમાર શાલીભદ્ર અતિમુક્તાદિને, જેએા થયા નિષ્કામ સુખીયા જીવ તે પથ ચાલને. ૪૦૪ અર્થ:—આ લજ્જા રહિત કામ-વિષય વાસનાને વશ થવાથી બેહાલ થએલા એટલે દુખળા, શરીર પર ચાંદાવાળા છતાં પણ કુતરા કુતરીની પાછળ દાં છે. એવી રીતે વિષય વાસનાની ગુલામી ભાગવીને મૂર્ખ માણસા તેનાથી રાજી થાય છે. તેવા કામદેવને વશ થએલા પામર જીવાને ધિક્કાર છે. પરંતુ ધન્ય છે તે ધન્યકુમાર, શાલિલદ્ર અને અતિમુક્ત કુમાર વગેરેને કે જેઓ કામ વાસનાથી રહિત થઇને નિર્મલ સંયમ સાધીને સુખી થયા. માટે હે જવ! તું પણ તેમના માર્ગે ચાલ. ૪૦૪.

ડાહ્યા શ્રાવકાે ધન્ય કુમારાદિની માફક જરૂર આત્માનું હિત કરેજ. એમ જણાવે છે:—

ધક્ષા રમાના હાસ્યથી છંડીજ આઠે નારને, શ્રમણ થાય સદા સ્મરૂં બહુભાગી શાલીભદ્રને; ચરણની એાછાશથી માલીક હાેવે નિજ શિરે, ઈમ સુણી તે સુરસમા સુખ નાર બત્રીશ પરિહરે. ૪૦૫

અર્થ:—પોતાની સ્ત્રીઓએ કરેલી મશ્કરીથી આંઠે સ્ત્રીઓનો એક સામટાે ત્યાગ કરીને જેણે ચારિત્ર અંગીકાર કર્યું તે ધન્યકુમારનું હું હંમેશાં સ્મરણ કરૂં છું. તેવીજ રીતે તે શાલિલદ્રનું પણ સ્મરણ કરૂં છું કે જેણે પૂર્વ લવમાં

१ ७५भिति भवप्रभंया नामनी उथामां पूल्य श्री सिद्धिन् गिष्णु मिद्धाराके य्या पायत पहुक साइ वर्णुन उरतां क्रणाव्युं छे है-"येऽनया रहिताः सन्तः, ते वन्द्या भुवनत्रये॥ वरो गताः पुनर्येऽस्याः, साधुभिस्ते विगहिताः ॥१॥ इत्यादिः

કરેલા સુપાત્ર દાનના પ્રભાવથી ઘણા ભાગાને પ્રાપ્ત કર્યા. જેણે દુ:ખના લેશ પણ અનુભવ્યા નહાતા, તે છતાં પાતાની ઉપર શ્રેણિક નામના રાજા માલિક છે એવું સાંભળીને અને ચારિત્રની એાછાશથી પાતાના ઉપર બીજો માલિકપણું ભાગવે છે એવું ગુરૂની પાસે સુણીને દેવતાઇ સુખાને (સુખના સાધ-નાને) તથા પાતાની બન્નીસે પત્નીએમના ત્યાગ કરીને જે પવિત્ર ચારિત્રની સાધના કરવા તૈયાર થયે! તે શ્રષ્ટ ધર્મવીર શાલિભદ્રને હું નિરંતર યાદ કરૂં છું. હે જીવ! તેવા પવિત્ર પંથના મુસાફર ક્યારે ખનીશ. યાદ રાખજે કે નાશવંત શરીરના રક્ષણ માટે 'અબ્બે હજાર રૂપિયાની દરરોજ પ્રી **લેના**ર સીવીલ સરજનને બાલાવે, તેણે કહેલી ધર્મળાધક માછલીનું તેલ વિગેરે હલકી દવા વાપરે" તે છતાં સુધારાે થવામાં સંદેહ રહેલાે છે. માનાે કે કદાચ શરીર સુધરે, તો પણ પરભવ જતાં તેને અહીં મૂકીનેજ જવાનું. નાશવંત પદાર્થને માટે આટલી કાળજી અને એકાંત ખંને ભવમાં પૈરમ હિતકારી પ્રભુદેવે કહેલ સંયમ ધર્મની સાધના માટે બીલકુલ કાળજી નહિ. આવું વર્તન તારા જેવા સમજુને શરમાવનારૂં છે. આવી ભાવનાથી જેમ શાલિભદ્રાદિકે સંયમ સાધ્યું તેમ કરવાને તું પણ તૈયાર થઇ જા. ૪૦૫.

શ્રાવકે વિચારતું કે સંયમની ભાવના થાય તાજ ખુદ્ધિ ધાળી થઈ કહેવાય. વાળ ધાળા થાય એથી શું ? એ દર્ષાત દર્ધને જણાવે છે:—

દૈવકીના પુત્ર ષ**ડ્ ભદ્દિલપુરે સુલસા ધરે,** ∙ઉછર્યા દરેક તજી રમા અત્રીશ સંયમ આદરે; પુરૂષ સાથ હજાર થાવચ્ચાસુતે પ્રભુ નેમિની, પાસે પ્રવ્રજ્યા આદરી ઘૈર્ય હણીને માહની. ૪૦૬

અર્થ:—હે જવ! વસુદેવની સ્ત્રી દેવકીના છ પુત્રો લિદ્લપુરમાં સુલસાના ઘરે ઉછરીને માટા થયા. તેઓએ દરેકે પાતાની બત્રીસ બત્રીસ સ્ત્રીઓના ત્યાગ કરીને ચારિત્ર શહેણુ કર્યું. તથા થાવચ્ચાપુત્રે બાવીસમા શ્રી નેમિનાથ પ્રભુની આગળ એક હજાર પુરૂષા સાથે માહરાજાના હિંમતથી નાશ કરીને પ્રવજ્યા એટલે દીક્ષા લીધી. એવું જાણતાં છતાં વિષ્ઠા અને મૂત્રાદિ ખરાબ પદાર્થાથી ભરેલી ચામડાની કાથળી જેવી સ્ત્રી આદિના માહમાં ક્સાઇને આત્મ હિત તરફ બેદરકારી શા માટે રાખે છે? ચાલ, ઉઠ, તૈયાર થઈ જા. થાવચ્યા પુત્ર વિગેરેની માફક શૂરવીર બનીને સંચમ સાધવામાં કટિબદ્ધ થઈ જા. હે જવ! શરમાવા જેવું છે કે જેમ જેમ વાળ ધોળા થતા જાય, તેમ તેમ ખુદ્ધિ ધાળી થવી જોઇએ, છતાં તેવું રજ પણ દેખાતું નથી. હવે તેમ નજ થવું જોઇએ. ૪૦૬.

ઉપર જણાવેલ દર્શાતો ઉપરથી કેવી ભાવના રાખવી તે કહે છે:—

હે જવ ! તેઓની પરે નિઃસંગ થઈ માધુકરી, મુનિવૃત્તિને પામીશ ક્યારે ભાવના બારે ધરી; નીચ કેરાે સંગ છંડી ગુરૂચરણ રજ અડકતા, ભવભ્રમણહરવાસજજક્યારેથઇશ?યાેગ સુસાધતા.૪૦૭ અर्थ:— हे आत्मन्! आगसी गाथाओमां જणावेसा हित्तम पुरुषानी पेठे तुं पण संग रहित थर्धने माधुडरी चेथे समरानी पेठे गायरी अहण डरवार्य मुनिवृत्ति कोटसे साधु अवस्थाने भारे सावना विचारीने डयारे अहण डरीश? नीय पुरुषानी सांभत छोडीने शुरुना चरणु डमसनी रकने अहणु डरीने, चारित्र येगिने सारी रीते साधता छता संसारनी रभडपट्टी टाणवाने तुं डयारे हिंचमवाणा धर्शि आधालतमां श्री येगिशास्त्रमां डहुं छे हे—"त्यजन दुःशीलसंसर्ग गुरुपादरजः स्पृशन्॥ कदाऽहं योगमभ्यस्यन् प्रमवेयं मविच्छिते ॥ १॥ ४०७.

શ્રાવકે વિચારવું જોઇએ કે હું ત્રાવા ક્યારે થઇશ ? એ જણાવે છે:—

મધ્ય રાતે થંભ જાણી કાઉસ્સગ્ગે થીર મને, અળદ ક્યારે ખંધ ઘસશે? ચાહું એ શુભ સમયને; હૃદયની શુભ બાદશાહી પાલતા સવિ જીવને, શાસનરસિક ક્યારે કરીશ? હે જીવ ઝડપડ ચેતને. ૪૦૮

અર્થ:—વળી એવા સુઅવસર કયારે પ્રાપ્ત થશે ? કે જ્યાં મધ્યરાત્રીએ એકાગ્ર મનથી કાઉસગ્ગમાં મારી તેવા

૧. માધુકરી–જેમ મધુકર એટલે લમરા કૂલામાંથી થાડા થાડા રસ ચૂસે છે. પરંતુ તે કૂલને પીડા કરતા નથી અને પાતાની આછ-વિકા ચલાવે છે, તેમ મુનિરાજ પણ ઘણા ઘરેથી થાડા થાડા આહાર પ્રહણ કરે, જેથી વ્હારાવનારને ખેદ ન થાય અને પાતાના શરીરના ટકાવ થાય. આવી રીતે આહાર પ્રહણ કરવા તે માધુકરી વૃત્તિ કહેવાય;

प्रधारनी स्थिरता थाय के केथी अणह मने थांकक्षानी केवे। जाणीने पातानी आंध मारी साथ धसे. हे छव! हृहयनी छत्तम आहशाही (साथा त्याग) सायवतां छतां (सायवीने) सर्व छवने केन शासनमां आसक्त यित्तवाणा क्यारे करीश हे हे हे येतन! तुं क्वहीथी सावधान था. कह्युं छे के— महानिशायां प्रकृते—कायोत्सर्गे पुराद् बहिः॥ स्तंम वत्स्कंधकषणं चृवाः कुर्युः कदा मिय ॥ १॥ ४०८.

ઉત્તમ શ્રાવકે આવા મનારથ કરવા જોઇએ તે જણાવે છે:-

જંગલ વિષે પદ્માસને એસી ધરૂં પ્રભુ ધ્યાનને, નાના હરિણ ખાળે રમે બહુ સૂંઘતા મુજ વદનને; હે જીવ! તારી શાંતિમય એ શ્રેષ્ઠ સ્થિતિ ક્યારે થશે? હર્ષ મય એવા ક્ષણે ઝડ માહ રાજા હારશે. ૪૦૯

અर्थ:— જંગલની અંદર પદ્માસને બેસીને હું પ્રભુતું ધ્યાન એવી એકાગ્રતા પૂર્વક ક્યારે કરીશ? જેથી નાનાં નિર્દીષ હરણીયાં મારા મુખને સુંઘતા મારા ખાળામાં નિર્ભ- યપણે રમત કરે. હે જીવ! આવા પ્રકારની શાંતિવાળી ઉત્તમ સ્થિતિની પ્રાપ્તિ તને કયારે થશે? આવા આનંદકારી સમય પ્રાપ્ત થાય તો માહરાજા જલ્દી હારીજ જાય. કહ્યું છે કે— "वने पद्मासनासीनं, कोडस्थितमृगार्भकम् ॥ कदा भ्रास्य-नित वक्ते मां जरन्तो मृगयूथपाः ॥१॥ ४०७.

શત્રુ મિત્ર રમા તૃણે પત્થર અને સાેના વિષે, ત રત્ન માટી માેક્ષ ભવનમાં સમપણું ક્યારે થશે ?; માન તિમ અપમાનમાં તિમ સર્પ ને માલા વિષે, સમ બનેલા જીવ ! તેને પ્રભુ નામ લય ક્યારે થશે. ૪૧૦

અधः— हे જવ! हुश्मन तथा मित्र, स्त्री तथा घासने। समूह, पत्थर अने सोनं, रतन अने माटी, मेक्ष अने संसार आ अधामां तने समपछं—समान लाव उथारे जाशो ? आहर सत्कार तथा अपमान, सप अने इसनी माणाने विषे सम—सरणा लाववाणा अनीने प्रक्षुनं नाम जपवामां तने सीनता—आसिक्त उथारे थशे ? उह्युं छे हे—" शत्रो मित्रे कृणे स्वर्णेऽइमिन मणी मृदि॥ मोक्षे भवे भविष्यामि निर्विशेषमितः कदा॥ १॥ ४१०

શીલભાવને મજખૂત કરવા શ્રાવકે આવા વિચારા કરવા જોઇએ એમ જણાવે છે:—

શીલ પાષણ કાજ નારી દેહ ખુખ વિચારવા, નિર્વાણ કેરી અર્ગળા એ ગંદકીના ગાડવા; આરદાન વિશિષ્ટ દેખી વિબુધ માહી કિમ બને. ? નિર્માહ બન ઝડ યાદ કરતાં મક્ષી નેમિ કુમારને. ૪૧**૧** 

અર્થ:—શીયલવ્રતના પાલન માટે સ્ત્રીના શરીર સંખંધી ઘણા વિચાર કરવા જેવા છે. કારણ કે સ્ત્રીના શરીરને જોઇને તેના રૂપ, લાવણ્ય, હાવભાવ વગેરેથી ડાહ્યા પુરૂષા પણ ભાન ભૂલીને તેણીને વિષે આસકત થાય છે. તેથીજ સ્ત્રીને માલરૂપી નગરમાં જતાં અર્ગળા એટલે ભૂંગળના જેવી કહેલી છે. વળી એ સ્ત્રીઓનું શરીર અપવિત્ર વસ્તુઓના ગાડવા—ઘડા સમાન છે, કારણ કે તેણીના શરીરમાં મળ,

મૂત્ર, લાહી, હાડકાં વગેરે અશુચિ વસ્તુઓ સિવાય બીજીં કાંઇ નથી. ફક્ત બહારની ચામડી રૂપી બારદાન–ઢાંકણાની સુંદરતા છે. તે જોઇને ઉત્તમ પંડિત પુરૂષા તેને વિષે કેમ માહ પામે ? અર્થાત્ જેઓએ સ્ત્રીના અપવિત્ર વસ્તુથી ભરેલા શરીરનું સ્વરૂપ જાષ્ટ્રું છે તે ડાહ્યા શ્રાવકા તેમાં માહ પામતાનથી. માટે નિર્મલ શીલધારી આગણીશમા તીર્થકર શ્રીમહીનાથ તથા બાવીસમા તીર્થકર શ્રીનેમિનાથના હૃષ્ટાંતા યાદ કરીને હે જીવ! તું પણ જલ્દી વિષય વાસનારૂપી માહને તજી દેજે. નિર્માહી નિર્વિકારી બનજે. ૪૧૧.

ઉત્તમ શ્રાવકે ખાલ સાધુઓની અનુમાદના આવી રીતે: કરવી:—

તે ધન્ય નાની ઉંમરે જે ચરણ પામે રંગથી, જન્મ સફલા તેમના હું દાસ પ્રણમું ભાવથી; જે દિન લઇશ ચારિત્રને તે દિવસ ક્યારે આવશે ? ઉંઘવાના પ્રથમ સમયે શ્રાહ ઇમ ભાવે હસે. ૪૧૨

અર્થ:—જેઓ નાની ઉંમરમાં આનંદપૂર્વક ભાવથી ચારિત્રને પામેલા છે તેઓને ધન્ય છે, તેઓના જન્મ સફળ થયા છે. હું તો તેવા ઉત્તમ પુરૂષોના દાસ છું. તે મહા પુર્ષાને હું ભાવથી પ્રણામ કરૂં છું. તેવા ઉત્તમ દિવસ કયારે પ્રાપ્ત જશે કે જયારે હું પણ તે ચારિત્રને પામીશ. આવા પ્રકારની ભાવના શ્રાવક સૂતી વખને શરૂઆતમાં ભાવે. ૪૧૨.

શ્રાવકે આ પ્રમાણે અનિત્ય ભાવના ભાવવી જોઇએ:—

ચંપા કુસુમના ૨ંગ જેવી સંપદા નારી તણે, અનુરાગ પંકજદલ ઉપરના બિંદુ જેવા સ્વજનના; વળી પ્રેમવીજળી તેજસમ કરિકર્ણ સમલાવણ્યના, ભપકા નદીના વેગ સમ દેખાય યાૈવન દેહના. ૪૧૩

અર્થ:—આ ધન, દોલત વગેરે સંપત્તિઓ ચંપાના ફ્લના રંગ જેવી છે, અને તે થાડાજ વખતમાં નાશ પામનારી છે. તથા સ્ત્રીની પ્રીતિ તો કમળના પાંદડાં ઉપર રહેલા પાણીના બિન્દુની જેમ ક્ષણુ માત્રમાં નાશ પામનારી છે. વળી માતા, પિતા, પુત્ર, પુત્રી વગેરે કુટું બીઓનો સ્નેહ વીજળીના ઝબકારા જેવા ક્ષણુક છે. સ્વાર્થ હાય ત્યાં સુધીજ સ્નેહ બતાવવાના હાય છે. વળી લાવણ્ય એટલે શરીરનું રૂપ-સુંદ-રતાના ભપકા તે પણુ હાથીના કાનની પેઠે ચંચળ છે. તેમજ શરીરને વિષે પ્રાપ્ત થએલી જીવાની નદીના પૂરની પેઠે થાડાજ વખતમાં વહી જનારી છે. આ બધી વસ્તુઓની અસ્થિરતા જાણીને હે ચેતન! તું આ પદાર્થામાં ખાટી આસક્તિ રાખીશ નહિ. ૪૧૩.

શ્રાવર્કે ભવ સ્વરૂપની વિચારણા આ પ્રમાણે કરવી, એ જણાવે છે:—

ભવવૃક્ષ કુસુમ સમા સુતે છેડી અલાહ તણી રમા, અંધુજના છે પાસ જેવા ચેત સમજી ટુંકમાં; પુત્રાદિ કાજ કરેલ પાપ તણા ફલા મલશે તને, નિર્લજ્જ જીવ! જાણે છતાં પણ કિમતજેન ઉપાધિને.૪૧૪ અર્થ:—આ ભવરૂપી વૃક્ષના કૂલ જેવા પુત્રા છે. સ્ત્રી તો લે હા વિનાની છતાં પણ મજબુત એડી સમાન છે. તથા કુડું ખી જેના તો કાંસલા જેવા છે, માટે હે જવ! તું ડું કા- ણમાં આ બધું સમજને ચેતીને ચાલ. પુત્ર, સ્ત્રી વગેરે માટે તું જે જે પાપ કાર્યો કરીશ તેનું ફળ તો તારે એકલાનેજ લાગવવું પડશે. તેમાંથી તેઓ કાઇ પણ ભાગ પડાવવાના નથીજ. માટે હે બેશરમી જવ! આ પ્રમાણે સંસારનું સ્વરૂપ જાણવા હતાં પણ તું ઉપાધિને કેમ છાડતા નથી? ૪૧૪.

હવે નિદ્રા આવતી વખતે તથા નિદ્રામાંથી જાગી જાય ત્યારે કેવી વિચારણા કરે તે જણાવે છે:—

મૈત્રી પ્રમુખ ચારે અનુત્તર ભાવનાને ભાવતા, શ્રાહ્ન લેતા અલ્પ નિદ્રા દેવ ગુરૂ સંભારતા; નિદ્રાતણા વિચ્છેદ હેાતાં એમ મનમાં ભાવતા, દૂર છંદી દેાષ ભવ વૈરાગ્ય રંગ વધારતા. ૪૧૫

અર્થ:—એવી રીતે સંસારનું અનિત્ય સ્વરૂપ વિચા-રતાં તથા મૈત્રી વગેરે ચાર ઉત્તમ ભાવનાઓની ભાવના ભાવતાં ભાવતાં તથા દેવ અને ગુરૂનું સ્મરણુ કરતાં કરતાં શ્રાવક થાેડી નિદ્રાને લે છે. વળી જ્યારે ઉંઘ ઉડી જાય, અને જાગી જાય ત્યારે રાગ દ્રેષાદિ દાષને છાેડીને, વૈરાગ્ય ભાવને વધારતા થકા આ પ્રમાણે (આગલી ગાથામાં કહેવાય છે તે પ્રમાણે) વિચારણા કરે. ૪૧૫.

ચાર ભાવનાઓ આ પ્રમાણે:—૧ મૈત્રી, પ્રમાદ, કાર્ણ્ય,
 અને માધ્યસ્થ. આનું સ્વરૂપ પહેલાં કહ્યું છે.

હવે મૈત્રી વિગેરે ચાર ભાવનાનું સ્વરૂપ કહે છે:— દુરિત કાેઇ ન આચરાે સઘળા જેનાે સુખીઆ બનાે, સર્વ પામાે સુખ એવા ભાવના મૈત્રી સુણાે; આ ભાવનાવાળાે ખમાવે અન્યને પાતે ખમે, નિજ પર વિષે ના ભેંદ માને સર્વને પ્રેમે નમે. ૪૧૬

અર્થ:—'કાઇ મનુષ્યો કે જવા પાપ ન કરા અને સવે જવા સુખી થાઓ—સર્વ જવા સુખ પામા, કાઇ દુ:ખ ન પામા ' આવી ભાવના તે મેત્રી ભાવના સમજવી. આ ભાવનાવાળા પાતે ખમે ને અન્યને ખમાવે, સ્વપરમાં ભેદ ન માને અને સર્વને પ્રેમપૂર્વક નમસ્કાર કરે. ૪૧૬.

હવે પ્રમાદ ભાવનાનું સ્વરૂપ કહે છે:—
સર્વ દોષા ટાળનારા વસ્તુતત્ત્વ વિલેહિતા,
ઈમ નાણ કિરિયા બેઉને નિર્વાણ હેતુ માનતા;
ગુણવંત જનના ધર્ય દમ શમ ઉચિતતા ગંભીરતા,
વિનયાદિ ગુણને જોઇને પાતે હરખથી વાંદતા. ૪૧૭
આવા પધારા આસને મીઠાં વચન ઈમ ઉચ્ચરે,
ગુણ પામવા તે પૂજ્યના ગુણના વખાણ સ્તુતિ કરે;
દ્રવ્ય ભાવે ભક્તિ કરતાં હર્ષ સાચા મન ધરે,
એ ભાવના સુપ્રમાદની શ્રાવક પ્રભાતે ઉચ્ચરે. ૪૧૮

અથ:—સર્વ દાષાને તજનારા, વસ્તુતત્ત્વના વિચાર કરનારા, તેમજ જ્ઞાન–ક્રિયા બંનેને માેક્ષના હેતુપણ માન-નારા એવા ગુણીજનના ઘૈર્ય, ઇંદ્રિયદમન, શાંતિ, ઉચિતતા, ગંભીરતા અને વિનયાદિ ગુણા જોઇને કહે કે—આવા, પધારા, આ અસને બિરાજો. આવાં મીઠાં વચના બાલે અને તેવા ગુણુ પામવા માટે તે ગુણીજનાના વખાણ કરે—સ્તુતિ કરે, દ્રવ્યભાવથી ભક્તિ કરે અને મનમાં સાચા હર્ષ ધારણ કરે. આવી ભાવનાને પ્રમાદ ભાવના કહીએ. શ્રાવક દરરાજ પ્રભાતે આ ભાવના ભાવે—તે સંબંધી વિચાર કરે. ૪૧૭–૪૧૮.

હવે કરુણા ભાવનાનું સ્વરૂપ કહે છે:—

નિજ કર્મ ના ઉદ્દયે થયા દુઃખિયા જનોને જોઇને, ભવજલિધ તરવા તું અડા એ એમ દિલમાં ભાવીને; કરુણા કરે બે બેદથી નિજ દ્રવ્યના ભાગે કરી, પરને અચાવે દ્રવ્ય કરુણા પાળવી હાંશે કરી. ૪૧૯

નહિં ધર્મ પામેલા જનોને શુદ્ધ ધર્મ પમાડવા, જિન ધર્મ પામેલા જનોને સ્થૈર્ય ભાવ પમાડવા; પ્રેમપૂર્વક શાંતિથી નિત સ્મરણા મુખે કરી, પૂર્ણ ઉત્સાહી અનાવે ભાવના કરુણા ખરી. ૪૨૦

અર્થ:—પાતપાતાના પૂર્વ બહ્ર કર્મના ઉદયવડે દુ:ખિયા થયેલા જવાને જોઇને, ભવસમુદ્ર તરવા માટે આ કરુણા— દયા તુંખડા સમાન છે, એમ દિલમાં વિચારીને પાતાના દ્રવ્યના ભાગે કરીને પણ એવા જવા ઉપર ખંને પ્રકારની દયા કરે એટલે પ્રથમ તા એવા જવાને શરીર વિગેરના દુ:ખમાંથી ખચાવે. આ પ્રમાણે હાંશથી કરતું તે દ્રવ્ય કરુણા કહેવાય છે.

હવે ભાવકરુણા કહે છે-ધર્મ નહીં પામેલા છવાને શુદ્ધ ધર્મ પમાડવા અને જૈનધર્મ પામેલાઓને ધર્મમાં સ્થિર કરવા. પ્રેમપૂર્વક શાંતિથી નિરંતર આવી ભાવના ભાવીને જે પાતાના આત્માને એવા કાર્યમાં પૂર્ણ ઉત્સાહી અનાવવા તેને કરુણા ભાવના કહે છે. ૪૧૯–૪૨૦.

અજ્ઞાનથી શાસ્ત્રો પ્રવત્તિવે કરી કુવિકલ્પના, પાતે ડૂબે પરને ડૂબાવે દેઇ ખાેેેડી દેશના; કરુણાજનક તે દીન જીવા એ પ્રવૃત્તિ છેાડીને, સન્માર્ગ પામા એમ ભાવા નિત્ય કરુણાભાવને. ૪૨૧

પ્રભુ વીરજિન મરીચિ ભવે ઉન્માર્ગ કેરી દેશના, દેઇ જે ભવમાં ભધે સાગર સુધી બહુ કાળના; તા પાપપુંજો આંધનારા આ બિચારા જીવની, શી ગણત્રી એમ ભાવા ભાવના એ દીનની ? ૪૨૨

અર્થ:—અજ્ઞાનવર્કે કુવિકલ્પવાળા પાપશાસ્ત્રો જગતમાં પ્રવર્તાવે અને ખાટી દેશના આપીને પાતે ડૂબે ને બીજાને ડૂબાર્ડ, એવા જીવેા કરુણા લાવવા જેવા છે. એવા દીન જીવેા પાતાની આવી પાપપ્રવૃત્તિ છાડીને સન્માર્ગ પામા, એમ નિરંતર વિચારતું તે કરુણા ભાવના જાણવી.

જુઓ વીર પરમાત્માના જીવ પણુ મરીચીના ભવમાં અને ત્યાર પછીના ભવામાં પણ ઉન્માર્ગની દેશના આપીને અહું કાળ સુધી–એક ક્રોડાક્રોડ સાગરાપમ પર્યંત સંસારમાં ભમ્યા, તા પછી આ બિચારા પાપના પુંજાને એક્ત્ર કરનારા ્રુવોની તેની પાસે શું ગણત્રી છે? આ પ્રમાણે વિચારતું તે કરુણા ભાવના સમજવી. ૪૨૧–૪૨૨.

વળી કરુણા ભાવના વિષેજ વિશેષ કહે છે:--ભાગ સાધન પામવાને દાેડધામ કરે ઘણી, જે મુખ્યા તે ભાગવા તુષ્ણા ધરે ઊરમાં ઘણી; વળી જેહ જન હિતકારી વસ્તુ કાેઇ દિન ના સેવતા, અહિત વસ્તુ ના તજીને વિવિધ પીડા પામતા. ૪૨૩ ધન પામવા પીડા સહે પામેલ દ્રવ્ય અચાવવા. પીડા સહે વપરાય તેા સંકલ્પ કરતા નવનવા; લાહ્ય લાગે ચારે ચારે રાજદંડે ધન જતાં. વિવિધ પીડા ભાેગવે તે આત્ત જન જિન બાેલતા. ૪૨૪ તેવા જનાને જોઇ આ ચંચળ હૃદયના માનવા, **બહુ કાળ વિષયાે ભાેગવે તાેયે વિકલ્પ કરી** નવાે: સંતાષ પામે ના બિચારા માખી જિમ બળખા વિષે. ચાં ટે વિષય અળખા વિષે ચાંટી જુએ ચારે દિશે. ૪૨૫ પંથે કર્યે તે આર્ત્તજનને પ્રશમ અમૃત પાઇને, વીતરાગપણું હું તેા પમાડું ચરણપંથે જોડીને; એવા સમય પાંમીશ જ્યારે સફળ તે દિનરાતને, માનીશ ભાવા એમ કરુણા ભાવનાના ભેદને. ૪૨૬

તીર્થં કરપાશું પ્રાપ્ત કરાવનારી અનુપમ કરુણા ભાવના અતાવે છે:—

અર્થ: -- આ જગતના જવા લાગના સાધના મેળ-વવાને માટે ઘણી દોડાદોડ કરે છે. જે મળે છે તે ભાગવે છે અને તેની તૃષ્ણા હુદયમાં વધારતાજ જાય છે.વળી પાતાને હિતકારી વસ્તુને કાેઇ દિવસ સેવતા નથી તેમ અહિતકારી વસ્તુ તજતા નથી તેથી ઘણી પીડા પામે છે. વળી ધન મેળવવા માટે ઘણી પીડા સહે છે, પામેલાનું રક્ષણ કરવા માટે પણ ઘણી પીડા સહે છે અને તેમાંથી વપરાય છે તો અનેક પ્રકારના સંકલ્પ-વિકલ્પ કરે છે. તેમજ અગ્નિ લાગવાથી. ચારના ચારી જવાથી કે રાજદંડ થવાથી જ્યારે ધન જાય છે–નાશ પામે છે ત્યારે પણ તે આર્ત્તજના ઘણી પીડા સહન કરે છે એમ જિનેશ્વર કહે છે. તેવા મનુષ્યા બહ કાળ સુધી વિષયો ભાગવે છે છતાં નવા નવા વિકલ્પાે– કચ્છિઓ કરે છે. સંતોષ પામતા નથી, તે બિચારા માખી જેમ બળખામાં ચાટે છે અને પછી ચારે દિશા તરફ ચકળ-વકળ જોયા કરે છે. તીર્થ કર થનાર જીવ આવા જીવોને **જો**ઇને વિચારે છે કે–' આવા સંસારમાં પીડાતા જવોને કઇ રીતે પ્રશમામૃત પાઇને અને ચારિત્રને માર્ગે જોડીને વીત-રાગપણં પમાડું ? હું જ્યારે એવા સમય પામીશ ત્યારે તે દિવસને તેમજ રાત્રીને સફળ માનીશ.' હે જીવા! તમે પણ આવી અપૂર્વ કરુણા ભાવના ભાવા કે જેથી તમે પણ તેથી થતા અપૂર્વ લાભ મેળવા. ૪૨૩ થી ૪૨૬.

વળી એજ ભાવના ભાવે છે કૈ:— વિવિધ ભયના હેતુથી બીકણ અનેલા આળને, તિમ વૃદ્ધને નિર્ભય અનાવું નિત પમાડી ધેર્યંને; અન્યને ના ત્રાસ દેતાં ભય દીયે ના જે નરા, તેઓ ન પામે ત્રાસ ભય ને સંકટા વળી આકરા. ૪૨૭ મરણ સન્મુખ જે રહેલા સ્વધન આદિ વિયાગને, ગણતાં અનિષ્ટ મરણતણાં જે ભાગવે બહુ દુ:ખને; ભય ટાળનારા જિન વચનને સંભળાવી તેમને, નિર્વાણ લાયક હું અનાવું એમ કરુણા ભાવને. ૪૨૮

અર્થ:—િવિધ પ્રકારના ભયના હેતુ પ્રાપ્ત થવાથી બીકણુ બની ગયેલા મનુષ્યાને-બાળકને તેમજ વૃદ્ધને નિર્ભય બનાવું, તેમને નિરંતર ધીરજ આપું, તેમને સમજાવું કે-'અન્ય જીવાને જે ત્રાસ કે ભય આપતા નથી તેઓ ત્રાસ કે ભય તેમજ આકરા સંકટો પામતા નથી.'

વળી મરણને સન્મુખ થયેલા જે મનુષ્યા સ્વધન આદિના વિયાગ થવાના કારણે મરણને અનિષ્ટ માને છે અને ખહુ પ્રકારના માનસિક તેમજ કાયિક દુ:ખા ભાગવે છે, તેને સર્વ ભયને ટાળનારા એવા જિનવચના સંભળાવીને નિર્વાણને—માક્ષને લાયક બનાવું. આવી કરુણા ભાવના નિરંતર ભાવયી. ૪૨૭-૪૨૮.

હવે ચાથી માધ્યસ્થ ભાવના સંખંધી કહે છે:— ઋષ્પિ નારની હત્યા કરે જે બાળની હત્યા કરે; ખાતાં અભક્ષ્ય અપેય પીએ દેવગુરુ નિંદા કરે; ખાેટી અડાઇ નિજતણી જે જન કરે પર તેહના, રાખે ઉપેક્ષા ભાવ તે. માધ્યસ્થતાની ભાવના. ૪૨૯

અર્થ:—જે મનુષ્યા ઋષિહત્યા કરે, સ્ત્રીહત્યા કરે, ખાળહત્યા કરે, અભક્ષ્યનું ભક્ષણ કરે, અપેયનું પાન કરે, દેવગુરુની નિંદા કરે અને પાતાની ખાેટી અડાઇ કરે એવા જેનાની જે ઉપેક્ષા કરવી તે માધ્યસ્થ ભાવના કહેવાય છે. ૪૨૯.

ઉत्तम मनुष्ये। वियार धरे छे:—

જિનધર્મથી સ્કાયલા હું ચક્રીપણું ના વાંછતા, જિનધર્મથી વાસિત થયેલું દાસપણું હું ચાહતા; જિનધર્મહીણા ચક્રીએા બહુ ધાર પાપા આચરી, નરકે રીબાયે તેહની એ ચક્રિતા ગણું ના ખરી. ૪૩૦

અર્ધ:—જૈન ધર્મથી રહિત એવું ચકીપણું પણ હું ઇચ્છતા નથી, પરંતુ જિનધર્મવાસિત દાસપણું હું ઇચ્છં છું; કારણ કે જૈનધર્મ રહિત એવા ચકીઓ અનેક પ્રકારના દ્યાપો કરીને સુભૂમ ને પ્રદ્યાદત્ત ચકીની જેમ નરકે જાય છે અને ત્યાં અનેક પ્રકારના દુ:ખાથી રીબાય છે તેથી તેવા ચકીપણાને હું સાચું ચકીપણું માનુંજ નહીં. ૪૩૦.

લાભાન્તરાયતણા જ ઉદયે જીવ દાસપણું લહે, જિન ધર્મની શુભ સાધનાથી કર્મ આઢે ઝઠ દહે; ઇમ ભાવના નિત ભાવતા તિમ તે પ્રમાણે વર્ત્તતા, પુષ્કળ જેનાેશુભ કર્મ આંધે નિર્જરા પણ સાધતા. ૪૩૧ અર્થ:—લાભાંતરાયના ઉદયથી આ જીવ દાસપણું પામે છે અને જૈન ધર્મની સારી રીતે આરાધના-સાધના કરવાથી જીવ આઠે પ્રકારના કર્મોને અલ્પ કાળમાં બાળી નાખે છે. આવી ભાવના નિરંતર ભાવતાં અને તે પ્રમાણે વર્તતાં અનેક ભવ્ય જીવા શુભ કર્મ બાંધે છે અને નિર્જરા પણ કરે છે. ૪૩૧.

હવે આયુષ્યના ઉપક્રમ સંબંધી કહે છે:— આયુષ્યના ઉપક્રમનું વર્ણન

બીજા ભવે પણ ભાગવે આયુ વિના સવિ કર્મને, આયુષ્ય બાંધ્યું જેહ ભવનું ભાગવે ત્યાં તેહને; જેના બળે ઈચ્છા છતાં ન જવાય બીજા ભવ વિષે, બેડી સમા તે આયુના બે ભેદ જિનશાસન વિષે. ૪૩૨

અર્થ:—આયુ વિનાના બીજા સાત કર્મા આગામી ભવામાં પણ ભાગવાય છે, પરંતુ આયુકર્મ તો જે લવનું બાંધ્યું હાય તેજ લવમાં ભાગવાય છે. વળી જેના બળથી અન્ય લવમાં ઇચ્છા છતાં પણ જઈ શકાતું નથી એવું બેડી સમાન જે આયુ કર્મ તેના શાસ્ત્રકારાએ સાપક્રમી ને નિરુપક્રમી એવા બે લેંદ કહ્યા છે. ૪૩૨.

લાગે ઉપક્રમ જેહમાં તે આયુ સાપક્રમ કહ્યું, ઉપક્રમ વિનાનું જેહ તે આયુ નિરુપક્રમ કહ્યું; જેથી ઘટ આયુષ્ય તે કારણ ઉપક્રમ જાણિયે, પરિણામ આદિ ઉપક્રમા તેસાત છે ઇમ જાણિયે. ૪૩૩ અર્થ:—જે આયુને ઉપક્રમ લાગી શકે છે તે આયુ સાપક્રમી કહેવાય છે અને જેને ઉપક્રમ લાગી શકતા નથી તે આયુ નિરુપક્રમી કહેવાય છે. જેનાવઉ આયુષ્ય ઘટે તેને ઉપક્રમ કહે છે. એવા ઉપક્રમ આયુષ્યને અંગે પરિણામાદિ સાત પ્રકારના કહ્યા છે. ૪૩૩.

તે સાત પ્રકાર કહે છે:— ત્રિવિધ અ<sup>ક્</sup>યવસાય<sup>ન</sup> કારણ<sup>ર</sup> વેદના<sup>ર</sup> તિમ <sup>૪</sup>સ્પર્શથી, ભાજન<sup>ન</sup> પરાઘાતે <sup>૬</sup> કરી તિમ વિકૃત શ્વાસો <sup>૨</sup>છ્વાસથી <sup>૭</sup>; આ જીવ થોડા કાળ જીવન ભાગવે ઈસ જાણજે, એથી અચી જિન ધર્મ ઉત્તમ પૂર્ણ હોંશે સાધજે. ૪૩૪

અર્થ:—૧ ત્રણ પ્રકારના રાગ, રને હું ને ભયના અધ્યવસાયથી, ર કારણ એટલે વિષ–શસ્ત્રાદિ નિમિત્તોથી, ૩ અત્યંત વેદનાથી, ૪ સર્પોદિના વિષકન્યા વિગેરેના સ્પર્શથી, ૫ અતિ ભાજનથી, ૬ જખરા પરાઘાત—ઉપઘાત લાગવાથી અને ૭ વિકૃતપણે ઘણા ધાસોધાસ લેવાથી આ સાત કારણાથી જીવ બાંધેલા આયુ કરતાં એાછું આયુ ભાગવે છે— બાંધેલ સ્થિતિ કરતાં થાડા કાળમાં મરણ પામે છે. એમ જાણીને તેનાથી બચવા સારૂ પૂરી હાંશથી ઉત્તમ એવા જૈન ધર્મનું આરાધન કરજે. ૪૩૪.

<sub>વળી આ વિષયમાંજ વધારે સમજાવે છે:— જે બ'ધસમયે શિથિલ બાંધ્યાંત્યાં હુવે અપવત્ત<sup>દ</sup>ના, આયુતણી પેરે બીજા તે કર્મ સાપક્રમ ઘણા;</sub>

## ભાગવાયે અલ્પકાળે બાહ્ય ઉચિત નિમિત્તથી, દર્ષાત અળતાં દારડાનું જાણજે સિદ્ધાંતથી. ૪૩૫

અર્થ:—જે કર્મ બાંધતી વખતે શિથિલ બાંધ્યા હોય તેનીજ અપવર્તના થઈ શકે છે. આયુકર્મની જેમ બીજા પણુ બધા કર્મોની અપવર્તના થાય છે. બાદ્ય નિમિત્તને લઇને જે કર્મ બાંધેલ સ્થિતિ કરતાં અલ્પકાળે ભાગવાઈ જાય તેને અપવર્ત્તના કહે છે. એને માટે બળતા દોરડાનું દેષ્ટાંત સિદ્ધાતમાંથી જાણી લેવું. તે દેષ્ટાંત આ પ્રમાણે છે:—જેમ લાંબું કરેલું દેરસું એક છેડેથી સળગાવતાં લાંબે કાળે આખું બળી રહે છે અને તે દોરડાને જો ભેળું કરીને સળગાવ્યું હોય તો થાડા વખતમાં બળી જાય છે. તેમ કર્મીના પ્રદેશા તા બધા ભાગવવા પડે છે, પરંતુ સ્થિતિની અપવર્ત્તના થવાથી ભેગા કરેલા દોરડાની જેમ થાડા વખતમાં ભાગવાઇ જાય છે. ૪૩૫.

એજ વાત કાવ્યમાં કહે છે:--

અહુવાર લાગે સળગતાં છૂટી કરેલી રજ્જીને, વાર થાેડી સળગતાં ભેગી કરેલી રજ્જીને; એ ભાવ સાેપક્રમતણા ભાખ્યા વિશેષાવશ્યકે, સાવચેતી રાખનારા દીર્ઘ આયુ ધરી શકે. ૪૩૬

અર્થ:—ૄ્રિટી લાંબી કરેલી દાેરડીને સળગતાં ઘણી વાર લાગે અને ભેળી કરેલી દાેરડીને સળગતાં થાડી વાર લાગે. આ પ્રમાણે સાપક્રમ કર્મોના ભાવ શ્રી વિશેષાવશ્યકમાં કહેલા છે. જેઓ સાવચેતીથી વર્તાનારા હાય છે તેઓ દીર્ઘ આયુ ભાગવી શકે છે. ૪૩૬.

અંધસમયે તીવ્ર ભાવે અહ કર્મ અનુક્રમે, ભાગવાયે તેમ હાતાં ભૂરિ કાળ વ્યતિક્રમે; સ્થિતિના ઘટાડા રસતણા જેમાં કદી ના સંભવે, આંધ્યા પ્રમાણે ભાગવે તે આયુ નિરૂપક્રમ હુવે. ૪૩૭

અર્થ:— આંધતી વખતે જે કર્મ તીવ્ર ભાવે આંધ્યું હોય તે અનુક્રમે લોગવાય છે, તેથી તે લોગવતાં ઘણા કાળ વ્યતિ-ક્રમે છે. જે આંધેલા કર્મમાં રસ કે સ્થિતિના ઘટાઢા (અપ-વર્ત્તના) કદી પણ ન થાય-ઉપક્રમ લાગ્યા છતાં પણ ઘટે નહીં તે આયુ તેમ જ બીજાં કર્મી નિરુપક્રમ કહેવાય છે. તે આંધ્યા પ્રમાણેનીજ સ્થિતિએ લોગવાય છે. ૪૩૭.

પુષ્કળ નરા તિર્યચ એવા જેમનું અણચિંતવ્યું, મૃત્યુ ઉપક્રમ લાગતાં હાવે પ્રભુએ એમ કહ્યું; ત્રિવિધ અધ્યવસાય તે એ રાગના તિમ સ્નેહના, ભયના કુઅધ્યવસાય ઈમ ત્રણ બેદ જાણા તેહના. ૪૩૮

અર્થ:—પુષ્કળ મનુષ્યા ને તિર્થ ચાં એવા હાય છે કે જેમનું મૃત્યુ ઉપક્રમ લાગતાં અણ્ચિંતવ્યું-અચાનક થાય છે, એમ પ્રભુએ કહ્યું છે. તે પ્રથમ અધ્યવસાયરૂપ ઉપક્રમ ત્રણ

<sup>ુ</sup> દેવ ને નારક∖ જીવાનું આયુ નિરુપક્રમ હાૈય છે, અને તેની અપવર્તના થતી નથી.

પ્રકારનાે કહ્યો છે. રાગના, સ્નેહના તેમજ <mark>લયના નિમિત્તથી</mark> આયુષ્ય ઘટે છે–તૂટે છે. ૪૩૮.

હવે તે ત્રણે પ્રકાર વિવરીને કહે છે:—

અતિરાગ તિમ અતિસ્નેહ ભય પણ મૃત્યુદાયક જાણુંજે, અહુ રાગ કરતાં પરબવાળી નાર સમ સ્થિતિ જાણુંજે; જળપાન કરવા પરબ ઉપરે એક માનવ આવિયા, પરબવાળી નારને અહુ રાગ જેતાં જાગિયા. ૪૩૯

જળ પી જતાં તે પુરૂષ બાજી નાર તે બહુ દેખતી, આધા જતાં ના દેખવાથી મરણ બૂરું પામતી; કામકેર; પ્રબળ સાધન રાગ ઇમ જિનવર કહે, રાગી માનવ કામની અંતિમ દશા મૃત્યુ લહે. ૪૪૦

અર્થ:—હે છવ! અતિરાગ, અતિરનેહ અને અતિ-ભયને મૃત્યુદાયક જાણું જે—સમજ છે. બહુરાગ કરવાથી પરખવાળી-ની જેવી સ્થિતિ થાય એમ ધ્યાનમાં રાખજે. એક પરબે જળપાન કરવા કાઇ અતિ સુંદર પુરૂષ આવ્યો. તેને જોતાં પરખવાળીને તેના ઉપર બહુ રાગ ઉત્પન્ન થયો. પેલા પુરુષ જળ પીને જતાં પરખવાળી તેના તરફજ એકીટશે જોઇ રહી. જયારે તે પુરુષ નજરથી દ્વર થયા ત્યારે અતિરાગના આઘા-તથી તે પરખવાળી મરાષ્યુ પામી. જિનેશ્વરે કહ્યું છે કે—રાગ એ કામે ત્પત્તિનું પ્રખળ સાધન છે, તેથી અતિરાગી મનુષ્ય આવે પ્રસંગે કામની છેલ્લી—દશમી મૃત્યુદશાને પામે છે. ૪૩૯—૪૪૦. હવે તે કામની દશ દશાઓ કહે છે:---

તે કામની છે દરા દરાાઓ પ્રથમ ચિંતવના કરે; બીજી દરાા તે જાણવી જે દેખવા ઈચ્છા કરે; લાંબા નિસાસા નાખવા એ જાણવી ત્રીજી દરાા, તાવ આવે એહ ચાથી તનુ દહે પંચમ દરાા. ૪૪૧ ભાજન ઉપર હાવે અરુચિ છઠ્ઠી દરાા પ્રભુ બાલતા, સાતમી મુચ્છા કહી તિમ આઠમા છે ઘેલછા;

અર્થ:—કામની દશ દશા આ પ્રમાણે છે-પ્રથમ તો જેના પર રાગ થયા હાય તેની ચિતવના કર્યા કરે, પછી બીજ દશામાં તેને વાર વાર જોવાની ઇચ્છા કરે, ત્રીજી દશામાં તેના વિરહ્યી-તેને ન જોવાની લાંબા નિસાસા મૂર્કે, ચાથી દશામાં તાવ આવે અને પાંચમી દશામાં શરીરમાં દાહ થાય, છઠ્ઠી દશામાં ભાજન ઉપર અરુચિ થાય, સાતમી દસામાં મૂચ્છા આવે અને આઠમી દશામાં ગાંડપણ થઇ જાય-ઘેલા બની જાય, નવમી દશા પ્રાપ્ત થતાં બેશુદ્ધ થઈ જાય અને દશમી દશા પ્રાપ્ત થતાં સ્ત્યુ પામે. આ બધાનું મૂળ કારણ રાગ છે તેથી તીવ્ર રાગ કાઈની ઉપર ન રાખવા એમ શ્રી જિનેશ્વરે કહ્યું છે. ૪૪૧-૪૪૨.

હવે બહુ સ્નેહ કરવાથી આયુના ક્ષય થાય છે તે અતાવે છે:— અહુ સ્નેહ કરતાં આયુના ક્ષય આ પ્રસાણે જાણું , સાર્થ વાહી નારને દર્ષાંતરૂપે જાણું ; પરદેશથી પતિ આવતાં તે નારને પતિ ઉપરે, નેહ કેવા તે પરીક્ષા કાજ મિલ્યા ઉચ્ચરે. ૪૪૩ તુજ આજ કંત મરી ગયા એવા વયણ સુણતાં છતાં, તે જ સમયે મરણ પામી સ્નેહ અતિશય રાખતાં; સાર્થ વાહ મરણ લહે નિજ સ્ત્રી મરી ઇમ સાંભળી, નેહ ખૂરા જાણીને ના રાખજે દિલમાં જરી. ૪૪૪

અર્થ:—'બહુ સ્નેહથી પણ આયુના ક્ષય થાય છે એમ જાણું. તેના પર સાર્થવાહીનું દર્યાંત છે તે આ પ્રમાણું—એક સાર્થવાહને અને તેની સ્ત્રીને અત્યંત સ્નેહ હતો. સાર્થવાહ પરદેશ ગયા હતા. તે પરદેશથી આવ્યા તે પ્રસંગ તેમના સ્નેહની પરીક્ષા કરવા સારૂ એક માણુસે સાર્થવાહની સ્ત્રી પાસે આવીને ખાટી રીતે કહ્યું કે—' આજે તારા સ્વામી મરણ પામ્યા ' તે સાંભળતાં તેજ સમયે સાર્થવાહની સ્ત્રી મરણ પામી. પછી સાર્થવાહ પણ પાતાની સ્ત્રીને મરણ પામેલી સાંભળીને મરણ પામ્યા. બહુ સ્નેહ રાખવાથી આ પ્રમાણે આયુના ક્ષય થાય છે તે ઉપર આ સાર્થવાહ—સાર્થવાહીનું દર્યાંત સાંભળી સ્નેહને મહાળૂરા જાણીને હે જવ! તું તેને દિલમાં રાખીશ નહીં. ૪૪૩–૪૪૪.

હવે અતિભયથી થતા મૃત્યુ ઉપર દર્ષાંત કહે છે:-અતિભય ઘટાડે આયુને દર્શાત ગજસુકુમાળનું કું છ લઘુ ભાઇ તે નૃપ કૃષ્ણના ઇમ વયણ અષ્ટમ અંગનું; વર્ગ ત્રીજામાં કહ્યું શ્રી નેમિનાથ જિનેશ્વરા, દ્વારિકા નગરી પધારે કૃષ્ણ નૃપ રુચિધર ખરા. ૪૪૫ લઘભાઇ સાથે લેઇ વંદનકાજ હેાંરો આવતા, પ્રભુદેશના સુણતાં જ ગજસુકુમાલ સંયમ ભાવતા; માતાપિતાને વિનયથી સંયમ વિચાર જણાવતા, સંસારમાંહે રાખવાને તેહ પણ સમજાવતા. ૪૪૬ રાજ કરીશ એેલું કહી નૃપ કૃષ્ણ પણ સમજાવતા, વિનયપૂર્વક વાર ત્રણ લઘુભાઇ ઉત્તર આપતા: કામભાગ વિપાક દારુણ દુર્ગતિને આપતા, સંસારને શમશાનિયા લકું સમા અતલાવતા. ૪૪૭ તુજ રાજ્યલક્ષ્મી એક દિનની દેખવાની ચાહના, પૂર્ણ કર એ પુત્ર ! એવાં વયણ માતા જનકના; માતાપિતાના આગ્રહે તે એક દિન રાજપણું, શ્રીમહાબળની પેરે પામે ચરણ સાહામણું. ૪૪૮ તે જ દિન મધ્યાલકાળે નેમિજિનને પૂછીને, નામે મહાકાળ રમશાને શુદ્ધ સ્થળ પડિલેહીને; લઘુનીતિ ને વડીનીતિની જગ્યા વિમળ પડિલેહીને, કાઉસ્સગ્ગ મહાપ્રતિમા આદરે નિશ્વળપણે ૪૪૯

અર્થ: — અતિ ભયથી આયુ ઘટે છે તે ઉપર ગજ-સુકુમાળને મરણાંત ઉપસર્ગ કરનાર સામિલ વિશ્રનું દર્શાંત છે તે આ પ્રમાણે:—ગજસુકુમાળ કુષ્ણ વાસુદેવના નાના ભાઇ હતા. તેની કથા આઠમા અંગ કાપ્પયાના ત્રીજા વર્ગમાં કહેલ છે. એકદા શ્રી નેમિનાથ પ્રભુ દ્વારિકા નગરીએ પધાર્યા –સમવસર્યા. ત્યાં કૃષ્ણ રાજા શુદ્ધ સમ્યકત્વની રુચિને ધારણ કરનારા હતા તે ખબર સાંભળ ને નાના ભાઇ ગજસુકુમાળને સાથે લઇને ઘણી હાંશથી પ્રભુને વંદન કરવા આવ્યા. પ્રભુએ દેશના આપી. તે સાંભળતાંજ ગજસુકુમાળ સંયમ લેવાની ઈચ્છાવાળા થયા. પછી તેણે માતાપિતાને વિનયપૂર્વક પાેતાના સંયમ લેવાના વિચાર જણાવ્યો. માતાપિતાએ તેને સંસારમાં રહેવા માટે ઘણા સમજાવ્યા. કૃષ્ણે રાજા અનાવવાની લાલચ આપીને સમજ્રત્યો, પણ તે લઘુ અંધુએ વિનયપૂર્વક ત્રણ વાર ઉત્તર આપ્યા અને કહ્યું કે-' આ કામભાગના વિપાક મહાદારુણ છે અને દુર્ગતિને આપનારા છે. આ સંસાર તા સ્મશાનના લાડુ જેવા સ્વાદ વિનાના છે.' છેવટે માતાપિતાએ કહ્યું કે-' તારી એક દિવસની પણ રાજ્યલક્ષ્મી જેવાની અમારી ઈચ્છા છે માટે તે પૂર્ણ કર.' માતાપિતાના આગ્રહથી તે વાતના તેણે સ્વીકાર કર્યી. કૃષ્ણે એક દિવસ માટે તેના રાજ્યાભિષેક કર્યી. પછી મહાબળકુમારની જેમ તેણે ચારિત્ર શ્રહણ કર્યું. તેજ દિવસે નેમિનાથ પ્રભુની આગ્રા લઇને ગજસુકુમાળ મુનિએ મહાકાળ નામના સ્મશાનમાં જઇ શુદ્ધ સ્થાંડિલ પડિલેહીને, લઘુનીતિ વડીનીતિની જમીન નિર્જવ જોઇ રાખીને કાચાત્સર્ગરૂપ પ્રતિમાને નિશ્ચળપણે આદરી. ૪૪૫ થી ૪૪૯.

એક રાત્રિ પ્રમાણવાળી તે કહી છે શાસ્ત્રમાં, પ્રતિમાવહન કિમ સંભવે? આ પ્રથમ દીક્ષા દિવસમાં; ઉત્તર ઇહાં ઈમ જાણવા પ્રભુ નેમિજિન એ સાધુને, લાયક ગણી આજ્ઞા દીયેતિણ જાણશુભ એ કાર્યને. ૪૫૦

અર્થ:—આ સાધુની બારમી પ્રતિમા એક રાત્રિના પ્રમાણવાળી કહી છે. અહીં કોઇ પ્રશ્ન કરે છે કે-' દીક્ષાના પ્રથમ દિવસેજ આ પ્રતિમા વહન કેમ સંભવે ?' તેને ઉત્તર આપે છે કે-' નેમિનાથ પરમાત્માએ એ સુનિને પ્રતિમા વહન યોગ્ય જાણીને આજ્ઞા આપી છે, એટલે એ કાર્ય શુભ જાણવું. એમાં વિરોધ સમજવા નહીં.' ૪૫૦.

હવે તે રાત્રીમાં શું અન્યું તે કહે છે:—

સાંઝે જ તે રસ્તે થઇ સાેમિલ બ્રાહ્મણ નિજ ઘરે, જાતાં મુનિને દેખતાં બહુ ક્રાેધથી ઇમ ઉચ્ચરે; આ તે જ મુનિ લજ્જા વિનાના મૃત્યુને પણ ચાહતાે, જેણે તજી મુજ નિરપરાધી આળિકા ઇમ બાેલતાે. ૪૫૧

તે વિપ્ર માથે પાળ બાંધે લાલ અંગારા ભરે, વૈર વાળી એમ નિજ રસ્તે પંડે મન બહુ ડરે; મુનિ આકરી એ વેદના સમતા ધરીને ભાગવે, દીક્ષા દિવસની પ્રથમ રાતે નાણ કેવળ મેળવે. ૪૫૨ આ મુનિ શુભ ચરણ સાધી અંતગડ નાણી થયા, એવું વિચારી નજીકના દેવા ઘણા ખુશી થયા; વૃષ્ટિ સુગંધાદકતણી તિમ પંચરંગી ફૂલની, વસ્ત્રની વૃષ્ટિ કરે શરૂઆત ગાયન નૃત્યની. ૪૫૩

અર્થ:—હવે સંધ્યાકાળે સામિલ નામના ખ્રાહ્મણ— ગજસુકુમાળના સસરા-તે રસ્તે થઇને ઘરે જતા હતા તેણે મુનિને દીડા એટલે તેને ઉગ્ર ક્રીધ ઉત્પન્ન થયા. તે બાલ્યા કે—' આ તેજ લજ્જા વિનાના અને મૃત્યુને ચાહનારા મુનિ છે કે જેણે મારી નિરપરાધી બાલિકાઓને વતજી દીધી છે.' આમ બાલીને ક્રોધે ધમધમતા તેણે મુનિના માથા ઉપર માટીની પાળ કરી, પછી નજીકની ચિતામાંથી લાલચાળ અંગારા લઇને ભર્યા. આ પ્રમાણે વેર વાળીને તે રસ્તે પડયા પરંતુ મનમાં બહુ ડર લાગવા માંડયા, કારણ કે મહાઘાર પાપ કર્યું હતું. અહીં તો તે મુનિએ ઘણી આકરી વેદના સમતાભાવે સહન કરી અને તેને પરિણામે દીક્ષાના દિવસનીજ રાત્રીએ ઘાતી કર્મને બાળી દઇને કેવળજ્ઞાન મેળવ્યું, અને અઘાતી કર્મોના પણ ક્ષય કરી અંતકૃત કેવળીપણે માણે ગયા. નજીકના ક્ષેત્રદેવા માક્ષે ગયાની હડીકત જાણીને બહુ ખુશી

૧ સાેમિલ વિપ્રની આંક પુત્રીઓને ગજસુકુમાળને યાેગ્ય જાણી કૃષ્ણ મહારાજા રાજમહેલમાં લઈ ગયા હતા, તેને તજી દઇને ગજ-સુકુમાળે ચારિત્ર લીધું.

થયા. તેમણે સુગંધી જળની, પંચરંગી પુષ્પાની તથા વસ્ત્રોની વૃષ્ટિ કરી અને તેમના પાસે ગીત–નૃત્ય કરવા લાગ્યા. ૪૫૧ થી ૪૫૩.

હવે પ્રભાતકાળે શું થયું ? તે કહે છેઃ— કૃષ્ણ નૃપતિ સવારમાંહે હસ્તિ ઉપર બેસીને, પ્રભુ નેમિ વંદન કાજ નીકળે રાખતા બહુ ઠાઠને; બહારથી ઇંદા ઉપાડી ઘર મૂકે જે હાંફતા, તે વૃદ્ધ જનને માર્ગ માં જોઈ દયા નૃપ પામતા. ૪૫૪ પાતે ઉપાડી ઇંદને તેના ઘરે નૃપ મૂકતા, ભૂપના બહુમાનથી ઇમ નાકરા પણ મૂકતા; પ્રભુ પાસ આવી વાંદતા લઘુ બ'ઘુને ના દેખતા, વાંદવાને ચાહતા વાંદી પ્રભુને પૂછતા. ૪૫૫

અર્ધ:—હવે કૃષ્ણુ વાસુદેવ પ્રાત કાળે હાથી ઉપર બેસીને નેમિપ્રભુને વાંદવા માટે બહુ ઠાઠ સાથે નીકળ્યા. માર્ગમાં એક વૃદ્ધને બહારથી એકેક ઇંટ ઉપાડીને પોતાના ઘરમાં મૂકતો ને હાંક્તો જોયા, એટલે તેના ઉપર દયા આવવાથી કૃષ્ણું એક ઇંટ ઉપાડીને તેના ઘરમાં મૂકી, એટલે રાજાના બહુમાનથી સાથેના દરેક માણુસોએ એક એક ઇંટ લઇ તેના ઘરમાં મૂકી એટલે તેનું તો કામ પતી ગયું. પછી પ્રભુ પાસે આવી, પ્રભુને વાંદતી વખતે આજીબાજી જોતાં પાતાના લઘુબંધુને દીઠા નહીં એટલે તેને વાંદવાને ઈચ્છતા કૃષ્ણું 'તેઓ કયાં છે?' એમ પ્રભુને નમસ્કાર કરીને પૂછ્યું. ૪૫૪–૪૫૫.

ભાઈ ગજસુકુમાળ કિમ દેખું ન આ સમુદાયમાં? તુજ ભાઇએ નિજઅર્થ સાધ્યાપ્રભુ કહે સંક્ષેપમાં; એક જણ ઉપસર્ગ કરતા તેહ સમતાથી સહે, મુનિરાજ ગજસુકુમાળ અંતગડકેવળી સિદ્ધિ લહે. ૪૫૬ ઉપસર્ગના કરનાર નરની ઉપર ક્રોધ અતિ ધરી, નૃપ નાથને પૂછે કયા નર? તેહ જસ બુદ્ધિ કરી; અહિં આવતાં જિમ મદદ કરતા કૃષ્ણ! તું તે વહને, તેણે કરી છે મદદતિમ શિવ પામવા તુજ ભાઈને. ૪૫૭ માટે નૃપતિ!ના ક્રોધ કરીએ એમ પ્રભુ સમજવતા, કિમ જાણવા? તેં પુરુષને ઈમ કૃષ્ણ નૃપ કરી પૂછતા; પ્રભુજી કહે અહીંથી જતાં નયરી તરફ સામા મળે,

અર્થ:—' હે પ્રભુ! આ મુનિસમુદાયમાં મારા ભાઇ ગજસુકુમાળ કેમ દેખાતા નથી?' પ્રભુએ કહ્યું કે—' તારા ભાઇએ તો એક દિવસમાંજ કાર્ય સાધી લીધું.' આમ સંદ્યેપમાં કહ્યું. કરી વિગત પૂછતાં કહ્યું કે—' તારા ભાઈ રાત્રે સમશાનમાં જઈને કાર્યાત્સર્ગે રહ્યા. ત્યાં એક જણાએ તેને ઉપસર્ગ કર્યો, તે તેમણે સમતાથી સહ્યો અને તે ગજસુકુમાળ મુનિ અંતકૃત કેવળી થઇને માફે ગયા; પણ હે કૃષ્ણુ! આ હકીકત સાંભળીને તું તે ઉપસર્ગ કરનાર ઉપર કોધ કરીશ

એઈ તને ભયથી મરે તે મારનારા જાણજે. ૪૫૮

નહીં.' કૃષ્ણે પ્રભુને પૃછ્યું કે-'તે એવા કાેણ મનુષ્ય છે કે જેની આવી દુષ્ટ ખુદ્ધિ થઈ-ખુદ્ધિ કરી ગઇ?' પ્રભુએ કહ્યું કે-'હે કૃષ્ણ! તેં અહીં આવતાં જેમ પેલા વૃદ્ધને મદદ કરી તેમ તેણે તારા ભાઇને માેણે જવામાં મદદ કરી છે, માટે હે નૃપતિ! તારે તેના પર કોંધ ન કરવા.' પ્રભુએ આ પ્રમાણે સમજાવતાં કૃષ્ણે પૂછ્યું કે-'હે પ્રભુ! તે પુરુષને હું કેમ ઓળખીશ?' પ્રભુએ કહ્યું કે-'અહીંથી નગરી તરફ જતાં તને જે મનુષ્ય સામા મળે અને તને જોઇને તારી ધાસ્તીથી મરણ પામે તેને તું તારા ભાઇને મારનારા જાણજે.' ૪૫૬ થી ૪૫૮.

નિસુણી પ્રભુને વંદીને હાથી ઉપર નૃપ બેસીને, નયરી તરફ સામે મળ્યાે સાેમિલ ત્યાં ઇમ ચિંતવે; પ્રભુ નેમિનાથે કૃષ્ણને એ વાત ગજસુકુમાળની, ક્રીધી હશેમુજ શું થશે? ચિંતા થતાં ઈમ ભયતણી. ૪૫૯

તે જ સમયે મરણ પામ્યાે કૃષ્ણ નૃપતિ દેખતાં, મુજ ભાઈને આ મારનારાે દુષ્ટ એમ જણાવતા; મૃતકને બાહિર કઢાવી ભૂમિ શુદ્ધ કરાવતા, ભાઇ કેરાે શાેક હૃદયે ધારતા ઘર આવતા. ૪૬૦

અર્થ:—કૃષ્ણુ વાસુદેવ આ પ્રમાણે પ્રભુ પાસેથી સાંભળી હાથી ઉપર બેસીને નગરી તરફ પાછા વત્યા. તેવામાં સામિલ સામા મત્યો. તે એમ ચિંતવવા લાગ્યા કે-' નેમિ-નાથ પ્રભુએ કૃષ્ણને મેં ગજસુકુમાળને ઉપસર્ગ કર્યા એ વાત કરીજ હશે તો હવે મારું શું થશે? કૃષ્ણુ મને કેવા મરણથી મારશે?' આમ ભયભાંત થઇને ચિંતા કરતાં તેજ વખત તેના પ્રાણુ નીકળી ગયા–તે મરણુ પામ્યા. કૃષ્ણુ તેને દેખતાં બાલ્યા કે–' આ દુષ્ટ મારા ભાઇને મારનારા છે, માટે તેના મૃતકને અહીંથી દૂર ફેંકી દ્યો ને આ જમીન શુદ્ધ કરા.' સેવેકાએ તે પ્રમાણે કર્યું. પછી ભાઇના મરણના શાક હુદયમાં ધારણુ કરતાં કૃષ્ણુ ઘરે આવ્યા.

અતિભય આયુને ઘાઉ છે તે ઉપર આ ગજસુકુમા-ળની કથા કહી અને પ્રયમ કારણ તરીકે ત્રણ પ્રકારના અધ્યવસાય આયુને ઘટાઉ છે–તેની અપવર્તના કરે છે એ હકીકત પૂર્ણ થઇ. ૪૫૯–૪૬૦.

હવે બીજા કયા કયા કારણાથી આયુની અપવત<sup>૧</sup>ના થાય છે તે કહે છે:—

અતિ ભય ઘટાડે આયુને તે ઉપર ગજસુકુમાળની, બીના કહી ઈસ પૂર્ણ થઇ બીના ત્રિવિધ પરિણામની; વિષશસ્ત્ર આદિક કારણે આહાર અતિ આરાગતા, સ્તિગ્ધ વિકૃત અહિત ભાજન રુક્ષ અતિ આરાગતા. ૪૬૧

ન પચી શકે તેલું જ ભાજન કરત આયુ ઘટાડતા, ખાડમાં પડવાથકી શૂળાદિ પીડા વેદતાં; કરતાં જ ઝંપાપાત જળમાં ડૂબતાં ફાંસા થકી, એવા પરાઘાતે કરી આયુ ઘટે નિશ્ચયથકી. ૪૬૨ અર્થ:—આયુ ઘટવાના કારણામાં બીજાં કારણ વિષ, શસાદિ નિમિત્ત છે, તેથી પણ આયુ ઘટે છે. ત્રીજાં કારણ લોજન છે તે અત્યંત આહાર કરવાથી, અતિરુક્ષ આહાર કરવાથી અને ન પચી શકે તેવા આહાર કરવાથી આયુ ઘટે છે. ચાેશું કારણ વેદના છે. તે ખાડામાં પડી જવાથી, શૂળાદિક વાગી જવાથી અત્યંત વેદના થવાને લીધે આયુ ઘટે છે તથા પર્વતાદિ ઉપરથી ઝંપાપાત કરવાથી, પાણીમાં ડૂબી જવાથી અથવા ગળાફાંસા ખાવાથી–ઇત્યાદિ ઉપઘાતા વડે આયુ ઘટે છે. આ ઉપઘાત તે આયુ ઘટવાનું પાંચમું કારણ છે. ૪૬૧–૪૬૨.

હવે છઠ્ઠું ને સાતમું કારણ કહે છે:—

સર્પ આદિક કરડતાં વિષ્ણાલિકાને અડકતાં, દેહમાં ય વિકાર હેાતાં શ્વાસ પુષ્કળ ચાલતાં; ઝડ શ્વાસનું રાેકાણ હેાતાં આયુ ઘટતું ઈમ થતાં, એમ સાતે કારણે આયુ ઘટે પ્રભુ ભાખતા. ૪૬૩

અર્થ:—છઠ્ઠું કારણ સ્પર્શથી આયુ ઘટે છે તે સર્પા-દિના સ્પર્શ થતાં તેના કરડવાથી અથવા વિષકન્યાનું સેવન કરતાં તેના સ્પર્શથી આયુ ઘટે છે. સાતમું કારણ દેહમાં વિકાર થવાથી ધાસા-વ્યાસ પુષ્કળ લેવાય ત્યારે અથવા ધાસ એકાએક રાકાઈ જાય ત્યારે આયુ ઘટે છે. આમ સાત કારણે આયુ ઘટવાનું પ્રભુજએ કહ્યું છે. ૪૬૩.

નિરુપક્રમાયુ જીવને પણ એ ઉપક્રમ લાગતા, ખંધકસૂરિના જેમ શિષ્યા યંત્રપીલન પામતા; દુઃખ આપતા તેવા ઉપક્રમ ના ઘટાડે આયુને, પ્રજ્ઞાપના વરસૂત્રકેરા જાણ એહ રહસ્યને. ૪૬૪

અર્થ:—નિરુપક્રમાયુવાળા જીવોને પણ આવા ઉપક્રમાં લાગે છે-જેમ ખંધકસૂરિના ૫૦૦ શિષ્યોને પાલકે ઘાણીમાં પીલીને પ્રાણ લીધા તેમ; પરંતુ તેવા ઉપક્રમથી માત્ર દુ:ખ થાય છે, આયુ ઘટતું નથી, એવું આયુ અનપવર્તનીય કહે-વાય છે. પ્રજ્ઞાપના સ્ત્રમાં કહેલા આ રહસ્યને હે આત્મા! અરાબર સમજ. ૪૬૪.

આગામી ભવતું આયુ કયારે બંધાય? તે કહે છે:—

નિરુપક્રમાયુ કેઇ જન સાેપક્રમાયુ અહુ જના, એ ભેદ ઈમ જીવાેતણા સાેપક્રમાયુ તે જના; નિજ આયુના એ ભાગ જાતાં પરભવાયુ આંધતાં, વર્ષ તેત્રીશ આયુવાળા જિમવરસ આવીશ જતાં. ૪૬૫

અર્થ:—જગતના જીવામાં નિરુપકમાયુવાળા જીવા બહુ અલ્પ હાય છે, ઘણા જીવા તો સાપકમાયુવાળાજ હાય છે. આ પ્રમાણે જીવામાં બે ભેંદ છે. તેમાં સાપકમાયુવાળા જીવા પાતાના આયુષ્યના બે ભાગ ગયા પછી એટલે તેત્રીશ વરસના આયુવાળા આવીશ વર્ષ પછી પરભવનું આયુ ખાંધે છે. ત્યાર અગાઉ આંધતા નથી. ૪૬૫.

ધાેલના પરિણામથી અધાય પરભવ આયુને, ધાેલના પરિણામ જાણા મિશ્ર અધ્યવસાયને; પરભવ જીવન બધાય છે એ ધાલના પરિણામમાં, તેવા જ અધ્યવસાય પણ ન પમાયસઘળા કાળમાં. ૪૬૬

અર્થ:—પરભવનું આયુ ઘાલના પરિણામથી બંધાય છે. ઘાલના પરિણામ તે મિશ્ર પરિણામ જાણવા કે જે ઘાલના પરિણામમાં પરભવનું જીવન (આયુ) બંધાય છે. એવા અધ્યવસાય આખા આયુમાં સર્વદા પમાતા નથી, માત્ર અંત-મું હૂર્ત્ જેટલા કાળમાંજ પમાય છે. ૪૬૬.

અંત્ય ત્રીજા ભાગમાં તું જાણ બંધન યાગ્યતા, બે ભાગમાં આંધે જ નહી એ વચનકેરી સ્પષ્ટતા; પરભવજીવન ના આંધતા જે શેષ ત્રીજા ભાગમાં, પરભવાયુ તેહ આંધે અંત્ય નવમા ભાગમાં. ૪૬૭

કદી તે ક્ષણે અંધાય ના તા અંત્ય સત્તાવીશમે, ભાગે જીવન પરભવતણું આંધે કહ્યું જિન આગમે; કદી તે ક્ષણે અંધાય ના તા અંતિમે એકાશીમે, ભાગે જીવન પરભવતણું આંધે કહ્યું જિન આગમે. ૪૬૮ તે કાળ ના અંધાય તા અંત્યે અસા તે તાળીમે, ભાગે જીવન પરભવતણું આંધે કહ્યું જિન આગમે; શત સાત આગણત્રીશમેં ભાગે જેના તે આંધતા, પરભવાયુ પૂર્વકાળે જે જેના ના આંધતા. ૪૬૯ છેવટતણા અંતર્મું ફૂર્ત્ત સુધી ત્રિગુણી એ કલ્પના, કરવા કહ્યું વિસ્તાર માટે સાંભળા પ્રજ્ઞાપના;

આંધે જ આયુ નિશ્ચયે અંતમુહૂર્ત્તે અંતિમે, તે વિના પરભવ ન જાવે ઇમ પ્રભુના આગમે. ૪૭૦

અર્થ:-- ઉપર કહ્યા પ્રમાણે હે જવ! તે આયુનો છેક્ષા ત્રીજા ભાગમાં પરભવાયુ ખાંધવાની યાગ્યતા સમજ. પ્રથમના બે ભાગમાં તા નજ ખાંધે તે તેની સ્પષ્ટતા જાણ. જે જીવ શેષ ત્રીજા ભાગમાં પરભવાયુ ન ખાંધે તે છેલા નવમા ભાગમાં ખાંધે, કદી તે ક્ષણે પણ ન ખંધાય તાે છેટ્ટા સત્તાવીશમા લાગે પરલવતું આયુ ખાંધે એમ આગમમાં કહ્યું છે. તે ક્ષણે પણ જો ન ખંધાય તાે છેલ્લા એકાશીમે ભાગે પરભવતું આયુ બાંધે, એમ આગમમાં કહ્યું છે. તે કાળે પણ જો ન અંધાય તા અસા ને તે તાળીશમે ભાગે પરભવનું અપ્યુ ખાંધે એમ જિનાગમમાં કહ્યું છે. તે કાળે પણ જે ન ગાંધે તે સાત સા ને એાગણત્રીશમે ભાગે ગાંધે. એ પ્રમાણેના પૂર્વકાળે જે પરભવાસુ આંધતા નથી તેને માટે છેવટના અંતર્સું હુર્ત્ત સુધી ત્રીજા ત્રીજા ભાગની કલ્પના કરવી. એના વિસ્તાર શ્રીપ્રજ્ઞાપના સૂત્રથી જાણવા. છેવટ અંતમું હત્ત શેષ આયુ રહે ત્યારે તો અવશ્ય પરભવનું આયુ બાંધે છે; તે વિના–આયુ ખાંધ્યા વિના જીવ પરભવમાં જતો નથી, એમ પ્રભુના આગમમાં કહ્યું છે. ૪૬૭ થી ૪૭૦.

યુગલિક મનુજ તિર્ધેચ જે જીવન અસંખ્યાતું ધરે, ચરમદેહી નિરય સુર તેસડ શલાકા પુરુષ એ; અનુપક્રમાયુવંત જાણે અન્ય સૂરિગણ ઉચ્ચરે, દેવ નિરય જિનેશ્વરા તે ના ઉપક્રમથી મરે. ૪૭૧

શેષ જીવાનું મરણ બે ભેદ ઈમ તત્ત્વાર્થની, ડીકા વિષે ઉલ્લેખ એવા તેમ કર્મપ્રકૃતિની; ડીકા વિષે છે પાઠ એ કાઈક યુગલિક ભૂમિમાં, તિર્ય'ચરૂપે ઉપજે અથવા મનુષ્ય સ્વરૂપમાં. ૪૭૨

ઉપજયા પછી અંતર્મું હૂર્ત્ત સિવાયનું ત્રણ પલ્યનું, આયુ ઘટાડે વેણ એવું મલયગિરિ આચાર્યનું; પ્રશ્ન એ અપવર્ત્તનાકિમ? આ નિકાચિત આયુની, અપવર્ત્તના જ્યાં તે નિકાચિત વાણ એહ વિરોધની. ૪૭૩

અર્થ:—યુગલિક મનુષ્ય અને તિર્યં ચ કે જેમનું આયુ અસંખ્યાતા વર્ષોનું હોય છે તેઓ તથા ચરમશરીરી (તેજ ભવમાં મોક્ષે જવાવાળા) નારકી અને દેવતા તથા ત્રેશઠ શલાકા પુરુષા એ બધા નિરુપક્રમાયુવાળા જાણવા. અન્ય આચાર્ય એમ કહે છે કે–દેવતા, નારકી ને જિનેશ્વરા ઉપક્રમથી મરણ પામતા નથી, શેષ જીવાનું મરણ બંને પ્રકારે ઉપક્રમથી ને ઉપક્રમ વિના થાય છે એમ તત્ત્વાર્થની વૃત્તિમાં કહ્યું છે, તેમજ કર્મ પ્રકૃતિની ટીકામાં પણ એ પ્રમાણે કહ્યું છે. કેાઇક યુગલિક ભૂમિમાં તિર્ય ચપણે કે મનુષ્યપણે ઉપજેલ હોય તેના ઉપજયા પછી અંતર્મા હૂર્ત્ત સિવાયનું ત્રણ પલ્યોન્

પમનું આયુ પણ ઘટી શકે છે એમ મલયગિર આચાર્યનું કથન છે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે-' એમના ( યુગલિકના ) આયુ તો નિકાચિત હાય છે તેની અપવર્તના કેમ થાય? કેમકે નિકાચિત આયુની અપવર્તના થતી નથી એમ શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે તેને આથી વિરાધ આવે છે. અપવર્તના ને નિકાચિત એ શબ્દ સાથે ઘટતા નથી.' ૪૭૧–૪૭૩.

હવે તેને નીચેના કાવ્યવેં ઉત્તર આપે છે:-

ઉત્તર ઇહાં એ જાણવા જે આ નિકાચિત બંધના, પરિણામ સ્થિતિ દીઠ અસંખ્યાતિણ નિકાચિત આયુના; ભેંદા ઘણા ઇમ જાણવું તિણહોય પણ અપવર્ત્તના, કેઈક નિકાચિત આયુની ગંભીર વયણા શાસ્ત્રના. ૪૭૪

અર્થ:—અહીં એ ઉત્તર જાણવા કે-નિકાચિત આયુ-મંઘના પણ પરિણામ (અધ્યવસાય) દરેક સ્થિતિ દીઠ અસં-ખ્યાતા છે, તેથી નિકાચિત આયુના પણ ઘણા ભેંદા થાય છે, માટે એમ જાણવું કે કાેઇક નિકાચિત આયુની અપવ-ર્તના પણ થઇ શકે છે; કારણ કે શાસ્ત્રના વચના અતિ ગંભીર હાેય છે. ૪૭૪.

એ ભેદ કીધા આયુના તત્ત્વાર્થ કેરી વૃત્તિએ, અપવર્ત્તાનો ઉચિત આયુ તેમ અનુચિત આયુ એ; અપવર્ત્તાનો ઉચિત આયુ નિશ્ચયે સાપક્રમી, એ ભેદ બીજા ભેદના સાપક્રમી નિરુપક્રમી, ૪૭૫ અર્થ:—શ્રીતત્ત્વાર્થસૂત્રની વૃત્તિમાં આયુના બે લેદ કહ્યા છે. અપવર્ત્તનાને યાગ્ય અને અપવર્ત્તનાને અયાગ્ય. તેમાં જે અપવર્ત્તનાને યાગ્ય હાય તે તા સાપક્રમીજ જાણુવું અને અપવર્ત્તનાને અયાગ્ય તે સાપક્રમી ને નિરુપક્રમી એમ બે પ્રકારનું જાણુવું. ૪૭૫.

કાળ જીવન જાણ તે મૃત્યુ અકાળે જે હુવે, દિલક નિશ્ચય ભાગવે સ્થિતિ રસ વિકલ્પે અનુભવે; યુગલિક મનુજ તિરિદેવ નિરય છ માસ શેષે આયુએ, પરભવતણું આયુષ્ય બાંધે જાણ તેમ મતાંતરે. ૪૭૬ વહેલામાં વહેલા નિરય જીવ છ માસ શેષે જીવિતે, માંડામાં માંડા અંતિમે અંતર્મુ હૂર્ત્તે જીવિતે; પરભવતણું આયુષ્ય બાંધે અભયદેવસૂરિ કહે, પંચમાંગે ચઉદમે શતકે પ્રથમ ઉદ્દેશકે. ૪૭૭ નિરૂપક્રમાયુ જીવ ત્રીજા ભાગમાં નિજ આયુના, પરભવાયુ બાંધતાં ઇમ આશયે પર સૂરિના; છ માસ શેષતણા નિયમ ના જાણ્યે એ આશયે, તત્ત્વ જાણે કેવળી ઇમ ભાવ ચાેખ્ખા રાખિયે. ૪૭૮

અર્થ:—જીવનના કાળ તે આયુ. તેમાં જે અકાળે— આયુ પૂરું થયા અગાઉ મૃત્યુ થાય તે અકાળમૃત્યુ કહેવાય. તે જીવ કર્મના દલિક તો ખધા અનુભવે, સ્થિતિ ને રસ અનુભવે અથવા ન પણુ અનુભવે, એમાં વિકલ્પ સમજવા; કારણુ કે સ્થિતિ ને રસની અપવર્તના થઇશકે છે. યુગલિક મનુષ્ય અને તિર્યંચ તેમજ દેવતા ને નારકી છ માસ શેષ રહે ત્યારે પરમવનું આયુષ્ય ખાંધે છે. હવે તેમાં પણ મતાંતર છે તે કહે છે કે—ન રકીના જીવ વ્હેલામાં વ્હેલા છ માસ આયુ શેષ રહ્યે છતે પરભવનું આયુ ખાંધે છે અને માડામાં માડા અંતર્મ હૂર્ત્ત શેષ રહે ત્યારે પરભવનું આયુ ખાંધે છે, એમ શ્રી અભયદેવસૂરિ પાંચમા અંગ શ્રી ભાગવતી સ્ત્રના ચૌદમા શતકના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં કહે છે. નિરુપક્રમાયુ જીવ પાતાના આયુના પાછલા ત્રીજા ભાગમાં પરભવનું આયુ ખાંધે છે. આ પ્રમાણેના અન્ય સૂરિના આશ-યથી છ માસ શેષે નિરૂપક્રમાયુવાળા પરભવનું આયુ ખાંધે એ નિયમ રહ્યો નહીં. આ બાળતમાં તત્ત્વ કેવળી જાણે, એમ વિચારી ભાવને ચાંખા રાખવા. ૪૭૬ થી ૪૭૮.

હવે અબાધા સંબંધી સ્પષ્ટતા કરે છે:—

પરભવાયુ બંધ પછીના ચાલતા આયુષ્યના, ભાગ પૂરા તે અબાધા બંધ તેમ ઉદયતણા; કાળ વચલા એ અબાધા અર્થ બેદ નહિ જરી, સ્થિતિના પ્રમાણે છ અબાધા યુક્તિ કહું આગળ ખરી.૪૭૬

અર્થ:—પરભવનું આયુ બાંધ્યા પછીના ચાલતા આયુષ્યના શોષ રહેલા જેટલા કાળ આયુ પૂરૂં થતાં સુધીના હાય તેને અબાધા કાળ કહીએ. બંધ ને ઉદયના જે વચલા કાળ તે અબાધા સમજવી. એમાં કાંઇ અર્થ ભેદ નથી. આ હકીકત આયુકમેં માટે સમજવી. બીજા સાત કમીની તા સ્થિતિના પ્રમાણમાં અબાધા છે. તેની યુક્તિ બતાવું છું. ૪૭૯.

ક્રોડને ક્રોડે ગુણંતા હોય કાડાકાડી એ, સાગરાપમનીજ સાથે તેહને પણ જોડિયે; સાગરાપમ કાડાકાડી જેટલી સ્થિતિ જેહની, તેટલા સા વર્ષની જાણા અબાધા તેહની. ૪૮૦

અર્થ:—કોડને કોડે ગુણતાં જે સંખ્યા આવે તેને કોડાકોડી કહીએ. સાગરાપમની સાથે એ કોડાકોડી શબ્દને જોડવા. પછી જે કર્મની જેટલા કોડાકોડી સાગરાપમની સ્થિતિ હાય તેટલા સા વર્ષની અળાધા જાણવી. ૪૮૦.

હવે સ્થિતિ ને અળાધા દરેક કર્મને માટે ખતાવે છે:—

પ્રથમના બે કમ<sup>6</sup>ની ને વેદની અંતરાયની, જાણ ઠિઈ તીસ કેાડાકાેડી સાગરાેપમ કાળની; સિત્તેર કાેડાકાેડી સાગર જાણેયે સ્થિતિ માહની, ના તેટલી સગવીસની સિત્તેર મિથ્યા માહની. ૪૮૧

વીસ કાેડાકાેડી સાગર નામની તિમ ગાેત્રની, તેત્રીશ સાગરની સ્થિતિ પ્રભુએ કહી આયુષ્યની; તે <sup>દ</sup>યાન રાખીને અખાધા જાણવી સવિ કર્મ'ની, ત્રણ હજાર વરસતણી જિમ આઘ જ્ઞાનાવરણની. ૪૮૨

અર્થ:—પ્રથમના બે કર્મ (જ્ઞાનાવરણ ને દર્શનાવરણ) ની અને વેદનીય તથા અંતરાયની—એ ચાર કર્મની સ્થિતિ ઉત્કૃષ્ટી ત્રીશ ક્રોડાક્રોડી સાગરાપમની જાણવી. માહનીય કર્મની સીત્તર ક્રોડાક્રોડી સાગરાપમની જાણવી; પણ તે ૨૭ પ્રકૃતિની સ્ટ નહીં, માત્ર એક મિચ્યાત્વ માહનીયનીજ જાણવી. નામકર્મ ને ગાત્રકર્મની વીશ કોડાકોડી સાગરાપમની જાણવી અને આયુ કર્મની તેત્રીશ સાગરાપમની જાણવી. આ હકીકત ધ્યાનમાં રાખીને સર્વ કર્મની અખાધા જાણવી, જેમ પહેલા જ્ઞાનાવરણની (તેમજ તેની સાથેના બીજા ત્રણ કર્મની) અખાધા ત્રણ હજાર વર્ષની, મિચ્યાત્વ માહનીય કર્મની સાત હજાર વર્ષની, અને નામ તથા ગાત્રની બે હજાર વર્ષની અખાધા સમજ લેવી. આયુની પૂર્વ કહેલી છે. ૪૮૧–૪૮૨.

હવે ધાસા ચ્છ્વાસ સંબંધી સ્પષ્ટતા કરે છે:—

આયુ પુદ્દગલ જેટલા બાંધ્યા જીવે બંધક્ષણે, તેટલાજ પ્રમાણના સવિ પુદ્દગલોને અનુભવે; તે કાળ શ્વાસાેચ્છ્વાસનું નિર્માણ જીવ કરતાે નથી, તિણ શ્વાસ ઉપરે જીવનનાે આધારએ સાચું નથી. ૪૮૬

અર્થ:—આયુકર્મના પુદ્દગળા આયુકર્મના અધ કરતાં જેટલા જીવાએ બાંધ્યા હાય-શ્રહણ કર્યા હાય તેટલા પ્રમાણના બધા પુદ્દગળાને જીવ અનુભવે તે કાળે શ્વાસો ચ્છવાસ ઉપર જીવનના આધાર છે એમ જે કહે છે તે સાચું નથી. ૪૮૩.

સેંકડા વર્ષાતણા આયુષ્યવાળા જીવડા, અંતર્મુદ્ધત્તે મરણ પામે ધાસ પૂર્ણ કર્યા વિના; એગિંદિ કેઇક જીવડા પર્યાપ્તિ ચાંથી ન પૂરતા, તાર્ચ મરે તેથીજ આયુ ધાસ જીદા ભાસતા. ૪૮૪ અર્થ:—સેંકડા વર્ષાના આયુષ્યવાળા અર્થાત તેટલું આયુષ્ય બાંધેલા જવા અંતર્મુ હૂર્ત્તમાં મરણ પામે છે તેઓ શ્વાસો જ્વાસને પૂર્ણ કરતા નથી. વળી કેટલાક અપર્યાસા એકેંદ્રિય જવા ચાથી શ્વાસો જ્વાસ પર્યાસિ પણ પૂરી કર્યા વિનાજ મરણ પામે છે, તેથી શ્વાસ ને આયુ બંને જુદાજ છે એમ લાસે છે-સિદ્ધ થાય છે. ૪૮૪.

જીવનદારી તૃડવામાં હેતુ સાસ ઉસાસને, ક્રીધા પ્રભુએ જાણવા એ નિત્ય સુણ તત્ત્વાર્થને; મરણ સમયે જેહ લેશ્યા વર્ત્તા તેવા સ્થળે, આ જીવ ઉપજે તેહથી લેશ્યા સ્વરૂપપ્રભુ ઉચ્ચરે. ૪૮૫

અર્થ:—આ જીવનદોરી ઝુટવાના સાત કારણામાં શ્વાસ ઉસાસને કારણરૂપે પ્રભુએ કહેલ છે તે નિરંતર તત્ત્વા-ર્થસ્ત્ર સાંભળીને જાણી લેજો. ૪૮૫.

હવે મરણ સમયે જેવી લેશ્યા વર્તતી હાય તેવી લેશ્યા-વાળા સ્થળે આ જીવ ઉપજે છે તેથી લેશ્યાનું સ્વરૂપ પ્રભુ કહે છે:—

આયુના બંધ ક્ષણે જેવી મતિ તેવી ગતિ, અંત સમયે જાણજે જેવી ગતિ તેવી મતિ; આયુ બંધન કાળ પ્રાયે પર્વાતિથિએા સવિ કહી, પર્વાતિથિ સંકેતના સુવિચાર કરજે ખૂબ અહીં. ૪૮૬

અર્થ:-- આયુના બંધ કરતાં જેવી મતિ હાય તેવી

ગતિમાં જીવ જાય છે, અને અંત સમયે જેવી ગતિમાં જવાનું ૈંહાય તેવી મતિ થાય છે એમ સમજજે.

હવે આયુખંધના કાળ પ્રાયે સર્વ પર્વતિથિઓ હાય છે એમ કહેલ છે, તેથી પર્વતિથિઓના પ્રખંધ કરેલા છે. એવા સંકેતના અહીં સારી રીતે હે જીવ! તું વિચાર કરજે. અને એવા વિચાર કરીને પર્વતિથિઓએ સારી રીતે-વિશેષ પશે ધર્મ કરણી કરજે કે જેથી સારી ગતિના બંધ પડે. ૪૮૬.

હવે અંત સમયે જેવી ગતિ થવાની હાેય તેવી મતિ થાય તે ઉપર કૃષ્ણુ વાસુદેવનું દર્ષાંત કહે છે:—

કૃૃષ્ણુ વાસુદેવને અંત્ય ક્ષણે ગતિના સમી, લેશ્યા થઇ નરકે ગયા અત્યંત ક્રોધે ધમધમી; શરીર ઉપરે ઘૂળ ચાંટે જેમ ચીકાશે કરી, જીવ સાથે કર્મ ચાંટે તેમ લેશ્યાએ કરી. ૪૮૭

અર્થ:—કૃષ્ણુ વાસુદેવને મરણુ વખતે ગતિ સમાન મતિ થઇ હતી, તેથીજ કૃષ્ણુલેશ્યા થવાથી ક્રોધે ધમધમીને તેઓ નરકે ગયા છે. શરીરની ઉપર જેમ ચીકાશના ચાેગે ધૂળ ચાટે છે તેમ આત્માની ઉપર લેશ્યાની ચીકાશને ચાેગે કર્મ ચાટે છે. ૪૮૭.

હવે લેશ્યાએાના નામ વિગેરે કહે છે:—

કૃષ્ણ નીલ કાપાત તેએ પદ્મ લેશ્યા જાણ્યે, શુક્લ લેશ્યા ભેદ ષઠ્ લેશ્યાતણા અવધારિયે; જંખૂફળ ખાનારનું તિમ ગામને લુંટનારનું, દર્ષાત સુણ સંક્ષેપમાં શ્રુત ઠાણ છે વિસ્તારનું. ૪૮૮

અર્થ:—કૃષ્ણુ, નીલ, કાપાત, તેજો, પદ્મ અને શુક્લ આ છ લેશ્યાએાના નામા જાણવા. તેની ઉપર જંબૂવૃક્ષના ફળ ખાનાર છ જણાનું ને ગામને લુંટવા જનાર છ જણાનું દેષ્ટાંત છે તે અહીં સંક્ષેપમાં કહ્યું છે. વિસ્તારથી જાણવાનું સાધન તા બીજા અનેક શાસ્ત્રો છે. ૪૮૮.

હવે તેમાંથી પ્રથમ જંખૂવૃક્ષના ફળ ખાનારનું **દર્**ટાત કહે છે:—

ટાંચ શાખાની નમેલી જેહના પાકાં ફળા, જેમાં ભરેલા ખૂબ છે તે જંબૂતરુ સાહે નીલા; છ પુરુષ એઈ પક્વ જંબૂ ચાહતા આરાગવા, કેમ ખાવાં? એ પ્રસંગે પ્રથમ લાગ્યા બાલવા. ૪૮૯ ઉપર ચઢતાં મરણ હાવે મૂળમાંથી છેદીને, ઝાડ નીચે પાડીને તે ખાઇએ ફળ આપણે; ડાળીઓ માટીજ છેદા એમ બીજો નર કહે, ૪૯૦ ડાળીઓ નાનીજ છેદા એમ ત્રીજો નર કહે. ૪૯૦

સર્વ ગુચ્છા તાેડિયે એવુંજ ચાથા નર કહે, સર્વ ફળને તાેડિયે એવુંજ પંચમ નર કહે; નીચે પડેલાં જાંબૂ ખાઇએ એમ છઠ્ઠો નર કહે, ભાવ હલકા આઘત્રણનાઅંત્યત્રણ શુભજિન કહે. ૪૯૧

**અર્થ**:—ક્ળના ભારથી જેની શાખાએ નમેલી છે, જેની ઉપર પાકાં ફળે. ભરપૂર છે એવા એક સાહામણા જं भ्रुष्टक्ष छे. तेने निधने छ पुरुषा तेना इणा भावानी ઇવ્છાવાળા થયા. હવે તે ફળ કેમ ખાવા? તેના સંબંધમાં એક બાલ્યા કે–' વૃક્ષ ઉપર ચડવાથી તાે પડી જવાના ને મરણ પામવાના ભય રહે તેવું છે તેથી વૃક્ષને મૂળમાંથી <mark>છે</mark>દી નાખી પાડી દઇને પછી તેના ફળા ખાઇએ.' ત્યારે બીજો બાલ્યા કે–તેની માેટી માેટી શાખાએાજ છેદીએ, ત્રીજો <mark>બાલ્યાે</mark> કે–નાની નાની શાખાએા છેદીએ, ચાેથા બાલ્યાે કે– માટા માટા ફળના ભરેલા ગુચ્છાએા છે તે તાેડીએ, ત્યારે પાંચમા બાલ્યા કે–ફળાજ તાડી તાડીને ખાઇએ કારણુ કે વૃક્ષ નમેલું હાવાથી આપણા હાથ ત્યાં પહેાંચે તેમ છે. તે સાંભળી છેઠ્ઠો બાલ્યા કે–આ જમીન ઉપર પુષ્કળ જાં બુએા પડ્યા છે તેજ ખાઇએ-કાંઇ પણ તાેડવાનું શું કામ છે? આ છ મનુષ્યની લેશ્યાએામાં પહેલી ત્રણ હલકી–અશુભ છે અને પછીની ત્રણુ શુભ છે એમ શ્રી જિનેશ્વરાએ સિદ્ધાંતમાં કહ્યું છે. ૪૮૯ થી ૪૯૧

હવે આ દર્ષાત લેશ્યા સાથે કેમ ઘટાવનું ? તે કહે છે---

દર્ષ્ટાંત એમ ઘટાડલું જે મૂળથી તરુ છેદવા, ઈમ કહે તે કૃષ્ણુલેશ્યાવંત પુરુષ પિછાણવા; હાળ માેટી છેદવાનું જે કહે તે પુરુષને, નીલલેશ્યાવંત જાણા છેદ નાની ડાળને. ૪૯૨ એમ જે બાલે મનુજ કાપાતલેશ્યાવંત એ, તાેડ ગુચ્છા એમ વદતા પીતલેશ્યાવંત એ; તાેડ ફળને એમ વદતા પદ્મલેશ્યાવંત એ, પતિત ફળ ખાવા કહે જે શુકલલેશ્યાવંત એ. ૪૯૩

અર્થ:—આ દુષ્ટાંતને આ પ્રમાણે ઘટાવવું. મૂળથી વૃક્ષને છેદવાનું કહેનારને કૃષ્ણું લેશ્યાવાળા પુરૂષ જાણવા, મોટી ડાળ છેદવાનું કહેનાર પુરૂષને નીલલેશ્યાવાળા જાણવા, નાની ડાળ છેદવાનું કહેનારને કાપાતલેશ્યાવાળા જાણવા, ગુચ્છા તાડવાનું કહેનારને તેજોલેશ્યાવાળા જાણવા, ફળ તાડીને ખાવાનું કહેનારને પદ્મલેશ્યાવાળા જાણવા અને પડેલા ફળા ખાવાનું કહેનારને શુક્લલેશ્યાવાળા જાણવા. ૪૯૨-૪૯૩.

હવે ગામ લૂંટવા જનાર છ ચારતું બીજી દર્ષાત કહે છે:—

ષ્**ટ્ ચાર લુંટવા ગામને નિજ નિજ ઘરેથી નીકળે,** માર્ગમાંહે એક બાેલે સર્વ નર પશુ મારિયે; <mark>બ</mark>ીએ મનુજને મારવા ત્રીએ પુરુષને મારવા, બાેલેજ ચાેથા ઇમ અરે હથિયારવાળા મારવા. ૪૯૪

લડનાર નરને મારવા પંચમ પુરુષ ઇમ ઉચ્ચરે; માર્યા વગર ધનનેજ લેવું એમ છટ્ટા ઉચ્ચરે; ઘટના પ્રથમ દર્ષાતના જેવીજ આહંયા જાણવી, શુદ્ધ લેશ્યા એહ તેજો પદ્મ શુક્લા રાખવી. ૪૯૫ અર્થ:— છ ચાર કાઈ ગામ લુંડવા માટે જવા સાર્ પાત પાતાને ઘરેથી નીકળીને માર્ગમાં ભેગા થયા. એટલે તેમાંથી એક બાલ્યા કે—ગામમાં પેસતાં પશુ કે મનુષ્ય જે સામે મળે તેને મારી નાખવા. ત્યારે બીજો કહે કે—પશુને શામાટે મારવા? મનુષ્યનેજ મારવા. ત્રીજો કહે કે—સ્ત્રીને શામાટે મારવા? પુરૂષાનેજ મારવા. ચાથા કહે કે—હથિયાર વિનાનાને શામાટે મારવા? હથિયારવાળા હાય તેને મારવા. ત્યારે પાંચમા કહે કે—બધા હથિયારવાળાને શામાટે મારવા? જે સામા થાય તેને મારવા. ત્યારે છઠ્ઠો કહે કે—આપણે મારવાનું શું કામ છે? માર્યા વિના દ્રવ્યજ લુંટી લેવું. આ છ પુરૂષ માટે પણ પ્રથમના દર્યાત પ્રમાણે ઘટના ઘટાવવી. એ છમાં તેજો, પદ્મ ને શુકલ એ ત્રણ લેશ્યા શુભ જાણવી. ૪૯૪–૪૯૫.

પ્રથમ કૃષ્ણુલેશ્યાવાળાનું સ્વરૂપ કહે છે:—

લેશ્યાતણું અનુમાન હોવે યાગચેષ્ટાએ કરી, ખરપરુષતિમઅતિચંડદ્દમુ<sup>ડ</sup>ખવૈરઅતિશય દિલ ધરી; કરુણા ન રાખે દિલમાં માની હણે જે અન્યને, આચારથી તે ભ્રષ્ટ જાણા કૃષ્ણલેશ્યાવંતને. ૪૯૬

અર્થ:—આ જવને કઇ લેશ્યા વર્તે છે? તેનું અનુ-માન તેના યાગની ચેષ્ટાઓવઉ થઈ શકે. જે ખર-કર્કશ, પર્ષ-કઠાર, અતિચંડ-ક્રોધી, દુર્મુખ-માઠા મુખવાળા, અતિ-શય વૈરબુદ્ધિને ધારણ કરવાવાળા, દિલમાં કરૂણા વિનાના, અભિમાની અને અન્યને હણનારા તેમજ **આચારથી બ્રષ્ટ** હાય તેને કૃષ્ણુલેશ્યાવાળા જાણવા. ૪૯૬.

હવે નીલલેશ્યાવાળાના લક્ષણ કહે છે:—

કુશળ માયા દંભમાં ને લાંચ ખાવા નિપુણ જે, જૂઠ બાલે વિષયપ્રેમી થિર હૃદયવાળા ન જે; આળસુ વળી મંદમતિ કાયર ધરે અભિમાનને, એહ ચાલે જાણજે તું નીલલેશ્યાવંતને. ૪૯૭

અર્થ:—માયા-કપટ કરવામાં કુશળ, લાંચ ખાવામાં નિપુણ, અસત્ય બાલનાર, વિષયના પ્રેમી, અસ્થિર હુદયવાળા, આળસુ, મંદમતિ, કાયર અને અભિમાની-એવા પુરૂષને નીલ-લેશ્યાવાળા જાણવા. ૪૯૭.

હવે કાપાતલેશ્યાવાળાના લક્ષણ કહે છે:—

આરંભમાં આસક્ત જે નિદેષિ સવિ કાર્યો ગણે, લાભ તાેટા ના વિચારે ક્રોધ રાખે શાેકને; નિંદા કરે જે અન્યની કરતાેજ આપખડાઇને, યુદ્ધે ભયંકર દુઃખિયા કાપાેતલેશ્યાવંત એ. ૪૯૮

અર્થ:—આરંભમાં આસકત, પાપના કાર્યો પશુ બધા નિર્દોષ ગણનારા, લાભ-તોટાના વિચાર વિનાના, કોધી, શોકાવેશવાળા, અન્યની નિંદા ને આપબડાઇ કરનારા, ચુદ્ધમાં ભયંકર અને દુ:ખિત હુદયવાળા–તેને કાપાતલેશ્યાવાળા જાણવા. ૪૯૮.

હવે તેનોલેશ્યાવાળાના લક્ષણ કહે છે:—

દક્ષ સંવર સેવતા કરુણા સરલતા રાખતા, દાન શીલ સંતાષ વિદ્યા ધર્મ રુચિ જે ધારતા; પાપ સાધન છાડતા ઉત્તમ ક્ષમા ગુણ ધારતા, લેશ્યા ચતુર્થા તેહની જે વર વિવેકે રાજતા. ૪૯૯

અર્થ:— દક્ષ-હાદ્યા, સંવરને સેવનારા, કર્ણા ને સર-લતા રાખનારા, દાન, શીલ, સંતોષ, વિદ્યા અને ધર્મરૂચિને ધારણ કરનારા, પાપના સાધનાને તજી દેનારા, ઉત્તમ ક્ષમા-ગુણને ધારણ કરનારા અને શ્રેષ્ઠ વિવેક વહે શાભતા હાય તેને ચાથી તેઓલેશ્યાવાળા જાણવા. ૪૯૯.

હવે પદ્મલેશ્યાવાળાના લક્ષણુ કહે છે:—

થિર દયાલુ દેવપૂજા વ્રત ધરે દાનેશ્વરી, ધૈર્ય પાવન હર્ષને ધારે કુશળ બુહિ ખરી; જે ક્ષમા ગુણ ધારતાે સેવે કદી ના માનને, એ ગુણાથી જાણ તું તે પદ્મલેશ્યાવંતને. ૫૦૦

અર્થ:—સ્થિરતાવાળા, દયાળુ હુદયવાળા, દેવપૂજા કરનારા, વર્તને અંગીકાર કરનારા, દાનેશ્વરી, ઘૈર્યતાવાળા, પવિત્ર મનવાળા, હર્ષિત ચિત્તવાળા, કુશળ ખુદ્ધિવાળા, ક્ષમા-ગુણને ધરનારા, અભિમાન તો કદી પણ નહીં કરનારા–એવા ગુણો વડે તું એ જીવ પદ્મલેશ્યાવાળા છે એમ જાણજે. ૫૦૦. હવે શુકલલેશ્યાવાળાના લક્ષણ કહે છે:— ધર્મ બુદ્ધિ અપક્ષપાતી જે ન સેવે પાપને, શાેક નિંદાને તજે પરમાત્મભાવે સ્વરૂપને; પામેલ મૂળથી સંહરીને અધ રાગ–દ્વેષને, એ ગુણાથી જાણ તું તે શુક્લલેશ્યાવંતને. પ૦૧

અર્થ:— ધર્મ ખુદ્ધિવાળા, અપક્ષપાતી-કાઇના પક્ષપાત નહીં કરનારા, પાપકાર્યને નહીં સેવનારા, શાક કે નિંદા નહીં કરનારા–તેને તજનારા, પરમાત્મભાવના સ્વરૂપને પામેલા –સમજેલા, રાગદ્રેષના ખંધને જેણે મૂળથીજ સંહરેલા છે એવા–એ ગુણવાળાને શુકલલેશ્યાવાળા જાણવા. પ૦૧.

હવે કઇ લેશ્યાવાળા જવકઇ ગતિને પામે? તે કહે છે:--

કૃષ્ણ લેશ્યા નરકને તિમ નીલ થાવર ભાવને, તિર્યચપણું કાપાત લેશ્યા પીત મનુજ સ્વરૂપને, પદ્મ લેશ્યા સુરપણું ઘે શુકલ લેશ્યા મુક્તિને, અશુભ લેશ્યા દૂર છંડી શુદ્ધ લેશ્યા રાખીએ. પ∘સ્

કર્મના કારણતણી ઊંડી સમજ દિલ રાખીને, નિત્યે ઉપક્રમથી અચીને શુદ્ધ લેશ્યા ધારીને; અમૃત અનુષ્ઠાને કરી જિન ધર્મ સાત્ત્વિક સાધના, હે જીવ! મુક્તિ પામવાની એ ખરી આરાધના. પ૦ક

અર્થ:—કૃષ્ણુલેશ્યા નરકગતિ આપે છે, નીલલેશ્યા સ્થાવરપણું આપે છે, કાપાતલેશ્યા તિર્યચગતિમાં લઇ જાય છે, પીત અથવા તે જેલેશ્યા મનુષ્યપણું પમાં છે, પદ્મલેશ્યા દેવગતિ આપે છે અને શુકલલેશ્યા મુક્તિ આપે છે—મોક્ષમાં પહેાંચા છે; માટે હે ભવ્યા! તમે અશુભ ત્રણ લેશ્યા તજી દઇને શુભ ત્રણ લેશ્યાના આદર કરા. અને કર્મભંધના કારણો જે ઉપર અતાવ્યા છે તેની સમજણ ઉંડી રીતે અંતઃકરણમાં રાખીને, આયુના ઉપક્રમના નિમિત્તોથી અચીને, શુભ-લેશ્યાએ ધારણ કરીને, અમૃતાનુષ્ઠાનવ જેન ધર્મની સાત્વિક આરાધના કરા કે જેથી હે જવ! તમે મુક્તિસુખને પામા; કારણ કે મુક્તિસુખ પામવાની સાચી આરાધના તેજ છે કે જે વિગત સાથે ઉપર અતાવેલી છે- પવર—પવ્રા

શ્રાવકે પાતાના આત્માને આ પ્રમાણે પૂછવું એમ કહે છે:—

શુભ કૃત્ય આજે શું કર્યું ? કર્ત્ત વ્ય ખાકી શું રહ્યું ? શક્ય શું કરતા નથી ? ભૂલે ગુમાયું મેં કયું ?; સાચાજ જીવતા કાેણ ? પરને જાણીતા દાેષા કયા ? હૈય શું છંડું નહિ ? ધારું નહી સદ્દ્રગુણ કર્યાં ?. પ૦૪

અર્થ:—આજે મેં કશું કશું સારૂં કાર્ય કર્શું? અને મારે કરવા લાયક કયા કયા કામ આજે બાકી રહ્યાં છે. મારાથી બની શકે તેવું કશું કશું કાર્ય હું કરતો નથી. વળી પ્રમાદથી હું કશું ઉચિત કાર્ય ભૂલી ગયા છું. આ જગતમાં કાતું જીવવું સાચું છે? મારા કયા કયા દાષા બીજા લોકોના જાણમાં છે? કઈ કઇ તજવા યાગ્ય બાબતાના હું ત્યાગ કરતા નથી. અને કયા કયા સદ્યુણાની મારામાં બામી છે? પ૦૪.

નિજ રંગ કિમ વધતાનથી? ઉત્તર વિચારે એહના, શ્રાવક કરંતા એમ નિશ્ચય ટાલતા ભય મરણના; ના શાચનીય ખને કદી ઇમ વીર ગાતમને કહે, મરતાં હસે સાધે સમાધિ પર નયણ આંસુ વહે. પ્રષ્

અર્થ:--વળી મને આત્મરમણતા કેમ વધતી નથી? તે આ બધા પ્રશ્નોના ઉત્તરના વિચાર કરે. લબ્ય શ્રાવકાએ તે ઉત્તરા (પ્રક્ષના જવાબ ) ડુંકામાં આ પ્રમાણે વિચારવા. (૧) પ્હેલા પ્રશ્નના જવાબ એ છે કે–સવારથી સાંઝ સુધીમાં ાદાન, શીલ, તપ, ભાવ, પ્રભુદર્શન, પૂજા, ગુરૂભક્રિત, સ્વાધ્યાય, પરાપકાર, સામાયક, પ્રતિક્રમણ વિગેરે સારા આત્મહિતકારી કાર્યીમાંથી જે જે કાર્યી (ધાર્મિક અનુષ્ઠાન) કર્યા હાય, ેતેની અનુમાદના કરીને તેવા અવસર ભવાભવ મલજો એમ ્વિચારવું. જેમ વેપારી લોકાે પેદાશનું સરવૈયું કાઢે, અને ખાટના વ્યાપાર ન કરે. તેમ ઉત્તમ શ્રાવકાએ ધાર્મિક ( પુષ્યના ) કાર્યોનું સરવૈયું જરૂર કાઢવું જોઇએ. અને આત્માને નુકસાન કરે, તેવા કાર્યો કરવાજ નહિ. (૨) બીજા પ્રશ્નના જવાબ એ કે-પહેલા પ્રશ્નના જવાબ દેતી વખતે જણાવેલાં કાર્યીમાંથી જે જે ધાર્મિક કાર્યી કરવાના બાકી હાય, તે મંત્રી શ્રી વસ્તુપાલની માફક સાવચેત થઇને જલ્દી કરી લેવા. કારણકે કાળના ભરાસા નથી. કયા ટાઇમે કયા ક્ષેત્રમાં કયા નિમિત્તે જીવનદોરી તૂટશે, એની આપણને લગાર પણ ખબર નથી. એમ બીજાએ પણ રૂપાંતરથી કપૂલ કરેજ છે. કહ્યું છે કે– अजरामरवत्प्राज्ञः, विद्यामर्थं च साध्येत् ॥ गृहीत इव केरोषु,

मृत्युना धर्ममाचरेत् ॥ १॥ ये ते। जरूर सभजवुं जोधये કે–આહારાદિ ક્રિયા તા પશુચોમાં પણ ઘણે ભાગે સરખી દેખાય છે, પરંતુ તેઓમાં વિવેકની ખામી છે, અને મનુષ્યા ધારે તો વિવેકથી ધર્મારાધન સાવચેત થઇને કરી શકે. આત્માને નિર્મલ ખનાવે. આજ ખંનેમાં વિશેષતા (ફેર) સમજવાની છે. શાંતિથી વિચાર કરીએ તાે દુનિયાના ઘણાં પદાર્થી આપ-ણને અપૂર્વ શિખામણ દઇને ધર્મના રસ્તે દારે છે-(૧) લૂગડાંને ધાનાર માણુસ ધાવામાંથી અપૂર્વ બાધ એ લઈ શકે કે-લગડાં એ ક્ષણિક પદાર્થ છે, તેના મેલને દૂર કરવા મહેનત કરાય છે-તેથી વધારે આત્માને ધાવાને માટે શ્રાવકાએ જરૂર પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. કારણકે આત્માને ચીકણા કર્મ રૂપ મેલ લાગે છે. (૨) પાણીના ધાેધ-પ્રવાહ પૂર જોસમાં ચાલ્યા જાય છે. તે પણ માનવને સાવચેતીના બાધ આપે છે કે તારાં જીવન, જુવાની, સંપત્તિ વિગેરે વાનાં (પદાર્થી) ક્ષણ વારમાં નાશ પામે તેવા છે. (૩) ઘંટીમાં અનાજને દળનારા જીવા પણ એ બાધ લઇ શકે કે-કર્મ રૂપી અનાજના ચૂરા કરવાને જરૂર સાવધાન થવું જોઇએ. (૪) ઝાડની ઉપર દેખાતાં લીલા-છમ પાંદડાં અમુક ટાઇમે પીળાં થઇને ખરી પડે છે, તે પણ શીખામણ દે છે કે-' મુજ વીતી તુજ વીતશે' એમ જુવાનીના મદ ઉતારે છે. પ્રભુશ્રી મહાવીર દેવે અંતિમ સમયે સાલ પ્હારી દેશના દીધી, તેમાં કાલ્પનિક દર્ષાંત જણાવ્યું કે-" લીલાં પાંદડાં પીળાં (જૂના ખરી પડેલા) પાંદડાંની હાંસી કરે છે કે-કેમ પ્હેલાં તમે લીલાછમ દેખાતા હતા, એ સ્થિતિ તમારી કર્યા ગઈ? અમે કેવા સરસ દેખાઇએ છીએ. આના

જવાબમાં પીળાં પાંદડાંએ કહ્યું કે શા માટે મદ (અભિમાન ) ં કરાે છાે, તમારી પણ થાેડા ટાઈમમાં અમારા જેવી હાલત થશે." ચ્એમ શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રમાં કહ્યું છે. એથી યાદ રાખવું કે– ્જુવાનીઆએાએ મદોન્મત્ત ખનીને વૃદ્ધોની હાંસી ન કરવી ં જોઇએ. કારણુકે મનુષ્યાયુષ્યને સાતે ઉપક્રમના ભય રહેલા ં છે વિગેરે અનેક કારણાને લઇને તમે એટલે સુધી (એટલી ઉંમરે) પ્હાંચશા કે નહિ, એ પૂરે પૂરા સંદેહ છે. પ્હાંચ્ચા ં એ જીવનની અપેક્ષાએ ભાગ્યશાલી ગણાય. તેઓની પાસેથી ડહાપણની અને વિવેકધર્મની વાર્તા સાંભળવી જોઇએ. જેથી આપણે તેવા થઈ શકીએ. વૃદ્ધના વચના ન માન્યા, ત્યારે રાફડામાંથી દૃષ્ટિવિષ સર્પ નીકળ્યો, તેણે અધા ઉદ્ધત જુવા-નીઆઓને લસ્મ કર્યા (બાળી નાંખ્યા) આવા બાધ લઇ શકાય. (૫) ખાદ્ય જવનને ટકાવવા આહારાદિની જરૂર છે. ે તે એમ જણાવે છે કે બાહ્ય જીવન (શરીરને પાેષવું વિગેરે) એ ક્ષણિક જીવન છે. આત્મિક જીવન તેવું નથી. તેને ટકા-વવાને માટે આહારાદિ જેવા નહિ પણ તેથી પણ વધારે હિતકારી ધર્મારાધનની ખાસ જરૂર છે. સાવચેતીના બાધ લેવા માટે બેગમનું દ્રષ્ટાંત દેવું જરૂરી છે, તે ટુંકામાં આ પ્રમાણે-એક બાદશાહની બેગમ રેણા (ડુંગરી) ખાતાં ખાતાં જે બાકી રહી, તે ચલણા (રકેબી)માં ઉંચે શિકા ઉપર મૂકીને ઝરૂખામાં ઊભી ઉભી નગરની શાભા જોઈ રહી છે. ચાડી વારમાં રેણા (ડુંગરી) ખાવાની ઇચ્છા થઇ, તેથી દાસીને કહ્યું કે–રેણા લાવ ? શીકામાં મૂકી છે. દાસીએ ચ**લણાં** ( રકેળી ) માં તપાસ કરી કહ્યું કે–બેગમ સાહેળ! ' ચલણા

હૈ રેણા નહિ હૈ ' બેગમે કહ્યું કે-ફરી તપાસ કર. હમણાં મેં મૂકી છે ને રેણા કયાં જાય ? દાસીએ ઘણી વાર તપાસીને કહ્યું કે-બેગમ સાહેબ! "ચલણા હૈ રેણા નહિ હૈ." બેગમ જુવાન હતી. જુવાનીના તારમાં એક દમ કોધથી ધમધમીને (મિજાસ કરીને ) બેગમે દાસીને જોરથી તમાચા માર્યો. ્રમાવા અનર્થ જુવાનીના મદથી સંભવે છે. (૧) જુવાની (૨) ધનસંપત્તિ (૩) પ્રભુતા ( અધિકારીપણું ) (૪) અવિવેક આ ચાર વાનાંમાંનું એક પણ હાય, તા જયારે અનર્થ સંભવે, તો પછી જ્યાં (જે પુરૂષાદિમાં) ચારે ભેગાં હાય, ત્યાં અનર્થ સંભવે, એમાં નવાઇ શી ? કહ્યું છે કે-" यौवनं धनसंपत्तिः, प्रभुत्वमविवेकिता॥ एकैकमप्यनर्थाय, किमु यत्र चतुष्ट्यम्॥१॥ તમાચાના મારથી દાસી રડવા લાગી. રાતી રાતી પણ દાસી એજ વારંવાર કહેવા લાગી કે-બેગમ સાહેબ! મને ગરીબને મારવી હાય તા લહે મારા પરંતુ મારૂં કહેવું જાૂઠું નથી. તપાસ કરીને (વિચારીને) કહું છું કે-"ચલણા હૈ રેણા નહિ હૈ " દાસીએ વારંવાર કહેલા આ વચના સાંભળીને ેબેગમે આ વાકયમાંથી બાધ એ લીધા કે ચલણા હૈ એટલે દરેકને અચાનક માેડા વ્હેલા જરૂર જવાનું છે. 'રેણા નહિ હૈ ' એટલે આ દુનિયામાં કાેઇને પણ કાયમ રહેવાનું છેજ ્નહિ. જ્યારે વસ્તુ સ્થિતિ આમ છે, તેા પછી આ દુનિયાની િવિવિધ ઉપાધિ શા માટે ? આશાની ગુલામી શા માટે ? ્રસુવાશેર લાેટના ઘરાક આ જીવને આટલી બધી આળપંપાળ \* શા.માટે કરવી જોઇએ ? ઉપાધિમાં શાંતિ હાય ક્યાંથી ? ્રસમજણ હાય તો શેષનાગના દ્રષ્ટાંતે સમજવું જોઇએ કે– જેટલી ઉપાધિ તેટલું દુ:ખ ખરી રીતે તો હું સુખી છું એમ કહેવરાવવાને માટે, દુનિયામાં પંકાવાને માટે, આ બધું તાકૃત છે. બીજા શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે કે એક વખત શેષનાગ કૃષ્ણા ઉંચી કરીને અક્કડ બનીને ડાલતા હતા. મનમાં એમ કૃલાતા હતા કે 'મારે હજાર માથાં છે.' આ વખતે અવસર જોઇને એક કવિએ કહ્યું કે—

"यति ते नाग! शीर्षाणि, तति ते नाग! वेदनाः॥ न संति नाग ! शोर्षाणि, न संति नाग ! वेदनाः ॥१॥ મ્પષ્ટાર્થ—હે નાગ! અભિમાન શા માટે કરે છે? ચાદ રાખજે કે જેને જેટલા માથા, તેને તેટલી વેદના હાય છે. તારે હજાર માથા છે, તો હજારે માથાની વેદના ભાેગ-વવી પડે છે. જેને તે ન હાય, તેને વેદના પણ ભાગવવી પડતી નથી. આમાંથી સમજવાનું એ કે જેને જેટલી ઉપાધિ હાય, તેને તેટલું દુ:ખજ ભાગવવાનું. લક્ષ્મી વિગેરેની વધારે ઉપાધિવાળા જવામાંથી કેટલાએકને ઉપાધિની ચિંતાને લઇને 'ગળે શું ઉતાર્યું ' શું પ્હેર્યુ વિગેરેનું પ્રાયે ભાન હોતું નથી. ચિંતા અને ચિતા એમાં અનુસ્વારના ફેર છે. તે એમ સમ-જાવે છે કે ચિતામાં અળવાનું જે દુ:ખ હાય, તેથી વધારે દુ:ખ ચિંતાથી ભાગવવું પડે છે. એ તાે જગજાહેર છે કે ધનને કમાવવામાં સાચવવામાં કેવાં કેવાં દુ:ખા ( મુશ્કેલી ) ભાગવવા પડે છે. એ પુત્ર વિગેરેની ખાબતમાં પણ તેવુંજ છે. સાચું સુખ ફ્કીરીમાં (ત્યાગમાં ) છે. બીજામાં નહિજ. આવા વિચાર કરીને રાતે બેગમ રાજ્યાદિ વૈલવના ત્યાગ કરીને જંગલમાં એક ઝાડની નીચે પાતાના ઇષ્ટ દેવ ( ખુદા )નું ધ્યાન કરવા લાગી, અને વિચારવા લાગી કે-" કાઇ દિન લડ્ડું, કાઇ દિન પૂરી, કાઇ દિન ફક્ક ફક્કા; સદા ફકીરી મેરે કયા દીલગીરી, સદા મગનમેં રેણા " સવારે આદશાહને ખબર પડી. તપાસ કરી તાે માલમ પડ્યું કે બેગમ જંગલમાં ઝાડ નીચે બેઠી છે. તે ત્યાં જઇને બેગમને બાલાવવા લાગ્યા, પણ બેગમ તા આદશાહની સામું પણ તાકતી (જેતી) નથી. વ્યાજબીજ છે કે–આશાની ગુલામી જ્યાં નહિ, ત્યાં બીજાની પરવા હાયજ શાની? પ્હેલાં તા બેગમને એવી આશા હતી કે-આદશાહ જો મારી ઉપર રાજી હશે, તો મને વસ્ત્ર-ઘરેણાં વિગેર દેશે. હવે તેા એમાંનું કંઈ છેજ નહિ, તેથી બેગમ-ખાદશાહની સામું ન જૂએ, એમાં નવાઈ શી? ઇષ્ટ**ેવનું** ધ્યાન પૂરું કરીને બેગમ વારવાર એજ બાલવા લાગી કે– ' ચલણા હૈ ન રેણા હૈ ' વાર વાર બાલાયેલા આ વાકયના સમજુ બાદશાહે વિચાર કર્યો, તેથી તેને પણ વરાગ્યભાવ પ્રકટ થયા, જેથી તમામ ઉપાધિના ત્યાગ કરી ફકીરી અંગી-કાર કરી. આ દર્ષાંતમાંથી સમજવાનું એ કે–ઉત્તમ શ્રાવકાએ સાવચેત થઇને જલ્દી ધર્મારાધન કરી લેવું જોઇએ. (૩) ત્રીજા પ્રશ્નના જવાખ એમ વિચારવા કે-ધાર્મિક કાર્યા બે પ્રકારના છે. ૧ ધનિક (પૈસાદાર) શ્રાવકાે કરી શકે તેવા કાર્યાે, જેમકે-જણાદ્ધાર, જિન પ્રાસાદ ખંધાવવા, અંજનશલાકા, પ્રતિષ્ઠા, સંઘયાત્રા, જ્ઞાનમંડાર કરાવવા વિગેરે. (૨) સામાન્ય શ્રાવકા પણ કરી શકે તેવા-પ્રભુ પૂજા, ગુરૂભક્તિ, સામાયિક, પૌષધ, ઉપધાન વિગેરે. આમાંથી પ્રમાદને લઇને જે કાર્યી કરવામાં ઢીલ થતી હે!ય, તે જલ્ફી કરી લેવા, વિલંબ કરવેા નહિ. કહેવત છે-' કીધા સા કામ, દીધા સા દામ, લજ્યા સા રામ." (૪) ચાથા પ્રશ્નના જવાબ જો કે ત્રીજા પ્રશ્નના જવાબમાં આવી જાય છે, તો પણ એટલું યાદ રાખવું કે શ્રાવકાના મુખ્ય કર્ત્ત વ્યા આ પ્રમાણે છે-(૧) પ્રભુદેવ શ્રીજિનેશ્વર ભગવંતની આગ્રા માનવી. (૨) મિથ્યાત્વના ત્યાગ કરવા. (૩) સમ્યક્ત્વને ધારણ કરવું. (૪) છએ આવશ્યકની ક્રિયા દરરાજ ઉભય ૮ ક કરવી. (૫) પર્વ દિવસામાં જરૂર પૌષધ કરવા. (६) શક્તિ અને ભાવ પ્રમાણે વ્રત-પ્રત્યાખ્યાન કરવા. (७) પાંચ પ્રકારના દાનનું સ્વરૂપ સમજને દાન દેવું. (૮) શીલ-ખ્રદ્મચર્ય પાલવું. (૯) ઉત્તમ ભાવના ભાવવી. (૧૦) તપશ્ચર્યા કરવી. (૧૧) સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરવું. (૧૨) પંચ પરમેષ્ટિ નમસ્કાર મંત્ર ગણવા. (૧૩) પરાપકાર કરવા. (૧૪) યતના-ઉપયોગ પૂર્વક ધર્મારાધન કરવું. (૧૫) પ્રભુદેવની ઉદ્ઘાસથી પૂજા કરવી. (૧૬) તેમના ગુણેાનું સ્તવન–સ્મરણ કરવું. (૧૭) શ્રી ગુરૂમહારાજના ગુણુગાન કરવાં. (૧૮) સાધર્મિક વાત્સલ્ય કરવું. (૧૯) વ્યવહારમાં અહુજ ચાેેેેેેેેેેેે રાખવી. (૨૦) રથ-યાત્રા. (૨૧) તીર્થયાત્રા કરવી. (૨૨) ઉપશમ ભાવ ધારણ કરવા. (ર૩) વિવેક ગુણુ ધારણુ કરવા. (ર૪) જેમ આવતાં કર્મ રાકાય તેવી સરલ પ્રવૃત્તિ કરવી. (૨૫) ઉપયાગ પૂર્વક ભાષા વિચારીને બાલવી. (૨૬) પૃથ્વીકાયાદિ–છએ જવનિ-કાયની ઉપર દયાભાવ રાખવા. (ર૭) ધર્મિષ્ઠ પુરૂષાની સાેેેબત કરવી. (૨૮) પાંચે ઇંદ્રિયાને વશમાં રાખવી. (૨૯) સર્વ વિરતિ ચારિત્રને લેવાની જરૂર ઉત્કંઠા (તીવ્ર અભિલાષા) રાખવી. (૩૦) રત્નની ખાણ જેવા શ્રી ચતુર્વિધ સંઘનું મહુમાન કરવું. (૩૧) શ્રી જૈનાગમ લખાવવા. (૩૨) શ્રી જૈનેન્દ્ર શાસનની પ્રભાવના કરવી. આ અત્રીશ કર્ત્તવ્યા ધ્યાનમાં રાખીને ઉત્તમ શ્રાવકાએ યથાશક્તિ (શક્તિ પ્રમાણે ) જરૂર સાધવા. આળસ કરવી નહીં. (પ) પાંચમા પ્રશ્નના જવાબ એ કે-જે લવ્ય છવા આત્મિક ઉન્નતિના જ્ઞાન પૂર્વક સદાચારની આરાધના કરે, જેમને સમયની કી મત છે, જેઓ અપ્રમાદ જીવન ગુજારે તેવા પુષ્ટ્યશાલી જવાનું જવવું સાચું (વખાણવા લાયક )છે. (६) છઠ્ઠા પ્રશ્નના જવાખમાં એમ વિચારવું કે-મારી અમુક ભૂલ બીજાએ। જાણે છે તે મારે જરૂર સુધારવી જોઇએ. એમ જે જે ભૂલા પ્રમાદથી કે અજ્ઞાનથી થતી હાય, તે શ્રાવકાએ જરૂર સુધારવી. (૭) સાતમા પ્રશ્નના જવાબમાં એમ વિચારવું 3-साते व्यसन ने असंतात्र वृत्ति विशेरे अर्भणंधना अर-ણાંથી જરૂર અલગ રહેવું. (૮) આઠમા પ્રશ્નના જવાબમાં विचारवुं के भारे क्षभा, नम्रता, सरक्षता, संतीष विशेरे उत्तम ગુણાને જરૂર ધારણ કરવા જોઇએ. (૯) નવમા પ્રશ્નના જવા-અમાં એ વિચાર કરવા કે-અજ્ઞાન અને માહથી પુદ્દગલ રમણતા ઘટતી નથી, તે ઘટે તો આત્મગુણની રમણતા જરૂર વધે, એવું સમજને શ્રાવકાએ ઉપધાન વહન વિગેરે ઉત્તમ સાધનાની આરાધના જરૂર કરવી, કે જેથી અજ્ઞાન માહનું જોર ઘટે, અને નિજગુણ રમણતા વધે. આ પ્રમાણે જે શ્રાવકા વર્તન કરે છે તેઓ મરણના ભયને નક્કી દ્ભર કરે છે. તે કદાપિ શાક કરવા લાયક બનતા નથી. આ બાબતમાં આપણા પવિત્ર પરમપૂજ્ય જૈનાગમમાં સંઘે-પથી કહ્યું છે કે-જે ભવ્યજીવા (૧) દીક્ષાની આરાધના કરે, (૨) ગીતાર્થ સદ્યુણી ગુરૂ મહારાજની પાસે પવિત્ર જૈન સિદ્ધાંતના વચનના સંભાળપૂર્વક અભ્યાસ કરે (૩) સુકૃત (પુષ્ય)ના ઉત્તમ કાર્યી કરે. (૪) અણુવ્રતાદિ દેશવિરતિ ધર્મને સાધે. (પ) સાધર્મિક વાત્સલ્ય કરે. (६) સુપાત્ર દાનાદિ ધર્મ

સાધે (૭) જેઓ જૈનાગમાદિ શાસ્ત્રોનું પઠન-પાકન (ભણવું-ભણાવવું) કરે, તેમને મદદ કરે (૮) ઉત્તમ ભાવના ભાવે (૯) જૈનાગમ લખાવે. (૧૦) સર્વ જીવાને ખમાવે. (૧૧) અજ્ઞાનાદિના વશે કરેલા અધા પાપની ગુરૂની પાસે આલાચના હયે. આને 'ભવ આલાચના કહેવાય' તેવા ઉત્તમ ભવ્યજીવા (શ્રાવક વિગેરે) સમાધિ મરણે મરણ પામીને સફગતિમાં જાય છે. તેમને મરવાના ભય લગાર પણ હાતા નથી. અને મરતી વખતે તેવા જવાના મનમાં લગાર પણ શાકના અંશ હાતા નથી. કારણ કે તેઓ અહીં જે સ્થિતિ હતી, તેનાથી ઉંચી સ્થિતિને પામવાના છે. વ્યાજબીજ છે કે-લાખ રૂપિયાના બંગલાે છાેડીને જેને દશ લાખના કે કરાેડ રૂપિયાના અંગલામાં જવાતું હાેય, તેને ખેદ હાેયજ કર્યાં ? આ બાબતમાં જુએ। સાક્ષિપાઠ-" मयवं ! के जीवा सोयणीआ न हवति? गोयमा! जे उण गहियदिरकाउ पढिअसिद्धंतवयणाउ कयसुकयाउ अंगीकयअणुव्वयाउ कय-साहम्मियवच्छल्लाउ दिन्नदाणाउ नाणपढंतकयसाहिज्जाउ सुह-भावणाजुत्ताउ लेहियजिणवयणाउ खामियसव्वजीवाउ आलो-इयसव्वपावाउ जे जीवा परलोअ जंति, ते जीवा सोयणीआ न हवंति, जओ सिग्घमेव सग्गं मोख्खं वा गच्छंति॥" તેમજ આનાથી ઉલ્ટી રીતે જે જવા વતે એટલે ટુંકામાં એમ સમજવું કે–-જેઓ દીક્ષાની આરાધના ન કરે, અને સિદ્ધાંતના વચના સાંભળે નહિ, તેમજ સમ્યગ્દર્શનાદિ ગુણા-ની આરાધના ન કરે અથવા મિથ્યાત્વની સેવના કરે અને જ્ઞાન-શક્તિ છતાં ખીજા જવાને જિનધર્મના પ્રતિબાધ ન કરે, (જિનધર્મ ન સમજાવે) અને દેશવિરતિ તથા દાનાદિ ધર્મની આરાધના ન કરે. તથા મદ, પ્રમાદ, કષાય સેવે,

तेमक सर्व छवाने न भभावे, सर्व पापनी आदेश्यना (प्रायिश्वत्त) न करे तेवा छवाने मरती वभते हृदयमां शिक्ष काणे छे. कारण के तेथा हुर्गतिमां कर्छने आकरा हुः भा भागवशे. क्ष्णुं छे के मयवं ! के जीवा सोअणीआ हवंति ? गोयमा ! अपाविअजिणदिस्काउ असुअसिसंतवयणाउ अबाहि-अछोयाउ अकयधम्माउ अगहियअणुव्ययाउ अहमयपंचण्यमायचउकसायसंजुत्ताउ अखामियसव्यजीवाउ अणाछोइअसव्यपावाउ जीवा परछों अं जीत, ते सोअणीआ हवंति ॥ जओ अणंते ससारे सयछदुहनिहाणे निच्चं दुहं अणुहवंता चिट्टंति ॥ २ ॥ ओ अमाणे श्री वीर प्रभु गौतम स्वामीने क्ष्णे छे. आवे। श्रावक आनं हपूर्वक भरे छे, अथवा तेने भरणुने। सथ होते। नथी. भरती वभते तेने समाधि अथवा चित्तनी स्थिरता रहे छे. तेना उत्तम सहगुणे। तथा आवरणुना वभाणु करती वभते भीका मन्ष्येनी आंभमां आंसु आवे छे. प्रथप

હવે ગ્રંથકાર ગ્રંથની સમાપ્તિ કરતાં ભ્લગૂકની ક્ષમા માગે છે:—

શાસન રસિક હે શ્રાવકાે ! ઇમ ધર્મ જાગરિકા કરાે, આદર્શ જીવન જીવીને શિવ સંપદા ઝડપટ વરાે; વિસ્તારના ભયથી કહી અહુ ટૂંકમાં શ્રુતના અલે, યાચું ક્ષમા ભૂલચૂકની ગુરૂદેવ સાખે શુભ પલે. પ૦૬

અર્થ:—હે જૈન શાસનના રસીયા શ્રાવકા ! આ પ્રમાણે ધર્મ જાગરિકા કરાે. તેમ કરીને આદર્શ એટલે નમુનેદાર

જખ તું આયા જગતમેં, લાક હસત તું રાય;
 કરણી એસી અખ કરા, તું હસે જગ રાય. ૧.

ઉત્તમ જીવન સફળ કરીને જલદીથી માેક્ષ સંપત્તિને મેળવજે. આ પ્રમાણે સિદ્ધાંતના અનુસારે વિસ્તારથી કહીએ તો શ્રંથ વધી જાય, આ ઇરાદાથી ડુંકાણમાં શ્રાવકાની ધર્મ જાગરિકાની રચના કરી છે. તેની રચના કરતાં જે કાંઈ ભૂલચૂક થઇ ગઇ હાય તેની દેવ તથા ગુરૂની સાક્ષીએ આ ઉત્તમ અવસરે ક્ષમા માગું છું. ૪૧૮.

શ્રંથકાર પાતાની લઘુતા જણાવે છે:— નહિ બાધ મુજ મજખૂત તાેયે ગુરૂચરણ અનુભાવથી, શ્રી સંઘ સેવા મુજ મલી મલજો ભવાભવ આજથી; ધર્મ જાગરિકા ભણી નિજ ધર્મારંગી સવિ થજો, મેધના જેવા બની ગુણવાસ શુભ વિસ્તારજો. પ૦૭

અર્થ:—જો કે મારામાં શ્રુતના ઘણા સંગીન બાધ નથી તે છતાં પૂજ્યપાદ પરમાપકારી શ્રી ગુરૂ મહારાજના ચરણ કમલના પ્રતાપથી (આ ગ્રંથની રચના વહે) સંઘની સેવા મને મળી. તેવી સેવા મને ભવાભવ વારંવાર મળજો. વળી આ ધર્મજાગરિકા ભણીને હે સર્વ શ્રાવકા ! તમે પોતાના ધર્મમાં દઢ આસ્થાવાળ અનજો. તથા મેઘ જેવા ગુણ્યલ અનીને પોતાના ગુણ રૂપ કૂલની સારી સુવાસ ચારે દિશાઓમાં ફેલાવજો. પ૦૭.

શ્રંથ રચતાના કળ તથા સ્થળ વિગેરે જણાવે છે:— ગુણઅંકનિધિ શાંશિસાત વરસે શ્રાવણે પાંચમ દિને, શ્રી રાજનગર શીઘ સાધી નેસિસ્ટ્રિસ્ટિગુરૂ મંત્રને; ુપદ્મસૂરિ વકીલ ગુણી મણીભાઈ વિજ્ઞપ્તિથી, શ્રી ધર્મ જાગરિકા રચે શ્રાવક હિતાથે રંગથી. પેન્ડ

**અર્થઃ**—તપાગ<sup>ર</sup>છાધિપતિ, શાસનસસ્રાટ્, સૂરિચક્રચક્ર-વર્ત્તિ, જગદ્દગુરૂ પરમાપકારી પૂજ્યપાદ પ્રાત:સ્મરણીય સુગૃ-હીતનામધેય પરમ ગુરૂ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયનેમિ-સૂરીશ્વરજ મહારાજના ચરણકિંકર વિનેયાણ વિજયપદ્મસૂરિએ પુજ્યપાદ શ્રી ગણધર ભગવંતે રચેલા શ્રી આચારાંગ વિગેરે અગીઆરે અંગાને તથા આવશ્યક દશવૈકાલિકાદિ સિદ્ધાંતાને **ઠે**ઠ સુ**ધી** સામાયિકમાં રહીને સાંભળનાર, તથા શ્રાવકના બારે વ્રતના ધારણ કરનાર અને ઘણા વખતથી ઠામ ચાવીહાર એકાસણું વિગેરે આકરી તપશ્ચર્યાના કરનાર કાલશીની પાળના રહીશ વકીલ મણીલાલ રતનચંદની વિનંતિથી ગુણ (3) તથા અંક (૯) નિધિ (૯), અને શશી (ચંદ્ર-૧) પ્રમાણવાલા વરસે એટલે વિક્રમ સંવત ૧૯૯૩ ના શ્રાવણ સુદ પાંચમે એટલે બાલખ્રક્ષચારી-ધર્મચક્રવતી<sup>૧</sup> બાવીશમા તીર્થકર પ્રભ્ શ્રી નેમિનાથજના જન્મ દિવસે પરમપૂજ્ય ગુરૂમહારાજ શ્રી વિજયનેમિસ્ટ્રીશ્વરજી મહારાજજીના પવિત્ર નામરૂપી મહા પ્રભાવિક ગુરૂમ ત્રને એકાગ્રતાથી જલ્દી સાધીને ગુજરાતના પાટનગર—જૈનપુરી શ્રી રાજનગર (અમદાવાદ)માં પૂર્ણ આ "શ્રી શ્રાવક ધર્મજાગરિકા" નામના શ્રંથની રચના કરી. ૫૦૮.

#### શ્રી ને મિપદ્મ ગ્રન્થમાક્ષા પુષ્પ ૩

॥ ॐ नमः श्री सिद्धचकाय ॥

તપાગે જાધિપતિ –શાસનસમ્રાડ્ –સૂરિચક્રચક્રવર્તિ –જગદ્ગુરૂ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયને મિસૂરીશ્વર વિનેયાણ શ્રીવિજયપદ્મસ્ત્ર્રિ વિરચિત

# દેશવિરતિ જવન

( ખારવ્રતની સરલ સમજુતી )

卐

પાતાની સુપુત્રી **ખહેન મણિના** સ્મરણા**થે** આર્થિક સહાયક.

**રોઠ. ડાહ્યાભાઈ સાંક્લચંદ** કાપડવાલા.

( કે. શાહપુર )

卐

—: પ્રકાશક :—

શ્રી જૈન ગ્રન્થ પ્રકાશક સભાના કાર્યવાહક શા. ઇશ્વરક્ષાલ મૂલચંદ ભે

### શ્રી જૈન ગ્રંથ પ્રકાશક સભા પ્રકાશીત ગ્રંથા

| ૧  | અષ્ટ સહસ્ત્રી તાત્પર્ય વિવર્ણ                    |                   |
|----|--------------------------------------------------|-------------------|
|    | (આપ્ત મીમાંસા તફભાષ્ય સંવલિત                     |                   |
|    | અષ્ટ સહસ્રી સંગ્રકટૃત્તિ સમેત')                  | 90-0-0            |
| ્ર | અષ્ટક પ્રકરણં ( સવૃત્તિકમ્ )                     | 9-1-0             |
| 3  | અષ્ટક પ્રકરણ ( મૂલ માત્ર )                       | c8-0              |
| 8  | સ્યાદ્વાદ રહસ્ય પત્રં (સટીકમ્)                   | o-9 <b>२</b> o    |
| પ  | ન્યાય ખંડન–ખંડખાદ્ય પ્રકરણું (સવૃત્તિકમ્)        | رoo               |
| ţ  | ન્યાયાલાક ( તત્વપ્રભાવૃત્તિ સમેત )               | <b>५</b> —•••     |
| હ  | નવતત્વ વિસ્તરાર્થઃ (યંત્ર, પરિશિષ્ટાદિ સહિત)     | 30                |
| ۷  | દંડક વિસ્તરાર્થ: (વૃત્તિ, ચૂર્ણિ, સ્તવનાદિ સહિત) | 9 <del></del> 0 0 |
| Ŀ  | જૈન ન્યાય મુક્તાવલી (સટીકમ્)                     | 90                |
| ૧૦ | જૈન ન્યાય મુકતાવલી સવૃત્તિ–સમુદ્દઘાત તત્વં ચ     | 9                 |
| 99 | હૈમધાતુમાળા (વ્યાકરણાપયાગી સર્વ સાહિત્યસહિત)     | 80-0              |
| ૧૨ | ધાતુ રત્નાકર ભા. ૧–૨–૩–૪                         | १ <b>१-०-०</b>    |
| ૧૩ | શ્રાવક ધર્મ જાગરિકા                              | 9Y0               |
|    |                                                  |                   |

#### છપાતા શ્રંથા

- ૧ ધાતુ રત્નાકર લા. ૫-- ૬
- ેર શ્રી સિદ્ધહૈમ શબ્દાનશાસનમ ( अुढ्इवृत्ति-अुढ्न्यास, बधुन्यासाहि सभेत')
  - ધર્મ પરીક્ષા (શ્રીમદ્દ યશાવિજયગણિ પ્રણીતા) (स्वे।पत वृत्ति सभेता, वृत्ति टिप्पण सभक्ष इता)
- જ સ્યાદ્યન્ત રત્નાકર
- ા યોગદષ્ટિ સમુચ્ચય, યોગ ળિન્દ્ર આદિ

પ્રાપ્તિ સ્થાન.

શ્રી જૈન થંચ પ્રકાશક સભા.

પાંજરાપાળ (જ્ઞાનશાળા) અમદાવાદ.

### ॥ प्रस्तावना ॥

#### जीवंते जिम्ममुणी, जीवंते सज्जणा सयायारा ॥ जीवइ परोवयारी, जाओ सो चेवणेवण्णा ॥१॥

પ્રાચીન મહાપુરૂષોએ હિતશિક્ષાના રૂપમાં કરમાવ્યું છે કે-જે જન્મ્યાે. તેને મરવાનું જરૂર હોય છે. પરંતુ કયા જીવાના જન્મ સાર્થક ગણાય ? આ પ્રશ્નના જવાળમાં સમજવા જેવી અગત્યની ખીના એ છે કે જેમના જીવનમાં હજારા સજ્જન મુનિવરાની જીવન-દાેરી ગુંચાઇ છે. એટલે જેઓ હજારાે જીવાના ઉચ જીવનમાં નિઃસ્વાર્થભાવે મદદ કરે છે. એમ અનેક પ્રકારે પરાપકાર કરવામાં તીવ ઉત્સાહી હાય. તે છવાના જન્મ સફલ ગણાય. શ્રી જૈનેન્દ્રશાસનમાં તેવા ઉત્તમ જીવન મુજારનારા ભવ્યજીવામાં પ્હેલા નંખરના પંચમહાવ્રતધારી સાધુ વિગેરેને અને બીજા નંખરના શ્રાવક વિગેરેને ગણ્યા છે. સખના પ્રશ્ન પૂછતાં દરેક જીવ એમજ કહેશે કે મારે સુખ જોઈએ. જ્યારે સુખની જરૂરિયાત જણાય છે. તા પછી કયા સમજા માણસ સુખના કારણાની સેવના ન કરે ! પવિત્ર આગમાદિ મહાશાસ્ત્રોમાં સર્વવિરતિ, દેશવિરતિ, પરાપકાર, દાને શીલ તપ ભાવના પુજા સ્વાધ્યાય વિગેરે સખના ઘણા કારણા સ્પષ્ટ રીતે સગજાવ્યા છે. આમાં જ્યારે માહતીય કર્મનું જોર વધારે પ્રમાણમાં ઘટે એટલે આત્મા બલીયા બનીને એમ વિચારે કે-"હે જીવ! જેમ દુનિયામાં હીરા માણેક સાેનું વિગેરેના પ્રમાણ કરતાં લાેંદું વધારે પ્રમાણમાં હાેય છે તેવી રીતે ધર્મમાર્ગમાં દેારનારા સાધના કરતાં અધર્મના રસ્તે દેારનારા સાધના દિવસે દિવસે વધારે પ્રમાણમાં દેખાય છે. અનાદિ કાલના નીચ અભ્યાસથી મોહી છવાને તે તરફ રચિ પણ તરત થાય છે. પણ જરૂર સમજજે કે. એ ખધી નીચ પ્રવૃત્તિ કરાવનાર એક માહજ છે. એના પંઝામાં સપડાયેલા અનંતા જીવાએ આત્મરમણતા ગુમાવી છે. હવે તું આત્મિક વીર્ધને ઉત્સાહથી ફારવીને તેવી બાલચેવ્ટાને છાડી

દે, અને જેમાં આત્મરમણતારૂપ અમૃતના ધાધ પ્રવાહ પૂરેપૂરા પ્રમાણમાં નિરંતર વહી રહ્યો છે, એવા ચારિત્ર ધર્મને જલ્દી અંગી-કાર કર. ઉભે પગે નીકળવામાંજ બ્હાદુરી સમાઇ છે, અને શાસ્ત્રમાં પણ તેવાજ મહાપુર્શાના નામ ગુંચાયા છે. "

આત્માને રાંકડા જેવા બનાવી દેનાર એક ભાગ તૃષ્ણા જ છે. આમ જાણ્યા પછી તેના ગુલામ થવું, એ કરતાં તે৷ તેને ગુલામડી ખનાવવામાં પુષ્કળ ફાયદાએ રહ્યા છે " આવી વિચારણા કરીને ઘણાં જીવા સર્વ વિરતિધર્મને સાધીને શિવપદ પામ્યા, પામે છે, અને પામશે. જેઓ આવા ચારિત્ર ધર્મને અંગીકાર કરવાને અસમર્થ હોય તેવા જીવાના કલ્યાણને માટે પ્રભુશ્રી તીર્થકર દેવે ખાર વ્રતાની આરાધના રૂપ દેશવિરતિ ધર્મ પ્રરૂપ્યા છે. દેશવિરતિનું સ્વરૂપ શું ! બારે વતાને કઇ રીતે અંગીકાર કરવા ? તેના ટીપ જરૂર કરવી જ જોઇએ. તા તે કઇ રીતે તૈયાર કરવી ! આની સાધના કરવાથી પ્હેલાંના સમયમાં ક્રયા જીવાએ કેવા કેવાંલાભ મેળવ્યા ? વિગેરે પ્રશ્નોના જવાય રૂપે આ શ્રી દેશવિરતિજીવનની બહુજ સરલ ભાષામાં રચના કરી છે. રચના કરવાના ટાઇમે પ્રસંગને અનુસારે સર્વાનુયાગમય પંચમાંગ શ्री વ્યાખ્યા પ્રज्ञप्ति (श्री ભગવતીજી) વિગેરે પરમ પવિત્ર આગમાના અને મારી પાસે શ્રી આચારાંગાદિ અગીઆરે અંગસત્રો અને સટીક આવશ્યક દસ વૈકાલિક વિગેરે મહાસૂત્રા ઠેઠ સુધી સામાયિકમાં રહીને સાંભળનાર તથા ઘણાં વર્ષોથી કાયમ ઠામચઉવિહાર એકાસણું તપ વિગેરે આકરી ધર્માક્રિયાઓના કરનાર, બાર વ્રતધારી શ્રાવક, વકીલ મણીલાલ રતનચંદે ઘણાંજ પરિશ્રમે વિસ્તારથી તૈયાર કરેલ ખાર-વૃતની ટીપ વિગેરેના જરૂરી વિભાગના ઉપયાગ કર્યો છે. ભારે વૃતાને નાનારૂપમાં, અને મધ્યમરૂપમાં તથા ઉત્કૃષ્ટ સ્વરૂપમાં કઇ રીતે ગ્રહણ કરવા ? આના સરલ જવાબ અને રસ્તા આમાંથી ગુરૂગમથી વાંચ-નારને જરૂર મળશે. વિશેષ ખીના શ્રાવક ધર્મ જાગરિકાની પ્રસ્તાવના-માંથી જાણવી.

### પરમપૂજ્ય–પરમાેપકારી–સુગ્રહીતનામધેય–આચાર્ય મહારાજ શ્રીવિજયનેમિસૂરીશ્વર ચરણકિ કર વિનેયાણુ વિજયપદ્મસૂરિ વિરચિત

## " શ્રી દેશવિરાત જીવન "

પરમ કરૂણાનિધાન પ્રભુશ્રી તીર્થકર દેવે સમવસરણમાં દેશના દેતાં જણાવ્યું કે–માનવજીવન એ સામાન્ય વસ્તુ નથી. કારણકે એ દશ દર્શાંતે કરીને દુર્લભ છે. તેની સફલતાને માટે એટલે મુક્તિપદ મેળવવાને માટે પ્હેલા નંખરના સ્ટીમ-રના જેવા જલ્દી મુક્તિપદ પમાંડે તેવા માર્ગ એ છે કે પાંચ મહાવ્રતાની આરાધના રૂપ સર્વ વિરતિ ચારિત્ર ધર્મની આરાધના કરવી, અને બીજા નંખરના વ્હાણના જેવા દીર્ઘ કાલે ( ઘણા ટાઇમે ) મુક્તિપદ પમાઉ તેવા માર્ગ એ છે કે-બાર વ્રતાને આરાધવા રૂપ દેશવિરતિ ધર્મની આરાધના કરવી. એક માણસ સ્ટીમરમાં બેસે, તેા જલ્દી ઇષ્ટ નગરે પ્હાેંચે, અને **્કા**ણમાં એસે. તેા ઇષ્ટ નગરે પ્હાંચતાં તે કરતાં (સ્ટીમરમાં એસીને મુસાફરી કરનાર પુરૂષ કરતાં) વધારે વખત લાગે છે. એમ સર્વ વિરતિની પરમ ઉદ્વાસથી આરાધના કરનાર ભવ્ય જીવા જલ્દી મુક્તિપદ પામે એટલે માેડામાં માેડા ત્રીજે ભવે માક્ષપદ પામે, અને દેશવિરતિની આરાધના કરનાર ભવ્ય જીવા માહામાં માહા આઠમે ભવે તા જરૂર માક્ષપદ પામે. આ બાબતમાં શ્રી યાગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે-च्युत्वोत्पद्य मनुष्येषु, भुक्त्वा भोगान् सुदुर्छभान्॥ विरक्तो 38

मुक्तिमाप्नोति, शुद्धात्मान्तर्भवाष्टकम् ॥१॥ (१५५॥ ત્રીજા પ્રકાશમાં ) એટલે મહા પ્રભાવશાલી નિર્મલ શ્રાવક ધર્મની વિધિપૂર્વંક ઉદ્ઘાસથી આરાધના કરનારા ભવ્ય શ્રાવ-કામાંના જેવી જેવી આરાધના કરી હાય તે પ્રમાણે કેટલા-એક શ્રાવકા વૈમાનિક સ્વર્ગ તરીકે એાળખાતા એવા સૌ ધર્માદિ દેવલાકમાં ૧ ઇંદ્રપણં, ૨ સામાનિક દેવપણં. (૩) ત્રાયસ્ત્રિંશ દેવપણું. (૪) પારિષદ્ય દેવપણું. (૫) લાેકપાલ દેવપણ વિગેરમાંની કાેઇ પણ સ્થિતિને પામે છે. એટલે हेशविरतिवंत श्रावक की हेवले। इमां काय ते। वैभानिक हेवक ંથાય. તેમાં પણ આભિયાગિક દેવપણું વિગેરે હલકા દેવપણું તા પામેજ નહિ. ત્યાં દેવપણામાં પણ તેને કાેેે પણ જાતની સુખના સાધનામાં લગાર પણ એાછાશ હાતી નથી. કારણકે પાછલા માનવભવમાં દેશવિરતિની આરાધના કરીને પૃષ્યાન-ખંધી પુષ્યની ઘણી મુંડી એકઠી કરેલી છે. તેને અહીં પણ ભાગવે છે. દેવલાકનું આયુષ્ય પૂરૂં કરીને તે (શ્રાવકના જીવ) અહીં ઉત્તમ સામગ્રી સહિત મનુષ્યભવ પામીને, સંયમની નિર્મલ આરાધના કરીને મુક્તિપદને પામે. આ વખતે કેટ-લાએક શ્રાવકાે કદાચ મુક્તિપદ ન પામે તાે હવે પછીના **ખીજા** સારા સારા દેવભવ અને મનુષ્યના ભવ કરીને છેવટે આઠમા લવે તા જરૂર સિદ્ધિપદને પામે. જેમાં શુદ્ધ સ્વરૂપી શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુને દેવ તરીકે માનવાનું હાય; અને કંચન-કામિનીના સંગથી તદ્દન અલગ રહેનારા, મહાવ્રતધારી, શાંત, સદ્યુણી શ્રમણ નિર્ગય મહાત્માંઓને ગુરૂ તરીકે માન-વાનું હાય; તથા શ્રી વીતરાગદેવે કરમાવેલ અહિંસા, સંયમ,

તપામય, નિર્મલ ધર્મ ને માનવાનું હાય. આવું શ્રાવકપાણું પ્રખલ પુષ્યશાલી ભવ્ય જવાજ પામી શકે. માટે એવા શ્રાવકપણાની પ્રશંસા કયા વિવેકી અને બુદ્ધિશાલી ભવ્ય જીવા ન કરે ? અર્થાત્ સર્વ કાઇ આવા નિર્મલ શ્રાવકપણાની જરૂર પ્રશાસા કરે. કહ્યું છે કે-जिनो देव: कृपा धर्मी, गुरबो यत्र साधवः ॥ श्रावकत्वाय कस्तस्मै, न स्राघेताविमृढधीः ॥१॥ કર્મશાસ્ત્ર (પંચસં થહ વિગેરે) ના વિચાર પ્રમાણે કર્મીના વિશિષ્ટ ક્ષયાપશમથી આવી ઉત્તમ સ્થિતિ પામી શકાય, એટલે અપ્રત્યાખ્યાનીય કષાયના ક્ષયાપશમથી દેશવિરતિ ગુણ પ્રકટ થાય એમ સામાન્યથી કહી શકાય. અને વિસ્તારથી એમ કહી શકાય કે આ જીવ જ્યારે આયુષ્યકર્મ સિવાયના સાતે કર્મીની સ્થિતિ એાછી કરતાં કરતાં પલ્યાપમના અસં-ખ્યાતમા ભાગે કરીને ન્યૂન (ઓછી) એક કાડાકાડી સાગ-રાેપમ પ્રમાણ સ્થિતિ રાખે, ત્યારે સમ્યકત્વ ગુણ પામે. ત્યાર બાદ બાકી રહેલા કર્મોની બેથી નવ પલ્યાેપમ પ્રમાણ સ્થિત એાછી થાય, ત્યારે દેશવિરતિ ગુણ પ્રકટ કરે. કહ્યું છે કે-सम्मत्तम्मि य लंदे, पलियपुहुत्तेण सावओ हुज्जा ॥ चरणो-वसमखयाणं, सागरसंखंतरा हुति ॥ १ ॥ એ प्रभाशे देशविरति ગુર્ણને પ્રકટ કરવામાં કમેનિ ક્ષયાપશમ કારણ છે. એમ જણાવીને કયા કયા સાધનાની સેવનાથી તેવા ક્ષયાપશમ ( ક્ષય, ઉપશમ ) થાય, તે જરૂર જણાવવું જોઇએ. તે ખીના દ્રંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી (૧) દ્રવ્ય, (૨) ક્ષેત્ર, (૩) કાલ (૪) ભાવ, (૫) ભવ આ પાંચ કારણામાંના કાેઈ પણ કાર-્રણને લઇને કર્મોના ક્ષયાપશમ, ક્ષય, ઉપશમ થાય. ( તેમજ

क्षेभींने। ઉદય પણ થાય) आ બાબતમાં કહ્યું છે કे− उद्यक्खयखओवसमो-वसमा जंच कम्मुणो भणिया॥ द्व्वं खित्तं काळं, भावं भवं च संपण्प ॥१॥

પ્રશ્ન—દ્રવ્યના નિમિત્તે કર્મના ઉદય-ક્ષયાપશમ વિગેરે કઇ રીતે થાય?

ઉત્તર—બ્રાહ્મી શંખાવલી આદિ ઐાષધિ ખાવાથી ખુદ્ધિના વિકાસ (વધારા) થાય. એટલે જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમ થવામાં બ્રાહ્મી વિગેરે કારણું છે.

એ પ્રમાણે દહીં વિગેરે પદાર્થી ખાવાથી દર્શ નાવરણીય કર્મના ઉદય થાય. તેથી ઉંઘ આવે. શ્રેયાંસકુમારને પ્રભુના દર્શનથી અને આર્દ્ર કુમારને શ્રી આદિનાથની પ્રતિમાના દર્શન કરવાથી મતિ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયાપશમ થયા, જેથી જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. સિજ્ઝં ભવસૂરિજી મહારાજને શ્રી શાંતિનાથના બિંબને જોવાથી અનંતાનુબંધી આદિના ક્ષયાપશમ થયા, ને સમ્યગ્દર્શન ગુણુ પ્રક્રેટયા.

પ્રશ્ન:—ક્ષેત્ર, કાલ, ભાવ અને ભવ નિમિત્તે કર્મના ક્ષચાપશમ વિગેરે કઈ રીતે થાય ?

ઉત્તર—(૨) શ્રી સિદ્ધાચલ વિગેરે તીર્થીમાં ત્યાંના ક્ષેત્રના પ્રભાવે દાનાન્તરાયાદિ કર્મીના ક્ષચાપશમ થાય, જેથી દાન, શીલ, તપ વિગેરેની આરાધનામાં વધારે ઉલ્લાસ દેખાય છે. જ્યાં તેવું ન દેખાય, ત્યાં તે ક્ષેત્રના નિમિત્તે તે તે કર્મીના ઉદય હાય. ક્ષચાપશમના કારણાની માક્કજ કર્મના ક્ષય અને ઉપશમના કારણા સમજાય તેવા છે. (૩) પર્શુષ-

ણાદિ ઉત્તમ કાલના પ્રભાવે વીર્યાતરાયાદિ કર્મોના ક્ષયાપશમ થાય, જેથી તેવા અવસરે ધર્મારાધનમાં વીચેલ્લાસ વધા**રે** હાૈય છે વિગેરે. (૪) શ્રી મરૂદેવા માતાને અને શ્રી ભરત મહારાજાને ઉત્તમ ભાવ (અનિત્યાદિ ભાવના) જાગતાં કેવલ-ક્ષાનાવરણીયાદિ કર્મીના ક્ષય થયા, જેથી કેવલજ્ઞાન વિગેરે આત્મિક ઋદ્ધિ પામ્યા વિગેરે. (પ) દેવભવમાં અને નરક-ભવમાં સમ્યગ્દષ્ટિ જવાને તે તે ભવરૂપ નિમિત્તને લઇનેજ અવધિ જ્ઞાનાવરણીય કર્માદિના ક્ષયાપશમ થાય, જેથી તેઓ અવધિજ્ઞાન વિગેરે પામે. આમાંથી સમજવાનું એ કે ઉત્તમ દ્રવ્યાદિની સેવના કરવી જોઇએ. કરૂણાનિધાન શ્રી મહાવીર-દેવે એ પ્રકારના ધર્મ ફરમાવ્યા છે. (૧) સર્વવિરતિ ધર્મ (૨) દેશવિરતિ ધર્મ. તેમાં સર્વવિરતિ ધર્મમાં સંપૂર્ણ રીતે આરંભાદિ આશ્રવાને છાડવાનું હાય છે. અને તે પરમ શાંતિને જલ્દી પામવાનું અપૂર્વ સાધન છે. આવી રાગ, દ્રેષ, મદ અને માેહ વિનાની ત્યાગ દશાને પામેલા આસ<del>ન</del>્ન-સિદ્ધિક ભવ્ય જીવાે ભલેને ઘાસના સંથારા ઉપર બેઠા હાેય, તા પણ જે આનંદ અને સુખ ભાગવે છે, તેવું સુખ ઇંદ્ર, અને ચકવર્ત્તિ રાજાઓને પણ હોતું નથી. કહ્યું नैवास्ति देवराजस्य, तत्सुखं नैव राजराजस्य ॥ यत्सुखमिहैव साधोर्लीकव्यापाररहितस्य ॥१॥ तणसंथारनिसण्णोऽवि. मुणिवरो भट्टरागमयमोहो ॥ जं पावइ मुत्तिसुहं, कत्तो तं चकवट्टी वि ॥ २ ॥ आवे। विचार ४रीने पूरेपूरा ઉલ્લાસથी ઘણાંએ લવ્ય જીવા સર્વ વિરતિ ચારિત્ર ધર્મને સાધે છે. અને તમ કરવાને અસમર્થ એવા લબ્ય જવા સર્વવરતિના રાગી

अनीने आर वतनी आराधना करवा स्वइप देशविरति धर्भनी સાધના કરે છે. શ્રાવકજીવનને સંતાષમય બનાવવા માટે અને મર્યાદિત કરવાને માટે વિરતિધર્મની આરાધના એ અપૂર્વ સાધન છે. વ્યાજખીજ છે કે જેમ વાડથી ખેતરમાં ઉગેલું ધાન્ય અને વાડાથી પશુએા સચવાય, તેમ શક્તિને અનુસારે ખારે વતોની આરાધના કરવાથી શ્રાવકજીવન નિર્દોષ-પાં જળવાય છે. આકરા કર્મ બંધથી ખચાય, અને બંને લવ સફલ કરી શકાય, આ ઈરાદાથી આરે વ્રતાનું ડૂંકામાં સ્વરૂપ જણાવવું જરૂરી છે. તે આ પ્રમાણ:-૧. સ્યૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણુવત. ૨ સ્યૂલમૃષાવાદ વિરમણ, ૩. સ્યૂલ અદત્તાદાન વિરમણ ૪. સ્થૂલ મૈથુન વિરમણ ૫. સ્થૂલ પરિગ્રહ વિર-મણુ ૬. દિશિ પરિમાણુ ૭. લેોગાપેલાગ પરિમાણુ ૮. અનર્થદં ઉ વિરમણ ૯. સામાયિક વ્રત ૧૦. દેશાવકાશિ-કવ્રત ૧૧. પાષધાપવાસ વ્રત ૧૨. અતિથિસ વિભાગ વ્રત. મા ખાર વ્રતામાં શરૂઆતના પાંચ વ્રતા અહ્યવત તરીકે એોળખાય છે. કારણુ કે એ મુનિ ધર્મના પાંચ મહા-વતાની અપેક્ષાએ નાના છે. બાકીના ૬, ૭, ૮મા નંબરના ત્રણ વર્તા અણુવર્તાને મદદગાર હાવાથી ગુણવત કહે-વાય છે. અને છેવટના ચાર વતો શિક્ષા (વારંવાર સેવવા) રૂપ હાવાથી શિક્ષાવત કહેવાય છે. એટલે જેમ વિદ્યાર્થી ધર્મ પ્રધાન વિદ્યાના વાર વાર અભ્યાસ કરે, તેમ વ્રતધારી શ્રાવકાએ અણવ્રતાને ટકાવવાને માટે તથા તેઓની નિર્મલ આરાધના કરવાને માટે આ ચારે નિયમા વાર વાર . સેવવા જોઇએ. આ મુદ્દાથી એ ચારે વ્રતાે '**શિક્ષાવત**' આવા નામથી એાળખાય છે. આવા બાર વ્રતાની આરાધના કરવારૂપ દેશવિરતિ ધર્મમાં સમ્યગ્દર્શન મુખ્ય છે. એટલે સમ્યકત્વ ગુણ સહિત કરેલી વર્તાની આરાધના યથાર્થ (સાચી) કહેવાય. આ ઇરાદાથી ડુંકામાં સમ્યગ્દર્શનનું સ્વરૂપ જણાવનું જોઇએ તે આ પ્રમાણે:—

તત્ત્વભૂત પદાર્થીની ઉપર શ્રદ્ધા રાખવી એટલે તેને સાચા માનવા એ સમ્યગ્દર્શન કહેવાય. કહ્યું છે કે, "तत्त्वार्थ-अद्धानं सम्यन्दर्शनम् " (श्री तत्त्वार्थं सूत्रभां) गेरेसे प्रसु श्री તીર્થકરાદિ લાેકાત્તર મહાપુરૂષાએ કહેલી બીના સાચીજ છે, તેમના કંહેવામાં (વચનમાં) લગાર પણ શાંકા કરી શકાયજ निष्डि. ४ ह्यं छे है-" तमेव सच्चं निस्संकं, जं जिणेहिं पवेइयं" આત્માના આવા પરિણામનું નામ સમ્યક્ત્વ કહેવાય. અન-ન્તાનુઅંધી કષાય વિગેરે સાત પ્રકૃતિઓના ક્ષયાપશમ, ઉપ-શમ અથવા ક્ષયથી આ ગુણ પ્રકટ થાય છે. આવા ગુણને ધારણ કરનારા જવા પણ શ્રેણિક, સત્યકી, વિદ્યાધર, કુષ્ણ મહારાજા વિગેરેની માફક શ્રાવક તરીકે કહી શકાય કારણ કે શ્રાવકના બે ભેંદ કહ્યા છે. ૧. સમ્યગ્દષ્ટિ શ્રાવક, શ્રાવક ધર્મના વ્રત લેવાની ઇ<sup>ર</sup>છા છતાં માેહનીયના તીવ ઉદયથી ન લઇ શકે. એવા પ્રભુ વચનની ઉપર તીવ્ર શ્રદ્ધાવાળા ભવ્ય જીવા. ૨. ખાર વ્રતામાંથી યથાશક્તિ વ્રતાની સાધના કર-નારા ભવ્ય જીવાે. સમ્યગ્દષ્ટિ ભવ્ય જીવાે આવી દઢ ભાવના રાખે છે કે જેઓએ રાગ, દ્રેષ, માહાદિ દેાષાને દૂર કર્યા છે, અને જેઓ ચાત્રીશ અતિશયાને ધારણ કરે છે, તથા જેમની વાણી પાંત્રીશ ગુણાથી શાભાયમાન છે, એવા પ્રભુ શ્રી તીર્થ કરાદિ અરિહંત લગવંતા મારા દેવ છે. તથા પાંચી

મહાવતાની આરાધના કરનારા, ચર્ણસત્તરિ કરણસત્તરીને સાધનારા તેવા નિ:સ્પૃહી શ્રમણ નિર્ગ થા કે જેઓ ધર્મના સ્વરૂપને જાણે અને જણાવે છે, તે મારા ગુરૂ છે. કહ્યું છે કે, धर्मज्ञो धर्मकर्ता च, सदा धमपरायणः॥ सत्त्वेभ्यो धर्मशास्त्रार्थ-देशको गुरुरुच्यते ॥ १ ॥ तथा प्रसुद्देवे ४६६ेदे। ४५, छे६, તાપરૂપ ત્રિપુટી શુદ્ધ, અવિચ્છિન્ન પ્રભાવશાલી, ત્રિકાલાખા-ધિત, દુર્ગતિનાશક, મુક્તિદાયક શ્રી જિનધર્મ એ મારા ધર્મ છે. આ બ બતમાં ક્કત વ્યવહારને જાળવવાની ખાતર બીજાને નમસ્કારાદિ કરવા પહે. તથા સ્વલિંગી એટલે જેનામાં મુનિના શુષ્ણા નથી પણ તે આપણા ઉપકારી હાય, તેને વ્યવહાર દિષ્ટિએ અથવા ઉપકારની દિષ્ટિએ વંદનાદિક કરવા પંડે, તેની જયણા. અને ખીન સમજણને લઇને અથવા ઉપયોગની ખાત્રીને લઇને કુદેવ, કુગુરૂ કુધર્મને અનુક્રમે સુદેવ, સુગુર, સુધર્મ તરીકે માનવામાં આવે, તેની જયણા. આ આખતની યથાર્થ માહિતી મળે, ત્યારે મારે તે બાબતની શ્રી ગુરૂ મહારાજની પાસે આલાયા લેવી.

૧–સમ્યગ્દષ્ટિ લબ્ય જીવાએ, સવારે પ્રભુદેવના દર્શન, પૂજનાદિ કર્યા બાદ યથાશક્તિ નવકારશી વિગેરે પચ્ચખ્ખાણ જરૂર કરવું જોઇએ. સાંજે ચાવિહાર વિગેરે પચ્ચખ્ખાણ કરવું.

ર-પાતાની આવકના પ્રમાણમાં અમુક ભાગ સાત ક્ષેત્રામાં (સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા, જિનમંદિર, જિન-પ્રતિમા, જ્ઞાનમાં ) જરૂર વાપરવા.

૩–છતી જેગવાઇએ ત્રિકાલ (સવારે, ખપારે, સાંજે) દેવદર્શન, પૂજન કરવું; તેમ ન કરે તાે બીજે દિવસે અ**મુક**  ચીજ ખાવાના ત્યાગ, માંદગી સ્તૃતક વિગેરે જરૂરી કારશે જયણા. મુસાફરી વિગેરેના પ્રસંગે પાસે રાખેલા શ્રી સિદ્ધ-ચક્રજીના ગૃદા આદિની વાસફ્ષેપથી પૂજા વિગેરે કરે, તેમ ન ખની શકે તેમ હાય તા ઇશાન ખૂણામાં પ્રભુશ્રી સીમ ધર સ્વામિજીની સામે ચૈત્યવંદન વિધિપૂર્વક કરવું. ખાસ જરૂરી કારણે હંમેશાં જિનપૂજા કરવાને અસમર્થ શ્રાવકાએ, છેવે ૧૨–૧૦–૫ તિથિમાં તા જરૂર પ્રભુ પૂજા કરવી જોઇએ, અને ધીમે ધીમે કાયમ કરવાના અભ્યાસ પડે, તેવી લાગણી જરૂર રાખવી.

આ પ્રસંગે જેમ અને તેમ આશાતના દોષ ન લાગે, તેમ અંને (શ્રાવક, શ્રાવિકા) સમુદાયે જરૂર કાળજી રાખવી. આ બાબતમાં કહેવત છે કે–દેવ ન મારે ડાંગ, દેવ કુખુદ્ધિ આપે' એટલે જે દેવની આશાતના કરે, તેને પ્રભુદેવ કંઇ ડાંગ (લાકડીના માર) મારતા નથી, પણ 'કરે તેવું પામે' આની માફક આશાતના કરનારને એવી કુખુદ્ધિ જાગે છે કે, જેનાથી ઉચ પાપકર્મ કરીને તે દુર્ગતિના દુ:ખા ભાગવે.

વખતના પ્રમાણમાં (કુરસંદે) બાંધી નાકારવાળી અમુક સંખ્યામાં જરૂર ગણવી જોઇએ. એમ કરવાથી ઘણાં પાપ-કર્મીની નિર્જરા થાય, મન નિર્મલ થાય, સંકટ નાશ પામે, હંમેશાં આનંદમંગલ વર્ત્તે.

આ પ્રમાણે સમ્યક્તવની **ખીન**: ટૂંકામાં જણાવી. હવે વિસ્તારથી આ પ્રમાણે જાણવી. (૪) ચાર પ્રકારની સદૃહણા, (૩) ત્રણ લિંગ ( સમ્યક્તવને જાણવાના ચિદ્ધ) (૧૦) દશ પ્રકારના વિનય (૩) ત્રણ પ્રકારની શુદ્ધિ, (૫) પાંચ દ્રષ**ણા** (૮) આઠ પ્રભાવક, (૫) પાંચ ભૂષણ (૫) પાંચ લક્ષણ (૬) છ પ્રકારની જયણા (દ) છ આગાર (દ) છ લાવના (દ) છ સ્થાન. આ સડસઠ લેદામાં જે ત્રેય હાય, તેને ત્રેય (જાણવા) પણ અને હેયને (છાડવા લાયકને) હેય પણ તથા ઉપાદેયને ઉપાદેય (શ્રહણ કરવા લાયક) પણ અંગીકાર કરૂં છું. કાંઇ પણ કારણે મારા સુદેવ, સુગુરૂ, સુધર્મના સાગન ન ખવાય. શ્રેહિક ફ્લને માટે મિચ્ચાત્વી દેવાદિની બાધા રાખું નહિ, રખાવું નહિ. કુદેવ, કુગુરૂ, કુધર્મને અનુક્રમે સુદેવ, સુગુરૂ, સુધર્મ તરીકે માનું નહિ. સુદેવને દેવ, સુગુરૂને ગુરૂ અને સુધર્મને ધર્મ માનું. એમ મિચ્યાત્વને છંડીને હું નિર્મલ ભાવે સમ્યકત્વને અંગીકાર કરૂં છું. એટલે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને લાવથી સમ્યકત્વને શ્રહણ કરૂં છું. તે આ પ્રમાણે—

- ૧ દ્રવ્યથી-હું મિશ્યાત્વના કારણાને તજાં છું અને સમ્યકત્વના કારણાને અંગીકાર કરૂં છું. ( અહીં જે બાબતમાં જયણા રાખી હાય, તે સિવાયના કારણા સમજવા. કારણ કે અજાણપણું આદિ કારણાને લઇને જયણા રાખવી પડે.)
- ર ક્ષેત્રથી-અહીં (જ્યાં ગામ-નગર વિગેરેમાં પાતે રહે, તે ક્ષેત્રમાં ) અથવા બીજે ઠેકાણે જ્યાં હાઉં, ત્યાં ઉપર કહ્યા પ્રમાણે શ્રહા રાખું.
- 3. કાલથી–જાવજ્છવ સુધી (જ્યાં સુધી છવું છું ત્યાં સુધી) સમ્યગ્દર્શન ટકાવી રાખું.
- ૪. ભાવથી–જ્યાં સુધી (૧) ભૂતપ્રેતાદિની પીડાથી પીડિત ન હેાઉં (કારણ કે આ પ્રસંગે ભાન ન હેાય, એમ

આગળ પણ માંદગી આદિમાં સમજવું) તથા (૨) કાેઇના છળ પ્રપંચથી છેતરાઉં નહિ, (૩) અને સંનિપાત જેવા ભયંકર રાેગથી પરાભવ પામું (તેની પીડાથી તદ્દન છેલાન થાઉં) નહિ. તેમજ (૪) છીજા એવા કાેઇ પણ જાતના રાેગાદિ કારણાંને લઇને મારા આ શ્રદ્ધા પરિણામ પહે (ખસે) નહિ, ત્યાં સુધી મારી ફરજ છે કે હું સમ્યગ્દર્શન ગુણમાં મજખત (૯ઠ) રહું. તથા આ સમ્યકત્વને અંગીકાર કર્યાના પહેલાના ટાઇમમાં અજ્ઞાન અને માેહને વશ થઇને જે મેં મિશ્યાત્વના કારણાંને સેવ્યા હાેય, તેની હું નિંદા કરૂં છું. હાલ તેવા કારણાંથી અલગ રહેવાને સાવચેત રહું છું. ભવિષ્યને માટે છ છીંડી, ચાર આગાર અને ચાર બાેલ (પહેલાં ભાવથી સમ્યગ્દર્શનની છીના જણાવતી વખતે આ બાેલ જણાવ્યા છે, તે) સહિત સમ્યકત્વને અંગીકાર કરૂં ( ગ્રહણ કરૂં, સ્વીકારૂં) છું.

શ્રાવકાએ નીચે જણાવેલા કાર્યા સમ્યકત્વને દઢ ખનાવે છે અને નિર્મલ ખનાવે છે, એમ સમજને શક્તિને અનુસારે કરતા જોઇએ.

૧. શરીરે નીરાગી હોઉં, ત્યાં સુધી છતી જોગવાઇએ શ્રી જિનેશ્વરની પ્રતિમા, છળીના દર્શન કરીને માંઢામાં પાણી વિગેરે નાંખું. (આહાર કરૂં; ભાજન કરૂં.)

આ બાબતમાં જયણા આ પ્રમાણે રાખવી, મારા શરી-રમાં રાગાદિ કારણે અશક્તિ હાય, તેવા પ્રસંગે તથા બીજા કાઇ અનિવાર્ય ખાસ કારણ હાય, પરદેશમાં જોગવાઇ ન હાય, ત્યારે જયણા ( છ્રટ ) રાખું છું. એટલે આવી બાબતના હું નિયમ ( પ્રતિજ્ઞા ) કરતા નથી, પણ તેવા અવસરે મનમાં પ્રભુના દર્શનની ધારણા કરીને ભાજન વાપરૂં. આમાં પ્રમા-દથી ભૂલ થાય, તેની જયણા.

ર. હંમેશાં પ્રભુદેવની યથાશક્તિ (અષ્ટ પ્રકારી વિગેરે ભેદે) દ્રવ્યપૂજા કરૂં. આમાં જ્યાં પ્રભુનું બિંબ ન હાય, તેવા અવસરે પણ વાસક્ષેપથી શ્રી સિદ્ધચક્રની પૂજા કરવી. એ ખીના આવી જાય.

આમાં જયણાં (યતના ) આ પ્રમાણે રાખી શકાય, શારીરિક અશક્તિ હાય, જન્મ–મરણનું સૂતક હાય, અને તેવા બીજા પણ (બ્હારગામ ગયા હાઇએ) વિગેરે જરૂરી કારણે જયણા રાખું છું.

પ્રભુદેવના દહેરાને અંગે ૮૪ આશાતનાએાથી દ્વર રહેવું. તેમાં માેટી ૧૦ આશાતનાએા ન લાગે તે તરફ જરૂર કાળજી રાખવી. તે ૧૦ આશાતના આ પ્રમાણે:—

૧. દહેરાસરમાં તં બોલ (નાગરવેલના પાન) વિગેરે ખાઉં નહિ. ૨. પાણી પીવું નહિ. ૩. ભાજન કરૂં નહિ. ૪. દહેરાસરની અંદર ખૂટ પગરખા લઇ જઉં નહિ. ( આમાં જયણા આ પ્રમાણે, જ્યાં દહેરાના ગઢની અંદર પગરખા મૂકવાના રીવાજ હાય, ત્યાં તેમ કરવાની જયણા.) પ. મૈથુન સેવું નહિ. ૬. સૂવું નહિ. ૭. થૂકું નહિ. ૮. પેશાબ કરૂં નહિ. ૯. વડીનીતિ (જંગલ જવું) કરૂં નહિ. ૧૦ જાૂગાર રમું નહિ.

- ૩. શુરૂ–જ્ઞાનાદિની આશાતના ટાળવા યથાશક્તિ પ્રયત્ન કરૂં.
- ૪. હંમેશાં સવારે કદાચ ખાસ કારણસર માેડું (પાર-સી વિગેરે) પચ્ચખ્ખાણ ન અની શકે તો છેવટે નવકારસીનું પચ્ચખ્ખાણ કરૂં અને ચાવીહાર વિગેરે કરૂં.

પ. દર વર્ષે ૧. સાધુ, ૨. સાધ્વી, ૩. શ્રાવક, ૪. શ્રાવિકા, પ. પ્રભુપૂજા, ૬. આંગી, ૭. ભંડાર, ૮. કેસર–સુખડ ૯. ખરાસ, ૧૦. વરખ, ૧૧. કૂલ, ૧૨. વાસક્ષેપ, ૧૪. પ્રક્ષા-લન, (પ્રભુને પખાલ કરવા) માટે દ્વધ, ૧૫ દહીં, ૧૬ અંગ-લૂહણા, ૧૭. ધૂપ, ૧૮. અગરખત્તી, ૧૯. ફલ, ૨૦. નૈવેદ્ય, ૨૧. સાધારણ ખાતું, ૨૨. ગુરૂલક્તિ, ૨૩. શુલમાર્ગ, ૨૪. પાંજરાપાળ આદિની ડીપ, ૨૫. સ્વામિવાત્સલ્ય, ૨૬. પ્રતિમા, ૨૭. જર્જોદ્ધાર, ૨૮. દહેરાસર, ૨૯. અનુક પાદાન, ૩૦. પ્રભાવના, ૩૧. સ્વપ્ના આદિના ચઢાવા, ૩૨. યાત્રા વિગેરે ધાર્મિકાદિ કાર્યોમાં રૂપીઆ (શબ્તિ પ્રમાણે) સુધી વાપરૂં. આવા આવા બીજા પણ સમકીતના કારણાને જાણીને યથાશકિત સેવું, અને પાંચ અતિચાર ટાળીને સમ્યકત્વને સાચલું. એમ અરિ-હુંત, સિદ્ધ, સાધુ, દેવ, આત્માની સાક્ષીએ ૬ છીંડી, ૪ આગાર અને ૪ બાલની સમજપૂર્વક ( દ્વવિહ તિવિહેણ ) આ ભાંગે સમ્યકત્વને અંગીકાર કરીને શ્રાવકાએ તેમાં દઢ રહેવું.

### સમ્યકત્વના પાંચ અતિચારા

૧-શ્રી જિનેશ્વરદેવે કહેલા વચનામાં શંકા કરવી. (૨) કાંક્ષા-ચમત્કાર વિગેરે જોઇને શ્રી જિન ધર્મ સિવાયના ખીજા ેધર્મ'ને અંગીકાર કરવાની ઈચ્છા કરવી. (૩) વિચિકિત્સા–<mark>આ</mark> જિનધર્મની સામાયિકાદિ ક્રિયાનું ફલ મને મલશે કે નહિ? આવી વિચારણા કરવી તે વિચિકિત્સા કહેલાય. તેના દેશ (થી) વિચિકિત્સા અને સર્વ (થી) વિચિકિત્સા એમ બે લેક કહ્યા છે. આ વિચિકિત્સાના બીજો અર્થ એ છે કે–મુનિરાજ વિગેરે મહા પુરૂષાની નિંદા કરવી. અહીં એ જરૂર યાદ રાખવું કે વિચિકિત્સા જો કે સંદેહ કરવા રૂપ છે. પણ તે ફકત ધર્મ કિયાના ફલની ખાબતમાંજ હાય છે. અને શ'કા એ સર્વ પદાર્થીની બાબતમાં પણ હોઇ શકે છે. આમ હો-વાથી શંકા અને વિચિકિત્સા બંને જાદા છે. એમ ખુશીથી કહી શકાય. આ વિચિકિત્સા કરવાથી દુર્ગ ધા રાણીને ઘણી આકરી વેદના ભાગવવી પડી હતી. (૪) બીજા ધર્મને પાલ-નારા જીવાની પ્રશંસા કરવી. (પ) તથા તેઓના અને કુલિં-ગીઓના પરિચય કરવા.

આ પ્રમાણે સમ્યકત્વમાં પાંચે અતિચારા ન લાગે, તેવી કાળજી રાખીને ભવ્ય જીવાએ ઉત્તમ શ્રદ્ધા ગુણ જરૂર ટકા-વવા. કારણ કે ઉત્તમ જ્ઞાન અને ચારિત્રની સફલતા શ્રદ્ધા-ગુણને આધીન છે. આમ કરનારા ભવ્ય જીવામાં રાજા શ્રેણિક, કૃષ્ણ મહારાજા, સુલસા વિગેરે વધારે પ્રસિદ્ધ છે, કારણ કે તેઓએ દૈવિકાદિ પરીક્ષાના પ્રસંગે પણ શ્રદ્ધાના રંગ ટકાવી

રાખ્યા હતા. જેના પરિણામે તેએા આવતી ચાવીશીમાં તીર્થ કરપણ અને માેક્ષસુખ પામશે. આ બાબતના વિસ્તાર 'તીર્થ'કર નામ કર્મ' સંબ'ધી 'સત્યપ્રકાશ માસિકના ' લેખથી જાણવા.

### ॥ ૧ સ્થ્લ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રત. ॥ 🦠

ત્રિપટી શુદ્ધ શ્રી જૈનેન્દ્ર આગમામાં શ્રાવક ત્રણ પ્રકા-રના કહ્યા છે. ૧. ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવક. ૨. મધ્યમ શ્રાવક. ૩. જઘ-ન્ય શ્રાવક. તેમાં જે ખારે વ્રતાને અરિહુંતાદિની સાક્ષીએ અંગીકાર કરીને પૂર્ણેદ્વાસથી સાધે, હંમેશાં સચિત્ત આહારને વર્જે ( છંડે, ત્યાગ કરે ) એટલે અચિત્ત પદાર્થી વાપરે, અને નિરંતર (ઘણું કરીને કાયમ) ઠામ ચઉવિહાર એકાસણું આદિ તપ કરવામાં અને પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયા કરવામાં તત્પર રહે, તેમજ અશુદ્રાદિ (ર૧) ગુણાને ધારણ કરે, અને પ્રદ્યા-ચર્ય પાલે, તે ઉત્કૃષ્ટ શ્રાવક કહેવાય. તથા જે ધર્મ પામવાની ચાેગ્યતા (લાયકાત) દર્શાવનારા અક્ષુદ્ર–વિનીત–કુતગ્રાદિ ગુણાને ધારણ કરે, ખારે વ્રતા અંગીકાર કરીને આરાધે, ઉભય ટંક પ્રતિક્રમણ કરે, આવા સદાચારી જે ગૃહસ્થા તે મધ્યમ શ્રાવક કહેવાય. અને જેઓ ખાસ કારણ વિના સ્યૂલ હિંસા વિગેરે આશ્રવાને સેવે નહિ, સાતે વ્યસન-અભક્ષ્યના ત્યાગ કરે. પંચ પરમેષ્ઠિ મંત્રનું સ્મરણ કરે, અને નવકારશી આદિ પ્રત્યાખ્યાન શક્તિને અનુસારે કરે, તેઓ જઘન્ય શ્રાવક કહેવાય. આવા શ્રાવકા પ્રવૃત્તિમય જીવન કરતાં નિવૃત્તિમય જીવનને શ્રેષ્ઠ અને પરમ શાંતિને તથા મુક્તિને દેનારૂં માને છે. તેવું નિવૃત્તિમય જીવન ગુજારવાને ખાર વ્રતોનું સ્વરૂપ સમજને તેની આરાધના જરૂર કરવી જ જોઇએ. તેમાં પ્લેલાં પાંચ અહ્યુવતો પૈકી પહેલા અહ્યુવતનું સ્વરૂપ ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું. પેલેલાં અહ્યુવતના 'સ્યૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણ,' આ નામની અંદર ૧ સ્યૂલ. ૨ પ્રાણાતિપાત ૩ વિરમણ, આ ત્રણ શખ્દોના અર્થ સમજવા જોઇએ. તેમાં સ્યૂલ એટલે અમુક અંશે, (સર્વથા = સંપૂર્ણ રીતે નહિ) પ્રાણાતિપાત એટલે જીવ હિંસાથી, વિરમણ એટલે અટકવું તે સ્યૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણ નામનું અહ્યુવત કહેવાય.

૧. પ્રશ્ન-બારે વ્રતામાં 'સ્થૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણ 'ને પ્હેલું કેમ કહ્યું ?

ઉત્તર-તમામ વ્રતામાં સારભૂત એ છે કે-' છવ હિંસાથી પાછા હઠવું ' પવિત્ર જિન ધર્મનું મૂલ દયા છે. આ મુદ્દાથી 'તેને' પ્હેલું કહ્યું છે. કહ્યું છે કે—

इक्कं चिय इत्थ वयं, निदिद्वं जिणवरेहिं सब्वेहिं ॥ पाणाइवायविरमणं, अवसेसा तस्स रक्खहा॥१॥

એટલે તમામ પ્રભુદેવાએ કહ્યું છે કે પ્રાણાતિપાત વિર-મણ નામનું વ્રત એ મુખ્ય વ્રત છે, અને તેના રક્ષણ કર-નારા બીજા વ્રતા છે એમ સમજવું.

જે વળી વ્યવહારમાં ' જીવ હિંસા ' એમ પ્રસિદ્ધિ છે. તેનું તાત્પર્ય એ છે કે જીવ તો પાતે અમૂર્ત્ત એટલે અરૂપી છે અને નિત્ય છે તેથી તેની હિંસા થાય જ નહિ. જીવ અને પ્રાણના જે સંબંધ છે તેના જે વિયાગ કરાવે, તેણે તેની (જે મરાય તેની ) હિંસા કરી કહેવાય. આવી હિંસાના ત્યાગ પૂરેપૂરા કરવા, એવું તા મુનિરાજ કરી શકે, શ્રાવક કરી શકે નહિ, આ જણાવવાને માટે મુનિરાજના મહાવતામાં તે તે નામની પ્હેલાં 'સર્વત: ' શબ્દ કહ્યો છે. અને અણવતામાં પ્લેલાં 'સ્યૂલ' શખ્દ કહ્યો છે. ખીજી રીતે એમ પણ કહી શકાય કે સાધુવર્ગ વીસ વસા (પૃરેપૃરી) દયા પાલી શકે છે અને શ્રાવક વર્ગ સવા વસા દયા પાલી શકે. તે આ પ્રમાણે-પૃથ્વીકાય વિગેરે પાંચ સ્થાવરા કહેવાય, અને દ્વીન્દ્રિય વિગેરે ત્રસ કહેવાય. આમાં શ્રાવકા 'મારે ત્રસ-જીવાને હણવા નહિ 'આવા નિયમ કરી શકે, પણ સ્થાવરની હિંસાના નિયમ લઈ શકે નહિ. કારણ કે તેમનાથી રાંધવું, ર ધાવવું, મકાન ચણાવવા વિગેરે ક્રિયા કરતાં સ્થાવરાની હિંસા જરૂર થાય. માટે આમાં શ્રાવકાએ જયણા રાખવી. એટલે ખનતાં સુધી તેના આરંભ સમારંભ ઓછા થાય, તેવી કાળજી રાખવી. આ મુદ્દાથી ૨૦માંથી ૧૦ બાદ કરતાં ૧૦ વસા રહ્યા. હવે તે ત્રસ જીવાના વધ બે પ્રકારે થાય છે. ૧ સંકલ્પ ( ઈરાદા)થી અને ૨ આરંભથી. તેમાં 'આ જીવને હું મારૂં ' આવા ઇરાદાથી જે હિંસા કરાય, તે સંકલ્પ હિંસા કહેવાય. શ્રાવકા આના ત્યાગ કરી શકે. પણ 'આરં-ભથી જે હિંસા કરાય, તે આરંભ હિંસા કહેવાય' આના ત્યાગ કરી. શકતા નથી. કારણ કે સ્વજનાદિના નિર્વાહ કરવા વિગેર નિમિત્ત ખેતા આદિ વ્યાપાર કરે, તેમાં ત્રસ-**જ**વા હણાય. આથી દશ વસામાંથી પાંચ વસા બાદ કરવા, એથી બોકી આંગ વસા રહ્યાં. હવે સંકલ્પ હિંજ્ઞામાં બે લોક

પડે છે. ૧ ગુનેગારની હિંસા, અને ૨ બીનગુનેગારની હિંસા. તેમાં શ્રાવકા ' બીનગુનેગારની હિંસા ન કરવી ' આવા નિયમ કરી શકે, પણ ગુનેગાર માણસની બાબતમાં શુનાને અનુસારે તેમને વિચાર કરવા પડે, જેથી સાપરાધી ( ગુનેગારની ) હિંસાના ત્યાગ કરી શકતા નથી માટે પાંચ વસામાંથી અઢી (રાા) વસા ખાદ કરીએ ત્યારે અઢી વસા રહે. હવે નિરપરાધી હિંસાના (૧) સાપેક્ષ નિરપરાધી હિંસા. (ર) નિરપેક્ષ નિરપરાધી હિંસા. એમ બે લેક છે. જેમાં સ્વાર્થાદિ નિમિત્ત હાય, તે સાપેક્ષ નિરપરાધી હિંસા કહેવાય. જેમકે ખળદ ઘાડા વિગેરે લલે બીન ગુનેગાર હાય, તો પણ તેમને ભાર ઉપડાવવા માટે; અને પુત્ર વિગેરે ભણ-વામાં કાળજી ન રાખે તા તેમને શ્રાવકા વધ અંધન વિગેર કરે છે. તથા જેમાં સ્વાર્થાદ નિમિત્ત ન હાય તે નિરપેક્ષ હિંસા કહેવાય. શ્રાવંકા આવી હિંસાના ત્યાગ કરી શકે. માટે અઢી વસામાંથી સવા વસા જતાં સવા વસા બાકી રહ્યો. કહ્યું છે કે---

थूला सुहुमा जीवा, संकप्पारंभओ य ते दुविहा ॥ सावराहिनरवराहा, साविक्खा चेव निरिवक्खा ॥१॥ ( आ गाथाने। अर्थ ७५२ ५८॥ छे.)

શ્રાવકાએ ન છૂટકે જે હિંસા કરવી પહે તેમાં જયણા રાખવી. એટલે જો નિર્વાહ થતા હાય, તા બનતા સુધી સ્થાવરાની પણ હિંસા ન કરવી. અને નિર્વાહ ન થઇ શકે એવી પરિસ્થિતિ (તેવા પ્રસંગ) હાય, તા દયાની લાબણી રાખીને એમ વિચારે કે- " ધન્ય છે મુનિ મહાત્માઓને કે જેઓ સર્વથા આરંભાદિથી અલગ રહે છે. અને હું નિર્ભાગી તો માખી જેમ બળખામાં ચોંટે (ખૂંતી જાય) તેમ આરંભાદિમાં ખૂંત્યા છું. હે જીવ! આને તું કયારે છાહીશ ? આવા વિચારથી પ્રવૃત્તિ કરે. પણુ નિર્દયપણું તા પ્રવૃત્તિ કરાય જ નહિ. આ બાબતમાં આ રહ્યો સાક્ષીપાઠ—

### वज्जइ तिव्वारंभं, कुणइ अकामो अणिब्बहंतोय ॥ थुणइ निरारंभजणं, दयालुओ सव्वजीवेसु ॥१॥

યાદ રાખવું કે લીધેલા વર્તના લાભ મનના પરિણામને આધીન છે. માટેજ યતના એ લીધેલા વર્તની આરાધના કરવામાં જરૂર મદદગાર છે. આ બાબતમાં પ્રાચીન મહર્ષિ ભગવંતોએ કરમાવ્યું છે કે શ્રાવકા ન છૂટકે આરંભના કાર્યી કરે, તેમાં જયણા ભૂલેજ નહિ. એટલે તેવા પ્રસંગે થાડા આરંભથી કાર્ય સરતું હાય, તા ઘણા આરંભ કરેજ નહિ. કારણ કે, બીજા જવાને બચાવવામાં પાતાના બચાવ રહેલા છે, અને બીજાની હિંસા કરવામાં ખરી રીતે પાતાનીજ હિંસા કરાય છે એમ સમજવું.

દયાળુ શ્રાવકા દયા ગુણને લઇને આ ભવ અને પર-ભવમાં ઉત્તમ ધર્માદિ સામગ્રી, દીર્ઘાયુષ્ય, ખુદ્ધિ, કાંતિ, લક્ષ્મી વિગેરે પામે છે. અને હિંસા કરવાથી રાેગ, દુર્બળતા, ભય વિગેરે દુ:ખ ભાગવવું પહે. આ બાબત શ્રી વિપાકસ્ત્રમાં દેષ્ટાંતા દઇને સારી રીતે વિસ્તારથી સમજાવી છે.

કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રસુરીશ્વરજી મહારાજના

આવા ઉપદેશથી રાજા કુમારપાલે પાતે જીવ દયા પાલી અને અઢારે દેશમાં દયાના ફેલાવા કર્યો અને કંટેશ્વરીદેવીના ઉપ-સર્ગાને સહન કરીને પણ પાડાના વધ અટકાવ્યા.

તેમજ કાલકસૂરિયા કસાઇના સુલસ નામના દીકરાએ અભયકુમારની સોખતથી દયાનું સ્વરૂપ જાલ્યું. ત્યાર ખાદ કુટું બી જેનાના આશ્રહથી પણ જીવહિ સાના ધંધા ન કર્યો, ને કુટું ખને દયાને માર્ગે લાવીને ધર્મી ખનાવ્યું. પાતે દયામય શ્રાવકધર્મને સાધીને સ્વર્ગે ગયા. એમ સમજીને શ્રાવકાએ યથાશક્તિ પહેલા અણ્વતની આરાધના કરવામાં ઉદ્યમશીલ રહેવું. અને વિચારવું કે—" જેઓએ પ્રેપ્રી હિંસાના ત્યાગ કર્યો છે, તેઓને ધન્ય છે. હું તેમને નમસ્કાર કર્ છું.

### ॥ પ્હેલા અણુવ્રતના પાંચ અતિચારા ॥

થહણુ કરેલા વર્તના અમુક અંશે ભંગ થાય તે અતિચાર કહેવાય.

- કોધથી ગાય વિગેરેને માર ન મારવા કારણ કે તેમ કરીએ તા અતિચાર લાગે. કાઇને હિતની ખાતર તાડનાદિ કરવા પડે. 'માર' એમ બાલાય, એની જયણા.
- ર. બળદ વિગેરેને આકરા ( દોરડા આદિ ) બંધનથી આંધવા નહિ. અપરાધીને શિક્ષા દેવા સાધારણ રીતે હાથ પગ વિગેરે બાંધવા બંધાવવા પંડે તેની જયણા.
- 3. અળદ વિગેરેના (કાન વગેરે) અવયવા છેદવા નહિ, તેમજ છેદાવવા નહિ, તેમ કરે તા અતિચાર લાગે. રાગાદિ નિમિત્તે જયાળા

૪. અળદ વિગેરે જાનવરાની ઉપર લાલથી ગજા ઉપરાંત ભાર ભરવા નહિ. કાઇ પણ પ્રસંગે ખ્હારગામ જતાં સાથે બાજો હાય, અને બીજી સવડ ન હાય તા નિરૂપાયે ભાર ભરાવવા પડે, તથા બેસવું પડે, તેની જયણા.

પ. અળદ વિગેરેને જે ટાઇમે જેટલા ચારા (ઘાસ વિગેરે) અપાતા હાય, તે જ ટાઇમે તેટલા આપવા. ઓછા ચારા આપે, અથવા માડો આપે તા અતિચાર લાગે. નાેકર, ચાકર વિગેરેને કારણસર રજા આપવા પડે, તેની જયણા.

શ્રાવકાએ, આ પાંચે અતિચારાને સમજને પ્હેલા અણુવતમાં તેવા દાષ ન લાગે તેતરફ પૂરતી કાળજી રાખવી. પાણી ગળવું, અનાજ જોઇને અને જીવાતને દ્વર કરીને રાંધ્**તું**.

તથા દરા ઠેકાણું ઘરમાં ચંદરવા બાંધવા. તે આ પ્રમાણું-૧, ચુલા ઉપર. ૨, પાણીયારાની ઉપર. ૩, ભોજન કરવાના સ્થાન ( રસાેડું વિગેરે)ની ઉપર. ૪ ઘંટી, પ ખાણીયા અને ૬ વલાવણાની ઉપરના ભાગમાં. ૭ સ્વાના સ્થાનની ઉપર અને ૮ ન્હાવાના તથા ૯ ધર્મ ક્રિયા કરવાના સ્થાનની ઉપર. (પૌષધશાલામાં) તેમજ ૧૦ ઘર દહેરાસરમાં. એ પ્રમાણું સાત ગરણાં રાખવાં. તે આ પ્રમાણું:-૧ પાણું ગળવાનું. ૨ ઘી ગરણી. ૩ તેલ ગરણી. ૪ દ્ભધ ગળવાનું. ૫ છાશ ગળવાનું. ૬ ઉકાળેલું અચિત્ત પાણું ગળવાનું. ૭ આટા ચાળવાનું (આંક).

આ પ્રમાણે કરવાથી પ્હેલા અણવતની નિર્મલ આરા-ધુના થાય છે. એમ પ્હેલા અણુવતની પ્રીના સંકોપમાં જણા- વીને આ વ્રતને ગ્રહેણું કરવાની ઇચ્છાવાલા ભવ્ય છવાને આ વ્રત લેવામાં સરલતા થાય, આ મુદ્દાથી તે વિસ્તારથી જણાવું છું, તે આ પ્રમાણે. આ સ્થૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણુ વ્રતના (૧) દ્રવ્ય પ્રાણાતિપાત વિરમણુ વ્રત. (૨) ભાવ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રત આવા છે ભેદ છે. તેમાં આ જીવ રાગા-દિથી જ્ઞાનાદિ ભાવ પ્રાણને હણે (મલિન કરે) તે ભાવ (થી) પ્રાણાતિપાત કહેવાય. અને પર ભાવ પરિણૃતિને દ્વર કરી નિજ ગુણાને સાચવે એ ભાવ (થી) પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રત કહેવાય.

હવે દ્રવ્ય પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રતનું સ્વરૂપ આ પ્ર-માણે–ત્રસ નામ કર્મના ઉદયથી હાલે ચાલે તેવાં બેઇંદ્રિય વિગેરે જીવા ત્રસ કહેવાય તેમાં પંચેંદ્રિયના સંગ્ઞી અને અસંગ્રી આવા બે ભેંદ છે, અને આ બધા ત્રસ જીવામાં પર્યાપ્તા અને અપર્યાપ્તા એવા બે ભેંદ જાણવા તેમાં જે માટા પર્યાપ્તા જીવા નજરે દેખાય, તેમની હિંસા નહિ કરવાની પ્રતિગ્રા જયણા તથા આગાર રાખીને આ પ્રમાણે કરી શકાય હું સંકલ્પથી જે હિંસા થાય, તેના ત્યાગ કરૂં અને આરંબ હિંસાની જયણા રાખું છું.

અહીં આ સંકલ્પ હિંસાના ત્યાગમાં એ ભેંદ પઉં છે– સાપરાધીની અને નિરપરાધીની હિંસા. તેમાં નિરપરાધીની હિંસાના ત્યાગ કરૂં અને સાપરાધીની હિંસામાં જયણા રાખું છું.

અહીં નિરપરાધી હિંસા ત્યાગમાં સાપેક્ષ હિંસા અને

નિરપેક્ષ હિંસા એમ બે ભેંદ સમજવા. તેમાં સાપેક્ષની જયણા રાખું છું. આના સારાંશ એ કે સ્થૂલ એટલે માટા (નજરે દેખાય તેવા હરે કરે, પહે આખંડે એવા) નિરપરાધી ત્રસ છવાને જાણી ખૂઝીને સંકલ્પથી (ઇરાદા પૂર્વક મારવાની ખુદ્ધિએ) કારણ વિના નિર્દયપણે હું હણું નહિ અને હણાવું નહિ. આ બાબતમાં જયણા સામાન્ય રીતે આ પ્રમાણે રાખી શકાય.

- (૧) મારા તથા સ્વજનાદિના ઘર, હાટ, વિગેરે કરતા કરાવતાં પ્રમાદ, અશક્ય પરિહાર, નિરૂપાયપણું વિગેરે કારણુમાંના કાઇ પણ કારણુથી કુંશું આ, ઇયળ, માંકઠ આદિ જીવા હણાય તેની જયણા.
- (૨) ધાર્મિક કાર્ય કરતા કરાવતાં તથા જિનધર્મના ઉડ્ડાહ (અપભ્રાજના ) અટકાવવામાં અશક્ય પરિહારાદિ કારણે જે (હિંસા) થાય, તેની જયણા.
- 3. આરંભની આખતમાં પાતપાતાની અનુકૂલતા પ્રમાણુ આમ પણ જયણા રાખી શકાય. રાંધવું વિગેરે ઘરના કાર્યમાં તથા પાતાના કુટું બી વિગેરેના મસ્તક, દાઢ વિગેરે અંગમાં કીડા આદિ જંતુઓ પડયાં હાય, તથા પેટમાં કરમીયા વિગેરે અને નારૂ હરસના દરદ વખતે તેમજ શરીરમાં જૂ વિગેરે ઉપજે, ત્યારે તથા શરીરમાં રાગાદિ કારણે જીવાત પડે, ત્યારે દવા વિગેરે ઉપચાર કરાવતાં જે કાંઇ (હિંસા) થાય, તેની જયણા રાખું.
- ૪. ચાલુ રિવાજ પ્રમાણે પાયખાના વિગેરે સ્થલે પેશાબ આદિ કરતાં હિંસા થાય તેની જયણા.

- ય. દુર્ગંધ અને ગાંદકી વિગેરેને દ્વર કરતાં, કંઇ પણ તડેકે સૂકવતાં, આળતાં, કારણે ધૂપ કરતાં જયણા.
- ફ. જેલા મૂકવી, મૂકાવવી, તેની જયણા. સ્વપ્નમાં હિંસા થાય તેની જયણા.
- છ. ઘર, કૂવા, વિગેરે અનાવવા અને કારણે દવા ઉપ-ચાર કરાવવા, વિગેરે જરૂરી પ્રસંગે જયણા.

અનુક પા ખુદ્ધિથી જયણા પૂર્વક દરેક કાર્ય કરવા કરા-વવા કાળજી રાખું. જેથી હિંસા દેાષથી અચી શકાય.

પ્હેલાં કહ્યા મુજબ સાધુ મહાત્માઓને વીસ વસા દયા હોય એટલે તેઓ સાપરાધી–િનરપરાધી તમામ ત્રસ, સ્થાવર જીવાને સાપેક્ષપણે કે નિરપેક્ષપણે સંકલ્પથી કે આરંભથી મન, વચન, કાયાએ કરીને હિંસા કરે નહિ, કરાવે નહિ, અને અનુમાદે નહિ, આમાંથી શ્રાવકાને માટે એમ સમજવું કે–

- ૧. ભાગાપભાગ વિગેરના વ્યવહારાદિ પ્રસંગે સ્થાવરાની નિરૂપાયે (અષ્કુજૂટકે) હિંસા કરવી પડે.
- ર. વાઘ વિગેરે મારવા સામા આવે એમ આવા બીજા પણુ મરણાંત પ્રસંગે સ્વપરના અચાવની ખાતર કદાચ સાપરાધીની હિંસા થાય.
- 3. મીલ, પ્રેસ વિગેરે સાધનાથી આજવિકા ચલાવતાં આરંભ હિંસા થાય.
- ૪. રાજાને ત્યાં નાકરી હાય, ત્યારે લડાઇ વિગેરેમાં જતાં સાપેક્ષ હિંસા થાય. શ્રાવકા આમ ચાર વિભાગે દયા

એાછી પાલે, તેથી પ્હેલાં જણાવ્યા મુજબ શ્રાવક સવા વસા પ્રમાણુ દયા પાલી શકે. સમુદ્રમાં ડૂબતાને પાટીયાના આધાર હાય, તેની જેમ શ્રાવકે સંસાર સમુદ્રને તરવાને માટે સવા વસા પ્રમાણ દયા રૂપી પાટીશું જરૂર જાળવી રાખવું, અને સંયમી નિર્દોષ નિર્વિકારી જીવન તરફ લક્ષ્ય રાખવું. આવું વર્તન રાખવાથી પાંચમા દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકની મર્યાદા જળવાય, અને પરિણામે છદ્રા ગુણસ્થાનક તરફ નિર્વિધ્ને પ્રયાણુ થઇ શકે. આ સ્થૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રતના પાંચે અતિચારા પ્હેલાં જણાવ્યા છે. તે યાદ રાખીને જેમ તેથી અલગ રહેવાય, તેવી કાળજી જરૂર રાખવી. આ પ્રમાણે મેં જે બાબતામાં જયણા રાખી છે, તે સિવાય ત્રસ જવાની હિંસા દ્રવ્યાદિકથી છ છીંડી ૪ આગાર અને ૪ બાલ રાખીને અનુકૂલ ભાંગા પ્રમાણે હિંસા કરૂં નહિ, કરાવું નહિ, અને પૂર્વે જણાવેલા પાંચ અતિચારામાં જેની જેની જયણા રાખી છે, તે સિવાય પાંચ અતિચારાને ટાળવા પૂર્વક પ્હેલાં સ્થૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વર્તને શહું છું (સ્વીકાર્ છું, લઉ છું, અંગીકાર કરૂં છું.)

સમ્યકત્વ અને વ્રતાને ત્રહણ કરવાના અવસરે ર૧ ભાંગા, છ છીંડી, ૪ આગાર, અને ૪ બાલનું સ્વરૂપ જાણવું જોઇએ. તેમાં ર૧ ભાંગાનું સ્વરૂપ ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવું. અહીં કરણ એટલે કરવું અથવા કરાવવું એમ સમજવું અને 'યાગ' આ પદ્દે કરીને જેમ ઘટે તેમ મન, વચન, કાયાના યાગ લેવા.

```
મૂલ ભાંગાના નંગર
       (६) એક કરણ \int 1. મનથી કરૂં નહિ. ૪. મનથી કરાવું નહી. અને એક યાેગ\left\{ \frac{1}{2}, \frac{1}{2} + \frac{1}{2}
        ઉત્તર ભાંગા ૬ (૩. કાયાથી " ૬. કાયાથી
       (પ) એક કરણ (૧) મન વચનથી કરૂં નહિ
                   બે ચાેગ
                                                                                                       (૨) ,, કાયાથી
                                                                                                          (૩) વચન કાયાથી "
       ઉત્તર ભાંગા ક
                                                                                                          (૪) મન વચનથી કરાવું નહિ.
                                                                                                          (પ) ,, કાયાથી
                                                                                                          (૬) વચન કાયાથી
       (૪) એક કરણુ ડ્ર(૧) મન, વચન, કાયાથી કરૂં નહિ.
્ત્રણ યાેગ. ડ્ર(૨) ,, ,, ,, કરાવું નહિ.
       તેના ભાંગા ર
       (૩) બે કરણ (૧) મનથી કરૂં નહિ, કરાવું નહિ
          એક યાેગ \{(\lambda)\} વચનથી (\lambda)
       તેના ભાંગા ૩ (૩) કાયાથી "
        (ર) બે કરણુ ૧. મન, વચનથી કરૂં નહિ, કરાવું નહિ.
                                                               ૄ ર. " કાયાથી
       તેના ભાંગા ૩ <sup>[</sup> ૩. વચન, કાયાથી 🥋
      (૧) એ કરણ ૧. મન, વચન, કાયાથી કરૂં નહિ,
ત્રણ યાેગ, ભાંગા ૧. કરાવું નહિ.
      સર્વ મળી ભાંગા ૨૧ થાય—આમાંથી જે જે ભાંગા પાતાને
                                                                        લેવાને તથા પાળવાને અનુકૂલ હાય તેના
```

વ્રત લર્ખ શકાય.

વિચાર તથા ટીપ કરીને સમ્યકત્વ સહિત

છ છીંડી (અભિચાગ–હુકમ વિગેરે અથવા કારણે આગાર)ની બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી.

૧ રાજભિયાગ-રાજા, રાજ્યાધિકારીની આજ્ઞા (હુકમ) અને દાક્ષિણ્યતાથી તથા તેમના કહેવાથી કે આશ્રહથી (જેમ કાર્તિક શેઠે ગૈરિક તાપસને ભાજન પીરસ્યું હતું તેમ) સમ્યકત્વાદિના લીધેલા નિયમથી નિરૂપાયે વિરૂદ્ધ કરવું પડે.

ર ગણાભિયાગ–માણુસાના સમુદાય તે ગણુ કહેવાય. જ્ઞાતિ, પાંચ મહાજનાદિ સમુદાયની હઠને લઇને નિરૂપાયે નિયમ વિરૂદ્ધ વર્ત્તન થાય.

૩ વૃત્તિકાંતાર–દુકાલના પ્રસંગે, તથા લાંબી અટવી આદિની વિકેટ મુસાફરીના પ્રસંગે અણી ઉપર નિરૂપાયે જીવન બચાવવા નિયમ વિરૂદ્ધ થાય (કરવું પડે)

૪ ગુરૂનિગ્રહ-વિશિષ્ટ જ્ઞાની, ગીતાર્થ, સદ્દગુણી, પ્રત્યક્રી આચાર્ય ભગવંત તથા માતા પિતા કલાચાર્યાદિ વડીલાેની ખાસ કારણુસર ચાેગ્ય સૂચના થાય, ત્યારે નિરૂપાયે નિયમ વિરૂદ્ધ થાય.

પ દેવાભિયાગ-કુલ દેવતા વિગેરેની ધમકી (હેરાનગતિ) થી નિયમ વિરૂદ્ધ કરવું પહે. આવા આવા ખાસ કારણે નિયમ વિરૂદ્ધ વર્ત્તવાની ઇચ્છા નહિ છતાં તેમ કરવું પહે, તો તેથી વ્રતાદિને દ્વષણ ન લાગે. આ મુદ્દાથી આને તથા પહેલાંના અને પછીના રાજભિયાગ વિગેરે અને બલાભિયાગને આગાર (છૂટ) કહ્યા છે. દ ખલાભિયાગ-કાઇ વિશિષ્ટ ખલવાન પુરૂષ, ખલાત્કાર કરી હુકમ કરીને (ખજાવીને) નિયમ વિરુદ્ધ કરાવે, તે ખલાભિયાગ કહેવાય. આવા પ્રસંગે નિયમ વિરુદ્ધ વર્ત્તન થાય તો લીધેલા નિયમાને (સમ્યકત્વાદિની પ્રતિજ્ઞાને) વાંધા ન આવે. આવા ઇરાદાથી આગારના પાઠ બાલવા પૂર્વક વતાદિના લેવા દેવાના વ્યવહાર છે.

આ પ્રસંગે 'અન્નત્થણાભાગેણું ' વિગેરે ચાર આગાર બાલાય છે, તેના ભાવાર્થ ટૂકામાં આ પ્રમા**ણે**—

- ૧ अन्नत्थणाभोगेण (अन्यत्र-अनाभोगेन) એટલે અનેક કાર્યની વ્યગ્રતાદિ કારણે ઉપયોગની શૂન્યતા (અભાવ) ને લઇને નિયમ વિરૂદ્ધ વર્ત્તન થઇ જાય, તા વ્રતાદિના ભંગ (નાશ) ન થાય.
- २ " सहसागारेणं" ( सहसात्कारेण ) એટલે અણુ ચિંતવ્યું અચાનક નિયમ વિરુદ્ધ વર્ત્તન થાય, તા નિયમના ભંગ થાય નહિ.
- 3 " महत्तरागारेण " ( महत्तराकारेण ) એટલે વિ-શાલ (ઘણી ) કર્મ નિજે રાના કારણભૂત વિશિષ્ટ શ્રી સંઘાદિ-કના નિમિત્તે સદ્દગુણી ગીતાર્થત્વાદિ ગુણધારક મહાસૂરિ-વરાદિની ચાગ્ય આગ્રાથી નિયમ વિરુદ્ધ કંઈ થાય, તા પણ નિયમ અખંડ રહે.
- ४ " सञ्चसमाहिवत्तियागारेणं " એટલે લયંકર સંનિપાતાદિ વ્યાધિ પૂર જોસમાં હાય, ત્યારે પ્રાયે બેલાન અવસ્થામાં નિયમ વિરૂદ્ધ કંઈ થાય, તાપણ લીધેલા સમ્યકત્વ– વ્રતાદી નિયમા અખાંડ રહે.

સમ્યકત્વના આલાવાના અર્થ જણાવવાના પ્રસંગે 'जाव गहेणं न गहिज्जामि ' વિગેરે ૪ બાલાના પ્રસંગે પણ જણાવી દીધા છે, એ પ્રમાણે ભાંગા, આગાર, બાલ વિગેરેની બીના સમ્યકત્વથી માંડીને બારે વ્રતાને અંગે સમજવી, જો કે સમ્યકત્વ ગુણના વર્ણનની પ્લેલાં આ બીના જણાવવાની હતી, પણ ખાસ કારણસર અહીં જણાવી છે.

# ॥ (२) સ્થૂલ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રત ॥

શ્રાવક ખધી રીતે જૂ ઠું બાલવાની પ્રતિજ્ઞા કરવાને અસમર્થ હાય, જેથી વ્યવહાર દૃષ્ટિએ માટા ગણાતા કન્યા-લીક વિગેરે અસત્યના ત્યાગ કરે. એ આ બીજા વ્રતનું રહસ્ય છે. મૃષાવાદ (જૂ ઠું બાલવું)ના (૧) દ્રવ્યમૃષાવાદ ર. ભાવમૃષાવાદ એમ મુખ્ય બે ભેદ છે. તેમાં ચાલુ પ્રસંગે પુદ્દગલાદિક વિભાવ પદાર્થીને સ્વભાવરૂપે કહે તે ભાવ મૃષાવાદ કહેવાય. અને કન્યાલીક વિગેરે દ્રવ્યમૃષાવાદ કહેવાય. તેની જયણા સહિત બીના ટૂંકાણમાં આ પ્રમાણે—

કન્યાલીક એટલે (વર) કન્યાના સંખંધમાં જૂઠું બાલાય તે. જેમકે કન્યા હાય નિર્દાષ છતાં ( આ વિષ કન્યા છે) વિગેરે કહે. એમ તમામ બે પગવાળા જવાની બાબતમાં જૂઠું બાલાય, તે અહીં ગણવું.

આમાં જયણા વિગેરેની સામાન્ય (સર્વ સાધારણ) ખીના આ પ્રમાણે—

૧. ભણતાં ભણાવતાં વાંચતાં બાલતાં કાના માત્રા વિગેરે એાધું બાલાય સાલ પ્રકારના વચનના અજાણપણાથી બાલાય, તેમાં ઉપયોગના અભાવે કંઇને બદલે કંઈ બાલાય, તેની જયણા

- ર વાતચીત કરવાના પ્રસંગે વિસ્મરણ (ભૂલી જવું, વિગેરે કારણથી બાલાય, તેની જયણા.
- 3. કાર્ય પ્રસંગે ગૂઢાર્થક વચન વિગેરે બાલાય, તેની જયણા.
- ૪. કુટું બાદિના ખાસ નિમિત્તે વિપરીત બાલાય, તેની જયણા.
- ર ગવાલીક–ગાય (વિગેરે)ની બાબતમાં જાૂઠું બાલાય, જેમકે ગાય હાય થાડું દ્વધ દેનારી, છતાં કહે કે આ ગાય ઘણું દ્વધ દે છે. એમ બધા ચાપગાં (ચાર પગવાળા ગાય વિગેરે)ની બાબતમાં જાૂઠું બાલાય, એ બધું ગવાલીક કહેવાય. આમાં ઉપર જણાવ્યા મુજબ પણ જયણા રાખી શકાય.
- 3. ભૂમિ અલીક-એટલે જમીન, ઘર, હાટ, બંગલા, હવેલી, ઝુંપડી, બાગ, વાવ, કૂવા, વાડી વિગેરે બાંધેલી જગ્યાની અને છૂટી જમીન (ખેતર વિગેરે)ની બાબતામાં જાૂ કું બાલાય તે ભૂમ્યલીક કહેવાય. આમાં એમ સમજવું કે તમામ અપદ સંબંધી અસત્ય તે ભૂમ્યલીક કહેવાય. ઘર હાટ વિગેરે (બીજે કહેલા સર્પાદિ)ને અપદમાં ગણેલા છે. બીજાના જમીન વિગેરે હોય, ને તેને પાતાના કહે, વિગેરે ભૂમ્યલીક કહેવાય. અહીં પાતાના ધંધા વિગેરેના નિમિત્તે ખાસ કારણાના વિચાર કરી જયણા રખાય, જેમકે કાઇ એમ જયણા રાખેકે, વસ્તુના વજન ઉપર લેવાતાં હાંસલ વિગેરેમાં વિપરીત બાલાય, (લખાય) તેની જયણા. સમજી માણુસે જમીન વિગેરેના ઝઘડામાં ભાગ નજ લેવા એ ઠીક છે.

૪ થાપણ માેસા-' તેં મારે ત્યાં (તારી) થાપણ કયાં મૂકી છે?' અથવા મૂકી નથી એમ બાલવું તે. આના હું ત્યાગ કરૂં.

પ ખાટી સાક્ષી પુરવી—લેેેેે હું હેવા દેવાની બાબત) વિગેરમાં જે ખરા સાક્ષી (સાહિદી) હાય, તે લાંચના લાભથી કે દ્વેષથી ખાેટી સાક્ષી પૂરે, તેને ઘણું પાપ લાગે. લવ્ય જીવાએ જે સાક્ષી પૂરવાથી કાેઈના જીવને નુકશાન પ્હાંચે અથવા કાઇને વ્યાપારાદિમાં અસહ્ય (સહન ન કરાય તેવું) નુકશાન પ્હાંચે, તેવી ખાટી સાક્ષી પૂરવી નહિ. કાઇને દેહાંત દંડ ( ફાંસી ) વિગેરે શિક્ષા થતી હાેય તાે તેવા પ્રસંગે જીવને ખચાવવાની ખાતર વિપરીત બે:લાય, તેની જયણા. લાંચ લઇને જાૂઠું ખાેલું નહિ, આમાં વ્યાપારાદિ તરફ લક્ષ્ય રાખીને નિરૂપાયાદિ કારણે જયણા રાખવાના વ્યવહાર છે. સ્વપ્નમાં ઉપર કહેલા પાંચ જાઠામાંનું કાેઇ બાલાય કે વિચા-રાય તેની જયણા. વ્યવહાર ભાષા બાલવાની જયણા. ચાલુ આજવિકાના અગત્ય કારણે (વિપરીત) બાલાય, તેની જયણા. શ્રાપ દેવા વિગેરે કંકાર ભાષા ખાલવી નહિ, ન ખાલાય તે તરફ લક્ષ્ય રાખવું. તેમ અસત્ય બાલવાના ક્રોધાદિ કારણા છે. તેમાંના કાેઈ પણ કારણથી વિપરીત બાલાય, તથા ચાડીયા પુરૂષાદિ તરફથી થતા જીલ્માના પ્રસંગ, અને પાતાના ધર્મ નિમિત્તે તથા કાઇના જીવ ખચાવવાના કારણે ફારફેર બાલાય, તેની જયણા. ( આમાંથી અનુકૂલતાના પ્રમાણમાં વધારા ઘટાડા કરાય, આ તા એક દિશા માત્ર જણાવી છે, એમ પ્હેલાં અને આગળ પણ સમજવું.)

આ પાંચ પ્રકારની જૂઠા બાલવાની આખતમાં ઉપર લખેલા કારણા વિના નિરપરાધી જીવાને અંગે સંકલ્પીને (ઇરાદા પૂર્વક) અસત્ય બાલું નહિ, તેમાં મારા અને પાતાના પરિવારાદિના નિમિત્તે અશક્ય પરિહારાદિને લઇને નિર્પાયે વિપરીત બાલાય, તેની જયણા રાખું છું. આ પ્રમાણે (પાતાની ધારણા પ્રમાણે) જયણા રાખી છે. તેસિવાય દ્રવ્યા-દિક્થી છ છીંડી, ચાર આગાર, અને ચાર બાલ સહિત પ્હેલાં જણાવેલા ૨૧ ભાંગામાંના અમુક ભાંગાએ જૂફું બાલું નહિ, અને બીજાને તેમ બાલવા પ્રેરણા કરૂં નહિ. આ રીતે હું બીજા સ્થૂલ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રતને અંગીકાર કરૂં છું.

# ા શ્રાવકાેએ આ વ્રતનાનીચેજણાવેલા પાંચ અતિ-ચારાેને જાણીને યાદ રાખવા, અને ચાલુ વ્રતમાં ન લાગે તેમ પ્રવૃત્તિ કરવી. ॥

૧ સહસાત્કાર ભાષણ—પ્રમાદ વહે ખીજાને ( સાંભળ-નારને ) પીડા ભાગવવી પહે તેવાં વચન બાલવાં નહિ, કારણુ કે બાલે તા અતિચાર ( લીધેલા વર્તમાં દાષ ) લાગે, આમાં દંતકથાની વાત વિગેરે બાલાય, તેની જયણા

ર રહસ્ય ભાષણ—વિચાર કર્યા વગર સામાની ઉપર જૂઠું આળ ચઢાવવું અથવા અછતા દોષનું આરાપણ કરવું, જેમ કાઇને કહેવું કે તું ચાર છે વિગેરે. આ બાબતમાં બીજા અંથામાં એમ પણ કહ્યું છે કે કાઇને ખાડું આળ ચઢાવવું અથવા ગુપ્ત રાખવા જેવી બીના ઉઘાડી પાડવી. આમ જાણી જોઇને ન થાય. અજાણતાં કરે તો અતિચાર લાયો. આમાં

પ્હેલાં છાની હાય ને પછી ખુલ્લી પડી હાય તે સ્વદારા મંત્રભેદ કહેવાય, તેની જયણા.

3 આપણા વિશ્વાસે રહેલા સ્ત્રી આદિની ખાનગી બીના જાહેર કરવી નહિ. કારણ કે તેમ કરતાં લજ્જાથી તેઓનું આઘાતાદિ થવા પૂર્વક મરણુ થવા સંભવ છે. આ મુદ્દાથી તેવું જાહેર કરનારને અતિચાર લાગે. આમાં જે હયાત ન હાય તેની વાત થાય, તેમાં જયણા.

૪ મૃષાપદેશ—નકામા પાપકર્મના ઉપદેશ કરાય નહિ, ખાેટી સલાહ આપવી નહિ, તેમ અજાણતાં થાય તાે અતિ-ચાર લાગે.

પ કૂટ લેખ—ખાટા લેખ લખવા નહિ, ખાેટી છાપ મારવી નહિ, બનાવટી દસ્તાવેજ કરવા નહિ, ખાેટી સહી કરવી નહિ. કારણ કે તેમ કરે તાે અતિચાર લાગે.

અહીં જયણા એ છે કે કાેઇ પણ યાદીમાં, રીઠ્ઠી, નકલ, શેરા, તુમાર, અરજી, હિસાબ વિગેરમાં હસ્ત દાેષથી દેરફાર લખાય, તેમજ ભૂલથી લખાય, તેને છેકીને સુધારલું વિગેરમાં જયણા. આ પ્રમાણે જયણા રાખું છું અને તે પ્રમાણે અતિચારાથી અલગ રહેવા પ્રયત્ન કરૂં. ઉપર જણાવેલી બીનામાંથી વત લેનારે ટીપ કરતી વખતે પાતાના વ્યાપારાદિ સાધના તરફ લક્ષ્ય રાખીને વધારે ઘટાડા કરવા. દૂંકામાં માત્ર દિશા જણાવી છે. શ્રાવકાએ આ વતની નિર્મલ આરાધના કરનારા પુષ્યશાલી જીવાને વંદના કરવી, અને તેમની બહુમાન, અનુમાદના, સત્કારાદિ ભક્તિ કરવી.

#### ાા (૩) સ્થૂલ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રતાા

દુનિયામાં માલીકીવાળા જે સચિત્તાદિ સ્યૂલ (માટા) પદાર્થી છે, તેને માલીકે દીધા ન હાય, તા તે અદત્ત કહે-વાય. તેવા પદાર્થીને 'હું માલીકની રજા સિવાય શહ્યુ ન કરું ' આવા જે નિયમ કરવા, તે ત્રીજું સ્યૂલ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રત કહેવાય. સામાન્યથી અદત્તાદાનના ચાર બેદ છે. ૧. સ્વામી અદત્ત, ૨. જીવ અદત્ત, ૩. તીર્થ કર અદત્ત, ૪. ગુરૂ અદત્ત. તેમાં

૧ રવામી અદત્ત–માલીકની રજા **લીધા વિના જે** ્કૂલ વિગેરે લેવાય, તે સ્વામી અદત્ત કહેવાય.

- ર. જીવ અદત્ત—સચિત્ત ફૂલ વિગેરેને તોડવામાં આવે, છેદન, ભેદન કરાય તે જીવ અદત્ત કહેવાય. કારણ કે તે ફૂલ વિગેરેના જવાએ તાડનાર, છેદન-ભેદન કરનારાને પાતાના પ્રાણ સોંપ્યા નથી, અથવા 'તમે અમને છેદો ' એમ પણ કહ્યું નથી.
- 3. તીર્થ કર અદત્ત—પ્રભુદેવની આજ્ઞા વિરૂદ્ધ કાઇ કાર્ય કરીએ તે, જેમ 'શ્રાવકાએ અનંતકાય વિગેરેન ખાવા' એમ પ્રભુએ કહ્યું છે છતાં ખાય વિગેરે, તે તીર્થ કર અદત્ત કહેવાય છે.
- ૪. ગુરૂ અદત્ત–-ગુરૂના આપ્યા વિના ખાવું, પીવું, લેવું, દેવું વિગેરે ક્રિયા કરે, તે ગુરૂ અદત્ત કહેવાય જેમ– શ્રાવક ગુરૂએ નહિ દીધેલ નાકારવાલી વિગેરે પદાર્થો લ્યે વિગેરે.

અહીં સ્વામી અદત્તને અંગે મુખ્ય ળીના છે એમ સમજવું. બીજાના દ્રવ્યાદિ પદાર્થી ઘણી જાતના હેાય છે. દાખલા તરીકે ૧. થાપણ તરીકે મૂકેલા દ્રવ્ય વિગેરે, ૨. દાટેલું, ૩. જમીન ઉપર પડી ગયેલું, ૪ ભૂલાઈ ગએલું, પ. જેના માલીક હયાત નથી, તેવા દ્રવ્યાદિ. વિગેરે ચારી કરવાના ઇરાદા-પૂર્વક ખાતર પાડીને કે ધાડ પાડીને પાટલી આદિની ગાંઠ છોડીને, તાળું ભાંગીને બીજાના દ્રવ્ય વિગેરેની ચારી કરૂં નહિ, કરાલું નહિ. જેથી લાકમાં 'આ ચાર છે' એમ કહેલાય, તેવી ચારીને કરૂં નહિ. દાષ્યુ ચારી, ખાતર પાડલું, ખિસ્સા કાતરવાં, કાઇની ગાંઠ છાડવી, તાળું તાડલું, લૂંટ કરવી. ભાંય પહેલી ચીજ ચારી કરવાની ખુદ્ધિએ લેવી. રાજ્ય-દંડના ગૂના લાગુ થાય તેવી ચારી, થાપષ્યુ મૂકી હાય તે એપાળવની, વિગેરે માટા અદત્તાદાનને કરૂં નહિ, કરાલું નહિ.

# ા આ વ્રતમાં જયણાની બીના આ પ્રમાણે ા

૧–જેને માટે લેવામાં ખહુ મનાઇ ન હાય, તેવા માલીકી વિનાના ઘાસ વિગેરે લેવાઇ જાય, તેની જયણા.

ર-નિદ્રા ( ઉંઘ )માં સ્વષ્નમાં તેવું લેવાય તેની જયણા.

૩–પુત્રાિદ પરિવારની ઘરમાં રહેલી ચીજ તથા કાેઇએ મને અમુક ચીજ આપી હાેય, ને તે ઘરમાં મૂકી હાેય, તે પૂછયા વિના લેવાય, તેની જયણા.

૪–સગાં સંખંધી વિગેરે એાળખીતા વિ<mark>ગેરેના ઘેર</mark> દુકાન, એાપ્રીસ આદિ સ્થલે જવાના પ્રસંગે પૂછ્યા વિના કાેઇ ચીજ લેવાય તથા વપરાય, તેની જયણા.

પ–મુસાફરીના પ્રસંગે પરદેશમાં સાથેના માણુસાને પૂછ્યા વિના કાેઇ ચીજ લેવાય, વપરાય, તથા જેને ત્યાં ઉતર્યો હાેઉં, ત્યાંની કંઇ ચીજ પૂછ્યા વિના લેવાય, વપરાય, તેની જયણા. ર-કાંઈ મથણુ પામ્યું હાય, તેના દાગીના વિગેરે– સગાઇ આદિન લઇને કાઠવા, લેવા, તેની વ્યવસ્થા કરવી; માની જયણા.

૭-શ્રાવકાએ શરૂઆતમાં એવી પહાંત રાખવી સારી છે કે પોતાને માટે પારકી ચીજ માલીકને પૂછીને લેવી. (તે આપે તો હયે, નહિ તો પાછી આપે) અને કદાચ પૂછ્યા વિના લીધી હાય તો તે વપરાઇ ન હોય, ત્યાં સુધી પાછી કેવી અને વપરાઇ હોય તો માલીકનું મન માને તેમ (કીંમત કેવી વિગેરે ઉપાયથી) સંતોષ પમાડવા.

૮-રાજ્યના કર, હાંસલ, ઇન્કમટેક્ષ, પાસ્ટેજ, રેલ્વે ટીકીટ આદિની બાબતમાં વિચાર કરીને જરૂરી જયણા રખાય.

હ-પાતાની માલીકીનાં જે ઘર વિગેર છે, તેમાંથી નિધાન વિગેરે નીકળે તેના માલીક પોતે ગણાય. આ મુંડી 'પાંચમા પરિગ્રહ વિરમણ' વ્રતમાં રાખેલા નિયમથી વધારે થાય તા શુભ માગે વાપરૂં.

૧૦–મારે ત્યાં કાેઇએ સ્થાવર–જંગમ મિલ્કત અનામત મૂકી હાેય, તે તેની હયાતિમાં તેને અને મૂકનારનું કદાચ મરાષુ થાય તાે તેના વાલી વારસદારને તે પાછી સાંપી દઉં.

૧૧–મારા ઘરમાં કે મઝીયારાના ઘર વિગેરેની બાબ-તમાં તાળું ઉઘાડીને કે બીજી રીતે કાંઇ લેવાય, તેની જયાલા.

૧૨–પોતે મેળવેલા કે કમાએલા પદાર્થી વિગેરે જૂદા રાખું, તેની જયણા

૧૩–ક્રાેઇની કાંઇ પણ વસ્તુ જમીન વિગેરે સ્થળે પડી ગઇ હાેય, તે આખતમાં મારા જાણ્યામાં આવે કે તે વસ્તુ ચાસુકની હશે, તો તે (માલીક)ને આપવાની જયાણા. લેવા પદાર્થીને મારી પોતાની માલીકી તરીકે ઘરમાં રાખાય (રાખું) નહિ.

( વ્રત લેનારે પોતાનાં આજિવિકાનાં સાધનાની તરફ લક્ષ્ય રાખીને ઉપર જણાવેલા સ્થલામાંથી વધારા ઘટાડા કરવા. આ તા એક દીશા માત્ર અતાવી છે) આ પ્રમાણેની ધારણાએ જયણા (આગાર) રાખું છું. તે સિવાય ઉપર લખ્યા પ્રમાણે દ્રવ્યાદિકથી છ છીંડી, ૪ આગાર અને ચાર બાલે કરીને (૨૧ ભાંગામાંના) નક્કી ભરેલા ભાંગાઓથી સ્યૂલ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રતને અંગીકાર કરૂં છું.

### ॥ આ વ્રતના નીચે જણાવેલા પાંચ અતીચારા સમજને તેનાથી અલગ રહેવા પૂરેપૂરી કાળજી રાખવી ॥

૧ સ્તેનાહુત નામના અતિચાર–ચાર વિગેરે ચારા-યેલા પદાર્થા આપે તે (ઓછી કીંમત વિગેરે લાેબથી) લેવા, આમાં અજાણતાં લેવાઇ જાય, તેની જયણા.

ર પ્રયોગ નામના અતિચાર–ચારને ચારીના ધંધામાં ઉત્તેજન, મદદ, શસ્ત્રાદિ અધિકરણુ આપે, તેમ ન કરવું. કરે તા અતિચાર લાગે. આમાં સામાને ચારી ક્રરવાની આદત છાડાવવા કે અનુક પાથી કંઇ દેવું પડે, તેની જયણા.

3 તત્પ્રતિરૂપ નામના અતિચાર–વેચવાના પદાર્થીમાં તેના જેવા હલકા પદાર્થી ભેળવવા તે. આમાં ઘરની ચીજ વેચવાના પ્રસંગે તેમ કરાય, તેની જયણા

૪ વિરૂદ્ધગમન અવિચાર-દેશ, નગર, ગામના રાજાએ

के व्यापारिद्धिने डरवाने बिषेष क्रियों छाय, तेवा व्यापार विशेरेनं करवं; व्यापार क्षेत्रं तेम क्षेत्नारनी ' ढूं व्यापार क्षेत्रं छुं, व्यारी करता नथी.' आ विवारथी आने अतिवार क्षेत्रेवाय आवा राजनी आज्ञाथी विद्द शत्रु राजना राज्यमां ज्ञांने के के व्यापाराद्धि कराय ते, आ वाथा अतिवारमां ग्रणाय आमां अज्ञाखुतां क्रेम थाय, तेनी ज्याखा.

પ ક્રુટતાલમાપ નામના અતિચાર-તાલ અને માપના કાટલા, ગજ, ફ્રેટ વિગેરે ખાટા, હલકા, ભારે રાખે, જેમ લેવામાં પાંચ પુષ્કરિયા (સવાશેર) અને દેવામાં ત્રિપુષ્કરિયા (પાેણા શેર) રાખે.

આમાં ઘરકાર્યના પ્રસંગે છાપેલા કાટલા વિગેરે ન હાય, તાે ઘરના કાટલા વિગેરેથી વસ્તુ જેખીને, માપીને લેવા દેવાની જયણા.

આવી જયણા રાખીને પાંચે અતિચારાને ટાળવા યથા-શક્તિ કાળજી રાખું. આ વ્રતને પાલવાથી નાગદત્તને ફાંસીની વિડંખના ટળી ગઇ. રાજા તરફથી બહુ માન મળ્યું, પરિણામે તે સંયમ સાધીને મહર્દ્ધિક દેવ થયા.

# (४) ચાેશું સ્થૂલ (દેશ થકી) મૈશુન વિરમણ વ્રત ॥

(स्वहारा संतोष-परस्त्रीगमन विरमणुवत)

અમુક અંશે મૈશુનના ત્યાગ કરવા તે સ્થૂલ મૈશુન વિરમણવ્રત કહેવાય. શ્રાવકાએ સર્વથા (પૂરેપૂરૂં–જેમાં સ્વસ્ત્રી સેવનના પણ ત્યાગ હાય તેવું) પ્રક્ષાચર્ય પાલવું, એ સર્વોત્તમ માર્ગ છે. અને તેમ કરવાને અશક્ત હાય તાે દેશથી આ વતને ગહણ કરવું એટલ "સ્વદારાં સંતાષ અને સસ્ત્રીગમન વિરમણ " આવા નિયમને જરૂर नियम કરવા જોઇએ. શ્રીનેમિનાથ, જં ખૂસ્વામીજી, વિજયશેઠ, વિજયારાણીના દર્ષાતો જેમ જેમ હૃદયમાં ઉતારીએ, તેમ તેમ શીલમાર્ગ તરફ પ્રગતિ વધતી જાય છે, એ જરૂર યાદ રાખવું. અપવિત્ર પદા-ર્થીથી ભરેલા સ્ત્રીના દેહમાં જેમ જેમ આસક્તિભાવ ઘટે. તેમ તેમ પવિત્ર મુક્તિ રૂપી સ્ત્રી તેવા શીલધારી લબ્ય જવાને ચાહે એમાં નવાઇ શી? ખ્રદ્યાચર્ય એ મહા પ્રભાવશાલી છે. પરમ મંગલિક, અને આ લવમાં અને પરલવમાં વિશિષ્ટ શાંતિ, કાંતિ, ખુદ્ધિ, દીર્ઘાયુષ્ય, સંસ્થાન, સંઘયણ, મહા પરાક્રમ, યશ:કીર્તિ અને છેવટ મુક્તિને શીઘ્ર આપે છે. ઇંદ્ર મહારાજા સિંહાસન ઉપર બેસતી વખતે 'नमो नमो बंभवयधारीणं " । भ भोदे छे. आवी लावना लावीने આસન્નસિદ્ધિક ભવ્ય જીવાએ નીચે જણાવેલી બીના યાદ રાખીને આ વ્રતને સાધવા જરૂર ઉદ્યમશીલ થવું જોઇએ. કારણુંકે આવી સાધના કરવાના સંપૂર્ણ ચાેગ–અવસર અહીંજ મળે છે.

૧—આ વ્રત સર્વથી અને દેશથી એમ બે રીતે લઇ શકાય. જેમણે ભાગાવલી કર્માની ઉપર કાખ મેળવ્યા છે, તેઓ સંપૂર્ણો દ્વાસથી સર્વથી આ વ્રત લઇને પાલે છે. પાલવાના નિયમા આ પ્રમાણે—

૧—સૂવાના (બેસવાના )સ્થાનમાં (તે ટાઇમે) સ્ત્રીઓને આવવા જવાના નિષેધ કરવા.

ર—સ્વસ્ત્રીની સાથે જરૂરી વાતચિતના પ્રસંગે નીચું

**જોઇને** અરૂચિ ભાવે ખપ પૂરતું બાલવું. ૩-દીકરી વિગે**રેની** साथ पण वातचीत कइरी हरे. ४-अबेने पातानी हीहरी થતી હાય, તા પણ ઘરમાં જે સ્થલે તે એકલી હાય, ત્યાં જવું નહિ. સરીયામ રસ્તા ઉપર પુત્રી વિગેરેની સાથે પણ ્વાતચીત થાય નહિ. ૫–શ્ર સ્થૃલિભદ્રાદિ મુનિવરાના અ**ને** વિજયશેઠ વિજયા રાણીના ચરિત્રાની બીના વારંવાર યાદ કરવી, બીજાને કહેવી. ધ-પ્રમાણાપેત સાદા સાત્ત્વિક આહાર લેવા. ૭–રસ્તામાં ચાલતાં નીચી નજર રાખવી. ૮**–જરૂરી** કારણ વિના રાતે ખ્હાર જવું નહિ. ૯-શું ગારરસને પાષનારી ખુકા વાંચવી નહિ, અને તેવી ખીના સાંસળવી પણ નહિ. ૧૦-નાટક, સીનેમા વિગેરે જેવાં નહિ. ૧૧-જયાં સ્ત્રી બેઠી હાેય, ત્યાં ૪૮ મિનીટ સુધી બેસલું નહિ. ૧૨–ઠઠ્ઠામશ્કરી કરવી નહિ. ૧૩–સદાચારી, શીલવંત પુરૂષાના વારંવાર પરિ-ચય કરવા. ૧૪-વ્યાખ્યાનવાણી સાંભળવી. ૧૫-જ્યાં પાંડાશી સારા હાય તેવા સ્થલે વાસ કરવા ( રહેવું ). કારણ વિના વિગઈ વાપરવી નહિ. વાપરવાની જરૂર જણાય તા રીત સર માપમાં (ખપ પૂરતી) વાપરવી. ૧૬-યથાશક્તિ તપશ્ચર્યા કરવી. ૧૭ પ્હેલાંની ભાગ વાર્તા સંભારવી નહિ. ૧૮-વિકારને વધારનારા રીંગણા વિગેરે પદાર્થી વાપરવા નહિ. ૧૯-સ્ત્રીઓને વસ્ત લેવા દેવામાં પાતે હાથાહાથ આપવી નહિ, લેવી નહિ. ૨૦–મન, વચન, કાયાની પ્રવૃત્તિ નિયમિતપણે કાળજ રાખીને રાખવી. આ બીના વિસ્તારથી અવસરે કહીશું. ઉપરના નિયમા પ્રમાણે વર્ત્તાનારા શ્રાવકા આનંદથી સંપૂર્ણ શીલની સાધના કરી શકે છે. આમાં શીલવંતી શ્રાવિકાઓના અંગે પણ સ્ત્રી નામની જગ્યાએ પુરૂષ શળ્દ મૂકવા, વિગેરે ફેરફાર સાથ ઉપરના નિયમા સમજાય તેવા છે. હવે દેશથી શીલની બીના કહું છું-મૈશુનના બે ભેંદ. (૧) દ્રવ્યમૈશુન. (૨) ભાવમૈશુન, તેમાં જે માનસિક ભાગ તૃષ્ણા તે ભાવમૈથુન કહેવાય. તથા મન, વચન, કાયાથી ઔદારિક દેહધારી સ્ત્રીની સાથે સંભાગ તે દ્રવ્યમૈથુન કહેવાય. સંપૂર્ણ શીલ પાલવાનું ન અની શકે તાે તેવા જીવાની ખરી અનુમાદના કરીને તેરસ્તેજવાની ભાવ**ના** રાખીને પાતાની પરણેલી સ્ત્રીમાં સંતાષ રાખવા અને તે સિવાયની તમામ સ્ત્રીઓને પરસ્ત્રી તરીકે માનીને શ્રાવકાએ (સ્વસ્ત્રી સિવાયની સ્ત્રીઓમાં) જે નાની હાય તેને પુત્રી જેવી, અને સરખી ઉંમરની હાય તેને બેન જેવી, અને માટી ઉંમરની પરસ્ત્રીને માતા જેવી ગણવી જોઇએ. ' પરસ્ત્રી 'અહીં 'પર'શબ્દના અર્થ સમજતી વેલાએ આ બીના જરૂર યાદ રાખવી કે-બીજાની સ્ત્રી એટલે પાેતાથી જુદા (અલગ) <mark>એવા</mark> મતુષ્યા, તિય ચા અને દેવા આ ત્રણેની સ્ત્રીઓ અને અન્ય પરિષ્ડ્રીત (બીજા પુરૂષે પરગેલી) સંગૃહીત એટલે રખાત (वेश्या विशेरे) अने विधवा आ तमाम परस्त्री तरीडे समन જવી. 'પરસ્ત્રી ગમન વિરમણુ'ના નિયમમાં ઉપરની બીના જરૂર ધ્યાનમાં રાખવી. જો કે અપરિગૃહીત દેવીઓને અને તિર્યચની સ્ત્રીએમને કાઇએ ગ્રહણ કરી નથી, તેમજ વિવાહિત પણ નથી, તો પણ ત્યાં એ સમજલું કે તે અંને પ્રકારની સ્ત્રીઓ વેશ્યાના જેવી અને બીજાને ભાગ્ય હાવાથી પરસ્ત્રી તરીકે ગણવી જોઇએ. એમ વિચારીને આ નિયમવાલાએ તેમના ત્યાગ કરવા એ ઉચિત છે. આ ખીના સ્વદાશ સાંતા- ષીને અંગે સમજવાની નથી. પણ પરસ્ત્રીગમન વિરમણવાલાને અંગે જણાવી છે. કારણ કે સ્વદારા સંતાષીને 'પાતાની સ્ત્રી સિવાયની તમામ સ્ત્રીએ પરસ્ત્રી છે' એમ માનવાનું હાય છે. વળી 'સ્વદારા ' અહીં દારા એટલે સ્ત્રી શબ્દનું કથન એ સંક્ષેપથી (ટુંકામાં, ઉપલક્ષણથી) કર્શું છે. તેના સ્પષ્ટ (સ્હેલા) અર્થ એ છે કે, આ ઉત્તમ વ્રતને ગ્રહણ કરવાની ઇ<sup>ર</sup>છાવાલી શ્રાવિકાઓએ પણ સ્વ (પાતાના) પતિ સિવાય બીજા સર્વ પુરૂષોના ત્યાગ કરવા, એટલે નાનાને દીકરાની જેવા અને સરખી ઉંમરવાલાને ભાઇ જેવા તેમજ માટી ઉંમરવાળાને. પિતાની જેવા ગણવા. તેમજ એ પણ વાર વાર યાદ કરતું કે, (૧) પ્રભુ મહિનાથે પાતાની પુતળી અનાવીને ઉપરતું ઢાંકહ્યું ઉઘાડીને દરરાજ અનાજના કાળીયા અંદર નાંખીને આ દર્ષાતે અનુરાગી મિત્રાને અશચિમય આ સ્ત્રીના શરીરના પશ્ચિય કરાવીને નિર્મલ શીલમય સંયમ સાધવાને તૈયાર કર્યા. (૨) રાજમતીએ શીલધર્મમાં મજખૂત રહીને રથનેમિને સંય-મમાં સ્થિર કર્યી. (૩) રાવણના કષ્ટોને સહન કરીને પણ સીતાએ શીલ ટકાવ્યું. (૪) કંદર્પ રાજાના જીલ્માને સહન કરીને પણ મલયાસુંદરીએ શીલ ૮કાવ્યું. એમ વિચારીને લવ્ય છવાએ શીલને ટકાવવુંજ જોઇએ.

આ પ્રસંગે યાદ રાખવું કે દ્રવ્ય મૈથુન વિરમણ વ્રતનું સ્વરૂપ જણાવતી વેળાએ પૂજ્ય પૂર્વાચાર્ય ભગવ તોએ અપેક્ષાએ દ્રવ્ય મૈથુનના બે ભેદ આ પ્રમાણે જણાવ્યા છે. ૧. ઔદારિક દેહધારી મનુષ્ય સ્ત્રી અને તિર્ય ચની સ્ત્રી સાથેની મૈથુન ક્રિયાના

કાયાથી ત્યાગ. ૨. વૈક્રિય શરીરધારી દેવાંગના, વિદ્યાધરી ( વિદ્યાના ખલે વૈક્રિય શરીરને ખનાવે તેવી)ના મૈશુનના ત્યાગ.

આ વ્રતના નિયમ લેતી વખતે શ્રાવકની ભાવના એ હોય છે કે-' કાઇ પણ સ્ત્રીની સાથે કાયાથી મૈથુન સેવું નહિ એટલે ( દુવિહ તિવિહેલું) વિગેરે અનુકૂલ ભાંગાની બીના ધ્યાનમાં લઇને, છ છીંડી, ચાર આગાર, ચાર બાલ રાખીને (૧) સ્વસ્ત્રી અને પરસ્ત્રીના મૈથુનના કાયાથી ત્યાગ કરૂં છું. (૨) સ્વદારા સંતાષ પરસ્ત્રીગમન વિરમણ વ્રતને ચહ્ય કરૂં છું.

#### ॥ આમાં જયણાની બીના આ પ્રમાણે જાણવી ॥

- ૧. ઉપરની બીના નિદ્રા (સ્વપ્ત)માં અને તથા સ્હેજ સ્પર્શ થાય તેની જયાઃ
- ર. એક બીજાને વ્યવહારાદિના કાર્ય પ્રસંગે સદ્દ્રબુદ્ધિએ સંઘુક, સ્પર્શ વિગેરે થાય તેની જયણા.
- 3. ઇરાદાપૂર્વક અપશબ્દ વિગેરે બાેલું નહિ, ઉપયાગ ન હાેય ત્યારે બાેલાય તેની જયણા.

## ॥ આ વ્રતના પાંચ અતીચારા અને તેને લગતી જયણાની બીના આ પ્રમાણે ॥

૧. અપરિગૃહીતાગમન નામના અતિચાર-જેને કાઇએ થહેળુ કરી ન હાય એવી વેશ્યા સ્ત્રી અને કુંવારી, અથવા જેના પતિ પરદેશ ગયા હાય એવી વ્યભિચારિણી સ્ત્રીની સાથે ગમન કરાય નહિ. કારે કે પરસ્ત્રીગમન વિરમણ-વાળાએ સમજવું જોઇએ કે એ પણ પરસ્ત્રીજ કહેવાય. આવી. સમજણના અભાવે પ્રવૃત્તિ કરતાં અતિચાર લાગે. ર. ઇત્વર પરિગૃહીતા ગમન નામના અતિચાર-પ્રત્યેક પુરૂષ પાસે જનારી વેશ્યાને કાઈએ અમુક કાળને માટે પાતાની (સ્ત્રી) કરી રાખી હાય તેનું શ્રહણ કરવું તે. આ બીજા અતિચારના અર્થ છે. અથવા કાંઇ મૂલ્ય કરાવીને અમુક કાળ સુધી પાતાની સ્ત્રી તરીકે સ્વીકારવી તે. આ બીજા અતિચારના અર્થ છે. 'પરસ્ત્રીગમન વિરમણ' રૂપ નિયમવાળા જીવા ઉપર જણાવેલી સ્ત્રીની આખતમાં એમ વિચાર કે, "મારે તા પરસ્ત્રીના માત્ર ત્યાગ છે, અને આ તો અમુક કાળ સુધી મારી સ્ત્રી થએલી છે, તેથી આમ કરવામાં વતને અડચણ નથી 'આવા ઇરાદાથી પ્રવૃત્તિ કરે તો અતિચાર લાગે. પણ ખરી બીના એ છે કે પ્હેલાં થાડા કાળ સુધી પણ બીજાની સ્ત્રી થયેલી હાવાથી તે પણ પરસ્ત્રી જ ( બીજાની સ્ત્રી છે એમજ ) ગણાય.

પરસ્ત્રીગમનના નિયમવાળા જવાને અંગે આ બે અતિ-ચાર તરીકે સમજવા. અને સ્વદારા સંતાષી જ્વાને તા ઉપર પ્રમાણે થઇ શકેજ નહિ. કારણ કે તેમ કરવાથી અનાચારજ કહેવાય, અને તેવું કરે તા વ્રત રહેજ કયાંથી? અર્થાત્ નજ રહે.

3. અનંગ કીડા નામના અતિચાર—કામ પ્રધાન ક્રીડા એટલે વિષયવાસનાને વધારનારી કાચિક (શરીરની) ચેષ્ટા, (પરસ્ત્રીને) આલિંગન, ચુંખન વિગેરે અથવા કામને ઉત્તેજન દૈનારા આસન વિગેરે કરવા. શ્રાવકાએ તેમ કરવું નહિ. કરે તો અતિચાર લાંગે.

જ. પરવિવાહ કરેલું નામના અતિચાર-કન્યાદાનના ફળની કચ્છા વિગેરે કારેલુંથી, બોજાની સંતતિના વિવાહ કરેલે તે. આમાં પાતાના પરિવારને અંગે જરૂરી જયણા રાખવી હાય તા રાખે. પણ ખરી વાત એ છે કે, સમજી શ્રાવક પાતાના પરિવારની બાબતમાં પણ નિયમિત ધારેલું રાખવી જોઇએ. કૃષ્ણું મહારાજા અને પ્રભુષ્રી મહાવીરદેવના મામા પરમ શ્રાવક ચેડા રાજાને એવા નિયમ હતા કે પાતાની સંતતિના વિવાહના કાર્યમાં પાતે ભાગ ન લે.

પ. તીવ્ર અનુરાગ-શ્રાવકે ભાેગતૃષ્ણા તરફ રાગદષ્ટિ, તીવ્ર લાગણો ન રાખવી જોઇએ. કારણ કે પરિણામે વ્રતની મર્યાદા ટક્તી નથી. તેમ કરે તાે અતિચાર લાગે. ખરૂં ડહાપણ તાે એમાંજ ગણાય કે પવિત્ર શ્રી જિનધર્મની આરાધનામાં તેવી લાગણી રાખવી. હું સંપૂર્ણ શીલની આરાધના કરનારા મુનિવરાદિ ભવ્ય જીવાને નમસ્કાર કરૂં છું. એમ નિરંતર

શ્રાવકે ઉપરની બીના ધ્યાનમાં લઇને નિર્ભય શીલ ધર્મની નિર્દીષ આરાધના કરવા ઉજમાલ થવું ા

# ાા (પ) સ્થૂલ પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રતાા

દેશથી અથવા અમુક અંશે (સ્થૂલ દર્ષિએ) પરિગ્રહનું પરિમાણ કરીએ તે સ્થૂલ પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રત કહેવાય.

પ્રશ્ન—પરિચહ એટલે શું?

હત્તર—માહની (માહની અસંતાષ વૃત્તિની) પરવશતાને ક્ષાર્ક જોવા જુદી જુદી જાતના પદાર્થી એકઠા કરે (સંઘરે) તે પરિગ્રહ કહેવાય. આમાં બે પ્રકારના પરિશ્રહની બીના આવી એમ સમજવું. એટલે ધન ધાન્યાદિ પદાર્થીની ઉપર જે મમતા રાખવી, તે ભાવ ( અભ્યંતર ) પરિગ્રહ કહેવાય. આના (૧) મિથ્યાત્વ. (૨ થી ૫) કોધાદિ ચાર કષાય. (૬ થી ૧૪) હાસ્યાદિ નવ નાકષાય. એમ ૧૪ લેદ છે. અને ધન, ધાન્ય, ખેતર, વાસ્તુ, રૂપું, સોનું, કુપ્ય, દિપદ. ચતુષ્પદ એમ મુખ્યતાએ નવ પ્રકારના પદાર્થીને સંઘરવા તે દ્રવ્ય (ખાદ્ય) પરિગ્રહ કહેવાય છે. તેના ત્યાગ કરવા તે દ્રવ્ય પરિગ્રહ વિરમણ વૃત કહેવાય.

પ્રશ્ન-આ વર્તને અંગીકાર કરવાનું કારણ શું?

ઉત્તર—જેયાતિ:શાસમાં ચંદ્ર વિગેરે નવે શ્રહ કહેવાય, ત્યારે ઉપર જણાવેલા મમતાદિને પરિશ્રહ તરીકે ઓળખાવ્યા તેમાં રહસ્ય અને મુદ્દો એ રહેલા છે કે પરિશ્રહ એ પ્રબલ દુ:ખ આપે છે માટે તેનું પરિમાણ—મર્યાદા કરવી જોઇએ. આવું સમજને રાજા સંપ્રતિ તથા રાજર્ષિ કુમારપાલ વિગેરે ઘણા લવ્ય જીવોએ શ્રાવક ધર્મને વિધિપૂર્વક શ્રહણ કરતી વેળાએ ધનાદિ પરિશ્રહનું પરિમાણ કર્યું હતું. એટલે ધન વિગેરે પદાર્થી અમુક પ્રમાણમાં રાખવા એવા નિયમ કર્યી હતો. બીજી રીતે એમ પણ સમજવું કે પ્રમાણ ઉપરાંતના દ્વીપદ=દાસી વિગેરે, ચતુષ્પદ=પશુ વિગેરે અને વસ્તાદિ અચિત્ત પદાર્થીના નિયમ બાંધવા, એ પાંચમા અણવતનું તત્ત્વ છે. યાદ રાખવું જોઇએ કે સમુદ્રમાં રહેલા વ્હાણમાં જેમ જેમ બાંજો વધે, તેમ તેમ ડૂબતું જાય, એમ વધારે પરિશ્રહને લઇને જીવને સંસાર સમુદ્રમાં ડૂબવું પડે છે.

જેથી સંસારના તીવ્ર દુ:ખાને નાશ કરનારૂં આ વ્રત છે. આ વ્રતને અંગીકાર કરવાથી અવિરતિ ભાવે બંધ થતા નથી, સંતાષમય જીવન બને છે, તથા ધાર્મિક સાધના નિરાંતે શાંતિથી થાય છે. મરણ વખતે સમાધિ જળવાય છે. સદ્ગતિના સુખા મળે, અને આત્મા નિર્મલ બને. આ બાબતમાં વિદ્યાપતિ શેઠની બીના જાણવા જેવી છે. તેમણે આ વ્રતના પ્રભાવે જતી લક્ષ્મીને સ્થિર કરી, ધર્મમય જીવન ગુજારતાં રાજ્ય ઋદિ પામ્યા ત્યાં નિયમ ઉપરાંતની લક્ષ્મી જિનાલયાદિ કાર્યીમાં વાપરી છેવટે પુત્રને રાજ્ય ભળાવીને સંયમ સાધીને દેવતાઇ સુખા પામ્યા, અને પાંચમે ભવે સિદ્ધ થયા. એમ પેથડનું દર્શાંત પણ યાદ રાખવું. તેણે આ નિયમને લઇને સાંતે ક્ષેત્રોમાં અનર્ગલ લક્ષ્મી વાપરીને, ભર જીવાન વયમાં શીલ વ્રતને સાધીને મનુષ્ય ભવ સફળ કર્યા. (ઉપદેશ પાઠ ભાદ ૩, પા. ૧૯૨, અહીંથી વિસ્તાર જાણવા.)

#### પ્રશ્ન—આ વ્રત ન લઇએ તો ગેરલાભ શા ?

૭૦—જેમ જેમ પરિગ્રહ વધે, તેમ તેમ તૃષ્ણા વધે, તેથી મહા આરંભાદિ કાર્યો કરાય છે, તેથી નરકાદિની વિડં- અનાઓ અનિચ્છાએ પણ ભાગવવી પહે છે. આ બાબતમાં દેપ્ટાંત એ કે-મમ્મણ શેઠ ધનાદિની મમતા કરવાથી અને સગર રાજા પુત્રોના માહેથી, કુચિકર્ણ ગાયોના ધણની મમતાથી, તિલક શેઠ ધાન્યની મમતાથી, નંદ રાજા સુવર્ણની નવ ટેકરીઓ છતાં તીવ્ર મમતાથી નરકાદિ દુર્ગતિનાં દુ:ખા પામ્યા.

#### ાા પરિત્રહનું પરિમાણ આ રીતે થઈ શકે ાા

૧. ધનના-(૧) ગિલુમ (૨) ધરિમ (૩) મેચ (૪) પારિછેઘ આવા ચાર લેંદ છે. તેમાં (૧) ગિલુમ એટલે જે ગિલીને અપાય લેવાય તે જયક્લ વિગેરે. (૨) ધરિમ એટલે જેંબીને અપાય લેવાય તે કેશર-ગાળ વિગેરે. (૩) મેય એટલે માપથી અપાય લેવાય તે દ્રધ, ઘી વિગેરે. (૪) પારિછેઘ એટલે છેંદીને અથવા પરીક્ષા કરીને વેચાય તે વસ્ત-રત્ન વિગેરે.

શ્રાવકે ગણિમના વ્યાપાર હાય તા તેના વિચાર કરીને અતુકુલતા પ્રમાણે નિયમ કરવા. પોતાના ઘર ( વિગેરે )ના ક્રાર્થ પ્રસંગે વિગતવાર નિયમ કરે તે આ પ્રમાણે–રાેકડ નાણં, ડીપોઝીટ, નાટ, શર, મહાર વિગેરે અમુક પ્રમાણમાં રાખું. જેમકે ૨૦ હજાર વિગેરેના પ્રમાણ સુધી રાખું વિગેરે. આથી વધારે રાખું નહિ. આમાં પોતાના છાકરા વિગેરેની કમાણી ગણાય કે નહિ? તેના વિચાર કરીને તે રકમને ઉપરની ( ૨૦ હજાર વિગેરે જે નિયમમાં રાખી હોય તે ) રકમમાં ગણવી કે નહિ તે બાબતના અહીં નિહ્ય કરી લખવા. તેમજ ગણિમ ધનની લેવડદેવડ દર માસે (કે વરસે) અમુક પ્રમાણુ કરૂં. અહીં પ્રમાણુ (રૂ. ૫૦૦ વિગેરે સુધી) લખવું. આથી વધે તો વેચી નાખવું વિગેરે ઉપાય કરે. તેમજ સાંસારિક કાર્યોમાં (પાતાના પુત્રાદિના તથા સગાં સ્નેહીંના લગ્નાદિ પ્રસંગે) ઉપર જણાવેલી રકમ કરતાં વધારે આપ ક્ષે કરવામાં જયણા રાખવાની જરૂરીયાત જણાયં તા રાખે તથા ધર્મ કાર્યાદિ પ્રસંગે જયણા રખાય.

અને ઉપર રાખેલી (૨૦ હજાર વિગેરે) રકમ તરફ લક્ષ્ય રાખીને શરા વિગેરના સંબંધમાં વેચવાની, લેવાની, ફેરફાર કરવાની જયણાને અંગે જરૂરીઆત જણાય તો રાખે.

ર ધરિમ—ઘર કાર્યમાં ભરવા માટે તથા ખાવા વિગેરે લોાગ (વપરાશ)માં લેવા માટે "તોલીને વેચાય, તથા લેવાય તેવા" જરૂરી પદાર્થીનું પરિમાણુ કરવું એઇએ. તે આ પ્રમાણે, આમાં ધાન્યનું પરિમાણુ આગળ 'ધાન્ય પરિક્રિક પરિમાણુ ' કરવાના પ્રસંગે કરવું. બાકી દહી, ગાળ, ઘી, તેલ વિગેરે વસ્તુઓ દર મહિને અમુક (રૂ. ૪૦ સુધી વિગેરે) પ્રમાણમાં (ઘરમાં) લાવવી. આમાં કેટલાએક શ્રાવકા જમણવારાદિ પ્રસંગે એઇતી ચીએ લાવવાની બાબતમાં ખપ પૂરતી જયણા રાખે છે, તેવી જયણાની જરૂર જણાય તો તેની અને ધાર્મિક સાધર્મિક વાત્સલ્યાદિ નિમિત્ત જયણા રખાય, તેમજ ક્રેાઇ ચીજ વધારે હોય તો વેચવાની અને આપવાની જરૂરી જયણા રખાય.

3 મેચ—(માપથી વેચાય તે) દ્રધ વિગેરે જરૂરી. પદાર્થી દર મહિને અમુક મર્યાદા (રૂ. ૧૦ વિગેરે) સુધી લઉં. આમાં જમણુવાર, લગ્નાદિ પ્રસંગેવધારાની તથા ધાર્મિક પ્રસંગને અંગે જરૂરી જયણા.

૪ પારિચ્છેઘ—( પરખીને અને છેદીને ) કસીને લેવાય તે. અહીં સાના વિગેરેનું પરિમાણ 'સાતમા કુપ્ય પરિગ્રહનું પશ્મિણ' કરતી વખતે કરવું વ્યાજળી છે, અને હીરા વિગેરે ઝવેરાત અમુક (રૂ. ર હજાર વિગેરે સુધીના ) પ્રમાણમાં રાખું. તેવા ઘગીના મારે ત્યાં કાઇ ઘરાણે મૂકવા આવે, ત્યારે તે વખતે (ઉપર જણાવેલી ૨ હજાર વિગેરે કરતાં) રકમ વધી જાય તેની જયણા.

વળી મારે માટે, તેમજ ળૈરાં છે!કરાં વિગેરે પરિવાર, નાકર, ચાકર વિગેરેને માટે રેશમી, સુતરાઉ, ઉનના, કસબી વિગેરે જે જે જાતનાં કપડાં મળતાં હાય, તે તે જાતના અમુક (રૂ. ૧૦૦ વિગેરે સુધીના) પ્રમાણમાં (નવું કાપડ) રાખું. એમ પહેરવા, ઓહવા, લેવા, દેવા સારૂ પરિગ્રહ તરીકે રાખું. આમાં જૂનાં લૂગડાંને વાપરવાની ધારણા પ્રમાણે જયણા રખાય, તેમજ લગ્નાદિ પ્રસંગે શરપાવ આદિમાં લેવા દેવાની જયણા.

ર ધાન્ય પરિગ્રહ પરિમાણ——આખા માસ વરસ વિગે-રેને માટે અમુક (મણ, ખાંડી વિગેરે) પ્રમાણમાં ધાન્ય સંઘ-રવા તરીકે રાખી શકું. આમાં ધાન્ય પરિભાગનું પ્રમાણ પણ ભેશું લઇ શકાય. આના નિયમ કરવાના સરલ રસ્તા એ છે કે—મારા અને (અથવા) કુદું ખ પરિવારના ઉપયાગને માટે દર વર્ષે અમુક (૨૦૦ વિગેરે) રૂપિયાનું સર્વ જાતનું (ઘઉં વિગેરે) અનાજ ભરવું. (સંઘરવું) તેમાં કાઇની સાથે એાળખાણ આદિ સંખંધ હાય તેથી તેને આપવાની અને વેચવાની જયણા. વેપાર તરીકે વેચવાની જયણા ઇચ્છાનુસારે રખાય, તેમજ ધાર્મિક પ્રસંગે અને પાતાના (વિગેરેના) આવાનહારિક જમણવાર આદિ પ્રસંગે અનાજ વધે, તેને વેચ- 3 ક્ષેત્ર પરિશ્રહ પરિમાણ—ક્ષેત્રના ૧. સેતુ (જેમાં ૨. વિગેરેથી પાણી પવાય તે) ૨. કેતુ (વરસાદના પાણીથી જે નિપજાવાય) ૩. ઉભયક્ષેત્ર એટલે અને રીતે જયાં જલ પવાય. એમ ત્રણ ભેદ છે. આમાં જેને જેવા વ્યાપાર હાય, તે તરફ લક્ષ્ય રાખીને અમુક સંખ્યા(૨ ૫, વિગેરે) ખેતરની જયણા રાખે, તેવા ધંધા ન હાય તા નિયમ કરવા એમાં લાભ છે. પરંતુ બીજાને ધીરેલી રકમ વસુલ કરતાં લેણામાં ખેતર, અગીચા વિગેરે ગીરા, સાનમાં તથા વેચાણુ રાખવા ૫૬, અને તેઓની વ્યવસ્થા કરવી ૫૬, તેની જરૂરીયાત જણાય તા જયણા રાખે.

૪ વાસ્તુ પરિશ્રહ પરિમાણ—વાસ્તુ શબ્દથી, ઘર વિગેરે અને ગામ નગર વિગેરે પણ લઇ શકાય. અહીં ગૃહાદિના (૧) ખાત (ભાંચરા વિગેરે) (૨) ઉછિત એટલે માળવાળા મહેલ વિગેરે. (૩) ખાતાષ્ટ્રિત એટલે જેને ભાંચરૂં અને માળ ખંને હાય તે. એમ ત્રણ ભેદ ધ્યાનમાં રાખીને ત્રણેનું ગણુત્રી (સંખ્યા) આદિકથી પરિમાણ કરતું. મકાનની ખાબતમાં એવા વિચાર કરી લેવા કે હાલ આટલા (૨–૫ વિગેરે) છે, અને તે ઉપરાંત જરૂર જણાય તા આટલા (૨–૫ વિગેરે) નવા કરાતું. કારણે મકાન વિગેરે વેચાણ લેવા પડે, અથવા ગીરા રાખવા પડે કે લહેણા, ખક્ષીસ, વારસા વિગેરેમાં મળે તો તેવા મકાના અમુક સંખ્યામાં (૨–૫ વિગેરે) રાખું. વળી તેમાં અને હાલ જે મકાન વિગેરે છે, તેમાં કારણે ભાંચરા, ટાંકા, માળ વિગેરે કરાવવાની કે ઘટાડવાની અથવા નવેસર કરવાની જરૂર જણાય, તો તેની જયણા. ઉપરના મકાના, ખગીચા સહિત

માંગલા વિગેર, જે હાય તે અથવા બીજા મકાનને અંગે લાઉ દેવાની, અને લેવાની જયણા. પાતાના અને પુત્રાદિ સગાં સ્નેહીઓને માટે મકાના કરાવવા, વેચવા, લેવા, તેની બ્યવસ્થા કરવાની જરૂર જણાય તા જયણા. તેને માલીકી તરીકે લેવાની બાબતમાં જેવી પાતાની અનુકૂલતા હાય, તે પ્રમાણે નાંધ કરવી. આવી બાબતમાં ખાસ કારણ જરૂરી સલાહ દેવાની જયણા. સ્થાવર મિલ્કત અમુક ( ૨૦ હજાર વિગેરે) સંખ્યા પ્રમાણ રૂપિયાની રાખું, તેથી વધારે નહિ, એમ વિચાર કરીને જંગમ મિલ્કતનું પણ પરિમાણ કરવું. (ટીપમાં લખી લેવું) તેમાંની કેટલી એક બીના આગળ આવશે.

પ રૂપ્ય પરિશ્રહ પરિમાણુ–૧. સીક્કાવાળું ( રૂપિયા વિગેરે) ર. સિક્કા વિનાનું ( પાટનું તથા રૂપાના ઘરેણાં ) રૂા. ( ) સુધીનું રાખું. અહીં ખાલી જગ્યામાં ધારણા પ્રમાણે આંકડા નક્કી કરીને મૂકવા.

દ સુવર્ણ પરિશ્રહ પરિમાણ—સોનાનાં ઘઉલાં ઘરેણાં વિગેરે અને વગર ઘઉલું સોનું (સોનાની પાટ, લગડી વિગેરે) તથા સિક્કાવાળા મ્હાર ∶વિગેરે તથા તેજાબ આદિ અમુક કિંમત સુધીનાં રાખું.

લગ્નાદિ પ્રસંગે ખપ પૂરતા વધારા કરવાની જરૂરી જયણ રખાય.

૭ કુપ્ય પરિશ્રહ પરિમાણ—આમાં મુખ્યતાએ ૧. સાના, રૂપા સિવાય લાહું, તાંબુ, કાંસું વિગેરે ધાતુ અને તેનાં વાસણા ર. માટીના, વાંસના તથા લાકુડાના વાસણ, હળ વિગેરે. 3. લાઢા વિગેરેના શસ્ત્રો. ૪. માંચાં, ગાલ મસૂરીઆ વિગેરે ઘર વાખરી વિગેરેનું પરિમાણુ કરવાનું હાય છે, અને અમુક સંખ્યામાં કરી શકાય. જેમકે આટલા (૧૦૦–૨૦૦ વિગેરે) પ્રમાણમાં વાસણુ વિગેરે રાખું. આમાં ઘડા, કાઢી, મજાૂસ, તિજીરી, ખુરસી, ટેખલ, કખાટ, પલંગ, કાચનાં વાસણુ, ગોદડા, તળાઇ, એાશીકાં, ચાદર, વિગેરે. તથા વાંચવાનાં, લખવાનાં, લણુવાનાં સાધના. હથિયાર, ઘંટી વિગેરે પત્થરની ચીજો. છત્રી, લાકડી વિગેરે પોતાની અને પરિવારની જે હાય તે કુલ રૂ. અમુક સુધીની રાખું. આમાં નવું ફરનીચર વિગેરે રૂ. અમુક સુધીનું લઈ શકું. જાૂના સામાન લેગો ગણવા કે અલગ ગણવા એ બાબત પાતાની જેવી ઇચ્છા હાય, તે પ્રમાણે નિયમ કરવા. ઉપર જણાવ્યા મુજબ જે પરિમાણ રાખ્યું છે, તેમાં કાઇ પણ કારણથી કદાચ ઘટાડા થાય, તા તેટલું વધારી શકું. (આમાં આજવિકાનાં સાધના તરફ લક્ષ્ય રાખીને સ્પષ્ટ બીના લખવી.)

૮ દ્વિપદ પરિગ્રહ પરિમાણ—આમાં ઘર તથા દુકાનના કાર્યને અંગે નાકર, ગુમાસ્તા, રસાઇઆ વિગેરનું અમુક (૧૦ વિગેરે) સંખ્યામાં પ્રમાણ કરવું. જરૂરી કાર્ય પ્રસંગે મજૂર આદિ રાખવા પહે, તો તેની જયણા રાખવી. ચાગ્ય લાગે તો રાખવી. કારણે હાળી, માંચી વિગેરે વાપરવાની જરૂરીયાત જણાય, ત્યારે માણસાની પાસે ઉપડાવવાની જયણા.

૯ ચતુષ્પદ પરિગ્રહ પરિમાણ—આમાં ચાર પગવાળા, ગાય વિગેરેનું પ્રમાણ કરવાનું હોય છે. ઘર, વ્યાપાર આદિને અંગે જેટલી જરૂરીઆત જણાય, તેના વિચાર કરીને અમુક (૫-૧૦ વિગેરે) સંખ્યામાં પ્રમાણ કરતું. ' ચાદ નિયમમાં વાહન શબ્દ આવે છે. તેને અંગે ભાડે ગાડી આદિમાં બેસવા માટે વિચાર કરીને નિયમ કરવા તથા જયણા રાખવી. આના વધારે ખુલાસા આગળ સાતમાં વ્રતમાં આવવાના છે, તેથી તે પ્રમાણે અનુકૂળતા હાય, તા તેમ કરવું ( નાંધ કરવી.)

અહીં પરિશ્રહ પરિમાણની બીના પૂરી થાય છે. આમાં કારણે વધારાની ચીજ વેચવી પઉ અને નવી ચીજ લેવી પઉ તો નિયમિત રકમની કીંમત સુધી લઇ શકાય. રકમ વિગેરેની મર્યાદાથી ઉપરાંત ન થાય. વળી કાેઈ અનામત મૂકો જાય, ત્યારે પ્રમાણ વધે તેની જયણા રાખવી.

આ પ્રમાણે ઇચ્છા પરિમાણ કરી શકાય. તેને ખ્યા-લમાં રાખીને કહેલું કે ઉપર જે બીના જણાવી છે, તે સિવાયના તમામ જાતના પરિશ્રહના દ્રવ્યાદિકથી છ છીંડી, ૪ આગાર, ૪ બાેલ રાખીને ૨૧ ભાંગામાંના નક્કી કરેલા ભાંગાએ આ 'સ્યૂલ પરિશ્રહ પરિમાણ વ્રત' અંગીકાર કરૂં છું.

# ાા આ વ્રતના નીચે જણાવેલા પાંચ અતિચારાને જાણીને ટાળવા ાા

૧ "ધન ધાન્ય પરિમાણાતિક્રમ" નામના અતિ-ચાર-એટલે ચાર પ્રકારના ધનના અને ચાવીશ પ્રકારના ધાન્યના જે મૂડા, માપ વિગેરેથી પરિમાણુ નક્કી કરીને જે નિયમ કર્યી હાય, તેમાં મૂડા વિગેરે માટાં બાંધવા વિગેરે શુક્તિ પ્રયુક્તિ કરીને ફેરફાર ન કરાય, કારણ કે તેમ કરે તે! અતિચાર લાગે.

- ે. ર. "ક્ષેત્ર વાસ્તુ પ્રમાણાતિક્રમ" નામના અતિ-ચાર-એટલે ક્ષેત્ર અને વાસ્તુનું જે પરિમાણ કર્યું હાય, તેમાં જો વધારા થતાં વચમાં વાડ ભીંત વિગેરને ખસેડીને દ્વર કરીને સંખ્યા સરખી કરે. આવું ન કરાય, કારણ કે તેમ કરીએ તા અતિચાર લાંગે.
- 3. "રૂપ્ય સુવર્ણ પ્રમાણાતિક્રમ" નામના અતિ-ચાર-એટલે બ નેનું પ્રમાણ નક્કી કરીને જે નિયમ લીધા હાય તેમાં વધારા થાય, તા પુત્રાદિને આપે. (તેમના નિમિત્તનું ઠરાવે, બીજાના નામનું કરી દે, બીજાના નામે ચઢાવે) તેમ કરવું નહિ કરે તા અતિચાર લાગે.
- ૪. કુપ્ય પ્રમાણાતિકમાતિચાર-એટલે ઘરવખરી વિગેરે જેટલી (૧૦૦–૨૦૦ વિગેરે) સંખ્યામાં રાખી હાય, તે સંખ્યાને કાયમ રાખવાના ઇરાદાથી નાના વાસણ વિગેરેને માટા ખનાવે, વિગેરે કરે, એમ કરવું નહિ. કારણ કે કરે તો અતિચાર લાગે.
- પ. " દ્વિપદ ચતુષ્પદ પ્રમાણાતિક્રમ " નામના અતિચાર–એટલે બંનેની જે સંખ્યા, નિયમમાં રાખી હોય, તેમાં તેમના ગર્ભથી થયેલાં બચ્ચાંએા હાય, તે (બચ્ચાં) ધારેલા પરિમાણથી અધિક સંખ્યાએ થતાં હાય, છતાં ન ગણીએ તો અતિચાર લાગે.

પરિગ્રહના પરિમાણને અંગે આ પ્રમાણે એક દિશા સૂચનમાર્ગ જેવા આ પ્રકાર બતાવ્યા છે. તેમાં વ્રત લેનાર ભવ્ય જીવાએ પાતાના વ્યાપારાદિ આજીવિકાના સાધનાની તરફ લક્ષ્ય રાખીને વધારા ઘટાડા કરવા. અહીં તો એક સરલ માર્ગ બતાવ્યા છે.

# ા છકું દિશિ પરિમાણવ્રત ા

છઠ્ઠું સાતમું અને આઠમું આ ત્રણે વ્રતોને ગુણવત કહેવાય, કારણ કે અણવતોને મદદ કરે છે. આ વતમાં દશે દિશામાં જવાના અને આવવાના નિયમ કરવા જોઇએ. એમ જણાવવાને આનું નામ "દિક્ (દિશિ) પરિમાણ વ્રત" રાખ્યું છે.

પ્રશ્ન—આ વત પાંચે અહ્યુવતાને કઈ રીતે પુષ્ટ (મજ-ષ્યત) કરે છે, તે સમજાવા.

ઉત્તર—દરેક દિશામાં વ્યાપારાદિ કારણે જવા આવ વાના જેટલા (અમુક ગાઉ કે યાજન પ્રમાણ) નિયમ કર્યા હાય, તે નિયમવાળા ક્ષેત્રથી ખ્હાર રહેલા ક્ષેત્રમાં આરંભાદિ થાય નહિ, તેથી ત્યાંના જીવાને અભયદાન દેવાયું. એથી ખ્હેલા અણુવતની પુષ્ટિ થઇ. એમ તે ક્ષેત્રના જીવાની સાથે જાૂઠું બાલવાના પ્રસંગ પડતા નથી, તેથી બીજા અણુવતની પુષ્ટિ થઇ. તેમજ તે ખ્હારના ક્ષેત્રના પદાર્થીની ચારીના (કાઇએ દીધા વિના લેવાના) પણ ત્યાગ છે, આથી ત્રીજા અણુવતની પુષ્ટિ થઇ. અને ખ્હારના ક્ષેત્રની સ્ત્રીના સંભાગના પણ ત્યાગ થાય, તેથી ચાથા અણુવતને ગુણુ થયા, એમ તે ખ્હારના ક્ષેત્રમાં રહેલા પદાર્થીના ક્યવિક્રય ન થાય, આથી મૂર્છા કમી થઇ. એમ પાંચમા અણુવતને લાભ થયા.

મા પ્રમાણે આ વ્રતથી પાંચે અહ્યવ્રતોના ઉપકાર થાય છે, અને બહારના ક્ષેત્રના વ્યાપાર સંબંધી ૧૮ પાયસ્થાનકોના ત્યાગ થાય છે. તેમજ સંતાષવૃત્તિને પમાડનારૂં આ વ્રત છે. વળી આ વર્તને અંગીકાર કરવાથી અવિરતિભાવ થતા અટકે છે. સંસારની ૨ખડપટ્ટી પણ જરૂર એાછી થાય છે. તેથી લબ્ય જીવાએ આ પ્રમાણે આ વતને અંગીકાર કરવું જોઇએ. (૧) પૂર્વ (૨) પશ્ચિમ (૩) ઉત્તર (૪) દક્ષિણ (૫) અગ્નિ ખુણા (६) નૈઋત્ય (૭) વાયવ્ય (૮) ઇશાન (૯) ઊધ્ર્વ દિશા (ઉપર) (૧૦) અધા દિશા (નીચે). આમાં પ્**હેલી** ૪ દિશા અને ૪ વિદિશા આઠમાંની કાેઇ પણ દિશામાં અથવા વિદિશામાં અમુક (૧૦૦–૨૦૦ વિગેરે) ગાઉ યોજન સુધી જવા આવવાની પ્રવૃત્તિ કરી શકું. તેમજ તે પ્રમાણે જલ-માર્ગે અમુક ગાઉ–યોજન સુધી જઇ શકું. અને ઉપર નીચે અમુક (૧૦–૨૫ વિગેરે) માઇલ સુધી જઇ શકું તથા નીચે ( લોંચરા, વાવ, કુવા વિગેરેમાં ) અમુક ( ૧૦–૧૫ વિગેરે) માઇલ, ગાઉ, ચાજન સુધી જઈ શકું. તે ઉપરાંત જલું આવવું નહિ.

- (૧) પરદેશથી આવેલા કાગળાને વાંચવાની, તથા ત્યાં કાગળ લખવાની, તેમજ વાર્ત્તાલાપ કરવાની તથા સ્વપ્નમાં નિયમ કરતાં અધિક ક્ષેત્રે જવાય, જવાનું બાલાય, ચિંતવાય, તેની જયણા.
- (૨) નિયમવાલા ક્ષેત્રથી આગળના ક્ષેત્રમાં મા<del>ણુસ</del> સંદેશા વસ્તુ માેકલવાની તથા ત્યાંથી વસ્તુ મંગાવવાની <del>અને</del> ત્યાં પત્ર લખવા વિગેરેની જયણા.

- (3) ક્રોઈ દેવ નિયમિત ક્ષેત્રથી ખ્હાર લઇ જાય તેની તથા ત્યાંથી પાછા મુકામે આવવા જયણા.
- (૪) જળમાગે જતાં સમુદ્રાદિમાં પવનના તાેકાનથી વ્હાણુ નિયમવાળા ક્ષેત્રથી ખ્હાર લઇ જાય, તેની જયણા.

આ પ્રમાણે જ્યાં જયણા રાખી છે તે ઉપરાંતના ક્ષે-ત્રમાં જવા આવવાના દ્રવ્યાદિકથી ૬ છીંડી ૪ આગાર ૪ બાલ રાખીને ૨૧ ભાંગામાંના નક્કી કરેલા ભાંગા મુજબ નિષેધ કરૂં છું. જુઓ આ બાબતના દર્શાંતા આ પ્રમાણે—

૧–સિંહરોઠે આ નિયમ બરાેબર પાળ્યો, તેથી કેવલી થઇને મુક્તિપદ પામ્યા

ર–આ વ્રતના પ્રભાવે રાજા કુમારપાલે બાદશાહને વશ કરી દયારસિક બનાવ્યા.

3–ચારૂદત્ત શેઠે આ વ્રતને આનંદથી પાલ્યું. જેથી અંતે દીક્ષા લઇ દેવતાઇ ઋદ્ધિ મેળવી.

૪-મહાનં દકુમારે નાની ઉંમરમાં આ વૃતની સાધના કરી, તેથી અનર્ગલ લક્ષ્મી મેળવી, સાતે ક્ષેત્રોમાં વાપરી. એક વખત પાતાના વ્હાલા પુત્રને સર્પ કરડયા, તેને ઉતા-રનારી સ્ત્રીને બાલાવવા માટે નિયમિત ક્ષેત્રની ખ્હાર જવું જોઇએ. પણ પાતાના નિયમને ખલેલ પ્હાંચ, તેથી મહાનન્દકુમારે તેમ કર્યુજ નહિ. આવી દઢતા જોઇને એક દેવ પ્રસન્ન થયા. તેના કહ્યા પ્રમાણે મહાનં દે પુત્રને પાણી છાંડી સજવન (જીવતા) કર્યા. એમ સમજને શ્રાવકાએ આ વ્રતની

નિર્મલ આરાધના ઉમંગથી કરવી. અને તેમાં નીચે જણાવેલા પાંચ અતિચારા ન લગાડવા.

#### ા આ વ્રતના પાંચ અતિચારા ાા

૧-૭ ધ્વ દિશા પ્રમાણાતિક્રમ નામના અતિચાર-(૨) અધાદિશા પ્રમાણાતિક્રમ નામના અતિચાર (૩) તિર્યગૃદિશા પ્રમાણાતિક્રમ નામનાે અતિચાર, એટલે આઠે દિશામાં નિયમ કરેલા ક્ષેત્રથી ખ્હારના ક્ષેત્રમાં બેસરત વિગેરે કારણથી (અનુપયાગભાવે) જવું નહિ, કારણ કે જાય તા અતિચાર લાગે. (૪) ક્ષેત્રવૃદ્ધિ નામના અતિચાર એટલે ધારેલી ક્ષેત્રન<u>ી</u> મર્યાદામાં વધારા ન કરાય. એટલે કાઈએ જુદી જુદી દિશા-એામાં સા–સા ચાજન સુધી જવાના નિયમ કર્યા હાય. ત્યારખાદ તેને જરૂરી કાર્યને લઇને અથવા લાેેેલને લઇને અમુક (જરૂરીયાતવાળી) દિશાએ સા ચાજનથી વધારે જાય, અને બીજી દિશામાં રાખેલા યાજનામાંથી તેટલા યાજન ઘટાઉ. આ પ્રમાણે ન કરાય, કરે તેા અતિચાર લાગે. પ સ્મૃતિ અંતર્ધાન નામના અતિચાર–એટલે કાઇએ પૂર્વદિશામાં સા યાજનનું પ્રમાણ આંધ્યું આય, પણ જતી વખતે વ્યાકુળતા વિગેરે કારણામાંના કાેેેકપણ કારણથી 'મેં સાે યોજનનું પરિમાણુ કર્શું છે કે પચાસ યોજનનું , એમ ભૂલી જાય આવા પ્રસંગે પચાસ ચાજનથી વધારે જાય તા દાષ લાગે. જો કે આ અતિચાર બીજા સર્વ અતિચારને સાધારણ છે. તા પણ પાંચની સંખ્યા પૂરી કરવાને અલગ કહ્યો છે.

#### ॥ (૭) ભાેગાપભાગ પરિમાણ વ્રત ॥

પ્રશ્ન—સાતમા ભાગાપભાગ પરિમાણના અર્થ શા ?

ઉત્તર-જે પદાર્થી એક વાર ભાગવાય એટલે ઉપયાગમાં લેવાય, તે ભાગ કહેવાય. તેવા કૂલ વિગેરે જાણવા. અને જે પદાર્થી વાર વાર ઉપયાગ (વપરાશ)માં આવે, તેવા ઘરેણાં સ્ત્રી, લ્ગડાં વિગેરે ઉપભાગ કહેવાય. આ પ્રમાણે ભાગ અને ઉપભાગ શબ્દથી ઓળખાતા પદાર્થીનું ખાવાની અને વ્યાપારની અપેક્ષાએ પરિમાણ (નિયમ) કરવું, તે ભાગાપભાગ પરિમાણ વ્રત કહેવાય.

પ્રશ્ન—આ વતને કયા કારણથી અંગીકાર કરવું જોઇએ ?

ઉત્તર—દુનિયામાં ભાગાપભાગને લાયક વસ્તુઓ ઘણી છે. આપણને દરરાજ તે બધી ચીંજોને વાપરવાના પ્રસંગ પડતા નથી, માટે જે પદાર્થી વપરાશમાં આવતા નથી, તે સંબંધી જરૂર નિયમ લેવા. અને જે પદાર્થી વપરાશમાં આવતા હાય, તે સંબંધી નિયમ બાંધવા. આમ કરવાથી વિરતિ ગુણના લાભ મળે, દયારસિક નિર્દોષ સંતાષમય જીવન અને, નિર્મલ ધર્મ સાધીને સુખી થવાય. આવા લાભ જાણીને ઉત્તમ શ્રાવકોએ આ વ્રતને ગ્રહણ કરવા જરૂર તૈયાર થવું, જો તેમ ન કરે, તા અવિરતિ વિગેરે નિમિત્તે ઘણાં પાપકર્મ ખંધાય, ચાલુ જીવન દુ:ખમય બને, અને પરભવ પણ અગેડે. યાદ રાખવું કે લગ્નાદિ પ્રસંગે જે બહાદુરી દેખાહાય, તે તો સંસારને વધારે, અને વ્રત લેવામાં બહાદુરી કરીએ તે જરૂર સંસારને ઘટાંડે, જેવી તેવી પ્રવૃત્તિ કરવાથી લક્ષ્મી ન મળે.

કારણ કે તેમ થવું એ ભાગ્યને આધીન છે. વ્રતાદિની સાધના કરીએ તોજ ભાગ્ય વધે, અને તે પછી સુખી ધવાય. આ વ્રતમાં ચૌદ નિયમ ધારવા, બાવીશ અભક્ષ્ય અને બત્રીશ અનંતકાયના અને પંદર કર્માદાનના ત્યાગ કરવા વિગેરે સુદ્દાઓ રહ્યા છે. એ તો જરૂર સમજવું જોઇએ કે ઉત્તમ શ્રાવકધર્મના 'શ્રાવકે અચિત્ત પદાર્થી ખાવા' આ સુખ્ય માર્ગ છે, એમ ન બને તો ઉપર જણાવ્યા સુજબ ખાવાને અંગે અને વાપરવાને અંગે સચિત્તાદિનું પરિમાણ કરીને ચૌદ નિયમ ધારવા અને અભક્ષ્ય પદાર્થ વિગેરેના ત્યાગ કરવા. તેમાં (૧) ચૌદ નિયમા કઇ રીતે ધારવા? (૨) તેમ કરવાથી શા લાભ? અને (૩) નિયમ નહિ ધારનારને શું નુકશાન થાય? વિગેરે ખુલાસો ડુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા.

# ચાૈક નિયમ ધારવાની જરૂર.

આહા દૃષ્ટિથી:—વિચાર કરતા આજકાલ વધી પહેલા ખીન જરૂરી ખર્ચ અને જરૂરીયાતોને લીધે જીવન માેંઘુ થઇ પહેલું છે. સાદુ જીવન તેમાંથી ખચવાના ઉપાય છે અને સાદા જીવનનું મૂળ સંયમી જીવન છે, અને આ ચૌદ નિયમ ધારવાની યાજના સંયમી જીવન કેળવવા માટેની વ્યવહાર્ ચાવી હોય તેમ જણાય છે.

જૈન દૃષ્ટિથી:—આખી દુનિયામાં આરંભ સમારંભની જે કાંઇ પ્રવૃત્તિઓ નિરંતર ચાલી રહી છે તેમાં રહેલા પાપામાં આપણા ભાગ નથી એમ સાબીત કરી શકાતું નથી. અર્થાત્ જો આપણે ઇરાદા પૂર્વક ત્યાગ ના કર્યી હાય તો તેમાં ભાગીદારી રહેજ છે. જેટલી ચીજોની આપણને જરૂર જણાય તેટલીજ માટે છુટ રાખી લઇને બાકીની દુનિયા ભરની તમામ ચીજોના ઇરાદા પૂર્વક ત્યાગ કરવાની જાગૃતિ રાખવાથી તે પાપ લાગતું નથી અને સંયમ કેળવાય છે. અહિંસા, સંયમ અને તપરૂપ ધર્મ ઉત્કૃષ્ટ કલ્યાણકારી મંગળ છે.:

#### નિયમ ધારવા અને સંક્ષેપવા.

સવારે:—આખા દિવસમાં પાતાને જરૂર પઉ તેમ હાય તેટલી ચીજો માટે છુટ રાખી લેઈ બાકીની વસ્તુઓના નિયમ કરવા તેનું નામ "નિયમ ધાર્યા" કહેવાય છે.

સાંઝે:--સવારે ધારેલા નિયમાની મર્યાદા પ્રમાણે ખરાબર પાલન થયું છે કે નહિ તેના વિગતવાર વિચાર કરી જવા તેને "નિયમ સંક્ષેપવા" કહે છે.

લાભમાં:—નિયમા સંક્ષેપતી વખતે જેટલી ચીજ વાપરવાની જે પ્રમાણે છુટ રાખી હતી તેમાં પણ એાછી વપરાશ કરી હાય તા બાકીની છુટ "લાભમાં" કહેવાય છે; કેમકે છુટ રાખવા છતાં વપરાશ વખતની પ્રવૃત્તિમાંથી થતા પાપમાંથી છુટવાના લાભ મળે છે.

જયણા:--ધર્મ કાર્ય વિગેરેને લીધે નિયમની મર્યાદાની હદ એાળ ગાય કે વધારે સૂક્ષ્મની ગણત્રી કરી શકાય નહિ તો તે સંબંધી રખાતી જે છુટ તેને "જયણા" રાખી કહેવાય છે.

આવી રીતે સવારે ધારેલા નિયમાે સાંજે સંક્ષેપીને, અને સાંજે ધારેલા સવારે સંક્ષેપીને ક્રીથી ધારવા. થાડા દિવસ ખરાેબર અભ્યાસ પડયા પછી "દેશાવગાશિક"નું પચ્ચખાણુ કરવું.

# દિશાવગાશિકનું પચ્ચખાણ.

દિશાવગાસિયં ઉવભાગ પરિભાગ પચ્ચખાઇ, અન્ન-ત્થણા ભાગેણું, સહસાગારેણું, મહત્તરાગારેણું, સબ્વસમાહિ-વત્તિઆગારેણું વાસિરે–વાસિરામિ.

# ચાૈદ નિયમાે.

ચાૈાદ નિયમાની ઢું ક સમજ અને તેને ધારવાની સમજીતી.

१सिखत्त-२द्व्व-विगइ<sup>3</sup> ४वाणह-तंबोल<sup>५</sup>-वत्थ<sup>६</sup>-कुसुमेसु<sup>9</sup>। वाहण<sup>८</sup>-सयण<sup>९</sup>-विलेवण<sup>१०</sup> वंभ<sup>१९</sup>-दिसि<sup>१५</sup>-न्हाण<sup>१3</sup>-भत्तेसु<sup>१४</sup>॥

- (૩) નિયમ ધારવાનું પ્રમાણ ત્રણ રીતે નક્કી થાય છે. સંખ્યાથી, વજનથી અને લંબાઇથી.
- (ब) જે વસ્તુ ખીલકુલ ના વાપરવાની હાેય તેના "ત્યાગ" રખાય છે.
- ૧ સચિત્ત:—જેમાં જીવ છે એમ જણાય તે સચિત્ત કહેવાય છે. અનાજ વિગેરે જે વાવવાથી ઉગી શકે તે સચિત્ત કહેવાય છે. કાચુ શાક, કાચુ પાણી, કાચુ મીઠું વિગેર તે

ઋચિત્ત થઇ જાય ત્યાર પછી સચિત્તમાં ગણાય નહિ. કેંટ-લીક ચીજોમાંથી ખી કાઢી નાંખ્યા ખાદ બેઘડી (૪૮ મીનીટ) પછી અચિત્ત થાય છે. દાખલા તરીકે, પાકી કેરીમાંથી ગાટલા જુદા કર્યા પછી બે ઘડીયે તેના રસ તથા કકડા અચિત્ત થાય છે. કઇ વસ્તુ કયારે સચિત્ત અને કયારે અચિત્ત તે જાણવા માટે શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ-મહેસાણા તરફથી છપાયેલ "અભક્ષ્ય અનંતકાય" નામનું પુસ્તક વાંચવું, તેમજ શુરૂગમથી વિશેષ માહીતી મેળવવી.

ખાવામાં આવતા દરેક સચિત્ત પદાર્થની આમાં ગણત્રી કરવામાં આવે છે, જેમકે આજે મારે ૧, ૨, ૫, ૭ કરતાં વધારે વસ્તુ ખાવી નહિ, તેમજ તાલથી પણ રખાય.

ર દ્રવ્યઃ—આખા દિવસમાં જેટલી જાતની ચીજો. મ્હાેડામાં નાંખવાની હાય તે દરેક જાતની ચીજ જીદા જીદા દ્રવ્ય ગણાય. જેમકે, પાણી, દ્રધ, ભાત, ઘી, સાપારી.

ધાતુ તથા આંગળી મુખમાં નાંખીએ તે સિવાય મુખમાં જે ખાવામાં આવે તે દરેકની ગણત્રી કરવી.

3 વિગઇ:—કુલ વિગઇઓ ૧૦ છે. તેમાં મધ, મિકરા, માંસ, અને માંખણ એ ચાર તો અલક્ષ્ય છે એટલે લક્ષ્ય વિગઇઓ ૧ છે. દ્રધ, દહીં, ઘી, તેલ, ગોળ, અને કડા વિગઇ તો ઘી તથા તેલમાં તળાય તે. (કઢાઈમાં થતી ચીંજો એટલે લળેલી ચીંજો, મીઠાઈ વિગેરે) દરેક વિગઇના નિવિયાતાના પાંચ પાંચ લેદ છે.

વિગતવાર જાણુવાની ઇચ્છાવાળાએ "પચ્ચખાણુ લાખ્ય" તેમજ ગુરૂગમથી જાણી લેવું.

છ વિગઇમાંથી એાછામાં એાછી એકાદીના તા વારાક્રરતી રાજ ત્યાગ રાખવા જ જોઇએ.

વિગઇના ત્યાગ ત્રણ રીતે થઇ શકે છે:—

- ૧ મૂળથી ત્યાગ.
- ૨ કાચી ત્યાગ.
- ૩ નિવિયાતી ત્યાગ.

### દ્રધ વિગઈ:—

મૂળથી ત્યાગ હાેય તાે જેની અંદર દ્રધ પહેલું હાેય તેવી કાેઈ ચીજ વપરાય નહિ.

કાચી ત્યાગ હાય તાે ફકત દ્રધ પીવાય નહિ.

નિવિયાતી ત્યાગ હાય તા દ્વધના સ્વાદ ફેર થઇ ગયેલી ચીજ ન વપરાય, જેવી કે, ખીર, દ્વધપાક, બાસુદી વિગેરે.

### દહીં વિગઇ:—

મૂળથી ત્યાગ હાય તાે દહીં નાંખેલ કાેઇ પણ ચીજ ખવાય નહિ.

કાચી ત્યાગ હાય તા કાચું દહીં ખવાય નહિ. દહીં ના સ્વાદ કરી જાય તેવી રીતે કરીને ખવાય.

નિવિયાતી ત્યાગ હાય તા શીખંડ, રાયતું, દહીં **લાગીને કરવામાં આવેલી** કઢી વિગેરે ના ખવાય.

### ખાસ સૂચના

ુ**ાગરમ** કર્યા વિનાના ગોરસ એંટલે કાંચા હ્રુધ, દેહી અને

છાશની સાથે કઠાળ ખાલાથી વિંદળ દ્રાષ્ટ્ર થાય માટે જરૂર તેના ત્યાગના ઉપયોગ રાખવા ચૂકનું નહિ, કારણ કે તે ભેગા થતાની સાથે જ તેમાં બેઇ દ્રિય જીવાની ઉત્પત્તિ થાય છે. દાખલા તરીકે શીખ ડેની સાથે ચણાના આટા નાંખેલીઃ છાશની કઢી, પત્તરવેલીઆ, લજીઆ, કુલવડી વિગેરે ખવાય જ નહિ.

#### ઘી વિગઇ:—

મૂળથી ત્યાગ હાય તા જેની અંદર ઘી આવેલ હાય તે સઘળી ચીજ ખવાય નહિ.

કાચી ત્યાગ હોય તો કાચું ઘીઃનઃ ખવાય. પરંતુ ત્રણ ઘાણ પછીનું તળેલું ખવાય. આજની: કરેલી સુખડીઃ આજઃ ન ખવાય. પરંતુઃ બીંજે ત્રીજેઃ દિવસેઃ ખવાય:

નિવિયાતુ ત્યાગ હોય તો પક્વાન્ન તથા નિર્વિયાતુ ઘી ખવાય નહિ.

#### તેલ વિગઇ:—

મૂળથી ત્યાગ હાય તાં જેની અંદર તેલ આવે તેવી કાઇ ચીજ ખવાય નહિ.

કાચી ત્યાગ હાય તા કાચુ તેલ કાઇ ચીજમાં ઉપર નાંખી અગર લઇને ખવાથ નહિ.

નિવિયાતી ત્યાગ હોય તો તેલના શાક આદિ ખવાય નહિ. ગાંઠીયા, શેવ, લજીયા, ચેવેલા વિગેરે ન ખવાય. ગાંળ વિગઈ:—

ુ મૂળથી ત્યાગ હાય તેં ગળપણવાળી ક્રાષ્ઠ ચીજ ખવાય

નહિ, એટલે ગાળ તથા ખાંડ આદિ નાંખેલ ચીજ કલ્પે નહિ.

કાચી ત્યાગ હાય તા કાચા ગાળ ન ખવાય. ગાળના લાડુ, સુખડી ખવાય નહિ, પરંતુ ગાળનું પાણી થઇ ગશું હાય અને કણીઓ ના રહી હાય તા ખવાય. અને તેમ ન હાય તો બીજે દીવસે ખપે.

નિવિયાતી ત્યાગ હાય તો ખાંડ, સાકર, મુરૂ આદિત નાં ખેલ ચીજ ખવાય નહિ. કારણ ખાંડ, સાકર, આદિ ગાળના નિવિયાતા કહેવાય.

#### કડા વિગઇ:—

તળાઇને થાય તે. વઘારેલું હાય તે કડા વિગઇમાં આવે નહિ.

મૂળથી ત્યાગ હાય તો તળેલી, ત્રણ ઘાણુ પહેલા કે પછીની, તેમજ કાેઈ જાતનું પકવાન્ન પણ ખવાય નહિ.

કાચી ત્યાગ હેાય તો ત્રણ ઘાણ પછીની પૂરી, ભજીયું આદિ ખવાય.

નિવિયાતી ત્યાગ હાેય તાે પહેલા ત્રણ ઘાણનું ભજીશું, પૂરી આદિ ખવાય, ત્યાર પછીના ઘાણના પૂરી વિગેર ખવાય નહિ. તમામ જાતના પકવાન કડા વિગઇના નિવિયાતામાં આવે માટે તે પણ ખવાય નહિ.

વિગઇએ માટે વધુ ખુલાસા ગુરૂગમથી જાણી લેવા.

૪ વાણુલ-ઉપાનલઃ—આમાં જોડા, અુટ, ચંપલ, સપાટ, માજ વિગેરેના સમાવેશ થાય છે, તેની સંખ્યાનક્કી ક**રવી**. ભૂલથી પગ મૂકાઇ જાય તેની જયણા રાખ**ી**. પ ત'એાલઃ—-પાન, સાપારી, ઇલાયચી, તજ, લવીંગ, વિગેર મુખવાસની વસ્તુઓ.

ં વજનથી રાખવી. ( નવટાંક, પાશેર, અચ્છેર વિગેરે ).

9 કુસુમ:—સુંઘવામાં આવતી દરેક વસ્તુના આમાં સમાવેશ થાય છે. વજન (નવટાંક પાશેર) નક્કી કરવું. ઘી, તેલ, આદિના ભરેલા ડખ્બા સુંઘાય નહિ. જે વસ્તુ સુંઘ-વાની જરૂર જણાય તે વસ્તુ આંગળી ઉપર લઇને જ સુંઘ-વાના અભ્યાસ રાખવા.

૮ વાહન:—મુસાફરીના સાધના–ક્રવા ચરતા, તરતા, એ ત્રણ પ્રકારના છે.

ક્રરતા:—ગાડી, બ્હેલ, માેટર, રેલવે, ઉડતા એરાપ્**લેન વિગેરે**ના પણ આમાં સમાવેશ થાય છે.

ચરતા:—ઘાડા, ઉંટ, હાથી, ખ<sup>ર</sup>ચર, બળદ, સ્વારીના **પશુ** વાહના.

તરતા:—વહાથુ, આગબાટ વિગેરે જળમાંગે મુસા-ફરીના વાહેના.

સંખ્યા નક્કી કરવી.

૯ શયન:—સુવા માટે પાથરવાની ચીજો. આમાં બ્રેસવાના આસનાના પણ સમાવેશ થાય છે. એટલે પાટ, પાટલા, ખાટલા, પલંગ, ખુરસી, કાેંચ, ગાદી, ચાકળા, ગા**દલા,** ગાદડા, સાદડી, શેત્ર છ વિગેરે. સંખ્યા નક્કી કરવી. ચાકળા, ગાદી, સાદડી વિગેરેની જયણા રાખવી.

૧૦ વિલેપન:—શરીરે ચાપડવાના દ્રવ્યાે. તેલ, અત્તર, સુખડ, સેન્ટ વિગેરે. તેમજ મીઠુ, હળદર આદિ વસ્તુઓના લેપ. વજનથી રાખવી.

૧૧ ખ્રહ્મચર્ય:—અહીં બ્રહ્મચર્યના મુખ્ય અર્થ મૈશુન ત્યાગ તથા કૃત્રિમ રીતે થતા શુક્ર ક્ષયના નિરાધ પણ સમ-જવા. સ્વદારા સંતાષ વાળાએ પણ પ્રમાણ કરી લેવું.

કાયાથી પાળવું. મન અને વચનની જયણા પરસ્ત્રી ત્યાગ.

૧૨ દિશા:—ઉત્તર, દક્ષિણ, પૂર્વ, પશ્ચિમ, અને ઉંચે તથા નીચે એમ છ દિશાઓ થાય છે, (અથવા ૪ ખૂણા ઉમેરતા દશ દિશાઓ થાય છે) ઉંચે એટલે મેંડે, સીડી, કે પર્વત ઉપર ચઢવાનું હાય તે. નીચે એટલે વાવ, ભાંચરા આદિમાં ઉતરવાનું થાય તે.

દરેક દિશામાં ઉ<sup>\*</sup>ચે નીચે અમુક ઃગાઉ કે માઇલ જ**ું,** તેવા નિયમ કરવા. ધર્મા<sup>જી</sup> જયણા.

**૧૩ સ્નાનઃ**—ન્હાવાની ગણત્રી. એક, એ, ચાર વખત ન્હાવું તેવી સંખ્યા નક્કી કરવી. ધર્માર્થે જયણા.

૧૪ ભક્તપાનઃ—આમાં ખારાક અને પાણીના વજ-નના સમાવેશ થાય છે. આખા દિવસમાં વપરાતા ખારાક અને પાણીનું કુલ વજન (પાંચ શેર, દશ શેર, અડધા મણ, વિગેરે) નક્કી કરતું. વપરાય તેના વજનનું ધ્યાન રાખતું કે જેથી સંક્ષેપતા સુગમ પડે. ચૌદ નિયમા ઉપરાંત નીચેની બાબતા "છકાયના નિયમ " વિષે પણ નિયમા ધારવામાં આવે છે:––

**૧ પૃથ્વીકાય:**—પૃથ્વીરૂપ શરીરવાળા જવા. અહીં તેના નિર્જવ શરીરા પણ સમજવા. માટી, મીઠુ, સુરમાે, **ચુનાે**, ક્ષાર, પશ્ચર આદિ.

> વજનથી નિયમ ધારવા. ( પાશેર, અચ્છેર, શેરવિગેરે). આમાં ખાવા તથા વાપરવાના સમાવેશ થાય છે.

ર અપકાય:—પાણીરૂપ શરીરવાળા જવા. અહીં તેના નિર્જવ શરીરા પણ સમજવા. આમાં પાણી, ખરક, કરા, ઝાકળ વિગેરેના સમાવેશ થાય. વજનથી નિયમ ધારવા. (મણ, બે મણ, ત્રણ મણ, વિગેરે) એમાં પીવા તથા વાપ-રવાના નિયમ કરવા. નિયમ ધારનારે ચકલી તળે બેસી ન્હાનું નહિ, તેમ ખ્હાળા પાણીમાં પડીને પણ ન્હાનું નહિ; તથા વાસણમાં પડીને પણ ન્હાનું નહિ; પરંતુ વાસણમાં થોડું પાણી લઇને પછીજ તે પાણીથી સ્નાન કરનું.

3 તે ઉકાય:—અગ્નિર્પશરીરવાળા જેવા – દેવતા, વિજળી, સળગતા ગ્યાસ વિગેરેના સમાવેશ થાય છે ચુલા, સ્ટવ, ભઠ્ઠી તથા સઘળી જાતના દીવા વિગેરેથી તેઉકાયના ઉપયોગ થાય છે. સંખ્યાથી નિયમ કરવા. એક, બે, ત્રણ ચુલા અગર એક, બે ત્રણ ઘરના ચુલા. કે દોઇના ચુલાની છુટ રાખી હાય તા ત્યાં બનેલ મીઠાઇ આદિ ખવાય.

૪ વાઉકાય:—યવનરૂપ શરીરવાળા જવા. પલન, તાયરા, વંઢાળીયા, હવા વિગેરેના સમાવેશ થાય છે. યવનના હપયાગ પંખા વિગેરે દ્વારા થઇિશકે છે. હીંચકાના ઉપયોગ **ષણુ**્યવનના ઉપ્તરોગમાં અણુાય છે. સંખ્યાથી નિયમ ધારવા, (૧૨,૩).

્ય વનસ્પતિકાય:—વનસ્પતિરૂપ શરીરવાળા જવા. અહીં તેના અગ્રિત્ત શરીરના પણ સમાવેશ થાય છે. એક, એ, ચાર, લીલાતરી વાપરવી. દરેક એક શેર, બશેર, વાપરવી. અમુકજ એટલે ભીંડા, કારેલા, તેવું નામ લઇને બને તાે ઠીક, ક્રુટમાં ગણુત્રી રાખવી.

દ ત્રસકાય: — આમાં હાલતા, ચાલતા, તમામ સિક્રિય પ્રાણીઓ બેઈ દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય પર્યતના પ્રાણીઓના સમા-વેશ થાય છે. અળસીયા, ડાંસ, મચ્છર, માંખી, મનુષ્યા, પશુ, પંખી, માંછલા વિગેરે જાણી જોઇને હણવાની ખુદ્ધિથી હણવા નહિ. દરેક પ્રવૃત્તિમાં ઉપયોગ રાખવા, કારણ ઉપયોગે ધર્મ:

**૧ અસિકમ**:—હથીયારથી આજવીકા ચલાવવાના ધંધા, અર્થાત્ અહીં વાપરવાનાં હથીયારા વિગેરેના સમાવેશ થાય છે. તરવાર, બંદુક, વિગેરે તેમજ ચપ્પુ, સુડી, કાતર વિ૦

ચપ્પુ, સુડી, કાતર, સાેય વિગરે કેટલા વાપરવા તેના સંખ્યાથી નિયમ કરવા.

ટાંકહીંએા, કાગળા ભરાવવાની કલીપા વિગરે માટે જયણા રાખવી.

ર મરીકર્મ:—લખેલા શાસ્ત્રોના પઠન, પાઠન, અને વહેપારમાં નામું વિગેરે લખવામાં મસી–શાહીના ઉપયોગ થાય છે. અર્થાત્ મસી–શાહીના ઉપયોગ પૂર્વક આજિવિકા-અલાવ્યાના ધિયા. અહિં લખવાના કામમાં ઉપયોગી દ્રવ્યા–શાહી, કલમ, હાલ્ડર, પેન્સીલ, વિગેરેના સમાધેશ શાય છે.

પેન્સીલ, હાેલ્ડર, ખડીયા, કલમ આદિના સંખ્યાથી નિયમ કરવા.

**૩ કૃષિકર્મઃ**—ખેતી કરીને આજીવિકા <mark>ચલાવવાના</mark> ધ'ધા ખેતીમાં ઉપયાગી હળ, કાેશ, કાેદાળી, પાવડા વિગે-રેના સમાવેશ થાય છે.

કાશ, કાંદાળી, પાવડા, આદિ માટે સંખ્યાથી નિયમ કરવા. સારાંશ કે:-જગતમાં જે જે પદાર્થી વિદ્યમાન છે તે બધા કદી પણ આપણા ભાગાપના આવતા નથી. છતાં તે પ્રત્યેક પદાર્થીના આરંભથી ઉત્પન્ન થતા દાષા આપણને અવિરતિપણાએ કરી લાગતા રહે છે. માટે ઉપર પ્રમાણે નિયમા ધારવાથી છુટ રાખેલ સિવાયના આરંભ સમારંભ કે પાપની પ્રવૃત્તિના ત્યાગ થઈ જાય છે. તેથી ધર્મની આરાધના નિર્મલ કરી આત્મા વિશુદ્ધ અને છે.

#### રાત્રે.

ઉપર પ્રમાણે દિવસના સંબંધમાં સમજવું, પરંતુ રાત્રે કેટલીક બીન જરૂરી ચીજોના તદ્દન ત્યાગ કરવા તથા જરૂ-રીયાત પ્રમાણે ધારવું, છતાં કેટલાકમાં થાઉા ઘણા જાણવા જેવા ફેરફાર છે તેની વિગત નીચે મુજબ:—

ઘણી ખરી વસ્તુઃખાના ત્યાગ જ રહેશે, છતાં જરૂરીયાત પ્રમાણે કેટલીક છુટ રાખી શકાય.

૧ રાત્રે ચાવિહારવાળાને અણુહારી ચીજો.

( ખુજગર, ઝેરી ટોપરૂં, અમર, કસ્તુરી, વિગેરે ગુરૂ-ગમથી જાણુવું.) વાપરવાની જરૂર પહે તેા તેની અસુક સંખ્યામાં છુટ રાખવી અને જેટલી ચીંજો રાખી હાય તેટલા દ્રવ્ય ધારવા. (૧, ૨,૩ અણુહારી ચીજ–દ્રવ્ય વાપરવાની છુટ).

પ્રદ્માચર્યમાં વૃત ધારીએ "કાયાથી સર્વથા પ્રદ્માચર્ય પાળવું " તેવું બાલવું.

શ્રહસ્થાએ માેટી તિથીએમાં, પર્વોમાં અને આયંબી-લની એાળીએમાં તથા કલ્યાણકાદિના દિવસામાં સર્વથા પાલ-નના નિયમ કરવા. તે સિવાયના દિવસામાં પણ સંખ્યા તથા વખતથી પ્રમાણ કરવું.

ઉપર પ્રમાણે પાતાની જરૂરીયાત પ્રમાણે સવાર સાંઝ નિયમ ધારવા, અને સાંઝે ધારેલા સવારે, તેમ સવારે ધારેલા સાંઝે સંક્ષેપવા.

જે લબ્ય જીવાએ ઉપર જણાવેલા ચૌદ નિયમાને પહેલાં યાવજ્જીવ સુધીને માટે ધારેલા હાય, તેમાંથી દરરાજ શક્તિ અને લાવને અનુસારે સંક્ષેપવા એટલે ધારેલા સચિત્તાદિ પદાર્થી એછા કરીને નિયમ લેવા. કારણ કે હંમેશની વપરાશ એછી હાય છે. આ બાબતમાં રાજા કુમારપાળની બીના જાણવા જેવી છે, તે હંમેશાં આ પ્રમાણે ચૌદ નિયમાં ધારતા હતા. તેમાં (૧) દિવસે સચિત્ત પદાર્થ વાપરવાના અંગે તે નાગરવેલના પાનના આઠ બીડાં છૂટાં રાખતા હતા. (૨) રાતે ચાવિહાર કરતા હતા. (૩) વર્ષાજતુ (ચામાસા)માં વિગઇ વાપરવામાં એક ઘી વિગઇની છુટ રાખતા હતા. (૪) સર્વથા લીલાતરીના ત્યાગ. (૫) પારણાના અને ઉત્તર પારન્

# નિયમ ધારવાનું પરિશીષ્ટ.

જેએાને યાદ ન રહી શકે તેમને અભ્યાસ પાડવા માટે ખાના પાડી થાેડા પાના તૈયાર કરવામાં આવ્યા છે, તેનાે ઉપયાેગ મુમુક્ષુ .જીવાે કરશે.

| ′ નામ ′                  | ેકેટલું વાપરવાનું | કેટલું વાપર્યુ | લાભમાં |
|--------------------------|-------------------|----------------|--------|
| સચિત્ત                   | ૧૦                | ۶.             | Х      |
| द्रव्य                   | રપ                | ૧૫             | 90     |
| વિગર્ધ                   | પ                 | 8              | 9.     |
| વાશુહ                    | ર                 | ર              | ×      |
| ત ખાલ                    |                   |                |        |
| વસ્ત્ર                   |                   |                |        |
| કુસુમ                    |                   |                |        |
| વાહન                     |                   |                |        |
| શયન                      |                   |                |        |
| વિલેપન                   |                   |                |        |
| ધ્ <del>ર</del> ાહ્ય સ્થ |                   |                |        |
| <b>દિશા</b>              |                   |                |        |
| સ્નાન                    |                   |                |        |
| ભાત પાણી                 |                   |                |        |
| પૃથ્વીકાય                |                   |                |        |
| અપકાય                    |                   |                |        |
| ત્તેઉકાય                 |                   |                |        |
| વાઉકાય                   |                   |                |        |
| વનસ્પતિકાય               |                   |                |        |
| અસિ                      |                   |                |        |
| મસી                      |                   |                |        |
| કૃષિ                     | * 4               |                |        |

# મીકાઇના અને ઉકાળેલા પાણીના કાળ સંબંધી સમજુતી

| કાળની મર્યાદા અને<br>રૂતુઓ                             | મીઠાઇના કાળ | પાણીના કાળ |  |  |
|--------------------------------------------------------|-------------|------------|--|--|
| કારતક સુદ ૧૫ થી<br>્કાગ <b>્યું સુદ ૧૪</b><br>(શીયાળા) | ૧ માસ       | ૪ પ્રહર    |  |  |
| ફાગણ સુદ ૧૫ થી<br>અસાડ સુદ ૧૪<br>(ઉનાળા)               | ૨૦ દિવસ     | પ પ્રહર    |  |  |
| અસાડ સુદ ૧૫ થી<br>કારતક સુદ ૧૪<br>(ચામાસુ)             | ૧૫ દિવસ     | ૩ પ્રહર    |  |  |

| પચ્ચખાણ સંબંધી કાંઇક સમજીતી. |                                                |                                                                                   |  |  |
|------------------------------|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| કેટલાક પચ્ચખાણા              | તેના કાળતું<br>પરિમાણ                          | વિશેષ હકીક્ત                                                                      |  |  |
| નમુક્કારસહિય<br>( નવકારસી )  | સૂર્યોદય પછી<br>બે ઘડી (૪૮ મીનીટ)              | સ્યેહિય પહેલાં<br>લેલું અને એ<br>ઘડી દીવસ થયે<br>નવકાર ગણીને<br>પાળવું.           |  |  |
| પારિસિ                       | સૂર્યોદય પછી<br>એક પ <b>હે</b> ાર              | સૂર્યોદયથી સૂર્યાસ્ત<br>સુધીના જે વખત<br>થાય તેના ચાથા<br>ભાગ એક પહેાર<br>કહેવાય. |  |  |
| સાઢ પાેરિસિ                  | સૂર્યોદય પછી<br>દાઢ પહાર                       |                                                                                   |  |  |
| પુરિમઢુ                      | સુર્યોદય પછી એ<br>પહેાર (પ્રથમના<br>અડધા⊹ દવસ) |                                                                                   |  |  |
| અવદૃ                         | સૂર્યોદય પછી ત્રણ<br>પહેાર                     |                                                                                   |  |  |

ખુના દિવસ સિવાયના દિવસોમાં એકાસહ્યું. (६) દિવસે પ્રદ્યાચર્ય અને પર્વમાં શીલ, સચિત્ત, તથા વિગઇના ત્યાગ. વિગેરે નિયમા પાલતા હતા. તેમજ રાજધર્મના પરવશપણાને લઇને નિર્દીષ, પરિમિત, ભાગોપભોગના પદાર્થી ઉપયાગમાં લેતા હતા. અને પંદર કર્માદાનથી જે આવક આવે, તે તેના પદ્દા ફાડીને સર્વથા અંધ કરી હતી. આવી ઉચ્ચ વૃત્તિને લઇને જ્યારે શ્રેણિકરાજા તીર્થં કર થશે, ત્યારે કુમારપાલ તેમના ગણધર થશે. વિશેષ ખીના કુમારપાલ ચરિત્રથી જાણવી.

### ા હવે ખાવીસ અભક્ષ્યની ટૂંકામાં સમજીતી અને તેને છેાડવાની બીના કહે છે. ॥

આ સંબંધી વિસ્તારથી ખીના શ્રી શ્રાવક ધર્મ જાગ-રિકામાં ૨૫૦ મા શ્લોકના વિવરણમાં ૨૫૧ મા પાનાથી જણાવી છે. ત્યાં ૩૨ અનંતકાયની ખીના પણ જણાવી છે, તે ત્યાંથી જોઇ લેવી. તેમાંના જાણવા જેવા જરૂરી સુદ્દા ડુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવા.

- ૧. મઘ—એ કાષ્ટ્રથી અને પિષ્ટ્રથી અને છે. પીવાથી દુર્ગતિના દુ:ખોને ભાગવવા પડે છે, અને લજ્જાદિ ગુણા ડકી શકતા નથી. મઘ (દારૂ)ના પીવાથી દ્વારિકાના દાહ થયા. આના ત્યાગ કરવાથી અંખાગણિઆ નામના શ્રાવક પરમ સુખી થયા. એમ સમજીને આના ત્યાગ કરવા.
- માંસ—જલચરાદિના ભેદથી આના ત્રણ ભેદ છે.
   અથવા ચર્માદિની અપેક્ષાએ પણ ત્રણ ભેદ પડે છે. કાચા
   અથવા રાંધેલા માંસમાં પણ નિરંતર અસંખ્યાતા સંમૂર્છિમ

વિગેરે જેવા ઉપજે છે. ખાનારા જેવા નરકના દુ: ખાને લોગવે છે. મહા વિકારનું સાધન પાયુ એ છે, અને વિકાની માફક નિંદનીય આહાર છે, તેથી શ્રાવક તેના ત્યાબ કરવો જોઇએ અન્ય દર્શનમાં પાયુ માંસનો નિષધ કરેલા છે, એમ ' માંસાદિ છ પદાર્થી પંડિતાએ રાખવા નહિ અને બીજાને દેવા નહિ. ' તથા ' ન માંસ મસ્મ્પેડ્રોમ: ' ઇત્યાદિ જેલાકના ( ઉપદેશ પ્રાસાદમાં કરેલા ) વ્યાખ્યાન ઉપરથી જાણી શકાય છે.

- 3. મધ--આના (૧) કૌતિક. (૨) માખીનું. (૩) ભમ-રીનું મધ, આવા ત્રણ ભેંદ છે. ઘણી જીવ હિંસાથી બનેલી આ ચીજ, માખી આદિની લાળરૂપ છે. ખાવાથી દુર્ગતિમાં જનું પહે. અન્ય દર્શનમાં પણ કહ્યું છે કે સાત ગામને બાળ-વાથી જેટલું પાપ લાગે, તેટલું પાપ મધનું એક બિંદુ ખાવાથી લાગે, માટે શ્રાન્દાદિના નિમિત્તે પણ મધના નિષેધ કર્યી છે. દવાના પહાને વાપરવાથી પણ અંને ભવ અગઢે છે.
- ૪. માખલુ——આના (૧) ગાયનું (૨) ભેંસનું (૩) બકરાનું (૪) ગાડરનું માખલુ, એમ ચાર ભેંદ યાદ રાખવા. છાશમાંથી પ્હાર કાઢ્યું કે તરત બે ઘડીની અંદર તેમાં ન દેખાય એવા તેના વર્લુ જેવા ઘણાં જીવા ઉપજે છે. મહા વિકારને પ્રકટ કરનારૂં અને દુર્ગતિના દુ:ખ દેનારૂં જાણીને ત્યાગ કરવા. આ પ્રમાલું ચારે મહા વિગઈમાં અસંખ્યાતા રસજ વિગેરે જીવ ઉપજે છે, અને મહા વૈકારિક પદાર્થ છે, માટે દુર્ગતિને આપનારાં છે, એમ સમજીને સમજી શ્રાવકાએ તે ચારેમાં

ત્માળ કરવા જોઈએ. તે દવામાં આવે તે પૂરતિ જયાલું રાખવાની જરૂર જણાય તા રાખવી

પ. વડનાં ફળ, ६. પીપરનાં ફળ, ૭. ઉખરડાનાં ફળ, ૮: પીપળાના ટેટા, ૯. કાકાદું ખરનાં ફળ. આના આકાર મશલાની જેવા હોય છે, અને તેમાં ઘણી ઝીણી જીવાત હોય છે. વિગર કારણાને ધ્યાનમાં લઇને શ્રાવક ત્યાગ કરવા.

૧૦. હિંમ—આ બરફમાં અસંખ્યાતા અપ્કાયના છવાં રહેલા છે. ખાવાથી તેટલી હિંસાનું પાપ લાગે, વિગેરે કાર-હોાથી તેના ત્યાગ કરવા.

૧૧. વિષ—આમાં સામલ, અપ્રીશુ વિગેરે આવે. ઔષ-ધિના પ્રયાગથી મારેલા સામલ વિગરે પશુ, પેટની ગંઢાલા વિગેરે જીવાતને હશું છે. ખાવાથી જીવનું જોઅમ, અસમાધિ. મરણ વિગેરે નુકસાન જાણીને તેના ત્યાગ કરવેદ જે દવામાં સામલ વિગેરે ભેળવેલ હાય, તેવી દવા અજાણતાં અથવા ખાસ કારણે, તેવી પીચકારી લેવી પડે, તેની જયણા જરૂર જણાય તા રાખવી

૧૨. કરા—આમાં અરફ ખાવાની માફક નુકસાન જાણીને તેના ત્યાગ કરવા. યાદ રાખનું કે કરા અને પીવાનું પાણી એ સરખું ન કહેવાય, કારણું કે કરા ખાધા વિના જવનમાં નિર્વાદ થઇ શકે, પણ પાણી વિના ચાલે નહિ.

૧૭: તમામ જાતની મૃત્તિકા (માટી) ખાવી નહિ, કારણ કે ખાવાથી પેટમાં જવાત ઉપજે, અને મહા રાગા-દિની પીડા લેંગવવી પડે. આમાં ખડી, ઘેર, હરતાળ વિગેર ભેગા ગણવા. મીઠું ધગધગતી ભઠ્ઠીમાં ત્રણ ચાર દીવસ કે તેથી વધારે ટાઇમ રાખવાથી અચિત્ત થાય. આ સિવાય બીજા પણ ઉપાયા શાસ્ત્રોમાં અને 'અલક્ષ્ય અનંતકાય વિચાર' નામની ખુક વિગેરમાં જણાવ્યા છે. શ્રાવંકે ખને ત્યાં સુધી અચિત્ત મીઠું ( અલવણુ ) વાપરવું. જે સચિત્ત પદાર્થ સા યોજન દ્વર લઇ જવાય, અગર તેટલે છેટેથી અહીં આવે, તે અચિત્ત થાય. એમાં મુખ્ય ચાર કારણું છે, તે આ પ્રમાણું. ૧, અનુકૂળ આહાર ન મળે, (૨) નવા નવા વાસણું વિગેરમાં ભરાય અને ઠલવાય, (૩) માંહામાં એ યાદ રાખવું કે ઠળીયા વિનાના ખજાર વિગેરને એ ઘડી પછી લેવાના વ્યવહાર છે, અને લવણું વિગેરને લેવાના વ્યવહાર નથી. શ્રાવંક આ બાબત ગીતાર્થ ગુરૂગમથી જાણુવી ઉચિત છે, તેમજ સ્વકાય શસ્ત્રાદિની બીના ઉપદેશ પ્રાસાદાદ ગ્રંથાથી જાણુવી. સચિત્ત લવણ મૃત્તિકારૂપ ગણાય તેથી અલક્ષ્ય કહ્યું છે.

૧૪. રાત્રિ લોજન-રાતે ચાર પ્રકારના આહાર કરવા, તે રાત્રી લોજન કહેવાય. રાત્રીના ટાઇમે-અંધારામાં અના-જની જીવાત અને ઉડીને ચાંટે એવી જીવાત ન દેખાય, ખાતાં અનેની હિંસા થાય, તેમજ ખુદ્ધા લાગમાં જમતાં અપ્કાય વિગેરે અનંતા જીવાની વિરાધના (હિંસા) થાય, કારણ કે રાતે આકાશમાંથી અપ્કાય જીવાની વૃષ્ટિ થાય છે. જ્યાં જલ ત્યાં વનસ્પત્તિ હાય જ, અને વનસ્પતિમાં અનંતકાય પણ હાય. આ મુદ્દાથી શ્રાવકે રાતે જમવું નહિ, ઘરમાં પણ તેવા રિવાજ પાડવા નહિ, હાય તો અંધ કરવા.

રાતે ભોજન ખાવામાં કીડી આવે તેા ખુદ્ધિના નાશ થાય. ભોજનની સાથે માંખ જમવામાં આવે તેા ઉલ્ટી થાય, જુ આવે તાે જલાેદર; અને કરાળીઓ આવે તાે કાેઢ રોગ થાય, એમ સમજીને રાતે ન ખાવું.

રાતે વાસણ ધાતાં, કું શુઆ વિગેરે જવા હણાય તેથી તેમ કરવું નહિ. વળી 'રાતે આહાર ન કરવા ' આ નિયમ પાળનારા જીવાને મહિનામાં પંદર ઉપવાસનું અને વરસમાં દ મહિનાના ઉપવાસનું ફળ મલે છે એમ ચાગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે. ખરા વ્યવહાર એ છે કે–' સૂર્ય ઉગ્યા પછીની બે ઘડીને અને દિવસની છેવટની બે ઘડી છેાડીને ભાજન કરવું ' કારણ કે એ રાત્રીની નજકના ટાઇમ છે, તો પછી રાતે તા જમાય જ નહિ. તથા રાત્રિ લોજન કરવાનું ખરાબ કૂળ એ કે રાતે ખાનારા જવા મરીને કાગડા, ઘવડ, બીલાડી, સર્પ, વીંછી વિગેરે થાય છે. એમ યાગશાસ્ત્રમાં કહ્યું છે. વળી રામાયણમાં પણ આ બાબત જણાવતાં કહ્યું છે કે-રાજા મહીધરની વનમાળા નામે પુત્રી વનવાસમાં લક્ષ્મણને પરણી. ત્યાર ખાદ લક્ષ્મણે વનમાળાને કહ્યું કે " હાલ તો તમારે પિતાને ત્યાં રહેવાની જરૂર છે. કારણ કે અમારે વનવાસના પ્રસંગ છે. તે પૂર્ણ થયા બાદ વળતી વખતે હું તમને લઇ જઇશ " આ બાબત લક્ષ્મણે બીજા સ્ત્રી, બાળ, ગાહત્યા વિગેરેના ઘણાં સાગન ખાધા, તા પણ વનમાલાએ માન્યું નહિ. એટલે લક્ષ્મણને જવાની રજા ન આપી, પણ જયારે લક્ષ્મણે એમ કહ્યું કે 'જો હું તને લેવા અહીં પાછા ન આવં, તા રાતે ખાવાથી જેટલું પાય લાગે તેટલું પાય મને. 34

લાગે 'ત્યારે વનમાલાએ રજા આપી. આમાંથી સમજવાનું મલે છે કે રાતે ખાવાથી ભયંકર પાપ અંધાય છે, અને બીજાની હિંસા થવા ઉપરાંત પાતાનું જીવન પણ અગઢ છે. તેમજ રાતે જમતાં દીવા હાય, તા પણ ઝીણી જીવાત દેખાતી નથી, માટે તેની હિંસાથી અચવા માટે રાત્રિભાજન ન કરવું એજ વ્યાજબી છે.

# ાા બીજા ધર્મ'ના શાસ્ત્રામાં રાત્રિભાજનની આ પ્રમાણે મનાઈ કરી છે ॥

૧–સગાંનું મરણ થાય તા સૂતક લાગે, તા સૂર્ય **આથમ્યા** આદ ભાજન કેમ કરાય ?

ર-જે રાત્રિભાજનાદિ ચાર પાપને કરે, તેના તીર્થ-ચાત્રા વિગેરે નકામા સમજવા, એમ પદ્મપુરાણના પાઠ છે.

૩–ભારતના અઢારમા પર્વમાં કહ્યું છે કે, હે યુધિષ્ઠિર! તપસ્વીએ જરૂર રાતે પાણી પણ પીવું નહિ અને વિવેકી ગૃહસ્થાએ પણ રાતે પાણી પણ પીવું નહિ.

૪–મહાભારતમાં આવી બીના કહી છે કે, રાતે પાણી લાહી જેવું અને અનાજ માંસ જેવું થાય છે. આથી રાતે ભાજન કરનારા જીવા લાહી અને માંસનું ભક્ષણ કરે છે.

પ–પદ્મપુરાણના પ્રભાસ ખંડમાં નરકના ચાર દ્વાર ગણાવ્યા તેમાં રાત્રિભાજનને લીધું છે.

દ-આયુર્વે પણ સ્પષ્ટ જાહેર કરે છે કે રાતે હૃદયકમળ અને નાભિકમળ સંક્રાચાય છે. સૂક્ષ્મ જીવાત, ખાવામાં આવે, આથી રાત્રિભાજન ન કરવું જોઇએ. ૭–જેઓ સૂર્યાસ્ત પછી જમતા નથી, તેઓ નિત્ય તીર્થયાત્રાના કુલને પામે છે, એમ સ્કંદ પુરાણમાં કહ્યું છે.

વળી એ પણ સમજ લા કે સંપૂર્ણ જ્ઞાનવંત પુરૂષા જ્યારે રાતે ભાજન કરતાં નથી, તા પછી આપણા જેવા અલ્પન્ન જવાએ તા જરૂર તેના ત્યાગ કરવા. આ બાબતમાં શ્રી ઉપદેશપ્રાસાદમાં ત્રણ મિત્રની કથા જણાવી છે. તેમાં બીજો ભદ્રિકમિત્ર રાત્રિભાજનના નિયમને પાલવાથી સૌધર્મ દેવલાકમાં દેવ થયા, તથા પ્હેલા મિત્રે નિયમ તાડ્યો, અને ત્રીજા મિત્રે નિયમ ન લીધા તેથી રાતે જમતાં મરણ પામીને પહેલી નરકે ગયા.

૧૫–અનંતકાય જે શરીરમાં અનંતા છવા હાય, તે અનંતકાય કહેવાય. આને ખાવાથી અનંતા છવાની હિંસાનું પાપ લાગે. વિગેરે કારણ અને સ્વરૂપ શ્રી શ્રાવક ધર્મજાગ-રિકામાં જણાવ્યું, તે જાણીને શ્રાવકે અનંતકાયના ત્યાગ કરવા બેઇએ. તેના મુખ્ય ૩૨ લેદા આ પ્રમાણે જાણવા.

૧-સૂર્ણકંદ, ર-વજકંદ અને પ્રસિદ્ધ છે. ૩-લીલી હળદર. ૪-લીલું આદું. પ-લીલા કચૂરા. દ-શતાવરી. ૭-વિદ્વરિકા (એક જાતની વેલડી) ૮-કુંવાર. ૯-થાર, ૧૦-ગળા, ૧૧-લસણ, ૧૨-વાંસકારેલા, ૧૩-ગાજર, ૧૪-લવણક (એક જાતની લીલાતરી) લાકા આને આળીને સાજી અનાવે છે. ૧૫-કમલિનીના કંદ, લાહક. ૧૬-ગિરિ કર્ણિકા નામની વેલ. ૧૭-પ્રૌઢ (માટા) પાંદડાંના ઉગ્યા પહેલાના ટાઈમમાં એટલે ખીજ ઉગવાના ટાઈમે જે અંકુરા કૂંટે, તે કુંપલીઆ અથવા કિશલય કહેવાય અહીં ખાસ સમજવા જેવી બીના એ છે

કે બીજનાે જીવ વર્ષાઋતુ, પૃથ્વી વિગેરે સાધનાને લઇને ઉગવાની અવસ્થામાં (બી ઊગે ત્યારે) તેના તે (છવ) રહે, અથવા બીજો પણ ( છવ ) હાય છે, એટલે ઉગવાના ટાઇમે બીજનાજ જીવ હાય, એવા નિયમ નહિ. જો કે ટુંકામાં એમ કહ્યું છે કે, બીજ, મૂળ અને પ્રથમ પત્રમાં એક જવ-પાશું છે, પણ તેનું રહસ્ય ઉપર જણાવ્યા મુજબનું છે, એટલે ' બીજમાં મૂળ સ્વરૂપે ઉપજીને તે (જ) બીજના જીવ અથવા બીજો જીવ તે પછી થનારી ઉગવાની અવસ્થાને પ્રકટ ક**રે** છે.' ઉદ્દેભવ વખતે કિશલય–કુંપલીઆની અવસ્થામાં જરૂર અનંતા જીવા હાય છે. આમાં વસ્તુસ્થિતિ એ છે કે મૂળના જીવ આયુષ્ય પૂરું થવાથી ચ્યવીને ( મૂળ દેહના ત્યાગ કરીને, મરણ પામીને ) તેજ છવ અનંતકાયપણાને પામીને પ્હેલું ′ પાંદડું ઊગે ત્યાં સુધી વધે છે. આ પ્રમાણે કિશલયમાં અનંતકાયપણં અને એ કર્ત્તાપણં ( ખંને ) હાય છે. અહીં ખીજા આચાર્ય ભગવંતા ' પ્રથમ પત્ર એટલે બીજની પ્<u>હે</u>લી ઉગવાની (જ) અવસ્થા ' એમ કહે છે. આ ઉપરથી સમ-જવાનું એ કે કિશલય અનંતકાય છે. ૧૮–ખરસુઓ, ૧૯-થેગ (ગાપીકંદ) ૨૦-ભ્રમર નામના ઝાડની છાલ (તેનું ખીજું નામ 'લવણ ' છે). ૨૧-લીલી માથ. ૨૨-ખીલાશ, રૂ૩–અમૃતવદ્ધી, ૨૪–મૂળા, આમાં અલ્પ સ્વાદની ખાતર અનં તા જીવાની હિંસા( હણવા)રૂપી પાપ બંધાય છે. તેથી અલક્ષ્ય છે. આ બાબત બીજા દર્શનના ભારત નામના શ્રંથમાં કહ્યું છે કે 'પુત્રનું માંસ ખાવાથી જે પાપ લાગે તેનાથી વધારે યાપ મૂળા ખાવાથી લાગે. (ખંધાય) આને ખાનારા જવા નરકે

અને છોડનારા જવા સ્વગે જાય." તેમજ રાતા મૂળાને માંસની જેવા અને સફેદ મૂળાને દારૂની જેવા કહ્યા છે. આ મૂળા જ્યાં રંધાય તે ઘર શ્મશાન જેવું જાણવું, એમ સ્વપર શાસ્ત્રમાં મૂળા ખાવાની ના પાડી છે. એવી રીતે દાંડલી વિગેરે પાંચે વાનાં અભક્ષ્ય સમજવા. વિશેષ બીના 'શ્રી શ્રાવક ધર્મજાગરિકામાં 'થી જાણવી. ૨૫–બીલાડીના ટાપ, ૨૬ -અંકુરાવાલું વિદલ, ૨૭-ઢંક વત્થુલા (એક જાતનું શાક) ૨૮–શુકર નામના વાલ, હાલ જે વપરાય છે તે '**વાલ**' નહિ. ૨૯–૫લ્યાંક=પાલખું નામનું શાક. ૩૦–કું ણી આંબ**લી.** ૩૧-આલુક દ, ૩૨-પિંડાલુ. આ અન તકાયનાં લક્ષણ વિગે**રેની** ભાખતમાં જરૂરી બીના શ્રી શ્રાવક ધર્મજાગરિકા ૨૫૦ મા <sup>શ્</sup>લાકના વિવરણુથી જાણુવી. સૂંઠ સિવાય અનંતકાયની સૂક-વણીના પણ જરૂર ત્યાગ કરવા, કારણ કે તેવી સૂકવણી વાપ-રવાથી નિ:શૂક( નિર્દય )પણું વિગેરે ગેરલાભ થાય છે. ખહુ સ્વાદિષ્ટ ખટાકાની કાતરી વિગેરે ભૂખને સારી રીતે શમાવે છે, તેથી તેમને જીલની લાલસાને લઇને સૂંઠની જેવા ગણવા એ ગેરવ્યાજબી છે. આ બાબતમાં દર્ષાત એ છે કે-' **ધર્મ રૂચિ** ' નામે રાજકુમારે મુનિવરાની સાથે વાત-ચીત કરતાં જાણ્યું કે 'સાધુઓને યાવજ્છવ અનાકુિક (એટલે લીલાતરીને છેદન લેદનાદિ નહિ કરવું તે અનાકુટિ કહેવાય. ) હાય છે. " આના વિચાર કરતાં તેને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું. તેથી જાણ્યું કે 'મેં પાછલે ભવે દીક્ષા લઇને ખધા વનસ્પતિના જીવાને અભયદાન દીધું હતું તાે મા**રે** હાલ પણ તેમ કરવું ઉચિત છે. ' આવું વિચારી તે પ્રત્યે-

કૂંબુદ્ધ થયા. બીજા તાપસાને સમજાવીને 'વનસ્પતિનું છેદન ભેદન, ભક્ષણ કરવું નહિ ' આવા નિયમ આપ્યા. ધર્મરૂચિ મુનિવર સંયમ સાધીને પરમ સુખી થયા.

૧૬–સંધાન એટલે લીંખું, બીલી વિગેરેનું બાેળ અથાશું. આમાં ઘણું જવા ઉપજે છે. ખાતાં હિંસા ઘણી અને સ્વાદ થાેડા. માટે શ્રાવકે આના ત્યાગ કરવાે.

૧૭–બહુ બીજ–પંપાટા, અંજર વિગેરે અલક્ષ્ય છે, કારણ કે ખાતાં સ્વાદ થાડા અને હિંસા ઘણી થાય છે. વચમાં જેને પડ ન હાય તે અહીં બહુ બીજ તરીકે લેવા. દાડિમ વિગેરમાં વચમાં પડ છે તેથી તે અલક્ષ્ય ન કહેવાય.

૧૮-કાચા ગારસ (ઊના કર્યા વિનાના ઠંડા દ્રધ, દહી, છાશ) માં દ્રિદલ ભળે તા તરતજ તેમાં કેવલિગમ્ય સૂક્ષ્મ જંતુઓ (ત્રસ જીવા) ઉપજે છે. તેવું અનાજ ખાતાં તે જીવાની હિંસાનું પાપ લાગે વિગેરે અનેક કારણાને લઇને શ્રાવકે આવી ચીજ ખાવી નહિ.

પ્રશ્ન—દિદલ કાને કહીએ ?

ઉત્તર—જેમાંથી તેલ નીકળતું નથી અને તેના જો સરખા બે ભાગ થતા હાય, તા તે દ્વિદલ કહેવાય. આમાં મગ, ચાળા, અડદ, તુવેર વગેરે કઠાળ લેવું. તે અને તે બધાની ભાજી વિગેરે પણ કાચા ગારસની સાથે ન વપરાય.

જો કે સરખા ફાડિયા તેા બદામ વિગેરેના પણ થાય છે. પણ ત્યાં વિચાર એ કરવા કે તેમાંથી તેલ નીકળે છે કે નહિ ? જો નીકળતું હાય તા દ્વિદલમાં ન ગણાય. તેલ ન નીકળતું હાય ને તેના બે ફાડ થાય તા દ્વિદલ કહેવાય. આ બાબત બીજા ધર્મના શાસ્ત્રોમાં પણ દાષ કહોો છે. તે એ કે જે માણુસ અડદ વિગેરેને (કાચા) ગારસમાં ભેળવીને ખાય, તેને માંસ ખાવાથી જે દોષ લાગે તેટલા દાષ (પાપ) લાગે. આ ઉપરથી સમજ લેવું જોઇએ કે કાચા દહીમાં મગની દાળના ડબકા વિગેરે નાંખીને ધાલવડાં વિગેરે બનાવ્યા હાય, તે અલક્ષ્ય હાવાથી ખવાય નહિ. આવા અનાજમાં જવાતની ઉત્પત્તિ વિષે કેટલાએક અણુસમજા જવા કુતકે કરીને એટલે ' જવાત ઉપજતી હાય તો દેખાય કેમ નહિ' વિગેરે કહીને આવું અનાજ ખાવામાં દોષ નથી એમ જણાવે છે, અને ખાય છે. પણ તેમ જણાવવું એ ગેરવ્યાજબી છે. તેઓએ જરૂર સમજવું જોઇએ કે—

ઉપરની બીના સર્વજ્ઞ પ્રભુએ જણાવી છે. તેથી અસત્ય હોઈ શકે જ નહિ. તેમજ આંખેથી ન દેખાય એવી બીજી ઘણી બીના તમે કબુલ કરો છેા, તેમ ન દેખાય તેવી ઝીણી જીવાતને પણ માનવી એઇએ. આ બાબતમાં 'વિચાર સંસક્ત નિર્શુક્તિ' માં કહ્યું જે કે જેમ બિયજાતના ઝાડની ઘણી કરાવીને તેમાં શેલડી નાંખીને પીલે, તો તત્કાળ સંમૂર્છિમ માછલાંઓ ઉપજે છે. તેવી રીતે કાચા ગારસમાં દ્વિદલ ભળે ત્યારે ત્રસા-દિ જીવા ઉપજે એમ સમજવું.

આ પ્રસંગે દહીં અને છાશના ખુલાસા પણ શ્રાવકાએ જરૂર સમજવા જેવા છે. તે એ કે બે દિવસ એટલે સાલ પહાર પછીનું દહીં અને છાશ અલક્ષ્ય છે. પ્હાર એટલે જેટલા કલાકના દિવસ હાય, તેના ચાથા ભાગ એ પ્હાર કહેવાય. એમ રાતમાં પણ સમજ લું. દહીં જયારે મેળવ્યું હાય ત્યારથી સાલ પહાર ગણાય. એમ વલાણું કર્યા બાદ છાશના સાલ પહાર ગણવા.

રાતે ચાવિહાર કરનારા શ્રાવકાને ( દર્ષાંત તરીકે ) આજે સવારે મેળવેલું દહીં આવતી કાલે સાંઝ સુધી ખવાય. કારણ કે ૧૬ પહારમાં ૪ પહાર ખાકી હાવાથી તે રાતે અબક્ય ન કહેવાય, પણ તેમને ચાવિહાર હાવાથી 'સાંઝ સુધી 'એમ કહ્યું છે. કેટલેક સ્થલે ભાતના શેકલા વિગેરે જીલના સ્વાદની ખાતર ખનાવવામાં આવે છે. ત્યારે પાછલે દિવસે સાંજે ઘાંચી વિગે-રેને ત્યાંથી દહીં લાવીને તેમાં પાણી નાંખીને ભાત છાંટે છે. આમ કરલું એ તદ્દન ગેરવ્યાજળી છે. કારણ કે તે છાંટેલા ભાત અભક્ષ્ય ગણાય. આ ખાખતમાં પ્રાચીન વૃદ્ધ પુરૂષોના વ્યવહાર એ છે કે વલાેેેે વાના ચાજબી છાશ જોઈએ. જે વાસણમાં ભાત હાેય તેનાથી ઉપર ચાર આંગળ ( પાછળથી પાણી જેમાં નાંખ્યું નથી તેવી) છાશ તરતી રહેલી હાય. તા તે ભાત અભક્ષ્ય ન ગણાય. પણ હાલ તા નથી વલાેેેે વાં ઠેકાર્<mark>ણં. કારણ કે સંચાથી નામનું વલેાણું કરાય છે. વળી ઉપ-</mark> રના ચાર આંગળની સમજણ નથી હાેતી, અને કદાચ હાેય છે તો જળવાતી નથી. માટે ભાતને છાંટવા કરતાં તેનું દાન દેવામાં વધારે લાભ છે. કયા સમજુ શ્રાવક દુ:ખદાયી જીલના સ્વાદની ખાતર ઘણી હિંસાનું પાપ બ્હાેરે? એટલે નજ વ્હારે. જે દહીંને સાલ વ્હાર વીતી ગયા હાય તેવા દહીં-માંથી અમુક પ્રયાગથી જીવાત જોઈ શકાય છે. આ ખીના કવિ ધનપાલના ચરિત્રમાંથી જાણવી.

૧૯—તુચ્છફળ-મહુડાં, બાર વિગેરે તુચ્છફલ કહેવાય, આથી તુચ્છ એવા કૂલ અને પાંદડાં લેવા. યાદ રાખલું કે કેરડાં વિગેરેના કૂલ ખાવામાં અને ચામાસામાં થાય એવી તાંદળજા વિગેરેની ભાજી ખાવામાં તથા કૂંણી મગ ચાળાની શીંગને ખાવામાં જવ હિંસા ઘણી અને તૃપ્તિ લગાર. એમ સમજને શ્રાવકે આવી ચીજ ન વાપરવી જોઇએ.

ર૦-વૃંતાક-આ ચીજ ખરાબ કામ વાસનાને અને નદ્રાને વધારે છે, માટે શ્રાવકે ન ખાવી જોઇએ. બીજાના ધર્મ-શાસ્ત્રોમાં પણ રીંગણાના નિષેધ આ પ્રમાણે કર્યો છે– શિવજી પાર્વતીને કહે છે કે હે પ્રિયે! જે રીંગણાં વિગેરે ખરાબ ચીજ ખાય, તે અંતકાલે મને યાદ નહિ કરે. એમ મનુસ્મૃત પણ સ્પષ્ટ જાહેર કરે છે કે સમજી પુરૂષે રીંગણા વિગેરે તામસ ચીજો ન જ ખાવી જોઇએ.

ર૧-અજાષ્યાં ફલ, પાંદડાં, ફલ, મૂળિયાં વિગેરે ન ખાવાં. કારણ કે એમ કરતાં કદાચ ઝેરી ફલ વિગેરે ખાવામાં આવે તો અચાનક મરણ થાય. આ બાબતમાં વંકચલનું દષ્ટાંત એ છે કે તેણે ગુરૂની પાસે અજાષ્યા ફલ ખાવાના નિયમ લીધા હતા. અવસરે ઝેરી ફલ તેણે ન ખાધું તેથી બચી ગયા અને બીજા ખાનારા મરી ગયા. વિશેષ બીના શ્રી ઉપદેશ પ્રાસાદ અને શ્રાવક ધર્મજાગરિકા વિગેરે ગ્રંથાથી જાણવી. અલસ્ય નહિ ખાવાનું એકલું જૈન દર્શનજ કહે છે એમ નહિ, પરંતુ પ્રદ્યાંડ પુરાણમાં પણ કહ્યું છે કે અલસ્યનું લક્ષણ કરવાથી કંડરાંગ અને હૃદયમાં કરમિયા ઉપજે છે.

રર-ચલિતરસ-જે ખાવાની ચીજના વર્ણ, ગંધ, રસ અને સ્પર્શ બદલાયા હાય, એટલે પ્હેલાં કરતાં ચાખવામાં સ્વાદ ફેર લાગે, કે સુંઘતાં દુર્ગ ધ મારે. એમ વર્ણીદ પણ ક્ર્યા હાય એમ માલૂમ પડે તો તેવી ચીજ ચલિત રસ ( ક્ર્યો છે રસ જેના તેવી ) કહેવાય.

આમાં કહેવાનું એ છે કે-બે સ્વાદ થયેલા વાસી અનાજ, દ્વિદલ, પુલ્લાં, વડાં, રાંધેલા ભાત, અ કાેહી ગયેલું અનાજ ન ખાવું. કારણ કે એ બધા પદાર્થી સ્વાદ ફેર થયા તેથી તેમાં ઘણાં ઝીંણાં જ તુએ વચેંટે છે. તેને ખાવાથી મિશ્ચાત્વ વધે, અને ઘણ જીવ હિંસા થાય. કારણ કે સંમૂ-ર્છિમ જીવા તેમાં ઉપજે છે, રાતે વાસી અનાજ રાખ્યું હાય તા તે જાઈ ને, જાનારા જીવા મિથ્યા ભાવ પામાને આવી નિંદા કરે કે-અરે! આ શ્રાવક થઇને આવું કરે છે? વાસી રહેલા સાથવા વિગેરે પદાર્થીમાં કરાળીયાના જાળા થાય, અને ઝીણી જીવાત પણ ઉપજે. ખાતાં તે બધાની હિંસાનું પાપ **લાગે. એમ વાસી માલપુવા, પાેળી વિગેરેમાં** બેઇ દ્રિય લાળીયા છવા ઉપજે. તે ખાવા ઉંદર આવે. તેના અવાજ સાંભળીને ખિલાડી આવે. તેની પાછળ કુતરા આવે. આવી પરસ્પર ( માંહેમાંહે ) હિંસા થાય. તેથી તેવી ચીજ વાસી રાખવી નહિ, ને ખાવી પણ નહિ. એમ શ્રી બહત્કલ્પ ના-મના છેદ સુત્રની ટીકા વિગેરે અનેક શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે. ચલિત રસ પદાર્થીને અભક્ષ્ય માનવાજ જોઇએ, કારણ કે રાેટલી વિગેરમાં તેવું પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. એ પ્રમાણે કાલાતિક્રમ થયેલા પકવાન્ન વિગેર પણ ચલિત રસમાં ગણીને ન ખાવા.

મીઠાઇના કાલની બાબતમાં કહ્યુ છે કે જે દિવસે પૂરેપૂરૂં ઘી વિગેરે નાંખીને તે બનાવી હાય, ત્યારથી માંડીને ચામાસામાં ૧૫ દિવસ સુધીના કાલ ગણવા, શિયાળામાં એક મહીના અને ઉનાળામાં ૨૦ દિવસ ગણવા. તે ઉપરાંતનું પકવાન્ન અભલ્ય સમજવું. આ બાબતમાં કેટલાએકનું માનવું એમ પણ છે કે, 'જ્યાં સુધી વર્ણાદિ ન બગઉ, ત્યાં સુધી ખવાય.' તથા આદ્રા નક્ષત્ર પછી આંબાના રસ પણ ન ખવાય. એ પ્રમાણે રસથી ચલિત થયેલા, વાસી, કાેહી ગયેલાં અનાજ વિગેરે પદાર્થી સ્વાદ વિનાના અને બેઇ દિય જવાથી વ્યામ હાવાથી ન ખાવા જોઈએ. કારણ કે ખાનારને તીવ્ર દુ:ખની વેદના ભાેગવવી પડે છે. આ બાબતમાં જાણવા જેવી બીના એ છે કે–એક કંજુસ માણસે વાસી અનાજ ખાધું. તેથી તેનું હુદય ફાટ્યું. જેથી તે તરત મરીને ચંડાળના દીકરા થયાે. તથા થાવર નામના ચંડાળે અભક્ષ્ય ખાવાના નિયમ લીધા હતા. એક વખત ઘણી ભૂખને લઇને તે નિયમ યાદ ન આવ્યો જેથી વાસી અનાજ અને ખાવીસ પ્હારની છાશ બંને ખાતાં ખાતાં શુલની પીડા લોાગવીને મરણ પામ્યો. આ નિયમના પ્રભાવે (અને સાધર્મિક ભક્તિના પ્રભાવે) ચાર ક્રોડ દ્રવ્યના સ્વામી થયા. પૂર્વે જણાવ્યા મુજળ ઘણી ભૂખને લઇ નિયમ ભૂલી ગયા. આટલા દાષ લગાડયા તેથી શૂલની વ્યાધિ ભાગવીને મરવું પડ્યું. આમાંથી શ્રાવકે શીખા-મણ લેવી જોઇએ કે લીધેલા નિયમમાં ભૂલથી પણ દોષ લગા-હવાથી રાગની પીડા ભાગવવી પડે છે. માટે નિયમ પાળવા તરક બેદરકારી ન રાખવી. આ દર્ષાંત ઉપદેશ પ્રાસાદના બીજા ભાગના ૮મા સ્તંભમાં ૧૧૯મા વ્યાખ્યાનમાં વિસ્તારથી જણાવ્યું છે. તેમજ વૈદક શાસ્ત્રમાં કહ્યુ છે કે– જે વાસી અનાજ ખાય તેને ધાધર, કરાળીયા અને ચામડીના બીજા રાગા તથા વાયુના પ્રકાપ થાય, જેથી તેને અનુસરતી વ્યાધિ થાય છે. ખાનારની ખુદ્ધિના નાશ થાય છે. એ પ્રમાણે ટૂંકામાં આવીસ અભક્ષ્ય જણાવવાના પ્રસંગે અત્રીશ અનંતકાયની પણ બીના જણાવીને હવે વ્રત લેનારે આ બાબનમાં નિયમ કરતી વખતે જયણા કેવી રીતે રાખવી તે જણાવવું જરૂરી હાન્યથી તે કહીએ છીએ. ખરી રીતે બ્રાવકે ઉપરની ચીજોનજ ખાવી એમાં વિશેષ લાભ છે. પરંતુ મહારાગાદિ કારણે બીજો ઉપાય ન હાય ત્યારે અનુભવી વૈદ્યની સલાહ હાય તો શરીર ઉપર ચાળવા વિગેરેની જયણા રાખવી. અજાણતાં ખવાય, અથવા અજાણ્યો માણસ આપે ત્યારે પૂછવાનું ભૂલી જવાથી ખવાય ત્યારે જયણા. તેમજ કુટું બાદિને માટે અશક્ય પરિહાર હાવાથી તેવી ખાસ જરૂર જણાય તો જયણા રખાય.

# ાા ડૂંકામાં ચાર પ્રકારના આહારની બીના વિગેરે આ પ્રમાણે જાણવું ાા

૧-અશન-આમાં પાંચમા અહ્યુવતના પ્રસંગે નિયમમાં રાખેલું અનાજ, અને તેની અનેલી ચીજો (પકવાન્ન વિગેરે) લેવાય. શ્રાવકે અહીં એવી વિચારણા કરવી કે હું દરરાજ ચૌદ નિયમ ધારતી વખતે જે પ્રમાણે અશનના નિયમ લઉં તે પ્રમાણે વાપરૂં.

ર-પાન-આમાં નકી વિગેરે જલાશયનું પાણી, ફલ વિગેરેમાંથી કાઢેલા રસ, તેલ, દ્રુધ વિગેરે પીવા લાયક પ્રવાહી પદાર્થી, તેવા પદાર્થીથી અનેલી તથા મિશ્ર થયેલી ચીંજો વિગેરે લેવાય શ્રાવકે ધારી લેવું કે હું ચૌદ નિયમ ધારતી વખતે ધારેલા નિયમ પ્રમાણે, પાન આહારને વાપરૂં. (ઉપ-યાગમાં લઉ)

૩–ખાદિમ–આમાં સેકેલા ધાણી વિગેરે તથા ફલ વિગેરે ગણાય. આ બાબત શ્રાવકે વિચાર કરી લેવા કે ચૌદ નિયમ ધારતી વેલાએ ધાર્યા મુજબ ખાદિમ વાપરૂં.

૪–સ્વાદિમ–આમાં તંખાલ, સૂંઠ, મરી વિગેરે ગણાય. પ્લેલાં પાંચમા અણુવ્રતના પ્રસંગે ધરિમ ધનમાં ગણાવ્યા મુજબની ચીજોમાંથી દરરાજ ચૌદ નિયમ ધારતી વેલાએ ધાર્યા મુજબ સ્વાદિમ પદાર્થી ઉપયાગમાં લઉં. તેમાં દ્રવ્યનું માપ ધારતી વખતે તેમાં અણાહારી પદાર્થી ગણી લેવા.

### ાા ચાૈદ નિયમ ધારવાના સરલ રસ્તાે ાા

૧-સચિત્ત. શ્રાવક અચિત્ત પદાર્થીથી પાતાના નિર્વાહ કરે. તેમ ન ખને તા આખા દિવસમાં આટલી (૧૦, ૧૨ વિગેરે) સંખ્યામાં કે અમુક (૧, ૨ શેર વિગેરે) પ્રમાણમાં સચિત્ત પદાર્થી ઉપયાગમાં લઉં, તેથી વધારે નહિ, એવા નિયમ કરવાના અભ્યાસ પાડીને પછી ' દેસાવગાસિય' ના પચ્ચખાણુ લેવાની પદ્ધતિ શરૂ કરવી. કઇ વસ્તુ કેટલા ટાઇમ ગયા બાદ અચિત્ત થાય? વિગેરે સ્પષ્ટ ખુલાસા શ્રાવકે શરૂ-ગમથી જાણવા જેવા છે, તા પણ ટૂંકામાં જરૂરી બીના આ પ્રમાણે જાણવી:—

૧–જેમાં જીવ હાય તે સચિત્ત કહેવાય. ૧ સ્વકાય શસ્ત્ર (જેમ ખારાં પાણીમાં મીઠું પાણી ભળવાથી પાણીના જવોના વિનાશ થાય. તે સ્વકાય શસ્ત્ર કહેવાય, તેમ પૃથ્વીકાયાદિમાં પણ સમજ લું તે) ૨ પરકાય શસ્ત્ર એટલે જેમ અગ્તિ પૃથ્વીકાયાદિ જવોને બાળે તે પરકાય શસ્ત્રથી વિનાશ થયા કહેવાય. ૩ ઉભયકાયશસ્ત્ર એટલે જ્યારે જળ અને અગ્તિ ભળે, અથવા કાચી માટી અને પાણી ભળતાં બંનેના વિનાશ થાય તે ઉભયકાય શસ્ત્ર. એમ ત્રણ શસ્ત્રોમાં કાઇ પણ શસ્ત્રના સંબંધ વિગેરથી સચિત્ત પદાર્થ અચિત્ત થાય છે.

ચાત્યા વગરના લાટ શ્રાવણ અને ભાદરવામાં પાંચ દિવસ સુધી મિશ્ર ગણાય. એટલે સચિત્ત કે અચિત્ત એમ <mark>એમાંથી એક રીતે નક્કી ન કહેવાય. ત્યારપછી અચિત્ત થાય.</mark> એમ આગળ પણ જે મિશ્રપણાના કાલ કહે તેટલા ટાઇમ વીત્યા બાદ લાટ અચિત્ત એમ સમજવું. તથા આસા અને કાર્ત્તિક માસમાં ૪ દિવસ સુધી, માગસર અને પાેષમાં ત્રણ દિવસ સુધી, માહ અને ફાગણમાં પાંચ પ્હાર સુધી, ચૈતર વૈશાખમાં ચાર પ્હાેર સુધી, જેઠ અષાઢમાં ત્રણ પ્હાેર સુધી ચાત્યા વિનાના લાટ મિશ્ર ગણાય. ચાળેલા લાટ એક મુહુર્ત્ત (એટલે ૨૪ મિનીટની એક ઘડી થાય, એવી બ ઘડી) વીત્યા બાદ અચિત્ત થાય. આવું અચિત્તપણું કેટલા ટાઇમ સુધી રહે? એટલે તે લાટ અચિત્ત થયા ખાદ કેટલા ટાઈમ જાય ત્યારે ખગડે, એ ખીના ગુરૂગમથી જાણવી. વ્યવહાર એ છે કે જ્યાં સુધી વર્ણાદિ ખદલાય નહિ, અથવા ઇયળ વિગેરે જીવાત ન પડે, ત્યાં સુધી તે લાટ કાળજીથી ઉપયોગમાં લઇ શકાય.

ર. કાચું (ત્રણુ ઉકાળા વિનાનું) પાણી સચિત્ત ગણાય. ત્રણ ઉકાળા આવેલું પાણી અચિત્ત કહેવાય. (૧) ઉકાળા એટલે શું? (૨) બે ઉકાળા આવે ત્યાં સુધી પાણી કેવું કહેવાય ? (3) દરેક ઋતુમાં ઉકાળેલા પાણીના ટાર્ધમ કેટલા હાય? (૪) કઇ રીતે પાણી ઠારવું ? અને (૫) તેમાં કાળજી કેવી રાખવી ? વિગેરે ખીના શ્રી શ્રાવક ધર્મજાગરિકામાં વિસ્તારથી જણાવી છે. એાછામાં એાછા ત્રણ ઉકાળાવાળું પાણી પીવામાં ઘણી જાતના ફાયદાએ રહેલા છે. તે આ પ્રમાણે-(૧) સંયમી જીવન ટકે. (૨) ઝેરી તાવ ટળે, નવા તાવ વિગેરે વ્યાધિ થાય નહિ. (૩) પ્રભુની આજ્ઞા પળાય. (૪) દયાગુણ વધે, ત્રણ ઉકાળા કરતાં વધારે (અડધું) ખળેલું પાણી પીનારના સનિપાતાદિ વ્યાધિ નાશ પામે છે. આ ખીના ધ્યાનમાં લઇને સમજુ શ્રાવકે અને ત્યાં સુધી ઉકાળેલું પાણી પીવાની પદ્ધતિ ચાલુ રાખવી વ્યાજબી છે. તેમ ન અને તા પર્વાદિના ઉત્તમ દિવસામાં તેવું પાણી જરૂર વાપરવું. જ્યારે કાળ વધારે રૂક્ષ હાય ત્યારે ઉકાળેલું પાણી વધારે વખત અચિત્ત રહે. આજ મુદ્દાથી ઉનાળામાં તેના કાળ પાંચ પહેાર કહ્યો છે. અને શિયાળાના કાળ એ તેના જેવા રૂક્ષ નથી એટલે (એાછી રૂક્ષતાવાળા) સ્નિગ્ધ કાલ છે. માટે શિયાળામાં ઉકાળેલા પાણીના કાળ ૪ પહારના કહ્યો. ચામાસામાં કાળની રૂક્ષતા એાછી અને સ્નિગ્ધતા વધારે હાય છે, માટે પાણીના કાલ ૩ પ્હારના કહ્યો. ઉપર જણાવેલા ટાઈમ પૂરા થયા પ્લેલાં તેમાં ચૂના નાંખ્યા હાય, તા તે નાંખવાના ટાઇમથી ૨૪ પ્હાર એટલે ૭૨ કલાક સુધી તે

ચૂનાવાળું પાણી સચિત્ત થતું નથી. આવું પાણી ઉપધાનાદિ ક્રિયાવાળા શ્રાવકાને રાતે વાપરવામાં કામ આવે છે. આ પ્રસંગે યાદ રાખવું કે સાંજે શ્રાવકા પૌષધાદિ ક્રિયામાં ન હાય તા પણ તેઓએ પ્રતિક્રમણની શરૂઆત કર્યા પ્હેલાં ચુનાવાળું પાણી, કાંબલી, દંડાસણ પાસે રાખવું જોઇએ, જેથી માંડું પ્રતિક્રમણ હાય તેમાં પેશાબ વિગેરેની આધા ટાળ-વાની જરૂર જણાય, તાે ઉપર જણાવેલા હાથ ધાવા વિગેરેમાં પાણી વિગેરે કામ આવે. ખીનસમજણને લઇને કેટલાએક જીવા માથે કટાસણું નાંખીને માત્રુ વિગેરે કરવા માટે જાય છે. પણ તેમ થાય નહિ. કારણ કે અગાસમાં લઇ ગયેલું કટાસા ૪૮ મિનીટ પછી બેસવાના કામમાં લઇ શકાય. તે પ્હેલાં તેની ઉપર બેસાય નહિ. બેસે તા જીવહિંસાના દાષ લાગે. માટે તેમ કરવું નહિ. પ્રવચન સારાહારના ૧૩૬ મા દ્વારમાં આ બીના વિસ્તારથી કહી છે. અગ્નિ વિગેરે શસ્ત્રના સંબંધથી જે પાણી અચિત્ત થયું હાય તેજ વપરાય, પણ સ્વભાવે અચિત્ત થયું હાેય તે ન વપરાય. આ બાબતના સ્પષ્ટ નિર્ણય છદ્મસ્થ જીવા નજ કરી શકે અને ઉપર જણા-વેલા વ્યવહારને વિશિષ્ટ જ્ઞાની (કેવલજ્ઞાની વિગેરે) પુરૂષા પણ પાળે છે. તેમાં મુદ્દો એ છે કે કેાઇ પણ ઉપાયે વિશુદ્ધ વ્યવહારમાર્ગ જળવાય. જુંએા આ બાબતમાં પ્રભુ શ્રી મહા-વીરદેવના શિષ્યોનું એક નાનકડું દર્ષાત. તે એ કે-વિહારના પ્રસંગે રસ્તામાં પ્રભુએ જ્ઞાનથી એક અચિત્ત પાણીથી ભરેલું સરાવર, અચિત્ત સ્થંડિલ (જગ્યા) અને અચિત્ત તલનું ભરેલું ગાડું જાષ્ટ્રયું, છતાં શ્રુત જ્ઞાનના વ્યવહાર જાળવવાની ખાતર પ્રભુએ તરસ્યા થયેલા ચેલાઓને તે અચિત્ત સરાવરન પાણી પીવાની આગા આપી નહિ, અને સ્વાભાવિક અચિત્ત ભૂમિમાં સ્થંડિલ જવાની તથા ભૂખ્યા થયેલા ચેલાઓને તલ વાપરવાની આજ્ઞા આપીજ નહિં આમાંથી પ્રભુદેવ આપણને એમ સમજાવે છે કે અમે સર્વજ્ઞ છતાં વ્યવહાર માર્ગને મજખૂતપણે જાળવીએ છીએ, તાે પછી છદ્મસ્થ જવાએ તાે તે તરફ વધારે લહ્ય દેલુંજ જોઇએ એમાં નવાઇ શી? વળી એ વાત પણ નજ ભૂલવી કે સૂકી-અચિત્ત ગળાની ઉપર પાણી પડે તો સચિત્ત પણ થઇ જાય છે. પ્રભુ શ્રી મહાવીરના આનંદ વિગેરે મહા શ્રાવકાની માફક સચિત્તા-દિના નિર્ણય કરીને જે ચીજો વાપરવાની હાય, તેના નામ લઇને નિયમ લેવા. આમાં સુદ્દો એ છે કે-નિયમમાં આવેલા સચિત્ત પદાર્થી સિવાયના સચિત્ત પરિભાગના ત્યાગનું સારૂં કુલ મલે. કેટલાએક પુષ્યશાલી જવા, અંગડ પરિવાજકના શિષ્યોની બીના યાદ કરીને સર્વ સચિત્તના પણ ત્યાગ કરે છે. તે શિષ્યાેએ પ્રભુ શ્રી મહાવીરની પાસે શ્રાવકના વ્રતો લેતી વેળાએ આવા નિયમ કર્યા હતા કે, ' સચિત્ત અને અદત્ત (માલીકે નહિ દીધેલા) પદાર્થી ન વાપરવા.' તે પ્રમા-શે નિયમ પાળતાં પાળતાં એક વખત તેમને ઘણી તરસ લાગી. આવા વિકટ પ્રસંગે પણ પાતે લીધેલા નિયમ પાડ્યા. તેથી પાંચમા પ્રક્ષાદેવ લાકમાં ઇંદ્રના જેવા મહર્ષ્દ્રિક દેવ થયા.

આમાંથી બાધ એ લેવાના કે સચિત્ત ત્યાગના નિય-મમાં દઢ રહેવું. તેમજ નિર્દોષ, અચિત્ત, અને પરિમિત આહાર લઇને ધાર્મિક જીવન ટકાવવું. અને તેમ કરે તાજ ગુણવંત શ્રાવક કહેવાય. આવા નિયમ ધારવાથી દિવસ સફલ ગણાય. ર-ઘઉં. બાજરા વિગેરે શરૂઆતમાં સચિત્ત હોય તે અમુક ટાઇમે અચિત્ત થાય. આ બીના શ્રી શ્રાદ્ધવિધિ વિગેરેમાં સ્પષ્ટ જણાવી છે. ચણા વિગેરેની દાળ અચિત્ત ગણાય, તેથી તેના લાેટ પણ અચિત્ત જાણવાે.

૩–ગરમ રેતીમાં ભુંજેલા ચણા ધાણી વિગેરે અચિત્ત ગણાય છે.

૪–સેકેલી વરિયાળી અચિત્તમાં ગણુવી. પૂર્વે જણાવ્યા પ્રમાણે પકાવેલું મીઠું અચિત્ત કહેવાય. લાેેેડી વિગેરેમાં મીઠું સેકેલુ અચિત્ત ન કહેવાય.

૫–સફેદ સૈંધવ અચિત્ત છે, અને સૈંધવ સચિત્ત ગણ્ય.

૬−ખરક્ષ, કરા, લીલું દાતાણુ, નાગરવેલ અને લીં અડાના તથા તુલસીના લીલા પાન વિગેરે સચિત્ત જાણવા. કઢીને ઉકાળવામાં નાખેલ હાય, અથવા ઘીને ઉકાળતાં નાગરવેલના પાન નાંખ્યા હાય, તે અચિત્ત ગણાય.

૭-કલકત્તાદિ તરફ બીવાળા કેળાં થાય છે. તે સચિત્ત-ના નિયમવાળાએ ન વાપરવા ઠીક છે. છાલ ઉતાર્યા પછી સોનેરી કેળા વિગેરે અચિત્ત ગણાય. તથા કાચી કાકડી સચિત્ત અને તેનું શાક અચિત્ત ગણાય. બી વિનાની પાકેલી સકરટેટીના ચીરીયા અને કેરીના રસ ગાટલી કાઢ્યા પછીથી બેઘડી બાદ અચિત્ત ગણાય.

૮–શ્રીફળને ફાેડયા બાદ અલગ કરેલું ટાેપરૂં અને પાણી બે ઘડી પછી અચિત્ત ગણાય. અને ઠળીયા કાઢયા આદ ખજીર, બે ઘડી વીત્યા બાદ અચિત્ત ગણાય.

૯–અહું દ્વર દેશથી (સા ચાજન છેટેથી) આવેલી બદામ ઇ અચિત્ત ગણાય. તેનાં મીંજ કાઢયા પછીથી બે ઘડી વીતે ત્યારે ઉપયોગમાં (વપરાશમાં) લેવાય.

૧૦–પિસ્તા, જાયક્ળ વિગેરે છેાડા ઉતાર્યા પછીથી **બે** ઘડી વીત્યા બાદ વપરાય.

૧૧-બી(જ)વાળી દ્રાક્ષ, બી કાઢયા પછીથી **બે ઘડી** વીત્યા બાદ વપરાય, અને બી વિનાની દ્રાક્ષ અચિત્ત ગણાય છે.

૧૨–જરદાળુમાંથી ઠળીયા કાઢયા પછી **બે ઘડી જાય** ત્યારે વપરાય, અને તે ઠળીયાની બદામ વાપરવામાં પણ છોડા ઉતાર્યા પછી બે ઘડી જાય ત્યારે ખવાય.

૧૩–ઝાડની ઉપરથી તાંજો ગુંદર ઉતાર્યી હાય, તે છે. ઘડી પછી અચિત્ત ગણાય.

૧૪–સૂકાં અંજીરમાં ઘણું બી હાેય છે. તે છુટાં પાડી શકાતાં નથી, તેથી સચિત્ત ત્યાગવાળાએ તેને અચિત્ત ન ગણવા જોઇએ.

વપરાશમાં આવતી મુખ્ય મુખ્ય ચીજોની બાબતમાં ઉપર ટુંકામાં જણાવ્યું. વિશેષ બીના ગુરૂગમથી જાણી લેવી.

આ બાબતમાં કેટલાએક નિયમ ધારનારા લબ્ચાં એ, પોતાની પ્રવૃત્તિના વિચાર કરીને સચિત્તના સર્વથા અથવા અમુક અંશે ત્યાગ કરે અને જરૂરી કારેલું સચિત્તને અચિત્ત કરીને વાપરવાની જયણા રાખે છે. અને ખાસ રાગાદિ કારેલું બાહ્ય ઉપચારને અંગે ચાળવાની, હાથ વિગેરેની ઉપસ્ બાંધવા વિગેરેની જરૂરીયાત જણાય તા જયણા રાખે.

ર–દ્રવ્ય–સચિત્ત પદાર્થી અને વિગઇના પદાર્થી સિવાય

🚱 માંહામાં નખાય, તે અહીં દ્રવ્ય તરીકે ગણવું. આ દ્રવ્યના મુખ્ય નામ આ પ્રમાણે જાણવા. લાડવા, લાપસી, ખીચડી, રાેટલા, રાેટલી, નિવીયાતા, ચુરમું વિગેરે. આમાં એ ખીના ધ્યાન ખહાર ન રહેવી જોઇએ કે જે પદાર્થ ખનાવતાં ચલા-ની ઉપર હાય, ત્યારે તેમાં ઘણી ચીજો ભલે પડી હોય. પણ તૈયાર થયા પછી જે નામથી કહેવાય, તે નામે એકજ દ્રવ્ય ગણવું. ચુલેથી ઉતાર્યા ખાદ જેટલી ચીજો તેમાં ભેળ-વાય, તે જુદા જુદા ૬૦૫ ગણાય. એમ એક ધાન્યની ઘણી ચીજો અનાવી હાય, પણ તે જો જુદા નામથી એાળખાતી હાય તા જુદા જુદા દ્રવ્ય ગણવા. કાયમની ટેવ હાવાથી રૂપાની સળી આંગળી વિગેરે સ્વભાવે માંઢામાં નખાય, તે દ્રવ્યમાં ન ગણાય. અહીં શ્રાવકે જાવજજીવના નિયમને અંગે 'હું મેશાં મારે આટલા (૨૦–૨૫ વિગેરે) દ્રવ્યા વાપરવા.' એમ નિયમ કરવા અને દશમા વ્રતના અવસરે હંમેશને માટે તેમાંથી ઘટાડા કરી ખપ પુરતા સચિત્ત અને દ્રવ્યાદિના અલગ અલગ નિયમ કરવા.

3-િવગઇ-દ્ભધ, દહીં, ઘી, તેલ, ગાળ અને કઢાઇ વિગેરમાં ઘી અથવા તેલ નાંખીને તળીને બનાવે તેવા પક-વાન વિગેરે કઢાવિગઇ. એમ ખાવા જેવી વિગઠના છ લેદ છે. અને તે દરેકના નિવીયાતાનાં પાંચ પાંચ પ્રકાર છે. તે પ્રત્યાખ્યાન ભાષ્યથી જાણવા. આમાંથી દરરાજ વાપરવાને અંગે જરૂરી વિગઇ છુટી રાખીને બાકીની વિગઇના ત્યાગ કરવા. યાદ રાખવું જોઇએ કે જેણે કાચા ગાળના સુખડી આદિમા નાંખેલા ગાળ કાચા ગણાય છે. અલક્ષ્ય વિગઇના તો શ્રાવકને ત્યાગજ હાય છે. ક્કત જરૂર જણાય તા બાહ્ય ઉપચાર માટે દારૂની જયણા રાખે. વિલાયતી દવામાં તેના અંશ આવે, માટે નજ વાપરવી. અજાણતાં તેમ થાય તેની જયણા.

૪-ઉપાનહ-આ શખ્દથી જોડા, ખુટ, ચંપલ, સપાટ, મોજા, લાકડાની પાલુકા વિગેરે લેવાય. આમાં લાકડાની પાવડી પેંકેરીને ચાલતાં જીવહિંસા ઘણી થાય, તેથી તે ન વાપરવી; અહીં શ્રાવકે 'હું દરરોજ જરૂરી આટલી (ર-પ) જોડ વાપર્;, તેથી વધારે નહિ' એવા નિયમ કરવા. નવા જોડા ખરીદ કરતાં તે અંધબેસ્તા આવે છે કે નહિ ? તે જાણવા પેંકેરી જોવાય તેની જયણા.

પ-તં બાલ-આમાં પાન, સાપારી. કાશા, ઇલાયચી, તજ, લવીંગ, જાયકળ, જાવંત્રી, કેસર, પીપરીમૂળ, સુરષ્ વિગેરે સ્વાદિષ્ટ ચીંજો ગણાય. આને અંગે દર મહિને અમુક (ર-પ શેર) પ્રમાણ સુધી વાપર આવા નિયમ કરાય. નાગર-વેલના પાન અને સાપારી નજ વાપરવી જોઈએ, કારષ્ કે નાગરવેલના પાનને બીંજવીને રાખે છે, તેમાં લીલકૂલ, કુંથવા વિગેરે જીવા ઉપજે. ખાતાં વિરાધના એટલે હિંસાનું પાપ લાગે અને સાપારી એ રાગનું ઘર છે. વિદ્યાર્થી જીવનને બગાઉ છે, અભ્યાસમાં ખુદિ ઘટાઉ, ને સ્વર બગાઉ. આ બાબત એક દ્રહા યાદ રાખવા જેવા છે. તે આ પ્રમાણે-

હિંગ મરચુ ને આંબલી, સાપારી ને તેલ; જો સૂરના ખપ હાય તા, પાંચે વસ્તુ મેલ.

( છેાડ ત્યાગ કર ) ૧.

આથી રાતે ખાવા નહિ. અને જરૂરી કારણે દિવસે સારી રીતે સાક કરીને ખવાય. શ્રાવકે યાદ રાખલું કે પ્રત્યેક સચિત્ત પદાર્થમાં શરીર દીઠ એક જીવ હાય છે, પણ ક્લ વિગેરમાં અસંખ્યાતા જીવાની પણ વિરાધના સંભવે છે. આ બાબત જીઓ સાક્ષિપાઠ (પૂરાવા):—

શ્રી આચારાં સ્ત્રમાં પહેલા અધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશાની ડીકામાં કહ્યું છે કે—જયાં એક પર્યાપ્તો જવ હાય, ત્યાં (તેની નિશ્રાએ) અસંખ્યાતા અપર્યાપ્તા જવા હાય. એમ બાદર એકે-ન્દ્રિયમાં સમજવું. તથા જયાં એક અપર્યાપ્તા જવ હાય, ત્યાં અસંખ્યાતા પર્યાપ્તા જવા હાય, એમ સ્દ્રફમ એકેન્દ્રિયમાં સમજવું. આ બીના શ્રી પ્રજ્ઞાપના સ્ત્રમાં પણ જણાવી છે. તે આ પ્રમાણે:—વનસ્પતિમાં જયાં એક બાદર પર્યાપ્તા જવા હાય, ત્યાં તેની નિશ્રાએ પ્રત્યેક વનસ્પતિમાં અપર્યાપ્તા જવા સંખ્યાતા કે અસંખ્યાતા હાય. સાધારણ વનસ્પતિમાં તો જરૂર અનંતા જવા ઉપજે છે. આ ઉપરથી સમજ લેવું કે નાગરવેલના એક પાન વિગેરે ખાતાં અસંખ્ય જવા હણાય. એમ સમજને તે નજ ખાવા જોઇએ.

દ વસ્ત્ર—આ શખ્દથી પંચાંગ વેશ એટલે પ્હેરવાના ઓહવાના લૂગડાં સમજવાં. 'દરરાજ અમુક (૧૦–૩૦ વિગેરે એક્તી) સંખ્યામાં વાપરું ' આવા નિયમ કરવા. રાતે પ્હે-રવાના વસ્ત્ર વિગેરે ન પણ ગણાય.

૭ કુસુમ—આ શખ્દથી કૂલ વિગેરે સુંઘવામાં તથા માથે અને ગળે પ્હેરાય એવા શ્રાવકે 'દરરાજ અમુક (૨–૫ શેર) પ્રમાણુ સુધી વાપરૂં' આવા નિયમ કરવા. કદાચ આના સર્વથા ત્યાગ કર્યી હાય, તા પણ દેવપૂજાદિ ધાર્મિક કાર્યીમાં ફ્લ વિગેરે વપરાય. લગ્નાદિ વ્યવહાર પ્રસંગ માળા ગાંડા છડી વિગેરે વપરાય, તે આખત ઉપરના પ્રમાણમાં લેવાય અથવા જયણા રખાય.

૮ વાહન—આ શખ્દથી (૧) તરતા (હાંડિયા વિગેરે) (૨) ફરતા (ગાડી–રથ–પાલખી વિગેરે) (૩) ચરતા (ખળદ–પાંડીયા–ઘાંડા વિગેરે) એમ ત્રણ પ્રકારના વાહન લેવા આમાં રાજને માટે 'આટલા (૫–૧૦ વિગેરે) વાહન વાપરું ' આવા નિયમ કરવા.

હ્ શયન—આ શબ્દથી ગાદી, તકીયા, ખાટલા, પલંગ વિગેરે લેવા. તેમાં શ્રાવકે 'દરરાજ આટલા (જરૂરી પ-૧૦ વિગેરે) વાપરું 'એમ નિયમ કરવા. અહીં ધંધાને અંગે બીજાના ગાદી વિગેરે વપરાય, તેની જયણા. કુટુંબ સાથે પાતે બીજાને ઘેર મેમાન તરીકે કે સગાઇને લઇને જાય, અથવા મુસાફરીમાં બીજે ગામ જાય, તા ત્યાં ગાદી વિગેરે વપરાય તેની જયણા.

૧૦ વિલેપન—આ શખ્દથી પાતાના શરીરે વાપરવા માટે કેસર, ચંદન, બરાસ, અત્તર વિગેરે તથા મીઠું, હળદર, અળસી વિગેરે લેપની ચીંજો લેવાય. શ્રાવકે 'દરરાજ જરૂરી આ પદાર્થી આટલા (શેર ૧–૨ વિગેરે) પ્રમાણમાં વાપરું ' એમ નિયમ કરવા. આમાં રાગાદિ ખાસ કારણે બરફ ઘસાવવા, કાચી માટી માથે વિગેરે અંગે આંધવી વિગેરે જરૂરી જયણા રખાય. આના

સર્વથા નિયમ કર્યી હાય, તે છતાં પ્રભુ પૂજાદિકમાં કપાળે તિલક કરાય, હાથ ધૂપવા, હાથે કંકણ કરવા વિગેરે થઇ શકે.

૧૧ ખ્રહ્માચર્ય—અહીં ચાશું વ્રત લેતી વેલાએ કરેલા નિયમ મુજબ વર્ત્ત વું. સ્વદારા સંતોષ વ્રતવાળા જવોએ પણ વિવેક કરી લેવા.

૧૨ દિશિપરિમાણ--છઠ્ઠા વ્રતમાં યાવજ્જવનની મર્યાદા આંધીને જે પ્રમાણે નક્કો કશું છે તેમાંથી ઘટાડીને દરરાજ અનુકૂલતા પ્રમાણે નિયમ કરવા.

૧૩ સ્નાન—અહીં તેલ વિગેરે ચાળી આખા શરીરે સ્નાન કરવું (ન્હાવું) તે ગણુવું. દરરોજ આટલી વખત (જરૂ-રીયાત પ્રમાણે એક બે વાર વિગેરે) ન્હાવું. એના નિયમ કરવા. લાકાચાર, અશુચિ, આલડસેટ, સગાંસ બંધાનું મરણ, માંદગી વિગેરે ખાસ કારણે નિયમ ઉપરાંત ન્હવાય તેની જયણા.

૧૪ ભાતપાણી— આમાં બેઠે ભાણે જે ખવાય અને પીવાય તે ગણાય ભાત શબ્દથી રાંધેલું અનાજ, સુખડી વિગેરે સમજવું, અને પાણી શબ્દથી પીવાની પ્રવાહી ચીજો લેવી. હું દરરાજ અમુક (૩–૪ શેર વિગેરે) વજન પ્રમાણ ભાતપાણી વાપર્ં બંનેનું ભેગું વજન નક્કી કરીને નિયમ કરાય. ફલ પપૈયું સકરટેટી વાપરવાને અંગે ઉપર ધારેલા વજનમાં વધારા કરવા જોઇએ.

શ્રાવકે પૃથ્વીકાય વિગેરે પાંચ સ્થાવરાદિના આરંભાદિને અંગે નીચે જણાવ્યા મુજબ નિયમ કરવાે જોઇએ.

૧ પૃથ્વીકાય—િહ ગલાક, હડતાલ, પારા, સાનું વિગેરે સાત ધાતુ, ચુના વિગેરે પૃથ્વીકાય કહેવાય શ્રાવકે પાતાને વાપરવાના અંગે કાચી માટી વિગેરેની જરૂર જણાય તો (આજે અમુક વજન (ર–૩ શેર વિગેરે) પ્રમાણ પૃથ્વીકાય વાપરું 'એમ નિયમ કરવા. અને ત્યાં સુધી પાકું મીઠું (અલમન) વાપરનું, ખાસ કારણ વિના કાચી માટીના ઉપયાગ કરવા નિર્દિ આમાં ઘર વિગેરે તથા જમણવાર વિગેરેના નિમિત્ત ધાર્યી કરતાં વધારે પ્રમાણમાં પૃથ્વીકાય વપરાય તેની જયણા

ર અપ્કાય (કાચું પાણી)—આમાં શ્રાવકે આવા નિયમ કરવા કે—' હું ન્હાવા, ધાવા, વાપરવાને અંગે આટલા (૪–૫ મણ વિગેરે) વજન પ્રમાણ, અને પીવામાં અમુક (ગા–૧ મણ વિગેરે) વજન પ્રમાણે વાપરૂં."

ઘર વિગેરે ચણાવવા, જમણવાર, રાગાદિ પ્રસંગે વધુ અરફ વિગેરે મૂકાય તથા ઘસાય, તેની જયણા

3 તેઉકાય (અગ્નિ)—આમાં આવે નિયમ કરાય કે— ' હું દરરોજ (આજે) મારા તથા બીજાના ઘરના કુલ આટલા (ર-૫-૧૦ વિગેરે) ઝૂલા વિગેરેની રાંધેલી ચીજો વાપરું.' આમાં પ્રાઈમસ, દીવા, દીવાસળીએ, કાકડા, છાડીયા વિગેરે કારણે સળગાવવા પડે તથા ઓલવવા પડે, તેની જયણા રખાય. વળી મારા ઘેર કે બીજાના ઘેર અથવા રસ્તાના ઇલે-ક્ટ્રીક વિગેરેના દીવા અને ફાનસો વિગેરેના દીવા ઉપયાગમાં લેવાની જયણા. પરંતુ પાતાના ઘર વિગેરેમાં આટલા (પ-૧૦ વિગેરે) દીવા વાપરવા એમ નિયમ કરાય.

૪ વાઉકાય—આમાં જમીન અહર હાય તેવા હિંચકાની ઉપર બેસવું, બીજાને હીંચકા નાખવા, પંખા લઇ પાતાના હાથે પવન નાંખવા (ખાવા), વિગેરે સમજવું. આમાં જેબીન- જરૂરી લાગે, તેના નિયમ કરવા. કારણે બીજાના હાથે પં ખાથી પવન નખાવાય, અથવા પાતે હાથે પં ખાથી પવન નાંખે, તેની જયણા. ઇલેક્દ્રીકના પંખાને અંગે જરૂરીઆત જણાય તાં જયણા રાખે. ભુંગળી વિગેરે વાપરવી અથવા કપડા વિગેરેથી પવન નાંખવા, સ્પ્રુપડાથી ઝાટકલું વિગેરે બાબતમાં જરૂરીયાતના વિચાર કરી નિયમ કરાય, અથવા જયણા રખાય. ખજૂરીની સાવરણી વાપરવાથી જીવદયા જળવાય નહિ, માટે તે ન વાપરવી. સુંવાળી સાવરણી વાપરવામાં જીવદયા જળવાય છે, તેથી તે વપરાય તેની તથા પીંછી, પુંજણી, દંડાસન આદિની જયણા. જતાં આવતાં હરતાં ફરતાં હલાવતાં ફુંકતા જે પવન આવે તથા કારણે ફુંકલું પડે, તેની જયણા.

પ વનસ્પતિકાય—આમાં શાક, ભાજી, ફલ વિગેરે આવે 'આજે અમુક (ર-પ શેર વિગેરે) વજન પ્રમાણ લીલાતરી વાપરું ' વિગેરે પ્રકારે નિયમ કરાય. આમાં બીનજરૂરી ચીંજોના નિયમ કરતાં ત્યાગ કરવા. અને જેની જરૂરીયાત પહે, તેનું પ્રમાણ કરવું એ મુદ્દો છે. ખાસ રાગાદિ કારણે ધાર્યા કરતાં અધિક વપરાય, શરીર ઉપર પાંદડાં વિગેરે બાંધવામાં આવે, તેની જયણા. ઘર કાર્યને માટે તથા સગાં વિગેરેમાંથી કાેઇ મંગાવે તે લાવી દેવાની જયણા.

દ ત્રસકાય—પહેલા અણુવતમાં આ બીના જણાવી છે. આ કરેલા નિયમાદિમાં ધર્માર્થ જયણા સમજવી. કારણ કે જીવદયા નિમિત્તે આરંભાદિ એાછા કરવા માટે આ નિયમા કરવામાં આવે છે. ધર્મકિયા એ આરંભાદિમાં નજ ગણાય.

અસિ—-આમાં છત્રી-લાકડી-પાવડા-કાદાળી-કાશ-ચપ્પુ

છરી–કાતર–સૂડી–સાેય સાેયા વિગેરે લેવાય 'જરૂરી આટલા (૫–૧૦ વિગેરે) વાપરું ' એમ નિયમ કરવાે. અહીં ટાંકણી ક્લીપ કાગળ ભરાવવાના સાેયા વિગેરે ખાસ જરૂરી ચીજો વાપરવાની જયણા રખાય.

મષિ—આમાં લખવાના સાધના ગણાય. તે પેન્સીલ, હાલ્ડર, પેન, ખડીયા, લેખણ વિગેરે સમજવા. ' આજે આટલા (પ–૧૦ વિગેરે) વાપરૂં એમ નિયમ કરવા. કાગળ, કયાર્ડ, કવર આદિની જયણા રાખવી હાય તા રખાય.

કૃષિ—આમાં હળ વિગેરે ખેતીના સાધના, ખેતર ખેડાવલુ વિગેરે સમજલું. વિચાર કરીને જેની બીનજરૂરી હોય, તેના નિયમ કરવા. કારણે જયણા રખાય. એટલે ખાડા ભાંચરાં નીક વિગેરે ખાદલું—ખાદાવલું, તેની જયણા. પાતે જાતે વાપરવાના અંગે આ ઉપર કરેલા નિયમ સમજવા. નવા ઘર વિગેરે ચણાવવાના, સાફ કરાવવાના, રંગાવવાના પ્રસંગ, કારીગર—મજાૂર રખાય, તથા ઘરમાં કંઇ વપરાય, તેની જયણા જરૂરીયાત લાગે તા રાખે.

એ પ્રમાણે ભાેગની અપેક્ષાએ સાતમું વ્રત કઇ રીતે લેવું ? આ બીના જણાવી દીધી.

હવે કર્મ ( વ્યાપારાદિ )ની અપેક્ષાએ સાતમા વ્રતને લેવાનું વર્ણન ચાલે છે. તેમાં પંદર કર્માદાનની વાત આ પ્રમાણે જાણવી.

જે ચીકણાં કર્મ અંધનું કારણ હાય, તે કર્માદાન કહેવાય. તેવા પંદર કર્માદાન છે. તેમાં—

૧ અંગાર કર્મ—એટલે લાકડાં ખાળીને નવા અંગારા

પાડવાના, અને ચુના-ઇંટ અને નળીયાની ભઠ્ઠી કરાવવાના કું લાર, કંસારા, કલાલ, ખંગડી ખનાવનાર લુહાર, સાની, લાડલું જા વિગેરેના ધંધા એ અંગાર કર્મ કહેવાય. આમાં અગ્તિ સમારં ભ વધારે પ્રમાણમાં થાય છે. અને અગ્તિ એ દશધારૂ (દશે દિશાના નજીકના જીવાને બાળનારૂં દશધારવાળું) ખર્ગ કહ્યું છે. એટલે તે ઘણાં જીવાને બાળ છે. આવા ધંધામાં છએ જીવનિકાયના વધવધારે થાય. માટે આવા ધંધા શ્રાવકે ન કરવા. આમાં જયણાની બીના ટુંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી. (૧) ન છુટકે પાતાને માટે અગર કુટું બાદિને માટે પંદરે ક-માંદાનથી ખનેલી ચીજ લેવી પડે, તથા દેવી પડે, અને વધારે હાય તા વેચવી પડે, તેની જયણા.

- (ર) ઘર વિગેરે ધોળાવવા તથા રંગાવવા વિગેરેના કારણે કળી ચુનાના ડબ્બા વિગેરે સામાન લાવવાની તથા તેના વધારો હાય તો વેચવાની જયણા. જે વિના ભરણપાષણ નજ ચાલી શકે તેમ લાગે, તેવા ધંધા સિવાયના તમામ ધંધાના ત્યાગ કરવા. અને ચાલુ ધંધા તીવ્ર લાભવૃત્તિથી વધારે પ્રમાણમાં નજ કરવા, ઘટાડવાની કાળજી રાખવી. દયાળુ શ્રાવકા ખુશીથી તેમ કરી શકે. જે લુહાર વિગેરે વ્યાપારીઓની સાથે વિશેષ લેવડેદેવડના વ્યાવહારિક પ્રસંગ હાય, તે સિવાયના વ્યાપારીઓને હું આદેશ દઇને પાતાના કે બીજાના ઉપયાગ માટે કંઇ પણ ન કરાવું. આવા નિયમની અનુકૂલતા હાય તો તે કરવા.
- ૩ પાતાના અને પુત્રાદિના નિમિત્તે રસાેઇ કરવાની તથા કરાવવાની જયાણા.

ધરકાર્યમાં રસાઇને અંગે-

કાઠી મણું સુધી કાલસા ,, ,, છાડીયા ઉપયાગ કરવા આમ કરવાની અનુકૂલતા હાય તાે તેમ કરવામાં અલ્પ

આરંભાદિ ઘણાં લાભા રહ્યા છે એમ સમજીને કરવું અથવા તે તરફ લક્ષ્ય રાખવું, કે જેથી ભવિષ્યમાં તેવું કરી શકાય. સુલા, સઘડી વિગેરે તેઉકાયમાં રાખવા. તેમાં મુદ્દો એ કે– છાડીયા વિગેરે સળગાવી ચુલા વિગેરે સળગાવવા, કુંકવા પડે. સ્વ પર નિમિત્તે આમાં જયણા.

૪ વાસ**ણાને** કલાઈ દેવરાવવામાં કલાઇ મણ સુધી વાપરૂં

પ મીલ, જીન, પ્રેસ, ડામ, ઇલેડીક, એાઇલ, વીમા, રેલ્વે, પાવર, જ્યુટ વિગેરે મીલાેના તથા બેંક વિગેરે શરના વ્યાપારની, તથા સરાક્ષ્ વિગેરેને ત્યાં ખાતા, ડીપાેઝીટ, કમીશન, દલાલી, ધીરધારના વ્યાપારની જરૂરીયાત પ્રમાણે જયણા રુખાય.

દ વસ્ત્ર વિગેરે રંગાવવામાં તથા ધાવરાવવા વિગેરમાં દર વધે અથવા દર માસે ર૦ (અમુક) સુધી ખરચ કરું.

૭ ઘરેષ્ણાં નિમિત્તે ધાતુ ગળાવવા વિગેરેમાં દર મહિને અથવા વધે ર૦ (અમુક) સુધી ખરચ કરૂં.

૮—પાતાના તથા પુત્રાદિના ઘર વિગેરે ચણાવવા વિગેરે કામમાં સામાન લાવવાની અને દેવાની જયણા ચૂના વિગેરેની ભઠ્ઠી નજ કરાવવી. ૯—ઘરકાર્ય માટે, અનાજ વિગેરે સેકાવવાને અંગે મણુ (અમુક) સુધી સેકાવવાની જયણા.

૧૦—પાતાને માટે કે પુત્રાદિને માટે, કુંભારને ત્યાંથી જરૂરી ચીજો લાવવા, મંગાવવાની તથા સાની વિગેરેને ત્યાં સાના વિગેરેના દાગીના કરાવવા, તૈયાર લેવા, ઘાટ ઘડાવવા વિગેરેની જયણા.

૧૨—ક દાઇ વિગેરેને ત્યાં, દર મહિને કે વર્ષે મણ (અમુક) સુધી પકવાન્ન વિગેરે જરૂરી કરાવવાની જયણા.

૧૩—સ્વપર નિમિત્તે અગ્નિના આરંભથી જે કંઇ જરૂરી કરવું પહે, તેની જયણા.

૧૪—લગ્ન વિગેરેના પ્રસંગે અંગાર કર્મમાં ધારેલા નિયમ ઉપરાંત લવાય, લેવાય, દેવાય, વધારા વેચાય, વિગે-રેમાં જરૂરી જયણા.

૧૫—ઘરનિર્વાહ, લગ્નાદિ પ્રસંગામાં કર્માદાનથી અનેલી ચીજો.

ઉપર જણાવ્યા મુજબ વાપરૂં, તથા તેને અંગે ચાેગ્ય ખરચ કરૂં, આથી ઉપરાંત ખર્ચ કરવા કે રાખવાને અંગે પાંચમા અણુવ્રતની મર્યાદા મુજબ વર્તુ.

ઉપર જણાવેલી બીનામાંથી ઉપયોગી બીના ધ્યાનમાં લઇને ખને તેટલા પ્રમાણુમાં નિયમ કરવા. આ તા એક દિશા માત્ર ખતાવી છે.

ર—વનકર્મ-વન એટલે વનસ્પતિના વ્યાપાર કરવા, તે વનકર્મ કહેવાય એટલે છેદેલા કે વગર છેદેલા લાકડાં, કુલ વિગેરે લાવીને વેચવા તે વનકર્મ કહેવાય. આગ, વાડી વિગેરે રાપાવવા અને વન વિગેરેના ઝાડ કપાવવા વિગેરે પણ વનકર્મ કહેવાય. આવેા વ્યાપાર કરવામાં ત્રસ વિગેરે છવાની ઘણી હિંસા થાય માટે દયારસિક શ્રાવકાએ આવેા ધંધા ન કરવા જોઇએ.

#### ાા ખાસ કારણે જરૂરી જયણા વિગેરેની સ્પષ્ટ **બીના** આ પ્રમાણે ાા

૧—ઘરના પશુએોને માટે ઘાસ વિગેરે લાવવા, મંગા-વવા, વિગેરેની જરૂર જણાય તેા જયણા રાખવી.

ર—ઘર વિગેરેમાં કૂલના છેાડ રાખવા વિગે**રેની જરૂર** જણાય તાે જયણા રાખે. ખરી રીતે આવી પ્રવૃત્તિ અંધજ કરવામાં લાભ છે.

3—ઉપર જણાવેલા વ્યાપારામાંથી જે વ્યાપાર નજ કરવાના હાય, તેના સર્વથા ત્યાગ કરવા. ન છ્રટકે જે કરવા પઢે, તેની મર્યાદા આંધવી, પાતાના ઘર વિગેરમાં લાકડા, અનાજ વિગેરે વધારે હાય તા વેચવાની અથવા કાઇને દેવાની જરૂરી જયણા.

૪—પાતાને માટે કે સગાં વિગેરેને માટે અનાજ, ફળ વિગેરે લાવવું પડે કે મંગાવવું પડે, કે વધારા વેચવા પડે, આમાં જેની જરૂર જણાય તેની જયણા રખાય.

પ—પાંચમા અણુવતમાં જે ધાન્યના નિયમ કરેલા છે, તેને દળાવવા, ખાંડાવવા વિગેરેની જયણા.

**է**—કાઠી ચીરાવવા વિગેરેની જયણા.

૭—જરૂરી કારણે વનસ્પતિ છેદાવવી, તેની છાલ લેવરાવવી વિગેરેની જયાણા. ૮—શહેરમાં તથા ખ્હારગામ વાહન ઉપર બેસીને જતાં, અથવા વાહનમાં બેસીને ભવિષ્યમાં જવાના હેાઉં, વિગેરે જરૂરી પ્રસંગે, જાનવરને ઘાસ, અનાજ ખવરાવલું, અને પાણી પીવરાવલું, માટર વિગેરેમાં પેટ્રોલ વિગેરે પ્રાવલું, તથા સંઘ, ટાળો વિગેરમાં લ્હાણી એટલે જનાવરાને, ઘાસ, ઘી, ગોળ વિગેરે બ્હેં ચીએ વિગેરે કરવામાં જેની જરૂરીયાત જણાય, તેની જયણા રખાય.

3-શકટકર્મ-એટલે ગાડાં, ગાડી, બાઇસીકલ, માટર, તેના પૈડાં વિગેરે તથા હોડી, હળ, ચરખા, ઘાણી, ઘંટી, ખાણીએ વિગેરે ઘડવા, બનાવવા, વેચવા વિગેરે, ખેડવા, વિગેરે શકટ કર્મ કહેવાય આવા વ્યાપારમાં છએ જીવનિકાયની ઘણી હિંસા થાય, તેથી ખરી રીતે નજ કરવા જોઇએ. ન છૂટકે કરવા પડે તા મર્યાદા બાંધવી. અહીં જયણા વિગેરેની સમજાય તેવી બીના આ પ્રમાણે જાણવી.

૧-પોતાના અને કુટું ખાદિકને માટે ઉપરની ચીજેમાંની કાઇ પણ ચીજ લાં લાવું કે બીજાની પાસેથી માગી લાવું, અને તેમ કરીને વાપરું, વાપરતાં તે બીજાની ચીજ લાંગી જાય, તો દુરસ્ત કરાવી દેવી, અગર તે નવી ચીજ લાંવી દેવી વિગેરેની જયણા. તથા ઉપરની ચીજેમાંની કાઈ પણ ચીજ ઇજારે લેવી, નવી કરાવવી, કારણે તેના વ્યાપાર કરવા, પાતાને માટે પુત્રાદિ પરિવારને માટે બાઇસીકલ વિગેરે તથા રમવાના રમકડા વિગેરે લાવવા વિગેરેની જરૂરીયાત જણાય તા જયણા રખાય.

૪—ભાટક કર્મ-ઉંટ વિગે**રેની** પાસે ભાર ઉપડાવીને

ભાડું પેદા કરવું એટલે ગાડી, ગાડા, લ્હારી, ઘર, બંગલા, દુકાન, બળદ વિગેરે ભાંડે આપવા તે ભાટકકર્મ કહેવાય. આમાં ભાર ઉપડાવતાં બળદ વિગેરેને તાડનાદિ કરતાં ઘણું દુ:ખ થાય. ચલાવતાં રસ્તામાં ત્રસાદિ જીવા હણાય. આ મુદ્દાથી આવા વ્યાપાર અને ત્યાં સુધી નજ કરવા બાઇએ. ન છ્ટકે જે કરવાની જરૂરીયાત જણાય તેની મર્યાદા આંધવી, અને બાકીના વ્યાપારના ત્યાંગ કરવા. આમાં પાતાના અગર સગાં વિગેરેના ઘર, બંગલા, દુકાન, જમીના ખેતર વિગેરે ભાંડે દેવાની, વહીવટ કરવાની જરૂરી જયણા.

પ—સ્ફેાટક કર્મ-ઘઉં વિગેરે અનાજની કરડ કરાવવી એટલે ધાન્ય છૂટું પાડવું, સાથવા કરવા, દાળ કરાવવી, શાલી (ડાંગર) ખંડાવવી, તેમ કરીને ચાખા કરવા, વાવ વિગેરે જલાશય બનાવવા, જમીન ખાદાવવી, હળ ખેડવા, ખેડાવવા, ખાણુમાંથી પથરા કાઢવા, ઘડાવવા, માતી વિગેરેને વીંધવા, વીંધાવવા વિગેરે સ્ફેાટક કર્મ (વ્યાપાર) કહેવાય બનતા પ્રમાણુમાં શ્રાવક આવા વ્યાપાર જેમ અને તેમ નજ કરવા, અથવા ઓછા કરવા. ખાસ કારણે (ન છુટકે) જેની જરૂર જણાય તેની મર્યાદા કરે અને બીનજરૂરી આવા તમામ કર્માદાનના ત્યાગ કરે. કારણ કે આમાં અનાજ ભરડાવવા વિગેરમાં વનસ્પતિકાયની અને જમીન ખાદાવવી વિગેરમાં પૃથ્વીકાયની અને તેને આશ્રીને રહેલા ત્રસ વિગેરે જવાની હિંસા થાય છે.

ાા આમાં જયણા વિગેરે જરૂરી બીના આ પ્રમાણે ાા ૧–૭૫૨ જણાવેલા વ્યાપારામાંથી બીનજરૂરી વ્યાપા- ર—પાતાની અગર સગાં વિગેરેની જમીન, ગીરા રાખેલી જમીન, તેમજ વહીવટની જમીન ભાઉ અથવા સાંતે (ખેડા-વવા) આપવાની જરૂરી જયણા તથા સગાં વિગેરેની જમીન વિગેરેના સંખંધમાં ખેડવા, ખેડાવવાના આદેશ દેવા, ચાચ્ય વ્યવસ્થા કરવી, કરાવવી, સમરાવવી, વિગેરે આખતમાં વિચા-રીને જયણા રખાય.

૩–ધર્મ સ્થાને કુંડ વિગેરે કરાવવ વિગેરેની જયણા. આવા વ્યાપારના ત્યાગ કરવામાં પાતાની અનુકૂલતાના વિચાર કરવા.

૪-વ્યવહારથી, પરમાર્થ નિમિત્તે બીજા સ્થાનંકા પણ સુધરાવવા, સમરાવવા, લાેક દાક્ષિણ્યતાએ તેવા કાર્યમાં જરૂરી મદદ કરવી પડે, તેની જયણા.

પ-પાતાના કે સગાં વિગેરેના ઘર વિગેરેમાં તથા જમી-નમાં સગવડને માટે ખાદાવવું, ખાલ, કુંડી, ગટર, ટાંકું, ભાંચરૂં વિગેરે કરાવવાં પડે, તથા માતી વિગેરે વિધાવવાં પડે, વિગેરેની જરૂરી જયણા રખાય.

६-પોતાની કે પુત્રાદિની જમીનમાં ખાદાવવું પડે, ઘર વિગેરે ખાલી કરાવવા, તથા દાગીના વિગેરે તોડાવવા, ઘડા-વવા વિગેરેમાં જરૂરીયાત પૂરતી જયણા રખાય.

ા એમ પાંચ જાતના કર્મની બીના જણાવી. હવે પાંચ પ્રકારના વ્યાપારની બીના કહેવાય છે ॥

૧. દંતવાણુજય—હાથીના દાંત, હંસ વિગેરે પંખીના રામ, હરણ વિગેરનાં ચામડાં વિગેરે, ચમરી ગાયનાં મું<mark>છકાં,</mark> સાખર વિગેરે પશુના શીંગડાં, રેશમ, શંખ, છીપ, કાઢી, કસ્તૂરી વિગેરેના ઉત્પત્તિ સ્થાને જઇને તેવા તેવા ત્રસ જીવાના અંગ વિગેરેના સંઘરા કરીને વ્યાપાર કરવા, <del>તે</del> દંત વાણિજ્ય (દાંત વિગેરેના વ્યાપાર) કહેવાય. અહીં સમજવાનું એ કે કદાચ પાતે જાતે તે જીવાને ન હશે. પણ જ્યાં તે ચીજો મલી શકે, તેવા સ્થાને વ્યાપારીઓ જાય, આ જોઇને ભિલ્લ વિગેરે એમ વિચારે કે 'આપણે હાથી વિગેરેને હણીને આ વ્યાપારીઓને દાંત વિગેરે દઇએ તા દ્રવ્ય પામીશું ' આવા લાેભથી તેઓ જવ હિંસા કરીને ચીજો લાવી દે. એમ ઉત્તેજન દેવા પૂર્વક હિંસા કરાવાય, તેથી આવા વ્યાપાર નજ કરવા જોઇએ. ન છૂટકે જરૂરે આ કરે તાે તેની મર્યાદા બાંધે, અને બાકીનાના જરૂર ત્યાગ કરે. આમાં પાતાના કે સગાં વિગેરને માટે હાથીદાંત, સાખરસીંગ, શંખ, કચકડાની ચીજો વિગેરે લેવાની, માગે ત્યારે દેવાની, વધારા વેચવાની, અને મંગાવવાની તથા સગાઇ આદિ કાર-હાને લઇને ઉપર જણાવેલી ચીજોને માટે આદેશ (એાર્ડર) દેવા પડે, તેની જયણા. તથા લ્હેણા દેણાને અંગે લેવાય, દેવાય, વિગેરીની જરૂરી જયણા.

ર. લાક્ષાવા િજય—એટલે લાખ, ધાવડી, ગળી, સાજ-ખાર, સાબુ વિગેરે હિંસક પદાર્થીના વ્યાપાર કરવા તે લાક્ષા વાબ્રિજય કહેવાય. યાદ રાખતું કે લાખમાં ખૂબ ચતુરિં-દ્રિયાદિ ત્રસ જીવા હાય છે, અને તેના રસ લાહી જેવા લાગે છે, તથા ધાવડીના કૂલ અને છાલમાંથી દારૂ થાય છે. અને તેના કૂચામાં ઘણી જીવાત હાય છે, ને નવી થાય છે. અને 'ગળી' બનાવવામાં ઘણાં છવા હણાય છે, તેમજ મણ સીલ અને હડતાલમાં માખી વિગેરે બહુ છવા હણાય છે; અને પડવાસમાં ત્રસ છવા ચોંટેલા હાય છે. વળી ટંકણ-ખાર, સાબુ, ખાર વિગેરમાં છવહિંસા વિગેરે નજરે નજર દેખાય છે.

આ બીના ધ્યાનમાં લઇને નિર્મલ દયાધર્મ રસિક શ્રાવકાએ તેવી ચીંજોના વ્યાપાર ન કરવા જોઇએ. ન ક્ષ્ટ્રકે જરૂરી અમુક વ્યાપાર કરવા પહે, તો તેના ત્યાગ કરવા તરફ લક્ષ્ય રાખીને મર્યાદા આંધવી. અને આકીનાના સર્વથા ત્યાગ કરવા. ખરા બ્રાહ્મણા પણ આવા વ્યાપાર ન કરે એમ મનુ-સ્યતિમાં કહ્યું છે. તે આ પ્રમાણે—' જે બ્રાહ્મણ લાખ વિગે- રેના વ્યાપાર કરે તે બ્રાહ્મણ શૂદ્ધ કહેવાય.

# ાા અહીં જરૂર પૂરતી જયણાની બીના આ પ્રમાણે ાા

પાતાની પાસે અગર પાતાના ઘરમાં ઉપરની ચીજો હોય, તેને વેચવાની તથા પાતાને માટે તથા સગાં વિગેરેને માટે તે ચીજોમાંની જરૂરી ચીજ ખરીદવી, બનાવવી, તેમને દેવી, વધારે હાય તા વેચવી તથા આદેશ દેવા. આમાં જેવી જાતની જયણા રાખવી હાય, તેમ જરૂરી રખાય, અને ખાસ રાગાદિ કારણે ઉપરની ચીજો વપરાય તેની જયણા.

3. રસ વાણિજય (વ્યાપાર)—એટલે દારૂ વિગરે ચાર મહાવિગઇ; દ્રધ, દહીં, ઘી, તેલ વિગરે રસ (પ્રવાહી પદાર્થી)ના વ્યાપાર, તે રસ વાણિજય કહેવાય આમાં જીવહિંસા, બીજાના પાપની પૃષ્ટિ, જીવનની ખરાખી વિગેરે દેષે ા જાણીતા છે. યાદ રાખવું કે દ્રુધ વિગેરેમાં ઉડતા જીવાની હિંસા થાય છે, અને સાલ પ્હાર પછીની છાશ અને દહીંમાં જીવાત**ની** ઉત્પત્તિ અને ખાતાં જ્વહિંસાનું પાપ લાગે. જે છાશને સાેલ પ્હાર હજુ પૂરા થયા નથી, તેવી છાશ પણ જીવદયાની ખાતર ગળીને જ પીવી જોઇએ. તથા ઘી અને તેલના વ્યા-પાર કરતાં ખરાબ વિચારણા વર્તે છે, જેથી મહાપાપ બંધાય. કદાચ ન છુટકે તેવા ધંધા કરવા પડે તા તેની મર્યાદા **ખાંધવી, અને** બાકીના **ખીનજરૂરી વ્યાપારના જરૂર** ત્યાગ કરવા. ઘીના વ્યાપાર કરતાં કેવા મલિન વિચારા પ્રકટે છે? આને સમજાવવા માટે ઘીના અને ચામડાના વ્યાપારીની હકીકત જાણવા જેવી છે. તે ટુંકામાં આ પ્રમાણે-એક નગ-રમાં છે વાણિયા રહેતા હતા, તેમાં એકને ઘીના અને **ખીજાને ચામડાના વ્યાપાર હતા. ચામાસાની નજીકના ટાઇમે** અંને જણા ઘી અને ચામડું ખરીદવાને માટે ત્યાંથી પરદેશ જવા નીકહ્યા. જતાં જતાં રસ્તામાં એક ગામ આવ્યું, ત્યાં તે અંને જણા એક શ્રાવિકાને ઘેર જમવા ગયા. ત્યારે તેથે (શ્રાવિકાએ) ખંનેને પૂછશું કે તમે શું ધંધા કરાે છાે ? જવામ દેતાં એકે કહ્યું કે-" હું ઘીના ધંધા કરૂં છું અને આ બીજો ચામડાના ધંધા કરે છે. અમે ઘી અને ચામડાં ખરીદવા જઇએ છીએ." આ સાંભળીને તે શ્રાવિકાએ વિચાર્યું કે અત્યારે ઘીના વેપારીના પરિણામ (ભાવ) સારા હશે. તે એમ વિચારતા હશે કે વરસાદ સારા થાય તાે સારૂં, જેથી ગાય વિગેરે દ્રધ ઘણું આપે, એટલે મને ઘી સોંધું મળે. તેના આવા સારા વિચાર હાય એમ મને લાગે છે. અને આ ચામડાના વેપારી એમ વિચા-રતા હશે કે " વરસાદ ન થાય તા સારૂં, જેથી ઢાર ઘણાં મરે, ને ચામડાં સાંઘાં થાય. " આવી ભાવના સારી ન કહે-વાય. એમ વિચારી ઘીના વેપારીને જ્યાં ઉપર ચંદરવા બાં<sup>દ</sup>યા હતા ત્યાં ઘરમાં જમવા બેસાડયા. અને ચામડાના વેપારીને ઘરની ખ્હાર ખુલ્લા ભાગમાં જમવા બેસાડથો. અંને જણા જમીને ત્યાંથી આગળ જ્યાં જવાનું હતું ત્યાં ગયા. માલની ખરીદી કરીને પાછા કરતાં તેજ શ્રાવિકાને ત્યાં જમવા આવ્યા. શ્રાવિકાએ જમાડવાના ટાઇમે અંનેને પ્હેલા કરતાં ઉલ્ટી રીતે બેસાડયાં. આ ખનાવ જોઇને ખંને જણાએ તે શ્રાવિકાને પૂછશું કે આમ કરવાનું કારણ શું ? શ્રાવિકાએ જવાબમાં જણાવ્યું કે-હે અંધુએા! તમારા બેમાંથી ઘીના વ્યાપારીની હાલ ભાવના ખરાબ છે. કારણ કે તે એમ ચાહે છે કે-" ઘી માંઘું થાય તા સારૂં, એટલે જ્યારે વરસાદ ન આવે તો ઘાસ ન ઉગે તેથી ઢારા ઘણાં મરે, તા ઘી માંધુ થાય. આમ થાય તાે હું ઘણું ધન કમાઉં. " આથી મેં હાલ એને ઘરની અહાર જમવા બેસાડયા. પ્હેલાં એની ભાવના સારી હતી તેથી એને ઘરમાં જમવા બેસાડયા હતા. તેમજ ચામડાના **બ્હે**પારીની હાલ ભાવના એવી વતે<sup>ર</sup> છે કે– " જો વરસાદ ઘણા થાય, ઢાર નીરાેગી રહે, ત્યારે ભાવ વધે, ને હું ઘણું ઘણું ધન કમાઉં." **અ**ાવી સારી ભાવનાને લઇને હાલ મેં એને ઘરમાં જમવા બેસાડ્યા. પ્હેલાં ભાવના ખરાબ હતી તેથી ખ્હાર એસાડચા હતા. આ ઇરાદાથી હે બંધુએા! મેં ફેરફાર કર્યી છે. આ સાંભળીને બંને જણાએ ખરાબ ધંધા છાડીને શુભ વ્યાપાર આદર્યી. આમાંથી સમજવાનું એ કે જેવા વ્યાપાર તેવી ભાવના વતે. આ વાત મડદાને આંધવાના સામાન વેચનારની હકીકત પણ ધ્યાનમાં લઈએ તો તે સ્પષ્ટ સમજાય તેવી છે. આ મુદ્દાથી આવા વ્યાપાર નજ કરવા જોઇએ.

૪—કેશવાણિજય-એટલે દાસી દાસ વિગેરે માણસોને વેચવાના (ગુલામી ધંધા) અને ગાય વિગેરે પશુ અને પંખીઓને વેચવાના ત્યાપાર કરવા તે કેશવાણિજય કહેવાય. મહા પાપ બંધાય એવા આ ધંધા છે, એમ સમજને જરૂર આના ત્યાગ કરવા જોઇએ.

આમાં પાતાને અને કુટુંબાદિને માટે ગાય વિગેરે લેવાની તથા વધારે હાય તા વેચવાની જરૂરીયાત પ્રમાણે જયણા રખાય, તથા ખાસ કારણે તિર્ધ ચાદિની ઉપર બેસ-વાની જરૂરીયાત જણાય તા જયણા.

પ—વિષવાણિજય-એટલે વછનાગ, સામલ, અપ્રીણ, ભાંગ વિગેરે ઝેરી પદાર્થા તથા કાશ, કાદાળી, લાહાના હળ, શસ્ત્ર વિગેરેના તથા મીલ ચરખા વિગેરેના વ્યાપાર તે વિષવાણિજય કહેવાય. આમાં પ્રખલ જવ હિંસા થતી હાવાથી ઘશું પાપ સમજને આવા ધંધા નજ કરવા જોઇએ. અન્ય ધર્મના શાસ્ત્રોમાં પણ કહ્યું છે કે કન્યા, રસ તથા વિષના વિક્રય કરનાર જવા નરકે જાય છે. અહીં જરૂરીયાત જણાય તા ઘર કાર્ય માટે ઘટી વિગેરે અધિકરણા લેવાની, શાયાની, વાપરવાની તથા સગાં વિગેરે માંગે તા દેવાની,

વધારા વેચવાની, તથા રાગાદિ ખાસ કારણુ મારેલા સામલ વિગેરે વાપરવાની જયણા રખાય. ધર્મરસિક દાક્તરાએ જંદગીના છેવટના ટાઇમે પાતાના હિથયારા વિગેરે વાસ-રાવવા જોઇએ. એમ બીજા લત્ય જવાએ પણ અધિકરણદાષ સમજને અવસરે વાસિરાવવા ચૂકવું નહિ, એમાં ઘણા લાભ છે. એ પ્રમાણે પંદર કર્માદાનની બીના જણાવતાં દ થી ૧૦ નંખર સુધીના પાંચ કુવાણિજય (ખરાબ વેપાર)નું સ્વરૂપ જણાવ્યું.

# ॥ હવે છેલ્લાં પાંચ સામાન્ય (મહારંભ સ્વરૂપ) કર્મની બીના કહીએ છીએ॥

૧—યંત્રપીલણકર્મ એટલે ઘંટી, રેંટ, નિશાતરા, શિલા (છીપ્પર), ખારણીઓ, સાંબેલું, કાંકરી વિગેરે વેચવાના ધંધા, તેલની ઘાણી ચલાવવા વિગેરેના, શેલડીના વાઢ (કાલ) પીલાવવાના,, સરસવ વિગેરેને પીલાવીને તેલ કઢા-વવા વિગેરેના, રેંટીયા (ચરખા) ચલાવવા વિગેરેના ધંધા એ યંત્રપીલન કર્મ કહેવાય આમાં ઘણાં ત્રસાદિ જ્વાની પ્રખલ હિંસા વિગેરે પારાવાર દોષા સમજને ખરી રીતે શ્રાવકે આવા ધંધા ન જ કરવા જોઇએ. કારણ કે ગૃહસ્થને પાંચ તા હિંસાના સ્થાન કહ્યા છે, તે આ પ્રમાણે, ૧ ઘંટી, ૨ ચૂલા, ૩ પાણીઆરૂં, ૪ સાવરણી, ૫ ખાંણુઓ, ખાંડણી. તા પછી ઉપરની ચીંબેના ધંધા કયા લવને માટે કરવા ? ન છૂટકે કદાચ તેવા અમુક ધંધા કરવા પડે, તા દીલમાં

દયા રાખીને જેમ અને તેમ તેને ઓછા કરવા તરફ લક્ષ્ય રાખીને બાકીના વ્યાપારના જરૂર ત્યાગ કરવા. કારણ કે તેલઘાણી કરવી, કરાવવી વિગેરેમાં ઘણુંજ પાપ રહેલું છે. ચ્યાવા કામ કરનારા જીવા દુર્ગતિના દુ:ખા ભાગવે છે. શિવ-પુરાણમાં પણ આ ધંધાને નિંદાપાત્ર ગણીને કહ્યું છે કે "જે માણુસ જેટલા તલને પીલે, તેટલા હજાર વર્ષો સુધી નરકની ભયંકર વેદના ભાગવે. " તથા જે તલને વેચે, તે તલની જેવા હલકા સમજવા, અને તેને ઘાણીમાં પીલાવવાનું દુ:ખ ભાગવવું પડે છે, માટે તેવા ધંધા ન જ કરવા જોઇએ. આ **ખીના લક્ષ્યમાં લઇને જ શ્રાવકાેનાં કલ્યા**ણને માટે શાસ્ત્રકાર ભગવંતે કહ્યું છે કે, ફાગણ માસની પછીના ટાઈમમાં શ્રાવકે, તલ, અલસી, ગાળ, ટાપરાં વિગેરે રાખવા નહિ, કારણ કે તે ટાઇમે તેમાં ઘણી જીવાત ઉપજે છે, તેની હિંસા થાય. એ તાે ન જ ભૂલવું જોઇએ કે તલનાે ધંધા મહા દુ:ખ દેનારા છે, આ બાબતમાં જુએા નાનકડું દર્ષાત:-તિલસટ્ટ (ગાવિંદ ખ્રાહ્મણ) તલના વ્યાપાર કરતા હતા, તેને એક સ્વેચ્છાચારિણી સ્ત્રી હતી. એક વખત તે સ્ત્રીએ છાનાંમાનાં થાડા તલ વેચ્યા, અને તેના જે પૈસા આવ્યા તે ખાનપાન વિગેરમાં ઉડાવ્યા. ત્યાર ખાદ તેણે વિચાર્યું કે જો મારા પતિ આ ખીના જાણશે તાે મને હેરાન કરશે, માટે તે તેમના જાણવામાં આવે, તે પેલેલાં કાંઈ ઉપાય કરૂં, કે જેથી મને તે હેરાન ન કરે. આવું વિચારીને તેણે ડાકણુનું રૂપ કરીને ' જ્યાં ડાંગરના ખેતરમાં તિલભટ્ટ સૂતાે હતાે ' ત્યાં જઇને તેને ધમકાવ્યા કે " હે તિલભટ ! હું ઘણી ભૂખી છું. માટે

તું તારી અધી તલની વખારા મને સાંપી દે, નહિ તા તને ખાઇ જઇશ. " આ સાંભળીને ભદ્રજી ખીન્યા, તેથી તેણે ડાક્ર્યુને કહ્યું કે–' હે માતા ! જાએા, મારી અધી વખારના તલ ખાએા. ' ત્યારબાદ લક્જી લયમાંને લયમાં ઘેર આવી સૂઈ ગયા. રાતે તાવ આવ્યાે, મારી અધી વખારા ચાલી ગઇ હવે મારૂં શું થશે ? આ ચિંતામાંને ચિંતામાં હૃદય ફાટી ગયું, 'મરીને દુર્ગતિએ ગયા, ઘણા લવ સુધી તે તલમાં જ ઉપ<sub>જ</sub>યાે. યાદ રાખવું કે તલને પીલનારા જીવાે તલમાં જન્મે, ત્યારે પ્હેલાંનાં તલના જવા તેને પીલે છે, આ ખીના યાદ રાખીને ધર્મિષ્ઠ શ્રાવકાેએ આવેા ધંધા ન જ કરવાે જોઇએ. આ બાબતમાં પાતાના કે પુત્રાદિના નિમિત્તે ઉપરની ચીજોમાંની જરૂરી ચીજો લાવવાની, રાખવાની, વાપરવાની, માગે ત્યારે દેવાની, ઉછીતી લેવાની, વધારા વેચવાની, અમસ્તી આપી દેવાની, સગાં વિગેરેને લાવી દેવાની, જરૂરી જયણા રખાય. તથા નીસાતરા વિગેરેની ઉપર વાટવું, ખાંડવું, વિગેરે કરવું, કરાવવું, છરી ચપ્પા વિગેરેની નવી ધાર કરા-વવી, તેલ વિગેરે કઢાવવા પડે, તેની જરૂરીયાત જણાય તેટલી જયણા રાખવી.

ર—નિર્લ છનકર્મ એટલે અળદ વિગેરે ચાર પગવાળા જીવાના કાન વિગેરેને છેદવા, નાથવા, આંકવા, ખસી કરવા, આળવા, પીઠ ગાળવી વિગેરે કરવું તે નિર્લ છન કર્મ કહેવાય. શ્રાવકે આવું ન કરવું, કારણ કે એમ કરીએ તો અળદ વિગેરેને ઘણું દુ:ખ થાય. તમને દુ:ખ ગમતું નથી તા પછી તેઓને દુ:ખ કેમ ગમે ? એમ સમજીને આ ધંધા ન જ કરવા જોઇએ. આમાં રાગાદિ કારણે મારા અથવા પુત્રાદિ સગાં સંબંધીના, તથા ઘરમાં રાખેલા પશુ-ઓના સડેલા અંગો વિગેરેને છેદવા છેદાવવાની તથા આદેશ દેવાની જયણા રખાય.

3-દવદાનકર્મ-ઘાસ વિગેરે વધારે ઉગે, આ ઇરાદાથી જંગલના કે ખેતર વિગેરના અમુક ભાગમાં અગ્નિ સળગાવવા, એ દવદાનકર્મ કહેવાય, આમાં કાઇ ઘર વિગેરે સળગાવે (તેમાં લાહ્ય લગાઉ વિગેરે) આ ખીના પણ લેવી. લાેેેલ બુદ્ધિથી આમ કરવામાં ઉંદર વિગરે ઘણાંએ જવાની હિંસાનું પાપ લાગે છે, એમ સમજીને કયા ડાહ્યા શ્રાવકા આવા ધંધા કરે ? ન જ કરે. જરૂર ચાદ રાખવું કે, અગ્નિને એાલવવામાં જે પાપ લાગે, તેનાથી અહુજ ઘણું પાપ તેને સળગાવવામાં લાગે છે, એમ શ્રી ભગવતીજી સૂત્રમાં કહ્યું છે. આમાં પાતાના કે સગાં વિગેરેના ઘરમાં કે રસ્તામાં રસોઇ કરતાં, દીવાે, સ્ટવ વિગેરે સળગાવતાં પવન વધારે હાય વિગેરે કારણને લઇને મકાન, વન વિગેરે સળગી ઉઠે. આ વખતે આગને અટકાવવાના યાગ્ય ઇલાજ લેવાની તથા પ્હેલાં કે દરરાજ ધારેલા પાણીના નિયમ ઉપરાંત પાણી વિગેરે વપરાય વિગે-રૈની જયણા રખાય. તેમજ આવા પ્રસંગ આગ એાલવવાની મારી શક્તિ ન હાય, તો પણ મારૂં વ્રત અખંડિત રહે. ( জায নিঙ )

૪-(સરાેદ્રહતલાવ શાષણ કર્મ-ઘઉં વિગેરે અનાજ સારા પ્રમાણમાં થાય વિગેરે ઇરાદાથી સરાેવર, તલાવ, દ્રહ, મામ, ડાંકા વિગેરે સ્કુકવા, તે શાષણ કર્મ કહેવાય. આમ કરવામાં ઘણાં જલચર જીવા વિગેરે ત્રસાદિ જીવાને ત્રાસ ઉપજે, તેઓ મરે, માટે આવા ધંધા નજ કરવા જોઇએ.

આમાં સરાવર વિગેરના પાણીનું શાષણ કરવા કરાવ-વાના ત્યાગ કરવા. પાતાના કે સગાં અને પંચ વિગેરેના ઘર વિગેરેના ટાંકા કુવા વિગેરે સુધરાવવા પહે, ગળાવવા પહે, પાણી કઢાવવું પહે, એને માટે બીજું જે કંઈ કરવું, કરાવવું પહે, આ-દેશ દેવા પહે, તેમજ તેવા પાળના અને પંચના તથા ધર્માદા ખાતાના કાર્યમાં, ટીપમાં વ્યવહાર આખરૂ જાળવવા વિગે-રેની ખાતર દેવું પહે, વિગેરેની જયણા.

પ-અસતી પાષણ કર્મ-રમતગમત (માંઝશાખ) ની ખાતર કે ધન કમાવવાની ખાતર ખરાબ આચારવિચારવાળા નાકર, દાસી, ચાર વિગેરેને પાલવા, ઉછેરવા, હિંસક કસાઇ મચ્છીમાર વિગેરેની સાથે લેવડ દેવડ કરવી, વિગેરે ધંધા એ અસતી પાષણ કર્મ કહેવાય. શ્રાવકે આવા ધંધા ન જ કરવા જોઇએ. કારણ કે તેઓ ખરાબ આહાર ખાય, બીજાને મારે, એમાં રાખનારને કેવલ નિબિડ પાપ કર્મ બંધાય છે. અહીં અનુકંપા દ્રષ્ટિએ અલયદાન દેવાય એમ સમજવું. શ્રાવકે હલકી જાતિના જીવાની સાથે લેવડ દેવડ વિગેરે પરિચય લગાર પણ નજ કરવા જોઇએ. કારણ કે એમાં પાતાને પણ કદાચ અચાનક આપત્તિ ભાગવવી પહે, એવા પ્રસંગ આવે છે. તેવાઓને અનુકંપા, લજ્જા, દાક્ષિણ્યતા, વિગેરે કારણે દેવાની જયણા.

એ પંદર કર્માદાનની બીના ટૂંકામાં જણાવી દીધી. આ પંદર કર્માદાનથી બનેલી ચીજોમાંની જે ચીજો મારા ઘરમાં વપરાય, દાક્ષિણ્યતા લેશું વિગેરે કારણું ન છૂટકે લેશામાં લેવી પહે, તેને અંગે જે કર્માદાનની કિયા કરવી કરાવવી પહે, વિગેરેમાં જરૂરીયાત પૂરતી જયણા રાખવી. તેમજ કર્માદાનમાંની જે બીના મેં જણાવી છે, તેમાં એક કર્માદાનમાં બીજા અનેક કર્માદાનની કિયા ભળતી હોય, તો તેની જયણા. અને પોતાના પુત્રાદિને પંદર કર્માદાનમાંના કાઇપણ કર્માદાનવાળા સ્થલે અથવા તે સિવાયના જરૂર વ્યાપારવાળા સ્થલે તે તે કામ શીખવા માટે મૂકવા પહે કે નાકર તરીકે મૂકવા પહે, તે તે કામમાં જોડવા પહે, તેની જયણા રખાય, કારણ કે કદાચ આમાં તે વિના પોતાની આજવિકા ન ચાલે વિગેરે મુદ્દો પણ હોય.

પ્રશ્ન—શ્રાવકે પંદર કર્માદાન ન સેવવા એમ કયા શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે<sub>.</sub>?

' ઉત્તર—શ્રી ભગવતીજમાં કહ્યું છે કે શ્રાવકે પંદર ક-ર્માદાન ન સેવવા.

આ શ્રાવક ધર્મના ઉત્સર્ગ (મુખ્ય) માર્ગ છે. ઘણાં લાભ દેનારૂં કાર્ય હાય, પણ જો તે ધર્મને બાધા ઉપજાવનારૂં લાગે, તો તેવું કાર્ય ધર્મા જીવાએ નજ કરવું જોઇએ. પરંતુ કદાચ બીજો ધંધા ન થઇ શકે તેમ હાય, દુષ્કાલ કે રાજાની આગ્રા હાય, વિગેરે કારણથી તેવું કામ કરવાની જરૂરીયાત જણાય તો અપવાદ માર્ગે કરે. તેમાં પણ આત્માની નિંદા કરે, દયાભાવ જાળવે. જેમ મહારાજ સિદ્ધરાજે સજ્જન દંડનાયકને અધિકારી બનાવ્યા હતો. તેણે દેશની પેદાશ રેવતા-ચલમાં વાપરી.

એ પ્રમાણે શરૂઆતમાં જણાવેલા ૨૧ ભાંગામાંના અતુ-કૂલ ભાંગાએ બીજા ગુણવતને સ્વીકારૂં (લઉં) છું.

## આના રુ∘ અતીચારા સમજીને ટાળવા. તે બીના ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી ॥

ર૦ અતિચારામાંથી પંદર કર્માદાનના ૧૫ અતિચારાની ખીના જણાવી દીધી, બાકીના ભાેગ સંબંધી પાંચ અતિચારાનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે જાણુવું:-

૧-સચિત્ત આહાર નામના અતિચાર-કાઇએ " અમુક કંદ વિગેરે સચિત્ત પદાર્થા મારે ન ખાવા " આવા નિયમ લીધા હાય, તે બેકાળજને લઈ ને કે સચિત્તની બીનસમજ- હાને લઈ ને નિયમ વાળી ચીજને અચિત્ત માનીને વાપરે, તા આ અતિચાર લાગે. ધાન્યનું સચિત્તપહું શ્રી ભગવતીજી આદિ શાસ્ત્રોમાં આ પ્રમાહ્યું કહ્યું છે:-(૧) જવ, ઘઉં, અને શાલી, ઉત્કૃષ્ટથી ત્રહ્યુ વર્ષ સુધી સચિત્ત ગણાય. પછી નિર્જવ બને. (૨) તલ અને દિદલ પાંચ વર્ષ પછી નિર્જવ થાય. (૩) અલસી, કાદરા અને કાસંબા વિગેરે સાત વર્ષ પછી નિર્જવ થાય. અને જઘન્યથી એટલે વ્હેલામાં વ્હેલા અંત- મુંહૂત્તે વીત્યા બાદ યાનિ-બીજના નાશ થાય છે. તથા સેડુક કપાસ ત્રહ્યુ વર્ષ પછી નિર્બીજ થાય. એટલે ઉપર જહ્યુવિલા ટાઇમની અંદર વાવવા ઉગાડવાથી લગે, તે પછી ન લગે.

- ર-સચિત્ત પ્રતિઅદ્ધાહાર નામના અતિચાર-એટલે જેણે સચિત્તના નિયમ કર્યો હાય, તેણે સચિત્ત પદ્દાર્થની સાથ સંખંધવાળા અચિત્ત પદાર્થ ન ખાવા જોઇએ. જેમકે ઝાડ વિગેરેની સાથે સંખંધવાળા તાજા (તરતના ઉતારેલા) ગુંદર રાયણ, ખજીર વિગેરે ન વાપરવા. કારણ કે હાલ તે સચિત્ત છે. ઠળીયા કાઢ્યા પછી ૪૮ મીનીટ વીત્યા ખાદ અચિત્ત થાય, છતાં બે ઘડીની અંદર અચિત્ત માનીને વાપરે તા અતિચાર લાગે. તેમજ ફળ પાકેલું હાય અને અંદરનું બીજ કે ઠળીયા સચિત્ત હાય, ત્યારે 'હું ફળ ખાઇને ઠળીયા બહાર કાઢી નાખીશ ' આ ઇરાદાથી આખું ફળ માંઢામાં નાખે તા અતિ-ચાર લાગે.

3-અપકવ આહાર નામના અતિચાર-એટલે કંઇક કાચી અને કંઇક ( બરોબર નહિ ) પાકી એવી મિશ્ર વસ્તુ (સચિત્ત મિશ્ર ચાળ્યા વિનાના લાટે વિગેરે) સચિત્ત માનીને ન વપરાય. વાપરે તા અતિચાર લાગે.

૪-દુષ્પકવ આહાર નામના અતિચાર-જે પદાર્થ અગ્નિના સંસ્કારથી બરાબર પાકીને અચિત્ત ન થયા હાય, તે દુષ્પકવ આહાર કહેવાય દાખલા તરીકે અર્ધા સેકેલા પાંખ ચણા વિગેરેને અચિત્ત માનીને ન ખવાય, તેવા અધ કચરા (અડધા કાચા) અચિત્ત માનીને ખાય તા અતિચાર લાગે. જેમણે સચિત્તના નિયમ (ત્યાગ) કર્યો છે, અથવા સચિત્ત વાપરવાનું (૧૦,૧૫ વિગેરે સચિત્ત વાપરવા તેથી વધારે નહિ એમ) પરિમાણ કર્યું છે. એમણે ઉપરના ચાર અતિચારા ટાળવાના છે.

૫–તુચ્છૌષધિ આહાર નામના અતિચાર–જે ખાતાં ખાવાનું થાડું હાય, અને ફેંકી દેવાના લાગ ઘણા હાયુ, તે તુચ્છૌષધિ કહેવાય.

શ્રી ઉપદેશ પ્રાસાદમાં (૧) સચિત્ત (૨) સચિત્તપ્રતિ ખદ્ધ, અને (3) અભિષવ એટલે ઘણી ચીજોના સંધાનથી જે થાય. તેવા અથાણું વિગેરેને સાવઘ આહારને છોડનારા છવા, ખીનકાળજી વિગેરે કારણથી વાપરે, તા તેમને અતિ-ચાર લાગે. (૪) મિશ્રાહાર એટલે સચિત્તના અંશ કંઇક છે એવા પદાર્થને અચિત્ત માનીને વાપરે તા અતિચાર લાગે. ૫-દ્રષ્પકવાહાર. એમ પાંચ અતિચાર ગણાવ્યા છે. તથા શ્રી શ્રાદ્ધપ્રતિક્રમણ (વંદિત્તા) સૂત્રની ટીકામાં કહ્યું છે કે-અપકવા-હાર અને તુરછીષધિને સચિત્તાહાર નામના પ્હેલા અતિચા-રમાં ગણવા. આ સાતમા વ્રતના પ્રભાવે પ્રવરદેવ નામના ગૃહસ્થના કાઢ રાગ નાશ પામ્યા. તે મહા ધનવાન થયા, અને દાનાદિ ધર્મ સાધીને પ્હેલા દેવલાકમાં સામાનિક દેવ થયા. ત્યાંના સુખ ભાગવીને કમલપુરમાં શુદ્ધભાધ નામના શ્રાવકના દીકરા થયા. અહીં તેના પુષ્યથી દુકાળ મટીને સુ-કાળ થયા. અનુક્રમે માેટી ઉંમરે બારે વ્રત અને દીક્ષા સાધીને સિદ્ધ થયા. શ્રી ઉપદેશ પ્રાસાદના બીજા ભાગમાં આ બીના વિસ્તારથી કહી છે. ભાગોપભાગ શખ્દથી જો કે કર્માદાન ન લઇ શકાય. પણ કર્માદાન (રૂપ સાધન) ની સેવ-નાથી ભાગ અને ઉપભાગના સાધન મળે એટલે ભાગોપભા-ગના સાધના મેળવવા માટે કર્માદાનની પ્રવૃત્તિ થાય છે, આ ઇરાદાથી અહીં કર્માદાનને ત્યાગ કરવા વિગેરે બીના જણાવી છે. આ વ્રતને અંગે સવારમાં ઉડીને આવી ભાવના ભાવવી કે કામ ભાગને મહા દુ:ખ દેનારા છે. એમ સમજીને સર્વથા ભાગોપભાગથી અલગ રહેનારા પૂજ્ય મુનિવરાને હંમેશાં નમસ્કાર કરૂં છું. આ વૃત લેતી વેલાએ એમ કહેવું કે, ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે આ સાતમા વૃતને દ્રવ્યાદિકથી ૬ છીંડી, ૪ આગાર તથા ૪ બાલ રાખીને ૨૧ ભાગામાંના અનુકૂલ ભાગા પ્રમાણે શ્રહણ કરૂં છું.

#### ા આ સાતમા વ્રતને અંગે નીચે જણાવેલા નિયમા-માંથી બને તેટલા નિયમા કરવા એઇએ ા

૧–બેઆસણું વિગેરેમાંથી યથાશક્તિ તપ કરવા, તેમાં માંદગી વિગેરે કારણે જયણા.

ર-૫, ૧૦, ૧૨ પર્વ તિથિઓમાં લીલાતરીના ત્યાગ કરવા.

૩–આર્ડા બેસે, ત્યારથી માંડીને ફાગણુ સુદ ૧૫ સુધી કેરીના ત્યાગ કરવા.

૪–ષ્રીડી, હાેકાે, ચલમ વિગેરે પીવા નહિ, અપ્રીણુનાે કંસુષાે લેવા નહિ. વ્યસનની ચીજાેના ત્યાગ કરવાે.

પ–આર્ડા નક્ષત્ર બેસે ત્યારથી માંડીને કાર્ત્તિક સુદ્દ ૧૫ સુધી કાચી ખાંડ ન વપરાય. ખુરૂં આર્ડા પહેલાંનું વપ-રાય. પાપડ વડી વિગેરેના ત્યાગ કરવા.

ે է–કાચા દહીંવાળું રાઇતું વાપરવું નહિ.

૭–ઘઉં વિગેરેના પાેંખ ખાવા નહિ.

૮–ઉપરના ભાગમાં ખુલ્લું હાય, તા ત્યાં બેસીને ખુલાય પીવાય નહિ. ખ્હાર ગામ હાઉં તથા માંદગી વિગેરે કાર્ણો જરૂરી જયણા રખાય. શિયાળામાં-સૂર્યોદય પછી અને સૂર્યાસ્તની પહેલાં ૪-૪ ઘડી તો જરૂર ખુલ્લા-ઉનાળામાં- ,, ,, ,, ર-ર ઘડી માં બેસીને ચામાસામાં- ,, ,, ,, ક-ર ઘડી આવું પીવું નહિ, કારણ કે સૂક્ષ્મ અપુકાય વરસેછે.

૯–મેં દા, તથા રવાવાળી ચીજ વપરાય નહિ.

૧૦-તુચ્છ ફળ અને ચલિત રસના નામે આળખાતી વાસી ખાસુદી વિગેરે તથા જલેખી, હલવા, આમ્રની નાન-ખટાઇ વિગેરે ન જ વાપરવી.

ઉપર જણાવ્યા મુજબ ત્યાગ કરેલી ચીંજો, સ્વપ્નમાં સેવાય તેની જયણા. સગાં, કુટું બી વિગેરેમાંથી કાઇને નાક- રીમાં લગાડવા ભલામણ કરવી, કરાવવી પહે તેની જયણા. પંદર કર્માદાનથી અનેલી ચીંજો, પાતાના ઘર કાર્ય વિગેરેને માટે લેવી પહે, તેના ખર્ચ પહેલા પાંચમા વ્રતમાં રાખેલી રકમની મર્યાદાથી વધવા ન જોઇએ. તથા પાતાના પુત્ર વિગેરેના લગ્ન, જમણવાર, વિગેરે પ્રસંગે ધારેલા નિયમ ઉપરાંત વધારે ચીંજો, લેવી દેવી પહે, વધારા વેચવા પહે તેની જરૂરી જયણા રખાય. ખર્ચને અંગે જે રકમા લખી છે તે પાંચમા વ્રતમાં ધારેલી (૧૫ લાખ વિગેરે) રકમમાંથી એાછી થાય તા પૂરી કરાય, અને વધારા જણાય તા સારા માંગે વાંપરા દઉં.

### ા (૮) અનર્થ દંડ વિરમણ વ્રતા

અર્થ દંડ—સ્વજન, પાતાના શરીર, ધર્મ, વ્યવહારા-દિકને માટે આશ્રવ (આરંભાદિ પાપ કર્મ) સેવાય, તે અર્થ દંડ કહેવાય.

અનર્થ દંડ-જે કરવામાં પાતાને કે સ્વજન વિગેરને કંઇ પણ લાભ છેજ નહિ, એવા માજશાખ, રમતની ખાતર કે યશની ખાતર જે નાહક પાપના કામ કરાય તે અનર્થ દંડ કહેવાય. તેના ત્યાગ કરવા એ અનર્થદંડ વિરમણ વ્રત કહેવાય. માટા અનર્થ દંડ ચાર કહ્યા છે. તે આ પ્રમાણે:— ૧—અપધ્યાન એટલે આત્તિધ્યાન તથા રૌદ્ર ધ્યાનના વિચાર ન કરવા જોઇએ. અહીં તે દરેકના ચાર ભેદની ખીના જાણવાની છે. આનું સ્વરૂપ શ્રી શ્રાવક ધર્મજાગરિકાના ૩૫૧ મા શ્લાકની (૩૫૩ માં પાને કહેલી) ટીપણીથી જાણવું.

ખંનેની ટુંકામાં વ્યાખ્યા એ છે કે–રાજ્યાદિ ભાગના સાધનાની વિચારણા, ચાહના કરવી તે આત્ત ધ્યાન કહેવાય. અને નિર્દયપણે જીવહિંસાદિની ચિંતવના એ રૌદ્ર ધ્યાન કહેવાય. આ ખંને ધ્યાનના વિચારા ન આવે તે તરફ લક્ષ્ય રાખું. આમાં પ્રમાદાદિ કારણે તેવા વિચારા આવે તે સારા છે, એમ માનું નહિ.

પ્રશ્ન–આત્ત<sup>દ</sup>ધ્યાન, રૌદ્ર ધ્યાનના વિચારાને રાેકવાના કયા કયા ઉપાયા છે તે જણાવા ?

ઉત્તર–સામાયિક, પ્રભુપૂજા, તીર્થયાત્રા વિગેરે ઉત્તમ આલંખનાની સેવના કરવાથી ખરાખ વિચારા આવતા રાકાય છે. શ્રાવકે તેવા આલંખનાની જરૂર સેવના કરવી જોઇએ. પ્રશ્ન-ધ્યાન એટલે શું?

ઉત્તર–અંતર્મું હુર્ત્ત સુધી મનની એકાંગ્રતા રહે એ ધ્યાન કહેવાય આવું <sup>દે</sup>યાન છદ્મસ્થ જીવાને હાય છે. ત્રણે ચાૈગની ક્રિયાઓને રાેકવી, એ પણ ધ્યાન કહેવાય. આવું ધ્યાન શ્રી કેવલી મહારાજને હાેય. ધ્યાનના ચાર ભેંદામાં **ધમ<sup>િ</sup>ધ્યાન, શુકલ ધ્યાન એ** બે સારા ધ્યાન કહેવાય. ઉપર જણાવેલા ખંને અશુભ ધ્યાન કહેવાય. આથી એના ત્યાગ કરવા જોઈ એ. સામા માણસ માટા ખરાડા પાડી રૂદન કરે. આંખમાં આંસુ લાવે, છાતી કૂટે વિગેરે આવા ચિદ્ધોથી આત્તિધ્યાન ઓળખાય છે. અને ઇષ્ટ પદાર્થીના વિચાગ શાય કે અનિષ્ટ રાગાદિ પ્રકટે ત્યારે આ ધ્યાન ઉપજે છે. આનું ફેલ તિર્ય ચગતિ છે. એમ આવશ્યક સુત્રની (ખાવીસ હજારી) ટીકામાં કહ્યું છે. આત્ત<sup>દ</sup>ધ્યાન ધ્યાતાં સંયતી નામના સાધ્વી મરીને ગિરાળી થઈ, નંદમણિકાર દેડકાપણું પામ્યા, અને સુંદર શેઠ મરીને ચંદનઘા થયા. એમ સમજને **માના** ત્યાગ કરવા. પાંચમા ગુણઠાણા સુધી આ ધ્યાનની હૃદ છે એમ સમજવું.

રૌદ્રધ્યાન એ આત્તિધ્યાન કરતાં પણ હલકા દરજ્જાનું છે. શ્રી ધ્યાન શતકમાં આના કરવું, કરાવવું, અનુમાદવું, અને હિંસાદિની વાર વાર ચિંતવના કરવી એમ ચાર ભેદ કહ્યા છે. હિંસાદિવાળા કાર્યો કરવામાં આદર ભાવ દેખાય વિગેરે ચિદ્ધોથી આ ધ્યાન પારખી શકાય છે.

રૌદ્ર ધ્યાનનું ફલ—તંદુલિયા મત્સ્ય માટા સમુદ્રમાં રહેલા મહા મત્સ્ય (માટા માંછલા)ની આંખની પાંપણમાં ઉપજે છે. " સમુદ્રમાં માજાં ઉછળે, ત્યારે માટા માછલાનું મોં હું ઉઘાડું હાય છે, તેમાં ઘણાં નાનાં માંછલાએ પેસે છે અને નીકળે છે. " આ બનાવ જોઇને તંદુલિયા મત્સ્ય વિચારે છે કે, " આ (માં હું) માંછલું કેવું મૂર્ખ છે? માહામાં ખાવાનાં માંછલાં આટલાં બધાં આવે છે, છતાં નીકળી જવા દે છે, ખાતા નથી. હું જો તેના જેવા માટા હેહિં, તો એક પણ માંછલાંને જવા ન દઉં, બધાને ખાઈ જઉં. " આવી જાતનું રૌદ્ર ધ્યાન કરીને કાયાથી હિંસાદિ કર્યા વિના પણ મરીને સાતમી નરકે જાય છે. તેમજ કુરૂડ અને ઉકુરૂડ મુનિ પણ રૌદ્રધ્યાન કરતાં નરકે ગયા. એમ સમજીને ધમધ્યાનાદિ શુલ ધ્યાનમાં મન રાખવું. કારણ કે ધમધ્યાનનું ફલ દેવ-ગતિ અને શુકલધ્યાનનું ફલ માક્ષ મલે એમ કહ્યું છે.

ર–પાપાપદેશ નામના અનર્થ દંડ—શ્રાવકે વિચારીને નિર્દોષ બાલવાની પદ્ધતિ પાડવી જોઇએ. બીજાને પાપ કર-વાના ઉપદેશ દેવા જ નહિ.

હે ખેડુતા ! ખેતરમાં ખાદકામ શરૂ કરા ? હળ વિગેરે તૈયાર કરા ? શત્રુઓને મારા ? બળદને પલાટા (દમા) ? કન્યાના વિવાહ કરા ? આવું બીજાને કહેવાય નહિ. કારણ કે એ પાપાપદેશ કહેવાય. યાદ રાખવું જોઈએ કે કૃષ્ણુ મહારાજા અને ચેડા મહારાજાને "પાતાના બાળકાના પણ વિવાહ કરવાના નિયમ હતા. અહીં ખાસ કારણું પુત્રાદિને કે સગાં વિગેરેને કાંઈ તેવા ઉપદેશ દેવાય, તેની જરૂરી જયણા રાખીને બાકીના પાપાપદેશના ત્યાગ કરૂં છું. એમ નિયમ કરાય.

ું ક⊢િહેસ્રપ્રદાન નામના અનર્થ દ**ંડ—સગાઇ વિગે**રે

કારણ વિના પણ જેથી જીવ હિંસા થાય, એવા કાેશ વિગેરે નાહક બીજાને દઇએ, એમાં દેનારાને પણ હિંસાનું પાપ લાગે, તથા કામણ, ડુંમણ, વશીકરણ, ધાતુમારણના પ્રયાગ પાતે બીજાને શીખવાં એમાં પણ નાહક પાપ બંધાય છે, એમ સમજીને શ્રાવકે આવા અનર્થ દંડના જરૂરત્યાગ કરવા. આમાં પુત્રાદિને તથા સગાં વિગેરેને શરમ વિગેરે કારણથી ન છુટકે આમાંનું કાંઇ દેવું, કહેવું, બતાવવું પડે, તેની જયણા રાખવાની જરૂરીયાત જણાય તા રાખે. તે સિવાયના ત્યાગ કરવા. આવા અનર્થ દંડ કરવાથી ધન્યંતરિ વૈદ્ય નરકે ગયા. વિશેષ બીના શી ઉપદેશ પ્રાસાદ વિગેરે ગ્રંથાનમાંથી જાણવી.

૪-પ્રમાદાચરણ—ધર્મ કિયાની સાધના કરવામાં જે અરૂચિ કે ઉપેક્ષા કરાવે તે પ્રમાદ કહેવાય. આના (૧) મઘ (૨) વિષય, (૩) કષાય, (૪) નિદ્રા, (૫) વિકથા એમ પાંચ લેદો છે. તેમાં (૧) મઘ-એટલે મદિરા કહેવાય. આમાં આ-થા, માંસ, સરકા, તાડી વિગેરે ગણી લેવા. મઘ એ ધાર્મિક દૃષ્ટિએ અને વ્યવહારિક દૃષ્ટિએ નિંદનીય ચીજ છે. પાપ વ્યાપારને કરાવે છે, અને દુર્ગતિ આપે છે. કૃષ્ણુ મહારાજાના પુત્રાએ દારૂ પીધા, તેથી એકસોને અત્રીશ કુલ કાટી યાદવાથી ભરેલી દ્રારિકા નગરીના દાહ થયા. કાઇ એક યાદવના ઘરમાંથી એકસો આઠ કુમાર નીકળે એવું જે કુળ, તે કુલ-કાટી કહેવાય. એમ ઉપદેશ પ્રાસાદમાં કહ્યું છે. વિશેષ બીના ઉપદેશ પ્રાસાદાદિ યથામાં જણાવી છે. તથા (૨) વિષય—એ છેર કરતાં પણ વધારે દુ:ખ દેનાર છે, હિતાહિતનું ભાન ભૂલાવે છે. સાત વાર સાલમી નરકના પણ આકરાં દુ:ખા એ

આપે છે, એમ સમજીને ભવ્ય જવાએ પ્રભુષ્રી નેમિનાથ વિગેરના દેષ્ટાંતોને નિરંતર યાદ કરીને તેનો ત્યાગ કરવા. (૩) સંસારમાં રઝળાવે એનું નામ કષાય કહેવાય. ક્રોધ એ પ્રીતિના નાશ કરે છે, માન વિનયના નાશ કરે છે, માચા મિત્રતા (ભાઇખંધી) ના નાશ કરે છે. લાભ એ તમામ શુણોના નાશ કરે છે. કાેધથી સાધુ સપ પણું પામ્યા, અને માનથી બાહુબલિજીને કેવલજ્ઞાન માેડું થયું. રાવણે રાજ્ય શુમાવ્યું. માયાથી પ્રભુષ્રી મલ્લિનાથ જેવા પણુ સ્ત્રીપણું પામ્યા તથા લાેભથી મમ્મણુ શેઠ વિગેરે નરકાદિમાં ગયા. એમ સમજીને આના ત્યાગ કરવા. (૪) નિદ્રા, એટલે ઉંઘવું તે. આના પાંચ ભેદ છે તે આ પ્રમાણે—

૧-નિદ્રા, ર નિદ્રા નિદ્રા, ૩ પ્રચલા, ૪ પ્રચલા પ્રચલા, ૫ સ્ત્યાનિર્દ્ધ. જેમાં સુખે જગાય તે નિદ્રા અને દુ:ખે ( મુશ્કેલીએ ) જગાય તે નિદ્રા નિદ્રા કહેવાય તેમજ ઉભા અથવા ખેઠાં જે આવે તે પ્રચલા, અને ચાલતાં ચાલતાં આવે એ પ્રચલા પ્રચલા કહેવાય. અને જેમાં અલદેવના જેટલું ખળ હાય તથા (આ નિદ્રાવાળા જવ) દહાડે ચિંતવેલું કામ સાધે, તે સ્ત્યાનિર્દ્ધ નિદ્રા કહેવાય, એમ શ્રી કર્મ શ્રંથની ચૂર્ણિમાં કહ્યું છે. અહિં શ્રી કર્મ શ્રંથ ટીકાના વિચાર એ સમજવા કે અલદેવ જેટલું ખળ ખધા સંઘયણવાલા જવાને આ નિદ્રામાં હાતું નથી, પણ વજ રૂપભનારાચ સંઘયણ વાળા જવાને એટલું ખળ હાય છે એમ સમજવું. તે સિવાયના ખીજા જવાને આ નિદ્રામાં શ્રે આ ખાબત શ્રી જાતકલ્પ સૂત્રની ટીકામાં આ નિદ્રામાં કે જાગતાં આઠ

ગણાને બદલે ત્રણુગણું કે ચારગણું બળ હોય, અને આવા જીવા નરેકે જાય. એટલે જેની નરકમાં જવાની લાયકાત હાય, તેવા ખરાબ વિચારવાળા જીવાને આવી ગાઢ ઉઘ હાય છે. આવી નિદ્રાવાળા જીવાના દષ્ટાંતા મહાલાખ્ય અને શ્રી નિશીય સૂત્રમાં ઘણાં આપ્યા છે. તેમાં માંસ, માદક, હાથીદાંત, કું માર અને વડનું દષ્ટાંત વધારે પ્રસિદ્ધ છે. લબ્ય જીવાએ યાદ રાખનું કે નિદ્રા અનેક નવા ગુણાને આવતા અટકાવે છે, અને જૂના ગુણાના નાશ કરે છે. પ્રમાદને વધારે છે. વિગેરે સ્વરૂપ જાણીને પ્રભુએ જયંતી શ્રાવિકાને કહ્યું કે, ધર્મા જીવાનું જાગનું સારૂં છે અને અધર્મી જીવાનું ઉઘનું સારૂં છે વિગેરે ખીના શ્રીભગવતી સૂત્ર વિગેરેમાંથી લઇને શ્રી શ્રાવક ધર્મ જાગરિકામાં વિસ્તારથી કહ્યું છે. આ વાત ધ્યાનમાં રાખીને શ્રાવકાએ નિદ્રાની ધીમે ધીમે એાછાશ થાય તેવી કાળજી જરૂર રાખવી.

(પ) વિકથા-રાજા, સ્ત્રી, દેશ, ભાજન વિગેરેની લંબી ચાડી વાતા કરવા એ વિકથા કહેવાય. આવી વાતા કરવાથી ધર્મારાધન અટકે, ચીકણાં પાપ બંધાય, અને દુરાચાર સેવાય, તથા પરભવમાં દુર્ગત મલે એમ સમજીને આવી વિકથા નજ કરવી જોઇએ. શ્રી આવશ્યકાદિ સૂત્રામાં આના રાજકથા વિગેરે ચાર ભેદ અને સંબાધ સપ્તતિકાની ટીકામાં સાત ભેદ કહ્યા છે. તેમાં ચાર ભેદા તા પ્રસિદ્ધજ છે. આકીના (પ) મૃદ્ધીકથા (દ) દર્શન ભેદિની (છ) ચારિત્ર ભેદીની એમ ત્રણ ભેદા જાણવા. આ પ્રસંગે સમજવું જોઇએ કે માહરાજા ચિત્તરૂપ નગરમાં રહે છે. તેના રાગ, દ્વેષ આ બે દીકરા

(દિ-કર્યા) છે. મિચ્યાત્વ નામે મંત્રી અને કુબાધ નામે દ્વત છે. માહની કુદષ્ટિ રાણી છે તેની વિકથા એ બ્હેનપણી છે. ચ્ચેની સાેબત લગાર કરવા જેવી નથી. કારણકે સુલદ્ર શેઠની ન્દીકરી રાહિણીએ એની સાબત કરી એટલે તે વિકથાને કરવા લાગી. અનુક્રમે આ ટેવ વધતા વધતા એટલે સુધી વધી ગઇ કે રાેહિણીએ રાજાની રાણીને પણ ન છેાડી. એટલે તેની નિંદા કરવા લાગી. આથી રાજાએ તેને નગર-માંથી કાઢી મૂકી. જંગલના અસહ્ય દુ:ખા ભાગવીને તે વ્યં-ત્તરી થઇ. ત્યાંથી ચ્યવીને વિકથા કરવાના પાપને લઇનેજ તે અનંતા કાળ સુધી એકેન્દ્રિયાદિકમાં રખડી, છેવટે તે પુષ્યના યાગે ભુવનભાનુ કેવલી થઇ. આ વાત યાદ રાખીને ડાહ્યા શ્રાવકાએ વિકથાના ત્યાગ કરવા. એમ પાંચ પ્રમાદની ડુંકામાં બીના પૂરી થઇ. મઘ વિગેરે પાંચે પ્રમાદના સાધના છે, એમ સમજીને શ્રાવકે તે બધાના ત્યાગ કરવા. તે ઉપ-રાંત નીચે જણાવેલા પ્રમાદને લઇને થતા (પ્રમાદાચરણના) કાર્યો નજ કરવાં જોઇએ.

૧—જયાં લીલકૂલ જીવાત ઘણી હોય તેવી જગ્યાએ ન્હાવું નહિ. કારણકે લીલ કૂલને લઇને અનંતા જીવા અને બીજ પણ જીવાત હણાય. ન્હાવાના પ્રાચીન નિર્દોષ વ્યવહાર એ હતા કે શ્રાવકા જોઇએ તેટલું રીતસર પાણી કાલ વિગેરે વાસણમાં લઇને પરનાળવાળા બાજોઠ ઉપર ન્હાય. તે પાણી પરનાળની નીચેની કુંડીમાં જાય. ન્હાઇને પાતે તડકે જીવાત જોઇને છુડું છુડું નાંખે. આ પ્રમાણે દરેક વ્યવહાર જાળવવામાં જીવદયા પળ, પાપથી અચીને સુખી

થવાય. રાતે તા સ્નાનાદિ થાયજ નહિ. પેશાબ દસ્ત વિગેરે પણ નિર્જીવ જગ્યાએ કરવા જોઇએ. ઘી વિગેરેના વાસણા ઉઘાડા ન રખાય. તેમજ રસોડા વિગેરે દશ સ્થાનકાેએ જરૂર ચંદરવા આંધવા જોઇએ. ન આંધવામાં પાતાના જીવને પણ નુકશાન પ્હેાંચે. બીજાએા ચંદરવા બાંધે, તેવું કરનારા જીવાને વિધ્ન કરનારા જીવા રાગાદિની પીડા ભાગવે છે. શેઠ યશાદત્તની મૃગસુંદરી નામની દીકરીએ પાતાના સાસરે રસાડામાં ચંદરવા બાધ્યા, તે તેના પતિ દેવરાજે સાતવાર આળી નાંખ્યા, તેથી તેણે સાત વર્ષ સુધી કાઢની પીડા ભાગવી. મૃગસુંદરીએ ચંદરવા બાંધવાનું અને રાતે નહિ જમવાનું રહસ્ય સમજાવીને વિધમી એવા સસરા વિગેરેને જૈન ધર્મી બનાવ્યા. મૃગસુંદરી ઉપર જણાવેલા નિયમને પાલીને દેવતાઈ ઋહિને પામી. એમ સમજને રસાઈ વિગેરે કરતાં ઉપરના ભાગમાં જરૂર ચંદરવાે આંધવા જોઇએ. ન ભાંધે તાે પ્રમાદાચારણ થાય, તેથી મહાકર્મ ભંધાય, **ને** દ્વ:ખ ભાેગવવા પઉં. એ પ્રમાણે પ્રભુની પૂજા કરવામાં પણ પાણી ગાળીને વાપરવું, દરેક કામ જયણાથી કરવું, કાંજો विशेरे જાળવીને જાતે કાઢે. તેમ કરતાં જીવદયા જળવાય, અને ભવાંતરમાં નીચ કુલમાં જન્મ ન થતાં સારા ધર્મિષ્ઠ કુલમાં જન્મ પામી ધર્મ સાધીને સુખી થવાય.

## ા નીચે જણાવેલી **ઝીનાને પ્રમાદાચરણ ગણીને** તેમ કરવું નહિ ॥

૧—અવિરતિ ભાવે કર્મ અંધાય. પાછલા ભવમાં શારીર વિગેરેને વાસરાવ્યા ન હાય, તા તેનાથી જે જવ વધ થાય, તેનું પાપ લવાંતરમાં ગયેલા પણ જીવને ભાેગવનું પહે છે. માટેજ રાતે કદાચ અચાનક મરણ થાય એમ સમજીને સંથારા પારિસિની વિધિમાં દેહાદિને વાેસરાવવાનું કહ્યું છે. યાદ રાખનું કે સિન્દ્રના જીવાને પૂર્વ લવમાં સર્વ સંવર રૂપ વિરતિ લાવ હતા, તેથી તેમને ઉપરની ખીના લાગુ પડતી નથી. આ વાત શ્રીલગવતી સૂત્રના પાંચમા શતકના છઠ્ઠા ઉદ્દેશામાંથી ડુંકામાં કહી છે.

ર--રાંધવાનું કામ પતી જાય, ત્યારે નાહક ચૂલાે સળ-ગતાે રાખવા એ પ્રમાદાચરણુ કહેવાય, આમ કરવામાં ઘણાં ત્રસાદિ જીવાેની હિંસા થાય, તેથી તેમ ન કરવું. એટલે ચૂલાે ઓલવા નાંખવા જોઇએ.

3—ઇંઘણાં છાંણા વિગેરે તપાસ્યા વિના કામમાં લે; (૪) લીલાં ઘાસ વિગેરે ઉપર ચાલવું, (૫) નાહક કૂલ વિગેરે તોડવા, (૬) લુગડાં વિગેરેમાંની જૂ વિગેરે તપાસ્યા વિના ધાળીને ધાવા આપવા, (૭) બળખા યૂંક વિગેરે નાંખ્યા ખાદ તેને ધુલ વિગેરેથી ઢાંકે નહિ. વિગેરે જયણા વિનાની તમામ ક્રિયાઓ પ્રમાદાચરણ તરીકે સમજવી. શ્રાવકે જરૂર યાદ રાપવું કે દસ્ત, પેશાબ, ગળફા, લીંટ, ઉલ્દી, પિત્ત, લાહી, વીર્ય, મડદું, પર વિગેરમાં એક મુહૂર્ત્ત જેટલા ટાઇમ વીત્યા ખાદ અસંખ્યાતા સંમૂર્છિમ મનુષ્યા ઉપજે છે, તે સંમૂર્છિમ મનુષ્યાનું આઉખું અંતર્મુહૂર્ત્તનું હાય છે, અને અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગ જેવડું શરીર હાય છે. તેમને સાત કે આઠ પ્રાણ હાય છે. આ બાબત સંગ્રહણી સ્ત્રની ટીકામાં 'નવ પ્રાણ હાય' એમ કહ્યું છે, વિગેરે બીના

શ્રી પ્રજ્ઞાપના સૂત્ર, લાેક પ્રકાશ વિગેરેમાં વિસ્તારથી કહી છે. ઉપરની બીના ધ્યાનમાં રાખીને અળખા વિગેરેને નાંખવામાં ઉપયોગ રાખવા. જેથી કર્મ બંધથી ખરી શકાય. જુગાર વિગેરે વ્યસનાના ત્યાગ કરવા, ઘણું પાણી ઢાળવું નહિ. ઉપયોગ પૂર્વક ધર્મ ક્રિયા કરવી. કારણકે અનુપયાગ એ પ્રમાદ છે. નાટકાદ કૌતુક જેવા નહિ, કાઇને ફાંસી દેતાં હાય, ત્યાં જોવા જવું નહિ. કાેકશાસ્ત્રાદિ કુશાસ્ત્રના અભ્યાસ ન કરવો, જલક્રીડા કરવી નહિ, હીંચકા ખાવા નહિ, રસો-ઇને વખાણીને જમવી નહિ. ભાંડ, ભવૈયા, બજાણિયા, વાંદરા, નટ વિગેરેનું નાટક, નાચ, સર્કસ, સીનેમા, તાબુત, મદારીના ખેલ જોવાં નહિ. આમાં રાગાદિ કારણે તૈલાદિ લગાડીને ન્હાવું, જતા આવતાં તાખૂત વિગેરે જોવાય વિગેરેમાં ખાસ જરૂરી જયણાના વિચાર કરીને આગાર રખાય કામણું માથ કરવા નહિ, કામાદ્દીપક કલા શીખવી નહિ, બીજાને ભણા-વવી પણ નહિ કષાય, પ્રમાદથી અલગ રહેવા નિરંતર સાવચેત રહેવું, અનુપયાગે થઇ જાય તે સારૂં ગહું નહિ. હીંચકા ખાવા નહિ, સાગટાબાજી વિગેરે પણ જુગારને પાષનારી ચીજ જાણીને તેના ત્યાગ કરવા. પશુ પક્ષીને પાંજરામાં પૂરવા નહિ. આગ, મ્યુઝીયમ વિગેરેને શાખની ખાતર જોવા જવું નહિ, દારૂખાનું ફાેડવું નહિ. આમાં વત લેનારે સગાં આદિની સાથે વ્યાવહારિક લેવડદેવડમાં ખાસ જરૂરી જયણા વિચારીને રાખવી. હાળીમાં ભાગ લેવા નહિ, તે જોવી પણ નહિ. ઉપર જણાવેલી બીનામાંથી નકાર કાઢતાં જે રહે તે પ્રમાદાચરણ કહેવાય. તેને શિખામણના

રૂપ કહ્યું કે ' આમ કરવું નહિ ' આ વ્રત લેનારે સમજવાનું એ કે જેમ ખને તેમ કર્મ અંધના કારહોાથી ખચવું. ન છૂટકે સેવાય, તેમાં ધીમે ધીમે એાછા કરવાની ભાવના રાખવી જોઇએ. કારહોુંકે કરેલાં કર્મો કાઇ બીજો ભાગવવા નહિ આવે, પાતાનેજ કર્મનું ફલ ભાગવવું પડે છે. અંધકાલ એ સ્વાધીન કાલ છે. માટે મલિન પ્રવૃત્તિથી પાછા હઠીને નિર્મલ ધર્મારાધન આનંદથી કરાય એ કહેવાના આ વતના સાર છે.

## ાા નોચે જણાવેલા અનર્થ દંડ વિરમણના પાંચ અતિચારા સમજીને જરૂર ટાળવા ાા

॥ कंदण्पे कुक्कुइए-मुहरि अहिगरणभोगअइरित्ते ॥ दंडीम अणट्टाप, तद्दयीम गुणव्वप निंदे ॥ १॥

૧ કુચેષ્ટા કરવી, ૨ કામવાસના વધારનારી વાણી બાલવી, ૩ વાચાલપણું કરવું, ૪ સ્વજનાદિને જોઇએ તે કરતાં વધારે ભાગના અને ઉપભાગના સાધના તૈયાર રાખે, ૫ નિરંતર (હંમેશાં) જીવ હિંસાના સાધના (અધિકરણા) કારણ વિના પણ તૈયાર રાખે, એમ આઠમા વ્રતના પાંચ અતિચારા દુંકામાં જાણવા હવે એને વિસ્તારથી કહીએ છીએ:-

૧—કુચેષ્ટા એટલે આંખ, નાક, હાથ, પગ, માંઠાના ચાળા એવા કરે, જે જોઇને સામાને હસવું આવે, અને પાતે દુનિયામાં હલકા કહેવાય. આવી ચેષ્ટાઓ કરવી નહિ, તેમ તેવા વચન પણ નજ બાલવા જોઇએ. કારણ કે હસતાં કર્મ અંધાય, તે ભાગવતાં ઘણું દુ:ખ ભાગવવું પઢ, અને ચાલુ કતમાં દાષ લાગે. આવું કરવું તેના કરતાં તા એટલા

ટાઈમ ધર્મારાધન કરીને કર્મની નિર્જરા કરવી, એ ડહાપાથુ કહેવાય.

ર-જે બાલવાથી પાતાને કે બીજાને કામવાસના વધે. એવું વચન ન બાલવું જોઇએ. કારણ કે ચાલુ વ્રતમાં દોષ લાગે. ઉત્તમ શ્રાવકે ખાસ કારણ વિના બાલવું નહિ, અને બાલવાના પ્રસંગે ખપ પૂરતું, હિતકારી વચન વિચારીને બાલવું. જેથી ચીકણાં કર્મ બંધાય, તેવા વેણ બાલવાજ નહિ. ફાેગટ આકરા વચન બાલવાથી કેવા ખરાબ કલ ભાગવવા પડે છે? આ બીના સમજાવવાને માટે વીર અને ધીર નામના અંને ભાઇની હકીકત ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે. તે ડુંકામાં આ પ્રમાણે:--તે ખંને જણા જંગલમાં ગયા હતા. ત્યાં એક વસંત નામના મુનિ જમીન ઉપર બેશ્રહ થઇને પડયા હતા. આનું કારણ પૂછતાં ત્રીજાએ એમ કહ્યું કે, આ મુનિને સર્પ કરડયા, અને તે રાફડામાં પેસી ગયાે. ત્યારે નાના ધીર સુભટે કહ્યું કે, આ મુનિ મારા મામા થાય. તેમને કરડવા સર્પ આવ્યો, ત્યારે તેને તમે કેમ મારી ન નાંખ્યા ? આ વેણ સાંભળીને માટા ભાઇએ કહ્યું કે, આવું વેશ બાલવું એ અનર્થદાંડ કહેવાય, માટે તેવું બાલાય નહિ. પછીથી અંને જણાએ દવાના ઉપચાર કરીને મુનિને સાજા કર્યા. વીર અને ધીર અનુક્રમે સુરસેન અને મહીસેન નામે રાજકુંવર થયા. અહીં પ્હેલાંના ભવમાં સર્પને મારી નાંખ-વાનું વચન બાલાએલું, તેથી મહીસેનને જીલના રાગની ત્તીવ્ર વેદના ભાગવવી પડી, તે અનર્થ દંડના નિયમ કરવાથીજ મટી ગર્કી

3--ઢંગધડા વિનાનું વારંવાર નકામું એાલવું નહિ, તેમ કરે તો આ વ્રતમાં દોષ લાગે. કારણુ કે એમ એાલતાં એાલતાં પાપકર્મના પણુ ઉપદેશ થઇ જાય એમ સમજીને વાચાલપણાના ત્યાગ કરવા. અપશબ્દ એાલવા નહિ, કાેઇના મર્મ ઉઘાડવા નહિ, લખાડ થવું નહિ.

૪-એાઢવાની, ન્હાવાની, પ્હેરવાની, આવા વિગેરે કામમાં આવે તેવી પણ ચીંજો જરૂર પૂરતી રાખવી, તેવા આરંભા- દિના સાધના વધારે રાખે તા શરમના માર્ચા કે સગાઈ આદિ કારણે બીજાને દેવી પહે, તે આરંભાદિના કામમાં લે, તે દાેષના ભાગ ચીંજને દેનારા જીવાને પણ મળે. આ મુદ્દાથી તેવા વધારા ન રાખવા, રાખે તા ચાલુ વ્રત મલીન ખને.

પ-હિંસાના સાધના એ અધિકરણ કહેવાય. તેને બીજ અધિકરણની સાથે (કામ વિના પણ ) લાંબા ટાઈમ જોડીને (લેગા કરીને) રાખવા નહિ. કામ પતી જાય કે તરતજ તેના અવયવા જાદા કરી નાંખવા જોઇએ. દાખલા તરીકે ખાંડવાનું કામ પૂરૂં થયા બાદ ખાંણીયામાંને ખાંણીયામાં સાંબેલું રહ્યું હાય તા તે જોઇને બીજાને પણ અનાજ વિગેરે ખાંડવાનું મન થાય. આમાં માલીક નિમિત્ત ગણાય. માટે ખાંડવાનું પૂરૂં થાય કે તરતજ સાંબેલું ત્યાંથી બીજે ઢેકાણે મૂક્યું જોઇએ.

એવી રીતે, હળની સાથે ક્ળું, ધનુષ્યની સાથે બાલુ, ગાડાની સાથે ધાંસરૂં, ઘંટીના પડની સાથે બીજું પડ અને કુહાડાની સાથે હાથા કામ વિના લાંબા વખત લેગા રાખ-

વાજ નહિ. અલગ કર્યા ખાદ પુત્રાદિ સંખંધ વિનાના કાે માગે તો તેને એમ ના કહી શકાય કે હાલ તૈયાર નથી. આ બીના શ્રી આવશ્યક સૂત્રની માટી ટીકામાંથી લઇને ડૂંકામાં જણાવી છે. અગ્નિ લેવાની જરૂરીયાત જણાય તા અહીં વિવેક એ રાખવા કે બીજાએ સળગાવેલા અગ્તિમાંથી લેવા. કારણકે આવે કરવામાં સળગાવવાના દેષથી અચવ એ મુદ્દો છે. બીજાએા આપણી પ્રવૃત્તિ જોઇને આરંભમાં **જો**ડાય, તેવું કામ નજ કરવું જોઇએ. આ આશયથી શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે, બીજાએોના દેખતાં ઘર, દુકાન કરવાની કે પર-ગામ જવાની પ્હેલ (શરૂઆત) ન કરવી જોઇએ, એમ અધા ના જાએ તેમ ચૌટામાંથી શાક વિગેરે પણ લાવવું નહિ, કારણ કે આમ કરવાથી પરંપરાએ પાપના વધારા થાય છે. આ પાંચે અતિચારા ન લાગે તેવી રીતે સમજુ શ્રાવકાેએ જરૂર વર્ત્તવું. આ વત લેતી વખતે એમ છાલવું કે, <sup>ર</sup>હેલાં કહેલા ૨૧ ભાંગામાંથી નક્કી કરેલા ભાંગા પ્રમાણે દ્રવ્યાદિકથી ૬ છીંડી, ૪ આગાર અને ૪ બાલથી ઉપર જણાવ્યા મુજબ હું આઠમા અનર્થ દંડ વિર-મણ વર્તને અંગીકાર કરૂં છું. શ્રાવકે અહીં હંમેશાં ભાવના એ ભાવવી કે, ધન્ય છે તે શ્રમણ નિર્ગથાને કે જેઓ પાતાને માટે કે પરને માટે લગાર પણ અનર્થ દંડ સેવતા નથી. તેમને હું નિરંતર નમસ્કાર કરૂં છું. હું જીવ! સર્વથા અનર્થદં ડેને છાડવાના અવસર જલ્દી આવે, તેમ કાળજી રાખજે. સાદુ, સરલ, સંતાષમય જીવન ગુજારજે, સંસારના ખાડામાંથી નીકળવાને તૈયાર થઇ જા.

આ પ્રસંગે યાદ રાખવું જોઇએ કે અજ્ઞાન, ક્રોધ અને દંભ વિગેરે કારહોાથી અનર્થ દંડ થવાના પ્રસંગ ઉભા થાય છે. તેથી તે ત્રણે કારણાથી અલગ રહેવું. કુખુદ્ધિને ધારણ કરીને ખાેટી સલાહ દઇએ તાે નરકની વેદના ભાેગ-વવી પડે, અને નીચ કુલમાં જન્મ લેવા પડે. જુઓ આ **આ**ખતમાં એક વાત એવી છે કે--બિદ્લપુરના રહીશ રોઠ જिनहत्तने सेन नाभने। दिधरी। ढेते। तेने अक राज्धं वर મિત્ર હતો. શેઠના દીકરા સેને રાજકુંવરને એવી સલાહ આપી કે તમે તમારા ઘરડા આપને મારીને રાજ્યની સત્તા કેમ લેતા નથી ? આ વાત ઠેઠ રાજાએ જાણી ત્યારે રાજાએ ફ્રાંસીએ ચઢાવીને મારી નંખાવ્યા. મરીને નરકે ગયા. ત્યાંની ઘણી આકરી વેદના ભાગવીને ખ્રાહ્મણ પુરાહિતના ચિત્રગુપ્ત નામે દીકરાે થયાે. અહીં નરકની વેદના અને નીચ કુલમાં જન્મ એ અનર્થદંડનું ફ્લ છે. નિર્મલ જ્ઞાનવંત શ્રી પુરૂષદત્ત મુનિએ આ બીના ચિત્રગુપ્તને કહી, તેથી તે બધા અનર્થ દંડને છેાડવનારી દીક્ષા સાધીને સિદ્ધિપદ પામ્ચેા.

મુનિરાજની પવિત્ર દેશના સાંભળીને આસન્નસિદ્ધિક ભવ્ય છવા સંયમની સાધના કરવા ઉજમાલ ખને, તેમાં કાઇએ નિર્ધન અવસ્થામાં દીક્ષા લીધી હાય, તો તેને જોઇને હાસ્યથી એમ કહેવું કે 'શું આણે કેટલી બધી સાહિબી છાડીને દીક્ષા લીધી છે?' આમ કહેવું એ મહા અનર્થ દંડ છે. તેવું બાલીએ તા ચીકણાં કર્મ બંધાય, ને દુર્ગતિનાં દુઃખ લાગવવાં પડે. આ બાબતમાં ઉપર જણાવેલા ચિત્રશુમતાં દુષ્ટાંત સમજવું. તેણે તેવું બાલવાથી નરકાદિની વેદના

ભોગવી હતી. આ પ્રમાણે શ્રી ધર્મસં શ્રહાદિના આધારે આઠમા વર્તની બીના જણાવી. શ્રાવકે તેની જરૂર આરાધના કરી માનવ લવ સકલ કરવા. અહીં ત્રણ ગુણવતોની બીના પૂરી થાય છે. હવે ચાર શિક્ષાવતોમાંના પહેલા સામાયિક નામે શિક્ષાવતની બીના શરૂ થાય છે.

## ાા (૯) નવમું સામાયિક વ્રતા

सामायिकविशुद्धात्मा, सर्वेथा घातिकर्मणः॥ क्षयादाप्नेाति केवलं, लेकालेकप्रकाशकं॥१॥

કર્મરૂપી મેલથી મેલા થયેલા આત્માને નિર્મલ બના-વવા માટે કોઇ પણ અપૂર્વ સાધન હોય તો એક સામાયિક છે. દીવાળીના પ્રસંગે ઘરને સાફ કરવાની ચીવટ હોય છે, વ્યવહારમાં સારા દેખાઇએ આ ઇરાદાથી લૂગડાંને સાફ કર-વાની કે કરાવવાની કાળજી હોય છે. તેના કરતાં આત્માને નિર્મલ બનાવવા માટે હે શ્રાવકા ! તમારે વધારે કાળજી રાખવી જોઇએ. સામાયિકથી આત્મા નિર્મલ અને તો જરૂર ઘાતિકર્મીના ક્ષય થાય. ત્યાર બાદ લવ્ય જીવા કેવલજ્ઞાન પામે. આ જ્ઞાનથી લાકની અને અલાકની બધી બીના જણાય છે. સામાયિક એ ચાર શિક્ષાવતામાં પહેલું છે. જેમ સામા-યિક કરવાના વાર વાર અભ્યાસ પાડવાથી અણુવતાદિને પાષણ મલે, એમ આ પછીના ત્રણે વતાની વધારે સાધનાથી અણુ-મત વિગેરે મજબત બને છે. આજ ઇરાદાથી શ્રાવકના છેલ્લા માર વતાને શિક્ષાવત કહીને એાળખાવ્યા છે.

#### પ્રશ્ન-સામાયિક એટલે શું ?

ઉત્તર-સમ એટલે રાગદેષના અભાવ જે ક્રિયાથી રાગ દ્રેષ ધીમે ધીમે એાછા થાય, અનુક્રમે સર્વથા નાશ પાર્મ, એનું નામ સામાયિક કહેવાય.

આવા સામાયિકમાં રહેલા ભવ્ય જીવા એમ સમજે છે. કે મારે સર્વ જીવાની ઉપર સમતા ભાવ રાખવા. અને ઇ ક્રિયોને કાળમાં રાખવી જોઇએ, ક્ષાય વિષયાદિને તથા આત્તિધ્યાન રૌદ્રધ્યાનને છાડવા જોઇએ. અનિત્યાદિ ખાર ભાવના તથા મેત્રો વિગેરે ચાર ભાવના ભાવથી જોઇએ. ક્ષ્યું છે કે–

## समता सर्वभूतेषु, संचमः शुभभावनाः॥ आर्त्तराहिषामः, तिक्क सामायिक व्रतम्॥१॥

સામાયિક એ આત્માને પ્રમાદથી અલગ રાખીને સ્વક્ ત્તં બ્યાે બજાવવામાં સાવચેત કરે છે. અપૂર્વ શાંતિને આપે છે. પૌષધાદિમાં પ્રવેશ કરવા માટે પણ સામાયિક એ અપૂર્વ સાધન છે. ચાવીશે કલાક આધિ બ્યાધિ અને ઉપાધિમાં શું થાયેલા શ્રાવકા જેમ જેમ સામાયિક વધારે કરે છે, તેમ તેમ થાડી થાડી ત્યાગ દશાની લ્હેઝત ભાગવે છે. જ્યારે તેઓને તેવી લ્હેઝત વધારે ભાગવવાની ઉત્કંઠા થાય છે, ત્યારે તેઓ અનુક્રમે પૌષધ, ઉપધાન વહનાદિ કરે છે. અને છેવટે સર્વ સંયમને સાધવાને પણ તૈયાર થાય છે. આવી ઉચ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરવામાં મૂલ કારણ સામાયિક છે. જેમ દર્પણ એ કપાલના ડાઘને દેખાંડ, પછીથી ડાઘ ભૂસી શકીએ અને

કપાલને ચાખ્યું બનાવીએ, તેમ પાતાની બુલા કઇ કઇ છે? તેને કર્ષ્ટ રીતે સુધારવી ? જીવનને નિર્મલ કર્ષ્ટ રીતે અનાવી શાકાય ? હું કેાણુ છું ? કયાંથી આવ્યા ? પરભવને માટે હવે મારે શું કરવું જોઇએ ? આ બાબતના ખુલાસા મેળવી આ-પનાર સામાચિક છે. કારણ કે આ પ્રસંગે નિવૃત્તિ હોય છે. જેમ વાસણમાં ચીજો રહે, તેમ સમતાવાળા આત્મામાં જ્ઞાનાદિ રહે, પ્રકટે, વધે અને ૮કે. આવા લાભ સામાયિકમાં મળે છે. સામાયિકમાં રહેલા આત્મા તેટલા ટાઇમ અમુક અંશે શ્રમણ જેવા ગણાય, અને તે જીવ તેટલા ટાઇમમાં પણ ઘણાં અશુભ કર્મીને છેદે છે. માટેજ માટા સાનૈયાના દાન કરતાં પણ સામાયિક ચઢી જાય એવું છે. એક ડાેશી સામાયિકના પ્રભાવે રાજકુંવરી થઇ, અને હાથીને આઠમા દેવલાકની ઋદ્ધિ મળી. મહણસિંહ શ્રાવકે ચાલુ રસ્તામાં અને કૈદખાના જેવા પ્રસંગે પણ સામાયિક ( પ્રતિક્રમણ ) છેાડસું નથી. તેમ આ નિયમ ભવ્ય છવાએ વિકટ પ્રસંગે પણ જરૂર પાલવા જાઇએ.

એક શ્રાવકના ઘરમાં ચારી કરવાને ચાર ચાર પેઠા. તેમણે ખાતર પાડેયું, માલીક સામાયિકમાં રહ્યો છે. તેને ખબર પડી, ઉપરા ઉપરી સામાયિક લઈ ને શ્રાવક નવકાર મણવા મંડી પડયા. આવી સામાયિકવાલી સ્થિતિ એઈ ને અને નવકાર સાંભળીને ચારોને ચારીના ધંધા પ્રત્યે તિરસ્કાર ભાવ થયા. જાતિસ્મરણ જ્ઞાન પ્રકટ થતાં તેમણે પાછલા ભવની ખીના જાણી સમકીત પાપ્ત કર્યું. વૈરાગ્ય વધતાં દીક્ષા લઇને કેવલી થયા. શ્રાવકે આશ્ચર્ય પામી ચારોને વંદના કરી દેવન

તાઓએ આપેલો મુનિ વેષ પહેરીને ઘણા જીવાને પ્રતિઓધી-ને છેવટે મુક્તિપદ પામ્યા. આમાંથી સમજવાનું એ કે સામા-ચિક એ જેમ તેના કરનારને લાભ આપે, તેમ સદ્ધર્તનના ઘર જેવા સામાચિકમાં રહેલ જીવાને જોનારા ને અનુમાદનારા જીવા પણ કેવા ઉત્તમ લાભ પામે છે?

પ્રશ્ન—સામાચિકના લાભ ક્યારે થાય?

ઉત્તર—આ ગુણને ઢાંકનારી કમેં પ્રકૃતિઓના ક્ષયાપશમ થાય, ત્યારે છવ પાતે નિર્મલ ભાવનામાં આગળ વધતા જાય. ચ્યા ટાઇમે સામાયિક ગુણ પ્રકટે. આ બીના વિશેષાવશ્યક સ્ત્રમાં લંખાણથી જણાવી છે. સામાચિકમાં રહીને ભવ્ય જીવાએ (૧) આજ્ઞા વિચય (૨) અપાય વિચય (૩) સંસ્થાન વચય (૪) વિપાક વિચય આ ધર્મધ્યાનના ચાર ભેંદા વિચારવા. તે તરફ વધારે લક્ષ્ય રાખવાથી ચંદ્રાવત સક રાજાની જેમ સદ્દગતિના સુખાે મળે છે. સામાયિકમાં અત્રીશ દાષા ન લાગવા જોઇએ, તે આ પ્રમાણે-૧૦ મનના દાષા, ેતે મનમાં વિવેકની ભાવના રાખ્યા વિના સામાચિક કરે ્વિગેરે જાણવા. તથા અપશબ્દ બાલવા વિગેરે વચનના દશ ેદાેષા ન લાગવા જોઇએ અને લુગડાં વિગેરેથી હાથ પગ ંબાંધીને બેસવું વિગેરે કાયાના ૧૨ દેાષા જાણીને ટાળવા. આ ુબીના શ્રી ઉપદેશ પ્રાસાદાદિ ગ્રંથામાંથી જાણી લેવી. વિધિ-્પૂર્વક નિર્દીષ સામાચિક કરવાથી જરૂર આત્મા નિર્મલ અને ેછે. આ પ્રસંગે પાંચ અનુષ્ઠાનની બીના યાદ રાખવી. તે ુટ કામાં આ પ્રમાણે—

૧–જે આ લાેકના સ્વાર્થ સાધવાની ખાતર તપશ્ચર્યાદિ કરાય, તે વિષાનુષ્ઠાન કહેવાય. જેમ કુરવાલુઆ સાધુને સાંચમથી ચૂકાવવા માટે માગધિકા નામની વેશ્યએ કર્યું હતું. તેના જેવું બીજાં પણ વિષ અનુષ્ઠાન જાણુવું.

ર-પરલાકમાં સ્વાર્થ સધાય આ ઇરાદાથી નિયાશું કરે, જેમ વસુદેવના જીવ તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામેલા ન દિષેણે કર્યું હતું.

3-બીન ઉપયોગે જે કિયા કરે, અથવા મુદ્દો સમજયા વિના બીજો કરે તેમ કર્યા કરે તે અન્યોડન્યાનુષ્ઠાન કહેવાયા જેમ એક જટિલના શિષ્યે 'બીજો અગ્નિથી તપાવીને વાંસ સીધા કરતા હતા, આ જોઇને તેણે વાયુના દરદથી કેડમાં વાંકા થઇ ગયેલા ગુરૂને સમજ્યા વિના દેખાદેખી તેમ કરવા માંડયું, તેથી લાેકમાં ભાેંઠા પડયા.

૪–ઉપયાેગ રાખીને ક્રિયા કરવી એ તહેતુ અનુષ્ઠાન કહેવાય આમાં દર્ષાંત તરીકે આનંદ વિગેરે દશે શ્રાવકા લેવા.

પ-કેવલ (ફક્ત) માેક્ષને માટે વિધિપૂર્વક ચઢતા લાવે ક્રિયા કરવી એ અમૃતાનુષ્ઠાન કહેવાય. અહીં દાખલા તરીકે અર્જુન માળી વિગેરે લઇ શકાય. ફક્ત છેલ્લા એ અનુષ્ઠાના તરફ સામાયિકમાં લક્ષ્ય રાખવું. બીજી રીતે અનુષ્ઠાનના ચાર લેદો આ પ્રમાણે:—

૧-પ્રીતિ અનુષ્ઠાન=જે પ્રીતિથી કરાય, અને રૂચિથી વધે તે પ્રીત્યનુષ્ઠાન કહેવાય. એ સરલ સ્વભાવવાળા જીવોને હોય. ૨-પૂજ્યને પૂજ્ય તરીકે માનીને બહુ માનથી જે ક્રિયા કરે તે લક્તિઅનુષ્ઠાન કહેવાય. યાદ રાખનું જોઇએ કે સ્ત્રી વિગેરેનું પાલન કરવામાં (માહના ઘરની) પ્રીતિ રહી છે. અને પાતાના માતાપિતા વિગેરે ઉપકારીની સેવા કરવામાં ભક્તિ ગુણ રહેલા છે. આમ હાવાથી પ્રીત્યનુષ્ઠાન અને ભકત્યનુષ્ઠાન સ્હેજે જાૂદા સમજાય છે.

3-વચનાનુષ્ઠાન-જે પ્રભુએ કહેલા આગમના વચને પ્રમાણે કરાય તે વચનાનુષ્ઠાન કહેવાય. નિર્મલ સંયમવંતા મુનિવરા આવું અનુષ્ઠાન કરે.

૪–અસંગાનુષ્ઠાન–જે અભ્યાસના પરિભળથી નિરિલિલાષ ભાવે કરીએ તે અસંગાનુષ્ઠાન કહેવાય. તે જિનકલ્પિક મુનિરાજને હાય છે.

પ્રશ્ન—વચનાનુષ્ઠાન અને અસંગાનુષ્ઠાનમાં શું ફરક છે ? તે સમજાવો.

ઉત્તર—જેમ કુંભાર ચાકડાને શરૂઆતમાં (ચાક, ચક્રમાં) લાકડી ભરાવીને ભમાડે છે. એટલે અહીં લાકડી મદદગાર છે, તેમ વચનાનુષ્ઠાન કરતી વખતે વચન (સૂત્ર) મદદગાર છે. તેવું અસંગાનુષ્ઠાનમાં હોતું નથી, કારણ કે આવું અનુષ્ઠાન (જિનકલ્પની તુલના વિગેરે) કરનારા પુષ્ટ્યશાલી જવાને શુતજ્ઞાનના મજખ્રત સંસ્કાર પડ્યા હાય છે, જેથી તેઓને આ ક્રિયા કરવાની શરૂઆતમાં વચનની અપેક્ષા રાખવાની જરૂરિયાત હોતી નથી. એટલે શ્રુતના સંસ્કારના અલથીજ સાધના કરે છે. પ્રીતિઅનુષ્ઠાનથી ભક્તિઅનુષ્ઠાન ચઢી જાય, એમ આગળ સમજાય એવું છે. પહેલાનાં છે અનુષ્ઠાન અલવ અવે હોયાતા થાય તેમ તેમ ત્રીજાં ચાથું અનુષ્ઠાન કરવારૂપ યથાર્થ ક્રિયા કરવાના ઉત્તમ અવસર મળે છે.

વિશેષ ખીના ખહુદ્ભાષ્યમાંથી જાણી લેવી. શ્રાવદ્ભાશ્ય

આ બીના જરૂર ધ્યાન રાખીને સામાયિકમાં ઉત્તમ ક્રિયા જળવાય તેમ વર્તલું.

## ા સામાયિકમાં રાખવાના ઉપકરણોના વિચાર ॥

ધર્મસાધનામાં જે મદદગાર હાય તે ઉપકરણ કહેવાય. શ્રાવકે સામાયિકમાં આવા પાંચ ઉપકરણા રાખવા. તે આ પ્રમાણે:-૧ સ્થાપનાચાર્ય ૨ મુહપત્તિ ૩ નવકારવાળી ૪ ચરવળા પ કટાસણું. તેમાં ગુરૂના અભાવે સ્થાપનાચાર્યની નવકાર અને પંચિદિય સૂત્ર બાેલીને પ્હેલાં સ્થાપના કરવી જોઇએ. પછીથી સામાચિક લેવાય. સ્થાપનાના દશ લેદા શ્રી આવશ્યક નિર્યુ ક્તિમાં વાંદણાંનું સ્વરૂપ દર્શાવવાના અવસરે જણાવ્યાં છે. વંદનાના પ્રસંગે સમજવું જોઇએ કે સાધુની જેમ શ્રાવકને પણ દ્વાદશાવર્તા વંદના કરવાના અધિકાર છે. અહીં જેમ સ્થાપનાની જરૂરિયાત હાય છે, એમ સામાયિ-કમાં પણ સ્થાપનાચાર્યની જરૂરિયાત જાણવી. આ બાબત શ્રી વ્યવહાર સૂત્રની ચૂલિકામાં સિંહ શ્રાવકનું દર્દાંત દર્દને સારી રીતે સમજાવી છે. તેમજ શ્રી વિશેષાવશ્યકમાં પણ કહ્યું છે કે–પ્રભુના અભાવે જેમ જિનબિંબની જરૂરિયાત હાેય છે, એમ ગુરૂના અભાવે સ્થાપનાચાર્યની જરૂરિયાત જાણવી. તેમજ સાધુની માફક શ્રાવક પણ સામાચિક સૂત્ર બાેલે ત્યારે ભંતે શબ્દ બાલે છે. એથી પણ સાખીત થાય છે કે બંનેને સ્થાપનાચાર્યની જરૂરિયાત હાેઈ શકે. જયારે વિશિષ્ટ જ્ઞાન ક્રિયાના ધારક મહાપુરૂષાે પણ સ્થાપનાની આગળ ક્રિયા કરે, તાે પછી તેથી ઉતરતા દરજ્જાવાળા શ્રાવકાને જરૂર ક્રિયા કરતાં સ્થાપના રાખવી જોઇએ.

પ્રશ્ન-સામાયિકાદિ કરતાં સ્થાપનાચાર્ય રાખવા જોઇએ, આ વાત યુક્તિથી સમજાવા ?

ઉત્તર—ચારે દિશાએ સાડા ત્રણુ સાડા ત્રણુ હાથના ( 3ા હાથ પ્રમાણ ) ગુરૂના અવગ્રહ હાય. અહીં ગુરૂના રજા વિના દાખલ થવાય નહિ એમ જે કહ્યું છે, તેજ સ્પષ્ટ જણાવે છે કે ગુરૂના અભાવે સ્થાપનાચાર્ય જરૂર જાઇએ. એ પ્રમાણુ શ્રી સમવાયાંગ સ્ત્રમાં વાંદણાના ૨૫ આવશ્યકા જણાવ્યા છે, તે પાઠ પણ ઉપરની વાતને ટેકા આપે છે. વળી શ્રી ગુરૂ મહારાજ કે સ્થાપનાચાર્ય સામે હાય, તો જ આજ્ઞા લઇને અવશ્રહમાં દાખલ થવાય, અને ત્યાંથી ખ્હાર નીકળી શકાય. આ ઉપરથી ચાક્કસ સમજનું કે—' ગુરૂની સ્થાપના મનમાં કરીને અમે ક્રિયા કરીશું ' આમ કહેનું એ તદ્દન ગેરવ્યાજ્અજિ છે. આથી સ્પષ્ટ એ થયું કે શ્રાવકે સામાયિક કરતાં ગુરૂના અભાવે સ્થાપનાચાર્ય રાખવા જોઇએ.

ર—મુખવિશ્વકા એટલે મુહ્યત્તિ જાણવી. તે એક વેંત અને ચાર આંગલ વસ્ત્ર પ્રમાણ હોય છે. આની જરૂરિયાતને અંગે કહ્યું છે કે વાંદણાં દેતાં પ્હેલાં મુહ્યત્તિનું પહિલેહણુ કરવું જોઇએ, તેમ ન કરે તો ગુરૂ પ્રાયશ્ચિત્ત આવે. અહીં એમ જણાવ્યું કે વંદન વિગેરે ધર્મ ક્રિયા કરવામાં મુહ્યપત્તિની જરૂર પડે. (એમ શ્રી વ્યવ સ્તૃવ માં) એ પ્રમાણે પૌષધાદિમાં પણ સમજવું. (વ્યવ ચૂવમાં) આ બાબત આવશ્યક ચૂર્ણિમાં અને નિશીયના ૧૪ મા ઉદ્દેશામાં પણ સામાયિકને અંગે મુહ્યત્તિનું સ્પષ્ટ વર્ણન કર્યું છે. તથા શ્રી ઉપાસક દશાંગ સૂત્રના છઠ્ઠા અધ્યયનમાં "કામદેવની માક્ક

શ્રાવક કુંડકાેલિકે, ઉત્તરીય વસ્ત્ર મૂકીને મુહ્યત્તિ વિગેરે શ્રહ્યુ કરીને ધર્મ કિયા કરી છે. " આ બીના જરૂર યાદ રાખવી. વળી અનુયાગ દ્વારની ચૂર્ણુ અને ટીકામાં ભાવાવશ્યકનું વર્ણુ કરતાં ' તद्વિતकरणः ' આ પદની વ્યાખ્યામાં જણાવ્યું છે કે, દ્રવ્યથી આવશ્યકની કિયા કરવાના ટાઇમે બરાબર મુહ્યાત્તિ વિગેરેને જે જયાં જોઇએ તે પ્રમાણે રાખવા પૂર્વ ક ઉપયોગથી જે આવશ્યક કરે, તે ભાવાવશ્યક કહેવાય. એમ અનેક શાસ્ત્રોના આધારે સાબીત થયું કે સામાયિક વિગેરે કરતાં શ્રાવકને મુખવસ્ત્રિકા, ચરવલા વિગેરે રાખવા જોઇએ. વિચારાયત સંબ્રહમાં વિસ્તારથી આ બીના જણાવી છે.

૩–જપમાળા ( નાેકારવાળી ) એ સામાયિકમાં પરમેષ્ઠી નમસ્કારનું (નવકારનું) સ્મરણુ કરવાને રાખવી જોઇએ.

૪–ચરવલાે બેસવાના જમીન વિગેરેને પૂંજવા, પ્રમા-જવા રાખવાે જોઇએ. ખાસ કારણે સ્થાન બદલવામાં પણ આની જરૂર પડે.

૫–કટાસહ્યું સામાયિકમાં બેસવા માટે રાખવું જોઇએ.

ઉત્તમ શ્રાવકાેએ ઉપરની બીના ધ્યાનમાં રાખીને તે પ્રમાણે સામાયિક કરવું જોઇએ. સાધર્મિક બંધુએાને આવા ઉપકરણાે દેવા, એમાં મહાલાભ થાય. રાજા કુમારપાલ બાર ગામની ઉપજ આવા કામમાં વાપરતા હતા.

સામાયિક લેતાં શરૂઆતમાં ઇરિયાવહી કરવી જોઇએ. એમ શ્રી મહા નિશીથના 'ઇરિયાવહી પડિક્રકમ્યા વિના ચૈત્ય-વંદનાદિ કરાય નહિ, ' આ પાઠથી સમજાય છે. એમ દશ- વૈકાલિક ટીકામાં પણ કહ્યું છે. શ્રી ધર્મસંત્રહાદિ અનેક શાસ્ત્રોમાં સામાયિક લેવાની વિધિ અતાવી છે. આ વિધિને જાળવીને સમતાએ સામાયિક કરતાં ૯૨ કોડ, પ૯ લાખ, ૨૫ હજાર, ૯૨૫નું ને દૂ પલ્યાપમનું દેવાયુખ્ય અંધાય, અને આનાજ પ્રતાપે ઘણાં છવા માસે ગયા, જાય છે, જશે. કેસ-રીચાર સામાયિકમાં રહીને 'નાસ્તિક વિચારાને લઇને મેં ઘણાં પાપકર્મ કર્યાં, મને ધિક્કાર છે' આમ પશ્ચાત્તાપ કરવા પૂર્વક શુભ ધ્યાનમાં આરઢ થઇને કેવલજ્ઞાન પામ્યા. સમતા-ભાવ ગર્ભિત સામાયિક રૂપી અગ્નિથી ઘણાં ચીકણાં કર્મા રૂપી લાકડાંને પણ થાડા ટાઇમમાં જરૂર આળી શકાય છે, એવું ઉપરના દર્ષાતમાંથી સમજને આ વર્તને અંગે શ્રાવકે નિયમ કરવા કે અમુક સંખ્યા પ્રમાણ સામાયિક (૨-૪ વિગેરે) દરરોજ કરવા. આમાં ધ્રવ્છાનુસારે પ્રતિક્રમણના સમાવેશ કરવા. અશક્તિ, માંદગી, મુસાફરી આદિ ખાસ કારણે જરૂરી જયણા રખાય.

# ા આ વ્રતના પાંચ અતિચારા આ પ્રમાણે જાણવા ા

૧–મન: ૬ષ્પ્રિણુધાન નામના અતિચાર—સામાચિકમાં હાેઇએ ત્યારે મનમાં ઘર, ૬કાન વિગેરેના, વ્યાપાર ધંધાના વિચારા કરાય નહિ, તેમ કરે તાે અતિચાર લાગે.

ર-વચન દુષ્પ્રિણિધાન નામના અતિચાર—સામાચિકમાં કંઠાર વચન ( વેણુ ) ન બોલાય, સાચું નિર્દોષ પ્રમાણાપેત (એઇતું) બોલવું, સાવધ ભાષા બોલવી નહિ, બોલે તા અતિ-ચાર લાગે. સૂત્રાદિના ઉચ્ચાર સ્પષ્ટ કરવા. 3—કાય દુષ્પ્રિણિધાન નામના અતિચાર—ખાસ કારણ વિના હાથ વિગેરે હલાવાય નહિ, કારણે પૂજના પ્રમાર્જના કરીને બેસવું, વસ્તુ લેવી મૂકવી. એાઠીંગણ દેવું નહિ, તેમજ ઝાકાં ખાવાં નહિ. તેમ કરીએ તા અતિચાર લાગે.

૪–અનાદર (અનવસ્થા દેાષ)—સામાયિક કરતાં ઉત્સાહ રાખવા, વેઠરૂપે કરવું નહિ, નિયમિત વખતે લઇ પૂરેપૂરા ટાઈમસર પાળવું. એાછા ટાઇમે પારવું નહિ, ઝટ લઇને ઝટ પારીએ તા અતિચાર લાગે, માટે ગાટાળા કરવા નહિ.

પ-સ્મૃતિ હીનતા—જે ટાઇમે સામાચિક લીધું તે અને પારવાના ટાઇમ જરૂર યાદ રાખવા. કારણુ કે ભૂલી જાય તો અતિચાર લાગે. આ પાંચે અતિચારાને યાદ રાખીને તેથી અલગ રહી સામાચિક વ્રતની રક્ષા (પાલન) કરવી.

એ પ્રમાણે ઉપર જણાવ્યા મુજબ દ્રવ્યાદિક્થી ૬ છીંડી, ૪ આગાર અને ૪ બોલે કરીને ૨૧ ભાંગામાંના અનુકૂલ ભાંગા પ્રમાણે નવમા સામાયિક વ્રતને અંગીકાર કરૂં છું.

#### ાા ભાવના ાા

યાવજજીવ સુધીના સામાયિકમાં રહેનારા શ્રમણ નિર્શ-શાને ધન્ય માનીને હું તેમને વંદના કરૂં છું. હે જીવ! તું તેવું સામાયિક લઇને નિ:સંગ મુનિવરાની સાથે ક્યારે વિચરીશ ? યાદ રાખજે કે તેમ કર્યા વિના ખરૂં મુખ મલે જ નહિ.

### ાા ૧૦. દશમું દેશાવકાસિક વ્રત ાા

આ વ્રતની વ્યાખ્યા—છઠ્ઠા વ્રતમાં એટલે પહેલા ગુણ-वतने स्वीक्षारती वर्णते श्रावक्षे यावळ्ळव सुधीनुं हरेक्ष हिशामां જવા આવવા માટે પ્રમાણ નક્કી કર્યું હતું. અહીં શ્રાવક તેમાંથી એાછાશ (ઘટાડાે) કરીને દરરાેજને માટે એટલે ચાલુ દિવસ, રાત, કે પ્હાર વિગેરેને માટે એવા નિયમ કરે કે આજે હું અમુક ટાઇમ ( દિવસ કે રાત ) સુધી ચારે દિશા વિગેરમાં અમુક (૪-૧૦ વિગેરે) યોજન, ગાઉ કે માઇલ સુધી જઇ શકું ને આવી શકું. આનું નામ દેશાવકાશિક વ્રત કહેવાય. દિશિ પરિમાણમાં યાવજજીવ, વર્ષ વિગેરે કાલ હાય અને સા હજાર યાજન વિગેરે ક્ષેત્રનું પ્રમાણ કર્યું હાય, તેમાંથી અહીં ઘટાડાે કરાય છે. આમ કરીએ તાે લાભ એ થાય કે ધારેલા ક્ષેત્ર ઉપરાંત ન જવાય, તેથી આરંભાદિ પાપથી બચાય, મનમાં સંતાષ રહે, ખરાખ વિચારા આવતા અંધ થાય, નિરાંતે ધર્મ સધાય, કર્મ નિજ<sup>°</sup>રાના મહા લાભ મળે. આ આઅતમાં શાસ્ત્રકાર ભગવંતે દર્ષાંત દીધું છે કે-દૃષ્ટિવિષ સર્પના ઝેરનાે વિસ્તાર બાર યાજન સુધી હાય છે, તેને અથવા વીંછીના ( મનુષ્યના શરીરમાં ફૈલાયેલા ) ઝેરને જેમ મંત્ર કે વિદ્યાના પ્રભાવે ડું કું કરી શકાય છે. તેમ અહીં છદ્રા વ્રતના સંક્ષેપ કરવામાં આવે છે. આ પ્રસંગે આની જેમ બીજા વતોના પણ સંક્ષેપ કરવા જોઇએ. કારણ કે આ કામ પણ અહીંજ કરવાનું કહ્યું છે. આ રહસ્યને ધ્યાનમાં રાખીને વ્રત લેનાર શ્રાવક એમ વિચારે કે દેશાવર માણુસ માેકલવાની જરૂર પહે, અથવા ત્યાંથી કાગળ વિગેરે આવે, કે અહીંથી દેશાવર કાગળ વિગેરે લખવા પહે, વિગેરે આખતમાં આ પ્રમાણે (અમુક) ઘટાડા કરૂં છું, અને જો ન કરી શકાય તા એમ કહે કે હું છઠ્ઠા વ્રતમાં લખ્યા પ્રમાણે વર્તી શ. દરરાજ ૧૪ નિયમ અને છ કાયના નિયમા ધારીને સાવઘ **વ્યાપારાદિની એાછાશ કરવી. આ પ્રમાણે કરનારા** શ્રાવકાએ ચાદ રાખવું કે સવારે ધારીને તે સાંજે સંક્ષેપવા. કારણ કે રાતે ઓછી ચીજ વપરાય. અને તેજ વખતે રાતને માટે નવા નિયમા ધારવા. અહીં વિચાર એ કરી લેવાના કે રાતે વાપરવાની ચીંજો વિગેરે નિયમમાં રાખવી. આકી ત્યાગ કરવું. રાતે ચાવિહાર કરે તેને દ્રવ્યના ત્યાગ અને ખાસ કારણે ખપ પૂરતી ગણત્રીની અણાહારી વસ્તુની જરૂર જણાય તો તે નિયમમાં ગણી લેવી. સ્નાન તો કરાયજ નહિ. વિગેરે બીનજરૂરી હાય, તેના ત્યાગ કરવા. રાત વીત્યા બાદ સવારે રાતના નિયમા સંક્ષેપીનેજ નવા નિયમ ધારવા. પછી દેશાવકાશિકનું પ<sup>ર</sup>ચખ્ખાણ કર<mark>વું. નિયમ</mark> ધારવાની શરૂઆત હાય તા થાડા દિવસ અભ્યાસ (પ્રેક્ટીસ) પાડીને પચ્ચખ્ખાણ લેવું. જ્યારે પાષધ લેવાના વિચાર હાય. ત્યારે પ્હેલાંના ( રાતના ) નિયમા સંક્ષેપીને પૌષધ લેવા, અને પારીને તરતજ નવા નિયમા ધારી લેવા. આ વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખવા જેવી છે. ચાદ નિયમ ધારતી વેલાએ પૃથ્વીકાયાદિના સંક્ષેપ કરવામાં <sup>ર</sup>હેલા વ્રતને સંક્ષેપવાના મુદ્દો રહ્યો છે. એમ બીજા વ્રતામાં પણ વિચા-રીને યથાશક્તિ સંક્ષેપ કરવાનું સમજ લેવું. જ્યારે સુવાના ટાઇમ થાય, ત્યારે તે હિંસા, મૃષાવાદ વિગેરેના સંક્ષેપ વધારે ર્મમાં હવા. શ્રી પંચસૂત્ર, સંથારા પારિસી આદિમાં આજ બીના જણાવી છે. પરંપરા વિગેરના આધારે આપા દિવસમાં દશ સામાયિક કરવા એ પણ દેશાવકાશિક વ્રત કહેવાય છે. અમાં જે દિવસે દસ સામાયિક કરવાનાં હોય, તે દિવસે તપમાં ઓછામાં ઓછું એકાસણું તો કરવું જ જાઇએ, બેઆસણું થાય નહિ. એકા સણું, આયંબિલ, નીવી ઉપવાસમાંનું કાઈ પણ તપ કરીને સવાર સાંજના પ્રતિક્રમણના બે, અને આઠ બીજા સામાયિક કરે, એમ દશ સામાયિક કરવા. દર વર્ષે આવા દેશાવકાશિક (૧૦ સામાયિક) મારે આટલા (૫–૧૦ વિગેરે) કરવા એમ નિયમ કરવા. આમાં માંદગી, મુસાફરી વિગેરે કારણે જયણા રખાય. આ વ્રતના પ્રભાવે સુમિત્ર નામના મહામંત્રીએ પાતાના જાન બચાવ્યો, રાજાને ધર્મી બનાવ્યો, છેવે અંને જણા મહાવિદેહમાં સિદ્ધિપદ પામ્યા. (અહીં ચંડકાશિક સર્પનું પણ દર્શાત લઈ શકાય, તે પ્રસિદ્ધ છે.)

## ા આ વ્રતના પાંચ અતિચારા સમજીને ટાળવા ા તે આ પ્રમાણે ા

૧–આનયન પ્રયોગ નામના અતિચાર—નિયમમાં ધારેલા ક્ષેત્રની ખ્હાર કંઈ ચીજ રહી હાય, તે માણુસ માક-લીને મંગાવાય નહિ, તેમ કરે તા અતિચાર લાગે. આમાં જરૂરીયાત જણાય તા 'દિશાના સંક્ષેપ કરવાથી ખાસ જરૂ-રની કંઈ ચીજ મંગાવવી પહે' આવી જયણા રાખે.

ર-પ્રેષ્ય પ્રયોગ નામના અતિચાર—નિયમમાં ધારેલા સેત્રની ખ્હારના ભાગમાં ખાસ જરૂરી (અગત્યનું) કામ હાય, ત્યારે એમ વિચારે કે-" જો હું જાતે જાઉં, તો મારા નિયમ ભાંગે ' આ ઇરાદાથી સેવક (નાકર, મુનીમ વિગેરે) ને માકલે. શ્રાવકથી આમ ન કરાય, કારણ કે કરીએ તો અતિ- ચાર લાગે. આમાં જરૂરી જયણા પૂર્વની (પેંહેલા અતિ- ચારમાં જણાવ્યા) માફક રખાય એટલે દિક્ષા સંશ્લેપથી કંઇ જરૂરી ચીજ માકલવી પડે, તેની જરૂરી જયણા રખાય.

3-શબ્દાનુપાત—પેંહેલાં જેમ માણુસને માેકલવાનું કહ્યું, એને બદલે અહીં ધારેલા ક્ષેત્રની બહાર રહેલા માણુસને પાતાનું કામ જણાવવા માટે અથવા બોલાવવાને ખાંસી, ખાંખારા વિગેરે કરે, જેથી સાંલળનારા એમ જાણુ કે અમુક માણુસ મને બોલાવે છે વિગેરે. આમ કરવામાં પાતે એમ ધારે છે કે, હું ક્યાં ધારેલા ક્ષેત્રની બ્હાર જાઉં છું? પરંતુ તેમ કરવું નહિ, કરે તા અતિચાર લાગે.

૪-રૂપાનુપાત-એ પ્રમાણે (જેમ ખોંખારા કરવા વિ-ગેરે કહ્યું તેમ તેને બદલે) અહીં રૂપને દેખાં એટલે નિય-મીત ક્ષેત્રમાં એવી રીતે ઉભા રહે, કે જેથી સામા માણુસ આને જોઇને તરત સમજ જાય કે, આ મને બાલાવે છે. એમ નિસરણી, અટારી, મેડી, અગાસી, ઉપર ચઢીને નિય-મિત ક્ષેત્રની ખ્હાર અમુક (જેની મારે જરૂર છે તે,) માણુસ છે કે નહિ ? તે જોઈને નક્કી કરે.

પ–પુદ્દગલપ્રક્ષેપ–અહીં પુદ્દગલ શબ્દથી પત્થર, લાકડું વિગેરે લેવા. પાતાનું ધારેલું કામ કરી શકે એવા માણસ, નિયમમાં ધારેલા ક્ષેત્રની બહાર રહ્યો છે. પાતાને ત્યાં જવાના નિયમ છે, તેથી સામાને ચેતાવવાની ખાતર તેની સામે

પત્થર વિગેરે ફેંકે. શ્રાવકે આમ ન કરવું જોઇએ, કારણ કે અતિચાર લાગે. આ પ્રસંગે જરૂર યાદ રાખવું જોઇએ કે-"હું અમુક હદના ક્ષેત્રમાં જઈ શકું, આવી શકું, તે ઉપ-સંત નહિ " આમ વધારે ક્ષેત્રમાં જવું, આવવું વિગેરે થાય નહિ, અને તે નિમિત્તે થતી હિંસા પણ અટકે. આવા પાપથી ખચવું એ આ વ્રત લેવાના મુદ્દો છે. ઉપરના પાંચ અતિ-ચારામાંનું કંઈ પણ કરવાથી એ મુદ્દો જળવાતા નથી. લલે **પા**તે તેવું ન કરે, પણ બીજાની મારફત આરંભાદિ કરાવે. જાતે કરવા કરતાં કરાવવામાં સામા કરનાર માણસ નિર્દય-પશે અને ઇર્યા સમિતિ જાળવ્યા વિના કરે વિગેરે ઘણું તુકસાન (પાપ) થાય. આ વાત ધ્યાનમાં લઇને શ્રાવકે લીધેલા વ્રતમાં અતિચાર ન લાગે તેમ વર્ત્ત વું એ કલ્યાણ-કારી છે. પાંચમાંના બે અતિચારમાં અનાભાગ ( બીન ઉપ-ચાેગ, બેકાળજી ) વિગેરે કારણા હાેય છે. પણ આ નિયમ-વાલાની એટલી તાે લાગણી જરૂર હાેય છે કે 'મારા વર્તના ભાંગ ન થવા જોઇએ. ' અને છેલા ત્રણ અતિચારાના પ્રસંગ માથાદિ કારણે સંભવે છે. પ્રશ્ન–આ વ્રત પાલવાથી લાભ શં **થાય** ? ઉત્તર–ઘણાં આરંભાદિ કરવાનું બંધ થાય, તેવાં પાપ એાછાં ખંધાય, સંતાષથી ધર્મ સાધી ઉત્તમ શાંતિમય જીવન **યુજારાય, અને પર** પરાએ આત્માનું કલ્યાણ સાધી શકાય. **મા** લવમાં પણ લાહજંઘ નામના દ્વને આ વ્રતથી શત્રુના ભાય ટાળીને નિલ્પ્ય થવાના પ્રસંગ મળ્યાે. આ ખીના ટૂકામાં **ચ્યા પ્રમાણે જા**ણુવી:–ચંડપ્રદ્યોત રાજાના રાજ્યમાં લે**ા**હજ**ંદ**ા बामने। भें इत हते। ते राजने हर रहेला थील राजन એાની ગુપ્ત હકીકત જણાવવામાં બહુ મદદગાર હતો. આ બીના સામંત રાજાઓએ જાણી. એક વખત તે દ્વત સામંત રાજાએ। પાસે આવ્યા, ત્યારે કામ પતાવી અવંતી તરફ જતી વેલાએ તેને મારવાને માટે ખબર ન પડે, તેમ તેઓએ ઝેરી ભાતું દીધું. દ્વતને આ કપટની ખબર ન પડી. જેથી રસ્તામાં જ્યાં જમ-વાની તૈયારી કરે છે, ત્યાં ઉપરા ઉપરી અપશુકન થવા લાગ્યા, તેથી તે જમ્યા નહિ, અને જલ્દી ચંડપ્રદ્યોતની પાસે આવીને તે ગીના જણાવી. આ વખતે રાજાએ પાસે રહેલા અભયકુમારને આ ભાજન દેખાડ્યું. તેણે જોતાંની સાથે જ જણાવી દીધું કે, આ ભાજનમાં ઝેરી ગંધ આવે છે, તેથી આની અંદર દર્ષિવિષ સપે (સાપ) હાય, એમ મને લાગે છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે આવા આવા ઉપાયોથી ભાજન વિગે-રેમાંનું ઝેર પારખી શકાય. તે આ પ્રમાણે:-(૧) ચકાર-આવી ચીજ જોઇને આંખ મીંી દે છે, (ર) કાયલ તે જોઈને ઉन्मत्त अने, अने भरी जाय. (3) हीं य तेवी शील जीधने મદ પામે. (૪) નાળીઆના રામરાય વિકસ્વર થાય અને (પ) માર તેવી વસ્તુ જોઇને ખુશી થાય. યાદ રાખવું કે ઝેરી પદાર્થની ઉપર જો નાળીયાની અને મારની નજર પડે તા ઝેર મંદ (ઓછી શક્તિવાળું) થઇ જાય. ઝેરી અનાજ વિગેરેને જોઈને બિલાડી ખેદ પામે, વાંદરા વિષ્ટા કરે, ક્રકડા 3વે. ભ્રમરા આવી ચીજ સુંધીને ગુંજારવ કરે, મેના પાેપટ ક્રોધ કરે. અને હાંસ આવું અનાજ જોઇને ચાલતા ચાલતા અટકી જાય. આ બીના સાંભળીને રાજાએ એ ઝેરી અનાજ જંગ-લમાં મૂકાવ્યું, ત્યાં તેમાંથી ઝેરી સપ નીકળ્યો. તેની દૃષ્ટિ (નજર) પડવાથી આખું વન સુકાઈ ગયું. આ ઉપરથી વિચાર કરીને રાજાએ દ્વતને કહ્યું કે 'હવે તારે મરજ પ્રમાણે અધે સ્થલે હરવું ફરવું નહિ.' આ પ્રમાણેંે તે ચાલ્યા, તેથી શત્રુના તરફથી લગાર પણ દુ:ખ પામ્યા નહિ. એમ શ્રાવકે કર્મ-શત્રુના દુ:ખા ટાળવા માટે આ વત જરૂર ચહુણ કરવું જ જોઇએ. અધે ઠેકાણે જવાની છૂટ રાખવામાં નાહકની અચા-નક ભયંકર ઉપાધિ ભાગવવી પડે છે. લગ્નાદિ પ્રસંગે ખ્હાદુરી કરવાથી કેવલ સંસાર વધે છે. તેવી ખ્હાદુરી શા કામની ? ખરી ખ્હાદુરી તાે એજ કહેવાય કે, આવા વ્રત સાધવામાં ઉત્સાહથી ઉદ્યમશીલ (તત્પર) રહેવું. એમ કરીએ તા જરૂર સંસારની રખડપટ્ટી એાછી થાય. આ બાબત ધનક ભંડારીની અને પવનંજયની પણ કથા જાણવા જેવી છે. અહીં ગ્રંથ વધી જાય, તેથી તે પ્રસંગે જણાવીશું. શ્રાદ્ધ પ્રતિક્રમણ સૂત્ર વૃત્તિ અને શ્રાહ્મ દિનકૃત્યાદિમાંથી જાણી લેવી. આ પ્રમાણે જયણા રાખી છે. તે સિવાયના અતિચારાથી અલગ રહેવા સાવચેત થઇને છ છીંડી, ૪ આગાર, ૪ બોલ સહિત ૨૧ ભાગાંમાંના અનુકુલ ભાંગા પ્રમાણે આ દશમા દેશાવકા-શિક વ્રતને સ્વીકાર છું.

## ા ૧૧–પાૈષધ (પાૈષધાપવાસ ) વ્રતા

જે (કિયા કરવા)થી આત્માના ઉત્તમ દર્શન જ્ઞાન ચારિ-ત્ર ગુણોને પોષણ મલે એટલે વધે, ટકે, અને નિર્મલ અને, તે પાષધ કહેવાય છે. ઘડીના સામાચિકમાં જેણે અપૂર્વ સાત્વિક આનંદના અનુભવ કર્યો છે તેવા શ્રાવક ગુરૂ મહા- રાજને પૃષ્ઠ જે કે આથી વધારે આત્મિક આનંદ કયાં મળે ? જવાબમાં શ્રી ગુરૂ મહારાજે જણાવ્યું કે–પાષધમાં વધારે આસ્મિક માનંદ મલી શકે, અને તેથી વધારે આત્મરમણતાના આનંદ ઉપધાન વહુન, અને સર્વ વિરતિની સાધનામાં મલી શકે છે. જેમ ઘડીયાળ ચલાવવાને ચાવી દેવાની જરૂર પઉ છે, એમ માત્માને પણ માેક્ષ માગ<sup>6</sup>માં દિવસે દિવસે આગળ ચલાજા માટે પાષધક્રિયા એ અપૂર્વ સાધન છે, કારણકે આમાં કર્મ-**પ્યં**ધના કારણાથી અલગ રહેવાય, મન સ્થિર રહે. શાંતિ જળવાય, ઉત્તમ ભાવમાં આગલ વધતાં ઘણાં કર્મીની નિજેશ થાય, અને આથી પાતાના આત્મા ઉપધાન વહન કરવાને અને દીક્ષાની સાધના કરવાને લાયક ખનાવી શકાય, એમ સમજને ઉત્તમ શ્રાવકાએ બહુ વાર પાષધની આરાધના કરવી જોઇએ. તેમાં પણ પર્વના દિવસોમાં વિશેષે કરીને (કાળછ રાખીને ) ઉત્સાહથી પાષધ જરૂર કરવા જોઇએ. આના ૧ માહારપાષધ, ર શરીર સત્કારપાષધ, ૩ ખ્રદ્માચર્થપાષધ, ૪ અબ્યાપારપાષધ, એમ મુખ્ય ચાર લેદ છે અને તે દરેકમાં (૧) દેશથી આહારપૌષધ (૨) સર્વથી આહારપાષધ, એમ છે છે લેદ પડે, માટે ઉત્તરલેદ આઠ સમજવા. આમાં એક સંચાગી ભાંગાથી માંડીને ઠેંઠ આઠ સંચાગી ભાંગા સર્વ મળીને ૮૦ પડે છે. તેમાં હાલ એક આહાર પાષધજ છે પ્રકારે ( દેશથી અને સર્વથી એમ ) કરવાના વ્યવહાર છે, બાકીના ત્રણ નહિ. એનું કારણ એ કે પચ્ચખ્ખાણમાં 'सावज्जं जोगं पच्चक्खामि ' આમ બાલાય છે. આથી એમ સમજવાનું મળે છે કે આહારપે ધ સિવાયના ત્રણ પાષધ સર્વથી જ લેવા

જોઇએ. યાદ રાખવું જોઈએ કે નિર્દીષ શરીર સત્કાર વિ**ોર** પણ લાલ વિગેરને વધારનારા છે, એમ સમજને તેના સંપૂર્ણ ત્યાગ કરવા જોઇએ. આહારપૌષધમાં ઉપવાસ કરવાની શક્તિ ન હાય તા ધર્મ કિયાના નિર્વાહના મુદ્દો ધ્યાનમાં રાખીને આયં ખિલ, નિવિ, એકાસણં વિગેરે કરાય છે. શ્રી મહાનિ-શીથમાં આના વિધિ આ પ્રમાણે કહ્યો છે:–જેણે દેશથી આહારપૌષધ કર્યો હાય તે ગુરૂ મહારાજની પાસે આયંબિલ વિગેરેતું પચ્ચપ્રમાણ લઇને ' आवस्सही ' એમ બાલીને ઉપાશ્રયમાંથી ખ્હાર નીકળીને ઇર્ચાસમિતિની મર્યાદા જાળવીને એટલે કાળજી પૂર્વક નીચી દૃષ્ટિ રાખીને ઘેર જાય. ત્યાં ઇસ્યાવહી પડિક્કમી ગમણાગમણ સૂત્ર બાેલીને ગમણાગમણ (ના દોષ) આલોવીને ચૈત્યવંદન કરી (પચ્ચખ્ખાણ પારીને) **जभीन विगेरे प्रभार्की इटासला उपर भेसे. जभवाना पात्र** ( ભાજન, થાળી વિગેરે ) પ્રમાર્જીને, જોઇતી ચીજ પ્રમાણસર હયે. પછી પચ્ચખ્ખાણ સંભારે, માંહું પ્રમાર્જીને ભાજન કરે, ખાતાં ખાતાં ખાલે નહિ, ખાસ કારણે મોંદું સાફ કરીને ખાલાય. સખડકાના શખ્દ કે અખઅખ ન થતું જોઇએ. છાંડલું નહિ, નાહેક વધારે ટાઇમ ન લગાડવા. જમી રહ્યા બાદ માંદ્રં ચાપ્યું કરી નવકાર ગણી તિવિદ્ધારનું પચ્ચખ્યાણ લઇ ઉલા શ્રાય. દેવ વાંદી ( ચૈત્યવાંદન કરીને ) વાંદણાં દઇ પચ્ચપ્રપાણ ધારીને ઉપાશ્રયે કાળજથી આવે, અને સ્વાધ્યાયાદિ કરે. એમ શ્રાવક પ્રતિક્રમણુ (વંદિત્તાસૂત્ર )ની ચૂર્ણુિમાં પણ કહ્યું છે. એમ સામાચિક સહિત પોષધમાં આહાર કરવાના વિશ્વિ અતાવ્યા એકલા એ શડીના સામાયિકમાં આહાર કરાય**ન** 

નહિ. પાસાતીના નિમિત્તે કરેલા આહાર હાય, તે તેઓ વાપરી શકે, એમ નિશીથભાષ્ય, નિશીયગ્રર્ણિ વિગેરે ઉપરથી જાણી શકાય છે. પરંતુ અને ત્યાં સુધી પાષધમાં શ્રાવકે નિર્દોષ આહાર વાપરવા જોઇએ. અને તમામ આહારના ત્યાગ કરવા રૂપ સર્વેાત્કૃષ્ટ પાષધની અનુમાદના કરવી. એમ દેરાથી આહાર પાષધની ખીના જણાવી. જે ચૌવિહાર ઉપ-વાસ ક**રે,** એ સર્વથી આહારપાષધ કહેવાય. અમુક પ્રકાર<del>તું</del> સ્નાનાદિ ન કરવું એ દેશથી શરીર સત્કારપાષધ કહેવાય અને જેમાં સર્વથા સ્નાનાદિના નિષેધ હાય તે સર્વ શરીર સત્કાર-પૌષધ કહેવાય. તથા દિવસે કે રાતે પ્રદાયર્થ વ્રત ધરાય તે દેશથી, અને અહારાત્રના જે શીલના નિયમ તે સર્વથા પ્રક્ષચર્ય પાષધ કહેવાય. તેમજ અમુક સાવદા વ્યાપાર કરવાના જે નિયમ તે દેશથી, અને ઘર દુકાન વિગેરે સંબંધી તમામ **૦યાપારના જે** ત્યાગ કરવા એ સર્વથા અ૦યાપાર પાૈષ**ધ** કહેવાય. અહીં યાદ રાખવું કે દેશપાષધમાં સામાયિક કરવાનું હાય અને ન પણ હાય, અને સંપૂર્ણ પૌષધમાં સામાયિક એ મહાફલ દેનારૂં છે એમ સમજને તે જરૂર કરવું જોઇએ. (૧) શંખશ્રાવક નિર્મલ ભાવથી પૌષધની આરાધના કરતા હતા. તેની પ્રશંસા પ્રભુદેવે સભામાં કરી હતી. ધર્મની સ્પારાધના કરી તે પ્હેલા દેવલાકની ઋદિ ભાગવીને મહા વિદેહમાં સિંહિપદ પામશે. (૨) રાજા પૃથ્વીપાલ આ વ્રતના પ્રભાવે મરીને મહા ધનવંત શેઠ થયા. અહીં પણ પૌષધની સાધના કરતાં ઘણાં ઉપસંગી નિવાર્યા, છેવટે દીક્ષા લઇ કેવ-લજ્ઞાન પામ્યા. આમાંથી સમજવાનું એ કે પૌષધ આત્માને સંચમ માર્ગે જરૂર દારે છે. (લઇ જાય છે). (3) પર્વમાં પોષધ કરવાથી રાજ સૂર્યથશા કેવલજ્ઞાન પામીને સિદ્ધ થયા, એમ સમજને શ્રાવકાએ આ વર્તને અંગે નિયમ કરવા જોઇએ. દર વરસે આટલા (૫-૧૦ વિગેરે) પૌષધ કરવા. તેમાં પણ વ્રતધારી શ્રાવકાએ ત્રણ ચામાસી, જ્ઞાન-પાંચમી, પર્યુષણા, મૌન એકાદશી આદિ મહા પર્વોમાં તો જરૂર પૌષધ કરવાજ જોઇએ. વળી સંવચ્છરી મહા પર્વમાં પણ જરૂર પૌષધ લઇને પ્રતિક્રમણુમાં સર્વ જીવા ખમાવવા એ સંવેત્તમ કલ્યાણકારી માર્ગ છે. આમાં માંદગી મુસાફરી વિગેરે ખાસ કારણે જરૂરી જયણા રખાય.

### ાા પાષધમાં નીચે જણાવેલા નિયમા જરૂર પાળવા જોઇએ ॥

૧ વ્રતધારીનું લાવેલું પાણી વાપરવું. ર પૌષધ નિમિત્ત પાછલા દિવસે સરસ આહાર લેવાય નહિ. ૩ એમ જૂદા જાૂદા સ્વાદિષ્ટ પદાર્થી ભેગા કરી વાપરવા નહિ. ૪ પૌષધમાં અને તે નિમિત્તે પાછલા દિવસે દેહ વિભૂષા ન કરાય. પ પૌષધ નિમિતે પાછલો દહાડે વસ્ત્રાદિ ધોવા નહિ. ૬ પૌષધમાં કે પાષધ નિમિતે ઘરેણાં ઘડાવી પ્હેરવાં નહિ. ૭ એમ વસ્ત્ર રંગાવવાં નહિ. ૮ પૌષધમાં શરીર ઉપરથી મેલ ઉતારવા નહિ. ૯ ઉંઘવું નહિ. ૧૦–૧૧–૧૨–૧૩ ચારે વિકથા કરવી નહિ. ૧૪ કદલે માત્રે જાય ત્યારે પૂંજના પ્રમાર્જના અરા- અર કરવી. આવીને ઇરિયાવહી વિગેરે કરવા. ૧૫ કાઇની નિંદા કરવી નહિ. ૧૬–૧૭ સંબંધોની અને ચારની વાત કરવી નહિ. ૧૮ સ્ત્રીના અંગાપાંગ રાગથી જોવા નહિ

## ા આ વ્રતના નીચે જણાવેલા પાંચ અતિચારા જાણીને જરૂર ટાળવા ॥

૧—પૌષધમાં ઠલ્લે માત્રે જવાના પ્રસંગે પરઠવવાની જગ્યા જરૂર તપાસવી. જ્યાં જીવાત ન હાય ત્યાં પરઠવતું. પરઠવીને 'અણુ જાણુ હ જસ્સુગ્ગહા વાસિરે' એમ ત્રણુ વાર બાલતું. આમાં ભૂલ કરે તા અતિચાર લાગે.

ર--કાઇ પણ બાજેઠ વિગેરે ચીજ લેવી હાય કે મૂકવી હાય, ત્યારે લેતાં મૂકતાં ચરવલાથી પૂંજવું જોઇએ, અને જોવું જોઇએ. તેમ ન કરે તા અતિચાર લાગે.

૩—જ્યાં સંથારા કરવા હાય તે જગ્યા પ્હેલાં દંડા-સણુથી પૂંજવી જોઇએ, તેમ ન કરે તા અતિચાર લાગે.

૪—પૌષધમાં ક્રિયા કરતાં આદર (પરમ ઉલ્લાસ) ભાવ રાખવા, વેઠ ઉતારવી નહિ, પહિલેહણુમાં બાલાય નહિ. વિગેરે આઅતમાં કાળજી રાખવી.

પ--જે ટાઇમે પૌષધ લીધા હાય, ત્યારથી ચાર પ્હાર કે આઠ પ્હાર બરાબર પૂરા થયા બાદ પાસહ પારવા જોઈએ. આમાં ભૂલ કરે તા અતિચાર લાગે. બીજા શ્રંથામાં એમ પણ કહ્યું છે કે પૌષધમાં પારણાના વિચાર ન કરાય, કરે તા અતિચાર લાગે.

(૧) શેઠ ન દમિશુયાર પૌષધમાં દેષ લગાડવાથી દેડ-કાના અવતાર પામ્યા. એમ સમજને પૌષધમાં દેષ ન લગા-ડવા જોઇએ.

- (ર) સાગરચંદ્ર કુમાર એ બળદેવના પૌત્ર અને નિષ-ધના પુત્ર થાય. પ્રભુશ્રી નેમિનાથની પાસે તેમણે બારે કત લીધાં હતાં એક વખત પૌષધ લઈને શ્મશાનમાં કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાને રહ્યા હતા. અહીં નભસેન નામના શત્રુએ માથે અંગા-રાની ઠીબ મૂકી. તો પણ સમતાએ આ વેદના સહન કરી તેથી આઠમા દેવલાકે મહર્સિક દેવ થયા.
- (3) મહાશતક શ્રાવક-રેવતીના ઉપસર્ગોને સમતાએ સહન કર્યા પૌષધમાં સ્થીર રહ્યા તેથી અવધિજ્ઞાન પામ્યા. છેવડે સમાધિમરણે મરણ પામી સાધર્મ દેવલાકે દેવ થયા. ત્યાંથી વ્યવીને મહાવિદેહે સિદ્ધ થશે. શ્રાવકે આ બીના ધ્યાનમાં લઇને અતિચાર ન લાગે તેવી રીતે પૌષધ કરવા.

એ પ્રમાણે ઉપર જણાવ્યા મુજબ જયણાના સ્થલો યાદ રાખીને દ્રવ્યાદિકથી છ છીંડી, ચાર આગાર, અને ચાર બાલે કરી દર વર્ષે (અમુક) પૌષધ કરવાના નિયમરૂપ આ અગીઆરમા પૌષધાપવાસ વ્રતને અંગીકાર કરૂં છું.

#### ॥ આ વ્રતની ભાવના ॥

હું સંયમધારી મુનિવરાને તથા ઉપધાન વહન કરનાર શ્રાવકાને તથા આ વ્રતના સાધક શ્રી સાગરચંદ્રાદિ મહા-શ્રાવકાને દરરાજ વંદન કરૂં છું હે જવ! તેમના જેવા ધર્મના દહરાગી જલ્દી થજે.

# ાા (૧૨) અતિથિ સંવિભાગ વ્રત ાા

અતિથિ શબ્દથી જેઓ વ્યાવહારિક પર્વાદિના પ્રસં-ત્રથી અલગ રહીને પંચ મહાવતાદિ મૂલ શુણાની તથા ઉત્તર ગુણાની આરાધના કરે છે તેવા સુપાત્ર સંચમધારક શ્રમણુ નિર્ગથા લેવા. ઉત્તમ શ્રાવકાે તે પૌષધનું પારણું હાેય ત્યારે તેમને વિધિપૂર્વક નિર્દોષ આહારાદિ વ્હાેરાવીને પારણું કરે તે અતિથિ સંવિભાગ વ્રત કહેવાય.

આનું બીજાં નામ, 'ચથાસંવિભાગ' છે. તેના અર્થ પણ એજ કે સાધુના નિમિત્તે નહિ, પણ ગૃહસ્થે પાતાના માટે તૈયાર કરેલા જે શુદ્ધ આહારાદિ પદાર્થી હાય તે સાધુને બ્હારાવીને પછી પારણું કરવું તે 'ચથાસંવિભાગ વ્રત' કહેવાય.

પ્રશ્ન–કર્ઇ વિધિએ શ્રાવક આ વ્રતની સાધના કરે ? એટલે અતિથિ સંવિભાગ કઇ રીતે કરાય ?

ઉત્તર-જઘન્ય, મધ્યમ, અને ઉત્કૃષ્ટ એમ તપ વિગેરે તરફ લક્ષ્ય રાખીને આના ત્રણ લોદ પડી શકે છે. તેમાં (૧) પૌષધના દિવસ. (૨) તેની પાછળના દિવસ અને (૩) પાર-ણાના દિવસ આ ત્રણ દિવસના વિચાર સમજવાના છે.

- ૧. ઉત્ક્રષ્ટ અતિથિ સંવિભાગ વ્રત—આમાં પાછલે દિવસે જરૂર તિવિકાર કે ઠામચાવિકાર એકાસણું કરવું જ જોઇએ. અને બીજે દિવસે (પર્વના દિવસે) આઠ પ્હારના કે ચાર પ્હારના પાષધ કરે. અહીં ચાવિકાર ઉપવાસ હાય, તથા પારણાંના દહાઉ એકાસણું કરે, અને સાધુ મહારાજને બ્હારાવે. પારણામાં જે ચીજ સાધુને બ્હારાવી હાય તે વાપરે.
- ર. મધ્યમ અતિથિ સંવિભાગ વૃત—શ્રાવક પાછલા દિવસે છુટું માંદું (એકાસણાદિ ન) હાય અને બીજે દિવસે ઉપવાસ કરી આઢ પહારી કે ચાર પહારી પાષધ કરે. અને

પારણાના દહાઉ બેઆસહું તપ કરે કે છૂટા માંઢે હાેય. સાધુને વ્હારાવેલી ચીજ વાપરે તે મધ્યમ અતિથિ સંવિ-ભાગ વ્રત કહેવાય.

3. જઘન્ય અતિથિ સંવિભાગ વ્રત—પાછલા દિવસે છૂટા માંઢે હોય, અને બીજે દિવસે ઉપવાસાદિ તપ કરી ચાર ^હોરના દહાડે કે રાતે પૌષધ કરે, તથા પારણાના દિવસે છુટા માંઢે રહે. મુનિને ગ્હાેરાવે અને તેમને ગ્હાેરાવેલી ચીજ વાપરે. આમ વ્યવહાર માર્ગ જરૂર જાળવે.

જે દિવસે અતિથિ સંવિભાગ કરીને પારણું કરવાનું હાય તે દિવસે આ વિધિ જાળવવી જોઇએ. તે ટૂંકામાં આ પ્રમાણે જાણવી:-સવારે પૌષધને પારીને ઘેર જાય. અહીં ઉચિત (પાતાને છાજતા ) વેષ વિગેરે પ્હેરીને શ્રાવક ઉપા-શ્રયે આવી હાથ જોડી સાધુને કહે કે 'કૃપા કરીને ગાેચરી પધારા ' એમ વિનંતિ કરે. આ સાંભળીને સાધુઓ શું કરે ? આના જવાઅમાં સમજવાનું એ કે એક સાધુ પદ્યાનું અને બીજો પાત્રા વિગેરેનું જાૃદું જાૃદું પહિલેહણુ કરે. આમ કર-વાતું કારણું એ કે વિલંખ (ઢીલ) કરે તેા અંતરાય દેાષ અને સ્થાપના દાેષ લાગે. તેથી આવા પ્રસંગે સાધુએ ઢીલ કરવી નહિ. જ્યારે કારણે શ્રાવક પ્હેલી પારસીમાં વિન તિ કરે, ત્યારે ગાેચરી જનારા સાધુએ સાધુઓમાં તપાસ કરવી કે કાઇને નમુક્કારસીનું પચ્ચખ્ખાણ છે કે નહિ? જો તેમ હાય તા જ તે વખતે ગાચરી લેવા જાય. કાઇને નમુકકારસીનું પચ્ચપ્રપાણ ન હાય તા આહાર ન લેવા જોઇએ. કારણ કે જાય તા લાવીને સાચવી રાખવા પડે. આ વખતે જે આવે

કનાે બહુજ આગ્રહ હાેય તાે ગાેચરી જવાની બાબતમાં સાધુએાએ લાભાલાભના વિચાર કરવા. જવાની જરૂર જણાય તાે લાવીને સાચવી રાખે, અને તે આહાર કાૈને આપે? ઉત્તર-જે તપસ્વી (પારસી આદિના નિયમવાલા) સાધુ, ઉગ્ઘાડ પારિસીએ ગાચરીએ પચ્ચખ્ખાણ પારે તેમને આપે. આહાર લેવા જાય ત્યારે એાછામાં એાછા બે સાધુઓ વિનંતિ કરનાર શ્રાવકની સાથે ભેગા જાય. આ વખતે સાધુ આગળ અને શ્રાવક પાછળ ચાલે. પોતાના ઘેર સનિરાજ પધારે ત્યારે આસન ઉપર બેસવાની વિનંતિ કરે. આમ કર-વામાં વિનય જળવાય. પણ મુનિરાજ તા માંદગી ઘડપણ આદિ ખાસ કારણે જ બેસે. ત્યાર બાદ દાનના પાંચ ભૂષણા જાળવીને અને પાંચે દ્વુષણોના ત્યાગ કરીને મુનિરાજને નિર્દીષ પદાર્થી પ્રમાણસર (જોઇએ તે પ્રમાણ) બ્હારાવે, અથવા બીજા ( શ્રાવિકા વિગેરે ) ગ્હાેરાવે. અહીં શ્રાવકાેએ ૪૭ દાેષાની બીના જાણવી જોઇએ. તેમાં આધાકર્માંદિ ૧૬ દાષા જો શ્રાવક જાણે તા મુનિરાજને નિર્દીષ આહાર વ્હા-રાવી શકે, અને સાધુએ ધાવ દેાષ, દ્વતી દેાષ વિગેરે ૧૬ દાષાની માહીતગારી મેળવીને તેથી અલગ રહેવું જોઈએ. તથા શંકિતાદિ દશ દાેષાની અના અને જણાએ જરૂર જાણવી જોઈએ. કારણ કે આ દાષા ખેનથી લાગે છે. જાણ-પહ્યું હાય તા શ્રાવક ન ગ્હારાવે અને સાધુ ગ્હોરે નહિ, અને છેવટના સંચાજનાદિ પાંચ દાષા મુનિરાજે જ જરૂર જાણવા જોઈએ, જેથી આહાર કરે ત્યારે તેવા દોષથી અર્ચી શકાય.

એ પ્રમાણે બધા મળીને ૪૭ દાવાનું વર્ણન પિંડ-વિશાહિ સાર્થ પાક્ષિક સૂત્ર, સાધુના આવશ્યક ક્રિયાના સૂત્ર વિગેરે ગ્રંથામાં જણાવ્યું છે. આ ખીના બીજી આવૃત્તિમાં જાણાવીશું. અહીં ભયાદિ સાત કારણામાંના કાેઇ પણ કારણથી શ્રાવકે સુપાત્ર દાન દેવું નહિ. સુનિ તેમ જાણે તા તે દયે માણ નહિ. શ્રાવક વ્હારાવે ત્યારે મુનિરાજ વાસણમાં કંઇ ભાકી રહે તે પ્રમાણે વિચારીને બ્હારે, જેથી શ્રાવકને ફરીથી આરંભાદિ કરવા ન પડે. આ પ્રમાણે પરમ ઉદ્ઘાસથી આહા-સાંદિ (ભાત પાણી) ગ્હારાવીને સાધુને થાઉક દ્વર (ઘરના ભારણાં વિશેરે લાગ સુધી ) વળાવીને વંદના કરે, અને લાભ **હે**જો ' એમ કહી પાછા ફરી (ઘેર આવી) ભાજન કરે. કઇ રીતો કેવું સોજન કરવું ? અને દાનના પાંચ ભૂષણ, તથા ફ્રમણ, અને સુપાત્રના બેદો વિગેરેનું વર્ણન શ્રી ઉપદેશ માસાજ્ઞાં કિ ગંથા શ્રી શ્રાવકધર્મ જાગરિકા અને જૈન સત્યપ્રકા-શામાં છપાયેલ દુર્લભ પંચકના લેખમાંથી જાણી લેવું. પારણં કરે ત્યારે પૂર્વે જણાવેલ (સાધુએ જે ચીજો ગ્હારી હાય તે જમવાના ) મુખ્ય વ્યવહાર ખનતા સુધી જરૂર જાળવવા. આવા પ્રસંગે ગામડાં ગામ જેવા સ્થલે કદાચ સાધુ મહારાજની જોગવાઇ ન મળે તો 'અત્યારે સાધુ મહારાજ હાત તો <del>તેમને જ્હારાળવાના</del> અપૂર્વ લાભ મળત, અને મારાે ઉદ્ધાર **યાત** ' આવી ભાવના ભાવીને ઉત્તમ સાધમી ભાઇને હર્ષથી જમાડીને ભાજન કરે. કારણે આ રીતે પણ આ વ્રતની अभगाधना अर्थ शहे हे

અહીં એમ કહેવામાં આવ્યું કે સાધુને દાન દર્દને પાર્

કરવું, પરંતુ પારણું કરવાની પહેલાના ટાઇમમાં મુનિરાજના જોગ (સમાગમ, મેળાપ) મળેજ, એવું બધા સ્થલે બની શકે નહિ. આજ મુદ્દાને લક્ષ્યમાં રાખીને શ્રી ઉપદેશ પ્રાસાદ વિગેરેમાં કહ્યું છે કે પૂજ્ય સાધુ મહારાજને દાન દઇને શ્રાવક પારણું કરે, પણ કદાચ એવા જોગ ન બને તા પારણું કર્યા પછી પણ હર્ષથી અચાનક આવી ચઢેલા સાધુને દાન જરૂર દેવું એમ શ્રી આવશ્યક સૂત્રની નિર્યુક્તિ, ચૂર્ણિ વિગેરે ઘણા શાસ્ત્રોમાં કહ્યું છે. કઇ રીતે વ્હારાવવું આની સમજણ ન હાય, અથવા તખીયતનું કે સૂતકાદિ ખાસ કારણ હાય તા ઘરમાંના જાણીતા શ્રાવિકા વિગેરે પણ ખૂશીથી વ્હારાવી શકે, અને એમ પાતે અતિથિ સંવિભાગ કર્યી કહેવાય. વ્હારા-વવાની ઉત્તમ રીત તાે એજ છે કે સાધુને આહારાદિ વ્હારા-વવામાં લગાર પણ દાષ ન લાગે, તેવી રીતે વિધિ પૂર્વક ર્ગ્હારાવે. આવું તાે ર્ગ્હારાવનાર વિધિના જાણકાર હાેય, તાેજ જાળવી શકે. આ પ્હેલા નંબરના ઉત્તમ માર્ગ છે. અથવા <u>ંહારનાર મુનિરાજ જાણકાર છે. તેથી તેમની સૂચના પ્રમાણે</u> **ં**હારાવે. આ બીજા નંખરના માર્ગ છે. આહારાદિના લેનારા મુનિરાજ પાતાને આહારાદિ વ્હારવાની અને શ્રાવક કઈ રીતે તે વ્હારાવવા જોઈએ આ ખીના જાણતા નથી, પણ તે બધું શ્રાવક જાણે છે, તો તે પ્રમાણે જાણકાર શ્રાવક બ્હારાવે, એ ત્રીજા ન ખરના માર્ગ છે. તથા જેમાં **ઉપરની** ળીનાના ખંને જાણકાર ન હાય એવા માર્ગ તો ત<sub>દ્દન</sub> આચ-રવા (અમલમાં મૂકવા) લાયકજ નથી આ ઇરાદાથી શાસમાં દાયક અને યાહકની ચઉભંગી દર્શાવી (જણાવી) છે, તે ઋાવકધર્મ જાગરિકામાં કહી છે. ત્યાંથી જાણી લેવી.

#### ા ભાત પાણી વ્હારાવવાના વિધિ ા

કઇ રીતે મુનિરાજને ભાત પાણી બ્હેારાવવા? આ આખત સર્વની જાણમાં હાય એવું ન અની શકે, અને જાણ-વાથી અવસરે તેવા (સુપાત્ર દાનના) લાભ લઇ શકાય આ મુદ્દાથી તેના (બ્હારાવવાના) વિધિ દુંકામાં જણાવીએ છીએ. તે આ પ્રમાણે:–મુનિરાજને જે ચીજ વ્હારાવવાની ( દેવાની) હાય તે ચીજ (૧) તેમના નિમિત્તે કે (૨) ( આ અમુકને **ે** હોરાવીશું એમ ) તેમનું નામ દઇને ખનાવેલી ન હોવી જોઇએ, કારણ કે સાધુના નિમિત્તે બનાવીએ તો શ્રાવકના નિમિત્તે સાધુને આધાકર્મી દોષ લાગે, અને વ્હારનાર સાધુનું નામ લઇને ચીજ ખનાવીએ તો ઔદ્દેશિક દેશ લાગે. (3) મુનિરાજને દેવાના જે નિર્દોષ પદાર્થી હાય, તેને અશુદ્ધ આહાર વિગેરેની સાથે ભેળવીને ન દેવાય, કારણકે તેમ કરીએ તા પૂર્તિ કર્મ<sup>ુ</sup> નામના દાષ લાગે. એમ કડછી, ચમચા વિગે**રે** જો આધાકમી<sup>ર</sup> આહારથી ખરડાયેલા હાય, તાે તેથી શુદ્ધ માહાર પણ ન ગ્હારાવાય. કારણ કે ગ્હારાવવાના માહાર શુદ્ધ છે, પણ જે દ્વારાએ બ્હારાવાય છે, તે સાધના અશુદ્ધ આહા-રથી ખરડાયેલા છે, તેથી બ્હારાવીએ તાે એજ પૂર્તિકર્મ નામના દોષ લાગે. આમાંથી શ્રાવકને સમજવાનું એ મલે છે કે વ્હારાવવાના સાધના પણ ચાખ્યા જોઇએ એટલે ક્રષિત આહારના લેપ તેમને ન લાગેલા હાય તા તેથી શુદ્ધ માહારાદિ એકારાવી શકાય.

જ-રસાઇ કરીએ કે કરાવીએ ત્યારે શરૂ આતમાંજ પાતાના અને સાધુના એમ બ નેના સંકલ્પ કરીને એટલે 'જલ્દી

રસાઇ કરા એમ થાય તા આપણે જમીએ અને મુનિરાજને વ્હારાવીએ ' આવા વિચાર કરીને આહારાદિ તયાર ન કરાય, તથા ન કરાવાય. કારણ કે આમાં ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે સાધુનું નિમિત્ત જણાવાય છે, તેથી અજાણતાં કરે તા આપણા ( શ્રાવકાદિના ) નિમિત્તે સાધુને મિશ્ર જાતિ નામે દેાષ લાગે. (પ) સાધુને બ્હારાવવાને માટે ક્રુધ વિગેરે જાદા કદી વાસણમાં અલગ ન રાખી મૂકાય, તેમ કરે તેા સ્થાપના દેાષ લાગે. પાતાના માટે તેમ કરાય. (६) પ્રાભૃતિકા દેશય–ગામમાં સાધુ પધાર્યા છે, એમ જાણીને તે લાભ લેવાની ખાતર જે વિવાહ વિગેરે માડા કરવાના હાય તે વ્હેલાં કરે, અથવા અમુક િદિવસા વીત્યા બાદ સાધુઓ પધારશે એમ જાણીને જે વિવા-હાદિ નજીકમાં કરવાના હાય, તેવા કાર્યી તેમની રાહ જોતાં <mark>જ</mark>ોતાં સાધુએા આવે ત્યારે કરે. આમ કરવાથી **અને** ઘરમાં સાધ આવ્યા એમ જાર્શીને ધક્કાધક્કી કરી સાવદ્ય ક્રિયા સેવીને <u>બ્હારાવે તા સાધુને પ્રાભૃતિકાદીષ લાગે, માટે શ્રાવકે તેમન</u> થાય તે તરફ જરૂર લક્ષ્ય રાખવું જોઇએ. (૭) પ્રાદુષ્કરણ દ્રાપ-સાધુ ઘેર વ્હારવા આવ્યા બાદ તે નિમિત્ત વ્હારાવવાની ચીજ અંધારામાં હાય, તે દીવા વિગેરે સાધનાથી જોઇને **ં**હારાવે અથવા સાદડી આદિની પાછળ તે ચીજ રહી હાય, તો તે ખસેકીને ગ્હારાવે તા આપણા નિમિત્તે મુનિ-રાજને પ્રાદુષ્કરણ નામના દેાષ લાગે, માટે બ્હારાવતાં તેમ ન કરવું જોઇએ. (૮) કીતદાષ-મુનિ વ્હારવા આવ્યા ખાદ ખજારમાંથી વેચાતી ચીજ લાવીને વ્હારાવીએ તા આ દોષ લાગ, માટે તેમ કરવું નહિ. (૯) પ્રામિત્ય દેષ-સાધુ ગ્હારવા

આત્યા ખાદ તે નિમિત્તે કાઈ ચીજ ઉધાર લાવીને ન બ્હારાવાય. કારણકે તેમ કરતાં પ્રામિત્ય દેાષ લાગે. (૧૦) પરાવર્ત્તિત દેાષ–એ પ્રમાણે પાતાની ચીજ સારી ન હોય, અને તેવી ૦હોરાવતાં બીજા જોનારા લાેકા મારી નિંદા કરશે, આવા વિચાર કરીને સાધુના નિમિત્તે અદલા અદલા કરીને (પાતાની ચીજ બીજાને દઇને તેની સારી ચીજ પાતે લે, એમ કરીને) સાધુને વ્હોરાવવું નહિ, કારણકે તેમ કરતાં પરાવર્ત્તિ દોષ લાગે. પાતાના નિમિત્તે તેમ કરવામાં વાંધા નહિ. સાધુનું નિમિત્ત હોય, ત્યાં આપણને લઇને તેમને દેાષ ન લાગવા **જોઇએ. આમ** કાળજી રાખવી જોઇએ. એવી રીતે બીજા દ્રોષાની આઅતમાં પણ એમ કાળજી રાખવી જોઇએ. (૧૧) અભ્યાહિત દેશ-અટવી માર્ગ, સખત ઉનાળાના કાલ, માંદગી વિગેરે ખાસ કારણ વિના સાધુને આહારાદિ સામા લાવીને ન બ્હોરાવાય. કારણુ કે તેમ કરતાં આ દેાષ લાગે. (૧૨) ઉદ્ભિન્ન દેાષ–એજ પ્રમાણે, કુડલા વિગેરેમાંથી ઘી વિગેરે ખ્હાર કાઢવાના ઇરાદાથી તેની (કુડલા, માટલા વિગેરેની) ઉપરની માટી વિગેરે દૂર કરીને અથવા કપાટ, કમાડ કે તાળું ઉઘાડીને તેમાંની ચીજ ન વ્હોરાવાય. કારણ કે તેમ કરે તા આ દાેષ લાગે. ૧૩ માલા(૫)હુત દોષ-પ્હેલાં કહ્યું તે પ્રમાણે, મેડી (મેડા, માળ) કે શીકાની ઉપરના સાગમાંથી નીચે ઉતારીને અથવા નીચે ભાંચરા વિગેરમાંથી ઉપર કાેઠ ચીજ લાવીને ન બ્હારાવાય, કારણ કે તેમ કરીએ તા આ દોષ લાગે. ૧૪ આછિઘ દોષ—અળાત્કારે કાેેેકની પાસેથી ઝુંટવીને કાઈ ચીજ ન બ્હારાવાય, તેમ કરે તા આ દાષ લાગે. ૧૫ અનિસૃષ્ટ દેાષ-સસુદાયમાંથી પાંતી ઉઘરાવીને જે રસોઇ

કુરાય તેના તે ખધા માલીક ગણાય, તેમની રજા વિના ( તૈમને પૂછ્યા વિના ) એક જણ ન બ્હારાવી શકે, તેમ કરે તા આ દાષ લાગે. ૧૬ અધ્યવપૂરક દાષ-રસાઇ તૈયાર થવી હાેય, આ અરસામાં 'ગામમાં સાધુ મહારાજ પધાર્યા ' આ ખબર સાંભળીને તેજ નિમિત્તે ચાલુ રસાઇમાં વધારે રસાઇ ફરાવે. આમ કરીને તે ચીજ ન વ્હારાવાય. કારાયુ કે તેમ કરતાં આ દેષ લાગે. આ ૧૬ દેષોતું "ઉદ્ગમના દેષ " સાવું નામ પ્રસિદ્ધ છે. ઉદ્દગમન એટલે આહાર બનાવવા વિગેરના અવસરે શ્રાવકાદિ દાયકના નિમિત્તે ઉપરના દેશો લાગવાના સંભવ રહે છે. માટે તેનું " ઉદ્દગમન દેવા" માલે નામ પાડશું છે. દાયક (૧) અજાણપાશું, (૨) ભક્તિ લાવ, (3) દરિરાગ, (૪) અભિમાન વિગેરે કારણને લઇને તેમ ત કરે આ કરાદાથી બ્હારાવનાની, વિધિ જણાવતાં શરૂઆતમાં આ ખીના જણાવી છે. તથા ખનેના ( કાયક અને ગ્રાહકના ) નિમિત્તે ૧૦ દોષા લાગે છે, તેને અંગ પૂર્ણ શ્રાવકે નીચે જણાવેલી સૂચનાએ ઉપર જરૂર ધ્યાન આપતું. બેંકારાવવાના પ્રસંગે એ જરૂર યાદ રહેવી જોઇએ જેથી અનેમાંથી એકને પણ દેાષ ન લાગે અને શ્રાવકને દેવાના અને સાધુને લેવાના વિધિ જળવાય.

૧. શંકિત દેષ-જેમાં આધા કર્માંદિ દોષોમાંના કાઇ પણ દેષની અંને (દાયક અને શાહક એટલે દેનાર અને લેનાર)માંથી કાઇને પણ શંકા રહેતી હોય તો તેવા ભાત પાણી શ્રાવંક સાધુને દેવા ન એઇએ અને સાધુએ પણ ન લેવા એઇએ છે કે લે તો અંનેને શંકિત દોષ લાગે.

- ર. મ્રિક્ષિત દેષિ⊸જે આહારાદિ પદાર્થી સચિત્ત પૃથ્વીના રજકણ વિગેરેથી અથવા મધ આદિ અલક્ષ્ય પદાર્થીથી મિશ્રિત થ્યા હાય, તેવા પદાર્થી શ્રાવકે સાધુને ન બ્હારાવવા જોઇએ, કારણ કે બ્હારાવે તાે આ દેષ લાગે છે. એમ સમજને સાધુ પણ લ્યે નહિ, લ્યે તાે તેમને પણ આ દેષ લાગે.
- 3 નિક્ષિપ્ત દેષિ–નિર્દીષ આહારાદિને પણ સચિત્ત પૃથ્વી, લીલાતરી વિગેરેની ઉપર મૂકેલા હાય, તાે તે મુનિ-રાજને ન વ્હારાવાય, અને સાધુથી લેવાય પણ નહિ, કારણ કે દેતાં અને લેતાં નિક્ષિપ્ત દોષ લાગે.
- ૪. પિહિત દેષ-એજ પ્રમાણે સચિત્ત લીલાતરી આ-દિથી નિર્દોષ એવા પણ આહારાદિ જો ઢાંકેલા હાયા, તો તેમા પદાર્થી દેતાં અને લેતાં પિહિત દેષ લાગે છે, એમ સમજને આ દેષ ન લાગે તેમ બ્હારાવનું.
- પ સંહૃત દોષ-બ્હારાવવાના પ્રસંગે જે વાસાલુથી ભાત પાણી બ્હારાવવાના છે તેમાં સચિત્તાદિ (બ્હારાવવાને) અયાગ્ય પદાર્થી ભરેલાં હાય, તે ખાલી કરીને, તે ખાલી કરેલા (બ્હારાવવાના) વાસાલુથી ભાત પાણી ન બ્હારાવાય, અને સાધુથી ન લેવાય. અથવા જેનાથી બ્હારાવવાનું હોય, તે વાસાલુમાં રહેલી કાંઈ વસ્તુને સચિત્ત લીલાતરી, માડી વિગેરેની ઉપર મૂકીને તે ખાલી થયેલા (બ્હારાવવાના સાધુનભૂત) વાસાલુથી આહારાદિ ન બ્હારાવાય, અને સાધુથી દેવાતા તે આહારાદિ લેવાય પણ નહિ, કારણ કે દેતાં લેતાં સંહૃત દેષ લાગે.

- દાયક દોષ-(૧) ખીનસમન્નુ બાલક, (૨) ઘરઢા માણુસ, (૩) નપુંસક, (૪) અશક્તિ આદિને લઇને જેના હાથ વ્હારાવતાં ધૂજતા હોય, (૫) આંધળા, (૬) મદાન્મત્ત, (૭) હાથ પગ વિનાના, (૮) બેડીમાં નાખેલા, (૯) પાદુકા, ચંપલ જેણે પ્હેરી હાય, (૧૦) તીવ્ર ખાંસીના રાગવાળા, (૧૧) ખાંડનાર, (૧૨) પીસનાર, (૧૩) ભુંજનાર, (૧૪) કાપનાર, (૧૫) પીંજનાર, (૧૬) દળનાર, (૧૭) ફાડનાર, (૧૮) તાંડલું વિગેરે છ કાયની વિરાધના કરનાર, (૧૯) ગર્ભવંતી સ્ત્રી, (૨૦) જેણે ખાલકને તેડશું હાય તેવી સ્ત્રી, (૨૧) ખાળકને સ્તનપાન કરાવતી (ધવરાવતી) સ્ત્રી. આમાંના કાંઇથી પણ સાધુને ન વ્હારાવી શકાય, કારણ કે વ્હારાવે તાં દાયક ટાય લાગે.
- ૭. જે સાકર વિગેરે ચીજ વ્હારાવવાની હાય, તેની અંદર સચિત્ત અનાજના દાણા વિગેરે લળેલા છે કે નહિ? તે તપાસ કરીને વ્હારાવાય. સાકર વિગેરેમાં સચિત્ત પદાર્થ પડેલા હાય, તે જોયા વિના વ્હારાવીએ તા " ઉન્મિશ્ર નામના દોષ લાગે, માટે સાધુએ આવી ચીજ લેવી પણ નહિ.
- ૮. સાધુને જે ચીજ વ્હારાવવા જેવી નથી, તેના લેપ વાસણને કે હાથને લાગ્યા હાય તો તેવા વાસણથી કે હાથથી નિર્દોષ ચીજ પણ વ્હારાવાય નહિ. કારણ કે તેમ કરે તો ખંને જણાએ (દેનારે અને લેનારે) સમજવું જોઇએ કે " હિમ દોષ " લાગે. તેથી આવી ચીજ સાધુથી લેવાય પણ નહિ.

e. જે ચીજ ખરાખર અચિત્ત થઇ નથી, તેવી ચીજ સાધુને વ્હોરાવાય નહિ, અને મુનિરાજ હ્યે પણ નહિ. કારણ કે તેવી અપરિણત (કાચી પાકી) ચીજ લેતાં અને દેતાં અપરિણત દેષ લાગે. લીલાં મરચાં અને કાથમીની ચટણી તથા ( ચુલે ચઢાવ્યા વિનાના ) પપૈયાના કચુરા અને ચુલે ચઢાવ્યું હાય, છતાં ખરાખર નહિ ચઢેલું એવું કાકડીનું શાક વિગેરે પદાર્થી વ્હારાવતાં અને લેતાં અહુ જ કાળજી રાખવી જોઇએ. કારણ કે વ્હારાવનાર કે લેનાર આ બાબત બેદરકારી રાખે તો આ અપરિણત દોષ લગાઉ છે. યાદ રાખવું જોઇએ કે તદ્દન અચિત્ત થયેલા પદાર્થ જ વ્હારાવાય અને સાધુથી લેવાય. આ બાબતની ખંને જણાએ જરૂર માહીતગારી મેળ-વવી જોઇ એ. એમ ઉકાળેલા પાણીમાં પણ ચીવટ રાખવી **જોઈએ. ત્રણ ઉકાળા આવવામાં લગાર પણ કચાશ હાય, તાે** તેવું પાણી અચિત્ત કહેવાય જ નહિ. માટે જ તેવું પાણી ઉપવાસાદિમાં પીવાય નહિ, સાધુને ગ્હાેરાવાય નહિ, અને મુનિરાજથી લેવાય પણ નહિ. વિશેષ બીના ' શ્રી શ્રાવક ધર્મ જાગરિકા 'માંથી જાણવી.

૧૦. છિદિત દોષ—મુનિરાજને ગ્હાેરાવતાં ધ્યાન રાખલું કે ઘી વિગેરેનાં ટીપાં જમીન ઉપર ન પડવાં જોઇએ. જમીન ઉપર ટીપાં પડતાં હોય ને ગ્હાેરાવીએ તા એમાં જીવહિસા, ઝઘડા વિગેરે ઘણું નુકસાન થાય. જાઓ, શ્રી ઉપદેશ પ્રાસાદ વિગેરે અનેક શ્રંથામાં આ આખત એક દર્ષાત દીધું છે તે દુંકામાં આ પ્રમાણે:—વરદત્ત નામના મંત્રી શ્રી સુજાત મુનિને પરમ હર્ષથી ઘી, દૂધ વિગેરે આહાર ગ્હાેરાવવા તૈયાર થયા.

લ્યાં વ્હારાવતાં એક ઘી દ્રધનું ટીંપું જમીન ઉપર પડ્યું. સાધુમર્યાદા એ છે કે આવું જ્યાં થાય, ત્યાંથી સાધુએ પાછા 🗱 બીજા સ્થલે ગાચરી જવું જોઈએ. કારણ કે ટીંપુ પડ્યા ખાદ આગળ વ્હારી ન શકાય. જમીન ઉપર આહાર ઢાળાય અને એ રીતે વ્હોરાવે તા મહા આરંભ વિગેરે સંભવે છે **થ્યે**મ સમજીને મુનિ બીજે ગાેચરી ગયા. જમીન ઉપર ઘી દ્રધનું ટીંપું પડયા બાદ તેની ઉપર માંખી બેઠી. માંખીને એક તેને મારવા ગિરાણી ત્યાં આવી. તેને મારવા કાકીડા ત્યાં આવ્યો, આને પકડવા બિલાડી અને બિલાડીને પકડવા ધરના પાળેલા કુતરા ત્યાં આવ્યો, આને મારવા શેરીના કુતરા આવ્યા. આ અવસરે લડાલડી થતાં કુતરાના માલીકે શૈરીના કુતરાને માર્યા. તેનું ઉપરાર્ણ લઇને શેરીના માણસા તેની (માલિકની) સાથે લડાઈ કરવા તૈયાર થયા, અને તેએાએ પાળેલા કુતરાને માર્ચી. આથી માણસામાં પણ માંહામાંહે જબરી મારામારી થઇ. આ બધું ભયંકર નુકસાન જોઇને મંત્રી સમજ ગયા કે આવા કારણથી મુનિએ ગાયરી લીધી નહિ અને બીજે ઘેર ગાંચરી ગયા. ' ધન્ય છે એ મુનિના ઉત્તમ જ્ઞાનને ' આમ વિચાર કરતાં મંત્રી જાતિ સ્મરણ જ્ઞાન પામ્યા છેવટે મંત્રી વરદત્ત દેવતાએ આપેલા મુનિ વેષને **શ્રહણ કરી સંયમની સાધના કરવામાં ઉજમાલ બન્યા બ**ંને જણાંએ આ ઉદાહરણુ (દાખલા ) ધ્યાનમાં રાખીને શ્રાવર્ક આહાર દૈવામાં અને સાધુએ લેવામાં પાતપાતાના વ્યવહાર જાળવવા જોઇએ. ઉપરની બીના ધ્યાનમાં રાખીને શ્રાવક क्यारै मुनिराक आढाराहि बेवा सावधान थाय, ते वणते

તમને અને પાતાને લગાર પણ દાષ ન લાગે, તેવી રીતે કાળછથી રહોરાવે. જે જે ચીજ પાતે વાપરવાને ચાહે તે અધી વહોરાવે, પણ વહારાવતાં દરેક ચીજનું જોઈતું પ્રમાણ ભાણીને પછી રહારાવે. પ્રમાણ ઉપરાંત રહારાવાય નહિં. મુનિના આત્યા પહેલાં આહાર લેવા દેવામાં જે વાસણ વિગેર વપરાયાં હાય, તેનાથી રહારાવવામાં લાભ એ કે રહોરાત્યાં ખાદ મુનિના નિમિત્તે કાચા પાણીથી ધાવું વિગેર થાય, તેને તમને પશ્ચાત્કર્મ દાષ લાગે. વપરાયેલાં કડછી વિગેરેથી રહોરાવીએ તો આ દાષ લાગતા નથી. એમ મુનિરાજના આત્યાં પહેલાં પણ તે નિમિત્તે કાચા પાણીથી કડછી આદિ ધાઇને તૈયાર રાખવા વિગેર કરીએ તો મુનિને પુર:કર્મ દાષ લાગે કારણ કે મુનિના નિમિત્તે કરાય છે. એમ સમજને આ ખાબત જરૂર શ્રાવકે ઉપયોગ રાખવા જોઈએ.

જેથી સુપાત્ર દાનના પૂર્ણ લાભ મળે, અને આજ મુદ્દાથી મુનિના ગાંચરી અંહારવાના વ્યવહાર, પાતે કઈ દ્વીતે મુનિને દાન દેવું?, ભદ્યાભક્ષ્યના વિવેક, સચિત્ત અચિત્તના કાલ, વિગેરે ખીના ગુરૂગમથી શ્રાવકા જાણે તો જાતામાં કહેવાય, અને મુનિને સંયમની આરાધનામાં પણ ખરા મદદગાર કહેવાય. કહેવાનું તાત્પર્થ એ કે ઉપર જણાવેલી વિધિ પ્રમાણે ભલે થાડું દાન દઇએ, તા પણ તેના લાભ ઘણા મળે, કારણકે વિધિથી અપાય છે. જેમ જમીનમાં વડનું નાનું ખી વાવીએ, તા પણ તેમાંથી વડનું માડું ઝાડ થાય છે, તેમ વિધિ જાળવીને થાડું કે સામાન્ય દાન દઇએ, તા પણ ઘણું ફળ મળે. મૂળરાજે ઉદ્વાસથી વિધિ પૂર્વક મુનિને અડદનું દાન દેતાં રાજ્ય મેળગ્યું. એમ નયસાર

સુપાત્ર દાન દેતાં પ્રભુશ્રી મહાવીર આવા નામે ચાવીશમા તીર્થ કર થયા. ચંદનખાલાએ પ્રભુશ્રી મહાવીરને અડદના ખાકળા વ્હારાવ્યા, જેથી સંયમ સાધીને સિદ્ધિપદ મેળવ્યું. એમ શ્રેયાંસ કુમારનું દર્ષાંત પણ યાદ રાખવું તે દાનકુલ-કમાંથી જોઈ લેવું. પાંચ પ્રકારના દાનમાં (૧) અભયદાન, (૨) સુપાત્રદાન માક્ષને આપે છે. અને (૩) ઉચિતદાન, (૪) (૪) કીર્ત્તિદાન (૫) અનુક પાદાન આ ત્રણ દાન સાંસારિક સુખને આપે છે. શ્રાવકના ખાર વ્રતામાં પ્હેલા વ્રતથી અલ-યદાનની અને છેલ્લા વ્રતથી સુપાત્ર દાનની સાધના જણાવી છે. પ્રભુશ્રી ઋષભદેવ અને શ્રી મહાવીર મહારાજા પણ આ સુપાત્ર દાનથીજ સિદ્ધ થયા. આવા અનેક સુદ્દાએાથી સર્વ દાનમાં પ્રભુએ સુપાત્ર દાન ચઢીયાતું કહ્યું છે. વળી કેટલાએક ઉત્તમ તિર્ય ચાને ખારમા વ્રત સિવાયના વ્રતાની આરાધના હાૈંઇ શકે, આ ઇરાદાથી દેશવિરતિ કહી છે. તેમને સુપાત્ર દાનની સાધના ન હાય, તે મનુષ્ય ભવમાં થઇ શકે છે, એમ સમજીને શ્રાવકાએ આ વ્રતને અંગે નિયમ કરવા જોઇએ કે દર વરસે ( ) વખત અતિથિ સંવિભાગ કરૂં. અહીં કૌં સમાં જેટલી વાર કરી શકાય એમ હાય તેના વિચાર કરીને લખવું કે ર-૪ વાર વિગેરે. અહીં માંદગી મુસાકરી વિગેરે ખાસ કારણે જયણા રખાય.

#### ॥ શ્રાવકે આ વ્રતને અંગે નીચેની બીના યાદ રાખવી જોઇએ ॥

૧—અંબિકા નામની ખ્રાહ્મણીએ ઉદ્ધાસથી મુનિને દાન દીધું તેથી દેવતાઈ ઋદ્ધિ મેળવી.

- ર—સુપાત્ર દાન દઇને જમવું એ દેવલાજન અથવા અમૃતલાજન કહેવાય. દીધા વિનાજમવું એ પ્રેતલાજન કહેવાય.
- ૩—સાધુઓ જ્યાં વિહાર કરતાં આવે જાય, જિનલુવન, ધર્મિષ્ઠ શ્રાવકાના પાડાશ, આટલા વાનાં હાય ત્યાં શ્રાવકે રહેવું જોઇએ.
- ૪—દાનના પાંચ ભૂષણા દાન દેતાં સાચવવા, અને પાંચે દ્વષણાના ત્યાગ કરવા, વિગેરે બીના શ્રાવકધર્મ જાગ-રિકામાં જણાવી છે. તેથી અહીં જણાવવાની જરૂર નથી. જિજ્ઞાસુએ ત્યાંથી જાણવી.
- ૫—ચિત્ત, વિત્ત, અને પાત્ર આ ત્રણેના ચાેગ મહા પુષ્યના ઉદય હાેય, તાેજ સુપાત્ર દાન દઇ શકાય.
- ६—જેમ સ્વાતિ નક્ષત્રમાં વર્ષાદ થાય ને તેનું બિંદુ છીપમાં પડે, તો મોતી રૂપ કૃલ થાય, તેમ સુપાત્રને (માં) દાન દઇએ તો શ્રેયાંસકુમાર વિગેરેની માક્ક મુક્તિપદ જલ્દી પામીએ.
- ૭—સુપાત્ર દાનના પ્રસંગ કાેઇ અલાૈકિકજ કહી શકાય, કારણ કે દાનના અવસરે સુપાત્રના હાથની ઉપર દાતારના હાથ આવે છે.
- ૮—અનાજ એ પ્રાર્ણને ટકાવે છે, માટે સર્વ દાનના ભેદામાં અન્નદાન વખણાય છે.
- ૯—મુનિદાનના પ્રભાવે સંગમક નામના વત્સપાળ (વાછરડા ચારનાર) ને આશ્ચર્યકારી લક્ષ્મી મળી, અને

તેજ ખાલક ખીજા ભવમાં શાલિલદ્ર નામે પ્રસિદ્ધિ પામીને સંચમ સાધીને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં દેવથયા, છેવટે સિદ્ધ થશે.

૧૦—જમવાના ટાઇમે પ્હેલાં સુપાત્રને દાન જરૂર દેવું જોઇએ, કદાચ કાઇક વેલાએ તેવા યાગ ન મલે તો શું કરવું ? ઉત્તર–ઘરની ખ્હાર આવી ચારે આજી 'સાધુ આવતા હોય' તે જોઇને પછી ભાજન કરવું.

૧૧— ભાજન કરીએ, ત્યારે ખારણાં બંધ ન કરાય. કારણ કે બંધ હાય, ને મુનિરાજ આવી ચઢે તાે તે પાછા જાય, તેથી દાનાંતરાય કર્મ બંધાય, અને તે ઉઘાડીને અંદર આવવું એવા મુનિમાર્ગ નથી. તેમજ યાચકા પણ ખંધ ખારણાં જોઇને નિરાશ થાય. શ્રાવકની ફરજ છે કે આંગણ આવેલાને છેવટે મુડી ચર્ણા પણ દેવા જોઇએ, એમ કરવામાં ધર્મની પણ પ્રભાવના થાય છે. આથી જણાવ્યું કે શ્રાવકે અનુક પાદાન પણ ન ચૂકલું જોઈએ. એમ શ્રી લગવતીજમાં તુંગિયા નગરીના શ્રાવકાતું વર્ણન કરવાના પ્રસંગે કહેલા " अबंगुअदुवारा " આ પાઠ ઉપરથી સાખીત થઇ શકે છે. પ્રભુશ્રી તીર્થકર દેવાએ પણ વાર્ષિક દાન દઇને અધા દીન દ્વઃખિયાના ઉદ્ધાર કર્યો હતા એમ વિચારીને વિ. સં. ૧૩૧૫ ની સાલમાં દુકાલ પડયા, ત્યારે ભદ્રેશ્વરના વીશાશ્રીમાલી શેઠ જગડુશાએ દાન દેવા માટે ૧૧૨ દાનશાલા મંડાવી હતી. આજ સમયે શ્રાવક શેઠ હમીરે બારહજાર મુડા અને વીસ-લદેવે ૮ હજાર મુડા ધાન્યનું દાન દઇને લાકાને સુખી કર્યા. એમ સમજને વૈસાદાર શ્રાવકાએ અનુકંપા દાન પણ જરૂર કરવુંજ જોઇએ. કારણુંકે આમ કરીએ તો ચાલુ આબાદી ટર્કે અને દુ:ખના દહાહા આવેજ નહિ.

૧૨—શક્તિને અનુસારે દાન દેવું, પણ દીધા પછી ખેદ ન કરવા, કારણ કે તેમ કરવાથી નિર્ધનપણું મલે. જાુઓ દેષ્ટાંત ધન્યકુમારના ભાઇઓનું; એમણે દાન દઇને ખેદ કર્યો, તેથી નિર્ધન થયા, વિગેરે બીના ધન્યકુમાર ચરિત્રમાંથી જાણવી.

૧૩—૦હારાવતાં ખચકાતાં ખચકાતાં વ્હારાવવું નહિ. કારણ કે તેમ કરતાં કૃતપુષ્યની જેમ નિર્ધનપણું મલે છે.

પ્રશ્ન—રાજિપાંડ (રાજાના ઘરની ગાેચરી) મુનિથી લેવાય નહિ તાે શ્રી ભરત મહારાજા વિગેરે રાજાઓ આ વ્રતની શી રીતે આરાધના કરતા હશે ?

ઉત્તર એ વાત સાચીજ છે કે, રાજાને ત્યાં સાધુઓ ગાંચરી માટે જઇ શકે નહિ. 'તેઓ સાધર્મિક શ્રાવકાની ભક્તિ કરીને પારશું કરે ' એમ પ્રભુશ્રી રૂપભદેવ ભગવંતના કહ્યા પ્રમાણે ભરત ચક્રવત્તીએ કર્યું હતું. આ ગીના જાણીને રાજા કુમારપાલે શ્રાવકાની પાસેથી લેવાતા કર માફ કર્મી, શ્રાવકાના ઉદ્ધારમાં ૧૪ કરોડ દ્રવ્ય (રૂપિયા) તે વાપરતા હતા. એમ રાજાઓ બારમા શ્રતની આરાધના કરી શકે.

૧૪–નાંખી દેવા જેવી ચીજ સાધુને ન વ્હારાવાય. જો વ્હારાવીએ તો લચંકર દુઃખ લાગવવાં પહે. આ બાબતમાં ઉદાહરણ એ છે કે, નાગશ્રીએ મુનિને કડવી તું ખડીનું શાક વ્હારાવ્યું. મુનિએ જીવદયાની ખાતર તે ખાધું, તેથી કાલ ધર્મ પામ્યા. શુર્એ આ બીના જ્ઞાનથી જાણી. આ વાત લાકમાં ફેલાઈ જેથી તેના પતિએ નાગશ્રીને ઘરમાંથી કાઢી મૂકી. વનમાં દુ:ખે દિવસ ગાળવા લાગી. અનુક્રમે દાવાનલથી ખળીને છઠ્ઠી નરકે ગઇ. તે પછી પણ ખરાબ તિર્થેચ વિગેરેના લવ પામીને બબ્બેવાર સાતમી નરકમાં ગઇ. તેને ખરાબ દાન દેવાનું પાપ અનંતા લવા સુધી ભાગવનું પડ્યું. છેવટે પુષ્ય યાગે એજ નાગશ્રી દ્રૌપદી નામે પાંડવાની સ્ત્રી થાય છે. વધારે બીના જ્ઞાતા સ્ત્રમાં જણાવી છે.

૧૫—ધર્મના દાન વિગેરે ચાર લેદામાં શરૂઆતમાં દાન કહ્યું એનું કારણ એ કે (દાનના) લેનાર દેનાર અને અનુ-માદના કરનાર એમ ત્રણેને તારનારૂં દાન છે. જીઓ આ આખત સચાટ સમજાવવા માટે એક નાનકડું દર્ષાત—

ભવ્ય રૂપવંત અને મહા તપસ્વી મુનિરાજશ્રી અલભદ્ર જંગલમાં આકરી તપશ્ચર્યા કરી જ્યારે પારણાના પ્રસંગે તું ગિકગિરિની પાસેના નગરમાં ગાચરી લેવા આવ્યા, ત્યારે કૂવાના કાંઠે પાણી ભરવા આવેલી સ્ત્રીઓ આ તેજસ્વી મહાત્માને જોવા લાગી. જોવામાં ધ્યાન હાવાથી એક સ્ત્રી પાણી ભરવા માટે દારડાના ગાળા ઘડામાં નાંખવાને બદલે પાતાના છાકરાના ગળામાં નાંખવા લાગી. પાતાના નિમિત્તે આ અનર્થ થવા પામ્યા, એમ વિચારીને અલભદ્ર એ આવા અભિગ્રહ કર્યા કે "જંગલમાં જે નિર્દોષ ગાચરી મળે, તેથી નિર્વાહ કરવા એ ઠીક લાગે છે" પણ અહીં આવવું વ્યાજબી નથી. ત્યારથી તેઓ તે પ્રમાણે કરવા લાગ્યા. એક વખત હરિણના સંકેત પ્રમાણે જ્યાં રથકાર જમવાના તૈયારી કરતા હતા,

ત્યાં તે પધાર્યા. રથકારે મુનિને જોઇને વિચાર્યું કે, બહુ જ સારૂં થયું કે મુનિરાજ અત્યારે પધાર્યા. આવા વિચાર કરીને જ્યારે રથકાર મુનિને વ્હારાવે છે અને મુનિ તે આહાર લઇ રહ્યા છે ત્યારે આ ખનાવ જોઇને પડે ઉલેલા હરિણે રથકારના દાનની અનુમાદના કરી કે ધન્ય છે આ રથકારને કે, જે આવું ઉત્તમ સુપાત્ર દાન દે છે. હું જો મનુષ્ય ભવ પામું તા આવા લાભ જરૂર લઉં. આજ ટાઇમે ત્રણેનું આયુષ્ય પ્રૂં થાય છે, જેથી ત્રણે જણા પાંચમા પ્રક્ષાદેવલાકની દેવતાઇ ઋદ્ધિ પામ્યા. આથી સાખીત થયું કે દાન એ દાયકાદિ ત્રણેને તારે છે. તેથી દાનાદિ ધર્મમાં પ્રથમ દાન કહ્યું એ વ્યાજળી છે. ખાકીની ખીના શ્રી શ્રાવક ધર્મ જગરિકા અને દુર્લ્લ પંચકાદિમાંથી જોઈ લેવી.

# ા આ વ્રતના પાંચ અતિચારા જાણીને ટાળવા તે આ પ્રમાણે ॥

૧-જે ચીજ સાધુને દઇ શકાય એવી હોય, તે ચીજને 'નહિ દેવાની ખુન્દિએ' અથવા અજાણપણું વિગેરે કારણથી સચિત્ત પદાર્થની ઉપર મૂકાય, તાે સચિત્ત નિક્ષેપ નામના અતિચાર લાગે, એમ સમજને શ્રાવકે તેમ કરવું નહિ.

ર-સચિત્તપિધાન નામના અતિચાર એટલે ઉપર જણાવ્યા મુજબ દેવા લાયક ચીજને અજાણપણું વિગેરે કારણને લઇને સચિત્ત પદાર્થ વહે ઢાંકવી નહિ, કારણકે તેમ કરતાં આ બીજો અતિચાર લાગે, માટે તેમ કરવું નહિ. 3. અન્ય વ્યપદેશ નામના અતિચાર-ન દેવાની ખુદિએ પાતાની ચીજ હાય, છતાં એમ કહે કે, 'આ ચીજ મારી નથી' અથવા દેવાની ખુદિએ પારકી ચીજ હાય છતાં 'આ મારી છે' એમ કહે તા પણ આ ત્રીએ અતિચાર લાગે, એમ સમજીને શ્રાવકે તેમ ન કરવું એકએ.

૪. સમત્સર દાન નામના અતિચાર-સાધુએ માગેલી ચીજ ક્રોધ કરીને ન આપે, અથવા આ ભીખારીએ આતું દાન આપ્યું, તાે હું શું તેનાથી ઉતરતાે છું ? આવું અભિ-માન કરીને કે ઇપ્યાંથી દાન આપે તાે આ ચાથા અતિચાર લાગે, એમ સમજીને શ્રાવકે તેમ ન કરવું જોઇએ.

પ. કાલાતિક્રમ નામના અતિચાર—ગાચરી ટાઇમ વીતી ગયા હાય, પછી વિનંતિ કરવા જાય, અથવા પૌષધનું પારહ્યું હાય, ત્યારે સાધુને વ્હારાવ્યા વિના જમે તો આ અતિચાર લાગે એમ સમજીને શ્રાવકે તેમ કરવું નહિ. આમાં એ વાત યાદ રાખવી કે, અજાણપણાથી કે અકસ્માતથી વિગેરેને લઇને ઉપર કહ્યા પ્રમાણે કરે તો અતિચાર લાગે, પણ જાણી જોઇને તેમ કરીએ તો જરૂર વર્તના ભંગ થાય. વળી દાન દેતાં સંકલ્પ વિકલ્પ ન જ કરવા જોઇએ, તેમ કરીએ તો તો શુકન અને સ્વપ્નાદિની માફક ઓછા લાભ મળે. આ આખતમાં દર્ષાંત એ કે:—ચંપક શેઠ મુનિને ભાવથી ઘી વ્હારાવી રહ્યા હતા. એમાં એવી નિર્મલ ભાવના વધી ગઇ કે જો તે ટાઇમે કાલ ધર્મ પામે તો અનુત્તર વિમાનવાસી દેવ થાય. પણ થાડી વારમાં તેમને એવા વિચાર થયા કે,

'સા મુનિ આટલું બધું ઘી ગ્હારે છે, તેથી લાભી, લાગે છે.' આમ ભાવ પડ્યા તેથી ખારમા દેવલાકે જવાની લાયક કાત મેળવી. જો ચઢતા ભાવ રહ્યા હાત તા પ્હેલાં કહ્યું તે પ્રમાણે અનુત્તર દેવ થાત. છેવેટે તે શેઠ પાતાના પાપની આલાચના કરી કાલધર્મ પામી ખારમા દેવલાકે દેવ થયા. આ ખીના યાદ રાખીને દાન દેતાં શ્રાવકે સંકલ્પ વિકલ્પ કરવાની ટેવ છોડી દેવી જોઇએ.

આ વૃત હેતી વખતે એમ બાહતું એઇએ કે, ઉપર જણાવ્યા મુજબ અતિચાર ઠાળવાના ખપ કરી ' દર વસ્સે આટલી ( ) વાર અતિથિ સંવિભાગ કરૂં ' એમ દ્રત્યાદિકથી તથા છ છીંડી, તથા ચાર આગાર અને ચાર બાહે કરી આ બારમા અતિથિ સંવિભાગ વત્ને અંગી-કર કર્ફ છું.

આ પ્રમાણે જેમાં સમ્યક્તવની મુખ્યતા છે એવા ભાર વૃતો અંગીકાર કરવાનું વર્ણન કર્યું, તેમાં જ્યાં જ્યાં જયણા (આગાર) રાખી છે, ત્યાં ત્યાં ધારેલા ભાંગાને અનુસરતા નિયમા લાગુ પડતા નથી. એટલે કાયાથી આરંભાદિના નિયમ લાગુ પડતા નથી. એટલે કાયાથી અરાંભાદિના વિશ્વ બાલાય, તેની જયણા (મન વચનથી કરવા કરાવવાના નિયમ નથી કર્યો) રાખી છે. આમાં ખાસ કારણે આદેશ દેવાય, કે ઉપદેશ દેવાય તેની જયણા રાખવી. આ બધા વ્રતોમાં (૧) ધર્મ કરણી, (૨) જિનશાસનની પ્રભાવના (૩) શ્રી જિનશાસનના થતા ઉડ્ડાહ અટકાવવા જે કરાય તેની જયણા રાખું છું. પ્રશ્ન-બારે વ્રતોના બધા મલીને ૧૨૪ અતિચારા કર્ક રીતે ગણવા ?

ઉત્તર-આર વ્રતોમાં સાતમા વ્રતના ૨૦ અતિચારો ગણવા તથા બાકીના ૧૧ માંના દરેકના પાંચ પાંચ અને સમ્યકત્વના પાંચ અતિચારા ગણતાં બધા મળીને ૮૦ થાય અને બાકીના ૪૪ રહ્યા તેમાં ૮ જ્ઞાનાચારના, ૮ દર્શના-ચારના, તથા ૮ ચારિત્રાચારના અને તપાચારના ૧૨ તથા વીર્યાચારના ૩ અને સંલેખના વ્રતના પાંચ અતિચારા ગણવા. જેથી ૪૪ થાય. એમ ૮૦ અને ૪૪ લેગાં કરતાં ૧૨૪ અતિચારા બારે વ્રતના થાય છે.

શ્રી ઉપદેશ પ્રાસાદના ત્રીજા ભાગમાં ૧૭૬ મા વ્યા-ખ્યાનમાં નિશ્ચય અને વ્યવહારથી ખારે વૃતાનું સ્વરૂપ જણા-બ્યું છે, તે ત્યાંથી જાણી લેવું. શ્રંથ વધી જાય તેથી અહીં જણાબ્યું નથી. આ ખારે વૃત્તની ૧૪ વર્ષ સુધી આરાધના કરવાથી આનંદ વિગેરે મહા શ્રાવકા દેવતાઇ ઋદ્ધિ ભાગ-વીને સિદ્ધિપદ પામશે. વિગેરે ખીના સત્ય પ્રકાશ માસિ-કના શ્રી પર્શુષણા વિશેષાંકમાંથી જાણી લેવી. તેમજ તેતલી પુત્રે દેવતાના વચને ખારે વૃત્તની આરાધના કરી, તેથી કેવલી થઇને સુક્તિપદ મેળવ્યું. તથા પ્રદેશી રાજાએ ફક્ત ૩૯-દિવસ સુધી ખારે વૃતાની આરાધના કરી, તાએ તે સૂર્યાબ-નામના મહદ્ધિક દેવ થયા. ત્યાંથી વ્યવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સિદ્ધિપદ પામશે. આવું વિચારીને ઉત્તમ શ્રાવક કુલમાં જન્મ પામેલા ભવ્ય છવાએ આ ખારે વૃતાની જરૂર આરાધના કરવી, અને પાતાના આત્માને પરમ નિવૃત્તિમય સંયમના રસ્તો નિરંતર દોરવો, અને સ્થિર કરવો. જેથી ભવિષ્યમાં સંયમને સાધીને મુક્તિપદ પામી શકાય.

**અાર વ્રતની આરાધના કરવાના અવસર પ્રબલ પુષ્**રી-દયે મલે છે અને પુષ્યશાલી ભવ્ય જીવા આ વ્રતાની નિર્દોષ આરાધના કરી સંસારની પ્રવૃત્તિમય દ્રષ્ટ વાસનાએ મનમાંથી ખસેડે છે, અને ભાગતૃષ્ણાને ગુલામડી બનાવી સંતાષમય જીવન ખનાવે છે. શુદ્ધ આચાર પાળીને મુનિઓના ખરા મદદગાર અને છે. ધાર્મિક તેજ વધારીને અને ખીજાઓને ધર્મના માર્ગે દોરીને પાતાનું જીવન પરાપકારમય દયારસિક <mark>બનાવે છે. છેવટે હસતાં હસતાં સમાધિ મર</mark>ણ પામીને જરૂર આત્માનું કલ્યાણ કરે છે. આવી હિંતશિક્ષા મનમાં ધારણ કરીને આ દેશવિરતિ જીવનને પ્હેલાં મનન કરીને વાંચવું. પછી આજવિકા વિગેરેનાં સાધના તરફ લક્ષ્ય રાખીને ખારે વ્રતાની નાંધ કરવી. ત્યાર ખાદ તે નાંધ ગીતાર્થ ગુરૂ મહા-રાજ વિગેરે અનુભવી મહા પુરૂષોને વંચાવવી. જેથી ભૂલ સુધરે, અને યાગ્ય ફેરફાર કરી શકાય. પછી શ્રી ગુરૂ મહા-રાજની પાસે ઉત્તમ મુહૂર્તે નંદિ ( નાંદ ) મંડાવીને વિધિ પૂર્વક પંચની સાક્ષીએ ખારે વ્રતા અંગીકાર કરવા. આમાં છેવટે આ પ્રમાણે ધારણા રાખવી:–મારી ટીપમાં લખ્યા મુજબ યાવજ્જવ સુધીને માટે શુદ્ધ ભાવે ખારે ત્રતોને સ્વીકારૂં છું. તેની નિર્મલ ભાવથી આરાધના કરીશ. આ વર્તામાં અજાણ-પહું વિગેરે કારણાને લઇને ભૂલચૂક થાય તા ગીતાથ સંવિગ્ન શ્રી ગુરૂમહારાજની પાસે આલાયા ( આલાચના, પ્રાયશ્ચિત્ત ) લેવી, અને ક્રરીથી તેવી ભૂલ ન થાય, તેમ

વર્ત્તલું. 'હેલાં અજ્ઞાન અને માહાદિને વશ થઇને જે કાંઇ ગેરવ્યાજળી મહા આરંભાદિની પ્રવૃત્તિ થઇ હાય, તેની નિંદા કરવી, અને વર્તમાનકાલે અને ભવિષ્ય (હાલ) ડીપમાં લખ્યા પ્રમાણે સંવર કરવા પૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરવી, અને ભવિષ્યને માટે ભાવના પ્રમાણે પચ્ચખખાણ કરવું. બધા વ્રતામાં ધર્મકાર્યને અંગે જયણા રાખીને શ્રી અરિહંતાદિની સાક્ષીએ છ છીંડી ૪ આગાર અને ચાર બાલે કરી ૨૧ ભાંગામાંના અનુકૂલ મૂલ, ઉત્તર ભાંગાએ આ બારે વ્રતા અગીકાર કરૂં છું. ભાંગાના એક દાખલા આ પ્રમાણે જાણવા—

| મૂલ ભાંગા  | ઉત્તર ભાંગા      | ું આ રીત ધ્યાનમાં રાખીને                    |
|------------|------------------|---------------------------------------------|
| · • •      | ર- <b>૩-૫-</b> ૬ | ટીપમાં અનુકૂલ ભાંગા                         |
| ્ય         | 3-6              | ે ઓની નાેંધ કેરવી. કારણ<br>કે બધા જીવા સરખી |
| 3          | ₹-3              | કિં અધા જીવાે સરખી                          |
| » <b>٦</b> | . 3              | રીતે અંગીકારન કરી શકે.                      |

શ્રાવકે બે ટીપ તચાર કરવી જોઈએ. તેમાંની એક ટીપ સ્વસ્થાને રહે, અને બીજી ટીપ મુસાફરીમાં સાથે રહે. કદાચ એક ટીપ ખાવાય તાે બીજી ટીપના આધાર ગણાય.

### ાા શ્રાવકાેએ નોચે જણાવેલી બીના તરફ લક્ષ્ય આપી યથાશકિત ઉપયાેગ જરૂર કરવાે. ાા

( આમાં જાવજજીવ સુધીને માટે કરવા લાયક નિયમાનો યાદી પણ આવી જાય છે)

૧–શુદ્ધ દેવ–અરિહ ત સિવાય બીજાને દેવ તરીકે -માનવા નહિ ર–કંચન કામિનીના ત્યાગી, સંવિગ્ન, મહાવત પાલક સાધુ મહારાજ સિવાય બીજાને ગુરૂ તરીકે ન માનવા.

3. પરમ પવિત્ર શ્રી જિનધર્મ સિવાય બીજા ધર્મને ધર્મ તરીકે માનવા નહિ

( બ્યવહારમાં લગ્નાદિ પ્રસંગે ગાત્રજ વિગેરેના વિચાર કરી લેવા. )

૪-દેવના, શુરૂના, શ્રી જિનધર્મના કે શ્રી કલ્પસૂત્રાદિના સોગન (સાચા કે ખાટા) ખાવા નહિ. ઇષ્ટ દેવાદિકની માનતા કરવી નહિ, તેમજ મિશ્યાત્વી દેવાદિની કે પર્વની માનતા કરવી નહિ.

પ-અમુક ટાર્કમ સુધી ધાર્મિક વાચનાદિના નિયમ કરવા. એમાં માંદગી, મુસાફરી વિગેરે જરૂરી કારણે ચાગ્ય લાગે તા જયણા રાખવી.

\$-હંમેશાં સવારે, ખપારે, સાંજે દેવ દર્શન તથા સવારે વાસક્ષેપ પૂજા, ખપારે વિસ્તારથી અષ્ટ પ્રકારી પૂજા વિગેરે અને સાંજે ધૂપપૂજા વિગેરે એમ ત્રિકાલ પૂજા, અને ગુરૂવ દન, કરવું. માંદગી વિગેરે કારણે મનમાં ધારણા કરે કે છબી વિગેરેના દર્શન, વંદન કરે. સૂતક, વિકેટ મુસાફરી વિગેરે પ્રસંગે જયણા રખાય.

૭–કષાયાદિ કર્મ બંધના કારણે!થી અલગ રહેવા સાવ-ચેતી રાખવી. ભૂલથી કે રાભસ વૃત્તિથી સેવાય તેના પશ્ચા-ત્તાપ કરે.

૮–રાતે સૂવાના ટાર્ધમે અને સવારે ઉડીએ ત્યારે

અગર દરરાજ એ વાર નીચે પ્રમાણે વિચારણા જરૂર કરવી. એમ કરીએ તાે ભવાંતરે ઉંચ સંસ્કારાે ઉદયે આવે જેથી જન્માદિ ફેરાે જરૂર ટલે.

(૧) સાત નવકાર ગણી અરિહ તાદિ નવપદાને યાદ કરવા. શ્રી અરિહ ત, સિદ્ધ, સાધુ અને શ્રી જિનધર્મનું શરણ અંગીકાર કરવું. (૨) ત્રણે ચાવીશીના તીર્થકરાને વંદના કરવી. (૩) ત્રણે ભુવનમાં રહેલા જિનાલય, તીર્થભૂમિ, કલ્યાણકભૂમિ, શાધતી અશાધતી પ્રતિમાઓને વંદન કરૂં છું એમ કહેવું. (૪) અઢી દ્વીપમાં રહેલા ત્રણે કાલના શ્રી અરિહ ત તીર્થકર, કેવલી, અવધિજ્ઞાની વિગેરે આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, સાધુ, આરવ્રતધારી, સમ્યકત્વધારી શ્રાવક શ્રાવિકારૂપ ચતુર્વિધ સંઘને વંદના કરવી.

૯-શ્રી શત્રુંજય, અષ્ટાપદ, ગિરનાર, સમેતશિખર, આછુ વિગેરે પવિત્ર તીર્થસ્થલે સિદ્ધિપદ પામેલા મહાપુરૂષોને વંદન કરૂં છું.

૧૦–અઢારે પાપસ્થાનકોના ત્યાગ કરૂં છું અને સવે<sup>ડ</sup> જીવાને ખમાવું છું.

(અહીં સૂતક, મુસાક્રી, માંદગી આદિ કારણે જયણા, કારણ વિના ભૂલી જવાય તેા અમુક ચીજ વાપરવાના ત્યાગ કે અમુક તપ કરવાના નિયમ કરાય.)

૧૧–ચતુર્થ વ્રતના પાલન કરવામાં ભાવ પ્રમાણે નિયમ પાળું અને પર્વાદિના દિવસામાં જરૂર બ્રહ્મચર્ય પાળું. અપ-શબ્દ બાલવા નહિ.

૧૨–ચારિત્ર ન લેવાય ત્યાં સુધી અમુક પદાર્થના ત્યાગ કરવા. ૧૩–હ મેશાં છ વિગઈમાંથી એક વિગઇના તથા સાપારી ત્યાદિ વ્યસની ચીજોના ત્યાગ કરવાે.

૧૪–બાવીશ અલક્ષ્ય, બત્રીશ અનંતકાય, ચાર મહા વિગઇ (દારૂ વિગેરે)ના ત્યાગ કરવાે.

૧૫–શ્રી સિદ્ધગિરિ વિગેરેમાંના કાેેક પણ તીર્થની **દર** વરસે એકવાર યાત્રા કરવી. માંદગી વિગેરે ખાસ કાર**ણે** યાત્રા ન કરાય તાે ત્યાં ભંડારમાં અમુક રકમ માેેકલવી.

૧૬–રાતે ખાલું પીવું નહિ, સવારે નાેકારસી વિગે**રેનું** અને સાંજે ચાેવિહાર વિગેરેનું પચ્ચખ્ખાણ કરવું.

૧૭–કાચા માવા તે દિવસેજ વપરાય, સેકેલા મા<mark>વા</mark> ખીજા દિવસે પણ વપરાય. કારણકે તે વાસી ગણાય નહિ. જલેબી ન વપરાય.

૧૮–સાત વ્યસનના, તથા પતંગ ચઢાવવાના ત્યાગ કરવા. પતરાળામાં, કેળના પાંદડાંમાં કે કાગળમાં રાખીને ભાજન કરવું નહિ.

૧૮–દીવાસા, અળેવ વિગેરે મિશ્ચાત્વીના પર્વામાં ધર્મ માનીને બીજાને ત્યાં જમણુવારમાં જમવા જવું નહિ. ( વ્યવહારિક જરૂરી જયણુ ).

૧૯-ઉકાળેલું પાણી, યાેગ શુદ્ધિ, તથા શીલ શુદ્ધિ, અને આરાેગ્ય વિગેરેને જાળવવામાં અપૂર્વ સાધન છે. એમ સમજીને વ્રતધારી શ્રાવકાએ કાયમ પીવામાં અચિત્ત (ઉકા-ળેલું) પાણી વાપરવું જોઇએ. આમાં મુસાફરી વિગેરે ખાસ કારણું જરૂરી જયણા રખાય.

ર૦–અને ત્યાં સુધી ખાવા પીવામાં અચિત્ત પદાર્થીના ઉપયોગ કરવાે. ર૧-સમ્યકત્વને શિથીલ કરે એવા બીજા ધર્મના પુસ્તકા તથા શુંગાર કષાયાદિને પાષનારા પુસ્તકા છાપાં, લેખ વિગેરે વાંચવા નહિ, તેમ સાંભળવા નહિ.

રર-અરક્ષ, કરા, આઇસ્ક્રીમ વિગેરે તથા જેમાં અરક્ષ્ નાંખેલ હાય તેવી ચીજ, સાંડા વિગેરે પ્રવાહી પદાર્થી, અસ્ક્રુટ, ધર્મને બાધ કરનારી વિલાયતી દવાઓ ખાવાના કામમાં કે પીવામાં લેવી નહિ. માંદગી આદિ ખાસ કારણે તથા ભયંકર રાગાદિ કારણે બાદ્ય ઉપચારને માટે વિચાર કરીને જયણા રખાય. કવીનાઇન, વિલાયતી, એરંડિયુ વિગેરે જરૂરી પદાર્થીમાં વિચાર કરીને જરૂરી જયણા.

ર3-અજારમાં વેચાતા, જનાવર વિગેરેના આકારના ખાંડના રમકડા, હલવા વિગેરે ધર્મ બાધક ચીજોના ત્યાગ કરવા. તેમજ કેફી ચીજ, સરખત, તમાકુ, ખીડી, હાેકા, સીગારેટ વિગેરેના ત્યાગ કરવા. આવા પદાર્થી વાપરવાથી ધાર્મિક જીવન ખગડે છે. અહીં જાયફળ વિગેરેને માટે વિચારીને જરૂરી જયણા રખાય.

ર૪-આર્ડ્રા નક્ષત્ર એઠા પછી કેરીના ત્યાગ કરવા તથા દર મહિને પ-૧૦ કે ૧૨ તિથિમાં તથા ચામાસી, પર્ધુષણા, નવપદ, એાળી, વિગેરે મહા પર્વાના દિવસામાં અનુકૂલતા પ્રમાણે લીલાતરા વિગેરેના ત્યાગ કરવા તથા શક્તિ પ્રમાણે તપશ્ચર્યા કરવી. માંદગી, મુસાફરી, (સંવત્સરીની પછીની) ભાદરવા સુદ પ વિગેરેમાં કારણુક જયણા રખાય.

રપ–આર્ડા બેસે ત્યારથી માંડીને કારતક સુદ ૧૫ સુધી કાચી ખાંડ માેરસ તથા તેની ચીજ વાપરવી નહિ, સાકર વપરાય. ર + મેં દા, રવા, તથા તેની ખનાવેલી ચીજો ન ખાવી જોઇએ, તેમાં પણ ચામાસામાં તા જરૂર તેના અને વડી, પાપડ વિગેર તેવી ચીજોના ત્યાગ કરવા.

ર૭-જમતાં થાળી ધાઇને તે પાણી પી જવું. એકું છાંડવું નહિ, આમાં માંદગી વિગેરે ખાસ કારણે જયણા રખાય.

ર૮-જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રના ઉપકરણાની, તથા જ્ઞાનાદિ ગુણવંત પુરૂષાની નિંદા કરવી નહિ.

ર૯–ક્રાગણ સુદ ૧૫ થી માંડીને કારતક સુદ ૧૫ સુધી ખદામ સિવાય પસ્તા વિગેરે મેવાના તથા ભાજના ત્યાગ કરવા.

૩૦-જ્ઞાનની આરાધના નિમિત્તે ' नमो नाणस्त ' આ પદની અનુકૂલતા પ્રમાણે અમુક સંખ્યાએ નાકારવાલી તથા કાઉસ્સગ્ગ કરવા. અહીં માંદગી, મુસાક્રરી વિગેરે જરૂરી કારણે જયણા રખાય.

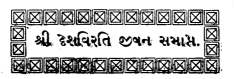
3૧–ચારિત્રની ભાવના તાજી રહે આ મુદ્દાથી ઘરમાં પવિત્ર સ્થલે મુનિ વેષ રાખી હંમેશા તેને જોઇ પાતે મુનિપણાની ભાવના ભાવવી. કુડું બી વર્ગને પણ તે રસ્તે દાેરવા.

હે શ્રીજિનેશ્વર શાસન રસિક શ્રાવકા ! આ પ્રમાણે શ્રી દેશવિરતિ જીવનમાં જણાવેલી ખીના ખરાેખર સમજને અને તેની નાેંધ કરીને ખારે વ્રતાની નિર્મલ આરાધના કરતો, તથા બીજા ભવ્ય જીવાને આ રસ્તે જોડજો, અને છેવટે પરમ નિવૃત્તિમય સર્વ વિરતિ ધર્મને સાધીને મુક્તિના સુખ મેળવે. ૧

બહુ લંબાણમાં કહેતાં ગ્રંથ વધી જાય, તેથી જરૂરી સુદ્દાઓ ધ્યાનમાં રાખીને મેં આ દેશવિરતિ જીવનની રચના કરી, તેમાં જે કંઇ ભૂલચૂક થઇ હાય, તેની હું શ્રી દેવગુરૂની સાક્ષીએ માપી માગું છું. ૨.

જે પરમાપકારી પૂજ્યપાદ શ્રી ગુરૂ મહારાજના પસાયથી મને આ ગ્રંથ બનાવવાના શુભ અવસર વિગેરે સામગ્રી મળી, તે ગુરૂદેવના ચરણુકમલને વારંવાર વંદું છું, અને તેમના પસાયથી આવા પ્રસંગ મને ભવાભવ વારંવાર મૃળે એમ હું નિરંતર ચાહું છું. ૩

મારા આત્માહારક, પરમાપકારિશિરામણિ, તપાગચ્છા-ષિપતિ, શાસનસમાટ, સરિચક ચકવર્ત્તિ, જગફગુર, સુગૃહી-તનામધેય પરમગુરૂદેવ, આચાર્ય મહારાજશ્રી વિજયનેમિ-સૂરીશ્વર ચરણકિંકર વિનેયાણ વિજયપદ્મસૂરિએ ક્તાસાની (ક્તોહશાની) પાળના રહીશ શેઠ હીસચંદ રતનચંદના પૌત્ર દેવગુરૂ ધર્માનુરાગી શેઠ ચીમનલાલ લાલભાઇની; તથા શાહ-પુરના રહીશ ખારવતધારી શ્રાવક શેઠ ડાહ્યાભાઇ સાંકલચંદની; અને પાડાપાળના રહીશ ખારવતધારી શ્રાવક શા. ચીમનલાલ ગાંકલદાસની વિનંતિથી જૈનપુરી શ્રી રાજનગર (અમદાવાદ) માં વિ. સં. ૧૯૯૫ ના મૌન એકાદશીના દિવસે આ " શ્રી દેશવિરતિ જીવન " નામના ચંચ ખનાવ્યા. ઉત્તમ શ્રાવકા વાંચીને, સાંભળીને, તેમાંથી યાગ્ય સાર શ્રહણ કરીને શ્રાવક-જીવનને નિર્મલ ખનાવી સંસાર સમુદ્રના પાર પામા. ૪



# ા ભુન્ય ભાવના ။ જિલ્લા

या मिलिसिम भीतम या कल्क्स्वामी देवला, श्री रम्भिक्स सुनीक्ष्य नभीके सुरश्न शीक्षण्यी: भी प्रकर्तामी हुण्यर्भना बाई भक्षसुक्रमालेने, स्थितसम्बद्धिक प्रवासनाथी मनक्ष्यल सुनीशन ह

કેવલી, હવેલા સુરુવેલા મહત્વરેખા પારિશી, કારુપણ નેલા સુસીના તર્મેલાને કૃદિયાણી; કર્મ્યુવલી ગંધારિતે હોંશે પ્રભાવે વેક્સો, ક્રોસેપ ઘર સ્થાનેદેમગેલ વિજયક્રમણા વિક્સિલા ર