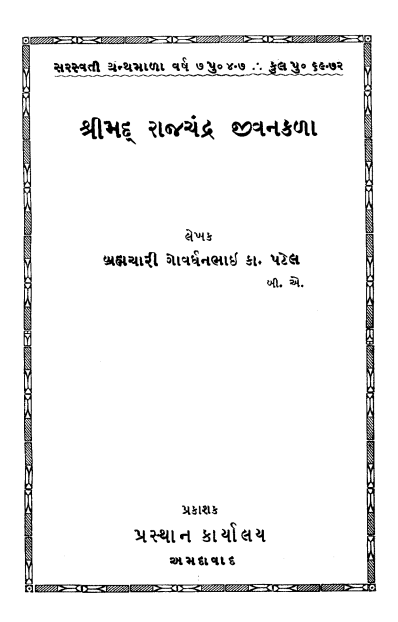


Ratad addung at a yor a fight yor active

Attack addung at a yor a fight yor active
Attack at a data addung at a yor a fight yor active
Attack at a data addung at a yor a fight yor active
Attack at a data addung at a yor a fight yor active
Attack at a data addung at a yor a fight yor a data addung at addung at a data addung at a

| स र स्व ती                                       | ग्र न्थ म      | ાજાનાં પુસ્ત કા                       |                        |  |  |
|--------------------------------------------------|----------------|---------------------------------------|------------------------|--|--|
| વર્ષ ૧ લું                                       |                | વર્ષ ૪ શું                            |                        |  |  |
| વીર વ <b>લ્</b> લભાષા                            | ०-२-९          | પરદેશી કાપડની હરીફાઇ                  | 0-6-0                  |  |  |
| રાજાજીની વાતેા                                   | 0-3-0          | મારી કહાણી                            | 0-2-0                  |  |  |
| અમેરિકાનું સ્વા. યુદ્ધ                           | 0-8-0          | ચબૂતરાે                               | 0-90-0                 |  |  |
| <u> </u>                                         | 0-3-0          | કાેયા ભગતની કડવી વાણી                 | 0-6-0                  |  |  |
| \$IFa                                            | 0-5-0          | પ્રિન્સ બિસ્માર્ક                     | 0-2-0                  |  |  |
| કાન્તિકારી લગ્ન                                  | 0-3-0          | કળજીગ                                 | 0-3-0                  |  |  |
| ૧૮૫૭ બિળવાની                                     |                | વર્ષ ૫ મું                            |                        |  |  |
| બીજીંબાજી ]                                      | 0-3-5          | ત્ર્ટેલા તાર<br>તારુષ્ટ્યમાં પ્રવેશતી | 0-2-0                  |  |  |
| ઇટાલીનેા મુક્તિયજ્ઞ                              | 0-9-0          | ક્રાન્યાને પત્રા                      | 0- <b>4-0</b>          |  |  |
| ગરીબની હાય                                       | 0-3-0          | જીવનચર્ચા                             | 0-20-0                 |  |  |
| વર્ષ ૨ જું                                       |                | નૂતન રશિયામાં ડાકિયું                 | 0-6-0                  |  |  |
| વીરની હાકલ                                       | <b>-१२-०</b>   | ચીન-જાપાનની યાત્રા                    | 0-6-0                  |  |  |
| દારૂનિષેધ અને સ્વરાજ                             | 0-8-0          | ગરીબાઇના ગુના                         | 0-3-0                  |  |  |
| ગાંધીક્ચ [આલ્ખમ]                                 | 0-6-0          | વર્ષ ૬ ઠું                            | -                      |  |  |
| ખારડાેલી <b>ની</b> હિંજરત                        | 0 <b>-</b> 3-5 | - V                                   |                        |  |  |
| પૂજા <b>રીને</b> પગલે                            | 0-8-0          | બાેલ્શેવિઝમ અને<br>બીજ વાતાે          | a_6_a                  |  |  |
| <b>બારસદની</b> વીરાંગનાએા                        | ०-२-०          | લાશ કે પ્રપંચ ?                       | 0- <b>5-0</b><br>0-2-0 |  |  |
| લાલ ટાેપી                                        | 0-3-0          | લમ ૬ ગયપ ક<br>દેવદાસ                  | 0-6-0                  |  |  |
| અયેાધ્યા ઐાહિયાં                                 | 0-3-0          | દવદાસ<br>સામ્યવાદ અને સર્વેદિય        | 0-6-0                  |  |  |
| લ્ રાવું હિંદ                                    | 0-3-0          | રાહીદને સંદેશ                         | 0-13-0                 |  |  |
| વર્ષ ૩ જું                                       |                | કાગાવા                                | 0-3-0                  |  |  |
| <b>પચા</b> સ વર્ષ પછી                            | 2-0-0          | વર્ષ ૭ મું                            |                        |  |  |
| ગુફાનું કમળ                                      | 0-3-0          | આપણે આહાર                             | 0-5-0                  |  |  |
| ક્રાન્તિને માર્ગે                                | 0- <b>4-0</b>  | સ્ત્રી-પુરુષ-મર્યાદા                  | 0-4-0                  |  |  |
| રૂપિયાનું ઝાડ                                    | o-4-0          | ગિરિરાજ આબુ                           | 0-6-0                  |  |  |
| ગીધીવિચારદેાહન                                   | 0- <b>८-</b> 0 | શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર                      |                        |  |  |
| ટેકને ખાતર                                       | 0-3-0          | જીવનકળા                               | 1-8-0                  |  |  |
| પ્રસ્થાન કાર્યાલય : પારસી અગિયારી સામે : અમદાવાદ |                |                                       |                        |  |  |



#### સંચાલક અને પ્રકાશક

રષ્ટ્ર દાડજ કેસુરભાઈ મિસ્તી : પ્રસ્થાન કાર્યાલય : અમદાવાદ

પહેલી આવત્તિ પાષ : ૧૯૯૪

> ્ર શટક કિંમત

ks min

રૂપિયા અહી

### મુદ્રક

દેવીદાસ છગનલાલ પરીખ, ધી ડાયમ'ડ ન્સુબિલી પ્રિન્ટીંગ પ્રેસ સલાપાસરાડ: અમદાવાદ " અહેા ! અહેા ! શ્રી સદ્દગુરુ ! કરુણાસિંધુ અપાર, આ પામર પર પ્રભુ કર્યો અહેા ! અહેા ! ઉપકાર. શું પ્રભુચરણુ કને ધરું આત્માથી સૌ હીન, તે તા પ્રભુએ આપીયા, વર્તું ચરણાધીન.

> मनसि वचसि काये पुण्यपीयूषपूर्णा : त्रिभुवनसुपकारश्रेणीभि : पूरयन्तः । परगुणपरसाणून्पर्वतीकृत्य नित्यं निजहृदि विकसन्तः सन्ति सन्तः कियन्तः ॥

જેનાં મન, વચન અને કાયામાં પુણ્યરૂપી અમૃત ભરેલું છે; જે ત્રણે લોકને ઉપકારની પરંપરા વડે પૂરી દે છે; અન્યના પરમાથ્યુ જેવડા ગુણોને પણ જે પર્વત જેવડા ગણી સદા પોતાના હૃદયમાં વિકાસ પામે છે તેવા સંતો જગતમાં કેટલાક હોય છે ? આવા વિરલ સલુણા સંત શ્રીમદ્દ લઘુરાજ મહારાજના યોગ આ મનુષ્યભવનું સફળપણું થવામાં ઉત્તમ નિમિત્ત રૂપ પન્યો હોવાથી તથા જેમની છત્રછાયામાં આ 'શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર જીવનકળા' ની સંકલના રૂપ શુભ કાર્ય શરૂ થઈ પૂર્ણ થયું હોવાથી, તેમજ શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રના આત્મગ્રાનના વારસા પામી અનેક આત્માઓને આત્મગ્રાનના રંગ લગાડવામાં એ શી વર્ષની પક્વ વય થઇ ગયા છતાં પ્રચળ પુરુષાર્થમાં પ્રવર્તતા હોવાથી, તેમના જ યાગ્યબે તૈયાર થયેલ 'કૂલ નહીં તો કૂલની પાંખડી' રૂપ આ પ્રયત્ન-પુષ્પ તેમની સેવામાં આત્મ-અર્પથ બાવે સાક્ષર સમર્પથ કરી કતાર્થ થાઉ છુ.

> લિ૦ તે પ્રત્યુપકાર વાળવા સર્વૈથા અસમર્થ, સદાઆભારી, સત્પુરુષના ચરણુકમળની સેવાના ઇચ્છક દાસાનુદાસ યુક્ષચારી બાળ ગેાવર્ઘન

નિવેદન

સારસ્વતી ગ્રન્થમાળાદ્વારા આ એક જીદા જ પ્રકારનું પુસ્તક આપતાં મને આનંદ થાય છે. આજ સુધીનાં પુસ્તકા માટે ભાગે રાજકીય વિષયને લગતાં અપાયાં છે; જ્યારે આ પુસ્તક ગૂજરાતના ધાર્મિક અને આધ્યાત્મિક જીવનમાં સુક્ષ્મ પણુ ક્રાન્તિકારી ફેરફાર કરનાર એક મહાન નરમણિનું જીવનચરિત્ર છે. ગૂજરાતના આધુનિક યુગ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીને પૂ. ગાંધીજીની તેમના વિષેની સુપ્રસિદ્ધ ભક્તિથી એાળખે છે અને જ્યારથી પૂ. ગાંધીજીએ એમના વિશેના ઉલ્લેખ કર્યો ત્યારથી ગૂજરાત શ્રીમદ્દજીના જીવનમાં અને એમના વરાનમાં વિશેષ રસ લેવું થયું છે એમ કહી શકાય. આ ગ્રન્થની વિશેષતા એ છે કે એ, ચોવીસે કલાક શ્રીમદ્દજીની કૃતિઓમાં તન્મય રહેતા, એમની કૃતિઓ અને ઉપદેશાનું-એમના તત્ત્વજ્ઞાનનું-અધ્યયન મનન ચિંતન કરતા એક નમ્ર ભક્તદ્વદયની કૃતિ છે. અને એ એવી કૃતિ હેાવાને કારણે જ આ માળામાં આપવા હું પ્રેરાયે છું.

આ માળા અને આ ગ્રન્થનાે યાેગ કરાવી આપવા બદલ હું મુરખ્બી શ્રી. હીરાલાલ એમ. શાહનાે આભારી છું.

આ ગ્રન્થના પ્રકાશનમાં શ્રી. હીરાલાલ શાહનાં ધર્મપત્ની સૈા. મેનાબહેન તરફથી મદદ મળી છે તે બદલ હું એમનાે ૠણી છું.

આશા છે કે ગૂજરાત આ ગ્રંથનાે ચાેગ્ય લાભ લેશે.

#### પ્રકાશક

# પ રિચય

અપા પુસ્તકની એક વિશેષતા છે.

\*

શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર આત્મપ્રતીતિ કરી પરમાત્મ દર્શન પામ્યા.

તેમના જીવનકાલમાં સંસર્ગમાં આવનારામાંથી કેટલાકને તેમની ચમત્કારી લખ્ધિઓના પરિચય થયા હતા; કાઈ કાઈ ને તેમણે આત્મપ્રતીતિ કરાવી હતી; કાઇને આત્મરૂપ કર્યા હતા. શ્રી. લલ્લુજી મહારાજ—લઘુરાજ સ્વામી નામે પ્રસિદ્ધ—તેમના આત્મત્તાનના વારસદાર થયા હતા.

તેમનાં અનેક વર્ષો તપશ્ચર્યા અને ધ્યાનમાં વ્યતીત થયાં. સાંપ્રદાયિકાએ તેમના ત્યાગ કર્યો; અનેક પરીષહાે તેમને સહન કરવા પડયા. સીમમાં જતા આવતા ખેડુતા તથા પાટીદાર બાઇએા પાસેથી તેમને ભિક્ષા મળતી. તેમણે 'ધર્મલાભ ' આ ભદિક જનાને આપવા માંડયા, અને તેમાંથી અનેક 'યુઝયા '; અનેક લલ્લુજી મહારાજના અન્તેવાસી થઈ રહ્યા; આમાંથી અગાસ આશ્રમના જન્મ થયા.

શ્રી. લઘુરાજ સ્વામી શ્રીમદ્દના અનન્ય ભક્ત હતા; તેમની ગુરુભક્તિ ચમતકારી હતી. 'આ સંસારમાં એક આત્મા જ સાચો છે ' એ દેશનાનેા સતત પ્રવાહ એમના તરક્ષ્યી વલ્લા કરતાે હતાે. તેમણે પરમ કરુણાયી કેટલાયે સંશયગ્રસ્ત આધુનિકાેને 'આત્મા છે ' એવી ઝાંખી કરાવી હતી. તેમની ભાવનાનાે પ્રવાહ અપ્રતિહત હતાે.

આ મહાત્માના અંતેવાસી ક્ષદ્ધચારી શ્રી. ગાેવર્ધનભાઇએ આ પુસ્તક લખી તેમની સમક્ષ વાંચી સંભળાવ્યું હતું. પૂજ્યપાદ શ્રી. લઘુરાજ સ્વામીએ તેને કસાેટીએ કસી મંજીર કર્યું હતું.

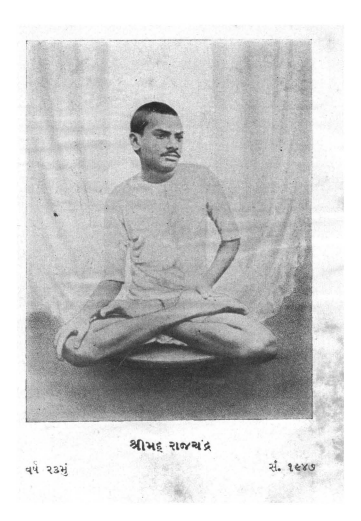
આ પુસ્તકની એ વિશેષતા છે.

# રસિકલાલ છેા. પરીખ

|      | નિવેદન                                     | É           |
|------|--------------------------------------------|-------------|
|      | પરિચય                                      | eر<br>ا     |
| કિરમ | ગ્ર                                        |             |
|      |                                            | 3           |
| ٩    | સ્વ–વૃત્તાંત                               | ę           |
| ર    | જાતિસ્મરણ ગ્રાન                            | ૧૨          |
| 3    | કુમાર–કાળ                                  | ঀড়         |
| x    | ન્યાયાધીશ ઉપર નિષ્કામ ઉપકાર                | २०          |
| પ    | <b>માક્ષમાળા</b> -બાલાવએેાધ                | 33          |
| ş    | ભાવના ખાેધ                                 | કપ          |
| છ    | અવધાન                                      | <i>و</i> ن  |
| ٢    | વીશ વર્ષની વય સુધીની લેખનપ્રવત્તિ          | ٢           |
| Ŀ    | <b>ગહરથા</b> શ્રમમાં પ્રવેશ                | 66          |
| ٩٥   | અમદાવાદના ઓળખીતાઓમાંથી યથાર્થ ઓળખનાર       | ٩٥૬         |
| ૧૧   | ભગતના ગામના ભક્તશિરાેમણુિ શ્રી સાેભાગ્યભાઇ | ૧૧૧         |
| ૧ર   | ખભાતના મુમુક્ષુજનાે                        | ૧૧૭         |
| ૧૩   | ' સમકીત શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રૈ '              | ૧રર         |
| ૧૪   | મુંબઈમાં મુનિસમાગમ                         | १२८         |
| 14   | સુરત-કઠેારનેા સમાગમ                        | १३४         |
| 95   | ચરાેતર પ્રદેશમાં વિચરવું                   | ૧૩૯         |
| ঀ৩   | શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર                    | <b>૧</b> ૪૫ |
| ٩८   | ચરાતરમાં પુનરાગમન                          | ૧૬૫         |
| ૧૯   | ઈડરના પહાડ ઉપર                             | ૧૭૯         |
| २०   | ભાષાંતરાે અને વિવેચનાે                     | ૧૯૧         |
| ર૧   | અંતિમ ચર્યા                                | ૧૯૫         |
| રર   | શ્રીમદ્ની સત્શિક્ષા                        | २०७         |
| २३   | શ્રીમદ્દનાં સ્મારકા                        | २३२         |
| २४   | અંતિમ પ્રશસ્તિ                             | २३८         |
|      |                                            |             |

## ſ

| અર્પ <b>ણપત્રિકા</b> |              | અનુક્રમણિકા |  |
|----------------------|--------------|-------------|--|
| Chi                  | અર્પણપત્રિકા |             |  |
| निवहन                | નિવેદન       |             |  |
| પરિચય                | પરિચય        |             |  |



# શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા

#### 35

#### મંગલ-વચન

| જે સ્વરૂપ સમજ્યા વિના, પામ્યાે દુ:ખ અનંત;<br>સમજાવ્યું તે પદ નમું, શ્રી સદ્ગુરુ લગવંત. | ۲ |
|----------------------------------------------------------------------------------------|---|
| દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત;<br>તે જ્ઞાનીના ચરણુમાં, હેા ! વંદન અગણિત.            | ર |
| પરમ પુરુષ પ્રભુ સદ્ગુરુ, પરમજ્ઞાન સુખધામ;<br>જેણે આપ્યું ભાન નિજ, તેને સદા પ્રણામ      | 3 |

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

#### આત્મસ્વરૂપ ભાઈએા અને ભગિનીએા,

જે મહાપુરુષની વિશ્વવિહારી પ્રગ્ના હતી, અનેક જન્મામાં આરાધેલા જેના યાેગ હતા એટલે જન્મથી જ યાેગીશ્વર જેવી જેની નિરપરાધી વૈરાગ્યમય દશા હતી, અલ્પ વયમાં આત્મગ્ઞાનના જેને ઉદય થયાે હતાે, રમરહ્યુશક્તિ જેની અદ્દભુત હતી અને સર્વ જીવાે પ્રત્યે જેના વિશ્વવ્યાપી પ્રેમ હતાે, એવા આશ્ચર્યની મૂર્તિ સમા

5

મહાત્માનું અચિંત્ય માહાત્મ્ય કયાં અને કયાં આ અલ્પમતિની પ્રતિભા-રહિત સામાન્ય વાચા ! કયાં ઝળહળતા સૂર્યનું તેજ અને કયાં આગિયાનું અજવાળું ! આમ અણ–છાજતાં છાયડામાં એક યાજી મેરુપર્વત મૂકી સામેના છાળડામાં સરસવનેા દાણે મૂકી તુલના કરવા જેવું સાહસ હું આરંલું છું તે હાસ્યપાત્ર છે, છતાં જગતમાં વ્યવહાર કેાઈ ને કેાઈ પ્રકારે કરવા પડે છે. જેમ બીજના ચંદ્ર **બતાવવા આકાશને અડે તેવી લાંબી આંગળી કાેઇની પાસે હેા**તી નથી તાેપણ માત્ર અંગુલિ-નિર્દેશથી તે દિશા દર્શાવી જોનારની દષ્ટિ ચંદ્ર પ્રત્યે વળે તેમ કરીએ છીએ. તેમ આ અલ્પ પ્રયત્ન શ્રીમદ રાજચંદ્રના પ્રતાપ પ્રત્યે દર્ષ્ટિ દેનારને ઉપયોગી નીવડે અને મારી વૃત્તિ મહાત્મા પુરુષનાં પ્રભાવશાળી વચનામાં તથા તેના ચાેગસ્કૂરિત ચરિત્રમાં રહે એ શુભ આશયથી અણજાગતું કાર્ય માથે લેવાની ધુષ્ટતા કરું છું. સર્વતાભદ્ર-સ્વપર હિતકારી કાર્યની પ્રતીતિ થયા પછી આ કલમ પકડી છે તેમ છતાં, મારી અયોગ્યતાથી એ મહાપુરુષ રૂપી ચંદ્રની પ્રભામાં કલંકરૂપ હું ન ભાસું તાે ઠીક એ ભાવનાથી તે ત્રાની પુરુષના ચરણકમળમાં અહંભાવ અર્પણ કરી તેની કપારપ કિરણામાં અભેદભાવે કરી કરી નમરકાર કરે છું.

> " मत्वेति नाथ तव संस्तवनं मयेदम् आरभ्यते तनुधियापि तव प्रभावात् । चेतो हरिष्यति सतां नलिनीदलेषु मुक्ताफलयुतिमुपैति ननूदबिंदुः ॥ आस्तां तव स्तवनमस्तसमस्तदोषम् त्वत्संकथापि जगतां दुरितानि हन्ति । दूरे सहस्रकिरणः कुरुते प्रभैव पद्माकरेषु जलजानि विकासभांजि ॥ " मानुतुंगाचार्यः

ભાવાર્થ---હે નાથ, તારું સ્તવન અનેક ભવના પાપનાે નાશ કરનાર છે એમ માનીને, અલ્પ પ્રહિ હોવા છતાં તારા પ્રભાવના આલંખનથી આ તારી સ્તુતિ શરૂ કરું છું તે–કમલિની પત્ર પર પડેલું જળર્ભિંદું પણુ મનાહર માતીની શાભા ધારણુ કરે છે, તેમ સત્પુરુષોનાં ચિત્તની પ્રસન્નતાનું કારણુ તારા પ્રભાવથી અનશે.

સઞસ્ત દેાષોને દૂર કરે તેવું તારું સ્તવન તેા શું પજ્ય તારી કથા પણ ત્રણે લાેકના લાેકાનાં કષ્ટાને કાપી નાખે છેઃ સહસ્ર કિરણેાવાળા સૂર્ય દૂર હાેવા છતાં તેની અરુણાદયની પ્રભાજ સરાેવર-માંના કમળાનાે વિકાસ કરવા સમર્થ છે.

#### ٩

# સ્વ-વૃત્તાંત

નિદ્રામાંથી જાગતાં કાેઈ આળસ મરડીને ખેઠા થાય અને ઘરમાં ચાેરી થયાનાં ચિદ્ધ જોતાં સંભ્રમમાં પડી જાય તેમ, ઇ. સ. ૧૮૫૭ના સંક્ષેાભ કાળને એક દશકા વીત્યા પછી હિંદમાં સંસારસુધારા, દેશની આખાદી, કેળવણી અને ધર્મોદ્ધારનાં બીજ વાવવાની શરૂઆત થતી હતી તે જાગ્રતિકાળમાં, પૂર્વમાં બંગાળામાં રામકૃષ્ણુ પરમહંસ અને વિવેકાનંદના પ્રયત્નાનાં મૂળ જામતાં હતાં. ઉત્તરમાં આર્ય-સમાજ અને સ્વામી રામતીર્થની તૈયારીઓ થતી હતી. દક્ષિણમાં પેશ્વાઈનાં તાજાં સ્મરણામાં લાેકમાન્ય બાળગંગાધર ટિળક અને ગાપાળકૃષ્ણુ ગાખલે ઊછરતા હતા. અને ગુજરાતને જગાડનાર મહાત્મા ગાંધીજીના જન્મ પહેલાં એક વર્ષે વવાણિયા બંદર નામના કાઠિયાવાડના એક શાંત રમણીય ગામના વર્ણિક કુટુંભમાં સંવત ૧૯૨૪ના કાર્તિક શ્રદ ૧૫ ને રવિવારે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જન્મ થયા હતા. તેમના પિતાનું નામ મહેતા રવજીલાઈ પંચાણલાઈ હતું અને તેમનાં માતાનું

#### रेव-हत्तांत

નામ દેવય્યાઈ હતું. કળિકાળસવત્ર શ્રીમદ્દ હેમચંદ્રાચાર્યની જન્મતિથિને દિવસે કાર્તિકી પૂર્ણિમાએ આ મહાત્માએ પણ જન્મ લીધા હતાે. એ જ વર્ષમાં આત્મત્રાની ચિદાનંદજી મહારાજનાે દેહ છૂટયાના સમાચાર સાંભળ્યા છે.

શ્રીમદ્દના પિતામહ શ્રીકૃષ્ણુના ભક્ત હતા. ભક્તિરૂપી જળને પ્રવાહ એ કુટું અરૂપી સરાવરમાં અસ્ખલિત વજ્ઞા કરતાે તેમાં ઊંચા આકાશમાંની મનેહર સંધ્યાના રંગ કે ઈંદ્રધનુષ્યના રંગ સરાવરના નિર્મળ જળમાં પ્રતિબિંબ પામે તેમ શ્રીમદ્દનાં માતુશ્રી દેવબાઈ જૈન સંસ્કારા લાવ્યાં હતાં. વવાણિયાનાં બીજાં વણિક કુટું બા પણ જૈનધર્મને અનુસરતાં હતાં. તે સર્વ સંસ્કારાનું મિશ્રણ કાઈ અજબ રીતે ગંગા– યમુનાના સંગમની પેઠે આપણા બાળમહાત્માના હૃદયમાં રેલાતું હતું. પોતાની પ્રૌઢ વાણીમાં બાવીસ વર્ષની વચે આ બાળ વયનું વર્ષ્ણન 'સમુચ્ચય વયચર્યા' નામના લેખમાં પાતે કર્યું છે તે જ અહીં ઉતારી લઉં છું:

'' સંવત્ ૧૯૨૪ના કાર્તિક શુદિ ૧૫, રવિએ મારા જન્મ હાેવાથી આજે મને સામાન્ય ગણુતરીથી બાવીસ વર્ષ પૂરાં થયાં. બાવીસ વર્ષની અલ્પ વયમાં મેં અનેક રંગ આત્મા સંબંધમાં, મન સંબંધમાં, વચન સંબંધમાં, તન સંબંધમાં અને ધન સંબંધમાં દીઠા છે. નાના પ્રકારની સૃષ્ટિરચના, નાના પ્રકારનાં સંસારી માજાં, અનંત દુ:ખમૂળ, એ બધાંના અનેક પ્રકારે મને અનુભવ થયા છે. સમર્થ તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ અને સમર્થ નાસ્તિકાએ જે જે વિચારા કર્યા છે, તે જાતિના અનેક વિચારા તે અલ્પ વયમાં મેં કરેલા છે. મહાન ચક્રવર્તીએ કરેલા તૃષ્ણાના વિચાર, અને એક નિરપૃહી મહાત્માએ કરેલા નિરપૃહાના વિચાર મેં કર્યા છે. અમરત્વની સિદ્ધિ અને ક્ષણિકત્વની સિદ્ધિ ખૂખ વિચારી છે. અલ્પ વયમાં મહત્ વિચારા કરી નાખ્યા છે. મહત્ વિચિત્રતાની પ્રાપ્તિ થઈ છે. એ સઘળું બહુ ગંભીર ભાવથી આજે હું દષ્ટિ દઈ જોઉ છું, તા પ્રથમની મારી ઉગતી વિચારશ્રેણી, આત્મદશા અને આજને આકાશ-પાતાળનું અંતર છે; તેનેા છેડેા અને આનેા છેડાે કાઈ કાળે જાણે મળ્યા મળે તેમ નથી. પણુ શાચ કરશા કે એટલી બધી વિચિત્રતાનું કાઈ સ્થળે લેખન-ચિત્રન કર્યું છે કે નહીં ? તા ત્યાં એટલું જ કહી શકાશ કે લેખન-ચિત્રન કર્યું છે કે નહીં ? તા ત્યાં એટલું જ કહી શકાશ કે લેખન-ચિત્રન સવળું સ્મૃતિના ચિત્રપટમાં છે. બાકી પત્ર-લેખિનીના સમાગમ કરી જગતમાં દર્શાવવાનું પ્રયત્ન કર્યું નથી. યદિ હું એમ સમજી શકું છું કે તે વય-ચર્યા જનસમૂહને બહુ ઉપયાગી પુનઃ પુનઃ મનન કરવા ત્રાગ્ય અને પરિણામે તેઓ ભણીર્થા મને શ્રેયની પ્રાપ્તિ થાય તેવી છે; પણ મારી સ્મૃતિએ તે પરિશ્રમ લેવાની મને ચાખા ના કહી હતી, એટલે નિરપાયતાથી ક્ષમા ઇચ્છી લઉં છું. પારિણામિક વિચારથી તે સ્પૃતિની ઇચ્છાને દબાવી, તે જ સ્મૃતિને સમજાવી તે વયચર્યા ધીરે ધીરે બનશે તો, અવસ્ય ધવળ-પત્ર પર મૂકીશ. તાપણ સંભારી જઉં છું:--

#### સસુચ્ચય વયચર્યા

" સાત વર્ષ સુધી એકાંત બાળ વયની રમત ગમત સેવી હતી. એટલું મને તે વેળા માટે સ્મૃતિમાં છે કે વિચિત્ર કલ્પના—કલ્પનાનું સ્વરૂપ કે હેતુ સમજ્યા વગર—મારા આત્મામાં થયા કરતી હતી. રમત ગમતમાં પણ વિજય મેળવવાની અને રાજેશ્વર જેવી ઊંચી પદવી મેળવવાની પરમ જિજ્ઞાસા હતી. વસ્ત્ર પહેરવાની, સ્વચ્છ રાખવાની, ખાવાપીવાની સૂવાની ખેસવાની, બધી વિદેહી દશા હતી; છતાં હાડ ગરીબ હતું. તે દશા હજી બહુ સાંભરે છે. અત્યારનું વિવેક્ષ ગ્રાન તે વયમાં હોત, તા મને માક્ષ માટે ઝાઝી જિજ્ઞાસા રહેત નહિ; એવી નિરપરાધ દશા હોવાથી પુનઃ પુનઃ તે સાંભરે છે.

#### સ્વ-વૃત્તાંત

" સાત વર્ષથી અગિયાર વર્ષ સુધીના કાળ કેળવણી લેવામાં હતા. આજે મારી સ્પૃતિ જેટલી ખ્યાતિ ભાગવે છે, તેટલી ખ્યાતિ ભાગવવાથી તે કંઈક અપરાધી થઈ છે. પણ તે કાળે નિરપરાધી સ્પૃતિ હાેવાથી એક જ વાર પાઠનું અવલાકન કરવું પડતું હતું; છતાં ખ્યાતિના હેતુ નહાેતા. એટલે ઉપાધિ બહુ ઓછી હતી. સ્પૃતિ એવી બળવત્તર હતી કે જેવી સ્પૃતિ બહુ જ થાેડા મનુષ્યામાં આ કાળે આ ક્ષેત્રે હશે. અભ્યાસમાં પ્રમાદી બહુ હતા, વાતડાહા, રમતિયાળ અને આનંદી હતા. પાઠ માત્ર શિક્ષક વંચાવે તે જ વેળા વાંચી તેના ભાવાર્થ કહી જતા. એ ભણીની નિશ્વિત્તા હતી. તે વેળા પ્રીતિ-સરળતા વાત્સલ્યતા-મારામાં બહુ હતી; સર્વથી એકત્વ ઈચ્છતા; સર્વમાં બ્રાત્ટભાવ હાેય તા જ સુખ, એ મને સ્વાભાવિક આવડ્યું હતું. લોકામાં કાંઇ પણ પ્રકારથી જીદાઈના અંકુરા જોતા કે મારું અંતઃકરણ રડી પડતું. તે વેળા કલ્પિત વાતા કરવાની મને બહુ ટેવ હતી. આઠમા વર્ષમાં મે કવિતા કરી હતી, જે પાછળથી તપાસતાં સમાપ હતી.

" અબ્યાસ એટલી ત્વરાથી કરી શક્યો હતા કે જે માણસે મને પ્રથમ પુસ્તકના ખાધ દેવા શરૂ કર્યો હતા, તેને જ ગુજરાતી કેળવણી ઠીક પામીને તે જ ચાપડીના પાછા મેં ખાધ કર્યો હતા. ત્યારે કેટલાક કાવ્યગ્રંથા મેં વાંચ્યા હતા. તેમ જ અનેક પ્રકારના ખાધગ્રંથા– નાના-આડાઅવળા મેં જોયા હતા; જે પ્રાયઃ હજી રમૃતિમાં રહ્યા છે.

" ત્યાં સુધી મારાથી સ્વાભાવિક રીતે ભદ્રિકપણું જ સેવાશું હતું; હું માણુસજાતના બહુ વિશ્વાસુ હતા; સ્વાભાવિક સૃષ્ટિરચના પર મને બહુ પ્રીતિ હતી.

" મારા પિતામહ કૃષ્ણુની ભક્તિ કરતા હતા. તેમની પાસે તે વયમાં કૃષ્ણુકીર્તનનાં પદેા મેં સાંભળ્યાં હતાં; તેમ જ જીુદા જીુદા અવતારા સંબંધી ચમત્કારા સાંભળ્યા હતા; જેથી મને ભક્તિની સાથે તે અવતારામાં પ્રીતિ થઈ હતી; અને રામદાસજી નામના સાધુની સમીપે મે' આળલીલામાં કંઠી અંધાવી હતી; નિસ કૃષ્ણનાં દર્શન કરવા જતો: વખતો વખત કથાએ સાંભળતા: વારંવાર અવતારા સંબંધી ચમત્કારમાં હું માહ પામતા: અને તેને પરમાત્મા માનતા, જેથી તેને રહેવાનું સ્થળ જોવાની પરમ જિજ્ઞાસા હતી. તેના સંપ્રદાયના મહંત હાેઈએ. સ્થળે સ્થળે ચમત્કારથી હરિકથા કરતા હાેઈએ અને સાગી હેાઈએ તેા કેવી મજા પડે? એ જ વિકલ્પના થયા કરતી; તેમજ કાેઈ વૈભવા ભૂમિકા જોતા કે સમર્થ વૈભવા થવાના ઇચ્છા થતા. 'પ્રવીચ-સાગર ' નામનાે ગ્રંથ તેવામાં મે' વાંચ્યાે હતાે; તે વધારે સમજ્યેા નહેાતા: છતાં સ્ત્રી સંબંધી નાના પ્રકારનાં સુખમાં લીન હાેઈ એ, અને નિરૂપાધિપણે કથા કથન શ્રવણ કરતા હાેઈ એ, તાે કેવી આનંદદાયક દશા, એ મારી તૃષ્ણા હતી. ગુજરાતી ભાષાની વાચનમાળામાં જગતકર્તા સંબંધી કેટલેક સ્થળે બાધ કર્યો છે તે મને દઢ થઈ ગયે৷ હતેા: જેથી જૈન લોકો ભણી મારી બહુ જાગુપ્સા હતી; ખનાવ્યા વગર કાેઈ પદાર્થ **બને નહીં, માટે જૈન લોકે**ા મૂર્ખ છે, તેને ખબર નથી. તેમજ તે વેળા પ્રતિમાના અશ્રહાળ લાેકાેની ક્રિયા મારા જોવામાં આવી હતી, જેથી તે ક્રિયાએ મલિન લાગવાથી હું તેથી ખીતા હતા, એટલે કે તે મતે પ્રિય નહેાતી.

" જન્મસૂમિકામાં જેટલા વાણિયાએા રહે છે, તે બધાની કુલશ્રદ્ધા ભિન્ન ભિન્ન છતાં, કાંઈક પ્રતિમાના અશ્રદ્ધાળુને જ લગતી હતી, એથી મને તે લોકાના જ પાનારા હતા. પહેલેથી સમર્થ શક્તિવાળા અને ગામના નામાંકિત વિદ્યાર્થી લોકા મને ગણતા. તેથી મારી પ્રશંસાને લીધે ચાહીને તેવા મંડળમાં ખેસી મારી ચપળ શક્તિ દર્શાવવાના હું પ્રયત્ન કરતા. કંઠીને માટે વારંવાર તેઓ મારી હાસ્યપૂર્વક ટીકા કરતા; છતાં હું તેઓથી વાદ કરતા અને સમજણ પાડવા પ્રયત્ન કરતા. પણ હળવે હળવે મને તેમનાં પ્રતિક્રમણ સૂત્ર ઇસાદિક પુસ્તકા

#### રવ-વૃત્તાંત

#### ર

# જાતિસ્મરણુ જ્ઞાન

જેમ આલ્યાવસ્થાને વિષે જે કાંઈ જોયું હોય અથવા અનુભવ્યું હોય તેનું સ્મરણુ વદ્ધાવસ્થામાં કેટલાકને થાય અને કેટલાકને ન થાય, તેમ પૂર્વભવનું ભાન કેટલાકને રહે ને કેટલાકને ન રહે. ન રહેવાનું કારણુ એ છે કે પૂર્વ દેહ છોડતાં યાહ્ય પદાર્થોને વિષે જીવ વળગી રહી મરણુ કરે છે અને નવાે દેહ પામી તેમાં જ આસક્ત રહે છે. આથી ઊલટી રીતે પ્રવર્તનારને-અવકાશ રાખ્યાે હાેય તેને–પૂર્વભવ અનુભવમાં આવે છે.

" જાતિસ્મરણુ ગ્રાન એ મતિગ્રાનના ભેદ છે. પૂર્વ પર્યાય (દેહ) છેાડતાં વેદનાના કારણને લઈને, નવા દેહ ધારણુ કરતાં ગર્ભાવાસને લઈને, ખાલપણુમાં સૂઢપણુાને લઇને, અને વર્તમાન દેહમાં અતિ લીનતાને લઇને પૂર્વ પર્યાયની સ્મૃતિ કરવાના અવકાશ જ મળતા નથી; તથાપિ જેમ ગર્ભાવાસ તથા ખાલપણું સ્મૃતિમાં રહે નહીં તેથી કરી તે નહેાતા એમ નથી, તેમ ઉપરનાં કારણાને લઈને પૂર્વ પર્યાય સ્મૃતિમાં રહે નહીં તેથી કરી તે નહેાતા એમ કહેવાય નહીં. જેવી

#### कतिस्मरख् ज्ञान

રીતે આંખા આદિ વૃક્ષાની કલમ કરવામાં આવે છે તેમાં સાનુકૂળતા હોય તાે થાય છે, તેમ જો પૂર્વ પર્યાયની સ્મૃતિ કરવાને સાનુકૂળતા યાેગ્યતા હાેય તાે 'જાતિસ્મરણુ જ્ઞાન' થાય. પૂર્વ સંજ્ઞા કાયમ હોવી જોઈએ. આ સંજ્ઞાના ભવ આવવાથી 'જાતિસ્મરણુ જ્ઞાન' ન થાય. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

ઉપરના 'સમુચ્ચય વયચર્યો'ના લેખમાં પુનર્જન્મ કે જાતિસ્મરણ્ જ્ઞાનના પાતે ઉલ્લેખ કર્યો નથી અને પછીનાં લખાણે!માં પણ તે વિષે વિશેષ વિસ્તૃત ચર્ચા કરી નથી. તાે પણ મિત્રા સાથેના વાર્તાલાપમાં કે સીધા પ્રશ્ન પૂછનારને જાતિસ્મરણ ગ્રાન પાતાને હતું તે કયારે અને કેવા પ્રસંગે પ્રગટ થયેલું અને વર્ધમાનતાને પામ્યું તે વિષે એક ભાઈ સાથે થયેલી વાતચીત સપ્રમાણ લાગવાથી નીચે જણાવી છે:

ભાઈ પદમશા ઠાકરશા કચ્છી વાણિયા સંવત ૧૯૪૨થી શ્રીમદ્દના સમાગમમાં આવેલા. તેમણે એક વખતે ભૂલેશ્વર શાક મારકીટ પાસેના દિગંભર દેરાસરમાં શ્રીમદ્દને પ્રશ્ન પૂછેલા કે આપને જાતિરમરણ્ ત્રાન છે અને ૯૦૦ ભવ દેખી શકા છા એમ મેં સાંભલ્યું છે, તે વ્યાજબી છે ?

તેએાશ્રીએ ઉત્તરમાં જણાવ્યું: '' હા, એવું કાંઇકિ છે; તેને આધારે આમ કહેવાછું છે.''

પદમશાભાઈએ કરી પ્રશ્ત કર્યોઃ '' આપને જાતિરમરણ કેટલી ઉમ્મરે અને કેવા રીતે થયું ? ''

શ્રીમદ્દે ઉત્તર આપ્યાઃ '' અમે સાત વર્ષની વયના હતા, ત્યારે શ્રી વવાચિયામાં અમીચંદ નામના ગૃહસ્થ હતા; તેઓ ભાઈ કલ્યાચુજીભાઈ જેવા કદાવર, રૂપાળા, ગુણી હતા. અમારા ઉપર તેઓ વહાલ રાખતા. તેઓને સર્પ ડરયા તેથી તત્કાળ ગુજરી ગયા; એમ વાત સાંભળી અમે પિતામહ પાસે ઘેર આવ્યા. ગુજરી જવું એટલે શું તે અમે જાણુતા ન હોતા. પિતામહને અમે કીધું કે અમીચંદ ગુજરી ગયા કે ? પિતામહે વિચાર્યું-એ વાતની અમને ખભર પડશે તાે ભય પામશું એ કારણ્યી પિતામહે કીધું કે રાંઢો કરી લે (જમી લે )વગેરેથી એ વાત ભુલાવવા ઘણી ઘણી યુક્તિએા કરી પણ અમે ગુજરી જવા વિષે આ પહેલી જ વખત સાંભળેલ હેાવાથી તે સમજવાની તીવ્ર જિજ્ઞાસા થયેલ, તેથી ક્રરી કરી તે જ સવાલ કરતા રહ્યા. પછી પિતામહે કીધું હા, તે વાત ખરી છે.

"અમે પૂછ્યું કે ગુજરી જવું એટલે શું ?

" પિતામહે ક1ધુંઃ ' તેમાંથી જીવ નીકળી ગયેા, અને હવે તે હાલી ચાલી ખાલી શકે નહિ; કે ખાવું પીવું કશું કરી શકે નહિ. માટે તેને તળાવ પાસેના મસાણુમાં ભાળી આવશે.'

"અમે થાેડી વાર ઘરમાં આમ તેમ છૂપી રીતે કરી છૂપી રીતે તળાવે ગયા. સાં પાળ ઉપરના બે શાખાવાળા બાવળ ઉપર ચઢી જોયું તા ખરેખર ! ચિતા બળતી હતી. કેટલાક માણસા આસપાસ બેઠેલા જોયા. તે વખતે અમને વિચાર થયા કે આવા માણસને બાળી દેવા એ કેટલી ક્ર્રતા? આમ શા માટે થયું ? વગેરે વિચારા કરતાં પડદા ખસી ગયા. " આટલું કહી તે તરત ઊભા થયા.

પદમશીભાઈએ કહ્યું: '' સાહેબજી, એ વિષે હજી હું વધારે જાણવા માગ્રું છું.''

શ્રીમદ્દે ટૂં.કામાં પતાવતાં કહ્યું: '' પછી શ્રી જૂનાગઢનેા ગઢ જોયે ત્યારે ઘણ્ણા વધારા થયેા. હવે ચાલા. ''

વિચારવાન જીવને ક્રોધાદિ કાેઇ પ્રકૃતિની પરવશતાને લઈને ઘણું સહન કરવું પડ્યું હાેય, કે કાેઈ ઇષ્ટ વિયાેગના કે પ્રિયજનના મરણ પ્રસંગા અનેક વાર વેઠવા પડયા હાેય, કે મહા વ્યાધિના પ્રસંગા આવી પડયા હાેય તેની સ્મૃતિ લાવી સંસારના વિચાર કરે તેા આ અનિત્ય પદાર્થો ઉપરની આસક્તિ એાછી થઈ જાય છે; મમત્વ મેાહ મેાળાં પડે છે અને અજર, અમર અને નિત્ય એવા આત્મ પદાર્થના નિર્ણય કરવા વૃત્તિ જાગે છે. તેા પછી જેને અનેક ભવમાં આાધ, વ્યાધિ, ઉપાધિ તથા જન્મ, જરા, મરણનાં દુઃખ વેઠેલાં સ્મૃતિમાં તાજાં થયાં હાેય; નરક આદિ ગતિનાં અકથ્ય દુઃખોની સ્મૃતિ જાગી હાેય; તથા પરિભ્રમણનાં કારણા પૂર્વ ભવે સત્પુરુષો પાસે પ્રત્યક્ષ સાંભળ્યા હાેય તે સર્વ ઉપદેશ જેને સ્મૃતિમાં પ્રત્યક્ષ ભાસતા હાેય તેને જન્મ, જરા, મરણના ત્રાસ કેટલા વર્તે તથા પૂર્વ ભવે જાણેલા અને આરાધેલા મુક્તિના માર્ગ આરાધવા કેટલી તત્પરતા રહે તે આપણી કલ્પનામાં આવવું પણ મુશ્કેલ છે. આળપણાના એક કાવ્યમાં શ્રીમદે લખ્યું છે:

" અવળાં પણ સવળાં થશે, ઠાેકર વાગ્યે ઠીક,

તપ્યા લાહને ટીપતાં, સુધરી જશે અધિક."

ક્રોધાદિ સ્વભાવવાળા અનેક છવે৷ પશ્ચાત્તાપ થતાં કે યેાગ્ય સમજણ લાગી જતાં નાનપણુમાં સારા કહેવાતા સાથીઓ કરતાં વિશેષ સારા નીવડયા છે.

જાતિસ્મરણુ જ્ઞાન શ્રીમદ્દને સાત વર્ષે પ્રાપ્ત થયું અને વૈરાગ્ય વધવા લાગ્યા. 'અપૂર્વ અનુસાર' આવ્યાે એમ સં. ૧૯૫૩માં લખેલાં નીચેના કાવ્યમાં પાતે જણાવે છેઃ

" ધન્ય રે દિવસ આ અહેા, જાગી રે શાન્તિ અપૂર્વ રે, દશ વર્ષે રે ધારા ઉલસી, મડયેા ઉદય કર્મનેા ગર્વ રે. ધન્ય૦ ૧ એાગણીસસે ને એકત્રીસે આપ્યા અપૂર્વ અનુસાર રે, આગણીસસે ને બેતાલીસે, અદ્દભુત વૈરાગ્યધાર રે. ધન્ય૦ ર વળા એ જ અભિપ્રાયનું એક કાવ્ય સં. ૧૯૪૫ માં લખેલું તેમાં પાતે જણાવે છેઃ '' સુખડી સહેલી હૈ, અકેલી ઉદાસીનતા; અધ્યાત્મની જનની તે ઉદાસીનતા. લઘુ વયથી અદ્ભુત થયેા, તત્ત્વજ્ઞાનનાે ખાધ, એ જ સૂચવે એમ કે, ગતિ આગતિ કાં શાધ ? જે સંસ્કાર થવા ઘટે, અતિ અબ્યાસે કાંય; વિના પરિશ્રમ તે થયેા, ભવ શંકા શા ત્યાંય. જેમ જેમ મતિ અલ્પતા, અને માહ ઉદ્યાત; તેમ તેમ ભવશંકના, અપાત્ર અંતર જ્યાત. કરી કલ્પના દઢ કરે, નાના નાસ્તિ વિચાર; પણ અસ્તિ તે સૂચવે, એ જ ખરા નિર્ધાર."

'ભાવના બાેધ' સંવત ૧૯૪૨માં લખેલાે તેની શરૂઆતમાં શ્રીમદ્દ લખે છેઃ

" ગમે તેવા તુચ્છ વિષયમાં પ્રવેશ છતાં ઉજ્જવલ આત્માઓનેા સ્વતઃ વેગ વૈરાગ્યમાં ઝંપલાવવું એ છે. ખાજ્ઞ દષ્ટિથી જ્યાં સુધી ઉજ્જવલ આત્માઓ સંસારના માયિક પ્રપંચમાં દર્શન દે છે, ત્યાં સુધી તે કથનની સિદ્ધતા ક્વચિત્ દુર્લભ છે; તાે પણુ સુક્ષ્મ દષ્ટિથી અવલોકન કરતાં એ કથનનું પ્રમાણ કેવળ સુલભ છે, એ નિઃસંશય છે."

લઘુવયથી આ વૈરાગ્ય અને વિવેકની પ્રાપ્તિથી જે તત્ત્વખાેધ થયાે તેનું મુખ્ય કારણુ જાતિરમરણુ જ્ઞાન ગણુવા યાગ્ય છે. આ ભવની અપેક્ષાએ તાે તે પાંચપંદર વર્ષના બાળક ગણાય પણુ પાછળના ભવની સ્મૃતિના પ્રતાપે અનેક વર્ષોના અનુભવથી રંગાયેલી એ પુરુષની વાણી બહુ વિચારવા યાગ્ય, લક્ષમાં લેવા યાગ્ય છે.

#### કુમાર–કાળ

#### અદ્ભુત શક્તિઓના આવિર્ભાવ

જાતિરમરણ ગ્રાન પ્રગટ થવા યાેગ્ય આત્માની નિર્મળતા અથવા રમરણશક્તિની પ્રળળતા પૂર્વે આરાધેલા યાેગનું ફળ અને અનુસંધાન સાબિત કરે છે. બાળવયથી વિનય, વાફચાતુર્ય, તર્કશક્તિ અને વૈરાગ્યને લઈને ગામમાં તેમ જ આખી શાળાના વિદ્યાર્થીએામાં તે પ્રિય થઈ પડયા હતા. એક જ વખત વાંચવાથી કે સાંભળવાથી તેમને અક્ષરેઅક્ષર યાદ રહેતું એવી તીવ્ર રમરણશક્તિ હતી, તેના પરિણામે તેમને ગાખવું શું તેની ખબર જ નહાતી; સાડાસાત વર્ષની વયે શાળામાં પ્રવેશ કર્યો, એક માસ પણ થયા નહિ હાેય તેટલામાં હસતાં રમતાં આંક પૂરા કર્યા. બે વર્ષ જેટલી મુદ્દતમાં સાતે ચાપડીઓના અભ્યાસ પૂરા કર્યા. વર્ધ વિદ્યાર્થીએ એમને પહેલી ચાપડીઓના શરૂઆત કરાવેલી, તેને પોતે સાતે ચાપડીઓ પૂરી કરીને પહેલી ચાપડી પૂરી કરાવી હતી. આટલી ટ્રુંક્રી મુદ્દતમાં અભ્યાસ પૂરા થયા તે અજબ સ્મરણશક્તિના પ્રભાવ છે. વિદ્યાર્થીઓને ર શિક્ષક તરક સામાન્ય રીતે પ્રેમ ઓછે৷ હેાય છે; ભય, અણુગમા અને અકળામણુ ઉત્પન્ન કરાવનાર શિક્ષક ગણાય છે. પરંતુ શ્રીમદ્ બધા સાઠે ય વિદ્યાર્થીઓનું લેસન લેતા અને શિક્ષક તા બેસી જ રહેતા; તેમ છતાં બધા વિદ્યાર્થીઓનો તેમના ઉપર અત્યંત પ્રેમ રહેતા.

એક વખત શિક્ષકે શ્રીમદ્દને ઠપકા આપ્યાે એટલે બીજે દિવસે પાતે શાળામાં ન ગયા. બીજા છાકરાઓએ જાણ્યું કે રાયચંદભાઇ શાળાએ ગયા નથી એટલે તમામ છાકરાઓ તેમની પાસે ગયા. તે બધા છાકરાઓને લઈને ખેતરમાં દૂર ગયા; પાતાની પાસે બાર હતાં તે બધા વિદ્યાર્થીઓને વહેંચ્યાં. આમ બધા ખેતરમાં હતા તેથી શાળામાં શિક્ષક ગયા ત્યારે કાંઈ વિદ્યાર્થી જણાયા નહિ. તેનું કારણ વિચારતાં શિક્ષક ગયા ત્યારે કાંઈ વિદ્યાર્થી જણાયા નહિ. તેનું કારણ વિચારતાં શિક્ષકને લાગ્યું કે રાયચંદભાઈને ગઈ કાલે ઠપકા દીધા હતા તેથી બધા તેમની પાસે હશે. તપાસ કરતાં ખેતરમાં બધા છે એમ જાણી શિક્ષક ખેતરમાં ગયા અને રાયચંદભાઈને નમી પડયા અને કરી હવે કાંઈ દિવસ કાંઈ કહીશ નહિ એમ કહીને બધાંને સમજાવી શાળામાં તેડી ગયા.

આડ વર્ષની ઉમ્મરથી કવિતા રચવાની તેમણે શરૂઆત કરી હતી. પહેલે વર્ષે ૫૦૦૦ કડીઓ તેમણે રચેલી કહેવાય છે. નવ વર્ષની વચે તેમણે પદ્યમાં રામાયણ અને મહાભારત નાનાં નાનાં લખ્યાં હતાં, અને દશ વર્ષની વચે તા એમના વિચારા પુખ્ત ઉમ્મરના અનુભવીને છાજે તેવા હતા. નવું નવું શીખવાની, નવું નવું સાંભળવાની, નવું નવું મનન કરવાની અને નવું નવું સુંદર ભાષણ કરવાની એમની ઉત્કટ ઇચ્છા એ દશ વર્ષની વયમાં હદ પાર હતી. કવિત્વશક્તિ, સ્મરણશક્તિ, વક્તાપણું અને સદૃગુણુને લઇ ને નાની વયમાં અજ્ય શક્તિશાળી ગણાતા હતા. અગિયાર વર્ષની વયથી એમણે ચાેપાનિયામાં લેખ લખવા માંડયા હતા. અને ઇનામી નિયંધોમાં યોગ્ય ઈનામો પણ સંપાદન કર્યા હતાં. સ્ત્રીકેળવણીની ઉપયેાગિતા વિષે એક નિબંધ પણ લખ્યા હતા.

ભાર વર્ષની વયે ત્રણ દિવસમાં ધડિયાળ ઉપર ત્રણસો કડીઓ લખી હતી. તેર વર્ષની વયે તેઓ અંગ્રેજી ભાષાને અભ્યાસ કરવા રાજક્રોટ ગયા. અંગ્રેજી અભ્યાસ કેટલા અને કેટલા વખતમાં થયાે હતાે તેની કાેર્ક સહાપ્યાયી કે શિક્ષક તરફથી માહિતી મળી શકી નથી. એક વખતે કચ્છના દીવાન મણિભાઈ જશભાઈએ શ્રીમદ્દને કચ્છ તરફ પધારવા વિનંતી કરી હતી તે ઉપરથી તે કચ્છ તરફ પધાર્યા હતા. ત્યાં ધર્મ સંબંધી સારું ભાષણ કર્યુ હતું. કચ્છના લોકાે પ્રશંસા કરતા કે આ છેાકરાે મહાપ્રતાપી યશવાળા થશે.

તેર વર્ષની વયથી એમણે નિયમથી ખાનગીમાં નવા નવા વિષયેાના અભ્યાસ કરવા માંડયાે હતાે અને પંદર વર્ષની વય સુધીમાં ઘણા વિષયાે સંબંધી વિચક્ષણ દ્રાન એમણે પ્રાપ્ત કર્યું હતું. S

# ન્યાયાધીશ ઉપર નિષ્કામ ઉપકાર

કચ્છ-કાેટડાના રહીશ શા. હેમરાજભાઈ તથા નલિયાના રહીશ શા. માલસીભાઈ એ ખે જણાએ સાંભળ્યું કે વવાણિયાના નિવાસી કવિરાજ રાજચંદ્રભાઈ મહાણુદ્ધિશાળી છે; નાની વયમાં અવધાના કરે છે. તેથી તેમને મળવું એમ વિચાર કરી યાને જણુ સાંઢણી ઉપર સવાર થઈ વવાણિયા તરફ રવાના થયા. વવાણિયામાં તપાસ કરતાં જણાયું કે તે તાે મારબી ગયા છે. એટલે તેઓ પણ મારબી તરક રવાના થયા.

શ્રીમદ્દ મારખી આવ્યા અને પાતાના માસાળમાં રાજકાટ જવાના તેમના વિચાર હતા તેથી મારખીના ભાઈઓએ સારા સાથની તપાસ કરી તા ખબર મળ્યા કે મારખીના ન્યાયાધીશ ધારસીભાઈ રાજકાટ જવાના છે. તેથી તેમને પૂછવામાં આવ્યું કે તમે આ રાયચંદભાઈને રાજકાટ સાથે તેડી જશા ! રાજકાટ તેમને માસાળે તેમને જવું છે. ધારસીભાઈએ હા પાડી અને પાતાની સાથે તેમને રાજકાટ તેડી ગયા.

#### ન્યાયાધીશ ઉપર નિષ્કામ ઉપકાર

ભાઈ હેમરાજ માેરબી આવ્યા ત્યારે તપાસ કરતાં ખબર મળી કે તે તા રાજકાટ ગયા છે; તેથી પાતે પણ રાજકાટ જવું એવે વિચાર કરી તે પણ રાજકાટ તરક રવાના થયા.

ધારસીભાઈને શ્રીમદ્દ સાથે માર્ગમાં વાતચીતના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થતાં તેમને આશ્વર્ય ઉત્પન્ન થયું કે આટલી લગભગ દશ વર્ષની વયમાં આ છાકરા કેવા ચાલાક છે ? માેટી ઉમ્મરના માણસા પણ જે વાતા ન કરી શકે તેવી પુદ્ધિની વાતા સાંભળી ધારસીભાઈને એમ થયું કે શી આ છાકરાની પુદ્ધિ છે ! તેમના ગુણથી આકર્ષાઈને ધારસીભાઈ ખાલ્યાઃ '' રાયચંદભાઈ, રાજકાટમાં અમારી સાથે જ તમે રહેજો.''

સારે શ્રીમદે કહ્યું: "ના, મારા માસાળે રહીશ."

ધારસીભાઈ એ ઘણાે આગ્રહ કર્યાે ત્યારે શ્રીમદે કહ્યું: '' તમારે ત્યાં આવતાે જઈશ, પણ રહેવાનું તાે માસાળમાં જ થશે."

શ્રીમદ્દ રાજકાેટ પહેાંચ્યા એટલે માસાળમાં ગયા; ત્યારે તેમના મામાએ પૂછ્યું: " તમે કાેની સાથે આવ્યા ? "

શ્રીમદે કહ્યું: '' ધારસીભાઈ સાથે આવ્યા છું."

યન્ને મામાએ જાણ્યું કે ધારસીભાઈ અત્રે આવ્યા છે; તા તેમને ઠેકાણે કરી દેવા એવી પ્રપંચની વાતા માંહાેમાંહે તે કરવા લાગ્યા. જમતાં જમતાં શ્રીમદે તે સાંભળ્યું તેથી અનુમાન કર્યું કે આ ભાઈઓ ધારસીભાઈને મારી નાખવાના વિચાર કરે છે; તા મારે તેમને ત્યાં જઈ આ માટા ઉપકાર કરવાના પ્રસંગ ચૂકવા નહિ, તેમને ચેતાવી દેવા જોઈએ. એવા વિચાર કરીને જમ્યા પછી તે ધારસીભાઈને ત્યાં ગયા.

શ્રીમદે ધારસીભાઈને પૂછ્યું: "ધારસીભાઈ, તમારે મારા મામાએા સાથે કંઈ સંબંધ છે ? "

ધારસીલાઈ એ પૂછ્યું: '' કેમ ? ''

શ્રીમદે કહ્યું: " હું પૂછું છું. "

ત્યારે ધારસીભાઈ એ કહ્યુંઃ " સગપણ સંબંધ નથી, પણ રાજ સંબંધી ખટપટ ચાલે છે. "

શ્રીમદે કહ્યુંઃ '' તેમ છે, તેા તમારે સાવચેતીમાં રહેવું; કેમકે તમારે માટે તેઓ ઉપાય શાધતા હતા. લાગ ફાવે તેા ઠેકાણે કરી દેવાની વાત કરતા હતા. માટે તે વિષે પ્રમાદી ન થવું. ''

ધારસીભાઈ એ પૂછ્યુંઃ '' પણ તમે એ કેમ જાણ્યું કે મારે માટે તેઓ આમ કરવા ધારે છે ? ''

શ્રીમદે ઉત્તર દીધેાઃ " હું જમતાે હતાે ત્યારે ખહાર હું સાંભળું તેટલા માેટા સાદે તે વાતાે કરતા હતા અને હું કાેની સાથે આવ્યાે તે તેમણે મને પૂછ્યું ત્યારે મેં તમાંરું નામ આપ્યું હતું, તે ઉપરથી તેમણે તે પ્રસંગે વાત ઉપાડી હતી. "

ધારસીભાઈ એ પૂછ્યુંઃ " પણુ તમારા દેખતાં તેવી વાતાે તે કેમ કરે ? "

શ્રીમદે કહ્યું: " આ નાનેા બાળ છે, આને એ બાબતની શી સમજણ પડવાની છે ? એમ જાણી તે વાતેા કરતા હતા. એટલે તમને કહેવા—ચેતાવવા માટે આવ્યાે છું. "

ધારસીભાઈના મનમાં થયું કે અહેા ! આ બાળકમાં કેટલી ઉપકારપ્યુદ્ધિ છે ? માટા માણસને પશ્ચ ન સૂઝે તેવાે મહાઉપકાર આ બાળક કરે છે ! સારું થયું કે હું એમને તેડી લાવ્યાે. ધન્ય છે આ બાળ મહાત્માને ! ધન્ય મારાં ભાગ્ય કે એમનાં મને સંગ થયાે ! એમ તે વિચારી ઘણાે આનંદ પામ્યા.

શ્રીમદ્દમાં અદ્દભુત શક્તિએા હતી; ગ્રાન નિર્મળ હતું તેથી તેમને ગ્રાનમાં જણાયું કે બે કચ્છીભાઈઓ સાંઢણી ઉપર સવાર થઈ લાંભી મુસાક્રરી કરતા આવે છે; એટલે તેમણે ધારસીભાઈને પૂછ્યુંઃ " બે જણુ કચ્છથી આવનાર છે, તેમનાે ઉતારાે તમારે ત્યાં રાખશાે ?"

#### ન્યાયાધીશ ઉપર નિષ્કામ ઉપકાર

ધારસીભાઈ એ કહ્યું: '' હા, ખુશીથી મારે ત્યાં તેમનાે ઉતારા રાખજો, હું તેમને માટે સર્વ બંદાેબસ્ત કરીશ. ''

પછી નિશ્ચિંત થઈ શ્રીમદ્દ તે કચ્છીભાઈ એાને આવવાના માર્ગ તરક સામા ગયા. દૂરથી હેમરાજભાઈ એ અટકળ કરી કે સામે આવે છે તે રાયચંદ નામના છાકરાે તાે નહિ હાેય ?

ં નજીક આવ્યા એટલે શ્રીમદે તેમને નામ દઈને બાેલાવ્યાઃ '' કેમ હેમરાજભાઈ ? કેમ માલસીભાઈ ? ''

તે **ભન્નેને વિચાર થયેા કે આપણાં નામ એ ક્યાં**થી જાણે છે ? કાૈકીને આપણે ખબર તાે આપી નથી ?

યન્નેએ આશ્ચર્ય પામીને કહ્યુંઃ '' તમે જ રાયચંદભાઈ છેા કે ? " તેમણે આશ્ચર્યથી પૂછ્યુંઃ '' તમે કેમ જાણ્યું કે અમે અત્યારે જ આ જ માર્ગે આવીએ છીએ ? "

તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદે જણાવ્યુંઃ '' આત્માની અનંત શક્તિએ। છે, તે વડે અમે જાણીએ છીએ. ''

પછી ધારસીભાઈને ઉતારે ગયા. ત્યાં ધારસીભાઈએ નહાવા, ધાેવા વગેરેની બધી તજવીજ કરી. કચ્છીભાઈએા મનમાં સમજી ગયા હતા કે આમને આપણે કાશીએ ભણવા લઈ જવા આવ્યા છીએ પણ આટલી શક્તિવાળાને શું ભણવાનું બાકી હશે ?

અમ્ય વહુ ગાટલા લાકાવાળાય શુ લહુવાનુ બાકા હરા ક જમી રહ્યા પછી ધારસીભાઇને કચ્છીભાઈઓએ વિનંતી કરી કે અમારે રાયચંદભાઈ સાથે ખાનગી વાત કરવી છે તાે એકાંત સ્થળ અમને મળશે ? ત્યારે તેમણે તેવું સ્થાન ખતાવ્યું. ત્યાં એકાંત સ્થાનમાં શ્રીમદ્દની સાથે તેઓ બેઠા.

પ્રથમ અવધાન સંબંધી તેમણે સાંભળેલું, તે જોવા તેમણે વિનંતી કરી, તે શ્રીમદે સ્વીકારી એટલે તેમણે 'સંઘપદક' નામના ગ્રંથમાંથી ગાથા તે લેતા આવ્યા હતા, તેના અક્ષરા આડા અવળી શ્રીમદ્દને સંભળાવ્યા, તે યાદ રાખી તેમણે આખાે શ્લાક બાેલી બતાવ્યા, તે**થા** બન્ને ચકિત થઈ ગયા.

એ બન્ને કચ્છીભાઈ ઓના મનમાં એમ થયું કે આમને આપણે કાશીએ શું લઈ જવા ? છતાં જે માટે આવ્યા છીએ તે માટે પ્રયત્ન તેા કરવા; પછી જેમ થવાનું હશે, તેમ થશે. આપણે તા સ્પષ્ટ હેતુ કહી બતાવવા. પછી તેમણે કહ્યું: '' આપને ભણાવવા માટે કાશી લઈ જવા માટેની વિનંતી કરવા અમે આવ્યા છીએ. માટે આપ કાશી ચાલા. આપના કુટું "ને માટે તેમજ આપને માટે સર્વ ખાવાપીવા વગેરે સર્વ સગવડ પગાર વગેરે અમે કરીશું. પણ આપ અમારી સાથે ચાલો તા મોટા ઉપકાર થાય.'' આમ અનેક લાલચા વગેરે આપવા માટે કહ્યું. છતાં તેમણે ના પાડી અને જણાવ્યું કે અમારાથી આવવાનું નહિ બને. એટલે તેઓ મનમાં સમજી ગયા કે પ્રથમથી જ અનુમાન કરેલું કે આપણી ધારણા પાર પડે તેમ નથી અને તેમજ બન્યું. એ તા ભણેલા જ છે; કાશી જઈ તેમને કંઈ વિશેષ શીખવું પડે તેમ નથી.

પછી ધારસીસાઈ પાસે તેઓ ગયા ત્યારે ધારસીસાઈ એ તે બન્નેને એકાંતમાં જણાવ્યું કે રાયચંદભાઈ સાથે થયેલી વાત મને કહેવા લાયક હેાય તેા કહેા. ત્યારે હેમરાજભાઈ બાલ્યાઃ " છુપાવવા જેવી કાેઈ પણ વાત નથી. પણ અમારી જે ધારણા હતી તે પાર ન પડી." ધારસીસાઈ એ પૂછ્યું: " કેમ પાર ન પડી ?" તેના ઉત્તરમાં તેમણે ઉપર બનેલાે પ્રસંગ કહી બતાવ્યા. તથા વિશેષમાં જણાવ્યું: " અમે જણાવ્યું ન હાેતું તાે પણ પાતાની મેળે સામા આવ્યા, અમને અમારા નામથી બાલાવ્યા, અહીં બધી તૈયારી કરાવી, આ કાેઈ આશ્ચર્યકારી મહાપુરુષ છે."

તે સાંભળી ધારસીભાઈને પણ પ્રથમ તાે આનંદ સહિત આશ્ચર્ય

#### ન્યાયાધીશ ઉપર નિષ્કામ ઉપકાર

લાગ્યું કે અહેા ! રાયચંદભાઈ ભૂલ કરે છે કે આટલી બધી સગવડ કરી આપે છે છતાં હા કેમ કહેતા નથી ? તેમણે જવું જોઈએ. પણ પછીથી એમને પણ સમજાયું કે જે વ્યક્તિ આટલી નાની ઉંમરમાં આવી અજબશક્તિ ધરાવે છે, તેને ભણવું પણ શું હેાય ? વળી એમની ગંભીરતા પણ કેટલી છે કે સાગરની પેઠે સર્વ સમાવી શકે છે, લગાર માત્ર પણ છલકાતા નથી; એમ એમના ગ્રાનાદિ ગુણની મહત્તા તેમને ભાસી; તેથી પ્રથમ પોતાની જોડે તેમને ગાદી ઉપર બેસારતા તેને બદલે જ્યારથી આ મહાપુરુષ છે એમ લાગ્યું એટલે પોતાના આસને--ગાદીતકીએ શ્રીમદ્દને બેસારતા અને પોતે તેમની સામે વિનયભાવથી બેસતા; પૂજ્યભાવ ધારણ કરી વિનય સાચવતા. અને જેમ જોમ શ્રીમદ્દના સમાગમ પાછળની જિંદગીમાં વધતા ગયા તેમ તેમ વિશેષ માહાત્મ્ય તેમને લાગ્યું હતું તથા તેમને સદ્યુરુ તરીકે માની તેમનું શરણ સ્વીકાર્યું હતું.

શ્રીમદ્દને પાછું વવાણિયા જવા વિચાર થયેા ત્યારે તેમને માટે માસાળમાંથી મિઠાઈનાે એક ડખાે ભાથા માટે ભરી આપ્યાે હતાે. તે લઈને તથા બધાંની રજા લઈને ચાલ્યા. ભાઈ ધારસીભાઈને પણ મળીને તેમની રજા લઈને ચાલ્યા. પાતાની પાસે ભાડાના પૈસા નહાેતા. તેથી એક કંદાઈને સાં એ ભાશું વેચીને ભાડા જેટલા પૈસા મેળવ્યા; પણ ધારસીભાઈ સાથે આટલું બધું ઓળખાણ થશું હતું છતાં કાંઈ પણ માગણી ન કરી કે ઉછીના પૈસા પણ ન લીધા. ' પુત્રનાં લક્ષણ પારણામાંથી જણાય ' એવી કહેવત છે તે પ્રમાણે તેમનામાં આટલી નિસ્પૃહતા આટલી નાની ઉમ્મરે પણ ઊગી નીકળા હતી. સમજી ગૃહસ્થની પેઠે તેમના સિદ્ધાંત હતાે કે

> " મર જાઉં માગું નહીં, અપને તનકે કાજ પરમારથ કે કારણે માંગું, ન સમજાું લાજ. "

કચ્છીભાઈ એાની સગવડ યથાયેાગ્ય થાય તે માટે ધારસીભાઈ ને વિનંતી કરી તેમની આગતા–સ્વાગતા સાચવી, પણુ પોતાને થાેડા ભાડાના પૈસા જોઈતા હતા તાેપણુ તે ખાતર હાથ લાંબા કરી દીનતા કરી નહિ.

સં. ૧૯૪૦માં બહાર પડેલ ' સ્ત્રીનીતિ ખાેધક વિભાગ ૧લેા ' શ્રીમદ્રના સાેળ વર્ષ પહેલાં લખેલાં લખાણાેમાંનું પ્રથમ પુસ્તક છે. તેના મુખપૃષ્ટ ઉપર ભુજંગી છંદની એક કડી છે:

> " થવા દેશ આખાદ સૌ હેાંશ ધારો, ભણાવી ગણાવી વનિતા સુધારો; થતી આર્યભૂમિ વિષે જે હાર્નિ, કરાે દૂર તેને તમે હિંત માની. "

સ્ત્રીકેળવણીની આમ સૂચના કરી, સંસાર–સુધારાની પ્રેરણારૂપે સ્ત્રીકેળવણી વિષે નીચેનેા મનહર છંદ પ્રથમ પાને પાછળ છાપેલા છેઃ

> " કુધારે કરેલેા બહુ, હુમલાે હિંમત ધરી, વધારે વધારે જોર, દરશાવિયું ખરે; સુધારાની સામી જેણે, કમર કસી છે હસી, નિસ નિસ્ય કુસંપ જે, લાવવા પ્યાને ધરે; તને કાઢવાને તમે, નાર–કેળવણી આપેા, કુચાલા નઠારા કાઢા, બીજા જે બહુ નડે; રાયચંદ પ્રેમે કહે, સ્વદેશી સુજાણ જનેા, દેશહિત કામ હવે. કેમ નહીં આદરે ? "

પચાસ પાનાંના પુસ્તકને શાેબે તેવી નાની ખેત્રણ પાનાંની પ્રસ્તાવના બહુ સુંદર રીતે લખી છે. સ્ત્રીકેળવણી વધતી જાય તેની સાથે વાંચવાના શાખ વધે, તેને માટે સ્ત્રીઓને યાેગ્ય સારાં પુસ્તકા

## ન્યાયાધીશ ઉપર નિષ્ઠામ ઉપકાર

લખવા વિદ્રાનેાને વિનંતી કરી, જૂના વિચારના લોકોના સ્ત્રીકેળવણી સામે મૂકાતા આક્ષેપાે દૂર કર્યા છે. તે વખતે છપાયેલાં સ્ત્રીઓાને વાંચવા યાેગ્ય પાંચસાત પુસ્તકાનાં નામ આપ્યાં છે. સ્ત્રીઓા નહિ સુધરવાનું કારણ બાળલગ્ન, કજોડાં અને વહેમ કે અગ્રાન છે એમ જણાવી બાળલગ્નની હાનિ વિચારવા વિનંતી કરી છે. ત્રણ ભાગમાં 'સ્ત્રીનીતિ ખાધક' લખવા વિચાર રાખા આ પ્રથમ ભાગ બહાર પાડયા છે. થાેડી કિંમત રખાય અને ઘણા લાભ લઈ શકે એ હેતુથી ચાર આનામાં પ્રથમ વિભાગ પ્રસિદ્ધ કર્યા છે.

હાલ શાળાઓમાં બાળ--ગરબાવળી ચાલે છે તે પ્રકારનું આ પુસ્તક છે. પરંતુ ખેત્રચુ ચાપડી ભણી ઊઠી ગયેલી માટી ઉમ્મરની બહેનાને પણ વાંચવું ગમે તેવી સરળ ભાષા અને ઉપયાેગી વિષયાે વિષે તેમાં પદ્યો છે. સ્ત્રીઓમાં ગવાતા રાગમાં-ગીત, ધાળ, ગરબાની પદ્ધતિ પ્રમાથે ચાર ભાગ પાડી પુસ્તક છાપ્યું છે. પહેલા ભાગમાં ઇચિરપ્રાર્થના, ભક્તિ અને ઉપકાર ઉપરાંત ક્ષણુબંગુર દેહ, માતાએ પુત્રીને દીધેલી શિખામણુ, વખત નકામા ન ગુમાવવા, ઉદ્યમ અને ઉદ્યમથી થયેલાં કામ વિષે ગરબીઓ છે.

બીજા ભાગમાં વિદ્યા, કેળવણીના કાયદા, કેળવણી, અભણ સ્ત્રીને ધિક્ષાર, સુગ્રંથ વાંચવા વિષે, સારી શીખ સુણવા વિષે ગરબીએા છે.

ત્રીજા ભાગમાં સુધરવા વિષે, સદ્દગુણુ સજવા વિષે, સુનીતિ વધારવા વિષે, સત્ય વિષે, પરંપુરુષ વિષે અને વ્યભિચાર વિષે ગરબીએા છે.

અને ચાેથા ભાગમાં સદ્ગુણી સજ્જની તથા સદ્ખોધ શતક છે.

કવિ નર્મદાશંકરના સુધારાનેા જીસ્સો અને કવિ દલપતરામ<mark>ની</mark> સરળ નીતિનાં લખાણાનું મિશ્રણુ આ નાના પુસ્તકમાં સુંદર રીતે દેખાય છે. પહેલી જ ગરખીમાં પ્રાર્થના કરેલી છે કે

" દેશહિત દયાળ કરાવ. નમં તને હેતે રે. જેથી ઉપજે આનંદ ભાવ, નમં તેને હેતે રે. " ગરખી રરમીમાં લખે છે: " ડાટ કૃષ્ણ-ગીતથી જેમ છે વળ્યેા રે લાેલ; એથી વધ્યાે વ્યભિચાર કલેશ તાે ભળ્યાે રે લાલ. " ગરખી ૧૬મીમાં 'સધરવા' વિષે લખે છે: " સંપીને સાથે નારીઓ ભરા વનિતા કેરા જ સમાજ-સુધરજે રનેહથા વાતો કરાે સુધર્યા તણી. વળી કરજે સુધારા કાજ-,, દુષ્ટ ધારા નડયા દેશને, જેથી પડતી થઈ છે ખે'ન ,, જેથી કસંપ વધી ગયેા. હરી લીધું સુખ તે ચેન 72 પંદર વર્ષ જેટલી વયમાં પણ ભાષા ઉપર સારાે કાયુ હેાવાથી અને સ્વાભાવિક કવિત્વ હેાવાથી પ્રાસ કે યમક માટે તાણી ખેંચીને પ્રયત્ન કરેલેા પણ જણાતાે નથી. પાણીના પ્રવાહની પેઠે ભાષા ભાવને અનુસરી વહે છે. દાખલા તરીકેઃ

> કેવળ પૈસામાં નહીં ચિત્ત જ જોડવું, તેમ ન કરવેા ઝાઝો કા દી લાભ જો; સંસારી મુસાફરીમાં ફરીને જવું, નહીં કરનારા એના કાઈ થાભ જો— લણબંગ્રુર જાણીને તું તા દેહને ભજજે ભાવ ધરી ભગવાન જો, નથી ભરાસા પળના એમજ જાણજો માટે કરજે મા તાફાન જો.—ક્ષણબંગ્રુર૦ \* હિમ્મત – કિમ્મત હર્ષે તે પીછાણતી, આળસ ન મળે જેને કાંઈ અંગ જો; વખત નકામા કા દી જાવા દેનહીં,

#### ન્યાયાધીશ ઉપર નિષ્કામ ઉપકાર

કીધે৷ જેણે વે'મ તણે৷ ખહુ ભંગ જો– સજ્જની સારીનાં સુલક્ષણુ સાંભળી, તેવી થાવા કરજે રડાં કામ જો; સદ્દગુણી થાવાનું જે કાેઈ ઇચ્છરો, શાણી નારી જાણા તેનું નામ જો– સજ્જની૦

છેલ્લું કાવ્ય ' સદ્દેખોધ-શતક ' છે તે સ્ત્રીઓના નીતિશતક સંમાન છે. તેમાં સંપ, નીતિ, ધીરજ, હિમ્મત, સત્ય, નિષ્કપટપણું, <sup>3</sup> ભક્તિ, દેશદાઝ, સુધારા, ઉદ્યમ, કુસંગના ત્યાગ, વિદ્યા, ગર્વના ત્યાગ, પરપુરુષત્યાગ, નાસ્તિકતાના ત્યાગ, દયા, ધર્મપ્રેમ, ગ્રંથલેખન, ખર્ચ ઘટાડવું, ક્ષમા, પુણ્ય, નમ્રતા, વિનય, સજ્જનીના સંગ, સૂરખ નારીના ત્યાગ, જીગારના ત્યાગ, મરણના વિચાર, ત્રાનમાર્ગની શાધ, પતિ-ભક્તિ, પાત્રદાન, પરમાર્થ પ્રેમ, વાચન વધારવા ભલામણ વગેરે વિષયો ટ્રુંકામાં સ્મરણ રાખવા ધાળમાં ગાયા છે.

" ઉપાય ઘટતા આદરેા, દેશ–હિતને કામ; દેશનું હિત ન ધારશે, તે મૂરખનું નામ– વિશ્વપિતા વંદન કરું. દેશ તણી સેવા કરાે, ધરા પ્રીતિ ને ભાવ; મમતા આણી નેહથી, લહાે એટલાે લ્હાવ. વિશ્વપિતા૦ પુરુષ પર એ નર્કની, જાણા ખાણ જરર; એવા ક્ષણિક સુખમાં કેમ બના ચકસુર. વિશ્વ૦ ગર્વ નહિ ઉર આણતાં, બની કાે દી શ્રીમંત; કાે દિન આવશે નાર એા ! એહ લક્ષ્મીના અંત. વિશ્વ૦ રાખવી તા દયા દેહમાં, હે ! શાણી ગ્રણવાન; 'દયા જ ધર્મનું મૂળ છે' કે'વળ સત્ય પ્રમાણ. વિશ્વ૦ \* વિવેક રાખી વર્તજો, ગ્રણ તણી થઈ જાણ; ગરીબ જનોને આપજો, રડી રીતે માન. વિશ્વ૦ વિનય વિષે હું શું કહું, એ તેા ગુણુ અમુલ્ય; નથી ગુણુ બીજો અરે ! નારી ! એની તુલ્ય. વિશ્વ૦ જીલ જીએા નરમાશથી, રહી છે વચ્ચે દાંત; ક્રોધ કરે જો કારમી, માર ખાય ધરી ખાંત. વિશ્વ૦

×.

#### \*

સજ્જની રત્ન સમાન છે, મણિ પારસ છે એહ; લેહું કંચન થાય છે, તે તેા જાણે તેહ. વિશ્વ૦ ગંગા સમાન સુસંગ છે, ખરું દઉં છું ચિત્ર; સુમિત્ર સુખ શું વર્ણવું ? કળા પરમ પવિત્ર. વિશ્વ૦

#### \*

કાળ ગતિ તેા માેટી છે, નહીં એને દરકાર; આવ્યે ઘડી નહીં સૂકશે, માટે કરાે વિચાર. વિશ્વ તર્કટ કરશાે કાે કદી, આપે તેવાે લાભ; પુણ્ય કરે તાે તેમને, મળશે સત્–ધર્મ આભ. વિશ્વ નવરી બેસાં રહીશ નહિ, કારણ વખત અમુલ્ય; સાેનું પણ નહીં આવશે કાે દી એની તુલ્ય. વિશ્વ સજ્જનીના પગ પૂજજે એથી થાશે ઠીક; મૂળા અનીતિનાં વાઢશે, કાઠી ખુદ્ધિ અઠીક. વિશ્વ બ

\*

નાના કેરી સેવા સજો, એ તીરથનું સ્થાન; માહિત થાવું ન મૂરખી બહુ થાજે ગ્રહ્યવાન. વિશ્વ૦ પરમારથ કરવા સદા ધારા હર હમંગ; ઈચિર પ્રીતિ મેળવા, કરા સદા સત્સંગ. વિશ્વ૦ વાચન–વ્યસન વધારજે, રાખી લીલું∗ જ્ઞાન; વાંચ્યાથી કહું છું થશે ડાહી તું વિદ્રાન. વિશ્વ∘ લક્ષણુ સારા રાખીને કરાે રડેરાં કામ; સજ્જનમાં વખાણુાએા તાે,તાે જ સજ્જની નામ. વિશ્વ∘

હાલ આ પુસ્તકની છાપેલી પ્રત મળી શકતી નથી અને પચાસ વર્ષ પહેલાંના આ સમાજને અતિ ઉપયાગી પુસ્તકના કંઇક પરિચય વાંચનારને કરાવવાના હેતુથી વિસ્તૃત અવતરણા ટાંકવામાં સંકાેચ રહેવા છતાં જરૂર જણાયાથી તેમ કર્યુ છે. આ 'સ્ત્રીનીતિ બાેધક' ની કરી આવૃત્તિ જો બહાર પડે તાે માટી ઉમ્મરે ભણવાનું શરૂ કરનાર સ્ત્રીઓને અત્યંત ઉપયાગી નીવડે એમ લાગે છે.

હાલ કન્યાશાળાએામાં ચાલતી પં. નવલરામ લક્ષ્મીરામની આળ–ગરત્યાવળી કરતાં ભાષા સરળ અને સ્ત્રીસ્વભાવને અનુકૂળ તથા નીતિના ધારણ્યી લખાયેલ 'સ્ત્રીનીતિ બાધક' પુસ્તક માતા– પિતાએ પાતાની પુત્રીને, ભાઈએ પાતાની બહેનને અને પતિએ પાતાની ધર્મપત્નીને તથા સગાંવહાલાંએ મંગળ પ્રસંગામાં કન્યાએાને અને વાંચતાં શીખવાની ભાવનાવાળી કે થાડું ભણેલી યુવાન સ્ત્રીઓને બેટ આપવા લાયક છે.

પાછળના બે ભાગ લખાયા જણાતા નથી. આ પ્રથમ ભાગ જોતાં એમ અનુમાન થાય છે કે જો બન્ને ભાગ લખાયા હોત તા સ્ત્રીસાહિત્યમાં અગ્રભાગ ભજવે તેવા ગ્રંથા શ્રીમદે લખ્યા હોત.

'સ્ત્રીનીતિ બાેધક' ને અંતે જાહેર ખયરમાં લખેલું છે કે 'કાવ્યમાળા' એ નામનું એક સુનીતિ બાેધક પુસ્તક મેં રચીને તૈયાર \* પ્રમાદ અને અહંકારથી જ્ઞાન સૂકાઈ જાય છે, શુષ્કજ્ઞાન ગણાય છે. વિષય અને ભક્તિના રસસિ'ચનથી જ્ઞાનનાં મૂળ હદયમાં જ્ઞા્ડાં જ્રિવ્ છે અને જ્ઞાન લીલું રહે છે.--લેખક કરેલું છે, જેની અંદર એકસાે ને આઠ કાવ્યાે છે અને તેના ચાર ભાગ પાડેલા છે. તેનું કદ બસાે પૃષ્ટનું થશે. અગાઉથી ગ્રાહક થનાર પાસે રૂ. ૧૦~૦૦ લેવામાં આવશે. નીતિદર્શક પુસ્તકાના ફેલાવ થવાના આધાર પ્રજા પર રહે છે. આ કાવ્યમાળા પ્રસિદ્ધ થઈ છે કે નહિ તેની માહિતી મળી નથી. લખેલી નકલ પણ મળી શકી નથી. કોઈને એમ પ્રશ્ન થાય કે નીતિનાં પુસ્તકા લખવાની આ

ગઢવા અને ત્રસ વાર કે વાલા હુલાડા વાર થયા ગ મહાપુરુષને શી જરૂર હતી ? આત્મ અનુભવ વિષે કે ધર્મના મૂળ સુદ્દા વિસ્તારથી સમજાવવાની શરૂઆત કેમ ન કરી ? તેનું સમાધાન તેમના જ શબ્દોમાં નીચે લખ્યું છે:

" જે મુમુક્ષ છવ ગૃહસ્થ વ્યવહારમાં વર્તતા હાેય, તેણે તેા અખંડ નીતિનું મૂળ પ્રથમ આત્મામાં સ્થાપવું જોઈએ; નહીં તાે ઉપદેશાદિનું નિષ્ફળપણું થાય છે. દ્રવ્યાદિ ઉત્પન્ન કરવા આદિમાં સાંગાપાંગ ન્યાય સંપન્ન રહેવું તેનું નામ નીતિ છે. એ નીતિ મૂકતાં પ્રાણ જાય એવી દશા આવ્યે ત્યાગ, વૈરાગ્ય ખરા સ્વરૂપમાં પ્રગટે છે; અને તે જ જીવને સત્પુરુષનાં વચનનું તથા આગ્રાધર્મનું અદ્દભુત સામર્થ્ય, માહાત્મ્ય અને રહસ્ય સમજાય છે અને સર્વ વૃત્તિએા નિજપણે વર્તવાના માર્ગ રપષ્ટ સિદ્ધ થાય છે. "

# પ

# માેક્ષમાળા-ખાલાવભાેધ

જેમ ગંગા નદી ઊંચા હિમાલય પર્વતનાં સરાવર અને ઝરણાંનાં પાણીના પ્રવાહાને વહાવતી પથ્થરાના સમૃદ્ધમાં થઈ તે અનેક આશ્રમા, ગામડાં, ગુરુકુળા અને શહેરા તથા વન ઉપવન અને ક્ષેત્રાને ઉપકાર કરતી સપાટ પ્રદેશમાં માટા પટ સહિત યમુના આદિ નદીઓમાં ભળા સાગરમાં જઈ તે શમાય છે; તેમ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની પ્રદ્રા પૂર્વે આરાધેલા અનેક મહાપુરુષોના ઉપદેશામૃતના સંચયના સરાવરમાંથી ઉદ્દભવી અનેક વિષયના ગ્રંથાના વાચનના સાર સંગ્રહી અને મુશ્કેલીઓ વટાવીને પાતાના પરિચિત, અપરિચિત, નરનારીઓ, બાળક-ચુવાન– વદ્ધ, પુસ્તકાલય, શાળાઓ, શિક્ષકા અને અનેક જમાનાની પ્રજ્યને ઉપકાર કરતી વિશાળ અનુભવ પ્રગટ કરતી માક્ષમાર્ગને ઉપયોગી વૈરાગ્ય, વિવેક અને ઉપશમ ને વિસ્તારથી આત્માની અનંત શક્તિઓના નિધાનરૂપ માક્ષમાં શમાય છે.

વાચન, સ્મરણુ, વિચાર, નિર્ધાર અને તેનેા વારંવાર અબ્યાસ, ભાવના રૂપ પરિણુમાવવાથી જે અનુભવના આનંદની વૃદ્ધિ પાતાને

3

પ્રગટતી તેની વાનગીફપ ખાનગી નેાંધ, પત્ર કે પુસ્તક તે આકારે પ્રગટ થતાં અન્ય જીવાને લાભ થતા. તેવાં લખાણાના સંગ્રહ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' પુસ્તકમાં થયેલા છે. તેમાં પ્રથમ પ્રસિદ્ધ થયેલી ' પુષ્પમાળા ' છે. સાળ વર્ષ પહેલાંનાં લખાણામાં એ ગણાય છે.

'સ્ત્રીનીતિ બાેધક'માં અનીતિ દ્વર થાય અને નીતિ-સદાચાર પ્રત્યે પ્રેમ થાય તે પ્રકારે સત્ય, શીલ, ઉદ્યમ આદિ વિષયોનો વિસ્તાર મર્યાદિત પ્રમાણમાં કર્યો છે અને આ 'પુષ્પમાળા'માં સૂત્રાત્મક વાક્યોની રૈલીથી ઘણે અર્થ ટ્રંકાં વાક્યોમાં શમાય તે પ્રકારે ૧૦૮ બાેલ લખ્યા છે. તે વાક્યેા વાંચનારની બાહ્યવૃત્તિ રાેકી પાેતાને આજે કે હવે પછી શું કરવું ઘટે તે વિચારમાં પ્રેરે તેવાં છે; અને નીતિ, વ્યવહારની સાથે ધર્મ પ્રત્યે વૃત્તિ વાળે તેવાં છે. વાંચનારની વિચારશક્તિ ઉત્તેજિત કરી શબ્દસમૂહ પાછળ રહેલા અર્થ અને પરમાર્થના પ્રદેશમાં પ્રવેશ કરવાની પ્રેરણા કરી તેવાં ટ્ર'કાં પણ તીક્ષ્ણ માણની પેઠે ઊંડાં ઊતરી જાય તેવાં તે વાક્યો છે. આ વાક્યો છપાયેલાં હેાવાથી એકવાર વાં**ચી** જવાથી પણ વિચારવાન મનુષ્યને તેનું મહત્ત્વ જણાયા વિના નહિ રહે એટલે તેમાંથી અવતરણ આપવા કરતાં માત્ર વાંચવાની ભલામણ કરીને વિરમું છું. છેલ્લા ૧૦૮મા ખાલમાં પાતે જ જણાવ્યું છે: '' લાંબી દ્રંકી કે ક્રમાનુક્રમ ગમે તે સ્વરૂપે આ મારી કહેલી પવિત્રતાનાં પુષ્પાેથી છવાયેલી માળા પ્રભાતના વખતમાં, સાયંકાળે અન્ય અનુકૂળ નિવૃત્તિએ વિચારવાથી મંગળદાયક થશે. વિશેષ શંકહં ? ''

'મેાક્ષમાળા' વિષે સં. ૧૯૫૫ માં શ્રીમદે પાેતે જણાવ્યું છે: " માેક્ષમાળા અમે સાેળ વરસ અને પાંચ માસની ઉમ્મરે ત્રણ દિવસમાં રચી હતી. ૯૭મા પાઠ ઉપર શાહી ઢાેળાઈ જતાં તે પાઠ કરી લખવા પડયા હતાે, અને તે ઠેકાણે 'બહુ પુણ્ય કેરા પુંજથી'નું અમૂલ્ય તાત્ત્વિક વિચારનું કાવ્ય મૂક્યું હતું.

#### માેક્ષમાળા–બાલાવબાધ

" જૈનધર્મને યથાર્થ સમજાવવા તેમાં પ્રયાસ કર્યો છે. જિનેાક્ત માર્ગથી કાંઈ પણ ન્યૂનાધિક તેમાં કહ્યું નથી. વીતરાગ માર્ગ પર આબાલ–વૃદ્ધની રુચિ થાય, તેનું સ્વરૂપ સમજાય, તેનું બીજ હૃદયમાં રાપાય તેવા હેતુએ બાલાવબાેધ રૂપ યાજના તેની કરી છે. તે શૈલી તથા તે બાેધને અનુસરવા પણુ એ નમૂનાે આપેલ છે. એના પ્રગ્રાવબાેધ ભાગ ભિન્ન છે તે કાઈ કરશે.

" એ છપાતાં વિલંબ થયેલ તેથી (અગાઉથી થયેલા) ગ્રાહકાેની આકુળતા ટાળવા 'ભાવનાબાેધ' ત્યારપછી રચી ઉપહાર રૂપે ગ્રાહકાેને આપ્યા હતા.

" ઝાઝા, લાંભા લેખથી કાંઇ ગ્રાનની, વિદ્વત્તાની તુલના ન થાય, પણુ સામાન્યપણુ જીવાને એ તુલનાની ગમ નથી. ''

સં ૧૯૫૬માં 'મેાક્ષમાળા ' ની બીજી આવૃત્તિના પ્રસંગે પાતે પ્રકાશકને સૂચના કરી છે:

" 🕉 મેાક્ષમાળામાં શબ્દાંતર અથવા પ્રસંગ વિશેષમાં કાંઈ વાક્યાંતર કરવાની વૃત્તિ થાય તાે કરશાે. ઉપાેદ્ધાત આદિ લખવાની વૃત્તિ હાેય તાે લખશાે. જીવનચરિત્રની વૃત્તિ ઉપશાંત કરશાે.

" ઉપેાદ્ધાતથી વાચકને, ઝ્રાેતાને, અલ્પ અલ્પ મતાંતરની વૃત્તિ વિસ્મરણુ થઇ ત્રાની પુરુષાના આત્મ–સ્વભ્રાવરૂપ પરમધર્મના વિચાર કરવાની સ્ધુરણા થાય એવા લક્ષ સામાન્યપણે રાખશા. સહજ સૂચના છે. શાંતિ : . . .

" મેાક્ષમાળાના પાઠ અમે માપી માપીને લખ્યા છે.

" કરી આવૃત્તિ અંગે સુખ ઉપજે તેમ પ્રવર્તો. કેટલાંક વાકય ( અંડર લાઇન ) નીચે લીટી દારી છે, તેમ કરવા જરૂર નથી.

'' શ્રેાતા–વાંચકને અનતાં સુધી આપણા અભિપ્રાયે ન દારવા લક્ષ રાખવું. શ્રેાતા–વાંચકમાં પાતાની મેળે અભિપ્રાય ઉગવા દેવા.

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા

સારાસાર તાેલ કરવાનું વાંચનાર--શ્રેાતાના પાેતાના પર છાેડી દેવું. આપણે તેમને દાેરી તેમને પાેતાને ઉગી શકે એવા અભિપ્રાયને થંભી ન દેવાે. ''

એક પ્રૌઢ અનુભવા કેળવણીકાર જેમ પોતાની પહેલાંના જમાનાનાે વિચાર કરી પૂર્વે થઈ ગયેલા કેળવણીકારાના અનુભવ લક્ષમાં લઇ, પાેતાના જમાનાની જરૂરિયાતાે તથા ભાવિ જમાનાઓની જરૂરિયાતાે ઉપર પહેાંચે તેટલી દાઘદષ્ટિ મૂકી, માનવ રવભાવને લક્ષમાં લઈને માર્ગદર્શક ગ્રંથા ગૂંથે તથા શિક્ષણપહતિ યાેઝે, તેથી પણ વિશેષ યેાગ્યતા અને વિશેષ દીર્ઘદષ્ટિયી શ્રીમદે માક્ષમાળાની ચાેજના વિચારી તેની શરૂઆત કરી છે. સામાન્ય કેળવણી લઈ શાળામાંથી ઊઠી ગયેલાં કે વિશેષ કેળવણી પામેલાં નરનારીઓ તથા જેમણે લખવા વાંચવાને৷ પણ અભ્યાસ ન કર્યો હોય તેમ છતાં વિચાર કરી શકે તેવાં શક્તિવાળાં નરનારીઓની વિચારશક્તિનેા પ્રવાહ કયી દિશામાં વાળવા હિતકારી છે, શં વિચારવાથા પાતાને અને પરને ઉપકારી જીવન તે ગાળી શકે, મનુષ્ય જન્મની મહત્તા અને સફળતા સમજ્યા તથા સાધવા તેમણે કેમ વર્તવું, મનુષ્યભાવ પામેલા હારી જવાય તેવી ભૂલવણીનાં કયાં રથાનકાે છે અને તે કેમ તજવાં,—આદિ અનેક પ્રશ્નાેના ઉકેલ રપે કે મનુષ્યધર્મ અથવા આત્મધર્મની એાળખાણ કરાવવા માક્ષમાળાની તેઓએ સંકલના વિચારી ત્વરાથી તેની શરૂઆત કરી ત્રણ દિવસમાં જ પ્રથમ પુસ્તક તૈયાર કરી જનસમાજને તેનાે લાભ લેવા જાહેર કરેલું: તેનાે લાભ <u>લેવા અગાઉથી</u> ગ્રાહકા પણ મળી આવેલાં, પણ તે જમાનામાં છાપખાનાંની અનુકૂળતા હાલના જેટલી નહિ તથા અન્ય પરાધીન પ્રસંગાને વશ પુસ્તક છપાતાં ઢીલ થઈ અને લગભગ ખસા પાનાંનં પુરતક છપાઈને તૈયાર થઈ જતાં ઘણા વખત લાગશે તેથી ગ્રાહકા

## ંમેાક્ષમાળા-ખાલાવબાધ

અધીરા સ્વભાવથી અકળાશે એમ પાેતાને સમજાયાથી પચાસ પાનાંનું એક નવું પુસ્તક રચી 'ભાવના બાેધ' નામે પ્રથમ પ્રસિદ્ધ કરી અગાઉથી મદદ કરનાર ગ્રાહકાેને બેટ તરીકે આપ્યું. સાેળસત્તર વર્ષની ઉમ્મરમાં કેટલી કાર્યકુશળતા તથા જવાબદારીનું ભાન તેમને હતું તેના આ અચૂક પુરાવા છે.

શાળાનાં પાઢયપુસ્તકા તરીકે વાંચી જવાનું કે ભાણી જવાનું આ પુસ્તક નથી. પણ પરીક્ષા જીવન ઉપર અસર કરે છે તેથી વિશેષ મહત્ત્વનું અને જીવનની સફળતાનું સાધન હાેવાથી, તેનું મનન નિદિષ્યાસન કરી પાતાના દાેષો દેખી તે દાેષો ટાળવામાં આ પુસ્તક દારા શી મદદ મળી શકે એમ છે તે વિચારી જીવન સુધારવાના સાધન તરીકે વાપરવાની ભલામણુ આપતાં જે ' શિક્ષણુપદ્ધતિ અને સુખસુદ્રા ' નામ રાખી પ્રથમ પ્રસ્તાવના લખી છે, તે શિક્ષકોએ, માળાપાએ અને વિચારવાન અભ્યાસીઓએ બહુ વિચારવા યોગ્ય છે:

" મધ્યસ્થતાથી એમાં તત્ત્વત્રાન અને શીલ બાેધવાના ઉદ્દેશ છે. આ પુસ્તક પ્રસિદ્ધ કરવાના હેતુ ઊછરતા બાળ યુવાના અવિવેકા વિદ્યા પામી આત્મસિદ્ધિથી બ્રષ્ટ થાય છે તે બ્રષ્ટતા અટકાવવાના પણ છે. બહુ ઊંડા ઊતરતાં આ માક્ષમાળા માક્ષના કારણરૂપ થઈ પડશે. " પાઠક અને વાચક વર્ગને મુખ્ય ભલામણ એ છે કે શિક્ષાપાઠ પાઠે કરવા કરતાં જેમ બને તેમ મનન કરવા, તેનાં તાત્પર્ય અનુભવવાં, જેમની સમજણમાં ન આવતા હાેય તેમણે ત્રાતા શિક્ષક કે મુનિએાથી સમજવા, અને એ જોગવાઈ ન હાેય તે પાંચસાત વખત તે પાઠા વાંચી જવા. એક પાઠ વાંચી ગયા પછી અર્ધ ઘડી તે પર વિચાર કરી આંતઃકરણને પૂછવું કે શું તાત્પર્ય મળ્યું ? તે તાત્પર્યમાંથી હેય (તજવાયે ાગ્ય), જ્ઞેય (જાણવા યોગ્ય) અને ઉપાદેય (આદરવા યોગ્ય) શું છે ? એમ કરવાથી આખા ગ્રંથ સમજી શકાશે, હૃદય કામળ થશે; વિચારશક્તિ ખીલશે; અને જૈનતત્ત્વ પર રૂડી શ્રહ્યા થશે.આ ગ્રંથ કંઈ પઠન કરવા રૂપ નથી; પણ મનન કરવા રૂપ છે. અર્થ રૂપ કેળવણી એમાં યાેજી છે તે યાેજના બાળાવખાેધ રૂપ છે. વિવેચન અને પ્રત્તાવખાેધ ભાગ ભિન્ન છે.આ એમાંના એક કકડાે છે, છતાં સામાન્ય તત્ત્વ રૂપ છે."

કાઇ પણ ઉપયાગી પુસ્તક માટે આ ઉત્તમ શિખામણ છે. હેય, ત્રેય અને ઉપાદેયની કસાટી ઉપર ચઢાવીને ચાપાનિયાં, માસિક કે અન્ય ગ્રંથમાળાએા વાંચવાની ટેવ જો વાચકને પડે તાે જીવનનાે અમૃલ્ય વખત નિર્સ્થક અક્ષરાે ઉકેલવામાં જતાે ઘણા બચી જાય અને જેમાંથાં વિશેષ ગ્રહણ કરવા યાેગ્ય લાગે તેમાં તે વખતનાે ઉપયાેગ અવસ્ય થાય.

માક્ષમાળાને<mark>ા પ્રથમ</mark> પાઠ પણુ 'વાંચનારને ભલામણુ' છે. તેમાં પણુ પાેતે જણાવ્યું છેઃ

" કેટલાંક અજ્ઞાન મનુષ્યાે નહીં વાંચવાયાેગ્ય પુસ્તકાે વાંચીને અમૂલ્ય વખત ઘથા ખાઈ દે છે; જેથી તેઓ અવળે રસ્તે ચઢી જાય છે, આલાેકમાં અપક્રીર્તિ પામે છે; અને પરલાેકમાં નીચ ગતિએ જાય છે.

'' તમે આ પુસ્તકનાે વિનય અને વિવેકથી ઉપયોગ કરજો. વિનય અને વિવેક એ ધર્મના મૂળ હેતુઓ છે.

'' તમને બીજી એક આ પણ ભલામણ છે કે, જેએાને વાંચતાં આવડતું ન હેાય, અને તેએાની ઇચ્છા હેાય તાે આ પુસ્તક અનુક્રમે તેમને વાંચી સંભળાવવું.

" તમારા આંત્માનું આથી હિત થાય; તમને જ્ઞાન, શાંતિ અને આનંદ મળે; તમે પરાપકારી, દયાળુ, ક્ષમાવાન, વિવેકી અને યુદ્ધિશાળી થાએા; એવી શુભ યાચના અર્હત્ ભગવાન પાસે કરી આ પાઠ પૂરા કરું છઉં. "

# માેક્ષમાળા-બાલાવબાેધ

બાળ પ્રસ્તાવના, આશિષ અને સૂચના રૂપે પ્રથમ પાઠ જણાવી, આ પ્રંથના પાયારૂપ 'સામાન્ય ધર્મ 'નામે ઉત્તમ કાવ્યમાં દયાનું સ્વરૂપ કે 'એ ભવતાર કે સુંદર રાહ 'બતાવ્યા છે. અને ઊંડા વિચાર કરવા પણ સૂચના આપી છે. " તત્ત્વરૂપી એ એાળખે, તે જન પહેાંચે શાશ્વત સુખે. ''

ત્રાતી પુરુષોનાં વચનામાં અપૂર્વ ચમત્કાર રહેલાે છે; તે આત્માને જાગ્રત કરનાર છે. કાેઈ જીવ એક જ વાક્યથી આત્મન્નાન પામ્યા છે. અષ્ટાવકે જનકવિદેહીને 'લાહ્ય સત્ય, જગત મિથ્યા' એટલું જ જણાવતાં 'પેંગડે પગ અને લાહ્ય ઉપદેશ 'ની કહેવત પ્રમાણે તેમને આત્મસ્વરૂપ સમજાતાં વાર ન લાગી અને કાેઈ ને માટે અનેક ગ્રંથાના ઉપદેશની જરૂર પડે છે. તેમ કાેઈ યાગ્ય આત્માને ' દયા ધર્મનું મૂળ' છે કે 'અહિંસા પરમા ધર્મ' છે એમ વિચારતાં આત્મધર્મનું ઓળખાણ થઈ જાય, તેવું પ્રથમ કાબ્ય આત્યત મહત્ત્વનું છે.

કાઈ વિચારવાન જીવાને આ જગતની વિચિત્રતા વિચારતાં પણ આત્મજ્ઞાન થયું છે. વર્તમાન સ્થિતિના વિચાર કરતાં પૂર્વ લવનું સ્મરણ થયું છે, અને તેથી પહેલાં હતાે, હાલ છે અને અનંતકાળ સુધી રહેનાર એવા શાક્ષત આત્માનું અસ્તિત્વ અને ઓળખાણ થયું છે. તે વિચારમાં પ્રેરવા ' કર્મના ચમત્કાર ' નામે ત્રીજો પાઠ ખાળકાેને સમજાય તેવી સરળ છતાં છટાદાર ભાષામાં–જીવ ખાંધેલા કર્મ ભાેગવે છે–એ વિષે યોજ્યા છે.

બાંધેલા કર્મથી જીવ છૂટી શકે છે અને સર્વ કર્મથી મુક્ત થઈ ગેાક્ષ પ્રાપ્ત કરવાનું પ્રથમ સાધન મનુષ્યદેહ છે. તેની મહત્તા આત્મધર્મ આરાધવાથી છે પણુ મનુષ્યની આકૃતિથી નથી. વાંદરાને પણુ મનુષ્યને મળતી આકૃતિ છે વગેરે ઉપદેશથી તથા મહાપુરુષો અલ્પ વયમાં પણુ આત્મા એાળખી મનુષ્યજીવન સફળ કરી ગયા છે માટે મરણુ આવતાં પહેલાં ચેતી જવા માટે 'માનવદેહ ' નામના પાઠ ચોથા મૂક્યા છે. દર્ષ્ટાંત અને કથાએાથી ઉપદેશની ઊંડી છાપ પડે છે. કડવી પણ હિતકારી ગાળી ગોળ વિંટાળીને ખવરાવવાથી રુચિ સહિત ભાળકા ખાઈ જાય છે, તેમ શાસ્ત્રોમાં પણ ઉત્તમ સિદ્ધાંતા સમજાવવા કથાનકોના ઉપયાગ થયેલા છે. ' ઉત્તરાધ્યયન ' નામના જૈન શાસ્ત્રમાં શ્રેણિક નામના મહારાજાને અનાથી મુનિના સમાગમે આત્મપ્રકાશક બાધથી આત્મગ્રાન પ્રાપ્ત થયું હતું તે વાત છે. તે વાત આજના જમાનાનાં યુવાન-યુવતીઓને આકર્ષક લાગે તેવી ભાષા અને શૈલીથી ત્રણ પાઠમાં વર્ણુવી સમ્યક્દર્શન કે આત્મગ્રાન માટે મનુષ્યદેહ ઉપરાંત આત્મગ્રાની ગુરુના ઉપદેશની જરૂર છે તે સિદ્ધ કર્યું છે. 'ભાવના બાધ ' પ્રથમ છપાવ્યા છે તે ગ્રંથમાં પણ અશરણ ભાવનાના ઉદ્દાહરણમાં આ જ કથા પાતે મૂકેલી છે.

જેણે નરકનું આયુષ્ય બાંખ્યું હતું એવા શ્રેણિક રાજાને પણ સદ્દશુરુનેા યેાગ થતાં ભાવ કરી ગયા અને આત્માનું આેળખાણ થયું તથા જીવનની દિશા બદલાઈ જતાં શ્રી મહાવીર સ્વામીના યેાગે એવા ધર્મભાવમાં રંગાઈ ગયા કે નરકમાં જઈ આવી આવતા કલ્પમાં તે પોતે તીર્થકર બની અનેક ભવ્ય જીવેાના ઉદ્ધારક બનશે.

જેમ રત્નની પરીક્ષામાં ભૂલ થાય, ક્રોઈ ખાઈ જાય, તેા હજારેા કે લાખેા રૂપિયાનું નુકસાન સહન કરવું પડે છે તેમ ગુરુને ગ્રહણુ કરવામાં ભૂલ આવે તા ધર્મને નામે ધાડ પડે. માટે સદદેવ અને સદ્ધર્મનું સ્વરૂપ સમજાવનાર ગુરુ સત્સ્વરૂપ એટલે આત્મપ્રાપ્ત પુરુષ હશે તાે તરવાના માર્ગ હાથ આવશે, એમ જાણી પછીના ચાર પાઠમાં સદ્દેવનું માહાત્મ્ય, સદ્દગુરુની યાેગ્યતા અને મહત્તા તથા સદ્ધર્મનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે.

ધર્મ એ ગહન વિષય છે. પરંતુ તેમાં પ્રવેશ કરનારનું મહત્ત્વની બાબતાે તરફ લક્ષ્ય દાેરવવા પૂરતા આ પાઠ લખેલા છે. પરંતુ જેમ જેમ જીવની ચાેગ્યતા વધે તેમ તેમ તેનાે વિશેષ વિચાર કરી શકે. તેમ છતાં આ ત્રણ તત્ત્વ – દેવ, ગુરુ અને ધર્મનું સ્વરૂપ યથાર્થ જાણુ જ સત્ધર્મમાં પ્રવેશ થશે તથા આત્મન્રાની ગુરુના બાધ વિના યથાર્થ સ્વરૂપે ત્રણે તત્ત્વા સમજાવાં મુશ્કેલ છે એટલું પણ દઢતાથી સમજાય તાે તેવા ગુરુની શાધમાં આતમાથી જીવ રહે અને અન્ય કાર્યો કે અન્ય પ્રસંગામાં બધું જીવન વહ્યું જવા ન દે, એ લક્ષથી ટૂંકામાં ત્રણે તત્ત્વની માત્ર રૂપરેખા દર્શાવી છે. 'પ્રગ્રાવબોધ 'ની સંકલનામાં આ ત્રણે તત્ત્વના વિશેષ વિચાર દર્શાવવાના અભિપ્રાય રાખ્યા લાગે છે.

પછી સત્ય ધર્મની પ્રાપ્તિ જેને થઇ છે તે ગૃહસ્થ કેવી રીતે વર્તે તાે ઉત્તમ ગતિ પામે તે વિષે સૂત્રાત્મક પણ સુંદર માર્ગદર્શક પાઠ લખ્યાે છે.

જિનેશ્વરની ભક્તિ વિષે એ પાઠ અને ભક્તિ વિષે એક કાવ્ય લખ્યું છે. તેમાંના પ્રથમના પાઠ સંવાદ રૂપે લખેલા છે અને સત્ દેવ કાેને કહેવા તે વિષે ચર્ચા કરીને '' શુદ્ધ, સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ જીવનસિદ્ધ ભગવાન તેમજ સર્વ દૂષણરહિત, કર્મમલહીન, સુક્ત, વીતરાગ, સકળ ભયરહિત, સર્વરા, સર્વદર્શી, જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિથી આત્મશક્તિ પ્રકાશ પામે છે " એમ સાબિત કર્યુ છે.

તેર વર્ષ સુધીની 'સમુચ્ચય વયચર્યા' માં પાતે જણાવ્યું છે કે પ્રથમ જગતકર્તામાં શ્રદ્ધા હતી. તે જન્મભૂમિના જૈનેાના સંસર્ગથી તથા પ્રતિક્રમણાદિ પુસ્તકાના વાચનથી જિનેશ્વર દેવ ઉપર પણ શ્રદ્ધા થઈ હતી. પછીના કાળમાં વૈરાગ્ય અને વિચારના બળે એક જિનેશ્વર દેવ ઉપર શ્રદ્ધા દઢ થયેલી અને બીજા શિવ વિષ્ણુ આદિ દેવાની લક્તિ માક્ષ આપે તેવી લાગતી નથી એવી માન્યતા થયેલી સ્પષ્ટ આ પાઠમાં તેમણે દર્શાવી છે. માક્ષમાળામાં પાઠ ૬૦, ૯૭, અને ૧૦૬માં પણ એ માન્યતા કેવા વિચારોથી થઈ છે તેનું કંઈક બ્યાન આપેલું છે, તે નીચેના ઉતારા વાંચવાથી સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે:

" ભીજા ધર્મમતામાં તત્ત્વગ્રાન સંબંધી યથાર્થ સક્ષમ વિચારા નથી. કેટલાક જગતકર્તાના બાધ કરે છે; જગતકર્તા પ્રમાણ વડે સિદ્ધ થઈ શકતા નથી."

" પવિત્ર જૈનદર્શનને નાસ્તિક કહેવરાવનારાએં એક મિથ્યા દલીલથી કાવવા ઇચ્છે છે. કે જૈનદર્શન આ જગતના કર્તા પરમેશ્વરને માનવું નથી. અને જગતકર્તા પરમેશ્વરને જે નથી માનતા તે તેા નાસ્તિક જ છે. એવી માની લીધેલી વાત ભદ્રિક જનોને શીધ્ર ચાંટી રહે છે. કારણ તેઓમાં યથાર્થ વિચાર કરવાની પ્રેરણા નથી. પણ જો એ ઉપરથી એમ વિચારમાં આવે કે ત્યારે જૈન જગતને અનાદિ અનંત કહે છે તે કયા ન્યાયથી કેહે છે ? જગતકર્તા નથી એમ કહેવામાં એમનું નિમિત્ત શું છે? એમ એક પછી એક ભેદ રૂપ વિચારથી તેઓ જૈનની પવિત્રતા પર આવી શકે. જગત રચવાની પરમેશ્વરને જરૂર શી હતી ? રચ્યું તે৷ સુખદુઃખ મૂકવાનું કારણ શું હતું ? રચીને માત શા માટે મુક્યું ? એ લીલા કાને ખતાવવી હતી ? રચ્યું તેા કયા કર્મથી રચ્યું ? તે પહેલાં રચવાની ઇચ્છા કાં નહતી ? ઈશ્વર કાણ ? જગતના પદાર્થ કાણ ? અને ઇચ્છા કાણ ? રચ્યું તે જગતમાં,એક જ ધર્મનું પ્રવર્તન રાખવું હતું; આમ ભ્રમણમાં નાખવાની જરૂર શી હતી ? કદાપિ એમ માને કે એ બિચારાની ભ્રલ થઈ! હશે ! ક્ષમા કરીએ ! પણ એવું દાેઢડહાપણ કયાંથી સુઝયું કે એને જ મૂળથી ઉખેડનાર એવા મહાવીર જેવા પુરુષોને જન્મ આપ્યે৷ ? એનાં કહેલાં દર્શનને જગતમાં વિદ્યમાનતા કાં આપી ? પાતાના પગ પર હાથે કરીને કુહાડા મારવાની એને શું અવશ્ય હતી ? એક તા જાણે એ પ્રકારે વિચાર, અને બાકી બીજા પ્રકારે એ વિચાર કે જૈનદર્શન પ્રવર્તકોને એનાથી કંઈ દેવ હતા ? જગતકર્તા હોત તા એમ કહેવાથી એએાના લાભને કંઈ હાનિ પહેાંચતી હતી ? જગતકર્તા નથી, જગત અનાદિ અનંત છે એમ કહેવામાં એમને કઇ મહત્તા મળી જતી હતી ? – આવા અનેક વિચારા વિચારતાં જણાઈ આવશે કે જગતનું સ્વરૂપ છે તેમજ તે પવિત્ર પુરુષોએ કહ્યું છે. એમાં ભિન્ન ભાવ કહેવાનું એમને લેશ માત્ર પ્રયોજન નહેાતું. સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ જંતુની રક્ષા જેણે પ્રણીત કરી દે, એક રજકણ્યી કરીને આખા જગતના વિચારા જેણે સર્વ બેદે કહ્યા છે તેવા પુરુષોનાં પવિત્ર દર્શનને નાસ્તિક કહેનારા કયા ગતિને પામશે એ વિચારતાં દયા આવે છે!"

" પ્રશ્નઃ આટલું તેા મને લાગે છે કે મહાવીરાદિક જિનેશ્વરનું કથન ન્યાયના કાંટા પર છે, પરંતુ જગતકર્તાની તેઓ ના કહે છે, અને જગત અનાદિ અનંત છે એમ કહે છે તે વિષે કંઈ કંઈ શંકા થાય છે કે આ અસંખ્યાત દ્વીપસમુદ્રયુકત જગત વગર બનાવ્યે કયાંથી હેાય ?

'' ઉત્તરઃ આપને જ્યાં સુધી આત્માની અનંત શક્તિની લેશ પણુ દિવ્ય પ્રસાદી મળી નથી, ત્યાં સુધી એમ લાગે છે; પરંતુ તત્ત્વગ્રાને એમ નહીં લાગે. 'સમ્મતિ તર્ક' આદિ ગ્રથાનાે આપ અનુભવ કરશાે એટલે એ શંકા નીકળી જશે.

" પ્રશ્નઃ પરંતુ સમર્થ વિદાના પાતાની મૃષા વાતને પણ દષ્ટાંતાદિકથી સિદ્ધાંતિક કરી દે છે: એથી એ ત્રુટી શકે નહીં પણ સત્ય કેમ કહેવાય ? " ઉત્તરઃ પણ આને કંઇ મૃષા કથવાનું પ્રયાજન નહાેતું, અને પળભર એમ માનીએ, કે એમ આપણને શંકા થઈ કે એ કથન મૃષા હશે તા પછી જગતકર્તાએ એવા પુરુષને જન્મ પણ કાં આપયા ? નામબાળક પુત્રને જન્મ આપવા શું પ્રયાજન હતું ? તેમ વળી એ પુરુષા સર્વદ્ય હતા; જગતકર્તા સિદ્ધ હાેત તા એમ કહેવાથી તેઓને કંઇ હાનિ નહાેતી."

શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર સં. ૧૯૫૨માં રચ્યું તેમાં પણ પાેતે ઈશ્વર વિષે જણાવ્યું છે: ''કર્તા ઇશ્વિર કેાઇ નહીં, ઇશ્વર શુદ્ધ સ્વભાવ; અથવા પ્રેરક તે ગણ્યે, ઇશ્વર દેાષ પ્રભાવ."

ભાવાર્થ—જગતના અથવા જીવાનાં કર્માના ઇશ્વર કર્તા કાઈ છે નહિ; શુદ્ધ આત્મસ્વભાવ જેના થયા છે તે ઈશ્વર છે, અને તેને જો પ્રેરક એટલે કર્મકર્તા ગણીએ તાે તેને દોષના પ્રભાવ થયા ગણાવા જોઇએ; માટે ઇશ્વરની પ્રેરણા જીવના કર્મ કરવામાં પણ કહેવાય નહીં.

જો ઇશ્વરાદિ કર્મના વળગાડનાર હાેય તાે તે જીવ નામનાે વચ્ચે કાેઇ પણ પદાર્થ રહ્યાે નહિ. કેમકે પ્રેરણાદિ ધર્મે કરીને તેવું અસ્તિત્વ સમજાતું હતું, તે પ્રેરણાદિ તાે ઇશ્વિરકૃત ઠર્યાં અથવા ઇશ્વરના ગુણ ઠર્યાંઃ તાે પછી બાકી જીવનું સ્વરૂપ શું રહ્યું કે તેને જીવ એટલે આત્મા કહીએ ? એટલે કર્મ ઇશ્વરપ્રેરિત નહીં પણ આત્માનાં પાતાનાં જ કરેલાં હાેવાં યાેગ્ય છે."

' જિનેશ્વરની ભક્તિ ભાગ રજો ' અને ' ભક્તિના ઉપદેશ ' એ અને પાઠમાં ગદ્યપદ્ય દારા ઉત્તમ નિમિત્તના સંયોગે આપણા ભાવ ઉલ્લાસ પામે છે અને તેનું ઉત્તમ ફળ પ્રાપ્ત થાય છે, તે વિષે વિવેચન છે.

લક્ષ્મી, મહાન કુટુંબ, પુત્ર અને અધિકારની પ્રાપ્તિને લોકો મહત્તા માને છે. તેમાં મહત્તાને બદલે લઘુતા છે એમ સાબિત કરી આત્માની મહત્તા તાે સત્યવચન, દયા, ક્ષમા, વ્યક્ષચર્ય, પરાેપકાર અને સમતામાં રહી છે તે દર્શાવવા ' ખરી મહત્તા ' નાે પાઠ લખ્યાે છે.

' જગતમાં માન ન હાેત તાે અહીં જ માક્ષ હાેત ' એ વાક્યની ચથાર્થતા દર્શાવતું ભરત ચક્રવર્તીના ભાઇ બાહુબળનું દર્ષ્ટાંત ટૂંકામાં ' બાહુબળ ' નામના પાઠમાં આપ્યું છે.

## માેક્ષમાળા-ખાલાવએાધ

પછી 'ચાર ગતિ' અને 'સંસારને ચાર ઉપમા' વિષે ત્રણ પાઠ આપી સંસાર દુ:ખમય અને અસાર છે એમ ઉપદેશી વૈરાગ્યમાં પ્રવેશ કરાવ્યા છે અને તે વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થાય તેવું 'ભાર ભાવના' વિષે સંક્ષિપ્ત વિવેચન છે. આ જ પાઠના વિસ્તાર કરી દષ્ટાંતા અને પ્રમાણ શિક્ષાથી વિશેષ વિવેચન કરી 'ભાવના ખાેધ' નામના લઘુ ગ્રંથની રચના કરી છે.

કાયોત્સર્ગ એટલે કાયાની ઉપેક્ષા કરી આત્મસ્વરૂપમાં રહેવાની પ્રતિગ્રા અમુક કાળ સુધી કરવી અને તેમાં કેવી દઢતા રાખવી તેનું દપ્ટાંત 'કામદેવ શ્રાવક 'ના પાઠમાં આપ્યું છે અને હાલના શ્રાવકાેની ધર્મદઢતા એક પાઇ જેવા લાભ માટે ધર્મશાખ કાઢે તેવી છે તેના ખેદ પ્રગટ કર્યો છે.

લૉર્ડ બેકનના નિબંધોની સ્મૃતિ કરાવે તેવેા ' સસ ' વિષે પાઠ છે તેમાં વસુરાજા અસત્ય બાલવાથી અધાગતિ પામ્યાે તેની કથા પણ આપી છે.

' સત્સંગ ' વિષે જે નિયંધના રૂપમાં લખાણ છે તેવું અંગ્રેજી સાહિત્યમાં ક્રયાંય પણ મળી શકે તેવું નથી.

' તત્ત્વ સમજવું ' એ પાઠમાં પાેપટ પેઠે મુખપાઠે શાસ્ત્રા કરે પણુ અર્થ ન સમજે તે ઉપર હાસ્યાેત્પાદક દષ્ટાંત સાથે તત્ત્વવિચાર કરનારને સુખ આનંદ વિવેક અને પરિણામે મહદ્દભૂત ફળ થાય છે તે વિષે અતિ મહત્ત્વની સૂચના કરી છે.

'યતના ' વિષેના પાઠમાં ગૃહસ્થે ગૃહકાર્યાદિમાં કાળજી રાખીને કામ કરવાથી ઘણી જીવહિંસા બચે છે તે ઉપરાંત આ લાેકમાં અસ્વચ્છતા, અગવડ, અનારાગ્યતા આદિદ્વર થાય છે અને પરલાેકમાં દુઃખદાયી મહાપાપનાં કળ ભાેગવવાં પડતાં નથી, ઇત્યાદિ અનેક વ્યવહારુ સ્ટ્યનાએા સહિત ટૂ.ંકામાં ધણું લખ્યું છે.

'રાત્રિભાજન'ના પાર્ઠમાં રાત્રિભાજનના નિષેધ ધર્મશાસ્ત્રમાં અને આયુર્વેદ વગેરે વૈદક શાસ્ત્રામાં કેમ કરેલા છે તેનાં કારણા આપા 'ચારે પ્રકારના આહાર રાત્રિને વિષે ત્યાગવાથી મહત્ કળ છે ' એ જિનવચનનું સમર્થન કર્યુ છે.

' સર્વ જીવની રક્ષા ' વિષે એ પાઠ લખ્યા છે. ' દયા એ જ ધર્મનું સ્વરૂપ છે ' એ વિષે અનેક ધર્મીમાં વર્ણન હોવા છતાં દયાનું સૂક્ષ્મ સ્વરૂપ મહાવીર ભગવાને નિરૂપણુ કર્યું છે અને તેના અનુયાયીઓ ચાહીને જીવ હણવાની લેશ ઇચ્છા કરતા નથી તેનું કારણુ ખરંું ધર્મતત્ત્વ કે તેની શ્રહ્યા કે તેના થાેડા અંશ છે, વગેરે પ્રથમ ભાગમાં જણાવી બીજા ભાગમાં શ્રેણિક રાજાના માંસાહારી સામંતાને માંસા-હારના ત્યાગ કરાવે તેવી ખુદ્ધિશાળી અભયકુમાર પ્રધાને યાંજેલી ઉત્તમ યુક્તિની કથા આપેલી છે. અને એવી શુબેચ્છા દર્શાવી છે: '' એમ જ તત્ત્વબાધને માટે યૌક્તિક ન્યાયથી અનાર્ય જેવા ધર્મવાદીઓને શિક્ષા આપવાના વખત મળે તા આપણે કેવા ભાગ્યશાળી!''

' પ્રત્યાખ્યાન ' એટલે અમુક વરતુ ભણી ચિત્ત ન કરવું એમ તત્ત્વથી સમજી હેતુપૂર્વક નિયમ કરવા. નિયમ પાળવાની પ્રતિજ્ઞાથી મનને શુભ રાહમાં પ્રવર્તવાની શક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. તે એકાગ્ર, વિચારશીલ અને વિવેકી બને છે વગેરે લાભ દર્શાવી, નિયમરહિત દશામાં પાળેલા સદાચાર કેવા શિથિલ હાેય છે તેની સમજ ' પ્રત્યાખ્યાન ' પાઠમાં આપી છે.

'વિનય વડે તત્ત્વની સિહિ છે ' એ પાઠમાં શ્રેણિક રાજાએ વિદ્યા લેવા ચંડાળને સિંહાસન પર બેસાડી પાેતે સામા ઊભા રહ્યા ત્યારે ચંડાળ પાસેથી વિદ્યા પ્રાપ્ત થઇ એ વિસ્તૃત કથા દારા વિનય તત્ત્વ પામવામાં પ્રથમ જરૂરનેા ગુણુ જણાવ્યા છે.

'સુદર્શન શેઠ' નામના તેત્રીસમા પાઠમાં એકપત્નીવ્રત પાળનાર સુદર્શન શેઠના ઉપર માહ પામેલી અભ્યારાણીએ તેને ચળાવવા કરેલા સર્વ પ્રયત્ના વ્યર્થ થયા ત્યારે તેના ઉપર આરાપ મૂકી તેને કાંસીએ ચઢાવવાના હુકમ કરાવ્યાે. પણ બ્રહ્મચર્યના પ્રભાવથી શળી કાઠીને તેનું ઝળહળતું સાનાનું સિંહાસન થયું એ કથા આપેલી છે.

પછીના પાઠમાં 'વ્યક્ષચર્ય વિષે' સુંદર કાવ્ય છે. તેની છેલ્લી કડી :

" પાત્ર વિના વસ્તુ ન રહે, પાત્રે આત્મિક જ્ઞાન:

પાત્ર થવા સેવાે સદા, હાલચર્ય, મતિમાન ! "

'નમરકાર મંત્ર ' પાઠમાં પંચ પરમેષ્ટિનાં નામ સહિત પાંચેય પૂજ્ય પદના સ્મરણ્થી તેમના સ્વરૂપ, ગુણુ, આદિનાે વિચાર થતાં આત્મકલ્યાણુ થાય છે વગેરે કારણાે આપીને એ મંત્રનાે અવશ્ય કરીને વિમળ ભાવે જાપ કરવાે એવી ભલામણુ કરી છે.

'અનુપૂર્વિ' પાઠમાં પિતા–પુત્રના સંવાદરૂપે નમસ્કાર મંત્રમાં ચિત્ત એકાગ્ર કરી નિર્જરા કરવાના સાધન તરીકે 'અનુપૂર્વિ'ના કાષ્ટકાવાળી નાની ચાપડીના જૈતા ઉપયાગ કરે છે તેના પરમાર્થ સમજાવ્યા છે.

' સામાયિક વિચાર ' ત્રણુ પાઠમાં વિસ્તારથી જણાવ્યા છે. સામાયિક એટલે સમભાવથી ઉત્પન્ન થતેા ગ્રાન દર્શન ચારિત્ર રૂપ માક્ષમાર્ગના લાભ, એવા અર્થ જણાવી દશ મનના, દશ વચનના, અને બાર કાયાના એમ બત્રીસ દાેષોના અર્થ બે ભાગમાં જણાવી, ત્રીજા ભાગમાં નિર્દોષ સામાયિક વિધિપૂવક કરવા સવિસ્તર સૂચના સહિત પ્રેરણા કરી છે.

' પ્રતિક્રમણુ વિચાર ' પાઠમાં જે જે દેાષ થયા હાેય તે એક પછી એક અંતરાત્માથી જોઈ જવા અને તેના પશ્ચાત્તાપ કરી તે

# શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા

દેાષથી પાછું વળવું તેનું નામ પ્રતિક્રમણ કહેવાય છે, એધે અર્થ જણાવી રૂઢિ માર્ગે થતી જૈનેાની આ આવશ્યક ક્રિયામાં કેટલું માહાત્મ્ય છે તે જણાવી છેવટે ભલામણ કરી છે કે જેમ બને તેમ પ્રતિક્રમણ ધીરજથી, સમજાય એવી ભાષાથી, શાંતિથી, મનની એકાગ્રતાથી અને યતનપૂર્વક કરવું

' ભીખારીના ખેદ' નામની વાર્તા એ પાઠમાં આપી, સ્વપ્ન સમાન આ સંસાર અનિસ અને ચપળ છતાં માહાંધ પ્રાણીઓ તેમાં સુખ માને છે પણુ પરિણામે ખેદ, દુર્ગતિ અને પશ્વાત્તાપ પામે છે એવી શિખામણુ આપી છે. તથા આત્મા અવિનાશી, અખંડ અને નિસ છે એને ઉપદેશ કર્યો છે.

'અનુપમ ક્ષમા' નામના પાઠમાં સમભાવથી ક્ષમા રાખનાર મનુષ્ય સાગર તરી જાય છે એ દર્શાવવા કૃષ્ણુ વાસુદેવના નાનાભાષ્ઠ ગજસુકુમારતી ઉત્તમ ક્ષમાની કથા આપી છે. છેવટે જણાવ્યું છે કે તત્ત્વજ્ઞાનીઓનાં વચન છે કે, આત્મામાત્ર સ્વસદ્દભાવમાં આવવા જોઇએ અને તે આવ્યા તાે માક્ષ હથેળામાં જ છે.

'રાગ' નામના પાઠમાં ગાતમ સ્વામીને કેવળત્તાન થવામાં અટકાવનાર ભગવાન મહાવીરનાં અંગાપાંગ, વર્ણુ, વાણી, રૂપ ઇત્યાદિ પરતા માહ હતા એ વિષે કથાના પ્રસંગ જણાવી, સંસાર ઉપર પામર પ્રાણીઓના રાગ અનંત દુ:ખનું કારણ દર્શાવી છેવટે નિર્ણય કર્યો છે: ''જ્યાં રાગ નથી ત્યાં દ્વેષ નથી આ માન્ય સિદ્ધાંત છે. રાગ તીવ કર્મગંધનનું કારણ છે; એના ક્ષયથી આત્મસિદ્ધિ છે.''

' સામાન્ય મનેારથ ' નામના કાવ્યમાં સ્વરૂપના વિચાર સહિત ભાર વ્રત અંગીકાર કરી ગ્રાન, વિવેક, વિચારની વૃદ્ધિ કરવાની તથા નવ તત્ત્વનાે ઉત્તમ બાેધ દર્શાવવાની ભાવના સહિત માક્ષમાર્ગમાં પ્રવર્તવાનાે મનાેરથ દર્શાવ્યાે છે.

#### માેક્ષમાળા-ખાલાવબાધ

' કપિલસુનિ 'ની કથા ત્રણુ ભાગમાં પાઠી તૃષ્ણાની કનિષ્ટતા તથા અનંતતા જણાવી, તેના ત્યાગથી સંતાષરૂપ કલ્પવૃક્ષ દ્વારા કેવળજ્ઞાન અને માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે એવાે ઉપદેશ કરતી સુંદર કથા કહી છે.

' તૃષ્ણાની વિચિત્રતા ' વિષે કાવ્ય દ્વારા તૃષ્ણા, મમતા, જંજાળ વય વધે તેમ વધતી જાય છે પણ શાંત થતી નથી એ વાત સુંદર મનહર સુભાષિત પદ્યમાં સમજાવી છે.

'પ્રેમાદ 'તા પાઠ નિયંધના રૂપમાં ઉત્તરાધ્યન સૂત્રના હુમપત્ર અધ્યતના સારરપ અસરકારક શૈલીથી લખાયો છે. '' અતિ વિંચક્ષણ પુરુષો સંસારની સર્વોપાધિ લાગીને અહાેરાત્ર ધર્મમાં સાવધાન થાય છે; પળતાે પણ પ્રમાદ કરતા નથી. વિચક્ષણ પુરુષો અહાેરાત્રના શેડા ભાગને પણ નિરંતર ધર્મકર્તવ્યમાં ગાળે છે; અને અલસરે અવસરે ધર્મકર્તવ્ય કરતા રહે છે. પણ મૂઢ પુરુષો નિદ્રા, આહાર, માજશાખ અને વિકથા તેમજ રંગરાગમાં આયુ વ્યતીત કરી નાંખે છે. એનું પરિણામ તેઓ અધાગતિરૂપ પામે છે. એક પળ પણ વ્યર્થ ખાવાથી એક ભવ હારી જવા જેવું છેઃ એમ તત્ત્વની દષ્ટિએ મિઢ છે! ''

' વિવેક એટલે શું ? ' એ પાઠ ગુરુ-શિષ્યના સંવાદ રૂપે ' વિવેક એ જ ધર્મનું મૂળ અને ધર્મરક્ષક' છે તે સમજાવવા લખ્યા છે. તેમાં ગુરુ વિવેકના સૂક્ષ્મ પણ સુંદર અર્થ સમજાય છે. '' સંસારનાં સુખા અનંતવાર આત્માએ ભાગવ્યાં છતાં, તેમાંથી હજી પણુ માહ ટબ્યા નહીં, અને તેને અમૃત જેવાં ગણ્યાં એ અવિવેક છે; કારણ સંસાર કડવા છે, કડવા વિપાકને આપે છે. તેમજ વૈરાગ્ય જે એ કડવા વિપાકનું ઔષધ છે, તેને કડવા ગણ્યા; આ પણ અવિવેક છે. જ્ઞાન– દર્શનાદિ ગુણુોને અજ્ઞાન–દર્શને ઘેરી લઈ જે મિશ્રતા કરી નાંખા છે

୪૯

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા

તે એાળખી ભાવ–અમૃતમાં આવવું, એનું નામ વિવેક છે. "

' ગ્રાનીઓએ વૈરાગ્ય શા માટે બાેધ્યાે ?' એ પાઠમાં સંસાર એકાંત દુઃખમય, અવ્યવસ્થિત, ચળવિચળ અને અનિત્ય વર્ણવી માહનીને લીધે પતંગિયું દીવામાં પડે તેમ સંસારમાં જીવ રાચી રહ્યા છે તે જણાવવા ચક્રવર્તા અને ભૂંડ બન્નેને બાેગની આસક્તિ અનેક રૂપે સરખી વર્ણવી છે. છેવટે જણાવે છે:

" ભાેગ ભાેગવવામાં ત્યન્ને તુચ્છ છે. ત્યન્નેનાં શરીર પરૂ માંસાદિકનાં છે; અસાતાથી પરાધીન છે; સંસારની ઉત્તમાત્તમ પદી આવી રહી, તેમાં આવું દુઃખ, આવી ક્ષણિકતા, આવી તુચ્છતા, આવું અંધપણું, એ રહ્યું છે. તાે પછી બીજે સુખ શા માટે ગણવું જોઈએ ? એ સુખ નથી, છતાં સુખ ગણા તાે જે સુખ ભયવાળાં અને ક્ષણિક છે તે દુઃખ જ છે. અનંત તાપ, અનંત શાક, અનંત દુઃખ જોઈને ગ્રાનીઓએ એ સંસારને પૂડ દીધી છે તે સસ છે. એ ભણી પાછું વાળી જોવા જેવું નથી. ત્યાં દુઃખ દુઃખ ને દુઃખ જ છે. દુઃખના એ સમુદ્ર છે.

" વૈરાગ્ય એ જ અનંત સુખમાં લઇ જનાર ઉત્કૃષ્ટ ભાેમિયા છે."

' મહાવીર શાસન ' જેવા વિશાળ વિષયને એક પાઠમાં અદ્દભુત શૈલીથી સાગરને ગાગરમાં શમાવે તેમ શમાવ્યો છે. જન્મથી નિર્વાણ સુધીની મહાવીર જીવનની રૂપરેખા દોરી ૨૧૦૦૦ વર્ષ સુધી ધર્મ-તીર્થ પ્રવર્તનાર જણાવ્યું છે:

" જૈન સમુદાયમાં પરસ્પર મતભેદ બહુ પડી ગયા છે. પરસ્પર નિંદાગ્રંથાેથી જંજાળ માંડી બેઠા છે. મધ્યસ્થ પુરુષો મતમતાંતરમાં નહીં પડતાં વિવેક વિચારે જિન શિક્ષાનાં મૂળતત્ત્વ પર આવે છે; ઉત્તમ શીલવાન મુનિઓ પર ભાવિક રહે છે, અને સત્ય એકાગ્રતાથી પાતાના આત્માને દમે છે. આપણે કયાં તત્ત્વના વિચાર કરીએ

## માેક્ષમાળા-ખાલાવબાધ

છીએ ? કયાં ઉત્તમ શીલનાે વિચાર કરીએ છીએ ? નિયમિત વખત ધર્મમાં કયાં વ્યતીત કરીએ છીએ ? ધર્મતીર્થના ઉદયને માટે કયાં લક્ષ રાખીએ છીએ ? કયાં દાઝ વડે ધર્મતત્ત્વને શાધીએ છીએ ? . . . પણ તત્ત્વને કાેઇક જ જાણે છે; જાણ્યા કરતાં ઝાઝી શંકા કરનારા અર્ધદગ્ધા પણ છે; જાણ્યાને અહંપદ કરનાર પણ છે. પરંતુ જાણીને તત્ત્વના કાંટામાં તાેળનારા કાેઇક વિરલા જ છે . . . ટૂંકામાં કહેવાનું કે આપણે આપણા આત્માના સાર્થક અર્થે મતબેદમાં પડવું નહીં.

" ઉત્તમ અને શાંત મુનિઓનો સમાગમ, વિમળ આચાર, વિવેક, તેમજ દયા, ક્ષમા આદિનું સેવન કરવું. મહાવીર તીર્થને અર્થે બને તેા વિવેકી બાધ કારણ સહિત આપવા. તુચ્છ સુદ્ધિથી શંકિત થવું

નહીં, એમાં આપણું પરમ મંગળ છે એ વિસર્જન કરવું નહીં." 'અશુચિ કાેને કહેવી ?' એ પાઠમાં હ્યક્ષચર્યની નવ વાડમાં ભાગવાને સ્નાન કરવાની ના કહી છે તેનાે ખુલાસાે સંવાદ રૂપે સ્પષ્ટ દર્શાવ્યાે છે:

" શરીરની મલિનતાને અશુચિ કહેવી એ વાત કંઇ વિચાર-પૂર્વક નથી. શરીર પોતે શાનું બન્યું છે એ તો વિચાર કરા. રકત, પિત્ત, મળ, મૂત્ર, <sup>\*</sup>લેષ્મના એ બંડાર છે. તે પર માત્ર ત્વચા છે; છતાં એ પવિત્ર કેમ થાય ? વળી સાધુએ એવું સંસાર કર્તવ્ય કર્યું ન હાેય કે જેથી તેઓને સ્નાન કરવાની આવશ્યકતા રહે. નહાવાથી કામાસિની પ્રદીપ્તતા, વ્રતના બંગ, પરિણામનું બદલવું, અસંખ્યાતા જંતુના વિનાશ, એ સઘળી અશુચિ ઉત્પન્ન થાય છે, અને એથી આત્મા મહામલિન થાય છે. પ્રથમ એના વિચાર કરવા જોઈ એ. આત્માની મલિનતા એ જ અશુચિ છે. ગૃહસ્થાશ્રમીઓએ સાંસારિક પ્રવર્તનથી થયેલી અનિચ્છિત છવર્હિસાદિ યુક્ત એવી શરીર સંબંધી અશુચિ સમજણપૂર્વક ટાળવી જ જોઈ એ. જૈન જેવું એક્કે પવિત્ર દર્શન નથી; થથાર્થ પવિત્રતાના બાધક તે છે. પરંતુ શાચાશીચનું સ્વરૂપ સમજવું જોઈ એ."

' સામાન્ય નિત્ય નિયમ ' પાઠમાં આખા દિવસમાં ધર્માત્મા ગૃદ્ધરથે પાળવા યાેગ્ય સદાચાર ટૂંકામાં જહ્યાવ્યા છે. '' વિશેષ વિચારવાથી અને તેમ પ્રવર્તવાથી તે વિશેષ મંગળદાયક અને આનંદદાયક થશે. ''

' ક્ષમાપના ' એ ગદ્યપ્રાર્થનાના પાઠ છે. દરરાજ આત્માર્થી જીવે તે પાઠ ભણવા યાેગ્ય છે. તેમાં પાેતાના દાેષા અત્યંત લઘુતાથી ભગવાનની સમક્ષ રજી કરી પાેતાનું અનાથપણું દર્શાવ્યું છે તથા ભગવાનનું, ભગવાને કહેલા ધર્મનું અને તેમના મુનિનું શરણ પ્રહણ કરી સર્વ પાપથી મુક્ત થવાની અભિલાષા અને પાપના પશ્ચાત્તાપ કરી સ્વધ્ પાપથી લુક્ત થવાની અભિલાષા અને પાપના પશ્ચાત્તાપ કરી સ્વધ્મ વિચારથી ઊંડા ઊતરી ભગવાનના સ્વરૂપના વિચારથી પાતાના સ્વરૂપની ખાત્રી કરી ભગવાને કહેલાં તત્ત્વામાં નિઃશંક થવાની અને ભગવાને કહેલા માર્ગમાં અહાેરાત્ર રહેવાની વત્તિ યાચી છે. અંતે પશ્ચાત્તાપથી કર્મજન્ય પાપની ક્ષમા ઇચ્છી છે. હજારા નરનારીઓ આ પાઠ મુખપાઠ કરી દરરાજ નિયમિતપણે પ્રાર્થના કરે છે, એવા હત્તમ આ પાઠ છે.

' વૈરાગ્ય એ ધર્મનું સ્વરૂપ છે ' એ પાઠમાં સત્યધર્મ તરક વાંચનારનું લક્ષ કરાવવા કંઈક પરીક્ષક બુદ્ધિ જાગ્રત થાય તે પ્રકારે ટૂંકામાં અસરકારક ઉપદેશ છે. '' આ જગતમાં અનેક ધર્મમતેા ચાલે છે, તે સંબંધી અપક્ષપાતે વિચાર કરતાં આગળથી આટલું વિચારવું અવશ્યનું છે કે જ્યાં સ્ત્રીઓ ભાગવવાના ઉપદેશ કર્યો હાેય, લક્ષ્મીલીલાની શિક્ષા આપી હાેય, રંગ રાગ ગુલતાન અને એશઆરામ કરવાનું તત્ત્વ બતાવ્યું હાેય ત્યાં આપણા આત્માની સત્ શાંતિ નથી, કારણ એ ધર્મમત ગણીએ તાે આખા સંસાર ધર્મમતયુક્ત જ છે. તત્ત્વજ્ઞાનીની દ્રષ્ટિએ આત્મા સંસારમાં વિષયાદિક મલિનતાથી પર્યટન કરે છે. તે મલિનતાના ક્ષય વિશુદ્ધ ભાવજળથી હાેવા

## માક્ષમાળા-ખાલાવઝાઘ

જોઈ એ. અર્હતનાં તત્ત્વરૂપ સાય્યુ અને વૈરાગ્યરૂપી જળ વડે, ઉત્તમ આચાર રૂપ પત્થર પર, આત્મવસ્ત્રને ધાનાર નિર્ગ્રથ ગુરુ છે. આમાં જો વૈરાગ્યજળ ન હાય તા બીજાં બધાં સાહિત્યા કંઈ કરી શકતાં નથી. માટે વૈરાગ્યને ધર્મનું સ્વરૂપ કહી શકાય. અર્હતપ્રણીત તત્ત્વ વૈરાગ્ય જ બાેધે છે, તા તે જ ધર્મનું સ્વરૂપ ગણવું. "

'ધર્મના મતબોદ' વિષે ત્રણ પાઠમાં પ્રશ્નાત્તર રૂપે પરીક્ષક પુદ્ધ કેળવાય તેવી ચર્ચા કરેલી છે. વેદાંત. સાંખ્ય. ખાધ. ન્યાયમત. વૈશેષિક, શક્તિપંથ, વૈષ્ણવ, ઈસ્લામી, ક્રાઈસ્ટ મતના ઉપદેશકા પાતાનું કહેલું સત્ય અને બાકીના બધા અસત્ય, કૂતર્કવાદી છે એમ માની ચેાગ્ય અયેાગ્ય ખંડન કરે છે; ત્યારે આપણે શા વિચાર કરવાે ? અનેક ધર્મના મતભેદનું કારણ શું ? " તેનું સમાધાન એમ છે કે તે ધર્મમતવાળાએાની જ્યાં સુધી બુદ્ધિની ગતિ પહેાંચી ત્યાં સુધી તેઓને જે કથન સિંહ જણાયું તે પ્રત્યક્ષ રૂપે જાણે સિંહ છે એવું તેમણે દર્શાવ્યું: જે પક્ષ લીધાે તેમાં મુખ્ય એકાંતિક વાદ લીધાે; ભક્તિ, નીતિ, જ્ઞાન, ક્રિયા આદિ એક પક્ષને વિશેષ લીધેા. એથી ભીજા માનવા ચાેગ્ય વિષયાે તેમણે દૂષિત કરી દીધા. વળી જે વિષયે৷ તેમણે વર્ણવ્યા તે સર્વ ભાવભેદે તેઓએ કંઈ જાણ્યા નહેાતા. પણ પોતાની યુદ્ધિ અનુસાર બહુ વર્ણવ્યા. તાર્કિંક સિદ્ધાંત દષ્ટાંતાદિથી સામાન્ય **પ્રદ્વિવાળા આગળ કે જડલરત આગળ તે**એાએ સિદ્ધ ક**રી** અતાવ્યેા. કીર્તિ, લાેકહિત કે ભગવાન મનાવાની આકાંક્ષા એમાં**ના** એકાદિ પણ એમના મનની ભ્રમણા હેાવાથી અત્યુત્ર ઉદ્યમાદિથી તેએા જય પામ્યા. કેટલાકે શંગાર અને લાેકેચ્છિત સાધનાેથી મનુષ્યાેનાં મન હરણ કર્યા. દુનિયા માહમાં તાે મૂળે ડ્રબી પડી છે, એટલે એ ⊎ચ્છિત દર્શનથી ગાડર **રૂપે થઈ ને** તેઓએ રાજી થઈ તેનું કહેવું માન્ય રાખ્યું. કેટલાકે નીતિ, તથા કંઈ વૈરાગ્યાદિ ગુણ દેખી તે કચન માન્ય રાખ્યું. પ્રવર્તકની ખુદ્ધિ તેએા કરતાં વિશેષ હેાવાથી તેને પછી ભગવાન રૂપ જ માની લીધા. કેટલાકે વૈરાગ્યથી ધર્મમત ફેલાવી પાછળથી કેટલાંક સુખશીલિયાં સાધનના બાધ ખાશી પાતાના મતની વૃદ્ધિ કરી. પાતાના મત સ્થાપન કરવાની ભ્રમણાએ અને પાતાની અપૂર્ણતા ઇત્યાદિક ગમે તે કારણથી બીજાનું કહેલું પાતાને ન રુચ્યું એટલે તેણે જોદા જ રાહ કાઢયા. આમ અનેક મતમતાંતરની જાળ થતી ગઈ. ચારપાંચ પેઢી એક ધર્મમત રહ્યા એટલે પછી તે કુળધર્મ થઈ પડયા. એમ સ્થળે સ્થળે થતું ગયું.

"વેદ સિવાયના બીજા મતાેના પ્રવર્તકાેનાં ચરિત્રા અને વિચારે। ઇત્યાદિક જાણવાથી તે મતાે અપૂર્ણ છે એમ જણાઈ આવે છે. વર્તમાનમાં જે વેદા છે તે લણા પ્રાચીન ગ્રંથા છે તેથી તે મતનું પ્રાચીનપણું છે, પરંતુ તે પણ હિંસાએ કરીને દુષિત હેાવાથી અપૂર્ણ છે. તેમજ સરાગીનાં વાક્ય છે એમ સ્પષ્ટ જણાય છે.

"જે પૂર્ણ દર્શન વિષે અત્રે કહેવાનું છે તે જૈન એટલે નિરાગીના સ્થાપન કરેલા દર્શન વિષે છે. એના બાેધદાતા સર્વત્ર અને સર્વદર્શી હતા. કાળબેદ છે તાેપણ એ વાત સિદ્ધાંતિક જણાય છે. દયા, વ્યલ્નચર્ય, શીલ, વિવેક, વૈરાગ્ય, ગ્રાન, ક્રિયાદિ એના જેવાં પૂર્ણ એકેએ વર્ણવ્યા નથી. તેની સાથે શુદ્ધ આત્મગ્રાન, તેની કાટિઓ, જીવનાં ચ્યવન, જન્મ, ગતિ, વિગ્રહગતિ, યાેનિદ્વાર, પ્રદેશ, કાળ, તેનાં સ્વરૂપ-એ વિષે એવા સૂક્ષ્મ બાેધ છે કે જે વડે તેની સર્વગ્રતાની નિ:શંકતા તેઓના કેટલાક સિદ્ધાંતા એવા સૂક્ષ્મ છે કે જે એકેક વિચારતાં આખી જિંદગી વહી જાય. બહુ મનનથી સર્વ ધર્મમત જાણી પછી તુલના કરનારને આ કથન અવશ્ય સિદ્ધ થશે."

' સુખ વિષે વિચાર ' બહુ મનન કરવા યેાગ્ય કથા છ પાઠમાં યાેજી, મહાપુરુષના જીવનની છાપ જેમ વાચક વર્ગ ઉપર અજબ પડે છે તેમ એક ગરીબ લાક્ષણ કેવું સુખ દેવ પાસે માગવું તે શાધવા પ્રવાસ કરી થાકી ગયે৷ પણ કાેઈ ખરાે સુખી જણાયે৷ નહિ. છેવટે દ્વારિકાના એક મહાધનાઢયને ત્યાં જઈ ચઢયેા અને તેને સખી જોઈ નિશ્વય કરે છે કે હવે તપ કરીને જો હું માગું તા આ મહા-ધનાઢય જેવું જ સઘળું માગું, બીજી ચાહના કરું નહિ. એ વિચાર સાંભળી તે ધનાઢયે જણાવ્યું કે '' મારા સિદ્ધાંત તેા એવા છે કે જગત દુઃખથી કરીને દાઝતું છે. તમે મને સુખી જીઓ છેા પરંતુ વાસ્તવિક રીતે હું સુખી નથી. " એમ કહી પાતાનું વત્તાંત તેને જણાવે છે. તેમાં સંસારની અનેક વિટંળનાઓમાં કોટયાવધિ ધનનેા નાશ થતા થયેલાં દુઃખ, કટુંબીએાના વિયાગનાં પડેલાં દુઃખ: કરી પરદેશનાં દુઃખ વેઠી ધન કમાવા કરેલા પુરુષાર્થ, તેની સાથે કરવાં પડેલાં પાપ, સહન કરેલાં દુઃખ, કુટુંબીએાના વિયેાગ વડે વગર દમડીએ જાવે જે વખતે તે ગયાે તે વખતની સ્થિતિ અન્રાન દષ્ટિએ આંખમાં આંસ આવે તેવી વર્ણવી જણાવ્યું કે '' આ વખતે પણ ધર્મમાં લક્ષ રાખ્યું હતું, દિવસનાે અમુક ભાગ તેમાં રાકતાે હતાે, તે લક્ષ્મી કે એવી લાલચે નહિ; પરંતુ સંસારદુ:ખથી એ તારનાર સાધન છે એમ ગણીને. માતના લય ક્ષણ પણ દૂર નથી, માટે એ કર્તવ્ય જેમ ખને તેમ ત્વરાથી કરી લેવું. એ મારી મુખ્ય નીતિ હતી. દુરાચારથા કંઈ સખ નથી; મનની તૃપ્તિ નથી; અને આત્માની મલિનતા છે. એ તત્ત્વ ભાણી મેં મારં લક્ષ દેારેલું હતું.'' પછી પોતાની સમહિ તથા વર્તમાન સખ અને સદાચારના નિયમા ધ્રાક્ષણને જણાવી કહ્યું: '' હું બહુ વિચારી વિચારી વ્યાપાર વહીવટ કરતેા હતા, તાપણ મારે આરંબાપાધિ, અનીતિ અને લેશ પણ કપટ સેવલું પડ્યું નથી. એમ તાે નથી જ. અનેક પ્રકારનાં આરંભ અને કપટ મારે સેવવાં પડયાં હતાં. આપ જો ધારતા હેા કે દેવાપાસનથી લક્ષ્મી પ્રાપ્ત કરવી, તાે તે જો પુણ્ય ન હાેય તાે કાેઈ કાળે મળનાર નથી. પુણ્યથી પામેલી લક્ષ્મી વડે મહારંભ, કપટ અને માન પ્રમુખ વધારવાં તે મહાપાપનાં કારણ છે; પાપ નરકમાં નાખે છે. પાપથી આત્મા મહાન મનુષ્યદેહ એળે ગુમાવી દે છે. લક્ષ્મીની અને તે વડે આખા સંસારની ઉપાધિ બાેગવવી તે હું ધારું છઉં કે વિવેકી આત્માને માન્ય ન હાેય. જેમ આપની ઇચ્છા હાેય તેમ કરા. આપ વિદ્રાન છાે. હું વિદ્રાનને ચાહું છઉં. આપની અભિલાષા હાેય તાે ધર્મધ્યાનમાં પ્રસક્ત થઈ સહકુટુંળ અહીં ભલે રહાે. "

પછી પાેતાના સામાન્ય વિચારાે તે ધાક્ષણને કહે છે:

" જેઓ માત્ર લક્ષ્મીને ઉપાર્જન કરવામાં કપટ, લાેભ અને માયામાં મુંઝાયા પડયા છે તે બહુ દુઃખી છે. તેના તે પૂરા ઉપયાેગ કે અધૂરા ઉપયાેગ કરી શકતા નથી. માત્ર ઉપાધિ જ ભાેગવે છે. તે અસંખ્યાત પાપ કરે છે. તેને કાળ અચાનક ઉપાડી જાય છે. અધાેગતિ પામી તે છવ અનંત સંસાર વધારે છે. મળેલાે મનુષ્યદેહ નિર્માલ્ય કરી નાખે છે જેથી તે નિરંતર દુઃખી જ છે.

" જેઓએ પેાતાનાં ઉપજીવિકા જેટલાં સાધન માત્ર અલ્પા-રંભથી રાખ્યાં છે, શુદ્ધ એકપત્નીવ્રત, સંતાષ, પરાત્માની રક્ષા, યમ, નિયમ, પરાપકાર, અલ્પ રાગ, અલ્પ દ્રવ્યમાયા અને સત્ય તેમજ શાસ્ત્રાપ્યયન રાખેલ છે, જે સત્પુરુષોને સેવે છે, જેણે નિર્ગ્રથતાના મનારથ રાખ્યા છે, બહુ પ્રકારે કરીને સંસારથી જે સાગી જેવા છે, જેના વૈરાગ્ય અને વિવેક ઉત્કૃષ્ટ છે તેવા પુરુષો પવિત્રતામાં સુખ-પૂર્વક કાળ નિર્ગમન કરે છે.

" સર્વ પ્રકારના આર'ભ અને પરિગ્રહથી જેએા રહિત થયા છે, દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી અને ભાવથી જેએા અપ્રતિબંધપણે વિચરે છે, શત્રુ–મિત્ર પ્રત્યે જે સમાન દષ્ટિવાળા છે અને શુદ્ધ આત્મ-ધ્યાનમાં જેમના કાળ નિર્ગમન થાય છે, અથવા સ્વાધ્યાય ધ્યાનમાં જે લીન છે, એવા જિતેન્દ્રિય અને જિત્તકષાય તે નિર્ગ્રથા પરમ સુખી છે.

#### માક્ષમાળા–બાલાવબાધ

" સર્વ ધનધાતી કર્મનાે ક્ષય જેમણે કર્યો છે, ચાર કર્મ પાતળાં જેનાં પડયાં છે; જે મુક્ત છે, જે અનંતજ્ઞાની અને અનંતદર્શી છે તે તાે સંપૂર્ણ સુખી જ છે. માક્ષમાં તેઓ અનંત જીવનનાં અનંત સુખમાં સર્વ કર્મવિરક્તતાથી બિરાજે છે.

'' આમ સત્પુરુષોએ કહેલેા મત મને માન્ય છે. પહેલેા તા મને ત્યાજ્ય છે. બીજો હમણાં માન્ય છે; અને ઘણે ભાગે એ ગ્રહણ કરવાના મારા બાધ છે. ત્રીજો બહુમાન્ય છે. અને ચાેથા તા સર્વમાન્ય અને સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ છે.

" જે વિવેકીઓ આ સુખ સંબંધી વિચાર કરશે તેઓ બહુ તત્ત્વ અને આત્મશ્રેણિની ઉત્કૃષ્ટતાને પામશે. એમાં કહેલા અલ્પારંભી, નિરારંભી અને સર્વમુક્ત લક્ષણે લક્ષપૂર્વક મનન કરવા જેવાં છે. જેમ બને તેમ અલ્પારંભી થઈ સમભાવથી જનસમુદાયના હિત ભણી વળવું; પરાપકાર, દયા, શાંતિ, ક્ષમા અને પવિત્રતાનું સેવન કરવું એ બહુ સુખદાયક છે. નિર્ગ્રથતા વિષે તેા વિશેષ કહેવાનું નથી. મુક્તાત્મા અનંત સુખમય જ છે. "

' અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર ' નામના કાવ્યમાં મનુષ્યભવની દુર્લભતા દર્શાવી તે વ્યર્થ વહી ન જાય, કાલ્પનિક સુખ શાધવામાં માક્ષસાધન રહી ન જાય તે વિષે ચેતવણી આપી છે; સંસારમાં લક્ષ્મી, અધિકાર, કુટું અપરિવારની વૃદ્ધિને મહાભાગ્ય માનવામાં આવે છે અને તે માટે આખા મનુષ્યભવ હારી જાય છે તેના વિચાર કરવા સ્ચના જણાવી આત્મિક આનંદ ગમે ત્યાંથી પ્રાપ્ત કરવા સ્ટ્યવ્યું છે. આત્મવિચાર ઊગે તેવા વિચાર પ્રેરતાં જણાવે છે:

" હું કાેણુ છું ? કયાંથી થયેા ? શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું ? કાેના સંબંધે વળગણા છે ? રાખું કે એ પરિહરું ? એના વિચાર વિવેકપૂર્વક શાંત ભાવે જો કર્યાં, તા સર્વ આત્મિક રાનનાં સિદ્ધાંત–તત્ત્વ અનુભવ્યાં. '' કાઈ આત્મઅનુભવી પુરુષના વચન ઉપર વિશ્વાસ કરવાથી આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત થાય છે એમ જણાવી, છેલ્લી ખે લીટી હુદયમાં લખી રાખવા યાગ્ય લખી છે:

" રે ! આત્મ તારા ! આત્મ તારા ! શીઘ્ર એને એાળખા;

સર્વાત્મમાં સમ દષ્ટિ દ્યાઃ આ વચનને હૃદયે લખેા."

' જિતેન્દ્રિયતા ' પાઠ નિર્ભધના રૂપે મનને વશ કરવા વિષે બહુ ઉપયોગી સચનાએા સહિત લખાયેલા છેઃ

"મન કાેઇથી જ અકસ્માત જીતી શકાય છે, નહીં તો ગૃહસ્થાશ્રમે અભ્યાસે કરીને જીતાય છે; એ અભ્યાસ નિર્ગ્રથતામાં બહુ થઈ શકે છે; છતાં સામાન્ય પરિચય કરવા માંગીએ તેા તેનેા મુખ્ય માર્ગ આ છે કે તે જે દુરિચ્છા કરે તેને ભૂલી જવી; તેમ કરવું નહીં. તે જ્યારે શબ્દ સ્પર્શાદિ વિલાસ ઇચ્છે, સારે આપવા નહીં. ટૂંકામાં આપણે એથી દેારાવું નહીં પણ આપણે એને દેારવું; માક્ષમાર્ગ ચિંતવ્યામાં રાકવું. જિતેન્દ્રિયતા વિના સર્વ પ્રકારની ઉપાધિ ઊભી જ રહી છે. ત્યાંગે ન સાગ્યા જેવા થાય છે, લોકલજ્યએ તેને સેવવા પડે છે. માટે અભ્યાસે કરીને પણ મનને સ્વાધીનતામાં લઈ અવસ્ય આત્મહિત કરવું."

'બ્રહ્મચર્યની નવ વાડ 'એ પાઠમાં બ્રહ્મચર્યરૂપી એક સુંદર ઝાડ અને તેને રક્ષા કરનારી નવ વિધિએા તેને નવ વાડનું રૂપ આપી આચાર પાળવામાં વિશેષ સ્મૃતિ રહી શકે એવી સરળતા કરી છે.

' સનત્કુમાર ' નું ચરિત્ર અશુચિભાવના દર્શાવવા બે પાઠમાં લખ્યું છે. સનત્કુમાર ચક્રવર્તીનું રૂપ જોવા બે દેવા સ્વર્ગમાંથી આવ્યા હતા, જોઈને આનંદ પામ્યા પરંતુ પૂર્વનાં પાપને લઈને તથા આ કાયાના મદ સંબંધી મેળવણુ થવાથી બે ઘડીમાં ચક્રવર્તીની કાયા ઝેરમય થઇ ગઈ. '' કાયાના આવા પ્રપંચ જોઈને સનત્કુમારને

# માેક્ષમાળા-બાલાવઞાધ

અંતઃકરણુમાં વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયેા. આવીને આવી અશુચિ સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્રાદિનાં શરીરમાં રહી છે. એ સઘળું મોહ, માન કરવા યેાગ્ય નથી, એમ વિચારી તે છ ખંડની પ્રભુતા ત્યાગી ચાલી તીકળ્યા. સાધુરૂપે જ્યારે વિચરતા હતા ત્યારે તેઓને મહારાગ ઉત્પન્ન થયેા. તેના સત્યત્વની પરીક્ષા લેવાને કાઈ દેવ ત્યાં વૈદરૂપે આવ્યા ને કહ્યું જો ઈચ્છા હેાય તા તતકાળ હું તે રાગને ટાળા આપું. સાધુ ખાલ્યા: " હે! વૈદ્ય, કર્મ રૂપી રાગ મહાઉન્મત્ત છે; એ રાગ ટાળવાની તમારી જો સમર્થતા હાેય તા ભલે મારા એ રાગ ટાળા, એ સમર્થતા ન હાેય તા આ રાગ ભલે રહ્યા. મળમ્ત્ર, નર્ક, હાડ, માંસ, પર અને શ્લેષ્મથી જેનું બંધારણ ટક્યું છે, ત્વચાથી માત્ર જેની મનાહરતા છે તે કાયાના માહ, ખરે! વિભ્રમ જ છે. ''

' ખત્રીશ યેાગ ' આત્માને ઉજ્જવળ કરવા માટે ખત્રીશ ખાેલ આ પાઠમાં જણાવ્યા છે. એકેક યાેગ અમૂલ્ય છે. સઘળા સંગ્રહ કરનાર પરિણામે અનંત સુખને પામે છે. જેમકેઃ મમત્વના ત્યાગ કરવા, ગુપ્ત તપ કરવું, સમક્તિ શુદ્ધ રાખવું, શુદ્ધ કરણીમાં સાવધાન થવું, આપત્તિકાળે પણ ધર્મનું દઢત્વ ત્યાગવું નહીં, મરણકાળે આરાધના કરવા ઇત્યાદિ.

' માક્ષસુખ ' નામના પાઠમાં શાસ્ત્રાધારે એક કથા લખી છે: ભગવાનને ગૌતમ સ્વામીએ માક્ષના અનંત સુખ વિષે પ્રશ્ન કર્યો ત્યારે ભગવાને ઉત્તરમાં કહ્યું: '' ગૈાતમ, એ અનંત સુખ હું જાણું છઉં; પણ તે કહી શકાય એવી અહીં આગળ કંઈ ઉપમા નથી. જગતમાં એ સુખના તુલ્ય કાેઇ વસ્તુ કે સુખ નથી."

એક ભીલે રાજાને વનમાં પાણી પાયાથી તેના પર પ્રસન્ન થઇને રાજનગરમાં તેને રાજા લઈ ગયેા અને અનેક વસ્તુઓ ખાવાની, જોવાની, સુંધવાની તેને આપી પણુ સગાંવહાલાં સાંભરતાં તે છાનેા-માના વનમાં જતા રહ્યા. ત્યાં તેનાં સગાંએ પૂછ્યું: '' તું ક્યાં હતાે ?"

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા

ભીલે કહ્યું: ''બહુ સુખમાં; ત્યાં મેં બહુ વખાણવા લાયક વરતુઓ જોઈ."

કુટુંબીએાએ કરી પૂછ્યું: '' પણ તે કેવી તે તેા અમને કહે ? '

ભીલ કહેઃ '' શું કહું, અહીં એવી એક્કે વસ્તુ જ નથી.'' ધણી વસ્તુએા--શંખલા, છીપ, કાેડાં બતાવી તેમણે વારંવાર પૂછ્યું પણ તે કહી શક્યો નહીં; તેમ અનુપમેય માક્ષને સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપમય નિર્વિકારી માક્ષનાં સુખના અસંખ્યાતમા ભાગને પણ યાેગ્ય ઉપમા અપાય તેવું અહીં કાેઈ સુખ નથી. ક્ષણિક સુખ સંબંધી વિચાર આડે સત્સુખના વિચાર આવી શકતાે નથી.

'ધર્મધ્યાન' વિષે ત્રણુ પાઠમાં ચાર ભેદ, ચાર લક્ષણુેા, ચાર આલંપ્યન અને ચાર અનુપ્રેક્ષા એમ સાેળ પ્રકારે હિતકારી અને ઉપયાેગી વર્ણન કર્યુ છે. એ ધ્યાન વડે કરીને આત્મા મુનિત્વભાવમાં નિરંતર પ્રવેશ કરે છે. એમાંના કેટલાક ભાવ સમજવાથી તપ, શાંતિ, ક્ષમા, દયા, વૈરાગ્ય અને ગ્રાનનાે બહુ બહુ ઉદય થશે.

ું ' જ્ઞાન સંબંધી એ એાલ ' નામના ચાર પાઠમાં નીચેના પ્રક્ષોની ચર્ચા ટંકામાં વિચારણાની વૃદ્ધિ થાય તે પ્રકારે કરી છેઃ

(૧) ગ્રાનની શી આવસ્યક્તા છે?
(૨) ગ્રાનપ્રાપ્તિનાં કંઈ સાધન છે?
(૩) તેને અનુકૂળ દ્રવ્ય, દેશ, કાળ, ભાવ છે?
(૪) તે ક્યાં સુધી અનુકૂળ છે?
(૫) વિશેષ વિચારમાં એ ગ્રાનના ભેદ કેટલા છે?
(૫) વિશેષ વિચારમાં એ ગ્રાનના ભેદ કેટલા છે?
(૬) જાણવા ૨૫ છે શું?
(૭) એના વળી કેટલા ભેદ છે?
(૮) જાણવાનાં સાધન કર્યા કર્યા છે?
(૯) કર્યો કર્યો વાટે તે સાધનાં પ્રાપ્ત કરાય છે?

(૧૦) એ ગ્રાનનાે ઉપયાગ કે પરિણામ શું છે?

#### માક્ષમાળા-ખાલાવબાધ

'પંચમ કાળ ' નામના પાઠમાં આ કળિકાળમાં કેવું વર્તન આ ભરતક્ષેત્રે થવું જોઈએ તેને માટે સત્પુરુષોએ કેટલાક વિચારા જણાવ્યા છે તે અનુસાર પ્રત્યક્ષ આપણી નજરે જણાય તેવી પડતીની નિશાનીઓ ગણાવી છે. છેવટે જણાવ્યું છે કે '' પંચમ કાળનું આવું સ્વરૂપ જાણીને વિવેકી પુરુષો તત્ત્વને ગ્રહ્યણ કરશે. કાળાનુસાર ધર્મ-તત્ત્વ શ્રદ્ધા પામીને ઉચ્ચ ગતિ સાધી પરિણામે માક્ષ સાધશે. નિર્ગ્રથ પ્રવચન, નિર્ગ્રથ ગુરુ ઇત્યાદિ ધર્મતત્ત્વ પામવાનાં સાધના છે. એની આરાધનાથી કર્મની વિરાધના છે."

' તત્ત્વાવએાધ ' વિષે ૧૭ પાઠ લખી તેમાં નવ તત્ત્વાેનું સ્વરૂપ જાણવાની જરૂર જણાવા લખે છેઃ '' નિર્ગ્રથ પ્રવચનના જે જે સૂક્ષ્મ બાધ છે, તે તત્ત્વની દષ્ટિએ નવતત્ત્વમાં શમાઇ જાય છે; તેમજ સઘળા ધર્મમતાેના સૂક્ષ્મ વિચાર એ નવતત્ત્વ વિજ્ઞાનના એક દેશમાં આવી જાય છે. આત્માની જે અનંત શક્તિઓ ઢંકાઈ રહી છે તેને પ્રકાશિત કરવા અર્હત ભગવાનનાે પવિત્ર બાધ છે; એ અનંત શક્તિઓ ત્યારે પ્રક્રુલ્લિત થાય કે જ્યારે નવતત્ત્વ વિજ્ઞાનમાં પારાવાર જ્ઞાની થાય."

વર્તમાન સ્થિતિ વર્ણવતાં તેઓ જણાવે છે:

" મહાવીર ભગવંતના શાસનમાં બહુ મતમતાંતર પડી ગયા છે, તેનું મુખ્ય કારણ તત્ત્વન્રાન ભણીથી ઉપાસક વર્ગનું લક્ષ ગયું એ છે. માત્ર ક્રિયાભાવ પર રાચતા રહ્યા; જેનું પરિણામ દષ્ટિંગાચર છે. વર્તમાન શાધમાં આવેલી પૃથ્વીની વસતિ લગભગ દોઢ અળજની ગણાઇ છે; તેમાં સર્વ ગચ્છની મળાને જૈનપ્રજા માત્ર વીશ લાખ છે. એ પ્રજા તે બ્રમણેાપાસક છે. એમાંથી હું ધાર્ડુ છઉં કે નવ તત્ત્વને પઠન રૂપે એ હજાર પુરુષો પણુ માંડ જાણુતા હશે; મનન અને વિચારપૂર્વક તા આંગળાને ટેરવે ગણી શકીએ તેટલા પુરુષો પણુ જાણુતા નહીં હશે. ...એ નવતત્ત્વ વિચાર સંબંધી પ્રત્યેક મુનિને મારી વિજ્ઞપ્તિ છે કે વિવેક અને ગુરુગમ્યતાથી એનું ન્રાન વિશેષ

# શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જીવનકળા

વૃદ્ધિમાન કરલું; એથી તેઓનાં પવિત્ર પંચ મહાવત દઢ થશે; જિનેશ્વરના વચનામૃતના અનુપમ આનંદની પ્રસાદી મળશે; મુનિત્વ-આચાર પાળવામાં સરળ થઇ પડશે; ગ્રાન અને ક્રિયા વિશુદ્ધ રહેવાથી સમ્યકત્વનાે ઉદય થશે; પરિણામે ભવાંત થઇ જશે. " "નવતત્ત્વ એટલે તેનું એક સામાન્ય ગુંથનયુક્ત પુસ્તક હાેય તે નહીં; પરંતુ જે જે સ્થળે જે જે વિચારા ગ્રાનીઓએ પ્રણીત કર્યા છે, તે તે વિચારા નવતત્ત્વમાંના અમુક એક બે કે વિશેષ તત્ત્વના હાેય છે. "

એક સમર્થ વિદ્રાન સાથે શ્રીમદ્દને નિર્ગ્રથ પ્રવચનની ચમત્કૃતિ વિષે વાતગ્રીત થયેલી તેમાં ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રૌવ્ય કે ઉપવેવા વિધનેવા, ધુવેવા-એ લબ્ધિ વાક્યને અનુસાર જીવ ઉત્પન્ન થાય છે, જીવ નાશ પામે છે, અને જીવ નિત્ય કે ધ્રુવ છે એમ હા પાડીને પછી જીવ ઉત્પન્ન નથી થતા, જીવ નાશ નથી પામતા અને જીવ ધ્રુવ નથી એમ હા પાડતાં અઢાર દોષ આવે છે એમ તે વિદ્રાને વિસ્તારથી જણાવ્યું તેની સ્યાદ્વાદદ્વારા કેવી રીતે 'હા' અને 'ના' પાડતાં છતાં કાંઈ દોષ ન આવે તે વિષે સૂક્ષ્મ ચર્ચા થાડા વિચારે પણ સમજ્ય તેવી સરળતાથી ત્રણ ચાર પાઠમાં કરી છે. અને ન્યાયના ગ્રંથામાં પ્રવેશ કરવા યાગ્ય સંસ્કારો વાચક અને શ્રેતાને પડે તે રાલીથી તે પાઠ લખાયા છે. છેવટે, તત્ત્વાવળા ધના પાઠા કેવા ઉદ્દેશથી લખ્યા છે તે પોતે જણાવે છે:

" જે જે હું કહી ગયેા તે કંઇ કેવળ જૈનકુળથી જન્મ પામેલા પુરુષને માટે નથી. પરંતુ સર્વને માટે છે. તેમ આ પણ નિઃશંક માનજો કે હું જે કહું છઉં તે અપક્ષપાતે અને પરમાર્થ સુદ્ધિથી કહું છઉં.

" તમને જે ધર્મતત્ત્વ કહેવાનું છે તે પક્ષપાત કે સ્વાર્થ સુદ્ધિશી કહેવાનું મને કંઈ પ્રયાેજન નથી, પક્ષપાત કે સ્વાર્થથી હું તમને અધર્મતત્ત્વ ખાેધી અધાગતિને શા માટે સાધું ? વારંવાર તમને હું

# માેક્ષમાળા-બાલાવબાેધ

નિર્ગથનાં વચનામૃતા માટે કહું છઉં, તેનું કારણ તે વચનામૃતા તત્ત્વમાં પરિપૂર્ણુ છે, તે છે. જૈનમતપ્રવર્તકા પ્રતિ મારે કંઈ રાગ સુદ્ધિ નથી, કે એ માટે પક્ષપાતે હું કંઈ પણ તમને કહું; તેમજ અન્યમતપ્રવર્તકા પ્રતિ મારે કંઈ વૈર સુદ્ધિ નથી, કે મિથ્યા એનું ખંડન કરું. બંનેમાં હું તેા મંદમતિ મધ્યસ્થ રૂપ છઉં. બહુ બહુ મનનથી અને મારી મતિ બ્યાં સુધી પહેાંચી ત્યાં સુધીના વિચારથી હું વિનયથી કહું છઉં, કે પ્રિય ભવ્યા ! જૈન જેવું એકકે પૂર્ણ અને પવિત્ર દર્શન નથી, વીતરાગ જેવા એકકે દેવ નથી, તરીને અનેક દુઃખથી પાર પામવું હાય તા એ સર્વત્ત દર્શન રૂપ કલ્પવૃક્ષને સેવા. … આમ કહેવાનું કારણ શું ? તા માત્ર તેની પરિપૂર્ણુતા, નિરાગીતા, સત્યતા અને જગદ્દહિતૈષિતા. "

" પરંતુ જગત માહાંધ છે; મતભેદ છે ત્યાં અંધારૂં છે, મમત્વ કે રાગ છે ત્યાં સત્ય વત્ત્વ નથી.

" હું એક સુખ્ય વાત તમને કહું છઉં કે જે મમત્વ રહિતની અને ન્યાયની છે. તે એ કે ગમે તે દર્શન તમે માનેા; ગમે તા પછી તમારી દષ્ટિમાં આવે તેમ જૈનને કહેા, સર્વ દર્શનનાં શાસ્ત્રતત્ત્વને જીઓ, તેમ જૈન તત્ત્વને પણ જીઓ. સ્વતંત્ર આત્મિક શક્તિએ જે યેાગ્ય લાગે તે અંગીકાર કરા. મારું કે બીજા ગમે તેનું લલે એકદમ તમે માન્ય ન કરા, પણ તત્ત્વને વિચારા. "

' સમાજની અગત્ય ' વિષેના પાઢમાં અંગ્રેજોના ઉત્સાહ અને એ ઉત્સાહમાં અનેકનું મળવું એ તેમના વિજયનું કારણ દષ્ટાંત રૂપ આપી ધર્મની ઉન્નતિ માટે એકત્ર થવા પ્રેરણા કરતાં પાેતે જણાવે છે:

" કળા કૌશલ્યાે શાધવાનાે હું અહીં બાધ કરતાે નથી; પરંતુ સર્વત્ર ભગવાનનું કહેલું ગુપ્ત તત્ત્વ પ્રમાદ સ્થિતિમાં આવી પડ્યું છે તેને પ્રક્રાશિત કરવા, તથા પૂર્વાચાર્યોનાં ગુંથેલાં મહાન શાસ્ત્રા એકત્ર કરવા, પડેલા ગચ્છના મતમતાંતરને ટાળવા તેમજ ધર્મવિદ્યાને પ્રકુક્ષિત કરવા સદાચરણી શ્રીમંત અને ધીમંત અનેએ મળીને એક મહાન સમાજ સ્થાપન કરવાની અવશ્ય છે, એમ દર્શાવું છું. પવિત્ર સ્યાદ્વાદ મતનું ઢંકાયેલું તત્ત્વ પ્રસિદ્ધિમાં આણુવા જ્યાંસુધી પ્રયોજન નથી, સાંસુધી શાસનની ઉન્નતિ નથી. મહાન સમાજના અંતર્ગત ઉપસમાજ સ્થાપવા. વાડામાં બેસી રહેવા કરતાં મતમતાંતર તજી એમ કરવું ઉચિત છે. હું ઇચ્છું છઉં કે તે કૃત્યની સિદ્ધિ થઈ જૈનના અંતર્ગચ્છ મતબેદ ટળા; સત્ય વસ્તુ ઉપર મનુષ્યમંડળનું લક્ષ આવા; અને મમત્વ જાએા! "

' મનેાનિગ્રહનાં વિધ્ન ' નામના પાઠમાં અઢાર પાપરથાનક ક્ષય કરવામાં પણ વિધ્નકર્તા તથા આત્મસાર્થકતા અટકાવતા એવા અઢાર બાેલ ગણાવ્યા છે અને તે ત્યાગવા પ્રેરણા કરી છે.

' સ્મૃતિમાં રાખવા યેાગ્ય મહાવાકયેા ' એ દશ અનુભવપૂર્ણ હિંતકારી વાક્યોનેા વિચારવા યેાગ્ય પાઠ છે.

' વિવિધ પ્રશ્નેા ' નામના પાંચ પાઠ પ્રશ્નોત્તર રૂપે નિર્ગ્રેથ પ્રવચન-ની સિદ્ધાંત પ્રવેશિકાની ગરજ સારે તેવા છે. તે ઉપરાંત અન્ય દર્શનાનાં વ્રત અને માન્યતાની કંઇક સરખામણી પણ તેમાં છે.

' જિનેશ્વરની વાણી ' એ કાવ્ય શાસ્ત્ર વાંચતાં પહેલાં મંગળા-ચરણમાં બાેલવા યાેગ્ય મનાેહર ભાષામાં મનહર છંદમાં લખેલું છે. ' પૂર્ણમાલિકામંગળ ' એ છેલ્લું કાવ્ય અંતિમ મંગલરૂપ ખે કડીમાં લખેલં રહ્વસ્યપર્ણ સમાપ્તિદર્શક છે.

# Ę

# ભાવના ખાધ

'માક્ષમાળા ' સં. ૧૯૪૦ માં લખાઈ અને સં. ૧૯૪૪ માં છપાઇને બહાર પડી. આટલા ચાર વર્ષના વિલંભ થાય તેમ હાવાથી સં. ૧૯૪૨માં જ 'ભાવના બાધ ' માક્ષમાળા પછી લખાયા છતાં તે વર્ષમાં પ્રસિધ્ધ થયા, અને માક્ષમાળાના અગાઉથી થયેલા ગ્રાહકાને બેટ તરીકે માકલવામાં આવ્યા હતા. ગ્રંથ ટૂંકા છતાં વૈરાગ્યથી ભરપૂર છે અને કથાએાદારા ભાવનાએાનું વર્ણન આપેલું હાવાથી ચિત્તાકર્ષક અને ઊડી અસર કરે તેવા આનંદદાયક બન્યા છે. પાત્રતા પામવાનું અને ક્રોધાદિ કષાય દૂર કરવાનું આ ગ્રંથ ઉત્તમ સાધન છે.

ટૂંકા ઉપેાદ્ધાતમાં ખરું સુખ મહાત્માઓના બાધ અને ખાસ કરીને મહાવીરના માનવા યાગ્ય બાધ તથા માક્ષને અર્થે એ સર્વના ઉપદેશ છે એમ જણાવી, માક્ષમાળામાં 'બાર ભાવના ' વિષે લખેલા પાઠ સૂક્ષ્યા છે. પછી બને ગ્રંથાનું પ્રયાજન ટૂંકામાં બહુ સુંદર રીતે દર્શાવ્યું છે:

# શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર જીવનકળા

" ઉત્તમ તત્ત્વગ્રાન અને પરમ સુશીલનાે ઉપદેશ કરનારા પુરુષા કંઇ એાછા થયા નથી; તેમ આ ગ્રંથ કંઇ તેથી ઉત્તમ વા સમાનતા રૂપ નથી; પણુ વિનયરૂપે તે ઉપદેશકાના ધુરંધર પ્રવચનાે આગળ કનિષ્ઠ છે. આ પણુ પ્રમાણુભૂત છે કે પ્રધાન પુરુષની સમીપ અનુચરવું અવશ્ય છે; તેમ તેવા ધુરંધર ગ્રંથતું ઉપદેશબીજ રાેપાવા આંતઃકરણુ કાેમલ કરવા આવા ગ્રંથતું પ્રયાેજન છે.

'' તત્ત્વજ્ઞાન તેમજ સુશીલની પ્રાપ્તિ માટે અને પરિણામે અનંત સુખ પ્રાપ્ત કરવા માટે જે જે સાધ્ય સાધનાે શ્રમણ ભગવંત જ્ઞાતપુત્રે પ્રકાશ્યાં છે, તેના સ્વલ્પતાથી કિંચિત્ તત્ત્વ સંચય કરી, તેમાં મહાપુરુષાનાં નાનાં ચરિત્રા એકત્ર કરી આ ભાવનાબાધ તથા માક્ષમાળાને વિભૂષિત કરી છે, તે 'વિદગ્ધમુખમંડનં ભવતુ.'''

પ્રથમ અનિત્ય ભાવનામાં ' ભિખારીનેા ખેદ ' નામનાે માક્ષમાળાના પાઠ મૂકી છેવટે પ્રમાણશિક્ષા આપી સ્વપ્ન અને સંસાર બન્ને શાકમય અને ચપળ સાબિત કરી યુદ્ધિમાન પુરુષા આત્મશ્રેય શાધે છે એમ ઉપદેશ્યું છે.

બીજી અશરણ લાવનાના દર્ષાતમાં પણ માેક્ષમાળામાંની અનાથી મુનિ અને શ્રેણિક રાજાની કથા આપી " સંસારમાં છવાઇ રહેલી અનંત અશરણતાના ત્યાગ કરી સત્ય શરણરૂપ ઉત્તમ તત્ત્વત્રાન અને પરમ સુશીલને સેવા. અંતે એ જ મુક્તિના કારણ રૂપ છે" એમ ઉપદેશ દર્શાવ્યા છે.

ત્રીજી એકત્વ ભાવના વણ્વી છે. તેમાં નમિ રાજર્ષિ અને વિપ્રના વેશે આવેલા શક્રેન્દ્રનેા સંવાદ આપ્યાે છે. ઇન્દ્રે અનેક રીતે પરીક્ષા કરી જોઇ પણ નમિ રાજર્ષિના વૈરાગ્ય અને સુદઢતા જોઇને આનંદપામ્યાે તથા સ્તુતિ કરવા લાગ્યાેઃ ''હે મહાયશસ્વી, માટું આશ્ચર્ય છે કે તે ક્રોધને જીત્યાે. અહાે ! તેં અહેંકારનાે પરાજય કર્યાે. આશ્ચર્ય ! તે

## ભાવના બાધ

માયાને ટાળી. આશ્ચર્ય ! તે લાભને વશ કીધા. આશ્ચર્ય ! તારું સરળપહું. આશ્ચર્ય ! તારું નિર્મમત્વપહ્યું. આશ્ચર્ય ! તારી પ્રધાન ક્ષમા. આશ્ચર્ય ! તારી નિર્લોભતા. "

પ્રમાણુ શિક્ષામાં શુદ્ધ અને અખંડ વૈરાગ્યના વેગવાળાં નમિરાજનાં વચનોનો સાર લખ્યો છે: " હે વિપ્ર ! તું જે જે વસ્તુઓ મારી છે એમ કહેવરાવે છે તે તે વસ્તુઓ મારી નથી. હું એક જ છઉં, એકલાે જનાર છઉં; અને માત્ર પ્રશંસનીય એકત્વને જ ચાહું છઉં. " તે એકત્વ શાથી પામ્યા તે દર્શાવતું નમિરાજનું ચરિત્ર ટુંકામાં પ્રમાણુ શિક્ષામાં આપ્યું છે; તે અનાથિ મુનિના ચરિત્રને મળતું વૈરાગ્યપ્રેરક અને ચેતાવનાર છે. તેના સાર એક જ કડીમાં છેવટે આપ્યા છે:

" રાણી સર્વ મળી સુચંદન ઘસી, ને ચર્ચવામાં હતી, બૂઝયાે સાં કકળાટ કંકણતણા, બ્રાેતી નમી ભૂપતિ; સંવાદે પણ ઇન્દ્રિથી દઢ રહ્યા, એકત્વ સાચું કર્યું, એવા એ મિથિલેશનું ચરિત્ર આ સંપૂર્ણ અત્રે થયું. "

શ્રી દત્તાત્રયે કરેલા ચાવીસ ગુરુમાં જે કન્યાએ કંકણોના ખડખડાટ દૂર કરવા એક સિવાય બાકીનાં બધાં દૂર કર્યા હતાં તે કથાની સ્પૃતિ આપે તેવી તથા તત્ત્વગ્રાની રાજર્ષિ જનક વિદેહીની મિથિલા નગરી દેવની માયાથી બળતી દેખાઈ છતાં, મારું કંઈ બળતું નથી એમ માની નિર્શ્વિત રહ્યા અને ઋષિઓ માળા, પાથી કે પથારી લેવા દોડયા હતા તે દષ્ટાંતને મળતી 'ઉત્તરાધ્યયન' નામના જૈનશાસ્ત્રમાંથી લીધેલી અને સંસ્કારેલી સંદર નમિ રાજર્ષિની આ કથા છે.

ચાેથી અન્યત્વ ભાવના વર્ષ્યુવી તેના દષ્ટાંતમાં ભરત ચક્રવર્તીના વૈભવ દર્શાવી, સર્વાગે શાેભિતા શણુગાર છતાં હાથની એક આંગળામાંથી વીંટી નીકળા પડી તેથી આંગળા અડવી જણાઈ એટલે ભરતેશ્વરને વૈરાગ્યની ઉત્પત્તિનું નિમિત્ત બન્યું અને કેવી વિચારણાથી કેવળન્રાનની ઉત્પત્તિ થઈ તેનું આબેદ્રબ ચિત્ર આપ્યું છે:

" અહાેહા ! કેવી વિચિત્રતા છે કે ભૂમિમાંથી ઉત્પન્ન થયેલી વસ્તુને ટીપીને કુશળતાથી ઘડવાથી મુદ્રિકા બની; એ મુદ્રિકા વડે મારી આંગળા સુંદર દેખાઈ: એ આંગળામાંથી મુદ્રિકા નીકળા પડતાં એથી વિપરીત દેખાવ દીધેા: વિપરીત દેખાવથી અશાબ્યતા અને અડવાપણું ખેદરૂપ થયું. અશાેબ્ય દેખાવાનું કારણુ માત્ર વીંટી નહીં એ જ ઠર્યુ કે ? જો વીંટી હત તાે એવી અશાભા હું ન જોત. એ મુદ્રિકા વડે મારી આ આંગળી શાભા પામી: એ આંગળી વડે આ હાય શાભે છે: અને એ હાથ વડે આ શરીર શાભા પામે છે. સારે એમાં હું શાભા કેાની ગણું ? અતિ વિસ્મયતા ! મારી આ મનાતી મનાહર કાંતિને વિશેષ દીપ્ત કરનાર મણિ–માણિકયાદિનાં અલંકારા અને રંગખેરંગી વસ્ત્રા ઠયા. એ કાંતિ મારી ત્વચાની શાભા ઠરી; એ ત્વચા શરીરની ગુપ્તતા ઢાંકી સંદર દેખાડે છે; અહાેહાે ! આ મહા વિપરીતતા છે ! જે શરીરને હું મારં માનું છું તે શરીર માત્ર ત્વચા વડે, અને તે ત્વચા કાંતિ વડે. અને તે કાંતિ વસ્ત્રાલંકાર વડે શાબે છે ત્યારે શું મારા શરીરની તાે કંઈ શાભા નહીં જ કે? રૂધિર, માંસ અને હાડના જ કેવળ એ માળા કે? અને એ માળા તે હું કેવળ મારા માનું છું. કેવી ભ્રલ ! કેવી ભ્રમણા ! અને કેવી વિચિત્રતા છે ! કેવળ હું પર પુદ્રગલની શાભાથી શાભું છું. કાેઠથી રમચિકતા ધરાવતું શરીર તે મારે મારે કેમ માનવું ? અને કદાપિ એમ માનીને હું એમાં મમત્વ ભાવ રાખું તે પણ કેવળ દુઃખપ્રદ અને વૃથા છે. આ મારા આત્માનેા એ શરીરથી એક કાળે વિયોગ છે! આત્મા જ્યારે બીજા દેહને ધારણ કરવા પરવરશે ત્યારે આ દેહ અહીં રહેવામાં કંઈ શંકા નથી. એ કાયા મારી ન થઈ અને નહીં થાય ત્યારે હું એને મારી માનું છઉ કે માનું એ કેવળ મૂર્ખતા છે. જેનાે એક કાળે વિયાગ થવાના છે, અને જે કેવળ અન્યત્વભાવ ધરાવે છે તેમાં મમત્વપછું શું રાખવું ? એ જ્યારે મારી થતી નથી, ત્યારે મારે એનાં થવું શું ઉચિત છે 🛱

# લાવના બાધ

નહીં, નહીં. એ જ્યારે મારી નહીં, ત્યારે હું એનેા નહીં; એમ વિચાર્ડ, દઢ કરું, અને પ્રવર્તન કરું, એમ વિવેક યુદ્ધિનું તાત્પર્ય છે. આ આખા સષ્ટિ અનંત ચીજથી અને અનંત પદાર્થોથી ભરેલી છે; તે સઘળા પદાર્થ કરતાં જેના જેટલી કાેઈ પણ વસ્તુ પર મારી પ્રિયતા નથી, તે વસ્તુ તે મારી ન થઈ, તેા પછી બીજી કઈ વસ્તુ મારી હેાય ? અહેા ! હું બહુ ભૂલી ગયેા. મિથ્યા માહમાં લથડી પડયેા. તે નવ ચાવનાઓ, તે માનેલા કુળદીપક પુત્રા, તે અઢળક લક્ષ્મી. તે છ ખંડતું મહાન રાજ્ય—એ મારાં નથી. એમાંનું લેશ માત્ર માટું નથી. એમાં મારા કિંચિત ભાગ નથી. જે કાયાથી હું એ સઘળી વસ્તુઓના ઉપનાગ લઉં છું, તે નાગ્ય વસ્તુ જ્યારે મારી ન થઈ, ત્યારે બીજી-મારી માની ખેઠેલેા-વસ્તુ સ્તેહી, કુટુંખી ઇત્યાદિ મારાં શું થનાર હતાં ? નહીં, કંઈ જ નહીં. એ મમત્વ ભાવ મારે જોઈતાે નથી ! એ પુત્ર, એ મિત્ર. એ કલત્ર. એ વૈભવ અને એ લક્ષ્મીને મારે મારાં માનવાં જ નથી ! હું એનેા નહીં, ને એ મારાં નહીં ! પુણ્યાદિ સાધીને મેં જે જે વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી તે તે વસ્તુ મારી ન થઈ એ જેવું સંસારમાં કશું ખેદમય છે ? મારાં ઉગ્ર પુણ્યત્વનું પરિણામ આ જ કે ? છેવટે એ સઘળાંના વિયાગ જ કે ? પ્રુપ્યત્વન એ કળ પામાને એની વહિને માટે જે જે પાપ કર્યા તે તે મારા આત્માએ ભોગવવાં જ કે? તે મણ એકલાએ જ કે ? એમાં કાેઈ સહિયારી નહીં જ કે ? નહીં, નહીં. એ અન્યત્વ ભાવ વાળા માટે થઈ ને હું મમત્વ ભાવ દર્શાવી આત્માના અનહિતૈષી થઈ એને રૌદ્ર નરકના નાકતા કરું એ જેવું ક્યું અત્રાન છે ? એવી કર્ક ભ્રમણા છે ? એવા કર્યા અવિવેક છે ? ત્રે સઠ શલાકા પ્રરુષમાંના હું એક ગણાયા, ત્યાં આવાં કૃત્ય ટાળા શકું નહીં, અને પ્રાપ્ત કરેલી પ્રભુતાને ખાેઈ બેસું, એ કેવળ અયુકત છે. એ પુત્રોનેા, એ પ્રમદાઓના, એ રાજવૈભવના અને એ વાહનાદિ સખતા મારે કશા અનુરાગ નથી ! મમત્વ નથી !

વૈરાગ્યનું રાજરાજેશ્વર ભરતના અંતઃકરણમાં આવું ચિત્ર પડ્યું કે તિમિરપટ ટળી ગયું. શુકલખ્યાન પ્રાપ્ત થયું. અશેષ કર્મ બળીને ભરમીભૂત થયાં ! મહાદિવ્ય અને સહસ્ર કિરણુથી પણ અનુપમ કાંતિમાન કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થયું."

પાંચમી અશુચિ ભાવનામાં સનત્કુમાર ચક્રવર્તીનું દષ્ટાંત માેક્ષ-માળામાં આપ્યું છે તે છે. પ્રમાણ શિક્ષામાં કાયા અશુચિના ભંડાર છે એમ જણાવ્યું છે છતાં મનુષ્યદેહને સર્વ દેહાેત્તમ કહેવા યાગ્ય છે. તે શાને લીધે ? કે એનાથી સિદ્ધગતિની સિદ્ધિ છે. " મેધાવિ પુરુષો નિરંતર એ માનવત્વના આમ જ મર્મ પ્રકાશે છે: વિવેક-યુદ્ધિના ઉદય વડે મુક્તિના રાજમાર્ગમાં પ્રવેશ કરાય છે. અને એ માર્ગમાં પ્રવેશ એ જ માનવદેહની ઉત્તમતા છે. તાેપણ રમૃતિમાન થવું યથાચિત છે કે તે દેહ કેવળ અશુચિમય તે અશુચિમય જ છે. એના સ્વભાવમાં અન્યત્વ નથી."

છઠી સંસારભાવના વર્ણવી છે, તેમાં સંસારનું સ્વરૂપ જાણી તેમાંથી મુક્ત થયેલા બલશ્રી નામના રાજકુમાર જે મૃગાપુત્ર નામે પ્રસિદ્ધ છે તેમનું ચરિત્ર આપ્યું છે. "એ યુવરાજ ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહ્યા છતાં સંયતિના ગુણને પામ્યા હતા; એથી કરીને દમીશ્વર એટલે યતિમાં અગ્રેસર ગણાવા યાગ્ય હતા." 'ઉત્તરાખ્યયન શાસ્ત્ર'ને આધારે આ ચરિત્ર સંસારનું સ્વરૂપ અને તેથી મુક્ત થવાના માર્ગ દર્શાવી ઊંડા વિચાર કરવા પ્રેરે તેવી રીતે વિસ્તારથી લખાયું છે. મહેલમાં રહીને નંગરના ચાકમાં એક મહા તપ, મહા નિયમ, મહા સંયમ, મહા શીલ અને મહા ગુણના ધામ રૂપ એક શાંત તપરવીને મૃગાપુત્રે જોયા, તે મુનિને નિરખી નિરખીને જોવા લાગ્યા. પછી તે એમ બાલવાં બાલતાં તે કુમાર શાભનિક પરિણામને પામ્યા. માહપટ ટલ્યું; ને ઉપશમતા પામ્યા. જાતિસ્યતિદ્યાન પ્રકાશિત થયું. પૂર્વિત

## ભાવના બા**ધ**ં

જાતિની સ્મૃતિ ઉપજવાથી તે મૃગાપુત્ર, મહારિદ્ધિના ભાેકતા, પૂર્વના ચારિત્રના સ્મરણને પામ્યા. શીઘ્રમેવ તે વિષયતે વિષે અણરાચતા થયા; સંયમને વિષે રાચતા થયા. માતાપિતાની સમાપે આવીને તે બાેલ્યા કે પૂર્વ ભવને વિષે મે પાંચ મહાવ્રતને સાંભળ્યાં હતાં. નરકને વિષે જે અનંત દુઃખ છે તે પણ મેં સાંભળ્યાં હતાં. એ અનંત દુઃખથી બેદ પામીને હું તેનાથી નિવૃત્તવાના અભિલાષી થયા છું. સંસાર ફપી સમુદ્રથી પાર પામવા માટે હે ગુરુજના, મને તે પાંચ મહાવ્રત ધારણ કરવાની અનુજ્ઞા દ્યા.

કુમારનાં નિવૃત્તિથી ભરેલાં વચના સાંભળીને માતાપિતાએ ભાગ ભાગવવાનું આમંત્રણુ કર્યું. આમંત્રણુ વચનથી ખેદ પામીને મૃગાપુત્ર એમ કહે છે કે અહાે ! માત, અને અહાે ! તાત, જે ભાગાનું તમે મને આમંત્રણુ કરા છેા તે ભાગ મે ભાગવ્યા. તે ભાગ વિષફળ– કિંપાક વૃક્ષના ફળની ઉપમાથી યુક્ત છે. ભાગવ્યા પછી કડવા વિપાકને આપે છે. સદૈવ દુ:ખાત્પત્તિનાં કારણ છે. આ શરીર છે તે અનિસ અને કેવલ અશુચિમય છે. અશુચિથી ઉત્પન્ન થયું છે. છવના એ અશાશ્વત વાસ છે, અનંત દુ:ખના હેતુ છે. રાગ, જરા અને કેલેશાદિકનું એ શરીર ભાજન છે એ શરીરને વિષે હું કેમ રતિ કરું ? બાલપણે એ શરીર છાંડવું છે કે વૃદ્ધપણે એવા જેના નિયમ નથી. એ શરીર પાણીના પ્રીણના પુદ્ધુદા જેવું છે. એવા શરીરને વિષે રનેહ કેમ યાગ્ય હાય ? મનુષ્યત્વમાં એ શરીર પામીને કાઢ, જ્વર વગેરે વ્યાધિને તેમજ જરા, મરણને વિષે ગ્રહાવું રહ્યું છે. તેમાં હું કેમ પ્રેમ બાંધું ?

જન્મનું દુઃખ, જરાનું દુઃખ, રાેગનું દુઃખ, મરણુનું દુ:ખ, એવા કેવલ દુઃખના હેતુ સંસારને વિષે છે. ભૂમિ–ક્ષેત્ર, આવાસ, કંચન, કુટુંબ, પુત્ર, પ્રમદા, બંધવ એ સકલને છાંડીને માત્ર કલેશ પામીને આ શરીરથી અવશ્યમેવ જવું છે. જેમ કિંપાક વક્ષનાં ફળનું પરિણામ

9U

સુખદાયક નથી, એમ બાેગનું પરિષ્ણામ પણ સુખદાયક નથી. જેમ કાેઈ પુરુષ મહાપ્રવાસને વિષે અન્નજલ અંગીકાર ન કરે એટલે કે ન લે અને ક્ષુધા-તૃષાએ કરીને દુઃખી થાય, તેમ ધર્મના અનાચરણથી પરલવને વિષે જતાં તે પુરુષ દુઃખી થાય; જન્મ, જરાદિકની પીડા પામે. મહાપ્રવાસમાં પરવરતાં જે પુરુષ અન્નજલાદિક લે તે પુરુષ ક્ષુધાતૃષાથી રહિત થઈ સુખને પામે; અલ્પ કર્મરહિત હાેય; અશાતા વેદનીય રહિત હાેય. હે ! ગુરુજના, જેમ કાેઈ ગૃહરથનું ઘર પ્રજ્વલિત થાય છે, ત્યારે ઘરના ધણી અમૂલ્ય વસ્ત્રાદિકને લઈ જઈ, જીર્્ વસ્ત્રાદિકને છાંડી રહેવા દે છે, તેમ લાેક બળતાે દેખીને જીર્્ વસ્ત્ર શપ જરા-મરા્બને છાંડીને અમૂલ્ય આત્માને તે બળતાથી (તમે આજ્ઞા આપા એટલે હું) તારીશ.

સગાપુત્રનાં વચન સાંભળીને શાકાર્ત થયેલાં એનાં માતાપિતા બાલ્યાં: " હે ! પુત્ર, આ તું શું કહે છે કે ચારિત્ર પાળતાં બહુ દુર્લભ છે. ક્ષમાદિક ગ્રહ્યુને યતિએ ધરવા પડે છે, રાખવા પડે છે. યત્નથી સાચવવા પડે છે. સંયતિએ મિત્રમાં અને શત્રુમાં સમભાવ રાખવા પડે છે. સંયતિને પાતાના આત્મા ઉપર અને પર આત્મા ઉપર સમયુદ્ધિ રાખવી પડે છે. અથવા સર્વ જગત ઉપર સરખા ભાવ રાખવા પડે છે એવું એ પ્રાહ્યાતિપાત વિરતિ પ્રથમ વ્રત યાવત્ છવતાં સુધી, પાળતાં દુર્લભ તે પાળવું પડે છે " એમ પાંચે મહાવત, રાત્રિભાજનત્યાગ, ક્ષુધા આદિ બાવીશ પરિષહ સહન કરવાં કેટલાં કઠે છે તે દરેકના સ્વરૂપ સહિત મુશ્કેલીઓ દર્શાવી યાવન વયને વિષે સંયમ તેને માટે દુષ્કર છે એમ માતાપિતા સાબિત કરે છે અને વૃદ્ધપહ્યામાં ધર્મ આચરવા તેને ભલામહ્યુ કરે છે.

તેના ઉત્તરમાં તે ગ્રાનવીર મુગાપુત્ર કહે છેઃ " વિષયની વૃત્તિ ન હેાય તેને સંયમ પાળવાે કંઇએ દુષ્કર નથી. આ આત્માએ શારીરિક અને માનસિક વેદના અશાતા રૂપે અનંતવાર સહી છે,

## ભાવના બાધ

ભોગવી છે. મહાદુઃખથી ભરેલી ભયને ઉપજાવનારી અતિ રાૈદ્ર વેદના આ આત્માએ ભાગવી છે. જન્મ, જરા, મરણ એ ભયનાં ધામ છે. ચતુર્ગતિ ૨૫ સંસાર–અટવિમાં ભમતાં અતિ રાૈદ્ર દુઃખાે મેં ભાગવ્યાં છે. ''

એમ પિસ્તારથી પૂર્વ ભવે નરકમાં ભાગવેલાં દુઃખા ત્રાસ ઉપજાવે તેવી રીતે મૃગાપુત્રે કહી અતાવ્યાં ત્યારે તેનાં જનક⊸જનેતા એમ ખાલ્યાંઃ ''હે! પુત્ર, જો તારી ઇચ્છા દીક્ષા લેવાની છે તા દીક્ષા ગ્રહણ કર; પણ ચારિત્રમાં રાગાત્પત્તિ વેળા વૈદક કાણ કરશે ? દુઃખ નિવૃત્તિ કાણ કરશે ? એ વિના બહુ દાહ્યલું છે."

મૃગાપુત્રે કહ્યું: "એ ખરું, પણ તમે વિચારા કે અટવીમાં મૃગ તેમજ પંખી એકલું હાેય છે; તેને રાેગ ઉત્પત્ત થાય છે ત્યારે તેનું વૈદું કાેણ કરે છે? જેમ મૃગ વનમાં વિહાર કરે છે, તેમ હું ચારિત્રવનમાં વિહાર કરીશ, અને સપ્તદશ બેદે સંયમના અનુરાગી થઈશ. દ્વાદશ પ્રકૃતિ તપ આચરીશ; તેમજ મૃગચર્યાથી વિચરીશ. મૃગને વનમાં રાેગના ઉપદ્રવ થાય છે, ત્યારે તેનું વૈદું કાેણ કરે છે? જેમ તે મૃગ ઉપદ્રવ સુક્ત થયા પછી ગહનવને જ્યાં સરાવર હાેય છે ત્યાં જાય છે, તૃણુપાણી આદિનું સેવન કરીને પાછું જેમ તે મૃગ વિચરે છે તેમ હું વિચરીશ. એમ હું મૃગની પેઠે સંયમવંત હાેઈશ. અનેક સ્થળે વિચરતા યતિ મૃગની પેઠે અપ્રતિબદ્ધ રહે. મૃગની પેઠે વિચરીને, મૃગચર્યા સેવાને, સાવદ્ય ટાળાને યતિ વિચરે. જેમ મૃગ તૃણુ જલાદિકની ગાચરી કરે તેમ યતિ ગાચરી કરીને સંયમ ભાર નિર્વાહ કરે. દુરાહાર માટે ગૃહસ્થને હીલે નહીં, નિંદા કરે નહીં, એવા સંયમ હું આચરીશ."

પછી માતાપિતાની આગ્રા લઈ પાેતે કહી અતાવ્યું હતું તેથી પણ અત્યંત વિશુદ્ધ ચારિત્ર પાળી તે માેક્ષે ગયા. પ્રમાણ શિક્ષામાં ઉદ્દેશ દર્શાવતાં કહે છેઃ "આત્મ∽ચારિત્રનું દ્રુઃખ તે દ્રુઃખ નહીં પણ પરમ સુખ છે, અને પરિણામે અનંત સુખ તરંગ પ્રાપ્તિનું કારણ છે; તેમજ ભાેગ વિલાસાદિકનું સુખ તે ક્ષણિક અને બહિર્દશ્ય સુખ તે કેવલ દુઃખ જ છે. પરિણામે અનંત દુઃખનું કારણ છે, એમ સપ્રમાણ સિદ્ધ કરવા મહારાની મગાપુત્રના વૈરાગ્ય અહીં દર્શાવ્યા છે. સંસાર પરિભ્રમણ નિવૃત્તિ અને સાવલ ઉપકરણ નિવૃત્તિનાં પવિત્ર વિચાર તત્ત્વન્નાનીએા નિરંતર કરે છે. "

સાતમી ભાવનામાં સત્ત્વાવન આશ્રવદ્વાર એટલે પાપને પ્રવેશ કરવાનાં પ્રનાલ વર્ણવી કુંડરિક મુનિએ હજાર વર્ષ ચારિત્ર પાળી પરિણામ અગડી જતાં પાતાના ભાઇએ રાજ્ય પાછું આપ્યું તે ગ્રહણ કરી, સર્વ તેને પતિત માની ધિક્ષારતા હતા તેનું વેર લેવાના વિચારમાં મરણુ પામી સાતમી નરકે ગયાે.

આઠમી સંવર ભાવનામાં પાપ-પ્રનાલરૂપ આશ્રવદ્વારને રાેકવા વિષે જણાવી કુંડરિકના ભાઈ પુંડરિક ભાઈના મુનિવેષ ગ્રહણ કરી એવા નિશ્વય કર્યો કે મારે મહર્ષિ ગ્રુરુ કને જવું અને ત્યાર પછી જ અન્નજલ ગ્રહણ કરવાં. અણવાણે ચરણે પરવરતાં પગમાં કાંકરા કાંટા વાગવાથી લોહીની ધારાઓ ચાલી તાેપણ તે ઉત્તમ ધ્યાને સમતા ભાવે રહ્યા એથી એ મહાનુભાવ પરીને સર્વાર્થસિહિ વિમાનમાં દેવરૂપે ઊપજ્યો.

એ જ ભાવનામાં ખીજાું શ્રી વજ સ્વામીનું દષ્ટાંત આપ્યું છે તેમાં તે કંચન કામિનીથી ચબ્યા નહીં; તે જોઈને તેમને ચળાવવા પ્રયત્ન કરનાર યુવતી ફકિમણીએ ચારિત્ર ગ્રહણ કર્યું; મન, વચન કાયાને અનેક પ્રકારે દમન કરી આત્માર્થ સાધ્યો.

નવમી નિર્જરા ભાવનામાં **બાર પ્રકારનાં તપનું વર્ણન કરી દઢ** પ્રહારી સાતે વ્યસન સેવનાર **પ્લાહ્મ**ણુપુત્રનાં પાપ જણાવી તેના

## ભાવના બાધ

પશ્ચાત્તાપ થતાં ઉત્તમ ભાવનાએ પંચમુષ્ટિ કેશલુંચન કરી સાધુપણું ગ્રહણ કરી લોકોના સંતાપ સમભાવથી સહન કરવાનાે નિશ્વય કરી કેવી રીતે સર્વ દુઃખ ખમીને ક્ષમાધર બન્યા, તેનું ટૂંકામાં વર્ણન કર્યું છે.

દશમી લેાકસ્વરૂપ ભાવનામાં લાેકના પુરુષ આકાર વર્ણવી, ભુવનપતિ, વ્યંતર અને સાત નરકના અધાલાેક; મધ્ય લાેકમાં અઢી દ્વીપ વગેરે અને ઊર્ષ્વ લાેકમાં ખાર દેવલાેક, નવ ગૈવેયક, પાંચ અનુત્તર વિમાન અને તે ઉપર સિદ્ધ શિલા છે એમ લાેકાલાેક પ્રકાશક સર્વત્ર, સર્વદર્શી અને નિરૂપમ કૈવલ્યત્રાનીઓએ ભાખ્યું છે એમ સંક્ષિપ્ત વર્શન કર્યું છે.

સાળ સત્તર વર્ષની વયમાં શ્રીમદ્દને વર્તતા અદ્દભુત વૈરાગ્ય અને વિશાળ વાચનના ફળરૂપ 'માેક્ષમાળા' અને 'ભાવના બાધ' ગ્રંથ લખાયા છે, તે દર્શાવવા તેમજ સુદ્રા વાંચનારને તેની પ્રસાદી ચખાડવાના ઉદ્દેશથી વિસ્તારપૂર્વક લખાણ કર્યું છે. આથી જેને રુચિ ઉત્પન્ન થશે અને મૂળ ગ્રંથાના વાચન, મનન તથા ધીરજથી પાચન થાય, સ્વીકાર થાય તેવા હિતકારી પુરુષાર્થમાં પ્રવર્તશે તેને તેા અદ્દભુત વૈરાગ્ય, ઉત્તમ શ્રદ્ધા અને તે મહાપુરુષ પ્રત્યે પ્રેમ આદિ આત્માને ઉજ્જવળ કરનાર ગુણા અવશ્ય પ્રાપ્ત થશે.

## 9

# અવધાન

**શ્રી** વવાણિયા ગામ નાનું હેાવાથી અને સુરૂ મનુષ્યેાનાે થાેડા સમાગમ હેાવાથી એમનું મન પ્રવાસ તરફ રજ્ઞા કરતું. સં. ૧૯૪૦ના અરસામાં તેમણે મારખીમાં પ્રવેશ કર્યો હતા.

માેરખીમાં શાસ્ત્રી શંકરલાલ માહેશ્વર ભટ અષ્ટાવધાનના પ્રયાેગા જાહેરમાં કરી બતાવતા; એટલે આઠ બાબતાે તરક એકી વખતે લક્ષ રાખી ભૂલ વગર આઠ ક્રિયાએા કરી બતાવવી. એ જ અરસામાં મુંબઈમાં ગટુલાલજી મહારાજ અષ્ટાવધાન કરતા. આ વખતે જાણવા પ્રમાણે હિંદુસ્થાનમાં બે જ પુરુષે ચમત્કારી સ્મરણશક્તિવાળા ગણાતા હતા.

શ્રીમદ મારબીમાં પધાર્યા તે અરસામાં તત્ત્વશાધક જૈનના પવિત્ર ઉપાશ્રયમાં શાસ્ત્રી શંકરલાલનાં અષ્ટાવધાન ુથયાં; તે વખતે વણિકભ્રષણ કવિ તરીકે પ્રખ્યાતિ પામતા શ્રીમદ્દને પણ અષ્ટાવ-

#### **અવધાન**

ધાનાનું નિરીક્ષણુ કરવા આમંત્રણુ હતું. શ્રીમદ્દની સ્મરણશક્તિ તા અદ્દભુત હતી; તેમણુે અવધાન જોયાં કે તે શાખી લીધાં. બીજે દિવસે વસત નામે બગીચામાં પ્રથમ ખાનગીમાં મિત્રમંડળ સમક્ષ નવા નવા વિષયો લઈ અવધાન કરી ખતાવ્યાં. બીજે દિવસે જાહેરમાં બે હજાર પ્રેક્ષકા સમક્ષ પવિત્ર ઉપાશ્રયમાં જ બાર અવધાન કરી બતાવ્યાં. સામાન્ય વિદ્રાન તરીકે લોકામાં એ જાણીતા હતા, પણ હવે તેા આ ચમત્કારી સ્મરણશક્તિથી લોકામાં બહુ પ્રશસા પામવા લાગ્યા.

મુંબઇના શેઠ લક્ષ્મીદાસ ખીમજીભાઈ મેારબીમાં આવેલા તે વખતે હાઇરેકૂલમાં માેટી સભા ભરીને બાર અવધાન તેમણે કરી અતાવ્યાં હતાં. તે વખતે શેઠ લક્ષ્મીદાસ ખીમજીભાઈએ કહ્યું કે આ વખતે હિંદ ખાતે તા આ એક જ પુરુષ આટલી શક્તિવાળા છે.તે વખતે શ્રીમદ્દને રકું ઇનામ પણ મળ્યું હતું.

ખાનગી પ્રસંગે શ્રીમદ્દને જામનગર જવાનું થયું હતું. ત્યાં તેઓએ ત્યાંના વિદ્વાના આગળ બે સભાએામાં ભાર અને સાળ એમ બે વિધિથી અવધાના કર્યા હતાં. બધા પ્રેક્ષકા પ્રસન્ન થયા હતા. અહીં તેમને ' હિંદના હીરા ' તરીકે ઉપનામ મળ્યું હતું. જામનગરમાં બે વિદ્વાના આઠદશ વર્ષથી અવધાના કરવા માટે મહેનત કરતા હતા; પરંતુ નિષ્ફળતા પ્રાપ્ત થતી હતી. તેથી ત્યાંના વિદ્વાનાને સાળ અવધાના કરનાર પ્રત્યે બહુમાનપછું અને આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થયાં હતાં.

વઢવાણુના પ્રદર્શનમાં એમણે કર્નલ એચ. એલનટ સાહેબ અને બીજા રાજા રજવાડા તથા મંત્રીમંડળ વગેરે મળી આશરે બે હજર દષ્ટાઓની સમક્ષ સાળ અવધાના કરી ખતાવ્યાં હતાં; તે જોઈ આખી જંગી સભા આનંદ આનંદમય થઈ ગઈ હતી. સઘળા સભા-જનાના મુખમાંથી શ્રીમદ્દની અજબ શક્તિની અનેક પ્રકારે પ્રશંસા પ્રગટતી હતી. ઉપરાઉપરી પ્રશંસાનાં ભાષણે થતાં જતાં હતાં. ' ગુજરાતી ', ' મુંબઈ સમાચાર ', ' લેાકમિત્ર ' અને ' ન્યાયદર્શક ' પત્રામાં પણ શ્રીમદ્દનાં યશાગાન થવા લાગ્યાં.

બાેટાદમાં એમણે એમના એક લક્ષાધિપતિ મિત્ર શેઠ હરિલાલ શિવલાલની સમક્ષ બાવન અવધાન કર્યા હતાં. વચ્ચે કંઈ પણ પરિશ્રમથી પરિચય રાખ્યા વિના પરભારાં સાળ મૂક્ષીને બાવન અવધાન કર્યા એ ઉપરથી શ્રીમદ્દનાં પરાક્રમ, હિમ્મત, શક્તિ અને યુદ્ધિબળના ચમત્કારનું કંઈક ભાન થશે.

આવત કામ:---ચોપાટે રમતા જવું, શેતરંજે રમતા જવું, ટ્રકારા ગણતા જવું, માળાના મણુકા ગણતા જવું, સરવાળા, ભાદભાષ્ટી, ગણાકાર અને ભાગાકાર આપેલા ગણતા જવું, ગંજીફે રમતા જવું, સાળ ભાષાઓના શબ્દાે યાદ રાખતા જવું, બે કાેઠામાં આડાઅવળા અક્ષરથી કવિતાએા માગેલા વિષયની કરાવતા જવું, આઠ ભિન્ન ભિન્ન માગેલી સમસ્યાએ પૂર્ણ કરતા જવું, સાેળ જીદા જીદા માગેલા વત્તામાં માગેલા વિષયો તૈયાર કરાવતા જવું –એમ પાવન કામની શરૂઆત એક વખતે સાથે કરવી. એક કામનાે કંઈક ભાગ કરી બીજાં કામનાે કંઈક ભાગ કરવા. પછી ત્રીજાં કામના કંઈક કરવા, પછી ચાથા કામતા કંઇક ભાગ કરવા. પછી પાંચમાના એમ બાવને કામના થાડાે થાડાે ભાગ કરવા. સારપછી વળી પહેલા કામ તરફ આવવું અને તેના થાડા ભાગ કરવા. બીજાના કરવા. ત્રીજાના કરવા એમ સઘળાં કામ પૂર્ણ થતાં સુધી કર્યા જવું. એક સ્થળે ઊંચે આસને એસીતે એ બધાં કામમાં મન અને દષ્ટિ પ્રેરિત કરવી. લખવું નહિ <sup>\*</sup>કે બીજીવાર પૂછવું નહિ અને સઘણું સ્મર**ણમાં રાખી એ બાવને** કામ પર્શ કરવાં. કંઈક સમજાય તેવી સમજાતી નીચે આપી છે:

#### અવધાન

(૧) ચાેપાટે રમતા જવું—ત્રણ જણ ચાેપાટે બીજા રમતા હતા તેમની સાથે ચાેપાટે રમતાં જતાં અને વચ્ચે બીજાં એકાવન કામ કરતાં જતાં છેવટે લીલી, પીળી, લાલ અને કાળી એ ચાર રંગની સાેગઠીઓ ધ્યાનમાં રાખીને કહી આપી હતી. ચાેપાટ વચ્ચેથી ઉપાડી લેવામાં આવી હતી. પરંતુ જેના અંતઃકરણુમાં બીજી ચાેપાટ ગાેઠવાયેલી હતી તેને એ ચાેપાટની પછી શી જરૂર હતી ?

(ર) ગંછફે રમતા જેવું—ચાેપાટનાે પાસા નાખ્યા પછી બીજા ત્રણ જણુની સાથે શ્રીમદ્દ ગંછફે રમતા જતા હતા. અને છેવટે પાેતાનાં તેરે પત્તાં કહી આપ્યાં હતાં.

(૩) શેતર જે રમતા જવું—તે જ વખતે શેતર જ રમવા બીજા એક જણુની સાથે ચિત્ત પરાવ્યું હતું. અવધાનની સમાપ્તિએ વચ્ચેથી ઉપાડી લીધેલ શેતર જનાં પાળાં, ઊંટ, અશ્વ, હાથી, વજીર, બાદશાહ નંબર વાર કહી આપ્યા હતા.

(૪) ટકારા ગણવા—એ વખતે એક જણ બહાર ઊનેા રહીને ઝાલરના ટકારા વગાડતા હતા તે યાદ રાખીને સઘળા છેવટે કહી દીધા હતા.

(૫) પડતી ચણ્રેાઠી ગણુવી—શ્રીમદ્દના વાંસા ઉપર વચ્ચે વચ્ચે તે કામની સાથે ચણ્રેાઠીએા નાખવામાં આવતી હતી તે કેટલી થઇ તે અવધાનની સમાપ્તિએ કહી દીધી હતી.

(૬, ૭, ૮, ૯)— બાદબાકી, ગુણાકાર, ભાગાકાર અને સરવાળા-તે કામોની સાથે ગણવા આપ્યા હતા તે ગણીને મનમાં રાખી છેવટે તેના જવાબ કહી બતાવ્યા હતા.

(૧૦)—એક જણ હાથમાં માળાના મણકા ફેરવતાે જતાે હતાે, તેના તરક પણ શ્રીમદ્દની નજર હતી. તે માળા વચ્ચેથી અધૂરી

# શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

મૂકવામાં આવી હતી. છેવટે તેમણે કેટલા મણકા કર્યા હતા તે કહી આપ્યું હતું.

(૧૧ થી ૨૬)— જીદી જીદી ભાષાઓના શબ્દો ( સાેળ ભાષાના શબ્દો) સાેળ જણાને વહેંચી આપવામાં આવ્યા હતા. બીજાં કામ કરતાં વચમાં અનુક્રમ વિના અકેકા અક્ષર શ્રીમદ્દને સંભળાવવામાં આવતા. પ્રથમ ત્રીજો અક્ષર અરખી વાક્યનેા કહેલા પછી ૧૭ મા લૅટિનના કહેવાતા, બીજો અક્ષર સંસ્કૃત વાક્યના તા પછી ૪૧ મા અક્ષર ઉર્દુ વાક્યના એમ આડાઅવળા શબ્દો કહેવામાં આવ્યા હતા. સઘળા કહેવાઇ રહ્યા પછી અવધાનની સમાપ્તિ વખતે ભાષાવાર કવિએ પૂરાં વાક્ય કે કાવ્ય ગોઠવીને ક્રમ પ્રમાણે કહી બતાવ્યાં હતાં. સંસ્કૃતના એક અક્ષર ચાથા હાય અને એક પચાસમા હોય એ બન્નેને કયાંય પણ લખ્યા સિવાય અંતઃકરણથી ગોઠવી શ્લોક-બદ્ધ કરી દેવા એ સહેલી વાત નથી. મરાઠી, ગુજરાતી, સંસ્કૃત, હિંદી, અંગ્રેજી, પંજાખી, કર્ણાટકી, બંગાળી, મારવાડી, ગ્રીક, ઉર્દુ, જાડેજી, આરખી, ફારસી, દ્રાવિડ અને સિંધી એમ સાેળ ભાષાના ચારસા અક્ષરા આપેલા હતા. એ ભાષાના શબ્દાનાં વિલોમ રૂપ એટલે અક્ષરા આપેલા તે ક્રમનું દપ્ટાંત નીચે પ્રમાણે છે:

સંસ્કૃતનું વિલેામ સ્વરૂપ

| Í | स्ति | क्तो | eali | स्व | <del>स्</del> व | र्भ<br>ग | रित | क्तः | तृ | क्ष | बं  |
|---|------|------|------|-----|-----------------|----------|-----|------|----|-----|-----|
|   | हि   | वि   | यो   | वि  | वा              | को       | ष   | नु   | र  | रो  | को  |
|   | घो   | या   | को   | मु  | ঘ               | गी       | कः  | रा   | वा | वि  | प   |
|   | म    | कि   | यः   | •ोद | धो              | ये       | ৰি  | न    | हः | ₹   | तेर |
| I | 1    |      |      |     | ۱ I             |          |     | 1 d. |    |     |     |

श्रीभद्दे કહી આપેલા શ્લાક बद्धो हि को यो विषयानुरागी को वा विमुक्तो विषये विरक्तः । को वास्ति घोरो नरकः स्वदेहः तृष्णाक्षयः स्वर्गपदं किंमस्ति ।।

ગુજરાતી ભાષાના વાક્યનું વિલેામ સ્વરૂપ

| ત  | ત્ના | ષિ | નાં | આ | ક્ર | અા | સુ  | યા |
|----|------|----|-----|---|-----|----|-----|----|
| શા | છે   | પે | દ   | એ | ય   | હ  | થી  | છે |
| २  | સુ   | ને | ભિ  | ษ | તં  | ø  | વાં | છે |

ગુજરાતી વાક્ય કહી ખતાવ્યું હતું તે

' આપના જેવાં રત્નાથી હજી સૃષ્ટિ સુશાભિત છે, એ જોઈને આનંદ થાય છે. '

એવી રીતે ભાકીની ચાૈદ ભાષાએાના વિક્ષેામ સ્વરૂપે સાંભળેલા અક્ષરા ઉપરથી ખરા સ્વરૂપે વાક્ષ્યેા કે કાવ્યાે કહી ભતાવ્યાં હતાં.

(ર૭-ર૮)-બે જણુ બે વિષયેા, કાષ્ટકમાં આડાઅવળા અક્ષરા માગી પુરા કરાવવા ઈચ્છે છે. શ્રીમદે તે કેવા રૂપથી પૂર્ણ કરાવ્યા તેના એક નમૂતા અહીં આગળ આપ્યા છે. માગનાર જે નંબરતા અનુક્રમ વિના અક્ષર માગે છે તે શ્રીમદ્દ આપી તે કાવ્ય પૂર્ણ કરે છે. નીચેના કાષ્ટકમાં અક્ષરા ઉપર જે આડાઅવળા આંકડા સૂક્યા છે તે પ્રમાણે અક્ષરા મગાયા હતા, તે કાષ્ટકમાં ગાઠવતાં ભુજંગી છંદનું કાવ્ય બન્યું હતું. જેમકે પહેલા અક્ષરની માગણી એવી કરી કે ૪૬મા અક્ષર આપા, એટલે શ્રીમદે 'ળ' આપ્યા. પછી બીજો અક્ષર ૧૯મા માગ્યા એટલે 'મ' આપ્યા. એમ અડતાળીસ વખત

٤٩

મ્મક્ષરની માગણી કરી. અક્ષરાે ઉપર આંકડા મૂકેલા છે તે કેટલામી માગણી છે એમ સૂચવે છે.

| ૩૩ | ૧૬ | ઢર  | ૪ય | ૮   | ૧૯          | ૩૬ | 3४  | ા   | २ <b>३</b> | ર૧ | ૨ ૰       |
|----|----|-----|----|-----|-------------|----|-----|-----|------------|----|-----------|
| ભ  | લી | કાં | નિ | સા  | સા          | ધ  | रे  | તું |            | વિ | તા,       |
| ૧૦ | ૧૮ | ૭૧  | 9  | ૪૪  | <b>ર્</b> ૭ | ર  | ૭૭  | ૩પ  | ૧૨         | ૪૦ | ૩૮        |
| પ  | ડી | રોા | ह  | માં | કે          | મ  | તું | કા  | વ્ય        | ગી | તા?       |
|    |    |     |    |     |             |    |     |     |            |    | ৮৬<br>ন্ট |
|    |    |     |    |     |             |    |     |     |            |    | २४<br>ने  |

કવિતાને હિમ્મત વિષે—ભુજંગી છંદ

(૩૬ થી પર)—સાળ જણાએ જીદા જીદા સાળ વિષયાની જીદા જીદા વૃત્તમાં કવિતા માગી હતી. તે કવિતાની અકેક્રી કડી અકેકું કામ કરતાં જતાં શ્રીમદે પૂર્ણ કરાવી હતી અને છેવટે તે સાળે નવી કવિતાએા શ્રીમદને માઢે થઇ ગઇ હતી તે પાતે ગાઇ બતાવી હતી. તેમાંના ખેત્રણ નમૂના નીચે આપ્યા છે:

૧. ચંદ્રના રથને હરણ્ડિયાં શા માટે જોડયાં છે ? તે માટે તર્ક દાડાવવા, અને ઉપરની બે કડી પાછી વાણ્ડિયા ઉપર ઉતારવી, એ વિષય આપેક્ષા.

# [ શાદ્ર લવિક્રીહિત ]

''અંગે શાૈર્ય દમામ નામ ન મળે, સત્તા રહી ના જરી ! પ્રેમી કાયરતા તણા અધિક છે, શાસ્ત્રે કથા એ ખરી; ભાગી જાય જરૂર તે ભયભર્યો, રે! દેખતાં કેસરી, તે માટે રથ ચંદ્રને હરણિયાં જોડી દીધાં શ્રી હરિ!" ર. કજોડાં માટે હિંદુઓનાે તિરસ્કાર~એ વિષય આપ્યાે હતાેઃ

[મનહર છંદ] કૂળ મૂળ પર માંહી, શળ હાથે કરી રાંપેા, ભૂલ થકી ધૂળ કેમ કરા નિજ બાળિકા ? કરા છા કસાઈ થકી, એ સવાઇ આર્ય ભાઇ, નક્કી એ નવાઇની ભવાઈ સુખ ટાળિકા; ચેતા ચેતા રે ચતુર નર ચેતા ચિત્ત, બાળા નહીં હાથે કરી, બાળ અને બાળિકા. અરે ! રાયચંદ કહાે, કેમ કરી માને એહ, ચઢી એઠી જેની કાંધે ક્રોધ ધરી કાળિકા !

શીઘ્રતાથી કરેલાં કાવ્યામાં પણ ઝમક અને કલ્પના કેટલાં મનાહર છે ?

૩ કવિનું નામ પાેતાના પિતાના નામ સહિત આવે તથા તે જ ફોહરામાં મહાત્માને પ્રણામ થાય, એ વિષય આપ્યા હતા.

> [ દાહરાે ] રૃાખે યુશ ચંદ્રોદ્ધે, રૂહે વધુ–જીૅવિ નામ; તેવા નરને પ્રેમથી, ્નામ કરે પરણામ.

પ્રેા. રવજીસાઈ દેવરાજે શ્રીમદ્દને એક પ્રશ્ન પત્ર દારા પૂછેલા કે એક કલાકમાં સા શ્લોક સ્મરણુભૂત રહી શકે ? તેના ઉત્તરમાં તેમણે એક કલાકમાં ભાવન અવધાન થાય છે તે જણાવી માર્મિક ખુલાસા કર્યો હતા અને એક વિદ્વાને ગણતરી કરતાં માન્યું હતું કે આ ભાવન અવધાનામાં ૫૦૦ શ્લાકનું સ્મરણુ એક કલાકમાં રહી શકે છે. પછી પાતે જણાવે છે:

" તેર મહિના થયાં દેહાેપાાધ અને માનસિક વ્યાધિના પરિચયથી કેટલીક શક્તિ દાટી સૂક્યા જેવી જ થઇ ગઈ છે. ( બાવન જેવાં સા અવધાન તેા હજુ પણુ થઈ શકે છે) નહીં તેા આપ<sup>દ</sup> ગમે તે ભાષાના સાે શ્લોકાે એક વખત ખાેલી જાઓ તાે તે પાછા તેવા જ રીતે યાદ રાખી ખાેલી દેખાડવાની સંબર્ધતા આ લખનારમાં હતી. અવધાન એ આત્મશક્તિનું કર્તવ્ય મને સ્વાનુભવથી જણાયું છે. આશ્વર્ય, આનંદ અને સંદેહમાંથી હવે જે આપને યાેગ્યલાગે તે ગ્રહણુ કરાે. " સં. ૧૯૪૨.

સં ૧૯૪૩માં શ્રીમદની મુંબઇમાં સ્થિતિ હતી; અને ત્યાં પણ અનેક રથળે અવધાનના પ્રયોગાે કરી બતાવેલા. મુંબઈમાં પાતાની શતાવધાન ( સા અવધાન ) કરવાની શક્તિ કરામજી કાવસજી ઇન્સ્ટી-ટયટમાં અને અન્ય સ્થળોએ જાહેર પ્રજા સંમક્ષ તેઓએ દર્શાવી હતી. આ આશ્ચર્યકારક સ્મરણશક્તિની ક્રિયાએાથી તેઓને પ્રજાએ એક સુવર્ણચંદ્રક (ચાંદ) આપ્યેા અને 'સાક્ષાલ સરસ્વલી' નું બિરદ આપવામાં આવ્યું હતું. ઇ. સ. ૧૮૮૬–૮૭ માં 'મુંબઇ સમાચાર' 'જામે–જમશેદ' 'ટાઇમ્સ ઑક ઇંડિયા' 'ગુજરાતી' 'ઇંડિયન સ્પેકટેટર' મત્યાદિ ગુજરાતી અને અંગ્રેજ છાપાંમાં શ્રીમદ્દની અદ્ભુત શક્તિઓ વિષે લેખા આવતા હતા. તા. ૨૪–૧–૧૮૮૭માં 'ટાઇમ્સ ઑક્ ક્રંડિયા' પત્રમાં અંગ્રેજીમાં છપાયું કે રાજચંદ્ર રવજીભાઈ નામના એાગણીશ વર્ષની વયના એક યુવાન હિંદુની અદ્ભુત માનસિક શક્તિઓનું પ્રદર્શન નિરીક્ષણ કરવા અર્થે ગયા શનિવારે સાંજે કરામજી કાવસજી ઇન્સ્ટીટયૂટમાં દેશી ગૃહસ્થાના એક ભબ્ય મેળાવડા થયા હતા. આ પ્રસંગે ડો. પિટરસને અધ્યક્ષપદ લીધું હતું. અવધાન ઉપરાંત અલૌકિક સ્પર્શેન્દ્રિય શક્તિ ધરાવતા તે જોવામાં આવ્યા હતા. તેઓને પ્રથમ એક ડઝન ( ખાર ) જેટલાં જાદા જાદા કદનાં પુસ્તકા બતાવવામાં આવ્યાં હતાં અને તેમને તેનાં નામ જણાવવામાં આવ્યાં હતાં. ત્યાર પછી તેઓની આંખો પાટા બાંધી બંધ કરવામાં આવી હતી: અને તેઓએ તેમના હાથમાં જેમ જેમ પુસ્તકા મૂકવામાં આવ્યાં, તેમ તેમ તે પુસ્તકાનાં નામ હસ્ત વડે સ્પર્શ કરી કહી દીધાં હતાં. એ જ તારીખના 'જામે જમશેદ'માં છપાશું છે કેડો. પિટરસને પાતાને આ અખતરાથી બેહદ અચરતી પામેલા જણાવ્યા હતા.

" અમારા સાંભળવામાં આવ્યું છે કે આગલે દિવસે પાતાને મળેલી એક મેજખાની વખતે કેટલીક વાનીઓમાં મીઠું વધતું ઓાછું હતું, તે કવિએ ( શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રે ) ચાખવા કે હાથ લગાડયા વિના માત્ર નજરે જોઈ કહી આપ્યું હતું ''–'જાપ્તે જમશેદ'.

" આ પછી થાેડાક વખતમાં મુંબઇની હાઇકાર્ટના મુખ્ય ન્યાય-મૂર્તિ સર ચાર્લ્સ સારજન્ટ, ડૉકટર પિટરસન, મિ. યાગ્રિક અને અન્ય પ્રતિષ્ઠિત પુરુષોની પ્રેરણાથી શ્રીમદ્દનાં શતાવધાન જોવાને માટે એક મહાન લાેકસભા બાલાવવાની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી હતી. આ અસાધારણ શક્તિવાળા યુવકની સ્તુતિ અને કદર લાેકાએ અને પત્રવાળાએાએ ઉત્તમ રીતે પ્રદર્શિત કરી. સર ચાર્લ્સે તેમને યુરાપમાં જઈ ત્યાં પાતાની શક્તિઓ દર્શાવવાની ભલામણ કરી, પણ તેઓ તેમ કરી શકયા નહીં, કારણુકે તેમણે વિચાર્યુ કે યુરાપમાં પાતે જૈન ધર્માનુસાર રહી શકે નહીં."–'પાયોનિયર' (અલાહાબાદ).

# 6

# વીશ વર્ષની વય સુધીની લેખનપ્રવૃત્તિ

' સાક્ષાત્ સરસ્વતી ' નામે એક નાનું પુસ્તક સં. ૧૯૪૩માં ભાઈ વિનયચંદ પાેષટભાઈ દદ્દતરીએ લખ્યું છે તેમાં શ્રીમદ્દનેા ૧૯ વર્ષ સુધીના ટૂંક વૃત્તાંત પ્રગટ કરી અવધાન વગેરે શક્તિએા ઉપરાંત તે વખતનાં તેમનાં અપ્રગટ લખાણુ વિષે થાેહું લખ્યું છેઃ

" તીતિ, લક્તિ, અહિંસા, શિયળ અને અધ્યાત્મ સંબંધી એએા ગ્રંથા ગુંથવા પ્રયત્ન કરે છે, તેમ કેટલાક ગુંથ્યા પણ છે. 'મોક્ષમાળા' નામે એક સુંદર ગ્રંથ હમણાં બહાર દેખાવ દેનાર છે; જેનું પૂર આશરે છ હજાર શ્લાક જેટલું થવા જાય છે. એ ગ્રંથ ગવાત્મક છે. સૂત્ર-સિદ્ધાંતના માર્મિક લેદા સમજાવવાની લાલિત્યયુકત પ્રેરણાઓ એમાં કરી છે. જે માક્ષમાળા ઉપદેશ તરંગથી છલકાયા કરે છે; જે માક્ષ-માળામાં ખરેખર માક્ષના માર્ગ મતલેદ વિના બાધ્યા છે અને જે માક્ષમાળા સૂત્રસિદ્ધાંતના ટાડા છે; તે આપણું ધર્મપુસ્તક એક વખત દરેક શ્રાવક વાંચવું સમજવું; વાંચતાં ન આવડતું હાેય

# વીશ વર્ષની વય સુધીની લેખનપ્રવૃત્તિ

તેમણે બીજાને માઢેથી શ્રવણ કરવું અને તેના રડા ઉપયાગ કરવા એવી મારી સલાહ છે.

" નમિરાજ' નામે એક સંસ્કૃતના મહાકાવ્યના નિયમાનુસારે એમણે ગ્રંથ રચ્યો છે; જેમાં શાંતરસ પ્રધાન રાખીને નવરસની રેલ છેલા કરી મૂક્ષ છે; જેમાં ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ એ ચતુર્વર્ગ સંબંધી ઉપદેશ કરી ફળમાં માક્ષમાર્ગ મૂક્ષ દીધા છે. એ પાંચ હજાર શ્લાકના પૂરના ગ્રંથ એમણે છ દિવસમાં રચ્યા હતા. એ ગ્રંથ વાંચતાં દરેક મનુષ્યને એ દેવાંશી નરની કવિત્વ શક્તિના લાલિત્યનું ભાન થાય છે.

" એ મહાત્માએ એક સાર્વજનિક સાહિત્યનાે એક હજાર શ્લાેકનાે ગ્રંથ એક દિવસમાં રચ્યાે છે; જે હમણાં ધાંગધાના એક ડાેક્ટર પ્રસિદ્ધ કરનાર છે.

" એક ધર્માચાર્યે એક હજાર રૂપિયા આપવાનું કહ્યું હતું અને કહ્યું હતું કે મારા ધર્મના થાેડાએક શ્લાેકા કરી આપાે, પરંતુ એથી એ દેવાંશી નરનું મન ચલ્યું નહાેતું. ધન્ય છે એની જનેતાને !

'' ' વૈરાગ્ય વિલાસ ' નામે જૈનધર્મનું એક ચાપાનિયું હમણાં એએા બહાર પાડે છે. ''

ઉપર જણાવેલા ઝંથામાંથી ' માક્ષમાળા ' સિવાય કાઈ ઝંથા હાલ ઉપલબ્ધ નથી. છપાવાની તૈયારી થયેલા જણાવ્યા છે તે છપાયા હશે કે નહિ તેની પણ માહિતી મળી નથી. પરંતુ ઉપરના વર્ણુન ઉપરથી તે લેખકે તે ગ્રંથા દોઠા હેાય એમ લાગે છે.

હાલ જે લખાણુ ' શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર ' ગ્રંથમાં છપાયું છે, તેમાં 'વચનામૃત'ના મથાળા નીચે ૧૨૦ બાેલ 'પુષ્પમાળા'ની શૈલીમાં પણુ ધાર્મિક વિષયની મુખ્યતા રાખી સૂત્રાત્મક ઉપદેશ રૂપે લખાયેલ છે. તેના સાળમા બાેલમાં ' વચનસપ્તશતી પુનઃ પુનઃ રમરણુમાં રાખાે '

## શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા

એમ જણાવ્યું છે તે સૂચવે છે કે તેમણે સાતસાે બાલ લખેલા છે. 'તત્ત્વગ્રાન ' નામનાે તેમનાં વચનાેમાંથી તૈયાર કરેલા નાનાે સંગ્રહ બહાર પડેલા છે. તેમાં 'મહાનીતિ'ના સાતસાે બાલ આપેલા છે; તે પણ આ અરસામાં લખાયેલા લાગે છે.

સત્તર અઢાર વર્ષની ઉમ્મરે શ્રીમદે લખેલા દષ્ટાંતિક દેાહરા એ શી પ્રાપ્ત થયા છે, તે અપ્રગટ છે. તેમાં નીતિ–વ્યવહારની શિખામણુ મુખ્ય છે. દરેક દાહરામાં ઘણું કરીને સિદ્ધાંતને પ્રથમ જણાવી તેને પુષ્ટ કરનાર દષ્ટાંત આપેલું છે. ઉદાહરણુઃ

" કરી કરી મળવા નથી. આ ઉત્તમ અવતાર: કાળી ચૌદશ ને રવિ. આવે કાેઇક વાર. અતિજ્ઞાન ઉપજે તદા. પરમાત્મા પરખાય; પડળ ઉતરે આંખનાં. તદા સર્વ દેખાય. પ્રિય કાવ્ય પંડિતને. દષ્ટાંતિકનાે દાવ; જેમ સાદથી માદકે વ્યાક્ષણ જનના ભાવ. એ ખાેેેેેલા બાંધીયા, સર્વ શાસ્ત્રના સાર; પ્રભ ભજો. નીતિ સજો, પરઠેા પરાપકાર. દેશ ઉદય ઉપયાગનાં. વીર નરાનાં શિર: પ્રસુતા પીડા ઢાળવા, સાંપે સપુત શરીર. વચને વલ્લભતા વધે, વચને વાધે વેર; જળથી જીવે જગત આ કદી કરે પણ કેર. રાષીને રડું કહે. બમણે આણે રાષ: તાતા તેલે જળ પડે, ભડકા થાય સદેાય. શાંતિ મળે સહ્રમથી. ભ્રાંતિ ટળે લલી ભાત; કાંતિ દીપે કનક સમી, વિમળ વધે મન વાત.

કાયા માયા ક્ષણિક છે, ઇન્દ્ર–ધનુષ્યતેા રંગ; આકાશી કિલ્લા અને, મૃગજળ તણા તરંગ. હેાય સરસ પણ ચીજ તે, ચાેગ્ય સ્થળે વપરાય; ક્રેમ કટારી કનકની, પેટ વિષે ઘાેચાય ? "

' બુદ્ધિપ્રકાશ 'માં ઇ. સ. ૧૮૮૫ માં ' શરવીર સ્મરણુ ' વિષે શ્રીમદે લખેલા સવૈયા ચોવીશ છપાયા છે. તેમાં રણરંગનાે અજબ ચિતાર બહુ જોશદાર અને પ્રબળ વેગવાળી છટાદાર ભાષામાં આપી છેવટના ત્રણ સવૈયામાં એવા વીરાના હાલના વંશજ બાપનું નામ બાેળે એવા થયાથી જે અકથ્ય ખેદ થાય છે તેનું ચિત્ર કરુણરસ રેલાવી આબેહુબ વાંચનારનાં હૈયાં હલાવી મૂકે તેવું છે. બધા સવૈયા છપાયેલા હજી મારા જોવામાં આવ્યા નથી. લખેલી નકલ ઉપરથી ઉદાહરહ્ય રૂપે નીચે આપ્યા છે:

# સવૈયા

" ઢાલ ઢળકતી ઝયક ઝળકતી લઈ ચળકતી કર કરવાલ, ખરેખરા ખૂંદે રહ્યુમાં સ્યં, મૂછ મલકતી, ઝગતું ભાલ; વેરીને ઘેરી લેતા ઝટ, ભરત ભૂમિના જય ભડવીર, અરે ! અરેરે ! આજ ગયા ક્યાં ? રહિયાળા એવા રહ્યુધીર. મારે જ્યાં માથામાં મુષ્ટિ, કરી નાખે સાં કકડા ક્રેાડ, કરી અરિ નહીં આવે પાસ, મનની મૂકે મમતા મેાડ; બંધા બહાદ્વર બાહ્ય કમાને, વજ વપુના મજસ્યુત વીર, અરે ! અરેરે ! આજ ગયા ક્યાં ? રહિયાળા એવા રહ્યુધીર. કદિયે નહીં કાયાથી કંપે, જીતે ત્યારે ઝંપે વીર, રહ્યુરંગી ને જબ્યરા જંગી, ઉછ્ળે જેને શાર્ય શરીર; કાયરતાના માયર નહીં એ, સાચા એ સાયર શરવીર, અરે ! અરેરે ! આજ ગયા ક્યાં ? રહિયાળા એવા રહ્યુધીર. ટાળક સંકટ, આળક-નારી,-ગાૈ-વ્યાક્ષણ-પ્રતિપાળક પૂર્ણ, સંભાળક જે ધરા-ધર્મના, દુશ્મન-દળ કરનારા ચૂર્ણ; ખરાખરીના ખેલ વિષે નહીં, પાછેા પગ દેનારા વીર, અરે ! અરેરે ! આજ ગયા કયાં ? રહિયાળા એવા રચુધીર. શત્રુની છાતીમાં સાલે, મુઆ પછી પણુ માસ હજાર, નામ વડે ત્યાં પડે મૃતરી, જેના શત્રુના સરદાર; અને રિપ્રુની રામા રડતી કદી રહે નહીં, લુંછે નીર, અરે ! અરેરે ! આજ ગયા ક્યાં ? રહિયાળા એવા રૂર્ણ્યધીર. ભીમ ભગીરથ ભારે ભડ જે, ક્વેળ રૂપે કાળ કરાળ, રહ્યભૂમિમાં ભય ઉપજાવે, યમરાજાથી પહ્યુ વિકરાળ; કુળદીપક એ કાેહીનૂરા, ધન્ય માતનું ધાવ્યા ક્ષીર, અરે ! અરેરે ! આજ ગયા ક્યાં ? રહિયાળા એવા રણધીર. બાહ્ય–શય્યામાં પાઢયા બહાદુર, ભીષ્મપિતા ભારે ભયકાર, અવધિ આપી અહા ! કાળને, છ માસની જેણે તે વાર; મહા–ભારતનું નામ પડ્યું તે એનું કારણુ એવા વીર, અરે ! અરેરે ! આજ ગયા ક્યાં ? રઢિયાળા એવા રહ્યધીર. પાણી પૂર્વજનું ખાનારા, જાગ્યા આવા એને વંશ, બાપ–નામના બાળા બેઠા, ધિક્ર ! ધિક્ર ! એના આ અંશ ! મરા ખૂડીને નરા બાયલા, ઢાંકણીમાં નાખીને નીર, આર્ય-ક્વર્તિને ઝાંખપ દીધી, તમને એને ખદો શીર ! હા ! શિવ ! હા ! શિવ ! ગજબ થયેા શા ? અજબ થઉં છું નિરખી આમ, આર્ય પરાધીન દીન ચયાથી, રે'તી નથી હૈયામાં હામ ! કાળજડું કંપે કરુણાથી, સ્થીતિ અવલાેકીને આમ ! ઢળું ધરણીએ મૂચ્છાં પામી, ભાષી હર! હર! હર! હર! રામ! શું પ્રાચીન પૂર્વજ સંભારં, આંખે આંસુ આવે, વીર ! શા હિમ્મત એના હૈયાની, રે! શાં એનાં નાતમ નીર!

# વીશ વર્ષની વય સુધીની લેખનપ્રવૃત્તિ

હાય ! હાય ! આ ગતિ થઈ શી ! હાય ! હાય ! શા કાળા કેર ! ' રાય '–હદય ફાટે છે હર ! હર !...(નથી જોવાતી આવી પેર)

સર વૉલ્ટર સ્ક્રોટનાં દ્રંદ્ર શુદ્ધો (Combats) શાર્ય-પ્રેમ (Romantic) પ્રેરક કાવ્યા જેણે વાંચ્યાં હશે તેને આ સવૈયા વાંચી તે સ્મરણમાં આવ્યા વિના ન રહે ' પરંતુ એક નાના કાવ્યમાં શ્રીમદે કેટલા હૃદયના ભાવા જગાડયા છે તે તા પૂરું તે કાવ્ય વાંચવાથી જણાય. અને શ્રીમદે સાહિત્યનાં જે જે ક્ષેત્રામાં કલમ ચલાવી હોત તે તે સર્વ સ્થળે તે વિજયવ ત નિવડયા વિના રહેત નહિ, એવી વાંચનારને પ્રતીતિ થાય તેવું આ અદ્ભુત કાવ્ય છે.

શ્રી ચિદાનંદ મહારાજે લખેલા 'સ્વરાદય'ના રહસ્યને પ્રગટ કરતી ટીકા લખવાની સં. ૧૯૪૩માં શ્રીમદે શરૂ કરેલી લાગે છે તેની પ્રસ્તાવના પણુ પાતે લખી છે. તેમાં આત્મૃજ્ઞાની શ્રી ચિદાનંદ મહારાજના જીવનની ટૂંક રૂપરેખા તથા તેમની દશાનું વર્ણન કરેલું છે તે અપૂર્ણ દશામાં પ્રાપ્ત થયેલ છપાયું છે. શ્રીમદે કેવું વિવેચન લખવા ધારેલું તે છપાયેલા બે દાહરાના મર્મ પ્રકાશક વિસ્તાર ઉપરથી વિચારતાં એમ લાગે છે કે જો તે ગુહ્ય ગ્રંથનું વિવેચન પૂરું થવા પામ્યું હોત, તા આ જમાનામાં કાળજ્ઞાનના અબ્યાસ કરનારને માટી મદદ રૂપ થઇ પડત.

' જીવતત્ત્વ સંબંધી વિચાર' અને ' જીવાજીવ વિભક્તિ' એ બે લેખ પણ અપૂર્ણ પ્રાપ્ત થયેલા પ્રસિદ્ધ થયા છે; તેમાં 'નવતત્ત્વ' પ્રકરણને મળતાે વિષય ચર્ચેલા છે.

એક વખતે વાતચીતમાં શ્રીમદે જણાવેલું કે 'મેાક્ષમાળા ' રચી તે વખતે અમારા વૈરાગ્ય–'યાેગવાસિષ્ઠ 'ના વૈરાગ્ય પ્રકરણમાં શ્રી. રામચંદ્રજીના વૈરાગ્ય વર્ણવેલા છે તેવા હતા અને તમામ જૈન આગમા સવા વર્ષની અંદર અમે અવલાેકન કર્યા હતાં. તે વખતે

## શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

અદ્ભુત વૈરાગ્ય વર્તતા હતા, તે એટલા સુધી કે અમે ખાધું છે કે નહીં તેના અમને સ્મૃતિ રહેતા નહીં.

'શ્રીમદ રાજચંદ્ર' ગ્રંથના વીસમા અંકમાં. સં. ૧૯૪૪ માં લખાયેલા એક લધુ ગ્રંથના આદિ અને અંતના ભાગ છપાયેલા છે: તે અપૂર્ણ દશામાં છે છતાં તે ગ્રંથનાે આશય ' છેવટની ભલામણ ' માં સ્પષ્ટ જણાય છે ''કે જે મનુષ્યે એકવાર પ્રતિમા પુજનથી પ્રતિકૂળતા ખતાવી હોય, તે જ મનુષ્ય જ્યારે તેની અનુકૂળતા ખતાવે ત્યારે પ્રથમ પક્ષવાળાને તે માટે બહુ ખેદ અને કટાક્ષ આવે છે. આપ પણ હું ધારું છઉં કે મારા ભણી થાડા વખત પહેલાં એવી સ્થિતિમાં આવી ગયા હતા, તે વેળા જો આ પુસ્તકને મેં પ્રસિદ્ધિ આપી હેાત, તાે આપનાં અંતઃકરણાે વધારે દુભાત અને દુભાવવાનું નિમિત્ત હું થાત; એટલા માટે મેં તેમ કર્યું નહીં. કેટલાક વખત વીત્યા પછી મારા અંત:કરણમાં એક એવા વિચારે જન્મ લીધા કે તારા માટે તે ભાઇઓને સંકલેશ વિચારા આવતા રહેશે: તે જે પ્રમાણથી માન્યું છે, તે પણ માત્ર એક તારા હૃદયમાં રહી જશે: માટે તેને સત્યતાપૂર્વક જરૂર પ્રસિદ્ધિ આપવી. એ વિચારને મેં ઝીલી લીધો: ત્યારે તેમાંથી ધણા નિર્મળ વિચારની પ્રેરણા થઇ: તે સંક્ષેપમાં જણાવી દઉં છઉં. પ્રતિમા માના એ આગ્રહ માટે આ પુસ્તક કરવાનાે કંઇ હેતુ નથી, તેમજ તેઓ પ્રતિમા માનાે તેથી મને કંઈ ધનવાન થઇ જવાનું નથી. પ્રતિમા માટે મને જે જે પ્રમાણા જણાયાં હતાં તે ઢંકામાં જણાવી દીધાં. "

એ અપૂર્ણ ગ્રંથની શરૂઆત પણ બહુ મધ્યસ્થતાથી વિચારવા ચાેગ્ય છે; તેથી તેમાંથી થાેડા ઉતારા લીધા છેઃ

" વિશાળ ખુદ્ધિ, મધ્યસ્થતા, સરળતા અને જિતેંદ્રિયપછું આટલા ગુણા જે આત્મામાં હ્રોય તે તત્ત્વ પામવાનું ઉત્તમ પાત્ર છે. " અનાદિ કાળના મહા શત્રુરંપ રાગ, દેષ અને માહના બંધનમાં તે (જિજ્ઞાસ) પાતા સંબંધી વિચાર કરી શક્યો નથી. મનુષ્યત્વ, આર્ય દેશ, ઉત્તમ કુળ, શારીરિક સંપત્તિ એ અપેક્ષિત સાધન છે; અને અંતરંગ સાધન માત્ર સુક્ત થવાની સાચી જિજ્ઞાસાઓ છે.

" એમ સુલભ્રષ્ત્રોધીપણાની યાેગ્યતા આત્મામાં આવી હાેય તાે તે જે પુરુષા મુક્ત થયા છે અથવા વર્તમાનમાં મુક્તપણે કે આત્મગ્રાન દશાએ વિચરે છે તેમણે ઉપદેશેલા માર્ગમાં નિઃસંદેહપણે શ્રદ્ધાશીલવંત થાય.

" સર્વ દર્શનની શૈલીનેા વિચાર કરતાં નિર્ગ્રથ દર્શન એ રાગ, દ્રેષ અને માહ રહિત પુરુષનું બાેધેલું વિશેષ માનવા યાેગ્ય છે.

"અત્યારે વીતરાગ દેવને નામે જૈનદર્શનમાં એટલા ખધા મત ચાલે છે કે તે મત તે મતરૂપ છે, પણુ સત્રૂપ જ્યાં સુધી વીતરાગ દેવની આત્રાનું અવલંબન કરી પ્રવર્તતા ન હેાય ત્યાં સુધી કહી શકાય નહીં.

" એ મત પ્રવર્તનનાં મુખ્ય કારણા મને આટલાં સંસવે છે:

- (૧) પાેતાની શિથિલતાને લીધે કેટલાક પુરુષોએ નિર્ગ્રથ દશાની પ્રાધાન્યતા ઘટાડી હેાય;
- (ર) પરસ્પર એ આચાર્યોને વાદવિવાદ;
- (૩) માહનીય કર્મના ઉદય અને તે રૂપે પ્રવર્તન થઈ જવું;
- (૪) ગ્રહાયા પછી તે વાતના માર્ગ મળતાે હાેય તાેપણ તે દુલ્લભખાેધિતાને લીધે ન ગ્રહવાે;
- (૫) મતિની ન્યૂનતા;
- (૬) જેના પર રાગ તેના છંદમાં પ્રવર્તન કરનારાં ઘણાં મનુષ્યા:
- (છ) દુઃસમ કાળ; અને
- (૮) શાસ્ત્રગ્રાનનું ધટી જવું.

# શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

'' સર્વને સરખી બુદ્ધિ આવી જઇ, સંશાધન થઈ, વીતરાગની આદ્યારૂપ માર્ગનું પ્રતિપાદન થાય એ સર્વથા જો કે બને તેવું નથી; તાપણ સુલભખાધી આત્માએા અવશ્ય તે માટે પ્રયત્ન કરતા રહે, તા પરિણામ શ્રેષ્ઠ આવે, એ વાત મને સંભવિત લાગે છે.

" દુઃસમ કાળના પ્રતાપે, જે લોકા વિદ્યાના ખાધ લઇ શક્યા છે તેમને ધર્મતત્ત્વ પર મૂળથી શ્રદ્ધા જણાતી નથી. જેને કંઈ (શ્રદ્ધા) સરળતાને લીધે હાેય છે, તેને તે વિષયની કંઈ ગતાગમ જણાતી નથી; ગતાગમવાળા કાેઈ નીકળે તાે તેને વરતુની વૃદ્ધિમાં વિધ્ન કરનારા નીકળે, પણ સહાયક ન થાય, એવી આજની કાળચર્યા છે. એમ કેળવણી પામેલાને ધર્મની દુર્લલતા થઈ પડી છે.

" કેળવણી વગરના લોકામાં સ્વાભાવિક એક આ ગુણ રહ્યા છે કે આપણા બાપદાદા જે ધર્મને સ્વીકારતા આબ્યા છે, તે ધર્મમાં જ આપણે પ્રવર્તવું જોઈએ, અને તે જ મત સત્ય હોવા જોઈએ; તેમ જ આપણા ગુરુનાં વચન પર જ આપણે વિશ્વાસ રાખવા જોઈએ; તેમ જ આપણા ગુરુનાં વચન પર જ આપણે વિશ્વાસ રાખવા જોઈએ; પછી તે ગુરુ ગમે તા શાસ્ત્રોનાં નામ પણ જાણતા ન હાેય, પણ તે જ મહાદ્યાની છે એમ માની પ્રવર્તવું જોઈએ. તેમજ આપણે જે માનીએ છીએ, તે જ વીતરાગના બાધેલા ધર્મ છે, બાકી જૈન નામે પ્રવર્તે છે તે મત સઘળા અસત છે. આમ તેમની સમજણ હોવાથી તેઓ બિચારા તે જ મતમાં મચ્યા રહે છે. એના પણ અપેક્ષાથી જોતાં દાષ નથી.

" જે જે મત જૈનમાં પડેલા છે તેમાં જૈન સંબંધી જ ધર્ચુ ભાગે ક્રિયાએા હેાય એ માન્ય વાત છે. તે પ્રમાણ્રે પ્રવૃત્તિ જોઈ જે મતમાં પાતે દીક્ષિત થયા હાેય, તે મતમાં જ દીક્ષિત પુરુષોનું મચ્યા રહેવું થાય છે. દીક્ષિતમાં પણુ ભદિકતાને લીધે કાં તા દીક્ષા, કાં તાે ભિક્ષા માગ્યા જેવા સ્થિતિથી મુંઝાઇને પ્રાપ્ત થયેલી દીક્ષા, કાં તાે રમશાન વૈરાગ્યમાં લેવાઈ ગયેલી દીક્ષા હાેય છે. શિક્ષાની સાપેક્ષ વીશ વર્ષના વય સુધીની લેખનપ્રવૃત્તિ

રધુરણાથી પ્રાપ્ત થયેલી દીક્ષાવાળા પુરુષ તમે વિરલ જ દેખશા; અને દેખશા તા તે મતથી કંટાળી વીતરાગ દેવની આગ્રામાં રાચવા વધારે તત્પર હશે.

" તેમજ ત્યાગી ગ્રુરુઓ સિવાયના પરાણે થઈ પડેલા મહાવીર દેવના માર્ગરક્ષક તરીકે ગણાવતા યતિઓ–તેમની તાે માર્ગ પ્રવર્તાવવાની શૈલી માટે કંઈ બાલવું રહેવું નથી. કારણ ગૃહસ્થને અણ્યુવત પણ હાેય છે. પણ આ તાે તીર્થકર દેવની પેઠે કલ્પાતીત પુરુષ થઈ બેઠા છે.

" સંશાધક પુરુષે৷ બહુ એાછા છે. મુક્ત થવાની અંતઃકરણે જિજ્ઞાસા રાખનારા અને પુરુષાર્થ કરનારા બહુ એાછા છે. તેમને સાહિત્યા જેવાં કે સદ્દગુરુ, સત્સંગ કે સત્શાસ્ત્રા મળવાં દુર્લલ થઇ પડયાં છે. જ્યાં પૂછવા જાએા ત્યાં સર્વ પોતપોતાની ગાય છે. પછી સાચી કે જૂફી તેના કાઈ લાવ પૂછતું નથી. લાવ પૂછનાર આગળ મિથ્યા વિકલ્પા કરી પોતાની સંસારસ્થિતિ વધારે છે અને બીજાને તેવું નિમિત્ત કરે છે.

" એાછામાં પૂ**ડું** કાઈ સંશાધક આત્મા હશે તાે તેને અપ્રયાેજન-ભૂત પૃથ્વી ઈત્યાદિક વિષયાેમાં શંકાએ કરી રાેકાલું થઇ ગયું છે. અનુભવધર્મ પર આવવું તેમને પણ દુર્લભ થઇ પડયું છે.

" આ પરથી મારું એમ કહેવું નથી કે કાઇપણ અસારે જૈન દર્શનના આરાધક નથી; છે, પણ બહુ જ અલ્પ, બહુ જ અલ્પ. પણ તે આંગળીએ ગણી લઈએ તેટલા હેશે. ખાકી તેા (જૈન) દર્શનની દશા જોઈ કરુણા ઉપજે તેવું છે; સ્થિર ચિત્તથી વિચાર કરી જોશા તેા આ મારું કહેવું તમને સપ્રમાણ લાગશે.

'' એ સઘળા મતામાં કેટલાકને તાે સહજ સહજ વિવાદ છે. મુખ્ય વિવાદ: એકનું કહેવું પ્રતિમાની સિહિ માટે છે. બીજા તેને કેવળ ઉત્થાપે છે (એ મુખ્ય વિવાદ છે).

'' બીજા મતમાં હું પણુ ગણાયાે હતાે. મારી જિજ્ઞાસા વીતરાગ

દેવની આદ્યાના આરાધન ભણી છે. એમ સસતાને ખાતર કહી દર્ક, દર્શાવું છઉં કે પ્રથમ પક્ષ સત્ય છે, એટલે કે જિન પ્રતિમા અને તેનું પૂજન શાસ્ત્રોકત, પ્રમાણેાકત, અનુભવાકત અને અનુભવમાં લેવા યાેગ્ય છે. મને તે પદાર્થોના જે રૂપે બાધ થયેા અથવા તે સંબંધી જે અલ્પ શંકા હતી તે નીકળી ગઈ. તે વસ્તુનું કંઈ પણ પ્રતિપાદન થવાથી કાઈ પણુ આત્મા તે સંબંધી વિચાર કરી શકશે; અને તે વસ્તુની સિદ્ધિ જણાય તાે તે સંબંધી મતબેદ તેને ટળા જાય, તે સુલભબાધીપણાનું કાર્ય થાય; એમ ગણી ટૂંકામાં કેટલાક વિચારા પ્રતિમા સિદ્ધિ માટે દર્શાવું છઉં.

" આટલું સ્મૃતિમાં રાખવાનું છે કે કેટલાંક પ્રમાણે આગમના સિદ્ધ થવા માટે પરંપરા અનુભવ ઇત્યાદિકની અવસ્ય છે. કુતર્કથી જો તમે કહેતા હાે તાે આખા જૈનદર્શનનું પણ ખંડન કરી દર્શાવું; પણ તેમાં કલ્યાણ નથી. સત્ય વસ્તુ જ્યાં પ્રમાણથી અનુભવ-સિદ્ધ થઈ ત્યાં જિજ્ઞાસુ પુરુષો પાેતાનાે ગમે તેવા હઠ પણ મૂકી દે છે.

'' આ માેટા વિવાદ આ કાળમાં જો ન પડયા હેાત તા ધર્મ પામવાનું લોકોને બહુ સુલભ થાત.

" પ્રથમ પ્રતિમા નહીં માનતાે અને હવે માનું છઉં, તેમાં કંઈ પક્ષપાતી કારણ નથી, પણ મને તેની સિહિ જણાઈ તેથી માન્ય રાખું છઉં. અને સિહિ છતાં નહીં માનવાથી પ્રથમની માન્યતાની પણ સિહિ નથી અને તેમ થવાથી આરાધકતા નથી.

" મને આ મત કે તે મતની માન્યતા નથી, પણુ રાગદ્વેષ રહિત થવાની પરમ જિજ્ઞાસા છે; અને તે માટે જે જે સાધન હાેય, તે તે ઇચ્છવાં, કરવાં એમ માન્યતા છે. અને એ માટે મહાવીરનાં વચન પર મને પૂર્ણ વિશ્વાસ છે.

'' અત્યારે એટલી પ્રસ્તાવના માત્ર કરી પ્રતિમા સંબંધી અનેક પ્રકારથી દર્શાયલી મને જે સિદ્ધિ તે હવે કહું છઉં. તે સિદ્ધિને મનન

# વીશ વર્ષની વય સુધીની લેખન પ્રવૃત્તિ

કરતાં પહેલાં વાંચનારે નીચેના વિચારા કૃપા કરીને લક્ષમાં લેવા. " કાેઇ ધર્મ માનનાર આખાે સમુદાય કંઇ માેક્ષે જશે એવું શાસ્ત્રકારનું કહેવું નથી, પણ જેના આત્મા ધર્મત્વ ધારણ કરશે, તે સિદ્ધિ સંપ્રાપ્ત થશે; માટે સ્વાત્માને ધર્મખાેધની પ્રથમ પ્રાપ્તિ કરાવવી જોઇએ. તેમાંનું એક આ સાધન પણ છે. તે પરાેક્ષ પ્રત્યક્ષ અનુભવ્યા વિના ખંડી નાખવા યાેગ્ય નથી.

" જો તમે પ્રતિમા માનનાર હાે તાે તેનાથી જે હેતુ પાર પાડવા પરમાત્માની આદ્યા છે તે પાર પાડી લેવા; અને જો તમે પ્રતિમાના ઉત્થાપક હાે તાે આ પ્રમાણાને યાેગ્ય રીતે વિચારી જોજો. અનેએ મને શત્રુ કે મિત્ર કંઈ માનવાે નહીં. ગમેતે કહેનાર છે, એમ ગણી ગ્રંથ વાંચી જવાે.

" મને સંસ્કૃત, માગધી કે કાઇ ભાષાના મારી યાેગ્યતા પ્રમાણે પરિચય નથી, એમ ગણી મને અપ્રામાણિક ઢરાવશા તા ન્યાયની પ્રતિકૂળ જવું પડશે; માટે મારું કહેવું શાસ્ત્ર અને આત્મ મધ્યસ્થતાથી તપાસશા.

" ચેાગ્ય લાગે નહીં, એવા કાેઇ મારા વિચાર હેાય તા સહર્ષ પૂછશાે, પણ તે પહેલાં તે વિષે તમારી સમજણ્યા શંકારૂપ નિર્ણય કરી બેસશાે નહીં.

" ડુંકામાં કહેવાનું એ કે જેમ કલ્યાણ થાય તેમ પ્રવર્તવા સંબંધમાં મારું કહેવું અયોગ્ય લાગતું હાેય, તાે તે માટે યથાર્થ વિચાર કરી પછી જેમ હાેય તેમ માન્ય કરવું. "

આ ગ્રંથ સંપૂર્ણ અવસ્થામાં મળ્યો હોત તા આજના શિક્ષિત મધ્યસ્થ વર્ગને બહુ ઉપયાગી થઇ પડત. શ્રીમદ્દને જે પ્રમાણસિદ્ધ અને હિતકારી લાગ્યું તે ગ્રહણ કરવામાં તેમની તત્પરતા કેવી છે તે આ અપૂર્ણ લેખથી પણ સ્પષ્ટ સમજાઇ જાય છે. જગત્કર્તા

9

ઇશ્વરમાં પ્રથમ શ્રીમદ્દને શ્રદ્ધા હતી તે વિશેષ વિચારે પલટાઈ સારે કેવી મક્ષમતા પ્રમાણપૂર્વક પલટાયેલા વિચારા દર્શાવવામાં દેખાઇ આવે છે તે 'માક્ષમાળા 'ના વિવેચનમાં આપણે જોઇ ગયા છીએ. શ્રી યશાવિજયજી આઠ દષ્ટિની સજ્ઝાયમાં તારા દષ્ટિનું વર્ણન કરે છે તે આ પ્રસંગે વિચારવું ઊચિત છે:

> " જિજ્ઞાસા ગ્રુણ તત્ત્વની, મનમોહન મેરે; પણ નહીં નિજ હઠ ટેક રે, મનમોહન મેરે. એહ દષ્ટિ હાેય વર્તતાં, મનમાહન મેરે. યેાગ કથા બહુ પ્રેમ રે, મનમાહન મેરે. અનુચિત તેહ ન આચરે, મનમાહન મેરે. વાલ્યાે વળે જેમ હેમ રે, મનમાહન મેરે."

#### E

## ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ

વીશમા વર્ષમાં એક સ્તેહી ઉપર શ્રીમદે મુંભઇથી પત્ર લખ્યેા જી તે લગ્ન વિષે પાેતાના વિચારા દર્શાવતાે હાેવાથી નીચે આપ્યા છેઃ

" લગ્ન સંબંધી તેઓએ જે મિતિ નિશ્ચિત રાખી છે, તે વિષે તેઓના આગ્રહ છે તાે ભલે તે મિતિ નિશ્વયરૂપ રહી.

" લક્ષ્મી પર પ્રીતિ નહીં છતાં કાેઈ પણ પરાર્થિક કામમાં તે અહુ ઉપયોગી થઇ પડત એમ લાગવાથી મૌન ગ્રહી અહીં તે સંબંધી સગવડમાં હતા. જે સગવડનું ધારેલું પરિણામ આવવાના બહુ વખત નહોતા. પણ એઓ લણીનું એક મમત્વપણું ત્વરા કરાવે છે જેથી તે સઘળું પડતું મુક્રી વદ ૧૩ કે ૧૪ (પાેષની) તે રાજ અહીંથી રવાના થાઉ છું.

" પરાર્થ કરતી વખતે લક્ષ્મી અંધાપા, બહેરાપછું અને મૂંગા-પછું આપી દે છે, જેથી તેની દરકાર નથી.

" આપણા અન્યાન્ય સંબંધ છે તે કંઈ સગપણના નથી; પરંતુ હૃદય-સગપણના છે. પરસ્પર લાહચુંબકના ગુણ પ્રાપ્ત થયા છે, એમ દર્શિત છે છતાં હું વળી એથી પણ ભિન્ન રૂપે આપને હૃદય **રૂપ** કરવા માગું છઉં. જે વિચારાે સઘળી સગપણતા દૂર કરી, સંસાર યાેજના દૂર કરી, ત<sub>ત્ત</sub>વવિજ્ઞાન રૂપે મારે દર્શાવવાના છે, અને આપે જાતે અનુકરણુ કરવાના છે. આટલી પલ્લવી બહુ સુખપ્રદ છતાં માર્મિક રૂપે આત્મસ્વરૂપ વિચારથી અહીં આગળ લખી જઉં છઉં.

" તેઓ શુભ પ્રસંગમાં સદ્વવિક્રી નિવડી રૂઢિથી પ્રતિકૂળ રહી પરસ્પર કુટુંબ રૂપે સ્તેહ બંધાય એવી સુંદર યોજના તેઓનાં હૃદયમાં છે કે ? આપ ઉતારશા કે ? કાઇ ઉતારશે કે ? એ ખ્યાલ પુનઃ પુનઃ હૃદયમાં પર્યટન કરે છે. નિદાન, સાધારણ વિવેકીઓ જે વિચારને આકાશી ગણે તેવા વિચારા, જે વસ્તુ અને જે પદ આજ રાજ્યશ્રી ચક્રવર્તિની વિકટોરિયાને દુર્લભ, કેવળ અસંભવિત છે, તે વિચારા, તે વસ્તુ અને તે પદ કેવળ ઇચ્છા હેાવાથી ઉપર જણાવ્યું તેથી કંઇ પણ લેશ પ્રતિકૂળ બને તાે તે પદાભિલાષી પુરુષનાં ચરિત્રને પરમ ઝાંખપ લાગે એમ છે. આ સઘળા હવાઇ (અત્યારે લાગતા) વિચારા માત્ર આપને જ દર્શાવું છું.

"અંતઃકરણ શુકલ અદ્ભુત વિચારાથી ભરપૂર છે. પરંતુ આપ ત્યાં રહ્યા કે હું અહીં રહ્યા !" સં. ૧૯૪૩ પોષ વદ ૧૦ સુધવાર. સદ્દગત ઝવેરી રેવાશંકરભાઇ જગજીવનદાસ મહેતાના માટા ભાઇ પાપટલાલભાઇનાં મહાભાગ્યશાળી પુત્રી ઝબકબાઇ સાથે શ્રીમદ્દનાં શુભ લગ્ન સં. ૧૯૪૪ના મહા શુદ ૧૨ને રાજ થયાં હતાં. ત્યારપછી એકાદ વર્ષે લખેલા એક લેખમાં શ્રીમદ્દ 'સ્ત્રીના સંબંધમાં મારા વિચાર 'એવું નામ આપી જણાવે છે:

"અતિ અતિ સ્વસ્થ વિચારણાથી એમ સિદ્ધ થયું કે શુદ્ધ ગ્રાનને આશ્રયે નિરાળાધ સુખ રહ્યું છે; તથા ત્યાં જ પરમ સમાધિ રહી છે. સ્ત્રી એ સંસારનું સવેાત્તમ સુખ માત્ર આવરણિક દષ્ટિયી •

કલ્પાયું છે, પણ તે તેમ નથી જ. સ્ત્રીથી જે સંયોગસુખ ભાેગવવાનું ચિદ્ધ તે વિવેકથી દષ્ટિંગાચર કરતાં વમન કરવાને ચાેગ્ય ભૂમિકાને પણ યેાગ્ય રહેતું નથી. જે જે પદાર્થો પર જાગુપસા રહી છે તે તે પદાર્થો તેા તેના શરીરમાં રહ્યા છે, અને તેની તે જન્મભૂમિકા છે. વળી એ સુખ ક્ષણિક ખેદ અને ખસના દરદ રૂપ જ છે. તે વેળાના ેદેખાવ હૃદયમાં ચિત્રાઈ રહી હસાવે છે કે શી આ બ્રુલવણી ? ટુંકામાં કહેવાનું કે તેમાં કંઈ પણ સુખ નથી. અને સુખ હાેય તાે તેને અપરિચ્છેદ રૂપે વર્ણવી જીએા, એટલે માત્ર માહદશાને લીધે તેમ માન્યતા થઈ છે, એમ જ જણાશે. અહીં હું સ્ત્રીના અવયવાદિ લ્લાગતે৷ વિવેક કરવા એઠાે નથી: પણ ત્યાં કરી આત્મા ન જ ખેંચાય એ વિવેક થયે। છે, તેનું સહજ સુચવન કર્યું. સ્ત્રીમાં દેાષ નથી, પણ આત્મામાં દેાષ છે, અને એ દેાષ જવાથી આત્મા જે ભુએ છે તે, ંચ્યદ્ભુત આનંદમય જ છે; માટે એ દાષથી રહિત થવું એ જ પરમ જિજ્ઞાસા છે. શહ્ર ઉપયોગની જો પ્રાપ્તિ થઇ તાે પછી તે સમયે સમયે પૂર્વાપાર્જિત માહનીયને ભરમીભ્રૂત કરી શકશે. આ અનુભવગમ્ય પ્રવચન છે.

" પણ પૂર્વોપાર્જિત હજી સુધી મને પ્રવર્તે છે, ત્યાં સુધી મારી શી દશાથી શાંતિ થાય? એ વિચારતાં મને નીચે પ્રમાણે સમાધાન થયું… " સ્ત્રીના સંબંધમાં કંઇ પણ રાગ, દ્વેષ રાખવા મારી અંશ માત્ર ઇચ્છા નથી, પણ પૂર્વોપાર્જનથી ઇચ્છાના પ્રવર્તનમાં અટકયાે છું."

પોતાના ગહાશ્રમ સંબધી શ્રીમદ્દ એક ભાઇને સં. ૧૯૪૬ માં લખી જણાવે છેઃ

" આપના પહેલાં, આ જન્મમાં હું લગભગ બે વર્ષથી કંઇક વધારે કાળથી ગૃહાશ્રમી થયેા છઉં; એ આપના જાણવામાં છે. ગૃહાશ્રમી જેને લઇને કહી શકાય છે, તે વસ્તુ અને મને, તે વખતમાં કંઇ લણેા પરિચય પડયેા નથી; તાે પણ તેનું બનતું કાયિક, વાચિક અને માનસિક વલણુ મને તેથા લણુંખરું સમજાયું છે; અને તે પરથી તેના અને મારા સંબંધ અસંતાષ પાત્ર થયા નથી; એમ જણાવવાને હેતુ એવા છે કે ગૃહાશ્રમનું વ્યાખ્યાન સહજ માત્ર પણ આપતાં તે સંબંધી વધારે અનુભવ ઉપયાગી થાય છે; મને કંઇક સાંસ્કારિક અનુભવ ઊગી નીકળવાથી એમ કહી શકું છઉં કે મારા ગૃહાશ્રમ અત્યાર સુધી જેમ અસંતાષ પાત્ર નથી તેમ ઉચિત સંતાષપાત્ર પણ નથી; તે માત્ર મધ્યમ છે; અને તે મધ્યમ હાેવામાં પણ મારી કેટલીક ઉદાસીન વૃત્તિની સહાયતા છે.

'' તત્ત્વત્તાનની ગુપ્ત ગુફાનાં દર્શન લેતાં ગૃહાશ્રમથી વિરકત થવાનું અધિકતર સૂજે છે: અને ખચિત તે તત્ત્વત્તાનના વિવેક પણ આને ઉગ્યા હતા; કાળના બળવત્તર અનિષ્ટપણાને લીધે, તેને યથાયાગ્ય સમાધિ-સંગના અપ્રાપ્તિને લીધે તે વિવેકને મહાખેદની સાથે ગૌણ કરવા પડયા; અને ખરે ! જો તેમ ન થઇ શકશું હાેત તા તેના જીવનના અંત આવત. (તેના એટલે આ પત્રલેખકના.)"

' મેાક્ષમાળા' ના પાઠ ૧૨મામાં ઉત્તમ ગૃહસ્થ વિષે તથા પાઠ ૪૫મામાં ' સામાન્ય મનેારથ' નામના કાવ્યમાં તેમ જ પાઠ ૫૫મામાં સામાન્ય નિત્ય નિયમમાં ગૃહસ્થાશ્રમ સંબંધી પોતાના વિચારા કંઇક પ્રદર્શિત કર્યા છે. પરંતુ પાઠ ૬૧ થી ૬૬ સુધીમાં 'સુખ વિષે વિચાર' લખી સંક્ષિપ્ત નવલકથાના રૂપમાં દારકાના મહા ધનાઢય ધર્મમૂર્તિ શ્રાવક ગૃહસ્થનું ચિત્ર આલેખ્યું છે તેમાં આદર્શ ગૃહસ્થ પાતાની ચર્યા વર્ણવે છે તેમાંથી થાડું નીચે પ્રદર્શિત કર્યુ છે તે દરેક ગૃહસ્થે મનન કરવા યાગ્ય છે:

" જો કે હું બીજા કરતાં સુખી છઉં, તાેપણ એ સાતા વેદનીય છે, સત્–સુખ નથી. જગમાં બહુધા કરીને અસાતા વેદનીય છે.મેં

ધર્મમાં મારા કાળ ગાળવાના નિયમ રાખ્યો છે. સત્શાસ્ત્રાનાં વાચન-મનન, સત્પુરુષોના સમાગમ, યમ–નિયમ, એક મહીનામાં ભાર દિવસ પ્રક્ષચર્ય. ખનતું ગુપ્તદાન, એ આદિ ધર્મ રૂપે મારા કાળ ગાળું છું. સર્વ વ્યવહાર સંબંધીની ઉપાધિમાંથી કેટલાેક ભાગ *ખ*હ અંશે મેં ત્યાગ્યે৷ છે. પુત્રાને વ્યવહારમાં યથાયેાગ્ય કરીને હું નિર્ગ્રથ થવાની <sup>⊎</sup>ચ્છા રાખું છઉં. હમણાં નિર્ગ્રથ થઈ શક્ર તેમ નથી; એમાં સંસાર-માહિની કે એવું કારણ નથી: પરંતુ તે પણ ધર્મ સંબંધી છે. ગૃહસ્થ ધર્મનાં આચરણ બહુ કનિષ્ટ થઇ ગયાં છે: અને મુનિઓ તે સુધારી શકતા નથી. ગૃહસ્થ ગૃહસ્થને વિશેષ બાેધ કરી શકે, આચરહાથી પણ અસર કરી શકે, એટલા માટે થઈ તે ધર્મ સંબંધે ગૃહસ્થ વર્ગતે હું ધણે ભાગે બાધી યમનિયમમાં આણું છઉં. દર સપ્તાહિકે આપણે ત્યાં પાંચસે જેટલા સદ્દગૃહસ્થાની સભા ભરાય છે. આઠ દિવસના નવાે અનુસવ અને બાકીનાે આગળનાે ધર્માનુસવ એમને બે ત્રહ્ય મુદ્રર્ત બાેધું છઉં. મારી સ્ત્રી ધર્મશાસ્ત્રના કેટલાક બાધ પામેલી હેાવાથી તે પણ સ્ત્રી વર્ગને ઉત્તમ યમનિયમનાે ખાધ કરી સપ્તાહિક સભા ભરે છે. પુત્રા પણ શાસ્ત્રના બનતા પરિચય રાખે છે. વિદ્વાનાનં સન્માન, અતિથિના વિનય, અને સામાન્ય સત્યતા-એક જ ભાવ-. એવા નિયમેા **બહુધા મારા અનુચરાે પ**ણ સેવે છે. એઓ બધા એથી સાતા ભાગવી શકે છે. લક્ષ્મીની સાથે મારાં નીતિ, ધર્મ, સદ્ગુણ, વિનય એણે જનસમુદાયને બહુ સારી અસર કરી છે. રાજા સહિત પણ મારી નીતિવાત અંગીકાર કરે તેવું થયું છે. આ સઘળું આત્મ–પ્રશંસા માટે હું કહેતા નથી, એ આપે સ્મૃતિમાં રાખવું: માત્ર આપના પુછેલા ખુલાસા દાખલ આ સઘળું સંક્ષેપમાં કહેતા **~**@ ' \@

" આ સઘળાં ઉપરથી હું સુખી છઉં એમ આપને લાગી શકશે, અને સામાન્ય વિચારે મને બહુ સુખી માના તા માની શકાય તેમ છે. ધર્મ, શીલ અને નીતિ તેમજ શાસ્ત્રાવધાનથી મને જે આનંદ ઉપજે છે તે અવર્ણનીય છે. પણ તત્ત્વદષ્ટિથી હું સુખી ન મનાઉં. જ્યાં સુધી સર્વ પ્રકારે ભાલ અને અભ્યંતર પરિગ્રહ મેં ત્યાગ્યા નથી ત્યાં સુધી રાગદોષના ભાવ છે. જો કે તે બહુ અંશે નથી, પણ છે; તા ત્યાં ઉપાધિ પણ છે. સર્વસંગ પરિત્યાગ કરવાની મારી સંપૂર્ણ આકાંક્ષા છે; પણ જ્યાં સુધી તેમ થયું નથી ત્યાં સુધી કાઇ પ્રિયજનના વિયાગ, વ્યવહારમાં હાનિ, કુટું બનું દુ:ખ એ થાડે અંશે પણ ઉપાધિ આપી શકે. માટે કેવળ નિર્ગ્રથ, બાલાભ્યંતર પરિગ્રહના ત્યાગ, અલ્પારંભના ત્યાગ એ સઘળું નથી થયું, ત્યાં સુધી હું મને કેવળ સુખી માનતા નથી. હવે આપને તત્ત્વની દષ્ટિએ વિચારતાં માલમ પડશે કે લક્ષ્મી, સ્ત્રી, પુત્ર કે કુટું અ એ વડે સુખ નથી. અને એને સુખ ગણું તા જ્યારે મારી સ્થિતિ પતિત થઇ હતી ત્યારે એ સુખ કયાં ગયું હતું ? જેના વિયાગ છે, જે ક્ષણબંગર છે અને જ્યાં અવ્યાબાધપણ નથી તે સંપૂર્ણ કે વાસ્તવિક સુખ નથી."

આ વિચારા શ્રીમદ્દનું આદર્શ જીવન સમજવામાં ચાવી જેવા છે. મુખ્યત્વે એ જ લક્ષ રાખી નિર્ગ્રથ દશા પ્રાપ્ત કરવી અને તેવા વિચારવાળાને સહાયક થવું એવી ભાવનાથી તેમનું પ્રવર્તન ગૃહસ્થ અવસ્થામાં થયેલું તેમના પત્રરૂપ લેખા ઉપરથી પણ સ્પષ્ટ જણાય છે. 'પાયાનિયર' પત્રમાં તેમના અવસાન સમયે આવેલા લેખ ઉપરથી પણ તેમના ગૃહસ્થ જીવન વિષે ખ્યાલ આવે તેમ હાેવાથી તેમાંથી થાંક ટાંકી જણાવું છું:

" વીસ વર્ષની વયે પ્રજાની દષ્ટિમાં પૂર્ણ રીતે તેઓ અદસ્ય થયા. પાતાની શક્તિ અને ખુદ્ધિળળનાે ઉપયાગ પાતાના સમુદાય વર્ગમાં અને વિસ્તારથી સમગ્ર લાેકને શિક્ષા અને ગ્રાનબાેધ આપવામાં કરવા માટે તેમણે નિશ્વય કર્યાં. તેઓ ઘણી નાની ઉંમરથી અતિશય પરિમાણુમાં વાંચનાર હતા. તેમણે ષટ્ દર્શનની આક્ષેચના કરી; અને તેની સાથે પૂર્વ તેમજ પશ્ચિમની ફિલસૂપ્રી (તત્ત્વવિચાર)નાં દર્શના જોયાં. જો કે આશ્ચર્યકારક લાગશે, પરંતુ આ તાે વાસ્તવિક સત્ય છે કે તેમને પુસ્તકને પૂર્ણ રીતે ગ્રહણ કરવાને ફક્ત એક જ વખત વાંચવાની જરૂર રહેતી. અને સંસ્કૃત તથા પ્રાકૃતના નિયમિત અભ્યાસ વગર તેઓ તે ભાષામાંનાં પુસ્તકાે માટા પંડિતાની પેઠે તેવી રીતે (એક વાર વાંચવાથી) તેઓ યથાર્થ રીતે સમજી શકતા અને બીજાને સમજાવી શકતા.

ં ' તેઓએ જોયું કે ધર્મગુરુઓ વર્તમાનમાં સાંપ્રદાયિક દષ્ટિથી સંકુચિત, ટૂંક મર્યાદાવાળા વિચારા ધરાવે છે અને કાળના પરિવર્તન અનુસાર કેવી રીતે વર્તન કરવું જોઈએ તે સમજતા નથી.

" વિશેષ જેઓ આ સંસારના ત્યાગ કરી ત્યાગવૃત્તિ સ્વીકારે છે તેઓમાં કેટલાક સાંસારિક સંપત્તિઓના અભાવ તથા સંસારથી એક વા બીજા કારણ્રથી થયેલા અસંતાષને પરિણામે તેમ કરે છે. આવા પુરુષો પાતાના ચારિત્રની અસર તેઓના સમુદાય ઉપર પાડી શકતા નથી. શ્રીમદ્ની એવી માન્યતા હતી કે ધનવાન અને સાંસારિક સારી સ્થિતિવાળા પુરુષ સંસારના ત્યાગ કરે તા પાતાના ચારિત્રથી સંગીન હિત કરી શકે. જનસમાજ તેના શુદ્ધ હૃદય અને નિઃસ્વાર્થના સદ્દગુણની ખાત્રી થવાથી તેના કહેવા પ્રમાણે દાેરાવામાં ઘણા જ તત્પર રહે અને તેના ઉપદેશથી લાભ મેળવતા થાય. આવા વિચાર શ્રીમદ્ના હતા. અને તેની સાથે જનસમાજ આગળ એક સાધુ (ધાર્મિક નાયક) તરીકે રજી થવા યાગ્ય સ્થિતિમાં એ મૂકાયા નથી એમ તેઓ માનતા હતા; અને તેથી જ ગૃહસ્થ દશાએ જ જીવન ગાળવાનું ચાલુ રાખ્યું હતું. તાેપણ તેમના આંતરિક વિચારા સંસાર પ્રત્યે તદ્દન ઉદાસીન વર્તતા હતા."

#### 90

## અમદાવાદના આળખીતાઓમાંથી યથાર્થ આળખનાર

મુંબઇથી વવાણિયા જતાં શ્રીમદ સં. ૧૯૪૩માં શેઠ પાનાચંદ ઝવેરચંદવાળાને ત્યાં અમદાવાદ ઊતર્યા હતા. તે શેઠના એક માણસને સાથે લઈ મલ્લીચંદ જેચંદની પેઢીએ તેએા આવ્યા હતા. તે માણસે શ્રીમદ્ની ઓળખાણ શેઠ જેશંગભાઇ ઉજમશીભાઇ તથા તેમના વડીલ લહેરાસાઈ તથા રંગજીભાઇ વગેરેને આપી કે આ મહેમાન આપણા સ્વધર્મી છે અને વિદ્રાન કવિ છે. તે વખતે વળાના કારભારી લીલાધરભાઇ વકીલ ત્યાં બેઠા હતા તેમણે શ્રીમદ્ની પાસે એક કાવ્ય રચવાની માગણી કરી; એટલે શ્રીમદે મનમાં એક કાવ્ય રચી સામા માણસને ખાનાં પાડેલા કાગળ આપી તેમાં આડાઅવળી ખાનામાં અક્ષરા લખાવ્યા અને બધાં ખાનાં પુરાઇ જતાં અનુક્રમે વાંચતાં એક સંદર કાવ્ય થયું તે વાંચી સર્વને આનંદ થયે હતા.

' મેાક્ષમાળા ' છપાવવા માટે શ્રીમદ્ સં. ૧૯૪૪માં કરી અમદાવાદ આવ્યા ત્યારે પણ પ્રથમ શેઠ પાનાચંદ ઝવેરચંદને સાં ઊતર્યા હતા. પછી ટંકશાળમાં શેઠ ઉમાભાઇને ધેર રહ્યા હતા. શેઠ જેશંગભાઇ

#### અમદાવાદના આળખીતાઓસાંથી યથાર્થ આળખનાર ૧૯૭

ઉજમશીભાઈના રનેહી મારબીવાળા વિનયચંદ પાેપટલાલ દક્તરીને કાગળ લઈ શ્રીમદ્ ભાઈ જેશંગભાઈ શેઠ પાસે આવ્યા હતા. તે ભલામર્ગપત્ર અનુસાર 'માક્ષમાળા' છપાવી તેની અમુક પ્રતા લેવા વગેરેની મદદ તેમણે યથાશક્તિ કરી હતી તેમના ઉતારે શેડ જેશંગ-ભાઇ ઘણી વખત રાત્રે જતા. શ્રીમદ્ તેમના મનની વાતે৷ જાણીને પ્રગટ કહેતા તેથી તેમને તથા સમાગમમાં આવનારને આશ્ચર્ય લાગતં અને વિદ્વાન માટા માણસ છે એમ જાણી શકેલા; પણ આત્મ-કલ્યાણની ભૂખ તે વખતે લાગેલી નહિ તેથી યથાર્થ એાળખાણ થયેલું નહિ. બહારની આડત સાથે વિશેષ સંબંધ હેાવાથી પ્રસંગાપાત શેઠ જેશંગભાઇને પરગામ જવું પડતું અને નિવૃત્તિ એાછી મળતી તેથી તેમના નાના ભાઇ શ્રી જાઠાભાઇને તેમની સ્વાગતમાં સુપરત કર્યા હતા. શ્રી. જૂઠાભાઈ શ્રીમદ્ની ખરદાસ રાખતા. તેથી તેમને શ્રીમદુને৷ વિશેષ પરિચય થયે৷ અને પૂર્વના સંસ્કારને લઇને ગાઢ એાળખાણુ થયું; અને શ્રીમદ્ પ્રત્યે તેમના પૂજ્યભાવ વધતા ગયા. આ વખતે શ્રી જાઠાભાઇ સાથે શ્રીમદ્ તેમની દુકાને ધણી વખત જતા, બેસતા અને બીજાના મનની વાતે৷ જાણી કહેતા તેથી તેમને વિનાદ ઊપજતા.

શેઢ દલપતભાઈ ભગુભાઈને વંડે શ્રીમદે એ અરસામાં અવધાન કરી બતાવ્યાં હતાં. તે જોઇને તથા દરરોજના પરિચયથી આત્મ-પ્રભાવની છાપ પડવાથી શ્રી જાૂઠાભાઈને શ્રીમદ્દના સમ્યગ્દર્શનાદિ અંતરગુણાની યથાર્થ એાળખાણુ થયેલી; તેથી તે શ્રીમદ્દના બહુ ગુણુગ્રામ કરતા.

એક વખત શેઠ દલપતભાઇનેા પુસ્તક બંડાર જોવા શ્રીમદ્ શ્રી જાઠાભાઈ સાથે પધારેલા તે વિષે શ્રી જાઠાભાઇએ શેઠ જેશંગભાઇને વાત કરેલ કે શ્રીમદ્દ પુસ્તકાનાં પાનાં માત્ર ફેરવી જતા અને તે પુસ્તકાનું રહસ્ય સમજી જતા. વવાણિયા જઈ આવી કરી સં. ૧૯૪૫માં કાર્તિક શદ ૧૫ લગભગ શ્રીમદ્દ અમદાવાદ પધાર્યા હતા. તે વખતે ઘણા જિજ્ઞાસુઓ તેમની પાસે ગ્રાનવાર્તા કરવા આવતા. તે વખતે સાધ્વી દિવાળી બાઇ ત્યાં હતાં; તેમની સાથે શ્રી જૂઠાભાઈ અને તેમના કાકા કર્મચંદભાઈ સમક્ષ ગ્રાન અર્થે પ્રશ્નોત્તર થતા. શ્રી જૂઠાભાઈના ગાઢ પરિચયમાં આવ્યા પછી શ્રીમદ્દ અમદાવાદ આવતા ત્યારે તેમને ત્યાં જ ઊતરતા. શ્રી જૂઠાભાઈ શ્રીમદ્દ સાથે મેારપીમાં દોઢએ માસ રહેલા; એક વખત શ્રીમદ્દની સાથે ભરૂચ પણ ગયેલા. પત્રવ્યવહાર પણ ધર્મનિમિત્તે તેમને પરસ્પર થતા. શ્રી જૂઠાભાઈની શરીરપ્રકૃતિ આ અરસામાં માંદગીને લીધે બહુ નરમ રહેતી; અને વૈરાગ્યવૃત્તિ પણ વર્ધમાન થતી જતી હતી.

ખંભાતથી ભાઈ અંબાલાલ લાલચંદ અને એકબે ભાઈઓ કાઇ લગ્નપ્રસંગે અમદાવાદ આવેલા તે સરખી ઉમ્મરના હેાવાથી ત્રી જૂઠાભાઈને ત્યાં જતા. વરધોડા નીકળવાના હતા ત્યારે ભાઇ આંબાલાલ વગેરે શ્રી જઠાભાઇને બાલાવવા આવ્યા કે ચાલા વરધાડામાં જઇએ. તે સાંભળી યુવાન વય છતાં સ્વાભાવિક વૈરાગ્યવંત શ્રી જૂઠાભાઇને તે ગમ્યું નહિ અને શ્રીમદ્દ વિષે કંઇ વાત તેમને કહેવાની ઊર્મ થઇ આવી પણ પાછું મન ખેંચી લઇ એટલું બાલ્યા કે ક્યાં પ્રતિબંધ કરું ? તે સાંભળી તે ભાઇઓએ પૂછ્યું કે શું કહેા છા ? અમને સમજાયું નહિ. તેમના વૈરાગ્યની છાપ તે ભાઇઓ ઉપર પણ પડી તેથા તે તેમની પાસે તેમને કહેવાનું હાય તે સાંભળવા બેઠા. શ્રીમદ્દ સંબંધી ગ્રુણગ્રામ તેમણે કર્યા અને તેમના આવેલા પત્રા તેમને વંચાવ્યા. તે વાંચી તે સંસ્કારી ભાઇઓને પણ શ્રીમદ્દનાં દર્શન સમાગમની અભિલાષા થઇ. તેથી તે પત્રાની નકલો તેમણે ઉતારી લીધી અને શ્રીમદ્દને ખંભાત પધારવા વિનંતિ પત્રથી કરી. લગ્નનિમિત્તે અમદાવાદ આવેલા છતાં શ્રી જૂઠાભાઇના સમાગમે તેમને ધર્મની **અમદાવાદના એાળખીતાએામાંથી યથાર્થ એાળખનાર** ૧૦૯ લગની લાગી ગઇ.

શ્રી જા્ડાભાઇના અવસાન સંબંધી સં. ૧૯૪૬ ના વૈશાખ શદ ૩ ના રાજ શ્રીમદ્દ લખે છે: "આ ઉપાધિમાં પડયા પછી જો મારું લિંગ-દેહ-જન્યગ્રાન-દર્શન તેવું જ રહ્યું હેાય,---યથાર્થ જ રહ્યું હેાય તા જાૂઠાભાઇ અશાડ શદી ૯ ગુરુની રાત્રે સમાધિશીત થઇ આ ક્ષણિક જીવનના ત્યાગ કરી જશે, એમ તે ગ્રાન સચવે છે. "

અવસાન સંબંધી શ્રી જૂઠાભાઇને કહેવા ભાઇ છગનલાલ બેચરલાલને શ્રીમદે અગાઉથી લખેલું હતું. શ્રી જૂઠાભાઇની વૈરાગ્ય દશા અને ઉદાસીનતા પ્રગટ છતાં તેમનાં કુટુંખીએા તેમને સમ્યક્ રાન થયું છે એમ જાણી શકેલાં નહીં.

શ્રીમદે અષાડ શુદ ૧૦ સં. ૧૯૪૬ માં લખ્યું છેઃ '' લિંગ દેહજન્ય ગ્રાનમાં ઉપાધિને લીધે યહિંકચિત્ ફેર થયેા જણાયેા. પવિત્રાત્મા જાૂઠાભાઇ ઉપરની તિથિએ પણ દિવસે સ્વર્ગવાસી થયાના આજે ખબર મળ્યા. ''

શ્રીમદે આશ્વાસન પત્રમાં શ્રી જાૂઠાભાઇની અંતરંગ દશા વર્ણુવી છે તે સર્વને મનન કરવા યેાગ્ય છે:

" એનું લૌકિક નામ જ દેહધારી દાખલ સત્ય હતું. એ આત્મદશારૂપે ખરા વૈરાગ્ય હતે**.** 

" મિથ્યાવાસના જેની બહુ ક્ષીચુ થઇ હતી. વીતરાગનાે પરમરાગી હતા. સંસારનાે પરમ જીગુપ્સિત હતા. ભક્તિનું પ્રાધાન્ય જેના અંતરમાં સદાય પ્રકાશિત હતું. સમ્યક્ ભાવધી વેદનીય કર્મ વેદવાની

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

જેની અદ્દભુત સમતા હતી. મેાહનીય કર્મનું પ્રયળ જેના અંતરમાં બહુ શન્ય થયું હતું. મુમુક્ષુતા જેનામાં ઉત્તમ પ્રકારે દીપી નીકળી હતી. એવા એ જાૂડાભાધના પવિત્રાત્મા આજે જગતના, આ ભાગના ત્યાગ કરીને ચાલ્યા ગયા. આ સહચારીઓથી મુક્ત થયા. ધર્મના પૂર્શાદ્ધાદમાં આયુષ્ય અચિંતું પૂર્ણુ કર્યુ.

" અરેરે ! એવા ધર્માત્માનું ટૂંકું જીવન આ કાળમાં હાેય એ કંઇ વધારે આશ્ચર્યકારક નથી. એવા પવિત્રાત્માની આ કાળમાં ક્યાંથી રિથતિ હાેય ? બીજા સંગીએાનાં એવાં ભાગ્ય ક્યાંથી હાેય કે આવા પવિત્રાત્માના દર્શનના લાભ અધિક કાળ તેમને થાય ? માક્ષમાર્ગને દે એવું સમ્યક્ષ્પણું જેના અંતરમાં પ્રકાશ્યું હતું, એવા પવિત્રાત્મા જાઠ્ઠાભાઇને નમરકાર હાે ! નમરકાર હાે ! "

### 99

## ભગતના ગામના ભક્તશિરોમણિ શ્રી સાભાગ્યભાઈ

અપવધાનથી શ્રીમદ્દની કેંગિર્ત ગુજરાત, કાઠિયાવાડ અને અંગ્રેજી પત્રા દ્વારા હિંદુરથાનમાં પ્રસરી હતી. તે વખતે કાઠિયાવાડનું સાયલા ગામ જે 'ભગતના ગામ ' તરીકે પ્રસિદ્ધ છે ત્યાં લલ્લુભાઇ નામે એક નામાંકિત શેઠ રહેતા હતા. તેમની લક્ષ્મી સંબંધી પ્રથમ સ્થિતિ બહુ સારી હતી. પણ પુણ્યનેા ઉદય પુરા થતાં ચંચળ લક્ષ્મી ચાલી ગઇ; ત્યારે તેમણે વિચાર કર્યો કે મારવાડના સાધુઓ મંત્રવિદ્યા વગેરેમાં કુશળ કહેવાય છે તેમાંના કાઇની કૃપાથી લક્ષ્મી કરી પ્રાપ્ત થાય તેવી તજવીજ કરવી. એમ વિચારી તે મારવાડમાં ગયા અને કાઇ પ્રખ્યાત સાધુના પરિચય કરી તેમને પ્રસન્ન કરી એકાંતમાં પાતાની સ્થિતિ જણાવી કંઇ સ્થિતિ સુધરે તેવા ઉપાય બતાવવા વિનંતિ કરી. પરંતુ તે અખ્યાત્મપ્રેમી સાધુએ શેઠ લલ્લુભાઇને ઘણા ઠપકા આપ્યા અને આવા વિચક્ષણ થઇ તમે ત્યાગી પાસેથી આત્માની વાત પામવાનું પડી મૂકી માયાની વાત કરા છેા એ તમને ઘટે નહીં. તે સાધુના અભિપ્રાયને સમજી જવાથી લલ્લુભાઇએ કહ્યું: " બાપજ, મારી ભ્રૂલ થઇ. મારા આત્માનું કલ્યાણુ થાય તેવું મને કંઇ ખતાવાે. '' તેમના ઉપર કૃપા કરીને તે સાધુએ 'બીજત્તાન' બતાવ્યું; સાથે જણાવ્યું કે તમારી યાગ્યતા નથી પણુ કેાઇ યાગ્ય પુરુષને તમે આપશા તા ∖તેને ત્રાનપ્રાપ્તિ થશે.

એ સાધનનું તે આરાધન કરવા લાગ્યા અને સામાયિક આદિ ક્રિયા માટે અપાસરે જવાનું તેમણે છેાડી દીધું; અને હરતાં ફરતાં અમારે સામાયિક છે એમ કહેતા એટલે સ્થાનકવાસી સાધુઓને લાગ્યું કે તે કંઈ મારવાડથી શીખી લાવ્યા છે તે આપણે શીખવું. એક સાધુએ તેમને ઘણા આગ્રહ કર્યો અને કહ્યું: '' તમે કહેશા તે હું કરીશ, પણ તમે જે સાધન કરા છેા તે મને બતાવા. ''

લલ્લુભાઇ કહેઃ '' હું કહીશ તેમ નહીં અને. ''

સાધુએ કહ્યું: '' બનશે. ''

પછી લલ્લુભાઇએ કહ્યુંઃ ''સાધુનાે વેશ ઉતારી, મુમતી છાેડી નાખી અપાસરે જાઓ.''

સાધુ કહે: '' એ તેા કેમ બને ? "

લલ્લુભાઇએ કહ્યું: "તાે આવ્યા હતા તેમ પાછા પધારાે. "

પાતાના પુત્ર સાભાગ્યભાઈ ને લક્ષ્લુભાઈ એ ' બીજજ્ઞાન ' બતાવ્યું હતું. અને કાઈ યાગ્ય જીવ હાય તા તેને પણ જણાવતું એમ કહેલું. તેથી શ્રીમદ્દ જ્યારે મારબીમાં હતા ત્યારે સાભાગ્યભાઇને પણ કામ પ્રસંગે મારબી જવાનું હતું; એટલે લક્ષ્લુભાઈ ને તેમણે પૂછ્યું: "કવિ રાયચંદ્દભાઇ બહુ લાયક માણસ છે એમ આખા કાઠિયાવાડમાં કહેવાય છે. તે હાલ મારબી છે અને મારે મારબી જવાનું છે તા આપની આજ્ઞા હાય તા તેમને હું ' બીજજ્ઞાન ' બતાવું." લક્ષ્લુભાઇએ હા પાડી એટલે તે મારબી ગયા ત્યારે શ્રીમદ્દને મળવા ગયા. તે વખતે શ્રીમદ્દ દુકાને ખેઠેલા હતા. સાભાગ્યભાઈના આવતા પહેલાં

#### ભગતના ગામના ભક્વશિરામષ્પિ શ્રી સાેભાગ્યભાઈ ૧૧૩

તેમણે પાેતાના નિર્મળ જ્ઞાનથી જાણ્યું કે સાેભાગ્યભાઈ નામના માણસ 'બીજજ્ઞાન'ની વાત બતાવવા આવે છે તેથી એક કાગળની કાપલી ઉપર તે જે કહેવા ધારતા હતા તે લખ્તી રાખી ગાદી પાસેના ગલ્લામાં કાપલી મૂકી. સાેભાગ્યભાઈ આવ્યા એટલે શ્રીમદ્દ બાેલ્યા: 'આવા, સાેભાગ્યભાઈ.' સાેભાગ્યભાઇને નવાઇ લાગી કે મને એ ઓળખતા નથી, અને નામ દઈને ક્યાંથી બાેલાવ્યો ? પરંતુ તે કંઇ પૂછે તે પહેલાં શ્રીમદે કહ્યું: "આ ગલ્લામાં એક કાપલી છે તે કાઢીને વાંચા."

સાંભાગ્યભાઇએ કાપલી કાઢી વાંચી જોઈ તા તેમના આશ્ચર્યના પાર રહ્યો નહિ. તેમને જે વાત કરવી હતી તે બધાનું લખાણ જોઇ તેમને એમ થયું કે આ કાઇ અલાકિક ગ્રાન પામેલા મહાપુરુષ છે. એમને મારે શું બતાવવાનું હોય ? મારે ઊલટું તેમની પાસેથી વિશેષ ગ્રાન મેળવવું. પરંતુ તેમના ગ્રાનની વિશેષ પરીક્ષા કરવા તેમણે શ્રીમદ્દને પૂછ્યું: ''સાયલામાં અમારા ઘરનું બારણું કયી દિશામાં છે ? '' શ્રીમદે અંતર ગ્રાનથી જાણી થથાર્થ ઉત્તર દીધેા એટલે સાલાગ્યભાઇએ કહ્યું કે આપનું ગ્રાન સાચું છે.

આ પ્રથમ પ્રસંગથી સાેભાગ્યભાઇને શ્રીમદ્દ પ્રત્યે પૂજ્યબુદ્ધિ થઈ હતી. પણ ડુંગરશા ગાેસળાઆ કરીને એક યાેગના અભ્યાસીની તેમને સાેબત હતી અને તેમના કેટલાક ચમત્કાર તથા વાતચીતથી તેમના ઉપર ચાેટ થયેલી હતી. પરંતુ શ્રીમદ્દ સાથે તેમને પત્ર-વ્યવહાર ઘણા રહ્યા અને પૂજ્યબુદ્ધિ વર્ધમાન થઈ પતિવ્રતા જેટલી તેમની પરમભક્તિ થતાં ગાેસળાઆ પ્રત્યેની માન્યતા દૂર થઈ એક સત્ય શરણ તે પામ્યા હતા.

એક પત્રમાં શ્રી સાેભાગ્યભાઈ સં. ૧૯૫૩ જેઠ શુ. ૧૪ ને રવિવારે શ્રીમદ્ને લખી જણાવે છે:

٢

"આ કાગળ છેલ્લાે લખી જણાવું છું. ... હવે આ પામર સેવક ઉપર બધી રીતે આપ કૃપા દષ્ટિ રાખશાે. ... દેહ ને આત્મા જીદા છે. દેહ જડ છે, આત્મા ચૈતન્ય છે. તે ચેતનનાે ભાગ પ્રત્યક્ષ જીદા સમજમાં આવતાે નહાેતાે. પણ દન ૮ થયાં આપની કૃપાથી અનુભવ ગાચરથી બે કટ જીદા દેખાય છે. અને રાત દિવસ આ ચૈતન્ય અને આ દેહ જીદા એમ આપની કૃપાદષ્ટિથી સહજ થઈ ગયું છે; એ આપને સહજ જણાવવા લખ્યું છે.

'' ગાેસળાઆ વિષે જે કંઈ આરથા હતી તે બિલકુલ નીકળી ગઇ છે તેા હવે વખતાેવખત બાેધ આપવાના પત્રા આપ આપની ઇચ્છા પ્રમાણે લખી ખને માેટી પાયરીએ ચઢાવશા.

" વગર ભણ્યે, વગર શાસ્ત્ર વાંચ્યે થાેડા વખતમાં આપના બાેધથી અરથ વગેરેનાે ઘણેા ખુલાસાે થઇ ગયાે છે. જે ખુલાસાે પચીસ વર્ષે થાય એવા નહાેતા તે થાેડા વખતમાં આપની કૃપાથી થયાે છે."

શ્રીમદે છેવટે ત્રણુ પત્ર શ્રી સાેભાગ્યભાઇ ઉપર લખેલા. 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં આંક ૭૧૩, ૭૧૪, ૭૧૫ રૂપે છપાઇ ગયા છે. તે સમાધિ મરણને ઇચ્છનાર દરેક મુમુક્ષએ વિચારવા યાેગ્ય છે.

આર્ય શ્રી સાેભાગ્યભાઇનાે દેહ સં. ૧૯૫૩ ના જેઠ વદ ૧૦ને દિવસે છટયાે હતાે. તે વિષે જણાવતાં શ્રીમદ્દ લખે છેઃ

" જીવને દેહના સંબંધ એ જ રીતે છે. તેમ છતાં પણ અનાદિથી તે દેહને ત્યાગતાં જીવ ખેદ પામ્યા કરે છે અને તેમાં દઢ માહથી એકપણાની પેઠે વર્તે છે, જન્મમરણાદિ સંસારનું મુખ્ય બીજ એ જ છે. શ્રી સાેભાગે તેવા દેહને ત્યાગતાં માેટા મુનિઓને દુર્લભ એવી નિશ્વળ અસંગતાથી નિજ ઉપયાેગમય દશા રાખીને અપૂર્વ હિત કર્યુ છે, એમાં સંશય નથી.

" આ ક્ષેત્રે આ કાળે શ્રી સાેભાગ જેવા વિરલા પુરુષ મળે એમ

#### ભાગતના ગામના ભક્તશિરામણિ શ્રી સાભાગ્યભાઇ 👥 ૧૧૫

અમને વારંવાર ભાસે છે. શ્રી સાેભાગ્યની સરળતા, પરમાર્થ સંબંધી નિશ્વય, મુમુક્ષુ પ્રત્યે પરમ ઉપકારતા આદિ ગુણ્રા વારંવાર વિચારવા ચાેગ્ય છે. "

શ્રીમદ્દને સમ્યફગ્રાનની પ્રાપ્તિ હતી છતાં મુમુક્ષુ જીવેાના સત્સંગની ભાવના વિશેષ રહ્યા કરતી. ધાર્મિક પ્રશ્નેાની ચર્ચામાં શ્રી સાેભાગ્યભાઇ યથાશક્તિ ભાગ આપી શ્રીમદ્દ પાસે બહુ સારા ખુલાસા કરાવતા. બીજા મુમુક્ષુઓને કંઈશ્રીમદ્દને કહેવું હાેય તા વયાેવૃદ્ધ શ્રી સાેભાગ્યભાઇ દ્વારા વિનંતિ કરાવતા; અને દયાળુ દિલના હાેવાથી તે સરળભાવે દરેકની વાત રજી કરતા. શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર લખવાની પ્રેરણા પણ શ્રી સાેભાગ્યભાઇએ કરેલી કે 'છ પદના પત્ર ' ગદ્ય હાેવાથી મુખપાઠ થતાે નથી તાે તે ભાવાર્થનું પદ્ય હાેય તાે સર્વ મુમુક્ષુઓના ઉપર મહા ઉપકાર થાય.

<sup>3</sup> એક પત્રમાં શ્રી સાેભાગ્યભાઈ શ્રી આત્મસિદ્ધિ વિષે લખે છે: " ગાેસળીઓ આત્મસિદ્ધિ ગ્રંથ વાંચે છે અને વિચારે છે, તેમજ હું પણ તે વાંચું છું. દુહા ૧૩૪ મુખપાઠે કર્યા છે અને વિચારતાં લણેા આતંદ આવે છે. વળી પાંચ મહિના થયા તાવ આવે છે. તે જો આત્મસિદ્ધિ ગ્રંથ આપે માેકલાવ્યા ન હોત તો આજ સુધી દેહ રહેવા મુશ્કેલ હતા. ગ્રંથ વાંચી આતંદ આવે છે તેથી જીવું છું. પણ હવે આપે કૃપા કરી ટીકા અર્થ માેકલવા લખ્યું તે જો હવે તરતમાં આવે તા આનંદ લેવાય. નીકર પછી આંખે સૂઝે નહીં સારે વાંચી શકાય નહીં; અને જ્યારે પાેતાથી વંચાય નહીં ત્યારે બીજાના વાંચવાથી તેવા આનંદ આવે નહીં. માટે કૃપા કરી માેકલાવશા. લણું શું લખું ?"

શ્રીમદ્દ પાતાની ઉપકાર નાંધમાં લખે છેઃ

" હે ! જિન વીતરાગ, તમને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર કરું જીું. તમે આ પામર પ્રત્યે અનંત અનંત ઉપકાર કર્યો છે. " હે ! કુંદકુંદાદિ આચાયો, તમારાં વચનાે પણ સ્વરપાનુસંધાનને વિષે આ પામરને પરમ ઉપકારભૂત થયાં છે. તે માટે હું તમને અતિશય ભક્તિથી નમસ્કાર કરું છું.

" હે ! શ્રી સાેભાગ, તારા સત્સમાગમના અનુગ્રહથી આત્મદશાનું સ્મરણ થયું તે અર્થે તને નમસ્કાર કરું છું."

વળી શ્રીમદ્દ લખે છેઃ ''આપને વિજ્ઞાપન છે કે વૃદ્ધમાંથી યુવાન ચવું, અને આ અલખ વાર્તાના અગ્રેસર આગળ અગ્રેસર થવું. ''

'' લાૈકિક દષ્ટિએ તમે અમે પ્રવર્તશું, તાે પછી અલાૈકિક દષ્ટિએ કાેણ પ્રવર્તશે ? ' માગી ખાઇને ગુજરાન ચલાવીશું પણ ખેદ નહીં પામીએ. ગ્રાનના અનંત આનંદ આગળ તે દુઃખ તૃણુવવ્ છે.' આ ભાવાર્થનું જે વચન લખ્યું છે, તે વચનને અમારા નમસ્કાર હાે ! એવું જે વચન તે ખરી યાેગ્યતા વિના નિકળવું સંભવિત નથી.''

જેના યાેગે અને બાેધે અન્ય જીવાેને અંતરંગ વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થતાં સમાધિ મરણની અને સમ્યક દર્શનની પ્રાપ્તિ સુલભપણે થતી તે શ્રીમદ્દની અદ્દભુત અલાૈકિક આત્મિક દશાનું વર્ણન કરવાને આ લેખિની સમર્થ નથી. જ્યાં મતિની ગતિ પહેાંચતી નથી ત્યાં વચનની ગતિ ક્યાંથી હાેય ? તેથી જ કાર્ય ઉપરથી કારણની સમર્થતા સમજાય એવા પરિચયી જનાેના પ્રસંગની કથા વડે શ્રીમદ્દની કથા સમજવી સુલભ જાણી તેમના પ્રભાવ સંસ્કારી જીવા ઉપર કેવા પડતા તે. જણાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે.

#### ૧૨

## ખંભાતના મુમુક્ષુજનેા

શ્રી જૂઠાલાઇના સમાગમથી ભાઇશ્રી અંપ્યાલાલ લાલચંદ આદિ ખંભાતના જે ભાઈ આ અમદાવાદ ગયેલા તેમને શ્રીમદ્ના સમાગમની તીવ્ર પિપાસા જાગી હતી. તેથી તેમણે શ્રીમદ્ ઉપર ખંભાત પધારવાની વિનતિ રૂપે પંદરવીસ પત્રા ઉપરાઉપરી લખ્યા અને ખંભાત પાતે ન પધારી શકે તો વવાણિયા આવવાની તેમણે આવરતા જણાવી આત્રા મગાવી. છેવટે ખંભાત અનુકૂળતાએ આવવાનું પ્યનશે એવા પત્ર આવવાથી તે ભાઇઓને સંતાષ થયેા.

સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના આ ભાઇએ હતા તેથી દરરાજ અપાસરે જતા પણ શ્રી જૂઠાભાઇના સમાગમ થયા પછી તે એકાંતમાં અપાસરામાં બેસીને શ્રીમદ્ના પત્રા ઉતારી આણેલા તે વાંચતા વિચારતા. બ્યાખ્યાનમાં જતા નહિ.

એક દિવસે તે પત્રાે વાંચતા હતા ત્યારે તે ખંભાત સંધાડાના મુખ્ય આચાર્ય હરખચંદજી મહારાજ મેડે વ્યાખ્યાનમાં શ્રી ભગવતી સૂત્ર વાંચતા હતા. અને નીચે તે મહારાજના સાધુઓમાં પ્રભાવશાળી અને વિનયસંપન્ન ગણાતા શ્રી લલ્લુજી મહારાજ એક શાસ્ત્ર ભણેલા પાટીદાર ભાઇ દામેદરભાઇ સાથે ઉપરથી વાંચેલાં શ્રી ભગવતી સૂત્રનાં પાનાં આવતાં તે વાંચતા હતા. તેમાં ભવસ્થિતિ પાકે ત્યારે મેાક્ષ થાય છે એ વાત વાંચતાં શ્રી લલ્લુજીને શંકા થઇ કે જો ભવસ્થિતિ પાકશે ત્યારે મોક્ષે જવાશે એમ જ હાેય તેા આ સાધુપણું લઇ પરિશ્રમ ઉદાવવાની શી જરૂર ? એ વાત ચાલતી હતી તેવામાં ભાઇશ્રી અંબાલાલ લાલચંદ આદિ ભાઇઓ વાતા કરતા હતા સાં શ્રી લલ્લુજી મહારાજની દષ્ટિ પડતાં તેમને ધર્મરનેહથી દપકા દીધા કે ત્યાં શું કરેય છે! ? ઉપર વ્યાખ્યાનમાં કેમ જતા નથી ? ઉપર જાઓ કે અહીં આવા. એટલે તે તેમની પાસે જઇને બેઠા અને 'ભવસ્થિતિ ' ના પ્રશ્ન ચર્ચાંતા હતા તેના ખુલાસા યથાર્થ ન થયા એટલે શ્રી અંબાલાલે તેમને શ્રીમદ્દની વાત કહી સંભળાવી કે તે સર્વ આગમના રાતા છે, ઉત્તમ પુરુષ છે અને અહીં ખંભાતમાં પધારવાના છે. તે ઉપરથી શ્રી લલ્લુજીએ પૂછ્યું: ''અમને તે પુરુષના મેળાપ કરાવશા ?'' તેમણે હા પાડી.

હરખચંદજી મહારાજને 'ભવસ્થિતિ ' સંબંધી શ્રી લલ્લુજીએ પ્રશ્વ પૂછ્યો પણુ સંતોષકારક ઉત્તર નહિ મળેલો અને શ્રીમદ્દને આવવાની વાત સાંભળવાથી તેમનું ચિત્ત તેમને મળવા તલસી રહ્યું હતું. તેવામાં સં.૧૯૪૬માં શ્રીમદ્દનું ખંભાતમાં પ્રથમ પધારવું થયું. શ્રી અંબાલાલભાઇને ત્યાં જ તે ઊતર્યા હતા. શ્રી અંબાલાલભાઇ પોતાના પિતા લાલચંદભાઇની ત્યાં જ તે ઊતર્યા હતા. શ્રી અંબાલાલભાઇ પોતાના પિતા લાલચંદભાઇની સાથે શ્રીમદ્દને અપાસરે તેડી ગયા. શ્રીમદે અવધાન કરવાં છેાડી દીધાં હતાં. પરંતુ લાલચંદભાઇ તેમજ હરખચંદજી મહારાજના આગ્રહથી અપાસરામાં તે દિવસે શ્રીમદે અષ્ટાવધાન કરી બતાવ્યાં. સર્વ સાધુ વર્ગ વગેરે શ્રીમદ્દની વિદ્વત્તા અને અદ્ભુત શક્તિ જોઈ આશ્ચર્ય પામ્યા.

બીજે દિવસે શ્રોમદ્ ઉપાશ્રયમાં આવ્યા અને હરખચંદજી મહારાજને

#### ખંભાતના સુસુક્ષુજના

પ્રશ્ન પૂછ્યો કે આ કાળમાં ક્ષાયક સમપ્રીત હોય કે નહીં ? ત્યારે મહારાજે ના પાડી તેથી શ્રીમદે કરી પૂછ્યું: '' કાેઇ શાસ્ત્રમાં છે ? '' હરખચંદજી મહારાજે કહ્યું: ''દશમા ઠાણુંગમાં ક્ષાયક સમપ્રીત ન હોવા વિષે છે. '' શ્રી લલ્લુજીએ ઠાણુંગ સૂત્ર આણ્યું તે તપાસતાં તેમાંથી એ વાત મળી નહીં. શ્રીમદે દશમા ઠાણુંગનો ભાવ વાંચી સંભળાવ્યા તે સાંભળતાં સર્વેને શાંતિ ઊપજી અને તેમની વિદ્વત્તાની પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. શ્રીમદ્દજીને શ્રી લલ્લુજીએ ઉપર મેડે પધારવા વિનંતિ કરી અને હરખચંદજી મહારાજને પૂછ્યું: '' હું તેમની પાસેથી કંઇ અવધારું ? '' હરખચંદજી મહારાજની આજ્ઞા મળી એટલે શ્રી લલ્લુજીએ ઉપર જઇને શ્રીમદ્દને નમસ્કાર કર્યા. શ્રીમદે નમસ્કાર નિવારણ કરવા છતાં તેમણે ઉમંગથી ઉત્તમ પુરુષ જાણી અટકયા વગર નમસ્કાર કર્યા.

આ સામાન્ય લાગતાે પ્રસંગ અનેક જીવાનાં જીવન પલટાવનાર, અસત્યમાંથી સત્યમાં લાવનાર, અનેક પ્રકારના આગ્રહ રૂપી ખાડા ટેકરા ઓળંગાવી વિદ્યાધરના વિમાનમાં પ્રવેશ કરાવી તત્ત્વગ્રાનરૂપી આકાશમાં વિહાર કરાવનાર, ચમત્કારી ક્રાંતિકારક હતા.

ઉમ્મરમાં શ્રીમદ્દયી ચાૈદ વર્ષે માેટા આ સાધુ, ધનાઢય કુટું બમાં એકના એક પુત્ર છતાં સર્વ સ્વના ત્યાગ કરી બીજા ત્રણુ આળખીતા કુટું બીઓ સાથે દીક્ષા લઇ, તે વખતે ખંભાત સંધાડામાં માત્ર ચાર જ સાધુ રહ્યા હતા તેની સંખ્યા બમણી કરનાર અને વિનયાદિ ગુણોથી આચાર્યને પ્રસન્ન કરી સર્વ સાધુઓમાં પાંચછ વર્ષમાં પ્રધાન પદ પામનાર, તેમજ તેમના દીક્ષિત થયા પછી તે સંધાડામાં ચાૈદ સાધુઓ થઈ જવાથી સારાં પગલાંના ગણાતા મંગલકારી તથા ભદ્રિક આ આગેવાન સાધુ, માત્ર બાવીસ વર્ષની યુવાવરથામાં પ્રવેશ કરનાર જૈનધર્મી વિદ્રાન કવિ તરીકે ગણાતા ગૃહરથને નમસ્કાર કરે એવા આશ્ચર્યકારક વિરલ પ્રસંગ અચાનક એકાંતમાં વિધિવશ બની આવ્યો; તે કાેઇ કુશળ કૃષિકાર ખેતરના ખૂણામાં એકાંત નાના કયારામાં ઇલાયચીનાં બીજ વાવે તેવા આ પ્રસંગ, હાલ માેટા વિસ્તારવાળા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર–આશ્રમના સ્થાપક તરીકે પ્રસિદ્ધ શ્રીમદ્દ લધુરાજ ' સ્વામીના સત્ય માર્ગમાં પ્રવેશ કરાવનાર સાચી જન્મગાંઠના દિવસ ગણાવા ચાેગ્ય પ્રથમ માંગલિક પ્રસંગ બની આવ્યા.

શ્રીમદે શ્રી લલ્લુજી સ્વામીને પૂછ્યુંઃ '' તમારી શી ઇચ્છા છે ?'' સ્વામીજીએ વિનયસદિત હાથ જોડીને યાચનાપૂર્વક કહ્યુંઃ'' સમકીત (આત્માની ઓળખાણુ) અને વ્યદ્મચર્યની દઢતાની મારી માગણી છે."

શ્રીમદ્દ થાેડીવાર માૈન રહ્યા અને કહ્યું: "ઠીક છે." પછી સ્વામીજીના જમણા પગનાે અંગુઠાે તાણી શ્રીમદે તપાસી જોયો; અને ઊઠીને બધા નીચે ગયા. શ્રી અંબાલાલને ઘેર જતાં શ્રીમદે જણાવ્યું: "આ પુરુષ સંસ્કારી છે."

બીજે દિવસે શ્રી અંબાલાલને ઘેર શ્રી લલ્લુજી સ્વામી શ્રીમદ્દના સમાગમ માટે ગયા, ત્યાં શ્રીમદે એકાંતમાં તેમને પૂછ્યું: '' તમે અમને માન કેમ આપે છેો કે ''

સ્વામીજીએ કહ્યુંઃ '' આપને દેખીને અતિ હર્ષ પ્રેમ આવે છે; અને જાણે અમારા પૂર્વ ભવના પિતા હેા, એટલા બધા ભાવ આવે છે; કાેઇ પ્રકારના ભય રહેતા નથી; આપને જાેતાં એવી નિર્ભયતા આત્મામાં આવે છે."

શ્રીમદે કરી પૂછ્યુંઃ '' તમે અમને શાથી એાળખ્યા ? ''

સ્વામીજીએ કહ્યું: '' અંબાલાલભાઇના કહેવાથી આપના સંબંધી જાણવામાં આવ્યું; અમે અનાદિ કાળથી રખડીએ છીએ, માટે અમારી સંભાળ લ્યેા. ''

શ્રીમદે ' સૂચડાંગ ' સ્ત્રમાંથી થાેડું વિવેચન કર્યુ અને સત્ય ભાષા વગેરે વિષે બાેધ કર્યા. સાત દિવસ સુધી શ્રીમદ્દ ખંભાત રહ્યા

#### અંભાતના સુસુક્ષુજનાે

ત્યાં સુધી શ્રી લલ્લુજી સ્વામી રાેજ શ્રીમદ્દના સમાગમ અર્થે શ્રી અંબાલાલને ધેર જતા.

એક દિવસે હરખચંદજી મહારાજે શ્રી લલ્લુજીને પૂછ્યું, કે તમારે શી વાત થાય છે ? શ્રી લલ્લુજીએ ટૂ. કામાં એટલું જ કહ્યું: " રાન અને ક્રિયા બન્ને કરવાનું કહે છે." હરખચંદજી બાલ્યા : " પહેલે સબ બાત કરતા થા, અબ કુછ નહીં કહતા."

એક દિવસે શ્રી લલ્લુજી સ્વામીએ શ્રીમદ્દને કહ્યું: " હું વ્યક્ષચર્ય માટે પાંચ વર્ષથી એકાંતરા ઉપવાસ (એક દિવસ ઉપવાસ ને એક દિવસ ખાવું એમ) કરું છું અને કાયેાત્સર્ગ (ધ્યાન) કરું છું. છતાં માનસિક પાલન બરાબર થઇ શકતું નથી. "

શ્રીમદે કહ્યું: '' લેાક્રદષ્ટિએ કરવું નહીં; લેાક-દેખામણ તપશ્ચર્યા કરવી નહીં. પણ સ્વાદના ત્યાગ થાય, તેમજ ઉણાદરી તપ (પેટ ઉર્ણુ રહે તેવું, ખૂબ ધરાઇને ખાવું નહીં)થાય તેમ આહાર કરવા; સ્વાદિષ્ટ ભાજન હાેય તે બીજાને આપી દેવું."

સ્વામીજીએ કરી પૂછ્યુંઃ " હું જે જે જોઉં છું તે ભ્રમ છે, જાૂઠું છે, એમ અબ્યાસ કરું છું."

શ્રીમદે કહ્યુંઃ ''આત્મા છે એમ જોયા કરાે.''

શ્રી અંબાલાલભાઇ, ભાઇ ત્રિભેાવનભાઇ આદિ અનેક ભાઇએાને પંભાતમાં શ્રીમદ્દનેા સમાગમ થયેલેા અને ધર્મજિત્રાસા જાગ્રત થયેલી. તેથી શ્રીમદ્દને મુંબઈ જવું થયું તાેપણુ પત્રવ્યવહારથી તે ધર્મજિત્રાસા પાેષતા રહેતા હતા.

#### ૧૩

## ' સમકીત શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે '

" અંતરંગ ગુણુ ગાડડા રે, જન રંજના રે લાલ; નિશ્વય સમકાત તેહ રે, દુઃખ ભંજના રે લાલ. વિરલા કાંઇક બણુરા રે, જન રંજના રે લાલ; તે તા અગમ અછેહ રે, દુ:ખ ભંજના રે લાલ."

#### શ્રી યશાવિજયછ

' પાયેાનિયર ' પત્રમાં શ્રીમદ્ના જીવનની રૂપરેખા છે, તેમાં નીચે પ્રમાણે જણાવ્યું છેઃ

" જ્યારે શ્રીમદ્ ૨૧ વર્ષના હતા ત્યારે તેમણે ધંધામાં પ્રયાણ કર્યું અને ધણા ટૂંક વખતમાં એક વ્યાહાેશ ઝવેરી તરીકેની નામના મેળવી. વધતા જતા વ્યાપારની ઉપાધિઓમાં પણ ધર્મ અને તત્ત્વ-ગ્રાનના પાતાના પ્રિય અભ્યાસમાં તેઓએ ખલેલ આવવા દીધી નહિ. પાતાના ઉદ્યોગરત જીવનમાં ગ્રૂપકીદીથી ગ્રાનવૃદ્ધિ કરતા હતા. તેમ જ હંમેશાં પુસ્તકામાં ગુંથાયેલા રહેતા હતા. વળી વર્ષમાં કેટલાક

#### 'સમકીત શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે '

મહિનાઓ તો પાતે મુંબઇ છેાડી ચાલ્યા જતા અને પાતાની પેઢીએ કહી જતા કે જ્યાંસુધી પાતે લખે નહિ, ત્યાંસુધી કાઇએ પાતાની સાથે પત્રવ્યવહાર પણ ચલાવવા નહિ. ગુજરાતનાં વનામાં તેઓ એકાંતવાસ ગાળતા અને ત્યાં રહી ચિંતવન અને યાેગમાં દહાડા અને અઠવાડિયાં વ્યતીત કરતા. તેઓ રખેને પાતે આળખાઇ જાય અથવા પાતાના સ્થળની ખબર પડી જાય તેવી ધાસ્તીથી ઘણા ગ્રપ્ત રહેવાના હમેશાં પ્રયાસ કરતા, છતાં તેઓ વારંવાર ઓળખાઇ જતા અને લોકોની માટી સંખ્યા તેમના ઉપદેશ અને શિક્ષાવચના શ્રવણ કરવાની જિજ્ઞાસાપૂર્વક તેમની પાછળ આવતી."

' પાતાંજલ ચાેગદર્શન ', ' આત્મપુરાણ ' આદિ વેદાંત અને ચાેગદર્શનનાં શાસ્ત્રામાં અને ભાષ્યામાં પણ સમ્યકદર્શન, સમ્યક્દષ્ટિ આદિ શબ્દાેથી ભ્રાંતિ રહિત આત્મ–સાક્ષાત્કાર દશાનાં વર્ણન તથા માહાત્મ્ય દર્શાવેલાં છે.

જૈન દર્શનમાં તાે સમ્યક દર્શનથી જ ધર્મ કે ધર્મક્રિયાની યથાર્થ શરૂઆત અંકાઇ છે. જન્મમરણ ૨૫ પરિભ્રમણ સમ્યકદર્શનની પ્રાપ્તિ વિના ૮ળે નહિ એમ શાસ્ત્રામાં સ્પષ્ટ દર્શાવ્યું છે અને તેનું માહાત્મ્ય ' સમયસાર ' આદિ ગ્રંથામાં અપૂર્વ દર્શાવવામાં આવ્યું છે. શ્રી દેવચંદ્રજી મહારાજે પણ ગાયું છેઃ

" સમકાત નવિ લહ્યું રે એ તેા રુત્યા ચતુર્ગતિ માંહે." શ્રી યશાવિજય ઉપાધ્યાય પણ લખે છે: "જહાં લગે આત્મ દ્રવ્યનું લક્ષણ નવ બષ્યું; તિહાં લગે ગુણુડાણું ભહું, કેમ આવે તાષ્યું— આતમ તત્ત્વ વિચારિયે."

ભક્તકવિ નરસિંહ મહેતા પણ પ્રભાતિયામાં કહે છે: " જ્યાં લગા આતમા તત્ત્વ ચિન્ચા નહીં ત્યાં લગા સાધના સર્વ જાઠી." કાઇક વિરલા મહાભાગ્યશાળી પુરુષો આ સમ્યક્દર્શન કે આત્મત્તાનની દશા પામી શકે છે. શાસ્ત્રો પાકારી પાકારીને કહે છે કે સમ્યક્ દર્શન સહિત નરકાવાસ સારા પણ સમ્યક્ દર્શન વિના સ્વર્ગનાં ઉત્તમ સુખ પણ ગજસ્નાન જેવાં નિરર્થક છે. એક ક્ષણ પણ જેને સમ્યક્ દર્શનના અનુભવ થયેા હાેય તે અવશ્ય માક્ષે જાય છે એવા સિદ્ધાંત છે. સમ્યક્ દર્શન પ્રગટ થવાથી આત્માના સર્વ ગ્રણો સદ્દગુણ રપે પ્રકાશે છે એટલે તે સમ્યક્ દર્શન, સમ્યક્ ગ્રાન અને સમ્યક્ ચારિતની એકતા રૂપ માક્ષમાર્ગ ખુલ્લા થાય છે; અને ગમે તેટલું ગ્રાન, ચારિત્ર કે બ્રહ્યા હોવા છતાં સમ્યક્ દર્શનના અભાવે તે મિથ્યા દર્શન, મિથ્યા ગ્રાન અને મિથ્યા ચારિત્રરૂપે વગાવાય છે અને સંસાર પરિભ્રમણના તેથી પાર આવતા નથી.

' આચારાંગ ' નામના જૈન સૂત્રમાં કહ્યું છેઃ '' जं **समं**ति पासह तं मोणंति पासह ''—જ્યાં સમક્તિ એટલે આત્મનાન છે ત્યાં સુનિપણું જાણે.

શ્રીમદે સંવત ૧૯૪૬ પાેષ માસમાં અંગત નાેધપાેથીમાં લખ્યું છેઃ

" આવા પ્રકારે તારાે સમાગમ મને શા માટે થયાે ? ક્યાં તારું ગુપ્ત રહેવું થયું હતું ? સર્વગુણાંશ તે સમ્યક્ત્વ. "

તેવી જ રીતે સં. ૧૯૪૭ ના કાર્તિક શ્રદ ૧૪ ના એક પત્રમાં શ્રીમદ્દ લખે છેઃ

" આત્મનાન પામ્યેા એ તાે નિઃસંશય છે; ત્રંથિબેદ થયેા એ ત્રણે કાળમાં સત્ય વાત છે. સર્વ નાનીઓએ પણ એ વાત સ્વીકારી છે."

વળી તેએ હાયનેાંધમાં લખે છે:

" હે ! સર્વોત્કૃષ્ટ સુખના હેતુંબૂત સમ્યક દર્શન, તને અત્યંત લક્તિથી નમસ્કાર હેા !

#### 'સમકીત શુદ્ધ પ્રક્રાશ્યું રે '

" આ અનાદિ અનંત સંસારમાં અનંત અનંત જીવેા તારા આશ્રય વિના અનંત દુઃખને અનુભવે છે. " તારા પરમાનુગ્રહથી સ્વસ્વરૂપમાં રચિ થઈ, પરમ વીતરાગ

તારા પરનાવુત્રહવા સ્વસ્વરૂપના રાત્ય વછ, પરન વહાર સ્વભાવ પ્રત્યે પરમ નિશ્ચય આવ્યેા. કૃતકૃત્ય થવાના માર્ગ ગ્રહણ થયેા. "

પાેતાના જીવનવૃત્તાંત્ત રૂપ કાવ્યમાં શ્રીમદ્દ લખે છે:

'' ધન્યરે દિવસ આ અહેા,

જાગી રે શાંતિ અપૂર્વ રે

દશ વર્ષે રે ધારા ઉલસી, મટયેા ઉદય કર્મનાે ગર્વ રે. ધન્યબ

\*

એાગણીસે ને સુડતાલીસે

સમકીત શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે,

શ્રુત અનુભવ વધતી દશા

નિજ સ્વરૂપ અવભારયું રે. ધન્ય રે૦ "

એક જ વાક્યમાં સમ્યક દર્શનનું માહાત્મ્ય શ્રીમદ્ પ્રગટ કરે છેઃ " અનંત કાળધા જે જ્ઞાન ભવહેતુ થતું હતું તે જ્ઞાનને એક સમય–માત્રમાં જાત્યંતર કરી જેણે ભવનિવૃત્તિરૂપ કર્યું તે કલ્યાણમૂર્તિ સમ્યગુ દર્શનને નમસ્કાર. "

આત્મદર્શન કે સમ્યફ દર્શનની નિર્મળતા શ્રીમદ્દને સં. ૧૯૪૭ માં થઈ એમ ઉપર પાેતે કાવ્યમાં જણાવે છે. એ જ વર્ષમાં " બિના નયન પાવે નહીં બિના નયનકી બાત, સેવે સદ્દશુરુકે ચરણુ સાે પાવે સાક્ષાત. "

તથા

" યમ નિયમ સંયમ આપ કિયેા, મુનિ ત્યાગ વિરાગ અથાગ લહ્યાે" એ બે કાવ્યાે હિંદીમાં પાતે રચ્યાં છે તે મુમુક્ષુ જીવે બહુ ઊંડા ઊતરીને વિચારવા યાેગ્ય છે. તથા ત્રણુ કાવ્યાે ગુજરાતીમાં રચ્યાં છે તે પણુ બહુ મનન કરવા યાેગ્ય છે. તેમાંની એક પ્રાર્થનાઃ

' હે ! પ્રભુ, હે ! પ્રભુ, શું કહું, દીનાનાથ દયાળ;

હું તેા દેાષ અનંતનું ભાજન છું કરુણાળ."

અપૂર્વ અર્થ પ્રેરે તેવી મુખપાઠે કરી રાજ સવારસાંજ ભણવા ચેાગ્ય છે. ભક્તાત્માએ કેવા કેવા ગુણા પ્રાપ્ત કરવા ચાગ્ય છે અને અત્યારે આ જીવમાં જે ગુણા નથી તે પ્રાપ્ત કરવા પ્રભુ આગળ ભાવનારૂપે દીનતાથી પ્રાર્થના કરેલી છે; હજારા મુમુક્ષુઓ મુખપાઠે કરી આજે નિયમિત રીતે દિવસમાં અમુકવાર એ પ્રાર્થના રૂપ 'સદ્ગુરુભક્તિરહસ્ય' ગાય છે.

જેમ જેમ સમ્યક દર્શનની વિશુદ્ધિ વર્ધમાનપણાને પામે છે તેમ તેમ વીતરાગતા પણ વધે છે અને વીતરાગ લગવ તનું ઓળખાણ પણુ યથાર્થ પ્રેમપૂર્વક થાય છે. શ્રીમદ્દ સં. ૧૯૪૮ના મહા માસમાં લખે છે:

" બંધ મોક્ષની યથાર્થ વ્યવસ્થા જે દર્શનને વિષે યથાર્થપણે કહેવામાં આવી છે તે દર્શન નિકટ મુક્તપણાનું કારણ છે; અને એ યથાર્થ વ્યવસ્થા કહેવાને યાેગ્ય જો કાેઇ અમે વિશેષપણે માનતા હાેઇએ તાે તે શ્રી તીર્થકર દેવ છે. અને એ જે શ્રી તીર્થકર દેવના અંતર આશય તે પ્રાયે મુખ્યપણે અત્યારે કાઇને વિષે આ ક્ષેત્રે હાેય તાે તે અમે હાેઈશું એમ અમને દઢ કરીને ભાસે છે. કારણકે અમાંટું અનુભવત્તાન તેનું કળ વીતરાગપણું છે, અને વીતરાગનું કહેલું જે શ્રુતત્તાન તે પણ તે જ પરિણામનું કારણ લાગે છે; માટે અમે તેના અનુયાયી ખરેખરા છઈએ, સાચા છઇએ.

" સમ્યક દર્શનનું મુખ્ય લક્ષણ વીતરાગતા જાણીએ છઇએ; અને તેવેા અનુભવ છે."

એ જ વર્ષના એક પત્રમાં શ્રીમદ્દ સમ્યક દર્શનનાં બે સ્વરૂપ કહે છેઃ

#### ' સમકીત શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે '

" 'આત્મા' જે પદાર્થતે તીર્થકરે કહ્યાે છે, તે જ પદાર્થતી તે જ સ્વરૂપે પ્રતીતિ થાય, તે જ પરિણામે આત્મા સાક્ષાત ભાસે ત્યારે તેને પરમાર્થ સમ્યકૃત્વ છે, એવાે શ્રી તીર્થકરનાે અભિપ્રાય છે.

" એવું સ્વરૂપ જેને ભારયું છે તેવા પુરુષને વિષે નિષ્કામ શ્રદ્ધા છે જેને તે પુરુષને બીજરુચિ સમ્યક્ત છે."

સમ્યક્ દર્શન પ્રાપ્ત થવાનું મુખ્ય કારણ જણાવતાં શ્રીમદ્દ એ જ વર્ષમાં લખે છેઃ

" જગતના અભિપ્રાય પ્રત્યે જોઇને જીવ પદાર્થને৷ બાેધ પામ્યે৷ છે. જ્ઞાનીના અભિપ્રાય પ્રત્યે જોઇને પામ્યે৷ નથી. જે જીવ જ્ઞાનીના અભિપ્રાયથી બાેધ પામ્યે৷ છે, તે જીવને સમ્યફ દર્શન થાય છે.

" અનંતકાળે જે પ્રાપ્ત થયું નથી, તે પ્રાપ્તપણાને વિષે અમુક કાળ વ્યતીત થાય તેા હાનિ નથી. માત્ર અનંતકાળે જે પ્રાપ્ત થયું નથી, તેને વિષે ભ્રાંતિ થાય, ભૂલ થાય તે હાનિ છે. જો પરમ એવું ત્રાનીનું સ્વરૂપ ભાસ્યમાન થયું છે, તાે પછી તેના માર્ગને વિષે અનુક્રમે જીવનું પ્રવેશપણું થાય એ સરળ પ્રકારે સમજાય એવી વાર્તા છે."

શ્રીમદ્ની પ્રચિ્પાત સ્તુતિઃ

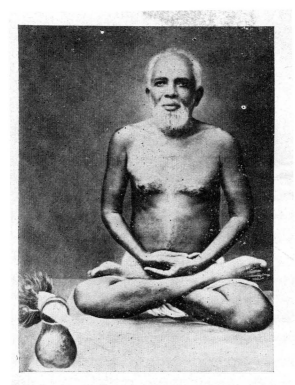
" હે ! પરમકૃપાળુ દેવ ! જન્મ, જરા, મરણાદિ સર્વ દુઃખાે અત્યંત ક્ષય કરનારાે એવા વીતરાગ પુરુષનાે મૂળમાર્ગ આપ શ્રીમદે અતંત કૃપા કરી મને આપ્યાે, તે અનંત ઉપકારનાે પ્રતિ ઉપકાર વાળવા હું સર્વથા અસમર્થ છું; વળી આપ શ્રીમદ્ કંઇ પણુ લેવાને સર્વથા નિસ્પૃદ્ધ છાં; જેથી હું મન, વચન, કાયાની એકાગ્રતાથી આપના ચરણારવિંદમાં નમરકાર કરું છું. આપની પરમ ભક્તિ અને વીતરાગ પુરુષના મૂળ ધર્મની ઉપાસના મારા હુદયને વિષે ભવપર્યંત અખંડ જાગ્રત રહાે એટલું માગું છું તે સફળ થાએા. ૐ શાંતિકા

## 18

## મુંબઈમાં મુનિસમાગમ

**શ્રી.** લલ્લુજી સ્વામી વિહાર કરતા કરતા સુરત ગયેલા તેમની સાથે શ્રી દેવકરણ્જી નામે તેમના શિષ્ય ગણાતા સાધુ હતા, તે વ્યાખ્યાનમાં બહુ કુશળ હતા. શ્રેાતાઓ ઉપર તેમના વ્યાખ્યાનથી વૈરાગ્યપ્રેરક સચાટ અસર થતી. મુંબધનિવાસી કેટલાક વ્યાપારી સુરતમાં આવેલા તેમણે શ્રી દેવકરણ્જીનું વ્યાખ્યાન સાંભળી મુંબધ પધારવા તેમને વિનંતિ કરી. સુરતના ભાઈઓને સુરતમાં તેમને ચામાસુ રાખવા વિચાર હાેવા છતાં મુંબઇના ભાઇઓના વિશેષ આગ્રહથી મુંબઇમાં ચામાસુ નક્ષી કરવા મહારાજશ્રી લલ્લુજીને વિનંતિ કરી. ખંભાતથી તે વિષે આગ્રા મગાવી મુંબઇનું ચામાસુ નક્ષી કરવામાં આવ્યું.

મુંબઇનાં શ્રી લલ્લુજી ગયા, ત્યારે શ્રીમદ્દના સમાગમ માટે તેમને ત્યાં ગયા. તે વખતે શ્રીમદે પ્રશ્ન કર્યોઃ '' તમારે અહીં અનાર્ય જેવા દેશમાં ચાતુર્માસ કેમ કરવું થયું ? મુનિને અનાર્ય જેવા દેશમાં વિચરવાની આત્રા થાેડી જ હાેય છે ?''



# શ્રી લઘુરાજ સ્વામી

लन्म અવસાન જન્મ અવસાન સં. ૧૯૧૦ આસા વદ ૧ સં. ૧૯૯૨ વૈશાખ સુદ ૮

#### ઝુંબઈમાં સુનિસમાગમ

શ્રી લલ્લુજી સ્વામીએ કહ્યુંઃ " આપનાં દર્શન સમાગમની ભાવનાને લીધે અહીં ચાતુર્માસ કર્યું છે."

શ્રીમદે પૂછ્યું: " અહીં આવતાં તમને કાેઈ આડખીલ કરે છે ? "

રવામીજીએ કહ્યુંઃ '' ના; હમેશાં અહીં આવું તેા કલાકનેા સમાગમ મળશે ? ''

શ્રીમદે કહ્યું: '' મળશે. ''

અવસરે અવસરે શ્રી લલ્લુજી શ્રીમદ્દના સમાગમાર્થે પેઢી હપર જતા. તેમને દેખીને તે દુકાન હપરથી ઊઠી એક જીદી પાસેની એારડીમાં જઈ સુયગડાંગ સૂત્ર વગેરેમાંથી તેમને સંભળાવતા, સમજાવતા.

એક દિવસે ખંભાતથી સુંદરલાલ કરીને એક યુવાન વાણિયા મુંબઈ આવેલા તે શ્રીમદ્દના પરિચર્યા હતા. તેમને શ્રી દેવકરણજીએ કહ્યું: '' મે' શ્રીમદ્દને દીઠા નથી તાે તે અત્રે પધારે તાે જોઉ તાે ખરા કે તે કેવા પુરુષ છે ? ''

સુંદરલાલ કહેઃ '' હું તેમને અહીં તેડી લાવીશ. ''

સુંદરલાલ સાથે શ્રીમદ્દ ચીચપાેકલીના ઉપાશ્રયે પધાર્યા એટલે ચારે સુનિએા પાટ ઉપરથી નીચે બેઠા. અને સૂત્ર કૃતાંગની લખેલી પ્રતમાં ગુંદરના અક્ષરની લિપિ હેાવાથી કેટલાક અક્ષરા મૂળ પાઠમાંના ઊડી ગયા હતા તેથી અર્થ સમજાતાે નહાેતાે તે બતાવી શ્રી દેવકરણજી સુનિએ પૂછ્યું: '' અહીં કયા કયા અક્ષરા જોઇએ ? અને તેનાે શા અર્થ થાય છે ? ''

શ્રીમદે તે મૂળ પાઠના અક્ષરા તથા તેના અર્થ કહી બતાવ્યા. પછી શ્રી દેવકરણુજીએ નીચેની બીજી બે ગાથાઓ સૂત્ર– કૃતાંગની બતાવી અને કહ્યું: '' જ્યાં સફળ છે ત્યાં અફળ હાેય અને જ્યાં અફળ છે સાં સફળ હાેય તાે અર્થ ઠીક બેસે છે. તાે આ ગાથાઓમાં લેખનદાેષ છે કે બરાબર છે ? ''

K

" जे अबुद्धा महाभागा, वीरा असंमत्त दंसिणो । असुदं ते सिं परकंत सफल होइ सव्वसो ॥

अनुद्ध तास परक्षत समल टाइ सज्यसा॥ जेय बुद्धा महाभागा बीरा सम्मत्त दंसिणो । सद्धं ते सि परक्वंतं अफलं होइ सेव्वसॉ ॥ "

એ ગાયાઓ જોઈ તે શ્રીમદે કહ્યું: " લેખનદોષ નથી, બરાબર છે. તેના ભાવાર્થ એવા છે કે મિથ્યાદષ્ટિની ક્રિયા સફળ છે, ફળ કરીને સહિત છે; અર્થાત્ તેને પુણ્ય-પાપ ફળનું બેસવાપાછું છે. સમ્યક્ દષ્ટિની ક્રિયા અફળ છે, ફળ રહિત છે; તેને ફળ બેસવાપાછું નથી અર્થાત્ નિર્જરા થાય છે. એકની ( મિથ્યા દષ્ટિની ) ક્રિયાનું સંસારહેતુક સફળપાછું; અને બીજાની ( સમ્યક્ દષ્ટિની ) ક્રિયાનું સંસારહેતુક અફળપાછું; અને બીજાની ( સમ્યક્ દષ્ટિની ) ક્રિયાનું સંસારહેતુક અફળપાછું; એમ પરમાર્થ સમજવા યાગ્ય છે. " બધાને તે અર્થ પસંદ પડયા. બાણા વખતથી સંશય રહ્યા કરતા તેનું સમાધાન થયું. તે ઉપરથી દેવકરણજી સુનિને લાગ્યું કે આ કાઈ મહાણદિશાળી પુરુષ છે અને શ્રી લલ્લુજી મહારાજ કહેતા હતા તે સાચું છે. અવિરતિ સમ્યક્ દષ્ટિની પણ નિંદા કરવામાં મહાપાપ છે એમ શ્રી દેવકરણ્જીની માન્યતા હાવાથી તે શ્રીમદ્દની પહેલાં પણ કદી નિંદા કરતા નહિ.

શ્રી લલ્લુજી જ્યારે શ્રીમદ્દના સમાગમાર્થે તેમના મુકામે જતા ત્યારે તેમને કહેતા કે દેવકરણુજી બાધ પામે તાે ઘણા જીવાને લાભ થાય, અને સૌને જવાબ આપે; ત્યારે શ્રીમદ્દ કહેતાઃ ''એ વાત જવા દ્વા. '' તથાપિ વારંવાર તે વાત શ્રી લલ્લુજી સંભારતા એટલે શ્રી દેવકરણુજીને સાથે તેડી લાવવા રજા આપી.

એક દિવસ તે બે મુનિએા શ્રીમદ્ની પાસે આવ્યા ત્યારે શ્રીમદે દેવકરણજી મુનિને પૃછ્યું : '' વ્યાખ્યાન કેાણુ આપે છે ? પર્ષદા કેટલી ભરાય છે ? ''

#### જીંબઈમાં સુનિસમાગમ

દેવકરણજીએ કહ્યું: '' હજારૈક માણસાેની પર્ષદા ભરાય છે..'' શ્રીમદે પૂછ્યું: '' સ્ત્રીઓની પર્ષદા જોઇ વિકાર થાય છે ?''

દેવકરણજી બોલ્યાઃ "કાયાથી થતા નથી; મનથી થાય છે."

શ્રીમદે કહ્યુંઃ '' મુનિએ મન, વચન, કાયા ત્રણે યેાગથી સાચવવું જોઇએ. ''

દેવકરણાજીએ આક્ષેપ કરતાં કહ્યું: '' તમે ગાદીતકિયે બેસા છેા અને હીરામાણેક તમારી પાસે પડેલા હેાય છે, ત્યારે તમારી વૃત્તિ નહિ ડહાેળાતી હાેય ? ''

ં શ્રીમદે કહ્યુંઃ " મુનિ, અમે તે৷ કાળકૂટ વિષ દેખીએ છીએ, .તમને એમ થાય છે ! "

આ સાંભળી દેવકરણજી સજજડ થઈ ગયા.

શ્રીમદે પૂછ્યુંઃ " તમે કેાચુ છેા ? "

દેવકરણજીએ કહ્યું: " જેટલાે વખત વૃત્તિ સ્થિર રહે તેટલાે લખત સાધ છીએ."

શ્રીમદે કરી પૂછ્યુંઃ '' તેવી રીતે તેા સંસારીને પણ સાધુ કહેવાય ખરા કે ! ''

શ્રી દેવકરણુજ મૌન રહ્યા.

પછી શ્રીમદે કહ્યું: " હે ! મુનિ, નાળિયેરના ગાેળા જેમ જીદા રહે છે તેમ અમે રહીએ છીએ. વીતરાગ માર્ગમાં સમ્યક દષ્ટિનું સ્વરૂપ શું છે ? નાળિયેરમાં રહેલાે ગાેળા નાળિયેરથી ભિન્ન છે, તેમ સમ્યક્દષ્ટિ સર્વથી જીદાે રહે. તે સમજાયું નથી અને છવ સમ્યક્ 'સમ્યક્ સાંપ્રદાયિક યુદ્ધિએ કહે છે તેને સમ્યક્ જાણા છાે ? ''

દેવકરણુજીએ ઉત્તર આપ્યાઃ " તે સમ્યક્ ન કહેવાય."

શ્રીમદે કહ્યુંઃ " સમક્રીતનું સ્વરૂપ કાેઈ બીજીં હેાવું જોઈએ, ઐ વિષે તમે વિચારજો. એક દિવસે શ્રી લલ્લુજ એકલા ગયા હતા સારે એક જણુને દીક્ષા આપવા વિષે વાત થઇ ત્યારે શ્રીમદે જણાવ્યું: "તમે દીક્ષા ન આપશા; દેવકરણુજીને ચેલા કરવા હાેય તાે ભલે કરે." દેવકરણુ-જીએ દીક્ષા આપી હતી પણુ થાેડા વખત પછી સત્પુરુષની નિંદામાં પડી ગાંડાે થઇ સંધાડાે છેાડી તે જતાે રહ્યાે હતાે.

શ્રી લલ્લુજીએ શ્રીમદ્દને તેમનેા ચિત્રપટ આપવા આગ્રહ કર્યે પણુ તેમણુ કંઈ ધ્યાન આપ્યું નહિ. પછી બહુ આગ્રહ કર્યો ત્યારે નીચેની ગાથા સ્વહસ્તે લખી આપીઃ

" संबुज्झहा जतनो माणुसत्तं, दठ्ठभयं बालिसेणं अलंभो ।

एगंत दुख्खे जरिएव लोए, सकम्मणा विपरियासु वेइ ॥

અર્થ—હે ! જીવા, તમે બાેધ પામા, બાેધ પામા, મનુષ્યપણું મળતું ઘણું જ દુર્લલ છે, એમ સમજો; અગ્રાનથી સદ્દવિવેક પામવા દુર્લલ છે, એમ સમજો; આખા લાક કેવળ દુઃખથી બબ્યા કરે છે, એમ જાણા; અને પાતપાતાનાં ઉપાર્જિત કર્મા વડે ઇચ્છા નથી છતાં પણ જન્મ મરણાદિ દુઃખાના અનુલવ કર્યા કરે છે, તેના વિચાર કરા.''

થાેડા દિવસ પછી 'સમાધિ શતક'માંથી સત્તર ગાથા શ્રી લલ્લુજીને શ્રીમદે વાંચી સંભળાવી અને તે પુસ્તક વાંચવા વિચારવા આપ્યું. તે પુસ્તક લઇ દાદરા સુધી ગયા એટલે પાછા બાેલાવી 'સમાધિ શતક'ના પહેલા પાના ઉપર નીચેની અપૂર્વ લીટી લખી આપીઃ

'' આતમ ભાવના ભાવતાં, છવ લહે કેવળ ગ્રાન રે."

એક દિવસે શ્રી લલ્લુજીએ શ્રીમદ્દને પૂછ્યુંઃ '' આ બધું મને ગમતું નથી, એક આત્મભાવનામાં નિરંતર રહું એમ ક્યારે થશે ? " શ્રીમદે કહ્યુંઃ '' બાધની જરૂર છે."

## ઝુંબઈમાં સુનિસમાગમ

શ્રી લલ્લુજીએ કહ્યું: "બાેધ આપેા." શ્રીમદ્દ માૈન રહ્યા.

વાર'વાર શ્રીમદ્ માૈનપણાના બાેધ આપતા; અને તેમાં વિશેષ લાભ છે એમ જણાવતા. તે ઉપરથી શ્રી લલ્લુજીએ મુંભઇ ચાેમાસુ પૂરું કરી સુરત તરક વિહાર કર્યા ત્યારથી માૈનવ્રત ત્રણ વર્ષ પર્યંત ધારણ કર્યું. માત્ર સાધુઓ સાથે જરૂર પૂરતું બાેલવાની તથા શ્રીમદ્ સાથે પરમાર્થ કારણે પ્રશ્નાદિ કરવાની છૂટ રાખી હતી. મુંભઇની ધમાલમાં 'સમાધિ શતક' વાંચવાનું શ્રી લલ્લુજીએ મુલતવી રાખ્યું હતું તે સુરત તરફના વિહારમાં તે વાંચવા વિચારવાની શરૂઆત કરી તેથી તેમને અપૂર્વ શાંતિ વેદાતી હતી.

મહાપુરુષો પાેતે શાંતિ પામ્યા છે અને પાેતે અનુભવેલા ઉપાય દર્શાવે છે તેથી જો ક્રોધનાે ઉપાય તે બતાવે તાે તેથી ક્રોધ જાય, માનના ઉપાય બતાવે તાે તેથી માન જાય, શાંતિનાે ઉપાય બતાવે તાે તેથી શાંતિ થાય છે.

## ૧પ

## સુરત–કઠેારનેા સમાગમ

% દિવકરણ છને જૈન શાસ્ત્રોનો એટલો બધા અભિનિવેશ હતા કે તે શ્રી લલ્લુ છને વારંવાર કહેતા કે શ્રીમદ્દ સૂત્રોથી બહાર શું બતાવવાના છે ? અને સૂત્રો તા મેં વાંચ્યાં છે, હું જાણું છું. આ શાસ્ત્ર અભિનિવેશ મંદ કરાવવા શ્રીમદે તેમને ' યાગવાસિષ્ઠ ' આદિ વેદાંતનાં શાસ્ત્રો વાંચવા આપ્યાં હતાં. સુરતમાં તે મુનિઓનું ચામાસુ સં. ૧૯૫૦માં હતું તે વખતે શ્રી દેવકરણ છ તે વેદાંતના ગ્રંથા વાંચતા હતા. સુરતમાં વેદાંતના જાણુકાર ઘણા ભાષ્ઠઓ હતા; તેમના સમાગમમાં આવવાથી અને વેદાંતના વિશેષ વાચનથી દેવકરણ છ પાતાને પરમાત્મા માનવા લાગ્યા. શ્રી લલ્લુ છએ તે વાત શ્રીમદ્દ છને નિવેદન કરી એટલે એકાંતવાદમાં ન તણાઈ જવા માટે શ્રી દેવકરણ છને 'ઉત્તરાધ્યયન' આદિ જૈન સૂત્રોનું પુનરાવલાકન કરવા કરમાવ્યું. શ્રીમદે એક પત્ર શ્રી લલ્લુ ઉપર લખી શ્રી દેવકરણ છતે ઠેકાણે લાવવા જે ઉપદેશ આપ્યા છે તે સર્વને બહુ વિચારવા યાગ્ય હાવાથી તે અત્રે આપ્યા છે:

### સુરત-કઠારના સમાગમ

" શ્રી જિન વીતરાગે દ્રવ્ય–ભાવ સંયાગથી ક્રરી ફરી છૂટવાની ભલામણ કરી છે અને તે સંયાગના વિશ્વાસ પરમ દ્રાનીને પણ કર્તવ્ય નથી એવા અખંડ માર્ગ કહ્યા છે તે શ્રી જિન વીતરાગના ચરણકમળમાં ભક્તિથી નમસ્કાર.

" આત્મસ્વરૂપનાે નિશ્ચય થવામાં જીવની અનાદિથી ભૂલ થતી આવી છે. સમસ્ત શ્રુતગ્રાન સ્વરૂપ એવાં દ્વાદશાંગમાં સાથી પ્રથમ ઉપદેશ યાગ્ય એવું 'આચારાંગ' સત્ર છે; તેના પ્રથમ શ્રુત-સ્કંધમાં, પ્રથમ અધ્યયનના પ્રથમ ઉદ્દેશમાં, પ્રથમ વાક્યે, જે શ્રી જિતે ઉપદેશ કર્યો છે, તે સર્વ અંગના સર્વ શ્રુતગ્રાનના સાર સ્વરૂપ છે; માક્ષના બીજભૂત છે; સમ્યક્ત્વ સ્વરૂપ છે. તે વાક્ય પ્રત્યે ઉપયોગ સ્થિર થવાથી જીવને નિશ્ચય આવશે કે ગ્રાની પુરુષના સમાગમની ઉપાસના વિના જીવ સ્વચ્છંદે નિશ્ચય કરે, તે છૂટવાનાે માર્ગ નથી.

હપાસના વિના છવ સ્વ-અંદ ાનવવ કર, તે દૂટનાતે વાલ વસા " સર્વ જીવનું પરમાત્માપણું છે, એમાં સંશય નથી; તો પછી શ્રી દેવકરણજી પાતાને પરમાત્મ સ્વરૂપ માને તે તે વાત અસત્ય નથી; પણ જ્યાં સુધી તે સ્વરૂપ યથાતથ્ય પ્રગટે નહીં, ત્યાં સુધી સુસુક્ષુ-જિજ્ઞાસુ-રહેવું તે વધારે સાર્ટું છે; અને તે રસ્તે યથાર્થ પરમાત્મપણું પ્રગટે છે. માર્ગ સૂક્ષીને પ્રવર્તવાથી તે પદનું ભાન થતું નથી; તથા શ્રી જિન વીતરાગ-સર્વગ્ન પુરુષોની અશાતના કરવા રૂપ પ્રવૃત્તિ થાય છે. બીજો કંઈ મતબેદ નથી. મૃત્યુનું અવશ્ય આવવું છે."

આવા પ્રસંગામાં માથે ગુરુ હાેય તેા ગુરુકૃપાથી જીવ બચી શકે છે; નહિ તા પાતાને પાતાના દાષા સૂઝતા નથી અને દાષોને ગુણ માની દાષોમાં જીવ મગ્ન રહે છે.

શ્રી લલ્લુજી સાથે શ્રી દેવકરણુજી ધ્યાન કરતા, માળા ફેરવતા અને વ્યાખ્યાન કરતા. ગ્રાતાઓ શ્રી લલ્લુજી પાસે નીચે આવીને બહુ પ્રશંસા કરતા કે શ્રી દેવકરણુજી મહારાજે આજે તાે બહુ સા**રું** વ્યાખ્યાન આપ્યું. પરંતુ શ્રી દેવકરણુજીનીચે આવે ત્યારે શ્રી લલ્લુજી

### શ્રીસદ્દ રાજચંદ્ર જીવનકળા

કહેલા કે આજે વિશેષ અભિમાન કર્યું; ધ્યાન કરી રહ્યા પછી કહેતા કે તમે તરંગ કરા છે. શ્રી દેવકરણુજી કંઈ ઉત્તર આપતા નહિ. પણ શ્રીમદ્ સુરત પધારવાના હતા તે વખતે પૂછવાનું તેમણે નક્ષી કરી રાખ્યું હતું.

એક દિવસે શ્રીમદ્ સુરત પધારેલા ત્યારે મુનિઓ પાસે આવ્યા. તે વખતે શ્રી દેવકરણજીએ પ્રશ્ન પૂછ્યેાઃ '' શ્રી લલ્લુજી મહારાજ મને, વ્યાખ્યાન આપી આવું ત્યારે અભિમાન કર્યું કહે છે, ધ્યાન કરું છું તેને તરંગ રૂપ કહે છે, તાે શું વીતરાગ પ્રભુ એમનું કરેલું રવીકારે અને મારું ન સ્વીકારે એવા પક્ષપાતવાળા હશે ! "

શ્રીમદે શાંતિથી કહ્યું: '' સ્વચ્છંદથી જે જે કરવામાં આવે છે તે સઘળું અભિમાન જ છે, અસત્સાધન છે; અને સદ્ગુરુની આગ્રાથી જે કરવામાં આવે છે તે કલ્યાણકારી ધર્મરૂપ સત્સાધન છે."

ચામાસુ સુરતમાં પૂરું કરી શેષ કાળ નિર્ગમન કરવા મુનિઓ કઠાેર ક્ષેત્રે રહ્યા હતા. ત્યાં શ્રી લલ્લુછએ સં. ૧૯૫૧માં સત્તર ઉપવાસ કર્યા હતા.

શ્રીમદ્દ કઠાેરમાં એક વખત પધાર્યા હતા અને ઉપાશ્રયમાં મેડા ઉપર જ ઊતર્યા હતા. તેથી ઉપર જતા પહેલાં શ્રી લલ્લુજીએ શ્રી દેવકરણજીને કહ્યું કે આત્મન્નાન પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા હાેય તા વિનય નપસ્કારાદિ કરવા પડે. શ્રી દેવકરણજીએ કહ્યું: '' આપણે બે મુનિઓ જ જઇએ તા હું નમસ્કારાદિ કરીશ. '' તેથી ચતુરલાલજી મુનિને નીચે રાખી બન્ને ઉપર ગયા; અને વિનય નમસ્કારાદિ કરી નીચે બેઠા. શ્રીમદે તેમને ઉત્તમ બાધ રૂપી પ્રસાદીથી તૃપ્ત કર્યા. તે વખતે નીચે રહેલા ચતુરલાલજી મુનિને વિચાર થયા કે લાવને દાદરમાં જઇને એઉ તા ખરા કે તે શું કરે છે ? એમ ધારી દાદરમાં જઇને ગ્રપ્ત રીતે ડાકિયું કરી જોયું તા બન્ને મુનિઓ નમસ્કાર કરતા હતા તેથા

#### સુરત-કઠારના સમાગમ

તેમની વાત ખંભાત જઈ જાહેર કરવી એવા તરંગમાં ચઢી તે નીચે જઇ બેઠા. થાડી વારે શ્રી દેવકરણ્છ પણ નીચે ગયા અને શ્રી લલ્લુછ ઉપર રહ્યા તેમને શ્રીમદે પૂછ્યું: " દેવકરણ્છ આવ્યા અને બીજા મુનિ કેમ ન આવ્યા ?" શ્રી લલ્લુછએ કહ્યું: " તેની દષ્ટિ સહજ વિષમ છે એટલે ઉપર લાવ્યા નહીં. " પછી શ્રીમદ્દ નીચે ઊતર્યા અને ચતુરલાલછ પાસે જઇને બેઠા અને શાંતિપૂર્વક કહ્યું: " મુનિ, અમારે તા તમે અને એ મુનિઓ બન્ને સરખા છા; સર્વ પ્રત્યે અમારે તા તમે અને એ મુનિઓ બન્ને સરખા છા; સર્વ પ્રત્યે અમારે સમદષ્ટિ છે. તમે પણ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગ્રીપ્ત સાચવી રાખજો; તેમાં ચૌદ પૂર્વના સાર છે. " આટલા જ સમાગમથી ચતુરલાલજીની વૃત્તિ પલટાઈ ગઈ; અને વિષમ દષ્ટિ ટળીને આરથા થઈ. બીજે દિવસે શ્રીમદ્દનું મુંભઈ જવું થયું અને થાડા દિવસ પછી મુનિઓને સુરતમાં ચાતુર્ગાસ નક્ષી થયેલું હોવાથી તે સુરત પાછા આવ્યા.

સુરતના એક લલ્લુભાઈ ઝવેરી દ્રશભાર માસથી માંદા રહેતા અને શ્રી લલ્લુજીને પણુ દશભાર માસથી તાવ આવ્યા કરતાે. કાંઈ દવાથી કાયદા ન થયા અને મંદવાડ વધી ગયા. ઝવેરી લલ્લુભાઇના દેહ છૂટી ગયા અને શ્રી લલ્લુજી સ્વામીને પણુ ચિંતા થવા લાગી કે વખતે દેહ છૂટી જશે તેથી પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્દજીને તેમણે ઉપરાઉપરી પત્રા લખીને વિનંતિ કરી: '' હે ! નાથ, હવે આ દેહ અચે તેમ નથી, અને હું સમક્રીત વિના જઇશ તાે મારા મનુષ્યલવ દથા જશે. કૃપા કરીને મને હવે સમક્રીત આપા. '' તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદે અનંત કૃપા કરીને 'છ પદ'ના પત્ર લખ્યા; અને સાથે જણાવ્યું કે દેહ છૂટવાના ભય કર્તવ્ય નથી. શ્રીમદ્ સુરત પધાર્થા ત્યારે તે 'છ પદ'ના પત્રનું વિશેષ વિવેચન કરી તેના પરમાર્થ શ્રી લલ્લુજીને સમજાવ્યા અને તે પત્ર મુખપાઠે કરી વારંવાર વિચારવાની તેમને ભલામણ કરી હતી.

૧૩૭

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

આ 'છ પદ'ના પત્ર એક સ્વતંત્ર પ્રકરણ ગ્રંથ જેવા સ્ત્રાત્મક શૈલીથી લખાયેલા છે. જેમ સાત તત્ત્વ કે નવ પદાર્થોના વિવેચનથી સમસ્ત શ્રુતન્રાનનાે ઉદય થવા યાગ્ય છે, અને તત્ત્વાર્થ સ્ત્રાદિ અનેક મહાન ગ્રંથા એ સાત તત્ત્વા વિસ્તારથી સમજાવવા લખાયા છે; તેમ સાત તત્ત્વમાંથી પ્રથમ તત્ત્વ જે આત્મા તેનું આળખાણુ થવા માટે 'આત્મા છે,' 'આત્મા નિસ છે,' 'આત્મા કર્તા છે', 'આત્મા બાક્તા છે', 'માક્ષ છે' અને 'તે માક્ષના ઉપાય છે'–એમ છ પદથી આત્મત્તાન ક સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય તેવી અપૂર્વ વાણીથી નિરૂપણુ કર્યુ છે. એ જ 'છ પદ ' વિસ્તાર રૂપે પદ્યમાં ગ્રુરશિષ્યના સંવાદ કલ્પી 'આત્મસિદ્ધિ' શાસ્ત્રની રચના શ્રીમદે અપૂર્વ રીતે કરી છે તે વિષે આગળ વિવેચન કરીશું.

' છ પદ ' ના પત્ર વિષે એાલતાં શ્રી લઘુરાજ સ્વામી કહે છેઃ " એ પત્ર અમારી અનેક પ્રકારની વિપરીત માન્યતાએા દૂર કરાવનાર છે; ન ઉભા રહેવા દીધા ઢુંઢીઆમાં, ન રાખ્યા તપ્પામાં, ન વેદાતમાં પેસવા દીધા; કાેઇ પણુ મતમતાંતરમાં ન પ્રવેશ કરાવતાં માત્ર એક આત્મા ઉપર ઉભા રાખ્યા. એ ચમત્કારી પત્ર છે. જીવની યાેગ્યતા હાેય તાે સમ્યકત્વ પ્રાપ્ત થાય તેવી વિચારણુા ઉત્પન્ન કરાવે તેવાે એ અદ્દભુત પત્ર છે. "

શ્રીમદ્દ આ વર્ષે નિવૃત્તિ લઇને કાઠિયાવાડમાં રાણપુર પાસે હડમતાળા નામના નાના ગામ તરક પધાર્યા હતા. સાં પણ વડેાદરા, બાેટાદ, સાયલા, માેરબી વગેરે સ્થળેથી મુમુક્ષુજના આવ્યા હતા અને અનેક ભવ્ય જીવાને સત્સમાગમ બાેધ વગેરેના લાભ મળ્યા હતા.

136

## १९

## ચરાેતર પ્રદેશમાં વિચરવું

પ્રથમ ખંભાત શ્રીમદ્દ એક અઠવાડિયું સં. ૧૯૪૬ માં રક્ષા, પછી થોડાે વખત ખંભાતથી થાડે દૂર રાળજ નામના ગામમાં સં. ૧૯૪૭ માં રક્ષા હતા. તે વખતે અજાણુપણું એકાંતમાં રક્ષા હતા. હડમતાળા (હડમતઆ)થી મુંબઈ જતાં વચ્ચે ખંભાત સં. ૧૯૫૧ના આસા માસમાં આવ્યા હતા. મુંબઈથી સં. ૧૯૫૨માં શ્રીમદ્દ લગભગ અઢી માસ જેટલી નિવૃત્તિ લઇને ચરાતરમાં આવ્યા હતા. શ્રી અંબાલાલભાઈ, શ્રી સાભાગ્યભાઈ, તથા શ્રી ડુંગરશી ગાળસીઆ સાથે શ્રીમદ્દ વાળજ ગામમાં પારસીને બંગલે આઠદશ દિવસ રક્ષા હતા. પછી શ્રીમદ્દ રાળજ ગામમાં પારસીને બંગલે આઠદશ દિવસ રક્ષા હતા. પછી શ્રીમદ્ રાળજ ગામમાં પારસીને બંગલે આઠદશ દિવસ રક્ષા હતા. તે વખતે શ્રી લલ્લુજી વગેરે સાધુઓનું ચાવુર્માસ ખંભાતમાં હતું. ચામાસામાં સાધુથી વિહાર કરી બીજે ગામ ન જવાય એવા જૈન મુનિઓનો આચાર છે. તેને અનુસરીને શ્રી લલ્લુજી સ્વામી જંગલમાં હમ્મેશ નિવૃત્તિ અર્થે જતા પણ રાળજ સુધી જવાતું નહિ. ખંભાતના બધા મુમુક્ષુઓને દર્શન અને બાધના લાભ મળતા અને તેમને આટલે પાસે હેાવા છતાં દર્શન થયાં નહિ તેથી મનમાં વ્યાકુળતા રહેતી. એક દિવસે સમાગમનેા વિરહ સહન ન થઈ શકવાથી ચાલતા ચાલતા રાળજની સીમમાં આવ્યા અને શ્રીમદ રહેતા હતા તે મુકામથી થાેડે દૂર ઊભા રહી ખેતરમાંથી ગામમાં જતા એક માણસ સાથે શ્રી અંબાલાલભાઇને કહેવરાવ્યું કે એક મુનિ આવ્યા છે તે તમને ખાેલાવે છે. શ્રી અંબાલાલ આવ્યા અને શ્રી લલ્લુજીને ડપકાે દેતાં કહ્યું: '' તમને આરા નથી અને કેમ આવ્યા છેા ?'' તેમણે ઉત્તર આપ્યાઃ " આગ્રા મગાવવા માટે તાે હું અહીં ઊભાે રહ્યાે છું. તમને આત્રા વિરદ્ધ લાગતું હોય તાે હું પાછેા જતાે રહું." શ્રી અંબાલાલે કહ્યું: " ના, એમ તેા જવા ન દઉં, મને ઠપકા મળે માટે કપાળુદેવ (શ્રીમદ્દજી) આગ્રા કરે તેમ કરાે. હું પૂછી આવું છું. '' પછી શ્રી અંબાલાલે શ્રીમદ્દછ પાસે જઇને મુનિશ્રી આવ્યાની ખબર કહી એટલે શ્રીમદે કહ્યું: '' મુનિશ્રીના ચિત્તમાં અસંતાષ રહેતા હાય તા હું તેમની પાસે જઇને દર્શન કરાવું અને તેમના ચિત્તને વિષે શાંતિ રહે તેા ભલે ચાલ્યા જાય. " શ્રી અંખાલાલે આવીને મુનિશ્રીને તે પ્રમાણે કહી સંભળાવ્યું. તે સાંભળી મુનિશ્રીએ કહ્યું: '' આત્રાનું પાલન થાય તેમ મારે કરવું, માટે હું પાછે৷ ચાલ્યે৷ જાઉ છું. " ખેદ ખિન્ન <mark>થ</mark>ઈ પાેતાના ભાગ્યનાે દાેષ દેખતા શ્રી લલ્લુજી રવામી વિરહાગ્નિથી સંતાપ પામતાં આંખમાંથી ઝરતી આંસધારા લેંછતા લુંછતા ખંભાત તરક પાછા કર્યા. ખંભાત જઇ તે રાત્રિ પરાણે વ્યતીત કરી. બીજે દિવસે ખબર મળ્યા કે શ્રી અંબાલાલ. શ્રી સાેભાગ્યભાઇ અને ડુંગરશી ગાસળીઆને રાળજથી શ્રીમદે ખંભાત માકલ્યા છે. શ્રી સોભાગ્યભાઇ ઉપાશ્રયમાં આવ્યા અને શ્રી લલ્લુજીને આશ્વાસન રૂપે કહ્યું: " પરમકુપાળુ દેવ તમને સમાગમ કરાવશે અને આપને કહેવા યાગ્ય જે વાતા કહી છે તે ઔપને એકલાને જ જણાવવાની છે.'' તેથી શ્રી અંબાલાલભાઇને ત્યાં જઇને તે યન્ને એકાંતમાં બેઠા.

## ચરાતર પ્રદેશમાં વિચરવું

પરમકૃષાળુ દેવના સંદેશા કહીને તેમને શ્રી સાભાગ્યભાઇએ શ્રીમદે જણાવેલા મંત્ર કહી સંભળાવ્યા અને પાંચ માળાઓ રાજ ફેરવવાની આત્રા કરી છે એમ જણાવ્યું શ્રી લલ્લુજીને આથી ઘણા સંતાષ થયા. ગ્રીષ્મના તાપ દૂર કરતી વર્ષાઋતુની વૃષ્ટિથી અને પવનથી શાંતિ વળે તેમ પરમકૃપાળુની આ કરુણા રૂપ વૃષ્ટિથી તથા સમાગમની આશા રૂપ પવનથી શ્રી લલ્લુજીના હૃદયમાં વિરહાગ્નિના સંતાપ દૂર થઈ શાંતિ વળી અને સમાગમ થશે એમ જાણી આનંદ થયા.

શ્રી સાેભાગ્યભાઇ અને શ્રી અંબાલાલ બન્ને પાછા રાળજ ગયા અને ડુંગરશી ગાેસળીઆ કાઠિયાવાડ ગયા.

શ્રી લલ્લુજીના સમાગમને લીધે બીજા પાંચ મુનિઓને પણ શ્રીમદ્દ પ્રત્યે પ્રેમ જાગેલો; તેથી શ્રીમદ્દ ખૈભાત પાસે વડવા મુકામે પધારવાના ચાેક્કસ સમાચાર મળતાં સાતે મુનિઓ શ્રીમદ્દની સામે ગયા. રાળજથી રથમાં બેસીને શ્રીમદ્દ તથા શ્રી સાેભાગ્યભાઇ આવતા હતા. મુનિઓને દીઠા ત્યારે શ્રી સાેભાગ્યભાઈ રથમાંથી ઊતરી વડવાના મકાન સુધી મુનિઓ સાથે ચાલ્યા.

પછી શ્રીમદે છએ મુનિઓને એકાંત સ્થળે વડવામાં બાેલાવ્યા. ભધા મુનિઓ નમસ્કાર કરી શ્રીમદ્દના ચરણક્રમળ પાસે બેઠા. શ્રી લલ્લુજીનું હૈયું ભરાઇ આવ્યું અને બાેલ્યા: " હે ! નાથ, આપના ચરણક્રમળમાં મને નિશદિન રાખા. આ મુહપત્તી મારે જોઇતી નથી." એમ કહી તેમણે શ્રીમદ્દના આગળ મુહપત્તી નાખી અને આંખમાં અશ્ર ઉભરાતાં ગઠ઼ગદ્ વાણીથી બાેલ્યા: " મારાથી સમાગમના વિરહ સહન થતા નથી." આ દશ્ય જોઇ શ્રીમદ્દનું કાેમળ હૃદય પણ રડી પડ્યું, તેમની આંખમાંથી સતત અશ્રુપ્રવાહ વહેવા લાગ્યાે: કેમે કર્યો અટકે નહિ. શ્રી લલ્લુજી રવામીના મનમાં પણ એમ આવ્યું કે મેં આ શું કર્યું ? અહાે ! ભાક્તવત્સલ ભાગવાન, મારાે અવિનય અપરાધ થયા હશે ? હવે શું કરું ? ઇત્યાદિ પશ્વાત્તાપના

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

વિચારમાં તે લીન થઇ ગયા. સર્વ આશ્ચર્યચકિત થઇ માૈન બેસી રહ્યાં. લગભગ કલાક સુધી આમ ઉદાસીન, માૈન સ્થિતિમાં રહી શ્રીમદે મુનિશ્રી દેવકરણુજીને કહ્યું: ''આ મુહપત્તી શ્રી લલ્લુજીને આપેા, હમણું રાખા. ''

આ પ્રેમભક્તિના પ્રસંગ ધણાને અયોગ્ય જણાશે, કાંઇને પ્રેમઘેલા જેવા લાગશે, કાંઇ કાકચક્ષુવાળા શુષ્ક હૃદયને બનાવટી લાગશે. પરંતુ એ વિરહની વેદના એક મહાત્મા ગાપાંગનાઓએ જાણી હતી કે કાંઇ તેવા પ્રેમપાત્ર વિરલ આત્માઓ આ કાળમાં તેટલી દશાએ આવેલા અનુભવી શકે છે. 'રામબાણુ લાગ્યાં હાેય તે જાણુ ' એવું એક ભજન છે અને શ્રીમદે પણુ એક પત્રમાં એ દશાના ઇસારા કર્યો છેઃ

" જેના વચનઅળે જીવ નિર્વાણુમાર્ગને પામે છે, એવી સજીવન મૂર્તિના જોગ પૂર્વ કાળમાં જીવને લણીવાર થઇ ગયા છે, પણુ તેનું ઓળખાણુ થયું નથી. . . દષ્ટિ જો મલિન હાેય તા તેથી સત-મૂર્તિ પ્રત્યે પણ બાદ્ધ લક્ષ રહે છે; જેથી ઓળખાણુ પડતું નથી. અને જ્યારે ઓળખાણુ પડે છે, ત્યારે જીવને કાેઇ અપૂર્વ સ્નેહ આવે છે, તે એવા કે તે મૂર્તિના વિયાગે ઘડી એક આયુખ્ય ભાગવતું તે પણ તેને વિટંખના લાગે છે—તેના વિયાગે તે ઉદાસીન ભાવે તેમાં જ વૃત્તિ રાખીને જીવે છે. બીજા પદાર્થોના સંયાગ અને સ્ટાયુ એ ભન્ને અતે સમાન થઇ ગયાં હાેય છે. આવી દશા જ્યારે આવે છે, ત્યારે જીવને માર્ગ બહુ નિકટ હાેય છે એમ જાણવું. એવી દશા આવવામાં માયાની સંગતિ બહુ વિટંખનામય છે. પણુ એ જ દશા આણુવી એવા જેના દઢ નિશ્ચય છે તેને, ધર્ણુ કરીને, થાડા વખતમાં તે દશા પ્રાપ્ત થાય છે. "

કાવિદામાં પાતે એકલા ખેતરામાં વિચરતા. કાઇ પ્રસંગે માણસા

એકત્ર મળે ત્યારે સહજ બાધ રૂપે કરુણા કરતા. રાળજમાં પણ તેવી રીતે બાધના પ્રસંગા બનેલા અને વડવામાં તા ખંભાતના આળખીતા ઘણા મુમુક્ષુઓ આવતા હાેવાથી દરરાજ બાધપ્રવાહ વહેતા. આણંદ, કાવિઠા, રાળજ ને વડવાના બાધમાંથી સ્પૃતિમાં રહેલા વિચારા ઘણાખરા શ્રીમદ્ના શબ્દામાં પ્રભાવશાળી સ્મરણશક્તિવાળા ભાઇશ્રી અંબાલાલભાઇએ લખી રાખેલા તે 'શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં ' ઉપદેશ છાયા' નામથી પ્રસિદ્ધ થયા છે.

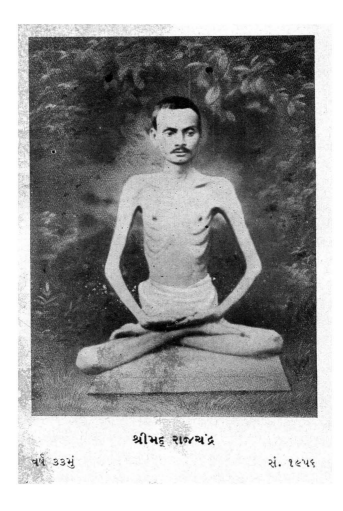
એક દિવસે સવારમાં છ મુનિઓમાંના મુનિશ્રી મેાહનલાલજી વડવા દર્શન સમાગમાર્થે ગયેલા; તે વખતે શ્રીમદ્દ કાેઇ મુમુક્ષુના પત્રનાે ઉત્તર લખવામાં એકાગ્ર થયેલા જોઇ, દર્શન કરી તે એક બાજી બેઠા. તેમના સામી શ્રીમદે દષ્ટિ પણ કરી નહિ. તે મુનિ લખે છે: "તેમની લેખિની એક ધારાએ અસ્ખલિતપણે ચાલતી હતી. આવી રીતે લેખનકાર્યમાં પ્રવૃત્ત રહીને પણ અંતર દશા અલાકિક વર્તે છે, એવું પ્રત્યક્ષ જણાઇ આવતું હતું. " પત્ર સંપૂર્ણ લખાઇ રહ્યા પછી મુનિ માહનલાલજીએ તેમને પ્રશ્ન કર્યાં: "મારે આત્મકલ્યાણ માટે ક્રેમ વર્તવું ? સ્મરણ શાનું કરવું ?"

શ્રીમદે ઉત્તર આપ્યાઃ " મુનિશ્રી લલ્લુજ મહારાજ તમને જણાવશે. તેમની આન્રાએ ચાલશા તા તેમાં તમારં કલ્યાણ છે.''

શ્રી લલ્લુજીને શ્રીમદે એકાંતમાં જણાવ્યું હતું: '' હે ! મુનિ, આતમા ઊંચી દશા પર આવે એમ કર્તવ્ય છે. શ્રી સાેભાગ્યભાઈની દશા બહુ સારી ઊંચી હદ ઉપર આવી છે અને અમારી દશા તેથી વિશેષ નિર્મળ, ઊંચી હદ ઉપર છે.'' બધા મુનિઓની પણ વર્તમાન દશા તથા મુખ્ય ગુણદાેષો સ્પષ્ટ કહી તેમની યાેગ્યતા આંકી બતાવી હતી. પછી બીજા મુનિઓ માટે શ્રીમદે કહ્યું: '' તમે તેમને મંત્ર આપજો.'' છઠ્ઠા દિવસે વડવામાં શ્રીમદે મુનિઓ પ્રત્યે કહ્યું: '' તમે રુહ,

### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

કુટુંબ પરિવાર, તેમજ પંચની સાક્ષીએ પરિણીત સ્ત્રી-એ સર્વ પર નિર્મોહી થઈ નીકળ્યા છેા, તા તમે સાચા સાધુઓ બના. આત્મામાં સાચ પ્રગટ કરા: (૧) આત્મા છે; (૨) આત્મા નિત્ય છે; (૩) આત્મા કર્તા છે; (૪) આત્મા બાકતા છે; (૫) માક્ષ છે; અને (૬) માક્ષતેા ઉપાય છે-આ છ પદના હે! મુનિઓ, વાર વાર વિચાર કરજો. વડવા જે આટલા કાળ રાકાવું થયું છે, તે તમારા માટે જ થયું છે. તમને (અમારા) આ વેશે પ્રતીતિ થશે તે યથાર્થ સસ થશે, કારણ કે તમારા સાગીના વેશ છે અને અમારી પાસે તેવું કંઇ ન દેખાય; પરંતુ આત્મપરિણતિ ઉપર લક્ષ આપવાથી પ્રતીતિનું કારણ થશે." વડવાથી આણંદ આવી થોડા દિવસ શ્રીમદ્ આણંદમાં પણ રજ્ઞા હતા અને તે વખતે થયેલા બાધ ' ઉપદેશ છાયા 'માં છપાયેલા છે.



## ঀ৩

## શ્રી આત્મસિહિ શાસ્ત્ર

આણંદથી શ્રીમદ્દ નડિયાદ પધાર્યા હતા. સેવાભક્તિમાં શ્રી અંબાલાલભાષ્ઠ બધાં ગામેામાં સાથે જ રહેતા. એક દિવસે શ્રીમદ્ બહાર કરવા ગયા હતા ત્યાંથી બંગલે પાછા આવ્યા ત્યારે સાંજ પડી ગઇ હતી. કાનસ મંગાવી શ્રીમદ્ લખવા બેઠા અને શ્રી અંબાલાલભાઇ કાનસ ધરી ઊભા રહ્યા. કલમ ચાલી તે ચાલી. એકસો બેંતાલીસ ગાયાઓ પૂરી થઇ રહી. ત્યાંસુધી શ્રી અંબાલાલભાઇ હાથમાં કાનસ ધરી દીવીને પેઠે ઊભા રહ્યા. અનેક જીવાના અત્રાન અંધકારને દૂર કરનાર શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્રના અવતારને પરમભક્તિથી વિનયદષ્ટિએ જોતા એ પરમભક્ત શ્રી અંબાલાલભાઇ અનેક જીવાનાં પાપને દૂર કરનાર ગંગાને સ્વર્ગમાંથી પોતાના પિતૃઓના ઉદ્ધાર અર્થે ઉતારવા તપ કરનાર ભગીરથની સમાનતા ધરી રહ્યા હતા. શ્રી વિષ્ણુના ચરણકમળમાંથી ઉત્પન્ન થઇને વહેતી પવિત્ર ગંગાનદી સમાન શ્રી આત્મસિદ્ધિ શ્રીમદ્ની લેખિની દારા વેગભરી વહી રહી હતી રાત્રિના અંધકારને દૂર કરતી ચંદ્રપ્રભા જગતના આનંદને વધારે તેમ અનેક

9.0

મુમુક્ષુઓના અનાદિ અજ્ઞાન અંધકારને દૂર કરી આત્મપ્રતીતિ **ફપી** અધ્યાત્મપ્રકાશથી સહજ આનંદ પ્રગટાવવા સમર્થ શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર શ્રી અંબાલાલભાઇને આપવામાં આવ્યું અને તેની ચાર નકલા કરી ચાર મહાભાગ્યશાળી પુરુષોની યાગ્યતા જાણી દરેકને એક એક નકલ માકલવાની આજ્ઞા થઇ. એક શ્રી સાભાગ્યભાઇ માટે, એક શ્રી આંબાલાલ પાસે રાખવા, એક શ્રી લલ્લુજી સ્વામી માટે અને એક ઝવેરી માણેકલાલ ધેલાભાઇ માટે એમ ચાર નકલા પ્રથમ થઇ.

શ્રી સાેભાગ્યભાઇ ઉપર પણ છે પદના પત્ર સં. ૧૯૫૧માં માેકલવામાં આવ્યા હતા અને તે મુખપાઠ કરી વારંવાર વિચારવા આત્રા થયેલી પણ વૃદ્ધાવસ્થાને લઇને મુખપાઠ કરતાં મુશ્કેલી જણાઈ તે તેમના દયાળુ હૃદયે અન્ય મુમુક્ષુઓને પણ ગલપાઠ મુખપાઠ કરતાં મુશ્કેલી કેટલી પડશે તે જાણી લઇ વિનંતિ રૂપે શ્રીમદને જણાવ્યું જે આ છ પદના પત્ર વિષે ગલમાં આત્મપ્રતીતિ કરાવી છે તેવા પલગ્રંથ લખાય તા સર્વ મુમુક્ષુઓ ઉપર માટા ઉપકાર થાય, અને સહેલાઇથી મુખપાઠ થઇ શકે. શરદ પૂર્ણિમાને દિવસે જે મેધ-બિંદુ છીપમાં પડે તે માતી રૂપે થાય છે એમ કહેવાય છે, તેમ આ વિનંતિ એવા વખતે અને એવા પુરુષ દારા થઈ કે તે શ્રીમદ્દના દિલમાં આત્મસિદ્ધિ રપી અમૂલ્ય માતી ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ થઈ. તથા સં. ૧૯૫૨ ની શરદ પૂર્ણિમાને બીજે દિવસે મુક્તિમાર્ગના પ્રવાસી શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જે આત્મસ્વરૂપનું નિરંતર પ્રગટપણે પેતાને વેદન હતું તે આબાલ વૃદ્ધ સમજે તેવી સરળ ભાષામાં શ્રી આત્મ-સિદ્ધિ શાસ્ત્રદારા પ્રદરૂપે પ્રગટ કર્યુ.

મહાન ગંભીર વિષયેાને સરળ પદ્યમાં ઉતારીને બાલગાેપાલ સર્વ યથાશક્તિ સર્વાત્તમ તત્ત્વ સમજી ઉન્નતિ સાધી શકે તેવી સરળ પણ ગંભીર પ્રાૈઢ ભાષા દ્વારા આ યુગમાં કેવાં શાસ્ત્રો રચાવાં જોઇએ

### શ્રી આત્મસિહિ શાસ્ત્ર

તેનેા યથાર્થ આદર્શ અનેક દષ્ટિએ વિચારવા યેાગ્ય, શ્રીમદે શ્રી આત્મસિદ્ધિ રચી રજી કર્યો છે.

જેને મહાપુરુષની મહત્તા સમજાઇ ન હાેય, તેના યથાર્થ વક્તા-પણા ઉપર વિશ્વાસ ન હાેય, તીવ્ર જિજ્ઞાસા તથા સાચી મુમુક્ષુતા **૨૫** ભૂમિકા પ્રાપ્ત થઇ ન હાેય, લાૈકિક માનપૂજાની મહત્તા તેમજ મીઠાશ મનથી છૂટયાં ન હાેય અને જનમનરંજન ધર્મની આડે પાતાના આત્મધર્મની જેને ગરજ જાગી ન હાેય તેવા માહનિદ્રામાં પરવશ પડેલા જીવને આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર વિશેષ ઉપકારક ન નીવડે એમ જાણી માત્ર ચાર જ યાેગ્ય જીવાેને તે વિચારવા આજ્ઞા થયેલી.

શ્રી લલ્લુજી સાથે બીજા પાંચછ સાધુઓ જિત્રાસાવત્તિવાળા હતા અને શ્રી દેવકરણુજી બહુ પ્રત્રાવાળા ગણાતા. તાેપણુ તેમની હાલ યેાગ્યતા નથી એમ શ્રી લલ્લુજીને સ્પષ્ટ જણાવી, તેમનાે વિશેષ આગ્રહ હાેય તાે કેમ વર્તવું વગેરે સૂચના સહિત એક પત્ર શ્રીમદે શ્રી આત્મસિદ્ધિ સાથે માેકલ્યા હતાે તે બહુ વિચારવા યાેગ્ય હાેવાથી તેમાંથી થાેડા ઉતારા નાંચે આપ્યા છે:

'' એકાંતમાં અવગાહવાને અર્થે આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર આ જોડે માકલ્યું છે. તે હાલ શ્રી લલ્લુજીએ અવગાહવા યાગ્ય છે.

" આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર શ્રી દેવકરણજીએ આગળ પર અવગાહવું વવારે હિતકારી જાણી હાલ શ્રી લલ્લુજીને માત્ર અવગાહવાનું લખ્યું છે; તાપણ જો શ્રી દેવકરણજીની વિશેષ આકાંક્ષા હાલ રહે તા પ્રસક્ષ સત્પુરુષ જેવા મારા પ્રત્યે કાઇએ પરમાપકાર કર્યો નથી એવા અખંડ નિશ્વય આત્મામાં લાવી અને આ દેહના ભવિષ્ય જીવનમાં પણ તે અખંડ નિશ્વય છેાડું તા મે આત્માર્થ ત્યાગ્યા અને ખરા ઉપકારીના ઉપકારને આળખવાના દાષ કર્યો એમ જાણીશ અને આતમાને સત્પુરુષના નિસ આત્રાંકિત રહેવામાં જ કલ્યાણ છે એવા, ભિન્નભાવ રહિત, લાેક સંબંધી બીજા પ્રકારની સર્વ કલ્પના છાેડીને, નિશ્ચય વર્તાવાને, શ્રી લલ્લુજી સુનિના સહચારીપણામાં એ ગ્રંથ અવગાહવામાં હાલ પણ અડચણ નથી. ઘણી શંકાએાનું સમાધાન થવા યાેગ્ય છે.

" સત્પુરુષની આગ્રામાં વર્તવાનાે જેનાે ૬ઢ નિશ્વય વર્તે છે અને જે તે નિશ્વયને આરાધે છે, તેને ગ્રાન સમ્યક પરિણામી થાય છે, એ વાત આત્માર્થી જીવે અવશ્ય લક્ષમાં રાખવા યાગ્ય છે. અમે જે આ વચન લખ્યાં છે. તેના સર્વ ગ્રાની પુરુષો સાક્ષી છે.

" અનંતવાર દેહને અર્થે આત્મા ગાળ્યાે છે. જે દેહ આત્માને અર્થે ગળાશે તે દેહે આત્મવિચાર પામવા યાગ્ય જાણી સર્વ દેહાર્થની કલ્પના છાેડી દઇ એક આત્માર્થમાં જ તેનાે ઉપયાગ કરવાે એવા મુમુક્ષુ જીવને અવશ્ય નિશ્વય જોઇએ. "

**બીજા એક પત્રમાં શ્રીમદ્ લખે છે**:

" આત્મસિદ્ધિ ગ્રંથ વિચારવાની ઇચ્છા <mark>હ</mark>ોય તે৷ વિચારશા; પણ તે પહેલાં કેટલાંક વચનેા અને સદ્ગ્રંથા વિચારવાનું ખનશે, તેા આત્મસિદ્ધિ બળવાન ઉપકારના હેતુ થશે, એમ લાગે છે. ''

' મેાક્ષમાળા ' જેમ ધર્મની જિજ્ઞાસા ઉત્પન્ન કરાવવાના હેતુથી લખાઇ છે તેમ ' આત્મસિદ્ધિ ' શાસ્ત્ર આત્માના નિર્ણય કરાવી આત્મગ્રાન પ્રકટાવવાના ઉત્તમ હેતુથી લખાઈ છે. તેમાં વિષયાની વિવિધતા નથી. તેમ દર્ષ્ટાંતિક કથા કે વર્ણના નથી. છ પદની સિદ્ધિ માટે પ્રશ્નાત્તર રૂપે તત્ત્વનિરૂપણુના વિષય હોવા છતાં સિદ્ધાંતિક ગ્રંથા જેવી કકણાઇ તેમાં નથી. બહુ સક્ષમ ચર્ચા કે તર્કમાં વાંચનાર ઘુંચવાઈ જાય, થાકી જાય તેમ ન કરતાં સક્ષમ વિચારણા કરવા પાતે પ્રેરાય અને આત્મા સંબંધી નિઃશંક થાય તેવી રચના અપૂર્વ રીતે માત્ર એકસા ખેતાળાસ ગાથામાં શ્રીમદે કરવા છે. તે ગ્રંથના ક્રઈક ખ્યાલ

### શ્રી આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર

આવે તેવા વિચારથી ગુરુ–શિષ્યના પ્રક્ષાત્તરનું ટૂંકું વિવેચન અત્રે આપ્યું છેઃ

પ્રથમ સુવાળીસ ગાયાએામાં પ્રાસ્તાવિક વિવેચન કર્યું છે. તેમાં **ચ્યા**ત્મગ્રાન સિવાય જન્મમર**ણનાં દુ:ખ ટળે નહિ એમ જણાવી**, વર્તમાન કાળમાં માક્ષમાર્ગને રાકનાર ક્રિયાજડત્વ અને શુષ્કદ્યાન એ એ દેાષે৷ દર્શાવી તે દેાષેાનાં લક્ષણ આપ્યાં છે. તે ખન્ને દોષે৷ ટાળવાને৷ . ઉપાય સદ્દગુરુ ચરણની ઉપાસના બતાવી સદ્દગુરુનાં લક્ષણ અને . માહાત્મ્ય સંક્ષેપમાં વર્ણવી આત્માનું નિરૂપણ કરનારાં સત્શાસ્ત્ર અથવા સદ્યુરુએ વિચારવા માટે જે જે આના કરી છે તેવાં શાસ્ત્રોના અબ્યાસ મધ્યસ્થ પુદ્ધિએ કરવાની લલામણ કરી છે. શાસ્ત્ર-અભ્યાસ 'આદિ સાધનેા કરતાં પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુના યેાગથી સ્વચ્છંદ અલ્પ પ્રયાસેટળી જાય છે, સ્વચ્છંદ અને મતમતાંતરના આગ્રહ તજી સદ્યુરુતી આગ્રાએ વર્તનારને સમ્યક દર્શનની પ્રાપ્તિ થાય છે તેથી માનાદિક અંતર શત્રએાનેા નાશ થાય છે. વિનય એ ધર્મનું મૂળ છે એવાે વીતરાગનાે અભિપ્રાય જણ્યાવી, શિષ્યને સદ્દગુરુની ભક્તિ કરવાની ભલામણ કરી છે; પરંતુ જ્યાં સુધી સદગુરુને યાગ્ય દશા જેને પ્રાપ્ત નથી થઇ અને સદ્યુરુ ગણાવાની લાલસા રાખી શિષ્યાના વિનયના લાભ લેનાર અસદગુરુ મહામાહનીય કર્મ ભાંધે છે. દીર્ઘ સંસારી થાય છે, એવી ચેતવણી પણ આપી છે. મુમુક્ષ છવ ત્યાગી વર્ગમાંતે৷ હાેય કે ગૃહસ્થ અવસ્થામાં હેાય પણ તેણે આ વાત લક્ષમાં રાખવા ચાેગ્ય છે એમ જણાવી, આત્મન્રાન પામવા ઇચ્છનારે પ્રથમ મતાર્થોપણું ત્યાગવાની જરૂર હેાવાથી મતાર્થીનાં લક્ષણા બતાવ્યાં છે. તે દાષા દૂર કરી આત્માર્થીને યેાગ્ય ગુણા ગ્રહણ કરવા યેાગ્ય છે માટે આત્માર્થીનાં લક્ષણે વર્ણવ્યાં છે. શિષ્યનામાં આ બે'તાળીસ ગાથાઓમાં જણાવેલી ચાગ્યતા હેાય અને આત્મન્રાની ગુરુને৷ તેના ઉપદેશ પ્રાપ્ત થાય તા અવસ્ય આત્મત્રાન પ્રગટાવી તે શિષ્ય શાશ્વત માક્ષસખ પામે છે.

### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

પછી એક ગાથામાં છ પદનાં નામનાે નિર્દેશ કરી, જે વાત હવે કહેવાની છે તે ષટ્દર્શનના અભ્યાસના સાર રૂપે આત્માનું ઓળખાણ્યુ કરાવવા ગ્રાની પુરુષે કહેલી છે એમ જણાવ્યું છે.

આત્મન્નાન પામ્યા હાેય તે જ સદ્દગુરુ છે; તે સિવાયના કલ્પિત કુળગુરુથી કલ્યાણુ થાય નહીં. અને એવા સદ્દગુરુ મળે તાે હું મન, વચન, કાયાને તેની આન્ના પ્રમાણે વર્તાવીશ અને સત્ય માક્ષમાર્ગ અવશ્ય આરાધીશ એવા દઢ નિશ્વયવાળા આત્માર્થી શિષ્ય માક્ષ સિવાયની સર્વ અભિલાષાઓ તજીને, ક્રોધાદિ શત્રુઓને મંદ કરીને, સંસાર પરિભ્રમણુથી થાકીને અને આત્મ ઉદ્ધારના લક્ષ રાખીને કાંઈ સદ્દગુરુને શાધે છે. તેવા સદ્દગુરુ પ્રાપ્ત થતાં સરળ ભાવે પોતાના મનમાં જે જે શંકાઓ ઘુમાતી હતી તે છ ભેદે પ્રદર્શિત કરી છે અને સદ્દગુરુ તેના ઉત્તરા આપી નિઃશંક કરે છે.

૧ આત્માના અસ્તિત્વ વિષે શંકા કરતાં શિષ્ય પાેતાના નાસ્તિક પક્ષના વિચાર જણાવી પૂછે છેઃ

શિષ્યઃ જીવ દેખાતા નથી, તેનું કંઈ રવરૂપ સમજાતું નથી અને બીજો કાેઈ મને અનુસવ પણ નથી તેથી જીવ નથી અથવા દેહ જ આત્મા છે એવું મને સમજાય છે.

સદ્દગુરુઃ દેહમાં આસક્તિ હેાવાથી તને દેહરપે જ આત્માં ભાસે છે. પણુ દેહ અને આત્મા એમ બે તત્ત્વેા તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ બુદાં દીઠાં છે. તે બન્નેનાં લક્ષણેા પ્રગટ છે, તે વિચારવાથી જેમ તરવાર અને મ્યાન લિન્ન છે તેમ આત્મા અને દેહ લિન્ન તને સમજાશે. શિષ્ય: દેહ, ઇન્દ્રિયા, શ્વાસાચ્છવાસ રપે છવ હોય તાે તે પ્રગટ

જણાય એમ છે, પણ તેથી જીદું છવનું શું લક્ષણ છે ? સદ્દગુરુઃ દષ્ટિવડે સર્વ પદાર્થો દેખાય છે પણ તે દષ્ટિને દેખનાર તથા પદાર્થોનાં સ્વરૂપને જાણનાર છવ છે; દેહ ઇન્દ્રિય આદિની

### શ્રી આત્મસિલિ શાસ્ત્ર

પ્રવૃત્તિ રાકતાં કે તેમનાે નાશ થતાં પણ જે અબાધ્ય અનુભવ રૂપ છેવટે રહે છે તે છવનું સ્વરૂપ છે.

શિષ્ય: જો આત્મા હાય તાે ઘટ, પટ આદિ પદાર્થાની પેઠે જણાતાે કેમ નથી ? હાય તાે જણાવવા જોઈએ પણ જણાતાે નથી માટે આત્મા નથી; અને આત્મા ન હાેય તાે માક્ષને માટે જે લાેકાે ઉપાયા આદરે છે તે કલ્પિત લાગે છે. આ મારા હૃદયની ગ્રંચિ ઉક્ષે તેવા સદ્દઉપાય, હે ! સદ્દગુરુ, બતાવાે.

સદ્દગ્રસ્: મડદા રૂપે દેહ હાેય છે ત્યારે પાતાને કે ઘટ-પટ આદિ પદાર્થોને તે જાણી શકતા નથી; ઇન્દ્રિયા અને શ્વાસાચ્છવાસ પણ પ્રગટ જડરૂપ છે તેથી તે પણ પાતાને અને પરને જાણવા સમર્થ નથી. ઇન્દ્રિયા પાતપાતાના વિષય ઉપરાંત બીજી ઈન્દ્રિયા સંબંધી જાણી શકતી નથી પણ પાંચે ઇન્દ્રિયાના વિષયોને આત્મા જાણે છે. આત્માની સત્તાથી દેહાદિ સર્વ પ્રવર્તે છે; છતાં સર્વ અવસ્થાઓમાં જે જીદો જ રહે છે, જાણવા રૂપે રહે છે, તે જીવ ચૈતન્ય રૂપ લક્ષણે સર્વ અવસ્થામાં સ્પષ્ટ ઓળખી શકાય તેવા છે. જે ઘટ, પટ આદિ પદાર્થોને તું જાણે છે તે પદાર્થોને માને છે પણ જાણનાર પદાર્થ જો પ્રથમ હાેય તાે જ તે પદાર્થો દેખી શકાય છે એવા આત્માને માનતા નથી તા ઘટ પટ આદિનું જ્ઞાન આત્મા સિવાય કેવા પ્રકારે ઘટી શકે તેના વિચાર કર.

જડ અને ચેતન એ બન્ને દ્રબ્યોના સ્વભાવ પ્રગટ ભિન્ન ભાસે તેવા છે. કાઈ કાળે જડ, ચેતન એક રૂપે થઈ જાય તેવી જાતનાં તે દ્રબ્યા નથી. માટે ત્રણે કાળે જીદાં રહેનાર એ દ્રબ્યા હાવા છતાં આત્મા નથી એવું તું માને છે તાે તે શંકા કરનાર કાણુ છે ? એનાે વિચાર કેમ કરતાે નથી ? આ જ મને તાે અસીમ આશ્ચર્યરૂપ લાગે છે.

ર આત્માના નિત્યત્વ વિષે શંકા કરતાે શિષ્ય હવે આ પૃથ્વી

### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

ઉપર વસતી પ્રજાના માેટા ભાગની ધર્મમાન્યતાના પક્ષ કરીને પ્રશ્ન પૂછે છેઃ

શિષ્યઃ હે ! સદ્દગુરુ, આપે આત્મા હેાવાનાં પ્રમાણ આપ્યાં તે ઊડા ઊતરી વિચારતાં આત્મા નામનું તત્ત્વ હેાવું જોઈએ એવું લાગે છે. પરંતુ દેહની સાથે ઉત્પન્ન થતું અને દેહની સાથે નાશ

પામતું તત્ત્વ હોવું જોઈએ, એમ મને લાગે છે; તે સત્ય હશે ? સદ્દગુરુઃ દેહ હોય ત્યાં જ આત્મા હોય અને દેહ વિના આત્મા ન રહી શકે એ પ્રકારના અવિનાભાવી સંબંધ દેહ અને આત્માને નથી. પણુ દેહને આત્માની સાથે માત્ર સંયોગ સંબંધ છે; વળી દેહ જડ છે, ઇન્દ્રિયોથી જણાય તેવા રૂપી પદાર્થ છે, પાતે કંઈ દેખી શકતા નથી, માત્ર આત્માવડે દેખી શકાય તેવા દશ્ય પદાર્થ છે. તા પછી ચેતનની ઉત્પત્તિ થઈ કે નાશ થયા તેવા દશ્ય પદાર્થ છે. તા પછી ચેતનની ઉત્પત્તિ થઈ કે નાશ થયા તેના કાને અનુભવ થવા યાગ્ય છે કે એટલે ચેતનની ઉત્પત્તિ થઈ એમ જાણનાર ચેતનથી જીદા હાવા જોઈએ; તેમજ ચેતન નાશ પામ્યું એમ જાણનાર પણ ચેતનથી જીદા હાવા જોઈએ પણ ચેતનથી ભિન્ન અન્ય અચેતન પદાર્થો તા જાણી શકતા નથી તેથી ચેતનનાં ઉત્પત્તિ, લય કહેનાર સપ્રમાણ ખાલતા હાય એમ લાગતું નથી.

શિષ્ય: અધી વસ્તુએા જોતાં તે નાશ પામનારી, ક્ષણિક લાગે છે અને ક્ષણે ક્ષણે અદલાતી અવસ્થા નજરે દેખાય છે; એ અનુભવ ⁄ ઉપરથી પણ આત્મા નિસ તેા જણાતાે નથી.

સદ્દગુરુઃ તને સંયાેગી પદાર્થા દેખાય છે, તે નાશ પામે છે એવા તને અનુભવ થાય છે. જેના સંયાેગ થયાે છે, તેના વિયાેગ સંભવે છે. પરંતુ તું જે અનુભવ કરનાર છે અને સંયાેગાને જોનાર છે, તે આત્મદ્રવ્ય તા સંયાેગાથી ઉત્પન્ન થયેલું નથી; કેમકે જડ વસ્તુઓાના સંયાેગથી ચેતન ઉત્પન્ન થાય એવું કાેઈ જગાએ કદી બની શકતું નથી; તેમજ ચેતન દ્રવ્યથી જડ દ્રવ્યની ઉત્પત્તિ થાય એવા પણ કદી કાઇને કાઈ દેશમાં અનુભવ થવા યાગ્ય નથી. આમ જે સ્વાભાવિક આત્મદ્રવ્ય છે, અસંયાગી છે, તેના નાશ કે અન્ય દ્રવ્યમાં મળી જવું કેવી રીતે બને ? તેથી તે સ્પષ્ટ નિત્ય પદાર્થ છે એમ વિચાર કરતાં સમજાશે. વળી વિચાર કર કે સર્પ વગેરે પ્રાણી જન્મથી ફ્રોધાદિ સ્વભાવવાળાં હાેય છે કે સાપ અને મારને તથા ઉદ્દર અને બિલાડીને જન્મથી વેર હાેય છે, તે કાેઇ આ ભવમાં બંધાયેલું વેર કે પ્રકૃતિદાેષ જણાતા નથી તા પૂર્વ જન્મના એ સંસ્કાર છે એમ સિદ્ધ થતાં, છવ મરતા નથી પણ જન્માંતરમાં પણ તેના તેજ હાેવાથી નિત્ય સિદ્ધ થાય છે. પદાર્થની જે જે અવસ્થાઓ તને બદલાતી જણાય છે તે બધા નિત્ય દ્રવ્યના પર્યાયા છે એટલે પદાર્થ રૂપાંતર પામવા છતાં મૂળ દ્રવ્ય કાયમ રહે છે.

તે જ પ્રમાણે બાળ, યુવાન વગેરે અવરથાઓ બદલાયા છતાં તેને જાણનારા તા તેના તે જ એક આત્મા નિત્ય દ્રવ્ય રૂપે રહે છે. વસ્તુ માત્ર જો ક્ષણિક હાેય તા ક્ષણિક પદાર્થને જાણીને બીજી ક્ષણે પોતે નાશ પામનાર સ્વભાવવાળા જીવ ક્ષણિક વસ્તુ છે એવા અનુભવ પ્રગટ કરતા પહેલાં નાશ પામવા જોઇએ; પણ ક્ષણિક સિદ્ધાંત પ્રગટ કરનાર ક્ષણિક ન હાેવા જોઈએ એમ તા સ્પષ્ટ પ્રત્યક્ષ જણાય તેવું છે; તેથી ક્ષણિકપણાના અનુભવ કરનાર અક્ષણિક કે નિત્ય સિદ્ધ થાય છે. જગતમાં જેટલા પદાર્થો છે તેમાંથી સર્વથા કાઇના નાશ થતો નથી, માત્ર રૂપાંતર પામે છે; તા ચેતનના નાશ થાય છે એમ કહાે તા કયા પદાર્થમાં તે ભળી જશે તેના વિચાર કરા; તા અસંયોગી પદાર્થ રૂપાંતર પામવા છતાં પાતાના રૂપે જ રહે એવું સ્પષ્ટ સમજાશે. તેથી આતમા નિત્ય સિદ્ધ થાય છે.

3 આત્મા કંઈ કરતાે નથી એવાે અભિપ્રાય દર્શાવતાં શિષ્ય

પ્રશ્ન કરે છેઃ

શિષ્ય: હે ! સદ્ગુરુ, આત્મા નિત્ય છે એમ સમજાયું. પણ તે કર્મના કર્તા હાય એમ લાગતું નથી; કર્મના કર્તા કર્મ હાેઇ શકે એમ સમજાય છે.

સદ્દગ્રુરુઃ જો ચેતનની પ્રેરણા ન હાેય તાે કર્મ કાેણ ગ્રહણ કરે ? જડમાં તાે પ્રેરણા કે સ્કૂરણાનાે ધર્મ જણાતાે નથી. તેથી કંઇક કરી શકવાની શક્તિ કે પ્રેરણા ચેતનમાં જણાય છે અને તેથી કર્મનાે કર્તા જીવ ઘટે છે.

શિષ્યઃ તેા એમ માનવું પડશે કે જીવનાે સહજ સ્વભાવ કર્મ કરવાનાે છે.

સદ્દગ્રસ્ઃ જો જીવ કર્મ ન કરે તેા કર્મ થતાં નથી; જીવને કર્મ ન કરવાં હેાય તેા તેમ ખની શકે છે માટે કર્મ કરવાં એ જીવના સહજ સ્વભાવ નથી; તથા કર્મ કરવાં એ જીવધર્મ નથી કારણ કે પાેતાના ગ્રુણ હાેય તાે તે છુટી શકે નહીં.

શિષ્યઃ આત્મા સદાય અસંગ સ્વરૂપે રહે છે; માત્ર પ્રકૃતિ કર્મ બંધ કરે છે તેથી જીવ અબંધ છે એમ માનવામાં કંઇ હરકત છે ? સદ્દગુરુઃ જો આત્મા અસંગ સ્વરૂપે એકાંતે હેાય તા તને તે સ્વરૂપે લાસવા જોઇએ પણુ તેમ બનતું નથી તેથી કાઇ રીતે તે અસંગ, નિરાવરણુ સ્વરૂપે હાલ નથી એમ સમજાય છે. તેમજ નિશ્ચય નયથી એટલે શુદ્ધ સ્વરૂપે આત્મા અસંગ છે પણુ તેનું ભાન થયા વિના તે દશા પ્રાપ્ત થતી નથી.

શિષ્યઃ અથવા એમ માનીએ કેઇશ્વિરની પ્રેરણાથી કર્મ ગ્રહણ થાય છે તેથી જીવ તાે અબંધ રહે છે એમ માનીએ તાે કેમ ?

સદ્દગુરુઃ જગતના કર્તા કે જીવાને કર્મ વળગાડનાર કાઇ ઇશ્વર સંભવતા નથી; પરંતુ કર્મરહિત શુદ્ધ આત્મા થયા તે જ ઇશ્વર છે. જો શુદ્ધ આત્માને કર્મની પ્રેરણા કરનાર માનીએ તા ઇશ્વરને દોષવાળા,

૧૫૪

©પાધિવાળા ઞાનવાે પડશે; તાે સંસારી જીવ અને ઇશ્વર ખેતે ©પાધિવાળા હાેવાથી ઇશ્વરનું સ્વરૂપ યથાર્થ સમજાશે નહીં.

શિષ્ય: કાં તાે કર્મનું કર્તાપણું અસંગ આત્માને ઘટતું નથી અથવા તાે કર્મ કરવાનાે સ્વભાવ આત્માનાે માનીએ તાે તે કદી છૂટે નહીં; એ બન્ને પ્રકાર વિચારતાં માક્ષ માટે પ્રવૃત્તિ કરવી યાેગ્ય લાગતી નથી. તાે હવે આત્માને કર્તા કે અકર્તા, કેવા પ્રકારે માનવાે? સદયરુ: જ્યારે જીવ આત્મત્તાન પામે, ત્યારે તે પાતાના શહ

સદ્યુરું જ્યારે છેવે આતમગાન પાન, ત્યારે તે પૈતાના છુચ સ્વભાવના કર્તા એટલે દ્યાતા, દષ્ટા આદિ પાતાની અવસ્થાઓના કર્તા રૂપે રહે છે, દ્યાનદશામાં પાતે કર્મના કર્તા પોતાને માનતા નથી. પરંતુ અદ્યાન દશામાં જીવ કર્મના કર્તા અને છે; અને દેહાદિ કર્મોના પાતે સ્વામી અને છે.

૪ જીવ કર્મનેા કર્તા કેવી રીતે છે તે સમજાયા પછી શિષ્ય ભાકતા પદ વિષે શંકા કરતાં કહે છેઃ

શિષ્યઃ જીવને કર્મનાે કર્લા ભલે કહાે પણ તે કર્મના ભાેક્તા કહી શકાશે નહીં, કેમકે કર્મ જડ હાેવાથી તે કંઈ જાણતાં નથી કે આપણે પાપ કર્યું છે માટે એમને દુઃખ આપવું કે આણે પુણ્ય કર્યું છે માટે એને સુખ આપવું.

સદ્દગ્રરુ: ત્રાનાવરણાદિ આઠ દ્રવ્ય કર્મ જડ રૂપ છે; પરંતુ રાગદ્દેષાદિ ભાવકર્મ જીવની કલ્પના રૂપ છે માટે તે કર્મ ચેતન રૂપ છે, જડ નથી. જીવના રાગદેષ રૂપ ભાવકર્મના નિમિત્તે તથા જીવવીર્યની રપુરણાથી સદ્ધમ જડ પરમાણુઓનું પ્રહણ થાય છે, તે ત્રાનાવરણાદિ આઠ દ્રવ્યકર્મ છે. વળી ઝેર અને અમૃત જડ છે તેથી તે જાણતાં નથી કે અમને ખાનારને અમારે આવું ક્લ આપવું છે. પણ જીવ ઝેર ખાય તા ઝેર ચઢે છે, અને અમૃત પીવે તા અમર થાય છે; જે પ્રકારે શુભ અને અશુભ કર્મ એટલે પાપ–પુષ્ય બાંધ્યાં હાેય છે

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

તે પ્રકારે ભાગવાય છે. એક રંક છે અને એક રાજા છે એમ જે વિચિત્રતા જગતમાં જણાય છે તેનું કારણ પણુ જે પ્રકારે શુભાશુભ ઓખ્યાં છે તે પ્રમાણે જીવ ભાગવે છે. તેથી જીવ કર્મના ભાકતા સાબિત થાય છે.

શિષ્યઃ શુભાશુભ કર્મનું કળ ઇશ્વર આપે છે એમ માનીએ તેા જીવ ભાેકતા છે એમ સમજાય, પણુ એમ માનતાં એટલે ઇશ્વરને ઉપાધિવાળા માનતાં ઇશ્વરનું ઇશ્વરપણું ટળીને જીવપણું પ્રાપ્ત થાય છે. તાે ઇશ્વર વિના સુખદુ:ખ કાેણુ આપે ?

સદ્દગ્રુરુઃ ઝેર અને અમૃત પાેતાના સ્વભાવપણે ખાનારને ફળ આપે છે તેમ આઠે કર્મા પાેતાના સ્વભાવપણે જીવને ફળ આપેછે. તેથા ઇશ્વરને ફળ આપનાર માનવાની કંઈ જરૂર રહેતી નથી.

શિષ્યઃ ઇશ્વરને ન માનીએ તેા આ ભવમાં કરેલાં પુણ્યનું ફળ સ્વર્ગમાં કાેણુ આપે ! તથા દુષ્ટ કર્મની શિક્ષા આપવા નરકની રચના કાેણુ કરે ! અને નિયમિતપણું સારાં કર્મનું ફળ સારું જ મળે નહીં તાે પછી જગતમાં નીતિ વગેરેની વ્યવસ્થા ક્યાંથી રહે !

સદ્ગુરુઃ શુભાશુભ કર્મનાં ભાગવવા યાેગ્ય કળ મળે તેવાં દ્રવ્ય, સ્થાન અને સ્વભાવની વ્યવસ્થા અનાદિ સિદ્ધ જગતમાં છે; અને કર્માનુસાર ભાવનાના બળે જીવ કર્મ કેવી રીતે બાંધે છે અને કેટલા કાળ સુધી કયે સ્થળે કેટલા રસે તે કર્મનું કળ ભાગવશે વગેરે વિષે ગહન શાસ્ત્રા લખાયાં છે તે વાત અત્યંત સંક્ષેપમાં અહીં જણાવી છે. જીવની યાેગ્યતા વધતાં તે પ્રગટ સમજી શકાય તેમ છે.

પ કર્તા ભોકતા જીવ સાબિત થયા પછી માક્ષપદ વિષે શંકા ઉત્પન્ન થવાથી શિષ્ય પ્રશ્ન કરે છે:

શિષ્ય: જીવ કર્મ કરે છે અને ભાેગવે છે ખરા, પણ તે સર્વ કર્મથી મુક્ત થઈ શકે કે કેમ ?

### શ્રી આત્મસિલિ શાસ્ત્ર

સદ્દગુરુઃ જેમ શુભાશુભ કર્મ જીવ કરે તે৷ તેનું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે, તેમ શુભાશુભ કર્મ જીવ ન કરે તે৷ તે કર્મથી નિવૃત્તિ કરી તેનું ફળ પણ મળવું જોઈએ. તે નિવૃત્તિનું ફળ માેક્ષ છે એમ વિચારવાન જીવને જણાય છે.

શિષ્ય: અનંત કાળ વહી ગયેા તાેપણ જીવ સુક્ત થયેા નહીં; દેવાદિગતિ શુભ કર્મથી પામ્યાે, અશુભ કર્મે નરકે ગયાે પણ હજી દાેષા વાળા જીવ પ્રત્યક્ષ છે. તાે માેક્ષના સંભવ કેમ મનાય ?

સદ્દગુરુઃ શુભાશુભ કર્મભાવને લઈને અનંત કાળ વીત્યા છતાં જીવ મુક્ત થયા નહીં. પરંતુ તે શુભાશુભ ભાવના નાશ કરવાથી માક્ષ સ્વભાગ પ્રગટ થાય છે.

શિષ્ય: કર્મ રહિત કાઇ ગતિમાં જીવ હાેય તે સમજોતું નથી; તાે કાઇ સ્થળ એવું છે કે જ્યાં જીવને કાઈ કર્મના સંગ ન હાેય ? સદ્દગ્રરુઃ દેહાદિ સંયાગાના કરી કદી પ્રાપ્ત ન થાય તેવા વિયાગ થાય છે; અને તે શાશ્વત પદ છે, એટલે ત્યાંથી કદી કરી જન્મમરણ રૂપ, સંસારમાં આવવું પડતું નથી; સાં આત્માનું અનંત સુખ ભાગવાય છે; એવું માક્ષપદ સિદ્ધ થયું.

૬ પાંચે સ્થાનકના વિચાર કરતાં તે પાંચે પદના નિશ્ચય થયેા એટલે શિષ્યની સુમુક્ષુતા તીવ થઈ અને માેક્ષના ઉપાય ન હાેય તા અત્યાર સુધી જાણેલું શા કામનું છે એમ વિચારી અવિરાધ ઉપાયમાં શંકા થવાથી શિષ્ય પૂછે છે:

શિષ્ય: અનંત કાળનાં કર્મો કેવી રીતે નાશ પામશે ? કાેઈ અવિરાધ ઉપાય મને જણાતાે નથી. અનેક મત અને અનેક દર્શના અનેક ઉપાયેા બતાવે છે, તેમાં સાચું શું માનવું ?

સદ્દગ્રુરુઃ ( આટલી હદની વિચારણા કરી સમજી શક્યો તેવા સુશિષ્યતે ધીરજ અને આશીર્વાદ આપતાં કહે છેઃ ) તને અત્યારસુધી આપેલા પાંચ પદની શંકાઓના પાંચે ઉત્તરથી આત્મામાં પ્રતીતિ થઈ છે કે આ સદ્દગ્રુરુ કારણુકાર્યથી સમજાવીને યથાર્થ આત્મસ્વરપ જણાવે છે તેમજ છે, તા તને માક્ષઉપાય બતાવીશ તેમાં શંકા નહીં રહે: માક્ષના ઉપાયની તે જ પ્રમાણે સહજ પ્રતીતિ થશે.

ધણા કાળનું સ્વમ પણ જાગ્રત થતાં જ દૂર થાય છે તેમ આત્મત્રાન થતાં અનાદિના વિભાવ ટળે છે. કર્મથી ઉત્પન્ન થતા શુભાશુભ ભાવ એ જ અત્રાન દશા છે; તે કર્મબંધનનું કારણ છે. શુદ્ધ આત્માથી ભિન્ન અહિરાત્મ ભાવમાં વાસના છે; પરંતુ કર્મથી મુક્ત થવાના ભાવ તે જ નિજ શુદ્ધ આત્મસ્વભાવમાં વાસ છે. કર્મબંધનનાં જે જે કારણા છે તે બંધમાર્ગ છે અને તે બંધનનાં કારણોના નાશ કરવા તે માક્ષમાર્ગ છે. રાગ, દ્વેષ અને અત્રાન એ કર્મબંધન વેલીની મુખ્ય ગાંઠ છે; તેને નિર્મૂળ કરવાના ઉપાય તે માક્ષમાર્ગ છે. અનંત પ્રકારનાં કર્મો મુખ્ય આઠ કર્મોમાં સમાઈ જાય છે; અને તે આઠેમાં મુખ્ય માહનીય કર્મ છે; તેના નાશ કરવાના ઉપાય સાંભળ.

માહનીય કર્મના એ ભેદ છે: એક દર્શન માહનીય અને બીજાં ચારિત્ર માહનીય. દર્શન માહનીયના નાશ બાધથી થાય છે અને ચારિત્ર માહનીય વીતરાગતાથી ટળે છે. આ સત્ય ઉપાય છે, કેમકે ક્રેાધાદિથી કર્મ બંધાય છે અને ક્ષમાદિથી કર્મના નાશ થાય છે એ સર્વને પ્રત્યક્ષ અનુભવમાં આવે તેમ છે.

અનેક મત તથા અનેક દર્શના માેક્ષના ઉપાય બતાવે છે. તે પ્રત્યેના આગ્રહ તજીને તથા આ મારા ધર્મ છે તે મારે પાળવા જ એવા વિકલ્પા સૂડ્યાને આ માેક્ષ માટે બતાવેલા માર્ગ આરાધશે તે થાડા ભવમાં માેક્ષ પામશે. છ પદ વિષે તેં છ પ્રકારે પ્રશ્ના વિચાર કરીને પૂછ્યાતે પદ જો સર્વાંગે સમજાય, તેમાં નિઃશંક થાય તા તે અવશ્ય માક્ષમાર્ગ પામે છે. એકાદ પદમાં પણુ શંકા હાય તા માક્ષમાર્ગ પમાતા નથી.

### શ્રી આત્મસિલિ શાસ્ત્ર

શિષ્ય: કયી જાતિમાં મેક્ષ પમાય છે, કયા વેષથી મેક્ષ પમાય છે એના નિશ્ચય મારાથી થઈ શકતા નથી. કારણ કે કાઈ વ્યાદ્ધણુ આદિ જાતિને મેક્ષયોગ્ય માને છે, કાઇ સાધુ આદિના-વેષ વિના મેક્ષ થતા નથી એમ અનેક બેદા વર્ણવે છે; એક જ પ્રકારના માર્ગ બધા માનતા નથી. તા મારે શું કરવું ?

સદ્દગ્રુરુઃ દર્શનમેહ અને ચારિત્રમેાહને દૂર કરીને સત્ એટલે અવિનાશી ચૈતન્યમય એટલે સર્વ ભાવને પ્રકાશવા રૂપ સ્વભાવમય શુદ્ધ આત્મા પામવાના ઉપર માક્ષમાર્ગ કહ્યા તે ગમે તે જાતિમાં કે વેષમાં આરાધશે તે માક્ષ પામશે. માક્ષમાં ઊંચનીચના બેદ નથી. આમાં કાંઈ શંકા રાખવા યાગ્ય નથી.

શિષ્યઃ પાંચ પદ સમજ્યાનું કળ, માક્ષના ઉપાય ન સમજાય તાે શા કામનું છે ? પાંચે પદના ઉત્તરથી હે ! સદ્દગ્રરુ, મારા મનનું સમાધાન થયું છે તેમ આ માક્ષઉપાય નામનું પદ સમજાય તાે મારા મહાભાગ્યનાે ઉદય થયાે એમ હું જેરર માનીશ. હે ! ગુરુરાજ, માક્ષમાર્ગની શરૂઆતથી સંપૂર્ણતા સુધીનાે કયાે ઉપાય છે ?

સદ્દગુરુઃ કષાય એટલે ક્રોધ, માન, માયા અને લાેલ એ સર્વેને શમાવવા, મંદ કરવા; એક માક્ષ સિવાય બીજી અભિલાષા ન રાખવી, સંસાર પરિભ્રમણ્યી ત્રાસ પામવા અને આ આત્મા અનંત કાળથી કર્મના ભારે કચરાઈ રહેેા છે તેને જન્મમરણનાં દુઃખથી મુકાવવા સાચા ભાવથી કાળજી રાખી માક્ષ માટે પ્રવર્તવાના ભાવ રૂપ અંતર દયા, તેમજ સર્વ જીવા સંસારદુઃખથી મુક્ત થાય તેવા ભાવ રૂપ અંતરથી દયા જેને હાેય તે જીવને માક્ષમાર્ગના જિજ્ઞાસુ જાણવા. એવા જિજ્ઞાસુ આત્માને સદ્દગુરુના બાધ થાય તા તે સમ્યક્દર્શન પામે અને અંતર્ગી શાધમાં વર્તે.

મત, દર્શનનાે આગ્રહ તજીને જો તે સદ્યુરુએ દર્શાવેલા લક્ષે વર્તે તાે તે શુદ્ધ સમક્રીત પામે એટલે તેને અંશે આત્માના અનુભવ 990

થાય છે.

જ્યારે નિજસ્વભાવનાે સ્પષ્ટ અનુભવ, લક્ષ અને પ્રતીતિ વર્તે તથા વૃત્તિ આત્માના સ્વભાવમાં વહે ત્યારે પરમાર્થે સમ્યક દર્શન પ્રગટ થયું ગણાય છે.

સમ્યક દર્શનની વધતી જતી ધારાથી ચારિત્ર મોહનીયના મિથ્યાભાસને ટાળે, ત્યારે ચારિત્રગુણુ એટલે સ્વભાવસમાધિ પ્રગટે છે અને અંતે સર્વ રાગદ્વેષના ક્ષય રૂપ વીતરાગ પદમાં સ્થિતિ થાય છે.

શુદ્ધ આત્મસ્વભાવનું જ્યાં નિરંતર ગ્રાન રહે, તે ગ્રાનને કેવળગ્રાન કહીએ છીએ. એ જીવન્મુક્ત દશારૂપ નિર્વાણ દેહ છતાં અત્રે અનુભવાય છે.

હે! શિષ્ય, દેહમાં જે આત્મખુદ્ધિ થઇ છે અને તેથી દેહ, ઓપુત્રાદિ સર્વમાં અહંભાવ, મમત્વ ભાવ વર્તે છે તે છૂટે અને આત્મામાં આત્મખુદ્ધિ થાય તા તું કર્મના કર્તા પણ નથી તેમજ ભાકતા પણ નથી; અને એ જ ધર્મના મર્મ છે. એ જ ધર્મથી માક્ષ છે; તું જ માક્ષસ્વરૂપ છે એટલે શુદ્ધ આત્મા છે; અનંત જ્ઞાન, દર્શન અને અબ્યાબાધ સુખ સ્વરૂપ તું છે. તું જ શુદ્ધ છે, ખુદ્ધ છે, ચૈતન્ય પ્રદેશાત્મક છે, સ્વયંજ્યાતિ સ્વરૂપ છે અને અનંત સુખની ખાણ છે. વિશેષ કેટલું કહેવું ? ટૂંકામાં એટલું જ કહીએ છીએ કે તું વિચાર કરીશ તા તે સંપૂર્ણ પદ પ્રાપ્ત કરીશ.

" નિશ્વય સર્વે જ્ઞાનીને। આવી અત્ર શમાય " એમ કહીને સહજ સમાધિમાં સદ્દગુરુ લીન થયા,કમાન થયા.

છેવટે ઉપસંહાર કરતાં પહેલાં 'શિષ્ય બાેધ બીજ પ્રાપ્તિ ' રૂપે નવ ગાથાઓ આપી છે તેમાં ગ્રાન, ભક્તિ અને ઉપકારની લાગણી ઉત્તમ રીતે વર્ણવી જે ભાવ પ્રકટ કર્યો છે, તે ભાવ સદ્દગુરુનું ઓળખાણ જે મહાભાગ્યશાળીને થયું હાેય તેને મરણ સમયે આવે તા મહાલાભ થાય, સમાધિ મરણ થાય તેવી તે ગાથાઓ હેાવાથી તથા મરણુ સમયે પણુ સંભળાવવા યાેગ્ય હાેવાથી મૂળ રૂપે જ નીચે આપી છે:

" સદ્યુરુના ઉપદેશથી, આવ્યું અપૂર્વ ભાન, નિજપદ નિજમાંહી લહ્યું, દૂર થયું અજ્ઞાન. 196 ભારયું નિજસ્વરૂપ તે, શુદ્ધ ચેતના રૂપ, અજર. અમર. અવિનાશી ને. દેહાતીત સ્વરૂપ 920 કર્તા ભાેકતા કર્મના, વિભાવ વર્તે જ્યાંય. વૃત્તિ વહી નિજ ભાવમાં, થયે৷ અકર્તા ત્યાંય. 121 અથવા નિજ પરિણામ જે, શુદ્ધ ચેતના રૂપ, કર્તા ભેાકતા તેહના, નિર્વિંકલ્પ સ્વરૂપ. ૧૨૨ માક્ષ કહ્યા નિજશુદ્ધતા, તે પામે તે પંચ, સમજાવ્યા સંક્ષેપમાં, સકળ માર્ગ નિર્ગ્રથ. ૧૨૩ અહેા! અહેા! શ્રી સદ્ગુરુ કરુણાસિંધુ અપાર, આ પામર પર પ્રભુ કર્યો, અહેા ! અહેા ! ઉપકાર 928 શું પ્રભ્રચરણ કને ધરું, આત્માથી સાૈ હીન, તે તેા પ્રભુએ આપીએા, વર્તું ચરણાધીન. 924 આ દેહાદિ આજથી, વર્તો પ્રભુ આધીન, દાસ, દાસ હું દાસ છું, તેહ પ્રભુનેા દીન. ૧૨૬ ષટુ સ્થાનક સમજાવીને, ભિન્ન ખતાવ્યા આપ. મ્યાન થકી તરવારવત્, એ ઉપકાર અમાપ. ૧૨૭ છેલ્લી પંદર ગાથાઓમાં ચૂલિકા રૂપે ઉપસંહાર કર્યો છે. છ પદને વિસ્તારપૂર્વક વિચારવાથી ' ષટ્દર્શન જિન અંગ ભણી જે ' જેમ શ્રી આનંદધનજીએ ગાયું છે તેમ છએ દર્શન સમજારો અને સમ્યક દર્શનનાં છએ સ્થાનકમાં નિઃશંક થવાથી સમક્રીતના લાભ થશે એમ જણાવી મિથ્યાત્વ જેવાે માટેા રાગ મટાડવા સદ્યુરુવૈદ્યને શાધા તેની આરૂા રૂપ પથ્ય પાળીને સદ્દગુરુના બાધના વિચાર ધ્યાનમાં 22 .

લેવા રૂપ ઔષધની ભલામણ કરી છે. આ કાળમાં લાંબી ભવસ્થિતિ વાળા જીવેા હેાવાથી માક્ષ ન મળે વગેરે વિચારા તજી સત્પુરુષાર્થ કરી પરમાર્થ સાધવા પ્રેરણા કરી છે. નિશ્વય નયે આત્માનું સ્વરૂપ છે તે લક્ષમાં રાખી સદ્વ્યવહાર રૂપ માક્ષનાં સાધનાે આરાધવાં પણ બ્યવહાર કે નિશ્વયના એકાંતે આગ્રહ ન કરવા એવી ચેતવણી આપી છે. આ ગ્રંથમાં ક્રાઈનય એકાંતે કહ્યા નથી. ખન્નેના ગાૈણ મુખ્યપણે યથાયેાગ્ય સાથે લક્ષ રાખેલ છે. ગચ્છમતની કલ્પનાએા સદ્વ્યવહાર ગણાય નહિ: તેમજ પાતાના સ્વરૂપનું દ્યાન પ્રગટ થયા વિના નિશ્વયની વાતામાં કંઈ માલ નથી. ત્રણે કાળના સર્વે ગ્રાનીનાે એક જ માર્ગ છે. નિશ્ચય નયથી સર્વ જીવ સિદ્ધ જેવા છે; પરંતુ સદ્ગુરુની આરા અને જિનદશાના અવલંખન રૂપ નિમિત્તથી તે સ્વરૂપ સમજાય તાે તે સ્વરૂપ પ્રગટ થાય: માટે સદ્વ્યવહારની પણ જરૂર છે. એકાંતે શુદ્ધ ઉપાદાન કે નિશ્વયનું નામ લઇને નિમિત્ત રૂપ વ્યવહારને તજે તે ભ્રાંતિમાં ભન્ને છે, માક્ષ પામતા નથી. માઢે દ્યાનની વાતાે કરે અને હૃદયમાં માહ ભરપૂર હાેય તે પામર પ્રાણી ગ્રાનોના કોહ કરે છે, અશાતના કરે છે. પરંતુ મુમુક્ષુ છવ તાે દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય આદિ ગુણેાનું સેવન કરી જાગ્રત રહે છે. જેણે માહેેના ક્ષય કર્યો છે કે શાંત કરી દીધેા છે તે ગ્રાનીની દશા પામ્યો છે. સકળ જગત જેને એંઠ રૂપ લાગે, સ્વપ્ન સમાન ભાસે તે ગ્રાનીદશા કહેવાય. બાકી માહમાં વર્તે છે તે ગમે તેવાં નિશ્વયનાં વચન ખાેલે તાેપણુ તે વાચાત્રાન કે શુષ્કત્રાન છે. પ્રથમનાં પાંચ પદના વિચાર કરીને માક્ષના ઉપાય રૂપ છેલ્લા પદમાં જેનું વર્તન હેાય તે માક્ષ રૂપ પાંચમું પદ પ્રાપ્ત કરે છે; એ નિઃશંક વાત જણાવી અંત મંગલની ગાથામાં ગ્રાની પુરુષને નમસ્કાર જણાવ્યા છેઃ

" દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત, તે ગ્રાનીના ચરણુમાં, હેા ! વંદન અગણીત. " ચાદ પૂર્વનું મધ્યનું-સાતમું પૂર્વ ' લાત્મ પ્રવાદ ' નામે છે. તે સર્વ પૂર્વના સાર રૂપ ' શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર'ની રચના આત્મસ્વરૂપને અનુભવ કરીને શ્રીમદે સુગમ રીતે મધ્યસ્થપણે કરી છે. તેના ઊંડા અભ્યાસ સદ્દગ્રુરુ સમીપે થાય તાે આત્મગ્રાન પામવું સુલભ થાય તેવું આ કળિકાળમાં ઉત્તમ સાધન આપણને પ્રાપ્ત થયું છે. તે સમજવા જિજ્ઞાસુ દશા પ્રાપ્ત કરી આત્મગ્રાની ગ્રુરુ સમીપે ભક્તિપૂર્વક તેનું શ્રવણ, મનન, નિદિધ્યાસન કરવા સર્વને ભલામણ કરું છું. પક્ષપાત કે ખંડનમંડનની શૈલી ગ્રહણ કર્યા વિના માત્ર સત્ય વરતુને સુગમપણે ગ્રહણ કરાય તેવા રૂપે સુંદર પદ્યમાં ૧૪૨ ગાથામાં જ સર્વ શાસ્ત્રોનેા સાર શ્રીમદે ' શ્રી આત્મસિદ્ધિ'માં ભરી દીધો છે.

' શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર'ની ચાર નકલાેમાંથી એક શ્રી સાેભાગ્ય-ભાઈ ને આપેલી તેના અભ્યાસથી તેમની દશા બહુ ઉચ્ચ થઈ હતી તે આગળ ઉપર જણાવી દીધું છે. શ્રી અંખાલાલભાઇને આત્રા થયેલી તે પ્રમાણે તેમણે અત્યંત ભક્તિભાવથી તેનું વાચન, મનન, નિદિધ્યાસન કરેલું અને તેનું માહાત્મ્ય ટૂંકામાં શ્રીમદ્દ ઉપર લખેલા પત્રમાં જણાવે છે:

" શ્રી આત્મસિહિશાસ્ત્ર વાંચતાં વિચારતાં મારી અલ્પત્ત મતિથી વિશેષ વિસ્તારપૂર્વક સમજી શકાતું નથીઃ પણ મારી સાધારણ મતિથી તે ઉત્તમાત્તમ શાસ્ત્ર વિચારતાં મારા મન, વચન, કાયાના યાેગ સહેજે પણ આત્મવિચારમાં પ્રવર્તતા હતા; જેનું અનુપ્રેક્ષણ કેટલાક વખત રહેવાથી–રહ્યા કરવાથી સામાન્યપણે પણ બાહ્ય પ્રવર્તવામાં મારી ચિત્તવૃત્તિ સહેજે અટકી ગઈ; આત્મવિચારમાં રહ્યા કરતી હતી, જેથી મારી કલ્પના પ્રમાણે સહજ સ્વભાવે શાંતિ રહ્યા કરતી હતી. જે ઘણા પરિશ્રમથી મારા ત્રિકરણ જોગ કાેઇ અપૂર્વ પદાર્થને વિષે પરમ પ્રેમે સ્થિર નહિ રહી શકેલા, તે યાેગ તે પરમાત્મકૃષ્ટ શાસ્ત્ર વિચારવાથી સહજ સ્વભાવે પણુ આત્મવિચારમાં, સદ્ગુસ્ચરણુમાં પ્રેમયુક્ત સ્થિરભાવે રહ્યા કરતા; જેથી મારી અલ્પત્ત દષ્ટિથી અને મારા સામાન્ય અનુભવથી મારી કલ્પના પ્રમાણે એમ લાગે છે કે જો તેવી રીતે તે જ શાસ્ત્રનું વિશેષ અનુપ્રેક્ષણ દીર્ધકાળ સુધી રહ્યા કરે તેા આત્મવિચાર, આત્મચિંતન સદાય જાગ્રતપણે રહ્યા કરે; અને મન, વચન, કાયાના યાેગ પણ આત્મવિચારમાં જ વર્સા કરે. "

સ્વામા શ્રી લલ્લુજી આત્મસિદ્ધિ સંબંધમાં જણાવે દેઃ " તે વાંચતાં અને કાેઈ કાેઈ ગાથા બાેલતાં, મારા આત્મામાં આનંદના ઉભરા આવતા. અને અકેક પદમાં અપૂર્વ માહાત્મ્ય છે, એમ મને લાગ્યા કરતું. આત્મસિદ્ધિના સ્વાધ્યાય, મનન નિરંતર રહ્યા કરી આત્માલ્લાસ થતા. કાેઈની સાથે કે બીજી ક્રિયા કરતાં આત્મ– સિદ્ધિની સ્મૃતિ રહેતી. પરમકૃપાળુ દેવની શાંત મુખમુદ્રા કિંવા આત્મસિદ્ધિની આત્માનંદ આપનારી ગાથાનું સ્મરણ સહજ રહ્યા કરતું, અન્ય કશું ગમતું નહીં. બીજી વાતાે પર તુચ્છ ભાવ રહ્યા કરતા. માહાત્મ્ય માત્ર એક સદ્દગુરુ અને તે ભાવનું આત્મામાં ભાસ્યમાન થતું હતું. "

ચેાથી નકલ શ્રી માણેકલાલ ધેલાભાઈ ઝવેરીને મેાકલાવેલી તેમણે 'શ્રી આત્મસિહિ શાસ્ત્ર'ના ભક્તિપૂર્વક અભ્યાસ કરી, પાતાને જે ભાવા સ્કૂરેલા તે '' આત્મસિહિ શાસ્ત્ર'ના વિવરણ રૂપે દર અઠવાડિયે દરાળાર પાનાં શ્રી અંભાલાલભાઈ ઉપર લખી માકલતા. તેમાંનું કંઈ પ્રસિદ્ધ થયું જણાવું નથી. શ્રી અંભાલાલભાઈ આદિના પત્રામાં તેની સૂચનાએા આવે છે તે ઉપરથી કંઈક વિસ્તારથી આત્મસિહિ વિષે શ્રી માણેકલાલભાઈ લખતા એમ જણાય છે. ટૂંકામાં, અનેક યાગ્ય આત્માઓ એ શાસ્ત્રના અવલંબનથી ઉચ્ચ દશા પામે તેવી તે શાસ્ત્રમાં ચમત્કૃતિ છે, એ વાત ઉપરના ઉતારા ઉપરથી પણ સિદ્ધ થાય છે.

## ૧૯

# ચરાેતરમાં પુનરાગમન

શ્રી મદ્દ નડિયાદમાં સં. ૧૯પરની દિવાળી પછી પણુ થાેડા વખત રહ્યા હતા. પછી વવાણિયા, માેરબી, સાયલા તરક વૈશાખ માસ સુધી રહ્યા હતા અને તે જ વૈશાખમાં ઇડર થઈ જેઠ માસમાં મુંભઈ ગયા હતા. આ અરસામાં શ્રી સાેભાગ્યભાઈના સમાધિપૂર્વક દેહ છૂટયા હતા. શ્રી લલ્લુછ આદિ છ મુનિએાની શ્રદ્ધા કરી ગઈ છે એમ ખંભાત સંધાડાના સાધુ અને શ્રાવકામાં વિશેષ ચર્ચા થવા લાગી. શ્રી લલ્લુછને દીક્ષા આપનાર હરખચંદજીના દેહ પણ છૂટી ગયા હતા. તેથી બીજા સાધુઓને ચિંતા થઈ પડી કે જો આ મુનિઓને દબાવીશું નહિ તા તે જીદો વાડા બાંધશે. તેથી તે છમાંના એક એક સાધુને બીજા પક્ષવાળા સાધુઓના સમૃહમાં બાલાવીને વિશેષ પ્રકારે દબાવતા, માર્ગથી પક્ષવાળા સાધુઓના સમૃહમાં બાલાવીને વિશેષ પ્રકારે દબાવતા, માર્ગથી પાડવાના પ્રયત્ન કરતા. તા પણ એ છ મુનિઓ સમભાવે રહેતા. શ્રી દેવકરણજી મુનિને સાચી વાતમાં શરવીરપણું આવી જતું પણ દબાઇને બેસી રહેતા. લાક્ષાગ્રહમાં પાંડવાને.બાળવાના પ્રયત્ન કારવાએ કર્યો હતા તેમ આ પરિષહ મુનિઓને સહન કરવા 'સુરકેલ હતા. પરંતુ શ્રીમદ્દના ઉપદેશથી અંતરંગમાં શાંતિ રાખી શકયા હતા. કેટલાક થતી જિજ્ઞાસાવાળા મુનિઓને તા એ પ્રસંગે વિશેષ દઢતા થઇ કે આત્મકલ્યાણની ઇચ્છાવાળાને એ બધાના સંગ ભ્રુંડા છે. દરરાેજ નિંદા અને ખટપટમાં કાળ ગાળનાર એક પક્ષ દેખાતા અને એક બાજી પાતાના લક્ષ ચૂકયા વિના શાંત ભાવે સહન કરતા થાેડા મુનિઓ યથાર્થ સાધુપર્ણ આચરતા જણાતા.

શ્રીમદ્દના અમૃત સમાન બાેધના પરિણામે મુનિઓને શાંતિ રહેતી. પત્રા પણ વિરાધ શમાવે તેવા આવતા તેમાંથી કંઇક નીચે લખ્યું છેઃ

'' સત્સમાગમનાે પ્રતિબંધ કરવા જણાવે તાે તે પ્રતિબંધ ન કરવાની વૃત્તિ જણાવી તાે તે યાેગ્ય છે. તે પ્રમાણે વર્તશા. સત્સમાગમનાે પ્રતિબંધ કરવાે યાેગ્ય નથી. તેમ સામાન્યપણે તેમની સાથે સમાધાન રહે એમ વર્તન થાય તેમ હિતકારી છે; પછી જેમ વિશેષ તે સંગમાં આવવું ન થાય એવાં ક્ષેત્રે વિચરવું યાેગ્ય છે, કે જે ક્ષેત્રે આત્મસાધન સુલભપણે થાય. ''

"અવિરાધ અને એકતા રહે તેમ કર્તવ્ય છે; અને એ સર્વના ઉપકારનેા માર્ગ સંભવે છે. ભિન્નતા માની લઇ પ્રવૃત્તિ કરવાથી જીવ ઊલટા ચાલે છે. અભિન્નતા છે, એકતા છે એમાં સહજ સમજવા ફેરથી ભિન્નતા માના છેા એમ તે જીવાને શિખામણુ પ્રાપ્ત થાય તા સન્મુખવૃત્તિ થવા યાગ્ય છે. જ્યાં સુધી અન્યાન્ય એકતા વ્યવહાર રહે ત્યાં સુધી સર્વથા કર્તવ્ય છે. ".

શ્રી લલ્લુજી આદિનું ચાતુર્માસ સં. ૧૯૫૩માં ખેડા થયું હતું. ત્યાં શ્રીમદે તેમના સ્વાધ્યાય માટે 'મેોક્ષમાર્ગ–પ્રકાશ ' ગ્રંથ માેકલ્યેા હતા. શ્રીમદ્દને માેરબીમાં ત્રણુ માસ સં. ૧૯૫૪માં ચૈત્ર માસ સુધી રહેવાનું બન્યું હતું તે પ્રસંગે થયેલાં વ્યાખ્યાનાની એક સુસુક્ષુએ કરેલી નાંધ ' વ્યાખ્યાન સાર ' નામે ' શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર ' ગ્રંથમાં છપાયેલ છે. શ્રાવર્ણ માસની શરૂઆતમાં શ્રીમદ પેટલાદ થઇ કાવિઠા ગયા હતા. ત્યાં એક માસ અને નવ દિવસ સુધી નિવૃત્તિમાં રહ્યા. શ્રી અંખાલાલભાઇ સાથે રહેતા. મુનિશ્રી લલ્લુજી આદિનું ચાેમાસું વસાેમાં થયું હતું. અને શ્રી દેવકરણજી આદિનું ખેડામાં હતું. તેથી શ્રીમદુ કાવિઠાથી નડિયાદ થઇને વસાે પણ ગયા હતા. શ્રી લલ્લુજીને શ્રીમદે પૂછ્યું: '' કહેા, મુનિ અહીં કેટલા દિવસ રહીએ ? '' ત્યાં સુધીમાં શ્રી લલ્લુજીને **બે. ચાર કે છ દિવસથી વધારે સમાગમના** પ્રસંગ મુંબઇ સિવાય **બીજે કયાંય બન્યાે નહાેતા: તેથા વિશેષ સમાગમની ઇ**ચ્છાએ તેમણે જવાય દીધાઃ '' એક માસ અહીં રહેા તાે સારું. " શ્રીમદ્ માૈન રહ્યા. શ્રી દેવકરણજીને ખબર મળી કે શ્રીમદુ વસેા પધાર્યો છે: તેથી તેમની પણ સમાગમ માટે ઉત્કંઠા વધી. પત્રા દ્વારા અને માણસાે માેકલીને ખેડા પધારવા તે આગ્રહ કરવા લાગ્યા, તે ઉપરથી શ્રી અંબાલાલભાઇની સૂચનાથી શ્રી લલ્લુજીએ ખેડા પત્ર લખ્યો કે ચાતુર્માસ પછી સમાગમ કરાવવા શ્રીમદુ ઉપર તમે પત્ર લખાે તાે આપણે ખધાને લાભ મળે તાે વિશેષ સારં. શ્રી દેવકરણજીના તેવા ભાવાર્થના પત્ર શ્રીમદ્ ઉપર આવ્યેા સારે શ્રીમદે શ્રી લલ્લુજીને પૂછ્યું: '' મુનિશ્રી દેવકરણજીને પત્ર કાેણે લખ્યા ? "

શ્રી લલ્લુજીએ અંખાલાલનું નામ ન લેતાં કહ્યુંઃ " મે પત્ર લખ્યો હતા. "

શ્રીમદે કહ્યું: '' આ બધું કામ અંબાલાલનું છે, તમારું નથી. ''

શ્રી લલ્લુજી ગામના માેટા માેટા લાેકોને ત્યાં આહારપાણી લેવા જતા ત્યારે બધાને કહેતા કે મુંબઇથી એક મહાત્મા આવ્યા છે, તે બહુ વિદ્રાન છે, તેમનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા આવશા તાે બહુ લાભ થશે. એટલે ઘણા માણુસાે શ્રીમદ્દ પાસે આવવા લાગ્યા એટલે શ્રી લલ્લુજીને શ્રીમદે કહ્યું કે તમારે મુનિઓએ બધા આવે ત્યારે ન આવવું. તેથી તેમને ઘણેા પરતાવા થયા કે એક માસના સમાગમની માગણી કરી હતી પણ આમ અંતરાય આવી પડયાે. તેથી પિપાસા બહુ વધી. માત્ર વનમાં શ્રીમદ્ બહાર જતા ત્યારે બધા મુનિએા વગેરેને ત્રાનવાર્તાના લાભ મળતાે.

એક દિવસે વનમાં વાવ પાસે શ્રીમદ્દ મુનિએા સાથે વાત કરતા બેઠા હતા. ચતુરલાલજી મુનિ તરફ જોઇને શ્રીમદે પૂછ્યુંઃ " તમે સંયમ ગ્રહણ કર્યો ત્યારથી આજ સુધીમાં શું કર્યું ? "

ચતુરલાલજીએ કહ્યું: '' સવારે ચાનું પાત્ર ભરી લાવીએ છીએ, તે પીએ છીએ; તે પછી છીંકણી વહેારી લાવીએ છીએ, તે સુંઘીએ છીએ; પછી આહારની વખતે આહારપાણી વહેારી લાવીએ છીએ, તે આહારપાણી કર્યા પછી સૂઇ રહીએ છીએ;

સાંજે પ્રતિક્રમણ કરીએ છીએ અને રાત્રે સૂધ રહીએ છીએ. " શ્રીમદે વિનાદમાં કહ્યું: " ચા અને છીંકણી વહાેરી લાવવી અને આહારપાણી કરી સૂધ રહેવું તેનું નામ દર્શન, ગ્રાન, ચારિત્ર ?" પછી આત્મજાગ્રતિ અર્થે બાધ આપી શ્રી લલ્લુજીને લલામણ કરતાં કહ્યું: "બીજા મુનિઓનો પ્રમાદ છેાડાવી, લણ્વા તથા વાંચવામાં, સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરવામાં કાળ વ્યતીત કરાવવા અને તમારે સર્વેએ એક વખત દિવસમાં આહાર કરવા; ચા તથા છીંકણી વિના કારણે હમ્મેશાં લાવવી નહીં. તમારે સંસ્કૃતના અભ્યાસ કરવા. " મુનિ માહનલાલજીએ કહ્યું: " મહારાજશ્રી તથા દેવકરણુજીની

અવસ્થા થઇ છે અને ભણુવાના જોગ ક્યાંથી બને ?" શ્રીમદે તેના ઉત્તરમાં કહ્યું: '' યેાગ બની આવ્યેથી અભ્યાસ કરવા, અને તે થઇ શકે છે; ક્રેમકે વિકટારિયા રાણીની વૃદ્ધ અવસ્થા છે છતાં બીજા દેશની ભાષાના અભ્યાસ કરે છે.''

એક વખતે માહનલાલજી મુનિએ શ્રીમદ્ને એક પત્રમાં

### ચરાેતરમાં પુનરાગમન

લખીને જણાવ્યું કે મને વ્યાખ્યાન વાંચતાં આવડતું નથી, અને કહી દેખાડતાં પણ આવડતું નથી માટે આપ આત્રા કરા તા હું વ્યાખ્યાન વાંચવાનું બંધ કરું. તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદે જણાવ્યું: " સાધુઓએ સ્વાધ્યાય કરવા જોઇએ; સ્વાધ્યાય, ધ્યાન વિના મુનિ કાળ વ્યતીત કરે નહીં; જ્યારે વ્યાખ્યાન સમય હાેય ત્યારે એમ વિચારતું કે મારે સ્વાધ્યાય કરવા છે, માટે માટેથી ઉચ્ચાર કરી અન્ય સાંભળે એવા અવાજથી સ્વાધ્યાય કરું છું, એવી ભાવના રાખી, કંઇ આહાર આદિની પણ તેમની પાસેથી કામના રાખવી નહીં; નિષ્કામ ભાવે વ્યાખ્યાન વખતે સ્વાધ્યાય કરવા. "

પછી મેાહનલાલજી મુનિએ પૂછ્યું: '' મન સ્થિર થતું નથી, તેનાે શાે ઉપાય ? "

શ્રીમદે ઉત્તરમાં જણાવ્યું: ''એક પળ પણ નકામા કાળ કાઢવા નહીં. કાંઈ સારું પુસ્તક વૈરાગ્યાદિની વૃદ્ધિ થાય તેવું વાંચવું, વિચારવું; એ કાંઈ ન હાેય તાે છેવટે માળા ગણવી. પણ જો મનને નવરું મેલશા તાે ક્ષણવારમાં સત્યાનાશ વાળી દે તેવું છે. માટે તેને સદ્દવિચાર રૂપ ખારાક આપવા. જેમ ઢારને કંઈ ને કંઇ ખાવાનું જોઇએ, ખાણના ટાપલા આગળ મૂક્યા હાેય તાે તે ખાયા કરે છે, તેમ મન ઢાર જેવું છે; બીજા વિકલ્પાે બંધ કરવા માટે સદ્દવિચાર રૂપ ખારાક આપવાની જરૂર છે. મન કહે તેથી ઊલડું વર્તવું; તેને વશ થઇ તણાઈ જવું નહીં. તેને ગમે તેથા આપણે બીજા ચાલી વર્તવું."

મુનિ મેાહનલાલજીએ પૂછ્યું: '' મારે ધ્યાન કેવી રીતે કરવું ?''

શ્રીમદે ઉત્તર આપ્યેાઃ '' શ્રી લલ્લુજી મહારાજ ભક્તિ કરે તે વખતે તમારે કાઉસગ્ગ કરી સાંભબ્યા કરવું; અર્થનું ચિંતન કરવું."

એક માસ પૂર્ણ થયેા, ત્યારે મુનિઓને જાગ્રતિ આપતાં શ્રીમદે

કહ્યું: " હે ! મુનિએા, અત્યારે ત્રાની પુરુષના પ્રત્યક્ષ સમાગમમાં તમે પ્રમાદ કરાે છેા, પણુ ત્રાની પુરુષ નહીં હાેય ત્યારે પશ્ચાત્તાપ પામશા. પાંચસાે, પાંચસાે ગાઉ પર્યટન કરવા છતાં ત્રાનીનાે સમાગમ થશે નહીં. "

શ્રી લલ્લુજી રવામીને શ્રીમદે જણ્યુંડ' ' જે કાેઇ મુમુક્ષુ લાઇએા તેમજ બહેના તમારી પાસે આત્માર્થ-સાધન માગે તેને આ પ્રમાણે આત્મહિતનાં સાધન બતાવવાંઃ

- (૧) સાત વ્યસનના ત્યાગનાે નિયમ કરાવવાે.
- (૨) લીલેાતરીનાે ત્યાગ કરાવવાે.
- (૩) કંદમૂળના ત્યાગ કરાવવા.
- (૪) અભક્ષ્ય પદાર્થીના ત્યાગ કરાવવા.
- (૫) રાત્રિભાજનના ત્યાગ કરાવવા.
- (૬) પાંચ માળા ફેરવવાનાે નિયમ કરાવવાે.
- (૭) સ્મરણુ ખતાવવું.
- (૮) ક્ષમાપનાનેા પાઠ અને વીસ દેાહરાનું પઠન મનન નિત્ય કરવા જણાવવું.
- (૯) સત્સમાગમ અને સત્શાસ્ત્રનું સેવન કરવા જણાવવું.

શ્રીમદે લખેલ અભ્યંતર નેાંધપેાથીમાંથી અમુક ભાગ શ્રી લલ્લુજીને લાભકારક હતા તે ઉતારી આપવા શ્રી અંખાલાલભાઇને સૂચના કરી અને તેનું ધ્યાન કરવા શ્રી લલ્લુજીને ભલામણુ કરી હતી. ઘણુી તીવ્ર પિપાસા પછી પ્રાપ્ત થયેલ આ સાધનથી શ્રી લલ્લુજીને પરમ શાંતિ થઈ.

વસાેમાં માેતીલાલ નામના નડિયાદના ભાવસાર શ્રીમદ્દની સેવામાં રહેતા તેની મારકતે નડિયાદની આજીબાજીમાં કાેઈ એકાંત સ્થળ રહેવા યાેગ્ય હાેય તેની તપાસ શ્રીમદે કરાવી હતી. નડિયાદ અને ઉત્તરપંડાની વચમાં એક બંગલાે મળી શકે તેવી ગાઠવણ થઈ. એટલે શ્રી અંબાલાલ, લહેરાભાઈ અને માતીલાલ એ ત્રણની સાથે શ્રીમદ્દ ઉત્તરપંડાને બંગલે પધાર્યા બીજા કાઈને ત્યાં આવવાની મનાઈ કરી હતી. પંદર દિવસ સુધી શ્રી અંબાલાલભાઈ સેવામાં રજ્ઞા અને બધી વ્યવસ્થા પાતે કરી લેતા. પરંતુ શ્રીમદ્દને તદ્દન એકાંત નિવૃત્તિની વૃત્તિ હેાવાથી શ્રી અંબાલાલભાઇ રસાઇના સામાન, ગાદલાં, વાસણ વગેરે લાવ્યા હતા તે બધું લઈ જવાની આરા કરી, એક માતીલાલને સેવામાં રાખ્યા. શ્રી અંબાલાલ બંગલા ખાલી કરી બધા સામાન ગાડામાં ભરાવી લઇ નડિયાદ ગયા. માતીલાલે પોતાને માટે એક ગાદલું રખાવ્યું હતું તે અને પાણીના લાટા સિવાય બીજાં કંઇ રહ્યું નહિ. શ્રી અંબાલાલ મેતીલાલને સૂચના આપતા ગયા હતા કે રાત્રે બેત્રણ વખત શ્રીમદ્જીની તપાસ રાખતા રહેજો. શ્રીમદ્દ વનમાં એકલા દૂર કરવા ગયેલા તે સાડા દશ વાગે રાત્રે આવ્યા. મોતીલાલે આસરીમાં હીંચકા હતા તેના ઉપર પોતાને માટે રખાવેલું ગાદલું પાથર્યું હતું, તે જોઇ શ્રીમદે કહ્યું: "ગાદલું કથાંથી લાવ્યા ?"

માેતીલાલે કહ્યું: " મારે માટે રખાવ્યું હતું, તે પાથર્યું છે. " શ્રીમદે કહ્યું: " તમે તે ગાદલું લઈ લ્યેા. "

માેતીલાલે લણે આગ્રહ કર્યો એટલે રહેવા દીધું. થાડીવાર પછી માેતીલાલ તપાસ કરવા આવ્યા ત્યારે ગાદલું નીચે પડેલું; અને મચ્છર લણાં લાગ્યાં. તેથી એક ધાેતિયું શ્રીમદ્દ ઉપર એારાઢી પાછા તે અંદર જઇ સૂઇ ગયા. વળી કરી રાત્રે તપાસ કરવા માેતીલાલ આવ્યા ત્યારે ધાેતિયું ઓરાઢેલું નીચે પડેલું અને શ્રીમદ્દ ગાથાઓ બાલ્યા કરતા હતા. તેથી કરી આરાઢી તે સૂઇ ગયા. આમ શરીરની દરકાર કર્યા વિના ધર્મધ્યાનમાં રાતે પણ શ્રીમદ્દ લીન રહેતા. બીજે દિવસે જંગલમાં સવારે કરવા ગયા હતા તે બે કલાકે આવ્યા. શ્રીમદ્દને માટે એક શેતરંજી પાથરી મેડે બેસારી પાસે પુસ્તક મૂકી મોતીલાલ નીચે આવ્યા. એટલામાં એક પટેલ ગામમાંથી આવ્યા તેમણે અંબાલાલ શેઠ કયાં ગયા એમ પૂછ્યું એટલે માેતીલાલે આગ્રા સિવાય ન કહી શકાય એમ કહી મેડે જઇ પટેલ સંબંધી વાત શ્રીમદ્દને જણાવી. શ્રીમદે કહ્યું: "પટેલને એમ કહેા કે ખાવાપીવાની કંઇ અડચણ નથી."

માતીલાલે આવીને પટેલને તે પ્રમાણે .કહ્યું એટલે પટેલ પાછા ચાલ્યા ગયા. પણુ માતીલાલને વિચાર થયેા કે ખાવાપીવા સંબંધી હવે પૂછવું જોઇએ એટલે મેડે જઇને શ્રીમદ્દને પૂછયુંઃ " ખાવાપીવા માટે કેમ છે?"

શ્રીમદે કહ્યું: ''તમે નડિયાદ જાઓ, તમારાં યાઇને નવરાવીને રાેટલી તથા શાક કરાવજો. વાસણુ લાેખંડનું વાપરે નહીં, અને શાક વગેરેમાં પાણી તથા તેલ નાખે નહીં તેમ જણાવજો. ''

માતીલાલ નડિયાદ ગયા અને કહેલી સૂચના પ્રમાણે રાટલી અને શાક તૈયાર કરાવ્યાં. શ્રી અંબાલાલભાઈ નડિયાદમાં જ હતા. તેમણે ચુરમું વગેરે રસાઇ તૈયાર કરાવી મૂકી હતી. પરંતુ આશા થઇ હતી તે પ્રમાણે દૂધ અને ઘીમાં બનેલી રસાઇ તે બંગલે લાવ્યા; તેવાપરીને શ્રીમદે પૂછ્યું: "વાણિયાભાઇ (શ્રી અંબાલાલ) ત્યાં છે કે ?" માતીલાલે કહ્યું: "હાજી, છે."

માેતીલાલ નડિયાદ ખાઇને આવતા અને શ્રીમદ્દને માટે શુદ્ધ ખાેરાક લેતા આવતા. માેતીલાલે પણ એક જ વખત આહાર લેવાનું રાખ્યું હતું; કારણકે પ્રમાદ એાછેા થાય.

સાંજના શ્રીમદ્દ બહાર દૂર કરવા જતા અને દશેક વાગ્યે પાછા આવતા. કાંઈ વખત માતીલાલ પણ સાથે જતા. એક દિવસે ચાલતાં ચાલતાં શ્રીમદે જણાવ્યું: '' તમે પ્રમાદમાં શું પડયા રહ્યા છે!? વર્તમાનમાં માર્ગ એવા કાંટાથી ભર્યો છે કે તે કાંટા ખસેડતાં અમને જે શ્રમ વેઠવા પડયા છે તે અમારા આત્મા જાણે છે. જો વર્તમાનમાં

#### ચરાેતરમાં પુનરાગમન

રાાની હેાત તાે અમે તેમની પૂટે પૂટે ચાલ્યા જાત. પણ તમને પ્રત્યક્ષ રાાનીના યાેગ છે છતાં એવા યાેગથી જાગ્રત થતા નથી. પ્રમાદ દૂર કરાે. જાગ્રત થાએા. અમે જ્યારે વીર પ્રભુના છેલ્લા શિષ્ય હતા, તે વખતમાં લઘુશંકા જેટલાે પ્રમાદ કરવાથી અમારે આટલા ભવ કરવા પડ્યા. પણ જીવાને અત્યંત પ્રમાદ છતાં બિલકુલ કાળજી નથી. જીવાને પ્રત્યક્ષ ર્ત્રાની પુરુષોનું એાળખાણ થવું ઘણું જ દુર્લભ છે. "

એક દિવસે માતીલાલે પાતાની પત્નીને સૂચના આપેલી કે મેલ ટ્રેન ગયા બાદ તમે જમવાનું લઇને બંગલા તરફ આવજો અને ત્રણુ ચાર ખેતર દૂર એસજો, ત્યાંથી હું આવીને લઇ જઇશ. પરંતુ તે બંગલા પાસે આવી પહેાંચ્યાં, તેથી માતીલાલે તે બાઇને બહુ ઠપકા આપ્યા; કારણુ કે શ્રીમદ્ને તે વાત જણાવવાની જરૂર ન હાેતી. તે વાત શ્રીમદ્ના જાણવામાં આવી ગઈ, એટલે માતીલાલને કહ્યું: "શા માટે તમે ખીજ્યા ? તમે ધણીપણું બજાવા છેા ? નહીં, નહીં, એમ નહીં થવું જોઇએ. ઊલટા તમારે તે બાઇના ઉપકાર માનવા જોઇએ. એ બાઈ આઠમે ભવે માક્ષપદ પામવાનાં છે. તે બાઇને અહીં આવવા દ્યો."

માેતીલાલે તુરત જઇને ખાઇને કહ્યું: '' તમારે દર્શન કરવાની ઇચ્છા હેાય તા આવા. તમને આવવાની આન્રા આપી છે. ''

તે ખાઈ દર્શન કરી ગયાં. શ્રીમદે પ્રમાદ તજવા ઉપદેશ દીધેા હતાઃ ''પ્રમાદથી જાગૃત થાઓ; કેમ પુરુષાર્થ રહિત આમ મંદપણે વર્તા છેા ? આવા જોગ મળવા મહા વિકટ છે. મહા પુષ્યે કરીને આવા જોગ મલ્યા છે તા વ્યર્થ કાં ગુમાવા છા ? જાગૃત થાઓ, જાગૃત થાઓ. અમારું ગમે તે પ્રકારે કહેવું થાય છે તે માત્ર જાગૃત થવા માટે જ કહેવું થાય છે. " આ વનક્ષેત્રે શ્રીમદ બે રૂપિયાભાર લોટની રાટલી તથા થાડું દૂધ આખા દિવસમાં વાપરતા. બીજી વખત દૂધ પણ લેતા નહિ. એક પંચિયું વચમાંથી પહેરતા અને બન્ને છેડા સામસામા ખભા ઉપર નાખતા. એક વખતે શ્રીમદે કહેલું કે આ શરીર મારી સાથે કળિયા કરે છે; પણ અમે પાર પડવા દેતા નથી.

ઉત્તરષંડાથી શ્રીમદ્દ માેતીલાલ સાથે ધાેડાગાડીમાં ખેસીને ખેડા ગયા. બંગલે મુકામ કર્યો હતા. શ્રી અંબાલાલભાઇ ખેડા આવી બે દિવસ ગામમાં રહ્યા હતા અને દર્શન કરવાની આગ્રા મેળવવા પ્રયત્ન કરતા હતા. શ્રીમદ્ની આગ્રા પછી મળી ત્યારે તેમને દર્શન થયાં હતાં.

એક દિવસ કરવા જતાં માતીલાલે પાતાનાં નવાં પગરખાં શ્રીમદ્દના આગળ મૂક્યાં, તે તેમણું પહેરી લીધાં. ગાઉ દાઢ ગાઉ ચાલ્યા પછી એક જગાએ બેઠા ત્યાં માતીલાલે પગ તરક નજર કરી તા, પગરખાં ડંખેલાં અને ચામડી ઉખડી હતી ત્યાંથી લાહી નીકળતું હતું. શ્રીમદ્નું તે તરક લક્ષ નહેાતું. માતીલાલને ખેદ થયા. પગરખાં કાઢી લઈ ચામડી સાચવીને સાક કરી ધૂળ ચોંટેલી દૂર કરી. માતીલાલે પછીથી તે પગરખાં ઊંચકી લીધાં. આગળ ચાલતાં લીમડા ઉપર વાંદરા હતા તેના તરક જોઇને શ્રીમદ્દ હરયા અને બાલ્યા: '' મહાતમા, પરિગ્રહ રહિત છા અને અપ્રતિયંધ સ્થળ બાગવા છા પણ યાદ રાખજો કે હમણાં માક્ષ નથી. "

શ્રી દેવકરણજી આદિ મુનિએા આ વખતે ખેડામાં હતા. તેમને ત્રેવીસ દિવસ શ્રીમદ્દના સમાગમ રહ્યાે. ઘણા વખત મુનિઓને લાભ મળતાે અને શ્રી દેવકરણજી પ્રદ્યાવંત હાેવાથી તેમના આગ્રહ દૂર થઇ શ્રીમદ્ ઉપર સારી શ્રદ્ધા બેઠી; તેનું વર્ણન પાેતે શ્રી લલ્લુજી ઉપર વસા પત્ર લખ્યા હતાે તેમાં કહેલું છે; તે વિચારવા યાંગ્ય હાેવાથી અહીં આપ્યા છે: પરમકૃપાળુ મુનિશ્રોની સેવામાં–મુ. વસાે શુભક્ષેત્ર.

ખેડાથી લી. મુનિ દેવકરણુજીના સવિનય નમસ્કાર પ્રાપ્ત થાય. ' ઉત્તરાધ્યયન 'ના ભત્રીસમા અધ્યયનના બાધ થતાં અસદ ગુરુની ભ્રાંતિ ગઇ; સદ્ગુરુની પરિપૂર્ણ પ્રતીતિ થઇ, અસંત નિશ્ચય થયેા, તે વખતે રામાંચિત ઉલસ્યાં; સત્પુરુષની પ્રતીતિના દઢ નિશ્ચય રામ રામ ઊતરી ગયા. આગ્રાવશ વૃત્તિ થઇ. રસાસ્વાદ વગેરે વિષય–આસક્તિના નિકંદન થવા વિષે અદ્દભુત, આશ્ચર્ય–ઉપદેશ થયેા કે નિર્કાર્દ, ક્રોધાદિ પ્રકૃતિએા પ્રત્યે શત્રુભાવે વર્તવું, તેને અપમાન દેવું, તેમ છતાં ન માને તા ક્રૂર થઇ તે ઉપશમાવવા ગાળી દેવી, તેમ છતાં ન માને તા ખ્યાલમાં રાખી, વખત આવ્યે મારી નાખવી, ક્ષત્રિય ભાવે વર્તવું; તા જ વૈરીઓનો પરાજય કરી સમાધિ સુખને પામશેા. વળી પરમ ગુરુની વનક્ષેત્ર (ઉત્તરયંડા) ની દશા વિશેષ, અદ્ભુત વૈરાગ્યની, ગ્રાનની જે તેજોમય અવસ્થા પામેલ આત્મન્રાની વાત સાંભળી દિગ્મૂઢ થઇ ગયાઃ

એક દિવસે આહાર કરીને હું કૃપાનાથ (શ્રીમદ્દ) ઉતરેલા તે મુકામે ગયેા. તે બંગલાને ચાર માળ હતા. તેના ત્રીજા માળે પરમ કૃપાળુ દેવ ભિરાજ્યા હતા. તે વખતે તેમની અદ્દભુત દશા મારા જોવામાં આવ્યાથી મેં જાણ્યું કે હું આ અવસરે છતા થઇશ તા તે આનંદમાં કંઇ ફેરધાર થશે, એમ વિચારી હું એક ભીંતના પડદે રહી સાંભળતા હતા. તે કૃપાનાથ પાતે પાતાને કહે છે:

અડતાળીસની સાલમાં ( સં. ૧૯૪૮ ) રાળજ બિરાજ્યા હતા તે મહાત્મા શાંત અને શીતળ હતા. હાલ સાલમાં વસાે ક્ષેત્રે વર્તતા મહાત્મા પરમ અદ્દભુત યાેગીંદ્ર પરમ સમાધિમાં રહેતા હતા. અને આ વનક્ષેત્રે વર્તતા પરમાત્મા પહ્યુ અદ્દભુત જોગીન્દ્ર પરમ શાંત બિરાજે છે. એવું પાેતે પાેતાની નગ્નભાવી, અલિંગી, નિઃસંગ દશા વર્હુવતા હતા.

આપે કહ્યું તેમ જ થયું, ફળ પાક્યું, રસ ચાખ્યા, શાંત થયા: આરા વડીએ હમેશાં શાંત રહીશું. એવી વૃત્તિ ચાલે છે કે જાણે સલપુરુષના ચરણમાં માક્ષ પ્રત્યક્ષ નજરે આવે છે. પરમ કપાળ દેવે પૂર્ણ કેપા કરી છે. સૂત્રકૃતાંગ, પ્રથમ શ્રુતસ્કંધ, દશમું સમાધિ અધ્યયન મારી પાસે કાવ્યેા ખાેલાવી, પરમગુરુ સ્પષ્ટ ખુલ્લા અર્થ કરી, સમજાવતા હતા; પૂર્ણ સાંભળ્યું. વળી તેરમું યથાતથ્ય અધ્યયન મારી સમીપ બે દિવસ એકાંતમાં વાચવા આપ્યું હતું. તે પછી પોતે ખુલ્લા અર્થ સમજાવ્યા હતા. અલ્પ ખુદ્ધિ વડે કંઈક સ્મરણમાં લેવાયા હશે. અમે એક આહારનાે વખત એળે ગુમાવીએ છીએ. બાકી તાે સદ્દશરુ સેવામાં કાળ વ્યતીત થાય છે; એટલે ખસ છે. તેનું તે જ વાક્ય તે જ મુખમાંથી જ્યારે શ્રવણ કરીએ છીએ ત્યારે નવું જ દીસે છે. એટલે હાલમાં પત્રાદિથી જણાવવાનું બન્યું નથી, તેની ક્ષમાપના <sup>⊎</sup>ચ્છું છું. લખવાનું એ જ હર્ષ સહિત શ્રવણ કર્યા કરીએ છીએ. સવેોંપરી ઉપદેશમાં એમ જ આવ્યા કરે છે કે શરીર કુશ કરી, માંહેનું તત્ત્વ શાધી, કલેવરને ફેંકીને ચાલ્યા જાએા; વિષય કષાય રૂપ ચારને અંદરથી બહાર કાઢી, બાળી જાળી ક્રૂંકી મૂકી, તેનું સ્નાન સૂતક કરી, તેનાે દહાડાે પવાડાે કરી શાંત થાએા; છૂટી જાએા: શમાઈ જાઓ; શાંતિ, શાંતિ, શાંતિ થાઓ; વહેલા વહેલા તાક્રીદ કરા. રાાની સદ્યુરુનાં ઉપદેશેલાં વચના સાંભળીને એક વચન પણ પૂર્ણ પ્રેમથી ગ્રહણ કરે, એક પણ સદ્યુરુવચનનું પૂર્ણ પ્રેમથી આરાધન કરે, તા તે આરાધના એ જ માક્ષ છે; માક્ષ બતાવે છે."

શ્રી દેવકરણુજી સાથે લક્ષ્મીચંદજી મુનિ હતા તેમને શ્રીમદે એક દિવસે કહ્યું: " તમારે ધ્યાન કરવું હાેય તે વખતે પદ્માસનવાળી હાથ ઉપર હાથ રાખી નાસિકા ઉપર દષ્ટિ રાખીને કરવું, તેમાં 'લાેગરસ ' અગર ' પંચ પરમેષ્ઠી મંત્ર'ના જાપ કરવા. ''

#### ચરાેતરમાં પુનરાગમન

લક્ષ્મીચંદજીએ કહ્યું: '' હું કંઈ સમજતો નથી.'' શ્રીમદે કહ્યું: ''અમારા ઉપર તમને આરથા છે ?'' લક્ષ્મીચંદજી મુનિએ કહ્યું: ''હા, અમને પૂર્ણ આરથા છે. '' શ્રીમદે કહ્યું: ''અમારા કહેવા પ્રમાણે ચાલશા તો ભણેલા કરતાં તમારા વહેલા માક્ષ થશે. માટે તમને ચાદ પૂર્વના સાર કહીએ છીએ કે વિકલ્પા ઊઠવા દેવાનહીં: અને વિકલ્પા ઊઠે તેને દબાવી દેવા."

ખેડાના તે જ બંગલામાં એક દિવસે ચારે મુનિઓ શ્રીમદ્ પાસે ગયા ત્યારે શ્રીમદે કહ્યું: '' આજે અમારે તમારી સાથે બાલવું નથી. '' પરંતુ મુનિઓ અગિયાર વાગ્યાથી ચાર વાગ્યા સુધી શ્રીમદ્દની મુદ્રા પર દષ્ટિ રાખી બેસી રહ્યા. છેવટે શ્રીમદ્દ બાલ્યા: '' આજે અમારે બાલવું નહોતું. પણ કહીએ છીએ કે તમે શું કરા છે!?''

મુનિએાએ કહ્યું: '' અમે આપની મુખમુદ્રાને જોયા કરીએ છીએ. "

શ્રીમદે કહ્યું: ''આજે અંતરમાં ઊંડું ખી વાવીએ છીએ. પછી તમારા જેવાે ક્ષયાપશમ હશે તે પ્રમાણે લાભ થશે '' એમ કહી અદ્ભુત ખાધદાન દીધું.

પછી શ્રીમદે કહ્યું: '' આ બાેધનાે તમે બધા નિવૃત્તિક્ષેત્રે એકઠા થઈ ને બહુ વિચારશા તાે ધણાે લાભ થશે.''

ચાેમાસુ ઊતરતાં વિહાર કરી વસાે અને ખેડાથી અધા સુનિઓ નડિયાદ આવ્યા અને શ્રીમદ્દના દરેકને સમાગમ થયા હતા તે પ્રસંગના અનુભવની પરસ્પર આપ લે કરી આનંદની વૃદ્ધિ કરતા થાેડા કાળ નડિયાદમાં જ રહ્યા.

ખેડામાં એક વેદાંતવિદ્ વકીલ સાથે શ્રીમદ્દને વાતચીત થઈ હતી તે પ્રસંગે થયેલા પ્રશ્નાત્તર નીચે પ્રમાણે છેઃ

વકીલે પ્રશ્ન કર્યોઃ "આત્મા છે?"

શ્રીમદે ઉત્તર દીધોઃ '' હા, આત્મા છે. " પ્રશ્ન: '' અત્રભવથી કહેા છેા કે આત્મા છે ? '' ઉત્તરઃ '' હા, અનુભવથી કહીએ છીએ કે આત્મા છે. સાકરના સ્વાદનું વર્શન ન થઈ શકે. તે તેા અનુભવગાચર છે: તેમજ આત્માનું વર્ણન ન થઇ શકે. તે પણ અનુભવ ગાચર છે: પણ તે છે જ. " પ્રશ્નઃ '' જીવ એક છે કે અનેક છે ? આપના અનુભવનાે ઉત્તર ઇચ્છું છું. " ઉત્તરઃ " છવા અનેક છે." પ્રશ્ન: '' જડ, કર્મ એ વસ્તુતઃ છે ? કે માચિક છે ? " ઉત્તરઃ " જડ, કર્મ એ વસ્તુતઃ છે. માયિક નથી." પ્રશ્ન: " પુનર્જન્મ છે?" ઉત્તર: "હા, પુનર્જન્મ છે." પ્રશ્નઃ '' વેદાંતને માન્ય માયિક ઇશ્વિરનું અસ્તિત્વ આપ માતા છેા ? " **बित्तर: "ना**" પ્રશ્નઃ " દર્પચમાં પડતં પ્રતિભિંભ તે માત્ર ખાલી દેખાવ છે કે કાેઈ તત્ત્વનું અનેલું છે ? " ઉત્તરઃ " દર્પચમાં પડતું પ્રતિર્ભિય ખાલી દેખાવ નથી. તે અમક તત્ત્વનં અનેલં છે."

ખેડાથી શ્રીમદ્દ મહેમદાવાદ સ્ટેશને થઇ મુંબઇ ગયા હતા. એકાદ માસમાં શ્રીમદ્દને ઇડર નિવૃત્તિ અર્થે જવાનાં અવકાશ પ્રાપ્ત થયેા. નડિયાદ સ્ટેશને માતીલાલ મળ્યા તેમને મુનિએા વિષે પૂછતાં માતીલાલે કહ્યું કે બધા મુનિએા અહીં છે. ઇડર નિવૃત્તિ અર્થે પાતે જાય છે એવા સમાચાર છેવટે મુનિઓને કહેવરાવ્યા હતા.

## ૧૯

## ઈડરના પહાડ ઉપર

ઈડરમાં શ્રીમદ્દના કાકાસસરા ડૉ. પ્રાણ્છવનદાસ જગજીવન દાસ મહેતા ઇડર સ્ટેટના ચીક મેડિકલ ઓફિસર હતા. તેમને ત્યાં સં. ૧૯૫૫માં શ્રીમદ્દ રહ્યા હતા. તે વખતે ગામમાં ધણું કરીને ભોજન જેટલા દિવસે કાળ ગાળતા; અને ઘણાખરા વખત ઇડરનાં પહાડ અને જંગલામાં પસાર કરતા. શ્રીમદે ડૉકટર પ્રાણ્છવનદાસને ખાસ મનાઈ કરેલી હાવાથી જનસમાજમાં તેમના આવાગમન સંબંધી કંઈ વાત બહાર પડતી નહિ. ઇડરના મરહુમ મહારાજા સાહેબે તેમની એકખે વખત મુલાકાત લીધેલી તે દરમ્યાન ગ્રાનવાર્તા થયેલી તેના સાર 'દેશી રાજ્ય' નામના માસિકમાં ઇ. સ. ૧૯૨૮ માં પ્રસિદ્ધ થયેા છે તે નીચે પ્રમાણે છે:

મહારાજાઃ '' લાેકામાં કહેવત છે કે ' રાજેશ્રી તે નરકેશ્રી ' ઐનેના અર્થશું ?

શ્રીમદ્દઃ '' રાજપદવી પ્રાપ્ત થવી એ પૂર્વનાં પુણ્ય અને તપેાબળનું ફળ છે. તેના બે પ્રકાર છેઃ એક 'પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય ' અને બીજાં. 'પાપાનુબંધી પુણ્ય'. પુણ્યાનુબંધી પુણ્યના કળરૂપ પ્રાપ્ત થયેલી રાજ-પદવી ધારણુ કરનાર સદા સત્ત્વગ્રુણુપ્રધાન રહી, પાતાની રાજસત્તાને। સદુપયાેગ કરી પ્રજાના પાતે એક માનીતાે નાકર છે એવી ભાવના રાખી પુણ્ય કર્મો જ ઉપાર્જન કરે છે.

" હવે પાપાનુઝંધી પુણ્યના કળરૂપ રાજસત્તા ધારણ કરનાર રજસ્-તમા–ગુણુપ્રધાન રહી રાજસત્તા ભાગવવામાં ઇન્દ્રિયઆરામી રહી, પ્રજા તરકની પાતાની કરજો ભૂલી જાય છે; અર્થાત્ અનેક પ્રકારના અધમ જાતના કરા પ્રજા ઉપર નાખી પાપકર્મા ઉપાર્જન કરે છે.

'' આ એ પ્રકારના નૃપતિઓ પૈકી પહેલી પંક્તિના આગળ વધી ચક્રવર્તી, ઇન્દ્રિ આદિ દેવલાક સુધી ચઢે છે; અને બીજા પ્રકારના નીચે નરક ગતિને પ્રાપ્ત થાય છે; તેમને 'રાજેશ્રી તે નરકેશ્રી' એ કહેવત લાગુ પડે છે.

"આ કળિયુગ છે. તેમાં પહેલા પ્રકારના નૃપતિએા થવા દુર્લભ છે. બીજા પ્રકારની વિભૂતિવાળા જ ઘણું કરીને હાેય છે. તેથી આ કહેવત આ યુગમાં પ્રચલિત છે. તે બધાને લાગ્ર પડી શકે નહિ. ક્રક્ત આપખુદી સત્તા ભાગવનાર, પ્રજાને પીડી, રાજ્યનું દ્રવ્ય કુમાર્ગે વાપરનાર રાજાએાને જ લાગ્ર પડે છે.

મહારાજાઃ '' આ **ઈડર પ્રદેશ સં**બંધી આપના શા વિચારા છે છે?''

શ્રીમદ્દ: '' આ પ્રદેશનાં ઐતિહાસિક પ્રાચીન સ્થાન જોતાં તે મને અસલની–તેમાં વસનારાઓની પૂર્ણ વિજયી સ્થિતિ અને તેમની આર્થિક, નૈતિક અને આખ્યાત્મિક ઉન્નતિના પુરાવા આપે છે. જીઓ તમારા ઈડરીઓ ગઢ, તે ઉપરનાં જૈન દેરાસરા, રૂખી રાણીનું માળિયું– રણુમલની ચાેકી, મહાત્માઓની ગુકાઓ, અને ઔષધિ વનસ્પતિઃ આ બધું અલૌકિક ખ્યાલ આપે છે. જિન તીર્થકરાની છેલ્લી ચાવીસીના પહેલા આદિનાથ ( ઋષભદેવ–કેસરીઆછ) અને છેલ્લા મહાવીર સ્વામીનાં નામ આપે સાંભજ્યાં હશે. જિન શાસનને પૂર્ણુપણે પ્રકાશ

#### ઈડરના પહાડ ઉપર

કરનાર આ છેલ્લા તીર્થકર અને તેએાના શિષ્ય ગૈાતમ આદિ ગણુધરા વિચરેલાનાે ભાસ થાય છે. તેએાના શિષ્યા નિર્વાણને પામ્યા; તેમાંના એક પાછળ રહી ગયેલાે જેનાે જન્મ આ કાળમાં થયેલા છે. તેનાથી ઘણા જીવાનું કલ્યાણુ થવાનાે સંભવ છે.

"કુમારપાળ રાજાના વખતમાં હેમાચાર્ય થયા. ત્યારભાદ કાઈ સમર્થ આચાર્ય નહિ થવાથી જિનશાસનની ઉત્રતિ અટકી છે, એટલું જ નહિ પણ તેના અનુયાયી સાધુઓ કેવળ ક્રિયામાં રાચી રહી ધ્યેય વસ્તુ તરફનું લક્ષ ઘણે ભાગે ચૂક્યા અને ઘણા મત ગચ્છના વાડા બંધાયા; જેથી અન્ય મત—પંથવાળાઓથી આ જિનશાસન નિંદાયું છે. ખરું જોતાં તેનું આખ્યાત્મિક રહસ્ય સમજવામાં આવતું નથી. તેથી ક્રિયાજડ વસ્તુસ્થિતિ ઉત્પત્ત થઈ છે. ભાગવત અને પુરાણોની અધ્યાત્મ ભાવના હાલના જમાનામાં સમજવામાં નહિ આવ્યાથી લોકો તેને ગપોટાં ઠરાવે છે. વળી કૃષ્ણ ભગવાનની રાસ– લીલા અને બીજી આખ્યાયિકાઓનો ઊંડો બેદ નહિ સમજવાથી નિંદે છે. દાખલા તરીકે, ગાપીઓ મહીની મટુકીમાં કૃષ્ણને વેચવા સારુ નીકળે છે અને 'કાેઈ માધવ લ્યેા, કાેઈ માધવ લ્યેા ' એમ બાેલે છે. તેના અર્થ સમજ્યા વગર લોકો નિંદા કરે છે. પણ તેની અધ્યાત્મ ભાવના એવી છે કે ' વૃત્તિઓ ' રૂપી ગાપીઓએ મટુકીમાં માધવ રૂપી પરમાત્મા સાથેનું અનુસંધાન કર્યુ સમજવાનું છે. "

નડિયાદ સ્ટેશન ઉપર શ્રીમદ્દ સાથે <sup>/</sup>મોતીલાલને વાત થઇ હતી તે તેમણે મુનિઓને જણાવી એટલે કેટલાક મુનિઓ ખંભાત તરક અને કેટલાક અમદાવાદ તરક વિહાર કરવા વિચાર કરતા હતા તે બંધ રાખી બધાને શ્રીમદ્ના સમાગમની ભાવના વધવાથી ઈડેર તરક્ બધાએ વિહાર કરવા વિચાર રાખ્યે.

શ્રી લલ્લુછ, માહનલાલછ અને નરસિંહ ૨ખ એ ત્રણે મુનિએા

ઉતાવળે વિહાર કરી વહેલા ઇડર પહેાંચ્યા. મુનિશ્રી દેવકરણુછ, વેલશી રખ, લક્ષ્મીચંદજી અને ચતુરલાલજી પાછળ ધીમે ધીમે આવવા લાગ્યા. ઇડર શ્રાવકના ઉપાશ્રયમાં શ્રી લલ્લુજી આદિ ઊતર્યા અને ડૉ. પ્રાણુજીવનદાસના દવાખાના તરક શ્રીમદ્દની શાધમાં શ્રી લલ્લુજી ગયા. શ્રીમદ્દ સાથે શ્રી સાભાગ્યભાઇના ભાણા ઠાકરશી હતા તેમણે શ્રીમદ્દને કહ્યું: "પેલા મુનિ આવ્યા. "

શ્રીમદે ઠાકરશાને કહ્યુંઃ " તેમને પરભાર્યા વનમાં લઈ જા. અહીં ન આવે.''

ઠાકરશીએ શ્રી લલ્લુજીને તે પ્રમાણે જણાવ્યું એટલે યન્ને વનમાં ગયા. પાછળ શ્રીમદ્દ પણ આવ્યા. શ્રીલલ્લુજીને એક આંખાના વૃક્ષ નીચે શ્રીમદ્દ બાેલાવી ગયા અને પૂછ્યુંઃ " માેતીલાલે તમને **શું** કહ્યું હતું ? "

ત્રી લલ્લુજીએ કહ્યું: " માતીલાલને આપે પૂછેલું કે સાધુઓ કયાં જવાના છે ? તેના ઉત્તર માતીલાલે આપ્યા કે અમદાવાદ અગર ખંભાત જવાના છે. આપે કહ્યું કે ઠીક, અમે ઇડર નિવૃત્તિ અર્થે જવાના છીએ. તેથી દર્શન સમાગમની ઇચ્છાએ આ તરફ આપની નિવૃત્તિના વખતમાં વધારે લાભ મળશે એમ જાણી આવ્યા છીએ. મુનિ દેવકરજીજી પણ પાછળ આવે છે. મારા અંતરમાં થયું કે મને પૂરા સમાગમ વસામાં થયા નથી. ઘણા માણસોના પરિચય રહેવાથી વસામાં બરાબર લાભ અમારાથી લેવાયા નથી; તા હવે નિવૃત્તિમાં આપના સમાગમ વિશેષ થશે એમ ધારી આ તરફ આવવા વિચાર થયા એટલે આવ્યા છીએ. અમે વિહાર કર્યો ત્યારે દેવકરણ્જી કહે અમારે પણ લાભ લેવા છે. ઘણા દિવસ બાધ દીધા છે. તમારે આપનાહિત કરવું છે, તા શું અમારે નથી કરવું ? આમ કહી તે પણ પાછળ આવે છે. "

આ સાંભળી શ્રીમદ્દ સહજ ખીજાઇને ખાલ્યા: " તમે શા માટે

પાછળ પડયા છેા ? હવે શું છે ? તમને જે સમજવાનું હતું તે જણાવ્યું છે. તમે હવે કાલે વિહાર કરી ચાલ્યા જાએા. દેવકરણજીને અમે ખય્યર આપીએ છીએ તેથી તે આ તરક નહિ આવતાં બીજા સ્થાને વિહાર કરી પાછા જશે. અમે અહીં ગુપ્ત રીતે રહીએ છીએ. કાેઇના પરિચયમાં આવવા અમે ઇચ્છતા નથી; અપ્રસિદ્ધ રહીએ છીએ. ડોકટરના તરક આહાર લેવા નહિ આવતા. બીજા સ્થાનેથી લેજો. અને કાલે વિહાર કરી જવું. "

શ્રી લલ્લુજીએ વિનંતિ કરીઃ " આપની આગ્રા પ્રમાણે ચાલ્યા જઇશું, પરંતુ મેાહનલાલજી અને નરસી રખને અહીં આપનાં દર્શન થયાં નથી. માટે આપ આગ્રા કરાે તાે એક દિવસ રાેકાઈ પછી વિહાર કરીએ. ''

શ્રીમદે જણાવ્યું: '' ભલે, તેમ કરજો. ''

બીજે દિવસે સવારમાં તે જ આંબા તળે ત્રણે મુનિએા ગયા. સાં શ્રીમદ્દ દેખાતા નહેાતા પણુ ગાયાએા બાેલતા બાેલતા એક અપરિચિત રસ્તે ઊંડા વાેકળામાં થઇને આવતા હતા. તે ગાયાએા માેટા અવાજે બાેલતા હતા તેથી તેની ધૂન સંભળાતી હતી. થાેડીવારે તે આંબા નીચે આવી બિરાજ્યા પરંતુ ગાથાએા તેની તે જ તેવા જ અવાજે બાેલાયા કરતી હતી. તે ગાથાએા આ હતી:

"मा मुज्झह, मा रज्जह, मा दुस्सह इठुनिठु अठ्ठेसु। थिरमिच्छहि जइ चित्तं विचित्त झाण पसिद्धि ए ॥ ४८ जं किंचि विचिंतंतो णिरीह वित्ती हवे जदा साहु । छद्धुणय एयत्तं तदाहु तं तस्स णिच्छयं ज्झाणम् ॥ ५५ 'द्रव्य संप्रह '

આ ગાથાએાનું રટણ એક કલાક લગભગ થયા કર્યું પછી શ્રીમદ્દ એક કલાક સમાધિસ્થ માૈન રહ્યા. '' વિચારશા '' એટલું જ ખાેલી તે ઊભા થયા અને ચાલવા માંડયું. મુનિઓને એમ થયું કે વખતે લઘુશંકા આદિ નિમિત્તે જતા હશે પણ તે તેા ચાલ્યા જ ગયા. પછી થાડી વારે આમતેમ શાધવા છતાં પત્તા ન લાગ્યા એટલે મુનિઓ ઉપાશ્રયે પાછા આવ્યા. આહારપાણી લાવી, પરવારી રહ્યા પછી મુનિઓ બેઠા હતા ત્યાં ઠાકરશી શ્રીમદ્દ પાસેથી આવ્યા. એટલે શ્રી લલ્લુજીએ પૂછ્યું: " દેવકરણજીને પત્ર લખવા સંબંધી શું થયું ?" ઠાકરશીએ કહ્યું: " પત્ર લખેલ છે, પણ રવાના કર્યો નહિ."

તે જ દિવસે પણુ સાંજના શ્રી દેવકરણ્જી આદિ ઈડેર આવી ગયા હતા. મુનિઓને ડુંગર ઉપરનાં દિગંભર, શ્વેતાંબર દેરાસરામાં વીગરાગ મુદ્રાઓનાં દર્શન કરાવવા ઠાકરશીને શ્રીમદે આગ્રા કરેલી તેથી તેમને દર્શન કરાવવા તેડી ગયેા. સ્થાનકવાસી આ મુનિઓને સત્પુરુષની આગ્રાએ આ પ્રથમ વખત વીતરાગ મુદ્રાઓનાં દર્શન થયાં હતાં. તે વિષે તે લખે છે:

" શ્રી જિન પ્રતિમાનાં દર્શન કરવાની આગ્રા અમને પ્રથમ અહીં થઈ હતી. સદ્ગુરુની આગ્રાથી પહાડ ઉપરના વીતરાગ પ્રતિમાજીનાં દર્શન થતાં અમારા આત્મામાં જે ઉત્કૃષ્ટ ભાવની શ્રેણી પ્રગટ થયેલી તે શબ્દાતીત છે. "

ત્રીજે દિવસે પ્રાતઃકાળમાં તે જ આંબા નીચે જવાના સંકેત થયેલા; તે પ્રમાણે શ્રીમદ્દ અને સાત મુનિઓ એકત્ર થયા. શ્રી દેવકરાજી છતું શરીર કૃશ અને અશક્ત હાેવાથી ઘૂજતું હતું. શિયાળાની ઠંડી પણ હતી. તેથા લક્ષ્માચંદજી મુનિએ પાતાનું ઓહેલું કપકું શ્રી દેવકરાજી ને આરાઢ્યું તે જોઇને શ્રીમદે કહ્યું: "ટાઢ વાય છે ? ટાઢ ઉરાડવી છે?" એમ કહી ઊભા થઈ તેમણે ચાલવા માંડ્યું. બધા પાછળ ચાલવા લાગ્યા. શ્રીમદ્દ તાે કાંટા, કાંકરા, જાળાં ઝાંખરાં કે ધારવાળા પત્થરાની દરકાર કર્યા વગર આત્મવેગમાં ઝપાટાબેર ચાલવા લાગ્યા. પછી ઊંચે જતાં એક શિલા આવી ત્યાં પૂર્વ તરક્ મુખ રાખીને શ્રીમદ્દ બેઠા. સન્મુખ બધા મુનિઓ બેઠા. ઇંડરના પુસ્તક બંડારને ઘણાં વરસાેથી શ્વેતાંબર દિગંબરાેની માલિકીની તકરારને લઇને તાળાં વાસેલાં રહ્યાં હતાં. તે બંડાર જોવાની ઇડરના મહારાજાની ઓળખાણે શ્રીમદ્દને તક મળેલી તેમાંથી દ્રવ્યસંગ્રહ ગ્રંથ પાતે અત્રે લાવ્યા હતા, તેમાંથી વાંચવાનું શરૂ કર્યું. અધીં ગ્રંથ વંચાયા ત્યારે વૈરાગ્ય દશામાં આવી શ્રી દેવકરણજી બાલ્યાઃ '' હવે અમારે ગામમાં જવાની શી જરૂર છે ?''

શ્રીમદે કહ્યું: '' કાર્ણ કહે છે કે ગામમાં જાએા. ''

શ્રી દેવકરણજી બાલ્યાઃ '' શું કરીએ ? પેટ પડ્યું છે. "

શ્રીમદે કહ્યુંઃ " મુનિઓને પેટ છે તે જગતના કલ્યાણુને અર્થે છે. મુનિને પેટ ન હાેત તાે ગામમાં ન જતાં પહાડની ગુકામાં વસી, કેવળ વીતરાગ ભાવે રહી જંગલમાં જ વિચરત; તેથી જગતના કલ્યાણુ રૂપ થઇ શકત નહીં. તેથી મુનિનું પેટ જગતના હિતાર્થે છે."

થાડી વારે શ્રીમદે પ્રશ્ન કર્યોઃ " યાેગના અબ્યાસીઓ ધ્યાનમાં પાેતાને અમુક પ્રકાશ દેખતા હાેવાનું જણાવે છે તે શું હશે ?"

એ પ્રશ્નના ઉત્તર કાંઈ આપી શક્યા નહીં ત્યારે પોતે તે પ્રશ્નના ખુલાસા કર્યોઃ " ધ્યાનની અંદર જેવું ચિંતવે તેવું તે યાેગાબ્યાસીને દેખાય છે. દષ્ટાંત તરીકે, ધ્યાનમાં આત્માને પાડા જેવા ચિંતવી આ પહાડ જેવડું પુંછડું હાેવાનું ચિંતવે તાે તેને આત્મા તે રૂપે ભાસે છે. પણ વસ્તુતઃ તે આત્મા નથા. પણ તેને જાણનાર જે છે તે આતમા છે."

પછી, એક સમયમાં ત્રણે લાેકના પદાર્થોનાં ત્રણે કાળનાં સ્વરૂપાે જાણનાર કેવળગ્રાનમાં પર્યાયા પલટાય છે, તે કેવી રીતે પલટાય છે ? તે વિષે ખુલાસા શ્રીમદે કર્યાઃ ''કે સિદ્ધ ભગવાનને જે કેવળગ્રાન છે તે કેવળગ્રાન દર્શનવડે આપણે અહીં આટલા બેઠા છીએ એમ દેખે, પછી આપણે અહીંથી ઊઠી જઇએ ત્યારે તે રૂપે દેખે, એમ સિદ્ધના ગ્રાનના પર્યાય પલટાય છે."

એક વાગવા આવેલેા હેાવાથી સર્વે ગામ તરફ ચાલ્યા. શ્રીમદ્ દ્રવ્ય સંગ્રહની પ્રથમ ગાથાનું માટેથી ૨ટણુ કરતા કરતા ચાલતા હતા. તે ગાથા:

" जीवमजीवं दव्वं, जिणवर वसहेण जेणणिदिठुं।

देविंद विंद वंदं वंदे तं सन्वदा सिरसा ॥ १ ॥ " (४०थ संग्र७.)

એક દિવસે તે સાંકેતિક આમ્રવૃક્ષ નીચે સાતે મુનિએા સાથે શ્રીમદ્ ખેઠા હતા. ઠાકરશીને ડુંગર ઉપરનાં દેરાસરની કુંચીઓ લેવા માકલ્યા હતા. તે વખતે મુનિ માહનલાલજીએ શ્રીમદ્દને વિનંતિ કરી કે આહાર કરી રહ્યા પછી મુહપત્તી બાંધતાં મને વાર લાગે છે તેથી મહારાજ (શ્રી લલ્લુજ) મને દંડ આપે છે. ત્યારે શ્રીમદે કહ્યું: "બધા મુહપત્તી કાઢી નાખા અને ઇડિરની આસપાસ ૨૦ ગાઉ સુધી બાંધશા નહીં. કાઇ આવીને પૂછે તા શાંતિથી વાતચીત કરીને તેના મનનું સમાધાન કરવું. " કુંચીઓ લઇને ઠાકરશી આવ્યા એટલે દેરાસરા તથા ભુરા બાવાની ગુફા વગેરે પ્રસિદ્ધ સ્થળા મુનિઓને બતાવવાની આત્રા કરી પોતે એકલા ચાલ્યા ગયા.

કલ્પવૃક્ષ સમાન એ આમ્રવૃક્ષની નીચે છેલ્લે દિવસે સાતે મુનિએા રાહ જોઈ રહ્યા હતા એટલામાં શ્રીમદ્ પહ્યુ આવ્યા અને એક વિકટ રસ્તે સર્વને દાેરીને ચાલવા લાગ્યા. વેલસી રખ નામે વદ્ધ મુનિ ખાલ્યા: '' આજે મંડળમાંથી એકાદ જણને અહીં જ મૂકી જશે કે શું ? આ ઉપર જવાના માર્ગ બહુ વિકટ છે અને આપણને તેા અત્યારથી અંતર પડે છે અને તેએાશ્રી તા ધણા ઉતાવળા .ઉપર ચઢે છે. "

શ્રીમદ્દ વહેલા ઉપર પહેંચી એક વિશાળ શિલા ઉપર બિરાજ્યા;

#### ઈડરના પહાડ ઉપર

સાતે મુનિએ પછી આવીને સન્મુખ બેઠા. શ્રીમદ્દ બાેલ્યાઃ '' અહીં નજીકમાં એક વાધ રહે છે. પણુ તમે સર્વ નિર્ભય રહેજો. '' સિદ્ધ શિલા અને સિદ્ધ સ્વરૂપની વાત ચર્ચાયા પછી શ્રીમદે પૂછ્યુંઃ '' આપણુ આટલે ઊંચે બેઠા છીએ, તે કાેઇ નીચેના માણુસ તળેટી ૬પરથી દેખી શકે ? ''

શ્રી લલ્લુજીએ કહ્યું: '' ના, ન દેખી શકે. "

શ્રીમદે કહ્યું: '' તેમ જ નીચેની દશાનાે જીવ તે ઊંચી દશાવાળા ગ્રાનીનું સ્વરૂપ જાણી શકતાે નથી. પણ યાેગ્યતા પ્રાપ્ત થાય, અને ઉચ્ચ દશામાં આવે તાે દેખી શકે આપણે ડુંગર ઉપર ઉચ્ચ સ્થાને હોવાથી, આપ્યું શહેર અને દૂર સુધી સઘળું જોઇ શકીએ છીએ. અને નીચે ભૂમિ ઉપર ઉનેલા માત્ર તેટલી ભૂમિને દેખી શકે છે. તેથી ગ્રાની ઉચ્ચ દશાએ રહી નીચેનાને કહે છે: ' તું થાડે ઊંચે આવ, પછી જો, તને ખબર પડશે. '"

શ્રીમદ્દનું શરીર કૃશ હતું છતાં સ્વર ગંભીર ગર્જના થાય તેવા હતા. તે પહાડની ટાચ ઉપરથી આલાપ સહિત ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના ત્રીજા અધ્યયનની પ્રથમ ગાથા માટા અવાજે બાલ્યા કે વનમાં ચાપાસ તેના પ્રતિધાષ પ્રસરી રહ્યાઃ

" चत्तारि परमंगाणि, दुछहाणि ह जंतुणो ।\*

माणुसत्तं, सुई, सद्धा, संजमम्मि अ वीरिअं॥"

પછી શ્રીમદે દેવકરણુજી મુનિને કહ્યું: '' તમે આ ગાથા ખાેલાે.'' બેત્રણુ વાર પ્રયત્ન કરવા છતાં અને ગાવામાં કુશળ ગણાવા છતાં તે પ્રમાણે તેમને બાલતાં આવડ્યું નહિ. ફરી શ્રીમદે બાેલી બતાવ્યું. અને

• ભાવાર્થ—આ સંસારમાં પ્રાણીને ધર્મનાં ચાર પ્રધાન અંગા-કારણા પરમ દુર્લભ છે. તે ચાર આ પ્રમાણે છેઃ (૧) મનુષ્યપહ્યું, (૨) ધર્મનું શ્રવણુ, (૩) શ્રધ્ધા અને (૪) સંચમમાં વીર્થ ફારવલું. આ ચાર અંગા હત્તરાત્તર અતિ દુર્લભ છે. બીજા સાધુઓ પાસે પણ ગાથા બાેલાવી. પણ કાેઇથી તેમ બાેલી શકાયું નહિ. શ્રીમદે કહ્યું: '' ઠીક છે, લીમડીવાળા સાધુઓ બાેલે છે તે કરતાં ઠીક બાેલાય છે. તમે બધા પદ્માસન વાળી બેસી જાઓ અને જિનમુદ્રાવત્ બની ' દ્રવ્ય સંગ્રહ ' ની ગાથાઓના અર્થ બરાબર ઉપયાેગમાં લ્યા. '' તે પ્રમાણે બધા બેસી ગયા પછી શ્રીમદ્દ ' દ્રવ્ય સંગ્રહ ' ની ગાથાઓ માટા અવાજે બાેલવા લાગ્યા અને તેના અર્થ કરતા; અને પરમાર્થ પણ કહેતા—એમ આખા ' દ્રવ્ય સંગ્રહ ' પરિપૂર્ણ સંભળાવ્યા, સમજાવ્યા ત્યાં સુધી તે જ આસને બધા મુનિઓ અચળપણે રહ્યા, અને સા સૌના ક્ષયાેપશમ પ્રમાણે અને દશા પ્રમાણે તે સમજ્યા.

શ્રી દેવકરણુજ ઉલ્લાસમાં આવીને બાેલી ઊઠયાઃ '' અત્યાર સુધીમાં જે જે સમાગમ પરમ ગુરુનેા થયેા તેમાં આ સમાગમ સર્વોપરી થયેા; જેમ દેરાસરના શિખર ઉપર કળશ ચડાવવામાં આવે છે તેમ આ પ્રસંગથી થયું છે. ''

પછી શ્રીમદે કહ્યું: '' આત્માનુશાસન ' ગ્રંથના કર્તા શ્રીયુણ ભદ્રાચાર્ય તે ગ્રંથના પાછળના ભાગમાં અતિ અદ્દભુત જ્ઞાનમાં રૈલ્યા છે; આત્માના સ્વરૂપનું વિશેષ વર્ણન સ્પષ્ટ ખતાવે છે" એમ કદી તે ભાગ પણ વાંચી સંભળાવ્યા હતા.

તે આંખા તળે એક વખત શ્રીમદે મુનિએાને કહ્યું હતું: '' મુનિએા, જીવની વૃત્તિ તીવપણાથી પણ નરમ પડી જાય છે. અંબાલાલની વૃત્તિ અને દશા, પ્રથમ ભક્તિ અને વરાગ્યાદિ કારણે ઉચ્ચ થતાં ત્રેને એવી લબ્ધિ પ્રગટ થઈ હતી કે અમે ત્રણચાર કલાક બાેધ કર્યો હાય તે બીજે દિવસે કે ત્રીજે દિવસે લખી લાવવાનું કહીએ તે તે સંપૂર્ણ અને અમારા શબ્દામાં લખી લાવતા. હાલ પ્રમાદ અને લાભાદિના કારણે વૃત્તિ શિથિલ થઈ છે. તે દાય તેનામાં

#### ઇડરના પહાડ ઉપર

પ્રગટ થશે એમ અમે ત્યાર માસ પહેલાંથી જાણતા હતા."

શ્રી લલ્લુજીને તે સાંભળી ખેદ થયેા, તેથી શ્રીમદ્દને પૂછ્યું: "શું તે એમ જ રહેશે ?"

શ્રીમદે કહ્યું: " મુનિ, ખેદ કરશા નહીં. જેમ નદીના પ્રવાહમાં તહ્યાતું પાંદડું એક જાળા આડે અટકી જાય, પણ કરી પુરપ્રવાહના વહનમાં જાળાથી જીદું પડીને મહાસમુદ્રમાં જઈને મળે છે, તેમ તેના પ્રમાદ અમારાથી દૂર થશે અને પરમ પદને પામશે. "

તે જ પ્રસંગે શ્રીમદે કહ્યુંઃ '' મુનિઓ, જીવને અનંતકાળ પરિ-ભ્રમણ કરાવનાર માન છે. માન એવું બળવાન છે કે માટામાટાને તેણે મારી નાખ્યા છે. અમે એક વખત મારબી પાસેના ગામડામાં ગયા હતા. ત્યાં લીંખડી સંધાડાના સાધ માટા જીવણજી ત્યાં હતા. વાતના પ્રસંગે તેમની જન્મતિથિ કહી યતાવી. ત્યારે તેમણે પૂછ્યું: ' તમે શાથી જાણ્યું ?' અમે કહ્યું: ' આત્માની નિર્મળતાથી તે જાણી શકાય છે. ' આ વાત સમજવા તેમની ઉત્કંઠા વધી. તેથી અમે મારખી ગયા ત્યારે તે સાધુ મારબી આવ્યા. અમે રેવાશંકરભાઇને ત્યાં ઊતર્યા હતા, ત્યાં એક માસ સુધી ફેરા ખાતા પણ અમારી સાથે વાતચીતના પ્રસંગ ન બન્યો. પછી રેવાશંકરભાઇ અને અમારાં ફાઇને તે સાધુએ બહુ રીતે સમજાવીને કહ્યું કે અમારા સાધના ગૃહસ્થને ધેર વારેવારે આવવાના અધિકાર નહીં. માટે તે એક વાર અપાસરે પધારે તા ઠીક. તેથી રેવાશંકરભાઇ તથા ફાઇએ બહુ બહુ કરીને આગ્રહ કર્યો. ત્યારે અમે કહ્યું કે પરિણામ સારું નહીં આવેઃ તેમને આત્માર્થની ઇચ્છા નથી: બીજી ઇચ્છા છે. તાેપણુ રેવાશંકરભાઇના આગ્રહ થવાથી તેમની સાથે ઉપાશ્રયે અમે ગયા. આ વખતે ઉપાશ્રયમાં ઘણાં માણસા એકઠાં મળેલાં હતાં. અમે ખેઠા પછી મહારાજે પેલી વાત પડતી મૂકી પૂછ્યું કે શાસ્ત્રમાં પ્રતિમા વિષે પ્રતિપાદન છે કે કેમ ? તે વિષે આપના શા અભિપ્રાય છે ? તે સાંભળા અમે માૈન રહ્યા. પરંતુ સાધુ પુનઃ પુનઃ પૂછતા રહ્યા. એટલે અમે ઊભા થઈ સાધુને કહ્યું: 'મહારાજ' તમને મહાવીરના સાેગન છે. તમે જે શાસ્ત્રાે વાંચ્યાં છે તેમાં પ્રતિમા વિષે છે કે કેમ ?' આથી સાધુ નિરુત્તર થઈ મૌન રહ્યા. પછી રેવાશંકરભાઈ એ સાધુને દપકા આપતાં કહ્યું: 'આવા સમુદાયમાં આ વાત કાઢવાની હતી ? અને તમે આ વાત કરવા તેડાવ્યા હતા ?' પછી અમે ચાલી નીકલ્યા. ''

આ વખતે શ્રીમદ્દ ત્રણેક માસ ઇડર રહ્યા હતા. ગ્રુકામાં ધણેા વખત રહેતા; તથા વનામાં વિચરતા. ઇડરથી વવાણિયા તરફ શ્રીમદ્દ ત્રણેક માસ માટે ગયા હતા અને પાછા કરી ઇડર થાેડા વખત માટે આવી મુંબઇ ગયા. ત્યાં સાતઆઠ માસ રહ્યા હતા.

ધર્મપુરનાં જંગલાેમાં પણુ થાેડા કાળ સં. ૧૯૫૬ માં શ્રીમદ્દ નિવૃત્તિ અર્થે રહ્યા હતા. ત્યાંથી વવાણિયા ગયા હતા અને મારબીમાં પર્યુષણુ પર્વ સુધી બે માસ રહ્યા હતા.

## २०

# ભાષાંતરાે અને વિવેચનાે

% દશવૈકાલિક સિદ્ધાંતમાંથી શ્રીમદે સં. ૧૯૪૫ માં ' સંયતિ મુનિધર્મ' વિષે ૫૧ બાલ લખેલા છે. પ્રથમના આઠ બાલ ચાથા અધ્યયનમાંથી ગુજરાતી ભાષામાં ઉતારેલા છે; નવમાંથી છત્રીશમા સુધીના બાલ છઠ્ઠા અધ્યયનની નવથી છત્રીસ ગાથાઓ ઉપરથી લખેલા છે અને છેલા પંદર બાલ ચાથા અધ્યયનની છેવટની ગાથાઓમાંથી લીધેલા છે. કાઇ કાઇ વખતે લખી રાખેલા બાલ પ્રસિદ્ધ કરતાં એકત્ર છાપ્યા હાેય; તેવા પ્રકારે છૂટક ગાથાઓના સમૂહનું આ અવતરણ હાેવા છતાં, મૂળ માગધી ભાષામાં જે રહસ્ય છે તે ટૂંકામાં તેવા જ ગંભીર ભાવદર્શક, રહસ્યાત્મક ભાષામાં, મૂળ ગાથાઓની વાચનારને આપોઆપ સ્મૃતિ થાય તેવું સરળ ગુજરાતી ભાષામાં અવતરણ કરેલું છે. કાઇ વખતે તા આખી ગાથાના અર્થ ટૂંકા વાક્યમાં સમાઇ જતા હાેય તા તે પરમાર્થદર્શક અસરકારક વાક્ય જ મૂકી દીધું છે. જેમકે-છઠ્ઠા અધ્યયનની ૧૯ મી ગાથાના અર્થ: 'લાેભથી તણ્લના પણ સ્પર્શ કરવા નહીં ' એટલા જ કર્યો છે. એ પ્રમાણે શાસ્ત્રની સ્ત્રાત્મક **રૌલી સાચવીને પરમાર્થ ઉપર લક્ષ રાખીને ગ્રંથકારના હદયની વાત** આલેખવાની તેમની શૈલી ભાષાંતરામાં પણુ પ્રગટ જણાઇ આવે છે.

સં. ૧૯૫૩ માં લખેલાં અવતરણે৷ ' મેાક્ષ સિદ્ધાંત ' નામે પ્રસિદ્ધ થયેલાં છે. તેમાં ' દ્રવ્ય પ્રકાશ ' લેખમાં ' દ્રવ્ય સંગ્રહ ' ના ત્રણે ભાગનું દિગ્દર્શન કરી વિવેચન કરતાં અધૂરા રહેલા તે લેખ છે. તે જ અંકના આઠમા વિભાગમાં ' દ્રવ્ય સંગ્રહ ' ની ૩૧ મી ગાથાથી ૪૯ મી ગાથા સુધીનું સુસંબદ્ધ ભાષાંતર શ્રીમદે કરેલું છપાયું છે. સૂળ ગાથાઓનું રહસ્ય, ગ્રંથકારે જે ભાવ દર્શાવવા ગાથાઓ લક્ષી છે તે જ ભાવ સ્પષ્ટ પ્રગટ થાય તેમ, શ્રીમદે સુંદર ભાષામાં જણાવ્યું છે.

વીશ વર્ષ સુધીનાં લખાણ વિષે લખતાં શ્રી ચિદાનંદજીના ' સ્વરેાદય' નું વિવેચન શ્રીમદે કરવા માંડેલું જણાવ્યું છે. તે જ પ્રમાણે શ્રી આનંદલનજીની ચાવિશીનાં સ્તવનામાં જે રહસ્ય છે તે વિસ્તારપૂર્વક જણાવવા શ્રીમદે શરૂઆત કરેલી છે. પ્રથમ બે સ્તવનનાં અધૂરાં વિવેચના જેટલાં ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ' કેલ્ર મા અંકમાં પ્રસિદ્ધ થયાં છે, તેમાં શ્રીમદ્દની વિવેચન શૈલી કેવી મનાહર અને તલસ્પર્શી છે તે જણાઇ આવે છે. કાર્ઇ સ્હાળ્યુદ્ધિશાળી ભવ્ય જીવને સ્તવનાનું વિવેચન લખવું હાય તા આદર્શરપ આ ળન્ને સ્તવનાનું વિવેચન છે. શ્રી આનંદધનજીના હદયમાં રહેલા અપ્રગટ વિચારા ઉકેલવાની કળા એ વિવેચનામાં વાચનારને ચક્તિ કરી નાખે તેવા રૂપે પ્રગટ પ્રદર્શિત થયેલી છે.

શ્રી યશાવિજયજીએ લખેલી આઠ દષ્ટિની સજ્ઝાયની છઠ્ઠી દષ્ટિમાંથી એક ∗કડી લઈ તેનું વિવેચન ૩૨૦, ૩૨૧ અને ૩૨૨

\* '' મન મહિલાનું વહાલા લપરે, બીજાં કામ કર'તરે, તેમ શ્રુતધર્મે મન ૬ઢ ઘરે જ્ઞાનાક્ષેપકવંતરે " —શ્રી ચશાવિજયજી

#### ભાષાંતરા અને વિવેચના

\_એર્સ્ત ત્રણુ પત્રામાં એવું સુંદર રીતે કર્યું છે કે સાંભળનારને કે વાંચનારને તે સિદ્ધાંતનું માહાત્મ્ય સમજાઇ તેના હૃદયમાં અચળ છાપ પડે, એવી અસાધારણુ વિવેચનશક્તિ કાેઇક જ ગ્રંથકારામાં જોવામાં આવે છે.

સં. ૧૯૫૫ના ફાગણુ માસમાં શ્રી. અંબાલાલભાઇએ વવાણિયા પત્ર લખી શ્રીમદ્દને પૂછાવ્યું હતું કે 'આત્માનુશાસન'ના સા શ્લોકાનું ભાષાંતર કાવિઠા છે તે ખંભાત મગાવી લેવું કે કાવિઠા રાખવું ? એ ઉપરથી શ્રીમદે આત્માનુશાસનનું ભાષાંતર પણુ કાવિઠા નિવૃત્તિ અર્થે પધાર્યા ત્યારે શરૂ કરી સા શ્લોકા સુધી એટલે ત્રીજા ભાગનું ભાષાંતર કરી દીધું હતું. પણુ હજી તે પ્રસિદ્ધ થયું નવી.

શ્રી રત્નકરંડ શ્રાવકાચારમાંથી બાર ભાવનાએાનું ભાષાંતર કરવાનું પણ શ્રીમદે શરૂ કર્યું હતું અને અનિત્ય અને અશરણ એ બે ભાવનાએા પૂરી કરી સંસાર ભાવના વિષે થેાડું લખ્યું છે. તેટલા અપૂર્ણુ લેખસ્વ. પૂજાભાધ હીરાચંદ તરફથી ભાવનાસંગ્રહ સં. ૧૯૬૮માં પ્રસિદ્ધ થયા છે તેમાં પ્રથમ પ્રગટ કરવામાં આવ્યા છે. એ લેખ વાંચનારમાંથી કાઇને ભાગ્યે જ એમ લાગે કે તે ભાષાંતર રૂપ હશે. વિચારપ્રવાહ મૂળ લેખકના વહે તેમ સ્વાભાવિક સરળ ભાષામાં તે લખાયેલ છે. વૈરાગ્ય રંગથી રંગાયેલાં એ ઓગણીસ પાન એક વાર જેણે વાંચ્યાં હશે તે વારંવાર વાંચ્યા વિના નહિ રહ્યા હાેય.

સંપૂર્ણ પુસ્તકનું ભાષાંતર માત્ર એક જ શ્રીમદે કર્યું છે. દિગંયર જૈન આમ્નાયમાં અગ્રગણ્ય શ્રી કુંદકુંદાચાર્યના ' પંચાસ્તિકાય ' ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ છે. તેના પ્રથમ અધ્યાયમાં ૧૦૦ શ્લોક છે અને બીજા અધ્યાયમાં ૫૮ શ્લોક છે. શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય ગુજરાતી ગદ્યમાં લખતા હોય તે જ પ્રકારે આ ગ્રંથ લખાયો છે. તેના ઉપર ટીકા કે વિવેચન કાંઇ કર્યું નથી. માત્ર મૂળ પદ્ય ગાયાઓમાં અધ્યહાર રાખેલા અર્થ ગદ્યમાં ઉતારતાં સંબંધ સાધવા કે સ્પષ્ટ અર્થ થવા જે કંઈ શબ્દો

13

ઉમેરવા યેાગ્ય લાગ્યા છે તે કૈાંસમાં મૂકેલા છે. કાેઈ વિચારવંત છવને એ મહાન આચાર્યનાે વિશ્વતત્ત્વાે વિષેનાે ઉપદેશ હૃદયગત થઇ માક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ થાય તે અર્થે આ ભાષાંતર થયેલું છે. એ ગ્ર'થ ભાઇ ધારશીભાઇને માકલાવ્યાે ત્યારે સાથેના પત્રમાં તે ગ્ર'થનું માહાત્મ્ય દર્શાવતાં શ્રીમદ્ જણાવે છેઃ

" ઝી દ્રબ્યાનુયાગ પરમ ગંભીર અને સૂક્ષ્મ છે. નિર્ગ્રથ પ્રવચ-નતું રહસ્ય છે, શુકલ ધ્યાનતું અનન્ય કારણ છે. શુકલ ધ્યાનથી કેવળગ્રાન સમુત્પન્ન થાય છે. દર્શનમાહના અનુભાગ ઘટવાથી અથવા નાશ પામવાથી, વિષય પ્રત્યે ઉદાસીનતાથી અને મહત્પુરુષના ચરણ-કમળની ઉપાસનાના બળથી દ્રવ્યાનુયાગ પરિણમે છે. જેમ જેમ સંયમ વર્ધમાન થાય છે, તેમ તેમ દ્રવ્યાનુયાગ યથાર્થ પરિણમે છે. સંયમની વૃદ્ધિનું કારણ સમ્યક્ દર્શનનું નિર્મલત્વ છે, તેનું કારણ પણ ' દ્રવ્યાનુયાગ ' થાય છે.

" સામાન્યપણે દ્રવ્યાનુયેાગની યેાગ્યતા પામવી દુર્લલ છે. આત્મા-રામ–પરિણામી, પરમ વીતરાગ દષ્ટિવંત, પરમઅસંગ એવા મહાત્મા પુરુષેા તેનાં મુખ્ય પાત્ર છે. ક્રેાઇ મહત્પુરુષના મનનને અર્થે 'પંચાસ્તિ-કાય'નું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ લખ્યું હતું, તે મનન અર્થે આ સાથે માકલ્યું છે. " હે ! આર્ય, દ્રવ્યાનુયેાગનું ફળ સર્વ ભાવથી વિરામ પામવા રૂપ સંયમ છે. તે આ પુરુષનાં વચન તારા અંતઃકરણમાં તું કેાઇ દિવસ શિથિલ કરીશ નહીં. વધારે શું ? સમાધિનું રહસ્ય એ જ છે. સર્વ દુ:ખથી મુક્ત થવાના અન્યય ઉપાય એ જ છે. "

'પ્રગ્નાવએાધ ' નામે 'મેાક્ષમાળા'નાે આગળનાે ભાગ લખાવવા શ્રીમદે સં. ૧૯૫૬ ના ભાદરવામાં સંકલના ( સાંકળિશું) લખાવી છે તે ' શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રગ્ર'થ'ના ૮૬૫ મા અંકમાં છપાયેલ છે તે જોતાં તે પુસ્તક લખાશું હાેત તાે આ શુગની વિચારશ્રેણીમાં અગ્રસ્થાન સે તેવું પુસ્તક પ્રગટ થાત.

## ૨૧

# અંતિમ ચર્યા

**શ્રી**મદ્દ ઇડરથી સં. ૧૯૫૬માં અમદાવાદ પાસેના નરેાડા ગામમાં મુનિએા હતા ત્યાં પધાર્યા હતા. અમદાવાદથી પણ મુમુક્ષુ-વર્ગ ત્યાં આવ્યા હતા. બાર વાગ્યા પછી ખધાએ જંગલમાં જવું એવા ઠરાવ થયેલા તે પ્રમાણે મુનિઓ ગામની ભાગોળે રાહ જોઇને ઊભા હતા. એટલામાં શ્રીમદ્દ બધા મુમુક્ષુઓ સાથે ત્યાં આવ્યા અને 'મુનિઓના પગ દાઝતા હશે' એમ બાેલી પગરખાં કાઠી મૂડી પોતે તડકામાં ધીમે ધીમે ચાલવા લાગ્યા. એક વડ આવ્યો ત્યાં બધા બેઠા. શ્રીમદ્દના પગનાં તળિયાં લાલચાળ થઇ ગયાં હતાં, પણ બેઠા પછી પગે હાથ પણ ફેરવ્યા નહિ. શ્રી દેવકરણજી સામે જોઇને શ્રીમદ્ ભાલ્યા: '<sup>4</sup> હવે અમે તદ્દન અસંગ થવા ઇચ્છીએ છીએ. કોઇના પરિચયમાં આવવું ગમતું નથી. એવી સંયમશ્રેણીમાં રહેવા આત્મા **ઇ**ચ્છે છે. ''

શ્રી દેવકરણજીએ કહ્યું: '' અનંત દયા ગ્રાની પુરુષની છે, તે કર્યા જશે ? '' શ્રીમદે કહ્યું: '' અંતે એ પણ સ્કવાની છે. ''

કરી શ્રીમદ્ સં. ૧૯૫૭માં અમદાવાદ આગાખાનને બંગલે પાતાનાં માતુશ્રી તથા પત્ની સહિત પધાર્યા ત્યારે મુનિઓ ચામાસું પૂરું કરી અમદાવાદ આવ્યા હતા. ' ગ્રાનાર્ણવ ' અને ' સ્વામી કાર્તિ-કેયાનુપ્રેક્ષા ' નામે એ માટા દિગંયરી પ્ર'થા હાથના લખેલા શ્રીમદ્ પાસે હતા. તે શ્રી લલ્લુજી સ્વામી અને શ્રી દેવકરણજીને માતુશ્રી દેવમાતા અને શ્રી ઝળકળાના હાથે વહારાવ્યા હતા. તે વખતે સાથેના બીજા મુનિઓએ વિહારમાં પુસ્તકા ઊચકવામાં પ્રમાદવૃત્તિ સેવેલી અને વૃત્તિ સંકાચેલી તે દાષો પોતે જાણી લઇને દૂર કરવાના ઉદ્દેશથી શ્રીમદ્ બાલ્વા: '' મુનિઓ, આ જીવે સ્ત્રી પુત્રાદિના ભાર વજ્ઞા છે, પણ સત્પુરુષોની કે ધર્માત્માની સેવાભક્તિ, પ્રમાદરહિત, ઉઠાવી નથી. '' લક્ષ્માચંદજીને શ્રીમદે કહ્યું: '' તમારે શ્રી દેવકરણજી પાસેના ' ગ્રાનાર્ણવ ' ગ્ર'થ તે વાંચે ત્યાંસુધી વિહારમાં ઊચકવા, તેમજ ' શ્રી કાર્તિકેયાનુપ્રેક્ષા ' શ્રી લલ્લુજી વાંચે ત્યાંસુધી વિહારમાં મુનિ માહન-લાલજીએ ઊચકવા. ''

શ્રી દેવકરણજીએ શ્રીમદ્દને પૂછ્યુંઃ '' આ શરીર આવું એકદમ કેમ કશ થઇ ગયું ? ''

શ્રીમદે ઉત્તર આપ્યાઃ " અમે શરીરની સામે પડયા છીએ. ધરમપુરમાં રહી અપથ્યાહાર કરવાથી એમ દેખાય છે." દરેકને આપેલા ગ્રંથા વાંચી વિચારી પરસ્પર બદલી લેવા અને બહુ વિચારવા લલામણુ પણુ કરી હતી.

શ્રીમદે માતુશ્રી દેવમાતાને ભાર વ્રત સંક્ષેપમાં લખી આપી વ્રત લેવા મુનિઓ પાસે શ્રી અંબાલાલભાઇ સાથે માેકલ્યાં હતાં; સાથે શ્રી ઝળકળા પણ હતાં. ' શ્રી જ્ઞાનાર્ણવ'માંથી હ્રદ્ધચર્યનેા અધિકાર સંભળાવવા પણુ સૂચના કરેલી તે પ્રમાણે શ્રી દેવકરણુજીએ વાંચી

#### ઝાંતિમ થર્યા

સંભળાવ્યું હતું. શ્રી દેવકરણજીએ પછી માતુશ્રીને કહ્યું: "માતુશ્રી, હવે આપ આત્રા આપે, જેથી કૃપાળુદેવ ( શ્રીમદ્દ ) સર્વવિરતિ ગ્રહણ કરે અને ઘણા જીવાના ઉદ્ધાર કરે. "

માતુશ્રી બાેલ્યાં: "મને બહુ માહ છે, તેમના ઉપરના માહ મને છૂટતાે નથી. તેમનું શરીર સારું થયા પછી હું સર્વવિરતિ ગ્રહણ કરવા રજા દઇશ. " તે જ દિવસે શ્રીમદ્દ મુનિએા પાસે ભાવસારની વાડીએ ગયા હતા. ત્યાં માહનલાલજીએ પ્રશ્ન કર્યોઃ " મરણુ સમયે આત્મપ્રદેશા કયા અંગમાંથી નીકળતા હશે ? "

શ્રીમદે દપ્ટાંત આપી ઉત્તર આપ્યાેઃ ''નીકમાં પાણી ચાલ્યું જતું હાેય અને નીક જ્યાંથી કાટે, ત્યાંથી પાણી ચાલ્યું જાય. અમે મરણુનું સ્વરૂપ તપાસી વાલ્યું છે કે આ સ્થિતિને જગતના જીવાે મરણુ કહે છે."

મુનિઓ ભાવસારની વાડીથી વિહાર કરી સરસપુર ઉપાશ્રયમાં ગયા હતા. રાત્રે ભાર વાગ્યા પછી શ્રી અંબાલાલભાઇને મુનિઓ પાસે જવાની આજ્ઞા થવાથી ત્યાં એકલા ગયા અને વાત કરી: "આજે મારા પર પરમ ગ્રુરુએ અપૂર્વ કૃપા કરી છે. મારા જે પ્રમાદ હતા, તે આજે નષ્ટ કર્યો છે; જાગ્રતિ આપી, મૂળ માર્ગ કેવા જોઈએ તે સંબંધે વ્યવહાર અને પરમાર્થ બન્નેનું સ્વરૂપ આજે કોઈ અલાકિક પ્રકારે સમજાવ્યું. પરમાર્થનું પાષણ થાય તેવા સદ્દવ્યવહારનું સ્વરૂપ પણ કહ્યું. " એમ સવાર સુધી વાતા કરી શ્રી અંબાલાલ પાછા શ્રીમદ્ પાસે ગયા હતા.

અમદાવાદમાં શ્રીમદે શ્રી દેવકરણજીને કહ્યુંઃ " સભામાં અમે સ્ત્રી અને લક્ષ્મી ત્રને ત્યાગ્યાં છે; અને સર્વ--સંગપરિત્યાગની આગ્રા માતુશ્રી આપશે એમ લાગે છે. "

શ્રી દેવકરણ્જીએ કહ્યુંઃ '' અમારાં પૂર્વ પુણ્યને৷ ઉદય થયે৷ કે અમને આપની નિરંતર સેવાસમાગમ મળશે. '' શ્રીમદ્દ વઢવાણ કેમ્પમાં જવાના હતા તે પહેલાં પાેતે મુનિઓને મળવા ગયા હતા. વઢવાણ જવાની વાત દર્શાવી શ્રી લલ્લુજીને ઠપકા આપતાં શ્રીમદ્દ ખાલ્યા: " તમે જ અમારી પાછળ પડયા છેા, અમે જયાં જઇએ ત્યાં દોડયા આવા છેા; અમારા કેડાે સૂકતા નથી." તે સાંભળી મુનિઓના મનમાં એમ થયું કે આપણા રાગ છાડાવવા આ શિક્ષા આપી છે તા હવે તેમના તરકથી પત્ર આવે ત્યારે સમાગમ માટે જવું; સાંસુધી ભક્તિ કર્યા કરવી.

બીજે દિવસે આગાખાનને બંગલે શ્રી લલ્લુજી અને શ્રી દેવકરણજીને બાેલાવી શ્રીમદે છેલ્લી સૂચના આપતાં જણાવ્યું: " અમારામાં અને વીતરાગમાં ભેદ ગણુશા નહીં."

વઢવાણ શ્રીમદ્દ રજ્ઞા તે દરમ્યાન ' પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ'ની યેાજના શ્રીમદે શરૂ કરી હતી. સં. ૧૯૫૬ ના ભાદરવામાં એક પત્ર વિષે તેના ઉલ્લેખ પાતે કર્યો છેઃ " પરમ સત્યુતના પ્રચાર ૨૫ એક યાજના ધારી છે. તે પ્રચાર થઇ પરમાર્થ માર્ગ પ્રકાશ પામે તેમ થશે. પ્રદ્યાવેબોધભાગ માક્ષમાળાના ૧૦૮ મણુકા અત્રે લખાવશું. " એક સારી રકમની ટીપ કરી તેમાંથી મહાન આચાર્યોના અપ્રસિદ્ધ ગ્રંથા પ્રસિદ્ધ કરાવી તત્ત્વવિચારણા માટે જનસમૂહને અનુકૂળતા મળે તેવા હેતુથી તે સંસ્થા સ્થપાઈ હતી. તેની વ્યવસ્થા વગેરે સંબંધી પણ પાતે લખાવ્યું છે. તે સંસ્થાના વહીવટ હાલ મહાત્મા ગાંધીજીના પ્રમુખપણા નીચે સ્વ. ભાઇ રેવાશંકરભાઇના પુત્ર ભાઇ મણિલાલ ચલાવે છે.

શ્રીમદે લક્ષ્મીનેા ત્યાગ કર્યા પછી બહુ બારીકાઇથી વ્રત પાળતા. રેલગાડીની ટીકીટ સરખી પાતાની પાસે રાખતા નહિ. 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ'ને અંગે નાહ્યુાંની વાતમાં ભળવું પડે તાે તે પછ્ય અતિચાર રૂપે લેખતા.

પરમાર્થવૃત્તિ પ્રધાનપણુે તેમણુે આખા જીવનમાં રાખેલી છે

## અંતિમ ચર્યા

તેની સાથે પરાપકારવૃત્તિ પણુ તેટલી જ પ્રયળ હતી. સં. ૧૯૫૭માં તેએા એક પત્ર દ્વારા જણાવે છેઃ '' લાેકકલ્યાણુ હિતરૂપ છે. પાેતાની યાેગ્યતાની ન્યૂનતાથી અને જોખમદારી ન સમજાઈ શકાવાથી અપકાર ન થાય એ પણુ લક્ષ રાખવાનાે છે. ''

હવાફેર માટે દરિયાકિનારે મુંબઇમાં માટુંગા, શિવ અને નવસારી તરક તિથલ વગેરે સ્થળાએ રહેવું થયું હતું. પછી વઢવાણુ કેમ્પમાં લીંબડીના ઉતારામાં થાેડા વખત રહેવાનું બન્યું હતું. ત્યાં વઢવાણુમાં છેલા પદ્માસન અને કાઉસગ્ગ મુદ્રાના બન્ને ચિત્રપટ (ફાટા) ભાઇ સુખલાલની માગણીથી પડાવ્યા હતા. પછીથી રાજકાેટ રહેવાનું રાખ્યું હતું. ત્યાં ઘણાખરા મુમુક્ષુઓ આવતા પણ શરીર ઘણું અશક્ત હાવાના કારણે દાક્તરોએ વાતચીત વિશેષ ન થાય તેવી તજવીજ રખાવી હતી. પત્રા લખાવવા પડે તાે એક બે લીટીના જ લખાવતા. રાજકાેટના છેલ્લા પત્રા અત્રે આપ્યા છે:

સં. ૧૯૫૭ કાગણ વદ ૧૩. સાેમ.

૩૪ શરીર સંબંધમાં બીજીવાર આજે અપ્રાકૃત ક્રમ શરૂ થયેા. રાાનીઓના સનાતન સન્માર્ગ જયવંત વર્તો.

સં. ૧૯૫૭ ચૈત્ર શુ. ર શુક્ર.

૭૦૦ અનંત શાંતમૂર્તિ એવા ચંદ્રપ્રભ સ્વામીને નમાનમઃ વેદનીય તથારૂપ ઉદયમાનપણે વેદવામાં હર્ષશાક શા ? ૭૦૦ શાંતિઃ ા

ભાઇ મનસુખભાઇ તેમના નાના ભાઇ, રેવાશંકરભાઇ, ડૉ. પ્રાણજીવનદાસ, લીમડીવાળા ભાઇ મનસુખભાઇ વગેરે શ્રીમદ્દની સેવામાં ઠેઠ સુધી રહેલા. એક અઠવાડિયા પહેલાં ભાઈ ધારશીભાઇ તથા નવલચંદભાઇ શ્રીમદ્દની પાસે આવ્યા સારે વાતચીતના પ્રસંગમાં શ્રીમદે ધારશીભાઇને કહેલું: '' અમારી હયાતીમાં ચાર પુરુષે આત્મગ્રાન પામ્યાઃ શ્રી જાૂઠાભાઇ, શ્રી સોભાગ્યભાઇ, શ્રી અંબાલાલ અને શ્રી લલ્લુજી મુનિ. '' પછી કેટલાંક પદ તેમને લખાવ્યાં હતાં. ભાઇ મનસુખભાઇએ શ્રીમદ્દની આખર સુધીની સ્થિતિ ટૂંકામાં એક પત્રમાં લખી છે તે આ પ્રમાણે છે:

"મનદુઃખ—હું છેવટની પળ પર્યંત અસાવધ રહ્યાે. તે પવિત્રાત્માએ આડકતરી રીતે ચેતવ્યું, તથાપિ રાગને લઇને સમજી શક્યો નહીં. હવે સ્મરણ થાય છે કે તેઓએ મને અનેકવાર ચેતવણી આપી હતી. હું અજ્ઞાન, અંધ અને મૂર્ખ તેઓશ્રીની વાણી સમજી શકવાને અસમર્થ હતાે. દેહત્યાગના આગલા દિવસે સાયંકાળે રેવાશંકરભાઇ, નરભેરામ, હું વગેરે ભાઇઓને કહ્યું: ' તમે નિશ્ચિંત રહેજો. આ આત્માં શાશ્વત છે. અવશ્ય વિશેષ ઉત્તમ ગતિને પ્રાપ્ત થવાના છે. તમે શાંત અને સમાધિપણે પ્રવર્તશા. જે રત્નમય ગ્રાનવાણી આ દેહ દ્વારાએ કહી શકાવાની હતી તે કહેવાનાે સમય નથી. તમે પુરુષાર્થ કરશાે. ' આવી સ્પષ્ટ ચેતવણી છતાં અમે રાગના કારણથી ચેતી શક્યા નહીં. અમે તા એમ બધ્મમાં રહ્યા કે અશક્તિ જણાય છે. રાત્રિના અઢી વાગ્યે અત્યંત શરદી થઇ તે સમયે તેઓશ્રીએ જણાવ્યું કે નિશ્ચિંત રહેજો. ભાઇનું સમાધિમૃત્યુ છે. ઉપાયા કરતાં શરદી થઈ ગઇ. પાણા આઠ વાગ્યે સવારે દૂધ આપ્યું, તે તેઓએ લીધું. તદ્દન સંપૂર્ણ શહિમાં મન, વચન અને કાયા રહ્યાં હતાં. પાેણા નવે કહ્યું: 'મનસુખ, દુઃખ ન પામતાે; માને ઠીક રાખજે. હું મારા આત્મસ્વરૂપમાં લીન થાઉ છું. ' સાડા સાત વાગ્યે જે બિછાનામાં પાઢયા હતા, તેમાંથી એક ક્રાચ ઉપર ફેરવવા મને આના કરી. મને લાગ્યું કે અશક્તિ ઘણી જણાય છે માટે ફેરકાર ન કરવા. ત્યારે તેઓશ્રીએ આત્રા કરી કે ત્વરાથી કેરકાર કર. એટલે મેં સમાધિસ્થ ભાવે સઇ શકાય એવી કોંચ ઉપર વ્યવસ્થા કરી, જે ઉપર તે પવિત્ર દેહ અને આત્મા સમાધિસ્થ ભાવે છૂટા પડયા; લેશ માત્ર આત્મા છૂટા યવાનાં ચિદ્ધ ન જણાયાં. જેમ જેમ પ્રાણ ઓછા થવા લાગ્યા તેમ

## અંતિમ ચર્યાં

તેમ મુખમુદ્રાની કાંતિ વિશેષપણે પ્રકાશ પામવા લાગી. વઢવાણ કેમ્પમાં જે સ્થિતિમાં ઊભાં ઊભાં ચિત્રપટ પડાવેલ તે જ સ્થિતિમાં કૉચ ઉપર સમાધિ પાંચ કલાક રહી. લઘુશંકા, દીર્ઘશંકા, મેાઢે પાણી કે આંખે પાણી કે પરસેવા કંઇ પણ પોણા આઠથી બે વાગ્યા સુધી– પ્રાણ છૂટા પડયા તાપણ કશું જણાયું નહેાતું. એક કલાકે દૂધ પીધા પછી હમેશાં દિશાએ જવું પડતું તેને બદલે આજે કાંઇ પણ નહીં. જેવી રીતે યંત્રને ચાવી દઇ આધીન કરી લેવામાં આવે તે રીતે કરેલ. આવા સમાધિસ્વભાવે તે પવિત્ર આત્મા અને દેહના સંબંધ છૂટયા. પાંચછ દિવસ આગાઉ તેઓશ્રીએ કેટલાંક પદ લખાવેલાં તે પૂ. ધારશીભાઇ અને નવલચંદભાઇની પાસે છે. પોતે તદ્દન વીતરાગ ભાવે પ્રવૃત્તિ કરેલી એટલે કાઇ પણ પ્રકારે તેઓશ્રીએ પોતાનું માની પ્રવૃત્તિ કરેલી નહીં, ઉદાસીનપણું જ યાગ્ય ધાર્યું હતું. હવે આપણે કાનું આવલંબન રહ્યું ? માત્ર તેઓશ્રીનાં વચનામ્ટતાનું અને તેમના સદ્વર્તનનું અનુકરણ કરવું એ જ મહાન અવલંબન હું માનું છું. "

સંવત ૧૯૫૭ ના ચૈત્ર વદ પ ને મંગળવારે અપેારે એ વાગતાં શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર મહાત્મા આ ક્ષેત્ર અને નાશવંત દેહના સાગ કરી ઉત્તમ ગતિ પામ્યા. જે જે પુરુષોને જેટલા પ્રમાણમાં તે મહાત્માનું ઓળખાણ થયું હતું તેટલા પ્રમાણમાં તેમના વિયાગ તેમને લાગ્યા હતા. શ્રીમદ્દનાં ધર્મપત્ની પાતાના કાળ એકાંતમાં તેમણે આપેલા સ્મરણની માળામાં જ ગાળતાં. બહુ જ થાડા કાળમાં તેમના પણ દેહ છૂટી ગયા હતા. તેમનાં માતુશ્રાનું હૈયું બહુ કામળ હતું. કાઈ શ્રીમદ્દની વાત કાઢે તા તેમની આંખા આંસથી બ્લારાઈ જતી.

શ્રીમદ્દના દેહાંતના સમાચાર કાવિઠા આવ્યા તે વખતે શ્રી લલ્લુજી મહારાજ વગેરે કાવિઠામાં હતા. આગલે દિવસે તેમને ઉપવાસ હતા અને એકાંત જંગલમાં તેમને રહેવાના અબ્યાસ હતા. તે પારણા વખતે ગામમાં આવ્યા ત્યારે મુમુક્ષુઓ અંદર અંદર વાતા કરતા હતા; તે વિષે તેમણે તપાસ કરતાં શ્રીમદ્દના દેહાંતના સમાચાર મબ્યા કે તુર્ત પાછા જંગલમાં તે ચાલી નીકબ્યા અને આહારપાણી કંઈ પણ વાપર્યા વિના એકાંત જંગલમાં જ તે વિયાગની વેળા વીતાવી. તેમને ઘણા જ આધાત લાગ્યા હતા. તે દિવસે મુનિશ્રીએ પાણી પણ વાપર્યુ નહિ. રાત્રે બીજા મુનિઓએ પણ તેમની સારવાર ઘણી કરી હતી. ધર્મનું મહાન અવલંબન અને પાેષણ આપનાર કલ્પવક્ષ સમાન શ્રીમદ્ સદ્દગુરુના વિયાગ દરેક ધર્માત્માને અસહ થઇ પડે છે.

'' સદ્યુરુના ઉપદેશ વણુ સમજાય ન જિનરૂપ;

સમજ્યા વણુ ઉપકાર શા ? સમજ્યે જિન સ્વરૂપ. "

એમ આત્મસિદ્ધિમાં કહ્યું છે, તેમ જેને આત્મદાનનાે લાભ મળ્યાે છે તેને તે ઉપકાર સમજાયાથી સદ્દગ્રરુનાે વિયાગ અસહ્ય થઈ પડે છે.

શ્રી અંખાલાલભાઇએ પાતાનું હૃદય નીચેના પત્રમાં પ્રગટ કર્યું છેઃ

30

" વિશાળ અરણ્યને વિષે અતિ સુંદર અને શાંતિ આપનારું એવું એક જ વૃક્ષ હાેય, તે વૃક્ષમાં નિઃસંકતાથી શાંતપણે કાેમળપણે સુખાનંદમાં પક્ષીગણ મલકતાં હાેય, તે વૃક્ષ એકાએક દાવાગ્નિથી પ્રજ્વલિત થયું હાેય તે વખતે તે વૃક્ષથી આનંદ પામનારાં પક્ષીઓને કેટલું દુઃખ પ્રાપ્ત થાય ? કે જેને ક્ષણ એક પણ શાંતિ ન હાેય ! અહાહા ! તે વખતના દુઃખનું માટા કવીશ્વરા પણ વર્ણન કરવાને અસમર્થ છે: તેવું જ અપાર દુઃખ અધાર અટવિને વિષે આ પામર જીવાને આપી હે ! પ્રભુ, તમે ક્યાં ગયા ?

" હૈ ! ભારતભૂમિ, શું આવા, દેહ છતાં વિદેહપણે વિચરતા પ્રભુનેા ભાર તારાથી વહન ન થયેા ? જો તેમજ હાેય તાે આ પામરનાેજ ભાર તારે હળવાે કરવાે હતાે; કે નાહક તે તારી પૃથ્વી

### અંતિમ ચર્યા

ઉપર બાેજા રૂપ કરી રાખ્યા.

" હે ! મહાવિકરાળ કાળ, તને જરા પણ દયા ન આવી. છપ્પનિયાના મહાદુષ્કાળ વખતે લાખાે મનુષ્યોનો તે ભોગ લીધાે, તાે પણ તું તૃપ્ત થયાે નહીં; અને તેથી પણ તારી તૃપ્તિ નહાેતી થઈ, તાે આ દેહના જ પ્રથમ ભક્ષ તારે કરવા હતાે કે આવા પરમ શાંત પ્રભુના તે જન્માન્તરના વિયાગ કરાવ્યાે ! તારી નિર્દયા અને કઠાેરતા મારા પ્રત્યે વાપરવી હતી ! શું તું હસમુખાે થઈ મારા સામું જીએ છે !

" હે ! શાસનદેવી, તમારું પરિબળ આ વખતે કાળના મુખ આગળ કયાં ગયું ? તમારે શાસનતા ઉત્તતિના સેવા બજાવવામાં અગ્રેસર તરીકે સાધનભૂત એવા પ્રભુ હતા; જેને તમે ત્રિકરણ્યોગે નમસ્કાર કરી સેવામાં હાજર રહેતાં તે આ વખતે કયા સુખમાં નિમસ થઈ ગયાં કે આ મહાકાળે શું કરવા માંડયું છે તેના વિચાર જ ન કર્યો ?

" હે ! પ્રભુ, તમારા વિના અમે કાની પાસે કરિયાદ કરીશું ? તમે જ જ્યારે નિર્દયતા વાપરી ત્યાં હવે બીજો દયાળુ થાય જ કાણ ? હે ! પ્રભુ, તમારી પરમ કૃપા, અનંત દયા, કરુણામય હૃદય, કાેમળ વાણી, ચિત્તહરણશક્તિ, વૈરાગ્યની તીવ્રતા, બાેધબીજનું અપૂર્વપણું, સમ્યક્રગ્રાન, સમ્યક્દર્શન અને સમ્યક્ચારિત્રનું સંપૂર્ણ ઉજમાળપણું, પરમાર્થલીલા, અપાર શાંતિ, નિષ્કારણ કરુણા, નિઃસ્વાર્થી બાેધ, સત્સંગની અપૂર્વતા, એ આદિ ઉત્તમાત્તમ ગુણાનું હું શું સ્મરણ કરું ? વિદ્રાન કવિઓ અને રાજેન્દ્ર દેવા આપનાં ગુણરતવન કરવાને અસમર્થ છે. તાે આ કલમમાં અલ્પ પણ સમર્થતા ક્યાંથી આવે ? આપના પરમાત્કૃષ્ટ ગુણાનું સ્મરણ થવાથી મારા શુદ્ધ અંતઃકરણથી ત્રિકરણ્યોગે હું આપના પવિત્ર ચરણારવિંદમાં અભિવંદન કરું છું. આપનું યાેગબળ, આપે પ્રકાશિત કરેલાં વચના અને આપેલું.

#### શ્રીમદ્રાજચંદ્ર જીવનકળા

મેાધખીજ મારું રક્ષણ કરા, એ જ સદૈવ ઇચ્છું છું. આપે સદૈવને ભાટે વિચેાગની આ સ્મરણમાળા આપી તે ઢવે હું વિસ્મૃત નહિં કરું. '' ખેદ, ખેદ અને ખેદ; એ વિના ખીજાં કંઈ સૂઝતું નથી. રાત્રિદિવસ રડી રડીને કાઢું છું. કાંઈ સૂઝ પડતી નથી.''

શ્રીમદ્દના દેહાેત્સર્ગ પછી ' પાયેાનિયર ' પત્રમાં પ્રગટ થયેલી જીવનરેખામાંથી થાડું નીચે આપ્યું છે:

"બ્યાપાર કર્યાને દશ વર્ષ થયાં પછી તેઓને ( શ્રીમદ્દને ) લાગ્યું કે જે હેતુથી બ્યાપારધંધામાં પ્રયાણ કર્યું હતું તે હેતુ પોતે પૂર્ણ કર્યો હતેા; તેથી વ્યાપારની સાથેના પાતાના સંબંધ નિવૃત્તવાની ઇચ્છા તેઓએ જણાવી. જ્ઞાન, ધનસંપત્તિ, સાંસારિક પદવી, કૌટુંબિક સુખ ( કારણ કે તેઓને હૈયાત માતા, પિતા, એક પરિણીત બંધુ, ચાર પરિણીત બહેના, સ્ત્રી, બે પુત્રા અને બે પુત્રીઓ હતાં ) પ્રાપ્ત કરી, સંસારના ત્યાગ કરી સાધુ–મુનિનું જીવન ગાળવાની તેઓએ તૈયારી કરી. એટલામાં બત્રીશમા વર્ષની વયે તેઓની શારીરિક પ્રકૃતિ નબળા પડી. અનેક કુશળ ડૉકટરોની સારવાર નીચે રાખવામાં આવ્યા અને એક વખત તા તેઓની પ્રકૃતિ સુધરી જવાની આશા રખાઈ. પરંતુ વ્યાધિએ કરી દેખાવ દીધા; અને કાબેલિયતવાળી સારવાર તથા તેઓના પ્રશંસકાની માવજત છતાં એક વર્ષ કરતાં વધારે બિજીનાવશ રહીને કાઠિયાવાડના રાજકાટ શહેરમાં ગયા માસની નવમી તારીખે ( ઇ. સ. ૧૯૦૧ એપ્રિલ માસમાં ) તેઓએ શાંતિથી દેહ વિલય કર્યો.

'' તેએાની લાંબી માંદગી દરમ્યાન તેઓએ કઠી પણુ નિશ્વાસ અથવા આર્તતા દાખવી નહેાતી. જ્યારે તેએાના બિછાનાની આસપાસના અજાિ બધાએા ખેદયુક્ત થતાં સારે પણુ તેએા આનંદ સમેત રહેતા.

\*

### અંતિમ ચર્યા

" શ્રીમદ રાજચંદ્ર દરેક રીતે લાક્ષણિક ચિદ્ધથી અંકિત પુરુષ હતા; એ દર્શાવવાને તેઓના જીવનની ઉપર દર્શાવેલી રૂપરેખા પૂરતી છે. તેઓની માનસિક શક્તિઓ અદ્ભુત રીતે ચમત્કૃતિવાળી હતી. તેમજ તેઓના ચારિત્રની નૈતિક ઉન્નતિ ચકિત કરાવનાર હતી. સત્ય પ્રત્યે તેઓના આદર. વ્યાપારમાં આત્યંત ચીવટથી નૈતિક તત્ત્વાને વળગી રહેવાનું વર્તન, ગમે તેટલી વિરદ્ધતા છતાં જે ખરં તેઓ માનતા તે કરવાની તેઓની નિશ્વયવૃત્તિ અને તેઓના કર્તવ્ય સંબંધી ઉચ્ચ આદર્શ જેઓ તેઓના સહવાસમાં આવતા તેઓનામાં પ્રેરણા કરી તેઓને ઉન્નતિની શ્રેણી પર ચઢાવતા. તેઓની બાહ્યાકૃતિ ડીમાકવાળી ન હતી, પરંતુ આંતરિક શાંતિ અને ગાંભીર્ય તા તેઓનાં જ હતાં. તેઓનું ધર્મો તથા તત્ત્વગ્રાન સંબંધી વિશાળ અને યથાસ્થિત જ્ઞાન, તેઓની સમજાવવાની અદુભુત શક્તિ અને ઉપદેશ કરવાની તેઓની દિવ્યપદ્ધતિ હોવાથી તેમના ઉપદેશા પૂર્ણ લક્ષ-પૂર્વક સાંભળવામાં આવતા હતા. ઉશ્કેરનાર સંજોગા હાય ત્યારે પણ તેઓના આત્મસંયમ એટલા બધા પૂર્ણ હતા, તેઓની મધ્યસ્થ રીતે સમજાવવાની શક્તિ એટલી ખધી મહાન હતી અને તેઓની હાજરી એટલી ખધ્ પ્રેરણાત્મક હતી કે જેએ તેઓની સાથે વાદવિવાદ કરી તેઓના ઉપર જય મેળવવાની સુદ્ધિએ આવતા તેઓ તદન તેઓથી વશ થઇને તેમની આદરપૂર્વક સ્તુતિ કરતા પાછા જતા.

" હિંદની વર્તમાન દશા પર શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રને ખેદ થતા હતા અને તે દૂર કરવાને હંમેશાં ઇચ્છા ધરાવતા હતા. વર્તમાન સામાજિક અને રાજકીય પ્રશ્નો પરના તેઓના વિચારા ઉદાર હતા. બધા સુધારકામાં જે સુધારક પવિત્રતમ આશયથી અને દાંભિક વૃત્તિ વગર સુધારાનું કાર્ય કર્યા જાય છે તેઓને શ્રીમદ્દ ઉચ્ચતમ પંકિત આપતા. તેઓનાં પાછલાં વર્ષોમાં એ તા સ્પષ્ટ જણાતું હતું કે શ્રીમદ્દ પોતાના જીવનના

## શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

સંદેશ ધર્મશિક્ષક તરીકે આપવાની તૈયારી કરતા હતા; પરંતુ દુર્ભાગ્યે મરણે વચમાં પડી તે સંદેશ પૂર્ણ થતાં અટકાવ્યાે છે; છતાં મુંભઈ ઇલાકાના જૈનામાં એક નૂતન જીવન ઉત્પન્ન કરવામાં શ્રીમદ્ વિજય પામ્યા છે.

" સાધારણ રીતે એવું મનાય છે કે જો તેઓ વધુ વખત જીવ્યા હાત તા હાલના જૈન માર્ગની સંપૂર્ણ દર્શનક્રાંતિ કરી હાત, અને મહાન મહાવીરે જે વાસ્તવિક ઉપદેશ આપ્યા છે તે ઉપદેશ લાકાને શાખવ્યા હાત. જૈનાના અનેક ગચ્છ-બેદા દૂર કરી મહાવીરે સ્થાપેલા એક સામાન્ય ધર્મ સ્થાપવાના તેઓના વિચાર હતા. આવું ઉપયાગી જીવન અપરિપક્વ વયે ઉપયાગમાં આવવું બંધ પડ્યું તેથા દેશને ચાખ્ખા ગેરલાલ થયા છે. "

205

# २२

# શ્રીમદ્ની સત્શિક્ષા

' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ' ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ થયે৷ છે, તેમાં માટે ભાગે પત્રા અને કાવ્યા છે; તે શ્રીમદ્નાં આત્મઅનુભવ સહિત લખાયેલાં વચના ભવ્ય જીવાને સન્માર્ગ પ્રાપ્તિમાં પરમ ઉપકારક સત્શિક્ષા રૂપ છે. જીવનના અનેક પ્રસંગે મુમુક્ષુ જીવાને જ્યાં મંઝવણ ઊભી થયેલી તે વખતે તેમની મુશ્કેલીઓના હિતકારક સત્ય ઉકેલ કરી આપી માર્ગ સરળ રીતે પ્રાપ્ત થાય તેવી મદદ મળે અથવા પાતાની આત્મવિચારણાની પ્રસાદીથી મુમુક્ષુ જીવની માક્ષમાર્ગમાં ઉન્નતિ થાય તેવાં વચના નિષ્કારણ કરુણાથી તે મહાપુરુષે પ્રકાશ્યાં છે. તે મહાભાગ્યશાળી લેખક અને પરમ શ્રદ્ધાવંત મુમુક્ષુઓના પ્રશ્નના ઉત્તરા ઉપરથી કોઇ અર્ધદગ્ધ અજાણ્યા તે વચનાની કિંમત આંકવા જાય, તે બાળકને રત્ન આપ્યું હેાય તા તે મુખમાં મૂકી તેના સ્વાદ ઉપરથી પરીક્ષા કરવા ધારે છે તેવી અજ્ઞાનને આધારે કપાળકલ્પિત કિંમત આંકી લે છે. પરંતુ જે જીવ થથાર્થ વૈરાગ્ય અને સતપુરુષના સમાગમથી પોતાની ચાેગ્યતા વધારી જો તે આત્મઅનુભવથી ભીંજાયેલાં વચનાેના શ્રદ્ધાપૂર્વક અભ્યાસ કરશે તાે તેના પાતાના આત્મા, તે સત્ય વચનાના પરમાર્થ પ્રત્યક્ષ સમજી, સાક્ષી પૂરશે. જે જીવમાં વિનય, સરળપણું આદિ ગુણા નથી તે સહિશક્ષા પામી શકતાે નથી. શ્રીમદે એક વાક્યમાં જ જણાવ્યું છે: " જગતમાં માન ન હાત તા અહીં જ માક્ષ હાત ! " વળી તેઓ વિશેષ જણાવે છે: '' રાાની પુરુષનું ઓળખાણ નહીં ચવામાં ઘણું કરીને જીવના ત્રણ માટા દેાષ જાણીએ છીએ. એક તા 'હું જાણું છું,' 'હું સમજાં છું,' એવા પ્રકારનું જે માન છવને રહ્યા કરે છે તે માન: જ્ઞાની કેમ બીજાં, પરિગ્રહાદિને વિષે જ્ઞાની પ્રુરુષ પર આળખાતા નથી? રાગ કરતાં પણ વિશેષ રાગ: ત્રીજું લાકભયને લીધે. અપક્રીર્તિભયતે લીધે અને અપમાનભયને લીધે જ્ઞાનીથી વિમુખ રહેવું: તેના પ્રત્યે જેવું વિનયાન્વિત થવું જોઇએ તેવું ન થવું. એ ત્રણ કારણા જીવને ત્રાનીથી અજાણ્યાે રાખે છે. નાનીને વિષે પોતા સમાન કલ્પના રહ્યા કરે છે. પોતાની કલ્પના પ્રમાણે જ્ઞાનીના વિચારનું, શાસ્ત્રનું તાલન કરવામાં આવે છે; થાડું પણ પ્રધ મંબંધી વાંચનાદિ જ્ઞાન મળવાથી ઘણા પ્રકારે તે દર્શાવવાની જીવને ઈચ્છા રહ્યા કરે છે, એ વગેરે જે દેાય તે ઉપર જણાવ્યા એવા જે ત્રણ દેાષ તેને વિષે સમાય છે, અને એ ત્રણે દેાષના ઉપાદાન કારણ એવાતા એક ' સ્વચ્છંદ ' નામનાે મહાદાેષ છે: અને સ્વચ્છંદ્ર ટાળવાના તેનું નિમિત્ત કારણ અસત સંગ છે. '' ' શ્રી લપાય આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્રની પ્રથમ ચાળીસ ગાથાઓ મુમુક્ષ જીવને માર્ગ કેમ પ્રાપ્ત થાય તે વિષે ઉત્તમ શિખામણ ૨૫ છે. તેમાં શ્રીમદ લખે છેઃ

"રાેકે જીવ સ્વચ્છંદ તે৷ પામે અવશ્ય માક્ષ; પામ્યા એમ અનંત છે, ભાખ્યું જિન નિર્દેષ. પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુયેાગથી સ્વછંદ તે રાેકાય; અન્ય ઉપાય કર્યા થડી પ્રાયે બમણ્રા થાય. સ્વછંદ મતઆગ્રહ તજી, વર્તે સદ્દગુરુલક્ષ; સમકિત તેને ભાખિયું, કારણુ ગણી પ્રત્યક્ષ. માનાદિક શત્રુ મહા, નિજછંદે ન મરાય; જાતાં સદ્દગુરુશરણમાં, અલ્પ પ્રયાસે જાય."

વળી તેએા લખે છેઃ

" અનંતકાળ સુધી જીવ નિજ છંદે ચાલી પરિશ્રમ કરે, તાેપણુ પાેતે પાેતાથી જ્ઞાન પામે નહીં. પરંતુ જ્ઞાનીની આજ્ઞાના આરાધક અનમુદ્રર્તમાં પણ કેવળજ્ઞાન પામે.

" જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ' જ્ઞાની પાસેથી થવી જોઇએ, એ સ્વાભાવિક સમજાય છે; છતાં લાેકા લજ્જાદિ કારણાેથી અજ્ઞાનીનાે આશ્રય છેાડતા નથી, એ જ અનંતાનુબંધી કષાયનું મૂળ છે.

'' શાસ્ત્રમાં કહેલી આગ્રાએા પરાક્ષ છે, અને તે જીવને અધિકારી થવા માટે કહી છે. માક્ષ થવા માટે પ્રત્યક્ષ ગ્રાનીની આગ્રા આરાધવી જોઈ એ. "

" પૂર્વે થઈ ગયેલા અનંત ત્રાનીઓ જો કે મહાત્રાની થઇ ગયા છે, પણ તેથી કંઈ જીવના દાષ જાય નહીં. એટલે કે અત્યારે જીવમાં માન હાેય તે પૂર્વે થઈ ગયેલા ત્રાની કહેવા આવે નહીં; પરંતુ હાલમાં જે પ્રસક્ષ ત્રાની બિરાજમાન હાેય તે જ દાેષને જણાવી કઢાવી શકે. જેમ દૂરના ક્ષીર સમુદ્રથી અન્નેના તૃષાતુરની તૃષા છીપે નહીં, પણ એક મીઠા પાણીના કળશા અન્ને હાેય તાે તેથી તૃષા છીપે.

'' જીવ પોતાની કલ્પનાથી કલ્પે કે ધ્યાનથી કલ્યાણુ થાય કે સમાધિથી કે યાગથી કે આવા આવા પ્રકારથી, પણ તેથી કંઇ કલ્યાણુ થાય નહીં. જીવનું કલ્યાણુ થવું તેા જ્ઞાની પુરુષના કદ્યગ્રહાદિ ટળ્યા વિના લક્ષમાં હાેય છે, અને તે પરમ સત્સંગે કલ્યાણુ ન થાય કરી સમજી શકાય છે. માટે તેવા વિકલ્પ કરવા મૂકી દેવા. જીવે મુખ્યમાં મુખ્ય આ વાત

વિશેષ ધ્યાન આપવા જેવી છે, કે સત્સંગ થયે৷ હેાય તે৷ સત્સંગમાં સાંભળેલ શિક્ષાબાધ પરિણામ પામી, સહેજે જીવમાં ઉત્પન્ન થયેલ કદાગ્રહાદિ દેાષા તા છૂટી જવા જોઇએ કે જેથી સત્સંગનું અવર્ણવાદ-પાછું બાલવાના પ્રસંગ બીજા જીવાને આવે નહીં. આટલું છતાં જો જીવથી સત્સંગ થયા પછી કદાગ્રહ, મતમતાંતરાદિ દેાષ ન મૂકી શકાતા હાય તા પછી તેણે કલ્યાણની આશા કરવી નહીં. ગ્રાની પુરુષે કહેવું બાકી નથી રાખ્યું: પણ જીવે કરવું બાકી રાખ્યું છે. "

" બીજું કંઈ શાધ મા-માત્ર એક સહ્યુરુષને શાધીને તેનાં ચરણકમળમાં સર્વભાવ અર્પણ કરી દઇ વહેર્યો જા. પછી જો માક્ષ ન મળે તેા મારી પાસેથી લેજે. એક સહ્યુરુષને

માક્ષમાર્ગદીપક રાજી કરવામાં તેની સર્વ ઇચ્છાને પ્રશંસવામાં, તે જ સત્ય માનવામાં, આખી જિંદગી ગઈ તાે

ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ પંદર ભવે અવશ્ય મેાક્ષે જઇશ. " " ૩૦૦ ખેદ નહીં કરતાં શરવીરપહ્યું ગ્રહીને ગ્રાની માર્ગે ચાલતાં મેાક્ષ-પાટહ્યુ સુલભ જ છે. વિષય કષાયાદિ વિશેષ વિકાર કરી જાય તે વખતે વિચારવાનને પાતાનું નિર્વીર્યપહ્યું શ્રુક્ષુઓએ મુખે કરી જોઇને ઘણા જ ખેદ થાય છે, અને આત્માને હૃદયમાં રાખવા ચાગ્ય વાર વાર નિંદે છે. કરી કરીને તિરસ્કારની વૃત્તિથી જોઇ, કરી મહત્પુરુષનાં ચરિત્ર અને વાક્યનું અવલંબન ગ્રહ્યુ કરી, આત્માને શૌર્ય ઉપજાવી તે વિષયાદિ સામે અતિ હઠ કરી તેને હઠાવે છે ત્યાં સુધી નીચે મને ખેસતા નથી; તેમ એકલા ખેદ કરીને અટકી રહેતા નથી; એ જ વૃત્તિનું અવલંબન આત્માર્થી જીવાેએ લીધું છે અને તેથી જ અંતે જય પામ્યા છે. આ વાત સર્વ મુમુક્ષુઓએ મુખે કરી હૃદયમાં સ્થિર કરવા યેાગ્ય છે. ''

" રાાની પુરુષની અવત્રા બાેલવી તથા તેવા પ્રકારના પ્રસંગમાં ઉજમાળ થવું, એ જીવનું અનંત સંસાર વધવાનું કારણ છે એમ અનંત સંસાર વધવાનું તીર્થકર કહે છે; તે પુરુષના ગ્રુણગ્રામ કરવા, કારણ અને અનંત તે પ્રસંગમાં ઉજમાળ થવું અને તેની આદ્યામાં સંસાર નાશ કરનારું સરળ પરિણામે પરમ ઉપયાગ દષ્ટિએ વર્તવું, કારણ એ અનંત સંસારને નાશ કરનારું તીર્થકર કહે છે;

અને તે વાક્યો જિનાગમને વિષે છે. ઘણા જીવા તે વાક્યો શ્રવણ કરતઃ હશે, તથાપિ પ્રથમ વાક્યને અફળ અને બીજા વાક્યને સફળ કર્શું હોય, એવા ભવા તા કવચિત જ જોવામાં આવે છે; પ્રથમ વાક્યને સફળ અને બીજા વાક્યને અફળ, એમ જીવે અનંતવાર કર્યું છે. તેવાં પરિણામમાં આવતાં તેને વખત લાગતા નથી, કારણ કે અનાદિ કાળથા માહ નામના મદિરા તેના આત્મામાં પરિણામ પામ્યા છે; માટે વાર વાર વિચારી તેવા તેવા પ્રસંગમાં થથાશક્તિ થથાબળ

વીર્યે ઉપર દર્શિત કર્યા છે જે પ્રકાર, તે પ્રકારે વર્તવું ચેાગ્ય છે.'' " સંસાર સ્પષ્ટ પ્રીતિથી કરવાની ઇચ્છા થતી હોય, તા તે પ્રુરુષે ગ્રાનીનાં વચન સાંભળ્યાં નથી, અથવા ગ્રાની પુરુષનાં દર્શન પણ તેણે કર્યા નથી, એમ તીર્થકર કહે છે. માર્ગાવુસારી પુરુષને જેની કેડના ભંગ થયા છે, તેનું પ્રાયે બધું બળ જ્ઞાની પુરુષોના ખાધ પરીક્ષીણપણાને ભજે છે. જેને ગ્રાની પુરુષના વચન રૂપ લાકડીના પ્રહાર થયા છે, તે પુરુષને વિષે તે પ્રકારે સંસાર સંબંધી બળ હાેય છે, એમ તીર્થકર કહે છે.

' રાની પુરુષને જોયા પછી સ્ત્રીને જોઇ જો રાગ ઉત્પન્ન થતે। હોય તે। ત્રાની પુરુષને જોયા નથી એમ તમે જાણે. '

' જ્ઞાની પુરુષનાં વચનેા સાંભળ્યા પછી સ્ત્રીનું સજીવન શરીર અમજીવનપણે ભારયા વિના રહે નહીં. '

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા

' ખરેખર, પૃથ્વીનેા વિકાર, ધનાદિ સંપત્તિ ભારયા વિના રહે નહીં. '

' જ્ઞાની પુરુષ સિવાય તેનેા આત્મા બીજે ક્યાંય પણ ક્ષણભર સ્થાયી થવાને વિષે ઇચ્છે નહીં.' એ આદિ વચનો તે પૂર્વે જ્ઞાની પુરુષો માર્ગાનુસારી પુરુષને બાેધતા હતા. એ જાણીને--સાંભળીને તે સરલ જીવા આત્માને વિષે અવધારતા હતા. પ્રાણત્યાગ જેવા પ્રસંગને વિષે પણ તે વચનાને અપ્રધાન ન કરવા યાેગ્ય જાણતા હતા--વર્તતા હતા. ''

" અહેા ! સત્પુરુષનાં વચનામૃત, મુદ્રા અને સત્સમાગમ; સુષુપ્ત ચેતનને જાગ્રત કરનાર, પડતી વૃત્તિને સ્થિર રાખનાર, દર્શન માત્રથી પણુ નિર્દોષ અપૂર્વ સ્વભાવને પ્રેરક, સ્વરૂપ સત્પુરુષનાં વચન, સુદ્રા પ્રતીતિ, અપ્રમત્ત સંયમ, અને પૂર્ણુ વીતરાગ અને સત્સમાગમ નિર્વિકલ્પ સ્વભાવનાં કારણભ્રૂત-છેલ્લે અયેાગી માક્ષનું કારણ સ્વભાવ પ્રગટ કરી અનંત અવ્યાબાધ સ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરાવનાર, ત્રિકાળ જયવંત વર્તો. "

" શ્રી તીર્ચકરાદિએ કરી કરી જીવાને ઉપદેશ કલ્લો છે. પણ છવ દિશામૂઢ રહેવા ઇચ્છે, ત્યાં ઉપાય પ્રવર્તા શકે નહીં. કરી કરી ઠાેકી ઠાેકીને કહ્યું છે કે એક આ જીવ સમજે તાે સહજ માક્ષ છે. નહીં તાે અનંત ઉપાયે પણ નથી. અને તે સમજવું પણ કંઈ વિકટ નથી; ક્રેમકે જીવનું સહજ જે સ્વરૂપ છે, તે જ

સ'સારતું સ્વરૂપ અને માત્ર સમજવું છે. અને તે કંઈ બીજાના તેના નિવૃત્તિ સ્વરૂપની વાત નથી કે વખતે તે ગાપવે કે

ન જણાવે તેથી સમજવી ન અને. પેાતાથી પાેતે શુપ્ત રહેવાનું શી રીતે અનવા યાેગ્ય છે ? પણ સ્વપ્ન દશામાં જેમ ન અનવા યાેગ્ય એવું પાેતાનું મૃત્યુ પણ જીવ ભુએ છે, તેમ અન્રાનદશા રૂપ સ્વપ્ન રૂપ યાેગે આ જીવ પાેતાને, પાેતાનાં નહીં એવાં બીજાં ડ્રવ્યને વિષે સ્વપણે માને છે. અને એ જ માન્યતા તે સંસાર છે, તે જ અત્રાન છે. નરકાદિ ગતિના હેતુ તે જ છે: તે જ જન્મ છે. મરણ છે: અને તે જ દેહ છે, દેહના વિકાર છે; તે જ પુત્ર, તે જ પિતા, તે જ શત્ર, તે જ મિત્રાદિ ભાવ કલ્પનાના હેતુ છે. અને તેની નિવૃત્તિ થઈ ત્યાં સહજ માક્ષ છે. અને એ જ નિવૃત્તિને અર્થે સત્સંગ, સત્પુરુષાદિ સાધન કહ્યાં છે. અને તે સાધન પણ છવ જો પાતાના પ્રરુષાર્થને તેમાં ગાપવ્યા સિવાય પ્રવર્તાવે તેા જ સિદ્ધ છે. વધારે શું કહીએ ? આટલા જ સંક્ષેપ જીવમાં પરિણામ પામે તેા તે સર્વ વત, યમ, નિયમ, જપ, યાત્રા, ભક્તિ, જ્ઞાન આદિ કરી છૂટયો. એમાં કંઈ સંશય નથી." " બાેધ બે પ્રકારથી ગ્રાની પુરુષોએ કર્યો છે. એક તા સિદ્ધાંતબાેધ અને બીજો તે સિદ્ધાંતઓધ થવાને કારણભૂત એવા ઉપદેશઓધ. જો ઉપદેશખાેધ જીવને અંતઃકરણમાં સ્થિતિમાન ઉપદેશએાઘ અને થયેા ન હેાય, તેા સિદ્ધાંતખાેધનું માત્ર તેને સિદ્ધાંતબાધ શ્રવણ થાય તે ભલે, પણ પરિણામ થઇ શકે નહીં. સિદ્ધાંતખાધ એટલે પદાર્થનું જે સિદ્ધ થયેલું સ્વરૂપ છે-રાની પુરુષોએ નિષ્કર્ષ કરી જે પ્રકારે છેવટે પદાર્થ જાણ્યાે છે, તે જે પ્રકારથી વાણીદ્વારાએ જણાવાય તેમ જણાવ્યો છે-એવા જે ખાધ છે તે સિદ્ધાંતેઓધ છે. પણ પદાર્થના નિર્ણયને પામવા જીવને અંતરાયરૂપ તેની અનાદિ વિપર્યાસ ભાવને પામેલી એવી યુદ્ધિ છે કે જે વ્યક્તપણે કે અબ્યક્તપણે વિપર્યાસપણે પદાર્થ સ્વરૂપને નિર્ધારી લે છે. તે વિપર્યાસ સુદ્ધિનું મળ ઘટવા ચથાવત વસ્તુસ્વરૂપ જાણવાને વિષે પ્રવેશ થવા જીવને વૈરાગ્ય અને ઉપશમ સાધન કહ્યાં છેઃ અને એવાં જે જે સાધના છવન સંસારભય દઢ કરાવે છે તે તે સાધના સંબંધી જે ઉપદેશ કહ્યા છે. તે ઉપદેશબાેધ છે. ગૃહ કુટુંબાદિ ભાવને વિષે અનાસક્ત સુદ્ધિ થવી તે વૈરાગ્ય છે અને તેની પ્રાપ્તિ-અપ્રાપ્તિ નિમિત્તે ઉત્પન્ન થતા એવા જે કષાય (ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ) - કલેશ તેનું મંદ થવું તે

ઉપશમ છે. એટલે તે બે ગુણ વિપર્યાસ સુદ્ધિને પર્યાયાંતર કરી સદ્યુદ્ધિ કરે છે. અને તે સદ્યુદ્ધિ જીવાજીવાદિ પદાર્થની વ્યવસ્થા જેથી જણાય છે એવા સિદ્ધાંતની વિચારણા કરવા યેાગ્ય થાય છે કેમકે ચક્ષને પટળાદિ અંતરાય ટળવાથી જેમ પદાર્થ યથાવત દેખાય છે, તેમ અહંતાદિ પટળનું મંદપણું થવાથી જીવને જ્ઞાની પુરુષે કહેલા એવા સિદ્ધાંતભાવ—આત્મભાવ વિચારચક્ષુએ દેખાય છે. જ્યાં વૈરાગ્ય અને ઉપશમ અળવાન છે ત્યાં વિવેક અળવાનપણે હ્રાય છે. સહજ આત્મસ્વરૂપ છે એવું કેવળત્રાન તે પણ પ્રથમ માહનીય કર્મના ક્ષયાંતરે પ્રગટે છે. અને તે વાત ઉપરથી ઉપર જણાવ્યે। છે તે સિદ્ધાંત સ્પષ્ટ સમજી શકાશે. વળી જ્ઞાની પુરુષોની વિશેષ શિખામણ વૈરાગ્ય ઉપશમ પ્રતિ બાેધતી જોવામાં આવે છે. કરી કરીને જ્ઞાની પુરુષોનાં વચન એ ઉપદેશના જ નિશ્વય કરવાની જીવને પ્રેરણા કરવા ઇચ્છે છે. તથાપિ અનાદિ અસતસંગથી ઉત્પન્ન થયેલી એવી દુષ્ટ ઇચ્છાદિ ભાવમાં મૂઢ થયેલા છવ પ્રતિયુઝતા (સમજતા) નથી: અને તે ભાવાની નિવૃત્તિ કર્યા વિના અથવા નિવૃત્તિના પ્રયત્ન કર્યા વિના શ્રેય ઇચ્છે છે, કે જેના સંભવ કયારે પણ થઇ શક્યો નથી, વર્તમાનમાં થતાે નથી, અને ભવિષ્યમાં થશે નહીં. "

" કયા ઇચ્છલ ખાેવત સખે, હૈ ઇચ્છા દુઃખમૂલ; દુઃખનું મૂળ જય ઇચ્છાકા નાશ તય, મિટે અનાદિ ભૂલ. " \*

> " દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, હાેય મુમુક્ષુ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય. "

" મુમુક્ષુતા તે છે કે સર્વ પ્રકારની માહાસક્તિથ∂ મુંઝાઇ એક માક્ષને વિષે જ યત્ન કરવા. અને તીવ્ર મુમુક્ષુતા મુમુક્ષુતા એ છે કે અનન્ય પ્રેમે માક્ષના માર્ગમાં ક્ષ**ણે** ક્ષ**ણે પ્ર**વર્તવું. તીવ્ર મુમુક્ષુતા વિષે અત્ર જણાવવું નથી પ**ણ** 

# શ્રીમદ્ની સત્શિક્ષા

મુમુક્ષુતા વિષે જણાવવું છે, કે તે ઉત્પન્ન થવાનું લક્ષણુ પાેતાના દાેષ જોવામાં અપક્ષપાતતા એ છે. અને તેને લીધે સ્વર્છદના નાશ હાેય છે.

" સ્વહંદ જ્યાં થાેડી અથવા ઘણી હાનિ પામ્યાે છે ત્યાં તેટલી જોગ્યભૂમિકા બીજ યાેગ્ય થાય છે. સ્વહંદ જ્યાં પ્રાયે દબાયાે છે ત્યાં પછી ' માર્ગપ્રાપ્તિ 'ને રાેકનારાં ત્રણુ કારણાે મુખ્ય કરીને હાેય છે, એમ અમે જાણીએ છેયે.

" આ લોકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા, પરમ દૈન્યતાની એાછાઈ; અને પદાર્થનેા અનિર્ણયઃ એ બધાં કારણેા ટાળવાનું બીજ હવે પછી કહેશું—તે પહેલાં તે જ કારણોને અધિકતાથી કહીએ છેયે.

'' આ લેાકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા એ ઘણું કરીને તીવ્ર મુમુક્ષતાની

ઉત્પત્તિ થયા પહેલાં હેાય છે. તે હાેવાનાં કારણેા–નિઃશંકપણે 'તે સત્' છે, એવું દઢ થયું નથી અથવા તે પરમાનંદ રૂપજ છે, એમ પણ નિશ્વય નથી; અથવા તાે મુમુક્ષુતામાં

મુમુક્ષુતાને રાેકના**ર** ત્રણુ કારણેા

પણ કેટલેાક આનંદ અનુભવાય છે, તેને લીધે ખાજ્ઞ શાતાનાં કારણે પણ પ્રિય લાગે છે (!) અને તેથી આ લાેકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા રજ્ઞા કરે છે જેથી જીવની જોગ્યતા રાેકાઈ જાય છે.

" સત્પુરુષમાં જ પરમેશ્વર ખુદ્ધિ ' એને ગ્રાનીઓએ પરમધર્મ કહ્યા છે. અને એ ખુદ્ધિ પરમ દૈન્યતા સૂચવે છે; જેથી સર્વ પ્રાણી વિષે પાેતાનું દાસત્વ મનાય છે અને પરમ જોગ્યતાની પ્રાપ્તિ હાેય છે. એ પરમ દૈન્યત્વ જ્યાં સુધી આવરિત રહ્યું છે, ત્યાં સુધી જીવની જોગ્યતા પ્રતિબંધયુક્ત હાેય છે.

" કદાપિ એ બન્ને થયાં હાેય, તથાપિ વાસ્તવિક તત્ત્વ પામવાની કંઇ જોગ્યતાની ઓછાઇને લીધે પદાર્થ નિર્ણય ન થયેા હાેય તા ચિત્ત વ્યાકુળ રહે છે અને મિથ્યા સમતા આવે છે; કલ્પિત પદાર્થ વિષે

#### શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર છવનકળા

' સત્ ' ની માન્યતા હેાય છે; જેથી કાળે કરી અપૂર્વ પદાર્થને વિષે પરમ પ્રેમ આવતા નથી; અને એ જ પરમ જોગ્યતાની હાનિ છે. "આ ત્રણે કારણા ઘણું કરીને અમને મળેલા ઘણાખરા મુમુક્ષુમાં અમે જોયાં છે. માત્ર બીજા કારણની કંઈક ન્યૂનતા કાઇ કાઈ વિષે જોઈ છે. અને જો તેઓમાં સર્વ પ્રકારે (પરમ દૈન્યતાની ખામીની) ન્યૂનતા થવાનું પ્રયત્ન હાેય તાે જોગ્ય થાય, એમ જાણીએ છેયે. પરમ દૈન્યપણું એ ત્રણેમાં બળવાન સાધન છે. અને એ ત્રણેનું બીજ મહાત્માને વિષે પરમ પ્રેમાર્પણ એ છે. અધિક શું કહિયે ? અનંતકાળ એ જ માર્ગ છે.

" પહેલું અને ત્રીજાં કારણ જવાને માટે બીજા કારણની હાનિ કરવી, અને મહાત્માના જોગે તેનાં અલૌકિક સ્વરૂપને ઓળખવું. ( ઓળખવાની પરમ તીવ્રતા રાખવી, તેા ઓળખાશ–મુમુક્ષુનાં નેત્રા મહાત્માને ઓળખી લે છે.)

" મહાત્મામાં જેના દઢ નિશ્ચય થાય છે તેને માહાસક્તિ મટી પદાર્થના નિર્ણય હાેય છે; તેથી વ્યાકુળતા મટે મહાત્માનું આળખાણુ છે, તેથી નિઃશંકતા આવે છે; જેથી જીવ સર્વ અને તેનું કળ પ્રકારનાં દુઃખથી નિર્ભય હાેય છે; અને તેથી જ નિ:સંગતા ઉત્પન્ન હાેય છે. અને એમ યોગ્ય

છે. અમે આમાં ધણેા ગૂઢ શાસ્ત્રાર્થ પણ પ્રતિપાદન કર્યો છે. કળિયુગ છે માટે ક્ષણવાર પણ વસ્તુવિચાર વિના ન રહેવું એમ મહાત્માઓની શિક્ષા છે. "

" જીવને માર્ગ મબ્યાે નથી, એનું શું કારણ ? એ વારંવાર વિચારી યાેગ્ય લાગે ત્યારે સાથેનું પત્ર વાંચજો. અમને લાગે છે કે માર્ગ સરળ છે; પણુ પ્રાપ્તિ દુર્લલ છે.''

" સત્સ્વરૂપને અભેદભાવે અને અનન્ય ભક્તિએ નમાનમઃ " અપ્રતિબહતાથી નિરંતર વિચરે છે, એવા જ્ઞાની પુરુષોનાં

ચરણારવિંદ, તે પ્રત્યે અચળ પ્રેમ થયા વિના અને સમ્યક પ્રતીતિ આવ્યા વિના સત્સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી. સ્વરૂપપ્રાપ્તિને ા માર્ગ અને આવ્યેથી અવશ્ય તે મુમુક્ષુ જેના ચરણાર-વિંદ તેણે સેવ્યાં છે. તેની દશાને પામે છે. આ માર્ગ સર્વ જ્ઞાનીઓએ સેવ્યાે છે, સેવે છે અને સેવશે. જ્ઞાનપ્રાપ્તિ એથી અમને થઇ હતી. વર્તમાને એ જ માર્ગથી થાય છે. અને અનાગત કાળે પણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના એ જ માર્ગ છે. સર્વ શાસ્ત્રાના એાધલક્ષ જોવા જતાં એ જ છે. અને જે કેાઇ પણ પ્રાણી છૂટવા **ઇ**ચ્છે છે તેણે અખંડ વૃત્તિથી એ જ માર્ગને આરાધવા. એ માર્ગની આરાધના વિના અનાદિ કાળથી જીવે પરિભ્રમણ કર્યું. જ્યાં સુધી .જીવને સ્વર્ઝક રૂપી અંધત્વ છે ત્યાં સુધી એ માર્ગનું દર્શન થતું નથી; ( અંધત્વ ૮ળવા માટે ) જીવે એ માર્ગનાે વિચાર કરવાે, દઢ માેક્ષેચ્છા કરવી, એ વિચારમાં અપ્રમત્ત રહેવું; તેા માર્ગની પ્રાપ્તિ થઈ અંધત્વ ટળે છે. એ નિઃશંક માનજો. અનાદિ કાળથી જીવ અવળે માર્ગે -ચાલ્યે। છે. જો કે તેણે જપ, તપ, શાસ્ત્રાધ્યયન વગેરે અનંતવાર કર્યું છે. તથાપિ જે કંઈ પણ અવશ્ય કરવા યેાગ્ય હતું તે તેણે કર્યું નથી, જે કે અમે પ્રથમ જ જણાવ્યું છે. ' સૂયગડાંગ ' સૂત્રમાં ઋષભદેવજી ભગવાને જ્યાં અઠાણું પુત્રાને ઉપદેશ્યા છે, માક્ષમાર્ગે ચઢાવ્યા છે, ત્યાં એ જ ઉપદેશ કર્યો છેઃ '' હે ! આયુષ્મંતા ! આ જીવે સર્વે કર્ય છે. એક આ વિના, તેશું ? તાં કે નિશ્વય કહીએ છીએ કે સત્પુરુષનું કહેલું વચન, તેના ઉપદેશને સાંભુબ્યાં નથી: અથવા રૂડે પ્રકારે કરી તે ઉઠાવ્યાં નથી. અને એને જ અમે મુનિઓનું સામાયિક ( આત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ) કહ્યું છે. સૂધર્મા સ્વામી જંબુરવામીને ઉપદેશે છે કે જગલ આખાનું જેણે દર્શન કર્યું છે એવા મહાવીર ભગવાન તેણે આમ અમને કહ્યું છે. 'ગુરુને આધીન થઈ વર્તતા એવા અનંત પુરુષો માર્ગ પામીને માક્ષપ્રાપ્ત થયા. 'એક આ સ્થળે નહીં, પણ સર્વ સ્થળે અને સર્વ શાસ્ત્રમાં એ જ કહેવાના લક્ષ છે.

#### ' आणाए धम्मो आणाए तवो । '

' આગ્રાનું આરાધન એ જ ધર્મ; આગ્રાનું આરાધન એ જ તપ. '

( આચારાંગ સત્ર )

" સર્વ સ્થળે એ જ માટા પુરુષના કહેવાના લક્ષ છે; એ છવને સમજાયો નથી. તેનાં કારણમાં સર્વથી પ્રધાન એવું કારણ સ્વછંદ છે: અને જેણે તે સ્વર્છદને મંદ કર્યો છે, એવા પુરુષને પ્રતિયહતા લાકસંબંધી બંધન, સ્વજન કુટુંબ બંધન, દેહાલિમાન ૨૫ બંધન, સંકલ્પ વિકલ્પ રૂપ બંધના--- એ બંધન ટળવાના સર્વોત્તમ ઉપાય જે કંઇ છે તે આ ઉપરથી તમે વિચારા; અને એ વિચારતાં અમને જે કંઈ યાગ્ય લાગે તે પૂછજો: અને એ માર્ગે જો કંઈ યાગ્યતા લાવશા. તાે હપશમ ગમે ત્યાંથી પણ મળશે. ઉપશમ મળે અને જેની આજ્ઞાનું આરાધન કરીએ. એવા પુરુષના ખાજ રાખજો, લાકી બીજા અધાં સાધન પછી કરવાં ચાેગ્ય છે. આ સિવાય બીજો કાેઇ માક્ષમાર્ગ વિચારતા લાગશે નહીં. ( વિકલ્પથી ) લાગે તેા જણાવશા કે જે કંઇ યાગ્ય હાેય તે જણાવાય."

"સર્વ દઃખથી મક્ત ચવાના અભિપ્રાય જેના થયા હાય તે પુરુષે આત્માને ગવેષવા. આત્મા ગવેષવા હાય

સત્સંગના હપાસના તે તેણે યમનિયમાદિક સર્વ સાધનનેા આગ્રહ આત્માની હપાસના છે અપ્રધાન કરી સત્સંગને ગવેષવા. તેમજ ઉપાસવા: સત્સંગની ઉપાસના કરવી હાેય તેણે

સંસારને ઉપાસવાના આત્મભાવ સર્વથા ત્યાગવા: પાતાના અભિપ્રાયના ત્યાગ કરી. પાતાની સર્વ શક્તિએ તે સતસંગની આત્રાને ઉપાસવી. તીર્થકર એમ કહે છે કે જે કાઇ તે આરા ઉપાસે છે. તે અવશ્ય સત્સંગને ઉપાસે છે; એમ જે સત્સંગને ઉપાસે છે, તે અવશ્ય આત્માને **ઉપાસે છે, અને આત્માને ઉપાસનાર સર્વ દુ:ખ**થી મુક્ત થાય છે. (દાદશાંગીનં સળંગ સત્ર)

" જિનાગમ છે તે ઉપશમ સ્વરૂપ છે. ઉપશમ સ્વરૂપ એવા પુરુષોએ ઉપશમને અર્થે તે પ્રરૂપ્યાં છે. તે ઉપશમ આત્માર્થે છે. અન્ય કાેઈ પ્રયાેજન અર્થે નથી. આત્માર્થમાં જો તેનું આરાધન કરવામાં ન આવ્યું, તાે તે જિનાગમનું શ્રવણુ–વાચન નિષ્ક્ળ રૂપ છે; એ વાર્તા અમને તાે નિઃસંદેહ યથાર્થ લાગે છે.

" દુઃખની નિવૃત્તિને સર્વ છવ ઇચ્છે છે. અને દુઃખની નિવૃત્તિ,–

દુઃખ જેનાથી જન્મ પામે છે એવાં રાગ,

આત્મવિચાર કર્તવ્ય દ્વેષ અને અજ્ઞાનાદિ દેાષની નિવૃત્તિ થયા <sup>૨૫ ધર્મ</sup> વિના,—થવી સંભવતી નથી. તે રાગાદિની નિવૃત્તિ, એક આત્મગ્રાન સિવાય બીજા કાઇ

પ્રકારે ભૂતકાળમાં થઇ નથી, વર્તમાન કાળમાં થતી નથી, ભવિષ્ય કાળમાં થઇ શકે તેમ નથી; એમ સર્વ જ્ઞાની પુરુષોને ભારયું છે; માટે તે આત્મન્રાન જીવને પ્રયોજન રૂપ છે. તેના સર્વશ્રેષ્ઠ ઉપાય સદ્દશરુ વચનનાં શ્રવણુતું કે સતશાસ્ત્રતું વિચારવું એ છે. જે કાંઇ જીવ દુ:ખની નિવૃત્તિ ઇચ્છતાે હાેય-સર્વથા દુ:ખથી મુક્તપણું તેને પ્રાપ્ત કરવું હાેય, તેણે એ જ એક માર્ગ આરાધ્યા સિવાય, અન્ય બીજો કાેઇ ઉપાય નથી. માટે જીવે સર્વ પ્રકારનાં મતમતાંતરના, કુળધર્મના, લાેકસંત્રારૂપ ધર્મના, એાધ સંગારૂપ ધર્મના ઉદાસભાવ ભજી એક આત્મવિચાર કર્તવ્ય રૂપ ધર્મ ભજવા યાગ્ય છે.

" એક મોટી નિશ્ચયની વાર્તા તો મુમુક્ષ જીવે એ જ કરવી યેાગ્ય છે કે સત્સંગ જેવું કલ્યાણુનું કાઇ બળવાન કારણ નથી. અને તે સ્તર્સગમાં નિરંતર સમય નિવાસ ઇચ્છવે– કલ્યાણુનું કારણ અસત્સંગનું ક્ષણે ક્ષણે વિપરિણામ વિચારવું, એ એય રૂપ છે. બહુ બહુ કરીને આ વાર્તા અનુભવમાં આણુવા જેવી છે. " યથા પ્રારબ્ધ સ્થિતિ છે. એટલે બળવાન ઉપાધિ યાેગે વિષમતા આવતી નથી. કંટાળા અત્યંત આવી જતાં છતાં ઉપશમનું–સમાધિનું

#### શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર છવનકળા

યથા રૂપ રહેવું થાય છે. તથાપિ નિરંતર ચિત્તમાં સત્સંગની ભાવના વર્ત્યો કરે છે. સંત્સંગનું અત્યંત માહાત્મ્ય પૂર્વભવે વેદન કર્યું છે; તે કરી કરી રુમૃતિ રૂપ થાય છે; અને નિરંતર અભંગપણે તે ભાવના રકુરિત રહ્યા કરે છે. "

" વૈરાગ્ય અને ઉપશમનું બળ વધવાથી જીવને વિષે સહેજે સ્વેયાપશમનું નિર્મળપણું થાય છે; અને સહેજ અસંગકશાના હેતુ સહેજમાં સિદ્ધાંતન્રાન થવાનું કારણ થાય છે.

જો જીવમાં અસંગ દશા આવે તેા આત્મસ્વરૂપ સમજવું સાવ સુલભ થાય છે, અને તે અસંગદશાના હેતુ વૈરાગ્ય ને ઉપશમ છે; જે કરી કરી જિનાગમમાં તથા વેદાંતાદિ ઘણાં શાસ્ત્રેમાં કહેલ છે–વિસ્તારેલ છે. માટે નિઃસંશયપણે યાેગવાસિષ્ઠાદિ વૈરાગ્ય ઉપશમના હેતુ એવા સદ્દગ્રંથા વિચારવા યાેગ્ય છે.

"તમને અથવા શ્રી દેવકરણજીને અથવા કાઇ બીજા મુમુક્ષુને કાઇ પ્રકારની કંઈ પણ પરમાર્થની વાર્તા કરી હોય તેમાં માત્ર પરમાર્થ સિવાય બીજો કાઇ હેતુ નથી. વિષમ અને ભયંકર આ સંસારનું સ્વરૂપ જોઈ તેની નિવૃત્તિ વિષે અમને બાધ થયેા; જે બાધ વડે જીવમાં શાંતિ આવી; સમાધિદશા થઇ, તે બાધ આ જગતમાં કાઇ અનંત પુણ્યના જોગે જીવને પ્રાપ્ત થાય છે, એમ મહાત્મા પુરુષો કરી કરી કહી ગયા છે. આ દુષમ કાળને વિષે અંધકાર પ્રગટી બાધના માર્ગને આવરણ પ્રાપ્ત થયા જેવું થયું છે, તે કાળમાં અમને દેહજોગ બન્યા, તે કાઇ રીતે ખેદ થાય છે. તથાપિ તે પરમાર્થથી તે ખેદ પણ સમાધાન રાખ્યા કર્યો છે. પણ તે દેહજોગમાં કાઈ કાઈ વખત કાઈ મુમુક્ષુ પ્રત્યે વખતે લોકમાર્ગના પ્રતિકાર કરી કરી કહેવાનું થાય છે; જે જોગમાંના જોગ તમારા અને શ્રી દેવકરણજી સંબંધમાં સહેજે બન્યા છે. પણ તેથી તમે અમાર્ટુ કહેવું માન્ય કરા એવા આગ્રહ માટે કંઈ પણ

# શ્રીમદ્ના સત્શિક્ષા

તથી કહેવાયું. અથવા માત્ર હિતકારી જાણી તે વાતના આગ્રહ થયા દ્વાય છે કે થાય છે, એટલાે લક્ષ રહે તાે સંગનું કળ કાેઇ રીતે થવું સંભવે છે. જેમ ખને તેમ જીવના પાતાના દાેષ પ્રત્યે લક્ષ કરી, બીજા જીવ પ્રત્યે નિર્દોષ દપ્ટિ રાખી વર્તેવું અને વૈરાગ્ય ઉપશમનું જેમ આરાધન થાય તેમ કરવું એ પ્રથમ સ્મરણવા યાેગ્ય વાત છે."

મહાત્મા ગાંધીજી પ્રત્યે ડરખનના પત્રમાં શ્રીમદ્દ લખે છેઃ "'આત્મા છે', 'આત્મા નિસ છે', 'આત્મા કર્મના કર્તા છે', 'આત્મા કર્મના ભાકતા છે', 'તેથા તે નિવૃત્ત થઈ શકે છે', ભારત અને 'નિવૃત્ત થઇ શકવાનાં સાધન છે'-એ ખાને 'નિવૃત્ત થઇ શકવાનાં સાધન છે'-એ છ કારણા જેને વિચાર કરીને સિદ્ધ થાય, તેને 'વિવેકજ્ઞાન' અથવા 'સમ્યક્દર્શનની પ્રાપ્તિ' ગણવી એમ શ્રી જિને નિરૂપણ કર્શું છે; જે નિરૂપણ મુમુક્ષુ જીવે વિશેષ કરી અભ્યાસ કરવા યોગ્ય છે. પૂર્વના કાઇ વિશેષ અભ્યાસબળથી એ છ કારણોનો વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે, આથવા સત્સંગના આશ્રયથી તે વિચાર ઉત્પન્ન થવાના યાગ ખાને છે.

"અનિત્ય પદાર્થ પ્રત્યે મેાહ, સુદ્ધિ હોવાને લીધે આત્માનું 'અસ્તિત્વ', 'નિસ્ત્વ' અને ' અવ્યાબાધ સમાધિસુખ' ભાનમાં આવતું નથી. તેની મેાહસુદ્ધિમાં જીવને અનાદિથી એવું એકાગ્રપણું સ્વરૂપ–આવિર્ભાવ ચાલ્યું આવે છે કે તેના વિવેક કરતાં જીવને મુંઝાઇને પાછું વળવું પડે છે, અને તે મેાહ-ગ્રંથિ છેદવાના વખત આવવા પહેલાં તે વિવેક છેાડી દેવાના યાગ પૂર્વકાન ઘણી વાર બન્યા છે, કેમકે જેના અનાદિ કાળથી અભ્યાસ છે, તે અત્ય'ત પુરુષાર્થ વિના અલ્પ કાળમાં છેાડી શકાય નહીં; માટે કરી કરી સ્તરાંગ, સત્શાસ્ત્ર અને પાતામાં સરળ વિચારદશા કરી તે વિષયમાં વિશેષ બ્રમ લેવા યોગ્ય છે, કે જેના પરિણામમાં 'નિત્ય', 'શાશ્વત્', 'સુખસ્વરૂપ' એવું 'આત્મગ્રાન' થઈ સ્વરૂપ આવિર્ભાવ થાય છે. અધીરજથી અથવા આડી કલ્પના કરવાથી માત્ર જીવને પોતાના હિતના ત્યાગ કરવાના વખત આવે છે; અને અનિત્ય પદાર્થના રાગ રહેવાથી તેના કારણે કરી કરી સંસાર પરિભ્રમણુના યાેગ રહ્યા કરે છે. '' કંઈ પણ આત્મવિચાર કરવાની ઇચ્છા તમને વર્તે છે એમ જાણી, ઘણા સંતાષ થયા છે; તે સંતાષમાં મારા કંઇ સ્વાર્થ નથી. માત્ર તમે સમાધિને રસ્તે ચઢવા ઇચ્છા છે તેથી સંસારકલેશથી નિવૃત્તવાના તમને પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે એવા પ્રકારના સંભવ દેખી સ્વભાવે સંતાષ થાય છે. ''

શ્રી લલ્લુજી ઉપરના ' છ પદ'ના પત્રમાં શ્રીમદ્દ લખે છેઃ '' અનાદિ સ્વપ્તદશાને લીધે ઉત્પન્ન થયેલેા એવા જીવના અહંભાવ મમત્વભાવ તે નિવૃત્ત થવાને અર્થે આ ' છ પદ'ની જ્ઞાની પુરુષોએ દેશના પ્રકાશી છે. તે સ્વપ્નદશાથી રહિત માત્ર સમ્યક્દર્શન અને દેશના પ્રકાશી છે. તે સ્વપ્નદશાથી રહિત માત્ર સેમ્યક્દર્શન અને પાતાનું સ્વરૂપ છે, એમ જો જીવ પરિણામ કરે તેા તે સહજ માત્રમાં જાગ્રત થઇ 'સમ્યક્દર્શન'ને

પ્રાપ્ત થાય; સમ્યક્દર્શનને પ્રાપ્ત થઇ સ્વસ્વભાવ રૂપ નેાક્ષને પામે. કાઇ વિનાશા, અશુદ્ધ અને અન્ય એવા ભાવને વિષે તેને હર્ષ, શાક, સંયેાગ ઉત્પન્ન ન થાય. તે વિચારે સ્વસ્વરૂપને વિષે જ શુદ્ધપછું સંપૂર્ણુપણું અવિનાશાપણું અત્યંત આનંદપણું અંતરરહિત તેના અનુભવમાં આવે છે. સર્વ વિભાવ પર્યાયમાં માત્ર પોતાને અધ્યાસથી એક્યતા થઇ છે, તેથી કેવળ પોતાનું ભિન્નપણું જ છે, એમ સ્પષ્ટ, પ્રત્યક્ષ, અત્યંત પ્રત્યક્ષ, અપરાક્ષ તેને અનુભવ થાય છે. વિનાશી અથવા અન્ય પદાર્થના સંયોગને વિષે તેને ઇષ્ટ અનિષ્ટપણું પ્રાપ્ત થતું નથી. જન્મ, જરા, મરણુ, રાગાદિ બધા રહિત સંપૂર્ણ માહાત્મ્યનું ઠેકાણું એવું નિજ સ્વરૂપ જાણી, વેદી તે કૃતાર્થ થાય છે. જે જે પુરુષોને એ છ પદ સપ્રમાણુ એવાં પરમ પુરુષનાં વચને આત્માના નિશ્ચય થયાે છે તે તે પુરુષા સર્વ સ્વરૂપને પામ્યા છે; આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ સર્વ સંગથી રહિત થયા છે, થાય છે અને ભાવિકાળે પણુ તેમજ થશે.

" જે છ પદથી સિદ્ધ છે એવું આત્મસ્વરૂપ તે જેનાં વચનતે અંગીકાર કર્યે સહજમાં પ્રગટે છે; જે આત્મસ્વરૂપ પ્રગટવાથી સર્વકાળ જીવ સંપૂર્ણ આનંદને પ્રાપ્ત થઇ નિર્ભય થાય છે, તે વચનના કહેનાર એવા સત્પુરુષની નિષ્કારણ એવા સત્પુરુષના ગુણની વ્યાખ્યા કરવાને અગા સત્પુરુષની નિષ્કારણ અગાક્તિ છે; કેમકે જેના પ્રત્યુપકાર ન થઈ શકે એવા પરમાત્મભાવ તે જેણે કંઈ પણ ઇચ્છા વિના માત્ર નિષ્કારણ કરુણાશીલતાથી આપ્યા, એમ છતાં

પણુ જેણુે અન્ય જીવને વિષે આ મારા શિષ્ય છે, અથવા ભક્તિના કર્તા છે, માટે મારા છે, એમ કદી જોયું નથી, એવા જે સત્પુરુષ તેને અત્યંત ભક્તિએ કરી કરી નમસ્કાર હેા.

" જે સત્પુરુષોએ સદ્ગુરુની ભક્તિ નિરૂપણ કરી છે, તે ભક્તિ માત્ર શિષ્યના કલ્યાણને અર્થે કહી છે. જે સદ્ગુરુની ભક્તિથી ભક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી સદ્દગુરુના આત્માની સહેજે આત્મણાધ થાય ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, અપૂર્વ ગુણ દષ્ટિગાચર થઈ અન્ય સ્વર્છદ મટે, અને સહેજે આત્મણાધ થાય એમ જાણીને જે...ભક્તિનું નિરૂપણ કર્યું છે તે ભક્તિને અને તે સત્પુરુષોને ફરી ફરી ત્રિકાળ નમંસ્કાર હા !

" જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવામાં વિચાર મુખ્ય સાધન છે અને તે વિચા-રને વૈરાગ્ય (ભાગ પ્રત્યે અનાસક્તિ) તથા ઉપશમ (કષાયાદિનું ઘણું જ મંદપણું, તે પ્રત્યે વિશેષ ખેદ) બે વિચારદશા પામવાનું મુખ્ય આધાર છે, એમ જાણી તેના નિરંતર ઉત્કૃષ્ટ કારણ લક્ષ રાખી તેવી પરિણતિ કરવી ઘટે. સત્પુરુષના વચનના યથાર્થ ગ્રહણ વિના વિચાર ઘણું કરીને ઉદ્દભવ થતા નથી; અને સત્પુરુષના વચનનું યથાર્થ ગ્રહણ–સત્પુરુષની પ્રતીતિ–એ કલ્યાણ થવામાં સર્વોત્કૃષ્ટ નિમિત્ત હોવાથી તેમની અનન્ય આશ્રય– ભક્તિ પરિણામ પામ્યેથી થાય છે. ખરેખરાે મુમુક્ષુ હોય તેને સત્-પુરુષની આશ્રયભક્તિ અહંભાવાદિ છેદવાને માટે અને અલ્પકાળમાં વિચારદશા પરિણામ પામવાને માટે, ઉત્કૃષ્ટ કારણરૂપ થાય છે. '' " જેને કંઈ પ્રિય નથી, જેને કંઈ અપ્રિય નથી; જેને કાઈ શત્રુ નથી, જેને કાઈ મિત્ર નથી; જેને માન, અપમાન; લાભ, અલાભ; હર્ષ, શાક; જન્મ, મૃત્યુ આદિ દ્વના અભાવ થઈ જે શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપને વિષે સ્થિતિ પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે, તેમનું અતિ ઉત્કૃષ્ટ પરાક્રમ સાનંદાક્ષર્ય ઉપજાવે છે.

" દેહ પ્રત્યે જેવા વસ્ત્રના સંબંધ છે, તેવા આત્મા પ્રત્યે જેણે દેહના સંબંધ યથાતથ્ય દીઠા છે, મ્યાન પ્રત્યે મહત્પુરુષાના દશા અને નિર્ભયતા તરવારના જેવા સંબંધ છે, તેવા દેહ પ્રત્યે જેણે આતમાના સંબંધ દીઠા છે, અબહ્વ-સ્પષ્ટ આત્મા જેણે અનુભવ્યા છે, તે મહત્પુરુષાને જીવન અને મરણ બન્ને સમાન છે. " જે અચિત્ય દ્રવ્યની શુદ્ધ ચિત્તિ સ્વરૂપ કાંતિ પરમ પ્રગટ થઇ અચિંત્ય કહે છે, તે અચિંત્ય દ્રવ્ય સહજ સ્વાભાવિક નિજ સ્વરૂપ છે એવા નિશ્વય જે પરમ કૃપાળુ સત્પુરુષોએ પ્રકાશ્યા તેના અપાર ઉપકાર છે.

" ચંદ્ર ભૂમિને પ્રકાશે છે.તેના કિરણની કાંતિની પ્રભાવથી સમસ્ત ભૂમિ શ્વેત થઇ જાય છે. પણ કંઇ ચંદ્ર ભૂમિરૂપ કાેઈ કાળે તેમ થતા નથી. એમ સમસ્ત વિશ્વને પ્રકાશક એવા આ આત્મા તે ક્યારે પણ વિશ્વરૂપ થતાે નથી, સદાસર્વદા ચૈતન્ય સ્વરૂપ જ રહે છે. વિશ્વમાં છવ અભેદતા માને છે એ જ બ્રાન્તિ છે.

" જેમ આકાશમાં વિશ્વનાે પ્રવેશ નથી, સર્વ ભાવની વાસનાથી

આકાશ રહિત જ છે, તેમ સમ્યક્ દષ્ટિ પુરુષોએ પ્રત્યક્ષ સર્વદ્રવ્યથી ભિન્ન, સર્વ અન્ય પર્યાયથી રહિત જ આત્મા દીઠા છે. જેની ઉત્પત્તિ કાેઈ પણ અન્ય દ્રવ્યથી થતી નથી તેવા આત્માના નાશ પણ કયાંથી હાેય ? અજ્ઞાનથી અને સ્વસ્વરૂપ પ્રત્યેના પ્રમાદથી આત્માને માત્ર મૃત્યુની ભ્રાન્તિ છે, તે જ ભ્રાન્તિ નિવૃત્ત કરી શુદ્ધ ચૈતન્ય નિજ અનુભવ પ્રમાણ સ્વરૂપમાં પરમ જાગ્રત થઇ જ્ઞાની સદાય નિર્ભય છે. એ જ સ્વરૂપના લક્ષથી સર્વ જીવ પ્રત્યે સામ્યભાવ ઉત્પન્ન થાય છે; સર્વ પર દ્રવ્યથી વૃત્તિ વ્યાવૃત્ત કરી આત્મા અકલેશ સમાધિને પામે છે."

" દુર્લભ એવે৷ મનુષ્યદેહ પણુ પૂર્વે અનંતવાર પ્રાપ્ત થયા છતાં કંઇ પણુ સફળપણું થયું નહીં. પણુ આ મનુષ્યદેહને કૃતાર્થતા છે કે જે મનુષ્યદેહે આ જીવે ગ્રાની પુરુષને જ્ઞાની પુરુષના આશ્રયે દેહ ફરે એ સ્વરૂપ– સ્થિતિનું કારણુ જે પુરુષના આશ્રયે અનેક પ્રકારના મિથ્યા આગ્રહાદિની મંદતા થઈ તે પુરુષને આશ્રયે

આ દેહ છૂટે એ જ સાર્થક છે. જન્મ જરા મરણાદિતે નાશ કરવા-વાળું આત્મત્તાન જેમને વિષે વર્તે છે, તે પુરુષના આશ્રય જ જીવતે જન્મ જરા મરણાદિના નાશ કરી શકે; કેમકે તે યથાસંભવ ઉપાય છે: સંયોગ સંબંધે આ દેહ પ્રત્યે આ જીવને જે પ્રારબ્ધ હશે તે વ્યતીત થયે તે દેહના પ્રસંગ નિવૃત્ત થશે; તેના ગમે ત્યારે વિયાગ નિશ્વયે છે. પણ આશ્રયપૂર્વક દેહ છૂટે એ જ જન્મ સાર્થક છે, કે જે આશ્રયને પામીને જીવ તે ભવે અથવા ભાવિ એવા થાડા કાળે પણ સ્વસ્વરૂપમાં સ્થિતિ કરે.

શ્રી સદ્દ શુરુએ કહ્યાે છે એવા નિર્ગ્રથ માર્ગના સદાય આશ્રયે રાગદ્વેષના ક્ષય રહેા. હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી અને દેહ, સ્ત્રી, થવાના જપાય પુત્રાદિ કાેઇ પછુ મારાં નથી; શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ અવિનાશી એવાે હું આત્મા છું; એમ આત્મભાવના કરતાં ૧૫ ્ર રાગ-દેષનાે ક્ષય થાય."

" દેહાદિ સંબંધી જે પુરુષો હર્ષ, વિષાદ કરતા નથી, તે પુરુષો પૂર્ણ દાદશાંગને સંક્ષેપમાં સમજ્યા છે, એમ સમજો. એ જ દર્ષિ કર્તવ્ય છે.

"' હું ધર્મ પામ્યેા નથી' ' હું ધર્મ કેમ પામીશ ?' એ આદિ ખેદ નહીં કરતાં વીતરાગ પુરુષોનો ધર્મ, જે દેહાદિ સંબંધથી હર્ષ વિષાદ વાતરાગ પુરુષોના ધર્મ વૃત્તિ દૂર કરી આત્મા અસંગ, શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ છે એવી વૃત્તિના નિશ્વય અને આશ્રય પ્રહણ કરી તે જ વૃત્તિનું બળ રાખવું, અને મંદ વૃત્તિ થાય ત્યાં વીતરાગ પુરુષોની દશાનું સ્મરણ કરવું; તે અદ્દભુત ચરિત્ર પર દષ્ટિ પ્રેરીને વૃત્તિને અપ્રમત્ત કરવી, એ સુગમ અને સવેાંત્કૃષ્ટ ઉપકારક તથા કલ્યાણ સ્વરૂપ છે. "

" વીતરાગના કહેલા પરમ શાંત રસમય ધર્મ પૂર્ણ સત્ય છે એવા નિશ્ચય રાખવા. જીવના અનધિકારીપણાને લીધે તથા સતપુરુષના યાગ વિના સમજાતું નથી; તા પણ તેના જેવું સ સારરાગનું ઔષધ જીવને સંસારરાગ મટાડવાને બીજીં કાઈ હિતકારી ઔષધ નથી, એવું વારંવાર ચિંતવન કરવું. આ પરમતત્ત્વ છે એના મને સદાય નિશ્વય રહાે, એ યથાર્થ સ્વરૂપ મારા હૃદયને વિષે પ્રકાશ કરા, અને જન્મ મરણાદિ બંધનથી અત્યંત નિવૃત્તિ યાઓ ! નિવૃત્તિ યાઓ !

" હે ! જીવ, આ કલેશ રૂપ સંસાર થકી વિરામ પામ, વિરામ પામ; કંઈક વિચાર, પ્રમાદ છેાડી જાગ્રત થા ! જાગ્રત થા ! નહીં તાે રત્નચિંતામણિ જેવા આ મનુષ્યદેહ નિષ્ફળ જશે. હે ! જીવ, હવે તારે સત્પુરુષની આન્રા નિશ્વય ઉપાસવા યાેગ્ય છે."

'' કેવળ અંતર્મુખ થવાનેા સત્પુરુષોનેા માર્ગ સર્વ દુઃખક્ષયનેા ઉપાય છે, પણ તે કાેઇક જીવને સમજાય છે. મહત્પુણ્યના યાેગથી, વિશુદ્ધ મતિથી, તીવ વૈરાગ્યથી અને સત્પુરુષના સમાગમથી તે ઉપાય સર્વ દુઃખક્ષય કરવાના સમજાવા યાેગ્ય છે. તે સમજાવાના વ્યવસર ઉપાય એક માત્ર આ મનુષ્યદેહ છે; તે પણુ અનિયત કાળના ભયથી ગ્રહિત છે; ત્યાં પ્રમાદ થાય છે એ ખેદ અને આશ્ચર્ય છે. "

" ક્રોઇને અર્થે વિકલ્પ નહીં આણતાં અસંગપણું જ રાખશા. જેમ જેમ સત્પુરુષનાં વચન તેમને પ્રતીતિમાં આવશે, જેમ જેમ આગ્રાથી અસ્થિમિંજા રંગાશે તેમ તેમ તે તે કેવા લવ સત્ય પામે ? છવ આત્મકલ્યાણને સુગમપણે પામશે, એમ નિઃસંદેહ છે.

" જે કાેઈ સાચા અંતઃકરણે સત્પુરુષનાં વચનને ગ્રહણ કર**શે** તે સત્યને પામશે એમાં કંઇ સંશય નથી. "

"કાઈ પણ જીવ પરમાર્થ પ્રત્યે માત્ર અંશપણે પણ પ્રાપ્ત ચવાનાં કારણોને પ્રાપ્ત થાય એમ, નિષ્કારણ કરુણાશીલ એવા ઋષભાદિ તીર્થકરાએ પણ કર્યુ છે, કારણ કે સત્પુરુષાના સનાતન સંપ્રદાય છે કે, સમય માત્રના અનવકાશે આખો લાેક આત્માવરથા પ્રત્યે હાે, સ્વરૂપ પ્રત્યે હાે, આત્મસમાધિ પ્રત્યે હાે; અન્ય અવસ્થા પ્રત્યે ન હાે, અન્ય સ્વરૂપ પ્રત્યે ન હાે, અન્ય આધિ પ્રત્યે ન હાે; જે જ્ઞાનથી સ્વાત્મસ્થ પરિણામ હાેય છે, તે જ્ઞાન સર્વ જીવેા પ્રત્યે પ્રગટ હાે, અનવકાશપણે સર્વ જીવ તે જ્ઞાન પ્રત્યે રુચિ-પણે હાં : એવા જ જેના કરણાશીલ સહજ સ્વભાવ છે, તે સંપ્રદાય

શ્રીમદ્દનું ઉદાર નિષ્કારણુ કરુણાશીલ હૃદય આ અવતરણે ઉપરથી વાચકને કે શ્રાેતાને કંઈક અંશે સમજાશે; તેમજ જિજ્ઞાસુ જીવને સત્પુરુષોના સનાતન સંપ્રદાયની પ્રસાદી પ્રાપ્ત કરવાની, તે માર્ગે

સનાતન સત્પરુષોના છે. "

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

મદદ કરે તેવા મહાપુરુષની શાેધ કરી આત્મકલ્યાણ કરવાની, અનાદિ ભૂલ ટાળવાની પ્રેરણા પણ પ્રાપ્ત થવા યેાગ્ય છે.

કેટલીક પદ્યપ્રસાદીનાં અવતરણેાથી વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ અને સદ્લભાવ સમજાશે એમ ગણી નીચે કેટલાંક લખ્યાં છે:

" બીજાં સાધન બહુ કર્યા, કરી કલ્પના આપ,

અથવા અસદ્ગુરુ થકી, ઉલટાે વધ્યાે ઉતાપ.

પૂર્વ પુણ્યના ઉદયથી, મળ્યેા સદ્દગુરુયેાગ, વચન સુધા શ્રવણે જતાં, થયું હૃદય ગતશાેમ. સ`તાપનું કારણ અને નિશ્રય એથી આવીયાે, ટળશે અહીં ઉતાપ, તે ટળવાનાે ઉપાય નિત્ય કર્યો સત્સ`ગ મે`, એક લક્ષથી આપ."

\*

" જ્યાં શંકા ત્યાં ગણુ સંતાપ, ગ્રાન તહાં શંકા નહીં સ્થાપ; પ્રભુ ભક્તિ ત્યાં ઉત્તમ ગ્રાન, પ્રભુ મેળવવા ગુરુ ભગવાન. ગુરુ એાળખવા ઘટ વૈરાગ્ય, તે ઉપજવાં પૂર્વિત ભાગ્ય; તેમ નહીં તાે કંઈ સિત્સંગ, તેમ નહીં તાે કંઈ દુઃખરંગ."

\*

" મૂળ મારગ સાંભળા જિનનારે,

સમ્યક્ષ્લાન કરી વૃત્તિ અખંડ સન્મુખ; મૂળ મારગ૦ તેા'ય પૂજાદિની જો કામનારે, તેા'ય વહાહું અંતર્ ભવદુઃખ. મૂળ૦ કરી જોજો વચનની તુલનારે, જોજો શાધિને જિન સિદ્ધાંત; મૂળ૦ માત્ર કહેવું પરમારથ હેતુથીરે, કાંઈ પામે મુમુક્ષુ વાત. મૂળ૦ છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મારે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ; મૂળ૦ એમ જાણે સદ્દગ્રરુ ઉપદેશથીરે, કહ્યું ગ્રાન તેનું નામ ખાસ. મૂળ૦"

'' આત્મન્રાન ત્યાં સુનિપણું, તે સાચા ગુરુ હેાય, આક્રી કુળગુરુકલ્પના, આત્માર્થી નહીં જોય. પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુપ્રાપ્તિનાે, ગણે પરમ ઉપકાર, ત્રણે યાેગ એકલ્વથી, વર્તે આગ્રાધાર. એક હાેય ત્રણ કાળમાં, પરમારથનાે પંથ, પ્રેરે તે પરમાર્થને, તે વ્યવહાર સમંત. " \*

" ગછમતની જે કલ્પના, તે નહીં સદ્વ્યવહાર, ં ભાન નહીં નિજરૂપનું, તે નિશ્વય નહીં સાર. સર્વ જીવ છે સિદ્ધસમ, જે સમજે તે થાય, સદ્યુરુઆગ્રા જિનદશા, નિમિત્ત કારણુ માંય. "

" સદ્દગુરુના ઉપદેશથી, સમજે જિનનું **રૂપ,** ં તે તે પામે નિજદશા, જિન છે આત્મસ્વરૂપ. "

" જિન સાહી હૈ આતમા, અન્ય હાેય સાે કર્મ; કર્મ કટે સાે જિન વચન, તત્ત્વગ્રાનીકા મર્મ. વ્યવહારસે દેવ જિન, નિહયેસે હૈ આપ; એહિ વચનસે સમજ લે, જિન પ્રવચનકા છાપ. "

×

" પર પ્રેમ પ્રવાહ બઢે પ્રભુસે, સબ આગમભેદસુ ઉર વસે; વહ કેવલકો ખીજ ગ્યાનિ કહે. નિજકો અનુભવ બતલાય દીયે. "

> " મારગ સાચા નિલ ગયા, છૂટ ગયે સંદેહ; હેાતા સાેતા જલ ગયા, ભિન્ન કિયા નિજ દેહ."

" પ્રથસ દેહ દર્ષ્ટિ હતી, તેથી ભારયા દેહ, હવે દર્ષ્ટિ થઈ આત્મમાં, ગયા દેહથી તેહ. "

**સાચા મા**ગ

" ભિના નયન પાવે નહીં, ભિના નયનકી ભાત; સેવે સદ્દગ્રસ્કે ચરન, શા પાવે સાક્ષાત. ભુઝી ચહત જો પ્યાસકાે, હૈ ભુઝનકી રીત; પાવે નહીં ગુરુગમ ભિના, એહી અનાદિ રીત. પાયાકી એ ભાત હૈ, નિજ છંદનકાે છાેડ, પિછે લાગ સત્પુરુષકે, તાે સભ બંધન તાેડ. "

#### \*

"અપૂર્વ અવસર એવા કયારે આવશે? કયારે થઇશું બાહ્યાંતર નિર્ગ્રથ જો ? સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષ્ણ છેદીને, વિચરશું કવ મહત્પુરુષને પંથ જો-અપૂર્વ૦ દર્શનમાહ વ્યતીત થઇ ઉપજ્યાે આધ જે, દેહ ભિન્ન કેવલ ચૈતન્યનું ગ્રાન જો; તેથી પ્રક્ષીણ ચારિત્રમાહ વિલેાકિયે, વર્તે એવું શુદ્ધસ્વરૂપનું ધ્યાન જો.–અપૂર્વ૦ અહ ઉપસર્ગકર્તા પ્રત્યે પણ ક્રોધ નહીં, વંદે ચક્રિ તથાપિ ન મળે માન જો: દેહ જાય પણ માયા થાય ન રામમાં, ક્ષેણ નહીં છે। પ્રબળ સિદ્ધિ નિદાન જો−અપૂર્વ∽ શત્રમિત્ર પ્રત્યે વર્તે સમદર્શિતા, માન અમાને વર્તે તેજ સ્વભાવ જો; જીવિત કે મરણે નહીં ન્યૂનાધિકતા, ભવ માક્ષે પણ શુદ્ધ વર્તે સમભાવ જો−અપૂર્વ∞ માહ સ્વયંભૂરમણ સમદ્ર તરી કરી. રિથતિ ત્યાં જ્યાં ક્ષીણમાહગુણસ્થાન જો;

અપ્રવે અવસરની ભાવના અંત સમય ત્યાં પૂર્ણુ સ્વરૂપ વીતરાગ થઈ, પ્રગટાવું નિજ કેવળત્રાન નિધાન જો-અપૂર્વ૦ જે પદ શ્રી સર્વત્રે દીઠું ગ્રાનમાં, કહી શક્યા નહીં પણ તે શ્રી ભગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે ? અનુભવગાચર માત્ર રહ્યું તે ગ્રાન જો-અપૂર્વ૦ એહ પરમપદ પ્રાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મેં, ગજા વગરને હાલ મનારથરૂપ જો; તાપણુ નિશ્વય રાજચંદ્ર મનને રહ્યા, પ્રભુઆત્રાએ થાશું તેજ સ્વરૂપ જો-અપૂર્વ૦ "

## ૨૩

# શ્રીમદ્નાં સ્મારકેા

શ્રીમદ્ની હયાતીમાં સં. ૧૯૫૬ ના ભાદરવા માસમાં દુષ્કાળના અંત આવ્યા અને નવા પાક થયા ત્યારે 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ'ની યાજના સ્વહસ્તે થઈ હતી. ધર્મજીવન અને તત્ત્વવિચાર ક્ષેત્રમાં પણ દુષ્કાળ વર્તતા હતા, તેના અંત આણવા ધર્મમૂર્તિરૂપ પાતે જીવને દષ્ટાંત વડે અને અમૃત સમાન જીવંત બાેધથી અનેક ભવ્ય આત્માઓના ઉદ્ધારનું નિમિત્ત ભની આ દુષમ કાળનું પૂર પાછું વાળવા પરાક્રમ દર્શાવ્યું હતું. 'પરમશ્રુત પ્રભાવક ' મંડળની યાજના પગલર કરી એક વર્ષનું બાળક થતા પહેલાં પિતાના વિયાગ થાય તેમ તે કાર્યં અને આ ભવના સંબંધ તેમણે આયુષ્યપૂર્ણ થતાં છાડી દીધા. પરંતુ તેમના પ્રશંસક વર્ગ અને અન્ય ધર્મપ્રેમી પુરુષોના પાષણથી કલ્પવક્ષ સમાન એ સંસ્થા દારા અનેક અપ્રસિદ્ધ પુસ્તકા, શ્વેતાંબર, દિગંભર આદિ સર્વ સંપ્રદાયના તત્ત્વવિચારકાને આ દુષમકાળ વીતાવવામાં પરમ ઉપયાગી, અને અનન્ય આધાર રૂપ પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ થયાં. સ્વ. રેવાશંકરભાઈ જગજીવનદાસના મંત્રીપણા નીચે તે સંસ્થાએ અનેક શ્રીમદ્નાં સ્મારકા

ઉત્તમ પુસ્તકા દારા જનસમાજમાં અલબ્ય પુરતકાના અબ્યાસની વૃદ્ધિ કરી છે અને તેવાં પુસ્તકા પ્રગટ કરનારી સંસ્થાએા ઉત્તમ થવામાં પ્રેરહ્યા રૂપ બની છે. બીજી તેવી સંસ્થાએાના ઉત્સાહ આગળ અને કાર્યકુશળ રેવાશંકરભાઈના સ્વર્ગવાસ પછી આ સંસ્થામાં જે મંદ પ્રગતિ હાલ જણાય છે તેમાં વિશેષ કાળજી રાખવાથી સ્વ−પર ઉપકારનું કાર્ય સુગમ થાય તેમ છે તે તરફ વર્તમાન કાર્યવાહકાને દષ્ટિ દેવા રૂપ વિનંતિ કરું છું.

પ્રથમ 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ ' દારા પ્રસિદ્ધ થયેલા 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ' પુસ્તકના સંગ્રાહક સ્વ. શ્રી અંબાલાલભાઇએ લણાખરા મુમુક્ષુઓ પાસેથી શ્રીમદ્ના પત્રા મંગાવી પુસ્તકાકારમાં તેને ઉતારી શ્રીમદ્ના સ્વહરતે ઘટતો ફેરકાર પણ કરાવી લીધા હતા. શ્રીમદ્દના નાના ભાઈ સ્વ. મનસુખભાઈ સ્વજીભાઈ તથા સ્વ. મનસુખભાઈ કિસ્તચંદ મહેતા આદિ વિદ્યાનમંડળની મદદથી તે પુસ્તકનું સંશાધન કાર્ય થયું હતું અને હાલ બીજી આવૃત્તિ રૂપે 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ ' દારા તે પ્રસિદ્ધ થયું છે; તે તા ચિરકાળ સુધી શ્રીમદ્દના પરિચય કરાવી ધર્મભાવની વર્ષો સદા વર્ષાવનાર મેઘમાળા જેવું ઉત્તમ સ્મારક છે.

શ્રી અંખાલાલભાઈ મુમુક્ષુ જનાને ઉપયાગી પુસ્તકા મંગાવી રાખી શ્રીમદ્દની સૂચના પ્રમાણે જે પુસ્તક જેને વાંચવા યાગ્ય હાેય તેને માેકલી આપતા. ખરીદવાની ઇચ્છા હાેય તે કિંમત આપી રાખી લેતા, નહિ તા અભ્યાસ કરી પાછું માેકલતા. આ પ્રમાણે નાના પાયા ઉપર પણ સહેજે ઉત્પન્ન થયેલી જરૂરિયાત પૂરી પાડનાર પુસ્તકાલયની શરૂઆત થઈ ચૂકી હતી. તે સંસ્થાનું નામ ' શ્રી સુખાધ પાઠશાળા ' રાખ્યું હતું. ત્યાં ખંભાત અને તેની આજીબાજીના મુમુક્ષુઓ આવી

## શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા

સદ્દશ્રંથેાનેા અભ્યાસ કરતા, ભક્તિ કરતા તથા સત્સંગનાે લાભ મેળવતા. હાલ તે સંસ્થા તે જ સુખ્ય હેતુને અનુસરીને કામ કરી રહી છે; પરંતુ પુરતકાલય અને •ભક્તિસ્થાન તરીકે સત્સંગના ધામરૂપ તે બની રહી છે.

શ્રીમદ્દ ખંભાત પાસે વડવામાં નિવૃત્તિ નિમિત્તે ઘણા વખત આવી રહેલા તે તીર્થસ્થળના સ્મરણાર્થે તથા સત્સંગ અર્થે એ એકાંત ઉત્તમ સ્થળ હેાવાથી એક સુંદર મકાન તથા દેરાસરની અનુકૂળતા સહિત 'નિજાબ્યાસ મંડપ' નામ આપી સ્વ. પેાપટલાલ મહાેકમચંદ અને તેમના પરિચિત શ્રીમદ્દના પ્રશંસદાએ એક સંસ્થા સ્થાપેલી છે. તે પણ સત્સંગનું સુંદર સ્થાન છે.

પાછળનાં થાેડાં વર્ષામાં શ્રીમદ્દના પરિચયમાં આવેલા પણ સત્ય્રદ્ધા અને ભક્તિથી રંગાયેલા અમદાવાદના સ્વ. પાેષટલાલભાષ્ટ શ્રીમદ્દના દેહાેત્સર્ગ પછી મુનિશ્રી લલ્લુજી આદિના સમાગમમાં ઘણે વખત ચરાેતરમાં નડિયાદ, ખંભાત વગેરે સ્થળામાં રહેતા. તેવામાં એક કચ્છના વતની ધ્યાદ્મણ કુળમાં જન્મેલા સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં જૈનદીક્ષા પાંમેલા પણ સત્તી શાધમાં શ્વેતાંબરોનો, દિગ'બરોનો, વૈષ્ણુવાનો અને અનેક વિદ્વાનોનો સમાગમ કરી રહેલા રત્નરાજ સ્વામીએ શ્રીમદ્દની પ્રશંસા સાંભળી ત્યારે તેમને મળવા વિદ્વાર કરી મારવાડથી ગુજરાતમાં આવ્યા. પરંતુ શ્રીમદ્દના આવસાનના સમાચાર સાંભળી ખેદ પામ્યા. શ્રીમદ્દના પરિચયમાં આવેલી વ્યક્તિઓની શોધ કરતાં શ્રીમદ્દ લઘુરાજ (લલ્લુજી સ્વામી) તથા સ્વ. પોપટલાલના સમાગમ તેમને થયા અને શ્રીમદ્દનાં વચનાના અભ્યાસથી તથા બન્ને લક્તાત્માઓના પરિચયથી તે પ્રગ્રાવંત સાધુના હૃદયને શાંતિ પ્રાપ્ત થધ. તે શ્રીમદ્દ લઘુરાજ સ્વામીના સંગમાં ઘણેા વખત રહ્યા. પરંતુ શ્રીમદ્દના સમારક તરીકે આશ્રમ સ્થાપવાની આવશ્યકતા સમજાતાં

## શ્રીમદ્નાં સ્મારકાે

તેમણે શ્રી સિદ્ધપુર પાસે રાજપુર ગામની નજીક 'શ્રી રાજમંદિર આશ્રમ' નામ રાખી એક સંસ્થા સ્થાપી છે. ભક્તિ અને તત્ત્વગ્રાનચર્ચા તથા સત્સંગનું તીર્થક્ષેત્ર તે સંસ્થા પણુ બની રહી છે.

શ્રીમદ્દ લઘુરાજ સ્વામી દક્ષિણમાં ખાનદેશ, પશ્ચિમમાં કાર્ટિયાવાડ અને ઉત્તરમાં મારવાડ સુધી વિહાર કરી આવેલા; પરંતુ મુખ્યત્વે ચરાતરમાં તે વિચરતા અને તેમના પ્રસંગમાં આવેલા ગૃહસ્થ તથા સાગી વર્ગની કાઇ સ્થળમાં સ્થિરતા કરવાની સૂચના તેમજ આગ્રહ છતાં જ્યાં સુધી પગમાં શક્તિ હોય ત્યાં સુધી વિહારની પદ્ધતિ ચાલુ રાખવાની દઢતા તેમણે રાખેલી. પરંતુ હીંચણમાં વાનું દરદ તથા હરસ વગેરે વ્યાધિએા વધી જતાં અગાસ પાસેના સંદેશર ગામમાં ઘણા ભક્તજનોના સમૂહ ભક્તિ નિમિત્તે એકત્ર થયેલ તેમના આગ્રહથી તેમણે કાઇ સ્થળ શ્રીમદ્દના સ્મારક તરીકે અને ભક્તિધામ તરીકે પસંદ કરી મકાન બને તા ત્યાં ઘણા વખત રહેવાનું સ્વીકાર્યું. સંદેશરના સ્વ. જીજીસાઇ કરીને ઉદાર ગૃહરથે ત્રીસ વીધાં જમીન આપી અને એક સારી રકમની ટીપ ગૃહરથોએ કરી. એ પ્રકારે 'શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર આશ્રમ'ની અગાસ સ્ટેશન પાસે સં. ૧૯૭૬ ના કાર્તિક શુદ ૧૫ મે સ્થાપના થઈ.

શ્રી લઘુરાજ સ્વામીનું ચામાસા સિવાયના વખતમાં લણી વખત 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ ' માં રહેવાનું બનતું; તેથી લણા આત્માર્થી સજજનોને સત્સંગ–ભક્તિના લાભ કાયમ મળવાના સંભવ જણાયાથી, આશ્રમની જગામાં ધર્મશાળા રૂપે કેટલીક એારડીઓ પાતાના ખર્ચે તેઓ બંધાવવા લાગ્યા; કાઈ કાઇ શ્રીમંતે પાતાને રહેવા બંગલા બંધાવ્યા, અને એમ વધતાં વધતાં એક નાનું ગાકળિયું ગામ હાેય તેવું આ આશ્રમ બની ગયું છે. કાયમ પચાસ સા માણસા ત્યાં રહે છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાં વચના અને તેમની પાસેથી શ્રવણ કરેલા બાધનું રહસ્ય શ્રી લઘુરાજ સ્વામીના સત્સંગે સાંભળી લણા ભવ્ય જીવા તત્ત્વત્તાન પ્રાપ્તિના પુરુષાર્થમાં પ્રવર્તે છે. કાઇ માસ એ માસ કે કાઇ કાયમ રહેનારા એવા અનેક ભક્તાત્માએા ઉપરાંત આજાળાજીનાં ગામામાંથી અનેક જિત્તાસુ જીવા ત્યાં આવે છે અને સત્સંગ, સત્શાસ્ત્રના પરિચયથી જીવન-સાફલ્યનું નિમિત્ત પામતા રહે છે. આ આશ્રમમાં મધ્યસ્થ વાતાવરણ હાેવાથી શ્વેતાંબર, દિગંબર, સ્થાનકવાસી, વૈષ્ણવાદિ અનેક કુળ સંપ્રદાયના પરંતુ આત્માને ઓળખવાની ભાવના વાળા જિત્તાસુ જીવા આવે છે અને રહે છે. સ્વેતાંબર તથા દિગંબર દેરાસરા પણ આશ્રમના ચાગાનમાં છે. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રતી પાષાણ તથા ધાતુની ભવ્ય પ્રતિમાઓ પણ છે. ધાર્મિક જીવનના પરિચય કરાવે તેવું આ ઉત્તમ તીર્થ બન્યું છે.

સ્વ. પુંજાભાઇ હીરાચંદની ઉદાર સખાવતથી અમદાવાદમાં મહાત્મા ગાંધીજી દ્વારા ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ગ્રાનભંડાર ' પુરાતત્ત્વ મંદિરમાં સ્થાપવામાં આવ્યા હતા. હાલમાં પુરાતત્ત્વ મંદિર ખંધ છે. પણ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર ગ્રાનબંડાર ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ નિભાવે છે.

નાર, કાવિઠા, અમદાવાદ, વઢવાણુ, કલેાલ, ધામણ (નવસારી પાસે) આદિ સ્થળાએ ' શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર મંદિર' રૂપે સત્સંગનાં ધામ છે. પણ તે તે સ્થળે રહેનાર મુમુક્ષુએાના જીવનને જ ઉપકારી હાેવાથી માત્ર તેનાં નામ અહીં જણાવ્યાં છે. આજીપાજીનાં સ્થળાયી આવનાર જિજ્ઞાસુએાની જિજ્ઞાસા તૃપ્ત થાય અને ધાર્મિક જીવનની જાગ્રતિ પ્રાપ્ત થાય તેવાં ત્રણુ સ્થળા ઉપર ગણાવ્યાં છે: ખંભાત, સિદ્ધપુર અને અગાસ.

### શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર લખે છે:

'' હું કેાઇ ગચ્છમાં નથી, પણ આત્મામાં છું એ ભૂલશા નહીં. '' એ લક્ષ રાખીને ઉપરના આશ્રમોના આત્માર્થી જીવા એ મહાપુરુષે અએ દર્શનોને અભ્યાસ કરી જે આત્મસ્વરૂપને નિર્ણય કરી પોતાનું જીવન શુદ્ધ સહજાત્મ સ્વરૂપ બનાવ્યું હતું, તે નિષ્પક્ષપાતી તત્ત્વને અનુભવ કરવા પ્રયત્નશીલ છે. સનાતન જૈન એવું નામ આપવામાં આવે છે ત્યાં પણ જૈન શબ્દને વિશાળ અર્થ સર્વના લક્ષમાં હાેય છે. જે મહાત્માએ આત્મદર્શન પામ્યા છે અને આત્મહિતમાં વિધ્ન કરનાર કારણોને જેમણે જીતી લીધાં છે તે જિન છે; શુદ્ધ આત્મા છે. અને આત્મધર્મ પ્રગટાવવા તે મહાપુરુષોના દર્શાવેલે માર્ગ ચાલે છે તે જૈન કે આત્માર્થી મુમુક્ષ જીવા છે. તે આત્મધર્મ અનાદિ કાળથી પ્રવર્તતા આવ્યા હોવાથી માક્ષને માર્ગે પ્રવર્તતા સર્વ લવ્ય જીવા સનાતન જૈન છે.

# २४

# અંતિમ પ્રશસ્તિ

" દેહ છતાં જેની દશા વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનીના ચરણમાં હેા વંદન અગણીત."

" જ્યાં મતિની ગતિ નથી ત્યાં વચનની ગતિ ક્યાંથી હેાય ?" એ વાક્ય વિચારતાં સ્પષ્ટ સમજાય એવું છે કે જેનું અચિંત્ય માહાત્મ્ય છે એવા મહાપુરુષોનું માપ શબ્દથી કદી થઈ શકે નહિ. સૂર્ય સામે દર્ષિ કરતાં આંખ અંજાઇ જાય છે; સર્વ વસ્તુઓને જોવામાં મદદ કરનાર પરમ પ્રકાશવ તે એ પદાર્થ હેાવા છતાં, ત્યાં દષ્ટિ ટકતી નથી, એટલાે એના પ્રભાવ છે; તેમ આત્મસ્વરૂપમાં લીન થયેલા અલૌકિક પુરુષોના અકથ્ય મહિમા કહેતાં 'અપાર, અપાર, અપાર; અનંત, અનંત, અનંત ' એવા શબ્દો વડે વિચક્ષણ પુરુષોએ સમાપ્તિ કરી છે.

> શ્રીમદે 'અપૂર્વ અવસર 'માં ગાયું છેઃ '' જે ૫૬ શ્રી સર્વત્તે દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શક્યા નહીં પણ તે શ્રી ભગવાન જો;

તેહ સ્વરૂપને અન્ય વાણી તે શું કહે ? અનુભવ–ગાચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો. અપૂર્વ અવસર એવા ક્યારે આવશે ?''

દેહ છતાં જેણે માન અપમાન સમાન માન્યાં હતાં, એટલું જ નહિ પણ કીર્તિને કલંકરૂપ માની, " અન્રાની થઇને વાસ કરવાની ઈચ્છા બાંધી રાખી છે, તે એવી કે અપૂર્વ કાળે ન્રાન પ્રકાશતાં બાધ ન આવે. " આમ જે ગ્રુપ્ત રહેવામાં આનંદ માનતા, તે મહાપુરુષનું તેત્રીસ વર્ષનું ટૂંકું આયુષ્ય વીત્યા પછી પણ તેત્રીસ વર્ષ થઈ ગયાં; તે મહાપુરુષની પ્રશંસા આદિ સાથે તેમને પોતાને કંઈ લેવા દેવા નથી; તેમ આ લેખકને પણ તેમાં કાઈ પણ પ્રકારના લૌકિક લાભ કે સંબંધ નથી. માત્ર મહાપુરુષો જગતના આધાર રૂપ છે; પરમ ઉત્કૃષ્ટ સુખ પામ્યા છે; તે સુખની ઇચ્છાવાળા સજ્જનાના અવલંબન બૂત છે: સર્વ સુખના દાતા છે; તે પરમ સત્ય તરફ દષ્ટિ કરાવવા પૂરતા જ આ પ્રયાસ છે.

આત્મન્રાની પુરુષોના પ્રત્યક્ષ સમાગમે માત્ર એક શબ્દથી જે જીવનપલટા થાય છે તે આવા અનેક ગ્રંથેાથી પણ થવા સંભવ નથી એમ પ્રતીતિ છતાં, આટલા બધા શબ્દોની સંકલના કરવામાં એક માત્ર સત્પુરુષની ભક્તિ કરવાની ભાવના જ હેતુરૂપ છે. ભક્તકવિ શ્રી માનતુંગાચાર્ય ' ભક્તામર ' માં કહે છે:

> " अल्पश्रुतं श्रुतवतां परिहासधाम त्वद्धक्तिरेव मुखरीकुरुते बलान्माम् । यत्कोकिलः किल मधा मधुरं विरौति तच्चारुचुतकलिकानिकरेकेहेतुः ॥ "

ભાવાર્થ—અલ્પ ઝુત જ્ઞાન હાેવા છતાં, મહાઝુતજ્ઞાનીઓ જેને હસી કાઢે એવી પામર દશા છતાં, હે ! પ્રભુ, માત્ર તારી ભક્તિ મને પરાણે વાચાળ ખનાવે છે; કાેયલ જે વસંત ઝરતુમાં મનેાહર

#### શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા

ટાૈકા કર્યા કરે છે તેનું કારણ ખરેખર આંબાના મારના સુંદર કળીએાના સમૂહ જ છે.

અંતમાં, સંત કેવા હાેય ? એનું દર્શક ચિત્ર રજી કરતી—શ્રીમદ્દજીના જીવનનેા સંદાહ રજાૂ કરતી—શ્રી. અમિતગતિ આચાર્યના ' સુભાષિત રત્નસંદાહ ' માંની એક ગાથા ટાંકી આ ગ્રન્થ પૂરા કરં છું:

> चित्ताह्लादि व्यसनविमुखः शोकतापापनोदि प्रज्ञोत्पादि श्रवणसुभगं न्यायमार्गानुयायि । तथ्यं पथ्यं व्यपगतमलं सार्थकं मुक्तवाधम्

ચો નિર્દોષં रचयति वचस्तं ब्रुघा: संतमाहुः ॥४६१॥ ભાવાર્થ: વ્યસનરહિત જે પુરુષ, ચિત્તને આનંદ આપનાર, શાકસંતાપને દૂર કરનાર, પ્રગ્રા પ્રગટાવનાર, કર્ણપ્રિય, ન્યાય માર્ગને અનુસરનાર, સત્ય, હિતકારી, પ્રસાદયુક્ત, અર્થગંભીર, વિરાધરહિત્ત અને નિર્દાષ વચનાની રચના કરે છે તેને ખુધજના સંત કહે છે. એવા સંતને આપણાં વંદન હેા.

# अ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ।

| अस्थान अव                | તિ એ  |
|--------------------------|-------|
| પ્રસ્થાન માસિક           | 4-0-0 |
| કિશાર માસિક              | 8-0-0 |
| સરસ્વતી ચન્યમાળા         | 5-0-0 |
| ટાલ્સ્ટૉય ગ્રન્થાવલિ     | 5-0-0 |
| શ્રી રવીન્દ્ર ગ્રન્થાવલિ | 5-0-0 |
| ખુહદ્દ ગ્રન્થાવલિ        | 858   |
| *                        |       |
| પ્રતર વિવિધ પ્રમાશતા     |       |

પ્રસ્થાન અટલ પ્રગતિ