# શ્રીમદ્રાજ્ય'ક જીવન—સાધના

મુકુલભાઈ કલાર્થી

**શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જન્મ શતાળ્દી મંડળ** શ્રી રાજચંદ્ર પાકેશાળા, પંચભાઈની પાેળ અમદાવાદ શ્રી મુકુલભાઈએ શ્રીમદ્જીના લૌકિક જીવનનાં પ્રસંગાે અને ઘટનાઓ સાદી, સ્વચ્છ અને મધુર ભાષામાં નિરૂપ્યાં છે. એમના આંતર જીવનના લોકોત્તર અનુભવાે એમણે ટાળ્યા નથી, પણ સ્વસ્થતાથી નિરૂપ્યા છે.

એની પાછળના વસ્તુસત્યનું વિવેચન કરવું એ કોઈ પણ લેખકની મર્યાદા બહારની બાબત છે, સિવાય કે પાતે એ લોકોત્તર માર્ગના વિહારી હોય. એટલે આવા કોઈ ગજા બહારના ઊહાપાહમાં પડયા વિના શ્રીમદ્જીનાં લખાણાના આધારે અને તેમના સમાગમમાં આવેલી વ્યક્તિઓનાં કથનાના આધારે શ્રી મુકુલભાઈએ યથાયિત નિરૂપણ કર્યું છે.

એમના નિરૂપણમાં ચરિતનાયક વિશેનો એમનો આદરભાવ સ્પષ્ટ દેખાય છે. એ ન હોય તો આવો શ્રમ વ્યર્થ લાગે. પોતાને ગમ્ય ન હોય એવા પ્રસંગા, ઘટનાઓ — અનુભવોને તિરસ્કારવાનું કે ગાપાવવાનું ચાપલ એમણે કર્યું નથી. શ્રીમદ્જીનાં લખાણામાંથી કળાનું અને સમાગમીઓના કથનથી સમર્થિત થતું જીવનદર્શન શ્રી મુકુલભાઈએ કરાવ્યું છે.

રસિકલાલ છા. પરીખ

## શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જન્મ શતાષ્ટ્રી ચંથમાળા પ્રકાશન–ત્રીજું

# <sup>શ્રામદ રાજ્ય</sup>'દ્ર જીવન–સાધના

મુકુલભાઈ કલાર્થી

દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનીના ચરણમાં, હો વંદન અગણિત. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રકાશક:

ત્રિકમલાલ મહાસુખરામ શાહ પ્રમુખ–શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર જન્મ શતાબ્દી મંડળ, શ્રી રાજ્યંદ્ર પાઠશાળા, પંચભાઈની પાેળ, અમદાવાદ.

આત્મશાંતિ જે જિંદગીના ધ્રુવ કાંટાે છે. તે જિંદગી ગમે તાે એકાકી અને નિર્ધન, નિર્વસ હાેય તાે પણ પરમ સમાધિનું સ્થાન છે.

> લાેકસંજ્ઞા જેની જિંદગીના ધ્રુવ કાંટાે છે, તે જિંદગી ગમે તેવી શ્રીમ તતા, સત્તા કે કુડું અ પરિવારાદિ ચાેેેગવાળી હાેય તાેપણ તે દુઃખનાે જ હેતુ છે.

> > શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

કિંમત : રૂ. **ર-૦૦** સુધ<sup>્રેડ</sup>િકિંમત ફ*ેલ્સ*પ

સં. ૨૦૨૨ પ્રત: ૧૫,૦૦૦ પ્રથમ આવૃત્તિ મુદ્રક: માહન પરીખ સુરુચિ છાપશાળા બારડાેલી-ર

## 'सत्'

મહાત્માઓએ ગમે તે નામે અને ગમે તે આકારે એક 'સત્'ને જ પ્રકાશ્યું છે. તેનું જ જ્ઞાન કરવા યાગ્ય છે, તે જ પ્રતીત કરવા યાગ્ય છે, તે જ અનુભવરૂપ છે, અને તે જ પરમપ્રેમે ભજવા યાગ્ય છે. તે 'પરમેસત'ની જ અમા અનન્ય પ્રેમે અવિચ્છિત્ર ભક્તિ ઇચ્છીએ છીએ.

તે 'પરમસત્' ને
પરમજ્ઞાન કહો, ગમે તો પરમપ્રેમ કહો,
અને ગમે તો 'સત્–ચિત્–આનંદ સ્વરૂપ' કહો,
ગમે તો 'આત્મા' કહો, ગમે તો 'સર્વાત્મા' કહો,
ગમે તો 'એક' કહો, ગમે તો 'અનેક' કહો,
ગમે તો 'એકરપ' કહો, ગમે તો 'સર્વાર્પ' કહો,
પણ 'સત્' તે 'સત્' જ છે, અને
તે જ એ બધા પ્રકારે કહેવા યોગ્ય છે,
કહેવાય છે. સર્વ એ જ છે. અન્ય નહીં.

એવું તે પરમતત્ત્વ, પુરુષોત્તમ, હિર, સિંહ, ઇધિર, નિરંજન, અલખ, પરમબ્રહ્મ, પરમાત્મા, પરમેધર અને ભગવત આદિ અનંત નામાએ કહેવાયું છે. અમે જ્યારે પરમતત્ત્વ કહેવા મચ્છી તેવા કેકાઈ પણ શબ્દમાં બાેલીએ તેન તે એ જ છે, બીજું નહીં.

—શ્રીમદ્રાજચ'દ્ર−

#### શ્રીમદ્ના શબ્દામાં—

#### જીવન દર્ષ્ટિ

એક પર રાગ અને એક પર દ્વેષ એવી સ્થિતિ એક રામમાં પણ તેને પ્રિય નથી. અધિક શું કહેવું? પરના પરમાર્થ સિવાયના દેહ જ ગમતા નથી તાે?

>:

આત્મેચ્છા એવી જ વર્તે છે કે સંસારમાં પ્રારબ્ધાનુસાર ગમે તેવાં શુભાશુભ ઉદય આવા, પરંતુ તેમાં પ્રીતિ અપ્રીતિ કરવાના આપણે સંકલ્પ પણ ન કરવા.

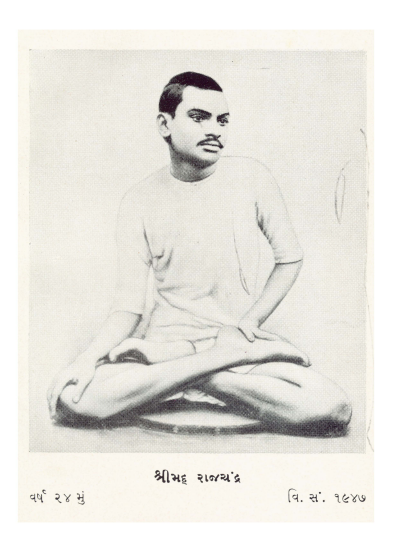
\*

પાતાનું અથવા પારકું જેને કંઈ રહ્યું નથા, એવી કાઈ દશા તેની પ્રાપ્તિ હવે સમીપ જ છે, (આ દેહે છે), અને તેને લીધે પરેચ્છાથી વર્તીએ છીએ.

\*

પૂર્વે જે જે વિદ્યા, બાધ, જ્ઞાન, કિયાની પ્રાપ્તિ થઈ ગઈ છે તે તે સઘળાં આ દેહે વિસ્મરણ કરી નિર્વિકલ્પ થયા વિના છૂટકા નથી; અને તેને લીધે જ આમ વર્તીએ છીએ.

–શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર**-**



### .શ્રીમદ્ના શબ્દાેમાં જીવન નિર્ધાર

આત્માત્રાન પામ્યાે એ તાે નિઃસંશય છે; પ્ર'થીબેદ થયાે એ ત્રણે કાળમાં સત્ય વાત છે; સર્વ ગ્રાનીઓએ પણ એ વાત સ્વીકારી છે.

દેહ છતાં મનુષ્ય પૂર્ણ વીતરાગ થઇ શકે એવા અમારા નિશ્વલ અનુભવ છે. કારણકે અમે પણ નિશ્વય તે જ સ્થિતિ પામવાના છીએ, એમ અમારા આત્મા અખંડપણે કહે છે; અને એમ જ છે.

પૂર્ણ વીતરાગની ચરણરજ નિરંતર મસ્તંકે હો, એમ રહ્યા કરે છે. અત્યંત વિકટ એવું વીતરાગત્વ અત્યંત આશ્ચર્યકારક છે; તથાપિ તે સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે, સદેહે પ્રાપ્ત થાય છે, એ નિશ્ચય છે, પ્રાપ્ત કરવાને પૂર્ણ યોગ્ય છે, એમ નિશ્ચય છે.

સદેહે તેમ થયા વિના અમને ઉદાસીનતા મટે એમ જણાતું નથી અને તેમ થવું સંભવિત છે, જરૂર એમ જ છે.

આ જગત પ્રત્યે અમારા પરમ ઉદાસીનભાવ વર્તે છે, તે સાવ સાનાનું થાય તા પણ અમને તૃણવત્ છે; અને પરમાત્માની વિભૂતિરૂપે અમારું ભક્તિધામ છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

# -શ્રીમદ્દની સમદષ્ટિ<sub>'</sub>

જેવી દિષ્ટ આ આત્મા પ્રત્યે છે, તેવી દિષ્ટ જગતના સર્વ આત્માને વિષે છે. જેવા સ્નેહ આ આત્મા પ્રત્યે છે, તેવા સ્નેહ સર્વ આત્મા પ્રત્યે વર્તે છે. જેવી આ આત્માની સહજાન દ સ્થિતિ ઇચ્છાએ છીએ, તેવી જ સર્વ આત્મા પ્રત્યે ઇચ્છાએ છીએ. જે જે આ આત્મા માટે ઇચ્છાએ છીએ, તે તે સર્વ આત્મા માટે ઇચ્છાએ છીએ.

જેવા આ દેહ પ્રત્યે લાવ રાખીએ **છા**એ, તેવા જ સર્વ દેહ પ્રત્યે લાવ રાખીએ **છા**એ.

જેવા સર્વ દેહ પ્રત્યે વર્તવાના પ્રકાર રાખીએ છીએ, તેવા જ આ દેહ પ્રત્યે પ્રકાર વર્ત છે.

આ દેહમાં વિશેષ છુદ્ધિ અને બીજા દેહ પ્રત્યે વિષમ છુદ્ધિ ઘણું કરીને કચારેય થઈ શકતી નથી.

આત્મારૂપ પણાનાં કાર્યે માત્ર પ્રવર્તન હોવાથી જગતનાં સર્વ પદાર્થ પ્રત્યે જેમ ઉદાસીનતા વર્તે છે, તેમ સ્વપણે ગણાતા સ્ત્રીઆદિ પદાર્થી પ્રત્યે વર્તે છે.

સર્વાત્મમાં સમદષ્ટિ દો આ વયનને હૃદયે લખો.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

### 30

### આ ૨૫ રિ ફિ.

के स्विदेश स्त्रामकीराधिना, पर्यमेरे दुःष आनंत, स्त्रामकाकीं ते पदनानं - तन्ति सम्हादी समावंत. १

वर्त्त भाग का इाजमां, मार्ट्स भाग कर कारे.

द्वार त्रिकेश-नड पर्व बहुत, ब्रेडक्ड झानमां होएँ, भाग भाषा भाषा भाषानाः, हिंदाता हिंदले को ए 3

पाह्य क्रिमामां नायवा कांत्र केंद्र नहांगी, क्रानमार्जनीयेमिता, तेर क्रिमान्ड क्या ए ज

कं भे भारत के इत्स्ता, कार्फ बाली भारि, बन्ते भारतविश्वामां, २३०३ कार्क के आंदिर र

त्मारा विवास न विकास, भाम न तेने हार अक्षा कि कात.

# શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર જન્મશતાપ્દી મંડળ

સમીપવર્તી સહજજ્ઞાન વૈરાગ્યમૃર્તિ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જન્મ-શતાબ્દી સંવત ૨૦૨૪ના કારતક સુદ ૧૫ના દિને આવે છે એતે અનુલક્ષી એ પુષ્યનામ પુરુષના ઉપકારની યત્કિંચિત પુનિત સ્મૃતિ અર્થે આ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જન્મશતાબ્દી મંડળ'—સ્થાપવામાં આવ્યું છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું જગહિતકારી પરમ કલ્યાણમય સાહિત્ય, એમના જીવનના પ્રસંગા આદિ જુદીજુદી ભાષાએમાં પ્રકાશિત કરવાના, વિશાળ સમુદાયને એના લાભ મળી શકે એવી રીતે પ્રચાર કરવાના ઉદ્દેશ રાખવામાં આવ્યા છે.

મ ડળને ટ્રસ્ટ એક્ટ નીચે રજિસ્ટર કરાવવામાં આવ્યું છે. બ ધારણપૂર્વ ક વ્યવસ્થા માટે એક અગ્યાર સબ્યોની વ્યવસ્થા-પક સમિતિ અને પ્રકાશનના કાર્ય માટે પાંચ સબ્યોની એક પ્રકાશન સમિતિ હાલ કામ કરે છે.

ઉદ્દેશને અનુલક્ષી શરૂ કરેલ પ્રકાશન કાર્યનું 'રાજપદ' એ પ્રથમ પ્રકાશન છે. 'કર વિચાર તો પામ' એ ખીજું પ્રકાશન છે. અને આ 'જીવન-સાધના' એ ત્રીજું પ્રકાશન છે. ખીજાં પ્રકાશનોનું કામ ચાલુ છે.

વિશેષ આનંદ તો એ છે કે શ્રીમદ્ પ્રત્યે ભક્તિવંત વિશાળ સમુદાય અને શ્રીમદ્દની સ્મૃતિમાં સ્થપાયેલ અનેક સંસ્થાઓ આ કાર્યમાં સારા ઉલ્લાસથી એકત્રપણે સહકાર આપી રહી છે અને એ જ આ મંડળની ઉપયોગિતા છે.

શ્રીમદ્ પ્રત્યે પ્રેમભક્તવંત સૌ કાઇને આ કાર્યમાં સહકાર આપવાની વિનંતિ છે.

તા. ૧૦–૪–૬૬ શ્રીમદ્રાજચંદ્ર પાઠશાળા, પંચભાઈની પાળ, અમદાવાદ.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જન્મશતાબ્દી માંડળ કારાેબારી સમિતિ વતી ત્રિકમલાલ મહાસુખરામ શાહ, પ્રસુખ.

### પુરાવચન

### લાકાત્તરની જીવનચર્યા

#### लेकोत्तराणां चेतांसि के। हि विज्ञातुमर्हति।

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જેવા પુરુષિવશેષની ચરિતકથા લખવી દુષ્કર છે. ઇન્દ્રિયદર્શનાવલં બી આપણી છુદ્ધિ ખ્યાલ કરી શકે, સમજી શકે અને સ્વીકારી શકે એવી મહત્તા-વિશેષતા એમના ચરિતમાં નથી એમ નથી: જેમકે એમની અસાધારણ સ્મૃતિ, લઘુવયમાં પ્રત્રાપરિપાક, વ્યવહારનીતિના આગ્રહ, કાર્ય કુશળતા, શાસ્ત્રનિપુણતા, ગુજરાતી ગદ્યમાં મૌલિક પ્રભુત્વ, સદાચરણનિષ્ઠા, સત્યશોધકતા, વૈરાગ્ય, આત્માનાં મનન, શ્રવણ અને નિદિધ્યાસન, તદર્થ નિવૃત્તિ-ઉત્સુકતા, નિર્ભયતા ઇત્યાદિ. આ બધા ગુણા વ્યક્ત કરતા પ્રસંગા, ઘટનાએ, સમાગમાનાં પણ પ્રામાણિક વર્ણના કરવા, સહેલાં નહિ પણ, શક્ય તા છે જ.

પણ શ્રીમદ્દના આ ળધા આવિર્ભાવા ઉપરાંત બીજા કેટલાક આવિર્ભાવાને –જે અપેક્ષાએ ળાહ્ય કહેવાય એવા આવિર્ભાવાની મૂલશક્તિ જેવા છે અને જેમનું વર્ણન તેમના પાતાના શબ્દામાં થયેલું છે તેમને– સમજવા એ દુષ્કર, અત્યન્ત દુષ્કર છે. તેમને સ્વીકારવાના પ્રશ્ન તો તેમને સમજયા પછી આવે–અથવા તે ખુદ્ધિતકને શાન્ત કરી કેવળ શ્રદ્ધાના વિષય ખને. ઉ. ત., '''પુનજ'ન્મ

છે-જરૂર છે, એ માટે 'હું' અનુભવથી હા કહેવામાં અચળ છું." એ વાકચ પૂર્વભવના કાઈ **જોગનું સ્મરહા** થતી વખતે સિદ્ધ થયેલું લખ્યું છે. જેને-પુનજેન્માદિભાવ કર્યા છે. તે પદાર્થને કાઈ પ્રકારે જાણીને તે વાકચ લખાયું છે." <sup>૧</sup>' શ્રીમદ્દના આ અનુભવને શી રીતે સમઝવા? મનાવિજ્ઞાનના ચાકડામાં એ કઈ રીતે બેસે?-અથવા

રધન્યરે દિવસ આ અહેા, જાગી રે શાંતિ અપૂર્વ રે; દશ વર્ષે રે ધારા ઉલસી, મટચો ઉદય કર્મના ગર્વ રે. ઓગણીસે ને એકત્રીસે આવ્યા અપૂર્વ અનુસાર રે, ઓગણીસે ને ખેતાલિસે, અદ્દભુત વૈરાગ્ય ધાર રે. ઓગણીસે ને સુડતાલિસે, સમક્તિ શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે, શ્રુત અનુભવ વધતી દશા, નિજ સ્વરૂપ અવભાસ્યું રે.

આમાં 'દશ વર્ષે' ધારા ઉલસી ' એના શા અર્થ અને એ કઈ મનાવસ્તુને સ્ચવે છે? 'અપૂર્વ અનુસાર' આવ્યા એટલે શું આવ્યું ? વૈરાગ્ય તા સમઝીએ પણ 'અદ્દભુત' એટલે શું?–'શુદ્ધ સમક્તિ પ્રકાશ્યું' એટલે શું થયું? જડ અને ચેતન બે ભિન્ન છે એવી શ્રદ્ધા કે માન્યતા તે સમ્યકત્વ કે સમક્તિ, પણ 'પ્રકાશ્યું' એટલે વિચાર ઉપરાંત ખીજું શું થયું? 'નિજસ્વરૂપ અવભાસ્યું' –એટલે માણસને 'અહ''નું વેદન થાય છે એના કરતાં ખીજું શું અવભાસ્યું' 'લગભગ કેવળ ભૂમિકા'ને સ્પર્શવાનું એટલે શેને સ્પર્શવાનું?

૧ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, સં. ૨૦૦૭ની આવૃત્તિ પત્ર ૪૨૪ ૨ એજન. પત્ર ૯૬૦–૧ (૩૨) સંવત ૧૯૫૩માં – ૨૯ વર્ષની વયે પોતા વિશે આ નોંધ શ્રીમદે કરી; તેમાં તે તે ઘટનાને વર્ષવાર નિર્દેશી છે. આવી અનેક ળાળતા જેમના જીવનચરિતમાં ઘટનાઓ રૂપે વણાઈ હોય તેની સુદ્ધિત્રાહ્ય કથા શી રીતે લખાય? આ વિજ્ઞાનયુગમાં આવી ળાળતાનું હજી સંશોધન થયું નથી. જે કાંઈ જાણીએ છીએ તે કાં તા શ્રદ્ધા રૂપે કહેવાય છે, વહેમ રૂપે કહેવાય છે, કે કવિકલ્પના તરીકે આસ્વાદાય છે. વળી, –'અમુક સાલમાં શ્રીમદે ઝવેરાતના ધ'ધા શરૂ કર્યો'એ ઘટના સરળતાથી સમજમાં આવે એવી રીતે જે કહી શકાય તેવી શ્રીમદ્દને અમુક સાલમાં 'ધારા ઉલસી' કે 'અપૂર્વવૃત્તિ' આવી, 'કે પૂર્વભવના જોગનું સ્મરણ થયું'એ ળાળતાને એવી રીતે ઘટનાઓ તરીકે કહી શકાય?

શ્રીમદ્દનું માનસ તેમના વ્યવહારજીવનથી અને તેમના દાર્શનિક ઝીણવટવાળાં લખાણાથી જે સમજ્ય છે તે ઉપરથી, તર ગમાં આવી કે કાેઇ બ્રમણાની પ્રેરી કે કાેઇ મહિમા બતાવવાની વૃત્તિથી, આવું માનવા કે લખવા પ્રેરાય એવી આ વ્યક્તિ લાગતી નથી. એમના ગાઢ પરિચયમાં આવેલા ગાંધીજીના આ વિશ બહુ સ્પષ્ટ અભિપ્રાય છે: 'તેમનાં લખાણાની એક અસાધારણતા એ છે કે પોતે જે અનુભવ્યું તે જ લખ્યું છે. તેમાં કચાંયે કૃત્રિમતા નથી. બીજાની ઉપર છાપ પાડવા સારુ એક લીટી સરખી પણ લખી હોય એમ મેં નથી જોયું.'3

અર્થાત્ કે એમનાં માનસની લઢણ ખુદ્ધિપ્રધાન તાર્કિકની છે, પોતાના મનનું સૃક્ષ્મતાથી નિરીક્ષણ કરી શકે એ જતનું એ ચિત્ત છે. પોતાને જ્યારે 'હરિસ્સ'ની તાલાવેલી થઈ છે અને એની 'મસ્તી' આવી છે ત્યારે પણ એ પોતાની વૃત્તિઓના નિરીક્ષક દેખાય છે. અર્થાત્ કે એક પક્ષે લખનાર સ્વસ્થ ખુદ્ધિના અનાડ ખરી

૩ શ્રીમદ્રાજચંદ્ર અને ગાંધીજ પૃ. ૪૬

સૂક્ષ્મ નિરીક્ષક છે અને બીજે પક્ષે એની નોંધો અને લખાણા એવી મનાદશાઓ—માનસવસ્તુઓ—માનસઘટનાઓ રજૂ કરે છે જે વિજ્ઞાન-ગમ્ય નથી, ઇન્દ્રિયત્તાનાવલંબી બ્રહ્ધિને ગમ્ય નથી.

આ કારણથી શ્રીમદ્દ જેવા પુરુષવિશેષોની જીવનકથામાંથી આવા બધા ભાગ છાડી દેવામાં આવે એમ બને; અને એ છાડી દીધાં છતાંય સદાચારનિષ્ઠ એવું ઘણું એમાં નિરૂપી શકાય.

અને અહીં આ જ જીવનચરિત લખવાની માટી ઘુંટી આવે છે. જે અનુભવા ચરિતનાયકના જીવનનાં આધારમૂત ળન્યાં દેખાતાં હોય તેમને મૂળ દર્દી કે કે ગૌણ કરીને તેમનાં જીવનચરિત કેમ નિરૂપી શકાય? આવા ગૂઢસ્તરના અનુભવાની વાત ન હોય ત્યાં પણ ચરિતનાયકની જે પ્રેરણારૂપ શ્રદ્ધાઓ હોય તેને ધ્યાનમાં રાખ્યા વિના તેના વિચારા કે આચારાને એ મૂળશક્તિ વિના કેવી રીતે ખરાળર સમઝી શકાય? ઉ. ત. મહાતમા ગાંધીની ઇશ્વર વિશ્વની શ્રદ્ધા—I am surer of His existence than of the fact that you and I are sitting in this room. Then I can testify that I may live without air and water but not without Him… એ એમની આવી અને બીજી લોકાત્તર શ્રદ્ધા અને પ્રેરણા વિના ગાંધીજીના આચાર-વિચારાને સમઝવાના અને તેને અનુસરવાના પ્રયત્ના કેટલી વિષમ સ્થિત—હાસ્યની અને દુ:ખની–ઊભી કરે છે તે આપણે આજે જોઈએ છીએ. યો યच્છ્રદ્ધ: स अव स: 1 (મ. गी. १७–३)

પણ શ્રીમદ્દ કે રામકૃષ્ણ પરમહંસ, કે રમણ મહર્ષિ કે શ્રી અરર્વિદ જેવાનાં આંતરવિધ faith-શ્રદ્ધા કરતાં પણ જુદી જાતનાં દેખાય છે. એમનાં આંતરવિધમાં એ શ્રદ્ધાના પદાર્થીનાં 'અનુભવ',

4 My Religion p. 43

'દર્શન' કે 'સમાપત્તિ' હોય છે. એથી એવાએાનાં જીવનચરિતો એ 'અનુભવ ઘટનાએા'નાં કથન વિના નિષ્પ્રાણ થઈ જાય.

તા બીજી બાજુએ ચમત્કાર લાેલુપતા થઈ જવાના, વહેમનાં ધુમ્મસમાં અટવાઈ જવાના, બુદ્ધિત્રાહ્મને પણ અતીન્દ્રિય કાેટિમાં મૂકા દેવાના ભય હાેય છે.

જવાને માર્ગ તટસ્થ ભાવે ઐતિહ્ય પ્રમાણાની ખરાખર ચકાસણી કરી જે લોકિક કે લોકાત્તર ભાવા—અર્થા—ઘટનાએ નીપજે તેમનું નિરૂપણ કરવું એ છે. લેખકના પોતાના અનુભવમાં ન હાય અથવા એના ત્રાનની કક્ષાને સંભવિત ન લાગે એની બીનાએ પણ ઐતિહ્ય પ્રમાણથી નીપજતી હોય તા તેમને છોડી શકાય નહિ એવા આધુનિક ઐતિહ્ય પરીક્ષકોના ય મત છે. પ

શ્રીમદ્દજનું આવું સંશોધનપૂર્વક નીપજેલું જીવનચરિત લખાવવું હજી બાકી છે. આવું ચરિત લખ્યાં પહેલાં શું થવું જોઈએ એ ગાંધીજીએ સૂચવ્યું છે: 'જીવનચરિત્ર લખવું હોય, તો હું તેમની જન્મભૂમિ વવાણિયા બંદરમાં કેટલાક વખત ગાળું, તેમનું રહેવાનું મકાન તપાસું; તેમનાં રમવા–ભમવાનાં સ્થાના જોઉં; તેમના બાળમિત્રોને મળું; તેમની નિશાળમાં જઈ આવું. તેમના મિત્રો, અનુયાયાઓ, સગાંસંબંધીઓને મળું, તેમની પાસે જાણવાનું જાણી લઉં ને પછી જ લખવાના આરંભ કર્ં:'

આધુનિક યુગની અપેક્ષા આવાં સંશોધન આવશ્યક ગણે

5 F. H. Bradley-The Presuppositions of Critical History (pp. 63 Collected Essays vol. 1) અને G. J. Garraghan S. J. A. Guide to Historical Method pp. 298-303

૬ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર અને ગાંધીજ પૃ. ૪૧

છે. ઉપરાંત શ્રીમદ્દજનાં પાતાનાં લખાણા-નાંધા, પત્રી-ત્ર થા વગેરે સાહિત્યને પણ વિવેચક દષ્ટિએ તપાસવાં આવશ્યક ગણાય.

શ્રી મુક્લભાઈ એ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જીવન સાધના' લખતાં પહેલાં આ બધી સાધના કરી છે કે નહિ તે હું જાણતા નથી. એ માટે સમય, સાધના વગેરે જોઈએ. એટલે એ દર્ષિએ આ પ્ર**ંથને હું જે**તો નથી. પરંતું આ પ્રંથ વાંચનારને શ્રીમદ્દજીના જીવનની કેવી ઝાંખી થાય એ દર્ષિ મેં રાખી છે. એ રીતે જોતાં આ પ્રાથથી મને એકંદરે સંતાષ થયાે છે. શ્રી મુકુલભાઈએ શ્રીમદ્દજીના લૌકિક જીવનનાં પ્રસંગા અને ઘટનાએા સાદી, સ્વચ્છ અને મધુર ભાષામાં નિરૂપ્યાં છે. એમના આંતર જીવનનાં લોકાત્તર અનુભવા એમણે ટાળ્યા નથી પણ સ્વસ્થતાથી નિરૂપ્યા છે. એની પાછળના વસ્તુસત્યનું વિવેચન કરવું એ કાઈ પણ લેખકની મર્યાદા ળહારની ળાળત છે. સિવાય કે પોતે એ લાેકાત્તર માર્ગના વિહારી હોય. એટલે આવા કાઈ ગજા બહારના ઊંહાપાહમાં પડચા વિના શ્રીમદ્જીનાં લખાણાના આધારે અને તેમના સમાગમમાં આવેલી વ્યક્તિઓનાં કથનાના આધારે શ્રી મુકુલભાઈએ યથાચિત નિરૂપણ કયુ<sup>લ</sup> છે. એમના નિરૂપણમાં ચરિતનાયક વિશેના એમને આદરભાવ સ્પષ્ટ દેખાય છે. એ ન હાય તા આવા શ્રમ વ્યર્થ લાગે. પાતાને ગમ્ય ન હાય એવા પ્રસંગા, ઘટનાઓ-અનુભવાને તિરસ્કારવાનું કે ગાપાવવાનું ચાપલ એમણે કર્યું નથી. શ્રીમદ્દજનાં લખાણામાંથી કળાતું અને સમાગમીઓના કથનથી સમર્થિત થતું જીવનદર્શન શ્રી મુકલભાઈ એ કરાવ્યું છે.

આવા લાેકાત્તર પુરુષાના જીવન સમક્ષ તા ભવભૂતિએ કહી છે એવી નમ્રતા જ યાેગ્ય છે: लोकोत्तराणां चेतांसि को हि विज्ञातुमहित।

તા. ૨૨–४–૬૫ ૧૧, ભારતી નિવાસ સાેસાયટી એલિસબ્રિજ, અમદાવાદ–૬.

રસિકલાલ છેા. પરીખ

# અ તર–ઉદ્ગાર

પરમ પૂજ્ય શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનું જીવનચરિત લખવાની પવિત્ર તક 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર શતાબ્દી મંડળે' મને આપી એને હું મારા જીવનના એક ધન્ય અવસર જ માનું છું. એ બદલ હું 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર શતાબ્દી મંડળ'ના આભાર માનું છું.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનું જીવન યથાર્થ રીતે આલેખવા માટે તો સુયોગ્ય અધિકારની આવશ્યકતા છે. એવા સુપાત્ર અધિકારી જ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના આભ્યંતર જીવનમાં અવગાહન કરી એનું સુરેખ અને શ્રેયાર્થીને સહાયક થાય એવું નિરૂપણ કરી શકે.

અને અધિકાર-સુપાત્રતા અંગેની શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીની વ્યા-ખ્યા પણ લક્ષમાં લેવા જેવી છે:

> 'કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર મેણ અભિલાષ; ભવે ખેદ, પ્રાણીદયા, ત્યાં આત્માર્થનિવાસ. દશા ન એવી જ્યાં સુધી, જીવ લહે નહીં જોગ; મેાક્ષમાર્ગ પામે નહીં, મટે ન અંતર રાગ. આવે જ્યાં એવી દશા, સદ્યુરુખાધ સુહાય; તે ખાધે સુવિયારણા, ત્યાં પ્રગટે સુખદાય.

જ્યાં પ્રગટે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટે નિજજ્ઞાન; જે જ્ઞાને ક્ષય માહ થઈ, પામે પદ નિર્વાણ."

આ દષ્ટિએ મારા વિચાર કરું તો મારે નમ્રપણે કખૂલવું જોઈએ કે એવી સુપાત્રતા મારામાં લેશમાત્ર પણ નથી!

પરંતુ આવા પવિત્ર મહાત્માનું જીવનચરિત લખવાના નિમિત્તે મને તેઓ શ્રીનાં જીવન તેમ જ દર્શનનો અભ્યાસ કરવા મળે તથા એ રીતે શ્રેયપ થે જવાનું થાેકું ઘણું પણ ભાશું મળી રહે એવી નિર્મળ મિત રાખીને 'अल्प विषया मितः' હોવા છતાં પણ આ પવિત્ર કાર્ય મેં નમ્રતાપૂર્વક હાથ ધર્યું છે. શ્રેયાર્થીને શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીની આ જીવનસાધના વાંચી તેઓ શ્રીની ઉપદેશ-સમૃદ્ધિનું અનુશીલન કરવાની પ્રેરણા પ્રાપ્ત થાય તો મારા આ નમ્ર પ્રયાસ સફળ થયેલા હું માનીશ.

મુ. શ્રી રસિકલાલભાઈ એ આ પુસ્તકનું 'પુરાવચન' લખી આપીને એની મૂલ્યવત્તા વધારી આપી છે એ બદલ તેઓ શ્રીના પણ આભાર માનું છું.

આ જીવનસાધના તૈયાર કરવામાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનાં લખાણાના તેમ જ તેઓશ્રી અંગે આજ લગી લખાયેલાં લખાણાના મે ઉપયાગ કર્યા છે એ સૌના હું અંતઃકરણપૂર્વક આભારી છું.

છેવટે, શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનાં પાવનકારી ચરણકમળમાં શ્રહા-ભક્તિપૂર્વક મસ્તક નમાવી પ્રાર્થું છું કે, તેઓશ્રીએ ઉપદેશેલા ધર્મતત્ત્વને જીવનમાં ઉતારવાની મને શક્તિ આપેા.

અને એ ધર્મતત્ત્વ એટલે શું? 'ધર્મતત્ત્વ જો પૂછ્યું મને, તાે સંભળાવું સ્નેહે તને; જે સિદ્ધાંત સકળનાે સાર, સર્વમાન્ય સહ્લને હિતકાર.

\* 'આત્મસિધ્દિશાસ્ત્ર'

ભાખ્યું ભાષણમાં ભગવાન, ધર્મ ન ખીજો દયા સમાન; અભયદાન સાથે સંતાષ, દ્યો પ્રાણીને દળવા દાેષ. સત્ય શીલ ને સઘળાં દાન, દયા હાેઈને રહ્યાં પ્રમાણ;

\* \*

પુષ્પપાંખડી જ્યાં દુભાય, જિનવરની ત્યાં નહિ આગ્રાય. સર્વ જીવનું ઇચ્છાે સુખ, મહાવીરની શિક્ષા મુખ્ય;

\* \* \*

એ ભવતારક સુંદર રાહ, ધરિયે તરિયે કરી ઉત્સાહ. ધર્મ સકળનું એ શુભ મૂળ, એ વણ ધર્મ સદા પ્રતિકૂળ; તત્ત્વરૂપથી એ એાળખે, તે જન પહેાંચે શાધત સુખે.'

15

મુકુલ કલાર્થી

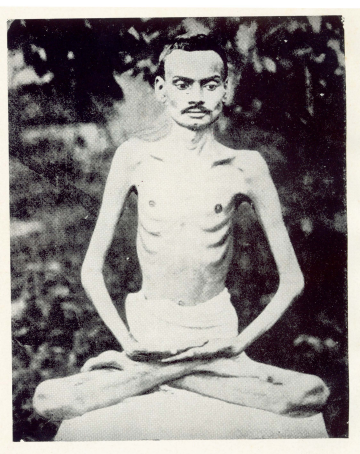
૧ માેક્ષમાળા પાઠ-૨

25

# છવન−સાધના

# . અનુક્રમણિકા

| પ્રકરણ |                                          | પાન      |
|--------|------------------------------------------|----------|
| ٩      | સેવાનિષ્ઠ માતા પિતા                      | ٩        |
| ર      | ળાળપણના ધાર્મિક સ <sup>:</sup> સ્કારા    | પ્       |
| 3      | જાતિસ્મરણ જ્ઞાન                          | ૯        |
| 8      | વિદ્યાકાળમાં અદ્દભુત શક્તિએાનાે આવિર્ભાવ | १८       |
| પ      | માેટરા જેવી સમજશક્તિ                     | રપ       |
| ٤      | અવધાન-શક્તિ                              | 33       |
| હ      | કુમાર–કાળની વિચારસમૃદ્ધિ                 | ४५       |
| ۷      | ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ                    | ૫૮       |
| ૯      | મનામ થન પછીની આત્મસ્થિતિ                 | <b> </b> |
| ٩٥     | વ્યવહારમાં આદેશરૂપ શ્રીમદ્               | ૭૯       |
| ૧૧     | શ્રીમદ્દની એકાન્ત ચર્યા                  | ७८       |
| ૧૨     | શ્રીમદ્દના સમાગમમાં                      | ११७      |
| ૧૩     | શ્રીમદ્દના પ્રેરક પ્રસ'ગા                | ૧૫૩      |
| १४     | શ્રીમદ્તી અમૃત પ્રસાદી                   | १७६      |
| ૧૫     | શ્રીમદ્દની અંતિમ ચર્યા                   | ૧૯૯      |
| १६     | શ્રીમદ્દનાં સ્મારકા                      | २२३      |
| ঀ৩     | પરિશિષ્ટા                                | २३०      |
| 9 2    | શુદ્ધિ પત્રક                             |          |



શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

वष 33 मुं

वि. सं. १८५६

### સેવાનિષ્ઠ માતાપિતા

संत परम हितकारी, जगत माँही
संत परम हितकारी।।
प्रभुपद प्रगट करावत प्रीति,
भरम मिटावत भारी।।

આપણા ભારત દેશની અધ્યાત્મ-સાધના અહુ જ પુરાણી અને સુપ્રસિદ્ધ છે. હજારા વર્ષ પહેલાં એ શરૂ થયેલી. કેાણે પ્રથમ શરૂ કરી એ જ્ઞાત નથી. પરંતુ એ સાધનાના પુરસ્કર્તા અનેક મહાન પુરુષા જાણીતા છે. ખુદ્ધ-મહાવીર પહેલાંની એ ઋષિ-પરંપરા છે.

તેમના પછી પણ અત્યાર લગી એ સાધનાને વરેલા સંત-મહાત્મા પુરુષા દેશના જુદા જુદા ભાગામાં, જુદી જુદી પર પરાએામાં અને જુદી જુદી નાત-જાતમાં થતા આવ્યા છે.

એ જ અધ્યાત્મ-પર પરામાં થઈ ગયેલા શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર-

ની જીવન-સાધના આપણને એટલી જ પ્રેરણાદાયક અને જીવનપ્રેરક છે. તેએાશ્રીના પાવનકારી જીવનમાં અવગાહન કરીને આત્મસિદ્ધિના પંચે વિચરીએ.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના દાદાજી શ્રી પંચાણભાઈ મહેતા મારબી પાસે આવેલા માણેકવાડાના મૂળ રહીશ હતા. ત્યાંથી પાતાના ભાઈ એાથી જુદા થઈ તેઓ સંવત ૧૮૯૨-માં વવાણિયા રહેવા આવ્યા હતા.

વવાિણયા આવ્યા પછી દાદાજીએ એક મકાન વેચાતું લીધું હતું. એ જ મકાનમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના જન્મ થયાે હતાે.

વવાણિયામાં પંચાણુદાદા વહાણ અધાવી વહાણવટાના ધંધા કરતા. સાથાસાથ વ્યાજવટાવના પણ ધંધા સારા પ્રમાણમાં કરતા હતા.

પંચાણુદાદાની માેટી ઉંમર થતાં એકે દીકરા જીવ્યા નહિ, પણ પછી શ્રી રવજીભાઈ નાે જન્મ સવત ૧૯૦૨ના મહા માસમાં થયાે.

શ્રી રવજીલાઈ એ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના પિતાજી થાય અને શ્રી દેવખાઈ એ શ્રીમદ્નાં માતુશ્રી થાય.

શ્રી રવજીભાઈ ચૌદ વરસના થયા ત્યારથી વવાણિયામાં તથા ચમનપર વગેરે આજુઆજુનાં ગામામાં વ્યાજવટાવનું કામ કરતા હતા.

શ્રી રવજીભાઈ વવાણિયાના ઠાકારના દેવમંદિરના ચારામાં સરખેસરખી ઉંમરના સાથીદારા સાથે હરવખત બેસતા. ત્યાંના ભાટ લાેકા વાર્તાઓ-કથાએા કરે ત્યારે લાેકાેના જીવન-સાધના ૩

ડાયરા જામતા. ડાયરામાં રવજીલાઈ પણ જતા. વળી ગરાશિયાની ડેલીએ પણ ડાયરા જામે એમાં પણ રવજીલાઈ જતા. ત્યાં લાટચારણ વાર્તાએા, દંતકથાએા, ધર્મ કથાએા વગેરે કહેતા એ રવજીલાઈ રસપૂર્વક સાંલળતા.

શ્રી રવજીલાઈ સાધુસંતાની સેવા બહુ લક્તિલાવથી કરતા. ગરીબાને અનાજ કપડાં પણ આપતા. સાધુ, ક્કીરા, સંત, મહાત્મા વગેરે ઉપર તેમને બહુ આસ્થા હતી.

શ્રી રવજીલાઈ ને ત્યાં એક વયાવિદ્ધ આડિતયા આવતા હતા. એક વખત તે ખહુ ખીમાર પડી ગયા. તે વેળાએ માતા દેવખાઈએ તેમની ખહુ સેવાચાકરી કરી હતી. એ વૃદ્ધ ખૂબ અશકત બની ગયા હતા. પરંતુ દેવખાઈ તેમને જરાયે મૂંઝાવા દેતાં ન હતાં.

એમની માતાતુલ્ય સેવાચાકરી જોઈને વૃદ્ધ આભારવશ થઈ બાલી ઊઠ્યા: 'તમે મારી ચાકરી ખહુ કરાે છાે, પ્રભુ! તમારે ત્યાં મહાભાગ્યશાળી દીકરાનાે જન્મ થાએા. આ મારાે, બેટા દેવ! તને આશીર્વાદ છે.'

માતા દેવખાઈ પાતાનાં સાસુસસરાની પણ ખૂબ સેવા કરતાં હતાં. સાસુજી તાે રાજી થઈ કહેતાં: 'દેવ! તું તાે અમારે ત્યાં દેવી જેવી છું. તારા જેવી ભલી વહુ કાેઈને નહિ હાેય. બેટા, તારું બધું સારું થશે.'

આવાં ભક્તિશીલ અને સેવાભાવી માતપિતાને ત્યાં શ્રીમક રાજ્યંદ્રજીના જન્મ થયા હતા.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના જન્મ વવાણિયામાં સંવત ૧૯૨૪ના કારતક પૂર્ણિમાને શુભ દિને રવિવારે રાત્રે બે વાગ્યે થયા હતા.

જૈનામાં કાર્તિકી પૂર્ણિમાના મહિમા અપૂર્વ છે. પૂર્ણિમા એ પૂર્ણ તાસ્ત્રચક છે; આત્માનું પૂર્ણ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવાના ધ્યેયમાં પૂર્ણિમાનું મહત્ત્વ એાછું નથી. મહાન તીર્થાધિરાજ શ્રી સિહાચળજીની યાત્રા પાલીતાણામાં અનેક ભાવિ જૈના દ્વર દ્વર દેશથી આવીને ભાવથી કરે છે. વળી 'કળિકાળસર્વ' તાં બિરુદ ધરાવનારા શ્રીમદ્દ હેમચંદ્રાચાર્ય જ મહારાજના જન્મ પણ વિ. સં. ૧૧૪૫ (ઈ. સ. ૧૦૮૯)માં ગુજે રશ્વર કર્ણ દેવના સમયમાં કાર્તિકી પૂર્ણિમાને પવિત્ર દિવસે જ થયા હતા.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું હુલામણાનું નામ 'લક્ષ્મીનંદન' હતું. પાછળથી સંવત ૧૯૨૮માં આ હુલામણું નામ બદલીને 'રાયચંદ' પાડવામાં આવ્યું. આગળ જતાં તેઓ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' નામે પ્રસિદ્ધ થયા.

# **ખાળપણના ધાર્મિક સંસ્કારા**

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના દાદાજી શ્રીકૃષ્ણના ભક્ત હતા; જયારે શ્રીમદ્દનાં માતુશ્રી દેવખાઈ જૈન સંસ્કારા લાગ્યાં હતાં. વવાણિયાનાં બીજાં વણિક કુટું એા પણ જૈન ધર્મ ને અનુસરતાં હતાં. આ બધા સંસ્કારાનું મિશ્રણ કાઈ અજબ રીતે ગંગા-યમુનાના સંગમની પેઠે આળમહાત્માના હૃદયમાં રેલાતું હતું. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે આવીસ વર્ષની વયે પાતાના આળપણનું વર્ણન 'સમુચ્ચય વયચર્યા' નામના લેખમાં કર્યું છે. એમાં શ્રીમદ્ લખે છે:

'મારા પિતામહ કૃષ્ણની લક્તિ કરતા હતા. તેમની પાસે તે વયમાં કૃષ્ણકીત નનાં પદા મેં સાંભળ્યાં હતાં; તેમ જ જુદા જુદા અવતારા સંખંધી ચમત્કારા સાંભળ્યા હતા; જેથી મને લક્તિની સાથે તે અવતારામાં પ્રીતિ થઈ હતી; અને રામદાસજી નામના સાધુની સમીપે મેં આળલીલામાં કંઠી અંધાવી હતી.

'નિત્ય કૃષ્ણનાં દર્શ'ન કરવા જતા; વખતાવખત કથાએ સાંભળતા; વારંવાર અવતાર સંખંધી ચમત્કારમાં હું માહ પામતા; અને તેને પરમાત્મા માનતા, જેથી તેને રહેવાનું સ્થળ જેવાની પરમ જિજ્ઞાસા હતી. તેના સંપ્રદાયના મહંત હાઈએ, સ્થળે સ્થળે ચમત્કારથી હરિકથા કરતા હાઈએ અને ત્યાગી હાઈએ તાે કેવી મજ પડે? એ જ વિકલ્પના થયા કરતી; તેમ જ કાેઈ વૈભવી ભૂમિકા જોતા કે સમર્થ વૈભવી થવાની ઇચ્છા થતી.

'"પ્રવીષ્-સાગર" નામના શ્રંથ તેવામાં મેં વાંચ્યાે હતા; તે વધારે સમજ્યાે નહાતા; છતાં સ્ત્રી સંબંધી નાના પ્રકારનાં સુખમાં લીન હાેઈએ અને નિરુપાધિપષ્ણે કથાકથન શ્રવષ્ટ્ર કરતા હાેઈએ, તાે કેવી આનં દદાયક દશા, એ મારી તૃષ્ણા હતી.

'ગુજરાતી ભાષાની વાચનમાળામાં જગત્કર્તા સંખંધી કેટલેક સ્થળે બાધ કર્યો છે તે મને દઢ થઈ ગયા હતા; જેથી જૈન લાકા ભણી મારી ખહુ જુગુપ્સા હતી; ખનાવ્યા વગર કાઈ પદાર્થ ખને નહિ, માટે જૈન લાકા મૂર્ખ છે, તેને ખબર નથી. તેમજ તે વેળા પ્રતિમાના અશ્રદ્ધાળુ લાકાની ક્રિયા મારા જેવામાં આવતી હતી, જેથી તે ક્રિયાઓ મલિન લાગવાથી હું તેથી ખીતા હતા, એટલે કે તે મને પ્રિય નહાતી.

'જન્મભૂમિકામાં જેટલા વાણ્યાઓ રહે છે, તે ખધાની કુલશ્રહા ભિન્ન ભિન્ન છતાં, કાંઇક પ્રતિમાના અશ્રહાળુને જ લગતી હતી; એથી મને તે લાેકાેના જ પાનારા હતાે. પહેલેથી સમર્થ શક્તિવાળા અને ગામનાે નામાંકિત વિદ્યાર્થી લાેકાે મને ગણતા. તેથી મારી

પ્રશાંસાને લીધે ચાહીને તેવા મ'ડળમાં બેસી મારી ચપળ શક્તિ દર્શાવવા હું પ્રયત્ન કરતા. કંઠીને માટે વાર'વાર તેઓ મારી હાસ્યપૂર્વ કે ટીકા કરતા, છતાં હું તેઓથી વાદ કરતા અને સમજણ પાડવા પ્રયત્ન કરતા.

'પણ હળવે હળવે મને તેમનાં "પ્રતિકૃમણસૂત્ર" ઇત્યાદિક પુસ્તકા વાંચવાં મળ્યાં, તેમાં ખહુ વિનયપૂર્વક સર્વ જગત્જીવથી મિત્રતા ઇચ્છી છે, તેથી મારી પ્રીતિ તેમાં પણ થઈ; અને પેલામાં પણ રહી.

'હળવે હળવે આ પ્રસંગ વધ્યાે. છતાં સ્વચ્છ રહેવાના તેમ જ બીજા આચાર વિચાર મને વૈષ્ણુવના પ્રિય હતા; અને જગત્કર્તાની શ્રદ્ધા હતી. તેવામાં કંઠી તૂટી ગઈ, એટલે ક્રીથી મેં આંધી નહિ. તે વેળા ખાંધવા ન આંધવાનું કંઈ કારણ મેં શાેધ્યું નહાેતું.'

આમ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર તેર વર્ષની વય સુધીમાં જૈનધર્મના રંગે પૂરેપૂરા રંગાઈ ગયા હતા. નાનપણથી જ વૈરાગ્યપ્રધાન એવું તેમનું ચિત્ત ભાગપ્રધાન વૈષ્ણવ સંપ્રદાય કરતાં ત્યાગપ્રધાન જૈનધર્મ તરફ વધારે ને વધારે ખેંચાતું ગયું હતું. શ્રીમદ્ એ વિશે લખે છે:

'જ્યાં સ્ત્રીઓ ભાગવવાના ઉપદેશ કર્યા હાય; લક્ષ્મીલીલાની શિક્ષા આપી હાય; રંગરાગ, ગુલતાન અને એશઆરામ કરવાનું તત્ત્વ ખતાવ્યું હાય, ત્યાંથી આપણા આત્માની સત્ શાંતિ નથી. કારણ એ ધર્મમત ગણીએ તાે આખાે સંસાર ધર્મમત્યયુક્ત જ છે. પ્રત્યેક ગૃહસ્થનું ઘર એ જ યાેજનાથી ભરપૂર હાેય છે....તાે પછી અધર્મસ્થાનક કયું? (કાેઇ) એમ કહે કે પેલાં ધર્મમં દિરમાં તા પ્રભુની ભક્તિ થઈ શકે છે, તાે તેઓને માટે ખેદપૂર્વંક આટલાે જ ઉત્તર દેવાના છે કે તે પરમાત્મતત્ત્વ અને તેની વૈરાગ્યમય ભક્તિ જાણતા નથી.'

# જાતિસ્મરણ જ્ઞાન

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે સાત વર્ષની ઉંમર બાળવયની રમતગમતામાં કાઢી હતી. પરંતુ તે વખતે પણ એમના જોક આત્માજ્ઞતિ તરફ જ સહજપણે રહેતા હતા. શ્રીમદ્ એ અંગે 'સમુચ્ચય વયચર્યા'માં લખે છે:

'એટલું મને તે વેળા માટે સ્મૃતિમાં છે કે વિચિત્ર કલ્પના— કલ્પનાનું સ્વરૂપ કે હેતુ સમજ્યા વગર— મારા આત્મામાં થયા કરતી હતી. રમતગમતમાં પણ વિજય મેળવવાની અને રાજેશ્વર જેવી ઊચી પદવી મેળવવાની પરમ જિજ્ઞાસા હતી. વસ્ત્ર પહેરવાની, સ્વચ્છ રાખવાની, ખાવાપીવાની, સૂવા બેસવાની, અધી વિદેહી દશા હતી; છતાં હાડ ગરીખ\* હતું. તે દશા હજુ સાંભરે છે. અત્યારનું વિવેકી જ્ઞાન તે વયમાં હોત, તો મને માક્ષ માટે ઝાઝી જિજ્ઞાસા રહેત નહિ; એવી નિરપરાધી દશા હોવાથી પુનઃ પુનઃ તે સાંભરે છે.'

<sup>#</sup> નમ્ર-કરુણાદ્રે

श्रीमह सात वर्षनी वयना હता, ते वभते એક અતિમહત્ત્વના બનાવ બન્યાે હતાે. શ્રીમદે આ પ્રસંગ અંગે 'સમુચ્ચય વયચર્યા'માં કશાે ઉલ્લેખ કર્યાે નથી તેમ જ એ પછીનાં લખાણામાં પણ એ વિશે વિશેષ વિસ્તૃત ચર્ચા કરી નથી. તાે પણ મિત્રાે સાથેના વાર્તાલાપમાં કે સીધા પ્રશ્ન પૂછનારને પાતાને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન કચારે અને કેવા પ્રસંગે પ્રગટ થયું હતું એ વિશે તેમણે કહ્યું છે.

શ્રીમદે કલ્યાણજીલાઈને કહ્યું હતું: 'અમને આઠસાે ભવતું જ્ઞાન છે.' ખીમજીલાઈને શ્રીમદે પાતાના પૂર્વ ભવ સંખધી સવિસ્તર કહેલું.

ભાઈ પદમશી ઠાકરશી કચ્છના વિશક સંવત ૧૯૪૨ થી શ્રીમદ્દના સમાગમમાં આવ્યા હતા. તેમણે એક વખત મુંબઈમાં ભૂલેશ્વર શાક મારકીટ પાસેના દિગંબર દેરાસરમાં શ્રીમદ્દને પ્રશ્ન પૂછ્યો: 'આપને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન છે એમ મેં સાંભળ્યું છે, તે વાજબી છે?'

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે ઉત્તરમાં જણાવ્યું: 'હા, છે; તેને આધારે આમ કહેવાણ' છે.'

પદમશીભાઈ એ ક્રી પ્રશ્ન કર્યો: 'આપને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન કેટલી ઉંમરે અને કેવી રીતે થયું?'

એટલે પાતાના જીવનમાં ખનેલા એ પ્રસંગને શ્રીમદે કહ્યો હતો:

શ્રીમદ્દ તે વખતે સાત વર્ષની વયના હતા. વવાણિયામાં અમીચંદ નામના એક ગૃહસ્થ હતા. તે શ્રીમદ્દ પર ખૂબ વહાલ રાખતા હતા. એક વખત અમીચંદને સર્પ ડસ્યા, તેથી તે તત્કાળ ગુજરી ગયા.

આ વાત સાંભળતાં આળક રાજચંદ્ર દાદાજી પાસે દોડી ગયા. ગુજરી જવું એટલે શું એના ખ્યાલ તેમને નહાતા, એટલે તેમણે દાદાજીને પૂછ્યું: 'દાદાજી, અમીચંદ ગુજરી ગયા કે?'

દાદાજીએ બાળકના આવા સીધા સવાલ સાંભળીને વિચાર્યું કે, એ વાતની બાળકને ખબર પડશે તા ભય પામશે. એ કારણથી બાળકનું ધ્યાન બીજે દારવા સારુ જમવા બેસવા કહ્યું અને બીજી આડીઅવળી વાતા કરવા માંડી.

પરંતુ આળક રાજચંદ્રે ગુજરી જવા વિશે આ પહેલી જ વખત સાંભળેલું હોવાથી તે સમજવાની તીવ્ર જિજ્ઞાસા તેમને થઈ હતી; એટલે કરી કરી એ જ પ્રશ્ન તેઓ કરતા રહ્યા. તેથી છેવટે થાકીને દાદાજીએ કહ્યું: 'હા, એ વાત સાચી છે.'

રાજચંદ્ર જેવા ખાળકને એટલાથી કાંઈ ઓછા સંતાષ થાય? તેમણે પૂછ્યું: 'દાદાજી, ગુજરી જવું એટલે શું?'

દાદાજી કહે: 'તેમાંથી જીવ નીકળી ગયો; અને હવે તે હાલી, ચાલી કે બાલી શકે નહિ; વળી ખાવું, પીવું કશું કરી શકે નહિ. માટે તેને તળાવ પાસેના મસાણમાં આળી આવશે.'

પછી આળક રાજચંદ્ર થાેડી વાર ઘરમાં આમતેમ કુરી છાનામાના તળાવે ગયા.

ત્યાં પાળ ઉપરના એ શાખાવાળા આવળ ઉપર ચડી જોયું

તા ખરેખર, ચિતા ભડભડ સળગતી હતી! અને લાેકા આસપાસ કૂંડાળું વાળીને બેઠા હતા.

આમ એક પરિચિત અને સ્નેહાળ માણસને સળગાવી મુકાતા જોઈ ને તેમને ઘણું લાગી આવ્યું અને તેઓ ઘણા મ્ંઝાઈ ગયા. તેમણે જોયું કે એમને આળી મૂકનાર પણ એમના જ સગાસ ખંધી તથા સમજણા લાકા હતા!

આળક રાજચંદ્ર આ જોઈને વિચારવા લાગ્યા કે, આ બધું શું છે? આવા માણુસને આળી દેવાે એ કેટલી ક્રૂરતા? આવું શા માટે થયું?

આમ તેમના ચિત્તમાં એક ભારે મૂંઝવણ ઊભી થઈ અને તીવ્ર ગડમથલ જામી. તે વખતે જ અચાનક તેમના ચિત્ત ઉપરથી કાંઈક પડદાે સરી ગયાે અને તેમને જન્મ-જન્માંતરનું કાંઈક દર્શન થયું. પછી તેઓ થાેડાક શાંત થયા.

આવા જ અનુભવ તેમને જૂનાગઢના ગઢ જોવા ગયા હતા ત્યારે કરી વાર થયા હતા અને ત્યારથી તેમને પુનર્જન્મ વિશે દઢ ખાતરી થઈ હતી.

આમ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને સાત વર્ષની વયે એટલે કે સંવત ૧૯૩૧માં જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું અને વૈરાગ્ય વધવા લાગ્યા. એ 'અપૂર્વ અનુસાર'ના ઉલ્લેખ તેમણે સં. ૧૯૫૩માં લખેલા એક કાવ્યમાં કર્યો છે:

> 'ધન્ય રે દિવસ આ અહેા, જાગી રે શાંતિ અપૂર્વ રે; દશ વર્ષે રે ધારા ઊલસી, મક્યો ઉદય કર્મના ગર્વ રે.

એ ગાણીસસેં ને એકત્રીસે, આવ્યા અપૂર્વ અનુસાર રે; એ ગાણીસસેં ને એ તાલીસે, અદ્ભત વૈરાગ્યધાર રે.'

વળી એવા જ ભાવ દર્શાવતું બીજું એક કાવ્ય સં.૧૯૪૫માં લખેલું, એમાં શ્રીમદ્ જણાવે છે:

'લઘુ વયથી અંદ્રભુત થયો, તત્ત્વજ્ઞાનના બાધ, એ જ સૂચવે એમ કે, ગતિ-આગતિ\* કાં શાેધ? જે સંસ્કાર થવાે ઘટે, અતિ અભ્યાસે કાંય, વિના પરિશ્રમ તે થયાે, ભવશાંકા શી ત્યાંય?'

પરંતુ આ જાતિસ્મરણ જ્ઞાન વિશે વધુ ચર્ચામાં તેઓ પછીથી માટી ઉંમરે પણ ઊતરતા નહિ. અમુક વખતે કાઈ પરિચિત માણસા આગળ પાતાના એ અનુભવની તેવી કાંઈ વાત બાલાઈ ગઈ હાય, તા તે ઉપરથી ઘણા એ બાબત તેમને પૂછપરછ કરતા. તેમના પરિચયમાં આવેલા ભક્તોના શખ્દા ટાંકીએ તા, શ્રીમદે તેમને જાતે કહેલું કે પાતે મહાવીરસ્વામીના શિષ્ય હતા, અને અમુક પ્રકારના પ્રમાદ કરવાથી તેમને આટલા ભવ— ૮૦૦ જેટલા ભવ— કરવા પડ્યા હતા.† પરંતુ એ વિશે તેમના સંખંધીએ તરફથી ભારપૂર્વક પૂછવામાં આવતાં શ્રીમદ્ 'એ બાબતના મને અનુભવ છે.' એટલું

<sup>\*</sup> જીવનું આવલું અને જલું — એટલે કે પુનર્જન્મ.

<sup>†</sup> જુઓ પ્રકરણ ૧૧મું, નડિયાદમાં શ્રી માતીલાલભાઈ સાથેના પ્રસંગ; તેમ જ ઇડરના મહારાજા સાથેના વાર્તાલાપ.

કહીને ચૂપ થઈ જતા અને તે વિશે નકામી કુતૃહુલવૃત્તિને અટકાવવા પ્રયત્ન કરતા.

ર દ્રમા વર્ષમાં લખેલા એક પત્રમાં શ્રીમદે જણાવ્યું છે:

'"પુનર્જન્મ છે, જરૂર છે, એ માટે હું અનુભવથી હા કહેવામાં અચલ છું."— એ વાકચ પૂર્વ ભવના કાઈ જોગનું સ્મરણ થતી વખતે સિદ્ધ થયેલું લખ્યું છે. જેણે પુનર્જન્માદિ ભાવ કર્યા છે, તે પદાર્થને કાઈ પ્રકારે જાણીને તે વાકચ લખ્યું છે.'

શ્રીમદ્દરાજચંદ્ર કહેતા કે, શાસ્ત્રામાં ઘણી વાર કહેવામાં આવ્યું છે કે આત્મા ઉપર અજ્ઞાન અને કમેનાં પડળ કરી વળ્યાં છે, તેથી આત્મા પાતાની અનેક શક્તિઓ અને શુદ્ધ સ્વરૂપ ગુમાવી એઠા છે. જેમ જેમ મનુષ્ય પાતાની એ મલિનતા દ્વર કરતા જાય છે તેમ તેમ તેની તે શક્તિઓ પ્રગટ થતી જાય છે.

જે તત્ત્વ જાણવાની અને પ્રાપ્ત કરવાની વૃત્તિ ઘણી મોટી ઉંમરેય પણ લોકોમાં નથી જાગતી, તે તત્ત્વ પ્રાપ્ત કરવાની જે ધાલાવેલી શ્રીમદ્ રાજચંદ્રમાં ઘણી નાની ઉંમર-થી જણાય છે, તે ઉપરના સિદ્ધાંતથી જ સમજી શકાય છે. ખાવીસ વર્ષની વય સુધીમાં શ્રીમદ્ કઈ કઈ સ્થિતિમાંથી પસાર થઈ ગયા એનું ચિત્રણ તેમણે 'સમુચ્ચય વયચાર્યા'માં સચાટ રીતે કર્યું' છે એ અહીં વિચારવા યાગ્ય છે:

'આવીસ વર્ષની અલ્પ વયમાં મેં અનેક રંગ આત્મા સંબંધમાં, મન સંબંધમાં, વચન સંબંધમાં, તન સંબંધમાં જીવન-સાધના ૧૫

ને ધન સંખંધમાં દીઠા છે. નાના પ્રકારની સૃષ્ટિરચના, નાના પ્રકારનાં સંસારી માેજાં, અનંત દુ:ખનું મૂળ, એ ખધાંના અનેક પ્રકારે મને અનુભવ થયા છે સમર્થ તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ અને સમર્થ નાસ્તિકાએ જે જે વિચારા કર્યા છે, તે જાતિના અનેક વિચારા તે અલ્પ વયમાં મેં કરેલા છે. મહાન ચક્રવર્તીએ કરેલા તૃષ્ણાના વિચાર, અને એક નિઃસ્પૃહી મહાત્માએ કરેલા નિઃસ્પૃહાના વિચાર મેં કર્યા છે. અમરત્વની સિદ્ધિ અને ક્ષણિકત્વની સિદ્ધિ ખૂબ વિચારી છે. અલ્પ વયમાં મહત્ વિચારા કરી નાખ્યા છે; મહત્ વિચિત્રતાની પ્રાપ્તિ થઈ છે.'

પુનર્જન્મની પ્રત્યક્ષ અનુભૂતિ વિના આટલી નાની વચે જીવનની આટલી વિપુલ વ્યાપકતા સંભવે નહિ. તદુપરાંત, સં.૧૯૪૬ના ભાદરવા સુદ છઠના પત્રમાં શ્રીમદે રજૂ કરેલી વિચારણા પૂર્વભવના સ્મરણનું જ્ઞાન તેમને હતું એ વાતનું સમર્થન કરે છે:

'અંતર્જ્ઞાનથી સમરણ કરતાં એવા કાઈ કાળ જણાતો નથી વા સાંભરતા નથી કે જે કાળમાં જે સમયમાં આ જવે પરિભ્રમણ ન કર્યું હાય, સંકલ્પ-વિકલ્પનું સ્ટણ ન કર્યું હાય, સંકલ્પ-વિકલ્પનું સ્ટણ ન કર્યું હાય, અને એ વહે 'સમાધિ' ન ભૂલ્યા હાય. નિરંતર એ સ્મરણ રહ્યા કરે છે, અને એ મહા વૈરાગ્યને આપે છે.

'વળી સ્મરણ થાય છે કે, એ પરિભ્રમણ કેવળ સ્વચ્છંદથી કરતાં જીવને ઉદાસીનતા કેમ ન આવી? બીજા જીવા પરત્વે ક્રાેધ કરતાં, માયા કરતાં, લાેભ કરતાં કે અન્યથા કરતાં તે માઠું છે એમ યથાયાેગ્ય કાં ન જાણ્યું ? અર્થાત્ એમ જાણવું જોઈતું હતું છતાં ન જાણ્યું એ વળી ક્રી પરિભ્રમણ કરવાનાે વૈરાગ્ય આપે છે.

'વળી સ્મરણ થાય છે કે જેના વિના એક પળ પણ હું જીવી નહિ શકું એવા કેટલાક પદાર્થો (સ્ત્રીઆદિક) તે અનંત વાર છેાડતાં, તેના વિચાગ થયાં અનંત કાળ પણ થઈ ગયા; તથાપિ તેના વિના જિવાયું એ કંઈ થાડું આશ્ચર્યકારક નથી. અર્થાત્ જે જે વેળા તેવા પ્રીતિભાવ કર્યો હતા તે તે વેળા તે કલ્પિત હતા. એવા પ્રીતિભાવ કાં થયા? એ ક્રસી કરી વૈરાગ્ય આપે છે.

'વળી જેનું મુખ કાઈ કાળે પણ નહિ જોઉં; જેને કાઈ કાળે હું ગ્રહણ નહિ જ કરું, તેને ઘેર પુત્રપણે, સ્ત્રીપણે, દાસપણે, દાસપણે, દાસપણે, નાના જંતુપણે શા માટે જન્મ્યા? અર્થાત્ એવા દેષથી એવા રૂપે જન્મનું પડયું! અને તેમ કરવાની તા ઇચ્છા નહાતી! કહા એ સ્મરણ થતાં આ કલેશિત આત્મા પરત્વે જુગુપ્સા નહિ આવતી હાય? અર્થાત્ આવે છે.

'વધારે શું કહેવું? જે જે પૂર્વના ભવાંતરે ભ્રાંતિપણે ભ્રમણ કર્યું, તેનું સ્મરણ થતાં હવે કેમ જીવવું? એ ચિંતના થઈ પડી છે, ફરી ન જ જન્મવું અને ફરી એમ ન જ કરવું એવું દહત્વ આત્મામાં પ્રકાશે છે. પણ કેટલીક નિરૂપાયતા છે; ત્યાં કેમ કરવું?

'જે દઢતા છે તે પૂર્ણ કરવી, જરૂર પૂર્ણ પડવી એ જ રડ્યુ છે. પણ જે કંઈ આડું આવે છે, તે કાેરે કરવું જીવન-સાધના ૧૭

પડે છે, અર્થાત્ ખસેડવું પડે છે અને તેમાં કાળ જાય છે. જીવન ચાલ્યું જાય છે. એને ન જવા દેવું. જ્યાં સુધી યથાયાગ્ય જય ન થાય ત્યાં સુધી, એમ દહતા છે, તેનું કેમ કરવું:?

'કદાપિ કાઈ રીતે તેમાંનું કંઈ કરીએ તાે તેવું સ્થાન કચાં છે કે જ્યાં જઈ ને રહીએ? અર્થાત્ તેવા સંતાે કચાં છે કે જ્યાં જઈ ને એ દશામાં બેસી તેનું પાષણ પામીએ? ત્યારે હવે કેમ કરવું?'

'ગમે તેમ હા, ગમે તેટલાં દુ:ખ વેઠા, ગમે તેટલા પરિસહ સહન કરા, ગમે તેટલા ઉપસર્ગ સહન કરા, ગમે તેટલા ઉપસર્ગ સહન કરા, ગમે તેટલી ઉપાધિઓ આવી પડા, ગમે તેટલી આધિઓ આવી પડા, ગમે તે છવનકાળ એક સમય માત્ર હા, અને દુર્નિમિત્ત હા, પણ એમ કરવું જ. ત્યાં સુધી હે જીવ! છૂટકા નથી.'

૧૭ વર્ષની વય પહેલાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે રચેલી 'પુષ્પ-માળા' વિશે મહાત્મા ગાંધીજીએ પંડિત સુખલાલજી સાથે વાતચીત કરતાં કહ્યું હતું: 'અરે, એ "પુષ્પમાળા" તા પુનજન્મની સાક્ષી છે.'

# વિદ્યાકાળમાં અદ્દભુત શક્તિઓના આવિર્ભાવ

સાત વર્ષની વયના થયા ખાદ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને શાળામાં કેળવણી લેવા ખેસાડવામાં આવ્યા.

ખાળક રાજચંદ્રની યાદશક્તિ એટલી તીવ હતી કે એક જ વાર પાંક વાંચી જવાથી તેમને એ તદ્દન યાદ રહી જતા. તેમણે પાતે જ 'સમુચ્ચય વયચર્યા'માં જણાવ્યું છે એ પ્રમાણે 'તે કાળે નિરપરાધી સ્મૃતિ હાવાથી એક જ વાર પાઠનું અવલાકન કરવું પડતું હતું......સ્મૃતિ એવી ખળવત્તર હતી કે જેવી સ્મૃતિ ખહુ જ થાડા મનુષ્યામાં આ કાળે આ ક્ષેત્રે હશે.'

श्रीमह्नी के यादशिक्तने कारे सामान्य आणकेनी पेठे तेमने घेर इरी वांची कवानी कां कर पडती नहें तो अधि अधारथी श्रीमह अल्यासमां प्रमादी सागता. परंतु शाणामां शिजवाउती वजते शिक्षक पाठ वांची जय तेटलाथी क तेमने चाली कतुं, पछी घेर वांचवानी कहर क शी?

એ કારણથી એક માસ જેટલાે સમય પણ થયાે

નહિ, એટલામાં તેા શ્રીમદે આંક પૂરા કર્યા અને બે વર્ષ જેટલી મુદતમાં સાતે ચાપડી પૂરી કરી! પરિણામે જે વડા વિદ્યાર્થીએ તેમને પહેલી ચાપડીની શરૂઆત કરાવેલી તેને પાતે સાતે ચાપડીઓ પૂરી કરીને પહેલી ચાપડી પૂરી કરાવી!

એટલી નાની ઉંમરથી જ રસિક વાતા અને કથાએ એડી કાઢી રસિક રીતે કહી અતાવવાની તેમનામાં શક્તિ હતી. આઠ વર્ષની વયથી કવિતા રચવાની તેમણે શરૂઆત કરી હતી, 'જે પાછળથી તપાસતાં સમાપ હતી.' તે વખતે તેમણે સામાન્ય રીતે મળી શકે તેવા કવિતાના અધા ગ્ર'શા વાંચી કાઢ્યા હતા અને ઘણાખરા તેમને માઢે થઈ ગયા હતા.

આઠમા વર્ષની ઉંમર દરમ્યાન શ્રીમદે ૫,૦૦૦ કડીએ રચેલી કહેવાય છે, નવ વર્ષની ઉંમરે તેમણે રામાયણ અને મહાભારત પદ્મમાં રચ્યાં હતાં.

પહેલેથી જ શ્રીમદ્ સ્વભાવે ખહુ સરળ અને પ્રેમાળ હતા. શ્રીમદ્ 'સમુચ્ચય વયચર્યા'માં જણાવે છે કે, 'તે વેળા પ્રીતિ –સરળ વાત્સલ્યતા– મારામાં ખહુ હતી; સવ'થી એકત્વ ઇચ્છતા; સવ'માં બ્રાતૃભાવ હાય તો જ સુખ, એ મને સ્વાભાવિક આવડ્યું હતું. લાેકામાં કાેઈ પણ પ્રકારથી જુદાઈના અંકુરા જોતાે કે મારું અંતઃકરણ રડી પડતું\*…ત્યાં સુધી મારાથી સ્વાભાવિક રીતે ભદ્રિકપણું જ

 <sup>\*</sup> શ્રીમદ્ના આ સ્વભાવ માેટપણે પણ કાયમ રહ્યો હતો.
 એ બાબતમાં મહાત્મા ગાંધીજી કહે છે:

<sup>&#</sup>x27;તેઓ ઘણીવાર કહેતા કે, 'ચાપાસથી કે:ઈ બરછીઓ ભાંકે તે

સેવાયું હતું; હું માણસ જાતના ખહુ વિશ્વાસુ હતા. સ્વાભાવિક સચ્ટિરચના પર મને ખહુ પ્રીતિ હતી.'

પાતાના શાળા ખહારના અભ્યાસની ખાખતમાં શ્રીમફ જણાવે છે: 'ત્યારે કેટલાક કાવ્યગ્ર'થા મેં વાંચ્યા હતા, તેમ જ અનેક પ્રકારના ખાધગ્ર'થા –નાના—આડાઅવળા– મેં જોયા હતા; જે પ્રાયે હજુ સ્મૃતિમાં રહ્યા છે.'

આવા પ્રખર ખુહિશાળી અને પ્રેમાળ વિદ્યાર્થી શિક્ષકા તેમ જ સહાધ્યાયીઓને પ્રિય થઈ પડ્યા વિના ન જ રહે. વર્ગમાં શિક્ષક તા બેસી જ રહેતા અને શ્રીમદ્ સાઠેય વિદ્યાર્થીઓનું લેસન લેતા.

વિદ્યાર્થીઓના શ્રીમદ્ ઉપર કેટલા અધા પ્રેમ હતા એનું એક ઉદાહરણ જાણીતું છે. એક વખત કાંઈ કારણસર એક શિક્ષકે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને ઠપકા આપ્યા. એટલે બીજે દિવસે શ્રીમદ્ નિશાળ ન આવ્યા. આ બાજુ વિદ્યાર્થીએ શાળામાં શ્રીમદ્દને ન જેતાં તેમને ઘેર અધા ગયા અને તેમની સાથે દ્વર ખેતરમાં ચાલ્યા ગયા.

શિક્ષક જ્યારે શાળામાં આવ્યા ત્યારે ત્યાં એકપણ વિદ્યાર્થી ન મળે! એનું કારણ વિચારતાં શિક્ષકને લાગ્યું

સહી શકું, પણ જગતમાં જે જૂઠ, પાખંડ, અત્યાચાર ચાલી રહ્યાં છે, ધર્મને નામે જે અધર્મ વર્તી રહ્યો છે, તેની ખરછી સહન થઈ શકતી નથી!' અત્યાચારાથી ઊકળી રહેલા તેમને મેં ધણીવાર જોયા છે. તેમને આખું જગત પાતાના સગા જેવું હતું. આપણા લાઈ કે અહેનને મરતાં જોઈને જે ક્લેશ આપણને થાય છે, તેટલા ક્લેશ તેમને જગતમાં દુ:ખને, મરણને જોઈને થતા.'

કે, રાયચંદભાઈ ને ગઈ કાલે ઠપકા આપ્યા હતા તેથી બધા તેમની પાસે હશે. તપાસ કરતાં બધા વિદ્યાર્થીઓ ખેતરમાં ગયા છે એમ જાણી શિક્ષક ત્યાં ગયા અને શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને સમજાવી નિશાળમાં પાછા લઈ આવ્યા.

નાનપણથી જ શ્રીમદ્દમાં નવું જાણવાની, નવું સાંભળવાની અને નવું શીખવાની તથા તેના ઉપર મનન-ચિંતન કરવાની ભારે ટેવ હતી.

દશમે વર્ષે તો તેઓ ઘણા વિષયા ઉપર છટાદાર રસિક ભાષણા આપતા.

અગિયાર વર્ષની વયથી તેમણે ચાપાનિયાંમાં લેખ લખવા માંડચા હતા; અને ઇનામી નિખધા લખી યાેગ્ય ઇનામા પણ મેળવ્યાં હતાં. તે જ વર્ષે સીકેળવણીની ઉપયાેગિતા વિશે પણ એક નિખધ તેમણે લખ્યાે હતાે.

આર વર્ષની વધે ત્રણ દિવસમાં તેમણે ઘડિયાળ ઉપર ત્રણસાે કડીએા લખી કાઢી હતી.

તેર વર્ષની ઉંમરે શ્રીમફ અંગ્રેજના અભ્યાસ કરવા રાજકાટ ગયા. અંગ્રેજી અભ્યાસ તેમણે કેટલા વખત સુધી તથા કચાં સુધી કર્યા તેની કાંઈ માહિતી મળી શકતી નથી. પરંતુ ૨૨મા વર્ષમાં લખેલા એક પત્રમાં તેમણે જણાવ્યું છે:

"શિંશુવયમાંથી જ એ\* વૃત્તિ ઊગવાથી કાેઈ પ્રકારનાે

<sup>\*</sup> વિવેક-વૈરાગ્ય

પરભાષાભ્યાસ ન થઈ શકચો....અને તે ન થઈ શકચો તેને માટે કંઈ બીજી વિચારણા નથી. એથી આતમાં અધિક વિકલ્પી થાત. અને વિકલ્પાદિક ક્લેશના તા નાશ જ કરવા ઇચ્છચો હતા. એટલે જે થયું તે કલ્યાણકારક જ.'

આ સમય દરમ્યાન એક વખતે કચ્છના દીવાન મણિલાઈ જશભાઈએ શ્રીમદ્દને કચ્છ તરફ આવવા વિનંતી કરી હતી. એટલે તેએા કચ્છ ગયા હતા. ત્યાં ધર્મ સંખંધી સારું લાષણ કર્યું હતું. એ સાંભળીને કચ્છના લાકા પ્રશાંસા કરતા કહેવા લાગ્યા કે, આ છાકરા મહાપ્રતાપી યશવાળા થશે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના અક્ષર એટલા છટાદાર હતા કે કચ્છના દરખારને ઉતારે તેમને લખવા બાલાવવામાં આવતા અને તેઓ ત્યાં જતા પણ ખરા

શ્રીમદ્ દશ વર્ષના હતા ત્યારે ખનેલા એક પ્રસંગ તેમની ભારે સહનશક્તિના પુરાવા આપે છે. શ્રીમદ્દના દાદાજ ૯૮ વર્ષની વયે ગુજરી ગયા. પંચાણદાદા ગુજરી ગયા ત્યારે શ્રીમદ્ દશ વરસના હતા.

સ્મશાને જતાં શ્રીમદે નનામીના માઢા આગળ ચાલીને દાેણી (અગ્નિ) ઉપાડી હતી. પગમાં તેમણે કાંઈ પહેર્યું ન હતું. તે વખતે પગમાં પહેરવાના રિવાજ ન હતા.

રસ્તે ચાલતાં શ્રીમદ્દને પગમાં લાંબી શૂળ ભાેંકાઈ ગઈ પણ તેમણે એ વેદના તરફ લક્ષ જ ન આપ્યું.

અગ્નિસંસ્કાર પૂરાે થયા પછી અધા માણાસા ઘેર

પાછા ફર્યા.

માતા દેવખાઈ એ જોયું કે, શ્રીમદ્ લચકાતા લચકાતા આવી રહ્યા છે; એટલે માતાજીએ પૂછ્યું: 'ભાઈ, પગમાં શું વાગ્યું છે? કેમ આમ પગ લચકાય છે?'

માતાજીએ પગની પાની એઈ તે પાનીમાં આવળના લાંબા કાંટા લેાંકાઈ ગયેલા હતા! એ એઈને માતાજીએ પૂછ્યું: 'લાઈ, કચાંથી શૂળ લાગી?'

શ્રીમદે કહ્યુંઃ 'મા, અહીંથી સ્મશાને જતાં રસ્તામાં વાગી.'

માતાજી બાેલી ઊઠચાં: 'ભાઈ, ત્યાં કાેઈને કેમ વાત કરી નહિ ને શૂળ કઢાવી નહિ? અહીં સુધી આ પીડા કેમ ખમાણી?'

શ્રીમદ્ માન જ રહ્યા.

તેર વર્ષની વયથી શ્રીમદે નિયમથી ખાનગીમાં નવા નવા વિષયોના અભ્યાસ કરવા માંડ્યો હતા અને પંદર વર્ષની વય સુધીમાં ઘણા વિષયા સંખંધી વિચક્ષણ જ્ઞાન એમણે પ્રાપ્ત કર્યું હતું.

તેર વર્ષ પૂરાં થયા ખાદ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે પિતાની દુકાને બેસવાનું શરૂ કર્યું. ત્યાં પણ તેમણે ગમે તેમ રમતમાં કે બીજા પ્રપંચામાં વખત ગાળવાને બદલે પાતાનું વાચન-મનન ચાલુ જ રાખ્યું. શ્રીમદ્ પાતે જ એ વિશે લખે છે:

' દુકાને મેં નાના પ્રકારની લીલાલહેર કરી છે; અનેક પુસ્તકા વાંચ્યાં છે, રામ ઇત્યાદિનાં ચરિત્રા ઉપર કવિતાઓ રચી છે....છતાં કાઈને મેં એાછા અધિકા લાવ કહ્યો નથી કે કાઈને મેં એાછું અધિકું તાળી દીધું નથી, એ મને ચાક્કસ સાંભરે છે.'

આમ આટલી નાની ઉંમરે પણ વ્યવહારમાં નીતિધર્મ ઉપર ભાર મૂકવાની સ્વાભાવિક વૃત્તિ તેમનામાં હતી તે ધ્યાનમાં રાખવા જેવું છે.

## માટેરા જેવી સમજશક્તિ

શ્રીમદ્ દશ વર્ષની વયના હતા તે વેળાએ એક વાર તેઓ મારળી ગયા હતા. ત્યાંથી પાતાના માસાળમાં રાજકાટ જવાના વિચાર હતા. તેથી મારળીના ભાઈ એાએ કાઈ સારા સાથની તપાસ કરવા માંડી. તે વખતે મારળીના ન્યાયાધીશ ધારસીભાઈ રાજકાટ જવાના છે એવી માહિતી મળી. એટલે તેમને પૂછવામાં આવ્યું કે, 'તમે આ રાયચંદભાઈ ને રાજકાટ સંગાય તેડી જશા? રાજકાટ તેમના માસાળે તે જવાના છે.'

ધારસીભાઈએ હા પાડી અને તે એમને પાતાની સાથે રાજકાેટ તેડી ગયા.

રાજકાટ જતાં રસ્તે ધારસીલાઈએ શ્રીમદ્ સાથે વાતચીત કરી. શ્રીમદ્ની મનનીય વાતા સાંભળીને તેમને ખૂબ આશ્ચર્ય થયું કે, આટલી લગભગ દશ વર્ષની વયમાં આ છાકરા કેવા હાશિયાર છે! માટી ઉમરના માણસા પણ જે વાતા ન કરી શકે તેવી ખુદ્ધિની વાતા સાંભળીને ધારસીલાઈને થયું કે, શી આ નાનકડા છાકરાની ખુદ્ધિ છે! તેમના ગુણુથી આકર્ષાઈ ને ધારસીભાઈ બાલ્યા: 'રાયચ'દભાઈ, રાજકાેટમાં અમારી સાથે જ તમે રહેજો.'

શ્રીમદ્ કહે: 'ના, મારા માસાળે રહીશ.'

ધારસીભાઈ એ ઘણા ઘણા આગ્રહ કર્યા, ત્યારે શ્રીમદે કહ્યું: 'તમારે ત્યાં આવતા જઇશ, પણ રહેવાનું તા માસાળમાં જ થશે.'

શ્રીમદ્ રાજકાટ પહેાંચ્યા એટલે માસાળમાં ગયા. ત્યાં મામાએ પૂછ્યું: 'તમે કાેની સાથે આવ્યા?' શ્રીમદ્ કહે: 'ધારસીલાઇ સાથે આવ્યા છું.'

ખંને મામાએ જાણ્યું કે ધારસીભાઈ અત્રે આવ્યા છે. એટલે એ ખંને જણા મળીને તેમને ઠેકાણે પાડી

છે. એટલે એ ખંને જણા મળીને તેમને ઠેકાણે પાડી દેવા માટેની પ્રપંચની વાતાે માંહાેમાંહે કરવા લાગ્યા.

જમતાં જમતાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે આ સાંભળ્યું, તેથી તેમણે અનુમાન કર્યું કે, 'આ ખંને ભાઈઓને ધારસીભાઈ સાથે અણબનાવ હોવા જોઈએ અને તેથી તેઓ ખંને એમને મારી નાખવાના પ્રપંચ ગાઠવે છે, તા મારે તેમને ત્યાં જઈ આ માટા ઉપકાર કરવાના અવસર ચૂકવા નહિ. તેમને ચેતાવી દેવા જોઈએ.' આવા વિચાર કરીને જમ્યા પછી શ્રીમદ્ ધારસીભાઈને ત્યાં ઝડપથી ગયા.

શ્રીમદે ધારસીલાઈને પૂછ્યું: 'ધારસીલાઈ, તમારે મારા મામાઓ સાથે કંઈ સંખંધ છે?'

ધારસીલાઈએ સામે પૂછ્યું: 'કેમ?' શ્રીમદ્ કહે: 'હું પૂછું છું.' ત્યારે ધારસીલાઈએ કહ્યું: 'સગપણ–સંખંધ નથી, પણ રાજ સંબંધી ખટપટ ચાલે છે.'

શ્રીમદ્ બાલ્યા: 'તેમ છે, તા તમારે સાવચેતીમાં રહેવું. કેમ કે તમારે માટે તેએા ઉપાય શાધતા હતા. લાગ ફાવે તાે ઠેકાણે કરી દેવાની વાત કરતા હતા. માટે તે વિશે પ્રમાદી ન થવું.'

ધારસીભાઈએ નવાઈ પામીને પૂછ્યું: 'પણ તમે એ કેમ જાલ્યું કે મારે માટે તેઓ આમ કરવા ધારે છે?'

શ્રીમદે ઉત્તર આપ્યા: 'હું જમતા હતા ત્યારે ખહાર હું સાંભળું તેટલા માટા સાદે તેઓ વાતા કરતા હતા અને હું કાની સાથે આવ્યા તે તેમણે મને પૂછ્યું ત્યારે મેં તમારું નામ આપ્યું હતું. તે ઉપરથી તેમણે તે પ્રસંગે વાત ઉપાડી હતી.'

ધારસીભાઈએ પૂછ્યું: 'પણ તમારા દેખતાં તેવી વાતા તે કેમ કરે?'

શ્રીમદ્ કહે: 'આ નાના બાળ છે; આને એ બાબતની શી સમજણ પડવાની છે? એમ જાણી તે વાતા કરતા હતા. એટલે તમને કહેવા — ચેતવવા માટે આવ્યા છું.'

ધારસીભાઈના મનમાં થયું કે, અહેા! આ બાળકમાં કેટલી ઉપકારખુહિ! માટા માણસને પણ ન સૂઝે તેવા મહાઉપકાર આ બાળક કરે છે! સારું થયું કે હું એમને તેડી લાવ્યા. ધન્ય છે આ બાળ મહાત્માને! ધન્ય મારાં ભાગ્ય કે એમના મને સંગ થયા! એમ વિચારી તે ઘણા આનંદ પામ્યા.

એ જ અરસામાં એવું બન્યું કે, કચ્છ-કાેડાયના રહીશ શા. હેમરાજભાઈ તથા નિલયાના રહીશ શા. માલસીભાઈ શ્રીમદ્દરાજચંદ્રને મળવા વવાણિયા જવા નીકળ્યા. તેઓએ સાંભળ્યું હતું કે વવાણિયા નિવાસી કવિરાજ રાયચંદભાઈ મહા પુદ્ધિશાળી છે. એમની ખ્યાતિથી આકર્ષાઈ આ બંને ભાઈએ સાંહણી ઉપર સવાર થઈ વવાણિયા તરફ રવાના થયા. વવાણિયામાં તપાસ કરતાં જણાયું કે તેઓ તો મારબી ગયા છે. એટલે એ બંને ભાઈઓ મારબી તરફ રવાના થયા. ત્યાં એવા સમાચાર મળ્યા કે, રાયચંદભાઈ એમને માસાળ રાજકાેટ ગયા છે. એટલે તેઓ મારબીથી રાજકાેટ તરફ ઊપડયા.

આ તરફ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું જ્ઞાન નિર્મળ હાેવાથી તેમને જ્ઞાનમાં જણાયું કે બે કચ્છી ભાઈઓ સાંહણી ઉપર બેસી તેમને મળવા આવી રહ્યા છે. એટલે શ્રીમદ્ ધારસીભાઈ પાસે ગયા અને બાલ્યા: 'બે જણ કચ્છથી આવનાર છે. તેમના ઉતારા તમારે ત્યાં રાખશાે?'

ધારસીભાઈએ કહ્યું: 'હા, ખુશીથી મારે ત્યાં તેમના ઉતારા રાખજો. હું તેમને માટે ખધા ખંદાેબસ્ત કરીશ.'

એટલે એ બાબતમાં નિશ્ચિત થઈ શ્રીમદ્ એ લાઈ એાના આવવાના માર્ગ તરફ સામા ગયા..

એ ખંને લાઈએા નજીક આવ્યા, એટલે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે તેમને નામ દર્ઇને બાલાવ્યા: 'કેમ હેમરાજલાઈ? કેમ માલસીલાઈ?'

આ સાંભળીને એ ખંને જણા વિચારમાં પડી ગયા

કે, આપણાં નામ તેઓ કચાંથી જાણે છે? કાઇને આપણે આગળથી ખખરતા આપી નથી! આ તા ભારે અદ્ભુત કહેવાય! આમ અનેએ નવાઈ પામીને પૂછશું: 'તમે કેમ જાણ્યું કે અમે અત્યારે આ જ માર્ગે આવીએ છીએ?'

શ્રીમદ્દ કહે: 'આત્માની અન'ત શક્તિઓ છે, તે વડે અમે જાણીએ છીએ.'

એ લાઈએ આ સાંભળીને મનમાં સમજી ગયા કે, આપણે એમને મળીને એમની સાથે વાતચીત કરીને એમને વધુ અભ્યાસાથે કાશીએ માેકલવાની ઇચ્છા કરીને આવ્યા છીએ ખરા, પણ આવી અજબ શક્તિવાળા નિર્મળ આત્માને શું ભણવાનું બાકી હશે? તાેયે એમને વિનંતી કરી જેવી તાે ખરી.

જમી રહ્યા પછી કચ્છના એ ભાઈ એ એ ધારસીભાઈ ને કહ્યું: 'અમારે રાયચંદભાઈ સાથે ખાનગી વાત કરવી છે, તા એવું એકાંત સ્થળ અમને અહીં મળશે?'

ધારસીભાઈએ એવું સ્થાન ખતાવ્યું. ત્યાં એકાંતમાં તેઓ શ્રીમદની સાથે બેઠા અને વાતચીત કરવા લાગ્યા.

શ્રીમદ્ની વાતચીત સાંભળીને એમનામાં રહેલી અદ્દસુત શક્તિઓના તેઓને પરિચય થયા. એટલે ભાઈઓને પાછું મનમાં થયું કે, એમને કાશીએ શું લઈ જવા? છતાં જે માટે આવ્યા છીએ તે માટે પ્રયત્ન તા કરી જોવા. પછી જે થવાનું હશે તે થશે. આપણે તા સ્પષ્ટ હેતુ કહી અતાવવા.

એમ વિચારીને એ લાઈ એાએ પાતાના મનના વિચાર

શ્રીમદ્ આગળ રજૂ કર્યો: 'આપને ભણાવવા માટે કાશી લઈ જવા માટેની વિનંતી કરવા અમે ખાસ આવ્યા છીએ. માટે આપ કાશી ચાલાે. આપને માટે ખાવાપીવાની, રહેવાકરવાની બધી સગવડ અમે કરી આપીશું. માટે આપ અમારી સાથે ચાલાે તાે માટે ઉપકાર થાય.' આમ અનેક લાલચાે વગેરે આપવા માટે એ લાેકાએ પ્રયત્ન કરી જોયાે.

પરંતુ શ્રીમદે ના પાડી અને જણાવ્યું કે, 'અમારાથી આવવાતું નહિ ખને.'

એટલે એ લાઈઓ સમજ ગયા કે, પ્રથમથી જ અનુમાન કરેલું કે આપણી ધારણા પાર પડે તેમ નથી અને એમ જ અન્યું. તેઓ તો લણેલા જ છે; કાશી જઈ તેમને કંઈ વિશેષ શીખવું પડે એમ નથી.

પછી ધારસીભાઈ પાસે એ ખંને ભાઈએા ગયા. એટલે ધારસીભાઈએ કહ્યું: 'રાયચંદભાઈ સાથે થયેલી વાતચીત મને કહેવા લાયક હોય તો કહેા.'

હેમરાજભાઈ બાલ્યા: 'છુપાવવા જેવી કાેઈ પણ વાત નથી. પણ અમારી જે ધારણા હતી તે પાર ન પડી!'

ધારસીભાઈ એ પૂછ્યું: 'કેમ પાર ન પડી?'

તેના ઉત્તરમાં આખા પ્રસંગ તેમણે કહી સંભળાવ્યા અને જણાવ્યું: 'અમે પહેલાંથી જાણ કરી નહેાતી તેા પણ પાતાની મેળે તેઓ સામા આવ્યા, અમને અમારાં નામથી ખાલાવ્યા, અહીં અધી તૈયારી કરાવી. આ તા કાઈ આશ્ચર્ય કારી મહાપુરુષ છે!'

એ સાંભળીને ધારસીભાઈને આનંદ સહિત આશ્ચર્ય

જીવન-સાધના ૩૧

થયું. તેમને પણ પ્રથમ તો એવું લાગ્યું હતું કે રાયચંદભાઈ ભૂલ કરે છે. આટલી અધી સગવડ કરી આપવા આ લેાકા સામેથી તૈયાર થયા છે છતાં હા કેમ કહેતા નથી? તેમણે કાશી ભણવા જવું જોઈએ. પણ પાછળની હકીકત જાણીને સમજાયું કે જે વ્યક્તિ આટલી નાની ઉંમરમાં આવી અજબ શક્તિ ધરાવે છે તેને ભણવું પણ શું હાય? વળી એમની ગંભીરતા પણ કેટલી છે કે સાગરની પેઠે બધું સમાવી શકે છે, લગાર માત્ર પણ છલકાતા નથી.

आम धारसीलाઈ જेवा माटा न्यायाधीशने श्रीमइना ज्ञानाहि गुण्नी महत्ता यथार्थ लासी, तेथी 'गुणाः पूजास्थानं गुण्वु, न च लिङ्गं न च वयः।' ओ न्याये प्रथम धारसीलाई श्रीमइने पातानी कोडे गाही पर असाउता ओने अहते क्यारथी तेओ महापुरुष छे ओम लाज्युं त्यारथी श्रीमइने गाहीति हिये ते असाउता अने पाते ओमनी सामे नीचे असता. आम पूक्यलाव धारणु हरी ते विनय साचवता. अने आगण कतां केम केम श्रीमइ साथेने। सत्समागम वधते। गये।, तेम तेम ओमनं विशेष माहात्म्य तेमने समकावा लाज्युं अने तेमणे श्रीमइ राक्यं द्रने परमहुपाणु सह्गुरु तरी हे मानी तेमनुं शरणु स्वीहार्थुं.

પછી શ્રીમદ્દને વવાણિયા પાછા જવા વિચાર થયા, ત્યારે તેમને સારુ માસાળમાંથી મીઠાઈ ના એક ડબા ભાતા માટે ભરી આપ્યા હતા. તે લઈ ને તથા ખધાની રજા લઈ ને શ્રીમદ્ વવાણિયા જવા નીકળ્યા. ધારસીભાઈ ને પણ મળીને તેમની રજા લીધી હતી. પરંતુ તે વખતે શ્રીમદ્ પાસે ગાડીલાડાના પૈસા નહોતા. તેથી તેમણે એ લાતું એક કંદોઈ ને ત્યાં વેચીને લાડા જેટલા પૈસા મેળવ્યા. પણ ધારસીલાઈ સાથે આટલું અધું એાળખાણ થયું હતું છતાં કાંઈ પણ માગણી ન કરી કે ઉછીના પૈસા પણ ન માગ્યા. આટલી નાની વય હોવા છતાં સમજ ગૃહસ્થની માફક એમનામાં સમજશક્તિ હતી કે:

'મર જાઉં માગું નહિ, અપને તનકે કાજ; પરમારથકે કારણ માગું, ના માં સમજું લાજ.' કચ્છના ભાઈ એાની સગવડ યથાયોગ્ય થાય તે માટે ધારસીભાઈ ને શ્રીમદે વિનંતી કરી અને તે લાેકાની આગતા-સ્વાગતા સાચવી, પરંતુ પાતાને થાેડા ભાડાના પૈસા જોઈતા હતા તાેપણ એ માટે હાથ લાંબા કરી તેમણે દીનતા દાખવી નહિ.

#### અવધાન-શક્તિ

સ વત ૧૯૪૦ના અરસામાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રમાં બીજી એક અદ્ભુત શક્તિનું દર્શન થાય છે.

વવાણિયા ગામ નાનું હોવાથી એમનું મન પ્રવાસ તરફ રહ્યા કરતું હતું. વળી વવાણિયામાં સુજ્ઞ, વિદ્રાન મનુષ્યોના સહવાસ પણ થાડા મળતા હોવાથી બીજે કચાંક ખહાર જવા તરફ એમની વૃત્તિ રહ્યા કરતી હતી. સં. ૧૯૪૦ના અરસામાં શ્રીમદ્દ મારબી ગયા હતા.

મારબીમાં તે વખતે શાસ્ત્રી શ'કરલાલ માહેશ્વર લટ્ટ અષ્ટાવધાનના પ્રયોગો જાહેરમાં કરી ખતાવતા. અષ્ટા-વધાન એટલે આઠ જુદી જુદી બાબતા તરફ એકીવખતે લક્ષ રાખી ભૂલ વગર આઠ ક્રિયાએ કરી ખતાવવી.

એ જ અરસામાં મુંબઇમાં ગઢુલાલજી મહારાજ પણ અષ્ટાવધાનના પ્રયોગો કરતા હતા.

આ વખતે જાણવા પ્રમાણે હિંદુસ્તાનમાં બે જ પુરુષે આવી ચમત્કારી શક્તિવાળા ગણાતા હતા.

શ્રીમદ્ મારબીમાં આવ્યા હતા તે અરસામાં જ-સા-૩ જૈનાના ઉપાશ્રયમાં શાસ્ત્રી શંકરલાલનાં અષ્ટાવધાન થયાં. વિષક્રિભૂષણ કવિરાજ તરીકે ખ્યાતિ પામેલા શ્રીમદ્દને પણ અષ્ટાવધાનાનું નિરીક્ષણ કરવા આમંત્રણ આપવામાં આવ્યું હતું.

શ્રીમફની સ્મરણશક્તિ અફ્લુત તેા હતી જ. એટલે તેમણે અષ્ટાવધાન જોયાં કે તરત શીખી લીધાં.

બીજે દિવસે વસ તખાગમાં પ્રથમ ખાનગીમાં મિત્ર-મ ડળ સમક્ષ નવા નવા વિષયા લઈ અવધાન કરી ખતાવ્યાં. ત્યાર પછી બે હજાર પ્રેક્ષકા સમક્ષ ખાર અવધાન કરી ખતાવ્યાં!

એ સમય દરમ્યાન મુંખઈના શેઠ લક્ષ્મીદાસ ખીમછ-ભાઈ મારબીમાં આવ્યા હતા. તેમને હાઈસ્કૂલમાં માટી સભા ભરીને શ્રીમદે ખાર અવધાન કરી ખતાવ્યાં. તેમની આવી અદ્ભુત શક્તિ જોઈને શેઠ લક્ષ્મીદાસે કહ્યું: 'આ વખતે હિંદ ખાતે તેા આ એક જ પુરુષ આટલી શક્તિ-વાળા છે.' તે પ્રસંગે શ્રીમદ્દને સારું એવું ઇનામ પણ આપવામાં આવ્યું હતું.

ત્યાર ખાદ શ્રીમદ્ પાતાના અંગત કામ અંગે જામનગર ગયા હતા. ત્યાં તેમણે વિદ્રાનાની બે સભાઓમાં અનુક્રમે ખાર અને સાળ અવધાના કરી ખતાવ્યાં. ખધા પ્રેક્ષકા મુગ્ધ ખની ગયા. અહીં તેમને 'હિંદના હીરા' તરીકેનું ખિરુદ અપંણ કરવામાં આવ્યું. તે વખતે જામનગરમાં બે વિદ્રાના આઠદશ વર્ષથી અવધાના કરવા માટે તનતાડ મથામણ કરતા હતા,

જીવન-સાધના ૩૫

પણ સફળ થતા નહેાતા. તેથી ત્યાંના વિદ્રાનાને સાળ અવધાના કરનારા શ્રીમદ્ પ્રત્યે અહુમાન અને આશ્ચર્ય ઉત્પન્ન થયાં હતાં.

ત્યાર ખાદ વહવાણના પ્રદર્શનમાં શ્રીમદે કનેલ એચ. એલ. નટ સાહેબ અને બીજા રાજા-રજવાડા તથા મિત્રમંડળ વગેરે મળી આશરે બે હજાર પ્રેક્ષકાની સમક્ષ સાળ અવધાના કરી ખતાવ્યાં હતાં. એ જોઈને આખી સભા આનંદ આનંદમય થઈ ગઈ હતી. સઘળા સભાજનાના મુખમાંથી શ્રીમદ્દની અદ્દભુત શક્તિની મુક્તકં ઠે પ્રશંસા વ્યક્ત થતી હતી. ઉપરાઉપરી પ્રશંસાનાં વ્યાખ્યાના થતાં જતાં હતાં. 'ગુજરાતી', 'મુંબઈ સમાચાર', 'લાેકમિત્ર', 'ન્યાયદર્શ'ક' વગેરે છાપાં એામાં પણ શ્રીમદ્દનાં યશાગાન થવા લાગ્યાં.

પછી એક વાર શ્રીમદ્ બાટાદ ગયા હતા. ત્યાં તેમણે બાવન અવધાન કાંઈ પણ ખાસ પરિશ્રમ કે પૂર્વ તૈયારી વિના જ કરી અતાવ્યાં! આમ સાળ અવધાન ઉપરથી એકદમ બાવન અવધાન સહજપણે શ્રીમદે કરી બતાવ્યાં એ પરથી તેમની અત્યંત અદ્ભુત શક્તિના કાંઈ ને પણ ખ્યાલ આવ્યા વિના રહેતા નથી.

એ બાવન અવધાનાના થાેડાઘણા ખ્યાલ નીચેની હકીકત પરથી આવશે.

- ૧. ત્રણ જણ સાથે ચાૈપાટે રમ્યા જલું. ૧
- ર. ત્રણ જણ સાથે ગંજીફે રમ્યા જલું. ૧
- 3. એક જણ સાથે શેતરંજ રમ્યા જવું. ૧

| ٧.  | ઝાલરના પડતા ટકાેરા ગણતા <b>જવું.</b>                     | ٩    |
|-----|----------------------------------------------------------|------|
| પ.  | સરવાળા, ખાદખાકી, ગુણાકાર, ભાગાકાર,                       |      |
|     | મનમાં ગણ્યા જલું.                                        | ४    |
| ξ.  | માળાના પારામાં લક્ષ આપી ગણુતરી કરવી.                     | ٩    |
| ७.  | આઠેક નવી સમસ્યાએા પૂર્ણ કરવી.                            | <    |
| ۷.  | સાળ નવા સૂચવેલા વિષયાે ઉપર મધ્યસ્થાએ                     |      |
|     | માગેલા વૃત્તમાં કવિતા રચતા જ <b>નું</b> .                | ۹. ६ |
| Ŀ.  | ચીક, અંગ્રેજી, સંસ્કૃત, અરબી, લૅટિન, ઉદ્ભ <sup>°</sup> , |      |
|     | ગુજરાતી, મરાઠી, ખંગાળી, મરુ, જાહેજી આદિ                  |      |
|     | કાઈ પણ સાેળ ભાષાએાના ચારસાે અનુક્રમ                      |      |
|     | વિહીન શખ્દાે પાછા કર્તા, કર્મના અનુક્રમ                  |      |
|     | સહિત કહી આપવા અને વચ્ચે બીજાં કામ                        |      |
|     | પણ કરો° જવાં.                                            | १६   |
| ૧૦. | વિદ્યાર્થીને સમજાવવા.                                    | ٩    |
|     |                                                          |      |

પર

ર

એમ આવન કામની શરૂઆત એક સાથે કરવી, એક કામના કંઇક ભાગ કરી, બીજા કામના કંઇક ભાગ કરી, બીજા કામના કંઇક ભાગ કરવા, પછી ત્રીજાના, પછી ચાથાના....વળી પાછા પહેલા કામ ઉપર આવવું....એમ સઘળાં આવન કામ પૂર્ણ થતાં સુધી કર્યાં કરવાં; લખવું નહિ કે કરી પૂછવું નહિ.

૧૧. કેટલાક અલંકારના વિચાર.

ભાષાના અનુક્રમવિહીન શખ્દોને અનુક્રમ સહિત શી રીતે દર્શાવવામાં આવતા એનાં બેએક ઉદાહરણ

#### નેઈ એ :

#### સ'સ્કૃતનું અનુક્રમવિહીન સ્વરૂપ

| स्ति | क्तेा | टणा | स्व | स्व  | ર્ગ | स्ति | क्तः | तृ | क्ष | ब  |
|------|-------|-----|-----|------|-----|------|------|----|-----|----|
| हि   | वि    | यो  | वि  | वा   | को  | ब    | नु   | र  | रा  | को |
| घो   | या    | को  | मु  | ष    | गी  | कः   | रा   | वा | वि  | प  |
| म    | कि    | यः  | दं  | द्धो | ये  | वि   | न    | ह: | र   | दे |

# શ્રીમદ્દે અનુક્રમસહિત કહેલા શ્લાક

बद्धो हि को यो विषयानुरागी को वा विमुक्तो विषय विरक्तः।

को वास्ति घोरो नरकः स्वदेहः

तृष्णाक्षयः स्वर्गपदं किमस्ति।।

### ગુજરાતીનું અનુક્રમવિહીન સ્વરૂપ

| ત  | ત્ના | ષ્ટ્રિ | ના | અા | X  | આ | સૃ  | થા |
|----|------|--------|----|----|----|---|-----|----|
| શા | 3,   | પ      | ક  | એ  | ય  | એ | થા  | 8  |
| ર  | સુ   | ન      | ભિ | ઈ  | નં | હ | વાં | Š  |

શ્રીમદે ગુજરાતી વાકચ કહી અતાવ્યું હતું તે: 'આપના જેવાં રતનાથી હજુ સૃષ્ટિ સુશાભિત છે, એ જોઈને આનંદ થાય છે.' પછી સં. ૧૯૪૩ માં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની મુંખઈમાં સ્થિતિ હતી. ત્યાં તેમણે શતાવધાન –સા અવધાન– કરવાની પાતાની અતિઅદ્ભુત શક્તિના પરિચય ક્રામછ ઇન્સ્ટિટ્યૂટ તેમ જ અન્ય સ્થળાએ કરાવ્યા હતા.

શ્રીમદ્ની સા અવધાના કરવાની શક્તિથી બધા લાકા મુગ્ધ બની ગયા હતા. તેમને સુવર્ણ ચંદ્રક અપ શુ કરવામાં આવ્યા હતા અને 'સાક્ષાત્ સરસ્વતી'નું માનવંતું બિરુદ આપવામાં આવ્યું હતું. ઠેરઠેર એમની મુક્તક ઠે પ્રશાસા થવા લાગી. 'ટાઇમ્સ ઑફ ઇન્ડિયા', 'પાયાનિયર' વગેરે અગ્રગણ્ય છાપાંઓએ શ્રીમદ્દનાં ભારાભાર ગુણુગાન ગાયાં.

ઓગણીસ વર્ષની વયના એક તેજસ્વી યુવાનની આવી અદ્ભુત માનસિક શક્તિ જોઈને ડૉ. પિટરસન આદિ પાશ્ચાત્ય વિદ્વાના આશ્ચર્યચકિત થઈ ગયા. મુંબઈની હાઈ કોર્ટના મુખ્ય ન્યાયમૂર્તિ સર ચાલ્સ સારજન્ટે તો શ્રીમદ્દને યુરાપમાં જઈને તેમની આ અજાયબીભરી શક્તિના પ્રયોગો બતાવવાનું આયહભર્યું સૂચન પણ કર્યું. પરંતુ શ્રીમદ્ એમ કરવા તત્પર થયા નહિ, કારણ કે તેમણે વિચાર્યું કે યુરાપમાં પાતે જૈનધર્માનુસાર રહી શકે નહિ.

અવધાન ઉપરાંત શ્રીમદ્ અલૌકિક સ્પરો ન્દ્રિયશક્તિ પણ ધરાવતા હતા. તેમને એક ડઝન જેટલાં જુદાં જુદાં કદનાં પુસ્તકા પ્રથમ ખતાવવામાં આવતાં તથા તેમનાં નામ વાંચવા દેવામાં આવતાં. ત્યાર ખાદ તેમની આંખાએ પાટા ખાંધી દેવામાં આવતા; અને એક પછી એક જુદા જુદા ક્રમમાં એ પુસ્તકાે તેમના હાથમાં મૂકવામાં આવતાં, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પુસ્તકને સ્પર્શ કરી તેના કદ ઉપરથી દરેક પુસ્તકનું નામ આપી શકતા.

એવી જ બીજી શક્તિના એમનામાં આવિર્ભાવ થયેલા જોવા મળે છે. માત્ર રસાઈ જોઈને જ, ચાખ્યા વિના કે હાથ લગાડ્યા વિના કઈ વાનગીમાં મીઠું એાછું છે કે વધારે અથવા નથી એ શ્રીમદ્દ કહી શકતા હતા.

વળી શ્રીમફ કાઈ માણસ કયા હાથે પાઘડી અાંધે છે એ પણ તેના માથાની આકૃતિ જોઈને પારખી શકતા હતા. શ્રીમફ પાતે અંદર ઘરમાં બેડા હાય અને પાઘડી આંધનાર માણસ અહાર જઈને પાઘડી આંધતા હાય. એ માણસ જે વળની પાઘડી આંધતા હાય એ શ્રીમફ ઘરમાં બેડા બેડા કહી દેતા હતા.

એનું કારણ પૂછતાં શ્રીમદ્દ કહેતા કે, 'અંતઃકરણની શુદ્ધિ સિવાય થઈ શકે નહિ. શીખવાડયું આવેડે તેમ નથી.'

વીસ વર્ષની વય પછી શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે આ અવધાના કરવાનું એકદમ અંધ કરી દીધું. કારણ કે સ્મરણશક્તિના પ્રતાપરૂપ આ અવધાન પ્રવૃત્તિના વધતા જતા ચમત્કાર આત્માન્નિતિરક્ત અને અંતર્મુખ વૃત્તિ- વાળા શ્રીમદ્દને પ્રિય ન લાગ્યા. તેથી આત્માન્નિતિ અને આ ચમત્કાર અંને ભિન્ન ભાસવાથી —સન્માર્ગરાધક પ્રતીત થવાથી— શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની અંતરંગ વૈરાગ્યમય, ઉદાસીન તેમ જ સત્સુખશાેધક ભાવના આ પ્રવૃત્તિને

વિસ્તરવા ન દેતાં વિરામ પમાડી દે છે.

આમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની મહત્તાનું આપણને પ્રત્યક્ષ દર્શન થયા વિના રહેતું નથી. આટલી અદ્ભુત અને આશ્ચરંજનક અવધાનશક્તિ, કે જેના દ્વારા હજારા અને લાખા લાકાને ક્ષણમાત્રમાં આંજી દઈ અનુયાયી ખનાવી શકાય, અસાધારણ પ્રતિષ્ઠા અને અર્થલાભ સાધી શકાય, તે હોવા છતાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે એના પ્રયાગ યાગવિભૂતિઓની પેઠે ત્યાજ્ય ગણી, તેના ઉપયાગ અંત-મુંખ કાર્ય ભણી કર્યો. આ પ્રમાણે બીજા કાઈ સાધારણ માણસથી થવું શક્ય નથી.

શ્રીમદ્દની આ અજબ અવધાનશક્તિ એ એમની અસાધારણ સ્મૃતિના પુરાવા છે. એમાંય તેમની કેટલીક વિશેષતા રહેલી છે. એક તા એ કે, બીજા કેટલાક અવધાનીઓની પેઠે એમનાં અવધાનની સંખ્યા કેવળ સંખ્યા વૃદ્ધિ ખાતર યથાકથંચિત વધેલી ન હતી. વળી બીજા અવધાનીઓને એ શક્તિ પ્રાપ્ત કરવા અને વિકસાવવા સભાન અને તનતાંડ પ્રયત્ના કરવા પડે છે, જ્યારે શ્રીમદ્દમાં આ શક્તિના વિકાસ સહજ અને સ્વયંસ્કૃત પણે થયેલા જોવા મળે છે. ખાસ મહત્ત્વની વિશેષતા તા એ છે કે, શ્રીમદ્દની અવધાનશક્તિ બુદ્ધિ-વ્યભિચારને લીધે જરાય વધ્ય બની ન હતી, ઊલડું એમાંથી વિશિષ્ટ સર્જન ખળ પ્રગટયું હતું, જે અન્ય અવધાનીઓમાં ભાગ્યે જ દેખાય છે. એનું મુખ્ય કારણ એ કહી શકાય કે, શ્રીમદ્દમાં રહેલા પ્રજ્ઞાગુણનું જ એ

એક વ્યક્ત સ્વરૂપ હતું.

સાથાસાથ અહીં આપણે નિર્મળ અંતઃકરણના કળરૂપ જે શક્તિ શ્રીમદ્દમાં ઉદય પામી હતી એના પણ વિચાર કરી લઈએ. એ શક્તિ એટલે ભવિષ્યમાં ખનનાર પ્રસંગનું કે સામેની વ્યક્તિના ચિત્તમાં ઉદ્દલવતા વિચારનું પૂર્વજ્ઞાન. એવા એક પ્રસંગ આપણે આગળ શા. હેમરાજભાઈ અને શા. માલશીભાઈની ખાખતમાં જોઈ ગયા છીએ. એવા જ ખીજો પ્રસંગ શ્રી સાભાગ્યભાઈની ખાખતમાં આપણે હવે પછી જોઈશું.\* અહીં આપણે ખીજા કેટલાક પ્રસંગા જોઈએ.

વવાિણ્યામાં દેસાઈ વીરજી રામજી રહેતા હતા. એક વખત વીરજી દેસાઈ અને શ્રીમદ્ સાથે ક્રવા ગયા. રસ્તામાં શ્રીમદે વીરજીલાઈ ને પૂછ્યું: 'વીરજીકાકા, મારી કાકીને કાંઈ થાય તા તમે બીજીવાર પરણા ખરા?'

વીરજીલાઈએ કાંઈ જવાબ ન આપ્યા.

શાડા દિવસ પછી વીરજીલાઈનાં પત્ની ગુજરી ગયાં. પછી પાછા બીજી વખત શ્રીમદ્રને વીરજીલાઈ સાથે ક્રવા જવાના જોગ મળ્યાે. શ્રીમદે પૂછ્યું: 'વીરજીકાકા, તમે હવે પરણશાે?'

વીરજીભાઈએ ઉપરથી ના કહી પણ મેાં જરા મરકચું; એટલે કે ઊંડે ઊંડે તેમની ઇચ્છા ક્રી પરણવાની હતી ખરી.

<sup>\*</sup> જુઓ પ્રકરણ ૧૨

શ્રીમદ્ કહે: 'તમારે છ મહિના પછી પરણવું.'

છ મહિના વીતી ગયા. શ્રાવણ વદ છઠ-રાંધણ-છઠના દિવસે વીરજીભાઈ બહારથી ઘેર આવ્યા, ત્યારે ખાળમાં સર્પ ડસ્યાે. સાપ ઉતારવાની ખૂબ મહેનત કરી.

પરંતુ વીરજીલાઈ કહે: 'મારા ચાવિહાર લંગાવશા મા. મને કહેનારે કહી દીધું છે.'

•

4:

%

એક વખત રવજીભાઈ ચમનપર જતા હતા, ત્યારે શ્રીમદે કહ્યું: 'આપા, તમે આજે ચમનપર ન જાવ તાે?' છતાં રવજીભાઈ ગયા.

સાંજે દીવાટાણે શ્રીમદ્દના નાના લાઈ મનસુખલાઈ ને રસોડામાં જતાં દીવાની ઝાળ લાગી અને પહેરણ બળવા માંડ્યું. ઝબકબહેન ત્યાં હાજર હતાં, તેમણે એકદમ છાશનું દેાશું મનસુખલાઈના શરીર ઉપર રેડી દીધું. મનસુખલાઈની છાતી દાઝી ગઈ.

પછી રવજીલાઈને ચમનપર તેડવા માણસ માેકલવામાં આવ્યો.

\*

વવાણિયામાં એક ગરાશિયાબાપુ એક વખત ઘાડી ઉપર સવાર થઈ ને કરવા નીકળ્યા.

શ્રીમદે તેને કહ્યું: 'આપુ, તમે આજે ઘાડી લઈને કરવા જાવ મા.'

શ્રીમદે ઘણું કહ્યું છતાં તેણે માન્યું નહિ ને ઘાડી લઈ ને તે ગામ ખહાર ગયા. ત્યાં ઘાડીએ તાેકાન કર્યું. ગરાશિયાબાપુને ભાેંય પર પછાડચા. પછી એને ચાર જણા જઈને ચાેકાળમાં સુવાડી ઘેર લઈ આવ્યા.

પછી તુરત જ ગરાશિયાઆપુ ગુજરી ગયા.

\*

એક વખત શ્રીમદ્દના ભક્ત, કાવિઠાવાળા શા. ઝવેરભાઈ સં.૧૯૫૩ના પાષમાં સગાં કુડું બી તથા બીજા મુમુક્ષુએ। સાથે શ્રીમદ્દનાં દર્શને વવાણિયા જવા નીકળ્યા.

ત્યાં તેા મારબી સ્ટેશને એક માણસ એ લાેકાને સામા મળવા આવ્યા. તેણે શ્રીમદ્દના સ દેશા આપતાં કહ્યું:

'સાહેબજ અત્રે છે. તમને તેડવા માેકલેલ છે.'

શા. ઝવેરભાઈએ નવાઈ પામીને પૂછયું: 'કૃપાળદેવે શાથી જાણ્યું?'

તે લાઈ કહે: 'તે હું કંઈ જાણતાે નથી. ફક્ત તમને અધાંને વવાણિયે જતાં રાકી અહીં લાવાે એમ કહેલ છે.'

;

કાવિઠામાં ઉત્તર ખાજી વાગડિયા તળાવ નામની જગ્યા છે ત્યાં એક વખતે શ્રીમદ્ મુમુક્ષુએા સમક્ષ જ્ઞાનવાર્તા કરતા હતા. એવામાં ત્યાંના એક પાટીદાર શામળભાઈએ નજીકમાં પાતાનું ખેતર હતું એમાંથી માગરાનાં થાડાંક કૂલ લાવી શ્રીમદ્ની બેઠક ઉપર ભક્તિભાવે મૃક્યાં.

એ જોઈ ને શ્રીમદ્ ખાલ્યાઃ 'સહેજ કારણમાં આટલાં ખધાં ફૂલ ન તાેડીએ.' 'પછી થાેડી વાર થાેભીને શ્રીમદે કહ્યુંઃ 'તમારી દીકરી હીરાને કાલે આરામ થઈ જશે.' કાવિઠાથી ત્રણ ગાઉ ફ્રર સિહેાલ ગામમાં શામળભાઈની દીકરી એને સાસરે ઘણા દિવસ થયાં માંદી હતી. ત્યાં એને જોવા શામળભાઈ ગયા તેા આરામ થઈ ગયાે હતાે.

શ્રીમદ્ શામળભાઈ પટેલને કે તેની દીકરીને એાળખતા ન હતા.

શ્રીમક્રમાં આવી ખધી અક્લુત વિભૂતિઓના સાક્ષાત્કાર થયેલા જોઈને આત્માની અનંત શક્તિની આપણને સહેજે પ્રતીતિ થાય છે. 'આત્મસિહિશાસ'માં શ્રીમદે યથાથ' જ કહ્યું છે:

> 'શુદ્ધ ખુદ્ધ ચૈતન્યઘન, સ્વયંજયાતિ સુખધામ; બીજું કહીએ કેટલું? કર વિચાર તાે પામ.'

# કુમાર-કાળની વિચારસમૃદ્ધિ

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે વીસ વર્ષની વધે ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ કર્યો એ પહેલાંની એમની વિચારભૂમિકા સમજવી જરૂરી છે. કુમાર અવસ્થા દરમ્યાન તેમના વિચારા કેવી ઉચ્ચ અને આત્માન્નતિકર કલાએ પહેાંચ્યા હતા એનું અવલાકન કરીએ તા આટલી નાની વધે પણ શ્રીમદે કેવી વિચારસમૃદ્ધિ પ્રાપ્ત કરી હતી એના ખ્યાલ આવી શકે.

આપણે જોઈ ગયા છીએ કે નાનપણથી જ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રમાં વિવેક, વૈરાગ્ય અને ધર્મભાવનાની સાથે સાથે સંસારમાં વિજય પમાડી શકે એવી અદ્દલુત શક્તિઓ તેમ જ મહેચ્છાઓ હતી. એને કારણે શ્રીમદ્દને શરૂઆતથી જ એક પ્રકારના આંતરયુદ્ધમાં ઊતરવું પડ્યું હતું. અને તેથી તેમની વિચારશક્તિ વધુ તીવ, વધુ ઠરેલ અને ગંભીર અની હતી.

ધીમે ધીમે તેમના વિચારા દઢ અને પરિપક્વ થતાં તેમનામાં એ વિચારાને પ્રગટ રૂપ આપવાની અને બીજાએને એ વિચારાના ભાગીદાર બનાવવાની વૃત્તિ પ્રગટ થઈ. પરિણામે નાની વયથી જ શ્રીમદ્ પુસ્તકાે લખવા અને પ્રસિદ્ધ કરવા પ્રેરાયા.

એનું એક બીજું કારણ પણ હતું. શરૂઆતથી જ તેમનામાં જ્ઞાનપ્રાપ્તિ અને શાસ્ત્ર-અધ્યયનની જિજ્ઞાસા બહુ પ્રબળ હતી. સત્તરમા વર્ષ પહેલાંની તેમની નાંધામાં પણ નીચેનાં વાકચો આપણને જોવા મળે છે તે ઉપરથી એના સહેજે ખ્યાલ આવશે:

'વીરનાં કહેલાં શાસ્ત્રોમાં સાનેરી વચનાે છુટક છૂટક અને ગુપ્ત છે....." ઉત્તરાધ્યયન" નામનું જૈન સૂત્ર તત્ત્વદેષ્ટિએ પુનઃ પુનઃ અવલાે કાે.... જ્ઞાનીઓએ એકત્ર કરેલા અદ્દભુત નિધિના ઉપભાગી થાએા. શ્રવણ કરીને કલ્યાણને જાણવું જોઈએ — પાપને જાણવું જોઈએ.....પછી જે શ્રેય હાેય તે સમાચરવું જોઈએ.....જે જવ એટલે ચૈતન્યનું સ્વરૂપ જાણતાે નથી, અજવ એટલે જડનું સ્વરૂપ જાણતાે નથી, ....તે સાધુ સંયમની વાત કચાંથી જાણે?'

વળી શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની સ્મરણશક્તિ પ્રથમથી જ ખહુ તીવ હતી. એટલે ભાષાજ્ઞાન મેળવતાં તેમને ઘણો વખત લાગતા જ નહિ. તેથી એટલી નાની ઉંમરે પણ શ્રીમદે વિચાર અને સિહાંતાથી ભરેલા અઘરા દાર્શનિક પ્રયો વાંચ્યા હતા. એ રીતે પાતાનું ધર્મજ્ઞાન સીધું મૂળ પ્રયોમાંથી જ મેળવવા તેઓ શક્તિમાન થયા હતા.

એ ઉંમર સુધીમાં શ્રીમદે કયા કયા ગ્રંથોના અભ્યાસ કર્યો હતો તે ચાેક્કસ કહી શકાય એમ નથી. જીવન-સાધનો ૪૭

એ વિશે તેમનાં લખાણામાં ક્રમખદ્ધ ઉલ્લેખ મળતા નથી. પરંતુ મુખ્યત્વે જૈન આગમામાંથી ઘણાંના શ્રીમદે પરિચય કરી લીધા હતા. અને તેથી જેનધર્મનું મૂળ લક્ષ તથા મૂળ શાસ્ત્રામાં વર્ણવેલા સાચા ગૃહસ્ય અને સાચા મુનિના આચારા જાણવા તથા સમજવા તેઓ શક્તિમાન થયા.

પરંતુ પાતાના સમયના જૈન આચાર-વિચાર સાથે સરખામણી કરતાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને મૂળ સિદ્ધાંતામાં અને પ્રચલિત આચારામાં આકાશજમીનના ફરક દેખાયા. તેમણે સ્પષ્ટ જોયું કે, લાકા મૂળ શાસ્ત્રો વાંચતા-વિચારતા નથી, તેથી જ 'ગમે તેવા વિચારહીન આચારા પર'પરાથી કે અજ્ઞાનથી સ્વીકારી જીવન ગાળ્યા કરે છે.

જૈન મુનિઓની દશા પણ તેવી જ હતી. જે આદર્શ શાસ્ત્રોમાં કહ્યો હોય તે પાતાથી પાળી શકાય તેવા ન લાગતાં તેને માળા કરવાની કે ઢાંકવાની વૃત્તિથી, પરસ્પર આચાર્યોના વાદવિવાદથી, કદાગ્રહથી, મતિની ન્યૂનતાથી અને મૂળ શાસ્ત્રોનું અધ્યયન તથા વિચાર ઘઠી જવાથી, એ લાેકામાં જે મતભેદા અને વહેમાનું સામ્રાજ્ય પ્રવર્તતું હતું એ જોઈને તેમના પુરુષાર્થી અને પ્રેમળ આત્મા દુલાયા.

તીર્થ કર જેવા પૂર્ણ પુરુષના ધર્મ પામ્યા પછી પણ લાેકા જડતા અને પ્રમાદને લીધે તથા સદ્ગુરુ અને સત્શાસ્ત્રના પરિચયના અભાવે જે અંધ જીવન ગાળી રહ્યા હતા તેથી શ્રીમદ્ ઘણા ખિન્ન થયા. અને ત્યારથી, કેમ કરીને લાે કામાં સત્યસિદ્ધાંતના જ્ઞાનના પ્રચાર કરી સૌને જગાડું અને પ્રયત્નશીલ કરું એવી તેમને ધાલાવેલી લાગી.

સત્તરમા વર્ષમાં શ્રીમદ્ લખે છે:

'જૈન પ્રજા (આખા હિંદુસ્તાનમાં થઈને) ર૦ લાખ છે. તેમાંથી નવ તત્ત્વને પઠનરૂપે બે હજાર પુરુષા પણ માંડ જાણતા હશે; મનન અને વિચારપૂર્વ તો આંગળીને ટેરવે ગણી શકીએ તેટલા પુરુષા પણ નહિ હશે. જ્યારે આવી પતિત સ્થિતિ તત્ત્વજ્ઞાન સંખંધી થઈ ગઈ છે ત્યારે જ મતમતાંતર વધી પડ્યા છે.'

તે વખતે 'અંગ્રેજી શાસન'માં જે કેળવણી અપાતી હતી તે એવા પ્રકારની હતી કે જાણ્યે કે અજાણ્યે ભણેલા- ઓમાંથી તે ધર્મ પૃત્તિના મૂળથી જ લાપ કરી દેતી હતી. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર એકવીસમા વર્ષમાં લખે છે: 'જે લાકા વિદ્યાના બાપ મૂળથી શ્રદ્ધા જણાતી નથી. જેને કંઈક સરલતાને લીધે હાય છે તેને તે વિષયની કંઈ ગતાગમ જણાતી નથી. અને ગતાગમવાળા કાઈ નીકળે તા તેને તે વસ્તુની વૃદ્ધિમાં વિદ્ય કરનારા નીકળે. પણ સહાયક ન થાય....એમ કેળવણી પામેલાને ધર્મની દુર્લભતા થઈ પડી છે.'

આથી, 'ઊછરતા આળયુવાના અવિવેકી વિદ્યા પામી આત્મસિદ્ધિથી બ્રષ્ટ થાય છે તે અટકાવવા' તથા 'કેટલાંક અજ્ઞાન મનુષ્યા નહિ વાંચવાને યાગ્ય પુસ્તકા વાંચીને પાતાના વખત ખાઈ દે છે' તેને અદલે 'આત્માનું હિત થાય; જ્ઞાન, શાંતિ અને આનંદ મળે' તથા 'તેઓ

પરાપકારી, દયાળુ, ક્ષમાવાન, વિવેકી અને અદ્ધિશાળી' થાય તે અર્થે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે સહેલાં, સરળ પુસ્તકા લખવા માંડચાં.

સત્તરમા વર્ષમાં તેમણે લખેલી 'માક્ષમાળા'માં તેર શ્રીમદ્ એટલે સુધી કહે છે:

'આંગ્લભૌમિએ સંસાર સંખંધી અનેક કળાકોશલ્યમાં શાથી વિજય પામ્યા છે? એ વિચાર કરતાં આપણને તત્કાળ જણાશે કે તેઓના ખહુ ઉત્સાહ અને એ ઉત્સાહમાં અનેકનું મળવું' એક સમાજમાં ભેગા મળવું. ....એ એનું કારણ છે. 'સર્વજ્ઞ ભગવાનનું કહેલું ગુપ્ત તત્ત્વ પ્રમાદસ્થિતમાં આવી પડશું છે, તેને પ્રકાશિત કરવા તથા પૂર્વાચાર્યોએ ગૂંથેલા મહાન શાસ્ત્રા એકત્ર કરવા, પડેલા ગચ્છના મતમતાંતર ટાળવા તેમ જ ધર્મ- વિદ્યાને પ્રકુલ્લિત કરવા એક મહાન સમાજ સદા- ચરણી શ્રીમત અને ધીમત અંનેએ મળીને સ્થાપન કરવાની અવશ્ય છે. .... પવિત્ર સ્યાદાદમતનું હંકાયેલું તત્ત્વ પ્રસિદ્ધમાં આણવા જયાં સુધી પ્રયોજન નથી, ત્યાં સુધી શાસનની ઉન્નતિ પણ નથી.'

વળી શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે આ કાળમાં સ્ત્રીનીતિ બાધક (ગરખાવલી) પણ રચી હતી. આમાં સ્ત્રીઓને સદ્દ્યુણી, સદ્દાચારી થવાના બાધ આપવામાં આવ્યા છે તેમ જ માળાપાને બાળકીને શી રીતે સંસ્કારસંપન્ન અને નીતિશીલ

<sup>\*</sup> જૈનધર્મનું

ખનાવવી એના ઉપદેશ આપ્યા છે. કાઈને એ ગરખાવલી એઈને થાય કે આત્મતત્ત્વ અંગે વિચાર કરનારા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે નીતિના બાધ શા માટે આપવાનું વિચાર્યું હશે? પરંતુ એ પાછળ પણ શ્રીમદ્દની સ્પષ્ટ દિષ્ટ હતી. સંવત ૧૯૫૦ માં લખેલા એક પત્રમાં શ્રીમદે એ દિષ્ટ સમજવી છે:

'જે મુમુક્ષુ જીવ ગૃહસ્થ વ્યવહારમાં વર્તતા હોય, તેણે તો અખંડ નીતિનું મૂળ પ્રથમ આત્મામાં સ્થાપનું જોઈએ; નહિ તો ઉપદેશાદિનું નિષ્ફળપણું થાય છે. દ્રવ્યાદિ ઉત્પન્ન કરવા આદિમાં સાંગાપાંગ ન્યાયસંપન્ન રહેનું તેનું નામ નીતિ છે. એ નીતિ મૂકતાં પ્રાણ જાય એવી દશા આવ્યે ત્યાગ, વૈરાગ્ય ખરા સ્વરૂપમાં પ્રગટે છે, અને તે જ જીવને સત્પુરુષનાં વચનનું તથા આજ્ઞાધમંનું અદ્ધના સામથ્યં, માહાત્મ્ય અને રહસ્ય સમજાય છે; અને સર્વ વૃત્તિઓ નિજપણે વર્તવાના માર્ગ સ્પષ્ટ સિદ્ધ થાય છે.'

શ્રીમદ્ એાગણીસ વર્ષની વય પછી જે મહામંથન કાળમાંથી પસાર થનાર છે એ પહેલાં પાતાના જીવનને યાગ્ય દિશામાં વાળવા માટે શ્રીમદે કેવી વિચારણા કરી હતી એ લક્ષમાં લેવા યાગ્ય છે. એ વિચારાને અહીં તારવીને રજૂ કર્યા છે. શ્રેયાર્થીને તે માર્ગદર્શ કરૂપ છે.

૧. આહાર, વિહાર, નિહારની નિયમિતતા (સાચવું); અર્થ'ની સિહિ (કરું); આર્ય જીવન ઉત્તમ પુરુષાએ આચરણ કર્યું છે; પરહિત એ જ નિજહિત સમજવું અને પરદુઃખ એ પાતાનું દુ:ખ સમજવું; નીતિના આંધા ઉપર પગ ન મૂકવા; જિતેન્દ્રિય થવું; વિવેકખુદ્ધિથી સઘળું આચરણ કરવું; જ્ઞાનચર્ચા અને વિદ્યાવિલાસમાં તથા શાસ્ત્રાધ્યયનમાં ગૂં થાવું; સંસારમાં રહ્યા છતાં ને તે નીતિથી ભાગવતાં છતાં, વિદેહી દશા રાખવી; આત્મજ્ઞાન અને સજ્જનસંગત રાખવાં; જ્ઞાનીઓએ એકત્ર કરેલા અદ્ભુત નિધિના ઉપલાગી થાઓ.

- ર. દુ:ખ લાગશે જ, અને દુ:ખનાં કારણા પણ તને દિષ્ટિગાચર થશે....તે ટાળવા માટે જે ઉપાય છે તે એટલા જ કે તેથી આહ્યાલ્ય તરરહિત થવું. રહિત થવાય છે, એાર દશા અનુભવાય છે એ પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક કહું છું..... નિર્ગ્રંથ સદ્યુરના ચરણમાં જઇને પડવું યાગ્ય છે. જીવન ખહુ ટૂંકું છે; ઉપાધિ ખહુ છે, અને ત્યાગ થઈ શકે તેમ નથી. તાે...જિજ્ઞાસા તે વસ્તુની રાખવી. સંસારને ખંધન માનવું. પૂર્વકર્મ અળવાન છે, માટે આ ખધા પ્રસંગ મળી આવ્યા એવું એકાંતિક ગ્રહણ કરીશ નહિ.
- 3. આ દુ:ખ કચાં કહેવું? અને શાથી ટાળવું? પોતે પોતાના વૈરી, તે આ કેવી ખરી વાત છે!.... જુદે જુદે સ્થળે તે સુખની કલ્પના કરી છે. હે મૃઢ! એમ ન કર. એ તને તે હિત કહ્યું. અંતરમાં સુખ છે. સત્ય કહું છું. સ્ત્રીના સ્વરૂપ પર થતા માહ અટકાવવાને વગર ત્વચાનું તેનું રૂપ વારંવાર ચિંતવવા યાગ્ય છે. હે જીવ! હવે લાગથી શાંત થા, શાંત. વિચાર તા ખરા કે એમાં કયું સુખ છે?

૪. જે મહાકામ માટે તું જન્મ્યા છે તે મહાકામનું અનુપ્રેક્ષણ કર. ધ્યાન ધરી જા. સમાધિસ્થ થા. કાઈ પણ અલ્પ ભૂલ તારી સ્મૃતિમાંથી જતી નથી, એ મહાકલ્યાણ છે. જેના પ્રમાદ થયા છે, તે માટે હવે પ્રમાદ ન થાય તેમ કર.

આ ઉતારા તાે સાેળ વર્ષ પહેલાંની વયના છે. તે ઉપરથી એ ઉંમર સુધીની શ્રીમદ્દની મનાેભૂમિકાના થાડાે ઘણા પરિચય મળી શકે. સંપૂર્ણ ખ્યાલ માટે તાે શ્રીમદ્દનાં ખધાં લખાણાનું અનુશીલન કરવું આવશ્યક છે.

પરંતુ ઓગણીસમા વર્ષ પછી તો શ્રીમદ્ ગૃહસ્થ-જીવન સ્વીકારે છે. માટે સાેળથી ઓગણીસ વર્ષની વય દરમ્યાન શ્રીમદે ગૃહસ્થ જીવન કેમ ગાળવું, કઈ રીતે સુવ્યવસ્થિત કરવું એ અંગે પણ એમની અંગત નાેંધમાં ઉતાર્યું છે એમાંથી એ વસ્તુ સમજવા થાેડાક ઉતારા જોઈએ:

૧. ગૃહસ્થાશ્રમ વિવેકી કરવા. લાેકઅહિત પ્રણીત કરું નહિ. ધર્મ વડે અર્થ પેદા કરું. તારાે\* સિદ્ધાંત તૂંટે તેમ સંસાર-વ્યવહાર ન ચલાવું. સ્વાર્થ કાંઇની આજિવિકા તાેડું નહિ. જીવહિંસક વેપાર કરું નહિ. સ્વસ્ત્રીમાં સમભાવથી વતું. અષ્રદ્ભાચર્ય સેવું નહિ. નીતિ વિના સંસાર ભાેગવું નહિ. દશાંશ કેં–ધર્મમાં કાહું. સ્ત્રી વિદ્યાશાળી શાેધું, કરું. પુત્રીને ભણાવ્યા વિના રહું

**<sup>\*</sup>** ભગવાનના

નહિ. તેઓને ધર્મ પાઠ શિખવાડું. કુટું ખને સ્વર્ગ ખનાવું. સૃષ્ટિને સ્વર્ગ ખનાવું તે કુટું ખને માક્ષ ખનાવું.

- ર. પ્રમાદ કાઈ કૃત્યમાં કરું નહિ મનાવીરત્વની વૃદ્ધિ કરું. અયાગ્ય વિદ્યા સાધું નહિ. નિર્માલ્ય અધ્યયન કરું નહિ. વિચારશક્તિને ખીલવું. આળસને ઉત્તેજન આપું નહિ. દિનચર્યાના ગેરઉપયાગ કરું નહિ. ઉત્તમ શક્તિને સાધ્ય કરું. ચારિત્ર્યને અદ્ભુત કરવું. વિજય, કીર્તિ, યશ સર્વપક્ષી પ્રાપ્ત કરવાં. શક્તિના ગેરઉપયાગ કરું નહિ. પ્રત્યેક વસ્તુના નિયમ કરું. નિયમ વગર વિહાર કરું નહિ. ખાટા ઉદ્યમ કરું નહિ. અનુદ્યમી પણ રહું નહિ.
- 3. કાઈ દર્શનને નિંદું નહિ. એકપક્ષી મતલેદ ખાંધું નહિ. અજ્ઞાનપક્ષને આરાધું નહિ. પરમાત્માની ભક્તિ કરું. તત્ત્વ આરાધતાં લાેકનિંદાથી ડરું નહિ. તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસ કરું.

આદર્શ ગૃહસ્થજીવનની પ્રેરણા આમાંથી દરેક ગૃહસ્થને મળ્યા વિના રહે એમ નથી. સાથાસાથ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રમાં આળપણથી પ્રવર્તેલી ધર્મો હારની ઉદાત્ત કલ્પના પણ વધારે ને વધારે દઢ થતી જતી હતી. એ માટે નીચેના એક ઉતારા અહીં પૂરતા થશે:

જ્ઞાનના ઉદ્ધાર કરવા. જુદા જુદા ધર્માપદેશના ગ્રાંથા વહેંચવા. જુદા જુદા ધર્મ ગ્રાંથ યાજવા. મતમતાંતરનું સ્વરૂપ સમજાવવું. 'જે મનુષ્યા ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ એ ચાર પુરુષાર્થની પ્રાપ્તિ કરી શકવા ઇચ્છતા હાય તેમના વિચારને સહાયક થવું. કાેઇ કાળે તત્ત્વ વડે કરી દુનિયામાંથી દુઃખ જશે એમ માનું. અસત્યનાે ઉપદેશ આપું નહિ. આજીવિકા માટે ધર્મ બાેધું નહિ. ગુણ વગરનું વકતૃત્વ સેવું નહિ.'

છેવટે એ નાની વયમાં પણ એક આદર્શ ગૃહસ્થ કેવા હાય એનું પ્રેરણાદાયી ચિત્ર શ્રીમદે આલેખ્યું છે એ એમની તે કાળની પરિપક્વ વિચારધારાના સારા પરિચય કરાવે છે. 'માક્ષમાળા' માં 'સુખ વિશે વિચાર' એ મથાળા નીચે એક મનનીય વાર્તા નિરૂપી છે. એમાં દ્વારિકાના મહાધનાઢ્ય ધર્મમૂર્તિ શ્રાવક ગૃહસ્થનું ચિત્ર તેમણે આલેખ્યું છે. એમાં શેઠ ધર્મમૂર્તિ પાતાની ચર્યા વર્ણવે છે. એ વર્ણન પરથી એ વયમાં પણ શ્રીમદ્ આદર્શ ગૃહસ્થ કાને કહેતા એના સુરેખ ખ્યાલ આપણને આવ્યા વિના રહેતા નથી. એમાંથી ટૂંકાવીને અહીં રજૂ કર્યું છે. દરેક ગૃહસ્થને એ ચિત્ર ખરેખર પ્રેરણાદાયી થઈ પહે એવં છે:

' જો કે હું બીજા કરતાં સુખી છું તો પણ એ શાતા વેદનીય છે, સત્–સુખ નથી; જગતમાં બહુધા કરીને અશાતા વેદનીય છે.

'મે' ધર્મમાં મારા કાળ ગાળવાના નિયમ રાખ્યા છે. સત્શાસ્ત્રોનું વાચન, મનન, સત્પુરુષાના સમાગમ, યમ-નિયમ, એક મહિનામાં ખાર દિવસ ખ્રહ્મચર્ય, ખનતું ગુપ્તદાન, એ આદિ ધર્મરૂપે મારા કાળ ગાળું છું.

'સવ' વ્યવહાર સંખ'ધીની ઉપાધિમાંથી કેટલાેક

ભાગ ખહુ અંશે મેં ત્યાગ્યા છે. પુત્રાને વ્યવહારમાં યથાયાગ્ય કરીને હું નિર્જં થ થવાની ઇચ્છા રાખું છું. હમણાં નિર્જં થ થઈ શકું તેમ નથી. એમાં સંસારમાહિની કે એવું કારણ નથી. પરંતુ તે પણ ધર્મ સંખંધી કારણ છે. ગૃહસ્થ ધર્મનાં આચરણ ખહુ કનિષ્ઠ થઈ ગયાં છે; અને મુનિએ તે સુધારી શકતા નથી. ગૃહસ્થ ગૃહસ્થને વિશેષ બાધ કરી શકે, આચરણથી પણ અસર કરી શકે, એટલા માટે થઈને ધર્મ સંખંધ ગૃહસ્થ વર્ગને હું ઘણે ભાગે બાધી યમ-નિયમમાં આણું છું.

'દર સપ્તાહે આપણે ત્યાં પાંચસે' જેટલા સદ્-ગૃહસ્થાની સભા ભરાય છે, આઠ દિવસના નવા અનુભવ અને બાકીના આગળના ધર્માનુભવ એમને બે ત્રણ મુહૂર્ત બાંધું છું. મારી સ્ત્રી ધર્મશાસ્ત્રના કેટલાક બાંધ પામેલી હાવાથી તે પણ સ્ત્રીવર્ગને ઉત્તમ યમ-નિયમના બાંધ કરી સાપ્તાહિક સભા ભરે છે. પુત્રો પણ શાસ્ત્રના અનતા પરિચય રાખે છે.

'વિદ્વાનાનું સન્માન, અતિથિનું સન્માન, વિનય, અને સામાન્ય સત્યતા, એક જ ભાવ એવા નિયમા બહુધા મારા અનુચરા પણ સેવે છે. એએા બધા એથી શાતા બાગવી શકે છે.

'લક્ષ્મીની સાથે મારી નીતિ ધર્મ, સદ્યુણ, જન-સમુદાયને ખહુ સારી અસર કરી છે. રાજા સહિત પણ મારી નીતિવાત અંગીકાર કરે તેવું થયું છે. 'આ સઘળું આત્મપ્રશંસા માટે હું કહેતા નથી, એ આપે સ્મૃતિમાં રાખલું, માત્ર આપના પૂછેલા ખુલાસા દાખલ આ સઘળું સંદ્વેપમાં કહેતા જાઉં છું.

'આ સઘળાં ઉપરથી હું સુખી છું એમ આપને લાગી શકશે. અને સામાન્ય વિચારે મને બહુ સુખી માના તા માની શકાય તેમ છે. ધર્મ, શીલ અને નીતિથી તેમ જ શાસ્ત્રાવધાનથી મને જે આનંદ ઊપજે છે તે અવર્ષુનીય છે.

'પણ તત્ત્વદેષ્ટિથી હું સુખી ન મનાઉં. જ્યાં સુધી સર્વ પ્રકારે બાદ્ય અને અભ્યંત્તર પરિગ્રહ મેં ત્યાગ્યા નથી, ત્યાં સુધી રાગદાષના ભાવ છે. જો કે તે બહુ અંશે નથી, પણ છે; તા ત્યાં ઉપાધિ પણ છે. સર્વસંગ-પરિત્યાગ કરવાની મારી સંપૂર્ણ આકાંક્ષા છે; પણ જ્યાં સુધી તેમ થયું નથી, ત્યાં સુધી હજુ કાઈ ગણાતાં પ્રિય જનના વિચાગ, વ્યવહારમાં હાનિ, કુદું બીનું દુ: ખ એ થાેડે અંશે પણ ઉપાધિ આપી શકે....માટે કેવળ નિર્ગ થ, બાદ્યાભ્યન્તર પરિગ્રહના ત્યાગ, અલ્પારંભના ત્યાગ એ સઘળું નથી થયું, ત્યાં સુધી હું મને કેવળ સુખી માનતા નથી.

'હવે આપને તત્ત્વની દેષ્ટિએ વિચારતાં માલૂમ પડશે કે લક્ષ્મી, સી, પુત્ર કે કુદું ખ એ વડે સુખ નથી. અને એને સુખ ગણું તો જ્યારે મારી સ્થિતિ પતિત થઈ હતી ત્યારે એ સુખ કર્યા ગયું હતું? જેના વિચાગ છે, જે ક્ષણભંગુર છે, અને જ્યાં એકત્વ કે અવ્યા- ળાધપણું નથી તે સુખ સંપૂર્ણ નથી.'

આમ, કુમારવયમાં જ શ્રીમદ્ના વિચારા સુનિશ્ચિત અને ઠરેલ, સુનીતિપાષક અને આત્મનિષ્ઠ, સંયમશીલ અને શ્રેયસાધક સ્વરૂપ પામ્યા હતા.

## ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ

સ'વત ૧૯૪૪માં શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રનું જીવન ગૃહસ્થાશ્રમ ભણી વળે છે.

શ્રીમદ્ જેવા મૂળથી વિચારવાન, પ્રખર ખુહિશાળી, આત્મનિષ્ઠ પુરુષે, પુખ્ત વચે પહેાંચી લગ્નજીવનમાં પ્રવેશ કર્યો એ કઈ મનાદશામાં, શા હેતુથી, એ જો એમની જીવન-સાધનાની દેષ્ટિએ જાણવા મળે, તાે સૌ જીવાને એ હેકીકત ખૂબ ઉપયાગી થઈ પડે, પરંતુ એ માટે સંપૂર્ણ સામગ્રી આપણી પાસે ઉપલબ્ધ નથી.

એ બાબત વિષે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે જે થાેડુંઘણું લખ્યું છે એ ઉપરથી પૂરેપૂરું તારણ કાઢવું શક્ય તાે નથી. પરંતુ એટલાથી પણ આપણને શ્રીમદ્ની મનાે-દશાના થાેડાેઘણા પણ ખ્યાલ આવી શકે છે ખરાે.

લગ્ન પછી સં. ૧૯૪૬માં શ્રીમદે લખ્યું છે:

'કુટું ખરૂપી કાજળની કાેટડીના વાસથી સંસાર વધે છે. ગમે તેટલી તેની સુધારણા કરશાે તાે પણ એકાંતથી જેટલાે સંસાર ક્ષય થવાનાે છે, તેના સામા હિસ્સાે પણ તે કાજળગૃહમાં રહેવાથી થવાના નથી. કષાયનું\* તે નિમિત્ત છે, માહને રહેવાના અનાદિકાળના પર્વત છે.'

જાણે કે આ સત્યની જ પ્રત્યક્ષ અનુભૂતિ મેળવવા શ્રીમદ્ લગ્નજીવન અંગીકાર કરવા કઠીખદ્ધ થતા હોય એ રીતે વીસમા વર્ષના પ્રારંભમાં એક સ્નેહી ઉપર મુંબઇથી ૧૯૪૪ પાેષ વદ ૧૦ના રાેજ પત્ર લખી તેઓ જણાવે છે:

'લગ્ન સંખ'ધી તેઓએ જે મિતિ નિશ્ચિત રાખી છે, તે વિશે તેઓના આગ્રહ છે, તાે લલે તે મિતિ નિશ્ચયરૂપ રહી.

'લક્ષ્મી ઉપર પ્રીતિ નહિ છતાં કાેઈ પણ પરાર્થિક કામમાં તે ખહુ ઉપયાગી થઈ પડત એમ લાગવાથી, મૌન ગ્રહી અહીં તે સંખંધી સત્સગવડમાં હતાે. જે સગવડનું ધારેલું પરિણામ આવવાના ખહુ વખત નહાેતાે. પણ એઓ ભણીનું એક મમત્વપણું ત્વરા કરાવે છે, જેથી તે સઘળું પડતું મૂકી વદ ૧૩ કે ૧૪ (પાષની)ને રાજ અહીંથી રવાના થઉં છું.

'પરાર્થ' કરતાં વખતે લક્ષ્મી અંધાપા, ખહેરાપણું અને મૂગાપણ આપી દે છે. જેથી તેની દરકાર નથી.

'આપણા અન્યાન્ય સંખંધ છે તે કંઈ સગપણના નથી; પરંતુ હુદય-સગપણના છે. પરસ્પર લાેહચું બકના ગુણ પ્રાપ્ત થયા છે. એમ દર્શિત છે, છતાં હું વળી એથી

<sup>\*</sup> રાગદ્વેષ વૃત્તિઓનું.

પણ ભિન્ન રૂપે આપને હુદયરૂપ કરવા માગું છું. જે વિચારા સઘળી સગપણતા દ્ભર કરી, સંસારયાજના દ્ભર કરી તત્ત્વવિજ્ઞાન રૂપે મારે દર્શાવવાના છે, અને આપે જાતે અનુકરણ કરવાના છે. આટલી પલ્લવી બહુ સુખપ્રદ છતાં માર્મિક રૂપે આત્મસ્વરૂપ વિચારથી અહીં આગળ લખી જઉં છું.

'તેઓ\* શુભ પ્રસંગમાં સદ્ધવેધી નીવડી, રૂઢિથી પ્રતિકૂળ રહી, પરસ્પર કુંદુંખરૂપે સ્નેહ અધાય એવી સુંદર યાજના તેઓના હુદયમાં છે કે? આપ ઉતારશા કે? કાઈ ઉતારશે કે? એ ખ્યાલ પુનઃ પુનઃ હુદયમાં પર્યંટન કરે છે.'

લગ્નવિધિમાં પણ જૂની રૂઢિઓને છેાડી, સદ્વિવેક-પૂર્વક વ્યવહાર કરવાની સૂચના શ્રીમદ્ શા માટે આપી રહ્યા છે તેનું કારણ પણ સમજવા જેવું છે:

'નિદાન સાધારણ વિવેકીઓ જે વિચારને આકાશી ગણે તેવા વિચારો, જે વસ્તુ અને જે પદ આજ રાજ્યશ્રી ચક્કવર્તિની વિક્ટોરિયાને દુર્લભ—કેવળ અસંભવિત છે— તે વિચારો, તે વસ્તુ, અને તે પદ ભણી કેવળ ઇચ્છા હોવાથી ઉપર જણાવ્યું,† તેથી કંઈ પણ લેશ પ્રતિફૂળ ખને, તો તે પદાભિલાષી પુરુષના ચારિત્રને પરમ આંખપ લાગે એમ છે.'

<sup>#</sup> કન્યા પક્ષીએા.

<sup>†</sup> सञ्नविधिमां विवेक्ष वापरवा विशे.

જીવન-સાધના ક્લ

અને પછી તા સંવત ૧૯૪૪ના મહા સુદ ખારશને રાજ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાં લગ્ન ઝબકબાઈ સાથે થાય છે. ઝબકબાઈ ઝવેરી રેવાશંકરલાઈ જગજીવનદાસ મહેતાના માટાલાઈ પાપટલાલલાઈનાં સુપુત્રી હતાં.

આમ તા શ્રીમદ્ ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ્યા, પરંતુ સાથે સાથે તેઓ તીવ્ર આત્મમંથનમાંથી પણ પસાર થતા હતા. ત્યાગ, વૈરાગ્ય, નિલે પતા અને તત્ત્વજિજ્ઞાસા તેમનામાં પ્રખળપણે જાગ્રત થતાં જતાં હતાં. લગ્ન પછી એકાદ વર્ષે લખેલા એક લેખ 'સ્ત્રીના સંખંધમાં મારા વિચાર'માં શ્રીમદ્ જણાવે છે:

'અતિ અતિ સ્વસ્થ વિચારણાથી એમ સિદ્ધ થયું કે શુદ્ધ જ્ઞાનને આશ્રયે નિરાળાધ સુખ રહ્યું છે; તથા ત્યાં જ પરમ સમાધિ રહી છે.

'સ્ત્રી એ સંસારનું સર્વોત્તમ સુખ માત્ર આવરિષ્કું દિષ્ટિથી કલ્પાયું છે, પણ તે તેમ નથી જ. સ્ત્રીથી જે સંચાગસુખ ભાગવવાનું ચિદ્ધ તે વિવેકથી દિષ્ટિગાચર કરતાં વમન કરવાને યાગ્ય ભૂમિકાને પણ યાગ્ય રહેતું નથી. જે જે પદાર્થો પર જુગુપ્સા રહી છે તે તે પદાર્થો તો તેના શરીરમાં રહ્યા છે, અને તેની તે જન્મભૂમિકા છે. વળી એ સુખ ક્ષષ્ટિક, ખેદ અને ખસના દરદરૂપ જ છે. તે વેળાના દેખાવ હૃદયમાં ચીતરાઈ રહી હસાવે છે કે શી આ ભુલવણી? ટૂંકામાં કહેવાનું કે તેમાં કંઈ પણ સુખ નથી. અને સુખ હાય તા તેને અપરિચ્છેદ રૂપે વર્ણવી જુઓ, એટલે માત્ર માહદશાને લીધે તેમ

માન્યતા થઈ છે, એમ જ જણાશે.

'અહીં હું સ્ત્રીના અવયવાદિ ભાગના વિવેક કરવા બેઠા નથી, પણ ત્યાં કરી આત્મા ન જ ખેંચાય એ વિવેક થયા છે, તેનું સહજ સૂચવન કર્યું.

'સ્ત્રીમાં દોષ નથી, પણ આત્મામાં દોષ છે; અને એ દેાષ જવાથી, આત્મા જે જુએ છે તે અફ્લુત આનંદમય જ છે; માટે એ દેાષથી રહિત થવું એ જ પરમ જિજ્ઞાસા છે. શુદ્ધ ઉપયોગની જો પ્રાપ્તિ થઈ તાે પછી તે સમયે સમયે પૂર્વોપાર્જિત માહનીયને ભરમીભૂત કરી શકશે. આ અનુભવગમ્ય પ્રવચન છે.

'પણ પૂર્વોપાર્જિત હજુ સુધી મને પ્રવર્ત છે, ત્યાં સુધી મારી શી દશાથી શાંતિ થાય? એ વિચારતાં મને નીચે પ્રમાણે સમાધાન થયું....

'સ્ત્રીના સંખંધમાં કાેઈ પણ પ્રકારે રાગ ક્રેષ રાખવા મારી અંશ માત્ર ઇચ્છા નથી, પણ પૂર્વોપાજ નથી ઇચ્છાના પ્રવર્તનમાં અટકચો છું.

ળીજા એક લેખમાં શ્રીમદ્ જણાવે છે કે:

'સ્ત્રીના સંખંધમાં જિજ્ઞાસા એ છે અને વર્તના એ છે. એક પશ્ચે તેનું કેટલાક કાળ સુધી સેવન કરવું સમ્મત કર્યું છે, તથાપિ ત્યાં સામાન્ય પ્રીતિ-અપ્રીતિ છે, પણ દુઃખ એ છે કે જિજ્ઞાસા નથી છતાં પૂર્વકમેં કાં ઘેરે છે? એટલેથી પતતું નથી, પણ તેને લીધે નહિ ગમતા પદાર્થોને જોવા, સ્વંઘવા, સ્પર્શવા પડે છે, અને એ જ કારણથી પ્રાયે ઉપાધિમાં બેસવું પડે છે.'

પાતાના ગૃહાશ્રમ સંખંધી શ્રીમદ્ એક લાઈને સં. ૧૯૪૬માં લખી જણાવે છે:

'આપના પહેલાં, આ જન્મમાં હું લગલગ બે વર્ષથી કંઈક વધારે કાળથી ગૃહાશ્રમી થયા છું; એ આપના જાણવામાં છે.

'ગૃહાશ્રમી જેને લઈને કહી શકાય છે, તે વસ્તુ\* અને મને તે વખતમાં કંઈ ઘણા પરિચય પડયો નથી; તો પણ તેનું બનતું કાયિક, વાચિક અને માનસિક વલણ મને તેથી ઘણું ખરું સમજાયું છે; અને તે પરથી તેના અને મારા સંખંધ અસંતાષ પાત્ર થયા નથી; એમ જણાવવાના હેતુ એવા છે કે ગૃહાશ્રમનું વ્યાખ્યાન સહજ માત્ર પણ આપતાં તે સંખંધી વધારે અનુભવ ઉપયાગી થાય છે. મને કંઈક સાંસ્કારિક અનુભવ ઊગી નીકળવાથી એમ કહી શકું છું કે મારા ગૃહાશ્રમ અત્યાર સુધી જેમ અસંતાષપાત્ર નથી, તેમ ઉચિત સંતાષપાત્ર પણ નથી; તે માત્ર મધ્યમ છે; અને તે મધ્યમ હાવામાં પણ મારી કેટલીક ઉદાસીન વૃત્તિની સહાયતા છે.

'તત્ત્વજ્ઞાનની ગુપ્ત ગુફાનાં દર્શન લેતાં ગૃહાશ્રમથી વિરક્ત થવાનું અધિકતર સૂઝે છે, અને ખચીત તે તત્ત્વજ્ઞાનના વિવેક પણ આને ઊગ્યા હતા; કાળના અળવત્તર અનિષ્ટપણાને લીધે, તેને યથાયાગ્ય સમાધિ-સંગની અપ્રાપ્તિને લીધે તે વિવેકને મહાખેદની સાથે ગૌણ કરવા પડ્યો; અને ખરે! જો તેમ ન થઈ શક્યું હોત તેા તેના (આ પત્રલેખકના) જીવનના અંત આવત. 'જે વિવેકને મહાખેદની સાથે ગૌણ કરવા પડ્યો છે, તે વિવેકમાં જ ચિત્તવૃત્તિ પ્રસન્ન રહી જાય છે; ખાહ્ય તેની પ્રાધાન્યતા નથી રાખી શકાતી, એ માટે અકથ્ય ખેદ થાય છે, તથાપિ જ્યાં નિરૂપાયતા છે ત્યાં સહનતા સુખદાયક છે, એમ માન્યતા હાવાથી મૌનતા છે. 'કાઈ કાઈ વાર સંગીએા અને પ્રસંગીએા તુચ્છ નિમિત્ત થઈ પડે છે, તે વેળા તે વિવેક પર કાઈ જાતિનું આવરણ આવે છે; ત્યારે આત્મા બહુ મૂં ઝાય છે; જીવન-રહિત થવાની—દેહત્યાંગ કરવાની—દ્વ:ખસ્થિતિ કરતાં તે વેળા લયંકર સ્થિતિ થઈ પડે છે. પણ એવું ઝાઝાે વખત રહેતં નથી, અને એમ જ્યારે રહેશે ત્યારે ખચીત દેહત્યાગ કરીશ. પણ અસમાધિથી નહીં પ્રવર્ત: એવી અત્યાર સુધીની પ્રતિજ્ઞા કાયમ ચાલી આવે છે.'

પાતાના ચિત્તમાં ચાલી રહેલું મંથન—એ વિરાધી વૃત્તિએા વચ્ચેની આ અથડામણ—અને તેને કારણે 'જીવનરહિત થવાની દુઃખદ સ્થિતિ કરતાં પણ ભયંકર' સ્થિતિનું વર્ણન સંવત ૧૯૪૫માં લખેલા એક મર્મવેધી પત્રમાં શ્રીમદ રાજચંદ્રે કર્યું છે:

' દુખિયાં મનુષ્યાનું પ્રદર્શન કરવામાં આવ્યું હાય તા ખચીત તેના શિરાભાગમાં હું આવી શકું.

'આ મારાં વચના વાંચીને કાઈ વિચારમાં પડી

જઈ, ભિન્ન ભિન્ન કલ્પનાએ કરશે અને કાં તા બ્રમ ગણી વાળશે; પણ તેનું સમાધાન અહીં જ ૮૫કાવી દઉં છું:

'તમે મને સ્ત્રી સંખંધી કંઈ દુ:ખ લેખરા નિહ; લક્ષ્મી સંખંધી દુ:ખ લેખરા નિહ; પુત્ર સંખંધી લેખરા નિહ; કિર્તિ સંખંધી લેખરા નિહ; ભય સંખંધી લેખરા નિહ; કાયા સંખંધી લેખરા નિહ; અથવા સર્વથી લેખરા નિહ; મને દુ:ખ બીજી રીતનું છે. તે દરદ વાતનું નથી, કર્ફનું નથી કે પિત્તનું નથી; તે શરીરનું નથી, વચનનું નથી, કે મનનું નથી; ગણા તા અધાયનું છે અને ન ગણા તા એક્ક્રનું નથી; પરંતુ મારી વિજ્ઞાપના તે નહિ ગણવા માટે છે, કારણ એમાં કાઈ એાર મમં રહ્યો છે.

'તમે જરૂર માનને કે, હું વિના દીવાનાપણે આ કલમ ચલાવું છું. રાજચંદ્ર નામથી એાળખાતા વવાણિયા નામના નાના ગામના, લક્ષ્મીમાં સાધારણ એવા, પણ આર્ય તરીકે એાળખાતા દશાશ્રીમાળી—વશ્યના પુત્ર ગણાઉં છું. આ દેહમાં મુખ્યે બે ભવ કર્યા છે, અમુખ્યના હિસાબ નથી. નાનપણની, નાની સમજણમાં કાેણ જાે કચાંથીયે માેડી કલ્પનાએા આવતી. સખની જિજ્ઞાસા પણ એાછી નહાેતી અને સુખમાં પણ મહાલય, બાગખગીચા, લાડીવાડીનાં કંઈક માન્યાં હતાં; માેડી કલ્પના તે આ બધું શું છે તેની હતી. તે કલ્પનાનું એકવાર એવું રૂપ દીઠું કે, પુનજેન્મે જી-સા-પ

નથી, પાપે નથી, પુષ્યે નથી, સુખે રહેવું અને સંસાર ભાગવવા એ જ કૃતકૃત્યતા છે. એમાંથી બીજી પંચાતમાં નહિ પડતાં, ધર્મની વાસનાએ કાઢી નાખી, કાઈ ધર્મ માટે ન્યૂનાધિક કે શ્રદ્ધાભાવપશ્ચું રહ્યું નહિ.

'શાડા વખત ગયા પછી એમાંથી એ જ થયું. જે થવાનું મેં કલ્પ્યું નહોતું, તેમ તે માટે મારા ખ્યાલમાં હાય એવું કંઈ મારું પ્રયત્ન પણ નહોતું, છતાં અચાનક ફેરફાર થયા; કાઈ એ ર અનુભવ થયા, અને જે અનુભવ પ્રાયે શાસ્ત્રમાં લેખિત ન હાય, જડવાદી-એાની કલ્પનામાં પણ નથી, તેવા હતા. તે ક્રમે કરીને વધ્યા; વધીને અત્યારે એક 'તુંહિ', 'તુંહિ'ના જપ કરે છે.

'હવે અહીં સમાધાન થઈ જશે. આગળ જે મળ્યાં નહિ હાય અથવા ભયાદિક હશે તેથી દુઃખ હશે તેવું કાંઈ નથી એમ ખચીત સમજાશે.

કિં ખહુના! જિજ્ઞાસુએ તે સમયના શ્રીમદ્દના ખધા પત્રો, લેખા વાંચવા જરૂરી છે. પરંતુ એ બધું લખાણ વાંચતાં આપણે એટલા વિવેક રાખવા ઘટે કે, સુજ્ઞ, આત્માર્થી પુરુષા પાતાના રાઈ જેવા દેખાતા નાનામાં નાના દાષાને માટા પહાડ જેવા જુએ છે અને પાતાનામાં રહેલા ઉચ્ચ ગુણાનું વર્ણન કરતા નથી; એટલે સ્વા-ભાવિક રીતે આવા પાતાને લગતા વર્ણનમાં ઘણીવાર દેષા ઉપર જ વધારે ભાર મૂકાયેલા જોવા મળે છે.

શ્રીમદ્રના આ બધાં લખાણ જેતાં એટલું તા આપણે

જોઈ શકીએ છીએ કે લગ્ન કરીને શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે પાતા પર કારમું મારયુદ્ધ નાતયું હતું અને તેમાં તેઓ હાથમાં પ્રાણ લઈને ઘૂમ્યા હતા. પાતાની હાથનાંધ 'આલ્ય'તરપરિણામઅવલાકન'માં પણ શ્રીમદ્ લખે છે:

> 'ત્યાં આવ્યા રે ઉદય કારમાં, પરિગ્રહ કાર્ય પ્રપંચ રે; જેમ જેમ તે હડસેલીએ, તેમ વધે ન ઘટે રંચ રે.'

આમ તા ઉદયકમેં ભગવાન મહાવીરસ્વામીને પણ ભાગવવાં પડ્યાં તેમ સર્વને વેદવાં પડેજ છે. અજ્ઞાનીઓ માહભાવે, અંધભાવે વેદે છે ત્યાં જ્ઞાનીઓ નિર્જરાભાવે વેદે છે.

આ સ્થિતિમાં શ્રીમદ્દનું આત્મમંથન પરાકાષ્ટાએ પહેંચે છે. પરંતુ થાડા વખતમાં જ તેઓ એ ઘાર સંગ્રામમાંથી વિજયી અને વધુ તેજસ્વી થઈને બહાર નીકળે છે. તેવીસમા વર્ષમાં તા રણસંગ્રામની ધૂળને ખદલે એક શાંત, સમાહિત અને આત્મલક્ષી પુરુષનું એમનામાં દર્શન થાય છે. એમની આંતરદશા એક વિશિષ્ટ પ્રકારની તીવ્રતા પકડતી જાય છે. આ વર્ષમાં તેમની સમાધિદશા વધતી જાય છે.

## મનામંથન પછીની આત્મસ્થિતિ

લગ્ન પછીના તીવ મનામ થનમાંથી વધુ તેજસ્વી અને આત્મનિષ્ઠ ખનીને શ્રીમદ્ પ્રકાશી ઊઠે છે. તેવીસમા વર્ષમાં તા શ્રીમદ્ અદ્ભુત આત્મસ્થિતિએ પહેાંચે છે. એ વર્ષમાં સાભાગભાઈને લખેલા પત્રમાં શ્રીમદ્ જણાવે છે:

'રાત્રિ અને દિવસ એક પરમાર્થ વિષયનું જ મનન રહે છે; આહાર પણ એ જ છે, નિદ્રા પણ એ જ છે, શયન પણ એ જ છે, સ્વપ્ન પણ એ જ છે, ભય પણ એ જ છે, ભાગ પણ એ જ છે, પરિગ્રહ પણ એ જ છે, ચલન પણ એ જ છે, આસન પણ એ જ છે.

'અધિક શું કહેવું? હાડ, માંસ અને તેની મજળને એક જ એ જ રંગનું રંગન છે. એક રામ પણ એના જ જાણે વિચાર કરે છે. અને તેને લીધે નથી કંઈ જોવું ગમતું, નથી કંઈ સૃંઘવું ગમતું, નથી કંઈ સાંભળવું ગમતું, નથી કંઈ ચાખવું ગમતું, કે નથી કંઈ સ્પર્ધવું ગમતું. કે નથી કંઈ સ્પર્ધવું ગમતું. કે નથી મોન

રહેવું ગમતું; નથી બેસવું ગમતું કે નથી ઊઠવું ગમતું; નથી સૂવું ગમતું કે નથી જાગવું ગમતું; નથી ખાવું ગમતું કે નથી ભૂખ્યું રહેવું ગમતું; નથી અસંગ ગમતો કે નથી સંગ ગમતો; નથી લક્ષ્મી ગમતી કે નથી અલક્ષ્મી ગમતી; એમ છે.

'તથાપિ તે પ્રત્યે આશા નિરાશા કંઈ જ ઊગતું જણાતું નથી. તે હાે તાે પણ ભલે અને ન હાે તાે પણ ભલે. એ કંઈ દુઃખનાં કારણ નથી. દુઃખનું કારણ માત્ર વિષમાત્મા છે; અને તે જો સમ છે, તાે સર્વ સુખ જ છે; એ વૃત્તિને લીધે સમાધિ રહે છે.

'તથાપિ અહારથી ગૃહસ્થપણાની પ્રવૃત્તિ નથી થઈ શકતી, દેહભાવ દેખાડવા પાલવતા નથી. આત્મભાવથી પ્રવૃત્તિ આદ્યથી કરવાને કેટલાંક અંતરાય છે. ત્યારે હવે કેમ કરવું? કયા પર્વતની ગુફામાં જવું, અને અલાપ થઈ જવું?—એ જ રટાય છે. તથાપિ અહારથી અમુક સંસારી પ્રવૃત્તિ કરવી પડે છે. તે માટે શાક તા નથી. તથાપિ સહન કરવા જીવ ઇચ્છતા નથી. પરમાનંદ ત્યાગી એને ઇચ્છે પણ કેમ? અને એ જ કારણથી જ્યાતિષાદિક\* તરફ હાલ ચિત્ત નથી. ગમે તેવાં

<sup>\*</sup> શ્રીમદ્ જ્યોતિષ-વિદ્યામાં પણ પ્રવીણ હતા. આ બાબતમાં એવું બન્યું હતું કે, સં. ૧૯૪૩ના ભાદરવામાં મુંબઈ જતાં પહેલાં શ્રીમદ્ જેતપર (મારબી તાએ) પાતાના બનેવી રા.ચત્રભુજ બેચરને ત્યાં ગયા હતા. તે વખતે શ્રીમદ્ની આર્થિક રિથતિ સાંકડી હતી. જેતપરમાં શ'કર પ'ચાળા નામના એક વિદ્વાન જેશી હતા. તે ભાઈ ગણિત-

ભિવિષ્યજ્ઞાન અથવા સિન્ધિઓની ઇશ્છા નથી. તેમ તેઓના ઉપયાગ કરવામાં ઉદાસીનતા રહે છે. તેમાં પણ હાલ તા અધિક જ રહે છે....'

વળી અન્ય સ્થળે પણ તેઓ પાતાને થયેલી દિવ્ય અનુભૂતિ વર્ષ વે છે:

'પ્રભાતમાં વહેલા ઊઠચો ત્યારથી કાઈ અપૂર્વ આનંદ વર્ત્યા જ કરતા હતા....(એ) એકાકાર વૃત્તિનું વર્ણન શબ્દે કેમ કરી શકાય? દિવસના ખાર ખજ્યા સુધી રહ્યું.

ક્લાદેશ સારું જાણતા હતા. તેમને ચત્રભુજભાઈએ શ્રીમદ્ના મુંબઈ પ્રયાણ તથા અર્થ-પ્રાપ્તિ સંખંધમાં પૂછ્યું. તેથી શંકર પંચાળાએ પ્રશ્નકુંડળા ચીતરીને મુંબઈ પ્રયાણ પછા અમુક મુદતમાં દ્રવ્યલાસ વગેરે કળ વર્ત્યું. તેમાંનું અમુક કૃત્યું અને અમુક ખરાબર ન કૃત્યું. તેથી શ્રીમદ્ને બરાબર જ્યાતિષ જાણી લેવાની જિજ્ઞાસા ઉદ્ભવી.

મુંબઈમાં શતાવધાન કરી શ્રીમદે ઉત્તમ ખ્યાતિ મેળવી. તે વખતે મુંબઈના અગ્રગણ્ય વિદ્વાના, પંડિતા, શ્રીમાના વગેરે હાજર હતા. તેમાં સારા જ્યાતિષીઓ પણ હતા. તે જ્યાતિષીઓને નાની વયના પ્રળળ પ્રતિભાસ પત્ર શ્રીમદ્ પત્યે આકર્ષણ થયું. એ રીતે શ્રીમદ્દને જ્યાતિષ જાણવાની ઇચ્છા પૂરી કરવાનાં સાધનાની પ્રાપ્તિ થઈ. વિદ્વાન જ્યાતિષીઓનું નિમિત્ત પામી શ્રીમદ્ તે વિદ્વાના કરતાં પણ આગળ વધી તે વિદ્યામાં પારંગત થયા હતા.

આ બાબતમાં એક પ્રસંગ જાણીતા છે. ઝવેરી રેવાશ'કરભાઇ વકીલાત કરતા હતા અને તેમને વેપારમાં પડવા સ્વપ્ને પણ વૃત્તિ ન હતી; અને તે વખતે સહેજ કરજવાન પણ તેઓ હતા. તેમની કુંડળા જેઈને શ્રીમદે જણાવ્યું હતું કે, તેમને વેપારમાં અત્યંત લાભ છે, બલકે લક્ષાધિપતિ થવાના યાગ છે; એમ જણાવી વકીલાત છાડીને મુંબઈ જવા શ્રીમદે તેમને પ્રેરણા કરી. શ્રી રેવાશ'કરભાઈએ તે પ્રમાણે કર્યું અને શ્રીમદે ભાખેલું સાચું ઠર્યું.

અપૂર્વ આનંદ તા તેવા ને તેવા જ છે; પરંતુ ષીજી જ્ઞાનની વાર્તા કરવામાં ત્યાર પછીના કાળક્ષેપ કર્યા.......'

પાતાને થયેલા એક અદ્ભુત અનુભવ ખાબત શ્રીમદ્ સં. ૧૯૪૪ના આષાઢ વદ ત્રીજને દિવસે લખેલા પત્રમાં જણાવે છે:

'આ એક અદ્ભુત વાત છે કે ડાબી આંખમાંથી ચારપાંચ દિવસ થયાં એક નાના ચક્ક જેવા વીજળી સમાન ઝખકારા થયા કરે છે, જે આંખથી જરા દ્વર જઈ આલવાય છે. લગભગ પાંચ મિનિટ થાય છે કે દેખાવ દે છે. મારી દિષ્ટમાં વારંવાર તે જોવામાં આવે છે.

'એ ખાતે કાઈ પ્રકારની બ્રમણા નથી. નિમિત્ત કારણ કંઈ જણાતું નથી. બહુ આશ્ચર્ય ઉપજાવે છે. આંખે બીજી કાઈ પણ પ્રકારની અસર નથી. પ્રકાશ અને દિવ્યતા વિશેષ રહે છે. ચારેક દિવસ પહેલાં બપારના ર-૨૦ મિનિટે એક આશ્ચર્ય ભૂત સ્વપ્ન પ્રાપ્ત થઈ ગયા પછી આ થયું હાય એમ જણાય છે. અંતઃકરણમાં બહુ પ્રકાશ રહે છે, શક્તિ બહુ તેજ મારે છે. ધ્યાન સમાધિસ્થ રહે છે.......'

તેઓ કારતક, ૧૯૪૬ના પત્રમાં દર્શાવે છે:

'તે પવિત્ર દર્શન થયા પછી ગમે તે વર્લન હો, પરંતુ તેને તીવ્ર અંધન નથી. અનંત સંસાર નથી, સાેળ ભવ નથી, અભ્યંતર દુઃખ નથી, શાંકાનું નિમિત્ત નથી, અંતરંગ માેહિની નથી, સત્ સત્ નિરુપમ, સર્વોત્તમ, શુક્લ, શીતળ, અમૃતમય દર્શનજ્ઞાન; સમ્યક્ જ્યાેતિમ ય, ચિરકાળ આન દની પ્રાપ્તિ, અદ્ભુત સત્સ્વરૂપદર્શિતાની અલિહારી છે!

'જ્યાં મતભેદ નથી, જ્યાં શંકા, કંખા, વિતિગિચ્છા,\* મૂઢદષ્ટિ, એમાંનું કાંઈ નથી. છે તે કલમ લખી શકતી નથી, કથન કહી શકતું નથી, મન જેને મનન કરી શકતું નથી.....'

જેઠ વદ ખારશ, ૧૯૪૬ને રાજ શ્રીમદ્ એક પત્રમાં લખે છે:

'ગઈ કાલ રાત્રે એક અદ્દલત સ્વપ્ન આવ્યું હતું. જેમાં બેએક પુરુષાની સમીપે આ જગતની રચનાનું સ્વરૂપ વર્ણવ્યું હતું; પ્રથમ સર્વ લુલાવી પછી જગતનું દર્શન કરાવ્યું હતું. સ્વપ્નમાં મહાવીરદેવની શિક્ષા સપ્રમાણ થઈ હતી. એ સ્વપ્નનું વર્ણન ઘણું સુંદર અને ચમત્કારિક હોવાથી પરમાનંદ થયા હતા.'

વળી શ્રીમદ શ્રી સાલાગલાઈને માગશર વદ અમાસ, ૧૯૪૭ના રાજ લખેલા પત્રમાં પાતાની મનઃસ્થિતિ વર્ષ્યુ છે:

'પ્રાપ્ત થયેલા સત્સ્વરૂપને અભેદભાવે અપૂર્વ' સમાધિમાં સ્મર્ર છું.

'છેવટનું સ્વરૂપ સમજાયામાં, અનુભવાયામાં અલ્પ પણ ન્યૂનતા રહી નથી. જેમ છે તેમ સર્વ પ્રકારે સમજાયું છે. સર્વ પ્રકારના એક દેશ બાદ કરતાં બાકી સર્વ અનુભવાયું છે. એક દેશ સમજાયા વિના રહ્યાે

<sup>\*</sup> જુગુપ્સા; સૂગ.

જીવન-સાધના ૭૩

નથી; પરંતુ ચાગ (મન, વચન, કાયા)થી અસંગ થવા વનવાસની આવશ્યકતા છે; અને એમ થયે એ દેશ અનુભવાશે; અર્થાત્ તેમાં જ રહેવાશે; પરિપૂર્ણ લોકાલોક- જ્ઞાન ઉત્પન્ન થશે; અને એ ઉત્પન્ન કરવાની (તેમ) આકાંક્ષા રહી નથી, છતાં ઉત્પન્ન કેમ થશે? એ વળી આશ્ચર્ય કારક છે! પરિપૂર્ણ સ્વરૂપજ્ઞાન તા ઉત્પન્ન થયું જ છે; અને એ સમાધિમાંથી નીકળી લાકાલાકદર્શન પ્રત્યે જવું કેમ અનશે?

'....હવે અમે અમારી દશા કાઈ પણ પ્રકારે કહી શકવાના નથી; તો લખી કચાંથી શકીશું? આપના દર્શન થયે જે કંઈ વાણી કહી શકશે તે કહેશે, બાંકી નિરુપાયતા છે. (કંઈ) મુક્તિયે નથી જોઈતી, અને જૈનનું કેવળ- જ્ઞાનયે જે પુરુષને નથી જોઈતું, તે પુરુષને પરમેશ્વર હવે કચું પદ આપશે? એ કંઈ આપના વિચારમાં આવે છે? આવે તો આશ્ચર્ય પામજો; નહિ તો અહીંથી તો કાઈ રીતે કંઈયે બહાર કાઢી શકાય તેમ બને તેવું લાગતું નથી.

'આપ જે કંઈ વ્યવહાર ધર્મપ્રેશ્ના બીડા છા તે ઉપર લક્ષ અપાતું નથી. તેના અક્ષર પણ પૂરા વાંચવા લક્ષ જતું નથી, તાે પછી તેના ઉત્તર ન લખી શકાયા હાેય તાે આપ શા માટે રાહ જુઓ છાે? અર્થાત્ તે હવે કચારે બનશે, તે કંઈ કલ્પી શકાતું નથી.

ં 'વાર'વાર જણાવા છા, આતુરતા દર્શન માટે અહું છે; પર'તુ પ'ચમકાળ મહાવીરદેવે કહ્યો છે, કળિચુગ વ્યાસભગવાને કહ્યો છે; તે કચાંથી સાથે રહેવા દે? અને દે તો આપને ઉપાધિયુક્ત શા માટે ન રાખે? 'આ ભૂમિકા ઉપાધિની શાભાનું સંગ્રહસ્થાન છે.'

પાષ સુદ ૫, ૧૯૪૭ના રાજ શ્રીમદ્ લખે છે: 'અલખનામ ધુની લગી ગગનમેં, મગન ભયા મન મેરાછ; આસન મારી સુરત દઢ ધારી, દિયા અગમ ઘર ડેરાછ; દરશ્યા અલખ દેદારાછ.'

માહ વદ ૩, ૧૯૪૭ના રાજના અનુભવ શ્રીમદ્ એક પત્રમાં ટાંકે છે:

'આજના પ્રભાતથી નિરંજનદેવની કાેઈ અદ્ભુત અનુગ્રહતા પ્રકાશી છે; આજે ઘણા દિવસ થયાં ઇચ્છેલી પરાભક્તિ કાેઈ અનુપમ રૂપમાં ઉદય પામી છે.'

આમ શ્રીમદ્ના ધીરાદાત્ત જીવનપ્રવાહ સંપૂર્ણ વિશુદ્ધ આત્મ સ્થિતિ તરફ અવિરતપણે વહેવા માંડે છે. ચાવીસમા વર્ષમાં એટલે કે ૧૯૪૭માં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની પરમાન દની મસ્તી વધતી જાય છે. અષાઢ સુદ ૧૩, ૧૯૪૭ના પત્ર જ જુઓ:

'સુખના સિંધુ શ્રી સહજાન દજી, જગજીવન કે જગવ દજી; શરણાગતના સદા સુખક દજી, પરમસ્નેહી છેા પરમાન દજી.

'હરિકૃપાથી અમે પરમ પ્રસન્ન પદમાં છીએ.

'અમારી દશા હાલમાં કેવી વર્તે છે તે જાણવાની આપની ઇચ્છા રહે છે; પણ જેવી વિગતથી જોઈએ, તેવી વિગતથી લખી શકાય નહિ; એટલે વાર વાર લખી નથી. અત્રે ડૂંકમાં લખીએ છીએ.

'એક પુરાણપુરુષ અને પુરાણપુરુષની પ્રેમસંપત્તિ

જીવન-સાધના ૭૫

વિના અમને કંઈ ગમતું નથી; અમને કાઈ પદાર્થમાં કુચિ માત્ર રહી નથી, કંઈ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા થતી નથી; વ્યવહાર કેમ ચાલે છે એનું ભાન નથી; જગત શું સ્થિતિમાં છે તેની સ્મૃતિ રહેતી નથી; કાઈ શત્રુ-મિત્રમાં ભેદભાવ રહ્યો નથી; કાે શ્રુ શત્રુ છે અને કાે ભાત્ર છે, એની ખબર રખાતી નથી; અમે દેહધારી છીએ કે કેમ તે સંભારીએ ત્યારે માંડ જાણીએ છીએ; અમારે શું કરવાનું છે તે કાેઈથી કળાય તેવું નથી.

'અમે અધાય પદાર્થથી ઉદાસ થઈ જવાથી ગમે તેમ વર્તીએ છીએ; વ્રત, નિયમના કંઈ નિયમ રાખ્યા નથી; જાતભાતના કંઈ પ્રસંગ નથી; અમારાથી વિમુખ જગતમાં કાઈ માન્યું નથી; અમારાથી સન્મુખ એવા સત્સંગી નહિ મળતાં ખેદ રહે છે, સંપત્તિ પૂર્ણ છે એટલે સંપત્તિની ઇચ્છા નથી; શખ્દાદિક વિષયા અનુભવ્યા સ્મૃતિમાં આવવાથી—અથવા ઇધરેચ્છાથી તેની ઇચ્છા રહી નથી; પાતાની ઇચ્છાએ થાડી જ પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે છે.

'જેમ હરિએ ઇચ્છેલા ક્રમ દારે તેમ દારાઈએ છીએ; હૃદય પ્રાયે શત્ય જેવું થઈ ગયું છે; પાંચે ઇદિયા શ્ન્યપેલું પ્રવત્વારૂપ જ રહે છે; નય, પ્રમાણ વગેરે શાસ્ત્રભેદ સાંભરતાં નથી, કંઈ વાંચતાં ચિત્ત સ્થિર રહેતું નથી; ખાવાની, પીવાની, બેસવાની સૂવાની, ચાલવાની અને બાલવાની વૃત્તિઓ પાતાની ઇચ્છા પ્રમાલે વતે છે, મન પાતાને સ્વાધીન છે કે કેમ એનું યથાયાગ્ય ભાન રહ્યું નથી.

'આમ સર્વે પ્રકારે વિચિત્ર એવી ઉદાસીનતો આવવાથી ગમે તેમ વર્તાય છે. એક પ્રકારે પૂર્ણ ઘેલછા છે, એક પ્રકારે તે ઘેલછા કંઈક છૂપી રાખીએ છીએ; અને જેટલી છૂપી રખાય છે, તેટલી હાની છે. યાગ્ય વર્તીએ છીએ કે અયાગ્ય એના કંઈ હિસાબ રાખ્યા નથી.

'આદિપુરુષને વિશે અખંડ પ્રેમ સિવાય બીજા માલાદિક પદાર્થામાંની આકાંલાના ભંગ થઈ ગયા છે. આટલું બધું છતાં મનમાનતી ઉદાસીનતા નથી, એમ માનીએ છીએ; અખંડ પ્રેમ-ખુમારી જેવી પ્રવહવી જોઈએ તેવી પ્રવહતી નથી, એમ જાણીએ છીએ; આમ કરવાથી તે અખંડ ખુમારી પ્રવહે એમ નિશ્ચળપણે જાણીએ છીએ; પણ તે કરવામાં કાળ કારણભૂત થઈ પડ્યા છે; અને એ સવ'ના દોષ અમને છે કે હરિને છે, એવા ચાક્કસ નિશ્ચય કરી શકાતા નથી.

'એટલી અધી ઉદાસીનતા છતાં વેપાર કરીએ છીએ; લઈએ છીએ, દઈએ છીએ, લખીએ છીએ, વાંચીએ છીએ, જાળવીએ છીએ, અને ખેદ પામીએ છીએ. વળી હસીએ છીએ.—જેનું ઠેકાણું નથી એવી અમારી દશા છે; અને તેનું કારણ માત્ર હરિની સુખદ ઇચ્છા જ્યાં સુધી માની નથી ત્યાં સુધી ખેદ મટતા નથી.

'....પ્રભુની પરમ કૃપા છે. અમને કાેેેઇથી ભિન્ન ભાવ રહ્યા નથી; કાેેઇ વિશે દાેષે ખુદ્ધિ આવતી નથી.... 'સિદ્ધાંતજ્ઞાન' અમારા હુદયને વિશે આવરિતરૂપે પડેચું છે. હરિ-ઇચ્છા જે પ્રગટ થવા દેવાની હશે તાે થશે. અમારા દેશ હરિ છે, જાત હરિ છે, કાળ હરિ છે, દેહ હરિ છે, રૂપ હરિ છે, નામ હરિ છે, દિશા હરિ છે, સવ' હરિ છે, અને તેમ છતાં આમ વહીવટમાં છીએ, એ એની ઇચ્છાનું કારણ છે.'

વળી એ જ માસમાં શ્રીમદે લખેલું આત્માનુભૂતિપૂર્ણ પદ જુઓ :

' ખિના નયન પાવે નહિ, ખિના નયનકી ખાત; સેવે સદ્ગુરકે ચરન, સા પાવે સાક્ષાત ખૂઝી ચહત જો પ્યાસ કા, હૈ ખૂઝનકી રીત; પાવે નહિ ગુરૂગમ ખિના, એહી અનાદિ સ્થિત. એહિ નહિ હૈ કલ્પના, એહિ નહિ વિભંગ; કઈ નર પંચમકાલમેં, દેખી વસ્તુ અભાંગ. 3 નહિ દે તું ઉપદેશકું, પ્રથમ લેહિ ઉપદેશ; સબસે ન્યારા અગમ હૈ, વા જ્ઞાનીકા દેશ. જપ, તપ, ઔર વતાદિ સખ, તહાં લગી બ્રમરૂપ; ુ જહાં લગી નહિ સંતકી, પાઈ કુપા અનૂપ પ પાયાકી એ ખાત હૈ, નિજ છંદનકા છાડ; ં પિછે લાગ સત્પુરુષકે, તેા સંખ અધન તોડ.' ફ આમ શ્રીમદ રાજચંદ્ર આગળ વધતાં વધતાં એવી સ્થિતિને પામે છે જેને માટે તેઓ તીવપણ ઝંખતા હતા. અને એ ગાઢ સ્વરૂપસ્થિતિની દશામાં તેએા પાતાના પત્રોમાં પાતાને માટે 'ચથાર્થ બાદસ્વરૂપ', 'શ્રી બાધસ્વરૂપ', ંબાધખીજ ', 'સમસ્થિતભાવ', 'સ્વ-૩૫૨થ', 'નિષ્કામ આદ્મસ્વરૂપ', 'સહજસ્વરૂપ', 'અપ્રતિઅહ', 'અભિન્ન બાંધમય', 'સમાધિર્પ', 'અચિત્યદશાસ્વરૂપ', વગેરે ઉપનામાં વાપરે છે. અને એક સ્થળે તા શ્રીમદ્ પાતે પાતાને જ પ્રણામ કરે છે: 'અવિષમપણે જ્યાં આત્મધ્યાન વર્તે છે, એવા જે "શ્રી રાયચંદ" તે પ્રત્યે કરી કરી નમસ્કાર…'

અને એ પરમ સ્થિતિ પામ્યાના આનં દાે દ્વાર શ્રીમદે એક પદમાં ગાયા છે:

આમ સંવત ૧૯૪૭માં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આત્મ-દર્શનના, સમ્યગ્દર્શનના સાક્ષાત્કાર પામ્યા અને પછી શાંત, સ્થિત થઈ તેઓ પાતાના ઉત્તમ પદમાં ગાયેલા નિર્ગંથ પદને પામવા તરફ વળે છે:

'અપૂર્વ અવસર એવા કચારે આવશે? કચારે થઈશું બાહ્યાન્તર નિર્ગ છે જે? સર્વ સંખંધનું ખંધન તીક્ષ્ણ છેદીને, વિચરશું કવ મહત્પુરુષને પાંથ જો?'

## 90

## વ્યવહારમાં આદર્શ રૂપ શ્રીમદ્

શ્રીમદ્ જ્યારે પ્રખળ આત્મચિંતન અને ગાઢ આત્મ-સ્થિતિની દશામાંથી પસાર થતા હતા એ સમય દરમ્યાન જ તેમની વ્યાવહારિક ઉપાધિ પણ એટલી જ સજ્જડ અનતી જતી હતી. પરંતુ પાતાની આંતરદશા અને ખાદ્યા ઉપાધિ એ ખંને વચ્ચે પણ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે કેવા સુમેળ સાધ્યા હતા તે આ વર્ષ દરમ્યાન તેમણે લખેલા પત્રોમાં ઘણું કરીને જોવા મળે છે.

પાષ સુદ ૭, ૧૯૪૮ના રાજ લખેલા પત્રમાં શ્રીમદ્ જણાવે છે:

કાઈ એવા પ્રકારના ઉદય છે કે, અપૂર્વ વીતરાગતા છતાં વેપાર સંખંધી કંઈક પ્રવર્તન કરી શકીએ છીએ, તેમ જ બીજાં પણ ખાવાપીવા વગેરેનાં પ્રવર્તન માંડ માંડ કરી શકીએ છીએ. મન કચાંય વિરામ પામતું નથી, ઘણું કરીને અત્રે કાેઈના સમાગમ ઇચ્છતું નથી.'

માહ વદ ૪, ૧૯૪૮ના પત્ર જુઓ:

'ચાતરફ ઉપાધિની જવાલા પ્રજવલતી હાેય તે

પ્રસંગમાં સમાધિ રહેવી એ પરમ દુષ્કર છે, અને એ વાત તા પરમ જ્ઞાની વિના થવી વિકટ છે. અમને પણ આશ્ચર્ય થઈ આવે છે, તથાપિ એમ પ્રાયે વર્ત્યા જ કરે છે, એવા અનુભવ છે.

'આત્મભાવ યથાર્થ જેને સમજાય છે, નિશ્ચલ રહે છે, તેને એ સમાધિ પ્રાપ્ત હોય છે.

'સમ્યક્દર્શનનું મુખ્ય લક્ષણ વીતરાગતા જાણીએ છીએ; અને તેવા અનુસવ છે.'

આ વાતના સમર્થનમાં શ્રીમદ્દના જીવનના એક પ્રસંગ જોઈએ.

ખંભાત સંઘાડાના મુખ્ય આચાર્ય હરખચંદજ મહારાજના સાધુઓમાં શ્રી લલ્લુજ મહારાજ કરીને એક સાધુ હતા. તેમના શ્રીમદ્ સાથે ગાઢ પરિચય હતા. શ્રી લલ્લુજ મહારાજના એક શિષ્ય શ્રી દેવકરણજ નામના સાધુ કુશળ વ્યાખ્યાતા હતા. તેઓ એકવાર શ્રીમદ્રને મળવા આવ્યા હતા.

વાતચીત કરતાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે દેવકરણજીને પૂછ્યું:

ુ 'વ્યાખ્યાનમાં કેટલાં માણસા આવે છે?

દેવકરણજી: 'હેજારેંક માણસા લરાય છે.'

્રીમદ્દઃ સ્ત્રીએાને વ્યાખ્યાનમાં દેખી વિકાર થાય છે?'

💮 દેવકરણજી: 'કાયાથી નથી થતાે, મનથી થાય છે.'-

શ્રીમદ્દ કહે: 'મુનિએ તા મન, વચન અને કાયા એ ત્રણે યાગથી સાચવતું જોઈએ.'

એટલે દેવકરણજીએ આક્ષેપ કરતાં કહ્યુંઃ 'તમે

ગાદીતકિયે બેસાે છેા અને હીરામાણેક તમારી પાસે પડેલાં હાેય છે, ત્યારે તમારી વૃત્તિ ડહાેળાતી નહિ હાેય?'

શ્રીમદ્દ કહે: 'મુનિ, અમે તો કાળકૂટ વિષ દેખીએ છીએ.' પછી તેમણે પૂછ્યું:

'તમે કાેેેે છાે ?'

શ્રી દેવકરણ છઃ 'જેટલાે વખત વૃત્તિ સ્થિર રહે છે, તેટલાે વખત સાધુ છીએ.'

શ્રીમદ્ કહેઃ 'તેવી રીતે સ'સારીને પણ સાધુ કહેવાય કે નહિ?'

શ્રી દેવકરણજી મૌન રહ્યા.

પછી શ્રીમદ્ બાલ્યાઃ 'નાળિયેરનાે ગાળા જેમ જુદાે રહે છે, તેમ અમે રહીએ છીએ.'

એક બીજું ઉદાહરણ પણ મનનીય છે.

એક વખત શ્રીમદ્ ફરવા ગયા હતા. સ્મશાનની જગા આવી, ત્યારે શ્રીમદે તેમની સાથે આવેલા ભાઈને પૂછ્યું: 'આ શું છે!'

તે ભાઇએ જવાખ આપ્યા: 'સ્મશાન.'

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે કહ્યું: 'અમે તો આખી મુંબઈને સ્મશાન સમાન જોઈએ છીએ.'

મહા વદ, ૧૯૪૮ના રાજે લખેલા પત્ર જુઓ:

'અવિકલ્પ સમાધિનું ધ્યાન ક્ષણવાર પણ મટતું નથી. તથાપિ અનેક વર્ષો થયાં વિકલ્પરૂપ ઉપાધિને આરાધ્યા જઈએ છીએ.

'જ્યાં સુધી સ'સાર છે ત્યાં સુધી કાેઈ જાતની જી -સા - ધ ઉપાધિ હેાવી તેા સંભવે છે; તથાપિ અવિકલ્પસમાધિમાં સ્થિત એવા જ્ઞાનીને તેા તે ઉપાધિ પણ અખાધ છે, અર્થાત્ સમાધિ જ છે.

'આ દેહ ધારણ કરીને જોકે કાઈ મહાન શ્રીમંત-પણું ભાગવ્યું નથી, શખ્દાદિ વિષયાના પૂરા વૈભવ પ્રાપ્ત થયા નથી, કાઈ વિશેષ એવા રાજ્યાધિકારા સહિત દિવસ ગાળ્યા નથી, પાતાનાં ગણાય છે એવાં કાઈ ધામ, આરામ સેવ્યાં નથી, અને હજુ યુવાવસ્થાના પહેલા ભાગ વર્તે છે, તથાપિ એ કાઈની આત્મભાવે અમને કંઈ ઇચ્છા ઉત્પન્ન થતી નથી, એ એક માંડું આશ્ચર્ય જાણી વર્તીએ છીએ; અને એ પદાર્થાની પ્રાપ્તિ-અપ્રાપ્તિ ખંને સમાન થયાં જાણી ઘણા પ્રકારે અવિકલ્પ સમાધિને જ અનુભવીએ છીએ.

'એમ છતાં વાર'વાર વનવાસ સાંભરે છે, કાેઈ પ્રકારના લાેકપરિચય રુચિકર થતા નથી, સત્સ'ગમાં સુરતી પ્રવહ્યા કરે છે, અને અવ્યવસ્થિત દશાએ ઉપાધિયાનાં રહીએ છીએ. એક અવિકલ્પ સમાધિ સિવાય ખીજું ખરી રીતે સ્મરણ રહેતું નથી, ચિંતન રહેતું નથી, રુચિ રહેતી નથી, અથવા કંઈ કામ કરાતું નથી....'

શ્રાવણ વદ ૧૪, ૧૯૪૮માં શ્રીમદ્ લખે છે:

'ચિત્ત અંધનવાળું થઈ શકતું નહિ હેાવાથી જે જીવા સંસાર સંઅધે સ્ત્રીઆદિરૂપે પ્રાપ્ત થયા છે, તે જીવાની ઇચ્છા પણ દ્ભવવાની ઇચ્છા થતી નથી, અર્થાત્ તે પણ અતુકંપાથી અને માખાપાદિના ઉપકારાદિ કારણા- જીવન-સાધના ૮૩

થી ઉપાધિજોગને અળવાન રીતે વેદીએ છીએ; અને જેની જેની જે કામના છે તે તે પ્રારુષ્ધના ઉદયમાં જે પ્રકારે પ્રાપ્ત થવી સર્જિત છે, તે પ્રકારે થાય ત્યાં સુધી નિવૃત્તિ ગ્રહેણુ કરતાં પણ જીવ 'ઉદાસીન' રહે છે; એમાં કોઈ પ્રકારનું અમારું સકામપણું નથી, અમે એ સર્વમાં નિષ્કામ જ છીએ એમ છે. તથાપિ પ્રારુષ્ધ તેવા પ્રકારનું અધન રાખવાર્પ ઉદયે વર્તે છે; એ પણ બીજા મુમુક્ષુની પરમાર્થવૃત્તિ ઉત્પન્ન કરવાને વિશે રાેધર્પ જાણીએ છીએ.'

આસો, ૧૯૪૮માં લખેલા પત્રમાં શ્રીમફ જણાવે છે: 'કાઈ પણ જાતના અમારા આત્મિક અધનને લઈને અમે સંસારમાં રહ્યા નથી; સ્ત્રી જે છે તેનાથી પૂવે' અધાયલું ભાગકમેં નિવૃત્ત કરવું છે; કુટું અ છે તેનું પૂવે'નું કરેલું કરજ આપી નિવૃત્ત થવા અર્થે રહ્યા છીએ. રેવાશં કર છે તેનું અમારા પ્રત્યે જે કંઈ માગણું છે તે આપવાને રહ્યા છાએ. તે સિવાયના જે જે કંઈ પ્રસંગ છે તે તેની અંદર સમાઈ જાય છે. તનને અર્થે, ધનને અર્થે, ભાગને અર્થે, સુખને અર્થે, સ્વાર્થને અર્થે કે કાઈ જાતના આત્મિક અધનથી અમે સંસારમાં રહ્યા નથી…. દુઃખના ભયથી પણ સંસારમાં રહેવું રાખ્યું છે એમ નથી. માન-અપમાનના તો કંઈ ભેદ છે, તે નિવૃત્ત થઈ ગયા છે.'

આ તેમજ એ સમયના બીજા પત્રાનું અવલાેકન કરીએ તાે સહેજે સમજાય છે કે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે પાેતાના ઉપર આવી પડેલા ઉપાધિના ભીડાને, સંપ્રાપ્ત વ્યવહારાેને નિષ્કામતાથી, વીતરાગપણાથી સ્વસ્થ, શાંત ચિત્તે અદા કરવાની લાેકાત્તર અદ્ભુત અવસ્થા પ્રાપ્ત કરી લીધી હતી.

આટલી ભૂમિકા ખ્યાલમાં રાખીને શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના વ્યાવહારિક જીવન તરફ વળીએ.

આમ તા શ્રીમદ્દ નાનપણમાં પાતાના પિતાની દુકાને એસતા હતા એ આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ.\* તે વેળાએ નાની વયમાં પણ તેઓ પવિત્ર ભાવનાથી પાતાનું કામ કરતા હતા. 'કાઈને મેં ઓછાઅધિકા ભાવ કહ્યો નથી, કે કાઈને ઓછું અધિકું તાળી દીધું નથી.' આ ભાવના માટપણે પણ એમનામાં એટલી જ સતેજ હતી.

એકવીસમા વર્ષમાં શ્રીમદ્ ઝવેરીના વ્યવસાયમાં જોડાયા હતા. ઘણા ટૂંક વખતમાં તેમણે એક સારા ઝવેરી તરીકેની નામના મેળવી હતી.

શ્રીમદ્દ મું અઈમાં વ્યાપારમાં જોડાયા ત્યારથી ભાગીદારા સાથે કેમ પ્રવર્ત લું તેના નિર્ણય તેમણે કરી રાખ્યા હતા. સંવત ૧૯૪૬ની તેમની રાજનીશીમાં એ મળી આવે છે. એ આદર્શ આપણને સૌને સહાયરૂપ થઈ પડે એમ અવશ્ય છે:

- 'કેાઈના પણ દેાષ જો નહિ. તારા પાતાના દાષથી
   જે થાય છે તે થાય છે એમ માન.
  - ર. 'તારી (આત્મ) પ્રશાસા કરીશ નહિ અને કરીશ

તાે તું જ હલકાે છે એમ હું માનું છું.

- 3. 'જેમ બીજાને પ્રિય લાગે તેવી તારી વર્ત ઘુક કરવાનું પ્રયત્ન કરજે. એકદમ તેમાં તને સિન્દિ નહિ મળે, વા વિશ્વ નડશે; તથાપિ દેઢ આગ્રહથી હળવે હળવે તે ક્રમ પર તારી નિષ્ઠા લાવી મૂકજે.
- ૪. 'તું વ્યવહારમાં જેનાથી જોડાયા હા તેનાથી અમુક પ્રકારે વર્તવાના નિર્ણય કરી તેને જણાવ. તેને અનુકૂળ આવે તા તેમ; નહિ તા તે જણાવે તેમ પ્રવર્તજે. સાથે જણાવજે કે તમારા કાર્યમાં (જે મને સાંપા તેમાં) કાઈ રીતે મારી નિષ્ઠાથી કરીને હાનિ નહિ પહાંચાડું. તમે મારા સંખંધમાં ખીજી કંઈ કલ્પના કરશા નહિ. મને વ્યવહાર સંખંધી અન્યથા લાગણી નથી તેમ હું તમારાથી અન્યથા વર્તવા ઇચ્છતા નથી; એટલું જ નહિ, પણ કંઈ મારું વિપરીતાચરણ મન-વચન-કાયાએ થયું, તા તે માટે પશ્ચાત્તાપી થઈશ. એમ નહિ કરવા આગળથી અહુ સાવચેતી રાખીશ. તમે સાંપેલું કામ કરતાં હું નિરિભમાની રહીશ. મારી ભૂલ માટે મને ઠપકા આપશા તે સહન કરીશ.
- 'મારું ચાલશે ત્યાં સુધી સ્વપ્ને પણ તમારા દ્રેષ વા તમારા સંખંધી કાઈ પણ જાતની અન્યથા કલ્પના કરીશ નહિ. તમને કાઈ જાતની શંકા થાય તા મને જણાવશા, તા તમારા ઉપકાર માનીશ, અને તેના ખરા ખુલાસા કરીશ. ખુલાસા નહિ થાય તા મૌન રહીશ, પરંતુ અસત્ય બાલીશ નહિ.

'માત્ર તમારી પાસેથી એટલું જ ઇચ્છું છું કે કાંઈ પણ પ્રકારે તમે મને નિમિત્ત રાખી અશુલ યાગમાં પ્રવૃત્તિ કરશા નિહ; તમારી ઇચ્છાનુસાર તમે વર્ત જો, તેમાં મારે કંઇ પણ અધિક કહેવાની જરૂર નથી. માત્ર મને મારી નિવૃત્તિ-શ્રેણીમાં વર્ત વા દેતાં, કાંઈ રીતે તમારું અંતઃકરણ ટૂં કું કરશા નિહ; અને ટૂં કું કરવા જો તમારી ઇચ્છા હાય તા ખચીત કરીને મને આગળથી જણાવી દેજો. તે શ્રેણીને સાચવવા મારી ઇચ્છા છે અને તે માટે એથી હું યાગ્ય કરી લઈશ. મારું ચાલતાં સુધી હું તમને ફલવીશ નહિ અને છેવટે એ જ નિવૃત્તિ શ્રેણી તમને અપ્રિય હશે તાપણ હું જેમ અનશે તેમ જાળવણીથી, તમને અપ્રિય હશે તાપણ હું જેમ અનશે તેમ જાળવણીથી, તમારી સમીપથી, તમને કાંઈ જાતની હાની કર્યા વગર અનતા લાભ કરીને, હવે પછીના ગમે તે કાળ માટે પણ તેવી ઇચ્છા રાખીને અસી જઈશ.'

શ્રીયુત માણેકલાલભાઈ ઘેલાભાઈ શ્રીમદ્ વિશે લખે છે: 'અમારી ભાગીદારીનાં કેટલાંક વર્ષ તો સાહસિક વ્યાપારના ખેડાણમાં ગયેલાં અને તે સમયે તેઓની વ્યાપાર અને વ્યવહાર કુશળતા એવી ઉત્તમ હતી કે અમે વિલાયતના કેટલાક વ્યાપારીએ સાથે કામ પાડતા હતા, તેઓ અમારી કામ લેવાની પહિતથી દેશીઓની કાંબેલિયત માટે પ્રશંસા કરતા હતા. અમારા આ વ્યાપારની કૂંચીરૂપ ખરું કહીએ તો શ્રીમાન્ રાજચંદ્ર હતા.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર હીરામાતીના વેપારમાં જોડાયા હતા એ અરસામાં મહાત્મા ગાંધીજીના તેમની સાથે સમાગમ જીવન-સાધના ૮૭

થયા હતા.\* મહાત્મા ગાંધીજીએ એ સમયના શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું સુરેખ આલેખન પાતાનાં એમના વિશેનાં સ્મરણામાં કરેલું છે, એમાંથી નીચે આપેલા ઉતારાએા જુએા:

'વિશિક તેહનું નામ, જેહ જૂઠું નવ બાેલે; વિશિક તેહનું નામ, તાેલ એાછું નવ તાેલે, વિશિક તેહનું નામ, બાપે બાેલ્યું તે પાળે, વિશિક તેહનું નામ, વ્યાજ સહિત ધન વાળે; વિવેક તાેલ એ વિશિકનું, સુલતાન તાેલ એ શાખ છે; વેપાર ચૂકે જો વાિશ્યા; દુઃખ દાવાનળ થાય છે.' —શામળલક

'સામાન્ય માન્યતા એવી હોય છે કે વ્યવહાર કે વેપાર અને પરમાર્થ અથવા ધર્મ એ બે નાખી ને વિરોધી વસ્તુ છે. વેપારમાં ધર્મ દાખલ કરવા એ ગાંડપણ છે. એમ કરવા જતાં ખંને બગડે. આ માન્યતા જો ખાટી ન હાય તા આપણે કપાળે કેવળ નિરાશ જ લખેલી હાય. એવી એક પણ વસ્તુ નથી, એવા એક પણ વ્યવહાર નથી કે જેમાંથી આપણે ધર્મને દૂર રાખી શકીએ.

'ધાર્મિક મનુષ્યના ધર્મ તેના પ્રત્યેક કાર્યમાં જણાવા જ જાઈએ એમ રાયચંદભાઈએ પાતાના જીવનમાં ખતાવી આપ્યું હતું. ધર્મ કંઈ એકાદશીને દહાઉ જ, પજુસણમાં

<sup>\*</sup> આ અંગે જુઓ પ્રકરણ ૧૨ મું.

જ, ઇદને દહાં કે રિવવારે જ પાળવાના, અથવા તો મંદિરામાં, દેહેરાં એામાં, દેવળામાં ને મસ્જિદામાં જ પાળવાના, પણ દુકાનમાં કે દરખારમાં નહિ, એવા કાઈ નિયમ નથી; એટલું જ નહિ પણ એમ કહેવું એ ધર્મને ન એાળખવા ખરાખર છે, એમ રાયચંદભાઈ કહેતા, માનતા ને પાતાના આચારમાં ખતાવી આપતા.

'તેમના વેપાર હીરામાતીના હતા. શ્રી રેવાશ કર જગજીવન ઝવેરીની સાથે ભાગીદાર હતા. સાથે કાપડની દુકાન પણ ચલાવતા. પાતાના વ્યવહારમાં સંપૂર્ણ રીતે પ્રામાણિકપણું જાળવતા એવી મારી ઉપર તેમણે છાપ પાડી હતી. તેઓ સાદા કરતા તે વખતે હું કાઈ વાર અનાયાસે હાજર રહેતા. તેમની વાત સ્પષ્ટ અને એક જ હતી. "ચાલાકી" જેવું હું કંઈ જોતા નહિ. સામેનાની ચાલાકી પાતે તરત કળી જતા, તે તેમને અસહ્ય લાગતી. એવે વખતે તેમની ભ્રૂક્કી પણ ચડતી, ને આંખામાં લાલાશ હું જોઈ શકતા હતા.

'ધર્મ'કુશળ એ વ્યવહારકુશળ ન હાય એ વહેમ રાયચંદભાઈએ ખાટા સિદ્ધ કરી અતાવ્યા હતા. પાતાના વેપારમાં પૂરી કાળજી ને હાેશિયારી અતાવતા. હીરામાતી-ની પરીક્ષા ઘણી ઝીણવટથી કરી શકતા. જો કે અંગ્રેજી જ્ઞાન તેમને નહાેતું છતાં પારિસ વગેરેના તેમના આડતિયા તરફથી આવેલા કાગળા, તારાના મમાં તરત સમજી જતા, ને તેઓની કળા વર્તતાં વાર ન લાગતી. તેમણે કરેલા તકા ઘણે ભાગે સાચા પડતા. જીવન-સાધના ૮૯

'આટલી કાળજી ને હાેશિયારી છતાં વેપારની ધાલાવેલી કે ચિંતા ન રાખતા. દુકાનમાં એઠા પણ જ્યારે પાતાનું કામ પૂરું થઈ રહે એટલે ધર્મ પુસ્તક તાે પાસે પડ્યું જ હાેય તે ઊઘડે. મારા જેવા જિજ્ઞાસ તેમની પાસે રાજ આવ્યા જ હાેય. તેમની સાથે ધર્મ ચર્ચા કરતાં આંચકાે ન ખાય.......'

પાતાની 'આત્મકથા'માં ગાંધીજી આ બાબતમાં લખે છે:

'જેના ઉપર હું મુગ્ધ થયા......એ હતું તેમનું અહાળું શાસ્ત્રાન, તેમનું શુદ્ધ ચારિત્ર્ય, અને તેમની આત્મદર્શન કરવાની ભારે ધગશ. આત્મદર્શનને જ ખાતર તે પાતાનું જીવન વ્યતીત કરતા હતા એમ મેં પાછળથી જોયું.

"હસતાં રમતાં પ્રગટ હિર દેખું રે, મારું જીવ્યું સફળ તવ લેખું રે; મુક્તાનંદના નાથ વિહારી રે, એાધા જીવનદાેરી અમારી રે.'

'એ મુક્તાનંદનું વચન તેમને માઢે તો હતું જ, પણ તે તેમના હુદયમાંથે અંકિત હતું.

'પાતે હજારાના વેપાર ખેડતા, હીરામાતીની પારખ કરતા, વેપારના કાયડા ઉકેલતા; પણ એ વસ્તુ તેમના વિષય નહાતી. તેમના વિષય – તેમના પુરુષાર્થ – તા આત્મઓળખ–હરિદર્શન હતા. પાતાની પેઢી ઉપર બીજી વસ્તુ હાય યા ન હાય, પણ કાઈ ને કાઈ ધર્મપુસ્તક અને રાજનીશી હાય જ. વેપારની વાત પૂરી થઈ કે ધર્મ પુસ્તક ઊઘડે અથવા પેલી નાંધપાથી ઊઘડે. તેમના લેખાના જે સંગ્રહ પ્રગટ થયા છે તેમાંના ઘણા ભાગ તા આ નાંધપાથીમાંથી લેવાયેલા છે. જે મનુષ્ય લાખાના સાદાની વાત કરી લઈને તુરત આત્મજ્ઞાનની ગૂઢ વાતા લખવા ખેસી જાય, તેની જાત વેપારીની નહિ પણ શુદ્ધ જ્ઞાનીની છે.

तेमने। आवी जतने। अनुसव मने એક वेणा નહિ પણ અનેક વેળા થયેલા, મેં તેમને કદી મૂર્છિત સ્થિતિમાં નથી જોયા. મારી જોડે તેમને કરોા સ્વાર્થ નહાતો. તેમના અતિ નિકટ સંબંધમાં હું રહ્યો છું. डुं ते वेणा लिणारी जॅरिस्टर डती पण ज्यारे डुं તેમની દુકાને પહેાંચું ત્યારે મારી સાથે ધર્મવાર્તા સિવાય ખીજી વાર્તા ન જ કરે. આ વેળા જો કે મેં મારી દિશા જોઈ નહોતી, મને સામાન્ય રીતે ધર્મવાર્તામાં રસ હતા એમ ન કહી શકાય, છતાં રાયચ દભાઈની ધર્મવાર્તામાં મને રસ આવતા. ઘણા ધર્માચાર્યોના પ્રસંગમાં હું ત્યાર પછી આવ્યો છું, દરેક ધર્મના આચાર્યોને મળવાના પ્રયત્ન મેં કર્યો છે, પણ જે છાપ મારા ઉપર રાયચંદભાઈ-એ પાડી તે ળીજા કાઈ નથી પાડી શકચા. તેમનાં ઘણાં વચના મને સાંસરાં ઊતરી જતાં. તેમની ખુદ્ધિને વિશે મને માન હતું. તેમની પ્રામાણિકતા વિશે તેટલું જ હતું. ને તેથી હું જાણતા હતા કે તેઓ મને ઇરાદાપૂર્વંક આડે રસ્તે નહિ દાેરે ને પાતાના મનમાં હશે એવું જ કહેશે.

આથી મારી આધ્યાત્મિક ભીડમાં હું તેમના આશ્રય લેતા.' વળી ગાંધીજીએ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું સુરેખ રેખાચિત્ર તેમનાં સ્મરણામાં આલેખ્યું છે, એ વાંચતાં શ્રીમદ્દનું ઉદાત્ત વ્યક્તિત્વ આંખ સામે ખડું થઈ જાય છે:

'અપૂર્વ અવસર એવાે કચારે આવશે?

કચારે થઈશું ખાહ્યાન્તર નિર્ગંથ જો? સર્વ સંખંધનું ખંધન તીક્ષ્ણ છેદીને,

વિચરશું કવ મહત્પુરુષને પંચ જો. સર્વ ભાવથી ઔદાસીન્ય વૃત્તિ કરી,

માત્ર દેહ તે સંયમ હેતુ હાય જો; અન્ય કારણે અન્ય કશું કલ્પે નહિ,

हेडे पण डियित मूर्छा नव लेय ले.

'જે વૈરાગ્ય એ કડીઓમાં ઝળહળી રહ્યો છે તે મેં તેમના બે વર્ષના ગાઢ પરિચયમાં ક્ષણે ક્ષણે તેમનામાં જેયેલા. તેમનાં લખાણાની એક અસાધારણતા એ છે કે પાતે જે અનુભવ્યું તે જ લખ્યું છે. તેમાં ક્યાંયે કૃત્રિમતા નથી. બીજાની ઉપર છાપ પાડવા સારુ એક લીટી સરખી પણ લખી હાય એમ મેં નથી જેયું. તેમની પાસે હમેશાં કંઈક ધર્મ પુસ્તક અને એક કારી ચાપડી પહેલાં જ હાય. એ ચાપડીમાં પાતાના મનમાં જે વિચાર આવે તે લખી નાખે. કાઈ વેળા ગદ્ય ને કાઈ વળા પદ્ય. એવી રીતે જ "અપૂર્વ અવસર" પણ લખાયેલું હોવું જોઈ એ.

'ખાતાં, ખેસતાં, સૂતાં, પ્રત્યેક ક્રિયા કરતાં તેમનામાં

વૈરાગ્ય તેા હેાય જ. કાેઇ વખત આ જગતના કાેેેઇપણ વૈભવને વિશે તેમને માેહ થયાે હાેય એમ મેં નથી જોયું.

'તેમની રહેણીકરણી હું આદરપૂર્વ'ક પણ ઝીણવટથી તપાસતો. ભાજનમાં જે મળે તેથી સંતુષ્ટ રહેતા. પહેરવેશ સાદો, પહેરણ, અંગરખું, ખેસ, ગરભસૂતરા ફેંટા ને ધાતી. એ કંઈ બહુ સાફ કે ઇસ્ત્રીબંધ રહેતાં એમ મને સ્મરણ નથી. ભાંચે બેસનું, ખુરસીએ બેસનું બંને સરખાં હતાં. સામાન્ય રીતે પાતાની દુકાનમાં ગાદીએ બેસતા.

'તેમની ચાલ ધીમી હતી, અને જોનાર સમજ શકે કે ચાલતાં પણ પાતે વિચારમાં ગ્રસ્ત છે. આંખમાં ચમત્કાર હતા: અત્યાંત તેજસ્વી; વિદ્ધળતા જરાયે ન હતી. આંખમાં એકાગ્રતા લખેલી હતી. ચહેરા ગાળાકાર. હાેંઠ પાતળા, નાક અણીદાર પણ નહિ—ચપ્ટું પણ નહિ, શરીર એકવડું, કદ મધ્યમ, વર્ણ શ્યામ, દેખાવ શાંત મૂર્તિના હતા. તેમના કંઠમાં એટલું ખધું માધુર્ય હતું કે તેમને સાંભળતાં માણસ થાકે નહિ. ચહેરા હસમુખા ને પ્રકૃલ્લિત હતા. તેની ઉપર અંતરાન દની છાયા હતી. ભાષા એટલી પરિપૂર્ણ હતી કે તેમને પાતાના વિચારા ખતાવતાં કાઈ દિવસ શખ્દ ગાતવા પડ્યો છે એમ મને યાદ નથી. કાગળ લખવા ખેસે ત્યારે ભાગ્યે જ શખ્દ ખદલતાં મેં તેમને જોયા હશે; છતાં વાંચનારને એમ નહિ લાગે કે કચાંચે વિચાર અપૂર્ણ છે કે વાકચરચના તટેલી છે, અથવા શખ્દની પસંદગીમાં ખાડ છે.

જીવન-સાધના ૯૩

'આ વર્ષુ'ન સંયમીને વિશે સંભવે. બાહ્યાડં ખરથી મનુષ્ય વીતરાગી નથી થઈ શકતો. વીતરાગતા એ આત્માની પ્રસાદી છે. અનેક જન્મના પ્રયત્ને મળી શકે છે એમ હરકાઈ માણસ અનુભવી શકે છે. રાગાને કાઢવાના પ્રયત્ન કરનાર જાણે છે કે રાગરહિત થવું કેવું કહિન છે. એ રાગરહિત દશા કવિને સ્વાભાવિક હતી એમ મારી ઉપર છાપ પડી હતી.

'માંક્ષનું પ્રથમ પગથિયું વીતરાગતા છે. જ્યાં સુધી જગતની એક પણ વસ્તુમાં મન ખૂંચેલું છે ત્યાં સુધી માંક્ષની વાત કેમ ગમે? અથવા ગમે તો તે કેવળ કાનને જ—એટલે જેમ આપણને અર્થ જાણ્યા કે સમજ્યા વિના કાઈ સંગીતના કેવળ સૂર જ ગમી જાય તેમ. એવી માત્ર કર્ણપ્રય ગમ્મતમાંથી માંક્ષને અનુસરનારું વર્તન આવતાં તો ઘણા કાળ વહી જાય. આંતર વૈરાગ્ય વિના માંક્ષની લગની ન થાય. એવી વૈરાગ્યલગની કવિની હતી.'

'....વ્યવહાર કુશળતા અને ધર્મપરાયણતાના સુંદર મેળ જેટલા મેં કવિને વિશે જોયાે એટલા બીજામાં નથી અનુભવ્યાઃ'

તે સમયના એક પ્રેરક પ્રસંગ છે. શ્રીમદે ઝવેરાત સાથે માતીના વેપાર પણ શરૂ કર્યો હતા. તેઓ સર્વ વેપારીઓમાં સૌથી વિશેષ વિશ્વાસપાત્ર વેપારી તરીકે જાણીતા થયા હતા.

એક આરખ વેપારી પાતાના નાના ભાઈ સાથે

મુંબઈમાં માતીની આડતના વેપાર કરતા હતા.

નાના લાઈને એક દિવસ વિચાર આવ્યા કે આજે આપણે પણ માટા લાઈની પેઠે માતીના માટા વેપાર કરીએ. તેથી જે માલ બહાર પરદેશથી આવેલા એ લઈને તે બજારમાં ગયા. ત્યાં એક દલાલને તેણે કહ્યું: 'કાઈ સારા પ્રામાણિક શેઠ મને બતાવ.'

દલાલે શ્રીમદ્ના તેને લેટા કરાવ્યા.

શ્રીમદે ખધા માલ ખરાખર કસી જોયા અને તેની વ્યાજળી કિંમત ગણી આપી.

પેલા નાના ભાઈ નાણાં લઈને ખુશ થતા પાતાને ઘેર ગયા. માટા ભાઈ ઘેર આવ્યા એટલે તેણે વેપારની વાત કહી સંભળાવી.

માટાલાઈએ જેયું કે, નાના લાઈ સાંદા કરવામાં છેતરાયા તા નથી. શ્રીમદે ખરાખર કિંમત આંકી આપી હતી. પરંતુ વાત એમ હતી કે, જે માણસના માલ હતા એના તે દિવસે કાગળ આવ્યા હતા. એમાં તેણે લખ્યું હતું કે, અમુક કિંમત વગર માલ વેચશા નહિ. એ કિંમત ચાલુ ખજારલાવ કરતાં ઘણી માટી હતા. હવે શું થાય? આ તા જખરી ખાટ ગઈ! તે ગુસ્સામાં ખાલી ઊઠ્યો: 'અલ્યા, આ તે' શું કયું ? મારે દેવાળું જ કાઢવું પડશે!'

તે આરબ હાંકળા કાંકળા શ્રીમદ્ પાસે દાેડી ગયાે. તેણે કરગરીને પેલા માણસનાે કાગળ વંચાવીને કહ્યું, 'સાહેબ, કંઈ રહેમ કરાે. નહિ તાે હું ગરીબ માણસ પાયમાલ થઈ જઈશ!'

શ્રીમદે સ્વસ્થપણે કહ્યું: 'ભાઈ, તમારા માલ આ રહ્યો. તમે ખુશીથી લઈ જાઓ.' એમ કહીને તેમણે આરખને એના માલ પાછા સાંપી દીધા અને નાણાં ગણી લીધાં. જાણે કંઈ સાેદાે કર્યાે જ નથી એમ ગણી, ઘણા નેફા થવાના હતાે પણ તે જતાે કર્યાે.

એ આરખ શ્રીમદ્દને ખુદાના પયગંખર જેવા જ માનવા લાગ્યા.

બીજો એક પ્રસંગ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીની કરુણામય જીવનદર્ષિના જોઈએ:

એકવાર એક વેપારી સાથે શ્રીમદે હીરાના સાંદા કર્યા. એવું નક્કી કરવામાં આવ્યું કે, અમુક સમયે નક્કી કરેલા ભાવ પ્રમાણે એ વેપારીએ શ્રીમદ્દને અમુક હીરા આપવા. આ બાબતના ખતપત્ર પણ એ વેપારીએ શ્રીમદ્દને લખી આપ્યા હતા.

પરંતુ એવું અન્યું કે, સમય પાકતાં એ હીરાની કિંમત ખૂબ જ વધી ગઈ! એ વેપારી ખતપત્ર પ્રમાણે શ્રીમદ્દને હીરા આપે તો એ આપડાને અહુ ભારે નુકસાનીમાં ઊતરવું પડે; પોતાની અધી જ માલમિલકત વેચી દેવી પડે! હવે શું થાય?

આ ખાજુ શ્રીમદ્દને જ્યારે હીરાની કિંમતના ખજાર-ભાવની ખખર પડી, ત્યારે તેઓ તરત જ પેલા વેપારીની દુકાને જઈ પહેાંચ્યા.

શ્રીમદ્ને પાતાની દુકાને આવેલા જોઈને પેલાે

વેપારી ખિચારા ગભરાટમાં પડી ગયા. તે કરગરતા બાલ્યા: 'રાયચ'દભાઈ, આપણી વચ્ચે થયેલા હીરાના સાંદા અંગે હું ખૂબ ચિંતામાં પડી ગયા છું. મારું જે થવાનું હાય એ ભલે થાએા, પણ તમે ખાતરી રાખને કે હું તમને આજના બન્નરભાવે સાંદા ચૂકવી આપીશ. તમે ચિંતા કરશા મા.'

એ સાંભળીને રાજચંદ્રજી કરું હાલયાં અવાજે બાલ્યા: 'વાહ! ભાઈ, વાહ! હું ચિંતા શા માટે નહિ કરું?' તમને સાદાની ચિંતા થતી હાય તા મને શા માટે ચિંતા ન થવી જોઈએ? પરંતુ આપણા અનેની ચિંતાનું મૂળ કારણ તા આ કાગળિયું જ છે ને? એના જ નાશ કરી દઈએ તા આપણા અનેની ચિંતા મટી જશે.'

એમ કહીને શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે સહજ ભાવે પેલાે દસ્તાવેજ ફાડી નાખ્યાે.

પછી શ્રીમદ્ બાલ્યા: 'ભાઈ, આ ખતપત્રને કારણે તમારા હાથપગ અંધાયેલા હતા. અજરભાવ વધી જવાથી તમારી પાસે મારા સાઠ-સીત્તર હજાર લેણા નીકળે. પરંતુ હું તમારી સ્થિતિ સમજી શકું છું. એટલા અધા રૂપિયા હું તમારી પાસેથી લઉં તા તમારી શી વલે થાય? પરંતુ રાયચંદ દ્રધ પી શકે છે, લાહી નહિ.'

પેલા ખાપડા વેપારી તા આભારવશ અની ક્રિસ્તા સમાન શ્રીમદ્ને જોઈ જ રહ્યો.

આ પધું જોઈને, શ્રીમદે શ્રાવણ વદ, ૧૯૪૮ના

પત્રમાં જે ઉદ્દગારા કાઢેલા છે એ જ ઉદ્દગારા આપણા અ'તઃકરણમાંથી શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રજી વિશે વ્યક્ત થઈ જાય છે:

તે પુરુષ નમન કરવા યાેગ્ય છે, કીર્તાત કરવા યાેગ્ય છે, પરમપ્રેમે ગુણુચામ કરવા યાેગ્ય છે, કરી કરી વિશિષ્ટ આત્મપરિણામે ધ્યાવન કરવા યાેગ્ય છે, કે

જે પુરુષને દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી અને ભાવથી કાઈ પણ પ્રકારનું પ્રતિઅદ્ધપણું વર્ત તું નથી.

#### ૧૧

# શ્રીમદ્દની એકાન્ત ચર્યા

આપણે જોઈ ગયા કે શ્રીમદ્ હીરામાતીના લાખાના વેપાર કરતા હતા, પરંતુ સાથાસાથ તેમનું આંતરજીવન પણ વિકાસ પામતું જતું જ હતું. વેપારમાં લાભહાનિ પણ થયા કરતી, પરંતુ એ બધું એમને મન ક્ષણિક હતું. એમનું સાચું જીવન તાે ધર્મલાભને અનિવાર્ય સમજ એમાં જ એાતપ્રાત રહેતું હતું. વળી એમના વધતા જતા વ્યાપારની ઉપાધિઓમાં પણ ધર્મ અને तत्त्वज्ञानना पे।ताना प्रिय अल्यासमां तेमणे असेस આવવા દીધી નહાતી. ઉદ્યોગરત જીવનમાં શાંત સ્વસ્થ ચિત્તે ચુપકીદીથી તેઓ જ્ઞાનવૃદ્ધિ કર્યે જતા હતા; તેમ જ હમેશાં ધર્મ ત્ર થાના વાચન-મનમાં ગૂંથાયેલા રહેતા હતા. આમ શ્રીમદે ખાદ્યા ઉપાધિ અને આંતરદશા વચ્ચે અદ્ભુત સુમેળ સાધ્યા હતા. એમાં પણ શ્રીમદ ભગવાનની કુપાજ જોતા હતા. તેઓ લખે છે: 'જો ભગવત્ કૃપા ન હાય તા આ કાળને વિશે તેવા ઉપાધિયાગમાં માથું ધડ ઉપર રહેવું કઠણ થાય....હૃદયમાં પ્રભુનું નામ રાખી માંડ કાંઈ પ્રવર્તન કરી શકીએ છીએ.'

આમ ઈશ્વરાર્પિતભાવે સમતાથી શ્રીમદ રાજ્યંદ્ર ખધી ઉપાધિઓના નિર્વાહ નિષ્કામપણે કરતા હતા. પરંતુ આ ઉદ્યોગ-પ્રવૃત્તિરત જીવનમાંથી પણ તેએ વચ્ચે વચ્ચે આત્મચિંતનાથે મું ખઈ છાડીને એકાંત સ્થળામાં, વનામાં કે પહાડામાં ઘણા વખત એકલા ચાલ્યા જતા હતા. પાતાની પેઢીએ તેઓ કહી જતા કે જ્યાં સુધી પાતે લખે નહિ, ત્યાં સુધી કાેઈએ પાતાની સાથે કાેઈ પણ જાતના પત્રવ્યવહાર પણ કરવા નહિ. આ રીતે શ્રીમદ્ ચરાતર, સૌરાષ્ટ્ર, ઇડર વગેરે પ્રદેશામાં એકાંતમાં રહ્યા હતા. તેઓ રખેને પાતે આળખાઈ જાય અથવા પાતાના સ્થળની ખબર પડી જાય તેવી ધાસ્તીથી ઘણા ગુપ્ત રહેવાના હંમેશાં પ્રયાસ કરતા, છતાં તેઓ વારંવાર એાળખાઈ જતા અને લાેકાની માટી સંખ્યા તેમનાં ઉપદેશ, શિક્ષાવચના શ્રવણ કરવાની જિજ્ઞાસાથી તેમની પાછળ પડતી.

શ્રીમદ્ની એકાંત ચર્યાની સંપૂર્ણ માહિતી મળી શકી નથી. પરંતુ જે લક્તજના એમના સમાગમમાં આવ્યા હતા એમની પાસેથી મળેલી હકીકતામાંથી અહીં ટ્રેકમાં જોઈ જઈએ.\*

પ્રથમ ખંભાતમાં શ્રીમદ એક અઠવાડિયું સંવત ૧૯૪૬માં રહ્યા. પછી થાેડા વખત ખંભાતથી થાેડે દૂર

# વિસ્તૃત માહિતી માટે જુઓ બ્રહ્મચારી ગાવર્ધનદાસછ કૃત 'શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર જીવનકળા'. રાળજ નામના ગામમાં સં. ૧૯૪૭માં રહ્યા હતા, તે વખતે કાઈ ન જાણે એમ એકાંતમાં રહ્યા હતા.

સં. ૧૯૫૧માં શ્રીમદ્ નિવૃત્તિ લઈને સૌરાષ્ટ્રમાં રાષ્ટ્રપુર પાસે હડમતાળા (હડમતિયા) નામના નાના ગામ તરફ રહ્યા હતા. ત્યાં વડાદરા, બાટાદ, સાયલા, મારબી વગેરે સ્થળેથી મુમુક્ષુજના આવ્યા હતા અને અનેક જીવાને સત્સમાગમ, બાધ વગેરેના લાભ મળ્યા હતા.

પછી હડમતાળાથી મુંબઈ જતાં વચ્ચે ખંભાત સં.૧૯૫૧ના આસા માસમાં શ્રીમદ્ રહ્યા હતા. મુંબઈથી સં.૧૯૫૨માં શ્રીમદ્ લગભગ અઢી માસ જેટલી નિવૃત્તિ લઈને ચરાતરમાં ગયા હતા.

તેઓ અંખાલાલભાઈ, સાેભાગભાઈ તથા ડુંગરશી ગાેસાળિયા સાથે ખાર દિવસ અગાસ પાસેના કાવિઠા ગામમાં રહ્યા હતા. પછી શ્રીમદ્ ખંભાત પાસે રાળજ ગામમાં પારસીને ખંગલે આઠદસ દિવસ રહ્યા હતા.

પછી એકવાર ખંભાત પાસે વડવા સ્થાને શ્રી લલ્લુજી મહારાજ અને બીજા પાંચ મુનિએ શ્રીમદ્દના સમાગમ કરવા ગયા હતા. શ્રીમદે વડવામાં એકાંત સ્થળે એ છ મુનિઓને બાલાવ્યા હતા. ત્યાં તેઓએ છ દિવસ રહી શ્રીમદ્દનાં શ્રીમુખેથી પરમ બાધ ગ્રહણ કર્યો હતો. છઠ્ઠા દિવસે શ્રીમદે એ છ મુનિઓને જીવનપ્રેરક શિક્ષા આપતાં કહ્યું હતું:

'તમે ગૃહ, કુટુંખ, પરિવાર તેમજ પંચની સાક્ષીએ પરિણીત સ્ત્રી—એ સર્વ પર નિર્મોહી થઈ નીકળ્યા છેા. તો તમે સાચા સાધુઓ અને અતમામાં સાચ પ્રગટ કરો. (૧) આતમા છે; (૨) આતમા નિત્ય છે; (૩) આતમા કર્તા છે; (૪) આતમા લોક્તા છે; (૫) માક્ષ છે; અને ( $\xi$ ) મેાક્ષના ઉપાય છે—આ છ પદના કે મનિઓ! વાર વરા વિચાર કરે જે.

'વડવા જે આટલા કાળ રાકાલું થયું છે તે તમારા માટે જ થયું છે. તમને (અમારા) આ વેશે પ્રતીતિ થશે તે યથાર્થ સત્ય થશે; કારણ કે તમારા ત્યાગીના વેશ છે અને અમારી પાસે તેવું કંઈ ન દેખાય, પરંતુ આત્મપરિણતિ ઉપર લક્ષ આપવાથી પ્રતીતિનું કારણ થશે.'

કાવિઠામાં શ્રીમદ્ પાતે એકલા ખેતરામાં વિચરતા. કાંઈ પ્રસંગે માણુસા એક પ્રમળે ત્યારે સહજ બાંધરૂપે કરુણા કરતા. રાળજમાં પણ તેવી રીતે બાંધના પ્રસંગા અનેલા અને વડવામાં તા ખંભાતના ઓળખીતા ઘણા મુમુક્ષુઓ આવતા હાવાથી દરરાજ બાંધપ્રવાહ વહેતા. આણુંદ, કાવિઠા, રાળજ ને વડવાના બાંધમાંથી સ્મૃતિમાં રહેલા વિચારા ઘણાખરા શ્રીમદ્દના શખ્દામાં પ્રભાવશાળી સ્મરણશક્તિવાળા અંખાલાલભાઈએ ઉતારી લીધા હતા. એ વિચારા 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ખૃહદ્ શ્રંથમાં 'ઉપદેશછાયા' નામે પ્રસિદ્ધ થયા છે.

શ્રીમદ્ આણું દથી નહિયાદ સંવત ૧૯૫૨માં આવ્યા હતા. તેમની સેવાલક્તિમાં અંબાલાલભાઈ બધાં ગામામાં

<sup>\*</sup> આ છ પદની વિસ્તૃત વિચારણા 'આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર'માં કરી છે.

સાથે જ રહેતા હતા. આ જ નહિયાદ મુકામે શરદ પૂર્ણિમાને બીજે દિવસે રાતની વેળાએ એક જ બેઠકે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે 'આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર' પદ્મરૂપે રચ્યું હતું.\*

શ્રીમદ્દ નહિયાદમાં સં. ૧૯૫૨ની દિવાળી પછી પણ થાડા વખત રહ્યા હતા. પછી વવાણિયા, મારબી, સાયલા તરફ વૈશાખ માસ સુધી રહ્યા હતા. અને એ જ માસમાં ઇડર થઈ મુંબઈ ગયા હતા.

શ્રીમદ્દને મારબીમાં ત્રણ માસ સં. ૧૯૫૪માં ચૈત્ર માસ સુધી રહેવાનું બન્યું હતું. તે પ્રસંગે થયેલા વ્યાખ્યાનાની એક મુમુક્ષુએ નાંધ કરેલી હતી. એ નાંધ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ખૃહદ્ શ્ર'થમાં 'વ્યાખ્યાન સાર' નામે પ્રસિદ્ધ થઈ છે.

શ્રાવણ માસની શરૂઆતમાં શ્રીમદ્ પેટલાદ થઈ કાવિઠા ગયા હતા. ત્યાં એક માસ અને નવ દિવસ સુધી નિવૃત્તિમાં રહ્યા હતા. અંબાલાલભાઈ તેમની પરિચર્યામાં સાથે હતા. મુનિશ્રી લલ્લ્ અ મહારાજ આદિનું ચામાસું વસામાં હતું અને શ્રી દેવકરણ્ મહારાજ વગેરેનું ખેડામાં હતું. તેથી શ્રીમદ્ કાવિઠાથી નડિયાદ થઈ વસા પણ ગયા હતા. શ્રી લલ્લ અને શ્રીમદે પૂછ્યું: 'કહા મુનિ, અહીં કેટલા દિવસ રહીએ? શ્રી લલ્લ અની ઇચ્છા શ્રીમદ્ સાથે વધારે વખત

સમાગમ કરવાની હતી. તેથી તેમણે જવાબ આપ્યા

<sup>\* &#</sup>x27;આત્મસિહિશાસ્ત્ર ' વિશે વધુ માહિતી માટે જુઓ પ્રકરણ ૧૪મું.

'એક માસ અહીં રહેા તાે સારું' શ્રીમદ મૌન રહ્યા.

શ્રી લલ્લુજી વસા ગામના માટા માટા લોકાને ત્યાં આહારપાણી લેવા જતા, ત્યારે બધાને તેઓ કહેતા કે, 'મુંબઇથી એક માટા મહાત્મા આવ્યા છે, તેઓ માટા વિદ્વાન છે. તેમનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા આવશા તા બહુ લાભ થશે.'

એટલે ઘણા માણસા શ્રીમદ્ પાસે આવવા લાગ્યા. આ જોઈને શ્રીમદે શ્રી લલ્લુ છને કહ્યું: 'તમારે મુનિઓએ બધા આવે ત્યારે ન આવવું.'

આ સાંભળીને શ્રી લલ્લુઝને ઘણા પસ્તાવા થયા કે, એક માસના સમાગમની માગણી કરી હતી. પણ આમ અંતરાય આવી પડ્યો!

શ્રીમદ્ વનમાં ખહાર જતા ત્યારે ખધા મુનિઓ વગેરેને જ્ઞાનવાર્તાના લાભ મળતાે. વસાથી એક માઈલના અંતર પર આવેલા ચરામાં એસી શ્રીમદ્ જ્ઞાનવાર્તા વગેરે કરતા.

એક માસ પૂર્ણ થયો, ત્યારે મુનિઓને જાગ્રત રહેવાનું સૂચવતાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે કહ્યું:

'હે મુનિઓ! અત્યારે જ્ઞાની પુરુષાના પ્રત્યક્ષ સમાગમમાં તમે પ્રમાદ કરાે છાે. પણ જ્ઞાની પુરુષ નહિ હાેય ત્યારે પશ્ચાત્તાપ પામશાે. પાંચસાે, પાંચસાે ગાઉ પર્યંટન કરવા છતાં જ્ઞાનીનાે સમાગમ થશે નહિ.'

- 'જે કાઈ મુમુક્ષુ ભાઈ એ તેમ જ બહેના તમારી પાસે આત્માર્થ સાધન માગે તેને આ પ્રમાણે આત્મ-હિતનાં સાધન ખતાવવાં:
  - '૧. સાત વ્યસનના ત્યાગના નિયમ કરાવવા.
  - '२. बीबे।तरीने। त्याग कराववे।.
  - '૩. કંદમૂળના ત્યાગ કરાવવા.
  - '૪. અભક્ષ્ય પદાર્થીના ત્યાગ કરાવવા.
  - 'પ. રાત્રિભાજનના ત્યાગ કરાવવા.
  - ( દ્. પાંચ માળાં ફેરવવાના નિયમ કરાવવા.
  - '૭. સ્મરણ અતાવવું.
- '૮. ક્ષમાપનાના પાઠ અને વીસ દાેહરાનું પઠન મનન નિત્ય કરવા જણાવવું.
  - '૯. સત્સમાગમ અને સત્શાસ્ત્રનું સેવન કરવા જણાવવું.'

વસોમાં ભાઈ માતીલાલ નામના નડિયાદના ભાવસાર શ્રીમદ્દની સેવામાં રહેતા હતા. તેમની મારફતે નડિયાદની આજુબાજુમાં કાઈ એકાંત સ્થળ રહેવા ચાગ્ય હાય તેની તપાસ શ્રીમદે કરાવી હતી. નડિયાદ અને ઉત્તરસંડાની વચમાં એક ખંગલા મળી શકે એવી ગાઠવણ થઈ. એટલે અંબાલાલભાઈ, લહેરાભાઈ અને માતીલાલભાઈ એ ત્રણની સાથે શ્રીમદ્ ઉત્તરસંડાને ખંગલે પધાર્યા બીજા કાઈને ત્યાં આવવાની મનાઈ કરી હતી.

પ'દર દિવસ સુધી અ'બાલાલભાઈ સેવામાં રહ્યા અને અધી વ્યવસ્થા પાતે કરી લેતા. પરંતુ શ્રીમદ્દને તદ્દન એકાંત નિવૃત્તિની વૃત્તિ હોવાથી અંબાલાલભાઈ રસોઈના સામાન, ગાદલાં, વાસણ વગેરે લાવ્યા હતા એ બધું લઈ જવાની શ્રીમદે આજ્ઞા કરી, માત્ર માતીલાલભાઈને સેવામાં રાખ્યા.

અંબાલાલભાઈ બંગલા ખાલી કરી બધા સામાન ગાડામાં ભરાવી નડિયાદ લઈ ગયા. માેતીલાલભાઈએ પાતાને માટે એક ગાદલું ૨ખાવ્યું હતું, તે અને પાણીના લાેટા સિવાય બીજું કશું રાખ્યું ન હતું.

શ્રી અંખાલાલભાઈ માેતીલાલભાઈને સૂચના આપતા ગયા કે, 'રાત્રે બેત્રણ વખત શ્રીમ**દ્છની** તપાસ રાખતા રહેજો.'

શ્રીમદ્ વનમાં એકલા દ્વર ફરવા ગયેલા તે સાડાદશ વાગ્યે રાત્રે આવ્યા. માતીલાલભાઈએ એાસરીમાં હીંચકાે હતાે તેના ઉપર પેલું ગાદલું પાથર્યું હતું, તે જોઈને શ્રીમદે પૂછ્યું: 'ગાદલું કચાંથી લાવ્યા?'

માતીલાલભાઇએ કહ્યું: 'મારે માટે રખાવ્યું હતું તે પાથયું' છે.'

શ્રીમદ્ કહે: 'તમે તે ગાદલું લઈ લાે.'

માતીલાલભાઈએ ઘણા આગહ કર્યા એટલે શ્રીમદે ગાદલં રહેવા દીધું.

શાડીવાર પછી માતીલાલભાઈ તપાસ કરવા આવ્યા ત્યારે ગાદલું નીચે પડેલું; અને મચ્છર ઘણા લાગ્યા! તેથી એક ધાતિશું શ્રીમદ્ ઉપર એાઢાડી પાછા તે અંદર જઈ સૂઈ ગયા. વળી કરી રાત્રે તપાસ કરવા માતીલાલભાઈ આવ્યા, ત્યારે ધાતિયું નીચે પહેલું; અને શ્રીમદ્ ગાથાએા બાલ્યા કરતા હતા! તેથી કરી એાઢાડી તે અંદર જઈ સૂઈ ગયા.

આમ શરીરની દરકાર કર્યા વિના ધર્મ<sup>દ</sup>યાનમાં રાતે પણ શ્રીમદ્ લીન રહેતા.

બીજે દિવસે શ્રીમદ્ જ ગલમાં ગયા હતા ત્યાંથી બે કલાકે પાછા ફર્યા.

થાડીવાર પછી માેતીલાલભાઈએ પૂછ્યું: 'ખાવાપીવા માટે કેમ કરીએ?'

શ્રીમદે કહ્યું: 'તમે નડિયાદ જાએા, તમારાં ખાઈને નવરાવીને રાટલી અને શાક કરાવજો. વાસણ લાેખંડનું વાપરે નહિ; અને શાક વગેરમાં પાણી તથા તેલ નાખે નહિ તેમ જણાવજો.'

માતીલાલભાઈ નડિયાદ ગયા અને કહેલી સૂચના પ્રમાણે રાટલી અને શાક તૈયાર કરાવ્યાં. અંબાલાલ-ભાઈ નડિયાદમાં જ હતા. તેમણે ચૂરમું વગેરે રસાઈ તૈયાર કરાવી મૂકી હતી. પરંતુ આજ્ઞા થઈ હતી તે પ્રમાણે દ્ભધ અને ઘીમાં બનેલી રસાઈ તે ખંગલે લાવ્યા.

માતીલાલભાઈ આમ રાજ નડિયાદ ખાઈને આવતા શ્રીમદ્દને માટે શુદ્ધ આહાર લેતા આવતા. માતીલાલભાઈ એ પણ એક જ વખત આહાર લેવાનું રાખ્યું હતું; જેથી પ્રમાદ એોછા થાય.

સાંજની વેળાએ શ્રીમદ્ ખહાર એકલા દ્રર સુધી ક્રવા જતા અને રાતે દશેક વાગ્યે પાછા આવતા. કાેઈ વખત માતીલાલભાઈ પણ સાથે જતા. એક દિવસ ચાલતાં ચાલતાં શ્રીમદ કહે:

'તમે પ્રમાદમાં શું પડ્યા રહ્યા છેા? વર્ત માનમાં માર્ગ એવા કાંટાથી ભર્યો છે કે તે કાંટા ખસેડતાં અમને જે શ્રમ વેઠવા પડ્યો છે તે અમારા આત્મા જાણે છે. જો વર્ત માનમાં જ્ઞાની હોત તા અમે તેમની પૂઠે પૂઠે ચાલ્યા જાત, પણ તમને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીના યાગ છે. છતાં એવા યાગથી જાગત થતા નથી. પ્રમાદ દૂર કરા; જાગત થાએા. અમે જ્યારે વીર પ્રભુના છેલ્લા શિષ્ય હતા, તે વખતમાં લઘુશંકા જેટલા પ્રમાદ કરવાથી અમારે આટલા ભવ કરવા પડ્યા. પણ જીવાને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાની પુરુષાનું એાળખાણ થવું ઘણું જ દુર્લ છે.'

એક દિવસે માતીલાલભાઈએ પાતાનાં પત્નીને સૂચના આપેલી કે, 'ફાસ્ટ ગાડી ગયા ખાદ તમે જમવાનું લઈને ખંગલા તરફ આવે અને ત્રણચાર ખેતર દૂર એસે . ત્યાં આવીને હું લઈ જઈશા.' પરંતુ ખાઈ તો ખંગલા પાસે આવી પહોંચ્યાં! એટલે માતીલાલભાઈએ એમને ખહુ ઠપકા આપ્યા. કારણ કે શ્રીમદ્દને આ ગાંઠવણ વિશે જણાવવાનું રાખ્યું નહોતું.

આ વાત શ્રીમદ્દના જાણવામાં આવી ગઈ, એટલે તેમણે માતીલાલભાઇને કહ્યું: 'શા માટે તમે ખીજ્યા? તમે ઘણીપણું બજાવા છા? નહિ, નહિ; એમ નહિ થવું જોઈએ. ઊલટા તમારે એ બાઈના ઉપકાર માનવા જોઈએ. એ બાઈ આઠમે ભવે માલપદ પામવાનાં છે. એ ખાઈને અહીં આવવા દાે.'

માતીલાલભાઈએ તરત જ જઈને આઈને કહ્યું: 'તમારે દર્શન કરવાની ઇચ્છા હાય તા આવા. તમને આવવાની આજ્ઞા આપી છે.'

એટલે બાઈ શ્રીમદ્નાં દર્શને આવ્યાં.

શ્રીમદે પ્રમાદ તજવા ઉપદેશ આપતાં કહ્યું: 'પ્રમાદથી જાગ્રત થાએ. પુરુષાર્થ રહિત આમ મંદપણે કેમ વર્તો છે! આવા જાેગ મળવા મહાવિકટ છે. મહા પુષ્યે કરીને આવા જાેગ મળ્યો છે તાે વ્યર્થ કાં ગુમાવા છા? જાગ્રત થાએા, જાગ્રત થાએા. અમારું ગમે તે પ્રકારે કહેલું થાય છે તે માત્ર જાગ્રત થવા માટે જ કહેલું થાય છે.'

આ નિવાસ વેળાએ શ્રીમદ્ એ રૂપિયાભાર લાટની રાટલી તથા થાડું શાક અને થાડું દ્રધ આખા દિવસમાં લેતા બીજી વખત દ્રધ પણ લેતા નહિ. એક પંચિયું વચમાંથી પહેરતા અને ખંને છેડા સામસામા ખભા ઉપર નાખતા. એક વખતે શ્રીમદે કહેલું કે, 'આ શરીર અમારી સાથે કજિયા કરે છે; પણ અમે પાર પડવા દેતા નથી.'

ઉત્તરસંડાથી શ્રીમદ્ માતીલાલભાઈ સાથે ઘાડાગાડીમાં એસીને ખેડા ગયા. ગામ ખહાર ખંગલે મુકામ કર્યો હતો. શ્રી અંખાલાલભાઈ ખેડા આવી બે દિવસ ગામમાં રહ્યા હતા અને દર્શન કરવાની આજ્ઞા મેળવવા પ્રયત્ન કરતા હતા. શ્રીમદ્ની આજ્ઞા મળી ત્યારે તેમને દર્શન કરવા મળ્યાં હતાં.

જીવન-સાધના ૧૦૯

શ્રીમદ્ આ એકાંત-ચર્યા વેળાએ ધ્યાનસ્થ અવસ્થામાં ખૂબ રહેતા. કરવા જતા ત્યારે પણ ચિંતનમાં કે ધ્યાનમાં એટલા લીન રહેતા કે તેમને શરીરનું ભાન સુદ્ધાં રહેતું નહિ. એક દિવસ કરવા જતી વખતે માતીલાલભાઈએ પાતાનાં નવાં પગરખાં શ્રીમદ્ની આગળ મૂકચાં. એ તેમણે પહેરી લીધાં. ગાઉ દાઢ ગાઉ ચાલ્યા પછી એક જગ્યાએ શ્રીમદ્ બેઠા. ત્યાં માતીલાલભાઈએ તેમના પગત્ર રફ એયું તા શ્રીમદ્ના પગને પગરખાં ડંખેલાં અને ચામડી ઊખડી હતી ત્યાંથી લાહી નીકળતું હતું! શ્રીમદ્દનું તે તરફ જરાયે લક્ષ નહાતું. માતીલાલભાઈએ પગરખાં કાઢી લઈ ચામડી સાચવીને સાફ કરી ધૂળ ચાંટેલી દ્વર કરી. માતીલાલભાઈએ પછીથી તે પગરખાં ઊચકી લીધાં.

શ્રી દેવકરણ્ આદિ મુનિઓ આ વખતે ખેડામાં હતા. તેમને ત્રેવીસ દિવસ શ્રીમદ્ના સમાગમના લાભ મળ્યા. શ્રીમદ્ની તે વખતની સ્થિતિનું વર્ણન શ્રી દેવકરણ્એ શ્રી લલ્લુ મહારાજ પર લખેલા પત્રમાં નીચે પ્રમાણે કર્યું છે:

'(શ્રીમદ્ના) સર્વોપરી ઉપદેશમાં એમ જ આવ્યા કરે છે કે, "શરીર કૃશ કરી, માંહેનું તત્ત્વ શાધી, કલેવરને ફેંકીને ચાલ્યા જાઓ. વિષયકષાયરૂપી ચારને અંદરથી ખહાર કાઢી, ખાળી જાળી, ફૂંકી મૂકી શાંત થાઓ, છૂટી જાઓ, શમાઈ જાઓ, શાંતિ, શાંતિ, શાંતિ થાઓ, વહેલા વહેલા તાકીદ કરો."'

આ સમાગમ દરમિયાન શ્રી દેવકરણજીની શ્રીમદ્ ઉપરની આસ્થા પૂર્ણ થઈ. તેમના આગ્રહ દૂર થઈ તેમને શ્રીમદ્ ઉપર સારી શ્રદ્ધા છેડી. તેમણે ઉપલા પત્રમાં જ ઉલ્લાસભેર લખ્યું છે:

'…...અસક્ગુરુની ભ્રાંતિ ગઈ; સક્ગુરુની પરિપૂર્ણ પ્રતીતિ થઈ, અત્યંત નિશ્ચય થયાે. તે વખતે રામાંચિત ઉલ્લસ્યાં; સત્પુરુષની પ્રતીતિના દેઢ નિશ્ચય રામ રામ ઊતરી ગયાે, આજ્ઞાવશ વૃત્તિ થઈ…..

'આપે કહ્યું તેમજ થયું, ફળ પાકચું, રસ ચાખ્યાં, શાંત થયા....એવી વૃત્તિ ચાલે છે કે જાણે સત્પુરુષના ચરણમાં માેક્ષ પ્રત્યક્ષ નજરે આવે છે. પરમકૃપાળુ દેવે પૂર્ણુ કૃપા કરી છે....અમે એક આહારના વખત એળે ગુમાવીએ છીએ. આકી તા સદ્દગુરુ-સેવામાં કાળ વ્યતીત થાય છે; એટલે અસ છે. તેનું તે જ વાકચ તે જ મુખમાંથી જ્યારે શ્રવણ કરીએ છીએ ત્યારે નવું જ દીસે છે.....લખવાનું એ જ હર્ષસહિત શ્રવણ કર્યા કરીએ છીએ....જ્ઞાની સદ્દગુરુનાં ઉપદેશેલાં વચના સાંભળીને એક વચન પણ પૂર્ણુ પ્રેમથી ચહણ કરે, એક પણ સદ્દગુરુ વચનનું પૂર્ણુ પ્રેમથી આરાધન કરે, તા તે આરાધના એ જ માેક્ષ છે; માેક્ષ અતાવે છે.'

ચામાસું ઊતરતાં અધા મુનિઓ વસા અને ખેડાથી નડિયાદ આવ્યા અને થાેડાક કાળ શ્રીમદ્દના સમાગમમાં રહેવાથી થયેલા અનુભવની પરસ્પર આપ લે કરી આત્માનંદમાં મગ્ન રહ્યા.

ખેડાથી શ્રીમદ્દ મહેમદાવાદ સ્ટેશને થઈ મુંબઈ ગયા. ત્યાં એક માસ રહી તેઓ નિવૃત્તિ અર્થે ઇડર જવા ઊપડ્યા. નડિયાદ સ્ટેશને માતીલાલભાઈ મળ્યા, તેમને મુનિઓ વિશે પૂછતાં તેમણે કહ્યું કે, બધા મુનિઓ અહીં જ છે. શ્રીમદે પાતે ઇડર નિવૃત્તિ અર્થે જાય છે એવા સમાચાર મુનિઓને કહેવરાવ્યા.

ઇડરમાં શ્રીમદ્દના કાકાસસરા ડા. પ્રાષ્ટ્રજનદાસ જગજીવનદાસ મહેતા ઇડર સ્ટેટના ચીક મેડિકલ એાક્સિર હતા. તેમને ત્યાં સંવત ૧૯૫૫માં શ્રીમદ્ રહ્યા હતા. તે વખતે ગામમાં ઘણું કરીને ભાજન જેટલા દિવસે કાળ ગાળતા; અને ઘણાખરા વખત ઇડરનાં પહાડ અને જંગલામાં પસાર કરતા.

શ્રીમદે ડા. પ્રાષ્ટ્રજીવનદાસને ખાસ મનાઈ કરેલી હાવાથી જનસમાજમાં તેમના આવાગમન સંખંધી કંઈ વાત ખહાર પડતી નહિ. ઇડરના તે વખતના મહારાજા સાહેએ શ્રીમદ્દની એ વખત મુલાકાત લીધેલી તે દરમ્યાન જ્ઞાનવાર્તા થયેલી, તેના સાર 'દેશી રાજ્ય' નામના માસિકમાં ઈ. સ. ૧૯૨૮માં પ્રસિદ્ધ થયા હતા.

આ વાર્તાલાપમાં મહારાજા સાહેએ એક પ્રશ્ન પૃછચો હતા એના ઉત્તર અહીં નાેંધવા લાયક છે. કારણ કે એમાં શ્રીમદે પાેતાના પૂર્વભવના ઉલ્લેખ કર્યા છે.

શ્રીમદ્ કહે: 'આ પ્રદેશમાં ઐતિહાસિક પ્રાચીન સ્થાન જેતાં તે મને અસલની—તેમાં વસનારાએાની પૂર્ણ વિજયી સ્થિતિ અને તેમની આર્થિક, નૈતિક અને આધ્યાત્મિક ઉન્નતિના પુરાવા આપે છે. જુઓ તમારા ઇડિરિયા ગઢ; તે ઉપરનાં જૈન દેરાસરા, રૂખી રાણીનું માળિયું—રણમલની ચાકી, મહાત્માઓની ગુફાઓ, અને ઔષધિ—વનસ્પતિ, આ બધું અલાકિક ખ્યાલ આપે છે.'

'જિન તીર્થ' કરોની છેલ્લી ચાવીસીના પહેલા આદિનાથ ઋષભદેવ અને છેલ્લા મહાવીર સ્વામીનાં નામ આપે સાંભળ્યાં હશે. જિન શાસનને પૂર્ણ પણે પ્રકાશ કરનાર આ છેલ્લા તીર્થ' કર અને તેઓના શિષ્ય ગૌતમ આદિ ગણધરા વિચરેલાના ભાસ થાય છે. તેઓના શિષ્યો નિર્વાણને પામ્યા; તેમાંના એક પાછળ રહી ગયેલા જેના જન્મ આ કાળમાં થયેલા છે. તેનાથી ઘણા જીવાનું કલ્યાણ થવાના સંભવ છે.'

નિડિયાદ સ્ટેશને શ્રીમદ્ સાથે માેતીલાલભાઈને વાત થઈ હતી એ તેમણે મુનિઓને જણાવી; એટલે કેટલાક મુનિઓ ખ'ભાત તરફ અને કેટલાક અમદાવાદ તરફ વિહાર કરવા વિચાર કરતા હતા તે ખ'ધ રાખી બધાને શ્રીમદ્દના સમાગમની ભાવના થવાથી ઇડર તરફ બધાએ વિહાર કરવા વિચાર રાખ્યો.

મુનિશ્રી લલ્લુછ, શ્રી માેહનલાલ અને શ્રી નરસિંહ રખ એ ત્રણે મુનિઓ ઉતાવળે વિહાર કરી વહેલા ઇડર પહેાંચ્યા. મુનિશ્રી દેવકરણ છ, શ્રી વેલશી રખ, શ્રી લક્ષ્મીચંદ અને શ્રી ચતુરલાલ એ ચાર મુનિઓ પાછળ ધીમે ધીમે આવવા લાગ્યા.

અહીં ઇડરના પહાડ ઉપર શ્રીમદે આ સાત

જીવન-સાધના ૧૧૩

મુનિઓને જ્ઞાનવાર્તા, સદ્બાધ વગેરેનાે ચાર દિવસ સુધી લાભ આપ્યાે.

આમ તે આ ઇડરનિવાસ દરમ્યાન શ્રીમદ્દને તદ્દન એકાંત જોઈતું હતું, એટલે આવા પ્રસંગની તેમને ઇચ્છા નહોતી. છતાં પાતે પહાડ ઉપર એકાંતમાં ફરવા જાય તે વખતે એક આંખાના વૃક્ષ નીચે મુનિઓને મળવાનું તેમણે ગાહેવ્યું હતું.

એ મુજબ મુનિઓ બીજે દિવસે આંબાના વૃક્ષ તળે જઈને શ્રીમદ્દની રાહ જોવા લાગ્યા. એવામાં દ્વર દ્વરથી માગધી ગાથાઓના ઉચ્ચારણના અવાજ સંભળાવા લાગ્યા. શ્રીમદ્દ ગાથાઓની ધૂન લગાવતા ત્યાં આવી રહ્યા હતા. તેઓ નીચે આપેલી ગાથાઓનું સ્ટણ કરતા હતા. એ ધૂન એકાદ કલાક સુધી ચાલ્યા કરી:

मा मुज्जह, मा रज्जह, मा दुस्सह इट्ठणिट्ठ अत्थेसु । थिरिमच्छह जइ चित्तं विचित्त झाणप्पसिद्धीए ॥ ४८ ॥ जं किंचिवि चितंता णिरीहिवत्ती हवे जदा साहू । लद्धूणय अयत्तं तदाहु तं तस्स णिच्चयं झाणं ॥ ५५ ॥ मा चिट्ठह, मा जंपह, मा चित्तह किंवि जेण होई थिरा । अप्पा अप्पिम रओ, इणमेव परं हवे ज्झाणं ॥ ५६ ॥

–द्रव्यसंग्रह

### ભાવાર્થ:

વિવિધ ધ્યાનામાં સિદ્ધિ મેળવવાને અર્થે તમારું ચિત્ત જો સ્થિર થયેલું ઇચ્છતા હાે, તાે ઇષ્ટ અને અનિષ્ટ વિષયામાં માેહ ન કરાે, રાગ ન કરાે, દ્રેષ ન કરાે. (૪૮) કાઈ પણ પ્રકારના વિષય ઉપર ધ્યાન કરતાં સાધુ સ્વરૂપસ્થિતિરૂપ એકાગ્રતા પ્રાપ્ત કરી સકામવૃત્તિએાથી રહિત થઈ શકે, ત્યારે તેને સાચું ધ્યાન પ્રાપ્ત થયું કહેવાય. (૫૫)

કાયાથી કાઇ પણ ચેષ્ટા-ક્રિયા ન કરાે, વચનથી કાેઇ પણ ઉચ્ચાર ન કરાે, મનથી કાેઇ પણ વિચાર ન કરાે, તાે તેથી સ્થિર થશાે. આત્મા આમ આત્મામાં રમમાણ અની જાય તાે પરમ ધ્યાન થાય. (પક્)

આ ગાથાએાની ધૂન પૂરી થતાં લગભગ તેટલા જ વખત શ્રીમદ્ શાંત સ્થિરપણે મન, વચન, કાયા ત્રણે ચાગ સ્થિર કરી ધ્યાનમાં લીન થઈ ગયા, સમાધિસ્થ થયા.

તે વખતની વીતરાગતા અને આત્મસ્થિરતા તથા દિવ્ય દર્શનીય સ્વરૂપસ્થ અવસ્થા જોઈને મુનિઓએ અપૂર્વ શાંતિના અનુભવ કર્યા.

ધ્યાન પૂરું થતાં શ્રીમદ્ મુનિઓને 'વિચારશા' એટલ જ કહી ત્યાંથી ચાલ્યા ગયા.

ત્રીજે દિવસે મુનિએ આમ્રવૃક્ષ નીચે નિયત સમયે આવી પહોંચ્યા. મુનિશ્રી દેવકરણજનું શરીર કૃશ હોવાને કારણે ધ્રૂજતું હતું. ઋતુ શિયાળાની હોવાથી ઠંડી સખત હતી. તેથી શ્રી લક્ષ્મીચંદજએ તેમને કપડું એહડ્યું.

ં એ જોઈને શ્રીમદ્ કહેઃ 'ટાઢ વાય છે?' અને પછી એાલ્યાઃ 'ટાઢ ઉડાડવી છે?'

એમ કહી શ્રીમદ્ ઊભા થઈ ચાલવા લાગ્યા. અધા મુનિએા પાછળ પાછળ ચાલવા લાગ્યા. શ્રીમદ્ તે જીવન-સાધના ૧૧૫

એટલી ઝડપથી કાંટા, કાંકરા, જાળાં, ધારવાળા પથ્થરામાં થઈ ને દેહની પરવા કર્યા વિના આત્મવેગમાં ચાલતા હતા. મુનિએ પણ તેમનાં ચરણનું આલંખન ગ્રહણ કરી ચાલ્યા કરતા હતા.

એટલામાં એક વિશાળ શિલા આવી. તેની ઉપર શ્રીમદ્ પૂર્વાભિમુખ વિરાજ્યા. મુનિએ એમની સન્મુખ બેઠા. પછી 'ખૃહદ્ દ્રવ્યસ'ગ્રહ' વાંચવાનું શ્રીમદે શરૂ કર્યું. આ શિલાને પુઢવી શિલા કહી હતી.

પાંચમા દિવસે શ્રીમદ્ અધા મુનિઓને ઊંચે પહાડ પર લઈ ગયા ને ત્યાં એક વિશાળ શિલા પર ખિરાજ્યા અને કહ્યું, 'અહીં નજીકમાં એક વાઘ રહે છે પણ તમે નિર્ભય રહેજો. જુઓ આ સિહશિલા છે. એમ કહી ઉપદેશ કર્યો.

આમ રાજ રાજ શ્રીમદ્ આત્મસ્થિતિ અનુસાર વર્તતા. તેઓ કાેઈ વાર પઠનપાઠન કરતા અથવા ધાર્મિક વિવેચન કરતા. કાેઈ કાેઈ વાર તાે હિંસ પશુઓના નિવાસસ્થાન પાસે જઈને બેસતા.

આ સમય દરમ્યાન શ્રીમદે આખું 'દ્રવ્યસંગ્રહ' પુસ્તક મુનિઓને વાંચી સંભળાવ્યું હતું અને એ પર મનનીય પ્રવચન પણ તેઓ આપતા હતા.

આ અપૂર્વ સમાગમના લહાવા મળતાં મુનિશ્રી દેવકરણજી આનંદિત થઈ બાલી ઊઠ્યા હતા: 'અત્યાર સુધીમાં જે જે સમાગમ પરમ ગુરુના થયા, તેમાં આ સમાગમ સર્વાપરી થયા. દેવાલયના શિખર ઉપર કળશ

ચઢાવે છે તેમ આ પ્રસંગ પરમ કલ્યાણકારી છે; સર્વોપરી સમજાય છે.'

આ વખતે શ્રીમદ્ ત્રણેક માસ ઇડરમાં રહ્યા હતા. ગુકામાં ઘણા વખત રહેતા; તથા વનામાં વિચરતા. શ્રી લલ્લુજી મહારાજને ઇડર નિવાસી એક ભાઈએ કહેલું કે, ઇડર ઉપરની એક પ્રાચીન ગુકામાં આ પહેલાં એક વાર શ્રીમદ્ દોઢ માસ સુધી એકાંતમાં રહ્યા હતા.

ઇડરથી વવાણિયા તરફ શ્રીમદ્ ત્રણેક માસ માટે ગયા હતા અને પાછા ફરી ઇડર થાેડા વખત માટે આવી મુંબઇ ગયા હતા.

ધરમપુરનાં જંગલામાં પણ શ્રીમદ થાેડા કાળ સં. ૧૯૫૬માં નિવૃત્તિ અર્થે રહ્યા હતા. ત્યાંથી પછી વવાણિયા ગયા અને માેરળીમાં પર્યું પણ પર્વ સુધી બે માસ રહ્યા હતા.

#### ૧ર

### શ્રીમદ્ના સમાગમમાં

દીવા પ્રકાશવા લાગે એટલે તેના તરફ આજુખાઝુથી પતંગિયાં આકર્ષાય છે, એ જ પ્રમાણે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રમાં સાચી ધર્મ સ્થિતિ ઉદય પામતાં જ તેમની તરફ ગૃહસ્થ, સાધુ એમ ખધા વર્ગનાં મુમુક્ષુ, જિજ્ઞાસુ માણસા ખેંચાવા લાગ્યાં. પાતે સંપૂર્ણતા પ્રાપ્ત ન કરે ત્યાં સુધી ખહાર ન આવવાની તેમની તીવ ઇચ્છા હોવા છતાં તેમના પ્રખળ પુરુષાર્થ અને ઉજ્જવળ જ્ઞાનપ્રકાશ ઢાંકચાં ઢંકાઈ ન રહ્યાં. પરિણામે શ્રીમદ્નું ભક્તમંડળ વધતું જ ગયું.

કાઈ પણ વ્યક્તિની સાચી મહત્તાની કસાટી કરવાનાં અનેક સાધનામાંથી એક મુખ્ય સાધન, એ વ્યક્તિએ આજુળાજુનાં મનુષ્યા ઉપર કેટલી વ્યાપક અને ચિરંજીવી અસર પાડી છે, એ કેટલાનાં જીવનમાં એાતપ્રાત ખની ગઈ છે, કેટલી પ્રેરણારૂપ થઈ છે, એ ગણાય છે. એટલે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના સાચા પરિચય મેળવવા ઇચ્છનાર જિજ્ઞાસુએ શ્રીમદ્ના પરિચયમાં આવેલાં માણસા તેમના પ્રત્યે કેવા ભક્તિભાવ રાખતાં હતાં, તેમને વિશે શું

ધારતાં હતાં, તેમને કયા ભાવે જોતાં હતાં તથા તેમનાં જીવન ઉપર શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની કેવી અસર પડી હતી એ બધું અવશ્ય જાણવું જોઈએ.

અહીં આપણે શ્રીમદ્દના સીધા પ્રત્યક્ષ સમાગમમાં આવેલી વ્યક્તિઓમાંથી જેટલા વિશે આજ સુધી જે માહિતી ઉપલબ્ધ છે એના ટૂંકમાં પરિચય મેળવીએ.

## શ્રી ધારશીભાઈ કરાળચ'દ સ'ઘવી

શ્રી ધારશીભાઈ શ્રીમદ્દના સમાગમમાં કેવી રીતે આવ્યા એ વિશે આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ.\* રાજકાટમાં એ પરિચય ગાઢ બન્યા પછી ધારશીભાઈ શ્રીમદ્દને મારબીમાં અનેકવાર મળતા. તેઓ ખંને વચ્ચે પત્રવ્યવહાર પણ થતા હતા. શ્રીમદે સં. ૧૯૪૮માં મુંબઈથી લખેલા પત્ર 'મનને લઈને આ બધું છે.' વિચારવા જેવા છે. એમાં શ્રીમદ્દ લખે છે:

'મહાત્માના દેહ એ કારણને લઈને વિદ્યમાનપણે વર્તે છે. પ્રારુપ્ધકર્મ ભાગવવાને અર્થે, જવાના કલ્યાણને અર્થે, તથાપિ એ અંનેમાં તે ઉદાસપણે ઉદય આવેલી વર્તનાએ વર્તે છે એમ જાણીએ છીએ.'

'પંચાસ્તિકાય'નું ભાષાંતર શ્રીમદે કરેલું તે ધારશીભાઈને અવગાહન અર્થે માેકલતાં સાથેના પત્રમાં શ્રીમદ લખે છે:

<sup>🍍</sup> જુઓ પ્રકરણ પ

'હે આર્ય'! દ્રવ્યાનુયાગનું કળ સર્વ ભાવથી વિરામ પામવારૂપ સંચમ છે તે આ પુરુષનાં વચન તારા અંતઃકરણમાં તું કાેઈ દિવસ શિથિલ કરીશ નહિ. વધારે શું? સમાધિનું રહસ્ય એજ છે. સર્વ દુઃખથી મુક્ત થવાના અનન્ય ઉપાય એજ છે.'

એમ કેટલાક પત્રો શ્રીમદે ધારશીભાઈને લખેલા તે 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં છપાયા છે.

સં. ૧૯૫૭ના ચૈત્ર સુદ તેરસથી ચૈત્ર વદ ચાથ સુધી શ્રી ધારશીલાઈ શ્રીમદ્ની આખરની માંદગીમાં રાજકાટ સુકામે શ્રીમદ્ પાસે હાજર રહેલા.

ચૈત્ર વદ ચાથની સાંજે તેમને મારખી જવાનું હાવાથી તેમણે શ્રીમદ્દની રજા માગી. તે વખતે શ્રીમદે વાર વાર કહ્યું: 'ઉતાવળ છે?'

ધારશીભાઈએ કહ્યું: 'બે ચાર દિવસમાં પાછે৷ આવી જઈશ.'

છેવટે શ્રીમદે કહ્યું: 'ધારશીભાઈ! ઘણું કહેવાનું છે. અવસર નથી. અમારા સમાગમે ત્રણ પુરુષા સ્વરૂપને પામ્યા છે: સાભાગભાઈ, અંખાલાલ તથા મુનિશ્રી લલ્લુજી.'

બીજે દિવસે શ્રીમફના અવસાનના સમાચાર તારથી જાણી તેઓ બહુ ખેદ પામ્યા. શ્રીમફના વિરહ તેમને વિશેષ વેદાયા હતા.

પછીથી ધર્મ જિજ્ઞાસા વધતાં સં. ૧૯૬૧માં ધ'ધુકા મુકામે શ્રી લલ્લુજી સ્વામીને મળ્યા. શ્રીમદે કહેલી અનેક વાતા તેમણે મુનિશ્રીને જણાવી અને તેઓની પાસેથી અત્યાંત વિનયભાવે માંત્રની આજ્ઞા મેળવી.

જીવનના અંતિમ વર્ષમાં શ્રી ધારશીભાઈ સત્સંગ અર્થે ખંભાત આવી રહ્યા હતા. તે વખતે શ્રી લલ્લુજી સ્વામીના સહયાગી શ્રી માહનલાલજી મુનિના સમાગમ તેમને એ મહિના રહ્યો હતા. અને નારના વતની ભાઈ શ્રી રાષ્ટ્રેએડભાઈ પણ છેલ્લા આઠ દિવસ પાસે હતા. તેઓ અંને ધારશીભાઈના સમાધિ—મરણના પુરુષાર્થને વારંવાર વખાણતા. લગભગ પંચાતેર વર્ષની ઉંમરે સં. ૧૯૭૫ના માગસર માસમાં શ્રી ધારશીભાઈ એ ખંભાતમાં સમાધિપૂર્વ કહે છોડ્યો હતા.

## ર શ્રી જૂઠાભાઇ ઉજમશીભાઇ

સંવત ૧૯૪૪માં શ્રીમફ રાજચંદ્ર 'માેક્ષમાળા' છપાવવા અમદાવાદ આવ્યા હતા. તે બાખતમાં સલાહ તથા મદદ માટે તેઓ તેમના એક સ્નેહીના ભલામણપત્ર શેઠ જેશંગભાઈ ઉજમશીભાઈ ઉપર લઈ આવ્યા હતા. તે પ્રમાણે શેઠ જેશંગભાઈએ શ્રીમદ્રને સહાય કરી હતી. એ દરમ્યાન શ્રીમદ્રને અમદાવાદમાં ઠીક ઠીક રાેકાવાનું થયું હતું.

શેંક જેશ ગલાઇને અવારનવાર વ્યવસાયને અંગે ખહારગામ જવાનું થતું, એટલે પાતાની ગેરહાજરીમાં તેમણે પાતાના નાના ભાઈ જ્ઠાભાઈને શ્રીમદ્ની સરભરામાં મૂક્યા હતા.

આ રીતે શ્રી જૂઠાભાઈ શ્રીમદ્દના પરિચયમાં આવ્યા. શ્રીમદ્ ઘણી વાર જૂઠાભાઈની દુકાને જતા આવતા, તથા બીજાના મનની વાતા કહી અતાવવાના પ્રયાગ કરતા, તેથી તેમને તથા બીજા હાજર રહેલા માણસાને બહુ આશ્ચર્ય થતું. શ્રીમદ્ બહુ માટા વિદ્વાન છે એમ જૂઠાભાઈને લાગતું. પણ જૂઠાભાઈને આત્મ-કલ્યાણની ભૂખ તે વખતે લાગેલી નહિ, તેથી તેમને શ્રીમદ્તું યથાર્થ એાળખાણ થયેલું નહાતું.

એ અરસામાં શેઠ દલપતભાઈ ભગુભાઈને વ'ડે શ્રીમદે અવધાનના પ્રયોગો પણ કરી અતાવ્યા હતા. એ જોઈને જૂઠાભાઈ શ્રીમદ્ તરફ વધુ આકર્ષાયા. અને શ્રીમદ્દની સરભરામાં તે રહેવા લાગ્યા એ દરમ્યાન ધીમે-ધીમે પરિચય વધતા ગયા તેમ તેમ તેમને શ્રીમદ્દની સાચી મહત્તા સમજાતી ગઈ અને પૂર્વના સ'સ્કારોને અળે આગળ જતાં તે શ્રીમદ્દના સમાગમથી સાચી આધ્યાત્મિક જાગૃતિ પામી શક્યા.

એક વખત શેઠ દલપતભાઈ ના પુસ્તક ભંડાર જોવા શ્રીમદ્ જૂઠાભાઈની સાથે ગયા હતા. એ વિશે જૂઠાભાઈ-એ શેઠ જેશ ગભાઈ ને વાત કરેલી કે, શ્રીમદ્ પુસ્તકાનાં પાનાં માત્ર ફેરવી જતા અને એ પુસ્તકાનું રહસ્ય સમજ જતા.

વવાણિયા જઈ આવી ફરીથી સં. ૧૯૪૫માં કાર્તિક સુદ પૂર્ણિમાના અરસામાં શ્રીમદ અમદાવાદ આવ્યા હતા. ઘણા જિજ્ઞાસુઓ તેમની સાથે વાર્તાલાપ કરવા આવતા. તે વખતે સાધ્વીશ્રી દિવાળીખાઈ ત્યાં હતાં; તેમની સાથે જૂઠાભાઈ અને તેમના કાકા કર્મચંદભાઈ સમક્ષ જ્ઞાન સંખંધી પ્રશ્નોત્તર થતા.

જૂઠાભાઈના ગાઢ પરિચયમાં આવ્યા પછી શ્રીમદ્ અમદાવાદ આવતા, ત્યારે તેમને ત્યાં જ ઊતરતા.

જૂઠાભાઈ શ્રીમદ્ સાથે મારળીમાં દોઢ બે માસ રહેલા; એક વખત શ્રીમદ્ની સાથે ભરૂચ પણ ગયેલા. પત્ર-વ્યવહાર પણ ધર્મ નિમિત્તે તેમને પરસ્પર થતા. જૂઠાભાઈની શરીરપ્રકૃતિ આ અરસામાં માંદગીને લીધે અહુ નરમ રહેતી; અને વૈરાગ્યવૃત્તિ પણ વર્ષ માન થતી જતી હતી.

ખંભાતથી એક વાર ભાઈ અંખાલાલ લાલચંદ અને એક બે ભાઈ એ કાઈ લગ્ન પ્રસંગે અમદાવાદ આવ્યા હતા. તે સરખી ઉંમરના હાવાથી જૂઠાભાઈ ને ત્યાં જતા-આવતા. વરઘાડા નીકળવાના હતા ત્યારે અંખા-લાલભાઈ વગેરે જૂઠાભાઈ ને બાલાવવા આવ્યા. તેઓ કહે, 'જૂઠાભાઈ, ચાલા વરઘાડામાં જઈ એ.' તે સાંભળીને યુવાન વય છતાં સ્વાભાવિક વૈરાગ્યશીલ એવા જૂઠાભાઈ ને ઊમળકા થયા નહિ. એ લોકોને શ્રીમદ્ વિશે કંઈ વાતા કહેવાની તેમને અંદરથી ઊમેં થઈ આવી, પણ પાછું મન ખેંચી લઈ જૂઠાભાઈ એટલું જ બાલ્યા: 'કચાં પ્રતિઅંધ કરું'?'

એ સાંભળીને તે ભાઈ એાએ કહ્યું: 'શું કહેા છેા? અમને સમજાયું નહિ!'

જૂઠાભાઈના વૈરાગ્યયુક્ત વર્તાવની છાપ તે ભાઈ એા

ઉપર પડી, તેથી તેઓ તેમની પાસે તેમને કહેવાનું હોય એ સાંભળવા એડા અને વરઘાડામાં ન ગયા.

એટલે જૂઠાભાઈએ શ્રીમદ્ સંખંધી ગુણગ્રામ કર્યા અને તેમના ઉપર આવેલા શ્રીમદ્ના પત્રા એ ભાઈઓને વંચાવ્યા. તે ભાઈઓએ ત્યાં ને ત્યાં એ પત્રોની નકલ કરી લીધી.

લગ્ન-નિમિત્ત અમદાવાદ આવેલા, પણ જૂઠાભાઈના સતસમાગમે તેઓને ધર્મની લગની લાગી ગઈ. એ ભાઈઓમાં પણ શ્રીમદ્દનાં દર્શન તેમ જ સમાગમ કરવાની અભિલાષા જાગી ઊઠી અને એ લેકિએ શ્રીમદ્દને ખંભાત પધારવા વિનંતી-પત્ર પણ લખી નાખ્યા. અંખાલાલભાઈ વગેરે પછી શ્રીમદ્દના નિકટ અનુયાયી ખન્યા એ વાત આગળ આવશે.

જૂઠાભાઈનું શરીર સં. ૧૯૪૫-૪૬ એ છેલ્લાં બે વર્ષ રાગગ્રસ્ત રહેલું. તે પ્રસંગે શ્રીમદે જૂઠાભાઈ ને લખેલા ધર્મધ્યાન પ્રેરનારા અનેક પત્રો તેમને બહુ લાભ-દાયક અને જીવનપ્રેરક નીવડ્યા હતા. પરિણામે 'માલ માર્ગ'ને દે એવું સમ્યકત્વ' તેમના અંતરમાં પ્રકાશ્યું હતું.

જૂઠાભાઈના અવસાન સંખંધી સં.૧૯૪૬ના વૈશાખ સદ ત્રીજના રાજ શ્રીમદ્ લખે છે:

'આ ઉપાધિમાં પડ્યા પછી જો મારું લિંગદેહજન્ય-ગ્રાનદર્શન તેવું જ રહ્યું હોય, યથાર્થ જ રહ્યું હોય તેા જૂઠાભાઈ અસાડ સુદી નામ ગુરુની રાત્રે સમાધિશીત થઈ આ ક્ષણિક જીવનના ત્યાગ કરી જશે, એમ તે ગ્રાન સૂચવે છે.'

અવસાન સંખંધી શ્રી જૂઠાભાઈને કહેવા ભાઈ છગનલાલ બેચરલાલને શ્રીમદે અગાઉથી લખેલું હતું. શ્રી જૂઠાભાઈની વૈરાગ્યદશા અને ઉદાસીનતા પ્રગટ છતાં તેમનાં કુટું બીઓ તેમને સમ્યક્ત્રાન થયું છે એમ જાણી શકેલાં નહિ

સં. ૧૯૪૬ના અસાડ સુદ નામને દિવસે માત્ર ત્રેવીસ વર્ષની વચે શ્રી જૂઠાભાઈ કાળધર્મ પામ્યા.

શ્રીમદે સં. ૧૯૪૬ના અસાડ સુદ દશમના પત્રમાં લખ્યું છે:

'લિંગદેહજન્યજ્ઞાનમાં ઉપાધિને લીધે યહિંકચિત્ ફેર થયા જણાયા. પવિત્રાત્મા જૂઠાભાઈ ઉપરની તિથિએ પણ દિવસે સ્વર્ગવાસી થયાના આજે ખબર મળ્યા.'

શ્રીમદે આશ્વાસનના પત્રમાં શ્રી જૂઠાભાઈની અંત-રંગ દશા વર્ણવી છે તે સર્વને મનન કરવા યાગ્ય છે:

'એ પાવન આત્માના ગુણાનું શું સ્મરણ કરવું? જ્યાં વિસ્મૃતિને અવકાશ નથી ત્યાં સ્મૃતિ થઈ ગણાય જ કેમ? એનું લાકિક નામ જ દેહધારી દાખલ સત્ય હતું,—એ આત્મદશારૂપે ખરા વૈરાગ્ય હતા.

'મિથ્યાવાસના જેની ખહુ ક્ષીણ થઈ હતી, વીતરાગના પરમરાગી હતા, સંસારના પરમ જુગુપ્સિત હતા, ભક્તિનું પ્રાધાન્ય જેના અંતરમાં સદાય પ્રકાશિત હતું, સમ્યક્-ભાવથી વેદનીય કર્મ વેદવાની જેની અદ્દભુત સમતા હતી, માહનીય કર્મનું પ્રખળ જેના અંતરમાં ખહુ શૂન્ય થયું

હતું, મુમુક્ષુતા જેનામાં ઉત્તમ પ્રકારે દીપી નીકળી હતી, એવા એ જૂઠાભાઈ ના પવિત્રાત્મા આજે જગતના, આ ભાગના ત્યાગ કરીને ચાલ્યા ગયા. આ સહચારીઓથી મુક્ત થયા. ધર્મના પૂર્ણાહ્લાદમાં આયુષ્ય અચિતું પૂર્ણ કર્યું.

'અરેરે! એવા ધર્માત્માનું ટૂંકું જીવન આ કાળમાં હોય એ કંઈ વધારે આશ્ચર્ધકારક નથી. એવા પવિત્રાત્માની આ કાળમાં કચાંથી સ્થિતિ હોય? બીજા સંગીઓનાં એવાં ભાગ્ય કચાંથી હોય કે આવા પવિત્રાત્માના દર્શનનાં લાભ અધિક કાળ તેમને થાય? માેક્ષમાર્ગને દે એવું જે સમ્યક્ત્વ જેના અંતરમાં પ્રકાશ્યું હતું, એવા પવિત્રાત્મા જૂઠાભાઈને નમસ્કાર હાે! નમસ્કાર હાે!

'ચિ. સત્યપરાયણના\* સ્વર્ગ વાસ-સૂચક શખ્દો ભયંકર છે. એવા રત્નાનું લાંબું જીવન પરંતુ કાળને પાષાતું નથી. ધર્મ ચ્છકના એવા અનન્ય સહાયક માયાદેવીને રહેવા દેવા યાગ્ય ન લાગ્યા; આ આત્માના આ જીવનના રાહસ્યિક વિશ્વામ કાળની પ્રખળ દબ્ટિએ ખેંચી લીધા; જ્ઞાનદબ્ટિથી શાકના અવકાશ નથી મનાતા; તથાપિ તેના ઉત્તમાત્તમ ગુણા તેમ કરવાની આજ્ઞા કરે છે, બહુ સ્મરણ થાય છે, વધારે નથી લખી શકતા.

'સત્યપરાયણના સ્મરણાર્થ અને તાે એક શિક્ષાયાંથ લખવા વિચારું છું....

<sup>\*</sup> શ્રીમદ્ જૂઠાભાઈને આ નામે ઘણી વાર સંભાંધતા હતા.

'ધર્મમાં પ્રસક્ત રહેા એ જ કરી કરી ભલામણ. સત્યપરાયણના માર્ગનું સેવન કરીશું તેા જરૂર સુખી થઈશું; પાર પામીશું, એમ હું ધારુ છું.'

3

## સાયલાવાળા શ્રી સાભાગભાઈ

સૌરાષ્ટ્રમાં 'ભગતના ગામ' તરીકે જાણીતા સાયલા ગામમાં શ્રી લલ્લુભાઈ નામે એક નામાંકિત શેઠ રહેતા હતા. પ્રસંગવશાત તેમની ધનસંપત્તિ ચાલી ગઈ એટલે તેમણે વિચાર કર્યો કે, 'મારવાડના સાધુ મંત્રવિદ્યા વગેરેમાં કુશળ કહેવાય છે. તેમાંના કાઈની કૃપાથી લક્ષ્મી કરી પ્રાપ્ત થાય તેવી તજવીજ કરવી.' એમ વિચારી તે મારવાડમાં ગયા અને કાઈ પ્રખ્યાત સાધુના પરિચય કરી તેમને પ્રસન્ન કર્યા. એકાંતમાં પાતાની સ્થિતિ જણાવી પાતાની દશા કંઈક સુધરે તેવા ઉપાય અતાવવા વિનંતી કરી.

પરંતુ તે અધ્યાતમપ્રેમી સાધુએ શેઠ લલ્લુલાઈને ઘણા ઠપકા આપ્યા અને કહ્યું, 'આવા વિચક્ષણ થઈ તમે ત્યાગી પાસેથી આત્માની વાત પામવાનું છાડી દઈ માયાની વાત કરા છા એ તમને ઘટે નહિ.'

એ સાધુના અભિપ્રાયને સમજી જવાથી લલ્લુભાઈએ કહ્યું: 'આપજી, મારી ભૂલ થઈ! મારા આત્માનું કલ્યાણ થાય તેવું મને કંઈ અતાવા.'

તેમના ઉપર કૃપા કરીને તે સાધુએ 'બીજજ્ઞાન' અતાવ્યું; સાથે સાથે એમ પણ જણાવ્યું કે, 'તમારી ચાેગ્યતા નથી, પણ કાેઈ ચાેગ્ય પુરુષને તમે આપશાે તાે તેને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ થશે.'

એ બીજજ્ઞાન શેઠે એ પ્રમાણે બીજા કાઈ યાગ્ય પુરુષને આપવાનું કહીને પાતાના પુત્ર સાભાગભાઈને બતાવ્યું હતું.

એક વખત કંઈ કામ પ્રસંગે સાેભાગભાઈને માેરળી જવાનું હતું. તે વેળાએ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર માેરળીમાં હતા. એટલે સાેભાગભાઈએ માેરળી જતી વખતે પાેતાના પિતા લલ્લુભાઈને કહ્યું: 'કવિ રાયચંદભાઈ અહુ લાયક માણસ છે એમ આખા કાઠિયાવાડમાં કહેવાય છે. તેઓ હાલ માેરળી છે અને મારે માેરળી જવાનું છે, તાે આપ કહાે તાે તેમને હું 'બીજજ્ઞાન' ખતાનું.'

લલ્લુભાઈએ હા પાડી, એટલે તે મારળી ગયા ત્યારે શ્રીમદને મળવા ગયા.

તે વખતે શ્રીમદ્ દુકાને બેઠેલા હતા. સાલાગલાઈના આવતાં પહેલાં તેમણે પાતાના નિર્મળ જ્ઞાનથી જાણી લીધું કે સાલાગલાઈ નામના માણસ 'બીજજ્ઞાન'ની વાત ખતાવવા માટે આવે છે. એટલે શ્રીમદે કાગળની એક કાપલી ઉપર સાલાગલાઈ જે કહેવા આવતા હતા એ બધું લખી નાખ્યું અને એ કાપલીને ગાદી પાસેના ગલ્લામાં મૂકી દીધી.

સોભાગભાઈ દુકાન પાસે આવ્યા, એટલે શ્રીમદે એમને આવકાર આપતાં કહ્યું: 'આવા સોભાગભાઈ.' સાભાગભાઈને નવાઈ લાગી કે, મને શ્રીમદ્ એાળખતા નથી ને નામ દઈને મને શી રીતે બાલાવ્યા? પછી સાલાગલાઈ કંઈ પૂછે એ પહેલાં શ્રીમદે કહ્યું: 'આ ગલ્લામાં એક કાપલી છે તે કાઢીને વાંચા.'

સોભાગભાઈએ ગલ્લામાંથી કાપલી કાહીને વાંચી જોઈ. તે આશ્ચર્ય ચકિત થઈ ગયા! એમને થયું કે, 'આ કાઈ અલીકિક જ્ઞાન પામેલા મહાપુરુષ છે. એમને મારે શું ખતાવવાનું હાય? મારે ઊલડું તેમની પાસેથી વિશેષ જ્ઞાન મેળવવું રહ્યું.' પરંતુ તેમણે શ્રીમદ્દના જ્ઞાનની વધારે કસાડી કરી જોવા પૂછ્યું: 'સાયલામાં અમારા ઘરનું ખારણું કઈ દિશામાં છે?'

શ્રીમદે અંતર જ્ઞાનથી જાણીને યથાર્થ ઉત્તર આપ્યા, એટલે સાભાગભાઈએ સાનંદાશ્ચર્ય પામીને કહ્યું: 'આપનું જ્ઞાન ખરેખર સાચું છે.' પછી તેમણે શ્રીમદ્દને ભક્તિ-ભાવપૂર્વક ત્રણ નમસ્કાર કર્યા.

તે વખતે શ્રીમદ્ પણ કાઈ અપૂર્વ સમાધિમાં લીન થઈ ગયા. આમ પ્રથમ સમાગમથી તેઓ વચ્ચે અ'તઃકરણની એકતા પ્રગદી. તે પ્રસંગે 'તરણા એાથે ડુંગર રે, ડુંગર કાઈ દેખે નહિ.' એ પદના ભાવાર્થ સમજાવી તૃષ્ણા નિવારવાના બાધ શ્રીમદે કર્યા હતા.

આ પ્રથમ મેળાપ પછી સાેભાગભાઈ સાયલા ગયા. થાડા દિવસ ખાદ શેઠ લલ્લુભાઈના દેહ છૂટી ગયા, તેથી કુટું ખનિવાંહની ચિંતા સાેભાગભાઈને માથે આવી પડી.

એ વખતે શ્રીમદે વવાણિયાથી 'क्षणमि सज्जन संगति-रेका भवति भवार्णवतरणे नौका।' એ શ્લોકવાળા પ્રથમ પત્ર

સાભાગભાઇ પર લખ્યા છે. પછી 'પરમ આત્મવિવેક-સંપન્ન શ્રી સાભાગભાઇ,' એવા સંબાધનથી ઘણા લાંબા બાધપત્ર બીજે અઠવાડિયે લખેલા છે, એમ પ્રથમથી જ સાભાગભાઈ ઉપર પત્રની પરંપરા એકસરખી શરૂ થઈ હતી.

સોલાગલાઈ પરના શ્રીમદ્રના પત્રા વિના સંકાચે, લંખાણથી અને માટી સંખ્યામાં લખાયેલા છે. એમાં શ્રીમદ્ પાતાની વ્યાવહારિક ઉપાધિ જણાવીને એ સાથે અનુલવાતી અદ્ભુત અંતરદશાનું સુંદર વર્ણન કરે છે. તદુપરાંત સાલાગલાઈને પણ ઉપાધિથી પર રહી શાસા વાંચવા-વિચારવાનું તથા આત્મા સંખંધી અનેક પ્રશ્નો ઉપસ્થિત કરી તેનું સમાધાન વિચારવાનું વલણ આપે છે.

કચ્છ નજીક અંજારમાં સાેભાગભાઈની દુકાન હતી. સં. ૧૯૪૬ના બીજા ભાદરવા વદમાં અંજાર જતાં સાેભાગભાઈ શ્રીમદ્ સાથે માેરબીમાં ચારપાંચ દિવસ રહેલા. અંજારથી વળતાં વવાણિયા ત્રણ દિવસ રહી આસાે વદમાં શ્રીમદ્દને પાેતાની સાથે સાયલા લઈ ગયા. ત્યાં શ્રીમદ્ અઠવાડિયું રાેકાઈ ખંભાત ગયા. સાયલામાં શ્રી ડુંગરશી ગાેસળિયા, લહેરાભાઈ વગેરેને શ્રીમદ્દના પ્રથમ સમાગમ થયાે.

આમ શ્રીમદ્ અને સાેભાગભાઇ વચ્ચે ગાઢ સંખંધ ખંધાતા ગયા. સાેભાગભાઇ શ્રીમદ્થી ચુમાળીસ વર્ષે માેટા હતા. એટલે શ્રીમદ્ની વય ત્રેવીસ વર્ષની હતી ત્યારે સાેભાગભાઇની સહસઢ વર્ષની હતી. સાેભાગ-જ-સા-૯ लार्धना णास मित्र डुंगरशीलार्ध गेासिणया હता. ते सेालागलार्ध्यी पणु मांटा હता. डुंगरशीलार्ध लारे युद्धिमान तर्जवादी હता. तेमणे येाग साधी यमत्हारा सिद्ध हरेंद्धा ढता. केटले सरण, लेाणा स्वलावना सेालागलार्ध ने तेमना प्रत्ये ज्ञानी केवी श्रद्धा थर्ध ढती. परंतु श्रीमह साथेना तेमना पत्रव्यवढार केम केम वधता गये। अने पूक्रययुद्धि वर्धभान थती गर्ध, तेम तेम क्येमनामां साया ज्ञानना काविर्णाव थता गये।; अने श्रीमह प्रत्ये पतिवता केटली तेमनी परम लिख्त थतां गेासिणिया प्रत्येनी मान्यता हर थर्ध गर्ध. सेालागलार्ध गोसिणयाने पणु हृपाणुदेव श्रीमहनुं शरणु स्वीहारवा वारे वारे हहेता. ते वणते डुंगरशीलार्ध अनेह तहें। खिरावता. पणु सेालागलार्ध नमतुं आपता नहि. आम छतां तेओ। यने साथे मणीने क श्रीमहना पत्रे। विशे वियारता अने तत्त्वयर्था हरता ढता.

સં. ૧૯૪૭ના પર્યુષણ પર શ્રીમદ્ મુંબઇથી રાળજ આવ્યા, ત્યારે સાંભાગભાઈ તથા ડુંગરશીભાઈ ગાસિળયા શ્રીમદ્ સાથે રહ્યા હતા. ડુંગરશીભાઈ રાળજ પંદર દિવસ રહી પાછા કર્યા. સાંભાગભાઈ, શ્રીમદ્, વવાણિયા ગયા ત્યારે સાથે નીકળી સાયલે ગયા હતા. એ જ રીતે સં. ૧૯૫૧માં ખંભાત અને સં. ૧૯૫૨માં કાવિઠા શ્રીમદ્ જયારે આવ્યા ત્યારે પણ એ ખંને વૃદ્ધ પુરુષા સાથે જ હતા.

સોભાગભાઈને સત્સંગની તીવ ઝંખના હતી તેમાં

આર્થિક મુશ્કેલી નડતી તે ટાળવા માટે તે શ્રીમદ્દને વારંવાર લખ્યા કરતા. સં. ૧૯૪૯—૫૦માં શ્રીમદે ઘણા પત્રો દ્વારા આર્થિક લાચારી નહિ કરવાનું સમજાવી તેમને આત્માર્થમાં દઢ કરેલા. પાતાને ઉપાધિથી છૂટવા શું કરવું એમ શ્રીમદ્ પુછાવતા, તેના જવાબમાં ત્વરાથી સંસાર ત્યાગી માર્ગ પ્રભાવના કરવા તેઓ ખંને શ્રીમદ્દને વારંવાર લખતા. તેના ખુલાસારૂપે શ્રીમદે પાતાની પ્રારખ્ધસ્થિતિ, માર્ગ પ્રભાવનાની ઉત્કંઠા અને ત્યાગની તત્પરતા દર્શાવતા પત્રો લખેલા છે.

સં. ૧૯૫૩ના કાર્તિકમાં શ્રીમદ્દ નડિયાદથી વવાણિયા પધાર્યા અને માતુશ્રીને શરીરે તાવ આવતા હતા વગેરે કારણે ઉનાળા સુધી ત્યાં જ રાેકાયા હતા. તે દરમિયાન સાેલાગલાઈને પણ તાવ લાગુ પડેલાે તે વિશે કારતક સુદ દશમના પત્રમાં શ્રીમદે એમને લખ્યું હતું અને 'આત્મસિદ્ધશાસ્ત્ર' વિશેષ વિચારવા જણાવ્યું હતું.

પછી સં. ૧૯૫૩ના વૈશાખમાં દસ દિવસ સાયલા અને દસ દિવસ ઇડર શ્રીમદે સાેલાગલાઈને સમાગમના લાભ આપી તેમને આત્માના ઉત્કૃષ્ટ પુરુષાર્થમાં પ્રેર્યા હતા.

છેલ્લી વખતે શ્રીમદ્ સાયલા આવ્યા હતા, ત્યારે તેમને વળાવવા જતાં રસ્તામાં નદી આવી. તે વખતે સૂર્યોદય થવા આવ્યા હતા. એ વેળાએ સાંભાગભાઈએ શ્રીમદ્દને કહ્યું: 'ઊગતા સૂર્ય'ની સાખે, નદીની સાખે, સત્યુરુષની સાખે આ સાંભાગ્યને આપના સિવાય બીજુ' ર૮ણ ન હાં!'

એક પત્રમાં શ્રી સાેભાગભાઈ સં. ૧૯૫૩ના જેઠ સુદ ચૌદશને રવિવારે શ્રીમદ્દને લખે છે:

'આ કાગળ છેલ્લાે લખી જણાવું છું….હવે આ પામર સેવક ઉપર અધી રીતે આપ કૃપાદેષ્ટિ રાખશાે….. દેહ અને આત્મા જુદા છે. દેહ જડ છે, આત્મા ચૈતન્ય છે. તે ચૈતનના ભાગ પ્રત્યક્ષ જુદા સમજમાં આવતા નહાતો. પણ દિન આઠ થયાં આપની કૃપાથી અનુભવગાંચર થઈ બેફાટ જુદા દેખાય છે. અને રાત દિવસ આ ચૈતન્ય અને આ દેહ જુદા એમ આપની કૃપાદેષ્ટિથી સહજ થઈ ગયું છે; એ આપને સહજ જણાવવા લખ્યું છે.

'....વગર ભર્ષે, વગર શાસ્ત્ર વાંચ્યે થાડા વખતમાં આપના બાધથી અર્થ વગેરેના ઘણા ખુલાસા થઈ ગયા છે. જે ખુલાસા પચીસ વર્ષે થાય એવા નહાતા તે થાડા વખતમાં આપની કૃપાથી થયા છે.'

શ્રીમદે છેવટે ત્રણ પત્રો શ્રી સાેભાગભાઈ ઉપર લખેલા; તે પત્રા સમાધિમરણને ઇચ્છનાર દરેક મુમુક્ષુએ વિચારવા-ચાેગ્ય છે. એ પત્રો 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'માં પ્રસિદ્ધ થયા છે.

શ્રી સાેભાગભાઈના દેહ સં. ૧૯૫૩ના જેઠ વદ દશમને દિવસે છૂટચો હતાે. શ્રી સાેભાગભાઈ વિશે શ્રીમદ્ લખે છે:

'જીવને દેહના સંખંધ એ જ રીતે છે. તેમ છતાં

પણ અનાદિથી તે દેહને ત્યાગતાં જીવ ખેદ પામ્યા કરે છે, અને તેમાં દઢ માહથી એકપણાની પેઠે વર્તે છે. જન્મમરણાદિ સ'સારનું મુખ્ય બીજ એ જ છે. શ્રી સાભાગે તેવા દેહને ત્યાગતાં માટા મુનિઓને દુર્લભ એવી નિશ્વળ અસ'ગતાથી નિજ ઉપયાગમય દશા રાખીને અપૂર્વ હિત કર્યું છે, એમાં સ'શય નથી.....

'આ ક્ષેત્રે આ કાળમાં શ્રી સાેભાગ જેવા વિરલા પુરુષ મળે એમ અમને વાર વાર ભાસે છે….. શ્રી સાેભાગની સરળતા, પરમાથ સંખ'ધી નિશ્ચય, મુમુક્ષુ પ્રત્યે ઉપકારતા આદિ ગુણા વાર વાર વિચારવા યાેગ્ય છે.'

મુનિશ્રી લલ્લુજી મહારાજને શ્રીમદ્ તે વેળાએ લખે છે:

'આર્ય' સાેભાગની અંતરંગદશા અને દેહમુક્ત સમયની દશા હે મુનિએા! તમારે વારંવાર અનુપ્રેક્ષા કરવા ચાેગ્ય છે.'

શ્રીમદ્દને સમ્યક્તાનની પ્રાપ્તિ હતી, છતાં મુમુક્ષુ જવાના સત્સંગની ભાવના વિશેષ રહ્યા કરતી. ધાર્મિક પ્રશ્નોની ચર્ચામાં શ્રી સાભાગભાઈ યથાશકિત ભાગ આપી શ્રીમદ્દ પાસે બહુ સારા ખુલાસા કરાવતા. બીજા મુમુક્ષુઓ શ્રીમદ્દને કંઈ કહેવા માગતા હાય તા વચાવુદ શ્રી સાભાગભાઈ દ્વારા વિનંતી કરાવતા; અને દયાળ દિલના હાવાથી તે સરળ ભાવે દરેકની વાત રજૂ કરતા. 'શ્રી આત્મસિદિશાસ' લખવાની પ્રેરણા પણ શ્રી સાભાગભાઈએ કરેલી કે, 'છ પદના પત્ર' ગદ્યમાં

હાવાથી મુખપાઠ થતા નથી, તા તે ભાવાર્થનું પદ્ય હાેય તા સર્વ મુમુક્ષુઓ ઉપર મહા ઉપકાર થાય.

શ્રીમદ્ પાતાની હાથનાંધમાં ઉપકાર દર્શાવતાં લખે છે:

- 'હે જિન વીતરાગ! તમને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર કરું છું. તમે આ પામર પ્રત્યે અનંત અનંત ઉપકાર કર્યા છે.
- 'હે કુંદકુંદાદિ આચાર્યો! તમારાં વચના પણ સ્વરૂપાનુસ ધાનને વિશે આ પામરને પરમ ઉપકારભૂત થયાં છે. તે માટે હું તમને અતિશય ભક્તિથી નમસ્કાર કરું છું.
- 'હે શ્રી સાભાગ! તારા સત્સમાગમના અનુગ્રહથી આત્મદશાનું સ્મરણ થયું તે અર્થે તને નમસ્કાર હાે.'

## ે ૪ મહાત્મા ંગાંધીજી

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની અસર મહાત્મા ગાંધીજીના જીવન પર પ્રખળ થઈ છે. ગાંધીજી એ વિશે કહે છે:

'મેં ઘણાનાં જીવનમાંથી ઘણું લીધું છે. પણ સૌથી વધારે કાેેેઇના જીવનમાંથી મેં ગહેણ કર્યું હાેેેય, તાે તે કવિશ્રીના જીવનમાંથી છે.'

વળી અન્ય સ્થળે તેએાશ્રી લખે છે:

'મારી ઉપર ત્રણ પુરુષાએ ઊંડી છાપ પાડી છે— ટૉલ્સ્ટૉય, રસ્કિન અને રાયચંદભાઈ. ટૉલ્સ્ટૉયની તેમના અમુક પુસ્તક દ્વારા અને તેમની સાથેના થાડા પત્રવ્યવહારથી; રસ્કિનની તેના એકજ પુસ્તક 'અન્દુ ધિસ લાસ્ટ'થી, જેનું ગુજરાતી નામ 'સર્વોદય' મેં રાખ્યું છે; અને રાયચંદભાઈની તેમની સાથેના ગાઢ પરિચયથી.'

ઐટલું જ નહિ પણ ગાંધીજી તેા એટલે સુધી કહે છે કે:

'મારા જીવનમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની છાપ મુખ્યપણે છે. મહાત્મા ટૉલ્સ્ટૉય તથા રસ્કિન કરતાં પણ શ્રીમદે મારા ઉપર ઊંડી અસર કરી છે.'

મહાત્મા ગાંધીજીના આવા ઉદ્દગારા સાંભળીને શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જેવી ઉચ્ચ વિભૂતિના સમાગમમાં ગાંધીજી શી રીતે આવ્યા અને તે કેમ વધારે ને વધારે ગાઢ અનતો ગયા એ વિશે જાણવાનું આપણને સહેજે મન થઈ આવે.

ઈ. સ. ૧૮૯૧ના જુલાઈ માસમાં ગાંધીજી જ્યારે વિલાયતથી બૅરિસ્ટર થઈ ને હિંદ પાછા ક્યાં, ત્યારે મુંબઈમાં તેમના ઉતારા શ્રીમદ્દના કાકાસસરા ડૉ. પ્રાણુજીવનદાસ મહેતાને ત્યાં હતા. શ્રીમદ્ એ ડૉ. પ્રાણુજીવનદાસભાઈના વડીલ ખંધુ શ્રી પાપટલાલભાઈના જમાઈ થાય. દાકતરે શ્રીમદ્દની સાથે ગાંધીજીની એાળખાણ પ્રથમ વાર કરાવી અને કહ્યું: 'કવિ છતાં યે અમારી સાથે વેપારમાં છે. તેઓ જ્ઞાની છે; શતાવધાની છે.'

કાઈએ તે વખતે ગાંધીજીને સૂચવ્યું કે, 'તમે રાયચંદભાઈને કેટલાક શખ્દાે સંભળાવા અને એ શખ્દાે ગમે તે ભાષાના હશે તાપણ તે જ ક્રમમાં રાયચંદભાઈ પાછા કહી જશે.' ાંધીજીને આ સાંભળીને આશ્ચર્ય થયું. એ પ્રસંગ વેળાની પાતાની સ્થિતિના ખ્યાલ આપતાં ગાંધીજી કહે છે:

'હું તો જુવાનિયા, વિલાયતથી આવેલા, મારા ભાષાજ્ઞાનના પણ ડાળ, મને વિલાયતના પવન ત્યારે કંઈ એંગો ન હતા. વિલાયતથી આવ્યા એટલે ઊંચેથી ઊતર્યા. મેં મારું અધું જ્ઞાન ઠાલવ્યું અને જુદી જુદી ભાષાના શખ્દા પ્રથમ તો મેં લખી કાઢ્યા— કેમ કે મને કમ કચાં યાદ રહેવાના હતા. અને પછી તે શખ્દા હું વાંચી ગયા. તે જ કમમાં રાયચંદભાઈએ હળવેથી એક પછી એક ખધા શખ્દા કહી દીધા. હું રાજી થયા, ચક્તિ થયા, અને કવિની સ્મરણશક્તિ વિશે મારા ઊંચા અભિપ્રાય અધાર્યો વિલાયતના પવન હળવા પાડવા સારુ આ અનુલવ સરસ થયા ગણાય.'

श्रीमइ राજચંદ્રને અંગ્રેજ જ્ઞાન ખહુ ન હતું. તે વખતે તેમની ઉંમર પચીસથી ઉપર નહિ હોય. તેમની અને ગાંધીજની ઉંમરમાં એક વરસ અને દશેક મહિનાનો જ ફરક છે. ગાંધીજીના જન્મ સંવત ૧૯૨૫ના ભાદરવા વદ ખારસને દિવસે થયા હતા, જ્યારે શ્રીમદ્દના જન્મ એમનાથી પહેલાં સંવત ૧૯૨૪ની કાર્તિકી પૂર્ણિમાને દિવસે થયા હતા. આમ પાતાનાથી થાડાક જ માટા અને ગુજરાતી શાળામાં સાતમા ધારણ સુધીના જ અભ્યાસ કરેલા એવા શ્રીમદ્દમાં આટલી વિલક્ષણ સ્મરણશક્તિ, આટલું જ્ઞાન અને આટલું તેમની આસ-

પાસનાએઃ તરફથી માન—એ જોઇને ગાંધીજી તેમના પર મુગ્ધ ખની ગયા.

આ પ્રસંગથી ગાંધી છતે એ વાતની પ્રતીતિ થઈ કે, સ્મરણશક્તિ નિશાળમાં નથી વેચાતી; જ્ઞાન પણ નિશાળની ખહાર જો ઇચ્છા થાય—જિજ્ઞાસા હોય—તો મળે; અને માન પામવાને સારુ વિલાયત કે કચાંય જવું નથી પડતું.

પરંતુ અહીં એક વાત લક્ષમાં રાખવા જેવી છે કે, શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની માત્ર તીવ સ્મરણશક્તિ જોઈને ગાંધીજીને તેમના તરફ આદરભાવ ઉત્પન્ન થયા એવું કંઈ નહાતું. આદરભાવનું કારણ તા બીજું જ હતું. આમ તા ઘણાની સ્મરણશક્તિ તીવ હાય, તેથી અંજવાની કશી જરૂર નથી. શાસ્ત્રજ્ઞાન પણ ઘણાને હાય. પણ જો તે લાકા સંસ્કારી ન હાય, તા તેમની પાસેથી કૂટી બદામ પણ નથી મળતી. સંસ્કાર સારા હાય ત્યાં જ સ્મરણશક્તિ અને શાસ્ત્રજ્ઞાનના મેળાપ શાલે અને જગતને શાલાવે.

ાં ગાંધીજીએ તા પહેલી મુલાકાતે જ જોઈ લીધું હતું કે, શ્રીમદ નિર્મળ ચારિત્યશીલ અને સાચા જ્ઞાની હતા. તેમનું શાસ્ત્રાન, તેમનું શુદ્ધ ચારિત્ય અને તેમની આત્મદર્શન કરવાની ઉત્કટ ધગશ જોઈને જ ગાંધીજી તેમના પ્રત્યે આકર્ષાયા હતા.

ુ ગાંધીજીની શ્રીમદ્ સાથે પ્રથમ ઐાળખ થઈ તે વખતની ગાંધીજીની સ્થિતિ વિશે પણ જાણવું આવશ્યક છે. એ બાબતમાં ગાંધીજ પાતેજ લખે છે:

'અમે પ્રથમ મળ્યા તે વેળાની મારી આધ્યાત્મિક સ્થિતિ કેવળ જિજ્ઞાસુની હતી. ઘણા પ્રશ્નો વિશે મનમાં શંકા રહેતી....તે વેળા ધર્મ, હિંદુ ધર્મ, ગીતા વગેરે વિશે મને થાંડું જ્ઞાન હતું. માતાપિતા પાસેથી સહેજે પામ્યા હતા એની અહીં વાત નથી કરતા. મેં મારા પ્રયત્નથી ધર્મ વિશે અહુ જાણ્યું હોય એમ નહેાતું. પણ મને ધર્મ વિશે જાણવાની ઉત્કંઠા રહેતી. તેથી રાયચંદલાઈના સમાગમ મને ગમ્યા, ને તેમનાં વચનાની અસર મારી ઉપર પડી.'

'તેમની ખુદ્ધિને વિશે મને માન હતું. તેમની પ્રામાણિકતા વિશે તેટલું જ હતું. ને તેથી હું જાણતો હતો કે, તેઓ મને ઇરાદાપૂર્વંક આડે રસ્તે નહિ દોરે ને પોતાના મનમાં હશે એવું જ કહેશે. આથી મારી આધ્યાત્મિક ભીડમાં હું તેમના આશ્રય લેતા.'

એવી આધ્યાત્મિક ભીડના એક મહત્ત્વના પ્રસંગ ગાંધીજી જ્યારે દક્ષિણ આફ્રિકામાં હતા ત્યારે આવ્યો હતા. ગાંધીજીના કેટલાક ખ્રિસ્તી મિત્રા તેમને ખ્રિસ્તી થવા સમજાવી રહ્યા હતા. તે વેળા ગાંધીજીના અંતરમાં ધર્મમં થન જાગ્યું હતું. ખ્રિસ્તી ધર્મનું અવલાક કરતાં ગાંધીજીને એ ધર્મ સંપૂર્ણ અથવા સર્વાપરી ન લાગ્યા. તેમણે પાતાના એ અંગેના વિચારા પાતાના ખ્રિસ્તી મિત્રા સમક્ષ રજૂ કર્યા. પરંતુ તેઓ ગાંધીજીના મનનું સમાધાન થાય એ રીતે એના ઉકેલ લાવી શકયા નહિ.

પરંતુ તે વેળાએ ગાંધીજી જેમ ખ્રિસ્તી ધર્મના સ્વીકાર કરી શકતા ન હતા, તેમ હિંદુ ધર્મની સંપૂર્ણતા વિશે અથવા તેના સવેપરીપણા વિશે પણ નિર્ણય પર આવી શકતા ન હતા. હિંદુ ધર્મની ઝુટીઓ તેમની નજર આગળ તર્યા કરતી હતી.

તદુપરાંત, જેમ ખ્રિસ્તી મિત્રા તેમના ઉપર અસર કરવા મથી રહ્યા હતા, તેમ મુસલમાન મિત્રોના પણ પ્રયત્ન હતા કે, ગાંધીજી ઇસ્લામના અભ્યાસ કરે. તેઓ તેમને એ ધર્મની ખૂબીએા પણ અવારનવાર સમજાવવા મથતા હતા.

ગાંધીજી આ અધી વસ્તુથી મૂંઝાઈ ગયા! છેવટે તેમણે પાતાની આ મુસીખતા શ્રીમદ આગળ મૂકી. તેમણે હિંદુસ્તાનના ખીજા ધર્મશાસ્ત્રીએ સાથે પણ પત્રવ્યવહાર ચલાવ્યા. તે લાકાના જવાએ આવ્યા. પરંતુ શ્રીમદ્દના પત્રથી તેમને કંઈક શાંતિ થઈ.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે ગાંધીજીને ધીરજ રાખવા ને હિંદુ ધમ ના લોંગ અભ્યાસ કરવા ભલામણ કરી. વળી શ્રીમદે કેટલાંક પુસ્તકા જેવાં કે, 'પંચીકરણ', 'મણિરત્નમાળા', 'યાગવાસિષ્ઠ' પુસ્તકમાંનું મુમુક્ષુ પ્રકરણ વગેરે ગાંધીજીને વાંચવા-વિચારવા માકલ્યાં.

ગાંધીજીએ એ અધાં પુસ્તકા માનપૂર્વક વાંચ્યાં. વળી જે કંઈ વખત અચતા એના ઉપયાગ તેઓ ધાર્મિક વાંચનમાં કરવા લાગ્યા. તેમણે શ્રીમદ્ સાથેના પત્રવ્યવહાર જારી રાખ્યા હતા. શ્રીમદ્ પણ તેમને યાગ્ય દારવણી આપતા હતા. પરિણામે ગાંધીજીના હિંદુ ધર્મ પ્રત્યેના આદર વધ્યા અને એની ખૂબી તેઓ સમજવા લાગ્યા.

અહીં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની ઉદાર દેષ્ટિનું આપણને પ્રેરેક દર્શન થાય છે. આમ તા શ્રીમદ જૈન દર્શનને અનુસરનારા હતા. પરંતુ બીજા ધર્મા પ્રત્યે તેમને અનાદર નહાતો. શ્રીમદ્નું જીવનદર્શન વિશાળ અને ઉદાર હતું. અમુક દર્શન, પંથ કે વાડામાં જ સત્ય સમાયું છે એમ માનવાને બદલે સત્ય આત્માનુભવમાં જ રહેલું છે, એવા શ્રીમદ્નો અભિપ્રાય હતા. સાથે સાથે અંતિમ અનુભવને લગતી બાબતા વિશેના જુદાં જુદાં દર્શના કે પ્રવર્ભકાના મતલેદાના નિવેડા અંતિમ અનુભવ થયે જ મળે, અને ત્યાં સુધી બધા સંપ્રદાયાના શાસ્ત્ર પ્રથા ઉપદેશ-સદ્બાધ પ્રાપ્ત કરવા પૂરતાં વાંચવા-વિચારવા, એમ તેઓ માનતા હતા. એટલે જ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે લખ્યું છે:

'સિહાંતજ્ઞાન જિનાગમ અને વેદાંતમાં પરસ્પર ભેદ પામતું જોવામાં આવે છે, અને તે પ્રકાર જોઈ, મુમુક્ષુ જીવ અંદેશા-શંકા પામે છે. અને તે શંકા ચિત્તનું અસમાધિપાં કરે છે. એવું ઘણું કરીને ખનવા યાગ્ય જ છે. કારણ કે, સિહાંતજ્ઞાન તા જીવને કાઈ અત્યંત ઉજ્જવળ ક્ષયાપક્ષમે અને સદ્દગુરુના વચનની આરાધનાએ ઉદ્દભવે છે. સિહાંતજ્ઞાનનું કારણ ઉપદેશ-જ્ઞાન છે. સદ્દગુરુથી કે સત્શાસ્ત્રથી પ્રથમ જીવમાં એ જ્ઞાન દેઢ થવું ઘટે છે. કે જે ઉપદેશજ્ઞાનનાં ફળ

વૈરાગ્ય અને ઉપશમ છે. વૈરાગ્ય અને ઉપશમનું ખળ વધવાથી જીવને વિશે સહેજે ક્ષયાપશમનું નિર્મળ-પાયું થાય છે અને સહેજ સહેજમાં સિદ્ધાંતજ્ઞાન થવાનું કારણ થાય છે. જો જીવમાં અસંગદશામાં આવે, તાે આત્મસ્વરૂપ સમજનું સાવ સુલભ થાય છે.

આવી વ્યાપક ધમે દરિવાળા શ્રીમદ્ હોવાથી ગાંધી છતી મૂં ઝવણ ખરાખર પામી શક્યા હતા. અને એમના ધમે સંસ્કારને અનુલક્ષીને જ એમને શ્રીમદ્ માર્ગ દર્શાવતા હતા. એટલે જ ગાંધી છ સાથે ધમે અંગે ચર્ચા કરતાં તેમણે કાઈ દિવસ એવું કહ્યું નથી કે, ગાંધી છએ માલ મેળવવા ખાતર અમુક ધમે ને અવલં ખવા બેઈએ. તેમણે ગાંધી છત્ને પાતાના આચાર સમજવાનું, પાતાના અંતરાત્મા જે પ્રમાણે દારે એ પ્રમાણે છવન વિશે વિચારવાનું જ કહ્યું હતું. શ્રીમદે સ્ચવેલાં પુસ્તકા પણ મુખ્યત્વે હિંદુ ધમેનાં જ હતાં. કારણ કે ગાંધી છ પણ હિંદુ ધમેની ખૂબી એ સમજવા પ્રયત્ન કરતા હતા. તેથી તેમની મૂં ઝવણ દૂર થાય અને તેમને સાચું માર્ગ દર્શન મળે એ વાત લક્ષમાં રાખીને જ શ્રીમદે તેમને દારવણી આપવાનું રાખ્યું હતું.

જે શ્રીમદ્ની જગ્યાએ બીજું કાઈ હાત, તા જિજ્ઞાસની આવી ધર્મસંકટની વેળાના લાભ ઉઠાવીને એના મન પર પાતાનાં મંતવ્યા, માન્યતા કે વિચારાને જોરશારથી ઠાકી બેસાડવા જ તેણે પ્રયત્ન કર્યા હાત, પરંત શ્રીમદ્ વ્યાપક ધર્મદષ્ટિવાળા હતા. આમ, સમય જતાં ગાંધીજીના શ્રીમદ્ સાથેના પ્રત્યક્ષ પરિચય ગાઢ ખનતા ગયા હતા. ગાંધીજ શ્રીમદ્ પ્રત્યે આદરના ભાવથી જેતા હતા. ધીમેધીમે શ્રીમદ્ પ્રત્યે એમને ભક્તિભાવ પણ ઉદ્દભવ્યા હતા અને એમના આધ્યાત્મિક અને ચારિત્યશીલ જીવનના પ્રભાવ ગાંધીજીના ચિત્ત પર એટલે સુધી પડેલા કે, એકવાર ગાંધીજીને પણ થયું હતું કે, 'હું એમને મારા ગુરુ ખનાવું.'

#### પ

### શ્રી અ'ખાલાલ લાલચ'દ

આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ કે શ્રી જૂઠાલાઈએ ખંભાતના શ્રી અંખાલાલલાઈ વગેરેને શ્રીમદ્ની વાત કહી હતી અને પત્રા ખતાવ્યા હતા. અંખાલાલલાઈ વગેરેને આથી શ્રીમદ્નાં દર્શન કરી પ્રત્યક્ષ સમાગમમાં આવવાની તીવ ઇચ્છા થઈ. શ્રી જૂઠાલાઈએ તેઓને સલાહ આપી કે, પ્રથમ શ્રીમદ્ની આજ્ઞા મેળવ્યા ખાદ મળવા જવાનું રાખજો.

ખંભાત આવીને અંખાલાલભાઈ વગેરેએ શ્રીમદ્દને મુંબઈ પત્ર લખી મળવા માટેની આજ્ઞા માગી. પાંચ છ પત્રા પછી શ્રીમદે આવવાની હા કહી, ત્યારે ત્રિભાવન-ભાઈ સાથે અંખાલાલભાઈ મુંબઈ ગયા અને શ્રીમદને મળ્યા.

ત્યાર ખાદ અંખાલાલભાઈની વિનંતીથી શ્રીમદ્ સં. ૧૯૪૬ના આસા માસમાં ખંભાત આવ્યા. શ્રી લાલચંદ-ભાઈ શ્રીમદ્રને સ્થાનકવાસી ઉપાશ્રયે લઈ ગયા. મુનિ

શ્રી લલ્લુજી મહારાજ વગેરે મુનિઓને પણ શ્રીમદ્ના અહીં પ્રથમ પરિચય થયા હતા.

અંખાલાલભાઈ શ્રીમદ્થી છે વર્ષ નાના હતા. તે પૂર્વના સંસ્કારી, ઉત્તમ ક્ષયાયશમવાળા, સેવાભાવી અને એકનિષ્ઠ ભક્તિવાળા હતા.

सं. १६४६ना समागम पछी तेमनुं छवन श्रीमह्मय अनी गयुं હतुं. श्रीमह् साथे तेमने। पत्रव्यवहार निरंतर याद्ध रह्यो हते। श्रीमह्ना ७पदेश अनुसार तेमहे पेताने। समय गाणी छवनने श्रेयमार्गे वाज्यं हतुं. हरें आजत ते श्रीमह्ने पुछावीने केम आज्ञा मणे तेम अरता. से रीते थे। उप वणतमां अंआदाद्याधा श्रीमह्ना सें सें सेंवासी केवा अनी गया.

શ્રીમદ્દ જ્યારે ચરાતરમાં આવતા ત્યારે તે એમની સાથે રહી અધી વ્યવસ્થા કરતા. શ્રીમદ્ની તેમ જ અન્ય મુમુક્ષુએા આવે તેમની અંખાલાલભાઈ તનમનધનથી નિષ્ઠાપૂર્વક સેવા કરતા.

શ્રીમદ્ જે બાધ કરે તે અંખાલાલભાઈ આઠ દિવસે પણ અક્ષરશઃ લખી શકતા એવી તેમની ધારણાશક્તિ શ્રીમદે વખાણી હતી. સં ૧૯૫૨માં કાવિઠા, રાળજ, વડવા, ખંભાત, આણંદ, નડિયાદ સ્થાને થયેલા શ્રીમદ્રના બાધ 'ઉપદેશછાયા' નામે 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ગ્રંથમાં પ્રસિદ્ધ થયા છે, એ અંખાલાલભાઈની નાંધ છે જે શ્રીમદ્ની નજર તળે આવી ગયેલ છે.

નહિયાદમાં શ્રીમદ્ની સ્થિતિ હતી તે વખતે એક દિવસ સાંજે શ્રીમદે આત્મસિદ્ધિ લખવી શરૂ કરી. એક ધારાએ ૧૪૨ ગાથા દેહથી એ કલાકમાં પૂરી કરી. તે દરમ્યાન અંખાલાલભાઈ ખાજુમાં ફાનસ ધરીને ઊભા રહ્યા હતા. શ્રીમદે એની ચાર નકલ કરવાનું અને યાગ્ય જીવાને માકલવાનું અંખાલાલભાઈને કહ્યું.

વળી શ્રીમદ્દના પત્રા જ્યાં જ્યાં હતા ત્યાંથી મંગાવી તેની નકલ કરવાનું કામ પણ શ્રીમદ્દની આજ્ઞાથી અંબાલાલભાઈએ શરૂ કર્યું હતું. તેની નકલા અંબાલાલભાઈ કરી રાખતા અને જે મુમુક્ષુને માેકલવાનું શ્રીમદ્દ લખી જણાવે તેને માેકલતા.

શ્રીમદ્દના ઘણા પત્રામાંથી અધ્યાતમલખાણની નાંધનું એક પુસ્તક અંખાલાલભાઈ એ તૈયાર કરેલ, જે શ્રીમદે પાતે જોઈ કેટલાક સુધારા વધારા કરી આપેલ છે.

તદુપરાંત, સંસ્કૃત, માગધી, હિંદી, ગુજરાતીનાં અગત્યનાં પુસ્તકાની નકલ ઉતારી લેવા માટે શ્રીમદ્ અ'ખાલાલભાઈને માેકલતા એ મુજબ અ'ખાલાલભાઈ તે પુસ્તકા ઉતારી ચાેગ્ય મુમુક્ષુને આજ્ઞાનુસાર વાંચવા માેકલતા.

અંખાલાલભાઇ દરરાજ સામાચિક લઇને બેસતા અને લેખનકાર્ય એકચિત્તે કરતા. તે સાથે સંસ્કૃત તથા કર્મત્રાંથ વગેરે શાસ્ત્રોના અભ્યાસ પણ તે કરતા હતા. ટ્રંકમાં કહીએ તા, અંખાલાલભાઈ ઘણા જ કાર્યદક્ષ, આજ્ઞાંકિત અને આત્માર્થી હતા. સં. ૧૯૫૭ના મહા-ફાગણમાં અંબાલાલભાઈ પાતાના નાનાભાઈ નગીનદાસ મગનલાલ\* સાથે વઢવાણ શ્રીમદ્દની સેવામાં એક મહિના રહ્યા હતા. શ્રીમદે તેમને જવાની આજ્ઞા કરી તેને માન આપી તે ખંભાત ગયા.

શ્રીમદ્દના દેહાત્સર્ગ પછી અંખાલાલભાઈએ 'વચનામૃત' છપાવવામાં શ્રીમદ્દના નાના ભાઈ શ્રી મનસુખભાઈને સહાય કરી હતી.

શ્રીમદ્દના અવસાન ખાદ મુનિશ્રી લલ્લુજી તથા અંખાલાલભાઈ અન્યાન્ય સલાહ લઈને વર્તતા. સં. ૧૯૫૮માં અંખાલાલભાઈ શ્રી લલ્લુજી મુનિના સમાગમ કરવા દક્ષિણ હિંદમાં કરમાળા ગયેલા.

છેવટે પ્લેગ લાગુ પડવાથી અંખાલાલભાઈ સમાધિ સહિત સં. ૧૯૬૩ના ચૈત્ર વદ ખારસે ખંભાત મુકામે માત્ર સાડત્રીસ વર્ષની વચે દેવલોક પામ્યા.

ξ

. મુનિશ્રી લક્લુજી મહારાજ—લઘુરાજ સ્વામી શ્રીપદને મન વસન કાસ અપીસ કરી તે

શ્રીમદ્દને મન, વચન, કાયા અપંષ્યુ કરી તેમની આજ્ઞામાં તન્મયપષ્યું સમગ્ર જીવન ગાળી માેક્ષમાર્ગના ઉદ્યોત સફળપષ્યું કર્યા હાય તાે તે મુનિશ્રી લલ્લુજી (શ્રી લઘુરાજ સ્વામી)જ હતા.

શ્રી લલ્લુજના જન્મ ભાલ પ્રદેશના વટામણ ગામમાં

\* અંખાલાલભાઈના પિતાશ્રીનું નામ મગનલાલ હતું. પરંતુ તેમના માતામહ લાલચંદભાઈને પુત્ર નહિ, એટલે લાલચંદભાઈએ અંખાલાલભાઈને દત્તક લીધા હતા. એટલે તે અંખાલાલ લાલચંદ એ નામે ઓળખાતા. સં. ૧૯૧૦ના આસા વદ એકમને દિને પ્રતિષ્ઠિત વેલાણી લાવસાર કુંદું અમાં થયા હતા. પિતાશ્રીનું નામ કૃષ્ણદાસ અને માતુશ્રીનું નામ કસલાખા હતું. જન્મ પહેલાં જ પિતાનું અવસાન થયેલું અને ચાર માતાઓ વચ્ચે એક જ પુત્ર હાેવાથી ઘણા લાડથી તે ઊછરેલા.

શાડું ભણી તેમણે શાળા છેાડી દીધી. યુવાવસ્થામાં તેમણે બે વાર લગ્ન કરેલાં, પણ પુત્ર થયેલ નહિ. ત્યાં એકાએક તેમને પાંડુરાગ થયેા. ઘણા ઉપચાર કર્યા, પણ મુદ્યો નહિ અને ધર્મના સંસ્કાર જાગ્યા, તેથી સંકલ્પ કર્યો કે રાગ મટે તેા દીક્ષા લેવી.

રાગ દૂર થયા અને તેઓ દીક્ષા લેવા તત્પર થયા. પરંતુ તેમની માતાએ પુત્ર થાય પછી રજા આપવા જણાવ્યું. ત્યાર બાદ પુત્રના જન્મ થયા અને તે એક મહિનાના થયા એટલે દેવકરણજી નામના પાતાના ભત્રીજા સાથે સં. ૧૯૪૦માં ખંભાત મુકામે શ્રી હરખચંદજી મુનિ હસ્તક દીક્ષા લીધી.

દીક્ષા લીધા પછી શાસ્ત્રોનું તેમણે પઠનપાઠન કરવા માંડ્યું તથા એકાંતરા ઉપવાસ આદિ ઉત્ર પુરુષાર્થ આદ્યો. શ્રી લલ્લુજ વિવેકી અને વિનયશીલ હાેવાથી ગુરુને તેમ જ અન્ય સૌ સાધુઓને માન્ય ગણાતા. પરંતુ તેમણે જે આત્માની શાંતિ મેળવવા ધારી હતી તે મળી નહિ તેમ જ શાસ્ત્ર વાંચતાં કેટલીક શંકાએ! ઊઠતી તેનું સમાધાન થયું નહિ. એમ પાંચ વર્ષ વ્યતીત થઈ ગયાં.

આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ કે, શ્રી જૂઠાલાઇની સાથે અંખાલાલલાઈ વગેરે લાઈ ઓના પરિચય થયા હતા અને તેમની પાસેથી તેઓએ શ્રીમફના પત્રા ઉતારી લીધા હતા.

આ ભાઈ એ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના હતા, તેથી તેઓ દરરાજ અપાસરે જતા અને કાઈ એકાંત જગ્યાએ બેસીને શ્રીમદ્દના પત્રા વાંચતા—વિચારતા; પણ ત્યાં વ્યાખ્યાન થતાં એમાં જતા નહિ.

એક દિવસ અંખાલાલભાઈ વગેરે ભાઈ એા શ્રીમદ્ના પત્રા વાંચતા હતા, ત્યારે ખંભાત સંઘાડાના મુખ્ય આચાર્ય શ્રી હરખચંદજ મહારાજ મેડે વ્યાખ્યાનમાં 'ભગવતી સૂત્ર' વાંચતા હતા; અને નીચે શ્રી લલ્લુજી મહારાજ એક શાસ્ત્ર ભણેલા પાટીદાર ભાઈ દામાદરભાઈ સાથે ઉપરથી વંચાઈને આવતાં 'ભગવતી સત્ર'નાં પાનાં વાંચતા હતા. તેમાં એવી વાત આવી કે, 'ભવસ્થિતિ પાકે ત્યારે માેક્ષ થાય છે.' આ ઉપરથી શ્રી લલ્લુછ મહારાજને આશાંકા ગઈ કે, 'જો એમ જ હોય તા પછી માેક્ષ માટે પ્રયત્ન કરવાની શી જરૂર છે?' એ આશંકાના કાંઈ સંતાષકારક ખુલાસા તેમને મળ્યો નહિ. એ અંગે તે પેલા ભાઈ સાથે વિચારણા કરતા હતા, એવામાં તેમની દષ્ટિ એક બાજુએ બેસીને વાતા કરતા અંખાલાલભાઈ વગેરે તરફ પડી. એટલે તેમણે ધર્મ સ્નેહથી ઠપકા આપતાં કહ્યું: 'ત્યાં બેઠા શું કરાે છાે? ઉપર વ્યાખ્યાનમાં કેમ જતા નથી? ઉપર જાએા અથવા

અહીં આવીને બેસા.'

એ સાંભળીને તેઓ બધા શ્રી લલ્લુ મહારાજ પાસે જઈને એઠા. અને 'ભવસ્થિતિ'ના પ્રશ્ન ચર્ચાતા હતા તેના ખુલાસા યથાર્થ ન થયા, તેથી અંબાલાલભાઈએ શ્રી લલ્લુ મહારાજને શ્રીમદ્દની વાત કરી કે, 'તેઓ સર્વ આગમના જ્ઞાતા છે, ઉત્તમ પુરુષ છે; અને અહીં ખંભાતમાં પધારવાના છે.'

શ્રી લલ્લુજી મહારાજે જિજ્ઞાસાપૂર્વક પૂછચું: 'અમને તે પુરુષ સાથે મેળાપ કરાવશાે!' અંબાલાલભાઈએ હા પાડી.

श्रीमइ राજચંદ્ર સં. ૧૯૪૬માં ખંભાત પધાર્યા. તેમના ઉતારા અંખાલાલભાઈ ને ત્યાં જ હતા. તે તેમને અપાસરે તેડી ગયા. ત્યાં શ્રીમફને શ્રી હરખચંદજ મુનિ સાથે પ્રશ્નોત્તર થયા અને ખધાને તેમના ખુલાસાથી શાંતિ થઈ અને ખધા શ્રીમફની કુશાય વિશાળ પ્રજ્ઞાની પ્રશાસા કરવા લાગ્યા.

શ્રી લલ્લુ છએ શ્રી હરખચંદ છ મહારાજને પૂછ્યું: 'હું તેમની પાસેથી કંઈ અવધાર્યું?'

શ્રી હરખચંદજ મહારાજની આજ્ઞા મળી, એટલે શ્રી લલ્લુજએ શ્રીમદ્દને જેડે પધારવા વિનંતી કરી. શ્રી લલ્લુજએ ઉપર જઈ શ્રીમદ્દને ઉત્તમ પુરુષ જાણી નમસ્કાર કર્યા. શ્રી લલ્લુજ શ્રીમદ્થી ચૌદ વર્ષ માટા હતા અને તે વખતે શ્રીમદ્ની ઉંમર આવીસ વર્ષની જ હતી.

આમ, શ્રીમદ્થી ચૌદ વર્ષે માટા, ધનાહ્ય કુંદું બમાં એકના એક પુત્ર છતાં સર્વ સ્વના ત્યાગ કરી, બીજા ત્રણ ઓળખીતા કુંદું બીએ સાથે દીક્ષિત, તે વખતે ખંભાતના સંઘાડામાં માત્ર ચાર જ સાધુઓ રહ્યા હતા તેની સંખ્યા બમણી કરનાર અને વિનયાદિ ગુણે થી આચાર્યને પ્રસન્ન કરી સર્વ સાધુઓમાં પાંચ છ વર્ષમાં પ્રધાનપદ પામનાર, તેમ જ તેમના દીક્ષિત થયા પછી તે સંઘાડામાં ચૌદ સાધુઓ થઈ જવાથી સારાં પગલાંના ગણાતા, મંગલકારી તથા ભદ્રિક એવા આ આગેવાન સાધુ શ્રી લલ્લુ છ, માત્ર બાવીસ જ વર્ષની વયના, યુવાવસ્થામાં પ્રવેશ કરનાર ગૃહસ્થને નમસ્કાર કરે એ કંઈ જેવા તેવા સામાન્ય પ્રસંગ ન જ ગણાય.

શ્રીમદે શ્રી લલ્લુજને પૂછ્યું: 'તમારી શી ઇચ્છા છે?' શ્રી લલ્લુજએ વિનયપૂર્વક હાથ જોડીને કહ્યું: 'સમક્તિ (આત્માની એાળખાણ) અને પ્રદ્મચર્યની દઢતાની મારી માગણી છે.'

શ્રીમદ્ થાડીવાર મૌન રહ્યા અને પછી કહે: 'ઠીક છે.' એમ કહીને તેમણે શ્રી લલ્લુજીના જમણા પગના અંગૂઠા તાણી તપાસી જોયા; અને ઊઠીને તેઓ નીચે ગયા.

ઘેર જતાં અંબાલાલભાઈને શ્રીમદે કહ્યું: 'આ પુરુષ સંસ્કારી છે. આ રેખા લક્ષણા ધરાવનાર પુરુષ સંસારે ઉત્તમ પદ પામે; ધર્મે આત્મજ્ઞાની મુનિ થાય.'

ખીજે દિવસે તા શ્રી લલ્લુછ જાતે જ અંખાલાલ-

ભાઈ ને ઘેર શ્રીમદ્ના સમાગમ માટે આવ્યા ત્યાં એકાંતમાં શ્રીમદે તેમને પૂછ્યું: 'તમે અમને માન કેમ આપા છા?'

શ્રી લલ્લુજીએ નમ્રતાથી કહ્યું: 'આપને દેખીને અતિ હર્ષ-પ્રેમ આવે છે. જાણે અમારા પૂર્વ ભવના પિતા હા એટલા બધા ભાવ આવે છે. કાઈ પ્રકારના ભય રહેતા નથી. આપને જેતાં એવી નિર્ભયતા આત્મામાં આવે છે.'

શ્રીમદ્ ખંભાતમાં સાત દિવસ રહ્યા. ત્યાં સુધી શ્રી લલ્લુજી રાજ તેમના સમાગમને અર્થે તેમને ઉતારે આવતા.

પછી તા શ્રી લલ્લુજ શ્રીમદ્દના સમાગમ અવારનવાર સાધતા રહ્યા. શ્રી લલ્લુજના શિષ્ય ગણાતા શ્રી દેવકરણજી પણ એમની સાથે શ્રીમદ્દના સમાગમ કરવા લાગ્યા. તે પણ શ્રીમદ્ પ્રત્યે આકર્ષાવા લાગ્યા.

શ્રીમદ્ પાતાની વ્યાપારિક પ્રવૃત્તિમાંથી વચ્ચે વચ્ચે નિવૃત્તિ લઈ થાડા વખત એકાંતમાં ગાળવા મુંખઈ છાડીને જુદેજુદે સ્થળે જતા, તે વખતે શ્રી લલ્લુજી, શ્રી દેવકરણજી વગેરે સાધુઓ એ અરસામાં તે તે સ્થળે હાતા અથવા આવીને તેમના સમાગમ કરતા, એ આપણે ગયા પ્રકરણમાં એઈ ગયા છીએ.

છેવટના દિવસામાં શ્રીમદ્ થાેડા વખત અમદાવાદ હતા, ત્યારે તેમણે શ્રી લલ્લુજને બાલાવીને ઘણી ભલામણ કરી અને કહ્યું કે, 'અમારામાં અને વીતરાગમાં ભેદ ગણશા નહિ. તમારે કાેઈની પાસે જવું નહિ. બીજા તમારી પાસે આવશે. દુ: ષમકાળ છે, માટે જડભરત જેવા થઈ ને વિચરજો. રિહિસિહિ પ્રગટશે તેને એાળંગી જજો. આ કાળના જીવા પાકા ચીલડા જેવા છે, કડકાશ સહન કરી શકે તેમ નથી; તેથી લઘુતા ધારી કલ્યાણમૂર્તિ બનશા તા ઘણા જીવાનું કલ્યાણ તમારા દ્વારા થશે.' શ્રીમદે બીજા મુમુસુઓને પણ મુનિશ્રી લલ્લુજીના સમાગમ બે બે માસે કરવા લલામણ કરી હતી.

શ્રીમદ્દનાં દેહાત્સર્ગાના સમાચાર શ્રી લલ્લુજીને બીજે દિવસે સવારે કાવિઠા મુકામે મળ્યા, ત્યારે પાંચમ ઉપર છઠના ઉપવાસ કરી ગામ અહાર ખેતરમાં કાયાત્સર્ગમાં રહ્યા હતા.

ત્યાર ખાદ દક્ષિણમાં કરમાળા, ઉત્તરમાં વડાલી અને ચરાતરમાં તે ચાતુમાંસ રહી વિહાર કરતા વિચરેલા. છેવેટે જૂનાગઢ, ખગસરા રહી સં. ૧૯૭૪માં નાર મુકામે ચામાસું કર્યું. સં. ૧૯૭૫ની કાર્તિક પૂર્ણિમાએ તે સંદેશર પધાર્યા. આ બે વર્ષ દરમ્યાન જ્યાં શ્રી લલ્લુજીના મુકામ હાય ત્યાં દ્વરદ્વરથી મુમુક્ષુઓ તેમના સમાગમ કરવા એકત્ર થતાં. તેમના સમાગમના લાભ નિરંતર મળે એ માટે એક આશ્રમ અગાસ સ્ટેશન નજીક સ્થાપવામાં આવ્યા.

સં. ૧૯૮૦માં શ્રી લલ્લુજ—લઘુરાજ સ્વામી સમેત-શિખર જઈ આવી પૂને ચાતુર્માસ કરવા પધાર્યા હતા. ત્યાં ઘણા મુમુક્ષુએા આવેલા. તે વખતે તેમણે સૌને કૃપાળુદેવ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની માન્યતા પર લાવી સાચાે માર્ગ દર્શાવ્યાે હતા. ત્યાર ખાદ દક્ષિણની તીર્થયાત્રા કરી બે મહિના પેથાપુર રહી ચૈત્ર માસમાં અગાસ આશ્રમમાં પધાર્યા હતા. ત્યાર પછીનાં અગિયાર ચાેમાસાં અગાસ આશ્રમમાં જ કર્યાં હતાં.

છેવટે સં. ૧૯૯૨ના વૈશાખ સુદ આઠમની રાત્રે અગાસ આશ્રમમાં લઘુરાજ સ્વામીએ સમાધિ સહિત દેહ છેાડચો.

અહીં આપણે શ્રીમદ્દના પુનિત સમાગમમાં આવેલી શેડીક વ્યક્તિઓ વિશે જ જોઈ ગયા. એ ઉપરથી શ્રીમદ્દના પ્રેરક સમાગમથી, સદ્દગુરુની પ્રાપ્તિથી માણસના જીવનમાં કેવું આમૂલાય પરિવર્તન થાય છે, તેના જીવનને કેવા સાચા રાહ પ્રાપ્ત થાય છે એના ખ્યાલ આવી શકે છે. શ્રીમદ્દના પરિચયમાં આવનારી વ્યક્તિએા ખરેખર લાગ્યશાળી જ ગણાય. કૃપાળુદેવે એવી વ્યક્તિએાના જીવનમાં કેવા મહત્ત્વના લાગ લજવ્યા એ અંગેનાં સંસ્મરણા વાંચતાં એક જ સૂર મનમાં ગૂંજી ઊઠે છે:

'અહેા! અહેા! શ્રી સદ્દગુરુ, કરુણાસિંધુ અપાર; આ પામર પર પ્રભુ કર્યો અહેા! અહેા! ઉપકાર.' (આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર, ૧૨૪)

#### ૧૩

# શ્રીમદ્ના પ્રેરક પ્રસંગા

મહાપુરુષનું જીવન અમૃતના સ્રોત સમું હોય છે. સંસારના દુ:ખ-તાપથી તમ ખનેલા જીવા એ ઝરણામાંથી અમીપાન કરી તૃષા સમાવે છે અને શાંતિ અનુભવે છે. એટલે આજુબાજુથી મુમુક્ષુ, માક્ષાર્થી, શ્રેયાર્થી જના મહાપુરુષનું, સંત-મહાત્માનું શરણ શાધતા હોય છે અને પાતાને મૂંઝવતા પ્રશ્નોનું નિરાકરણ પામતા હોય છે.

મહાવીર સ્વામી, ભગવાન ખુદ્ધ, ઈશુ ખ્રિસ્ત, મહંમદ પયગ'ખર સાહેખથી માંડીને શ્રી રામકૃષ્ણ પરમહંસ, મહાત્મા ગાંધીજી સુધીના એકેએક પયગ'ખર, સ'ત, એાલિયા, મહાપુરુષા વગેરેના જીવનમાં એવા કેટલાય પ્રસ'ગા જોવા મળે છે જેનું વાચન-મનન-ચિંતન-અવગાહન આપણને પ્રેરણારૂપ થઈ પડે છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના જીવનમાંથી પણ એવા કેટલાય પ્રસંગા જીવનને પ્રેરક અને માર્ગદર્શક થાય એમ છે. અહીં આપણે એવા થાેડાક પ્રેરક પ્રસંગા જોઈએ. એ પ્રેરક પ્રસંગા બાેધકથાએા –Parables–જેવા સંચાટ, અસરકારક છે.

9

એક વાર શ્રીમદ્ સુરત પધાર્યા હતા. ત્યાં શ્રી દેવકરણજી વગેરે મુનિએા તેમના સામાગમે ગયા હતા. દેવકરણજીએ શ્રીમદ્દને પ્રશ્ન પૂછચો:

'શ્રી લલ્લુજી મહારાજ મને, વ્યાખ્યાન આપી આવું ત્યારે અભિમાન કર્યું કહે છે, ધ્યાન કરું છું તેને તરંગ-રૂપ કહે છે; તા શું વીતરાગ પ્રભુ શ્રી લલ્લુજી મહારાજનું કરેલું સ્વીકારે અને મારું ન સ્વીકારે એવા પક્ષપાત-વાળા હશે?'

શ્રીમદે શાંતિથી ઉત્તર આપ્યાં:

'સ્વચ્છં દથી જે જે કરવામાં આવે છે તે સઘળું અભિમાન જ છે, અસત્સાધન છે; અને સદ્દગુરુની આજ્ઞાથી જે કરવામાં આવે છે તે કલ્યાણકારી ધર્મ રૂપ સત્સાધન છે.'

२

શ્રીમક્ ખંભાતમાં પહેલી વાર સાત દિવસ રહ્યા હતા, તે વખતે શ્રી લલ્લુજી મહારાજ રાજ શ્રીમક્ના સમાગમને અર્થે તેમને ઉતારે જતા.

એક દિવસ શ્રી લલ્લુજ મહારાજે કહ્યું:

'હું બ્રહ્મચર્ય માટે પાંચ વર્ષથી એકાંતરા ઉપવાસ કરું છું; અને ધ્યાન વગેરે કરું છું. છતાં માનસિક પાલન ખરાખર થઈ શકતું નથી!'

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે કહ્યું:

'લાેકદષ્ટિએ (એ બધું) કરવું નહિ. લાેક દેખામણ

તપશ્ચર્યા કરવી નહિ. પણ સ્વાદના ત્યાગ થાય તેમ પેટ ઊણું રહે તેમ ખાવું. સ્વાદિષ્ટ ભાજન હાય તે બીજાને આપી દેવું.'

3

શ્રી લલ્લુજી મહારાજે એક વાર શ્રીમદ્દને કહ્યું: 'હું જે જે જોઉં છું તે ભ્રમ છે, જૂઠું છે, એમ અભ્યાસ કરું છું.'

શ્રીમદ્ કહે:

'આત્મા છે એમ જોયા કરાે.'

8

એક વાર શ્રીમદ્ કાવિઠા મુકામે નિવૃત્તિમાં રહ્યા હતા, ત્યારે મુનિશ્રી માહનલાલજએ શ્રીમદ્ને પૂછ્યું:

'મન સ્થિર રહેતું નથી, તેના શા ઉપાય?'

શ્રીમદ્ કહેઃ

'એક પળ પણ નકામાં કાળ કાઢવા નહિ. કાઈ સારું પુસ્તક, વૈરાગ્યાદિની વૃદ્ધિ થાય તેવું, વાંચવું- વિચારવું. એ કાંઈ ન હાેય તાે છેવટે માળા ગણવી. પણ એ મનને નવરું મેલશાે તાે ક્ષણ વારમાં સત્યાનાશ વાળી દે તેવું છે. માટે તેને સદ્વિચારરૂપ ખારાક આપવા.

'જેમ ઢારને કંઈ ને કંઈ ખાવાનું જોઈ એ જ—ખાણના ટાપલા આગળ મૂકચો હાય તા તે ખાયા કરે,—તેમ મનનું પણ છે. બીજા વિકલ્પા અંધ કરવા હાય તા તેને સદ્વિચારરૂપ ખારાક આપવા.

'મન કહે તેથી ઊલડું વર્ત લું; તેને વશ થઈ તણાઈ

જવું નહિ.'

#### પ

શ્રીમદ્ વસામાં નિવૃત્તિ અર્થે થાડા દિવસ રહ્યા હતા, તે વખતે વસાથી એક માઈલ દ્વર આવેલા ચરામાં શ્રી લલ્લુજી વગેરે મુનિએા સાથે થાેડા સમય ગાળી તેઓને સદ્યોધ આપતા હતા.

એક દિવસ ચરામાં શ્રી લલ્લુજી સાથે ચાલતાં ચાલતાં શ્રીમદ બાલ્યાઃ

'ધમ' અચિત્ય ચિતામણિ સ્વરૂપ છે.'

શ્રી લલ્લુજએ પૂછ્યું: 'અચિત્ય ચિંતામણિ એટલે શું<sup>?</sup>'

## શ્રીમદ્ કહે:

'ચિંતામણિ રત્ન છે, એ ચિંતવ્યા પછી ફળ આપે છે; ચિંતવવા જેટલાે તેમાં પરિશ્રમ છે. પરંતુ ધર્મ ऑचत्य એટલાે તેમાં ચિંતવવા જેટલાે પણ શ્રમ નથી એવું અચિંત્ય ફળ આપે છે.'

## ξ

એક દિવસ શ્રીમદે મુનિશ્રી ચતુરલાલ**ઝને** પૂછ્યું: 'તમે સંયમ ગ્રહણ કર્યો ત્યારથી આજ સુધી શું કર્યું'?'

શ્રી ચતુરલાલજીએ કહ્યું: 'સવારે ચાનું પાત્ર ભરી લાવીએ છીએ તે પીએ છીએ; તે પછી છીંકણી વહેારી લાવીએ છીએ તે સ્ંધીએ છીએ; પછી આહારની વખતે આહારપાણી વહેારી લાવીએ છીએ તે આહારપાણી કર્યા પછી સૂઈ રહીએ છીએ. સાંજે પ્રતિક્રમણ કરીએ છીએ

અને રાત્રે સુઈ રહીએ છીએ.'

શ્રીમદે વિનાદમાં કહ્યું: 'ચા અને છીંકણી વહાેરી લાવવી અને આહારપાણી કરી સૂઈ રહેવું તેનું નામ દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર?'

પછી ચાગ્ય ઉપદેશ આપીને શ્રીમદે શ્રી લલ્લુછ મહારાજને ભલામણ કરતાં કહ્યું: 'બીજા મુનિઓનો પ્રમાદ છેાડાવી, ભણવા તથા વાંચવામાં, સ્વાધ્યાય ધ્યાન કરવામાં કાળ વ્યતીત કરાવવા અને તમારે સવે એ દિવસમાં એક વખત આહાર કરવા; ચા તથા છીં કણી વિના કારણે હમેશાં લાવવી નહિ. તમારે સંસ્કૃતના અલ્યાસ કરવા.'

એટલે મુનિ માહનલાલજીએ કહ્યું: 'મહારાજશ્રી તથા શ્રી દેવકરણજીની અવસ્થા થઈ છે અને ભણવાના જોગ કચાંથી ખને?'

શ્રીમદ બાલ્યા:

'ચાેગ ખની આવ્યેથી અભ્યાસ કરવા અને તે થઈ શકે છે. કેમકે વિક્ટાેરિયા રાણીની વૃદ્ધ અવસ્થા છે, છતાં બીજા દેશની ભાષાના અભ્યાસ કરે છે.'

ٯ

એક વેળા ગાંધીજી ઇંગ્લંડના વડા પ્રધાનનાં પત્ની મિસિસ ગ્લૅડસ્ટનની પાતાના પતિ પ્રત્યેના પ્રેમની સ્તુતિ શ્રીમદ્ આગળ કરવા લાગ્યા. ગાંધીજીએ કચાંક વાંચેલું આમની સભામાં પણ મિસિસ ગ્લૅડસ્ટન પાતાના પતિને ચા બનાવીને પાતાં. આ વસ્તુનું પાલન આ નિયમબદ્ધ

દંપતીના જીવનના એક નિયમ થઈ પડ્યો હતા.

શ્રીમદ્ આ સાંભળીને કહેઃ

'એમાં તમને મહત્ત્વનું શું લાગે છે? મિસિસ ગ્લૅડસ્ટનનું પત્નીપાં કે તેના સેવાલાવ? જો તે બાઈ ગ્લૅડસ્ટનનાં ખહેન હાત તા? અથવા, તેની વફાદાર નાકર હાત ને તેટલા જ પ્રેમથી ચા આપત તા? એવી ખહેના, એવી નાકરાનાં દેષ્ટાંતા આપણને આજે નહિ મળે? અને નારીજાતિને ખદલે એવા પ્રેમ નરજાતિમાં જોયા હાત તા તમને સાનંદાશ્વર્ય ન થાત? હું કહું છું તે વિચારજો.'

આ પ્રસંગ બાબતમાં ગાંધીજ લખે છે:

'રાયચંદભાઈ પાતે વિવાહિત હતા. એ વેળા તો મને તેમનું વચન કંઠાર લાગેલું એવું સ્મરણ છે. પણ તે વચને મને લાહેચું અકની જેમ પકડ્યો. પુરુષચાકરની એવી વફાદારીની કિંમત પત્નીની વફાદારી કરતાં તા હજારગણી ચડે. પતિપત્ની વચ્ચે એકચ હાય, એટલે તેમની વચ્ચે પ્રેમ હાય એમાં આશ્ચર્ય નથી. નાકર શેઠ વચ્ચે તેવા પ્રેમ કેળવવા પડે. દિવસે દિવસે કવિના વચનનું અળ મારી આગળ વધતું જણાયું.'

1

મુંબઈમાં એક વાર શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર અને ગાંધી જી દયાધમે ની વાતા કરતા હતા. ચામડું વાપરલું જોઈએ કે નહિ તેના વિચાર ચાલતા હતા. છેવટે ખંને એવા મત પર આવ્યા કે ચામડા વિના તા નજ ચલાવી

શકાય. ખેતી જેવા ઉદ્યોગ તેા ચાલવા જ જોઈએ. પરંતુ કંઈ નહિ તેા ચામડું માથે તેા નજ પહેરીએ.

ગાંધીજીએ જરા ચકાસણી કરતાં શ્રીમદ્રને પૂછ્યું: 'તમારે માથે ટાપીમાં શું છે?'

શ્રીમદ્ પાતે તા આત્મચિંતનમાં લીન રહેનારા હતા. પાતે શું પહેરે છે, શું એાઢે છે એના વિચાર કરવા ખેસતા નહિ. માથે ટાપીમાં ચામડું છે એ તેમણે જોયેલું નહિ. પણ ગાંધીજીએ ખતાવ્યું કે તુરત શ્રીમદે ટાપીમાંથી ચામડું તાેડી કાઢયું.

આ પ્રસંગ વિશે ગાંધીજી કહે છે:

'મને કંઈ એમ નથી લાગતું કે મારી દલીલ એટલી સજજડ હતી કે તેમને સાંસરી ઊતરી ગઈ. તેમણે તા દલીલ જ કરી નહિ. તેમણે વિચાર્યું કે, આના હેતુ સારા છે, મારી ઉપર પૂજ્યભાવ રાખે છે, તેની સાથે ચર્ચા શું કામ કરું? તેમણે તા તુરત ચામડું ઉતારી નાખ્યું.'

'એમાં જ મહાપુરુષનું મહત્ત્વ છે. તેમનામાં મિથ્યા-ભિમાન નથી હાતું એમ એ ખતાવે છે. ખાળક પાસેથી પણ તે શીખી લેવાને તૈયાર હાય છે. માટા માણસા નાની ખાખતામાં મતભેદ ન રાખે.'

૯

મું અઈમાં શ્રીમદ્દના એક વેપારી પડેાશીએ શ્રીમદ્દના અતિશયા તથા સ્વાધ્યાયના રંગ દેખીને એકવાર પૂછચું:

'તમે આખા દિવસ ધર્મની ધૂનમાં રહાે છાં, તાે અધી ચીજોના ખજારમાં શાે ભાવ થશે એ પહેલાંથી જાણી શકતા હશા.'

શ્રીમદ્ કહે:

'અમારા દી ઊઠચો **ન**થી કે સ્વાધ્યાય ભાવ જાણવા કરીએ!'

#### 90

પદમશીભાઈ નામના એક કચ્છી ભાઈએ મુંબઈમાં શ્રીમદ્દને પૂછેલું: 'સાહેબજી, મને ભય સંજ્ઞા વધારે રહે છે, તેના શા ઉપાય ?'

શ્રીમદે સામાં પ્રશ્ન પૂછ્યોઃ 'મુખ્ય ભય શાના વર્તે છે?'

પદમશીભાઈએ કહ્યું: 'મરણનાે.'

એટલે શ્રીમદ રાજ્યંદ્ર બાલ્યા:

'તે તો આયુષ્યબંધ પ્રમાણે થાય છે. જ્યારે આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં સુધી મરણ તો નથી, ત્યારે નાના પ્રકારના ભય રાખ્યાથી શું થવાનું હતું? એવું દઢ મન રાખલં.'

#### 99

चें अध कि ज्ञासुके श्रीमहने प्रश्न धर्योः

'પૃથ્વીને શાસ્ત્રમાં સપાટ કહી છે અને હાલના શાધકા ગાળ કહે છે, તેમાં ખરું શું?'

શ્રીમદે સામા સવાલ પૂછચો: 'તમને સપાટ હાય તા ફાયદા કે ગાળ હાય તા ફાયદા?'

જિજ્ઞાસુએ કહ્યું: 'હું એ જ જાણવા માર્ગું છું.' શ્રીમદે પૂછ્યું: 'તમે તીર્થ'કર ભગવાનમાં શક્તિ વધારે માના છા કે હાલના શાધકામાં?' જિજ્ઞાસુએ જણાવ્યું: 'તીર્થ'કર ભગવાનમાં.' શ્રીમદ કહે:

'ત્યારે તમે તીર્થ'કર ભગવાન પર શ્રહા રાખા અને શંકા કાઢી નાખા. આત્માનું કલ્યાણ કરશા તા તમને પૃથ્વી સપાટ કે ગાળ, જેવી હશે તેવી, કાંઈ હરકત કરશે નહિ.'

## 92

પ્રાે. રવજીલાઈ દેવરાજજીએ શ્રીમદ્રને પ્રશ્ન પૂછચો: 'સ્વર્ગ', નરકની ખાતરી શી?'

શ્રીમદ્ બાલ્યા:

'નરક હોય અને તમે ન માનતા હો, તો નરકે જવાય તેવાં કામ કરવાથી કેટલું સાહસ ખેડશું કહેવાય?'

## 83

ખંભાતવાળા શ્રી ત્રિભાવનદાસભાઈ મુંબઈ જતા, ત્યારે શ્રીમદ્ના સમાગમ કરવા એમને ઘેર જવાનું રાખતા.

એક વખત શ્રીમદ્ પાતાની પુત્રી કાશીખહેન ત્રણેક વર્ષની હતી તેની સાથે ગમ્મત કરતાં પૂછે છે: 'તું કેાણ છે?'

કાશીઅહેને કહ્યું: 'હું કાશી છું.' શ્રીમદ્દ કહે: 'ના, તું આત્મા છે.' કાશીઅહેન બાલી ઊઠી: 'ના, હું તાે કાશી છું.' એવામાં શ્રી ત્રિભાેવનદાસભાઈ આવ્યા. શ્રીમદે તેમને કહ્યું: 'આને હજી ત્રણ વર્ષ પણ પૂરાં થયાં નથી. પાતાનું નામ 'કાશી' પાડ્યું છે એની સમજણના સંસ્કારા તા થાડી મુદતના છે; છતાં એને કહીએ છીએ કે તું આત્મા છે, ત્યારે કહે છે ના, હું તા કાશી છું. આવી આળદશા છે!'

#### 88

દિગંભર પંડિત શ્રી ગાપાળદાસજી બરૈયાએ એક વખત શ્રીમદ્ દિગંભર મંદિરમાં સ્વાધ્યાય કરતા હતા ત્યારે, વિનંતી કરી: '"ગામદુસાર"ના અનુવાદમાં જે ત્રુટિઓ જણાય છે, તે પૂરી કરી દેશા?'

શ્રીમદ્ ખાલ્યા:

'અમે તા શાસ્ત્ર માત્ર આત્માને અર્થે વાંચીએ છીએ.'

## ૧૫

એક વખત મુનિશ્રી લલ્લુજીએ વાતચીતમાં શ્રીમદ્દને કહ્યું: 'મેં સાધનસંપન્ન કુટુંખ, વૈભવ, વૃદ્ધમાતા, બે ખૈરી, એક પુત્ર આદિના ત્યાગ કરી દીક્ષા લીધી છે.'

તેમના ત્યાગના ગર્વ ગાળી નાખવા શ્રીમદ્ તડૂકીને બાલી ઊઠચા:

'શું ત્યાગ્યું છે? એક ઘર છેાડીને કેટલાં ઘર (શ્રાવકાનાં) ગળે નાખ્યાં છે? એ બે સ્ત્રીના ત્યાગ કરી કેટલી સ્ત્રીઓ પ્રત્યે દેષ્ટિ કરે છે? એક પુત્ર ત્યાગી કેટલાં છાકરાં પ્રત્યે પ્રીતિ થાય છે?'

આ સાંભળીને શ્રી લલ્લુજીને પાતાના દાેષા પ્રગટ દેખાયાથી એટલી અધી શરમ આવી ગઈ કે જાણે ભાેંય

માર્ગ આપે તેા જમીનમાં શમાઈ જાઉં! એવી નમ્રતા પ્રગટતાં મુનિશ્રીએ શ્રીમદ્દને કહ્યું:

'હું ત્યાગી નથી!' ત્યાં તાે શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર બાલ્યાઃ 'મુનિ, હવે તમે ત્યાગી છાે.'

## १६

મુનિશ્રી દેવકરણ્જ શ્રીમદ્દને પ્રથમ વાર મળ્યા, ત્યારે શ્રીમદ્દને તેમણે 'સ્યડાંગ સૂત્ર'ના વીર્યાધ્યવનની આવીસ-ત્રેવીસમી ગાથા અતાવીને કહ્યું: 'જ્યાં "सफल" છે ત્યાં "अफल" હોય અને જ્યાં "अफल" છે ત્યાં "सफल" હોય તા અર્થ ખરાખર ખેસે એમ છે; તા આ ગાથાએમાં લેખનદાષ છે કે ખરાખર છે?'

> जे अब्द्धा महाभागा वीरा असंमत्तदंसिणो । असुद्धं तेसिं परक्कंतं सफलं होईं सव्वसा ।। जे य बुद्धा महाभागा वीरा संमत्तदंसिणो । सुद्धं तेसिं परक्कंतं अफलं होईं सव्वसो ।।

આ ગાથાઓ જોઈને શ્રીમદ્ કહે:

'લેખનદોષ નથી, અરાઅર છે. તેના ભાવાર્થ એવા છે કે, મિશ્યાદિષ્ટની કિયા "સફળ" છે, ફળે કરીને સહિત છે; અર્થાત્ તેને પુષ્ય-પાપ (રૂપી) ફળનું એસવા-પાયું છે. સમ્યક્દષ્ટિની કિયા "અફળ" છે, ફળ રહિત છે; તેને ફળનું એસવાપાયું નથી અર્થાત્ નિર્જરા થાય છે. એકની (મિશ્યાદિષ્ટની) કિયાનું સંસારહેતુક સફળ-પાયું; અને બીજાની (સમ્યક્દષ્ટિની) કિયાનું સંસારહેતુક

અક્ળપાં એમ પરમાર્થ સમજવા યાેગ્ય છે.'

ખધાને તે અર્થ પસંદ પડચો. ઘણા વખતથી સંશય રહ્યા કરતાે હતાે તેનું સમાધાન થયું. શ્રી દેવકરણજીને પણ લાગ્યું કે શ્રીમદ્ મહાબુહિશાળી છે અને શ્રી લલ્લુજી મહારાજ કહેતા હતા તે સાચું છે.

## 99

શ્રીમદ્ એક દિવસ ઇડર પહાડ ઉપરની એક વિશાળ શિલા ઉપર બેસીને શ્રી લલ્લુજ વગેરે સાત મુનિઓ સાથે જ્ઞાનવાર્તા કરતા હતા. તે વેળાએ શ્રીમદે પ્રશ્ન રજૂ કર્યો: 'આપણે આટલે ઊંચે બેઠેલા છીએ આપણને કેઇ નીચે રહેલા માણસ દેખી શકે?'

શ્રી લલ્લુછ મહારાજે કહ્યું: 'ના, ન દેખી શકે.' એટલે શ્રીમદ્ કહે:

'તેમ જ નીચેની દશાવાળા જીવ ઊંચી દશાવાળા જ્ઞાનીનું સ્વરૂપ જેમ છે તેમ જાણી શકતા નથી. પણ યાગ્યતા પ્રાપ્ત થાય, અને ઉચ્ચ દશામાં આવે તા દેખી શકે.'

## 96

એક વાર મુનિશ્રી માહનલાલજએ શ્રીમદ્ને પૂછ્યું: 'અમને કાઈ પૂછે કે પ્રતિક્રમણ કયું કરા છા, ત્યારે અમારે શું કહેવું?'

શ્રીમદ્ બાલ્યા:

'તમારે કહેવું કે પાપથી નિવૃત્ત થવું એ અમારું પ્રતિક્રમણ છે.'

## 96

મારળીના વતની લલ્લુ નામના નાેકર ઘણાં વર્ષ શ્રીમદ્દને ત્યાં કામે રહ્યો હતાે.

મુંબઈમાં તેને ગાંઠ નીકળી હતી. શ્રીમદ્ તેની જાતે સારવાર કરતા. પાતાના ખાળામાં તેનું માથું મૂકી અંત વખત સુધી તેની સારસંભાળ તેમણે લીધી હતી.

એક વખત શ્રીમદે વાતચીત કરતાં કહેલું:

'જ્યારે શેઠ નાેકર તરીકે પગારથી રાખે છે, ત્યારે તે શેઠ નાેકરના પગાર કરતાં વધારે કામ લેવાની ખુદ્ધિ રાખે છે. નાેકર રહેનાર માણસ ગરીખ સ્થિતિમાં હાેવાથી તે ખિચારા વેપાર આદિ કરી શકતા નથી. જોકે તે માણસ વેપાર આદિ કરી શકે તેમ છે, પરંતુ પૈસાનું સાધન નહિ હાેવાથી નાેકરી કરે છે.

'શેઠ નાેકર પાસેથી પગાર કરતાં વિશેષ લાલ મેળવવા ખુદ્ધિ રાખે, તાે તે શેઠ તે નાેકર કરતાં પણ લીખ માગનાર જેવા પામર ગણાય. શેઠ જો નાેકર પ્રત્યે એવી લાવના રાખે કે આ પણ મારા જેવા થાય, તેને શેઠ ઘટતી સહાય આપે, તેના પર કામના ઘણા ખાજો હાેય તાે તે વખતે કામમાં મદદ આપે વગેરે દયાની લાગણી હાેય, તે શેઠ શ્રેષ્ઠ ગણાય.'

#### २०

એક દિવસ સાંજે વાળુ કરીને શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર શેઠ ત્રિલુવનદાસ ભાષ્ટ્ર સાથે મુંખઈના ચર્ચગેટ વિસ્તારમાં આવેલા બૅન્ડ-સ્ટૅન્ડ તરફ ફરવા ગયા હતા. ત્યાં કેટલીક ધર્મચર્ચા થયા ખાદ ત્રિભુવનદાસભાઈએ પ્રશ્ન પૂછચો:

'એક જૈનનું પ્રામાણિકપણું કેવું હોવું જોઈએ?' તેના જવાબમાં શ્રીમદે નજીકમાં આવેલી મુંબઈની હાઈકાેટ ના ખૂરજ ખતાવીને કહ્યું:

'પેલી દૂર જે હાઈ કાર્ટ દેખાય છે, તેની અંદર બેસનાર જજનું પ્રામાણિકપણું જેવું હાય તેના કરતાં એક જૈનનું પ્રામાણિકપણું એક્ષું તા ન જ હાવું જોઈ એ. મતલખ કે એનું પ્રામાણિકપણું એટલું બધું વિશાળ હાવું જોઈ એ કે તે સંખંધી કાઈ ને શંકા પણ ન થવી જોઈ એ, એટલું જ નહિ પણ તે અપ્રામાણિક છે એમ કાઈ કહે તા સાંભળનાર તે વાત સાચી પણ ન માને, એવું તેનું પ્રામાણિકપણું સવ'ત્ર જાણીતું હાવું જોઈ એ.

## २१

એક વખત શેઠ ત્રિભુવનભાઈ, શ્રી માણેકલાલ વગેરે જમવા બેઠા હતા. શ્રીમદ્ પણ એ લોકો સાથે જમવામાં હતા.

પ્રથમ જુદીજુદી જાતનાં શાક પીરસવામાં આવ્યાં. એક ગૃહસ્થે તિથિનું કારણ અતાવી શાક લેવાની ના કહી. રાઇતું પીરસાતાં તેમાં દ્વિદલને કારણે ના પાડી. પછી બીજી કેટલીક પરચૂરણ વસ્તુએા પીરસવામાં આવી. તેમાંની કેટલીક લીધી અને કેટલીક ન લીધી.

છેવટે દ્વધપાક પીરસાવા લાગ્યાે. તે ગૃહસ્થની શાળીમાં પીરસાતાે હતાે ત્યાં તાે એને અટકાવીને

## શ્રીમદ્ બાલ્યા:

'એમને દ્રધપાક પીરસવા રહેવા દાે. એમને નાની-નાની વસ્તુએાને ત્યાગી પાતાની મહત્તા વધારવી છે, પણ ખરેખરી રસપાષક વસ્તુના ત્યાગ કરવા નથી!'

#### २२

એક દિવસ કેટલાક ભાઈએ શ્રીમદ્ સાથે નીચે ગાદી પર બેસીને ધર્મચર્ચા કરતા હતા. તે વખતે દામનગરના એક વિશુક શેઠ આરામખુરશી પર પડ્યા-પડ્યા બીડી પીતા હતા. તેથે ત્યાં બેઠાંબેઠાં કંઈ તુક્કો સ્ઝતાં શ્રીમદ્ને પૂછ્યું:

'રાયચ'દભાઈ, માેક્ષ કેમ મળે?'

## શ્રીમદ્ બાલ્યા:

'તમે અત્યારે જે સ્થિતિમાં એઠા છેં તે જ સ્થિતિમાં હાથ કે પગ કંઈ પણ હલાવ્યા ચલાવ્યા વગર સ્થિર થઈ જાએ! તેં તમારા અહીંથી સીધા માેક્ષ થઈ જશે.'

આ સાંભળીને તે શેઠ સાહેબ સફાળા ઊભા થઇ ગયા અને બીડી ખહાર નાખી દઈ શ્રીમદ્ પાસે આવીને ધર્મવાર્તા સાંભળવા બેસી ગયા.

#### **२**3

એક વાર કાવિડાવાળા શા. ઝવેરભાઈ ભગવાનભાઈએ શ્રીમદ્દને પૂછચું:

'સમકિતી\* કેમ કરીને એાળખાય?'

\* જેને સમક્તિ – સમ્યક્દર્શન – આત્મજ્ઞાન થયું છે એવી વ્યક્તિ.

શ્રીમદ કહે:

'ઓળખવા માટે જ્ઞાનના ઘણા ખપ છે અને ચિત્તની નિર્મળતા જોઈએ.'

#### २४

એક વાર શ્રી વ્રજભાઈ ગંગાદાસ પટેલ કાવિઠાથી ઉત્તરસંડા શ્રીમદ્દના ઉપદેશ સાંભળવા અને તેમનાં દર્શન કરવા આવ્યા હતા. ઉપદેશ સાંભળવા આવેલા ગામના પાટીદારાએ પાતાની ખાજુમાં બેઠેલા વ્રજભાઈને પૂછ્યું: 'આ કાેણ છે?'

વજભાઈ એ કહ્યું: 'વવાણિયાના શેઠ છે.'

આ વાતની કાેેેે જાેે કેમ શ્રીમદ્દને ખબર પડી ગઈ. શ્રીમદે વજભાઈને પાસે બાલાવીને પૂછ્યું: 'તમે શું કહ્યું'?'

વ્રજલાઈને તરત જ પાતાની ભૂલનું ભાન થયું. શ્રીમદ્ જેવા આધ્યાત્મિક પુરુષની આ રીતે ઓળખાણ ન અપાય એ તેમને સમજાયું. તે માફી માગતા બાલ્યા: 'હું ભૂલ્યા!'

#### રપ

એક વાર શ્રીમદે વજલાઈને પૂછચું: 'તમને કચું શાક વધારે લાવે છે?' વજલાઈએ કહ્યું:

'વાલપાપડી.'

'શ્રીમદ્ કહે:

'વાલપાપડી આખી જિંદગી સુધી ખાવી નહિ.'

#### २६

શ્રીમદ્ સં. ૧૯૫૨માં પેટલાદથી કાવિઠા પધાર્યા હતા. એક દિવસ ઝવેર શેઠને મેડે શ્રી પ્રાગજીલાઈ નામના એક લાઈએ શ્રીમદ્નો બાંધ સાંભળીને શ્રીમદ્ને કહ્યું:

' ભક્તિ તો ઘણી ચે કરવી છે. પણ પેટ ભગવાને આપ્યું છે તે ખાવાનું માગે છે; તેથી શું કરીએ ? લાચાર છીએ!'

શ્રીમદે પૂછ્યું:

'તમારા પેટને અમે જવાખ દઈએ તાે?'

એમ કહીને શ્રીમદે ઝવેર શેઠને ભલામણ કરતાં કહ્યું: 'તમાં જે ભાજન કરતા હો, તે એમને એ વખત આપજો ને પાણીની મટકી આપજો અને આ અપાસરાના મેડા ઉપર એઠાએઠા ભક્તિ કરે; પણ શરત એટલી કે નીચે કાઈના વરઘાડા જતાં હાય અથવા એરાં ગીત ગાતાં જતાં હાય, તાપણ ખહાર જોવું નહિ. સંસારની વાતા ન કરવી. કાઈ ભક્તિ કરવા આવે તા ભલે આવે, પણ ખીજી કંઈ વાતચીત કરવી નહિ. તેમ સાંભળવી નહિ.'

પ્રાગજભાઈ એ સાંભળીને બાલી ઊઠ્યા: 'એ પ્રમાણે તાે અમારાથી રહેવાય નહિ!' એટલે શ્રીમદ બાલ્યા:

'આ જીવને લક્તિ કરવી નથી, એટલે પેટ આગળ ધરે છે. લક્તિ કરતાં કાેેે લૂખે મરી ગયાે જીવ આમ છેતરાય છે!'

#### २७

ઇડરના પહાડ ઉપર શ્રીમદ્ સાત મુનિઓને જ્ઞાનવાર્તા કહેતા હતા, તે વખતે એક દિવસ શ્રીમદ્નો અદ્ભુત વૈરાગ્યપ્રેરક ઉપદેશ સાંભળીને આત્માલ્લાસ અનુભવીને શ્રી દેવકરણ્ બાલી ઊઠ્યા: 'હવે અમારે ગામમાં જવાની જરૂર જ શી છે?'

શ્રીમદ્ કહે: 'તમને કેાણ કહે છે કે ગામમાં જાઓ!?' શ્રી દેવકરણજીએ કહ્યું: 'શું કરીએ? પેટ પડેયું છે!'

એ સાંભળીને શ્રીમદ્ બાલ્યા:

'મુનિઓને પેટ છે તે જગતના કલ્યાણ અર્થે છે. મુનિને પેટ ન હોત, તો ગામમાં નહિ જતાં પહાડની ગુફામાં વસી કેવળ વીતરાગ ભાવે રહી જંગલમાં વિચરત. તેથી જગતના કલ્યાણરૂપ થઈ શકત નહિ. તેથી મુનિનું પેટ જગતના હિતાર્થે છે.'

## २८

એક વખતે કાવિઠાના નિશાળિયાએા વગડામાં બાેધ સાંભળવા આવ્યા હતા.

શ્રીમદે તેઓને પૂછ્યું: 'છેાકરાઓ, એક પ્રશ્ન પૂછું છું, તેના જવાબ તમે આપશા ?'

છાકરાઓએ કહ્યું: 'હાજી'

શ્રીમદ્દ કહે: 'તમારા એક હાથમાં છાશના ભરેલા લાટા હાય અને બીજા હાથમાં ઘી ભરેલા લાટા હાય; અને તમને માગે જતાં કાઈના ધક્કો વાગે તા તે વખતે તમે કયા હાથના લાેટાને જાળવશા ?'

ગીરધર નામનાે છેાકરાે બાલ્યાે: 'ઘીનાે લાેટાે સાચવીશું.'

શ્રીમદ્ કહે: 'કેમ? ઘી અને છાશ તા એકમાંથી ઉત્પન્ન થાય છે ને?'

છેાકરે કહ્યું: 'છાશ ઢળી જાય તેા ઘણાયે ફેરા કેાઈ ભરી આપે, પણ ઘીના લાેટા કાેઈ ભરી આપે નહિ.'

એ પરથી શ્રીમદ્ સાર સમજાવતા બાલ્યા:

'છાશના જેવા આ દેહ છે, તેને આ જીવ સાચવે છે; અને ઘીની માફક આત્મા છે, તેને જતા કરે છે. એવી અવળી સમજણવાળા આ જીવ છે. પણ જો આત્માને ઘીની તુલ્ય મૂલ્યવાન જાણે તા આત્માને પણ સાચવે; અને આંચ આવે ત્યારે છાશની માફક દેહને જતા કરે. કારણ દેહ તા એની મેળે જ મળવાના છે. કર્મ ઉપાર્જન થયાં એટલે તે લેનગવવા રૂપે દેહ તા મફતના જ મળવાના છે.'

#### રહ

એક વખત શ્રીમદ્ સાયલાથી સિગરામમાં બેસીને નીકળ્યા. સાથે શ્રી સાેભાગભાઈના ભાષેજ ઠાકરશીભાઈ અને શ્રી ડુંગરશીભાઈ ગાેસળિયા હતા.

શ્રીમદે ડુંગરશીલાઈને કહ્યું: 'કેમ ડુંગરલાઈ, તમે સાલાગલાઈને કહેલું તે અમને જણાવતા હતા કે, 'જ્ઞાન હાય તેને નાણું ન હાય,' તેનું કેમ?'

ડુંગરશીલાઈએ જવાખ આપ્યા: 'હવે તે તા કંઈ

જણાતું નથી. આપની પાસે જ્ઞાન છે અને નાણું પણ છે.'

પછી ઝવેરાતની પેટીમાંથી શ્રીમદ્ હુંગ્રસીભાઇને ઝવેરાત અતાવવા લાગ્યા.

રસ્તે ખાડાટેકરામાં સિગરામ હાલકડાેલક થતા હતા, તેથી કીમતી હીરા, માતી કે ઝીણા નંગ પડી જશે તાે હાથ નહિ લાગે એવા લય પ્રદર્શિત કરીને શ્રી ડુંગરશી-લાઈએ શ્રીમદ્દને ઝવેરાત ન કાઢવાની વિનંતી કરી.

એટલે શ્રીમદ્ કહે: 'અમારું કચાંય જવાતું નથી. તમે ચિંતા ન કરાે.' એમ કહીને બધું ઝવેરાત ખતાવવા લાગ્યા; અને તેઓ બાલ્યા: 'જેને આત્મજ્ઞાન છે તેને ઝવેરાતની પરીક્ષા થવી સહેલ છે.'

## 30

શ્રીમદ્ સં. ૧૯૫૪માં ખેડા પધાર્યા હતા. રાવખહાદુર નરસીરામના અંગલામાં તેમના નિવાસ રાખવામાં આવ્યા હતા.

ત્યાં એક દિવસ પંડિત પૂજાલાઈ સામેશ્વર લટ્ટ શ્રીમદ્ પાસે આવ્યા હતા. તે વેળાએ શ્રીમદ્ એક પુસ્તક વાંચી રહ્યા હતા. એ પુસ્તકમાંથી એક શ્લાેક તેમણે પૂજાલાઈને વાર વાર કહી અતાવ્યા. એ શ્લાેકના લાવાર્થ એવા હતા:

'મારુ' ચિત્ત એવું શાંત થઈ જાએા, મારા ચિત્તની વૃત્તિએા એટલે દરજજે શાંત થઈ જાએા કે કાઈ મૃગ પણ એનાં શીંગ મને ઘસે, મને જોઈ નાસી ન જાય.'

આ પ્રસંગ શ્રીમદ્ આનંદપૂર્વક સમજાવતા હતા, એવામાં રાવખહાદુર નરસીરામભાઈ ત્યાં આવી ચડચા.

નરસીરામભાઈ વેદાંતી હતા. શ્રીમદ્ પણ વેદાંતમાં માનતા હશે એમ માનીને તેમણે આત્માના અભેદ સંબંધી ચર્ચા ઉપાડી; અને અભેદતા ઉપર વિવેચન કરવા માંડચું.

શ્રીમદે ન તા રાવખહાદુરના કહેવાને અનુમાદન આપ્યું કે ન કાંઈ વિરાધ દર્શાવ્યા, માત્ર તેઓ ચૂપ જ રહ્યા.

શ્રી પૂજાભાઈ શ્રીમદ્દના આશય સમજી ગયા કે, જે વૃદ્ધ વડીલ પુરુષના અંગલામાં પાતે ઊતર્યા છે તેમને માઠું લાગે તેવું કાંઈ ન બાલાય તા સારું એવા શ્રીમદ્દના ભાવ હતા.

## 38\*

ગુજરાતના એક અગ્રગણ્ય સમાજ સુધારક શ્રી મહીપત-રામ રૂપરામ એમ માનતા હતા કે, જૈનધર્મથી ભારત-વર્ષની અધાગતિ થઈ છે. એક વાર શ્રીમદ્ સાથે તેમના મેળાપ થયા.

શ્રીમદે પૂછ્યું: 'ભાઇ, જૈનધર્મ અહિંસા, સત્ય, સંપ, દયા, સત્ત્વાનુકંપા, સર્વપ્રાણીહિત, પરમાર્થ, પરાપકાર, ન્યાય, નીતિ, આરાગ્યપ્રદ આહારપાન, નિર્ગ્યસન, ઉદ્યમ આદિના બાેધ કરે છે?'

મહીપતરામ : 'હા.'

<sup>\*</sup> આ પ્રસંગ શ્રી મનસુખભાઈ કીરતચંદની નોંધ પરથી લીધો છે.

શ્રીમદ્દ: 'ભાઈ જૈનધર્મ હિંસા, અસત્ય, ચારી, કુસ'પ, કૂરતા, સ્વાર્થ પરાયણતા, અનીતિ, અન્યાય, છળકપટ, વિરુદ્ધ આહારવિહાર, માજશોખ, વિષયલાલસા, આળસ, પ્રમાદ આદિના નિષેધ કરે છે?'

મહીપતરામ: 'હા.'

શ્રીમદ્દ: 'કહા, દેશની અધાગતિ શાથી થાય? અહિંસા, સત્ય, સંપ, દયા, પરાપકાર, પરમાર્થ, સત્ત્વાનુકંપા, સવ પ્રાણીહિત, ન્યાય, નીતિ, આરાગ્ય આપે અને રહ્યે એવાં શુદ્ધ આહારપાન, નિર્વ્યંસન, ઉદ્યમ આદિથી કે તેથી ઊલટાં હિંસા, અસત્ય, કુસંપ, ક્રૂરતા, સ્વાર્થપડુતા, છળકપટ, અનીતિ, આરાગ્ય અગઢે અને શરીર-મનને અશક્ત કરે એવાં વિરુદ્ધ આહારવિહાર, વ્યસન, માજશાખ, આળસ, પ્રમાદ આદિથી?'

મહીપતરામ: 'ળીજા'થી અર્થાત્ અહિંસા, સત્ય આદિથી ઊલટાં એવાં હિંસા, અસત્ય આદિથી.'

શ્રીમદ્દ: ત્યારે દેશની ઉન્નતિ એ બીજાંથી ઊલટાં એવાં અહિંસા, સત્ય, નિવ્યેસન, ઉદ્યમ, સંપ આદિથી થાય?'

મહીપતરામ: 'હા.'

શ્રીમદ્: 'ત્યારે જૈનધર્મ દેશની અધાગતિ થાય એવા બાધ કરે છે કે ઉન્નતિ થાય એવા?'

મહીપતરામઃ 'ભાઈ, હું કખૂલ કરું છું કે જૈન-ધર્મ જેથી દેશની ઉન્નતિ થાય એવાં સાધનાના બાધ કરે છે. આવી સૂક્ષ્મતાથી વિવેકપૂર્વક મેં કદી વિચાર જીવત-સાધના ૧૭૫

કર્યા ન હતા. અમને તા નાનપણમાં પાદરીની શાળામાં શીખતાં સ'સ્કાર થયેલા, તેથી વગર વિચારે અમે કહી દીધું; લખી માર્યું'!'

## 32

એક દિવસ શ્રી ઠાકરશીભાઈ લહેરચંદ શાહે શ્રીમદ્ની નિંદા થતી કચાંક સાંભળી. એટલે સાંજે ફરવા જતાં રસ્તે તેમણે શ્રીમદ્રને એ વિશે કહ્યું.

એ સાંભળીને શ્રીમદ્ બાલ્યા:

'દુનિયા તા સદાય એવી જ છે. જ્ઞાનીએા જીવતા હાય ત્યારે કાઈ એાળખે નહિ; તે એટલે સુધી કે જ્ઞાનીને માથે લાકડીઓના માર પડે તાેય થાેડા. અને જ્ઞાની મુઆ પછી તેના નામના પહાણાને પણ પૂજે.'

## 98

# શ્રીમદ્ની અમૃત પ્રસાદી

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું સમગ્ર જીવન આપણને પ્રેરણાદાયી છે જ. પરંતુ તેમની આત્મિક આભ્યંતર અવસ્થાના નિચાડ તા તેમનાં પ્રેરક લખાણામાં જ મૂર્ત સ્વરૂપ પામે છે. એ જ કૃપાળુદેવની અમૃત પ્રસાદી સમાન છે. એમના જીવનસંદેશ જીવનમાં ઉતારવા માટે એમનાં વિપુલ લખાણાનું નિષ્કાપૂર્વક નિત્ય મનન અને અનુશીલન કરવું જોઈએ.

શ્રીમદ્દનાં લખાણાને 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' નામના ખૃહદ ગ્રંથમાં એકત્રિત કરવામાં આવ્યાં છે. તેમાં વયાતુક્રમે શ્રીમદ્દનું સમસ્ત આંતર જીવન આપણી આગળ તાદેશ ખડું થાય છે. આપણી ભાષામાં, કાેઈ સાધકના આંતર જીવનની નાેંધાનાં આવાં પુસ્તકા ખહું એાછાં છે. એ દેષ્ટિએ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ખૃહદ ગ્રંથ આપણા સાહિત્યમાં અગત્યનું અનાેખું સ્થાન પ્રાપ્ત કરે છે.

શ્રીમદ્ની સ્વતંત્ર કૃતિએા, અનુવાદાત્મક કૃતિએા, જિજ્ઞાસુએાને તેએાના પ્રશ્નોના ઉત્તરરૂપે અથવા અન્ય

પ્રસંગે લખાયેલાં લખાણા કે પત્રા, તથા આપમેળે ચિંતન કરતાં નાંધરૂપે લખાયાં હાય અગર તેમના ઉપદેશમાંથી જન્મ્યાં હાય તેવાં લખાણાએ સૌને આ યાંચમાં એકઠાં કરેલાં છે. એ સૌ લખાણાના સાચા પરિચય મેળવવા માટે એ ખૃહદ ગ્રંથનું અનુશીલન કરનું જરૂરી છે. અહીં તા માત્ર એ સૌ લખાણાના ડૂંક પરિચય જ આપવા પ્રયત્ન કરીશું.

શ્રીમદ્દનાં સૌ લખાણાને નીચે પ્રમાણે વહેંચી શકાય:

- ૧. મુમુક્ષુએા પ્રત્યે લખાયેલા પત્રા;
- ર. સ્વતંત્ર કાવ્યા;
- 3. માેક્ષમાળા, ભાવનાબાધ, આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર એ ત્રણ સ્વતંત્ર ગ્રંથા;
- ૪. મુનિસમાગમ, પ્રતિમાસિહિ આદિ સ્વતંત્ર લેખા;
- પ. સ્ત્રીનીતિએાધ વિભાગ-૧, પુષ્પમાળા, એાધવચન, વચનામૃત, મહાનીતિ આદિ સ્વત'ત્ર એાધવચન-માળાએા;
- ૬. પંચાસ્તિકાય ગ્રંથનું ગુજરાતી ભાષાંતર;
- છ. શ્રી રત્નકરંડ શ્રાવકાચારમાંથી ત્રણ ભાવનાઓના અનુવાદ તથા સ્વરાદયજ્ઞાન, દ્રવ્યસંગ્રહ, દરાવૈકા-લિક આદિ ગ્રંથામાંથી કેટલીક ગાથાઓનું ભાષાંતર; આન'દઘન ચાવીશીમાંથી કેટલાંક સ્તવનના અર્થ;
- ૮. વેદાંત અને જૈન દર્શન સંખ'ધી નાંધા;
- લ્યદેશ-નાંધ, ઉપદેશછાયા, વ્યાખ્યાનસાર ૧–૨ (મુમુક્ષુએાએ લીધેલી નાંધા);

૧૦. ત્રણ હાથ-નાેધા—-આહ્ય તર પરિણામ અવલાેકન ઇત્યાદિ.

આ વિવિધ સામગ્રીમાંથી શરૂઆતમાં આપણે શ્રીમદે રચેલાં સ્વતંત્ર પુસ્તકાના પરિચય વયાનુક્રમે કરીશું.

'સ્ત્રીનીતિઓધ વિભાગ-૧': શ્રીમદે સોળ વર્ષ પહેલાં લખેલાં લખાણોમાંનું આ પ્રથમ પુસ્તક છે. તેની પ્રસ્તાવનામાં શ્રીમદે, સ્ત્રીકેળવણી વધતી જાય એની સાથે વાંચવાના શાખ વધે તેને માટે, સ્ત્રીઓને યાંગ્ય સારાં પુસ્તકા લખવા વિદ્વાનાને વિનંતિ કરી છે; જૂના વિચારના લાકાના સ્ત્રીકેળવણી સામે મુકાતા આદ્મેપા દૂર કર્યા છે; તે વખતે છપાયેલાં સ્ત્રીઓને વાંચવા યાંગ્ય પાંચસાત પુસ્તકનાં નામ આપ્યાં છે; તથા સ્ત્રીઓને નહિ સુધરવાનું કારણ આળલગ્ન, કજોડાં, વહેમ અને અજ્ઞાન છે એમ જણાવી આળલગ્નની હાનિ વિચારવા વિનંતિ કરી છે.

સ્ત્રીઓમાં ગવાતા રાગમાં, ગીત, ધાળ અને ગરખાની પહિત પ્રમાણે ચાર ભાગ પાડી તે પુસ્તકનું આયાજન કરવામાં આવ્યું છે. શ્રીમદે 'સ્ત્રીનીતિબાધ'ના ત્રણ વિભાગ લખવાનું વિચાયું હતું. પણ બીજા બે વિભાગ લખાયા જણાતા નથી. 'સ્ત્રીનીતિબાધ વિભાગ–૧'ને અંતે શ્રીમદે જાહેરખખરમાં લખ્યું છે કે, 'કાવ્યમાળા' એ નામનું એક સુનીતિબાધક પુસ્તક મેં રચીને તૈયાર કરેલું છે. તે પણ પ્રસિદ્ધ થયું છે કે નહિ તેની માહિતી મળી નથી. લખેલી નકલ પણ ઉપલબ્ધ નથી.

નીતિ સંખંધી શ્રીમદ્નો ખ્યાલ ઘણા લાંડા હતા, અને તેને શ્રીમદ્ સર્વ આધ્યાત્મિકતાનું મૂળ માનતા. આ પુસ્તકમાં અનીતિ દ્વર થાય અને નીતિ—સદાચાર પ્રત્યે પ્રેમ થાય તે પ્રકારે સત્ય, શીલ, ઉદ્યમ, શિક્ષણ આદિ વિષયાને ખેત્રણ ચાપડી ભણીને લઠી ગયેલી માટી ઉંમરની અહેનાને પણ વાંચવાનું ગમે એવી સરળ ભાષામાં નિરૂપેલા છે.

'યુષ્પમાળા' એ પણ શ્રીમદ્દનું સોળ વર્ષની ઉંમર પહેલાનું લખાણ ગણાય છે. તેમાં સ્ત્રાત્મક વાકચોની શૈલીથી, તથા માળાની પેઠે નિત્ય આવર્તન કરી શકાય એ હેતુથી ૧૦૮ બાલ લખ્યા છે: નવા ઊછરતા યુવાનાની કેળવણીમાં સાચી કેળવણીની જે ખામી છે તે દ્વર કરી, તેમને અયાગ્ય વાંચનમાંથી ખચાવી તેમને સન્માર્ગે દારવાનું તેમાં પ્રયાજન છે, આ કૃતિ કાઈ વિશિષ્ટ સંપ્રદાયને અનુલક્ષીને નહિ, પણ સર્વસાધારણ નૈતિકધર્મ અને કર્તવ્યની દિષ્ટિએ લખાયેલી છે. માળામાં ૧૦૮ મણકા હાય તેમ આ કૃતિ ૧૦૮ નૈતિક પુષ્પાથી ગ્રંથાયેલી અને કાઈ પણ ધર્મ, પંચ કે જાતિનાં સ્ત્રી અથવા પુરુષને નિત્ય ગળે ધારણ કરવા જેવી, અર્થાત્ પઠન કરવા યાગ્ય ચિંતન કરવા યાગ્ય છે.

'પુષ્પમાળા'ની શરૂઆતમાં, રાત પૂરી થઈ, નવા દિવસ આવ્યા; ગયા દિવસ ઉપર નજર નાખી જાઓ અને નિષ્ફળ ગયેલા વખત માટે વિચાર કરા; કરવાનાં કામાની બાબતમાં સમય, શક્તિ અને પરિણામ તપાસી લા; વખત અમૂલ્ય છે એ યાદ રાખા અને અયાગ્ય રીતે કાઈ શક્તિના ઉપયાગ ન થાય તેની કાળજી રાખા.— એવા સર્વમાન્ય ઉપદેશ છે.

પછી, રાજા, શ્રીમંત, વેપારી, ખાળક, યુવાન, વૃદ્ધ, સ્ત્રી, કૃપણ, ભાગ્યશાળી, ધર્માચાર્ય, અનુચર, દુરાચારી, દુ:ખી વગેરેને તેમની ક્રસ્જે અને મર્યાદા ખતાવી, પાતપાતાનાં કૃત્યા કરવાની સૂચના આપી છે.

ત્યાર ખાદ, ખાવાપીવામાં મિતાહારી થવાનું, તથા કામભાગામાં સંયમી થવાનું સૂચવી, જીવનમાં અંતિમ લક્ષ્ય પ્રત્યે પણ દુર્લંક્ષ ન કરવાની તાકીદ આપી છે. ધર્મનું મૂળ સત્પુરુષાના વ્યવહાર છે; જુદાજુદા ધર્મામાં માત્ર દૃષ્ટિભેદ છે, તાત્ત્વિક ભેદ નથી; ધાર્મિક જીવનમાં આવશ્યક વસ્તુ અમુક મત કે સંપ્રદાયમાં હાવાપણું નથી, પરંતુ સંસારમળ નાશ થાય તેવી ભક્તિ, નીતિ અને સદાચારની ક્રિયાઓ છે; અને તેને માટે એાછામાં એાછા અધા પ્રહર પણ આપવા જોઈએ એમ સૂચવ્યું છે. તથા વાસ્તવિક આત્મચિતન જે થયું તેટલા પૂરતા જ આજના દિવસ સફળ થયા એમ જણાવી, સૂતી વખતે ફરી પાતાનાં કામાના હિસાખ કાઢવાનું સૂચવી માળા પૂરી કરી છે.

આ માળાનાં સૂત્રાત્મક વાકચો વાંચનારની ખાહ્ય વૃત્તિ રાેકી પાેતાને આજે કે હવે પછી શું કરવું તે વિચારમાં પ્રેરે તેવાં છે. વાંચનારની વિચારશક્તિ ખીલવી, શખ્દસમૂહ પાછળ રહેલા અર્થ અને પરમાર્થના પ્રદેશમાં પ્રવેશ કરવાની પ્રેરણા કરે એવાં ટૂંકાં પણ તીક્ષ્ણ બાણુની પેઠે ઊંડાં ઊતરી જાય તેવાં તે વાકચો છે.

છેલ્લા ૧૦૮મા માણકામાં શ્રીમદ્ જણાવે છે:

'લાંબી ટૂંકી કે કમાનુકમ ગમે તે સ્વરૂપે આ મારી કહેલી પવિત્રતાનાં પુષ્પાથી છવાયેલી માળા પ્રભાતના વખતમાં, સાયંકાળે અને અન્ય અનુકૂળ નિવૃત્તિએ વિચારવાથી મંગલદાયક થશે. વિશેષ શું કહું?'

'માક્ષમાળા' એ શ્રીમદે સાેળ વરસ અને પાંચ માસની વચે ત્રણ દિવસમાં રચી હતી.

મનુષ્ય અંતમું ખ કે ખહિમું ખ ગમે તેવા હાય, તેને વૈયક્તિક જીવન અને સામુદાયિક જીવનની સ્વસ્થતા વાસ્તે સામાન્ય નીતિની જરૂર હાય જ છે. એવા વ્યાવહારિક નીતિના શિક્ષણ માટે 'પુષ્પમાળા' રચ્યા પછી શ્રીમદ્દને અંતમું ખ અધિકારીઓ માટે કાંઈક વિશિષ્ટ લખવાની પ્રેરણા થઈ હાય એમ લાગે છે. એમાંથી એમણે આધ્યાત્મિક જિજ્ઞાસા સંતોષવા અને પાષવા ખાતર આ કૃતિ રચી અને એનું નામ એના ઉદ્દેશ તથા વિષયને અનુરૂપ એવું 'માક્ષમાળા' રાખ્યું. આ 'માક્ષમાળા' આલાવબાધ નામે ઓળખાય છે. એના બીએ ભાગ 'પ્રજ્ઞાવબાધ માક્ષમાળા' શ્રીમદે લખવા વિચારેલા અને એમાં લખવા ધારેલ વિષયોની યાદી\*

<sup>\*</sup> જુઓ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ખૃહદ શ્રંથ પત્રાંક ૯૪૬ (આવૃત્તિ સ. ૨૦૦૭).

પણ તેમણે તૈયાર કરી હતી. પણ તેઓ એ ભાગ લખી શકચા નહેાતા.

'માેક્ષમાળા'માં ચર્ચે લા ધર્મના મુદ્દા ખાસ કરી જૈન ધર્મને જ અનુલક્ષી લીધેલા છે. શ્રીમદ્ પાતે જ સં. ૧૯૫૫માં લખે છે: 'જૈનમાર્ગ'ને યથાર્થ સમજાવવા તેમાં પ્રયાસ કર્યો છે. જિનાકત માર્ગ'થી કંઈ પણ ન્યૂનાધિક તેમાં કહ્યું નથી. વીતરાગ માર્ગ પર આખાલ- વૃદ્ધની રુચિ થાય, તેનું સ્વરૂપ સમજાય, તેનું ખીજ હૃદયમાં રાપાય તેવા હેતુએ ખાલાવબાધ રૂપ યાજના તેની કરી છે.'

વળી સં. ૧૯૫૬માં 'માેક્ષમાળા'ની ખીજી આવૃત્તિ વેળાએ પ્રકાશકને કરેલી સૂચનામાં શ્રીમદે જણાવેલી બે-એક વાત ધ્યાનમાં લેવા જેવી છે:

'....'માક્ષમાળા'ના પાઠ અમે માપી માપીને લખ્યા છે. ....શ્રોતા-વાચકને અનતાં સુધી આપણા અભિપ્રાયે ન દેારવા લક્ષ રાખવું. શ્રોતા-વાચકમાં પાતાની મેળે અભિપ્રાય ઊગવા દેવા. સારાસાર તાલ કરવાનું વાંચનાર શ્રોતાના પર છાડી દેવું. આપણે તેમને દારી તેમને પાતાને ઊગી શકે એવા અભિપ્રાયને થ'ભી ન દેવા.'

આવા જીવનપ્રેરક પુસ્તકનું અધ્યયન કેમ કરવું એ અંગે શ્રીમદે આ પુસ્તકના પ્રારંભમાં જે લખ્યું છે એ ખરેખર ઉત્તમ શિખામણ રૂપ છે:

'મધ્યસ્થતાથી એમાં તત્ત્વજ્ઞાન અને શીલ બાધવાના ઉદ્દેશ છે. ....આ પુસ્તક પ્રસિદ્ધ કરવાના મુખ્ય હેતુ ઊછરતા બાળ ચુવાના અવિવેકી વિદ્યા પામી આત્મસિદ્ધિથી ભ્રષ્ટ થાય છે તે ભ્રષ્ટતા અટકાવવાના પણ છે. ....બહુ ઊડા ઊતરતાં આ માેક્ષમાળા માેક્ષના કારણરૂપ થઈ પડશે.

'પાઠક અને વાચક વર્ગને મુખ્ય ભલામણુ એ છે કે શિક્ષાપાઠ પાઠે કરવા કરતાં જેમ અને તેમ મનન કરવા; તેનાં તાત્પર્ય અનુભવવાં, જેમની સમજણમાં ન આવતાં હોય તેમણે....પાંચસાત વખત તે પાઠા વાંચી જવા. એક પાઠ વાંચી ગયા પછી અર્ધ ઘડી તે પર વિચાર કરી અંતઃકરણને પૂછલું કે શું તાત્પર્ય મળ્યું? તે તાત્પર્યમાંથી હેય,\* ત્રેય અને ઉપાદેય શું છે? એમ કરવાથી આખા પ્રંથ સમજી શકાશે; હૃદય કામળ થશે; વિચારશક્તિ ખીલશે; અને જૈન તત્ત્વ પર રૂડી શ્રદ્ધા થશે.

'આ ગ્રંથ કંઈ પઠન કરવા રૂપ નથી; પણ મનન કરવા રૂપ છે. અર્થ રૂપ કેળવણી એમાં યાજ છે. તે યાજના "આલાવબાધ" રૂપ છે; "વિવેચન" અને "પ્રજ્ઞાવબાધ" ભાગ ભિન્ન છે....'

'માેક્ષમાળા'ના પ્રથમ પાઠ પણ 'વાંચનારને ભલા-મણુ' છે. તેમાં શ્રીમદ્ સૂચવે છે:

'કેટલાક અજ્ઞાન મનુષ્યા નિહ વાંચવા યાગ્ય પુસ્તકા વાંચીને પાતાના વખત ખાઈ દે છે; અને અવળે રસ્તે ચડી જાય છે. આ લાેકમાં અપકીર્તિ પામે છે; તેમ જ

<sup>\*</sup> તજવા યાેગ્ય, જાણવા યાેગ્ય, આદરવા યાેગ્ય શું છે?

પરલાેકમાં નીચ ગતિએ જાય છે.

'તમને એક એ પણ ભલામણ છે કે, જેઓને વાંચતાં નહિ આવડતું હાેય, અને તેની ઇચ્છા હાેય તાે આ પુસ્તક અનુક્રમે તેને વાંચી સંભળાવવું.

'તમારા આત્માનું આથી હિત થાય; તમને જ્ઞાન, શાંતિ અને આનંદ મળે; તમે પરાપકારી, દયાળુ, ક્ષમાવાન, વિવેકી અને ખુહિશાળી થાએા; એવી શુભ યાચના અહેત્ ભગવાન કને કરી આ પાઠ પૂર્ણ કરું છું.'

આ રીતે શ્રીમદે પાતે જ આ પુસ્તકનું મહત્ત્વ વિશદતાથી દર્શાવ્યું છે. વળી શ્રીમદે એકવાર વાતચીત દરમ્યાન જણાવ્યું હતું કે:

'માક્ષમાળા' રચી તે વખતે અમારા વૈરાગ્ય 'ચાગવાસિષ્ઠ'ના વૈરાગ્ય પ્રકરણમાં શ્રી રામચંદ્રજીના વૈરાગ્ય વર્ણવેલા છે તેવા હતા અને તમામ જૈન આગમા સવા વર્ષની અંદર અમે અવલાકન કર્યાં હતાં. તે વખતે અદ્દભુત વૈરાગ્ય વર્તતા હતા, તે એટલા સુધી કે અમે ખાધું છે કે નહિ તેની અમને સ્મૃતિ રહેતી નહિ.'

એ ઉપરથી પણ આ પુસ્તકની મૂલ્યવત્તાના સુજ્ઞ વાચકને સહેજે ખ્યાલ આવી શકે એમ છે. કથાએા અને ઉદાહરણાથી રાચક અનાવેલા ૧૦૮ શિક્ષાપાઠાનું ભાવપૂર્વક મનન-ચિંતન આપણા જીવનને માક્ષાભિલાષી અનાવવામાં સહાયરૂપ થાય એમ છે.

'ભાવનાભાધ' પુસ્તક સં. ૧૯૪૨માં શ્રીમદે રચ્યું હતું. 'માક્ષમાળા' સં. ૧૯૪૦માં લખાઈ અને સં. ૧૯૪૪માં

છપાઈને પ્રસિદ્ધ થઈ. આટલાે ચાર વર્ષનાે વિલંખ થાય તેમ હાેવાથી અગાઉથી થયેલા ગ્રાહકાેને શ્રીમદે 'ભાવના-બાેધ' પુસ્તક એ દરમ્યાન છપાવીને ભેટ આપ્યું હતું.

'ભાવનાંબાધ' ગ્રંથ ટૂંકા છતાં વૈરાગ્યથી ભરપૂર છે. અધ્યાત્મજીવન ગાળવા ઇચ્છનારે જે ખાર ભાવનાંઓ જીવનમાં દેઢ કરવાની છે, તે ભાવનાંઓ રાચક દેષ્ટાંતાથી સમજાવી છે. કથાંઓ દ્વારા ભાવનાંઓનું વર્ણન આપેલું હોવાથી ચિત્તાકર્ષક અને ઊંડી અસર કરે તેવા આનંદદાયક આ નાનકડા ગ્રંથ ખન્યા છે. સુપાત્રતા પામવાનું અને કાંધલાભમાહાદિ કષાય દૂર કરવાનું આ ગ્રંથ ઉત્તમ સાધન છે.

શ્રીમદે આ શ્રંથના ટૂંકા ઉપાદ્ઘાતમાં ખરું સુખ, મહાત્માઓનો બાંધ અને ખાસ કરીને ભગવાન મહાવીરના માનવા યાગ્ય બાંધ તથા માેક્ષને અર્થે એ સર્વના ઉપદેશ છે એમ જણાવી, માેક્ષમાળામાં 'બાર ભાવના' વિશે લખેલા પાઠ મૂક્યો છે. પછી ખંને શ્રંથાનું પ્રયાજન ટૂંકમાં ખહુ સુંદર રીતે દર્શાવ્યું છે:

'ઉત્તમ તત્ત્વજ્ઞાન અને પરમ સુશીલના ઉપદેશ કરનારા પુરુષા કંઈ એાછા થયા નથી; તેમ આ ગ્રંથ કંઈ તેથી ઉત્તમ વા સમાનતારૂપ નથી; પણ વિનયરૂપે તે ઉપદેશકાનાં ધુરંધર પ્રવચના આગળ કનિષ્ઠ છે. આ પણ પ્રમાણભૂત છે કે પ્રધાન પુરુષની સમીપ અનુચરનું અવશ્ય છે; તેમ તેવા ધુરંધર ગ્રંથનું ઉપદેશખીજ રાપાવા, અંત:કરણ કામળ કરવા આવા ગ્રંથનું પ્રયાજન છે.

'તત્ત્વજ્ઞાન તેમ જ સુશીલની પ્રાપ્તિ માટે અને પરિણામે અનંત સુખતરંગ પ્રાપ્ત કરવા માટે જે જે સાધ્ય-સાધના શ્રમણ ભગવંત જ્ઞાતપુત્રે પ્રકાશ્યાં છે, તેના સ્વલ્પતાથી કિંચિત તત્ત્વસંચય કરી, તેમાં મહા-પુરુષાનાં નાનાંનાનાં ચરિત્રા એકત્ર કરી આ ભાવનાંબાધ તથા માલમાળાને વિભૂષિત કરી છે, તે विदग्ध मुखमंडनं भवत्।'

એ ખાર ભાવનાએ નીચે મુજબ છે:

- અનિત્યભાવના: શરીર, વૈભવ, લક્ષ્મી, કુંદું ખ પરિવારાદિક સર્વ વિનાશી છે. જીવના મૂળ ધર્મ અવિનાશી છે, એમ ચિંતવવું તે પહેલી અનિત્યભાવના.
- ર. અશરણભાવના: સંસારમાં મરણ સમયે જીવને શરણ રાખનાર કાેઈ નથી, માત્ર એક શુભ ધર્મનું જ શરણ સત્ય છે, એમ ચિંતવલું તે બીજી અશરણભાવના.
- 3. સંસારભાવનાઃ આ આત્માએ સંસાર સમુદ્રમાં પર્યં ડન કરતાં કરતાં સર્વ ભવ કીધા છે. એ સંસારી જં જીરથી હું કચારે છૂડીશ? એ સંસાર મારા નથી; હું માેક્ષમયી છું; એમ ચિંતવવું તે ત્રીજી સંસારભાવના.
- ૪. એકત્વભાવનાઃ આ મારા આત્મા એકલાે છે. તે એકલાે આવ્યાે છે, એકલાે જશે, પાતાનાં કરેલાં કર્મ એકલાે ભાેગવશે, અંતઃકરણથી એમ ચિંતવવું

- તે ચાેથી એકત્વભાવના.
- પ. અન્યત્વભાવનાઃ આ સંસારમાં કાેઈ કાેઇનું નથી એમ ચિંતવવું તે પાંચમી અન્યત્વભાવના.
- દ. અશુચિભાવના: આ શરીર અપવિત્ર છે, મળમૂત્રની ખાલુ છે, રાગજરાનું નિવાસધામ છે, એ શરીરથી હું ન્યારા છું; એમ ચિંતવવું તે છઠ્ઠી અશુચિ-ભાવના.
- છ. આશ્રવભાવના: રાગ, દ્વેષ, અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વ ઇત્યાદિક સર્વ આશ્રવ છે એમ ચિંતવવું તે સાતમી આશ્રવભાવના.
- સમ્વરભાવના: જ્ઞાન, ધ્યાનમાં પ્રવર્તમાન થઈ ને જીવ નવાં કર્મ આંધે નહિ તે આઠમી સમ્વરભાવના.
- નિર્જરાભાવનાઃ જ્ઞાન સહિત ક્રિયા કરવી તે નિર્જરાનું કારણ છે એમ ચિંતવલું તે નવમી નિર્જરાભાવના.
- ૧૦. લાેકસ્વરૂપભાવનાઃ ચાૈદરાજ લાેકનું સ્વરૂપ વિચારવું તે દશમી લાેકસ્વરૂપભાવના.
- ૧૧. બાેધદુલ ભાવના: સંસારમાં ભમતાં આત્માને સમ્ચક્જ્ઞાનની પ્રસાદી પ્રાપ્ત થવી દુર્લ છે, વા સમ્ચક્જ્ઞાન પામ્યા તાે ચારિત્ર સર્વ વિરતિ પરિણામ-રૂપ ધર્મ પામવા દુર્લ છે એમ ચિંતવવું તે અગિયારમાં બાેધદુર્લ ભાવના.
- ૧૨. ધર્મ દુર્લ ભભાવનાઃ ધર્મ ના ઉપદેશક તથા શુદ્ધ-શાસ્ત્રના બાેધક એવા શુરુ અને એવું શ્રવણ મળવું

દુર્લં લ છે, એમ ચિંતવનું તે ખારમી ધર્મ-દુર્લભભાવના.

શ્રીમદ્દ માત્ર ગદ્યના જ લેખક નથી. તેઓએ કવિતાઓ પણ રચી છે. તેમને તે સમયમાં ઘણા જૈના 'કવિ' નામથી જ ઓળખતા. અને કેટલાકા તા તેમના અનુગામી ગણને 'કવિસંપ્રદાય' તરીકે જ ઓળખાવતા.

શ્રીમદ્દની કવિતાઓ જેતાં એમ લાગે છે કે, કવિત્વનું બીજ – વસ્તુસ્પર્શ અને પ્રતિભા તથા અભિવ્યક્તિસામર્થ્ય – તેમનામાં હતું. તેમની કવિતા તેમનાં અન્ય ગઘ લખાણાની પેઠે આધ્યાત્મક વિષયસ્પર્શી જ છે. તેમની કવિતાભાષા પ્રવાહખદ્ધ છે. સહજભાવે સરલતાથી પ્રતિપાઘ વિષયને ખાળામાં લઈ, એ પ્રવાહ કચાંક જેસભેર તેા કચાંક ચિંતન સુલભ ગંભીર ગતિએ વદ્યે જય છે. તેમની લગભગ અધી જ કવિતાઓ જૈન સંપ્રદાયની ભાવનાઓ તાત્ત્વિક મુદ્દાઓને સ્પર્શી રચાયેલી છે. જેમ આનંદઘન, દેવચંદ્ર અને યશાવિજયજીનાં કેટલાંક પદ્યો ભાવની સ્લુમતા અને કલ્પનાની ઉચ્ચગામિતાને લીધે તત્કાલીન ગુજરાતી સાહિત્યમાં ભાત પાંડે એવાં છે, અને છતાંયે તે અધાં પદ્યો જૈન સંપ્રદાયની જ વસ્તુને સ્પર્શે છે, એવું જ શ્રીમદ્દનાં પદ્યો વિશે કહી શકાય.

શ્રીમદે 'માેક્ષમાળા' 'પુષ્પમાળા' વગેરે ગ્રંથા રચ્યા છે એ અરસામાં જ તેમણે સંસ્કૃત મહાકાવ્યના નિયમાનુસારે 'નમિરાજ' નામે એક કાવ્યગ્રંથ લખ્યો છે. તેમાં ધર્મ, અર્થ, કામ અને માેક્ષ એ ચારે પુરુષાર્થના ઉપદેશ કરી અંતે માેક્ષમાર્ગ વર્ણ વ્યા છે. એ પાંચ હજાર શ્લાકના ગ્રંથ તેમણે છ દિવસમાં રચ્યાે હતાે. પરંતુ એ ગ્રંથ ઉપલબ્ધ નથી. તેમ જ તે છપાયાે હતાે કે કેમ તે પણ કહી શકાતું નથી.\*

સત્તર કે અઢાર વર્ષની વધે શ્રીમદે લખેલા દાષ્ટાંતિક દોહરા લગભગ એ શી જેટલી સંખ્યામાં પ્રાપ્ત થયા છે જે 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ખૃહદ ચંથની પાંચમી આવૃત્તિમાં છપાયા છે. એ દોહરાએ માં નીતિવ્યવહારની શિખામણ મુખ્ય છે. તે દૃરેક દોહરામાં ઘણું કરીને પ્રથમ સિદ્ધાંત જણાવી પછી તેને પુષ્ટ કરનાર દષ્ટાંત આપેલું છે. દાખલા તરીકે:

'ક્રી ક્રી મળવા નથી, આ ઉત્તમ અવતાર; કાળી ચૌદશ ને રવિ, આવે કાેઈક વાર.' 'વચને વલ્લભતા વધે, વચને વાધે વેર; જળથી જીવે જગત આ, કદી કરે પણ કેર.' 'હાેય સરસ પણ ચીજ તે, યાેગ્ય સ્થળે વપરાય; કેમ કટારી કનકની, પેટ વિષે ઘાંંચાય?'

'ખુદ્ધિપ્રકાશ' સામયિકમાં ઈ. સ. ૧૮૮૫માં 'શૂરવીર-સ્મરણ' નામે શ્રીમદે લખેલા ચાવીસ સવૈયા છપાયા છે. તે ઉપરથી તેમની છટાદાર ભાષા, જોસદાર શૈલી અને કવિત્વના ખ્યાલ આવે છે. ઉદાહરણ તરીકે:

<sup>\*</sup> આ ગ્રાંથ અંગેના માત્ર ઉલ્લેખ સં.૧૯૪૩માં પ્રસિદ્ધ થયેલી પુસ્તિકા 'સાક્ષાત્ સરસ્વતી 'માં મળે છે.

'ઢાલ ઢળકતી, ઝખક ઝખકતી, લઈ ચળકતી કર કરવાલ, ખરેખરા ખૂંદે રણમાં ત્યાં મૂછ મલકતી ઝગતું ભાલ; વેરીને ઘેરી લેતા ઝટ, ભરતભૂમિના જય ભડવીર, અરે, અરેરે, આજ ગયા કચાં, રહિયાળા એવા રણધીર?'

ત્રીસ વર્ષની ઉંમરે લખાયેલ 'અપૂર્વ અવસર એવો કચારે આવશે?' એ ધ્રુવપદવાળા શ્રીમદ્દના જાણીતા કાવ્યના અહીં ઉલ્લેખ કરી લઈએ. એ કાવ્ય 'આશ્રમ-ભજનાવલી'માં સ્થાન પામેલું હાવાથી, માત્ર જૈન કે ગુજરાતી જનતામાં જ નહિ, પણ ગુજરાતી ભાષા થાેડે ઘણે અંશે સમજનાર વર્ગમાં પણ જાણીતું થયું છે અને થતું જાય છે. એ કાવ્ય એવા આત્મિક ઉલ્લાસમાંથી લખાયેલ છે કે, વાંચનારને પણ તે શાંતિ આપે છે.

'શ્રી આત્મસિક્શિયાસ' એ અધ્યાત્મવિષયક પદ્મગ્રંથ શ્રીમદે ઓગણત્રીસ વર્ષની વધે એક જ બેઠકે ૧૪૨ ગાથાઓમાં રચ્યા છે.

'આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર'ની રચના શ્રીમદે કરી ત્યારે તેમણે માત્ર ચાર જીવાને અધિકારી જાણી તેની હસ્તલિખિત નકલા તેમના જ ઉપયાગ માટે માેકલી હતી; કારણ કે વૈરાગ્ય-ઉપશમથી તેઓાની ખુદ્ધિનું વિપર્યાસપણું ટળ્યું હતું. આત્માની ઓળખ કરવા માટે સત્યાસત્યનું માત્ર શાસ્ત્ર જ્ઞાન કામ આવતું નથી. 'समाधिशतक'માં કહ્યું છે એમ:

शृण्वन्नप्यन्यतः कामं वदन्नपि कलेवरात्। नात्मानं भावयेद् भिन्नं यावत् तावन्न मोक्षभाक्।। આત્મા દેહથી ભિન્ન છે એ વિશે સદ્ગુરુ પાસેથી સારી રીતે સાંભળ્યું હોય, બીજાને કહી પણ ખતાવતો હોય, છતાં જ્યાં સુધી દેહથી આત્મા ભિન્ન છે તેવી ભયવના કરે નહિ ત્યાં સુધી શુદ્ધ આત્માના અનુભવ થાય નહિ અને માેક્ષને યાેગ્ય તે જીવ થાય નહિ.

આવા સદસદ્વિવેક જીવ કરી શકે તથા આત્માની ' ઓળખ કરવા તરફ તે વળી શકે અને તેની અનુભૂતિ સાક્ષાત્ કરી શકે એ વસ્તુને લક્ષમાં રાખીને શ્રીમદે ખહુ સરળતાથી સ્ત્રાત્મક શૈલીમાં ૧૪૨ ગાથાઓમાં જે સદ્બાધ આપ્યા છે એ ખરેખર ચિરકાળ મનન કરવા યાગ્ય છે.

મુક્તિમાર્ગના પ્રવાસી શ્રીમદે જે આત્મસ્વરૂપનું નિરંતર અપ્રગટપણે પાતાને વેદન હતું, તે આખાલવૃદ્ધ સૌ કાઈ સમજી શકે એવી સરળ પ્રવાહી ભાષામાં 'આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર' દ્વારા પદ્મરૂપે પ્રગટ કર્યું.

આવા ગૃઢ તત્ત્વને સરસ પદ્યમાં શખ્દારૂઢ કરીને સામાન્ય કક્ષાના મુમુક્ષુ જીવા પણ યથાશક્તિ સમજીને પાતાની આત્માન્નિત સાધી શકે એવી સરળ પણ ગંભીર પ્રૌઢ ભાષા દ્વારા આધુનિક યુગમાં કેવાં શાસ્ત્રા રચવાં જોઈએ તેના યથાર્થ આદર્શ આ શાસ્ત્ર રચીને શ્રીમદે રજ્ કર્યો છે.

તત્ત્વજ્ઞાનના મહાન પ્રશ્નોને આવી સરળ ભાષામાં વ્યક્ત કરવા એ ખરેખર મહાપ્રજ્ઞાવ તનું કાર્ય છે. શ્રીમદ્દનાં બીજા અધાં લખાણા કરતાં 'આત્મસિહિશાસ્ત્ર'ની રચના જુદી જ તરી આવે છે. ડૂંકા સરળ શખ્દાે સહિત, નય કે ન્યાયનાં અટપટાં અનુમાના કે ખંડનમાંડનની કિલષ્ટતારહિત, સૌ કાેઈ મુમુક્ષુ જીવને ભાેગ્ય, શ્રેયસ્કર સામગ્રીથી સમૃદ્ધ એવા આ ગ્રંથ શ્રીમદ્ની આત્માજાતિકર સાધનાના પરિપાકસમાં છે.

પ્રથમ ચૂંવાળીસ ગાથાઓમાં પ્રાસ્તાવિક વિવેચન છે. તેમાં આત્મજ્ઞાન સિવાય જન્મમરણનાં દુ:ખ ટળે નહિ એમ જણાવી, વર્તમાનકાળમાં માેલ્લમાંગેને રાેકનાર કિયાજડત્વ અને શુષ્કજ્ઞાન એ બે દાેષા દર્શાવી તે દાેષાનાં લક્ષણ આપ્યાં છે. પછી તે ખંને દાેષા ટાળવાના ઉપાય 'સદ્યુરુચરણની ઉપાસના' અતાવી, સદ્યુરુનાં લક્ષણ અને માહાત્મ્ય સંદ્વેપમાં વર્ણવી, સદ્યુરુનાં કે તેમના સમાગમના અભાવે આત્માનું નિરૂપણ કરનારાં સત્શાસ્ત્રાના અભ્યાસ મધ્યસ્થ ખુદ્ધિએ કરવાની ભલામણ કરી છે. પછી, આત્મજ્ઞાન પામવા ઇચ્છનારે સ્વચ્છંદ અને મતાર્થીપણું ટાળવાં જોઈ એ; માલ્લમાર્ગમાં સ્વચ્છંદ એ મહાન વિઘ્નરૂપ છે તથા મતાર્થીપણું એ તેનું જ એક રૂપ છે એમ દર્શાવી, સાચા આત્માર્થીનાં લક્ષણા વર્ણવી અતાવ્યાં છે.

ત્યાર ખાદ, એક ગાથામાં છ પદના નામનિદે શ આવે છે. અને તે દરેક પદ ઉપર શિષ્યની શંકાઓ અને સદ્ગુરુ તેનું સમાધાન કરે છે. જેમકે, 'આત્મા છે' એ પદ ઉપર શંકા કરતાં શિષ્ય જણાવે છે કે, 'જીવ દેખાતા નથી, માટે જીવ નથી. અથવા દેહજ આત્મા છે.' પછી ગુરુ અનેક સરળ યુક્તિઓથી તે નાસ્તિકવાદનું જીવન-સાધના ૧૯૩

ખંડન કરે છે. તે જ પ્રમાણે આત્માના નિત્યત્વ, કર્તૃત્વ, ભાેકતૃત્વ, માેક્ષ છે અને માેક્ષના ઉપાય છે એ પદા ઉપર પણ શિષ્ય શાંકાએા કરે છે અને ગુરુ તેનું સમાધાન કરે છે.

ઉપસંહારમાં, આ છ પદ વિશે વિચાર કરવાથી તેમ જ તેમાં નિઃશંક થવાથી સમકિત પ્રાપ્ત થશે એમ જણાવી, મિથ્યાત્વરૂપી મહાન रेाग टाળવા सह्गुरुरूपी મહાવૈદ્યને શાેધી, તેમની આજ્ઞારૂપી પથ્યપાળી, તેમના બાેધના વિચાર અને ધ્યાનરૂપ ઔષધની <u>ભ</u>લામણ કરી છે. તથા 'આ કાળ વિષમ હાેવાથી માેક્ષ ન મળે ' વગેરે વિચારા તજી સત્પુરુષાર્થ કરી પરમાર્થ સાધવા પ્રેરણા કરી છે. અંતમાં, આત્માનું પારમાર્થિક સ્વરૂપ વિચારવા છતાં સદ્વ્યવહારરૂપી માેક્ષનાં સાધ**ન**ા પ્રત્**યે** એદરકાર ન અનવાની ચેતવણી આપી છે અને જણાવ્યું છે કે, જ્યાં સુધી તે જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું નથી, ત્યાં સુધી પારમાર્થિક સ્થિતિની વાતાે કરવામાં તથ્ય નથી; માટે દયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય આદિ ગુણાનું સેવન કરતાં કરતાં જાગ્રત રહેવું એ જ ચાેેેગ્ય છે.

આવા ગંભીર વિષયને શ્રીમદે ખહુ સરળતાથી નિરૂપ્યા છે. પરંતુ એ વિષય દાર્શનિક, તર્કપ્રધાન અને જૈન સંપ્રદાયસિદ્ધ હાેવાથી તેના રસાસ્વાદ અનુ-ભવવા માટે જૈન પરિભાષા અને જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના સ્પષ્ટ સંસ્કારા મેળવવા આવશ્યક છે. તાેચે 'આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર'ના અનુશીલન માટે સુગમતા એ છે કે શ્રી અંબાલાલભાઈએ દરેક ગાથાના અર્થ ગદ્યમાં આપ્યા છે, જે શ્રીમદ્ની દિષ્ટિ તળે આવી ગયેલા છે. વળી શ્રીમદે પાતે આ યાંચની કેટલીક ગાથાએા ઉપર જુદા જુદા સમયે પત્રામાં વિવેચના મુમુક્ષુએા ઉપર લખી માકલ્યાં હતાં. આ બધી અમૂલ્ય સામયીને લીધે 'આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર'નું અધ્યયન કરવામાં સરળતા થઈ પડે છે.

પ્રજ્ઞાચક્ષુ વિદ્વત્વર્ય પંડિત સુખલાલજી યથાર્થ જ કહે છેઃ

'જે ઉંમરે અને જેટલા ટૂંક વખતમાં શ્રીમદે 'આત્મસિંહિ'માં પાતે પચાવેલ જ્ઞાન ગૂંચ્યું છે તેના વિચાર કરું છું ત્યારે મારું મસ્તક ભક્તિભાવે નમી પડે છે. એટલું જ નહિ, પણ મને લાગે છે કે તેમણે આધ્યાત્મિક મુમુક્ષુને આપેલી આ ભેટ એ તા સેંકડા વિદ્વાનાએ આપેલી સાહિત્યિક ગ્રંથરાશીની ભેટ કરતાં વિશેષ મૃલ્યવંતી છે.'

એ જ રીતે શ્રીમદે લખેલા અનેક પત્રો, તેઓ શ્રીએ લખેલી હાથ-નાંધા વગેરેના અભ્યાસ કરીએ તા શ્રીમદ્ની વિપુલ અમૃત પ્રસાદીના સહેજે ખ્યાલ આવી શકે છે.

શ્રીમદ્દનાં લખાણાની એક અસાધારણતા એ છે કે પાતે જે અનુભવ્યું તે જ તેમણે લખ્યું છે. એમનાં લખાણા એટલે આંતર-બાહ્ય જીવનની ઉત્કટ અનુભૂતિ-ઓના નિચાડ. તેમાં કચાંયે કૃત્રિમતા જેવા મળતી નથી. બીજાની ઉપર છાપ પાડવા સારુ એમણે એકેય લીટી

જીવન-સાધના ૧૯૫

લખી હાય એવા જરાય સંભવ કચાંય દેખાતા નથી. આત્મનિમજજન કરી હૃદયના અતલ સાગરમાંથી તેઓ સત્ર્પી માેતીને વીણી લાવનારા મરજીવાસમા હતા. તેથી જ એમનાં લખાણામાં સત્—અમૃતત્વ નીતરી રહ્યું હાય એવી પ્રતીતિ વાંચનારને થાય છે. તેમના લખવાના હેતુ જ વાંચનારને પાતાના આત્માન દમાં ભાગીદાર ખનાવવાના હતા.

જેને આત્મકલેશ ટાળવા છે, જે પાતાનું કર્તવ્ય જાણવા ઉત્સુક છે, જે શ્રેયાર્થી – માક્ષાર્થી છે તેને શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાં અમૃત – પ્રસાદીરૂપ લખાણા અતીવ ઉપયાગી થઈ પડે તેમ અવશ્ય છે.

છેવટે, શ્રીમદ્દનાં લખાણાની મહત્તા દર્શાવતા પંડિત-વર્ય સુખલાલજીના અભિપ્રાય\* આપવા ચાેગ્ય થશે :

'અંગાળી, મરાઠી, હિંદી અને ગુજરાતી આદિ પ્રાંતિક ભાષાઓ, જેમાં ગૃહસ્થ કે ત્યાગી જેન વિદ્વાન અને વિચારક વર્ગની લેખન પ્રવૃત્તિ થાય છે અને વિશેષ સંભવે છે, તેમાંથી પ્રસિદ્ધ જૈન આચાર્ય આત્મારામજીની હિંદી કૃતિઓને બાદ કરતાં એકે ભાષામાં વીસમી શતાબ્દિમાં લખાયેલું એક પણ પુસ્તક મેં એવું નથી જોયું કે, જેને 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'નાં લખાણા સાથે ગંભીરતા, મધ્યસ્થતા અને મૌલિકતાની દેષ્ટિએ અ'શથી પણ સરખાવી શકાય.

'તેથી આધુનિક સમગ્ર જૈન સાહિત્યની દર્ષિએ,

<sup>\*</sup> સ. ૧૯૯૨ની શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જયંતી વેળાએ અમદાવાદમાં વાંચવા માટે તૈયાર કરેલા પંડિતજીના નિખંધમાંથી.

વિશેષે કરી જૈન તત્ત્વજ્ઞાન અને ચારિત્રવિષયક ગુજરાતી સાહિત્યની દેષ્ટિએ શ્રીમદ્દનાં લખાણાતું ભારે મૃલ્ય છે.

'છેલ્લા ત્રણ ચાર દશકા થયાં જૈન સમાજમાં નવીન પ્રજાને નવીન કેળવણી સાથે ધાર્મિક અને તત્ત્વજ્ઞાન સંખંધી જૈન શિક્ષણ આપી શકે એવાં પુસ્તકાની ચામેરથી અનવરત માગણી થતી જોવામાં આવે છે. અનેક સંસ્થાઓએ પાતપાતાની શકચતા પ્રમાણે આવી માગણીને પહેાંચી વળવા કાંઈ ને કાંઈ પ્રયત્ન સેવ્યા છે, તેમ જ નાનાંમાટાં પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ કર્યાં છે; પણ જ્યારે નિષ્પક્ષ- ભાવે એ બધા વિશે વિચાર કરું છું, ત્યારે મને સ્પષ્ટ લાગે છે કે, એ બધા પ્રયત્ના અને લગભગ એ બધું સાહિત્ય શ્રીમદ્દનાં લખાણા સામે બાલીશ અને કૃત્રિમ જેવું છે.

'એમનાં લખાણામાંથી જ અક્ષરેઅક્ષર અમુક ભાગા તારવી, અધિકારીની ચાંગ્યતા અને વય પ્રમાણે પાઠ્યક્રમ ઘડી કાઢવામાં આવે, કે જેમાં કાઈ પણ જાતના ખર્ચં, પરિશ્રમ આદિના બાજ નથી, તા ધાર્મિક સાહિત્ય વિશેની જૈન સમાજની માગણીને આજે પણ એમનાં લખાણાથી બીજાં કાઈ પણ પુસ્તકા કરતાં વધારે સારી રીતે સંતાષી શકાય એમ છે. એમાં કુમારથી માંડી પ્રૌઢ ઉંમર સુધીના અને પ્રાથમિક અભ્યાસીથી માંડી જોડા ચિંતક સુધીના જિજ્ઞાસુ માટેની સામગ્રી માંજુદ છે. અલખત્ત એ સામગ્રીના સદુપયાંગ કરવા વાસ્તે અસંકુચિત અને ગુણ્યાહક માનસચક્ષુ જોઈએ.'

જીવન-સાધના ૧૯૭

વળી સાથાસાથ આપણા ગુજરાતી સાહિત્યના એક અગ્રગણ્ય વિચારક આચાર્ય શ્રી આનંદશંકરભાઈ ધ્રુવ 'શ્રીમદ્ રાજરાંદ્ર' વિશે શું કહી ગયા છે\* એ પણ ધ્યાનમાં લેવા જેવું છે:

'આજકાલ ભણેલાએ માં એવી ઘેલછા ચાલી છે કે દરેક માટા લેખકના ગ્રંથા આપણે વાંચી લેવા જ જોઈએ. ખૂબ વાંચવું, ખૂબ લખવું અને ખૂબ છપાવવું એવા રાગ આજકાલ ફાટી નીકળ્યો છે. પણ હું તેને વાજબી માનતા નથી.

'પૂર્વ'કાળે માત્ર એક બે ચંથનાં વાચન અને મનનથી જે ફળ મળતું તે આજે સેંકડા અને હજારા ગ્રંથના વાચનથી મળતું નથી. વિવિધ મહાત્માના ગ્રંથામાં વિવિધ આદર્શો આપણે પ્રત્યક્ષ કરીએ છીએ અને એ આદર્શીની છાપ આપણા અંતઃકરણ ઉપર સ્થાયીરૂપે રહી શકતી નથી. દરેક ગ્રંથની અમુક એક ખાજુ હાય છે. આવી અનેક ખાજુએાનું પ્રતિબિંબ આપણે આપણા જીવનમાં પાડી શકીએ એ અસંભવિત છે.

'અંગ્રેજ વિદ્વાનામાં અનેકાને એક ચાહ્કસ ગ્રંથકાર કે મહાત્મા પ્રત્યે ખાસ હૃદયભાવ હાય છે. તેઓ પાતાના આખા જીવન દરમિયાન એ એક જ આદશ'ને કેળવવા મથે છે. આથી તેમને ઘણા લાભ મળે છે.

<sup>\*</sup> સં. ૧૯૭૩ની કાર્તિકા પૂર્ણિમાને દિવસે વઢવાણ કે પમાં આચાર્યશ્રી આનંદરા કરલાઈ કુવે પ્રમુખપદે આપેલા ભાષણમાંથી.

આપણે એ વિષયનું અનુકરણ કરવું જોઈએ અને અની શકે તા એક જ મહાપુરુષના ગ્રંથને દેષ્ટિ સન્મુખ રાખી તેનું મનન અને નિદિધ્યાસન કરવાના પ્રયત્ન કરવા જોઈએ.

'હું જોકે કાઈ ખાસ પ્રકારના મતાગ્રહ ધરાવતા નથી, તા પણ મધુકરભાવે જે કંઈ ગ્રહણ કરવામાં આવે તેને હું વાજખી માનતા નથી.

'ગુજરાતના જાહેર જીવનમાં મારું જે અલ્પ સ્થાન છે તેને લક્ષમાં લઈ અને મારે શિરે જે જવાબદારી રહેલી છે તેના વિચાર કરી મારે કહેલું જોઈએ કે, "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" ચંથને એક આદર્શ રૂપે રાખવામાં આવે તો તેથી તેના ઉપાસકને અત્યંત લાભ થયા વગર રહે નહિ. એ ચંથમાં તત્ત્વજ્ઞાનનાં ઝરણા વદ્યા કરે છે. એ ચંથ કાઈ ધર્મના વિરાધી નથી, કારણ કે તેની શૈલી બહુ ગંભીર પ્રકારની છે. હું આ ચંથ વાંચવાની અને વિચારવાની સૌને વિનંતિ કરી મારું બાલવું સમાપ્ત કરે છું.'

## ૧૫

## શ્રીમદ્ની અંતિમ ચર્યા

'પંચ વિષયમાં રાગદેષિવિરહિતતા,
પંચ પ્રમાદે ન મળે મનના ક્ષાેભ જો;
દ્રવ્ય ક્ષેત્ર ને કાળ ભાવ પ્રતિઅધ વૃષ્ણ,
વિચરવું ઉદયાધીન પણ વીતલાભ જો.'\*
'ભગવાને ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્ર'માં ગૌતમને કહ્યું કે,
'હે ગૌતમ! મનુષ્યનું આયુષ્ય ડાભની અણી પર પડેલા જળના ખિંદુ જેવું છે. જેમ તે ખિંદુને પડતાં વાર લાગતી નથી, તેમ આ મનુષ્યાયુ જતાં વાર લાગતી નથી.' માટે હે ગૌતમ 'समय गोयम मा पमाए' –સમય– અવસર પામીને પ્રમાદ ન કર; મેષાનુમેષમાં ચાલ્યા જતા અલ્પમાં અલ્પ ભાગ જેટલા સમયમાં પણ પ્રમાદ ન કર.

આ બાધને કેન્દ્રમાં રાખીને શ્રીમદ્ 'માક્ષમાળા'માં

પંચ વિષય = પાંચ ઇંદ્રિયોના વિષયો.
 પંચ પ્રમાદ = ધર્મની અનાદરતા, ઉન્માદ, આળસ, કષાય એ સઘળાં પ્રમાદનાં લક્ષણો છે. (જુએ માેક્ષમાળા પાઠ-૫૦)
 ઉદયાધીન = પ્રારબ્ધકર્મને આધીન.

કહે છે:

'અતિ વિચક્ષણ પુરુષા સંસારની સર્વાપાધિ ત્યાગીને અહારાત્ર ધર્મમાં સાવધાન થાય છે. પળના પણ પ્રમાદ કરતા નથી. વિચક્ષણ પુરુષા અહારાત્રના થાડા ભાગને પણ નિરંતર ધર્મ કર્તા વહે છે. પણ મૃઢ પુરુષા નિદ્રા, આહાર, માજશાખ અને વિકથા તેમ જ રંગરાગમાં આયુ વ્યતીત કરી નાખે છે. એનું પરિણામ તેઓ અધાગતિરૂપ પામે છે.

'જેમ ખને તેમ યતના અને ઉપયોગથી ધર્મને સાધ્ય કરવા યાગ્ય છે. સાઠ ઘડીના અહારાત્રમાં વીશ ઘડી તા નિદ્રામાં ગાળીએ છીએ. આકીની ચાળીશ ઘડી ઉપાધિ, ટેલટપ્પા અને રઝળવામાં ગાળીએ છીએ. એ કરતાં એ સાઠ ઘડીના વખતમાંથી બેચાર ઘડી વિશુદ્ધ ધર્મક તેંવ્યને માટે ઉપયોગમાં લઈએ તા અની શકે એવું છે. એનું પરિણામ પણ કેવું સુંદર થાય?

'પળ એ અમૂલ્ય ચીજ છે. ચક્રવર્તી પણ એક પળ પામવા આખી રિદ્ધિ આપે તાેપણ તે પામનાર નથી. એક પળ વ્યર્થ ખાવાથી એક ભવ હારી જવા જેવું છે, એમ તત્ત્વની દેષ્ટિએ સિદ્ધ છે!'

જાણે કે આ બાધને જ આત્મસાત્ કરીને શ્રીમદ્ 'પરમપદપ્રાપ્તિ' માટે પ્રમાદરહિતપણે અહારાત્ર ઝઝૂમ્યા હતા. અને એમના પ્રસિદ્ધ પદમાં એમણે જે ગાયું છે એ જ એમના જીવનમાં મૃર્તિમંત જોવા મળે છે: જીવન-સાધના રુ૧

'એકાકી વિચરતા વળી સ્મશાનમાં, વળી પર્વાતમાં વાઘ સિંહ સંચાગ જો; અડાલ આસન, ને મનમાં નહિ ક્ષાભતા, પરમ મિત્રના જાણે પામ્યા યાેગ જો. દ્યાર તપશ્ચર્યામાં પણ મનને તાપ નહિ, સરસ અજ્ઞે નહિ મનને પ્રસન્નભાવ જો; રજકણ કે રિદ્ધિ વૈમાનિક દેવની, સર્વા માન્યા પુદ્દગલ એક સ્વભાવ જો.' આમ ચારિત્રમાહિના પરાજય કરીને શ્રીમદ્ સુદેઢ

'અંત સમય ત્યાં પૂર્ણ' સ્વરૂપ વીતરાગ થઈ, પ્રગટાલું નિજ કેવળજ્ઞાનનિધાન જો.'

એ માટે શ્રીમદ્ સર્વસંગપરિત્યાગ કરી અપ્રતિઅદ્ધ-પણે વિચારવા ઇચ્છે છે. પરંતુ વ્યાવહારિક ઉપાધિઓ હજ એાછી થઇ નથી, તેથી જોઈએ તેવી સુલસતા જણાતી નથી. એ વિશે માહ સુદ, ૧૯૪૭ના પત્રમાં શ્રીમદ્ લખે છે:

'પરમાત્મામાં પરમ સ્નેહ ગમે તેવી વિકટ વાટેથી થતો હોય તાપણ કરવા ચાગ્ય જ છે. સરળ વાટ મખ્યા છતાં ઉપાધિના કારણથી તન્મયભક્તિ રહેતી નથી, અને એકતાર સ્નેહ ઊભરાતા નથી. આથી ખેદ રહ્યા કરે છે. અને વારંવાર વનવાસની ઇચ્છા થયા કરે છે. જોકે વૈરાગ્ય તા એવા રહે છે કે ઘર અને વનમાં ઘણું કરીને આત્માને ભેદ રહ્યો નથી, પરંતુ ઉપાધિના પ્રસંગને લીધે તેમાં ઉપયોગ રાખવાની વારંવાર જરૂર રહ્યા કરે છે, કે જેથી પરમ સ્નેહ પર તે વેળા આવરણ આણુવું પહે; અને એવી પરમ સ્નેહતા અને અનન્ય પ્રેમભક્તિ આવ્યા વિના દેહત્યાગ કરવાની ઇચ્છા થતી નથી. કદાપિ સર્વાત્માની એવી જ ઇચ્છા હશે તો ગમે તેવી દીનતાથી પણ તે ઇચ્છા ફેરવશું. પણ પ્રેમભક્તિની પૂર્ણ લય આવ્યા વિના દેહત્યાગ નહિ કરી શકાય એમ રહે છે; અને વારંવાર એ જ રટના રહેવાથી 'વનમાં જઈએ,' 'વનમાં જઈએ એમ થઈ આવે છે.....

'ગાપાંગનાની જેવી શ્રીમદ્ ભાગવતમાં પ્રેમભક્તિ વર્ણુ વી છે, એવી પ્રેમભક્તિ આ કળિકાળમાં પ્રાપ્ત થવી દુર્લંભ છે, એમ જોકે સામાન્ય લક્ષ છે, તથાપિ કળિકાળમાં નિશ્ચળ મતિથી એ જ લય લાગે તા પરમાત્મા અનુગ્રહ કરી શીઘ્ર એ ભક્તિ આપે છે.

'જડભરતજીની શ્રીમદ્ ભાગવતમાં સુંદર આપ્યાયિકા આપી છે; એ દશા વારંવાર સાંભરી આવે છે. અને એવું ઉન્મત્તપણું પરમાત્માને પામવાનું પરમ દ્વાર છે. એ દશા વિદેહી હતી. ભરતજીને હરણના સંગથી જન્મની વૃદ્ધિ થઈ હતી અને તેથી જડભરતના ભવમાં અસંગ રહ્યા હતા. એવાં કારણથી મને પણ અસંગતા ખહુજ સાંભરી આવે છે; અને કેટલીક વખત તા એવું થઈ જાય છે કે તે અસંગતા વિના પરમ દુઃખ થાય છે. યમ અંતકાળે પ્રાણીને દુઃખદાયક નહિ લાગતા હાય, પણ અમને સંગ દુઃખદાયક લાગે છે....

જીવન-સાધના ર૦૩

'"સત્ – સત્" એનું રટષ્ છે....અધિક શું કહીએ ? ઈશ્વરની ઇચ્છા એવી છે અને તેને રાજી રાખ્યા રહ્યા વિના છૂટકા નથી. નહિ તા આવી ઉપાધિ યુક્ત દશામાં ન રહીએ; અને ધાર્યું કરીએ; પરમ પીયૂષ અને પ્રેમ-ભક્તિમય જ રહીએ! પણ પ્રારખ્ધકર્મ અળવત્તર છે!'

આમ શ્રીમદ્દનું ચિત્ત અસંગતા તરફ વળતું જય છે. છતાં સંપ્રાપ્ત વ્યવહારાને તેઓ નિષ્કામભાવે અદા કરવાની શુભ નિષ્ઠા પણ જાળવતા જાય છે. પાતે કયા લક્ષ પર પહેાંચવાનું છે એની સજાગતા પણ તેમનામાં એટલી જ મક્કમપણે જોવા મળે છે. તેમનું નિશ્ચયખળ પણ એટલું જ દહીભૂત રહે છે. ફાગણ સુદ, દશમ ૧૯૪૮ના પત્રમાં શ્રીમદ્ લખે છે:

'ઘણા ઘણા જ્ઞાની પુરુષા થઈ ગયા છે, તેમાં અમારા જેવા ઉપાધિપ્રસંગ અને ચિત્ત-સ્થિતિ ઉદાસીન,\* અતિ ઉદાસીન, તેવા ઘણું કરીને પ્રમાણમાં થાેડા થયા છે. ઉપાધિપ્રસંગને લીધે આત્માસં ખંધી જે વિચાર તે અખંડપણે થઈ શકતાે નથી, અથવા ગૌણપણે થયા કરે છે, તેમ થવાથી ઘણા કાળ પ્રપંચ વિશે રહેવું પડે છે; અને તેમાં તાે અત્યંત ઉદાસ પરિણામ થઈ ગયેલ

શ્રીમદે સં.૧૯૪૫માં લખ્યું છે: 'સુખકા સહેલા હૈ, અકેલા ઉદાસાનતા. અધ્યાત્મના જનના તે ઉદાસાનતા.'

<sup>\*</sup> ઉદાસીનતાના અર્થ સમજવા જેવા છે. ઉદાસીનતા એટલે સમભાવ; વૈરાગ્ય; શાંતતા; મધ્યસ્થતા.

હોવાથી ક્ષણવાર પણ ચિત્ત ટકી શકતું નથી; જેથી જ્ઞાનીઓ સર્વ સંગપસ્તિયાગ કરી અપ્રતિઅદ્ધપણે વિચરે છે. 'સર્વ સંગ'શબ્દના લક્ષ્યાર્થ એવા છે કે, અખંડપણે આત્મધ્યાન કે બાધ મુખ્યપણે ન રખાવી શકે એવા સંગ. આ અમે ટુંકામાં લખ્યું છે; અને તે પ્રકારને બાહ્યથી, અંતરથી ભજ્યા કરીએ છીએ.

'દેહ છતાં મનુષ્ય પૂર્ણ વીતરાગ થઈ શકે એવા અમારા નિશ્વલ અનુભવ છે. કારણ કે અમે પણ નિશ્વય તે જ સ્થિતિ પામવાના છીએ, એમ અમારા આત્મા અખંડપણે કહે છે; અને એમ જ છે, જરૂર એમ જ છે. પૂર્ણ વીતરાગની ચરણરજ નિરંતર મસ્તકે હા, એમ રહ્યા કરે છે. અત્યંત વિકટ એવું વીતરાગત્વ અત્યંત આશ્વર્ય કારક છે; તથાપિ તે સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય છે, સદેહે પ્રાપ્ત થાય છે, એ નિશ્વય છે; પ્રાપ્ત કરવાને પૂર્ણ યોગ્ય છે, એમ નિશ્વય છે. સદેહે તેમ થયા વિના અમને ઉદાસીનતા મટે એમ જણાતું નથી અને તેમ થવું સંભવિત છે, જરૂર એમ જ છે.'

આ સ્થિતિમાં પણ ઉપાધિના જોગ વિશેષ હતા. શ્રીમદ્ ચૈત્ર સુદ છઠ, ૧૯૪૯ના પત્રમાં જણાવે છે:

'ઉપાધિના જોગ વિશેષ રહે છે. જેમજેમ નિવૃત્તિના જોગની વિશેષ ઇચ્છા થઇ આવે છે. તેમતેમ ઉપાધિની પ્રાપ્તિના જોગ વિશેષ દેખાય છે. ચારે બાજુથી ઉપાધિના ભીડાે છે. કાેઈ એવી બાજુ અત્યારે જણાતી નથી કે અત્યારે જ એમાંથી છૂટી ચાલ્યા જવું જીવન-સાધના રુજ્ય

હાય તા કાઇના અપરાધ કર્યા ન ગણાય. છૂટવા જતાં કાઇના મુખ્ય અપરાધમાં આવી જવાના સ્પષ્ટ સંભવ દેખાય છે, અને આ વર્તમાન અવસ્થા ઉપાધિરહિતપણાને અત્યંત યાગ્ય છે; પ્રારખ્ધની વ્યવસ્થા એવી પ્રખંધ કરી હશે.'

આ રીતે ચાતરક ઉપાધિની જ્વાલા પ્રજ્વલતી હાેય તે પ્રસંગમાં સમાધિ—આત્મસ્થિતિ જાળવી રાખવી અતિ દુષ્કર છે, છતાં એ માટેના ઉપાય પણ શ્રીમદ્દને જ્ઞાત હતા. 'પ્રભુભક્તિમાં જેમ અને તેમ તત્પર રહેવું. માેલના એ ધુરંધર માર્ગ મને લાગ્યા છે. ગમે તા મનથી પણ સ્થિર થઈને બેસી પ્રભુભક્તિ અવશ્ય કરવી યાેગ્ય છે. મનની સ્થિરતા થવાના મુખ્ય ઉપાય હમણાં તા પ્રભુભક્તિ સમજો.'

'જે વડે વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થાય તે વાચન વિશેષ કરીને રાખવું; મતમતાંતરના ત્યાગ કરવા; ....અસત્સંગાદિકમાં રુચિ ઉત્પન્ન થતી મટવાના વિચાર વાર વાર કરવા ચાગ્ય છે.' (જેઠ, ૧૯૪૮). અને

कि बहुणा इह जह जह, रागदोसा लहुं विलिज्जंति। तह तह पयठ्ठिअव्वं, असा आणा जिणिदाणम्।। (ઉપદેશ ૨૬૨૫–૫શો। વિજયજી)

'કેટલુંક કહીએ? જેમજેમ આ રાગદેષના નાશ વિશેષ કરી થાય તે તે પ્રકારે પ્રવર્તવું એ જ આજ્ઞા જિનેશ્વર દેવની છે.' (૧૯૪૮).

એમ धीमेधीमे श्रीमइ सर्व सं ગપરિત્યાગ ભણી પ્રયાણ

કરવા લાગ્યા અને તેએા આત્મવિશ્વાસપૂર્વક કહે છે:

'દઢ વિશ્વાસથી માનને કે આ-ને વ્યવહારનું અંધન ઉદયકાળમાં ન હોત તો બીજા કેટલાક મનુષ્યાને અપૂર્વ હિતના આપનાર થાત. પ્રવૃત્તિ છે તો તેને માટે કંઇ અસમતા નથી; પરંતુ નિવૃત્તિ હોત તો બીજા આત્માઓને માર્ગ મળવાનું કારણ થાત.' (૧૯૪૭).

વળી શ્રીમદ્ની એકાંતચર્યા વેળાએ\* તેમ જ શ્રીમદ્ના સમાગમમાં\* આવવા તત્પર થતા ભક્તજના અને મુમુક્ષુજનાના પ્રવાહ જોઈને શ્રીમદ્ને થાય છે કે, લાેકા શ્રેયાર્થી માગે જવા ઉત્સક છે ખરા. શ્રીમદ્ એ આખતમાં લખે છે:

'નાની વચે માર્ગના ઉદ્ધાર કરવા સંખંધી જિજ્ઞાસા વર્તતા હતા. ત્યાર પછી જ્ઞાનદશા આવ્યે ક્રમે કરીને તે ઉપશમ જેવી થઈ; પણ કાઈ કાઈ લાકા પરિચયમાં આવેલા, તેમને કેટલીક વિશેષતા ભાસવાથી કંઈક મૂળ માર્ગ પર લક્ષ આવેલા, અને આ ખાજુ તા સેંકડા અથવા હજારા માણસા પ્રસંગમાં આવેલા જેમાંથી કંઈક સમજણવાળા તથા ઉપદેશક પ્રત્યે આસ્થાવાળા એવા સાએક માણસા નીકળે. એ ઉપરથી એમ જોવામાં આવ્યું કે લાકા તરવાના કામી વિશેષ છે, પણ તેમને તેવા યાંગ ખાઝતા નથી.

'જો ખરેખર ઉપદેશક પુરુષના જોગ અને તાે ઘણા

<sup>#</sup> જુઓ પ્રકરણ ૧૨, ૧૩.

**જીવન-સાધના** २०७

જીવ મૂળમાર્ગ પામે તેવું છે, અને દયા આદિના વિશેષ ઉદ્યોત થાય એવું છે. એમ દેખાવાથી કંઇક ચિત્તમાં આવે છે કે આ કાર્ય કાઇ કરે તો સારું. પણ દેષ્ટિ કરતાં તેવા પુરુષ ધ્યાનમાં આવતા નથી, એટલે કંઇક લખનાર પ્રત્યે જ દેષ્ટિ આવે છે. પણ લખનારના જન્મથી લક્ષ એવા છે કે એ જેવું એક્કે જેખમવાળું પદ નથી. અને પાતાની તે કાર્યની યથાયાગ્યતા જ્યાં સુધી ન વર્ત ત્યાં સુધી તેની ઇચ્છા માત્ર પણ ન કરવી અને ઘણું કરીને હજુ સુધી તેમ વર્તવામાં આવ્યું છે. માર્ગનું કંઈ પણ સ્વરૂપ કંઇકને સમજાવ્યું છે; તથાપિ કાઈને એક વત પચ્ચખાણ આપ્યું નથી, અથવા તમે મારા શિષ્ય છેા અને અમે ગુરુ છીએ એવા ઘણું કરીને પ્રકાર દર્શિત થયા નથી. કહેવાના હતું એવા છે કે સવલ્સંગપરત્યાં થયો તે કાર્યની પ્રવૃત્તિ સહજ સ્વભાવે ઉદયમાં આવે તે કરવી એવી માત્ર કલ્પના છે.

'તેના ખરેખરા આગ્રહ નથી. માત્ર અનુક પાદિ તથા જ્ઞાનપ્રભાવ વતે છે, તેથી કચારેક તે વૃત્તિ ઊઠે છે, અથવા અલ્પાંશે અંગમાં તે વૃત્તિ છે, તથાપિ તે સ્વવશ છે; અમે ધારીએ છીએ તેમ સર્વસ ગપરિત્યાગાદિ થાય તા હજારા માણસ મૂળમાર્ગને પામે અને હજારા માણસ તે સન્માર્ગને આરાધી સફગતિને પામે એમ અમારાથી થવું સંભવે છે. અમારા સંગમાં ત્યાગ કરવાને ઘણા છવને વૃત્તિ થાય એવા અંગમાં ત્યાગ છે.

'ધમ સ્થાપવાનું માન માેટું છે; તેની સ્પૃહાથી

પણ વખતે આવી વૃત્તિ રહે. પણ આત્માને ઘણી વાર તાવી જોતાં તે સંભવ હવેની દશામાં ઓછો જ દેખાય છે, અને કંઈક સત્તાગત રહ્યો હશે તો તે ક્ષીણ થશે એમ અવશ્ય ભાસે છે; કેમ કે યથાયાગ્યતા વિના દેહ છૂટી જાય તેવી દઢ કલ્પના હોય તાપણ માર્ગ ઉપદેશવા નહિ એમ આત્મનિશ્ચય વર્તે છે. એક એ બળવાન કારણથી પરિગ્રહાદિ ત્યાગ કરવાના વિચાર રહ્યા કરે છે. મારા મનમાં એમ રહે છે કે વેદાકત ધર્મ પ્રકાશવા અથવા સ્થાપવા હાય તા મારી દશા યથાયાગ્ય છે. પણ જિનાકત ધર્મ સ્થાપવા હાય તા હાય તો હજુ તેટલી યાગ્યતા નથી, તાપણ વિશેષ યાગ્યતા છે, એમ લાગે છે.'

તેથી જ્યાં સુધી લાેકામાં ખુહિલેદ ઉત્પન્ન થાય તેવી ખાદ્ય ઉપાધિ પાતાને છે, ત્યાં સુધી લાેકામાં ધર્માપદેશક તરીકે ખહાર ન પડવું એવા નિર્ણય ઉપર શ્રીમદ્ આવે છે. કારણ કે તેમને એવી પ્રતીતિ થયેલી હાેય છે કે, 'લાેકાેને અંદેશા પડે એવી જાતના ખાદ્ય-વ્યવહાર-નાે ઉદય છે. તેવા વ્યવહાર સાથે ખળવાન નિર્શય પુરુષ જેવા ઉપદેશ કરવા તે માર્ગના વિરાધ કરવા જેવું છે.'

પરંતુ ઊંડે ઊંડે શ્રીમદ્દમાં નિશ્વલ શ્રદ્ધા પ્રસ્થાપિત થયેલી તાે છે જ કે:

> 'યથા હેતુ જે ચિત્તના, સત્ય ધર્મ ના ઉદ્ધાર રે; થશે અવશ્ય આ દેહથી, એમ થયા નિર્ધાર રે.

ધન્ય રે દિવસ આ અહેા!' પણ આ કાર્ય કેટલું વિકટ છે એના પણ ખ્યાલ



શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

वष 33 मुं

वि. सं. १८५६

જીવન-સાધના ર૦૯

શ્રીમદ્દને સંપૂર્ણતઃ છે. તેથી તેએા પ્રાર્થનાભાવે લખે છે:

'હે નાથ! કાં ધર્મોન્નતિ કરવારૂપ ઇચ્છા સહજ-પણે સમાવેશ પામે તેમ થાએા, કાં તાે તે ઇચ્છા અવશ્ય કાર્યરૂપ થાએા.

'અવશ્ય કાર્ય રૂપ થવી અહું દુષ્કર દેખાય છે, કેમ કે અલ્પ અલ્પ વાતમાં મતભેદ અહું છે અને તેનાં મૂળ ઘણાં ઊંડાં ગયેલાં છે. મૂળમાર્ગ થી લોકો લાખા ગાઉ દૂર છે એટલું જ નહિ પણ મૂળમાર્ગની જિજ્ઞાસા તેમને ઉત્પન્ન કરાવવી હાેય તાપણ ઘણા કાળના પરિચય થયે પણ થવી કઠણ પડે એવી તેમની દુરાગ્રહાદિથી જડપ્રધાન દશા વતે છે.'

છેવટે ધીમે ધીમે કરતાં ખાદ્ય વ્યવહારા અને ઉપાધિઓના ભીડા સહજપણે એાછા થવા લાગ્યા. વ્યાપાર કર્યાને દશ વર્ષ પૂરાં થયાં હતાં. તેમને લાગ્યું કે, હવે ધ ધાના હેતુ પૂર્ણ થયા છે. માટે હવે સ સારના ત્યાગ કરી બધા સમય આત્માન્નતિકર સાધનામાં વ્યતીત કરવા. એ માટે શ્રીમદે તૈયારી પણ કરવા માંડી.

તે વખતે તેમની આસપાસ ખહાેળા કુટું ખ-પરિવાર વિસ્તરેલા હતા. તેમનાં માતા-પિતા હયાત હતાં; એક લાઈ અને ચાર ખહેના હતાં; ધર્મ પત્ની હતાં, છે પુત્રા અને છે પુત્રી હતાં. કુટું ખ પૈસેટકે સુખી હતું. ખધે શ્રીમદ્દની કીર્તિ પણ ઘણી ફેલાઈ હતી. આવી સુખમય સ્થિતિ હતી છતાં શ્રીમદ્ વિરક્ત અવસ્થા ભણી જ પ્રયાણ કરતા હતા.

અને સં. ૧૯૫૬માં શ્રીમદ્ સ્ત્રીપુત્રાદિ અને લક્ષ્મીના ત્યાગ કરી વાનપ્રસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ કરે છે. આ વર્ષ દરમ્યાન શ્રીમદે સંપૂર્ણ સંન્યાસ લેવા માટેની સર્વ પ્રકારની ખાંદ્ય તેમ જ આંતર તૈયારી પણ કરવા માંડી હતી. પરંતુ અચાનક તેમનું શરીર એ અરસામાં જ કથળવા લાગે છે. તાેયે શ્રીમદ્ સર્વસંગપરિત્યાગ કરવાના પાતાના નિર્ણયમાં એટલા જ નિશ્વલ રહે છે.

એ જ વર્ષમાં અમદાવાદ પાસેના નરાડા ગામમાં મુનિઓ હતા ત્યાં શ્રીમદ્ પધાર્યા હતા. એ વેળાએ શ્રીમદે શ્રી દેવકરણજીને કહ્યું: 'હવે અમે તદ્દન અસ'ગ થવા ઇચ્છીએ છીએ. કાેઈના પરિચયમાં આવવું ગમતું નથી. એવી સંયમશ્રેણીમાં રહેવા આત્મા ઇચ્છે છે.'

શ્રી દેવકરણ જએ પૂછ્યું: 'અનંત દયા જ્ઞાની પુરુષની છે, તે કચાં જશે?'

શ્રીમદ્ કહે: 'અંતે એ પણ મૂકવાની છે.'

ત્યાર ખાદ શ્રીમદ્ સં. ૧૯૫૭માં ફરીથી અમદાવાદ પધાર્યા હતા. તેઓ આગાખાનને ખંગલે પાતાનાં માતુશ્રી તથા ધર્મપત્ની સહિત રહ્યા હતા. તે વખતે મુનિઓ પણ ચામાસું પૂરું કરી અમદાવાદ આવ્યા હતા.

શ્રીમદ્ પાસે 'જ્ઞાનાર્ણવ' અને 'સ્વામી કાર્તિકેયા-નુપ્રેક્ષા' નામના એ માટા દિગંખરી ચંચા હાથના લખેલા હતા. એ ગ્રંથા શ્રી લલ્લુજી મહારાજ અને શ્રી દેવકરણજીને માતુશ્રી દેવમાતા અને શ્રી ઝખકખાના હસ્તે વહારાવ્યા હતા. જીવન-સાધના રુ૧૧

તે વેળાએ સાથેના બીજા મુનિઓએ વિહારમાં ગ્રંથા ઊંચકવામાં પ્રમાદવૃત્તિ સેવેલી અને વૃત્તિ સંકાચેલી એ દેાષા પાતે જાણી લઇને તેએા દૂર કરે એવા ઉદ્દેશથી શ્રીમદે કહ્યું:

'મુનિએા, આ જીવે સ્ત્રીપુત્રાદિના ભાર વહ્યા છે. પણ સત્પુરુષાની કે ધર્માત્માની સેવાભક્તિ પ્રમાદ રહિત ઉઠાવી નથી.'

પછી શ્રીમદે મુનિશ્રી લક્ષ્મીચંદ છેને કહ્યું: 'તમારે શ્રી દેવકર શુજી પાસેના 'જ્ઞાના શુંવ' શ્રંથ તે વાંચે ત્યાં સુધી વિહારમાં ઊંચકવા; તેમ જ 'શ્રી કાર્તિ કેયાનુ પ્રેક્ષા' શ્રી લલ્લુજી વાંચે ત્યાં સુધી વિહારમાં શ્રી માહનલાલ જાએ ઊંચકવા.'

વાતચીત દરમ્યાન શ્રી દેવકરણ્જએ પૂછ્યું: 'આ શરીર આવું એકદમ કેમ કુશ થઈ ગયું?'

શ્રીમદ્દ કહે: 'અમે શરીરની સામે પડ્યા છીએ. ધરમપુરમાં રહી અપથ્યાહાર કરવાથી એમ દેખાય છે.'

શ્રીમદે માતુશ્રી દેવમાતાને ખાર વ્રત સંદ્વેપમાં લખી આપી વ્રત લેવા મુનિએ પાસે અંખાલાલભાઈ સાથે માેકલ્યાં હતાં. સાથે શ્રી ઝખકખા પણ હતાં.

'શ્રી જ્ઞાનાર્ણવ'માંથી ખ્રહ્મચર્ય'ના અધિકાર સંભળા-વવા પણ શ્રીમદે સૂચના કરેલી તે પ્રમાણે શ્રી દેવકરણ્જીએ માતુશ્રી તેમ જ ઝખકખાને વાંચી સંભળાવ્યા. ત્યાર ખાદ શ્રી દેવકરણ્જીએ માતુશ્રી દેવમાતાને કહ્યું:

'માતુશ્રી, હવે આપ આજ્ઞા આપા, જેથી કૃપાળુદેવ

(શ્રીમદ્દ) સર્વ વિરતિ ગ્રહણ કરે અને ઘણા જીવાના ઉદ્ધાર કરે.'

માતુશ્રી દેવમાતા બાહ્યાં:

'મને અહુ માેહ છે; તેમના ઉપરનાે માેહ મને છૂટતાે નથી. તેમનું શરીર સારું થયા પછી હું સર્વ વિરતિ ગ્રહણ કરવા તેમને રજા દઈશ.'

તે જ દિવસે શ્રીમદ્ મુનિએ પાસે ભાવસારની વાડીએ ગયા હતા. ત્યાં શ્રી માહનલાલજીએ પ્રશ્ન કર્યો:

'મરણ સમયે આત્મપ્રદેશા કયા અંગમાંથી નીકળતા હશે?'

શ્રીમદે દર્શાંત આપી ઉત્તર આપ્યા:

'નીકમાં પાણી ચાલ્યું જતું હોય અને નીક જ્યાંથી કાટે, ત્યાંથી પાણી ચાલ્યું જાય. અમે મરણનું સ્વરૂપ તપાસી વાળ્યું છે કે, આ સ્થિતિને જગતના જીવા મરણ કહે છે.'

મુનિએ ભાવસારની વાડીથી વિહાર કરી સરસપુર ઉપાશ્રયમાં ગયા હતા. રાત્રે ખાર વાગ્યા પછી અંખાલાલ-ભાઈને મુનિએ પાસે જવાની આજ્ઞા થવાથી ત્યાં તે એકલા ગયા અને મુનિઓને કહે: 'આજે મારા પર પરમ ગુરુએ અપૂર્વ કૃપા કરી છે. મારા જે પ્રમાદ હતો, તે આજે નષ્ટ કર્યા છે; જાગૃતિ આપી, મૂળમાર્ગ કેવા જોઈએ તે સંખંધ વ્યવહાર અને પરમાર્થનું પાષણ થાય તેવા સદ્વ્યવહારનું સ્વરૂપ પણ કહ્યું.' એમ સવાર સુધી વાતા કરીને અંખાલાલભાઈ પાછા શ્રીમદ્ પાસે ગયા હતા. અહીં એક પ્રસંગનું સ્મરણ કરવું જરૂરી છે. ઇડરના સમાગમમાં એક વખતે આમ્રવૃક્ષ નીચે શ્રીમદે મુનિઓને કહ્યું હતું:

'મુનિઓ, જીવની વૃત્તિ તીવ્રપણામાંથી પણ નરમ પડી જાય છે. અંખાલાલની વૃત્તિ અને દશા, પ્રથમ ભક્તિ અને વૈરાગ્યાદિના કારણે લબ્ધિ પ્રગટાવે તેવી હતી, તે એવી કે ત્રણ ચાર કલાક બાધ કર્યા હાય તે બીજે દિવસે કે ત્રીજે દિવસે તેને લખી લાવવા કહીએ તાે તે બધું અમારા શખ્દામાં જ લખી લાવતા. હાલ પ્રમાદ અને લાેભાદિનાં કારણથી વૃત્તિ શિથિલ થઈ છે, અને તે દાેષ તેનામાં પ્રગટ થશે એમ અમે બાર માસ પહેલાંથી જાણતા હતા.'

એ સાંભળીને શ્રી લલ્લુજના મનમાં ખેદ ઉત્પન્ન થયા. તેમણે શ્રીમદ્રને પૂછ્યું: 'શું તે એમ ને એમ જ રહેશે?'

ત્યારે શ્રીમદે કહ્યું:

'મુનિ, ખેદ કરશા માં જેમ નદીના પ્રવાહમાં તાલાતું પાંદડું કાઈ એક જાળા આગળ અટકી જાય, પાલુ ફરી પૂરપ્રવાહના વહનમાં જાળાથી જુદું પડી છેક મહાસમુદ્રમાં જઈ મળે. તે પ્રમાણે તેના પ્રમાદ અમારા છાદથી દ્વર થશે અને પરમપદને પામશે.'

અમદાવાદમાં એક દિવસે શ્રીમદે શ્રી દેવકરણ્છને કહ્યું:

'અમે સ્ત્રી અને લક્ષ્મી ખંને ત્યાગ્યાં છે; અને સર્વ-

સંગપરિત્યાગની આજ્ઞા માતુશ્રી આપશે એમ લાગે છે.'

એ સાંભળીને શ્રી દેવકરણ્જી હર્ષ પામતા બાલી ઊઠચાઃ 'અમારા પૂર્વ પુષ્યનાે ઉદય થયાે કે અમને આપની નિરંતર સેવા સમાગમ મળશે.'

બીજે દિવસે વહવાણ જતાં પહેલાં આગાખાનને ખંગલે શ્રી લલ્લુજી અને શ્રી દેવકરણજીને બાલાવી શ્રીમદે છેલ્લી સૂચના આપતાં જણાવ્યું:

'અમારામાં અને વીતરાગમાં ભેદ ગણશા નહિ.'

અમદાવાદથી શ્રીમદ્દનું વઢવાણ જવાનું થયું, ત્યાં ખંભાતના ભાઈ લલ્લુભાઈ તથા નગીનભાઈ શ્રીમદ્દનાં દર્શને ગયેલા. ત્યાંથી પાછા ખંભાત જતી વખતે શ્રીમદે તેઓને કહ્યું હતું:

'ક્રી મળીએ કે ન મળીએ, સમાગમ થાય કે ન થાય, પણ અમારા પ્રત્યે અખંડ વિશ્વાસ રાખે . અમારામાં ને શ્રી મહાવીરદેવમાં કંઈ પણ ફેર નથી. ક્ક્રત આ પહેરણના ફેર છે.'

વઢવાણ શ્રીમદ્ રહ્યા તે દરમ્યાન 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ'ની યાજના શ્રીમદે શરૂ કરી હતી. સં.૧૯૫૬ના ભાદરવામાં એક પત્રમાં એના ઉલ્લેખ કરતાં શ્રીમદ્ જણાવે છે:

'પરમ સત્શ્રુતના પ્રચારરૂપ એક યાજના ધારી છે. તે પ્રચાર થઈ પરમાર્થ માર્ગ પ્રકાશ પામે તેમ થશે. "પ્રજ્ઞાવળાધ" ભાગ "માેક્ષમાળા"ના ૧૦૮ મણકા અત્રે લખાવશું.' એક સારી રકમની ટીપ કરી તેમાંથી મહાન આચાર્યોના અપ્રસિદ્ધ ગ્રંથા પ્રસિદ્ધ કરાવી તત્ત્વવિચારણા માટે જનસમૂહને અનુકૂળતા મળે તેવા હેતુથી તે સંસ્થા સ્થપાઈ હતી.

લક્ષ્મીના ત્યાગ કર્યા પછી શ્રીમદ્ અહું આરીકાઇથી વત પાળતા. રેલગાડીની ટિકિટ સરખી પણ પાતાની પાસે રાખતા નહિ. 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મ'ડળ'ને અ'ગે નાણાંની વાતમાં ભળવું પડે તા તે પણ અતિચાર રૂપે લેખતા.

પરંતુ આ અરસામાં શ્રીમદ્દની તિખયત ધીરેધીરે વધારે ને વધારે ખગડતી જ ચાલી. હવાફેર માટે તેમને દિરયા કિનારે મુંબઈ, માટુંગા, શિવ અને વલસાડ પાસે તીથલ વગેરે સ્થળાએ લઈ જવામાં આવ્યા હતા. ત્યાંથી પછી વઢવાણ કૅમ્પમાં લીંમડીના ઉતારામાં થાેડા વખત રહેવાનું અન્યું હતું.

અહીં વઢવાણમાં શ્રીમદે એ ફેાટા પદ્માસન અને કાઉસગ્ગ મુદ્રાના ભાઈ સુખલાલની માગણીથી પડાવ્યા હતા.

પછીથી રાજકાટ આણવામાં આવ્યા. અહીં ઘણાખરા મુમુક્ષુઓ આવતા, પણ શરીર ઘણું અશક્ત થઈ ગયેલું હાવાને કારણે દાકતરાએ શ્રીમદ્દને વાતચીત પણ વિશેષ ન કરાવવાની ખાસ તકેદારી રાખી હતી.

પત્રો લખાવવા પડે તેા એક બે લીટીના જ તેએ! લખાવતા. રાજકાેટમાં લખેલા છેલ્લા પત્રાે અહીં આપ્યા છે: 9

સં. ૧૯૫૭, ફાગણ વદ ૧૩, સાેમ ઢ શરીર સંખંધમાં બીજી વાર આજે અપ્રાકૃત ક્રમ શરૂ થયાે.

ज्ञानी ओने। सनातन सन्भार्ण जयवंत वर्ती.

ર

સં. ૧૯૫૭, ચૈત્ર સુદ ૨, શુક્ર ઋ અનંત શાંતમૃર્તિ એવા ચંદ્રપ્રભ સ્વામીને નમાે નમઃ વેદનીય તથારૂપ ઉદયમાનપણે વેદવામાં હર્પશાેક શાે ? ઋ શાંતિઃ.

શ્રીમદ્દના નાના ભાઇશ્રી મનસુખભાઇ, શ્રી રેવાશ કર-ભાઇ, ડાે. પ્રાણ્છવનદાસભાઇ, લીમડીવાળા ભાઇ મનસુખ-ભાઈ વગેરે શ્રીમદ્દની સારવારમાં હતા. પરંતુ એ સાની પ્રેમ અને કાળજીભરી સારસંભાળ અને શુશ્રુષા પણ ગમનાનમુખ આત્માને રાેકી શકી નહિ.

શ્રી મનસુખલાઈ રવજીલાઈએ શ્રીમદ્ની અંતિમ અવસ્થાનું વર્ષુ ન એક પત્રમાં નીચે મુજબ આપ્યું છે:

'મનદુ:ખ – હું છેવટની પળ પર્યાત અસાવધ રહ્યો! તે પવિત્રાત્માએ આડકતરી રીતે ચેતવ્યું, તથાપિ રાગને લઈને સમજી શક્યો નહિ. હવે સ્મરણ થાય છે કે તેઓએ મને એકવાર ચેતવણી આપી હતી.

'હું અજ્ઞાન, અધ અને મૂર્ખ તેએાશ્રીની વાણી સમજ શકવાને અસમર્થ હતો.

'દેહત્યાગના આગલા દિવસે સાય'કાળે રેવાશ'કર-

જીવન-સાધના ર૧૭

ભાઈ, નરભેરામ, હું વગેરે ભાઈઓને કહ્યું, 'તમે નિશ્ચિત રહેજો, આ આત્મા શાધ્યત છે, તમે શાંતિ અને સમાધિપણે પ્રવર્તશો. જે રત્નમય જ્ઞાનવાણી આ દેહ દ્વારાએ કહી શકાવાની હતી તે કહેવાના સમય નથી. તમે પુરુષાર્થ કરશો.'

'આવી સ્પષ્ટ ચેતવણી છતાં અમે રાગના કારણથી ચેતી શકચા નહિ. અમે તેા એમ બક્ષ્મમાં રહ્યા કે અશક્તિ જણાય છે.'

'રાત્રિના અઢી વાગ્યે અત્યંત શરદી થઈ તે સમયે તેએાશ્રીએ જણાવ્યું કે, 'નિશ્ચિત રહેજો; ભાઈનું સમાધિ મૃત્યુ છે.'

' ઉપાયા કરતાં શરદી એાછી થઈ ગઈ.'

'પાણાઆડ વાગ્યે સવારે દ્ધ આપ્યું, તે તેઓએ લીધું. તદ્દન સંપૂર્ણ શુદ્ધિમાં મન, વચન અને કાયા રહ્યાં હતાં.'

'પાણાનવે કહ્યું, "મનસુખ, દુઃખ ન પામતા; માને ઠીક રાખજે. હું મારા આત્મસ્વરૂપમાં લીન થાઉં છું."

'સાડાસાત વાગ્યે જે ખિછાનામાં પાેઢવા હતા, તેમાંથી એક કાેચ ઉપર ફેરવવા મને આજ્ઞા કરી.

'મને લાગ્યું કે, અશક્તિ ઘણી જણાય છે માટે ફેરફાર ન કરવા. ત્યારે તેએાશ્રીએ આજ્ઞા કરી કે ત્વરાથી ફેરફાર કર.

'એટલે મેં સમાધિસ્થ ભાવે સૂઈ શકાય એવી કેાચ ઉપર વ્યવસ્થા કરી, જે ઉપર તે પવિત્ર દેહ અને આત્મા સમાધિસ્થ ભાવે છૂટા પડ્યા; લેશ માત્ર આત્મા છૂટા થવાનાં ચિક્ષ ન જણાયાં. જેમજેમ પ્રાણ એાછા થવા લાગ્યા તેમતેમ મુખમુદ્રાની કાંતિ વિશેષપણે પ્રકાશ પામવા લાગી

'વઢવાણ કૅમ્પમાં જે સ્થિતિમાં ઊભાંઊભાં ચિત્રપટ પડાવેલ તે જ સ્થિતિમાં કેાચ ઉપર સમાધિ પાંચ કલાક રહી. લઘુશંકા, દીર્ઘંશંકા, માઢે પાણી કે આંખે પાણી કે પરસેવા કંઈ પણ પાણા આઢથી બે વાગ્યા સુધી પ્રાણ છૂટા પડ્યા તાપણ કશું જણાયું નહાતું. એક કલાકે દ્રધ પીધા પછી હમેશાં દિશાએ જવું પડતું તેને બદલે આજે કાંઈ પણ નહિ જેવી રીતે યંત્રને ચાવી દઈ આધીન કરી લેવામાં આવે એ રીતે કરેલ.

'આવા સમાધિસ્થભાવે તે પવિત્ર આત્મા અને દેહના સંખંધ છૂટ્યો....'

આમ સંવત ૧૯૫૭ના ચૈત્ર વદ પાંચમ ને મંગળવારે ખપારે બે વાગતાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી આ ક્ષેત્ર અને નાશવંત દેહના ત્યાગ કરીને ઉત્તમ ગતિ પામ્યા; પરમપદ પામ્યા. ॐ शांतिः शांतिः शांतिः।

> 'એ પરમપદપાસિનું કર્યું ધ્યાન મેં, ગજા વગર ને હાલ મનારથરૂપ જો; તાપણ નિશ્ચય राजचंद्र મનને રહ્યો, પ્રભુ-આજ્ઞાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જો.'

શ્રીમદ્દની અંતિમ વેળાએ નવલચંદલાઈ પણ હાજર હતા. તેમણે અંખાલાલભાઈને પત્ર દ્વારા લખ્યું હતું: 'નિર્વાણ સમયની મૂર્તિ અનુપમ, ચૈતન્યવ્યાપી, જીવન-સાધના ર૧૯

શાંત, મનાહર ને જેતાં તૃષ્તિ ન થાય એવી શાંભતી હતી એમ આપણને ગુણાનુરાગીને તા લાગે, પણ જેઓ બીજા સંખંધે હાજર હતાં તેઓને પણ આશ્ચર્ય પમાડતી ને પૂજ્યભાવ ઉત્પન્ન કરતી જણાતી હતી. આ વખતના અદ્ભુત સ્વરૂપનું વર્ણન કરવાને આત્મામાં જે ભાવ થાય છે તે લખી શકાતા નથી.'

શ્રી મનસુખભાઈ, આગળ આપણે જોઈ ગયા એ પત્રમાં જ જણાવે છે:

'પાતે તદ્દન વીતરાગ ભાવે પ્રવૃત્તિ કરેલી, એટલે કાઈ પણ પ્રકારે તેઓ શ્રીએ પાતાની માની પ્રવૃત્તિ કરેલી નહિ, ઉદાસીનપણ જ ચાંગ્ય ધાર્યું હતું. હવે આપણે કાનું અવલ ખન રહ્યું – માત્ર તેઓ શ્રીનાં વચનામૃતાનું અને તેમનાં સદ્વર્તનનું અનુકરણ કરવું એ જ મહાન અવલ ખન હું માનું છું.'

શ્રી અ'બાલાલભાઈ પાેતાનું હૃદય નીચેના પત્રમાં ઢાલવે છે:

'વિશાળ અરહ્યને વિશે અતિ સુંદર અને શાંતિ આપનારું એવું એક જ વૃક્ષ હોય, તે વૃક્ષમાં નિઃશંકતાથી શાંતપણે કામળપણે સુખાનંદમાં પક્ષીગણ મલકતાં હાય, તે વૃક્ષ એકાએક દાવાગ્નિથી પ્રજ્વલિત થયું હાય તે વખતે તે વૃક્ષથી આનંદ પામનારાં પક્ષીઓને કેટલું દુઃખ પ્રાપ્ત થાય? કે જેને ક્ષણ એક પણ શાંતિ ન હાય! અહાહા! તે વખતના દુઃખનું માટા કવીશ્વરા પણ વર્ણન કરવાને અસમર્થ છે; તેવું જ અપાર દુઃખ અઘાર અટવીને

વિશે આ પામર જીવાને આપી હે પ્રભુ! તમે કચાંગયા?

'હે ભારત ભૂમિ! શું આવા, દેહ છતાં વિદેહપણે વિચરતા પ્રભુના ભાર તારાથી વહન ન થયા? જો તેમ જ હાય તા આ પામરના જ ભાર તારે હળવા કરવા હતા; કે નાહક તે તારી પૃથ્વી ઉપર બાજા રૂપ કરી નાખ્યા.

'હેં મહાવિકરાળ કાળ, તને જરા પણ દયા ન આવી! છપ્પનિયાના મહાદુષ્કાળ વખતે લાખા મનુષ્યાનો તેં ભાગ લીધા, તાપણ તું તૃપ્ત થયા નહિ; અને તેથી પણ તારી તૃપ્તિ નહાતી થઈ, તા આ દેહના જ પ્રથમ ભક્ષ તારે કરવા હતા કે આવા પરમ શાંત પ્રભુના તેં જન્માન્તરના વિયાગ કરાવ્યા! તારી નિદ્ધતા અને કંઠારતા મારા પ્રત્યે વાપરવી હતી! શું તું હસમુખા થઈ મારા સામું જુએ છે!

'હે શાસનદેવી! તમારું પરિષળ આ વખતે કાળના મુખ આગળ કચાં ગયું! તમારે શાસનની ઉન્નતિની સેવા બજાવવામાં અગ્રેસર તરીકે સાધનભૂત એવા પ્રભુ હતા; જેને તમે ત્રિકરણ્યાંગે નમસ્કાર કરી સેવામાં હાજર રહેતાં તે આ વખતે કયા સુખમાં નિમગ્ન થઈ ગયાં કે આ મહાકાળે શું કરવા માંડ્યું છે તેના વિચાર જ ન કર્યા.

'હે પ્રભુ! તમારા વિના અમે કાેની પાસે ક્રિયાદ કરીશું? તમે જ જયારે નિર્દયતા વાપરી ત્યાં હવે બીજો દયાળુ થાય જ કાેેેેેેેે હે પ્રભુ! તમારી પરમ કૃપા, અનંત દયા, કરુણામય હૃદય, કાેેેમળ વાણી, ચિત્તહરણ જીવન-સાધના રસ્૧

શક્તિ, વૈરાગ્યની તીવ્રતા, બાંધળીજનું અપૂર્વપાશું, સમ્યક્ જ્ઞાન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યક્ચારિત્રનું સંપૂર્ણ ઉજમાળ-પાશું, પરમાર્થલીલા, અપાર શાંતિ, નિષ્કારણ કરુણા, નિઃસ્વાર્થી બાંધ, સત્સંગની અપૂર્વતા, એ આદિ ઉત્તમા-ત્તમ ગુણાનું હું શું સ્મરણ કરું? વિદ્વાન કવિઓા અને રાજેન્દ્ર દેવા આપનાં ગુણસ્તવન કરવાને અસમર્થ છે તો આ કલમમાં અલપ પણ સમર્થતા કચાંથી આવે? આપના પરમાત્કૃષ્ટ ગુણાનું સ્મરણ થવાથી મારા શુદ્ધ અતાઃકરણથી ત્રિકરણયાગે હું આપનાં પવિત્ર ચરણારવિંદમાં અભિવંદન કરું છું. આપનું યાગળળ, આપે પ્રકાશિત કરેલાં વચના અને આપેલું બાંધળીજ મારું રક્ષણ કરા, એ જ સદૈવ ઇચ્છું છું. આપે સદૈવને માટે વિયાગની આ સ્મરણમાળા આપી તે હવે વિસ્મૃત નહિ કરું.

'ખેદ, ખેદ અને ખેદ; એ વિના બીજું કંઈ સૂઝતું નથી! રાત્રિદિવસ રડી રડીને કાહું છું. કાંઈ સૂઝ પડતી નથી!'

આ જ સ્થિતિ શ્રીમદ્દના સૌ ભક્તજના તથા મુમુક્ષુજનાની થઈ હતી. ધર્મનું મહાન અવલંખન અને પાષણ આપનાર કલ્પવૃક્ષ સમાન શ્રીમદ્ સદ્દગુરુના વિચાગ દરેકને અસહ્ય થયા વિના ન જ રહે.

શ્રીમદ્દનાં ધર્મ પત્ની ઝખકખા પાતાના કાળ એકાંતમાં, શ્રીમદે આપેલા સ્મરણની માળામાં જ ગાળતાં. ખહુ જ શાહા કાળમાં તેમના પણ દેહ છૂટી ગયા હતા.

શ્રીમદ્નાં માતુશ્રી દેવમાતાનું હૈયું ખહુ કાેમળ

હતું. કાેઇ શ્રીમદ્ની વાત કાઢે તાે તેમની આંખા આસુંથી છલકાઈ જતી.

આમ પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી સૌનાં અંત:-કરણમાં વ્યાપી ગયા હતા. એવા મહાન સદ્ગુરુનાે દેહવિલય થતાં સૌનાં હુદય આકુળવ્યાકુળ થયા વિના રહે જ શાનાં?

પરંતુ ત્યાં તા શ્રીમદે વીસ વર્ષની વધે એક પત્રમાં જે લખ્યું હતું તે આપણને હૈયાધારણરૂપ થઈ પડે છે અને શ્રીમદના પ્રેરક સંદેશ આપી જાય છે:

'આત્મભાવમાં સઘળું રાખનો.

'ધર્મ'ધ્યાનમાં ઉપયાગ રાખજો.

'જગતના કાેઈ પણ પદાર્થ, સગાં, કુટુંબી, મિત્રનાે કંઈ હર્ષશાેક કરવા ચાેેેગ્ય જ નથી.

'પરમ શાંતિપદને ઇચ્છીએ એ જ આપણા સર્વસમેત ધર્મ છે; અને એ જ ઇચ્છામાં ને ઇચ્છામાં તે મળી જશે, માટે નિર્શ્ચિત રહેા.

'હું કાેઈ ગચ્છમાં નથી, પણ આત્મામાં છું એ ભૂલશા નહિ.'

અને આપણા આત્મા પરમકૃપાળુદેવ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનાં પવિત્ર ચરણક્રમળે લક્તિલાવપૂર્વંક પ્રણામ કરતા પ્રાર્થી ઊઠે છે:

'પરમ પુરુષ પ્રભુ સદ્દગુરુ, પરમ જ્ઞાન સુખધામ; જેણે આપ્યું ભાન નિજ, તેને સદા પ્રણામ.'

## १६

## શ્રીમદ્દનાં સ્મારકો

'શ્રી પરમશ્રુત પ્રભાવક મ'ડળ': સંવત ૧૯૫૬ના પર્યું પર્ણ પર્વ ઉપર શ્રીમદ્ની વઢવા છું કેમ્પમાં સ્થિતિ હતી. તે વખતે તેઓ શ્રીની શરીર-પ્રકૃતિ અસ્વસ્થ હોવાથી ઘણા ગુણાનુરાગીઓના સમૂહ ત્યાં મળ્યો હતો. આ પ્રસંગે શ્રીમદ્ની એવી ઇચ્છા થઈ કે ચિરકાળ ટકી શકે એવું કાંઈક જ્ઞાનપ્રચારનું કાર્ય થાય તા સારું. એ ઇચ્છા ભેગા મળેલા ગુણાનુરાગી ભાઈ ઓએ ઉપાડી લીધી અને તે જ વખતે એક ફાળા ઊભા કર્યા. આ ફાળાની યાગ્ય વ્યવસ્થા કરવા તે નાણાં શ્રીમદ્દને બધાએ મળી અર્પણ કર્યાં. શ્રીમદે તેની એક ટીપ તૈયાર કરાવી. તે ટીપ મુંબઈ શા. રેવાશ કર જગજીવનના નામથી ચાલતી પેઢી ઉપર માકલી આપી.

આ રીતે આ મંડળની સ્થાપના થઈ. શ્રીમદ્દની ઇચ્છા અનુસાર એનું નામ 'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ' પાડવામાં આવ્યું. પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ એટલે ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનના ઉત્કર્ષ કરનાર માંડળ—લાેકસમૂહમાં ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનના ફેલાવા કરનાર માંડળ.

'પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ'ની યાજના નિશ્ચિત સ્વરૂપ પકડે એ પહેલાં જ શ્રીમદ્દના દેહવિલય થયા. ત્યાર પછી જૈન ભંડારાનાં મૂળ પુસ્તકા મેળવીને ભાષાંતર કરવાનું કામ ખની શકે તેમ નહિ હાવાથી, શ્રી વીતરાગશ્રુતના સિહાંત પૈકી ન્યાય અને તત્ત્વ વિષયક શ્રંથાની પ્રસિદ્ધિ હિંદી અનુવાદરૂપે દ્વિમાસિક દ્વારા શરૂ થઈ. પાછળથી દ્વિમાસિકને બદલે અમુક વખતને અંતરે આખા શ્રંથા પ્રગટ કરવાનું શરૂ થયું. આ પ્રમાણે બહાર પડતાં પુસ્તકાને શ્રીમદ્દના સ્મારકરૂપે 'શ્રી રાજચંદ્ર જૈન શાસ્ત્રમાળા' એવું નામ આપવામાં આવ્યું. સ્વ. રેવાશં કરનાઈ જગજવનદાસના મંત્રીપણા નીચે આ સંસ્થાએ અનેક ઉત્તમ શ્રંથા દ્વારા જનસમાજમાં અલભ્ય એવાં પુસ્તકાના અભ્યાસની વૃદ્ધિ કરી છે.

શ્રીમદ્દની હયાતીમાં તેઓશ્રીને જુદેજુદે પ્રસંગે મુમુક્ષુ લાઈઓ તથા મુનિશ્રીઓ વગેરે તરફથી ભિન્નભિન્ન વિષયા અંગે પૂછેલા પ્રશ્નોના જવાબના પત્રોના સંગ્રહ ખંભાત અને અમદાવાદના મુમુક્ષુલાઈઓએ કરેલા તથા શ્રીમદ્દની રચેલી લાવનાબાધ, માક્ષમાળા, આત્મસિદ્ધિ ઇત્યાદિ કૃતિઓ વગેરે સામગ્રીને એકત્રિત કરી તેમ જ સંશાધિત કરાવી 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' નામના એક ખૃહદગ્રંથ આ મંડળે છપાવી પ્રસિદ્ધ કર્યા છે એ પણ શ્રીમદ્દનું એક અદ્ભુત સ્મારક જ છે.

જીવન-સાધના રરપ

'શ્રી સુખાધ પાઠશાળા': શ્રી અંખાલાલભાઈ મુમુક્ષુ-જનાને ઉપયાગી થાય એવાં પુસ્તકા શ્રીમદ્દની સૂચના અનુસાર મંગાવી રાખી, શ્રીમદ્દ સૂચવે તે પ્રમાણે જે જેને યાગ્ય હાય તેને તે માકલી આપતા. ખરીદવાની ઇચ્છા હાય તે કિંમત આપી રાખી લેતા, નહિ તા અભ્યાસ કરી પાછું માકલતા. આ પ્રમાણે જ્ઞાનની પરખરૂપ 'શ્રી સુબાધ પાઠશાળા'ની સ્થાપના થઈ. ત્યાં ખંભાત અને તેની આજુબાજુના મુમુક્ષુએા આવીને સદ્યાંથાનો અભ્યાસ કરતા, ભક્તિ કરતા તથા સત્સંગના લાભ મેળવતા. હાલ પણ એ સંસ્થા પુસ્તકાલય અને ભક્તિસ્થાન તરીકે સત્સંગના ધામરૂપ અની ગઈ છે.

'શ્રી નિજાજ્યાસ મડપ': શ્રીમદ્ ખંભાત પાસે વડવામાં નિવૃત્તિ નિમિત્તે ઘણા વખત આવી રહેલા તે તીર્થ સ્થળના સ્મરણાંથે તથા સત્સંગ અર્થે એ એકાંત ઉત્તમ સ્થળ હાેવાથી એક સુંદર મકાન અને દેરાસરની અનુકૂળતા સહિત 'શ્રી નિજાજ્યાસ મંડપ' નામ આપી શ્રી પાપટલાલભાઈ મહાેકમચંદ તથા તેમના પરિચિત શ્રીમદ્ના પ્રશંસકાેએ એક સંસ્થા સ્થાપેલી છે, તે પણ સત્સંગનું રમણીય સ્થાન છે.

શ્રીમદે સ્વમુખે એમ કહેલું કે સામે ટેકરે શ્રી ચંદ્રપ્રસ પ્રસુની સ્થાપના થશે.

ખંભાત સ્ટેશનથી એક માઇલ દૂર આ આશ્રમ આવેલા છે. વડની પાસે વાવ આ**વેલી હે**ાવાથી 'વડવા' કહેવાય છે. 'શ્રી સનાતન જૈન ધર્મ-શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ': શ્રી લઘુરાજ સ્વામી મુનિચર્યાનુસારે અનેક સ્થળાએ કચાંક સ્થિર રહ્યા વિના વિચર્યા કરતા. ધીમેધીમે વૃદ્ધાવસ્થા અને વ્યાધને કારણે પગની શક્તિ ઘઢી જતાં, અગાસ પાસેના સંદેશર ગામમાં ઘણા ભક્તજનાનો સમૃહ ભક્તિ નિમિત્તે એકત્ર થયેલ, તેઓના આશ્રહથી શ્રી લઘુરાજ સ્વામીએ કાઈ સ્થળ શ્રીમદ્દના સમારક તરીકે અને ભક્તિધામ તરીકે પસંદ થાય અને મકાન ખને તા ઘણા વખત રહેવાનું સ્વીકાર્યું. એ રીતે સં. ૧૯૭૬ના કારતક સુદ પુનમે સંદેશર મુકામે આ આશ્રમના સંકલ્પ કરવામાં આવ્યા. સંદેશરના સ્વ. જીજીભાઈ નામના ઉદાર સદ્દગૃહસ્થે જમીન આપી અને અન્ય ગૃહસ્થાએ એક સારી રકમની ડીપ કરી. આમ અગાસ સ્ટેશનની બાજુમાં 'શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર આશ્રમ'ની સ્થાપના થઈ.

આ આશ્રમમાં મનાહર દેરાસર છે, જેમાં નીચે યોતાંબર અને ઉપર દિગંખર પ્રતિમાએ તથા ભાંયરામાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની આરસની પ્રતિમા ખિરાજે છે. આ પ્રતિમાની એક બાજુ પ્રણ્વ ૐ કારની સ્થાપના છે તથા બીજી બાજુ શ્રીમદ્**જ**ની પાદુકાજીની સ્થાપના છે.

આશ્રમના મુખ્ય પ્રવેશદ્વારની ઉપર 'ક્ષમા એ જ માક્ષના લવ્ય દરવાને છે' એ વાકચ માટા અક્ષરે અંકિત કરેલું છે.

'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જન્મ-ભવન': શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જન્મ વવાણિયામાં થયા હતા. એ સ્થાન પણ પવિત્ર જીવન-સાધના ૨૨૭

ગણાય. એટલે શ્રી રવજીલાઈ પંચાણલાઈની મૂળ જગ્યા તથા તેની આસપાસની જગ્યામાં 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જન્મ-ભવન' નામનું લબ્ય મકાન અધાવ્યું છે.

એ જન્મ-ભવનમાં જિનાલય, ગુરુમ દિર, વ્યાખ્યાન-ગૃહ તથા ધર્મશાળાના સમાવેશ થાય છે.

'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાન-પ્રકાશ મંદિર': વવાણિયામાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને સાત વર્ષની વચે જે આવળના ઝાડ ઉપર જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયેલું, તે જગ્યામાં 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાન-પ્રકાશ મંદિર'ની સ્થાપના કરવામાં આવી છે, તેમાં સં. ૨૦૦૮ના કારતક સુદ્ર પૂર્ણિમાને રાજ પાદુકાજીની પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવી છે.

'શ્રીમદ્ રાજચ'ક વિહાર ભવન': શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર એકાંત સાધનાથે ઇડરના પહાડામાં વાર વાર વિચરેલા, ત્યાં ઘંટિયા પહાડ પર એક માટી શિલાને 'સિહશિલા' શ્રીમદે જણાવી હતી. એ સ્થાને આજે સુંદર મંદિર, અભ્યાસ મંડપ અને ધર્મશાળા ખાંધવામાં આવી છે. આત્મસાધનાથે એકાંત અને શાંત સ્થાન ખન્યું છે.

'શ્રી ઉત્તરસ'ડા-વનક્ષેત્ર': સં. ૧૯૫૪માં ખુલ્લાં ખેતરામાં એક મકાનમાં શ્રીમદ એકાંતચર્યા માટે રહ્યા હતા. તે મકાનને પુનઃ મ'દિર રૂપે બાંધી ધમ'શાળા સાથે એક સુંદર સ્થાન બાંધ્યું છે.

'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર સમાધિ મંદિર': શ્રીમદ્ રાજ-ચંદ્રના અંતિમ અગ્નિસંસ્કાર રાજકાેટમાં નદી કિનારે થયા હતા. તે સ્થાને એક સમાધિ મંદિર આંધવામાં આવ્યું છે.

'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનભંડાર': 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનભંડાર' નામની સાહિત્ય પ્રકાશન માટેની સંસ્થાના સમાવેશ અમદાવાદ મુકામે ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ સંચાલિત પુરાતત્ત્વ મંદિરમાં કરવામાં આવ્યા હતા. પરંતુ પુરાતત્ત્વ મંદિર અંધ થતાં હવે 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનભંડાર' ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ ચલાવે છે.

શ્રી ગૂજરાત વિદ્યાપીક તરફથી 'શ્રી રાજચંદ્ર જયંતીમાળા' પ્રસિદ્ધ થાય છે. એમાં આજ સુધી તત્ત્વજ્ઞાનને લગતાં છએક પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ થયાં છે. એમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રકૃત 'આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર' અને 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની દેષ્ટાંતકથાએા' આદિના સમાવેશ થાય છે.

શ્રીમદ્ પ્રત્યે ભક્તિવંત ભાઈ એ એ પાતપાતાનાં ગામામાં સત્સંગ ભક્તિના નિમિત્તે શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિરાની સ્થાપના કરી છે. એ રીતે કાવિઠા, નાર, ભાદરા, સાણાવ, સીમરડા, ધામણ, સડાદરા, આહાર, ઇંદાર, અમદાવાદ, વહવાણ, બારસદ, કલાલ, સાણાવ, વસા, નરાડા, વવાણિયા, બેંગ્લાર, વડાલી, હમ્પી અને દેવલાલી વગેરે સ્થળાએ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર'ની સ્થાપના કરવામાં આવી છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના આત્માનુભવી સાહિત્ય ને સાધનાથી આકર્ષાતા ભક્તોના સમુદાય વધતા જાય છે તેમ તેમ ઉપાસના-સાધનાનાં સ્થાના મ'દિરા સ્મારકરૂપે વધતાં જાય છે.

જીવન-સાધના રર્

આ ખધાં સ્મારકો કરતાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીનું સૌથી શ્રેષ્ઠ સ્મારક તા શ્રીમદ્દના જીવનસંદેશને ઝીલીને યથાશક્તિ પ્રયત્ન કરી આત્માર્થ સાધવા મથતાં સૌ શ્રીમદ્દ-ભક્ત મુમુક્ષુજના જ છે. એવાં મુમુક્ષુજના શ્રીમદ્દની સત્-શિક્ષાને આત્મસાત્ કરી પવિત્ર તીર્થધામ સમાં બની શકે છે અને તેઓનાં અંતઃકરણરૂપી મંદિરમાં કૃપાળદેવના સદા વાસ છે.

છેવટે કૃપાળુદેવનાં પવિત્ર ચરણકમળમાં મસ્તક નમાવી પ્રાર્થું છું:

> 'શું પ્રભુચરણ કને ધરું, આત્માથી સૌ હીન; તે તેા પ્રભુએ આપિયા, વતું ચરણાધીન.' આત્મસિક્કિશાસ્ત્ર ગા. ૧૨૫

# પરિશિષ્ટ-૧ પત્ર–સ<sup>\*</sup>દર્ભ

### જીવન–સાધનામાં 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર' ખૃહદ ગ્રંથમાંથી લીધેલા લખાણના પત્રાંક

|    | જીવન-સાધના | શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ખૃહદ ગ્રંથ  |
|----|------------|------------------------------|
| પા | ન લીટી     | સં. ૨૦૦૭ની આવૃત્તિના પત્રાંક |
| પ  | ૧૦થી ૧૮    | <b>LE</b>                    |
| ξ  | આખું પાન   | <b>L</b> &                   |
| Ø  | ૧થી ૧૩     | <b>/</b> &                   |
| Ø  | ૧૯ થી ૨૪   | ૧૭-માેક્ષમાળા પા. ૫૭         |
| ۷  | ૧થી ૪      | <b>99</b>                    |
| ૯  | કથી ૧૫     | <b>(&amp;</b>                |
| ૧૨ | ર૧થી ૨૪    | ૯૬૦ હાથનાંધ-૧ (૩૨)           |
| ૧૩ | ૧થા ૪      | ,,                           |
| ૧૩ | ૭થા ૧૦     | ७७                           |
| ૧૪ | ૫થી ૯      | ४२४                          |
| 98 | ર૩ થા ૨૪   | 16                           |
| ૧૫ | ૧થી ૧૦     | <b>L</b> E                   |
| ૧૫ | ૧૬થી ૨૪    | ૧૨૮                          |
| ٩٤ | આખું પાન   | . ૧૨૮                        |

|      | .0.0       |                          |
|------|------------|--------------------------|
| પાન  | લીટી       | પત્રાંક                  |
| ૧હ   | ૧થી ૧૪     | ૧૨૮                      |
| १८   | ૭થી ૧૦     | ८७                       |
| ૧૯   | 2          | <b>L</b> &               |
| २०   | ૧થી ૨      | <b>L</b> &               |
| ૨૧   | <b>૨</b> ૨ | १२६                      |
| ૨૨   | ૧થી ૪      | १२६                      |
| ર ૩  | રે  થી ૨૪  | <b>(</b> &               |
| ૨૪   | ૧થી ૩      | <b>LE</b>                |
| ૩૫   | રર થી ૨૪   | ૧૮                       |
| 3 \$ | ૧થી ૧૫     | ૧૮                       |
| 88   | ૧૦થી ૧૩    | ૭૧૮-આત્મસિદ્ધિ ગા. ૧૧૭   |
| ४६   | ૯થી ૧૬     | ૨૧(૭૬); ૨૧(૮૦); ૨૧       |
|      |            | (૧૨) ૬૦(૧૧); ૬૦(૧૨)      |
| ४८   | ૪થા ૯      | ૧૭ મા. મા. પાક ૮૪        |
| ४८   | ૧૩ થી ૧૯   | ४०                       |
| ४७   | કથી ૧૮     | ૧૭ માે. મા. પાઠ ૯૯       |
| ૫૦   | ૭થી ૧૬     | ४६६                      |
| પૃ૦  | રર થી ૨૩   | <b>ξ</b>                 |
| ૫૦   | ર૪         | ۷                        |
| પુર  | ૧થી ૫      | ۷                        |
| પુ૧  | કથી ૭      | <b>ર૧ (૧૨)</b>           |
| પ૧   | ૮ થા ૧૪    | ۷ ۲                      |
| ૫૧   | ૧૫થી ૧૬    | १०८                      |
| પુ૧  | ૧૭ થા ૧૮   | ૧૧૨                      |
| પુર  | ૧૯થી ૨૦    | 9०८                      |
| પુર  | ર૧ થી ૨૪   | ૨૧ (૨ <b>૬)</b> ; ૨૧(૩૪) |
| • •  |            | • • (••)                 |

| પાન            | લાટા     | પત્રાંક                         |
|----------------|----------|---------------------------------|
| પર             | ૧થા પ    | v                               |
| પર             | ૧૬ થી ૨૨ | ૧૯ <b>(૧૦ -</b> ૮૩ -૮૪ -૨૦૧     |
|                |          | -૩૧૫ -૬૭૮ -૯૦                   |
|                |          | -२४५ -४०१ -४०७                  |
|                |          | -૫૪૪ -૫૪૩)                      |
| ૫૩             | ૧થી ૧૫   | ૧૯(૫૪૫ -૫૫૯ -૫૬૦                |
|                |          | -૭૫ -૧૯૦ -૩૯૫                   |
|                | -        | -४२ <i>३ -</i> ४२४ <i>-</i> ४३६ |
|                |          | -૪૫૮ -૪૫૯ -૫૦૫                  |
|                |          | -૫૦ <b>૬ -</b> ૬૩૮ <i>-</i> ૨૮७ |
|                |          | -3 <b>१८ -२७७ -२</b> ७८         |
|                |          | -७० -७२ -७३ -६४                 |
|                |          | -૧૩૯ -૨૩૫)                      |
| પુર            | ર૪થી ૨૫  | ૧૦૧                             |
| ૫૪             | ૧થા ૪    | ૧૯(૫૪૯-૪૬-૧૩૭-૧૭૩)              |
| ૫૪             | ૧૭ થી ૨૪ | ૧૭ માે. મા. પાઠ-૬૪              |
| ૫૫             | આખું પાન | ,,                              |
| ૫૬             | ૧થી ૩    | 29                              |
| ૫૬             | ૪થી ૨૪   | ૧૭ માે. માં. પાઠ-૬૫             |
| ૫૮             | ૧૫થી ૧૭  | 903                             |
| ૫૯             | ૧થી ર    | 903                             |
| ६०             | ૮થી ૨૧   | 30                              |
| ૬૧             | ૧૧ થી ૨૪ | <b>9</b> 2                      |
| <del>૬</del> ૨ | ૧થી ૧૬   | 92                              |
| ૬૨             | ૧૮ થી ૨૪ | . ८२                            |
| ६३             | ૩ થી ૨૨  | ૧૧૩                             |

| પાન        | લીટી             | પત્રાંક              |
|------------|------------------|----------------------|
| 8.8        | ૧થી ૧૬           | ૧૧૩                  |
| ६४         | રર થી ૨૪         | ८२                   |
| કપ         | આખું પાન         | ८२                   |
| <b>ξ</b> ξ | ૧થી ૧૫           | ८२                   |
| ६७         | ૫થી ૮            | ૯૬૦ હાથ નાેંધ– ૧(૩૨) |
| ٤ ۷        | ૭ <b>થા</b> ૧૭   | ૧૩૩                  |
| ६७         | ૧થી ૧૯           | ૧૩૩                  |
| ७०         | ૧થી ૩            | 133                  |
| ७०         | કથા હ            | ૧૫૨                  |
| ৩৭         | ૧થી ૨            | ૧૫૨                  |
| ંહવ        | કથી ૧૮           | <b>3</b> २           |
| ૭૧         | ર <b>૦થી ૨</b> ૪ | હ૧                   |
| <b>હ</b> ર | ૧થી ૫            | ૯૧                   |
| <b>૭</b> ૨ | ૮થા ૧૩           | ૧૫૭ (૧૧)             |
| હર         | ૧૭થી ૨૨          | १८७                  |
| દ્ય        | આખું પાન         | ৰ্ ረও                |
| ७४         | ૧થી ૨            | ૧૮৩                  |
| ७४         | ૪થા ૬            | १८७                  |
| ७४         | ૯થા ૧૧           | २०१                  |
| ७४         | ૧ <b>૬થી ૨</b> ૩ | ૨૫૫                  |
| ૭૫/૭૬      | આખાં પાન         | ૨૫૫                  |
| 99         | ે ૧થી ૪          | રપપ                  |
| ७७         | ૭થા ૧૮           | રપ૮                  |
| 92         | ૮થી ૧૫           | ૯૬૦ હાથ નાેંધ-૧(૩૨)  |
| ७८         | ર૦થા ૨૩          | ७३८                  |
| હહ         | ૧૧થી ૧૫          | 393                  |

| પાન | લીટી       | પત્રાંક      |
|-----|------------|--------------|
| ૭૯  | १७         | <b>3</b> 28  |
| ۷٥' | ૧થી ૮      | <b>3</b> २४  |
| ८९  | ર૧થી ૨૪    | <b>३</b> २७  |
| ૮૨  | ૧થી ૧૯     | <b>३२</b> ८  |
| ૮૨  | ર૧થી ૨૪    | 3 <b>6</b> 4 |
| ۷3  | ૧થી ૮      | 367          |
| ۷3  | ૧૦થી ૨૧    | ૪૧૫          |
| ۷٧  | ૮થા ૯      | 16           |
| 28  | ૨૦થી ૨૨    | ૧૫૭ (૧૩)     |
| ረч  | આખું પાન   | ,,           |
| ۷ ۶ | ૧થી ૧૪     | >9           |
| ૯૧  | ૫થી ૧૨     | ७३८          |
| ৬৩  | ૪થી ૧૦     | 800          |
| 61  | ૧૫થ1 ૧૭    | ૪૬૫          |
| ૯૯  | ٩          | ૪૬૫          |
| ૧૧૮ | ૧૬થી ૧૯    | 303          |
| ૧૧૯ | ૧થી ૫      | ۷ ۶ ۶        |
| ૧૨૩ | . ૨૧ થી ૨૪ | 995          |
| ૧૨૪ | ૧૧થી ૧૩    | ঀঀ৩          |
| ૧૨૪ | ૧૬થી ૨૪    | ঀঀড়         |
| ૧૨૫ | ૧થી ૧૨     | ૧૧૭          |
| ૧૨૫ | ૧૩ થી ૨૨   | ११८          |
| ૧૨૬ | ૧થો ૩      | <b>૧૧</b> ૮  |
| ૧૨૮ | ર૩થી ૨૪    | 9.32         |
| १२७ | 9          | 933          |
| ૧૩૨ | २४         | ७८२          |

| પાન | લીડી     | પત્રાંક                 |
|-----|----------|-------------------------|
| ૧૩૩ | ૧થી ૧૦   | ७८२                     |
| ૧૩૩ | ૧૩ થી ૧૫ | ७८६                     |
| ૧૩૪ | ૪થી ૧૨   | ૯૬૦ હાથ નાેંધ-૨ (૨૦)    |
| १४० | ૧૬થી ૨૪  | ૫૦૦                     |
| ૧૪૧ | ૧થી પ    | ૫૦૦                     |
| १६३ | ૧૩થી ૨૪  | ૯૫૬ (૩૨)                |
| १७३ | ૧૮થી ૨૨  | ૯૫૬ (૧૦)                |
| १७४ | આખું પાન | ૯૫૬ (૧૦)                |
| ૧૭૫ | ૧થી ૩    | ૯૫૬ (૧૦)                |
| ૧૮૨ | પથી ૧૦   | <b>૯૫</b> ૬ (७)         |
| ૧૮૨ | ૧૪ થી ૧૯ | ૯૫૬ (૨૪)                |
| ૧૮૨ | ર૩ થી ૨૪ | ૧૭ શિ. ૫ અને મુ. મુદ્રા |
| 973 | ૧થી ૧૭   | ,,                      |
| १८३ | ૨૦થી ૨૨  | ૧૭ માે. માે. પા- ૧      |
| ૧૮૫ | ૧૮થી ૨૪  | ૧૭ ઉપાેદ્ધાત            |
| १८६ | ૧થો હ    | ૧૭ ઉપાેદ્ધાત            |
| १८६ | ૮ થા ૨૪  | ૧૭ પાઠ ૨૧               |
| १८७ | આખું પાન | ૧૭ પાઠ ૨૧               |
| १८८ | ૧થી ર    | ૧૭ ,,                   |
| ૧૯૯ | રથી ૫    | <b>93</b> 2             |
| ૧૯૯ | ૬થા ૯    | ૧૭ પાઠ ૫૦               |
| २०० | રથી ૨૦   | ૧૭ પાઠપ૦                |
| ૨૦૧ | ૧થી ૮    | ७३८                     |
| २०१ | ૧૧ થી ૧૨ | <b>93</b> 2             |
| ૨૦૧ | ૧૮ થી ૨૪ | <b>২</b> ૧७             |
| २०२ | આખું પાન | २१७                     |

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

| २३ | ŝ |
|----|---|
|----|---|

| પાન | લીટી            | પત્રાંક             |
|-----|-----------------|---------------------|
| २०३ | ૧થો પ           | २१७                 |
| २०३ | ૧૩ થી ૧૯        | 338                 |
| २०३ | ર૩થી ૨૪         | <b>99</b>           |
| २०४ | ૧થી ૧૭          | 338                 |
| २०४ | ્ર ૨૦થી ૨૪      | 836                 |
| ૨૦૫ | ૧ <b>થા</b> ૫   | . <b>४</b> ३६       |
| २०५ | કથી ૧૩          | 340                 |
| ૨૦૫ | ૧૪થી ૧૭         | 3 ८ २               |
| २०५ | ૧૮થી ૨૩         | ४२०                 |
| २०६ | રથી ૬           | <b>૧</b> ৩૩         |
| २०६ | ૧૨થી ૨૨         | 902                 |
| २०७ | આપ્યું પાન      | ७०८                 |
| २०८ | ૧થી ૧૧          | ٧٠٧                 |
| २०८ | ૧૬થી ૧૮         | પ્રે                |
| २०८ | ર૧થી ૨૩         | ૯૬૦ હાથ નાેંધ-૧(૩૨) |
| २०७ | રથી ૧૧          | ७०७                 |
| २१४ | ર૧થી ૨૪         | ૯૫૬ (૨૪)            |
| ૨૧૬ | ૧ <b>થી</b> ૮   | <i>હૂ</i> પર –૯૫૩   |
| ર૧૮ | ૧૮થી ૨૧         | ७३८                 |
| ૨૨૨ | ૧૦ <b>થા</b> ૧૮ | 39                  |
| २२२ | રર થી ૨૩        | 2 { }               |
| રર૯ | છેલ્લી બે લીટી  | <u> </u>            |
|     |                 |                     |

## કેટલાક શ્રંથાદિના પત્રાંક

### શ્રી રાજચંદ્ર ખૃહદ ગ્રંથ સં.૨૦૦૭ની આવૃત્તિના—

| માક્ષમાળા                          | ૧૭  |
|------------------------------------|-----|
| ભાવના ળાેધ                         | ૧ ૬ |
| આત્મસિદ્ધિ                         | ७२८ |
| સાતસા મહાનિતિ                      | ૧૯  |
| <i>પુ</i> ષ્યમાળા                  | ્ર  |
| અપૂર્વ અવસર                        | ७३८ |
| પાન. ૧૩૨ લી. ૧૭ સાેભાગભાઈ પરના     |     |
| ત્રણ પત્રો ૭૭૯; ૭૮૦;               | ७८१ |
| પાન. ૧૩૯ લી. ૧૫ ગાંધીજી પરનાે પત્ર | ૫૩૦ |

#### પરિશિષ્ટ-ર

### શબ્દાથ

અવધાન—એક વખતે અનેક કાર્યોમાં લક્ષ રાખી સ્મૃતિશક્તિ તથા એકાગ્રતાની અદ્ભૃતતા ખતાવવી તે.

અવ્યાળાધ—બાધા, પીડા વગરતું. અસાતા—દુ:ખ, શારીરિક દુ:ખ.

અસંગતા—આત્માર્થ સિવાયના સંગ પ્રસંગમાં પડવું નહિ તે.

હદય (કર્મ)—દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ તથા ભાવને લઈને કર્મ જે પાતાની શક્તિ દેખાડે છે તેને કર્મના હદય કહેવામાં આવે છે; કર્મકળનું પ્રગઢલું.

હપરામ—કર્મનું શાંત થવું તે. કાયાત્સર્ગ—શરીરની મમતા છાડીને આત્માની સન્મુખ થવું; આત્મ-ધ્યાન કરવું.

કં ખા—ઇચ્છા.

ચાેવિહાર—રાત્રે ચાર પ્રકારના

આહારના ત્યાગ: (૧) ખાલ-જેથી પેટ ભરાય જેમ રાટલી વગેરે; (૨) સ્વાલ-સ્વાદ લેવા યાગ્ય જેમ એલચા; (૩) લેલ- ચાટવા યાગ્ય પદાર્થ જેમ રાખડા; (૪) પેય-પાવા યાગ્ય જેમ પાણી દુધ ઇત્યાદિ.

દુ:ષમ કાળ—પંચમ કાળ; આ આરેા પંચમકાલ છે; અન્ય દર્શનકારા એને જ કલિયુગ કહેં છે; જિનાગમમાં આ કાળને 'દુ:ષમ ' એવી સંજ્ઞા કહી છે.

નિજ રા—કર્મોનું આત્માથી છ્ટા પડલું તે.

નિહાર—શૌચ, મલત્યાગ.

પચ્ચખાણ—કશું ક ત્યાગવાનું વ્રત-પ્રતિજ્ઞા.

પ્રતિક્રમણ—થયેલા દાેષાના પશ્ચા-ત્તાપ. ભદ્રિકપણું —સરળતા; ઉત્તમતા.

ભય સંજ્ઞા—જેથી જીવને ભય લાગ્યા કરે છે તે.

માહનીય કર્મ—આઠ કર્મોમાં એક માહનીય કર્મ છે, જે કર્મોના રાજ કહેવાય છે; તેના પ્રભાવે જીવ નિજ સ્વરૂપને ભૂલે છે.

યત્ના—કાેઈ પણ જીવની હિંસા ન થાય તેમ પ્રવર્તવું તે.

રંચ—જરા; થાેડું.

વિકથા—ખાટી કથા; સ સારની કથા. એ ચાર પ્રકારે છે: સ્ત્રીકથા, ભાજનકથા, દેશકથા, રાજકથા. વિદેહી દરાા—દેહ હૈાવા છતાં જે પાતાના શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં વર્તે છે એવા પુરુષની દરાા.

વેદનીય કર્મ —જે કર્મ ના ઉદયથી જીવને સુખદુ:ખની સામગ્રી પ્રાપ્ત થાય-—સાતા અસાતા વેદાય.

સાતા વેદનીય—જે કર્મ ના ઉદયથી જીવને સુખની સામગ્રી મળે.

સામાયિક— બે ધડી સુધી સમતા ભાવમાં રહેવું તે.

#### પરિશિષ્ટ-૩

# સૂચિ

આગાસ ૧૫૧, ૧૫૨, ૨૨૬ અનુટુ ધિસ લાસ્ટ ૧૩૪ અપૂર્વ અનુસાર ૧૨ અપૂર્વ અવસર…૧૯૦ અમદાવાદ ૧૧૨. ૧૨૧. ૧૨૨, ૧૨૩, १५०, २१०, २१३, २१४, २२४, 336 અમીચંદ ૧૦ અવધાન ૩૩, ૪૦ અષ્ટાવધાન ૩૩, ૩૪ અંજાર ૧૨૯ અ તરદશા ૧૨૯ અંતર્જ્ઞાન ૧૫ અંખાલાલભાઈ ૧૦૦–૧૦૬, ૧૦૮, ११७, १२२, १२३, १४२-१४५, १४७, १४४, १४४, २११-२१३, २१८, २१७, २२५

**આ**ગમ ૧૪૮ આગાખાનના ખંગલાે ૨૧૦, ૨૧૪ આચાર્ય આત્મારામજ ૧૯૫ આચાર્ય આન**ં**દરાંકર ધ્રુવ ૧૯૭ આણંદ ૧૦૧, ૧૪૩ આત્મજ્ઞાન ૯૦, ૧૭૨ આત્મદર્શન ૮૯ આત્મસિક્કિશાસ્ત્ર ૧, ૪૪, ૪૮, ૧૦૨, १३१, १३३, १४४, १५२, १७७, १५०-१५४, २२४, २२८, २२५ આત્મહિતનાં સાધન ૧૦૪ આત્મા ૧૫૫, ૧૬૧, ૧૬૨, ૧૭૧, ૧૯૨: ૦ની શક્તિ ૧૪, ૨૯, ૪૪; ૦નુ° પૂર્ણ સ્વરૂપ ૪ આત્માનિ ૯. ૩૯ આદિનાથ ઋષભાદેવ ૧૧૨ આનં દુધન ૧૮૮; ગ્યાવીશી ૧૧૭ આહ્ય તર પરિણામ અવલાકન ૬૭, 209 આશ્રમભજનાવલી ૧૯૦ આહાર ૨૨૮ કોડર ૯૯. ૧૦૨, ૧૧૧–૧૧૩, ૧૧૫, १३१, १६४, १७०, २१३, २२७ **કાશ ખ્રિસ્ત ૧૫૩** ઇંગ્લંડ ૧૫૭

ઇદાેર ૨૨૮ ઉત્તરસંડા ૧૦૪, ૧૦૮, ૧૬૮; ૦ વનક્ષેત્ર ૨૨૭ **उत्तराध्ययन ४५, १**८८ ઉદાસીનતા ૧૫, ૩૯, ૬૩, ૭૬, **८3. ૨૧**૯ ઉપદેશ છાયા ૧૦૧. ૧૪૩. ૧૭૭ લપદેશ નાંધ ૧૭૭ લપદેશ રહસ્ય ૨૦૫ ઉપાધિ ૮૧, ૮૩, ૯૮, ૯૯, ૧૨૩, १२८, १३१, २०३, २०४, २०५ એકાન્ત ચર્ચા ૯૯. ૨૦૬ <del>કે</del>ચ્છ ૨૨, ૧૨૯ કરમાળા (દક્ષિણ હિંદ) ૧૪૫, ૧૫૧ કર્ણ દેવ ૪ કર્નલ એચ. એલ. નટ ૩૫ કર્મ (વેદનીય-માહનીય) ૧૨૪ કર્મચંદભાઈ ૧૨૨ કલાલ ૨૨૮ કલ્યાણજભાઈ ૧૦ કषाय पट કસખાલા ૧૪૬ કળિકાળસર્વજ્ઞ ૪ કાઠિયાવાડ ૧૨૭ કાવિઠા ૪૩. ૪૪, ૧૦૦-૧૦૨, ૧૩૦, ૧૪૩, ૧૫૧, ૧૫૫, ૧૬૭–૧૭૦, 226 કાવ્યમાળા ૧૭૮ કાશીબહેન ૧૬૧ કૃષ્ણદાસ ૧૪૬

**ખ** ભાત ૮૦, ૯૯-૧૦૧, ૧૧૨, 120, 122, 126, 130, 182 183, 184, 184-140, 148, 141, 218, 228, 224 ખીમજીલાઈ ૧૦ ખેડા ૧૧૦, ૧૧૧, ૧૭૨ ગઢલાલજ મહારાજ ૩૩ ગાંધીજી ૧૭, ૧૯, ૮૬, ૮૭, ૮૯, **૯૧. ૧૩૪–૧૪૨, ૧૫૩, ૧૫૭**– ૧૫૯ ગીરધર ૧૭૧ ગજરાતી ૩૫ ગુજરાત વિદ્યાપીઠ ૨૨૮ ગૃહસ્થ-જીવન પર-પક, કશ ગૃહાશ્રમ ૬૩ ગાપાળદાસજ બરૈયા ૧૬૨ ગામકસાર ૧૬૨ ગૌતમ ૧૧૨. ૧૯૯ ગ્લૅડસ્ટન ૧૫૭, ૧૫૮ ચાકવર્તી ૧૫ ચતરલાલજ ૧૧૨, ૧૫૬ ચત્રભુજ બેચરભાઈ ૬૯ ચમત્કાર ૫, ૬, ૩૮, ૪૧, ૯૨ ચમનપર ર ચરાતર ૯૯, ૧૦૦, ૧૪૩, ૧૫૧ ચર્ચાગેટ ૧૬૫ ચંદ્રપ્રભસ્વામી ૨૧૬. ૨૨૫ ચારિત્રમાહ ૨૦૧ ચારિત્ર્ય ૮૯ यैतन्यनं स्वरूप ४६

છગનલાલ બેચરલાલ ૧૨૪ છ પદ ૧૯૩ જગતકર્તા ૬. ૭ જડભરત ૧૫૧, ૨૦૨ જાતિસ્મરણજ્ઞાન **૧**૦ लभनगर ३४ જીજાલાઈ ૨૨૬ જઠાભાઈ ઉજમશીભાઈ ૧૨૦–૧૨૫, १४२, १४७ જૂનાગઢ ૧૨, ૧૫૧ જેતપર (મારબી તાબ) ૬૯ જેશ'ગલાઈ ૧૨૦, ૧૨૧ જૈન દર્શન ૧૭૭ જૈનધર્મ ૭, ૪૭, ૧૭૩, ૧૭૪, ૧૮૨ જૈનનું પ્રામાણિકપણું ૧૬૬ क्योतिष ६८ સાન ૧૭૧, ૧૭૨, ૦ દેશા ૨૦૬ જ્ઞાનાર્ણવ ૨૦. ૨૧૧ ઝાબકબાઈ ૪૨. ૬૧, ૨૧૦, ૨૧૧, 222 ઝવેરભાઈ ભગવાનભાઈ ૪૩. ૧૬૭: 246 **હા**ઇમ્સ ઑક ઇન્ડિયા ૩૮ ટૌલ્સ્ટૉય ૧૩૪, ૧૩૫ ઢાકરશીલાઈ ૧૭૧. ૧૭૪ ડુંગરશીભાઈ ગાસાળિયા 124, 130, 191 તાત્વજિજ્ઞાસા ૬૧ તીથલ ૨૧૫

તીર્થ°કર ૪૦, ૧૧૨, ૧૬૦, ૧૬૧ ત્યાગ ૧૬૨ ત્રિભવનભાઈ ખંભાત ૧૬૧ ત્રિભુવનદાસ ભાષ્ ૧૬૫, ૧૬૬ દક્ષિણ આદિકા ૧૩૮ દલપતભાઈ ૧૨૧ દરાવૈકાલિક ૧૭૭ દશા (વિદેહી-નિરપરાધી) ૯ हामनगर १६७ દામાદરભાઈ ૧૪૭ દિવાળાબાઈ ૧૨૨ દુ:ખ ૫૦, ૫૧, ૬૨, ૬૪, ૬૬, ૬૯, ७१, ८३, ११७, २०२ દુ:ષમકાળ ૧૫૧ દેવકરણજ ૮૦, ૧૦૨, ૧૦૯, ૧૧૦, 112, 113, 114, 184, 140, १५४, १५७, १६३, १६४, १७०, २१०, २११, २१३, २१४ દેવચંદ્ર ૧૮૮ દેવબાઈ ૨, ૩, ૨૩, ૨૧૦–૨૧૨, 221 દેવલાલી ૨૨૮ દેશી રાજ્ય ૧૧૧ દેહાેત્સર્ગ ૧૫૧ દ્રવ્યસ શ્રહ ૧૧૩, ૧૧૫, ૧૭૭ ક્રારિકા ૫૪ ધારમપુર ૧૧૬, ૨૧૧ ધર્મ **૧૬, ૧૨૫, ૧૫**૬, ૦જ્ઞાન ૪૬; બ્લાવના ૪૪, બ્મ થન ૧૩૮; મૂર્તિ ૫૪; **૦લાભ** ૯૮

ધધું કા ૧૧૯ ધામણ ૨૨૮ ધારસીભાઈ ૨૫-૩૨, ૧૧૮-૧૨૦ નગીનદાસ મગનલાલ ૧૪૫: ૨૧૪ નડિયાદ ૧૦૧-૧૦૩, ૧૦૫, ૧૦૬, 110-117, 131, 183, 188 નમિરાજ ૧૮૮ નરભેરામ ૨૧૭ નરસિંહ ૨ખ ૧૧૨ નરાેડા ૨૧૦, ૨૨૮ નવલચંદભાઈ ૨૧૮ નાર ૧૨૦, ૧૫૧, ૨૨૮ निल्लास भंडप २२५ નિર્ગ્ર'થ ૫૫ નિલેપિતા ૬૧ निवृत्ति ८३, ८६ નિંદા ૧૭૫ નિ:સ્પૃહા ૧૫ નીતિ ૫૦, ૧૭૯, ૧૮૧ ન્યાયદર્શ ક ૩૫ પાદમશી ઠાકરશી ૧૦ યદમશીભાઈ ૧૬૦ પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ २१ँ५, २२३, २२४ પરમાર્થ ૮૩ પરિગ્રહ ૫૬. ૬૭ પરિસહ ૧૭ પંચ પ્રમાદ ૧૯૯ પંચમકાળ ૭૩, ૭૭ મંચ વિષય ૧૯૯

પંચાણભાઈ ( મહેતા ∮ેર, રર પંચાસ્તિકાય ૧૧૮. ૧૭૭ પંચીકરણ ૧૩૯ પંડિત સુખલાલજ ૧૭, ૧૯૪, ૧૯૫ પાયાનિયર ૩૮ પારિસ ૮૮ પાલીતાણા ૪ પિટરસન (ડા.) ૩૮ પુનર્જન્મ ૧૪, ૧૫ પુષ્પમાળા ૧૭, ૧૭૭, ૧૭૯, ૧૮૧, પૂજાભાઈ સામેશ્વર ભદ્ર ૧૭૨, ૧૭૩ પૂના ૧૫૧ પૂર્વભાવ ૧૫, ૧૧૧ પેટલાદ ૧૦૨. ૧૬૯ પેથાપુર ૧૫૨ પાપટલાલભાઈ ૧૩૫, ૨૨૫ भुज्ञा ४० પ્રજ્ઞાવણાધ માેક્ષમાળા ૧૮૧, ૧૮૩, પ્રતિક્રમણ ૧૬૪; વસૂત્ર ૭ પ્રતિમાસિન્દિ ૧૭૭ મમાદ ૧૩, ૫૩, ૧૦૭, ૧૦૮, ૧૫૭, १८८, २११, २१२, २१३ પ્રવીણસાગર ૬ પ્રાગજભાઈ ૧૬૯ પ્રાણજીવનદાસ મહેતા (ડૉ.) ૧૧૧. પારબધ ૮૩; ૦૬મ ૧૧૮ પ્રીતિ ૧. ૧<u>૯</u>. ૨૦ પ્રેમ ૧૫૮

કરામછ ઇન્સિટટ્યુટ ૩૮ ભાગસરા ૧૫૧ ખાર ભાવનાઓ ૧૮૬-૧૮૮ ખીજજ્ઞાન ૧૨૬, ૧૨૭ બુદ્ધ ૧, ૧૫૩ ખુન્દ્રિ ૪૦, ૧૯૦, ૦૫કાશ ૧૮૯ છા હોાર ૨૨૮ ભાઢાદ ૩૫, ૧૦૦ क्षाध्वयन १७७ क्षाश्सह २२८ ય્રાહ્મ સાથ્યું પર, ૫૪, ૧૫૪, ૨૧૧ श्रह्मयारी जावर्धनहास्र ५६ ભાક્તિ ૧૬૯ सगवतीसत्र १४७ ભયના ઉપાય ૧૬૦ ભારચ ૧૨૨ सव १३, ०स्थिति १४७, १४८ ભાદરણ ૨૨૮ બાલપ્રદેશ ૧૪૫ ભાવના ૮૪, ૦ેમાં ૧૭૭, १८६. २२४ ભાવસારની વાડી ૨૧૨ બલેશ્વર ૧૦ મણિલાઈ જશલાઈ રર મણિરત્નમાળા ૧૩૯ મત સ્થિર રાખવાના ઉપાય ૧૫૫ મનસખલાઈ (મહેતા) ૪૨, ૧૪૫, રવેં ક, ર૧૯; (લીમડીવાળા) ર૧ક मदं भट्ट प्यंग अर १५3 भहानीति १७७

મહાભારત ૧૯ મહાવીર સ્વામી ૧, ૧૩, ૭૨, ૭૩, 112. 143. 218 મહેમદાવાદ ૧૧૧ મહીપતરામ રૂપરામ ૧૭૩, ૧૭૪ માટુંગા ૨૧૫ માણેકવાડા ૨ માણેકલાલભાઈ ઘેલાભાઈ ૮૬, ૧૬૬ માયા ૧૫ મારવાડ ૧૨૬ માલસીભાઈ ૨૮. ૪૧ મિથ્યાદષ્ટિ ૧૬૩ મક્તાન દ ૮૯ મુનિઓને ઉપદેશ ૧૦૦, ૧૦૧ મુનિ સમાગમ ૧૭૭ મુંબઈ ૧૦, ૩૩, ૩૪, ૩૮, ૭૦, ८१, ८४, ६६, १००, १०३, १११, 114, 116, 130, 134, 182, १५०, १५८, १५६, १६१, १६५, ર૧૫: •સમાચાર ૩૫ માેક્ષ ૯૩, ૧૪૭, ૧૬૭, ૧૯૧; ૦માળા ૪૯, ૫૪, ૧૨૦, ૧૭૭, १८१, १८२, १८४, १८६, १८८, 966 માતીલાલ ભાવસાર ૧૦૩–૧૦૯. 111. 112 મારબા ર, ૨૫, ૨૮, ૩૩, ૩૪, ૪૩, १००, १०२, ११६, ११८, १२२, ૧૨૭, ૧૨૯, ૧૬૫ માહ ૨૧૨, ૨૧૪, ૨૨૪; ૦ દશા ૬૧

માહનલાલજી ૧૧૨, ૧૨૦, ૧૫૫, ૧૫૭, ૧૬૪, ૨૧૧, ૨૧૨ भान ८५ યશાવિજયછ ૧૮૮, ૨૦૫ युराप उट યાગવાસિષ્ઠ ૧૩૯. ૧૮૪ રણછાડલાઈ ૧૨૦ રત્નકર ડે શ્રાવકાચાર ૧૭૭ રવજભાઈ દેવરાજજ ૧૬૧ રવજભાઈ (મહેતા) ર. ૩. ૪૧. 220 रिस्किन १३४, १३५ રાજકાેટ ૨૫, ૧૧૮, ૧૧૯, ૨૧૫, 220 રાણપુર ૧૦૦ રામ ર૩ રામકૃષ્ણ પુરમહંસ ૧૫૩ રામદાસજી પ રામાયણ ૧૯ રાયચ દભાઈ ૪, ૨૧, ૨૫, ૨૮, ૨૯, ८७, ८८, ४०, ४६, १२७, १३४, ૧૩૫. ૧૫૮ રાવબહાદુર નરસીરામ ૧૭૨, ૧૭૩ રાળજ ૧૦૦, ૧૦૧, ૧૩૦, ૧૪૩ રેવાશ કરભાઈ જગજીવનદાસ ૬૧, ७०, ८३, ८८, २१६, २२३, २२४ લક્ષ્મીચંદજ ૧૧૨, ૧૧૩, ૨૧૧ લક્ષ્મીદાસ ખીમજભાઈ ૩૪ લક્ષ્મીનંદન ૪ લલ્લુ ૧૬૫

લલ્લુજી મહારાજ ( લધુરાજ સ્વામી ) ८०, १००, १०२, १०३, १०६, 112, 114, 114, 120, 133, १४3, १४4-१५२, १५४-१५७, 162, 168, 210, 211, 213, २१४, २२६ લહેરાભાઈ ૧૦૩. ૧૨૯ લીંબડી ૨૧૫ લાકમિત્ર ૩૫ લાભા ૧૫ વચનામૃત ૧૪૫, ૧૭૭ વટામણ ૧૪૫ વડવા ૧૦૦, ૧૦૧, ૧૪૩, ૨૨૫ વડાલી ૧૫૧. ૨૨૮ વડેાદરા ૧૦૦ વઢવાણ ૩૫, ૧૪૫, ૧૯૭, ૨૧૪, રશ્ય, ૨૧૮, ૨૨૩, ૨૨૮ વલસાડ ૨૧૫ વવા િ્યાં ૨, ૨૮, ૩૧, ૩૩, ૪૧– ¥3, १०२, ११६, १<del>२</del>१, १२८– 131, 146, 224-226 વસા ૧૦૩, ૧૫૬, ૨૨૮ વિક્ટોરિયા-રાણી ૬૦, ૧૫૭ વિલાયત ૮૬, ૧૩૫, ૧૩૬ विवेक ४५, ६४ વીતરાગ મેસુ ૧૫૪, ૨૧૪ વીરજ રામજ દેસાઈ ૪૧ ૪૨ वेहांत १७७ वेपार (व्यापार) ८५-६०, ६३, ૯૫. ૯૮

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જન્મભવન ૨૨૬,

વૈલશી ૨ખ ૧૧૨ વેલાણી ભાવસાર ૧૪૬ વૈભવી સમિકા ૬ વૈરાગ્ય ૭, ૮, ૧૨, ૧૬, ૪૫, ૫૦, ६१, ५२, ८३, १५५ વ્યાખ્યાનસાર ૧૦૨, ૧૭૭ વ્યાસ ભગવાન ૭૩ વજભાઈ ગંગાદાસ ૧૬૮ શાં કર પંચાળા ૬૯ શામળ ભટ્ટ ૮૭ શામળભાઈ પાટીદાર ૪૩, ૪૪ શાસ્ત્રી શંકરલાલ માહેશ્વર ભક્ર ૩૪ શિવ ૨૧૫ શૂરવીર-સ્મરણ ૧૮૯ શેઠનાકર સંબંધ ૧૬૫ શ્રદ્ધા ૧૬૧ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર—જન્મ ૩; —જતિ-સ્મરણ જ્ઞાન ૧૦; —'હિંદના હીરા 'નું ખિરુદ ૩૪; — ખાવન અવધાન ૩૫; — શતાવધાન ૩૮; — 'સાક્ષાત્ સરસ્વતી 'નું બિરદ ૩૮; —સ્પર્શેન્દ્રિયશક્તિ ૩૮; —વીર પ્રભુના છેલ્લા શિષ્ય —વાનપ્રસ્થાશ્રમપ્રવેશ ૨૧૦; —બ ફાટા પાડવામાં આવ્યા ૨૧૫; ---અંતીમ અવસ્થા-નું વર્ણન ૨૧૬–૨૧૮ શ્રીમદ રાજચંદ્ર (ગ્રંથ) ૧૭૬, ૧૮૯, ૧૯૫, ૧૯૭, ૧૯૮, ૨૨૪ શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર જૈન શાસ્ત્રમાળા 228

220 શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનપ્રકાશ મંદિર २२७ શ્રીમદ રાજ્યંદ્ર વિહાર ભવન ૨૨૭ શ્રીમદ રાજ્યં દ્ર સમાધિ મંદિર ૨૨૭ શ્રીમદ રાજચંદ્ર જ્ઞાનભંડાર ૨૨૮ શ્રીમદ રાજ્યં દ્રમં દિર ૧૧૮ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની દર્ષાંતકથાએ રર૮ શ્રેયાર્થીને માર્ગદર્શન ૫૦-૫૧ સાડાદરા ૨૨૮ સત્યપરાયણ ૧૨૫ સત્સ'ગ ૮૨. ૧૩૦ સદ્યુર્ ૧૧૦, ૧૫૨, ૧૫૪, ૧૯૩ સનાતન જૈન ધર્મ —શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ ૨૨૬ સમક્તિ ૧૬૭ સમાધિ ૧૫. ૬૩. ૬૭. ૭૩. ૮૦. ८१. ८२ સમાધિશતક ૧૯૦ સમુચ્ચયવયચર્યા ૫, ૯, ૧૦, ૧૪. ૧૮. ૧૯ સમેતશિખર ૧૫૧ સમ્યક્ત્વ ૧૨૪. ૧૨૫ સમ્યકુદર્શન ૮૦ સમ્યકદષ્ટિ ૧૬૩ સર ચાર્લ્સ સારજન્ટ ૩૮ सरसपुर २१२ સર્વસગપરિત્યાગ ૫૬, ૨૦૧, ૨૦૪, २०७, २१०, २१४

સર્વાદય ૧૩૫ સ દેશર ૨૨૬ સંયમ ૧૫૬ સ'સાર ૫૮, ૮૨ સાયલા ૧૦૦, ૧૦૨, ૧૨૬, ૧૨૮– 131, 101 સિધ્ધાચળજી ૪ સિહાલ ૪૪ સીમરડા ૨૨૮ સુખ ૫૬, ૫૭, ૬૧, ૬૫, ૬૯ સખલાલ ૨૧૫ સુણાવ ૨૨૮ સુબાધ પાઠશાળા ૨૨૫ સુરત ૧૫૪ સૂયડાંગ સૂત્ર ૨૬૩ સાભાગભાઈ ૬૮, ૭૨, ૧૦૦, ૧૧૯-१२५-१3४, १७१

સૌરાષ્ટ ૯૯. ૧૦૦ સ્ત્રી ૬, ૧૬, ૫૧, ૫૫, ૫૬, ૬૧, ६२, ६५, ८२, ८३, १७८; **ં**કેળવણી રે૧, ૪૯ સ્ત્રીનીતિએાધ ૧૭૭, ૧૭૮ સ્મરણશક્તિ ૩૪, ૩૮, ४૬ સમૃતિ ૧૮, ४०, ૧૨૪ स्वच्छं ह १५, १५४ स्वराहयज्ञान १७७ સ્વાધ્યાય ૧૫૯, ૧૬૦ સ્વામા કાર્તિકેયાનુપ્રેક્ષા ૨૧૦, ૨૧૪ હડમતાળા ૧૦૦ હમ્પી ૨૨૮ હરખચ'દછ મહારાજ ૮૦, ૧૪૬-9.86 હેમચંદાચાર્યજી ૪ હેમરાજભાઈ ર૮. ૩૦, ૪૧

# શુદ્ધિપત્રક

| પાન        | લીટી           | અશુદ્ધ                    | શુલ્દ              |
|------------|----------------|---------------------------|--------------------|
| ૧૫         | २४             | ક્રાેધ કરતાં,             | ક્રાેધ કરતાં, માન  |
|            | •              | માયા કરતાં,               | કરતાં, માયા કરતાં, |
| ૨૨         | છેલ્લ <u>ી</u> | માણાસા                    | માણસા              |
| 88         | २१             | ' પછી                     | પ <b>છી</b>        |
| 82         | <b>૨૨</b>      | વાંચવાને યાેગ્ય           | વાંચવા યાેેેેય     |
| ६६         | २३             | મૂકાયેલા                  | મુકાયેલા           |
| 82         | મથાળું         | આત્મસ્થિાત                | આત્મસ્થિતિ         |
| ७६         | 8              | હાની                      | હાનિ               |
| ७८         | ૧૩             | સમક્તિ                    | સમકિત              |
| ૭૯         | 90             | કાઈ                       | ' ક્રાઇ            |
| હહ         | <b>છે</b> લ્લી | પ્રજવલતી                  | પ્રજ્વલતી          |
| <b>۷</b> 3 | ૧૫             | છાએ                       | છીએ                |
| 48         | 9.2            | હાની                      | હાનિ               |
| 2৩         | ૨૧             | જાઈ એ                     | જોઈ એ              |
| ૯૧         | <b>૨</b> ૨     | વળા                       | વેળા               |
| 61         | 99             | વાચન-મનમાં                | વાચન-મનનમાં        |
| १०२        | ٩              | <b>આ</b> જ નડિયા <b>દ</b> | આ જ વખતના નડિયાદ   |
| १०२        | २०             | રહીએ ?                    | રહીએ ?'            |
| १०२        | રર             | આપ્યા                     | આપ્યા :            |

#### જીવન-સાધના

| પાન | લીટી       | અશુદ્ધ        | શુદ્ધ           |
|-----|------------|---------------|-----------------|
| ૧૦૬ | ૧૯         | આવતા          | આવતા.           |
| १०८ | ૧૪         | લેતા          | લેતા.           |
| १०७ | 3          | સુદ્ધાં       | સુધ્ધાં         |
| ૧૧૩ | ٩          | ચાર દિવસ      | પાંચ દિવસ       |
| ૧૨૩ | १८         | સમ્યકત્વ      | સમ્યક્ત્વ       |
| ૧૨૬ | 3          | ધારુ          | ધારું           |
| १३० | ૧૯         | શ્રીમદ્દ,     | શ્રીમદ્         |
| १४० | ૨૧         | ક્ષયાેપક્ષમે  | ક્ષયાે પશમે     |
| ૧૪૧ | 8          | અસ ગદશામાં    | અસંગ દશા        |
| ૧૪૩ | 8          | ક્ષયાેયશમવાળા | ક્ષયાેપશમવાળા   |
| ૧૪૯ | ે૧૫        | ' સમક્તિ      | ' સમકિત         |
| ૧૫૧ | . &        | શ્રીમદ્દનાં   | શ્રીમદ્દના      |
| ૧૫૧ | ૧૯         | થતાં.         | થતા.            |
| ૧૫૪ | 3          | સામાગમે       | સમાગમે          |
| ૧૫૯ | ૧૫         | નાખ્યું.'     | નાખ્યું.        |
| १६४ | ૯          | છીએ           | ં છીએ.          |
| ૧૬૯ | ٩ ٤        | નહિ.          | નહિ,            |
| ঀ৩৩ | 3          | લખાણાએ        | લખાણાે એ        |
| १८१ | 3          | માણુકામાં     | મણકામાં         |
| १८७ | <b>૧૬</b>  | ચૌદરાજ લાેક   | ચૌદરાજલાેક      |
| १८७ | ų          | દાષ્ટાંતિક    | દાષ્ટાં તિક     |
| २०१ | ૧૪         | વિચારવા       | વિચ <b>ર</b> વા |
| २०४ | <b>૨</b> ૧ | આવે છે.       | આવે છે,         |

દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત; તે શાનીના ચરણમાં, હેા વ'દન અગણિત.

કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માક્ષ અભિલાષ; लवे जेंह, प्राणीहया, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ. દશા ન એવી જયાં સુધી, જીવ લહે નહિ જોગ: માક્ષમાર્ગ પામે નહિ. મટે ન અંતર રાેગ. આવે જયાં એવી દશા, સદ્ગુરુબાધ સુહાય; ते जाधे सुवियारणा, ત્યાં પ્રગટે સુખદાય. लयां प्रगटे सुवियारणा, ત્યાં પ્રગટે નિજજ્ઞાન: ले ज्ञाने क्षय माछ थर्छ, પામે પદ નિર્વાણ. આત્મસિહિશાસ્ત્ર

આવરણ : સુરુચિ છાપશાળા, બારડોલી–ર Jain Education Internation at Private Use Only