

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

# FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

# -The TFIC Team.

# श्रीमद् वल्लभ वेदान्त

# (अणु भाष्य)

महाप्रभु जगद्गुरु श्री वल्लभाचार्य

भूमिका श्रीमद् वल्लभाधीश गोस्वामी दीक्षित जी महाराज

प्रस्तोता

श्रीमन्निम्बार्काचार्य गोस्वामी ललित कृष्ण जी महाराज

प्रकाशक श्रीनिम्बार्काचार्यपीठ, १२ महाजनी टोला, प्रयाग

# प्रकाशन अधिकारी

श्री मुनिलाल श्री निम्बार्काचार्य पीठ, प्रयाग

# प्रथम संस्करण : सं० २०३६ श्री बल्लभ पंचणताब्दी

न्वौछावर २४ रु० मात्र

मुद्रक धारा प्रेस ६०१, कटरा, इलाहाबाद ।

# प्रकाशकोय-

अनन्त श्री जगद्गुरु निम्बार्काचार्यं गोस्वामी राधाक्रुष्ण जी महाराज की छत्रछाया में हमने पूज्य गोस्वामो ललित क्रुष्ण जी महाराज के ब्रह्मसूत्र भाव्यों के प्रकाशन में अभूतपूर्व सफलता प्राप्त की । भारत में प्रायः सभी विद्वानों वैष्णवाचार्यों और मनीषियों ने हमारे प्रकाशित भाष्यों की सराहना और अभिवंदना की । सभी वैष्णव संप्रदायों के श्रीमन्तों ने भी प्रकाशन में मुक्तहस्त होकर आर्थिक सेवा की, इससे हम अपने को उपक्रुत अनुभव करते हैं ।

महाप्रभु श्रो बल्लभाचार्यं जी का असुभाष्ण, मुद्रित तो बहुत पहिले ही हो चुका था पर कुछ व्यवधानोंवश प्रकाश में नहीं आ सका । सम्भवतः आचार्यं चरण को ही वैसी इच्छा थी, वे उसे अपनी पंचशताब्दी के शुभावसर पर ही भक्तों के समक्ष प्रस्तुत करना चाहते थे । गोलोकवासी सेठ गोविन्द दास जी ने अणुभाष्य प्रकाशन के लिए अपने गोपाल लाल न्यास से सेवा प्रदान कर मुद्रण का श्री गणेश करा दिया था । उसकी पूर्ति स्वनाम धन्य श्री जय दयाल जी डालमिया के द्वारा ही सम्पन्न होनी थी, दोनों ही भक्तों पर महाप्रभु जी कृपा करना चाहते थे, अतः विलम्ब होना स्वाभाविक ही था । आचार्य कृपा प्राप्त इन महानुभावों को हम धन्यवाद देने के अधिकारी नहीं हैं । अभिनन्दन करने में ही इनकी शोभा है ।

परमश्रद्धेय गोस्वामो दीक्षित जो का प्रसाद हमारे पास उनके उपस्थित काल से ही सुरक्षित है जिसे हम उनके तिरोभाव के उपरान्त भक्तों को दे पा रहे हैं, इसका हमें हार्दिक कष्ट है, उनके सूयोग्य सुपुत्र जो उनकी ही प्रतिच्छवि है, उन सौम्य आचार्य गोस्वामी क्याम मनोहर जो महाराज के श्री चरणों में हम सश्रद्ध नमन करते हैं।

अन्त में हम परमभक्ता वैष्णवी श्रीमती रत्नाकुमारी जो को घन्यवाद देना नहीं भूल सकते, जिन्होंने अपने मौहार्द से इस अलम्य निधि को आपके हाथों में समर्पित किया ।

पूर्ववत् सभी विद्वान और वैष्णव इसे श्रद्धापूर्वक सोन्साह ग्रहण करेंगे ऐसा हमारा विश्वास है ।

श्री महाप्रभु पञ्च्चज्ञताब्दी महाप्रभु पञ्च्चज्ञताब्दी मुनिलाल (भगवानदास मुन्नीलाल, बाँदा)

# हमारे ग्रन्थ रत्न

निम्बार्काचार्य ललित कृष्ण जी गोस्वामी ढारा प्रस्तुत

| (१) श्री निम्बार्क वेदान्त | (वेदान्त पारिजात सौरभ)<br>(वेदान्त कामघेनु) | १४   | <b>হ</b> ০  |
|----------------------------|---------------------------------------------|------|-------------|
| (२) श्री रामानुज वेदान्त   | (श्री भाष्य)                                | ३१   | <b>হ</b> ০  |
| (३) श्री मध्व वेदान्त      | (पूर्णप्रज्ञ भाष्य)                         | १४   | <b>হ</b> ০  |
| (४) श्री वल्लभ वेदान्त     | (अणुभाष्य)                                  | રપ્ર | হ্ ০        |
| (४) तत्व संदर्भ            | (जीव गोस्वामी)                              | २०   | <b>হ</b> ০  |
| (६) भगवत्संदर्भ            | 83                                          | २०   | <b>হ</b> ০  |
| (७) कृष्ण संदर्भ           | "                                           | २०   | <b>হ</b> ০  |
| (८) परमात्म संदर्भ         | **                                          | २०   | দ্ <b>০</b> |
| (१) भक्ति संदर्भ           | 27                                          | २०   | <b>হ</b> ০  |
| (१०) प्रीति संदर्भ         | **                                          | २०   | <b>হ</b> ০  |
| (११) अथातो ब्रह्मजिज्ञासा  | (सेठ गोविन्दद'स)                            | १५   | <b>ह</b> ०  |

.

# शुद्धाद्वैत संदर्भ

श्रीमद् वल्लभाधोश गोस्वामी दीक्षित जी महाराज

इस दुश्य भोग्य एवं कार्य रूप जगत में मानवीय चेतना केवल दृष्टा, भोक्ता एवं कर्त्ता के रूप में ही प्रकट नहीं होती, मानव एक विचारशील प्राणी है अतः उसमें वह यथार्थ की अदम्य जिज्ञासा के रूप में प्रकट होती है।

विज्ञान एव दर्शन दोनों ही यथार्थं अन्वेषण के मानवीय प्रयत्न हैं। वस्तु के यथार्थं की मानवीय अनुभूति या विचार के संदर्भं के बिना भी एक निरपेक्ष यथार्थ के रूप में जानने की महत्वाकांक्षा ही विज्ञान है। दर्शन उसी वस्तुगत यथार्थं को ज्ञान के विभिन्न रूपों के माध्यम से परखने का प्रयास है। दर्शन की इस ज्ञान निर्भरता से स्वाभाविक प्रश्न उठता है कि ज्ञान एवं ज्ञेय का परस्पर सम्बन्ध क्या है ? ज्ञान की ऐसी क्या विशेषता है कि वह अपने से अतिरिक्त वाह्य ज्ञेय जगत के यथार्थ निरूपण का दायित्व वहन करे ?

इन प्रश्नों से ही दर्शन का 'अथ' होता है दर्शन को 'इति' भी इन्हीं से होती है।

(१) एक वस्तु का प्रभाव अन्य वस्तुओं पर जो अनिवार्य रूप से पड़ती है उसी की जटिल से जटिलतम होती प्रक्रिया ज्ञान है, अतः स्वाभाविक रूप में वह अपने पर्यावरगा की वास्तविकता का प्रभाव है, कोई भी कार्य अकारण उत्पन्न नहीं होता, ज्ञान एवं ज्ञेय का कार्यकारण सम्बन्ध ही ज्ञान को, ज्ञेय के यथार्थ निरूपग् का अधिकार देता है।

(२) ज्ञान स्वाभाविक रूप में दर्पण की तरह सामने की वस्तु को प्रति-बिम्बित करता है यही उसकी विशेषता है। पुरोवस्तु को प्रतिबिम्बित कर पाने में भी दर्पण की अपनी सीमार्ये हैं, उसी तरह ज्ञान की भी सीमायें हैं, उसी में वह ज्ञेय को प्रतिबिम्बित कर पाता है। हम ज्ञान की उन सीमाओं को परख कर विषय सम्बन्धी निष्कर्ष पर पहुंचें यही समझदारी है।

(३) ज्ञान, स्वयं प्रकाश है, वह अपनी और अपने अतिरिक्त अपनी

परिधि में स्थित वस्तुओं की साक्षी देता है। इसकी इम विशेषता को स्वीकारे बिना कोई भी बौढिक निर्एाय सम्भव नहीं है।

(४) ज्ञान के अतिरिक्त या स्वतंत्र ज्ञेय जैसी कोई वस्तु नहीं है वही एक छोर पर ज्ञान जैसा दूसरे छेर पर ज्ञेय जैसा प्रतिभाषित हंता है। स्वप्ना-वस्था का ज्ञान और भ्रमात्मक ज्ञान इसके उदाहरण हैं।

ऐसी अनेक प्रकार कीं ज्ञान ज्ञेय सम्बन्धी कल्पनायें प्रस्तुत हुई । कंवल ज्ञान के अस्तित्व की स्वीक्ठति, ज्ञान एवं ज्ञेय दोनों के अस्तित्व की स्वीक्ठति या केवल ज्ञेय के अस्तित्व की स्त्रीक्ठति, आदि में यदि केवल ज्ञेय है, ज्ञान जैसा स्वतंत्र कोई पदार्थ नहीं है तो अनेक विधज्ञेयों परस्पर द्वैत हैं या अद्वेत ? इसी तरह केवल ज्ञान ही की वास्तविक सत्ता हो अर्थात् ज्ञेय केवल कल्पित ही हो तो सर्वंत्र ज्ञान, एक ही है या अनेक ! यदि ज्ञान ज्ञेय दो तत्व हैं तो उसमें किसी भी प्रकार के द्वैंत की सम्भावना है या नहीं ? इत्यादि प्रश्नो में ही द्वौत या अद्वैंत वाद का उत्तर निहित है ।

ज्ञान निरपेक्ष वस्तु के यथार्थ को द्वैंत या अद्वैत के रूप में देखन का आग्रह विज्ञान को इतना तोवा नहीं है, क्योंकि अपने निरीक्षण या परीक्षण में विज्ञान अभी तक किसी मौलिक यथार्थ तक पहुँचने का दावा नहीं कर पाया है। किंतु दर्शन, कभी ज्ञेय के रूप में, कभी ज्ञान के रूप में कभो दोनों के रूप में मौलिक यथार्थ तक पहुँच जाता हैं, अतः उसमें मौलिक यथार्थ के एक या अनेक होने का, द्वैंत या अद्वैत होने का प्रश्न भी सहज ही उठ जाता है।

भारतीय दर्शन में ढ़ैत एवं अढ़ैत का विचार औपनिषद् हे, औपनिषद दर्शन अर्थात्त् वेदान्त वस्तुतः मौलिक दर्शन न होकर उपनिषद के दार्शनिक विचारों की व्याख्या मात्र है। स्वयं उपनिषद के विधानों में दार्शनिक मौलिकता हो सकती है, किन्तु शंकर, रामानुज वाल्लभ आदि वेदांतों का मौलिक होना उनकी न्यूनता कहलावेगी। उन विचारकों का दावा उपनिषद् की प्रामाणिक व्याख्या होने का है। मौलिक सूझ होने पर नहीं, अतएव ढ़ैत एवं अढ़ूँन की चर्चा भी उपनिषद् एवं उनके सहायक ग्रन्थों के आधार पर ही उठती है। उक्त विचारकों की उत्प्रेक्षा का तब तक कोई भी मूल्य नहीं हैं जब तक कि उनका आधार मौलिक रूप से किसी उपनिषद् के वचनों में न दिखाया जा सके। श्री शंकराचार्यं जी कहते हैं— ''वेदान्त वाक्यानि सूत्रैरुद।हृत्य विचार्यन्ते तस्माञ्जन्मादिसूत्रं नानुमानोपन्यासार्थं, किन्तर्हि वेदान्त वाक्य प्रदर्शनार्थम (शां. भा. १।१।२)

प्रस्तुत प्रसंग में ढ़ैत या अढ़ैत से सम्बन्धित न तो सारे उपनिषद् वाक्यों का चिचार सम्भव है और न अभोष्ट ही । यहाँ तो केवल शुद्धाढ़ैत और उसकी पृष्ठभूमि के बारे में चर्चा करनी है । शुद्धाढ़ैत भी कोई मौलिक दर्शन नहीं है, उपनिषद् के विभिन्न वाक्यों को समन्वित करने का सहज प्रयास मात्र है, इसे सहज कहने का आधार वहो है जो श्री शंकराचार्यं ने सांख्यदर्शन की आलोचना में प्रस्तुत किया है वे औपनिषद् दर्शनों का आधार बतलाते हुए कहते हैं— ''अपिच क्वचिद् गौणः शब्दो टष्ट इति, न चैतावता शब्दप्रमाण केर्ड्य गौणी कल्पना न्याय्या सर्वत्र अनाक्ष्वास प्रसंगात् ॥ (शा. भा. १११७) अर्थात् जैसे हमारे दैनिक वाक्व्यवहार या काब्य में भाषागत गौण प्रयोग होते हैं (हम किसी वीर को सिंह या किसी डरपोक को गीदड़ कहते हैं) वैसे ही औपनिषद पदार्थ जो कि बिना उपनिषद के सिद्ध नहीं हो सकते उनको उक्त गौणी पद्धति के आधार पर मनचाहा अर्थ करना उचित नहीं है श्री बल्लभा-चार्य भी इससे सहमत हैं, वे भी कहते हैं

> ये धातु शब्दाःयत्रार्थे उपदेशे प्रकोर्त्तिताः । तथैवार्थो वेदराशेः कत्तर्वयः नान्यथा क्वचित् ।।

अर्थात्-जिन-धातु क्रियापदों का एवं संज्ञावाचक शब्दों का जो अर्थं निरुक्त ब्याकरण आदि द्वारा किया गया है वही अर्थ हमें शास्त्रों की ब्याख्या में लेना चाहिए ।

लाक्षणिक या गौण प्रयोग मानने एवं तार्किक चातुर्य से स्पष्ट अर्थ को असम्भव कर दिखलाने को रोति से शास्त्रों की ब्याख्या मौलिक हो सकती है, प्रामाणिक नहीं । शास्त्र के किन्हों दो बचनो में संगति नहीं बैठती तो तार्किक चातुर्य प्रदर्शन की आवश्यकता नहीं है, अपितु दोनों का समान महत्व स्वी-कारते हुए, यथार्थ को परस्पर विरोधी धर्मों का आधार मानकर संगति बैठानो चाहिए। एक वाक्य को मुख्य या बाधक एवं दूसरे वाक्य को गौण या बाध्य मानकर ब्याख्या करना शब्दैकगम्य पदार्थ की शकानुसार संगव ब्याख्या का उल्लंघन करना शास्त्रापराध है। स्वयं सूत्रकार ''तर्काप्रतिष्ठानात्", कहते हुए विचार्य विषयवस्तु में तर्क के समर्थन या विरोध को नहीं स्वीकारते। व्याख्याये वचनों में तार्किक विरोध खड़ा कर किसी एक वचन को मुख्य तथा दूसरे को गौण या अर्थवाद मानना वेदान्त के विचार्य विपय में अन्याय करना हैं, क्योंकि इसमें शब्द के अतिरिक्त किसी अन्य प्रमाण का प्रसार ही नहीं है। श्रीं शंकराचार्य जी बहुत ही सुन्दर ढंग से इस कथन की पुष्टि करते हैं— "इतश्च नागम्येर्थे केवलेन तर्केण प्रत्यवस्थातव्यं यस्मान्निरागमाः पुरुपोत्प्रेक्षा निबन्धनाइतर्का अप्रतिष्ठाः भवन्ति उत्प्रेक्षाया निरङ्क शत्वात् .... रूपाद्यभावा-दपि नामं प्रत्यक्षस्य गोचरः लिङ्गाद्य भावाच्य नानुमानादोनां (आगममात्र समाधिगम्योयमर्थः धर्मादिवत्) इति चावोचामः । (शा. भा.२।१।११)

अर्थात् जो विषय केवल वेदेक गम्य है, उसमें तार्किक विरोध नहीं उठता, वह हमारी उत्प्रेक्षा के बल पर उठता है अतः वेद्य के प्रतिपाद्य विषय में वह अर्थहीन और संदर्भहीन हो जाता है। हमारी उत्प्रेक्षा निरंकुश होती है, हम किसी भी दिशा की ओर बहक सकते हैं रूप आदि इन्द्रियग्राह्य गुगों से रहित वेद प्रतिपाद्य विषय हमारे प्रत्यक्ष ज्ञान की परिधि में नहीं आता, उसी प्रकार सुनिर्घारित तार्किक हेतु के अभात में हम उसके विषय में कोई अनुमान भी नहीं कर सकते । वह तो केवल वेद प्रतिपाद्य ही है ।

श्रो बल्लभाचार्यं जी वैसा हो कहते हैं----''तस्मात् प्रमाणमेवानुसत्तंव्यं न युक्तिः, युक्ति गम्या तु अब्रह्मविद्या---ननु तथापि काचित् बेदानुसारिणी मुक्ति-वर्क्तव्या शास्त्रसाफल्यायेति चेत् विरोघ एवं नाशंकनीयः वस्तु स्वभावात्''

अर्थात् वस्तु परिज्ञान के लिए जो साधन निर्धारित हैं, उन्हों से उन्हें परखना चाहिए, वेद प्रतिपाद्य विषय को वेद द्वारा ही जानना चाहिए, कल्पना या मुक्ति द्वारा नहीं, मुक्ति काल्पनिक होती है, वैदिक नहीं, यदि वेद किसी ऐसे पदार्थ का निरूपण करना चाहता है जिसमें हमारी तार्किक दृष्टि से कुछ अन्तविरोध है, इस अन्तविरोध के आधार पर एक वचन को प्रमाण मानना दूसरे को अप्रामाणिक या गौणार्थ मानना उचित नहीं है । व्याख्यावादी दर्शनों की समस्या यथाय का मौलिक निरूपण नहीं है, किन्तु जिन ग्रन्थों को वे यथार्थ का निरूपण नहीं है, किन्तु जिन ग्रन्थों को वे यथार्थ का निरूपक मानते हैं, उन ग्रन्थों के विभिन्न विधानों की प्रामाणिक व्याख्या ही उनकी प्रधान समस्या है, अतएव व्याख्यावादी वेदान्त दर्शनों की समस्या द्वैतवाद या अद्वैतवाद भी उपनिषदों के सदर्भ ही में विचारे जा सकते हैं । उपनिषदों में विचारार्थं प्रस्तुत ढैत या अढ़ैत वचनों को यहाँ उपस्थित करना सम्भत्र नहीं है, उनके वर्गीकृत तात्पर्यं का कृछ भाग उपस्थित किया जा सकता है, वह वर्गीकरण पूर्णं नहीं, दिसासूचक हो सकता है। सर्वं प्रथम हमें ढैत अढ़ैत का सुपरिभाषित अर्थं समझना चाहिए। तभी हम उनके समर्थक या विपरीत वचनों का तात्पर्य सरलता से ग्रहण कर सकेंगे।

ढ़ैत शब्द की व्युत्पत्ति संस्कृत व्याकरण के अनुसार 'द्विघा इतं (ज्ञातं) द्वीतं तस्य भावो ढ़ैतं' है अर्थात किन्हीं दो या अधिक वस्तुओं के बारे में 'यह एक वस्तु है यह दूसरी वस्तु है' ऐसे बोघ को ढ़ैत कहते हैं, ऐसी किसी हेतु का न होना अढ़ैत है।

किन वस्तुओं के ढ़ैत की चर्चावेदान्त में की गई इस पर विचारने पर शुद्ध ढ़ैतवादी मध्वाचार्यजी का विचार सामने आता है वे पाँच प्रकार से ढ़ैत का विचार प्रस्तुत करते हैं।

- (१) एक जड़ वस्तु का दूसरी जड़ वस्तु से भेद
- (२) एक जीव (चेतन) का दूसरे जीव से भेद
- (३) जड़ वस्तुओं का जीवों से भेद
- (४) जड़ वस्तुओं का ईश्वर से भेद
- (१) जीवों का ईश्वर से भेद

अद्वैत, द्वैत का विपरीत भाव है, स्वाभाविक रूप में तो उपर्युक्त पांचों भेदों का निषेध अद्वैत में होगा। किसी एक दो को स्वीकारने पर भी अद्वैत चरितार्थ हो सकता है। अन्य प्रकार से भी द्वैत पर विचार किया गया है.—

- (१) सजातीय भेद (दो गायों के बीच का भेद)
- (२) विजातीय भेद (गाय और घोड़े का भेद)
- (३) स्वगत भेद (एक ही गाय में सींग पूछ)

इन तीनों का निपेध अद्वैत से हो जाता है ''सजातीय विजातीय स्वगत भेद वर्जितम।''

प्रश्न होता है कि जड़-चेतन एवं ईश्वर में परस्पर सजातोय भेद है या विजातीय, इसमें स्वगत भेद है अथवा ब्रह्म में किसी प्रकार की भेद है ही नहीं ? इन प्रश्नों का उत्तर तभी सम्भव है 'जव कि-उपनिषद वाक्यों का किसी एक अर्थ में ही तात्पर्य निर्घारित किया जाय । अन्यथा सम्भव नहीं है ।

जड़या ईश्वर में परस्पर द्वैत हैया अद्वैत इसके निर्णय में कई प्रकार के उपनिषद् वाक्यों का विचार कर सकते हैं—

(१) जड़ चेतनात्मक जगत के कार्य एवं ब्रह्म के कारण होने का उल्लेख जिन वचनों में आता है उनकी विभिन्न व्याख्याओं का ढैत अढैत सम्बन्ध को आरम्भवादी, परिणामवादी, विवर्त्तवादी, निमित्त कारणवादी, और अभिन्न निमित्तोपादान कारणवादी व्याख्यायें प्रस्तूत की गई हैं।

(२) उक्त विध जगत और ब्रह्म के बीच व्याप्यव्यापक भाव सम्बन्ध भी दिखलाया जाता है, इसमें ढ़ैत अढ़ैत दोनों हो सकते हैं क्यों के इस सम्बन्ध में कई आकार माने जा सकते हैं, जैसे कि तादात्म्य के कारण, तदुत्पत्ति के कारण, तत् साहचर्य के कारण व्याप्यव्यापक भाव माना जा सकता है । जहाँ मिट्टो के बने पदार्थ हैं वहाँ मिट्टो है, जहाँ धुआँ है वहाँ अग्नि है । नक्षत्र मण्डल के दो तारे साथ-साथ उदयास्त होते हैं, पति है तो पत्नि निहिचत है, पत्नी है तो पति निश्चित है, अर्थात् बिना पति के कोई पत्नि नहीं कहलाती इनमें परस्पर अन्योन्याश्रयता है, इन सारे उदाहरणों में कहीं ढ़ैत है तो कहीं आढ त इसलिए व्याप्यव्यापक सम्बन्धबोधक उपनिषद् वाक्यों में ढ़ त अढ़ त दोनों की सम्भावना बनी रहती है ।

(३) जगत को ईश्वर से नियम्य, लीला या इच्छा के अधीन मानने वाले वचन स्पष्टतया ढ़ैत का प्रतिपादन करते हैं जो कि ढ़ैतवादियों के अधिक अनुकूल हैं। अति अढ़ैत मानने पर कौन ईश्वर, किसकी नियामकता, कैसी लोला या इच्छा, कैसी अधीनता, १ कूछ भी सिद्ध होना सम्भव नहीं है।

(४) उपास्य उपासक का सम्बन्ध भी बुद्धजीव के द्वैत का बोध कराता है, इनके प्रतिपादक वचन भी भेदवादियों के अति अनुकूल है किन्तु उपास्य का अधिक संकुचित अर्थ न लेते हुए, ईश्वर या ब्रह्म को पाने या जानने के सभी ज्ञान, कर्म-भक्ति उपासना, योग आदि साधनों के संदर्भ में ज्ञेय, ज्ञातव्य, भजनीय, घ्येय, उपास्य आदि अर्थों का ग्रहण करने पर भक्त, योगी, ज्ञानी, उपासक, साधक आदि के साथ ब्रह्म का सम्बन्ध द्वैत ही हो यह कोई अनिवार्य नहीं है। (१) इसी प्रकार ब्रह्म को इस जड़ चेतनात्मक जगत का आधार भो माना गया है, इसकी भो कई प्रकार को व्याख्यायें सम्भव हैं। जैसे कि आत्मा देह का आधार है, अर्थात् आत्मा के बिना देह कुछ भी करने में समर्थ नहीं है। टेबल, पुस्तक का आधार है अर्थात् पुस्तक टेबल पर रक्खी है। व्यक्ति अपने गुण धर्म का आधार है अर्थात् व्यक्ति के बिना गुण धर्म आदि का स्वरूप तिरूपण सम्भव नहीं है। अवयव अवयवी के आधार हैं अर्थात् अवयवों के संयोग से हो अवयवी का अस्तित्व है। रस्सी में सर्प की भ्रान्ति में रस्सी ही उस झूठे सर्प का आधार मानो जाती हैं। इन उदाहरणों के अतिरिक्त जड़ में प्रतीयमान सत्ता मूलतः ब्रह्म की ही सत्ता है, जीव में प्रतीयमान चेतना मूलतः ब्रह्म की ही चेतना है,इस प्रकार भी ब्रह्म को दोनों का आधार माना गया है। इनमें कुछ प्रकार ढेत घटित, कुछ अढरत घटित है।

(६) बिना किसी भी प्रकार के संबंध को माने निरपेक्ष रूप में जड़ चेतन एवं व्रह्म के स्वरूप के निरूपणार्थ भी उपनिषद् के कई वचन प्रवृत्त होते हैं, जिन्हें, द्वैत अद्वैतवादी यथा योग्य अपने अनुकूल अर्थों में विनियुक्त करने की चेष्टा में रत रहते हैं।

इनके अतिरिक्त भी अन्तर्यामो, लोकातीत, या साक्षी आदि कई रूपों में जगत ब्रह्म के संबंधों का निरूपण मिलता है।

इन सभी प्रकार के वचनों को संगति, इनमें सुखवाद या एकार्थता स्थापित करना ही सभी वेदांतियों एवं शुद्धाद्वैत का भी प्रमुख लक्ष्य है। इन सभी प्रकार के वचनों की एक वाक्यता के लिए जो कुछ मूल भूत धारणायें शुद्धाद्वैत में प्रस्तुत की गई हैं उन्हें हमें स्पष्टतया समझना चाहिए। जैसा कि हमने ऊपर विचार किया कि उपनिषद् वाक्य सामान्य रूप से केवल द्वैत या केवल अद्वैत का प्रतिपादन नहीं करते, किसी रूप में द्वैत, किसी रूप में अद्वैत दोनों तरह के प्रतिपादन नहीं करते, किसी रूप में द्वैत, किसी रूप में अद्वैत दोनों तरह के प्रतिपादन उपलव्ध होते हैं। अनुभव एवं विचार से भी हमें किसी एक के आश्रय से छुटकारा नहीं मिल सकता। विभिन्न रंगों की गाय हैं तो गाय ही अतः उनका अद्वैतभाव स्वभावतः सिद्ध है, पर जिसे श्यामगौ अभिन्नेत हैं उसकी द्वैत दृष्टि स्वाभाविक है। इसी प्रकार जिसे स्वर्णं चाहिए उसे चाहे वह किसी आकार में मिले वह लेगा, किन्तु यदि वह आकार विशेष कंगन आदि की कांक्षा करता है तो वह उसे ही प्राप्त करेगा, ये दोनों कांक्षार्ये स्वाभाविक हैं। यदि कहें कि द्वैत रूपगत है, अद्वैत पदार्थगत है, यह निर्णय विवादास्पद ही होगा कि पदार्थ और रूप का सम्बन्ध द्वेतधाटित है या अद्वैत घटित । अतः दोनों को माने बिना हमारा समाधान सम्भव नहीं है यही कारण है कि द्वैतवादी, अद्वैतवादी, विशिष्टाद्वैतवादी. शुद्धाद्वेतवादी, आजिन्त्य भेदाभेदवादी सभो किसी ने किसी रूप में, किसो न किसी विशेषण के साथ द्वैत अद्वैत दोनों को ही मान्यता देते हैं। वह द्वैत व्यावहारिक हो, औपाधिक हो, आत्यन्तिक हो, ऐच्छिक हो, या स्वाभाविक हो है तो द्वैत ही इसी प्रकार अद्वैत भी चाहे स्वाभाबिक हो, पारमार्थिक हो, आत्यन्तिक हो, औपाधिक हो या गौण हो किसी न किसी रूप में सभी को मान्य है। अतः विवाद द्वैत, अद्वैत का नहीं विशेषणों का है।

शुद्धाद्वेत में स्वाभाविक अद्वेत और ऐच्छिक अद्वेत को मानकर श्रृतियों का समन्वय किया गया है जैसे कि शङ्कराचार्य जी ने व्यावहारिक द्वैत और पारमायिक अद्वैत में श्रुतियों का समन्वय किया है। जड़ चेतनात्मक जगत को पदार्थ मानते हुए जगत एवं ब्रह्म के बीच अद्वैत मानना ही शुद्धाद्वैत है । जगत को मिथ्या मानते हुए जगत एवं ब्रह्म के बीच अद्वैत मानना केवला द्वैत है। संस्कृत भाषा में इन्हें 'एकस्याभेदः ' और 'द्वयोरमेदः' कह सकते हैं। एक अभावात्मक अद्वति है, दूसरा भावात्मक अभेद है। शुद्धा द्वेत भावात्मक है। ब्रह्मसूत्र के 'तदन्यत्वाधिकरण' में टीका करते हुए शङ्करभाष्य के टीकाकार वाचस्पति कहते हैं कि हमारे अद्वैत का तात्पर्यंदो वस्तुओं के बीच तादात्भ्य सम्बन्ध का नहीं है, भेद का निषेध मात्र हमारा तात्पर्य। वल्लभाचार्य जी तादात्म्य का अद्वैत ही मानते हैं। उनकी दृष्टि से ब्रह्म के अलावा जगत जैसा कुछ है हो नहीं । यह नहीं कहना चाहिए कि ब्रह्म जगत के रूप में परिणत हुआ अपिनू कहना चाहिए कि जगत भी ब्रह्म ही है। ऐसा मानना ही शुद्ध अद्वैत है। आचार्य ''सर्व खल्विद ब्रह्म'' (छाँ ३।१४।१) इस औपानिषद् वचन को ही अपने मत का आधार मानते हैं। गणित की दृष्टि से विचारने पर ''ब्रह्म---आनन्द = जगत'' अथबा ''जगत + आनन्द = ब्रह्म'' इस समीकरण द्वारा शुद्धाद्वेत सिद्ध होता है । जगत कां अर्थं जड़ चेतनात्मक अनन्त ब्रह्माण्ड है इसको निम्नां-कित वचनों से निश्चित करते हैं----

(१) ''तदैक्षत बहुस्यांप्रजायेय'' (छा० उ० ६।२।३) उसने चाहा कि बह अनेक रूप घारण करले ।

(२) ''स आत्मानं स्वयंमकुरुत'' (तै० उ० २।७) उसने स्वयं अपने को जगत के रूप में ढाल दिया ।

# ( १३ )

"(३) ''एतद्धि सर्वाणि नामानि रूपाणिविर्भात्त'' (छः १।६।१) वही इन सारे नामों एवं रूपों को धारण करता है ।

श्री वल्लभाचार्यं जी इन वचनों से समस्त ब्रह्माण्ड को ब्रह्म रूपता निहिचत कर अद्वैतवाद का निर्णय करते हैं और उसे ही शुद्ध (सही) बतलाते हैं। ब्रह्म स्वभावतः एक है मगर अपने विलक्षण सामर्थ्य और इच्छा के बलपर अंनेक भी हो सकता है। एक से अनेक होने में यदि कोई तार्किक विसंगत है तो आचार्य उसे दुर्भाग्य मानते हैं वह तर्क यथार्थ को अभिव्यक्त करने में सर्वथा असमर्थ है। वे तर्कभीरु होकर ब्रह्म और माया का द्वैत स्वीकार ने को तैयार नहीं हैं। इस दृश्यमान जगत की व्याख्या ब्रह्म के आघार पर करने में असमर्थ होने पर ही ब्रह्म और माया इन दो तत्वों को कल्पना करनी पड़ती हैं, जिसके फलस्वरूप ब्रह्म शुद्ध अद्वैत नहीं रह जाता।

''माया सम्बन्ध रहितं शुद्धमित्युच्यते बुधै :'' (शुद्धाद्व तमातंण्ड २८) माया सम्बन्ध रहित ब्रह्म को ही आचार्य शुद्ध मानते हैं । केवल ब्रह्माश्चित अद्व त की कल्पना तक पहुँचने के लिए वे ब्रह्म और माया को भी अद्व त मानते हैं । उनकी दृष्टि से माया केवल ब्रह्म का एक असाधारण सामर्थ्य है, भिन्न कोई वस्तु नहीं है । समर्थ्य से ही ब्रह्म एक से अनेक होता है । व्यापक होते हुए भी परमाणु हो सकता है, देश कालातीत होते हुए भी, देश एवं काल में अपने को अभिब्यक्त कर सकता है । वह अनेक विरोधो धर्मों को अपने में आश्चित कर सकता है । वह सकल विरुद्ध धर्माश्चय अचिन्त्य अधटित घटना पदु है' इसलिए बन सकता है यह कहना भी गलत है । उस अत्तिन्त्य में अनेक अलौकिक धर्म हैं, जिसमें से कुछ को हम उन्हीं के वचन वेदों से जान पाते हैं, सर्वभवन सामर्थ्य उनमें से एक है ।

श्री शंकराचार्य माया को धारणा द्वारा जिन-जिन समस्याओं का समाधान करने का प्रयास करते हैं, वल्लभाचार्य जो उनको ब्रह्म के विशिष्ट स्वरूप या सामर्थ्य के आधार पर ही सुलझा देते हैं। वे कहते हैं---''विरुद्ध धर्माश्रयत्वं तु ब्रह्मणो भूषणाय न तु मायायाः''

यहाँ प्रक्त मूलतः कल्पनावादी और यथार्थवादी अद्वैत का है जुद्धाद्वैत यथार्थवादी है, जुद्धाद्वैत के पद पर आरूढ़ होने के लिए ब्रह्म को सच्चिदानन्द के प्रतिपादक उपनिषद् वाक्यों का सहारा है। यहाँ यह लक्ष्य में रखना चाहिए कि 'जुद्धाद्वैत मार्तण्डकार' ने 'जुद्ध' पद से व्यावर्त्य माया को जो बनाया है

# ( १४ )

उसका 'प्रधान-मल्ल निवर्हुण न्याय' के अनुसार अर्थ लेना चाहिए हमने भी माया तथा ब्रह्म के संदर्भ में ऐसी व्याख्या प्रस्तुत की है, प्रतीत होता है कि 'शुद्ध' पद का व्यावर्त्य केवल माया ही है । श्रीवल्लभाचार्य का ऐसा अभिप्राय नहीं होगा, 'शुद्ध' पद से उनका जो अभिप्राय है वह उनकी निम्न पंक्ति में स्पष्ट है—''अयं प्रपञ्चो न प्राक्रुत:, नापि परमाग्रु जन्न्यः नापि विवर्त्तात्मा, नापि अदृष्टादि ढारा जातः, नाप्यसतः, सत्तारूपः किन्तु भगवत्कार्यः परमकाष्ठापन्नवस्तुकृति-साध्यः, तादृक्ष्मेऽपि भगवद्रूपः, अन्यथा असतः सत्तास्यात् सा चाग्रे वैनामिक प्रक्रिया निराकरणे निराकरिष्यते वैदिकस्त्वेत्भवानेव सिद्धान्तः (शास्त्रार्थ प्रकरण निबन्ध २३)

अर्थात् प्रकृति परमासु माया अहष्ट आदि किसी भी द्वितीय सहायक तत्व की अपेक्षा बिना स्वयं केवल शुद्ध ब्रह्म का ही जड़जीवात्मक जगत के साथ अभेद सिद्धान्त वैदिक है, अथवा प्रकृति परमासु, माया अदृष्ट आदि के द्वैत से रहित शुद्ध अद्वैत ब्रह्म है। अत्रएव 'शुद्ध' पद को वास्तविक व्याख्या होनी चाहिए ''प्रकृति परमाणु मायादृष्टादि रहितं शुद्ध मित्युच्यते बुधैः''

कुछ लोग 'शुद्धाद्वैत' अभिधान श्री वल्लभाचार्य कृत नहीं मानते, किन्तु यह म्रान्त धारणा है, उपर्युक्त परिभाषित अर्थ में शुद्धाद्वैत शब्द का प्रयोग सुबोधिनी में आचार्य चरण द्वारा किया गया है—''भेदनाशकन्तु भगवर्विज्ञानं'''' माक्षात्कारे'''''''शुद्धाद्वौतञ्च स्फुरति'' ( सु० १०।२।३५ ) इत्यादि ।

जगत के विभिन्न नामों एवं विभिन्न रूपों के अद्वैत की मत्ता के रूप में ही अद्वैतवाद की व्याख्या संभव है। नैय्यायिक भी सत्ता को 'पर मामान्य' कहते हैं, अन्तर केवल इतना हो है कि नैय्यायिकों की टब्टि में 'मत्ता' द्रव्य गुण एवं कर्म में समान रूप में रहने वाला एक धर्म है। वस्तुतः बात तो वह है कि मत्ता के आधार पर वस्तु को सत् मानने की प्रक्रिया में सत्ता में तो सत्ता होतो नहीं इसलिए वह स्वयं असत् न हो जाये इसको घ्यान रखते हुए सत्ता को धर्म मानने के बजाय मूल द्रव्य या तत्त्व मानना ही अधिक मुसंगत है। सत्ता एवं गत्त में व्याकरण शास्त्रीय भेद है मगर दार्शनिक भेद नहीं। इस मूल तत्त्व सत् के ही विभिन्न रूप जागतिक पदार्थ हैं, सच्चित के विभिन्न रूप जीव या चेतनायें हैं। सच्चिदानन्द स्वयं मूलतत्त्व का मौलिक रूप है, वस्तुतः आनन्द ही मूलतत्त्व है, आनन्द के प्रत्यय में 'सत्' एवं 'चित्' अन्तहित हैं। अतएव कहा गया 'आनन्दो ब्रह्मो ति व्यजानात्' जिस लेखनी से लिख रहा हूँ वह मात्र लेखिनी है उसे अपने अस्तित्व की कोई प्रतीति नहीं, वह प्रतीत तो हमें ही होती है अतः लेखिनी केवल सत् है । हमें अपने अस्तित्व की प्रतीति है अतः हम सच्चित् हैं, किन्तु हमारे अस्तित्व में देश काल की सीमायें हैं ये सीमायें ही द्वैत भाव लाती हैं अथवा यों कहें कि ये ब्रह्म की द्वैतवादी इच्छा की परिणति हैं, फलतः हमारी चेतना प्रिय-अप्रिय सुख-दुख:, संघर्ष-शान्ति, राग-द्वेष के द्वैतों से आवृत हो जाती है । देशकाला-तीत चेतना में इन द्वन्दों की उपस्थिति का कोई प्रभाव नहीं पड़ता, जैसा कि उपनिषद् में कहते हैं ''तत्र को मोहः कः शोकः एकत्वमनुपश्यतः'' (ईशो० ७) वस्नुतः एकत्व दर्शन नहीं 'अनुदर्शन' होता है । ''अनुदर्शन'' बहुत उचित महत्वपूर्ण प्रयोग है जैसे कि कही हुई बात को किसी दूसरे शब्दों में कहना 'अनुवाद' है ।

ऐसे हो श्री मध्वाचार्यं द्वारा प्रस्तुत पञ्चद्वैतात्मक वास्तविक हश्मान जगत में, ब्रह्म को द्वैतवादी इच्छा के परिणाम स्वरूप द्वैतघटित होता है, तथा एक 'सच्चिदानन्द' के प्रत्यय के बलपर 'एकत्व' अनुदर्शन करना शोकमोहातीत चेतना का प्रारम्भ आनन्द है, उसीकी चरम परिणिति, ऐश्वर्यं, वीर्यं, यश, श्री ज्ञान, वैराग के बोधक भगवान, पदद्वारा अभिहित होती है । यह ब्रह्म की साकारता, सगुणता, एव सधर्मकता की स्थिति है । जहाँ अव्यक्त व्यक्ति— भावापन्न होता है, इस परमतत्त्व को केवल व्यक्ति भावापन्न समझना मूढ़ता है अथवा केवल अव्यक्त मानना भी अन्यथा प्रतिपत्ति है । किन्तु विरुद्ध धर्माश्रय होने के कारण दोनों ही रूप में स्वीकारना धीरता है––''अजाभमानो बहुधा विजायते तस्य धीराः परिजनान्ति योनिम'' (यज्ज० सं० ३१। १६) 'तस्मादानन्दांशस्यैवायं धर्मोंयत्र स्वाभिव्यक्तिस्तत्र विरुद्ध सर्वंधर्माश्रयत्वम्'

(अणु० भा० १।२।३२)

अर्थात् चेतना जब आनन्द के अनन्त आयाम में पहुँच जाती है तो तार्किक विरोध, यथा साकार या निराकार होने का, सधर्मक या निर्धर्मक होने का अथवा सगुण या निर्गुण होने का दावा नहीं कर सकता, वह तो व्यापक, अव्यापक, देशकालातीत, देशकालामिव्यक्त, ज्ञेय, अज्ञेय सभी कुछ है। श्री वल्लभाचार्यं जी कहते हैं—''अण्व प ब्रह्म व्यापकं भवति, यथा कृष्णो यशोदा क्रोडे स्थितोऽपि सर्वजगदाधारो भवति'' (शा० नि० ५४)

अर्घात्-ब्रह्म अणु होते हुए भी व्यापक बना रहता है कृष्ण चाहे यशोदा की गोद में ही क्यों नहीं सम्पूर्र्ण जगत के आधार हैं'' वास्तविकता तो यह है कि वे 'सत्य के भी सत्य' होते हुये भी भावानुसारी हो जाते हैं । यथार्थं का, भावानुसरण मिथ्या या काल्पनिक नहीं' अपितु वास्तविक हो होता है । ''यद्भद्धियात उरुगाय विभावयन्ति तत्तद् वपुः प्रणय से सदनुग्रहाय'' (भा० ३।९।११) अर्थां त्— हम वुद्वि से जैसे तुम्हारा विभावन करते हैं, वैसा तुम्हारा वास्तविक वपु स्वरूप होता है । यही 'ब्रह्म की रसरूपता है, जो कि आनन्द की चरम सीमा परिणित है ।''(सो वै सः''(तै० उ० २।१।१)

श्री वल्लाभाचार्य के शुद्धाद्वैत को वास्तविक व्याख्या इसी आनन्दाद्वैत के आधार पर हो सकती है। आनन्द ब्रह्म है, क्रह्म अनन्द है। आनन्द से ही सारी सृष्टि होती है, आनन्द मैं ही लीन होती है। 'आनन्दाद्ह्येव खलु इमानिभूतानि जायन्ते'' इत्यादि (तै० उ० – ३।६)

अद्वैत की इस विधा तक पहुंचने के लिए जिन दार्शनिक धारणाओं को श्री वल्लभाचार्य उपकरण बनाते हैं या उपयोग मैं लाते है उनमैं मे कुछ धारणायें इस तरह हैं :---

- (१) ब्रह्मवाद
- (२) विरुद्ध धर्माश्रयतावाद
- (३) सत्कारणवाद
- (४) सत्कार्यवाद
- (१) आविभा वतिरोभाववाद
- (६) अ।वकृत परिणा वाद
- (७) काय कारणतादात्स्य वाद

(१) ब्रह्मवाद का तात्पर्यं है कि जगत की उत्पत्ति स्थिति एवं प्रलय मैं, ब्रह्म के अतिरिक्त किसी भी अन्य तत्व को माध्यम न मानना । इसे अन्य शब्द मैं ब्रह्म की ''अभिन्न निमित्तो पादानता'' भी कह सकते हैं । जगत के लिए अपेक्षित उपादान समवायी तथा निमित्त कारण ब्रह्म हो है । अन्य ईश्वरवादो नैय्यायिक आदि, निमित्त कारण तो मानते हैं मगर उपादान कारण नहीं मानते । कुछ वेदान्ती अपने-अपने ढंग से ब्रह्म को उपादान का कारण तो मानते हैं, उनके मत में ब्रह्म,अपने अत्तिरिक्त अन्य किसी भी तत्त्व की अपेज्ञा रक्खे बिना उपादान कारण नहीं बन सकता अतएव उन्हें विक्तींपादान, प्रकारोपादान, धर्मो पादान आदि कल्पनायें करनी पड़ती हैं। आचार्य जी के मत से ब्रह्म स्वयं स्वरूपतः जगदाकार में परिणित होता है। वे कहते हैं—''तद् ब्रह्म व समवायि कारणं ......समन्वयात् सम्यगनुवृत्तरवात् अस्तिभाति प्रियत्वेन, सच्चिदानन्द रूपेणा-न्वयात् नामरूपोकार्यरूपत्वात् प्रकृतेरपि स्वमते तदंशत्वत्, अज्ञानात् परिच्छे-दाप्रियत्वे ज्ञानेनबाधदर्शनात्, नानात्वं त्वैच्छिकमेव, जडजीवान्तर्यामिष्वेकैकांश-प्राकट् यात्....... न च साधारण्येन् संवजगत प्रति परमाण्वादीनामन्वय संभवति, एकस्मिन्ननुस्यूतें सभवत्यनेक कल्पनाया अन्याय्यत्वात् .......तस्माद् ब्रह्मव एव समवायित्वं ........ एतत्संवं श्रुतिरेवाह ''स आत्मानं स्वयम कूह्मत'' इति निभितत्वं तु स्पष्टमेव सर्ववादिसम्मतम'' (अणु ० भा० १।१।३)

अर्थात् — वह ब्रह्म ही जगत का समवायि कारण है, श्रुतियों के समन्वित सारांश से ऐसा ही निश्चित होता है, सच्चितानन्द रूप वही समस्त विद्य में अस्ति, भाति, प्रिय रूप से व्याप्त है, कार्यं रूप नामरूपात्मक जगत् वही है, प्रकृति उनका अंश मात्र है, अज्ञानवक्ष ही भगवद्रूप जगत् में भिन्नता की प्रतोति होती है, ज्ञान से उस भिन्नता का बोध हो जाता है, भिन्न नामरूपों में प्रकट होना ब्रह्म का एक-एक अंश अन्तर्यामी रूप से प्रकट रहता है। जगत में परमाग्यु आदि का समन्वय सम्भव नहीं है, अणुओं की एकत्रीकरण होकर भिन्न-भिन्न रूपों में होना काल्पनिक हास्यास्पद है। इसलिए ब्रह्म ही समवा-यिकरण है 'उसने स्वयं अपने को जगत रूप किया' ऐसा श्रुति का स्पष्ट वचन भी है। ब्रह्म को निमित्त कारण तो सभी मानते हैं।

अतः स्वेतरवस्तु निरपेक्ष ब्रह्म को जड़ जीवात्मक जगत् को अभिन्न निमित्तोपादान कारण मानना ही ब्रह्मवाद का स्पष्टतम लक्षण आचार्य जी बतलाते हैं----

> 'आत्मैव तदिदं सर्वं सृज्यते सॄजति प्रभुः । त्रायते त्राति विस्वात्मा ह्रियते हरतीक्ष्वरः ॥ आत्मैव तदितं सर्वं ब्रह्ैवं तदिदं तथा । इति श्रूत्यर्थमादाय साघ्यं सर्वेर्यथामति । अयमेव ब्रह्मवाद-शिष्टं मोहाय कल्पितम् ॥'' (सर्वं निर्णय निबन्ध इलो० १८३५४)

# ( १८ )

ब्रह्मवाद की पोषक श्रुतियां ये है----

(अ) ''यतो वा इमानि भूतानिजायन्ते येन जानानि जोवन्ति यत् प्रयत्य-भिसंविशंति'' (तै. उ. ३।१)

(आ) ''ब्रह्ममात्रमिदं सर्व' ब्रह्मगोऽन्यन्न किंचन्'' (ते. वि. २।३२) (इ) ''य ईशे अस्य जगतो नित्यमेव, नान्यो हेतुः विद्यते ईशनाय'' (ब्वेता. ३।१७)

अर्थात्— ''सृष्टि के आदि मध्य और अवसान में शुद्ध ब्रह्म ही की उपा-दानता श्रुतियों से परिज्ञात है अतः श्रुतियों का समन्वय ब्रह्म में करना उचित हो है।''

## (२) विरुद्ध धर्माश्रयताबाद

शास्त्रों में जैसा ब्रह्म का निरूपण किया गया हो, वैसा का वैसा ही स्वी-कारना न्याय्य है, परस्पर विरुद्ध विधानों द्वारा दो या अधिक विरोधी धर्मों का ब्रह्म के संबन्ध में विधान मिलने पर ब्रह्म को विरुद्ध धर्मों का आश्रय मानना ही उचित है। उपनिषद जिस प्रकार के ब्रह्म के प्रतिपादन में प्रवृत्त हैं वह तर्कातीत है। आचार्य कहते हैं कि---

"लौकिकं हि लोकयुक्तयावगम्यते, ब्रह्म तु वैदिकं, वेदप्रतिपादिताथंवोधो न शब्द साधारण विद्यया भवति" (शा० नि० ६२)

अर्थात् लौकिक वस्तु की प्रतीति लोक युक्ति से होती है किन्तु ब्रह्म तत्त्व

# ( 39 )

वैदिक है, वेद प्रतिपादित तत्त्व साधारण शाब्द बोध से संभव नहीं है । स्वयं उपनिषट् का भी ऐसा स्पष्ट मत है----

- (अ) ''आसीनो दूरं व्रजति, शयानों याति सर्वतः ।
- कस्तं महामदं देव, मदन्योज्ञातुमर्हति ॥'' (कठ० २।२१)
- (आ) 'भदेकमव्यक्तमनन्तरूपम्'' (भ० ना० १।४)
- (इ) ''अनन्यप्रोक्ते गतिरत्र नास्ति अणीयान् ह्यतर्कमरणु प्रमाणात्'' (कठ० १।२।५)
- (ई) ''नैववाचा न मनसा प्राप्तं शक्यो न चक्षुषा अस्तीति ब्रुवता अन्यत्र-कथं तदुपलभ्यते'' (कठ०२।३।१२)

अतएव श्री वल्लभाचार्यं जी कहते हैं कि----''न हि स्वबुद्धया वेदार्थं परिकल्प्य तदर्थं विचारः कर्त्तुं शक्यः ब्रह्म पुनः यादृशं वेदान्तेष्ववगतम् तादृशमेव मन्तव्यम् अणुमात्रान्यथाकल्पनेऽपि दोषः स्मात् ।

न च विरुद्ध वाक्यानां श्रवणात् तन्निर्धारार्थं विचारः उभयोरपि प्रामाणि-कत्वे नैकतरनिर्धारस्या शक्यत्वात्, अचिन्त्यानन्तशक्तिमति सर्वभवन समर्थे ब्रह्मणि विरोधाभावाच्च', (अणु० भा० १।१।१)

अर्थात्-अपनी बुद्धि से वेदार्थं की परिकल्पना करके वैदिक तत्त्व का विचार संभव नहीं है, वेदान्तों से जैसे ब्रह्म स्वरूप की अवगति होती है वैसा ही मानना चाहिए, अणुमात्र भी उसके विपरीत कल्पना करना दोष है ।

विरुद्ध वाक्यों के अनुसार स्वरूप निर्धारण करना दोनों ही प्रकार के वाक्य प्रमाणिक हैं अतः किसी एक के अनुसार तत्त्व का निर्धारण शक्य नहीं है, अचिन्त्य अनन्त-शक्तिमान, सब कुछ होने में समर्थं ब्रह्म में विरोधात्मक प्रवृत्तियों का होना संभव है।''

''कत्तू त्वमकृतत्त्वञ्च वेदे प्रतीयते ''यतो वा इमानिभूतानि जायन्ते-स आत्मानंस्वयमकुरुत-निष्कलं, निष्क्रियं, शान्तं, निरवद्यं निरञ्जनं-असङ्गा ह्ययं-पुरुष:'' इत्येवमादिषु तत्र द्वेधा निर्णयः संभवति सर्वभवन समर्थत्वाद्, विरुद्ध-धर्माश्रयत्वेन् अन्यतर बाधाद् वा'' (अणु० भा० १।१।४)

अर्थात् ब्रह्म का कर्त्तू त्व अकर्त्तू त्व वेद के इन वाक्यों से निश्चित होता है----"जिससे सब भूत हुए-वह स्वयं जगतरूप हुआ, वह अखण्ड, निष्किय, शान्त, शुद्ध, है, वह पुरुष अनासक्त है'' इत्यादि । इन दोनों प्रकार के वाक्यों का समा-धान, ब्रह्म की सर्वभवन सामर्थ्य, विरुद्ध धर्माश्रयता, और किसी अन्य में ऐसा होना संभव नहीं है, इन आधारों पर ही हो सकता है।''

"अस्थूलादि वाक्यान्यपि सन्ति सर्वत्र प्रपञ्च तद्धर्म वैलक्षण्यप्रतिपादिककतनि ततोऽन्योन्यविरोधेनैकस्य मुख्यार्थवाधो वक्तव्यः तत्र स्वरूपापेक्षयां कार्मस्य गोण-त्वात्, प्रपञ्चरूपप्रतिपादकानामेव कञ्चित् कल्पयेत्, तन्माभूदिनि, जन्मादि सूत्रवत् समन्वयसूत्र मपि सूत्रतवान्, तथा क्त अस्थूलादिगुणयुक्त एव अतिक्तियमाण एव आत्मानं करोति इति वेदान्तार्थः, संगतो भवति । विरुद्ध सर्वर्धाश्रयत्वंतु ब्रह्मणो भूषणाय" (अणु० भा० १।१।३)

अर्थात्-ब्रह्म के सूक्ष्म आदि निरूपण करने वाले वाक्यों का भी वेदान्त में बाहुल्य है जो कि प्रपञ्च और उसके धर्मों से उसकी विलक्षणता का प्रतिपादन कर रहे हैं, इनके विरुद्ध धर्मों का भी वेदान्त में प्रचुर प्रतिपादन है, दोनों प्रकार के विरुद्ध वाक्यों में उनके स्वरूप को प्रधान तथा कार्य को गौण मानकर प्रपञ्चरूप प्रतिपादक वाक्यों का कल्पित निर्राय करना उचित नहीं है । सूत्रकार ने जन्मादिसूत्र को तरह समन्वयसूत्र का भी विधान किया है जिससे निश्चित होता है कि अस्थूलादि गुणवान, विनाविक्वत हुए अपने को जगत् रूप में प्रकट करता है, वेदान्तों का ऐसा समाधान ही संगत है । विरुद्ध धर्माश्रयता ब्रह्म का भूषण ही है ।

(३) सत्कारणवाद के अनुसार जगत् सत् के रूप में अद्वैतात्मक हो जाता है, जगत का कारण केवल सत् अर्थात् ब्रह्म ही है उसका स्पष्ट निर्देश निम्नां-कित श्रूति में है—

''सन्मूलमन्विच्छ सन्मूलाः सौम्येमाः सर्वाः प्रजाः सदायतनाः सत्प्रतिष्ठाः'' (छां० ६।५।४)

अर्थात् हे सौम्य ! यह सारी प्रजा, सन्मूल, सत् में स्थित, सत् में प्रतिष्ठित है इसे सन्मूल ही समझो ।

अतएव ''पत्रावलम्वन में श्रीमदाचार्यं चरण कहते हैं ''कारणीभूतस्य सत् रूपत्वात्''

(४) सत्कार्यंवाद की दृष्टि में सत् ब्रह्म में जो अनेक कार्य होते हैं, वे भी सत् रूप ही हैं, यहाँ तक कि होने के पूर्व भी ब्रह्म के रूप में सत् ही थे, होने के बाद भी सत्ता को नहीं छोड़ते । जैसा कि निम्नांकित श्रुति वचनों से स्पष्ट हो जाता है ।

| ''सदेव सौम्य इदमग्र | आसीत्''             | (छांदो० | ६।२।२) |
|---------------------|---------------------|---------|--------|
| "सदेव इदमग्र आसीव   | रमेक मेवाद्वितीये'' | (छांदो० | ६।२।१) |

"कृतस्तुखलु सौम्येवं स्यात् कथमसतः सज्जायेति'' (छांदो० ६।२।२) अर्थात् हे सौम्य ! यह सब मृष्टि के पूर्वं स्त् ही था, एक मात्र यह सत् ही था, जब यह एक अद्वैत सत् ही था तो असत् से सत् की उत्पत्ति कहना कैसे संभव है।

अतएव श्री वल्लभाचार्यं कहते हैं --- ''अवरस्य प्रपञ्चस्य संबन्धात् तेैका-लिकत्वाद् ब्रह्मत्वम् । ''असद्वा इदमग्र आसीत्'' इन्नि श्रुत्या प्रागुत्पत्तेः कार्यं-स्यासत्त्वं बोध्यते इति चेन्न, अव्याकृतत्वेन धर्मान्तेरण तथा व्यपदेशः, कुतः ?'' तदात्मानं स्वयमकुरुत ''इतिस्वत्यैव क्रियमाणत्वात्, इदमासीत् पद प्रयोगाच्च'' (अणु० भा० २।१।१६-१७)

अर्थात्-अवरप्रपञ्च का ब्रह्म से त्रैकालिक संबंध है अतः उसका ब्रह्मत्वसिद्ध है। ''सुष्टि के पूर्व यह असत् था'' इस श्रुति से तो सुष्टि के पूर्व कार्य का असत्व निश्चित होता है ऐसा कहना सुसंगत नहीं है, वस्तुतः यह जगत अव्याकृत है, इसी विशेषता को उक्त श्रुति बतला रही है, ''उसने स्वयं को प्रकट किया'' इत्यादि श्रुति में ब्रह्म की स्वयं क्रियमाणता कही गई ''यह था'' इस पद के स्पष्ट प्रयोग से भी हमारे कथन की पुष्टि होती है।

(४) आविर्भावतिरीभाववाद—जगत् के उत्पत्ति के पूर्व एवं नष्ट होने के बाद जागतिक वस्तुओं का सत्ता से संबंध ता टूटसा प्रतीत होता है जो कि हमारी भ्रान्ति है, वस्तुतः तो जगत में उत्पत्ति या नाश है ही नहीं, वह था भी और रहेग। भी, वह आविभू त या तिरोभूत या अभिव्यक्त एवं अनभिव्यक्त हो सकता है, जगत के सभी पदार्थ अपने आप में ट्रव्य या तत्त्व नहीं है, किन्तु मूलतत्त्व सत के अभिव्यक्त एवं अनभिव्यक्त विभिन्न नाम एवं रूप हैं।

''तदैवेदं तह्यंव्याकृतमामीतन्नामरूपाभ्यामेव व्याक्रियतासौ नामायमिदं रूपमिति' (वृह० १।४।७) इत्यादि श्रुति उक्त कथन का ही समर्थन कर रही है। श्री मदाचार्यं चरण सर्वनिर्णय में आविर्भाव तिरोभाव का वर्णन करते हैं---घटादोनामपि ब्रह्मत्वान्नित्यतेति वक्तं युक्तिमाह-'आविर्भावातेरोभावो शक्ती वै मुरवेरिणः ॥ सर्वाकार स्वरूपेण भविष्यामीति या हरेः ॥ वीक्षा यथा यतोयेन तथा प्रादुर्भवत्यणः ॥ मृदादि भगवद्रूपं घटाद्याकारंसंयुतम ॥ मूलेच्छातस्तथा तस्मिन् प्रादुर्भावो हरेस्तदा ॥ तिरोभावस्तथैवस्यात् रूपान्तर विभेदतः ॥''

अर्थात्-बट आदि सब ब्रह्म हैं अतएव नित्य हैं, इममें युक्ति प्रस्तुत करते हैं-भगवान की आविर्भाव और तिरोभाव ये दो जक्तियाँ हैं जिससे वे समस्त आकारों में प्रकट होते हैं, जिस रूप को धारण करने की उन अज की इच्छा होती है वही रूप धारण कर लेते है। मिट्टी आदि भगवद रूप धटादि आकारों में अभि-ब्यक्त होते हैं। उनकी अभिव्यक्ति में हरि को इच्छा ही प्रधान है, तिरोभाव भी उनका दूसरे रूप में हो जाता है।'' (अर्थात् मिट्टी का घड़ा टूटकर पुनःकिमी अन्य रूप में प्रादुभूति हो जाता है।)

(६) अविकृत परिणामवाद :---स्वर्गा से जैसे अनेक आभूपण बनाये जा सकते हैं, और सभी को स्वर्ण कहा जा सकता हैं। ये सभी स्वर्ण के ही विभिन्न नाम एवं रूप हैं। अपने आपमें कोई भीं अलग पदार्थ नहीं कहलाता, आभूपणों को गला दिया जावे तो उनका प्रकट नाम रूप पुनः स्वर्ण में अन्तर्हित हो जाना है, हमें केवल स्वर्ण की ही उपलब्धि रह जाती है, उसी प्रकार अनेक नाम रूपों के भेद के होते हुए भी जगत मूलत त्रह्म का ही परिणाम है, वह दूध से होने वाले दही की तरह विकृत परिणाम नहीं है वह तो स्वर्ण से अविकृत परिणाम है। जगत अपनी सभी अवस्थाओं में त्रह्म है जैसे कि स्वर्ण हर रूप में ग्रुवर्ण ही है।

"इदं सर्वयदयमात्मा" (वृ० २।४।६)

"सहैतावानास" (वृ० १।४।३)

"यद्भूर्तयच्च भव्यं" (ऋ० मं० १०।९।२) इत्यादि श्रुतियाँ यहो बतला रही हैं । आचार्य कहते हैं कि "आत्मकृतेः तदात्मानं स्वयमकुरुत इति स्वस्यैव कार्मकर्त्तुं भावात्, सुकृतत्ववचनाच्चालौकित्वम्, तथापि ज्ञानार्थमुपपत्तिमाह, परिणामात्, परिणमते कार्यकारणेति अविकृतमेव परिणमते सुवर्नम्" (अग्गु० भा० १।४।२६)

अर्थात्—"तदात्मानं स्वयमकुष्त" इत्यादि में स्वयं में कमकुर्त्त भाव वतलाया गया है, यह एक अलौकिक बान है, फिर भी सामान्य ज्ञान के लिए ( २३ )

सूत्रकार 'परिणामात' विशेषण प्रस्तुत करते है, अर्थात् कारण ही कार्य रूप में परिणत होता है जैसे कि सूवर्ण अविक्वत रूप से परिणत होता है ।''

(७) कार्यकारणतादात्म्यवाद :- क्योंकि कारण, कार्य के रूप में विना विकृत हुए ही परिणत होता है इसलिए कार्य, कारणात्मक है एवं कारण कार्यात्मक है, यही कारण का तादात्म्य सम्बन्ध है। इसे ही आचार्य चरण, युद्धाद्वेत कहते हैं।

''तदेतत् त्रयं सदेकमयमात्मात्मो एकः सन्नेतत् त्रयम्'' (हु० १ड्डू) इस श्रुतिको शुद्धाद्वैत वाद में प्रस्तुत किया जाता है । आचार्यं चरएा ब्रह्मसूत्र के तद्नन्यत्वाधिकरएा में कहते हैं ''कार्यस्य कारएाानन्यत्वम्'', अर्थात् कार्यं की कारएा से अनन्यता स्वाभावाविक है (अग्रु० भा० २।१।१४)

इसके अतिरिक्त जीव का अग्रु होना या ऐसे अनेक विचारों का शुद्धाद्वैत से उतना सम्बन्ध नहीं है, अतः उनका उल्लेख करना अनावश्यक है निबन्ध का अनपेक्षित विस्तार व्यर्थ है।

शुद्धाद्वैत के प्रतिपादक ग्रन्थ श्रोमद् वल्लभाचार्यं विरचित अणुभाष्य को लोक भाषा में अनूदित कर जगद्गुरु श्री निम्बार्काचार्यं पीठ प्रयाग के आचार्यदत्र को चरितार्थं करने वाले गोस्वामी ललितकृष्ण जी महाराज ने वैष्णवों पर बड़ा उपकार किया है। गोस्वामी जी ने वैष्णवों के राभी भाष्यों को लोकभाषा में समान भाव से आदर देते हुए निष्पक्ष और निरपेक्ष भाव से उपस्थित कर उन आचार्यं चरणों की लीला को पुनः प्रकाशित कर भक्तों को प्रकाम दिया है, एतदर्थ सभी संप्रदायों के प्रणम्य श्रद्धेयास्पद हैं।

प्रातः स्मरणीय पूज्य दादाजी महाराज (गोस्वामी दीक्षित जी) के विचारों को संकलित कर ग्रन्थ के उपोदघात के रूप में भक्तों के उपकारार्थ प्रस्तुत कर रहा हूँ, यह समस्त चिन्तन मौलिक रूप से उन्हीं का है. मैं तो आचार्य के अभिन्न निज सचिव माधव भट्ट जी की तरह लेखनी से गुम्फित कर रहा हैं।

> निवेदक गोस्वामी व्याम

बम्बई

श्रीमद् गोपीजनवल्लभाय नमः श्रीमदाचार्य चरण कमलेभ्यो नमः

# अणुभाष्य अधिकरण सारावली

# (श्री निर्भय राम भट्ट)

#### प्रथम अध्याय

इस अध्याय में स्वरूप बोधक वाक्यों पर विचार किया है। ऐमे वाक्य संदिग्ध और असंदिग्ध दो प्रकार के हैं। असंदिग्ध वाक्यों का निर्णय अपेक्षिन नहीं या अतः उन पर विचार नहीं किया । कार्य प्रतिपादक, आन्तर्यामि प्रति पादक उपस्य प्रतिपादक और प्रकीर्ण इत्यादि चार प्रकार के संदिग्ध वाक्यों पर ही क्रमशः प्रथम अध्याय के चारों पादों में विचार करने हैं।

#### द्वितीय अध्याय

इस अध्याय के प्रथम पाद में श्रुति स्मृति वाक्यों का अविरोध निर्णय तथा द्वितीय पाद में सांख्य, योग, न्याय, मायावाद, वाह्यार्थानुमेय आदि वादों का स्वतन्त्र रूप से निराकरण किया गया है। तृतीय पाद में श्रुति वाक्यों के परस्पर बिरोध का परिहार तथा चतुर्थ पाद में जीव शरीर के मध्यवर्ती प्राण आदि पर विचार किया है।

## तृतीत अध्याय

इस अध्याय के प्रथमपाद में, ब्रह्मज्ञानोपयोगी मानकर जीव के जन्म पर विचार किया है। द्वितीयपाद में जीव की मुक्तियोग्यता ओर विरोध परि-हार पूर्वक ब्रह्मस्वरूप निरूपण किया है। तृतीय चतुर्थं पाद में गुणोपर्महार तथा कर्मा द्यग विचार है।

### चतुर्थ अघ्याय

इस अध्याय के प्रथमपाद में भगवश्राप्ति के श्रवण आदि साधनों का कर्त्तव्य रूप से विचार किया गया है। द्वितीय पाद में ज्रियमाण प्राणी के सबें-न्द्रियलय आदि का विचार है। तृतीय पाद में क्रममुक्ति आदि मागों का तथा चतुर्थं पाद में पुष्टि मर्यादा भेद से फज्ञ एवं लीला नित्यता आदि का वर्णन किया गया है ।

प्रत्येक पाद में विभिन्न अधिकारयों में विषय, संंशय, पूर्वपक्ष, सिद्धान्त और संगति के रूप से विचार किया गया है। संगति सभी स्थानों पर स्पष्ट है पूर्व के चार अवयवों का ही निरुपण है। जहाँ केवल सिद्धान्त मात्र की स्था-पना की गई है वहाँ सिद्धान्त विषय के अभाव के रूप में पूर्वपक्ष की कल्पना की गई है।

#### प्र यम अध्याय-प्रथम पाद

#### प्रथम अधिकरण

वेदान्त वाक्यों के विचार के विषय में वेदान्त वाक्यों पर विवार करना चाहिये या नहीं ऐसा संशय करते हुए व्याकरण आदि से ही वेदार्थ निर्ग्य हो जाता है अतः विचार अपेक्षित नहीं है ऐसा पूर्वपक्ष उपस्थित कर मिद्धान्त स्थिर करते हैं कि बिना विचार किये व्याकरण आदि से वेदार्थ संदेह का निरास सम्भव नहीं है, अतः विधिपूर्वक विचार आवश्यक है । जैसे कि—-''इस लोक की गति कौन है ? उसने कहा आकाश'' इस छान्दोग्य श्रुति में उल्लेख्य आकाश शब्द से भूताकाश अभिप्रेत या परमात्मा, इस संशय का निरास ब्रह्मविचार शास्त्र से ही हो सकता है व्याकरण आदि से नहीं ।

अर्थ शब्द, मंगल, अधिकार, आनन्तर्यं ओर अर्घान्तरोपकम आदि चार अर्थों में प्रयुक्त होता है। इस सूत्र में अर्धान्तरोपकम अर्थं तो संभव हो हो नहीं सकता। अधिकारार्थंक ही है। अतः शब्दः हेतु अर्थं का द्योतक है।

#### द्वितीय अधिकरण

ब्रह्म के कर्त्तव्य ओर अकर्त्तव्य पर संशय करते हुए अकर्तृत्व को पूर्वपक्ष मानकर सिद्धान्त रुप से कर्त्तव्य को निश्चित करते हैं।' 'सरयं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ''श्रुति में जो ब्रह्म का सत्य स्वरुप बतलाया गया है उससे तो कत्तर्व में विरोध होने से संशय होता है किन्तु ''यतोवा इमानि'' इत्यादि श्रुति स्पष्ट रूप से ब्रह्म के कर्त्त्त का निरूपण करती है दोनों हो बार्ते सर्वं समर्थ प्रभु में संभव हैं अतः ब्रम्ह का जगत् कर्त्त्त्व सिद्ध हैं।

# ( २६ )

#### तृतीय अधिकरण

ब्रह्म जगत का समवायि कारण भी हो या केवल निमित्त कारण हो है। इस संशय पर निमित्त कारण ही है ऐमा पूर्वपक्ष दिखलाते हुये सिद्धान्त प्रस्तुत करते हैं कि ब्रह्म समवायि कारण भी है। लोक में प्रायः समवायि कारण को विवृत देखा जाता है। किन्तु वेद में सर्व समर्थ ब्रह्म के समवायित्व और अवि-कृतत्व दोनों का वर्णन मिलना है अतः वह दोनों प्रकार का कारण है।

### चतुर्थ अधिकरण

''ईक्षतेर्नाशब्दम्'' आदि पांच सूत्रों से विचार करते हैं कि सर्व वंदान्त वाक्यों का प्रतिपाद्य ब्रह्म है या नहीं।'' यतोवाचो निवर्त्तन्ते'' आदि में वेदान्त प्रतिपाद्य तत्त्व व्यवहारतीत बतलाया गया है अतः वह ब्रह्म नहीं हो सकता किन्तु ''म ईक्षाञ्चके'' इत्यादि श्रुति में जगत्कर्त्ता को मुष्टि द्वारा व्यवहार्य होने की चर्चा है अतः ब्रह्म ही प्रतिपाद्य है। नेत्रादि से वह भले ही अग्राह्य हो किन्तु भगवान के विश्वाम रूप वेद ही उसका प्रतिपादन कर रहे हैं।

# पंचम अधिकरण

''आनन्दमयोऽभ्यासात्'' इत्यादि आठ सूत्रों से विचार करते हैं कि तैत-रीय में अन्नमय आदि के वर्गन में जो आनन्दमय का वर्णन है वह अन्नभय आदि की तरह कुछ अन्य पदार्थ है अथवा ब्रह्म का वाचक है। इमपर पूर्व पक्ष के रूप में अन्य ही बतलाते हैं किन्तु सिद्धान्ततः निश्चित करते हैं कि अन्नमय आदि परमात्मा के विभूति रूप हैं आर आनन्दमय परमात्मा ही है। इसको सिद्ध करने के लिए ''ब्रह्मविदा प्नोतिपरम्'' मत्यज्ञानअनन्तं ब्रह्म'' मोऽश्नुने सर्वान् कामान्'' आदि अनेक श्रुतियों पर विस्तृत रूप से विचार किया है।

# षष्ठ अधिकरण

छान्दोग्य के प्रथम प्रपाठक में ''य एणोन्तरा दित्ये आदि मैंत्र से जिस हिरण्मय स्वरूप का चिन्तन किया गया है वह अधिकाष्ठ देवता गरीर का है या ब्रह्म का अथवा परब्रह्म का है ? इत्यादि संशय पर देवता गरीर की बात पूर्वपक्ष के रूपों में प्रस्तुत करते हुए सिद्धान्त निष्चित करते हैं कि सूर्यमण्डलस्थ हिरण-मय स्वरूप परमात्मा का ही है।

# ( २७ )

#### सप्तम अधिकरण

छान्दोग्य में ''अस्यलोकस्य का गतिरित्याकाश इति'' इत्यादि मे जिस आकाश की चर्चा है वह भूताकाश की है अथवा परमात्मा की इस संशय पर भूताकाश का पक्ष निर्द्धारित करते हुए सिद्धान्ततः परमात्मपरक ही निर्णय करते है।

#### अष्टम अधिकरण

छान्दोग्य के प्रथम प्रपाठक के मन्त्र ''कतमासादेवतेति प्राण इति होवाच'' इत्यादि में प्राणशब्द मुख्यप्राण वाची है अथवा परमात्मवाची ? इस संशय पर पूर्वंपक्ष के रूप से मुख्य प्राण का समर्थन करते हुए, सिद्धान्ततः उसे परमात्म-वाची निश्चित करते हैं।

#### नवन अधिकरण

''अथययदतः परो दिवो ज्योतिः'' इत्यादि में ज्योति शब्द प्राक्तृत ज्योति को ओर इंगन किया गया है या परब्रह्म की ओर इस संशय पर प्राकृत ज्योति पर विचार करते हुए परब्रह्म परक सिद्धान्त निर्णय करने हैं।

#### दशम अधिकरण

कौषीतक ब्रह्मणोपतिणद् के इन्द्रप्रतर्दन संवाद में परमपुरुषार्थकामी प्रतर्दन को इन्द्र ने ''प्राणोवा अहमस्मि'' कहकर जिस तत्त्व का उपदेश दिया है वा जोवात्मा के वाचक प्राणवायु के लिए है अथवा परमात्मा के लिए इत्यादि संशय पर शंका समाधान पूर्वक परमात्मावाचक ही निर्णय करते हैं।

#### द्वितीय पाद

प्रथम पाद में शब्द सम्बन्धी संदेहों का निवारण कर चुके अब इस पाद में अर्थ सम्बन्धी संदेहों का निराकरण करते हैं----अर्थ जीव जडात्मक दो प्रकार का है। इस वाद में जीव सम्वन्धी संदेह का निवारण करते हैं, तृतीय में जड़ सम्बन्धी तथा चतुर्थ में उभय सम्बन्धी संदेह का निवारण करेंगे।

#### प्रथम अधिकरण

छान्दोग्य में ''सर्व खाल्विदं'' से लेकर ''मनोमयः प्राणशारीरः'' इत्यादि में जीव को ही ब्रह्म रूप से उपासना कही गई है अथवा ब्रह्म की इस संशय पर जीवपक्ष को उपस्थित करते हुए ब्रह्मोपासना की वात सिढान्ततः निश्चित करते हैं।

# द्वियीय अधिकरण

वाणिशाखा में ''ब्रीहिर्वा यवो वा'' इत्यादि मंत्र में जो हिरण्मयपुराण की चर्चा है वह हिरण्मय पुरुष जीव है अथवा ब्रह्म इस संशय पर जीव पक्ष का मर्तक निराकरण करने हुए ब्रह्म होने की बात हढ़ता पूर्वक निश्चित कग्ते हैं ।

# तृतीय अधिकरण

कठवल्ली की द्वितीयवल्ली में अन्त में ''यस्य ब्रह्म च क्षत्रं च उर्भ भवत ओदनः ''आदि में जिस भोक्ता का उल्लेख है वह जीव है अथवा ब्रह्म इस संशय पक्ष का निरास करते हुए युक्तिपूर्वक ब्रह्म को ही भोक्ता सिद्ध करते है।

# चतुर्थ अधिकरण

काटक में नूतीयवल्ली में ''ऋतंपिवन्तौ सुक़तस्य लोके'' इत्यादि शुति है यह जीव परक है या ब्रह्म परक इस संशय पर पूर्वपक्ष प्रस्तुत करते हैं कि इस श्रुति में द्विवचन का प्रयोग है तथा यह स्रुति जीव प्रकरण की है अतः यह बद्धमुक्त जीव फा निरूपण कर रही है। इस पर सिद्धान्त कहते हैं कि इस श्रुति में गुहा में दो की स्थिति बतलाई गई है जो कि हृदयाकाश में स्थित जीव और परमात्मा का उल्लेख है, यह वाक्य ब्रह्म परक ही है।

#### पंचम अधिकरण

छान्दोग्य के पटठ प्रपाठक में ''य एषोक्षिणि पुरुषो दृश्येत'' इत्यादि में अक्षिप्रतिबिम्बित पुरुष को ब्रह्मत्वेन उपासना बतलाई गई है अथवा ब्रह्म के स्वरूप का वर्णन है। प्रतिबिम्बित को उपासन को बात पूर्वपक्ष के रूप में उपस्थित कर सिद्धान्त स्थिर करते हैं कि अक्षिपुरुण शब्द से अक्षिप्रतिबिम्ब अर्थ ग्राह्म नहीं हैं किन्तु सर्वव्यापक ब्रह्म के उत्तम अक्षिस्थान में उपस्थित होने का उपदेश मानना चाहिए, उसका दर्शन प्रार्थ ज्ञान से ही सभव है।

# षष्ठ अधिकरण

''यः पृथिव्या अन्तरो यं पृथिवी न वेद'' इत्यादि वृहदारण्यक मंत्र में अधि-दैव अधिलोक अधिवेद अधियज्ञ अधिभूत और अघ्यात्म के अन्तर्यामी की चर्चा है क्या उन सब का एकमात्र अन्तर्यामी परमात्मा ही है अथवा उन उन संज्ञाओं वाले भिन्न अन्तर्यामी हैं, इस संशय पर भिन्न के पक्ष को बतलाते हुए एकमात्र परमात्मा के अन्तर्यामित्व का समर्थन करते हैं।

#### सप्तम अधिकरण

मुण्डक में शौनक ने प्रश्न किया ''कस्मिन्नु भगवो विज्ञाते, सर्वभिदं विज्ञातं भवेत्'' इस पर अङ्गिरा ने उत्तर दिया ''द्वे विद्येवेदितव्ये'' उनमें एक तो नाम रूपात्मक जगत का ज्ञान कराने वाली नामांश वेदादि विद्या रूपांशा अपरा विद्या है दूसरी ''अथपरा यथातदक्षरमधिगम्यते'' इत्यादि में कही गई विद्या है । वेदादि विद्या के तिषय में तो कोई शंसय नहीं होता किन्तु परा तिद्या के वियूष में संशय होता है कि इस प्रसंग में जिस परा का उल्लेख हैवह सांख्यमत सम्मत विद्या का है अथवा ब्रह्मविद्या का । ''दिव्योह्मपूर्त्तः पुरुष' इत्यादि में जो पुरुष पद का प्रयोग किया गया है उससे तो सांख्य सम्मत विद्या को ही प्रतीति होती है ऐसा पूर्णपक्ष उपस्थित करते हुए सिद्ध करते हैं कि पुरुष के साथ अक्षर शब्द का भी प्रयोग है जो कि ब्रह्म का ही वाचक है अतः यह ब्रह्मविद्या का ही प्रसंग है ।

#### अष्टम अधिकरण

छान्दोम्य के सातवें प्रपाठक में श्रुति है ''को न आत्मा कि ब्रह्म' उसी में आगे कहा गया—''यस्त्वेतमेवं प्रादेशमान्नंमभिविद्यमानमात्मानं वैश्वानरमु-पास्ते'' इस पर संदेह होता है कि उल्लेख्य वैश्वानर पद से ब्रह्म का प्रतिपादन संभव है या नहीं । यह वाक्य हिरण्यगर्भ की उपासना का है अतः वैश्वानर शब्द उन्हों के लिए कहा गया है, यह तो पूर्वपक्ष है । सिद्धान्त निश्चित करते हैं कि भगवान विरुद्ध धर्म संभव है अतः वह विभु होते हुए भी प्रादेशमात्र में हैं इस लिए यह शब्द उन्हीं का वाचक है ।

इसी अधिकरण में परिमाणविशेषण पर विचार करते हैं कि यह प्रादेशमात्र स्थल भगवान का स्वाभाविक या कृत्रिम, इसपर वेदार्थं चिन्तक चार ऋषियों के विचार प्रस्तुत करते हैं जिनमें केवल शब्दबल पर विचार करने वाले वेद-व्यास हैं, शब्दार्थं पर विचार करने वाले जैमिनि हैं, शब्दोपसर्जंन से अर्थं करने वाले आश्मरथ्य हैं तथा केवल अर्थं विचारक कादरि है इनमें से प्रादेशमात्र व्यापक भगवान हैं, अतः वैश्वानर उन्हीं का वाचक है इस व्यास मत को ही सिद्धान्ततः निर्णय करते हैं।

# ( २६ )

# ( ३० )

#### तृतीय पाद प्रथम अधिकरण

दिनीय पाद में आधेय रूप भगवान का प्रतिपादन किया गया अब आधार रूप से उनका प्रतिपादन करते हैं । इशसे निर्णय करेंगे कि सब कुछ ब्रह्म हो है । "यस्मिन, द्या: पृथिवी चान्तरिक्षः" इत्यादि मुण्डकोपानिषट् में द्युमूआदि के आयतन की चर्चा है, तो यह ब्रह्म की है अथवा सांख्य सम्मत प्रकृति की । पूर्वपक्ष के रूप में प्रकृति का समर्थन करते हुए परमात्मा पक्ष को सिद्धान्त रूप से निश्चित करते हैं ।

#### द्वितीय अधिकरण

छान्दोग्थ में ''यो वै भूमा तःसुखम्'' से प्रारम्भ करके ''यत्र नान्यत् पथ्यति'' इत्यादि में भूमा तत्त्व के रूप में जिस सुख बाहुत्य का वर्णन किया गया है वह सुपुति रूप है अथवा ब्रह्म रूप इस पर पूर्वपक्ष का उल्लेख करते हुए सुख बाहुत्य ब्रह्म ही है ऐमा सिढान्त निश्चित करते हैं।

## तृतीय अधिकरण

वृहदारण्यक के गार्भी ब्राह्मण में ''सहोवाच'' इत्यादि श्रुति में अक्षर तत्त्व का विवेचन है तो वह ब्रह्म वाचक है या किसी अन्य का है इस पर पूर्वपक्ष उल्लेख पूर्वक ब्रह्मपक्ष का समर्थन करते हैं।

#### चतुर्थ अधिकरण

आथर्वण प्रश्नोपनिषद के ''एतद्वै सत्यकाम परंचापरं च यदोच्छ्वार'' इत्यादि पञ्चम प्रश्न में ओकार की एक मात्रोपासना से मनुष्य लोक की प्राप्ति द्विमात्रोपासना से सोमलोक प्राप्ति तथा त्रिमात्रोपासना से सूर्यलोक प्राप्ति और पुनरागमन का निरूपण करके अर्द्ध चतुर्थंमात्रोपासना से ''परमपुरुषमभिष्या-यात'' इत्यादि में परमपुरुष के घ्यान की विधि कही गयी है, तो यह परमात्मा से सम्बन्धित है या विराट पुरुष या ब्रह्मा को पूर्वपक्ष के रूप में समर्थन कर परमात्मा के पक्ष को सिद्धांततः निश्चित करते हैं।

#### पञ्चम अधिकरण

छान्दोग्य में ''यदस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरंपुण्डरीक वेक्म'' इत्यादि में जिस तत्व के अन्वेपण की बात कही गयी है वह जीव है या परमात्मा, इस संगय पर जीव पक्ष को उपस्थित करते हुए परमात्मा पक्ष की सिद्धि करते हैं।

# ( ३१ )

#### षष्ठ अधिकरण

मुण्डक में ''न तत्र सूर्यों भाति — सर्वतस्यभामा सर्वमिदं विभाति इत्यादि कहकर जिस तेज विशेष का उल्लेख किया गया हैं वह परमात्मा ही है क्योंकि ''यस्मिन् द्यौ इत्यादि'' दहर वाक्य में सूर्य आदि का आधार परमात्मा को ही कहा गया है, इद वाक्य में भी उस परम तेज के समक्ष सूर्य आदि में स्वतः प्रकाश का निषेध किया है, सूर्य अ।दि में स्वतः प्रकाश नहीं होता भगवत् प्रकाश से ही वे प्रकाशित होते हैं।

#### सप्तम अधिकरण

कठवल्ली में ''अंगुष्ठ मात्रः पुरुषो मध्य आत्मनितिष्ठति'' कहा गया तथा छान्दोग्य में ''यावान् वा आयमाकाशः'' कहकर व्यापकता बतलाई गई, इससे ज्ञात होता है कि जो व्यापक है वह अंगुष्ठ मात्र में स्थित नहीं हो सकता ये दोनों भिन्न तत्वों के बोधक वाक्य हैं, अङ्गुष्ठ मात्र परिणाम जीव का ही है, व्यापकता ब्रह्म की । इस पर सिद्धान्त बतलाते हैं कि जीव का हृदय अंगुष्ठ परिमाण का है, उसमें घ्यान की दृष्टि से भगवान की स्थिति बतलाई गयी है फिर भगवान में विरुद्ध धर्म संभव भी हैं अतः दोनों ही वर्णन मगबान के हैं ।

#### अष्टम अधिकरग

बह्यविद्या में केवल मनुष्यों का हो अधिकार है या देवताओं आदि का भी है, इस पर पूर्व पक्ष के रूप में केवल मनुष्य के ही अधिकार की चर्चा करके सिद्धान्ततः देवताओं के अधिकार का निर्णय करते हैं। इसो अधिकरण '' शब्दः इति चेन्नातः प्रभवात् प्रत्यक्षानुमानाम्याम्'' इस सूत्र के व्याख्यान में समस्त वैदिक पदार्थ आदि दैविक भिन्न है'' ऐसा निर्र्णय करते हुए ''अतएव च नित्यत्वम्'' सूत्र के व्याख्यान में वेद की नित्यता का प्रतिपादन करते हैं।

#### नवम अधिकरण

संवर्ग आदि विद्याओं में शूद्र जाति का अधिकार है या नहीं, इस पर अधिकार है, ऐसा पूर्वपक्ष बतलाते हुए, नहीं है ऐसा सिद्धान्त निश्चित करते हैं।'' ''स्मृतेश्च'' सूत्र के व्याख्यान में शूद्र के लिए वेद श्रवण अध्ययन अर्थ-ज्ञान तीनों का निषेध करते हैं।

# ( ३२ )

#### दशम अधिकरण

कठवल्ली में "यदि दं किञ्च जगतृ सर्व प्राणएजति" इत्यादि में प्राण की महत्ता बतलाई गई है जिससे यह प्राणोपासना का विषय प्रतीत होता है इस संशय की निवृत्ति कर इसे ब्ह्योपासना ही सिद्ध करते हैं।

### एकादज्ञ अधिकरण

छान्दोग्य में 'य एन सम्प्रसादोऽस्माच्छरोरात समुत्थाय पर ज्योतिर-निसंपय्य स्वेन रूपेणा मिनिष्यद्यते'' जिस परं ज्योति का वर्णन है वह महा-भूत ज्योति का है अथवा परमात्मा का इस संशय पर पूर्वपक्ष का निराकरण करते हए परमात्म ज्योति की सिद्धि करते हैं।

# द्वादश अधि कर ए

"आकाशो वैनामरूपयोनिर्विहिता'' कह कर छान्दोग्य में आकाश की महत्ता बतलाई गई तो यत भूताकाश की है अथवा परमात्मा की इस, पर पूर्वपक्ष का निराश कर परमात्मा अर्थ की निष्पत्ति करते हैं।

#### त्र्योदश अधिकरण

त्रुहदारण्यक के ज्योतिर्व्राह्मण में '' याज्ञवल्क्य कीं ज्योतिरयं पुरुषः'' कहते हुये अंतमें कहते हैं ''अभयं हर्ये ब्रह्म भवति व एवं वेद'' इस पर स्व-भावतः संशय होता है कि तह वाक्य जीव का वर्णन कर रहा है। इस संदेह की सर्त क निवृत्ति करते हुये इसे ब्रह्म वाक्य ही निर्णय करते हैं।

#### चतुर्थं पाद, प्रथम अधिकरण

काठक की श्रुति है ----''महतः परमव्यक्रमव्यक्तात्पुरुशः परः'' इत्यादि इस पर संशय होता कि इसमें जो महत् अव्यक्त पुरुष आदि शब्दों का उल्लेख है वह सांख्य मत प्रसिद्व तत्वों का ही है अथवा भिन्न है। इस पर पूँव मत का निराकरण करते हुये निध्चित करते हैं यह मत श्रुति के अपने तत्व हैं सांख्य मत सम्मत तत्व नहीं है।

### द्वितीय अधिकरण

श्वेताश्वतरोपनिशद के चतुर्थ अध्याय के 'अजामेसांलोहित शुक्लकृष्णयम्' इत्यादि मंत्र में संख्यमत सम्मत अजा प्रकृति का उल्लेग है अथवा अग्नि सूर्यं सोम विद्युत आदि रूप ज्योति का है इस संशय पर पूर्वं पक्ष का निरा-करण कर ज्योति पक्ष को ही सिद्धान्त रूप से निश्चत करते हैं।

# तृतीय अधिकरण

बृदारण्यक में ''यस्मिन पञ्च पञ्च जनाः'' इत्यादि में जिन पञ्च त्तत्वों का उल्लेख है वह पंच गुने सांख्य सम्मत पच्चीस तत्वों का है अथवा श्रुति सम्मत प्राण चक्षू श्रोत्र अन्न मन का है इस पर सांख्य पक्ष का निरा-करण कर ''पञ्चवृत्तीर्जनयान्तीति पञ्चजनाः प्राणादयः'' ऐसी व्युत्पत्ति करते हुये श्रोत सम्मत प्राण आदि की ही सिद्वि करते हैं।

# चतुर्थ अधिकरण

ब्रह्म की जगत् कारणता को प्रतिपादक श्रुतियों में परस्पर विरोध सा प्रतीत होता है अतः कपिल को कही गई प्रकृतिकारणता बोधक सांख्यस्मृति ही की बात मानकर श्रौत वाक्यों को संगति करनी चाहिये अथवा विप्रतिषेध परिहार पूर्वं कब्रह्मकारणन्ता बोधक श्रुतियों को स्वीकारना चाहिये इस पर कपिलोक्त स्मृति के पक्ष में प्रमाण प्रस्तुत करते हुये कहते है कि—तैत्तरीय में 'एतस्मादात्मन आकाशाः संभूतः'' आदि में आकाशादि की सृष्टि का उल्लेख है तथा छान्दोग्य में ''तत्तेजोसृजते'' इत्यादि में तेज आदि की सृष्टि का उल्लेख है तो कहीं ''एतस्मा ज्जायेत प्राणः ''इत्यादि में तेज आदि की सृष्टि का उल्लेख है तो कहीं ''एतस्मा ज्जायेत प्राणः ''इत्यादि में उक्त कथनों से भिन्न है । श्रुतियों में परस्पर विरोध है जो कि अर्थवाद मात्र है अतः कपिलोक्त मत को मानना हो समीचीन है । इस पक्ष का निराकरण करके सिद्धांत प्रस्तुत करते हैं कि भगवान अचिन्त्यअनन्त शक्ति मान हैं सृष्टि सम्बन्धी विरुद्ध बातें सुसंगत है कार्य प्रकार भेद माहात्म्य के ज्ञापक ही है, बाधक नहीं है ।

# पंचम अधि करण

''सर्देव सौम्येदमग्रआसोत्' 'असद्वा इदमग्र आसीत्' ऐसी परस्पर विरुद्ध श्रुतियां हैं। अतः संशय होता है कि ब्रह्म जगत का कारण नहीं हो सकता। इस पर सिद्धान्त निर्णय करते हैं कि ब्रह्म समस्त शब्द वाच्य है, अतः सभी श्रुतियां उनमें संगत हो जावेंगी सृष्टि सम्बन्धी जितने भी वाक्य है उनमें ब्रह्म का ही उल्लेख सही मानना समीचीन है।

# षष्ठ अधिकरण

कौषोतकि ब्राह्मण के बालाकि अजातशत्रु संवाद में बालाकि ब्राह्मण ने

आदित्यादि पुरुषों में ब्रह्मत्व का उपदेश दिया तब राजा अजातु शत्रु ने प्रतिवाद करते हुये कहा कि 'यो वै वालाके एतेषां पुरुषाणां कर्त्ता यस्य चैतत्कर्म स वेदि-तव्यः' इस कथन पर संशय होता है कि राजा ने जिवाधिष्ठिता प्रकृति का उल-लेख किया है, या ब्रह्म का । पूर्वपक्ष तो प्रकृति को उपस्थित करता है किन्तु सिद्धांततः ब्रह्म पक्ष को ही निश्चित करते हैं ।

# सप्तम् अधिकरण

वृहदारणयक में याज्ञवल्क्य मैत्रे यो संवाद में याज्ञवल्कय मैत्रे यी से कहते हैं---- 'न वा अरे पत्युः कामाय पतिः प्रियो भवति आत्मनस्तु कामाय पतिः प्रियो भवति' इस पर संशय होता है कि यहाँ आत्मा शब्द जीववाची है, या परमात्मवाची जीधवाची का निराकरण करते हुये, परमात्मवाची रूप में ही सिद्धांत निश्चित करते हैं।

#### अष्टम अधिकरण

इस अधिकरण में विचार करते हैं कि जगत की समवायिकारण प्रकृति तथा निमित्त कारण ब्रह्म हैं अथवा दोनों ही कारण ब्रह्म है, इम पक्ष का निराकरण करते हुये निश्चित करते हैं समस्त कारण ब्रह्म ही है ।

# द्वितोय अध्याय

प्रथम अध्याय में ब्रह्मपरक विंवादास्पद वेदान्त वाक्यों में समन्वय का प्रति पादन किया गया । अब इस अध्याय में श्रुति स्मृति के अविरोध का प्रति-पादन करेंगे । इस अध्याय में प्रथम और द्वितीय पादों की अधिकरण रचना सुस्पष्ट नहीं है किसीं प्रकार उसको संकलन कर यहाँ प्रस्तुन करते हैं ।

#### प्र थम अधि करण

यहाँ संशय करते हैं कि प्रकृतिकारणता प्रतिपादक कपिल की स्मृति से, शुद्ध ब्रह्म कारणता प्रतिपादक श्रुतियों का समन्वय संभव है या नहीं। पूर्वपक्ष का कथन है कि कपिल स्मृति मनु आदि म्मृतियों को तरह कर्म में उपयोगी नहीं है। केवल मोक्षमार्ग में उपयोगी है अतः सांख्य का वैदिक वाक्यों से समन्वय संभय नहीं है, इस पर स्वमत कहते हैं, कि जैसे 'अहं सर्वस्य जगतः प्रभवः प्रलपस्तथा, इत्यादि शुद्ध ब्रह्म कारणता को प्रति पादिका स्मृतियां श्रुति तत्व का ही विश्लेषण करती हैं उसी प्रकार सांख्य स्मृति से वैदिक वाक्यों का समन्वय हो सकता है। कपिलादि महर्षियों ने सांख्य आदि स्मृतियों का निर्माण शुद्ध ब्रह्मवाद के अयोग्य होन अधिकारियों को आत्म

# अनात्म विवेक द्वारा आत्मतुष्टि हो, इसी उद्देश्य से की हैं। निषिद्ध योग और सांख्य तथा अन्य शाक्त आदि मतों का फल तो नरक है अतः उनका समन्वय संभव नहीं है।

#### द्वितीय अधि करण

योगस्मृति से वैदिक समन्वय का संकोच तो नहीं हो जाता इस पर पूर्वपक्ष कहता है, कि होता है, किन्तु भाष्यकार का मत है कि नहीं होता।

# तृतीय अधि करण

ब्रह्म चैतन्य है, जगत जड़ है दोनों में विलक्षणता है अतः ब्रह्म की जगत-कारणता बोधक श्रुतियों के समन्वय में बाधा होती है या नहीं इस पर पूर्वपक्ष का कथन है कि अचेतन जगत चेतन ब्रह्म से कदापि उत्पन्न नहीं हो सकता अतः समन्वय में बाधा तो है ही। इसका सतर्क उत्तर देते हुये सिद्धांत बतलाते हैं कि अचेतन गोवर इत्यादि से वृध्चिक की उत्पति तथा चेतन पुरुष से अचेतन केश नख आदि की उत्पत्ति प्रत्यक्ष देखी जाती है अतः ब्रह्म से जगदुत्पति में क्या बाधा है। इसलिए वैदिक वाक्यों का समन्वय है।

#### चतुर्थ अधि करण

'असद्वा इदभग्र आसीत्' इत्यादि श्रुति समन्वय में बाधक होती है या नहीं इस संशय पर पूर्वपक्ष कहता है कि उक्त श्रुति में स्पष्टतः अतद् को ही जगत का कारण बतलाया गया है ! सत् ब्रह्म को तो कहा नहीं गया है अतः ब्रह्मकारणता बोधक श्रुतियों के समन्वय में बाधा तो है ही । इस पर स्वमत की पुष्टि में 'कथम् सतः सज्जायेत्' इत्यादि श्रुति को प्रस्तुत करते हुए कहते हैं कि पूर्वोक्त श्रुति का निषेध इस श्रुति में है अतः समन्वय में कोई बाधा नहीं है ।

#### पञ्चम अधिकरण

जैसे सांख्यमत, वैदिकमत से अति संन्निकट है वैसे ही अन्यान्य कणाद आदि को स्मृतियाँ भी वैदिकमत से समन्वित हो सकती हैं।

#### षष्ठ अधिकरण

यदि जगय का समवायिकरण ब्रह्म को ही मानते हैं, तो भोग्य जो माला चन्दन आदि हैं उनमें भोक्तृत्व हो सकता है तथा भोक्ता जीव में भोग्यत्व हो

# ( ३४ )

# (३६)

सकता है क्योंकि सब ब्रह्म ही तो है। इस संशय का समाधान करते हैं कि जैसे सुवर्ण से निर्मित कटक कुण्डल आदि सुवर्ण होते हुए भी प्रकार भिन्न हैं अर्थात् कटक कुण्डल नहीं है कुण्डल कटक नहीं है वैसी ही जगत् में भी भिन्नता है, भोग्य और भोक्ता भिन्न ही हैं दोनों में परस्पर सांकर्य सम्भव नहीं है।

## सप्तम अधिकरण

"वाचारम्भणं विकारो नामघेयं मृत्तिकेव सत्यम् छान्दोग्य में श्रुति "कार्यं मान को मिधा वतलाया गया है। उसी प्रकरण में "सौभ्येकेन मृत्यिण्डेन सवं-मृण्भय विज्ञातं भवति "दृष्टान्त देकर ब्रह्म को समवादि कारण रूप से सिद्ध किया गया है। यह तो प्रत्यक्ष श्रुति विरोध है। इस पूर्वपक्ष का निराकरण करते हैं कि "वाचारम्भणं" इत्यादि वाक्य में कार्यं कारण की अनन्यता का प्रतिपादन किया गया है, मिध्यात्व का प्रतिपादन नहीं किया गया है। अतः कोई विरोध नहीं है। जैसे कि संवेष्टित पर की विशेषता विस्तृत होने पर ही ज्ञात होती है वैसे हीं जगत के आविभवि अन्यविभवि को बात भी है।

## अष्टम अधिकरण

ब्रह्म को जगत का कारण मानने पर एक दोष स्पष्टतः सामने आता है कि सृष्टि में अनेकानेक जीव दुखी है ब्रह्म ने ऐसा किस विचार से किया ऐसा अनहित करने पर तो वही दोषों सिद्ध होता है जबकि तुम ब्रह्म को स्वभाव से सर्वथा निर्दोष बतलाते हो । इस मत का निराकरण करते हुए तर्क प्रस्तुत करते हैं कि जैसे हीरा माणिक्य आदि सभी पार्थिव होते हुए भी बहुमूल्य होने से सामान्य पाषाण से श्रोष्ठ हैं तथा पलाश, चम्पक, नीम, चन्दन आदि वृक्षों में गुणानुसार तारतम्य है वेसे ब्रह्मा से लेकर स्थावर पर्यन्त सभी जीवों तारतम्य है. जो कि दोषावह नहीं है ।

#### नवम अधिकरण

अकेले ब्रह्म को जगत के निर्माण में साधनान्तरों की अपेक्षा है इस पूर्वपक्ष का निराकरण कर सिद्धान्ततः ब्रह्म को जगत निर्माण में साधनान्तरों की अपेक्षा नहीं होती, ऐसा निर्णय करते हैं।

#### दशम अधिकरण

व्रह्म निरोन्द्रिय है, अतः ब्रह्म का जगत कर्त्तृ त्व सम्भव नहीं है इस पूर्वपक्ष

का निराकरण कर, ब्रह्म सर्वशक्तिमान है अतः वह इन्द्रियरहित होकर भी जगत का निर्माण करता है, ऐसा सिद्धान्त प्रस्तुत करते हैं।

# द्वितीय अध्याय-द्वितीय पाद

## प्रथम अधिकरण

सांख्यसम्मत अचेतन भूर्भुवः आदि लोकों का कारण तो है ही इस मत का निराकरण कर सिद्धान्ततः प्रधान की अक्षमता मानते हुए ब्रह्म को ही इन लोकों का कारण स्वीकारते हैं।

## द्वितीय अधिकरण

केवल प्रधान जगत का कारण भले ही न हो किन्तु पुरुष के सचेष्ट होने पर तो वह हो ही सकता है । इस पूर्वपक्ष को निराकृत करते हुए उसकी अस-मर्थता का निर्णय करते हैं ।

# तृतीय अधिकरण

नैय्यायिकों के परमाणु द्वयणुक आदि से सम्भव सृष्टिवाद का निराकरण ।

# चतुर्थं अधिकरण

इस अधिकरण में वाह्यादि मतों का निराकरण करते हैं उनका मत है कि परमाग्रु समूह और रूपादिस्कन्धपंचक समुदाय ऐसे दो समुदाय हैं। रूप स्कन्ध विज्ञानस्कन्ध, वेदना स्कन्ध, संज्ञा स्कन्ध और संस्कार स्कन्ध ये पांच स्कन्ध हैं। उपर्युक्त दोनों समुदायों के सम्बन्ध से ही जीव को संसार बंधन प्राप्त होता है तथा दोनों के विघटन से मोक्ष होता है। इस मत का सतर्क खण्डन करते हुए कहते हैं कि जब ये सभी को क्षणिक मानते हैं तथा जीवमात्र को क्षणिक मानते है तब दोनों समुदायों का संगठन सम्भव ही कैसे है फिर बन्धन मोक्ष की बात भी अनर्गल है।

#### पञ्चम अधिकरण

अब विज्ञान वाद सम्मत प्रपञ्चअसत्यत्व मत का निराकरण करते हैं । विज्ञान के अतिरिक्त प्रपञ्च का अस्तित्व है या नहीं इस संशय पर पूर्वपक्ष अतिरिक्त अस्तित्व को नकारता है, सिद्धान्तः उसके अस्तित्व को स्वीकारते हैं ।

## षष्ठ अधि करण

अब जैन धर्म का निराकरएा करते हैं---उनके मत में जीव और अजीव दो

पदार्थ हैं, जीव चेतन है और अजीव-मही महीघर, आस्रव, संवर, निर्जर, बन्ध और मोक्ष आदि छः प्रकार के हैं। इस प्रकार कुल सात पदार्थ हैं, जो कि स्यादास्ति, स्यान्नास्ति स्यादास्ति च नास्ति च, स्यादवक्तव्यः, स्यादस्ति चावक्तव्यश्च, स्यान्नास्ति-चावक्तव्यश्च, स्यादास्ति च नास्ति चावक्तव्यः इयादि सप्तभङ्गीन्याय से साध्य है। उनके कथनानुसार जीवादि प्रत्येक पदार्थ में यह सप्तभङ्गीन्याय लाग्नू होता है। इस मत का निराकरण करते हैं।

# सप्तम अधिकरण

तार्किक मत सिद्ध जीवभिन्न ईश्वरवाद का खण्डन कर अद्वेत मत को सिद्धान्तः निश्चित करते हैं।

# अष्टम अधि करण

पाँचरात्र भागवत मत में जो वासुदेव से संकर्षण नामक जीव, संकर्षण से प्रद्युम्न नामक मन तथा प्रद्युम्न से अनिरुद्ध नामक अहंकार की उत्पत्ति मानी गई है उसको सिद्धान्तः असंगत कहते हैं।

# तृतीतपाद

इस पाद में श्रुतिवाक्यों में जो परस्पर विरोध प्रतीत होता है उसका परिहार करते हैं।

## प्रथम अधिकरण

आकाज्ञ उत्पन्न होता है या नहीं ? पूर्वपक्ष उत्पत्ति नहीं मानता, सिद्धान्तः उत्पत्ति स्वीकारते हैं ।

## द्वितीय अधिकरण

वायु की उत्पत्ति होती है या नही १ पूर्वपक्ष के अनुत्पत्तिवाद का निराकरण कर सिद्धान्ततः उत्पत्ति की स्वीक्वति ।

# तृतीय अधिकरण

सत् स्वरूप ब्रह्म से उत्पत्ति का समर्थन ।

# चतुर्थ अधिकरण

तेज, साक्षात् ब्रह्म से उत्पन्न होता है या वायु से होता है १ साक्षात् ब्रह्म से होता है इस पूर्व पक्ष का निराकरएा कर, वायुभावापन्न ब्रह्म तेज का जनक है ऐसा सिद्धान्त निर्णय करते हैं।

# ( 38 )

#### पंचम अधिकरण

जलकी सृष्टि साक्षात् ब्रह्म से होती है था तेज से ! साक्षात् ब्रह्म जन्यता के पक्ष का निराकरण कर तेजोमावापन्न ब्रह्म से ही जल सृष्टि का समर्थन ।

# षष्ठ अधिकरण

छान्दोग्य में ''ता अन्नमसृजन्ते'' इत्यादि में अन्न को सृष्टि बतलाई गई है, यह अन्न शंब्द लोक प्रसिद्ध चावल-गेहूँ आदि का बाचक है या पृथ्वी का ? इस पर पूर्वपक्ष का निराकरण कर अन्न शब्द की पृथिवीवाचकता का समर्थन ।

#### सप्तम अधिकरण

तैत्तरीय में ''आकाशाद् वायुः'' इत्यादि में जो उत्पत्ति का उल्लेख किया गया है वह, इनकी स्वतंत्र सृष्टिता का है अथवा ब्रह्माधीन सृष्टिता का ? पूर्व-पक्ष का निराकरण कर इनकी ब्रह्माधीन सुष्टिता का समर्थन करते है।

#### अष्टम अधिकरण

मृष्टि कम से ही प्रलय होती है या विपरीत क्रम से १ इस पर पूर्वंपक्ष का निराकरण कर मुष्टि विपरीत प्रॉथव्यादि क्रम से प्रलय सिद्धान्त का निर्द्धारण ।

#### नवम अधिकरण

तैत्तरीय में आकाशादि से अन्न तक उत्पत्ति का वर्णन कर अन्नमय आदि का निरूपएा किया गया है उस प्रसंग में अन्नमय और प्राणमय की सामग्री की उत्पत्ति पूर्व में ही कही है । आनन्दमय तो परमात्मा ही है वोच में विज्ञान-मनसी की उपस्थित बतलाई गई है तो ये दोनों तत्त्व उत्पन्न होते हैं या आनन्द-मय की तरह अज ही है इस पर पूर्वपक्ष उत्पत्ति मानता है । इसका निराकरण सिद्धान्त रूप से निश्चित्त करते हैं कि विज्ञानमय तो जीव ही हैं तथा मनोमय झान स्वरूप है अतः दोनों भूत भौतिकवर्ग में नहीं आते इसलिए उनकी उत्पत्ति की बात असंगत है ।

#### दशम अधिकरण

जीव का जन्म होता है या नहीं इस पर जीवोत्पत्तिवाद का निराकरण कर जीव के जन्म राहित्य मत को सिद्धान्ततः स्वीकारते है।

# एकादश अधिकरण

जीव स्वरूपतः चैतन्य है, या नहीं ? इम संशय पर जीव की चैतन्य स्वरूपता का प्रतिपादन । प्रसङ्गतः माध्यमिक शाङ्करमत का निराकरण । द्वादवा अधिकरण

जीव, अग्गु है या विभु १ इस पर विभु पक्ष का निराकरण कर जीव के अग्गत्व की सिद्धान्ततः स्वीकृति ।

त्र्योदश अधि करण

जीव के कर्त्तृत्व का निर्एय

#### चतुर्दश अधिकरण

जीव का कर्त्तु त्व स्वतंत्र है या ब्रह्माधोन है ? पूर्वपक्ष का निराकरण कर जीव के ब्रह्माधीन कर्त्तु त्व का निर्णय ।

#### पञ्चदश अधिकरण

जीव भगवान का अंश है या नहीं ? पूर्वपक्ष निराकरण पूर्वक जोव की भगवदंशता का समर्थत ।

# चतुर्थ अध्याय

## प्र थम अधि करण

इन्द्रियवाची प्राण नित्य है या अनित्य ? अनित्य पक्ष निराकरण पूर्वक जीव की तरह प्राण की नित्यता का समर्थन ।

## द्वितीय अधि करण

प्राण शब्द वाच्य इन्द्रियाँ सात हैं या ग्यारह ? सात पक्ष का निराकरण करके ग्यारह इन्द्रियों का निर्णय ।

## तृतीय अधिकरण

समस्त प्राण व्यापक हैं या अणु १ इस संशय पर व्यापकत्व का निरास करते हुए प्राणों के अणुत्व का समर्थन ।

# चतुर्थ अधिकरण

मुख्य प्राण नित्य है या अनित्य ? अनित्यता के पक्ष का निराकरण कर प्राण की नित्यता, अणुपरिमाणता और गतिमानता का निर्खय ।

# ( 80 )

# ( 88 )

## पञ्चम अधिकरण

मुख्य प्राण स्वतन्त्र है या परतन्त्र ? स्वतन्त्र पक्ष का निरास कर सिद्धान्ततः प्राण की परमात्माधीनता और व्यवहार रूप से जीवाधीनता की स्वीक्वति ।

#### षष्ठ अधिकरण

वागादि इन्द्रियों की प्रवृत्ति स्वतः होती है या देवताधिष्ठित १ इस संशय पर स्वतः प्रवृत्ति का निराकरण कर देवताधिष्ठित प्रवृत्ति का समर्थन ।

#### सप्तम अधिकरण

अग्नि आदि का जो वागाद्यधिष्ठातृत्व है, वह स्वतंत्र या अग्नि सहित है ? स्वतन्त्र पक्ष का निराकरण कर प्राण साहचर्यपक्ष का समर्थन ।

#### अष्टम अधिकरण

इन्द्रियाँ, प्राण की वृत्तिरूप हैं अथवा भिन्न तत्व हैं १ इस संशय पर पूर्वपक्ष का निराकरण कर इन्द्रियों का भिन्न तत्त्व के रूप में निरूपण ।

#### नवम अधिकरण

नाम रूप प्रपञ्च का कर्त्ता जीव है या परमात्मा ? इस संशय पर जीव पक्ष का निरास कर परमात्मा पक्ष का समर्थन ।

#### दशम अधिकरण

"अन्नमयं हि सौम्य मनः आपोमयः प्राणस्तेजोमयो वाक्" तथा "एतस्मा-ज्जायते प्राणो मन; सर्वेन्द्रियाणि च" श्रुतियों में किए गए विप्रधिषेध से संशय होता है कि वाक् प्राण और मन भौतिक हैं अथवा स्वतन्त्र १ इस पर भौतिक पक्ष का निरास कर स्वतन्त्र पक्ष को सिद्धान्तताः स्वीकारते हैं निर्णय करते हैं कि अन्नादि के द्वारा मन आदि भली-भाँति अपने कार्य को करने में समर्थ होते हैं न कि अन्नमय हो जाते हैं।

#### प्रथम अधिकरण

जीव की ब्रह्मज्ञानोपयोगी शरीर की निष्पत्ति के लिए जो गति होती है

वह केवल होती है या संस्कुत भूतों के साथ होती है ! इस संशय पर केवल पक्ष का निराकरण कर संस्कृत भूत समुदाय के साहचर्य पक्ष को सिद्धान्ततः निर्णय करते हैं । तथा निश्चित करते हैं कि निष्काम यज्ञ करने वाले स्वर्ग जाकर यज्ञ के अवान्तर फल को भोगकर पञ्चाग्नि विद्या के प्रकार से मोक्षोपयोगी देह को प्राप्त करते हैं । पञ्चाग्नि विद्या का प्रकार छान्दोग्य में इस प्रकार वर्णित है ''प्रथम श्रद्धा की आहुति अग्नि में, द्वितीय धूम की आहुति आकाश में, तृतीय मेघ की आहुति पृथिवी में, चतुर्थ अन्न की आहुति पुरुष के मुख में, पञ्चम् वीर्य की आहुति स्त्री योनि में होने पर अन्ततः जीव मानव शरीर के रूप में प्रकट होता है ।'' इस पंचाग्नि विद्या के प्रकार से जो जीव की गति होती है वह केवल नहीं होती अपित् संस्कृत भूत समुदाय के साथ होती है ।

#### द्वितीय अधिकरण

जीव स्वर्ग जाकर वहाँ यज्ञ के अवान्तर फल को भोगकर जब लौटता है तब उमके भोग्य फल कुछ अवशिष्ट भी रहते हैं या समाप्त हो जाते हैं ? इसपर अवशिष्ट पक्ष को सिद्धान्ततः स्वीकारते हैं।

# तृतीय अधिकरण

पापी और पुण्यात्मा दोनों को ही आहुति संबंध से सोमभाव प्राप्त होता है या किन्हीं पुण्यात्मा को ही प्राप्त होता है ? इस पर पूर्वपक्ष का कथन है कि दोनों को ही सोमभाव की प्राप्ति होती है सिद्धान्तः निर्णय करते हैं कि----पापियों को यमलोक की प्राप्ति होती है तथा किन्हीं पुण्यात्माओं को ही सोमभाव की प्राप्ति होती है।

# चतुर्थ अधिकरण

र्आंचरादिमार्ग और घूमादिमार्ग के अतिरिक्त तीसरा यम मार्ग भो है या नहीं १ इस पर विपरीत पक्ष का निराकरण कर सिद्धान्ततः यम मार्ग के अस्तित्व को स्वीक्वति ।

#### पञ्चम अधिकरण

''वृष्टेरन्सं भवति'' यह बात असंगत है या संगत ? इस संशय पर पूर्व-पक्ष का विरोध कर उक्त कथन को सुसंगत प्रमाणित करते हैं।

# ( 58)

#### षष्ठ अधिकरण

अन्न से वीर्य बनता है या नही ? इस संशय पर विरुद्ध मत के निराकरण पूर्वक वीर्य भाव की स्वीकृति ।

#### सप्तम अधिकरण

पुरुप ढ़ारा बोर्य का सिख्चन होने पर ही स्त्री योनि से संतान होती है अथवा स्वतः होती है १ इस संशय पर पुरुष-स्त्री साहचर्य मत को पुष्टि ।

#### अष्टम अधिकरण

"तस्या आहुतेगंभंः सम्भवति" वाक्य में जो वीर्यं की आहुति से गर्भ होने की बात कही गई है, तो क्या योनि के अन्दर वीर्यं के स्थित हो जाने पर गर्भ संज्ञा होती है अथवा भीतर के शरीर के रूप में बाहर आने पर गर्भ संज्ञा होती है ? इस पर पूर्वपक्ष योनिस्थित को गर्भ कहता है, भाष्यकार उसका खण्डन कर योनि से बाहर शरीर रूप से प्राप्त वस्तु को माता से परिपालित होने से गर्भ संज्ञक सिद्ध करते हैं योनि में तो उसकी कलिल, बुद्बुद् कर्कन्धु आदि संज्ञायें होती है ।

#### द्वितीय पाद

#### प्रथम अधि करण

स्वप्नसृष्टि सत्य है या मायामात्र १ पूर्वपक्ष वाले सत्य कहते हैं। भाष्य-कार सतर्क उसे मायामात्र सिद्ध करते हैं।

## द्वितीय अधिकरण

सुज्ञुप्ति में प्रपञ्चनिर्माण रहता हैं नहीं ? इस संशय पर अस्तित्व पक्ष का खण्डन कर अभाव पक्ष का सिद्धान्ततः समर्थन ।

## तृतीय अधिकरण

सुशुप्ति दो प्रकार की है, एक तो जीव का किसी नाड़ी विशेष में प्रवेश और दूसरो अन्तस्थ परमात्मा के समीप जीव का गमन। इस संबंध में संशय किया गया कि जीव नाड़ी विशेष या भगवत् समीप से लौट कर जागता है या, उसी स्थान में जाग जाता है ? इस पर लौटकर जागने के पक्ष का निराकरण कर उस स्थान पर ही जागने की बात की सिद्धान्ततः स्वीकारते हैं।

# ( 88 )

#### चतुर्थ अधिकरण

#### पञ्चम अधिकरण

जड़ जीव धर्म परमात्मा में हैं या नहीं ? इस संशय पर पूर्वपक्ष जड़जीव धर्म का अस्तित्व ब्रह्म में मानता है, उसका खण्डनकर कोई उनके अस्तित्व को नकारता है।

#### षष्ठ अधिकरण

भाष्यकार उपर्यु क्त एकदेशोय मत को दूषित बतलाते हुए सिद्धान्त प्रस्तुत करते हैं कि—जड़जीव धर्म ब्रह्म में औपाधिक या औपचारिक नहीं है' अपितु स्वाभाविक हो है क्योंकि—ब्रह्म विरुद्ध धर्मों का आश्रय है।

#### सप्तम अधिकरण

"न चक्षुषा ग्रुह्यते" कच्चिद्धीरः प्रत्यगात्मान मैक्षत", नापिवाचा "सर्वे वेदा सत्पदमामनन्ति "अप्राप्य मनसा सह" मनसैवैतदाप्तव्यं" "अस्पर्शमगन्धमरसम् सर्वरूपः सर्वंगन्धः सर्वरसः", इत्यादि सर्वथा विरुद्ध स्वरूपावबोधक वाक्यों में एक प्रकार के वाक्यों को ब्रह्म के स्वरूप का अवबोधक माना जाय या दोनों प्रकार के वाक्यों को श्रूह्म के स्वरूप का अवबोधक माना जाय या दोनों प्रकार के वाक्यों को ? पूर्वपक्ष कहता है कि एक ही प्रकार के वाक्यों को माना जाय दूसरे प्रकार के वाक्यों को औपचारिक माना जाय । इस मत का निरास कर दोनों प्रकार के वाक्यों को प्रामाणिक मानने के पक्ष को सिद्धान्ततः प्रस्तुत करते हैं।

#### अष्टम अधिकरण

इस अधिकरण में भी पूर्वोक्त कथन की प्रकारान्त से पुष्टि करते हैं।

# ( 8% )

#### नवम अधिकरण

ब्रह्म के धर्म, ब्रह्म से भिन्न कार्यरूप हैं अथवा ब्रह्म में ही रहते हैं ! इस संशय पर पूर्वपक्ष कहता है कि ब्रह्म के धर्म, प्रपञ्चात्मक जगत की तरह कार्य-रूप हैं । इस पक्ष का खण्डन कर ब्राह्म धर्मों को स्वरूपभूत निर्णय करते हैं ।

## दशम अधिकरण

ब्रह्म के सकाश से कोई और उत्क्रुष्ट फलावाप्ति होती है क्या ! इस संशय पर परमत का निराकरण कर ब्रह्म के सकाश से ब्रह्म की ही फलरूप से प्राप्ति होती है इस सिद्धान्त कर स्थापन ।

## ऐकादश अधिकरण

फलदाता, भगवान हैं या कोई अन्य देवता है या जीव का अपना कर्म ही फल देता है ? इस संशय पर अन्य देव आदि का निरास कर भगवान के फल-दाइत्व को ही सिद्धान्ततः स्वीकारते हैं ।

# तृतीय पाद प्रथम अधिकरण

अब ब्रह्मगत धर्मों पर विचार करते हैं। यदि वे समस्त धर्म एक ही वाक्य में होते तो विचारणोय नहीं थे किन्तु वे भिन्न-भिन्न उपासना प्रकरणो में कहीं एक से और कहीं भिन्न रूप से दिखलाए गए हैं, जैसे कि—पञ्चागि विद्या में उन्हें छठे अग्नि के रूप में "तस्याग्नेरिवाग्नि" कहा गया है। छान्दोग्य में उन्हें पाँचो अग्नि में हो स्वीकारा गया है। प्राण संवाद में चार प्राणों से भिन्न मुख्य प्राण रूप से बतलाया गया है अथवॉंपनिषद् में गोकुल वृन्दावनचारी गोपाल के रूप में उनका वर्णन है कहीं धनुर्घारी राम के रूप में वर्णन है, कहीं नृसिंह और वामन रूप का वर्णन है । इस पर विचार करते हैं कि उपासना भेद से इनमें ब्रह्म से भेद है अथवा अभेद इस पर भेद पक्ष का निराकरण का शभेद पक्ष का सिद्धांततः विवेचन करते हैं। कहते हैं कि ब्रह्म के अनन्त रूप हैं, जिस रूप की जिस जीव में उपासना करने की क्षमता है तदनुरूप ही वेदों में विभिन्न प्रकार की उपासनाओं का निरूपण किया गया है। जैसे कि एक ही अग्निष्टोम यज्ञ की शाखा भेद से विभिन्न विधायें बतलाई गई हैं।

# द्वितीय अधिकरण

अन्नमय आदि में आनन्दमय का जोवत्व है या बह्यत्व १ इस पर जीवत्व पक्ष का निरास कर ब्रह्यत्व पक्ष का समर्थंन ।

# ( ४६ )

# तृतीय अधिकरण

तैतरोयक में महाभूत को सृष्टि का वर्णन कर" पृथिव्या ओपघयः" इत्यादि में ओपघि आदि की उत्पत्ति का उल्लेख करते हुए अन्त में कहा गया "येऽन्न ब्रह्मोपास्ते" तो यह उसी वाक्य में पूर्वोक्त अन्नरममय पुरुष की उपा-सना का उपदेश है या उससे भिन्न पुरुष की उपासना का है ? इस पर पूर्वपक्ष उसी पुरुष की उपासना को मानता है, भाष्यकार इसका निराकरण करते हुए कहते हैं कि प्रथम जिस पुरुष का उल्लेख है वह आधिभौतिक है, दुवारा जिसकी उपासना की चर्चा की गई है, वह आध्यात्मिक है।

# चतुर्थ अधिकरण

इसी प्रकार तैत्तरीय में ''सहस्र गीर्पा पुरुषः'' इत्यादि में पुरुष विद्या का निरूपण किया गया है, वहीं ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इत्यादि प्रपाठक में ''म वा एष पुरुषोऽन्नमय: मे प्रारम्भ कर प्राणमय से लेकर आनन्दमय तक ब्रह्मस्वरूप का निरूपण किया गया है। इम पर विचार करते हैं कि ये भिन्न-भिन्न विद्यायें हैं या एक ही है ?

एकत्वेन इनका उपसंहार सम्भव हैं या नहीं ! पूर्वपक्ष तो इनको भिन्न विद्या मानकर उपसंहार को नहीं स्वोकारता, इस पक्ष का निराकरण करते हुए कहते हैं कि — ''सहस्रशोर्षा पुरुष: ''में उल्लेख्य पुरुष पद ब्रह्म का वाचक है तथा अन्नमयादि से विज्ञानमय तक जिस पुरुष का उल्लेख है वह विभूति परक हैं उत्तम अधिकारियों को पूर्व पुरुषपद वाची बह्म को उपासना करनी चाहिए विभूतिरूप की नहीं करनी चाहिए यही भाव समस्त प्रकरण का तात्पर्य है, विद्याभिन्न नहीं है अंतः उग्संहार सम्भव है।

## पंचम अधिकरण

आथर्वणिक मुण्डकोपनिपद के ''तदा विद्वान पुण्यपापे विधूय निरझतः परमं साम्युपैति'' इत्यादि वाक्य में परमपद शब्द ब्रह्म परक है, यहाँ संशय किया जाता है कि इस वाक्य में जो जीव की ब्रह्म से समता प्राप्त करने की चर्चा है तो वह जीव बह्म के सभी गुणों को समता प्राप्त करता है या कुछ गुणौ की ! पूर्वपक्ष सभी गुणों की समता मानता है, सिद्धान्ततः कुछी धर्मों की समता स्वीकारते हैं । भाष्यकार का कथन है कि जीव के जो आनन्द ऐरवर्य आदि धर्म भगवदिच्छा से तिरोहित थे, बह्मसम्बन्ध से उन्हों धर्मों की समता प्राप्त करता हैं।

# ( ४७ )

#### षष्ठ अधिकरण

वाजसनेमी शाख में ''स एष नेति नेति'' ऐसा उपकम करते हुए ''सर्व-पाप्मानंतरति'' इत्यादि में पापतरणादिरूप भगवत्माहात्म्य बतलाया गया क्यों कि ज्ञान संसार की मुक्ति का हेत् है । उधर अथर्वणोषनिषद में ''परव्रहमैतद्यो धारियति'' से प्रारम्भ करके ''भजति सोमृतो भवति'' इत्यादि में भक्ति को मुक्ति का हेतु बतलाया गया। इस सम्बन्ध में संशय केवल इतना ही है कि----''स एवं वेद स पाप्मानं तरति'' वाक्य से सूचित हो रहा है कि ज्ञानदशा में भी पाप का अस्तित्व रहता है तभी तो पाप से तरने की बात कही गई, क्या भक्ति दशा में भी यही स्थिति रहती है या नहीं ? पूर्वपक्ष रूप से भक्ति दशा में भी पाप के अस्तित्व का समर्थन करते हए सिद्धान्त रुप से निश्चित करते हैं ब्रह्म की प्राप्ति कराता है, अतः भक्ति के पूर्व ही पाप का नाश हो जाता है। पूर्वपक्ष इस पर तर्क प्रस्तुत करता है कि—भक्तिमार्ग में भी गोपियों के लिए जो भागवत में ''दु:सह प्रेष्ठ विरह तीव्रताप धुता गुभाः घ्यान प्राप्याच्युताश्लेष निवृत्या क्षीणमंगलाः" इत्यादि में दूष्कृत सुकृत के नाश की चर्चा की गई उससे तो तुम्हारी बात कट जाती है। इसका उत्तर ''छन्दत उभय विरोधात्'' सूत्र देते हए कहते हैं कि-भक्ति के पर्व ही औत्मर्गिक पापनाश हो जाता है, कभी विशेष इच्छा से भी पाप का अपनुदन होता है, उक्त प्रसंग में इच्छा विशेष काही उल्लेख है। चिकीर्षित लीलाके मध्य में जो भक्त आजाते हैं वेन तो औपाधिक स्नेह वाले होते है न सगूण होते हैं न सुकृत आदि उनमें होते हैं इसी भाव को बतलाते हुए उक्त प्रसंग में बतलाया गया कि कूछ गोपियाँ लीला से विपरीत धर्मवाली होकर लोला में उपस्थित होना चाहती थीं जो कि लोला में प्रतिबन्धक था उन्होंने स्वतः ही विपरीत भाव का नाश कर लोला में उपस्थित होने योग्य अपने को बना लिया । अतः भक्ति मार्ग में ऐसा होता है ऐसा सार्व-त्रिक मत स्थिर नहीं किया जा सकता । यदि कोई मंत्र से अग्नि का दाहिका शक्ति को प्रतिबद्ध करदे तो अग्नि में दाहिका शक्ति है ही नहीं ऐसा सार्वत्रिक नियम तो स्वीकारा नहीं जा सकता ।

#### सप्तम अधिकरण

''सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेदनिहितं गुहायां परमे—-व्योमन्'' ''तमेव-विद्वानमृत इह भवति नान्यः पन्या विद्यतेयनाय'' इत्यादि श्रुति ब्रह्मज्ञान होने पर ही मोक्ष बतलाती है। ''यमेवैण वृणुते तेन लम्यः'' इत्यादि श्रुति, आत्मीय मानकर भगवान जीव को अंगीकार कर उसको प्राप्त हो जाते हैं, ऐसा भक्ति मार्गं का समर्थन करती है। ''भक्त्यान्नमभिजानाति'' ततो मां तत्वतो ज्ञात्वा'1 इत्यादि भगवद्वाक्य भी भक्तिमार्ग में पुरुषोत्तम ज्ञान से मोक्ष होने की बात की पुष्टि करता है । ज्ञान मार्ग में अक्षर ज्ञान की विशेषता है । ''तस्मान्मदूभक्ति-युक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः न ज्ञानं न च वैराग्यं" इत्यादि में भक्तिमार्गीय भक्त के लिए ज्ञान की निरपेक्षता बतलाई गई है। इस प्रकार श्रुतिस्मृति के विरुद्ध भाव से तत्व निर्द्धारण दूष्कर हो जात। है । दूसरी बात है कि---मत्कामा रमरांजारम्'' इत्यादि में ज्ञान रहित ज्ञानमार्गीय भक्तिमार्गीय दोनों की भगवत् प्राप्ति कही गई है जो कि-भगवत्प्राप्ति के साधनों को निरूपण करने वाली श्रुतियों से विरुद्ध प्रतीत होता है। कहीं ज्ञान को मुक्ति का साधन कहा गया है कहीं भक्ति को. दोनों को एक साथ कहीं भी मूक्ति का साधन कहीं नहीं कहा गया है, अतः मुमुक्षु साधक संशयालु होकर किसी ओर भी प्रवृत्त नहीं हो पाता । इसका समाधान "गतेरर्थवत्वमूभयथान्यथा हि विरोधः" सूत्र के अनुसार करते है कि----ज्ञान और भक्ति दोनों से मुक्ति मर्यादा है, उनसे रहित जीवों को भगवान स्वरूप बल से अपनी प्राप्ति करा देते हैं इसे ही पृष्टि कहा गया है । जो जोव जिस मार्ग को अंगीकार करता है उसको उसी में प्रवृत्त कर भगवान उसे तदनुरूप फल देते हैं इस सिद्धान्त को स्वीकारने से उक्त समस्त विरोधों का समाधान हो जाता है। जो जोव मुक्ति की इच्छा से मर्यादा मार्ग को स्वीकारते हैं उनकी श्रवण कीर्त्तन आदि में प्रवृत्ति होती है, इस मार्ग में श्रवणादि द्वारा पापक्षय होने पर प्रेमोत्पत्ति होती है तब मुक्ति होती है। प्रुष्टिमार्ग में भगवान भक्त को अंगीकार कर लेते हैं मुक्ति भगवत् अनुग्रह साध्य होती है इसलिए पाप आदि प्रतिबन्धक नहीं होते । इस मार्ग में श्रवण आदि भी भगवत् स्नेह की प्राप्ति की दृष्टि से किये जाते हैं विधिरूप से नहीं किए जाते अतः पाप पुष्टि-मार्गं के प्रतिबन्धक नहीं हैं। इस तथ्य की पुष्टि ''स्वपादमूलं भजतः प्रियस्य ' इत्यादि में की गई है।

#### अष्टम अधिकरण

मर्यादा मार्गीय जीवों का सर्वत्र मुक्ति ही का उल्लेख है जब कि पुष्टि मार्गीय जीवों के लिए पुरुषोत्तम प्राप्ति ही फल बतलाया गया है इस पर संशय होता है कि श्रोत मर्यादा और भगवत्सम्बन्ध इन दोनों मागों का समान रूप

# ( 38 )

से महत्व है किसको श्रेष्ठ माना जाय १ इस पर सिद्धान्त स्थिर करते हैं कि-----मुमुक्षुओं से इस रहस्य को जानकर भजन करने वाला ही श्रेष्ठ है ।

#### नवम अधिकरण

आथर्वण गोपाल तापनी उपनिषद में आया है कि—''परब्रह्म तद्यो घारयति रसति, भजति, ध्यायते प्रेमति श्रुणोति श्रावयति उपदिशत्याचरति सोमृतो भवति'' इसपर संशय होता है कि ये सारे साधन अलग अलग अमृतोत्पादक हैं या सब मिलकर हैं ? पूर्वपक्ष समस्त को समवेत रूप से अमृतोत्पादक मानता है, सिद्धान्ततः एक एक को अमृतोत्पादक निश्चित करते हैं।

#### दशम अधिकरण

जिस जीव में जिस कार्यं के साधन का अधिकार भगवान ने दिया है वह जीव उसी कार्य साधन की क्षमता रखता है, उन साधनों में जो धर्म भगवान ने स्थापित (निश्चित) किए हैं वे ही अधिकृत रूप से जीव के आयत्त हैं। इसपर संशय होता है कि—

उन धर्मों से मुक्ति होती है या नहीं ? पूर्वपक्ष कहता है कि होती है सिद्धान्त निर्णय करते हैं कि वे अधिकृति नियम मुक्ति साधक नही हैं अपितु उन नियमों के भक्तिपूर्वक अनुष्ठान से ही मुक्ति होती है ।

#### एकादश आंधकरण

''अक्षरघियां त्वविरोध: ''इत्यादि सूत्र पर विचार करते हैं कि गोपाल तापनी के उक्त वचन में भगवद्धर्मों कौ मुक्ति साधक बतलाया गया है जब कि ''तमेवविदित्वा'' इत्यादि उपनिषद् में ज्ञान को ही मुक्ति का साधन कहा गया है । श्रुतियाँ दोनों ही समान हैं किसको प्रधान माने ? पूर्वपक्ष वाले कहते हैं कि ''भक्त्माभिजानाति'' इत्यादि में भक्तिमार्ग में ज्ञान की विशेषता बतलाई कई अतः ज्ञान से ही मुक्ति होती है ऐसा ही मानना ठीक है । इस ज्ञान को साधना बतलाने वाली श्रुति का तात्पर्यं बतलाते हुए पुरुषोद्यम प्राप्ति को ही मुक्ति निश्चित करते हुए भजन को ही उसकी प्राप्ति का साधन निरुचय करते हैं । ज्ञानभार्गीय कौ अक्षर ब्रह्म की प्राप्ति होती है भक्तिभार्गीय को पुरुषोत्तम को प्राप्ति होती है इन दोनों में विलक्षणता है । उनमें भी जो मर्यादाभक्ति के

# ( ४० )

मार्गीय है उन्हें पुरुषोत्तम सायुज्य मिलता है तथा जो पुष्टिस्थ हें उन्हें भजना-नन्द का अनुभव प्राप्त होता है।

#### द्वादश अधिकरण

ज्ञानमार्ग में जैसे आत्मत्व रूप से ब्रह्म ज्ञान होता है, क्या भक्तिमार्ग में भी भक्ति से जो पुरुपोत्तम प्राप्ति होती है वह आत्मत्व रूप से हो होती है ? पूर्वपक्ष आत्मत्व रूप से कहता है सिद्धान्ततः इस पक्ष को अस्वीकारते हुए कहते हैं कि भक्तिमार्ग में आत्मत्व रूप से नहीं होती ! ज्ञान भजनानन्द का अन्तराय रूप है, ज्ञान से संभाव्य जो आत्मत्वानुभूति होती है वह भी पुरुपोत्तम प्राप्ति में अन्तराय है अतः भगवान उसे नहीं होने देने ।

# त्र्योदश अधिकरण

भक्त जोवों के लिए शम दम आदि साधन विधेय हैं या नहीं ? इस पर विधेय पक्ष का निराकरण करते हुए कहते कि विधेय नहीं हैं क्योंकि भक्ति ही सत्य आदि समस्त साधनारूपा है। मुमुक्षु ज्ञानमागौंय इन साधनों को बड़े कब्ट से साधते हैं जो कि भक्त के हृदय में भगवत्प्रादुर्भाव हो जाने से स्वतः सध जाते हैं। भगवद्भक्ति विषयक काम आदि भी मुक्ति साधक होते हैं, घर में ही भगवत्सेवा करने वाले ग्रुही भक्तों की भी मुक्ति हो जाती है।

# चतुर्दश अधिकरण

नित्यपालनीय वर्णाध्यम धर्म और भगवद्धर्म दोनों का एक साथ पालन सम्भव नहीं है इनमें से किसी एक का त्याग कर देना उचिन है या नहीं ? इस पर पूर्वपक्ष का कथन है कि वर्णाध्रम धर्म तो नित्य पालनीय धर्म हैं उनके त्याग तो प्रश्न ही नहीं उठता उनके न करने से तो शास्त्रों में प्रत्यवाय बतलाया गया है। भगवद्धर्म साधक की क्षमता पर निर्भर हैं. अतः दोनों के पालन में कठिनाई होने पर भगवद्धर्मों का त्याग हो स्वाभाविक है। इस पर सिद्धान्त निश्चित करते हैं कि''तावत्कर्माणिकुर्वीत'' इत्यादि द्युति में, वर्णाश्रमधर्मों से अधिक भगवद्धर्म का महत्व दिखलाया गया है। दोनों के पालन का जब एक कालिक अवसर हो तो बलाबल का विचार कर पहिले भगवद्धर्मों के पालन का प्रयास करना चाहिए फिर अवकाश मिलने पर वर्णाध्रम धर्मों का पालन करना चाहिए।

# पञ्चदश अधिकरण

पुरुषोत्तम के ज्ञाता के लिए कोई कर्त्तव्य कार्य दोप रहता या नहीं ? पूर्वपक्ष

कहता है कि नहीं रहता । सिद्धान्ततः यथाधिकार कर्त्तंव्य की अहंता स्वीकारते हैं । भक्तिमार्ग में मर्यादा और पुष्टि दो भेद हैं । पुष्ट भक्तों की यह धारणा होती है कि मेरे कर्म करने में प्रभु की इच्छा हो श्रेष्ठ है, वह जो निश्चित करते है, उन्हीं को कराते हैं, उनकी जिस कर्म को करानी की इच्छा नहीं होती, उसका निर्धारण नहीं करते अतः वह उन्हें नहीं करता, जैसे कि जड़ वस्तु चेतन की इच्छा से प्रवृत्त होती है । इस स्थिति में प्रभु इच्छा का ज्ञान होने में यदि संदेह हो तो कर्म करना कर्त्तंव्य है । वैसे पुष्टि मार्गीय भक्त के लिए वेद मार्ग की रक्षा और लोक संग्रह के लिए भी कार्य करना चाहिए । मर्यादा मार्गीय मध्यम अधिकारी है अतः उसमें जो कामसंगादिजनित की मलिनना होती है जो कि भगवत् सानिध्य प्राप्ति की प्रतिबन्धक है उसे हटाने के लिये धास्त्र विहित कर्म लाभदायी हैं ।

### षोडश अधिक रण

भक्ति में जब सर्वात्मभाव हो, तब विहित कार्य और ज्ञान भक्तिसाध्य हैं या नहीं ? पूर्वपक्ष कहता है कि हैं, सिद्धान्त निश्चित करते हैं कि नहीं हैं । क्योंकि इस स्थिति में भगवान उसका वरणकर लेते हैं ।

#### <sup>.</sup>सप्तदश अधिक रण

कहते हैं कि काल अटब्ट आदि प्रतिबन्धकों के रहंते क्या सर्वात्मभाव संभव है। प्रतिबन्धकों की निवृत्ति होने पर ही सर्वात्मभाव होता है ऐसा पूर्वंपक्ष है। इस पर सिद्धान्त निश्चित करते हैं कि परब्रह्म सर्वश्रेष्ठ है काल आदि से भी बलवान हैं अतः सर्वात्मभाव में प्रतिबन्धकों की निवृत्ति आवश्यक नहीं है। सामोपनिषद् में ''यौवैभूभा तत् सुखम्'' इत्यादि में सुखबाहुल्यस्वरूप ब्रह्म का स्वरूप बतलाते हुए कहते हैं कि जिसकी उपासना करने पर उपासक न किसी को देखता है, न सुनता है न जानता है'' यह सर्वात्मभाव के स्वरूप का ही विवेचन है। उसके विरह भाव में तो इतनो प्रगाढ़ता आ जाती है कि वही चारो ओर दृष्टिय्गत होता है। इस सर्वात्म भाव की जो प्रबलता दिखलाई गई हैं वह काल आदि से बलीयसी है।

# अष्टादश अधिकरण

''ब्रह्मविदाप्नोतिपरम्'' श्रुति में अक्षर ब्रह्म के ज्ञाता की परब्रह्म प्राप्ति बतलाई गई है। इस पर संशय करते हैं कि केवल अक्षर ब्रह्म का ज्ञान ही पर ब्रह्म की प्राप्ति कराता है या उसमें किसी अन्य साधन की भी अपेक्षा होता है। इस पर इतर साधन निरपेक्ष पूर्वमत का निराकरण कर इतर साधन सापेक्ष अक्षर ब्रह्म ज्ञान को परब्रह्म ज्ञान का साधक निर्णय करते हैं। ''यमेवैषवृग्गुते'' इत्यादि श्रुति स्पष्टतः भगवत्कृपा रूप वरण की अपेक्षा बतला रही है भगवतकृपा से ही हृदय को गुहा में आविर्भूत पुरुपोत्तम के धाम परमव्योम वैकुण्ठ का साक्षात्कार होता है उसी में भगवान का आविर्भाव होता है ज्ञानियों के हृदय में ती परम-व्योम का आविर्भाव होता नहीं, अन्यथा उनको भी पुरुषोत्तम प्राप्ति हो जाती । अतः भगवत्साक्षार में अक्षर ज्ञान के साथ प्रभुकृपा भी अपेक्षित है ।

# उन्नीसवाँ अधिकरण

"यो वै भूभा तत्सुखम्" श्रुति भूमापद से मुक्ति का उल्लेख है अथवा सर्वात्म-भाव का ? मुक्ति मानने वाले पूर्वपक्ष का निराकरण कर सिद्धान्ततः सर्वात्मभाव को स्वीकारते है । सर्वात्यभाव की जो सुखरूपता बतलाई गई है—वह दुःख के हेतु संसार में ही भगवद्भाव करने से पुरुषोत्तमानन्द की प्राप्ति की ट्रष्टि से है । सर्वात्मभाव लौकिक है या अलौकिक ? इस पर लौकिक पक्ष का निराकरण कर सर्वात्मभाव भगवल्लीला में स्थित जीव में ही होता है अतः अलौकिक है इस बात को सिद्धान्ततः स्वीकारते हैं । भरतमुनि के अनुसार लौकिक पुरुष और स्त्री में रसाभास होता है रसानुभूति नहीं वही बात इस भगबद्रस के सम्बन्ध में भी है ।

# बीसवाँ अधिक रण

मत्स्थ आदि भगवदवतारों को उपासना समान रूप से करनी चाहिए या भिन्न-भिन्न प्रकार से करनी चाहिए ? इस पर पूर्वंपक्ष कहता है कि उपास्य रूप से भिन्न होते हुए भी, जब उपासक एक है तो भिन्न प्रकार से किसी अवतार को विशिष्ट और किसी को अविशिष्ट उपासना करने से अवतार की अवज्ञा होगी जो कि लाभ के बजाय हानिकर होगी अतः समान रूप से आराधना करना ही उचित है। इस पर सिद्धान्त स्थिर करते हैं कि समस्त अवतारों की भिन्न-भिन्न प्रकार से ही उपासना करनी चाहिए क्योंकि शास्यों में उन के भिन्न-भिन्न मंत्र आकार और कार्य का वर्णन किया गया है विभिन्न मंत्रादि की एकत्र उपासना संभव भी नहीं है।

# एक्कीसवाँ अधिकरण

दर्श पूर्णमास आदि विधियों को तरह समस्त उपासनाओं में समुच्चय है,

या इनमें विकल्प है ? विघियों में तो उनके अनुरूप फल भी है अतः उनमें समुच्चय है किन्तु उपासनाओं के एक मात्र मुक्ति ही फल बतलाया गया है।

#### बाइसवाँ अधिकरण

उपासनाओं के अङ्क, उन उपासनाओं के आश्रित रहते है अतः जो अंग जिस उपासना के आश्रित रहते हैं, उसकी भाव सत्ता उसी में रहती है।

# तेइसवाँ अघिकरण

अथर्वोषनिषद में नृसिंह को उपासना में, मत्स्यकूर्मादि को स्तुति को गई है वैसे ही भागवत में "नमस्ते रघुवर्याय" आदि स्तुति श्री कृष्ण को को गई है। रूपभेद होते हुए भी सभी भगवदवतार हैं, इसलिए किसी भी अवतार में सभी रूपों की स्तुति उचित ही है।

## चौबीसवाँ अधिकरण

सर्वरूपत्व मानकर जो स्तुति की एकत्रोपासना का समर्थन किया वह नित्य होती है या वैकल्पिक ? इस पर नित्य पक्ष का निराकरण कर वैकल्पिक पक्ष का समर्थन करते हैं। उपासक की इच्छा पर निर्भर है कि वह एक ही रूप में समस्त रूपो की स्तुति करे या न करे।

# चतुर्थ पाद

प्रथम अधिकरण

अब विचार करते हैं कि उत्तर मोमांसा के प्रतिपाद्य बह्म प्राप्ति में पूर्व मोमांसा प्रतिपाद्य कर्मों का उपसंहार सम्भव है या नहीं ? उपसंहार हो सकता है इस पूर्वपक्ष का निराकरण करके सिद्धान्त प्रस्तुत करते हैं कि व्रह्म चिन्तन में सर्वात्मभाव की प्रधानता है अतः उसमें स्वतः फलसाधकता है, कर्मकाण्ड की अपेक्षा नहीं है अतः उपसंहार आवत्यक नहीं हैं।

#### दितीय अधिकरण

भगवत् ज्ञान में कर्मकाण्ड भले हो अपेक्षित न हो किन्तु कर्म स्वरूपोप-कारक तो हैं ही ऐसा सिद्धान्त निष्चिय करते हैं। इसी अधिकरण में चाक्रा-यण उषस्ति की प्रसिद्ध कथा का दृष्टान्त प्रस्तुत कर प्राणात्यय आपत्तिकाल में सर्वान्नभक्षण की अनुमति देते हैं। बिना आपत्ति के जानते हुए भी विद्वित नियम के त्याग और अविहित कर्म करने से चित्त में मलिनता होती है जिसके फलस्वरूप ज्ञान तिरोभूत हो जाता है। यह व्यवस्था ज्ञानमार्ग की ही है। भक्ति मार्गीय भक्त पर तो आपत्ति आ ही नहीं सकती जैसा कि 'अनन्याश्चिन्तयन्तो माम'' इत्यादि भगवद् वाक्य से ज्ञात होता है कि भक्त ये योग क्षेम का वहन भगवान स्वयं करते हैं, अतः भक्त का निर्वाह हो जाता है, उसके समक्ष वैसी समस्या हो नहीं आती।

# तृतीय अधिकरण

ज्ञान होने पर आश्रम कर्म कर्त्तव्य हैं या नहीं १ इस पर कर्त्तव्य नहीं हैं इस पूर्वपक्ष का निरास कर कर्त्तव्यता का पक्ष सिद्धान्ततः स्वीकारते हैं। निश्चित्त करते हैं कि भगवद्धर्म आत्मधर्म है तथा आश्रम धर्म बहिरङ्ग है अतः इनमें कोई विरुद्धता नहीं होती इस नाते पालनीय है।

# चतुर्थं अधिकरण

भगवद् भक्तों की कभी सायुज्य मुक्ति होती है या नहीं १ इस संशय पर होती है, इस पूर्वपक्ष का निराकरण कर निश्चित्त करते हैं कि नहीं होती । भाग-वत पंचम स्कन्ध में स्पष्ट उल्लेख है ''भगवदीयत्वेनैव परिसमाप्त सर्वार्था'' अर्थात् भगवदीय हो जाने मात्र से समस्त मोक्षों की महत्ता समाप्त हो जाती है ।

#### पञ्चम अधिकरण

पुस्टिमार्गीय भक्तों को ब्रह्मलोकाधिकार प्रदान कर भगवान उन्हें उन लोकों से सम्बन्ध फल देते हैं या नहीं १ इस पर पूर्वंपक्ष का निराकरण कर, नहीं देते ऐसा सिद्धान्त निश्चित करते हैं।

#### षढठ अधिकरण

प्रचुर भगवद्भाव मात्र से साक्षात स्वरूप भोग करने वाले भक्तों को गृह त्याग करना चाहिए या नहीं ? इस संशय पर पूर्वपक्ष कहता है कि जव फल सिद्धि हो गई तो त्याग की क्या आवश्यकता है । इस पर सिद्धान्त कहते हैं कि "त्वंतु सर्वं परित्यज्य" इत्यादि में भगवान ने सर्वोत्तम भक्त उद्धव को गृह-त्याग की आज्ञा दी है, उद्धव ने वैसा किया भी—धर प्रतिबन्धक हो नहीं होता अपितु विपरोतरसानुभावक होता है, अतः त्याग करना चाहिए ।

# ( 22 )

#### सप्तम अधिकरण

'यमेवैषवृग्गुते' इत्यादि श्रुति अन्य साधनों का निषेध कर एक मात्र भग-वद्वरण को ही साधन बतलाती है जबकि 'शान्तोदान्त उपरतिस्तिक्षुः' इत्यादि श्रुति अन्य साधनों को भी उपयोगी बतलाती है। इन दोनों में से कौन सी आदरणीय मानी जाय कौन सी नहीं ? इस संशय पर पूर्वपक्ष वाले कहते हैं कि 'उपरतिस्तितिक्षुः' आदि साधनान्तर पोषक श्रुति ही आदरणीय है अन्यथा शास्त्र वाक्य की व्यर्थता सिद्ध होगी। सिद्धान्त निध्चित करते हैं कि मर्यादा और पुष्टि भेद से वरण दो प्रकार का होता है, सहकारी साधनों के रूप में 'शान्तदान्त' आदि साधनों को मर्यादावरणा में उपकारी माना जा सकता है। पुष्टिवरण में उनकी अपेक्षा नहीं है।

### अण्टम् अधिकरण

उद्धव के समान भाव वालों की ही घर त्याग करना चाहिये। जिनमें वैसा भाव नहीं है उन्हे निष्ठापूर्वक घर में ही भजन करना चाहिये, उसी में उनको लाभ होगा, ऐसा 'कृत्स्नभावात्तु ग्रुहिणोपसंहारः 'सूत्र मेंव्यासदेव का भाव प्रस्फु-टित होता है। कोई भक्त भगवान से बिना भाषण किए और उनकी लीला के देखे बिना आकुल हो जाते हैं, वे ऐसे प्रचुर भावावेश में घर छोड़कर बन चले जाते हैं। भगवद् भाव रसात्मक है, उसकी अभिवृद्धि गुप्त रूप से ही होती है अतः जो घर में रह कर ही अपने गुप्त भाव का आनन्द लेते हुये भजन करते हैं उनके लिए आश्रम घर्म का पालन विहित है। जब तक अन्तःकरण में प्रभु का साक्षात् प्राकट्य नहीं हो जाता तभी तक ब्रह्म प्रतीति होती है, प्राकट्य हो जाने पर नहीं होती। अतः घर में रहकर भी भजन प्रशस्त है।

#### नवम अधिकरण

ऐसे ग्रहस्थ साधक को पुरुषोत्तम लीला रसानुभावात्मक फल नियमित रूप से होता है या नहीं ? इस संशय पर सिद्धांत बतलाते हैं कि पुष्टि में प्रवेश करने पर भगबान के अति अनुग्रह से किसी किसी को हो भी जाता है। उक्त-फल भगवंदिच्छा के अधीन है, साधन साध्य नहीं है।' मुक्तानामपि सिद्धानां-नारायण परायणः सुदुर्लंभः प्रशान्तात्मा कोटिष्वपि महामुने' इस वाक्य में उक्त भक्तिरसानूभव रूप फल को ही चर्चा की गई है।

# ( १६ )

# चतुर्थ अध्याय प्रथम पाद

# प्रथम अघि कर**ण**

'आत्मा वारे हब्टव्यः श्रोतव्यः 'आदि में जो श्रवणादि को विधि का उल्लेख है वह एक बार करने का हो नियम है या बार-बार करने का इस संशय पर श्रवणादि की बार-बार आवृत्ति करने से हो तत्त्वोपलब्धि होती है ऐसा मिढांत निश्चित करते हैं।

#### द्वि तोय अधि करण 🕢

ज्ञानी ! भगवान् की आत्मारूप से उपासना करते हैं अतः वे प्रारब्ध की समाप्ति हो जाने पर देह छोड़कर उसी में प्रविष्ट हो जाते हैं अब विचारते हैं कि—'न स पुनरावर्त्तते 'श्रुति में ज्ञानियों की सर्वथा अनावृत्ति कही गयी है, अथवा सावधिकी अनावृत्ति, उक्त श्रुति में जो अमरशब्द का प्रयोग है उससे तो केवल मरण निवृत्ति का अर्थ ही प्रस्फुटित होता हैं। इम संशय पर पूर्वपक्ष सावधिकी अनावृत्ति की बात करता है सिद्धान्ततः मर्वथा अनावृत्ति को स्वीकारते हैं।

### तुतीय अघि करण

छान्दोभ्य 'सत्य यज्ञ' पौलुषि 'इत्यादि वाक्य में आदित्य वायु आदि की आत्मारूप से उपासना कहो गई है, तो यह प्रतीक उपासना है या नहीं ? इस पर पूर्वपक्ष है कि—आदित्य आदि को पृथक् पृथकृ उपासना का उल्लेख है जो कि ब्रह्मतत्रभाव से नहीं प्रतीत होता अतः प्रतीकोपासना ही है । इसका निराकरण कर सिद्धान्त वतलाते हैं कि 'सर्व खल्विदं ब्रह्म, 'श्रुति के अनुसार सब कुछ ब्रह्म निश्चित होता है सूर्यादि भी ब्रह्म के अंग हैं अतः यह प्रतीको-पासना नहीं है । इसी प्रसंग में बतलाते हैं कि—भावना की उत्कट दशा में निरन्तर स्मृति से भी हृदय में प्रकट होकर भगवान विराजमान हो जाते हैं उसे ही स्थिरता कहते हैं । यह स्वरूप प्राकट्य भक्त की इच्छा से ही होता है लोला का अनाविष्करण आविष्करण भगवदिच्छा से होता है । भक्त की इच्छा के तारतम्य को रखकर भगवान हृदय में अचल या चलरूप से विराजते हैं ।

# ( ४७ )

## चतुर्थ अधिकरण

कुछ भक्तों को बहिराविर्भाव की अनुभूति होती है, और कुछ भक्तों को अन्तराविर्भाव की होती है इनमें तारतम्य भाव मानना चाहिए या नहीं ? इस पर पूर्व पक्ष कहता है कि यह तो भावभेद है अतः तारतम्य मानना चाहिए इसका निरास करते हुये कहते हैं कि—भगवत्स्वरूप में तारतम्य भाव नहीं हैं सत्र एक ही हैं।

#### पंचम अधिकरण

जिन भक्तों को अन्तः प्राकट्य की अनुभूति हो जाती है, और यदि उन्हे वाह्य प्राकट्य की भो अनुभूति हो जाय तो ''मैं जिसकी पूर्व में अनुभूति कर चुका था उसकी वाह्यानुभूति भो कर रहा हूँ'', ऐसी प्रतीति उस भक्त को होती है या नहीं है, इस पर निर्णय करते हैं कि भिन्न अनुभूति का प्रश्न ही नहीं है जब प्रभु एक हो है तो उनकी सर्वदा एक सी हो अनुभूति होगी अतः -भक्त को दोनों अवस्थाओं में समान प्रतीति होती है। अब विचार करते हैं कि प्राकट्यानुभूति में सायुज्य होता या नहों ? जब भक्त को प्रभु के माथ बातचीत करने और चरणारविन्द के स्पर्श आदि करने का साक्षात् फल मिल जाता है, तो अटब्ट सायुज्य को चर्चा ही क्या है।

#### पष्ठ अधिकरण

मर्यादा मार्गीय ज्ञानी भक्त को जब ज्ञानोदय हो जाता है उसके बाद उसकी मुक्ति, कर्म सापेक्षा होती है, या ज्ञान से ही हो जाती है १ कर्म सापेक्षा-मुक्ति मत का निराश कर ज्ञान से ही मुक्ति होने को सिद्धान्ततः स्वीकारते हैं।

#### सप्तम अधिक रण

पुष्टि भार्गीय भक्त का विना भोगे प्रारब्ध कार्यका नाश होता है या नहीं ? नहीं होता इस पूर्वंपक्ष का निराकरण कर सिद्धान्त निश्चित करते हैं कि हो जाता है । भाष्यकार 'भोगेनत्वितरे क्षपयित्वाथ सम्पद्यत 'इस सूत्र का अर्थ करते हैं कि उपासक इतर अर्थात् अग्रे प्राप्य, अलौकिक देह से भिन्न स्थूल लिंग शरीर को छोड़कर भगवान की लीला की उपयोगी देह को प्राप्त कर भगवान के समान योग प्राप्त करता है ।'

# ( १८ )

# द्वितीय पाद

١

# प्रथम अधिकरण

भक्त के सूक्ष्म शरीर के क्षपण (त्याग) का तात्पर्यं क्या उसके स्वरूप का नाश है अथवा पारसमणि के स्पर्श से लौह सुवर्ण हो जाता है उसी प्रकार भावत्क्रपा से उसमें अलौकिकता आ जाती हैं। अलौकिकता के पूर्वपक्ष का निराकरण कर सिद्धान्त बतलाते हैं कि----भक्त के प्राचीन देह प्राण आदि साक्षात् पुरुषोत्तम संबंध के अयोग्य होते हैं अतः वे भगवान में ही लीन हो जाते हैं, उसके बाद पुरुषोत्तमात्मक उनकी लीला के उपयोगी देह इन्द्रियादि को वह प्राप्त करता है तभी वह पुरुषोत्तम स्वरूप को प्राप्त करता है। उसके प्राण आदि का लय एक साथ नहीं हो जाता, पहिले उसकी वाणी और मन भगवदानन्द से सम्पन्न होते हैं, बाद में समस्त इन्द्रियों से विणिष्ट मन प्राण से सम्पन्न होता है तब वह समस्त इन्द्रियाँ मन के साथ भगवदानन्द से सम्पन्न होतो हैं फिर समस्त इन्द्रियों और मन से विणिष्ट प्राण भगवान में लीन होता है।

#### द्वितीय अधिकरण

मर्यादामार्गीय भक्तों का भी उक्त प्रकार से लय होता हैं या नहीं ? इस पर निर्णय करते हैं कि मर्यादामार्गीयों को वागादि का लय भूतों में होता है, भगवान में नहीं होता । वागादि लय होने के बाद तो मर्यादामार्गीय भक्त का प्रारब्ध नष्ट हो ही जाता हैं अतः वह शुद्ध जीव हो जाता है तब भी वह पुष्टि में प्रवृष्टि होता है या नहीं ? इस संशय पर निर्ग्य करते हैं कि---मर्यादा-मार्ग से ही वह मुक्त हो जाता है पुष्टि में प्रवेश नहीं करता ।

# तृतीय अधिकरण

साधन कम से मोक्ष को इच्छा ही मर्यादा मार्ग की मर्यादा है, विहित साधन के बिना यदि वह मोक्ष की इच्छा करता है तो वह संसार दशा में ही अमण करता है क्योंकि विहित साधन के बिना भजनांनन्द का अभाव रहना है।

# चतुर्थ अधिकरण

लीला नित्य है अतः उसमें पहुँच गए भक्तों को नित्य दर्शन का सौभाग्य प्राप्त हो जाता है कभी-कभी किसी जीव को भगवान् लीलीपयोगी साधनों के प्रभाव में भी भगवान अपनी कृपा से अपनी लीला में सम्मिलित कर लेते

# ( 28 )

हैं, क्या ऐसे क्रपापात्र को वह लीला में कुछ समय तक सम्मिलित कर हटा भी देते हैं <sup>?</sup> इस पर कहते हैं कि 'तद्विष्णों: परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः 'वचन से निश्चित होता है कि लीला से अलगं नहीं करते है। इससे लीला की नित्यता की पुष्टि होती है।

#### पंचम अधिकरण

ज्ञानमार्गीय जीव का उत्क्रमण प्रकार लोक साधारण से विलक्षण होता हैं क्या १ इस पर सिद्धान्तनः विलक्षण उत्क्रमण का सम्मोदन करते हुए छान्दोग्य का ''शतं चैका च पुरुषस्य नाड्यः'' वाक्य प्रस्तुत करते हैं ।

#### षष्ठ अधिकरण

'इस शरीर से उत्क्रमएा कर सूर्य राश्मियों के आश्रय से ऊपर जाता है। 'इत्यादि में जो उत्क्रमण प्रकार बतलाया गया है वह ज्ञानी और अज्ञानी दोनों का समान रूप से है क्या ? इसका समाधान करते हैं कि ज्ञानी ही सूयरश्मियों के आश्रय से उत्क्रमण करता है। उक्त प्रसंग में आदित्य शब्द आदित्यांश ते जो रूप पित्त ते शरीरस्थ तत्व का बोधक है, पित्तस्थ नाडियों से ज्ञानी का ही उत्क्रमण संभव है सामान्य जीव का नहीं। ज्ञान मार्ग और योग मार्ग भिन्न है, योग मार्ग वालों के लिए उत्तरायण आदि काल विशेष का नियम कहा गया है ज्ञानमार्ग वालों के लिए नहीं।

# तृतीय पाद

# प्रथम अधिकरण

ज्ञानमार्गी के समान ही क्या मर्यादा मार्गी भी अचिरादि मार्ग से गमन करते हैं अथवा उनकी सद्योमुक्ति हो जाती है ? इस पर सिद्धान्त निश्चित करते हैं कि ज्ञान मार्गी के लिए हो अचिरादि मार्ग है, मर्यादी भक्त की तो सद्योमुक्ति ही होती है।

#### द्वितीय अधिकरण

छान्दोग्य में वचन हैं कि "विद्युदनन्तरं तत्पुरुषोऽमानवः स एतान् ब्रह्म गमयति'' इसमें विद्युल्लोक के बाद दिव्य पुरुष द्वारा साधक को ब्रह्मलोक पहुँचाने की चर्चा की । इस पर संशय होता है कि छान्दोग्य की उक्ति से बह्म लोक प्राप्ति की वात निश्चित हो जाती है किन्तु अन्यत्र तो वरुणादि लोक की चर्चा और दिव्य पुरुष की चर्चा न होने से ब्रह्मालोक की प्राप्ति

# ( ६० )

के सम्बन्ध में द्विविधा हो जाती है। इसका समाधान करते हैं कि विद्युल्लोक में जो आतिवाहिक दिव्य पुरुष मिलता है वही ऊपर वरुणलोक में पहुँचाता है इस प्रकार प्रत्येक लोक में भगवत्सेवक दिव्य आतिवाहिक पुरुष विद्यमान हैं जो कि उपासकों को पहुँचाने के लिए नियुक्त रहते हैं ये भक्तों को वैकुण्ठ ले जाते हैं तथा ज्ञानी को अक्षर बह्म को प्राप्त कराते हैं।

# तृतीय अधिक रण

''स एतान् ब्रह्म गमयति'' इत्यादि वाक्य में जो ब्रह्म को प्राप्त कराने की बात कही गई है बह अविकृत परब्रह्म के सम्बन्ध की है अथवा कार्य, रूप ब्रह्म लोक से सम्बद्ध है ? इस पर कार्य ब्रह्म सम्बन्धी पक्ष का निराकरण कर परब्रह्म लोक पक्ष को सिद्धान्ततः निश्चित करते हैं ।

# चतुर्थ अधिक रण

अचिरादिलोक को प्राति उपासना के फलस्वरूप ही होती है, अचिरादिलोक के दिव्य पुरुष उन लोकों में पहुँचने वाले सभो उपासकों को ब्रह्म लोब की प्राप्ति कराते हैं या किसी-किसी को हीं ? इस पर पूर्वपक्ष का निराकरण कर सिद्धान्त स्थिर करते हैं कि किसी को ही पहुँचाते हैं । जो उपास्य रूपों में व्यम्हत्व भाव मान कर उपासना करते हैं वे प्रतीकोपासक हैं, उन्हें ब्रह्म प्राप्ति नहीं होती अपितु जो शुद्ध ब्रह्मभाव से आराधना करते हैं उन्हें ही ब्रह्म प्राप्ति होती है, ऐसी भगवान बादरायण की मान्यता है । भक्त तो उन दिव्य पुरुषों के सहाय्य के बिना स्वयं ही ब्रह्ममलोक की प्राप्ति कर लेते हैं ।

ज्ञान मार्गीय और भक्ति मार्गीय दोनों को पर प्राप्ति एक ही प्रकार से होती है या उनमें किसी को विशेष प्रकार से भी होती है ? इस सामान्य पक्ष का निराकरण कर विशेष पक्ष को सिद्धान्त रूप से प्रस्तुत करते हैं । तैत्तरीय में— ''ब्रह्म विदाप्नोतिपरम् इत्यादि में भगवत्स्वरूप के अनुभव करने वाले भक्तों की विशेष प्राप्ति की चर्चा को गई है । ''ब्रह्म विदाप्नोति'' केवल इस पद में अक्षर ब्रह्म की प्राप्ति की चर्चा की गई है । ''ब्रह्म विदाप्नोति'' केवल इस पद में अक्षर ब्रह्म की प्राप्ति बतलाई गई है जो कि ज्ञान मार्गीयों के लिए है । उक्त वाक्य में आगे जो भी वर्णन किया गया वह भक्ति मार्गीय से सम्बद्ध है । मर्यादा और पुष्टि भेद से प्राप्ति दो प्रकार की है, प्रथम प्रकार की प्राप्ति मर्यादा मार्गीय है । पुरुषोत्तम की प्राप्ति में वरण के अतिरिक्त अन्य साधन अपेक्षित नहीं है जैसा कि ''नायमात्मा प्रवचनेन'' इत्यादि वाख्य में निर्णय किया गया है । अक्षर ब्रह्मज्ञान में वे अपेक्षित हैं । ज्ञान मार्गीयों को अक्षर ज्ञान से अक्षर ब्रह्म की प्राप्ति होती है वहीं उनका पर्यवसान हो जाता है। भक्तों का पर्यवसान पुरुषोत्तम में होता है। ब्रह्म वेत्ता को जब भगवान वरण करते हैं तब उनमें भक्ति का उदय होता है, उस भक्ति के प्रचुर होने पर उस भक्त के हृदय में प्रकाशित होने की इच्छावाले भगवान अपने स्थान व्यापक वैकुण्ठ को उसके हृदय आकाश की गुहा में प्रकट कर देते हैं, उसे ही परम व्योम शब्द से श्रृति में कहा गया है। यह शुद्ध पुष्टि मार्ग पर चलने वालों की व्यवस्था है। जैसे कि भगवान स्वयं प्रकट होकर लीला करते हैं, वैसे ही अनुग्रह करके भक्त के अन्तःकरण में स्थित अपने को प्रकट करके उस स्नेहातिशय के वशीभूत होकर अपने लोलारस का अनुभव कराते हैं तब वह भक्त परब्रह्म पुरुषोत्तम के साथ समस्त कामनाओं को भोग करता है।

# चतुर्थ पाद,

#### प्रथम अधिकरण

उक्त प्रकरण में जो ब्रह्म के साथ समस्त कामनाओं को भोम करने की चर्चा है तो वह अतःकरण में स्थित होकर ही भोगता है अथवा पुनर्जन्म लेकर भोगता है। इस पर अन्तरास्थित पक्ष का निराकरण कर सिद्धान्त प्रस्तुत करते हैं कि—प्रभु के अति अनुग्रह से स्वरूपात्मक भजनानन्द भोग के लिए मुक्तों के बीच में उस भक्त का आविर्भाव होता है वहाँ वह उन भोगों को भोगता है।

# द्वितीय अधिक रण

वह आविभूंत जीव प्राकृत शरीर से भजनान्द का भोग करता है अथवा अप्राकृत शरीर से ? प्राकृत पक्ष का निरास कर अप्राकृत पक्ष को सिद्धान्ततः स्थिर करते हैं। सत्यज्ञानानन्दात्मक शरीर भगवान द्वारा ही प्रकट होता है ऐसी जैमिनि आचार्य की मान्यता है। अक्षर ब्रह्म का आयतन पुरुषोत्तम है अतः पुरुषोत्तमात्मक उस शरीर को मानना चाहिए प्राकृत नहीं अतः वह तदात्मक होने से चैतन्य शरीर है ऐसी औडुलोमि आचार्य की मान्यता है। भगवान बादरायण ये दोनों मत नहीं मानते वे कहते हैं कि- ब्रह्म संबंध योग्य शरीर नित्य हैं जिस जीव की जितना भगवदनुग्रह प्राप्त है तदनुरूप ही वह उस शरीर में प्रवेश कर भगवदैश्वर्य का भोग करता है।

( ६२ )

#### तृतीत अधिकरण

स्वप्न में जैसा वासना के वश, अविद्यमान वस्तुओं का दर्शन होता है, पैसे ही भगवदिच्छा के वश मुक्त शरीर में प्राकृत भोगों की सी अनुभूति होती है ।

## चतुर्थ अधिकरण

पूर्एांज्ञान किया शक्तिमान परमात्मा के साथ इन शक्तियों से रहित भक्त का भोग करना संभव नहीं प्रतीत होता इस संशय पर कहते हैं कि भगवान उस जीव में प्रविष्ट हो जाते हैं तब संभव हो जाता है। जैसे कि स्नेह युक्त पुराने दीपक की बत्ती में जब प्रकाश धीमा होने लगता है तो उसी के साथ नई बत्ती लगाने पर प्रकाश तेज हो जाता है वैसे ही यहाँ भी होता है।

### पञ्चम अधिकरण

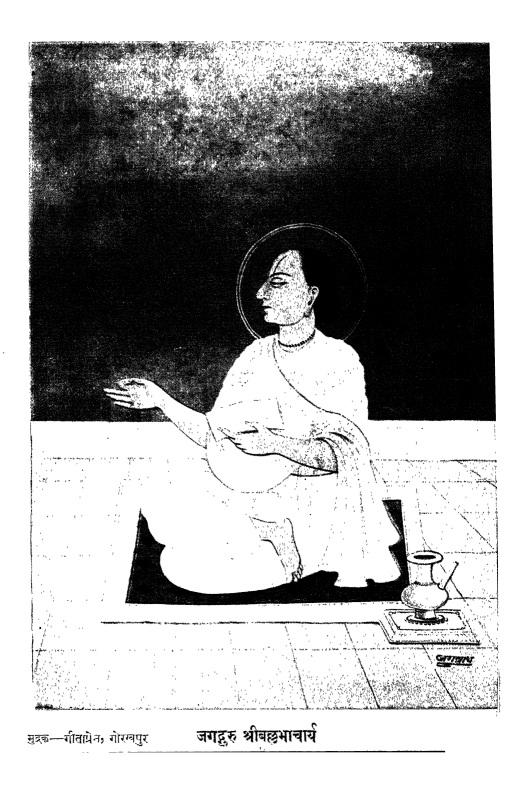
ब्रह्म के साथ जो भोग होता है वह लौकिक व्यापार युक्त होता है या अलौ-किक १ इस संशय पर लौकिक पक्ष का निराकरण कर सिद्धान्ततः अलौकिक पक्ष का समर्थन करते हैं । इसी अधिकरण में लोला नित्यता का निर्णय करते हैं । "अनावृत्तिः शब्दात् अनावृत्तिः शब्दात्" सूत्र से भक्त और ज्ञानी दोनों की अनावृत्ति का निर्णय करते हैं वे कहते हैं कि-----प्रथम अनावृत्ति शब्द पुष्टि-मार्गीव भक्त से सम्बद्ध है जो कि भगवान की वेर्गु ध्वनि को श्रवण कर भगवान के निकट जाकर नहीं लोटता । द्वितीय अनावृत्ति शब्द मर्यादा मार्गीय भक्त से सम्बद्ध है जो कि वैदिक शब्दों के अनुरूप साधनाकर नहीं लौटता ।

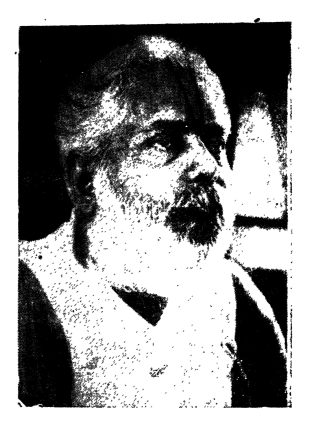
# बादरायण ब्रह्मसूत्र (अणु भाष्य)

महाप्रभुवल्लभाचार्यजी एवं

गोस्वामी विट्ठलनाथ जी

संकलन कर्त्ता **श्री माधव भट्ट** 





श्रद्वेय गोस्तामी दीक्षित जी महाराज

# श्री बादरायण बह्यसूत्र

# त्र्रणुभाष्य

#### प्रथम अध्याय

#### प्रथम पाद

# १ अधिकरण

# अथातो ब्रह्मजिज्ञासा । १। १। १।

इदमत्र विचार्यते, वेदांतानां विचार ग्रारंभगोियो न वेति । किं तावत् प्राप्तम् । नारम्भग्गीय इति, कुतः, ''सांगोऽघ्येयस्तथा ज्ञेयो वेदः शब्दाक्च बोंधकाः । निःसंदिग्धं तदर्थाक्च लोकवद् व्याक्वतेः स्फुटाः ॥'' ग्रर्थंज्ञानार्थं विचार ग्रारंभगीयः । तस्य च ब्रह्मरूपत्वात्, तज्ज्ञाने पुरुषार्थां भवतीति न मंतव्यम् । विचारं विनापि वेदादेव सांगादर्थं प्रतीतेः ।

केंद्र मेरे विचार होना चाहिए या नही, यह विचारणीय विषय है। कहें कि नहीं करना चाहिए, क्योंकि— "विद का प्रंगों सहित , अध्ययन करना चाहिए, प्रर्थं बोधक शब्दों को भी जानना चाहिए, अध्ययन के बाद ही यसंदिग्ध अर्थों का, लौकिक शब्दाथों का प्रयोग किया जा सकती है।" इत्यादि से ज्ञात होता है कि अर्थं ज्ञान के लिए ही शास्त्र पर विचार किया जाता है। शब्द अह्यरूप है, उसके ज्ञान मात्र से परमपुरुषार्थं की प्राप्ति हो जाती है, ऐसा नहीं मानना चाहिए। विचार के विना भी वेदाध्ययन से अर्थावबोध हो जाता है।

न चार्थंक्रानमविहितम् अविचारिताश्च शब्दा नार्थं प्रत्याययन्तीति वाच्यम् । क्रेयश्चेति विधानात्, ''गीती शीघी शिरःकंपी तथा लिखितपाठकः । अनर्थकोऽ-रूपकंठश्च षडेते पाठकाधमाः ॥'' इति बाधोपलब्धिश्च । शब्दश्चक्षुरादिवक्ष संदिग्धार्थं प्रतिपादकः, तदर्थंश्च व्याकरएगादिना निश्चीयते, यथा लौकिक-वाक्ये तथा वेदेऽपि, न च तद्विरुद्धं निर्ऐतव्यम् अप्रामाणिकत्व प्रसंगात् । तस्माद् वेदार्थंज्ञानार्थं विचारो नारंमणीयः । अर्थज्ञान आवश्यक नहीं है, तथा अविचारित शब्द अर्थबोधक नहीं होता, ऐसा नहीं कह सकते । शब्द ज्ञेय है, "वैदिक ऋचाओं को गाकर, शीझता से, सिर कंपाते हुए या लिखकर, अर्थं ज्ञान के बिना, अल्पकंठ से पाठ करने बाले अधम पाठक हैं," इत्यादि बाधक नियम भी है । शब्द, नेत्र आदि की तरह संदिग्ध अर्थं का बोधक नहीं होता, उसका अर्थ तो व्याकरएा आदि से निश्चित होता है । यह नियम लौकिक शब्द और वैदिक शब्द दोनों में समान है । इस नियम के विरुद्ध, शब्दार्थं का निर्एय नहीं किया जा सकतः, यदि करेंगे तो वह अप्रामाणिक होगा । इसलिए वेदार्थं ज्ञान के विचार की बात असंगत है (वह तो नियम सिद्ध विषय है) ।

स्यादेतत्, न वेदार्थं ज्ञानमात्राय विचारः, किन्तु ब्रह्मज्ञानाय, तस्य चात्मरूपत्वात् तस्य चाविद्यावच्छिन्नत्वाद् देहात्मभाव दृढप्रतीतेस्तदति रिक्तस्य ब्रह्मगोऽभावान्न वेदमात्रादसंभावना विपरीत भावना निवर्त्तकं ज्ञानमुरपद्यते, प्रत्युत देहात्मभाव दृढप्रतीतेः श्रुत्तेरुपचरितार्थं त्वं स्तुतित्वं वा कल्पयिष्यतीति ।

उक्त कथन ठीक हो सकता है, पर वेद के ग्रर्थ ज्ञान मात्र के लिए विचार भले ही न किया जाय किन्तु ब्रह्म ज्ञान के लिए तौ विचार ग्रावश्यक है। ब्रह्म का स्वरूप ग्रनिर्वचनीय तथा मायातीत है। वेद के ग्रर्थ ज्ञान मात्र से देहात्मभाव की दृढ़ प्रतीति की भावना के विपरीत, निवर्त्तक ज्ञान का होना संभव नहीं है, ग्रपितु देहात्मभाव की दृढ़ प्रतीति, श्रुति की उपचरितार्थता ग्रौर स्तुति ग्रादि की ही कल्पना हो सकती है।

मैंवम्, "ग्रलौकिको हि वेदाथों न युक्त् या प्रतिपद्यते । तपसा वेद युक्त् या तु प्रसादात् परमात्मनः ॥" न हिं स्वबुद्ध्या वेदार्थं परिकल्प्य तदर्थं विचारः कर्त्तुं शक्यः । ब्रह्म पुनर्यादृशं वेदांतेष्ववगतं तादृशमेव मंतव्यम्, अर्णुमात्रा-न्यथाकल्पनेऽपि दोषः स्यात्-"योऽन्यणा संतमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । किं तेन न इतं पापं चौरेगात्मापहारिणा ॥" नैषा तर्केण मतिरापनेया इति श्रु तेश्च । न च विरुद्ध वाक्यानां श्रवणात् तन्निर्घारार्थं विचारः, उभयोरपि प्रामा-स्थिकत्वेन्नैकतरनिर्घारणस्याशक्यत्वात् । अचिन्त्यानंतशक्तिमति सर्वभवन समर्थे ब्रह्मणिः विरोधाभावाच्च ।

उत्त कथन ग्रसंगत है, क्योंकि—''वेद का ग्रर्थ ग्रलोकिक होता है, युक्ति द्वारा उसका प्रतिपादन नहीं हो सकता, तप द्वारा, परमात्मा की क्रुपा होने पर ही बैदिक अर्थ की प्रतीति हो सकती है, अपनी बुद्धि से काल्पनिक अर्थों का संयोजन वेद में शक्य नहीं है। वेदांतों में जैसा ब्रह्म का स्वरूप कहा गया है, वैसा ही मानना चाहिए, अर्एमात्र भी अन्यथा कल्पना करना दोषावह होगा। ''जो अन्य प्रकार के आत्म स्वरूप की, अन्य ही प्रकार से कल्पना करते हैं, वे आत्म घाती चोर कौन सा जघन्य पाप नहीं करते'' इस अति से ज्ञात होता है, ''आत्म तत्त्व तर्क से ज्ञेय नहीं है'' यह श्रुति भी उक्त मत की पुष्टि करती है, और न आत्मतत्त्व विरुद्ध वाक्यों के श्रवर्ए से उसका निर्द्धारे पात्मक विचार ही हो सकताहै, क्योंकि—दोनों ही वाक्य वैदिक होने से प्रामारिएक हैं, अतः एक का निर्द्धारे ब्रह्म में किसी प्रकार का विरोध भी नहीं है।

अतएवोपनिषत्सु तत्तदुपाख्याने बोधाभावे औपाधिक बोवे च तपस एवोपदेशः । न च तपः शब्देन विचारः, तस्य पूर्वानाधिक्यात् तप एव, न चोपाख्यानानां मिथ्यात्वम् । तथासति सर्वत्रैव मिथ्यात्वं भवेद् विशेषाभावात् । न हि अप्रामाणिकोक्ते विधौ वा उपाख्याने वा ब्रह्मस्वरूपे वा कस्यचिदपि विश्वासो यथा लोके । तस्माद् वेदे ग्रक्षरमात्रस्याप्यसत्यार्थज्ञानस्याभावाद् वैदिकानां न संदेहोऽपि । कि पुनर्विरुद्धार्थं कल्पना । विद्यासु च तदश्रुतेः, यदि वेदार्थज्ञाने विचारस्योपयोगः स्यात् अगत्वेन व्याकरणस्येव विद्यासु श्रवणां स्यात् ।

इसलिए उपनिषदों में, बैदिक उपाख्यानों के समफ में न ग्राने और भ्रामक ग्रर्थ की प्रतीति होने के कारए। तप पर बल दिया गया है। तप शब्द के विचार से अर्थज्ञान नहीं हो सकता, ग्रन्थ शब्दों के विचार से तप शब्द के विचार में कोई विशेषता तो है नहीं, ग्रतः तप का तात्पर्यं तपश्चर्या ही समफना चाहिए। बैदिक उपाख्यानों को मिथ्या भी नहीं कह सकते, यदि उन्हें मिथ्या मानेंगे तो सारे वेद ही मिथ्या हो जावेंगे, वेदों में कोई सामान्य विशेष का तो भेद है नहीं और न बैदिक विधि, उपाख्यान और ब्रह्मस्वरूप सम्बन्धी ग्रप्रामाणिक कथन में किसी को विश्वास ही हो सकता है, जैसा कि प्रायः लौकिक चर्चा में हो जाता है। वेद का एक ग्रक्षर भी ग्रसत्य नहीं है, उसमें सारे ही ग्रर्थ सत्य हैं, ग्रर्थ ज्ञान न होने से ही संदेह होता है। बैदिकों को किसी भी स्थिति में वैदिक विषयों पर संदेह नहीं होता। फिर वे विरुदार्थ कल्पना तो कर ही कैसे सकते हैं। यदि वेदार्थ ज्ञान में एकगात्र विचार ही उपयोगी होता तो विद्याश्रों में एकमात्र व्याकरएा को ही वेदांग कहा जाता ।

स्वातंत्र्ये च पुरागादेरिव मीमांसाया भ्रपि प्रकारभेदेन प्रतिपादकःवं स्यात् । "तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि" इति तु तेषां निषेधः अन्यथा ज्ञानं नोपनिषदुक्तं फलं समर्भयति । तस्मान्नारम्भगीय एव ब्रह्मविचारः । अनेन धर्मं विचारोऽप्याक्षिप्त एव । न ह्येतन्निराकर्त्तुः सोऽयमतिभार इति पूर्व-पक्षः ।

यदि सभी विद्याओं की स्वतंत्र रूप से अंगता मान लें तो, पुराएा आदि को तरह मीमांसा की भी प्रकारान्तर से प्रतिपादकता स्वीकारनी होगी। "त त्वौपनिषद पुरुष पृच्छामि" इस श्रुति में तो उनका निषेध प्रतीत होता है। विद्या रहित ज्ञान औपनिषद फल की प्राप्ति नहीं करा सकता, इसलिए ब्रह्मविचार आरंभएगिय नहीं है। इस विचार से, धर्म सम्बन्धी विचार भी आक्षिप्त हो जाता है। यह मत निराकृत नहीं हो सकता क्योंकि बड़ा प्रबल है ---ऐसा पूर्वपक्ष है।

सिंद्धान्तः---''संदेहवारके शास्त्रं बुद्धि दौषात् तिदुर्द्भवः । विरुद्ध शास्त्र संभेदात् अंगैरुचाशक्य निरुचयः ।। तस्मात् सूत्रानुसारेएा कर्त्तव्यः सर्वं निर्एयः । अन्यथा अश्यते स्वार्थाम् मध्यमश्च तथादिमः ॥''

परंपरा पाठवदर्यं स्यापि गुरुमुखादेव श्रवग्रेऽपि मन्दमघ्यमयोः संदेहो भवेत् । समान धर्मं दर्शनात्, पदादि पाठवत् । तत्र यथा लक्षग्णानामुपयोग एवमेव मीमांसाया ग्रपि । तदुक्तम् —''ग्रसंदिग्घेऽपि वेदार्थे स्थूग्णाखननवन्मतः । मीमांसा निर्णयः प्राज्ञे दुर्बुद्धे स्तू ततो द्वयमिति ॥''

"संदेह निवारक शास्त्र यदि बुद्धि दोष से संदिग्ध प्रतीत हो तथा विरुद्ध शास्त्र के संभेद या व्याकरएगादि ग्रंगों से उसका निराकरएग संभव न हो तो, ब्रह्मसूत्र के ग्रनुसार उसका निर्एय करना चाहिए, ग्रन्यथा तात्पर्य से झब्ट हो जाने का भय रहता है।''

परंपरागत पाठ की तरह अर्थ का भी गुरुमुख से अवगा करने के बाद मंदबुढि वालों को संदेह हो जाता है, क्योंकि परस्पर विरुद्ध अर्थ की समान रूप से प्रतीति होती है। जैसी किं पद ग्रादि के पाठ में ह्रस्वदीर्द्य सम्बन्धी आगक प्रतीति हो जाती है तब प्रातिशाख्य सूत्रों से संदेह निवृत्ति की जाती है वैसे ही मीमांसा में ब्रह्म सूत्रों से संदेह निवृत्ति करनी चाहिए। जैसा किं कहा भी गया है—''वेद के ग्रसंदिग्ध ग्रर्थ में भी यदि खूँटा खोदने की जैसी शिथिल मति हो जाये तो बुद्धिमान् और दुर्बुद्धि दोनों को उत्तर मीमांसा से निर्णय करना चाहिए।''

तथा च निर्णेये येन केनचिद् वक्तव्ये हरिः स्वयं व्यासो विचारं चिकीर्षुः तत् कत्तंव्यतया बोधयति ब्रह्मजिज्ञासा कर्त्तं व्येति । व्यासोक्तत्वादपि कर्त्तंव्यता । कर्त्तंव्य पदाध्याहारे स्वातंत्र्यं न भवति, ग्रन्यथा ''ग्रथ योगानु-शासनम्'' इतिवत् स्वतंत्रता स्यात् । तथा च ज्ञानानुपयोगः, तथाहि ''तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि'' इति केवलोपनिषद् वेद्यं ब्रह्म, न शास्त्रान्तर-वेद्यम् । तद् यदि मीमांसाया स्वतंत्रता स्यात् तज्जनितं ज्ञानं न ब्रह्मज्ञानं भवेत् ।

ग्रथवा ग्रघ्याहार करएणपेक्षयाऽथ शब्द एकाधिकारे व्याख्येयः। वेदाघ्यय-नानन्तर्यं तु सिद्धमेव। न हि ग्रनधीत एव विचारमर्हति, तत्रैतत् स्यात् स्वतन्त्रतेति। तत्र प्रतिविधास्यामः वेदार्थं ब्रह्मणो वेदानुकूल विचार इति। किमत्र युक्तम्, व्याख्यानमिति, व्याख्यानतो विशेष प्रतिपत्तेः यथा कर्मणि~ ''दर्शपूर्णमासौ तु पूर्वं व्याख्यास्यामः ।'' ग्रथातो दर्शपूर्णमासौ व्याख्यास्यामः — इति ।

वेदार्थं निर्ण्य की ग्रावश्यकता तथा तप ग्रादि की ग्रशक्यता को देखकर स्वयं हरि व्यास के रूप में श्रवतीर्ण होकर, ब्रह्म विचार की कत्तंव्यता का उपदेश देते हैं कि---ब्रह्म की जिज्ञासा करनी चाहिए । व्यासोक्त होने से भी यह कर्त्तव्य है । कर्त्तव्य के निर्ण्य में स्वतन्त्रता नहीं होती [कर्त्तव्य का निर्ण्य, शास्त्र या ग्राप्त व्यक्तियों के उपदेश पर ही ग्राधारित रहता है], यदि ऐसा न हो तो ''ग्रथ योगानुशासनम्'' की तरह ब्रह्मजिज्ञासा भी स्वतंत्र होती, तथा ज्ञान का कोई उपयोग न रह जाता । ''तं त्वौपनिषदं पुरुषं पुच्छामि'' यह श्रुति ब्रह्म को केवल उपनिषद् वेद्य ही बतलाती है, ग्रन्य शास्त्र वेद्यनहीं । यदि मीमांसा को स्वच्छंद मान लिया जाय तो, उससे होने वाला ज्ञान ब्रह्मज्ञान नहीं हो सकता । ग्राष्ट्र्याहार करने के लिए, ''ग्रथ'' शब्द की ग्राधिकारिक व्याख्या करनी चाहिए । ''वेदाध्ययन के बाद'' ऐसा ग्रधिकृत ग्रर्थं ही ग्रथ में निहित है । विना ४ ध्ययन किये वैदिक विषय पर विचार नहीं हो सकता । ग्रध्ययन हीन स्वतन्त्रता ही दोष है । वेदार्थं ''ब्रह्म'' में ही विहित है, ऐसा मानना ही वेदानुकूल विचार है, इस विचार के लिए किया गया व्याख्यान ही युक्त है । व्याख्यान से विशेष ग्रर्थावबोध होता है । जैसे कि—पूर्वं मीमांसा में—''दर्श-पूर्णमासौ तु पूर्वं व्याख्यास्यामः'' का तात्पर्यं है ''ग्रथातो दर्शपूर्णमासौ व्याख्यास्यामः'' ।

श्रथवा एतर्हि इमानि सिद्ध्यन्ति प्रयोजनानि, श्रविकाकांक्षा न भवेत्, प्रध्याहारदच, पुरुषार्थंश्च सिध्येत्, उच्छेदरच न भवेदिति कथम् ? श्रथ शब्दोऽर्थंचतुष्टये वर्त्तते—मंगले, अधिकारे, ग्रानंतर्ये अर्थान्तरोपक्रमे च । तत्र श्रुतिमात्रेएव मंगलसिद्धेरर्थान्तरस्य पूर्वोक्तस्याभावान्नात्र तत्कत्पनम् । प्रथावशिष्यते ग्रानन्तर्ये वाऽधिकारे वेति । ग्रानन्तर्ये तु श्रध्ययनस्य स्वतः सिद्धत्वादधिकाकांक्षा भवति । तथा तदभावान्न विचारः सिद्ध्येत् । तथाहि न तावद्धर्मं विचारानन्तर्यं म्, विपर्यं संभवात् । न च पाठतो नियमः, तत्रापि तथा । न चाऽचाराद् व्यवस्था, तत्राप्यनियम संभवात्, प्रत्यवायाश्रवएगत्, संभवेऽपि न वक्तव्यत्वमध्ययनवत्, तथा च ततोऽप्याकांक्षा भवेत ।

ग्रधिकार ग्रथं की सिद्धि के बाद, ग्रधिक ग्राकांक्षा का ग्रभाव, पुरुषार्थ सिद्धि, शास्त्रोच्छेद का ग्रभाव ग्रौर ग्रघ्याहार का ग्रभाव, ये चार प्रयोजन सिद्ध होते हैं, क्योंकि "ग्रथ" शब्द मंगल, ग्रधिकार, ग्रानन्तर्य ग्रौर प्रथॉन्तरोंपकम इन चार ग्रथों में प्रयोग होता है। श्रुति के सारे ही शब्द मांगलिक हैं, इसलिए "ग्रथ" शब्द मंगलार्थंक तो ही नहीं सकता। पूर्व में कुछ कहा तो गया नहीं इसलिए ग्रथन्तिर बोधक भी नहीं हो सकता। दर्व रहे ग्रानन्तर्य ग्रौर ग्रधिकार, इन्हीं दोनों में से किसी ग्रर्थ में वह प्रयुक्त है। ग्रानन्तर्य ग्रर्थ तो स्वतः सिद्ध है, ग्रघ्ययन के बाद ग्रधिक ग्राकांक्षा होती है, यही ग्रानन्तर्य ग्रर्थ का तात्पर्य है। ग्रघ्ययन के बाद ग्रधिक ग्राकांक्षा होती है, यही ग्रानन्तर्य ग्रर्थ का तात्पर्य है। ग्रघ्ययन के बाद ग्रधिक ग्राकांक्षा होती है, यही ग्रानन्तर्य ग्रर्थ का तात्पर्य है। ग्रघ्ययन के बाद ग्रधिक ग्राकांक्षा होती है, यही ग्रानन्तर्य ग्रर्थ का तात्पर्य है। ग्रघ्ययन के बाद ग्रधिक ग्राकांक्षा होती है, यही ग्रानन्तर्य वर्च के बाद ब्रह्म जिज्ञासा की जाय, ऐसा कोई ग्रावस्यक नहीं है, ऐसा मानने से तो विपर्य होगा। न यही नियम है कि चेदों से धर्भ को पढ़ो बाद में ब्रह्म तत्त्व पर विचार करो, यदि ऐसा कोई नियम हो भी तो उसे शिष्टों द्वारा ग्राचरित होते नहीं देखा जाता। उस पर भी यदि यह कहें कि ग्रनियम होगा, सो समझ में नहीं ग्राता कि ग्रनियम कैसे होगा ? वैसा करने अर्थात् धर्म जिज्ञासा के पूर्व ब्रह्म जिज्ञासा करने से, कोई पाप होता हो, ऐसा कोई श्रुति प्रमारण तो है नहीं । यदि पाप संभव भी हो तो, अथ शब्द से वह उल्लेख्य नहीं है, क्योंकि—जैसे अध्ययन के बाद, स्वतः ही ब्रह्म सम्बन्धी अधिक आकांक्षा होती है, वैसे ही धर्म के बाद भी होगी ही, उसे कहने की आवश्यकता नहीं है [इसलिए अथ शब्द धर्म के आनन्तर्य अर्थ में प्रयुक्त नहीं है] ।

न च वैराग्यशमदमादिः पूर्वसिद्धिः, तेषामेवाभावात् । न च यदैव सभवस्तदैव तत्कर्त्तव्यमिति वाच्यम्, तदसंभवापत्तेः तथाहि, ब्रह्मएाः परम-पुरुषार्थं त्वे ज्ञग्ते तज्ज्ञानस्यैव साधनत्वेऽवगते तच्छेषत्वे च यागादीनामवगते तदर्थं कर्म करएो चित्त शुद्धौ सत्यां वैराग्यादि, इदं च वेदांतविचार व्यतिरेवे एा न भवतीत्यन्योन्याश्रयः । निर्द्धारिते तु वेदांते विचारो व्यर्थं एव ।

वैराग्य शम दम ग्रादि संपन्न व्यक्ति को ही वेदांत विचार का ग्रधिकार है, ऐसा ग्रानंतर्यं ग्रर्थं करना भी ग्रसंगत है। विना वेदांत विचार के वैराग्य शम दम ग्रादि हो ही नहीं सकते, सांसारिक भोगों में लोगों की स्वाभाविक प्रवृत्ति होती है, नित्य ग्रनित्य के विचारे बिना झम दम ग्रादि संभव होंगे भी कैसे ? वेदांत विचार के विना ही, याग ग्रादि से चित्त शुद्धि हो जाने से शम दम ग्रादि हों जावेंगे, यह नहीं कह सकते । वेदांत वाक्यों से ब्रह्मज्ञान की मोक्षसाधकता, यागादि की ब्रह्मज्ञान शेषता के ज्ञात होने पर, ब्रह्मज्ञानोत्पति के लिए नित्य ग्रग्निहोत्र ग्रादि के करने से चित्त शुद्ध होने पर ही वैराग्य ग्रादि होते हैं । वैराग्य ग्रादि को बद्दाज्ञान के ग्राश्रित हैं, ब्रह्मज्ञान वेदांत विचार के ग्रधीन है । वेदांत विचार को यदि वैराग्य ग्रादि पर ग्राश्रित मानेंगे तो ग्रन्योन्याश्रय दोष हो जायगा । वेदांत विचार के फलस्वरूप होने वाले शम दम ग्रादि यदि पहले ही संभव हों तो वेदांत विचार की ग्रावश्यकता ही क्या है ।

न च साक्षात्कारः तत्फलम्, तस्य शब्द शेषत्वेन तत्कल्पनायां प्रमागा-भावात् । दशमस्त्वमसीत्यादौ प्रत्यक्ष सामग्र्या बलवत्वाद् देहादेः प्रत्यक्षत्वात् स्वदेहमपि पश्यन् दशमोऽहमिति मन्यते । न तथा प्रक्वते, मनननिदिघ्यासन-विधीनामानर्थक्य प्रसंगात् ।

७

वेदांत विचार का फल ब्रह्म साक्षात्कार नहीं है, वेदांत विचार शब्द-शेष मात्र ही तो है (इससे शाब्दबोध मात्र ही तो होता है) शब्द परोक्ष ज्ञान मात्र कराता है [प्रर्थात् "तत्त्वमसि" के विचारने से केवल इतना ही ग्रर्थं ज्ञात होता है कि—"तू वह है", तत् पद वाच्य उस ब्रह्म का साक्षात्कार तो हो नहीं जाता]। शब्द से साक्षात्कार होता है, इसका कोई प्रमाग तो मिलता नहीं। "तुम दसवें व्यक्ति हो" इत्यादि कथन में तो देहादि की प्रत्यक्ष उपलब्धि होती है, वैसी उपलब्धि "तत्त्वमसि" इत्यादि में तो होती नहीं। यदि वेदांत विचार से ही साक्षात्कार संभव होगा तो, मनन निदिष्यासन ग्रादि विधियां ही व्यर्थं हो जावोंगी।

न चाधिकारिभेदः कल्पनीयः, शब्दज्ञाने तत्कल्पनायां प्रमाणाभावात् । अत्यन्तासत्यप्यर्थे शब्दस्य ज्ञानजननात् प्रमाणासंकरापत्तिश्च । मनसा तज्जननेऽपि तथा । तस्मात् प्रथमं शाब्दमेव ज्ञानमिति मंतव्यम्, अनुभव-सिद्धत्वात्, इदानींतनानामपि शमादि रहितानां निर्विचिकित्सित वेदार्थं-ज्ञानोपलब्धेः संन्यासानुषपत्तिश्च ।

साक्षात्कार के संबंध में श्रधिकारी की कल्पना भी नहीं की जा सकती [ग्रर्थात् उत्तम व्यक्ति को वेदांत वाक्य के विचार मात्र से साक्षात्कार हो जाता है और सामान्य व्यक्ति को मनन आदि द्वारा होता है ], शब्द ज्ञान में इस प्रकार की कल्पना का कोई प्रमारेग नहीं मिलता। ग्रत्यंत ग्रसत्य ग्रर्थ वाले शब्द भी ग्रर्थ ज्ञान तो कराते ही हैं, सभी को उसका समान रूप से .ग्रर्थावत्रोध होता है, ऊँचे नीचे का कोई भेद नहीं होता । शब्द को ग्रपरोक्ष ज्ञांन जनक मानने से सांकर्य दोष भी होग। [ ग्रर्थात् सामान्य ग्रथिकारी को वेदांत वाक्य से परोक्ष ज्ञान होता है तथा विशिष्ट को म्रपरोक्ष (प्रत्यक्ष साक्षात्कार) होता है ऐसा भेद मानने से शाब्दबोध में सांकर्य दोष घटित हीगा, इसलिए यही मानना समीचीन है कि- शम दम ग्रादि के पूर्व शाब्द जान मात्र ही होता है, यही अनुभव सिद्ध भी है। शम दम ग्रादि शन्य. विचार समर्थं व्यक्तियों को यदि वेदांत निर्एय न हो सकता तो, झाजतक के उन विचारकों को संशय रहित वेदार्थ निर्एंय न हो पाता। शब्द से अपरीक्ष ज्ञान मानने से संन्यास भी उपपन्न नहीं हो सकता (ग्रर्थात ऐसा मानने से "वेदांत विज्ञान सुनिध्चितार्थाः, संन्यास योगाद् यतयः झुद्ध-सत्वाः" इत्यादि वेदांतार्थं निर्एय के बाद संन्यास का उल्लेख करने वाली उक्ति ही व्यर्थ हो जायगी, संन्यास की ग्रावश्यकता ही नष्ट हो जायगी)

किंच ग्रघ्याहारश्च कत्तैव्यः, स च कत्तैव्यादिपदानाम्, यदि तत्स्वार्थं, व्यर्थंमेव वाक्यं स्यात्, परार्थंत्वे स्वशक्यम्, न हिं तैर्विचारः कर्त्तुं शक्यतै, स्वकृति वैयथ्यं च, ग्रसंगतिश्चास्य सुत्रस्य भवेत् ।

किं चाधिकारपक्षे पुरुषार्थः सिद्ध्यति, नानंतर्यंपक्षे, उक्तन्यायात् । किं च तादृशरयाधिकारिग्एाः श्रवग्रामात्रेग्रा क्वतार्थंस्य समाधिनिरतस्य प्रवचना-संभवाच्छास्त्रोच्छेदः, शास्त्र विरोधश्च, साधनानामग्रे स्वयमेव वक्तव्यत्वात् । ग्रतोऽनेक दोषदुष्टत्वादधिकारार्थं एव श्रेयान् ।

अथ शब्द का आनं तर्य अर्थ मानने में अधिकाकांक्षा, अध्याहारापत्ति, पुरुषार्थासिद्धि और विचारोच्छेद आदि चार दोष दिखलाये गये, अधिकाकांक्षा का निरूपण ऊपर कर चुके, अब अध्याहार का निरूपण करते हैं---

ग्रानन्तर्यं ग्रर्थं में ग्रथ शब्द से कर्त्तब्य ग्रादि पदों का अध्याहार ग्रावश्यक है, यदि वह ग्रध्याहार स्वार्थं में है तो वाक्य ही व्यर्थ हो जायगा, परार्थ में किया नहीं जा सकता, क्यों कि ग्रल्पज्ञ लोग ब्रह्म सम्बन्धी विचार में समर्थं नहीं हो सकते । यदि ब्रह्म तत्त्व को सामान्यतः ज्ञेय मान लें तो भगवान व्यास देव की क्रुति ही व्यर्थं हो जायगी, तथा स्व-पर के फमेले में "ग्रथाऽतो" इत्यादि सूत्र की उपयोगिता ही समाप्त हो जायगी, ग्रतएव वह ग्रसंगत हो जायगा ।

ग्रधिकार पक्ष में ही पुरुषार्थं सिद्धि होती है, ग्रानंतर्यं पक्ष में नहीं, उपर्युक्त विवेचन से यही सिद्ध होता है। यदि साधन चतुष्टय के बाद ही वेदांत विचार की बात होती तो, श्रवरणमात्र से ही क्रुतार्थ व्यक्ति को समाधि के विना ही साक्षात्कार हो जाता, वेदांत विचार के लिए किये गये प्रवचन की उपयोगिता ही समाप्त हो जाती, प्रवचन विधायक शास्त्रों के ग्रध्ययन ग्रध्यापन की परंपरा का ही उच्छेद हो जाता। साधन के विना केवल श्रवरणमात्र से साक्षात्कार की बात शास्त्र सम्मत नहीं है, यदि साधन विना ही साक्षात्कार संभव होता तो भगवान बादरायरा स्वयं साधनों का वर्र्यान न करते। इस प्रकार ग्रानंतर्यं ग्रर्थं ग्रनेक प्रकार से दूषित है, ग्रधिक र ग्रर्थं मानना ही श्रेष्ठ है।

न च ज्ञातुमिच्छ। जिज्ञासा, नाधिकर्त्तुं शक्येति वाच्यम्, जिज्ञासा पदस्य विचारार्थंत्वात् । ग्रत एव जिज्ञासितुमिच्छेदिति पुराविदां वचनानि, जिज्ञासा पदेन चैतज्ज्ञापयति । ब्रह्मज्ञानं पुरुषार्थंसाधनत्वादिष्टम्, तदिच्छा-पूरग्गाय विचार ग्रारम्यत इति । यत्मात् कर्मादिम्यो ज्ञानमेव पुरुषार्थं साधनमित्यतः तज्ज्ञानाय विचारोऽधिक्रियत इति ।

जिज्ञासा शब्द का ग्रर्थ ''जानने की इच्छा" नहीं किया जा सकता। ज्ञानेच्छा मात्र से अम निवृत्त नहीं होता। जिज्ञासा पद विचारार्थंक है जैसा कि—''जिज्ञासितुमिच्छेत्'' (जिज्ञासा की इच्छा) इत्यादि प्राचीन (शावरमाष्य) लोगों की उक्ति से निश्चित होता है। यदि सूत्रकार को जिज्ञासा पद से विचार ग्रर्थ हीग्नाह्य था तो ग्रसंदिग्ध विचार शब्द को छोड़कर श्लिष्ट पद का क्यों प्रयोग किया ? उत्तर देते हैं कि सूत्रकार जिज्ञासा पद से यह ज्ञापन करते हैं कि—परम पुरुषार्थ का साधन ब्रह्मज्ञान ही इष्ट है, मोक्ष की इच्छा पूर्ण करने के लिए उसका विचार प्रारम्भ होता है।

ग्रतः शब्दार्थः—ग्रथ शब्द का निरूपएा करके ग्रब ''अतः'' का निरूपएा करते हैं—

अधिकारी तु त्रैर्वाएक एव, न हि वेद विचारस्य वेदाधिकार्यंतिरिक्तः शक्यते कल्पयितुम् । न हि मंदमतेर्वेदो नायग्तीति त्रैर्वाएकि मतिमत्त्वमधि-कारि विशेषर्एं कल्प्यते । ग्रंधपंग्वादीनामिव कर्मरिए गृहाद्यासाक्तस्य मननाद्य-संभवात् साक्षात्कारो न भविष्यति ।

वेदार्थं विचार में तीन वर्ग्स के लोग ही अधिकारी हैं, वेदार्थं विचार में अधिकारी के अतिरिक्त किसी अन्य की कल्पना भी नहीं कर सकते । ऐसा नहीं है कि मंदमति को वेद नहीं आता इसलिए ही तीन वर्ग्स वालों को अधिकारी कहा गया हो, अपितु अधे-लंगड़े की तरह असक्त, गृह कार्य में अत्यासक्त व्यक्ति मनन नहीं कर सकता अतः उसे साक्षात्कार नहीं हो सकता, इस आधार पर शुद्ध के अनधिकार की बात कही गयी है ।

न च धर्मंन्यायेन गतार्थं रवमस्य अप्रतिज्ञानादनुपलब्बेक्च । न च जगत्कारएं परमारमा वा प्रकृतिर्वा परमाएगवो वेति संदेहे किंचिदधिकरएा-मस्ति । स्यादेतत्, अथातो धर्मंजिज्ञासेति घर्मं विचार प्रतिज्ञाय नोदक-वाक्यार्थंस्य धर्मंत्वमुक्त्वा प्रामाण्यपुरःसरं सर्वे संदेहा निवारिताः, तव ब्रह्म-ज्ञानस्यापि धर्मत्वम् । प्रात्मेक्येवोपासीत, अक्ष्मानं श्लोकम्रपासीत, त्रव् ब्रह्म त्युपासीत, ग्रात्मा वाऽरे द्रष्टव्य इत्यादिनोदनवाक्यार्थं त्वात् । ''ग्रयं हि परमो धर्मो यद् योगेनात्मदर्शनमिति'' स्मृतेरुच । सृष्ट्यादिवाक्यानां त्वर्थं-वादत्वम् । ग्रारोपापवाद विषय धर्मं प्रतिपादकत्वेन विधेयोपासनाविषयस्ता-वकत्वात् । न च ज्ञानादीनामविधेयत्वं, प्रमाणवस्तुपरतंत्रत्वेनाक्वति-साध्यत्व।दिति वाच्यम्, नहि सर्वात्मना ग्रसाध्यम्, प्रकारभेदस्त्वप्रयोजकः, सर्वस्यापि काररणेषु पुरुषवव्यापृतिः तदत्र वृत्ति संपादने प्रमाण संपादने वा पुरुष-कृति साध्यत्वम् । ग्रन्यथा सिद्धान्तेऽपि मननादि म्रास्त्र वैफल्यापत्तेः, साधन प्रतिपादक श्रुति विरोधश्च, येनापि सर्वं किया फलत्वं निराकार्यं तेनापि गुरूपसत्त्यादिना यतितव्यमेव ज्ञानार्थे, तस्माद् यत्रापि विघ्यश्रवर्णं, तत्रापि विधि परिकल्प्य तत्रत्यानां तच्छेषत्वं कल्प्यमिति, नार्थोऽनया मीमांसया, ग्रन्यथा विरोधोऽपि ।

धर्म की तरह, ब्रह्म विचार की गतार्थता भी नहीं है, अर्थात् वेद के अर्थ ज्ञान मात्र के लिए जैसे धर्म की जिज्ञासा होती है वैसे ब्रह्म जिज्ञासा नहीं होती, अपित वेदार्थं ब्रह्म ज्ञान के लिए यह विचार किया जाता है। जैमिनि ने केवल धर्म विचार की ही प्रतिज्ञा की है, ब्रह्म विचार की नहीं (यदि ब्रह्म विचार की भी की होती तो वे ''ग्रथातो वेद जिज्ञासा'' सूत्र बनाते)। यदि धर्म जिज्ञासा में ब्रह्म विचार की भी प्रतिज्ञा होती तो ''चोदना लक्षणोथों धर्मः'' इत्यादि से धर्म विचार की तरह ब्रह्म विचार की भी उपलब्धि होती। इस प्रकार की उपलब्धिन होने से निश्चित होता है कि ब्रह्म विचार की प्रतिज्ञा नहीं की गयी । ग्रीर न जैमिनि की पूर्व मीमांसा के किसी श्रधिकरए में जगत कारए रूप से परमात्मा, प्रकृति या परमाए के विषय में विचार ही किया गया है, जिसके ब्राधार पर यह कहा जा सके कि धर्म जिज्ञासा के अन्तर्गत ही ब्रह्म जिज्ञासा भी है। यदि ऐसा होता तो ''ग्रथातो घर्म जिज्ञासा'' सूत्र से धर्म विचार की प्रतिज्ञा के लिए, नोदक वाक्य की अर्थधर्मता बतला कर सारे संदेहों का प्रमाणों सहित निराकरण किया गया होता [ग्रर्थात् ''चोदना लक्षणार्थों धर्मः'' से लेकर ''ग्रात्मेत्येवोपासीत'' इत्यादि वाक्यों की ग्रर्थधर्मता बतलाकर उपपत्ति पूर्वक प्रर्थवाक्यों की प्रामारिएकता की शंका निराकृत की गयी होती] ''ग्रात्मेत्येवोपारीत, ग्रात्मानः लोकमुपासीत, तद ब्रह्म त्यूपासीत, ग्रात्मा वा ग्ररे द्रष्टव्यः'' इत्यादि नोदनवाक्याथों से ब्रह्म-ज्ञान का भी धर्मत्व सिद्ध होता है। ''योग के दारा आत्म दर्शन किया जाना ही परम धर्म है'' इत्यादि स्मृति प्रमाएा भी हैं। हमारे मत से तो जगत

नित्य है ग्रतः ''यतो वा इमानि'' इत्यादि सृष्टि प्रतिपादक वाक्य अर्थवाद मात्र ही हैं। क्योंकि- ब्रह्म में कोई वास्तविक धर्म तो है नहीं, वह तो नित्य शुद्ध बुद्ध उदासीन होने से सदा ही निविषय है, स्थूलता श्रादि निषेघ करने वाली श्रुतियाँ उसकी निर्विषयता का प्रमागा हैं। सृष्टि प्रतिपादक वाक्यों में उन्हीं ग्रपवाद विषयों का ग्रारोप किया गया है जो कि केवल उपासना के विषय (ईश्वर) की स्तुति मात्र हैं । प्रत्यक्ष ग्रादि प्रमाएा ग्रौर वस्तु सापेक्ष होने से, विघि, आकृति साध्य होती है, इसलिए ग्राकृति रहित (परज्रह्म के लक्षरण स्वरूप सत्यंज्ञग्नमनंतंब्रह्म) ।ज्ञान ग्रादि विघेय नहीं हो सकते । ज्ञान श्रादि एकदम ग्रसाघ्य भी नहीं हैं, प्रकार भेद तो प्रयोजन हीन होता है, सभी कारएगों में पुरुष का प्रयास होता है। ब्रह्माकार वृत्ति के उत्पादन तथा चक्षु मन ग्रादि प्रमारण रूप ज्ञानेन्द्रियों के निग्नह में पुरुष का प्रयास सापेक्ष होता है, यदि ऐसा न हो तो वेदांत मत के अनुसार विधीयमान मनन निदिष्यासन म्रादि नियम विफल हो जायेंगे, तथा साधन प्रतिपादक श्र\_तियों की विरुद्धता सिद्ध होगी । जो लोग ज्ञान की साधना में कर्मफल के निराकरण की बात करते हैं, उन्हें भी ज्ञान साधन के लिए गूरु के शररणापन्न होकर प्रयास करना ही पड़ता है । जहाँ (''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इत्यादि वाक्यों में) साधन फल मात्र की प्रतीति होती है, विधि की नड़ीं, वहाँ भी विधि की कल्पना करके उस प्रकरण में स्थित (''सत्य ज्ञानमनंत ब्रह्म'' इत्यादि) वाक्यों की विधिशेषता की कल्पना करनी ही पड़ती है। इस प्रकार उत्तर मीमांसा में धर्म का प्रयोजन ही क्या है? यदि ऐसा नहीं मानते तो ("आम्नायस्य क्रियार्थंत्वादानर्थंक्यमतदर्थानाम्" इत्यादि स्मृति के आधार . पर उत्तर कांड की ज्रनर्थंकता से) विरोध होता है ।

स्यादेतत्, ब्रह्मविचार एवारम्भग्गीयो न धर्मविचारः, सर्ववेद व्यासकर्त्रा वेदव्यासेन इतत्वात् तुच्छफलत्वाच्च । कल्पोक्त प्रकारेग्ग निःसदिग्धं करग्ग-संभवाच्च । आचारपरम्परयाऽपि करग्गसंभवाच्च । एतर्हि ग्रपि संदेहे सूत्रभाष्य याज्ञिकानामेवानुकृतिः क्रियते, न मीमांसकस्य, तस्मात् सांगवेदाव्ये-तुर्निःसंदेह करग्ग संभवान्न पूर्वंयाऽपि कृत्यम् । किं च परम कृपालुर्वेदः संसारिग्णः संसारान्मोचयितुं कर्माणि चित्तशुद्ध्यर्थं बोधितवानिति कूपेऽन्ध-पातनवदप्रामाणिकत्वभियावसीयते । विपरीत बोधिका तु पूर्वंमीमांसा तस्मा-दपि न कर्त्तव्येति । पूर्व पक्ष ---

ब्रह्मविचार ही ग्रारंभगीय है, धर्मविचार नहीं, क्योंकि—वेद के व्यासकर्त्ता भगवान वेदव्यास ने उस पर कोई विचार ही नहीं किया तथा धर्म का फल स्वर्ग भी एक तुच्छ वस्तु है। कल्पसूत्र के ग्रनुसार, असंदिग्ध होने पर ही धर्म का श्रनुष्ठान होता है, ग्रनुष्ठान के प्रकार में संदेह होने पर कल्पसूत्र भाष्य तथा निरन्तर यज्ञानुष्ठानशील याज्ञिकों का ग्रनुसरण करना पड़ता है, धर्म ज्ञान के लिए मीमांसक से परामर्श ग्रावश्यक नहीं होता। ग्रंगों सहित वेदाध्ययन करने वाले को ग्रसंदिग्ध ग्रनुष्ठान के लिए, पूर्वमीमांसा की ग्रपेक्षा नहीं होती। परम कृपालु वेद, कूपतुल्य गहन कमों में, अंधे व्यक्ति की तरह पतित, किंकर्त्तव्य विमूढ संसारी व्यक्तियों को संसार से मुक्त करने के लिए चित्त शुद्धि का उपदेश देते हैं। जब कि—पूर्व मीमांसा, इसके विपरीत कर्म बन्धन का प्रवचन करती है, इसलिए भी पूर्वमीमांसा विचारणीय नहीं है।

मैवम् । कि विचारमात्रं न कत्तंव्यं, पूर्वकाण्ड विचारो वा, नाद्यः, तुल्यत्वात् सर्माथतत्वाच्च । द्वितीये सामान्य न्यायेन संदेहे निवार्ये लक्षण-वत्तदुपयोगः, अनिष्टतया निरूपणं न मीमांसादोषः किन्तु विचारकाणां स्वभाव भेदात् । कि च ग्रावश्यकत्वादपि, निवृत्तानामपि यागादिज्ञग्तस्याव-श्यकत्वम्, चित्तज्ञुद्ध्यर्थत्वात् । परमाश्रयभेदेन प्रकारभेदः कायिकादिभेदात् । तत्रादस्य वाचिको द्वितीयतृतीययोः कायिकः चतुर्थस्य मानसिक इत्या-श्रमिणाम् । तस्मादेकेनेव चरितार्थत्वात् कि द्वितीयेनेति प्राप्ते ।

उत्तर पक्ष—

ऐसा उचित नहीं है कि पूर्व मीमांसा पर विचार ही न किया जाय। प्रश्न यह है कि--विचार करने की बात ही छोड़ दी जाय अथवा पूर्वकाण्ड पर विचार न किया जाय ? विचार करने की बात छोड़ें तो, उत्तर काण्ड पर भी विचार नहीं कर सकेंगे, क्यों कि दोनों समान हैं, आपने स्वयं ही "आप्रतिज्ञानात्" इत्यादि से विचार का प्रतिपादन किया है। पूर्वकाण्ड पर विचार न करने से कार्यं नहीं चल सकता, क्यों कि --वेद में जब परस्पर विरोधी त्रिधियाँ मिलती हैं तब उसके निवारएग के लिए, कल्पसूत्र के लक्षरणों की तरह, पूर्व मीमांसा की उपयोगिता है। पूर्व मीमांसा को जो अनिष्ट रूप से निरूपएग किया जाता है, वह विचारकों का दोष है मीमांसा का नहीं (ग्रर्थात् सूत्रकार ने अनिष्ट अर्थं में रचना नहीं की है अपितु भाष्यकारों ने अनिष्टार्थ कल्पना की है), पूर्वमीमांसा के सूत्र निर्दोष हैं। विचारकों ने जो सूत्र से विपरीत कल्पना की है, स्वभाव भेद ही उसका कारएा है। पूर्व-मीमांसा ग्रावस्यक भी है, फलाकॉक्षा रहित उपासकों के लिए भी याग ग्रादि का ज्ञान आवस्यक है, क्यों कि—याग आदि चित्त शुद्धि के साधन हैं। आश्रमों के अनुसार याग आदि में कायिक प्रादि प्रकार भेद हैं। ब्रह्मचर्य में वाचिक यज्ञ का विधान है, तो गृही और वानप्रस्थी में कायिक तथा संन्यास में मानस यज्ञ विहित है [वाचिक—ब्रह्मयज्ञ, कायिक—अगिनहोत्र, मानस क चिंतन] इस प्रकार जब एक (धर्म विचार) से ही सब कुछ संभव है तो, दूसरे (ब्रह्म विचार) की क्या आवश्यकता है ?

उच्यते—उपासनाय। धर्मंत्वेऽपि न ब्रह्मागो धर्मंत्वम्, ज्ञान रूपत्वात्, धर्मस्य च किया रूपत्वात् । न चार्थवादानां धर्मं इव ब्रह्मण्युपयोगः कर्त्तुं शक्यः । उत्पत्तिप्रकारफलभेदानामभावात् । प्रकृते तु माहाः म्यज्ञानार्थं तदुपयोगः । तस्य च ज्ञानोपयोगो यथा तथा वक्ष्यते चतुर्थे, उपासना दर्शना-दिपदानां मनोव्यापारत्वमेव, विचारस्यापि तथा ज्ञानोपयोगित्वं, तथाग्ने वक्ष्यते ।

#### सिद्धान्त---

[जो यह कहा कि— "आत्मेत्येवोपासीत" इत्यादि नोदन वाक्यों के श्रवण से ही ब्रह्म ज्ञान का घर्मत्व सिद्ध है, फिर पृथक् रूप से उसकी जिज्ञासा की क्या ग्रावश्यकता है ? इसका उत्तर देते हैं] जैसे— "ज्योतिष्टोमेन यजेत" इत्यादि में ज्योतिष्टोम देवता के उद्देश्य से द्रव्यत्याग,त्मक भावना रूप से धर्मत्व है, वैसा "ग्रात्मेत्येवोपासीत" इत्यादि में केवल क्रियामात्र से घर्मत्व कई, वैसा "ग्रात्मेत्येवोपासीत" इत्यादि में केवल क्रियामात्र से घर्मत्व नहीं है, वसा "ग्रात्मेत्येवोपासीत" इत्यादि में केवल क्रियामात्र से घर्मत्व नहीं है, वसा "ग्रात्मेत्येवोपासीत" इत्यादि में केवल क्रियामात्र से घर्मत्व नहीं है, वयों कि— उपासना मानस क्रिया साध्य है, इसलिए घर्म रूप होते हुए भी, निष्क्रिय ब्रह्म की साधिका होने से उसमें घर्मत्व नहीं है । ब्रह्म केवल ज्ञान रूप ही तो है, धर्म क्रिया रूप होता है [ग्रर्थात् "सत्य ज्ञानमनत ब्रह्म" में ब्रह्म को चिन्मात्र कहा गया है तथा "चोदना लक्षणोर्थो घर्मः" में घर्म को किया रूप कहा गया है] । "वायुवे" क्षेपिष्ठ' इत्यादि ग्रर्थवाद वाक्यों की "वायज्य क्षेत्रमालभेत्" इत्यादि विषय में घर्म रूप उपयोगिता है; सृष्टि ग्रादि ग्रर्थवाद वाक्यों की "ग्रात्मेत्येवोपासीत" इत्यादि विषय में वैसी उपयोगिता नहीं है । क्यों कि उसमें उत्पत्ति, प्रकार, फल ग्रादि के मेह का ग्रभाव है [किया में—''ग्रसावादित्यो न व्यरोचत'' ग्रादि सूर्यादिकी उत्पत्ति, ''ग्रयं वै सोमेनेजानात्'' इत्यादि में प्रकार तथा ''वायुर्वें क्षेपिष्ठः'' इत्यादि फल ग्रादि भेद होते हैं । ब्रह्म में उत्पत्ति ग्रादि का सर्वथा ग्रभाव है, क्योंकि वह नित्य, सदैकरस ग्रौर स्वयं फलस्वरूप है] । ब्रह्म के ''यतो वा इमानि'' इत्यादि जो प्राक्वत ग्रर्थंवाद वाक्य हैं, वे केवल माहात्म्यज्ञान के लिए ही उपयुक्त हैं । माहात्म्य ज्ञान का वर्ग्यंन चतुर्थं ग्रघ्याय (के चतुर्थं पाद के ''ग्रादित्यादिमतयः'' सूत्र) में करोंगे (ग्रर्थात् भगवत्प्राप्ति रूप साक्षात्कार में, भक्ति द्वारा उन वाक्यों की उपयोगिता बतलावेंगे)। ''ग्रात्मेत्येवोपासीत, ग्रात्मा वाऽरे द्रष्टव्यः'' इत्यादि में उपासना ग्रौर साक्षात्कार ग्रादि की मनोव्यापरता ही वर्णित है । विचार की ज्ञानोपयोगिता का भी (त्रुतीय ग्रघ्याय, त्रृतीय पाद के उभयव्य-पदेशाधिकरएए में) चिन्तन करोंगे ।

कि चौपनिषदज्ञानस्यापि कर्मोपयोगित्वम्, "यदेव विद्यया क रोति श्रुद्धयोपनिषदा वा तदेव वीर्यं वत्तरं भवति'' इति । अतएव ब्रह्मविदामेव जनकादीनां कर्मं िएा सर्वं देव सान्निध्यम्, अन्यथा आभासत्वमेव । न च ब्रह्म-रूपात्म विज्ञाने देहाद्यध्यासाभावेन कर्त्तुं त्वाभावात् कर्मानधिकार इति वाच्यम् । निरध्यस्तैरेव देहादिभिः कर्मं करएासंभवात् । अत एव जीवन्मुक्तानां सर्वे व्यापाराः । तथा च स्मृतिः "नैव किचित्तकरोमीति युक्तो मन्येत तत्त्ववित् । पद्यन् श्रुण्वन् स्पृशत् जिन्नन्नत्त्वन्त् गच्छन् स्वपन् श्वयत्त् । प्रिलपन् विम्नुजन् गृह्धन्नुन्मिषन् निभिषद्वपि । इन्द्रियाएान्द्रियार्थोष्ट्र वर्तन्त इव धारयन् । ब्रह्मण्याधाय कर्माणि संगं त्यक्त्वा करोति यः । लिप्यते न स पापेन पद्म-पत्रमिवाम्भसा ॥'' इति । अतो ब्रह्मविदामेव इन्तं कर्मं शुभफलं भवति । अतो धर्मविचार कारएएमपि ब्रह्म जिज्ञास्यमेव । तस्मान्न गतार्थंत्वानुपयोगौ ।

 कि मैं कुछ नहीं करता, वे देखते, सुनते, स्पर्श करते, सूं घते, खाते, सोते, चलते, श्वास लेते, वोलते, लेते, देते, उठते, बैठते हुए इन्द्रियों के विषयों का उपयोग करते हुए भी सभी कमोँ को ब्रह्माश्रित मानकर, अनासक्त होकर आचरण करते हैं, इसलिए वे पाप से उसी प्रकार ग्रासक्त नहीं होते, जैसे कि कमल पत्र जल से संसक्त नहीं होता।'' ब्रह्मवेत्ताओं के क्रत कर्म शुभफलदायी होते हैं, इसलिए धर्म विचारकों के लिए भी ब्रह्म जिज्ञास्य ही है। ग्रतएव ब्रह्म जिज्ञासा में कर्ममीमांसा की गतार्थता ग्रौर ग्रनुपयोगिता नहीं कही जा सकती।

ननु फलप्रेप्सुरधिकारी, फलं च विचारस्य शाब्दं ज्ञानं, तस्य मननादि द्वाराऽनुभवः तस्य चानर्थं निवृत्ति पूर्वक परमानंदावाप्तिः । तथा च विरक्तो-ऽनर्थं जिहासुः परप्रेप्सुश्चाधिकारी कस्मान्न भवति । ''शब्द ब्रह्मार्गि निष्णातो न निष्णायात् परे यदि । श्रमस्तस्य फलं मन्ये ह्यधेनुमिव रक्षतः ।।'' इति भगवद् वचनात् केवलस्य निन्दा श्रवणादिति चेत्, न, फलकामनायः ब्रनुपयोगात् । ब्रन्येनेव तत् समर्पंणात् । नित्यत्वादप्यर्थंज्ञानस्य न फल-प्रेप्सुरधिकारी । निन्दार्थंवादस्तु मननादि विधिशेष इति मन्तव्यम् ।

जो फलाकांकी वेदांत शास्त्र के अधिकारी हैं, उन्हें विचार के फलस्वरूप शाब्द ज्ञान होता है, मनन ग्रादि से उस ज्ञान की अपरोक्ष अनुभूति होती है, अतएव अनर्थ की निवृत्ति होकर परमानन्द पुरुषोत्तम की प्राप्ति हो जाती है, तो भला अनर्थ को त्यागने वाले विरक्त हैं जो कि—परब्रह्म को प्राप्त करने को आक्नुख रहते हैं, वे अधिकारी क्यों न होंगे ? "शब्द ब्रह्म में निष्णात व्यक्ति यदि परतत्त्व में निष्णात नहीं होता तो उसका प्रयास श्रममात्र ही है, जैसे कि—दूध न देने वाली गौ की सेवा फलरहित, श्रममात्र ही होती है" इस भषवदीय वचन में केवल निन्दा ही नहीं की गई है अपितु फल कामना को अनुपयोगी बतलाया गया है। अनन्य भाव से परमात्म प्राप्ति की कामना नाले ब्रह्मवेता को ही अधिकारी बतलाया गया है। अर्थज्ञान की नित्यता होने से, फलाकांक्षी व्यक्ति अधिकारी नहीं हो सकता [अर्थात्त संज्यावदन आदि की तरह उपासना करणीय है, उसके न करने से प्रस्थवाय होगा, इसलिए फलाकांक्षा हो या न हो वह तो कर्त्तव्य है ही]। जिन्दार्थनाद को तो मनन आदि निर्विशेष की तरह मानना चाहिए। यहाँ तक ग्रधिकारी श्रौर पर-प्राप्तिरूप प्रयोजन पर विचार किया गया, श्रब विषय का निर्वचन करते हैं—

ननु ब्रह्मणो विचारे प्रतिज्ञाते विरोधनिराकरणादीनामप्रतिज्ञातार्थंत्वम्, न वा वक्तव्यत्वम् । निविचिकित्सज्ञानानुदयप्रसंगादिति चेत्, न, ब्रह्मण इति न कर्मणि षष्ठी, किन्तु शेषषष्ठी, तथा च ब्रह्मसंबधि तज्ज्ञानोपयोगि सर्वमेव प्रतिज्ञातं वेदितव्यम् । न च गौएतापत्तिरजिज्ञास्यत्वं च स्यादिति वाच्यम् । ब्रह्ममात्रे संदेहाभावात् । संदिग्धस्यैव जिज्ञास्यता, गौएात्वं तु शब्दत एव न-त्वर्थतः, वेद प्रामाण्यं तु प्रतितंत्र सिद्धत्वान्न विचार्यंते, तस्माद् ब्रह्म जिज्ञासि-तव्यम् इति सिद्धम् ।

क्या, समस्त वेदांत वाक्यों के ब्रह्म में समन्वय रूप विचार में विरोध निराकरख, साधन, फल म्रादि की म्रप्रतिज्ञार्थता होती है ? नहीं, ऐसा नहीं कह सकते । यदि कहें कि परमत निराकरण पूर्वक स्वमत व्यवस्थापन रूप निरूपसा के श्रभाव से सांख्य आदि का निराकरसा न हो सकेगा, जिससे जगत का कर्त्ता ब्रह्म है या प्रधान ऐसा संदेह बना ही रहेगा, ब्रह्म विषयक ग्रसंदिग्ध शाब्दबोधात्मक ज्ञान न हो सकेगा। सो बात नहीं है, क्योंकि "ब्रह्म एाः" में कर्म में षष्ठी नहीं है ग्रपित शेष षष्ठी है, जिससे ब्रह्म सम्बन्धी श्रीर उसके ज्ञानोपयोगी ग्रादि सभी की प्रतीति हो जाती है (जब किक में-षष्ठी मानने से केवल ब्रह्म कर्मक ज्ञानोपयोगी विचार की ही प्रतीति होती है, जिससे स्नाकस्मिकल्वापत्ति दोष होता है) । ऐसा नहीं है कि इस प्रकार के ब्रह्म विचार में ब्रह्म की गौएता हो जायगी. जिससे अजिज्ञास्यता होगी। आस्तिकों को ब्रह्म सत्ता में संदेह नहीं होता । वस्तूतः संदिग्ध विषय की ही जिज्ञास्यता होती है, गौगता तो शब्द से ही होती है अर्थ से नहीं । वेद की प्रामाणिकता पर विचार करने का तो कोई प्रश्न ही नहीं है, क्योंकि वेद-प्रतिकूल करणाद, ग्रक्षपाद ग्रादि के मत ग्रपने में पूर्ण हैं, उन्हें तो वेद की अपेक्षा ही नहीं है, ग्रतः उनके लिए वेद की प्रामासिकता सिद्ध करने का कोई ग्रर्थ ही नहीं है, ग्रास्तिकों को वेद की प्रामाणिकता में किचित मात्र भी संदेह नहीं होता, ग्रतः वेद की प्रामाएिकता विचार्यं नहीं है। इसलिए ब्रह्म ही जिज्ञास्य है, ऐसा मानना चाहिए ।

इस प्रकार भाष्यकार----ग्रधिकारी, विषय, सम्बन्ध और प्रयोजन इन चार अनुबंधों का निरूपस करते हुए पहला प्रधिकरसा समाप्त करते हैं।

## २ ग्राधिकरण

ं किंच तत्र किलक्षर्ण किंप्रमारणकमिति जिज्ञासायामह सूत्रकारः —

वह ब्रह्म कैसा है ? उसके ग्रस्तित्व में क्या प्रमाए है ? इस जिज्ञासा पुरू सूत्रकार कहते हैं---

### जन्माद्यस्य यतः शास्त्रयोनित्वात् । १।१।२॥

ननु कथमत्र संदेहो यावता ''सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म'' इत्याह श्रुतिरेव । विरुद्धं चैतत्, स्वरूपलक्षण कथने कार्यं लक्षणस्य वक्तुमणक्यत्वात्, विवादा-ध्यासितत्वाच्च । न हि ब्रह्मणो जगत्कर्त्तृं त्वं सर्वं सम्मतम्, न चागमोदित-मिति वेदमात्रस्य ब्रह्मप्रमाणकत्वं वक्तुं शक्यते । किं च व्यर्थश्वैवं विचारः, लक्षणप्रमाणाम्यां हि वस्तुज्ञानं भवति, तच्च स्वरूपलक्षरोनेव भवतीति किमनेन, तस्मादयुक्तमुत्पश्याम इति ।

भारत स्वरूप के सम्बन्ध में संदेह किया जाय यह समक में नहीं थाता, भुति स्पष्ट रूप से उसके स्वरूप का विवेचन करती है कि ''ब्रह्म सत्य, ज्ञान और अनन्त स्वरूप है।'' सूत्रकार यदि ब्रह्म की जगत्कर्त्ता के रूप में प्रस्तुत करते हैं तो वह विरुद्ध सा लगता है, क्योंकि विना स्वरूप बतलाये उसके कार्य को बतला. भी कैसे सकते हैं। स्वरूप लक्षरण ही कार्य का उपजीव्य होता है (अर्थात सामर्थ्यानुसार ही कार्य क्षमता का निर्दारण हो सकता है), बर कार्य का लक्षरण विवादास्पद है बतः संघय का निराकरण संमव नहीं है। ब्रह्म की जगत्कर्त्तु ता सर्व सम्मत नहीं है (कपिल आदि उन्हें नहीं मॉनते) इसलिए मुष्टि के आधार पर ब्रह्म का स्वरूप निर्दारण नहीं किया जा सकता, और न परमात्मा द्वारा कहा गया है, इसलिए संपूर्ण वैद प्रॉमॉर्शिक है यही कहा जा सकता है [त्रेद में ही प्रजापति के कर्त्तु त्व का भी उल्लेख है], इसलिए कार्य के लक्षरण के आधार पर ब्रह्म पर विचार करना व्यर्थ है। लक्षरण से ही क्या होगा के साधार पर ब्रह्म का काम होता है, केवल कार्य है। लक्षरण से ही क्या होगा के स्वरूप का काम होता है, केवल कार्य के लक्षरण से ही क्या होगा के स्वरूप के प्राय स स्वरूप से ही संगय की निवृत्ति हो सकती है। हमें तो "जन्माचस्य यतः" सूत्र ही अयुक्त प्रतीत झेता ही उच्यते—''संदेहवारकं शास्त्रं वेद प्रामाण्यवादिनाम् । क्रियाशक्तिज्ञानशक्ती संदिह्यते परस्थिते ।'' न हि श्रुति व्याख्यातुं प्रवृत्तः सूत्रकारः, किन्तु संदेहं वारयितुम् । तत्र ''सत्यं ज्ञानमनन्त् ्'', ''नित्य शुद्धमुक्त स्वभावम्'' इति श्रुत्या कर्त्तृत्वादि प्रापंचिक धर्मराहित्यं प्रतीयते । ''यतो वा इमानि भूतानि जायंते, येन जातानि जीवंति, यत् प्रयन्त्वभिसंविशंति'' इति कर्त्तूत्वम् च ।

उक्त तर्क पर कथन यह है कि ''वेद को ही एकमात्र प्रमारा मानने वालों के लिए ही यह शास्त्र संदेह निवारक है, परब्रह्म में स्थित कियाशक्ति और ज्ञानशक्ति में ही लोगों को संशय होता है [ग्रर्थात् उपनिषद् प्रतिपाद्य ब्रह्म सम्बन्धी सर्वज्ञता श्रौर जगत् कर्त्तु स्व पर ही सशय होता है], सूत्रकार श्रुति की व्याख्या करने के लिए तत्पर नहीं हैं, वे तो संदेह निवृत्ति के लिए प्रस्तुत हैं। वेद में— ''सत्यं ज्ञातमनन्तम्'' तथा ''नित्य शुद्ध मुक्तस्वभावम्'' इत्यादि से कर्त्तु ता ग्रादि प्रापंचिक धर्म राहित्य का विवेचन किया गया है। ''यतो वा इमानि'' इत्यादि से कर्त्तु त्व भी ज्ञात होता है।

तत्र संदेहः, कि ब्रह्म कर्त्तुं प्राहोस्वित् ग्रकर्त्तुं ? कि तावत् प्राप्तम्, ग्रकर्त्तुं, कथम् ? "ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इति प्रधानवाक्यम्, फल-संबंधात् । ऋचापि विवृतम् "सत्य ज्ञानमनन्तं ब्रह्म", "यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन्'', "सोऽक्नुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिता'' इति । फलार्थं च ब्रह्म ज्ञानम्, फलं च फलवाक्योक्त घर्मज्ञानादेव नान्यथा, कर्त्तुं त्वं च परविवरस्ततयोक्तम् । परं किमित्युक्ते यः सर्वान्तर ग्रानन्द इति । कथं सर्वान्तरमित्याकाक्षायाम् परिचर्यार्थं भूतभौतिक सृष्टिमुक्त्वा गौर्णानन्तर्यं परिहृतम् । गौर्णोपासना फलं च प्रधान शेषतयोक्तम् । तत्रान्यगत कर्त्तुं त्वा-रोपानुवादोऽपि संभवति । ततश्च "भूगुर्वे वारुर्गिः" इत्युपाल्यानेऽप्रि परिचायकत्वाद् गौर्णकर्त्तुं त्वमेवानूद्यते, फलाश्रवर्णादिति पूर्वपक्षः ।

ग्रब संशय होता है कि ब्रह्म कर्त्ता है या नहीं ? कहते हैं कि नहीं। "ब्रह्मविदाप्नोति परम्" यह फल सम्बन्धी वाक्य है, ऋचा भी ऐसा ही विवरएा प्रस्तुत करती है—"ब्रह्म सत्य ज्ञान अनन्त है, जो अपनी हृदगुहा में निहित उसे जानता है, वह उसके साथ समस्त कामनाओं का उपभोग करता है" इत्यादि । ब्रह्म प्राप्ति रूपी फल के लिए ही ब्रह्म ज्ञान होता है, फल वाक्योक्त धर्मज्ञान से ही फल को जान पाते हैं, जानवे का कोई सौद साधन नहीं है । ब्रह्म का कत्तु त्व परब्रह्म का परिचायक बतलाया गया है । परब्रह्म क्या है ? इसका उत्तर मिला कि ''जो सबके ग्रन्दर ग्रानन्द स्वरूप है ।'' वह सर्वान्तर्यामी ग्रानन्द कैसे है ? इस ग्राकाक्षा पर उसके परिचय के रूप में भूत भौतिक सृष्टि बतलाकर उस ग्रानन्द को ही सबकी ग्रन्तिम श्रेष्ठ परिएाति बतलाया गया है, सृष्टि ग्रादि का कर्त्तु त्व ग्रानन्द में ही है, किसी ग्रन्य में नहीं, यह भाव दर्शाया गया है । ''योऽन्न ब्रह्मोपासते'' इत्यादि वाक्य में जो गौएा रूप से ग्रन्न ब्रह्म की उपासना कही गई है, वह प्रधान प्रानन्द उपासना का एक ग्रंग मात्र है । कर्त्तु त्व के प्रतिपादक वाक्य में प्रानन्द उपासना का एक ग्रंग मात्र है । कर्त्तु त्व के प्रतिपादक वाक्य में प्रानन्द उपासना का एक ग्रंग सात्र है । कर्त्तु त्व के प्रतिपादक वाक्य में प्रान्यात कर्त्तु त्व का ग्रारोपानुवाद भी हो सकता है, जैसे कि ''भूगुर्वे वार्हाएाः'' इत्यादि उपाख्यान में गौएा कर्त्तु त्व (ग्रारोपित कर्त्तु त्व) का ही ग्रनुवाद है । कार्य ब्रह्मोपासना का फल ही उक्त प्रसङ्ग में बतलाया गया है, शुढ ब्रह्म का नहीं, ग्रतः उसमें कर्त्तु त्व नहीं है । इत्यादि पूर्व पक्ष है ।

सिद्धान्तस्तु-"उरपत्ति स्थिति नाशानां जगतः कर्त्तु वै बृहत् । वेदेन बोधितं तद् हिनान्यथा भवितुं क्षमम् ।। नहि श्रुति विरोधोऽस्ति कल्पोऽपि न-विरुद्ध्यते । सर्वं भाव समर्थं त्वाद् अचिन्त्यं श्वर्यं वद् बृहत् ॥'' वेदेनैव तावज्जगत् कर्त्तु व बोध्यते, वेदश्च परमाप्तोऽक्षरमात्रमप्यन्यथा न वदति । अन्यथा सर्वत्रैवाविश्वास प्रसंगात् । न च कर्त्तृ त्वे विरोधोऽस्ति, सत्यत्वादि धर्मवत् कर्त्तृ त्वस्याप्युपपत्तेः । सर्वंथा निर्ढंर्मकत्वे सामानाघिकरण्य विरोघः । सत्य-ज्ञोनोदि पदानां धर्मभेदेनैव तदुपपत्तेः । न च कर्त्तृत्वं संसारि धर्मौ देहार्द्यध्यासक्वतत्वादिति वाच्यम्, प्रापंचिके कत्तृ त्वे तथैव, न त्वलौकिक-कत् स्वै । ग्रत एवास्येत्याह-ग्रस्येति पुरोवति प्रपंच इदमा निर्दिक्यते । ग्रनेक-भूत भौतिक देवतिय ङ मनुष्यानेकलोकाद्भूतरचनायुक्त ब्रह्माण्ड कोटि रूपस्य मनसाप्याकलयितुम् ग्रशक्यरचनस्यानायासेनोत्पत्तिस्थितिभंगकरणं नं लौकिकम् । प्रतीत च निषेष्यम् नाप्रतीतम् न श्रुति प्रतीतम् । सत्यत्वादयदच लौकिकाः, बतः सर्वं निषेधे तदज्ञानमेव भवेत्, न च सत्यत्वादिकं लोके नास्त्येव व्यवहार मात्रत्वात्, कारएएगतमेव सत्यत्वं प्रपंचे भासत इति वाच्यम् । तर्हि कर्त्तुत्वं तथा कुतो नांगीकियते । स्मृतित्रच स्वीक्रता भवति कर्त्ता कार्यिता हरिरिति । 

सिदान्त यह है कि जगत की उत्पत्ति, स्थिति भीर सहार का कत्तर बहा ही हो सकता है, अदे से उसी का कत्तु त्व ज्ञात होता है। किसी अन्य में

n 15 \_ 1

सृष्ट्यादि की सामर्थ्य भी नहीं है। ब्रह्म के कर्त्त्व के विषय में अुति और कल्पसूत्र दोनों एकमत हैं । परब्रह्म में परस्पर विरोधी भावों का होना सुसंगत है, क्योंकि वह समस्त ऐक्वयों से युक्त है। वेदी से ही परमात्मा का कर्त्तु त्व ज्ञात होता है, वेद परम सत्यवादी हैं, ग्रक्षर मात्र भी अन्यथा नहीं कहते, यदि उन्हें ग्राप्त नहीं मानेंगे तो वे सर्वत्र ग्रविक्वसनीय हो जावेंगे । ब्रह्म का कर्त्तुत्व स्वीकारने में कोई विरोध नहीं है, सत्य ज्ञान आदि की तरह कर्त्तुत्व धर्म भी उसमें संभव है। यदि ब्रह्म को सर्वथा धर्म रहित मानेंगे तो सामानाधिकरण्य का विरोध होगा । सत्य ज्ञान ग्रादि की धर्म रूप से ही उपपत्ति हो सकती है। देह ग्रादि को ग्रात्मा मानने वाले संसारी जीव को जगत का कर्त्ता नहीं. मान सकते । प्रायंचिक कर्त्तु त्व में तो मूढतावश जीव को कत्त त्व का ग्रभिमान हो भी सकता है, पर ग्रलौकिक सुष्टि में वह भी नहीं। इसी आवाय से सुत्रकार ने सूत्र में ''ग्रस्य'' पद का प्रयोग किया है, ''ग्रस्य'' पद सुष्टि के पूर्ववर्त्ती जागतिक प्रपंच का वाचक है । अनेक भूत भौतिक देव तिर्यंङ् मनुष्य ग्रादि तथा ग्रद्भुत रचना वाले ग्रनेकानेक लोक-युक्त ब्रह्माण्ड कोटिरूप प्रपंचमय जगत की रचना का मन से संकरूप करना भी कठिन है, त्रनायास उसकी उत्पत्ति स्थिति ग्रौर विनाश इत्यादि लौकिक नहीं हो सकते [यदि शंका करें कि ब्रह्म को तो ग्रस्थूल अरणु कहा गया है अतः उसे स्थूल प्रापंचिक जगत का कर्त्ता कैसे कहा जा सकता है ? सो प्रतीत होने वाले प्रापंचिक जगत के स्थूल रूप का ही निषेध किया गया है, श्र ति प्रमाणित तत्त्व का निषेध नही है। लौकिक सत्यत्व आदि का ही निषेध किया गया है अलीकिक का नहीं। यदि अलीकिक सत्यत्व आदि का निषेध मान लेंगे तो ब्रह्म का ज्ञान होना ही ग्रसंभव हो जायगा। ऐसा नहीं है कि लोक में सत्यता नहीं है है तो व्यवहार मात्र के लिए ही है। कहना चाहिए कि कारएगगत ब्रह्म की सत्यता ही इस कार्य रूप जगत में भासित हो रही है। इसलिए क्या कारए। है कि ब्रह्म का कर्त्तृत्व न स्वीकारा जाय। स्मृति ने भी स्वीकारा है कि ''कर्त्ता ग्रौर कारयिता श्री हरि ही हैं।''

न चारोपन्यायेन वक्तुं शक्यम्, तथा सत्यन्यस्य स्यात्, तत्र न प्रकृतेः. ग्रग्ने स्वयमेव निषिघ्यमानत्वात्, न जीवानाम्, स्वातंत्र्यात्, न चान्येषामुभय-किषेधादेव, तस्माद् ब्रह्मगतमेव कर्त्तुं त्वम् । एवं भोक्तृत्वमपि । न वा काचिच्छ्रुतिः कर्त्तुं त्वं निषेषति । विरोधभानात् करूप्या तु लौकिकषरा, फलवाक्येप्यश्रुतानां गुग्गोपसंहारः कर्त्तव्यः । ऐसा नही है कि ग्रन्थ के कर्त्तु त्व को ब्रह्म में ग्रारोपित किया गया हो, यदि ऐसा मानेंगे तो, जगत् कर्त्तु त्व ग्रन्थ का ही सिद्ध होगा। वह दूसरा कौन है ? प्रक्रुति में तो कर्त्तु त्व शक्ति नहीं हो सकती, ग्रागे सूत्रकार इसका निराकरण करेंगे। जीवों में भी कर्त्तु त्व संभव नहीं है क्योंकि वे स्वयं दैवाधीन हैं। ग्रौर न इन्द्र ग्रादि किन्हीं ग्रौरों में ही कर्त्तु त्व समर्थ्य है, क्योंकि वे भी प्रकृति ग्रौर जीव की तरह सान्त ग्रौर परतन्त्र हैं, इसलिए कर्त्तु त्व तो ब्रह्मगत ही मानना पड़ेगा। इसी प्रकार ग्रलौकिक भोक्तृ त्व भी ब्रह्म का मानना पड़ेगा। किसी श्रुति में ब्रह्म के कर्त्तु त्व का निषेध भी नहीं है। जिन श्रुतियों से निषेधाभास की कल्पना की जाती है वह लौकिक का ही निषेध है। ''ब्रह्मविदा-नोति परम्'' इत्यादि फल वाक्यों में कर्त्तु त्व ग्रादि धर्मों के गुरगों का उपसंहार करना चाहिए [ग्रथर्त्त् ''ब्रह्म की कर्त्तु त्व ग्रादि महिमा को जानने वाला ही परमात्मा को प्राप्त करता है'' ऐसा ग्रर्थ करना चाहिए]।

तथाचायं सूत्रार्थः । जन्मादिर्येषामित्यवयवसमासादतद्गुरगसंविज्ञानो बहुवीहिः । ग्रथवा जन्म प्रभृति सर्वे भावविकारा ग्रादि शब्देन गृह्यन्ते । तथा च जन्म च ग्रादिश्चेत्येकवद्भावः । ग्रादि शब्दश्च धर्मवाची । स च तस्योभयसापेक्षत्वादुत्पत्ते विद्यमानत्वादन्यानेव स्वसंबंधिनं लक्षयति । नादित्वम्, तदाधारस्य पूर्वमविद्यमानत्वात् । अन्ये त्वादिमंतः तदाधारस्य पूर्वं विद्यमानत्वात् अत आदि शब्दः स्वाधार सद्धर्मवाची तद्धर्माणामुपलक्षकः । ग्नयुद्धां समनप्रवेशयोर्भेदाज्जन्म स्रादिर्येषामिति । जात्यपेक्षयैकवचनम् । जुन्स तु. श्रुवत्वन्त् सिद्धम् । अथवा किमनया कुसृष्ट्या । जन्म झाद्यस्य श्राकाशस्य यत इति । ''तस्माद् वा एतस्मादात्मन ग्राकाशः सभूतः'' इत्येव विचार्यते । फुलसंबंधित्वात् । तेनेकत्र सिद्धः शास्त्रार्थः प्रकारान्तरेऽपि । "यतो वा इसाति भूतानि'' इत्यत्र विस्फुलिंगवत् सर्वोत्पत्तिः । अत्र तु कमेरऐति विशेषः । एतेन सर्वं एव प्रकाराः सूचिता वेदितव्याः । ब्रह्मविचारे ब्रह्मणौऽप्यधिकृतत्वाद् ब्रह्मे त्यायाति न त्वध्याहारः । × . ......

ः कर्त्तुं त्व आदि धर्मविशिष्ट ब्रह्म ही उक्त सूत्र का वक्ष्यमाए है कि इस दृष्टि से सूत्र का अर्थ निम्न प्रकार होगा—''जन्मादि हैं जिसमें'', इससे प्रवलव समास से अतद्गुएा संविज्ञान बहुवीहि है [''सर्वादीनि सर्वनामानि'' इस

व्याकरणीय सूत्र में श्रादि शब्द की ग्रवयव वाचकता सिद्ध है]। ग्रथवा जन्म ग्रादिसारे भाव विकार ग्रादि शब्द से गृहीत हैं [इस प्रकार ग्रादि शब्द प्रभृति अर्थ में मान्य है], यहाँ— ''जन्म च ग्रादि च'' ऐसा एकवद भाव (समाहार द्वन्द्व) होगा । इसमें ग्रादि शब्द धर्मवाची है ग्रौर वह ग्रपने सम्बन्धी को लक्षित करता है जिायते ग्रस्ति वर्षते विपरिरणमते ग्रपक्षीयते नक्ष्यति इतीमे भावविकाराः], जन्म और जन्म सम्बन्धी श्रस्ति आदि सभी अपेक्षित हैं, उत्पत्ति शब्द के स्पष्ट उल्लेख से ज्ञात होता है कि जन्मादि शब्द ग्रन्यान्य सभी भावविकारों को उपलक्षित करता है। ग्रथवा-जन्म की अनादिता माननी च'हिए, उसके आधार की कोई पूर्व स्थिति नहीं होती (यह ग्रसत्कार्यं वादियों का मत है) । जन्म के ग्रतिरिक्त ग्रन्य ग्रस्ति ग्रादि भाव विकार ही ग्रादि शब्द से परिलक्षित हैं, उन सबके ग्राधार पूर्व स्थित रहते हैं। ग्रथवा गमन और प्रवेश भेद से ''जन्म हैं आदि में जिनके'' ऐसा जात्यपेक्षित एकवचन समास भी हो सकता है। श्रर्थात् ब्रह्म के सकाश से ही जन्म ग्रादि विकार होते हैं, ''यतो व। इमानि'' इत्यादि में ब्रह्म के सकाश से जन्मादि का वर्एन भी मिलता है। ग्रथवा—इस कुसृष्टि से क्या प्रयोजन ? यह ग्रर्थ प्रधिक समीचीन है कि ग्रादि आकाश का जन्म है जिससे, ''तस्म। द्वा एतस्माद् आकाशः संभूतः'' इत्य दि में आकाश के जन्म का स्पष्ट उल्लेख भी है। ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इस फल श्रुति का इस भाव में सम्बन्ध भी है। शास्त्र का वास्तविकं अर्थ एक ही स्थल पर सन्नद्ध होता है, प्रकारान्तर से कहे हुए वाक्य भी उक्त अर्थ के ही खोतक होते हैं। ''यतो वा इमानि'' इत्यादि वाक्य में ग्रग्नि-विस्फुलिंग की तरह सारी सुष्टि का उद्भव ब्रह्म से ही दिखलाया गया है। जन्माद्यस्य ग्रादि सूत्र में सण्टि के कम विशेष का ही वर्एन है। इस म्रादि शब्द से सृष्टि के सारे ही प्रकार कहे गए हैं, यही मानेना चाहिए । ब्रह्म विचार के प्रसङ्घ में ब्रह्म का ही ग्रधिकृत रूप से विचार होना चाहिए ग्रतः उक्त सूत्र में ब्रह्म विषयक प्रसङ्ग को ही उपस्थित किया गया है। उक्त विषय का ग्रध्याहार मात्र नहीं है ।

भाष्यकार सूत्र के लक्षण बोधक प्रंग की व्याख्या करके स्रब प्रमाण बोधक स्रंग की व्याख्या करते हैं — शास्त्रे योनिः शास्त्रयोनिः, शास्त्रोक्त कारएएत्वादित्यर्थः । शास्तीति श्रास्त्रं बेदः । सःमान्यग्रहणं पूर्वकाण्डे पूर्वं मुष्टिवाक्यानां संत्रहार्थम् । वश्रास्त्र्येव कारएएत्वं, नान्यस्य, तथोपरिष्टाद् वक्ष्यामः । मतान्तरवज्जन्मादीनां बश्रीवकारित्वं किन्त्वाविर्मावतिरोभावावेव, तथोत्तरत्र वक्ष्यते तदनन्यत्वा-श्विकत्ररणे । नामलीलाया त्रपि न पृथङ् निरूपणं प्रयंचमघ्यपातात् । केचित् पृथग् रूपनाम प्रपंच कर्त्त्वं योग विभागेन प्रतिज्ञाय समन्वयादि सूत्रेष्वेव हेतून् वर्णयन्ति । ग्रन्वयसिद्धर्यं च ग्रतति व्याप्नोतीत्यत् । शास्त्रे योनिःवं प्राप्तं तदिति । नैतत् सूत्रकार सम्मतमिति प्रतिभाति । तस्मात् सर्वज्ञत्व सर्वशक्तिमत्त्वं च सिद्धं जगत् कर्त्त्वेन ।

एकमात्र शास्त्र ही ब्रह्म के ग्रस्तित्व का प्रमारा है, शास्त्र में ही जगत-कर्त्ता का प्रतिपादन है, इसलिए वह शास्त्रयोनि है। जो शासन करे उसे शास्त्र कहते हैं. वेद ही ऐसा शास्त्र है (शब्द तीन प्रकार से बोध कराता है, प्रभ-सम्मित, सुहृतसम्मित और कान्तासम्मित, वेद प्रभुसम्मित वाक्य हैं इसलिए उनकी ग्राज्ञ। कभी भंग नही की जा सकती, यही उक्त कथन का तात्पर्य है)। बेद के संपूर्ण मंगों को मिलाकर ही शास्त्र मानना चाहिए, इसीलिए सामान्य शास्त्र शब्द का प्रयोग किया गया है। वेद के पूर्व भाग में भी सुष्टि दाक्यों का संकलन है इसलिए उपनिषद्-योनि न कहकर सामान्य शास्त्र शब्द का प्रयोग किया गया है। पूर्वकाण्ड में जो प्रजापति की सृष्टिका वर्ग्यन है, वह भी कहा का ही उल्लेख है, इसका विवेचन आगे करेंगे। सांख्य ग्रादि मतों की तरह जरम प्रादि की विकृति सूत्रकार को अभिमत नहीं है, उनके सताकुसार सृष्टि का आविर्भाव तिरोभाव होता रहता है, इसको वे आगे (दिलीय अध्याय में) दिखलावेंगे । नाम ग्रौर लीला का भी प्रापंचिक रूप में ही अन्दर्भाव हो जाता है, इस खिए उसका पृथक् निरूपए नहीं किया गया। कोई, रूप प्रयंच कर्द्यु त्व बोधक तथा नाम प्रपंच कर्त्तु त्व बोधक दो विभिन्न (जन्माझस्य यतः श्रीर शास्त्रयोनित्वात्) सूत्रों का हेतु समन्वयादि सूत्रों में बतलाते हैं और अन्वय सिद्धि के लिए ''अतति व्याप्नोति इति अतु'' ग्रर्थात् शास्त्र में योनित्व प्राप्त है जिसको वह शास्त्रयोनित्वात् ऐसा प्रथमान्त पद का निरूपण करते हैं। पर ऐसा ग्रर्थ सूत्रकार सम्मत नहीं प्रतीत होता। शास्त्र प्रतिपाद्ये स्वतन्त्र जगतकत्तुं त्व के लक्षणा उसे ब्रह्म की सर्वेज्ञता अगर सर्वशक्तिमत्ता सिद्ध होती है।

Ţ.

ननु च सर्वों वेदो ब्रह्मगो जगत्कर्त्तु त्वे मानम् । तपोयज्ञादि युक्त प्रजापति प्रभृतीनामेव जगत्कारणत्वस्य पूर्वकाण्डे तत्तदुपाख्यानेष्ववगम्य-मानत्वात् । न चावान्तर कारणा वम्, परस्याश्रवणात् । उत्तरकाण्डे तु द्वय-प्रतिपादनाद् विरोधः संदेहरुंच । मीमांसाया संदेह निवारकत्वे अप्येकांशस्या-प्रामाण्यं स्यात्, उभय समर्थने शास्त्र वैफल्यं वा, वेद प्रामाण्यादेव तत्सिद्धेः, बाधितार्थवचनं वेदे नास्तीत्यवोचाम ।

पूर्व मीमांसक कहते हैं कि संपूर्ण वेद ब्रह्म का जगत् कर्त्तुत्व नहीं मानते, वेद के पूर्ग भाग में प्रजापति क्षेत्रज्ञ ग्रादि उपाख्यानों से तप यज्ञ ग्रादि के दारा, प्रजापति क्षेत्रज्ञ प्रकृति ग्रादि की ही जगत्कारएगता की पुष्टि होती है । ग्रवान्तर कारएग के रूप में प्रजापति का उल्लेख नहीं है, क्योंकि उस प्रकरएग में किसी ग्रन्थ की कारएगता का उल्लेख नहीं है । उत्तरकाण्ड में तो कर्त्तुत्व ग्रीर ग्रकर्तुत्व दोनों का वर्एंन किया गया है, जो कि एक प्रकार से किरोधाभास ही है, दोनों में किसे प्रामाएगिक माना जाय, ऐसा संदेह होता है । संदेह निवृत्त करने पर भी उभय प्रतिपादन का एकांश ग्रप्रामाएगिक हो जाता है । दोनों का समर्थन करने में उस शास्त्र की विफलता सिद्ध होती है । इसलिए वेद प्रामाण्य से ही उसकी सिद्धि होगी । वेद में बाधितार्थ वचनों का ग्रभाव है ।

किं च वेदांताः किं वेदशेषाः, वेदा वा । नाद्यः, ग्रनुपयोगात्, ग्रनारम्भा-धीतत्वेन तदुपयोगित्वे पूर्वकाण्ड विचारेर्णैव गतार्थत्वं विद्याप्रवेशक्य । न द्वितीयः, यज्ञाप्रतिपादनात् मंत्रब्राह्मरात्वाभावाच्च । तस्माद् वेदोषरा वेदांता इति । तेषां किं स्यात् ? इति चेत् ।

यौर फिर, वेदांत का मतलब क्या समफा जाय, वेद का शेष भाग या वेद ? वेदशेष तो कहा नहीं जा सकता, क्योंकि वैसा कहने का प्रयोजन क्या होगा ? जैसे कि ''यस्य पर्णमयी जुहर्भवति स पाप श्लोकं समझ्नुते'' इत्यादि वाक्य 'ऋतुशेषता का बोधक है, वैसे ही वेदांत वाक्यों का पाठ तो है नहीं जिससे ऋतुशेषता ज्ञात हो सके और वे वेद-शेष कहे जावें, उन वाक्यों की उपयोगिता तो तभी है जब कि उनमें पूर्वकाण्ड के विषयों पर विचार किया गया हो [ग्रर्थात् वेदांत वाक्यों की कर्माङ्ग रूप से ही उपयोगिता है, यदि वे कर्माङ्ग नहीं हैं तो निरर्थक हैं] । उन वेदांतों की स्मृति और चतुर्दश विद्याओं की तरह वेदांग रूप से गएाना भी नहीं है। वेदांत का तात्पर्यं वेद भी नहीं हो सकता, क्योंकि उनमें यज्ञ का प्रतिपादन नहीं है तथा उनमें मंत्र ग्रौर ब्राह्मएग का भी ग्रभाव है। ऊसर भूमि की तरह, वेदांनों की वेदों में गएना होती ग्रा रही है, पर उनसे लाभ क्या है? ऐसा पूर्वमीमांसकों का कथन है।

मैवम्, ग्रस्ति तावद् वेदत्वम्, ग्रध्ययनादिम्यः स्मरएणाच्च, प्रमाएं च सवो ऽपि वेदः स्वार्थे, स च न यज्ञश्चेद् ब्रह्म भवतु, न चैतावता ग्रवेदत्वम्, ग्रतिप्रसंगात् । शक्यते श्रग्निहोत्रादीनामन्यतरदनन्तर्भाव्यतया वक्तुम् । तस्माद् ब्रह्मापि प्रतिपादयंतो वेदांताः वदत्वं न व्यभिचरन्तीति । मत्र-ब्राह्मएएरूप व चोत्पश्यामः ऋगेव मत्रः, ब्रह्मप्रतिपादकम् ब्राह्मएएम्, तच्छेषाः सृष्ट्यादि प्रतिपादकाः । यद्यपि न विधीयते, तथापि तादृश्ममेव ज्ञानं फलायेति युक्तमुत्पश्यामः, पूर्ववैनक्षण्यन्तु भूषएाय । काण्डद्वयस्यान्योग्न्योप-कारित्वाय साधारएग ब्रहणम् । ''यदेव विद्यया करोति'' इत्यादिना पूर्वशेषत्वं सर्वस्य । ''तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मएगा विविदिगति'' इत्यादिना सर्वस्योत्तर-शेषत्वम् । कर्मब्रह्मएगोः क्रियाज्ञानयोर्भमिंपरत्वे वैन्यात् कर्त्त्र वाक्येषु सर्वत्र न ब्रिरोधः । तस्माच्छास्त्रयोनित्वं सिद्धम् ।

उपनिषदों में वेदरव है, वेदों की तरह इनकी भी कमागत स्वाघ्याय ग्रोर ग्रध्ययन की परम्परा है, इनके स्वर सहित पाठ, क्रूद्र अवएा-ग्रनघ्याय ग्रादि नियम भी हैं। पूर्वकांड की तरह इन्हें भी स्मृत माना गया है, कृत नहीं (''स्वयंभूरेष भगवन् ! वेदो गीतस्त्वया पुरा। शिवाद्या ऋषि पर्यन्तः स्मर्तारोऽस्य न कारकाः ।'' इत्यादि पौराएिक वचन स्मृत ही बतलाता है)। इसका प्रमाएा यह है कि जो वेद का ग्रलौकिक ग्रर्थ है वह दोनों भागों में प्रतिभासित है। वह ग्रलौकिक ग्रर्थ यज्ञ नहीं है ग्रपितु ब्रह्म ही है। केवल यक्तस्तिरिक्त ब्रह्म प्रतिपादन मात्र से उपनिषदें ग्रवैदिक हैं, यदि ऐसा मानेंगे तब खो यज्ञातिरिक्त बेद का संपूर्ण विषय ग्रवैदिक सिद्ध हो जावेगा जो कि ग्रतिशायोक्ति होगी। फिर तो यह भी कहा जा सकता है कि ग्रग्निहोत्र ग्रादि किमान के प्रन्तवं र्त्ती ग्रर्थवाद ग्रादि सभी ज्यवैदिक हैं। इसलिए जेदातों का वेदस्व दूषित नहीं है। जैसा पूर्वकाण्ड में मंत्र ग्रीर बाह्यएा का रूष है वैसा ही उक्तरकाण्ड में भी है। ''ऋचः सामानि यर्जू थि सा हि श्रीरमृता सतान् इत्यादि में मन्त्रों की तीन श्रे एिया बतलाई गई है तथा ''ऋग् यतार्थकीन

पाद व्यवस्था'' इत्यादि पूर्व मीमांसा के नियमानुसार मन्त्रों की अर्थवाचक पदानुसार पादव्यवस्था होती है, छंदानुसार नहीं, इस नियम से उपनिषदों के सारे ही वाक्य ऋकु मन्त्र हैं। उपनिषद् के मन्त्र प्रायः ब्रह्म प्रतिपादक हैं, इसलिए ब्राह्मरण है । बाकी सृष्टि के प्रतिपादक हैं [ऋचां मुर्दानं यजुषा-मुत्तमांगम्'' इस श्रुति से वेदांतों की मूर्घन्यता सिद्ध होती है] यद्यपि ''स्वर्ग-कामो यजेत'' इत्यादि विधियों की तरह, ब्रह्म ज्ञान को विधि नहीं कहा गय है, फिर भी ''ब्रह्मविदांप्नोति परम्'' इत्यादि फल प्राप्ति सम्बन्धी वाक्यों से ब्रह्म ज्ञ।न की ग्रपेक्षा ज्ञात होती है। ब्रह्म ज्ञान दो प्रकार का होता है, स्वरूप ज्ञान और लीला विशिष्ट ज्ञान । ''सत्यं ज्ञानमनन्तम्'' इत्यादि से स्वरूप ज्ञान कराकर ''तस्माद्वा'' इत्यादि से सर्गलीला का निरूपण किया गया है। इस प्रकार दोनों प्रकार के ज्ञान को पर-प्राप्ति का साधक बतलाया गया है । उसके निरूपक सृष्टि ग्रादि के प्रतिपादक वाक्य, ज्ञानशेष भाव के द्योतक हैं । इसलिए वे ग्रत्यन्त उपयुक्त हैं । पूर्वकाण्ड की नश्वर स्वर्गादि साधनता से उत्तर काण्ड की अक्षय ब्रह्म प्राप्ति रूप साधकता विलक्षण, है जो कि भूषण है।''यदेव विद्ययां करोति'' इत्यादि श्रुति बतलाती है कि पूर्वकाण्ड उत्तरकाण्ड से उपकृत है तथा ''तमेतं वेदानुवचनेन'' श्रुति उत्तरकाण्ड को पूर्वकांड से उपकृत बतलाती है। इसी परस्पर उपकृत भाव को दिखलाने के लिए ही ''शास्त्रयोनित्वात्'' में सामान्य शास्त्र पद क। प्रयोग किया गया है [ग्रन्यथा ''वेदांत योनित्वात्'' कहते] । कर्मं ग्रीर ब्रह्म का किया ग्रौर ज्ञान रूप धर्मं परक ऐक्य है इसीलिए कर्त्तु त्व बोधक वाक्यों में विरोध नहीं है। इसी से ब्रह्म की शास्त्र योनिता सिद्ध होती है [पूर्वकांड में प्रतिपाद्य जो यज्ञात्मक ''यज्ञो वै विष्णुः'' बाह्य धर्म हैं उनमें परमात्मा की क्रिया रूपता है तथा उत्तरकांड में ब्रह्मात्मक ''विज्ञानमानंदं ब्रह्म'' ब्राह्म धर्म हैं, उनमें परमात्मा की ज्ञान रूपता है, इस प्रकार किया ग्रौर ज्ञान रूपों में कर्म ग्रौर ब्रह्म के धर्मी होने से ऐक्य है, इसलिए कर्मनिष्ठ कर्त्त्व वाक्यों में विरोध नहीं है, अर्थात् पूर्वोत्तर कांडगत कर्त्तु त्व ब्रह्म में ही पर्यवसित है, अग्निहोत्र में जो कत्तु त्व है वह भी अह्यनिष्ठ ही है]।

े केचिदत्र जन्मादि सूत्रं लक्षणाःवादनुमानं वर्णयन्ति । ग्रन्ये पुनः श्रुत्यनु-कादकमाहुः, सर्वं ज्ञत्वाय श्रुत्यनुसार्यं नुमानं च ब्रह्मणि प्रमारणमिति । तन्तु ''तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि'' इति केवलोपनिषद् वेद्यत्वाद् उपेक्ष्यम्, अनघिगतार्थंगन्तृत्वात् प्रमाएास्य । मनननिदिघ्यासनयोः श्रवर्णांगत्वम् । संदेह वारकत्वाच्छास्त्रग्यापि तदंगत्वमिति ।

कोई, ईश्वर के जगत् कर्त्तु रव के विषय में इस ''जन्माद्यस्य यतः'' सूत्र को संसारी (जीव) से भिन्न ईश्वर के ग्रस्तित्व साधक ग्रनुमान का निरूपक मानते हैं (उनका कथन यह है कि जगज्जन्मादि का कारए होने के कारए परमात्म। जीव से भिन्न है) । जगत रूपी कार्यं सावयव, कियावान् और मूर्त्त है, जो कि निध्चित किसी बुद्धिमान् की ही रचना है । इस विचित्र जगत का रचयिता कौन बुद्धिमान् हो सकता है, ऐसी आकांक्षा होने पर, जगत के उपादान और उपकरएा से अनभिज्ञ जीव तो हो नहीं सकता और जड प्रकृति भी नहीं, इन दोनों से भिन्न परमात्मा ही हो सकता है । निध्चित ही वह जड और जीव से भिन्न है, जगज्जन्मादि से ऐसा ही प्रनुमान होता है— ''ब्रह्मस्वरूपं जीवजडव्यतिरिक्तं भवितुमर्हुति, जगज्जन्मादि कर्त्तु रवात् यन्नेवं तन्नेवम्'' इत्यादि ।

दूसरे इस सूत्र को श्रुत्यनुवादक मानते हैं, श्रुति के जगज्जन्मादि कारएग्रत्व के प्रदर्शन से कर्त्ता की सर्वं झता सिद्ध होती है ग्रतः ब्रह्म का ही जगत्कर्त्तुं त्व प्रमाणित होता है, इत्यादि । [ये दोनों ही बत नैयायिकों के हैं पहला कार्यत्वसाधक अनुमान है दूसरा कार्यहेतुक अनुमान है, जो कि विज्ञानेन्द्र भिक्षु का है । ये सर्वज्ञता और शक्तिमत्ता में अनुमान को प्रमाण मानते हैं तथा कर्त्तु त्व में श्रुति को प्रमाण मानते हैं । प्रथम मत में 'जन्माखस्य यतः'' सूत्र में विषय वाक्य ही नहीं है, केवल लक्षण मात्र है जिससे ब्रह्म में अनुमान प्रम.ण ही सिद्ध होता है, श्रुति का स्पर्श भी नहीं है । दूसरे मतानुसार ''यतो वा इमानि'' इत्यादि विषयवाक्य प्रस्तुत है, जसके विनम, कर्त्तु त्व रूप हेतु ज्ञान के ग्रभाव से, अनुमिति ही नहीं होती, क्रातः सूत्र का रहस्य अनुमानोपष्टम्भक ही रहता है, इत्यादि] ।

इन दोनों मतों का निरसन करते हैं—''तं स्वौपनिषदं पुरुषं पृञ्छामि" इत्यादि वाक्य से ब्रह्म एकमात्र उपनिषद्-वेद्य ही सिद्ध होता है, इसलिए उक्त दोनों ही मत उपेक्ष्य हैं। अनुमान प्रमाएा अज्ञात धर्थ से संबद्ध होता हैं (अतुति सिद्ध धर्य में वह अपेक्षित नहीं है), मनन और निद्धिकासन भी अवरण के ही ग्रंग हैं तथा संदेह निवारक होने से शास्त्र की श्रवरणंभता स्वाभाविक है। अस्तु,

# ३ ग्रधिकरण

तत्रैतत् स्यात्, तत्र किं समवायि निमित्तं कर्त्तृं वा ? किमतो यद्येवम्, एवमेतत् स्यात्, यद्ये कमेव स्यात् तदा कियाज्ञानशक्त्योनिरतिशयत्वं भज्येत, मृदादि साधारण्यं च स्यात्, मतान्तरवत् । कथमेवं संदेहो यावता यतो वा इमानीत्यादिम्यो निःसंदेह श्रवएगात् । एवं हि सः । पंचमी श्रूयते यत इति, पंचम्यास्तसिरिति, ग्रात्मन इत्यपि पंचमी, निमित्तत्वे न संदेहः, पंचम्या निमित्तत्व कथनात् । उपादानत्वे न संदेहः, कर्त्तुं त्वे च वाचका-श्रवएगात् कल्पनायां प्रमाएगभावात् । समवायि स्वे पुनः सुतरां संदेहः । एवं प्राप्त ग्राह—

विचार एगिय यह है कि ब्रह्म कौन सा कार एग है-समवायि, निमित्त या कर्त्तुः ? इनमें से कोई एक कारएा मान लिया जाय तो (ग्रर्थात् केवल समवायि कारएा मान लिया जाय तो) परमात्मा का श्रुति में जो यह माहात्म्य ''परास्य शक्तिर्विविधैव श्रूयते स्वाभ।विकी ज्ञान बल क्रिया च'' है, वह मिथ्या हो जायगा, परमात्मा की ज्ञान श्रौर किया शक्ति की महत्ता समाप्त हो जायगी, साथ ही वह मिट्टी की तरह एक साधारए वस्तु हो जायगा (मिट्री घर की समवायी कारए हौती है, वैसे ही ब्रह्म भी हो जायगा)। नैयायिकों के मत की तरह वेदांत मत भी हो जायगा। "यतो वा इमानि'' इत्यादि श्रुति में जब स्पष्ट रूप से ब्रह्म की कारएगता बतला दी गई तब संदेह किया ही क्यों जाय ? संदेह तो सूत्र में किए गए पंचमी विभक्ति के प्रयोग से होता है---पंचमी के प्रयोग से निमित्त कारएगता तो सिद्ध हो रही है, उपादान ग्रौर कर्त्तु त्व का बोध नहीं हो रहा है, उन्हीं के विषय में संदेह हो रहा है, उनका वाचक कोई श्रुति का प्रमाग वाक्य भी नहीं मिलता, प्रमाएग के ग्रभाव में निराधार कल्पना करना भी कठिन है। ग्रौर समवायी कारएा मात्र मानने में संदेह होना स्वाभाविक ही है (समवायी कारएा मात्र मानने से सांख्य मत कीं तरह ब्रह्म विक्वत हो जायगा) इस संशय पर सूत्र प्रस्तूत करते हैं---

तत्तु समन्वयात् ।१।१।३॥

तुं क्वब्दः पूर्वं पक्ष व्यावृत्त्यर्थः । निमित्तस्वस्य श्रुति सिद्धस्वाद् मतान्तर निराकरणस्वेनाग्रे वक्ष्यते । तद् ब्रह्मौ व समवायि कारणं, कुतः ? समन्वयात्, सम्यगनुवृत्तत्वात् । ग्रस्ति भाति प्रियत्वेन सच्चिदानन्द रूपेगान्वयत्, नामरूपयोः कार्यरूपत्वाद् । प्रकृतेरपि स्वमते तदशत्वात् ग्रज्ञानाद् परिच्छेदा-प्रियत्वे । ज्ञानेन बाधदर्शनात् । नानात्व त्वैच्छिकमेव, जडजीवान्तर्यामिष्वेवेके-कांश प्राकट्यात् । कथमेवमिति चेत्, न, सद्रूपे घट रूप कियाष्विव तारतम्येनाविर्भाववज्जडेऽपि भानत्वादि प्रतीतेः तारतम्येनाविर्भावोंऽगी-कर्त्तव्यः, भगवदिच्छाया नियामकत्वात् ।

तु शब्द पूर्वपक्ष का निवगरक है । ब्रह्म की निमित्त कारएाता तो श्रुति से सिद्ध है ही, जो काएगादादि मत उस पर संदेह करते भी हैं, सूत्रकार आगे उसका निराकरएा करोगे । वह ब्रह्म ही समवायी कारएा है, क्योंकि जगत में ब्रह्म ग्रनागन्तुक रूप सें (पट में तन्तु के समान) ग्रनुस्यूत है । [पट में तो तन्तु ग्रभिव्यक्त है, जगत में ब्रह्म की ग्रभिव्यक्ति कहाँ है ? इसका उत्तर देते हैं —] जगत में जो कुछ भी ग्रस्तित्व, प्रकाश ग्रौर प्रियता है, वह परमात्मा के सच्चिदानन्द रूप से ही मिश्रित है, इसी से वह ग्रभिव्यक्त है । नाम और रूप का कार्य के रूप से ग्रन्वय होता है [ग्रर्थात् कार्य रूप जगत में परमात्मा नाम श्रौर रूप से अनुस्यूत है, जैसा कि—''त्रय वा इद नाम रूप कर्म च'', "ग्रनेन जीवारमनाऽनुप्रविश्य नाम रूपे व्याकरवाणि'' इत्यादि से स्पष्ट है] । सूत्रकार के मत से प्रकृति भी ब्रह्म का ग्रज्ञ ही है (सत्त्वरजस्तम रूप जगत् की प्रक्रिया प्राकृत है इसलिए जगत को प्रकृति में अनुस्यूत कहा जा सकता है। पर प्रकृति भी अस्ता का ही अग्र है, जैसा कि भागवत एकादश स्कंध में उल्लेख है- "प्रकृतिर्हि अस्योपादानमाधारः पुरुषः परः सतोऽभिव्यंजकः कालो ब्रह्म तत् त्रितयं त्वहम्'' इत्यादि) । [संसार में जो ग्रप्रिय ग्रर्थात् दुःख हैं उसे ब्रह्म को कैसे मान सकते हैं ? उसे तो प्राकृत ही मानना पड़ेगा, उसका उत्तर देते हैं—] दुःख और अप्रियता में अज्ञान ही कारण है [अर्थात् अज्ञान से मोहित हमारी बुद्धि संकुचित हो गई है इसलिए हमें दुःख होता है], बहा सम्बन्धी जान हो जाने पर दुःख का बाध भी देखा जाता है। जमत की जो अर्नेकता है वह भी ऐच्छिक ही है (''एकोऽह बहु स्याम्'' ऐसी अनेक होने की परमात्मा की इच्छा से ही जगत की ग्रनेकता है)। जड, जीव और ग्रन्तवर्क्षमी तत्त्वों में एक-एक ग्रंश से ब्रह्म प्रकट है इससे ऐच्छिक अनेकता की बात सिद होती है [मर्थात् जड में सदंश, जीव में चिदंश तथ मंतर में झानदाश का प्रांकट्य है] । एक ब्रह्म अनेक कैसे हो सकता है ? यह नहीं कह सकते, जैसे कि घट के रूप बीर / कियाबी में तारतम्बानुसार आविभीव होता। है।

भानत्व ग्रादि की प्रतीति में भी तारतम्यानुसार ही आविर्भाव होता है । जड ग्रादि में जो सत् ग्रादि का ग्राविर्भाव होत। है वह भगवदिच्छ। से ही होता है, वही इन सबके नियामक हैं ।

ननु साधारण्येन सर्वंजगत् प्रति परमाण्वादीनामन्वयः संभवति । एकस्मिन्ननुस्यूते संभवत्यनेक कल्पनाया ग्रन्याय्यत्वात् । लोके कर्त्तृं विशेषवत् उपादान विशेष ग्रहऐोऽपि न ब्रह्मािए व्यभिचारः, ग्रलीक प्रतीतेऽस्तित्वादि प्रतीतावपि सम्यगन्वयाभावान्न कार्यं त्वव्यभिचारौ । तस्माद् ब्रह्माए एव समवायित्वम् । एतत् सर्वं श्रुतिरेवाह—''स ग्रात्मानं स्वयमकुरुत'' इति । निमित्तत्वन्तु स्पष्टमेव सवंवादि सम्मतम् ।

[उक्त मत पर समवायिकारएग-परमाणुसमन्वयवादी कका करते हैं—] साधारएगतः तो समस्त जगत में परमाणुम्रों का समन्वय संभव नहीं है ? इसका उत्तर देते हैं—पर एक ही परब्रह्म में समस्त जगत की अनुस्यूति संभव है (''तत्सृष्ट्वा तदेवानु प्राविशत्'' श्रुति में इसका उल्लेख है) । यदि अनेक कारएगों की कस्पना करेंगे तो ब्रह्म भ्रनेक हो जायगा, जो कि न्यायो-चित न होगा । जैसे कि लोक में कर्त्ता विशेष कुम्भकार उपादान के सहयोग से पात्र ग्रादि का निर्माएग करता है, फिर भी एकमात्र वही पात्रों का निर्माता कहलाता है, वैसे ही ब्रह्म भी जगत् का एकमात्र निर्माता है । स्वप्नावस्था में जो अस्तित्व आदि की मिथ्या प्रतीति होती है उसमें अखण्ड प्रतीति न होने से (अर्थात् जागते ही उसका बाध हो जाने से) कार्यंता श्रौर व्यभिचार का प्रश्न ही नहीं उठता । इससे निश्चित होता है कि ब्रह्म ही समवायी कारएग है, ऐसा श्रुति का भी मत है—''स आत्मान स्वयमकुरुत'' इत्यादि । ब्रह्म की निमित्त कारएगता तो स्पष्ट ही है—करणाद श्रादि सर्वंसम्मत है ।

केचिदत्र शास्त्रयोनित्व पूर्वपक्ष निराकरणाय ''तत्तु समन्वयात्'' इति नियोजयन्ति, तत् पूर्वपक्ष सिद्धान्तयोर्द्व योरप्यसंगतत्वादुपक्ष्यम् । तथाहि— जैमिनिर्धर्मजिज्ञासामेव प्रतिज्ञाय तत्प्रतिपादकस्य पूर्वकांडस्य समन्वयमाह । ग्रवान्तर वाक्यानां प्रकार शेषत्वात् । न च सर्वस्मिन् वेदे धर्मं एव जिज्ञास्यः, तद्गुरुरुणैव व्यासेन ब्रह्मजिज्ञासायाः प्रतिज्ञातत्वात् । संदेह मात्र वारक-त्वाज्जिज्ञासयोः, न त्वलौकिकार्थं साधकन्वम्, तथा सति वेदानामन्या-धीनत्वेनाप्रामाण्यं स्यात् । वेदजिज्ञासेत्येवोक्तं स्यात् । किं च—

"साधनं च फलं चैव सर्वस्याह श्रुतिः स्कुटम् । न प्रवर्त्तायतुं शक्ता तथा चेन्नरको न हि ॥ प्रवर्त्ताकस्तु सर्वत्र सर्वात्मा हरिरेव हि । यज्ञ एव हि पूर्वत्र बोध्यते स्वर्गसिद्धये ॥ सिद्ध एव हि सर्वत्र वेदार्थो वेदवादिनाम् । मंत्राएां कर्मराां चैव दर्शन श्रवरााच्छ्रुतौ । कृतिश्च सिद्धतूल्यत्व वेदः स्वार्थे च सन्मतः ॥"

''प्रजापतिरकामयत प्रजायेयेति'', ''स एतदग्निहोत्रं मिथुनमपश्यत्'', ''प्रजापतिर्यज्ञान् असृजताग्निहोत्रं चाग्निष्टोमं च पौर्शमासीं चोक्थ्यं चामावस्यां चातिरात्रं च तानुदमिमीत यावदग्निहोत्रमासीत् तावानग्निष्टोमः'' इत्यादि ।

कुछ लोग शास्त्रयोनित्व रूप पूर्वपक्ष के निराकरण के लिए ''तत्त् समन्वयात्'' सूत्र की योजना करते हैं । उक्त पूर्वपक्ष और सिद्धान्त दोनों ही असंगत हैं ग्रतएव उपेक्ष्य हैं । जैसा कि ग्राचार्य जैमिनि ''ग्रयातो धर्म-जिज्ञासा'' सूत्र से धर्म की व्याख्या करते हुए धर्म के प्रतिपादक समस्त पूर्वकाण्ड का समन्वय वेदवात्त्यों से करते हैं तथा अवान्तर वेदवाक्यों की व्याख्या भी उसी प्रकार की करते हैं । परन्तु समस्त वेद में घर्म ही जिज्ञास्य नहीं है। स्वयं जैमिनि के गुरु भगवान् व्यासदेव ही ''ब्रह्म जिज्ञासा'' करने को कहते हैं। घम और ब्रह्म की जिज्ञासाय केवल संदेह निवारण के लिए ही तो हैं, ग्रलौकिक ग्रर्थं के साधन के लिए तो की नहीं गई हैं। यदि इन दोनों की ग्रलोकिकार्थ साधकता मानेंगे तो वेदों की ग्रन्याधीनता हो जावेगी जिससे वे ग्रप्रामाणिक हो जावेंगे। जिज्ञासा का तात्पर्य यदि केवल विचारार्थक ही होता तो ''वेद जिज्ञासा'' यही कहा जाता ; ''धर्म जिज्ञासा-अह्य जिज्ञासा'' नहीं । वस्तिविकता तो यह है कि "साधन ग्रौर फल ग्रादि समस्त विधियों का श्रुति में स्पष्ट वर्णन है, श्रुति केवल उन विधियों का बोध मात्र करादी है, प्रवर्त्तन नहीं । यदि प्रवर्त्तन कराना श्रुति को संभव होता तो वह सबके लिए इष्ट साधन ही करती, अनिष्ट नहीं, अतएव किसी को नरक प्राप्ति न होती। सर्वान्तर्यासी हरि ही सर्वत्र प्रवर्त्तक कहे गए हैं। स्वर्ग सिद्धि के लिए पूर्वकांड में जो यज्ञविधि का उल्लेख है, वह भी हरि रूप ही है; (यज्ञो वे बिष्णुः) ; वेदैकनिष्ठ महात्माग्रों का सर्वत्र ऐसा ही सिद्ध वेदायँ है । वेदिक उपाख्यातों, ऋषियों के मन्त्रों तथा व दिक कर्मों में सर्वत्र ऐसा ही अर्थ देखा सुना जाता है। यह प्रादि कृतियाँ भगवान के समान ही हैं, ऐसा वेद वाक्यों के लक्ष्यार्थ से प्रमासित होता है। "प्रजापतिरकामयत" इत्यादि वेद वाक्यों में उक्त तथ्य का स्पर्ध्यकरेख किया कया है। के किया के किया के किया के किया के किया के किया के किया

k for strike

नहि उपाख्यानानां मिथ्यार्थंत्वं बुद्धजन्मनः पुरोक्त युक्तं वा, तथा सति वेदानामप्रामाण्यमेव स्यात्, मिथ्योपाख्यानप्रतिपादकलोकवत् । तस्मात् पूर्वंमीमांसानभिज्ञाः क्रियापरत्वं सर्वं स्यापि वेदस्य वदन्तो मूर्खा एव । उत्तर-वादिनोऽपि पूर्वाज्ञानमंगीक्वरंग पूर्वानुपयोगित्वं ब्रह्मज्ञानस्य वदन्तो वेदानभिज्ञाः, "यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा वा तदेव वीर्यंवत्तरं भवति" इति उपनिषज्ज्ञानस्य श्रुतिसिद्धैव कारएगता, नच बाधितत्वात् त्यज्यत इति वाच्चम्, ब्रह्मात्वावद्यवा वशिष्ठादेर्यंज्ञाधिकारात् । न चैवं किमनेनेति वाच्यम्, इत्थं भूतत्वाद्यज्ञस्य । किंच कर्मफलक्त् ब्रह्मफलस्यापि लौकिकत्वात् । "य एव वेद प्रतित्तिष्ठति, ग्रन्नवानन्नादो भवति, महान् भवति, प्रजया पशुभिः ब्रह्मवचँसेन महान् कीर्त्या'' इति । अत्यन्ताविज्ञानवतो यज्ञानधिकारात् तन्निषेधार्थं ज्ञानमुपयुज्यते, न च देहाघ्यासस्य कारएगत्वं 'ब्रह्मार्पणं ब्रह्महविः' इत्यादि स्मृतेः । तस्मादन्योन्योपयोगित्वे न कोऽपि दोषः । कियाज्ञानयोः स्वातंत्र्येण पुरुषार्थंसिद्धधर्थं भिन्नतया शास्त्रप्रवृत्तिः ।

वैदिक उपाख्यानों को बुद्ध जन्म के पूर्व किसी ने भी मिथ्या नहीं कहा, मिथ्या कहना संगत भी नही है, यदि ऐसा कहेंगे तो वेद अप्रामाणिक हो जावेंगे, जैसे कि लोक में कपोलकल्पित दंतकथाएं ग्रप्रामाणिक होती हैं। पूर्वमीमांसा के तत्त्व न जानने वाले मुर्ख ही समस्त वेद का तात्पर्य किया परक बतलाते हैं। इस उत्तर काण्ड में, विवाद करने वाले जो कर्मा-धिकार में ज्ञान को अनावश्यक मानकर यज्ञादि कर्म को ब्रह्मज्ञान में अनु-पयोगी बतलाते हैं, वे भी वैदिक रहस्य को नहीं जानते । ''यदेव विद्यया करोति'' इत्यादि में उपनिषद् ज्ञान की कर्मसहकारी कार एता सिद्ध है। ब्रह्मज्ञानियों को देहादि ग्रघ्यास का ग्रभाव हो जाने से उनके लिए कर्म त्याज्य है, ऐसा भी नहीं कहना चाहिए। ब्रह्मात्मज्ञान की तरह ही वशिष्ठ ग्रादि की यज्ञ में अधिकारपूर्ण दक्षता थी, इससे सिद्ध होता है कि ब्रह्मात्मज्ञानी को भी दृढतापूर्वक ग्रनुष्ठान करना चाहिए । यह भी न कहना चाहिए कि कर्मानुष्ठान की क्या ग्रावश्यकता है ? यज्ञानुष्ठान में कर्म की उपयोगिता है, कर्मफल के समान ब्रह्मज्ञान का फल भी लौकिक है। जैसा कि ''जो ऐसा जानकर स्थिर रहता है, वह अन्नवान्, अन्नाद होता है, महान् होता है, प्रजा पशु ब्रह्मज्ञान आदि से सम्पन्न होता है।'' इस श्रुति से ज्ञात होता है कि अत्यंत अज्ञानी व्यक्ति का यज्ञ में अधिकार नहीं होता, उसके लिए ज्ञान उपयोगी है। ''ब्रह्मार्पणं, ब्रह्महविः'' इत्यादि से स्पष्ट होता है कि देहाष्यास भी

कारएग नहीं है, इसलिए कर्म ग्रौर ज्ञान को परस्पर उपयोगी म।नने में दोष नहीं है । किया ग्रौर ज्ञान दोनों स्वतंत्र मोक्षोपयोगी साघन हैं, इसलिए दोनों की पृथक्-पृथक् मीमांसा की गयी है ।

किंच वेदांतवाक्यानामस्मिन् शास्त्रे समन्वय एव प्रतिपाद्यते संदेह-तिराकरण द्वारा, तत्कथं सिद्धवद्हेतुत्वेन निर्देशः श्रप्रिमवैयर्थ्यं च स्यात् । नच प्रितज्ञागमं हेतुत्वम् अनुपयोगात्, गौणमुख्यमावे परं विवादः। नच येन रूपेण समन्वयो मतान्तरस्थैः विचारितस्तथाग्रे सूत्रेषु निर्णयोऽस्ति । शास्त्रारम्भस्तु प्रथम सूत्र एव समर्थितः । तस्मात् समवायिकारणत्वमेवानेन सूत्रेण सिद्धम् । ननु कारणत्वमेवास्तु ब्रह्मणुः कि समवायिकारणत्वमेवानेन सूत्रेण सिद्धम् । नमु कारणत्वमेवास्तु ब्रह्मणुः कि समवायिकारणत्वने, विकृतत्वं च स्यात् भनर्थरूपत्वेन कार्यस्यायुक्तता च, तस्मादनारम्भणीयमेवेतत् सूत्रमिति चेन्मैवम् सर्वोपनिषत्समाधानार्थं प्रवृत्तः सूत्रकारः, तद् यदि ब्रह्मणुः समवायित्वे न ब्रूयाद् भूयानुपनिषद्मागो व्यर्थः स्यात् । "इदं सर्वं यदयमात्मा, मात्मैवेदं सर्वम्, स सर्वं भवति ब्रह्म तं परादात्, य प्रात्मानं स्वयमकुत्त, एकमेवाद्वितीयम् वाचारम्भणं विकारः'' इत्यादि वाक्यानि स्वार्थे बाधितानि भवेयुः ।

इस उत्तर मीमांसा में कत्तु त्व भोक्त त्व प्रतिपादक वेदांत वाक्यों का समन्वय संदेह निवारणा पूर्वक ब्रह्म में ही किया गया है, यदि ऐसा न होता तो सूत्रकार उनका निर्देश निष्चित सिद्ध वस्तु की तरह कैसे करते ? साथ ही उनकी ग्रग्रिम भूमिका ही व्यर्थ हो जाती तथा उसके फलस्वरूप होने वाला प्रतिज्ञागमिंत समन्वय भी न हो पाता। फिर कर्मवाद के निराकरण की उपयोगिता ही क्या होती ? वस्तुतः देदांत वाक्यों के विषय में जो विवाद है वह गौण मुख्य भाव परक तो है ही (ग्रर्थात् पूर्वमीमांसक कर्मपरक वाक्यों की मुख्य, इतर को गौण तथा उत्तरमीमांसक ज्ञानपरक वाक्यों को मुख्य, इतर की गौण मानते हैं)। शंकर ग्रादि ग्राचार्यों ने जिस प्रकार के समन्वय का विचार किया है, वह ''ईक्षतेर्नांशब्दम्'' इत्यदि सूत्रों से सुसंगत नहीं होता। शास्त्रारभ तो प्रथम सूत्र में ही हो चुका है इसलिए इस (तत्तु समन्वयात्) सूत्र से समवायिकारणता की सिद्धि की गई है, ऐसा निश्चित होता है। यदि कहें कि समवायिकारणता मानने में कौन सा उत्कर्ष होता है ?

यदि कहें कि समवायिकार एता मानने में कौन सा उत्कर्ष होता है ? श्रेपितु विक्वति ही होती है, कार्य में प्रानर्थक्य होने से, ब्रह्म के कार्य में प्रयुक्तता ही होती है। इसलिए यह सूत्र समवायिकार ए का प्रतिपादक नहीं है इत्यादि । उक्त कथन प्रसगत है, सूत्र कार उपनिषदों के समाधान के लिए ही प्रवृत्त हुए थे, पर यदि वे ब्रह्म की समवायिता न बत्तकात्त दे उपनिषदों का बहुत सा भाग ही व्यर्थ हों जाता तथा ''इदं सर्वं यदयमात्मा, श्रात्मैवेदं सर्वम्'' इत्यादि वाक्य वास्तविक तत्त्व के बाधक होते ।

नन्वेव निःसंदिग्धत्वात् कथं सूत्र प्रवृत्तिः ? उच्यते, ग्रस्थूलादि वाक्या-न्यपि संति सर्वत्र प्रपंचतद्धर्गं वैलक्षण्य प्रतिपादकानि, ततोऽन्योन्यविरो-षेनैकस्य मुख्यार्थंबाधो वक्तव्यः, तत्र स्वरूपापेक्षया कार्यस्य गौएत्वात् प्रपंच रूपप्रतिपादकानामेव कश्चित् कल्पयेत्, तन्माभूदिति जन्मादिसूत्रवत् समन्वय-सूत्रमपि सूत्रितवान् । तथा चाऽस्थूलादि गुरायुक्त एवाविक्रियमारा एवात्मानं करोतीति वेदान्तार्थः संगतो भवति, विरुद्धसर्वं धर्माश्रयत्वं तु ब्रह्मगो भूषणाय ।

प्रश्न हो सक्ता है कि जब ब्रह्म की समवायिकारएगता श्रुति से सिद्ध ही थी, संशय का कोई स्थान तो था नहीं, तो सूत्रकार की सूत्र बनाने की प्रवृत्ति क्यों हुई ? यद्यपि ब्रह्म की समवायिता प्रसंदिग्ध है, फिर भी ब्रह्म के धर्म की विलक्षएगता के प्रतिपादक "ग्रस्थूल" ग्रादि वाक्यों से अन्योन्य विरोधी प्रति-पादन द्वारा अभिधार्थ में बाधा उपस्थित होती है। "निष्कलं शान्तम्" इत्यादि प्रतिपाद ब्रह्म के वास्तविक स्वरूप की ग्रपेक्षा "ऐतदात्म्यमिद सर्वम्" इत्यादि कार्यब्रह्म के स्वरूप प्रतिपादक वाक्यों के गौएा होने से प्रपंचात्मक ब्रह्म रूप के प्रतिपादक वाक्यों की मुख्यार्थबाधक कल्पना होती है। वैसी कल्पना न हो, इसलिए समन्वयसूत्र की रचना, जन्मादि सूत्र की तरह की गयौ [ग्रर्थात् कार्यब्रह्म ग्रौर प्रकृति ग्रादि की कारएगता के निरास श्रौर ब्रह्म की कारएता व्यवस्थापन के लिए जैसे जन्मादि सूत्र की रचना हुई, बैसे ही इस सूत्र की भी समवायिकारएग की व्यवस्थापना के लिए रचना हुई है]। अस्थूल ग्रादि विलक्षण गुएग वाला ही श्रविकृत स्वयं की रचना करता है, ऐसा ग्रर्थ मानना संगत है, विरुद्ध विलक्षण धर्मों की ग्राश्रयता ही ब्रह्म का भूषण है।

र्किच ग्रन्यपदार्थमुष्टौ वैषम्यनै घुँण्ये स्याताम्, कर्माधीनत्वे तु ग्रनीशता, ततः कत्तर्त्वमपि भज्येत्, ततः सर्वे माहात्म्यनाश एव स्यात् ।

नन्वेवमेवास्तु ग्रपवादार्थंत्वात्, रज्जुसर्पं वदयुक्तार्थं कथनेऽपि न दोषः "सर्वं समाप्नोषि ततोऽसि सर्वं" इति स्मृतेश्चेति चेत् मैवम्, तथा सति पासं-डित्वं स्यात् । एतादृशयास्त्र ग्रथां गीकर्तु रासुरेषु भगवता गणितत्वात् , "ग्रसत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहुरनीश्वरम्, ग्रपरस्पर संभूतं किमण्यत् काम हैतु-कम्" इति । क्षास्त्रानर्थक्यं चासर्थं समाप्रोषीत्यप्यसंगतं स्यात्, वस्तु परिच्छे- दात्, नहि वेदो निष्प्रचंरूप कथनमुक्त्वा स्वोक्तं जगत्कर्त्तार्त्वं निर्षेधति । तस्मादघ्यारोपापवाद परत्वेन व्याख्यातृभिर्वेदांतास्तिलापःक्वता इति मन्यामहे, सर्ववाक्यार्थंबाधात् । यथा निर्दोष पूर्य्णेगुर्ग् विग्रहता भवति तथोपरिष्टाद् वक्ष्यामः ।

सृष्टि को यदि झहा के अतिरिक्त किसी अन्य की क्रुति मानेंगे तो विषमता प्रौर निर्दयता दोष घटित होगा [ ब्रह्म की सृष्टि में इन दोनों की संभावना ही नहीं है, क्योंकि—वे अपनी सृष्टि में स्वयं ही तो जीडा कर रहे हैं | ब्रह्म की समवायिता न मानने पर जगद्रूपता संभव न होगी, इसलिए सम-वायिकारएगता की सिद्धि के लिए समन्वयसूत्र की रचना की गयी तथा दितीय प्रघ्याय के प्रथम पाद में "वैषम्यनैष्ट्र" प्य" सूत्र में उक्त तथ्य का समाधान किया गया]। यदि कहो कि जीव की कर्माधीशता मान लेने से उक्त दोष घटित न होंगे, सो होना संभव नहीं है । क्योंकि जीव में स्वतः सामर्थ्य नहीं है । जीव की कर्माधीशता मानने से तो परमात्मा का कर्त्तुत्व ही नष्ट हो जायगा और उस जगतकर्त्ता का सारा माहारम्य ही समाप्त हो जायगा ।

यदि कहें कि शुद्ध परब्रह्म में कर्तृत्व ग्रादि हैं ही नहीं, ग्रतः प्रपंच जगत भी कोई वस्तु नहीं है, वह तो रज्जु में सर्प अम की आंति की तरह एक भ्रांत कल्पना ही है, ग्रतः ग्रसत् पदार्थं में वैषभ्यनं प्रंण्य की बात भी ग्रसंगत है। सबँ समाप्नोषि ततोऽसि सबँ इत्यादि स्मृति भी है (ग्रयति् उक्त स्मृति में ब्रह्म की व्यापकता कही गई है, समवायिता नहीं) इत्यादि । उक्त कथन ग्रसंगत है, ऐसा मानना तो पाखंड है, शास्त्र का ऐसा अर्थ करने से तो मसूरों ( चार्वाकों) में गएाना होगी, जैसा कि उक्त स्मृति का ही कथन है - "वे नास्तिक इस जगत को ग्रनीश्वर, ग्रसत्य, अप्रतिष्ठ (जिसकी ईश्वर में स्थिति न हो ), स्त्री पुरुष रूप कारएा जन्य, कामहेतूक ही मानते हैं।" उक्त मान्यता से तो शास्त्र भी ग्रनर्थक हो जाते हैं तथा ब्रह्म ग्रीर जगत में विभिन्नता मानने से "सर्व समाप्नोषि" वाक्य भी असंगत हो जाता है। वेद, ब्रह्म के निष्प्रपंच रूप को बतलाकर ब्रह्म के जगतुकतुँत्व का निषेध नहीं करता । जो लोग वेद की अध्यारोपाक्वाद करक व्यास्या करते हैं वे वेदांतों के रहस्यार्थ से प्रवभिज्ञ हैं, ऐसी हमारी मान्यता है। उन जोगों के मतानुसार ''सर्व खल्विद ब्रह्म, ऐतदारम्यमिर्द सर्वम, स आत्पानं स्वयम-कुरुत" इत्यादि वाक्यों के अर्थ में बाधा उपस्थित होती है । बहा की निर्दोष पूर्णंगुरा विग्नहता का विवेचन आगे (''अम्तस्तद्धर्मोपदेशात्'' इत्यादि में ) करोंगे ।

ननु पुरुषार्थार्थानि शास्त्राणि, इदं च शास्त्रं मोक्षरूप पुरुषार्थं साधकम्, मोक्षरुचाविद्यानिवृत्ति इति युक्तम्, प्रविद्या चाज्ञानं ज्ञानेनैव नश्यति, ततो ज्ञानोपयोगित्वेन व्याख्यातव्ये वेदांतेऽघ्यारोपापवाद व्यतिरेकेण व्याख्यानम् प्रयुक्तन्, अतो यथाकथं चिद् व्याख्यानेऽपि पुरुषार्थं सिद्धे ने कोऽपि दोष इति वेत्, न, पुरुषार्थं स्य शास्त्रार्थं स्य वा स्वरूपं शास्त्रैक समधिगम्यं न स्वबुद्धि-परिकल्पितम्, अतः स्वबुद्ध्या शास्त्रार्थं परिकल्प्य तत्र वेदं योजयंती महासाह-सिकाः सद्भिरुपेक्ष्याः । पुरुषार्थः पुनर्यंथा वेदांतेष्ववगतः "ब्रह्म वेद ब्रह्म व भवति, ब्रह्मविदाप्नोति परम् न स पुनरावत्तं ते, ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विश्वते तदनंतरम्, ग्रनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ' इत्येवमादिभिः श्रृति स्मृतिन्यायेत्र ह्य प्राप्तिरेव पुरुषार्थं स्वम्, ब्रह्म च पुनर्नं जीवस्यात्ममात्रम्, अज्ञानवद्वा ''एकस्यैव ममांशस्य जीवस्यैव महामते । बंघोऽस्याविद्य्याऽनादि-विद्यया च तथेतरः'' इति भगवता जीवस्यैवाविद्यावत्व प्रतिपादनात् ।

यदि कहें कि—शास्त्रों का प्रयोजन केवल पुरुषार्थं विवेचन करना ही है, उत्तरमीमांसा भी मोक्ष रूप पुरुषार्थं की व्याख्या में प्रवृत्त है, अविद्या की निवृत्ति ही मोक्ष है, ग्रज्ञान ही प्रविद्या है, जो कि ज्ञान से नष्ट होता है। प्रघ्यारोपापवाद ही ज्ञानवर्द्ध न के लिए उपयुक्त मार्ग हैं, जिस किसी प्रकार से शास्त्र की व्याख्या करके, पुरुषार्थं सिद्धि रूप तात्पर्यं निकालने में कोई दोष नहीं है, इत्यादि । उक्त कथन ग्रसंगत है, पुरुषार्थं या शास्त्रार्थं का स्वरूप शास्त्रों से ही निष्चित होता है, प्रपनी बुद्धि से उसकी कल्पना नहीं की जा सकती, प्रपनी बुद्धि से शास्त्रार्थं की परिकल्पना करके उसे वेदार्थं सिद्ध करने वाले महासाहसिक शास्त्र-चिन्तकों से उपेक्ष्य हैं। वेदांतों में पुरुषार्थं का स्वरूप इस प्रकार कहा गया है — "ब्रह्म का ज्ञाता ब्रह्म ही होता है, ब्रह्म को प्राप्त कर पुनः नहीं लौटता । मुफे तत्व रूप से जानकर इस जगत में पुनः नहीं लौटता' इत्यादि श्रुति स्मृति के प्रनुसार ब्रह्म प्राप्ति को ही पुरुषार्थं कहा गया है। "हे महामते, मेरे ग्रंश जीव का एक बंघन है ग्रनादि ग्रविद्या तथा दूसरा बंघन है विद्या" इत्यादि में भगवान द्वारा कही गयी जीव की ग्रविद्याबद्धता से निश्चित होता है कि ब्रह्म जीव नहीं है।

तस्मान् न्यायोपबृंहित सर्ववेदांतप्रतिपादित सर्वधर्मवद् ब्रह्म, तस्य श्रवण-मनन निदिष्यासने रन्तरंग्रेः समदमादिभिष्त्च वहिरंग्रेरतिषुढे चित्ते स्वयग्रे- वाविभू तस्य स्वप्रकाशस्य सायुज्य परम पुरुषार्थः । तस्मात् सर्वे वेदांताः स्वार्थे एव युक्तार्था इति न्यायैवैक्तव्यत्वाद् ब्रह्मणः समवायित्वाय समन्वयसूत्रं वक्तव्यम् ।

उक्त विवेचन से ज्ञात होता है कि समस्त वेदांतों का तत्वार्थ समस्त धर्मों का स्वरूप ब्रह्म है, उस सर्वधर्मक ब्रह्म के श्रवएा मनन निदिष्यासन रूप श्रंतरंग तथा शमदमादि बहिरंग साधनों से श्रतिशुद्ध चित्त में स्वयमेव परमात्मा के श्राविभू त प्रकाश का सायुज्य होना ही परम पुरुषार्थ है। सभी वेदांत स्वार्थ में ही युक्ति युक्त हैं, इस नियम के श्रनुसार मानना पड़ेगा कि ब्रह्म के समवायी कारएग को बतलाने के लिए ही समन्वयसूत्र बनाया गया है।

एवं ब्रह्मजिज्ञासायां प्रतिज्ञाय किलक्षएां ब्रह्म त्याकांक्षायां जन्मादिसूत्र-द्वयेन वेदप्रमाएकं जगत्कर्त्तृ समवायि चेत्युक्तम्, एवं त्रिसूत्र्या जिज्ञासा-लक्षण विचारकर्त्तव्यता सिद्धा ।

तत्र ब्रह्मणि चतुर्धा विचारः स्वरूपसाधनफलप्रतिपादकानि सर्ववेदांत वाक्यानि त्रिविधानि, मतान्तर निराकरणं च । तत्र स्वरूपे विचारिते मतान्तर निरासव्यतिरेकेण साधनफलयोरनुपयोगात्, ग्रतः प्रथमं स्वरूप निर्णयः, तदमु मतान्तर सिरासः, तदनु साधनानि फलं चेति । तत्र प्रथमेऽघ्याये स्वरूप वाक्यानिविचार्यंन्ते, तानि द्विविधानि, संदिग्धानि निःसंदिग्धानि च, तत्र तिःसंदिग्धानां निर्णयौ न वक्तव्यः । संदिग्धानि पुनश्चतुर्विधानि, कार्यंप्रतिपाद-कान्यन्तर्यामिप्रतिपादकान्युपास्यरूप प्रतिपादकानि प्रकीर्णकानि चेति । तत्र प्रथमपादे कार्यवाक्यानां निर्णय उच्यते । सच्चिदानंद रूपेणाकाशवायुतेजो-वाचकवाक्यानि षड्विधान्यपि निर्णीयन्ते, ग्रन्यत्रान्यवाचकान्पपि वेदतिषु भगवद्वाचकाद्यीति ।

प्रथम सूत्र में ब्रह्मजिज्ञासा की गई, वह ब्रह्म कैसा है ? ऐसी म्राकांक्षा होने पर जन्मादि दो सूत्रों से, वेदों से प्रमाणित ब्रह्म की समवायिता सिद्ध की गई, इस प्रकार तीन सूत्रों से जिज्ञासा और लक्षरण पर विचार किया गुया।

इस संपूर्ण उत्तर मीमांसा शास्त्र में 'ब्रह्म के विषय में चार प्रकार से विचार किया गया है- स्वरूप, साधन और फल के प्रतिपादक वेदांतों तथा अन्य मतों का निराकरण । स्वरूप संबंधी विचार' में मतान्तरों के निराकरण के व्यतिरेक से साधन और फल को अनुपयोगी बतेलाकर सर्वप्रथम स्वरूप का निर्णय किया गया है । द्वितीय प्रघ्याय में मतान्तर निरीस, तृतीय और चतुर्थं में साधन ग्रीर फल पर विचार किया गया है। प्रथम ग्रब्थाय में जिन स्वरूप वाक्यों पर विचार किया गया है, वे वाक्य संदिग्ध ग्रीर असंदिग्ध दो प्रकार के हैं। निःसंदिग्व वाक्यों के निर्णंय का प्रश्न ही नहीं उठता, संदिग्ध वाक्य चार प्रकार के हैं— कार्य प्रतिपादक, ग्रन्तर्यामि-प्रतिपादक, उपास्य प्रतिपादक ग्रीर प्रकीर्णं। प्रथम ग्रध्याय के प्रथम पाद में कार्य वाक्यों का निर्णय किया गया है। सच्चिदानन्द रूप से कारएा का प्रतिपादन करने वाले तथा ग्राकाश-वायु ग्रीर तेजोवाचक शब्द से कारएा का तिर्देश करने वाले वे वाक्य उक्त छः प्रकार के हैं। वे वाक्य ग्रन्यत्र, ग्रन्य वाचक होते हुए भी उपनिषदों में भगवद् वाचक ही हैं।

### ४ अधिकरण

तत्र लक्षणविचार एव सद्रूपाणां वाचकता निर्णीता, चिद्रूपस्य ज्ञानप्रधानस्य निर्णयार्थमीक्षत्यधिकरणमारम्यते सप्तभिः सूत्रैः । सप्त-द्वारत्वाद् ज्ञानस्य । तत्रैवं संदेहः, ब्रह्मणः स्वप्रकाशत्वेन सर्वंप्रमाणाविषय-त्वात् ''यतो वाचो निवर्त्तं न्त'' इति श्रुतेश्च विचारः कर्त्तुं न शक्यते, स्व-प्रकाशत्व विरोधात्, श्रुतिविरोधाच्च, श्राहोस्वित् विरोधपरिहारेण शक्यते इति, किं तावत् प्राप्तम् ? न शक्यत इति, कुतः ? ''ज्ञापनार्थं प्रमाणानि संग्लिक्यीदिमार्गतः । सर्वंथाऽविषयेऽवाच्येऽव्यवहार्ये कुतः प्रमा ॥''

ऐहिकामुष्मिक व्यवहारयोग्ये हिं पुरुषप्रवृत्तिः, प्रवृत्यर्थं हिं प्रमाणानि, ब्रह्म पुनः सर्वव्यवहारातीतमिति । नन्वेतदपि वेदादेवावगम्यते इति चेत्, तहिं बाधितार्थंप्रतिपादकत्वान्न वेदान्ता विचारयितव्या इति प्राप्ते, उच्यते—

प्रब तक लक्षण पर विचार किया गया, जिसमें सद्रूपों की वाचकता का निर्णय है । अब ज्ञानप्रधान चिद्रूप के निर्णय के लिए सात सूत्रों से ईक्ष-त्यधिकरएा प्रारंभ करते हैं । ज्ञान के ग्रौंख, नाक, कान, जिह्वा, त्वक्, मन ग्रौर जीव ये सात द्वार हैं, इसोलिए सात सूत्रों में यह प्रधिकरएा पूरा किया गया है । यहाँ यह संदेह होता है कि ब्रह्म तो स्व-प्रकाश है ग्रतः वह सभी प्रकार के प्रमाएों से ग्रज्ञात है । "यतो वाचो निवर्त्त न्ते" इत्यादि श्रुति भी ऐसा ही कहती है, इसलिए उस पर विचार करना शक्य नहीं प्रतीत होता, स्वप्रकाशता ग्रौर श्रुति दोनों ही शक्यता पर संदेह व्यक्त करती हैं । क्या उक्त विरोध का परिहार सम्भव है ? विचारने पर तो ऐसः लगता है कि सम्भव नहीं है, क्योंकि "ब्रह्म को सन्निकर्ष ग्रादि सहकारी उपायों से जानने का कोई भी उपाय सम्भव नहीं है, ब्रह्म तो सर्वथा मन का स्रविषय, श्रवाच्य श्रौर ग्रव्यवहार्य है।

पुरुष की प्रवृत्ति प्रायः ऐहिक ग्रौर ग्रामुष्मिक व्यवहार के योग्य ही होती है। प्रवृत्ति के लिए ही प्रमाणों की ग्रावश्यकता होती है, ब्रह्म तो सभी प्रकार के व्यवहारों से ग्रतीत है। यदि कहें कि इस पर भी वह वेदों से ज्ञात है, तो फिर ''यतो वाचो निवर्त्तन्ते'' ग्रादि बाधित ग्रर्थ प्रतिपादक वेदांत वाक्यों पर विचार करना व्यर्थ है, इस पर सूत्र प्रस्तुत करते हैं —

### ईक्षतेर्नाशब्दम् ।१।१।४॥

न विद्यते शब्दो यत्रेत्यशब्दं, सर्ववेदांताद्यप्रतिपाद्यं ब्रह्म न भवति, कुतः, ईक्षतेः । ''सदेव सोम्येदमग्र द्यासीदेकमेवाद्वितीयम्'' इत्युपकम्य ''तदेक्षत बहुस्यां प्रजायेयेति तत्ते जोऽसृजत्'' तथाऽन्यत्र ''ग्रात्मा वा इदमेक एवाग्र द्रासीत् नान्यत् किंचन मिषत्. स ऐक्षत लोकान्नुसृजा, स ईक्षांचक्रे, स प्राराम-सृजत'' इत्येवमादिषु सृष्टिवाक्येषु ब्रह्मएा ईक्षा प्रतीयते ।

जहाँ शब्द की उपस्थिति सम्भव न हो, उसे अशब्द कहते हैं अर्थात् जो शब्दातीत हो । परन्तु समस्त वेदांतों का प्रतिपाद्य ब्रह्म अशब्द कैसे हो सकता है ? वेदांतों में ईरवर के ईक्षएग का स्पष्ट उल्लेख है । 'हे सोम्य ! सृष्टि के पूर्व एक अद्वितीय सत् ही था" ऐसा ही उपक्रम करके ''उसने सोचा एक से अनेक हो जाऊँ अतः उसने तेज की सृष्टि की', दूसरी जगह ग्रौर भी, जैसे— ''सृष्टि वे पूर्व एक मात्र यह ग्रात्मा ही था, अन्य कुछ भी नहीं, उसने अपनी इच्छानुसार लोकों का सृजन किया, उसने इन लोकों की सृष्टि की, उसने विचार किया, उसने प्राएगों की सृष्टि की इत्यादि सृष्टि वाक्यों से ब्रह्म की ईक्षा की सुस्पष्ट प्रतीति होती है ।

किमतों यहा वम् ? एवमेतत् स्यात्, सर्वव्यवहार प्रमाणातीतोऽपि ईक्षा-चके लोकसृष्टि ढारा व्यवहार्यों भविष्यामीति, ग्रतो यथा यथा कृतवास्तथा तथा स्वयमेवोक्तवान् पूर्वरूपं फलरूपं च सृष्टस्वांगपुरुषार्थस्वाय, ततक्ष प्रमाखबलेनाविषयः स्वेच्छ्या विषयश्चेत्युक्तम् । ननु सर्वप्रमाणाविषयत्वे दूषिते केवल वेदविषयत्वं कथं सिद्धान्तीकियते ? उच्यते चक्क रादीनां आमाग्य-मन्यमुखनिरीक्षकत्वेन, न स्वतः, अमानुत्पत्ति प्रसंगात्, सत्त्व सहितानामेव चक्करादीनां प्रामाण्यात्, ग्रतो निरपेक्षा एव भगवन्नित्र्वासरूपवेदा एक प्रमान

99. J.T.

एगम्, संकेतग्रहस्तु वैदिक एव वेदविद्भिः कृतः । ग्राक्ठतिमात्रार्थं लोकापेक्षा ग्रनधिगतार्थंगंत्तृ च प्रमाणं, लोकानधिगत इत्यर्थः । यज्ञत्रह्माएोरलौकिकत्वं सिद्धमेव । लौकिको व्यवहारः सन्निपात रूपत्वात् पुरुषार्थासाधक एव, तर्हि शब्दमात्रस्य कथं ग्रहएाम् ? वेदव्याख्याष्ट्र वाग्विषयत्वादिति अूमः । एतेन मनसैवानुद्रष्टव्यमित्यपि समर्थितम् । तस्मात् सृष्टघादिप्रतिपादका ग्रापि वेदांताः साक्षात् ब्रह्मप्रतिपादका इति सिद्धम् ।

क्या उक्त कथन यथार्थ है ? हाँ नितःन्त ठीक है, ब्रह्म ने समस्त व्यवहारों श्रौर प्रमाएगों से श्रतीत होते हुए भी सृष्टि द्वारा व्यवहार्य होने का संकल्प किया, जैसे जैसे व्यवहार्य होता गया, वैसा उसने स्वयं कहा (श्रर्थात् उसकी कथनी श्रौर करनी एक है, उसने ग्रपने ग्रंश रूप जीव ग्रौर उसके उपयोगी पुरुषार्थों की सिद्धि के लिए सर्वंप्रथम प्रजा ग्रादि शब्दवाच्य शरीर श्रौर बाद में फल रूप लोकों की सृष्टि की । इस प्रकार प्रमाएगों का ग्रविषय होते हुए भी वह स्वयं स्वेच्छा से विषय हुया ।

(वादी) समस्त प्रमाणों से जिसकी विषयता ग्रसिद्ध है, केवल वेद से ही ज्ञात है, उसके ग्राघार पर कैसे सिद्धान्त स्थिर किया जा सकता है? (प्रतिवाद) नेत्र म्रादि की प्रामाणिकता ग्रन्यमुखापेक्षी होती है, स्वतंत्र नहीं, इसौंलिए उनसे प्रायः भ्रम हो जाता है, मनोयोग समन्वित होने पर ही उनकी प्रामाशिकता होती है, किन्तू वेद निरपेक्ष प्रमारा हैं, वे भगवान के निःश्वास हैं ग्रतः ग्रकाट्य प्रमाए। हैं। वेद के वेत्ताग्रों ने ब्रह्म की ईक्षा के विषय में जौ सिद्धान्त स्थिर किया है वह मनमाना नहीं है, उसकी प्रेरएा भी उन्हें भगवत्कृपा से वेदों से ही मिली है (ग्रर्थात् शुद्धांतःकरण उपासक ऋषियों को वैदिक रहस्यों का श्रौत साक्षात हन्ना है) । वेदोक्त सृष्टि के लोक में दृष्टिगोचर होने से ही ऋषियों को लोक ग्रौर वेद परस्पर अपेक्षित प्रतीत होते हैं। इस प्रकार उन मनीषियों ने लोक ग्रौर वेद दोनों के सामंजस्य से मुष्टि सम्बन्धी ब्रह्म की ईक्षा को प्रमाएि।त किया है। उनकी दृष्टि केवल लौकिक हीं नही थी। यज्ञ श्रौर ब्रह्म दोनों ही श्रलौकिक हैं, ये दोनों ही उन्हें ैद्धष्टिगत थे । (वादी) लौकिक व्यवहार (सुख दुःख से) मिश्रित होने से मोक्ष लेग सम्बन तो हो नहीं सकता ग्रौर यदि सुत्रकार को ब्रह्म की वैदिक व्यवहार के विषयता ही ग्रभिन्नेत थी, तो उन्होंने सूत्र में सामान्यतः ''शब्द'' का क्यों -ग्रहण किया ? (प्रतिवाद) सुत्रकार को वेद व्याख्याताग्रों की वास्ती भी 

विषयता रूप से ग्रभिप्रेत है, इसीलिए उन्होंने सामान्यतः ''शब्द'' का निर्देश किया है। इतिहास पुराखादि भी शुद्धान्तःकरख से दृष्ट रहस्य हैं, प्रतएव वेदसमर्थित हैं, वे भी वेद के ही समान सुष्टि ग्रादि के प्रतिपादक हैं, वेदांत भी साक्षात् ब्रह्म के प्रतिपादक हैं।

स्यादेतत्, कत्तृ त्वमकतृ त्वं च वेदे प्रतीयते ब्रह्माएाः "यतो वा इमानि भूतानि जायंते, स ग्रात्मानं स्वयमकुरुत, निष्कलं निष्क्रियं शान्तं निरवद्यम् निरंजनम्, ग्रसंगो हि ग्रयं पुरुषः'' इत्येवमादिषु वाक्येषु । तत्र द्वेधा निर्णयः संभवति । सर्वभवन समर्थंत्वाद् विरुद्धसर्वधर्माश्रयत्वेन, ग्रन्यतरबाधाद् वा । ग्रलौकिकापेक्षया लौकिकस्य जघन्यत्वात् कर्त्तृ त्वादेर्लोकसिद्धत्वात् कर्त्तृ त्व-बाध एव युक्तः । ईक्षत्यादिकं तु प्रक्रुतिगुएा संबंधादपि ब्रह्माएो युज्यते । तस्मादलौकिकसर्वभवन समर्थंत्वादिकत्पनापेक्षया लौकिक एवान्यतरबाधो युक्तः, ततरुच सत्यस्वरूपादन्यदेवैतदिति स्वयमेवाशंक्य परिहरति सूत्रकारः—

"यतो वा इमानि, स आत्मानं स्वयमकुरुत, निष्कलं निष्कियं शान्तम्, असंगो ह्ययं पुरुषः'' इत्यादि वैदिक व.क्यों में ब्रह्म के कत्तूं त्व और प्रकर्त्तूं त्व दोनों का आभास होता है, इसलिये दों प्रकार का विचार किया जा सकता है। परस्पर विरुद्ध धर्मों के आश्रय ब्रह्म को समस्त विरुव का उत्पादक बतलाया गया है, यह प्रसंगत बात है। अलौकिक पदार्थों की अपेक्षा लौकिक पदार्थों की हेयता प्रत्यक्ष है। यदि हम शुद्ध ब्रह्म को लौक का कत्तां मानते हैं तो वह दूषित हो जायगा, इसलिये उसे कर्त्ता न मानना ही उचित है। ईक्षण इत्यादि तो प्राकृत गुणों के सम्बन्ध से भी घटित हो सकढ़े हैं, इसलिए जगत्सष्टा को अलौकिक सण्टा कहने की अपेक्षा लौकिक संघटा स्वीकारना ही उपयुक्त है, शुद्ध ब्रह्म को कर्त्ता मानने में उक्त बाघा है। यही कहना उपयुक्त होगा कि सत्य स्वरूप शुद्ध ब्रह्म से भिन्न कार्यरूप गौण ब्रह्म ही जगत का सष्टा है, ईक्षण ग्रादि उसी के स्वभाव हैं, उक्त संशय को स्वयं ही प्रस्तुत कर सूत्रकार उसका परिहार करते हैं--

गौणश्चेन्नात्मशब्दात् । १। १। ४।।

ईक्षत्यादि गुरगयुक्तः परमात्मा गौरणः अक्वतिभुसंसत्त्वसम्बन्धवान्ः इति चेन्न तथात्वं वक्तुं सक्यते, कुतः ? सात्मसब्दात्, ''स्रात्मा वा इद्येक एवसि स्रासीत्'' इत्युपत्रम्य संऐक्षतेत्युक्तम् । स्रात्म सब्देः पुनः सर्वेषु वेदालोषु निर्गुरापरब्रह्म वाचकत्वेनेव सिद्धः । तस्यैव जगत्कर्त्तृ त्वं श्रुतिराह । ननु चोक्तमन्यतरबाघो युक्त इति, न युक्तः, स्वातंत्र्याभावेन सगुरास्य कर्त्तृ त्वा-योगात्, वेदाश्च प्रमाराभूताः, ततः सर्वभवनसामर्थ्यमेव श्रुतिबललम्यमंगी-कर्त्तव्यम् । किं च श्रस्ति भाति प्रियत्वादि धर्मवत् ब्रह्मगतकर्त्तृ रेवं लोके प्रतीयते, कार्यरवात्, तस्मादात्मशब्द प्रयोगाद् गुराातीतमेव कर्त्तृ ।

प्राकृत सत्त्व गुएा संबद्ध, ईक्षएा ग्रादि वाला परमात्मा गौए है, ऐसा नहीं कह सकते । कत्ता का प्रायः ग्रात्मा शब्द से उरूलेख किया गया है. "ग्रात्मा वा इदमेक" इत्यादि उपकम करके "स ऐक्षत" तक कर्त्ता का वर्णन है । ग्रात्मा शब्द समस्त वेदांत वाक्यों में निर्गुरा परब्रह्म का ही वाचक है, उसे ही जगत्स्वष्टा भी कहा गया है । इसलिये उक्त संशय ग्रसंगत है । गौएा ब्रह्म में स्वतंत्रता का नितान्त ग्रभाव है, उसमें कर्त्तृ त्व की ग्रह्ता नहीं है । वेद के मत से सब कुछ करने में समर्थ परब्रह्म ही जगत कर्ता हो सकता है, ऐसा ही हमें भी मानना चाहिये । ग्रस्ति, भाति, प्रियत्व ग्रादि धर्म की तरह ब्रह्म का कर्त्तृ त्व भी लोक में कार्य रूप से ग्राभासित होता है । ग्रात्मा शब्द से प्रयुक्त गुएातीत ही कर्त्ता है, ऐसा श्रौत सिद्धान्त है ।

तन्वात्मशब्दोऽपि लोकवत् गौरगोऽस्तु, लोके हि केनचित् पृष्टो विष्णु-मित्र ग्राह यज्ञदत्तो ममात्मेति, ग्रत्र गौरगत्वमुपचार इत्येवं प्राप्तेऽभिधीयते---ग्रात्मा शब्द भी लौकिक ग्रात्मा शब्द की तरह गौरग है । जैसे कि लोक में किसी के पूछने पर विष्र्णुमित्र कहता है कि यज्ञदत्त मेरा श्रात्मा है, ऐसे ही स्रष्टा के लिये प्रयुक्त ग्रात्मा शब्द गौरग है, इस पर सूत्रकार कहते हैं---तन्निष्ठस्य मोक्षोपदेशात् ।१।१।६।।

एवं हि श्रूयते — ''ग्रसद् वा इदमग्र श्रासीत्, ततो वे सदजायत तदात्मानं स्वयमकुरुत'' इत्युपकम्य ''यदा हि एवं ेष एतस्मिन्नदृश्येऽनात्म्येऽनिरुक्ते ऽनिल-यनेऽभय धतिष्ठां विंदते, ग्रथ स ग्रभयंगतो भवति'' इति । प्रापंचिकधर्म-रहिते ब्रह्मािए एतस्मिन् पूर्वोक्त जगत्कर्त्तार परिनिष्ठितो मुक्तो भवतीत्यर्थः । तत्र यदि जगत्कर्त्ता गौएाः स्यात् तन्निष्ठस्य संसार एव स्यान्न मोक्षः ।

ऐसी श्रुति है—''जो पहले ग्रसत् था उसी से सत् हुन्रा, उसने स्वयं अपने को सत् किया'' ऐसा उपक्रम करके ''जब साधक इस अदृश्य, श्रकथ्य, अविकार, ग्रभय, ग्रनात्म्य परमात्मा में निष्ठ होता है तभी मुक्त हो जाता

No in

है,'' इत्यादि । ग्रर्थात् प्रापंचिक वर्मं रहित पूर्वोक्त जगतकर्ता ज्रह्य में निष्ठा-वान् साघक मुक्त हो जाता है । यदि जगतकर्त्ता को गौरा मानेंगे, तो उसकी निष्ठा करने वाला संसार ही प्राप्त करेगा मोक्ष नहीं ।

#### हेयत्वावचनाच्च । १।१।७।।

इतोऽपि निर्गुरग एव जगत्कर्त्ता, वेदांतेसु सर्वत्र साधनोपदेशे पुत्रादि-वज्जगत्कर्त्ता हेयत्वेन नोपदिश्यते । यदि सगुरगः स्यात् प्राक्वतगुरग परिहारार्थं मुमुक्षुभिर्जगत्कर्त्ता नोपास्यः स्यात् पुत्रादिवत् । ग्रत ईक्षत्यादयो न सगुरग-धर्माः । सूत्रत्रयस्य ईक्षतिहेतुसाधकत्वाच्चकारः । एवं सूत्रचतुष्टयेन ईक्षति-हेतुना जगत्कर्त्तुत्वोपपत्त्या सृष्टि वाक्यानां अह्यपरस्वमुपपादितम् ।

इसलिए भी निर्गुएग ब्रह्म ही जगत कर्ता है क्योंकि वेदांतों में जहाँ साधनों का उपदेश है वहाँ जगत्कर्त्ता को पुत्र श्रादि की तरह हेय रूप से नहीं दिखलाया गया है। यदि जगतकर्ता सगुएा है, तो प्राकृत गुर्एों से मुक्त होने के लिए वह मुमुक्षुयों का उपास्य नहीं हो सकता, जैसे कि पुत्र श्रादि। इससे स्पष्ट है कि ईक्षएा श्रादि सगुरए के घम नहीं हैं।

सूत्रकार ने इस अधिकरएा के तीन सूत्र ईक्षएा धर्म के हेतु साधक रूप से प्रस्तुत किये तथा जार सूत्र ईक्षएा के हेतु जगतकत्तृ त्व की दृष्टि से प्रस्तुत किये हैं, जिनमें श्रौपनिषद सृष्टि वाक्यों की ब्रह्मपरकता का उपपादन किया गया है।

ग्रतः परं स्वतंत्रहेतूनाह स्वाप्ययात्, गतिसामान्यात्, श्रुतत्वाच्चेति सूत्रत्रयेग । ननु किमर्थं हेत्वन्तराणि साधकत्वे एकेनापि तसिद्धेः, ग्रसाध-कत्वे शतेनाप्यसिद्धेरिति चेत्, मैवम्, रूपभेदार्थं हेत्वंतराणि, नानाविधान्न-भीजनतृृष्तिवत् । तद् यथा प्रात्मभाब्दात्, तन्निष्ठस्य मोक्षोपदेशात्, हेयत्वा-वचनाच्चेति निर्गुणस्य स्वरूपपरतया कार्यंपरतया च, कार्यंस्य पुनः विधिनिषेध भेदाद् द्विरूपतेति, एवमुत्तरत्रापि प्रभंचयिष्यते । तत्र सुष्टि-वाक्यानामीक्षति हेतुना भगवत्परत्वयुक्तम्, इदानीं प्रजयवाक्यानामाह---

इसके बाद स्वाप्ययात्, गतिसामान्यात् ग्रौर श्रुतःवाच्च—इन तीन सूत्रों से जयतकर्त्तू स्व के स्वतन्त्र हेतु बतलाते हैं। यदि कहें कि किसी. एक ही से कार्य चल सकता है, ग्रनेक हेतु बतलाने से क्या होता है ? ग्रसाधक रूप से चाहे सैकड़ों हेतु प्रस्तुत करते रहें उसका क्या महत्व है ? यह तर्क ग्रसंग्रत है, परब्रह्म के श्रनेक रूप हैं इसलिए श्रनेक हेतु प्रस्तुत किये गए हैं, जैसे कि विविध पक्वान्नों से भोजन में तृप्ति होती है, वैसे ही परमात्मा के श्रनेक ग्रलोकिक धर्मों के प्रस्ताव से तृप्ति होती है । श्रात्मशब्दात्, तन्निष्ठस्य मोक्षोपदेशात् श्रोर हेयत्वावचनाच्च, इन तीन सूत्रों में परब्रह्म के निर्गु एा स्वरूपपरक श्रौर कार्यपरक हेतु बतलाये गये हैं, कार्य के भी विधि श्रौर निषेध परक दो भेद दिखलाये गये हैं । श्रागे भी ऐसा ही विवेचन प्रस्तुत करते हैं । ऊपर सृष्टि वाक्यों की ईक्षणहेतुक भगवत्परता कही गई, श्रब प्रलय वाक्यों की भगवत्परता बतलाते हैं ।

#### स्वाप्ययात् १।१।८।।

ब्रह्मणो न सर्वं व्यवहारातीतत्वम्, कुतः ? स्वाप्ययात् स्वस्मिन् ग्रप्यथात्, तत्र चित्प्रकरणत्वाज्जीवस्य चोच्यते, एवं हि श्रूयते—''यत्रंतत् पुरुषः स्वपिति नाम सता सौम्य तदा संपन्नो भवति तस्मादेनं स्वपिति इत्याचक्षते । स्वं द्यपीतो भवति इति ।''स्वपितीति न कियापदं, किन्तु जीवस्य नाम, तदैव स्वपितीति नामत्वं यदा सता संपद्यते । सति स्वशब्दवाच्ये ग्रपीति लयं प्राप्नोतीत्यर्थः । ''ग्रहरहर्जीवो ब्रह्म संपद्य ततो बलाद्यधिष्ठानं प्राप्य पुनर्नव इव समायाति'', वासनाशेषात्, स्वशब्देन च भेदः । अर्थतः सच्छब्दसत्माना-घिकरण्यान्निर्गृ एगत्वम् । ननु प्रलये वक्तव्ये कथं सुषुप्तिः ? मोक्षातिरिक्तदशायां तथा कर्मसंबंधाभावादिति ब्रूमः ।

बह्य समस्त व्यवहारों से ग्रतीत नहीं है, उसे ग्रपने में ही लीन बतलाया गया है, चित् स्वरूप होने से चित् सधर्मी जीव का लय भी उसी में बतलाया गया है, जैसी कि श्रुति है—''हे सौम्य ! यह जीव स्वपिति नाम वाला है, जब यह सद्भाव से संपर्भ हो जाता है तभी इसे स्वपिति कहते हैं'' ग्रथीत् ग्रपने में ही लीन हो जाता है । स्वपिति शब्द कियापद नहीं है, ग्रपितु जीव नामवाची है, जीव तभी स्वपिति नाम वाला होता है जब सद्भाव संपन्न होता है, ग्रर्थात् स्व शब्द वाच्य सत् में लीन हो जाता है [सुषुप्ति दो प्रकार की होती है, एक तद्भाव (शुद्ध चैतन्य भाव) सुषुप्ति, दूसरी नाडियों में सुषुप्ति] ।''जीवात्मा प्रतिदिन ब्रह्म को प्राप्त कर शारीरिक बल से पुनः नए की तरह लौट ग्राता है', क्योंकि उसकी वासना शेष रह जाती है [यह नाडियों की दैनिक सुषुप्तावस्था का स्वरूप है] । स्व शब्द ग्रात्मवाची होने से जीव ग्रीर परमारमा की ग्रभिन्नता का द्योतक है । वैसे अर्थं के अनुसार तो यह सत् शब्द का समानाधिकरएग होने से निर्गुएगता का बोधक है। (शंका) प्रलय सम्बन्धी प्रसंग में सुषुप्ति की कैसी चर्चा? (समाधान) मोक्ष के अतिरित जागृति और सुषुप्तावस्था में जैसा जागतिक कर्मों का सम्बन्ध रहता है, वैसा सुषुप्ति और प्रलय में नहीं रहता, इस भाव को दिखलाने के लिए यहाँ सुषुप्ति की चर्चा की गई है [जागृत और स्वप्न की तरह केवल वासना ही सुषुप्ति में रहती है, अन्यथा यह प्रलय के समान अवस्था है। सुषुप्ति और प्रलय में परमात्मा के आधार पर जीव रहता है इसलिए परमात्मा को व्यवहारातीत नहीं कह सकते]।

मुक्तिवाक्यानामाह—ग्नब मुक्ति वाक्यों की ब्रह्म परकता बतलाते हैं⊸

गतिसामान्यात् ।१।१।६॥

गतौ सामान्यात्, गतिः मोक्षः समानस्य भावः सामान्यम्, मोक्षे सर्वं स्यापि भगवता तुल्यत्वात् । एवं हि श्रूयते "यथा सर्वासामपां समुद्रमेकायनम्" इत्यु-पकम्य "वागेकायनम्" इति दृष्टान्तार्थं निरूप्य "न यथा सैन्धवखिल्य उदके प्रास्त" इत्यादिना लयदृष्टान्तं निरूप्य "न प्रेत्य संज्ञास्ति" इति प्रतिपाद्य, तन्निरूपगार्थम् "यत्र हि द्वैतमिव भवति तदितर इतरम्" इत्यादिना सर्वस्य युद्धब्रह्मातं प्रदर्शितम् । म्रादिमध्यावसानेषु युद्धब्रह्मगण एवोपादानात् । सर्वेषा वेदांतानां ब्रह्मसमन्वय उचित इति ।

गति में ग्रथांत् मोक्षावस्था में ब्रह्म शौर जीव का समान भाव होने से भी मुख्य ब्रह्म का ग्रास्तत्व सिद्ध होता है। मोक्ष दशा में सभी जीव भगवान से तुल्यता प्राप्त करते हैं। ऐसा ही श्रुति प्रमाएा भी है—''जैसे सारे जल समुद्ध से एकता प्राप्त करते हैं'' इत्यादि से लयाधिकरएा का दृष्टांत देकर ''वह नमक के समान जल में घुल जाता है'' इत्यादि से लय दृष्टान्त का निरूपएा करके ''उसकी मरएा)त्तर कोई संज्ञा नहीं होती'' इत्यादि से मोक्ष का जैति-पादन करके उसके निरूपएा के लिए ''जहाँ वह ढ़ तकी तरह भिन्न भिन्न होता है'' इत्यादि से ससस्त प्रपंच के शुद्ध ब्रह्मत्व का उल्लेख किया गया है। इस प्रकार समस्त वेदांत वाक्यों का ब्रह्म समन्वय उचित ही है, क्योंकि उनमें श्रादि, मध्य श्रौर ग्रवसान में शुद्ध ब्रह्म का ही उपादान रूप से उल्लेख है। सभी बेदांतों का ब्रह्म समन्वय उचित ही है।

श्रुतत्वाच्च १११११०॥

"पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिः

· · · · · · ·

ष्यते ।'' इति श्रुत्यैवासंदिग्धं सर्वकार्यंत्वं प्रतिपादितम् । ''सर्वे वेदा यत्पदमाम-नंति'' इति च । चकारोऽधिकररापूर्र्यात्वद्योतनाय । एवं चिद्रूपस्य कारराता-निरूपर्णेन वेदांतानां ब्रह्मपरत्वं निरूपितम् ।

"पूर्णमदः पूर्णमिदम्" इत्यादि श्रुति ग्रसंदिग्ध रूप से परमात्मा की सर्व-कार्यता प्रतिपादन करती है तथा— "समस्त शब्द ब्रह्मवाचक हैं" इत्यादि श्रुति भी उक्त तथ्य की ही पुष्टि करती है। उक्त सूत्र में "च" का प्रयोग प्रधिकरएा की पूर्ति का द्योतक है। इस प्रकार निर्गुरा चिद्रूप की कारएात का निरूपएा करके, वेदांतों की ब्रह्म परकता का निरूपएा किया गया।

## ४ अधिकरण

ग्रतः परमानंदरूपस्य कारएत्वोपपादनेन तद् वाक्यानां ब्रह्मपरत्वमुपपा-द्यते ग्रानन्दमयाद्यष्टभिः सूत्रैः, तत्र तैत्तिरीय शाखायां ब्रह्मभृगुप्रपाठक द्वयेन । तत्रानंदमय इति मयट्प्रत्ययान्तस्याब्रह्मत्वेनाजगत्कन्तुं त्वे ब्रह्मप्रपाठकस्याब्रह्म-परत्वं स्यादिति तन्निराकरएाार्थमानंदमयाधिकरएाम् षडिन्द्रियस्वरूपद्वयानंद-भेदेनानंदस्याष्टविधत्वादष्ट सूत्राएा ।

यब यानदमय यादि याठ सूत्रों में, ब्रह्म के परमानंद रूप की कारएता दिखलाते हुए, आनंद प्रतिपादक वाक्यों की ब्रह्मपरकता का उपपादन करते हैं, वे वाक्य तैतिरीयोपनिषद में ब्रह्म-भूगुप्रपाठक में हैं। वहाँ मयट् प्रत्ययान्त यानदमय शब्द की ब्रह्मरूप से जगतकत्तृ ता नहीं है, इसलिए ब्रिह्मप्रपाठक भी प्रब्रह्मपरक है, इत्यादि शंका के निराकरएा के लिए ही ग्रानंदमयाधिकरस प्रस्तुत किया गया है। छह इन्द्रिय स्वरूप और दो प्रकार का ग्रानंद ग्रतः ग्रानंद ग्राठ प्रकार का है, इसी भाव से ग्राठ सूत्रों में यह प्रकरएा पूरा हुग्रा है।

ननु कथं संदेहः, कथं वास्याब्रह्मत्वे प्रपाठकासंगतिरिति ? जच्यते, ब्रह्मविदः परप्राप्ति प्रतिज्ञाय ज्ञेयांग्ने कारणत्वायानंदांशमप्रवेश्य जडत्वपरिहाराय सर्व-ज्ञानंदरूपं फलमुपपाद्य तन्निरूपणार्थं सर्वोऽपि प्रपाठक यारब्धः । तत्र साधन-शेन्न ब्रह्माणो वाक्यादेव निःसंदिग्धप्रतीतेः फलस्य ब्रह्मत्वं प्रतिपादनीयम् । तत्रा-ब्रह्मान्नमयादितुल्यवचनात् सुखवाचकशब्दानामेव वचनाच्च संदेहः । आनं-दांशस्यैव कारणःदेन ब्रह्मत्वप्रतिपादनार्थंत्वात् तदभावे प्रपाठकवैयर्थ्यं च । फलस्य नैकट्यप्रतिपादनायात्मपदप्रयोगेणा फलरूपेणा जगत्कारणतामुक्त्वा तस्यैव मध्ये सर्वान्तरत्वमुपपादितम् ''तस्माद् वा एतस्माद् विज्ञानमयादन्यो-ऽन्तर बारमानंदमयः'' इति, अन्ते च ''एतमानंदमयमात्मानमुपसंकामति' ग्रानंदमय ब्रह्मपरक नहीं है, ऐसा संदेह क्यों किया गया श्रौर इस शब्द के ब्रह्मपरकन होने से प्रपाठक की ग्रसंगति कैसे है? यह समक में नहीं ग्राता । देखें — ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इस वाक्य में ब्रह्मवेत्ता की पर प्राप्ति दिखलाई गई है, इस नियम के ज्ञेयांश की कारएगता के रूप में म्रानंदांश को प्रस्तूत न करके जडता के निराकरण के लिए 'सर्वज्ञ ग्रानंद स्वरूप है' इत्यादि फल का निरूपण किया गया है, उक्त निरूपण के लिए ही प्रपाठक को प्रस्तुत किया गया है। इस प्रपाठक में जो ग्रन्नमय श्रादि की उपासना का उल्लेख है, उसी के भ्रन्त में ब्रह्म शब्द का स्पष्ट उल्लेख है, उस उपासना का म्रानंदरूप फल बतलाया गया है, उसे ब्रह्मरूप ही मानना चाहिए । जो लोग ग्रन्नमय ग्रादि शब्दों से, ग्रन्न ग्रादि सूखमय पदार्थ ग्रर्थ लगाते हैं, उनके ब्रह्मत्व को नहीं मानते, उन्हें ही प्रपाठक में असंगति प्रतीत होती है। वस्तुतः अन्न आदि को ग्रानंदांश मानने तथा ब्रह्म को उनका कारए। मानने पर ही प्रपाठक का तत्त्व समभ में श्रा सकता है । यदि ऐसा नहीं मानेंगे तो पूरा प्रकरण व्यर्थ का पदार्थं विवेचक संदर्भ मात्र ही सिद्ध होगा । उक्त प्रसंग में कार गता प्रतिपादक ''तस्माद् वा एतस्मादात्मनः'' इत्यादि वाक्य में आत्मा पद के प्रयोग से आनंद की समीपता तथा फलरूप से चिदंश की कारराता बतलाकर, ग्रानंदस्वरूप ब्रह्म की अन्तर्यामिता का प्रतिपादन किया गया है ग्रीर अन्त में "यह ग्रानंद-मय ग्रात्मा का उपसंक्रमण करता है'' इत्यादि में उसी तत्त्व का पूनहल्लेख करके उसी को फलरूप से बतलाया गया है। इस प्रकार तत्त्व के निरूपक अन्नमय आदि की भी ब्रह्म रूप से उपासना बतलाई गई है तथा उनका भी बैसा ही फूल बतलाया गया है।

तत्र पूर्वपक्षेऽन्नमयादेरिवानंदमयस्यापि न ब्रह्मत्वम्, ग्रन्नमयादितुल्यवचनात् तथैव फलसिद्धिरिति । एवं प्राप्तेऽभिषीयते—

उक्त प्रसंग पर जो पूर्वपक्ष है कि — अञ्जमयादि की तरह, ग्रानंदमय का भी ब्रह्मत्व नहीं है तथा अञ्जमयादि की तरह उसकी फलसिद्धि भी नहीं है, इसका उत्तर देते हैं –

आनन्दमयोऽभ्यासात् ।१।१।१११॥

मानन्दमयः परमात्मा, नान्नमयादिवत् पदार्थान्तरम्, कुतः ? झम्बासात्

अभ्यस्यते पुनः पुनः कीर्त्यंत इत्यभ्यासः, तस्मात् । अभ्यासच्य भेदकत्वं पूर्वतंत्रसिद्धम् । यथा पूर्वंतंत्रे शब्दान्तराभ्याससंख्यागुरगप्रक्रियानामघेयानां षण्गां कर्मभेदकत्वमेवमेवातंदमयस्याप्यभ्यासात् पूर्ववैलक्षण्यम् । अतोऽतुरुप-त्वाद् ब्रह्मारवम् । एवमभ्यासः श्रूथते ''को ह्येवान्यात् कः प्राण्याद् यदेष आकाश ग्रानंदो न स्यात्'', एष हि एवानंदयति इत्यर्थतोऽभ्यासः स्तूत्या ।

ग्रानंदमय परमात्मा है, ग्रन्नमय आदि की तरह कोई ग्रन्य पदार्थ नहीं है। भृगु प्रपाठक में उसका ग्रम्यास किया गया है। पुनः पुनः जिसका उल्लेख किया जाय उसे ग्रम्यास कहते हैं। श्रम्यास के भेदों के उदाहरए। पूर्व मीमांसा में बहुत मिलते हैं (जैसे—''तनूनपात यजति, समिघो यजति, इडो यजति, बहिर्यंजति, स्वाहाकार यजति'' इत्यादि)। जैसे कि पूर्वमीमांसा में भिन्न भिन्न कर्मभेदों को एक ही शब्द के पुनरुल्लेख से दिखलाया गया है, वैसे ही ग्रानंदमय के ग्रम्यास से उसकी ग्रन्य पूर्व तत्वों से विलक्षएाता दिखलाई गई है। ग्रर्थात् सब की, ग्रसमान होते हुए भी, ब्रह्मरूपता है। ''को ह्येवान्यात्'' इत्यादि में स्तुति रूप से ग्रानंदमय का ही ग्रम्यास प्रतिभासित होता है।

मयडर्थं त्वप्रकृतिस्तु तुल्या, पुनर्वचनेनाभ्यासेन प्रवाहाद् भेदे साधिते ब्रह्यत्वम्, न तु द्वयापत्तिः, उत्तरस्य साधकत्वात्, तस्मादानंदमयं ब्रह्येंव ।

मयट् प्रत्यय प्रायः जिस शब्द के साथ प्रयुक्त होता है, उसकी प्रकृति के ग्रनुरूप ग्रर्थ प्रकाश करता है, पुनः पुनः प्रवाह रूप से झानंद शब्द के उल्लेख से तथा "तस्य प्रियमेव शिरः, मोदः दक्षिएापक्षः, प्रमोद उत्तरपक्षः" इत्यादि विभिन्न ब्रह्मत्वसाधक शब्दों से आनंदमय शब्द का ब्रह्मत्व निश्चित होता है। "प्रियमेव" इत्यादि से ब्रह्म में द्वैत भाव नहीं झाता, प्रियता ग्रादि तो ग्रानंदमय के विशेषएा मात्र हैं। इससे सिद्ध होता है कि ब्रह्म ही आनंद-मय है।

ग्रथवा "स नैव रेमे, तस्मादेकाकी न रमते, स द्वितीयमैच्छत्, स है-तावानास" इत्य। दिश्रुतिभिः "एष उ एवेति" श्रुतेश्च तानि तानि साधनानि कारयित्वा तानि तानि फलानि ददत् भगवान् स क्रोडार्थभेव जगद्वे पेणा-विभूव कीक्तीति वैद्रिकैनिस्पीयते, एतदेव काण्डद्वयेऽमि क्रतिपाद्यते । ग्रान्थया जीवस्य साधनकले निरूपयन्त्याः श्रुतेर्जीवपरत्वमेव स्यान्न ब्रह्मपरत्वम् । कर्मंब्रह्मणोरपि जीवरोषत्व नापेयात् ।

" (S

एवं सति पूर्वंकांडेऽवान्तरफलान्युक्त्वंतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवंतीति श्रुतेनिरवघ्यानंदात्मकमेव परमं फलमिति तद् विवक्ष-मार्णा पूर्वे सामान्यत ग्राह ससाधनं तैत्तिरीये—''ब्रह्मविदाग्नोति परम्'' इति, ग्रक्षयब्रह्मवित् परं ब्रह्माप्नोतीत्यर्थः । ग्रत्र पर झब्दस्य पूर्व-परत्वे तदित्येव वदेत् । पूर्वं ब्रह्मोक्त्वाग्रे यत् परमित्याह, तेन सान्निघ्यात् तत एव परषुरुषोत्तमरूपमेवात्राभिप्रेतमिति ज्ञायते ।

इससे यह भी समभना चाहिए कि पूर्वमीमांसा में जो कर्मों के स्वर्गादि साधन कहे गए हैं वे भी इस म्रानंदमय के ग्रंभमात्र ही हैं। ग्रखंड ग्रानंद ही परम फल है, यही श्रुति का सूक्ष्मार्थ है। साधन सहित फल का उल्लेख, जैसे कि तैत्तिरीय में है-- ''ब्रह्मवेत्ता पर की प्राप्ति करता है'' इत्यादि, इसमें पर शब्द का पूर्व-पर्त्व भाव होने से वाच्यार्थ होगा ''वही ऐसा हो जाता है।'' इसमें पहले ब्रह्म शब्द कहकर ग्रागे पर का निर्देश करके सांनिष्य दिखलाया भया है जिसका तात्पर्य होता है कि ''वही पर पुरुषोत्तम रूप हो जाता है।''

किंच प्रतिवादिना तदाप्तिर्ज्ञानारिसकैव वाच्या । तथा सति ब्रह्म प्राप्तो ब्रह्म प्राप्नोतीत्यर्थः स्यात्, स चासंगतः, साधनसाध्यभावव्यवहतिश्च ।

ः िर्द्रविवादी (सेकेंड)ेपर-प्राप्ति को 'क्रानार्त्मिका प्राप्ति ही सानते हैं, इसके अनुसार्ड तो उक्त अति का अर्थ इंद्रोगार ''ब्रेह्मा प्राप्तै 'व्यक्ति' ब्रह्म को प्राप्त करता है'', ऐसा अर्थ तो नितांत असंगत है, इसमें तो साधन साध्य भाव विच्छिन्न हो जाता है।

त्रतः परं विशेषतस्तदविवक्ष्यमार्णानुभवैकगम्यं तत्स्वरूपं नान्यमानग-म्यमिति ज्ञापयितुमन्यमुखेन।ह । तदेषाम्युक्ते ति । ग्रन्यथा सर्वार्थंतत्त्वप्रति-पादिका श्रुतिरेवं कथं वदेत् । तदित्यव्ययम् तथा च तत् पूर्वोक्त ब्रह्मविदः परप्राप्तिलक्षरणमर्थं विशदतया प्रतिपाद्यत्वेनाभिमुखीक्ठत्योपगृह्य ऋगेषा विदितपरब्रह्मक रुत्ता, पूर्ववाक्योक्तार्थंस्य वैशद्यमनया क्रियत इत्यर्थः संपद्यते । तामेवाह—''सत्यं ज्ञानमनतं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन्, सोऽश्नुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मरणा विपश्चित्ता।'' सोपपत्तिकमानदात्मकत्वमग्रे निरूपणीयमित्यधुना तदनिरूप्य सच्चिदंशौ देशकालापरिच्छिन्नत्वं चोक्तवती ।

तत् शब्द से अभिप्रेत, उस तत् का स्वरूप अनुभव मात्र गम्य होता है। तत् शब्द एव अर्थ में प्रयुक्त है, सर्वार्थं तत्त्व की प्रतिपादिका श्रुति ऐसा ही कहती है। तत् अव्यय है "तत्" शब्द से, पूर्वकथित "ब्रह्मविद्" शब्द से, परमप्राप्ति रूप लाक्षणिक अर्थं का विशद रूप से प्रतिपादन करके यह ऋक्-श्रुति प्रसिद्ध "परब्रह्मा" अर्थं ही प्रस्तुत कर रही है, अर्थ्यत् पूर्ववाक्य के अर्थं का विशदीकरण कर रही है। वही श्रुति आगे कहती है कि "वह ब्रह्म सत्यज्ञानअनंतस्वरूप है, जो अपने हृदय की दहराकाश गुहा में उसे देखता है, वह महात्मा ब्रह्म के साहचर्य से समस्त कामनाओं को प्राप्त करता है।" यही श्रुति आगे चलकर फलनिरूपण में, आनदात्मकता का सतर्क निरूपण करती है, साधन निरूपण में वैसा सतर्क निरूपण न करके "सत्य ज्ञानम्" पदों से सत् चित् अंगों को देश काल से अपरिच्छिन्न बतलाती है।

प्रथवा, ग्रक्षरब्रह्मण्यानंदात्मकत्वे सत्यपि तस्य परिच्छिन्नत्वान्न परम-फलत्वमत आनंदेऽपरिच्छिन्नत्वमेव परमफलतावच्छेदकमिति तद्वमंपुरः-सरं परमानंद एवानंतशब्देनोच्यतेऽत्र । ''सत्यं विज्ञानमानंद ब्रह्म सच्चिदानन्द विग्रहम्'' इत्यादि श्रुतिषु त्रयागामप्येक प्रकमपठितत्वाद् द्वितीयोक्तौ तन्नियतसहचरितत्वेनाऽनुक्तोऽप्यानंदः प्राप्स्यत एवत्याद्यायेन वाऽनंदः स्फुटतया नोक्तः । ग्रथ वेदनपदार्थमाह यो वेदत्यादिना । अत्रेदमाकूतम् ''नायमात्मा प्रवचनेन लम्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन । यमेवेष वृण्तुते तेन लम्यः तस्येष ग्रात्मा वृण्तुते तनुं स्वाम् ।'' इति श्रुत्या वरणेतर्रसाधनाप्राप्यत्वमुच्यते । प्रक्षर ब्रह्म में ग्रानंदात्मकता होते हुए भी, उसकी परिच्छिन्नता के कारण उसमें परमफलता नहीं है। ग्रानंद की ग्रखंडता ही उसकी परम-फलता की निर्णायक है। ग्रानंद धर्म से युक्त परमानंद ही ''ग्रनंत'' शब्द से ग्रभिन्नेत है। ''ब्रह्म सत्य विज्ञान ग्रौर ग्रानंद रूप है, वह सच्चिदानंद विग्रह है'' इन्यादि श्रुति के ही समान स्वरूप वाली श्रुति ''सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म '' में सत्य ग्रौर ज्ञान के साथ प्रयुक्त ''ग्रनंत'' पद ग्रानंद अर्थ का ही वाचक सिद्ध होना है, इसीलिए ''ग्रानंद'' पद का स्पष्टोल्लेख नहीं है। ''यो वेद'' इत्यादि वेदन का प्रतिपादक है। ''यह ग्रात्मा प्रवचन से लभ्य नहीं है, मेधा या स्वाध्याय से भी लभ्य नहीं है, जिसे यह वरण करता है, उसी से लम्य है'' इत्यादि में ग्रान्दमय को ग्रन्य साधनों से ग्रप्राप्य बतलायां गया है।

एवं सति श्रुतिद्वयविरोधपरिहारायाक्षरब्रह्मज्ञानेनाविद्यानिवृत्या प्राक्टत-धर्मराहित्येन गुद्धत्वसपादनेन पुरुषोत्तमप्राप्तौ स्वरूपयोग्यता संपाद्यते । तादृद्ये जीवे स्वीयत्वेन वररो भक्तिभावात् सहकारियोग्यतासपत्त्या पुरु-षोत्तमप्राप्तिर्भवतीति निर्णीयते । तदैव गुहायां परमव्योमाविर्भावः । ''परो मीयते दृः यतैऽनेन'' इति तथा, ज्ञानमार्गीयजीवज्ञ यप्रकारकाद् वैशिष्ट्येनापि तथा । परमव्योग्नोऽत्यलौकिकत्वज्ञापनायालौकिकः प्रयोगः क्वतः ।

इस प्रकार, दोनों श्रुतियों के परिहार से यह निर्णंय होता है कि प्रक्षर ब्रह्म ज्ञान से श्रविद्या निवृत्ति, अन्तः करण की शुद्धि होकर पर ब्रह्म पुरुषोत्तम की प्राप्ति की अर्द्ता होती है। वैसे शुद्धान्तः करण जीव में श्रात्मीय रूप से वरण करने के लिए परमात्मा भक्तिभाव समन्वित सहकारी योग्यता प्रदान करते हैं, जिसके फलस्वरूप पुरुषोत्तम प्राप्ति होती है। तभी श्रात्मीय रूप से वरण करने के लिए परमात्मा भक्तिभाव समन्वित सहकारी योग्यता प्रदान करते हैं, जिसके फलस्वरूप पुरुषोत्तम प्राप्ति होती है। तभी श्रतः करण की गुहा में स्थित परमव्योम में परमात्मस्वरूप का प्राद्धर्भाव होता है। ''परो मीयते दृश्यतेऽनेन इति परमम्'' इस व्युत्पत्ति से ऐसा ही ग्रथ प्रकट होता है । ज्ञानमार्गीय जीव क्रेय परमात्मा के प्रकार में वैशिष्ट्य होने से वैसी उपलब्धि नहीं कर पाते। परमव्योम की प्रति यलौकिकता दिख-लाने के लिए ही ''परम्'' ऐसा अलौकिक प्रयोग किया गया है।

"भक्तयाऽहसेक्श ग्राह्यो नाहं वेदैः" इत्युपकम्य "भक्तचा त्वतन्युवा सुक्यः" इत्यादि स्मृति रम्वेवमेव संगच्छते । ग्रुन्यथा ज्ञानमागिसामपि ब्रह्यविदां परप्राप्तिः स्याज्ञ हवेवम् । "मुक्तानामपि सिद्धानां नारुरायसप्रदायुद्धः । सुदुर्लभः प्रशाम्तात्मा कोटिष्वपि महामुने ॥ तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्य योगिनो वे मदात्मनः । न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिह ॥'' इत्यादि वाक्यैः एतदेवाह । गुहायां हृदयाकाशे यदाविर्भूतं परमं व्योमाक्षरात्मकं व्यापि वैकुण्ठं तस्य पुरुषोत्तमगृहरूपत्वात् तत्र निहितं स्थापितमिव वर्त्तमानं यो वेद स भक्तो ब्रह्मणा नित्याविकृतरूपेण विपश्चिता, विविधं पश्यच्चित्त्वं हि विपश्चित्त्वम् । पृषोदरादित्वात् पश्यच्छब्दावयवस्य लोपं कृत्वा व्युत्पादितो विपश्चित्त्वद्या । पृषोदरादित्वात् पश्यच्छब्दावयवस्य लोपं कृत्वा व्युत्पादितो विपश्चित्त्वद्याः । तेन विविधभोगचतुरेण सह सर्वान् कामानश्नुत इत्यर्थः, एतेन परप्राप्ति पदार्थं उक्तो भवति । शुद्ध पुष्टिमार्गीयत्वादस्य भक्तस्य स्वा-तंत्र्यं भोग उच्यते । सहभावोक्तचा ब्रह्मणो गौर्णत्वम्, श्रतएव भक्ताधीनत्वं भगवतः स्मृतिष्वप्युच्यते—''ग्रहं भक्तपराधीनः, वशीकुर्वन्ति मा भक्तचा'' इत्यादिवाक्यैः ।

"मैं एकमात्र भक्ति से ही ग्राह्य हूँ, मै वेदों से प्राप्त नहीं हूँ" इत्यादि स्मृति भी उक्त बात की पुष्टि करती है। ब्रह्मवेत्ता ज्ञानमागियों को उक्त प्रकार की प्राप्ति नहीं होती, "मुक्तानामपि सिद्धानां" इत्यादि में ऐसा स्पब्ट कह़ा गया है। हृदयाकाश की गुहा में ग्राविभूंत परमव्योम रूपी ग्रक्षर वैकुण्ठ, पुरुषोत्तम ब्रह्म का गृह है, उसमें निहित चिन्मय जीव परमात्मा से संसक्त होने से नित्य ग्रविकृत रूप से विपश्चित् परमात्मा के साथ विद्यमान रहता है। विविध रूपों से देखने की शक्ति को ही विपश्चित्तत्व कहते हैं। पृषोदरादि में गण्य होने से "पश्यत्" शब्दावयव का लोप करके विपश्चित्त झब्द बना है। ऐसा ग्रर्थ मानने से उक्त वाक्य का तात्पर्य होता है कि वह जीव चतुरता के साथ ग्रनेक भोगों ग्रौर कामनाग्नों को प्राप्त करता है। इसे ही पर प्राप्ति पदार्थ कहा गया है। गुद्ध पुष्टिमार्गीय होने से इसे भक्त का भोग स्वातंत्र्य कहते हैं। गुद्ध ब्रह्म का साहचर्य होने से जीव के लिए गौरा ब्रह्म का प्रयोग होता है, भगवान की भक्ताधीनता "मैं भक्तों के ग्रधीन हूँ, मुक्ते भक्ति से वग्नीभूत करते हैं" इत्यादि वाक्यों से सिद्ध है।

यद्यप्यश् भोजन इति धातोरश्नातं।त्येवं रूपं भवत्यशूङ् व्याप्ताविति धातोर्भवरयश्नुत इति रूपं विकरणभेदात् पदभेदाच्च । तथाप्यत्राश् भोजन इति धातोरेव प्रयोग इति ज्ञायते, तथाहि अत्राशनत्रियायां ब्रह्मणा सहभाव उच्यते, तथा च व्याप्त्यर्थं कत्वे ब्रह्मणा सह भूतान् कामान् व्याप्नोतोन्यर्थो भवत्यथवा ब्रह्मणा सहभूतः स जीवः कामान् व्याप्नोतीति । एतौ त्वनुपपन्नो । नहिं कामवज्जीवकर्त्तूं क व्यापनक्रियाकर्मत्व ब्रह्मशि संभवस्यतिमहत्वात् । व्यापनं चात्र स्वाधीनीकररणमेव वाच्यम्, नहि कामानां तथात्वं स्वतः पुरुषार्थरूपम् भोगशेषत्वात् तेषाम्, पूर्वोक्तपरप्राप्ति व्याकृतिरूपत्वाच्चास्य तथार्थ्वोऽनुपपन्नः । तेन ग्रज्ञा् भोजन इति घातोरेवायं प्रयोगोऽर्थस्या लौकि-कत्वज्ञापनायालौकिकः प्रयोगः कृतः । व्यत्ययो बहुलमिति सूत्रे रा छंदसि तद्विधानात् इनाप्रत्यय-परस्मेपदयोर्व्यत्ययेन स्नुप्रत्ययात्मनेपदे जाते इति भोगार्थंक एवायं घातुः । एवमेव न तदक्ष्नोति कंचन न तदक्तोति करचनेत्यत्र प्रत्ययमात्रव्यत्ययेन प्रयोगोऽश्व घातोरेवेति ज्ञेयम्, ग्रन्यथा सर्वव्यापकस्य ब्रह्मरास्तन्निषेधोऽनूपपन्नः स्यात् ।

यद्यपि ''ग्रज्ञ भोजने'' घतु का अश्नाति रूप तथा ''श्रज्ञूङ्व्याप्तौ'' धात का अश्रनूते रूप, विकरण भेद और पदभेद से होता है, परंतु ''अश्रनुते'' पद "ग्रग्" धातुकाही रूप प्रतीत होता है; उक्त प्रयोग में अज्ञन किया में ब्रह्म के साथ सहभाव दिखलाया गया है। ''ग्रश्तुते'' का यदि व्याप्ति अर्थं मानोंगे तो, ब्रह्म के साथ भौतिक कामनाओं को प्राप्त करता है अथवा ब्रह्म के साथ वह भौतिक जीव कामनाग्रों को प्राप्त करता हैं, ये दोनों अर्थ नहीं हो सकते । जीवगत व्यापन किया का कर्म ब्रह्म में संभव नहीं है, स्योंकि ब्रह्म ग्रति महान् है, उक्त प्रसंग में जो व्यापकता कही गई है वह स्वाधीनता की वाचक है. स्वतः पुरुषार्थं रूप भौतिक कामनाओं की वाचक नहीं है। यदि भौतिक कामनाओं की वाचक माने गे तो उन कामनाड़ों का फल भोग्य होगा, जिससे परमप्राप्ति की बात विकृत हो जायगी तथा ब्रह्म के साथ संगस्त कामनाओं के भोगने की बात भी निरस्त हो जायगी। ''म्रज्ञ्'' घातु कां यह प्रयोग, अर्थ की अलौकिकता का ज्ञापक अलौकिक प्रयोग है। "व्यत्ययो बहुलम्'' इस सूत्र से छंद में श्ना प्रत्यय श्रौर परस्मैफ्द से विप-रीतः किनु प्रत्यय तथा ग्रात्मनेपद का भोगार्थक प्रयोग है । उसे कोई भोग तहीं सकता, वह किसी का भोग नहीं करता इन दोनों वाक्यों में केवल प्रत्यय मात्र के परिवर्तन से अञ्च घातू का प्रयोग किया गया है। यदि ऐसा अर्थ नहीं मानेंगे तो सर्वव्यापक ब्रह्म का प्रापंचिक जगत से जो विलगाव है, वह नहीं हो सकेगा। 1

ँ ँतेर्नुः सकामोऽत्रोपासकस्तदुपास्यं चः सर्षुग्रां ैत्रह्यः द्वसोरपि कामोपभोग्-श्रविग्रात् । "यत्र हि द्वैतमिवः भवति⇔तदितर इतरं पश्यति" इत्युपक्रम्य ''यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत् तत् केन कं पश्येत्'' इत्यादिना ग्रन्यदर्शनादि-निषेघाद् ब्रह्मविदः कामोपभोगासंभवश्चेति चेन्मैवम् । तदेषाग्युक्तेति वाक्येन पूर्ववाक्योक्तार्थं निरूपिकेयमृगित्युक्तत्वेन प्राक्वतगुएासंबंधस्य तत्र वक्तु मशक्यत्वात् । तथा सति ब्रह्मवित्प्राप्यत्वपरत्वयोरसंभवापत्तेः । नच वेद्यस्यागुरात्वमुत्तरस्य सगुरात्वमिति वाच्यम्, परत्वानुपपत्तेः । साधनंशेष-भूतस्यागुरात्व तत्फलस्य सगुरात्वमिति वाच्यम्, परत्वानुपपत्तेः । साधनंशेष-भूतस्यागुरात्व तत्फलस्य सगुरात्वमित्यां तत्पत्तरं च ''यद्वि पश्यंति मुनयो गुरापायो समाहिताः'' इति श्रीभागवतवाक्येन गुरापतीतपुंसां वैक्रुण्ठ-दर्शनांधिकार उच्यते यत्र तत्र किमु वाच्यं तत्परदर्शने ।

(वाद) उक्त प्रसंग में सकाम उपासक और उसके उपास्य सगुएा बह्य का वर्षांन है, इसलिए दोनों के कामोपभोग का वर्णंन किया गया है। जहां "दो की तरह होकर एक दूसरे को देखता है" ऐसा उपकम करके वर्णंन किया गया है वहीं यह प्रसंग घटित होता है। जहां "सब कुछ ग्रात्मा ही था कौन किसे देखे ?" इत्यादि द्वैत दर्शन का निषेघ है, वैसे ब्रह्मवेत्ता से कामोपभोग संभव नहीं है।

(विवाद) ऐसी बात नहीं है, अपितु ''तदेषाम्युक्ता'' वाक्य से पूर्व वाक्योक्त अर्थं का निरूपएा करने वाली इस ऋग्वेदीय श्रुति का ही समर्थन किया गया है, इसलिए ब्रह्म के प्राकृत गुएा संबंध की बात नहीं कही जा सकती । यदि वैसा कहेंगे तो ब्रह्मवेत्ता के लिए परतत्व की प्राप्ति असंभव हो जायेगी । उपास्य और उपासक के लिए सगुएएता और सक, मता की बात भी असंगत है, ऐस, मानने से परतत्व की सिद्धि नहीं हो सकती । साध्य तत्व को निर्गुएा तथ, उससे प्राप्त फल को सगुएा मानना तो और भी असंगत है । ''मुनिजन गुएा रहित स्थिति में समाहित चित्त होकर परतत्व को देखते हैं'' इस भागवत वाक्य से गुएगातीत व्यक्ति को बैकुण्ठ दर्शन का अधिकार बतलाया गया है, वहां पर-दर्शन के विषय में क्या कहा जा सकता है ?

यच्चोक्त ब्रह्मविदो द्वैतदर्शनानु५पत्त्या कामभोगासंभव इति, तत्राप्यु-च्यते, यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूदिति श्रुतिखंडो ब्रह्माद्वैतभाने ब्रह्मविदः प्रागंचिक मेदादर्शन वदति, न तु प्रपंचातीतार्थंदर्शनं बोधयति निषेधति वा । पूरुषोत्तमस्वरूपं तू वावत्स्वधर्मंविशिष्टं प्रपंचातीतमेवेति तदर्शनादौ किमायातम् । ''पुरुष एवेदं सर्वं यद् भूतं यच्च भाव्यम्'' इत्यनेन ब्रह्मात्मकत्वं प्रपंचस्योक्त कैतदपि तस्य विभूतिरूपं पुरुषस्तिवतो महानित्याह ''एतावानस्य महिमा श्रतो ज्यायांश्च पूरुषः'' इति श्रुतिरतो न किंचिदनुपपन्नम् । एवं सति ब्रह्मविदः परप्राप्तेः पूर्वदशा तत् केनेत्यादिनोच्यते उत्तरदशा तु सोऽश्नुते इत्यानेनोच्यते, इति सर्वं सुस्थम् । छांदोग्येऽपि ''यत्र नान्यत् पश्यति'' इत्यादिना भूमस्वरूपमुक्त् वा ''ग्रात्मवेद सर्वम्'' इत्यन्तेन तद्विभावमुक्त् वो-च्यते । ''स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नात्मरतिरात्मकीड ग्रात्ममिथुन ग्रात्मान दः स स्वराड् भवति सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति'' इति । एतच्च लिंगभूयस्त्वात् तदि बलीयस्तदपीत्यधिकरएो प्रपंचयिष्यते ।

जो यह कहा कि ब्रह्मवेत्ता के लिए द्वैतदर्शन के बिना कामोपभोग करना ग्रसंभव है, उस पर भी कथन यह है कि 'सर्वमास्मैवाभूत्' श्रुति ग्रखंड ब्रह्माद्वेत के भान होने से ब्रह्मवेत्ता के लिए प्रापंचिक भेद प्रदर्शन की बात बतलाती है, प्रपंच से ग्रतीत ग्रर्थ (फल) दर्शन की प्राप्ति या निषेध की बात नहीं करती । पुरुषोत्तम का स्परूप तो जगत के समस्त जीवों के भर्म से विशिष्ट प्रपंच से ग्रतीत ही है, उसके दर्शन ग्रादि से जागतिक प्राप्ति कहां संभव है ?

े ... ''यह दृश्य जगत भूत और भविष्य में विराट पुरुष का ही रूप है'' इत्यादि वाक्य से प्रपंच जगत की ब्रह्मात्मकता बतलाई गई ग्रौर उसका स्वरूप "इतना ही नहीं है, इससे भी महान् है" ऐसा विराट पुरुष रूप से जर्णन किया गया है। इस अुति के तत्व को जान लेने के बाद कुछ भी कहना केण नहीं रह जाता। ब्रह्मवेत्ता की पर प्राप्ति की पर्व दशा "केन" इत्यादि से लथा उत्तर दशा ''सोऽश्नुते'' इत्यादि से वर्र्णन की गई है, इस प्रकार सब कुछ सुसंगत है। छांदोग्य में भी ''यत्र नान्यत् पश्यति'' इत्यादि से भूमा का स्वरूप बतलाकर ''ग्रात्मैबेद सर्वम्'' इत्यादि से उसके विभाव का वर्गौन करके कहा गया है कि ''उसे इस प्रकार देखकर, इस प्रकार जानकर, इस प्रकारे मानकर वह ग्रात्मरति, ग्रात्मकीड, ग्रात्मसिथून, झात्मानन्द, स्वराट होता है, समस्त लोकों में उसकी अप्रतिहत चति होती है" इत्यादि । इसका विस्तृत विवेचन 'लिङ्ग भूयस्त्वात् तंद्हि बलीयस्तदपि के अधिकरणः में करेंगे । ÷ +

प्रथवा "तदेषाऽभ्युक्ता" इति वाक्ष्येन पूर्ववाक्योक्त ब्रह्मनिरूपिकेयमू-गित्युच्यते, तत्र साधनफले निरूपिते इति ऋच्यपि ते एव निरूप्येते । तथाहि, ग्रानंदमयस्य फलात्मकत्वेन साधनशेषभूते ब्रह्मरिंग तमनुक्त्वा, यो वेदेयंतयर्चा ब्रह्मविदिन्येतावतो वाक्यस्य विवरणं क्रियते । एतेन फलाप्तौ स्वरूपयोग्यता-संपत्तिरुक्ता । तत उक्तरीत्या भगवद्वरणेन भक्तिलाभे गुहायामाविभू त यत् परमं व्योम, तस्मिन्निहितः पुरुषोत्तम एवेति । तं निहितमिति तृतीयार्थे द्वितीया । तथा च तत्र निहितेन ब्रह्मणेत्यग्रे पूर्ववत् । ग्रथ परम-फलत्वान्निरवघ्यानन्दात्मकत्वमंतरगम्योऽप्यन्तरगत्व स्वस्मिन् ज्ञापयितुं सर्वरय सर्वरूपत्वेन सर्वाधिद विकरूपत्वमपि ज्ञापयितुमाधिभौतिकादि रूपेणाविर्भवितुं भगवानाकाश्वादिरूपेणाविर्भूतोऽत एव भवन ग्राकाशत्त्यवे कक्तु त्वमूच्यते ।

"तदेषाऽम्युक्ता" दरवादि से पूर्व की, झह्यनिरूपिका यह ऋचा है, साधन फल के निरूपए के अनुरूप ही ऋण्वो का भी निरूपए है। ग्रानंद का फलात्मक रूप हैं साध्य स्वरूप झह्य में विनियोग न करके "यो वेदेति" ऋचा "झहा-विद्द" दार्ष्य का ही विवरए प्रस्तुत करती है। इस प्रकार फलावाप्ति में स्वरूपयोग्यता संपत्ति का निरूपए है। भगवरप्राप्ति के लिए भक्तिलाभ सर्वद्यक है। हृदय की गुहा में ग्राविभू त दिव्य ग्राकाश में निहित पुरुषोत्तम सर्वद्यक है। हृदय की गुहा में ग्राविभू त दिव्य ग्राकाश में निहित पुरुषोत्तम सर्वद्यक है। हृदय की गुहा में ग्राविभू त दिव्य ग्राकाश में निहित पुरुषोत्तम संस्वर्थ झहा है। "त निहितम्" पद में तृतीयार्थे द्वितीया है। वहां निहित होन से ब्रह्य का ही बोध होता है। ग्रागे के वाक्यांश का ग्रर्थ पूर्ववत् ही समभना चाहिए। परमफल होने से ग्रखंड ग्रानंदात्मक, ग्रंतरंगों से भी ग्रंतरंग वह वस्तु ग्रपने में ही पूर्ण है, वह सबका स्वरूप है ग्रतः वह ग्राधिदैविक रूप भी है तथा ग्राधिमौतिकादि रूपों से ग्राविभू त होने के लिए वही ग्राकाश ग्रादि रूपों में ग्राविभू त हुए, इसीलिए दिव्य ग्राकाश का कर्त त्व दिखलाया गया है।

अग्रेऽन्नमयादीनि चत्वारि रूपाणि पूर्वं निरूपितानि उत्तरोत्तर-मतरंगभूतानि, अन्नरसमयशरीरभूतात् प्रारामयस्तमान्मनोमयस्तमाद् विज्ञानमयः । कश्चित्त्वेतानि रूपाणि विकारात्मकत्वात् प्राक्वतान्येवैत्तेम्योऽ-प्यन्तरंगो विमुक्ताविद्यो जीव एवानंदमय उच्यत इत्याह । स प्रतिवक्तव्यः ।

वाक्य के भ्रग्निम वर्णन में श्राकाशादि चारों को पूर्वनिरूपित वस्तु से उत्तरोत्तर ग्रंतरंग बतलाया गया है। श्रन्नमय शरीर से प्राणमय, उससे

р А Ч मनोमय, उससे विज्ञानमय ग्रंतरंग है । ग्रर्थात् जलस्वरूप ग्रन्नरसमय, वायुरूप प्रारामय, तेजरूप मनोमय, आकाशरूप विज्ञानमय उत्तरोत्तर ग्रंतरंग हैं । -जो लोग मयट् को विकारात्मक कहते हैं, वे ग्रन्नमय ग्रादि को विकारात्मक प्राक्वत कहते हैं, ग्रंतरंग में निहित ग्रविद्याविमुक्त जीव को ही आनदमय -मानते हैं । यह मत निराकरणीय है ।

ग्रग्निमप्रपाठके भृगुणा ग्राधीहि भगवो ब्रह्मो ति पृष्टो वरुएस्तदोत्त-माधिकाराभावात् स्वयं ब्रह्मस्वरूपमनुक्त्वा तफ्साधिकारातिशयक्रमेएा स्वयमेव ज्ञास्यतीति तदेव साधनं सर्वत्रोपदिष्टवान् "तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व" इति । ब्रह्मातिरिक्ते न साधनेन न तज्ज्ञातुं शक्यमिति ज्ञापनाय "तपो ब्रह्म" इति । ब्रह्मातिरिक्ते न साधनेन न तज्ज्ञातुं शक्यमिति ज्ञापनाय "तपो ब्रह्म" इति सर्वत्रोक्तत्वात् । तथा च तपसा साधनेन ब्रह्मत्वेन ज्ञातानि रूपाणि प्राकृतानि इति विचारकेएा न वक्तुं शक्यमिति । तर्हि पुनर्बं ह्मविषयक-प्रश्नसाधनोपदेशतत्करएएपूर्वातिरिक्त ब्रह्मज्ञानानां परंपरा नोपपद्यते इति चेत्, मैवम्, भगवतो हि विभूतिरूपाण्यनंतानि, तत्र येन रूपेस यत् कार्यं करोति तेन रूपेएा समर्थोऽपि तदतिरिक्तं न करोति, तथैव तल्लीला यतः ।

इसी प्रपाठक के अग्रिम प्रपाठक में भूगु के ''अधीहि भगवो बहा'' ऐसा पूछने पर, वहुए ने उसे उत्तम अधिकारी न मानते हुए स्वयं बहा का स्वरूप न बतलाकर 'तप के द्वारा अधिकारातिशय होता है ग्रतः तुम तप करो, तुम्हें स्वयं ही बहा तत्त्व का ज्ञान हो जायगा, ऐसा तात्त्विक साधन का यह उपदेश दिया कि ''तप से बहा को जानना चाहिए'', तप के अतिरिक्त किसी ग्रन्थ साधन से ब्रहा को जानना शक्य नहीं है, इसीलिए सज जगह कहा गया है कि तज अहा है, तप रूपी साधन से ज्ञात समस्त ब्रह्ममय वस्तुओं को प्राकृत कहना विचार-भून्य है। यदि कहें कि ब्रह्मविषयक प्रश्न और साधन के उपदेश के प्रसंग से ज्ञात होता है कि जिस साधन का उपदेश किया गया है उसके ग्रतिरिक्त ब्रह्म-ज्ञानों की परंपरा जग्रत नहीं होती, सो बात ऐसी नहीं है। भगवान के अनंत विभूतिरूप हैं, जिस रूप से वे जो कार्य करते हैं, ग्रन्थ कार्य करने की सामर्थ्य होते हुए भी उस रूप से वे जो कार्य करते हैं, ग्रन्थ कार्य करने की सामर्थ्य होते हुए भी उस रूप से वे जो कार्य नहीं करते, उनकी लीला का ऐसा ही नियम है।

तथा चान्नमयादिरूपैः क्षुद्राण्येव फलानि देवाति; होनाचिकारिएता तावतैवाकांक्षानिवृत्तिभैवति एवं सति यादृत्रेनाघिकारिएताझमयस्वरूपद्वानं

1 54

भवति तादृशे तस्मिन् संपन्ने तज्ज्ञानमपि तथा, एवमेवोत्तरत्रापि । तथा चाकाम्नादिरूपमाधिभौतिकस्वरूपमुक्त वाऽध्यात्मिक तत् पुरुषरूपं व्वदंती पक्षिरूपमाह । यतः तेनैव रूपेणाधिभौतिके रूपे प्राघ्यात्मिकस्य पुरुषस्य प्रवेशः । तदुक्त वाजसनेयिमाखायाम् "पुरक्ष्वके द्विपदः पुरद्वके चतुष्पदः पुरः स पक्षी भूत्वा पुरुष ग्राविशद्" इति । वस्तुतरतु पुरुष एव, परतु पुरः संबंधी सन् पक्षी भूत्वा पुरः शरीराण्याविशदित्यर्थः । प्राक्ततीषु विविधासु यूर्ष्वंप्राक्रतस्यैकवि-घस्य प्रवेशोऽनुचितो यद्यपि, तथापि स्वप्रवेश विना न किचिद् भावीति गतिप्रतिबंधकमुल्लंध्यालौक्तिकया गत्या प्रविधामीति ज्ञापनाय पक्षिभवनम् ।

तथा वे ग्रम्नमय आदि रूपों से क्षुद्र फल प्रदान करते हैं, हीन ग्रधि-सारियों की ग्राकांक्षा उतने से ही निवृत्त हो जाती है, जैसे ग्रधिकार से स्वाये स्वरूप को ज्ञान होता है, उसी प्रकार उसमें सिद्धि प्राप्त हो जाने पर उसकी ज्ञान भी हो जाता है। यही प्रारामय ग्रादि की प्रक्रिया है। तथा परमारमा के ग्राकाश ग्रादि ग्राधिभौतिक स्वरूप को बतलाकर उसके ग्राध्यात्मिक पुरुष रूप को पक्षिरूप से बतलाया गया है, पक्षी के ग्राधिभौतिक रूप में ही ग्राध्यात्मिक पुरुष का रूप निहित है। वाजसनेयी शाखा में उसका इस बतलाते हुए कहते हैं— ''उसने दो पद किये, चार पद किये, फिर वह पक्षी होकर उसमें पुरुष रूप से प्रविष्ट हुग्रा।'' इत्यादि, वस्तुतः तो वह पुरुष ही है किंतु शरीर संबंधी होने से पक्षी कहलाया। विविध प्राक्वत शरीरों में एक ग्रखण्ड ग्रप्राक्वत वस्तु का प्रवेश यद्यपि ग्रनुचित है, तथापि स्वयं प्रवेश के बिना कुछ भी होना संभव नहीं इसलिए गति-प्रतिबंधन का उल्लंघन कर ग्रलौकिक गति से प्रवेश करता हूँ, इस बात को बतलाने के लिए वह पक्षी रूप से प्रकट हुग्रा। वह वैसा ही हो जाता है यही भाव 'द्विपदरचतुष्पदः'' इत्यादि में निहित है।

ग्राधिदैविक एक एवेति यः पूर्वस्येति सर्वत्रोक्तम्, नन्वानंदमयेऽप्येवमुक्त र्ना-यमपि परमकाष्ठापन्नरूपः, किन्तु पूर्वोक्ते म्योऽतिशयितधर्मवान् विभूतिरूप एव । नच शिरग्रादीनग्मानंदरूपत्वेनैवोक्ते रयं परमात्मवेति वाच्यम् । अन्नमये यथाऽवयवानां तद्रूपत्वं तथानंदमयेऽपि तेषां तद्रूपत्वादन्यथा तस्येष एव शारीरात्मेति न वदेत् । शरीरं हि पूर्वोक्तं, तत्सबंघी हि शारीरः तद्-भिन्नः प्रतीयते तथा च परब्रह्यात्वं स्वान्यात्मवत्त्वं च सर्वश्रुतिविरुद्धम् ।

\* \* \* \* \*

नन्वेतदतिरिक्तं चेत् ब्रह्म स्यात् तदानंदमयादन्योऽन्तरात्मा ब्रह्म त्यपि वदेत् । नरवेवमतोऽयं पर एवेति चेन्न, श्राध्यात्मिकरूपाणामेवात्र निरूपणात् तेषां च पंचरूपत्वात् तावतामेव निरूपणमतोऽस्माद् ग्रन्य एव पर इति प्राप्ते प्रति-वदति ''ग्रानंदमयोऽम्यासात् ।'' ग्रानंदमय घब्द वाच्यः पर एव, कुतः ? ग्रम्यासात्, ''तस्येष एव शारी र ग्रात्मा यः पूर्वस्ये'' त्यन्नमयादिषु सर्वंत्रेवात्म-त्वेनानंदमयस्य व कथनात् ।

(वाद) ग्रानं दमय के संबंध में भी जो पक्षी स्वरूप का वर्णुन किया गया है, वह चरम स्वरूप नहीं है ग्रापितु पूर्वोक्त स्वरूपों की तरह ग्रतिशयित धर्मंवान् विभूतिरूप ही है। सिर पक्ष ग्रादि ग्रवयवों की ग्रानंदरूपता कहने से उसे परमात्मा भी नहीं कह सकते, अन्नमय श्रादि में जैसे अवयवों की तद्-रूपता है ग्रानंदमय में भी वैसी ही समभत्नी चाहिए। ग्रवयवों की उपवयवी से स्वाभाविक भिन्नता होती है इसलिए अवयव को शारीर ग्रात्मा नहीं कहा जाता। पूर्वोक्त जो पक्षी रूप शरीर है उससे संबंधी शारीर ग्रात्मा उससे भिन्न प्रतीत होता है, परब्रह्मात्व और उसके आंगों का ग्रात्मत्व किसी भी श्रुति से सम्मत नहीं है, अपितु विरुद्ध है। यदि कहें कि वह ब्रह्म इस जगत से श्रतिरिक्त वस्तु है, तो यह भी मानना होगा कि ग्रानंदमय से ग्रतिरिक्त अन्तरात्मा रूप ब्रह्म है। वह ऐसा नहीं है, उससे भी परे है, यह भी नहीं कह सकते। उक्त प्रपाठक में ब्रह्म के श्राघ्यात्मिक रूपों का ही निरूपए किया गया है, उसके ग्रवयव पांच प्रकार के बतलाये गये हैं, परतत्त्व तो इस स्वरूप से भिन्न ही है।

इस कथन का प्रतिवाद करते हुए सूत्रकार—"ग्रानंदमयोऽम्यासात्" सूत्र कहते हैं। उनका कथन है कि ग्रानंदमय परतत्त्व ही है, उसी को बार-बार शास्त्रों में ब्रह्म के लिए प्रयोग किया गया है। वही शारीर ग्रात्मा है। पूर्वकथित ग्रानंदमय ग्रादि में भात्मा के रूप से मानन्दमय का ही उल्लेख किया गया है जिससे ग्रानंदमय ही परतत्व निश्चित होता है।

ननु न किंचिन्मानमत्र पश्यामः, किंच ग्रानंदमयस्यैव सर्वत्रात्मत्वेन कथने ग्रानंदमयेर्अप तस्यैष एवेत्यादि न वदेदयमेव पूर्रंस्यात्मेलि वदेदतो नानन्दमयः पर इति चेत् ।

उच्यते, नहीश्वरादन्यः सर्वेषामेक झात्मा भवितुमहैति । तस्यानद-

रूपत्वं "त्वेतस्य वानदस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवति, रसो वै सः, रसं ह्य वायं लब्ब्वानंदीभवति, को ह्य वान्यात् कः प्राण्यात् यदेष आकाश आनंदो न स्यात्, एष ह्य वानंदयति ।'' इत्यादि श्रुतिभिनिर्गीयते, एवं सति तदेकवाक्यातायै प्रकृतोअ्यानंदमयज्ञब्दः तद्वाच्येवेति मंतव्यम्, श्रन्यथा ''ग्रुग्नंद्रमयादन्योऽन्तर ग्रात्मा'' इत्येव वदेत् ।

(वाद) उक्त वाक्यों के ग्रानंदमय के उल्लेख में हमें कोई भी ऐसा प्रमाण किया कियता जिसके ग्राघार पर ग्रापका किया हुआ सूत्रार्थ स्वीकारा जा किया विद सभी जगह ग्रात्मा रूप से ग्रानंदमय की स्थिति स्वीकार कर लें तो वह ग्रानंदमय में भी तो स्वयं ग्रात्मा होगा, फिर ''तस्यैष एव'' इत्यादि क्यों कहा गया ? ''ग्रयमेव पूर्वंस्यात्मा'' कहना चाहिए था, इसलिए ग्रानंद-मय परतत्त्व नहीं समभ में ग्राता।

समाधान करते हैं — ईश्वर के अतिरिक्त कोई दूसर। सभी का सर्वान्त-र्यामी आत्मा नहीं हो सकता, उसकी अन्वन्दरूपता इस जागतिक आवन्द के रूप में समस्त वितरित है, सभी जागतिक पदार्थ उसी के अंग से स्फुरित हैं। "वह रस स्वरूप है, उसे प्राप्त कर ही सारा जगत आवन्दित होता है, उसके प्रतिरिक्त जगत में और दूसरा क्या है ? इसके अतिरिक्त दूसरा कौन ज्गत का प्राण् हो सकता है ? यह जो अ काश है वह आवन्द नहीं है, यह परमात्मा ही उसे आवन्दित करता है' इत्यादि श्रुतियों से उक्त बात निश्चित हो जाती है। इससे यह मावना चाहिए कि समरत वाक्यों की एकवाक्यता दिखलाने के लिए प्रयुक्त वह आवन्दमय शब्द परतत्त्व का ही वाचक है, यदि ऐसा न होता तो ''आवन्दमय से अतिरिक्त ग्रन्तरात्मा है'' ऐसा स्पष्ट उल्लेख होता।

नेनूक्तमाध्यात्मिकानामेवात्र निरूपणादित्यादीति चेन्न, उक्तरीत्याऽधि-दैविकम्यैवान्ते निरूपणात् । अत एव भार्गंव्यां विद्यायामपि भृगोरन्नमयादि-ज्ञानानन्तरमपि पुनर्ब्रह्माजज्ञासोक्ता, नत्वानन्दमयज्ञाने, नहि भृगोराध्या-त्मिकज्ञानार्थं प्रवृत्तिः, किन्तु ब्रह्मज्ञानार्थमेव । ग्रधीहि भगवो ब्रह्मति प्रश्नवचनात् ।

किंच ब्रह्मविदाप्नोति परमित्युपकमादन्ते ज्ञेयानम्दगएातामुक्तवा

ي. ريسي در ''स यश्चायं पुरुषे यश्चासावादित्ये स एक'' इति वाक्यैक्र ह्यविदि ''पुरुष ग्रादित्ये च तदेवाक्षरं ब्रह्य प्रतिष्ठितम्'' इति तदानन्दोऽपि तथैवेति तथोरा-नन्दयोरेक्यम् । एवंरूपं ब्रह्य ति यो वेद तस्य कमेणान्नमयादि प्राप्तिमुक्त् वा श्रन्ते वदत्येतमानन्दमयमात्मानमुपसंक्रामतीति । एवं सत्युपक्रमे परप्राप्तेः फलत्वेनोक्ते रूपसंहारेऽपि तथैव भवितव्यत्वादानन्दमयप्राप्तेरेवान्ते फलत्वे-नोक्ते स्तदुत्तरमन्यस्यानुक्ते रानन्दमय एव परः ।

यह नहीं कह सकते कि उक्त प्रकरण में आध्यात्मिक वातों का ही निरूपण है। वस्तुतः आध्यात्मिक रीति से अन्त में आधिदैविक का ही निरूपण किया गया है। भागव विद्या में भी अन्नमयादि ज्ञान हो जाने के बाद भी पुनः ब्रह्म जिज्ञासा की गयी, ग्रानन्दमय ज्ञान हो जाने के बाद फिर भृगु ने ब्रह्म जिज्ञ स्सा नहीं की। भृगु की आध्यामिक ज्ञान की प्रवृत्ति नहीं थी अपितु ब्रह्म ज्ञान की ही थी, ''अधीहि भगवो ब्रह्म'' इस प्रश्न से यह बात स्पष्ट हो जाती है।

"ब्रह्मविदाप्नोति परम्" इत्यादि उपक्रम के अंत में ज्ञेय ग्रानंद तत्त्व पर विचार करके "यश्चाय पुरुषे" इत्यादि में ब्रह्मविद पुरुष श्रौर ग्रादित्य में एक ही ग्रक्षर ब्रह्म की प्रतिष्ठा बतलाकर "तदानंदोऽपि तथैव" इत्यादि से उन दोनों के ग्रानंदों की एकता बतलायी गयी है। "ब्रह्म ऐसा है" इत्यादि ज्ञाता को कम से ग्रज्ञमयादि की प्राप्ति बतलाकर ग्रंत में ग्रानंदमय के उल्लेख से उपसंहार करते हैं। जैसा उपक्रम में पर प्राप्ति का फलरूप से उल्लेख है, उपसंहार में भी वैसे ही निष्कर्ष रूप से ग्रंततोगत्वा ग्रानंदमय ही फल रूप से प्राप्त होता है यह बताया गया है। उसके बाद किसी ग्रन्य का उल्लेख नहीं है इससे सिद्ध होता है कि ग्रानंदमय ही परतत्त्व है।

ननूपसंकमणं ह्यतिकमणामतो न तथेति चेत् हन्तैवमतिकान्तशब्दार्था त्वन्मतिर्भाति, यतः संकमण शब्दः प्राप्त्यर्थकः सर्वत्र श्रूयते, ग्रत एव रवेर्मक-रादि राशिप्राप्तौ तत्तत्संक्रमणामित्युच्यते । नचेयं न परममुक्तिः, प्रस्मारुलोकात् प्रेत्येति पूर्वमुक्तेः । ग्रत एव पुरुषोत्तमानंदानुभवे सति धनुभवेकगम्योऽयमानंदो न मनोवाग्विषय इति ज्ञात्वा लोकवेदकालादिम्योऽपि न विभेतीति यत्तो वाच इति श्लोकेनोक्तवती । ग्रन्यथा ग्रानंदे मनसोऽप्यगम्यत्वमुक्त् वा विद्वान् इत्ति कथं बदेत् । यदि कहो कि उपसंक्रमण ही अतिक्रमण है इसलिए उक्त बात नहीं है; आ्राक्चर्य है, श्रापकी मति में ही ऐसे अर्थों का चमत्कार हो सकता है। प्रायः संक्रमण शब्द सब जगह प्राप्त्यर्थक ही सुना जाता है, जैसे कि मकर आदि राशियों को प्राप्त करने पर कहा जाता है कि सूर्य उक्त राशि में संक्रमण कर रहा है। सूर्य का संक्रमण कोई परम मुक्ति अर्थ का दोतक नहीं है, जैसा कि मुक्ति का उल्लेख ''ग्रस्माल्लोकात् प्रेत्य'' इत्यादि में है।

पुरुषोत्तमानन्द का अनुभव होने पर अनुभवैकगम्य यह मन श्रौर वाणी का विषय नहीं है। ऐसे अनुभवी जीव, लोक वेद काल यादि से भयभीत नहीं होते, यही बात ''यतो वाचः'' श्रादि श्रुति में कही गयी है। यदि ऐसा न होता तो मन से श्रगम्य बतलाकर फिर ''विद्वान्'' ऐसा विशेषण क्यों देते ?

एवं एति ''सोऽश्नुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिता'' इत्यॄचि यत् फलमुक्तं तदेवान्ते विवृतमिति ज्ञायते, अन्यथा ''अस्माल्लोकात् प्रेत्य'' इति उक्तत्वाद्दे हाभावेन भयानुपस्थितया तन्निषेधासंभवः । कामभोगासंभवदच अत एव सामानाधिकरण्यमनुक्तवा आनंद ब्रह्मण् इत्युक्तम्, एतेन लौर्किक पूर्वदेहं त्यक्तवा साक्षाद्भगवद्भजनोपयोगिनं भगवद् विभूत्यात्मकं संघातं प्राप्नोत्यादौ, तथाहि, देहेन्द्रियप्राणान्तः करण जीवात्मको हि संघातः । तत्र स्थूलं शरीरमाद्य विभूतिरूपम् । 'द्वितीयं स्पष्टम्, तृतीयम् सर्वेन्द्रिय संबंधित्वेनेन्द्रियरूपत्वेन चान्तःकरणात्मकत्वेन चेन्द्रियन्तिः करणरूपम् । तुरीयं जीवतत्त्वात्मकं यत्र गुहायां भगवद्वरणेन परमव्योभाविभविस्ततः पूर्णानंदात्मकं पुरुषोत्तम स्वरूपं प्राप्य उक्त क्रृगर्थं रीत्यातेनसह सर्वकामाशन मेव मनोवाग् विषयानन्द वेदनं तद्वान् भवतीतिं वाक्यं कवाक्यतयाऽवग-म्यते ।

"सोऽब्नुते सर्वान्" इत्यादि क्रृचा में जिस फल का उल्लेख है, उसी का अन्त में विस्तार किया गया है, अन्यथा "अस्माल्लोकात् प्रेत्य" इत्यादि से किए गए भय के निषेध का प्रब्न ही नहीं था और न कामोपभोग आदि का होना ही सम्भव था। इस लिए ब्रह्म का सामान्य रूप से वर्णन न करके अंध्यानंद ब्रह्मणः" ऐसा विशेषोल्लेख किया गया है। इस प्रकरण से ज्ञात हीता है कि-जीवात्मा, लौकिक पूर्व देह से प्रथक होकर, भगवदभजनोप-

ų,

योगी, भगवद् विभूतियों से युक्त संघात् को प्राप्त करता है, देह—इंद्रिय-प्रारा-अंतःकररण सहित जीवात्मा ही संघात् है, स्थूल शरीर पहला अन्नमय विभूति रूप है, दूसरा प्रारामय और तीसरा मनोमय है, समस्त इंद्रियों की नियन्मक तथा सभी से सम्बद्ध ग्रंतःकररण में स्थित, इन्द्रियों का भी ग्रंतः कररण रूप है। जीव तत्त्वात्मक चौथा रूप है जिसकी गुहा में भगवद्धाम परम ब्योम का प्राकट्य होता है उसी से पूर्याआनंदात्मक पुरुषोत्तम स्वरूप को फल रूप से प्राप्त कर उस परमात्मा के साथ वाङ्मनसातीत कामनाओं के ग्रानन्द की अनुभूति करते हुए उसी के समान हो जाता है, यही तात्पर्यं वाक्यों की पर्यालोचना से ज्ञात होता है।

म्रथेदं विचार्यते, पुरश्चको द्विपद इति श्रुतौ वस्तुतस्तु पुरुष एव, परन्तु पुरः सम्बन्धी सन् पक्षी भूत्वा पुर ग्राविशदिति निरूपितम् प्रकृतेचान्नमया-दयस्तथैवोक्ताः । एवं सत्येकस्यां पुरि बहूनां तेषां प्रवे शोन वक्तुमुचितः । प्रयोजनाभावादिति एकैकस्यां पुरितथा वाच्यः तत्र कीदृश्यांतस्यां कस्य प्रवेश इति विचार्यमाणे प्राकृतत्वं ब्रह्मात्वयो रविशेषाद् विनिगमकाभावात् सर्वेषां सर्वंत्र प्रवेशोऽप्रवेशो वा भवेदिति चेत् ।

कोई इस प्रसंग पर ऐसा विचार प्रस्तुत करते हैं कि— ''पुरस्वको द्विपदः'' श्रुति में वस्तुतः पुरुष का ही वर्णन है, पुर सम्बन्धी होने से वह पक्षी होकर पुर में प्रवेश करता है, ऐसा निरूपण किया गया है अन्नमय प्रादि का भी वैसा ही वर्णन किया गया है। एक शरीर में उन अनेकों का प्रवेश कहना उचित नहीं है, प्रयोजन के अभाव से ही ऐसा कह सकते हैं। कैसे किसमें किसका प्रवेश होता है, ऐसा विचारने पर समक में श्राता है कि—यहाँ प्राक्ठतत्त्व श्रौर ब्रह्मत्व में किसी एक की विशेषतः बतजाने वाला कोई संकेत तो मिलता नहीं, इसलिए सबका, प्रवेश अप्रवेश दोनों हो सकता है।

सिद्धान्तः — स्वेदं प्रतिभाति'' अस्माल्लोकात् प्रेःय'' इति वाक्ये इदं सब्द प्रयोगात् प्राकृतगुरामयं प्रपंचमतिकस्यगुरातीतं प्रपंचं साक्षास्त्रीलोग-सोगितं प्राप्नोति इत्यवगम्यते । तत्प्राप्त्ये भगवद्भावे सम्पन्ने पूर्वं मगवद् विरहभावेनातितीवत्वेव स्वीपिसदिनाः सरीरेन्द्रियप्रारान्तः करराक्री नष्टान्ये वस्युः यदि तत्तद्रूनं ब्रह्म लेषु-तेषु न प्रविष्टं स्यात्, जीक्स्य च ब्रह्मण्येव लयेन लीलानुरसानुभवेन नाश एव सः । तथा च तत्तद् रूपं ब्रह्म तेषु-तेषु स्थितमिति न तेषां नाशः, जीवे त्वानंदमयः पुरुषोत्तमः प्रविशतीति रसात्मकत्वादानन्दात्मकमेव विरहभावरसाब्धिमनुभूय पश्चात् प्रादुर्भूतं प्रमुस्वरूपं प्राप्य, न विभेति कुतश्चनेति वाक्येन लोकात् तद्भावमुक्त्वा "एतं ह वाव न तपति किमहं साधु नाकरवं किमहं पाषमकरवमिति वाक्यैवेंदाद् भयाभाव उच्यते ।

"ग्रस्माल्लोकात् प्रेत्य" वाक्य में किए गए इदं झब्द के प्रयोग से प्रकंच को प्रतिक्रमण कर, साक्षात् लीलोपयोगी गुणातीत प्रपंच को प्राप्त करना जात होता हं। उस प्राप्ति में, भगवद्भाव से सम्पन्न होने पर प्राप्ति के पूर्व प्रन्नमय ग्रादि रूप वाले ब्रह्म का यदि उन उन वस्तुग्रों में प्रवेश न हो तो, समस्त वासनाग्रों को भस्म करने वाले ग्रति तीव्र भगवद् विरह भाव से शरीर इन्द्रिय ग्रन्त करण ग्रादि समस्त नष्ट ही हो जायें। तथा जीव का यदि ब्रह्म में ही लय हो जाय तो, उसे लीलारस की ग्रनुभूति होगी ही नहीं, प्रतः वह नष्ट ही है। यदि यह मान लेते हैं कि ग्रन्नमय ग्रादि रूप ब्रह्म उन उन वस्तुग्रों में स्थित है तो उन वस्तुग्रों का नाश सम्भव नहीं है। तत्त्व तो ये है कि —जीव में ग्रानन्दमय पुरुषोत्तम का प्रवेश होता है, वह रसात्मक ग्रानन्दात्मक हो जाता है, उस विप्रलम्भ रस समुद्र का ग्रवगाहन कर, उससे ग्राविर्भूत प्रभुस्वरूप को प्राप्त कर लौकिक भयों से जीव मुक्त हो जाता है। यही बात "न विभेति कुतश्चन" से बतलाकर "एत ह वाव न तंपति" इत्यादि से तात्त्विक ज्ञान हो जाने पर भय के ग्रभाव की बात पुष्ट की गई है।

शरीर प्रारामनोऽन्तः करण जीवात्मनां शरीरत्वं वाजसने सिशाखाया-मन्तर्यामि ब्राह्मणे पठ्यते । '' यस्य सर्वाणि भूतानि करीर यस्य प्राराः क्षरीरं यस्य वाक् शरीरं यस्य चक्षुः शरीरं यस्य श्रोत्रं शरीरं यस्य मनः शरीरं यस्य त्वक्छरीरमित्यादेरन्ते यस्यात्मा शरीरम्'' इति । ग्रत्र पूर्वोक्त निर्गुरा देहानां भगवच्चरएरिएजुत्वेन भूतरूपत्वात् ब्रह्मशरीरत्वम् । तत्रान्नमयतत्-प्रवेक्वेन लत् स्थितिः प्रारोण्डवपि तथा, ज्ञानेन्द्रियेषु विज्ञानमय प्रवेशाज्ञ ताथात्वम्, जीवे त्वानंदमयः प्रविशत्तीन्ति तथात्वम् अतो युक्तं प्रविग्रन्वन थनम् । शरीर प्राण मन ग्रन्तःकरण ग्रौर जीवात्मा की शरीरत्व स्थिति वाजसनेयीशाखा के ग्रन्तर्यामी ब्राह्मण में इस प्रकार स्पष्ट वतलाई गई है— ''समस्त भूत जिसके शरीर हैं, प्राण जिसका शरीर है, वाणी जिसका, शरीर है, चक्षु जिसका शरीर है, श्रोत्र जिसका शरीर है, नन जिसका शरीर है, त्वक् जिसका शरीर है, श्रोत्र जिसका शरीर है, मन जिसका शरीर है, त्वक् जिसका शरीर है, अन्त में ग्रात्मा जिसका शरीर है'' इत्यादि । यहाँ पूर्वोक्त निर्गुण देहों की, भगवच्चरण रेणु से उत्पत्ति होने से, भूत रूपक ब्रह्म शरीरता दिखलाई गई है। ग्रन्नमय रूप से प्रवेश करने पर उसकी जो स्थिति होती है, प्राण में प्राणमय, ज्ञानेन्द्रियों में ज्ञानमय ग्रौर मन में मनोमय तथा जीव में ग्रानन्दमय रूप से प्रवेश करने में वही स्थिति होती है। इसलिए प्रकरण का पक्षित्व कथन युक्ति संगत है।

ग्रानन्दमयस्य स्वरूपं विशेषतो वक्तुमशक्यमिति ''यः पूर्वंस्य'' इति तेषु तथा वदंत्यानन्दमयेऽपि तथैवोक्तवती श्रुतिरिति ज्ञेयम् । एवं सति स्पर्श्वमरिएसम्बन्धेन रजतादेहेंमत्वमिवोक्तप्रकारक प्रवेशाश्रयाएगमपि तत्तदात्मकस्वमित्युच्यते, वस्तुतस्तु परोक्षवादोऽयमिति ज्ञायते । तथाहि "ब्रह्मविदाप्नोति परम्" इति वाक्येन ब्रह्मविदः परप्राप्ति सामान्यत उक्त्वा तत्ताः (पर्यम् "सत्यं ज्ञानम्" इति ऋचोक्तम् । तत्र सर्वात्मभाववान् भक्तो भगवता सह तत्स्वरूपाः मकान् कामान् भूंक्त इत्युक्तव्याख्यानेन तदर्थोऽवधा-यंते । उक्त भक्तस्य सदैव, विरहभावे तु विशेषतः प्रियस्वरूपातिरिक्त स्फूर्त्या भ्रन्नप्राएगदिरूपः स एवेति ज्ञापनाय तत्तद्रूपमुच्यते । तेन परम प्रेमवत्त्वं सिद्ध्यति, ततो भगवदाविर्भावे सत्यपि पूर्वभावस्यातितीव्रत्वेन ज्ञानादिसर्वतिरोधानेनाग्रिम रसामुभवो न भविष्यतीति स्वयमेव तदनुभवा-त्मको भवतीति ज्ञापनाय विज्ञानरूपत्वमुच्यते । तत्र निरुपधिप्रीतिरेव मुख्या, नान्यदिति ज्ञापनाय प्रियस्य प्रधानाज्जूत्वमुच्यते । तदा प्रियेक्षणादिभि-रानंदात्मक एव विविधरस नावसंदोह उत्पद्यते यः दक्षिगुः पक्ष उच्यते । ततः स्पर्शादिभिः पूर्वविलक्षगुः प्रकृष्टानन्दसंदोहो यः स उत्तरः पक्ष उच्यते । नानाविधपक्षसमूहात्मकत्वात् तयोः पक्षयोर्युक्तं तथात्वम् । स्यायिभावस्यैकरूपत्वादात्मत्वमुच्यते । यतस्तत एव विभावादिभिर्विविध-भावोत्पत्तिः <sup>प्</sup>रप्राप्तिसावनीभूत ब्रह्मज्ञानदशायां तदानंदोऽपि यः पूर्वमनुभूतः सं गस्तितनन्दः इत्येतदानंदानुभवानंतरं तुच्छत्वेन भातीष्टगतावसाधनत्वेन स्वरूपतोऽपि तस्मात् हीनत्वं चेति पृष्ठभागादपि दूरस्थित पुच्छरूपर

ब्रह्मण उच्यते । पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वात् प्रतिष्ठा रूग्तवं च । एवं सत्यक्षरा-दप्युत्तमत्वेऽप्यप्रधानीभूय भक्तकामपूरएणकर्त्तुत्वे ग्रसभावना विपरीत भावना च संभवति । तदभावायासन्नेव स भवतीत्याद्युक्तम् । स्वानुभवाभावेऽगि गुरूपदेश।दिनापि तदस्तित्वमात्रमपि यो जानाति तं ब्रह्मविदः संतं सत्त्वधर्मं विशिष्टं वर्त्तमानं च विदुरित्यग्रेऽवददस्ति ब्रह्मोति चेदित्यादिना । ब्रह्मासत्वज्ञानेऽसन् भवतीत्युक्त्वा तदस्तित्वज्ञाने सन् भवतीत्यनुक्त्वा, संतमेनं विदुरिति तत्त्वेनान्यज्ञानं यदुक्तं, तेनाक्तपुरुषोत्तमानन्दानुभववंत्तं ज्ञानक्रिया विशिष्टं जीवं वर्त्तमानं विदुः । ग्रननुभवे केवलं गुरूपदेशादिना तादृग् ब्रह्मास्त्विज्ञाने स्वरूपतः संत तं विदुर्नं तु ज्ञानादिमंतम् । तदसत्त्वज्ञाने त्वलीकतुल्यमिति श्रुतितात्गर्यमिति ज्ञायते ।

# एवं बिचारचातुर्यंवर्भिः सद्भित्रं जाधिपे । ग्रानन्दमयतानन्दसंदोहायावधार्यते ।।

ग्रानन्दमय का स्वरूग सुस्पष्ट रूप से बतलाना शक्य नहीं है, ऐसा ''यः पूर्वस्य''में बतलाया गया है । शरीर प्रवेश प्रयोजनक पक्षिरूपता का पांच रूपों में सामान्य रूप से विवेचन किया गया है, तदनूरूप ग्रानन्दमय की व्याख्या की गई है। जैसे स्पर्शमणि (पारस) के सम्पर्क से रजत ग्रादि सुवर्ण रूप में परिवर्त्तित हो जाते हैं, उसी प्रकार परतत्त्व के प्रवेश करने पर उसके ग्राश्रय भी तदात्मक हो जाते हैं। ''ब्रह्मविदाप्नोत ५रम्'' वाक्य से ब्रह्मवेत्ता के लिए सामाय रूग से परप्राप्ति का उल्लेख करके ''सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म'' ऋचा में उसका तात्पर्यं कहा गया है। वहाँ यह दिखलाया गया है कि सर्वात्मभाव गाला भक्त भगवान के साथ तत्स्वरूपात्मक कामनाओं को भोगता है। ''ब्रह्मविद'' इत्यादि व्याख्यान यही अर्थ प्रकाश करता है। भक्त सदा ही, विशेष रूप से विरहावस्था मे, अन्नप्राण आदि रूप उस परमात्मा की ही, प्रिय स्वरूप स्फूर्ति से ग्राप्लावित रहता है, इस तत्त्व के निरूपण के लिए ही, परतत्त्व के म्रन्नमयादि रूपों का वर्णन किया गया है। इससे जीव की परमप्रियता सिद्ध होती है। भगवदाविर्भाव होने पर भी, पूर्वभाव के अतितीव होने से ज्ञान आदि समस्त का तिरोधान हो जाने से जीव को रसानुभूति नहीं हो पाती, स्वयं वह परमात्मा ही तदनुभवात्मक हो जाता है, यही परमात्मा की विज्ञानमयता का रहस्य है। उस म्रनुभव का विषय जब प्रत्यक्ष हो जाता है तो उसे ही धानन्दमय कहते हैं, ऐसे

म्रानन्दमय स्वरूप का ही वर्गन किया गया है । इस स्थिति में निष्कपट प्रीति ही मूख्य होती है, इसमें प्रिय के अतिरिक्त किसी अन्य का स्थान नहीं रहता, यही प्रिय की प्रधानता बतलाने का तात्पर्य है। प्रिय के ईक्षरा ग्रादि से जो ग्रानन्दात्मक विविध रसभाव संदोह की उत्पत्ति होती है उसे ही दक्षिए फ्क कहा गया है। तथा स्पर्श ग्रादि से जो विलक्षरण प्रकृष्ट आनन्द संदोह की उत्पत्ति होती है उसे उत्तर पक्ष कहा गया है। पक्षि के दोनों पक्षों में अपनेक पखने होते हैं, प्रिय पक्षी के वे सब विविध भाव रूप पखने हैं। स्वायिभाव एक होता है, इसलिए उसे पक्षी के आत्मा के रूप से वर्एन किया गया है, उसी से विभाव ग्रादि विविध भावों की उत्पत्ति होती है, इस भाव को, पक्षी के दो पक्षों अत्रौर पखनों में दिखलाया गया है। परम प्राप्ति के साधनी भूत ब्रह्मज्ञानदशा में भी ग्रानन्दानुभूति होती है, किन्तु भगकद भजनानन्द प्राप्ति के ग्रनन्तर, पूर्वानुभूत वह ग्रानन्द ग्रति तुच्छ सा प्रतीत होता है, इष्ट प्राप्ति के लिए सुलभ साधन न होने से स्वरूपतः भी वह, भजनानन्द से हीन ही सिद्ध होता है। इसलिए उसे पीठ के भाग से भी दर नीचे ब्रह्म के पूच्छ रूप से बतलाया गया है। पुरुषोत्तम का ग्राधिष्ठान (स्थिति) उस में ही है इसलिए उसे प्रतिष्ठा रूप भी कहा गया है। ग्रक्षर से उत्तम होते हुए भी वह ग्रप्रधान है क्योंकि उससे भक्त काम पूरए की सम्भावना नहीं है अपित विपरीत भावना की ही सम्भावना है । यही भाव 'ग्रसन्नेव भवति'' में दिखलाया गया है। ज्ञानानन्द रूप स्वानुभूति के ग्रभाव में भी, गूरु के उपदेश ग्रौर उनकी कृपा ग्रादि से जो ब्रह्म के श्रस्तित्व का ज्ञान होता है, उसका निरूपएा ''ग्रस्तिब्रह्म तिचेत्'' इत्यादि में किया गया है। ब्रह्म के ग्रस्तित्व न मानने पर तो ब्रह्म के ग्रसत् होने की चर्चा की गई है, पर ग्रस्तित्व मानने से ही वह सत् है, ऐसा नहीं कहा गया---ग्रपितू ''संत एनं विदुः'' इत्यादि कहकर तात्विक रूप से ग्रस्तित्व की बात कहीं गयी है, इससे स्पष्ट होता है कि-9ुरुषोत्तमानदानुभव में निमग्न जीव ही परमात्मा के स्वरूप को जानता है। स्वान्भूति न होने पर केवल गुरु के उपदेश कृपा ग्रादि से भक्त को भी स्वरूग ज्ञान हो जाता है, वही पूर्णेंतः ग्रास्तिक है; केवल ज्ञानाभिमानी को न तो ग्रस्तित्व का ज्ञान होता हैन स्वरूप काही। उसे तो ब्रह्म की सत्ता में भी संशय बना रहता है। चतुर विचारक संत तो ब्रजेश श्याम सुन्दर में ही ग्रानन्दमयतानन्द संदोह स्वरूप की ग्रवधारणां करते हैं।

नन्वानन्दमयस्य न ब्रह्मता वक्तुं क्षक्यां मंयटौ लोके विकाराधिकार विहितत्वादित्याशक्य स्वयमेव परिहरति । ग्रानन्दमय की ब्रह्मतः कहना शक्य नहीं है, क्योंकि भयट् प्रत्यय प्रायः विकाराधिकार में ही प्रयोग किया जाता है, ऐसी ग्राशंका करत्ने हुए स्वयं सूत्रकार उसका परिहार करते हैं----

## विकारशब्दान्नेति चेन्न प्राचुर्यात् ।१।१।१२।।

ग्रनेनैव पूर्वसूत्रार्थो सिद्धो भविष्यति । विकारवाची मयट् प्रत्ययो यस्मिस्तद् विकारशब्द तस्मात्तच्छव्दवाच्यं ब्रह्म न भवति । ब्रह्मणो ग्रविकारित्वादिति चेत् । नात्र विकारे मयट्, किन्तु प्राचुर्यात् । प्राचुर्यंगतति प्राप्नोतीति प्राचुर्यात् तथा च पाणिनिः, तत्प्रकृतवचने मयट्, प्राचुर्येण प्रस्तृतं वचन तत्प्रकृतवचनं, तस्मिन् मयर् प्रत्ययो भवतीत्यर्थः प्राचुर्येण प्रस्तृतं वचन तत्प्रकृतवचनं, तस्मिन् मयर् प्रत्ययो भवतीत्यर्थः प्राचुर्येण पूर्वापेक्षयाsप्याधिक्येन "को ह्ये वान्यात् कः प्राण्यात्" इतिवाक्ये प्रकर्षेण स्तुतं ग्रतो मयट् पूर्वापेक्षया प्राचुर्यमयते एक देश निर्देशेन तदर्थलक्षणया प्राचुर्यः । प्राचुर्येण प्रस्तुतार्थवाचकत्वादित्यर्थे इति वा । छन्दसि द्व्यज्व्य-तिरिक्त स्थले मयटो विकारे विधानाभावाद् व्याकरणमप्यर्थनिर्णायकम् । विज्ञानमयानन्दमय शब्दौ पश्यन्नाि पाणिनिर्मयड् वैतयोर्भाषायां द्वयचच्छद-सीति कथमवोचत् । ग्रत्र केचित् सर्वविप्लववादिनो विकारार्थत्वं वदति श्रुतिसूत्रादीनामर्थाज्ञानात्, तद् वेदाद्यर्थविर्द्भिभगवतो नवमावतार कार्य-ज्ञात्वोपेक्ष्यम् । योऽर्थस्तमवोचाम् ।

इस सूत्र से ही, पूर्वं सूत्र का ग्रर्थं प्रस्फुटित होगा । विकारवाची मयट् प्रत्यय जिस ग्रर्थं में प्रयुक्त होता है, वह विकृत ग्रर्थं ब्रह्म से सम्भव नहीं है, यतः ब्रह्म के लिए प्रयुक्त मयट् प्रत्यय विकासार्थंक नहीं है, ब्रह्म की ग्रवि-कारता प्रसिद्ध है । उक्त प्रसंग का मयट्र प्रत्यय प्राचुर्यार्थंक है, प्रचुरता को प्राप्त करने वाले को प्राचुर्य कहते हैं "तत्प्रकृतवचने मयट्" पास्गिनि सूत्र प्राचुर्यार्थंक मयट् का सयर्थंन करता है । प्रचुरता से जो वचन प्रस्तुत किया जाय उसे प्रकृत वचन कहते हैं, उसमें ही मयट् प्रत्यय होता है । पूर्व की ग्राप्का ग्रव्कि होने को ही प्राचुर्य कहते हैं । "को ह्य वान्यात् कः प्राण्यात् ?" इत्यादि में प्रकष रूप से प्रस्तुत किया गया है । पूर्व पर की तुल्यत्व में, पर की विशेषता का निर्देश करने वाला प्राचुर्य होता है ग्रर्थात् प्राचुर्य प्रस्तुतार्थवाचक होता है । वेद में द्वयच (दो ग्रच वाले) स्थल के ग्रतिग्तिक्त मयट् प्रत्यय का विकार अर्थं में विचान नहीं है । विज्ञानमय गानन्दमय शब्द में देखते हुए भी पासिनि "मयट् वैत्तयोर्भाज्यायक्ष्ण" ज्रीर ''द्वयच्छंदसि'' इत्यादि भिन्न नियम क्यों करते ? (ग्रर्थात् वेद में यदि दो अच्च के ग्रातिरिक्त भी मयट् का विकारार्थं में प्रयोग होता है तो विज्ञानमय ग्रानन्दमय इत्यादि ग्रनेक ग्रचों वाले शब्दों में प्रयुक्त मयट् में भी विकारार्थं ही मान लिया जाता, पर पाणिनि ने प्राचुर्यार्थं की सिद्धि के लिए ही स्पष्टतः दो सूत्रों का विधान किया।)

इस प्रसंग में, सर्वविप्लववादी (हर जगह फगड़ा करने वाले) मयट् को विकारार्थक ही कहते हैं । सम्भवतः उन्हें श्रुति के व्याकरगीय नियमों का ज्ञान नहीं है, हो भी कैसे वे तो नवें प्रवतार (भगवान बुद्ध) के कार्य में संलग्न हैं । इसलिए वैदिकों के लिए उनका मत उपेक्ष्य है [पद्मोत्तर खंड के उमा महेश्वर संवाद में शंकर जी ने तामस शास्त्र कथन की प्रतिज्ञा की थी— "मायावादमसच्छास्त्र प्रच्छन्न वौद्धमुच्यते, मयंव छथितं देवि कली बाह्य एरूपिएगा" आचायं शंकर साक्षात् शंकर हैं उनका ये कार्य लीला मात्र है, शास्त्र दृष्टि से उपेक्ष्य है] आनन्दमय आदि का जो वास्तविक प्रर्थ था, उसे हमने व्याकरगीय नियमों के अनुसार प्रस्तुत कर दिया ।

शब्द बल विचारेगा मयटो विकारार्थत्वं निवारितन्, अर्थेबल विचारे-गापि निराकरोति ।

• शब्द बल के ग्राधार पर तो मयट् के विकारार्थ का निराकरण कर दिया । भ्रब ऋर्थबल के ग्राधार पर निराकरण करते हैं----

## तद्हेतूव्यपदेशाच्च ।१।१।१३।।

हेतुत्वेन व्यपदेशो हेतुव्यपदेशः । तस्य हेतुव्यपदेशः तद् हेतु व्यपदेशः तस्मात् । "एस ह्य वानंदयाति" ग्रानन्दयतीत्यर्थः सर्वस्यापि विकारभूतस्यानं-दस्यायमेवानंदमयः कारणम् । यथाविकृतस्य जगतः कारणं ब्रह्म ग्रविकृतं सच्चिद्रूपमेवमेवानन्दमयोऽपि कारणत्वादविकृतोऽन्यथा तद्वाक्यं व्यर्थमेव स्यात्, तस्मान्नानन्दमयो विकारार्थः चकारः समुच्चयं वदन् सूत्रद्वयेनैकोऽर्थो मघ्ये प्रतिपादित इत्याह ।

हेतु रूप से जिसका व्यपदेश किया जाय उसे हेतुव्यपदेश कहते हैं, उसके हेतुंव्यपदेश को तद् हेतु व्यपदेश कहते हैं। ''यही (ग्रानन्दमय ही) आतंदित करता है।'' सभी विकृत ग्रानन्दों का कारएा ग्रानन्दमय ही है, जैसे कि— विकृत जगत का कारएा सच्चित् रूप ग्रविकृत ब्रह्म है वैसे ही ग्रानन्दमय भी कारएा है।.यदि ऐसा प्रर्थं नहीं मानेंगे तो ''रसं छो वायं'' इत्यादि वाक्य ही व्यर्थं हो जावेंगे। इससे सिद्ध होता है कि ग्रानन्दमय शब्द विकारार्थंक नहीं है। सूत्रस्थ चकार समुच्चय बोधक है जिसका ग्रर्थं होता है कि दो सूत्रों में एक ही ग्रर्थं का प्रतिपादन किया गया है।

ननु किमिति निर्वन्धने सूत्रत्रयेणैवं वर्ण्यते ? ग्रन्नमयादिवदुपासना-परत्वेनापि श्रुत्युपपत्तेः । पक्ष पुच्छादित्वेन मोदप्रमोदादीनामुक्तत्वाभ्च, तस्माद् ब्रह्मत्वेन साधितमप्यावश्यकोपपत्यभावान्नब्रह्म-परत्वमिति प्राप्तेऽभिधीयते ।

तीन सूत्रों को बनाकर ग्रर्थं गढ़ने से होता क्या है ? तथा ग्रन्नमय आदि की तरह उपासना परक बतलाने में वैदिक प्रतिप दन से भी क्या होता है ? पक्ष पुच्छ इत्यादि के रूप में मोद-प्रमोद आदि के कथन से उसे ब्रह्म स्वरूप बतलाने की चेष्टा करने पर भी, कोई वैदिक मन्त्र के बिना आनन्दमय को ब्रह्म परक नहीं माना जा सकता ! इस संशय पर सूत्र प्रस्तुत करते हैं—

## मान्त्रवर्णिकमेव च गम्यते । १। १। १४।।

"सत्य ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" "यो वेद निहितं गुहायां परमेव्योमन्" "सोऽक्तुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणाविपश्चिता" इति मंत्रः । मंत्रेण अभिषयावृत्या प्रतिपपाद्यं मांत्रवर्णिकम् । तदुपपादन ग्रन्थे तदेव मुख्यतया ज्ञायते, यत्र तदु-दृष्टं तदेव मुख्यतया ज्ञातव्यम्, उपपादनीयं च संदिग्धं तत्र ब्रह्मणा विपश्चि-तेति संदिग्धं सर्वज्ञं ब्रह्म । तस्य हि फलत्वं वाक्येनोपपाद्यते, फलंतु सर्वेः स्तुत आनंदः, अम्यासात् स्तुतत्वमित्यवोचाम् शिरः पाण्यादिकंतु स्तुत्यर्थमेव पुरुष-विधत्वाय, लोके हि ग्रंतभूतं बहिर्वेष्टितंच तदाकारं भवति । जीवोऽत्र मुख्यः, कर्त्तृ त्वेन व्यपदेशात् स च वस्तुतो हंस रूपः । पुरुषाधिकारकं हि, शास्त्रम् । तेन पुरुष शरीरे तदाकारः सर्वंफलं प्राप्नोति, ग्रतः पुरुषं हंसरूपेणानुवर्णयति ।

''सत्यंज्ञान—यो वेदनिहितं गुहायां सोऽश्नुते सर्वान् कामान्'' इत्यादि मंत्र स्पष्ट रूप से, ग्रानंदमय के ब्रह्मत्व का प्रतिपादन करते हैं। यंत्र की अभिधावृत्ति से प्रतिपाच ग्रर्थं को ही मांत्रवर्णिक कहते हैं, जिस विषय का प्रति-पादन ग्रन्थ में किया जायगा, उसका ही मुख्य रूप से ज्ञान होगा, जहाँ जो उद्दिष्ट विषय होगा, वहाँ वही मुख्य रूप से ज्ञातव्य होगा, बाकी सब उपपाद्य और संदिग्ध होगा। ''ब्रह्मणा विपश्चिता'' पद में सर्वंज्ञ ब्रह्म संदिग्ध है, क्योंकि उसकी फलता वाक्य में उपपादित नहीं है। फल के रूप में तो सब जगह ग्रानंद की ही स्तुति की गई है। ग्रम्यास का तात्पर्य हम स्तुति ही करते हैं। शिर पक्ष ग्रादि तो, पुरुष स्वरूप की स्तुति के लिए ही प्रस्तुत किये गए हैं, मनुष्य के झंतर की कल्पना ही बाहर ग्रारोपित और तदाकार होती है। इस प्रसंग में जीव ही मुख्य है, कत्तृ त्व रूप से उसी का व्यपदेश है, वस्तुतः वह हंस रूप है। शास्त्र परपुरुष का वर्णन करते हैं, इसलिए जीव पर पुरुष के शरीर में तदाकार होकर समस्त फल प्राप्त करता है, इसलिए पुरुष का हंसरूप से वर्णन किया गया है।

पंचस्वपि शारीर आत्मा जीव एक एव । तत्रान्नमये निःसंदिग्धत्वात्, तस्यैष एव ग्रात्मेति नोच्यते । द्वितीयादिषु प्रथमोक्तमेवातिदिश्यते तत्रान्नमये इस्तेव प्रदर्शयचिव निःसंदिग्धं व्याख्यातम्, तदंतरो हि प्रार्ण अंतरव्यवहार काररणम्, बलभोजन विसर्गादिषूपयोगात् । तस्य संचार त्राकाशे परिनिष्ठितः पृथिव्याम् । एवं लौकिक व्यवहारार्थं वाह्याभ्यंतर भेदेन द्वयम् । तदनु वैदिक व्यवहारः । स च मनोमयः पुरुषः । ग्रादेशः कर्मं चोदना, ब्राह्मरणानि सशेषार्णि, य वर्वाङ्गिरसे ब्रह्म कर्मंत्वात् प्रतिष्ठा, तदनुनानाविधयागादिसा-धनवतः फर्लं विज्ञानमयः । तत्र श्रद्धा ग्रापः । तृतीयाध्याये त्वयमर्थो विस्तरेण वक्ष्यते, यथोक्त कर्त्तुं त्त्वात् त्रममुक्तिः : ।

पौंचों शरीरों का शारीर आत्मा जीव, केवल एक है, अन्नमय में तो बह विचित ही है, इसलिए वहाँ यह नहीं कहा गया कि "तस्येष एव आत्मा।" प्रारामय ग्रादि में, अन्नमय में कहे के समान ही अतिदेश किया गया है। प्रन्नमय में तो स्पष्ट असंगयित अंगुलि निर्देश किया गया है। बाद में प्रका-रान्तर से प्रारा का निर्देश किया गया है, क्योंकि बल भोजन विसर्ग आदि में उसका प्रयोग होता हैं। उसका संचार आकाश और पृथ्वी में परिनिष्ठित है, इस तरह वह लोकिक व्यवहार में बाह्य और अभ्यतर भेद से दो प्रकार का है। "मनोमय" रूप से उसका बेद में व्यवहार होता है। यह कर्म का प्रेरक बादेश है, अथवर्ववेदीय आंगिरस सुक्त में इसकी बाह्यकर्म के रूप में स्थाम्पना की गई है। मनोमय के बाद, ग्रनेक प्रकार के यज्ञों के फल विज्ञानमय का उल्लेख है। वहाँ जलरूप श्रद्धा की स्थापना है। तृतीय अध्याय में इसका विस्तृत विश्लेषरा किया जायगा। उक्त प्रकार के कर्मों से कम मुक्ति का विवेचन किया गया है।

ऋतसत्यो प्रमीयमाणानुष्ठीयमानौ धर्मौ योगम्च मुख्यत्वादात्मा । तादृ । ग्रघोभागो महर्लोकः, ताह्हास्य ततोऽर्वाक् संसृत्यभावात् । ततोऽपि ब्रह्मविद ध्रानंदमयः फलम् । तस्य स्वरूपस्यैकत्वाद् धर्मभेदेन शिरःपाण्यादि निरूप्यते । तस्य मुख्यतया प्रीतिविषयत्वं धर्मस्तच्छिरः । मोद प्रमोदावपरिनिष्ठितपरि-निष्ठितावानंदातिशयौ, आनंदस्तु स्वरूपं, साधन-रूपत्वात् । ब्रह्मपुच्छमिति श्लोकौ तु सच्चिदंशबोधकौ केवलानंदत्व परिहाराय । अद्रापुच्छमिति माहात्म्यज्ञापनाय । वाग्गोचारागोचरभेदेन, श्रवान्तरानन्दास्तु सर्वे तस्मा-न्न्यूनतया तदुत्कर्षत्वबोधनाय, तस्मात् सर्वत्र प्रपाठके मांत्रवर्गिणकमेव प्रतीयते । ग्रतो मुख्योपपत्तेः विद्यमानत्स्वेनानंदमयः परमात्मैव । चकारो मध्ये प्रयुक्तो विधिमुखविचारेग्राधिकरग्रा संपूर्ण्तव बोधकः ।

ऋत (प्रिय भाषए) और सत्य से तुलित (तौले गए) अनुष्ठीयमान धर्म और योग ही झात्मा के स्वाभाविक धर्म हैं, उसके नीचे महलोंक की गएाना है, इस कम से प्राप्त देह की सृष्टि के अभाव हो जाने पर भी, ब्रह्मवेत्ता को आनंदमय फल की प्राप्ति होती है। आनंदमय का एक ही स्वरूप है, धर्म भेद से ही उसकी शिरपक्ष आदि विभिन्नताओं का वर्णन किया गया है। उसका मुख्यतः प्रीतिविषयक धर्म उसका शिर ही है। मोद और प्रमोद, ससीम और निस्सीम आनंदातिशय के प्रतीक हैं। साधनरूप होने से, प्रानंद ही उनका स्वरूप है। ब्रह्म उसका पुच्छ स्थानीय है। केवलानंदत्व के परिहार के लिए, सच्चिदंश बोधक दो श्लोक हैं। दो श्लोक महात्म्य ज्ञान के बोधक हैं जो कि वाशी से गोचर और अगोचर भेद के ज्ञापक हैं। बाकी सब श्लोक आनंदमय से न्यून अवान्तर आनंद के बोधक हैं जो कि उसके उत्कर्ष का ज्ञापन करते हैं। इस प्रकार संपूर्ण प्रपाठक मांत्रवर्श्याक है। प्रपाठक में मुख्य उपपत्ति के रूप में विद्यमान होने से सिद्ध होता है कि आनंदमय, परमात्मा ही है। सूत्रस्थ चकार का प्रयोग, विधि के बिचार से ग्रधिकरण की संपूर्णता का बोधक है। निषेधमुखेन चतुःसूत्र्येदमेवाधिकरणं पुर्नविचायँते सुदृढस्वाय । इदमत्राकूतम जीव एवानंदमयो भवतु, फलस्य पुरुषार्थंत्वात् स ब्रह्मविदानंदमयो भवतीति स्वर्गादि सूखवदलौकिकमेवरूपमानंदमयं जीवस्य फलभूतम् इति प्राप्तेऽभिधीयते ।

निषेध की दृष्टि से इसी ग्रधिकरण को, निश्चित रूप से निर्णंय करने के लिए पुनः चार सूत्रों से प्रस्तुत करते हैं। ग्रब यह भावना व्यक्त की जाती है कि---जीव ही ग्रानंदमय हो सकता है, क्योंकि प्रसंग में जो फल का उल्लेख है, वह पुरुषार्थ रूप से है। ब्रह्मवेत्ता ही ग्रानंदमय होता है, स्वर्गादि सुख की तरह, ग्रानंदमय भी, जीव को प्राप्त ग्रलौकिक फल ही है। इसका उत्तर देते हैं---

## नेंतरोऽनुपपत्तेः ।१।१।१४।।

इतरो जीवः न, म्रानंदमयो न भवति, कुतः ? म्रनुपपत्तेः, जीवस्य फल-रूपत्वमात्रेग्गानंदमयत्वं नोपपद्यते । तथा सति तस्य स्वातंत्र्येग्ग जगत्कत्तृत्वेऽ-त्यलौकिक माहात्म्यवत्वेन निरूपणं नोपपद्यते, ग्रतो न जीव म्रानंदमयः ।

ब्रह्म से भिन्न जीव ग्रानंदमय नहीं हो सकता, जीव के संबंध में फलरूपता बतलाने मात्र से उसकी जानंदमयता उपपन्न नहीं हो सकनी। जीव की ग्रानंदमयता मानने से, परमात्मा की जो स्वतंत्र रूप से जगत् सृष्टि संबंधी ग्रलौकिकता बतलाई गई है वह जीव में कैसे उपपन्न हो सकेगी ? इसलिए जीव ग्रानन्दमय नहीं हो सकता।

#### भेद-व्यपदेशाच्च ॥११।१६॥

इतोऽपि न जीव क्रानंदमयः, यतो भेदेन व्यपदिश्यते ''रसंद्योवायलव्यवाऽ-नंदी भवति'' इति । त्र्यानंदोऽस्यास्तीत्यानंदी, एषद्योवानंदयाति, आनंद-यतीत्यर्थः । चकारात् सूत्रद्वयेन जीवो नानंदमय इति निरूपितम् ।

इसलिए भी जीव ग्रानंदमय नहीं हो सकता कि "रसंह्ये वायं" इत्यादि में उसे स्पष्ट रूप से ग्रानंदमय से भिन्न बतलाया गया है। जीव को ग्रानंदी कहा गया है जिसका तारपर्य होता है कि "यह ग्रानंद है जिसमें वह ग्रानंदी" यड् ग्रानंदमय ही जीव को ग्रानंदित करता है, इसलिए जीव को ग्रानंदी कहा गया। सूत्रस्थ चकार का ग्रर्थ है कि-दो सूत्रों से जीव की ग्रानंदमयता का निषेध बतलाया गया है। तर्हि जडो भवत्यानंदमयः ? न, ग्रान्तरत्वान्न कार्यरूपो भवति, किन्तु कारएा रूपः, स स्वमतेन।स्त्येव, मत،न्तरे प्रकृतिर्भवेत्, तन्निवारयति—

तो क्या जड प्रक्वति ग्रानंदमय है ? नहीं, सांख्यमतानुसार वह कार्यंरूपा नहीं अपितु कारएा रूपा है इसलिए उस मतानुसार तो हो नहीं सकती, हाँ शाक्तमत से अवश्य आनंदमय हो सकती है । उसका भी निराकरएा करते हैं—

## कामाच्च नानुमानापेक्षा ।१।१।१७।।

जडा प्रकृतिर्नास्तीति कारएगत्वेन निराक्वतैव, अर्थंतद्वाक्यान्यथानुपपत्या सःवपरिएगामरूपा कल्प्यते, सा कल्पना नोपपद्यते, कुतः ? कामात्, प्रानंदमय निरूपएगानंतरं सोऽकाम्यतेति श्रूयते । स कामझ्चेतन धर्मः, प्रतक्ष्चेतन एवानंदमय इति, चकारात्, स तपोऽतप्यतेत्यादि । अ्रतोऽनुमान ार्यंन्तमर्थंबोधयद् वाक्यं न तिष्ठतीत्यर्थः ।

सांख्यमत की जड प्रकृति तो ग्रानदमय हो नहीं सकती, ''ईक्षतेर्नाशब्दम्'' इत्यादि सूत्रों में उसका निराकरण कर चुके हैं। ''प्रियमेव शिरः'' इत्यादि वाक्य में, ग्रात्माशब्द से सत्व परिणाम रूपा शक्ति की कल्पना करते हैं, पर वह उपपन्न नहीं होती, क्योंकि-ग्रानदमय के लिए ''सोऽकामयत'' इत्यादि में कामना करने का उल्लेख ग्राता है, कामना करना चेतन धर्म है, कामना करने वाला आनंदमय चेतन ही है। जडप्रकृति कैसे ग्रानंदमय हो सकती है? वकार का प्रयोग बतलाता है कि—''स तपोऽतप्यत्'' इत्यादि निर्देश भी, प्रानंदमय की चंतन्यता के ज्ञापक हैं। ग्रतः सत्व परिणाम रूपा शक्ति के वेषय में जो ग्रनुमान किया गया वह ''सोऽकामयत'' इत्यादि वाक्य के समक्ष प्रधेंबोधक रूप से नहीं ठहर पाता।

### अस्मिन्नस्य च तद्योगं शास्ति १।१।१८।।

इतक्च न जड ग्रानंदमयः, ग्रस्मिन्नानंदमये अस्य जीवस्य च ग्रानंदमय-गत्मानमुपसंन्नामतीति तेन रूपेएा योगं शास्ति । फलत्वेन कथयतीति । नहि जीवस्य जडापत्तियुक्ता । ब्रह्म व सन् ब्रह्माप्येति इति-वदस्याप्यर्थः तस्मान्नाय जीवो, नापि जडः, पारिघेष्याद् ब्रह्म वेति सिद्धम् ।

., इसलिए भी जड प्रकृति म्रानंदमय नहीं हो सकती कि इस म्रानंदमय में, त्रीव का भी म्रानंदरूप से योग बतलाया गया है, म्रर्थात् फलरूप से म्रानंद की प्राप्ति बतलाई गई है। जीव को तो जड़ कह नहीं सकते ''ब्रह्यवेत्ता होकर ही ब्रह्म को प्राप्त करता है'' इत्यादि श्रुति ही जीव की चैतन्यता सिद्ध करती है। इसलिए न तो जीव श्रानंदमय हैन जड प्रकृति ही है। अन्त में बह्म ही श्रावंदमय सिद्ध होता है।

ये पुनरधिकरएाभगं कुर्वन्ति, तेषामज्ञानमेव, यतस्तैरप्यानदमयः कः पदार्थं इति वक्तव्यम् । न तावज्जीवः, तस्य ब्रह्म ज्ञानफलत्वेन, ब्रह्मणावि-पश्चितेत्यानंदमयस्योक्तत्वात् ग्रथ जडः स्वर्गवत् तदा किमाश्वित इति वक्त-व्यम्, जडाश्वितत्वे कर्मंफलमेव स्यात् । ज्ञानस्याप्यवान्तरफलमिति चेन्न, तर्हि किमानंदात् तस्यातिरिकं फलं भविष्यति । जडचिद्रूपतायाः पूर्वमेव विद्यमानत्वात् । ग्रस्यंवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवंतीतिश्वृति-विरोषण्च ।

जो पुनः अड़ंगा लगाकर अधिकरएग को भंग करते हैं, वह भी उनका अज्ञान ही है, उन्हें भी आनंदमय कौन सा पदार्थ है, यह तो बतलाना ही पड़ेगा, जीव को तो कह नहीं सकते, क्यों ''ब्रह्मएगाविषध्चिता'' इस वाक्य से आनंदमय को, ब्रह्म ज्ञान के फल रूप से बतलाया गया है। यदि कहा जाय कि— स्वर्ग के समान आनंदों से युक्त जड़ प्रकृति भी आनंदमय है, तो प्रश्न उठता है कि— इस आनंदमय जड प्रकृति का आश्वय कौन है ? यदि जड़ प्रकृति को स्वयं ही अपना आश्वय मान लें तो धानंदमय केवल फलमात्र ही रह ज्यायगा। यह नहीं कह सकते कि ज्ञान भी उसका धवान्दर फल हो सकता है, यदि ऐसा कहोगे तो, ग्रानंद के अतिरिक्त भी कोई होगा क्या? संसार दशा में जड़ रूपता तथा बह्य ज्ञान दशा में प्रहिले झे ही चिद्रूरूपता के रहने से फलत्व की बात सिद्ध नहीं होती (अर्थात् आनंदमय की विकारता स्वीकारने से फल बोधक श्रुति का विरोध उपस्थित होता है) तथा ''इसी मानंद के अंग्र से अन्यान्य भूत उपजीबित होते हैं'' इस श्रुति से विरोध भी होता है।

पुच्छत्वेन ब्रह्मवचनात् प्रद्वेष इति चेत् । तर्हि "स एको ब्रह्मरण श्रानंद" इत्यत्रापि षष्ठ्या भेद निर्देशात् ब्रह्मराः परम पुरुषार्थंत्वं नाङ्गी-कुर्यात् । उपकम्प्रस्ति सर्वेष्विरोधश्त्र द्वर्ववेव प्रतिमर्थदेतः स्टप्यधिकरूणमन्त्रम्बरचितं "ब्रह्म पुच्छम्" इति, तत्र न पुच्छस्य ब्रह्मत्वं प्रतिपाद्यते, वेनान्यवर्णसामाम्प्रानं भवेक् किन्तु ब्रह्मणः पुच्छत्वमिति पूर्वंन्यायेनेदं पुच्छं प्रतिष्ठा इत्तिवत् । तत्र श्रुतिवाधो ब्रह्मणाप्यशक्यः ।

यदि कहो कि — ब्रह्म को पुच्छ बतलाना घृएगास्पद है, तो "एको ब्रह्मएग प्रानंदः" इस वाक्य में भी, षष्ठी संबंधी भेद के निर्देश होने से, ब्रह्म की परंपुरुषार्थता स्वीकृत न होगी। उपकम आदि संबंधी समस्त विरोधों का परिहार प्रथम ही कर चुके हैं। फिर उसे बार-बार उठाना ही व्यथं है। यद्यपि अध्यिकरएग, परोक्षवाद रूप से तत्त्व का ग्रन्यथा रूप से वर्णन करता है इसलिए "ब्रह्म पुच्छ" पर विचार करना अपेक्षित है। इसमें पुच्छ की ब्रह्मता का प्रतिपादन नहीं है, जिससे कि जुगुप्सा का खोतन हो अप्रतितु, ब्रह्म को पुच्छ स्थानीय आध्यार स्थल बतलाया गया है, यह तो रूपक मात्र है। उक्त श्रुति का बाल्य तो ब्रह्मा द्वारा भी संभव वहीं है।

मोर्स्य चैतत्, आनंदमयस्येव ब्रह्मत्वे न कोऽपि दोषः स्यात् । आनंद-मयस्याब्रह्मत्वं परिकल्प्य तत्पुच्छत्वेन ब्रह्म वेद-बोधितमिति ज्ञात्वा तत्समाधा-नार्थं यतमानो महामुढ इति विषय फलयोः कि मुख्यमित्यप्यनुसंघेयम् । पुच्छत्वोक्तिस्तु पूर्वभावित्वाय, अतएव ज्ञान विषयत्वं प्रतिष्ठा च, आनंदमयो अह्मण्येव प्रतिष्ठित इति । अत्रावयवावयविभावो भाक्त इति तु युक्तम्, प्रार्ण-मयादीनां तथात्वात् । ग्रंतः स्थितस्य वाह्यानुरोधेन तथात्वमिति सर्वं सुस्थम् ।

यह भी कहना मुर्खता हे कि, आनंदमय को ही एक मात्र ब्रह्म मान लिया जाय तो कोई हर्ज नहीं है [अर्थात् अन्नमयादि को ब्रह्म न माना जाय] । पहिले तो आनंदमय के अब्रह्मत्व की कल्पना की, बाद में, उसके पुच्छ में ब्रह्म ज्ञान का भाव निहित है, केवल इस आधार पर आनंदमय के ब्रह्मत्व की स्थापना का प्रयास करना महामुढ़ता है, केवल आनंदमय के ब्रह्मत्व मानने पर तुम्हें यह पता लगाना कठिन होगा कि विषय और फल में मुख्य कौन है ? पुच्छत्व की उक्ति तो पूर्व भावना की द्योतक है, अर्थात् ब्रह्म प्राध्त के पूर्व ब्रह्म ज्ञान की खोतिका है, ज्ञानविषयत्व प्रतिष्ठा उसी में है, जोकि अंगी आलंदमय में ही अंगरूप से प्रतिष्ठित है । यहाँ अवयव अवयवी माव को काल्पनिक ही मानना चाहिए, (सच्य मानने में तो द्वेतभाव हो जायगा) । आएगमब ब्यादि का भी आनंदमय से अवयव अवयवी भाव ही है [शंका-यदि होगा ] अंतः स्थित परमात्मा जीव के अनुरोधानुसार उसके कल्याए के लिए हंस रूप में प्रकट हो गए ऐसा मानने से ठीक होगा ।

# ६ अधिकरण

## अन्तस्त दर्मोपदेशात् ।१।१।१६।।

''श्रथ य एषोऽन्तरादित्ये हिरण्मयः पुरुषो दृश्यते, हिरण्यश्मश्रु हिरण्यकेशः, प्राप्रएाखात सर्वं एव स सुवर्णस्तस्य यथा कप्यासं पुंडरीकमेवमक्षिणी तस्यो-दिति नाम स एष सर्वेभ्यः पाप्मभ्य उदितः, उदेति हवै सर्वेभ्यः पाप्मभ्यो य एवं वेदेत्याधिदैवतमथाध्यात्ममप्यथ य एषोऽन्तरक्षिणि पुरुषो दृश्यते'' इत्यादि । तत्र संशयः, कि ग्रधिष्ठातृ देवताशरीरम् आहोस्वित् परब्रह्म ति, ब्रह्मणो वा शरीरम् ? इति, तदर्थमिदं विचार्यते, हिरण्मयशब्दः स्वर्णविकार वाची, आहोस्वित् प्रकाशसाम्येनानदवाची ? इति, ''ब्रह्मविदाप्नोतिपरम्'' इत्युपकम्य ग्रानदमयस्य फलत्वमुक्तवः द्वितीयोपाख्याने—''स यश्चायं पुरुषे यश्चासावादित्ये स एकः स य एवं विदिति साधनस्यानदमयमात्मानमुपसंकम्य'' इति फलं श्रुतम् । तत्र सवितरि विद्यमानस्याब्रह्मस्वे फलं नोपपद्यत इति विचारारभः तत्र हिरण्मय शब्दो विकारवाची, केशनखादयश्चोच्यन्ते शरीर धर्मीः मृता वा एषा त्वगमेध्या यत् केशश्मश्र्य इति शरीरमन्तरा नोपपद्यते परिच्छेदश्चाधिदैविकादिवचनं च बाधकम् ।

छांदोग्य में वर्णंन है कि—''इस ग्रादित्य मंडल में जो हिरण्मय पुरुष दीखता है जो कि हिरण्मयश्मश्रु केशवाला है तथा नखसिख सुवर्णमय है, तथा रक्त कमल के समान नेत्रों वाला है उसका नाम ''उत्'' है, वह समस्त पापों से मुक्त है उस निष्पाप को जो जानता है वह भी पापों से मुक्त हो जाता है। वही ग्रधिदेवत ग्रौर ग्रध्यात्म इन नेत्रों में दीखता है'' इत्यादि।

इस पर संगय होता है कि---यह ग्रधिष्ठातृ देवता के गरीर का वर्णन है अथवा परअहा का वर्णन है अथवा ब्रह्म के गरीर का वर्णन है ? साथ ही यह भी विचार उठता है कि प्रसंग में उल्लिखित हिरण्मय शब्द विकारवाची है अथवा प्रकाश साम्य होने से ग्रानंदवाची है ? ''ब्रह्म विदाप्नोति प्रस्म्' ऐसा उपक्रम करके, ग्रानंदमय का फलत्व बतलाकर द्वितीय उपाल्यान से ''जो यह पुरुष है तथा जो आदित्य में है वह एक है, ऐसा जो जानवा है वह ग्रानंदमय ग्रात्मा को प्राप्त करता है'' ऐसा फल बतलाया गया है। यदि सूर्यमें में विद्यमान पुरुष को ब्रह्म नहीं मानते तो, यह फलश्रुति संगत नहीं होती, ऐसा विचार होता है। उधर हिरण्मय शब्द विकारवाची ही प्रतीत होता है, क्योंकि—केशनख ग्रादि शारीरिक विकारों का उस पुरुष के लिए उल्लेख है, ये केश नख ग्रादि बिना शरीर के तो हो ही नहीं सकते, इससे ग्राधिदैविक ग्रादि वचन का बाध हो जाता है।

ग्रतः सर्वथा तच्छरीरमिति मंतव्यम्, चाक्षुषः वाच्च इन्द्रियवत्वं च श्रूयते । यथा कप्यासं पुंडरीकमेवमक्षिणी तस्य इति, कपेरास ग्रासनम्, ग्रारक्तं तस्यासनं भवति इति, ग्रसम्य तुल्यता च । ग्रतो देहेन्द्रिययोविद्यमानत्वाज्जीवः कश्चिदधिकारी सूर्यमंडलस्थ इति गम्यते, फलं तत्सायुज्य द्वारेति । ग्रथोच्येत एष सर्वेभ्यः पाप्मम्य उदित इति, ग्रपहतपाप्मत्वादि धर्मश्रवणात् पूर्व दोषस्यापि विद्यमानत्वात् ब्रह्म एव केनचिन्निमित्तेन शरीर परिग्रह इति । तस्य च शरीरस्य कर्मजन्मत्वाभावादपहतपाप्म-त्वादि संगच्छते । शरीरवदि-न्द्रियस्यापि परिग्रहः वर्णमात्र परिग्रहान्नासम्यता । स्थावरापेक्षया जगमस्यो-त्क्रष्टत्वात् स्थावरावयवोग्मानवज्जगमावयवोपमानं स्थावरापेक्षया जगमस्यो-रक्ठष्टत्वात् स्थावरावयवोग्मानवज्जगमावयवोपमानं स्थावरार्पेक्षया जगमस्यो-उच्यते---

आदित्य पुरुष शरीर का तो मानना ही चाहिए क्योंकि साक्षात्कार होता है, तथा उसकी इन्द्रियों का भी वर्ग्यन मिलता है। बन्दर के लाल ग्रासन की तरह जो नेत्रों की उपमा दी गई जो कि श्रसभ्य समता है, उससे तो ब्रह्म की शरीरता समक्ष में नहीं ग्राती। देह इन्द्रियाँ हैं इसलिए कोई विशेष ग्रधिकारी जीव की ही सूर्य मंडल में स्थिति हो सकती है, उस पुरुष के सायुज्य से फलावाप्ति होती है।

इस पर पूर्व पक्ष वालों का कथन है कि——''वह सभी पापों से रहित है'' ऐसा जो ग्रादित्य पुरुष का वर्ग्यन मिलता है उससे तो परमात्मा की ही प्रतीति होती है, क्योंकि परमात्मा के ही निष्पापता ग्रादि गुर्गों का उल्लेख मिलता है, केशनख ग्रादि विक्वतियों को किसी काररण विशेष से ही परमात्मा ने स्वीकारा है, परमात्मा का शरीर कर्मजन्य संस्कारों से तो होता नहीं, इसलिए उसी में निष्पापता ग्रादि धर्मों की संगति भी होती है। जैसा वह शरीर घारए। करता है वैसी इन्द्रियों को भी घारए। करता है, और फिर केवल रक्तवर्णं मात्र की उपमा देने में कोई श्रसम्यता भी नहीं है। जब प्रायः जड़ कदली कमल इत्यादि की उपमा उसके स्वरूप के लिए दी जाती है उसे कोई ग्रसम्यता नहीं कहता, जंगम तो जड़ से उत्कृष्ट ही है उसकी उग्मा में क्या ग्रसम्यता है ? और फिर सारे उपमान परमात्मा के ही रूग तो कहे गये हैं। इसलिए ग्रादित्य पुरुष ब्रह्म का ही रूप है। इस पर सूत्रकार कहते हैं----

यादित्य मंडल में दृश्यमान द्राकृति परमात्मा की ही है, क्योंकि उस याकृति के जिन गुएगों का वर्एन किया गया है, वे सब फरमात्मा के लिए ही प्रायः बतलाये जाते हैं, ''स एष सवें म्य'' इत्यादि में जो निष्पापता ग्रादि गुएग कहे गये हैं वे सब ब्रह्म के लिए ही प्रयुक्त होते हैं। तात्पर्य यह है कि ब्रह्म कारएग है, जगत उसका कार्य है, कार्य के गुएग जैसे कारएग में नहीं जा सकते, वैसे ही कारएग गत प्रसाधारएग गुएग कार्य में भी नहीं ग्रा सकते। निष्पापता आदि कारएग धर्म जहाँ भी दृष्टिगत हों उसे ब्रह्म ही समझन्ता चाहिए। क्योंकि वे विक्रिष्ट काएरग गुरग हैं। कहीं कहीं दोनों प्रक्तार की नाम समता श्रुतियों में मिल जाती है, ब्रह्म में और लोक में विक्तिन्त रूषों से उन गुएगों का प्रमाएग मिलता है। समस्त रस ग्रादि घर्म ब्रह्म निष्ठ ही हैं, जिन स्थूलता ग्रादि का ब्रह्म में न होना कहा गया है, वे सब "अस्थूल अनएगु ग्रह्नस्व" इत्यादि वाक्यों में ब्रह्म के कार्यं धर्म रूप से बतलाये गए हैं। प्रएगोरएगीयान् इत्यादि कारएग धर्म ही हैं। यदि किसी वस्तु में एक भी कोई ग्रलौकिक धर्म दृष्टिगत हो तो उस वस्तु को ब्रह्म ही मानना चाहिये, उस वस्तु के ग्रवधिष्ट संदिग्ध धर्मों को भी उस ब्रह्म के ही मानना चाहिये। श्रुति के इस ग्रभिप्राय को मानकर ही सूत्रकार हर जगह ब्रह्म-वाक्यों का निर्णय करते हैं तथा श्रुति के ग्रतिरक्त स्वयं भी जब विचार प्रस्तुत करते हैं तो भी उसी प्रकार का निर्एाय करते हैं। "ग्रनंतम्" पद से परमात्मा की ग्रनंत सूत्तिता ज्ञात होती है, यदि ऐसा नहीं मानगे तो उन्हें जीव मात्र की ग्रन्तगुहा में विद्यमान करैसे कह सकोंगे ? इसलिए ब्रह्म साकार होने पर लौकिक रूप में ही रहता है, यही मानना चाहिए।

त्रह्माएाः शरीरमिति तु सर्वथा ग्रसंगतम्, सर्वकन्तुं ब्रह्माएाः का वा अनुपपत्तिः स्यात् येन स्वस्यापि शरीरं कल्पयेत्, किंतु लीलया व्यामोहनार्शंमन्यथा भासयेघटवत् । तस्मात् वेदातिरिक्ते ऽप्युपपत्तिपूर्वकं यत्र ब्रह्मधर्मस्तद् ब्रह्म ति मंतव्यम् । ब्रह्म तु वेदैक समधिगम्यं, यादृशं वेदे प्रतिपाद्यते तादृशमेवेत्यसकृद-वोचाम । प्रकृतेऽपि हिरण्मय इत्यत्र यकारलोपश्छांदसः, ''अतो न द्र्यच् । हिरण्यशब्द, आनंदवाची, लोकेऽपि तस्यानंद साधकत्वात् ग्रतः केशादयाऽपि सर्वे आनंदमया एव, तादृशमेव अह्मस्वरूपं मंतव्यम्, ग्रत एव---

घ्येयः सद। सवितृमंडल, मघ्यवर्ती नारायग्ाः सरसिजासन, सन्निविष्टः । केयूरवान् मकरकुंडलवान् किरोटी हारी हिरण्मयवपूर्घ् तज्ञंख चक्रः ।।

इत्यत्रापि वपुः स्वरूपम् । ''माया ह्योषा मया सृष्टा'' इत्यादि भगवद्वाक्यं भगवन्मायया भगवन्तमन्यथा पश्यंति इत्याह, न तु भगवान् एव मायिक इति । शरीरे सति जीवत्वमेवेति निश्चयः । ग्रतो ब्रह्म-धर्मोपदेशात ं सूर्यंमण्डलस्थः परमात्मैव ।

ब्रह्म का शरीर होता है, यह कथन तो सर्तथा यसंगत है, समस्त वस्तुओं के निर्माता ब्रह्म को क्या कमी है जो वे अपने शरीर की भी कल्पना करें. किन्तु लीला से संसार को व्यामोहित करने के लिए नट की तरह रूप धारए करते हैं। वेदों में वर्णित ब्रह्म संबंधी गुएगों की जहाँ भी प्राप्ति हो वहाँ ब्रह्म मानना चाहिए, ब्रह्म तो वैदिक मंत्रों से ही ज्ञात है, जैसा वेदों में उसके विषय में कहा गया है, ब्रह्म वैसा ही है, यह हम बार-बार कह चुके हैं। हिरण्मय पद वैदिक व्याकरणु के ग्रनूसार यकार के सुप्त होने पर निष्पन्न हुआ है अतएव द्व यच नहीं है, इसलिए इसमें भी जो मयट् प्रत्यय है वह विकार-वाची न होकर ग्रानंदवाची ही है। लोक में भी हिरण्य (सूवर्एं) ग्रानंद साधक ही होता है, इसलिए हिरण्मय केश ग्रादि भी ग्रानंदमय ही हैं । उनका संपूर्ण स्वरूप ग्रानंदमय है यही मानना चाहिए, जैसा कि कहा भी गया है---''कमलासन पर विराजमान, **सू**र्य मंडल मध्यवर्त्ती नारायगा ही ध्येय हैं, जो कि हिरण्मय शरीर, केयूर, मकराकृत कुंडल, मुकूट, हार और शंख चक्र धारए किये हुए हैं।'' इस स्तूति में भी उनके शरीर को, ग्रपने ग्रानंदमय रूप से वही र्णन किया गया है। ''इस माया का मैंने सर्जन किया है'' इत्यादि भगवत् वाक्य का भी यही तात्पर्य है कि-भगवनमाया से प्रायः लोग भगवान को दूसरे रूप में देखते हैं। भगवान ही मायिक हैं, ऐसा तात्पर्यं नहीं है। शरीर की स्थिति में जीवत्व होता है यह निश्चित बात है। इससे यही मानना चाहिए कि सूर्यमंडलस्थ जो ग्राक्टति है वह शरीर नहीं है, ग्रपितु परमात्मा के ग्रानंदमय स्वरूप/की छवि है।

### भेदव्यपदेशाच्चान्यः ।१।१।२०।।

इतोऽपि सूर्यं मंडलस्थः परमात्मा, भेदव्यपदेशात् ----''य ग्रादित्ये तिष्ठन् ग्रादित्यादंतरो यमादित्यो न वेद, यस्यादित्यः शरीरम् य ग्रादित्यमंतरो यमयत्येष त ग्रात्मान्तर्याम्यमृत'' इति श्रु.यंतरे ग्राधिदैविकं सूर्यंमंडलाभि-मानिम्यां भेदेन निर्दिष्टम् । यद्यपि तत्राकारो न श्रूयते तथाऽपि हिरण्मयवाक्य-नैकवाक्यरवात् सर्वत्र साकारमेव ब्रह्मोति मंतव्यम् । ग्रन्तर्यामिब्राह्मणे चत्वारोऽर्था उच्यन्ते, सर्वत्र तिष्ठत् तद् धर्मैंः न संबघ्यते, सर्वभुक्ति परिहाराय स्वधर्मेंस्तन्न बद्ध्यते, स्वलीला सिद्ध्यर्थं तच्छरीरमिति, तस्य नियमनं तदर्थं-मिति, चकाराद्धर्मा उच्यन्ते । तस्मात् सर्वविलक्षण्तवादन्य एव नाभिमानी, उपचारव्यावृत्त्यर्थंमन्यपदेनोपसंहारः । ब्रह्मत्वे सिद्धे ज्ञानं वा उपासना वेति नास्मत्सिद्धान्ते कश्चन विशेषः । कारणे कार्य-धर्मारोपस्त्वयुक्त एव कार्ये पुनः कारण-धर्माधिकरणत्वेनोपासना ग्रभेदात् फलायेति सर्वत्र व्यवस्थितिः ।

सूर्यमंडलस्थ आकृति इसलिए भी परमात्मा है कि—अन्तर्याभिक्राह्मएए में स्पष्ट रूप से जीव और परमात्मा के भेद का उल्लेख है—''जो आदित्य में

होते हुए भी म्रादित्य से भिन्न है, जिसे म्रादित्य नहीं जानता, म्रादित्य ही जिसका शरीर है, जो ग्रन्तर्यामीरूप से ग्रादित्य का संयमन करता है, वही ग्रमृत तेरा ग्रन्तर्यामी ग्रात्मा है।'' इस श्रुति में ग्राधिद विक को सूर्यमंडला-भिमानी किसी अन्य से भिन्न बतलाया गया है। यद्यपि इस श्रुति में वैसे ग्राकार का उल्लेख नहीं है, पर हिरण्मय ग्रादि स्वरूप का वर्णन करने वाली श्रुति भी सूर्य संबंधी ही है, इसलिए तत्संबंधी श्रुतियों में साकार ब्रह्म का ही वर्र्णन मानना चाहिए। अन्तर्यामी बाह्म एा में चार बातें बतलाई गई हैं, एक तो परमात्मा सब में स्थित है, पर उन वस्तुओं के धर्मों से संबद्ध नहीं है। दूसरे, वे सभी वस्तूएँ उसकी तरह मुक्त नहीं हैं, इसलिए वह परमात्मा अपने गुर्गों से उन्हें सम्बद्ध नहीं करता । तीसरे, अपनी लीला की सिद्धि के लिए उन वस्तुओं के रूप में ग्रपने को व्यक्त करता है। चौथे, उनकी रक्षा के लिए उनका संयमन करता है। सूत्र में चकार का प्रयोग परमात्मा के धर्मों का वाचक है। सभी से विलक्षण होने से वह परमात्मा भिन्न ही है, उन वस्तुओं का श्रभिमानी नहीं है; यही विभिन्नता प्रतिपादक, सूत्रस्थ अन्य पद का तात्पर्य है। सूर्य मंडलस्थ ग्राकृति का ब्रह्मत्व सिद्ध हो जाने पर, उसे ज्ञान मार्ग में प्रयोग करें या उपासना मार्ग में, हमारे मत में कोई अन्तर नहीं ग्राता। कारएा में कार्यधर्मों का ग्रारोप करना तो ग्रनुचित है ही, परंतू कारए धर्मों का कार्य में आरोप करना उपासना है, ऐसी भावना से कार्य जगत का परमात्मा से अभेद भाव होता है, जिससे मनुष्य को वास्तविक ब्रह्मानंद की अनुभूति हो जाती है, मुक्ति के लिए यही व्यवस्था सभी जगह की गई है।

### ७ अधिकरएा

#### आकाशस्तल्लिङ्गात् ।१।१।२१।।

"ग्रस्य लोकस्य का गतिः ? आकाश इति होवाच । सर्वाणि हवा इमानि भूतानि श्राकाशादेव समुत्पद्य ते, आकाशं प्रत्यस्तंयंति, आकाशो हि एवैभ्यो ज्यायानाकाशः परायणम्" इति ।

तत्र संशयः, भूताकाशो, ब्रह्म वेति । ननु कथमत्र संदेहः ग्राकाशव्योम-शब्दा ब्रह्मण्येव प्रयुज्यन्ते ब्रह्म प्रकरएो, कार्यनिरूपरो तु महाभूतवचनः । यथा ''ग्राकाश ग्रानंदो न स्यात्, परमे व्योमन् प्रतिष्ठिता'' इत्यादि । ''ग्रात्मन आकाशः संभूत'' इति कार्यं निरूपएाम् । यतः प्रकरएगादेव संदिग्ध निर्एाये किमिति सूत्रारंभः । जन्मादिलक्षएा सूत्रेएा चायमर्थो निर्एातिः, ग्रन्यथा ब्रह्म शब्देऽपि संदेहः स्यात्, महाभूत वेदादिवाचकत्वात्, तस्मात् प्रकरएगादेव परिज्ञानं भविष्यति इति चेत् । उच्यते, ग्रसंदिग्धे प्रकरएो तथैव निर्एायः, इह पुनः प्रकरएगमपि संदिग्धं ग्रतो विचारः । प्रवान्तर विद्यायां पर्यंवसित प्रकरएगवदस्यापि प्रकरएगस्य भूताकाश एव पर्यंवसानम् इति लोकभाष्यन्या-येनाकाशो भौतिक एव इति पूर्वं पक्षः, तत्राह--

''इस लोक की गति कौन है ? उसने कहा ग्राकाश, ये सारे भूत इस ग्राकाश से ही उत्पन्न होते हैं, श्रौर इस श्राकाश में ही समा जाते हैं। वह ग्राकाश दीखने वाले ग्राकाश से भी विशाल है।''

"ग्राकाशस्तव्लिगात्" ग्राकाशः परमात्मैव, कुतः ? तव्लिगात्, श्रुति-लिगादयो नियामकत्वेन पूर्वतंत्रवदिहापि गृद्धन्ते । लिगं श्रुति सामार्थ्यं एकवाक्यता च सर्वांसां ब्रह्मश्रुतीनाम् । ग्रत्र ब्रह्मैव जगत्काररणमिति निःसं-दिग्धेषु सिद्धम् । सर्वशब्दवाच्यत्वं ब्रह्मण्येव । तत्र वाक्यार्थपिक्षया पदार्थंस्य दुर्बलत्वात् वाक्यार्थः सर्वगतित्वादिः, तद् वाक्यार्थान्यथाऽनुपपत्त्या ग्राकाश पदार्थो ब्रह्मेति । सर्वशब्द वाच्यत्वाच्च न लक्षरणा, मुख्यत्वाच्च । यावन् मुख्य परत्वं संभवति तावन्न कस्यापि वेदांतस्यापरब्रह्म-परत्वमिति मर्यादा । तस्मात् "यदेव ग्राकाश ग्रानंदो न स्थात्" इति वदत्राप्याकाशो ब्रह्म वेति सिद्धम् ।

प्राकाश परमात्मा ही है, क्योंकि परमात्मा सम्बन्धी लिंगों का इस याकाश के लिए उल्लेख किया गया है। श्रुति लिंग ग्रादि पूर्वमीर्मासा वाला नियम यहाँ भी लागू होगा, जिससे प्रकरएा ग्रादि से, लिंग की महत्ता मानी जाएगी। समस्त ब्रह्मपरक श्रुतियों की, लिंग के ग्राधार पर एक-वाक्यता हो जाती है, ग्रतः निश्चित रूप से ब्रह्म ही जगत का कारएा है। सभी शब्दों की वाच्यता भी ब्रह्म में ही निश्चित होती है। वाक्यार्थ की प्रपेक्षा पदार्थ दुर्बल होता है, इसलिए सर्वगतित्व धादि जो वाक्यार्थ की प्रपेक्षा पदार्थ दुर्बल होता है, इसलिए सर्वगतित्व धादि जो वाक्यार्थ है, उसके समक्ष ग्राकाश पद का ग्रर्थ 'भूताकाश' दुर्बल है, ग्रतः ग्राकाश पद का ग्रर्थ ब्रह्म ही होगा। लक्षएा भी नहीं की जा सकती क्योंकि—मुख्यार्थ बाध में ही लक्षएा होती है, श्रुति के सभी शब्द ब्रह्म के लक्षएा का ही द्योतन कर रहे हैं। जब तक मुख्य परत्व ग्रर्थ संभव होता है तब तक कोई भी वेदांत-वाक्य ग्रपर ब्रह्म की व्याख्य। नहीं करता यह उसका विशेष नियम है। इसलिये ''यदेष ग्राकाश' इत्यादि कहने वाला वाक्य भी ग्राकाश को ब्रह्म रूप से ही प्रस्तुत करत है, यह निश्चित बात है।

## न अधिकर ए

अत एव प्राणः ।१।१।२२।।

"प्रस्तोतर्या देवता प्रस्तावमन्वायत्ते" त्युपकम्य श्रूयते—''कतमा सा देवता इति प्रारा इति होव,च, सर्वाणि ह वा इमानि भूतानि प्रारामेवाभि-संविंशति प्रारामम्युज्जिहते, सेषा देवता प्रस्तावमन्वायत्ता" इति । तत्र संशयः, ग्रासन्यः प्राराो ब्रह्म वेति । पूर्वपक्षसिद्धान्तौ पूर्ववदेवेत्यतिदिशति । छांदोग्योपनिषद् में--- 'हे स्तोत्र पाठक ! जो देवता प्रस्ताव में अनुगत हैं'' ऐसा उपकम करके '' वह देवता कौन है ? (इस जिज्ञासा पर उषस्ति ने प्रस्तोता से कहा) 'प्राग्।' ही देवता है, ये सारे भूत समुदाय प्राग्ग में ही प्रवेश करते हैं और प्राग्ग से ही उत्पन्न होते हैं, वे देवता ही प्रस्ताव के लिए अनुगत हैं'' इत्यादि ।

इस पर संशय होता है कि यह प्रारा, जीवों में निवास करने वाला प्रारावायु है ग्रथवा ब्रह्म है ? पूर्व सूत्र की तरह यहाँ भी पूर्वपक्षी ग्रौर सिद्धान्ती ग्रपने तर्क प्रस्तुत करते हैं।

नन्वधिकरएगानां न्यायरूपत्वात् सर्वत्र गमिष्यति, किमित्यतिदिशति ? इति उच्यते—प्राएास्य मुख्यस्यापि सर्वभूत संवेशनं स्वापादौ श्रुतावेवोपपाद्यते "यदा वै पुरुषः स्वपिति प्राणं तींह वागव्येति'' इत्यादिना । तत्र यथा प्राएा-विद्याया न ब्रह्मपरत्वमेवमेवास्यापि न ब्रह्मपरत्वमिति, न न्यायेन प्राप्नोति । ग्रत्रैव प्रकरणे ब्रह्मपरत्वे करूप्यमाने न किंचिद् बाधकं तथैव ब्रह्म परत्वं करूपनीयम् इति, न त्वन्यस्मिन् संभवे तत्परत्वमिति । ग्रतएव तर्षिणात् प्राएा-शब्द वाच्यं ब्रह्मोति ।

इसमें तर्क प्रस्तुत करने का ग्रवकाश ही कहाँ है, यहाँ भी ग्रधिकरएा के ग्रनुसार सभी जगह प्रसिद्ध प्राएा का ही बोध हो रहा है । इस पर कहते हैं कि— "यदा वै पुरुषो" इत्यादि में प्राएा को धर्म रूप से उपपादन किया गया है, उस मुख्य प्राएा की समस्त भूतों में संवेशन की स्पष्ट चर्चा की गई है। जैसे प्राएा-विद्या की ब्रह्म-परता नहीं है वैसे ही इस प्रकरएा में भी ब्रह्म-परता नहीं है। ग्रौर न नियम से भी ब्रह्म-परता निश्चित होती है। यदि प्रकरएा में ब्रह्म-परता की कल्पना करने में कोई बाधा नहीं है तो प्राएा-विद्या में भी ब्रह्म-परता की कल्पना करनी चाहिये, वहाँ क्यों नहीं की जाती ? जब किसी ग्रन्थ के ग्रस्तित की संभावना है तो प्राएा शब्द ब्रह्मपरक कैसे हो सकता है ?

इस पर सिखान्त प्रस्तुत करते हैं कि जैसे आकाश के लिए परमात्म-सम्बन्धी लिंग मिलते हैं, वैसे ही प्रारा के लिए भी मिलते हैं, इसलिए ब्रह्म ही प्रारा शब्द वाच्य है।

# ९ अधिकरएा

## ज्योतिश्चरणाभिधानात् ।१।१।२३॥

इदमामनंति, ''अथ यदतः परो दिवो ज्योतिर्दीप्यते विश्वतः पृष्ठेषु सर्वतः पृष्ठेष्वनुत्तमेषूत्तमेषु लोकेषु, इदं तावद् यदिदमस्मिन्नन्तः पुरुषे ज्योतिः'' इति । तत्र ज्योतिः शष्देन प्राक्ततं ज्योतिराहोस्वित् ब्रह्म वेति संशयः ।

छांदोग्य का प्रवचन है कि——''द्युलोक, विश्व तथा उत्तमाधम समस्त लोकों के ऊपर जो ज्योति है, वह पुरुषों की ग्रन्तःस्थ ज्योति ही है।'' इसमें संशय होता है कि यहाँ ज्योति शब्द से प्राक्वत ज्योति का उल्लेख है, ग्रथवा ब्रह्म का ?

ग्रत्रासाधारण ब्रह्म-धर्माभावात् पूर्वपक्षः । सिद्धान्ते तु चरणस्य ब्रह्मधर्म-त्वमिति । ''एतावानस्य महिमा ग्रतो ज्यायांश्च पूरुषः । पादोऽस्य सर्वा भूतानि त्रिपादस्याऽमृतं दिवि'' इति पूर्ववाक्यम् । ''ग यत्री वा इदं सर्वभूतम् यदिदं किं च'' इति गायत्रयाख्य ब्रह्मविद्यां वक्तुं तस्याः पाद चतुष्टयं प्रतिपाद्य ब्रह्मण्इचतुष्पादत्वमुक्तम् । पुरुषसूक्तेप्याश्रमचतुष्ट्यस्था जीवाः पादत्वेनोक्ताः । तथा प्रणव ब्रह्मविद्यायामप्यकारोकारमकारनादवाच्याश्चत्वारः पादा विश्वतैजसप्राज्ञतुरीया उक्ताः । तद् विष्णोः परमं पदमिति च । ब्रह्मपुच्छमिति च । सत्यकाम ब्राह्मणे तु स्पष्टा एव ब्रह्मण्इचत्वारः पादा निरूपिताः । श्रतः सच्चिदानन्दरूपस्य प्रत्येक समुदायाभ्यां चतूरूपत्वम् । तत्र केवलानां कार्यंत्वमेव, चतुर्थंपादस्य तु ब्रह्मत्वम् ।

उक्त संशय पर पूर्वपक्षी कहते हैं कि ज्योति कोई ग्रसाधारए। धर्म नहीं है, जिससे उसे ब्रह्म सम्बन्धी माना जाय । सिद्धान्ती कहते हैं कि चरए।रूप से यह ब्रह्म-धर्म ही है ।

''इसकी महिमा इतनी ही नहीं है, इससे भी श्रेष्ठ है, समस्त भूत समुदाय उसके एक चरएा में व्याप्त है, उसके तीन चरएा द्युलोक में हैं'' इत्यादि स्पष्ट उल्लेख है। ''यह जो कुछ भी है वह सब कुछ गायत्री है'' इत्यादि में गायत्री नामक ब्रह्मविद्या को बतलाने के लिए उसके चार चरएों का प्रति- पादन करके उन्हें ब्रह्म के ही चार चरएा कहा गया है । पुरुषसूक्त में भी चारों ग्राश्रमों के जीवों को चार चरएा बतलाया गया है । तथा प्रएाव-ब्रह्म-विद्या में ग्रकार, उकार, मकार ग्रौर नाद को विश्व, तैजस, प्राज्ञ ग्रौर तुरीय नामक चार चरएा कहा है । उन्हें ही विष्णु का परम पद कहा है । ब्रह्मपुच्छ इत्यादि में भी थिर, दोनों पक्ष ग्रौर पुच्छ रूप से चार चरएगों का उल्लेख है । सत्यकाम बाह्मएा में तो स्पष्ट रूप से ब्रह्म के चार चरएगों का जल्लेख है । सत्यकाम बाह्मएा में तो स्पष्ट रूप से ब्रह्म के चार चरएगों का निरूपएा है । इस प्रकार सच्चिदानन्दरूप परमात्मा के प्रत्येक समुदायों के चार रूप कहे गए हैं । उनमें तीन की कार्यता है, चतुर्थं चरएा का ही ब्रह्मद्य है ।

तत्रापि षड्विधत्व प्रतिज्ञानात् भूतपृथिवीशरीराणां परिचायकत्वेन षड्विधत्वमनिरूप्य हृृदयस्य षड्विधत्वं निरूपयंस्तस्य ह वा एतस्येत्यादिना पंच देव-पुरुषांन्निरूप्य तेषां द्वारपालत्व ज्ञानानन्तरम्, ''ग्रथ यदतः परो ज्योतिर्दीप्यत'' इति चतुर्थं पादस्य षठ्ठविधत्व प्रतिपादनग्त् । ग्रतश्चतुर्थंपादे पंचपुरुषास्तवः परो दिवो ज्योतिः षठ्ठस्तस्यैव सर्वत्र दीप्यमानत्वं निरूप्य तदेवान्तःपुरुषो उपसंहरति । तस्मात् ''त्रिपादस्यामृतं दिवि'' इत्युक्तत्वादस्य त्रिपात् संधंधि ग्रमृतमुपरितनलोकेष्विति । ग्रतोऽत्र चतुर्थंः पादो निरूप्यत इति सिद्धम् । ग्रतः पादानां ब्रह्यधर्मत्वाज्ज्योतिषो ब्रह्म-त्थमिति । ब्रह्म धर्मं निर्ण्यार्थमिदमधिकरणं चरणानामौपचारिकत्व-व्यावृत्त्यर्थंम् एतन्निर्ण्यंयेन प्रणवादिविद्या निर्णीता वेदितव्याः ।

यद्यपि गायत्री चतुष्पदा कही गई, उसके भी भूत पथिवी शरीर म्रादि के भेद से छः रूप हैं ऐसा दिखलाते हुए हृदय की छः रूपों वाली गति विधि का वर्ग्यन करने के लिये, ''ह वा एतस्येतानि'' इत्यादि से पंचदेव पुरुषों का निरूपग करके उनका द्वारपाल के रूप में वर्ग्यन करके ''यदतः परो ज्योति दीप्यित'' इत्यादि से चतुर्थ पाद के ही छः रूप दिखलाये गये हैं। चतुर्थ पाद के पंच पुरुष ग्रोर दिव्य परज्योति की ही सर्वत्र दीप्ति बतलाकर उसी का ग्रंतःपुरुष रूप में उल्लेख किया गया है । उनके पूर्व तीन पाद श्रमृत रूप हैं जो कि ऊपर के लोकों में व्याप्त हैं, ग्रौर चौथा पाद पृथ्वी में है यही दिखलाया गया है। ये पाद ब्रह्म के घर्म स्वरूप हैं, इसलिए यह ज्योति ब्रह्म है। यह प्रकरणा ब्रह्मधर्म के निरूपण के लिए ही प्रस्तुत है, पादों का वर्णन तो श्रौपचारिक ही है, इनसे प्रखव श्रादि विद्या का भी निरूपण समफना चाहिए ।

È.

छन्दोविधानान्नेति चेन्न तथा चेतोऽपंणनिगदात् तथाहि दर्शनम् १।१।२४।।

ननु नात्र ब्रह्म चतुष्पान्निरूपितं, किन्तु गायत्री छंदः "गायत्री वा इदं सर्वं यदिदं किंच" इत्युपत्रम्य तामेव भूत पृथिवी शरीर हृदय भेदैव्याख्याय सैषा चतुष्पदा षड्विधा गायत्री तदेतदृचाम्युक्तम् "तावानस्य महिंमा" इति । तस्यामेव व्याख्यानरूगयां गायत्र्यामुदाहृतो मंत्रः कथमकस्माद् ब्रह्म चतुष्पादभिदघ्यात् । "यद् वैतद् ब्रह्म" इति ब्रह्मपदमपि छन्दसः प्रक्रतत्वात् तत्परमेवावगंतव्यम् । शब्दस्यापि ब्रह्मवाचकत्वसिद्धेर्ब ह्मोपनिषदितिवच्छब्द-ब्रह्मेति च । तस्माच्छन्दस एव पादाभिधानान्न ब्रह्मधर्माः पादा इति चेन्नेष दोषः, तथा चेतोऽर्पणनिगदात्, तथा तेन ढारेण चेतसोऽर्पंणं निगद्यते "गायत्री वा इदं सर्वं यदिदं किंच" इति । नहि वर्णसमाम्नायरूपस्य सर्वंत्व-मनुपचारेण सम्भवति । यथा सूची ढारा सूत्र प्रवेशस्तथा गायत्री द्वारा बुद्धिः तत्प्रतिपाद्ये ब्रह्मणि प्रविशेदिति ।

कुत एतदेवं प्रतिपाद्यत इति, तत्राह तथाहि दर्शनम् तथा तेनैव प्रकारेएा दर्शनं ज्ञानं भवति । स्थूला बुद्धिर्नार्हत्येव ब्रह्मािएा प्रविशेदिति । एतेन सर्वी मंत्रोप।सना व्याख्याताः । हियुक्तश्चायमर्थो लोके स्वतो यन्न प्रविशति तदुपायेन विशतीति । नत्वदृष्ट द्वारा, दृष्टे सम्भवत्यदृष्टकल्पनाया अन्याय्य-त्वात्, तस्मात् पादा ब्रह्मधर्माः ।

शंका की जाती है कि--यहां ब्रह्म का चार चरणों के रूप में निरूपण नहीं है ग्रपितु गायत्री छन्द का है, जैसा कि--''यहां जो कुछ भी है वह गायत्री ही है'' ऐसा उपकम करके उसी की भूत, पृथिवी, शरीर ग्रोर हृदय के भेद से व्याख्या करके वही चार पाद वाली छः प्रकार की है यह बात ''तावानस्य महिमा'' इत्यादि में बतलाई गई है। उसी व्याख्यान रूप गायत्री के लिए उक्त मन्त्र प्रस्तुत किया गया है, अकस्मात् ब्रह्म को चार पाद वाला कैसे समभ लिया गया ? ''यद् वैतद् ब्रह्म'' इत्यादि में जो ब्रह्म के पादों का उल्लेख है वह भी छन्द में घटित होने से, छन्द परक ही सिद्ध होता है। यह कहें कि-ब्रह्म शब्द का स्पष्ट उल्लेख है, सो ब्रह्म शब्द शास्त्रवाचक भी है, जैसे कि ब्रह्मोपनिषद् इत्यादि ब्रह्म शब्द का प्रयोग किया जाता है, इसलिए यही मानना उपयुक्त है कि पादों का उल्लेख छन्द के लिए ही है, अह्म के धर्म के रूप में पादों का उल्लेख नहीं है।

उक्त शंका क। निराकरण करते हैं-पादों को ब्राह्म धर्म मानने में दोष नहीं है, यह जो रूपक है वह चित्त की एकाग्रता का सूचक है। इसके द्वारा चित्त की एकाग्रता होती है, यही बात ''गायत्री वा इदं'' इत्यादि में दिखलाई गई है। सभी जगह गायत्री का ग्रक्षरों के रूप में ही प्रयोग नहीं होता। जैसे कि सूई के द्वारा सूत्र का हर जगह सरलता से प्रवेश हो जाता है, वैसे ही गायत्री के द्वारा उसके प्रतिपत्व ब्रह्म में बुद्धि का प्रवेश हो जाता है, वैसे ही गायत्री के द्वारा उसके प्रतिपत्व ब्रह्म में बुद्धि का प्रवेश हो जाता है। ऐसा ही प्रायः देखा जाता है। स्थूला बुद्धि का ब्रह्म में प्रवेश हो जाता सम्भव नहीं होता। इसमे सभी मन्त्रों की व्याख्या हो गई, ग्रर्थात् सभी मन्त्रों में ब्रह्म ज्ञान कराने की श्रद्भुत क्षमता है। सूत्र में प्रयुक्त हि शब्द बतला रहा है कि यह स्वयं प्रविष्ट होने में समथं नहीं है, इस उपाय से ही प्रविष्ट हो सकता है। यह कार्य ग्रद्घट द्वारा हो जाता है ऐसा मानना भी ग्रन्याय है, क्योंकि दृष्ट साधन सम्भव है। इससे यही निश्चित होता है कि पादों का ब्रह्मधर्म रूप से ही वर्ग्यन है।

# भूतादिपादव्यपदेशोपपत्तेश्चैवम् १।१।२५।।

कि च भूतादयोऽत्र पादा व्यपदिश्यन्ते, भूतपृथ्वीशरीरहृदयानि चत्वारि, नहि एतानि गायत्र्याः पादा भवितुमह्तति । ब्रह्मपरिग्रहे तूपपद्य ते । यावन्मुख्यमुपपद्यते तावन्न गौएं कल्पनीयम् । श्रय्मर्थः, पूर्वहेतौ छन्दसोऽपि पादा व्यपदेशाद् भवति, तथापि ब्रह्मएा एव युक्ता इति । पुरुषसूक्ते एतावानस्येत्यस्य ब्रह्मपरत्वात् । श्रस्मिन् वाक्ये तु गायत्र्याः पादा एव नोपदिष्टाः किन्तु ते ब्रह्मएा एव पादा इति । तद्वाचकत्वेन गायत्र्यामुपचारे-एोपसंहारः । चकारादर्था न शब्दस्य पादा भवति, किन्तु ग्रर्थस्यवेक्ति । तस्माद् ब्रह्मवाक्यत्वे भूतादीनां पादत्वमुपपद्यते नान्यथेति तस्मात् पादानां ब्रह्मधर्मत्वम् ।

यहां इस प्रकरण में भूत पृथ्वी शरीर झौर हृदय ग्रादि चारों को पाद बतलाया गया है, ये चारों गायत्री के पाद नहीं हो सकते, ब्रह्म के तो हो सकते हैं। क्योंकि ये ब्रह्म की सृष्टि के ही अपंग हैं। जब मुख्य की सम्भावना होती है तब गौरण की कल्पना नहीं करनी चाहिए। इसलिए छन्द के पादों के व्यपदेश से ब्रह्म के पादों का ही निरूपरण किया गया है। पुरुषसूक्त में ''एतावानस्य'' इत्यादि में इन पादों को ब्रह्म परक ही बतल।या गया है। इस वाक्य में भी गायत्री के पादों का उपदेश नहीं है, अपितु ब्रह्म के पादों का ही है। तद्वाचक होने से, गायत्री में केवल आपिचारिक उपसंहार मात्र किया गया है। सूत्रस्थ च शब्द का तात्पर्यं है कि शब्द के पाद नहीं होते अपितु अर्थ के ही होते हैं। यह ब्रह्मवाक्य है, इसलिए भूतादि को उसके पाद बतलाया गया है, किसी ग्रन्थ के नहीं।

### उपदेशभेदान्न ति चेन्नोभयस्मिन्नप्यविरोधात् । १।१।२६ ॥

"पादोऽस्य विश्वा भूतानि, सर्वाणि भूतान्येकः पादः, पादत्रयममृत उद्दिवि' इत्येकोऽर्थः । "पादेषु सर्वं भूतानि पुंसः स्थितिपदो विदुः, ग्रमृतं क्षेममभयं त्रिमूध्नोंऽधायि मुर्द्धं सु'' इत्यपरः । पुरुषसूक्तानुरोधे द्वितीय एवाथंः । प्रथमे तावत् ननु दिवीति मंत्रे सप्तम्याऽधारत्वं प्रतिपाद्यते, ग्रतः परमित्यत्र, रंचम्याऽनाधारत्वमत उपदेशभेदात् पूर्वोक्तपरामर्शाभावान्न ज्योतिषो ब्रह्यत्वमिति चेन्नैष दोषः, उभयस्मिन्नप्यविरोधात् । मंत्रे दिव्येवो-क्तम्, श्रस्मिन् वाक्ये सर्वत्रोच्यते, सर्वत्र विद्यमानस्य दिवि विद्यमानत्वं न विरुद्ध्यते । ग्रतः शब्धेन न तत्राविद्यमानत्वं किन्तु ततोऽप्यन्यत्र सत्वं बोध्यते । तस्मात् सप्तमी पंचमी निर्देशो न विरुद्धः । द्वितीये तु ननु मन्त्रे अमृत पदमत्र ज्योतिःपदमत उपदेशभेदाच्चतुर्थंश्च पादो हृदयम् ।

ग्रतः शब्दाच्च सर्वस्माद् भेदः प्रतिपाद्यते, ग्रत उपदेशभेदान्नैक-वाक्यता, ग्रस्मिश्व वाक्ये चरएााभावात् स्वरूपासिद्धो हेतुरिति चेन्नैष दोषः । उभयस्मिन् ज्योतिःपदे ग्रमृतपदे च प्रयुज्यमाने एकार्थत्वाक्त विरोधः । पादत्रत्रयमुपरितनलोकेषु चतुर्थं सर्वत्रेति । ग्रन्यथा वैजात्यं पादग्नामापद्येत् । परिच्छेदश्च विरोधः । ग्रतोऽमृतज्योतिः शब्दयोरेकार्थत्वेन विरोधाभावादेक-वाक्यत्वम् । ग्रतोऽत्र चरएासद्भावात्तस्य च ब्रह्मधर्मत्वात् ज्योतिः ब्रह्मव ।

"पादोऽस्य भूत।नि" अर्थात् सारे भूत एक पाद हैं, "तीन पाद अमृत ग्राकाश में हैं'' ऐसा एक वर्एन है तथा "उस पृष्ठ के एक पाद में सारे भूतों के पाद स्थित हैं, उसके कल्याएामय अमृत अभय तीन पाद ऊपर हैं" ऐसा दूसरा वर्णन है। पुरुष सुक्त में यह दूसरा वर्णन ही घटित होता है। प्रथम वर्णन में दिवि इस मन्त्र में, श्राधार ग्रर्थ में सप्तमी का प्रयोग है तथा "ग्रत: परम'' में पंचमी का प्रयोग किया गया है जो कि ग्रनाधारत्व की वाचिका है। इस प्रकार उपदेश का भेद है जिससे म्रर्थसाम्य नहीं होता। इससे ज्ञात होता है कि ज्योतिः शब्द ब्रह्मत्व का द्योतक नहीं है; इत्यादि दोष नहीं होगा, क्योंकि दोनों ग्रर्थं ग्रविरुद्ध हैं। मन्त्र में दिवि का जो प्रयोग किया गया है, वह इस वाक्य में सर्वत्रता का बोधक है, सर्वत्र विद्यमान की दिव् में श्राधारकता कोई विरुद्ध बात नहीं है। ग्रतः क्षब्द से उसकी ग्रविद्यमानता का बोघ होता हो सो बात नहीं है, अपितू उसमें भी अन्यत्र विद्यमानता का भाव निहित है। इस प्रकार सप्तमी पंचमी का निर्देश अविरुद्ध है। द्वितीय वर्एन में तो अमृत पद, ज्योति पद वाची है जो कि प्रकारान्तर से चतूर्थं पाद हृदय के रूप में बतलाया गया है। शब्द से तो सबका भेद बतलाया गया है, उग्देश के भेद होने से एकवाक्यता भी नहीं है। इस वाक्य में चरएा शब्द का स्पष्ट उल्लेख भी नहीं है, स्वरूप से ही वस्तु की प्रतीति हो रही है, इसलिए कोई दोष नहीं है। ज्योतिपद श्रौर अमृतपद दोनों में एक ही अर्थ का बोध हो रहा है इसलिए कोई विरुद्धता नहीं है। ऊपर के लोकों में तीन पादों की स्थिति बतलाई गई है तथा चौथे की सर्वत्र स्थिति बतलाई गयी है। यदि ऐसा नहीं मानेंगे तो पादों की विभिन्न जाती-यता हो जायगी, तथा परिच्छेद का भी विरोध होगा। ग्रम्त श्रौर ज्योति शब्दों की एकार्थता होने से एकवाक्यता सिद्ध होती है। इस प्रकरण में चरणों का उल्लेख होने से, वे ब्रह्म के धर्म ही सिद्ध होते हैं, अतः ज्योति शब्द ब्रह्मवाचक ही है।

# १० अधिकरएा

#### प्रारगस्तथाऽनुगमात् ।१।१।२७।।

٤.

आत्मेति विद्यात्'' इत्यन्तम् । तत्र वरदाने ''मामेव विजानीहि एतदेवाहं मनुष्याय हिततमं मन्ये'' इत्युग्कम्य त्वाष्ट्रवधादिनात्मानं प्रशस्य स्वोपास-नायाः पापाभावं फलत्वेन प्रतिपाद्य ''कस्त्वम्'' इति विवक्षायां ''प्राग्गो वा आहमस्मि प्रज्ञात्मानं मामायुरमृतम् इत्युपास्त्रे'' त्युक्त् वा आयुषः प्राग्तत्व-मुपपाद्य अमृतत्वं च प्राग्तस्योपपाद्य ''प्राग्गेन ह्यो वामुर्षिमल्लोके अमृतत्व-माप्नोति'' इति अमृतत्वं योगेन प्रतिपादयति । तत्र संदेहः प्राग्गः किमा-सन्यो ब्रह्म वेति ।

कौषीतकि ब्राह्मणोपनिषद् में इन्द्र और प्रतर्दन का संवाद है। वह संवाद "प्रतर्दनो ह वै" से प्रारंभ होकर "एष लोकपाल एष लोकाधिपति" इत्यादि वाक्य तक वर्णित है। उसमें वरदान के प्रसंग में- "मुफ्ने ही जानो, यही मनुष्य का हिततम मार्ग है" ऐसा उपकम करके त्वाष्ट्र के वध इत्यादि से आत्मा की प्रशंसा कर द्यात्मोपासना से — फलरूप से पापों की क्षीणता बतलाकर "तुम कौन हो ?" ऐसी आकांक्षा होने पर "मैं प्राण हूँ" इत्यादि से जीवन के प्राणत्व का प्रतिपादन करके तथा प्राण के अमृतस्व का उपपादन करके, "इस लोक मे प्राण से ही अमृत प्राप्त होता है" इत्यादि में प्राण से अमृतत्व योग का प्रतिपादन किया गया है। इस पर संशय होता है कि – यह देहस्थ प्राण का वर्णन है या ब्रह्म का ?

ग्रत एव प्राण् इत्यत्र प्राणागब्द मात्रे संदेहःग्रत्रार्थेऽपि संदेहः । बाधकं च वर्तत इति पृथगधिकरणारभः । तत्र साधकासाधारणधर्मस्याभावाद् बाधकानां विद्यमानत्वान्म ब्रह्मत्वमिति पूर्वंपक्षः ।

''ग्रत एव प्राएः'' सूत्र में तो प्राएा शब्द मात्र पर संदेह किया गया णा, यहाँ ग्रर्थं पर भी संदेह व्यक्त करते हैं। पृथक् ग्रधिकरएा प्रस्तुत करने का मुख्य कारएा यह है कि-जीव भी प्राएा शब्द से पुकारा जात। है। इस प्रकरएा में, प्राएा के किन्हीं ग्रसाधारएा धर्मों का तो उल्लेख है नहीं इसलिए प्राएा को ब्रह्म मानने में स्पष्ट बाधा है, ग्रतः यह प्रकरएा ब्रह्मत्व का प्रतिपादक नहीं है। ऐसा पूर्वपक्ष है।

सिद्धान्तस्तु-चतुर्भिः सूत्रैः प्रतिपाद्यते, तत्र प्रथमं साधकधर्ममाहैकेन, त्रिभिर्बाधक निराकररणम् । प्राणः परमात्मा भवितुमर्हति, कुतः ? तथाऽनु- गमात् । तथाहि पौर्वापर्येग पर्यालोच्यमाने वाक्ये पदार्थानां समन्वयो ब्रह्म-प्रतिपादन पर उपलम्यते । उपक्रमे तावद् "वरं वृग्गीष्व'' इति इन्द्रः प्रतर्दनोक्तः परमपुरुषार्थं वरमुपचिक्षेप । ''त्वमेव मे वृग्गीष्व यं त्वं मनुष्याय हिततमं मन्यसे'' इति । तस्मै हिततमस्वेनोपदिश्यमानः प्राणाः कथं परमात्मा न स्यात् नहि परमात्मनोऽन्यद् हिततममस्ति, परमानंदस्वरूपत्वात् । पापाभावश्च ब्रह्मविज्ञान एव ''क्षीयंते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे'' इति श्रुतेः । प्रज्ञात्मत्वं च तस्यैव संभवति । उपसंहारेऽप्यानंदोऽजरोऽमृत इति, एष लोका-थिपति रित्यादि च । तस्मात् सर्वत्रानुगमात् प्राणो ब्रह्म ।

चार सूत्रों से सिद्धान्त प्रस्तुत करते हैं, पहिले सूत्र में साथक (प्राण्) के धर्मों का विवेचन है तथा तीन में बाधक का निराकरण किया गया है। प्राण परमात्मा ही हो सकता है, पूर्व ग्रौर पर वाक्यों में पदार्थों का समन्वय ब्रह्म प्रतिपादन परक ही मिलता है। जैसे कि—उपकम में ''वर मांगो'' ऐसा प्रतर्दन ने इन्द्र से कहा ग्रौर परम पुरुषार्थ के, वर के रूप में याक्षेप किया----''तुम्हीं मुफसे वह वर मांगो जो कि मनुष्य के लिए हिततम हो'' इत्यादि। फिर हिततम रूप से प्राण का ही उपदेश दिया, हिततम रूप से उपदिष्ट प्राण परमात्मा के ग्रतिरिक्त दूसरा कौन हो सकता है ? परमात्मा में भिन्न कोई दूसरा हिततम नहीं हो सकता । क्यों कि—वही परमानंद स्वरूप है। ब्रह्म विज्ञान से ही पापों का ग्रभाव भी बतलाया गया है --''उस परावर ब्रह्म के देखे जाने पर इस जीव के कर्मों का क्षय हो जाता है'' इत्यादि। प्रज्ञात्मत्व भी परमात्मा में ही संभव है। प्रकरण के उप-संहार में भी ''ग्रानंद ग्रजर ग्रमर'' तथा ''यही लोकाधिपति है' इत्यादि विद्येषतायें प्राण की बतलाई गई हैं, इस प्रकार सभी जगह ब्रह्म का ही प्रतिपादन मिलता है, इसलिए प्राण ब्रह्म है।

# न वक्तु रात्मोपदेशादिति चेदध्यात्मसंबन्धभूमा ह्यस्मिन् ।१।१।२=॥

बाधकमाह, यदुच्यते प्राणो ब्रह्म ति, तन्न, कुतः वक्तु रात्मोपदेशात् । वक्ता हीन्द्र आत्मानमुपदिशति, ''मामेव विजानीहि'' इत्युपक्रम्य---''प्राणो वा अहमस्मि प्रज्ञात्मानं मामायुरमृतमित्युपास्व'' इति, स एष प्राणो वक्तु रात्मत्वेनोपदिश्यमानः कथं ब्रह्म स्यात् ? तथा च वाचो घेनुत्वोपासनवद् देवतायाः प्राणत्वेनोपासना बोध्यते । अन्ये च ब्रह्मधर्माः प्राणस्तावका इति कथमस्य ब्रह्मोपाख्यानत्वमिति चेत । विरुद्ध तक प्रस्तुत करते हैं --- जो यह कहा कि प्राएा ब्रह्म, है सो कथन ठीक नहीं है, क्योंकि प्रसंग में वक्ता अपने आत्मा के रूप में प्राएा को बतलाता है। वक्ता इन्द्र है जो कि----''मुफो ही जानो'' मैं ही प्राएा हूँ, प्रज्ञात्मा मेरी अमृत आयु की ही उपासना करो'' इत्यादि रूप से, अपने आत्मा को ही प्राएा बतला रहा है, फिर प्राएा, ब्रह्म कैसे है ? तथा जसे कि वाणी की गाय की तरह उगासना कही गई है, वैसे ही देवता की प्राएा की तरह उपासना प्रतीत होती हैं। अन्य जो ब्रह्म धर्म हैं वे प्राएा के अपने ही हैं, इसलिए इस प्रकरण को ब्रह्मोपाख्यान कैसे कह सकते हैं ?

न, अध्यात्मसंबंध भूमाह्यस्मिन्, प्रस्मिन् प्रकरणे अध्यात्मसंबधः आत्मानमधिक्वत्य यः संबंधः, आत्मशब्दो ब्रद्धवाची, वस्तुतो जीवस्य ब्रह्मत्वाय तथा वचः । तस्य संबंधः तद्धर्माः तेषां बाहुल्यं प्रतोयते ''एषकोक-पालः'' इत्यादि । यावद् यथाकथंचिदपि ब्रह्मप्रकरएत्वं सिद्धयति तावदन्य-प्रकरएएत्वममुक्तमिति हि शव्दार्थः । प्राएास्य प्रज्ञात्मत्वम्, स्वातंत्र्येणा युदर्विंत्वम् । ''न वाचं विजिज्ञासीत् वक्तारं विद्यादिति'' चोपक्रम्य, तद् यथा ''रथस्यारेषु नेमिरपिता'' नाभावरा अपिता एवमेवैता भूतमात्राः प्रज्ञामात्रास्वपिताः प्रज्ञामात्राः प्राणे अपिताः । ''स एष प्रज्ञात्माऽनंदोऽजरो-ऽमृतो न साधुना कर्मणा'' इत्यादि विषयेन्द्रिय व्यवहारे अनभिभूतं प्रत्य-गात्मानमेवोपसंहरति । स म आत्मेति विद्यात्'' इति चोपसंहारः । तस्माद-ध्यात्मसंबंध बाहुल्याद् ब्रह्मोपदेश एवायम् ।

(प्रतिवाद) उक्त तर्क संगत नहीं है, इस प्रकरएा में तो ग्रघ्यात्म संबंध से भूमा का विवेचन किया गया है। ग्रात्मा के ग्राघार पर जो संबंध दिखलाया गया है वह जीवपरक नहीं है। ग्रात्मा शब्द यहाँ ब्रह्मवाची है। वस्तुतः जीव के लिए जो श्रात्मा शब्द का प्रयोग होता है वह ब्रह्म संबन्ध से ही होता है (ग्रर्थात् जीव, ब्रह्म का श्रंश है इस संबंध से ही जीव को श्रात्मा कहा जाता है) ब्रह्म का संबंध ही इस श्रात्मा शब्द में है, उसी के घर्मों का बाहुल्य भी "एष लोकपालः" इत्यादि में प्रतीत होता है। सूत्रस्थ हि शब्द का तात्पर्य है कि जब तक जैसे भी ब्रह्म-प्रकरएएत्व की सिद्धि हो तब तक अन्य के प्रकरएएत्व को नहीं स्वीकारना चाहिये। प्र एा का प्रज्ञात्मत्व और स्वतंत्रता से श्रायुदातृत्व स्वाभाविक है जो कि— "न वाचं विजिज्ञासीत्"

इत्यादि से प्रारंभ कर ''तद् यथा रथस्यारेजु नेमिरपिता'' इत्यादि तक वर्णित है। इसमें कहा गया है कि जैसे कि नाभि में घारे सन्निविष्ट हैं। वैसे ही समस्त भूत समुदाय प्रज्ञामात्र प्राएा में सन्तिविष्ट है।'' स एष प्रज्ञात्माऽनंदोऽज-रोऽमृतो'' इत्यादि में, विषय इंद्रिय ग्रादि से ग्रनभिसूत जीवात्मा को इंगित किया गया है। उसी को परमात्मा से संबद्ध बतलाते हुए ''स म ग्रात्मेति विद्यात् ऐसा उपसहार किया गया है।'' इस प्रकार पूरे प्रकरएा में ग्रघ्यात्म संबंध का ही बाहुल्य है। जिससे कि ब्रह्मोपदेश ही निश्चित होता हैं।

तहि बाधकस्य का गतिरित्यत ब्राह--

प्रकरएग के अह्यपरक स्वीकारने से, वक्ता इन्द्र का जो स्वात्मोपदेश है, उसका क्या समाधान होगा ? इसका उत्तर देते हैं---शास्त्रदृष्ट्या तूपदेशो वामदेववत् ।१।९।२ ६।।

पूर्वसूत्रेग्गापरिहृतमत्र परिहरति तु शब्दः, ग्रयं दोषो व्यवहारदृष्ट्योपदेशे, ग्रहं ब्रह्मो त्यार्षेग दर्शनेन तूपदेशः । ननु "तत्वमसि'' "ग्रयमात्मा ब्रह्म ' इति वाक्येषु जीवस्य ब्रह्मत्व बोध्यते । तत्र प्रत्यधिकारं शास्त्र प्रवृत्तिरिति न्यायेन स्वात्मन् एव ब्रह्मत्वावगतिर्मु ख्या । न प्रतर्दं नस्येन्द्रजीवब्रह्मत्वावगतिरुपासनं वा पुरुषार्थाय । ग्रतः शास्त्र दृष्टिरपि नैवविधा । केवलस्य चैतन्यौं मात्रस्य तादृशे ब्रह्मण्यैवावगति विरोधात्तत्त्वमस्यादिवाक्यार्थोऽघ्यवसीयते । न तु ब्रह्मधर्मा जीवे वक्तुं शक्यन्त इत्याशंक्य परिहरति "वामदेववत्"

पूर्व सूत्र से जिसका परिहार न हो सका, इस सूत्र से उसका परिहार किया गयः है यही सूत्रस्थ तु शब्द का तात्पर्य है, उक्त दोष, व्यवहार दृष्टि सेउपदेश देने पर ही हो सकता है, यदि किसी अन्तर्दृष्टा ऋषि ढारा ग्रह बह्य का उपदेश दिया जाय तो वह दोष नहीं है। जैसे कि ''तत्वमसि'' ग्रयमा-त्मा ब्रह्य'' इत्यादि वाक्यों से जो जीव का ब्रह्यत्व ज्ञात होता है--उसमें प्रधिकार में ही शास्त्र प्रवृत्ति होती है--इस नियम के प्रनुसार ग्रपने में ही ब्रह्यावगति दिखलाई गई है। प्रतर्दन को जो इन्द्र से जीवत्वावगति का उपदेश मिला, वह उपासना या मोक्ष की दृष्टि से नहीं था। ''तत्वमसि'' इत्यादि में शास्त्र की भी ऐसी दृष्टि नहीं है। केवल सर्वज्ञत्व ग्रोर अज्ञत्व ग्रादि परस्पर विरोधी ग्रंशों से रहित निर्विशेष चैतन्यमात्र जीव का निर्विशेष चैतन्य मात्र ब्रह्य में ऐक्य है यही ''तत्वमसि''इत्यादि वाक्यों के ग्रर्थ से ग्रवगति होती है; प्रानंद ग्रजर ग्रमर ग्रादि ब्राह्य धर्मों के ऐक्य की श्रवगति होती है, ऐसा नहीं कह सकते। ऐसी ग्राशंना करके परिहार करते हुए सूत्रकार कहते हैं ''वामदेववत।'' ''तद्हैतत्पश्यन्नृषिर्वामदेवः प्रतिपेदे ग्रहंमनुरभवं सूर्यक्ष्य'' इति, य एव प्रत्यबुद्ध्ेत स सर्वं गवति । ''तत्र सर्वेषां सर्वभावे सर्वानन्त्य प्रसंगात् सर्वमेकमेवेति वक्तव्यम् ।

ऋषि वामदेव ने ऐसा अनुभव किया कि मैं ही पहिंग् मनुथा और सूर्य था'' जो ऐसा जानता है वह सब कुछ हो जाता है'' इस वाक्य में सब ने सब की अनुभूति होने से सार्वभौम भाव दिखला हुए समस्त जगत की ब्रह्मात्मक एकता का प्रतिपादन किया गया है।

ततः कारएएलय एव सर्वभाव इति मनुरभवं सूर्यश्चेत्यवयुत्यानुवादोऽनुप-पन्नः । तत्र यथा ज्ञानगवेशात् सर्वधर्म-स्फूतिरेवमत्रापि ब्रह्मवेशादुपदेश इति । त्वाष्ट्रवधादयो ब्रह्मधर्मा एव, तदावेशेन कियमाएएत्वात् । "नन्वेषवज्वस्तव शक तेजसा हरेर्दधीचेस्तपसा च तेजितः, तेनैव शत्रुं जहि विष्णुयंत्रितः" इतिवृत्रवचनं श्रीमागवते । तस्माद्युन्तं ब्रह्मधर्मवचनम् ।

यदि कारए। ब्रह्म में लय होने की बात मान ली जाय तो, 'में मनु हुआ और सूर्य हुआ।'' ऐसा कथन संगत न हो सकेगा इस कथन में ज्ञानावेश होने से ब्राह्म धर्म की स्फूर्ति का ब्रह्मावेश के रूग से उल्लेख किया गया है। बृत्रासुर के वध आदि कार्य ब्राह्म धर्म ही हैं. ब्रह्मावेश होने पर ही वे हो सकते हैं'' जैसा ि श्रीमद्भागवत के वृत्रासुर के कथन से ज्ञात होता है-'' हे इन्द्र । तुम्हारा यह वज्ज भगवत्तेज और दधीचि के तप तेज से तेजित है, विष्णु द्वारा परिचालित तुम उस वज्ज से शत्रु का संहार करो'' इसलिए ब्राह्मधर्म म नना ही संगत है।

ननु ''स्वाप्ययसंपत्त्योरन्यरापेक्षमाविष्क्रतं हि'' इति सूत्रे सुषुप्तौ ब्रह्म संपत्तौ च ब्रह्मधर्माविर्भावो न त्वन्यद् इतिकथमेवमिति चेन्मैवम् । उपदेश भावनादिष्वपि कदाचिदुत्तमाधिकारि विषये अह्मप्राकट्यमित्यंगीकर्त्तंव्यम् । ''मय्येव सकलं जातम्'' इत्यादि वाक्यानुरोघात् ।

(शंका) यदि ऐक्य ी बात न मानकर ब्राह्मस्थिति स्वीकार ली जाय तो ''स्वाप्यसंपत्त्यो'' इत्यादि सूत्र में जो सुषुप्ति श्रोर ब्रह्म संपत्ति में ऐक्य का प्रतिपादन किया गया है उसकी संगति कैसे होगी ? (समाधान) नहीं उक्त स्थल में भी ब्राह्म धर्म के श्राविर्भाव का ही समर्थन किया गया है। उपदेश भावना ादि के विधायक वाक्यों में भी संभवतः उत्तम ग्रविकारी विध क ब्रह्म प्राक-इ्य की बात मानी गई है।'' मय्येव सकलं ज⊦तम् इत्यादि ≃पदेश वाक्यों से यही बात निश्चित होती है।

''इहैव'' समवनीयन्ते प्राखाः । ''ब्रह्म व सन् ब्रह्माप्येति'' इत्यप्यावि-र्भावप्पेक्षम् । तस्य च प्रायिकत्वान्न सूत्रे फलत्वमाह । जीवन्मुक्तानामपि परममुक्त वैक्तव्यत्वाच्च ।

''इहैव समवनीयन्ते प्राणाः' ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति'' इत्यादि में भी आविर्भाव ही बतलाया गया है प्रायः सभी का श्राविर्भाव नहीं होता इसलिए सूत्र में फल रूप से उसका विवेचन नहीं किया गया है। जीवन्मुक्त जीवों की भी परममुक्ति बतलाई गई है, इसलिए भी इसका फल रूप से विवेचन नहीं किया गया।

असंप्रज्ञात समाधाविवाविभविदशायामेव शरीरवियोगे वियो का भावात् वागादिमात्रं लीयते । तस्य च प्राप्तत्वादेव नाचिरादिगतिः । तथापि प्रायिकत्वान्न सूत्र गीतादिषु तद्वचनम् । सगुर्णानर्गुर्गुभेदेन नियम-वचनं त्वप्रामारिणकमेव, ब्रह्मवादे गुर्णानंगीकाराच्च । तस्माद्युक्तमुक्तं शास्त्रदृष्ट्यातूपदेश इति ।

प्रसंप्रज्ञात समाधि की तरह ग्राविर्भाव दशा में भी शरीर का ग्रसंश्लेश नहीं होता क्योंकि उसमें कोई वियोजक तो होता नहीं,इ सलिए वागादि इन्द्रियों का ही लय होता है। यह मुक्ति की पूर्वावस्था है इसलिए मुक्त जीव ी ग्राचिरादिगति भी नहीं बतलाई गई है। ग्रर्थात् जब जीव को ब्रह्मभाव की प्राप्त हो जाती है तब उसकी ग्रचिरादिगति होगी ही क्यों? प्राय: सभी की ग्राविर्भाव दशा होती भी नहीं इसलिए ब्रह्म सूत्र गीता ग्रादि में उसका वर्णन नहीं किया गया। सगुएा ग्रोर निर्गुएा उपासक के भेद से, नियम वचन के रूप से, इस दशा का उल्लेख करना ग्रप्रामाणिक भी होगा। ब्रह्मवाद में भक्तों को गुएा स्वीकार भी हैं। इसलिए 'शास्त्रदुष्ट्यातूपदेशः'' ऐसा ठीक ही कहा गया है [सगुएग)पासक की ही ग्राचिरादि गति होती है निर्गुएग)पासक की नहीं होती]

जीव मुख्य प्राणलिंगान्नेति चेन्नोपासात्रैविध्यादाश्रितत्वादिहतद्यो-गात् गार् गार् ।।

श्रन्यद्वाधकढयमाशंकते । ननु यद्यपि ब्रह्मधर्मा भूयांसः प्रकरसे श्रुयन्ते तद्वज्जीवधर्मा मुख्यणराधर्माञ्च बाधणः सन्ति । न वाचं विजिज्ञासीत वक्तारं विद्यादित्यादि । अत्रहि वागादिकरणाध्यक्षस्य जीवस्य विज्ञेयत्वमभिषीयते । अथखलु प्राण् एव प्रज्ञात्मेदं शरीरं परिगृ-ह्येति शरीरघारणं मुख्यप्राण घर्मः । मा मोहमापद्यथा, अहमेवैतत् पंचधात्मानं प्रविभज्यैतद्वाणमवष्टम्य विचारयामीति श्रवणात् ।

प्रव ग्रन्थ दो बाधाओं की ग्राशंका करते हैं। यद्यपि प्रकरण में ब्राह्य धर्मों की बहुलता है, उनके समान जीव धर्म ग्रीर प्राण धर्म स्वीकारने में बाधा उपस्थित होती है। ''न वाचं विजिज्ञासीत्'' इत्यादि में वागादि इन्द्रियों के प्रघ्यक्ष जीव का विज्ञेयत्व बतलाया गया है। ''ग्रयखलु प्राण एव'' इत्यादि में प्रारीर धारण करना ही मुख्य प्राण का धर्म बतलाया गया है। ऐसी ग्राशंका नहीं करनी चाहिए क्योंकि ''मैं ही ग्रपने को पांच रूपों में विभक्त करके इस ग्रारीर को घारण करता हूं'' इत्यादि में स्पष्ट रूप से ईश्वर की ग्रघ्यक्षता बतलाई गई है।

''यो वै प्राणः सा प्रज्ञा या प्रज्ञा स प्राण्'' इति जीव मुख्य प्राण्वाच्यत्वे प्रज्ञाप्रारायोः सहवृत्तित्वादुपचारोयुज्यते । उत्कान्तिश्च । न तु सर्वथा **ब्रह्म**राः । तस्माज्जीवमुख्यप्रार्णालगयोविद्यमानत्वान्न **ब्रह्म** विलक्षरास्य प्रकरणमिति चेन्न उपासात्रैविघ्यात् । अयमर्थः, त्रयाणामपि स्वतन्त्रत्वं वा, लिंगद्वयस्यापि ब्रह्मधर्मत्वमुच्यतामितिवा । ब्राद्यः पूर्वमेव परिहृतः । नहि ग्रन्यपरत्वेन परिऐोतुं शक्या इति । द्वितीये दूषसमाह । ब्रह्मधर्मा उपासात्रैविध्यात्, तथा सत्युपासनं त्रिविधस्यात् । तद्वाक्य भेद प्रसंगान्न युक्तम । तृतीयेतूपपत्तिरुच्यते । जीवधर्मा ब्रह्मािए न विरुद्यन्ते, म्राश्रित त्वात् । जीवस्यापि ब्रह्मधारत्वात् तद्धर्मा अपि भगवदाश्रिता एव । इहेत्यु-भयत्र सम्बन्धो ब्रह्मवादे । मुख्यप्रार्ऐतु तद्योगात् । तेन योगः तद्योगस्त-स्मात् । प्राणधर्मा भगवति न विरुद्धयते, प्राणस्य भगवत्सम्बन्धात् तद्धर्माणामपि भगवत् सम्बन्धात् । अथवा वक्तृत्वादयो न जीवधर्माः किन्तु **ब्रह्मधर्मा एव, जीवे** म्राश्रितत्वादभासते । परात्तुतच्छुतेरिति न्यायात् प्राग्रेऽपि तथा । स्वाप्यंयसंपत्त्योर्जीवस्य ब्रह्माश्रितत्त्वम् । अध्यात्मिकाधि-दैविक रूपत्वान्न संयोगः, प्राणस्यतु संयोग एव, तस्मात् सर्वे धर्मा ब्रह्मणि युज्यन्ते ।

''जो प्राण है वही प्रज्ञा है, जो प्रज्ञा है वही प्राण है'' इत्यादि में जीव भौर मुख्य प्राण के वाची प्रज्ञा श्रौर प्राण की सहवृत्ति दिखलाई गई, इसलिए

इनकी एकना मानना ही संगत है, ये दोनों साथ ही उत्क्रमए करते हैं। ये ब्रह्म से एकदम विलक्षण नहीं है। इसलिए यह नहीं कहा जा सकता कि इस प्रकरण में जीव ग्रीर मुख्य प्राण का ही उल्लेख है यह ब्रह्म का प्रकरण नहीं है। इनका इस प्रकरण में किस रूप से उल्लेख है यह विचारणीय है क्या जीव ग्रीर मूख्य प्राग्तवाची ब्राह्म धर्मों की जीव परता है ग्रथवा तीनों की स्वतन्त्रता है ग्रथवा उभयवाची शब्दों की बाह्य धर्म रूप से विवृत्ति है ? प्रथय बात का तो पहिले ही परिहार कर चुके क, ब्राह्म धर्मों को किसी भी अन्य के धर्मों के रूप में नहीं स्वीकारा जा सकता। द्वितीय पक्ष के विषय में सुत्रकार दुषएा बतलाते हैं, ''उपासात्र विघ्यात्'' ग्रर्थात् ऐसा मानने से उपासना तीन प्रकार की सिद्ध होगा। तथा इनके स्वरूप प्रकाशक वाक्यों में भी भेद सिद्ध होगी । इसलिए द्वितीय पक्ष भी संगत नहीं है । तृतीय पक्ष ही सूसंगत है। जीव धर्म, ब्राह्म धर्म में उपपन्न हो सकते हैं, विरुद्ध नहीं है क्योंकि परमात्मा जीव का ग्राश्रप है ( ग्रर्थात् ग्रंशी है ) इसलिए जीव के धर्म भी भगवदाश्रित ही हैं। सूत्र के इह पद का तात्पर्य है कि दोनों (जीव ग्रीर मुख्य प्राण) में ब्रह्मवाद में सम्बन्ध होने से ऐक्य है। मुख्य प्राण में जो बाह्य धर्मों का ग्रारोप होता है वह भी जीव के योग से ही होता है। इसलिए प्राएा धर्म भी भगवद्धमों से विरुद्ध नहीं है। प्राएा का भगवत्संबंध होने से उसके धर्मों का भी भगवत्सम्बन्ध निश्चित होता है। यदि कहा जाय तो यही कहना समीचीन होगा कि वस्तूतः वे सब बाह्य धम ही हैं, जीव धर्म नहीं है', जीव में तो वे ब्रह्माश्रित होने से भासित होते हैं [मर्थात् जीव ब्रह्म का अंश है इसलिए उसमें उनका भास होता है] ब्रह्मसूत्र के द्वितीय ग्रध्याय के तृतीय पाद में ''परात्तु तच्छ तेः'' सूत्र में परबद्धा के सकाश से जीवों के कर्त्तुत्व का निरूपए। किया गया है। मुख्य प्राए। का कर्त्तुत्व भी परब्रह्म के सकाश से है। सुषुप्ति ग्रौर सम्पत्ति में जीव का ब्रह्माश्रितत्व है। इन अवस्थाओं में जीव का संयोग नहीं होता मपितु भ्रभेद रहता है, क्योंकि ये ग्राघ्यात्मिक ग्रौर ग्राधिदैविक स्थिति है। प्रास का तो संयोग होता है। इससे निश्चित होता है कि समस्त धर्म ब्रह्म के ही हैं।

सहोश्कमस्तु कियाज्ञानशक्त्योभंगवदीययोर्देहे सहैव स्थानं सहोत्कम-एमिति भगवदधीनत्वं सर्वस्यापिबोध्यते । ननु प्राएारतथानुगमादिति प्राएा शब्देन ब्रह्म व प्रतिपादितं तत्कथं घर्मयोरुत्कमरामिति चेत् । ग्रत्न घर्म धर्मिस्गोरेकत्वपृथकत्वनिदेशयोविद्यमानत्वात् । प्राएगोवासहमस्मिन् प्रज्ञात्मेति । अत्र कियाज्ञान शक्तिमान् निर्दिष्टः । तदन्वेकैकस्य धर्मस्य प्रशंसा, ''यो वै प्राग्रः सा प्रज्ञा, या प्रज्ञा स प्राग्राः'' इत्युपसंहाराद् ।

किया और ज्ञान शक्तियां भगवदीय है' इनका देह क साथ जो उत्कमए होता है, वह जीव की ब्रह्माधीनता के कारण है (ग्रर्थात् इन धर्मों का उत्क्रमएा ब्रह्म के सकाश होने से ही होता है, तो ये ब्राह्म धर्म, जीव ब्रह्म के प्रधीन है इसलिए ये जीव के साथ उत्क्रमएा करते है; ब्राह्म धर्म के रूग में) शंका होती है कि ''प्राएस्तथानुगमात्'' सूत्र में तो प्राएा शब्द से ब्रह्म का ही प्रतिपादन किया गया है तब फिर, धर्म के उत्क्रमएा की ही बात कैसे कही जा सकती है ? (समाधान) इस प्रसंग में धर्मि और धर्म की एकता और भिन्नता बतलाई गई है (ग्रर्थात् भिन्नाभिन्नता बतलाई गई है) जैसे कि-''प्राएो वा ग्रहमस्मिन् प्रज्ञात्मा'' इत्यादि । इसमें कियाज्ञान शक्तिमान् का निर्देश किया गया है।'' यो वै प्राएाः सा प्रज्ञा'' इत्यादि में परस्पर एक-एक के धर्म की प्रशंसा करते हुए प्रकरएा का उपसंहार किया गया है ।

पुनस्तयोरेवोत्कमराप्रवेशाभ्य सह ह्ये वास्मिन् । शरीरे वसतः सहोत्का-मत इत्युपकम्य सुषुप्तिमूर्छामरणेषु प्रारााधीनत्वं सर्वेषामिन्द्रियाराामुक्त्वा ग्रासन्यव्यावृत्वर्थं प्रज्ञयैक्यं प्रतिपाद्योपसंहरति ।

पुनः इसी प्रकरण में इन दोनों का उत्क्रमण धौर प्रवेश भी साथ बतलाते हुए, इस शरीर में दोनों का वास कह कर दोनों के सहोत्क्रमण का उल्लेख किया गया है और सुषुप्तिमूर्छामरण मवस्थायों में भी इन्द्रियों की प्राणाधीनता बतलाकर प्राण और प्रज्ञा की एकता का प्रतियादन करते हुए उपसंहार किया गया हैं।

पुनर्ज्ञानेशक्तेरुत्कर्षंवक्तुं -- ''ग्रथखलु यथा प्रज्ञायाम्'' इत्यारभ्य ''नहि प्रज्ञापेतोऽर्थः कश्चन् सिद्धयेत्'' इत्यन्तेन ज्ञानशक्त्युत्कर्षं प्रतिपाद्य धर्ममात्रत्व निराकरग्णाय ज्ञानशक्तिमंतं भगवन्तं निर्दिशति, नहि प्रज्ञात-व्यमित्यारभ्य ''मन्तारंविद्यात्'' इत्यन्तेन । तदनु ज्ञानक्रियाशक्त्योर्विषयभूत भूतमात्रारूप जगतो भगवदभेदं प्रतिपादयन्'' स एष प्रज्ञात्माऽनंदो-ऽजरोऽमृतः'' इत्युपसंहरति ब्रह्म धर्मैः । ग्रतः कियाज्ञानविषयरूपो भगवाने-वेति प्रतिपाद्य न तावन्मात्रं ततोऽप्यधिक इत्येकोपासनैव विहिता । तस्माज्जऽजीवरूपत्वात् सर्वात्मकं ब्रह्म वेति महावाक्यार्थः सिद्धः । पुनः इस प्रकरएा में ज्ञान शक्ति का उत्कर्ष दिखलाने के लिए ''ग्रथ खलु यथा प्रज्ञाय'' से प्रारम्भ करके ''नहि प्रज्ञापेतोऽर्थः कश्चन् सिद्ध्येत्'' इस ग्रन्तिम वाक्य तक ज्ञानशक्ति का उत्कर्ष दिखलाकर केवल धर्ममात्र के निराकरएा के लिए ज्ञानशक्ति का उत्कर्ष दिखलाकर केवल धर्ममात्र के निराकरएा के लिए ज्ञानशक्तिमान भगवान का ''नहि प्रज्ञातव्यम्'' से प्रारम्भ कर ''मतारंविद्यात्'' तक निर्देश किया गया है। इसके बाद ज्ञान किया शक्ति के विषय भूत पंचमहाभूत ग्रौर पंचतन्मात्रा रूप जगत का भगवान से ग्रभेद बतलाने के लिए ''स एष प्रज्ञात्मा'' इत्यादि ब्राह्म धर्मों का उल्लेख करते हुए प्रकरएा क' उपसंहार किया गया है। इस प्रकार, किया ज्ञान रूप भगवान ही हैं ऐसा प्रतिपादन करके, वे इतने ही नहीं है, उससे भी ग्रधिक हैं, ऐसा भाव दिखलाते हुए प्रहत्ते उपासना का विधान किया गया है। इससे सिद्ध होता है कि जड जीव रूप होने से सर्वात्मक ब्रह्म ही है, यही महावाक्य का तात्पर्य है।

#### प्रथम अध्याय प्रथमपाद समाप्त

チモチ

# प्रथम ग्राध्याय

## हितीय पाद

# सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात् ।१।२।१॥

समन्वये प्रथमेऽघ्याये सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मािए समन्वयोवक्तव्यः । तत्रोद्गीथाद्युपासनावाक्यानां मुख्यवाक्येषु फलोपकार्यंङ्गत्वम् । ब्रह्म वाक्यानां निःसदिग्धानां समन्वयः स्वतः सिद्धः । संदिग्धानि द्विविधानि शब्दतोऽर्थतोवा । ब्रह्मािए व्यवहारोऽस्ति कश्चिन्नवेति । तत्र प्रथम सूत्र व्यवहारः स्थापितः । ''यतो वाचो निवर्त्तन्ते'' इत्यादीनां विशेषेणेदमित्थतया निरूपएा निषेध-परत्वम् । एवमेव कार्यसिद्धेः । अधीतानां ब्रह्मवाक्यानां चतुर्लक्षण्या ब्रह्मपरत्वे सिद्धे श्रवणं सिद्ध्यति । श्रुत्तस्यकालान्तरेऽप्यसंभावनाविपरीतभावनानिवृत्यर्थं पूर्वस्थितानामंगानामनपेक्षितानामुदवापेनान्येषामपेक्षितानामावापेन तस्यै-वार्थस्य निर्दारणेमननं भवति ।

समन्वय के निर्द्धारक प्रथम ग्रध्याय में समस्त वेदांत वाक्यों का ब्रह्म में ही समन्वय दिखलाया गया है। तथा उद्गीथ ग्रादि उपासनाग्रों के समर्थक वाक्यों की मुख्यब्रह्म परक वाक्यों में फलोपकार्यता बतलाई गई है। ग्रसंदिग्ध ब्रह्म निरूपक वाक्यों का समन्वय तो स्वतः सिद्ध है। संदिग्ध वाक्य दो प्रकार के हैं, शब्द संबंधी ग्रौर ग्रर्थ संबंधी। ग्रब प्रश्न होता है कि इन संदिग्ध वाक्यों का ब्रह्म में व्यवहार संभव है या नहीं ? सो प्रथम सूत्र में ही व्यवहार की संभावना का निरूपए कर चुके हैं। "यतोवाचो निवर्त्तं स्ते" इत्यादि वाक्यों में "यह ऐसा है" इत्यादि निश्चयात्मक निरूप्ण का ही निषेध किया गया है। इसी प्रकार श्रवएा ग्रादि कार्यं सिद्धि परक "ग्रात्मा वारे" ग्रादि वाक्यों का भी निरूपएा है। चार प्रकार के ग्रधीत ब्रह्मवाक्यों की ब्रह्मपरता सिद्ध हो जाने पर श्रवएा तो स्वयं ही सिद्ध हो जाती है। श्रुतवाक्यों की कालान्तर में ग्रसंभावना ग्रौर विपरीत भावना की निवृत्ति के लिए, पूर्वंस्थित ग्रनपेक्षित ग्रंगों के उद्वाप तथा ग्रन्य ग्रपेक्षित ग्रंगों के प्रावाप से उसी ग्रर्थ का निर्धारएा होने निध्चित मनन होता है। [जो शब्द जिस अर्थं की प्रतीति करा रहे हैं, उनका ग्रन्य रूप से ग्रर्थं करना उद्वाप तथा ग्रन्यरूप से ग्रर्थं प्रतीत कराने वाले वाक्यों का स्वाभाविक ग्रर्थं करना ग्रावाप है]

ततोऽप्येवं ध्यानादिसमाध्यन्तरूपनिदिघ्यासनरूपं मनसि सर्वतो निवृत्त व्यापारे स्वयमुपलब्धनिजसुखामुभवरूपं ब्रह्म । इदमेव ब्रह्मज्ञानमिति । अन्तः दृशस्यानुभवैकवेद्यत्वाद्युक्तमविषयत्वम्, पाक भोजनतृप्तिवत् ।

श्रौर ऐसे घ्यान धारए। समाधिरूप निदिघ्यासन से, समस्त जागतिक व्यापारों से निवृत्त मन में, स्वःभाविक रूप से स्वतः उपलब्ध जो निजसुखानु-भूति होती है वही ब्रह्म है, इसे ही ब्रह्म ज्ञान कहते हैं। ग्रन्तःकरए। से दृष्ट श्रनुभव मात्र से वेद्य होने से ही इसे वागी का अविषय कहा गया है जैसे कि मिष्टान्न भोजन की तृष्ति वागी से अकथ्य होती है।

श्रतः श्रवरणाङ्ग मीमांसायां माहात्म्यज्ञानफलायां भगवद्वाक्यानामन्यपर-त्वेऽन्यवाक्यानांच भगवत्परत्वे दिव्यधर्मादिव्यधर्मव्यत्यासेन वैपरीत्यं फल-मापद्येत । तदर्थं दिव्यधर्मनिर्धारो द्वितीयाधिकरणेविचारितः । वेदा एव वाचकाः ग्रलौकिकमेव कर्मेति । ततः पूर्णालौकिकत्वाय विधिनिषेधमुखेनाधि-कररणद्वयम् । समन्वयेक्षतिरूपभ् तदनुप्रथमेपादे धाब्दसंदेहो निवारितो निक्ष्चितार्थे । तत्रापि प्रथमं प्रत्ययसंदेहो निवारितो द्वयेन । प्रकृतिसंबंधोऽ-प्याधिकररणत्रयेण, पुनरन्तिमधिकरणं संश्लेषनिराकरणाय एवं प्रथमे पादे धब्द संदेहो निवारितः ।

प्रथम पाद के द्वितीय अधिकरएा में अवएा के अंग मनन आदि की मीमांसा तथा माहात्म्य ज्ञान का फल निरूपएा करते हुए भगवद्वाक्यों का अन्यार्थ तथा ग्रन्य वाक्यों का भगवत्परक अर्थ करने से दिव्य घर्म और अदिव्य धर्म का उलट फेर होने से विपरीत फल हो जाता है, इसलिए दिव्य धर्भ का विशेष रूप से निर्घारएा किया गया है। वेद ही परब्रह्म के स्वरूप के निर्घारक हैं परब्रह्म के कर्म अलौकिक हैं, उनकी पूर्एा अलौकिकता को विधि निर्घारक हैं परब्रह्म के कर्म अलौकिक हैं, उनकी पूर्एा अलौकिकता को विधि निर्घारक वाक्यों से दो अधिकरएों में दिखलाया गया है। ''एकोऽहुं बहु-स्याम'' इत्यादि ईक्षएा विधायक वाक्यों में ही ब्रह्म परक वाक्यों का समन्वय किया गया है। उसके प्रथम पाद में निश्चितार्थ की स्थापना करते हुए झब्द संदेह का निवारएा किया गया है। तीन अधिकरएों से प्रकृति का संबंध

14

दिखलाया गया है, अन्तिम अधिकरएा में परब्रह्म के प्राक्रुतिक संश्लेष का निराकरएा किया गया है इस प्रकार प्रथम पाद शब्द संदेह का निवारक है ।

ये पुनः क्वचित् सगुर्एानिर्गुर्एाभेदं प्रतिपादयंति, ते स्वयमेव स्वस्य ब्रह्मजिज्ञासानधिकारं बोधयंति, ब्रह्मवादे सांख्यानामिव गुर्एानामंगीकारात् । भौतिक गुर्एानाम संबंधार्थंमेव ह्याध्यायारम्भः ग्रन्यथा सर्वस्यापि तत्कारएाद्वेन तत्संबंन्धस्य विद्यमानत्वादन्यनिराकररोन तरप्रतिपादकत्वनिधारक, धिकर-रूपानां वैयर्थ्यंमेव ।

जो लोग ब्रह्म के सगुए निर्गुए भेद का प्रतिपादन करते हैं, वे स्वयं अपने ही ब्रह्म जिज्ञासा के अनधिकार को बतलाते हैं, क्योंकि वे सांख्यवादियों की तरह, ब्रह्मवाद में गुएगों को स्वीकारते हैं। ब्रह्म में भौतिक गुएगों से कोई सम्बन्ध नहीं है, ये बतलाने के लिए ही अध्याय का आरंभ किया गया है। यदि ऐसा नहीं मानेंगे तो, समस्त विदव का काररए वह ब्रह्म ही तो है सब कुछ उससे सम्बन्धित है, अन्य का निराकरएा करने से, ब्रह्म के अस्तित्व को बतलाने वाले श्रधिकरएा व्यर्थ हो जावेंगे [अर्थात् भौतिक गुएग तो वस्तुतः नित्य नहीं है उनका ध्वंस हो जाता है यदि भौतिक गुएगों से परमात्मा का सम्बन्ध मानेंगे तो परमात्मा का ध्वंस भी स्वीकारना पड़ेगा]

ग्रर्थसंदेह निराकरणार्थं द्वितीयाद्यारम्भः, तत्रार्थो द्विविधो जीवजडात्मकः प्रत्येक समुदायाभ्यां त्रिविधः, तत्र प्रथमं जीवपुरःसरेण संदेहा निवार्यन्ते ।

अर्थ संदेह का निराकरएा करने के लिए द्वितीय पाद के प्रथम अधिकरएा को प्रस्तुत करते हैं, अर्थ, जीव श्रौर जड भेद से दो प्रकार का है, इनके प्रत्येक के तीन भेद हैं। इनमें से सर्व प्रथम जीव सम्बन्धी भर्थ का संदेह निवारएा करते हैं।

इदाम्नायते ''सर्वं खल्विदं ब्रह्म तज्जलानिति, शांत उपासीत—'' ग्रथखलु ऋतुमयः पुरुषो यथा ऋतुरस्मिल्लों के पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवति, स ऋतुंकुर्वींत मनोमयः प्रारा शरीर'' इत्यादि । तत्र वाक्योपऋमे ''सर्वं खल्बिदं ब्रह्मेति'' सर्वं स्य ब्रह्मत्वं प्रतिज्ञाय, ''तज्जलानिति'' सर्वं विशेषणं हेतुक्ष्वेनोक्तवा तत्त्वेनोपासनमुक्तम् ।

ऐसा वचन ग्राता है कि - "यह सब कुछ ब्रह्म स्वरूप है, उन्हीं से उत्पन्न ग्रीर उन्हीं में लीन है" यह पुरुष कर्ममय है, इस लोक में जैसा कर्म करता है वैसा ही मरने के बाद होता है, वह मनोमय प्राएा शरीर से कर्म करता है'' इत्यादि । इस वाक्य के उपक्रम में ''सर्वखलु'' इत्यादि से समस्त जगत के ब्रह्मत्व को बतलाने के लिए ''तज्जलानि'' से समस्त विशेषएा को हेतुरूप से बतलाकर, तत्त्वरूप से उपासना का निर्देश किया गया है।

न चायं शमविधिः, वाक्यार्थे लक्षणा प्रसंगात्कारणत्वेन सामान्यत एवं सिद्धत्वाच्च । श्रतः सर्वं जगतो ब्रह्यात्वेनोपासनमुक्तम् । इदमेव पुराणादिषु विराट्त्वेनोपासनम् । अतः परमग्रिमवाक्यार्थे संदेहः, ऋतुं कुर्वतिति, ऋतु धर्मो यज्ञ इति यावत् । तस्य स्वरूपं मनोमयः प्राणाशरीर इति ।

इस प्रकरण में शमविधि का उल्लेख नहीं है, ऐसा मानने में वाक्यार्थ में लक्षणा करनी पड़ेगी । कारण रूप से मानना ही सामान्य सिद्ध अर्थ है । यही मानना समीचीन है कि समस्त जगत की ब्रह्मत्व रूप से उपासना बतलाई गई है । पुराणादि में इस जगत की विराट रूप से उपासना बतलाई गई है । इसका रहस्य ग्रग्रिम वाक्यार्थ में स्पष्ट हो जायगा । इस पर "कर्तु कुर्वीत्" इत्यादि में क्ष धर्म यज्ञार्थक है ऐसा संदेह प्रस्तुत होता है, उसका स्वरूप मनोमय प्राणा शरीर कहा जाता है ।

उपासना प्रकरणुत्वादुपासने वेषा, तत्र मनोमय इति प्रमाणभूतों वेद उक्तः । प्राण शरीर इति कार्यकारणयोरभेदोपचारः । अग्ने सत्य संकल्पादि धर्मवचनात्, किमयं विज्ञानमयो जौवो ब्रह्मत्वेनोपास्य, उत ब्रह्म वान्तर्यामी, यः पुराणेषु सूक्ष्म उक्तः ।

यह उपासना का प्रकरण है अतः उपासना का ही वर्णन है, वह भी मनोमय उपासना का है, जिसके वेद प्रमाण हैं। ''प्राण शरीर में कार्य कारण का अभेदोपचार है। आगे के प्रकरण में उपास्य के सत्यसंकरूप आदि धर्मों का उल्लेख किया गया है, इस पर संदेह होता है कि— विज्ञानमय जीव को ब्रह्मत्व रूप से उपास्य कहा गया है अथवा अन्तर्यामी रूप से ब्रह्म का उल्लेख किया गया है जिसे कि पुराणों में सूक्ष्म कहा गया है।

तत्र पूर्वं वाक्ये जडस्य जगनो ब्रह्मत्वेनोपासनस्योक्तत्वाज्जीवस्यापि ब्रह्मत्वेनोपासनमेव युक्तं, नत्वाहत्यैव ब्रह्मवाक्यवक्तुमई्ति । विज्ञानं ब्रह्म चेद्वेदेति शाखान्तरे स्पष्टत्वाच्च तस्मात् कार्यकारएायोरभेदाज्जीव एव ब्रह्मत्वेनोपास्थः । उक्त प्रकरण के पूर्व वाक्य में जड जगत की भी ब्रह्मत्व रूप से उपासना बतलाई गई है, ग्रतः जीव की ही ब्रह्मत्व रूप से उपासना मानना युक्त है, उक्त प्रकरण ब्रह्म परक नहीं हो सकता क्योंकि एक दूसरी शाखा में "विज्ञान ब्रह्म" इत्यादि मे उसे स्पष्ट रूप से विज्ञानमय कहा गया है। कार्य कारण का अभेद होने से जीव को ही ब्रह्मत्व रूप से उपास्य कहा गया है।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते, सर्वंत्र प्रसिद्धोपदेशात् । अथ खल्वित्यादि ब्रह्म-वाक्यमेव, कुतः ? सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात् कुर्वीत इत्युपदेशो न तूपासना । तत्र परमशान्तस्य सर्वस्य जगतो ब्रह्मत्वेनोपासनया शुद्धान्तःकररणस्य सर्ववेदान्तप्रसिद्धब्रह्मोपदेश एव युक्तो मननरूपो, न तु क्वचित् सिद्धस्य जीवस्योपासना ।

शाखान्तरेत्वग्रे श्रानन्दमयस्य वक्तव्यत्वात्तथायुक्तम् नत्विह तथा, तस्मादानन्द रूप प्राण शरीर रूपो वाक्यार्थः।

उक्त संशय पर "सर्वंत्र प्रसिद्धोपदेशात'' सूत्र प्रस्तुत करते हैं "श्रथ खलु'' इत्यादि ब्रह्म वाक्य ही है, क्योंकि सब जगह ब्रह्म को ही ग्रन्तर्यामी रूप से बतलाया गया है। वाक्य का कुर्वीत पद उपदेश परक है उपासना परक नहीं। उसमें समस्त जगत की ब्रह्मत्वरूप से परम शांत शुद्धान्तःकरण की उपासना का उल्लेख है वेदांतों में सर्वत्र ब्रह्मोपदेश की ही मननरूपा उपासना की प्रसिद्धि है, कहीं भी जीव की उपासना की प्रसिद्धि नहीं है।

इसी प्रकररण में श्रागे की शाखा में ग्रानन्दमय की उासना बतलाई गई है जिसने यही बात निश्चित होती है, यहां भी श्रान दमय रूप प्राण शरीर का वर्णन किया गया है ।

ननु कतुमयः पुरुष इति यथासंकल्पमग्निमदेहकथनाल्लोकान्तर भाविफलार्थमन्योपासनैव तु युक्ता, न तु ब्रह्मज्ञानस्य ताढ्यं फलंयुक्तमित्या-शंक्य परिहरति ।

''कतुमयः पुरुषः'' में संकल्पानुसार अग्रिम देन प्राप्ति की बात कही गई है, जिससे लोकान्तरभावी फल की बात सिद्ध होती है, इसलिए जीवो-पासना मानना ही युक्त है, ब्रह्मज्ञान का वैसा फल सम्भव नहीं है, इस संज्ञय का परिहार करते हैं-

# विवक्षिता गुणोपपत्ते श्च ॥१।२।२॥

विवक्षिता लोकान्तरे तादृशरूप प्राध्तिः, सा प्रक्वते अप्युपपद्यते, भगवत्स्वरूपालाभात् सारूप्यलाभाद्वा, न च व्याप्तिरुक्तेत्यधमप्राप्तयुपायो युक्तः । सत्य संकल्पादिवचनं न ब्रह्मवाक्यत्वपोषकमिनि चकारार्थः ।

उक्त प्रसंग में, लोकान्तर में वैसी रूप प्राप्ति होती है यही अर्थ विविक्षित है, यह प्रकृति रूप से भी हो सकती है, वह चाहे भगवत् स्वरूप प्राप्ति हो या उनके समान प्राप्ति हो । व्याप्ति की उक्ति से, अधम शरीर की प्राप्ति के उपाय की बात मान लेना संगत नहीं है । सूत्र में किया गया चकार का प्रयोग बतलाता है कि सत संकल्प ग्रादि गुर्गों को बतलाने वाला वाक्य भी ब्रह्मस्वरूप बोधक वाक्य का ही पोषक है ।

नन्वेतावतापिनेकान्ततो ब्रह्मवाक्यत्वमुपपत्ते रुभयत्रापि तुल्यत्वादि-त्याशंक्य परिहरति ।

केवल इतना मान लेने मात्र से ब्रह्मवाक्यत्व की एकाग्तता निश्चित नहीं होती, प्रायः जीव श्रोर ब्रह्म दोनों के गुर्गों के विधायक वाक्य समान रूप से प्राप्त होते है, इस संशय का परिहार करते हैं---

अनुपपत्तेस्तु न शारीरः ।।१।२।३।।

न च प्राएाशरीर रूपो जीवो भवति । तिरोहितानन्दःवेन निराकारःवात् अध्यासेनतथात्वेत्वनुपास्यत्वमेव । इदानीमेवोपासकस्यापितथात्वात् । न च प्राग्गोदेलोैकिकत्वन् उपदेशानर्थंक्ष्य प्रसंगात्, ग्रत म्रानन्दरूप निवृत्तत्वात् तु शब्दः । विज्ञानमयेतु प्राप्ताप्राप्तविवेकेन वर्मस्यैवोपासना ।

प्राग् बरीर रूप वाला, जीव नहीं होता । छिपे हुए ग्रानन्द और निराकार होने से केवल ग्रध्यास के ग्राधार पर जीव में वैसी झहुंता सम्भव नहीं है, इसलिए उसका ग्रनुपास्यत्व तो निश्चित ही है। जिस प्राग्त के उपास्यत्व की चर्चा है वह लौकिक प्राग्तवायु सम्बन्धी नहीं है, जीव को प्राग्त घब्द मात्र से सम्बोधित किये जाने से उपास्य नहीं कहा जा सकता वह जीव उपासक कहा गया है, वही उपास्य रूप हो ऐसा सम्भव नहीं है, युद्धि उपास्य और उपासक को एक मान लेंगे तो, उपासना का प्रवचन निर्श्वक सा हो जायगा। जीव में, ग्रानन्द रूप प्राग्त घरीरत्व का ग्रभाव है, इसलिये उक्त वाक्यार्थ जीव परक नहीं हो सकता। सूत्र का तु घब्द पूर्वपक्ष का निवारक है। विज्ञानमय के प्रसंग में तो धर्म की ही उपासना का वि य है उसमें प्राप्त श्रप्राप्त का विवेक किया जाय तो ऐसा ही निर्एय होता है। श्रर्थात् ''विज्ञानमानन्दं ब्रह्म'' श्रौर 'विज्ञानं यर्ज्ञ तनुने'' इत्यात्रि में ब्रह्म श्रौर जीव को विज्ञान स्वरूप कहा गया है परन्तु इस विज्ञान स्वरूप को प्राप्त नहीं कहा गया है, स्रपितु उनके श्रानन्द धर्म को प्राप्त कहा गया है श्रतः उस धर्म की ही उपासना माननी चाहिये।

ननु प्राप्तव्यतादृशरूप फलाभिप्रायं भविष्यतीति परिहरति ।

ग्रानन्द स्वरूप को ही प्राप्तव्य कहा गया है, जो कि फलाभिप्राय से हो सकता है, इस संग्रय का परिहार करते हैं।

# कर्मकर्त्तू व्यपदेशाच्च ।१।२।४।।

एतमितः प्रेत्याभिसंभवितास्मि, इति, यस्य स्यादद्धा न विचिकित्सा-स्तीति ह स्माह शांडिल्य इत्यग्रे फलवाक्यम् । एतं प्राएाशरीररूपं कर्भत्वेन, घ्येयत्वेन, प्राप्यत्वेन च व्यपदिशति । कर्त्तु त्वेन च शारीरं व्यपदिशति । न च भग्रनीयरूपाकयने तादृशं फलं सिद्ध्यतीति चकारार्थः । अधिकररासंपूर्ए-स्वद्योतकश्च ।

"एतमितः प्रेत्याभिसंभवितास्मि'' इत्यादि के आगे फलवाक्य है जिसमें प्रारा शरीर को कर्मत्व घ्येयत्व और प्राप्यत्व रूप से दिखलाया गया है। जो भजनीय तत्त्व है, उससे एकत्व प्राप्ति की बात कैसे संगत हो सकती है, यही बात चकार के प्रयोग में बतलाई है चकार का प्रयोग ग्राधिकरएा की पूर्णता का द्योतक भी है।

#### शब्द विशेषात् ॥२।४॥

इदमाझायते ''यथा ब्रीहिर्वायवोवा श्यामाकोवा श्यामाकतण्डुलो व वमयमंतरात्मन् पुरुषो हिरण्मय इति'' तत्र संशयः, हिरण्मयः पुरुषः कि जीवः उत ब्रह्मोति ? उपत्रम बलीयस्त्वे जीवः, उपसंहार बलीयस्त्वे ब्रह्मोति । यत्रैकस्यान्य परत्वेन कार्थता संभवति तद्बलीयस्त्वमिति सिद्धं पूर्वतन्त्रे ! तत्र चतुर्विधभूतनिरूपणार्थं जीवस्य वाराग्रमात्रस्यान्तह् दयें प्रतिपादकमिदं वचनं, फलतो हिरण्मयत्वमिति, नत्वेतादृशाभाससमानत्वं ब्रह्मणो युक्तमतो जीव प्रतिपादकमेवेदं वाक्यम् । ऐसा उपनिषद् वाक्य है कि— ''जैसे ब्रीहि, यव श्यामक या श्यामाक तंडुल हैं वैसे ही बीज रूप से यह प्रत्तर्थामी पुरुष हिरण्मय है'' इस पर संशय होता है कि यह हिरण्मय पुरुष जीव है या ब्रह्म ? यदि प्रकरएा के उपक्रम की श्रेष्ठता माने तब तो जीव समभ में ग्राता है ग्रौर यदि उपसंहार की श्रेष्ठता माने तो ब्रह्म समभ में ग्राता है । पूर्व भीमांसा के श्रनुसार तो उपक्रम ग्रादि समस्त के ग्रनुसार वाक्य की एकार्थता होती है उसे ही श्रेष्ठ मानते हैं । उक्त प्रकरएा में चार प्रकार के भूत समुदाय के निरूपएा के लिए जीव के ही सूक्ष्मतम रूप का हृ्दयान्तवर्ती रूप से प्रतिपादन किया गया है इसकी इस प्रकार की उपासना के फलस्वरूप हिरण्मयता प्राप्त होती है यही दिखलाया गया है । इस प्रकार की भासमानता ब्रह्म की मानना संगत नहीं है, यह तो जीव का प्रतिपादक वाक्य ही है ।

इति प्राप्ते उच्यते-शब्दविशेषात् । हिरण्मयः पुरुषो न जीवस्य फलमपि, तत्प्राप्तेरेव फलत्वात् । नाप्ययंनियमस्तस्यामेव मूत्तौलय इति । म्रतः शब्देनेव विशेषस्योक्तत्वान्न हिरण्मयः पुरुषो जीवः ।

उक्त मत पर सिद्धान्स रूप से शब्द विशेषात् सूत्र प्रस्तुत करते हैं। हिरण्मय की ग्रानन्दमयता ग्रन्यान्य प्रकरणों में बतलाई गई है ग्रौर उसे ही प्राप्य कहा गया है वही उसकी फलता है इसलिए जीव को इस रूप में नहीं माना जा सकता। ऐसा नहीं मान सकते कि जीव उस ग्रानन्दमय ब्रह्म में लीन हो जाता है, क्योंकि ऐसा शास्त्र नियम नहीं है, ग्रानन्दमय ब्रह्म में सुस्पष्ट रूप से ''ब्रह्मणः सलोकतामाप्नोति, सार्ष्टितौं समानलोकतामाप्नोति य एवं वेदेति'' इत्यादि वचनों से चतुर्विध मुक्ति का उल्लेख है। इस प्रकार शास्त्र में ब्रह्म का विशेषोल्लेख किया गया है, इसलिए हिरण्मय पुरुष जीव नहीं है।

नतु हृदये विद्यमानत्वादभिमान्येव जीव युक्त इति चेत् तत्राह-

हृदय में स्थित होने से जीव को ही हृदय का श्रभिमानी देवता मानना संगत होगा, इस तर्क का उत्तर देते हैं--

स्मृतेश्च ॥१।२।६॥

"ईग्र्वरः सर्वं भूतानां हृद्दे बेऽर्जुन तिष्ठति'' इति । ननुसर्ववेदानांयन्निः श्वासत्वं तस्य भगवतो वाक्यं कथं स्मृतिः ? इति-उच्यते ''तं स्वौपनिषदं पुरुषंप्रुच्छामि'' इति श्रुतेः केवलोपनिषद्वेद्यं ब्रह्म न प्रमाणान्तरवेद्यम् । ततक्त्वार्जुनस्य शिष्यरूपेण प्रपन्नस्य पुष्टि भक्तत्वाभावाद् भगवद्वाक्ये निर्विचिकित्सविश्वासाभावाद् रथित्वेनैव स्थाप्यत्वान्न तादृशाय तादृशदेश-कालयोरुपनिषदामवक्तव्यत्वाद् गुरुरूप तादृशरूपं निध्वसितवेदोद्गमजनकं स्मृत्वा, तदर्थमपि स्मृत्वा भगवान् पुरुषोत्तमो वाक्यान्युक्तवान् स्मृतिरू-पाणाि ।

"हे ग्रर्जुन ! ईग्वर समस्त भूतों के हृदय स्थल में बैठा है" इस प्रकार स्मृति में भी भगवान ने स्वयं ब्रह्म को हृदय का श्रभिमानी देवता कहा है। संशय होता है, कि समस्त वेदों को तो भगवान के निःश्वास कहा गया है, फिर भगवद् वाक्य गीता को स्मृति कैसे कहा ? (समाधान) "मैं उस ग्रौपनिषद् पुरुष को पूछता हूँ" इस श्रुति में, ब्रह्म को केवल उपनिषद् वेद्य कहा गया है, ग्रन्य प्रमाणों से वेद्य नहीं कहा है। परन्तु पुष्टि भक्तिभाव से शरणागत शिष्य ग्रर्जुन के पूछने पर, रथ में उपस्थित होने के कारण, देशकाल को देखते हुए कि—इस स्थिति में उपनिषद् का उपदेश देना उचित नहीं है, गुरुरूप उन पुरुषोत्तम भगवान ने निःश्वसित वेदों के तत्त्र्वों का ग्रौर उनके ग्रथौं का स्मरण करके, स्मृति रूप वाक्यों का प्रवचन किया।

ततोत्रह्म विचारे तान्यःयुदाहूत्य चिन्त्यते । पुनश्च भगवांस्तदधिकारेए त्रह्म विद्यां निरूप्य स्वक्रपालुतया सर्वंगुह्यतममित्यादिना भक्तिप्रपत्ती एवोक्त-वान्, ग्रतोंऽगत्वेन पूर्वं सर्वनिर्णयाउक्ता इत्यध्यवसेयम् । तथैवार्जुन विज्ञानात् ''करिष्येवचनं तव'' इति । चकारात् तन्मूलभूतनिश्वासोऽप्युच्यते, व्यासस्यापि भगवज्ज्ञानांशत्वाददोषः ।

इसीलिए, ब्रह्मतत्त्व के विचार में गीता को भी उदाहरए। रूप से उप-स्थित करते हैं। भगवान ने गीता में पात्र के अधिकारानुसार ब्रह्मविद्या का निरूपए। करके अपनी विशेष क्रुपा से गुह्यतम भक्तिप्रपत्ती का भी प्रवचन किया है। ज्ञान कर्म आदि सब इस भक्ति प्रात्ती के अंगमात्र हैं, ऐसा पहिले ही निर्एाय किया जा चुका है। वैसा ही हमें अर्जुन के इस कथन से ''ग्रापके वचनों का पालन करूँगा'' से ज्ञात होता है। सूत्र में किये गये चकार के प्रयोग से यह अर्थ स्फुटित होता है कि---वेदों के मूलभूत गीता स्वरूप निःश्वासों से भी उक्त वैदिक कथन की पुष्टि होती है। यदि कोई कहे कि गीता तो व्यास देव की रचना है तो व्यासंजी ने भी भगवान के ज्ञानांश का ही संकलन किया है, इसलिए उक्त संशय का को ई स्थान नहीं है।

उपक्रमबलीयस्रवमाशंक्य परिहरति ।

उपक्रम की श्रेष्ठता से जीव की हिरण्मयता ही निश्चित होती है इस संशय का परिहार करते हैं —

अर्भकौकस्त्वात्तद्व्यपदेशाच्च नेति चेन्न निचाय्यत्वादेवं व्योमवच्च ।१।२।७॥

ननु व्यापकस्येग्न्वरस्य हृदयदेशस्थितिरयुक्ता, ब्रीह्यादिरूपत्वं च । ग्रतोऽर्भंकमल्पकमोको हृदयस्थानं यस्य तत्त्वाद् ब्रीह्यादितुल्यत्वाच्च न परमात्मावाक्यार्थं इति चेन्न, निचाय्यत्वत्त् । पूर्वं प्रथमदूषग्ां परिहरति । हृ्दये ज्ञातुं शक्यत इति तदायत्वेन प्रतिपाद्यते ।

क्यापक ईश्वर की ब्रीहि ग्रादिरूप स्थिति ग्रौर हृदय देश स्थिति ग्रसंगत है। अल्प ग्रौर सूक्ष्म स्थान हृदय में उसकी स्थिति ग्रौर उस महान तत्त्व का ब्रीहि ग्रादि के समान होना समक में नहीं श्राता ग्रतः उक्त वाक्य का ग्रर्थं परमात्मा नहीं हो सकता इत्यादि संशय निराधार हैं---क्योंकि वह् व्यापक है। पहिले प्रथम दूषग्रा का परिहार करते हैं कि उस व्यापक परमात्मा को हृदय में ही जाना जा सकता है इसलिए हृदय को उसके ग्रायतन रूप से प्रतिपादन किया गया है।

निदिघ्यासनानन्तरं हि साक्षात्कारस्तदंतःकररा एवेति निचाय्यत्वम् । भक्तौतु वहिरपीति विशेषः ।

निदिघ्यासन के बाद ही उनका साक्षात्कार ग्रन्तःकरएा में होता है, यही उस व्यापक की महिमा है । भक्ति में बाहर भी उनका साक्षातकार हो जाता है । यह विशेष बात है ।

द्वितीयं परिहरति, एतंब्योमवत्, एवं ब्रीह्यादि तुल्यतया यरप्रतिपादनं चतुर्विघ भूतान्तरत्वख्यापनाय । यथा चत्वार उपरवाः प्रादेश मात्रा इति । तथा तद्हृदयाकाशे प्रकटस्य सच्चिदानंदस्वरूप सर्वतः पाणिपादान्तस्य-तरस्वरूपमिति । पूर्वपक्षसिद्धान्तयोश्चकारद्वयेतादृष्टा वाक्यान्तरे पूर्वपक्षसिद्धान्तयो-राधिक्योपपत्तिसमुच्चयार्थम् । तेन भ्रत एव प्रारण इति वदधिकररणान्तरमपि सूचितमिति ।

द्वितीय दूषएग का परिहार करते हैं कि वह परमात्मा सूक्ष्म आकाश रूप से समस्त में व्याप्त हैं । क्रीहि आदि के समान जो उनकी तुल्यता वतलाई गई है वह चतुर्विध भूत समुदाय की अन्तर्यामिता की विज्ञापक है । ब्रीहि आदि चार पौधे 'हृदय के समान समस्त जगत के प्रादेश स्थानीय हैं, यही भाव दिखलाया गया है । चतुर्विध भूत के हृदयाकाश में प्रकट सच्चिदानन्द स्वरूप सब जगह नख से सिख तक व्याप्त हैं । यही भाव है ।

<sup>2</sup> पूर्वपक्ष कोर सिद्धान्त के निरूपए। के लिए सूत्र में दो चकारों का प्रयोग किया गया है। विभिन्न वाक्ष्यों में पूर्वपक्ष श्रौर सिद्धान्त की श्रधिकता का निरूपए। किया गया है, इस सूत्र में दोनों का एक साथ उल्लेख किया गया है यही उसका तात्पर्य है। ''ब्रत एव प्रारा'' इस सूत्र की तरह झधिकरए। विभिन्नता के सूसक भी हैं।

### संमोगप्राप्तिरिति चेन्न वैशेष्यात् ।१।२।८।।

बाषकमाशंक्य परिहरित । यदि सर्वेषां हृदये भगवान् जीववत् तिष्ठेत् तदा जीवस्येव तस्यापि सुखदुःखसाक्षात्कारस्तन्साधनादिपरिग्रहण्च प्राप्नोतीति चेन्न, वैशेष्यात् विशेषष्य भावो वैशेष्यम् तस्मात् । सर्वरूपत्वमानंदरूपत्वं स्वकत्तृ र्त्वं विशेषः, तद्भावो ब्रह्माि वर्त्तंते, न जीवे इति जीवस्यैव भोगो न ब्रह्मण इति । वैशेष्यापवादयमर्थंः सूचितः । ग्रपेक्षित एव भोगो, नानपेक्षित इति, न तु तस्य भोगाभाव एव । ग्रग्रिमाधिकरणविरोधात् । यथेन्द्रिया-धिष्ठातृदेवतानाम् । तत्त्वमस्यादिवाक्येन जीवस्यापि तथात्त्वे तस्यापि तद्वदेव भविष्यति ।

बाधक संशय का परिहार करते हैं। यदि सभी के हृदय में जीव के समान भगवान भी स्थित हैं तो जीव के समान उनकों भी सुख दुःख का ग्रनुभव ग्रौर सुख साधनों के संग्रह तथा दुःख साधनों के निराकरएा की इच्छा होगी, ऐसी शंका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि भगवान में विशेषता है, वे सभी रूपों में विद्यमान हैं, वे धानन्दस्वरूप हैं, ये सब कूछ, उनका ही निर्मित है, सब कुछ उनमें ही निहित है, जीव में ये सब विशेषतायें नहीं हैं, इसलिए जीव ही इनका भोग करता है, परमात्मा नहीं, ये सारी विशेषतायें अपवाद रूप से एक मात्र उन्हीं में हैं, ऐसा भी नहीं है कि ये भोग उन्हें अपेक्षित नहीं के, परन्तु वे भोगों से प्राबद्ध नहीं हैं। अग्रिम अधिकरएा में उनकी भोग ही त्ता का उपपादन किया गया है उससे यह बात निश्चित हो जाती है। जैसे कि इन्द्रियों के अधिष्ठातृ देवता, इन्द्रियों के भोग के ग्रनासक्त रहते हैं वैसे ही परमात्मा भी है। तत्त्वभसि आदि वाक्यों से, जीव की भी भगवान के समान स्थित बतलाई गयी है, उस स्थित में जीव में भी अनासक्त माव संभव है।

#### ग्रता चराचर ग्रहणात् (१)२)हा।

कठवल्लीषु पठ्यते ''यस्य अह्य च क्षत्रं चोभे भवत श्रोदनम्, मृत्युयस्यो-पसेचनम्, क इत्था वेद यत्र स'' इति । ग्रत्र वःक्ये ब्रह्यक्षत्रयोरोदनत्वं वदन् यच्छब्दार्यस्य भोक्तृत्वमाह । तत्र संशयः, किं जीवो, ब्रह्य वेति ?

सच्चिदानन्दरूपत्वं सर्वोपास्यत्वं पूर्वाधिकरणद्वयेन सिद्धम् । सर्वं भोक्तृत्वं साधयति । ब्रह्मक्षत्रयोरशक्यबधयोः सर्वभारकस्य च मृत्योर्भक्षयिता जीवो न भवेत्येवेति कथं संदेह इति चेदुच्यते । घोदनोपसेचनरूपकत्वाज्जीव धर्मत्वं, स्थानाज्ञानाच्च, नहि सर्वगतस्य स्वहृदयेऽभि प्रतिभासस।नस्य, "क इत्था वेद यत्र स'' इत्यज्ञानभूपपद्यते । ग्रलौकिकसामर्थ्याच्च संदेहः ।

तत्र निषिद्धत्वाल्लोकिक भोजनवन्निरूप्यमार्गात्वात् स्थानाज्ञानाच्च क्वचिदुपासनोपचितालौकिक सामर्थ्यो महादेवादिस्ता भविष्यति । न तु तद् विरुद्ध धर्मा भगवान् भवितुमर्हति, ग्रक्लिष्ट कर्मत्वादि धर्मवान्, तस्माज्जीव नेवौ पासनोपचितमहाप्रभावो वाक्यार्थं इति ।

कठवरूली में ऐसा वर्णंन मिलता है कि ''ब्राह्मण झौर क्षत्रिय दोनों जिसके ग्रोदन हैं, तथा मृत्यु जिनकी चटनी है, ऐसे उस महान को कौन जानने में समर्थ है' इस वाक्य में ब्राह्मणक्षत्रिय को भोज्य बतलाते हुए ''यत्' शब्द के उल्लेख्य किसी महान का भोक्तृत्व बतलाया गया है, इस पर संशय है कि वह महान कौन है। जीव या ब्रह्म ?

ब्रह्म की सच्चिदानन्दरूपता ग्रौर सर्वोपास्थता ता पूर्व के दो ग्रधिकरएगें में सिद्ध कर दी गई, लगता है ग्रब इसमें उनकी सर्वभोक्त स्व शक्ति की सिद्धि कर रहे हैं । समस्त डाह्मएग क्षत्रियों का बध सामान्य व्यक्ति से संभव नहीं है झौर सबको मारने वाले मृत्यु को खाने की शक्ति हीजीव में संभव है इसलिए, इस महान को जीव मानने का संशय करना शक्य ही कैसे है ? परन्तु झोदन झौर उपसेचन का जो वर्णन है वह तो जीव के ही धर्म हैं, तथा जो झज्ञात की बात ''क इत्था'' इत्यादि से कही गई है वह भी जीव के संबंध मैं ही हो सकती है, क्यों कि विभिन्न स्थलों थर जीव के विभिन्न स्थानों का वर्णुन किया गया है कोई निश्चित स्थान नहीं है । परमात्मा का तो हृदय निश्चित स्थान हैं, फिर सर्वगत झौर हृदय में झवभासित होने वाले परमात्मा की झज्ञानता की बात समफ में भी नहीं झाती । झलौकिक सामर्थ्य की बात में झवक्य संदेह होता है ।

"न हिंस्यात् सर्वं भूतानि" इत्यादि श्रुतियों मे हिंसा को निषिद्ध कहा गया है, परन्तु इस प्रसंग में ग्रोदन रूप से इसे लोकिक सा वर्णन किया गया है जो कि वस्तुतः ग्रलोकिक ही है, ऐसा अलोकिक कर्म महादेव काली ग्रन्नि ग्रादि सामर्थ्यवान देवताग्रों का भी हो सकता है (ग्रर्थात् निषिद्ध ग्रौर ग्रलौ-किक कर्म सामान्य जीव का संभव नहीं है। महादेव के निषिद्ध भक्षए की बात तो अगस्त्य संहिता के प्रथम अध्याय में महादेव से ही पार्वती ने कहा है— ''भक्त्याप्यन्त ये मह्यं तवापिपिशितादिकम्, तृष्तिमु,पादयत्येव विधिनाऽविधिनापितम्") महादेव ग्रादि रुद्र देवों से सर्वथा विरुद्ध शान्त, दयालु करुएगावरुएगालय भगवान ऐसे कदापि नहीं हो सकते। इ।लिए, उपासना की दृष्ट से जीव की ही महानता ग्रौर महाप्रभाव को दिखलाने के लिए ऐसा ग्रलोकिक वर्एन किया गया, प्रतीत होता है।

एवं प्राप्तेऽभिधीयते-अत्ता चराचर ग्रहणात् । ग्रत्ता भगवान एव, कुतः ? चराचर ग्रहणात् । चरं सर्वंप्राणिवधार्थं परिभ्रमन्मृत्युः, ग्रचर ब्रह्मक्षत्र रूपं कस्याप्यचाल्यम, तयौरत्ता न जीवो भवितुमहंति ।

तत्राप्यतिशयोदृष्टः स स्वार्थानतिलंधनादिति न्यायात् । अस्मदादि प्रतिपत्त्यर्थं तु लोकिकवद्बचनंभोक्तृंत्वाय । प्रलयकत्तृः(वाझायुक्तत्वम् । सर्वत्र विद्यमानस्याप्यज्ञायमानत्वात् फलतः स्थानाज्ञानमुक्तम् । ब्रह्मक्षत्रयोऽपि मोक्षा पेक्षित्वान्मॄत्युसबंधमात्रे गा भगवति भोक्तरि प्रवेशार्थं योग्यरूपमेवौदनत्वम् । प्राराानां तत्रैव समबलयात्मृत्युरपि तत्रैव लीनोऽग्रे जन्ममरणाद्यभावाय भगवत्येव प्रविशति । तस्मादस्मिन्वाक्ये ब्रह्मक्षत्रमृत्यूनां भोग्यत्वेन ग्रहगा-दत्ता भगवानेवेति सिद्धम् ।

उपर्युक्त मत पर सिद्धान्त रूप से "ग्रत्ता चराचर ग्रहणात्" सूत्र प्रस्तुत करते हैं, ग्रर्थात् ग्रता भगवान ही हैं क्यों कि चर अचर सभी को उनका भक्ष्य बतलाया गया है। सभी प्रासियों को मारने के लिए भ्रमस करने वाले मुख्य ग्रौर किसी से भी न डिगाये जाने वाले ब्राह्मग्ए ग्रौर क्षत्रिय रूप चर ग्रचर को भक्षण करने वाला जीव कदापि नहीं हो सकता। समस्त चराचर के भक्षरण की बात ग्रतिशय है जो कि महान करता सी है, परन्तु स्वार्थ से की गई हिसा ही करता कहलाती है, जहां स्वार्थ का उल्लंघन कर होती है उसमें कूरता की बात लागू नहीं होती, जैसे कि लोक राजकुमार या राज कर्मचारी राजकार्य के लिए दमन दंड ग्रादि स्वार्थ रहित होकर करते हैं, उसमें कूरता हिंसा जन्य दोष नहीं होती । यह सारा जगत सृष्टि के पूर्व परमात्मा में ही निहित था इस भाव को लौकिक भक्षण ग्रादि के कथन से स्पष्ट किया गया है, वैसे परमात्मा प्रलयकर्त्ता हैं उस द्ष्टि से भी भक्षण, की बात मसंगत नहीं है। सब जगह विद्यमान होते हुए भी वह सामान्यतः ग्रज्ञात से ही हैं इसीलिए उनके स्थान के ग्रज्ञान की बात कही गई है। ब्रह्म भौर क्षत्रिय को ग्रोदन रूप कहा गयां है वह भी मोक्ष भाव की ग्रपेक्षा से है जैसे कि चावल जब तक ग्रपने रूप से परिवर्त्तित होकर भात नहीं हो जाता तब तक भक्ष्य नहीं होता वैसे ही ये ब्राह्म सात्रिय शरीराभिमान से छूट नहीं जाते तब तक मुक्त नहीं होते, मृत्यु सम्बन्ध मात्र से ही ये बात कही गई है, भोक्ता भगवान में प्रविष्ट होने की योग्यता की बात ही इस कथन से परिलक्षित होती है। प्राणों की एक मात्र गति वे ही हैं, इसलिए मृत्यु की बात भी उन्हीं में संगत होतो है। समस्त चराचर जगत उन्हीं में लीन हो जाता है झौर जन्म मरएगादि से छुटकर उनमें ही प्रवेश करता है। इससे निध्चित होता है कि इस वाक्य में जो ब्राह्म एा क्षत्रिय के मृत्यु ग्रौर भोग्यता की बात कही गयी वह भगवान के लिए ही है, ऐसा निश्चित होता है :

ननु किमित्येवं प्रतिपाद्यते । पूर्वपक्षन्यायेन यमोऽन्योवा मृत्युं साधनीकृत्य सर्वं करोतीति जीववाक्यमेव किन्न स्यादित्यत ग्राह—

#### प्रकरणाच्च १११२११०११

प्रकरणं हीदं ब्रह्मणः । न जायत इत्यारम्याऽसीनो दूरं ब्रजतीत्यादिना माहा-त्म्यं वदन्नन्ते, यस्य च ब्रह्म च क्षत्रं चेत्याह । ग्रतः प्रकरणानुरोघात् पूर्वोक्त प्रकोरए ब्रह्मवाक्यत्वमिति, अन्यथा प्रकृतहानाप्रकृत कल्पने स्यातामिति-चकारार्थ: । جماله أراد المراجع المراجع

क्या उन्फ व।क्य का ऐसा प्रतिपादन नहीं हो सकता कि प्रभ।वशाली कोई जीव विशेष ही यम या किसी रोग ग्रादि श्रन्य साघनों से समस्त जगत को वशंगत कर लेता है, ग्रतः यह जीव सम्बन्धी वाक्य ही है, इस संशय का उत्तर देते हैं—

यह ब्रह्म सम्बन्धी प्रकरण ही है, उक्त प्रकरण में ''न जायते'' इत्यादि से प्रारम्भ करके ''ग्रासीनो दूरं ब्रजति'' इत्यादि से माहात्म्य बतला कर ग्रंत में ''ब्रह्म च क्षत्रं च'' इत्यादि कहा गया है अतः इस प्रकार प्रकरण के अनुसार ब्रह्म वाक्यता ही निश्चित होती है सूत्र में किये गये चकार के प्रयोग में तात्पर्य है कि यदि उक्त वाक्य को ब्रह्म परक नहीं मानेगे तो यह साधारण पराकम श्रीर साधारण कल्पना मात्र रह जायेगा ।

## गुहां प्रविष्टावात्मानौ हि तद्दर्शनात ।१।२।११॥

तस्यैवाग्रे पठ्यते ''कृतं पिबन्तौ सुक्रुतस्य लोके गुहां प्रविष्टौ परमे परार्ढो, छायातपो ब्रह्मविदो वदंति पंचाग्नयो ये च त्रिणाचिकेता'' इति । किमिदं ब्रह्मवाक्यमाहोस्विदन्यवाक्यमिति । अत्र वाक्यस्योत्तरशेषत्वे जीव प्रकरण पठित्वान्त ब्रह्मवाक्यस्वम्, पूर्वशेषत्वे तु ब्रह्मवाक्मिति प्रकरण निर्णयः । मध्ये पाठादेवं संदेहः । ग्रर्थविचारे तु द्विचचन निर्देशात् पूर्वशेषत्वे बढमुक्तगीवौ भविष्यतः, उत्तरशेषत्वेत्विन्द्रियमनसी । उभयक्षापि न ब्रह्म वाक्यम् द्वयोर्म् ख्यत्वेन प्रतिपादनात् । ब्रह्म वाक्यत्वेऽपि न प्रयोजन सिद्धिः ।

उपर्युक्त प्रकरण के ग्रागे ही वर्णन है कि ''शुभ कर्मों के फलस्वरूप मनुष्य शरीर के भीतर गुहा में छिपे हुए सत्य का पान करने वाले दो हैं, वे दोनों छाया ग्रोर ग्रातप की तरह विरुद्ध स्वभाव वाले हैं, ऐसा ब्रह्मवेत्ताग्रों का कथन है, जो कि तीन बार नाचिकेत ग्रग्नि का चयन करेने वाले पंचागिन संगन्न ग्रहस्थ हैं ''इस पर विचार होता है कि यह ब्रह्म परक वाक्य है ग्रथवा ग्रन्यपरक ? इस वाक्य के उत्तरार्व के शेष में जीव सम्बन्धी वर्णन से तो यह ब्रह्म परक समभ में नहीं ग्राता। पूर्वार्ध के शेष से ही इसे ब्रह्म परक प्रकरण कहा जा सकता है । मध्य के वर्णन से ही संशय उत्पन्न होता है । ग्रर्थ संबंधी विचार करने से द्विचन के प्रयोग से तथा पूर्वार्ध के जीव म वर्णन से बद्ध मुक्त जीव का वर्णन प्रनीत होता है । इस प्रकार दोनों ही प्रकार से ब्रह्म परक नहीं समभ में न्राता क्यों कि दोनों का ही मुख्य रूप से प्रतिपादन किया गया है । इस वाक्य को ब्रह्म परक मान भी लिया जाय तो भी उक्त बर्णनों की संगत्ति नहीं बैठती । अथ मन्यते, उपनिषत्पाठादन्यत्रानिर्द्धाराज्जीवब्रह्मपरत्वेऽपि यतोरभेदाद् ब्रह्मपरतैव वाक्यस्य युक्तेति, तथापि कस्य निर्णायकत्वं, प्रकरणस्यार्थस्य वेति । उभयोरपि संदिग्धत्वादयुक्तो विचार इति चेत् ।

उपनिषद के पाठ के ब्रतिरिक्त यह निश्चित करना कठिन होता है कि यह जीव परक है या ब्रह्म परंक किन्तु उन दोनों में ब्रभेद होने से इस वाक्य को ब्रह्म परक मानना ही संगत है। इस प्रसंग में किसे निर्णायक मानें प्रकरण को या ग्रर्थ को ? दोनों में हीं संदेह होने से ब्रह्म परक मानना ही संगत है।

```
उच्यते— संदेहवारकं शास्त्रं पद शक्त्या तु निर्गेयः ।
जीवादूत्कर्षं शब्देन द्वयोर्वाक्येऽपि न क्षतिः ।
```

उक्त संशय का उत्तर देते हैं कि इस विषय में संदेह का निवारक, शास्त्र ही होता है, संदेह का निर्गंय पंदशक्ति से ही होता है जीव से उत्क्रुष्ट शब्द से ही उक्त प्रकरण में संदेह की निवृत्ति हो जाती है इससे दोनों वाक्यों की संगति हो जाती है, कोई क्षति नहीं होती '

गुहातपशब्दाम्यामिस्यर्थंः कृतंपिबतावित्यत्रैवं संशयः किं जीवद्वयं निरूप-यति ग्राहोस्वित् जीवब्रह्माणी वेति ? तत्र ब्रह्मप्रकरणस्य सामान्यत्वाद्, यस्तु विज्ञानवान् भवतीत्यग्रे विद्वंदविद्वतीर्वक्तव्यत्वात् तदर्थमुभयोः प्रथमं निर्देश उचितः । मंत्रेऽपि, ऋतं स्वर्गापवर्गलक्षणं सुखम् । मार्गद्वयस्यापि विहितत्वात् सुक्रुतलोकत्वम् । गुहातत्त्व विचागे हृदयंवा । जात्यपेक्षया त्वेकवचनम् । परमपराद्धं सत्यलोकः तत्रोभयोभोंगात् । ग्रविद्ययापिहित प्रकाशत्वादविद्रुष-मखायात्वम् । ब्रह्मज्ञानेनातिप्रकाशत्वादातपत्वं विदुषः । ग्रत एव विद्रुषः स्वरूप-्रह्मविदो वदंति, पंचाग्नयास्त्रिणाकेताश्चेतरम् । इन्द्रियमनसोस्त्वचेतनत्वान्न वाक्यार्थं संगतिः । वाक्यार्थयोगे हि विशेषण् निर्णयः । तस्माद्बद्वमुक्त जीवपरतयोपपन्नत्वात् तत्प्रकरण्णपाठान्न ब्रह्मवाक्यम् इति ।

गुह ग्रातप शब्दों से ही सब कुछ स्पष्ट हो जाता है। "ऋतं पिबन्ती" में ही संशय होता है कि इसमें दो प्रकार के जीवों का वर्णन है अथवा जीव और ब्रह्म कः है ? ब्रह्म के सामान्य रूप से वर्णन होने से तथा "जो विज्ञान वान होता है" इस वाक्य के श्रागे विद्वान श्रौर ग्रविद्वान का उल्लेख होने से तो दो जीवों का वर्णन ही समफ में ग्राता हैं। मंत्र में भी, स्वर्ग और ग्रपवर्य सुख के बोधक, ऋत शब्द का प्रयोग किया गया है। कर्म ग्रौर ज्ञान दोनों ही मागों को 4िहित माना गया है ग्रतः कमँयोगी ग्रौर ज्ञानयोगी दोनों को ही सुकृत लोक कहा गया हैं गुहा शब्द का प्रयोग तत्व विचार की दृष्टि से किया गया है ग्रन्थथा सीघे "हृदय" ही कहा जाता। जातिवाचक होने से गुहा शब्द में एक वचन का प्रयोग किया गया है। परंलोक का तात्थर्य पराई सत्य लोक से है, जहाँ कर्मयोगी ग्रौर ज्ञानयोगी दोनों ही भोगते हैं। ग्रिधचा से प्रकाश के ढक जाने के कारएग ही ग्रविद्वान के छायापन का उल्लेख है तथा ज्ञान से प्रकाशित होने से विद्वान के घूप रूप का उल्लेख है। ऐसे विद्वान के स्वरूप को ही ब्रह्मवेत्ता बतलाते हैं। गंचाग्नि साधक ग्रौर विग्णाचिकेताग्नि के साधक भिन्न भिन्न हैं (ग्रथाँत् प्रवृति मार्गी पंचाग्नि साधक तथा निवृत्ति मार्गी त्रिग्णाविकेताग्नि साधक हैं) इन्द्रिय ग्रौर मन तो श्रचेतन हैं इसलिए उनकी तो इस जगह वाक्यार्थ संगति हो नहीं सकती। वाक्यार्थ के योग में विशेषग्ण ही निर्णायक होतां है। इस प्रकार विचार करने से उक्त प्रकरण बद्ध मुक्त जीव सम्बन्धी ही समक्त ग्राता है। इस प्रकरण के पाठ से ब्रह्मवाक्यना तो समफ में ग्राती नहीं।

एवं प्राप्ते उच्यते-गुहांप्रविष्टावात्मानो । गुहा हृदयाकाशः तत्र सक्तदे-कस्मिन्प्रविष्टौ जीवपरम त्मानावेव । "ग्रनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य" इत्युभयोः प्रवेश श्रवणात् । न ह्ये कस्मिन हृदयाकाशे जीवद्वयं प्रवेष्टमर्हति । ग्रर्थस्त्वेवं संभवति । पूर्वाधिकरणे यथाभिलषित भोगो भगवति साधितः । प्रकारान्तरेणापि, "ऋतं सत्यं परं ब्रह्योति" ऋतसत्ययोब्रह्यत्व प्रतिपादनात् स्वरूपाऽमृतपातारौ । सुक्रुतमपि ब्रह्योव, तस्मात् तत्सुक्रुतमुच्यत इति श्रुतेः । स एव लोकः उपचारात् षष्ठी ।

उक्त मत पर सूत्र रूप से सिद्धान्त प्रस्तुत करते हैं, "गुहां प्रविष्टा-वात्मानों" इत्यादि । गुहा ग्रर्थात् हृदयाकाश में एक साथ प्रविष्ट जीवात्मा ग्रीर परमात्मा हैं । "ग्रनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य" इत्यादि श्रुति में दोनों के प्रवेश का स्पष्ट उल्लेख है । एक ही हृदयाकाश में दो जीवों का प्रवेश सभव भी नहीं है । यदि एक ही जीवात्मा के दो रूपों के प्रवेश की बात होती तो "जीवात्मानों" ऐसा प्रयोग किया जाता, केवल ग्रात्मानों के प्रयोग से तो यही ग्रर्थ सही जँचता है कि दो विभिन्न प्रकार की ग्रात्मायों प्रविष्ट हैं । पूर्व के ग्रधिकरएा में यछेच्छ भोग की माधना ही बतलाई गई है । प्रकारान्तर से भी "ऋतं सत्य पर ब्रह्मोति" कह कर ऋत और सत्य को बहा स्वरूप ही निहिचत किया है। इसी स्वरूपामृत को पान करने वाले दोनों का उल्लेख है। सुक्रुत शब्द भी ब्रह्म के लिए ही कहा गया है ''तत्सुक्रुतमुच्यते'' ऐसा श्रुति प्रमाग्र भी है। वही लोक है। सुक्रुतस्य में जो षष्ठी विभक्ति के प्रयोग है वह ''राहौ:शिर:'' की तरह भेदोपचारक है [ग्रौपचारिक है]

ग्रक्षरं वा परमपराद्धोपरि तत्रत्यानां परिदृश्यमानत्वात् छाया प्रति सारूपं सायुज्यं गतस्य जीवस्यापितथात्वात् ततोऽपि विभिष्टं ब्रह्म प्रकारानन्द-त्वादातपः परोक्षवादः । काण्डत्रयेऽपितद्वाद इति त्रयागां ग्रहगाम् । ग्रतो युक्त एवायमिति हि शब्दार्थः ।

'' परमे परार्ढों'' का तात्पर्य अक्षर से है, इसमें जो सप्तमी विभक्ति का प्रयोग है वह ''वृक्षाग्रे क्येनः'' की तरह औपरिष्टिक सामीप्य का द्योतक है, जिससे परम परार्ढ के ऊपर स्थित भगवान के प्रक्षर लोक का बोध होता है। उस लोक में दीखने वाले परमात्मा और जीवात्मा की भिन्न स्वरूप स्थिति को बतलाने के लिए छाया और आतप रूप से वर्णन किया गया है जो कि परोक्षवाद है। ग्रर्थात् परमात्मा की छाया पड़ने से उन्हीं के समान रूप वाला होकर उनकी बराबरी प्राप्त कर जीव भी वैसा ही हो गया, विशिष्ट ब्रह्म प्रकेट ग्रानन्द वाला होने से ही उसे ग्र.तप स्वरूप कहा गया है। वेद के तीनों ही काण्डों में परोक्षवाद है। सूत्र में किया गया हि शब्द का प्रयोग ''यह ग्रर्थ ही संगत है'' ऐसा निश्चयार्थक है।

नन्वप्रकृतत्वात् कथमेवमिति तत्राह-तद्र्शनात् तयोदर्शनं तद्र्शं नं, जीव-ब्रह्मणोः प्रतिपादनीयत्वात् । ''येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्ये, नायमस्तीति चैके, एतद्विद्यामनुशिष्टस्त्वयाहम्'' इति जीवः पृष्टः । ''ग्रन्यत्र धर्मादन्यत्रा-धर्मादन्यत्रास्मात् कृताकृतात्, ग्रन्यत्र भूताच्च भव्याच्च यत्तत् पश्यसि तद्व-देति'' ब्रह्मापि पृष्टम् । ''तत्र ब्रह्मं निरूप्य जीवं निरूपयन् उभयोस्तुल्यत्वेन महाभोगं निरूपयन् फलार्थं मध्ये स्वरूपं कीर्त्तंयति । ग्रतो ब्रह्मवाक्यमेवैतदिति सिद्धम् ।

"अन्मानौ" पद में स्पष्ट रूप से तो जीवात्मा परमात्मा शब्द का परि-ज्ञान होता नहीं फिर ये ही अर्थ कैसे निश्चित माना जाय, इस संशय पर सूत्रकार "तद्द्यानात्" पद का सूत्र में प्रयोग करते हैं प्रर्थात् उपनिषदों में जीव बह्य दोनों का भिन्न रूप से प्रतिपादन किया गया है । "इस मनुष्य के मर जाने पर इसका क्या रूप होता है ? इस प्रश्न पर, कोई कहता है कि इसका अस्तित्व रहता है और कोई कहता है इसका कोई अस्तित्व नहीं रहता; इस रहस्य को मैं आपसे जानना चाहता हूँ" यह जीव सम्बन्धी प्रश्न है। तथा— "अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मात्" इत्यादि ब्रह्म सम्बन्धी प्रश्न है। इस प्रसंग में ब्रह्म के स्वरूप का निरूपएा करके जीव स्वरूप को निरूपएा करने के लिए, उन दोनों के समान रूप से महाभोग को दिखलाने के लिए बीच में दोनों स्वरूप का वर्एन किया गया है, इससे निश्चित होता है कि यह वाक्य ब्रध्मपरक ही है।

#### विशेषणाच्च ।१।२।१२॥

विशेषणानि पूर्वोक्तानि जीवब्रह्मणोरेव संगतानि ग्रग्निमंवा ''ग्रात्मानं रथिनं विद्धि, सोऽध्वनः पारमाप्नोति, तद्विष्णोः परमं पदम्'' इति जीव प्राप्यं ब्रह्म ग्राह । ग्रत उभयोरेव सर्वेव्यावृत्या कथनादग्रिमग्नन्थपर्यालोचन-यापीदं ब्रह्मवाक्यमेव । ''द्वासुपर्णा इति निः संदिग्धम् । चकारः प्रकरणोक्त सर्वोपदपत्ति समुच्चयार्थः ।

पूर्वोक्त विशेष गों की संगति ब्रह्म और जीव दोनों में ही होती है। इसी प्रसंग में ग्रागे- ''ग्रात्मा को रथी जानो, उस मार्ग से उत्तीर्ग हो जाता है, बह विष्णु का परम पद हैं' इत्यादि में जीव के प्राप्य ब्रह्म का वर्गन किया गया है। तथा दोनों के सर्व विलक्षण कथन और ग्रागे के प्रन्थ की पर्यालोचना से भी यह ब्रह्म परक वाक्य ही निश्चित होता है। ''ढ्रासुपर्णा'' प्रादि श्रुति तो ग्रसंदिग्धरूप से इन दोनों का वर्णन करती ही है। सूत्रस्थ च का प्रयोग समुच्चय बोधक है, यह सूचित करता है कि प्रकरण के सभी वाक्य एक ही बात के समर्थक हैं।

#### म्रन्तर उपपत्तेः ।१।२।१३।।

''य एषोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यते, एष ग्रात्मेति होवाचैतद्मृतमभयमेतद् ब्रह्मोति, तद अद्यप्यस्मिन् सर्पिवोंदकं वा सिचतिवर्मंनी एव गच्छति'' इत्यादि अयूगते, तत्र संशयः, प्रतिबिम्बपुरुषस्य ब्रह्मात्वेनोपासनापरमिदं वाक्य, ब्रह्म-वाक्यमेवेतिवा ? विरुद्धार्थं वाचकत्वात्संदेहः ।

''जो यह ग्रांखों में पुरुष दीखता है,यही ग्रात्मा हैं यही ग्रमृत है यही ग्रभय है ग्रौर ब्रह्म है,यदि ग्राँख में घीया पानी ग्रादि जो भी वस्तुडाली जाती है, वह पलकों पर ही रहती है''- इत्यादि श्रुति है, इस पर संशय होता है कि इसमें प्रतिबिम्ब पुरुष का ब्रह्मत्वभाव उपासना की दृष्टि से वर्णन किया गया है ग्रथवा ब्रह्म का ही वर्णन है ? विरुद्धार्थवाचक शब्दों के प्रयोग से ही ऐसा संशय होता है।

तत्र दृश्यत इति वचनात् प्रतिबिम्ब एवायम् । ब्रह्म प्रकरणस्य च समाप्त-त्वादेषा ''सौम्य ! तेऽस्माट्विद्या स्रात्मविद्या च'' इत्युपसंहारात् तत्सिद्ध्यर्थं-मुपासनापरतैव वाक्यस्य युक्तः ।

''तत्र दृश्यते'' इस पद से तो प्रतिबिम्ब पुरुष का वर्ग्यन ही प्रतीत होता है । ब्रह्म प्रकरग्ण की समाग्ति में — ''है सौम्य ! तुफ्ते इस विद्या से ग्रात्मविद्या का उपदेश देता हूँ'' इस प्रकार का उपसंहार किया गया है, जिससे यह वाक्य उपासनापरक ही समभु में ग्राता है ।

प्रविरोधे हि ब्रह्मपरता । उपास्यत्वेन ब्रह्मधर्मागामन्वयो भविष्यतीत्येवं प्राप्त उच्यते-ग्रन्तरः, ग्रक्षिमध्ये दृक्यत् इत्युक्तः परमात्मेव, कुतः ? उपपत्तेः, उपपद्यते हि तस्य दर्शनमार्थम् सर्वत्र ब्रह्म पक्ष्यन् वहिः सन्निधाने तस्य स्थान-स्योत्कृष्टत्वात् तत्र भवन्तमुपदिशति । ''लोकं वा व तेऽवोचन्नहं तु ते तद्-वक्ष्यामि'' इति महदुपत्रमाच्च । प्रतिबिम्बमात्रस्य च न पुरुषत्वनियमः तस्माद् विरोधाभावाद् ब्रह्मवाक्यमेव ।

इस वाक्य में ग्रादि से ग्रन्त तक एक भी विरुद्धार्थ पद नहीं हैं जिससे कि संशय किया जाय, सारे ही पद ब्रह्म की विशेषता के द्योतक हैं, इससे ब्रह्म परक वाक्य माना जाय, ऐसा कहना कठिन है उपास्य रूप से ब्रह्म धर्मों का ग्रन्वय हो सकता है। इस पर सूत्र प्रस्तुत करते हैं, ग्रन्तरः ग्रर्थात् ग्रांखों के मध्य में दृश्य परमात्मा ही हैं क्यों कि उनके दर्शन को बात ही ऋषि मत सम्मत है, सर्वत्र ब्रह्म दर्शन का उत्क्रुष्टतम स्थान नेत्र ही है इसलिए उसमें भगवान की स्थिति बतलाई गई है ''लोक वा व'' इत्यादि में परमात्मा के उत्क्रुष्ट निवास स्थलों का वर्णन करते हुए प्रकरण का उपक्रम किया गया है। केवल प्रतिबिम्ब को कहीं भी पुरुष कहा भी नही गया ह, इसलिए कहीं भी विरोध नहीं है, उक्त वाक्य ब्रह्म परक ही है।

स्थानादिव्यपवेशाच्च ११२११४॥

एतं संयद्वाम इत्याचक्षते "एतं हि सर्वाणि वामान्यमिसंयंभि, एष उ एव वामनीरेष हि सर्वाणि वामानि नयति, एष उ एव भामनीरेष हि सर्वेषु लोकेषु भातीति" वामानि कर्मफलानि, तेषामेव मनोहरत्वेन तदर्थं कर्म कररणात् । कर्मफलयः कर्मफलदानं च यत् इति स्वर्गाग्वर्गफल दातृत्वमुक्तम् सर्वलोकेषु भानं च, एष इति तमेवाक्षिपुरुषं निर्दिश्य स्थानादिव्यपदिश्यते न हि प्रतिबिम्बात्मनः स्थानादि व्यदेशः संभवति ।

इस ग्रक्षिपुरुष को ही संयद्वाम कहा गया है-"इससे ही समस्त वाभों की संगति होती है, यही वामनी है सभी वामनियों की प्राप्त कराता है, यही भामनी है, यही समस्त लोकों में प्रकाशित है" इत्यादि । वामानि ग्रर्थात् कर्म फलों को वे कर्मफल उसी के लिए मनोहर होते हैं जो उन परमात्मा के लिए कर्म करते हैं । कर्मफल दान उन्हों के द्वारा कहा गया जिससे स्वर्गाप-वर्ग फल दात्तृता दिखलाई गई । समस्त लोकों में वही प्रकाशित हैं, उन्हें ही प्रक्षिपुरुष बतलाकर उनके स्थानविशेष का जिर्देश किया गया है, प्रति-बिम्बात्मा के स्थान का उल्लेख कहीं भी नहीं है । इसलिए इसे प्रतिबिम्ब पूरुष का स्थान नहीं कह सकते ।

चकार।देतत्तुल्यवाक्यास्याप्ययमेवार्थः । इन्द्रविगोचन प्रजापति संवःदे– 'ग्रथयोऽयं भगवोऽप्सु परिव्यायत इत्यासुरम् न त् ४ एषोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यते इत्यादि तस्मादक्षिपुरुषो ब्रह्मवि ।

सूत्र में च के प्रयोग से यह दिखलाते हैं कि उक्त वाक्य के तुल्य अन्य-वाक्य का भी यही तात्पर्य है। इन्द्र विरोचन प्रजापति के संवाद में जैसा कि अगता है — ''हे भगवन ! यह जो जल में प्रतिबिम्ब दीखता है यह आसुर है, यह ग्रक्षिपुरुष नहीं है' इसमें स्पष्टत: प्रतिबिम्बत्व का निराकरण है इससे निश्चित होता है कि ग्रक्षिपुरुष ब्रह्म ही है।

#### सुखविशिष्टाभिधानादेव ।१।२।१४॥

ननु किमित निर्बन्धेन ब्रह्मवाक्यत्वम् संपाद्यते उपासना परत्वे को दोषः ? इत्याशंक्याह सुखविशिष्टाभिधानात् । ''एतदमृतमभयमेतद् ब्रह्म'' इति, यद्यत्रोपासना विधीयेत एष ग्रात्मेति, तथा ग्रमृतादि वचनं व्यर्थस्यात् । तद्धर्माएगं पूर्वमेव प्राप्तत्वात् । तस्मादमृतमानन्दः, ग्रभयंचित् ब्रह्मसत्, सच्चिदानंदात्मा इत्युक्तं भवति । श्रत एष ग्रक्षिपुरुषं निर्दिषय सुखविशिष्ट मभिष्ठीयते । सच्चितोर्नं ब्रह्मस्यापकत्वमिति सुखमेव निर्दिष्टम् । ग्रतः सुख विशिष्टाभिघानादेक ब्रह्म वाक्यमिति एषा मुख्योपपत्तिरित्येवकारः । चकारात सदादिभिरपि, तस्माद् ब्रह्म वाक्षिपुरुषः ।

किन विशिष्ट ग्राधारों पर ब्रह्मवाक्यता का समर्थंन करते हो, उपासना षरक वाक्य मानने में क्या दोष है ? इस संशय का उत्तर देते हैं---सुखविशिष्टाभिधनात'' प्रर्थात ग्रक्षिपुरुष को सुखविशिष्ट कहा गया है उसी ग्राधार पर समर्थन करते हैं। 'यही ग्रम्त ग्रभय यही ब्रह्म है'' इत्यादि विशेषण इसके लिए दिए हैं यदि उक्त प्रसंग में उपासना की बात मानी जाय तो, ''यही ग्रात्मा'' ग्रौर ग्रम्त ग्रादि शब्दों के प्रयोग व्यर्थ ही हो जावेंगे। परमात्मा की इन विशेषताग्रों का तो पहिले ही उल्लेख हो चुका है। ग्रम्त ग्रानंदवाची, ग्रभय चित् वाची तथा ब्रह्म सत वाची पद हैं इस प्रकार "एतदम्तमभयभेतद् ब्रह्म" में सच्चिदानंद परमात्मा का स्पष्ट उल्लेख है। इस ग्रक्षि पुरुष के लिए ही सुखविशिष्ट का प्रयोग किया गया है। वस्तूत: सत् ग्रौर चित् ये दोनों उतने, ब्रह्म के स्वरूप के ख्यापक शब्द नही हैं जितना कि ग्रानंद शब्द है, इसलिए उसे सुख शब्द से ही विशेष रूप से निर्देश किया गया है। उसे सू विशिष्ट बतलाया गया इस ग्राधार पर ही इस वाक्य को ब्रह्म परक कहा गया है। एकमात्र यही मुख्य ग्राध र है। सूत्रस्थ च बतलाता है कि सत् चित् भी उसी के लिए प्रयोग किये जाते हैं, उनका प्रयोग भी है इसीलिए ब्रह्म ही ग्रक्षि पुरुष है ।

#### अतोपनिषत्कगत्याभिधानाच्च १।२।१६।।

स्वरूपतो निर्णीय फलतो निर्णयमाह — श्रुतोपनिषत्कस्य; श्रुता उपनिषद् विद्या येन तस्य प्रविदो या गतिर्देवयानाख्या सा श्रक्षिपुरुषविदोऽ-प्युच्यते — ''ग्रथ यदु वै वास्मिन् शव्यं कर्म कुर्वन्ति, यदि च नाचिष-मेवाभियन्ति'' इत्युपकम्य — ''चन्द्रमसो विद्यतं तत्पुरुषोग्रमानव: स एतान ब्रह्म गमयति, एष देवपथो ब्रह्म थ इत्येतेन प्रतिपद्यमाना इमं मानव मावर्त्तं न।वन्तं न्ते'' इति ब्रह्म विदोऽग्येष एव मार्गः पुनरावृत्ति रहित: । चकारस्तुक्त समुच्चेयेनाधिकररणपूर्ण्रारवबोधक: ।

स्वरूप से निर्ग्य करके अब फ़लं से निर्णय करते हैं। उपनिषद् विद्या विदों की जो देवयान गति बतलाई गई है वही ग्रक्षिपुरषवेत्ताओं की भी कही गई है जैसे—''यदि इस पुरुष के ज्ञाता का ग्रौद्ध्वंदैहिक संस्कार किया जाय या न किया जाय वह ग्रींचरादि गति ही प्राप्त करता है'' ऐसा उपकम करके—''वह वन्द्रमा से विद्युत विद्युत से ग्रमानव दूतों को प्राप्त होकर उनके ढारा ब्रह्म तक पहुँचाया जाता है, यही देवपथ ब्रह्म पथ है, इससे जाकर यह मानव पुन: नहीं लौटता'' इत्यादि—ब्रह्म वेत्ता का भी यही पुनरावृत्ति मागे है । सूत्रस्थ चकार समुच्चय बोधक है, जो कि ग्रधिकरएग की पूर्त्ति की सूचना दे रहा है ।

### ग्रनवस्थितेरसंभवाच्च नेतरः ।१।२।१७॥

इदमेवाधिकरणुं पुनर्निपेधमुखेन विचारयति । ननूपासना गरत्वेऽपि सर्वमुपपद्यते । तद्धमंव्यपदेशेनैवोपासनोपपत्तेः । ग्रतः सर्वा उपपत्तयो व्यपदेशिवद् भावेन संगच्छन्त । इत्येवं प्राप्त उच्यते-इतरो नात्र वाक्यार्थः, ग्रनवस्थितेरस्थिरत्वात्, उपदेशकवाक्यत्वादुपदेष्टुरेव चक्षुर्गंतं भवेत् । तथा च वक्तुर्दर्शनाभावादनाप्तत्वम् । द्रष्दुरपगमे चापगच्छति सद्वितीये तु सद्वितीयः । उपासनाकालेच सुतरामनवस्थितिः सद्वितीयोपासनायामपि श्रवण मननयोभिन्नविषयत्वात् ग्रनवस्थितिः । वक्तुरेव नियमे गुरोर्निबन्धेन सूत्तरामनवस्थितिः ।

इसी ग्रधिकरएग को पुनः निषेध करते हुए विचार करते हैं कि ग्रक्षि पुरुष को उपासनापरक मानने से भी सब कुछ बन सकता है, ग्रर्थात् ग्रक्षिपुरुष को ब्रह्म सिद्ध करने के लिए ऊपर जितने भी प्रमाएग उसके पक्ष में उषस्थित किये हैं वे सभी उपासना के पक्ष में भी घटित हो सकते हैं. क्यों कि वे सारे परमात्मा के घर्म उसकी उपासना से संबद्ध हो सकते हैं क्यों कि वही तो उपास्य है। इस पर सूत्र प्रस्तुत करते हैं, कि ब्रह्म के ग्रतिरिक्त दूसरी कोई भी वाक्यार्थ की नहीं हो सकता परमात्मा ही एकमात्र निरन्तर नेत्रों में स्थित रह सकते हैं, दूसरा ग्रौर कोई स्थिर नहीं रह सकता। यदि किसी सामने वाले व्यक्ति को दृष्टिगत माना जाय तो उसके चले जाने पर ग्रक्षि पुरुष की ग्रग्नाप्त हो जावेगी क्यों कि वह तुम्हारे कथनानुसार सामने वाले पुरुष का प्रतिर्विब मात्र ही तो था। ग्रक्षि पुरुष का द्रष्टा यदि चला जावे तो उसका प्रतिर्विब मी चला जावेगा, कोई दूसरा ग्रावेगा वह भी ग्रक्षिपुरुष को देखेगा ग्रौर ग्रपना ही प्रतिबिम्ब बतलावेगा, निश्चित रूप से कोई यह भी कह नहीं सकता कि नेत्रगत छवि स्थिर या ग्रस्थिर है। उपासना काल में भी ग्रस्थिरता ही रहेगी, क्योंकि उस समय श्रवएा मनन की भिन्न स्थिति रहती है ग्रतः ग्रस्थिरता म्वाभःविक है। उपासना काल में चित्त को स्थिर करने के लिए नैत्र बन्द करेंगे तो प्रतिबिम्ब का ग्रभाव हो जायगा, उपास्य रवरूप के प्रतिबिंब का भी ग्रभाव होगा ग्रतः ग्रस्थिरता होगी। यदि हम किसी उपदेष्टा का उपदेश श्रवएा कर रहे हैं तो उपदेष्टा के स्वरूप का जो प्रतिबिंब हमारे नेत्रों में या हमारा प्रतिबिंब उसके नेत्र में पड़ रहा है तो यदि हम प्रतिबिंब देखने की ग्रोर ग्रपने मन को लगावेंमें तो हमें श्रुत वस्तु कुछ भी समफ में नहीं ग्रावेगी ग्रौर यदि ध्यान से मुनेंगे तो उस प्रतिबिंब को देख नहीं सकेंगे इस प्रकार उसके ग्रस्तित्व के विषय में निश्चित मत नहीं कर सकते । यदि वक्ता के उपदेश को मानकर ही उसपर विश्वास करने की बात है तो फिर गुरू वचन का ही विश्वास किया जा सकता है क्योंकि वही श्राप्त वक्ता है यदि वे न हों तो फिर उसका निर्णायक कौन होगा निर्णेय भी क्या होगा ? ग्रनिश्चतता ही रहेगी।

किंच, मनसो हि उपासनं कत्त्तंव्यं, तत्र चासंभव एव तावृश धर्मवत्त्वं च न संभवति । द्यासुरत्वं च भवेदिति चकारार्थः । तस्मादक्षिस्थाने सहज एवन्योभगवानस्ति तत्परमेवैतद्वाक्यमिति सिद्धम् । व्यापक सर्वंगतस्य सर्वतः पाणिपादान्तत्वादानन्दमूर्त्ति भगवान एव, ब्रह्मवादे त्वेषेव मर्यादा । सगुरणवादो ब्रह्मवादाज्ञानादिति ।

यदि कहें कि मानसिक उपासना करनी चाहिए, तब तो अक्षिपुरुष की प्रतिबिंब उपासना की बात बिलकुल ही असंभव है, जो प्रत्यक्ष में उसको देखते हुए प्रनुभूति होती है वह मानसिक रूप में कदापि संभव नहीं है। बल्कि नेत्र बन्द कर अक्षिपुरुष के प्रतिबिंध का मन में घ्यान करने पर बजाय दैवभाव के ग्रासुरभाव ही होगा। इस प्रकार विवेचन करने पर यही निश्चित होता है कि सहज स्वरूप भगवान ही प्रक्षिपुरुष के रूप में इस वाक्य में बतलाये गए हैं, यही मानना समीचीन है। व्यापक सर्वंगत सभी जगह हस्त चरणों के प्रसार करने वाले ग्रानंदर्मूति भगवान ही हैं, प्रर्थात् उनका ग्रानंद स्वरूप सभी जगह ब्याप्त है, ब्रह्मवाद में यही मानना उचित है। उस व्यापक परमात्मा को प्रकट होने के लिए स्वरूप स्थान भी पर्याप्त है, यह संशय नहीं किया जाना चाहिए कि, व्यापक सूक्ष्म नेत्र विन्दु में कैंसे व्याप्त हो सकता हैं। ब्रह्म ही सब जगह व्याप्त है ऐसी मान्यता ही ब्रह्मवाद के नाम से प्रसिद्ध है, सगुएगवादी वे ही हैं जो कि एक देश में ही ब्रह्म का चिन्तन करते हैं, ये निम्नकोटि के उपासकों का ही मार्ग है, उनके लिए ब्रह्मवाद ग्रशक्य सा है तभी वे एकदेशीय उपासना में संलग्न होकर साधना करते हैं।

### ग्रन्तर्याम्यधिदैवादिषु तद्धमंव्यपदेशात् १।२।१८।

''य इमं च लोकं परं च लोकं सर्वाणि च भूतान्यन्तरो यमयति'' इत्यु-पक्रम्य श्रूयते ''यः पृथिव्यां तिष्ठन् पृथिव्या ग्रन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयति इत्येष त ग्रात्मान्तर्याम्यमृतः'' इत्यादि ।

तत्राधिदैवमाधिलोकमधिवेदमधियज्ञमधिभूतमध्यात्मं च कश्चिदन्तरवस्थितो यमयिताऽन्तर्यांमीति श्रूयते । तत्र संग्रयः किमन्तर्याम्याधिदेवादिषु सर्वत्रेक एव, श्रथाधिदैवादीनः भेदात् भिद्यत इति ।

' जो इस लोक, परलोक ग्रीर समस्त भूतों का संयमन करते हैं'' ऐसा जपकम करते हुए श्रुति कहती है — ''जो पृथिवी में स्थित होकर पृथिवी क ग्रन्तर्यामी हैं जिन्हें पृथिवी नहीं जानती पृथिवी ही जिनका शरीर है, वह भ्रन्तर्यामी रूग से पृथिवी का संयमन करते हैं, वे ही तेरे भी ग्रन्तर्यामी ग्रमृत हैं'' इत्यादि ।

इस प्रसंग में, अधिदैव, अधिलोक, अधिवेद, अधियज्ञ, अधिभूत और अध्यात्म रूप से किसी अन्तः स्थित अन्तर्यामी के द्वारा संयमन की बात कही गई है। इस पर संशय होता है कि-अधिदेव आदि के भेद से भिन्न भिन्न है।

सामान्यनस्त्वन्तस्वद्धर्मोपदेशादिति न्यायेन अत्रापि ब्रह्मत्वं सिद्धमेव । यथा शब्दभेदात् संदिह्यते । श्रधिदेवादि षड्भेदा श्राधार धर्मा भगवत्युपचर्यन्ते, अथवा संज्ञा विशिष्टा ग्रन्य एवेति ? तत्र तत्तदधिक्वत्य यो वर्त्ततेऽभिमानेन तस्य तादृश शब्द प्रयोगः ।

सामान्य रूप से तो ''ग्रन्तस्तद्वमोंपदेशात्'' इस न्याय से यहाँ भी ब्रह्म ही ग्रन्तर्यामी रूप से सिद्ध होते हैं। शब्द भेद से ही संदेह होता है। ग्रधिदेव आदि छः भेद ग्रावार धर्मों के रूप से भगवान में ही घटित होते हैं ग्रथवा सज्ञा विशेष रूप से भिन्न ही हैं? लगता है उन उन स्थानों में ग्रभिमानी रूप से जो जो देवता स्थित हैं उनके लिए वसे ही शब्दों का प्रयोग किया गया है। श्वधिलोकादयक्ष्य शाखान्तरेऽन्यत्रैव प्रसिद्धायोगख्यापकाः पंचस्वधिकर-णेषु, श्रधिलोकमधिज्यौतिषमित्यादि, ग्रतोऽधिदैवादि शव्दा यौगिकाः सन्तो न भगवति वत्तितुमुस्सहन्ते । नाप्यन्ये कल्पनीया यद्धर्मा उपचाराद् भगवति भवेयुः । कल्प्यमानस्य सर्वानुस्यूतस्य तादृशस्य भगवद्व्यतिरिक्तस्यासंभवात् । तस्मादन्तर्यामित्राह्मार्यां कुत्राप्ययुक्तं सत् तत्तदभिमानि देवता स्तुतिपरमेव तत्तदुपासनार्थं भविष्यति । ग्रज्ञानं चासंदेहे संदेहवदुपद्यते देहोऽसवोऽक्षा इति न्यायाद्वा । स तु निषिद्ध संज्ञा भगवति कल्पयित्तं शक्येति ।

अधिलोक आदि पांच, तैत्तरीय शिक्षोपनिषद् में योग तत्त्व के पांच रूपों में बतलाये गये हैं ''ग्रधिलोकमधिज्यौतिषमित्यादि'' इससे निश्चित होता है कि ग्रघिदैव ग्रादि शब्द यौगिक हैं, उन्हें भगवान में घटित नहीं कर सकते और न किसी अन्य देवता के लिए ही इनकी कल्पना कर सकते हैं, जिनके ये धर्म ग्रौपचारिक रूप से भगवान में कहे जा सकें। ग्रर्थात् यह नहीं कह सकते कि ये अन्यान्य अभिमानी देवताओं के वाचक शब्द हैं, भगवान सर्वाधि-देव हैं ही इसलिए श्रीपचारिक रूप से इनका प्रयोग भगवान के लिए किया गया है। यदि ऐसा मान लोंगे तो भगवान तो सब में अनुस्युत हैं ही उनके अतिरिक्त किसी ग्रन्थ में वैसी विशेषतायें हो नहीं सकती यही कहना होगा। लगता है अन्तर्यामी ब्राह्म ए. उन उन स्थानों के अभिमानी देवताश्रों की स्तुति के रूप में ही प्रस्तुत है। प्रज्ञानवश असंदिग्ध विषय भी संशयित प्रतीत होता है—जैसा कि भागवत षष्ठ स्कन्ध में दक्ष प्रजापति स्तुति करते हैं—''देहोऽसवोऽक्षा मनवोभूतमात्रा नात्मानमन्यं च विदुःपरं यत्, सर्वं पुमान् वेद गुर्णाश्च तज्ज्ञो न वेद सर्वज्ञमनंतमीडे ।'' प्रर्थात्-हे भगवन ! देह, प्रास, इन्द्रिय, श्रन्तः करएा की वृत्तियाँ पंच महाभूत श्रौर उनकी तन्मात्रायें ये सब जड़ होने के कारए। अपने को और अपने से अतिरिक्त को भी नहीं जानते परन्तु जीव इन सब को स्रोर इनके कारएा, सत्त्व रज तम इन तीन गुएाों भी जानता है किन्तु दृश्य ग्रथवा ज्ञेय रूप से ग्रापको नहीं जान सकता, क्यों कि मापही सबके ज्ञात। और अनन्त हैं, इसलिये मैं केवल आपकी स्तुति मात्र कर रहा हूँ।'' इसलिये भगवान के लिए इन निषिद्ध विशेषग्रों की कल्पना नहीं कर सकते ।

एवं प्राप्ते उच्यते—''ग्रन्तर्याभ्याधिदैवादिषु'' ग्रन्तर्यामी ग्राविदैवादिषु भगवान् एव, नान्यस्तादृशो भवितुमहैति । नमु चोक्तं भगवतिकद्यं निषिद्ध कल्पनमिति-तत्राह-तद्धर्मव्यपदेशात् तेषांधर्मास्तद्धर्माः तत्प्रयुक्त वोधकाः, ते विशेषेग् भगवत्यपदिश्यन्ते । सर्वेषां तत्तरकार्यसग्मर्थ्यं च भगवतों न तु स्वत-स्तेषामिति । एवं च सत्यन्यत् सर्वं संगतं भवति । तस्माद् ब्रह्मवाक्यमेव । ग्रन्थथा त्वधिकरग् रचना, ग्रन्तस्तद्धर्मीधिकरग्गेन गतार्थत्वायुक्तं व ।

उक्त मत पर, "अन्तर्यामि" इक्ष्यादि सूत्र प्रस्तुत करते हैं ग्रर्थात् ग्रध-दैवादि में अन्तर्यामी भगवान ही हैं, कोई और वैसा नहीं हो सकता। जो यह कहो कि भगवान की ऐसी निषिद्ध कल्पना क्यों की ? उसका उत्तर देते हैं— "तद्धमंउपदेशात्" अर्थात् उक्त प्रकरण में जो अन्तर्यामी के लिए विशेषण प्रकुक्त हैं वे परमात्मा के लिए किये गये अन्यान्य विश्वेषणों की ही प्रतिकृति हैं? उन विशेषणों से भगवान को ही विभूषित किया जातन है, यदि किसी में उन विशिष्ट कार्यों का सामर्थ्य होता भी है तो वह भी भगवान की ग्रन्तः प्रेरित शक्ति से होतग है, स्वतः किसी में नहीं होता। ऐसा सिद्धान्त मान लेने से उक्त प्रसंग में जो कुछ भी असंगत्तियां दृष्टिन्त होती हैं वे भी सुसंगत हो जाती हैं, इससे यही विश्वित होता है कि यह ब्रह्म परक वाक्य ही है। यदि ऐसा नहीं मानेंगे तो इस अधिकरण की रचना ही व्यर्थ हो जायेगी, अन्तरत्तद्धर्मीधकरण से ही यह अधिकरण गतार्थ है।

### न च स्मार्त तद्धर्माभिलापात् ।१।२।१६।।

ननु ब्रह्मवादे ग्रन्तयामी न प्रसिद्धः । जीवक्रह्मजडानामेव प्रसिद्धत्वात् । ग्रत्वोऽन्तर्यामिरएः सांख्यपरिकल्पितस्य गुरायोगात् तादृशस्यक्रह्मत्वे वा कः पुरुषार्थों भवेत् ? नहीश्वरं प्रकृति धर्मारूढ़मन्तर्यामिरां मन्यन्ते तादृशस्यो-पनिषत्स्वभावात् पूर्वपक्ष न्यायेन स्तुतिपरत, तन्मतस्य वा श्रौतत्वम् ।

ब्रह्मवाद में अन्तर्यामी की बात तो प्रसिद्ध है नहीं वहां तो स्पष्टतः जीव, ब्रह्म, जड़ इन तीन तत्त्वों की ही प्रसिद्धि है, अन्तर्यामी की बात तो सांख्य वादियों की परिकल्पना है, यदि उन्हीं गुएगों की समानता के आधार पर हम आद्धा की अन्तर्यामिता की भी परिकल्पना करते हैं तो उसमें ब्रह्म की क्या वक्षेत्रवता होगी ? सांख्य वादी भी प्रकृति के धर्म अन्तर्यामिता को ईश्वर में नहीं स्वीकान्ते । फिर यदि हम उन्हें अपने ब्रह्म में स्वीकारते हैं तो वह सांख्य वाइयों की स्तुति मात्र सिद्ध होगी, या उनके मत को शास्त्र सम्मत मलना पड़ेगा। इत्याशंक्य परिहरति-न च स्मात्तं, स्मृति प्रसिद्धं स्मात्तं सांख्यमतसिद्धं इति यावत् । तादृशमन्त्वययांमिरूपमत्र मवितुं नार्हति । कुतः ? अतद्धर्भा-भिलापात्, तद्धर्माणामनमिलापात्, तद्विरुद्धधर्माणां चाभिलापात् । न इत्य सत्वरजस्तमोगुणास्तत्कायं वा ग्रभिलप्यते । तद्विरुद्धाश्चेते धर्मा, "यस्य पृथिवी शरीरम्" इत्यादि । तस्मात् सांख्यपरिकल्पितं नान्तर्यामि रूपमत्र भवितुमहंतीति सिद्धम् । एनं मति ब्रध्धधर्मा एवते भवन्तीति ब्रह्मव/दः फलिष्यति ।

उपर्युक्त धार्शका को प्रस्तुत करते हुए उसका परिहार करते हैं कि सांख्य स्मृति सिद्ध अन्तर्यामिता की बात हमारे ब्रह्मवाद में नहीं हो सकती क्यों कि हमारे यहाँ उस प्रधान के धर्मों का उल्लेख नहीं है, अपितु उसके धर्मों से विरुद्ध धर्म ही हमारे यहां अन्तर्यामी के बतलाये गये हैं। सत्वरजतम गुएा और उनके कार्यों की इस प्रसंग में कोई चर्चा नहीं है। "पृथिवी जिनका शरीर है" इत्यादि विशेषतायें, सांख्यपरिकल्पित प्रधान के स्वभाव से नितान्त विपरीत हैं। इसलिए सांख्यपरिकल्पित अन्तर्यामी का रूप इस स्थान पर नहीं हो सकता, अपितु ये सब ब्रह्म धर्म ही हैं ऐसा मानने में ही ब्रह्म वाद की महत्ता है।

### शारीरश्चोभयेऽपि हि भेदेनंनमभिधीयते ।१।२।२०।।

ननूक्त न्यायेन शारीर एव भवतु, को दोषः ? किमिति ब्रह्मपरत्वं कल्प्यम् ? इति, तत्राह—शारीरण्च, नेत्यनुवर्त्ते । शारीरश्च जीवो नान्तर्या-मिब्राह्मणे तत्तदभिमानरूपो यस्य पृथिवी शरीरामिति वाक्यानुरोधेन भवितु-मईति, ततोऽपि भिन्नतयाऽन्तर्यामिणो वचनात् । उभयेऽपि काण्वमाध्यन्दिन ब्राह्मणाढयेऽपि एवं जीवं भेदेनेवाधीयते ब्राह्मणाः । "य आत्मनि तिष्ठन्" इति माध्यन्दिनाः । नचाऽत्मशब्देनान्यः संभवति । प्रन्येषां पूर्वभेव पठितत्वात् आत्तेहि जीवमाह । तस्मादन्तर्यामिब्राह्मणे ब्रह्मां व वाक्यार्थं इति सिद्धम् ।

उपर्युक्त जो तर्क ग्रापने सांख्य मत के निरसन में प्रस्तुत किये हैं उनके ग्राधार पर तो शारीर जीवात्मा ही ग्रन्तर्यांमी समफ में ग्राता है, उसको मानने में कोई दोष भी समफ में नहीं ग्राता । उक्त प्रकरण को ब्रह्मपरक मानने में पुष्ट ग्राधार ही क्या है ? इस मत पर ''शारीरश्च'' ग्रादि सूत्र प्रस्तुत कर सिद्धान्त निर्णंय करते हैं । शारीर जीवात्मा, ग्रन्तर्यामि ब्राह्मण में वर्ण्य "पृथिवी जिसका शरीर है" इत्यादि के ग्रभिमानी देवता के रूप में नहीं हो सकता । दूसरी बात ये है कि काण्व श्रौर माध्यन्दिन दो ब्राह्मणों में ग्रन्तर्यामी तत्त्व को भिन्न रूपों से वर्णन किया गया है उनमें इस जीव को श्रन्तर्यामी तत्त्व से स्पष्टतः भिन्न बतलाया गया है । जिससे संदेह का ग्रवकाश ही नहीं रह जाता । "जो विज्ञान में स्थित होकर" काण्व ब्राह्मण तथा "जो श्रात्मा में स्थित होकर" माध्यन्दिन ब्राह्मण के वचन हैं । इनमें जिस ग्रात्मा में स्थित होने की बात कही गई है वह ग्रात्मा, जीवात्मा के ग्रतिरिक्त दूसरा कोई ग्रोर नहीं हो सकता । श्रौरों की बात तो इस वाक्य के पहिले ही कहते श्राये हैं, ग्रन्त में श्रात्मा शब्द से जीव का ही उल्लेख किया गया है । इससे निश्चित ही श्रन्तर्यामी ब्राह्मण में ब्रह्म का वर्णन ही सिद्ध होता है ।

### अदुश्यत्वादिगुणको धर्मोक्तेः ।११२।२१।।

मुण्डके हि अयते "कस्मिन्नु भगवो विज्ञातः" इति पृष्टे "द्वे विद्ये वेदितव्ये" इत्युत्तरमाह । तत्र नामरूपात्मकजगतो विज्ञानार्थं नामांशे वेदादिः रूपांशे परा च तत्र वेदादिविद्यायां न संदेहः । परायां संदिहाते । किमेषा सांख्यमत विद्या, ब्रह्म विद्या वा ? सांख्य धर्माभिलापात् संदेहः ग्रथपरा यया तदक्षरमधिगम्यते, "यत्तदद्वे स्थमग्राह्ममगोत्रवर्ण्ममध्कुरश्रोत्रं तदपाणि-पादंनित्यंविश्रुंसर्वंगतंसुसूक्ष्मंतदव्ययं, तद्भूतयोगि परिप्रध्यन्ति धीराः" "इत्यादि, ग्रन्ने च" दिव्यो ह्यमूर्त्तः पुरुषः स वाह्याऽम्यन्तरो ह्यजः, ग्रत्राणो ह्यमनाः शुभ्रो ह्यक्षरात् परतः परः "इत्युक्त्वा" "एतस्माज्जायते" इति निरूप्य 'ग्रन्मिमूर्द्धा चश्चर्ण्णी चन्द्रसूर्यों" इत्याटिना रूपमुक्त्वा पुनः पुरुषात् मृष्टियाह । तत्रकप्रकरण्रत्वात् एकवाक्यता वक्तव्या । तत्राक्षरपुरुषयोर्भदः प्रतीयते, तयोहभयोरपि सृष्टिः, तद् ब्रह्मवादे न संगच्छते । तस्मात् माख्य-मतमेवतत् । प्रक्रतिपुरुषयोः शिल्टत्वादन्यतरप्राधान्येतोभयोः सुष्दृत्वम् । उभयात्मकत्वाज्जगतः । रूण्मपि सम्ष्टेत्यण्टीनां ग्रग्ने हि उत्त्पत्तिः—इति । तिरोहितरूपत्वान्न ब्रह्मविद्या, किन्तु स्मृतिरेवेति । ब्रह्मविद्या, वेदविद्या, उन्वाराद् वेति ।

मुण्डको निषद् का वाक्य है कि-''भगवन् ! तत्त्व को कैसे जानें ? ' ऐसा प्रश्न करने पर ''दो विद्यार्थों को जानैना चाहिए'' ऐसा उत्तर दिया गया।

21 21

इस प्रसंग में नाम रूपात्मक जमत के जानने की बात कही गयी है, नाम की जगनकारी के लिए तो वेदादि के स्वाध्याय की बगत तथा रूप की जानकारी में परा विद्या की चर्चा है। वेदादि विद्या के विषय में तो संशय की गंजायस ही नहीं हैं। परा विद्या के विषय में संशय होता है कि ये सांख्यमत विद्या की चर्चा है अथवा ब्रह्म बिद्या की ? सांख्य घर्म सम्मत विद्या भी उनके तंत्र में परा विद्या के नाम से ही प्रसिदि है, इसलिए संग्रय होता हैं। जैसा कि पराका वर्णन है -- "परा से अक्षर को जाना जाता है," उस अक्षर को धीर लोग ग्रदश्य, ग्रग्राहा, ग्रगोत्र, ग्रवर्ए ग्रचक्ष, हाथ पर रहित, नित्य व्यापक, सर्वत्र परिपूर्ण, ग्रति सूक्ष्म, सर्वथा ग्रविनाशी, समस्त भूतों के कारण रूप से देखते हैं' इसके आगे पुरुष की विशेषताएँ बतलाते हए कहा ''दिव्य, निराकार पुरुष, जन्म रहित, सभी जगह व्याप्त, प्राणों ग्रोर मन से ग्रग्राहा शुम्र तथा श्रक्षर से भी अतीत है" इसके बाद "इसी से सुष्टि होती है" कहते हुए "ग्रग्नि मुर्ढा तथा सूर्य चन्द्र उसके नेत्र हैं" इत्यादि से उसके स्वरूप का निरूपण करते हुए उस पुरुष से सृष्टि का वर्णन किया गया है। एक ही प्रकरण में ये सारा वर्णन है इसलिए दोनों को एक विषय ही मानसा पड़ेगा इसमें अक्षर प्रोर पुरुष का भेद स्पष्ट रूप से ज्ञात होता है। उन दोनों से ही सुष्टि की बात भी कही गई है। ब्रह्मवाद में यह मत संगत नही होता। इससे निधिचत होता है कि इस मत में सांख्य मत का ही निरूपण है। प्रकृति श्रीर पुरुष के एक दूसरे से मिले होने से, किसी एक की प्रधानता न होकर दोनों की ही सुष्टि निश्चित होती है, जगत की सृष्टि प्रकृति और पुरुष (जड़ ग्रीर चैतन्य) दोनों के संयोग से ही है। "ग्रग्निमुद्धी" इत्यादि में रूप की चर्चा की हैं वह भी समर्ष्टि और व्यष्टि दोनों में संयोगात्मक ही दिखलाई: गई है। सत् चित ग्रानन्द का कोई स्पष्ट रूप तो मुण्टि में दर्षिटगत होता. नहीं जिसके आधार पर उसे ब्रह्मविद्या का विस्तार कहा जाय। सांख्यस्मृति परिकल्पित प्रधान ही का वर्णन कह सकते हैं।

एवं प्राप्त उच्यते--- ग्रदृश्यत्वादिगुएाकः परमात्मैव ब्रह्मविज्ञाने नैव सर्व विज्ञानात् । तत एव विद्याया ग्रपि परत्वम्, ग्रक्षरस्यापि ब्रह्मत्वं पुरुषस्यापि, तयोः परस्परभावः, श्रभेदश्च, एतादृश एव हि, ब्रह्मवादः । तत्र प्रथम ग्रक्षरस्य ब्रह्मत्वमाहे । ग्रदृश्यत्वादिगुरएकः परमात्मैव; कुतः ? घर्मोक्ते, तथाऽश्वरात् संभवतीहि विश्वमिति, इयं चोपनिषद् । न ह्यत्र ब्रह्मव्यतिरिक्ताज्जयदुद्धान्ति- रस्ति पुरुषस्य ब्रह्मत्वं निःसंदिग्धमेव, ईषदानंदतिरोभावेन ब्रह्माऽअरमुच्यते, अकटानंदः ''पुरुष'' इति, ''ब्रह्मविदाप्लोति परम्'' इत्यत्रैव तथा निर्णयात् । तस्माददृष्टयत्त्वादिग्रूणकः परमात्मेव ।

उक्त मत पर सिद्धान्त कहने हैं कि, अदृश्यता श्रादि गुएग वाले परमात्मा ही हैं, ब्रह्म के स्वरूप को जान लेने मात्र से सब कुछ समफ में आ जाता है. उसी से विद्या के परत्व की बात भी समफ में आ जाती है। अक्षर और पुरुष ये दोनों भी ब्रह्म के ही नाम हैं, दोनों एक ही हैं, एक ब्रह्म का पर स्वरूप है एक प्रपर, ब्रह्मवाद का इस प्रकार का विवेचन किया गया है। पहिले अक्षर के ब्रह्मत्व की बात कहते हैं कि प्रदृश्यता भादि नुएगों वाले परमात्मा ही हैं. उन विलक्षण गुएगों से ही यह बात निश्चित हो जाती है, -ऐसे विलक्षण युएगों वाले अक्षर से ही इस विश्व की रचना संभव है, यहाँ इस उपनिषद् का ताल्पर्य है, इस उपनिषद् में जो जगत के उत्पत्ति की बात कहीं गई है, यह ब्रह्म के अतिरिक्त किसी के सामर्थ्य की बात नहीं है। पुरुष का ब्रह्मत्व भी असंदिग्ध है, थोड़े से छिपे हुए ज्ञानंद वाले स्वरूप को अक्षर तथा प्रकट आगद वाले स्वरूप को पुरुष कहते हैं. "ब्रह्मविदाप्नोति परम्" इस अति से यह बात स्पष्ट हो जाती है। इस विवेचन से निश्चित हो जाता है कि अद्दृश्यता आदि गूएग वाले परमात्मा ही का उक्त प्रकरएग में विवेचन किया गया है।

## विशेषण भेदब्धपदेशाभ्यां च नेतरौ । १।२।२२॥

ननु पूर्वपक्षन्यायेन ब्रह्मविद्याख्यायाभपि स्मृतिः ब्रह्मबिद्यं बाऽस्तु । "दे ब्रह्मयगी बेदितव्ये सूर्त्तंचामूर्त्तं च" इत्यत्र विकारस्यंव ब्रह्मपद वाच्यत्वम् अ ध्रतः प्रकृति पुरुषावेव वाक्यार्थं इति परिहरति इतरौ न भवतो वाक्यार्थं रूपौ; क्रुतः ? विश्वेषएगभेदव्यपदेशाभ्याम् विशेषराभेदो व्यपदेशश्च ताभ्याम् । आदृश्यत्वादयो गुरणा न प्रकृते भवन्ति । सर्वस्यापि तद् विकारत्वात् । न हि घटदर्श्वनेन मुन्न दृश्यत इति वदितुं युक्तं । ब्रह्मवादे पुनः सर्वभवन समर्थत्वाद् ब्रह्मरिए बिरोधाभावः । न हि नित्यं सद्वकरूपं विक्रियमाणं च भवितुमर्हति । सर्वब्रह्मधमंतुल्यत्वे तदेव ब्रह्म ति जिल्लं ब्रह्मवादिभिः । पूर्वपक्ष की दृष्टि से विचारने पर यह कहना भी कोई अत्युक्ति न हीगा कि, ब्राबिधा नाम वाली जिस शक्ति का विवेचन करते हो वह सांख्य स्मृति सम्मत है जिसे ब्रह्म विद्या ही समफ लो। "ब्रह्म के मूत्त और अमूत्तं दो रूप को हैं" इत्यादि में विकार ही ब्रह्म पद का वाचक है, इससे निश्चित होता है कि प्रकृति पुरुष ही उक्त प्रकरणा के विवेच्य तत्त्व हैं। इस मत का परिहार करते हुए. उक्त दूत प्रस्तुत करते हैं। कहते हैं कि, उक्त प्रकरणा में ब्रह्म और उसकी परा विद्या के अतिरिक्त कोई और दूसरे नहीं हो सकते, क्योंकि, उन दोनों के लिये जिन विशेषणों और लक्षणों का वर्णन किया गया है उनसे अत्यों का भेद है। अदृश्यता आदि गुणा प्रकृत्ति में संभव नहीं हैं, सभी वस्तुएं उसके ही बिकार हैं। घट को देखकर, मिट्टी नहीं दीखती ऐसा नहीं कह सकते । ब्रह्मवाद में, सब कुछ होने का सामर्थ्य, होने से ब्रह्म में विरोध का अभाव है। विकृत वस्तु कभी भी नित्य और सदा एक रूप वाली नहीं हो सकती । प्रकृति श्रादि सभी की विशेषताओं की तुलना करने पर ब्रह्म-वादियों द्वारा प्रतिपाद्य ब्रह्म की विशेषताओं ही खरी उत्तरती हैं (उसे ही समस्त जड चेंतनात्मक जगत का सर्थ्या कहा जा सकता हैं) ।

यः सर्वं ज्ञ सर्वं विदित्यादयस्तु सुतरामेव न प्रकृति धर्माः व्यवधानाच्च न पुरुष संबधः । ग्रक्षर निरूपता एव पुरुष विद्येषगाच्च, ''येनाक्षरं पुरुष वेद सन्यम्'' इति, तस्मादक्षर विद्येषगानि, न प्रकृति विद्येषगानि, नापि पुरुष विद्येषगानि सांख्यपुरुषस्य । न हि दिव्यत्वादयो गुणाः पुरुषस्य भवंति, न हि तन्मते पुरुषभेदो हाँगीि यते जीव ब्रह्मावत् । न च तस्य वाह्याम्यं-तरत्वम् संवत्वाभावात्, न हि तस्माज्जायते प्राणादिः । तस्मात्पुरुष विद्येष-स्थान्यपि न सांख्यपुरुष विद्येषणानि, ग्रतो विद्येषणभेदः ।

"जो सर्वज्ञ सर्वविद् है" इत्यादि वाक्य में जिन विशेषतार्थ्यों का उल्लेख किया गया है, वों सब प्रकृति में संभव नहीं हैं सांख्य मत सम्मत पुरुष में भी संभव नहीं हैं क्योंकि ब्रह्मवादियों धौर उनके पुरुष की विशेषतार्थ्यों में बड़ा अन्तर है। उनके पुरुष से श्रधिक विशेषतार्थे तो, ब्रह्मवादियों के श्रक्षर की ही हैं, 'येनाक्षर पुरुष वेद सत्यम्" इत्यादि में उस श्रक्षर की विशेषतार्थे वर्णन की गई हैं, ये विशेषतायें उसकी श्रपनी विलक्षण विलेषतायें हैं, ये सांख्य वादियों की प्रकृति श्रीर पुरुष में नहीं हो सकतीं। दिव्यता श्रादि गुएण भी उस पुरुष में संभव नहीं है, ग्रौर न उनके मत में पुरुष में, जीव श्रोर झहा के से भेद ही हैं, [वहाँ तो एक ही पुरुष है) उस पुरुष में वाह्याम्यंतर च्यापकता भी नहीं है क्योंकि सर्वता का ग्रभाव है, श्रौर न उससे प्राएा भादि की उत्पत्ति ही होतों है। इसलिए उक्त प्रसंग में जो पुरुष की विशेषतायें चतलाई गई हैं, वह सांख्य सम्मत पुरुष की नहीं हैं, सांख्य श्रौर अह्यवाद के पुरुषों की विशेषतार्थों में भेद है।

व्यपदेशभेदश्च, बद्धविश्व वैषेति, ''स ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याम्'' इत्युपक्रमे ''प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम्'' इति मध्ये ''तेषाभेवैतां ब्रह्मविद्यां वदेत्'' इत्यन्ते । तस्मान्न सांख्यपरिकल्पितौ प्रकृतिपुरुषौ वाक्यार्थः । न ब्रह्माज्येष्ठ-पुत्राय स्मृतिरूपां विद्यां वदति इति चकारार्थः ।

ब्रह्मव द स्रोर सांख्य दोनों में नामोल्लेख का भी भेद है, उक्त प्रसंग में ब्रह्मविद्या नाम से परातत्त्व का स्पष्ट उल्लेख है, सांख्यवाद में परा का नाम केवल विद्या ही है। ''सब विद्याग्रों में वह ब्रह्मविद्या'' ऐसा प्रसंग के उपकम में तथा ''उस ब्रह्म विद्या को तत्वतः विवेचन करो'' ऐसा मध्य में ' उनमें से श्रेष्ठ इस ब्रह्म विद्या को बतलाते हैं'' ऐसा श्रन्त में स्पष्ट रूप से ब्रह्म विद्या का महत्त्व बतलाया गया है। इस विवेचन से निश्चित होता है कि उक्त प्रसंग का तात्पय, सांख्य परिकॉल्पित प्रकृति और पुरुष नहीं हैं। वेदाचार्य ब्रह्मा ग्रापने बड़े पुत्र को, सांख्य स्मृति परिकल्ति विद्या का उपदेश दें, ऐसी कल्पना भी नहीं की जा सकती; यही भाव सूत्रस्थ चकार के प्रयोग से परिलक्षित होता है 1

#### रूपोपन्यासाच्च १११२।२३११

''ग्रग्निमूर्घा चक्ष्वी'' इत्यादि रूपं न हि प्रकृतिपुरुषयोरम्यतरस्य संभवति । ब्रह्मवादे पूर्नविश्वकायस्यैतद्रूपम् । सूत्रविभागात् पुनर्मुख्योप-पत्तिरेषेति सूचितम् । चकारेेख् श्रुत्यन्तराविरोधएकवाक्यता च सर्वेषां बेदांतानामिति । तस्मादक्षरज्ञब्देन पुरुषशब्देन च ब्रह्मं व प्रोक्तमिति, ब्रह्म-विद्यं वेषेति सिद्धम् ।

"अग्रीनेनसूर्घी चक्षुषी" इत्यादि में जिस रूप का वर्णन किया गया है वह अक्वति पुरुष का नहीं हो सकता। ब्रह्माताद में तो यह, ब्रह्म के विव्वकाय के रूप से स्वीक्वत है। सूत्रकार इस बात को विशेष रूप से कहने के लिए ही "रूपो न्यासाच्च" एक विशेष सूत्र प्रस्तुत कर रहे हैं। सूत्र में चकार का प्रयोग कर बतलाते हैं कि इस 'ब्रह्म के विश्दकाय" के संबंध में सारे ही वैदांत वाक्य एक मत हैं इस पर श्रुतियों का पारस्परिक विरोध भी नहीं हैं। ग्रक्षर शब्द से श्रुतियों में, ब्रह्म तत्त्व का विवेचन नहीं किया गया है श्रपितु इस ब्रह्म विद्याका ही विवेचन है।

#### 

#### वैश्वानरः साघारणशब्दविशेषात् ।१।२।२४।।

श्रधिकररगत्रयेराभोगमुपपाद्य, पूर्वाधिकरणे ग्रदृश्यत्वादि गुराानुक्त्वा प्रसंगात् रूपमुपन्यस्तम् । श्रघुना साकारब्रह्मतामुपपादयितुं इदर्माधकररा-मारभते ।

इस पाद में प्रारंभिक तीन अधिकरणों से भोग का उत्पादन करके, पूर्व के अधिकरण में अदृश्यता आदि गुणों का विदेचन करके प्रसंगतः रूप का भी विवेचन कर दिया। अब ब्रह्म की साकारता का विदेचन करने के लिए, इस अधिकरण को प्रस्तूत कर रहे हैं।

"को न ग्रात्मा कि बहा ? ग्रात्मानमेवेमं वैश्वानरं संप्रत्यध्येषितमेव नो बूहि' इति चौपऋव्य द्युसूर्यंवाग्वाकाशवारिपृथिवीनां सुतेजस्त्वादि गुएा योगमेकैकोपासननिन्दया च मूर्द्धादिभावमुपदिश्याऽम्नायते "यस्त्वेतमेव प्रादेशमात्रमभिविमानमात्मानं वैश्वानरमुपास्ते स सर्वेषु लोकेषु सर्वेषु भूतेषु सर्वेष्वात्मस्वन्नमत्ति, तस्य इ वा एतस्यात्मनों वैश्वानरस्य मूर्द्धेव सुतेज भ्वसु सर्वेष्वात्मस्वन्नमत्ति, तस्य इ वा एतस्यात्मनों वैश्वानरस्य मूर्द्धेव सुतेज भ्वसु विश्वरूपः प्राएाः पृथग्वत्त्मरिमा संदेहो बहुनो बस्तिरेव रयिः धृथिव्येव पादावृदर एव वेदिलोमा नि बहिद्द्व्दं गाईंपत्यो मनोऽन्वाहार्यपचनमास्य माहवनीयः' इत्यादि ।

छुन्दोग्य में --- "हमारा आत्मा कौन है, प्रौर झहा का स्वरूप क्या है ?" इत्तर इत्त वैश्वानर आत्मा के ज्ञाता हैं, उसी का हमारे लिए उपदेश करें" ऐसा उपक्रम करके द्यु, सूर्य, वायु, आकाझ, जल पृथिवी आदि के, सुतेजता आदि गुर्गों के आघार पर, अलग अलग उपासना की महरगा करके उस बिराट के मूर्दा आदि भाव का उपदेश देकर आगे कहते हैं --- 'ंजी इस प्रादेश मात्र व्यापी ग्रात्मा वैश्वानर की उपासनी करते हैं-वे सब लोक, सब भूत ग्रौर सब ग्रात्माग्रों में ग्रम्न खाते हैं, इस वंश्वानर ग्रात्मा के, सुतेज मूर्वा ग्रौर चक्षु हैं, विश्वव्यापी प्राण हैं, इसके एक एक प्रंगों की पृथक् पृथक् उपासना करने से ग्रनेक संशय-उपस्थित होते हैं'', इत्यादि ।

तत्र संशय:, किं वैश्वाभरशब्देन ब्रह्म प्रतिपादयितुं शक्यते न वा ? अर्थस्यातिसंदिग्धत्वात् संदेहः । तत्रोपकमे ब्रह्मात्मप्रद प्रयोगोऽस्ति नान्यत् किंचित्, उपपादनेत्वद्धर्मा एव । साकारम्य तू लोकन्यायेनाब्रह्मत्वम् ।

उक्त प्रसंग पर संझय होता है कि, वेक्वानर शब्द से बहा का प्रतिपादन हो सकता है या नहीं ? उक्त वाक्य का अर्थ प्रति संदिग्ध है, इसीलिये संदेह होता है । इसके उपक्रम में ब्रह्मात्मप्रद प्रयोग है किसी प्रन्य का नहीं हैं, उपदादन भी उन्हीं के घर्मों का किया गया है। किंतु वैश्वानर की साकारता का वर्णन होने से लोकिक दृष्टि से अप्रहादव प्रतीत होता है ।

वंश्वानरो यद्यप्यम्नावेव प्रसिद्धस्तथापि पूर्वकांडसिद्धत्वात् देवात्मपरिग्रहों युक्तः । ततभ्व, संवरसरोवा ग्रग्निवेंश्वानर इति श्रुतेः संवत्सरस्य प्रजापति-रवाच्च हिरण्यगर्भोपासनापरमिदमिति गम्यते । ब्रह्मात्मशब्दावपि हि तत्रैच युक्ततरौ । तदुपासकस्यैवाक्ष भोजमत्वमपि सर्वत्र युक्तम् प्रादेशम त्रत्वमपि मुकाजीवत्वादस्मदाद्यपेक्षया स्थूलत्वाभिप्रायम् । विराडभिमानत्वाच्च लोकावयवत्वम् । वेदगर्मत्वादग्तित्रयात्मक्त्वमिति । तस्माद्धिरण्यगर्भोपासना-परमेवंतद् वाक्यं, न भगवटुपासना परम् ।

यद्यपि "ग्रग्निवेंश्वानरो वह्निः" इत्यादि की श के ग्रनुसार वैश्वानर शब्द भूतागिन के रूप से प्रसिद्ध है, फिर भी पूर्व मीमांसा में "विश्वस्मा ग्रग्नि मुवनाय देवा वैश्वानरम्" इत्यादि से देवात्म वाची रूप से कहा गया है। उत्तर मीर्मासा में वृहदारण्य के सप्तान्न ब्राह्मण में 'संवत्सरोवा ग्रग्नि-वैश्वानरः" इत्यादि में संवत्सर नाम से इसका उल्लेख है। तैत्तरीय वृहन्ना-रायगोपनिषद् में "प्रजापतिः संवत्सरः" कह कर संवत्सर को प्रजापति बतलाया गया है जिससे उपर्युक्त प्रसंग हिरण्यगर्भ की उपासना परक निश्चित होता है। ब्रह्म ग्रीर ग्रात्मा शब्द भी उस हिरण्यगर्भ में संगत हो जाते हैं। उसके उपासक की, प्रन्न भोजन वाली बात भी स्रसंगत हो जायग्री। उसके प्रोदेशमात्र में स्थित होने की जो बात कही गई है, वह स्थूंल दृष्टि से सामान्य जीवों की स्थिति की परिचायक है, हिरण्यगर्भ भी तो जीवों का समष्टि रूप मुख्य स्वरूप है। वह हिरण्यगर्भ विराटपुरुष का ग्रभिमानी दैवता है इसलिए संसार के पृथिवी ग्रादि ग्रवयवों को उनका ग्रवयव कहा गया है। वे वेदगर्भ हैं, इसलिए उनकी ग्रग्नित्र्यात्मकता मी संगत हो जाती है। इससे झात होता है कि ये वाक्य हिरण्यगर्भोपासना परक ही है, भगवदु-पासना परक नहीं है।

एवं प्राप्ते उच्यते—वैद्यानरः परमार्भव, कुतः ? साधारण शब्द विशेषात्, वे पूर्वपक्षे साधारणशब्दा हिरण्यगर्भं परतया ततोऽपि विशेषौ-ऽस्ति येन भगवानेव वैश्वानरो भवति । प्रादेशामात्रस्यैव द्युमुर्द्धत्वादि धर्मा । न हि विरुद्ध धर्माश्रयत्वं भगवद्द्य्यतिरिक्ते संभवति । सर्वभवनसामर्थ्यौ भग्वात् । साधारणाढर्मान् शब्द एव विशेष इति वा । विशेषादित्येव वक्तव्ये भाषारणशब्दशब्दौ प्रादेशमात्रस्यैव वैश्वानरशब्दवाच्यत्वं, द्युमुर्द्धत्वादिकं तस्यंवेति समासेन द्योत्तयतः, प्रभ्यथा विरोधाभावात् । यदपि लोकात्मकं स्थूलरूपं तदपि भगवत एव, न हिरण्यगर्भस्वेति, पुरुषत्वात्तस्य । विश्वस्य जडस्यनरस्यजीवस्य च भगवदंशत्वेन देवतात्वाद् देवताद्वन्द्वे चेति विश्वानरौ तौ निवासौ यस्येति, तस्य निवास इत्यर्ण् । तेन परमेश्वर एव वंश्वानरो भवति नान्यः । भगवदंशत्वादन्यचोपचारात् प्रयोगः । तस्माद् चंश्वानरः परमात्मा ।

उक्त मत पर कहते हैं कि, वैश्वानर परमात्मा का ही नाम है, उक्त प्रसंग में साधारण शब्दों के प्रतिरिक्त विशेष शब्द भी हैं जिससे परमात्मा की बात पुष्ट होती है। साधारण शब्दों के ग्राधार पर हिरण्यगर्भ का वर्णन प्रतीत होता है, पर कुछ ऐसे विशेष शब्द भी हैं जिनसे यह निश्चय होता है कि वैश्वानर भगवान ही हो सकते हैं। प्रादेशमात्र ग्रल्प स्थान में स्थित की धूमूर्द्धा ग्रादि व्यापक विशेषतायें, सिवा गरमात्मा के ग्रीर किसमें संभव हो सकती हैं? ये विलक्षण विशेषतायें परमात्मा के ग्रीत किसमें संभव हो संभव नहीं हैं। उनमें सब कुछ होने का सामर्थ्य है। वैश्वानर शब्द ही व्यापक ग्रर्थ की प्रतीति करा रहा है। यद्यपि लोकात्मक स्थूल रूप का वर्णन उक्त प्रसंग में है, जोकि व्यापक निराकार परमात्मा के लिए मानने में हिचक हौती है, पर वस्तुतः है वो भगवान के लिए ही प्रयुक्त, हिरण्यगर्भ का उससे कोई संबंध नहीं है । विराट पुरुष का ही रूप दिखलाया गया है विराट पुरुष परमात्मा ही हैं । तथा विश्व जड जीव नर, ये दोनों ही भगवान के श्रंश हैं, इन दोनों शब्दों के संयोग से ही द्वन्द्व समास करने से यह वैश्वानर शब्द निष्पन्न हुआ है, इससे यही निश्चित होता है कि परमेश्वर ही वैश्वानर शब्द दूसरा और नहीं । जहाँ कहीं वैश्वानर शब्द का प्रयोग किसी अन्य के लिए हुआ भी है वह भी उन सबके भगवदंश होने के कारएए, औपचारिक मात्र है । इसलिए वैश्वानर परमात्मा ही है ।

## स्मयंमाणमनुमानं स्यादिति ।१।२१.११।

व्याख्यानेन भगवत्परत्वाद् वाक्प्रस्य प्रमार्णान्तरमें हॅ-

"केचित् स्वदेहे हृ्दयावकाशे प्रादेशमात्रं पुरुषं वसन्तम् । चतुर्भूजं कंजरथांगशंखगदाधरं धारगुया स्मरन्ति ॥'' इति

स्मर्थमार्णं रूपमनुमानं स्यात्, प्रादेशमात्रं वैश्वानरस्य ब्रह्मत्वे । स्मरणं हि मननं श्रुतस्य भवति । श्रुतिवाकेम्य एव हि श्रवरणम् । यदि प्रादेशमात्र वैश्वानरप्रतिपादक जातीयानां न ब्रह्मवाक्यत्वं स्यात् तदा स्मरणं नोप-पद्मने । ग्रत, इति हेतोः प्रादेशमात्रवैश्वानरो भगवानेवेति सिद्धम् ।

उक्त वाक्य को ग्रन्थ प्रमाण से भगवत्वरक सिद्ध करते हैं — 'कोई, अपने देह के हृदयाकाश दहर में बसे हुए प्रादेशमात्र पुरुष को, शंख चक्र गदा पद्म धारी चतुर्भुज रूप से स्मरण करते हैं।'' यहाँ जिस स्मर्यमाण रूप का उल्लेख है वह ग्रानुमानिक ही है, प्रादेशमात्र में तो वैश्वानर ब्रह्म की ही वसति है श्रुत वस्तु के मनन को ही स्मरण कहते हैं। श्रुति वाक्यों को ही श्रवण कहते हैं। यदि प्रादेशमात्र वैश्वानर प्रतिपादक वाक्यों को ब्रह्मपरक नहीं माना जाय तो ब्रह्म के स्मरण का ग्राधार ही क्या हो सकता है, स्मरण की बात उठेगी भी कहाँ से ? इससे निश्चित होता है कि, प्रादेश मात्र वैश्वानर भगवान ही हैं।

## शब्दादिभ्योऽन्तः प्रतिष्ठान्नेति चेन्न, तथा हष्ट्युपदेशाद संभवत्-पुरुषमपि चनमधीयते ।१।२।२४।।

किचिदाशक्य परिहरति । नमु यदि स्मर्थमार्गामनुमन्नं स्यादिति वाक्यार्थो निर्गीयते, तदा स्मृत्यन्तरेगान्यथापि व्याख्येयम ।

"ग्रहं वैश्वानरो भूत्वा प्राणिनां देह माश्रितः ।

प्राणापान समायुक्तः पचाम्यन्नं चतुर्विधम् ।'' इति जाठर एवाग्नि-वॅंग्वानरो भवति । तस्यंव भगवत्विभूतित्वात् । वाक्यार्थों यथा कर्याचिद् योजयिष्यते । न तु विरुद्धधर्माणां विद्यमानत्वाद् भगवत्परत्वं वा यस्य । विरुद्ध धर्माः शब्दादयः । झन्तः प्रतिष्ठानं च । ग्रग्निवॅंश्वानर इति शब्दः केवल वैश्वानर पदे भवेत् । भगवत्परत्वं योगेन । तदग्नि साहचर्यादग्निरेव भवति । तस्यंव च त्रेताग्निकल्पनमुपासनार्थम् । ''प्राणो हि देवता तद् थद्भक्तं प्रथममागच्छेत तद्वोमीयम्'' इत्यादिना । तदत्मियो हेतुभ्योऽन्तः प्रतिष्ठितत्वमपि न भगवद्धर्मः । पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितं वेदेति भिन्नहेतुर्हेतुश्च भवतीति न चकारः । तस्माद्विरुद्धर्माणां विद्यमानत्वान्न भगवान् पैश्वानर इति चेत्, न, तथा दृष्ट्युपदेशात् सर्वभोक्तृत्वं भगवतो वक्तृं तथा दष्टिरुपदिश्यते । विरुद्धधर्माणां नत्तद्भावापत्तिरित्यंश्वर्यमेव भगवतो वर्णितम् ।

कुछ शंका उपस्थित कर उसका परिहार करते हैं। यदि स्मर्थमाए वस्तु को ग्रनमान मानकर वाक्य का निर्णय करते हो तो स्मृति (गीता) के निम्न वाक्य के प्रमुसार दूसरी ही प्रकार की व्याख्या करनी पड़ेगी – ''हे ग्रर्जुन ! मैं ही वैश्वानर होकर प्राणियों के शरीर में स्थित रहकर प्राणा ग्रौर ग्रपान के समभाव होने पर चतुर्विध ग्रम्न की पचाता हूँ'' इसमें तो जाठराग्नि ही वैश्वानर कही गई है। उसे ही भगवद् विभूति कहा गया है दसलिए चाहे चाक्यार्थ को किसी प्रकार संगत कर भी लो श्रम्यथा विरुद्ध गुणों की स्थिति होने से, उक्त वाक्य को भगवल्परक तो कह नहीं सकते (ग्रर्थात् ग्रनि ग्रीर भगवान के विपरीत ही गुण है) शब्द ग्रीर ग्रन्त: स्थिति की बात दोनों ही विपरीत गुण हैं। बैश्वानर ग्रम्नि शब्द, केवच वैश्वानर पद से वर्णन किया जाता है। इस शब्द का भगवल्परक प्रयोग गीता के उक्त वाक्य के ग्राघार पर ही विया जा सकता है, वहां भी इसका ग्रनि के रूप में वर्षन है इचलिए

÷

वह ग्रग्नि ही है। इसी की उपासना के लिए, त्रेताग्नि के नाम से कल्पना की गई है। "प्राणो हि देवता'' इत्यादि में इसकी उपासनापरक कल्पना है। इन्हीं ग्राधारों पर इस ग्रन्तः स्थित वंश्वानर ग्रग्नि को भगवद्धर्म के रूप में नहीं स्वीकारा जा सकता। वाजसनेयि ब्राह्मण में—-''पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठित वेद' इत्यादि प्रसंग में वैश्वानर ग्रग्नि शब्द से स्पष्ट उल्लेख करते हुए उसे प्राणियों के ग्रन्दर स्थित बतलाया गया है; इसमें परमास्मा से विरुद्ध ही गुण हैं इसलिए भगवान, वेश्वानर नहीं हो सकते। इत्यादि शंका में ग्रनगंल हैं। उक्त प्रसंग में भगवान की सर्वभोक्तृत्व शक्ति को दिखलाने के लिए वैश्वानर को जाठराग्नि के रूप में दिखलाया गया है। भगवान ही हर वस्तु के कारण हैं इसलिए हर वस्तु के गुण भगवान में स्थित हैं, विभिन्न विलक्षण गुणों की स्थिति, भगवान के ऐश्वर्यं की ही परिचायक है। वह उन्हीं के लिए वर्णन किये गये हैं।

तहि कार्यवाक्यमेवास्तु स्मृत्यनुरोधादिति चेत् तत्राह—असंभवात्, नहि तस्य ग्रुमूर्ग्वत्वादयो धर्माः संभवति । उपचारादुपासनार्थंम् परिकल्पनं भविष्यतीति चेन्न । पुरुषमपि चैनमधीयते, वाजसनेयिनः । "स एषोऽग्नि-व श्वानरो यत्पुरुषः, स यो हैतमेवाग्नि वैश्वानरं पुरुषविधं पुरुषेऽन्तिः प्रतिष्ठितं वेद" इति । तस्मात् पुरुषत्वं, पाठान्तरे पुरुषविधत्वं वा जाठरस्य न संभवतीति भगवान् एव वैश्वानरः । भगवत्परत्वे संभवत्यन्यकल्पना न यक्तेति ।

यदि कहें कि, गीतास्मृति में जो जाठराानि का वर्णन है वह कार्य के ग्राघार पर है, इसलिए उक्त उपनिषद् वाक्य कार्यपरक है, कारए (परमात्मा) परक नहीं है; इसका समाधान करते हैं कि, "बूमूद्धी" ग्रादि विशिष्ट घर्म ग्राग्न में संभव नहीं हैं, इसलिए यह परमात्मापरक वाक्य है। यदि कहो कि, उपासना के लिए उसकी औपचारिक रूप से परिकल्पना की गई है, सो बात भी नही है-वाचसनेयी में 'स एषौऽन्निवेंदवानरो यत्पुरुषः'' इत्यादि में इस वैश्वानर को पुरुष भी कहा गया है, केवल अग्रिन रूप ही हो ऐसा नहीं है। इसका पुरुष या पुरुष के समान वर्णन किया गया है इसलिए वैश्वानर का केवल जाठराग्नि के रूप में ही वर्णन किया गया हो सो बात नहीं है, वह तो भगवान ही हैं। भगवलपरक होने से इसकी ग्रन्थ रूपों से परिकल्पना करना उपयुक्त नहीं है।

) Jean

### म्रत एव न देवता भूतं च ।१।२।२७।।

वैश्वानरो न ऊत्येत्यादि मंत्रैर्देवताया महाभूताग्नेर्वा वाक्यार्थतेति कस्यचिद् बुद्धिः स्यात् । तदप्यतिदेशेनैव परिहरति । मुख्योपपत्तिर्भगवत्परत्वे सभवति, नान्यकल्पना युक्तेति ।

''वैश्वानरो न ऊति'' इत्यादि मंत्र के ग्राधार पर देवता या महाभूताग्नि मानकर वाक्यार्थता की कल्पना भी किसी की बुद्धि में उपजी, उसका भी मतिदेश के ग्राधार पर परिहार करते हैं कि, मुख्योपपत्ति तो भगवत्परक ही हो सकती है, इसलिए किसी ग्रन्य की परिकल्पना करना उपयुक्त नहीं है।

#### साक्षादप्यविरोधं जैमिनिः ।१।२।२८।।

भधुना परिमार्गावशेषो विचार्यते । प्रादेशमात्रत्वं भगवतः स्वाभाविकं इतिमं वेति ? स्रस्मिन् सिद्धएव पूर्वोक्तं सिद्धं भवेदिति विचार्यते । तत्रा-स्मिन्नर्थे चत्वार ऋषयो वेदार्थं चिन्तकाः प्रकारभेदेन । तत्र केवल शब्द वल विचारका ग्राचार्याः । शब्दार्थयो जैमिनिः । भ्राइमरथ्यस्तु शब्दोपसर्जनेनार्थं विचारकः । केवलार्थविचारको बादरिः । ग्राचार्यः पुनर्विचाराविचारयोर्दोषं पश्यन् विचारमपिवद्दंस्तेषामल्पबुद्धिस्थापनाय नामान्याह ।

अब परिमाएग विशेष पर विचार करते हैं। भगवान की प्रादेश मात्र परिमाएग की जो कलाना है वह स्वाभाविक है या क्रुत्रिम ? इसका निर्णय होने से पूर्वोक्त कथन भी निर्णति माना जा सकता है, इसलिए इस पर विचारते हैं। इस पर वेदार्थ चिन्तक चार ऋषि भिन्न भिन्न प्रकार से विचार करते हैं। ग्रन्य तो केवल, शब्द बल के ग्राधार पर विचार करने वाले ग्राचार्य हैं, जैमिनि शब्द ग्रौर ग्रर्थ दोनों के ग्राधार पर विचार करते हैं। ग्राश्मरथ्य, तो शब्द को छोड़कर ग्रर्थ दोनों के ग्राधार पर विचार करते हैं। ग्राश्मरथ्य, तो शब्द को छोड़कर ग्रर्थ पर विचार करते हैं। बादरि केवल ग्रर्थ पर विचार करते हैं। ग्राचार्य बादरायएग, विचार होर ग्रविचार के दोषों का विश्लेषएग करते हैं। ग्राचार्य बादरायएग, विचार होर ग्रविचार के दोषों का विश्लेषएग करते हुए ग्रन्यान्य ऋषियों के विचारों को केवल, उनकी ग्रल्पबुद्धि दिखल।ने के लिए ही उन ऋषियों के नाम देकर प्रस्तुत करते हैं।

तत्र जैमिनिरुभयबल विचारकः प्रथमं निदिश्यते । व्यापकस्य प्रादेश मात्रत्वे सक्षादपि कल्पना व्यत्तिरेकेर्णापि स्वरूपविचारेर्णवाविरोधं मॅन्यते जैमिनिः । म्राकाशवद् व्यापकं सर्वतः पाणिपादान्तं ब्रह्म म्रत एव साकारत्व मनंतर्मूत्तित्वब्रह्मणः स्वेच्छ्यापरेच्छ्रयास्वभायतक्च विभक्तमिव । त्रयोऽपि नियत परिमाणाः । म्रनियत परिमाणास्तु म्राकाशवत् परिच्छेदनिरूप्याः । तद् बृद्धिह्नासाम्यां तथा भवंति । स्मृतावप्युक्तं — "विष्णोस्तु त्रीणि रूपाणि पुरुषाख्यान्यथो विदुः, प्रथमं महतः स्रष्ट्रः द्वितीयं स्वंडसंस्थितम्, तृतीयं सर्वे भूतस्यं तानिज्ञात्वा विमुच्यते" इति ।

सर्व प्रथम उभय बल विचारक जैमिनि का मत प्रस्तुत करते हैं। व्यापक परमात्मा की प्रादेशमात्र स्वरूप स्थिति, साक्षात हो या व्यतिरेक से, ग्राचार्य जैमिनि उसमें कोई विरोध नहीं समफते, जैसे कि, ग्राकाश की तरह व्यापक, सब जगह पहुँचने वाले ब्रह्म की साकारता ग्रीर ग्रनंत स्वरूपता, ब्रह्म की ग्रपनी इच्छा, दूसरे की इच्छा ग्रीर स्वभावतः होती हैं। तीनों परिस्थितियों में उनका परिमाग् नियत रहता है। उनका ग्रनियत परिम'एा तो ग्राकाश की तरह परिच्छेद निरूप्य है ग्रर्थात् वृद्धि ह्रास से ग्रनेक रूप का होता है। जैसा कि स्मृति क वचन भी है—''उस परम पुरुष विष्णु के तीन रूप हैं, पहिला महत् सुष्टि में, दूसरा त्वं पद वाच्य जीव में तथा तीक्षरा समस्त भूतों में स्थित है, इनको जानकर मुक्ति हो जाती है।''

भूतेषु पंचधा । उदरेऽगुष्ठमात्रः, हृदये प्रादेशो, मूद्धंति च मनसीन्द्रियेषु चार्णुः, चित्ते व्यापकः । एकस्याप्युपत्रमे सर्वेषु तथात्ववादो विभूतिरभेदाय, तस्माद् वैश्वानरस्य पुरुषत्वात् सच्चिदानदरूपेर्ग्यंव प्रादेशमात्रत्वं न विरुद्धयते, श्रतः साकार ब्रह्मवाद जैमिनेः सिद्धान्तः ।

भूतों मैं उस ब्रह्म की पांच रूपों में स्थिति है. उदर में हूदय प्रादेश मात्र, में मूर्द्धा, मन और इन्द्रियों में ग्रणु मात्र तथा चित्त में व्यापक। केवल एक प्रादेश मात्र के वर्णन करने में उसी प्रकार सभी में उनकी विभूति ग्रभिन्न रूप से मान लेनी चाहिए। इस प्रकार वैश्वानर के पुरुष होने से, उस सच्चिदानंद रूप से व्याप्त परमात्मा की प्रादेश मात्र स्थिति म'नने में कोई विरुद्धता नहीं है, ऐसा साकार ब्रह्मवाद का जैमिनि का सिद्धान्त है।

### म्रभिव्यक्ते रित्याश्मरच्यः ।१।२।२८।।

निराकारमेव ब्रह्म मायाजवनिकाच्छनं तदपगमेन पुरुषाकारेणाधिदैविक

देवताधिष्ठितं नाभिव्यक्तः पुरुषोऽन्तयीमी । ग्रत एव पुरुष विध इति, अभिव्यक्तेर्हेतोः साकारत्वमपि मायापगमन कृतत्वाक्ष स्वाभाविकत्वम् । तथापि निर्दिक्यमानं सच्चिदानंदरूपमेवाश्मरथ्यो मन्यते ।

ब्रह्म का निराकार रूप ही माया के परदे से ढका रहता है, उस परदे के हटने से, ग्राधिदैविक ग्रधिष्ठित देवता स्वरूप पुरुष के ग्राकार में ग्रमिव्यक्त वह ग्रंतर्यामी पुरुष नाम वाला है। ग्रमिव्यक्त वह साकार भी माया से ग्रावृत्त होने से अपने स्वाभाविक रूप में परिलक्षित नहीं होता। फिर भी बास्त्रों में उल्लेख्य सच्चिदानंद रूप को ग्राइमरक्ष्य मानते हैं ।

## ग्रनुस्मृतेर्बादरिः ।१।२।३०।।

बादरिः केवल यौक्तिकश्चिन्तनवशात् प्रादुभूँतरूपानुवादिका श्रुतिरिति । "यद्यद्वियो त उरुगाय विभावयंति तत्तद्वपुः प्ररायसे सदनुग्रहायेति" वाक्या-नुरोधात् । ग्रन्थथा बहुकल्पनायां बुद्धिसौकर्याभावात् तार्किकादिमतेष्वपि तथात्वाद् युक्त्यनुरोधेन ।ब्रह्मवादोऽप्यन्यथा नेय इति मन्यते । श्रस्मिन् पक्षे त्वतात्त्विकत्वम् । ग्रथवा मायास्थाने श्रनुस्मृतिः । श्रभिव्यक्तिस्तु तुल्या । एवं सति बादरिमतेऽपि तात्त्विकमेवरू ।

प्राचार्य बादरि, परमात्मा के प्रादुर्भूत रूग को बतलाने वाली श्रुति पर युक्ति द्वारा विचार करते हैं। वह श्रुति इस प्रकार है— "जो उस व्यापक को जिस बुद्धि से घ्यान करते हैं, वह प्रेमवश उसी रूप में प्रपने को प्रकट कर देते हैं।" बादरि का कथन है कि यदि हम ऐसा नहीं मानेंगे तो ग्रनेकों कल्पनार्थे सामने ग्रावेंगी जिन्हें बुद्धि द्वारा प्रहरा करना तार्किकों दारा भी संभव न होणा, तथा युक्तियों से ब्रह्मवाद भी नष्ट हो जावेमा इस प्रकार तत्त्व का भीः लोप हो जावेगा प्रथवा मायाजाल विस्तृत हो जावेगा, माथा ध्रौर ब्रह्म कीः ग्राविव्यक्ति प्रायः समान ही होती है। इस प्रकार बादरि के मत में भी जात्त्विक रूप का ही निरूप्त किया गया है।

## सम्पत्ते रिति जैमिनिस्तथाहि दर्शयति ।१।२।३१।।

जैमिनिमते झाकारवादे नियत साकारं मन्यमानस्तदेक देशी निश्वतमेव प्रादेश मात्रं भगवद्र रूपं सन्यते । तन्निराकररणाय सर्वत्र प्रादेशत्वं संपत्ति क्वतमित्याह ! तत्र का संपत्तिः, कथमिति स्वयमेव श्रूत्या प्रदर्शयति ? वाजसनेयि ब्राह्मऐ खुप्रभृतीन् पृथिवीपर्यन्तान् वैश्वानरस्यावयवान, ग्रघ्यात्मे च मूर्ढ प्रभृतिषुचिबुकपर्यन्तेषु संपादयन् ''प्रादेशमात्रमिह वै देवाः सुविदिता ग्रभिसम्पन्नास्तथा त वा एतान् वक्ष्यामि यथा प्रादेशमात्रमेवाभिसंपाद-यिष्यामि'' इति । ''स हो वाच मूर्द्धानमुपदिशन्नेष वा ग्रतिष्ठा 'वैश्वानरः'' इत्यादिना संपत्ति निमित्तमेव प्रादेशमात्रत्व वैश्वानरस्याह । ननु प्रादेशमात्र एव वैश्वानर इति । तदेकदेशिपरिहारं जैमिनिमँन्यते ।

परमात्मा के व्यापक और प्रादेशमात्र इन दो रूपों में स्पष्ट विरोध है, इसका गरिहार करते हुए जैमिनि, आकारवाद में नियत साकारता को मानते हुए, एकदेश में नियत, भगबद्र रूप को प्रादेश मात्र मानते हैं। उनका कथन है कि, श्रुति उक्त विरोध के निराकरण के लिए सर्वत्र, प्रादेशत्व संपत्ति का विधान करती है। वह संपत्ति क्या है, श्रुति उसका स्वयं कैसे प्रदर्शन करती है ? इस जिज्ञासा पर कहते हैं कि, वाजसनेयी ब्राह्मण में, द्यू से लेकर पृथिवी तक समस्त वैश्वानर के ग्रवयवों को, ग्रध्यात्म दृष्टि से मूर्द्या से चिबुक पर्यन्त प्रादेशमात्र में दिखलाते हुए कहते हैं— ''प्रादेशमात्र में व्याप्त यह देवता प्रसिद्ध है'' इत्यादि तथा ''यह वैश्वानर उसी में है ' इत्यादि में वैश्वानर का संपत्ति के लिए ही प्रादेशमात्र रूप में वर्णन किया गया है, प्रादेशमात्र ही वैश्वानर हो ऐसा नहीं है। ऐसा एक देशीय परिहार जैमिनि मानते हैं।

#### ग्रामनन्ति चैनमस्मिन् १।।२।३२।।

मुख्यं स्वसिद्धान्तम।ह । व्यापक एव प्रादेश इति, न हि विरुद्धमुभयं भगवत्यनवगाह्य महात्म्ये । तस्मात् प्रमाएगमेवानुसर्त्तंव्यं न युक्तिः । शब्द बल विचार एव मुख्यः । ननु प्रातीतिकविरोधानन्यथात्वकल्पनम् । वैण्वानरस्य पुरुषत्वं, पुरुषविधत्वं पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितत्त्वं च वाजसनेयिनः समामनंति । न हि तस्य तद्विधत्वं, तस्मिन्प्रतिष्ठितत्त्वं च संभवति युक्त्या । ग्रतोऽन्ये ऋषयो भ्रान्ता एव ये ग्रन्यथा कल्पयन्ति इत्यभिप्रेत्य स्वमतमाह ।

ग्रब मुख्य रूप से ग्रपना सिद्धान्त बतलाते हैं कि, वह व्यापक ब्रह्म ही प्रादेशमात्र भी है, भगवान के माहात्म्य को न जानने के कारएए ही इसमें विरुद्धता की प्रतीति होती है, जान लेने के बाद कोई विरुद्धता नहीं है। इसमें श्रुति प्रमाणों का ही ग्राश्य्य लेना उचित है, युक्ति की कोई ग्रावश्यकता नहीं है, शब्द बल विचार ही मुख्य होता है। यदि ग्रन्यथा कल्पना का त्याग कर दिया जाय तो प्रतीत होने वाले विरोध का ग्रामाथ भी नहीं होगा। वैश्वानर का पुरुषत्व, पुरुषविधत्व ग्रीर पुरुष में ग्रन्तःप्रतिष्ठितत्व का स्पष्ट उल्लेख वाजसने ि संहिता में है, युक्ति से उसके विधत्व ग्रीर प्रतिष्ठित्त को सिद्ध नहीं किया जा सकता। इसलिए युक्ति की बात करने वाले सब ऋषि आंत हैं जो कि ग्रन्यथा कल्पना करते हैं, ग्रब निर्धान्त ग्रपने मत को बतलाते हैं।

एतं वंग्वानरमस्मिन्मूर्ढंचिबुकान्तराले जाबालाः समामनन्ति — ''एषोऽनन्तोऽव्यक्त ग्रात्मा योऽविमुक्ते प्रतिष्ठत इति, सोऽविमुक्तः कस्मिन् प्रतिष्ठत ?'' इत्यादिना ''म्त्रो: प्राणस्य च यः संधिः स एष द्यौलेकिस्य परस्य च संधिर्भवतीति।'' न हि ग्रनंतःसंकुचितस्थाने भवति, विशेषण्-वैयर्थ्योपपत्तेः । युक्तिगम्यात्व ब्रह्मविद्येव । ग्रविरोवेऽपि वक्ष्यति । श्रुतेस्तु गडःमूलत्वादिति ।

उक्त वैश्वानर को इस शरीर में ही मूर्द्धा से लेकर चिबुक तक जाबालोप-निषद् में व्याप्त बतलाया गया है—''यह ग्रनंत ग्रव्यक्त ग्रात्मा ग्रविमुक्त जीवात्मा में प्रतिष्ठित है'' वह ग्रविमुक्त किसमें प्रतिष्ठित है ?'' इत्यादि। ''भ्रू ग्रौर प्राण की जो संघि है, वही द्यौ ग्रौर परलोक की संघि है।'' इत्यादि। ग्रनंत वस्तु संकुचित स्थान में ग्राबद्ध नहीं हो सकती, ऐसा मानने से, श्रुतियों में जो उसकी विशेषतायें बतलाई गई हैं वो सब व्यर्थ ही सिद्ध होंगी। ब्रह्म के संबंध में युक्ति से समाधान नहीं होता, माया के विषय में ही युक्ति चल सकती है। ग्रविरोध में भी युक्ति चल सकती है किन्तु जहाँ विरुद्ध बातें सामने ग्रावें वहाँ तो शात्त्र ही प्रमाण होता है, वेद शब्द मूलक हैं, शब्द का जो मूख्य ग्रर्थ होगा वही मानना ५ड़ेगा।

ननु तथापि काचिद् वेदानुसारिणी युक्तिर्वक्तव्या, शास्त्रसाफल्यायेति चेत् उच्यते—विरोध एव नाशकनीयो वस्तुस्वभावात् । ग्रयस्कान्त सन्निभौ लोहपरिभ्रमणे या युक्तिर्गर्भस्यौदयदाहै. रेतसो मयूरत्वाक्ति भावे । न हि सर्वत्र स्वभाव दर्शनाभ्यामन्योपपत्तिः, कैश्चिदपि शक्यते वक्तुम् । तस्यान्ते सुषिरमित्यादिना श्रृतिरेवमेवाह । यदि कहो कि, शास्त्र को पुष्ट करने के लिए कोई कोई वेद सम्मत युक्ति प्रस्तुत की जा सकती है, सो उस पर कहते हैं कि, उक्त विषय में तो विरोध की शंका ही नहीं करनी चाहिए क्योंकि, परमात्म। का तो विलक्षणु स्वभाव ही है । युक्ति तो सामा-य विषयों में चल सकती है ग्रसामान्य में नहीं। लोह कान्त (चुम्बक) मरिए के निकट जैसे लोह के पदार्थ घूमते हैं, क्या गर्भाधान करने में मयूर भी नृत्य करता है ? दोनों विभिन्न बातें हैं उनमें एक ही युक्ति कैसे लगाई जा सकती है । विभिन्न स्वभावों को देखकर सब जगह, कोई भी स्वभाव के विषरीत कल्पना नहीं कर सकता। उक्त प्रसंग के ग्रंत में "सुषिर सूक्ष्म गस्मिन् सर्व प्रतिष्ठितं" इत्यादि से सूक्ष्मता ग्रीर सर्व प्रतिष्ठा की बात स्पष्ट रूप से कही गई है।

यशोदास्तनन्धयस्य च भगवतो मुखारविन्ढे विश्वमेव दृष्ट्वा स्वप्नमाया-ऽविद्या निराकरणाय सिद्धान्तमाह – 'श्रतो ग्रमुष्यैव ममार्भकस्य चः कश्चिनौ-त्पत्तिक ग्रात्मयोगः'' इति । उलू खल बंधने चायमर्थो निर्णीतः तस्मादान-दांशस्येवायं धर्मो. यत्र स्वाभिव्यक्तिस्तत्र विरुद्ध सर्वं धर्मश्रियत्वम् इति चकारार्थः । तस्मात् प्रादेश मात्रो व्यापक इति वैश्वानरो भगवान् एवेति सिद्धम् ।

यशोदा, ग्रपने दुधमुहें बालक भगवान कृष्ण के मुख में विश्व को देख-कर-स्वप्नमाया ग्रविद्या के निराकरण के लिए सिद्धान्त वाक्य बोलती हैं-"निश्चित ही मेरे इस बालक से ही समस्त जगत की सृष्टि हुई है।" उलूखन बंधन के प्रसंग में भी जब कृष्ण को बांधने में हैरान हो गईँ उस समय भी ऐसा ही निर्णय किया। इससे निश्चित होता है कि परमात्मा के ग्रानंदांश की ये सब लीलायों हैं जहाँ परमात्मा की ग्रभिष्यक्ति होती है वहीं सारे विरुद्ध विलक्षण विशेषताये होती हैं। इसलिए ब्याग्क वैश्वानर भगवान ही प्रादेश मात्र हैं ऐसा निश्चित होता है।

प्रथम ग्रध्याय, द्वितीय पाद समाप्त

1×1×

3 64

# प्रथम ग्राध्याय

## तृतोय पाद

१ अधिकरणः---

#### द्युभ्वाद्यायतनं स्व शब्दात् १।३।१।।

द्वितीय पादे आधेयरूपो भगवान् प्रतिपादितः । आधाररूपोऽत्र प्रति-पाद्यते तेन "सर्वेब्रह्म" इति फलिष्यति ।

भगवान बादरायण ने द्वितीय पाद में ग्राघेय रूप का प्रतिपादन किया, स्रब इस तृतीय पाद में आधार रूप का प्रतिपादन करते हैं इससे सिद्ध होगा कि सब कुछ ब्रह्म है।

इदं श्रूयते—''यस्मिन् द्यौःपृथिवीचान्तरिक्षमोतं मनः सह प्राणैश्च सर्वैः, तमेवैकं जानथ ग्रात्मानमन्यावाचो विमुंचथाऽमृतस्तैष सेषुः'' इति ।

ऐसी श्रुति है कि — ''जिसमें चौ, पृथिवी, ग्रन्तरिक्ष ग्रौर मन सहित समस्त प्राग्। स्थित हैं, उन्हीं एक को जानने की चेष्टा करो, ग्रन्य किसी की बात भी मत करो, वहीं ग्रमूत के सेनु हैं'' इल्यादि ।

''बाधकानां बलिष्ठत्वात् साधकानभावतः, ग्राचारधर्मा बाघ्येरन् इति पादोऽभिधीयते यस्मिन्नित्यादि वाक्ये च वाक्यार्थः सर्वं बाधितः, ग्रर्थात् प्रकरण लिगादिति पूर्वं विचार्यते ।''

बाधक वाक्यों के बलिष्ठ होने से, साधक वाक्यों के ग्रभाव से, ग्रचार धर्मों का बाध होता है, यही पाद में दिखलाया गया है। ''यस्मिन् द्योे'' इत्यादि वाक्य से सारा वाक्यार्थ बाधित होता है। ग्रर्थात् प्रकरण लिंग से प्रबल है इसलिए पहिले उसी पर विचार करते हैं। ग्रत्र संशयः, चुभ्वाद्यायतनं ब्रह्म, आहोस्वित् पदार्थान्तरम् इति । अर्थान्तरमेव च भवितुमह्रंति । चुभ्वादीनां सूत्रेमणिगणाइवप्रोतानां भारवाहकत्वान्न तद्वाहकः परमात्मा । अन्यवाग्विमोकञ्चासंगतः । एक विज्ञानेन सर्वे विज्ञानस्य पृष्टत्वात् कथमन्यविमोकः ? सुतेश्च गति साधनः तस्माद फलत्वमपि । ग्रात्मलामान्न परं विद्यत इति विरोधश्च ' अतो न ब्रह्मविद्या परमेतद्द्वाक्ष्यं, किन्तू स्मृतिमूल भविष्यति ।

यहाँ यह संशय होता है कि. द्यु भू ग्रादि का ग्रायतन ब्रह्म है, या कोई ग्रन्य पदार्थ ? कोई दूसरा ही हो सकता है, क्योंकि, ट्यु भू ग्रादि सूत्र में पिरोये हुए मनकों के समान भार रूप हैं, उनको वहन करने वाले परमात्मा नहीं हो ससते । इस वाक्य से दूसरे वाक्य भी ग्रसंगत होंगे । ग्रोर फिर एक के ज्ञान से सबका ज्ञान होता है, इम नियम के ग्रनुसार दूसरों का ग्रर्थ संगत भी कैसे होगा ? ग्राने जाने के साधन को ही सेतु (पुल) कहते हैं, इसलिए यहाँ परमात्मा परक ग्रर्थ करना निष्फल भी है, ग्रर्थात् परमात्मा को इतना छोटा नहीं बतला सकते । <sup>गे</sup>सा मानने से कुछ ग्रात्मलाभ की भी तो संभावन नहीं है जिससे मोक्ष हौ सके, ग्रपितु विपरीत फल की ही संभावना है, ग्रर्थात् परमात्मा को सेतु मान कर उस पर पर एस कर चलने से नर्क ही होगा, मोक्ष कैसे संभव है । इसलिए यह वाक्य ब्रह्मविद्या परक नहीं समक्ष में ग्राता ग्रपितू सांख्य स्मृति सम्मत प्रक्वति परक प्रतीत होता है ।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते— खुम्वाद्यायतनं ब्रह्मौव, द्यौभूँ श्वादिर्येषां ते दुम्वादयः, तेषामायतः, यस्मिन् द्यौरिति वाक्योक्ताना साधकं वदन् प्रथम परिहारमाह— स्वशब्दात्, ग्रात्मशब्दो व्याख्यातः स्वशब्देन ग्रत्र न जीवस्या-त्मत्वेनोपासनार्थमात्मपदं, किन्तु पूर्वोक्तानामात्कभूतं तेन न भारकृतो दोषः काररो हि कार्यमोत्त भवति । सेतुर्द्वं न युज्यते तत्ज्ञानेनाऽमृतत्व प्राप्ते: । ग्रभेदेऽपि ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इतिवदर्थः । तस्माद बाधितार्थत्वाल्लक्ष्यस्य सर्वगतत्व व्युत्पादकत्वाद् दुम्वाद्यायतनं ब्रह्मौव ।

उक्त मत पर सिद्धान्त प्रस्तुत करते हैं कि, चुभू ध्रादि के श्रायतन परमात्मा ही हैं, ''यस्मिन् द्यौं'' इत्यादि साधक को बतलाने के लिए पहिले परिहार करते हैं कि, उक्त वाक्य में ब्रह्म वाची ग्रात्मा तो हो नहीं सकता, जीवात्मा की उपासना की तो चर्चा है नहीं। पूबोक्त द्युभू ध्रादि के भार को जो बात कही, वह भी निस्तथ्य है, क्योंकि, काररण में कार्य निहित रहता है। सेतु संबंधी जो शंका की उसका भाव यह है कि परमात्म तत्त्व के ज्ञान से अमृत प्राप्ति होती है, सेतु पद इसी रूप में ग्राधार वाची है। अभेद वाद में जैसे- ''ब्रह्म विद् ब्रह्म को प्राप्त करता है'' ऐसा वाक्य हैं उसी प्रकार यह सेतु पद भी ज्ञान वाची है। इस वाक्य का प्रर्थ अवाधित है, लक्ष्य, परमात्मा की सर्व व्यापकता वा बोधक है। इस प्रकार निश्चित होता है कि द्युभू आदि के ग्रायतन ब्रह्म ही हैं।

## मुक्तोपसृप्यव्यपदेशात् । १। ३।२।।

ननु चोक्तं सर्वं विज्ञानस्योपक्रान्तत्वादन्यवाग्विमोको विरुद्ध इति । नेव दोषः । मुक्तोपसृप्यव्यपदेशात् । मुक्तानांजीवन्मृक्तानां शरीराद्यध्यासरहितानां श्रवान्तरप्रकररणशरधनुन्यायेन ब्रह्मत्वेन ज्ञानं पृथक्त्वेन वा जीवं लक्ष्ये योजयितुं तदुपसृप्यतां व्यपदिश्यते । तेन शरीराद्यध्यासविशिष्टं न ब्रह्मणि योजनीयम् इति ।

जो यह कहा कि, सर्व विज्ञान के नियम से अन्य वाक्यों की संगति नहीं बैठेगी, सो ऐसा दोष नहीं होगा, शरीराध्यास से रहित जीवन्मुक्त जीवों को, अन्य प्रकरएा में शरधनुन्याय से ब्रह्मत्व रूप से प्रभिन्न अथवा भिन्न कहा गया गया है; जीव को लक्ष्य की ग्रोर उपसरएा करने का क पदेश किया गया है। [ग्रर्थात् जीवों की भगवन्निकट गमन योग्यता का उल्लेख किया गया है] जैसा कि उल्लेख है—''धनुगू हीत्वौपनिषदमहास्त्रं शरह्य पासानि शत सन्यधीत, आयाम्ध्रतद्भावगतेन चेतस्य लक्ष्यं तदेवाक्षर सौम्य विद्धि।' अर्थात् प्रौपनिषद् ब्रह्मविद्या रूपी धनुष पर उनासना रूपी तीर को चढ़ाकर जो लक्ष्य वेघ करता है, मैं उसकी भावना के श्रनुसार उसके चित्त में आ जाता हूँ, हे सौम्य ! उस प्रक्षर को ही लक्ष्य जानो । ''प्रएावो घनुः शरोह्यात्या ब्रह्म तल्लक्ष्यमुच्यते, श्रप्रमत्तेन बोद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत्'' ग्रर्थात्—प्रएाव घनु, जीवात्मा तीर श्रोर ब्रह्म लक्ष्य है, तन्मय होकर सावघानी के साथ, लक्ष्य का विंघ करना चाहिए । ''लक्ष्य सर्वगतं चैव शरो मे सर्वतोमुखः वेद्धा सर्व गतश्चतद् विद्ध लक्ष्य न संशयः ।'' प्रर्थात् मुफ सर्वव्यापक की झोर सर्वतोमुख होकर लक्ष्य का संघान करने वाला सर्वगत चित्त निष्क्ति ही लक्ष्य का वेघ कर सेता है इसमें संदेह नहीं है।'' इसलिए, शरीराघ्यास विशिष्ट जीव को ब्रह्म में नहीं लगना चाहिर, शरीध्यास रहित को ही लगना चाहिए।

किं च वाग्विमोक एव न वस्तु विभोकः ? वस्तुनो ब्रह्मत्वात् । बाचार-भंगामात्रत्वाद् विकारस्य, ग्रतो न सर्वं विज्ञान बाधः । ग्रतो बाधकाभावादिद ब्रह्म वाक्यमेव । ये तु श्रृतेरन्यथार्थंत्वं कल्पितमतानुसारेगा न यग्ति, ते पूर्वोत्तर स्पष्ट श्रुति विरुद्धार्थंवादिन उपेक्ष्याः ।

ये तो वाक्य की संगति की बात हुई, वस्तु की तो हुई नहीं ? सो वस्तु की संगति का प्रश्न ही नहीं उठता, सारी वस्तुएं, ब्रह्म स्वरूप ही तो हैं। विक्ठत जागतिक पदार्थों में नाम मात्र का ही तों भेद है, हैं तो सब सच्चिदा-नद स्वरूप ही, इसलिए सर्वविज्ञान के नियम में बाघा नहीं होगी । बाघा न होने से स्पष्ट है कि, ये वाक्य ब्रह्म परक ही है । जो लोग म्रपनी कल्पना-नुसार श्रुति का इससे विपरीत ग्रर्थ करते हैं, पूर्वोत्तर स्पष्ट श्रुति से विरुद्ध मर्थ करने वाले उन लोगों की उपेक्षा कर देनी चाहिए ।

#### नानुमानमतच्छब्दात् ।१।३।३।।

ननु जड धर्मा, जड हष्टान्ताः प्रकरणे बहवः संति ''ग्ररा इव ब्रह्म पुरे मनोमयः'' इष्यादि । तस्मात् प्रकृति पुरुष निरूपक सांख्यानुमापकमेवेत्प्रकरण वस्तु । निर्णीयमपि ग्रक्षराधिकरणे जड धर्मात् पुनरुज्जीवनम्, तस्माद् द्युम्वाद्यायतन प्रकृतिमेव भविनुमहेति ।

उक्त प्रकरएए में ''ग्ररा इव ब्रह्म पुरे मनोमयः'' इत्यादि, जड धर्म परक जड दृष्टान्त बहुत हैं इससे तो यही समभ में ग्राता है कि, प्रक्वति पुरुष का निरूपए करने वाले सांख्य का ग्रानुमानिक तत्त्व ही इस प्रकरएा का प्रतिपाद्य हो सकता है। ग्रक्षगाधिकरएा में जड धर्म से पुनरुज्जीवन की बात निर्एीत हो चुकी है इसलिए खुभू ग्रादि की ग्रायतन प्रक्वति ही हो सकती है।

इति चेन्न ग्रनुमानं तन्मतानुमापकं न भवति । कोऽपि शब्दो निःसंदिग्ध-स्तभ्मतख्यापको न।स्ति बह्यवाद ख्यापकास्तु बहवः सन्त्यात्मसर्वज्ञानंदरूपादि शब्दाः । ग्रतः संदिग्धाः जड धर्मत्वेन प्रमीयमाना ग्रपि ब्रह्मा धर्माः, एवेति

> ۲. ۲.

युक्तम् । न हि ब्रह्मवादः श्रुतिव्यतिरिक्ते सिद्धोऽस्ति येन ब्रह्मधर्मा भावो निश्चितुं शक्ष्येत । तस्मात् सर्वाधारत्वेन निरूप्यभार्णाः परमात्मैव न प्रधान-मिति ।

प्रकृति ग्रायतन नहीं हो सकती, अनुमान कभी अनुमापक नहीं हो सकता। उक्त प्रकरण में कोई एक भी शब्द, ग्रसंदिग्ध रूप से सांख्य मत का ख्यापक नहीं है। ब्रह्मवाद के ख्यापक के तो ग्रनेक शब्द हैं, जैसे कि, ग्रात्मा, सर्वज्ञ, ग्रानंद आदि शब्द । इसलिए जडता वाची अनेक संदिग्ध शब्द भी, ब्रह्म धर्म ही हैं, ऐसा निश्चित होता है। ब्रह्मवाद, श्रुति के ग्रतिरिक्त किसी ग्रोर से तो सिद्ध होता नहीं, जिससे कि, ब्रह्मधर्माभाव की बात निश्चित की जा सके। इससे निश्चित होता है कि, सर्वाधार रूप से निरूपित परमात्मा ही है- प्रधान नहीं।

#### प्राणमृच्च ।१।३।४।ः

नन्वस्ति निर्णायकं प्राणानामोतत्ववचनम् । ''मनोययः प्राण शरीर नेतेति च । ग्रतो जीव धर्माः सेचन, जडधर्माः चापरे, सर्वज्ञत्वादयोऽपि योग प्रभावाज्जीव धर्मा इति । तस्माज्जड जीव विशिष्टः सांख्यवाद एव युक्त इति चेत्

उक्त प्रकरण में — ''मनोमयः प्राण शरीर'' आदि वाक्य निर्णायक है। इसमें कुछ शब्द तो जैव धर्म बोधक हैं, कुछ जड धर्म बोधक हैं, सर्वज्ञ आदि जो शब्द है दे, योग के प्रभाव से जीव के विशेषण भी हो सकते हैं। इसलिए जड जीव से विशिष्ट सांख्य सम्मत तत्त्व ही उक्त प्रकरण का वर्ण्य निश्चित होता है।

प्राराभ्रुज्जीवो न संभवति, अतच्छब्दादेव, नह्यानंदामृतरूपः स भवितु-महेति तन्मते । षृथग्योगकररामुत्तरार्थंम् ।

प्राग्गों का धारक जीव नहीं हो सकता, एक भी शब्द इसका प्रमाग्रक नहीं है। सांख्यमत में जीव, झानंद ग्रौर ग्रमृत रूप भी नहीं हो सकता।

### भेदव्यपदेशात् । १। ३। ४।।

विश्रेष हेतुमाह— 'तमैवैकं जानथ'' इति कर्म कर्त्त्त भावः प्रतीयते, ग्रतो भेदव्यपदेशान्न प्राएाभूज्जीवः । श्रब विशेष कारए। प्रस्तुत करने हैं---''उसी एक को जानो'' इस वाक्य में, कर्म ग्रीर कर्त्तुं भाव का स्≀ष्ट भेद प्रतीत हो रहा है, इसलिए जीव, प्रारा घारक नहीं हो सकता ।

#### प्रकरणात् । १। ३। ६।।

जीव जड साधारएा निराकरएाय विशेष हेतुमाह प्रकरएां हीदं ब्रह्मएाः । ब्रह्म देवानामित्यारम्भे, न ब्रह्मविद्यामिति, तेषामेवैतां ब्रह्मविद्यामित्यन्ते च ब्रह्मविद्याया एव प्रकरिएत्वमवगम्यते । ''ब्रह्म वेदममृतं पुरस्तादित्यादिभि-विस्पष्टो ब्रह्मवादः प्रतीयते ।''

जीव जड संबंधी संशय के निराकरण के लिए विशेष हेतु बतलाते हैं----यह प्रकरण ब्रह्म संबंधी ही है । इसमें ''ब्रह्मदेवानां'' से प्रारंभ करके 'तेषां एव ब्रह्मविद्याम्'' तक ब्रह्मविद्या का स्पष्ट उल्लेख किया गया है, इसलिए यह प्रकरणा उसी से संबंधित निश्चित होता है ''ब्रह्म वेदममृतं पुरस्तात्'' इत्यादि से भी ब्रह्मवाद की स्पष्ट प्रतीति होती है ।

#### स्थित्यदनाभ्यां च ।१।३।७।

.

सर्वस्याप्यन्यथाभाव शंकणा विशेष हेतुमाह – द्वा सुपर्ऐति वाक्ये अनश्न-न्नन्यो अभिचक्षशीतीति, केवल स्थितिः परमात्मनः कर्मफल भोगो जीवस्य । ग्रतः स्थित्यदनाम्यां जीव परमात्मानामेवेव मध्ये परामृष्टौ । न हि सांख्यमत मेतादृशं भवति । श्र्तोऽस्य वैशेषिकोपपत्तेविद्यमानत्वात् प्रातिलोम्येन सर्वा उपत्तयो दृढा इति द्युभ्वाद्यायतन भगवानेवेति सिद्धम् । यद्यपि पेगयुपनिषदि द्वासुपर्णेत्यस्यान्यथा व्याख्यानं प्रतिभाति, तदृचां प्रदेशविशेषऽन्यथा व्याख्यानं न दोषाय तस्मात् सत्त्वक्षत्रज्ञौ जीवज्रह्यणौ व्याख्येयौ ।

सारा प्रकरण जीव परक है, इस ग्रन्यथा विचार संग्रय का विशेष रूप से निराकरण करते हैं--'ढ़ासुपर्णा'' इत्यादि वाक्य के--'ग्रनग्नन्नयो ग्रभिचाकशीति'' पद में, परमात्मा की, साक्षी रूप से केवल स्थिति तथा जीवात्मा का फलभोग दिखलाया गया है। इस प्रकार स्थिति ग्रौर भोग से जीव ग्रौर परमात्मा का भेद दिखलाया है। इन्हीं दोनों पर विचार किया गया है। सांख्य मत के सिद्धान्त में ऐसा कोई उल्लेख नहीं है, अतः यह प्रकरण उससे संबद्ध नहीं हो सकता । इस विशेषोल्लेख के आधार पर, विपरीत प्रनीत होने वाले संशयित प्रकरण वाक्य भी, निष्चिप रूप से परमात्मवाची ही सिद्ध होते हैं ग्रतः द्युभू आदि के ग्रायतन भगवान ही हैं, यह भी सिद्ध होता है । यद्यपि पेंग्युपनिषद् में इस ''द्वासुपर्णा'' ग्रादि वाक्य का कुछ भौर ही व्याख्यान (व्यण्टि; समण्टि या मुक्त प्रमुक्त जीव से रूप का न्द्घाटन किया गया) प्रतीत होता है । वहाँ का विशेष स्थानीय प्रसंग है ग्रतः इस ऋचा की वहाँ दूसरे प्रकार से व्याख्या की गई है, इसलिए उसमें कोई हर्ज नहीं है । यह वाक्य सत्त्व ग्रीर क्षेत्रज्ञ ग्रर्थात् जीव ग्रोर ज्रह्म का ही प्रकाशक है ।

२ अधिकरणः---

## भूमा संप्रहादादध्युपदेशात् ।१।३।८।।

इदं श्रूयते "यो वे भूमा तःसुखमिति" । सुख लक्षणमुक्त् वा भून्नो-लक्षण माह—"यत्र नान्यत् पश्यति नान्यच्छ्रणोति नान्यत् विजान।ति सभूमा" इति । तत्र संशयः भूमा बाहुल्यमाहोस्वित् ब्रह्म ति ? तत्र प्रपाठकारम्भे "ततस्त ऊर्घ्वं वक्ष्यामि" इति प्रतिज्ञातःवाद् वेदादीनां नामत्वमुक्त् वा ततो भूयसःवं वागादीनां प्राणपर्यन्तानामुक्त् वा मुख्य प्राणविद्याया ग्रवरब्रह्मविधात्य ख्यापनायार्द्ध प्रपाठकं समाप्य ततोऽपि ।विज्ञानादीनां अंतरंगाणां सुखान्तानां भूयस्त्वमुक्तवा सुखस्य फलत्वात् तस्यैव भूयस्त्वं वदति ।

ऐसी एक श्रुति है- "जो वह भूमा है वही सुख है" इस प्रसंग में सुख का लक्षरण बतलाकर भूमा का लक्षण बतलाते हैं, कि- "जिसे प्राप्त कर, न किसी और को देखता है, न कुछ और सुनता है, न कुछ और जानता है, वही भूमा है।" इस पर संशय होता है कि, भूमा-सुख बाहुल्य वाचक है या ब्रह्म वाचक ?-उस प्रपाठक के प्रारम्भ में तो- "मै उसके ऊपर की स्थिनि बतलाता हूँ" ऐसा संकेत कर सुख के तारतम्य में कमशः, वेदादि शास्त्रों के सुख की विशेषता अतलाकर, वाक से लेकर प्राण तक का विवेचन कर मुख्य प्राण विद्या को ग्रवर ब्रह्म विद्या के रूप में विवेचन करते हुए ग्राघे प्रपाठक को समाप्त किया गया है। उसके उत्तर भाग में विज्ञान ग्रादि श्रन्तरंग सुखों की बहुलता बतलाते हुए, सुख के फलस्वरून उसी के बाहुल्य का विवेचन किया गया है। यद्यपि ''तरतिशोकमात्मविद्'' इति नारद प्रश्नात् भूस्रो ब्रह्यत्वं प्रकरएगत् वक्तुं शक्यते, तथापि ''तस्यैवाथात ग्रात्मादेश'' इत्यहंकः रादेश-वदात्मा देशोऽप्यस्ति । तेन।ब्रह्यत्वेऽपि प्रश्नसिद्धिः । तस्य सुखबाहुल्यस्य स्वे महिम्नि प्रतिष्ठितत्वं सर्गतः पूर्णंविषय लाभेऽगि भवति सुषुप्तिरेवात्र तयोरन्यतरद् ग्राह्यम् । तत्राप्यंतरंगत्वात् सुषुप्तिरेवात्र भूमत्वेनोच्यते, न सुखबाहुल्यं सुषुप्तिरूपमेव भूमा ।

यद्यपि ''ग्रात्मवित् तरता है'' इस नारद प्रक्न के ग्राघार से मूभा प्रकरण़ को ब्रह्म परक कह सकते हैं, फिर भी--''उसी का यह ग्रत्यादेश'' इत्यादि में ग्रहंकारादेश की तरह ग्रात्मादेश का विवेचन प्रतीत होता है। तथा, श्रब्रह्मत्व रूग से प्रक्रन का उत्तर दिया गया प्रतीत होता है। उस बहुल सुख की स्वतः तौ प्रतिष्ठा ग्रौर महत्व है ही जो कि, सब प्रकार से पूर्ण रूप से प्राप्त होता है, सुषुप्ति ग्रवस्था में भी वह प्राप्त होता है, सुषुप्ति में पूर्ण 'सुखानुभूति होती है, इसलिए सुषुप्ति को ही यहाँ भूमा नाम से वर्णन किया गया है। सुख बाहुल्य भूमा नाम से ग्रभिप्रेत नहीं है, ग्रापतु सुषुप्ति रूग ही भूमा है।

इत्येवं प्रग्ते उच्यते--भूमा भगवान् एव कुतः ? संप्रसादादध्युपदेशात् संप्रसादः सुषुप्तिः तस्मादवि ग्राधिक्येन उपदेशात् । यद्यपि ''नान्यत् पश्यति'' इत्यादि समासं, तथापि ''स एव।धस्तात्'' इत्यादिना तु ततोऽप्यधिक धर्मा उच्यन्ते, न हे सुषुप्रदेः सर्वत्वादि धर्माः संभवन्ति । ग्रात्मशब्दश्च मुख्यत्या परिग्रहीतो भवति । भावशब्दस्यापि सर्वत्वाद भगवति वृत्तिरदोषः । तस्माद् भूमा भगवानेव ।

, उक्त मत पर सिद्धान्त बतलाते हैं कि, भगवान् ही भूमा है, सुषुप्ति से ग्राधिक भूमा की विशेषता दिखलाई है। यद्यपि ''ग्रन्य कुछ नही देखता'' ग्रादि विशेषनायों, सुषुप्ति में भी है, परन्तु ''वही नीचे है'' इत्यादि जो विशेषतायों भूमा की कही गई हैं, वह सुषुप्ति में नहीं होतीं ग्रौर न सुषुप्ति में सर्वेत्व ग्रादि विशेषतायों ही होती हैं। जो भूमा के लिए ग्रात्म शब्द का प्रयोग किया गया है वह तो विशेषतः परमात्मा के लिए ही प्रसिद्ध है। बाहल्व वाची भूमा शब्द, एक परमात्मा के लिए कैसे स्वीकारा जावे ऐसी शंका करना भी ठीक नहीं, वस्तुतः यह शब्द भगवान् के सर्वंत्व गुएा का ही बोधक है, उसी रूा में यह भगवान में धटित होगा । इसलिए यह निदिचत हुग्रा कि, भूमा, भगवान् ही हैं ।

## धर्मोपपत्तेश्च ।१।३।६।

''नान्यत् पश्यति'' इत्यादयोऽ५ि धर्मा ब्रह्मािएा न विरुद्धयन्ते, स्वाप्यय-संपत्त्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतंहीति न्यायेन । ''यत्र हि द्वौतं इव भवति'' इत्यादि श्रुत्या उभयत्राम्नानात् । श्रन्यादर्शनादयो भगवति न विरुद्ध्यन्ते । चकारात् फलं तस्यैवोभपद्यत इत्याह--'स वा एष एवं पश्यन्'' इत्यादिना ''सहस्राणि च विंशति'' इत्यन्तेन । तेन भूमा ब्रह्म वैति सिद्धम् ।

''दूसरा कुछ नहीं देखता'' इत्यादि धर्म भी झहा में विरुद्ध नहीं हैं, क्योकि स्वप्न ग्रौर मुक्ति दोनों में ही भगवत सानिध्य रहता है, दोनों ही ग्रवस्थाग्रों में जीव का ग्राविष्कृत रूप होता है। 'जहाँ हैंत सा होता है'' इत्यादि श्रुति दोनों ग्रवस्थाग्रों के लिए कही गई है। ''जिसको जानने से सब कुछ ज्ञात हो जाता है'' इस नियम के ग्रनुसार ''नान्यत् पश्यति ' इत्यादि वाक्य भगवान् के स्वभाव से विरुद्ध नहीं होते। ''स वा एष एवं पश्यन्'' से लेकर ''सहस्राणि च विंशति'' तक यही दिखलाया गया है कि सभी धर्म उन्हीं में उपपन्न होते हैं। इससे भूमा झहा ही है, ऐसा सिद्ध होता है।

३ अधिकरणः :---

#### ग्रक्षरमम्बराघृतेः ।१।३।१०

गागीं ब्राह्मएो ''कस्मिन्नु खल्वाकाश म्रोतभ्च प्रोतभ्च'' ''स होवाच, एतद् वै तदक्षरं गागि ब्राह्मएा। म्रभिवदन्ति अस्थूलमनएाुः'' इत्यादि श्रूयते । तत्र संशयः, किमक्षर शब्देन पदार्थन्तिरं क्रह्म वेति ?

गार्गी ब्राह्मएग की श्रुति है कि, 'यह आकाश किसमें झोत प्रोत है ?'' उन्होंने कहा, हे गांग ! यह उस श्रक्षर में झोत प्रोत है जिसे ब्रह्मवादी श्रस्थूल ग्रनगु ग्रादि गुगों वाला बतलाते हैं।'' इस पर संशय होता है कि, यह ंश्रक्षर, ब्रह्म है श्रथवा कोई दूसरा पदार्थ है ?'' १५७

तत्र ाचेतन साधारण्यात् वर्णुतुल्यत्वादाका शवदस्याप्य ब्रह्मात्वमेव । द्युम्वाद्यायतनस्तु तुल्यः । ग्रतएवागतार्थता व्र्यदृश्यत्वाद्यधिकर एगेन न हि तत्र विरुद्धधर्मा ग्राशंक्य निराक्रियन्ते । ग्रतोऽचेतन तुल्यत्वात् ब्रह्मावादस्यासमाप्त-त्वादाग्रहाविष्टत्वात्, प्रष्टुः स्त्रीत्वाच्च ''स्मरो वा व ग्राका शाद् भूयान्'' इतिवत् कदाचिदुपपत्त्या स्मरएाकाल भूतसूक्ष्म प्रकृति जीव विशेएामन्यतर परिग्रह इति वक्तव्यमुपासनार्थम् । ग्रत्र हि प्रापंचिक सर्वं धर्मराहित्य ब्रह्म धर्मत्वं च प्रतीयते । तदुपासनार्थत्व उपपद्येत । ब्रह्म परिग्रहे तु वैयर्थ्यमेव । उपदेष्टुत्वाभावात् । तस्मादक्ष रमन्यदेव ब्रह्मत्वनेपास्यम् ।

उक्त प्रकरण में ग्रचेतन ग्राकाश के ग्रोत प्रोत होने की बात वही गई है जो कि साधारए ग्रचेतनता की ही सूचक हैं, ग्रचेतन वस्त ग्रचेतन में ही व्याप्त हो सकती है, क्यों कि दोनों में तुल्यता है, ब्रह्म चेतन तत्त्व है इसलिए, ग्रक्षर के रूप में जिसका उल्लेख है वह कोई ग्रचेतन पदार्थ ही है, ब्रह्म नहीं। जैसे कि, द्युभू ग्रादि के ग्रायतन की बात थी वैसे ही यह भी है। ग्रदश्यत्वादि ग्रधिकरण में अब ग्रक्षर की ब्रह्म स्वरूपता पर विचार किया जा चका है, फिरसे इस अधिकरएा में अक्षर पर विचार किया जा रहा है, इसलिए निश्चय ही यहाँ विषय भेद है, उस ग्रक्षर की बात यहाँ लागू नहीं होगी। उस ग्रधिकरएए में तो विरुद्ध धर्मता की आशंका का निराकरएए किया गया है, इस ग्रधिकरएए में तो वे विरुद्ध धर्म स्पष्ट हैं, इसलिए विषम भेद है। इसमें, एक तो अचेतन की तुलना की बात है, दूसरे ब्रह्मवाद की बात तो ग्रन्तर्यायी ब्राह्मएग में ही समाप्त हो गई, तीसरे ग्राग्रह पूर्वक स्त्री द्वारा पूछा जाना ग्रर्थात् स्त्री को ब्रह्म विद्या श्रवएा का ग्रधिकार नहीं है। इन तीनों ही बातों से यह प्रकरण ब्रह्म परक नहीं प्रतीत होता । तथा ''स्मरो वाव ग्राकाश। द्भूयानि" में जैसे ग्राकाश का भोग्य रूप से वर्णन किया गया है, वैसे ही, ''न क्षरति इति मक्षरः'' इस भाव से, उपासना के लिए, स्मरण काल में ग्रति सूक्ष्म रूप जीव विशेष को ही यहाँ ग्रक्षर नाम वाला, कहा गया प्रतीत होता है। इसमें जो प्रापंचिक धर्मों की हीनता का उल्लेख है, वह ब्रह्मात्व का द्योतक है, पर वह उपासना की दृष्टि से जीव विशेष के लिए ही प्रयोग किया गया गया है, ब्रह्म के लिए उसके विवेचन की त्रावश्यकता ही क्या है, वह तो प्रसिद्ध ही है, उनके लिए ऐसा वर्णन व्यर्थ ही है। इससे निश्चित होता है कि यहाँ प्रक्षर नाम से किसी और का ही ब्रह्म की तरह उपास्य रूप से उल्लेख किया गया है।

 $v_{n}^{\prime\prime}$ 

इत्येवं प्राप्ते उच्यते — ग्रक्षरं परमात्मैव, कुतः ? ग्रंबराद्धृतेः । श्रुतिं व्याख्याय सिद्धम् हेतुमाह — ग्रत्रैक प्रश्न उत्तरं चैकम् । ग्राकाशस्यावान्तरत्वमेव तेनाम्बरान्तानां पृष्टिव्यदीनां विधारकः परमात्मैव । द्युम्वाद्यायतन सिद्धो धर्मोंऽत्र हेतुः । ''नतदक्ष्नोति कश्चन्'' इति मुख्यतया परिग्रहीतो भवति । ग्रन्यथा मूर्घ्नो विपतनं च भवेत् न ह्यन्यः सर्वाधारो भवितुमर्हति । परोक्षेएा ब्रह्यकथनाऽर्थंमक्षरपदमन्यनिराकरणार्थं तर्धर्मोपदेशरुच, तस्मादक्षरं परमात्मैव ।

उक्त मत पर सिद्धान्त कहते हैं कि-ग्रक्षर परमात्मा ही है, क्यों कि, ग्रंबर घारएग की बात कही गई है, वह उन्हीं में संभव है। यहाँ तात्पर्य सिद्धि की बात है, स्वरूप सिद्धि की बात नहीं है, श्रुति में ग्राधारकत्व रूप विशेषता दिखलाने के लिए अंबर के झोत प्रोत का उल्लेख किया गया है, इस प्रसंग में इस तात्पर्य से ही प्रश्नोत्तर दोनों किये गये हैं। ग्राकाश की बात तो एक पूछने का ढंगमात्र है, पृथिवी से लेकर ग्राकाश तक सभी के विधारक परमात्मा ही हैं, जो विशेषतायें च भू ग्रादि के विघारए के संबंध में कही गईँ ग्रीर उनको भगवान में संगति बतलाई गई, वैमे ही यहाँ भी विधारक रूप परमात्मा में सब धर्मों की संगति हो जावेगी । इस प्रसंग में 'न तदब्नोति कश्चन्'' यह विशेष महत्वपूर्णं वाक्य है जिसमें परमात्मा की ही भोग्य शक्ति पर बल दिया गया है, उसे न मानने पर गार्गी के शिर कटकर गिर जाने की बात कही गई इससे सिद्ध किया गया कि परमात्मा के प्रति-रिक्त कोई ग्रीर सर्वाधार नहीं हो सकता । ब्रह्म तत्त्व को इसमें परोक्ष रूप से अक्षर नाम से उल्लेख किया गय। है ग्रौर यह ब्रह्म ही है इसको निक्चित करने के लिए ब्राह्म धर्मों का उल्लेख किया गया है। इससे निश्चित होता है ग्रक्षर परमात्मा ही है।

#### सा च प्रशासनात् ।१।३।११।।

ननु क्वचिद् वाक्ये विधारणं ब्रह्मधर्मंत्वेनाश्रितमित्यन्यत्रापि न तथा-श्रयितुं शक्यते । नियामकाभावादित्यत ग्राह-सा च विघृतिरत्रापि वाक्ये ब्रह्म धर्म एव, कुतः ? प्रशासनात् ''एतस्य वाऽक्षरस्य प्रशासने गागि द्यावा पृथिवी विघृते तिष्ठत'' इति प्रशासनेन विधारणमन्यधर्मोभवितुं नाईति । ग्रप्रतिहताज्ञा शक्ते भेंगवढमंत्वात्, तस्मादक्षरं ब्रह्म व । शंका की जाती है कि-'यस्मिन् धौ'' इत्यादि वाक्य मे केवल आकाश के विधारण की ही बात कही गई है, उक्त प्रकरण मे भी केवल आकाश के विधारण संबंधी प्रश्नोत्तर हैं इसलिए ये जो अक्षर है उसके लिए, आकाश के प्रतिरिक्त अन्य पृथिवी आदि के विधारण की बात नहीं कही जा सकती, इस प्रसंग में नियामक होने की बात तो कही नहीं गई । इसका समाधान करते हैं कि, इस प्रकरण में भी उसी प्रकार के विधारण की बात ब्राह्यधर्म के रूप में कही गई है, यहाँ नियामक वाची प्रशासन शब्द का उल्लेख किया गया है। 'हे गागि ! इस प्रकर के प्रशासन में ही आकाश आरेर पृथिवो धारित होकर स्थित है'' ये जो प्रशासन में विधारण की बात है वह झौर किसी में नहीं हो सड़ती । अप्रतिहताज्ञा शक्ति भगवान की ही विशेषता है, इसलिए अक्षर ब्रह्म ही है।

# अन्यभावव्यावृत्ते श्च ।१।३।१२।।

a she with

ननूक्तमुपासनापरं भविष्यतीति, तत्राह—ग्रन्थभावव्यावृत्तेः । ग्रन्यस्य भावोऽन्यभावः । ग्रब्रह्यधर्मं इति यावत्, तस्यात्र व्यावृत्तेः । ग्रब्रह्यत्वे हि ब्रह्यत्वेनोपासना भवति । कार्यकाररण भावभेदेन न ह्यत्र तादृश धर्मोऽस्ति । चकाराद् 'यो वा एतदक्षरमविदित्वा गागि'' इत्यादिना शुद्धब्रह्य प्रतिपादन-मेव; नोपासना प्रतिपादनमिति । तस्मादक्षरं ब्रह्य वेति सिद्धम् ।

प्रशासन के हेतु से उक्त वाक्य उपासना परक भी हो सकता है, इस संशय पर ''अन्यभावव्यावृत्तेश्च'' सूत्र प्रस्तुत करते हैं, अर्थात् ब्रह्म के अतिरिक्त किसी अन्य की विशेषताओं का इस प्रसंग में स्पष्ट निषेध है । अब्रह्मत्व में भी ब्रह्मत्व की तरह ही उपासना होती है । वह भी कार्य कारएा भेद से होता है, परंतु इस प्रसंग में वैसी बात नहीं है । 'यो वा एतदक्षरमविदित्वा गार्गि !'' इत्यादि से घुद्ध ब्रह्म का ही प्रतिपादन किया गया है, उपासना का प्रतिपादन नहीं है । इससे, अक्षर ब्रह्म ही है, ऐसा सिद्ध होता है ।

# ४ अधिकरए। -

## ईक्षति कर्म व्यपदेशात् सः ।१।३।१३।।

पंचम प्रश्ने—''एतद्वै सत्यकाम परंचा।रं च ब्रह्म यदोंकारस्तस्माद् विद्वानेतेनेकतरमस्वेति यद्येकमात्र'' इत्यादिना एकद्वित्रिमात्रोपासनया ऋग्यजु: सामभिर्मनुष्यलोक सोमलोक सूर्यलोक प्राप्ति पुनरागमने निरूप्यार्थ

読を

चतुर्थमात्रोपासनया 'परंपुरुष ममिघ्यायीत्। ''स तेजसि परे संपन्नो यथा पादोरस्त्वचेत्या देना परात् परं पुरिशयं पुरुषमीक्षत्" इति । तत्र संशयः, पर पुरुष: परमात्मा घ्यान विषय, ग्राहोस्वित् विराट् पुरुषो, झह्या वेति ? तत्रामुख्य प्रवाह पतित्वाद् ब्रह्यालोकं गतस्य तदीक्षमेव च फलं श्रूयते । न हि परं पुरुषस्य ब्रह्यात्वे तज्ज्ञानमेव फलं भवति । तस्माद् विराट् ब्रह्य वा ग्रामिघ्यान विषयः ।

प्रश्नोपनिषद के पंचम प्रश्न में— "सत्यकाम ! यह पर ग्रोर ग्रपर ब्रह्म है जो श्रोंकार है, विद्वान लोग इसी एक को जानने का प्रयास करते हैं" इत्यादि से—एक दो तीन मात्रा की उपासना से कमशः ऋग् यजु सामवेद श्रौर मनुष्यलोक; चंद्रलोक ग्रौर सूर्यलोक की प्राप्ति ग्रौर पुनरागम का निरूपए करके चतुर्थ मात्रा की उपासना में ''परं पुरुष का ध्यान करना चाहिए'' उस परं पुरुष के तेज से संपन्न होकर परात पर पुरुष का ध्यान करना चाहिए'' उस परं पुरुष के तेज से संपन्न होकर परात पर पुरुष को हृदय गुहा में देखते हैं" इत्यादि वर्णन किया गया। यहाँ संशय होता है कि, परं पुरुष के रूप में परमात्मा के ध्यान की बात कही गई है ग्रथवा, विराट पुरुष या ब्रह्मा के ध्यान की बात ? उक्त प्रसंग से ब्रह्म के विषय का तो प्रवाह चल नहीं रहा, तथा ब्रह्मलोक गमन ग्रौर उसके दर्शन का फल वर्णन किया गया है। परं पुरुष के ब्रह्मत्व रूप से तत्वज्ञान होने का यह फल तो है नहीं। इससे तो यही समक्ष में ग्राता है कि, विराट या ब्रह्मा ही को इसमें ध्येय बतलाया गया है।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते — सः त्रभिष्यान विषयः पर पुरुषः परमात्मैव । कुतः ? ईक्षति कर्मं व्यपदेखात् जीवघनात् केवल जीवाधार भूताद् ब्रह्मलोकात् पर रूप पुरुष दर्शनमीक्षतिः, तस्या कर्मत्वेन व्यपदेशद्रुाभयोः कर्मगोरेकत्वम परं त्रिमात्रपयंन्तं निरूप्य परं ह्यग्रे निरूपयति तथैवं च श्लोके "तिस्रो मात्रा' इत्यादि ।

उक्त मत पर सिद्धान्त बतलाते हैं कि, वह पर पुरुष परमात्मा ही घ्येय रूप से उल्लेख्व हैं, उन्हीं के दर्शन की बात कही गई है। जीवाधार भूत ब्रह्म-लोक से ऊपर पर रूप दर्शन को ही ईक्षएए कहा गया है, उन परमात्मा का वहाँ कर्मत्त्व रूप से उल्लेख किया गया है, इसलिए ध्यान घोर ईक्षिएा दोनों कर्मों को एक कर दिया गया है, परमात्मा के प्रपर स्वरूप का त्रिमात्रा तक वर्एंन करके ग्रागे उसी में ''तिस्रो मात्रा'' इत्यादि श्लोक में उनके ५र रूप का वर्एंन किया गया है। ग्रभिष्यानस्य हि साक्षात्कारः फलम्, स्रतः फलरूपज्ञानस्यविषयत्वात् परपुरुषः परमात्मैव । मंद्र्णकानिवृत्यर्थमेवेदंसूत्रम् ग्रेत्रसर्वसंकरवादिनां ग्रन्यथा पाठो भ्रमात् । तत्रापि विचारस्तूल्यः ।

श्रमिध्यान का फल साक्षात्कार ही होता है इसलिए, फलरूप ज्ञान का विषय पर पूरुष परमात्मा ही हैं।' बहुत साधारण सी खंका के निवारण के लिए ही इस सूत्र की रचना की गई है। इस स्थान पर सब विचारों को एक स्थान में ही मिलाकर अम से कुछ दूसरा ही पाठ प्रस्तुत किया है, -पर उसमें भी, चिचार इसी प्रकार किया जा सकता है।

५. ग्रधिकरे एा :---

ì

## बहर उत्तरेभ्यः १।३११८।।

त्रथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुंडरीकं वेश्म दहरोऽस्मिन्तरा-काशस्तस्मिन् यदन्तस्तन्वेष्टव्यं तद्वाव विजिज्ञासितव्यम्'' इत्यादि श्रूयते । सत्र संशयः, किं जीवोऽन्वेष्टव्यो ब्रह्म वेति ।

"इस ब्रह्मपुर में दहर पुण्डरोक वेश्म है, इस दहर के झन्तस्य आकाश में जो है यह झम्बेब्टव्य है, उसी की जिज्ञासा करनी चाहिए' इत्यादि श्रुति है, इस पर संशय होता है कि--इसमें जीव को अन्वेष्टव्य कहा गया है 'या ब्रह्म को ?

जीव बह्यवादो निर्णीयते । अनुस्यर्थों हि निर्ग्तेक्यः तदस्मिन् वाक्ये परमार्थतो जीव एव ब्रह्यवेच्छास्त्रं च तत्रैव समाप्तं चेद् व्यर्थमधिकरएा-रम्भः । इदमेव च वाक्यं अनुत्यावक्तव्यं च भवेत् । तस्मादस्मिन्नधिकरणो मुख्या सर्वसंकरवादादिनिराक्ततिः । कि तावस् प्राप्तम् ? दहर प्राकाशो जीव इति, ग्रवान्तर प्रकरणद्वयम् । तत्र द्वितीये प्रजापति प्रकरणे जीव एवामू-ताभयरूपः प्रतिभाति । स्पष्टार्थं च द्वितीयं प्रकरणम् । तस्मात् प्रथमेऽपि जीव एव तादृश घर्मवान् भवितुमईति । ग्रर्थानुगुण्थमपि व्याख्येयम् । ग्रयमेव जीवो बह्या 'ग्रयमात्मा बह्या'' इति श्रुतेः । मैत्रेयीब्राह्यणं चानुगुणां भविष्यति । तस्य पुरंशरीरम् तत्र हृदयकमलं सूक्ष्मम् । तत्राराग्रमात्रो जीव एवाकाशाः । तास्च्यात् तद्व्यपदेश इति । ग्रन्वेष्टव्यस्तु तस्मिन् विश्वमानस्तन्महिमा । वासनारूपेण सर्वतंत्र वर्त्त इति ।

जीव झौर ब्रह्मवाद का निर्एय करना है, श्रुतियों के झर्थ से इस समस्या का हल करना चाहिए । इस वाक्य में, परमार्थरूप से जीव ही ब्रह्म है. शास्त्र का छोय भी यही है इस अधिकरए का विचार व्यर्थ ही है। यह वाक्य भी, श्चति के नियमानुसार हल किया जा सकता है, मनमानी नहीं । इस वाक्य में, समस्त प्रकरणों के सांकर्य का निराकरण हो जाता है । ग्रब विचार होता है कि--- इसका प्रतिपाद्य कौन है ? विचारने पर तो दहर आकाश जीव ही . समक में ग्राता है; क्यों कि—ठीक इसी प्रकार के ग्रन्य दूसरे प्रजःपति प्रकरण में जीव को ही ग्रमत ग्रीर ग्रभय रूप कहा गया है। उसी भाव को स्पष्ट करने के लिए यह प्रकरण प्रतीत होता है, इसलिए जीव ही उक्त प्रकार की विशेषताओं वाला हो सकता है। मर्थ के अनुरूप भी व्याख्या करने पर यही मत स्थिर होता है-जैसे कि-- "यह जीव, ब्रह्म है" "यह झात्मा ब्रह्म है'' इत्यादि, मैत्रेयी ब्राह्मण भी इसी के ग्रनुरूप माना जायगा। उसका पर शरीर है, उसका हदय ही सूक्ष्म कमल है, उसके ग्रन्दर स्थित सक्म जीव ही माकाश है। उस जगह उसी की स्थिति होने से उसी का ... उल्लेख किया गया है कमल में स्थित उस जीव के ग्रन्वेषएा की बात कह कर उसकी महिमा दिखलाई गई है । वासना रूप से सब कुछ वहीं स्थित है।

ग्रन्यथोभयत्र सर्वकथनं विरुद्धमापद्ये त् । भूतानि महाभूतानि, पुत्रादयो वा, तं चेद् ब्रूयुरित्यादिना नित्यतामुपशद्य एष ग्रात्मेत्यादिना तस्यैव ब्रह्मत्त्वमुपदिशति । तज्ज्ञानं च प्रशंसति स्वात्मज्ञानिनः कामसिद्धि चाह-"य इह" इत्यादिना । येऽपि च विरुद्धाः धर्माः प्रतिभान्ति, ग्रहरहर्गमनाद-यस्तेऽपि स्वकल्पित जीवानां स्वप्रभाया मनोरथादिषु तेषामेव गमनागमने प्रति । स्वातिरिक्तस्य ब्रह्मणोऽभावात् । एवं लोकाघारत्वमपि । ब्रह्मचर्यंच तस्य साधनिमिति । योगश्चतयोध्वंमापन्नममृतत्वमेतीति च, तस्माज्जीव एव दहरः ।

यदि उक्त प्रकार से इस प्रकरण को नहीं मानेंगे तो, दोनों ही प्रकरण में कही गई एक ही बात में विरुद्धता होगी। ''तं चेद् ब्रूयु:'' इत्यादि वाक्यांश से महाभूतों को नित्यता का प्रतिपादन करके "एष ग्रात्मा" इत्यादि से उसी के ब्रह्यत्व का प्रतिपादन किया गया है।" "य इह" इत्यादि से उसके ज्ञान की प्रशंसा की गई है तथा स्वात्मज्ञानी की कामसिद्धि बतलाई गई है। इस प्रसंग में जो भी विरुद्ध विशेषतायें प्रतीत होती हैं, वह भी, नित्य प्रति ग्रावागमन की जो निद्रावस्था की स्थिति बतलाई गई वह जीव की स्वप्न माया मनोरथ के ग्रनुसार है, ऐसा मानने पर समाप्त हो जाती हैं। क्यों कि—जीव से ग्रतिरिक्त ब्रह्म कोई दूसरी वस्तु तो है नहीं। ऐसे ही लोकाघारत्व की बात भी है, यह शक्ति ब्रह्मचर्य साधन से जीव में संभव है। योग ग्रौर ब्रह्मचर्य से ऊर्घ्वगति हो जाने से ग्रमृतत्व प्राप्ति हो जाती है। इसलिए जीव ही दहर है, यही मानना समीचीन है।

इत्ये वं प्राप्ते, उच्यते द्हरः परमात्मा, न जीवः । कुतः ? उत्तरेम्यः, उत्तरत्रवक्ष्यार्गेभ्यो हेतुभ्यः, तेषामपि साघ्यत्वादेवमुक्तम् । जीवो नाम भगवदंशो, न भगवानेवेत्यग्रे वक्ष्यते "ग्रधिकं तु भेद निर्देशादिति" तस्मादिदं प्रकरर्णं न जीव ब्रह्मविद्यापरम्, किन्तु ब्रह्मवाक्यमेवेति ।

उक्त मत पर कहते हैं कि दहर परमात्मा है, जीव नहीं क्यों कि ग्रागे के प्रसंग में जो उसमें हेतु प्रस्तुत किये गए हैं वे सब परमात्मा की साध्यता की ही पुष्टि करते हैं। जीव भगवान का ग्रंश है, भगवान नहीं है ऐसा ''ग्रधिकं तु भेद निर्देशात्'' में स्वयं सूत्रकार निर्णय करते हैं। इसलिये यह प्रकरण जीव ब्रह्मवाद का पोषक नहीं है श्रपितु ब्रह्म संबंधी ही है।

# गतिशब्दाभ्यां तथाहि हण्टम् लिगंच । १। ३। १४।

उत्तरहेतूनांमध्ये हेतुद्वयमाह, गतिशब्दाभ्याम् गतिश्व ह्यलोकगमनं ''एवमेवेमाः सर्वाः प्रजाः, ग्रहहरहर्गंच्छन्त्य एतं ब्रह्यलोकं न विन्दति'' इति एष ग्रात्माऽपहतपाप्मा सत्वकामः सत्यसंकल्पः'' इति केवल भगवद्वाचका: शब्दाः, ब्रह्यलोक शब्दश्च । ननूक्तं जीवयेस्वेतेशब्दा गतिश्चमनोरथादि-कल्पितानाम् इति ? तन्निराकरणायाह----''तथाहि'' तथैव गतिशब्दौ भगवत्येव युक्तौ, ग्रनुतेनापिधानं हि तेषां विशेषणं, ग्रज्ञानावेष्टितत्वमित्त्यर्थः, नत्वज्ञानपरिकल्पितत्वम् । दृष्टत्वात्—तथैव हि दृश्यते ''सर्वोऽप्याह' न किचिदवेदिषमिति ।" न च गन्तुरभाव एव, शास्त्रवैकल्य।पत्तोः, न ह्यात्म-नाशः पुरुषार्थः, कर्मकत्तृं विरोधरुच । तथा अपहतपाप्मत्वं च, तद्विरुद्ध धर्माणामनुभवात् । भगवति तु इदानीमेव त्तेषामनुभवः, घ्यानादावुपलब्वेः । पृष्टिवीशराववदेव जीव ब्रह्मविभागो, न त्वज्ञानक्वतः ।

ग्रग्रिम प्रसंग के हेतुओं में से दो हेतू प्रस्तूत करते हैं---गति श्रौर शब्द इन दो से दहर का ब्रह्मत्व सिद्ध होता है। मति का तात्पर्यं ब्रह्मलोक गमन से है "इसी प्रकार यह सारी प्रजा प्रति दिन गमन करती है, इस ब्रह्मलोक को नहीं प्राप्त करती'' इत्यादि तथा ''यह ग्रात्मा निष्पाप भ्रौर सत्यकाम तथा सत्यसंकरूप है" इत्यादि शब्द केवल भगवद्वाचक ही हैं ब्रह्मलोक शब्द भी भग बद्वाचक ही है। जो यह कहा कि---यै सब शब्द ग्रीर गति, मनोरथ स्वाप्त माथा कल्पित हैं ग्रतएव जीव वाचक हैं। उसके उत्तर में सूत्रकार 'तथाहि'' शब्द कहते हैं जिसका तात्पर्यं कि----वैसी गति ग्रौर शब्द भगवान में ही संभव हैं। जीव अनृत अर्थात् अज्ञान से आवेष्टित है, अज्ञान से वह कल्पना करता है, ऐसा कहना उचित नहीं। वैसा ही देखने में भी ग्राता है, जैसे कि----प्रायः सोकर उठने पर यही लोग कहा करते हैं--- ''मैं कूछ भी नहीं जान सका।" सुष्तावस्था में जीव की ब्रह्मलोक प्राति नहीं होती, ऐसा नहीं कह सकते, यदि ऐसा कहेंगे तो शास्त्र का उल्लेख बिल्कूल बकवास सिद्ध होगा जीवात्मा का प्रस्तित्व समाप्त हो जाना मोक्ष नहीं है, यदि ऐसा मानेंगें तो कर्ता और कमें का विभाग किस ग्राधार पर होगा ? ग्रथति कर्ता कौन होगा झौर कर्म कौन ? निष्पापता भादि जो विशेषतायें हैं वो, जीव के सामान्य जीवत्व धर्म के विपरीत ब्रह्यत्व भ्रवस्था में ही घटित हो सकती हैं, जब भगवान में उनकी स्वाभाविक अनुभूति होजी है, (ध्यान आदि में उन धर्मों की अनुभूति होती है) जीव और ब्रह्म का जो भेद है वह, सिट्टी झौर मिट्री के प्यासे जैसा है, प्रज्ञानकृत भेद नहीं है।

तथापि ग्रज्ञानं नाम चैतन्यान्तर्भूतं तच्छक्तिरूपमनादि, उक्त बहिभूतं सांख्यवत् । न वहिभूतं चेत्, सांख्यनिराकरदोनं व निराक्ठतम् । भन्तः-स्थितायाः ग्रक्तिरूपायाः स्वरूपाविरोधिन्या न स्वरूपविभेदकत्वम्, ग्राश्रय-नाग्र प्रसंगात् । कल्पनायादचाप्रामाग्रिकत्वात् । बहिः स्थितस्यव हि थेद- कैश्वम्, कुठारादिवत् नापि वायुवत्, तच्छक्तित्वात् । किंच, कोऽयं ब्रह्मवादे-प्रष्टेषो येन मिथ्यावादः परिकल्प्यते, ग्रज्ञानादिति चेत् । पीतशंखप्रति-भानवदयुक्तं मतकररणम् । ब्रह्मविदुपासनयानुगमिष्यति । श्वर्कंदराभक्षरोनेव पीतिमप्रतीति: ।

प्रश्न होता है कि ग्रज्ञान है, क्या वस्तू, चैतन्य जीव के ग्रन्तभूत कोई अनादि शक्ति रूप है अथवा सांख्यमत के समान कोई वाह्य वस्तू ? सो सो हो नहीं सकता क्यों के सांख्य के निराकरणा के साथ उसका भी निराकरण हो जाता है। यदि वह प्रन्तस्थित शक्ति स्वरूप है तो स्वरूप से वह ग्रॉभिन्न ही है ग्रतः उसको जीव के स्वरूप से भिन्न नहीं किया जा सकता, यदि ग्रज्ञान का नाश होता है तो, सके ग्राश्रय जीव का भी नाज हो जायेगा, यदि उसको कल्पना रूप मानें,तो इसका कोई प्रमारण नहीं मिला । इसलिए उसे वाह्य मानने में हो, जीव और उसकी भिन्नता संभव हो सकती है। इन दोनों का जो भेद है वह कुठार ग्रीर पैर का साहै, धर्थात् स्वरूप से प्रकाशित ग्रात्मा स्वतः ग्रपने पैर पर ग्रज्ञानरूपी कूठार चलाता है। वायुका सा भेद नहीं है, क्यों कि वायू तो जीव की एक शक्ति है। जीव और ब्रह्म के भेद को ब्रह्मवाद से द्वेष रखने वाले किस ग्राधार पर मिथ्यावाद कहते हैं, जब कि----''एकोऽहं बहुष्यामि'' ऐसा स्पष्ट श्रुति मिद्धान्त है। यदि कहो कि−--म्रज्ञान से ही ऐसी कल्पना की जाती हैं, वस्तुतः भेद है नहीं; ठीक है पीतशंख की प्रतीति सी तुम्हारी यह मुक्ति मानी जा सकती है, ब्रह्मवेता उपासना से सब कुछ समझ लेते हैं शर्करा खाने से ही शंख में पीतिम प्रतीत होती है [अर्थात् तुम उपासना को महत्त्व देत्ते हुए भी, उपास्य उपासक के भेद को मिथ्या परिकल्पित कहते हो, लगता है तुम बहुत मधिक शक्कर खा गए जिसमे तुम्हे शंख पीत लगने लगा (व्यंग्य) तुम्हे उपासना का ज्यादा नहां द्रा बया लगया है]

सवंज्ञेन हि वेदव्यासेन भाविमिथ्यावादनिराकरसोनेदमधिकररणमारब्धम् । तस्माज्ज वानामेवाज्ञान्दर्शनाद् ब्रह्मार्गाः सर्वज्ञत्वदर्शनाद् गतिशब्दौब्रह्म-विषयावेव, न जीवविषयौ । किं च लिंग च वर्त्तते—'यद्यं वेह कर्मंजितो-लोकः क्षोयत्त एवमेवामुत्रपुष्यजितोलोकः क्षीयत'' इति । न हि स्वाज्ञान स्वस्य संभवति, हिताकरराष्ट्रप्रसक्तिश्च । न च ज्ञानेन सामर्थ्यमुद्बुद्धमिति वाच्यम्, विरोधिस्वात् । न हि ज्ञाने जाते कर्तृ त्वमस्तीति विष्लववादिनोंऽगीं कुर्वन्ति ।

लगता है, सर्वज्ञ वेद व्यास ने भविष्य में जन्मने वाले मिथ्यावाद के निरा-करएा के लिए ही इस अधिकरएा को प्रस्तुत किया है। जीवों के अज्ञान तथा बह्य की सर्वज्ञता के ग्राधार पर यहीं मानना होगा कि--गति ग्रोर निष्पाप आदि शब्द ब्रह्य संबंधी ही हैं, जीव संबंधी नहीं। गति ग्रोर शब्द के ब्रह्यपरक होने के चिह्न भी श्रुतियों में उपलब्ध हैं ''यथैंकेह कर्मजितो लोक:'' इत्यादि। यदि जीवात्मा, ब्रह्य से ग्रमिन्न है तो निष्पापता आदि स्वाभाविक गुएा उममें होंगे, फिर श्रज्ञान कहाँ से उसमें ग्रासकेंगा क्या वह स्वयं अपने लिए ग्रज्जान की कल्पना करता है, यदि करता है तो मानो वह अपने पैर में ही कुल्हाड़ी मारता है ग्रर्थात् स्वयं ग्रपना ग्रहित करता है ! ज्ञान के सामर्थ्य से वह ग्रज्ञान की कल्पना करता है, ग्रात ग्रीहत करता है ! ज्ञान के सामर्थ्य से वह ग्रज्ञान की कल्पना करता है, ज्ञान ग्रीहत करता है ! ज्ञान को सामर्थ्य से वह ग्रज्ञान की कल्पना तो प्रनर्गल है, ज्ञान दोनों विरोधी वस्तु हैं, जानबूभ कर ग्रज्ञानी बनना तो मक्कारी है, उसे ग्रज्ञान नहीं कह सकते। ज्ञान हो जाने पर कुछ भी कर्त्तव्य शेष नहीं रह जाता, ऐसा तो विप्लववाझी ही मानने हैं, ग्रर्थात् जिन्हें हर जन्मह कुछ ग्रडंगा लमाना रहता वे ही ऐसा पुछल्ला लगाते हैं !

विरुद्धा च कल्पना "ग्रहं ब्रह्मास्मि" इति । अतएव सर्वभावश्रुतेः । तज्ज्ञानं च तस्य सावंज्ञे लिंगम् । तस्यहि स गुर्गो भववद्वाच्यानामन्यतरः, स चेज्जोवे समायाति तत्कृपया, तस्येवास्यापि महात्म्यं भवति । तस्माहिल-गादपि गतिशब्दौ ब्रह्मविषयो । चकारात् "तमेव विदित्वा ग्रतिमृत्युमेति" नान्यः पंथा विद्यतेऽयनाय" इति श्रुत्या ब्रह्मत्वेन ज्ञानं कात्मनोमोक्षाय । ब्रह्मए एव तु ज्ञानमात्मत्वेनापि । तस्माद् दहरः परमात्मा ।

"ग्रहं ब्रह्मास्मि" यह कल्पना शास्त्र विरुद्ध हैं, वृहदारण्यक में "तद्यों देवानां प्रत्युबुद्धक्त् तथर्षीं एगं" इत्यादि से प्रनेक जीवों को बतलाते हुए "तदिदमप्येतहि य एवं वेदाहं ब्रह्मास्मि इति स इदं सर्वं भवति" इत्यादि ज्ञानानंतरभाव दिखलाया गया है, यदि जीव ध्रौर ब्रह्म के ध्रभेद की बाल कही गई द्वोती तो, "इदं बर्वं भवति" में कहीं मई सर्वभाद की बाल पहिले ही कही गई होती, "श्रह ब्रह्मास्म" ऐसा ज्ञान होने के बाद न कही जाती । यह श्रुति स्उष्टतः ब्रह्म श्रीर जीव का भेद बतला रही है । ब्रह्मत्व का ज्ञान जीव की सर्वजता का द्योतक है, यदि वह सर्वज्ञ नहीं हो पाता तो उसे अपने ब्रह्मत्व का ग्रनुसंघान नहीं हो सकता । भगवद्वाचक शब्दों में सर्वज्ञता एक विशेष श्रेष्ठ गुएा है, जो कि जीवात्मा में भगवत् छपा से ही श्राता है, इस गुएा से जीव का भी महात्म्य होता है । इस प्रकार के लिय से मी गति श्रीर शब्द की ब्रह्मविषयता निश्चित्त होती है । "उसे बान कर मृत्यु का श्रतिक्रमएा करता है" इसके ग्रतिरिक्त जानने का कोई श्रीर मार्ग नहीं है" इत्यादि श्रुति भी, ब्रह्मत्व स्थतिरिक्त जानने का कोई श्रीर मार्ग नहीं है" इत्यादि श्रुति भी, ब्रह्मत्व रूप से ज्ञान होने की बात ही कहती है मोक्ष की बात नहीं कहती (जीवन्मुक्ति वाली कल्पना भी कोरी कल्पना ही है ) इन श्रुतियों में बतलाया गया है कि ब्रह्म का ही शात्मा रूप से जान होता है । इसते निश्चित्त होता है, कि---व्हर परवात्मा ही है ।

# धृतेश्च महिम्नोऽस्यास्मिन्नुपलब्बेः ११।३।१६॥

अपरं हेलुमाह, घृतः ''अथ य ग्रात्मा स सेतुर्विष्ट्रेरेषां लोकानामसंभेदाय" इति । न हि सर्वेलोक विघारकत्वं अहागोऽन्यस्य संभवति चकाराख् सेतुत्व-भपि । ''तद्दन्वेष्टट्य्यम् तद्दविजिज्ञासितव्यं इति लोक विघारएास्य महात्म्य रूपत्वात् तस्वैव कर्मत्वमित्याह----महिम्न इति, महिमैष पुरुषस्य, न तु चासनवरूपेएा तस्मिन् विद्यमानत्त्वभ्, संसारिधर्मत्वेनामाहात्म्यरूपत्वात् । न चविष्टद्रमुभयत्रैकस्यदर्भनमिति षाच्यम् । अस्यास्थिनन्तुपलब्धेः, अस्य एताद्दग-विष्टद्र धर्माश्रेयमाहात्म्यस्यास्मिन् भगवत्येवोपलच्धेः । ''ज्यायानाकाशाद्, यावान् वा अयमाकाश्वः, अर्णुः स्थूल' इति । यश्वोदादयश्च बहिस्थित-भपि जगदन्तः प्रपस्यांति । ज त्वेताहक्षो क्येको स्यवितुमहाति । तस्माद् अह्य व सहरः ।

ग्रब परमात्मा के दहर होने में दूसरा हेतु बतलगते हैं, ''वृतेः'' ग्रयोत् भारण करने की शॉक से भी उक्त बात की सिदि होती है। ''जो यह ग्रात्मा है वह, लोकों को पार करने वाखा चारक सेतु है''ऐस्रो सर्वलोक विघारकत्व की 'क्षमता परमात्मा के ग्रतिरिक्त किसी ग्रौर में संभव नहीं 'हैं। ''उसे ही जानो उसे हो खोजो'' इत्यादि, लोक विघारणमहात्म्य रूप प्रशस्तियाँ है इन प्रशस्तियों से; विधारकत्वकर्म उसी महापुरुष का निश्चित होता है----यह उसकी महिमा का ही द्योतक है, यह विधारकरव उसमें वासनारूप से नहीं है, वासना तो संकारी वस्तु है, उसका कोई महात्म्य नहीं है। विरुद्ध विशेषतायें उन एक परमात्मा मे संभव नहीं हैं. ऐसा नहीं कह सकते। परमात्मा में विरुद्ध विशेषतायें उपलब्ध हैं 'आकाश से भी विशाल, यह दहर परिमित आकाश स्थूल प्रणा है' इत्यादि विरुद्ध विशेष तायें उन महामहिम भगवान् में ही उपलब्ध हैं। यशोदा ग्रादि ने बहिन्थित विशाल जगत को उस प्रभु के मुख में देखा था। ऐसी महिमा जीव की नहीं हों सकती। इसलिए ब्रह्म ही दहर है।

#### प्रसिद्धे श्च ।१।३।१७।

म्राकाशशब्दवाच्यत्वप्रसिद्धिः । म्रपहतपाप्मस्वादि प्रसिद्धिः । कि बहुना प्रकरणोक्त सर्वधर्मप्रसिद्धिर्मगवत्येव, न जीवे संभवत्य-तोऽपि भगवान् एव दहरः । चकाराद्विधिमुखेनाधिकरर्ससमाप्तिः सूचिता ।

परमात्मा की, ग्राकाशशबद वाच्यत्व रूप से प्रसिद्धि है तथा निष्णापता ग्रादि गुएा भी उन्हीं के लिए प्रसिद्ध है। ग्राधिक क्या प्रकरएा में जितनी भी विशेषतायें हैं वे सभी भगवान के लिए प्रसिद्ध हैं। जीव में वे सब संभव नहीं हैं, इसलिए भगवान ही दहर है। जकार का प्रयोग, विष्यर्थक ग्रॉस अधिकरएा की समाष्ति का कुंचक है।

अन्य निषेधामुलेन , पुन्दिचारति-

المناجع فالمحافظ فالمحافظ والمحافظ والمحا

दूसरे प्रकार से निषेध करते हुए इस प्रकरता पर पुनः विचार करते हैं।

# इतर परमार्श्वात् स इति चेन्नासंभवात् ।१।३।१८।।

ननु ब्रह्म ताद्शं, जीवो नैतादृश इति न क्वचिद् सिद्धमस्ति । श्रुत्येक-संमधिगम्यत्वात् उभयरूपस्य ब्रह्मवादे । ग्रतो यथा सर्वत्र ब्रह्मसोऽसाधारस- धर्मैदर्शैनात् तत्रं प्रकरण ब्रह्मण इति निश्चीयते । एवमिहापि जीवस्या साधारणधर्मदर्शनात् जीव प्रकरणमिति कुतो न निश्चीयते । निश्चिते तुं तिस्मिन् ग्रांकाश तुंल्यस्वादयों धर्माजीवस्यैव भविध्यन्ति नान्यस्यैत्यभिप्रायेणाहं, इतरपरामर्शात् सः । इतरो जीवस्तस्यपरामर्शैः । उपक्रमोपसंहारमध्यपरा-मर्शेः संदिग्धे निर्णयः तत्रात्मविदः सर्वांन् कार्मानुक्त् वा मंध्ये – "ग्रथ य एष संप्रसादोऽस्माच्छरीरात् समुत्थाय परंज्योतिरुपसंगद्य स्वैनरूपेणाभिनिष्प-धते एष ग्रात्मिति हो वाचेतदमृतमभयम्" इत्यादि मर्ध्ये—ग्रये "य ग्रात्मा सं सेतुः" इति ।

ब्रेंह्म ही ऐसे गूणों वाले हैं, जीव वैसे गूणों वाला नहीं है, ऐसा, किसी शास्त्र प्रमारा से तो सिद्ध कर नहीं सकते । ब्रह्मवाद में एक श्रुति के श्राघार पर ही परमात्मा के दोनों रूपों (जीव ग्रीर ब्रह्म) का उल्लेंब होता है। जैसे कि---- ब्रह्म के असाधारण गुगों के आधार पर उसे प्रकरण को ब्रह्म-परक निश्चय करते हैं, वैमे ही जीव के ग्रसाधारण धर्म मानकर इस प्रकरण को जीव परक भी निश्चय कर सकते हैं। जब ऐसा निश्चय कर लें तो, आं का शतूल्यता आदि विशेषतायें, जीव की भी हो सकती हैं। जो यह कहतें ही कि----परमार्त्मा के ग्रतिरिक्त किसी ग्रौर की नहीं हो सकतीं। उसके उत्तर में कहते हैं--"इतर परामर्शात सः अर्थात परमात्मा से इतर जीव कीं विशेषताग्री का भी परामर्श किया गया है। उक्त प्रकरण के उपक्रम उप-संहार और मध्य के परामर्श से संदिग्ध का निर्एय ही जाता है। उक्त प्रसंग में आत्मविद् की समस्त कामनाओं की प्राप्ति बतलाकर मध्य में कहते हैं कि—"यहँ जीव इस ग़रीर से उठकर परैं ज्योति से संपन्न होकर अपने वास्तविक रूप को प्राप्त करता है, यही ग्रात्मा है यही ग्रमृत मौर मभय है" प्रसंग के अंत में कहा गया कि "जो झारमा है वही सेत है।" ईर्स्यादि∢

तत्र संप्रसादः सुर्षुप्तिः, जीवावस्था, तत्रं परसंबंधनिमित्तोन स्वेनेव रूपेएा।मिनिष्पत्तिवचनात् जीव एवैतादृश इति गॅम्यते । न ह्यत्रपरमात्मनोऽयं धर्मः संभवति । ग्रतः सर्वमेव प्रकरणं जीवपरं भविष्यतीति स एव जीव एव प्रकरणार्थं इति चेत्, न, जीवस्तादृँशोनभवति, विरुद्धधर्मंत्वेनेव सर्वत्र तन्निश्चयात् । उभयीरेकरूपते ह्यूभयत्वमेव न स्थात् । कृतंपिबन्तावित्या- दिवाक्यविरोधद्व । स्रतो न जीवस्तादृश इत्यभिप्रायेगाह अप्रसंभवात् । नहि जीवे जगदाधारस्वादिकं संभवति । नहि परामर्शमात्रेगा सर्ववेदांत विरुद्धं कल्पयितुं शंक्यते । परामर्शरैपाप्यार्थं त्वमुत्तरत्र वक्ष्यति । तस्माद् दहरो जीवो न भवितुमर्हति । वाक्यार्थो यथोपद्यते, तथोत्तरत्र वक्ष्यते । ब्रह्मा वेक-भेव, नोभयमिति निश्चयः ।

संप्रसाद, जीव की संघृष्ति ग्रंबस्था का स्वरूप है परमात्मा के संबंध से प्रिपने वास्तविक स्वरूप की निष्पति की जो बात कही गई है उससे तो जीव की ही उक्त विशेषतायें समक में ब्राती है। इस प्रसंग में स्वरूष प्राप्ति की बात परमात्म। के लिए कही गई ही ऐसा तो संभव नहीं है। इससे निश्चित होता है कि यह सोरा प्रकरेण जीव परक ही हो सकता है, वह जीव ही इस प्रकरण का उल्लेख तरन है। इस मंत पर स्वमंत कहते हैं कि - नहीं, जीव उक्त विशेषतामों वाला नहीं हो सकता, इस प्रकरण में जितनी भी विशेषतायें दिखलाई गई हैं वह जीव के सामर्थ्य के विरुद्ध हैं यदि बेह्य ग्रीर जीव दोनों को एक ही रूप माने तो फिर फिर उनकी भिन्नता महीं मानी जा सकती, जब कि श्र तियों में उनकी भिन्नता का स्पष्टोस्लेख है, "कृतं पिबन्ती" में दो का जो वर्शन किया गया है, ग्रभिन्न मानने पर उसका समाधान कैसे होगा ? जीव में जगदाधारकता श्रादि विशेषतायें संभव नहीं हैं। कैवल परामर्श के ग्राधार पर समस्त वेदांत वाक्यों के विपरीत कह्पना नहीं की जासकती। परामर्श का कूछ दूसराही अर्थ है इसे आगे कहेंगे इसलिए दहर, जीव नहीं हो सकता। वाक्यार्थ की संगति करे होगी, उसे भी आगे बतलावेंगे । जहा एक ही है, दो नहीं।

# उत्तराच्चेदाविर्भूवस्तरूपस्तु । १।३।१६।।

उत्तरात् प्रकरणात्, प्राजापत्यात्, तत्र हि दिव्येचक्षुषि मनोरूपे प्रतीय-भानों जीव एषऽमृताऽभयरूपो निरूपितः । तस्यैवोदगरावे जाग्रस्साक्षित्वं, तदनु स्वप्नसाक्षित्वं, तदमु सुषुप्तिसाक्षित्वं निरूप्य, सर्वत्र तम्यामृतरूप-स्वमेव निरूप्य, ध्रवस्थानामतात्त्विकत्वमुक्त्वा, समाध्यवस्थायां मनसि तमेवजीर्व तादृशं प्रतिपादयति । धतो जीवोऽपि वस्तुतस्तादृश एव इति, मङ्रतेडेपि परायमणि म एव इति चेम्रा। एषमाक्षम्य परिइरति स् शब्देन । नायमधौं दूष्यते, किंतु किचिदन्यदस्तीति न नकार प्रयोगः । तदाह—ग्रावि-भूं तस्वरूपः, स्वाप्यसंपत्त्योर्भगवदाविर्भावो जीवे भवति । नृसिहोपासकस्य नृसिहाविर्भाववत् । ब्रह्मण उपदेश समये भगवदाविर्भावात् । सर्वत्र स्वात्मानं पश्यनिन्द्रिपि तथैवोपदिष्टवान् प्रजापतिः ग्रन्थथा प्रतिबिग्बादावमृताभय धवनं मिथ्यां स्यात् । इन्द्रे त्वाविर्भावाभावात् प्रजापत्यसन्निधाने विपरीतं पश्यति । ग्रतस्तावन्मात्रदोषपरिहारायान्यथोपदेशः । स्वध्नादिषु तथा प्रकृतेऽपि । स्वप्नावस्थाया भगवदाविर्भावात् तथावचनम् । तस्मादुभयमपि भगवत् प्रकररागमेव । एवमन्यत्रापि भगवदावेशक्रता भगवद्धर्माभिलाषा ग्राह्माः, तस्माद् दह्वरः परमात्नेव ।

उक्त प्रकरण के बाद के प्रजापति के प्रकरण से भी ब्रह्मत्व की पुंष्टिं हौती है। उस प्रकरण में दिव्य चक्ष में प्रतीयमान जीव को ही अमृत अभय रूप से निरूपण किया गया है। उक्त प्रकरण में प्रतिबिम्बारमा संबंधी उपदेश है, उसी प्रतिविम्बारमा में जाग्रतसाक्षित्व, स्वप्नसाक्षित्व, सुषुप्ति साक्षित्व का निरूपए करके, संवैत्र उसकी ग्रम्तरूपता का निरूपए करके, इन अवस्थाग्रों की निस्तत्त्वता बतलाकर समाधि प्रवस्था में जीव के अमृतत्व रूप को मनस्थित बतलाया गया है। इससे निश्चित होता है कि---जीव भी--उक्त विशेषताम्रों वाला है। उसके स्वरूप का परामर्श भी किया गया है। ए सा संगय उपस्थित कर तु शब्द से उसका निराकरणा करते हैं । उक्त संशय को काट नहीं रहे हैं इसलिये नकार का प्रयोग नहीं किया, किन्त्र इस वर्णन का कुछ ग्रीर ही तात्पर्य है इसलिये तुं गब्द से उसकी ग्रोर इंगन करते हैं। कहते हैं कि-स्वप्न ग्रोर संपत्ति में, जीव में भगवान का ग्राविर्भाव होता है। जीव के स्वरूपाविभीव की बात नहीं है। जैसे कि--न्सिहोपासक में मेसिंह स्वरूप का माविभाव होता है तथा ब्रह्म संबंधी उपदेश देते समय वक्ता में भगवदाविर्भाव होता हैं। सब जगह अपने को प्रतिबिम्ब रूप से देखते हुए इन्द्र को, यही बात प्रजापति ने बतलाई थी। यदि एँसा मर्थ महीं मानेंथे तो प्रतिबिम्ब ग्रादि के ग्रमतस्व और अभयस्व की बात मिथ्या हो जायेगी । प्रजापति की अमूपस्थिति में इन्द्र ने, अपने में आविर्भाव के न होने से विपरीत ही अनुभव किया । केवल इसी बात के धरिहार के लिए, अन्यथो। पदेश दिया गया है। स्तप्त झांदि अवस्थाओं में और स्वाभाविक मबस्था में भो देहादिविसधाल भाव की बात बतलाई नई है, स्वध्नावस्था मैं भी भगवदाविर्माव होता है उसे ही स्वरूपाविर्भाव कहां गया है । इससे निश्चित होता है कि—दोनों ही प्रकरण भगवतपरक हैं। इसी प्रकार ग्रन्यत्र भी, भगवदावेश मानकर समस्त विशेषताध्रों को भगवद् संबंधी मानना चाहिए। इसलिये दहर, परमात्मा ही है।

# ग्रन्यार्थस्च परामर्शः ।११३।२०॥

परामर्शं का प्रयोजन बतलाते हैं कि---इसका ग्रन्थ ही अर्थ में प्रयोजन है। "तस्माद यमहरहवां" इत्यादि में अपने भगवद्दविषयक अमृत अर्था मर्त्यसंग्रमित ज्ञान में ही ब्रह्मसुख फल को, ब्रह्मज्ञान की अपेक्षा से वहा गयः हैं जानदशा में ही मगवदाविर्माव होता है, यही सूत्रस्थ चकार के प्रयोग का तात्पर्य है। सम्पत्ति में भगवदाविश कहने के लिये सूत्रकार ने "स्वाप्यय-संपत्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हि" ऐसा सूत्र ही बनाया है । इसलिए परामर्श से, ब्रह्म के अतिरिक्त दूसरे अर्थ की कल्पना नहीं करनी चाहिये।

# ग्रल्पश्र तेरितिचेत्तदुक्तम् । १।३।२१।।

ननुन वयं जीवे उपपत्तिरस्तीति जीवप्रकरणं कल्पयामः किन्तु अह्यणि नायमथं उपपद्यतो ग्रल्पश्रुतेः --- ग्रल्पे हि पुंडरोके कथं भगवदवस्थानम् ? व्यापकत्वश्रवणात् । 'यावान् वाप्रमाकाश'' इति तस्माद् बिरोध परिहारय जीव एवाराग्रमात्रस्तथा भवत्विति कल्प्यत इति चेत्तहि भवान् सम्यग्वि-त्वारकीऽस्मदीय एव । परं तत् समाधानं पूर्वमेवोक्तम्, निचाय्यरवादेवं व्यो-मवच्चेत्यत्र । तन्नं प्रस्मर्त्तव्यम् सर्वभवनसमर्थेब्रह्यणि नाशंकनीयः तथा पुरुष शरीरंच--- .''पुरुषत्वे च मां वीराः सर्वैत्ययोम विशारदाः । ग्राविस्तरां प्रग्श्यति सर्वशक्त्युपत्रु हितम् ।।'' इतिभगवद्वाक्यात्, तस्माद् एव दहर इति सिद्धम् ।

ठीक है जीव में हम इस प्रकरण को उपपन्न नहीं मानते और न इस प्रकरण को जीव परक ही मानते हैं परन्तु यह प्रकरण ब्रह्म में तो उपपन्न होता नहीं, सूक्ष्म पुंडरीक में भगवद स्थिति संभव कैसे है ? उनकी तो व्यापकता का ही उल्लेख मिलता है "जितना यह आकाश है" इत्यादि वाक्य में जिस अल्पता का निर्देश है वह व्यापक परमात्मा संबंधी तो हों नहीं सकता इसलिये उक्त विरोध के परिहार के लिए हमें अणुस्वरूप जीव की स्थिति ही स्वीकारनी पड़ती है, यदि ऐसी शंका आप प्रस्तुत करते हैं तो आपने ठीक ही सोचा हमारे मत की ही बात कह दी, (हम भी जीव को मणु और ईश्वर को विभु मानते हैं, आप तो दोनों को अभिन्न मानते हैं) आपके संशय का समाधान तो हम प्रथम ही कर चुके हैं, उनकी व्यापकता आकाश की सी है, यह आपको नहीं भूलना चाहिए, सर्वभवन समर्थ (सब कुछ होने की साम्थ्य वाले) ब्रह्म में विरुद्धता की शंका करना ही व्यर्थ है। जहाँ तक उनके शरीर की बात है वह भगवान के निम्न वाक्य से स्पष्ट हो जाती है---

''भक्ति शास्त्र प्रवीसा भीर लोग मेरे पुरुषस्वरूप को विस्तृत रूप से सर्वशक्तिसंपन्न देखते हैं।'' इससे सिद्ध होता है कि — भगवान ही दहर हैं।''

#### ग्रनुकृतेस्तस्य च ।१।३।२२।।

दहर विरुद्धं वाक्यमाशक्य परिहरति । "न तत्र सूर्यों भाति न चन्द्र तारकं नेमाविद्युतो भान्तिकुतोऽयमग्निः, तमेवभांतमनुभातिसर्वम् तस्यभासा सर्वमिदंविभाति'' इति कठवल्ल्यामन्यत्र च श्रूयते । यत्तच्छव्दानामेकार्थःदं चावगतम् । ग्रर्थाच्च संदेहः, ''यस्मिन् द्यों'' इत्यत्र सूर्यादीनां ब्रह्माधारत्व-मुक्तम्, ग्रस्मिश्चवाक्ये पूर्वार्ढे तत्र तेषां भानं निषिद्धयते—''यत्र यत् सर्वदा तिष्ठेत् तत्र चेत्तन्नभासते, क्व भासेताप्यपेक्षायां कर्मत्वेश्रूतिबाधनम् ।" यत्रेत्यघिकरएा सप्तमी, यत्र लोकान्तरस्थितानां ग्रप्यभानं, तत्राऽग्नैः का वात्ती इति वचनात् सत्यलोकस्थितः कश्चित् तेजोविशेष एव वाक्यार्थं ।

दहर विरुद्ध वाक्य पर सशय करते हुए परिहार करते हैं। ''वहाँ न तो सूर्य का प्रकाश होता है न चंद्र का न तारों को, ये बिजलियाँ भी नहीं चमकतीं फिर इस ग्रग्नि की तो चर्चा ही क्या है ? उसके प्रकाश से ही सब प्रकाशित होते हैं, उसके प्रकाश से ही ये सारा जगत प्रकाशित हो रहा है'' ऐसी कठवल्ली की एक श्रुति है, तत् धौर यत् शब्दों की एकार्थता से तो यह प्रसंग ब्रह्म परक ज्ञात होता है किन्तु ग्रर्थ पर संशय होता है क्यों कि—''जिसमे बूलोक'' इत्यादि वाक्य में सूर्य ग्रादि को ब्रह्म पर ग्राघारित बतलाया गया है, ग्रोर इस वाक्य के पूर्वार्द्ध में उन सूर्य ग्रादि के प्रकाश को ईश्वर के समक्ष तुच्छ कहा गया है—' जो जिस स्थान पर सदा स्थित रहे ग्रोर वहाँ उसका प्रकाश न रहे, वह कहाँ जाकर प्रकाशित होगा ? ऐसी कर्मत्व संबंधी जिज्ञासा से उक्त श्रुति बाधित होती हैं।'' यत्र शब्द ग्रधि-कररण सप्तमी का है, ज्वत वाक्य का तात्पर्य होता है कि—जिस लोक में सूर्य ग्रादि का ही प्रकाश नहीं है तो ग्राग्नि की क्या चर्चा है ? इससे तो यही समफ में ग्राता है कि—कोई तेज विशेष ही उक्त वाक्य का उल्लेक्य है।

उक्त प्राप्त मत पर सिद्धान्त रूप से— "म्रनुक्ठतेस्तस्य" सूत्र प्रस्तुत करते हैं, ग्रर्थात् यह वाक्य भगवान की यनुक्रति का उल्लेख कर रहा है इसके वाक्य में सूर्य ग्रादि के स्वतः प्रकाशता का निषेघ है, सभी पदार्थ उस परमात्मा का ही मनुकरएग करते हैं— जैसे कि सूर्य की रश्मि भौर पुरुष की छाया I इसलिये यह वाक्य मनुक्रति वाचक है इसमें भेद की कल्पना नहीं करनी चाहिये।'' उसके प्रकाश से सब कुछ प्रकाशित है।'' इसमें बतलाया गया है कि सूर्यादि में स्वतः प्रकाश नहीं है, जैसे कि घट में स्वयं प्रकाशता नहीं होती। भगवान के प्रकाश से ही ये सब प्रकाशित होते हैं। स्वतः प्रकाश न होने से लक्षणा या कर्मत्व रूप से उन सबकी भगवत परकता सिद्ध होती है, दूसरे श्रर्थ कल्पना की गुंजायश ही नहीं है।

# ग्रपिस्मर्यते ।१।३।२३।।

व्याख्यातेऽर्थे सम्मत्यर्थमाह । श्रपीति समुच्चयः "न तद्भाषयते सूर्यो न रांशाको न पावकः" यदादित्यगतं तेजो जगद्भासयतेऽखिलम्, यच्चन्द्रमसि यच्चाग्नौ तत्तेजो विद्वि मामकम्" इति च । तस्माद् भगवान् एव सर्वाव-भासकः तमेव सर्वं मनुकरोतीति सिद्धम् ।

प्रकरण के व्याख्यात् अर्थं को ही सम्मत अर्थं बतलाते हैं - सूत्र में किया गया अपि शब्द का प्रयोग समुच्चय बोधक है।" उस गोलोक में न तो सूर्य का प्रकाश होता है न चंद्र का न अग्नि का" सूर्य के जिस तेज से अखिल जगत प्रकाशित होता है तथा जो चंद्र और अग्नि का प्रकाश है उसे मेरा ही प्रकाश जानो" इत्यादि स्मृति वाक्य भी उक्त प्रकरण के ही समर्थंक हैं। इससे निश्चित होता है कि---भगवान् ही सब के अवभासक हैं। उनका ही सब अनुकरण करते हैं।

# ७. अधिकररण :--

## शब्दादेवप्रमितः । १।३।२८।।

प्रसंगात् पुनर्बाधकान्तरमाशंक्य परिहरति "यदंगुष्ठमात्रः पुरुषो मध्य ग्रारमनि तिष्ठति" ईशानो भूत-भवस्य न ततो विजुगुप्सति "तथा ग्रंगुष्ठ मात्रः पुरुषो ज्योतिरिवाघूमकः" "इति तत्र व श्रूयते । 'यावान् वा ग्रयमकाश" इति व्यापकत्वमन्तःस्थितस्य प्रतीतम् । ग्रंगुष्टमात्रता चात्र प्रतीयते । ग्रतो विरोधाज्जीवस्यैव लोकान्तरगन्तृदेहवत् उपासनार्थ मीशानत्वादि धर्माः । श्रंगुष्ठमात्रं पुरुषं निश्चकर्षं यमो बलादिति तन्नि-वृत्यर्थम् । तस्मादंगुष्ठमात्रो न भगवान् ।

प्रसंगतः पुर्न: बाधक श्रुति संबंधी शंका उपस्थित कर समाधान करते हैं। "जो ग्रात्म। में ग्रंगुष्ठ मात्र पुरुष स्थित है" उस श्रंगुष्ठ प्रमित्त पुरुष की निर्धूम ज्योति है "इत्यादि श्रुति भी है ''यावान् वा ग्रयमाकाग्रः" से जिस व्यापक की ग्रन्तः स्थिति प्रतीत होती है, उसी की यहाँ ग्रंगुष्ठ मात्रता भी प्रतीत होती है। दोनों विरुद्ध वर्णन हैं जिससे जीव की ही स्थिति समफ में ग्राती है, जैसे कि जीव दूसरे शरीर में जाता है, वैसे, यहाँ ईशानत्व ग्रादि धर्म वाला उसका स्वरूप, संभवतः उपासना को दृष्टि से बतलाया गया है। ग्रंगुष्ठ मात्र पुरुष को ही यम बलात् ले गए थे, उसे ही जौटाने के लिए सावित्री ने प्रयास किया या इससे भी जीव ही की ग्रंगुम्ठ मात्रता निश्चित होती हैं, भगवान् ग्रंगुष्ठ मात्र नहीं है।

एवं प्राप्तमतउत्तरमाह-शब्दादेव प्रमितः, अत्र संदेह एव न कत्ते व्यः, शब्दादेव प्रकर्षेग विमानात् । यथा दहर वाक्ये सक्ष्मस्यैव व्यापकत्वं, तथा ग्रंगुण्ठ मात्रस्यैवेशानत्वम् । यदि भगवान् तादृष्ठो न स्यात् अन्यस्य तादृश्वरतं नोपपद्येत् । तस्माद्भगवतः सर्वतः पारिषपादान्तत्वात् यत्र यावानपेक्ष्यते तत्र तावन्तं श्रुतिर्निरूपयतीति, अमुष्ठमात्रः पर्क्मात्मेति सिद्धम् ।

उक्त प्राप्त मत पर ''शब्दादेव प्रतिमः ''स्त्र' बनाकर उत्तर देते हैं, कहते हैं, यहाँ तो संदेह की गुंजायश ही नहीं है ईशान मादि शब्द से ही अंगुष्ठ परिमित की महिमा प्रकट होती है जैसे कि दहर वाक्य में स्क्ष्म की व्यापकता स्वीकार ली गई वैसे ही ग्रंगुष्ठ मात्र की ईशावता स्वीकारनी 'चाहिए । यदि भगवान में ही वैसे होने की क्षमता नहीं मानेंगे तो, किसी ग्रीर में तो वैसी क्षमता हो नहीं सकती । सर्वव्यापक भगवान को जहाँ जिस स्थान में जिस रूप से उपयुक्त समसती हैं वहाँ वैसा ही उनका वर्णन श्रुति करती हैं, इसलिए अंगुष्ठ मात्र परमात्मा ही हैं ऐसा सिद्ध होता है ।

# हृद्यपेक्षयातु मनुष्याधिकारत्वात् ।१।३।२४॥

नन्वनेकरूपत्वं विरुद्ध घर्मवत्वं माहात्म्यार्थं स्परूपे निरूपयति । प्रादेश मात्रत्वं च घ्यानार्थं । ग्रंगुष्ठमात्रत्वस्य क्वोपयोग इति चेत् तत्राह-तु शब्देन निष्प्रयोजनरवं निराक्रियते ग्रस्ति प्रयोजनम् तदाह--- टदियंगुष्ठ मात्रं निरूप्यते, केन हेतुना ग्रपेक्षया. ईष्वरकायपिक्षया ''ईष्वरः सर्वं भूतानां टहे घेऽर्जुन तिष्ठति'' इति स्मृतेः । रक्षार्थमंगुष्ठ मात्र हत्यर्थः । ननु प्रमाणान्तरत्वे किमेतन्नसंभवति, तत्राह-मनुष्याधिकारत्वात्-मनुष्यान-धिक्वत्येदं मृत्यूपारव्यानं प्रवृत्तम् । ग्रतो मनुष्याणां हृदयस्यांगुष्ठमात्र-त्वात् । यद्यपि हृदयं स्यूत्तं तथापि घर्मरूपं तावदेव । तावन्मात्रस्यैवा-वदानश्रवणात् । तस्मादंगुष्ठमात्रस्यैव सर्वंधर्मरस्वक्त्वादंगुष्ठ मात्रो भगवा-नेवेति सिद्धम् ।

परमात्मा के विरुद्ध धर्म वाले अनेक रूपों का एक रूप में निरूपण करते हैं। परमात्मां का प्रांदेस मात्र रूप घ्यानार्थ माना गया, कितुं श्रंगुष्ठ मात्र रूप का क्यां उपयोग है ? इस संशय का समाधान तु शब्द से करते हैं. कहते हैं कि उसका भी प्रयोजन है, हृदय का परिमाल झंगुष्ठ मात्र ही बतलाया गया है, जो कि ईश्वर के म्रगुब्ठ परिमाल के म्रनुरूप ही है '' हे प्रर्जुन ! ईश्वर प्रासिमात्र के हृदय स्थान में स्थित है", ऐसा प्रसिद्ध गीता का वचन भी है। परमात्मा, जीवात्मा की रक्षा के लिए ग्रगुष्ठमात्र रूप से विराजमान हैं यही उक्त गीता वाक्य का सौंत्पर्य है। स्था किसी ग्रन्थ प्राणी के हृदय में इसकी स्थिति नहीं है ? इसके उत्तर में कहते हैं कि नहीं, कैवल मनुष्य के हृदय में ही इस रूप में हैं क्यों कि मनुष्य को ही लेकर इस मृत्यूपांख्यान की रचना की गई है. क्यों कि मनुष्य का हृदय ही मंगुष्ठ परिमांग' वाला होता है। यद्यपि हृदय का स्यूल स्वरू। है किन्तु धार्मिक दृष्टि से बह स्क्ष्म ही माना ग जाता है। उसका वैसाही वर्एन किया गया है। ग्रेंगुंड्टमांत्र रूप से संवे धर्म रक्षक " भगवान् विराजमान हैंे। इसलिए उनका प्रगुष्ठ परिमारेंग निविचते होता है ।

तडुपर्वंपि बावरायणः सम्भवति ।१।३।२६॥

प्रंगुष्ठमात्र निरूपगार्थं मनुष्याधिकारे निरूपिते कस्यचिद् भ्रमो भवेत् सर्वत्रमेव ब्रह्मविद्यायां मनुष्याग्राभेवाधिकारः इति । तन्निराकरणार्थं देव दीनामघिकारमग्ह । यदुपर्यंपि, मनुष्यापेक्षयार्वाक्तनानामघिकारो नास्ति । तत्रापि वैदिकहेतोस्त्रैवर्णिकानां धर्मयुक्तानामागतम् । ततोऽपि ये साघ्यादयो धर्मयुक्तास्तेषामध्यधिकारः। तत्र जैमिनिप्रभृतीनांसंम्मतिरिति स्वनामग्रहणम् । विशिष्टत्रैवर्णिकानारम्य प्रजापतिपर्यं न्तं शतान-न्दिनामाधिकारं मन्यते बादरायणः । कुतः ? संभवात् । संभवति तेषां ज्ञानाधिकारः । धर्मज्ञानाभ्यां सातिशयाम्यां हि तादृश्जन्मसभवात् । न हि तेषां पूर्वंसंस्कारो लुप्यते । ग्रक्षरपर्यन्तं शतोत्कर्षंश्रवणादुपर्यंपेक्षा । ग्रतोऽक्षरप्राप्तेः शुद्धब्रह्मविद्या हेनुकत्वादुत्तरोक्तरमुपदेष्टृणां विद्यमान-रवात् प्रजापति पर्यन्तं सर्वेषामधिकारः संभवति । संभव वचनान् दुलंभा-धिकारस्तत्रेति सूचितम् । ''यो यो देवानां प्रत्यबुष्यत स एव तदभवत तथर्षीणां तथा मनुष्याणाम्'' इति । तदुपर्यप्यधिकारः सिद्धः ।

श्रंगुष्ठ मात्र की उपासनामें भ्रम हो सकता है कि कैवल मनुष्थ के ग्रधिकार की बात कही गई तो ब्रह्मविद्या में केवल मनुष्य का ही ग्रधिकार होगा क्या ? इस संशय के निवारण में सूत्रकार, देवादि योनियों के ग्रधिकार को भी बतलाते हैं मनुष्यों से इतर पशुग्रों में योग्यता का ग्रभाव है इसलिए उनका ग्रधिकार नहीं है, उसी कोटि में दे मनुष्य भी ग्राजाते हैं जिनके वैदिक संस्कार नहीं होते शूद्र ग्रादि तथा यज्ञोपयोत म्रादि संस्कार रहित तीन वर्गुं। इसके म्रतिरिक्त जो भी देवता गए हैं उन सभी का ग्रधिकार है। जैमिनि प्रादिने भी नाम गिनाते हुए इसमें ग्रपनी सम्मति दी है। संस्कार युक्त तीन वर्णों से लेकर प्रजापति तक का उपासना में, बादरायण ग्रविकार मानते हैं क्यों कि उनमें ज्ञान की ग्रहता है, वर्भ ग्रौर ज्ञान की ग्रतिशयिता होने पर ही तो जीव को देवत्व प्र पित होती है, देवत्व प्राप्ति के बाद भी उनके पूर्व जन्म संस्कारों का लोग तो होता नहीं । ग्रक्षर पर्यन्त सौगुने उत्कर्ष की बात, उपासना से ही संभव हो सकती है। ग्रक्षर प्राप्ति में बुद्ध ब्रह्मविद्या ही एक मात्र हेतु हैं इसी से, बादरायण ने सौगुनी बृद्धि की उत्तरोत्तर चर्चा करते हुए प्रजा पति की भी उपासवा की ग्रहेंता मानी हैं। वहीं दुर्जभाधिकार की सूचना दी गई है "जिन-जिन देवताओं की उपासना करता है, वही होता है",

# विरोधः कर्मणीति चेन्नानेकप्रतिगत्ते ईंर्शनात् ।१।३।२७।।

नन्वेमुपरितनानां ज्ञानाधिकारे स्वीक्रियमाणे तत्पूर्वभाविष्वव्यधिकारो वक्तव्यः । कर्मसि वेदाध्ययने उपनयनादिषु च । तत्रच तंषां ब्राह्मण्याद्य-भावाद्देशद्रव्याद्यभावाच्च पौरासिकेन मतेन देवास्तराभावाच्च तदभावेऽपि कियमासे कर्भसि श्रुति विरोध इति चेत् ।

मनुष्य से ऊपर के जीवों के ज्ञानाधिकार स्वीकारने पर उसके पूर्व के होने वाले, वेदाध्ययन, उपनयन ग्रादि संस्कारों को भी मानना होगा। वैसा मानने पर श्रुति विरोध उपस्थित होगा, क्यों कि देवयोनि में ब्राह्मएा ग्रादिवर्ण, तो होते नहीं श्रौर न, देश श्रौर द्रव्य ही होते हैं, पौराणिक मत से तो देवताश्रों के शरीर का श्रभाव भी ज्ञात हौता है, तो फिर वे कर्म कैसे कर सकोंगे ?

न अनेकप्रतिपत्तोदंशॅनात् । बहूनांप्रपिपत्तिर्दृश्यते बहवोऽत्र कर्मणि प्रवर्त्तमाना दृश्यन्ते । "साध्या वै देवाः सुवर्गकामा एतत् षड्रात्रमपश्यत् तमाहरत् तेनाप्र्यजन्त, सोऽग्निष्टोमेन वसूनयाजयत्, स उक्थेन रुद्रानयाजयत्, सोऽतिरात्रेणात्रित्यानयाजत्" इत्यादि "यथैक शतवर्षाणि प्रजापताविन्द्रो ब्रह्मचर्यंमुवासेति" । भूमावागत्य ऋषीन् वृत्वा यज्ञकरणं च श्रूपते–" देवा वे सत्रमासते., इत्यादि । दर्शन वचनात् स्वस्यापि ऋत्विक्त्वं कर्मंकरणं च द्योतयति । अथवा सर्वं । दर्शन वचनात् स्वस्यापि ऋत्विक्त्वं कर्मंकरणं च द्योतयति । अथवा सर्वं । दर्शन वचनात् स्वस्यापि ऋत्विक्त्वं कर्मंकरणं च द्योतयति । अथवा सर्वं । दर्शन वचनात् स्वस्यापि ऋत्विक्त्वं कर्मंकरणं च द्योतयति । अथवा सर्वं । दर्शन वचनात् स्वस्यापि ऋत्विक्त्वं कर्मकरणं च द्योतयति । अथवा सर्वं । दर्शन वचनात् स्वस्यापि ऋत्विक्त्वं कर्मकरणं च द्योतयति । अथवा सर्वं । दर्शन वचनात् स्वस्यापि ऋत्विक्त्वं कर्मकरणं च द्योतयति । वया यत्र ये पदार्था न संति तत्र कर्मतत्रभावेऽपि भवति । तथाहिदृश्यते । पर्वते सोमवाहकाऽनोऽभाववत् । : यज्ञोन यज्ञमयजन्त देवा"– "इति संभृतसभारः पुरुषावयवैरहम्, तमेव पुरुषं यज्ञं तेन्वाऽयज मीश्वरम्" इत्यादि वाक्येः सर्वसंभृत्युपपत्तिश्च । ब्राधुनिकान् प्रतिवे 'दविभागाज्जेमिनेस्तथा निर्णयः । तस्मात् कर्माधिकारः कर्मकरणा चोपर्यपि सिद्वम् ।

उक्त तर्क संगत नहीं है, उन देवताओं में अनेक प्रकार की प्रतिपत्तियाँ मिलती हैं, ग्रर्थात् उनके अनेक कर्मों में संलग्न होने के उल्लेख मिलते हैं। "साध्या वे देवा" इत्यादि में दिखाया गया है कि वे देवता सूवर्ग की कामना से यज्ञ करते हैं, अग्निष्टोम यज्ञ से धन की कामना करते हैं, वे उक्ध से रुद्रों का यजन करते हैं। वे अतिरात्र यज्ञ से सूर्य का यजन करते हैं। तथा ''प्रजापति इन्द्र ने सौवर्षतक ब्रह्मचर्य का पालन किया'' एवं "देवा वे सत्रमासते" इत्यादि में पृथ्वी में श्राकर ऋषियों को वरण कर यज्ञ करने की बात कही गई है। दर्शन संबधी श्रुति उनके स्वयं ऋत्विग् होने ग्रौर कमं करने को बतलाती है। इस प्रकार समस्त पदार्थों की ग्रनेक इतिपत्ति ग्रीर अनेक प्रयोगों का वर्एन किया गया है, जैसे कि----यज्ञ में, चतुद्धी करण, परिधिप्रहरण, तुषोपवपन मादि कियायें देवताओं के सानिष्य में ही होती हैं, उनकी ग्रनुपस्थिति में नहीं। जहाँ कोई पदार्थ का ग्रभाव रहता है, उसके बिना भी किया की जाती है "पर्वतेसोमवाहका" इत्यादि वाक्य इसी बात का उल्लेख करते हैं। "यज्ञेन यज्ञमयजन्तदेवाः" "इति संभूत संभारः" इत्यादि वाक्य सर्वसंभृति श्रौर सर्वोंवपत्ति को ही बतलाते हैं। ब्राघुनिकों के लिए ब्राचार्य जैमिनि ने वेदों के विभाग करके सब कुछ निर्ग्य कर दिया है । इससे कर्म का अधिकार मौर कर्म का पाखन देवादिकों का भी निश्चित होता हैं।

## श्रम्ब इतिवेझातः प्रभवत् प्रत्यकानुमानाभ्याम् ।१।३।२८।

न्तु मास्तु कर्मुकरणे बिरोधः, शब्दे तु भविष्यति, अर्थं ज्ञानानन्तरं हि कर्मू-करणम् । देदांच्यार्थं ज्ञानम् । तत्र साध्यादीनां देद् एव कर्मुकरणं श्रू यते । तत्र ज्ञाने कर्मकृत् विरोधः । झन्यकल्पनायांत्वनवस्था व्यवस्थापकाभावात् । देदो वसूनां वृत्तान्तं वदन् वसुनामधिकारं वदेतं वदतवा कथमनिरयो न महोदति वेज्ञा। सतुः प्रभवात् । यतः शब्दात् प्रभवः सब्द्रोक्तपदार्थानाम् ।

देवताओं के कर्म करने की बात में तो कोई विरदता नहीं होगी किन्तू, शब्द में तो ही सकती है, शब्द का पहिले सही ग्रय तो ज्ञात हो तब फिर कर्म करने वाली बात का निणव हो। व दिक शब्दों से ही अर्थ करना होगा, बद में ही साध्य श्रादि के कर्म की बात कहीं गई है, वेद जन्य ज्ञान पूर विचारने पर तो कर्म कत्तू का विरोध घटित होता है ग्रर्थात् यज्ञों के कर्त्ता ग्रीर यज्ञों के साध्य देवता ही कहे गए हैं। यदि साध्य रूप में किन्हीं ग्रन्य देवताग्रों की कल्पना करें तो ग्रन्थवस्था दोष घटित होगा, उन देवताग्रों का व्यवस्थापक किसे माने गे ? वेद वसुग्रों का बृत्तान्त वर्र्णन करते हुए, वसुग्रों के ग्रधिकार का भी वर्णन करते हैं, क्या उसकी यह कथन ग्रनि-त्यता का बोधक नहीं है ? इत्यादि शंकायें संभव नहीं हैं क्यों कि-उक्त

प्रसंग में जो ग्रतः शब्द का प्रयोग किया गया है वह प्रभव ग्रर्थात् पदार्थों की

उत्पंतिं का सूचक है।

वेदोक्ताः सर्वं एव पदार्थी ग्राधिदंविका एव, पुरुषावयवभूताः, सर्वानु-कारित्वाद् भगवतः । अतो नामप्रैपंचो वेदात्मको भिन्नएवांगीकत्तं व्यः, स केवलं शब्देकसमधिगम्यः । 'वेदेश्च सर्वेरहमेववेद्यः'' इति । ग्रतस्तस्य प्रपंचस्य भिन्नस्वान्नविरीधः शब्दे । कथं ? ग्रत झाह प्रत्यक्षानमानाम्याम् । प्रत्यक्षं तावद् इदानीमपि यजमानो यजमान कृत्यं ऋत्विज्ञश्च स्वकृत्यं वेदादे-वावगच्छन्ति । नचाक्वतिमात्रवाचकत्वेनाविरोधः । सर्वत्रलक्षणाप्रसंगा त । ''यः सिक्तरेताः स्यात्'' इत्यादिषुविरोधश्च । न च प्रवृत्तिनिमित्तस्यैव वाज्य-त्वम् । प्रवृत्तिवैयर्थ्यापत्तेः, संकेतग्रहविरोधाच्च । सर्वस्यापि पदार्थस्य भग-यत्वान्नानुपस्थिति दोषः, संकेतग्रहविरोधाच्च ।

भगवान् से ही पदार्थ प्राधिद विक हैं, पर पुरुष के ग्रवयव स्वरूप हैं, भगवान् से ही संचालिन हैं। नाम से ही समस्त वैदिक पदार्थों को मिन्न मानना चाहिए, जो कि केवल शब्द से ही मिन्न प्रतीत होते हैं। जैसा कि—भगवान् ने स्वयं कहा भी है – 'वेदेश्वसवेरहमेव वेद्यः'' इत्यादि। इसलिए वैदिक समस्त प्रपंच भिन्न होने से केवल शब्द में ही विरुद्ध प्रतीत होता है। प्रत्यक्ष ग्रीर ग्रनुमान दोनों से ही इस बात की पुष्टि होती है ग्राज भी, यजमान, यजमानकृत्य, ऋत्विक् कृत्य ग्रीर स्वकृत्य ग्रादि का निर्णय वेदों से ही किया जाता है। देवताओं की ग्राकृतिम त्र के वाचक शब्दों से ग्रविरोध की बात नहीं कही जा सकती, क्यों कि—उनमें तो स्पष्ट भिन्नता है, शब्द सामर्थ्य से तो उस भिन्वता का निराकरण, नहीं ही सकता फिर तो लक्षणा करनी पड़ेगी। ''यः सिक्तरेताः स्याद्व'' इत्यादि में स्पष्ट बिरोद है। जब्दों की बाच्यता वो प्रवृत्तनिमित्तक भी नहीं कह सकते, ऐसा मानने से तो, प्रबृत्ति ही व्यर्थ हो जायेगी (ग्रर्थात् जिस ग्राधार पर देवताओं की उपामना में प्रवृत्ति होती है, उससे तो ग्रभिन्नता निश्चित नहीं हो सकती, यदि उससे ग्रभिन्नता निश्चित हो तो ग्रलग ग्रन्नग देवताओं की उपासना प्रवृति हो ही क्यों ?) ऐसा मानने से सांकेतिक शब्दों का प्रयोग भी व्यर्थ हो जायगा। समस्त पदार्थ भगवदंश ही हैं इसलिए ग्रनवस्था दोक नहीं होता। सांकेतिक शब्दों से भी उक्त दोब नहीं होगा।

जमदग्नीनां पंचावत्त मित्यनुमानम्, न हि स्वयं जामदग्न्य इति प्रत्यक्षोऽनु-भवोऽस्ति । परोक्षव्यवहारस्यंवःनुमानत्वमिति ब्रह्मवादः तस्मात् प्रत्यक्षानु-मानाम्यामिदानीन्तन भौतिकयज्ञपदार्थेषु भगवदवयवावेश्वस्तथाऽमुत्रापि । तस्माद्वेदिक: पदार्थं: सर्वोऽप्याघिदं विको भिन्न इतिसिद्धम् ।

जैसा कि - मनुष्यत्व का प्रत्यक्ष ज्ञान होता है, वैसा ज्ञान परमात्मा की सार्वमौम सत्ता के विषय में नहीं होता वद्द तो अनुमान पर ही ग्राधारित होता,वह अनुमान प्रत्यक्ष के ग्राधार पर ही होता है। जैसे कि -- जमदग्नि उत्र परशुराम को देखकर उनके स्वभाव।नुसार छात्र प्रंश का अनुमान हुग्रा, वैसे ही प्रपंच जगत में विचार करने पर परमात्मत्व का अनुमान होता है। ब्रह्मवाद में, प्रत्यक्ष वस्तु के निहित परोक्ष व्यवहार से ही ब्रह्मत्व का अनुमान किया जाता है। इस प्रकार प्रत्यक्ष ग्रीर अनुमान के ग्राधार पर प्रारंभ से लेकर ग्रव तक मौतिक यज्ञ पदार्थों में भगवदवयवीं की प्रतीति की जाती है इसलिए समस्त बैदिक पदार्थ ग्राधिदैविक रूप से भिन्न है कही निहिचत मत है।

## श्रतएव च नित्यत्वम् ।१।३।२हम

साधिकां विशेषोपपत्तिमाह । ग्रतएव ग्रस्मार्दवहेतोवैदस्यनित्यत्वम् । सर्वप्रपंत्रवैलक्षण्येन, चकारात् ब्रह्मतुत्यत्वम् । ग्रब्द "ब्रह्म" वेद पुरुषइत्यादि-वाच्यत्वम् । अस्यास्तुमुष्टेर्ब्रह्मोपादानस्य सर्वेज्ञतयां कथनं तन्माहात्म्य निरू-पणार्थम् । बान्धिका ह्येषा । मोचिकातुसा । अतएव ऋषीग्रामप्यत्र मोहं:, निःश्वसितवचनाच्च । तस्याप्ययं प्राणभूतो नित्य इति । प्रथंप्राधान्यार्थ् ब्रह्मविद्या गराविद्या । प्रपंचभेदादेव लोकिक वैदिक शब्दव्यवहारभेदोे तस्मा∹ दाधिदैविक प्रतिपादकत्वाद् बेदस्य नित्यत्त्वम् ।

वैदों के साधकत्व में विशेष उपपत्ति प्रस्तुत करते हैं। वेदों की इसलिए तित्यता है कि-वह समस्त प्रपंच जगत को जो कि--- सर्वथा विलक्षए हैं, कहा तुल्य बतलाते हैं। शब्द ब्रह्म वेद पुरुष ग्रादि नाम भी इसीलिए हैं कि-छन्होने समस्त मुष्टि का उपादान कारए ब्रह्म को ही बतलाया है क्रीर उनकी सर्वज्ञता का निर्एंय किया है। श्रृति विरुद्ध जो भी सांख्य श्रादि स्मृतियाँ हैं वे सब बान्धिक ग्रथांद जीव को मुढ़ बना देने वाली हैं, किन्तु अनुति मोक्षिका हैं। क्योंकि---वो परमात्मा के निःश्वास हैं, इसीलिए ऋषियों का उनपर मोह है, ऋषियों की प्रायुरूप ये श्रुतियाँ नित्य हैं। श्रुतियों में भर ग्रपर का भेद नहीं है क्यों कि ये कर्यप्रधान विवेचन नहीं करतीं ये तो एकमात्र मोक्षप्रधान ब्रह्मविद्या का विवेचन करती हैं। इसलिये बे पराविद्या के नाम से प्रसिद्ध हैं। वैदिक शब्दों में, ग्रौर व्यवहत्वर में जो भेद परिलक्षिब होता है, वह प्रपंच भेद के ग्रनुसार है इसीलिए वे वेद ग्राधिदैविक तत्त्व के प्रतिपादक कहलाते हैं, यही विशेषता इचकी नित्त्यता की परि-चायिका है।

# समान मामरूपस्वादावृत्तावप्यविरोधो दर्शनात् स्मृतेश्च १११३१२०१

एव शब्दबल विचारेगा वेदप्रामाण्यस्य'सिद्धये भिन्न एव प्रणंचोह्याधि-€विकः सर्वत्रसिद्धः । इदानीमर्थवलविचारेगोत्तरकांडे किंचिदासक्य विह्यिते-ार्ड्यार्थभ् ॥

नन्तस्यप्रणंचस्यानुकारित्विन वाच्यत्वेन का स्क्रीकिप्र्याणत्वे सृष्टि प्रलय-भ्योविद्यमानत्वादनित्यसंयोगः प्राप्तोति ?

इस प्रकार, शब्द बल के ग्राधार पर वेद की प्राभाशिएकता सिद्ध करने के लिए विभिन्न प्रणंच को ग्राधिदंधिक मगना गया जिससे वेद संबंधी समस्त संशयों का निराकरण हो गया। अब ग्रार्थ बल के विचार से उत्तरकांड में कुछ संशय उपस्थित करते हुए उसका निराकरण करते हैं, ऐसा कैवल अपने मत को पृष्ट करने के लिए ही कर रहे हैं।

इस प्रयंच का ग्रनुकारित्व ग्रीर वाच्यत्व, ब्रह्मपरक स्वीकारने से प्रयंच में तो सृष्टि ग्रीर प्रलय होता रहता है ग्रत: ऐसी ग्रनित्य सृष्टि के वर्णुन करने वाले केद भी ग्रनित्य सिद्ध होंगे ?

तत्राहसमाननामरूपत्वादावृत्तावप्यविरोधः वस्तुतस्तु मगवद् रूपत्वा-दाविर्मावतिरोभावेच्छ्यंव तथात्वास्नवृत्ति शंकापि । तथापि लोकबुद्ध् यनुसारेणावृत्तावपि समान नामरूपत्वात् समुद्रे जलक्षेपवत् । पुनरपादाने तदेवेति निश्चयाभावेऽपि नामरूपयोस्तुत्यत्वादन्यस्य भेदकस्याभावाम्ना-नित्यसंयोग विरोधः । कुतः ? दर्शनात्, दृशते हि तथा-वेद पितृमातृस्त्री-भर्तुं शरीर गंगादिषु तदेवेदमिति व्यवहारस्य सिद्धत्वात् । "सुर्याचंद्र-मसौ घाता यथापूर्वमकल्ययत्" –दिवंच पृथिवीं चान्तरिक्षमयो सुवः "इति । स्मृतेश्च "सर्वं वेदमयेनेदमात्मनाऽत्मयोनिना प्रजाः सृज्ययापूर्वं याश्च मय्यनुशेरते" इत्यादिस्मृतेः । सर्वस्मृतेश्च ऋषीणां पूर्वंचरितस्मरर्ण स्मृतिश्च्यत इति । अतर्ेर्थंबलविचारेऽपि पदर्थानां नित्यत्वान्व वेदस्या-नित्य संबंधः ।

उक्त संणय पर "समान नामरूप" इत्यादि सूत्र प्रस्तुत कहते हैं। कहके हैं कि वस्तुतः ये जगत् भगवद् रूप है इसलिए इसका भगवान् की इच्छा से केवल झाविर्भाव तिरोभाव मात्र होता है, नाग नहीं होता, इसलिए उसकी सृष्टि की बात भी नहीं सौचनी चाहिए वहू तो केवल झावृत्ति मात्र है। जो झावृत्ति होती है वह पूर्व सृष्टि के झनुसार ही होती है, उसमें जो भी पदार्थ होते हैं वे सब पूर्व सृष्टि के समान ही नाम रूप वाले होते हैं, इसलिए लौकिक बुद्धि से इसे झावृत्ति ही कह सकते हैं। जैसे कि समुद्र में जल ढाला जावे सुष्टि की बात भी वैसी ही है। फिर पर-मात्मा, इस जगत का उपादान कारता भी है, इससे यह जगत् उसका ही रूप है, इसीलिए इसके नाम रूप में कोई परिवर्त्तन नहीं होता, इसलिए जो कुछ भी भिन्नता दीखती है वह, काल्पनिक ही है, ग्रतः अनित्यता की बात भी काल्पनिक ही हैं। ऐसा प्रत्यक्ष विद्यते में ग्राता भी है कि पिता माता, स्त्री, पति के शरीर ग्रीर गंगा ग्रादि में अनादि काल से जो इन्हों नामों से व्यवहार होता ग्राता है वह केवल परमात्म रूप के कारएए ही है, इसीलिए वेद का कथन है "तदेवेदम्" ग्रर्थात् यह जगत वहीं है "ये सूर्यं ग्रीर चन्द्र, ग्राकाश ग्रीर पृथिबी इत्यादि की इस धाता ने पूर्व सृष्टि के ग्रनुसार ही कल्पना कर दी।" स्मृतियों में भी जैसे-"यह सारा जगत ग्रात्मयोनि ग्रीर ग्रात्मय है, हे धाता ! तुम मेरे में पहिले से ही सोई हुई सारी सष्टि को देखकर वैसी की वैसी बना दो।" ऋषियों ने समाधि द्वारा पूर्व वृत्तांतों को स्मरएा कर के लिखा है इसलिए वे सब स्मृतियाँ कहलाती हैं। इस प्रकार ग्रर्थ बल के ग्रनुसार बिचारने से भी पदार्थों की नित्यता सिद्ध होती है इसीलिए वेद की ग्रनित्यता की बात भी ग्रसंदिग्ध हो जाती है।

# मध्यादिष्वसंभवादनधिकारं जैमिनिः ।१।३।३१।।

धर्षबलविचारे एव कदेशेन पूर्वपक्षमाह । ननु मध्वादि विचासु देवाना-मनधिकारात् सर्वत्रैवानधिकारः । तथाहि- "ग्रसौवा आदिस्यो देवमधु तस्य धौरेव" इत्यादिना सूर्यस्य देव्रमधुत्वं प्रतिपादितम्, रक्ष्मीनां वेदत्वं च । तत्र वसुरुद्वादिस्यमरुत्साघ्याः पंचदेवगणाः स्वमुख्येन मुखेनाऽमृतं दृष्द्वं व सुर्प्यत्ति । पंचविधा एव च देवाः, स्वतःसिद्ध च तेषां तन्मधु । ग्रनुपास-कर्क्तका देवान्तरकल्पना, कृतार्थात्वाच्च, ब्रह्मणोऽपं देवस्वम् । ग्रादि कर्क्तका देवान्तरकल्पना, कृतार्थातरकेणु कस्यवित् प्रवृत्तिः संभवति किस्तर्मस्याप्यधिकारः । न हि प्रयोजनव्यतिरेकेणु कस्यवित् प्रवृत्तिः संभवति मोक्षस्याप्यधिकार निवृत्तावृत्तरमार्गवत्तित्वात् स्वत्त एव सिद्धिः । यावदा-घिकारमिति न्यायात् । वसूनयाजयदित्यत्रापि भाविन्येव सज्ञः । तस्मान्म-मुख्याधिकारकमेव ज्ञानं कर्मं चेति न देवानामधिकार इति जैमिनिराचार्यो मन्यते । मनुष्य णमेव ज्ञानकर्मणोस्तरतमभाववतां तत्त द्रिष्टपभोगानन्तरं मोक्ष प्राप्तेरिति ।

अर्थबल के विचार पर, एक पक्षीय जैमिनि ग्राचार्य का मत प्रस्तुत करते हैं कि मधु ग्रादि विद्यामों में देवताम्नों का उपधिकार नहीं कहा गया है इसलिष, सभी विद्यामों में उनका ग्राधकार नहीं है, यही बात समफ में आती है। जैसा कि 'असीवा आदित्यो देवमधुं' इत्यादि वाक्य में सुर्यंका देवमधूत्व स्त्रीर रहिमयों का वेदत्व ज्ञात होता है। उक्त प्रसंग में वसूरुद्र ग्रादित्य मरुत और साध्य ग्रादि पांच देवगए। ग्रपने मुख्य ग्रग्नि इन्द्र, वरुएं, सोम, क्रह्म आदि मुखों से अमृत को देखकर ही तृप्त हो जाते हैं उन पंचविध देवताओं का स्वतः सिद्ध मधु है। ये नहीं कह सकते कि उपास्य रूप से जिन देवताओं का उल्लेख किया गया है वे दूसरे हैं, ध्यर्थ के ग्राधार पर भी ऐसा नहीं कहाजा सकता। यदि ऐसा कहेंगेतो फिर ब्रह्म का देवत्व भी निश्चित हो जायेगा जिससे उपास्य उपासक व्यवस्था ही समाप्त हो जायेगी। मादि शब्द से सूत्र में सभी देघोपासंन विद्याओं का ग्रहण होगा। उन सभी में उपास्य और इतार्थत्व रूप से धनधिकार की बात निश्चित होती है। विना प्रयोजन के किसी की किसी कार्य में प्रवृत्ति नहीं होती देवताम्रों को उपासना का क्या प्रयोजन ही सकता है ? इन्हें मोक्ष के लिए उप सना की ग्रावश्यकता पड़े ऐसा भी महीं वह सकते, क्यो कि मुक्त जीव जिस देवयान मार्ग से परमधाम जाते हैं, वह तो इन्ही का स्वतः सिद्ध खला हुम्रा मार्ग है। जिस मार्ग पर इन्हीं का श्रधिकार है उस पर जाने के लिए इन्हे कौन रोक सकता है। यदि कहें कि-''सोऽग्निष्टोमेन वसूनयाजयत्'' इत्यादि से जब इनका यागाधिकार सिद्ध है तो उपासना इधिकार मानने में क्या हानि है ? सो इस प्रसंग में भी भाव का ही वर्शन है यथार्थ नहीं। इस प्रकार ग्रामार्य जैमिनि ज्ञान ग्रीर कर्म में कैवल मनुष्य का ही ग्रधिकार मानते हैं, देवता श्रों का नहीं मानते । उनके मत से मनुष्यों को ही ज्ञान श्रौर कर्म के प्रनुमार श्रोष्ठ से श्रे ब्बतम रूपों की प्राप्ति होते हए मोक्ष प्राप्ति होती है।

### च्योतिषिभावाच्च ।१।३।३१॥

, in other patients inserve

किंच-तेषां सबेषामनधिकारः प्रत्यक्षत ३व धृश्यते सर्वे हि नक्षत्रादि रूपेएा महाभोगवन्तो जगदवभासकत्वेन ज्योतिश्चको दृश्यते । ''ग्रग्निः पुच्छस्य'' प्रथमकाण्डमित्यादि श्रुतेश्च । न हि तादृशां प्राप्तेश्वर्यतां सर्वौ पास्यानां मोक्षदातृगां ज्ञानकभेषाोः कश्चनोपयोषोऽरित तस्मादनधिकार एव देवानाम् । उन सब देवताओं के अनधिकार की बात तो प्रत्यक्ष ही दीखती है, बे सारे ही देवता नक्षत्र भादि रूप से प्रकाशवान हो कर जगत को अवभा सित करने वाले ज्योति स्वरूप हैं ''धगिनः पुच्छस्य'' इत्यादि श्रुति यहीं धात बतलाती है। ऐसे ऐश्वर्यं प्राप्त मोक्ष टेने वाले स्वयं उपास्य देवताओं के लिए ज्ञान कर्म का क्या उपयोग है ? इसलिए देवताओं का अनधिकार निश्चित होता है।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते-उक्त मत पर कहते हैं---

#### भावंतु बादरायणोऽस्ति ।१।३।३३।।

तु शब्दः पक्ष व्यावत्तं यति । भावं देवानामधिकारस्य सद्भावम् । बादरायणं ग्राचार्यः । गौण सिद्धान्ताभावाय स्वनाम ग्रहमणम् । किमार्पेणं झानेन, तथासति तुल्यत्वमतद्याह, अस्तिहि अस्ति वेदे---''प्रजापतिरकामयत प्रजायेयेति'', स एतदग्निहोत्रं मिथुनमपश्यत् 'तवुावते सूर्येऽजुहोदिति'', देवा वै सत्रमासत'' इत्यादिभिः कर्माधिकारो निश्चितः । ''तद् यो यो देवानां प्रत्यबुद्ध्यत स एव तदभवत्'' इत्यादि । तथा इन्द्र प्रजापति संवादे--''बह्या देवानाम्'' इति च, एवमेवंविधविन्ये देवानामप्यधिकारोऽस्ति यत्र च पुनर्देवानां फलभोग एव प्रतीयते न करणं. तत्रापि तेषामधिकारोऽर्झी कत्तेव्यः । हि युक्तोऽयमर्थः । एतै हि वसव ग्राधिदंविकभगवदवयवभूतः । धनशानात्, प्रस्यथा वसुत्वादि विरोधः यद्वसूनां प्रातः सवनमित्यादिवत् । म हि जीवविशेषा दृष्ट्वा तृप्यन्ति । तस्माविदं ब्रह्यप्रकरणमेव । न वा पूर्वकत्पेन निर्णर्यः तथा सत्ति तेषामभावादनुपास्यत्वम् । अनित्यताच वेदस्य स्यात् तस्माद् देवानामधिकार इति, शब्दवलविचार एव युक्त इति सिद्धम् ।

सूत्रस्थ तु शब्द पूर्व पक्ष का निरसन करता है। माव शब्द देवों के श्रधिकार के संब्भाव का द्योतक है उक्त मत पर जो सिद्धान्त प्रस्तुत कर रहे हैं, वह गौरा नहीं हैं, वे भाव दिखलाने के लिए सूत्रकार अपना नाम बादरायगा देकर सिद्धान्त प्रस्तुंत करते हैं। वे कहते हैं कि केवल ऋषि मत का कोई महत्त्व नहीं हैं जब कि देद के प्रमारा उपस्थित हों, इस विषय में वेद में स्पष्टतः देवताग्रों के उपासनाधिकार का उल्लेख मिलता है--जैसे कि--''प्रजापतिरकामयत, स एतदग्निहोत्रं, ताबुदिते सूर्ये, देवा वै सत्रमासत" इत्यादि वचनों से कर्माधिकार निश्चित होता है। "तद् यो यो देवानां, इत्यादि तथा इन्द्र प्रजापति संवाद में-''ब्रह्म देवानां ''इत्यादि तथा ऐसे ही अनेक वचनों से देवताओं के मधिकार की बात सिद्ध होती है। जहाँ देवों के फलभोग की चर्चा आती है, वहाँ भी उनसे अधिकार को ही समझना चाहिए, भोग को नहीं। यही सही ग्रर्थ है। ये वसु ग्रादि, झाधिदंविक रूप से जगवान के झवशव रूप हैं। ये भोग नहीं करते. ये बात ही इनकी भगवदवयवता की परिचायिका है। यदि इन्हें ग्रंग नहीं मानेंगे तो इनके वसुत्व ग्रादि की सिद्धि नहों हो सकेगी, जैसे कि--यजमान को वसू ग्रादि के ग्रधिकारी वासव ग्रादि सामगान से प्रातगदि सवन देते वैसे ही देवताओं के प्रसंग में भी अमृत दान मात्र ही रह जायेगा, वसु ग्रादि भाव नहीं रहेगा। जीवविशेष कभी देख कर ही द्रप्त नहीं हो सकते वे तो भोग ही करते हैं, देवता ही एक मात्र देख कर सृप्त होते हैं। इसलिए यह प्रकण्गा ब्रह्म परकही है । जो श्रुतियाँ दैवोपासन की सी ब∵त करती हैं वो भी भगवदंश ग्राधिदैविक भाव को ही बतलाती हैं। पूर्व पक्ष का निर्णय यूक्ति संभत नहीं है। यदि उसका निर्णय माम लें तो देवताओं की सत्ता ही समाप्त हो जायेगी ग्रीर उपास्य भाव समाप्त हो जायेग, साथ ही वेद भी ग्रतित्य हो जावेंगे । इसलिए शब्दबलविचार से देवता ग्रों के ग्रधिकार की बात ही सिद्ध होती है।

### ९ अधिकरणः :---

#### शुगस्यतदनादरश्रवणात् तदाद्रवणात् सूच्यतेहि ।१।३।३४॥

इदानी शूद्रस्याधिकारो निराकियते । ''यथा कर्मणि एतया निषादस्थपति याजयेत् साहि तस्येब्टिः'' इति श्रुतेर्हुविष्क्रदाधावेति शूद्रस्येति लिंगात् दोहादौ च शूद्रस्याधिकारः । एवं इहापिसंवर्गविद्यायां शूद्रस्याधिकारः, इति तन्निरा-करणार्थमिदमधिकरणमारम्यत ।

अव शूद्र के अधिकार की बात का. निराकरण करते हैं। कि---

"जैसे कि कर्म में, निषादस्थपत्ति को इससे योजित करते हैं वही उसकी इष्टि हैं" इत्यादि श्रुति में यज्ञादिकर्म में निषाद ग्रादि शूद्र के ग्रहण की बात ग्राई है, इससे यजन उपासना ग्रादि में उसका श्रधिकार निश्चित होता है। इसी प्रकार संवर्ग विद्या में भी शूद्र का ग्रधिकार प्रतीत होता है। इस मत के निराकरण के लिए ही यह ग्रधिकरण प्रस्तुत करते हैं।

ऐसी श्रुति है कि----''जानश्रुतिई पौत्राय एः'' इत्यादि हंसवाक्य को सुनकर, जानश्रुति पौत्र ग्या, बैलगाड़ी वाले रयिक्य के पास ब्रह्मविद्या सुनने गया ''हे रयिक्व ये छः सौ गायें लेकर मुफ्ते ब्रह्मविद्या दो'' इत्यादि से देवता को जानने की इच्छा की उस पर रयिक्व ने कहा----- "ग्रहह ! ग्ररे ! तुफ कूद्र के साथ गौवें'' इत्यादि से जानश्रुति को कूद्र शब्द से संबोधित करके पुन: ' कूद्र को इस प्रकार बतलाते हैं''--- ऐसा कहकर उसे संवर्ग विद्या का उपदेश दिया । इससे ज्ञात होता है कि विद्या में कूद्र जाति का भी ग्रधिकार है ।

इत्याशंक्य परिहरति । नात्रशूद्र शब्दो जातिशू द्रवाची किन्तुमत्सरयुक्त-स्त्वमत्र नाधिकारीति तथा संवोधनम् । तदाहशुक् शोकः, अस्य जानश्रुतेः समजनि, तत्रहेतुः, तदनादरश्रवणात् । तस्माद्धसादनादरस्य श्रवणात् । "कं वर एनमेतत् सं तं सयुग्वानमिव रयिक्क्मात्थेतिस्वापकर्वं श्रव । किमतो ? यद्य बमत ग्राहतदाद्रविणात्, तत्तदनन्तरुम् ग्राद्रविणात् । शुचमनु ग्राद्वतीति शूद्रः । परोक्षवाद थं दीर्घः सर्वज्ञत्वापनाव । रूढिर्योगमश्हरतीति न्यायात् कथमेवमत ग्राहल-सूच्यते हि, स्वस्य सर्वज्ञत्वं सूच्यते, हंस-वाक्याच्छोके जात्तेत्वमागत इति । ग्रम्यवा प्रयन्नस्य धिक्कार वचनमनर्थं स्यात् । युक्तक्ष्चायमर्थो, ब्रह्मविदः सर्वज्ञतेति तस्य मात्सयं निराकरएाम् वः संबोधनफलम् । तस्माच्छुचं प्रत्याद्रवर्णादेव शूद्रपद प्रयोगो, न जाति शूद्रवाची ।

उपर्युक्त शंका करते हु ९ परिहार करते हैं, कि इस प्रसंग में शूद्र शब्द जाति सूचक नहीं है, किन्तु मत्सर युक्त तुम इस विद्या के ग्रधिकारी नहीं हो, इस भाव का द्योतक, ग्रनादर सूचक संबोधन है। हस द्वारा ष्राहत होने पर उस जानश्च ति की श्राक्ठति स्रोक से प्रभाहीन हो गई थी । यहाँ शूद्र का तात्पर्यं है ''शोक से हतप्रभ'' इसकी ब्युत्पत्ति ''शुचमनु ग्राद्रवतीति शूद्र:' इस प्रकार होगी । शूद्र शब्द में जो दीर्घ ग्राकार का प्रयोग किया गया है वह पृषोदरादि गएा के ग्रनुसार है, जो कि सर्वज्ञता का ज्ञापक है। इस कथन में रयिक्व ने ग्रपनौ सर्वज्ञता सूचित की है, सूचित किया कि तुम हंसवाक्य के शोक से यहाँ पर ग्राए हो । यदि सर्वज्ञता की बात नहीं थी तो, प्रसन्न श्रद्धालु ब्यक्ति को सिर्वज्ञता को क्या बात थी ? ऐसा मानना युक्ति संगत भी है ब्रह्मविज्ञ की सर्वज्ञता प्रसिद्ध भी है। ऐसे संबोधन का प्रयोजन, उसके मार्स्य का निराकरएा भी हो सकता है। शोक से हतप्रभ होने पर ही शूद्र शब्द का प्रयोग किया गया है जातिवाचक नहीं है ।

कृत एवमत ग्राह- ऐमा कॅसे जाना ? इसका उत्तर देते हैं--

## क्षत्रियत्वावगतेश्वोत्तरत्र चंत्ररथेनलिंगात् ।१।३।३४॥

जानश्रुतेः पौत्रायएास्य क्षत्रियत्वमवगम्यते । गोनिष्क रथकन्यादानात् । नहि-क्षतृप्रभृतयो ह्यते क्षत्रियादन्यस्य संभवंति । राजधर्मत्वात् । न ह्यन्यो ब्राह्मएााय भार्यात्वेन कन्यांदातुं शक्नोति न च प्रथमहसवाक्यं शूद्र संगच्छते । उपदेशाच्चेति चकारार्थः ।

गोनिष्क रथ कन्गदान ग्रादि प्रसंग से जानश्रुति पौत्रायएा का क्षत्रियत्न निश्चित होत। है। ये विशिष्ट दान सिवा क्षत्रिय किसी ग्रन्य से संभव नहीं हैं। ग्रौर न कोई ब्राह्माएा को भार्यारूप से कन्या दे ही सकता है। न केवल हंस के कथत मात्र से क्षत्रिय, शूद्र हो सकता है। उपदेश के प्रसंग से भी उपने क्षत्रित्व की पूष्टि होती है।

तथापि सवर्गविद्यायां शूद्रस्यैवाधिकारं मन्वानस्य निरःकरणार्थं हेतुमाह--उत्तरत्र चैत्ररथेन लिंगात् "ग्रथह शौनकं च कापेयमभिप्रतारिएं च काक्षसेनिमित्युत्तरत्र ब्राह्मएक्षत्रियौ तौ निर्दिष्टौ । कक्षा सेना यस्येति, कक्षसेनस्यापत्यं काक्षसेनिरिति । ग्रस्तय व्याख्यानं चैत्ररथ इति । चित्रा रथा यस्य तस्यापत्यं, तेन चैत्ररथेन । कक्षा रूपा रथा इति व्याख्यानम् । एतेन वै चित्ररथं कापेया ग्रयाजयन् इति । शौनकश्च कापेयो यात्रकश्च । याज्यस्य चित्ररथस्य पुत्रः काक्षसेनिः, इति । ब्रह्मचारी, ब्रह्मवित् । इमौतु संवर्गविद्योपासकौ प्राणाय हि भिक्षा, तस्मान्न ददतुः । उभावपि श्लोकौ भगवतः । तेन प्रकृतेऽप्येतौ गुरुशिष्यौ ब्राह्मएक्षत्रियावेवेर्त्त गम्यते । तस्मान्न जाति शूद्रः संवर्गविद्यायामधिकारी ।

इस पर भी जो लोग संवर्ग विद्या में शूद्र के अधिकार की बात करते हैं, उसका निराकरण कहते हुए कहते हैं कि-उक्त प्रसंग के उत्तरार्द्ध के "अथह शौनकं च कापेयमभिन्नतारिणं च काक्षसेनिम्" इत्यादि में स्पष्ट रूप से रयिक्त और जानश्रुति को बाह्यण धौर क्षत्रिय कहा गया है कक्ष सेन के पुत्र क्षत्रिय काक्ष सेनि और अभिभतारिक्षत्रिय के साथ इस प्रसंग जान श्रुति को भी भोजन दिया गया उसमें कपि गोत्र के शौनक बाह्यण याजक थे ते भी उस मोज के सदस्य थे, यज्ञ करने वाला चित्ररथ का पुत्र काक्षसेनि था। ये ब्रह्याचारी अर्थात् ब्रह्यविद् को, ये दोनों सवर्गविद्या के उपासक प्राणतत्त्व की ही भिक्षा करते थे इसलिए इन्हें भिक्षा नहीं दी गई इस प्रसंग में जापेय ने भगवान प्रजापति की प्रशस्ति में दो ब्लोक का गान किया था ! इससे निश्चित हुग्रा कि इस विद्या के अधिकारी स्वभावतः ब्राह्यण और क्षत्रिय ही गुरु और शिष्य होते थे। निश्चित ही संवर्ग विद्या में झूद्र जाति का ग्रधि ार नहीं था।

## संस्कार परामर्शात तदभावाभिलापाच्च ।१।३।३६।।

इदानीं शूद्रस्य वबचिदपि ब्रह्मविद्यायामधिकारश्चेदत्रापिकरूप्येत,

तत्तु नास्ति. सर्वत्र संस्कारपरार्गात् । उपनयन संस्कारः सर्वत्र परामृश्यते, ''तं हो पनिन्ये, स्रधीहि भगव इति हो पससाद, तान् हानुपनीयेत्'' इत्यादि प्रदेशेषूपनयन पूर्वकमेव विद्यादानं प्रतीयते । शूक्ष्म्य तु तदभावाभिलापात्, ''चतुर्थं एक जातिस्तु शूद्र'' इति ''नशूद्रे पातक किंचिन्न च संस्कारमर्हति'' इति शूद्रस्य संस्कार निषेधात् । चकारान्न ''शूद्राय मर्ति दद्यात्'' इति निषेधः ।

श्रब कहते हैं कि-कूद की ब्रह्मविद्या में प्रधिकार की थोड़ी भो कल्पना, नहीं कर सकते । ब्रह्मविद्या की उपासना के लिए सर्वत्र संस्कार का परामर्श किया गया है उपनयन संस्कार की ग्रहता का परामर्श सर्वत्र मिलता है । "तं होपनिन्ये, श्रधोहि भगव" इत्यादि श्रुतियां उपनयन के बाद ही विद्या दान का उपदेश देती हैं । शूद्र के लिए उपनयन संस्कार का निषेध भी करती हैं— "चतुर्थ एक जाति" 'न शूद्रे पातकं किंचित्" इत्यादिमें शूदों के संस्कार का निषेध किया गया है । 'शूद्र को विद्या मत दो" ऐसा स्पष्ट निषेध भी है ।

## तदभाव निद्धीरिणे च प्रवृत्तेः ।१।३ ३७।।

इतक्च न शूद्रस्य सर्वथाधिकारः, तद भावनिर्धारणे शूद्रत्वाभावनिर्द्धारण एव गुरुशिष्यभाव प्रवृत्तोः । ''सत्यकामोह जाबाल'' इत्यत्रगौतमः सत्यकाम-मुपनिन्ये । नैतद् ब्राह्राणो विवक्तुमई्तीति सत्यवचनेन शूद्राभावं ज्ञात्वैव । चकार एवार्थे । चकारेण निर्द्धारणमुभयज्ञानार्थम् । वर्ष्यत्वं सूद्रभावंच तस्मान्न शूद्रस्याधिकारः ।

सत्यकाम जाबाल, महर्षि गैतम के पास ब्रह्मविद्या, की प्रार्थना करने गया, ऋषि ने उससे वर्ण पूछा, उसने कहा कि---मेरो माँ को स्पष्टत: यह ज्ञात नहीं है कि---मैं किसका बालक हूँ क्यों कि---मेरी माँ ग्रनन्य सेविका भाव से जीवन निर्वाह करती रही है, सत्यकाम की इस सत्यवादिता से महर्षि ने निश्चय कर लिया कि यह बालक ब्राह्मएा तेज से ही उत्पन्न है तभी इसने ग्रपनी उत्पत्ति को नहीं छिनाया। इसी ग्राह्मार पर उन्होंने उसे ब्रह्मविद्या का उपदेश दिया। इस प्रसंग से भी शूद्र के ग्रयधिकार की बात स्पष्ट हो जाती है; उसे ब्राह्मएएव का निर्ग्य होने पर ही उपदेश दिया गया।

## श्रवणाध्ययनार्थं प्रतिषेधार्थस्मृतेश्च ।१।३।३८।।

दूरेह्यधिकार चिन्ता । वेदस्यश्रवएामध्यनमर्थज्ञानं अयमपि तस्य प्रति-षिद्धम् । तत्सन्निधावन्यस्य च । ''ग्रथास्य वेदमुपश्रवएातस्त्रपुजतुभ्यां श्रोत्र-प्रतिपूररएामिति ।'' यद्युवाएतच्छमशानं यच्छूद्रः । तस्माच्छूद्र सामीप्येना-घ्येतव्यमिति । उदाहरणे जिह्वाच्छेदो धारएोशरीर भेद इति । दोहादौ भूद्र संबंधे मंत्राएाामभाव एव ।

ग्रधिकार की बात सोची भी नहीं जा सकती । वेद का श्रवएा, ग्रध्ययन, प्रर्थज्ञान ग्रादि सभी का प्रतिषेध किया गया है उनके निकट तक ये सब करने का निषेध है, उनको तो वतलाने का प्रश्न ही नहीं उठता । ''उसके वेद सुनने पर उसके कानों को रांगा या लाह गर्म करके भरो'' यह शूद्र श्मसान तुल्य है'' इसलिए शूद्र के निकट वेदाध्ययन नहीं करना चाहिए ''यदि वह वेद पढ़े तो उसकी जिह्वा का छेदन करो, धारएा करे तो शरीर भेदन करो'' इत्यादि । शूद्र के लिए मंत्रहीन जातकमं ग्रादि संस्कार का विधान किया गया है !

स्मृति प्रयुक्त्यापि वेदार्थे न क्रूद्राधिकार इत्याह—-स्मृतेश्च ''वेदाक्षर विचारेएा क्रूद्रः पततितत्क्षणादिति ।'' चकारस्त्वधिकरएा संपूर्णत्व द्योतकः । स्मार्त्तं पौराणिक ज्ञानादौतुकारएाविशेषएा क्रूद्रयोनिगतानां महतामधिकारः । तत्रापि न कर्मे कातिक्रूद्राणाम् तस्मान्नास्ति वैदिके क्वचिदपिक्रूद्राधिकार इतिस्थितम् ।

स्मृतियाँ भी वैदिक तत्त्व की ही प्रतिभादिका हैं इसलिए उनमें भी क्षूद्र का ग्रनधिकार कहा गया है जैसा कि--''वेदाक्षर का विचार करने से क्षूद्र तत्काल पतित हो जाता है'' ऐसा स्मृति प्रमाण है। सूत्र में किया गया चकार का प्रयोग ग्रधिकरण समाप्ति का द्योतक है। स्मृति ग्रौर पौराणिक ज्ञान में, कारण विशेष से क्षूद्रयोनि में गए हुए महान लोगों को ही, ग्रधि-कार दिया गया है कर्म से क्षूद्रयोनि में गए हुए महान लोगों को ही, ग्रधि-कार दिया गया है कर्म से क्षूद्रता को प्राप्त लोगों को भी इसके ग्रधिकार से वंचित रक्खा गया है। इससे निधिचत होता है - वैदिक वाङ्मय में क्षूद्र को किसी प्रकार भी ग्रधिकार नहीं है।

#### १०. ग्रधिकरणः--

#### कम्पनात् ।१।३।३६॥

कठवल्ली विच।रेएा निभिचता ह्यधिकारिएाः वाक्यान्तरं च तत्रत्यं-चिन्त्यते प्रलयावधि । ''यदिदं किंच जगत् सर्वं प्राएएएजति निःसृतं महद्भयं वष्त्रमुद्यतं य एतद् विदुरमृतास्ते भवन्ति'' इति. अत्र प्रारा वज्रोद्यमनशब्दा-भ्यां संदेहः – कि प्राराोपासना, इन्द्रोगासना वा, ब्रह्मवाक्यम् वा ? इति । बाधक शब्दस्य श्रृतित्वान्न प्रकरणेन निर्एयः ।

कठवल्ली के ग्राधार पर ग्रधिकारी का निर्एय किया गया, इस विषय पर वाक्य तो श्रानेक प्रकार के हैं जिनको जीवन पर्यन्त विचार करने पर भी निर्एय करना कठिन है।

''जो यह हष्ट जगन है वह प्रास से संचालित है जो इसे जानत। है, उसे महान भयों से यह वज्ज उठाकर बचाता है इसे जानने वाला श्रमृत हो जाता है'' इस कठवल्ली के वचन में प्रयुक्त प्रासा भौर वज्ज उठाने के वर्णन से संदेह होता है कि— इसमें प्रासोपासना है, या इन्द्रोपासना अथवा अह्यो-पासना ? इसमें श्रुति का शब्द ही बाधक हो रहा है इसलिए प्रकरस से निर्णय करना कठिन होगा ।

"भ्रमृतं वै प्राणाः" इति श्रुते प्राणोपासकस्यापि भ्रमृत प्राप्तिर्युज्यते । इन्द्रस्याथमरत्वात् । वज्रमुद्यतमिनि प्राणपक्षे वियोजने मरराजनकत्वाद्-भयरूपत्कम् । इन्द्रपक्षे बलाधिष्ठातृत्वात् प्राणत्वम् । तस्मात् प्राणा इन्द्रो वा वाक्यार्थः ।

"ग्रमृतं वं प्राणाः" इस श्रुति से प्राणोपासक की भी भ्रमृत प्राप्ति बतलाई गई है। इन्द्र को भी ग्रमर कहा गया है ग्रतः उसकी उपासना से भी ग्रमृत प्राप्ति संभव है। प्राण पक्ष में वज्ज उठाने के प्रसंग से, मरएाजनक भय से छूटने की बात निश्चित होती है। तथा इन्द्र पक्ष में बल के श्रधि-घठाता होने से उसके लिए प्राण शब्द का प्रयोग भी संगत होता है। इससे प्राण और इन्द्र दोनों ही उक्त प्रसंग में उपास्य हो सकते हैं। इत्येवं प्राप्ते उच्यते---कंपनात्, कंपनमत्रप्रथम वाक्यार्थः । स च भयहेतुकः । ग्रविशेषेरण सर्वंजगत्कंपन भगवद्हेतुकमेव भवति ।

उक्त मत पर 'कंपनात्' सूत्र प्रस्तुत करते हैं। कहते हैं कि—-इसके प्रथम बाक्य का तात्पर्य कंपन से है, वह कंपन भयहेतुक हो है सामान्यतः समस्त जगत के कंपन की बात परमात्मा से ही संभव हो सकती है।

न चैकान्ततो वज्त्र इन्द्रस्यैवायुधंभवति । म्रग्नि हृदयत्वात् ''तस्यतातस्य हृदयमाछिन्दत् साऽशनिरभवत्'' इति श्रुतेः । तस्मान्मारकरूपमेवेदं भगवत: । प्राग्राशब्दवाच्यत्वं तु पूर्वमेव सिद्धम् । तस्मात्सर्वंजगत्कम्पनं भगवत्क्रुतमिति भगवानेव वाक्यार्थः ।

वज्ज केवल इन्द्र का ही ग्रस्त्र नहीं है। वह तो ग्रग्नि हृदय है ''तम्य-तातस्य'' इत्यादि से ऐसा ही निर्एाय होता है। यह भगगान् का मारक रूप ग्रस्त्र है। प्राएग शब्द भगवान का ही वाचक है यह पहिले ही निर्एाय कर चुके हैं। इसलिए समस्त जगत का कपन भगवतकृत ही है, भगवान ही उक्त वाक्य क वर्ण्य विषय है।

### ज्योतिर्दर्शनात् ।१।३।४०।।

''स एप संप्रसादोऽस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं ज्योतिरभिसंपद्य स्वेन रूपेग्राभिनिष्पद्यते'' इति, तत्र संशयः, परंज्योतिर्महाभूत रूपं ब्रह्म वा ? इति ।

''यह चैतन्य इस शरीर से उठकर परं ज्योति से संपन्न होकर ग्रपने रूप को प्राप्त करता है'' यहाँ संशय होता है कि---परं ज्योति, महाभूत है ग्रयवा ब्रह्म ?

> **ब्रह्मधर्माश्च ये केचित् सिद्धायुक्त्यापि साधिताः ।** निर्णायकास्ततोऽप्यन्ये चत्वारोऽत्र निरूपिताः ।।

तथ रूढयोपपत्त्या च महाभूतमेव ज्योतिः । इत्येवं प्राप्ते उच्यते–ज्योतिः ब्रह्मं व कुतः ? दर्शनात्, सर्वत्रदर्शनं न्याय इति यावत् । सुषुप्तौ सर्वत्र ''सता सौम्य तदा संपन्नो भवति, सति संपद्य न विदुः, सति संपद्यामहः'' इति । ''ग्रहरहर्श्न ह्यलोकं गच्छन्ति'' इत्यादि प्रदेशेषु ब्रह्मसंपत्तिरेवोक्ता ग्रत्नापि संप्रसादवचनात् परंज्योतिब्रह्म व । तम्माद् यः कश्चन् शब्दो ब्रह्म-स्थाने पठितस्तदवाचक एवेति ।

### ग्राकाशोऽर्थान्तरत्वादिवरपदेशात् ।१।३।४१।

''आकाशो व नामरूपयोर्निवहिता ते यदन्तरा तद् ब्रह्मोति'' श्रूयते : तत्राकाशशब्दे संदेहः, भूताकाशः परमाःमा वा ? नामरूपनिर्वाहमात्रत्वमव-काशदानात् भूताकाशस्यापि भवतीति न ब्रह्मपरत्वम् । अन्यस्य च नियामक-स्याभावात् ।

आकाश नामरूप का निर्वाहक है, उसमें जो निहित है वह ब्रह्म है 'ऐसी श्रुति है। यहाँ आकाश शब्द पर संशय होता है कि---वह भूताकाश वाची है या ब्रह्मवाची ? नामरूप के बिर्वाहक और अवकाश देने से भूताकाश का वाची ही समभ में आता है ब्रह्मपरक नहीं। आकाश के अतिरिक्त किसी और में निर्वाहकता का अभाव है।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते—--ग्राकाशः परमात्मा, ग्रर्थान्तरत्वादि व्यषेदशात् । यद् भूताकाशस्य प्रयोजनं श्रुतिसिद्धं, तस्मादन्यस्य व्यपेदशः कार्यान्तरा-दिव्यपदेशश्च । ग्रत्रैंव हि सिद्धवत्कारेगोत्क्रब्टधर्मा ग्रतदीया तदेव ब्रह्मे ति । नापि नामरूप निर्वाह ग्राकाशस्य मग्हात्म्यहेतुर्भवति । वै निब्च्येनेति सिद्धवत् कारान्नोपासनापरत्वम् निर्वाहस्य ब्रह्मधर्मत्वं न श्रुत्यन्तरसिद्धमिति विचारः, अर्थापत्ति सूचकस्त्वयमेव न्याय इति । तस्माद् यत्र वातद्धमंकथन-मन्यवाच्यस्य तत्र व ब्रह्मपरत्वमिति सिद्धम् ।

उक्त मत पर कहते हैं कि------ आकाश परमात्मवाची ही है, यह शब्द केवल भूताकाशवाची ही नहीं है अन्य प्रथों का भी बोधक है। भूताकाश का जो श्रुतिसिद्ध प्रयोजन है, वही, इसका दूसरे प्रयों में प्रयोग होने पर भी होता है। उक्त प्रसंग में उसका जो निर्वाहक धर्म है वह उत्कृष्ट धर्म के रूप में बतलाया गया है अतः वह उसका वाची न होकर ब्रह्म परक है। नामरूप निर्वाह ऐसा विशेषोल्लेख आकाश के माहात्म्य का कारएा नहीं हो सकता। वाक्य में 'आकाशो वै'' कहा गया है, यह वे पद निश्चयात्मक है जो कि निश्चित सिद्ध अर्थ का द्योतन करता है, कि उपासना परक प्रयोजन वतलाता है। निर्वाह, परमात्सा का विशिष्ट धर्म है जो कि अन्य श्रुतियों में प्रसिद्ध है। इन विशेष वर्एनों से ये निर्वाहकत्व आदि विशेषतायें आकाश संबंधी नहीं हो सकतीं इसलिये उन्हे ब्रह्मऽपरक ही मानना समीचीन हैं।

## सुषुप्त्युत्क्रान्त्योभेंदेन १।३।४।२।।।

बृहदारण्यके ज्योतिर्वाह्माएो, 'याज्ञवल्क्य किंज्योतिरयं पुरुष 'इत्यारभ्य'' ग्रभयं ह वै ब्रह्म भवति य ावं वेदेत्यैन्ते संदेहः किं ब्रह्मवाक्यमेतद् उत जीवस्य ? इति ।

वृहद। ९ण्यक के ज्योति ब्राह्मएा में ''याज्ञवत्क्य कि ज्योतिमेपुरुषः'' से प्रारंभ करके ''ग्रभयं हवै ब्रह्म भवति य एवं वेदेति'' तक जो प्रकरण कह गया है वह ब्रह्म परक है या जीव परक ? ऐसा संदेह होता है।

जीवस्य ब्रह्मत्व प्रतिपादने जीव वाक्यत्वम् । स्वातंत्र्येगा ब्रह्मगा एव ज्ञानकर्मत्वे ब्रह्म वाक्यत्वमिति । यद्ययर्थज्ञाने न संदेहस्तथापि नियमकंसेतुमाह, भेदेन इति । तस्यायमर्थंः, ''कि ज्योतिरयं जीव ?'' इति प्रश्ने सूर्यंचन्द्रा गिनदाङ् निराकरगानन्तरं ग्रात्म ज्योतिः । ग्रात्मा भगव।नेवास्य ज्योति-रित्युत्तरानंतरं. कतम ग्रात्मा ? इति प्रश्ने ''योऽयं विज्ञानमयो ज्ञानरूप इन्द्रियेषु हृदि च प्रकाशमानः'' इत्युत्तरे जीवोऽथेतादृश इति तन्निराकर- गार्थं ' स समानः सन् जीवतुल्यः सन् कीडति'' इत्याह । तस्योभयधर्मा ग्रप्युच्यन्ते ियामात्रस्य तन्मूलत्वाय । तत्र हि चत्वारि स्थानानि----श्रयं लोकः परलोकः स्वप्न इति त्रयं जीव समानतया श्रनुभवति । तत्र स्वप्नस्य मिथ्यात्वाद् दवयमेव । सुषुप्तं च चतुर्थं, जीवम्यतु मोक्षोऽपि ।

जिस मत मे जीव के ब्रह्मात्व का प्रतिपादन किया जाता है, उसमें तो प्रकरण जीव परक है। जो स्वतंत्ररूप से ब्रह्म को ज्ञेय मानते हैं उनके मत से यह ब्रह्म परक है। यद्यपि ग्रर्थ स्पष्ट होने से उसमे कोई संदेह का श्रवकाश नहीं है परन्तू नियामक हेतू दिखलाते हुए सूत्रकार सूत्र में 'भेदेन'' पद प्रयोग करते हैं। इसका तात्पर्य यह है कि-प्रकरण में-- क्या यह ज्योति जीव है ? ऐसा प्रश्न करने पर सूर्यं चंद्र ग्राग्नि वा ए। ग्रादि वा निराकरए। करते हुए इसे ग्रात्मज्योति कहा गया, इस ज्योति का ग्रात्मा भगवान ही है, ऐसा उत्तर दिया गया। ''वह ग्रात्मा कैसा है ?'' पुन: ऐसा प्रश्न करने पर ''जो विज्ञानमय, ज्ञानरूप इन्द्रियों यौर हृदय में प्रकाशमान है" ऐसा उत्तर दिया गया। ''जीव भी ऐसा हो सकता है ?'' ऐभी जिज्ञःसा करने पर उसके निराकरणा में कहा कि- ''वह परमात्मा समान होकर, जीव के समान कीडा करता है।" उक्त प्रसंग में म्रागे दोनों के गुरगों का समानरूप से वर्गुंन किया गया, किंगमात्र परमात्मा की प्रथक्ता ज्ञात होती है इस लोक, परलोक ग्रीर स्वप्न इन तीन श्रवस्थाग्रों में जीवात्मा, परमात्मा के समान ग्रनुभूति करता है । स्वप्न, मिथ्या हैं ग्रतः इंसमें जीव को ही विशेष अनुभूति होती है। सुषुप्ति चौथी अवस्था है, जीव की एक मुक्तावस्था भी है।

तत्रास्मिल्लोके जीवस्यानी जिःवंप्रत्यक्षसिद्धम् । स्वप्नस्तु माया । ग्रतः परंद्वयमवज्ञिष्यते । तत्रश्र त्यैव भेदः प्रतिपादितः ।

इस लोक में जीव की परतंत्रता प्रत्यक्ष देखी जाती मुक्तावस्था में दोनों की समान ग्रवस्था रहती है। स्वप्नावस्था तो माया है ही। केवल दूसर्गी परलोक की ग्रवस्था शेष रहती है, उसी में श्रुति ने भेद का प्रति-पादन किया हैं।

तत्र मगवतो जीव साम्ये अन्तःकरगोन्द्रियधर्माः प्रापुन्वति इति तत्रा-

नुकरएामाह∽ - "ध्यायतीव लेलायतीव'' इति । बुद्धिसहित: स्वयमेव स्वप्नो भूत्वा जागरएाानुसंघानं न करोति । एवं जाग्रत्स्वाप्नौ ब्रह्माएाो लोकद्वयम् जीवस्य स्थानत्रयमाह ।'' स वा ग्रयमितिकंडिकाद्वयेन, स इति पूर्व प्रकान्तो जीवः । जीवस्य शरीरेन्द्रियाएाां दुःखदातृत्वमेव । प्रथेति भगवच्चरित्रम् । सतु स्वस्यानंदं जीवस्य दुःखं च पश्यति ।

भगवान ग्रबतार दशा में, जीव की तरह, ग्रन्तःकरएा ग्रौर इन्द्रियों के विषयों को प्राप्त करते हैं---यही बात ''ध्यायतीवलेलायतीव'' आदि में कही गई है। वह परमात्मा स्वप्नावन्था में भी स्वयं ही बुद्धिपूर्वक स्वप्न होकर कीडा करते हैं, जागरएा की बात भी उनकी जीव के समान ही होती है। जाग्रत ग्रौर सुषुप्ति दो ग्रवस्थायें ब्रह्म की जीव के समान तथा स्वप्न सहित तीन ग्रवस्था जीव को बतलाई गईं। ''स वा ग्रयम्'' इत्यादि दो ऋचाग्रों से दोनों के स्वरूपों का विवेचन किया गया। 'स' से उस पूर्व प्रश्नानुसार जीव का उल्लेख है। जीव की, शरीर इन्द्रिय ग्रादि से दुःख प्राग्ति कही गई। ''ग्रथ' से भगवच्चरित्र का विवेचन किया गया है बह ग्रपने ग्रानंद ग्रौर जीव के दुःखों को देखता है।

भेदोऽथ शब्दात् । जीवस्यानीशित्वात्, येन प्रकारेएायं जीवः परलोके गच्छति, तमुपाय भगवानेव करोति । ग्रथो खल्विति भगवतो न जागरित स्वप्न भेदोऽस्तीति पक्षः । परंस्वयंज्योतिष्ठत्व तत्र स्पन्टम् । एतावद्दूरे भगवच्चरित्रमंगीकृत्य जीव विमोक्षार्थं प्रश्नः । ''स वा एज'' इति जीव वाक्यम् । तस्य सहजः संगो नास्तीति स्वप्न संगाभावं प्रत्यक्षतः प्रदर्शयन्न संगत्वमाह तावतापि जागरएगावस्थायामसंगत्वज्ञानाय पुनः प्रश्नः । तत्र मरस्य दृष्टांतोऽवस्थाभेद ज्ञानाग कियाज्ञान प्रधानः ।

ग्रथ शब्द से भेद दिखलग्ना प्रारंभ किया गया है। परतंत्र होने से जीव जिस प्रकार परलोक जाता है, उसका उपाय भगवान ही करते <sup>हैं</sup>। भगवान में जागरित ग्रौर स्वग्न का भेद नहीं रहता ''ग्रथ खलु'' श्रादि से यही बतलाया गया है। परंस्वयं ज्योतित्व की बात भी स्पष्ट की गई है। यहाँ तक भगवान् के चरित्र का विचार करते हुए, जीव के मोक्ष के लिए प्रश्न किया गया है।'' स वा एज 'इत्यादि जीव संबंधी वाक्य हैं। उसका ग्रौर परमारमा का सहज साथ नहीं है. स्वप्प में उस से पर- मात्मा से बिलकुल भेद रहता है यह दिखलाया गया है जागरित अवस्था में असंगता को समफने के लिए पुनः प्रक्ष्त किया गया है तथा वहाँ अवस्था भेद को बतलाने के लिए और किया ज्ञान की प्रधानता दिखलाने के लिए मरस्य का दृष्टान्त दिया गया है।

श्येन सुपर्ण दृष्टान्तस्तु सुषुप्तौ भगवत्स्वरूप प्राप्तयेऽवस्थान्तः । यत्रेति च भगवान । पंचवर्ण नाडीकृत एवास्य क्लेशो, भगवत्कृत एवानंद इति स्वप्नानन्दो भगवद्रूपः परमो लोकः । सुषुप्तिस्त्वकामरूपो भगवान् । अत्र ज्ञानाभावादुभयोः स्पष्टतया भेद निर्देशः । शारीर. प्राज्ञ इति । नाड्याच्छादनाभावोऽतिछन्दः । तत्र भगवत्स्वरूपं गनस्य वाह्य न्द्रिय धर्माभावमाह । विजानीयादित्यन्तेन वाह्य न्द्रियाग्णांसलिलत्वमिति पूर्वो पपत्तिः । '३ष ब्रह्मलोक'' इत्यारभ्य ''ब्रनुशशासंतदमृतम्'' इत्यन्तेन आनंदरूगे भगवान् प्रतिपादितः फलत्वाय । एतावता उभयासगः प्रतिपादितः ।

वाज और पक्षी का जो दृष्टान्त दिया गया है, वह सुषुप्ति ग्रवस्था में भगवत् स्वरूप प्राप्ति को बतलाता है। ''यत्रेनि च'' इत्यादि से भगवान का वर्ग्गन किया गया है। जीव को जो क्लेशानूभूति होती है वह पांच नाडियों के दवाब से होती है, ग्रानंद भगवत्कृत होता है स्वप्न में ग्रानंद, भगवद रूगही होता है वही परमलोक जन्य ग्रानंद का प्रतिभास है। सुप्प्ति में निष्काम स्वरूप भगवान का साहचर्य प्राप्त होता है। इस ग्रवस्था में जीव को ज्ञान नहीं रहता इसलिए दोनों का स्पष्ट भेद बतलाया गया है। शारीर को प्राज्ञ जीव कहा गया है। नाडियों को स्नाच्छादन करने के कारएा भगवान को ग्रतिच्छन्द कहा गया है। इस स्थिति में, जीव, भगवत् स्वरूप को प्राप्त करने के कारएा, वाह्य न्द्रियों के विषयों से ग्रना-सक्त रहता है "विजानीयात्" इस ग्रंतिम पद से वाह्य न्द्रियों की सलिलत्व प्राप्ति बतलाई गई हैं। भगवान् ही शुद्ध सलिल स्वरूप हैं, अर्थात् शुद्ध स्वच्छ जलाशय के समान हैं जिसमें समस्त वाह्य निद्रयाँ निमग्न हो जाती हैं। ''एष ब्रह्मलोक'' से प्रारंभ कर ''ग्रनुशशासैतदमृतम्'' इंस वाक्य तक, फलस्वरूप, ग्रानंदमय भगवान् का प्रतिपादन किया गया है । यहाँ तक दोनों का असंग बतलाया गया है।

तस्यानुभवारूढत्वाय पुनः प्रश्नः ''दर्शनादर्शनावापोदवापाभ्यां सिद्ध प्रसंगो ह्ययं पुरुषः ?'' इति । एवं जीवं सुषुप्तौ भगवन्तं च ज्ञात्वा मोक्षो पायं प्रच्छति । तत्र या ज्ञवल्क्यस्य भयं जातं, सुबुद्धिरयं निर्बन्धेनापि सर्वं जीवब्रह्मधर्मनिकीकृत्य जीवोपत्रमेरा **ब्रह्मो**पसंहारेगाह ज्ञास्यतीति तत्र--''स यत्रेति'' वस्य मूर्छोंपतापावस्था । ''तद्यथा अन'' इति मरएा वस्था। तत्र भगवानेवैनं लोकान्तरेनयति । ''तद् यथा राजानमिति'' भगवत्सम्मानम् ''एवं विद''' इति वचनात् जीवस्तु नैवंवित् । सिद्धवद् वचनान्न ज्ञानाविधिः, वाक्यभेद प्रसंगाच्च ''स यत्र'' इति जीवे मोहोऽधिक: । ''ग्रथै न्मेते प्रागाः'' इति भगवच्चरित्रं, संपद्यत इत्यन्तेन । श्लोके तद् स्वरूपं पूर्वमेवोक्तमनु-**ब्रह्म ग्रस्यजीवस्य अकामयमान**स्य भगवतः वदति ।

उक्त रहस्य ग्रनुभवारूढ़ हो सके इसलिए ''दर्शनादर्शना ?'' इत्यादि पुनः प्रश्न किया गया है । इसमें सुषुप्तावस्था में जीव, भगवान को जानकर कैसे मोक्ष पा सकता है यही पूछा गया है। इस पर याज्ञवत्क्य के भय का दिग्दर्शन कराते हुए उत्तर दिया गया कि--- मुबुद्धि ग्रर्जन कर ही सब कुछ जाना जा सकता है, इस प्रसंग में उपकम और उपसंहार में जीव और ब्रह्म का स्वरूप वर्णन करते हुए, जीव ग्रौर ब्रह्म के धर्मों को समान रूप से बतलाया गया है । ''स यत्रेति'' इत्यादि से जीव की मूच्छविस्था एवं ''तद् यथा ग्रन', इत्यादि से मरगावस्था का वर्गन किया गया है। भगवान ही जीव को लोकान्तर पहुँचाते हैं । ''तद् यथा राजानम्'' इत्यादि से भगवान का माहात्म्य वर्गन किया गया है।''एवं विदं'' इत्यादि से भगवान की उक्त विशेषता कह कर 'नैवं विद्'' से जीव की अनभिज्ञता कही गई हैं। ग्रथति जीव संसारी है उसे राजोचित-महत्व नहीं दिया जा सकता, परमात्मा को जो राजा की उपमा दी गई वह तो पापियों के शासक होने के नाते दी गई। यदि कहें कि प्राज्ञ जीव के लिए ही यह सन्मान सूचक शब्द प्रयोग किया गया है, सो बात नहीं है यह सम्मान सूचक शब्द सिद्ध सा वचन है, जीत की प्राज्ञता के लिए नहीं है। फिर दोनों के भिन्न-भिन्न वाक्य भी हैं''। ''नयत्र'' इत्यादि से जीव के मोहाधिक्य का विश्लेषण किया गया है ''ग्रथैननमेते प्राग्तः से ''संपद्यते'' तक भगवच्चरित्र कहा गया है इलोक में इस निष्काम योगी जीव की भगवत्स्वरूपता कही गई जो कि पूर्वमत का नुनर्कथन मात्र है।

भगवन्निगँमने हि प्राएगानां निर्गमनात्तस्य चेच्छाधीनत्वात् तदभावे इन्द्रियाणि सुषुप्तो तत्रैव समवलीयन्ते— ब्रह्म व सन् कूटस्थः सन् । प्रपि समुच्चये । सह स्थिते जीवे ब्रह्मादिर्भवतीत्यर्थः । जीवे ब्रह्माविर्भाव न संगत इति तत्प्रतिपादनार्थं इलोकः । जीवोपदेश प्रकरएगाभावेन सिद्धवद् वचनान्न जीवन्मुक्तावस्था । नाष्यसम्प्रज्ञात समाधिः, मतान्तरत्वात् । ब्रह्मप्रकरणत्वान्न जीवस्य सद्योमुक्तिः फलम् । उत्कमएा एव ब्राह्मग्रा स्याप्युक्तत्वात् । तद्यथेति सुषुप्तिशरीरम्, ग्रनस्थिक इत्यादि, मम्र डित्य-न्तमुपसंहारः ।

भगवान् के निर्गमन पर प्राणों का निर्गमन होता है क्यों कि — वे उसी की इच्छा के अवीन होते हैं, उसके अभाव में इन्द्रियाँ सुकुष्ति में वहीं लीन रहनी हैं, वह कूट-प्थ और ब्रह्म होकर ही लीन होती हैं। अर्थात् साथ रहने से जीव में आविर्भाव होता है जीव में ब्रह्माविर्भाव संगत नहीं है, इसका प्रतिपादन क्लोक से किया गया है। यह प्रकरण जीवो पदेश का नहीं है, भगवत् सिद्ध गुणों का ही उल्लेख है इसलिए यह जीवन मुक्ति अवस्था भी नहीं है और न असंप्रज्ञात समाधि ही है। ब्रह्म प्रकरण होने से, जीव की सचोमुक्ति का ही वर्णन हो यह भी नहीं कह सकते आरीर ब्राह्मण के मतानुसार उत्करण ही हो सकता है। "तद्यथा"। सुषुप्त शरीर तथा ''अनस्थिक'' इत्यादि से ''सम्प्राड्'' तक उपसंहार किया गया है।

श्लोका अत्र त्र्योदश सर्वंनिर्दारकाः, ग्राद्यो ब्रह्मविद् अनेवं विदो-निन्दा । ''तदेव सन्त'' इति बुद्धिमतां वचनम् । ' ग्रात्मानम्'' इति वैराग्यम् । ''यस्यानुवृत्तिरिति'' नवभिर्क्नह्मस्तुतिः । तद् विज्ञानं च । पुलरेतदेव स्पष्ट तयोपदिशति, ''सवा ग्रयमात्मा'' इत्यादि । ''ग्रभयं वैजनक प्राप्तोऽमी त्यन्तम् । काण्वानां क्वचिद् पाठभेनेऽप्ययमेवार्थः ग्रत्रप्रकरणे जीवो वाच्यः इति प्राप्ते ।

उक्त प्रकरएा में विषय के निर्द्धारक तेरह श्लोक हैं पहिले झ्लोक में ब्रह्मविद् की गति का वर्णन है। ''एष इति''में सुषुप्ता वस्था में पंचविध नाडियों का विचार है। ''श्रन्वंतम्'' इत्यादि झ्लोकों से ब्रह्मतत्त्व न जानने वाले की निन्दा है ''तदेवसन्त'' से बुद्धिमानों की महत्ता कही गई है। ''ग्रात्मानम्'' से वैराग्य की विशेषता बतलाई गई है। ''यस्यानुवृति'' इत्यादि नौ श्लोकों से ब्रह्म की स्तुति ग्रौर उसके विज्ञान का उल्लेख किया गया है। ''सवाऽयमात्मा'' इत्यादि से पुनः इसी तत्त्व का स्पष्ट रूप से उपदेश किया गया है। ''ग्रभयं वै जनक प्राप्तोऽसि'' से प्रकरएा की समाप्ति की गई है। काण्व शाखा में भी कुछ पाठान्तर से यही वर्णन किया गया है। इस प्रकार विचारने से यह प्रकरएा जीव परक ही समफ में आता है।

स्रभिधीयते, ब्रह्म व प्रकरणार्थः, सुषुप्तायुत्कमर्गो च जीवब्रह्मगो भेंदेन व्यपदेशात् । स्राकाशवद् ब्रह्म निर्द्धार एव युक्तः ।

उक्त मत पर सूत्र कार कहते हैं कि---यह प्रकरएा ब्रह्म परक ही है, इसमें सुषुप्ति श्रोर उत्क्रमरा के वर्एन करते हुए जीव श्रोर ब्रह्म का स्पष्ट भेद बतलाया गया है। इसे ग्राकाश की तरह निर्द्धारक भाव से ब्रह्म का प्रकरएा मानना ही समीचीन होगा।

#### पत्यादि शब्देभ्यः ।१।३।४३।।

किंच, सर्वंस्यवशीत्यादि शब्देभ्यः स्पष्टमेव ब्रह्म प्रकरएामिति ।

अधिक क्या ''सर्वस्यवशी'' इत्यादि ग्राधिपत्य सूचक शब्दों के प्रयोग से, स्पष्ट ही यह ब्रह्म प्रकरण ही निश्चित होता है।

प्रथम ग्रध्याय तृतीय पाद समाप्त

## प्रथम अध्याय चतुर्थ पाद

१ अधिकरणः :---

ग्रानुमानिकमप्येकेषामिति चेन्न शरीररूपकविन्यस्त गृहीते दर्शयति च ।१।४।४।।

एवं सर्वेणं वेदांतानां ब्रह्मपरत्वे निर्णति, केचिद् वेदार्थाऽज्ञा---नात् क्वचिद् वेदभागे कापिल मतानुसारि पदार्थदर्जनेन नस्यापि वेद मूलकत्वं वदेति । तन्निराकरणाय चतुर्थंः पाद ग्रारभ्यते । तत्र ईक्षतेनी शब्दमिति सांख्यमतम शब्दत्वादिति निर्वारितम् । वेदेन प्रतिपादितमिति तत्राद्यांकते, ग्रानुमानिकमप्येकेषाम् । एकेषांशाखिनां जाग्वासु सांख्यपरिक ल्पितम प्रक्वत्यादि श्र्यते---

> ''इन्द्रियेभ्यः पर ह्यर्थाप्रर्थेभ्यश्च परं मनाः । मनसस्तु परा बुद्धिर्बु ढेरात्मा महान् परः ।। महनः परमव्यक्तमव्यक्तात्पुरुषः परः । पुरुषान्न परं किचिद् सा काष्ठा सा परागतिः ।।

''इति काठके अूयने । तत्र बुद्धेरात्मा अहंकारः । ततो महान् महत्त— त्वम्, ततोऽव्यक्तं प्रकृतिः, ततः पुरुष इति । न द्यंकारादयः पदार्थः क्रह्म वादे संभवंति । तस्मादेवंजातीय केषु तन्मतपदार्थानां श्रवग्गान्माया प्रकृ— त्यविद्यावादा ग्रपि श्रौता इनि चेत् ।

िछले पादों में समस्त वेदांत वाक्यों की ब्रह्म परकता निश्चित की गई। कुछ लोग वैदिक अर्थों को न समफ कर, वेद के किसी भाग में कपिल मतानुसारी पदार्थों को देखकर, कापिल मत वो भी वेद सम्मत कहते हैं। उसी का निराकरण इस चतुर्थ पाद में प्रारंभ वहते हैं। ''ईक्षतेर्नाशब्दम्'' सूत्र से ईक्षण शब्द न होने के कारण सांख्य मत का पहिले निराकरण किया जा चुका है। अब अन्य वर्णनों के आधार पर उक्त मत को वैदिक मानने का संशय किया जाता है। एक वैदिक शाखा में, सांख्य परिकल्पित प्रकृति आदि का वर्णन है ऐसा उन लोगों का कथन हैं --- जैसे कि---- 'इन्द्रियों से उसके विषय श्रेष्ठ हैं, विषयों से मन श्रेष्ठ है, मन से बुद्धि श्रेष्ठ है, बुद्धि से श्रेष्ठ महान् ग्रात्मा है, महान् से ग्रव्यक्त श्रेष्ठ है, ग्रव्यक्त से श्रेष्ठ पुरुष है, गुरुष से श्रेष्ठ कोई नहीं है, वही परा काष्ठा ग्रौर परागति है,'' इत्यादि, इस पर सांख्य वादियों का कथन से कि—इसमें ग्रहंकार से महान् महत्तत्त्व, उससे महान ग्रव्यक्त प्रकृति, उसमें महान् पुरुष बतलाया गया है। ग्रहंकार ग्रादि पदार्थ ब्रह्मवाद में नहीं होते। ऐसे ही सांख्य मत पदार्थों के वर्र्यानें के, प्रकृतिवाद वैदिक सिद्ध होता है।

शब्द साग्यमात्रेण न तग्मतं सिद्यति । संदिग्धानां पदार्थानां भौवचिर्येणनिर्णयः । नहि संदिग्धवाक्येन सर्वव्याकुलतोचिता ॥ ग्रत्न हि पूर्वेम्—''यात्मानंरथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु । बुद्धि तु सार्राथ विद्धि मनः प्रग्रहमेव च ॥ इन्द्रियाणिहयानाहु विषयांस्वेषु गोचरान् । यात्मेन्द्रिय मनोयुक्तं भोक्तेत्याहुर्मनीषिणः ॥''

तदनु चत्वारि वाक्यानि ''यस्त्वविद्यावान्'' इत्यादि, तदन्विन्द्रिये– भ्यः परा इति । तत्रपूर्वं संबंध एवार्थं उचितः । तमाह——शरीर रूपक विन्यगृहीतेः । शरीरेएा रूप्यन्ते ये शरीरेन्द्रियादयस्ते विन्यस्ता यत्र रूपक भावेन रथान्षिषु तेषामेवात्र गृहीतिग्रंहराम् अग्यथा प्रक्वतहानाप्रक्वत परिग्रहापत्तिः -

शब्द साम्य मात्र से सांख्य मत वैदिक नहीं कहा जा सकता, संदिग्ध विषय पर भौवपियं वाक्यों की संगति बँठा कर ही निर्णंय करना चाहिए, संदिग्ध वाक्य के ग्राधार पर पूरे विषय को गड़बड़ करना उचित नहीं है। जिस वाक्य को सांख्य स्व सम्मत बतलाते हैं उसके पूर्व का वाक्य इस प्रकार है—-''ग्रात्मा को रथी, शरीर को रथ, बुद्धि को सारथी, मन को बागडोर, इन्द्रियों को घोड़े तथा उनके विषयों को उन घोड़ों का मार्ग जानो। ग्रात्मा, इन्द्रिय मन ग्रादि से भोग करता है ऐसा मनीषियों का, मत है।'' इस वाक्य के बाद "यस्त्वविद्यावान्'' इत्यादि चार वाक्य हैं, उसके बाद "इन्द्रियेम्य: परा" इत्यादि वाक्य है । पूर्व वाक्यों से ही इस 🐷 ुः । २०६

वाक्य का संबंध जोड़ कर ग्रर्थं करना उचित है ? उक्त प्रकरण में शरीर का रथ रूपक देते हुए जो शरीर इन्द्रिय ग्रादि का विवेचन किया गया है, उसका ही भाव इस वाक्य में मानना संगत होगा । ग्रन्यथा वास्तविक उद्देश्य ग्रीर वास्तविक ग्रर्थं का विपर्यंय हो जायगा ।

> ''जीव प्रकरणं ह्योतन्मुक्तयुपायोऽस्य रूप्यते । योग्यं शरीरमारुह्य् गच्छेदिति हरेः पदम !।

तत्र जीवस्य ब्रह्मप्राप्तो मुख्यंसाधनं शरीरम्, स रथः । सर्वसामग्नी सहितःऽपराधीनयानत्वात् । रथस्तु हयाधीनः, हयाश्च स्वबुद्धि ग्राधीनाः, सा च प्रग्रहाधीना, स च सारथ्यधीनः, स च स्वबुद्ध्यधीनः सा चामार्गा-धीना, सा च प्राप्याधीन इति । एवं ज्ञात्त्रा युक्त सामग्रीकस्तद्देशं प्राप्नोति । तत्रेन्द्रियाएगामात्मा विषयः तेच मनसः सम्यक्त्वेन भावितास्तथा भवति । विरक्तेन्द्रियाएगामतथात्वात् । बुद्धेरात्मा विज्ञानम् । तद्ब्रह्म विषयकं महद् भवति । ततः परमव्यक्तं, न प्रकटं भगवत्कृपयैव, सा तु भगवद धीना न साधनान्तराधीना । स च भगवान् स्वाधीन इति । एवमेवार्थ स्तस्योचितः । कि च दर्शयतिस्वयमेवेममर्थन् । "एषु सर्वेषु भूतेषु गूढोत्मा न प्रकाशते, दृश्यते त्वन्यया बुद्धया सूक्ष्मया सूक्ष्मदर्शिभि" इति । सूक्ष्मया उपनिषदनुसारिण्या बुद्ध्या, भगवद्ज्ञाने हि तत्प्राप्तिरिति । चकारात् "ततो मां तत्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम्" इति स्मृतिगृँ हीता । यस्मात् साधनोपदेशान्न सांख्यमतमिह विवक्षितमिति ।

यह जीव संबंधी प्रकरण है, इसमें मुक्ति के उपाय का निरूपण किया गया है। मोक्षोपयोगी शरीर पर ग्रारूढ़ हो कर जीव, प्रभु चरणों को प्राप्त करता है, यही प्रकरण का वर्ण्यविषय है । ब्रह्म प्राप्ति में जीव का शरीर ही मुख्य साधन है. वही रथ है जो कि समस्त सामग्नी सहित स्वच्छन्द है। रथ घोड़ों के ग्रधीन, घोड़े ग्रपनी बुद्धि के ग्रधीन बुद्धि लगाम के ग्रधीन, लगाम सारथी के ग्रधीन, सारथी ग्रपनी बुद्धि के ग्रधीन बुद्धि मार्म के ग्रधीन, मार्ग प्राप्तव्य स्थल के ग्रधीन होता है, ऐसा समफ कर ही समस्त सामग्रियों सहित प्राप्तव्य स्थान की प्राप्ति कर सकता है। ग्रात्मा, विषयों को इन्द्रियों के द्वारा मन के सहयोग से प्राप्त करता है, प्राप्तव्य स्थान के लिए भी उसे मन से भली भौति संयमित कर इन्द्रियो का विनियोग करना होगा तभी वह कृत कार्यं हो सकेगा इन्द्रियों को तटस्थ कर देने पर ऐसा संभव नहीं है । बुद्धि, श्रात्मा को मार्गं दिखलाने वाली है, वह ब्रह्मविषयक होने पर महद् नाम वाली कहलाती है । वही बुद्धि परम ग्रब्यक्त रहती है, प्रकट नहीं होती होती भी है तो भगवत् कृपा से ही, वह भगवान के ही ग्रधीन रहती है किसी ग्रन्य से नहीं । वह भगवान स्वाधीन हैं । ऐसा ग्रर्थं ही उक्त वाक्य का उचित है । ग्राधिक क्या श्रुति भी स्वयं इसी ग्रर्थं को बतलाती है "इन समस्त भूतों में छिपा हुग्रा ग्रात्मा दीखता नहीं है, सूक्ष्मदर्शी भगवत्कुपा से सूक्ष्म बुद्धि से इसे देखते हैं ।'' इत्यादि, सूक्ष्म का ताप्पर्यं उपनिषद् के श्रनुसार बुद्धि से इसे देखते हैं ।'' इत्यादि, सूक्ष्म का ताप्पर्यं उपनिषद् के श्रनुसार बुद्धि से, भगवत ज्ञान से ही उस की प्राप्ति होती है । सूत्रस्थ चकार का प्रयोग स्मृति के इस वाक्ष्य की ग्रोर इंगन करता है — "भुक्षे तत्त्व से जान कर उसमें प्रवेश करते हैं'' इत्यादि । इस प्रकार साधनोपदेश के ग्रनुसार यह सांख्य सम्मत तत्त्व का विवेचक वाक्य नहीं है ।

#### सूक्ष्मन्तु तदर्हत्वात् ।१।४।२।।

नन्वव्यक्तशब्देन न भगवत्क्रुपा वक्तुंशक्या । धर्मिप्रवाहादित्याशंक्य परिहरति तु शब्दः । सूक्ष्मं तद् ब्रह्माँव । धर्मिग्गोरभेदात् । ग्रव्यक्त शब्देन हि सूक्ष्ममुच्यते । तदेव हि सर्व प्रकारेग्ग न व्यज्यते, ग्रह्तंत्वात्, तदेव ग्रर्ह योग्यम् उभयत्राप्ययं हेतुः । तस्माद्धर्मिग्गोग्रभेदात् भगवान् एव सूक्ष्ममिति तत्क्रुपैवाऽव्यक्त वाच्या ।

म्रव्यक्त शब्द से भगवत्कुता नहीं कह सकते क्यों कि—वैसे ती सबको धारएा करने व। ले वे परमात्मा ही तो समस्त में अनुस्यूत हैं, फिर भेद किस आधार पर करोगे ? ऐसी आशंका का पहिार तु शब्द से करते हैं, कहते हैं कि— सूक्ष्म वह ब्रह्म ही है, उसका सूक्ष्म रूप ही सब में अनुस्यूत है, इसी बाधार पर समस्त का म्रभेद है। ग्रव्यक्त शब्द सूक्ष्मता का वाची है, वह हर प्रकार से गोप्यहै, उसी में ऐसी म्रहता है, अव्यक्त ब्रह्म रूप मौर भगवत्कुपा दोनों ही जगह एक ही हेतु है, ग्रर्थात् सूक्ष्मता ही हेतु है। धर्मि में ग्रभेद होने से भगवान ही सूक्ष्म हैं, वही क्रुपा रूप से म्रव्यक्त नाम वाले हैं।

## तदघीनत्वादर्थवत् ।१।४।३।।

\* ननु धर्मित्वे परत्वमनुपपन्नम्, अन्यथा पूर्वोक्तो दोष, इत्यत आह-अभेदेऽपि कृपायास्तदधीनत्वात् परत्वम् तत्र दृष्टान्तः, अर्थवत्, अर्थः पुरुषार्थः फलं, तद् वत् । "ब्रह्मविद् आप्नोति परम्" इत्यथ एकस्यैव ब्रह्मणः सच्चिद्रूपेण विायत्वमानन्दरूपेण फलत्वमिति । तथैवाक्षर पुरुषोत्तम विभागोऽपि । स्वद्दर्मा अपि स्वाधीनाः । स्वयमपि स्वाधीन इति । तथा कृपा दृष्टिः साधनमानद रूपा फलमिति । अथवा अव्यक्तं सच्चिद् रूपमक्षरमेवास्तु तस्मिन् सति विज्ञानस्य विषयाधीनत्वमर्थः । एवेनान्येऽपि सर्वसंप्लववादिनो निराकृता वेदितव्यः । असंबद्धापिलापाच्च । 'भ्रनेक रूढि शब्दानां वाच्यं ब्रह्मा व नापरम्, शक्तितस्वेत तथा ब्रूयुस्ते सन्मार्गाद् बहिष्कृताः ।<sup>भा</sup>तस्मादिन्द्रियेम्यः परवाक्ये नानुमानं किचिदस्ति ।

परमात्मा का धर्मित्व मानने से परत्व नहीं सिद्ध हो सकता अन्य पूर्वोक्त दोप घटित होगा। इस पर कहते हैं कि---धमित्व श्रौर परत्व को एक मानने में कोई अन्तर नहीं झाता ज़्यों कि-गरमात्मा की क्रुपा, उसके त्राधीन ही तो है, इसलिए कृपाको भी पर कहते हैं जैसे कि───प्रपार्थ अर्थात फल (मोक्ष) और परमात्मा की एकता मानी गई है। "ब्रह्म वेत्ता परमात्मा को प्राप्त करता है'' इस वाक्य में--- एक ही ब्रह्म, सच्चिद् रूप से विषयत्व, तथा म्रानंद रूपसे फलत्व रूप से दिखलाया गया है। ऐसा ही ग्रक्षर और पुरुषौत्तम का भेद भी है। परमात्मा की श्रपनी विशेषतायें उनके ग्रधीन ही. होती हैं, वह स्वयंतो स्वतंत्र हैं ही । इसी प्रकार उनकी कृपा दुर्षिंट भी, साधन ग्रीर साध्य दोनों है, वह साधन होते हुए भी श्रानंद रूपा, फल है। श्रथवा यों समभें कि श्रव्यक्त, सच्चिद् ग्रक्षर ही है, इस स्थिति में बुद्धि की विषयाधीनता ही फल है। इस विचार प्रणाली से, अन्य सर्वं विप्लाववादी भी निराकृत मानने चाहिए प्रनेक ुरूढिंशब्द, परमात्मा वाची होते हैं, उनका दूसरा ग्रर्थ नहीं कर सकते । यदि जबरन उनका दूसरा अर्थं करने की चेष्टा करते, हैं तो वो सन्मार्ग से बहिण्हुत अर्थ होगा। इसलिए "इन्द्रियेंग्ण पर" वाक्य में, सांख्यमत सम्मत प्रनुमान नहीं हो सकता।

#### ज्ञेयत्वावचनाच्च ।१।४।४।।।

पूर्वापर संबंधनार्थः प्रतिपादितः । केवलैतद् वाक्य विचारेऽपि न तद भीष्टं प्रकृतिरूपमव्यक्तं सिध्यतीत्याह—-म्रत्र हि वाक्ये श्रव्यक्तं ज्ञेयत्वेन नोक्तं, तेषां तु प्रकृति पुरुषान्तरं ज्ञातव्यम् । नहि सिद्धवन्मात्र निर्देशे तेषां मते पुरुषार्थः सिध्यति । श्रपुरुषार्थं साधनत्वे वा श्रसंबद्धार्थं वाक्यत्वमेव स्यात् । परत्व वचनं चा संगतम् । श्लिष्टत्वाद् उभयोरिति चकारार्थः । श्रयं हेतुः पूर्वमुक्तीऽप्यवसरे स्मारितः । तस्मादव्यक्तं न प्रकृतिः ।

पूर्वापर संबंध से वाक्यार्थं का प्रतिपादन किया गया । केवल इस वाक्य के विचार में भी, सांख्य सम्मत, प्रकृति रूप ग्रव्यक्त की सिद्धि नहीं हो सकती । इसमें ग्रव्यक्त को ज्ञेय नहीं कहा गया है सांख्यवादियों की प्रकृति तो पुरुष के ग्रतिरिक्त ज्ञेय है ग्रर्थात् उनके मत से प्रकृति श्रोर पुरुष दोनों ज्ञेय हैं । केवल उनके शब्दों से मिलते जुलते शब्दों के ग्राधार पर तो, इस वाक्य से उनके पुरुषार्थं की सिद्धि नहीं हो सकती । यदि इस वाक्व को पुरुषार्थं साधक न मानें तो यह ग्रसंबद्ध वाक्य हो जायेगा, जिसका कोई ग्रर्थं न होगा । तथा परत्व की बात भी ग्रसंगत हो जायेगी । इसको हम पूर्वं प्रसंग में भी कह चुके हैं । इसलिए ग्रव्यक्त प्रकृति नहीं है ।

#### बदतीति चेन्न प्राज्ञो हि प्रकरणात् ।१।४।४।।

ननु ज्ञेयत्वावचनमसिद्धं, पूर्वं निर्देशमात्रमुक्तवाऽज्ञेयत्व वचनात् । "ग्रशब्दमपस्पर्शंम रूपमव्ययं, तथाऽरसं नित्यमगन्धवच्च यत् ग्रनाद्यवन्तं महतः परं झूवं, निचाय्य तं मृत्युमुखात् प्रमुच्यते ।'' इत्युत्तर वाक्ये वदतीति चेन्न । प्रकरणस्य नियामकत्वेनैक वाक्यत्वे द्वयोः सर्वेक वाक्यत्वेः प्राज्ञः परमात्मेव निचाय्यः । नतु द्वयोरेक वाक्यत्वं वक्तुं शक्त्यम् तस्मात् प्रकरणस्य नियामकत्वे स्रशब्दवाक्यमपि भगवत् परमेव ।

(वाद) ग्राप की ज्ञेयत्व वचन के ग्रभाव वाली वात नहीं जमती, उक्त प्रसंग में पहिले निर्देश मात्र करके आगे स्वकृतः ज्ञेयत्व की चर्चा है ''शब्द रहित, स्पर्शहीन, रूप हीन ग्रौर ग्रव्यय, ग्ररस, नित्य श्रगंध, ग्रादि ग्रंत रहित परं छन्व महत्को जान कर मृत्यु मुख से छूट जाते हैं।'' इत्यादि ।

4

(विवाद) उक्त विचार ठीक नहीं है, यह भिन्ने वाक्य है। प्रकरएा में नियामक रूप से परमात्मा ही कहे गए हैं इसलिए एक कह सकते हैं वैसे तो सभी वाक्य इस भाव से एक हैं, प्राज्ञ परमात्मा ही सब में ज्ञेय कहे गए हैं। ग्रन्थथा इन दो वाक्यों को एक नहीं कह सकते, क्योंकि दोनों का वर्ण्य विषय भिन्न है। नियामक भाव से तो ग्रज्ञाब्द ग्रादि वाक्य भी भगवत् परक ही मानना चाहिए।

#### त्रयाणामेव चैवमुपन्यासः प्रश्नश्च १११८१६१।

ननुन वयं सर्वं मेकं प्रकरणमिति वदामः । किंतु "इन्द्रियेम्यः परा" इत्यारम्य नाचिकेतमुपाख्यानमित्यंतं भिन्नं प्रकरणं, तत्र प्रथमं पदार्थं निर्देशः, तदनु "एष सर्वेषु भूतेषु" इति पुरुष ज्ञानम् । ग्रशब्दमिति प्रकृति ज्ञानम् । तस्मादेतत प्रकरणे सांख्य मत निरूपणाात् ग्रशब्दत्वमसिद्धम् इत्याद्यंक्य परिहरति — त्रयाणामेवमुपन्यासः प्रश्नश्च ।

हम इस सारे प्रकरण को एक नहीं मानते किंतु ''इन्डियेम्यः परा'' से प्रारंभ कर नाचिकेत उपाख्यान तक भिन्न प्रकरण मानते हैं। इसमें सब प्रथम पदार्थ का निर्देश किया गया है उसके बाद ''एष सर्वेषु भूतेषु'' इत्यादि में पुरुष संबंधी ज्ञान है तथा ''ग्रशब्दम्'' इत्यादि में प्रक्वति संबंधी ज्ञान है, इस प्रकार इसमें सांख्य मत का ही निरूपण है, ग्रापकी परमात्म पर ग्रशब्दत्व की बात ठीक नहीं है इस ग्राशंका को प्रस्तुत कर परिहार करते हैं कि — "त्रयाणां एवमूपन्यासः प्रश्नद्य"।

ग्रस्मवुक्त व्याख्याने त्रिप्रकरणत्वमन्यथा चतुष्प्रकरणरवं स्यात् । तृतीया चैषा वल्ली । "स त्वमॉग्न स्वर्गंमध्येऽपि मृत्यो प्रक्रूहि तं श्रद्ध धानाय मह्यम्'' इति प्रथमः प्रश्नः । "प्रक्रवीमि तदु मे निज्ञोघ स्वर्ग्यमगिन नाचिकेत प्रजानन्'' इत्यादि उत्तरम् । "येयं प्रेते विचिकित्सा मनुष्येऽस्ती-त्येके'' इति द्वितीयः प्रश्नः । "देवैरत्रापि'' इत्यग्रे उत्तरम् । "ग्रन्यत्र घर्मा दन्यत्रा धर्मात्'' इति तृतीयः प्रश्न । "सर्वे वेदायत् पदमामनंति'' इत्यादिना उत्तरम् । एवमगिन जीव ब्रह्मणां प्रश्नोत्तराणि । तत्र यदि सांख्य मत निरूपसीयम् इन्द्रियेम्यः इत्यादि स्यात् ? तदा चतुर्थं स्याथुपन्यासः स्यात् । उपन्यासे हेतुः प्रश्नः श्रतएव पश्चाद् वचनम् । तस्य प्रक्रतेऽभावाद स्मदुक्त रीत्या त्रीण्येव प्रकरणानीति सिद्धम् । उत्तर प्रश्ना भावार्थं चकारः । इमारे व्याख्यान में तो तीन प्रकरण हैं, अन्यथा वैसे तो चार प्रकरण है। तीसरी वल्ली का प्रसंग है कि—नचिकेता यम से पूछता है—-"हे मृत्यु ! मुफ श्रद्धालु को स्वर्ग स्थिति प्रग्नि के स्वरूप का उपदेश दो।'' इस प्रथम प्रश्न के उत्तर में यम "प्रत्रवीभि'' इत्यादि उत्तर देते हैं। द्वितीय प्रश्न में पूछता है कि — ''जो यह मरता है, उसका मरणोत्तर अस्तित्व नहीं रहता ऐसा मत है, अस्तित्व रहता है ऐसा दूसरा मत है'' यम "देवैरत्रापि'' उत्तर देते हैं। "अन्यत्र धर्मादन्यत्र धर्मात्" इत्यादि तृतीय प्रश्न करने पर ''सादे वेद लिस पद को प्राप्त करते हैं'' इत्यादि उत्तर दिया गया इस प्रकार ग्रग्नि जीव और ब्रह्म संबंधी प्रश्नोत्तर है। यदि "इन्द्रियेम्यः परा'' इत्यादि से सांख्य मत का निरूपण करते हैं तो फिर चौथे प्रकरण पर का उपग्यास करना पड़ेगा, उपन्यास में प्रश्नोत्तरों की ही व्याख्या होगी उसमें तो भक्वति की चर्चा है नहीं। इस प्रकार तीन ही श्रकरणों की सिद्धि होती है।

#### महद्वच्च ।१।४।७।।

तनु तद्यापि मतान्तरेऽन्यत्र संकेतितः कथं ब्रह्मवादे ब्रह्म परतया योज्यन्ते ? इत्याशंक्य परिहरति—मदद्वत् यथा महच्छव्दः । "महान्तं विभुमात्मानं" वेदाहमेत पुरुषं-पुरुषं महान्तम् " इत्यादो महच्छव्दो ब्रह्म परो योगेन । एव भव्यक्त शब्दोऽप्यक्षरवाचकः 'इति । नहि सांख्यमत इव वेदान्तेऽपि महच्छब्दः प्रथम कार्ये वक्तुं शक्यते । तस्मादिन्द्रियादि वाक्ये सांख्व परिकल्पितानां पदार्थानां नामापि नास्तीति सिद्धम् । चकारोऽधिकररण पूर्णंत्व द्योतकः ।

## २ चमसाधिकरण ः--

### चमसबदविशेषात् ।१।४।८।।

पुनः श्रुत्यन्तरेण प्रत्यवस्थितं निराकन्त्रुं मधिकरणान्तरमारमते । ननु प्रकरणवग्नात् पूर्वं मस्मदुक्तोऽथौंऽन्यथावर्णितः । यत्र प्रकरणापेक्षेव नास्ति मंत्रे तदस्माकं मूलम् । ''ग्रजामेकां लोहितशुक्ल कृष्णां बह्रवीः प्रजाः सृज-मानां सरूपाः, ग्रजोह्येको जुषमाणोऽनुशेते जहात्येनां मुक्तभोगामजोऽन्यः ''इति । यद्यपीदं श्वेताश्वतरोपनिषदि चतुर्थाध्याये विद्यमानत्वात् पूर्वापर संवंधमेव वक्तव्यम् । तत्र ब्रह्यवादिनों वदंतीत्युपक्रम्य ब्रह्यविधै व निरू पिता । तथापि पूर्वकाण्डे प्रणवादि मंत्राणां नायं वियम इति प्रकृतेऽपि मतान्तर वाचकस्यैव प्रकृतोपयोग इति शंका । ते श्र्यान योगानुगताग्रपश्यन् देवात्मधक्ति स्वगुर्णंनिंगूढामिति च । तथा ''ज्ञाज्ञो द्वावजावीयानीशावजा ह्येका भोक्त भोग्यार्थं मुक्ता, ग्रग्रे च यो योनि ग्रधितिष्ठत्येकों विश्वानि रूपाणि योनीश्च सर्वाः ''ऋषि प्रसूतं कपिलं यस्तमग्रे ज्ञानैविर्भत्ति जाय मात्रं च पश्येत्'' इत्यादि च वाक्यानि कपिल तन्मतवाचकानि, वर्त्तन्त इति सांख्य मतमपि वैदिकम् ।

पुनः दूसरी श्रुति से, उपस्थित सांख्यमत का निराकरए करने से लिए श्राधिकरए प्रारंभ करते हैं प्रकरए के भाषार पर पहिले हमारे अर्थ को भन्यथा कहते रहे; जहाँ प्रकरए की अपेक्षा ही नही है वहाँ तो मंत्र में, हमारा ही मूल रूप से अर्थ विद्यमान है उसे तो मानोगे ही, वे मंत्र ये हैं— "एक रक्त, शुक्ल, इष्णा वर्ए वाली अजा, बहुत सी प्रजाओं को विभिन्न वर्णों से सृजन करती है, और एक अज, इससे संसक्त होकर सोता हुआ इस भुक्त भोगा अजा का त्याग कर देता है।" यद्यपि यह मंत्र घ्वेताघवतरोप-निषद् के चतुर्थ अध्याय में हैं पूर्वापर संत्रंघ के आधार पर ही इसका तात्पर्य कहना होगा। उस जगह ब्रह्मवादी कहते हैं, ऐसा उपकम करके ब्रह्म विद्या का ही निरूपए किया गया है। फिर भी पूर्वकाण्ड में-प्रएाव आदि मंत्रो का ऐसा नियम नहीं है कि-जनका जिस अर्थ में प्रयोग हुआ है. अन्यत्र उनका उसी अर्थ में प्रयोग हो। वे मंत्र घ्यानयोगानुगत भाव से देखे जाते हैं उनमें उस स्थल में देवात्म शक्ति अपने गुर्एों सहित छिपी रहती है। इसी प्रकार यहाँ भी कह सकते हैं कि उक्त मंत्र ब्रह्मविद्या वादी ही हो ऐसा निश्चित नही है। तथा ग्रन्थ मंत्र ''ज्ञाता ग्रोर ग्रज्ञाता दो ग्रज ईश ग्रोर ग्रनीश है, एक ग्रजा भोक्त भोग्यार्थ युक्त है, ग्रागे जो योनि है, उसमें सारा विश्व का रूप ग्रोर सारी योनियाँ निहित हैं'' ऋषि पुत्र कपिल उस ज्ञान को पहिले कहे गए हैं, ग्राने वाली पीढ़ियाँ उसी के ग्रनुसार तत्त्व को देखती हैं। ''इत्यादि वाक्य तो स्पष्ट रूप से नाम का निर्देश करते हुए मत की पुष्टि करती हैं, इससे निश्चित होता है कि वैदिक वाङ्मय में सांख्य मत स्वीकृत है।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते---चमम्यवदविशेषात् । "अर्वाग् विलक्ष्चमस ऊर्ध्वं-बुष्टनस्तस्मिन् यश्चो निहितं विश्व रूपम्, तस्यासते ऋषयः सप्त तीरे बागष्टमी ब्रह्मणा संविदान" इति मंत्रे यथा न विशेषो विधातुं शक्यते, नहि कर्म विशेषं कल्पयित्वा तत्रावागविलचमस करूपयित्वा तत्र यशो रूप सोमं होता रो मंत्रेण भक्षयेयुरिति कल्पयितुंशक्यते । तथा प्रकृते लोहित शुक्ल कृष्ण शब्देन रजः सत्त्वतमांसि कल्पयित्वा न तद्वशेन सर्वमेव मतं शक्यते कल्पयितुम् । कपिल ऋषि वाक्यमप्यनित्य संयोग मयाझित्यऋषेरेवानुादकम् । तस्मान्न मंत्रेण प्रकररण श्रुत्यन्तर निरपेक्षेण विशेषः कल्पयितुं शक्यः ।

उक्त कथन पर सिद्धान्त रूप से "चमसवदविशेषात्" सूत्र प्रस्तुत करते हैं, कहते हैं कि— "ग्रवाग्विलक्ष्चमस" इत्यादि मंत्र में जैसे, विशेष विधि को निर्धारित करना कठिन है, वहाँ कमँ विशेष की कल्पना कर, उसमें ग्रवग्विलक्ष्चमस से यश रूप सोम को होता मंत्र से भक्षणा करते हैं ऐसा काल्पनिक ग्रर्थं भी नहीं कर सकते। वैसे ही प्रकृति के लिए प्रयुक्त रक्त शुक्ल कृष्ट्य शब्द से सत्त्व रज तम गुर्णों की कल्पना कर उसके वश में सारा जगत है। ऐसी कल्पना नहीं कर सकते। कपिल ऋषि वाक्य मी, नित्कृषि वाचक हैं। लोग इस नाम के ऋषि को जन्म लेने वाला न मान लें इस बात को बतलाने के लिए नाम लेकर निर्देश किया गया है। सांख्य मत वाले कपिल की चर्चा नहीं है। केवल मंत्र मात्र से, बिना किसी श्रुति प्रकरणा के, विशेष कल्पना करना शब्द नहीं है।

# ज्योतिष्वक्रमात्तु तथा ह्यधीतम एके ।१।४।९।।

ननु चमस मंत्रे श्रर्वाग्विल इति मंत्र व्याख्यानिमस्ति । शिरः चमसः प्राणावै यधाः, प्राणा वा ऋष इति । नात्र तथा व्याख्यानमस्तीतीमां शंकां परिहरति तु शब्दः । अजा शब्देन ज्योतिरेवोच्यते । यथा ह्यजा श्रल्प-दोग्झी तथेयं नश्वर सुखदात्री, प्रग्नि सूर्यं सोमविद्यत रूपा ब्रह्मणो हुं सोक्त चरण रूपा । भगवत् कार्यांश रूपत्वात् । "तासां त्रिवृतं त्रिवृतमेकैकां करवाणि" इति श्रुतेश्च प्रथमोश्पन्ना देवता ग्रजा शब्देनोच्यते । तत्र हेतुः उपत्रमात्, अत्रैवोपत्रमे, "तदेवाग्निस्तद्वायुस्तदादित्यस्तदु चन्द्रमा" इति । "द्वासुपर्णा" इति चाग्ने । मध्ये चायं मंत्रः पूर्वोत्तर संबंधमेव वदति । सा मुख्या मुष्टिः । ग्रजद्यं जीव ब्रह्म रूपमिति । अत्र प्रकरियो न स्वष्ट इति निरूपयति । तथाहि श्रुत्यन्तरे स्पष्ट मेव ग्रधीयत एके । "यदग्ने रोहितं रूपं तेजसस्तद् रूपं यच्छुक्लं तदपां यत् कृष्ण्यंत दन्नस्येति" एवमग्रेऽपि कलात्रये । ''ग्रनेन जीवेनात्मनेति जीव ब्रह्मणोश्चानु प्रवेशः । बीजेऽपि त्रैविध्यामिति सरूपत्वम् । भगवतोऽभोगे हेतुः, जीवे न भुक्तभोएामिति । तस्मात् प्रकृतेऽपि चमसवच्छ्रतावेवार्थंकथनान्न सांख्यमत प्रतिपादकत्वम ।

(वाद) चमस मंत्र में भ्रवीग्विल इत्यादि का ब्याख्यान है । जिर चमस है, प्रारा यश है, श्रथवा प्रारा ऋषि हैं । इत्यादि ।

(विवाद) यहाँ इस प्रकार का व्याख्यान नहीं है. ऐसा सूत्रस्थ तू शब्द परिहार कर रहा है। ग्रजा शब्द ज्योतिवाचक है। जैसे कि—-ग्रजा ग्र×ति् बकरी थोड़ा दूध देने वाली होती है, वैसे ही यह नब्वर सूख देने वाली है। ग्रग्नि सूर्य सीम ग्रौर विद्युत रूप यह ब्रह्म के हंस के चरए। रूप से कही गई है। क्यों कि-----यह भगवान् की कार्या झ रूपा है। उनमें हरेक को तीन-तीन रूप वाल। करूँ' इस श्रुति के ग्रनुसार सर्व प्रथम उत्पन्न देवता ग्रजा नाम वाली कही गई। उक्त प्रसंगके उपकम में—-''वही भ्रग्नि, वही वायु. वही सूर्यं ग्रीर वही चन्द्रमा है''ऐसा कहा गया । म्रागे ''ढासुपर्णा'' ग्रादि मंत्र है। मध्य में, ये ''ग्रजामेका'' इत्यादि मंत्र पूर्वोत्तर संवंध का ही बोध करता है। पहली ऋचा मुख्य सृष्टि का वर्ग्शन कर रही है। ''ढ़ासुपर्रा'' ऋचा दो अज जीव और ब्रह्म को बतला रहा है। इस प्रकरण में स्पष्ट रूप से निरूपण नहीं किया गया है किन्तु एक दूसरी श्रुति में स्पष्ट उल्लेख है-⊶म"ग्रग्नि का जो रक्त रूप है वह तेज का है, जो शुक्ल रूप है वह जल का है तथा जो क्रष्णा रूप है वह पृथिवी का है" ऐसे ही आगे भी तीनों कलाओं का कमशः वर्णन किया गया है। ''अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य'' इत्यादि से जीव ब्रह्म के मनुप्रवेश की चर्चा की गई

है। बीज में भी तीन प्रकार का रूप है। भगवान् उसका भोग नहीं करते जीव के ढ़ारा वह भुक्त भोगा है। इसलिए चमस श्रुति की तरह इस श्रुति का भी म्रर्थ करने पर ब्रह्म विद्यापर कही सिद्ध होता है सॉंख्य मत को प्रतिपादन नहीं होता।

## कल्पनोपदेशाच्च मध्वादिवदविरोधः ।१।४।१०।।

ननु द्विविधा शब्द प्रवृत्तिः, योगोरूढिर्वा । तत्राजा शब्दच्छागायां रूढः । न जायत इति योगः । ग्रनुभयरूपत्वात् कथं सृष्टिवाचकत्वमित्याशंक्य परिहरति । कल्पनोपदेशाच्च, कल्पनात्रोपदिश्यते । ग्राद्या सृष्टिः कल्पनया ग्रजाशब्देनोच्यते । यथा द्यजावर्करसहिता सवत्सा स्वाभिहितातथेयमिति, उपदेशपदात् तथोपासनमभिप्रेतम् । चकारात् परोक्षवादोऽपि देवस्य हिताय । यथा—ग्रादित्यो वै देवमधु. ''वाचं घेनुमुपासीत्'' द्युलोकादीनां चाग्नित्वं पंचाग्निविद्यायां तथा प्रकृतेऽप्यदिरोर्थः । योग रूढव्यतिरेन केगाप्येषा वेदे शब्द प्रवृत्तिः । तस्मादजा मंत्रेग् न सांख्य मत सिद्धिः ।

शब्द की दो प्रकार की प्रवृत्ति होती है, एक रूढ़ि दूसरी योग । अजा शब्द, छाग ग्रर्थ में रूढ़ तथा अजन्मा अर्थ में, योग है । जब वह जन्म रहित है तो फिर इस वाक्य को सृष्टि वाचक कैसे कह सकते हैं, ऐसी शंका करते हुए परिहार करते हैं । यहाँ काल्पनिक उपदेश है. आद्या सृष्टि, कल्पना से ग्रजा शब्द से कही गई है । जैसे कि बकरी, बकरे और बच्चों के साथ होती है वैसे ही यह सृष्टि भी है । इसके स्वरूप को समभ कर उपासना करनी चाहिए । ऐसे वर्णन वेद में परोक्षवाद कहलाते हैं, ये परोक्षवाद कल्याएकारी ही होते हैं । जैसे कि---- "ग्रादित्य देवमधु है", वाएी घेनु की उपासना करनी चाहिए" इत्यादि । द्युलोक ग्रादि का जो ग्राग्तत्व है बह पंचाग्नि विद्या में उपयोगी है, प्रकृति से भी ग्रविरोधी है । योग ग्रीर रूढ से भिन्न वेद में शब्द की यही प्रवृत्ति है । इससे निध्चित होता है कि-- ग्रजा मंत्र से सांख्य मत की सिद्धि नहीं हो सकती ।

# ३ संख्योपसंग्रहाधिकर एाः---

## न संख्योपसंहप्रादपि नानाभाकादतिरे काच्च ।१।४।११।।

मंत्रान्तरेगा पुनराशंक्य परिहरति वृहदारण्यक पृष्ठे अरूयते---''यस्मिन् पंच पंचजना स्राकाशाश्च प्रतिष्ठितः, तमेवमन्य ग्रात्मानं, विद्वान् ब्रह्मा मृतोऽमृतमिति'' यद्यप्यत्र पंचजनाः पंचोच्यन्ते न पंचानां पंचगुएत्वम्, समासानुपयन्तेः, तथाहि, ग्राद्यः पंचग्रब्द संख्यावाची संख्येयवाची वा ? ग्राद्ये पंच संख्याया एकत्वान षष्ठी समासः । संख्यायां संख्या भावाच्च । संख्येय परत्वे द्वितीयस्य संख्यात्वे पंचत्वमेव पूर्वंवच्चेदनन्वायः विघायका भावाच्च ।

धब दूसरे मंत्र से शंका करते हुए परिहार करते हैं वृहदारण्यक के छठे अध्याय की श्रुति है—''जिसमें पांच-पांच जन ध्रौर ध्राकाश प्रतिष्ठित हैं,'' इत्यादि, यद्यपि इस वाक्य में पांच जन पांच कहे गए, हैं पाँचों के पांच गुरए की चर्चा नहीं, है। समास से ऐसा ही समफ में ध्राता है। ध्रब प्रदन है कि पहिला पंच शब्द संख्या वाची है या संख्येय वाची ? वह पंच शब्द संख्या वाची है तो उसमें षष्ठी समास नहीं हो सकता। क्यों कि—संख्या में संख्या का भाव रहता है। यदि उसे संख्येय परक मानें तो, द्वितीय को संख्या वाची मानेंगे, इस स्थिति में पंचत्व ही होगा, उसमें भी पहिले की तरह ध्रन्वय न हो सकेगा तथा विधायक का निर्एाय न हो सकेगा।

ग्रतो वीप्सा, पंचजन संज्ञा बिशिष्टानां वा पंचत्वमिति यथा संभवमर्थः । तथापिमूढ ग्राहेरा संख्योपसंग्रहादपि लक्षराार्थं केनचिद् धर्मेण पंच संग्राहकेरा भाव्यम् । स च तेषां ग्रतेन संभवति, तथा सति पंचैवतत्वानि स्युः । ग्रतस्ते नाना भावादेव स्वीकर्त्तव्याः । यद्यपि भूततन्मात्राकृति चित्त्यन्तः स्थितत्त्व वर्माः वक्तुं शक्यन्ते । तद्यापि न ते तथोक्तवन्तः मूल प्रकृतिरविकृतिर्भह दाद्याः प्रकृति विकृतयः सप्त । षोडशकष्च विकारो न प्रकृतिर्रविकृतिर्भह दाद्याः प्रकृति विकृतयः सप्त । षोडशकष्च विकारो न प्रकृतिर्ग् विकृतिः पुरुष इत्यग्यथोपगमात् पुरुषेवैलक्षण्याभाव प्रसंगश्च । किंच नामं श्रत्त्यर्थ इति श्रुतावेव प्रतीयते । ग्रतिरेकादाकाशश्चेति, चकारादात्मा यस्मिन्नित्य-घिकररात्वेनोक्तः । तस्मान्नानेनापि मंत्रेणु तन्मतसिद्धिः ।

पंच जन संज्ञा, विशिष्टार्थंक पांच तत्त्वों के संबंध में है तब तो पंचत्व ही तुम्हारे मतानुसार अर्थं करना होगा। फिर भी कोई महानुभाव म्राग्रह पूर्वक लक्षरण से, पंच संग्राहक संख्योप संग्रह को स्वीकारते हैं, वह तो उन्ही के मत में संभव है, वैसा मानने से तो पाच तत्त्वों की बात ही निश्चित होती है। उन्हें नानाभाव ही स्वीकारना होगा। भूतों की तन्मात्राभ्रों को चित्त के अन्तस्थ धर्म के रूष में कहा जा सकता है, किन्तु उनका वैसा शास्त्र में उल्लेख नहीं है। वह तो मूल प्रकृति विकृति महद धादि भेदों से सात प्रकार की बतलाई गई हैं। जिस सोलह विकारों की चर्चा है वह न प्रकृति हैं न विकृति हैं, वह तो पुरुष से भिन्न ही ज्ञात होते हैं जिससे पुरुष की विलक्षरगता निश्चित होती है। जैसा कि—--सांख्य वादियों का मत है, वह श्रुति सम्मत नहीं प्रतीत होता क्यों कि श्रुति में धाकाश का विशेषोल्लेख है धौर धात्मा को उसका नित्य धाधकररण बतलाया गया है। इसलिए इस मंत्र से भी सांख्य मत की पुष्टि नहीं होती।

## प्राणादयो वाक्य शेषात् ।१।४।१२।।

नन्ववश्यं मंत्रस्यार्थोवक्तःयः । तदनुरोघेन लक्षण् यापि ज्योतिः शास्त्र-वत् पंच पंचशब्दः पंचविंशति वाचकतया परिकल्प्यः । स्पष्ट माहात्म्या--र्थंमात्माकाशयोराधारा। धेयभावः प्रदाशितस्तत्रत्ययोरेव । ब्रतो मंत्रे तन्म तासिढिराशंक्य परिहरति । प्राणादयः पंचजनाः, वाक्यशेषस्य नियाम-कत्वात् ''प्राणस्य प्राणमुत चक्षुषश्चक्षुः श्रोत्रस्य श्रोण् मन्नस्यान्नं मनसो मन' इति ।

मंत्र के ग्रर्थ पर विचार करना ग्रावश्यक है, सांख्य मत की दूष्टि से, लक्षण करने पर, पंच पंचशब्द का तात्पर्य ज्योतिष शास्त्र की तरह गुणित करने से, पंच्चीस वाचक होगा। माहात्म्य को स्पष्ट करने के लिए ग्रात्मा ग्रोर श्राकाश का ग्राधार श्राषेय भाव उस स्थान पर दिललाया गया है, इसलिए उक्त मंत्र में सांख्य मत ही है, ऐसी ग्राशंका करते हुए परिहार करते हैं, कि उक्त वाक्य के ग्रंतिम भाग में, नियामक रूप से, प्राणा ग्रादि पांच का वर्णंन किया गया है---जैसे कि----''वह प्राण, नेत्रों का नेत्र, श्रोत्र, ग्रन्न का ग्रन्न ग्रोर मन का मन है।'' इत्यादि ।

ननुकथमस्य वाक्य शेषत्वम्, उच्यते—प्राणादर्यः संज्ञा शब्दाः करण वाचकाः । ते ज्ञान रूपं वा, क्रिया रूपं वा कार्यं जनयंति स्वव्यापारेण् । तेन तेषां करणान्तरापेक्षा भावात् प्राणादीनां पुनः प्राणादिमत्त्वं वाधितं स्यात् । भगवतो माहात्म्य विरोधश्च । ग्रतः स्वार्थं निर्वाहार्थं ग्रन्यार्थो वर्त्तते पंचजन वाक्य स्यघ । ग्रतो बुद्धेः पंचत्रृत्तीर्जनयंतीति प्राणादयः पंचजनः । "संशयोऽय विपर्या सोनिश्चयः स्मृतिरेव च स्वाप इत्युच्यते बुद्धे र्वक्षणां वृत्तितः पृथक्" इति । तेषां तत्तत्प्रकारकं स्वकार्यजननं न स्वतः किन्तु भगवत इति, द्वयोरेकार्थत्वे सर्वं संगतं स्यात् । खंडत्वाच्च शेषत्वम् । सर्वं प्रवृत्तिकत्वाद् भगवतो न माहात्म्य विरोधः । तत्र प्राण् शब्देन त्वग् झाण् प्राणाः गृहीताः रसना । चान्ने प्रतिष्ठितेत्यन्नं गृहीतम् । वाग् वा तेजसि ग्रत्ता चान्नं चौकत्र भवतः । सह भावित्वात् । क्वचिदेक ग्रहण्म्, क्वचिदुभय ग्रहणमिति तेन ते सर्वे पंचैव भवंत्यतिरिच्यते परमाकाशः तस्मात् प्राणादय एव पंचाजना इति न तन्मत सिद्धिः ।

"प्रारास्य प्राराः" इत्यादि को उक्त वाक्य का शेषांश कैसे कह सकते हैं ? इस पर कहते हैं कि - प्राएा आदि संज्ञा सूचक, इन्द्रियों के बोधक शब्द हैं। वे चाहे ज्ञान रूप हों, या किया रूप हों, ग्रपने व्यापार के कार्योंत्पादन करते हैं। यदि इन शब्दों की इन्द्रियपरकता समाप्त हो जाय तो प्रारग श्रादि की प्राएगदिमत्ता समाप्त हो जायेगी । तथा भगवान के माहात्म्य से भी विरोध होगा। इसलिए इनका निजी ग्रर्थ करने के लिए पंचजन वाक्य का, ग्रन्यार्थं मानना ही ठीक है। प्रारा ग्रादि पंचजन बुद्धि की पांच प्रकार की वृत्ति को प्रकट करते हैं---''संशय, विषर्यास निश्चय, स्मृति श्रीर स्वाप ये पांच बूद्धि के लक्षएा, वृत्तियों की प्रवृत्तियों से होते हैं।'' उनकी विभिन्न प्रवृत्तियौँ स्वतः नहीं होती म्रतः भगवत प्रेरणा से होती हैं इसलिए उन दोनों को एकार्थ रूप से कहा गया है। ऐसा मानने से सव संगत हो जाता है। दोनों में गौए। मूख्य भाव मान लेने से ही ''प्राएास्य प्राएाः'' झादि वाक्य, उक्त वाक्य का शेषांश निश्चित होना है। समस्त को प्रवृत्त करने वाले भगवान हैं, इस नियम के ग्रनुसार भगवान के माहात्म्य से भी विरोध नहीं होता । उक्त प्रसंग में प्राएा शब्द से त्वम् झाएा श्रीर प्राएा, इन तीन का ग्रहण होगा। रसना अन्न में प्रतिप्ठित होती है, इसलिए अन्न माब्द से उसका ग्रहण होगा। वाणी तेज में प्रतिष्ठित होती है इसलिए उसका उस रूप में ग्रहण होगा। भोजन के लिए ही ग्रन्न होता है इसलिए अन्न सब्द से दोनों भाव ग्रहण होंगे । इस प्रकार कहीं एक ग्रौर कहीं दो का ग्रहण होने से वे हैं---पांच ही, परमाकाश केवल भिन्न हैं इससे निश्चित होता है कि प्राएग स्रादि ही अपनी वृत्तियों सहित पंच पंच जना वाक्य के संख्या वा नी हैं, सांख्यमत के पच्चीस तत्त्वों की चर्चा नहीं है ।

# ज्योतिषैकेषाम् सत्यन्ने ।१।४।१३।।

काण्व पाठे ''ग्रन्नस्यान्तम्'' इति नास्ति, तदाकथम् पंच ?

काण्व शाखा के पाठ में तो ''ग्रन्नस्यान्तम्'' ये वाक्य ही नहीं है, फिर पांच कैसे सिद्ध होंगे ?

तत्राह—ज्योतिषा संख्या पूर्त्तिंस्तेषाम् । ''तस्मादर्वाक् संवत्सर'' इति पूर्वं पठितो मंत्रा ''तत्र तद देवा ज्योतिषां ज्योतिः'' इति ग्रन्न स्थाने ज्योति ग्राह्यम् व्याख्यानं पूर्वं मेव । तरमादसिद्धम् तन्मतस्य श्रुतिमूलत्वम् ।

उक्त प्रश्न का उत्तर देते हैं कि— उनकी संख्या की पूर्ति वहाँ पर ज्योति शब्द से की गई है, ''तद् देवा ज्योतिषां ज्योतिः'' इत्यादि में ग्रन्न के स्थान पर ज्योति का ग्रहरा किया गया है, बाकी सब पूर्ववत् व्याख्यान है। इससे भी सांख्य मत की श्रुतिमूलकता ग्रसिद्ध होती है।

## ४ कारणत्वाधिकरणः---

## कारणत्वेन चाकाशादिषु यथाव्यपदिष्टोक्तेः ।१।४।१४।।

श्रुति विप्रतिषेधात् स्मृतिरेव ग्राह्येति मतं दूरी कर्त्तुं श्रुतिविप्रतिषेधो नास्तीत्यधिकरण् मारभते । तत्र श्रुतौ सृष्टिर्भदा बहवः । क्वचिदाकाश्रादिका ''ग्रात्मन ग्राकाशः संभूतः'' इति । क्वचित्तोजः प्रभृतिका ''तत् तेजोऽसृजत्'' इति । क्वचिदन्यथैव—-''एतस्माज्जायते प्राणः'' इति । ''इदं सर्वं ग्रसृजत'' इति च । एवं कमव्युत्क्रमानेकविध सृष्टि प्रति पादकत्वात् वस्तुनो द्वैरूप्या-संभवाद्, ''ग्रहात्वा श्रनु प्रजापशवः प्रजायन्त'' इतिवत् सृष्टि वाक्या नाम थैवा त्वेन ब्रह्म स्वरूप ज्ञानार्थत्वाद ध्यारोपापवाद न्यायेन न वेदांत ब्रह्म कारणत्वं सिद्ध्यति । ग्रतः परिदृश्यमान जगतः कारणन्वेषणेकियमाणे वाह्याबाह्यमत भेदेषु सत्सु कपिलस्य भगवज्ज्ञातांशावतार त्वात् तन्मत प्रकारेणैव जगद् व्यवस्थोचितित्येवं प्राप्ते ।

अुति वाक्यों में परस्पर मत भेद होने से सांख्य मत ही ग्राह्य है, इस मत को निराक्तत करने के लिए, अृतियों में कोई विरोघ नहीं है, ऐसा सिद्ध करने के लिए अधिकरएा का प्रारंभ करते हैं।

कहते हैं कि⊸⊸श्रुति में सूष्टि के विभिन्न प्रकार बतलाये गये हैं, कहीं तो ''ग्रात्मनः श्राकाशः'' कह कर ग्राकाशादि की सुष्टि कही गई है, तो कहीं ''तत्त्रोजऽसूजत,'' कह कर तेज ग्रादि की सृष्टि का उल्लेख है. ग्रौर कहीं कहीं "एतस्माज्जा—यते प्राणः'' इदं सर्वमसूजत् इत्यादि में ग्रन्य प्रकार की सृष्टि का उल्लेख है। इस प्रकार ग्राग पीछे ग्रनेक प्रकार की सृष्टि का प्रतिपादन किया गया है। तो वस्तु के दो रूप तो हों नहीं सकते। यदि ''ग्रहात्वा ग्रन्, प्रजपशवः'' इत्यादि वाक्य की तरह सृष्टि— वाक्यों का ग्रर्थंवाद मात्र मान लें तो, वे सारे वाक्य बहा स्वरूप झान कराने वाले हैं, उनमें ग्रध्यारोपापवाद न्याय मानना होगा, ऐसा मानने से वेदांत से ब्रह्म कारणता नहीं सिद्ध हो सकेगी। इसलिए—दृश्य जगत में कारण को खोजने पर वाह्म ग्रौर ग्रवाह्म ग्रनेक मत भेदों के उपस्थित होने पर, अगवान के ज्ञानांशावतार कपिल के मतानुसार ही जगद् की व्यवस्था मानना उचित होगा। ऐसा मत उपस्थित किया जाता है।

उच्यते, न सृष्टि भेदेषु ब्रह्मणुः कारणुत्वे विप्रतिपत्तिः । सर्वं प्रकारेषु तस्यैव कारणुत्वोक्तेः । ग्राकाशादिषु कारणुत्वेन ब्रह्म यथा व्यपदिष्ट मेवैकत्र, ग्रन्यत्रापितदेवकारणुत्वे नोक्तम् । ''न तस्य कार्यं करणं च विद्यते'' इत्यादि निराकरणुन्तु लौकिक कर्त्तुत्व निषेधपरम् । तस्यैव प्रतीतेः । सर्व वैलक्षण्यार्थं वैदिकानामबाधितार्थं क वाक्यत्वस्याभिप्रतत्वा दिति चका-रार्थः । कार्यं प्रकारे भेदस्तु माहात्म्य ज्ञापको न तु वाधकः । बहुधा इति सामर्थ्यं लोकेऽपि माहात्म्य सूचकमिति । तस्मान्न श्रुति विप्रतिषेधान् स्मृति परिग्रह इति सिद्धम् ।

## समाकर्षाधिकरणः--

#### समाकर्षात् । १।८।१४।।

पुनरन्यथाशंक्य परिहरति । ननु क्वचिद् ''ग्रसद् वा इदमग्र श्रासीत्'' इति, क्वचित् ''सदेव सौम्येदमग्र श्रासीत्'' ''तद् हैक ग्राहुरस देवेदमग्र श्रासीत्'' श्रव्याकृतमासीत् ''नासदासीन्नो-सदासीत् तम श्रासीत्'' इत्यादि वाक्येषु ब्रह्मक्षोऽपि विगार्ने श्रूयते ''तद् हैक ग्राहुः'' इतिवत् पक्षान्तरं संभवति । नहि श्रसत्तर्भः शव्दौर्कद्वा प्रति पादयितुं शक्यते । ''श्रसन्नेव स भवति' इति वाधात् । ''ग्रादित्यवर्णं तमसः परस्तात्'' इति च । तस्मात् कारणत्वेनापि श्रूति विप्रतिषेधात् ब्रह्म कारणं न ।

उक्त संशय पर "समाकर्षात्'' सूत्र प्रस्तुत करते हैं । ग्रर्थात् जो ग्रपने स्थान से ही ग्राक्तब्ट करते हैं । इन सब वाक्यों में जो ग्रसद् ग्रादि पद हैं वे, निरात्मकता ग्रदि ग्रर्थों का द्योतन नहीं करते ग्रपितु विलक्षरणता बतलात हैं । क्रह्म की, सर्वं शब्दवाच्यता प्रसिद्ध है जैसे कि— ''को झाढावेद'' क इह प्रावोचत ''सर्वेवेदा यद् पदमामनंति'' यतो वाचो निवर्त्तन्ते ''मन सैवानु दृष्टव्यः'' इत्यादि विरुद्धतायें परमात्मा में ही कही गई हैं । ऐसी ही ग्रनेक शब्द वाच्यतायें उनके लिए प्रसिद्ध हैं, । समाकर्षण के सिद्धान्त से ही हल होती हैं ।

"तं यथा यथोपासते यथा भवति" इति फल ज्ञापनार्धं ' असन्न एव स भवति" इति । यथा कंसादीनां मारकः । तद् हैक आहुः सर्वं प्रपंच वैलक्षणाण्यम्' प्रपंव रूपोऽपि स इति प्रथम पक्षः । अव्याकृतमसत् पक्षेण तुल्यम् । 'ना सादसीत्' इति मनस्तदपि ब्रह्म । 'तम आसीत्'' इत्यनभि-व्यक्तम् । कर्मणोऽपि भगवत्वात् । पूर्वं काण्डेऽपि तस्मादेव सृष्टिः । नहि समस्तः स्वेन गूढत्वं लोके संभवति । ग्रतः क्वचिद् विलक्षणात् क्वचिद विलक्षणात् ब्रह्मणों जगत् । भगवत्वादेव स्वयं कत्तर्ंकता च । संभवति चैक वाक्यत्वे ग्रज्ञानान्निराकरणं चायुक्तम् । तस्माच्छब्द वैलक्षण्येन श्रुति--विप्रतिषेथो वक्तुं न शक्य इति सिद्धम् ।

"तं यथा यथोपासते" ग्रादि फल को बतलाने के लिए ही "ग्रसन्न एव स भवति" कहा गया है । जैसे कि कंस ग्रादि का उद्धार । "तद हैक ग्राहुः" इत्यादि से समस्त प्रपंच का वैलक्षण्य बतलाया गया है । वह प्रपंच रूप भी है, ऐसा प्रथम पक्ष दिखलाया गया है । ग्रब्धाकुत का तात्पर्य ग्रसत् पक्ष के समान है । "नासदासीत्" से मन को ब्रह्म स्वरूप कहा गया है । "तम ग्रासीत्" में उसके भ्रव्यक्त रूप का निर्देश किया गया है । कर्म को भी भगवत् रूप कहते हैं पूर्व काण्ड में भी वर्म से ही ऐसो सृष्टि बतलाई गई है । लोक में वह समस्त को ग्रपने में छिपा नहीं सकते, इसलिए कहीं जगत को ब्रह्म से, विलक्षरण ग्रीर कहीं ग्रविलक्षरण कहा गया है । इस जगत की कर्त्तुकता भी स्वयं ब्रह्म से ही है । इसलिए इन सब की ऐकवाक्यता संभव है, ग्रज्ञान से इनका निराकरण नहीं हो सकता शब्द की विलक्षरण से, श्रुतियों के विरोध की बात कहना ठीक नहीं है ।

# ६ जगद् वाचित्वाधिकरणः-

# जगद् वाचित्वात् ।१।४।१६।।

एवं शब्द विप्रतिषेघं परिहृत्य प्रर्थं विप्रतिषेथं परिहरति कौषीतकि ब्राह्मरो बालाक्य जातशत्रु संवादे बालाकिर जातशत्रवे ब्रह्मोप देख्ट्रामगतः । यादित्यादि दक्षिएोक्षि पुरुषपर्यंन्तं परिच्छिन्न ब्रह्मोपासनान्युक्तवा तथा निराक्वते तमेव ज्ञानार्थमुपससाद । ततः सुप्तपुरुष सभी पमुभावागत्य ब्रह्म वाद्यं चकतुः । तत्र – "क्वैष एतद् बाला के पुरुषऽशयिष्ट'' इत्यादौ जीव: प्रकान्तः । तस्मादेव सर्वोत्पत्तिरुक्ता ब्रह्मएगोऽप्यनु प्रवेशरुच । तत्र संदेहः जीव एव ब्रह्म सहितः कर्त्ता, ब्रह्म व वा ? तत्र जीव एव कर्त्ता । सर्वस्य, जगतो ब्रह्मात्वादयस्तस्य धर्माः, राजत्ववद् यज मानत्ववद् वा । ग्रस्मिन् प्रकरएगे ब्रह्मोपक्रमेरण जीव पर्यवसानोक्तेः सर्वं त्रव ब्रह्मत्वे नोक्तो जीव एव कर्त्ता । तथा सति लोकेऽपि जीवकत्त्तृ त्वं सहजं भवेत्, बंधमोक्षव्यवस्था च एवं सत्यर्थात् प्रकृतेरेव फलिष्यति ।

**शब्द विप्रतिषेध का रिहार करके अब अर्थ विप्रतिषेध का परिहार** करते हैं। कौषीतकि ब्राह्म ए के बालाकि ग्रीर अजातशत्रु के संवाद में, बालाकि म्रजातशत्रुको ब्रह्मोपदेश देने ग्राया है, उसने ग्रादित्यादि से दक्षिए नेत्र पर्यंन्त परिच्छिन्न ब्रह्मोपासना का उपदेश देकर, उसका निराकरएा करते हुए उसे ही ज्ञानार्थं रूप से समभाया । वे दोनों सूप्तपूरुष के निकट जाकर ब्रह्म तत्त्व पर विचार करने लगे। उसमें उन्होंने ''क्बैष एतद् बालाके !'' इत्यादि से जीव संबंधी चर्चा की तथा उसी से समस्त सुष्टि बतलाकर ब्रह्म के ग्रनूप्रवेश की बात भी की । इस पर संदेह होता है कि जीव ही ब्रह्म सहित कर्त्ता है ग्रथवा केवला ब्रह्म ही कर्त्ता है ? विचारने पर तो वहाँ जीव ही कत्ता प्रतीत होता है, सारा जगत् ब्रह्मात्मक है, वे सभी जागतिक धर्म उस जीव के ही हैं, जैसे कि--राशा का समस्त राज्य पर अधिकार होता है तथा यजमान का यज्ञ के फल का अधिकार होता है। यह प्रकरण ब्रह्म के वर्णन से प्रारंभ होकर, जीव के वर्एन से समाप्त होता है। पूरे प्रकरए। में ब्रह्मत्व रूप से जीव को ही कर्त्ता कहा गया है । वैसा मानने से लोक में भी जीव के कर्त्त में सहज हो जाता है। तथा बंध मोक्ष की व्यवस्था भी बन जाती है। इस प्रकार अर्थ के ग्राधार पर प्रकृति की महत्ता ही सिद्ध होती है।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते, जगद् वाचित्वात् । ''एतेषां पुरुषाणां कर्त्ता यस्य चैतत् कर्मेति'' उपक्रमेणएतच्छ्रब्देन जगदुच्यते पुरुष शब्देन च जीवः । तज्जड-जीवात्माकं जगत् ब्रह्म कर्त्तुंकामिति हि पूर्वं सिद्धम् । तदनुरोवेनात्रापि ब्रह्म परत्वमेवोचितं, नतु सर्वं वि प्लवोऽश्र्त कल्पना च । ग्रतः सुषुप्तवापि ब्रह्मण्येवलयः तस्मादेव सर्वं मिति ज्ञातव्यम् । प्रार्णात्मश्रब्द वाच्यःवंतु पूर्वं मेव सिद्धम् । तस्मान्न जीवाधिष्ठिता प्रकृतिः काररणम् ।

उक्त मत पर कहने हैं कि— ''एतेषां पुरुषाणां कर्त्ता यस्य चैतत् कर्म'' इस उपक्रम वाक्य में एतत् शब्द से जगत का तथा पुरुष शब्द से जीव का उल्लेख किया गया है, इस प्रकार दोनों का कर्त्ता एक को ही बतलाया गया है। जड़ जीवात्मक सारा जयत् ब्रह्म कर्त्तृक ही है ऐमा 9 हिले भी निश्चित हो चुका है उसी प्रकार इस प्रकरण में भी ब्रह्म परक मानना ही उचित है, ग्रन्यथा समस्त श्रुतियों में उलट फेर हो जावेगा तथा यह कल्पना भी म्रवैदिक होगी। सुषुप्तावस्था में भी ब्रह्म में ही लय, उससे ही समस्त की सृष्टि जाननी चाहिए । परमात्मा की प्राणात्म सब्द वाच्यता तो पहिले ही निश्चित हो चुकी है। इसलिए जीवाधिष्ठिता प्रकृति कारण नहीं है।

## जीव मुख्य प्राणलिंगादिति चेत् तद् व्याख्यातम् ।१।८।१७।।

किचिदाशंक्य परिहरति । नन्वत्र जीव एव प्रकांतः 'क्वैष एतद् बालाके पुरुषोऽशयिष्ट्र' इति । ब्रह्म त्वद्याषि न सिद्धम् ''एतादृशंनैतादृशम्'' इति । श्रतः शयनोत्थान लक्षरण जीव धर्म दर्शनात् तस्यैव ब्रह्मत्वं जगत् कर्त्तृत्वं च । तत् स्वतोऽनुपपन्न प्रकृतौ फलिष्यति । श्रथवा मुख्य प्राणलिंगमय्य-त्रास्ति । ''प्राण एवैकघा भवति'' इति सुषुप्तौ तस्यैव वृत्तिरुपलम्यते । विद्यमानादेव सर्वोत्पत्तिः प्रलयौ । स च प्रकृत्यंशोऽतो जडादेव प्रधानात् सृष्टावपि सर्वोत्पत्तिः श्रतोऽस्मात् प्रकरणाज्जीव द्वारा साक्षाद् वा प्रकृतेः कारणत्वम् ।

कुछ शंका कर, परिहार करते हैं। ''क्वैष एतद् बालाके !'' इत्यादि में जीव का ही प्रकरण है। ''एतादृशं नैतादृशं'' इत्यादि से भी झहा की सिद्धि नहीं हो सकती। सोना श्रौर उठना ये जीव के ही धर्म दीखते हैं, इसलिए उसे ही झहा रूप से बतलाया गया है, यह सृष्टि भी उसी की है। वह जीव स्वतः तो कार्य करने में क्षम नहीं है इसलिए यह सृष्टि, प्रकृति कर्त्तृक ही है। अथवा यहाँ मुख्य प्राण का भी वर्णन हो सकता है ''प्राण एवँकघा भवति'' इत्यादि से सुषुप्ति में उसी की वृत्ति का वर्णन किया गया है। सुषुप्ति में जव वह रहता है तो सृष्टि श्रौर प्रलय भी उसी से हैं, यही मानना होगा। वह प्रकृति का ही श अहै, इसलिए जड़ प्रधान से ही सर्वोत्पत्ति सृष्टि निश्चित होती है। इससे यह प्रकरए, जीव श्रोर प्रकृति की ही कारएगुता का प्रतिपादक ज्ञात होता है।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते – तद् व्याख्यातम् । एतयोरुभय लिंगत्वमे नास्तीति । ग्राश्रयत्वादिह तद् योगादित्यत्र सर्वमेव कार्यं भगवत एव नान्य स्मादिति । ग्रतोऽस्माद् ब्रह्मवाद एव सिद्धयति न प्रकुतिवाद: ।

उक्त मत पर कहते हैं कि——जीव और प्राग्त दोनों का ही वर्णन नहीं है। परमात्मा को ही सब का ग्राश्रय कहा गया है उसके योग से ही सारे कार्य होते हैं, इसलिए सारे ही कार्य भगवान् के ही हैं किसी भ्रन्य के नहीं। इस प्रकरण से ब्रह्मवाद की ही सिद्धि होती है, प्रकृतिवाद की नहीं।

#### ग्रन्यार्थं तु जैमिनिः प्रश्नच्याख्यानाभ्यामपि चैवमेके । १। ४। १८।

स्वमतेन परिहार मुक्रवा नियत धर्म वादेनापि परिहार माह । स्वाप प्रतिबोधौ जीव धर्मावेव । चक्षुरादिलया धारस्वं प्राण स्येति । तस्मिन्नपि पको ग्रन्यायँ तद् धर्म कीर्त्तनम् । भेदे हि तान्निराकरए। भक्षश्यं कर्त्तव्यमिति त शब्दः । ब्रह्म प्रतिपत्त्यर्थं मेव जीव लयोद्गमौ । मृति वैलक्षण्येन प्रास-कीर्त्तनमाश्रय ब्रह्म बोधाय । कुत एत दव गम्यते ? तवाह-उपक्रमोपसंहारा भ्यामेवावगम्यते । ''यो वै बालाके ! एतेषां पुरुषाएगां'' इत्युपक्रमे मुख्यं ब्रह्म व निर्दिष्टम्, तज्ज्ञानेनासुरजयः सर्वेषां भूतानां श्रेष्ठ्तं स्वाराज्यमा-विपत्यं चेति फलम् । न ह्ये तद् इयममुख्ये संभवति । अपचि प्रश्न व्याख्या-नाम्याम् । ''क्वैष एतद् बालाके ! पुरुषोऽयशिष्ट'' इति प्रश्नः । तत्र जीवस्य ज्ञातत्वादधि कररणमेव नज्ञातम् । "यत्रैष एतद् बालाके ! प्रषोऽयशिष्ट" इति व्याख्यानम् न हि नाडीज्ञांपयितुं व्याख्याति, किंतु प्रतिज्ञातं ब्रह्म कथमेतदव-गम्यते ? नाद्री व्यतिरिक्त ग्रात्मा ज्ञाप्यन इति ? तत्राह—एवमेके । एके शाखिनो वाजसनेयिर्नः । तत्रापि दृष्त बाखाकि बाह्य रो ''स हो वाच ग्रजात-श्वत्र्यंत्रेष एतद् सुप्तौऽभूत य एष विज्ञानमयः पुरुषस्तदेषां प्रारणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाय य एषोऽन्तह्न देय आकाशस्तस्मिन् रोते' इत्यत्र आकाश सब्दं ब्रह्म--- "सता सौम्य तदासंपन्नो भवति'' इति च-- "स्वं ह्यपीती भवति" इति च। तस्माद्राघार भूत ब्रह्म ज्ञापनार्थत्वाज्जीव मुख्य प्रार्णालगत् प्रकृतिवाद इत्यसंगतम् ।

ग्रपने मतानूसार परिहार करके श्रव धर्म भीमांसा के मत से परिहार करते हैं। निद्रा धौर जागरण जीव के ही धर्म हैं। चक्ष रादि इन्द्रियो के लय का ग्राधार प्राए ही है। जो लोग जीव मुख्य प्राए के धर्म मानते उनके मत से भी ये धर्म, बहा बोधक ही सिद्ध होते हैं। सांख्य मत सिद्धि तो फिर भी नहीं होती । सूत्र स्वतू शब्द बतलाता है कि-इस मत के संबंध में जो सांख्य वादियों का भेद हैं जैमिनि के मतानुसार उसका निराकरए तो धवश्य ही करना चाहिए ब्रह्म प्राप्ति के लिए ही, जीव का प्रति दिन लय श्रीर उद् गम होता है। निद्रा की अवस्था मृत्यू से भिन्न है इस भाव को दिखलाने के लिए ही प्रारा शब्द का प्रयोग किया गया है, वह भी माश्रय ब्रह्म का ही वाचक है। यदि प्रश्न करें कि—ये कैसे जाना? उसका उत्तर देते हैं कि— उपक्रम और उपसंहार से ही ऐसा निश्चित होता है। ''यो वै बालाके ! एतेषां पुरुषा एां'' इस उपक्रम में मुख्य ब्रह्म का ही निर्देश किया गया है। उसी के ज्ञान से ग्रासुर प्रवृत्ति का जय होता है तथा समस्त भूतों से श्रेष्ठता, स्वाराज्य भौर ग्राधिपत्य रूपी फलावाण्ति होती है। ये बातें जीव भौर मुख्य प्राए। में संभव नहीं हैं। तथा प्रश्न और व्याख्यान से भी ऐसा ही निर्एंय होता है। "क्वेष एतद् बालाके ! पुरुषोऽयणिष्ट" इस प्रश्न में ज्ञात जीव के मज्ञात अधिकरएा संबंधी जिज्ञासा की गई है'' यत्रैथ एतद बालाके ! "से उसका व्याख्यान किया गा है। इसमें कहा गया है, कि नाडी ज्ञेय नहीं है बहाही ज्ञेय है। यदि पूछें कि — ये कैसे समभा कि — नाडी से भिन्न परमात्मा को ज्ञेय कहा गया है? उसके उत्तर में कहते हैं कि-वाज सनेयी की एक शाखा के दुष्त बालाकि ब्राह्मएा में--- ''सहो वाच'' इत्यादि में स्पष्ट रूप से हृदय के दहराकाश में ही जीव के लय की बात कही गई है, ''सता सौम्य तदा संपग्नो अवति'' क्रोर ''स्व इयपीतो अवति'' में भी यही कहा गय है। इस प्रकार जीव ग्रौर मुख्य प्राण शब्द ग्राघार भुत ब्रह्म के ज्ञापक ही कहे गये हैं। इसमें प्रकृतिवाद मानना ग्रसंगत है।

## ७ वाक्यान्वयाधिकरणः :---

#### वाक्यान्बयात् । १। ८। १९ ६।।

पुनर्जीव ब्रह्मवादेन प्रकृति कारएगवादमाशंक्य निराकरोति । बृहदारण्य के चतुर्थे षष्ठै च याज्ञवल्क्य मैत्रेयी संवादे ''येनाहं नामृता स्मां किमहं तेन कुर्याम्'' इति विरक्ति मुक्तवा ''यदेव भगवान वेद ततेव मे ब्रूहि'' इति पृष्टे तामभिमुखीकृत्य ''न वारे पत्युः कामाय'' इत्यादिना ग्रमृत त्वाय ज्ञानमुपदिशति । षष्ठे पुनरुपसंहारे श्रपि ''एतावदरे खल्वमृतवत्म्'' इति होक्त्वा याज्ञ वल्क्य: प्रववृाजेति तत्र जीवस्य प्रकरणित्वं ब्रह्म गोवा ? इति संशय: ।

पुनः जीव ब्रह्म वाद से प्रकृति कारण वाद की संका करते हुए परिहार करते हैं। वृहदारण्यक के चौथे भौर छठे ग्रध्याय के याज्ञवल्क्य मैत्रेथी संवाद में 'जिससे मैं मृत न होजाऊँ ऐसा कोई उषाय बतलायें जिसे मैं करूँ'' ऐसा विरक्ति भाव दिखलाकर 'भगवन् ! ग्राप जो जानते हों सो बतलावें'' ऐसा प्रश्न करने पर उससे ''न वारे पत्युः कामाय'' इत्यादि से ग्रमृतत्व ज्ञान कर उपदेश किया षष्ठ ग्रध्याय के उपसंहार में भी ''ग्रमृतत्व केवल इतना ही है' इत्यादि उपदेश देकर याज्ञवल्क्य ने संन्यास ले लिया। इस पर संशय होता है कि ये प्रकरण्या जीव सम्बधी है या ब्रह्म संबधी ?

तत्रात्मनः प्रियत्वं स्वप्रतीत्या पुत्राद्यपेक्षया बोधयन जीव मेवोपक्रमे आत्मत्वेन वदति । तदनु तत्र दर्शनादि विद्यत्ते । ''तेन सर्वं विदितम्'' इति फलमाह । तत्र कथमात्म ज्ञानेन सर्वंज्ञान मित्याकांक्षायां ''ह्यह्य तं परादात्'' इत्यादिना ''इदं सर्वं यदयमात्मा'' इत्यन्तेन तस्यैव सर्वत्वमाह ।

उस स्थान पर, पुत्रादि को अपेक्षा से स्व प्रतीति भाव से झात्मा की प्रियता बतलाते हुए, आरमा रूप से जीव का ही निर्देश प्रतीत होता है। उसी के दर्शनादि का भी विधाव किया गया है। ''तेन सर्वं विदितम्'' से आरमसाक्षत्कार का फल कहा गया है आत्मज्ञान से समस्त का ज्ञान कैसे संभव है? ऐसी आकांशा होने पर ''इदं सर्वं यदयमात्मा'' इत्यादि से उसी आत्मा का ही सर्वत्व कहा गया है।

तदनु कघमस्मिन् संयाते घात्मज्ञानं भवति ? इत्याकांक्षायां दुंदुम्यादि दृष्टांत त्रयमाह । परंपरया श्राह्माम्यन्तर भेदेन यथा महाकोलाहले दुन्दुभे-ह्रन्यमानस्य शब्दो गृहीतो भवति । तत्र करणं दुन्दुभिदर्शनं दुन्दुम्याधात हर्शनं वा । ग्रनुमान द्वारा चित्ते तत्र निविष्टे तत्साक्षात्कारो भवति इति तथा ग्रात्मनो बोधक कार्यानु संधाने तत्साक्षात्कारो भवति इति । तत्र कथं सर्वंत्वम् ? इत्याकांक्षायाम् तत एवोत्पन्नं सर्वं नाम रूपात्मकं तस्मिन्नेव लीयत इति । "समयेति" द्वयेनाह । मध्ये "स एव नातिरिक्तं विशति" इति "यथा सैन्धवधनं" इत्यनेन ग्राह । ग्राघेयत्वेन तावन्मात्रता निराकरणामाह "न प्रेत्य संज्ञाऽस्ति" इति । कार्यातिरिक्त रूपं कथयितुं न शक्यत इति तत्र विश्वेषाकांक्षायां ग्रतिरिक्तः कथने वंचकत्वमाशंक्य तत्परिहारायाह "स होवाच'' इति । "ग्रविनाशो" इत्यनेन कार्यं वैलक्षण्यं सिद्धवत् कारेगोक्तवा विषय संबंधेन संसारमाह "मात्रा संसर्गस्त्वस्य भवति" इति । विश्वेषतस्त्व-कथने हेतुमाह ''यद् द्वैतम्'' इत्यादिना, यावत् समाप्ति । चक्षू रूपं एव पश्यति नात्मानं । ननुरूपमप्यात्मेति चेत् तत्रापश्यन् वे तद् दृष्टव्यत्वेन न पश्यति । न हि दृष्टं स्वरूपं दृश्य ज्ञानेन ज्ञातं भवति, ग्रतद् रूपत्वात् । एवं द्रब्ट्र दृश्य व्यवहारे-ग्रज्ञानावस्थायां विशेषतस्तज्जानमशक्यमुक्तवा ज्ञानोत्तरं कर्यंकर्त्तृ भाव एव नास्ति इत्याह ''तत्रवा अन्यदिव स्मात्'' इत्यादिना । इदमेव हि ज्ञानममृतत्वमिति । तत्रादिमघ्याव सानेषु जीव प्रकररणमिस्येव प्रतिभाति । तस्य ब्रह्मता जगत कर्त्तृत्वम् इत्युरकर्षः । नतु तस्मादन्यत् ब्रह्मत्वेन वक्तुं युक्तम् । अर्थं विरोधाच्च । तस्माद् वेदे सृष्टि वाक्यानां एतग्मायायेन अन्यार्थंत्वान्न ब्रह्म जगत्कारएामिति प्रकृतिवाद एव युक्तः ।

उसके बाद, इस कोलाहल पूर्ण जगत में झाश्म ज्ञान कैसे संभय है ? इस झाकांक्षा पर दुन्दुमु झादि तीन दृष्टान्त प्रस्तुत किये गए हैं। जैसे कि— वाह्याम्यांतर भेद से होने वाले महा कोलाहल में भी दुन्दुभि बजाने का शब्द श्रवए होता है, उसमें दुन्दुभि दर्शन झौर दुन्दुभि नाद दर्शन दोनों ही कारए होते हैं। झनुमान द्वारा चित्त में उसके प्रविष्ट होने पर उस नाद का साक्षात्कार होता है, उसी प्रकार झात्मा बोधक कार्यों के झनुसंघान से उस धात्मा का साक्षात्कार होता है। उसका सबर्वव कैसे संभव है ? इस धाकांक्षा पर 'स यथेति' इत्यादि दो वाक्य कहे गए उसके मध्य में 'स एव नातिरिक्त विशति यथा संन्धवधनं' इत्यादि वाक्य से समस्त नाम रूपात्मक जगत को उसी से उत्पन्न झौर उसी में लीन कहा गया है। 'न प्रत्य संज्ञास्ति' से उसके उतने मात्र का निराकरएा ग्राघेयत्व भाव से किया गया है। कार्य के मतिरिक्त उसके रूप को कहना कठिन है, इस झाकांक्षा पर, उससे झतिरिक्त रूप को कहना वंचकता है, इत संगय का 'स होवाच'' इत्यादि से निराकरएा करते हैं। ''झबिनाशी'' इत्यादि से, कार्य वैलक्षण्य को सिद्धवत् कारण बतला कर "मात्रा संसगें:" इत्यादि से ग्रात्मा का संसार से विषय संबंध मात्र दिखलाया है। "यद् ढौतम्" से लेकर ग्रंत तक विशेष ग्रकथ्यता बतलाई है। चक्षु तो रूप को ही देखते हैं ग्रात्मा को नहीं ? यदि रूप को ही ग्रात्मा मानें तो रूप कोई ग्रदृश्य वस्तु तो है नही जिसे देखने की बात पर बल दिया जाये, ग्रात्मा तो श्रदृश्य वस्तु है दृष्टव्य कहा गया है, उसे चक्षु नहीं देखते। दृष्ट स्वरूप, दृश्य ज्ञान से ज्ञात नहीं हुग्रा करता, क्यों कि उसका स्वरूप दृश्य नहीं होता। ऐसा द्रष्ट्र दृश्य व्यवहार बतलाकर, ग्रज्ञानावस्था में विशेषतः ज्ञान को ग्रशक्य बतलाकर ''तत्र वा श्रन्यदिव स्यात्'' से बतलाया कि ज्ञान हो जाने के बाद कर्म ग्रीर कर्त्तुं का भाव ही नहीं रह जाता। यही श्रमृतत्व ज्ञान है । इस प्रकार प्रकरएा के ग्रादिमघ्या वसान पर विचारने से यह प्रकरएा जीव परक ही समफ्त में भाता है। जगत्कर्त्तुं स्व ही उसकी ब्रह्यता है, जों कि उसका उत्कर्ष है। उसके ग्रतिरिक्त ब्रह्य कोई दूसरी वस्तु है ऐसा नहीं कह सकते। ऐसा मानने में ग्रर्थ विरोध भी होगा, इस नियम से यही निश्चित होता है कि बेद में सृष्टि वाक्यों में ब्रह्य जार, जार, कही त्यान से यहा त्यात्व होता है कि बेद में स्रात्य हि।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते-वाक्यान्वयात् । इदं वाक्यं भगवति एवान्वेति । नात्र जीव प्राधान्य गंघोऽपि सर्वत्र भगवदन्वयने जीवस्यापि प्रियत्वम् । तस्यैव सुख रूपत्वात् । सर्वोपनिषदनुरोघेने वास्याप्यर्थस्य वक्तुमुचितत्वात् "तमेव विदित्वा मतिमृत्युमेति" "प्रानंदाद्ध्येव खलु इमानि भूतानि जायंते" सर्व एवात्मानोव्युच्चरति "एष द्योवानंदयाति" इत्यादि श्रुति सहस्रौनि संदिग्धेः ब्रह्माणः स्वरूपं कार्यमंशाश्च प्रतिपादिता, इतीदमपि वाक्यं तत्पप-मेवोचितम् । सर्वं व्यवहारस्य तन्मूलकत्वेन पूर्वमुक्तत्वात् । विषय स्पर्शो विज्ञानुत्वमपि तस्यैव । एवं सति सर्वमेव संगत भवेत् । मतो वाक्याम्वयास्य जीव परस्व येन प्रकृतिवादः स्यादिति ।

उक्त मत पर—वाक्यान्वयात् सूत्र प्रस्तुत करते हैं। यह वाक्य भगवान में ही ग्रन्वित होता है। इसमें जीव प्राधान्य की तो गंध भी नहीं है। सर्वत्र भगवदन्वय है इसलिए जीव की भी प्रियता है। क्यों कि वह परमात्मा ही सुख रूप है। समस्त उपनिषदों के श्रनुसार इस वाक्य का भी ग्रर्थं करना चाहिए, "उसे जानकर मृत्यु का ग्रतिक्रमण करता हैं" ग्रानन्द से ही ये सारे भूत उत्पन्न होने हैं "सब कुछ इस ग्रात्मा से ही जाने जाते हैं" "इसी से आनन्द प्राप्त होता है'' इत्यादि हजारों असंदिग्ध श्रुतियाँ ब्रह्म के स्वरूप धोर सारे कार्यों को उसके अंश रूप से प्रतिपादन करती हैं। इसी यह वाक्य भी परमात्म वाची है यही मानना उचित है । सारा जागतिक व्यवहार तन्मूलक है, ऐसा पहिले भी कह चुके हैं। विषयों के स्पर्श में उसी की विज्ञानृता है। इस प्रकार सब कुछ संगत हो जाता है। वाक्य परमात्मा में ही ग्रन्वित है, इसे जीव परक मान कर प्रकृतिवाद की पुष्टि नहीं कर सकते।

## प्रतिज्ञासिद्धे लिंगमाश्मरथ्यः ।१।४।२०।।

नियत धर्मवादिनामपि मतेन प्रकृते सिद्धान्तुं वक्तुं पक्षान्तराव्याह । तत्र जीवो नाम स्वस्य भोग निष्पत्त्यर्थं स्वांशो भगवताकृतो विस्फुर्लिंग वदित्याश्मरथ्यो मन्यते । ग्रनादि सिद्ध एव जीव इचैतन्य मात्रं शरीरादि संघाते प्रविष्ट इति चिति तन्मात्रेण प्रवेशे च मोक्ष इति च ग्रौडुलोमिरा-चार्यः । काशकृत्स्नस्तु ग्रासक्तया विषय भोक्तृ रूपं भगवत एव जीव इति तेऽपि स्वमतानु सारेणात्र परिहारति । तत्र पुत्रादि प्रिय सह वचनाज्जीव प्रकरण मेवैतदित्याशंक्य जीवपक्रमस्यान्यत् प्रयोजनमित्याह । प्रतिज्ञासि-द्वेरिति षष्ठी । तस्या लिंगमंग्रत्वाज्जीवस्य तद भेदेनोपक्रमः प्रतिज्ञासि-द्वेतिंगं भवति । एक विज्ञानेन सर्वं विज्ञानं प्रतिज्ञा । तस्य वाग्रे व्युत्पाद्यमान त्वात् तस्या एतत् साधकम् । यथा जीवो भगवानेवं जड इति । एव माक्मरथ्यो मन्यते । श्रोतव्यादि विषयस्तु भगवानेव । तस्मान्नियत धर्मं जीव वादेऽपि न जीवोपक्रमोदोषः ।

पुत्र ग्रादि प्रिय जानों के साहचर्य की चर्चा है ग्रतः ये जीव प्रकरण ही है ऐसा संशय करते हुए, परिहार करते हैं कि—प्रकरण में जीवोपकम है, वह विशेष प्रयोजन से है । वह प्रतिज्ञा की सिद्धि के लिए है । यह जीव उस परमात्मा का ही ग्रंश है ग्रतः वह ग्रभिन्न है, लिंग प्रायः प्रतिज्ञा सिद्धि के लिए ही होता है एक को जानने से सब कुछ ज्ञात हो जाता है, यही वेदांत दर्शन की प्रतिज्ञा है । उस परमात्मा का ही धागे प्रतिपादन किया गया है उपकम उसी का साधक मात्र है, इसमें बतलाया गया है कि जैसा जीव ग्रोर भगवान् है वैसा ही जड भी है । यही ग्राक्मरथ्य की मान्यता है । श्रोतब्य ग्रादि का विषय तो भगवान् ही है । इस प्रकार नियत धर्म जीव वाद के ग्रनुसार भी जीवोपकम में कोई दोष नहीं है ।

## उत्क्रमिष्यत एवम्भावित्यौडुलोमिः ।१।८।२१।।

लिंगमित्यनुवत्त्यँते । यदत्र जीवोपकमेएा भगवतः श्रवएगादिकमुक्तं, तत् संसार भावादुत्कमिष्यतो जीवस्य लिंगम् । मुक्तो जीवो भगवानेन भविष्य-तीति ज्ञापकम् । ग्रन्यथा सेव कथं ग्रमृतो भवेत् । इति शब्दो हेतो । स्त्रिया विश्वासार्थं गौएाप्रिय वैराग्यार्थं च जीवोपकमः कर्त्तव्य एवेति श्रौडुलोमि राचार्यों मन्यते । तस्मद भिन्न जीव पक्षेऽपि नात्र दूषराम् ।

इस प्रकरए। में जीवोपकम से भगवान के श्रवए। धादि की जो चर्चा है वह संसार भाव से उठे हुए जीव से संबंधित है। मुक्त जीव भगवान ही हो जाता है, इसकी ज्ञापक है। यदि ऐसा नहीं मानेगे तो वही जीव श्रमृत कैसे हो सकता है ? स्त्री को विश्वास दिलाने श्रौर गौए। प्रिय वस्तु से वैराग्य भाव बतलाने के लिए जीवोपक्रम करना ध्रावश्यक था, ऐसी ध्रौडुलोमि श्राचार्य की मान्यता है । इस प्रकार भिन्न जीव पक्ष से भी दोष नहीं होता।

## ग्रवस्थितेरिति काशकृत्स्नः ।१।४ २२।।

लिंगमित्येव । भगवत एवावस्था जीव इति । म्रतः संसार दशा यामपि जीवो ब्रह्मोति नात्रोत्कमरामुपचारो वा । म्रन्थ थाकथपात्मस्तु कामाय सर्वं प्रियं भवति । न ह्यन्थस्य सर्वं प्रियं भवति । मोक्षस्तुज्ञानमेव उत्तरत्र कर्त्तंव्या भावात् । म्रवस्थयाः व्यवसायात् सिद्धान्ताद् विशेषः इति शब्दे नैतावदरे खल्वमृतः वमित्युष संहारो हेतुरस्य पक्षस्येति काशक्रस्नो मन्यते । तस्माज्जीवोपक्रमो, भगवत एवावस्था विशेषो जीव इत्यस्य लिंगम् । तस्मा-न्मैत्रेयी ब्राह्मणे नापि जीव द्वारा प्रकृति कारएगवा दासिद्धिरिति सिद्धम् ।

जीव, भगवान् की ही एक ग्रवस्था है, संसार दशा में भी जीव, ब्रह्म ही है, इसलिए जीवोपकम ग्रौपचारिक मात्र है। यदि ऐसा नहीं हैं तो, आत्मा की कामना से सब प्रिय हों, यह कैसे संभव है ? परमात्मा के अति-रिक्त किसी ग्रन्थ के तो सब प्रिय नहीं हो सकते। ज्ञान दशा ही मोक्ष है, उसके बाद कोई कर्त्तंव्य शेष नहीं रह जाता। व्यवसाय से ग्रवस्था विशेष होती है, यही सिद्धान्त है। प्रकरण में किया गया इति का प्रयोग बतलाता है कि वह परमात्मा इतना ही नहीं है, उसका ग्रमृतत्व सिद्ध करते हुए उपसंहार किया गया है, ऐसा काशक्वत्स्न का मत है। इससे यही मानना चाहिए कि जीवोपकम भगवान की ही ग्रवस्था विशेष है जो कि जीव नाम से कही गई है। इस मंत्रेयी ब्राह्मण से भी जीब द्वारा प्रकृति का ग्ग वाद की सिद्धि नहीं होती।

# प्रकृतिश्च प्रतिज्ञाऽधिकरणः-

## प्रकृतिश्च प्रतिज्ञा वृष्टान्तानुपरोधात् ।१।४।२३।।

एवं प्रकृति कारए। वाद निराकरग्रेन ब्रह्मए। एव कारए।स्वे सिद्धेऽप्यर्द्धज रतीयतयोभयसंस्थापनपक्षं परिहर्त्तुं श्रधिकरए।मारभते ।

इस प्रकार प्रकृति कारएगवाद के निराकरएग से ब्रह्म कारएग वाद के सिद्ध होने पर भी ग्राधपके दोनों पक्षों पर चलने वाले मत का परिहार करने के लिए ग्राधिकरएग का ग्रारंभ करते हैं।

ननु ब्रह्म कारएतां न निराकुर्यः श्रुति सिद्धस्वात् । किन्तुसमयायिकारएां प्रकृति देव । कार्यं कारएग्योरवैलक्षण्यात् । समवायिकारएगानुरोधि हि कार्यम्, श्रन्यत् सर्वं भगवानस्तु । अपेक्ष्यते च समवायि निमित्तयोर्भेदः । कर्मण्यपि श्रुतिस्मृति समवायो धर्मे । एवं ब्रह्मबादेऽपि स्मृत्युक्ता प्रकृतिः समवायिकारएगम् । ब्रह्मनिमित्तकारएगम् ।

हम ब्रह्म कारएगता का निराकरएग नहीं करते क्यों कि वह तो श्रुति सिद्ध बात है, किन्तु समवायि कारएग तो प्रकृति ही है। क्यों कि कार्य कारएग में भिन्नता नहीं होती, समवायि कारए के म्रनुरूप ही कार्य होता है । बाकी ग्रीर सब कारएा भगवान् ही हैं । समवायि मौर निमित्त कारएा में भेद प्रपेक्षित भी है । धर्म गास्त्र का निर्एय कर्म के संबंध में श्रुति मौर स्मृति दोनों से होता है, ऐसे ही ब्रह्मवाद में भी स्मृति सम्मत प्रकृति को समवायि-कारएा मानना चाहिए ग्रीर ब्रह्म को निमित्त कारएा [प्रत्येक कार्य में सम-वायि, ग्रसमवायि ग्रीर निमित्त तीन कारएा होते हैं, जैसे कि घड़ा के निर्माएा में मिट्टी, समवायिकारएा, डंडा चक्का म्रादि प्रसमवायिकारएा तथा कुम्हार निमित्त कारएा होता है । समवायिकारएा मिट्टी म्रीर कार्य घड़े में वस्तुतः कोई भेद नहीं होता, इसी प्रकार इस पांच भौतिक जगत मौर प्रकृति में साम्य है इसलिए जगत रूपी कार्य में वही समवायिकारएा हो सकती है बह्म तो चिद् रूप है, वह कैसे समवायि कारएा होगा ? उसमें ग्रीर जगत में तो बड़ा भेद है ।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते - प्रक्वतिश्च । निमित्तकाररणम्, सभवायिकारणं च ब्रह्मै व । प्रक्वतिपद प्रयोगात् स्मृति सिद्ध तृतीय सर्वं धर्मोपदेशः । चकाराद् यत्रेत्यादि सर्वंसंग्रहः । कुत एतद् ? प्रतिज्ञा दृष्टान्तानुपरोधात् । प्रतिज्ञा, "म्रपि वा तमादेशमप्राक्षो येनाश्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतं भवत्यविज्ञातं विज्ञातं भवतीति'' । दृष्टान्तो - ''यमैकेन मृत्त् पिण्डेन सर्वं मृण्मयं विज्ञातं स्यात्" इत्यादि । प्रतिज्ञा दृष्टान्तयोरनुपरोघोऽबाधनं तस्मात् । समवायि कारण ज्ञाने हि कार्यं ज्ञानम् । उभयोग्रँहणमुपचार व्यावृत्यर्थम् । उपक्रमोप संहा-रवत् । प्रतिज्ञा मात्रत्वे अदृष्टट्टारापि भवेत् । दृष्टान्तमात्रत्वे त्वनुमान विधया स्यात् तथा सति सर्वं समान धर्मवद् ब्रह्म स्यान्न समवायिकारणम् । उभयो ग्रहंणे तु प्रतिज्ञाया दृष्टमेव द्वारमिति समवायित्त्व सिद्धिः ।

उक्त मत पर कहते हैं कि प्रकुति का कारएा भी ब्रह्म ही है। निमित्त झौर समवायि दोनों कारएा ब्रह्म ही है। प्रकुति शब्द, असमवायिकारएा रूप जागतिक सभी प्राकृत पदार्थों का द्योतक है। ''यत्र'' इत्यादि से इसका व्यापक रूप वर्एन किया गया है। ब्रतिज्ञा श्रौर दृष्टान्त से इस बात की पुष्टि हो जाती है। प्रतिज्ञा जैसे— ''उसको समफ कर झश्रुत वस्तु श्रुत, ह्ममत वस्तु मत तथा अविज्ञात हो जाती है" दृष्टान्त ''जैसे कि एक मिट्टी के ढेले को देखकर समस्त मिट्टी के बने पदार्थों का ज्ञान हो जाता है'' इत्यादि । इस प्रकार प्रतिज्ञा ग्रौर दृष्टान्त से ये बात ग्रवाघ्य हो जाती है । समवायि कारएग के ज्ञान से कर्म का परिज्ञान हो जाता है । प्रतिज्ञा ग्रौर दृष्टान्त दोनों के द्वारा ही सही निर्णन होता है ग्रन्थथा ग्रौपचारिक बात ही रह जाती है । जैसे कि-वाक्य के उपकम ग्रौर उपसंहार दोनों से तत्त्व का सही निर्णय होता है । यदि केवल प्रतिज्ञा मात्र से विचार करें तो ग्रदृष्टा द्वारा भी सृष्टि की बात सिद्ध हो सकती है । ग्रौर यदि केवल दृष्टान्त से विचार करें तो ग्रनुमान ही ग्रनुमान हो जायगा, यथार्थता न होगी ग्रौर ऐसा होने से सभी व्यवहार समान हैं, वैसी ही सृष्टि भी है ऐसा निर्णय हो जायेगा, फिर ब्रह्म को समवायिकारएग नहीं कह सकते । दोनों के ग्रावार पर निर्एय करने पर प्रतिज्ञा की पुष्टि दृष्टान्त से होगी ग्रौर समवायी भाव की सिद्धि हो जायेगी ।

कार्यं कारएग्यो भेदाभेद मत निराकएगाय पिण्डमएगिनरव निक्रन्तन बहुरगम् । तथा सति यत्र क्वचिद् भगवान् ज्ञातः सर्वत्र ज्ञातो भवति. सर्वं च ज्ञातं भवति इति । सामान्य लक्षरण प्रत्यासत्ति निराकरएगाय च ''वाचार-भभणं विकारो नाम घेयम्'' इति । ग्रलीकत्व निराकरएगाय च ''मृत्तिकेत्येव सत्यम्'' इति । ब्रह्मत्वेनेव जगतः सत्यत्वं, नान्यघेति । सामान्य लक्षरण प्रत्यासत्ति निराकरएगं च स्पष्ट मेवाग्रे त्रीणि रूपाणीत्यत्र करिष्यति । ग्रतो बह्म रूपेण सत्य जगतो ब्रह्मैव समवायिकारएगम् । देहात्म बुद्धिस्तु सत्यां विकार बुद्धौ दोषः । श्रुति सामर्थ्यं प्रमाणुमित्युक्तं । तस्माद् ब्रह्मौ व समवा-यिकारएगं न प्रकृतिः ।

कायं श्रौर कारएा में न श्रस्थंत भेद है न ग्रत्यंत श्रभेद इस बात को बतलाने के लिए पिण्ड, मिएा नरवनिक्रन्तन ग्रादि दृष्टान्त दिये गए हैं। कार्यं के ऐसे अवस्था विशेष रूप के ज्ञात हो जाने पर, जहाँ कहीं भी कार्यं में भगवान का सर्वत्र श्राभास होने लगता है, श्रौर सारा रहस्य खुल जाता है सब कुछ परमात्मा से श्रभिन्न प्रतीत होने लगता है। सामान्य लक्षएा को निराकरएा करते हैं कि -- "वाचारम्भएां विकारो नाम बेयम्" तथा अलीकत्व का निराकरएा करते हैं "मृत्तिकेव सत्यम्"। जगत् का ब्रह्मत्व स्वीकारने पर ही जगत की सत्यता वाली बात बन सकती है, श्रन्यथा नहीं। सामान्य लक्षएा के निराकरएा के लिए ही ग्रागे स्पष्ट रूप से -- "त्रीएा रूपाएि" इत्यादि वाक्य कहा गया। ब्रह्म रूप होने से जगत सत्य है इसलिए ब्रह्म ही जगत का समवायिकारएा है। विकार बुद्धि के कारएा, देहात्म बुद्धि हो जाती है। श्रुति सामर्थ्य से ही जो प्रमाएा दिये गए उससे ब्रह्म ही समवायिकारएा निश्चित हीता है, प्रकृति नहीं।

### ग्रभिध्योपदेशाच्च ।१।४।२४।।

लिंगान्तर माह । 'सोऽकामयत बहुस्यां प्रजायेयं'' इति कामनं तस्या-भिष्यानं । ग्राप्त कामत्वास कामना । तदभिध्यानं सृष्टावुपदिष्यते । बहु स्यामिति स्वस्यैव बहुरूपत्वामि ध्यानेन सृष्टं स्वयमेव भवति । सुवर्ण्स्यानेक रूपत्वं सुवर्णं प्रकृतिकत्व एव । ग्रध्यासाभावाद् गौएत्वापत्तेश्च । नहिं मुख्यं बहु भवनं योगिनां संभवति । सर्वं भवन् सामर्थ्यान्मुख्ये संभवति गौएाकल्पनाया ग्रन्थाय्यत्वात् । चकारात् "इदं सर्वं यदयमात्मा" इति कार्यस्य ब्रह्मत्व श्रु तिर्श्व ह्या प्रकृतित्त्वे संभवति, नान्यथा । ग्रथवा "सर्वं खल्विदं ब्रह्म तज्जलानिति शांत उपासीत" इति तस्य जगद् रूपत्वेनभिष्यानमु पदिश्यते । तद् ब्रह्म समवायित्वे घटत, इति । चकारा देवत्वेन पृथक्त्वेन ''बहुघा विश्वतो मुखम्'' इति ।

"उसने कामना की बहुत हो जाऊ"' यह कामना ब्रह्म की ग्रमिष्या है, वह ग्राप्त काम हैं इस लिए इसे कामना नहीं कहते । ये ग्रभिष्या सुष्टि संबंधी है । बहुस्यां में स्वयं ही बहुत रूपों में होने का घ्यान कर स्वयं ही वे सृष्ट हो गए । जैसे कि सुवर्ण के ग्राभूषणादि ग्रनेक रूप होते हैं उनमें सुवर्ण की प्रकृति रहती हैं । वैसे ही ब्रह्म की प्रकृति जगत में है । गौण रूप से जैसे योगी लोग यौगिक कायव्यूह का रचना करते हैं, वो बात परमात्मा के संबंध में नहीं कही जा सकती, क्यों कि- परमात्मा का देहाध्यास नहीं होता । योगी लोग मुख्य रूप से ग्रनेक नहीं हो सकते । सर्वभवन्सामर्थ्य होने से परमात्मा में मुख्य रूप से ही बहुरूपता है, उनके संबंध में गौण कल्पना करना ग्रन्याय है । ''इदं सर्वंयदयमात्मा'' वाक्य में जो कहा गया है वह तभी सही हो सकती है जब कि कार्यं का ब्रह्मत्व स्वीकारा जावे । ''सर्वं बर्ल्विद ब्रह्म'' इत्यादि में परमात्मा की जगत् रूप से ग्रभिध्या बतलाई गई है । इससे ब्रह्म का समवायि होना निश्चित होता है । ''बहुधा विश्वतो मुखम्'' इत्यादि में परमात्मा की भिन्नाभिन्नता बतगाई गई है ।

# साक्षाच्चोभयाम्नात् ।१।४।२४॥

लिंगमुक्तवा श्रुतिमेव प्रएाममाह । साक्षाच्छ्ुत्यैव समवाधित्वमुच्यते, चकारात् स्मृत्यपि । कथं श्रुत्योच्यते तत्राह—-उभयाम्नानात् । ब्रह्माएाः सकाशात् ब्रह्मण्येव च सृष्टि प्रलययोराम्नानात् । "सर्वागि ह वा इमादि भूतान्वाकाशादेव सुमुत्पद्यन्त भाकाशं प्रत्यस्तं संति''इति । "भ्रहं सर्वम्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा' इति च । नहि एतस्मिन् निमित्तत्वे संभवति । सुवर्णादिषु तथोपलव्घे लोक वेदन्याहन साक्षात्त्वम्, तस्माद् भगवान् एव समवायि कारएग्म् ।

लिंग की चर्चा करके ग्रब श्रुति का ही प्रमाश देते हैं। श्रुति स्पष्ट रूप से ब्रह्म को समवायि बतलाती है, स्मृति भी श्रुति ब्रह्म से ही सुष्टि श्रीर प्रखय दोनो बतलाती है। 'ये सारे भूत समुदाय ग्राकाण से ही हुए श्रीर प्राकाश में ही लीन होते हैं।'' मैं ही सारे जगत का उत्पत्ति ग्रोर प्रलय करने वाला हूँ। 'ब्रह्म में निमित्तता संभव नहीं है। वो तो सुवर्शादि में भी उपलब्ध होने लग्गा। लोक श्रीर वेद न्याय से निश्चित हुग्रा कि भगवान ही समवाये कारण हैं।

# ग्रात्मकृतेः परिणामात् ।१।४।२६।।

ननु स एव सवँ सृजति स एवावति हंतिचेतिकत्तृ रेव प्रतीतेराकाशादि वाक्यमप्यौपचारिकं भविष्यतीति, तन्निराकरएगायाह—-प्रात्मकृतेः "तदात्मानं स्वयमकुरुत" इति स्वस्यैव कर्मकत्तृ मावात् । सुक्ठतत्त्ववचनाच्वालौकिक-त्वम् । तथापि ज्ञानार्कमुपपत्तिमाह—परिएगामात्, परिएगमते कार्या-कारणेति । ग्रविक्वत मेव परिएगमते सुवर्एम् । सर्वारिग च तैजसानि वृद्धेरुचा-लौकिकत्वात् ब्रह्म वारएगत्व एव घटते । पूर्वावस्थान्यथा भावस्तु कार्य श्रुत्यनुरोधादंगी कर्त्तव्यः । वक्ष्यति च, श्रुतेस्तु शब्द मूलत्वादिति । भन्यानि च युक्ति दूषगानि परिहरिष्यति । तम्माद् ब्रह्म परिएगम लक्षगां कार्यं मिति जगत् समवायिकारएगर्त्व ब्रह्मगा एवेति सिद्धम् ।

"वही सब सृष्टि करता है, वही रक्षा ग्रौर संहार करता है'' इस कत्तृ'त्व बोघक वाक्य से तो ग्राकाझादि वाक्य ग्रौपचारिक सिद्ध हो जाता है। इस संशय का निराकरण करते हैं कि—-"तदात्मानं स्वयमकुरुत'' में स्व को ही कमं कौर कर्त्ता कहा गया है यह उस परमारमा की मलौकिता का ही घोतक है फिर भी जानकारी के लिए कहते हैं किवह परिएामित हो जाता है, बिना कारएा के ही कार्य के रूप में परिएामित होता है, जैसे कि सुवर्ण बिना किसी विकार के रूपान्तरित होता है। सभी तैजस पदार्थों की अलौकिक वृद्धि होती है, उसी से ब्रह्म की कारएगता निश्चित होती है श्रुति के नियमा-नुसार मानना होगा कि पूर्वावस्था के बिना बदले ही कार्य होता है। "श्रुतेस्तु शब्द मूलत्वात्" सूत्र में यही बात सूत्रकार ने कही है। इसमें वे मन्यान्य दूषित युक्तियों का परिहार करते हैं। इससे निष्चित हुमा कि बह्म का कार्य परिएाम स्वरूप है, इसलिए जगत का समवायिकारएा ब्रह्म ही है।

# योनिश्च हि गीयते । १। ८। २७।।

चेतनेषु किंचिदाशंक्य परिहरति । नन्वस्तु जडानां ब्रह्मौक कारएएत्वं, चेत नेषु योनिवीजयोः समवायित्व दर्शनात् पुरुषत्वाद् भगवतो योनिरूपा प्रकृतिः समवायिकारएं भवतु । शुक्र शोएित समवेतत्वाच्छरीरस्येत्याशंक्य परिहरति । योनिश्च ब्रह्मौव शाक्तवाद निराकरएगाय चकारः । तत्र युक्ति श्रुती प्रमाएगयति । हि गीयते इति । युक्तिंग्तवत्—''सदेव सोम्येदमग्र झासी देकमेवा द्वितीयम्'' इति पूर्वंभेव प्रतिज्ञातम् । "झाकाशादेव'' इप्तनंदाद् हि एव ''इत्याद्ये काररेश्चान्यकारएएत्वं जगतोऽवगम्यते : इतरापेक्षायां द्वैता पत्तीः । गीयते च 'कर्त्तारमीधं पुरुषं ब्रह्म योनिम्'' तद् भूतयोति परिप-श्यति घीराः'' इति च । ''मम योनिर्महद् बह्म तस्मिन् गर्मं दघाम्प्रहम्'' इति । ''तासां ब्रह्म महद् योनिरह्वं बीज प्रदः पिता'' इति च । झक्षर पुरुषो-त्तम भावेन तथा त्वम् । तस्माद् योनिरपि भगवान् पुरुषोऽपि सर्वं वीर्यं जीवश्च सर्वं भगवान् इति । ''इदं सर्वं यदयमात्मा'' इति सिद्धम् । तस्मात् केनाप्यंशेन प्रकृति प्रवेशो नास्ति इत्य शब्दद्वं सांक्य्य मतस्य सिद्धम् ।

चेतनों के सदंघ में कुछ आधाका करते हुए परिहार करते हैं। जड़ वस्तुधों में तो ब्रह्म क कारएगता समफ में श्राजाती है किन्तु चेतनों में तो योनि झौर बीज दोनों का समवायित्व देखा जाता है, इसलिए पुरुष रूप भगवान श्रौर योनि रूप प्रकृति दोनों ही समवायिकारएग होंगे। इस प्रकार धुक्र शौएित के संयोग से शरीर का दृष्टांत देते हुए शंका की गई उसका परिहार करते हैं योनि भी ब्रह्म ही है। भी कहने का तात्पर्यं, शाक्तवाद का निराकरण है। इस विषय में युक्ति धौर श्रुति दोनों का प्रमाण देते हैं। युक्ति जैसे---''हे सोम्य ! यह सत् ही प्रथम था'' यही एक मात्र था इत्यादि श्रुतियों से परमात्मा की पूर्वस्थिति का निश्चय होता है। तथा----''ग्राकाशा-देव'' ग्रानंदाद्धयेव ' इत्यादि वाक्यों में एवाकार के प्रयोग से ही जगत् की ग्रनन्यकारणता का निर्णंय हो जाता है। जब दूसरे की अपेक्षा होती है तभी द्वंत की बात उठ सकती है। श्रुतियाँ ब्रह्म को योनि रूप से गाती भी हैं--कर्त्तारमीशं पुरुषं ब्रह्म योनिम्'' ' यद् भूतयोनि परिपश्यति घीरा: ।'' स्मृति भी जैसे---''ममयोनिर्भंहद ब्रह्म तस्मिन् गर्भं दधाम्यहम्'' तस्माद् योनिरहं बीज प्रदः पिता।'' इन प्रसंगों में योनि ग्रौर बीज दोनों, एक ही को कहा गया है, वह ग्रक्षर ग्रौर पुरुषोत्तम भाव से है। भगवान् ही योनि ग्रौर भगवान् ही पुरुष, भी हैं, सारा वोर्य जीवों के रूप में व्याप्त है इसलिए सब कुछ भगवान् है। ''इदं सर्वं यदयमात्मा'' यह सार्व भौम वाक्य ऐसा मानने पर ही सिद्ध होता है। इसलिए किसी भी ग्रंश से प्रकृति का प्रवेग महीं होता, सांख्य मत से संबंधित एक भी शब्द श्रुति में नहीं है।

#### एतेन सर्वे व्याख्याताः व्याख्याताः ।१।४।२८।।

अह्यवाद व्यतिरिक्ताः सर्वेवादा श्रवैदिका, वेद—विरुद्धाश्चे त्याह । एतेन ब्रह्यवादन स्थापन पूर्वक सांख्यमत निराकरऐोन सर्वे पातंजलादि वादा व्याख्याताः । अवैदिका अनुपयुक्ताश्च । वैदिकानां हि वेद प्रमारणम् तस्मिन् व्याकुले आंति प्रतिपन्ना एव सर्वे वादा इति । एतत् सौकर्यार्थं विस्तरेएणाग्रे वक्ष्यते । मावृत्तिरघ्याय समाप्ति बोधिका ।

ब्रह्म वाद के अतिरिक्त सारे वाद अवैदिक भौर वेद विरुद्ध हैं। ब्रह्म वाद की स्थापना करते हुए सांख्य मत का निराकरए किया, उससे पातंजल म्रादि वादों का भी निराकरए हो गया । वे सारे वाद भवैदिक म्रोर अनुपयोगी हैं। वैदिकों के लिए तो वेद ही प्रमाए है। उसमें किसी प्रकार की गड़बड़ी करने मे भ्रान्ति हो जाती है, ये सारे वाद भ्रांत हैं। म्रागे भ्रौर भी सरलता से इसका निर्एय करेंगे। व्याख्याता मब्द की स्रावृत्ति म्राध्याय की समाप्ति की परिचायिका है।

# द्वितीय अध्याय

# प्रथमपाद प्रारंभ

# स्मृत्यनवकाशदोष प्रसंग इति चेन्नान्यस्मृत्यनवकाशदोष प्रसंगात् ।२।१।१।

प्रथमाध्याये वेदांत वाक्यानां विवादास्पदानां ब्रह्मपरस्वेन समन्वयः प्रतिपादितः । ब्रधुना श्रुतिस्मृत्यविरोधः प्रतिपाद्यते । भ्रान्तिमूलतया सर्वं समयानामयुक्तितः, न तद् विरोधात् वचनं वैदिक शक्यतांब्रजेत् ।

प्रथम ग्रध्याय में विवादास्पद वेदांत वाक्यों का बहा परक समन्वय किया गया । ग्रब श्रुति स्मृतियों के श्रविरोध का प्रतिपादन करेंगे । श्रुति-विरुद्ध स्मृतियां आंतिमूलक हैं, उनकी सभी युक्तियां ग्रसगत हैं, उनका विरोध करने से वैदिक वचन संशयित होगा, ऐसा नहीं समझना चाहिये ।

श्रुतिविप्रतिषेधस्त्वक्ष्यं प्रतिविध्येयः । प्रथम चतुर्थंपादे सर्वथानुपयोगे प्रतिपादिते स्मृति प्रतिपादिते स्मृतित्ववचनेन प्रामाण्ये च यावत् तदा-प्रामाण्यं न प्रतिपाद्यते तावत् तद्विरोधः परिहर्त्तुमशक्य इति तन्निराकरणार्थं प्रथमतः सूत्रत्रयमाह । तुल्य बलानां परस्परविरोधे नं प्रकारान्तरस्थितिरिति ततो युक्तया श्रुति विप्रतिषेध परिहारः । ततो द्वितीयेपादे वेद बोधकत्वाभा-वेऽपि तैरपि स्वातंत्र्येण कश्चन् पुरुषार्थः सेत्स्यतीत्याशंक्य बाह्याबाह्यमतान्ये-कीक्ठत्य निराकरोति । आन्तेस्तुल्यत्वात् । ततः सम्यग् वेदार्थं विचारामेव वैदिकपदार्थानां क्रमस्वरूप विचारः पादद्वयेन । ग्रतः संपूर्णेनाप्यध्यायेन म्रविरोधः प्रतिपाद्यते ।

अुति से विपरीत मतों का प्रतीकार प्रावश्यक है, प्रथम ग्रोर चतुर्थपाद अ्तिविरोधी मतों की ग्रनुपयोगिता बतलाई गई है। स्मृति के प्रतिपादन में, वैराग्य विविक्तात्मज्ञान ग्रादि में स्मृतित्व वचन की प्रमाणिकता जब मानते हैं, तब विरुद्ध स्मृतियों के इन विचारों को ग्रप्रामाणिक नहीं कह सकते, इसलिए उनके विरोध का परिहार नहीं हो सकता, ऐसी मान्यता के निराकरण के लिए प्रथम के तीन सूत्रों की योजना की गई है। तुल्य बल वाली श्रुतियों में जब परस्पर विरोध होता है तब किसी मी प्रकार उसका समाधान संभव नहीं होता उस स्थिति में युक्ति से श्रुति विरुद्धता का परिहार किया जाता है। द्वितीयपाद में, बोधकत्व का ग्रभाव होने पर मी उन सांख्य ग्रादि मतों से किसी प्रकार के विशिष्ट पुरुषार्थ की सिद्धि संभव है ऐसा संशय करते हुए बाह्य ग्रवाह्य मतों को एकत्र कर निराकरण करते हैं। ऐसा बाह्य ग्रवाह्य मतों में समान भ्रान्ति होने पर ही किया गया है। दो पादों से, भली प्रकार से वेदार्थ विचार करने के लिए वैदिक पदार्थों के कम स्वरूप पर विचार किया गया है। इस प्रकार संपूर्ण श्रच्याय से ग्रविरोध का प्रतिपादन किया गया है।

कपिलादिमहर्षिक्वतस्मृतेर्न मन्वादिवदन्यत्रोपयोगः, मोक्षेकोपयोगित्वात् । तत्राप्यनवकाशे वैयर्थ्यापत्ते रिति चेन्न । कपिलव्यतिरिक्त शुद्ध ब्रह्मकारएए-वाचक स्मृत्यनवकाशदोष प्रसंगः । ''प्रहं सर्वस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तथा'' इति ।

कपिलादि महर्षियों को स्मृतियों का मनु आदि स्मृतियों की तरह कोई और भी उपयोगिता नहीं है, एक मात्र मोक तत्त्व का विवेचन करने वे कारएा ही मनु आदि की उपयोगिता मानी गई है। यदि कड़ें कि सांख्य आदि को --मान्यता न दी जायेगी तो स्मृतियों की उपयोगिता ही न होगी. स्रो बात नहीं है कपिल से भिन्न शुद्ध ब्रह्म कारएा वाचक स्मृतियों की मान्यता सदा होगी। जैसी कि---''महं सर्वस्य जगतः प्रभवः प्रलयस्तया'' झारि स्मृति वाक्यों की मान्यता है।

## इतरेषां चानुपनम्धेः ।२।१।२॥

प्रकृति व्यतिरिक्तानां महदावीनां सोके वेदे चानुपलव्येः । सांख्य स्मृति इसलिए वैदिकों के लिए मान्य नहीं है कि-वेद और स्मृति कहीं भी, प्रकृति के प्रतिरिक्त महत ग्रादि का वर्णन नहीं मिलता।

### एतेन योगः प्रत्युक्तः ।२।१।३॥

सॉख्य स्मृति निराकरएोन योगत्मृतिरपि निराकृता दृष्टव्या योगस्य चैदिकत्वर्याकया भेदेन चिराकरएएम् ।

सांख्य स्मृति के निराकरण से योगस्मृति भी निराक्वत मान ली गई। योग तो वैदिक तत्त्व है ऐसा संशय होता है तो वह केवल प्रधान कारणवाद मानने से निराक्वत है।

## २ ग्रधिकरण

# - न विलक्षणत्वादन्यस्य तयात्वं च शव्दात् ।२।१।४।।

बाधकोऽयं तर्कः । ग्रस्य जगतो विलक्षणुत्वादचेतनत्वाच्चेतनं न कार-- एम् । विलक्षणुत्वं च शब्दात्---''विज्ञातं च।विज्ञातं च'' इति । प्रत्यक्षस्य - ज्रान्तित्वं मन्यमानस्येदं वचनम् ॥

प्रायः यह तर्क बाधक होता है कि—यह विलक्षण और अचेतन है, इसलिए इसका कारण चेतनः नहीं हो सकता। जगत की विलक्षणता "विज्ञातं चाविज्ञातं च" इत्यादि वाक्यों में स्पष्ट, कही, गई है। प्रत्यक्ष में आन्ति उत्पन्न करने वाला यह वाक्य है।

## अग्रभिमानिव्यपदेशस्तु विशेषानुगतिभ्याम् ।२११। १।

"मृदबवीत् ग्रापोऽबु वन्, तत्तोज ऐक्षत्, तेहवाचमूचुस्तवं न उद्गाये ते" एवमादिश्रुतिभिभू तेन्द्रियाणां चेतनत्वं प्रतिपाद्यत इत्याक्षंक्य निराकरोति तु शब्देन, तत्तदभिमानिन्य एव देवतास्तथा वदंति । कुतः ? वेद एव "विज्ञातं चाविज्ञातं च" इति चेतनाचेतन विशेषोक्तेः । अनुगतत्वाच्च । "ग्राग्निर्वाग् भूत्वा मुखं प्राविधद्" इत्येवमादिविशेषानुगतिभ्यामभिमानित्वा-मित्यर्थेः । देवता पदं च श्रुत्यंतरे ।

''मिट्टी बोलती है, जल बोलते हैं, तेज देखता है'' इत्यादि अंतियों से क्या भूतेन्द्रियों की चेतनता का प्रतिपादन किया गया है ' इस आसंका का निराकरण करते हैं कि उनके अभिमानी देवता ही खोलते हैं। वेद से ही उसका निर्णय होता है— ''विज्ञात वाविज्ञात म्'' इत्यादि में चेतन अचेतन दोनों का उल्लेख किया गया है। अनुगत भाव भी बतलाया गया है— ' ग्रग्नि वाणी होकर मुख में प्रविष्ट हुआ'' इत्यादि में अनुगति कही गयी है, इससे भी अभिमानित्व को बात मिश्चित होती है। ''हंताहुं देवता स्तिसो' इत्यादि दूसरी श्रुति में स्पष्टतः देवता पद ग्रभिमानी रूप से वर्एन किया गया है।

# दृश्यते तु ।२।१।६।।

परिहरति । तुझब्दः पक्षं व्यावर्त्तायति । दृक्यते हि कार्यकारग्णयोवै रूप्यम् । केशगोमयवृश्चिकादौ चेतनादचेतनोत्पत्ति निषेघे तदंशस्यैव निषेधः । तुल्यांशसम्पत्तिश्चेत् प्रकृतेऽपि सदशः ।

## ग्रसदिति चेन्न प्रतिषेधमालत्वात् ।२।१।७।।

श्रुतौ कारएात्वेनासदुक्ति इति चेन्न, प्रतिथेघार्थंमेव वचनम् । कथमसतः सज्जायेतेति । कार्यस्यवा पूर्वविप्रतिषेघो ब्रह्मकारएात्वाय ।

यदि कहो कि श्रुति में कारए रूग से श्रसत् का भी उल्लेख है, सो वह केवल प्रतिषेध के लिए है, उसका तात्पर्य है कि ग्रसत् से सृष्टि कैसे हो सकती है ? ब्रह्म को कारए। बतलाने के लिए कार्य का पूर्व विप्रतिषेध किया गया है।

#### मपीतौ तद्वत् प्रसंगादसमंजसम् ।२।१।८।

पूर्वपक्षमाह । ग्रापीतिर्लयः । कार्यंस्य कारगालयं तद्वत् प्रसंग: । स्थौस्य-सावयवत्वपरिच्छिन्नत्वाशुद्धत्वादिधर्मंसम्बन्धावश्यकत्वादसमंजसम् ब्रह्मकारगा-वचनम् ।

पूर्वंपक्ष कहता है कि का ये का जब कारएा में लय होता है तो फिर वही समस्या सामने ग्राती है, स्थूल सावयव, परिच्छिन्न श्रशुद्ध सृष्टि; उस सूक्ष्म निरवयव, श्रपरिच्छिन्न शुद्ध ब्रह्म से कैसे लीन होती है ? यदि होती है तो परमात्मा उसके सम्बन्ध से दूषित होता है, इस प्रकार ब्रह्मकारएा बाद में ग्रसमंजस उपस्थित होता है। नैवास्मदीयेदर्शने किंचिदसामंजस्यमस्तीति तु शब्देन परिहरति। स्व-पक्षस्थापनगरपञ्चनिराकरएगगेविद्यमानत्वान्नतुवचनम् । तत उत्पन्नस्य तत्र लये न कार्यावस्था धमंसंबंधः स्ररावरुचकादिषु प्रसिद्धः । भवतां परं न इष्टान्तोऽस्ति ।

हमारे दर्शन में थोड़ा भी ग्रसामंजस्य नहीं है ग्रपने पक्ष के स्थापन भीर पर पक्ष के निराकरण का भाव जब मन में रहता है तो सही बात नहीं निकलती । उत्पन्न वस्तु जब ग्रपने कारण में लय होती है तब कार्यावस्था की विशेषताओं का उससे कोई संबंध नहीं रहता, मिट्टी के प्याले ग्रीर सुवर्श के ग्राभूषण ग्रादि में ये बात प्रत्यक्ष देखी जा सकती है । हमारी द्टब्टि में ये ट्रब्टान्त परिलक्षित होते हैं, क्या ग्रापकी समक्ष में नहीं माते ?

### स्वपक्ष दोषाच्च ।२।१।१०।।

स्वपक्षे चैते प्रतिवादिनः साधारएगादोषाः । निर्विशेषात् प्रधानात् सविशेषस्यकार्यंता, तस्योत्पत्तिः, लये तद्धमं संबंधः । ग्रसद् कार्यवाद प्रसंगः । तथैव कार्योत्पत्तौ कारएगाभावेन नियमाभावः । भावे वा मुक्तानामपि पूनबंन्च प्रसंगः ।

ये प्रतिवाी जो दोष हमारे मत में दिखला रहे हैं ये दोष इनके अपने मत में साधारण रूप से विद्यमान हैं। निविशेष प्रधान से सविशेष कार्य का होना, कार्य की उत्पत्ति और लय में उसके धर्म का संबंध, असद् से कार्थ की उत्पत्ति कैसे संभव है ? कारण का तो अमाव ही रहेगा, कारण के बिना कार्य होने का नियम कहाँ है ? यदि ऐसा हो भी तो जो मुक्त हो चुके हैं वे पूनः बंधन में आजावेंगे । इत्यादि ।

## तर्काप्रतिष्ठानादप्यन्यथानुमेयमितिचेदेवमप्यविमोक्षप्रसंगः २।१।११॥

वेदोक्ते ऽर्थे झुष्कतर्कोण प्रत्यवस्थानमयुक्तं, तर्कस्याप्रतिष्ठानात् । तकौ नाम स्वोन्प्रेक्षिता युक्तिः । सा एकोक्ता नान्येरंगीक्रियंत । स्वतंत्राणा मतिभेदाद् वस्तुनो द्वं रूप्यासंभवान्नियामकाभावाच्च, ग्रतो न तर्कस्य प्रतिष्ठा । पूर्वपक्षिगुः परिहारः । ग्रप्यन्यथाऽनुमेयमिति चेत् । एवमपि ग्रन्यथा वयमनुमास्यामहे । यथा नाप्रतिष्ठारोभो भविष्यति । नहि कोऽपि तर्कः प्रतिष्ठितो नास्तीति वक्तुं शक्यते । व्यवहारोच्छेद प्रसंगात् । "ग्रार्षधर्मोपदेशंच धर्मशास्त्राविरोधिना, यस्तर्केणानुसंधत्ते सधर्म वेद-नेतरः" इतिस्मृतेः । सावधतकं परिहारेण निरवद्यस्तकः प्रतिपत्तव्यो भवतीति-चेत् एवमप्यविमोक्ष प्रसंगः । ब्रह्मवादिनो निदु<sup>र्ष</sup>टतर्क सद्भावेऽपि प्रकृति-बादिनस्तर्कस्य दोषाविमोक्ष प्रसंगः मूलनियमाभावाद् वैमस्यस्य विद्यमान-त्वात् ।

वेद सम्मत ग्रथं में, तक द्वारा समाधान करने की चेष्टा ग्रनुचित है, क्योंकि तर्कका कोई महत्व नहीं माना जाता। अपनी बुद्धि से जो युक्ति प्रस्तन की जाती हैं उसे ही तो तक कहने हैं। वह एक व्यक्ति की सूफ होती है, उसे ग्रीर लोग तो स्वीकारते नहीं । ऋषियों के स्वतंत्र मति भेद से, वन्त तो दो हो नहीं सकती उसका सही निर्एाय करे भी कौन ? इसलिए तर्ककी कोई प्रतिष्ठा नहीं है। यही पूर्वपक्ष का पग्हिर है। यदि कहें कि---दूसरा ही अनुमान किया जायगा, तब तो हम भी दूसरा अनुमान कर सकते हैं, जिससे ग्रप्रतिष्ठा दोष नहीं होगा, न कोई ये कह सकेगा कि तक की प्रतिष्ठा नहीं है। किन्तू सास्त्र व्यवहार की परपरा का उच्छेद हो जावेगा । स्मति का वचन है कि- "ऋषियों के धर्मोपदेश यदि धर्म शास्त्र से ग्रविरुद्ध हों, ग्रौर वह तर्क से भी समाधित हो सकें वही घर्म हैं, दूसरा कुछ नहीं।" यदि कहें कि गलत तर्क के परिहार से सही तर्क की 'प्रतिपत्ति करने में क्या हानि है ? ऐसा करने में भी तर्क से छटकारा नहीं मिल सकता, ब्रह्मवादियों के दोष रहित तकों के होते हए भी, प्रकृतिवादियों के तर्क का दोष पीछे पड़ ही जाता है, उससे छुटकारा नहीं मिलता क्योंकि- तर्क में मूलनियम पर तो विचार होता नहीं, वैमत्य की भावना ही बनी रहती है [ग्रर्थात् खंडन करने का ही माग्रह रहता है, इसलिए वस्तु का निर्एय कैसे संभव है ?]

## एतेन शिष्टा परिग्रहा ग्रपि व्याख्याताः ।२।१।१२।।

सांख्यामतस्य वैदिकप्रत्यासम्नत्वात् केषांचिच्छिष्टानां परिग्रहोऽप्यस्ति । ग्रणुमायाकारणवादास्तु सर्वथा न शिष्टैः परिग्रह्यं त इति तेषां तर्काः पूर्वोक्त न्यायेन सुतरामेव निरस्ता वेदितव्याः ।

सांख्यामत वैदिकमत से अधिक मिलता जुलता है इसलिए कोई इसे शिष्टों के मत में ग्रहण करते हैं, पर जो इसे स्वीकारते हैं वे अणुमायाकारण वादी ही पूर्ण रूप से शिष्टों में ग्राह्य नहीं हैं इस लिए उनकी मान्यता का क्या महत्व है ? उनके तर्क भी, उक्त विचारानुसार उपेक्ष्य हैं।

# भोक्त्रापत्ते रविभागश्चेत् स्याल्लोकवत् ।२।१।१३॥

कारएगदोष परिह्तत्य कार्यंदोष परिहारार्थमारम्भः । भोग्यस्य भोक्त्रा-पत्तिः ब्रह्मणो निर्विक्षेषस्य कारएात्वाद् भोक्तुर्भोग्यत्वं भोग्यस्य च भोक्तृत्व-मापद्यते । ग्रतो न विभाग इति चेत्; स्याल्लोकवत् । यथा लोके कटक कु डलादीनां सुवर्णे कारएात्वेन सुवर्णानन्यत्वेऽपि न कटकस्य कुण्डलत्भेवं न भोग्यस्य भोक्तृत्वम् ।

कारए॥ दोष का परिहार करके झब कार्य दोष का पहिार प्रारंम्भ करते हैं। कहते हैं कि- भोज्य जगत की भोग्यता कारए॥ में अपत्क होगों अर्थात् नितिशेष कारए॥ ब्रह्म से ही ये भोग्य भोक्ता और भोग तीनों जागतिक तत्व उत्पन्न हुए हैं, इसलिए इनका आश्लेष परमात्मा में भी होगा, क्यों कि वह इनसे अलग तो है नहीं। इसका परिहार करते हैं कि जैसे कटक कु डल आदि आभूषए॥ सुवर्ए से ही बनते हैं, सुवर्ए से भिन्न नहीं हैं फिर भो कटक को कु डल नहीं कह सकते, इसी प्रकार भोग्य का भोक्तृत्व संभव नहीं है।

#### तदनन्यत्वमारम्भण शब्दादिभ्यः ।२१११११।

श्रुति विरोघं परिहरति । ''वाचारम्भएं विकारो नामघेयमृत्तिकेत्येव सन्यम्'' इति । तत्र विकारो वाङ्मात्रेएँवारम्यते न वस्तुत इत्यर्थः प्रति-भाति । तथा च सति कस्य ब्रह्म कारणं भवेत् ? ग्रतः श्रुति वाक्यस्यार्थमाह-ग्रारभएणणब्दादिभ्यस्तदनन्यत्वं प्रतीयते । कार्यस्यकाररणानम्यत्वं न मिथ्यारवम् ।

श्रुतिवाक्यों मे प्रतीत होने वाली विरुद्धता का परिहार करते हैं। ''वाचारम्भएं विकारो नामघेयं'' इत्यादि वाक्य से तो ऐसा प्रतीत होता है कि- विकार केवल नाममात्र का है, वास्तविक नहीं। इस स्थिति में ब्रद्धा किसका कारएा होगा ? इस पर श्रुति का ग्रर्थ करते हैं कि- श्रारंभएा शब्द से ग्रनन्यता की प्रतीति होती है मर्थात् कार्यं की कारएा से घनन्यता है। मिथ्यात्व नहीं है।

ये पुनर्विथ्यात्वं तामसबुद्धयः प्रतिपादयंति तैवर् ह्यवाटाः सूत्र श्रुर्रतिनाश-नेन तिलापः कृताः वेदितव्याः । श्रन्तःप्रविष्टचोरवर्घार्थमेवैष ग्रारम्भः । भलौकिक प्रमेयं सूत्रानुसारेगौव निर्गय उचितः न स्वतत्रतया किचित् परि- कल्पनम् । तर्काप्रतिष्ठानादिति निराकृतमेव । न वास्मिन्नपि सूत्रे मिथ्या-त्वार्थः संभवति । एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानोपकमबाघात् प्रकरएाविरोधश्च । त्रयाविरोधभवपरित्यागेनैकमिदंसूत्रमन्यथा योजयन्नतिधृष्ट इत्यलं निस्तरेएा ।

जो तामस बुद्धि वाले मिथ्यात्व का प्रतिपादन करते हैं, वे ब्रह्मवाद के प्रतिपादक श्रूतिसूत्रों को नष्ट करने पर उतारू हैं उन्हें तो तिलांजलि देने में ही सुख है। वे तो वध करने योग्य ऐसे चौर हैं जौ घर में खुस कर विश्वसनीय बनकर चोरी करते हैं। ग्रलौकिक तत्व पर तो कम से कम सूत्र के ग्रनुसार ही निर्णय करना उचित है थोड़ी भी स्वतंत्र परिकल्पना करना ठीक नहीं। तर्क की कोई प्रतिष्ठा नहीं इस नियम से ये भी निराकुत हो जाते हैं। इस सूत्र में मिथ्यार्थता कभी भी संभव नहीं हैं, ऐसा करने से "एक विज्ञानेन संवविज्ञान" वाले नियम वाक्य में बाक्षा हौगी तथा प्रकरण से विरुद्धता होगी। ग्रविरोध त्रय के भय का परित्याग करके इस एक सूत्र की ग्रन्यण योजना करना ग्रतिषृष्टता है, इससे ग्रधिक ग्रीर क्या कहें। भावे चोपलब्धे: २।९।१४॥

भाव एव विद्यमान एव घटे घटोपलब्धिः । नाभावे चकारान्मृत्यकेत्येव-श्रुतिः परिगृहीताः । वाङ्मात्रे एा चोपलम्भे मिथ्यैवात्र घटोप्यम्तीत्युक्त उपलभ्येत । इदसूत्रं मिथ्यावादिना न ज्ञातमेव ग्रतएव पाठान्तर-कल्पनमिति ।

श्ट में घट का भाव होने से ही घटोपलव्धि होती हैं ग्रभाव से नहीं। सूत्रस्थ चकार ''मृत्यकेत्येवसत्यम्'' श्रुति की ग्रोर इंगित करता हुआ उक्त तथ्य की ही पुष्टि कर रहा है। ''वाङ्मात्रेएा'' से यदि मिथ्या मर्थ लेंगे तो यह घट मिथ्या है यही कहना पड़ेगा ये सूत्र मिथ्यावाद का ज्ञापक नहीं है। ऐसा ग्रर्थ करने के लिए पांठान्तर की कल्पना करनी पड़ेगी।

#### सत्वाच्चावरस्य ।२।१।१६॥

धवरस्य प्रपंचस्य सत्वात् त्रैकालिकत्वात् झहात्वम् । ''सदेव सोभ्येदमझ' ग्रास्तीत्'' ''यदिद किंच तत्सत्यम् इत्याचक्षत'' इति श्रुतैः ।

ये सारा ग्रवर प्रगंच सत्व ग्रौर त्रैकालिक होने से ब्रह्मस्वरूप है। ''हे सोम्य ! ये पहिले सत् ही था'' ये जो कुछ भी है वद्द सत्य है ऐस्रा समको'' इस्क्राश्व तिकाही प्रमाण, है।

## असद्व्यपदेशान्तेतिचेन्न धर्मान्तरेणवाक्यशेषात् ।२।१११६॥

"श्रसद् वाइदमग्र ग्रासीत्" इति श्रुत्या प्रागुत्पत्तेः कार्यस्यग्रसत्वं क्वोघ्यत इति चेन्न । ग्रच्याक्वतत्वेन धर्मान्तरेरण तथाव्यपदेशः । कुताः ? वाक्य-होषात् । "तदात्मानंस्ववमकुहत" इति स्वस्वेव क्रियषाणत्वात्, इदमासीत्पद प्रयोगाच्च ।

यदि कहें कि—' यह पहिले असत् ही था'' इस श्रुति से तो उल्पत्ति के पूर्व कार्य का ग्रसत्व ज्ञात होता है ? तो ग्रापका संघय व्यर्थ है, खे ग्रसत्व की बात, ग्रव्यक्त ग्रोर दूसरे रूप में होने की ग्रोर इंगन कर रही है। उक्त वाक्य के अंत में स्पष्ट रूप से ''उसने उस समय ग्रप्ते को स्वयं व्यक्त किया'' इत्यादि से स्वयं की कियमारणता बतलाई गई है' ''इदं'' ग्रोर ''ग्रासीत्'' पद भी सत्ता का ही द्योतन कर रहे।हैं।

#### युक्तेः शब्दान्तराच्च ।२११।१८भ

युक्तिस्तावत् - समवेतमेव कार्यं सट्टुत्पाद्धतः इति संवंधस्य द्विनिष्ठत्वा-क्तित्यत्वाच्च कारणाग्तरैणापि परंपरया संबंधः ग्रसंबद्धोत्पत्तौ तु मिथ्यास्वमेव । प्रवृत्तिस्त्वभिव्यक्त् यर्थमिति । शब्दान्त रं सच्छाब्दादाश्मशब्दः ''आत्मानं स्वमकुरुलै'' इति ।

उक्त बात पर युक्ति देते हैं कि समस्त सत्तात्मक जगत एक साथ उत्पन्न होता है ऐसा मानें तो सबंघ की द्विनिष्ठता और अनित्यत्वा होनी है जिससे कारगान्तर से भी परम्परित संबंध निश्चित होता है, असंबद्ध उत्पत्ति फें तो मिध्यात्व है ही । फिर तो अभिव्यक्ति की प्रवृत्ति ही व्यर्थ सिद्ध होगी । इसलिए सब् शब्द को आत्म शब्द का पर्याय मानना चाहिए ''आत्मानं स्वयभकूरुते ''वाक्य सब् शब्द के पर्वाय का ही दाचक है ।

#### पटवच्च 1२।१११६।१

यथा संवेष्टितः पटो न व्यक्तं गृह्यते, विस्तृतस्तु गृह्यते, तथाऽविभौवा-भाविभविन जगतौऽपि ।

जैमे कि --- लपटा हुग्रा कपड़े का थान ग्रच्छी तय्ह तमभ में नहीं गता, फैलाने पर ही समभ में ग्राता है, वैसे ही, यह जगत नी अाविभूत होने से समभ में ग्राता है।

#### यथा च प्राणादिः ।२।१।२०।।

यथा प्रासापानानां नियमने जीवनमात्रम् ग्रनियमने आर्कुचनःदि। नैतावता प्रासभेदः । पूर्वमसत्वं वा क्रिया जगतोऽपि ज्ञानकियाभेदात्सूत्र-द्वयम् ।

जैसे कि — प्रारण अपान झादि का नियमन जीवन घारण के लिए होता है. ग्रनियमन से ग्राकुंचन ग्रादि होता है, इससे प्रार्गों में कोई भेद है या ये पहिले नहीं थे, ऐसा नहीं कह सकते । उसी प्रकार जगत सुब्टि की बात है। ज्ञान ग्रौर किया के भेद से दो सूत्रों में समफाया गया है।

## इतरव्यपदेशाद् हिताकरणादिदोषप्रसक्तिः ।२।१।२१।

झह्याएगे जगत्कार गात्वे, इतरस्य जीवस्थापि झह्यत्वात् तद् हितं कत्तं व्यम् । तन्नकरोति इति तदकरएगादि दोषप्रसक्तिः । 'तत्सृष्टृा तदेवानुप्राविशत्' श्रनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवासि,' इति तस्येव जीव-व्यपदेशात् ।

ब्रह्म, यदि जगत् का कारए। है तो, उसका जो दूसरा रूप जीक त्मा है, उसका हित करना ब्रह्म का कर्तव्य है, यदि वह ऐसा नहीं करता तो उसके ऊपर इसका लाव्य्वन है क्योंकि— 'उसने सृष्टि कर उसमें प्रवेश किया'' इस जीवत्मा के ग्रात्मा में प्रवेशकर नामरूप का प्रकाश करू'' इत्यादि वाक्य जीव को उसी का स्थान बतलाते हैं।

# ग्रधिकं तु भेदनिर्देशात् ।२।१।२२॥

तुशब्दः पक्षं व्यावर्त्तायति । यदि ब्रह्म तावन्मत्रं अश्वेत् तदायं दोषः तत् पुनर्जीवाज्जगनत्त्वाधिकम् । कुतः ? भेदनिर्देशात् । दृष्टव्यादि वाक्येषु कर्मंकर्त्तृव्यपदेशात् विज्ञानानंदव्यपदेशाद् वा । न हि संपूर्णों ऽशस्य हितं नियमेन करोति । सर्वेन्द्रियव्यापाराभावप्रसंगात् । स्वलीलयैकं त्रु करोत्येव ।

 स्पष्ट कमें कंत्र का भेद तथा 'विज्ञानानद'' में ज्ञाता ज्ञेय का भेद कहा गया है। जो जीव जितना कर्नव्य करता है तदनुमार फल पाता है, संपूर्ण व्यक्तित्व, ग्रंश का हित नियमतः कर भी नहीं सकता, जैसे कि----मनुष्य ग्रपने ग्रंश केश नख भ्रादि को काटता है, क्या उसे म्रहित कहा जावेगा ? यदि ऐसा मान लेंगे तो, इन्द्रियों के कार्य ही रुक जावेंगे [म्रर्थात् बोलने में सहस्रों कीटाएग्रों की हत्या होती है, वलने फिरने में भोजन करने में ग्रादि ग्रनेक कर्मों में जीव हिंगा होती है क्या उसे प्रहित कहते हैं ?] परमात्मा ग्रपनी लीला से हित ग्रोर ग्रहित को एक कर देते हैं।

# ग्रश्मादिवच्च तदनुपपत्तिः ।२।१।२३।।

पार्थिवत्त्राविशेषेऽपि हीरमासिक्यपाषासानां पलाशचम्पकचन्दनानां उच्चनीचत्वमेवं जीवस्यांशत्वाविशेषेऽपि ब्रह्मादिस्थावरान्तानां उच्चनीचत्वम् । कार्यवैलक्षण्यं तदनुरोधइचर्दशितः ।

सामान्यतः सभी वस्तुएँ पार्थिव हैं किन्तु हीरा माणिक्य श्रौर आधारण पत्थर तथा पलाश, चम्पक श्रौर चंदन ग्रादि में ऊँचा नीचा भाव है वैसे ही सारे जीव परमात्मा के ग्रंश हैं पर ब्रह्मा से लेकर साधारण जीवों तक में ऊँचा नीचा भाव : । इस प्रकार जगत की जो विलक्षणता है वह, उनकी श्रधीनता का द्योतक है ।

# उपसंहार दर्शनान्नेतिचेन्न क्षीरवद्धि ।२।१।२४।।

ब्रह्म व केवलं जगतका रएा मिस्युक्तम् । तन्नोपपद्यते । कुलाला देव्चकादि-साधनान्तरस्योपसंहारदर्शनात् संपादनदर्शनादिति चेन्न, क्षीरवद्धि, यथाक्षीरं कत्तरिमनपेक्ष्य दधिभवनसमये दधि भवति, एवमेव ब्रह्मापि कार्यंसमये स्वयमेव सर्वे भवति ।

ब्रह्म को ही एकमात्र जगत् का कारए कहा गया है। ऐसा नहीं हो सकता, क्योंकि घट के निर्माएा में चक्र ग्रादि ग्रनेक साधनों की आवक्यकता होती है, बड़ी निगरानी ग्रोर कुशलता के बाद घट का निर्माएा होता है। ये तर्क सृष्टि के संबंध में नहीं किया जा सकता, सृष्टि तो दूध से होने वाले दही के समान परिएााम वाला है जैसे कि दूध बिना किसी ग्रपेक्षा के स्वयं ही दही की ग्रवस्था को प्राप्त हो जाता है, वैसे ही ब्रह्म भी सृष्टि के समय स्ववं जगत रूप हो जाता है।

## दैवादिवपि लोके । १।२४॥

स्वतोऽभिन्नकरएो दृष्टाम्ः, यथा देवर्षिपितरौ बाह्यनिर्यक्षा एवँ स्वयोगबलेन सर्वंकुर्वन्ति, एवं ब्रह्माप्यनपेक्ष्य तत्समवामं स्वतएव सर्वंकरोति ।

दही के दृष्टान्त पर संशय होता है कि दूध को जमाने में जामन की ध्रेपेक्षा होती है सृष्टि परिएााम में समवाध कौन है? उस पर दृष्टान्त देते है कि- जैसे देव ऋषि पितर ग्रादि निरपेक्ष भाव से ग्रपने योग बल से धब कुछ कर लेते हैं वैसे ही ब्रह्म भी निरपेक्ष होकर सब कुछ करते हैं।

## कृत्स्नप्रसक्तिनिरवयवत्व शब्दकोपो वा । २।१।२६।।

यद्यैकमेव ब्रह्म स्वात्मानमैवं जगत् कुंर्यात् कृत्स्नं ब्रह्मकमेव कार्यं भवेत् । अंशांशभेदेन व्यवस्था तयासति निरवयवस्व श्रृतिविरोभः, ''निष्कलं निष्कियंशान्तभ्'' इति ।

यदि एक ही ब्रह्म स्वयं जगत रूप हो जाता है तो कहना चाहिए कि बह्म ही कार्य है, इसके मतलब जगत और ब्रह्म में अशांश भेद है, किन्तु ऐसा भानने से ''निष्फल निक्रिय शान्ते'' ग्रादि जो ब्रह्म परक श्रुति है, आमें विरोधाभास होता है।

## भूतेस्तु शब्दमूलत्वात् । रे।१।१७॥

तु शब्दः पक्षं व्यात्त यति । श्रुतेः श्रूयत एव द्वयमपि न च श्रुतं युक्तयो बाधनीयम् , शब्दमूलस्वात्-शब्दैकसमपिगम्यत्वात् । श्रचित्याखषु यं भावा-म त्तांस्तर्केषा योजयेत्, श्रवचिनिविकल्पविचारकुतर्कप्रमाणाभासशास्त्र कलिलान्तः करण दुरवग्रहवादिनां वादानवसरे सर्वभवनसमर्थं ब्रह्माि विरोधा भावाच्च । एवं परिह्नतेऽपि दोषे स्वमत्त्याऽनुपत्तिमुद्भाव्य सर्वसप्लवंबदन मंद्यतिः संद्भिरुदेक्ष्यः ।

 शः स्त्रौं के अन्तः केरंगा को दूषित करके दुराग्रंह पूर्वक वाद विवाद करते हैं, यह शोभा की बात नहीं है। सबकुछ होने में समर्थ ब्रह्म के संबंध में ये विरोधी भाव हैं। निःर्धि ब्रह्म में, श्रपनी मति से संशयित भाव रखने, वाले, शास्त्रीक्ष मयदिा का भंग करने वाले, मंदमति महानुभाव, साधू पुरुषों से उपेक्ष्य हे।

## म्रात्मनि चैवं विचित्राश्च हि । २।१।२८॥

सृष्टो देशकालापेक्षापिनास्ति, ग्रात्मन्येव सृष्टत्वात् । देशकालसृष्टाप्या स्मन्येव साधिकरणस्य सृष्टत्वाच्ज । बहिरन्तश्च अर्गत् सृष्टिर्वा ग्राह विशेषा-भावैन, ''ग्रनन्तरोवाह्य'' इति । विरोधाभावो विचित्रशक्तियुक्तत्वीत् सर्व-भवन समर्थत्वाच्च ।

सुष्टि में देशकाल ग्रादि की भी ग्रपेक्षा नहीं होती, जैसे कि आन्तरिक स्वय्न सृष्टि में इनकी ग्रपेक्षा नहीं होती जैसा कि स्वय्न सृष्टि का वर्णन आता है- "न तत्र रथा न रथ योगा न पंथानो भवति अय रथान रभ योगान पथः सृजन्" इत्यादि । इसी प्रकार बाह्य सृष्टि में भी परमात्मा को देश कालादि को अपेक्षा नहीं होती, वाह्याम्यंतर सृष्टि की एकता को ही "ग्रनंतरोवाह्य" इत्यादि वाक्य में बतलाया गया है। भगवान में विचित्र शक्ति श्रोर सबकुछ होने का सामर्थ्व है इसलिए, ऐसा होना ग्रसंभव नहीं है।

#### स्वपक्ष दोषांच्च । २।१।२६॥

प्रधानवादिनोऽपि सर्वपरिएामसावयवत्वाऽनित्यत्वादिदोषो डुष्प-रिहर: । युक्तिमूलस्वाच्च तस्य । अचिन्त्यकल्पर्गायां प्रमाएााभावाच्च ।

प्रधान कारण वाद में भी सारे परिणाम सावयव श्रोर अनित्यता प्रादि दोधों वाले हैं क्या इनको ग्रन्यथा किया जा सकता है ? ये मत तो युक्तिं मूलक है, इसमें कोई युक्ति क्यों कहीं भिड़ाते ? विचारे करे भी क्या, ग्रचिंन्त्य कल्पना में उन्हे प्रमाण मिले भी कहाँ ?

## सर्वोपिता च तद्दर्शनात् ।२।१।३०।।

सर्वशक्तिभिष्ठपेता उपगतः, चकारात् सत्यादिगुरग्युक्तव्व कुतः ? तद् दर्शनात्, तथा बेदे दृश्यते ''यः सर्वझः सर्वशक्तिः सर्वकर्ता, सर्वकामः'' इत्यादि । परमात्मा सब शक्तियों से संपन्न ग्रोर सत्यादि गुर्ण संपन्न हैं, वेदे में ऐउा ही उनके स्वरूप का वर्णंत मिलता है जैसे किन्न्''जो सर्वज्ञ सर्वशक्ति-मान, सर्वकर्त्ता ग्रोर सर्वकाम है'' इत्यादि ।

# विकरणत्वान्नेति चेत्तदुक्तम् ।२।१।३१।।

कत्ता इन्द्रियवान् लोके । ब्रह्मणो निरिन्द्रियत्वात् कर्त्तुत्वमिति चेन्न । ग्रस्य परिहार: पूर्वमेवोक्त:, श्रुतेस्तु शब्दमूलत्व दित्यत्र । श्रनवगाद्युमाहात्म्ये श्रुतिरेव शरणं, नान्या वाचोर्युक्तिरिति ।

यदि कहो कि—लोक में तो इन्द्रियवान ही कर्ता होता है अंह्य के तो इन्द्रियाँ हैं नहीं वह कर्त्ता कैसे हो सकता है ? इसका परिहार हम ''श्रु तेस्तु शब्द मूलत्वात्'' सूत्र में कर चुके हैं। दुरूह माहात्म्य में श्रुति ही प्रमारा है, उसमें वाणी की युक्ति नहीं चलेगी।

## न प्रयोजनवत्वात् ।२।१।३२।।

न क्रह्मजगत्कारणं, कुत: ? प्रयोजनवत्त्वात्, कार्ये हि प्रयोजनवद् टष्टं लोके । ब्रह्मािए पुनः प्रयोजनवत्वं संभावयितुमपि न शक्यते । प्राप्त-क/मश्रुतिविरोधात् । ब्यधिकरणो हेतुर्वं समासो वा ।

शंका करते हैं कि ज्वह्य जगत का कारए। नहीं हो सकता, उसे जगत् की सृष्टि करने में प्रयोजन ही क्या हैं ? लोक में प्रायः प्रयोजन से ही कार्य होता है। ब्रह्म में प्रयोजन की संभावना भी नही की जा सकती। श्रुति तो उन्हें आप्तकाम कहती है, यदि उन्हें सृष्टि में कोई प्रयोजन है तो उक्त श्रुति से विरुद्धता होगी।

## लोकवत्तु लीलाकैवल्यम् ।२।१।३३!।

तु शब्दः पक्षं व्यावत्तँयति । लोकवल्लीला, नहि लीलायां किंचित् प्रयोजनमस्ति । लीलाया एव प्रयोजनत्वात् । ईश्वरत्वादेव न लीलापर्यनु-योक्तुं शक्या । सा लीला कंवल्यं मोक्षः तस्यलीलात्वेऽप्यन्यस्य तत्कीर्त्तंन मोक्ष इत्यर्थंः । लीलैव केवलेति वा ।

सूत्रस्थ तु शब्द पूर्वसूत्रीय पक्ष का व्यावर्त्तक है । सांसारिक राजा राजपुरुष ग्रादि जैसे मृगया ग्रादि खेल करते हैं, उनमें कोई खास प्रयोजन नहीं होता वैसे ही सृष्टि, भगवान् की एक लीला मात्र है, उसमें प्रयोजन की खोज करना व्यर्थ है। लीला ही प्रयोजन है। जब लौकिक लीला में प्रयोजन की खोज नहीं की जाती, फिर ये तो ईश्वरीय लीला है इसका विचार शक्य है भी नहीं। उनकी यह लीला ही मोक्ष है अर्थात् उनकी लीला का जो लोग कीर्त्तान करते हैं वे मोक्ष प्राप्त करते हैं, प्रर्थात् इस सुष्टि का विचार करने से मुक्ति प्राप्ति होती है। वह लीला ही स्वयं प्रयोजन है, वही मोक्ष है। उनके सामर्थ्य और स्वरूप के माहात्म्य को बतलाने के लिए सुत्रकार ने कैवल्य पद का प्रयोग किया है।

## वैषम्यनैर्घु ण्ये न सापेक्षत्वात् तथाहि दर्शयति ।२।१।३४॥

कांश्चित् सुखिनः कांश्चित् दुःखिनक्ष्च प्रलयं च कुर्वन् विषमो निर्घृ गाइचेति चेन्न, सापेक्षत्वात् । जीवानां कर्मानुरोधेन सुखदुःखे प्रयच्छतीति । वादिबोधनायतदुक्तम् वस्तुनस्त्वात्मसृष्टवैषम्यनैषृ ण्यसंभावनैव नास्ति । वृष्टिवत् भगवान् बीजवत्कर्मं, श्रुतिरेव तथा दर्शयति—''एष ह्यव साधुकर्म कारयति तं यमेम्यो लोकेम्य उन्निनीषति, एष उ एवासाधु कर्म कारयति तं यमधो निनीषति, पुण्यो वै पुण्येन कर्मगा भवति, पापः पापेन कर्मणेति च'' सापेक्ष्यमपि कुर्वन्नीश्वर इति माहांत्म्यम् ।

यदि कहें कि संसार में कोई सुखी है कोई दुःखी है, किसी को भगवान् मारते हैं, इससे ती भगवान् में विषमना और निदंथता का झारोप होता है, सो बात नहीं है, जीवों को अपने कर्मानुसार ही सुखदुःखादि की प्राप्ति होती है, भगवान् तदनुसार ही सुखदुःख देते हैं। यह बात संशय करने वाले के बोध के लिए कही गई, वस्तुतः तो स्वयं अपने को ही जब भगवान सृष्टि के रूप में प्रकट करते हैं तो विषमता और निर्दोषता का प्रश्न ही क्या है? ये बात तो दृतभाव में होती है। भगवान् वृष्टि के समान ही क्या है? ये बात तो दृतभाव में होती है। भगवान् वृष्टि के समान हैं और कमं बीज के समान है जैसा कर्मों का बीज बोया जावेगा भगवान उसको उसी रूप से वृद्धि करेंगे, वे जलवृष्टि के समान तटस्थ उन्नायक हैं। ऐसा ही श्रुति का कथन भी है--''यही साधुकर्म कराते हैं और ऊपर तक ले जाते हैं और यही ग्रसाधुकर्म कराकर नीचे गिरा देते हैं। पुण्य कर्म से पुण्य और पाप कर्म से पाप होता है'' इत्यादि। कर्मसापेक्ष्य फल देना ही ईश्वर का माहात्भ्य है।

## न कर्माविभागादिति चेन्नानादित्वात् ।२।१।३४।।

न, कर्मविभागात् कार्योद्गमाद् पूर्वं संभवति, पश्चात्वन्योन्याश्रय इति चेन्न । ग्रनादित्वात्, बीजाकु रवत् प्रवाहस्यानादित्वात् ।

(वाद) आपकी ये बात समक में नहीं प्राती, कार्य के उद्गम के पहिले कर्म का विभाग तो हो नहीं सकता [अर्थात् सृष्टि के पूर्व तो कम का निर्णय हो नहीं सकता, विषमता प्राटि तो सृष्टि के प्रारंभ से ही चली आ रही है] यदि सृष्टि के बाद ये व्यवस्था प्रारंभ हुई है तो सृष्टि और कर्म एक दूसरे पर ग्राधारित हैं फिर तो विषमता और निर्वयता का लांछन भगवान पर होगा। ये संशय भी अमात्मक है, सृष्टि अनादि है, इसकी अनादिता बीजांकुर के समान प्रवाह नित्य है।

## उपपद्यते चाप्युपलभ्यते च २।१।३६॥

कथमनादित्वमिति चेद् उपपद्यते, ग्रन्यथा कस्य संसारः ? कृतहान्यकृता-म्यास प्रसंगः । उपलभ्यते च श्रुतिस्मृत्योः – - "ग्रनेन जीवेनात्मनेति" सर्गादौ जीवप्रयोगादनादित्वम् ''तपसैव यथा पूर्वं स्रस्टविश्वमिद भवान्" इति च ।

यदि कहें कि — ग्रनादित्व कैसे संभव है ? सो संभव है, यदि संभव न हो तो फिर संसार कैसा ? यदि ऐसा न हो तो कृत हानि ग्रोर क्रुताम्यास जैसी निरर्थंक बात हो जायेगी [ग्रर्थात् बनाना बिगाड़ना, बार बार ऐसा ही करते रहना जैसी बिना हेतुक किया होना भी तो, नासमभी कहलायेगी] सृष्टि की ग्रनादिता की बात श्रुति स्मृति में स्पष्ट कही गई है — ' ग्रनेन जीवेन'' इत्यादि में, सृष्टि के ग्रादि में ही जीव की स्थिति बतलाई इससे ग्रनादिता निश्चित होती है, कर्म के बंधन से ही तो जीवत्व भाव होता है । ''ग्राप ने तप के ढारा, जैसा पहिले था वैसा ही यह विश्व रच दिया'' इत्यादि स्मृति से भी यही मिश्चित होता है ।

# सर्वधर्मोपपत्ते श्च ।२।१।३०।।

उपसंहरति । वेदोक्ता धर्माः सर्वे ब्रह्मण्यु ग्पद्यंते सर्वसमर्थत्व।दिति ।

प्रसंग का उपसहार करते हुए कहते हैं कि-वेदोक्त सारे भर्म ब्रह्म में उपपन्न होते हैं, क्योंकि वे सर्व समर्थ हैं।

द्वितीय ऋष्याय प्रथम पाद समास ।

# द्वितीय त्र्राध्याय द्वितीय पाद्

#### १. ग्रधिकरण

#### रचनानुपपत्तेश्च नानुमानम् ।२।२।१॥

स्वतंत्रतया सर्वेवादा निराक्रियन्तेऽस्मिन्पादे । लोकानां भूर्भुवादीनां अचेतनेनकेवलेनप्रधानेन रचनानोपद्यच्चते, रचितत्वादेव न परिएाामः । सर्वस्यसंश्लेष प्रसंगात् । अतश्चेतन कत्तर्ृंका रचना नाचेतनेनप्रधानेन कर्त्तु शक्या । तस्मात्कारएात्वेन प्रधानं नानुमंतव्यं, अन्यथोपपत्त्या बाधितमेवा-नूमानमिति चकारार्थं: ।

इस पाद में स्वतन्त्र रूप से समस्त वादों का निराकरण करते हैं। भूः भुव ग्रादि लोक, केवल म्रचेतन प्रधान की रचना नहीं हो सकते यदि रचना हों भी तो, परिणाम नहीं हो सकते, यदि ये प्रधान के परिणाम होते तो सब परस्पर संश्लिष्ट होते । इसलिए यह रचने हे चेतन की है, म्रचेतन प्रधान में इसके रचने का सामर्थ्य नहीं है। इसलिए कारण रूप से प्रधान का श्रनुमान नहीं करना चाहिये यदि करोंगे तो श्रनुमान, उपपत्ति से बाधित हो जावेगा ।

#### प्रवृत्ते श्च । २। २। २॥

भुवनानि बिचार्यं जनान् विचारयति । सर्वस्य तत्परिएामे प्रवृत्तिर्नोप-भुधते प्रधानस्य वा प्रथम प्रवृत्तिः । यद्यपि प्रधानकारएएवादे फल गर्यन्तमंगी-क्रियमार्गे न किचिद्दूषराम् । क्वतिमात्रस्य प्रधानविषयत्वात् । तथापि वादिनंप्रति लोकन्यायेन वक्तव्यम् । तत्रलोके चेतनाचेतनव्यवहारोऽस्ति, चेतनाश्चतुर्विधाः जीवाः सशरीरा ग्रलौकिकाश्च । ग्रन्थे श्रचेतनाः । तन्न्यायेन विचारोऽत्रेति न किचिद् विचारएगीयम् ।

भुवनों का विचार कर ग्रब जनों का विचार करते हैं। यदि सबको प्रधान का परिएगाम मान ले तो उनमें प्रवृत्ति नहीं हो सकती यदि होगी भी तो प्रधान की ग्रोर ही ग्रचेतन प्रवृत्ति होगी। यद्यपि प्रधान कारएगवाद में, फल तक स्वीकारने में कोई दोष नहीं है, क्योंकि प्रधान कृतिमात्र हो तो है। फिर भी वादी को लोक न्याय की दृष्टि से कुछ कहना है। लोक में चेतन ग्राचेतन का व्यवहार है। शरीर घारी ग्रोर ग्रानोकिक जीव चार प्रकार के चेतन हैं। बाकी सब ग्राचेतन हैं। उनकी हष्टि से ही यहां विचार करें तो वे प्रधान के परििसाम नहीं हो सकते, इसके गतिरिक्त और किसी पर विचार ग्रापेक्षित नहीं है।

#### पयोम्बूवच्चेत्तत्रापि ।२।२।३।।

यथा पर्यो विचित्रफेनरचनांकरोति, यथा वा नद्या दजलं स्वतएव स्वन्दत इतिचेत् न, तत्रापि दोहनाधिश्रयणे मेधानां चेतनानामेव सत्वात् । व्याख्यानान्तरेत्वन्नाम्बुवदित्युच्येत् । द्विनीयस्य समाधानं नोभयवादि संम्मतम् ।

जैसे कि जल चिचित्र फेनों की रचना करता है या नदी का जल स्वतः स्पन्दित होता है, वैसे ही यह जगत् प्रधान रचित होकर स्वयं स्वन्दित है, इत्यादि तर्कं भी प्रस्तुत नहीं किए जा सकते, ये दोनों ही दृष्टान्त, चेतन द्वारा स्पन्दित वस्तु के हैं, चेतन मेघों का ग्रस्तित्व इनमें विद्यमान है।

## व्यतिरेकानवस्थितेश्चानपेक्षत्वात् । २।२।४।।

प्रधानस्यान्यापेक्षाभावात् सर्वंदा कार्यकररणमेव, न व्यतिरेकेण तूष्णीमवस्यानमुचितम् । पुरुषाधिष्ठानस्य तुल्यत्वात् सेक्ष्वरस्यसांख्यमतेऽप्यै-ज्व्यां तद्धीनमिति यथास्थितमेव दूषणम् ।

प्रकृति के कत्तू त्व का निराकरएग करके अब उसके स्वतः परिएगम का निराकरएग करते हैं — कहते हैं कि गुएगत्रय साम्यावस्था वाली प्रकृति को परिएगम के लिए किसी की अपेक्षा ग्रवस्य होती है तभी वह क्षुभित होकर कार्य करती है, यदि वह कार्य नहीं करे तब तो उसका चुप बैठना ही उचित है [ ग्रर्थात् यदि वह ग्रार्थ नहीं करे तब तो उसका चुप बैठना ही उचित है [ ग्रर्थात् यदि वह ग्रार्थकर शक्ति के बिना कार्यं करेगी भी तो वह सुव्यवस्थित न होकर ऊटपटांग होगा, इमसे तो न होना ही ठीक है ] यदि पुरुष के ग्रींघष्ठान में वह कार्यं करती है तो भो वही बात होगी, क्योंकि पुरुष के ग्रींघष्ठान में वह कार्यं करती है तो भो वही बात होगी, क्योंकि पुरुष ग्रनन्त हैं, भिन्न रुचि होने से सवत्र नियमित कार्यं नहीं होगा कही कुछ ग्रीर कहीं कुछ होगा। ईश्वर के ग्रस्तित्व को मानने वाले सांख्य मत में जहां ईश्वर का ग्रधिष्ठान स्वीकार करते हैं उसमें भी दोष वैसा का वैसा ही रहता है, क्योंकि उसमें भी ग्रधीन्ता तो प्रवान कीं ही रहती है, ईश्वर को, बह्यवादियों के बहा 'की सी स्वतन्त्रता तो रहती नहीं। वह तो प्रकृति के मनुकूल ही सृष्टि कर सकता है. ग्रलोंकिक सृष्टि तो संभव नहीं है ;

## ग्रन्यताभावाच्च न तृत्यादिवत् ।२।२।४।।

तृगुपारल्वजलानि स्वभावादेव परिग्रामन्त एवमेव प्रध नमिति न मंतव्यम् । ग्रन्यत्र श्टांगादौ दुग्धस्याभावात । चकाराच्चेतन कियाऽप्यति । ततश्च लोकदृष्टान्ताभावादचेतनं प्रधानं न कारगाम् ।

यदि कहें कि-तूग् पल्लव जल झादि खाने पर गाय यादि में जैसे वह स्वतः ही दुग्ध के रूप में परिएामित हो जाते हैं, ऐसे ही यह जगत प्रधान का परि-एाम है। इसे नहीं स्वीकारा जा सकता, श्रुंगी च्रादि में तो तृएा से दूध नहीं होता। फिर तृगादि भक्षरा में गाय ग्रादि चेतन जीव की क्रिया होती है, स्वतः तो परिएााम होता नहीं। लोक में स्वतः परिएााम का प्राइत दुष्टान्त मिलता नहीं इसलिए अचेतन प्रधान कारएग नहीं है।

#### ग्रम्युपगमेऽप्यर्थाभावात् । २।२।६॥

प्रधान कारएगवादांगीकारेऽपि प्रेक्ष्यकारित्वाभावाझ पुरुषार्थः सिद्ध्यति । यदि प्रधान कारएगवाद को मान भी लें तो भी पुरुषार्थं सिद्धि नहीं हो सकती क्योंकि प्रधान में प्रेक्ष्यकारिता का ग्रभाव है [ग्रथोत् प्रधान में विचार शक्ति नहीं है, सृष्टि के कौशल को देखकर ज्ञात होता है कि इसका निर्माएग विचार द्वारा किया गया है]

## पुरुषाश्मवदिति चेत्तथापि । २।२।७।।

प्रधानस्यकेवलस्य कारएगवादो निराकृतः । पुरुषप्रेरितस्य कारएगरव-माशंक्य परिहरति । पुरुषः पंगुरधमारुह्यन्योन्योपकाराय गच्छति, यथा व। मयस्कातं सन्निधिमात्रेएा लौहे कियामुत्पादयति । एवमेव पूरुषाधिष्ठित पुरुषसन्निहितं वा प्रधानं प्रवत्तयिष्यत इति चेत् तथापि दोषस्तदवस्थः । प्रधान प्रेरकत्वं पुरुषस्य स्वाभाविकं, प्रधान कृतंवा ? आद्ये प्रधानस्याप्रयोज-कत्वम् । द्वितीये प्रधानदोषस्तदवस्थः । नित्यसंबंधस्य विशिष्टकारएगत्वे मनिर्मोक्षः । अग्रक्तस्यतु मोक्षांगीकारः सर्वंथानुपपन्नः ।

केवल प्रधान कारएगवाद का निराकरएग कर दिया ग्रब पुरुष प्रेरित कारएग की संभावना का निराकरएग करते हैं। यदि कहो कि- पुरुष ग्रौर प्रक्वित ग्रंघें ग्रौर लगड़ें की तरह एक दूसरे का उपकार करते हुए चलते हैं, या चुम्बक पत्थर के सन्निधिमात्र से लोहे में जैसे स्पदन होता है वैसे ही पुरुष से ग्राधिष्ठित या पुरुष के नैकट्य से प्रधान, सुष्टि करती है। तुम्हारा यह विचार भी ग्रसंगत है, इस प्रकार भी ग्रव्यवस्था होगी। विचार करना होगा कि-- पुरुष जो प्रधान को प्रेरणा देता है वह उसकी स्वाभाविक प्रवृत्ति है या प्रधान की इच्छा से वह ऐसा करता है ? स्वतः तो वह प्रेरणा देगा ही क्यों, उसे प्रयोजन ही क्या है ? यदि प्रधान की इच्छा से देता है तो प्रधान के स्वभावानुसार वह दोषपूर्ण ही होगी, जिससे स्वाभाविक ग्रव्यवस्था होगी। फिर प्रकृति से पुरुष का नित्य संबंध होने तथा सृष्टि में विशेष कारणा रूप होने से पुरुष का कभी प्रकृति से छुटकारा तो संभव है नहीं। ग्रसक्त व्यक्ति के मोक्ष की बात तो कभी मानी नहीं जा सकती।

# अंगित्वानुपपत्ते श्च । २।२।८।।

प्रकृतिपुरुषयोरंगांगित्वे भवेदप्येवम्, तच्चनोपपद्यते पुरुषस्यांगित्वे ब्रह्मवादप्रवेशो मतहानिश्च । प्रकृतेरंगित्वेत्वनिर्मोक्षः ग्रनेन परिह्नतोऽपि मायावादो निर्संज्जानां हृव्ये भासते ।

प्रकृति झौर पुरुप का झंगागीभाव मानने पर भी यही श्रव्यवस्था होगी झतः वह संभव नहीं है। यदि माया को पुरुष का अंगी मानते हैं तो ब्रह्मवाद में प्रवेश हो जायेगा झौर तुम्हारी मत हानि होगी। झौर यदि पुरुष को माया का झंग मानते हैं तो पुरुष का मोक्ष संभव नहीं है। इस प्रकार परिहार हो जाने पर भी यदि मायावाद का आग्रह किया जाय तो वह निर्लज्जता है मौर कुछ नहीं।

# ग्रन्ययानूमितौ च ज्ञशक्तिवियोगात् । २।२।१॥

ग्रन्यथा वयं सर्वमनुमिमीमहे । यथा सर्वेदोषाः परिहृताः भवेयुरितिचेत् तथापि पूर्वज्ञानमक्तिर्नास्तीति मंतव्यम् , तथासति बीजस्यैवाभावान्नित्य-त्वानिर्मोक्षइति ।

हम ग्रापकी सब बातें मानलें श्रौर ग्रापका मत निर्दोष भी मान लें फिर भी यह तो मानना ही पड़ेगा कि सॉब्ट पूर्व में ज्ञान शक्ति नहीं थी (क्योंकि- प्रकृति पुरुष के संयोग से ही तुमने सब कुछ मान रक्खा है।) जब ज्ञान शक्ति नहीं होगी तो बीज के ग्रभाव से सृष्टि की नित्यता सिद्ध होगी ग्रीर फिर सृष्टि की समाप्ति का प्रश्न ही नहीं उठता।

# विप्रतिषेधाच्चासमंजसम् ।२।२।१०।।

परस्परविम्द्धःत्वान्तर्वतिनां पंचर्विशादिपक्षांगीकारात्, वस्तुतस्त्व लौकिककार्यो वेद एव प्रमाणं नान्यदिति ।

सांख्य वाले पच्चीस ग्रादि कई तत्त्व मानते हैं, कोई पचीस, कोई छब्बीस कोई सगत कोई पन्द्रह, कोई ग्यारह कोई चार, कोई सत्रह, कोई सोलह, कोई तेरह। इस प्रकार उनमें स्वयं ही परस्पर मतभेद है। वस्तुतः ग्रलौकिक ग्रर्थ में तो वेद ही एक मात्र प्रमाग्र हैं, कोई दूसर। नहीं।

# **२ ग्रधिकर** ए

# महद्दीर्घवद्वा हुपरिमण्लाभ्याम् ।२।२।११।।

इदानीं परमाणुकारणवादो निरात्रियते । तत्र स्यूलकार्यार्थं प्रथमं परमाणुद्वयेन द्वयणुकमारम्यते, परमाणुद्वयसंयोगे द्वयणुकं भवतीत्थर्थः । तत्रोपर्यधोभावमिलने द्वयणुकं महत् स्यात् द्विगुण परिमाणवत्वात् प्राक्ष्पक्ष्चा-न्मिलने दीर्घवद् वास्यात् । परमाणु परिमाणुं स्त्रस्वं परितोमडलं च उपहा-सार्थं तस्य मतस्यानुवाद: ।

परमाणुकारणवाद का निराकरण करेंगे। वे लोग स्थूल जगत के निर्माण में सब प्रथम दो परमाणुग्रों के संयोग की बात करते हैं उनका कथन है कि दो परमाणुग्रों के संयोग से द्वयणुक होता है उसके ऊपर नीचे द्वयणुकों का संयोग होते होते महत् रूप हो जाता है तथा दो-दो द्वयणुकों के धागे पीछे मिलने से दीर्घ रूप होता है। परमाणु परिमाण में ह्रस्व ग्रोर गोल होते हैं। इनके इस मत की चर्चा केवल उपहास की दृष्टि से की जा रही है।

किमतो यद्येवमतग्राह----इसमें ग्रापको क्या ग्रापत्ति है ? उसका उत्तर देते हैं----

# उभयथापि न कर्मातस्तदभावः ।२।४।१२॥

उभयथापि न, कुतः ! न कर्म, नकारो देहलोप्रदीपन्यायेनोभयत्र संबद्ध्येत । ग्रतो द्वयणुक भावः । उभय शांपिन परमाणु संघट्टनम्, प्रदेशाभावात कल्पना मनोरथमात्रम् । ग्रसंयुक्तांशाभावात् तदेवतत् स्यात् । सयोगजनक कर्मापि न संभ्वति, कारणान्तराभावात् । प्रयत्नवदात्मसंयोगे, ग्रदृष्टवदात्म-संयोगे चाम्युपगम्यमाने निरवयवत्वात् तदेव तत् स्यात् । विद्येषाभागद् विभागस्याश्वक्यत्वाच्च, ग्रतो द्वयणुकस्याभांवः । महत् और दीर्घ दोनों रूप नहीं हो सकते, क्योंकि- परमाणुग्रों में कोई कर्म तो है ही नहीं । सूत्रस्थ नकार देहली दीपक न्याय से दोनों झोर लगेगा । कमंं न होने से दृयणुक भी नहीं हो सकेंगे इसलिए परमाणुग्रों का संघट्टन दोनों रूपों मे संभव नहीं है उसके लिए संघट्टन का कोई स्थान भी तो नहीं है, यह तो केवल कल्पना मात्र है । जब वे मिल नहीं सकेंगे तो जैसे के जैसे ही रहेंगे । उनमें संयोग करने वाला कोई कर्म भी तो स्वतः संभव नहीं है, उसमें कोई दूसरा कारएग तो है नहीं । यदि यह मान लें कि वे स्वतः प्रयास करके ग्रापस में मिल जाते हैं ग्रथवा उनका ग्रापसी मिलन दैवात् हो जाता है, वो भी तो नहीं हो सकता क्यों कि उनमें झवय-वत्व भी तो नहीं हैं, वे तो जैसे हैं वैसे ही रहते हैं । न कोई विशेष रूप है और न उनका विभाग ही शक्य है, इसलिए उनमें द्रयणुक रूप संभव नही है ।

### समवायाभ्युपमगाच्च साम्यादनवस्थितेः । २।२।१३।।

परमार्ग्युद्वयगुकयोः समगायोऽगीक्रियते, स संबधिनोरवस्थानमपेक्षते संबंधस्योभयनिष्ठत्वात् स च नित्यः सदा संबधिसत्वमपेक्षते, स्रतोऽपि न द्वयगुक उत्पद्यते । किंच समवायो नांगीकर्त्तुं शक्यः, संयोगेन तुल्यत्वात् । संबंधत्वात्तस्य । यथा संबंधिनिसंबंन्धान्तरापेक्षा एवं समवायस्यापि तथा सत्यनवस्थितिः ।

ये लोग परमाणु और द्वयणुक में समवाय संबंध मानते हैं, यह संबंध, संबंधी के ग्रवस्थान की ग्रपेक्षा रखता है क्योंकि संबंध उभय निष्ठ होता है, वह भी नित्य ग्रोर सदा संबंधित्व की ग्रपेक्षा रखता है, इस लिए भी द्वयणुक की उत्पत्ति संभव नहीं है। समवाय भी नहीं मान सकते क्योंकि इसमें संयोग से तुल्यता होती है। क्योंकि उसका उससे संबंध होता है। जैसे कि-संबंध में, संबंधांतर ग्रपेक्षित होता है, वैसे ही समवाय की भी वैसी स्थिति होती है, उस स्थिति में ग्रनवस्था होगी।

# नित्यमेव च भावात् । २।२।१८॥

परमाणोः कारणान्तरस्य च नित्यमेब भावात् सदा कार्यं स्यात् ।

परमाणु कोर अन्य कारए नित्य मानते हो इसलिए सुष्टि भी सदा रहनी चाहिए [किन्तु ऐसा है नहीं]

# रूपादिमत्वाच्च विपर्यायोऽदर्शनात् । २।२।११।।

यद्रूपादिमत् तदनित्यम् । परमाग्गोरपिरूपादिमत्वात् विपर्यंयः । म्रनित्यत्वपरमाग्गुत्वं च । न च प्रमाग्गबलेन तदतिरिक्ते व्याप्तिरिति वाच्यम्, ग्रदर्शनात्, कार्यानुपपत्तिः श्रुत्यैव परिहृता ।

रूपवान वस्तु ग्रनिस्य होती है, प्रमाएा भी रूपवान हैं, रूपवान होने से सब उलट जाता है क्योंकि वे ग्रनित्य सिद्ध होते हैं। प्रमारा के बल से उनके स्वरूपान्तर की कल्पना संभव नहीं है क्योंकि वे श्रदृश्य होते हैं।

# उमयथापि दोषात् २।२।१६।।

परमाणूनां रूपादिमत्वेन तदभावे च दोषः । एकत्रानित्यत्वमन्यत्र कार्यं-रूपस्यनिर्मूलत्वं च । हरिद्वाचूर्एंसम्बन्धे रूपान्तरस्य जननाद् विरोधोऽपि चकारार्थंः :

परमाएगुग्रों को रूपवान ग्रीर विनारूपवाला दोनों प्रकार से मानने में ग्रसंगति ३ । यदि वे रूपवान हैं तो एकत्र होने पर उनकी ग्रनित्यता निश्चित होती है. कार्य रूप वस्तु की निमूँलता (रूप रहितता) कैसे सम्भव है । हरिद्राचूर्ण के संयोग से जैसे रूप बदलता है, वैसा मानने पर भी विरुद्धता होगी ।

### अपरिग्रहाच्चात्यंन्तमनपेक्षा ।२।२।१७।।

सर्ववैदिकानामपरिग्रहाच्चात्यन्तं सर्वथा नापेक्ष्यते ।

ग्राचार्यं इस मत को दूषित मानते हैं सो बात नहीं है ग्रपितु वैदिक मत भ्रष्ट न हो इसलिए उसकी उपेक्षा करते हैं ।

### ३ ग्रविकरण

# समुदाय उभयहेतुकोऽपि तदप्राप्तिः ।२।२।१८।।

ग्रतः परं बाह्यमतनिराकरएाम् । ते समुदायद्वयं जीवभोगार्थं संहन्यत इति मन्यन्ते । परमागुसमूहः पृथिव्यादिभूतसमुदाय एकः रूपादिस्कन्ध समुदायम्चापरः । रूपविज्ञानवेदनासंज्ञासंस्कारग्नंजकाः पंचस्कन्धाः । तदुभयसम्बन्ध जीवस्य संसारः । तदपगमे मोक्षः । तत्र उभयहेतुकेऽषि समुदायजीवस्य ग्रप्राप्तिः । क्षणिकत्वात् सर्वक्षणिकत्वे जीवमात्रक्षणिकत्वे वा तदप्राप्तिः ।

I

ध्रब बौढों के वाह्यार्थानुमेयवाद का निराकरएा करते हैं वे लोग जीव भोग के लिए दो समुदाय की सहति मानते हैं। एक तो परमाएग्रुओं के समूह रूप पृथिवी, जल, तेज, वायु का समुदाय दूसरा रूपादि स्कघों का समुदाय । रूप, विज्ञान, वेदा, संज्ञा धौर संस्कार नामक पांच स्कन्ध मानते हैं। इन दोनों समुदायों के संबंध से जीव का संसार से संबंध मानते हैं, यदि इन दोनों का संबध जीव से ध्रलग हो जावे तो जीव का मोक्ष हो जावे। किन्तु ये सबको क्षणिक मानते हैं तो ये दोनों समुदाय जीव से संबद्ध हो कैसे सकते हैं, फिर जीव भी तो क्षणिक होगा. उसका संबंध कैसे हो पावेगा ?

## इतरेतरप्रत्ययत्वादिति चेन्नोत्पत्तिमात्रनिमित्तत्वात् । २।२।१९।।

क्षणिकत्वेऽपि पूर्वपूर्वस्योत्तरोत्तरप्रत्ययविषयत्वात् कारणत्वात् सन्ततेरेव जीवत ाज्जडत्वाच्च न काप्यनुपपत्तिरितिचेन्न उत्पन्त्मिग्नतिमित्तत्वात् । ग्रनुसंघानाभ्युपगमे स्थिरत्वापत्तिः । संबंघवियोगार्थं को वा यतेत् ? स्थैर्या-भावात् समुदायानुपपत्तित्त्च ।

क्षणिक होते हुए भी वे परस्पर होने वाले प्रत्येक के कारण होते हैं ग्रथीत् पूर्व, परमाणु, उत्तरोत्तर कम से कारण हैं, पिछला ग्रणु ग्रगले ग्रणु को उत्पन्न कर समाप्त हो जाता हैं, इस प्रकार सन्तति कम से जड ग्रौर जीव की उत्पत्ति विनाश, विनाश ग्रौर उत्पत्ति होती रहती है इसलिए कोई ग्रडचन नहीं है। ऐसा करना भी संभव नहीं है, क्योंकि वे केवल उत्पन्न मात्र ही तो करने हैं, संगठन तो नहीं करते। विज्ञान संतति जीव को पूर्व कालीन प्रिय प्रप्रिय वस्तुग्रों की प्रतीत होती है उससे तो स्थिरत्व की बात समफ में आती है यदि स्थिर न मानें तो वेदनादि स्कन्धनात्मक सार की सिद्धि कैसे होगी ? दूसरी बात, संतति रूप जीव की क्षणिकता मानने से स्थैयँता का ग्रभाव होगा तो फिर रूपादि स्कंघ संबंघ को समाप्त करने का प्रयास कौन करता है। स्थैयं नहीं होगा तो समुदाय नहीं हो सकता।

# उत्तरोत्पादे च पूर्वनिरोधात् । २।२।२०॥

उत्तरौत्पत्तिरपि न संभवति, उत्पन्नस्य खलूत्पादकत्वम् ग्रतउत्तरोत्पत्ति समये पूर्वस्यनष्टत्वात् उत्पत्तिक्षण् एव स्थितिप्रलयकार्यंवारणसर्वा गीकारे विरोधादेकमपि न स्यात् । उत्तरोत्पत्ति भी संभव नहीं है, क्यों कि - उत्पन्न की भी तो उत्पादकता है, इसलिए उत्तरोत्पति के समय, पूर्व तो नष्ट हो चुकता है, उत्पत्ति के समय ही स्थिति और प्रलय, ग्रर्थात् कार्य और कारएा एक साथ करेंसे मानते हो ? यह तो विरुद्ध बात है, दौनों में से एक भी नहीं हो सकते ।

# असति प्रतिज्ञोपरोधो यौगपद्यमन्यथा ।२।२।२१॥

एकाक्षणिकत्व प्रतिज्ञा । अपरा चतुर्विधान् हेतून प्रतीत्य चित्तचैत्ता उत्पद्यन्त इति वस्तुनः क्षणांतरसंबधप्रथमप्रतिज्ञः नश्यति । प्रसति द्वितीया । द्वितीया चेन्नांगीक्रियते तदा प्रतिबंधाभावात् सर्वं सर्वंत एक देवोत्पद्येन ।

एक तो क्षिणिकत्व मानते हैं, दूसरे चार प्रकार के हेतुओं की प्रतीति से चित्त और चैत्त की उत्पत्ति मानते हैं। वस्तु के क्षणांतर सम्बन्ध से तो प्रथम प्रतिज्ञा नष्ट हो जाती है। यदि हेतु के बिना फलोत्पत्ति मानें तो द्वितीय प्रतिज्ञा नष्ट हो जाती है। यदि द्वितीया को नहीं मानते तो प्रतिबन्ध का श्रभाव हो जाता है, फिर तो सब, यब जगह एक साथ उत्पन्न होंगें।

### प्रतिसंख्याप्रतिसंख्या निरोधाप्राप्तिरविच्छेदात् ।२।२।२२१।

धपि च वैनाशिकाः कल्पयन्ति, बुद्धि बोघ्यत्रयादन्यत् संस्कृतं क्षणिकं चेति । त्रयं पुनर्निरोधद्वयमाकाशश्च । तत्रेदानीं निरोधद्वयांगीकारं दूषयति ।

प्रतिसंख्यानिरोधो नाम भावानांबुद्धिपूर्वको विनाशः विपरीतोऽप्रति संख्यानिरोधः । त्रयमपि निरुपाख्यम् । निरोधद्वयमपि न प्राप्नोति, संतते-रविच्छेदात् । ग्राद्योनिरोधः पदार्थविषयको व्यर्थः । द्वितीयः क्षणिकांगी-कारैणैव सिद्धत्वानांगीकत्तेव्यः ।

सर्वानित्यवादी कल्पना करते हैं कि बुद्धि वोध्य तीन तत्वों के ग्रतिरिक्त सब संस्कृत भ्रयति व्यवहार योग्य झौर क्षणिक हैं। दो निरोध झौर एक ग्राकाश ये तीन तत्व हैं। इस जगह दोनों निरोधों की मान्यता का निराश करते हैं। भावों के बुद्धि पूर्वका विनाश का नाम प्रतिसंख्या निरोध है, इससे बि परीत ग्रप्रतिसंख्या निरोध है। तीनों ही विचारणीय है। दोनों निगोघों में भी प्राप्ति सम्भव नहीं है क्योंकि इसमें सन्तति का विच्छेद नहीं होता । पहिला निरोध पदार्थं विषयक होने से व्यर्थ है, दूसरा क्षणिक वाद को मानने से ही ग्रसिद्ध है इसलिए वह भी मान्य नहीं हो सकता ।

#### उभयथा च दोषात् ।२।२।२३।।

प्रतिसंख्यानिरोधान्तर्गताविद्याविनाशे मोक्ष इति क्षणिकवादिनो मिथ्यावादिनइच मन्यन्ते । ग्रविद्यायाः सपरिकराया निर्हुतुकविनाशे शास्त्र वैफल्यम् । ग्रविद्यातत्कार्यातिरिक्तस्याभावान्न सहेतुकोऽपि । नहि बन्ध्यापुत्रेण रज्जुसर्पोनश्यते । ग्रत उभयथापि दोषः ।

प्रतिसंख्यानिरोध में अविद्या विनाश से मोक्ष की सम्भावना क्षणिक-वादी और मिथ्यावादी दोनों ही मानते हैं। पर वह सपरिकरा भविद्या किन हेतुओं से नष्ट होती है ? इसकी कोई चर्चा नहीं है इंसलिये यह शास्त्र इसमें ग्रसफल है। यदि इनकी ग्रविद्या का किन्हीं हेतुओं से नष्ट होना सम्भव भी हो तो, अविद्या के कार्यं के ग्रतिरिक्त तो कोई वस्तु इनकी अविद्या में है नहीं जिसके नाश की बात ये करते हैं। अविद्या के कार्य तो स्वतः ही अल्पकालिक होते हैं, स्नके नाश की चर्चा ही क्या है ? ये तो वैसी ही बात हुई जॅमे कोई मूर्ख कहे कि बन्ध्या के पुत्र ने रस्सी रूपी सर्प का नाश कर दिया इस प्रकार दोनों प्रकार से यह दोषपूर्या मत है।

# ग्राकाशे चाविशेषात् ।२:२!२४!।

यच्चोक्तमाकाश्रमप्यावरणाभावो निरुपाख्यपिति तन्न श्राकाशेऽपि सर्वंपदार्थंवद् वस्तुरवव्यवहारस्य विशेषात् ।

जो यह कहते हैं कि ग्राकाश का ग्रावरणाभाव भी निरूपणीय है, वह ग्रसंगत बात है, ग्राकाश में भी सब पदार्थों की तरह साधारणतः वस्तुत्व व्यवहार होता ह।

### ग्रनुस्मृतेश्च ।२।२।२१!।

सर्वोऽपि क्षग्णिकवादो बा<sup>षि</sup>तः । स एवायं पदार्थं इत्यनुस्मरणा**त् ।** ग्रनुभवस्मरणयोरेकाश्रयत्वमेकविषयत्वं **च** । समस्त क्षणिकवाद निरस्त हो चुका, ग्रब उस पर पुनः तत्त्वतः सूक्ष्म विचार कहते हैं । क्षणिक वादी, सब कुछ क्षणिक मानते हुए ग्रनुभविता ग्रीर ग्रनुभूतिविषय की सादृश्यता बतलाते हैं, यह ग्रसंगत वात है, इसमें तो ग्रनुभव ग्रीर स्मरण दोनों की एकाश्रयता ग्रीर एक विषयता हो जावेगी ।

# नासतोऽदृष्टत्वात् ।२।२।२६॥

अपि च । नानुपमर्द्य प्रादुर्भावं वैनाशिका मन्यन्ते । ततक्ष्चासतोऽलीकात् कार्यं स्यात् । तन्न, ग्रद्दष्टत्वात् । नहि शशश्युँगादिभिः किंचिद् कार्यं दुश्यते ।

ऊपर के ग्राठसूत्रों से वैनाशिकों के ग्रभिमत क्षणिकवाद का निराकरण करके ग्रव उनकी ग्रभिमत ग्रभाव से भावोत्पत्ति की बात का निराकरण करते हैं ! उन लोगों का एक सूत्र है ''न,नुपमृद्य प्रादुर्भावात्'' उसमें वे ग्रनुमर्च रहित प्रादुर्भाव की सिद्धि करते हैं । ग्रौर ऐसा मान कर वे सारा कार्य असत् ग्रौर ग्रलीक कहते हैं । ये बात समफ में नहीं आती, ऐसा कहीं देखने में नहीं ग्राता, शशप्र्युंगादि कार्य कहीं देखे नहीं जाते ।

एवं सतः कारएएत्वं पूर्वपाद उपपाद्यासतः कारएएत्वं निराक्करंग व्यास-चरणैः वेदानामव्याकुलत्वे संगादिनेऽपि पुनदेँत्यवगामोहनार्थं प्रवृत्तस्य भग-वतो बुद्धस्याऽज्ञया ''त्वंचरुद्र महाबाहो मोहशास्त्राणि कारय, ग्रतथ्यानि वितथ्यानि दर्शयस्व महाभुज । स्वागमैः कल्पितस्त्वंच जनान् मद्विमुखान् कुरु'' इत्येवंरूपया महादेवादयः स्वांधेनावतीय वैदिकेषु प्रविश्य विश्वासार्थं वेदभागान् यथार्थानपि व्याख्याय सदसद्विलक्षणायसदपरपर्यायामविद्यां सर्वकारएएत्वेन स्वीकृत्य तन्निवृत्त्यर्थं जातिभ्रं शरूपं संन्यासपाखण्डं प्रसार्यं सर्वमेव लोकं व्या मोहितवन्तः । व्यासोऽपिकलहं क्रत्वा शंकरं धप्त्वा तूष्णी-मास । भ्रतोऽग्निना मया सर्वतः सदुद्धारार्थं यथाश्रुतानि श्रुति सूत्राणि योजयता सर्वो मोहो निराकृतमिति नात्रोच्यते ।

भगवान घ्यास देव ने प्रथम पाद में सत् कारएगवाद का उपपादन करके ग्रसत् कारएगवाद का निराकरएा करके श्चुतियों का सामंजस्य स्थापित कर दिया फिर भी देत्य मोहन के लिए प्रवृत्त भगवान् बुद्धकी आज्ञा से हे महाबाहु रुद्र ! तुम मोह शास्त्र बनाग्रो जिसमें ग्रतथ्य और वितथ्य का प्रदर्शन करो ग्रपने मनः कल्पित ग्रागम की रचना करके लोगों को मुफसे विमुख करो । इस ग्राज्ञासे महादेव ने ग्रगने ग्रंश से ( शंकराचार्य के रूप में ) अवतार लेकर घंदिकों में घुसकर विश्वास जमाने के लिये वेदों की यथार्थ ब्याख्या करके सदसद विलक्षण असद की ही दूसरी मूर्ति ग्रविद्या को सर्वं कारण के रूप में स्वीकार कर उसकी निबृत्ति के लिये जाति भ्रं शरूप पाखण्ड मार्ग संन्याम को फैलाकर सारे लोक को व्यामोहित कर लिया । व्यास ने भी उनसे कलह करके शंकर को शाप देकर मौन भाव धा ण किया । ग्रब ग्रन्मि रूप मैंने हर प्रकार से सत का उद्धार करने के लिए यथ श्वुन श्रुतिसूत्रों को सुसंगत करके समस्त शंकान्त्रों का निराकरण कर दिया यह जानना चाहिए । प्रथम ग्रघ्याय में ही शंकर मत को देने हुए विस्तार से उसका निराकरण कर चुका हँ इसलिए यहाँ नहीं कर रहा हूँ।

# उदासीनानामपि चैवं सिद्धिः ।२।२।२७ ॥

यद्यभावाद् भावोत्पत्तिरंगीक्रियतं तथा सत्युदासीनानामपि साधन रहितानां सर्वोऽपि घान्यादिः सिद्धयेत् **प्र**भावस्य सुलभत्वास् ।

यदि ग्रभाव से भावोत्पत्ति मान ली जाय तो साधन रहित ग्रालसियों को भी धान्यादि सब पके पकाये मिल जावेंगें, जिन वस्तुश्रों के ग्रभाव की बात है वो तो रहेगी नहीं सब कुछ सुलभ रहेगा।

# नाभाव उपलब्धेः ।२।२।२८

एवं कारणासत्वं तिराक्वत्य, विज्ञानवाद्यभिभत प्रपंचासत्यत्वं निराकरोति ।

कारिएाासरववाद का निराकरएा करके ग्रब बौढ़ों के विज्ञानवादी योगाचार के प्रपंच ग्रसत्यत्व का निराकरएा करते हैं।

स च ज्ञानातिरिक्तः प्रपंचोनास्तीत्याह । तन्न अस्य प्रपंचस्य नाभावः, उपलब्धः, उपलभ्यते हि प्रपंचः यस्तूपलभमान एव, नाहमुपलभ इति वदति, स कथमुपादेयवचनः स्यात् । वे कहते हैं कि ज्ञान के अतिरिक्त प्रपंच का अस्तित्व नहीं है । ये बात समफ में नहीं आती, इस प्रपंच का अभाव तो है, नहीं इसकी तो प्रत्यक्ष उपलब्धि हो रही है, इसको देखते हुए भी यदि कहें कि नहीं देख रहे हैं तो आपके इस कथन को क्या उपादेयता है।

# वैधम्यच्चि न स्वप्नादिवत् ।२।२।२६॥

ननूपलब्धि मात्रेएा न वस्तु सत्वम् । स्वप्नमायाभ्रमेप्यन्यथा दृष्टत्वादिति चेत्, न वैधर्म्यात् स्वप्नादिषु तदानीमेव स्वप्नान्ते व वस्तुनोऽन्यक्षाभावोपल म्भात् । न तथा जागरिते, वर्षानन्तरमपि दृश्यमानः स्तम्भः स्तम्भ एव । स्वस्य मोक्षे, प्रवृत्ति ब्याधातश्चकारार्थः ।

यदि कहें कि— उपलब्धि होने मात्र से वस्तु की सत्यता सिद्ध होती हो ऐसा कोई नियम नहीं है, यह जगत तो, जैसे स्वप्नमाया च्रमात्मक है, वैसे ही है। यह कथन भी सुसंगत नहीं हैं, स्वप्न ग्रौर जागरित दोनों में बड़ा भेद है, जगत की ग्रनुभूति तो जागरित ग्रवस्था में स्पष्ट होती है। स्वप्न दृष्ट वस्तु तो स्वप्नान्त होने से बाद अदृष्ट हो जाती है किन्तु जगत में जो श्रनुभूति होती है वह तो निरन्तर होती रहती है, ग्राज का देखा हुग्रा स्तम्भ, एक वर्ष बाद भी स्तम्भ ही देखा जाता हैं। दूसरी बात ये हैं कि ग्रपने मोक्ष में भी ऐसी छमात्मक प्रबृत्ति, घातक होगी [ ग्रर्थात् जब सब कुछ ग्रसत्य ही है तो, बन्धन ही किसका है जिससे मुक्त होने की बात हो !]

# न भात्रोनुपलब्धेः ।२।२।३०।।

यदप्युच्यते, बाह्यार्थंथ्यतिरेकेएापि वासनया ज्ञानवैचित्र्यं भविष्यतीति । तन्न, वासनानां न भाव उपपद्यते । त्वन्मन्ते बाह्यार्थस्यानुपल॰घेः । उपलब्धस्य हि वासना जनकत्वं, श्रनादित्वेत्वन्धपरंपरान्यायेनाप्रतिष्ठेव । श्रर्थंव्यतिरेकेएा वासनाया ग्रभावात् वासनाव्यतिरेकेएाप्यथोपलव्धे रन्वयव्यतिरेकाभ्यामर्थसिद्धिः ।

क्षिएाक विज्ञानवादियों का जो यह कथन है कि---जागतिक वाह्य विषयों से भी वासनात्मक विचित्र ज्ञान होता है। उनका यह कथन भी प्रसंगत है, वासनाम्रों से भाव नहीं होगा क्योंकि — नुम्हीं तो वाह्य वस्तु को निस्तत्व कहते हो स.यवान् मानने पर ही वाह्य पदार्थ वासना जनक हो सकते हैं किन्तु वासना तो ग्रनादि है, ग्रतः ग्रन्ध परम्परा की तरह वह कही भी रुकेगी तो है नहीं [ग्रर्थात् जैसे एक ग्रन्ध के पीछे दूसरा और दूसरे के पीछे तीसरा इत्यादि ग्रनेक ग्रन्धे बिना देखे चलते चले जाते हैं वैसे ही बिना किसी साधना के वासनात्मक विचित्र ज्ञान में ग्राबद्ध ये जीव जगत को देखते हुए चवे जावेंगे, मुक्त तो हो न सकेंगे ] यदि विषयो के व्यतिरेक से वासना होती है तो, स्वप्न में देखी हुई वस्तु जैसे जागरितावस्था में ग्रदृष्ट हो जाती है, व से ही, तुम्हारे कथनानुसार जब जगत ग्रसत्य है तो तज्जन्य वासना भी फूठी ही है, फिर उससे घबड़ाते क्यों हो ? यदि वासना के व्यतिरेक से होगी, ग्रर्थात जब वासना होगी तो विषय होंगे और जब वासना न होगी तो विषय न होंगे । इस प्रकार यह सारा जगत वासना निर्मित ही सिद्ध हुग्रा, ये क्या ग्रनर्गल प्रलाप है ।

#### क्षणिकत्वाच्च ।२।२।३१।।

वासनाया ग्राधारोऽपि नास्ति, श्रालयविज्ञानस्य क्षकणित्वात् बृत्ति 'विज्ञानवत् । एवं सौत्रांतिक विज्ञानवादी न प्रत्युक्तः । माघ्यमिकस्तु माया-वादिवदसंबद्धभाषित्वादूपेक्ष्य इति न तिराकि रत ग्राचार्योण ।

वासना का कोई स्थिर ग्राघार भी तो नहीं है, क्योंकि--इनके मत में जैसे वृत्ति विज्ञान क्षणिक है वैसे ही ग्रालय विज्ञान भी क्षणिक है। इस प्रकार सौत्रांतिक विज्ञानवादी भी सही मार्ग पर नहीं है। माध्यमिक, बायावादियों की सी ऊटपटांग बाते करते हैं इसलिए ग्राचार्य ने उनका निराकरणा ही नहीं किया।

# सर्वथानुपपत्ते श्च ।२।२।३२॥

कि बहुना ? बाह्यवादो यथा यथा विचार्यते तथा तथा श्रसम्बद्ध सेवेत्यलं विस्तरेग्र । चकाराद् वेद विरीधो मुख्यः । कहाँ तक कहें, बाह्यवाद पर जितना जितना विचार करो उतना उतना ग्रसम्बद्ध प्रतीत होता है इस लिये ग्रब ग्रौर अधिक विस्तृत विचार नही करोंगे, ये वेद विरुद्ध तो है ही।

### ४ ग्रधिकरण

#### नेकस्मिन्न संभवात् ।२।२।३३॥

विवसन समयो निराक्रियते । ते ह्यन्तनिष्ठाः प्रपंचे उदासीनाः सप्त विभक्तीः परेच्छया वदन्ति । स्याच्छब्दोऽभीष्टवचनः, ग्रस्तिनास्त्यवक्तव्यानां प्रत्येकसमुदायाम्यां स्यात्पूर्वंकः सप्तप्रकारो भवति, तदेकस्मिन् योजयन्ति । तद् विरोधेनासंभवादयुक्तम् ।

अब निर्वस्त्र जैन मत का निराकरएए करते हैं। वे लोग ग्रन्तनिष्ठ प्रपंच से उदासीन होकर सप्त विभक्ती की बात ग्रवश होकर करते हैं, स्यात् शब्द उन्हे अभीष्ट है। अस्ति नास्ति कहते हुए प्रत्येक समुदाय को वो स्यात् पूर्वक कहते हैं, इस प्रकार उनके सात प्रकार हैं, उन सबको एक में ही जोड़ते हैं। परस्पर विरुद्धतायें एक में कदापि सम्भव नही हैं, इसलिए यह असंगत मत है।

### एवं चात्माऽकात्स्न्यंम् ।२।२।३४॥

ननु ग्थं बहिरुदासीनस्य तद्दूषग्रामत म्राह । एबमपि सति स्वात्मनो वस्तु परिच्छेदादकात्स्न्यंम् सर्वत्वम् ।

अथवा शरीर परिमारा म्रात्मा चेत तदा सर्वं शरीरारामतुल्यस्वादात्मनो न कारस्न्यं न क्वरस्नशरीर तुल्प्रत्वम् ।

जब वे बाह्य जगत से उदासीन ही हैं तो उनके मत में क्या दोष है ? इस पर कहते हैं कि—--उदासीन होने पर भी, ग्रात्मा जब जागतिक वस्तुग्रों से भिन्न है तो सर्वरव तो सम्भव है नहीं ।

यदि झारमा शारीर के झाकार का है तो सारे शरीर एक से तो होते

नहीं ग्रतः ग्रात्मा की समानता की बात नहीं बनती, समान बस्तु शरीर ग्राकार की हो नहीं सकती।

# न च पर्यायादप्यविरोधो विकारादिभ्यः ।२।२।३४॥

शरीरार्णामवयवोपचयानुसारेणात्मनोऽपि देवतिर्यंङ्मनुष्येषु श्रवयवोप-चयाम्यां तत्तुल्यता स्यात् । तथासति पर्यायेणाविरोष इति न वक्तव्यम् । तथासति विकारापत्तेः । संकोचविकासेऽपि विकारस्म दुष्परिहरत्वात् ।

यदि ग्रात्मा को शरीरानुसार मानेंगे तो शरीरों के ग्रवयनों के ग्रनुसार ग्रात्मा भी देव पशु ग्रौर मनुष्यों में छोटा वड़ा होगा, ऐसा होने में पर्यायानुसार ग्रविरुद्धता रहेगी यह नहीं कह सकते, ग्रौर ऐसा होने में गात्मा विक्वत सा हो जायगा। संकोच विकास में विकार को हटाया नहीं जा सकता।

# **अन्त्यावस्थितेश्चोभयनित्यत्वादविशेषः** । २।२।३६॥

श्रन्त्यावस्थितेमुक्तिसमयावस्थितिस्तस्माद् हेतोः । पूर्वदोष परिहाराय च उभय नित्यत्वं भवेदर्गुत्वं वा, महत्वं वा । उभयथापि शरीरपरिमागो न भवतीति न तवार्थं सिद्धिः ।

जैन अन्तिम मोक्षावस्था में जीव का परिमारा नित्य मानते हैं, जब दोनो ही अवस्थायें नित्य हैं तो वह जीव कहीं अरा परिमारा का और कहीं महत् परिमारा का निश्चित होता है। यह तो कुछ बात न हुई मोक्ष की विद्येषता ही क्या होगी ?

# ४ म्रधिकरण

# पत्युरसामंजस्यात् । २। २। ३७॥

पराभिप्रेतांश्जडजीवान्निराक्वत्येश्वरं निराकंरोति । वेदोक्तादणुमात्रेऽपि बिपरीतं तु यद् भवेत्, तादृष्टवा स्वतन्त्रं चेदुभयं मूलतो मृषा । तार्किकादि-मतं निराकरोति ।

नास्तिकों के जड़ जीव का निराकरण करके अब ईश्वर कारणवाद का निराकरण करते हैं। वैदिक सिद्धान्त से प्रणुमात्र भी जो मत विपरीत होता है, या उसी प्रकार उससे बिलकुल भिन्न स्वतंत्रमत होता है, वे दोनों ही मूल से ही गलत हैं। इसलिए ग्रब तार्किकों के मत का निराकरण करते हैं।

पतिश्चेदीश्वरस्तस्माद् भिन्तस्तदा विषमकरणात् वैषम्य-नैर्घृण्ये

स्याताम् । कर्मापेक्षायां त्वनीश्वरं युक्तिमूलत्वाद्दोषाः, ग्रसामंजस्या**द्** हेतोर्ने पतित्वेनेश्वरसिद्धिः ।

यदि ईश्वर को जीवों का पति मानते हैं तो भिन्न भी मानना होगा, तब विषम सृष्टि करने के कारण उस ईश्वर पर निर्दयता का दोष भी घटित होगा। यदि सृष्टि की विषमता में कर्म को ग्रपेक्षित मानते हैं तो ईश्वरता खंडित होती ह। इस प्रकार यह मत ग्रसंगत है। ईश्वर का पतीत्व सिद्ध नहीं होता।

## सम्बन्धानुपपत्ते क्ष्य ।२।२।३८।।

जीवद्गह्मग्गोविभुत्वादज संयोगस्यानिष्टत्वात् पतित्वानुपपत्तिः । तुस्यत्वादप्यमुपपत्तिरित्ति चकारार्थः ।

जीव और ब्रह्म को विभु मानते हो तो वह ग्रज सिद्ध होते हैं, ग्रज का संयोग ग्रनित्य होता है, ग्रतः ईश्वर का पतित्व सिद्ध नहीं होता। ईश्वर जीव को समान मानने सेभी पतित्व सिद्ध नहीं होता।

## ग्रधिष्ठानानुपपत्ते श्च १२१२१३६१।

स चेश्वरो जगत् कर्त्तृत्वेन कल्प्यमानो लौकिकन्यायेन कल्पनीयः । स चाघिष्ठत एव किंचित् करोतीतीश्वरे ऽप्यधिष्ठानमंगी कत्त<sup>\*</sup>व्यम् । तस्मिन् कल्प्यमाने मतविरोधऽनवस्था असंभवश्च ।

यदि उस इँश्वर की अगत के कर्त्ता के रूप में कस्पना करते हो तो लौकिक कर्त्ता की तरह ही कर सकते हो । वह भी अधिष्ठित होकर ही कुछ कर सकता है, इसलिए ईंश्वर में भी अधिष्ठान स्वीकारना होगा। उसकी कल्पना में फिर मत विरोध और ग्रनवस्था दोष होगा।

### करणवच्चेन्न भोगादिभ्यः ।२।२।४०।।

करएगवदंगीकारे श्रसंबंधदोषः परिहृतो भवति तच्च न युक्तम्, भोग।दि प्रसक्तेः ।

यदि ईंश्वर को करए। की तरह स्वीकार करते हो तो ग्रसंबंध दोष हट

जाता है, जो कि ठीक न होगा । उससे ईश्वर में भोगासक्ति सिद्ध होगी ।

### ग्रन्तवत्वमसर्वज्ञतावा ।२।।२।४१।।

ईंश्वरः प्रकृति जीव नियमार्थमंगीकृतः । तत्तु तयोः परिच्छेदे स भवति । तत्तत्व लोकन्यायेन जीवप्रकृत्योरन्तवत्वं भवेत् । ततः च म्रनित्यातायां मोक्ष णास्त्र वैफल्यम् । एतद्दोष परिहाराय विभुत्वनित्यत्वेऽगीकियमाखे सम्बन्धाभावादस्वँज्ञतावा स्यात् तस्मादसंगतस्ताकिव । धा ।

तार्किक ईश्वर को केवल जीव धौर प्रकृति नियमन करने वाला ही मानते हैं। वह नियमन भी जभी संभव है जबकि जीव धौर जड़ की इयत्ता हो। इक्षलिए नियमन के लिए उनकी इयत्ता माननी पड़ेगी। इयत्ता मानने से, लौकिक वस्तुओं की तरह इन्हें भी अन्तवान मानना पड़ेगा। अन्तवान वस्तु ग्रनित्य होती है, इसलिए मोक्ष की बात कहना व्यर्थ है। यदि इस दोष का परिहार करने के लिए टोनों का विभुत्व और नित्यत्व स्वीकारो तो ईश्वर का सष्यन्घ विच्छेद हो जायगा थौर उसकी ग्रसर्वज्ञता सिद्ध होगी। इसलिए तार्किक बाद ग्रसंगत है।

### उत्पत्यसंभवात् ।२।२।८२॥

भागवतमते कंचिदंशं निराकरोति । ते च चतुव्यूं होत्पर्तिा वदंति । वासुदेवात् संकर्षणस्तस्माद्प्रद्युम्नस्तस्मादनिरुद्धः-इति । तत्रैतेषामीश्वरत्वं सर्वेषामुतसंकर्षणस्यजीवत्वं, ग्रन्याभ्यत्वं उत्पत्तिपक्षे, जीवस्योत्पत्ति। संभवति । तथासति पूर्ववत् सर्वनाशः स्यात् ।

भ।गवत मत के कुछ ग्रंग का निराकरण करते हैं, वे चतुव्यूं ह की उत्पत्ति बतलाते हैं। वासुदेव से संकर्षण, उनसे प्रयाम्न उनसे ग्रनिरुद इनमें सब को ईश्वर और संकर्षण को जीव कहते हैं। इसमें जो एक ' दूसरे से उत्पत्ति की बात है वह समक में नहीं ग्राती। जहाँ तक उत्पत्ति की बात है जीव की उत्पत्ति तो होती नहीं। यदि ऐसा मानेंगे तो वह ग्रनित्य सिद्ध होगा, फिर मोक्ष मी बात भी श्रसिद्ध होगी सारा मत ही "वंस हो जायगा।

# न च कत्तुः करणम् । २। २। ४३।।

#### न चकर्त्तुः करणम् ।२।२।४३॥

कर्त्तुः संकर्षण संज्ञात् जीवात् प्रद्युम्न संज्ञकं मन उत्पद्यते इति । तल्लोके न सिद्धम् ; नहि कुलालाद् दण्ड उत्पद्यत इति, चकारादग्रिमस्य निराकरणम् ।

कर्त्ता संकर्षण नामवाले जीव से प्रद्युम्न नामवाले मन की उत्पत्ति कहते हैं, ये बात लौकिक दृष्टि से भी ठीक नहीं है, कहीं भी कुलाल से दण्ड की उत्पत्ति नहीं देखी जाती, यही बात अनिरुद्ध नामक अहंकार की उत्पत्ति में भी है।

#### विज्ञानादि भावे वा तदप्रतिषेधः ।२।२।४४॥

अथ सर्वे परमेश्वरा विज्ञानादिमन्त इति, तथा सति तदप्रतिषेधः । ईश्वरा-णामप्रतिषेधः । अनेकेश्वर त्वं च न युक्तमित्यर्थः, वस्तुतस्तु स्वातंव्यमेव दोषः ।

सारे ही ईश्वर विज्ञानादि मान अर्थात् छः ऐश्वर्यों से संपन्न हैं ये तो नियम विरुद्ध बात है, अनेक ईश्वरों की बात कहना असंगत है, वस्तुत: सबको स्वतंत्र मानना **ही दोष है**।

### विप्रतिषेषाच्च ।२।२।४४॥

बहु कल्पनया वेदनिन्दया च विप्रतिषेधः, चकाराद् वेद प्रक्रिया विरोधः । अनेक ईक्ष्वरों की कल्पना करना एक प्रकार का वेद की निन्दा या वेद का प्रतिषेध ही है, यह बात वेद प्रक्रिया के भी विरुद्ध है ।

# द्वितीय अध्याय

# तूतीयपाद

#### न वियवश्रुतेः ।२।३।१॥

श्रुतिवाक्येषु परस्पर विरोधः परिह्रियते विप्रतिषेध परिहाराय । मीमांसा-यास्तदर्थं प्रवृत्तत्वात् । शत्त्य विरोधाभ्याम् । तथा च ब्रह्म वादे जडजीवयो विरुद्धांश निराकरणाय तृतीय पादारम्भः ।

विप्रतिषेध के परिहार के लिए, श्रुतिवाक्यों में दृष्ट पारस्परिक विरोध का परिहार किया गया । मीमांसा की दृष्टि से ऐसा किया गया, शक्ति की और अविरोध की दृष्टि से भी किया । अब ब्रह्मवाद में जीव और जड़ के विरुद्धांशों के निराकरण के लिए तीसरा पाद प्रारम्भ करते हैं । द्विविधाः हि वेदांते सृष्टिः । भूतभौतिकं सर्वं ब्रह्मण एव विस्फुल्जिंग-.न्यायेनैका । अपरा वियदादि क्रमेण । सा चानामरूपात्मना नामरूपत्ववत्वेनाभि व्यक्तिः । सजडस्यैव कार्य त्वात् तस्य जीवस्य त्वंशत्वेनैव न नाम रूप संबंधः ।

# अनित्ये जननं नित्ये परिच्छिन्ने सभागमः । नित्या परिच्छिन्नतनौ प्राकट्यं चेति सा त्रिधा ॥

वेदान्त में दो प्रकार से सॄष्टि का वर्णन मिलता है। एक तो सारा भूत भौतिक जगत् ब्रह्म से ही अग्नि की चिनगारियों की तरह निकला है, दूसरे आकाश आदि के कम से सॄष्टि हुई है। वह सृष्टि नाम रूप रहित थी, नाम रूप में अभिव्यक्त हो गई। जड़ सहित ही जीव कार्य रूप है किन्तु परमात्मा का अंग्र होने से जीव का नाम रूप से कोई सम्बन्ध नहीं है। सृष्टि अनित्य है, । नित्यता के परिच्छिन्न होने पर ही वस्तुएँ संगठित होती हैं, नित्य और अपरिच्छिन्न जीव में ही ब्रह्म का प्राकट्य होता है, इस प्रकार सृष्टि के तीन रूप हैं।

तत्र कम सृष्टौ सन्देहः, छांदोग्येहि ''सदेव सोम्येदमग्र आसीत् एक मेवा-द्वितीयम्'' इत्युपकम्य ''तदैक्षत तत् तेजोऽसृजतेति तेजोऽवन्न सृष्टिरुक्तां, न वाय्वाकाशयोः । तैत्तरीयके पुनर्श्रह्मविदाप्नोति परमित्युपक्रम्य ''तस्माद् वा एतस्मादात्मन आकाशः संभूतः'' इति आकाशादि सृष्टिरुक्ता । उभयमपि क्रम-सृष्टिवाचक मित्येक वाक्यता युक्ता । छांदोग्ये मुख्यतया सृष्टिरस्तैत्तरीये गौणी, मुख्यात्वग्रे वक्ष्यते, ''सोऽकामयत'' इत्यादिना ।

दूसरे प्रकार की जो कम सृष्टि है उसका विभिन्न प्रकार से वर्णन मिलता है उसी पर संशय होता है। छांदोग्य में ''सदेव सोम्येदमग्र'' इत्यादि उपक्रम करके ''तत्तेजोऽसृजत'' इत्यादि में तेज जल और पृथ्वी की सृष्टि का वर्णन है वायु और आकाश का उल्लेख नहीं है। तैत्तरीयक में ''ब्रह्म विदाप्नोतिपरम'' इत्यादि उपक्रम करके ''तस्माद् वा एतस्माद्'' इत्यादि में आकाश आदि सभो की सृष्टि का वर्णन किया गया है। दोनो में ही क्रम सृष्टि का उल्लेख है इसलिए दोनों में एक वाक्यता तो है ही। छांदोग्य में मुख्य रूप से उल्लेख है और तैत्तरीयक में गौण रूप से, इसीलिए मुख्य को आगे ''सोऽका मयत'' इत्यादि में वर्णन किया गया है।

तत्र संशयः, किमाकाशम् उत्पद्यते न वा ? किं तावत प्राप्तम् । नोत्पद्यत इति, कुतः ? अश्रुतेः, श्रुन्ति वादिनां श्रुत्यैव निर्णयः, श्रुतौ पुनर्मुख्ये क्रम सृष्टौ न श्रूयते । अब संशय होता है कि आकाश की उत्पत्ति होती है या नहीं ? क्या माना जाय ? श्रुति मानने वाले तो श्रुति से ही निर्णय करते हैं, श्रुति में जो छांदोग्य का मुख्य सृष्टि कम है उसमें तो इसका उल्लेख है नहीं इसलिए आकाश की उत्पत्ति नहीं होती यही मानना ठीक है।

#### अस्तितु ।२।३।२॥

तुशब्दः पक्षंव्यावर्त्तं यति । तैत्तरीयके वियदुत्पत्तिरस्ति, यद्यपि मुख्ये नास्ति तथापि विरोधाभावादन्यत्रोक्तमप्यंगी कर्त्तव्यमेकवाक्यत्वाय । एक विज्ञानेन

### सर्व विज्ञान प्रतिज्ञानुरोधाच्च ।

तु शब्द पूर्व पक्ष का निरास करता है। कहते हैं कि तैत्तरीयक में तो आकाश की उत्पत्ति का उल्लेख है ही, यद्यपि मुख्य ऋचा में नहीं है, पर विरोध भी तो नहीं है, इसलिए अन्यत्र कही हुई बात को मानना चाहिए। तभी दोनों की एक वाक्यता संगत होगी। एक के ज्ञान से समस्त का ज्ञान हो जाता है, इस प्रतिज्ञा से भी उक्त बात मान्य है।

#### गौण्यसंभवात् ।२।३।३।।

वियदुत्पत्तिर्गेणी भविष्यति, कुतः ? असंभवात् । न हि आकाशोत्पत्तिः संभवति, निरवयवत्वात् । व्यापकत्वाच्च मुख्ये चाभावात् । एक विज्ञानेन सर्व विज्ञान प्रतिज्ञातु तदधिष्ठानत्वेन जीववत् तदंशत्वेन वा तच्छरीरत्वेन वा एक विज्ञान कोटि निवेशात् । लोकेऽप्यवकाशं कुर्वीत् इत्यादौ गौण प्रयोगदर्शनात्

आकाश की उत्पत्ति गौणी होती है, क्योंकि उसकी उत्पत्ति संभव नहीं है, उसके कोई अवयव तो हैं नहीं, वह तो ब्यापक वस्तु है, फिर मुख्य वाक्य में उसका उल्लेख भी नहीं है। एक विज्ञान से सब विज्ञान का जो नियम है वह तो परमात्मा के अधिष्ठानत्व में लागू होता है, जीव जैसे परमात्मा का अंश है, या उसका शरीर स्थानीय है, इस बात का द्योतक है। लोक में भी ''अवकाश करो'' ऐसा गौण प्रयोग ही होता है, वस्तुतः अवकाश तो व्यापक है, उसकी उत्पत्ति की बात तो केवल कहने भर की है।

#### शब्दाच्च ।२।३।४॥

''वायुश्चान्तरिक्षं च एतदमृतम्'' इति, आकाशवत् सर्वगतश्च नित्य इति । न हि अमृतस्य ब्रह्म दृष्टान्त भूतस्योत्पत्तिः संभवति । ''वायु और अन्तरिक्ष दोनों अमृत हैं'' इसमें स्पष्टतः नित्य कहा गया है, आकाश की तरह वायु भी सर्वगत और नित्य है। अमृत स्वरूप ब्रह्म से जिसका दृष्टान्त दिया जाय उसकी उत्पत्ति हो भी कैसे सकती है?

# स्याच्चेंकस्य ब्रह्म शब्दवत् ।२।३।४॥

ननुकथं वियदुत्पत्ति गौँणी भविष्यति । तत्र हि संभूत इत्येक मेव पदमुत्त-रत्रानुवर्त्त्यते । तथा सत्युत्तारत्र मुख्या आकाशे गौणी इति युगपद् वृत्तिद्वय विरोध इति चेन्न । एकस्यापि स्यात् क्वाचिन्मुख्या क्वचिद् गौणीति । ब्रह्म शब्दो यथा "तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व," तपो ब्रह्म इति । प्रथम वाक्ये मुख्या द्वितीये गौणी । न चात्र प्रयोग भेदोऽस्तीति वाच्यम् । संभूत शब्दोऽप्यावर्तते । नतु तादृशार्थं युक्तोऽपि । आत्मसत्वेनैव तत्सत्वं इति सत्वगुणो वचन हेतुः । तत्ताद भावापन्नं ब्रह्मौव सर्वत्र कारणमिति नानेकलक्षणा । तद्भावापत्ति विशेषण व्यावृत्यर्थमपि न लक्षणा । स्वभावतोऽपि ब्रह्मणः सर्वरूपत्वात् तत्त्माद् गौणी आकाश संभूति श्रुतिः ।

वायु की संभूति का बोधक वाक्य आकाशभ।वापन्नता का, अभिसंभूति का बोधक वाक्य वायुभावापन्नता का बोधक है क्योंकि सब जगह ब्रह्म ही एकमात्र कारण है इसलिए अनेक लक्षण-नहीं की गई है। तद्भावापत्ति विशेषण के निराकरण के लिए भी लक्षण-नहीं की गई है क्योंकि सब स्वभाव से ब्रह्म रूप ही तो है। इसलिए आकाश संभूति गौणी ही है।

# इत्येवं प्राप्ते इदमाह— इस मत पर सूत्र प्रस्तुत करते हैं ।

# प्रतिज्ञा हानिरव्यतिरेकाच्छव्देभ्यः ।२।३।६॥

भवेदेतदेवं यदि छांदोग्य श्रुतिर्नं विरुद्धयेत कथम् ? एक विज्ञानेन सर्वं विज्ञान प्रतिज्ञा बाध्यते । अव्यातिरेकात् । अनुद्गमात् । यदि संबद्धमेव ब्रह्मणा आकाशं तिष्ठेत् तदा ब्रह्म विज्ञानेन आकाश विषयीकरणे तन्नैक विज्ञानम् । आकाशस्य चालौकिकत्वात् तज्ज्ञानं सर्वज्ञता यामपेक्षितमेव न च जीववत्, लौकि-कत्वात् । व्यवहार मात्रविषयत्वान्नातीन्द्रियत्वादि चिन्ता । अनुद्गमेऽपि वस्तु सामर्थ्यात् कथं प्रतिज्ञा हीयते इत्यत आह-शब्देभ्यः ''येना श्रुतं श्रुतं भवत्यमतं मतं भवत्य विज्ञातं-विज्ञातं भवति'' इति शब्दात् प्रकृति विकार भावेनैव ब्युत्पादयति ज्ञानं । शब्देभ्यो हेतुभ्यः प्रतिज्ञा हानिरितियोजना ।

यदि छांदोग्य श्रुति बाधा न डालती तो जो आपने कहा वह हो सकता था। छांदोग्य श्रुति के अनुसार एक विज्ञान से सर्व विज्ञान वाली प्रतिज्ञा वाधा उत्पन्न करती है। यदि स्वरूप सम्बन्ध से अविभक्त रूप ही ब्रह्म आकाश में स्थित है तो ब्रह्म विज्ञान से आकाश का ही बोध होगा, एक मात्र ब्रह्म के ज्ञान की बात तो सधेगी नहीं । क्योंकि आकाश अलौकिक विभू पदार्थ है, इसलिए उसका ज्ञान सर्वज्ञता में अपेक्षित हो जायेगा । वह जीव की तरह अणु और लौकिक तो है नहों। जीव तो व्यवहार में आने वाला तत्त्व है इसलिए उसमें अतीन्द्रिवत्य अ।दि चिन्ता नहीं होती, उसमें तो एक विज्ञान वाली प्रतिज्ञा लागू करके पर-मात्मा की सत्ता का अनुमान सहज रूप से किया जा सकता है, आकाश की गौण उत्पत्ति मान लेंगे तो वही ब्रह्म रूप हो जायेगा अतः उसमें प्रतिज्ञा क्या काम देगी ? यदि कहो कि उसकी सुष्टि न मानें तो भी आकाश शब्द तो है ही उसी से ब्रह्म और आकाश की पृथक्ता सिद्ध होती है फिर तो प्रतिज्ञा लागू हो जायेगी । इसका उत्तर श्रुतिशब्दों से ही मिल जाता है ''जिसके ज्ञान से अश्रुत वस्तू श्रुत, अमान्य वस्तू मान्य और अज्ञात वस्तु ज्ञात हो जाती है'' इसमें प्रकृति विकार भाव से ही ज्ञानोत्पादन की बात कही गई है। जब तक आकाश की मूख्या सुष्टि नहीं मानेंगे तब तक वह प्राकृत विकृत पदार्थं नहीं होगा और न उसमें प्रतिज्ञा ही लागू होगी।

### यावद विकारन्तु विभागो लोकवत् ।२।३।७॥

तु शब्द आकाशोत्पत्य संभावन शंकांवारयति यद्यद् विक्वतं तस्य सर्वस्य विभाग उत्पत्तिः । आकाशमपि विक्वतम् । लौकिक ब्यवहार विषयत्वात् । यथा लोके विक्वत मात्रमुत्पद्यते । तु शब्द आकोशोत्पत्ति के सम्मन्ध में की गई शंका का निवारक है । जितनी भी विक्रुत वस्तुएँ हैं सबकी अलग-अलग उत्पत्ति हुई है, आकाश भी विक्रुत है, यह भी लौकिक व्यवहार का विषय है यह लोक में विक्रुत मात्र उत्पन्न है ।

आकाशोत्पत्तौ श्रुत्या सिद्धायाम्, ''आकाशवत् सर्वमतश्च नित्यः, आकाश शरीरं ब्रह्म'' स यथाऽनंतोऽयमाकाशः एवमनन्तात्मा वेदितव्यः आकाशआत्मा ''इत्यादि श्रुतयः'' समोऽनेन सर्वेण ''य आकाशे तिष्ठन् सर्वमात्मा'' इत्यादि-भिरेक वाक्यतां लम्भते । व्यवहारे त्वज्ञ बोधनं वाक्यानामुपयोगः ।

आकाशोत्पत्ति तो श्रुति से ही सिद्ध है श्रुति में प्रयोग आता है कि ''ब्रह्म आकाश की तरह सर्वगत और नित्य है'' ब्रह्म आकाश की तरह व्यापक शरीर वाला है'' वह ऐसा ही अनन्त है जैसा कि आकाश ''ऐसे ही परमात्मा को अनंत जानना चाहिए'' आत्मा आकाश की तरह अनन्त है ''इत्यादि श्रुतियों और'' इसी के समान सब हैं जो कि आकाश में स्थिति सबका आत्मा है'' इत्यादि श्रुतियों में एक वाक्यता है । इन श्रुतियों में स्पष्टतः आकाश को ब्रह्म से पृथक् लौकिक विक्रुत पदार्थ कहा गया है और उसकी व्यापकता अनन्तता आदि विशे-षताओं से परमात्मा का सादृश्य बतलाया गया है । व्यवहार में वाक्यों का उप-योग मूढ़ व्यक्तियों के लिए ही करना पड़ता है ।

#### एतेन मातरिश्वा व्याख्यातः ।२।३।८॥

ः आकाशोत्पत्ति समर्थनेन मातरिक्ष्वोत्पत्ति समर्थिता । सैषाऽनस्तमिता देवतेति भौतिक वायु व्यावृत्यर्थमलौकिकपदम् ।

आकाशोत्पत्ति के समर्थन से मातरिश्वा की उत्पत्ति का भी समर्थन हो जाता है । ये अनस्तमित देवता हैं, भौतिक वायु नहीं है इस बात को सूचित करने के लिए ही अलौकिक मातरिश्वा पद का प्रयोग किया है ।

### असम्भवस्तु सतोऽनुपपत्तेः ।२।३।६।।

ननु ब्रह्मणोऽप्युत्पत्तिः स्यात् । ''अकाशवत् सर्वगतश्च नित्यः'' इति श्रुतेरा-काश न्यायेन सर्वगतत्वनित्यत्वयोरभांवे इतीमामाशंकां तुशब्दः परिहरति । सतः सन्मात्रस्योत्पत्तिर्नं संभवति । नहि कुंऽलोत्पत्तौ कनकोत्पत्ति रुघ्येनाम रूपविशेषा-भावात् । उत्पत्तिश्च स्वीक्रियमाणा नोपपद्यते, स्वतो न संभवति । अन्यत स्त्वन-वस्या । यदेव च मूलं तदेव ब्रह्मोति । सत् की उत्पत्ति के विषय में शंका करते हुए कहते हैं कि ब्रह्म को आकाश की तरह सर्वगत और नित्य कहा गया है तो वह आकाश जंसे नष्ट होता है वैसे ही वह भी नष्ट होता होगा और पुनः उत्पन्न होता होगा । इस शंका का निरा-करण तु शब्द से करते हैं । कहते हैं कि सत् की उत्पत्ति नहीं होती, कुंडल की उत्पत्ति से स्वर्ण उत्पन्न हुआ, ऐसा नहीं कहा जाता, क्योंकि उसमें नाम रूप विशिष्टता का अभाव रहता है । उत्पत्ति मानने से भी वह उपपन्न नहीं हो सकता वह स्वतः तो उत्पन्न होगा नहीं, यदि किसी अन्य से उत्पन्न होता है तो उस जनक के जनक की कल्पना करनी पड़ेगी इस प्रकार निर्णय न होने से अनवस्था दोष घटित होगा । जो मूल है वही ब्रह्म है ।

#### तेजोऽतस्तथा ह्याह ।२।३।१०।।

तेजोऽतोवायुतः । तथा ह्याह—वायुरग्निरिति श्रूतेः । हि शब्देनैवमाह— छांदोग्य श्रुतिः प्रतिज्ञा हानि निराकरणार्थं तैत्तरीयकमपेक्षते वाय्वाकाशयो-रुत्पत्त्यर्थम् । तथा चोप जीव्यस्य प्राधाऱ्याद् वायुभावापन्नमेव सत् तेजस उत्पादक मिति स्वीकरोति । ब्रह्मण एव सर्वोंत्पत्ति पक्षस्त्वविरुद्धः ।

''वायुरग्निः'' इस श्रुति से ज्ञात होता है कि तेज वायु से उत्पन्न हीता है। छांदोग्य श्रुति, प्रतिज्ञा हानि के निराकरण करने के लिए उक्त तैत्तरीयक श्रुति की अपेक्षा करतो है। वायु और आकाश की उत्पत्ति के लिए ही उसे उसकी अपेक्षा होती है। उपजीव्य परमात्मा की प्रधानता से ही ये बात बन सकती है वह सत् ही वायुभाव।पन्न होकर तेज का उत्पादक है, ऐसी छांदोग्य की मान्यता है। यह पक्ष ब्रह्म से ही सारी उत्पत्ति है ऐसा मानने पर संगत हो सकता है।

#### आपः ।२।३।११॥

तथा ह्याहेत्येव । इदमेकमनुवाद सूत्रमविरोध ख्यापकम् । न श्रुत्योंः, सर्वत्र विरोधे इति ।

जल तेज से हुआ । इसकी उत्पत्ति के विषय में दोनों श्रुतियाँ अविरुद्ध हैं, बाकी सब में कोई न कोई वैमत्य है ।

#### पृथिव्याधिकार रूपशब्दान्तरेभ्यः ।२।३।१२।।

''ताआप ऐक्षन्त बह्लयः स्याम् प्रजायेमहि'' इति ''ता अन्नमसृजन्त'' तत्र अन्न शब्देन त्रीह्यदर्यः, अहोस्वित् पृथिवी इति ? संदेहः । ननु कयं संदेहः पूर्व-न्यायेन उपजीव्य श्रुतेर्बलीयस्त्वादिति चेत् । उच्यते ''अद्भ्यः पृथिवी पृथिव्या ओषधय ओषधीभ्योऽन्नम्'' इत्यग्रे वर्त्तते । तथा सति पृथिवीमोषधीश्च सृष्ट्वा आपोऽन्नं सृजंति । आहोस्वित अन्न शब्देनैव पृथवी इति? नन्वेवमस्तु पृथि कोषधि सृष्ट्यनन्तरमन्न सृष्टिरिति चेत् । न, छांदोग्य श्रुतेरपेक्षा भावान्महाभूत मात्र-स्यैवाभिलषितत्वात् एकपद लक्षणा पेक्षया तत्स्वीकारस्य गुरुत्वात् पूर्वोक्त एव संशयः ।

''उन जलों ने विचार किया अनेक रूपों में उत्पन्न हों'' उन्होंने अन्न की सृष्टि की ''इत्यादि में संदेह होता है कि यहाँ अन्न शब्द ब्रीहि आदि धान्य का बाची है या पृथिवी का ? यदि कहें कि संदेह की क्या आवश्यकता है, पहिले की तरह उपजीव्य श्रुति की बलवत्ता से ही निर्णय कर लो, सो नहीं बनता ''जलों से पृथिवी, पृथिवी से ओषधियाँ, ओषधियों से अन्न हुआ'' ऐसा उसमें आगे स्पष्ट उल्लेख है । इसके अनुसार तो यही निर्णय होता है कि पृथिवी और औष-धियों की सृष्टि कर जल अन्न की सृष्टि करते हैं । क्या अन्न शब्द से पृथिवी भी संभव है ? पृथिवी और ओषधियों की सृष्टि के बाद ही अन्न की सृष्टि हुई ऐसा ही समफ में आता है । ये अनुमान ठीक नहीं है, ऐसा मानने से छांदोग्य से भेद होगा, छांदोग्य के अनुसार ही अर्थ करना चाहिए । उसमें महाभूतों की सृष्टि का ही केवल उल्लेख है, एक पद की लक्षणा की अपेक्षा छांदोग्य को स्वीकारना ही ठीक है क्योंकि उसका गौरव है, यदि ऐसा नहीं करेंगे तो जैसा संशय आकाश आदि के संबंध में था वर्रसा ही होगा समाधान न होगा ।

तत्रं ''अन्नमयं हि सौभ्य मन आपोमयः प्राणस्तेजोमयी वाग्'' इति व्याणां सहचारः सर्वतोपलभ्यते । लोक प्रसिद्धिः वर्षण भूयिष्ठ लिंगंच, तस्मात् पृथिय्योष-व्यन्नानां मघ्ये अभेद विवक्षया मत् किंचित् वक्तव्ये अन्नमुक्तम् ।

उक्त प्रसंग में वर्णन आता है कि— "हे सोम्य ! अन्नमय मन, जलमय प्राण, तेजोमयी वाणी है" इस प्रकार तीनों का साहचार्य वेदांत में सव त्र मिलता है । लोक में भी भूमिष्ठवर्षा के रूप में जल का बहुबचन प्रयोग मिलता है । इसलिए पृथिवी औषधि और अन्न इन तीनों को जल के माध्यम से अभिन्न मानकर अन्न शब्द का ही केवल उल्लेख किया गया है ।

इत्येवं प्राप्ते उच्यते, अन्न शब्दे पृथिवी, कुतः ? अधिकार रूप शब्दान्त-रेभ्यः । अधिकारो भूतानामेव, न भौतिकान्यं, नीलं च रूपं पृथिव्या एव, भूत सहपाठात् शब्दान्तम् ''अद्भ्यः पृथिवी'' इति तस्मादन्न शब्देन पृथिव्येव । उक्त मत पर सिद्धान्त कहते हैं कि अन्न शब्द से पृथिवी अर्थ ही करना चाहिए, क्योंकि उक्त प्रकरण में भूतों की सृष्टि की ही चर्चा है, भौतिक पदार्थों की नहीं नीलरूप भी पृथिवी का ही है, भूतों के साथ उसका शब्द से वर्णन किया गया है, ''अद्भ्य: पृथिवी'' यही छांदोग्य का उचित पाठ है। इसलिए अन्न 'शब्द से पृथिवी ही ठीक है।

#### तदभिध्यानादेवतु ताल्लिंगात् सः 1२1३1१३॥

आकाशादेव कार्यात् वाय्वादि कार्योत्पत्तिं तु शब्दो वारयति । स एव परमात्मा वाय्वादीन् सृजति । कथं तच्छ-व्दवाच्येततिचेत्, तदभिध्यानात् । तस्यतस्य कार्य-स्योत्पादनार्थं तदभिध्या न ततस्तदात्मकत्वं, तेन तद्वाच्यमिति । ननु यथाश्रुतमेव कुतो न गृह्यत इत्यत आह–तार्लिलगात्, सर्वकर्त्तृत्वं लिंगं तस्यैव सर्वत्र वेदान्तेष्व-गतम् जडतो देवतायावा यत् किंचिज्जामानं तत् सर्वं ब्राह्मण एवेति सिद्धम् ।

आकाश रूपी कार्य से वायु आदि कार्यों की उत्पत्ति तथा सूत्रस्थ तु शब्द से निषैध करते हैं। कहते हैं कि वह परमात्मा ही वायु आदि की सृष्टि करते हैं। यदि ऐसी बात है तो आकाश आदि शब्द परमात्म बाचक मानने होंगे, उनकी परमात्मा वाचकता कैसे सिद्ध होगी ? इस पर कहते हैं कि उन उन कार्यों को उत्पन्न करने के लिए परमात्मा तदात्म होते हैं, इसलिए वे शब्द परमात्मवाची हैं। आकाश आदि जो शब्द श्रुति में वर्णित है उनको ही मानने में क्या आपत्ति है ? इस पर कहते हैं कि-समस्त सृष्टि की चर्चा परमात्मा के द्वारा ही समस्त वेदांत वाक्यों में की गई है, इसलिए उक्त धारणा बनती है। जड़ या देवता से जो कुछ भी सृष्टि होती है वह सब ब्रह्म से ही है यही निश्चित मत है।

### विपर्ययेणतु क्रमोऽत उपपद्यते 1२1३1१४॥

यथोत्पत्तिनं तथा प्रलयः, किन्तु विपर्ययेण क्रमः । अत उत्पत्यनन्तरं प्रलयः । कुतः ? उपपद्यते, प्रवेश विपर्ययेणहि तिर्गममम् । कमस्रष्टावेवैतत् ।

जिस कम से सृष्टि होती है, प्रलय उस कम से नहीं होता अपितु उससे विपरीत कम से होता है। उत्पत्ति के बाद प्रलय होता है। प्रवेश के विपरीत ही निर्गमन होता है, यही सृष्टि का क्रम है।

### अन्तराविज्ञानमनसीकमेण तील्लगाविति चेन्नाविशेषात् ।२।३।१४॥ तैत्तरीय के आकाशादि अन्नपर्यन्तमूत्प

---त्तिमुत्त्वा अन्नमयादयो निरूपिता । तत्रान्नमयस्य प्राणमयस्य च सामग्री पूर्वमुत्पन्नोक्ता । आनन्दमयस्तु परमात्मा मध्ये विज्ञान मनसी विद्यमाने क्वचिट्र-त्पन्ने इति वक्तव्ये ।

तैत्तरीयक में आकाश से लेकर अन्न तक की उत्पत्ति बतला कर अन्नभय आदि का निरूप्ण किया गया है। उसमें अन्नमय और प्राणमय की सामग्री को पूर्व में ही उत्पन्न बतलाया गया। आनन्दमय परमात्मा का अन्तिम उल्लेख है, उसके मध्य में विज्ञानमय और मनोभय की उत्पत्ति कैसे होती है? यह जानना है। इसका प्रसंग में उल्लेख होना चाहिए था।

तत्र क्रमेणोत्पन्ने इति वक्तव्यम् क्रमस्तु प्रातिलोभ्येन, सूत्रे विपर्ययानन्तरकथ-न।त्, अन्तरेति च वचनात् । तेजोऽबन्नानामन्नमये गतत्वात् । वाय्वाकाशयोः प्राण एव गतत्वात् । आकाशात् पूर्वं विज्ञानमनसी उत्पन्ने इति वक्तब्यम् । तयोरग्रे वचनमेव लिंगमिति । अतस्तयोरुत्पत्तिवक्तव्येति चेन्न । अविशेषात् । नामरूप-विशेषवतामेवोत्पत्तिरुच्यते, न त्वनयोः । विज्ञानमयस्य जीवत्वात् मनोमयस्य च वेदत्वात् अतो भूत भौतिक प्रवेशाभावान्न तमोरुत्पत्तिर्वक्तव्या ।

इनकी उत्पत्ति का ऋम से उल्लेख होना चाहिए था। ऋम भी प्रतिलोभ होना चाहिए, क्योंकि सूत्र में विपर्थयानन्तर वर्णन किया गया है, ''अन्तरात्ति च'' शब्द यही बतलाता है। ''तेजोऽबन्नानाम्'' इत्यादि वचन अन्नभय से सम्बन्धित है। वायु और आकाश, प्राणगत तत्त्व मैं आकाश से पूर्व विज्ञान और मन उत्पन्न हुए यही कहना चाहिए। उन दोनों का पहिले ही नाम से उल्लेख है, इसलिए उनकी उत्पत्ति का उल्लेख होना चाहिए ये नहीं कह सकते। नामरूप की उत्पत्ति का विशेषोल्लेख है, इन दोनों का उल्लेख नहीं है। क्योंकि जीवविज्ञानमय है। मन्तमय, ज्ञानस्वरूप है, इसलिए भूत भौतिक में उनका प्रवेश नहीं है इस लिए उनकी उत्पत्ति नहीं कही गई।

# चराचर व्यपाश्रयस्तुस्यात् तद्व्यपदेशोभाक्तस्तद्भावर्भावत्वात् 1२1३1१६॥

ननु विज्ञानमयस्य जीवस्यानुत्पत्तौ सर्वव्यवहारोच्छेदः उत्पत्तिक्ष्तु त्रिविधा निरूपिता । अनित्येजननं नित्ये परिच्छिन्ने समागम इति । तथा च जीवस्य समागम लक्षणाऽप्युत्पत्तिर्नं स्यादिति इतीमामाश्वंकां निराकरोति तु शब्दः । चराचरे स्थावरजंगमेशरीरे तयोः विशेषेणापाश्रयः आश्रयःशरीर सम्बन्ध इति यावत् । सतुस्यात्, न तुस्वत् ननु शरीरस्योत्पत्तौ जीवोऽप्युत्पद्यते । अन्यथा जातकर्मा- दोनाम भगव, प्रसंगादिति चेन्न । तद्व्यपदेशस्तस्य शरीरस्य जन्ममरण धर्मवत्वेन जीवव्यपदेशो भाक्तो लाक्षणिकः । कुतः ? तद्भावभावित्वात् । शरीरस्यान्वव्य-व्यतिरेकाभ्यामेव जीवस्य तद् भावित्वम् । देहधर्मो जीवस्य भाक्तः । तत्सम्बन्धेंनैं वोत्पत्तिव्यपदेश इति सिद्धम् ।

विज्ञानमय जीव की उत्पत्ति न मानने से समस्त व्यावहारिक व्यवस्था का उच्छेंद हो जाता है इसलिए तीन प्रकार की उत्पत्ति का निरूपण किया गया है, अनित्य जनन, नित्य परिच्छिन्न, और समागम इत्यादि जीव की समा-गत लक्षणा उत्पत्ति सम्बन्धी असंभावना का निराकरण तु शब्द से किया गया है । चराचर स्थावरजंगम शरीर में स्थावर जंगम का विशेष रूप से अपाश्रय होने से शरीर सम्बन्ध पर्यन्त आश्रय बतलाया गया है । वह देह सम्बन्ध, उत्कमण श्रुति के आधार पर कहा गया है, स्वतः कल्पित नहीं है । शरीर की उत्पत्ति में ही जीव की उत्पत्ति होती है । यदि जीवोत्पत्ति नहीं मानेंगे तो जातकर्म आदि संस्कार किसका होता है ? यह प्रश्न सामने आवेगा । इसलिए उत्पत्ति स्वीकारना होगा । शरीर का जन्ममरण होता है, जीव उसके आश्रित रहता है, इसलिए जीव के जन्ममरण की बात भी कही जाती है जो कि लाक्षणिक कथन मात्र है । शरीर की स्थिति में जीव की स्थिति तथा उसके अभाव में जीव का अभाव हो जाता है, इसलिए उसकी उत्पत्ति विनाश की चर्चा की जाती है जीव के देहधर्म की चर्चा भी कथन मात्र है, उसके सम्बन्ध से ही उत्पत्ति की बात कही गई है ।

#### नात्माऽश्रुतेनित्यत्वाच्च ताभ्यः ।२।३।१७॥

ननु जीवोऽग्युत्पद्यतां, किमिति भाक्तत्वं कल्प्यत इति चेत् । न, आत्मानो-त्पद्यते, कुतः ? अश्रुतेः, न हि आत्मन उत्पत्तिः श्रूयते । देवदत्तो जातो, विष्णु-मित्रोजात इति देहोत्पत्तिरेव न तु तद्व्यतिरेकेण पृथग् जीवोत्पत्तिः श्रूयते । विस्फुल्लिंगवदुच्चरणं नोत्पत्तिः । नामरूप संबंधा भावात् । एतस्य गुणाः स्वरूपं चाग्रेवेक्थ्यते । किंच, नित्यत्वाच्च ताभ्यः श्रुतिभ्यः, अयमात्माऽजरीऽमरः, न जायते भ्रियत इत्येव मादिभ्यः ।

यदि कहें कि जीव भी तो शरीर के साथ ही उत्पन्न होता है, उसकी उत्पत्ति को कथन मात्र मानने का क्या तुक है ? सो कहना ठीक नहीं, जीवात्मा उत्पन्न नहीं होता, आत्मा की उत्पत्ति का श्रुति में स्पष्ट निर्षेध है देवदत्त का जन्म हुआ, विष्णु का जन्म हुआ, इत्यादि देहोत्पत्ति के आधार पर ही कहा जाता है जीव की पृथक् उत्पत्ति के आधार पर ऐंसा कहना कठिन है। जीव तो अग्नि की चिनगारी की तरह परमात्मा का प्रस्फुरित अंश मात्र है, उत्पन्न होता है, ऐंसा नहीं कह सकते। उनका न कोई नाम है न कोई रूप। इसके स्वरूप और गुणों का आगे उल्लेख करेंगे। ''अयमात्माऽजरोऽमरः'' न जायते म्रियेत इत्यादि श्रूतियों में जीवात्मा की नित्यता का स्पष्ट उल्लेख है।

गुणान्निरूपयन् प्रथयतश्चैतन्यगुणमाह----

गुणों का निरूपण करते हुए सर्व प्रथय जीव के चैतन्य गुण को बतलाते हैं----

#### ज्ञोऽत एव ।२।३॥१८॥

जञ्चैतन्य स्वरूप, अतएव श्रुतिभ्यो विज्ञानमय इत्यादिभ्यः । सर्वविप्लववादी ब्रह्म वाक्यान्युदाहृत्य सूत्रोक्तसिद्धांतमन्यथाकृत्य श्रुतिसूत्रोल्लंघनेनप्रगल्भते । स वक्तव्यः । किं जीवस्य ब्रह्मत्वं प्रतिपाद्यते जीवत्वं वा निराक्रियते इति, आद्ये इप्टापत्तिः, न हि विस्फुल्लिगोऽग्यंशो भूत्वा नाग्निः । द्वितीये स्वरूपनाशः । जीवत्वं कल्पितमिति चेन्न अनेन जीवेनात्मनेति श्रुति विरोधात् विरोधात् । न चानादिरयं जीव ब्रह्मविभागो बुद्धि कृतः । प्रमाणभावात् । सदेव सोम्येदमग्र आसीदेक भेवाद्वितीयमिति श्रुति विरोधश्च । न च जीवातिरिक्तं ब्रह्मनास्ति । सर्वं श्रुतिनाश प्रसंगात् । यः सर्वज्ञः सर्वंशक्तिः, अयमात्मा अपहतपाप्मा, अधिकं तु भेदनिर्देशादित्यादिबाधः । तस्मात् सदंशस्य तद्व्यपदेशवाक्य मात्रं स्वीकृत्य शिष्ट परिग्रहार्थमाध्यमिक स्यैवायमपरावतारो नितरां सद्भिष्रपेक्ष्यः ।

जीव ज्ञ अर्थात् चैतन्य स्वरूप है, इसीलिए श्रुतियों में विज्ञानमय आदि नामों से, इसका उल्लेख है। सर्वविप्लव वादी (शांकर) ब्रह्मवाक्य को उद्धृत कर सूत्रोक्त सिद्धान्त का भिन्न तात्पर्यं बतला कर श्रुतिसूत्रों का उल्लंधन करके अपनी प्रगल्भता दिखलाते हैं। वे जीव के ब्रह्मत्व का प्रतिपादन करते हैं अर्थवा जीवत्वं का निराकरण करते हैं, ये समभ में नहीं आता। यदि ब्रह्मत्व का प्रतिपादन करते हैं तो इष्टाति होती है। अग्नि की अंश चिनगारियाँ, जो कि अग्नि से छिटक कर अलग हो गई है--उन्हें अग्नि कैसे कह सकते हैं। यदि जीवत्व का निराकरण करते हैं तो स्वरूपनाश मानते हैं। जीवत्व को कल्पित भी नहीं कह सकते, ऐसा मानने से ''अनेन जीवेनात्मना'' आदि श्रुति से विरु-द्धता होगी। यह अनादि जीव ब्रह्म का विभाग काल्पनिक भी नहीं हो सकता, ऐसा कोई प्रमाण नहीं है। यदि बुद्धिकृत काल्पनिक मानें तो ''सदेव सोम्येदमग्र'' आदि श्रुति से विरुद्धता होगी। ब्रह्म जीव से अतिरिक्त भी नहीं है, यदि ऐसा मानेंगे तो समस्त श्रुति सूत्रों की ही अवहेलना हो जावेगी, ''यः सर्वज्ञः सर्वज्ञक्तिः, अयमात्मा अपहत पाप्मा अधिकं तु भेदनिर्देशात्'' इत्यादि में बोध होगा। इस लिए वैदिक शिष्ट मार्ग में घुसने के लिए सदंश के बोधक वाक्यों को स्वीकारने वाले माध्यमिक बौद्धों के दूसरे अवतार (शंकराचार्य) के मत की वैदिकों को सदैव उपेक्षा करनी चाहिए।

### उत्कांतिगत्यागतीनाम् ।२।३।१९।।

अतऐवति वर्तते । स यदास्माच्छरीरादुत्कामति सहैवेतैः सर्वेक्त्कामति । ये के चास्माल्लोकात् प्रयाग्ति चन्द्रभसमेव ते सर्वे गच्छन्ति इति । तस्माल्लोकात् पुनरेत्यस्मै लोकाय कर्मणे, ''श्रु त्युक्तानामुत्क्रांत्यगत्यागतीनां श्रवणाद् यथायोग्यं तस्य परिमाणमंगीकर्त्तव्यम् । यद्यपि आराग्रमात्रो ह्यपरोऽपि दृष्ट इति श्रुत्यैव परिमाणमुक्त तथापि बहुवादिविप्रतिपन्नत्वात् मुक्तिभिः साधयति । ब्रह्मवैलक्ष-व्यार्थमुत्क्रांतिपूर्वकत्वमुक्तम् ।

''जब वह जीव इस गरीर को छोड़कर जाता है तब उसके ये सभी इन्द्रियाँ प्राण आदि उत्कमण करते हैं'' जब वे सब इस गरीर को छोड़कर चन्द्रमस मार्ग में जाते हैं ''परलोकों से पुनः इस लोक में कर्मानुसार आता है'' इत्यादि श्रुतियों में जीव की उत्कर्गति गति और आगति का स्पष्ट उल्लेख है, इससे जीव के परिमाण को स्वीकारना चाहिए । यद्यपि ''आराग्रमात्रो'' इत्यादि श्रुति में जीव के परिमाण का वर्णन है, फिर भी अनेक प्रकार के वर्णनों से युक्ति से परिमाण का निर्णय किया जाता है । जीव ब्रह्म से भिन्न है, ये बतलाने के लिए ही उत्क्रांति का उल्लेख किया गया है ।

#### स्वात्मना चोत्तरयोः २।३।२०॥

उत्क्रांन्तिगत्यागतीनां पंबंधे इन्द्रियादिभिः परिष्वंगोऽप्यति, ततः संदेहोऽपि भवेत् किमुपाधित एतेषां संबंधो भवेत स्वतो वेति ? उत्तरयोर्गत्यागत्योः स्वात्मना केवलस्वरूपेण ऊर्णनाभिर्यंथा तन्तून सृजते संचरत्यपि जाग्रतस्वप्ने तथा जीवो गच्छत्यागच्छते पुनः । ब्रह्मोपनिषत् । अनेन जीवेनात्मनानुप्रविक्ष्य ब्रह्माऽप्येति । कामरूप्यनुसच्चरन्निति वा । अथवा, उत्क्रांतिगत्यागतीनां जीव संबंध एव बोघ्यते । नाऽणुत्वम् । स्वात्मनाचोत्तरयोरित्यणुत्वम् । अंगुष्ठ- मात्रं पुरुषं निश्चकर्षं यमो बलादिति उत्कमे गत्यतिरिक्ते स्वात्रंत्व्या-भावात् । स्वात्मना जीव रूपेण चकारादिन्द्रियैश्च गत्यागत्योंः संबंधी जीवइत्यर्थं: । अतो मध्यम परिमाणमयुक्तमित्यणुरेव भवति ।

उत्क्रांति गति और आगति के वर्णन में जीव के साथ इन्द्रियादि का चिपकाव दिखलाया गया है, इस पर संदेह होता है कि चिपकाव स्वाभाविक होता है या औपाधिक ? ब्रह्मोपनिषद् में तो उल्लेख मिलता है कि—"जैसे ऊर्णनाभि तन्तुओं का सृजन करती और समेटती है वैसे ही यह जाग्रत और स्वप्न में करता है, यह जीव अपने केवल स्वरूप से जाता और आता है इत्यादि "अनेन जीवेना-त्मनाऽनुप्रविश्य" में ब्रह्म का जीव में प्रवेश बतलाया गया है तो क्या ब्रह्म भी जीव के साथ आता है ? अथवा उत्क्रांति गति आगति आदि में जीव संबंध को ही दिखलाया गया है, उसके अणुत्व का वर्णन नहीं है ? विचारने पर समफ में आता है कि—ज्ञ श्रुति और गति आगति श्रुति अणुत्व का हीं प्रतिपादन कर रही हैं । ऐसा भी उल्लेख है कि—अंगुष्ठ मात्र पुरुष को यम बल पूर्वक खींचकर ले जाते हैं, इससे जीव की परतंत्रता निश्चित होजाती है । किन्तु "स्वात्मनाऽनुप्रविश्य" इत्यादि से और इन्द्रियों से संबद्ध जीव की गति आगति के वर्णन से, जीव के स्वरूप का सही निर्णय हो जाता है, उसका अंगुष्ठ-परिमाण मानना ठीक नहीं है, वह तो अणु रूप ही निश्चित होता है ।

### नाणुतच्छुतेरितिचेन्नेतराधिकारात् ।२।३।२१।।

जीवो नाणुर्भवितुमर्द्ति, कुतः ? अतच्छुतेः, अणुत्व विपरीतव्यापवकत्वश्रुतेः, ''स वा एष महानज आत्मायोऽयं विज्ञानमय'' इति चेन्न, इतिराधिकारात्, इतरः परंब्रह्म तस्याधिकारे महानज इति वाक्यम् । प्रकरणेन शब्दाश्च नियम्यते अन्य-परा अपि योगेन ब्रह्म परा भविष्यन्ति ।

प्रतिपक्षौ तर्क प्रस्तुत करते हुए कहते हैं कि—जीव अणु नहीं हो सकता, "स वा एष महानज" आदि श्रुति तो अणुत्व के विपरीत व्यापकत्व का विवेचन करती है। उनका ये तर्क भी असंगत है, ये व्यापकत्व को बतलाने वाली श्रुति तो परमात्मा संबंधी है, जिस प्रकरण की ये श्रुति हैं वो तो ब्रह्म संबंधी ही है। प्रकरणानुसार ही शब्द का नियमन किया जाता है, यदि शब्द अन्यपरक भी हो तो भी वह प्रकरणानुसार ब्रह्मपरक ही माना जायगा।

### स्वशब्दोन्मानाभ्यां च ।२।३।२२॥

''स्वयं विह्तत्य स्वयं निर्माय स्वेन भासा स्वेन ज्योतिषा प्रस्वपति'' इति स्व-शब्दोऽणु परिमाणं जीवं बोधयति । नहि स्वप्ने व्यापकस्य वा शरीर परिमाणस्य वा विहरणं संभवति । ''बालाग्रशतभागस्य शतधा कल्पित स्यतु भागोजीवः स विज्ञेयः'' इति । आराग्रमात्रो ह्यपरोऽपि दृष्ट इति चोन्मानं, चकारात् स्वप्न-प्रबोधयोः संधावागतिदर्शनम् ।

''स्वयं विह्रुत्य स्वयं निर्माय'' आदि श्रुति का स्व शब्द के अणु परिमाण को बतलाता है। स्वप्नावस्था की बोधक यह श्रुति है, स्वप्न में व्यापक या शरीर परिमाण वाले जीव का विहरण संभव नहीं है। ''बालाग्रशतभागस्य'' इत्यादि श्रुति भी जीव की सूक्ष्मता को बतलाती है। उक्त वर्णन स्वप्न और जागृति की संधि का है।

#### अविरोधश्चन्दनवत् ।२।३।२३॥

अणुत्वे सर्वंशरीरंब्यापि चैतन्यं न घटत इति विरोधो न भवति चन्दनवत्, यथा चन्दनमेकदेशास्थितं सर्व देह सुखं करोति । महातप्त तैलास्थितं वातापनि-वृत्तिम् ।

जीव यदि अणु है तो समस्त शरीर में चैतन्यता कैसे है ? ऐसा संशय भी नहीं किया जा सकता, जैसे कि शरीर के किसी एक स्थान में स्थित चंदन सारे शरार को सुखकर प्रतीत होता है वैसे ही स्थान विशेष में स्थित चैतन्य जीव समस्त शरीर को चैतन्य रखता है । खौलते हुए तेल में भी चन्दन की एक बूँद पड़ जाने पर तेल की गर्मी शान्त हो जाती है, वही स्थिति जीव की है ।

### अवस्थिति वैंशेष्यादिति चेन्नाभ्युपगमाद्धृदिहि ।२।३।२४।।

चन्दने अवस्थिति वैशेष्यम् अनुपहतत्वचि सम्यक्तया अवस्थानं तस्मत् । त्वच् एकत्वात् तत्र भवतु नाम, न तु प्रकृते तथा संभवतीतिचेन्न । अभ्युपगमात्, अभ्युपगम्यते जीवस्यापि स्थान विशेषः, हृदि हि, हृदि जीवस्य स्थितिः गुहां प्रवि-ष्टाविति हि युक्तिः ।

प्रतिपक्षी तर्क प्रस्तुत करते हैं कि— उक्त दृष्टान्त असंगत है, चंदन की स्थिति तो त्वचा के किसी स्थान विशेष में है त्वचा है तो एक ही उसका सबसे संबंध है, जीव के लिए तो ऐसा नहीं कह सकते । ये तर्क भी ठीक नहीं, जीव भी एक ही शरीर के स्थान विशेष में रहता है, हृदय में जीव की स्थिति रहती है ''गुहांप्रविष्टी'' इत्यादि में इसका स्पष्ट उल्लेख है ।

#### गुणाद्वाऽलोकवत् ।२।३।२४॥

जीवस्य हि चैतन्यं गुणः, स सर्वं शरीरव्यापी, यथामणि प्रवेकस्य कांतिर्बहु देशं व्याप्नोतितद्वत् । प्रभायागुणत्वमेव स्पर्शानुपलम्भात् उदकगतौष्णवत्, न च विजातीयस्यारंभकत्वम्, प्रमाणाभावात् ।

जीव का गुण चैतन्य है, जो कि सारे शरीर में व्याप्त रहता है जैसे कि मणि की कांति बड़ी दूर तक चारों ओर फैली रहती है, उसी प्रकार ये भी है। इसकी प्रभा की प्रतीति स्पर्श से होती है जैसे कि गरम जल की प्रतीति होती है। किसी भी विजातीय वस्तु की प्रतीति नहीं हुआ करती ऐसा कोई प्रमाण नहीं मिलता।

लोक प्रतीतिस्तु सर्वैवादिभिरुपपाद्या, तच गुणिकल्पनापेक्षया गुण एव स्थला-न्तर आरभ्यत इति कल्प्यताम्, तथैव लोक प्रतीते: । पुष्परागादेरपि प्रभारूपमेव तावद्देशं व्याप्नोतीति महिस्वभाषादेवांगी कर्त्तव्यम् । आरंभकस्य तेजसस्तत्रा-भावात् । कान्ति: प्रभारूपमिति हि लोके पर्याय: । वा शब्दो यथालोकं युक्ति: कल्पनीयेति सूचयति । ब्रह्मसिद्धान्ते तु यथैव लोके दृश्यते तथैव ब्रह्मणो जात-मिति न कल्पना लेशोऽपि ।

लोक प्रतीति का समर्थन तो सभी मतायलम्बियों को करना पड़ेगा, उसमें तो मतभेद का प्रश्न ही नहीं, गुणी के संबंध में कल्पना करने की अपेक्षा गुण ही स्थलान्तर से विभिन्न रूपों में प्रतीत होता है, ऐसी कल्पना करना ही उचित है। पुष्पराग आदि सम्बन्धी जो प्रतीति होती है वह भी प्रभारूप से ही होती है जो कि उस प्रदेश में सुगंध के रूप में प्रतीति होती है वह पृथिवी का गुण है, यही स्वीकार करना चाहिए । उस सुगन्ध में तेज के गुण, रूप की तो प्रतीति होती नहीं किन्तु उसका अस्तित्व तो रहता ही है। कान्ति, प्रभा, रूप में सब लोक में पर्यायवाची शब्द माने जाते हैं। सूत्रस्थ वा शब्द का प्रयोग सूचित करता है कि---लोकानुसार ही ब्रह्मवाद में युक्तिपूर्वक कल्पना करनी चाहिए । ब्रह्मसिद्धान्त में तो यही तर्क समीचीन है कि--लोकानुसार ब्राह्म सृष्टि भी है, कल्पना की तनिक भी आवश्यकता नहीं।

#### व्यतिरेको गन्धवत् ।२।३।२६॥

सिद्धं दृष्टान्तमाह । यथा चम्पकादिगंधश्चपकव्यवहितस्थलेऽप्युपलभ्यते । वेदोक्तत्वादस्य दृष्टान्तत्वम् । यथा वृक्षस्य संपुष्पितस्य दूराद्गंधो वात्येवं पुण्यस्य कर्मणोदूराद् गंधो वातीति । अन्यथा कल्पना त्वयुक्तेत्यवोचाम् ।

सिद्ध दृष्टान्त देते हैं कि जैसे चम्पक आदि पुष्पों की गंध चंपक वृक्ष के निकटस्थ सभी ओर फैलती है, वैसे ही पुण्य कर्म के प्रभाव से जीव की गंध चर्जुर्दिक फैलती है, यदि ऐसा नहीं है तो जीव के अस्तित्व की कल्पना ही व्यर्थ है।

तथा च दर्शयति ।२।३।२७॥

हृदयायतनत्वमणुपरिमाणत्वंचात्मनोऽभिधाय तस्यैवालोमभ्य आनरवाग्रेभ्य इति चैतन्येन गुणेन समस्त शरीर व्यापित्वं दर्शयति ।

श्रुति में जीव का हृदयायतनत्व और अणुपरमाणत्व बतलाकर ''आलोमभ्य अनारवाग्रेभ्य'' इत्यादि में चैतन्य गुण बतलाते हुए उसकी समस्त शरीर में व्याप-कता बतलाई गई है ।

पृथगुपदेशात् ।२।३।२८॥

प्रज्ञया शरीरं समारुह्येति करणत्वेन पृथगुपदेशात् चेतन्यं गुणः ।

''प्रज्ञया शरीरं समारुह्य'' इत्यादि श्रुति में जीव को शरीर से भिन्न बत-साया गया है जिससे उसके चैतन्य गुण का निर्णय होता है ।

#### तद्गुण सारत्वात्त, तद्व्यपदेशः प्राज्ञवत् ।२।३।२१।।

ननु तत्वमस्मादि वाक्यैः परमेव ब्रह्म जीव इति कथमणुत्वमितीमामाशकां निराकरोति तु शब्दः । तस्य ब्रह्मणो गुणाप्रज्ञाद्रष्ट्त्वादयस्त एवात्र जीवे सारा इति जडवैलक्षण्य कारिण इति अमात्ये राजपद प्रयोगवज्जीवे भगवद्व्यपदेशः । मैत्रे यीति संपूर्णे ब्राह्मणे भगवत्वेन जीव उक्तः ।

तत्वमसि आदि वाक्य तो परब्रह्म को ही जीव बतलाते हैं फिर वह अणु कैंसे हो सकता है ? इस आशंका का निराकरण सूत्रकार तु शब्द से करते हैं। कहते हैं कि---ब्रह्म के जो प्रज्ञा दूष्ट्त्व आदि गुण हैं, वे ही जीव में उसकी विशेषता के परिचायक हैं, इन्हीं गुणों के कारण जीव, जड़ से विलक्षण सिद्ध होता है। जैसे कि मंत्री को भी लोक में राजा कह दिया जाता है वैसे ही, जीव को ब्रह्म कहा गया है। संपूर्ण मैत्रेयी ब्राह्मण में जीव का भगवद्रुप से बर्णन किया गया है। ननु कथं अन्यस्यान्यधर्मवत्वेन कथनम् ? नहि निरुपणस्थल एवोपचारः संभवति । तत्राह-प्राज्ञवत्, ''तद्यथा प्रियया स्त्रिया संपरिष्वक्त'' इत्यत्र ''एवमेवायं शारीर आत्मा प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वक्त'' इत्यभिधाय प्राज्ञस्वरूपमाह । ''तद् वा अस्मैतदतिच्छन्दो अपहतपाष्माऽभयंरूपमशोकान्तमत्र पिता अपिता भवति'' इत्यादि । प्राज्ञश्यच सुषुप्ति साक्षी । नहि तस्यापहतपाप्मत्वमस्ति । ब्रह्मालिंगात्, एवमेव शारीरस्यापि जीवस्य ब्रह्म धर्म बोधिकाः श्रुतयः

प्रतिपक्षी कहते हैं कि, अन्य के धर्मों को अन्य के लिए कैसे प्रयोग हो सकता है, निरूपण के स्थल में ऐसा उपचार नहीं हो सकता । इस पर सूत्रकार ''प्राज्ञवत्'' पद प्रस्तुत करते हैं । कहते हैं कि जैसे—'तद्यथा प्रियमा संपरिष्वक्त'' इत्यादि श्रुति में ''एवमेवायं शारीर आत्मा प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वक्त'' इत्यादि वर्णन में प्राज्ञ का स्वरूप कहा गया गया है तथा ''तद् वा अस्यैंतदतिच्छन्दो'' इत्यादि में प्राज्ञ का स्वरूप कहा गया गया है तथा ''तद् वा अस्यैंतदतिच्छन्दो'' इत्यादि में प्राज्ञ को सुषुप्ति का साक्षी कहा गया है, उसमें अपहत प्राप्मत्व की कमी बतलाई गई है जो कि ब्रह्म का विशेष गुण है । इसी प्रकार शारीर जीव की भी, ब्रह्म धर्मवोधिका श्रुतियाँ हैं ।

इहमत्र वक्तव्यम्, सर्वोपनिषत्सु ब्रह्मज्ञानं परंपुरुषार्थं साधनमिति तन्निर्णयार्थं भगवान् व्यासः सूत्राणि चकार । तत्र ब्रह्मसूत्रे विचारं प्रतिज्ञाय जगत्कर्त्तुं त्वाद्य साधारणलक्षणं ब्रह्मणः प्रतिज्ञाय समन्वय निरूपणे जीववाक्यानि दूरीकृत्य अविरोधे ऐक्यैऽप्यहिताकरणादि दोषमाशंक्यं, अधिकंतु भेदनिर्देशादिति परिहृत्य, जीवस्याणुत्वमुपचाराद् ब्रह्मत्वमंशत्वं पराधीनकर्त्तृं त्वादिकं प्रतिपाद्य तस्यैव दक्षिण मार्गेण पुनरावृत्तिमुक्तवा ससाधनेन ब्रह्मज्ञानेन अचिरादि द्वारा ब्रह्म प्राप्तिभुक्तवा, न स पुनरावर्त्तंत इत्यनावृत्तिं वदन् शास्त्रपर्यवसानेन सर्वान् वेदान्ता-नव्याकुलतया योजितवान् ।

कथन यह है कि समस्त उपनिषदों में परंपुरुषार्थ साधन ब्रह्मज्ञान ही है, उसी का निर्णय करने के लिए भगवान् व्यास देव ने सूत्रों की रचना की है उन्होंने ब्रह्मविचार से ही सूत्रों का प्रारम्भ करते हुए, ब्रह्म के जगतकर्त्तृ त्व आदि साधारण लक्षणों का विवेचन करके, वेदांत वाक्यों का समन्वय ब्रह्म में करके, जीव सम्बन्धी वाक्यों को उससे अलग किया। अविरोधाध्याय में जीव और ब्रह्म की एकता होते हुए भी, ब्रह्म के सम्बन्ध में अहितकारण निर्दयता आदि दोषों की आशंका करते हुए ''अधिक तुभेद निर्देशात्'' सूत्र से उसका परिहार किया । उसके बाद जीव के अणुत्व, औपचारिक ब्रह्मत्व, अंशत्व। पराधीनकत्त्र्रेत्व आदि का प्रतिपादन करके, दक्षिणमार्ग से जीवपुनरावृत्ति तथा भक्ति साधन युक्त ब्रह्मज्ञान से, अचिरादि मार्ग से ब्रह्म प्राप्ति बतला कर "न स पुनरावर्त्त ते" इस अंतिम सूत्र से जीव की अनावृत्ति बतला कर समस्त उपनिषद वाक्यों का सुष्ठु समाधान करते हुए संकलन किया है।

तत्र कभ्चित् तद्व्यपदेशेन प्रोक्तानि तत्त्वमस्यादि वाक्यानि स्वीक्वत्य, जीव मात्रं च ब्रह्म स्वीक्वत्य, तदतिरिक्तस्य सर्वस्य कारणांशकार्यरूपस्य मिथ्यात्वं परिकल्प्य तद्बोधक श्रुतीनां अर्थवादत्वेन मिथ्यात्वं स्वीक्वत्य सुषुप्ति संपत्त्यो-भंगवता प्रकटीक्वतमानंदरूपत्वं तत्प्रतिपादक वाक्यानां सद्योमुक्तिरूप फलवाचकत्व मुक्तवा कममुक्तिमुपासना परत्वेन योजयित्वा वेदसूत्राणि व्याकुली चकार ।

तद्वेदान्तानां ब्रह्मपरत्वं जीवपरत्वं वेति यदत्र युक्तं तत् सद्भिरनु संधेयम् ।

इन्हों सूत्रों के आधार पर किन्हीं महोदय (शंकराचार्य) ने ब्रह्म सम्बन्धी तत्त्वमसि आदि वाक्यों को अपना अभिप्रेत मानकर जीव मात्र को ब्रह्म मानते हुए, उसके अतिरिक्त कारणांशरूप समस्त कार्यंजगत को मिथ्या बतलाकर, कार्यं प्रतिपादक श्रुतियों को अर्थवाद रूप से मिथ्या मानकर, सुषुप्ति और संपत्ति में भगवान की प्रकट आनंद रूपता के प्रतिपादक वाक्यों की सद्योमुक्ति रूप फल-वाचकता बतलाकर, उपासना परक क्रममुक्ति की योजना करके, समस्त वेद सूत्रों को अस्तव्यस्त कर दिया ।

अब सज्जनों को ये अनुसंधान करना है कि--वेदान्त वाक्य ब्रह्म परक हैं या जीवपरक ?

#### यावदात्मभावित्वाच्च न¦ दोषस्तद्दर्शनात् ।२।३।३०।।

ननु कथमन्यस्य नीचस्य सर्वोत्क्रिष्ट व्यपदेशोऽपि नहि प्रामाणिकैः सर्वधा अयुक्ते व्यपदेशः क्रियते । न चोक्त तद्गुण सारत्वाद् ब्रह्मण आनंदांशस्य प्राकट्या-दिति वाच्यम् । तथासति प्राज्ञवत् पुनस्तिरोहितं स्यादिति तस्य तद्व्यपदेशो व्यर्थोऽयुक्तश्चेति चेत्, नायं दोषः, कुतः ? यावदात्म भावित्वात् । पश्चात् यावत् पर्यन्तमात्मा, नित्यत्वात्, सर्वदाआनंदांशस्य प्राकट्यात्, तस्य तथैव दर्शनमस्ति, अनावृत्तैश्वर्यादीनामुक्तत्वात् । प्राज्ञात् चकारात् तस्य चानंदः प्रकटित इति न दूषण गंधोऽपि । व्यपदेशो वा नात्यन्तमयुक्तस्य, यावदात्मा ब्रह्म भवत्यानंदांश प्राकट्पेन तावदेव तद्व्यपदेशः, राज्य ज्येष्ठ पुत्रवत्, एतदेवोक्तम्

Sec. 20

"व्यापकत्व श्रुतिस्तस्य भगवत्वेन युज्यते, आनंदांशाभिव्यक्तौ तु तत्र ब्रह्माण्ड कोटयः प्रतीयेरन् परिच्छेदो व्यापकत्वयं तस्य तदिति ।''

जीव को ब्रह्म मानने वाले प्रतिपक्षी कहते हैं कि यदि जीव ब्रह्म से बहुत नीचा है तो, उसको, ब्रह्म के समान सर्वोत्क्रष्ट गुणों वाला कैसे कहा गया ? प्रामाणिक लोग कभी ऐसा कह नहीं सकते । ये कहें कि ब्रह्म के आनंदांश के प्रकट होने से जीव में वे महानतम गुण आते हैं, तो प्राज्ञ की तरह वे फिर तिरोहित भी हो जाते होंगे फिर उनके वर्णन करने का क्या महत्त्व है ? उसका उल्लेख ही व्यर्थ और अयुक्त है ।

इसके उत्तर में सूत्रकार कहते हैं ,'यावदात्मभावित्वात्'' अर्थात् मोक्ष के बाद आत्मा, नित्य और सदा आनंदांश प्रकट रहने से वैसे गुणों वाला रहता है, उसका स्वरूप माया से अनावृत रहता है इसलिए उसके ऐश्वर्य को उन महान तम गुणों से बतलाया गया है प्राज्ञ का आनंद तो प्रकट होता है जो कि सीमित है, किन्तु मुक्त जीव का आनंद निरन्तर प्रकट रहता है । इसलिए इसके विषय में जुप्त होने की सम्भावना भी नहीं है ।

अत्यंत छोटे बड़े में बराबरी की भी नहीं जाती । आनन्दांश के प्रकट होने पर जब जीवात्मा, ब्रह्म हो जाता है तभी उसके ब्रह्म के समान गुणों का बखान किया जाता है, जैसे कि राजा के वड़े पुत्र को राजा हो जाने पर राजा के समान गुणों वाला कहा जाता है ।

श्रुतियाँ जो ब्रह्म की व्यापकता बतलाती हैं, उससे जगत की भगवत्ता सिद्ध होती है, कोटि ब्रह्माण्डों में उसी की आनंदांशामिव्यक्ति है तभी वह व्यापक है। अंशांशी भाव से जगत की परमात्मा से सुस्पष्ट भिन्नता प्रतीत हो रही है, उसकी व्यापकता से अभिन्नता भी

# पुंस्त्वादिवत्वस्य सतोऽभिन्यक्तियोगात् ।२।३।३१॥

व्यपदेश दशायामपि आनंदांशस्य नात्यन्तमंसत्वम्, पुस्त्वादिवत् । यथा पंस्त्वं सेकादिसामर्थ्यं बाल्ये विद्यमानमेव यौवने प्रकाशते तथा आनंदांशस्यापि सत एव व्यक्तियोगः । जैसे कि बाल्यकाल में पुंस्त्व छिपा रहत। है यौवन में स्वतः प्रकाशित हो जाता है, वैस्ने ही परमात्मा का आनंदांश जीव में विद्यमान मुक्त दशा में प्रकाशित हो जाता है।

#### नित्योपलब्धि अनुपलब्धि प्रसंगोऽन्यतरनियमोवाऽन्यथा ।२।३।३२॥

ननु कथमेवं स्वीक्रियते, इदानीं संसारावस्थायां सच्चित प्राकट्यमेव । मोक्षे त्वानंदांशोऽपि प्रकट इति, तन्निव।रयति । तथासति नित्यमुपलब्धिः स्यादानं-दांशस्य । तथासति संसारावस्थोपपद्येत । अथानुपलब्धिः सर्वदा तथा सति मोक्षदशा विरुद्धयेत । अथान्यतर नियमः । जीवो निरानंद एव, ब्रह्म त्वानंदरूपम् । तथा सति ''ब्रह्मै व सन् ब्रह्माप्येतीति श्रुति विरोधः । तस्मात् पूर्वोक्त एव प्रकारः स्वीकर्त्तं व्य इति सिद्धम् ।

जीव में आनंदांश रहता है, ऐसा क्यों मानते हो ? ये क्यों नहीं मानते कि संसार दशा में सत्चित् प्रकट रहता है, मोक्षदशा में आनंदांश भी प्रकट हो जाता है। इसका निवारण करते हैं कि ऐसा मानने से आनंदांश की नित्य उपलब्धि होगी, तथा संसार अवस्था भी बनी रहेगी। यदि सदा उपलब्धि नहीं मानें तो मोक्षदशा के विरुद्ध हो जाय। इसलिए दूसरानियम मानना होगा कि जीव आनंद रहित है और ब्रह्म आनंदरूप है, परन्तु ऐसा मानने से ''ब्रह्म व सन् ब्रह्माप्येति'' इस श्रुति से विरोध होगा, इसविए पूर्वोक्त प्रकार स्वीकारना ही ठीक है।

### कर्त्ता शास्त्रार्थवत्वात् ।२।३।३३।।

सांख्यानां प्रकृतिगतमेव कर्त्तुं त्वमिति, तन्निवारणार्थंमधिकरणारम्भः ।

कर्त्ता जीव एव, कुत: ? शास्त्रार्थवत्वात्, जीवमेवाधिकृत्य वेदे अभ्युदयनि: श्रेयसफलार्थं सर्वाणि कर्माणि विहितानि ब्रह्मणोऽनुपयोगात, जडस्याशक्यत्वात्, संदिग्धेऽपि तथैवांगी कर्त्तं व्यम् ।

सांख्यमत, प्रकृति को कर्त्ता म।नता है । उसका निवारण करने के लिए अधिकरण का प्रारंभ करते हैं ।

कहते हैं कि---कर्त्ता जीव है, शास्त्र में जीव को ही कर्ता मानकर अभ्युदय और निःश्रेयस फलावाप्ति के लिए समस्त कर्मों का विथान किया गया है, ब्रह्म का उसमें कोई उपयोग नहीं है। संदेह होने पर भां उक्त मत माना ही ठीक है।

विहारोपदेशात् ।३।३।३४॥

तस्यैव गांधर्वादिलोकेषु ''यद् यद् कामयते तद्तत् भवति'' इति विहार उप-दिष्टः । ततक्ष्च कर्त्तृ त्व भोक्तत्वयोः ''साधुकारी साधुभैवति'' इति सामानाधिकरण श्रवणाज्जीव एव कर्त्ता ।

''जो जो कामना करता है, वो वो होता है'' इत्यादि में गांधर्व आदि लोकों में,ग्जीव के विहार का ही वर्णन किया गया है तथा ''साधुकर्म करने वाला साधु होता है'' इत्यादि में कर्त्तू त्व और भोक्तूत्य का समानाधिकरण दिखलाया गया है, इसलिए जीव ही कर्त्ता है।

उपादानात् ।२।३।३४॥

"तदेषां प्राणानां विज्ञानेन विज्ञानमादाय'' इति जीवेन सर्वेषां विज्ञानमु-पादीयते । तस्मादिन्द्रियादीनां करणत्वमेव । स्वात्रन्व्यादस्यैव कर्त्तृ त्वम् ।

''तदेषां प्राणाना'' इत्यादि में बतलाया गया है कि जीव से ही समस्त इन्द्रियाँ विज्ञान प्राप्त करती हैं, इससे इन्द्रियों का करणत्व निश्चित होता है, तथा जीव का हो स्वतन्त्र रुप से कर्त्तृत्व सिद्ध होता है ।

यस्तु मन्यते बुद्धिसंबंधीज्जीवस्य कर्त्तुं त्वमिति । स प्रष्टकः किं बुद्धिकर्त्तुं त्वं जीवे समायाति ? अथवा जीवगतमेव कर्त्तुं त्वं बुद्धि संबंधादुद्गच्छति ? अथवा शशविषाणायितमेव कर्त्तुं त्वं संबंधेसमायाति ? नाद्यः जडत्वात् अनंगीकारात् पूर्वं निराकृतत्वाच्च । द्वितीये त्विष्टापत्तिः, उपादान विरोधश्च । तृतीये शास्त्र विरोधः ब्रह्मणिसिद्धत्वाच्च, असत् कार्यस्य निराकृतत्वात् । सर्वविष्लवस्तु माध्य-मिकवद्रुपेक्ष्यः ।

जो लोग बुद्धि के संबंध से जीव का कर्त्तु त्व मानते हैं उनसे पूछना चाहिए कि--बुद्धि के कर्त्तु त्व से जीव कार्यं करता है ? अथवा जीव में कर्त्तु त्व है बुद्धि संबंध से वह जागृत होता है ? अथवा शशप्र्युङ्ग की तरह बुद्धि के संबंध से वह कर्त्तु त्व अकस्मात् निकल पड़ता है ? बुद्धि का कर्त्तु त्व तो हो नहीं सकता ख्यों कि वह जड है, शास्त्र लड़ को कर्त्ता नहीं मानता, उसका पहिले निराकरण भी हो चुका, है । बुद्धि के संबंध में कर्त्तु त्व जागृत होता हो सो भी नहीं है वैसा होने से इष्टपत्ति और उपादान विरोध होगा । शशप्र्युङ्ग की तरह मानने से शास्त्र की विरुद्धता होगी, असत् कार्यावाद का निराकरण 'तो पहिले हो चुका । ये मत तो माध्यमिक बौद्धों की तरह उपेक्ष्य है ।

व्यपदेशाच्च क्रियायां न चेन्निर्देशविपर्ययः ।२।३।३६।।

व्यपदेशो ''विज्ञानं यज्ञं तनुते कर्माणि तनुतेऽपि च'' इति । अत्र सांख्ये बुद्धयादीनामेव कर्त्त्तुं त्वं न जीवस्येति, क्रियायां यागादिकर्मसु, न तु भोगें । जीवस्य कर्त्त्तुं त्वं न चेत् । न तथा सति निर्देशस्य विपर्ययो भवेत ''विज्ञानेन विज्ञानमादाय'' इति श्रुत्यनुरोधात् प्रक्वतेऽपि तृतीयान्तता आपद्येत ।

शास्त्र में व्यपदेश है कि--''विज्ञानं यज्ञं तनुते'' इसके अनुसार तो सांख्यमत सम्मत बुद्धि आदि का कर्त्तुं त्व प्रतीत होता है जीव का नहीं, यागादि कर्मों में ही कर्त्तुं त्व कहा गया है भोग कर्मों में नहीं। इसलिए जीव का कर्त्तुं त्व नहीं है। विपक्षियों का ये कथन भी असंगत है, ऐसा मानने से उक्त निर्देश से उलटा हो जायगा तथा ''विलानेन विज्ञानमादाय'' श्रुति से भी विरुद्धता होगी। ''विज्ञानं'' में जो प्रथमा विभक्ति है वह तो जीव का कर्त्तुं त्व ही बतला रही है यदि ऐसा नहीं होता तो ''विज्ञानेन'' ऐसा तृतीया विभक्ति का प्रयोग ब्रिया जाता।

अथ स्व व्यापारे कर्त्तृंत्वं, तथापि पूर्वं निर्देशस्य विज्ञानमयस्य विपर्ययः स्यात्, विकारित्वं स्यात् । तच्चासंगतम् व्यच्त्वात् । विज्ञानमादाचेत्यत्र विपर्यय एव एकस्य प्रदेशभेदेनार्थंभेदोऽपि । भगवति सर्वे शब्दाः स्वभावत एव प्रवर्तन्ते औपचारिकत्व ज्ञापका भावात् । यज्ञो जायमान इति श्रद्धादीनां शिरस्त्वादिः । तस्माद् विज्ञानमयः जीव एव । जडस्य स्वातन्त्र्याभावान्न कर्त्तृं त्वम् ।

''स्थालीपचति'' काष्ठानि पचन्ति'' इत्यादि की तरह स्वव्यापार कर्त्तृ त्व मानकर बुद्धि का कर्त्तू त्व मार्ने तो भी पूर्व निदिष्ट विज्ञानमय के विपरीत होगा, विज्ञानमय को बुद्धि मानने से विक्रत अर्थं होता, विक्रुत वस्तु कर्त्ता हो, ये असंगत बात है। व्यच् मानने पर ही विज्ञानमय बुद्धि अर्थ हो सकता है, किन्तु वेद में ''द्वयच्छंदसि'' नियम है। ''विज्ञानमादाय'' इत्यादि में भी दिपर्यय होगा; एक ही वस्तु के प्रदेश भेद होने से अर्थ भेद भी हो जाता है। केवल भग-वान में ही सारे शब्दों का समन्वय हो सकता है औरों में ऐसा संभव नहीं है। ''यज्ञो जायमान'' इत्यादि में जो श्रद्धा आदि की शिर आदि रूपों से कल्पना की गई है वह विक्रुत वस्तुपरक नहीं हो सकती। इसलिए यही निश्चित होता है कि जीव ही विज्ञानमय है। जड़वस्तु परतन्त्र है, इसलिए वह कर्त्ता नहीं हो सकती।

#### उपलव्धिवदनियमः ।२।३।३७॥

ननु जीवस्य कर्त्तृत्वे हिताकरणादि दोष प्रसक्तिरितिचेत् न उप-

लब्धिवदनियमः । यथा चक्षुषेष्टमनिष्टं चोपलभते, एवमिन्द्रियैः कर्मकुर्वन्निष्ट मनिष्टं वा प्राप्नोति ।

जीव का कर्त्तृ त्व स्वीकारने से उसमें हिताकरणादि दोष लगते हों सो भी बात नहीं है जैसे कि नेत्र से इष्ट अनिष्ट सभी कुछ देखे जाते हैं वैसे ही इन्द्रियों से कर्म करते हुए इष्ट अनिष्ट की प्राप्ति होती है ।

### शक्तिविपर्ययात ।२।३।३८।।

नन्वीश्वरवत् स्वार्थमन्यथा न कुर्यादिति चेत्, शक्तिविपर्ययात्, तथा साम-र्थ्याभावात् । इतएव देवादहितमपि करोति ।

जीव ईश्वर की तरह स्वार्थ के अतिरिक्त कुछ और न करे सो भी बात नहीं है, उसमें इतना सामर्थ्य ही नहीं है, जीव तो दैवात् प्रायः अपना अहित ही करता है।

#### समाध्यभावाच्च ।२।३।३९॥

जीवस्य क्रिया ज्ञान शक्तिः योगेन सिद्धयतः । समाध्य भावाच्छक्तयभाव इत्यर्थः । चकारात् तादृशमंत्राभावोऽपि ।

जीव की किया और ज्ञान शक्तिं स्वतः सिद्ध नहीं है, योग से सिद्ध होती है, क्योंकि उसमें सामर्थ्य [का अभाव , वैसा कोई मंत्र भी नहीं है जिससे ये शक्तियाँ सिद्ध हो सकें।

नच सहजकर्त्तु त्वे अनिर्मोक्षः । पराधीन कतृत्व एवैतदिति सांख्यस्य तन्म-तानुसारिणो वान्यस्य भ्रम एव,कर्त्तु त्वे न मुक्ति रिति नपुंसक एवमुच्येतेति वाह्य-वत् । निरिन्द्रियस्यैव समाधिरित्यपि करणत्वेन बुद्धिवन्न वेनापि दृष्टते । तस्मा-ज्जीवस्य स्वाभाविकं कर्त्तु त्वम् ध्यायतीव लेलायतीवेत्यपि परधर्मानुकरणम् । अयमप्येकोधर्मः स्वाप्ययसंपत्ययोर्ज्न ह्याब्यपदेशं पुरस्कृत्य सर्वविप्लवं वदन्नुपेक्ष्यः ।

जीव का सहज कर्त्तू त्व मानने से, उसका कभी मोक्ष ही नहीं होगा, ऐसी भी संभावना नहीं है, पराधीन कर्त्तू त्व में ही ऐसी संभावना हो सकती है, सहज-कर्त्तू त्व में नहीं । सांख्य या उनके मतानुसार चलने वाले या अन्य लोगों का ऐसा भ्रम है । कर्त्तू त्व से मुक्ति न हो सके ऐसा तो नपुंसक के लिए ही कह सकते हैं । इन्द्रिय राहैत जड़ ही कत्तू त्व हीन हो सकता है, जिसमें इन्द्रियाँ और बुद्धि है, वह तो कर ही सकता है, वह किसी से भी रोका नहीं जा सकता । इसलिए जीव का स्वाभाविक कर्त्तू त्व है, यही मत सही है । "ध्यान सा करता है, जीला सी करता है'' ये प्रयोग, परमात्मा के अनुकरण से, जीव के लिए होते हैं। ये भी एक विशेषता है, जीव के स्वसामर्थ्य के उदाहरण हैं। स्वाप्यय और संपत्ति ब्रह्मव्यपदेश को लक्ष्य बनाकर, हर जगह अड़ंगा लगाने वालों का ये मत भी उपेक्ष्य है।

### यथा च तक्षोभयथा ।२।३।४०॥

ननुकर्मकारिणां कर्त्तु त्व भोक्तृत्व भेदो दृश्यते तत् कर्त्तु त्वभोंक्तृत्वयोर्भेदो भविष्यतीति चेत्, न, यथा तक्षा रथं निर्माय तत्रारूढो विहरति पीठं वा । स्वतो वा न व्याप्रियते वाश्यादि द्वारेण वा । चकारादन्येऽपि स्वार्थकर्तारः । अन्यार्थमपि करोतीति चेत् तथा प्रकृतेऽपि । सर्वहितार्थं प्रयतमानत्वात् । न च कर्त्तु त्वमात्रं दुःस्वरूपं, पयः पानादे सुखरूपत्वार्त्त । तथा च स्वार्थपरार्थं कर्त्तु त्वं कारयितृत्वं च सिद्धम् ।

कर्म करने वालों में कर्त्तु त्व भोक्तुत्व का भेद दीखता है, इसलिए कर्त्तु त्व भोक्तुत्व का भेद होगा ऐसा भी नहीं कह सकते, जैसे कि बढ़ई रथ बना कर उस पर बैठकर घूमता है, या पीठिका बनाकर बैठता है वैसे ही कर्त्ता भोक्ता भी हो सकता है। वह स्वतः न बना कर औजारों से बनाता है, बात एक ही है। वह अपने लिए कर्ता है, परमात्मा औरों के लिए कर्ता है, बह उसका अपना ही है। संसार में भी तो लोग अपना मानकर दूसरों का कार्य करते हैं। सभी कर्म दु:खद हों सो बात तो है नहीं, दूध पीना आदि अनेकों सुखद कर्म भी हैं। इसलिए परमात्मा का स्वार्थ परार्थ कर्त्तु त्व और कार्रायतृ दोनों ही सिद्ध हैं।

### परात्तु तच्छुतेः ।२।३।४१॥

कर्त्तु त्वं ब्रह्मगतमेव, तत्संबंधादेव जीवे कर्त्तु त्वं तदंशत्वादैश्वर्यादिवत्, न तु जडगतमिति । अतो, नान्योऽतोऽस्तीति सर्वकर्त्तु त्वं घटते । कुत एतत् ? तच्छ्तेः तस्यैव कर्त्तु त्वकारयितृत्वश्रवणात् । यमधो निनीषति तमसाधु कारयतीति, सर्व-कर्त्ता सर्वं भोक्ता सर्वंनियन्तेति । सर्वरूपत्वान्न भगवतिदोषः ।

कर्त्तु त्व ब्रह्मगत ही है, उनके संबंध से ही जीव में कर्त्तु त्व है, उनका अंश होने से जैसे उसे ब्रह्म का सा ऐश्वर्य प्राप्त होता है, वैसे ही कर्त्तु त्व भी । कर्त्तु त्व जड़ का नहीं है । जब कोई दूसरा कर्त्ता नहीं है तो ब्रह्म ही कर्त्ता है समस्त कर्त्तु त्व और कारयितृ का वर्णन मिलता है ।'' जिसको नीचे गिराना चाहता है उससे असाधु कर्म कराता है' इत्यादि से निश्चित होता है कि--वही सर्वकर्त्ता, सर्वभोक्ता और सर्वनियन्ता है । सारा विक्व ही भगवान का रूप है, इसलिए किसी प्रकार का दोष उनमें घटित नहीं होता ।

### कतप्रयत्नापेक्षस्तु विहित प्रतिषिद्धावेयर्थ्याविभ्यः ।२।३।४२॥

ननु वैषम्य नै घृण्ययोर्न परिहारः । अना।देत्वेन स्वस्यैव कारयितृत्वादितिपक्ष तु शब्दो निवारयति । प्रयत्न पर्यन्तं जीवकृत्यं, अग्रे तस्याशक्यत्वात् स्वयमेव कारयति । यथा बालं पुत्रं यतमानं पदार्थंगुणदोषौ वर्णं यन्नपि तत्प्रयत्नाभिनिवेशं दृष्ट्वा तथैव कारयति । सर्वत्र तत् कारणत्वाय तदानीं फलदातृत्वे या इच्छा तामेवानुवदति । उन्निनीषति अधोनिनीतीति । अन्यथा विहित प्रतिषिद्धयोर्वैयर्थ्या-पत्तेः, अप्रामाणिकत्वं च । फलदाने कर्मापेक्षः, कर्मकारणे प्रयत्नापेक्षः, प्रयत्ने कामापेक्षः, कामे प्रवाहापेक्षः इति मर्यादारक्षार्थं वेदं चकार । ततो न ब्रह्मणि दोषगंधोऽपि । न चानीश्वरत्वम् । मर्यादा मार्गस्य तथैव निर्माणत् । यत्रान्यथा स पृष्टिमध्य इति ।

जब अनादि काल से परमात्मा ही शुभांशुभ कर्म कराते हैं तो विषमता और निर्दयता दोष उनमें घटित होंगे ही, सूत्रस्य शब्द इस संशव का निवारण करता है। कहते हैं कि--प्रयास करना तक हीं जीव का वश है आगे उसके वश की बात नहों उसे परमात्मा ही करवाते हैं, जैसे कि प्रयास करते हुए बच्चे को पिता पदार्थों के गुण दोष वतलाते हुए, उसके प्रयास के अनुरूप उससे कार्य कराते हैं। शास्त्र में सर्वत्र परमात्मा को ही कारण बतलाने के लिए, उनकी पिता पदार्थों के गुण दोष वतलाते हुए, उसके प्रयास के अनुरूप उससे कार्य कराते हैं। शास्त्र में सर्वत्र परमात्मा को ही कारण बतलाने के लिए, उनकी फलप्रदानता की इच्छा का वर्णन किया गया है। वही जीव को ऊपर उठाते और नीचे गिराते हैं यदि ऐसा नहीं मार्नेंगे तो, शास्त्रों के विधिनिषेधात्मक वाक्यों की व्यर्थता सिद्ध होगी और वे अप्रमाणिक हो जावेंगे। फलदान में कर्म अपेक्षित हैं, कर्म करने में प्रयत्न अपेक्षित है, प्रयत्न में इच्छाशक्ति अपेक्षित है, इच्छा में स्वभावापेक्ष होती है इस नियम को ही वेद में दिखलाया गया है। इसलिए जिन दोषों की संभावना ब्रह्म के लिए की गई है, उनकी गंध भी उनमें संभव नहीं है। और न उनकी अनीस्वरता ही सिद्ध होती है। मर्यादा मार्ग का द रोग कार का निर्माण उन्होंने किया है। इस मार्ग में आरूढ़ व्यक्ति को ही पुष्टि प्राप्त होती है (भगवत्क्रण प्राप्त होती है)

### अंशो नानाव्यपदेशादन्यथा चापि दाशकितवादित्वमधीयतएके ।२।३।४३॥

जीवस्य ब्रह्मसंबंधिरूपमुच्यते । जीवो न1म ब्रह्मणोऽशः, कुतः ? नानाव्यप-देशात् ''सर्वेएवात्मानो व्युच्वरन्ति कपूयचरणा रमणीयचरणा'' इतिच । जीव के ब्रह्मसंबंधी रूप का विवेचन करते हैं। जीव, ब्रह्म का अंश है, वेदाँत वाक्यों में परमात्मा के अनेक अंशों का वर्णन है ''अच्छे और बुरे आच-रणों वाले जीवों में व्याप्त हैं।'' इत्यादि

ननु ब्रह्मणो निरवयवत्वात् कथंजीवस्यांशत्वमिति वाच्यम ? नहि ब्रह्म निरंशं सांशमिति वा क्वाचिल्लोके सिद्धम् । वेदैकसमधिगम्यत्वात् । सा च श्रुतिर्यथो-पयद्यते तथा तदनुलंघनेन वेदार्थं ज्ञानार्थं युक्तिर्वंक्तव्या । सा चेत् स्वयं नावगता, तपोविधेयम् अभिज्ञा वा प्रष्टव्या इति । न तु सर्वविप्लवः कर्त्तव्यः ।

विपक्षियों का तर्क है कि--ब्रह्म तो निरवयव है, जीव उसका अंग कैंस हो सकता है ? सो उसके निरंग, सांग होने की बात केवल लौकिक बातों से सिद्ध नहीं हो सकती, उसका ज्ञान तो एकमात्र वेदों से ही होता है । वह श्रुति जैसा कहती है, वैसा ही मानना चाहिए, यदि उसके सिद्धान्त में कहीं उलंघन होता हो तो, वेदार्थ ज्ञान के लिए तत्सम्मत युक्ति का आश्रय लिया जा सकता है । वह युक्ति भी मनमानी नहीं होनी चाहिए, उसके लिए तप अपेक्षित है, तप से ही वेदार्थ का सही परिज्ञान संभव है । वेदार्थ के लिए जिज्ञासा होनी चाहिए, अधिकारियों से जाकर पूछना चाहिए, बेदार्थ में, उलट पुलट करना ठीब नहीं ।

तत्रैष। युक्तिः--''विस्फुलिंगा इवाग्नेहि जडजीवा विनर्गताः, सर्वतः पाणिपा-दान्त सर्वतोऽक्षिशिरोमुखात् । निरिन्द्रियात् स्वरूपेणताद्भादिति निश्चयः, सं-दंशेन जडाः पूर्वं चिदंशेनेतरे अपि । अन्यधर्मं तिरोभावा मूलेच्छातो स्वतंत्रिणः ।'' इति, ब्रह्मवादे अंशपक्ष एव ।

ननु अंशत्वे सजातीयस्वमायति । श्रुत्यन्तरे ''पुनर्क ह्यदाका ब्रह्यभेकितवाडत'' अत्र सर्वं स्यापि ब्रह्य विज्ञानेन विज्ञानं प्रतिज्ञानाद् दाशादीनामपि ब्रह्यस्वं प्रती-यते, तत्कार्यंत्व एव स्यादिति चेन्न । अन्यथापि प्रकारान्तरेणापि एके शाखिनो दाशकितव।दित्वमधीयते शरीरत्वेनअंशत्वेन च । स्वरूपतः कार्याभावेपि प्रकार- भेदेन कार्यत्वात्, तथा च साजात्यम् । आनदांशस्य तिरोहितवात् । धर्मान्तरेण तु साजात्यम् इष्टमेव ।

विपक्षियों का कथन है कि—जीव को अंश मानने से तो ब्रह्म और जीव का जाति संबंध सिद्ध होता है तथा ''पुनब्रह्मदाशं'' आदि श्रुति से तो, यह भी निश्चित होता है कि---सब कुछ ब्रह्म ही है, दाश आदि का ब्रह्मत्व भी निश्चित होता है, ये सब उसी के कार्य हैं, ऐसा प्रतीत होता है। ये अनुमान भी ठीक नहीं, एमं श्रुति में प्रकारान्तर से भी शरीरत्व और अंशत्वरूप से, ब्रह्म के दाश कितवत्व आदि का प्रतिपादन किया गया। स्वरूप से कार्य न होते हुए भी, प्रकार भेद से कार्यत्व और सजातीयत्ब दिखलाया गया ह। जब जीव चित्स्व-रूप है, इस नाते तो ब्रह्म और जीव का साजात्य संबंध ठीक ही है।

### मंत्रवर्णात् ।२।३।४४॥

''पुरुष एवेदें सर्वम्'' इत्युक्ता ''पादोऽस्य विश्वाभूतानि'' इति भूतानां जीवानां पादत्वं, पादस्य स्थितत्वेन वा अंशत्वमिति ।

"ये सब्न कुछ पुरुष है" इसके एक पाद में विश्व के समस्त भूत है" इत्यादि वैदिक मंत्र में, जीवों का पादत्व स्पष्ट कहा गया है, पाद रूप से स्थित होने से अंशत्व निश्चित हो र्जाता है ।

#### अपि स्मर्यते ।२।४।४४॥

वेदे स्वतंत्रतया उपपाद्य, वेदान्तरेऽपि तस्यार्थस्यानुस्मरणम् । ''ममैवांशो जीवलोके जीवभूतः सनातनः'' इति

वेद में तो स्वतंत्र रूप से अंशत्व का उपादान किया ही गया है, वेदो के अतिरिक्त भी उसी अर्थ का अनुसरण किया गया है जैसे कि----''हे पार्थ ! इस जीव लोक में मेरा सनातन अंश ही जीव है'' इत्यादि ।

### प्रकाशादिवन्नैवंपरः २।३।४६॥

जीवस्यांशत्वे हस्तादिवत् तद्दुखेन परस्यापिदुःखित्वं स्यात् इति चेन्न, एवं परो न भवति, एवमिति प्रकारभेदः, द्विष्ठत्वेनाऽनुभव इति यावत् । अन्यया सर्व-रूपत्वात् कुत एवम् ? तत्राह--प्रकाशादिवत्, नाग्नेहितापो न हिमस्य तत्स्वादिति । प्रकाश ग्रहणं धर्मत्वद्योतनाय । दुःखादयोऽपि ब्रह्मधर्मा इति । अतोद्वैतबुद्धया अंशस्यैवदुःखित्वं, न परस्य । अथवा प्रकाशः प्रकाश्य दोषेण यथा न दुष्टः । पापस्यापि तदंशत्वादिति । विपक्षी कुतर्क करते हैं कि जीव को अंशत्व माना जाय, तो जैसे शरीर के अंश इस्त आदि के दुःखी होने पर शरीरी को भी दुःख होता है वैंसे ही जीव के दुःखी होने पर अंशी परमात्मा भी दुःखी होगा। सो परमात्मा में दुःख की संभावना नहीं है, क्योंकि दोनों में प्रकार भेद है, भेद होने से दुःखानुभव अंशी को नहीं होगा। इस पर भी कहें कि जब परमात्मा ही सर्वरूप है तो ऐसा कैंसे न होगा? इस पर सूत्रकार कहते हैं, प्रकाशादिवत् जैसे कि प्रकाश, प्रकाश्य का ही धर्म है किन्तु प्रकाश की प्रतिक्रिया प्रकाश्य पर नहीं होती वैसे ही अंश की प्रतिक्रिया अंशी पर नहीं होती। अग्नि को स्वयं ताप नहीं होती वैसे ही अंश की प्रतिक्रिया अंशी पर नहीं होती। अग्नि को स्वयं ताप नहीं होता, हिम को स्वयं शीतानुभव नहीं होता। प्रकाश, प्रकाश्य का धर्म है। दुःख आदि भी परमात्मा के धर्म हैं, ब्रह्म जीव में भेद है इसलिए अंश में ही दुःख होता है, अंशी में नहीं। पाप भी अंश से ही होता है।

### स्मरंति च ।२।३।४७॥

स्मरंति च ऋषयः । सर्वेऽपि ऋषयोंऽशिनो दुःखा सम्बन्धमंशस्य दुःख संबंध स्मरंति । ''तत्र यः परमात्मा हि स नित्यो निगुर्णंः स्मृतः, न लिप्यते फलैश्चापि पद्मपत्रमिवांमसा'' इति । ''कर्मात्मा त्वपरो योऽसौ मोक्षबन्धैः स युज्येत, एकस्तथा सर्वभूतान्तरात्मा न लिप्यते लोक दुःखेन बाह्यः'' चकारात् ''तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद्वत्यनश्नन्नन्यो अभिचाकशीति'' इति ।

सभी ऋषि अंशी को दुःख से असंबद तथा अंश को दुःख से संबद वणन करते हैं जैसे कि— ''उन दोनों में जो परमात्मा है वह नित्य निर्गुण है, वह कर्मो के फलों में उसी प्रकार लिप्त नहीं होता जैसे कि कमल पत्र जल से ।'' दूसरा जीवात्मा मोक्ष और बन्धन से मुक्त है, एक परमात्मा, समस्त भूतों का अन्तर्यामी होते हुए भी दुःख रहित और अलिप्त है। ''तयोरन्यः पिप्पलम्'' इत्यादि श्रुति भी ऋषियों के इन वचनों का समर्थन करती है।

### अनुज्ञा परिहारौ देहसम्बन्धाज्ज्योतिरादिवत् ।२।३।४८।।

ननु जीवस्य भगवदंशत्वे विधि विषय त्वाभावात् कर्म संबन्धाभावेन कथं फल सम्बन्ध : ? जीवस्य च पुनरनेकदेह सम्बन्धात् कः शूद्रः, का भार्येति ज्ञानमप्य शक्यम् ? अतः कर्ममार्गस्य व्याकुलत्वात् कथं जीवस्यापि दुःखित्वम् ? इत्याशंक्य परिहरति ।

अब प्रक्ष्न होता है कि जीव जब भगवान् का अंश है तो उसमें तो किसी प्रकार के विधि निषेध का प्रक्ष्न हो नहीं सकता देह वस्तु जड़ है उसमें भी ऐसी सम्भावना नहीं है, तो फिर वह कर्म से आबद्ध कैसे हो सकता है, और फिर फल से भी कैसे बद्ध हो सकता है ? जीव वस्तु तो एक ही है, अनेक देहों से सम्बद्ध होने से शूद्र और पत्नी आदि भेद क्यों किये जाते हैं ? वस्तुतः तो ऐसा हो नहीं सकता । कर्म मार्ग ही अर्थात् विधि निषेध की व्यवस्था ही जब भगवदंश में संभव नहीं तो फलस्वरूप दुःख प्राप्ति भी कैसे संभव है ? इसका परिहार करते हैं—

अनुज्ञा परिहारों विधिनिषेधौ जीवस्य देह संबंद्वात्, यो देहो यदा गृहीतस्त-त्कृतौ । यथा शवाग्निश्चांडाल भाँडस्थमुदकं तद् घटादिश्च परिहिॄयते, एव मुत्कृष्टं परिगृह्यते, तथा जीवेऽपि देह संबन्धकृतः । संबन्धश्चाध्यासिको भगवत्क्र-तश्च । अध्यासिको हि ज्ञानान्निवर्तते । द्वितीयो भगवत्तैव । जीवन्मुक्तानामपि व्यवहारदर्शनात् श्रुतिस्तु भगवत्कृत संबंधमेवाश्वित्याग्नि होवादिकं विधक्ते । अन्यया विद्यां स्व ज्ञानं च बोधयंती कर्माणि न विदध्यात् । शब्द ज्ञानस्य पूर्वमेव सिद्धत्वात् । कथं सिद्धवद् यावज्जीवं विदध्यात् । न्यासोऽपि देह संबंध एव ।

कहते हैं कि विधि और निषेध, जीव के देह के संबन्ध से होते हैं, जो देह जिस समय मिलता है उसके अनुसार होते हैं। जैसे कि-शव की अग्नि और चांडाल के पात्र का जल अशुद्ध और अग्राह्य होता है तथा श्वेष्ठ स्थान और व्यक्ति के पात्र का जुद्ध और ग्राह्य होता है, वैसे ही जीव के देह संबंध से विधि निषेध का नियम है। ये देह संबंध भी आध्यात्मिक और भगवत्क्वत है। अध्यास तो ज्ञान से निवृत्त हो जाता है किन्तु संबंध भगवत्क्वपा से ही छूटता है। अध्यास रहित जीव-मुक्तों में भी देह संबंध का व्यवहार तो होता ही है। श्रुति ने, भगवत्क्वत संबंध के आधार पर ही अग्नि होत्र आदि विधियों का विधान किया है। अन्यथा विद्या और परमात्मज्ञान का उपदेश करने वाली श्रुति कर्म विधि का व्याख्यान न करती। शब्द ज्ञान की सिद्धि तो अध्ययन द्वारा ही हो जाती है, फिर उसकी विधि जीव के लिए की जाय इसका प्रक्ष्न तो उठता ही नहों। इस लिए कर्म संन्यास की विधि है, वह भी देह संबंध से ही है।

### असंततेश्चाव्यतिकरः ।२।३।४९।।

ननुदेहस्यापि बाल्य कौमारादिभेदात् कथं कर्म काले ब्राह्मणत्वादि, जीवेक्या-दिति चेत् देहान्तरेऽपि स्यादिति, तत्राह देहान्तरे सन्ततिरपिनास्ति । बाल्यादि भेदे पुनः संततिरेका । अतः संततिभेदान्न कर्मणां सांकर्रामति । तर्क उपस्थित होता है कि-देह संबंध से जो विधिनिषेध की बात की वह असंगत है, जिस जन्म में जो देह मिली, उस देह को भी नित्य प्रलयानुसार बाल्य कौमार आदि रूपान्तर होते रहते हैं, कर्म करने के समय प्रथम देह का तो अभाव हो जाता है फिर ब्राह्मणत्व आदि जाति का निर्धारण कैंसे हो सकता है ? यदि कहें कि-रूपान्तर होने से क्या होता है, जीव तो एक है, तो ये बात तो एक देह को छोड़कर दूसरे देह को प्राप्त करने पर भी हो सकती है ।

इस तर्क पर ''असंतते'' आदि सूत्र प्रस्तुत किया जाता है, कहते हैं कि, देहान्तर में संतति अर्थात् एक क्रम नहीं होता, बाल्यादि रूपान्तरों में एक क्रम रहता है, इसलिए कर्मों का सांकर्म नही होता ।

#### अभास एव च।२।३।४०॥

ननु सच्चिदानंदस्य ब्रह्मणोंऽशः सच्चिदानंद एव भवेदतः कथं प्रवाहे प्रवेशो भगवतक्ष्च सर्वकार्याणि ? तत्राहअभास एव जीवः । आनंदांशस्य तिरोहितत्वात्, चकारांदाकारस्याप्यभावः । नतु सर्वथा प्रतिबिम्बवन् मिथ्यात्वं, जलचंद्रवदित्येक-स्यानेकत्वे दृष्टान्तः । तथा सत्यध्यासश्च स्वस्य न स्यात् । तत्र वृत्यादि दोष प्रसंगश्च । अतौ न मिथ्यात्वरूप आभासोऽत्र विवाक्षितः ।

युनः तर्क प्रस्तुत किया जाता है कि-सच्चिदानंद ब्रह्म का अंग तो सच्चिदा-नंद ही होगा, ये सारा जड़ जगत भगवान् का कार्य कैसे हो सकता है ? जगत तो मिथ्या ही है। इसका उत्तर देते हैं कि-जीव, सच्चिदानंद ब्रह्म का आभास है, सच्चिदानंद नहीं, उसमें आनंदांश छिपा हुआ रहता है तथा चतुर्भुज आदि भगवदाकार भी उसमें नहीं होता । यह आभास वैसा ही है जैसे कि अनाचारी बाह्मण में, ब्राह्मणाभास रहता है, यज्ञोपवीत धारण करते हुए भी, ब्राह्मण नामक देवता का तिरोभाव रहता है, यज्ञोपवीत धारण करते हुए भी, ब्राह्मण नामक देवता का तिरोभाव रहता है । जीव और जड़ दोनों की यही स्थिति है । ये जगत प्रतिबिम्ब की तरह सर्वथा मिथ्या नहीं है, जैसा कि मायावादी एक एक चन्द्र का अनेक जलाशयों में प्रतिबिम्ब वाला दृष्टान्त उपस्थित करके प्रति-बिम्ब की तरह मिथ्या बतलाते है । यदि ये मिथ्या है तो उसमें अध्यास नहीं हो सकता, मिथ्या बत्स्तु में अध्यास की बात क्यों की जाती है ? दूसरी बात ये है कि मिथ्या मानने से ''ढासुपर्णा'' आदि श्रुति से भी विरुद्धता होती है । इसलिए इस सूत्र में मिथ्या रूप आभास विवक्षित नहीं है, जैसा कि मायावादी अर्थ करते हैं ।

### अबृष्टानियमात् ।२।३।४१॥

इण्नित्वाय नैयायिकाद्यभिमतं जीवरूपं निराकरोति । नानात्मानो व्यवस्थात

इति भोगव्यवस्था जीवनानात्वमंगीक्रतम् । तत्रादृष्टस्य नियामकत्वं तन्मते सिद्धम् । देशान्तरवस्तूत्पत्त्यन्यथानुपपत्त्या व्यापकत्वं चांगीक्रतम् ।

एवं च कियमाणे मूल एव कुठारः स्यात् । सर्वेषामेवजीवानामेक झरीर संवंधात् कस्याहर्ष्टं तद् भवेत् ? न च मिथ्या ज्ञानेन व्यवस्था, तत्रापि तथा । न चानुपपत्त्या परिकल्पनम् श्रुत्यैवोपपत्तेः एतेन विरोधात् ऋषि प्रामाण्यमपि निराक्वतम् ।

अब हम ईश नियामक है ऐसा मानने बाले नैय्याचिकों के अभिमत जीव स्वरूप का निराकरण करते हैं । वे लोग अनेकता के सिद्धान्त को मानते हैं, और जीवों की अनेक भोग व्यवस्था भी स्वीकारते हैं । साथ ही अदृष्ट दैव को उसका नियामक कहते हैं तथा देशान्तर भावी वस्तु भी दैव वश है क्योंकि अदृष्ट दैव वहाँ भी व्यापक है, इस दृष्टि से जीव को भी विभु मानते हैं । ऐसा मत स्वीकारना तो मूल पर ही कुठाराधात करना है । जब सभी जीव एक हैं तो किस शरीर के जीव का अदृष्ट नियामक कहा जावेगा ? मिथ्याज्ञान से तो व्यवस्था होगी नहीं, समस्या ज्यों की त्यों बनी रहेगी । अनुपपत्ति की परिकल्पना तो कर नहीं सकते, क्योंकि-श्रुति में से ही वह उपपन्न है । ऐसा करने से ऋषि प्रामाप्य भी निराक्वत होगा ।

### अभिसंभ्यादिष्वपि चैवम् ।२।३।४२॥

ननु मनः प्रभृतीनां नियामकत्वात् तेजाभीक्ष्वरेच्छया नियतत्वाझ दोष इति चेन्न। पूर्ववदेव दोष प्रसक्तिः । तादृशेक्षर कल्पना च पूर्वमेव निराक्तता । यदि कहें कि मन आदि का नियामक भी अदृष्ट ही है, वे भी ईक्ष्वरेच्छा से नियत हैं, इसलिए उक्त दोष घटिक नहीं होगा; सो बचाव भी नहीं कर सकते, दोष तो वैसा का वैसा ही होगा, वैसे ईक्ष्वर की कल्पना तो पहिले ही निराक्ठत हो चुकी है ।

### प्रदेशादिति चेन्नान्तर्भावात् ।२।३।१३।

आत्मनो विभुत्वेऽपि प्रदेशभंदेन व्यवस्था, आत्मनि तादृशः प्रदेश विशेषोऽस्ति येन सर्वभुपपद्यत इति चेन्न, अन्यस्मापि प्रदेशस्तत्रान्तर्भवति, तस्यैव वा देहस्य देशान्तरगमने पूर्व देशस्य त्यक्तत्वात् सोंऽशोऽन्तर्भवेत् तिरोभवेदिति ।

द्वितीय अध्याय का तृतीय पाद समाप्त।

# दितीय अध्याय

# चतुर्थपाद

#### तथा प्राणः ।२।४।१॥

जीव शरीर वर्तिनां प्राणदीनां विचारार्थं पादारम्भः । तत्र जीवं निरूप्य तादृश धर्मं वत्वं प्राणे अतिदिशति । प्राण शव्द प्रयोगः प्रियत्वाय प्राणा इन्द्रियाणि । मनसो मुख्यत्वादेक वचनम् । उत्क्रांतिगत्यागतीनाभित्यारभ्य, सर्वोंपपत्तिरत्रातिदिष्टा, चिदंशस्य।पि तिरोभाव इति पृथङ् निरूपणम् । ननु तद्गुणसारत्वादयः कथमुपदि-श्यन्त इति चेत्, न, सत्यम् अस्ति तत्रापि, ''ये प्राणं ब्रह्मोपासते'' इति ।

जीव के शरीर में स्थित प्राण आदि के विषय में विचार करने के लिए इस पाद का प्रारंभ करते हैं। जीव का निरूपण कर चुके अब जीव के समान धर्म वाले प्राण का निरूपण करते हैं। प्राण शब्द का यहाँ इन्द्रियों के अर्थ में प्रयोग किया गया है, क्यों कि---इन्द्रियाँ प्राण के समान ही प्रिय होती हैं। इन्द्रियों में मन मुख्य है इसलिए उसी को इंगित करते हुए, एक वचन का प्रयोग किया गया है (प्राणा: न कह कर केवल प्राण कहा गया है) जीव की तरह, प्राणों की उत्क्रांति, गति आगति आदि का वर्णन करते हुए, उन सब की जीव में उपपत्ति दिखलाई गई है, तथा चिंदश का भी तिरोभाव होता है, ऐस। अलग से बतलाया गया है। प्राण की गुण सारता क्यों कही गई ? क्योंकि उसमें भी सत्य की स्थिति है, प्राण को भी ब्रह्म कहा गया है ''ये प्राण ब्रह्मोपासते'' इत्यादि।

### गौण्यसंभवात् ।२।४।२।।

ननु उत्कांत्यादिश्रुतिगों णी भविष्यति । न, गौण्यसंभवात् सा श्रुतिर्गे।णि न संभवति, एकैव श्रु तिर्जीवे मुख्या प्र।णे गौणीति कथं संभवति ?

प्राणों की उत्कांति आदि की निरूपिक। श्रुति गौणी हो ये भी नही कह सकते, वह श्रुति गौणी नहीं हो सकती, एक ही श्रुति जीव की दृष्टि से मुख्य हो, प्राण की दृष्टि से गौण हो ऐसा कैसे हो सकता हैं ?

#### तत्प्राक् श्रुतेश्च ।२।४।३॥

जडत्वेनाधिक विचारोऽलक्रियते। सृष्टेः पूर्वमपि प्राणादीनां स्थितिः श्रूयते। "असद् वा इदमग्र आसीत् तदाहुः, किं तदसदासीदित्यृषयो वा व तेडग्रे, अस-दासीत् । तदाहुः, केते ऋषय इति, प्राणा वा ऋषय'' इति । ननु ''सदेव सौम्येद-मासीदेकमेवाद्वितीयमिति,' विरोध इति चेत, न, स्वरूपोत्पत्तिरेवात्र निपिद्ध् यते। जीववत्, न तूद्गमः । उद्गमात् पूर्वंतु सदेवेति श्रुतिः । चकारान्मोक्षं तस्यापि संपत्तिः श्रूयते स्थालांतरे---एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च'' इति श्रुति-विस्फुर्लिंग सदृशी ।

ये इन्द्रियाँ जड़ नहीं हैं, श्रेष्ठ हैं, यही विचार यहाँ प्रस्तुत करते हैं । सृष्टि के पूर्व भी इनकी स्थिति का उल्लेख श्रुति में मिलता है ।'' असद वा इदमग्र आसीद तदाहुः केते कृषयः प्राणः वा कृषयः'' इत्यादि । ''सदेव सोम्येदमग्र आसद्'' इत्यादि से उक्त कथन की विरुद्धत होती हो सो भी नहीं है, इसमें तो केवल स्वरूपोत्पत्ति मात्र निषेध किया गया है, जैसे कि स्वरूपोत्पत्ति का निषेध है । उद्गम का निषेध नहीं है, उद्गम् के पूर्व की ''सदेव'' श्रुति है । दूसरी श्रुति में, मोक्ष में इन प्राणों की संपत्ति का भी उल्लेख है । ''एतस्म-ज्जायते प्र.णः'' इत्यादि श्रुति, अग्नि विस्फुलिंगों के समान इन प्राणों की उत्पत्ति का वर्णन करती हैं ।

### तत्पूर्वकत्वाद् वाचः ।२।४।४॥

मनः पूर्व रूपं वागुत्तररूपमिति, तस्य यजुरेव शिर इति तथाच वेदानां स्वत उत्पत्यभावात् तत्पूर्वमनसः कथमुत्पत्तिः ।

''तस्य यजुरेव शिरः'' इत्यादि में मन को पूर्व रूप तथा वाग् का उत्तर रूप कहा गया है । साथ ही वेदों में स्वतः उत्पत्ति का भी निषेध किया गया है, इस लिए मन की उत्पत्ति कैसे हुई ?

### सप्तगतेर्विशेषितत्वाच ।२।४।४॥

''तमुत्कांन्त प्राणोऽनू त्कामति प्राणमनुत्कान्तं सर्वे प्राणा अनू कामंति'' इति पूर्वाक्तानां चक्षुरादीनां ''अधारूपज्ञो भवतीत्येकी भवति न पश्यतीत्याहुः'' इत्यादिभिर्जीवगतिः सप्तानां गतिभिर्विशेष्यते । सप्तगतयस्तेन विशेषता एकी भवतीति, अतो जीव समान योगक्षेमत्वाज्जीव तुल्यतेति । चकाराद् तत्तदुपाख्या-नेषु चक्षुः प्रभृतीनांदेवतात्वं संवादश्च अतश्चेतन तुल्यत्वम् । ''तमुत्क्रान्तं'' इत्यादि में पूर्वोक्त चक्षु आदि की तथा ''अधारूपज्ञो भवति'' इत्यादि से जीब की, सातों विशेष, गति बतलाई गई है। सातों की गति से जीव की ये विशेषता है कि वो सातों को एक साथ लेकर जाता है। ये सातों जीव के समान योगक्षेम करने से जीव के ही तुल्य हैं। विशेष विशेष उपाख्यानों में चक्षु आदि का देवत्व दिखलाते हुए उनके संवाद का उल्लेख है, इसलिए ये चेतन जींव के ही समान हैं।

केचिदिदं सूत्रम् उत्तरसूत्र पूर्वपक्षत्वेन योजयन्ति । तत्रायमर्थः ते प्राणाः कति ? इत्याकांक्षायां ''सप्तप्राणाः प्रभवंति तस्मात् सप्तार्ऽचिषः समिधः सप्त-जिद्धाः ''अष्टौग्रहाः अष्ट।वतिग्रहाः'' इति, ''सप्त'' इति ''सप्त वै शीर्षंण्याः प्राणा द्वावबांचौ'' इति, ''नव वै पुरुषेप्राणाः नाभिर्दंशमी'' दश वैः पशोंः प्राणा आत्मै कादश'' इत्येवभादिषु नानासंख्या प्राणानांप्रतीता । तत्र श्रुतिविप्रतिषेधे कि युक्तम् ? इति संशये सप्तैवेति प्राप्तम् । कुतः ? गतेः, सप्तानामेव गतिः श्रूयते ''सप्त इह लोका येषु चरन्ति प्राणां गुहाशया निहिताः सप्तसप्तेति'' कि च, विशेषितत्वाच्च जीवस्योत्क्रमण समये सप्तानामेव विशेषितवस् । अन्येतु पुनरेतेषा-मेव वृत्तिभेदाद् भेदाः ।

कोई इस सूत्र को, पूर्वपक्ष मानकर अगले सूत्र को उत्तरसूत्र के रूप में योजना करते हैं, उसमें दिखलाते हैं कि--- वे प्राण कितने हैं ? ऐसी आकांक्षा होने पर ''सप्तप्राणाः'' अष्टौग्रहाः ''नव वै प्राणाः'' दश वै पशो प्राणाः आत्मै-कादश'' इत्यादि श्रुतियों से प्राणों के अनेक रूप ज्ञात होते हैं, श्रुतियों में परस्पर विरोध होने पर सही क्या ह ? इस संशय पर सात की ही पुष्टि होती है क्यों कि---''सप्त इह लोकाः'' इत्यादि में सात की ही गति बतलाई गई है, जीव के उत्कमण के समय सातों का ही विशेषाल्लेख है, अन्य तो इन्हीं के वृत्ति मेद होने से विभिन्न संख्यक हैं।

इत्येव प्राप्ते उच्यते---इस मत पर कहते हैं---

### हस्तादयस्तु स्थितेऽतो नैवम् ।२।४।६॥

पूर्वसंबंधे उत्सूत्रं पूर्वपक्षः । तु शब्दः पूर्वपक्षं व्यावर्त्तयति । हस्तादयः सप्त-भ्योऽधिकाः । हस्तौ चादातव्यं च, उपस्थश्चानंदयितव्यं च, पाथुश्च विसर्जयि-तव्यं च, पादौ च गन्तव्यं चेति ।'' चक्षुरादिगणनायामेतेऽपि चत्वारि इन्द्रियत्वेन गणिताः । स्थिते सति, श्रुतौगणनया चक्षुरादितुल्यत्वेसनि । अतो हेतोः सप्तैवेति न किन्त्वेकादग्र । अपान्तर गणना सूचनयाऽसंभवाभिप्रायः । अधिक संख्याऽन्त: करण भेदादिति । एकादग्रैवेन्द्रियाणीति । स्थितम् ।

सूत्रस्थ तु शब्द पूर्वसूत्रीय पूर्वपक्ष का निवारण करता है । हस्त आदि,, सात से अधिक हैं जैसा कि—''हाथों से ग्रहण करना चाहिए, उपस्थ आनन्द लेने के लिए है, पायु विसर्जन के लिए है, पैर गमन के लिए हैं'' इत्यादि श्रुति से ज्ञात होता है । चक्षु आदि की गणना में इन चारों की भी इन्द्रिय रूप से गणना ह । देह में इनकी स्थिति होने तथा श्रुति में गणना होने से, ये चक्षु आदि के ही समान हैं । इसलिए इन्द्रियाँ सात ही नहीं हैं अपितु एकादश हैं । आठ नौ आदि संख्याओं का जो उल्लेख किया गया है वह असंभव के अभिप्राय का द्योतक है । एकादश से अधिक संख्या का जो उल्लेख है वह अन्तःकरण को जोड़कर बतलाया गया है । इन्द्रियाँ तो एकादश ही हैं

#### अणवश्च ।२।४।७॥

सवें प्राणा अणु्परिमाणाः, गतिमत्वेन नित्यत्वे अणुत्वमेव परिमाण प्रमाणा भावात् पुनर्वचनम् ।

सभी इन्द्रियाँ अणु परमाणु की हैं, गति और नित्यत्व से उनका ऐसा ही निश्चित होता है । वैसे परिमाण का कोई उल्लेख प्रमाण तो है नहीं, इसलिए सूत्र-कार ने विशेष सूत्र बना कर उसका निर्णय किया है ।

#### श्रेष्ठश्च ।२।४।५॥

मुख्यश्व प्राणो नित्यगतिमान् अगुपरिमाणश्च । चकाराद् अतिदेशः । ''नास-दासीत्र'' इत्यत्र ''आसीदवात् स्वधया तदेकम् इति अननात्मकस्य पूर्वसत्ता प्रदर्गिता ।

मुख्य प्राण नित्यगतिमान ओंर अणु परिमाण का है, सूत्रस्थ चकार ऐसे ही अतिदेश कासूचक है। ''नासदासीत्श्रुति आसीदवात्'' इत्यादि उल्लेख अन-नात्मक की पूर्वसत्ता का ही प्रदर्शन कर रही है।

### न वायुक्तियये पृथगुपदेशात् ।२।४।९॥

ननु मुखतः प्राणो वायुरेव भविष्यति, इन्द्रियाणाँ क्रिया वा ? एवं हि श्रूयते ''यः प्राणः स वायुः'' एष वायुः पंचविधः, ''प्राणोऽपानो ब्यान उदानः समान'' इति । सामान्य करण वृत्तिः प्राणाद्याः वायवः पंचेति । तत्रान्तरीया आचक्षते, तदुभयमपि न, कुतः ?पृथगुपदेशात्—-''एतस्माज्जायते प्राणो मन: सर्वेन्द्रियाणि च''---''रवं वायुर्ज्यौतिरापः पृथ्वी विश्वस्यधारिणी'' इति प्राणवाय्वोः पृथगु-पदेशात् । बृत्तिवृत्तिमतोरभेदेन ततोऽपि पृथगुपदेशाच्च ।

अब प्रश्न होता है कि-मुख्य प्राण, वायु का ही दूसरा नाम है, या इन्द्रियों की किया का नाम प्राण है ? श्रुति तो ऐसी है कि-''जो प्राण है वही वायु है' यह वायु पांच प्रकार का है-प्राण, अपान उदान, व्यान और समान । इन्द्रियों की सामान्य वृत्ति प्राणादि पांच रूपों से है इसलिए वायु के पांच प्रकार हैं। इस लिए इनका प्राणों में अन्तर्भाव किया गया है।

वस्तुतः न तो प्राण, वायु है और न इन्द्रियों की किया का नाम प्राण है। प्राण आदि का स्पष्टतः भिन्न रूप से उल्लेख किया गया है---''इससे प्राण और इन्द्रियाँ हुईं'' आकाश, वायु, ज्योति, जल और पृथिवी विश्व धारक हैं'' इत्यादि में, प्राण और वायु का भिन्न रूप से वर्णन किया गया है। यदि वृत्ति और वृत्ति-मान का अभेद मानें तो भी, भिन्न उल्लेख से इनकी भिन्नता ही निश्चित होती है।

#### चक्षुरादिवत्तु तत्सहशिष्ट्यादिभ्यः ।२।४।१०।।

स प्राणः स्वतंत्रः, परतंत्रो वेति विचारे स्वतंत्र इति तावत् प्राप्तम् । सुप्तेषु वागादिषु प्राण एको मृत्युनानाप्तः प्राणः संवर्गो वागादीन् संवृक्ते प्राण इतरान् प्राणान् रक्षति मातेव पुत्रान्'' इति । इमामांशंकां निराकरोति तु शब्दः । चक्षुरा-दिव दयमपि प्राणोऽस्वतंत्र : मुख्यतयो भगवदधीनः, व्यवहारे जीवाधीनः, कुतः ? तत्सहशिष्ट्यादिभ्यः, चक्षुरादिवत् सह शासनात् । इन्द्रियजयवत् प्राणजयस्यापि दृष्टत्वात् । आदि णब्देन जडत्वादयः ।

वह मुख्य प्राण स्वतंत्र है या परतंत्र ? विचारने पर तो स्वतंत्र ही प्रतीत होता है, श्रुति भी ऐसा हो कहती है, ''वाग आदि के सो जाने पर एक मात्र प्राण ही जागता है, प्राण संवर्ग वाग आदि सभी एक साथ हैं, मुख्य प्राण इन प्राणों की रक्षा माता के समान करता है'' इत्यादि । इस संशय का निवारण तु शब्द से करते हैं, कहत हैं कि चक्षु आदि की तरह यह प्राण भी परतंत्र है, मुख्य रूप से तो यह भगवदाधीन है, व्यवहार में जीवाधीन । चक्षुरादि की तरह साथ साथ इसके शासन की भी चर्चा की गई है । इन्द्रिय जय की तरह इसका जय भी लोक में किया जाता है । आदि शब्द से सूत्र में इसके संयमन की ओर इंगन किया गया है ।

# अकरणत्वाच्च न दोषस्तथाहि दर्शयति ।२।४।११।।

ननु प्राणस्य जीवोपकरणत्वेन तदुपकारक व्यापार व त्वमपेक्ष्यते तत्र कादशैव वृत्तयस्वतंत्रान्तरेऽपि सिद्धाः । ''एकादशामी मनसोऽपि वृत्तय आकूतयः पंच-धियोऽभि मानः, मात्राणि कर्माणि पुरंचतासां वदंति चैकादशवीर भूमीः'' इति । तथा कश्चित प्राणस्य व्यापारोऽस्तीति चेत् । नैष दोषः, कुतः ? अकरणत्वात्, करणस्यैव हि व्यापारोऽपेक्षितअन्यस्यकार्यं मात्रमंपेक्षितम् तत्र।ह तथाहि कार्यवत्त्वं पुक्तं तच्छु,तिरेव दर्शयति, ''तस्मिन्नुत्क्रामत्यथेतर'' इत्यादि श्रुतिभिः 'प्राणनिमित्तैव शररीरस्थितिः' इति । तस्माद्व्यापाराभावेऽपि स्वरूपस्थितिमात्रेण तस्योपकारित्वम् ।

प्राण जीव का उपकरण है इसलिए उसमें जीव के उपकार के लिए कुछ चेष्टा अवस्य होनी चाहिए, उसकी जो एकादशवृत्तियाँ हैं वह स्वतंत्र रूप उपकारक है जैसा कि ''एकादशामी मनसोऽपि'' इत्यादि से निश्चित होता है । प्राण कीं कौन सी चेष्टा है ? ऐसा वितर्क करना ठीक नहीं क्योंकि प्राण कोई कारण नहीं है, चेष्टा तो करण की ही होती हैं, अन्य तो कार्य मात्र की अपेक्षा करते हैं, उसके लिए तो कार्यवान् होना ही उचित है वैसा ही उक्त श्रुति से भी निश्चित होता है । ''तस्मिन्नुत्कामत्यथेतर'' इत्यादि श्रुति से भी सिद्ध होता है कि शरीर की स्थिति प्राण निमित्तक ही है । इसलिए चेष्टा के अभाव में भी स्वरूपस्थिति मात्र से ही उसकी उपकारिता निश्चित होती है ।

### पंचवृत्ते मंनोवद् व्यपदिश्यते ।२।४।१२।।

व्यापारव्यतिरेकेणोपकारित्वमसमंजस मिति चेत् तत्राह-पंचवृत्तेः ''अहमेवैतत् पं चधात्मानं विभज्यैतद्वाणमवष्टभ्य विधारयामि'' इति । यथा मनसो द्वारभेदेनैवै-कादशवृत्तयः स्वरूपत एव । एवमेव प्राणस्यापि पंचधात्मानं विभज्यकार्यंकारणं ब्यपदिश्यते ।

चेष्टा के बिना उपकारिता संभव न हो, सो भी नहीं है क्यों प्राण पांच वृत्तियों वाला है जैसा कि ''मैं ही स्वयं को पाँच रूपों में विभक्त करके इस शरीर में स्थित होकर धारण करता हूँ'' इत्यादि श्रुति से ज्ञान होता है। जैसे कि- मन की ही एकादश वृत्तियाँ उसकी ही हैं, इन्द्रियाँ तो उसके व्यवहार के द्वार मात्र हैं इसी प्रकार प्राण भी स्वयं को पाँच रूपों में, कार्यकारण भाव से स्थित करता है।

### अणूश्च ।२।४।१३॥

अतिदेशेन प्राप्तमप्यणुत्वं पंचधात्म। गं विभज्येति बचनात् संदिग्धं पुर्नीवधीयते, आसन्योऽप्यणु: । चकारात् पूर्वोक्तसर्वसमुच्चय : ।

सारे शरीर प्रदेश में व्याप्त होते हुए भी प्राण अणु है ''पंचधात्मानं विभज्य'' इत्यादि बचन से उसके विभुत्व का संदेह होने पर ऐसा ही निर्णय करते हैं कि-व्याप्त होने पर भी वह अणु है। उत्क्रांति आदि सभी अईतायें इसमें हैं, यही सूत्रस्थ चकार का तात्पर्य है।

### ज्योतिराद्यधिष्ठानं तु तदामननात् ।२।४।१४॥

वागादीनां देवताधिष्ठानवतां प्रवृतिः, स्वत एव वा, जीवाधिष्ठान ब्रह्यप्रेरण-योर्विद्यमानत्वादिति संशयः । विशेषकार्याभावान्न देवताऽपेक्षेति पूर्वपक्षं निरोकरोति तु शब्दः वागादीनां ज्योतिरादि अग्न्यादिरधिष्ठानमवश्यमंगीकर्त्तव्यम्, कुतः ? तदामननात् तथा आन्मायते ''अग्निर्वाग्भूत्वा मुखं प्राविशद्'' इत्यादि ।

वागादि इन्द्रियों की प्रवृत्ति, उनमें अधिष्ठित अभिमानी देवताओं के द्वारा होती है या स्वतः होती है ? ऐसा संशय होता है, क्योकि जीव की प्रवृत्ति तो जीव में अधिष्ठित ब्रह्म की प्रेरणा से होती है । इस पर पूर्वपक्ष का कथन है कि इन्द्रियों के कोई विशेष कार्य तो होते नहीं इसलिए देवताओं की कोई अपेक्षा नहीं होती । इसका निराकरण सूत्रकार तु शब्द के प्रयोग से करते हैं, वे कहते हैं कि वाग् आदि की ज्योति आदि (अग्नि आदि) अधिष्ठावृता अवश्य स्वीकारनी पड़ेगी, ''अग्निर्वाग्भूत्वा मुखं प्राविश्वद'' इत्यादि श्रृति से निश्चित होता है ।

अयमर्थः----''योऽघ्यात्मिकोऽपं पुरुषः सोऽसावेवाधिदैविकः । यस्तत्रोभयविच्छेदः स स्मृतो ह्याधिभौतिकः ॥''

इत्याध्यात्मकादीनां स्वरूपं वागादयश्चानुरूपा नित्याः । तत्र यदि त्रैविष्ध्यं न कल्प्येत् तदैकस्मिन्नेव शरीरे उपक्षीणं शरीरान्तरे न भवेत् । कल्प्यमानेतु अग्निर्दे-वता रूपोऽनेकरूप भवन समर्थो वाग्रूपोभूत्वा सर्वत्र प्रविष्ट इति संगच्छते । ते चाग्न्यादयश्चेतना भगवदंशास्तिरोहितानन्दाः सामर्थ्ययुक्ता इति कार्यवशादव-गम्यते ।

कहने का तात्पर्य यह है कि-''जो आध्यात्मिक पुरुष है वहीं आधिदैविक की भी स्थिति है, इन दोनों का विच्छेद हो जाने पर, उसे आधिभौतिक कहा जाता है ।'' इसलिए आध्यात्मिक आदि का स्वरूप वाग् आदि के अनुरूप नित्य है ऐसा निक्त्रित होता है। यदि आध्यात्मिक आदि तीन रूपों की कल्पना न हौती तो, इन वागादि की एक ही शरीर में मृत्यु के साथ समाप्ति हो जाती, शरीरान्तर में इनकी स्थिति न होती। सृष्टि में, अग्नि देवता, अनेक रूप धारण करने के सामर्थ्य होने से वाग्रूप हो कर जीवमात्र में प्रविष्ट हो गए। उन अग्नि आदि में जो चेतना है वह, परमात्मा की अंशस्वरूप है, उनमें आनन्द छिपा हुआ है, इसलिए वे सामर्थ्यवान् हैं, कार्य के अनुसार उनकी उपलब्धि होती है।

आध्यात्मिकाधिदैविक योरेकत्वाद् वदनादिकार्यार्थं साध्यात्मिका एव निरू पिताः । उद्गमने ''एतस्माज्जायते प्राणः'' इत्यादिपु वागादीनां नियमेन तत्तज्जीव सान्निध्यं स्वतश्चानिर्गमनं मृत्युरूपश्रमेणतत्रलयः पुनरुद्गमनं समष्टिव्याप्टिभावश्च नोपपद्येत् ।

आधिभौतिक कृतश्चायं भेद इत्यग्रे व्यक्ती करिष्यते एवमेव ब्रह्मणोऽपि ''अनेन जी नेनात्मनानु प्रविश्य'' इत्यपि नि:संदिग्धं द्रष्टव्यम्, यदज्ञानात सर्वविष्लववादि व्यामोहः ।

आध्यात्मिक और आधिदैविक के एक होने से वदन आदि के कार्यों को आध्यात्मिक ही कहा गया है ''इससे प्राण हुआ'' उत्यति उद्गमन याक्य में, वागादि के नियम से, जीव को सातिध्य, स्वत अनिर्गमन, मृत्युरूप श्रम से उनका लय और पुनः उद्गमन तथा समष्टि व्यक्ति भाव की असंभ वना बतलाई गई है। आधिभौतिक क्वत भेद को आगे व्यक्त करेंगे ''अनेक जीवेनात्मनग्न प्रविश्य'' इत्यादि ब्रह्म के स्वरूप को असंदिग्ध समभत्ता चाहिए, जिन पर अज्ञान वश, सर्व विष्लववादियो को व्यामोह होता है।

#### प्राणवता शब्दात् ।२।४।११।।

यदाधिष्ठान मग्न्यादि तत कि स्वतं एव, अन्यसहितं वेनि ? मंदेहः, यिः तावत् प्राप्तम् ? स्वत एवेति, पूर्वोक्त न्यायेन तावतैव सिद्धं रनवस्थानाच्च देवतात्व व्याधातश्चेत् ।

संग्रय होता है कि जो अग्न्यादि अधिष्ठान है वह स्वतंत्र है अथवा दूसर क सहयोग से है ? विचारने पर स्वतन्त्र ही प्रतीत होता है, पूर्वोक्त नियमानुसार ऐसा ही निर्णय होता है यदि परतंत्र मानें तो अनवस्था दोष तथा देवतात्व का व्याषात होगा। इत्येवं प्राप्ते उच्यते, प्राणवता अधिष्ठितं वागादि, कुतः ? शव्दात् ''सोऽयमग्निः परेण मृत्युनाऽतिकान्तो दीप्यते'' इत्यादि अयमर्थः 'द्वयाह प्राजापत्या' इत्यत्राधिष्ठातृत्वं अग्नीनामुक्तम् । देवा इत्यविशेषेणेन्द्रियाधिष्ठाव्योऽन्याभ्च । तेषां प्रतिबन्धकाऽसुरति क्रमेण स्वर्गलोके गमनेच्छा बभूव । तत्र यज्ञेनैव स्वर्गं इति । ''तत्र जनकोह वैदेह'' इति ब्राह्मणे ''केनाक्रमेण यजमानः स्वर्ग लोकमाक्रमत'' इत्युद्गात्रत्विजा वायुना प्राणेनेति'' उद्गात्रैवाक्रमणमिति सिद्धम् । तत्रान्योद्गातृत्ववरणे तथोद्गाने यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य इत्यान्मातम् । तदनुश्रम रूपपाप्मना वेदानतरम प्रतिरूपं वदतीति निरूपितम् । सोऽपि दोषो देवान्नं प्राप्नोति । तच्छ्रुति विप्रतिषिद्धम्'' न'' ह वैदेवान् पापं गच्छति''इति । तदनु प्राण एवोद्गाता सिद्धः । तेन अन्येषामपि पाप सम्बन्धो निवारितः । ततः परेण, तस्य चेति सूत्रेण मृत्युमतिकान्तो दीप्यत इति । अतो दीप्तमानस्यैवाधिष्ठातृत्वात् प्राणवत्तैवाधिष्ठानं इति सिद्धम् ।

उक्त विचार पर सिद्धान्त बतलाते हैं कि वागादि का आधिष्ठान प्राण के पहयोग से है ''सोऽयमग्निः परेण'' इत्यादि श्रुति से ऐसा ही निश्चित होता है। ''द्वयाह प्राजापत्या'' इत्यादि श्रृति में, अग्नियों की अधिष्ठातृत बतल।ई गई है । ''देवा इति'' ऐसे सामान्य निर्देश से इन्द्रियों के आधिष्ठाता होते हुए भी ये अन्य ही हैं । ''इनके प्रतिवन्धक असर हैं'' उनका अतिक्रमण करके स्वर्गलोक में जाने की इच्छा हुई, यज्ञ से ही स्वर्ग मिलना है'' इत्यादि ''जनकोह वैदेह'' श्रति में कहा गया'' यजमान किस क्रम से स्वर्ग लोक को प्राप्त करता है ''ऐसा प्रश्न करने पर'' उद्गाता ऋत्विक प्राण थायू से'' इात्यदि उत्तर दिया गया जिससे उदगाता का कम सिद्ध होता है। किसी अन्य को उदगाता रूप से वरण करने और उदान में जो वाणी का भोग होता है. उसे देवताओं का बतलाया गया है। उसके अनुश्रम रूप पाप से, वेदभिन्न प्रतिकृल भाषण होने का उल्लेख किया गया है, उसका दोष भी देवताओं को ही प्राप्त होता है "न हवै देवान् पापं गच्छति" ऐसा श्रुति ने स्पट निषेध किया है । इस सवर्णन से प्राण ही उद्गाता सिद्ध होता है। इस वर्णन से औरों के पाप सम्बन्ध का भी निवारण हो जाता है। इस मुत्र के वाद ''तस्य च'' इत्यादि सूत्र में मृत्यू का अतिक्रमण करके प्राण की हीं प्रांजलता बतलाई गई है यह प्रांजलता अग्नि की अधिष्ठव्रता से ही है, दोनों ही एक दूसरे के सहयोगी हैं, इससे वाणवान् का अधिष्ठान सिद्ध होता है।

### तस्य च नित्यत्वात् ।२।४।१६॥

अग्न्यादेः प्राण सम्बन्धो नित्य इति सर्वदाधिष्ठातृत्वं प्राणस्य तत्संबंधस्य चेति चकारारार्थः । प्राण महायेनैव यथोचित् वर्णोद्गम इति लोके स्वामि- भृत्यभावेन जीवे भोगः फलिष्यति ।

अग्न्थादि का प्राण संबंध नित्य है। उनकी अधिष्ठातृता प्राण का और उसका संबंध दोनों नित्य हैं। प्राण की सहायता से ही सही वर्णों का उच्चारण होता हुआ देखा जाता है, स्वामि सेवक भाव से ये, जीव को भोग प्रदान करते हैं।

### तादिन्द्रियाणितद्व्यपदेशादन्यत्र श्रेष्ठात् ।२।४।१७॥

इदमत्र विचार्यते, इन्द्रियाणां प्राणाधीन सर्वव्यापारत्वात् तन्नाम कपदेशाच्च, प्राणवृत्तिरूपाणीन्द्रियाणि तत्वान्तराणि वेति संशयः । तत्त्वान्तराण्येवेति सिद्धान्तः । तानि इन्द्रियाणि तत्त्वान्तराणि, कुतः ? तद्व्यपदेशात् इन्द्रिय शब्देन व्यपदेशात् । "एतस्माज्जायते प्राणः मनः सर्वेन्द्रियाणि च" इति भिन्न शब्दवाच्यानांक्वचिदेक शब्दवाच्यत्वेऽपि नैकत्वम् । आसन्येऽपि तर्हि भेदः स्यादित्यत आह, अन्यत्र श्रेष्ठात्, तस्यते यौगिकाः शब्दा इति ।

अब विचारते हैं कि इन्द्रियों की सारी चेष्टायें प्राणाधीन हैं और उनके नाम सुस्पष्ट उल्लेख है तो क्या इन्द्रियाँ, प्राणवृत्ति ही हैं। अथवा प्राण से भिन्नतत्त्व हैं ? सिद्धान्तत: ये प्राण से भिन्न ही तत्त्व हैं। इन्द्रिय शब्द से उनका सुस्पष्ट उल्लेख है, इसलिए भिन्न ही हैं "इससे प्राण मन और सारी इन्द्रियाँ हुई" इत्यादि। इन्द्रियाँ भिन्न भिन्न नाम वाली हैं, कहीं कहीं केवल इन्द्रिय शब्द से ही उन सबका उल्लेख कर दिया गया है, फिर भी वे एक नहीं है। प्राण में भी प्राण, अपान, उदान, व्यान, समान आदि भिन्न भिन्न नाम हैं किन्तु तत्त्वत: एक हैं, ये सारे शब्द यौगिक हैं।

### मेद श्रुते: ।२।४।१८॥

यत्रापि प्राणशब्द प्रयोगस्तत्रापि भेदेन श्रूयते । ''तमुत्क्रांतं प्राणोऽनुत्क्रामनि प्राणमनूत्क्रान्तं सर्वे प्राणा अनूत्क्रामन्ति'' इति ।

जहां कहीं भी प्राणशब्द का प्रयोग किया गया है वहाँ भिन्न रूप से ही किया गया है । ''उस जीव के उत्कमण करके वह प्राण अनुत्कमण करता है, प्राण के अनुत्कमण करने पर सभी प्राण अनुत्कमण करते हैं'' इत्यादि ।

### वैलक्षण्याच्च ।२।४।१९॥

वैलक्षण्यं च प्राणस्य चेन्द्रियाणां च । सुप्तेषु वागादिषु प्राणो जार्गात, स्वामि सेवकवच्चानेकं वैलक्षण्यम् । प्राण और इन्द्रियों की परस्पर विलक्षणता भी हैं, वागादि इन्द्रियों की सुप्तावस्था में भी प्राण जागता रहता है, स्वामि सेवक भाव की तरह उनमें अनेक विलक्षणतायें हैं।

### संज्ञामूत्तिक्लृप्तिस्तु त्रिवृत्कुर्वत उपदेशात् ।२।४।२०॥

भूत भौतिक सृष्टिः परमेश्वरादेवेति निर्णीय नाम रूप व्याकारणमपि परमेंश्वरादेवेति निश्चयार्थमधिकरणारम्भः । लोके नामरूपकरणं कुलालादिजीवेषु प्रसिद्धमिति । अलौकिकेऽपि स्थावरजंगमे मयूरादि संज्ञां मूर्त्तिं च जीवादेव हिरण्यगर्भा देर्भविष्यतीति बन्ह्यादि देवानां जीवरूपाणामेव वागादिरूपेणानु प्रवेशात् तत्साहचर्येण नामरूपयोरपि जीव एव कर्त्ता भवतीत्याशंकां निराकरोति तु शब्द : ।

भूत भौतिक सृष्टि परमेश्वर से ही है, इसका निर्णय करके, नामरूप का व्याकरण भी परमेश्वर से ही है, इसका निर्णय करने के लिए अधिकरण का प्रारंभ करते हैं। लोक में नाम रूपकरण कुम्हार आदि जीवों के प्रसिद्ध है। अलौकिक स्थावरजंगम मयूर आदि नाम और स्वरूप हिरण्यगर्भ आदि जीवों से ही किये गए हो सकते हैं, वन्हि आदि देवता भी जीव रूप ही हैं जो कि वाग आदि रूप से जीवों की इन्द्रियों में प्रविष्ट हैं उनके सहयोग से जीवात्मा नाम रूप का कर्त्ता सिद्ध होता है। इस विचार का निराकरण सूत्रकार तु शब्द से करते हैं।

संज्ञामूत्यों: क्लृप्तिनामरूपयोर्निमाणम् । त्रिवृत्कुर्वतः, यस्त्रिवृतकरोति-तस्मात् । ''सेयं देवतैक्षत हंताऽहमिमास्त्रिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनाऽनु प्रवि-श्य नामरूपे व्याकरवाणि इति । ''ता सांत्रिवृतंमेकैकं करवाणि'' इति त्रिवृत् कर्त्ता परश्मेवरः, स एव नाम रूपयोरपि कर्त्ता, कुतः उपदेशात् । उपसमीपे एक वाक्ये उभयकरणस्य प्रतिज्ञानात् । जीवस्य तु त्रिवृत् करणानन्तरं शरीर संबंधे कर्त्तुं त्वात् । तस्मान्नामरूप प्रपंचस्य भगवानेव कर्तेति सिद्धम् ा

सूत्रकार सिद्धान्त बतलाते हैं कि—नाम रूप का निर्माता, त्रिवृत्करण करने वाला परमात्मा है जैसा कि—''उस देवता ने विचारा कि—-तीन देवताओं के रूप से जीवात्मा में प्रवेश कर नाम रूप का विस्तार करूँ ''उसने एक एक के तीन तीन रूप किये'' इत्यदि वाक्यों से निश्चित होता है कि—-त्रिवृत्कर्त्ता परमेंक्ष्वर ही है, वही नाम रूप का भी कर्त्ता है, उपरोक्त एक ही वाक्य में त्रिवृत्करण और नाम रूपकरण दोनों के संकल्प की चर्चा की गई है। जीव तो त्रिवृत्करण होने के बाद शरीर संबंध से कर्त्ता कहा जा सकता है। नामरूप प्रपंच का भगवान ही कर्त्ता है।

### मांसादिभौमं यथा शब्दमितरयोश्च ।२।४।२१॥

इदमिदानीं विचार्यते । ''अन्नमशितं त्रेधाविधीयते तस्य यः स्थविण्ठो धातु-स्तत् पुरीषं भवति, यो मध्यमस्तन्मासं, योऽणिष्ठस्तन्मनः । आपः पीतस्त्रेधा विधीयंते, तासाँ यः स्थविष्ठो धातुस्तन्मूत्रं, योमध्यमस्तल्लोहितं, योऽणिष्ठः स प्राणः । तेजोऽशितं त्रेधाविधीयते, तस्य यः स्थविण्ठो धातुस्थदस्थि भवति, यो मध्यमः सा मज्जा, योऽणिष्ठः सः वाक् । अन्नमयं हि सोभ्या मन आपोमयः प्राणस्तेजोमयी वागिति ।'' तत्र संग्नयः, वाक्प्राणमनांसि कि भौतकानि, आहो-स्वित् स्वतंत्राणि ? एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च'' इति श्रुतिवि-प्रतिषेधात् संग्नयः । त्रिवृत्करण प्रसंगेनोदिता माग्नंकां निराकरोति ।, तत्र पूर्व-पत्रमाह—मांसादि भौमं, पुरीषमांसादि तेजोऽवन्न प्रक्वतिकम् । कुतः ? यथा शब्दम् अन्नमशितमित्यादि श्रुतितो निःसंदिग्धं प्रतिपादनात् । किमतो यद्येवं तदाह—इतरयोश्च, वाचितुल्यत्वान्न संदेहः । इतरयोर्मंनः प्राणयोरपि भौतिकत्वं यथाशब्दं, उद्गम श्रुतिस्तु स्तुतित्वेनानुवाद परा भविष्यति । उपपादकःर्भुति बाधात्, तस्माद् भौतिकान्येव मनः प्रभृतीनि ।

 ''एतस्माज्जायते'' आदि उद्गम श्रुति तो स्तुतिपरक हैं अतएव उसे अनुवाद मात्र ही मानना चाहिए । मन आदि भौतिक ही हैं ।

### वैशैष्यास्तु तद्वादस्तद्वादः ।२।४।२२।।

अन्नादिर्भिविशेष्यते, मनः प्रभृति सम्यक् कार्यक्षमं भवति । तथा दर्णनात् उपादानाच्च । अतो वैशेष्यादेव हेतोरन्नभयत्वादि वादः । ननु कथमेतदवगम्यते ? वैशेष्याद् गौणोंवाद इत्युच्यते । अथात्मनोऽन्नाद्यमागायदित्यत्र प्राण एव सर्वस्यान्न स्यात्ता निर्दिष्टः स कथं तत्परिमाणमकार्यं स्यात् । वागादयश्च तत्रान्नार्थं मनु-प्रविष्टाः सृष्टौ प्रथमतो भिन्नतया निर्देशात् । अतो न भौतिकानि मनः प्रभृ-तीनि, किन्तु तत्त्वान्तराणीति सिद्धम् । तर्वाद इति वीप्सा अध्याय समाप्ति सूचिका ।

अन्न आदि भक्षण से, मन आदि विशेषरूप से बल प्राप्त करते हैं, कार्य क्षमता प्राप्त करते हैं यही त्रिवृत्करण की श्रुति का तात्पर्य है, उत्पन्न होते हैं ऐसा तात्पर्य नहीं है। अन्नमय आदि का सिद्धान्त यही है। सिद्धान्त, विशेष से गौण ही होता है। ''अथात्मऽन्नाद्यभागायत'' इत्यादि में प्राण को ही सभस्त अन्न का भोक्ता कहा गया है, इसलिए वह भोक्ता, अन्न आदि का परिणाम कार्य कैसे हो सकता है? वागादि को उक्तवर्णन में अन्न के लिए अधुप्रविष्ट वतलाया गया है, सृष्टि में इनको अन्न आदि से स्पष्ट रूप से भिन्न वतलाया गया है। इसलिए मन आदि भौतिक नहीं हैं अपितु अन्नादि भिन्न तत्व हैं।

द्वितीय अध्याय समाप्त

---:0:---

तृतीय अध्याय

### प्रथमपाद

### तदन्तर प्रतिपातौ रंहति संपरिष्वक्तः प्रश्ननिरूपणाभ्याम् ।३।१।१॥

सर्वोंपनिपदां सिद्धो ह्यविरोधे समन्वयः, कथं बोधकतः तासां सा तृतीये विचार्थते । एकं वाक्यं प्रकरणं शाखाः सर्वा सह्तैव वा एकां विद्यामनेकां वाजन-यन्नीति जिन्त्यते । स साधनो हि पुरुषे जन्मनः कर्मणा शुचौ, केवलेवा यथायोगे प्रथमं तद् विचार्थते । विचारपूर्वकं तस्य ब्रह्म भावाप्ति योग्यता, अधिकारे ततः सिद्धे विषयाव धृतिस्ततः । अंतरंग विचारेण गुणानामुपसंहृतिः, बहिरंग विचारेण कर्मणामिति सा द्विधा ।

तस्मादधिकारिणो जन्म निर्द्धारः। तदनु तस्य ब्रह्मभावयोग्यता, ततो गुणोप-संहारः ततोऽङ्कविचार इति । तत्र प्रथमपादे जीवस्य व्रह्मज्ञानौर्पायकं जन्म विचार्यते ।

प्रथम और दूसरे अध्याय में उपनिषदों के समन्वय और अविरोध की सिद्धि की गई, इस तीतरे अध्याय में उपनिषदों की बोधकता कर विचार करते हैं। उपनिषदों के बाक्य, प्रकरण, शाखा में भिन्न भिन्न विद्याओं का उपदेश हैं अथवा सब मिलकर एक ही विद्या का समर्थन कर रहे हैं, इस पर विचार किया जा रहा है। इसमें सर्व प्रथम यह विचार किया गया कि श्रवण मनन निदिध्या-सन आदि साधनों के साथ शास्त्र चिन्तन करने से जन्म कर्म के बन्धन मुक्त हांत हैं अथवा केवल ज्ञान योग से ही मुक्त हो जाते हैं द्वितीय पाद में, शास्त्र विचार पूर्वक भक्तिसाधना से ब्रह्यभावाप्ति योग्यता का वर्णन किया गया है। तृतीय पाद में, अधिकार का निर्णय हो जाने पर विषय की अवधृति बतलाई गई है। अंतरंग विचार करने से गुणों के उपसंहार होने पर तथा बहिरंग विचार से कर्म के उपसंहार होने पर वह अवधृति दो प्रकार से होती है। इस अधिकारी के जन्म का निद्धारण, उसकी ब्रह्यभाव योग्यता, गुणों का उपसंहारऔर अंग का विचार किया गया है। प्रथमपाद में जीव के ब्रह्यज्ञान के उपयोगी जन्म पर विचार करते हैं।

तत्र पूर्व जन्मनि निष्काम यज्ञ कर्त्तुज्ञान रहितस्य मरणे ज्ञाना भावेन यज्ञाभिव्यक्त्यभावाद भूतसंस्कारक एव यज्ञोजात इति निष्कामत्वाच्च तदधिका-रिदेवाधीनान्येव भूतानि इति ते देवास्तत्र तत्र हुत्वा तस्य शरीरं संपादयन्ति इति अंचभ्यामाहुतावापः पुरुष वचसो भवंति'' इति श्रुतिः ।

तत्र जीवेन्द्रियाणां होमाभावेनाशुद्धिभाशंक्य तेषामपि होमं वक्तुमिदमधि-करण मारभते । न च पंचाहुतयो धूममार्गं एव, तत्र गमनागमनयोर्बहुविशेष श्रवणात् । ''तद् य इत्थं बिदूर्ये चेमे श्रद्धा तप इत्युपासते, तेर्ऽी चषभमिसंभवतीति तज्ज्ञानवतोऽपि यत्राचिः प्राप्तिस्तत्र तथा देवहुतानां कथं सा न स्यात् । ज्ञानार्थ-मेव च तथोत्पत्तेः । पुनरावृत्तिः परंतुल्या । अथवा निष्काम एव धूममार्गः ।'' योगी प्राप्य निवर्तते'' इति स्मरणात् । भोगार्थं मेव धूमादि लोकाः । निष्पत्तिस्तू पंचाग्नावेव । अन्ने प्रविष्टानामन्येषामपि रेतो द्वारा योनित उत्पत्तिरिति कपूय-चरण वर्णनम् । ''एवं त्रयीधर्ममनुप्रपन्ना गतागतं कामकामा लभंते'' इति काम-नायां भिन्न एव प्रकारः पृथगुपदेशात् । तस्माद्योग्यशरीरनिष्पत्तये स्वयमेव गच्छति भूतसहितः ।श्रद्धाहोमानन्तरं सोमभावे वा संबंध इति संशयः । भिन्नपक्षे योनौ वेति । तत्र श्रौतेर्ऽर्थेश्रौतन्यायेनैव निर्णयस्योचितत्वादाहुतावपां गौणत्वा पत्तेः । संस्कृतभूतानामपामुपस्थापकत्वाभावाच्छरीर वियोगे देवानां च तावद् बिलम्बे कार-णांभावाच्च श्रद्धारूपा आप एव हयन्ते, अतो न तैः परिष्वक्तो गच्छति ।

उक्त यज्ञ में जीव स्वतः तो ज्ञान रहित होने से अपने को हुत करता नहीं, देवताओं द्वारा किया जाता है, इसलिए यह कृति अणुद्ध है, इत्यादि संणय उपस्थित करते हुए, उनका भी होम होता है, इसका निर्णय करने के लिए अधिकरण प्रारम्भ करते हैं।

(पूर्वपक्ष) पंचाहुति धूममार्ग तो है नहीं, क्यो कि— उसमें गमन और आ-गमन का विशेष वर्णन मिलता है। ''जो उसे इस प्रकार जानकर श्रद्धा और तप से उसकी उपासना करता है वो अचिरादि गति प्राप्त करता है'' इत्यादि में ज्ञानवान की भी अचिरादि प्राप्ति कही गई है, वहाँ देवताओं के द्वारा आगति क्यों नहीं की जाती ? ज्ञान के लिए ही तो पंचहुत उत्पत्ति होती है। पुरुष रूप की प्राप्ति तक पूनरावृत्ति तो दोनों में समान ही होती है।

धूममार्ग का वर्णन निष्काम कर्म वाले के लिए भी हो सकता है ''योगी' प्राप्य निवत्तं ते'' स्मृति वाक्य से ऐसा ही समफ में आता है । धूमादि लोक भोगार्थक ही हैं, पंचाग्नि आहुति से ही उनकी निष्पत्ति होती है । आहुति रहित अन्य जीवों का अन्न प्रवेश और वीर्य द्वारा स्त्री के गर्भ में प्रवेश कर योनि द्वारा उत्पन्न होना इत्यादि को निक्वष्ट बतलाया गया है । ''एवं मयी धर्म मनु प्रपन्ना गतागतं कामकामा लभन्ते'' इत्यादि में कामन्ना का भिन्न ही प्रकार बतलाया गया है, इससे तो यही समफ में आता है कि—योग्य शरीर की प्राप्ति के लिए जीव स्वयं ही भूत सहित गमन करता है । श्रद्धाहोम के बाद जीव सोमभाव को प्राप्त करता या सोमसंबंध प्राप्त करता है अथवा सोम योनि ? इस संशय पर, श्रौत अर्थ को तो श्रौतन्याय से ही निर्णय करना उचित है' उसमें तो उपाहुति प्राप्त रूप को गौण कहा गया है । शुद्ध संस्कृत भूतौ को जल में स्थापन करना असंभव है, अत: शरीर वियोग के समय तभी तक देवताओं के साहचर्य का विलम्ब रहता है जब तक कारण का अभाव नहीं हो जाता, कारण के अभाव होने से वे देवता श्रद्धा रूप जल की ही आहुति देते हैं । इससे निश्चित होता है कि, जीव, सोम आदि रूपों से संश्लिष्ट होकर नहीं जाता ।

इत्यैवं प्राप्ते उच्यते --- तदन्तर प्रतिपत्तौ रंहति सपरिष्वक्तः प्रश्न निरूपणा-भ्याम् । तस्य जीवस्य यज्ञादिकर्त्तुरन्तर प्रतिपत्तौ; अन्तरे मध्ये मुख्य प्रतिपत्तमोंक्ष-लक्षणाया अर्वाग योग्यशरीरं निष्पत्यकर्म । नहि वस्तुनो यज्ञान्नामिदं फलं भवति, अतो मुख्ये विलम्बात प्रतिपत्तिरेषा । तस्य मुख्य फलस्य वा अन्तरे या प्रतिपत्तिः तदर्थं वा तत्कारणभूतैः संपरिष्वक्त एव रहति ' मराणान्तरमेव कर्म समाप्तेः । सम्यग भूतानि तदैव संस्कृतानि प्रतिदिन संस्कारार्थं च नैकट्यमपेक्षन्त, अतः सम्यगेव च परिष्वक्तः । पूर्वं शरीरेण व्यवधानाच्छरीर दाहे वा तद् गतानि भूत सुक्माणि सम्यक् तमेंवासक्तानि । तं विधाकर्मणी समन्वारभेते पूर्व प्रज्ञा चेति । जीव पक्षे ज्ञानकर्मणी । कर्मणो हि स्वरूपभूता आपः । तत्र हेतुः प्रश्ननिरूपणा-भ्याम । "वेत्थ यथा पंचम्यामाहुतावापः पुरुष वचसो भवन्ति" इतिप्रश्न "असौ वाव लोको गौतमाग्निस्तस्यादित्य एव समित्'' इति निरूपणम् । प्रक्ष्ने हि पूरुपत्वं वदति न देह मात्रं तज्जीवाधिष्ठितानामेव भवति । सिद्धवत्कारवचनाच्च । निरू-पणेऽपि चन्द्रो भवतीति । तत्रापि सोमो राजा चेतनः । न ह्यन्याधिष्ठाने ह्यन्यस्य शरीरं भवेत् । तथान्नरेतोगर्भाश्च । अन्यथापि विनियोग संभवात् । जीव साहि-त्येऽप्यपामेव मुख्यत्वम् । शरीरवत् । अयं होमस्तत्र तथा तं जनयन्तीति न दुःख-हेतुः । तस्मात् प्रक्ष्न निरूपणान्यथानुपपत्त्या परिष्वक्त एव संस्कृतैर्भुतै रहतीति सिद्धम् ।

उक्त मत पर कहते है कि—-प्रश्न और निरूपण से तो यही निश्चित होता है कि—-संश्लिष्ट होकर ही जाता है। यज्ञ करने वाले जीव, मोक्ष प्राप्त करने के प्रथम, निर्वाह के लिए सोमादि शरीरों से संसक्त होकर रहते हैं। ये शरीर इन्हे यज्ञ के फलस्वरूप मिलते हों सो बात नहीं है, अपितु मोक्ष प्राप्ति तक ब्यवधान में ये स्वतः प्राप्त होते हैं । मोक्ष प्राप्ति तक तो जल आदि के साथ जीव का चिपकाव होता है उसी के सहारे वह तद्भूत होकर गमन करता है । मरण के बाद ही उसे उन रूपों की प्राप्ति हो जाती है उस पवित्र जीव के साथ समस्त भूत, स्वयं पवित्र होने के लिए उससे संलिष्ट होना चाहते हैं। इसलिए हृदरूप से चिपक जाते हैं । पूर्व शरीर के छूटने अथवा शरीर के दाह हो जाने पर, जीव संबद्ध भूत सूक्ष्म हीं उससे आण्लिष्ट हो जाते हैं। इसी का वर्णन वृहदारण्यक के शरीर ब्राह्यण में ''तं विद्याकर्नणी हमन्वारर्भते पूर्व प्रज्ञा च'' इत्यादि किया गया है । यज्ञ कर्त्ता जीव के लिए ''ज्ञान कर्मणी'' कहा गया है कर्म ही स्वरूपभूत जल है ऐसा—-''वेल्थ भया पंचभ्यामाहुता वापः पुरुष वचहो भवन्ति'' इत्यादि प्रश्न तथा ''असौ वावलोको गौतमाग्नि'' इत्यादि निरूपण से निश्चित होता है । प्रक्ष्न में पुरुषत्व प्राप्ति की बात कही गई है, जिनमें जीव का अधिष्ठान होता है ऐसे देह की चर्चा नहीं है। सिद्धवत प्रयोग किया है । निरूपण में भी ':चन्द्रो भवति'' इत्यादि का सिद्धवन् प्रयोग है । वहाँ पर भी, चेतन का राजा सोम है इसी भाव से ऐसा प्रयोग किया गया है। अन्य के आश्रय में अन्य का शरीर तो हो नहीं सकता । अन्न, वीर्यं आदि के गर्भ में जीव रहता है । और तरह भी रह सकता है । जीव साथ में रहता है फिर भी जल को ही मुख्य कहा गया है, जैसे कि जीव के शरीर को मुख्य माना जाता है । यह होम ही जीव को उनरूपों में जन्म देता है इसलिए दु:ख का कारण नहीं है ।

#### त्र्यात्मकत्वात्त् भूयस्त्वात् ।३।१।२॥

ननु कथं भूतसंस्कारमात्रत्वमवगम्यते यावता प्रश्न निरूपणाभ्यामाय एवाव-गम्यन्ते । न च तावन्मात्र संस्कार कत्वम् । नियामकाभावात् । ''अस्थि चैव तेन मांसं च यजमानः संस्कुरुत'' इति विरोधश्चेति शंका निराकरोति तु शब्दः ।

अयामेव ग्रहणेन तेजोऽबन्नानि गृहीतानि ज्ञातव्यानि कुतः ? व्यात्मकत्वात्, लोकादिनिर्माणानतर भावित्वात्, ता आपस्त्रिवृत् कृता एव, अतस्त्रयोऽपिगृहीता अपां ग्रहणेन, उपलज्ञणत्वेऽप्यपामेव ग्रहणे हेंत्वन्तरमाह । भूयस्त्वात्, शुद्धत्वाद् विशेषाभावान्मध्यभावाच्च दीक्षित तुल्यत्वेन भारुपत्वेनाग्रे वक्तव्यत्वात् । शुद्धा-यामेवेदं शरीरं बहुहेतुकत्वमेव भूयस्त्वम्, बहुधा परिणामाच्च द्रव्यभूयस्करत्वं च । तस्मान्नि यामकानां भूयस्त्वादपामेव ग्रहणम् ।

प्रश्न और निरूपण से' जीव की, भूत संस्कार मानता हीं कैसे निश्चित करली ? उसके इतने होने मात्र से तो संस्कारकता मिद्ध होती नही क्यों कि ४ संस्कारता के लिए नियामक होना आवश्यक है, सो तो इसमें है नहीं। तथा "अस्थि चैव तेन मांसं च यजमान संस्कुरुत" इस विधिवाक्य से विरुद्धता भी होती है। इस तर्क का निराकरण तु शब्द से करते हैं। केवल जल में ग्रहण से ही तेज, जल और पृथ्वी का ग्रहण हो जाता है, क्यों कि जल ही समस्त सू<sup>fez</sup> में क्यात्मक होकर व्याप्त है इसलिए जल के ग्रहण से तीनों का ग्रहण हो जाता है, जल के ग्रहण में उपलक्षण भी एक कारण है। जल परिमाण में आधक भी है साथ ही शुद्ध भी। वह सभी में व्याप्त है, इसे प्रकरण में आगे परपपवित्र करने वाली शक्ति कहा गया है, शुद्ध होने से ही इसे जीव का शरीर कहा गया है, अनेकों जीवों का हेतु होने से इसका वाहुत्य है, यह द्रव्यों का भी विस्तार करता है, इसलिए अनेक नियामकों के स्थान पर इस जल को ही एकमात्र नियामक कहा गया है।

#### प्राणगतेश्च ।३।१।३॥

वैदकों युक्तिमुक्त्वा लौकिकीमाह, प्राणस्य गतिः प्राणगतिः तमुत्कातं प्राणोऽ-नूत्कामतीति प्राणाप्यायनजनकत्वादपाम् । प्राणो गच्छन् स्वाप्यायकं ग्रहीत्वैन गच्छन्ति । जलौकावदन्यत्र देहसंबंधः मुक्तौ न प्राणा गच्छन्ति । क्रममुक्तावपि देद्द संबंध इति पौराणिकाः देहभाव इत्यौपनिषदाः । अतो दूरे प्राणगतिरत्रैव । अतोध्यां संग्लेषो वक्तव्यः । चकाराद् विद्याकर्मणी समन्वारमेते पूर्वं प्रज्ञा चेति स्वकर्म सहभावं बोधयति श्रुतिः । तस्मादद्भिः परिष्वक्तो गच्छति ।

वैदिकी युक्ति बतलाकर लौकिकी युक्ति बतलाते हैं। प्राण की गति से भी जल की प्रधानता सिद्ध होती है, क्यों कि प्राण का आधार, जल ही है। प्राण जव उत्कमण करते हैं तो वे अपने रक्षक के साथ ही गमन करते हैं। जलौक की तरह ये प्राण, अन्यत्र देह संबंध होंने पर भी जल को नहीं छोड़ते उसी के साथ जाते हैं पोराणिक लोग ऋममुक्त में देह संबंध नानते हैं, औपनिषद् देह-मानते हैं सद्योमुक्ति को छोड़कर सभी में देह संबंध रहता है इसलिए प्राणगति के साथ जल का संलेष रहता है, ऐसा मानना चाहिए। ''विश्वाकर्मणी'' आदि श्रुति स्वकर्म सहभाव बतलाती है। जल संसक्त होकर ही जीव जात। है यह मानना ठीक है।

### अग्यादिगतिश्रुतेरिति चेन्न भाक्तत्वात् ।३।१।४॥

श्रुति विरोधं परिहरति। परस्पर विरोधे व्यवस्या वा बोध्यते । ननु ''यत्रास्य पुरुषस्य मृतस्याग्निर्वागप्येति वा तं प्राणः'' इत्यादिना अग्न्यादिगतिः प्राणानां श्रुयते । न च ओषधीलॉंभानि वनस्पतीन् केशा इत्यत्र प्रत्यक्ष विरोधात् बाधितविषयेयं श्रुतिरिति वाच्यम् । आध्यात्म केन्द्रियमध्यपाताल्लोभकेशा अप्या-ध्यात्मिका एव ग्राह्याः यैः कण्डुलावण्य प्रतीतिः, दृश्मानानितु गोलकस्थानानि । तस्मात्प्राणोत्कमणश्रुतिरग्न्यादिभावश्रुत्या बाध्यत इति चेन्न । भाक्तत्वात्, प्रकरण व्यतिरेकेणामूक्त विषये प्रवृक्ता भाक्ता भवति । ''अय हैनं जारत्कारब र्आतभागः पप्रच्छ'' इत्यत्र ग्रहनिरूपणानन्तरं मृत्युं पृष्ट्वा म्रियमाण प्रश्ने नामैव न जहात्य-न्यज्जहातीति प्रतिज्ञाते, प्राणोत्क्रमण प्रक्षे नेतिप्रति वचने वागा दीनाभग्न्यादि भावानुवादः । ततो मंत्रणाज्जीवस्य ब्रह्मभावोऽव गम्यते, सामग्या गतत्वात् । ''तो हयद्चतूरिति'' कर्मप्रशंसा भिन्न प्रश्नोत्तरा ।उपयोवंचन विधानात् ब्रह्मविद्या च गोप्या उत्कमण श्रुति स्तू, ''स यत्रायँ शरीर आत्मा'' इति ब्राह्मणे, जीवस्य ''परलोक विहारार्थं निष्कामति'' चक्षषो मुझ्नों''वेत्यादिना प्राणानां विहार साध-कानां निर्गमनमाह । अतोमूक्तामुक्त विषय भेदस्य व्यस्थापकस्य विद्यमानत्वाद-ग्न्यादिभाव श्रुति नोंत्क्रमण श्रुति बाधिका । तस्मादन्यत्र सिद्धो धर्मोऽन्यत्रावस्था साम्याद् योज्यमानो भाक्तो भवति । अतः प्राणोत्क्रमणमस्ति । तस्मात् संपरि-ष्वक्तो गच्छतीति सिद्धम् ।

श्रुति की विभिन्नता का परिहार करते हैं। परस्पर विरोध में व्यवस्था देते हैं। "यत्रास्य पुरुषस्य मृतस्यग्निर्वागर्ब्यति" इत्यादि में तो प्राणों की अग्न्यादि गति बतलाई गई- है? इस पर कहते हैं कि "अजधित्योंमानि" इत्यादि में तो प्रत्यक्ष विरोध है, इसलिए यह श्रुति बाधित कही जा सकती है? वस्तुतः आध्यात्मिक इन्द्रियों के साथ वर्णन होने से लोम केश आदि भी आध्यात्मिक ही मानने चाहिए, लोक में लोम केश आदि से लावण्य की प्रतीति होती है इसलिए अध्यात्म में भी उनका वर्णन किया गया है इस लिए,प्राणोत्क्रमण श्रुति, अग्न्यादि भाव श्रुति से बाध्य है, ऐसा नहीं कह सकते अग्न्यादिभाव श्रुति भाक्त है। यह श्रुति, अभुक्त जीव का वर्णन कर रही है, प्रकरण से अलग है, इसलिए भाक्त है। "अथ दै नं जारत्कारव" इत्यादि प्रक्ष और निरूपण के बाद मृत्यु सबंधी प्रक्ष करने के बाद, न्रिया-माण संबंधी प्रक्ष में कहा गया कि नाम ही नहीं छोड़ता और सब भी छोड़ देता हैं, ऐसी जानकारी हो जाने पर जब प्राणोत्क्रमण सबंधी प्रक्ष किया गया तब उसमें नकारात्मक उत्तर देकर कहा कि वागादि का, अग्न्यादि भाव होता है। उक्त मन्त्र से जीव के ब्रह्म भाव की जानकारी होती हैं, 'ब्रह्म, जीव में निहित भी तो है। ''नौह यद्वतु:'' इत्यादि भिन्न प्रक्ष्नोत्तर हैं। दोनों बचनों में विधि पूर्वक ब्रह्मविद्या गुप्त है। ''स यत्रायँ शारीर आत्मा'' इत्यदि में ब्रह्म सम्बन्धी चर्चा उत्कमण श्रुति करती है तथा ''वक्षुषोवा मूर्ध्नोवा'' इत्यदि में से जीव के परलोक विहार की चर्चा करते हुए विहार के साधक प्राणों का निर्गमन बतलाती है। इस प्रकार मुक्त और अमुक्त सम्वन्धी व्यवस्था करने से अग्न्यादिभाव श्रुति, उत्कमश्रुति की बाधिका नही होती। अन्यत्र सिद्ध धर्म कौ अन्यत्र अवस्था साम्य से जोड़ने से वह भाक्त हो जाता है। प्राणोत्कमण होता है, जीव उससे संसक्त होकर जाता है, यही निष्ट्रित वात है।

## प्रथमेऽश्रवणादितिचेन्न ता एव ह्युपपत्तेः ।३।१।१।।

किचिदाशंक्य परिहरति ''असौवा व लोको गौतमाग्निः'' इत्यत्र ''देवाः अढां जुह्वति श्रुतेरापो न सँकीतितः । अपांहि पंचम्यामाहुर्तौ पुरुषवचनम् । श्रद्धा मनो धर्मः, स कथं हूयत इति येन्न । मनसा सह भविष्यति । तथाप्यरु णान्यायेन धर्ममुख्यत्वम् । तर्हि कथं प्रश्नोपसंहारौ परोक्षवादाद् भविष्यति, चमसवत् ''श्रद्धावा आप इति श्रुतेः शुद्ध हेतुत्वसाभ्यात् । ''चन्द्रमा मनसो जातः'' इति श्रुतिश्चेत्येवं पराभविष्यति तस्मान् प्रथमा हुतावपामश्रवणान्न ताभिः संपरि-ष्वक्तो गच्छतीति चेन्न त। एव आप एव श्रद्धा शब्देनोच्यते । हियुक्तोऽयमर्थः । यथा कर्मकांडे आपः श्रद्धाशब्देनोच्यन्ते तथा प्रकृतेऽपि । परं नोपचारः, उपपत्तेः उपक्रमोपसंहारयोर्वलीयस्त्वात् । ननु मध्ये श्रुतेन श्रत्ताशब्देनोपक्रमोपसंहारावन्य-थावन्ययाकर्त्तु युक्तौ । श्रद्धासहभावः संस्कारेण संस्कृतेषु भूतेषु सिद्धः । तेन मनः स्थाने आप एव वाच्याः ।

कुछ आशंका करते हुए परिहार करते हैं, कहते हैं कि "असौवा व लोको" "इत्यदि श्रुति में तो "देव-श्रद्धां जुह्वति" कहा गया है, जल का तो नाम भी नहीं हैं । जल ही पांचवी आहुति में पुरुष नाम वाला होता है, ऐसा प्रमाण है जो ठीक भी है, पर ऊपर की श्रुति में श्रद्धा की आहुति कैंसे हो सकती है ? ऐसी शंका उचित नहीं है, श्रद्धा की आहुति का तात्पर्य है, मनोयोग से दीं गई आहुति । जैसे कि "अरुणा सोमंकीणाति" इत्यादि ज्योति-ष्ठ्टोम प्रकरणीय वाक्य में अरुणिमा गुण द्योतक है वैसे ही श्रद्धा शब्द में धर्म मुख्यता है । इस पर पुनः शंका करते हैं कि यदि श्रद्धा पद मनोयोग का

द्योतक है आपवाची नहीं है तो, प्रकरण के उपक्रम और उपसंहार में जो आप शब्द का स्पष्ट उल्लेख है उसकी श्रद्धा पद के साथ कैसे संगति होगी ? इस पर कहते हैं कि जैसे कि ''अर्वाग्विलक्ष्च'' इत्यादि में शिर आदि को चमस शब्द से परोक्षवाद रूप में कहा गया है वैसे ही यहाँ भी श्रद्धा और जल का शुद्धि हेतुक साम्य होने से जल के स्थान पर श्रद्धा शब्द का परोक्षवाद रूप से प्रयोग किया गया है। पुनः शंका होती है कि श्रद्धा पद को जल पूरक मान लेने से, ,,श्रद्धां जुह्वति तस्या आहतेः सोमो राजा संभवित'' इत्यादि में जो श्रद्धा के परिणामरूप से सोम की अधिष्ठातृता कही गई है उससे विरुद्धता होगी ? इसका समाधान करते हैं कि ''चन्द्रमा मनसो ज।त :'' श्रुति मन और श्रद्धा की एकता का प्रतिपादन कर रही है इसलिए विरुद्धता का प्रझ्न ही नहीं उठता । फिर प्रश्न होता है कि प्रथम आहूति में तो जल का वर्णन है, उससे संलग्न होकर जीव जाता है ऐसा उल्लेख तो है नहीं, फिर जीवोत्पत्ति का प्रकरण कैसे कह सकते हैं ? इसका समाधानकरते हैं कि उस जल का जो श्रद्धा शब्द से प्रयोग किया गया है उसी से जीव की संलग्नता सिद्ध हो जाती है। श्रद्धा शब्द का प्रयोग जीव के लिए उपयुक्त ही है। जैसे कि कर्मकाण्ड में आय को श्रद्धा कहते हैं, वैसे ही लौकिक प्रयोग भी होता है । श्रत् ज्ञब्द का अर्थ निघण्टु में सत्य किया गया है, जीव सत्यरूप है उसे जो धारण करे उसे ही श्रद्धा कहते हैं (श्रत् सत्यं दधातीत श्रद्धा) श्रद्धा, जल के समान ही पवित्र है इसलिए जल के स्थान पर उसका जो प्रयोग किया गया वह औपचारिक नहीं है। उपक्रम और उपसंहार में तो स्पष्ट ही जल शब्द का प्रयोग है इसलिए मध्य में वर्ण्य श्रद्धा शब्द, जल वाची ही है यही मानना चाहिए उसका अन्यथा अर्थ करना ठीक नहीं है। श्रद्धा सहित किये गए संस्कार से ही, पदार्थों की ग्रुद्धि होती है। इसलिए मन के स्थान पर पवित्रतावाची जल शब्द का प्रयोग किया गया है । ''चन्द्रमा मनसो जातः'' इत्यादि तो ईश्वरीय सृष्टि का वर्णन है। सकाम यज्ञ करने वाले को फलस्वरूप श्रद्धा प्राप्त होती है, यही बात श्रद्धा शब्द के प्रयोग से दिखलाई गई है, कर्म में श्रद्धा करने से तो निष्काम भाव की सिद्धि होनी है। ,,यो यच्छद्धः सा एव सः'' इत्यादि गीतोक्त वाक्य में कर्त्ता को, स्पष्ट रूप से श्रद्धा का आश्रय बतलाया गया हैं। इससे सिद्ध होता है कि जल सुसंस्कृत होकर जीव नामधारी होता है। श्रद्धा का आश्रय तदनुरूप हो जाता है, इसी भाव से सर्वप्रथम श्रद्धा के स्थान पर जल शब्द का प्रयोग किया गया है।

### अश्रुतत्वादितिचेन्नेष्टादिकारिणां प्रतीतेः 1३1१1६॥

स्थितमेतज्जीवः संपरिष्वक्तो रंहतीति । तत्र विचायंते । सर्वे जीवाः संपरि-ष्वक्ता गच्छन्त्याहोस्विज्ज्ञानोपयोगिन इति विमर्शः । तत्र पंचाहुति ब्राह्मणेनाधि-कारिणः श्रुताः । वेदंहि श्रुतानुसारिणी कल्पना । अतो विशेषस्या श्रुतत्वात् सर्वे-षामेव पंचाहुति प्रकार इति चेन्न । इष्टादिकारिणां प्रतीतेः । इष्टादिकारिणः प्रतीयन्ते । श्रद्धापदेन देवकर्त्तुत्त्वेन च । सोमभावसाम्याच्च । इष्टादिकारिणां धूम-मार्गव्युत्पादेन सोमभाव उक्तः । अत्रापि प्रथमाहुति फलं सोमभाव उच्यते । अतः श्रुति साम्यादपि इष्टादिकारिणो रहंतीति सिद्धम् ।

यह तो निर्णय हो गया कि प्राणों से संलग्न जीव जाता है। अब विचारते हैं कि सभी जीव जाते हैं अथवा ज्ञानोपयोगी जीवों के जाने की चर्चा की गई है। पंचाहुतिव्राह्मण में अधिकारी की बात नहीं है, वेद की कल्पना श्रुतानुसारी ही होती है। विशेष अधिकारी की बात न होने से तो, पँचाहुति प्रकार सभी जीवों के लिए समफ में आता है।

इस पर सूत्रकार कहते हैं कि श्रद्धापद और देव कर्त्तु त्व के वर्णन से तो, इष्ट. (यज्ञ) कारों की ही प्रतीति होती है, सोमभाव साम्य की बात से भी उक्त बात की पुष्टि होती है। इष्टादि करने वालों का ही धूममार्ग में जाने पर सोम-भाव बतलाया गया है। उक्त प्रकार में भी प्रथमाहुति का फल सोमभाव बत-लाया गया है। इस प्रकार श्रुति साम्य से भी इष्टादि करने वालीं की गति सिद्ध होती है।

### भाषतं वाऽनात्मवित्वात्तथाहि दर्शयति 1३1१1७11

किचिद् दूषणं परिहरति । ननु यदि श्रुति साम्येन सोमभावादिष्टादिकारिणो रहंतीत्युच्यते तदा सोमभावे तेषामप्यनिष्टं श्रूयते । ''तद्देवानामन्नं ते देवा भक्ष-यन्ति'' इति समान श्रुतौ ''चाप्यायवापक्षीयस्वेत्येववमेतौस्तत्र भक्षयंति'' इति चंद्र दृष्टान्तेन तेच भक्षयंते ततश्चदेवाः स्वान्नं पर्जन्येऽग्नौ कयं जुहुवुः? अतः पंचाहुत्यभाव इत्याशंक्य परिहरति वा शब्दः । तेषां सोमभावो गौणः भक्षणं च । प्रकृतेऽप्यांगरत्वाच्चन्द्रमसः कथमाहुतिफलंभवेत् सोमभावस्य भाक्तत्वमग्रे निरू-पयिष्यामः । इदानी भक्षणस्य गौणत्वं निरूपयति । अन्नभावेहि मुख्यं भक्षणं भवति । तदन्यान्न भावो नोपपद्यते । ब्रह्मज्ञानेतु भवति, स सर्वं भवति । तद्वैतत् पश्यन् ऋषिर्वामदेवः प्रतिपेदे अहं मनुरभवं सूर्यंश्चेति'' । प्रकृतेतु तन्न । अनात्म- वित्वात् । तथा सति मोक्ष एव भवेत् । अतो भक्षणमपि गौणम् । तथाहि श्रुतिरेव गौणभावं शब्दस्य बोधयति ''अथयोऽन्यां देवतामुपास्ते'' इत्यत्र यथा पशु शव्द एव मत्रापि भक्षणं सहन्नीडनं सेवकभावः । चन्द्र तुल्यापदेशाय तथा वचनम् । तथा सति तेषाममरत्वेन तथा स्तुतिः । चन्द्रस्य भक्षणन्तु क्षमादनु मीयते श्रुत्या ''प्रथमां पिबते वह्विरित्यादि रूपया । देवानाम भक्षणं भगवदवयवानामेव अशनानशने तस्याविरुद्धे । आधिभौतिकानां देवानामशनमेव, तस्माद भक्षणस्य गौणत्वात् सोमभावे न काचिच्चिन्ता ।

कुछ दोष का परिहार करते हैं। यदि श्रुति साम्य के आधार पर सोम-भावादि की प्राप्ति इष्टादिकारियों की ही मानते है तो सोमभाव में उनके अनिष्ट की बात भी ''तद्देवानामन्नं ते देवा भक्षयंति'' इत्यादि श्रुति से ज्ञात होती है, ''चाब्यायस्व'' इत्यादि चंद्रदृष्टान्त वाली समान श्रुति भी उसी की पूष्टि करती है। इनमें देवताओं द्वारा इष्टकर्ताओं के भक्षण की बात कहीं गई है, वे देवता अपने अन्न को, पर्जन्य रूप से अग्नि में कैसे हवन कर सकते हैं ? पंचाहुति वाली बात नहीं हो सकती । इस संशय का वा शब्द से परिहार करते हैं। कहते हैं कि इष्टकत्ताओं के सोमभाव की बात गौण है और भक्षण की बात भी गौण है। स्वभावतः चन्द्रमा अंगार के समान है, वह आहुति का फल कैसे हो सकता है। सोमभाव की गौणता का निरूपण आगे करेंगे । अभी तो भक्षण की गौणता पर विचार करते हैं । भक्षण की बात तो, अन्नभाव में ही बन सकती है किसी अन्य वस्तू में तो अन्नभाव में तो अन्न-भाव हो नहीं सकता। ब्रह्मज्ञान हो जाने पर तो सब में अन्नभाव होना संभव है, उस स्थिति में तो सब कुछ संभव है जैसा कि ''तदवैतत् पश्यन ऋषिवीम देवः'' इत्यादि वर्णित वामदेव के वृत्तान्त से निश्चित होता है। यह अप्राक्वत दृष्टान्त है, प्रकृति में तो ऐसा होना सम्भव नहीं है। क्योंकि प्रकृति में आत्म-ज्ञान नहीं रहता । अप्राकृति अवस्था में तो मोक्ष ही होता है, चान्द्रमसी आदि गति नहीं होती । इसलिए भक्षण की बात गौण ही है । भक्षण का गौण भाव श्रुति के शब्दों से ही परिलक्षित होता है। जैसे कि ''योऽन्यांदेवतामुपास्ते '' इत्यादि में पश्र शब्द गौण है वैसे ही यहाँ भी भक्षण शब्द गौण है, यहाँ भक्षण शब्द कीडत (भोग) अर्थ में प्रयुक्त है [जैसे कि ''स्त्रियंभुक्ते'' में भोगार्थक है] चन्द्र के समान भोग करता है, यही भक्षण का तात्पर्य है। इससे जीव की अमरता दिखलाई गई है, अतएव भक्षण शब्द स्तुति परक है अनिष्ट सूचक

नहीं । चन्द्र के लक्षण की बात तो उसके क्षय से ही अनुमति हो जाती है "प्रथमांपिबते बान्हि :'' इत्यादि श्रुति भी इसकी पुष्टि करती है । जीव के सोमभाव का तात्पर्य है कि जैसे कि चन्द्र घटता बढ़ता है, वैसे ही जीव भी पुनः पुनः आवागमन को प्राप्त होता हुआ अमरता को प्राप्त करता है । देवता, भगवान के अवयव हैं, इसलिए भोग नहीं करते, इत्यादि भाव अनशन श्रुति में दिखलाये गए हैं । भगवान न भोग करते हुए भी भोग करते हैं, वैसे ही देवताओं के लिए भक्षण की चर्चा ठीक ही है । भक्षण तो गौण वात है, इसलिए जीव की सोमभाव प्राप्ति चिन्तनीय नहीं है ।

### कृतात्ययेऽनुशयवान दृष्टस्मृतिभ्यां यथेतमनेवं च ।३।१।८।।

प्रथमाहुतिः सफला विचारिता । द्वितीयां विचारयितुमधिकरणारम्भः । सोम-स्यपर्यन्य होमे वृष्टित्वमिति । सोमाद् वृष्टिभावे रूप रसादीनां हीनतया प्रतीय-मानत्वाद यागस्यावान्तर फलं तत्र भुंक्त इति निश्चितम् । तत्र णंमयः, किं सर्वमेवा-वान्तर फलं तत्र भुंक्ते, आहोस्वित् अनुशयबान वृष्टिर्भवतीति ?

प्रथम आहुति के संबंध में सफल विचार हो गया अब दूसरी आहुति वे' विचार के लिए अधिकरण का प्रारम्भ करते हैं। सोमका मेघ में होम होने में वृष्टि होती है। सोमभाव प्राप्त होने के बाद वृष्टि भाव को प्राप्त होने तक रूप रस आदि के न रहने से जीव केवल यज्ञ के अवान्तर फल को भोगता है, यह तो निश्चित ही है। अब संशय होता है कि जीव उस अवस्था में समस्त अवान्तर फल को भोग लेता है तब वृष्टि रूप होता है अथवा वृष्टिरूप होने के बाद अवान्तर फल का भोग करता है।

सदबासनयाऽग्रिमजन्मनि सताचार युक्त एव स्यादिति । "आचारहीनं न पुनन्ति वेदाः" इति वाधोपलब्धेः । अतोविचार उचितः । तत्रावान्तरफलस्याव शेषे अवान्तरफलत्व बाधाज्जानौपयिक शरीरभावादेव सदाचार सिद्धेः प्रयोजनग भावाच्च निरनृशय एव वृष्टि भावं प्राप्नोतीत्येवं प्राप्ने ।

सद्वासना के अन्सार ही अग्रिमजन्म में जीव सदाचार युक्त होता है, यह निश्चित बात है। यदि ऐसा नहीं मानते तो ''आचार हीनं न पुनंति वेदाः'' श्रुति बाधक होती है इसलिए उक्त विचार ही ठीक है। अवान्तर फल का भोग कर लेने पर ही अवान्तर फल की क्षीणता होगी और तभी ज्ञानोपयोगी शरीर प्राप्त होगा जिससे सदाचार हो सकेगा, इससे निश्चित होता है कि जीव के लिए जव कुछ भी भोगने को अवशिष्ट नहीं रहता तभी वह वृष्टि भाव को प्राप्त होता है।

उच्यते, कृतात्ययेऽनुशयवान्, कृतस्य सोमभावस्यात्यये नाशे सति अनुशयवान् अवान्तरफल साधकलेश सहित एव वृष्टि भावं प्राप्नोति । क्रुतः ? दृष्टस्मृति-भ्याम् । दृष्टं तावद् भोगसाधक मूल द्रव्यनाशेऽपि भोग साधक तादृशय देह वस्त्रा दिसहित एव तस्मात् स्थानादपगच्छति । अन्यथा सद्य एव देह पातः स्मात् । अतो यथा लोके सानुशमस्तथाऽत्रापि । स्मृतिश्च—''यद्यत्र नः स्वर्ग्यसुखावशेषितं स्विष्टस्य दत्तस्य कृतस्य शोभनं, तेनाजनाभे स्मृतिमज्जन्म नः स्यात् वर्षे हरिर्यद भजतां शंतनोति'' इति देवगा था । अतो ज्ञानौपयिक जन्म अनुशयवत एव भवति । अन्यथा पूर्व जन्म स्मृत्यभावे विषयासक्ति : प्रसज्यते ।

उक्त विचार पर निर्णय करते हैं कि सोमभाव के समाप्त हो जाने पर अवान्तर फल साधक संस्कार सहित ही वृष्टिभाव की प्राप्ति होती है। प्रत्यक्ष भी ऐसा देखा जाता है तया स्मृति रूप से ऋषियों का भी ऐसा ही मत है। प्रायः देखा जाता है कि भगवदाराधन से, भोग के साधक मूल कर्मों का नाश हो जाता है फिर भीं, प्रारब्ध कर्मवश, भोग साधक शरीर वस्त्र आदि सहित मुक्ता-त्मा, सांसरिक व्यवहार करता हैं। यदि ऐसा न हो, अर्थात् कर्मलेश न रह जाय तो शरीर का तत्काल ही पात हो जाना चाहिए। इस प्रकार जैसे लोक में भोगवशेष मुक्ति होतीं है, वैसे ही वृष्टिभाव में भी भोगावशेष रहता है। ''यद्यत्र नः स्वर्ग्य सुखावशेषित'' इत्यादि देवगाथा भी इसी बात कीं पुष्टि करती है। इससे निश्चित होता है कि अनुभवोपयोगी शरीर अवशिष्ट मोग की अनुभूति के लिए ही प्राप्त होता है। यदि ऐस न हो तो, पूर्व जन्म स्मृति न होने पर भी, विजयासक्ति हो जाती।

ननु अनुशय सहकृत एव जीवो नाद्भिः परिष्वक्तो भवेत् अत आह-यथेतम, यथागतम् । अन्यथा प्रश्न निरूपणयोर्बाधस्यात् । तर्हि तावदवान्तर फल साधक सहितः स्यादत् आह अनेवंच । एवम्प्रकार मुक्तागमनं नास्ति । भोगस्य जात-त्वात् । चकाराद् वैराग्य सहितोऽपि । तस्मादनुशयवान् भिन्न प्रकारादभिः परिष्वक्तो देवक्रपासहितो वृष्टिभंवतीति ।

अब संशय होता है कि यदि जीव के भोगवृष्टिभाव में भी शेष रह जाते हैं तो वह जल से संसक्त नहीं हो सकता । इस पर कहते हैं कि संसक्त होने वाली बात सही है, यदि उसे सही नहीं मानेंगे तो, प्रकरणस्थ प्रक्रन और निरूपण दोनों ही गलत हो जावेंगे । पुनः तर्क देते हैं कि यदि जीव प्रारम्भ से अंत तक जल से ही संसक्त रहता है तब तो अवान्तर फल साधक अंतिम रूप भी उसक। जल रूप ही होगा । इस पर कहते हैं नहीं, आगमन इस रूप में नहीं होता, वह तो भोगानुसार होता है । देवक्रुपा से अपने अपने भोगानुसार, जल से संसक्त जीवों की भिन्न प्रकार से वृष्टि होती है ।

# चरणावितिचन्नोपलक्षणार्थंति कार्ष्णाजिनिः ।३।१।१।।

किंचिदाशक्य परिहरति । ननु नात्रोत्तमजन्मार्थमनुशयोऽपेक्ष्यते, चरणादेव भविष्यति । 'तद् य इह रमणीयचरणा अम्याशो ह यत् ते स्मणीयां योनिमाप-द्येरन्'' इत्यादित्य यः पूर्व जन्मनि विहिताचरणं करोति स उत्तमं जन्म प्राप्नोति, यस्तु निषिद्धाचरणं करोति स श्वादियोनि प्राप्नोति इति ''साधुकारी साधुर्भवति'' इत्यादि श्रुत्या च प्रतिपाद्यते । प्रकृते तु तस्य रमणीयचरणस्य चरणादेव तस्य सम्प्रग्जन्म भविष्यति । किमनुशय सहभावेनेति चेद् न । चरण श्रुतौ या योनि-रुक्ता सा उपलक्षणार्था, अनेन पूर्व जन्मनि समीचीनं कृतमित्तिज्ञापिका न तु तस्मिन् जन्मनि समीचीन करणे नियामिका । अन्यथा ब्राह्मणानां निषिद्ध करणं न स्यात् । तस्मादनुशयोऽपेक्ष्यते ज्ञानोपयोगार्थमिति कार्ष्णाजिनिराचार्यो मन्यते ।

कुछ आंशका करते हुए परिहार करते हैं। कहते हैं कि उत्तम जन्म के लिए तो अनुशय अपेक्षित होगा नहीं, उसमें तो पूर्व जन्म का आचरण ही कारण होगा जैसा कि ''तद्य इह रमणीय चरण: इत्यादि श्रुति कहती है। इससे तो यही निश्चित होता है कि 'जो पूर्वजन्म में शास्त्र विहित सदाचरण करता है वह उत्तम जन्म प्राप्त करता है और जो शास्त्र विरुद्ध सदाचरण करता है वह श्व आदि निम्नयोनियों को प्राप्त होता है। ''साधुकारी सानुभवति'' इत्यादि से भी इसी का प्रतिपादन किया गया है। लोक में तो यही मानना ठीक है कि सदाचरण वाले का, उस आचरण के बल से ही, उत्तम जन्म होता है, अनुशय की अपेक्षा ही क्या है? इसका उत्तर देते हैं कि चरण श्रुति में जो योनि की चर्चा की गई है वह उपलक्षणार्थक है। इस उत्तन व्यक्ति ने पूर्व जन्म में सही आचरण किया है, इसी की ज्ञापिका वह श्रुति दा वर्त्तमान जन्म के सही कमं की नियायिका नहीं है। यदि नियायिका होती की साह्यणों के नियिद्ध कर्मों की चर्चा श्रुतियों में न की जाती। इसलिए ज्ञानोपयोग के लिए अनुशय अपेक्षित हैं ऐसा कार्ष्णीजिनि आचार्यों की मान्यता है। कार्ष्णाजिनि ग्रहणं पंचाग्नि विद्यायां भिन्न प्रकारत्व ज्ञापनार्थं । तस्मादस्य स्वमते भिन्नत्वान्न शंका न चेस्तरम् नहि पंचाग्नि विद्यायां पुरुषादन्य भावः सम्भवति । प्र**कर**ण परिगृहीता श्रुतिर्नान्यत्र न्याय संपादिका ।

पंचागिन विद्या में प्रकार भेद है, इसी बात को बतलाने के लिए सूत्रकार ने कार्ष्णाजिनि का नामोल्लेख कर दिया । सूत्रकार के अपने मत में विद्या का प्रकार भिन्न है, अतः अपनी ओर से न शंका है न उत्तर । पंचाग्नि विद्या में स अन्ततः पुरुष भाव के अतिरिक्त, कोई अन्य पशु आदि भाव संभव भी नहीं है, जिसमें उक्त प्रकार की आचरणानुसार निम्नयोनि प्राप्ति की बात उठाई जा सके । प्रकरण में जिस श्रुति का उल्लेख है, उसके अतिरिक्त दूसरी जगह की श्रुति से उसका निर्णय हो भी नहीं सकता, न प्रकरणस्थ श्रुति, अन्यत्र की निर्णायिका हो सकती है ।

# आनर्थक्यमिति चेन्न तदपेक्षत्वात् ।३।१।१०॥

नन्वेवं सति चरण श्रुतिरर्नाधका । ज्ञापनायां प्रयोजना भावात् । अतो विधायकत्वं श्रुतेनिष्टानिष्ट फल वोधक श्रुतिवत् अतः कर्मतारतम्येन फर्लावधा-नान्निष्कामकर्मकर्त्तुं ज्ञीनोपयोगि देहविधानं भविष्यतीति अनुगय सहभावोव्यर्थ इतिचेत्

यदि ऐसी बात है कि चरण श्रुति ज्ञापिका मात्र है तो वह निर्स्यक है, ज्ञापन में उसका प्रयोजन ही क्या है [ज्ञापन हो जाने से इस जन्म में उसकी उपयोगिता ही क्या है] इसलिए इष्ट अनिष्ट फल बोधक श्रुति की तरह, इस श्रुति की विधायकता मानना ही ठीक है। कर्म के तारतम्यानुसार फलविधान होने से, निष्काम कर्म करने वाले को स्वतः ही ज्ञानोपयोगी शरीर प्राप्त हो जावेगा, अनुशय सहभाव की बात भी व्यर्थ ही है।

न, तदपेक्षत्वात् धूमादि मार्गस्य तस्याः श्रुतेरपेक्षत्वात्, काम्येष्टादिकारिणः फल भोगानतरमुत्पत्तौ सुखानन्तरं दुःखमितिन्यायेन पापस्यैवोपस्थितत्वादसमीचीन शरीर प्राप्तिर्मा भवत्विति रमणीयानुष्ठातृणां, रमणीय शरीर प्राप्तिरेव बोध्यते, न न्यायेनासमीचीन शरीरमिति । तस्मादन्य निषेधार्थं सार्थंकत्वान्नानुशय प्रतिषेधिका । उक्त तर्क का प्रतिषेध करते हैं कि चरण श्रुति की अपेक्षा है, इसलिए वह सार्थक है, धूमादिमार्ग में उसकी अपेक्षा है। इष्टापूर्ग आदि काम्य कर्म करने वालों को, फल भोग के बाद उत्पत्ति होने पर सुख प्राप्ति होती है सुख के बाद दुःख होता है इस नियमानुसार पाप के कारण उन्हें अगुभ शरीर की प्रप्ति नहीं होती। रमणीय अनुष्ठान करने वालों को रमणीय ीर की ही प्राप्ति होती है, यही उक्त श्रुति का कथन है। इस नियम से अगुभ शरीर नहीं मिलता। अन्यन्य पापों की प्राप्ति का निषेध करने से यह सार्थक है, प्रार्रब्ध भोग का निषेध इसमें नहीं किया गया है।

किंच, रमणीय योनिः किमाकस्मिकी, सकारणा वा ? नाद्या वेदवादिनाम् । द्वितीयेतु ''स्वकर्मणा पितृलोक'' इति वस्वादित्यरूपता च वक्तव्या । ''प्रजामनु प्रजायन्तें श्मशानान्त कियाकृत'' इति च । त्रैविद्या मा सोमपा'' इत्यादिना इन्द्र लोकभोगानन्तरं तथैव पुनर्भवनं च वक्तव्यम् । नच सर्वेषामैक्यम् । भिन्नरूपत्वात् तस्मात् कर्मंकर्त्तृं वैचित्व्येण श्रुतिस्मृतिभेदा, समर्थयितव्या, न त्वेकमपरत्र निविशते उपरोध प्रसगात् । तथा च प्रकृतेऽपि अनुशयाभावे भक्षण भवनयोनियमो न स्यात् । ब्राह्मणा दीनामप्यन्ने वलिहरणे स्वचाण्डालयोर्भक्षणम् । अनुशयस्य, नियामकत्वे तुषादिष्वन्नभाव एव यावत् समीचीन रेतोभावः । तस्मादुपलक्षणतैव चरणश्रुतेर्युक्ता । तस्मादनुशय सहित एव वृष्टिभावं प्राप्नोतीति सिद्धम् ।

प्रक्ष्त होता है कि यदि अनुशय नहीं मानते तो रमणीय योनि आकस्मिकी होती है या सकारणा ? वैंदिक लोग आकस्मिकी तो मानते नहीं । अतः स्वकर्म से होती है यही मानना चाहिए । ''स्वकर्मणा पितृलोक'' इत्यादि में स्वकर्म से वसु आदित्य आदि रूपों की प्राप्ति कही गई है । ''प्रजामनु प्रजायन्ते'' इत्यादि में भी स्वकर्मानुसार जन्म की पुष्टि की गई है । ''त्र विद्या मां सोभवा'' इत्यादि में इन्द्रलोक भोग के बाद पुनः जन्म की वात कही गई है । इन सवों में एकता नहीं है, सबका भिन्न भिन्न रूप है । इसलिए कर्मकर्त्ता की विभिन्नता के अनुसार श्रुति स्मृति के भेद का समर्थन करना चाहिए । एक श्रुति दूसरी में संगत नहीं हो सकती, एक दूसरे से मिलाने में उपरोध होगा । प्रकृत में भी अनुशाय के बिना, भोग और जन्म नहीं होंता । कर्मानुसार ब्राह्मणादि ऊँची जाति व।ले भी बलि करके कुत्ते चाण्डालों की तरह मांस भक्षण करतें हैं । ब्राह्मणों के द्वारा खाकर किए गए मल कों शूकर खाते हैं । कर्मभौंगानुसार जब लोग शुद्ध अन्न खाते हैं तो उत्तम शुद्ध रस बत कर उत्तम सदाचारी संतान होती है । इसलिए चरण श्रुति उपलक्षण मानना ही ठीक है । वृष्टिभाव, अनुशय युक्त ही होता है, यही निश्चित मत है ।

### सुक्रतेदुष्कृते एवेति तुबादरिः ।३।१।११।।

फलांश एवानुशय इति तु स्वमतम् । कर्मफलंच द्वयमेवेश्वरेच्छ्या नियतम् । कर्म पुन भंगवत्स्वरूपमेव ब्रह्मवादे । सोऽपि व्यक्तः फलपर्यन्तं तदादि संयोग इति स्वमतम् । अंत संयोग पक्षमा हैक देशित्व ज्ञापनाय ।सुक्रुत दुष्क्रुते एव विहित निषिद्धकर्मणी अनुशय इति बादरिराचार्यो मन्यते । तेन मोक्षपर्यन्तमनुशयोऽनुर्वात्त-ष्यत इति सूत्र फलम् । तुशव्देन निरनुशय पक्ष शंकैव नास्तीत्युक्तम् । एवं द्विती-याहु तिर्निर्द्दारिता ।

सूत्रकार अपने मतानुसार अनुशय का अर्थ फलांश करते हैं, उनके मत से गुभाशुभ दोनों ही प्रकार के कर्मफल ईश्वरेच्छा से होते है[भगवान ने द्वितीय स्कंध में ब्रह्माजी से स्पष्टतः कहा भी है ''द्रव्यं कर्मं च कालं च स्वभावी जीव एव च, वाशुदेवात् परोब्रह्मन् न चान्योऽर्थोऽस्तितत्वतः''] वे परमात्मा आदि से लेकर अंत तक फलपर्यंन्त अभिव्यक्त होकर विराजते हैं, संपूर्ण फल प्राप्त हो जाने पर तिरोहित हो जाते हैं, यही बादरायण का अभीष्ट मत है। फलपर्यंन्त प्रभुसयोग की बात बादरि भी मानते हैं, ये बात सूत्रकार नाम निर्देश करते हुए कहते हैं । सुक्रुत और दुष्क्रुत, शास्त्र सम्मत और शास्त्र विरुद्ध कर्म को ही कहते हैं वे ही अनुशय रूप हैं, ऐसा बादरी आचार्य मानते हैं । अनुशय मोक्षपर्यन्त रहता है, यही सूत्र का कथन है । निरनुशय पक्ष की शंका करनी ही नहीं चाहिए, ऐसा तु शब्द से बतलाते हैं । इस प्रकःर द्वितीय आहूति का निर्णय हो गया ।

# अनिष्टादिकारिणामपि च श्रुतम् 1३११1१२॥

तुल्यत्वेन च विचारे ऐक्येवा पंचाहुति धूममार्गयोः सोमभावं गतस्य पुनरा-वृत्यु पसंहारे उपलक्षणेनापि पापाचारवतामुपसंहार दर्शनात् तेषामप्याहुति संबंधो धूममार्गश्च प्राप्नोति । तन्निराकरणार्थं मधिकरणारम्भः ।

पंचाहुति और धूममार्ग दोनों को एक मानें या समान, दोनों ही स्थिति में, सोमभाव और पुनरावृत्ति वः आई गई हैं । उपलक्षण मानते हुए भी पापियों की पुनरावृत्ति देखी जाती है, इसलिए उनको भी पंचाहुति संबंध और धूममार्ग प्राप्ति होती है, इस विचार के निराकरण के लिए, अधिकरण प्रारम्भ करते हैं ।

ननु अनिष्टादि कारिणामपि सोमभावः श्रूयेत । इष्टादिकारि व्यतिरिक्तानां ''ये त्रैके चास्माल्लोकात् प्रयांति चंद्रमसेवते सर्वेगच्छति'' इति कौषीतकिनः समामनन्ति । ''अत्र चकपूयां योनिमापद्यन्ते'' इति पर्यवसानम् । तेन सर्वे चन्द्र मसंगच्छन्ति, अयमाशयः । कर्माकर्मविकर्मेति त्रिविधकर्म विधायको वेदः । ''अग्नि होत्रं जुहुयात् ।'' यस्य वेदश्च वेदी च विच्छिद्येते त्रिपूरुषम्'' ''न र्हिस्याद् भूतजा-तानि ।'' ब्रह्मणा दीनामपि त्रिविधकरणं संभवति । नहि सर्वोऽप्येकान्ततो विहिलं वा प्रतिषिद्धं वा करोति ततोविहितकत्तुं रपि त्रयसंभवाज्ज्ञानाभावेन फलभोग नैयत्यात् सोमभावानन्तरमेवाकर्मविकर्म भोगोवक्तव्यः । अत एवाविशेषोपसंहारौ । तस्मात् सोमभावानन्तरमेव सर्वेषांजन्मेति प्राप्तम् ।

(पूर्वपक्ष) पाप करने वालों को भी सोमभाव प्राप्त होता है ऐसा ''और जो लोग (पापात्मा) इस लोक से जारे हैं, वे सभी चन्द्रभाव को प्राप्त करते हैं'' कौषीतकि ब्राह्मणीं का कथन है। इस प्रकरण के अवसानम् में और भी स्पष्ट करते हैं कि ''यहां आकर अधम योनियां प्राप्त करते हैं'' कहने का तात्पयं है कि वे सभी चान्द्रयसी गति प्राप्त करारे हैं वेद में, कर्म अकार्म विकर्मआदि तीन प्रकार के कर्मों का वर्णन किया गया है जैसे कि कर्म ''अग्निहोत्रयज्ञ करना चाहिए।'' अर्क्म जैसे ''जिसकी तीन पीढ़ियों में वेद और वेद ज्ञाताओं का विच्छेद हो जाता है।'' विकर्म जैसे-''प्राणि मात्र की हिंसा मत करो।'' ब्रह्म आदि के भी तीनों कर्म संभव हैं। कोई भी केवल, शास्त्र विहित या शास्त्र निषिद्ध कर्म नहीं कर सकता। शास्त्र सम्मत कर्म करने वाले भी अनजान में अकर्म और विकर्म करते हैं, फलभोग अवश्यम्भावी है, अतः सोमभाव प्राप्ति के बाद अकर्म विकर्म का भोग कहा गया है। इन दोनों का अवसान भी सुकर्म के ही संमान है, कोई अंतर नहीं है। सोमभाव के बाद ही सबका जन्म होता है।

# संयमने त्वनुभूयेतरेषामारो हावरो हौतदगतिदर्शनात् ।३।१।१३।।

तु शब्दः पक्षं व्यावर्त्तयति । विहित व्यतिरिक्तकर्त्तुं णां संयमने यम संनिधाने सुखं दुःखं वा अनुभूय आरोहावरोहौ । अनुभवार्थमारोहोऽनुभूयावरोहो । कुतः ? तद्गति दर्शनात् । तेषां गतिर्विसहशी दृश्यते वेदेहि प्रथमं विहिताद्वेधागतिः, सकामा निष्कामा चेति । सकामा, यथा काममनंतविद्या । निष्कामा ज्ञानरहिता द्विविधा, वैदिक गृह्यष्मार्त भेदेन । तत्र गृह्यस्मार्त्ते यमः । श्रौते सोमभावः । तत्र त्रेताग्निविधानेन निष्कामानामदभानां पुण्यं स्यादित्यधिकारिविशेषणात् । विशेषतः सामान्यतश्च प्रायश्चित्त विधानात् । "यदर्वाचीनमेनो" भ्रूणहत्यायास्तन्माःम्च्चत इति । तरति ब्रह्यहत्यामिति च सर्वे प्रायश्चित्त विधानात् ब्रह्मानुभवाभावे सोमगतिरेव ।

सूत्रस्थ तु शब्द, पूर्वपक्ष 👓 खण्डन करता है । शास्त्र विहित कर्म के विपरीत कर्म करने वाले नर्क में यम के समक्ष सूख दुःख का अनुभव कर, चन्द्रम-सी गति प्राप्त कर पुनः लौटते हैं । उनका जाना आना अनुभवानुसार ही होता है । उन लोगों की गति का, शास्त्र विहित कर्म करने वालों से भिन्न वर्णन मिलता है। वेद में प्रथम, दो प्रकार की गति का उल्लेख है, सकाम गति और निष्काम गति । अनंत कामनाओं के अनूसार विविध उपासनाओं के फलस्वरूप सकाम गति अनंत प्रकार की होती है जिस देवता की उपासना की जाती है, तदनुनार लोक की प्राप्ति होती है] निष्काम, ज्ञानरहित गति है, उसके दो भेद हैं, वैदिक और गृह्यस्मार्त । गृह्यस्मार्त्त गति में यम लोक जाना होता है । श्रौत में सोम-भाव प्राप्ति होती है। उसमें त्रेताग्नि का विधान होता है। निष्काम गति वंभ-रहित जीवों की होती है, अधिकारी विशेष को इसमें पूण्यलोंक प्राप्त होता है। इसमें, विशेष और सामान्य दों प्रकार के प्रायश्चित का विधान है। विशेष प्राय-श्चित का विधान ''यदर्वाचीनमेनो'' इत्यादि श्रुति में दिया गया है, जिसमें म्रूण-हत्या से मुक्ति बतलाई गई है।'' तरति ब्रह्महत्याम्'' इत्यादि श्रुति में सामान्य प्रायाश्चित्त का विधान दिया गया है। ब्रह्मानुभव के अभाव में सोमगति होती है।

पूर्वजन्मधर्मस्य चित्तशुद्धावुपयोगः । तदानीन्तनस्य गंगास्नानादेः श्रौतां-गत्वम् । अतः पापस्याभावात् पुण्यस्योपक्षीणत्वात् तस्य पंचाग्नि प्रकार एव । ज्ञानस्योपयोगिजन्मनि पापसंश्लेषाभावोपायमंग्रेवक्ष्यति । पितृमेध प्रथमाहुतिमंत्रस्तु मंत्रत्वाच्चमसवन्न गति नियामकः । त्रेतःग्निःविद्यारहितानां पुण्यपापोपभोगो यम एव । ''वैवस्वतो विविच्यन्तो यमे राजनि ते जनाः । ये चेह सत्येनेच्छंतो य उचाऽ नृतवादिनः ।''इति, यमगतेः पंचाग्निविद्यायार्श्चैपा व्यवस्था । चित्तशुद्धिभावाऽभा-वाम्यां वा अवश्यं काण्डद्वय व्यवस्था । एकस्यैतद् वक्तव्यम् । सकामनिष्काम भेदो वा वेदान्तिनामपि पापार्थं यंमापेक्षणात् सा गतिवक्तव्यं व, तस्मान्न सर्वेपां सोमगतिः । पूर्व जन्मनीय धर्म चित्तशुद्धि में उपयोगी होता है उस समय में किये गये, गंगा स्नान आदि, श्रौतांग धर्म हैं। पाप के अभाव होने और पुण्य के उपक्षीण होने से उन लोगों की पंचाग्नि प्रकार की गति होती है। ज्ञानोपयोगी जन्म में पाप संग्लेष का अभाव, कैसे संभव है, वैसे उपाय का आगे वर्णन करेंगे। ''पितृमेध'' इत्यादि प्रथम आहुति का मंत्र ''अर्वाग्विलश्चमसऊर्ध्वबुध्न'' इत्यादि मंत्र की तरह सिद्धार्थ वोधकमात्र है, आहिताग्नि मात्र का वोधक नहीं है, अत: यम गति का नियामक नहीं है। त्रेताग्नि विद्या से रहित जीवों के पुण्म पाप का भोग, यम द्वारा ही होता है। ''वैवस्वतो विविच्यन्तों यमेराजनि'' इत्यादि में, यमगति संबंधी पंचाग्नि विद्या की व्यवस्था का उल्लेख है। जिसकी चित्तशुद्धि हो चुकती है, उत्तर काण्डोक्त पंचाग्नि विद्या व्यवस्था है जिस स्थिति में चित्तशुद्धि का भाव अभाव रहता है, उसमें दोनों काण्डों की व्यवस्था हो सकती है। ''वैव-स्वते विविच्यन्तों'' इत्यादि में तो एक ही प्रकार की व्यवस्था दी गई है। सकाम निष्काम का भेद तो वेदांती भी स्वीकारते है, पाप के लिए यम की अपेक्षा उन्हें स्वीकार्य है अतः उस गति का वे भी उल्लेख करते हैं। इससे निश्चित होता है कि सभी की सोमगति नहीं होती।

### स्मरन्ति च ।३।१.१४॥

स्मरन्ति व्यासादयः ''यमेन पृष्ट स्तत्राहं देवदेव जगत्पते, पूर्वत्वमणुभं भुंक्ष उताहो नृपते शुभम् ।'' इत्यादि चकाराल्लोक प्रसिद्धिः ।

यमगति की चर्चा व्यासादि ने भी की है----''यमेन पृष्ट स्तत्राहं'' इत्यादि । लोक में भी यम प्राप्ति की वात प्रसिद्ध है ।

#### अपिसप्त ।३।१।१४।।

चेत्यनुवर्त्तते । पापोपभोगार्थं यमालय गमनं अंगीकर्त्तव्यम् । यस्तत्र नरकाः सप्त सन्ति रौरवादयः । सप्तसंख्या संख्याभेदेष्वरकक्षा । सर्वधा निराकरणाभा-वाय सप्तग्रहणम् । तस्माद् यमगतिरस्ति ।

पाप के उपभोग के लिए यमालय में गति होती हैं यह स्वीकारना चाहिए । यमालय में रौरवादि सात नर्क हैं । नर्कों की विविध संख्या में, सात की संख्या तो विशिष्ट है । नरकों की अस्वीक्वति के निराकरण के भाव से केवल विशिष्ट सात नरकों की संख्या वतला दी गई है । जिससे यमगति है, ऐसा निश्चित होता है ।

### तत्रापि च तद्व्यापारादविरोधः ।३।१।१६॥

किंचिदाशंक्य परिहरति । ननु नरकेषु चित्रगुप्तादयो भिन्ना एवाधिकारिणः संति । तथा सति तृतीयः पक्षः स्यादत आह । तत्र नरकादिषु ये अधिकारिणस्ते यमायत्तास्तत्सेवकाः । अतोयमस्यैव तत्रापि व्यापारान्न तृतीय पक्ष प्राप्तिः । चका-रात् सुखदुःख योगेऽपि । तृतीय पक्ष एव विरोधः अथवा यम गतेर्मन्त्रलिंगसिद्धे पापस्य च पौराणिकत्वे चन्द्रगतिरेकैव स्यादिति विरोधः । तेषां यम सेवकत्वे तु मंत्रलिंगपोषकत्वान्मार्गं दूयसिद्धे रविरोधः । तस्माद यमगतिरतिस्तीति सिद्धम् ।

कुछ संशय करते हुए परिहार करते हैं। कहते हैं कि नरकों में चित्रगुप्त आदि भिन्न अधिकारी हैं, तो फिर यमगति की बात कैसे कही जाती है ? उसका उत्तर देते हैं कि नरकादि में जो अधिकारी हैं वे सब यम के अनुचर सेवक हैं, इसलिए जो भी यातनायें दी जाता हैं वे सब यम सम्मत होने से यम की ही कहलाती हैं। सुख-दु:ख को भोग का आधार मानें तो भी यम का अधिकार निश्चित होता है। इस यम गति को चन्द्रगति के अवान्तर नहीं कह सकते क्योंकि—श्रु-तियों में इसका नाम देकर उल्लेख किया गया है, पाप के नियमन की बात पुराणों में भी कही गई है। चित्रगुप्त आदि का यम सेवक होना भी श्रुतिमंत्रों से सिद्ध है अतः दो पृथक मार्गों की बात निश्चित हो जाती है। और यमगति का अस्तित्व भी निश्चित हो जाता है।

### विद्याकर्मणोरिति तु प्रकृतत्वात् ।३।१।१७।।

साधारणत्वाभावाय पूर्वोक्तार्थंसाधकमधिकरणमारभते । ननु—''ये के चास्माल्लोकात् प्रयान्ति चन्द्रमसेव तेसर्वे गच्छन्ति'' इत्यस्या श्रुतेः का गतिः ? पंचाग्नि विद्या प्रस्तावे वा यमगतिः कुतो नोक्ता ? तस्माद् वेद विरोधान्न तृतीय पक्ष सिद्धिः इत्याशंकां परिहरति तु शब्दः । अत्र वेदान्ते गौणमुख्यफलदेहार्थं विद्याकर्मणोरेव हेतुत्वेन निरूपणं, विद्ययादेवयानं, कर्मणा सोमभाव इति । तयोरेव प्रकृतत्वात्, कारणत्वात । तेन कौषीतकि ब्राह्मणेऽपि प्रकृतत्वात् कर्मिण एव सर्व शब्देनोक्ताः । अत्रापि न यम मार्गं उक्तः । तस्माद् विद्याकर्मणोर्मुख्यत्वान्मार्गद्वयमे-वोक्तम् । नैतावतातृतीय बाधः ।

यम गति की विशेषता दिखलाने के लिए नए अधिकरण का प्रारंभ करते हैं। प्रश्न होता है कि—-''ये के चास्माल्लोकात्'' इत्यादि श्रुति में, किस गति का उल्लेख है ? पचाग्नि विद्या के विवरण में यमगति का उल्लेख क्यों नहीं किया फा०—-४ गया ? इससे ये यमगति वेदविरुद्ध होने से, असिद्ध है। इस शंका का निराकरण करते हुए कहते हैं कि वेदांत में, गौणमुख्य फलस्वरूप देह प्राप्ति में, विद्या और कर्म को हेतु बतलाया गया है। विद्या से देवयान तथा कर्म से सोमभाव कहा गया है। दोनों को ही स्वाभाविक कारण कहा गया है। इसीलिए कौधीतकि बाह्यण में भी स्वाभाविक रूप से कर्म को ही, [चाहे वो लौकिक हो या भगवत्संबंधी] कारण मानकर ''सर्वे गच्छंति'' ऐसा प्रयोग किया गया है। इस प्रसंग में भी यम मार्ग का उल्लेख नहीं किया गया। विद्या, कर्म को मुख्य मानकर दो मुख्य मार्गों का उल्लेख कर दिया गया इससे, यमगति का निराकरण तो नहीं हो जाता।

### न तूतीयेऽतथोपलब्धेः ।३।१।१८८॥

ननु द्वयोस्तुत्यर्थं यस्तृतीयो मार्गं उक्तः, अर्थंतयोः पथोर्नकतरेण च न ''तानी मानि क्षुद्राब्यसक्वदावर्तीनि भूतानि भवन्ति'' इत्यादिना जुगुप्सेतेत्यन्तेन तृतीय निन्दया द्वयोः स्तुतिरिति स एव तृतीयोऽस्तु कि यम मार्गेण ? इत्यत आह—न तृतीये मार्गे तथा पुण्यपापयोरुपभोग उपलभ्यते । यतः समान ब्राह्मणे कीट, पतंगो, यदि ददशूकमिति योनौ निवृत्तेर्विद्यमानत्वान्नमहापापोपभोगः । नापि कीटादिषु महासुखोपभोगः । एकवाक्यता चोभयोर्युक्ता यद्यपि महाराजादि-राजदंडादिषु तथोपभोगः संभवति तथापि, रंभादिसंयोगे नरके च यथा, तथा न संभवति । जड़े तु पंचभ्यामाहृतिर्भरत एव हीक्वरेच्छ्या जन्मद्वयमधिकम् । त्रिभिरिति वचनात् भरतोऽहमिति प्रतीतेश्च । ततः पूर्वस्मरणात् बाल्यादिव-देवजन्मत्रयम् । ''तस्माज्जायस्व'' इत्यादि वैलक्षण्यादतिरिक्तो यम मार्गः । पंचाहुति नियमाभावस्तु ज्ञानोपयोगि देहेऽप्यंशावतरणे पुष्टिमार्गत्वान्न तत्र दोषः ।

(तर्क) दोनों मार्गों की महत्ता दिखलाने के लिए जो तीसरा मार्ग बतलाया तथा "तानीमानि" इत्यादि से अन्त में तृतीय मार्ग को जुगुप्सित बतलात हुए उसकी निन्दा करके दोनों की स्तुति की, वही तीसरा मार्ग है, फिर यम माग की क्या विशेषता है ? इसका समाधान करते हैं कि तृतीय मार्ग में, यममार्ग की तरह पाप पुण्योपभोग की व्यवस्था नहीं है। जैसे कि, कीट, पतंग, अपने शरीर को छोड़कर दंदशूक आदि योनि को प्राप्त करलें तो उनका कोई महापापोप-भोग नहीं हो जाता और न कीट आदि को महासुखोपभोग ही होता है। "तानि इमानि" इत्यादि एक ही वाक्य में, देवयान और पितृयान का उल्लेख कर दिया गया वह उचित है, जो कि कीट पतंग आदि रूपों से होने वाली गतियों से श्रेष्ठता का चोतक है। संसार में महाराज पदवी प्राप्त व्यक्ति को जो सुख तथा राजदण्ड भोगी व्यक्ति को जो दु:ख होते हैं, वह यम लोक में प्राप्त दु:ख या स्वर्ग में प्राप्त रंभासंयोग से प्राप्त सुख के समान नहीं होते । ईश्वरेच्छा से जड भरत ने ही, पंचाहुति विधि के बिना दो अधिक जन्मों को प्राप्त किया, उनके तीन जन्मों का स्पष्ट उल्लेख मिलता है, उन्हें बाद के जन्मों में, भी ''मैं भरत हूँ' ऐसा आभास बना रहा। पूर्वस्मृति बनी रहने से, उनके वे तीन जन्म, बाल्यादि अवस्थाओं के समान ही थे। ''तस्माज्जायस्व'' इत्यादि से स्पष्टतः यम मार्ग की विलक्षणता दिखलाई गई है। महाराज भरत ने पंचाहुति के नियम से वे शरीर नहीं प्राप्त किये तो कोई अनहोनी या अनियमित बात नहीं है, ज्ञानपयोगि देह में भी प्रभु का अंग्र विद्यमान रहता है क्योंकि पुष्टिमार्ग अर्थात् भक्ति मार्ग का अवलम्ब ले लेता है इसलिए, मर्यादा अर्थात् शास्त्रीय मार्ग में घटित ऐसी घटनायें अनहोनी नहीं हैं। इन्हें गलत भी नहीं कह सकते।

# स्मर्यतेऽपि च लोके ।३।१।१९।

साधकान्तरमाह । अपि च लोकेऽपि मूर्च्छादिषु यम लोक गमन संभाषण पुनरागमनानि स्मर्यन्ते ।

प्रायः ऐसे भी उदाहरण देखने को मिलते हैं कि रुण व्यक्ति मूर्च्छावस्था में यमलोक गमन, यमदूत संभाषण, और पुनः लौटकर आना आदि अनुभव करता है, तथा मूर्च्छा दूर होने पर उन अनुभूतियों को बतलाता है ।

### दर्शनाच्च ।३।१।२०॥

यम पुरुषा दृ्ग्यन्तेऽपि कैश्चिदजामिल प्रभृतिभिः चकाराद्द् तेषां वाक्यादि श्रवणम् । तस्माद् वैवस्वतमार्गे न किमपि बाधकमिति सिद्धम् ।

अजामिल आदि को यमदूत प्रत्यक्ष दीखे भी और उन्होंने उनका संभाषण भी सुना। इससे यममार्ग की बात निर्बाध सिद्ध होती है।

### तृतीयेशब्दावरोधः संशोकजस्य ।३।१।२१॥

तृतीयामाहुति विचारयति । तत्र वृष्टेरन्नमिति तृतीयाहुतिः सफला । पूर्वद्वयं शब्दैक समधिगम्यम् । वृष्टेन्नमिति साधनफलयोः प्रत्यक्षत्वान्न वृष्टिमात्रेणान्नं भवति बीजव्यतिरेकेण । बीजस्य हि फलम् । न निमित्तमात्रेण तद्भावो वक्तुं शक्यते, तस्माद संगतम् वृष्टेरन्नम् । इत्याशंक्याह--तृतीये शब्दावरोधः, तृतीया-हुतौ शब्देन, शब्द सांम्येन कारणभूतस्य जलस्य अवरोधो ग्रहणम् । ''सदेव सोम्ये-दमग्र आसीत्'' इत्यत्र ''तत्तेज ऐक्षत्'', बहुस्यां प्रजायेय'' इति, ''तदपोऽस्जत्' ''तस्माद्यत्र क्वच शोचति स्वेदते वा पुरुषस्तेजस एव तदध्यायो जायन्ते ''इत्यत्र कारण रूपायां निरूपणे शोकजत्वमपामुक्तम् । अग्रे च ''तस्माद् यत्र क्वच वर्षति तदेव भूयिष्ठमन्नं भवति'' इति । अतः पंचाग्निविद्यायामपि देव होमात् कारण भूतैव वृष्टिर्जातेति नात्र बीजान्तरापेक्षा । शोक पदेन ''यदश्रवश्रीयत तद्रजतँ हिरण्यमभवत्'' इति सहायः सूचितः । यद्यपितत्रान्न शब्देन पृथिवी, तथाप्यत्र, पृथिव्या अग्निसमिद्रूपत्वादन्नमेव तस्मात् कारणशक्तियुक्ताया वृष्टेरन्नं भवति, इति न काप्यनुपपत्तिः ।

अब तीसरी आहुति के सम्बन्ध में विचार करते हैं। इस आहुति में वृष्टि से अन्न होता है, इसलिए इसे सफल आहुति कहना चाहिए । पिछली दो आहुतियों की जानकारी तो शास्त्रों से ही होती है, किन्तु इसमें तो, वृष्टि और अन्न, इन दो साधन और फल का, प्रत्यक्ष होता है। बिना बीज के केवल वृष्टिमात्र से अन्न नहीं होता, बीज का ही फल होता है। केवल निमित्त कारण रूपजल से, अन्न हो जाता हो ऐसा नहीं कह सकते । इसलिए "वृष्टि से अन्न हुआ'' ऐसा कथन असंगत है। इस संशय पर कहते हैं कि तृतीय आहुति में वृष्टि का शब्द साम्य होने से, कारणभूत जल का ही ग्रहण होगा। ''सदेव सोम्येदमग्र'' तत्तेज ऐक्षत् ''बहुस्यां प्रजायेय'' तदपोऽसूजत् ''तस्मद्यत्य क्वच'' इत्यादि सुष्टि बोधक श्रुतियों में जिन कारणों का निरूपण किया गया है, उसमें जल को सहायक रूप से दिखलाया है। आगे तो स्पष्ट रूप से कहा गया कि ''जहाँ कहीं वर्षा होती है वहाँ बहुत अधिक अन्न होता है।'' इससे निश्चित होता है कि पंचाग्नि विद्या में भी कारणभूत देव होम से ही वृष्टि होती है, उसमें किसी अन्न की अपेक्षा नहीं रहती। ''यदश्रवश्रीयत'' इत्यादि में शोक पद से सहायक वस्तु का बोध होता है। यद्यपि उक्त सृष्टि प्रसंग में अन्न शब्द, पृथिवी का बोधक है, किन्तु इस पंचाग्निविद्या में पृथिवी को अग्नि रूप तथा जल को समिधा रूप दिखलाया गया है, इसलिए अन्न मब्द अन्न का ही बोधक है। कारण शक्तियुक्त वृष्टि से, अन्न होता है, इसलिए असंभवता नहीं है।

### ताज्मात्र्यापत्ति रुपपत्तेः ।३।१।२२॥

किचिदाशंक्य परिहरति । ननु कारण जलरूप वृष्टिरत्र वक्तुं न शक्यते । यतः समान धूममार्ग श्रुतौ वृष्टेरन्नभावेऐक्ये वा ''तस्मिन् यावत् संपातमुषित्वा अर्थत-मेवाध्वानं पुर्नानवर्तते, ययेतमाकाशम्'' इत्यादिना "तिलमापा जायन्ते'' इत्यन्तेन ! तत्र यथेतामित्याकाशा एव ।'' आकाक्षाच्चन्द्रमसमिति'' पूर्वमुक्तत्वादाकाशस्य मार्गतैव । ''वायुर्भूत्वा धूमोभवति'' इत्यादिषु तत्तद्भावः श्रूयते, तेच विक्रताः तदनन्तरभावित्वात् वृष्टिरपि विक्रुतैव । तस्मान्नकारणत्वमित्याशंक्य परिहरति सा वाय्वादिरूपापत्तिराभाव्यापत्तिरेव । वायुवदाभा आभानं मध्ये वायुमंडल मागच्छन्ति आहुतिर्वायु भवन शब्देनोच्यते । आक्रुतेरेव पदार्थत्वात् व्यापत्ति शब्देन च तेजोभावापन्नस्य जलभावापत्तौ कांतिनाशान्नाश इवद्योतयति । कुतः ? उपपत्तेः । तथैवोपद्यते । चित्रतुरगादिषु विकारस्य विकारन्तरापत्ताविय-मेव व्यवस्था । उपासनायां न तदपि, न च भूत्वाश्रुतेर्बाधः । प्रतिनियत पदार्थाहि ते । भवनावरोहनाभ्यामेव तथा वचनात् । अन्यस्यान्यभावं वदंती श्रुतिरेव गौणत्वं वदति । कारणांशभाव व्यतिरेकस्थले तथैव प्रतीतेः तस्मात् तदाक्रतिमात्रेण न स्वरूपान्यथाभावः ।

कुछ संशय करते हुए पंरिहार करते हैं। इस पंचाहुति प्रकरण में, कारण जल की ही वृष्टि होती है, ऐसा नहीं कह सकते । धूममार्ग का वर्णन करने वाली श्रुति में जिसमें कि इसी के समान वृष्टि से अन्नभाव बतलाया गया है। ''तस्मिन् यावत् संपातम्'' से लेकर ''तिलमापाजायन्ते'' तक जो प्रक्रिया बतलाई गई है उसमें ''यथेतम्'' इत्यादि से आकाश मार्ग से ही संचरण कहा गया है। "आकाशाच्चंद्रमसम्" इत्यादि में भी पहिले आकाश मार्ग का ही उल्लेख किया गया है। "वायु होकर धूम हुआ" इत्यादि में भी उन उन रूपों में होना बतलाया गया है, वे सारे ही रूप विकृत हैं, मूल तो कह नहीं सकते, इसलिए उन्हीं में गिनाई गई वृष्टि भी विक्वत ही है ऐसा मानना पडेगा, उसे मूल जल रूप तो कह नहीं सकते । इत्यादि संशय करते हुए परिहार करते हैं कि जो वायु आदिरूप होने की बात है वो, आभाव्यापत्ति मात्र है अर्थात् वायु की सी आभा जब वायु-मण्डल में आती है तो, उस आहुति रूप आभा को वायु होना कहा गया है। आकृति ही पदार्थ है, इसलिए, तेज भाव को प्राप्त वस्तु, जब जलभाव को प्राप्त होती है तो उसकी पूर्वकान्ति नाश हो जाती है इसलिए उसका वह पूर्वरूप नष्ट सा प्रतीत होता है [वस्तुत: मूल तत्त्व तो नष्ट होता नहीं उसकी आभामात्र नष्ट होतीं है] प्रायः चित्र में चित्रित घोड़ा आदि अन्य चित्रित वस्तुओं के सांकर्य से दूसरे रूप में ही समफ में आते हैं, वैसे ही उक्त व्यवस्था भी है। उपासना मार्ग में उक्त बाधा भी नहीं है, और न "भूत्वा" श्रुति में ही बाधा है। वहाँ तो सभी पदार्थं जैसे के तैसे ही हैं, जन्म, आरोह और अवरोह इत्यादि का भी वैसा ही उल्लेख मिलता है। अन्य वस्तु का अन्य रूप बतलाने वाली श्रुति, वस्तुतः गौण ज्ञापन करती है। कारणांशभाव के अतिरिक्त स्थल पर उसकी गौण प्रतीति ही

होती है। इसलिए, आकृति मात्र से, स्वरूप का बदलना होता हो, सो बात नहीं है।

# नातिचिरेण विशेषात् ।३।१।२३॥

उपपत्त्यन्तरमाह । तद्रूपता च नातिचिरेण, न बहुकालं तद्रूपता । कुतः ? विशेषात्, अन्नभावापन्नस्यैव बहुकाल श्रवणात्, अतो वैखलु दुर्निष्प्रपत्तरमिव, प्रापतरं प्रपतरं वा । वर्णलोपश्छान्दसः । अतस्तृतीयाहुतौ न चिरेणेत्यायाति । बहुकालस्थितौ हि तद्रूपता । कारणवशाद् देवानां मनुष्यभाववत् । भिन्न पक्षे न कोऽपि दोषः । ऐक्यपक्षेऽपि ज्ञानवतो गृहस्थस्य दुर्लभत्वादेवं वचनम् । तस्माद् वृष्टेरन्नं भवतीति सिद्धम् ।

प्रथमाहुति से लेकर तृतीयाहुति तक संचरण का काल बहुत लम्बा नहीं होता । अन्नभाव को प्राप्त होने पर ही बहुकाल का वर्णन किया गया है । उस स्थिति से छुटकारा कठिनाई से मिलता है । इसलिए तृतीयाहुति में आते समय अधिक विलम्ब नहीं होता । अधिक समय रुकने में ही मूल वस्तु तद्रूप होती है । जैसे कि किन्हीं शाप आदि कारणों से देवता, मनुष्यभाव को प्राप्त होते हैं वैसे ही, अन्नभाव को प्राप्त कर, जीव अधिक समय बिताता है । पंचाहुति और धूममार्ग को भिन्न मानें तो भी इस प्रक्रिया में कोई अन्तर नहीं आता । यदि बोनों को एक मानें तो भी, ज्ञानवान गृहस्थ को ये भाव नहीं प्राप्त होता, ये तो अज्ञानी की प्राप्ति का वर्णन है । इससे निश्चित होता है कि-वृष्टि से अन्न होता है ।

# अन्याधिष्ठिते पूर्ववर्दाभलापात् ।३।१।२४॥

चतुर्थीआहुर्तिविचार्यते । ननु "संसर्गजैः कर्मदोपैयोति स्थावरतानर'' इति, कथमस्यान्नत्वम् ? अधूर्वान्नत्वेऽपि कण्डन पाकादिषु क्लेग्नेन जीवस्यापगमात् कथं रेतोभावः ? चर्वणौदर्यपाकस्त्वावश्यक एव, न च जीवस्य जडभावः, मर्यादाभंग प्रसंगात् तस्मात् कथमन्नस्य रेतोभावः ? इत्याशंक्य परिहरति । अन्याधिष्ठिते वृष्टेरन्नभाव समय एव अन्यैर्जीवैरधिष्ठितो त्रीह्यादिस्तस्मिन्नपूर्ववत् तद्भावा-पत्तिः, अतिथिवत्, पूर्ववैलक्षण्येन वा । कुतः ? अभिलापात् "ब्रीहिर्यवा ओष-धिवनस्पतयस्तिलमाषाः" इति पूर्तवत् तत्तद्भाव मात्रं न वदति, किन्तु जगति स्थित ब्रीह्यादिभाव एवाभिलप्यते । तथासति यथाऽन्येषु ब्रीह्यादिषु तदधिष्ठातृ-देवतया नियुक्ता जीवास्तानात्मत्वेनाभिमन्यन्ते, एवमत्रापीति न कोऽपि दोष: । अधिष्ठानेहि वेदना मरणानन्तरं क्रुमिभावस्य दृष्टत्वात् । तस्मादन्नस्य रेतोभावो युक्तः ।

अब चौथी आहुति पर विचार करते हैं। वर्णन तो ऐसा मिलता है कि ''मनुष्य संसर्गज कर्मदोष से स्थावर योनि प्राप्त करता है'', फिर पंचाहति में उसे अन्न रूप की प्राप्ति किसलिए होती है ? फिर अकस्मात् अन्न रूप होकर वह पिसाई और पकाई होने पर तो अवश्य ही जीव रहित हो जाता होगा फिर वीर्य तक क्रैसे पहुँचता है ? और जब भोजन को चबाकर खाया जाय तो उदर की जाठराग्नि में भी उसका पाक निश्चित ही होता है, ऐसा तो है नहीं कि उन स्थितियों में जीव जडभाव प्राप्त कर लेता हो इसलिए नष्ट न होता हो, यदि जीव जड़ हो जाय तब तो प्राक्वतिक मर्यादा ही नष्ट हो जाय । अतः इन कठिन यातनाओं के बाद भी क्या जीव रेत भाव को प्राप्त हो जाता है ? इत्यादि संशय करते हुए परिहार करते हैं कि बोये हुये बीज पर जब जलव्ष्टि होती है, उसी समय जलभावापन्न जीव वृष्टि के साथ बीज में प्रविष्ट हो जाता है, बीज में जो प्रथम से ही जीव रहता है, उसी में घुसकर तद्रूप हो जाता है,वायु आदि पूर्व अवस्थाओं की तरह छायारूप नहीं रहता। जैसे कि कोई अतिथि किसी के घर जाकर रहने लगता है। वैसे ही जीव भी वीज में घुसकर बीजस्थ जीव के साथ रहने लगता है। ''ब्रीहिर्यबा'' आदि श्रुति स्पष्ट रूप से, जीव का, पहिले की तरह तद्तद्भाव मात्र ही नहीं बतलाती, किन्तु जगत में स्थित उनका बीहि आदि रूप में वर्णन करती है। जैसे कि बीह्यादि में अधिष्ठातृ देवता रूप से नियुक्त जीवों को आत्मीय माना जाता है वैसे ही अन्नभाव में भी होता है अर्थात् जैसे अन्न से हवन किया जाता है, वहाँ अन्न के अधिष्ठात् देवता की चतन्यता का स्थायित्व स्वीकारते हैं वैसे ही इस अन्न भाव में भी स्वीकारना चाहिए । बीज में अधिष्ठित मान लेने से ही समाधान होता है, इस स्थिति वेदना मरण आदि के बाद भी, जीव वीर्य के छोटे छोटे कीटाणुओं के रूप में देखा जा सकता है। इसलिए अन्न का वीर्यभाव होना असम्भव नहीं मानना चाहिए।

### अशुद्धमिति चेन्न शब्दान् ।३।१।२४॥

किचिदाशंक्य परिहरति । ननु अन्याधिष्ठानेंऽगीकृते यातनाजीवानामग्रुद्ध त्वादशुद्ध मन्नंस्यात्, तथा कथं योग्यदेह इति चेन्न । शब्दात् ''देवा अन्नं जुह्वति तस्या आहुते रेतः संभवति'' इति देवैराहुतिरूपेण होमवचनाच्छुद्धत्वम् अन्यस्य हि संस्कारेणैव शुद्धिः । अन्यथा यावज्जीवं का गतिः स्यात् ? तस्मात् संस्कारशब्दा च्छुद्धमेवान्नम् ।

कुछ संशय करते हुए परिहार करते हैं। कहते हैं कि अधिष्ठान स्वीकारने से, यातना से जीव अशुद्ध हो जाते होंगे अतः संसर्ग से अन्न भी अशुद्ध हो जाता होगा, फिर योग्य उत्तम शरीर कैसे हो सकता है ? इस पर कहते हैं कि अन्न अशुद्ध नहीं होता, ऐसा ''देवता अन्न की आहुति देते है उस आहुति से वीर्य बनता हैं'' इत्यादि देवताओं द्वारा आहुति रूप अन्न का उल्लेख मिलता है, अत: बह अन्न शुद्ध ही रहता है। जो जीव पंचाहुति विधान से अन्न से वीर्य भाव को प्राप्त होते हैं, उनकी संस्कार से शुद्धि होती है। यदि संस्कारों का विधान न होता तो जीवों की क्या गति होती ? संस्कार शब्द का भी स्पष्ट उल्लेख है। अत: अन्न शुद्ध ही रहता है।

#### रेतः सिग्योऽथ ।३।१।२६॥

पंचमीमाहुति विचारयति । ननु कथं पुरुषेऽन्नहोमाद् रेतो भावः । बाल्यकौमार वार्ढं केषुव्यभिचारात् । तारुण्येऽपि न हि सर्वमन्नं रेतो भवति । जातमपि न नियमेन योनौ सिच्यते । नापि देवापेक्षा । पुरुषप्रयत्नस्य विद्यमानत्वादित्याज्ञंक्य परिहरति-रेतः सिग्योगः । पुरुष शब्देन पौरुषधर्मवानुच्यते, पौरुषं च देज्ञकाल संविधानेन मंत्रवद्रेतः सेक सामर्थ्यम् । न ह्ये तत् सार्वजनीनं सार्वत्रिकं वा । इदर्थं देवापेक्षा । तथा सति न कोऽपिव्यभिचारः कथं पुरुष शब्द मात्रेण च ज्ञायते ? तत्राह-अथ आनन्तर्यात् शरीरार्थमेव देवैस्तत्र तत्र होमः कृतः । तत् कथं पंचमाहु-तावेवान्यथा भवेत् । तस्मादानंतर्यात् पुरुषाहुतिर्नात्ररेतःसिग्योगः । योग शब्देना-त्रापि अन्याधिष्ठानेन रेतः सिग्योगाभावः ।

अब पांचवी आहुति पर विचार करते हैं। संशय करते हैं कि पुरुष में अन्न के होम से रेत कैसे होता है ? यदि ऐसा होता तो बाल्य, कौमार और बदिक्य में क्यों न दीखता। तारुण्य में भी सारा का सारा अन्न तो रेत (वीर्य) बन नहीं जाता। जो भी बनता है, वह सारा ही तो योनि में सींचा नहीं जाता। इस सिचन कार्य में देव की अपेक्षा भी नहीं देखी जाती। सिंचन तो पुरुष के प्रयास से ही होता देखा जाता है। इत्यादि शंका करते हुए परिहार करते हैं। कहते हैं कि-सिचन करने से वीर्य ही पुरुष नामवाला होता है। पुरुष के प्रयास की जो बात कही सी, पौरुष धर्मवान् को ही पुरुष कहा.गया है। देश काल के अनुसार, मंत्र शक्ति की तरह, वीर्य सिचन के सामर्थ्य को ही पौरुष कहते हैं। यह सामर्थ्य सार्वजनीन और सार्वत्रिक नहीं हैोती। इसमें देव की अपेक्षा रहती है, बिना इन्द्रिय के अधिष्ठान्न देवता की क्रुपा के ये सामर्थ्य संभव नहीं है। देव क्रुपा से कोई अड़चन नहीं रहती। विवरण में तो केवल पुरुष होने मात्र का उल्लेख हैं, समस्त अन्न वीर्य कैसे बन जाता है इसका तो कोई उल्लेख है नहीं ? इसका उत्तर देते हैं कि होम के बाद वह अन्न धीरे-धीरे वीर्य बनता है, शरीर के लिए ही देव अन्न का होम करते हैं। प्रक्ष्त होता है कि पांचवी आहुति में ही वह कैसे बदल जाता है ? उस पर कहते हैं कि अन्न आहुति से ही पुरुष रूप नहीं होता, अपितु बाद में जो वीर्य सिंचन योग होता है, तब अंतिम आहुति होती हैं आहुत अन्न में तत्काल वीर्य सिंचन योग नहीं होता। योग शब्द से यहाँ दिखलाया है कि इसमें भी अन्य देवता का अधिष्ठान रहता है, बिना उनके अनुग्रह के वीर्य सिंचन योग संभव नहीं होता है।

### योनेः शरीरम् ।३।१।२७॥

हूयमानं निरूप्य फलं निरूपयति । तस्या आहुतेर्गर्भः संभवतीत्युच्यते । तत्र संदेहः, योनावन्तःस्थितमेव फलं, वहिर्निर्गतंवा ? तत्र गर्भ शब्देनांतः स्थित एव, शरीरपरत्वे श्रुतिबाधः स्यात् । उपसंहारोऽप्यग्रे कर्त्तव्यभावादुपपद्यते । तत्रश्च षड्मासानन्तरं गर्भेज्ञान संभवाज्जननान्तरं न गुरूपसत्यादि कर्त्तव्यम् ? इत्याशंक्य परिहरति--योनेर्निर्गतं शरीरं गर्भशब्देनोच्यते । अग्नेरुत्थितस्यैव फलरूपत्वात् । मध्यमावस्याप्रयोजकत्वात् । मातृपरिपाल्यत्वाय गर्भवचनम् कलिलादिभावे पुरुष वचनत्वाभावादुपसंहारानुपपत्तिश्च । शरीरशब्देन वैराग्यादियुक्तः सूचितः । न तु स्वयं तदभिमानेन जात इति । तस्माद् योग्यदेहः साधन सहितो व्रम्हज्ञानार्थ निरूपितः ।

हूयमान वस्तु का निरूपण कर अब उसके फल का निरूपण करते हैं। इस विषय में एक संशय होता है, कि योनि के अन्दर वीर्य का पहुँच जाना ही अंतिम फल है, अथवा बाहर निकलने के बाद उसको फल कहते हैं ? श्रुति में जो गर्भ शब्द का प्रयोग किया गया है उससे तो अन्दर प्रवेश का ही अर्थ प्रतीत होता है, शरीर अर्थ मानने से तो उक्त श्रुति का बाध्य होता है । उक्त श्रुति के उपसंहार में भी आगे चलकर, कर्त्तव्य की इतिश्री वहीं तक कही गई है, उससे भी उक्त बात की पुष्टि होती हैं । छः महीने के बाद गर्भ में झान होता है, जन्म के बाद, ज्ञान के लिए उसे किसी गुरु की आवश्यकता होती हो, सो तो है नहीं, इत्यादि शंका करते हुए परिहार करते हैं कि योनि से निकले हुए शरीर को ही गर्भ शब्द से उल्लेख किया गया है । योनि तो एक अग्नि वेदिका के समान है, अग्नि से उत्थ वस्तु ही कल कहलाती है, इसलिए योनि निर्गत शरीर को ही फल समभना चाहिए । योनि प्रवेश और योनि निर्गमन के मध्य की स्थिति का यज्ञीय दृष्टि से कोई प्रयोजन नहीं है । बालक का शरीर माता ढ़ारा पालित होता है, इसलिए उसे गर्भ कहा गया है । वीर्य प्रविष्ट होने के बाद, अंदर कलिल बुद्बुद्, कर्कंन्धू आदि रूपों में विकसित होता है, उसे पुरुष नहीं कहा जा सकता, उसे पुरुष मानने में, श्रौत उपसंहार की वात भी नहीं बनती। ''शीर्यते इति शरीरम्'' इस निरुक्तीय परिभाषा के अनुसार शरीर शब्द से, वराग्य आदि युक्त वस्तु विशेष का बोध होता है। योग्य देह, ब्रम्हज्ञान के लिए, साधनों सहित प्राप्त होता है, यही पंचाहुति विज्ञान का सिद्धान्त है।

# तृतीय अध्याय

# द्वितीय पाद

# सन्ध्ये सृष्टिराह हि ।३।२।१॥

पूर्वपादे अधिकारि योग्यदेहो निरूपितः । द्वितीये जीवस्य मुक्तियोग्यता निरूप्यते । तत्र प्रथमं स्वप्नं निरूपयति । स्वप्नस्य सत्यत्वे तत्कृत गुणदोष संबंधो जीवस्य भवेत् । ततम्च निरूपिता शुद्धिव्यंर्थास्यात् । अतः स्वप्नस्य मिथ्या-त्वं प्रदर्शयितुमधिकरणारम्भः ।

पूर्वपाद में अधिकारी योग्य देह का निरूपण किया गया, अब द्वितीय पाद में जीव की मुक्ति योग्यता का निरूपण करते हैं। सर्वप्रथम स्वप्नावस्था का निरूपण करते हैं। स्वप्न को सत्य मानने से, उससे संबद्ध गुण दोष जीव को भी लगेंगे, अत: उसके लिए कही गई शुद्धि वृथा हो जायगी। इसलिए स्वप्न के मिथ्यात्व को दिखलाने के लिए अधिकरण का आरंभ करते हैं।

तत्र पूर्वपक्षमाह--सन्ध्ये स्वप्न सृष्टिराह - ''तस्य वा एतस्य पुरुषस्य द्वे एव स्थाने भवत् इदं च परलोक स्थानं च सन्ध्यं तृतीयं स्थानम् ''इत्युपक्रम्य'' न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवत्यथरयान् रथयोन् पथ: सृजन्'' इत्यादिना सृष्टिराह संध्ये स्थाने सृष्टिरस्ति, यत: श्रुतिः स्वयमेवाह । युक्तश्चायमर्थः । ययाश्रुतिर्वदति तयैव स्वप्ने दृश्यते । देवादिवाक्यानां प्रबोधेऽपि बाधाऽभावात् । न चेयमेव सृष्टिरहत्त दृश्यते । न तत्र रथा इत्यादिना निषेधात् । श्रुतिवादिनां श्रुतिरेव प्रमाणम् । किम्पुत्ररनुभवसेवादिनी, तस्मात् स्वप्ने सृष्टिरस्ति ।

उक्त विषय पर पूर्वपक्ष रूप से सूत्र प्रस्तुत करते हैं ''संघ्ये स्वप्न सृष्टिराह'' कहते हैं कि—-''तस्य वा एतस्य'' से लेकर ''न तत्र रथा रथयोगाः'' इत्यादि तक स्वाप्न सृष्टि का वर्गन किया गया है । जागरण और निदा की संधि में स्वप्न होता है उसकी सृष्टि सत्य है, ऐसा उक्त श्रुति में स्पष्टतः कहा गया है। जैसा की श्रुति कहती है, ठीक वैसा सब कुछ स्वप्न में दीखता है। जैसा कि—-नैय्यायिक कहते हैं कि—-स्वप्न में, इसी सृष्टि को देखा जाता है सो उनका कथन असंगत है। प्रायः सोकर उठने पर, लोग देखे गए स्वप्न का स्मरण करते हैं, उससे सन्ध्य सृष्टि की पुष्टि हो जाती है। "न तत्र रथा" इत्यादि का जो निषेध किया गया और पुनः उनकी सृष्टि की चर्चा की गई उससे भी सृष्टि का निश्चय होता है। श्रुतिवादियों के लिए श्रुति ही प्रमाण होती है अनुभव की बात करना तो व्यर्थ है। स्वाप्न सृष्टि का अस्तित्व है, यही मानना चाहिए।

# निर्मातारं चैके पुत्रादयश्च ।३।२।२।।

काठकेचतुर्थवल्त्यां श्रूयते ''य एव सुप्तेषु जागति कामं-कामं पुरुषो निर्मि-माणः, तदेव शुक्रं तद् ब्रह्म तदेवाऽमृतमुच्यते'' इतिनिर्मातारमेके वर्दति । यद्यपि सुप्त्युत्कान्त्योभेंदेनेत्यत्र, न तत्र रथा इत्यपि ब्रह्म प्रकरणं तथापि नियत धर्मपक्षे जीव एव कर्त्तेति प्रतिभाति । तदर्थं निःसंदिग्धं वचनमुदाहरति । भगवन्नि-र्मितत्वात् स्वप्नस्थस्यापिसत्यत्वम् । न हि कर्त्तुः स्वापोऽस्ति येन भ्रमः स्यात् । जागतींति वचनात् । इच्छापूर्वकं च सर्वं सृजति ।'' शतायुषः पुत्र पौत्रानिति कामविषयाः पुत्रादय उक्ताः । ''ते च निर्मिताः परलोक साधका'' इति लोकत्रय कल्पना । चकारद्वयेन कार्यकारण गता सर्वे धर्मा उक्ताः । तस्माच्छ्र्त्युपपत्तिभ्यां स्वप्न प्रपचस्य सिद्धत्वात् तत्कृत गुणदोष संबंधे पूर्वोक्त देह निर्माणं व्यर्थम् इत्येवं प्राप्तम् ।

काठक संहिता की चतुर्थ वल्ली में एक वाक्य आता है — ''य एष सुप्तेषु जार्गाते'' इत्यादि इसके अनुसार तो समभ में आता है कि — स्वभ्न का कोई निर्माता है। यद्यपि ये सुषुप्ति और उत्क्रान्ति से भिन्न अवस्था है, ''न तत्र रथा'' इत्यादि से ब्रह्म प्रकरण निश्चित होता है, फिर भी इसमें धर्म पक्ष नियत है इसलिए इसका कर्त्ता जीव ही प्रतीत होता है। किन्तु कर्तृत्व निश्चित करने के लिए — ''य एष सुप्तेषु'' इत्यादि असंदिग्ध वचन उद्धृत कर दिया। अतः ये भगवन्निर्मित है अतएव स्वप्न भी सत्य है। क्योंकि उस स्थिति में कर्त्ता ब्रह्म तो स्वप्न देखता नहीं जिससे इसे भ्रम कहा जा सके। जार्गात आदि वचन से उसका जागना निश्चित होता है। वह इच्छा पूर्वक सब सृष्टि करता है। जीव स्वयं इच्छापूर्वक अपने लिए अनिष्ट स्वप्न की कल्पना नहीं कर सकता। शतायूषः पुत्र पौत्रान् वृणीष्व'' इत्यादि जो आशीर्वचन है उससे भी ब्रह्म कर्त्तत्व निश्चित होता है। ''ते च निर्मिताः परलोक साधकाः'' इत्यादि में तो स्पष्टतः त्रिलोक कल्पना की चर्चा कर ब्रह्म का कर्त्तूत्व निश्चित किया गया है। सूत्र में दो चकारों का प्रयोग कर निर्देश किया गर्या कि कार्य कारण आदि सभी धर्म ईश्वरीय हैं। श्रुति और उपपत्ति से स्वप्न प्रपंच की सिद्धि होती है, उसके गुण दोष के संबंध में, पूर्वोक्त देहनिर्माण संबंधी सिद्धान्त व्यर्थ ही हो जाता है।

# मायामात्रं तु कात्स्न्यॅनानभिव्यक्त स्वरूपत्वात् ।३।२।३॥

तु शब्दः पक्षं व्यावर्त्तंयति । स्वप्नसुष्टिर्मायामात्रं तत्र हेतुः ? कार्त्स्नेनाभि-ब्यक्त स्वरूपत्वात् । क्रत्स्नत्वेन यस्य यादुशं स्वरूपं देशकालवस्तुसापेक्षं तथाऽभि-व्यक्तिः, कात्स्न्येनाभिब्यक्तिस्तदभावात् । अयम आण्नयः, श्रुतिः सुष्टिमेवाह, न तस्य सत्यत्वमपि । ''यथैतदात्म्यमिदं सर्वं तत् सन्यम्'' इति ''आत्मानं स्वयम-कुरुत'' ''तत् सत्यम्'' इत्याचक्षते । ''कथमसतः कज्जायेत्'' इत्यादि श्रुतिसहस्रे-भ्योऽस्य सत्यत्वं प्रतींयते । नैवं स्वप्न प्रपंचस्य श्रुतिराह । सत्य प्रयोजनाभावा-च्च । स्वमात्र विहारस्तु महामायावित्वान्माययापि सिद्धाति । नापि भिन्नः प्रपंचः । जीवस्यैकत्वात् । अविद्या मन्यते इति वचनान्न तत्सुखदुःखःभोगार्थमपि सत्यत्वमंगीकर्त्तव्यम् । स्थानद्वय प्रतिज्ञा च विरुद्ध्येत् । ''जीवतो मृतांश्च पश्यति'' इति जीव द्वयदर्शनम् अतो लोकद्वयप्रतिज्ञायरूपत्वान्मायया क्रीडायाम-न्यानुरोधाभावेनातिसुखत्वात् भगवत्कृतमावाचकत्वाच्च श्रुतेरतिरिक्त कल्पनायां प्रमाणाभावांज्योतिः शास्त्र नियमाभावाच्च मायामात्रेण स्वप्न इति न तत्कृतगुण दोष संबंधः । दीक्षितस्यान्नभोजनादि प्रायश्चित्तं तु भगवत्क्रीडायामपि प्रतिच्छा-यत्वात् क्रियते । तदानीं कर्त्तृ त्वस्यारोपात् । अन्यदा कर्त्तु त्वस्याशास्त्रत्वान्न धर्मा-धर्मं जनककत्वम् । देवताज्ञादिस्तु जीवब्रह्मणोर्विद्यमानत्वात् युक्ता । अलौकिक ज्ञाने हि प्रतिच्छायत्वात् संवादः । क्वचिद् भगवदावेशे ईषत् संवादोऽपि । तस्मात् स्वतंत्र सत्यतायां प्रम णाभावान्मायामात्रं स्वप्न प्रपंच इति सिद्धम ।

तु शब्द से पूर्वपक्ष का निराकरण करते हैं। कहते हैं स्वप्न सृष्टि माया-मात्र है, क्योंकि—देशकाल वस्तु सापेक्ष स्वरूप का इसमें अभाव रहता है, अर्थात् स्वप्न में ऊटपटांग ही दीखता है। जैसे कि जादूगर, लोगों को चकित करने के लिए तमाशा करता है वैसे ही ईश्वर जीवों को व्यामोहित करने के लिए मायामयी स्वप्न सृष्टि करते हैं, उसमें कुछ भी सत्यता नहीं होती। कहने का तात्पर्य है कि—श्रुति में, स्वप्न सुष्टि का उल्लेख मात्र किया गया है,

उसको सत्य तो नहीं कहा गया है। जैसा कि-जगत सुष्टि संबंधी ''यदैत-दात्म्यमिदं सर्वम'' तत्सत्यम ''आत्मानं स्वयमकुरुत'' ततसत्यमिवाचक्षते'' "कथमसतः संज्जायेत्" इत्यादि हजारहों श्रुतियों में उसकी सत्यता का स्पष्ट उल्लेख किया गया है, वैसा स्वप्न सृष्टि को बतलाने वाली श्रुति में नही है। स्वप्न सण्टि में सत्य के प्रयोजन का भी अभाव है, जैसे कि---नट माया से विहार करता है, वैसे ही ईश्वर महामाया का ज्ञाता है अतः वो माया से स्वप्न सुष्टि का विस्तार करता है, अतः उसे सत्य नहीं कह सकते । स्वप्न में जो जीव के विहार की चर्चा की गई वह, ईश्वर के लिए करना असंभव नहीं है। स्वप्न प्रपंच, जगत् प्रपंच से स्वरूप से भिन्न नहीं होता, क्योंकि----दोनों प्रपंचों का उप-भोक्ता जीव तो एक ही है। ''अविद्यया मन्यते'' इत्यादि वचन के अनुसार, स्वप्न सुष्टि में भुक्त सुख दुःखों को भी सत्य नहीं मानना चाहिए । यदि स्वप्न प्रपंच को सत्य मानेंगे तो ''तस्य वा एतस्य प्रहूषस्य द्वे एव स्थाने भवत् इद च परलोकं स्थानं च'' इत्यादि में जो जीव के दो ही स्थान बतलाए गए हैं, उससे विरुद्धता होगी। स्वप्न सुष्टि को सत्य मानना मानो जीव के लिए त्रतीय स्थान स्वीकारना है। स्वप्न वर्णन के प्रसंग में आता है कि-''जीवित ही वह अपने को मत देखता है'' इस प्रकार स्वप्न दृष्टा का अपने को दो रूपों में स्वतः देखना भी विलक्षणता का द्योतक है, जो कि-इहलोक परलोक उपभोक्ता के लिए केवल मायामात्र तमाशा ही है। दोनों लोकों की प्रतिच्छाया स्वप्न में रहती है तथा माया से कीडा होने पर इसमें किसी प्रकार का अनुरोध तो रहता नहीं इसलिए इसमें सुख भी पर्याप्त मिलता है। इसे ईश्वर निर्मित कहा गया, श्रुति के अतिरिक्त इसका कहीं और तो उल्लेख है नहीं तथा इसमें ज्योतिष शास्त्र के नियमानुसार दिन-रात काल ग्रह नक्षत्र की प्रतिच्छाया भी नहीं है, केवल या मायामात्र तो है ही इसलिए इसमें किये गये गूण दोष, जीवात्मा से संबद्ध हो ही कैसे सकते हैं ? अब प्रश्न ये होता है कि-यदि स्वप्न मिथ्या वस्तु है तो, स्वप्न में भोजनादि करने पर जो प्रायश्चित्त का विधान शास्त्रों में किया गया है, उसका क्या तात्पर्य है ? इसका उत्तर देते हैं कि-यद्यपि वहाँ स्वप्न भोजन नहीं किया जाता फिर भी स्वाप्निक भगवत्क्रीडा में भोजन सद्श सूख जीव अनुभव करता है, इससे उसमें कर्त्तु त्व का आरोप हो जाता है इसलिए उसके प्र।यश्चित्त का विधान किया गया है। जैसे कि-ब्रीही के अभाव में नीवार से काम चलाया जाता है, वैसे ही इसमें आरोपित कर्त्तुत्व के कारण अपराध की सिद्धि हो जाती है। स्वप्न कर्त्तव्य शास्त्र मर्यादा में आबद्ध नहीं है, इसलिए वह

-----

धर्माधर्म जनक नहीं हो सकता । प्रश्न होता है कि-यदि स्वप्न सत्य नहीं हैं तो स्वप्न में देव दर्शन और जो देवाज्ञा होती है क्या वह सत्य है ? उसका उत्तर देते हैं कि-इंद्रादि जीव विशेषों और ब्रह्म दोनों में ऐसा विशिष्ट सामर्थ्य है कि वे स्वप्नादेश करते हैं, समाधि अवस्था की तरह स्वप्न मेंवे हृदय में प्रविप्ट होकर दर्शन आज्ञा आदि देते हैं, उस समय बुद्धि जागती रहती है अतः स्वप्न द्रप्टा जीव प्रत्यक्ष अनुभव करता है । इस प्रकार की जो अनुभूति होती है, वह लौकिक नहीं होती, क्योंकि-उनमें इन्द्रियों की संखग्नता नहीं रहती, अपितु आत्मज्योति रूप से अलौकिक प्रतीति होती है । जिस समय भगवदादेश होता है उस समय कभी-कभी संवाद भी होता है । वैसे स्वप्न की स्वतंत्र सत्यता का कोई प्रमाण नहीं मिलता, इससे निश्चित होता है कि स्वप्न प्रपंच मायामात्र ही है ।

# सूचकश्च हि श्रुतेराचक्षते च तद्विदः ।३।२।४॥

ननु र्ताह जीवसाक्षिकमेकदेशेन किमिति सृजति तत्राह-सूचकः शुभाशुभ फलसूचको भवति स्वप्नाः । चकारात् क्वचिदाज्ञाविशेषदानम् । कलिकालादे: प्रत्यक्षे बाधकत्वात् युक्तश्चायमर्थः । प्रातः सूचक फलस्यैव दृष्टत्वात्र तु स्वप्न पदार्थस्य । सूचकत्वे प्रमाणमाह "यदाकर्मसु काम्येषु स्त्रियं स्वप्नेषु पश्यति, समृद्धिं तत्र जानीयात् तस्मिन् स्वप्ननिदर्शनः" इत्यादि श्रुतेः किंच । आचक्षते च तद्विदः, स्वप्नाघ्यायविदः तथैवाचक्षते । आरोहणं गोवत्सकुंजराणामित्या-दिना । तस्मात् सूचनार्थं जीव प्रदर्शनमिति ।

प्रश्न होता है कि यदि परमात्मा स्वक्रीडा के लिए स्वप्न सृष्टि करता है, तो उन जीवों के साक्षिक पदार्थों को निरर्थंक ही क्यों रचता है ? यह तो एक प्रकार का ब्रह्म के लिए दोष हो गया । इस पर कहते हैं कि स्वप्न शुभाशुभ फल सूचक होते हैं । कभी कभी जीवोत्कर्ष के लिए विशेष आज्ञा भी स्वप्न द्वारा परमात्मा देते हैं । कभी कभी जीवोत्कर्ष के लिए विशेष आज्ञा भी स्वप्न द्वारा परमात्मा देते हैं । कभी कभी जीवोत्कर्ष के लिए विशेष आज्ञा भी स्वप्न द्वारा परमात्मा देते हैं । क्योंकि कलिकाल में प्रत्यक्ष कहना नहीं होता । स्वप्नों का सूचक रूप मानना ही ठीक है । प्रातःकाल में देखे गए, सूचकफल सत्य होते हैं, स्वप्नगत पदार्थ सत्य नहीं होते । सूचकत्व का प्रमाणश्रुति में जैसे कि ''जब काम्य कर्मों के अनुष्ठान में संलग्न होने पर स्वप्न में स्त्री दिखलाई दे तो, उससे समृद्धि जाननी चाहिए'' इत्यादि । स्वप्नाध्याय के ज्ञाता स्वप्नों के फलों को कहा करते हैं । गो, वृक्ष, कुंजर इत्यादि पर चढ़ कर यात्रा आदि स्वप्न का फल भिन्न-भिन्न कहा जाता है । इससे निश्चित होता है कि परमात्मा जो जीव को स्वप्न दिख-लाते हैं, वह निरर्थक नहीं है, अपितु भावी सूचक है । किचिदाशंक्य परिहरति । ननु जीवाय भगवान् सृष्टिं करोति, प्रदर्शयति च स्वस्य सर्वलीलाम् । अंशश्चायम्, कथमस्य दुःखित्वम् ? इत्याशंक्य परि-हरति तु शब्दः । अस्य जीवस्यैश्वर्यादि तिरोहितं, तत्र हेतुः पराभिध्यानात्, परस्य भगवतोऽमितो ध्यानं स्वस्यंतस्य च सर्वतो भोगेच्छा, तस्मादीश्वरेच्छ्या जीवस्य भगवद्धर्मं तिरोभावः । ऐश्वर्यं तिरोभावाद्दीनत्वं, पराधीनत्वम् । वीर्यं तिरोभावात् सर्वदुःखसहनं । यशस्तिरोभवात् सर्वहीनत्वं । श्री तिरोभावाज्ज-न्मादिसर्वापद्विषयत्वं । ज्ञान तिरोभावाद्देहादिष्वहं बुद्धिः सर्वविपरीतज्ञानं चापस्मरसहितस्येव । वैराग्यतिरोभावाद् विषयासक्तिः । बन्धश्चतुर्णं। कार्यो विपर्ययो द्वयोस्तिरोभाव,देवैवंगन्यथा । युक्तोऽयमर्थः । एकस्यैकांश प्राकट्येऽपि तथा भावात् आनंदाँशस्तु पूर्वमेव तिरोहितो, येन जीवभावः । अतएव काममयः । अकामरूपत्वादानन्दस्य । निद्रा च सुतरां तिरोभावक्त्री भगवच्छक्तिः । अतो अस्मिन् प्रस्तावे जीवस्य धर्मतिरोभाव उक्तः अन्यथा भगवदैश्वर्यादि लीला निर्विषया स्यात् । तस्मान्न जीव स्वरूपपर्यालोचनया किचिदाशकनीयम् ।

कुछ शंका करते हुए परिहार करते हैं। प्रश्न होता है कि-परमात्मा जीव के लिए सुष्टि करते हैं, या स्वप्न सुष्टि दिखलाते हैं, वह उनकी अपनी लींला का विस्तार ही तो माना गया है, तथा यह सृष्टि परमात्मा का अंश ही तो है. फिर इसमें दुःख प्राप्ति क्यों होती है ? इस संशय का परिहार तू शब्द से करते हुए कहते हैं कि-जीव के दुःख प्राप्ति का कारण, उसमें ऐश्वर्य आदि गूणों का न होना है । इन गुणों के तिरोभाव का कारण है कि परमात्मा का ध्यान छोड़कर जीव इस जगत को हर प्रकार से भोगने की इच्छा करता है। इसलिए ईश्वरेच्छा से जीव के भगवद्धमों का तिरोभाव हो जाता है । ऐश्वर्य के तिरो-भाव से जीव में दीनता अर्थात् पराधीनता का भाव होता है। वीर्य के तिरो-भाव से सारे दुःख सहने पड़ते हैं । यश के तिरोभाव से सर्वहीनता आती है। श्री के तिरोभाव से जन्म आदि समस्त आपत्तियाँ आती हैं । ज्ञान के तिरोभाव से, देह आदि में अहं बुद्धि होती है जिसके फलस्वरूप, सब कुछ विपरीत ही अनुभव होता है तथा सोचता भी विपरीत ही है । वैराग्य के तिरोभाव से विषयासक्ति होती है । ऐर्श्यदि चारों के तिरोभाव से जीव क बंधन तथा ज्ञान वैराग्य के तिरोभाव ेे विपर्यय होता है । यही अर्थ ठीक है । केवल एक ऐश्वर्य अंश के प्रकट हौने नात्र से बन्धन की मुक्ति संभव है। जीव का आनं-दांश तो पहिले ही से तिरोहित रहता है, तभी तो उसका जीव भाव होता है।

.

जीव दो प्रकार के कहे गये हैं सदा मुक्त और बंधनयोग्य । इनमैं पहिली श्रेणी के सेवायोग्य होते हैं क्योंकि उनमें स्वरूपानंद मात्र का तिरोभाव रहता है। धर्मरूप का तिरोभाव नहीं होता और न ऐश्वर्यादि का ही । दूसरे प्रकार के जीवों में सभी का तिरोभाव रहता है । आनंदांश के तिरोभाव से ही जीव काममय होते हैं तथा आनंदांश के सद्भाव से निष्कामभाव में रहते हैं । निद्रा ही पर-मात्मा की तिरोभाव करने वाली प्रवल शक्ति है । इसलिए निद्रा के प्रसंग में जीव के तिरोभाव की चर्चा की गई । अन्यया भगवान की ऐश्वर्यादि लीला निर्विषया है । इसलिए जीव स्वरूप की पर्यालोचना से किसी प्रकार की शंका नहीं करनी चाहिए ।

# देहयोगाद् वा सोऽपि ।३।२।६॥

ई्श्वरेच्छ्यैश्वर्यादितिरोभावं स्वमते निरूप्य, मतांतरेणापि नियत-धर्मवादेन निरूपयति । देहयोगाद् वा, देहसंबंधादेवास्य सर्वतिरोभावः, विपर्ययो वा, अपि-शब्दादन्यत् । अस्मिन पक्षे देहवियोग एव पुत्ररेश्वर्यादि प्राप्तिः । पूर्वस्मिन् कल्पे विद्यमानेऽपि इति शेषः । न त्वीश्वरेच्छ्या विकल्पः ।

ईक्ष्वरेच्छा से ऐक्ष्वर्यादि तिरोभाव की बात अपने मतानुसार कहकर अब मतान्तर से नियत धर्मवाद का निरूपण करते हैं, कि सूक्ष्मदेह संबंध होने से ही इनका तिरोभाव या विपर्यय, या सब कुछ होता है। इस मत से देहवियोग हो जाने पर ऐक्ष्वर्यादि की पुनः प्राप्ति हो जाती है। पूर्व मत से विद्यमान में भी प्राप्ति हो सकती है। इसमें ईक्ष्वरेच्छा का विकल्प नहीं है।

कश्चित परश्नब्देन देहादिमाह । तदा अभिध्यात योगराकस्मिकता स्यात् "सर्वस्यवशी सर्वस्येशान" इति विरोधाश्च । काश्चित्तु "तस्याभिध्यानात्, तृतीयं देह भेद" इति श्रुत्यनुरोधेन जीवकर्त्तुं काभिध्यानं मत्वा, अतिरोहितमिति कल्पयति । विपर्ययशब्देन च मोक्षम । बह्वध्याहारेण च सूत्र द्वां योजयति । तद् ब्रह्मवाद परिज्ञानाद संगतेश्च साधनोपदेशस्य भ्रान्तोक्तमित्युपेक्ष्यम् । निद्राया विवेक ज्ञानाभावावसऽत्वाद् यथा व्याख्यार्थं एवार्थ: ।

कोई पर शब्द से देह आदि अर्थ करते हैं । वहाँ तो अभिध्यान योग आकस्मिक होगा तब ''सर्वस्य वशी सर्वस्येशान'' इत्यादि ईश्वर को नियन्ता बतलाने वाली श्रुति ही व्यर्थ हो जायगीं । अतः वह मत उपेक्ष्य है ।

कोई (शंकर और भाष्कर) ''ज्ञात्वादेवं सर्वपाशापहानिः'' ''तस्याभिध्यानातु-तूतीयं देहभेदे'' इत्यादि भूति के अनुसार अभिध्या को जीवकर्त्तुं क मानकर जीव की ब्रह्मभूत होने की कल्पना कर-ऐश्वर्यादि के अतिरोभाव का समर्थन करते हैं। उक्त श्रुति में पराभिध्यान का अर्थ परमेश्वर विषयक ध्यान किया गया है, शब्द साम्य होने से वे पराभिध्यान को जीवकर्त्तु क मान बैठे और पूर्व तिरोहित गूणों को पराभिध्यान के बल से अतिरोहित मानने लगे। उन्होंने कहा कि ईश्वर के परिज्ञान न होने से बंधन तथा उनके परिज्ञान हो जाने से विपर्यय अर्थात् मोक्ष होता है। वस्तुतः उन्हें ब्रह्मवाद का परिज्ञान नहीं है, इसीलिए ऐसी असंगत बात उन्होंने कही, साधनोपदेश करने वाली श्रुति की उन्होंने भ्रान्त कल्पना की है। इसलिए ये मत भी उपेक्ष्य है। निद्रा में विवेक ज्ञान का अभाव रहता है. इसलिए तिरोधान की व्याख्या भी कर दी गई।

### तबभावो नाडीषु तच्छु तेरात्मनि च ।३।२।७॥

प्रसंगाज्जीवस्याज्ञानं निरूप्य सुषुप्तौ केवलमज्ञानं निरूपयितुं स्थानस्वप्नाभावे निरूपयति ।

प्रसंग से जीव की अज्ञानावस्था का निरूपण करके अब सुषुप्ति में केवल अज्ञान का निरूपण करने के लिए स्थान स्वप्नाभाव का निरूपण करते हैं।

एवं श्रुयते-"नाडीरनुऋम्य, तासु तदा भवति यदा सुप्त: स्वप्नं न कंचन पश्यति । अथास्मिन् प्राण एवैकधा भवति, तथा प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वक्तो न बाह्यं किंचन् वेद नान्तरमिति ।'' तत्र संशयः, स्वप्नवत् प्रपंचसृष्टि मायिकी-मपि भगवान् करोति, न वा ? इति संशयः ।

श्रुति में कहते हैं कि-''नाडी का अनुक्रमण करके उनमें लीन होकर जब सोता है तो स्वप्न नहीं देखता, इसमें उसके प्राण एकीभूत हो जाते हैं, उस स्थिति में वह प्राज्ञ आत्मा से संसग्न होकर न बाहर की बात जानता है न भीतर की ।'' इस पर संशय होता है कि-भगवान् निद्रा अवस्था में भी स्वप्न की तरह मायिक प्रयंच सुष्टि करता है क्या ?

तत्र ''य एष सुप्तेषु जार्गात'' इत्यत्र जीवस्वापमात्रे भगवत्सृष्टेरुक्तत्वात्, "स्वप्नं न कंचन पश्यति" इत्यत्रापि दर्शन मात्र निषेधात "न बाद्य किंचन् वेद नान्तरमिति व'' नागरण स्वप्न प्रपंचयोरनिशेषेणादर्शक वनात् सुबुप्ताववि प्रपंचनिर्माणमस्तीत्यवगंतव्यम् । ततश्च कस्यामप्यवस्थायां प्रपंचव्यतिरेकाभा-वान्मुक्तावपिस्यात् । स्वाप्यसंपत्त्योरज्ञान मात्र विशेषात् सति ''सम्पद्य न विदुः'' सति संपद्यामह इति । तस्माद् वाह्य सत् संपदोर्विद्यमानयोरपि यथा ज्ञाना-भावात् अग्रहणम् एवं प्रपंचस्यापीत्येवं प्राप्ते ।

उक्त प्रकरण में — "य एषु सुप्तेषु जार्गात" में जीव की निद्रा मात्र में, भगवत् सृष्टि बतलाई गई है। "स्वप्नं न कंचन पश्यति " में दर्शनमात्र का निषेध किया गया है। "न वाह्यं किंचन वेद नान्तरं में जागरण और स्वप्न प्रपंच दोनों में सामान्य रूप से कुछ भी न देखने की बात कही गयी है जिससे ज्ञात होता है कि सुभुप्ति में प्रपंच निर्माण रहता है। इससे ये भी ज्ञात होता है कि किसी भी अवस्था में प्रपंच निर्माण रहता है। इससे ये भी ज्ञात होता है कि किसी भी अवस्था में प्रपंच व्यतिरेक का अभाव हो जाय तो मुक्ति भी हो सकती है। स्वरूप और संपत्ति मे अज्ञान मात्र ही विशेष रूप से रहता है, जैसा कि "संपद्य न विदुः सति" इत्यादि से ज्ञात होता है। इससे निश्चित होता है कि ब हा सत् संपत्ति के विद्यमान रहते हुए भी जैसे ज्ञान का अभाव नहीं माना जाता वैसे ही निद्रा में प्रपंच सृष्टि का भी अभाव नहीं है ऐसा मानना चाहिए।

उच्यते --- तदभावो नाडीषु, तस्य स्वप्नस्याभावो नाडीषु, तथा आत्मनि च कुतः ? तच्छु तेः, प्रपंचाभावश्रुतेः कामनया हि प्रपंचः । सुषुप्तावस्थाया अकामरूपत्व श्रुतेः । ''तद् वा अस्यैतदात्मकाममाप्तकाममकामें रूपमिति ।'' नाडीषु आत्मनि चेत्ति ग्रहणात् सुषुप्तिद्विविधेति सूचयति । तथा हि हिता नाम नाड्यः पुरीतत्यन्ता हृदय देशाद् बाह्या, 'आभ्यंतर परमात्मा, हृदय देशस्तु जीवस्य इन्द्रियाणां च स एव देशः । तत्र निद्रया भगवच्छत्तया बहिर्हृष्ट्याच्छादने भगवल्लीलायां तां पश्यति तत्राप्याच्छादने गाढ मृग्तो ज्ञान रहितः किया शत्त्या अन्तर्भगवन्तं वा प्रविशति । बहिर्नाडीषु वा समायाति । अतएव वृहदारण्यक षष्ठे ''यत्र सुप्तो न कंचनकामं कामयत'' इति वाग्द्रयमाह, ''ता वा अस्यैता हिता नाम नाड्यः, तद्वा अस्यैतदात्मकाम्'' इति भेदेन । सुषुपतिस्तूभयत्र ज्ञानशक्तेः सर्वथा तिरोधानात् । तस्मात् सुषुप्ती न प्रपंच सृष्टिः ।

उक्त संशय का निराकरण करते हैं कि नाड़ियों में स्वप्न नहीं होता और आत्मा में भी नहीं होता, ऐसा श्रुति से ही निश्चित होता है। प्रपंच कामना से होता है। सुषुप्त अवस्था में जीव की निष्कामता श्रति में स्पष्ट बतलाई गई है "तद्वा अस्यैतदात्मकाम', इत्य दि। निद्रा दो प्रकार की होती है, नाडियों में और आत्मा में [निद्रावस्था में जीव नाड़ियों या आत्मा में प्रवेश करके रहता है] हिता नाम की जो नाड़ियाँ पुरीतत हृदय देश से बाहर रहती हैं [या तो जीव उसमें विश्राम करता है अथवा] हृदय के भीतर जहाँ परमात्मा का निवास है, जीव और इन्द्रियों का भी वही स्थान है [उसमें विश्राम करता है] जब वह हृदय में विश्राम करता है वह भगवत् शक्ति से बाह्य दृष्टि से रहित होकर, अन्तर्रृष्टि से भगवल्लीला में सम्मिलित होकर उसका अनुभव करता है । गाढ़ निद्रा में निमग्न वाह्य ज्ञान रहित वह किया शक्ति से हृदयस्थ परसात्मा ं प्रवेश करता है, अन्यथा वहिस्थित नाड़ियों में समा जाता है । इसीलिए वृहदारण्यक के षष्ठ अध्याय में-''वह इन हिता नाड़ियों में'' अथवा वह इस आत्मा में ''इत्यादि दो विभिन्न रूपों के अनुसार ''जहाँ सोकर वह कुछ कामना नहीं करता'' इत्यादि वाक्य दो बार कहा गया है । सुषुप्ति की दोनों ही अवस्थाओं में ज्ञानशक्ति का सर्वथा अभाव रहता है । इससे निश्चित होता है कि सुषुप्ति में कोई प्रपंच नहीं होता ।

### अतः प्रबोधोऽस्मात् ।३।२।द।।

प्रबोधे संदेहः ''प्रतियोन्याद्रवति बुद्धान्तायैवेति'' जीव समान धर्मं प्रकरणे निरूपितम् । ततो नाडीभ्यः पुनर्ह् दयदेशं गत्वा भगवतो वा समागत्य जागर्ति ? इति, आहोस्वित् यत्र स्थितस्तत एव जार्गीत ? इति, तत्र श्रुत्यनुरोधाद् हृदयदेश मागत्य जार्गात इत्येवं प्राप्ते ।

अब जागरण के विषय में भी संदेह करते हैं। वृहदारण्यकीय ज्योतिर्झाह्यण में उल्लेख है कि ''वह जीवात्मा सुषुप्ति में उस परमात्मा के साथ मरण कर के आनन्द भोगकर, जैसे कि-जीवात्मा अन्य लोकों में भोगकर पुनः लौटकर आता है वैसे ही जागने पर भी पुनः इस लोकों में लौट आता है'' इत्यादि निरूपण किया गया है। संदेह इस बात का है कि-नाड़ियों से, हृदय देश में जाकर भग-वान की लीला अनुभव करके जागता है अथवा नाड़ी से ही जागता है ? उक्त श्रुति के वर्णन से तो ज्ञात होता है कि-वह हृदय देश में पहुँचने के बाद ही जागता है ।

उच्यते — नाडीभ्य एव प्रबोधः । गर्तं पतितस्य प्रबोधेहि ततो गमनं । प्रति योन्याद्रवणन्तु भगवत इति । किंच, प्रबोधोऽस्मात् अस्मादात्मनः सकाशादेव प्रबोध : प्रियमेव संपरिष्वक्तस्य बोधाभावे कथमागमनम् ? अतएव संपरिष्वक्तो निविड निद्रः । तस्माद् यत्रैव तिष्ठति तत एव प्रवोध इति सिद्धम् । उक्त संशय पर कहते हैं कि-नाड़ियों में विश्राम करने पर नाड़ी से ही जागना होता है। जैसे कि गड्ढे में गिरा हुआ उठकर वाहर आता है वैसे ही नाड़ियों से उठकर आता है। योनियों में भोगकर आने के समान तो, हृदयस्थ निद्रा में ही होता है। उस निद्रा में तो आत्मा से ही जागरण होता है। प्रिया की तरह चिपटकर सोने वाले का जागने पर कैसे आगमन हो मकता है? परमात्मा से चिपट कर ही गहरी निया होती है। इससे निश्चित हुआ कि-जिस स्थान पर निद्रा में जीव स्थित रहता है वहीं से उठता भी है।

# स एव तु कर्मानुस्मृति शब्द विधिभ्यः ।३।२।९॥

किंचिदाशंक्य परिहरति । ननु प्रिययेव प्राज्ञेन.त्मना परिप्वक्तस्य ब्रह्मलोकं गतस्य प्रबोधेन ज्ञाने मुक्त एव भवेन्न तु पुनरागच्छेत । अतो भगवदिच्छ्या देह-निर्वाहाय तत्स्थाने नियुक्तोऽन्य एव जीवः समायातु । अन्यतः प्रबोधे तु स एव । व्यवहारस्तु तावता सेत्स्यति । मुक्तयर्थं प्रयत्नस्तु न कर्त्तव्यः ? इत्याशंक्य परि-हरति तु शब्दः । अस्नादपि प्रवोधे स एव, कुतः ? कर्मानुस्मृति शब्दविधिभ्यः । चत्वारोहेतवः । लौफिक वैदिक ज्ञानकर्मभेदात् । तत्र लौकिके कर्मणि सामिकृत कर्मणः शेष समापनात् । नहि कश्चिदपि सुषुप्त प्रतिबुद्धः समिवृतं न समापयतीति क्वचिर् सिद्धम् । तथाऽनुस्पृतिः । नहिपूर्वदृष्टं न स्मरतीति क्वचित् । सिद्धम् शब्दाश्च--''पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति, पापः पापेन क्वैष तदाऽभूत् कुत एत दागाति ?'' इति । तथा सति सम्पद्येत्यादयश्च विधयश्च''श्वोभूते ब्रह्माणं वृणीत, श्वोभूते शेषं समाप्नृयात् एक एव यजेत्, द्वादशरात्तीदीक्षितः स्यात् ''इत्यादि ।'' यः कामयेत् वीरो न आजायेत'' इत्यादयः । भगवतैव मर्यादा रक्षार्थं तथा करणम् । भूर्वपक्षेणूक्तयो दुर्बलाः । तस्मात् स एव प्रतिबुद्ध्यते ।

कुछ आशंका करते हुए परिहार करते हैं। प्रश्न ये है कि प्राज्ञ परमात्मा से प्रिया की तरह चिपटे हुए ब्रह्म लोक को प्राप्त जीव को तो प्रबोध होने पर भी मुक्त ही हो जाना चाहिए, उसके पुन: लौटने की बात तो समफ में नहीं आती, वह तो वहाँ से लौट नहीं सकता। हो सकता है, देह निर्वाह के लिए उस स्थान पर नियुक्त कोई और जीव भगवत् प्ररणा से लौटता होगा। कुछ और लोग कहते हैं कि प्रबोध में वही जीव लौटता है। जागा हुआ जीव, सोने के पूर्व व्यवहार को ही करता है, इसलिए वही जीव होना चाहिए, सो तो अन्य जीव से भी वैसा व्यवहार संभव है, भगवान के द्वारा उस वैसे व्यवहार की प्रेरणा मिल सकती है। निद्रा में ही जब भगवान से साक्षात्कार संभव है तौ

मुक्ति के लिए प्रयत्न करना भी व्यर्थ है। इत्यादि संशय करते हुए तु शब्द से परिहार करते हैं। कहते हैं कि वही जीव जाग उठता है। इसका निर्णय चार प्रकार से हो सकता है कर्म, अनुस्मृति, शब्द और विधि । ये ज्ञान कर्म के भेद से लौकिक और वैदिक हैं । लौकिक कर्म में अधूरा किया हुआ कर्म पूर्ण होने पर ही माना जॉता है। कोई भी सोया हआ व्यक्ति जागकर यह नहीं समभता कि मेरा अधृरा कर्म पूरा हो चुका । ऐसा भी नहीं है कि उसे सोने के पूर्व की देखी हुई वस्तु की अनुस्मृति न रहती हो [लौकिक, कर्म और अनुस्मृति की कसौटी पर निर्णय करके अब वैदिक शब्द और विधि की दृष्टि से निर्णय करते हैं कि] ''पुण्य कर्म से पुण्य तथा पाप कर्म से पाप होता है'' इत्यादि वाक्य में पुण्य पापात्मक चर्चा भी उक्त बात की ही पुष्टि करती है। ''यह उस समय कहाँ था कहाँ से आ गया'' इत्यादि वाक्य में भी एक ही व्यक्ति के सोने उठने की बात सिद्ध होती है जहाँ वेद में विधि का उल्लेख है कि ''कल होने पर शेष कर्म को समाप्त करेगा'' अकेले ही भजन करना चाहिए ''बारह रात्रि के लिए वह दीक्षित है'' इत्यादि से भी उक्त मत की पुष्टि होती है । सांसारिक मर्यादा की रक्षा के लिए, भगवान ने ही वैसा नियम बना रक्खा है, सोंया हुआ जीव ही मर्यादा पालन के लिए, सोकर उठने के बाद तत्पर हो जाता है। पूर्वपक्ष की उक्तियाँ दूर्बल हैं।

### मुग्धेऽर्ढ संपत्तिः परिशेषात् ।३।२।१०।।

किचिदाशंक्य परिहरति । ननु यत्र कर्मानुस्मृतयो न सन्ति तत्राऽन्यो भविष्यति । क्वचिन्मूर्छादिविशेषे सर्व स्मृतिनाशेन मुग्धभावदर्शनात् । तत्र यथा लौकिक वैदिक व्यवहारास्तथाऽन्यत्रापि भविष्यन्ति । अनुस्मरणादयश्च बुद्धि-वृत्तयः । गंगा प्रवाह जलस्य गंगावद् य एव चिदंशस्तत्रायाति स एव तथा भवतु, किं स एवेति ? निर्बनेन्धेत्याशंक्य परिहरति । मुग्धे मुग्ध भावे अर्ढ संपत्तिरेव, न सर्वा । न हि मुग्धस्य यज्ञादावधिकारोऽस्ति पूर्व प्रवित्तानि तु जीवनाधिकारात् क्रियन्ते । लौकिक व्यवहारोऽपि नापूर्वः सिद्ध्यति । पूर्वोक्त हेतु सद्भावे तु न कोऽपि दोषः । अतो मुग्धे अर्ढ संपत्तिः पूर्वेव, नोत्तरा । कुत एतत् ? परिशेषात् स एव वा न वेति निश्चय प्रमाणानामभावात् अर्थात् संदेहोऽवशिष्य्यते । तस्मात् संदेहान्मुग्धे अर्ढ प्रतिपत्तिः । न तत्र प्राणायन विघातकृता मूर्छाविचार्यते । तस्याः प्राणधर्मत्वात । यथा वाल्यं शरीर धर्मः । व्यर्थश्च विचारः । जीवावस्था एव हि विचार्यन्ते केवल साक्षिवादस्तु न ब्रह्मवादः । तस्मादेक एव जीवः स्वप्नादि दोष संबंध रहितस्तादृश्णजम्मयुक्तो भगवज्ज्ञान रहितो ज्ञानाधिकारीति सिद्धम् ।

कुछ आशंका करते हुए परिहार करते हैं । प्रश्न होता है कि जहाँ अनुस्मृति नहीं रहती वहाँ कुछ और हो सकता है। कभी-कभी मूच्छी आदि विशेष अवस्थाओं में समस्त स्मृति के नाज हो जाने से मुग्ध भाव देखा जाता है, जैसे कि मर्च्छा विशेष के बाद अतिमृग्ध अमरुक राजा के शरीर में शंकराचार्य के जीव के प्रवेश की बात अति प्रसिद्ध है। जैसे मुग्धावस्था में लौकिक वैदिक व्यवहार होता है वैसे ही सुषुप्ति में भी अन्य जीव का प्रवेश हो सकता है। अनुस्मृति आदि बुद्धि की वृत्तियाँ हैं वो जागृत अवस्था में बढ़ जाया करती हैं। जैसे कि गंगा प्रवाह में पतित जल को गंगाही कहा जाता है. वैसे ही वह चिदंश है उसमें बुद्धि वृति प्रवाहित होने लगती है। और वहीं पूर्व कर्म को समाप्त करने वाला भी होता है। इत्यादि शंका करते हुए परिहार करते हैं। कहते हैं मुग्धभाव में अर्ढ संपत्ति ही रहती है, पूर्ण सपत्ति नहीं रहती । मुग्धव्यक्ति का यज्ञादि में अधिकार नहीं है। मुग्धभाव के पूर्व होने वाले अग्निहोत्र आदि तो जीवनाधिकार से होते हैं। लौकिक व्यवहार भी सामान्यतः होता रहता है। मुग्धावस्था के पूर्व घटित तथ्यों का मुग्धावस्था के बाद भी अस्तित्व रहता है, इसलिए किसी प्रकार का दोष घटित नहीं होता । मुग्धावस्था में अर्ढ संपत्ति रहती है, उसके बाद की अवस्था पूर्वावस्था की तरह होती है ''स एव वा न वा'' इत्यादि से निश्चय और प्रमाणों का अभाव प्रतीत होगा है जिससे संदेह उपस्थित होता है, इस संदेह से ही मुग्धावस्था में अर्द संपत्ति की बात निश्चित होती है। उक्त प्रसंग में प्राणायान विघात करने वाली मूर्छा का उल्लेख नहीं है। वह तो प्राण का एक धर्म मात्र है जैसे कि बाल्यकाल शरीर का एक धर्म है। इसलिए उस पर विचार करना व्यर्थ है। इसलिए जीवावस्था पर ही विचार किया गया है । यह साक्षिवाद है ब्रह्मवाद नहीं है । इस विवेचन से निश्चित होता है कि जो जीव स्वप्नादि दोषों के संबंध से रहित है, वही प्राक्तन कर्म के अनुसार, भगवद् ज्ञाना रहित, ज्ञान।धिकारी भी होता है। न स्थानतोऽपि परस्योभर्यालगं सर्वत्र हि ।३।२।११॥

इदानीं विषय निर्दारार्थं ब्रह्म स्वरूपं विचार्यंते तत्रप्रथम मन्योन्य विरुद्ध-वाक्यानां निर्णयः क्रियते । तदर्थंमेतावत सिद्धम् । समन्वयाविरोधाभ्यामेकमेव ब्रह्म प्रतिपाद्यत इति । तत्र यथा कार्यविरोध परिहृत एवं ब्रह्म धर्म विरोधोऽपि परिहरणीयः अन्यथाऽबोधकता स्यात् । तत्र स्वगतधर्माणामविरुद्धानामग्रिमे पादे विचारः । जड जीवधर्मत्वेन प्रतीतानामत्र विचारः क्रियते । तत्र क्वचित् जड जीव धर्मा भगवति बोध्यन्ते, क्वचिन्निषिध्यन्ते । यथा सर्वकर्मा सर्वकामः । न चैते जीव धर्मा एव न भवन्तीति वाच्यम् । उच्चावच कर्मणां कामानां च जीव- गतत्व प्रतीते: । नेतरोऽनुपपत्तेरिति सर्वत्र वैलक्षण्यस्योक्तत्वात् । कार्यं विशेष धर्माणां कारणे वक्तुमशक्यत्वात् । न च कारण धर्मा एव सर्वे कार्ये अंशे वा प्रतीयन्त इति वाच्यम् अस्थूलमनवित्यादिवाक्यैः प्रापंचिक सर्वधर्म वैलक्षण्य-स्योक्तत्वात् ।

अब विषय निर्द्धारण के लिए ब्रह्म स्वरूप का विचार करते हैं । इसमें सर्व प्रथम अन्योन्य विरुद्ध वाक्यों का निर्णय करते हैं । अर्थात ज्ञानःधिकारी के संबंध में विचार करने के बाद ज्ञान विषय का निर्द्धारण करना युक्त ही है । उसके लिए ब्रह्म के स्वरूप का विचार करेंगे इससे ब्रह्म के बोधकता का प्रकार ज्ञात होगा। सब कुछ ब्रह्म ही है ऐसा निर्धारण करने के लिए अधिकरण प्रारंभ करते हैं । समन्वय और अविरोध दोनों से एक ब्रह्म का ही प्रतिपादन किया गया है। जैसे कि कार्य विरोध का परिहार किया वैसे ही ब्रह्म धर्म विरोध कापरिहार भी आवश्यक है । यदिऐसा नहीं करेंगे तो, यह निर्णय कठिन होगा कि वह सधर्मक है या अधर्मक अथवा जीव की तरह सदोष है अथवा सर्वथा दोष रहित है । ब्रह्म के अविरुद्ध स्वगत धर्मों का अग्निम पाद में विचार किया गया है । उपनिषदों में जो जड़जीव संबंधी विवेचन है उनमें कहीं जड़जीव धर्मों से भगवान का बोध होता है, कहीं उनका उनमें निषेध है । उसी पर इस अधिकरण में विचार करते हैं । जैसे कि''सर्वकर्मा सर्वकामः" इत्यादि । ये सब जीव के धर्म ही न हों, ये नहीं कहा जा सकता । ऊँचे नीचे कर्मों और कामनाओं की जीव में चेष्टायें देखी जाती हैं । ''नेतरोऽ-नुपपत्ते:'' सूत्र में ब्रह्म की विलक्षणता बतला चुके हैं। कार्य विशेष के धर्मों की कारण में स्थिति हो ऐसा कहना कठिन है । और न कारण धर्म ही, सब कार्यों या अंग्न में रहते हैं, यही कहा जा सकता हैं । ''अस्थूल अनणु'' इत्यादि स्वरूपाव बोधक वाक्यों से ब्रह्म की, प्रापंचिक जगत के समस्त धर्मों से विलक्षणता सिद्ध की गई है।

अत्र केचिदविरोधमेवमाहुः । सर्वत्र कारणत्वात् भगवानस्ति ततझ्च अस्थूले अस्थूलोऽनणावनणुरुच्चावचकर्त्तर्युच्चावचकर्त्ता उच्चावचकामे उच्चावचकामः पृथिव्यां सर्वंगन्धो जलादावगन्धः । एवं रसादिषु । एवं स्थानतः परस्योभयलिंग-मुपपद्यते । अथवा कारण एव रूपमरूपं चावच्छेदेभेदेन अचिन्त्य सामर्थ्याद् वा । अन्यथा असतः सज्जन न प्रसंग इति अपिना संगृहीत इति । एतदुभयमपि न । कुतः ? सर्वत्र हि, सर्वत्रैवैतादृशे रूपं भगवत उपदिश्यते । हि युक्तोऽयमर्थः भगव त्त्वरूप प्रतिपादिकानि हि एतानि वाक्यानि, न त्वनुवादकानि, वैयर्थ्यापत्तेः अचि न्त्यत्वे ज्ञानानुदयः ''तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति'' भक्तया मा मभिजानाति'' यावान् वश्चास्मि यादृ झः'', ततो मां तत्त्वतः ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम्'' इति वाच्यम् । शास्त्रानारम्भ प्रसंगात् । अयं च विरोधः परिहरणीयः । सर्वेहि विरोधा अत्र चिल्त्यन्ते नापि तत्तदुपादानभूत प्रदेश विशेषेणाविरोधः । अनुवादकत्वेनवैयथ्यपि-त्तेः । न च भगवति भेदोऽस्ति । प्रत्यारम्भमेकमेवाद्वितीयमिति वचनात् । अल्प-कल्पनायामपि श्रुति विरोधः सिद्धः । श्रुत्यविरोधार्थमेव हि प्रवृत्तेः तस्माभ मतान्तरानुसारेण जडजीव धर्माणां सत्त्वासत्त्वे परिइत्तुं शवये ।

कोई ब्रह्मवादी ऋषि उपनिषदों से वर्ण्य भगवान के विरुद्ध धर्मों को अविरुद्ध बतलाते हैं। सारे जगत में भगवान विद्यमान हैं, क्योंकि वे ही सबके कारण हैं। जैसे कि पाथिव पदार्थों की कारण रूप पृथिवी, घटपट स्तम्भ आदि कार्यों में निमित्तानुसार उन उन रूपों को धारण करती है वैसे ही भगवान भी अस्थुलादि ब्रव्यों में और रसादिकों में तथा गुणों में उन उन रूपों को धारण करते हैं। स्थान धर्मरूप वे चिन्ह परमात्मा में भासित होते हैं। इसलिए परमात्मा की दोनों परस्पर विरुद्ध विशेषतायें संगत होती हैं; इत्यादि एक मत है । दूसरा मत है कि कारण ब्रह्म ही प्रदेश भेद से, रूप और अरूप होता है, क्योंकि उसमें अचिन्त्य सामर्थ्य है। यदि उक्त बात न मानी जाय तो प्रश्न होता है कि वे विशेषतायें उन उन वस्तूओं में कहाँ से आ जाती हैं ? यदि कारण में वे विशेष-तायें न रहें तो, असत् से सत् की उत्पत्ति कैसे संभव है ? यही बात सूत्र में "अपि" शब्द से बतलाई गई है। ये दोनों ही मत असंगत हैं, ऐसा सूत्रस्य "न" शब्द लक्ष्य कर रहा है। उपनिषदों में सभी जगह भगवान के ऐसे ही विलक्षण रूप का वर्णन किया गया है। जो कि ठीक ही है। भगवत्स्वरूप के प्रतिपादक "अनण अस्थुल" आदि वाक्य केवल अनुवादक मात्र नहीं हैं, यदि उन्हें ऐसा मान लेंगे तो वे निरर्थक सिद्ध होंगे । यदि ब्रह्म की ये विशेषतायें औपाधिक मान ली जायें तो, उनके ज्ञान से मुक्ति प्राप्ति की संभावना तो हो नहीं सकती। "उसे जानकर मृत्यु का अतिक्रमण करता है'' ''मुफ्ते भक्ति से जानता है'' मुफ्ते तत्व से जानकर मुक्त हो जाता है ''इत्यादि वाक्य स्पष्ट रूप से, भगवद झान के उपरान्त मोक्ष प्राप्ति की चर्चा करते हैं। "यस्या मतं तस्य मतं" "अविज्ञातं विजानतां'' इत्यादि वाक्यों में जिस अचिन्त्यता का उल्लेख है उससे सुखपूर्वक ज्ञानोंदय संभव नहीं है। यदि संभव हो जाय तो, विचार शून्य व्यक्तियों को भी बान हो सकेगा, फिर विचार शास्त्र (वेदांतशास्त्र) की उपादेयता समाप्त हो वायगी । इसलिए उक्त विरोध का परिहार आवश्यक है । उक्त प्रकार की सभी विस्तृताओं पर वहाँ विकार करते हैं। वदि इन वाक्यों को अनुवाद माना जाय तो उनकी व्यर्थता सिद्ध होती है। भगवान में भेद भी नहीं है, सृष्टि विषयक वाक्यों में स्पष्ट रूप से उसकी अद्वैतता का उल्लेख है ''एकमेवाद्वितीयम् '' इत्यादि। यदि उनके भेद कीं थोड़ी भी कल्पना की जायगी तो श्रुति विरोध होगा। भगवान व्यास देव श्रुति वाक्यों की अविरुद्धता सिद्ध करने के लिए ही सूत्रों की रचना में प्रवृत्त हुए हैं। इसलिए किन्हीं भी मतों के आधार पर, जीव और जड़ धर्मों के सत्त्व और असत्त्व का परिहार करना संभव नहीं है।

#### न भेदादिति चेन्न प्रत्येकमतद्वचनात् ।३।२।१२॥

प्रकारान्तरेण समाधानमाशंक्य परिहरति । न भवदुक्तोविरोधः संभवति । भेदात् । कारणकार्येषु सर्वत्र भेदांगीकारात् । प्रपंचविलक्षणं ब्रह्म भिन्नम् । प्रपंच धर्मवद् ब्रह्मभिन्नम् तथाऽज्ञातं ज्ञातंच । एकस्य भेदस्यांगीकारे सर्वमुपपद्यत इति चेन्न । प्रत्येकमतद्वचनात्, अभेदवचनात् । इयं पृथिवी सर्वेषां भूताना मार्ध्वति ब्राह्मणे अयमेव स योऽयमिति सर्वत्राभेदवचनात् कार्यकारणरूप प्रकाराणां भेद-निषेधात् । तस्मान्न भेदांगीकारेण श्रुतयो योजयितुं शक्याः ।

प्रकारान्तर से समाधान के प्रयास का परिहार करते हैं। समाधान करते हैं कि आपने जौ विरोध की वात कही सो असंभव है, वयोंकि कारण और कार्यों में भेद है, प्रपंच जगत से विलक्षण ब्रह्म भिन्न है। प्रपच धर्म की तरह, ब्रह्म भी भिन्न है। जैसा कि ''अज्ञातं ज्ञातं'' इत्यादि से निश्चित होता है। एक के भेद स्वीकारने से सब कुछ समाधान हो जाता है। (उक्त समाधान का परिहार करते हैं कि) उक्त कथन असंगत है, क्योंकि सभी जगह अद्वैत का प्रतिपादन किया गया है। ''इयं पृथिवी सर्वेषां भूतानां मधु'' अयमेव स योऽयम्'' इत्यादि सभी वाक्यों में अभेद कहा गया है। इनमें कार्य कारण के रूप और प्रकार भेदों का निषेध किया गया है। इसलिए भेद स्वीकारने से श्रुतियों का सामंजस्य नहीं कर सकते।

### अपिचैव मेके ।३।२।१३॥

भेदांगीकारे बाधकमाह । अपि च, एवमेवाभेदमेव भेदनिषेधेनैकेशाखिनो वदन्ति । ''मनसैवेदमाप्तव्यम्,'' नेहनानास्ति किंचन ''मृत्योः स मृत्युमाप्नोति या इड मानेव पश्यति'' इति भेद दर्भन निम्दा बचनात । तस्मान्न भेदांगीकारः कत्तुं शक्यः । इव शब्दो, बहुस्यामिति व्यावृत्यथः । तस्मादुपनिषत्सु सर्वं प्रकारो-ऽविरोधः सिद्धः ।

भेद स्वीकारने में होने वाली बाधा बतलाते हैं कि वृहदारण्यक के शारीर त्राह्मण में अभेद का स्पष्ट उल्लेख है, जिसमें भेद का निषेध किया गया है। "मन से ही इसे प्राप्त किया जा सकता है' इस जगत् में कोई विभिन्नता नहीं हैं'' जो इसमें विभिन्नता देखता है वह, मृत्यु प्राप्त करता है' इत्यादि में भेद दृष्टि की निन्दा की गई है। इसलिए भेद नहीं स्वीकार सकते। "नानेव" में जो इव शब्द का प्रयोग किया गया है वह "बहुस्याम्" पद का व्यावर्त्तक है। इस प्रकार उपनिषदों में समस्त प्रकारों का अविरोध सिद्ध होता है।

# अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वात् ।३।२।१४।।

एक देशि मतेन समाधानमाह । कथमत्र संदेहो विरोधो वा ? जडजीव धर्माणां विधिनिषेधयोर्जडजीवयोहि जडजीवधर्माः भवन्ति । अन्यत्रतूपदिश्यमाना उपासनार्था भवंति । नन्क्तो भेदाभावः, सत्यम . तथापि कार्यकारणांभभावकृतस्य भगवद् विहारार्थं जातस्य भेदस्य निषेद्ध् मणक्यत्वात । तस्माद् ग्रह्मणि जडजीव धर्माणां निषेधोयुक्तः । उपचारात्तु सर्वकर्मादयः । विपरीतं किन्नस्यान् ? अत आह अरूपवदेव, रूप्यतेनिरूप्यते व्यपह्रियते, इति रूपं व्यवहार विषयत्वं, तद्युक्तं रूपवद् विश्वम् । ब्रह्म तु तद्विलक्षणम कार्यकारणां गांशिनोर्वेलक्षव्यस्य युक्तत्वात् । नन्ववैलक्षण्यमपि युक्तम् , कारणत्वादत आह, तत्प्रधानत्वात् । तस्य ब्रह्मणः प्रधानत्वान्मुख्यत्वात् । यत्र हि तत् प्रतिपाद्यते तत्र तस्य मुख्यत्वम् । ब्रह्म प्रतिपादने ब्रह्म धर्माणामेव मुख्यत्वं, नान्य धर्माणाम । यथा प्रणासनस्य मुख्यत्वं, तथा सर्वकर्मेति लौकिककर्मानुवादेन भगवत्संबंध स्पष्टमेवामुख्यत्वम् । विशिष्ट-बोधनेऽपि सर्वंशब्दस्य प्रसिद्धानुवादकत्वादतिरिक्त कल्पनायां गौरवात् प्रमाणा-भावाच्च यथाकथंचिद्दर्मंवत्वेन ज्ञानस्यैवोपयोगाल्लोक धर्मानेवानूद्यवैशिप्टय बोधनमुचितम् । अरूपमिति वक्तव्ये अरूपवदिति वचनं, भिन्न धर्माणामेवैवं निर्णयो, न तु प्रशासनवद् भगवद्वर्भाणाम् । तस्मात् कार्यवत् तद् धर्माणामपि कार्यत्वाद् भगवत्वं न भगवद्धर्मत्वमिति ।

अब एक देशीय मन मे समाधान करते हैं, प्रश्न करते हैं कि परस्पर विरुद्ध विशेषताओं के संबंध में पूरा संदेह है, अथवा ब्रह्म में जडजीव धर्मों की विधि-

निषेधपरक विरोधात्मक प्रवृत्ति पर है ? तथा जो विरोध है वह भी क्या उभय लिंग श्रवण से है अथवा दोनों के भेद से संबद्ध है ? विधिनिषेधपरक विरोधा-त्मक प्रवत्ति संबंधी सँशय का उत्तर देते हैं कि, जडजीव धर्मों की जो विधिनिषेध चर्चा है वह तो, जडजीव की, जडजीव धर्मों के आधार पर है अतः उसमें विरुद्धता का प्रश्न ही नहीं उठता । इसके अतिरिक्त अन्यत्र जहाँ कहीं भी विधि-निरोधात्मक प्रवत्ति है, वह उपासना से संबंधित है। विरोध संबंधी उत्तर देते हए अपना स्वमत उपस्थित करते हें कि जो हमने भेद का निराकरण किया है, वह ठीक है फिर भी कार्यकारणांश भावकृत, भगवद् विहार के लिए किया गया जो भेद है, उसका निषेध करना सम्भव नहीं है। इसलिए ब्रह्म के सम्बन्ध में, जडजीव धर्मों का जो निषेध है. वह उचित है । ''सर्वकर्म'' आदि जो उपाधियाँ परमात्मा के लिए बतलाई गई हैं वो औपचारिक मात्र हैं। यह जगत परमात्मा के स्वरूप से नितान्त विपरीत है अतः परमात्मा की कृति नहीं हो सकता। इत्यादि संशय पर सिद्धान्त रूप से ''अरूपवदेव'' इत्यादि सूत्र प्रस्तुत करते हैं। कहते हैं कि सर्वव्यवहार योग्य विश्व रूपवान है, ब्रह्म उससे विलक्षण है, कार्य और कारण में अंशांशी सम्बन्ध होता है अतः उनमें विलक्षणता होना स्वाभाविक हैं । उनमें अविलक्षणा भी स्वाभाविक है, क्योंकि कारण ही तो कार्यरूप में परिणत होता है, वही तो कार्य का प्रधान वास्तविक रूप होता है। जगत का कारण व्रह्म, प्रधान मुख्य है। जिसका प्रतिपादन जहाँ किया जाय, वही उस जगह मुख्य होता है । ब्रह्म के प्रतिपादन में, ब्रह्म के धर्मों की ही मुख्यता है । ''सर्वकर्मा इत्यादि जो विशेषतायें हैं वो लौकिक कर्मों की अनुवादमात्र हैं, इसलिए भगवान के सम्बन्ध में वह निश्चित ही गौण हैं। सर्व शब्द विशिष्ट अर्थ का द्योतक है फिर भी लोक प्रसिद्ध ''समस्त प्रपंच'' का अनुवादमात्र है, इस शब्द की इससे अधिक गौरवपूर्ण अर्थ की कल्पना का कोई प्रमाण भी नहीं मिलता, परन्तु किसी प्रकार परमात्मा के गुण के रूप में, लोकधर्मों का सांकेतिक अर्थ मान लिया जाय तो वह वैशिष्ट्य बोधक हो सकता है। सामान्य विशेषताओं में तो हम उक्त प्रकार का निर्णय कर सकते हैं, किन्तु भगवद् गुणों के सम्बन्ध में ऐसा प्रशासकीय निर्णय नहीं कर सकते । इसलिए, कार्यरूप जगत की तरह, जागतिक विशेषताओं की भगवत्ता स्वीकार सकते हैं, क्योंकि वे भगवान के ही कार्य हैं, पर उन्हें भगवान की विशेषतायें नहीं मान सकते ।

# प्रकाशवच्चावैयथ्यति ।३।२।१४।।

ननु सर्वव्यवहारातीते शास्त्र वैफल्यम् । ''मनसै वैतदाप्तव्यम्'' इति विरो-

धश्च न परिहृतः ।'' ते त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि, ''यतोवाचो निवर्त्तन्त'' इति चेत् ? अत आहःप्रकाशवत् यथा सौर प्रकाशो व्यवहार्योऽव्यवहार्यश्च. नहि स्वतः संपादयितुं शक्यते स्थापयितुं वा । आगते तु सूर्ये मेघाद्यभावे च सान्निध्यमात्रेण व्यवहारः कत्तुं शक्यते । तथा लौकिकवाड्.मनोभिनं शक्यते व्यवहत्तुं ईश्वर सन्निधाने तु शक्यत इति द्वयमाह श्रुतिः । कुत एतदवगम्यते ? तत्राहः अवैयर्थ्यात् अन्यथा शास्त्रं व्यर्थं स्यात् । चकाराद्वर्माणां तथात्वविरोधः परिहृतः ।'' आसीनो दूरं त्रजति, अपाणिपादों जवनो ग्रहीता, पश्यत्यचक्षुः स श्रुणोत्यकर्णः इत्यादाव-लौकिका भगवद्धर्मा उच्यन्ते । अकारणक कार्यवचनात् ब्रह्म धर्माणांचाकार्यंत्वं वीधयति, तस्मादव्यवहार्योऽपि न शास्त्र वैफल्यम् ।

शंका की जाती है कि यदि परमात्मा के गुणों को समस्त व्यवहारों से अतीत मान लेंगे तो भगवत्प्राप्ति के वाचक शास्त्र वचन व्यर्थ हो जावेगे ''इसे मन से ही प्राप्त कर सकते हैं'' इत्यादि विरोधों का भी परिहार नहीं हो सकेगा। "तुमसे औपनिषद पुरुष के विषय में पूंछता हूँ" जिसे न पाकर वाणी लौट आती हैं'' इत्यादि वाक्यों का समाधान कैसे होगा ? इस पर प्रकाशवत् आदि सूत्र प्रस्तुत करते हैं। कहते हैं कि जैसे सूर्य का प्रकाश व्यवहार्य और अव्यवहार्य होता है, वह स्वतः अपने को न तो संपादन कर सकता है न स्थापित कर सकता है। सूर्योदय होने पर, मेघादि का अभाव होने पर ही सान्निध्यमात्र से उसका उपयोग किया जा सकता है, वैसे ही परमात्मा को लौकिक वाणी और मन से नहीं जान सकते । ईश्वर के सन्निधान से ही उन्हें जान सकते हैं यही "ते ग्त्वौपनिषदे" "यतो वाचो" अदि दोनों श्रुतियों से ध्वनित होता है। यदि ऐसा अर्थ नहीं करेंगे तो शास्त्र व्यर्थ हो जायेगा । सूत्रस्थ चकार के प्रयोग से संशयित विरोध का परिहार करते हैं, सूत्रकार का कथन है कि---- ''बैठा हुआ दूर जाता है, बिना हाथ पैर का भागता और पकड़ता है, बिना नेत्र से देखता और बिना कान के सुनता है'' इत्यादि भगवान के अलौकिक गुणों का वर्णन है। ऊपर जो अकारणक कार्य की चर्चा की गई है, उससे भगवान के ग्रुणों का अकार्यत्व द्योतन होता है। इस प्रकार अव्यवहार्य होते हुए भी, शास्त्र की विफलता नहीं होती ।

### आह च तन्मात्रम् ।३।२।१६॥

किंचिदाशंक्य परिहरति । नन्वलौकिकानीन्द्रियाणि रोधाभावाय कथं न कल्प्यन्ते । अन्यथा अकारणक कार्यंत्वं तस्य च ित्वमलौकिकत्वं, ततश्च पश्यत्यचक्षुरिति विरोध इत्याशंक्य परिहरति । आह च श्रुतिः स्वयमेव तन्मात्रं प्रज्ञानघनमात्रं ''स यथा सैन्धवधनोऽनन्तरऽवाह्यः क्रुत्स्नो रस एवं वा अरे-ऽयमात्माऽनन्तरोऽबाह्यः क्रुत्स्नः प्रज्ञान धन एव'' इति स्वरूप<sup>,</sup> रक्तानामिन्द्रिया-णामभावात् । न च क्रियाभावोऽपि । वेदविरोधेंन तथा <sup>7</sup> यितुमशक्यत्वान् । वेद निःश्वासायन भूतसमुत्थानादेरुक्तत्वाच्च । अतो नेन्द्रियाणां परिकल्पना । किन्तु सर्वाकार स्वरूपं वस्त्वेव तादृशमिति मंतव्यम्, क्रत्स्न वचनात् । चकारात् ''सर्वेन्द्रियविवर्जितम्'' इति स्मृतिरपि । नस्मान्नेद्रिय कल्पना विरोधः ।

कुछ संशय करते हुए परिहार करते हैं। कहते हैं कि "पश्यत्यचक्षु:'' इत्यादि में जो इन्द्रियों का वर्णन है, उसे लौकिक इन्द्रियों से विरुद्ध अलौकिक क्यों नही मान लेते, ऐसा मानने से स्वतः ही विलक्षणताओं का समाधान हो जावेगा । अलौकिक न मानने से, अकारणकार्यत्व, नित्य अलौकिकत्व आदि संभव नहीं है, ''पश्यत्यचक्षुः'' इत्यादि विरोध का परिहार भी सम्भव नहीं है। इस संशय का परिहार करते हैं कि इसका समाधान तो श्रुति ही कर रही है वह उसे प्रज्ञानघन मात्र ही कहती है।'' जैसे कि नमक की डली बाहर से भीतर तक एकरस है, वैसे ही वह यह आत्मा भी बाहर से भीतर तक प्रज्ञानघन है'' इसमें स्वरूपातिरिक्त इन्द्रियों का निषेध किया गय। है । वस्तुतः परमात्मा में लौकिक अलौकिक किसी भी प्रकार की इन्द्रियाँ नहीं हैं । और न उनमें कियाभाव ही है । वेद विरुद्ध इस प्रकार की कल्पना की भी नहीं जा सकती । वेदों में संसार की सुष्टि और विनाश आदि का जो उल्लेख मिलता है उनमें भी कहीं भगवान की इन्द्रियों का उल्लेख नहीं है। इसलिए इन्द्रियों की परिकल्पना नहीं करनी चाहिए अपित्र यही मानना चाहिए कि समस्त साकार वस्तुएँ उन्ही की स्वरूप हैं, वही परमात्मा की साकार मूर्ति है । ''सर्वे न्द्रिय विवर्जितम्'' इत्यादि स्मृति भी है। इसी भाव से इन्द्रिय कल्पना का विरोध भी नहीं है। दर्शवति चाथोऽपि स्मर्यते ।३।२।१७।।

पुनः प्रकारान्तरेण विरोधमाशंक्य परिहरति । ननु द्रह्म जगत्कारणमिति सिद्धम् । तच्च समवायि निमित्तं चेति च । कारण धर्मा एव हि कार्यों भवन्ति । असंभावनायां त्वन्यथा कल्पनम् । कामादयो धर्माश्च श्रुतौ विहिता । ते ब्रह्मण एव भवितुं युक्ताः । निपेधिकाऽपि श्रुतिः । न हि वेदवःदिनामणुमात्रम-प्यन्यथा कल्पनमुचितमित्याशंक्य परिहरति । दर्शयति श्रुतिरेव जडजीव धर्माणां भगवत्यभाव इति । 'द्वेवाव ब्रह्मणोरूपे''इत्युपकम्य द्वेधा पंचभूता न्युत्तवा ''अथात् आदेशो नेति नेति'' इत्याह । इति शब्दः प्रकरणवाची । ब्रह्म पंच महाभूतानि भवति । न त्वेवं प्रकारकम् तत साधयति । न भवत्येव ब्रह्म तावृश्वम् । हियुक्तोऽयमर्थः । एतस्माज्जातमिति । नहि कार्यकारणयोरेकः प्रकारो भवति । अतो नेति नेतीति प्रकारनिषेधोपसंहारः । स तु समवायित्व मात्रत्वम् । किन्त्वन्यत् परमस्तीति रूपं निरूप्य नाम निरूपयति ''सत्यस्य सत्यम् '' इति । तेन प्रपंचाति-रिक्त ब्रह्मणो विद्यमानत्वात् प्रपंच धर्मवचनं तस्मिन्नौपचारिकमेवजुक्तम् । श्रुत्यैव तथा प्रतिपादनात् चकारः पूर्व युक्त् यनुसंधानार्थः । अथो इति प्रक्रम भेदोऽपि । अथात आदेश इति भिन्न प्रक्रमेणाह । श्रुतेरन्यार्थता निराकरणायाह । अपि स्मर्यते ''अनादिमत परंत्रह्म न सत् तन्नासदुच्यत' इति सदसतोः क्षेत्रत्वात् । ज्ञेय निरूपणे निषेधः । प्रपंचधर्मा भगवति उच्यन्ते वेदादौ, नतु नढर्मा भवन्तीति ज्ञापयति । तस्माच्छ् तिस्मृतिभ्यामेव तथा निर्णयः ।

पूनः प्रकारान्तर से विरोध प्रस्तुत करते हुए उसका निराकरण करते हैं। और निमित्त दोनों ही कारण है। कारण की विशेषतायें ही कार्य में होती हैं। कार्य की विशेषताये यदि कारण में न हों तो श्रुतिविरुद्ध कल्पना की भी जाय । काम आदि गुणों को तो श्रुति भी मानती है, वो ब्रह्म में संभव भी हैं। इसके विपरीत निषेध करने वाली श्रुति भी है। वेदवादियों को वेद के विरुद्ध अणमात्र भी अन्यया कल्पना करना उचित नहीं है । इसका परिहार करते हैं कि श्रति ही परमात्मा में जडजीव धर्मों का अभाव बतलाती है। ''द्वेवाव ब्रह्मणो रूपे'' ऐसा उपक्रम करके अधिदैवत और अध्यात्म भेद से पंचभूतों का निरूपण करके "अथात आदेशोनेतिनेति" कहते हैं। इस प्रसंग में नेति शब्द प्रकारवाची है,जिससे तात्पर्य होता है कि समवायिकारण होने के कारण ब्रह्म स्वयं पंचभूत रूप होता हो सो बात नहीं है। ब्रह्म वैसा रूप वाला नहीं होता यही मानना सही है "एतस्माज्जायते" इत्यादि में स्पष्टतः उक्त बात का निषेध किया गया है । कार्य और कारण का एक प्रकार नहीं होता । इस प्रकार नेति नेति कहते हुए प्रकार निषेध करते हुए प्रसंग का उपसंहार किया गया है । द्वितोय नेति शब्द परमात्मा के समवायित्व मात्र का निषेधक है, उससे यह ध्वनित होता है कि वह केवल समवायि ही नहीं है कुछ और भी है। इस प्रकार प्रकरण में रूप का निर्णय करके ''सत्यस्य सत्यम्'' इत्यादि नाम का निरूपण करते हैं । इससे यह निर्णय हुआ कि प्रपंच से भिन्न ब्रह्म, प्रपंच जगत में विद्यमान तो है ही इसलिए प्रपंच सम्बन्धी विशेषताओं का उसके लिए जो प्रयोग किया जाता है वह औपचारिक है। श्रुति में ऐसा ही प्रतिपादन किया गय. है। पूर्व युक्ति के अनुसंधान के लिए ही उक्त विचार प्रस्तुत किया गया है ऐसा सूत्रस्थ चकार से द्योतित होता है। सूत्रस्थ ''अघोऽपि'' पद सूचित करता है कि

इसमें प्रक्रम भेद भी है, अर्थात् श्ल्रीत का अन्यार्थ नहीं है, ऐसे निराकरण के लिए उक्त पद का प्रयोग किया गया है। ''अनादिमत् परं ब्रह्म'' इत्यादि स्मृति भी है। इसमें ब्रह्म को सदसत् से विलक्षण कहा गया है। सदसत् में क्षेत्रत्व है, ज्ञंय के निरूपण में इनका निषेध है। वेदादि में, प्रापंचिक धर्मों को भगवान में बतलाया गया है, वे धर्म उनमें हैं ऐसा नहीं कहा गया है। श्रुति स्मृति दोनों से यही निर्णय होता है कि प्रापंचिक ब्रह्म में स्वाभाविक नही हैं, अपितु औपाधिक हैं।

### अतएव चोपमा सूर्शकादिवत् । ३।२।१८॥

٤

प्रपंचधर्मा भगवत्युच्यन्त इत्यत्र निदर्शनान्तरमहि । अतएव इममेव निर्णयमा-श्रित्य ''समः प्लुषिणा समो नागेन समोमशकेन सम एभिस्त्रिभिलोंकै: समोऽनेन सर्वेण'' इति निरुपमस्य भगवतो यदुुपमानं तत् तद्धर्मसंबंधात् । न चात्र स्वतंत्रता दृशधर्मवत्त्वं ब्रह्मणो वक्तुं युक्तम् । नन्विदमपि विरुद्धमित्याशंक्य दृष्टान्तमाह सूर्यंकादिवत् । सूर्येण सहितंजलं सूर्यंकम् । ''यथा ह्ययं ज्योतिरात्मा विवस्वान् अपो भिन्ना बहुधैकोऽनुगच्छन्, एकधा बहुधा चैव दृश्यते जल चन्द्रवत्'' इति यथेतर संश्लिष्टस्योपमानत्वमेवं, समः प्लुषिणेत्यपि । चकारस्तु विरोधाभावो वक्तव्योऽधिकरणंच संपूर्ण मेकदेशिन इति सूचयति तस्माज्जड़जीव धर्माणां भगवत्युपचारो, निषेधस्तु मुख्य इति ।

प्रपंच धर्म, भगवान के हैं, इस पर दूसरा निदर्शन प्रस्तुत करते हैं । उक्त निर्णय के आधार पर तो ''समः प्लुषिणा समो नागेन''इत्यादि में निरूपम भगवान के जो उपमान दिए गए हैं के उनके धर्म के संबंध से ही हैं । इससे तो यह निश्चित नहीं होता कि ब्रह्म रिसा धर्मवाला स्वतंत्र है, यहाँ स्पष्ट विरुद्धता है । इत्यादि संशय पर दृष्टान्त देते हैं—''सूर्यकादिवत्'' ''जैसा कि सूर्य विभिन्न जलाशयों में अनेक रूप वाला दीखता है, तथा चंद्र एक होते हुए भी जलाधारों में अनेक दीखता है वैसे ही ये ज्योति स्वरूप आत्मा समस्त विश्व में प्रतित्विति है'' इस उदाहरण में इतर संश्लिष्ट उपमान है उसी प्रकार ''समः प्लुषिणा'' इत्यादि में भी है । सूत्रस्थ चकार विरोधाभाव तथा सारा अधिकरण एकदेशीय है, इसका सूचक है । इससे निश्चित होता है कि जडजीव के धर्म भगवत्संबंध में औएचरण्टिक हैं, उनका नि ध ही मुख्य है ।

#### अम्बुवदग्रहणात् न तथात्वम् ।३।२।१९।।

मुख्य सिद्धान्तं वक्तु मेकदेशिनं दूषयति । तु शब्दस्तथा सिद्धान्तं व्यावर्तंयति । तथात्वं समवायातिरिक्तस्य तद्धर्मयोगात् जडजीव धर्मयोगात् सर्वं कामत्वादयो न भवंति, कुतः ? अम्बुवदग्रहणात् सर्वं परस्य हि प्रतिविग्म्बेऽधिकरण धर्मावत्त्वम् । तन्न रूपरहितं तत्र विद्यमानं च न प्रतिविग्वत इति वक्तव्यम् । तथापि स्वगतविरो-धादम्बुवदग्रहणमिति । स्वच्छमम्बू प्रतिविग्व्वं गृहणाति. नहि तथा धर्माग्रहीतुं शक्नु-वन्ति । धर्मत्वाच्च, सर्वाधारत्वेन तथोच्यमाने वैयर्थ्यमिति पूर्वमवोचाम् । न च भ्रमात्, कल्पनं वेदेनोच्यते, अप्रतारकत्वात्, सर्वज्ञत्वाच्च । विप्लवादिनं एनं वचन्तं, न वैदिकस्य । पृथिव्यां तिप्ठन्नित्यादि विरोधश्च । तस्माद् ग्रह्म धर्माएव सर्वकामादयो न तूपाधिसंबंधौपचारिका इति ।

मुख्य सिद्धान्त बतलाने के लिए एक देशीय मत का निराकरण करते हैं। त शब्द उपर्युक्त सिद्धान्त की विरुद्धता का सूचक है। उक्त सिद्धान्त मानने वाले, सर्वकामत्व आदि धर्मों को जो समवायि से भिन्न, जडजीव के योग से मानते हैं, वो असंगत है। जल और प्रतिबिम्ब का जो उदाहरण परमात्मा और जगत के संबंध में दिया गया वो भी असंगत है। समस्त जगत में, परव्रह्म के प्रतिबिम्ब को मानते हुए, आधार धर्मवाला मानना, एक देशीय मत है। रूपरहित ब्रह्म का, रूपवान जगत में प्रतिविम्बित होना संभव नहीं है। वे लोग तो ब्रह्म और जगत को विलक्षण मानते हैं और फिर स्वयं ही अपने मत से विरुद्ध, जस प्रति-बिम्ब का उदाहरण प्रस्तुत करते हैं, ये समभ में नहीं आता । दूसरी बात ये है किस्वच्छ जल ही प्रतिबिंग्व ग्रहण कर सकता है। जल और जगत का ऐक्य हो भी नहीं सकता। जगत, जल के समान स्वच्छ तो है नहीं, फिर वह स्वच्छ-तम परमात्मा के धर्मों को कैसे ग्रहण कर सकता है ? और फिर तीसरी बात ये है कि ये जगत तो परमात्मा का ही कार्य है, कार्य में समवायिकारण का प्रतिबिम्ब कहीं भी देखा नहीं जाता । परमात्मा को सर्वाधार मानते हए. फिर उन्हें जगत में प्रतिबिम्बित मानना, यह तो निर्श्व क मत है, ऐसा इम पहिले भी कह चुके हैं। वेद से ऐसी भ्रमात्मक कल्पना नहीं की जा सकती, क्योंकि वेद, अप्रतारक (स्वयं अपने विरुद्ध न बोलने वाले) और सर्वज्ञ हैं ''यथा ह्ययं ज्योतिरात्मा'' इत्यादि वचन विप्लवादियों के ही हैं, वैदिक नहीं हैं । उक्त मत को मानने से ''पृथिव्यांतिष्ठन्'' इ।यादि वेद वचन से विरोध भी होता है। इससे निश्चित होता है कि सर्वकाम आदि गुण ब्रह्म के ही हैं। वे गुण उनमें भौगाधिक मा भौपचारिक हों सो बात नहीं है।

# बृद्धि ह्रासभात्तवमन्तर्भावादुभयसांमजस्यादेवम् ।३।२।२०॥

सिद्धान्तेन विरोध परिहारमाह । विरोधो हि परिहारणीयः लोकवेदाभ्यां तद-नुसारेण । ''महानवकाशोऽल्योऽवकाशो, यथावकाशं'' दश चमसान्'' इति लौकिक वैदिक व्यवहारो वस्तु धर्म विरुद्धो दृश्यते । व्यापकत्वं वृद्धिद्धासौ च आकाशस्यैव । तत्र यथा करके प्रविष्ट आकाशस्तथा व्यपदिश्यते । तथा सत्युभय सामंजस्यम् भवति । अन्यथा एकतरबाधो भवति । एवं तत्तद्नुप्रवेशात् ब्रह्माऽप्येवम् । न चौपाधिकत्वम्, जपाकुसुम लौहित्यवदन्यधर्मत्वाभावात् । अन्यानुविधायित्वेऽपि स्वधर्मा एव ते, कारणत्वादिवत् ।

न चागन्तुकत्वात् तद्धर्मा एव न भवतीति वाच्यम् । अन्य धर्मत्वे प्रमाणा-भावात् । तद्गतत्व प्रतीतेश्च दृष्टत्वाच्चाविरोधः अविरोध प्रकारोऽयम् । यथोभय सांमजस्यं भवति प्रकारोऽपि तस्यैव तथा वक्तव्यः । तस्माद् यथा आकाशस्य वृद्धि ह्रासभाक्त्वं करकादिष्वन्तर्भावात् तथैवौभय सामंजस्यादेवं ब्रह्मापि वृद्धिह्रास पदेन शरीरे आकाश जीवयोरेकमुदाहरणां बोधयति ।

सिद्धान्तानुसार विरोध का परिहार करते हैं। लोक वेदानुसार विरोध का परिहार करना चाहिए । महान अवकाश, अल्पावकाश यथावकाश आदि लौकिक "दशचमसान्" इत्यादि वैदिक व्यवहार, वस्तू धर्म से विरुद्ध देखे जाते हैं। व्यापकत्व, वृद्धि और हास आकाश के ही बतलाये गए हैं वस्तुत: आकाश तो शून्य होता है उसमें बड़े छोटे का प्रयोग तो औपचारिक मात्र है, जैसे कि करक में प्रविष्ट आकाश उसी परिमाण का कहा जाता है । इस प्रकार का विचार करने से परमात्मा सम्बन्धी विलक्षण गुणों का सामंजस्य हो जाता है । अन्यथा एक पक्ष का बाध हो जाता है। जैसे आकाश विभिन्न स्थलों में विभिन्न परिमाण वाला कहलाता है, वैसे ही ब्रह्म भी विभिन्न स्थलों में प्रविष्ट होकर विभिन्न नामवाला होता है। ब्रह्म और जागतिक पदार्थों की औपाधिक एकता नहीं हैं। इनको एकता तो जपाकुसुम और उसकी लालिमा के समान वास्तविक है। जैसे कि जपाकुसुम में अन्य धर्मत्व का अभाव है, वैसे ही जगत में भी अन्य धर्मत्व का अभाव हैं। सर्वकाम आदि गुणो का औरों के लिए प्रयोग किया जाता है, फिर भी वे परमात्मा के ही गुण हैं, क्योंकि सबके कारण तो वे ही हैं। ये भी नहीं कह सकते कि औरों के लिए प्रयोग किये गए वे धर्म आगन्तुक हैं, इसलिए वे परमात्मा के नहीं हैं। वास्तव में इन विशेषताओं को, परमात्मा के अतिरिक्त किसी अन्य का माना गया हो, ऐसा प्रमाण भी नहीं मिलता। इन गुणों की परमात्मगत प्रतीति भी होती है और प्रत्यक्ष देखा भी जाता है कि ये विशेषतायें

### ( ३४४ )

हरेक में नहीं होती, इसलिए विरोध समाप्त हो जाता है। अविरोध का यही प्रकार है। जिससे दोनों प्रकार की विशेषताओं का सामंजस्य हो सके वैसे ही प्रकार की योजना करनी चाहिए। जैसे कि आकाश के वृद्धि और ह्रास कहने मात्र को हैं, करक आदि में निहित होने के कारण उसकी विभिन्न संज्ञायें होती हैं, वैसे ही ब्रह्म भी वृद्धिह्रास आदि से रहिन होते हुए भी जगत के विभिन्न पदार्थों के आकारों में व्याप्त है, इसी से उसकी उभयविध विशेषताओं का समाधान हो जाता है।

#### दर्शनाच्च । ३। २। २१।

हेत्वन्तरमाह भगवति सर्वे विरुद्धधर्मा दृश्यन्ते न हि इत्टेऽनुपपन्ननाम, व्याघातात् । तादृशमेव बद् वस्त्विति त्वध्यवसायः प्रामाणिकः । चकारादुलूखल-बंधनादि प्रत्यक्षमेवोभयसाधकं दृष्टमिति । अथो अमुष्यैव ममार्भकस्येति च । तस्मात् श्रूतिस्मृतिप्रत्यक्षेः सर्वविरुद्ध धर्माश्रयत्वेन ब्रह्म प्रतीतेर्नं विरोधः ।

उक्त समाधान में दूसरा हेतु प्रस्तुत करते हैं। भगवान में सारे विरुद्ध धर्म देखे जाते हैं, फिर भी बे सव उनमें असंगत नहीं होते, उसका कारण ये है कि परमात्मा वस्तु के अनुसार वैसा ही अध्यवसाय करते हैं, जैंमे कि उलूखलवंधन आदि लोलाओं में उन्होंने स्वल्पता और महत्ता, दोनों ही प्रकारों को व्यक्त किया। फिर भी यशोदा उनको अपना अवोध बालक हो मानती रहीं। इस प्रकार हम देखते हैं कि श्रुतिस्मृति में परमात्मा को विलक्षण गुणों वाला दिख-लाया गया है, इसलिए उनमें विरुद्धता का प्रश्न ही नहीं उठता।

# प्रकृतैतावत्वं हि प्रतिषेधति ततो ब्रबीति च सूयः ।३।२।२२।।

परमार्थतो विरोधं परिह्रत्य युक्त्यापि प्रतिषेधति । ननु मर्वं विशेष धर्माणां अस्थूलादिवाक्यैर्निषेधात् कथमविरोधः प्रत्येतव्य इति चेत् ? तत्राहततोब्रवीति च भूयः, तत्रैववाक्ये पूर्वं निषेधति तस्मिन्नेव वाक्ये पुनस्तमेव विधत्ते "यतोवाचो निवत्तंन्ते अप्राप्य मनसा सह, आनन्दं ब्रह्मणो विद्धान्" इति । तथा अस्थूल वाक्येऽपि" एतस्यैव प्रशासने गार्गि, एतद् विदित्बा, आकाश ओतश्च प्रोतश्च" इति । चकारादेकवाक्योपाख्यानभेदौ संग्रहीतौ । सर्वत्र लौकिकं प्रतिषेधत्य-लौकिकं विधत्ते इति युक्तया निर्णयः । तस्माद् युक्त्याप्यविरोध ।

परमार्थं रूप से विरोध का परिहार करके अब युक्ति से भी करते हैं । यदि कहें कि परमात्मा के समस्त विशेष धर्मों का अस्थूलादि वाक्य से निषेध कर दिया गया फिर अविरोध का निर्णय कैसे करते हैं ? उसका उत्तर सूत्रकार देते हैं।

प्रकृतैतावत्वं हि प्रतिषेधति । प्रकृते यदेतावत् परिदृश्यमाना यावन्तः पदार्था लौकिकास्तेषामेव धर्मान् निषेधति । प्रतीतस्यैव हि निषेधात् । अतोजगद्वैलक्ष-ण्यमेवास्थूलादि वाक्यैः प्रतिपाद्यते नतुवेदोक्ता ब्रह्म धर्मा निषेद्धं शक्यते । कुत्त एतदवगम्यते ?

उक्त गागि प्रश्न के प्रसंग में लौकिक दीखने वाले जितने भी पदार्थ हैं, उन्हीं के धर्मों का निषेष किया गया है। प्रतीत का ही निषेघ हो सकता है। अस्थूलादि वाक्य में, जगद् से विलक्षण रूप का प्रतिपादन किया गया है, वेदोक्त ब्रह्म धर्मों का निषेध करना तो संभव ही नहीं हैं। यदि पूछें कि ये कैसे जाना ? उस पर सूत्रकार कहते हैं—तत्राह "ततो ब्रवीति च भूयः" अर्थात् उसी वाक्य में पहिले तो निषेध किया गया है किन्तु बाद में उसीका समाधान भी किया गया है जैसे कि "जिसे वाणोमन सहित पा नहीं सकी लौट आई, आनन्द ब्रह्म को जानकर विद्वान किसी से नहीं डरता 'इत्यादि, इसी प्रकार अस्थूल वाक्य में भी'' हे गागि ! इसी के प्रशासन में इसे जानकार-आकाश इसी में ओत प्रोत है" इत्यादि । एक ही वाक्य में, उपाख्यान भेदों का संग्रह किया गया है । सभी जगह लौकिक धर्मों क. प्रतिषेध और अलौकिक धर्मों का समर्थन है, इसी युक्ति से निर्णय करना चाहिए, युक्ति से भी अविरोध सिद्ध हो सकती है ।

### तदव्यक्तमाह हि ।३।२।२३।।

शब्दबल विचारेण विरोधं परिह्रत्यार्थंबलविचारेणाविरोध प्रतिपादना-याधिकरणमारभते । सर्वाणि विरुद्ध वाक्यान्युदाह्रत्य चिन्त्यन्ते ।'' न चक्षुषाग्रह्यते, ''कृष्टिवर् धीरः प्रत्यगात्मानमैक्षत्,'' ''नापिवाचा,'' सर्वे वेदायद्पदमामनन्ति अप्राप्य मनसा सह,'' ''मनसैवैतदाप्तव्यम्,'' अस्पर्शमगंधमरसम् ''सर्वरूपः सर्वगंधः सर्वरसः'' ''अपाणिपाद'' इत्यादि । ''विश्वतश्चक्षुः'' इत्यादि । ''निगु णश्च'' ''यः सर्वज्ञः सर्वशक्तिः'' ''इत्यादि विरुद्ध वाक्यानि । न हि वस्तु द्विरूपं संभवति । वाक्यद्वयमपि प्रमाणम् । तथा सति प्रमाणान्तरानुरोधेनैकस्य स्वार्थे प्रामाण्यमन्यस्योपचरितार्थंत्वमिति युक्तम् । तत्र प्रत्यक्षानुरोधेने निर्णयो विचार्यते । तत्र पूर्वपक्षमाह-तदव्यक्तम् । तद् ब्रह्म अव्यक्तमेव भवितु मईति । कुत्तः ? आह हि श्रुति प्रत्यक्षाभ्याम् । ''नेतिनेत्यात्मा अग्राह्यो'' ''न हि ग्रह्यत्'' इति । न हि ग्रह्यत इति अनुभब साक्षिकं प्रमाण श्रुतिराह । न हि केनचिदपि चक्षुषा मनसा वा ब्रह्म दृष्टमस्ति । सर्वरूपत्वे हि सर्वे रेव द्रष्टुं शक्येत । तस्मात् सर्वं धर्मवत्वेन प्रतिपादकान्युपचरितार्थान्येव । अनुभवविरोधादित्येवं प्राप्तम् ।

शब्द बल के विचार से विरोध का परिहार कर अब अर्थ बल के विचार से अविरोध का प्रतिपादन करने के लिए अधिकरण का प्रारम्भ करते हैं । सभी विरुद्ध वाक्यों को प्रस्तुत करते हुए विचार करते हैं जैसे कि ''नेत्र से नहीं देख सकते,'' कोई धीर ही प्रत्यगात्मा को देखता है,'' ''वाणी से नहीं कह सकते,'' सारे वेद जिस पद को प्राप्त करते है,'' ''मनसहित. न पाकर,'' 'इसे मन से ही जान सकते हैं,'' ''यह अस्पर्श, अगंध और अरस है," वह सर्वरूप, सर्वगंध और सर्वरस है," उसके हाथ पैर नही फिर भी दौड़कर पकड़ता है ''इत्यादि,'' विश्व के नेत्रों से देखने वाला ''निर्गुण भी,'' जो सर्वज्ञ और सर्वशक्तिमान है, इत्यादि विरुद्ध वाक्य हैं। वस्तु दो रूपों वाली तो हो नहीं सकती । वाक्य दोनों प्रकार के ही प्रामाणिक हैं । इसका निर्णय तो ऐसे ही सकता है कि दोनों में से एक को वास्तविक प्रमाण माना जाये और दूसरे को औपचारिक। प्रत्यक्ष प्रमाण जिसके पक्ष में हो उसी के पक्ष में निर्णय करना चाहिए । इस पर पूर्वपक्ष वाले कहते हैं कि वह ब्रह्म अव्यक्त ही हो सकता है. श्रति और प्रत्यक्ष दोनों से ही उसकी अब्यक्तता सिद्ध है। ''आत्मा ऐसा भी नहीं, ऐसा भी नहीं, वह तो अग्राह्य है'' इस वैदिक उक्ति को ही हम प्रत्यक्ष में चरितार्थं पाते है क्योंकि हम परमात्मा को पकड़ नहीं पाते । आज तक किसी ने भी नेत्र या मन से ब्रह्म को देखा नहीं है। यदि वह जगत की तरह सर्वरूप होता तो सबसे देखा जा सकता । इसलिए, परमात्मा का जो सर्वधर्म रूप से प्रतिपादन किया गया है वह औपचारिक है। अनुभव से विरुद्ध होने से ऐमा ही निश्चित होता है।

## अपि संराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् ।३।२।२४॥

अपीति पूर्वपक्ष गर्हायाम् । सर्वथा मूर्खः पूर्वपक्षवादो यतः संराधने, सम्यक् सेवायां भगवत्तीर्षेजाते दृश्यते । 'श्रद्धाभक्ति ध्यानयोगादवेहि' यमेवैष वृ्णुते तेनलभ्यः 'भत्क्यात्वनन्ययाज्ञक्य अहुएवंविधोऽर्जुंन' ज्ञानुं द्रष्टुं च तत्वेन प्रवेष्टं च परंतप 'इति । द्विविधमपि रूपं दृश्यते । ततस्तु 'तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः 'अनेकबाहूदर वक्त्रनेत्रं पश्यामित्वां सर्वतोऽनन्तरूपम्' 'इति । संराधकस्य स्वा-नुभवो ध्यूवादीनामुपपादकत्वंच । तस्मात् प्रत्त्यक्षानुमानाभ्यां, श्रुति स्मृति,

# 

सूत्रस्थ अपिशब्द पूर्वपक्ष की गईणा कर रहा है। उससे द्योतित होता है कि -- पूर्वपक्षवादी पूर्णरूप से व्यामोहित हैं, क्योंकि---संराधना अर्थात विधिवत सेवा से भगवान के प्रसन्न हो जाने पर उनको देखा जा सकता है। 'श्रद्धा भक्ति और घ्यान योग से प्राप्त करो' जिसे प्रभु वरण करते हैं, उन्हीं से वे प्राप्त हैं, 'अर्जु न ! मेरे इस रूप को अनन्य भक्ति से ही देखा जा सकता हैं, इत्यादि से निहिचत होता है कि वह सगुण निर्गुण रूप होते हुए भी टक्ष्य हैं। जैसा कि 'घ्यान करने वाला उस निराकर को देखता है 'मैं आपको सब जगह अनेक हाथ, पेट, मुख और नेत्रों वाले अनंत रूपों को देख रहा हूं' इत्यादि वाक्यों से स्पष्ट है। संराधक के स्वानुभव और घ्रुव आदि के उदाहरण से उक्त कथन की पुष्टि हो जाती है कि वहम, सगुण साकार है, अव्यक्त नहीं है। लौकिक अलौकिक दोनों हो रूपों का प्रत्यक्ष होने से, ब्रह्म का जो रूप उत्तयदिध वाक्यों में कहा गया वह ठीक है।

### प्र काञादिवच्चाब रोष्यं प्र काशश्च कर्मण्यभ्यासात् ।३।२।२४।।

पुनः प्रकारान्तरेण पूर्वोक्तमेव स्थिरीकत्तु मधिकरणन्तरमाःरभाते । तत्र सूत्रद्वयेन पूर्वपक्षद्वयमाह । ननु प्रत्त्यक्षानुरोधेनोर्भयविधवाक्य समाधानं नोपपद्यते वक्तु शत्क्येव निर्णय उचितः । न तु श्रु तिप्रत्यक्षाभ्याम् । यथा प्रकाशजलसुवर्णा दीनामनेकविधत्वं नांगोक्रियते । सूर्यंचन्द्रमणिप्रकाशादिषूष्णसीतानुभवरूप स्पर्शाः प्रतीयन्ते न हि तेजसि तावन्तः स्पर्शा अंगी क्रियन्ते । जले च हिमतप्त कुण्डादिषु तथा सुवर्णे वर्णभेदाः । न हि सर्वे स्वाभाविकाः । तेजस्त्त्वादि स्वभाव-हानि प्रसंगात् । तथा ब्रह्मणोऽप्यवैशेष्यमंगीकर्त्त्व्यम् । निविशेषं हि ब्रह्मति सर्वं प्रसिद्धिः । चकारादेवं साधका अग्राह्यो न हि ग्रह्यत इत्यवमादयः । नत्नक्तं भक्तस्य तथा साक्षात्कारात् तादृ श्रु तेरुच नैकविधत्वमंगीकत्तु शक्यतं इति । नैष दोषः । प्रकाशरुच कर्मणि तपः प्रणिधानादिकर्मणि भगवतः प्रकाशाः । तत्र यथा तेषां कामस्तथा प्रकटीभवति चकारादप्रकाशान्यथा प्रकाशौ । तत्र हेतुः अभ्यासादावृत्तेः यद्येकवारं प्रकटः स्यात् तदातत्तद्रूपत्व-मंगीक्रियेतापि । प्रतिभक्तं प्रतिकर्मं चाविर्भावः । अतः प्रकाशोऽपि क्रुत्रिम एवं, दीपप्रकाशवत् । अन्यथा सर्वदा स्यात् । तस्मान्न भक्त प्रत्यक्षेण निर्णयः ।

# ( ३४७ )

पुनः प्रकारान्तर से पूर्वोक्त बात की पुष्टि करने के लिये दूसरा नया अधि-करण प्रारम्भ करते हैं । उपर्युक्त दो सूत्रों से दो पूर्व पक्षों को दिखलाया गया। अब संशय करते हैं कि---प्रत्त्यक्ष प्रमाण के आधार पर उभयविध वाक्यों का समाधान नहीं हो सकता । वाक्य शक्ति से ही निर्णय करना उचित है । जैसे कि---प्रकाश, जल, सूवर्ण आदि के प्रकार नहीं माने जा सकते । सूर्य कान्तमणि चन्द्रकान्तमणि, प्रकाशादि में जो उष्ण. शोत आदि स्पर्शको अनुभूति होती है. तेज में वैंसे स्पर्शं की अनूभूति नहीं होती। जल में हिम तप्तकुण्डादि में स्पर्शा-नुभूति होती है, तथा सुवर्ण में अनेक वर्एा होते हैं । ये सब स्वाभाविक नहीं है । वैसे ही ब्रह्म का अवैशेष्य मानना चाहिये, निविशेप ब्रह्म की ही सर्वत्र प्रसिद्धि है।' अग्राह्यो न ग्रह्यत' इत्यादि वाक्य उक्त तथ्य को ही पृष्टि करते हैं जो यह कहा कि-भक्त आराधना द्वारा प्रभु का साक्षात कार करता है ऐसा श्रुति का प्रमाण है, इसलिए एक मात्र निर्विशेष स्वरूप को ही नहीं मानना चाहिए। सो तो बात यह है कि-तप प्रणिधान आदि कर्म में भगवान का प्रकाश होता है, जिस भक्त की जैसी कामना होतो है, प्रभु उसके समक्ष वैंसे हो रूप से प्रकाशित होते हैं। कभी-कभी भक्त को प्रकाश दीखता भी नहीं कभी दूसरे प्रकार का प्रकाश दीखता है, ये तो अभ्यास के ऊपर निर्भर करता है। जिसका जैसा अभ्यास होगा वैसी अनुभूति होगी । जिसके सामने जो रूप एक बार प्रका शित हुआ भक्त उसी रूप को स्वीकार कर पुनः पुनः उसी रूप को प्राप्त करने के लिए अभ्यास करता है। हर भक्त की अपनी अलग-अलग प्रक्रिया होती है उसी के अनुरूप प्रकाश का आविर्भाव भी होता है। इससे निश्चित हुआ कि ये प्रकाश क्वत्रिम होता है, जैसा कि-दीप का प्रकाश । यदि ऐसा नहीं है तो, वो प्रकाश सदा रहना चाहिए । इसलिये भक्त के प्रत्यक्ष से परमात्मा के स्वरूप का निर्णय करना उचित नहीं है।

### अतोऽनन्तेन तथाहि लिंगम् ।२।२।२६।।

फलितमाह—अतः, अभ्यासादनन्ते न अनंत रूपेण अविर्भावः । न ह्येकंवस्तु प्रतिक्षणमन्यादृशं भवति निमित्त भेद व्यतिरेकेण । क्वचिद् भक्त कामश्च निमित्त-त्वेन प्रतीयते । न हि निमित्त भेदेन जायमानं वस्तु भवति । किन्तु तथा सति लिंगं विग्रह एव भवति । युक्तश्चायमर्थम । 'यद्यद्विया त उरुगाय विभावयन्ति तत्तद् वपुः प्रणयसे सदनुग्रहाय 'इति अतः श्रुत्या प्रत्यक्षेण वा तथा निर्णयः कर्त्तु शक्यः । तस्मात् सर्वागोचरमेव ब्रह्मात्येवं प्राप्तम् । अभ्यास से भगवान का अनन्त रूप से आविर्भाव होता है निमित्त भेद से कोई वस्तु प्रतिक्षण रूप नहीं बदलती है, कभी ही भक्त की कामनानुसार निमित्त रूप से प्रतीत होती है। निमित्तभेद से जायमान वस्तु नहीं होती अपितु विग्रह ही होती है (अर्थात् जायमान प्रकाश में विभिन्तता नहीं होती अपितु विग्रहों में विभिन्नता होती है) यही विचार सही है। जैसा कि वर्णन भी है 'जो जिस बुद्धि से परमात्मा की आराधना करता है, उसके प्रणय के अनुसार कृपा करके पर-मात्मा, वेसे ही शरीर धारण करते हैं इसलिए श्रुति और प्रत्त्यक्ष से उक्त निर्णय हो सकता है इससे, निश्चित होता है कि ब्रह्म, सर्वसाधारण से गोचर नहीं है।

### उभयं व्यपदेशात् त्वहिकुण्डलवत् ।३।२/२७।।

तु शब्द से उपर्युक्त पक्ष का निरास करते हैं। केवल युक्ति या लोक हण्टान्त से निर्णय नहीं किया जा सकता। ऐसा करने.से शास्त्र वचन विफल हो जावेंगे। वेद से ही ब्रह्म स्वरूप का सही ज्ञान होता है। ब्रह्म दोनों ही प्रकार के रूपों का है, उसके दोनों ही प्रकार के रूपों का स्पष्टोल्लेख है, निर्गुरा और अनंत गुण, जोकि परस्पर विरुद्ध है, दोनों ही भगवान् के घर्म कहे गये हैं। एक ही वस्तु अनेक कैसे हैं १ इस पर सूत्रकार कहते हैं---जैसे सर्प के दो रूप होते हैं, जैसे वह कभी लम्बा फैलकर एक आकार का प्रतीत होता है और कभी अनेक लपेटों में विभिन्न आकारों का प्रतीत होता है, वैसे ही ब्रह्म भी, भक्त को कामनानुसार अनेक आकारों में स्फुरित होता है। ये दृष्टान्त, कल्पना शास्त्र और अनेक क्लिण्ट कल्पनाओं का निराकरण करता है, केवल श्रुति से तो शास्त्र कल्पनाओं का निराकरण होता नहीं। इस प्रकार विचार करने से वचन भी सार्थक सिद्ध होता है। इस स्थान पर ही विद्वान मनीपी व्यामोह में पड़ जाते हैं और अनेक काल्पनिक शास्त्रों की रचना कर बैठते हैं। उक्त प्रमाण से निश्चित हुआ कि समस्त विरुद्ध धर्मों के आश्रय भगवान हैं। सही बात तो ये है कि जब श्रुति प्रमाण से समस्या का हल न हो, तब तो युक्ति का सहारा लिया जा सकता है, अन्यथा युक्ति की क्या अपेक्षा है ! प्रायः लोक में भी देखा जाता है कि—एक हो व्यक्ति एक हो समय परिस्थिति वश दया क्रूरता आदि परस्पर विरुद्ध व्यवहार शरीर और मन से करता हैं। फिर भगवान में विरुद्ध ताओं को मानने में कौन-भी अड़चन है, उनमें दोनों बातें विद्यमान है, श्रुति का कथन नितान्त सत्य है।

#### प्रकाज्ञाश्रयवद्वा तेजस्त्वात् ।३।२।२८।।

धर्मंख्प विचारेण पूर्वोक्त पक्ष द्वयं स्थापयितुमधिकरणारम्भः ननु धर्मा नाम के ब्रह्मगो भिन्नास्तत्कार्यरूपा आहोस्वित् ब्रह्मैंवेति संशयः ? तत्र लोके कार्यस्यैव पट रूपादेस्तद्धर्मत्वात् समवेतत्वात् तन्नित्यतायां प्रमाणाभावात् स्व-भाविकत्वमात्रेण नित्यत्वकल्पनायां गौरवापत्तेः 'एक मेवाद्वितीयम् 'इति श्रुति विरोधाच्च। धर्माः प्रपंचवत् कार्याः । तथासति ब्रह्म सर्वकल्पना रहितमेव सेत्स्यतीत्येवं प्राप्ते इदमुच्यते—'प्रकाशाश्रयवद्वा' शब्द पक्षं व्यावत्तंयति, यथा प्रकाशाश्रयाः सूर्योदयः प्रकाशेन न भिन्नाः पृथक् स्थित्यभावात्, समवेतत्वाच्च, मूलविच्छेद रूपेण तदाधारतयास्थितत्वाच्च । नापि सूर्यं एव, भिन्न प्रतीतेर्विन द्यमानत्वाच्च, तादृशमेव तद् वस्तूत्पत्ति सिद्धिर्मिति मंतव्यम् । कल्पना-यामपि यथा सूर्यप्रकाशयोः कल्पना एवं ब्रह्म धर्मयोरपि न ह्यन्यथा वेदे प्रवृत्ति निषेधशेषता सत्यज्ञानानन्ताऽन द पदानां सामानाधिकरण्यं वा संभ-वात् । लक्षणायांतु सुतरामेव धर्मापेक्षा । अतो विशिष्ट पदार्थं एव तादृशो वेद सिद्ध इति मंतव्यम् तत्र हेतुः ? तेजस्त्वात्, तेजः शब्द वाच्यत्वात् । बहुदूरव्या-प्त्यर्थमेव हेतु रुक्त; आतपादेर्घमंत्वेन धर्मित्वेन च प्रतीतेः । अपूर्ववदेव हण्टत्वात् श्रुतत्वाच्च न धर्मे ज्वपि युक्त्यपेक्षा । तस्मात् सिद्धम् यथा श्रुतमेव ब्रह्मेति । धर्मं के विचार से पूर्वोक्त दोनों पक्षों को स्थापित करने के लिये नया

अधिकरण प्रारम्भ करते हैं। संशय करते हैं कि-धर्म क्या भगवान से भिन्न उनके कार्य हैं अथवा ब्रह्म से अभिन्न हैं ? लोक में तो पट रूप आदि कार्यों को ही धर्म कहा जाता है, विभिन्न सूत्रों के समवेत रूप को ही धर्म कहते हैं. परन्त वह समवेत रूप नित्य हों ऐसा कोई प्रमाण नहीं मिलता, यदि स्वाभा-विक मानकर उन्हे नित्य माना जाय तो वह क्लिष्ट कल्पना होगी और ब्रह्मपक्ष में 'एकमेवाद्वितीयम्' इस अद्वैत श्रुति से विरुद्धता होगी । ब्रह्म धर्मों को प्रपंच की तरह कार्यं मानने से. ब्रह्म समस्त कल्पनाओं से रहित हो जायगा ! इस मत पर कहते हैं कि जैसे प्रकाश के आश्रय सूर्य आदि प्रकाश से भिन्न नहीं है, उनको पृथक् स्थिति दोखती भी नहीं एक साथ ही उनकी प्रतीति होती है, अवि च्छिन्न रूप से अपने मूल आधार में ही प्रकाश रहता है। सूर्यंभी प्रकाश के बिना कभो नहीं देखा जाता, इससे यही मानना चाहिए कि – वह वस्तु वैसी ही (प्रकाशवान ही) होती है। जैसी सूर्य प्रकाश की स्थिति है 'वैसी ही ब्रह्म और उसके धर्म को भी है। यदि स्वाभाविक धर्म वत्ता न मानकर ब्रह्म को सर्व विशेष शून्य मानेंगे तो 'अस्य महतो भूतस्य निःश्वसितमेतद् ऋग्वेद 'इत्यादि जो चेतन धर्म रूपा वेद प्रवृत्ति का उल्लेख हैं, वह निर्र्थक सिद्ध होगा। तथा 'अथात आदेश' इत्यादि में जो, पराभिमत निषेधशेषता का उल्लेख किया गया है, वह भी निरर्थंक होगा । इसी प्रकार 'सत्य ज्ञानमनन्तं ब्रह्म 'जो स्वरूप-लक्षण श्रुति है उसको तथा 'विज्ञानमानन्दं व्रह्म' इत्यादि श्रुति की जो सत्यादि-पदों की एक वाचकता है, वह भी नहीं होगी। यदि कहें कि हम लक्षणा द्वारा उक्त असंभावनाओं का परिहार कर लेंगे, सो भी संभव नही होगा क्योंकि----लक्षणा में तो धर्म की अपेक्षा अनिवार्य होती है। इसलिए यही मानना चाहिए कि वेद, धर्म विशिष्ट ब्रह्म को ही मानते हैं। श्रुति में ब्रह्म को तेज स्व-रुप कहा गया है जैसे कि—''तद्देवा ज्योतिषां ज्योतिः' 'भारूप तस्य-मासा सव निदं विभाति' इत्यादि । इसमें ज्योति धर्म वाले ब्रह्म का निरूपण किया गया है, इनका ये धर्म सूर्य के प्रकाश व्यापकता तथा तिरोभाव दशा में उनको दूर से ही व्याति रहती है। जैसे कि सूर्यं की धूप दूर से ही लोगो को तप्त करती है वैंसे ही परमात्मा का प्रकाश ंजगत को तेज प्रदान करता है। उनके उस तेज को लोग अनुभव करते हैं, 'वेद भी उनके तेज स्वरूप का वर्णन करते हैं, इसलिए इसमें युक्ति की कोई अपेक्षा नहीं है। ब्रह्म, वेद में जैसा कहा गया है, वैसा ही है, यही सिद्ध होता है ।

### ( ३६२ )

#### पूर्ववद् वा । ३।२।२९।।

एक दैशिक मतेनापि सर्व समाधानमाह अथवा अरूपवदेव हीत्यादि पंच-सूत्र्या यः सिद्धान्तः कथितस्तादृशंवा ब्रह्म प्रतिपत्तव्यम् । अयमाशयः, वेदस्थाप-नार्थं हि प्रवृत्तिः तत्र यथा अक्षरमात्रस्यापि बाधो नभवति तथा वक्तव्यम् । यदर्थं मुभय रूपता अंगीकृता तत्र धर्माणां स्वरूपनिर्वाहार्थं मवश्यं ब्रह्म वैलक्षण्य मंगीकर्त्त व्यम् । तथा सति 'एकमेवाद्वितीयमिति बाधः प्रसज्येत् । तथा चोत्पत्या विचारे निद्ध मंकमेव पूर्व-ब्रह्म ति प्रतिपत्तव्यम् । उपपत्यापि विचारः पूर्वानुरोधे नैव कर्तव्यः : तत्र धर्माणामापि ब्रह्मत्त्व 'एक विज्ञानेन सर्व विज्ञानम्'' उप-पद्यते, नान्यया । ततश्च प्रथमं ब्रह्म स्वधर्मरूपेण भवति, तदनुक्रियादिरूपेण च तावतेव सर्ववेदार्थं सिद्धेः । न च लौकिकी युक्तिस्तत्रापेक्ष्यते, येन तादृशस्य कथं सर्वभाव इति पर्यु नुयोगो भवेत् । धर्मकल्पनायामपि नेषा तर्केण मतिरा-पनेयेति समानम् । उत्पत्या चोपपत्या च विचार द्वयम् । उपपत्या पूर्वनयन स्वसिद्धान्तः । एक देशिनस्तद् विपरीतम् । उभयमपि सूत्रकारस्य संमतमिति ।

एक देशीय मत से भी सब समाधान हो जाता है। अथवा "अरूपवदेव" से लेकर ''तदव्यक्तमाह हि'' तक पाँच सूत्रों में जो सिद्धान्त कहा गया है. वैसी ही ब्रह्म की प्रतिपत्ति करनी चाहिए । कहने का तात्पर्य यह है कि----वैदिक मार्ग के स्थापन में ही प्रवृत्ति होनी चाहिए, जिस आशय से ब्रह्म के उभय रूप का वर्णन किया गया है, उनके धर्मों के स्वरूप निर्वाह के लिए ब्रह्म का वैलक्षण्य अवस्य स्वीकारना होगा। वैसा मानने से ''एकमेवा-द्वितीयम्'' वाक्य वाध्य हो जायगा। तथा उत्पत्ति के विचार में, ब्रह्य के प्रवं रूप को, धर्मरहित ही मानना चाहिए पूर्वानुरोध से ही उपपत्ति का विचार भी करना चाहिए। तभी धर्मों की ब्रह्मता हो सकेगी और तभी ''एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानं'' वाली प्रतिज्ञा भी सुसंगत हो सकेगी, अन्यया असंगत हो जायगी। ब्रह्म का प्राथमिक रूप स्वधर्म समन्वित तथा द्वितीय रूप कियात्मक होता है. ऐसा मानने से ही समस्त वेदार्थं संगत हो सकेगा । इस विचार में लौकिक युक्ति से वैसा सर्वभाव नहीं सिद्ध हो सकता जैसा कि श्रुति को अभिप्रेत है। धर्म कल्पना में भी ऐसी युक्तिपूर्ण तर्क म त नहीं लगानी चाहिए। उत्पत्ति और उपपत्ति ये दो विचार इस विषय में करने चाहिए । उपपत्ति से पूर्व नीति का स्वसिद्धान्त निश्चित होता है। एक देशीय मत उससे विपरीत है। उक्त दोनों हो विचार सूत्रकार के संमत हैं ।

# ( ३६३ )

#### प्रतिषधाच्च । ३। २। ३०।।

एकदेशिमते उपपत्त्यन्तरमाह एकभेवेत्युक्त्वा पुनरद्विनीयमिति द्वितीयं प्रतिषेधति । स एवकारेणैव सिद्धो कार्यः सन् धर्मं निषेधमपि सूचयति । ऐक्षतेति वचनात् तदुत्पत्तिः । चकारादेक विज्ञानेन सर्वविज्ञानोपक्रमः परिग्रहीतः । तस्मान्न ब्रह्मणि कश्चित् विरोध इति सिद्धम् ।

एक देशीय मत से उपपत्ति का प्रकार कहते हैं। "एकमेव" ऐसा निर्देश करके पुनः जो "अद्वितीयम्" कहा गया है उसमें द्वितीय का निषेध है। इसके प्रयुक्त "एव" पद से ही पूर्व सिद्ध मत की व्यर्थता निश्चित होती है, यह पद धर्म निषेध को भी सूचित करता है। "ऐक्षत्" इत्यादि वचन से उत्पत्ति का उल्लेख किया गया है। सूत्रस्थ चकार "एक विज्ञानेन सर्व विज्ञान" की ओर इंगित करता है। इसलिए ब्रह्म में कुछ भी विरुद्धता नहीं है, यह सिद्ध होवा है।

#### परमतः सेतून्मानसम्बन्ध भेदव्यपदेशेभ्यः ।३।२।३१।।

धर्मि धर्म विरोधः परिह्नुतः । धर्म्यन्तरविरोध परिहारार्थमधिकरण मारभते । तत्र पूर्वपक्षमाह—परमतः, अतोऽपि ब्रह्मणः परमन्यदुत्कृष्टं फलमस्ति तत्र वैदिक हेतवः, सेतून्मान सम्बन्ध भेद व्यपदेशेभ्यः । यद्यपि समन्वय एवैते दोषाः परिह्नुताः तथापि स्वरूप विरोध परिहार प्रस्तावात् पुनरुच्यन्ते । सर्वं वाक्य प्रतिपाद्यमेकमेवेत्यपि न सिद्धम् । एनैर्हेतुभिः परिच्छेदेन धर्मिभेदे सिद्धे, न पूर्वाधिकरण् सिद्धान्त विरोधः ।

### ( ३६४ )

पुनः विचार कर रहे हैं । सैतु आदि हेतुओ के परिच्छेद से धर्मि का भेद सिद्ध होने पर भी, पूर्वाधिकरण सिद्धान्त से विरोध नहीं होगा ।

ननु समन्वयेन ब्रह्मत्वमुत्तरपादे नैक्यं पूर्वाधिकरणेनाविरोध इति व्यर्थंमिद-मधिवरणम् इति चेन्न, अर्थंबल विचारोऽयं समन्वये चोत्तरपादे च ज्ञब्द बल विचारः । धर्मि विचारान्न पूर्वेण गतार्थंत्वम् । फलतः साधनेभ्यश्च प्रमेयाच्च प्रमाणतः, विचारेणावृहत् तच्चेत् कोऽन्यः साधायितुंक्षमः ।

यदि संशय करें कि समन्वय से ब्रह्मत्व, उत्तरपाद से ऐक्य और पूर्व अधि-करण से अविरोध का निर्णय कर चुके तब इस नए अधिकरण का क्या प्रयोजन है ! सो आपका संशय व्यर्थ हैं, इस अधिकरण में अर्थबल पर विचार करेंगे, समन्वय और उत्तरपाद में तो केवल शब्द बल पर विचार किया गया है । पूर्वा-धिकरण में तो धर्म और ब्रह्म के सम्बन्ध में जो भेद विचार था उसका निवा-रण किया गया है, इस अधिकरण में धर्म्यन्तर सम्बन्धी संशय का निवारण किया जायगा । फल, साधन, प्रमेय और प्रमाण इन चार के सहारे उक्त तथ्य पर विचार किया जायगा, इनके अतिरिक्त, निर्ग्य करने के कोई और साधन नहीं हैं ।

अतो हेतून बाधकानाह, — एकदेश बाधकत्वात तत्रफलतोत्राध हेतुमाह — सेतुव्यपदेशात् ''अर्थं य आत्मा स सेतुर्विधृतिः'' इति । दहर उत्तरेभ्य इत्यत्र ब्रह्मत्वमस्य सिद्धम् ।" अथ य इह आत्मा-नमनुविद्य ब्रजन्ति'' इत्युपक्रम्य ''सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति'' इत्युक्त्वा कामानुपपाद्याज्ञान व्यवधानं ज्ञान प्रशंसार्थमुक्त्वा ज्ञानानन्तरं संसार सम्बन्धाभावाय सेतुत्वं वदति । पापाब्धितरणार्थं ''यश्च तरति तद् गताश्च दोषा गच्छन्ति'' इति च । अतः संसारफलयोर्भध्ये विद्यमानत्वात् तीर्र्शास्यैव फल श्रव-णात फलरूपं वस्तु किचिदन्यदस्तीति ज्ञायते । निधित्वेन फलवचनमवान्तरफलपरं भविष्यति एतमाननन्दभयभात्मानमुपसंकम्येत्यप्यत्रोदाहरणम् । तथा—उन्मान व्यपदेशात् । तत्रैव ''याधान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्त ह्रुदय आकाश्र'' इति साधन मुक्ति प्रश्ने उन्मानेन परिच्छेदं निरूपयति । हष्टान्तदार्ष्टनित्तकत्वेन ज्ञानं साधनम् । तत्र बहिराकाश ज्ञानमपि साधनं भवति । चतुष्पाच्च ब्रह्म, भूतादि पादाश्च ज्ञातव्याः । तथा सम्बन्ध व्यवदेशात् । तत्रैव प्रमेय निरूपण प्रस्तावे उभावस्मिन्नित्यादिना आधाराघेय सम्बन्धो निरूपितः । अत्र च वस्त परिच्छेदो निरूपितः ''प्राज्ञेनात्मना संपरिष्वक्त ''इति च तथा भेद व्यपदेशात् —''य एषोऽन्तरादित्ये हिरण्यमयः पुरुषो दृश्यते'', य एषोऽक्षिणि पुरुषो दृश्यते'' इत्यत्र स्थान द्वयस्थितयोः पुरुषयोः परस्परं धर्मातिदेशमाह । अक्षि-स्थितनिरूपकमतिदेशः प्रमाणमिति । धर्म्यभंदेतु ''स एवायम्'' इति वदेत् । अतो देशकालवस्तुस्वरूपपरिच्छेदाच्चतुर्विध परिच्छेद रहितमन्यत् किचिद-स्तीति प्रतिपत्तव्यम् इत्येवं प्राप्तम् ।

अव उक्त हेनुओं की बाधकता बतलाते हैं । ये एक देशीय बाधक हैं । सर्व प्रथम फल हेतु पर विचार करते हैं । सेतु के व्यपदेश से स्वरूप निरूपण किया जाता हैं । ''दहरउत्तरेभ्य'' सूत्र में इस सेतु ब्रह्म की सिद्धि की गई है । ''अथ य इहात्मानमनुविद्य ब्रजन्ति'' से प्रारम्भ करके ''सर्वेषुलोकेषु कामचारो भवति'' कह कर काम का उपपादन करके, ज्ञान प्रशंसा के लिए, अज्ञात व्यव-धान बतलाकर, ज्ञान के बाद संसार सम्बन्ध का अभाव होता है, उसके निमित्त सेतुत्व का वर्णन किया गया । पाप सागर से पार होने के लिए सेतु का आश्रय कहा गया ''जो तरता है, उसके दोष समाप्त हो जाते हैं'' इत्यादि संसार और फल के मध्य में सेतु की स्थिति कही गई है, तरना ही फल कहा गया है' जिससे ज्ञात होता है कि---फलरूप वस्तु कुछ अन्य है । निधि का अर्थ रूप होने से ये, श्र`ष्ठ पुरुषार्थ स्वरूप अवान्तर फल हो सकता है ''एतमानन्दमयमात्मानम्' ऐसा उपक्रम कग्ते हुए इसका उदाहरण प्रस्तुत किया गया है ।

उन्मान के व्यपदेश से भी स्वरूपनिरूपण हो सकता है उक्त दहर प्रसंग में ही 'जितना यह भूताकाश हैं उतना हो ये हृदयस्थ आकाश है ''इत्यादि, साधन युक्ति के प्रश्न के उत्तर में उन्मान से परिच्छेद का निरूपण किया गया है ट्रष्टान्त और दार्ष्टान्त भाव, ज्ञान का साधन है। इमलिए जगत में व्याप्त आकाश का ज्ञान भी साधन है। ब्रह्म चार पाद वाला है, उसके भूतादिपाद हैं, ऐसा जानना चाहिए।

सम्बन्ध व्यपदेश से भी निरूपण होता है। उक्त दहर वाक्य में ही प्रमेय निरू भण के प्रस्ताव में 'उभावस्मिन्' इत्यादि से आधार आधेय सम्बन्ध का निरूपण किया गया है। तथा ''प्राज्ञेनात्मना संपरिप्वक्त'' इत्यादि से वस्तु परिच्छेद का भी निरूपण किया गया है।

( ३६६ )

भेदव्यपदेश से भी निरूपण हुआ है । ''जो इस सूर्य में हिरण्मय पुरुष दीखता है'' जो इस नेत्र में पुरुष दीखता है'' इत्यादि दो स्थानों के पुरुष का परस्पर धर्मातिदेश दिखलाया गया है। नेत्रस्थित निरूपक अतिदेश ही प्रमाण है। धर्म्यभेद ''स एवायम्'' में दिखलाया गया है। इस विवेचन से निद्दित होता है कि—देशकाल वस्तु स्वरूप आदि चतुर्विध परिच्छेदों से रहित कुछ और भी विवेचनीय वस्तु है।

#### सामान्यात् तु । ३। २। ३२।।

तु शब्दः पक्षं व्यावत्तं यति । समानस्य भावः सामान्यम् सेत्वाकाशादि-शब्दास्तद्धर्मातिदेशार्थमुच्यन्ते, नतु तद्गतं दोषमपिकल्पयन्ति । संसारसागरो-तरणोपायत्त्वात् सेतुत्वं निर्लेपायकाशत्वं, कामादिभिर्दोहाय चतुष्पात्वम्, अमृत-त्वाय षोडशकलत्वम्, अदुर्लभत्वाय सम्बन्धः । दिव्यत्वाय धर्मातिदेशः । कुण्ड-पायिनामयने मासाग्नि होत्रवद् गुणार्थमेव वचनं, न दोषार्थमिति न ततोऽन्य शंकोत्पादनीया । तस्मान्न पूर्वोक्ता दोषाः ।

तु शब्द उक्त पक्ष का निवारक है। सेतु आदि शब्द सामान्य अर्थात् समानभाव के द्योतक हैं, सेतु आकाश आदि शब्द परमात्म धर्म के रूप में अति-दिष्ट हैं, उनके दोषों की कल्पना नहीं करते। संसार सागर से पार लगाने वाले उपाय के रूप में सेतुत्व रूप को, निर्लेपता दिखलाने के लिए आकाशत्व रूप को, काम आदि अभिलाषाओं की पूर्ति के लिए चतुष्पात्व रूप को, अमृतत्व प्राप्ति के लिये षोडशकलत्व को, अतिदिष्ट किया गया है, इन सब का सम्बन्ध अदुर्लभता का द्योतक है। दिव्यता प्रदर्शन करने के लिए धर्मातिदेश किया गया है। जैसे कि कुंड पायी अयन में मासाग्नि होत्र की तरह, गुणार्थ वचन है, दोषार्थक नहीं हैं वैसे ही सेतु आदि भी हैं, इम सम्बन्ध में किसी प्रकार की भी शंका नहीं की जा सकती।

#### बुद्धयर्थः पादवत् ।३।२।३३।।

अन्य समानधर्मवत्वं कुत्रोपयुज्यत इत्यत आह वुद्धयर्थः तथा व्यपदेशो बुद्ध-यर्थः बुद्धरेव प्रयोजनंयस्य । तथोपासनार्थमयुक्तमित्याशंक्य दृष्टान्तमाह । यथा भूतदीनां पादत्वज्ञानमुपासार्थं, तथा तत्तद्गुणवत्वेन ज्ञानार्थ स्वधर्म प्रशंमार्थ-मेवमुच्यते ।

### ( ३६७ )

इन सबको समान धर्मता का उपयोग कहाँ हैं ! इसका उत्तर देते हैं कि-वुद्धि के लिए इनका व्यपदेश किया गया है, वुद्धि ही इनका प्रयोजन है । संशय करते हैं कि----उन रूपों में उपासना संभव नहीं है । इस पर दृष्टान्त देते हैं कि----जैसे भूत आदि को चतुष्पादता उपासना के लिए है, वैसे ही उन गुण~ वान परमात्मा के स्वरूप झान के लिए, उनकी स्वधर्म प्रशंसा के लिए इनका वर्णन किया गया है ।

### स्थान दिशेषात् प्रकाशादिवत् ।३।२।३४।।

ननु ''स एवायम्'' इत्यतिदेशेऽपि तथा बुद्धिः संपद्येतैवेति व्यथों धर्मातिदेश, इत्याशंक्य, तथोक्तेऽपि समानधर्मंत्वज्ञानाभावे हेतुमाह—स्थान विशे-षात् इति । धर्म्यँक्येऽपि स्थान विशेष प्राप्त्य। न समान धर्मवत्त्वं दृश्यते । अन्य-त्रापि न तथात्वमाय। स्यतीत्यतिदेशो धर्माणामपि कृत इत्यर्थः । अस्मिन्नर्थे दृष्टान्तमाह—प्रकाशादिवत् इति, ''यदादित्यगतं तेज'' इति वाक्यादादित्य चन्द्राग्नि गत तेजसामैक्येऽपि न समान प्रकाशत्वं यथा तथात्रापीति ज्ञानसंभवा-दित्यर्थं: आदि पदादेकस्यैव कालस्य यथोपाधिविशेष संबंधादुत्तरायण त्वाद्य\_त्तम धर्मवत्वं तद् विपरीत धर्मावत्वं तथेत्यपि संग्रुह्यते ।

शंका करते हैं कि—बुद्धि का प्रयोजन तो 'स एवायम्'' इत्यादि में किये गए अतिदेश से भी सिद्ध हो जाता है फिर सेतु आदि धर्मातिदेश को क्या आवश्यकता है ? वे तो व्यर्थ ही है । इस पर कहते है कि पूर्व अतिदेस में धर्मत्व ज्ञान का अभाव है, धर्म्येत्क्य होते हुए भी, स्थान विशेष में 'स एवायम् इत्यादि अतिदेश में समान धर्मवत्ता नहीं है । अन्यत्र भी कहीं किसी प्रसंग में वैसी बात नहीं आती, इसलिए धर्मों का भी अतिदेश किया गया है । इस संबंध में दृष्टांत देते है ''प्रकाशादिवत्'' जैसे कि —''यदादित्य गतं तेज'' इस वाक्य से ज्ञात होता है कि — सूर्य चन्द्र अग्नि में तेज साम्येक्य होते हुए भी समान प्रकाशता नहीं है, वैंसे ही उक्त अतिदेश में ज्ञान संभव को विशेषता है । सूत्र-स्थ आदिपद से, एक ही काल के उपाधि विशेष सम्बन्ध से उत्तरायण सूर्य की उत्तम धर्मता और उससे विपरीत निकृष्ट धर्मता का भी विवेचन हो जाता है ।

#### उपपतेक्च । ३। २। ३४।।

किंच मत्यज्ञानाद्युक्त धर्मं विशिष्ट ब्रह्मणोऽन्य उत्तमोऽस्तोतिवदता तत्रेत

दुक्रुष्ट धर्मंवत्वंवाच्यम् । तच्चाश्चक्यम्, प्रमाणाभावात् । साम्येपि तथा विशेषाभा-वोऽद्वै त श्रुति विरोधश्च तस्मादित: परस्यानुपपन्नत्वादुक्त रूपमेव परमकाष्ठापन्न वस्तु इति उपपद्यत इत्यर्थः ।

सत्य ज्ञान आदि धर्म विशेषों से युक्त ब्रह्म से विशेष कोई उत्तम है, ऐसा मानकर उत्कृष्ट धर्मवाच्यता का समर्थन करना शक्य नहीं है, उसका कोई प्रमाण भी नहीं मिलता है । साभ्य की दृष्टि से भी, वैसी विशिष्ट वस्तु का कोई अस्तित्व नहीं है, यदि किसी विशिष्ट वस्तु का अस्तित्व स्वीकारेंगे तो अद्वैत श्रुति के विरुद्ध होगा । इससे भिन्न कोई भी वस्तु श्रेष्ठ नहीं है, ब्रह्म का उक्त रूप ही, परमकाष्ठापन्न वस्तु है, यही निश्चित होता है ।

### तथाऽन्य प्रतिषेधात् ।३।२।३६॥

यथा सेत्वादयः: श्रुत्युक्तास्तथैव, ''न तत्समञ्चाभ्यधिकञ्च दृश्यत'' इति श्रुत्यैव ततोऽधिकस्य प्रतिषेधात् त्वयाऽप्यस्मदुक्त एव मागो ऽनुसर्त्तंव्य इत्यर्थः। अवतार काले पूर्वं स्वशक्त्याविर्भावमक्वत्वा पञ्चात् तदाविर्भावे कुतोलोकानां पूर्वावस्थातो भगवत्येवाधिक्यमिव प्रतीतं भवति इत्यभिप्रायेण अन्यपदोपा-दानम् ।

जैसे कि सेतु आदि धर्म श्रुति सम्मत हैं, वैसे हो ''उसके समान या अधिक कोई नहीं दोखता'' इत्यादि श्रुति भो किसो अन्य अधिक वस्तु का प्रतिषेध करती है। अतः तुम्हें भो हमारे कहे मार्ग का अनुसरण करना चाहिए। अवतार के समय, पहिले अपनी शक्ति को प्रकट न करके, बाद में उसके प्रकट करने पर, लोक को प्रतीत होता है कि ये निश्चित ही भगवान हैं, क्योंकि इनमें कुछ प्रकर्ष हुआ है, इस अभिप्राय से ही श्रुति में अन्य पद का उपादान किया गया है।

#### अनेन सर्वगतत्वमायामहाब्दादिभ्यः ।३।२।३७॥

प्रकरणमुपसंहरन फलितमर्थमाह । अनेन सेत्वादिव्यपदेशानां मुख्यार्थंकत्व-निराकरणेन व्यापकत्त्वं ब्रह्मणः सिद्धमित्यर्थं इति केचित् । तन्न, जन्माद्यस्य यत इत्यादिना सर्वदेशगतकार्यकर्त्तु त्वमुक्तमिति तेनैव व्यापकत्वस्य सिद्धत्वात् न चाविरोध साधन प्रकरणत्वात् पूर्वसिद्धं सर्वगतत्वमनेनोक्त ग्रन्थेनकृत्वा, सेत्वादि-वाक्यैः सर्वमविरुद्धमित्यर्थमितिवाच्यम् अग्रिमपद वैयर्थ्यापत्तेरिति चेत् । अत्रैवं-ज्ञे यम्, नोक्तकर्त्त्वेन व्यापकत्वमेकान्ततो ब्रह्मणिरोद्धं शक्नोति । योग्यसिद्ध ( ३६९ )

दूरश्रवणयदिवत् परिच्छिन्नेनाप्यनेनदेशगत कार्यकारण सामर्थ्य विशेषस्य वक्तुं शक्यत्वात् । अन्यथा पूर्वसिद्धव्यापकत्व विरोधेन सेत्वादि व्यपदेशैः परिच्छिन्नत्वेन ब्रह्मणोऽन्यस्य परत्वं न शंकेत् । विरोध परिहाराय तु सामान्यात त्वविरोध इति वदेत् ।

प्रकरण का उपसंहार करने के लिए फलितार्थ बतलाते हैं। कोई इन सेतु आदि के मुख्यार्थत्व को निराकरण करके, इनसे ब्रह्म की व्यापकता सिद्ध करते हैं, सो उनका ये प्रयास असंगत है। ''जन्माद्यस्ययतः'' इत्यादि सूत्रों से ही परमात्मा का सर्वदेशगत कार्य कर्त्तू त्व बतलाया गया है उसी से उनकी व्याप-कता सिद्ध होती है। ये भी नहीं कह सकते कि अविरोध साधन प्रकरण से, पूर्वसिद्ध सर्वगतत्व को उक्त ब्रह्मसूत्र में दिखलाकर सेतु आदि वाक्य से सामंजस्य किया गया है इसलिए, कोई विरुद्धता नहीं है। उनके इस कथन को न स्वीकारने से अग्रिम पद व्यर्थ हो जायगा ये कथन भी असंगत है। इसमें एक विशेष ज्ञातव्य बात ये है कि उक्त कर्त्तू त्व से ही केवल, ब्रह्म की व्यापकता को नहीं रोक सकते। योगसिद्ध दूरश्रवण आदि की तरह, परिच्छिन्न भी वह, अनेक देशगत कार्यंकारण सामर्थ्य विशेप वाला है। यदि ऐसा न होता तो पूर्वसिद्ध व्यापकता के विरुद्ध, सेत्वादि के व्यपदेश से परिच्छिन्न ब्रह्म, की अन्यपरता की शंका न की जाती। उक्त विरोध के परिहार के लिए, सामान्य भाव से अविरोध सिद्ध किया गया।

तस्मादेवं सूत्रार्थो ज्ञेयः । अनेनब्रह्मणोऽन्यस्य परत्व निरासेनायामशब्दादिभ्यो व्यापकत्ववाचक श्रु तिवाक्यादिभ्यः साक्षात् सर्वगतत्वाप्रतिपादकेभ्य एव सर्वगतत्वं सिद्धयति, न तु गौतमीयानमिव कर्त्तु त्वाद्यनुपपच्त्येत्यर्थः । ते च शब्दा ''आकाश-वत् सर्वगतस्च नित्यः,'' ज्यायान्दिवो ज्यायान् आकाशात्, वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्णं पुरुषेण सर्वम्'' इत्यादयः । आदिपदात् ''सर्वतः पाणि पादान्तं सर्वतोऽक्षिशिरोमुखम्, सर्वतः श्रुतिमल्लोके सर्वमावृत्य तिष्ठति'' इत्यादि स्मृतयः संगृह्यन्ते । अनेन ब्रह्मणि श्रुतिरेव मुख्यं प्रमाणम् अनुगानं तु विलम्वो-पस्थिकत्वेन साध्यसिद्धिपराहतमपीच्छाविशेषेण जननीयं चेदभ्युच्चयमात्रं पर्यवसस्यतीति भावः ।

इसलिए इस सूत्र का अर्थं ये जानना चाहिए कि इससे ब्रह्म के अन्य परत्व का निगस हो जाता है, तथा आयाम आदि शब्दों से ही उसकी व्यापकता सिद्ध हो जाती है। यद्यपि व्यापकत्व प्रतिपादक श्रुति वाक्यों से उसकी साक्षात् व्यापकता का प्रतिपादन नहीं किया गया है। वे व्यापकता सूचक शब्द ये हैं—

( ३७० )

''वह आकाश को तरह सर्वगत नित्य हैं'' वह दिव और आकाश से भो ज्यादा व्यापक हैं ''वृक्ष को तरह स्थिर रूप से दिव में स्थित पुरुष ही इस जगत में व्याप्त हैं'' इत्यादि । आदि पद से ''सब जगह व्याप्त हाथ पैर वाले, नेत्र, शिर, मुख वाले, कानों वाले, सब कुछ घेर कर स्थित हैं'' इत्यादि स्मृतियाँ भी ग्रुहीत होतो हैं । ब्रह्म के सम्बन्ध में श्रुति ही मुख्य प्रमाएा हैं, अनुमान तो विलम्ब से वस्तु को प्रभाणित करता है, जिससे साध्य वस्तु को सिद्धि पराहत हो जातो है, यदि कहें कि फिर भी इच्छा विशेष से वस्तु अवगति संभव हैं, सो उसमें केवल अनुमान मात्र ही रहता है ।

#### फलमत उपपत्तेः ।३।२।२

एवं सर्वोत्तमत्व निरूप सेनोत्तमाधिकारिणाँ भजनीयत्व प्रयोजकं रूपमुक्त्वा तदितराधिकारिणांतदाह ते हि फलप्रेप्सव एव भजिष्यन्ति । तच्च फलदातृत्व एव संभवति इति तदाह । अत ईश्वरादेव फलं भवति यत् किचित् ऐहिक पारलौकिकं वा । कुतः ? उपपत्तेः ''सर्वस्य बंशी सर्वस्येशान्'' इति श्रुतिवं स्तु-मात्रेशितृत्वमसंकुचितमाह । त ह्यन्यस्य वस्त्वन्यो दातुं समर्थोऽतो भगवानेव तथेत्यर्थः । केचित्त्वत्रैव कर्मणस्तत्कार्यापूर्वस्य च फलदातृत्वमाशंक्य तत्रानुपपत्ति मन्नोपपत्तित्वेन व्याकुर्वन्ति । तत्त्वग्रे जैमिनिमतोपन्यासस्त्रमतोपन्यासाभ्यां व्यास एव व्यक्ती करिष्यति इत्यधुनैवाप्राप्त निराकरणमग्रिम सूत्रद्वयवैयर्थ्य स्यादिति चिन्त्यम् ।

इस प्रकार सर्वोत्तमत्व के निरूपण में उत्तम अधिकारियों के भजनीयत्व प्रयोजक रूप को बतलाकर अब अन्य अधिकारियों के उपास्य रूप को बतलाते हैं। और लोग प्रायः फलेच्छा से भजन करते हैं, उस परमात्मा में फलदातृत्व भी है, उस ईश्वर से ऐहिक और पारलौकिक फलावाप्ति होती है। ''सर्वस्य वशी सर्व स्येशान'' इत्यादि श्रुति, परमात्मा के सार्वभौम स्वामित्व को स्पष्ट रूप से बतलाती है। किसी अन्य में, सर्व दातृत्व शक्ति नहीं हैं, एकमात्र भगवान ही ऐसे सर्व समर्थ हैं। कोई व्याख्याता, इस सूत्र से, कार्य और उसके कार्य की अपूर्व फलदातृत्व सम्बन्ध असंभावना का निरास करके उक्त शक्ति का समर्थन करते हैं। इस बात को स्वयं व्यास ही जैमिनि और अपने मत की व्याख्या करते हुए स्पष्ट करेंगे यदि इसी सूत्र में उसे निर्णय करेंगे तो अगले दो सूत्र व्यर्थ ही हो जार्येगे।

#### ( ३७१ )

#### श्रुतत्वाच्च ।३।२।३९॥

पूर्वसूत्रेण श्रुतमोशितृत्वं फलदान उपपत्तित्वेन निरूपितम्, इह तु साक्षात् श्रुतिमेव फलदातृत्व वाचिकां प्रमाणयति साच---स वा एष महानज आत्माऽन्नादो वसुदान'' इत्यादि रूपा । चकारात् ''सुखदुःखं भवोभाव'' इत्युपक्रभ्य ''भवन्ति भावा भूतानां मत्त एव पृथग्विधा'' इत्यादि रूपा स्मृतिः संग्रह्यते ।

पूर्व सूत्र से, ईशत्व प्रतिपादिका श्रुति से भगवान की फलदातृता का निरूपण किया, अब श्रुति की फलदातृत्व सम्बन्धी स्पष्टोक्ति का उल्लेख करते हैं ''सवा एव महानज आत्माऽन्नादो वसुदान'' इत्यादि । सूत्रस्थ चकार ''सुखं दुःखंभवो भावो'' इत्यादि स्मृति की ओर भी इंगन कर रहा है ।

### धर्मं जैमिनिरत एव । ३। २।४०॥

अत्र कर्मवादी प्रत्यवतिष्ठते । ननु कर्मण एव फलमिति पक्षेऽप्युपपत्ति श्रवणे तुल्ये - तथाहि—ईश्वरवादिनामपि कर्मनिरपेक्षेण तेन फलमिति न वक्तुं शक्यम् । विधिवैयर्थ्यं प्रवृत्त्यनुपपत्तिप्रसंगाभ्याम् । तत्सापेक्षत्वे तदेवास्तु कृतं तत्सापेक्षेण तेन । न चाचेतनंचेतनाधिष्ठितमेव कार्यक्षममिति केवलेन तेन न फलं संभवतीति वाच्यम् । कर्मं स्वरूपं स्वर्गादिकं च न लोकसिद्धम् किन्तु श्रुति सिद्धम् तत्र च स्वर्गादिफल साधकत्वेनैवोत्पत्तिवाक्येष्वर्थंवादेषु चाग्निष्टो-मेन स्वर्गकामो यजेत । ''अग्निहोत्रं जुहोति प्रजाकाम'' इत्यादि । ''दर्शपूर्ण-मासाभ्यां स्वर्ग कामो यजेत, परमेष्ठिनो वा एष यज्ञो ऽग्र आसीत्तेन स परमां काष्ठामधिगच्छति'' इत्यादिषु कर्म श्रूयते । स च तत्साध्यत्वेनैव । एवं सति लोकेऽन्यथा दर्शनेऽपि धर्मिग्राहक प्रमाणेन तथैव सिद्धत्वाक्षात्र काचन शंका। ईश्वरवादिनौ नित्यज्ञानादिमत्व इव । आमुष्मिक फलत्वेन तत्प्रतिबन्धकापगमे भवति इत्यावयोस्तुल्यम । तस्याञुतरविनाशित्वेऽपि श्रुतिसिद्धकारणता निर्वाहाय तदऽव्यापारो पूर्वकल्प्यते । अविषमादोक्ष्वरात् विषमफलोत्पत्यनु-त्पत्तिर्वैषम्यनैर्धुण्ये च स्याताम् । अतः कर्मंण एव फलमिति जैमिनिमंनुते ।

फलदातृत्व के सम्बन्ध में कर्मवादी सामने आते हैं। कर्म से ही फल मिलता है, इस मत में भी, उपपत्ति और श्रवण दोनों समान हैं। उनका कथन है कि ईश्वरवादी भी कर्म निरपेक्ष फल प्राप्ति की बात नहीं कह सकते। यदि ऐसा कहेंगे तो, शास्त्रीय विधि की व्यर्थता और लोक में प्रवृति हीनता हो जावेगी।

# यदि कर्म को अर्हता स्वीकारते हैं तो उसी से कर्म को प्रधानता सिद्ध होगी। न यही कह सकते कि, चेतनाधिष्ठित अचेनन कार्यक्षम है, केवल उससे फला-वाप्ति संभव भी नहीं है। कर्म का स्वरूप और स्वर्गादि केवल लोक प्रसिद्ध हो नहीं है, अपितु शास्त्र सम्मत भी हैं। अर्थवाद स्वरूप उत्पत्ति वाक्यों में, कर्मो का स्वर्गादिफलसाधक रूप से ही कहा गया है 'स्वर्ग की कामना से अग्निष्टोम यज्ञ करना चाहिए 'संतान की कामना से अग्निहोत्र यज्ञ करता है'' दर्श और पूर्णमास यज्ञों से स्वर्ग की कामना करनी चाहिए ''यज्ञ पहिले भो था ब्रह्म इसके द्वारा ही पराकाष्ठा प्राप्त करते हैं'' इत्यादि में कर्म की श्रेष्ठता कही गई है उक्त कर्म, फलसाध्यता के लिए ही कहा गया है। लोक में इसके विप-रीत भी यदि फल देखा जाय तो भी धर्मिग्राहक के प्रमाण से उसका शास्त्र सम्मत फल ही होता है, उसके सम्बन्ध में किसी प्रकार की शंका नहीं करनी चालिए। ईक्वउन्दानी नित्याचानी की तरन एक पाने हैं। उनके मत से अल्गे-

चाहिए । ईश्वरवादी, नित्यज्ञानी को तरह फल पाते हैं । उनके मत से अलौ-किक फलावाप्ति में किसी प्रकार का बंधन नहीं रहता इसमें हम और वे एकमत हैं । वे लोग भगवरभक्ति से कर्मों का नाज्ञ मानते हुए भी, श्रुतिसिद्ध कारणता के निर्वाह के लिए, अपूर्व कर्म व्यापार की कल्पना करते हैं । अत्रिपम ईश्वर से, विषम फल की प्राप्ति मानने से वैषम्य नैधू ण्व दोप, परमात्मा में घटित होंगे । कर्म से ही फल होता है यही जैमिनि का मत है ।

# पूर्व तु बादरायणो हेतुव्यपदेशात् ।३।२।४१।।

तु शब्दः पूर्वपक्ष व्युदासार्थः । बादरायणस्त्वाचार्यं इतः पूर्वोक्तमी धवरमेव फलदत्वेन मनुते । कुतः १ हेतुव्यपदेशात् । हेतुत्वेन श्रुतौ व्यपदेशादित्यर्थः । ''एष उ एवासाधु कर्मं कारयति तं यमेभ्यो लोकेभ्य उन्निनीयत, एष उ एवा-साधु कर्मं कारयति यमधो निनीयत'' इति श्रुतौ न केवलं कर्मकार यितृत्वमुच्यतेऽपि तु फलदित्सया तया तथात्वमतः फलदत्त्वमो ध्वरस्यैव व्यव-दिष्टं भवतीति नानुपपत्तिः काचित् । नन्वी ध्वरस्य स्वतः फलदाने समर्थस्य फलदित्सायां सत्यां कर्मकारणे को हेतुः १ कार्यं वैचित्र्यं च कथमित्यादि चोद्यं निरस्तम् (विद्वन्मण्डने श्री विट्ठलेन च) अतः सकामेरपि रा एव भजनीयोनान्य इति सिद्धम् ।

तु शब्द, पूर्वपक्ष के निरास के लिए प्रयोग किया गया है । बादरायणाचार्य तो इसके पूर्व भी ईश्वर को ही फलदाता मानते रहे हैं । श्रुति के व्यपदेश से ही उनकी ऐसी मान्यता है । श्रुति में ईश्वर को हेतु बतलाया ( ३७३ )

गया है—''वही जिससे साधु कर्म कराते हैं उसे यम लोकों से ऊपर उठाते हैं, और जिससे असाधु कर्म कराते हैं उसे नीचे यम लोक में गिराते है'' इस श्रूति में ब्रह्म को केवल कर्म कराने वाले ही नहीं कहा गया है अपितु कर्मा-नुसार फल दातृत्व भो उन्ही का बतलाया गया है, इसलिए कोई अपंगति नहीं होती । संशय हो सकता है कि ईश्वर जब स्वयं फलदान में समर्थ हैं तो उसमें कर्म को कारण मानने का क्या तात्पर्य है ! इसका निराकरण ''कार्यवैचित्र्यं च कथम्'' इत्यादि शंका में कर चुके हैं [विद्वन्मण्डन में श्री विट्ठल ने भी किया है] इसलिए सकाम भाव से भी वे ही भजनीय हैं, कोई और दूसरा नहीं है ।

### तृतीय अध्याय द्वितीय पाद समाप्त

ये अनुवाद चौखम्बा संस्कृत सिरीज से प्रकाशित अणुभाष्य मूल के सन् १९०६ के संस्करण के अनुसार किया गया है, उसमें 'विद्वन्मंऽने श्री विट्ठलेन च'' ऐसा पाठ मूल भाष्य में दिया हुआ है पूज्य अनुवादक महोदय ने मूल के अनुसार उक्त वाक्य को भी दे दिया है पर उनका मत है कि ऐसा पाठ महाप्रभु बल्लभाचार्य की लेखनी से संभव नहीं है, क्योंकि आचार्य के गोलोकवास के समय श्री विट्ठलनाथ जी अल्पवयस्क थे, उस समय विद्वन्-मण्डन ग्रन्थ बना भी नहीं था प्रसिद्धि तो ये है कि ''विद्वन्मण्डन'' ग्रन्थ गोस्वामी जी ने अपने विद्वान पुत्र गिरिघर जी की प्रार्थना पर मधुसूदन सरस्वती के ग्रन्थ ''अद्वैतसिद्धि'' के निरास के लिए रचा था, जिसमें पूर्वपक्ष स्वयं गिरघर जी ने ग्रहण किया था। इसलिए हमने उक्त वाक्यांश को [] कोष्ठवद्ध ही छापा है। प्रसिद्धि है कि अणुभाष्य के अगले अन्तिम डेढ़ अध्याय का भाष्य गोस्वामी विट्ठल जी ने किया है। तृतीय अध्याय

# तृतोय पाद प्रारम्भ

१ अधिकरण :---

सर्ववेदान्त प्रत्ययं चोदनाद्यविशेषात् ।३।३।१।।

पूर्वपादे जडजीव धर्म निराकरणेन शुद्धस्यैव सच्चिदानन्द विग्रहरूपत्वं ब्रह्मणो निरूपितम् । इह तु ब्रह्मगता एव धर्मा विचार्यन्ते । ते चेद् एकस्मिन् वाक्य एव सर्वें पठिता भवेयुस्तदा न विचारणीया भवेयुविरोधाभावात् । पठि-ताश्च तत्तदुपासना प्रकरेणेषु क्वचित् त एव क्वचिद् भिन्नाः । यथा वाजसने-यितः पंचाग्नि विद्यां प्रस्तुत्य धष्ठमन्यमग्नि पठन्ति ''तस्याग्निरेवाग्निः'' इति । छंदोगास्तु पंचसंख्यैवोपसंहरन्ति ''अथ य एतानेवं पंचाग्नीन् वेद'' इति । तथा प्राण संवादे मुख्य प्राणादन्याँश्चतुरः प्राणान् वाक् चज्ञुः श्रोत्र-मनांसि पठन्ति । वाजसनेयिनस्तु तमपि पञ्चमं पठन्ति ।

पूर्वपाद में जड जीव धर्मों का निराकरण करते हुए ब्रह्म के शुद्ध सच्चि-दानन्द रूप का निरूपण किया गया । अब इस पाद में ब्रह्म गत धर्मों पर विचार करते हैं । यदि उनके वे सारे धर्म एक ही वाक्य में एक ही स्थान पर र्वाणत होते तो विचार करने की आबश्यकता नहीं थी, क्योंकि उनमें तो कोई विरुद्धता होती नहीं, किन्तु वे तो भिन्न उपासनाओं के प्रकरणों में कहीं एक से कहीं भिन्न रूप से वर्णित हैं । जैसे कि वाजसनेयी संहिता में पंचाग्नि-विद्या का उल्लेख करते हुए 'तस्याग्निरेवाग्निः'' इत्यादि में एक छठी विशेष अग्नि का वर्णन किया गया है । जब कि छांदोग्योपनिषद् में 'अथ य एतानेवं पंचाग्नीन वेद'' इत्यादि में पाँच ही संख्या का उल्लेख करके उपसंहार करते हैं । ऐसे ही, प्राण संवाद में मुख्य प्राण से अतिरिक्त चार प्राणों, वाक चक्षु श्रोत्र मन आदि का उल्लेख किया गया है किन्तु वाजसनेयी में उन्हें भी पांच प्रकार का कहा गया है । अपरंच, अर्थोपनिषरसु । क्वचिद् गोकुल वृन्दाकानन सचरद् गोपरूप-मनल्पकल्पद्रुमप्रसूनविरचित विचित्रस्थालीक कालिन्दी यलिलकल्लोल — संगिमृदुतरपवनचलदलकविराजमान गण्डमण्डलद्युतिमंडितकुण्डलप्रभानुभावित वामांसमिलन्मूद्धं न्य महामणिका मुरलिकामुखावलीमिलदतितरल कर कमलयुगलांगुलीवशंवदविविधस्वरमूच्छंनामोदिनब्रजवरीनितम्बिनिकदंबकटाक्ष-कुवलयाचितम् । क्वचित् कोदण्डमण्डितभुजदण्डखण्डितप्रचण्डदशमुण्डमति विचित्र चरित्राभिरामं राम स्व-स्वरूपम । क्वचित् करालवदनीवत्रासित-कमलाकमलासनवृषभाऽसनादिकं नृकेसरिरूपं, क्वचिदुरुक्रमादि रूपंच निरूप्यते ।

कहीं अथवं वेदीय गोपालतापनीयोपनिषद् में, गोकुल वृन्दावन में विहार करते हुए, अनेक वनपुष्पों से आच्छादित कालिन्दी के जल से संस्पृध्ट शीतल मृदुतर सुगंधित वायु से हिलते हुए बालों वाले, कुंडलों की कान्ति से अत्यु-ज्ज्वल कपोल वाले, बायें कंघे पर झुके हुए मुखारविंद से महामणि की मुर-लिका को फूँकते हुए, अत्यंत कोमल कर कमल की चिकनी अंगुलियों से विविध स्वर मुर्च्छना की घ्वनि से मोहित ब्रजवनिताओं के कुवलय कटाक्ष से अचित गोपकुमार श्रीकृष्ण का वर्णन है। कहीं धनुषवाण से सुसज्जित, प्रबल रावण के उद्धारक विचित्र चरित रामस्वरूप का वर्णन है। तो कहीं, कराल भयानक मुख से भीत कमला, ब्रह्मा और शंकर आदि से स्तुत नृसिंह रूप का वर्णन है, और कहीं वामन आदि रूपों का वर्णन है।

तथा च द्रव्य देवता भेदात् यागभेदवद् धर्माणां आवापोद्वापाभ्यां दृष्टादृष्टफल भेदाच्च वेद्य भेदे प्राप्ते द्रह्यानेकत्वापत्तौ श्रुति विरोधात् विनिगमकाभावात् सर्वेषामुपासनाविषयाणामब्रह्यात्वमापतितम् ।

इसी प्रकार, देवताओं के स्वरूप भेद से, याग भेद की तरह, उन देव-ताओं के धर्मों के आवाप और उद्वाप से टब्ट अट्ट फल का भेद होने से वेद्य तत्व में भी निश्चित भेद होता है, जिससे अनेक ब्रह्म निश्चित होते हैं, जो कि श्रुति विरुद्ध बात है इस प्रकार समस्त उपासना विषयों का अब्रह्मत्व सिद्ध होता है।

ननूपासनाविषयाणामौपाधिकत्वात् तेषांचाविद्याकल्पितत्वात् तद् विशिष्टानां तथात्वं युक्तमेव । न चैवंतन्निरूपकाणां वेदांतानामब्रह्मपरत्वं

#### ( ३७६ )

प्रसंगः । शुद्धस्य ब्रह्मणो दुर्ज्ञेयत्वेनोपाधिविशिष्योपासनया चित्तशुद्धो सत्यां स्वत एव तज्ज्ञानं भविष्यति इत्येतत् तात्पर्यंकत्वादिति चेत् ।

उक्त मत पर एक पक्ष वाले कहते हैं कि — ब्रह्म तो निर्विषय है, उसे तो एक मात्र ज्ञान से ही जान सकते हैं। इसलिए उपासना के जो विषय हैं वे तो औपाधिक हैं जो कि अविद्याकल्पित हैं अतः उन-उन विशिष्ट ब्रह्म रूपों का अब्रह्मत्व मानना ठीक ही है। उन रूपों के निरूपक वेदान्तों का अब्रह्मदव नहीं है, क्योंकि शुद्ध ब्रह्म तो दुर्ज्ञेय है, उपाधिविशिष्ट रूप की उपासना से चित्त शुद्ध होने पर स्वतः ही, उनका ज्ञान हो सकता है, इसी तात्पर्य से वेदान्तों ने उन विशिष्ट रूपों का उल्लेख किया है।

मैवम्, समन्वयविरोधापत्तेः, तासां ब्रह्मविद्यात्वहानेश्च अपरंच ''योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते, किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहा-रिणा'' इत्यन्यथाज्ञानं निन्दंती श्रुतिः कथं फलसाधकत्वेन तत्तदुपासनावदेत् स्पष्टार्थानां श्रुतिवाक्यानां निर्णयमकृत्वा संदिग्धार्थानां ज्योतिराकाशादि शब्दानां तद्वाचकत्वं न निर्णीयात् भगवान व्यासः । एवं च सत्युक्तरोऽया यागवत्तोषां परस्परं भेदश्चावश्यक इत्युभयतः पाशारज्जुः इति प्राप्ते ।

उक्त पक्ष पर द्वितीय पक्ष के लोग कहते हैं कि—आपका कथन ठीक नहीं है, आपके कथनानुसार तो समन्वय विरोध हो जायगा । और उनका ब्रह्मविद्यात्व भी नष्ट हो जायेगा । फिर दूसरी बात ये है कि 'जो अन्यथा स्वरूप आत्मा का अन्यथा रूप से प्रतिपादन करता है उस आत्मघाती चोर ने कौन सा ऐसा पाप है जो नहीं किया हो'' इत्यादि श्रुति अन्यथा ज्ञान की निन्दा कर रही है, वही श्रुति उन-उन उपासनाओं को, फलसाधक रूप से कैंसे बतला सकती है १ भगवान् वेदव्यास ने, रामकृष्ण आदि नामों का स्पष्ट उल्लेख करने वाली श्रुतियों का कुछ भी निर्णय न करके, संदिग्ध अर्थ वाले ज्योति आकाश आदि शब्द उनके वाचक हैं, ऐसा भी निर्णय नहीं किया है । इस प्रकार श्रुति विरोध और व्यासाशय विरोध दोनों ही होते हैं, जिससे याग की तरह उन विद्याओं का परस्पर भेद आवश्यक हो जाता है । ये तो दोनों ओर से ही फांसी का फंदा दीखता है ।

अभिधीयते—सर्वर्वदान्त प्रत्ययम्, अनेक रूष निरूपकैंः सर्व वेंदांतैः प्रत्ययौ ज्ञानं यस्य तत्तथा । ब्रह्मणोऽनन्त रूपत्वेऽपि यानि यानिरूपाणि विविधैर्जीवै- रूपासितुं शक्यानि तानि तानि रूपाणि तैस्तैर्वेदान्तैर्निरूप्यन्त इति तावद् रूपात्मकमेव ब्रह्मेत्यर्थः । चोदनाद्य विशेषात् इति । चोद्यते कर्तव्यत्वेन बोध्यतेअनेनेति चोदना विधिवाक्यमिति यावत् । तस्याविशेषादित्यर्थः । यथै-कस्मिन्नाग्निष्टोमे शाखाभेदेऽपि चोदना तथैव भवत्यग्निष्टोमेन यजेत'' इति तथेहापि सर्वेषु वेदांतेषु ब्रह्मत्वेनोपासना विधियत इति तथा । आदि पदात् साक्षात् परम्पराभेदेन मोंक्षफलकत्वकथनमप्यूपासनानामविशिष्टमिति प्रयोजन संयोगः संगुह्यते ।

उक्त मतों पर सूत्रकार का विचार प्रस्तुत करते हैं — कहते हैं कि अनेक रूपों के निरूपक वेदाँतों का ज्ञान ईश्वरार्थक ही है । ब्रह्म के अनेक रूपों का वर्णन का कारण ये है कि विविध जीवों को सरलता से उपासना करके ब्रह्म प्राप्ति हो सके, जीवों की रुचि के अनुसार ब्रह्म के विविध रूपों का वेदांतों में निरूपण किया गया है, वैसे ब्रह्म तो एक ही है । कर्तंव्य रूप से प्रेरित करने वाले विधिवाक्यों की तरह ये वेदांतवाक्य भी हैं, जिनका रूप भी भिन्न है, पर विधिका रूप सभी में एक है ''अग्निष्टोमेनयजेत्'' इत्यादि । इसी प्रकार समस्त वेदाँतों में ब्रह्म के विभिन्न रूप होते हुए भी उपासनार्ये ब्रह्मत्वभाव से एक हैं । साक्षात् या परम्परा भेद से सभी उपासनायें मोक्षफल की ही वाचक है, इसलिए उनमें कोई बड़ी छोटी नहीं है, इसी बात को सूत्रस्थ आदि शब्द सूचित कर रहा है ।

#### भेदान्नेति चेदकस्यामपि ।३।३।२।।

ननु द्रव्यदेवता भेदात् यागभेदवदुपास्यानां धर्मं भेदे नमिथो भेदादुक्त हेतु-त्वसिद्धि भेदान्नेति चेदित्यनेनांशंक्य तत्परिहारमाह सूत्रकार—एकस्याम-पीति सूत्रावयवेन । यथैकस्यामपि गृहीत षोडशिकायाः सकाशाद् गुणाधिक्येऽपि नातिरात्रभिन्न यागत्वं, अतिरात्रलक्षण कर्मेवाधिकृत्य तत्तद् प्रहणाग्रहणयोर्विधानादेवमिहापि ब्रह्मैवाधिकृत्य तत्तद् धर्मं वैशिष्ट्या वैशिष्ट्योरुक्तत्वान्न ब्रह्मोपासनभिन्नत्वत्वमुपासनासु । तथा च ब्रह्म धर्मं देवेनार्भदस्य विवक्षितत्वात् त्वदुक्तहेत्वसिद्धिः । एवं सति यथैक स्मिन्नुपास्ये रूपेऽन्यस्माद् रूपादधिकागुणा उच्यन्ते, तत्र तेषामुपसंहार उचित इतिभावः । अत्रायं विशेषोन्नेयः । उपासना विषयेप्यखिलेष्वविशिष्टं ब्रह्मत्वं ज्ञात्वैत्तेष्वेक्तरां रूपं य उपास्ते । तस्य तत्र सर्वे गुणा उपसंहर्त्तू मु- चिताः । यस्त्वनंत्तेषुविभूतिरूपेण ''ऊँइित्येतदक्षरब्रह्म'' इति ज्ञात्वोपास्ते तस्य शाखान्तरीया अप्येतदक्षरोपासनप्रकरणोक्ता एवोपसंहत्तु व्या, नान्ये । तद्रूपमधिक्वत्यैव तेषां गुणानांकथनात् अन्यथाऽतिप्रसंगात् । इयंतूपासना-मार्गीया व्यवस्थौक्ता । भक्तिमार्गीयात्वेतद्विलक्षणा, साऽग्रेवाच्येति ।

द्रव्य देवता भेदवाले - यागभेद की तरह, उपास्यों के धर्म भेद से जो परस्पर भिन्नता है उससे उक्त हेतु की सिद्ध नहीं होती अतः भेद नहीं है, इत्यादि आशंका का सूत्रकार परिहार करते हैं ''एकस्यामपि''। जैसे कि-एक षोडंशिका के द्वारा अतिरात्रयाग होता है, यदि और भी षोडशिकायें उसमें ग्रहण की जायें तो उसमें गुणाधिक्य होगा किन्तु वह याग अतिरात्र के अतिरिक्त कोई दूसरा न कहलायगा । अतिरात्र याग के लक्षण और कर्म के अनुसार ही वस्तुओं के ग्रहण और अग्रहण का विधान होता है, वैसे ही ब्रह्म के विशिष्ट और अविशष्ट गूणों के अनुसार उपासनाओं की भिन्नता है वैसे तत्वतः उन उपासनाओं में कोई भेद नहीं है। ब्रह्म धर्म होने से अभेद निश्चित होता है जिससे उक्त संशयित हेतू की असिद्धि हो जाती है। इस प्रकार यदि एक उपासना के रूप में, किसी अन्य उपासना के रूप से अधिक गुण हैं तो उनका उनमें उपसंहार करना उचित है। इस सम्बन्ध में विशेष ज्ञातव्य बात ये है कि----सभी उपासना विषयों में अवशिष्ट ब्रहमत्व ही विशेष है, इस एक मान्यता के आधार पर जो एक मात्र उसकी उपासना करते हैं, उन्ही समस्त गूणों का उपसंहार करना उचित ही है। जो अनंत विभूति रूपों में ''ऊँ इत्येतदक्षरं ब्रह्म'' ऐसा मान कर उपासना करते हैं उन्हें उसकी अन्य शखाओं में जो गुणों का वर्णन है उन्हें अक्षरोपासना के प्रकरण में ही उपसंहत करना चाहिए अन्यथा नहीं । क्योंकि---उस रूप के आधार पर ही गुणों का वर्णन किया गया है। यदि इस व्यवस्था को नहीं मानेगें तो अति प्रसंग उपस्थित होगा । ये उपासनामार्गीय व्यवस्था है. भक्तिमार्गीय व्यवस्था इससे विलक्षण है, उसे आगे बतलावेंगे ।

ननु अग्निष्टोममेवोद्दिश्य यावन्तो धर्मास्तैत्तरीये पठ्यन्ते तावन्तो वाज सनेयके । तथा च त्वदुक्तरीत्या वाजसयिनां तद्धर्मोवसंहारोपि न्याय्योभवेन्न त्वेवं सः । शिष्टाचारादिविरोध तथा पंचाग्निविद्याधिकृत्योक्तोऽपि षष्ठोऽग्निर्न छंदोगैः शक्यत उपसंहत्तर्भ् । तथैवाथर्वणिकैर्नेकस्मिन् रूपे रूपान्तरधर्मा इति प्राप्ते उत्तरं पठति —

# ( ३७६ )

संशय करते हैं कि अग्निष्टोम के उद्देश्य से जितने धर्म तैत्तरीयक में बतलाये गए हैं, उतने ही वाजसनेयक में भी हैं, आपकी बतलाई हुई व्यवस्था के अनुसार तो उनके धर्मों का उपसंहार भी उचित हैं, पर वैसा नहीं किया जाता, उसे शिष्टाचार से विरुद्ध मानते हैं। वैसे ही पंचानि विद्या के आधार पर, षष्ठागिन को वैदिक लोग कभी उपसंहार नहीं कर सकते। उसी प्रकार, आथर्वणिक में भी धर्मों के रूप में, अन्य रूपों के धर्म का उपसंहार नहीं किया जा सकता। इस पर उत्तर देते हैं---

### स्वाध्यायस्यतथात्बेन समाचारेऽधिकाराच्च सवच्चतन्नियमः ।३।३।३ ॥

स्वाथ्यायो वेदः स एकमेव कर्म शाखाभेदेन भिन्न भिन्न प्रकारकं बोधयति, इति तत्प्रयुक्तः सभ्यग्भूतेऽग्निप्टोमादि लक्षण आचारे तत्तदंगाचारऽग्यूनावधिक-करणलक्षण इत्यर्थः । तावद्भिरेवांगैयोगंसंपत्ते रधिकरणस्याप्रयोजकत्वात् तावतामेवांगानांकरणम् । नन्नुक्तं तद्धर्माणामप्युपसंहारस्त्वदुक्तरीत्या संभवति, इत्यत आह-अधिकारादिति । सर्वेषांशाखिनां स्वस्वशाखोक्त कर्मण्येवाधिकारो न परशाखोक्तेऽप्यतोऽपि तथा नियमः । चकारात् स्वशाखोक्तात् कर्मणाऽति-रिक्ततत्करणेन्यूनकरणे च ''यदस्य कर्मण'' इत्यादि प्रायश्चित्त श्वणमपि तन्नियमे हेतुः समुच्चीयते । अत एव क्वचित् परशाखोक्तमपि व्यवस्थित विकल्प विषयत्वेन कल्पसूत्रे उच्यते । विकल्पे तूभयस्याशास्त्रार्थंत्वमुपसंहारे तूभयस्यापि शास्त्रार्थंत्वमतोऽपि नात्रोपसंहार शंका । अत्र दृष्टान्तमाह-सववच्च इति, यथा सवा, होमा : सप्तसूर्यादयः शतौदनपर्यंन्ता वेदान्तरोदितत्रेताग्न्यना-भिसम्बन्धादधर्वणोदित्तैकाग्निसंबंधाचाधर्वणिकानामेव कार्यंत्वेन नियभ्यन्ते । तथा तत्तच्छाखायास्तथात्वात्वात्तत्तदुक्त एव कर्मणि तत्तच्छाखिनामधिकाराच्च स्वस्वशाखोक्तादन्यूनानतिरिक्त कर्मकरण नियम इत्यर्थः ।

स्वाध्याय अर्थात वेद, एक ही कर्म को शाखा के भेद से भिन्न-भिन्न प्रकार से बतलाता है, यही उसकी शैली है, विधिपूर्व क किए गए अग्निष्टोम आदि के आचार में, उन उन अंगों के आचार नियम में थोड़ी भी घट बढ़ नहीं होगो । उतने ही अंगों से याग की पूर्ति की जायगी, थोड़ी भी अधिकता का उसमें प्रयोजन नहीं है, अतः उतने ही अंगों का आचरण किया जाता है । यदि ऐसी बात है तो, उपयुँक्त उपासना व्यवस्था के अनुसार क्या उनके धर्मों का उपसंहार संभव है ? इस प्रश्न का उत्तर देते हैं — ''अधिकारादिति'' अर्थात्

सभी ज्ञाखाओं का, अपने-अपने शाखोक्त कर्म में ही, अधिकार रहता है, पर शाखा में नहीं रहता, यह नियम उस व्यवस्था के अनुकूल ही है। यदि अगनी शाखा से भिन्न किसी अन्य शाखा के कार्य का आचरण किया जाता है अथवा घट बढ की जाती है तो उसके लिए ''यदस्यकर्मण'' इत्यादि मंत्र में प्रायश्चित्त की व्यवस्था की गई है, उन शाखोक्त नियमों के पालन में कारणों का भी उल्लेख किया गया है। कहीं-कही दूसरी शाखा के कमों की आचरण व्यवस्था भी कल्पसत्र में, विकल्प से दी गई है। विकल्प व्यवस्था के अनुसार दोनों शास्त्रीय शाखाओं के धर्मों का उपसंहार स्वभावतः हो सकता है, क्यों कि दोनों के आचरण में एकता हो जाती है इसलिए उनके उपसंहार के सम्बन्ध में शंका नहीं करनी चाहिए । इसके सम्बन्ध में दृष्टात देते हैं---''सववच्च'' जैसे कि सप्तस्यादि से लेकर शतौदन पर्यन्त होम, अन्य वेदांत वाक्य में उल्लेख त्रताग्नि से भिन्न होने से तथा, अथवंण में उल्लेख एकग्नि से सम्बन्धित होने से आथर्वणिक में ही कार्य रूप से नियम्य हो सकते हैं; वैसे ही भिन्न-भिन्न शाखाओं में बतलाये गये उन उनके कर्मों में उन्हीं शाखाओं का अधिकार है, अपनी-अपनीं शाखाओं में बतलाये कर्मों में योडी भी घट बढ करने का नियम\_नहीं है।

प्रकृतेऽपि तद्रूपोपासना प्रकरणे यावन्तो धर्माउक्तास्तस्मिन् रूपे तावद्ध-मंत्वेनैवोपासना कार्या, तद्बोधकप्रमाणानुरोधाद्, ननु रूपान्तरोपासन प्रकर-णोक्तो साधारण धर्मंत्वेनापि तथासति मत्स्योपासकस्य चापशरादिकमपि भावनीयं स्यात्: पुरुषरूपोपासकस्य च लक्षयोजनायमश्टरंगादिकम् । नन्वाथर्वणो-पनिषत्सु श्री रामोपासनायां—''यो वैपे मत्स्यकूर्माद्यवतारा भूर्भुं वः सुवस्तस्म वे नमोनम'' इति वाक्येन तदितरावताररूपत्वमुच्यते । तेन तद्धर्मवत्वमप्या-क्षिप्यते ? सत्यमाक्षिप्यते तद्धमंवत्वम् । तत्रायमाभिसंधिः । परमकाष्ठापन्न ''ब्रह्म स्वरूपं इदं'' इति ज्ञात्वा हि उपासना कार्या। तेनैतस्यैवान्येऽवतारास्तत्तः द्रूपेण तानि तानि कर्माण्ययमेव कृतवान् इति ज्ञेयं परम् । न तु तस्मिन्नेव रूपेऽन्यावतार धर्मत्वपीति । तथा च तर्सिमिस्तस्मिन्नवतारे तत्तद् धर्मवान् इति श्रुत्या बोध्यते, नतु सर्वत्रापि । तत्र बाधकमुक्तमेव । प्राणाद्युपासनास्वेतावान् विशेषो, यथा कर्मण्यतिरेके प्रायद्यित्त भावनेऽपराघो बाधको, ''याऽन्यथा संतमा-त्मानम्'' इत्यादि वाक्यंच ।'' न तथा प्राणाद्युपासनासु अधिकगुणस्येतरत्रोप-संहारै किचिद्याधकं दृश्यत् इति सत्कर्म्तु दिति सत्वत्त्वर्त्त इति ।

वेद के अनुरूप प्रकृत उपासना में भी, जैसे रूप की उपासना का वर्णन किया गया है, उसमें जिन धर्मों का उल्लेख है, उस रूप में उन्हीं धर्मों के अनुसार उपासना करनी चाहिए, क्योंकि उनके विषय में वैसा ही ज्ञास्त्र प्रमाण मिलता है, रूपान्तरोपासना के वर्णनानुस।र छोटे से छोटे धर्म का पालन भी उक्त उपासना में हानिकर होगा। इस व्यवस्था के अनुसार, मत्स्योपासक, धनुष वाण आदि की भी भावना कर सकता है, पुरुषोत्तम का उपासका लाख योजन वालीं श्रुंग की भी भावना कर सकता है। अर्थवंवेदीय रामतापनीयोपनिषद् में श्री राम की उपासना में स्पष्टतः ''जो कि मत्स्य कुर्म आदि अवतार घारण कर भूर्भुवसुवः में व्याप्त हैं उन्हें नमस्कार है'' इत्यादि में श्रीराम को अन्य अवतारों के रूप में बतलाया गया है । ऐसा करने से दूसरे अवतारों के धर्म भी उन अवतारों में आक्षिप्त होंगे ? ठीक है वो तो होंगे ही, उसमें ऐसा ही नियम हैं । परमकाष्ठा को प्राप्त ब्रह्म के स्वरूप को पहचान कर ही उपासना करनी चाहिए उस रूप के ही ये अन्य अवतार भी हैं, उन अवतारों में विभिन्न कार्य भी इन्हीं ने किये हैं, ऐसा समझ लेने से कोई अड़चन नहीं होगी । उस रूप में अन्य अवतारों के धर्म हैं ऐसी बात नहीं है अपितू उपर्युक्त बात ही है ? उन अवतारों में ही उन धर्मों की चर्चा श्रुति में की गई है, सब जगह उनकी चर्चा नहीं है प्राण आदि की उपासना में ये विशेषता है कि कर्म में भिन्नता-आने पर प्रायश्चित्त की व्यवस्था समक्ष उपस्थित होती हैं। श्री राम आदि स्वरूपों की उपासनाओं में उन अवतारों के कर्मों को न करने पर, उस भावना-नुसार अपराध होता है, ''योऽन्यथासंतमात्मानम्'' इत्यादि वाक्य भी, पापापत्ति की बात कहता है । प्राणादि उपासनाओं में अधिक गूणों का दूसरे में उपसंहार करने में वैसी बाधा नहीं है, उन्हें किया जा सकता है।

ननु पुरुषादिरूपस्य विग्रहस्यैव शुद्धब्रह्मत्वादयमेवावतारान्तरेष्वपि लीलाकर्त्तेति ज्ञानमनुपपन्नमिति चेत् । मैवम्, धर्मिग्राहकमानेनैकस्यैव शुद्ध स्यैवानंतरूपत्वेन सिद्धत्वात् । वस्तुन एव तथात्वान्न काचिच्छंका । यथैकस्यै-वान्योन्याभावस्यानंतभावप्रतियोगिकतद्रूपत्वं, तावत् प्रतियोगिकात्यन्ता भावरूपत्वं प्रतियोगिकान्योग्याभावात्यन्ताभावरूपत्वं चाभावाभावरूपत्वे-ऽप्यभावरूपत्वमेव चांगिक्रियते, तथेहाप्यस्तु । अभावत्वस्याप्रयोजकत्वात् । धर्मिग्राहकमानस्यैव तथात्वात् । तच्च तैत्तरीयोपनिषत्सु 'अतः परं नान्यद-णीयसँहि, परात् परं यन्महतो महान्तम् । यदेकमव्यक्तमनंतरूगं विद्वं पुराणं तमसः परस्तात्'' इत्यादि श्रुतिरूपं प्रसिद्धमेव ।

## ( ३५२ )

यदि कहें कि पुरुष आदि रूप विग्रह ही शुद्ध ब्रह्म है और वही अन्य अवतारों में लीलाकत्तां हैं, ऐसा ज्ञान जमता नहीं। वह तो जभी जम सकेगा जबकि र्धाम के आधार पर चला जाय तभी, एक ही शुद्ध ब्रह्म की अनन्तरूपों में कल्पना की जा सकती है। वह मूल वस्तु ही अनेक रूपों में व्यक्त होती है इसलिए किसी प्रकार की शंका नहीं हो सकती। जैसे कि एक ही वस्तु के अन्योन्याभाव का अनंतभाव प्रतियोगी, उसका रूप होता है, उस प्रतियोगी का वही अत्यंताभाव है; और उस अभाव रूप प्रतियोगी का अन्यो-न्याभाव अत्यंताभाव रूप होता है, इस प्रकार भावाभाव रूप होते हुए भी वह, अभावरूप में ही ग्रहण किया जाता है, वैसे ही उक्त ब्रह्म की बात भी है। जैसे कि वस्तु का अभाव प्रयोजन रहित होता है, वैसे ही,धर्मि की आधार मान्यता भी वैसी ही है। इसी बात को तैत्तरीयोपनिषद् में स्पष्ट कहा गया है—''इससे छोटा कोई और नहीं हैं, और इससे बड़ा भी कोई नहीं है ये सबसे महान है, इसका अव्यक्त अनंतरूप विश्व में प्राचीनतम है, अन्धकार से श्रेप्ठ प्रकाशवान् है।'' इत्यादि।

अपरंच सर्वासामुपासनानां हि ब्रह्मविज्ञान साधनत्वेन श्रुतौ निरूपणं त्रियते । यत्प्रकारिकोपासना विज्ञान हेतुः स प्रकारंच निरूप्यते । एवं प्रत्येकस्यां शाखायां कतिपय गुण निरूपणं तदितरस्यां शाखायां तदतिरिक्ता नामपि गुणानामित्यत्र को हेतुः १ इति पृच्छामः उपसंहारेण प्राप्तिमनिरूपेण हेतुं चेद् ब्रवीषि, तत्रवदामः एवं सति न्यूनगुणनिरूपिका श्रुतिः स्वोक्ता-नपि गुणान् न वदेत । तथाहि—उपासनानां ब्रह्मविज्ञान फलकत्वस्य निर्णी-तत्वात् तस्य चैंकजातीयत्वात् धटवत् क्रृप्तशेष साधना साध्यत्वाद् अशेष तन्निरूपिकैव श्रुतिर्निरूपयेद् । अन्यातूपासनाया नामोत्क्वोपासीत्तेत्येतावदेव वदेत् । गुणानाक्षेपलभत्वान्नवदेत् । उपसंहार्यानपि वा वदेत् । निरूपयतिच गुणान्नोपसंहार्यान् ।

सही बात तो ये है कि----श्रुति में सभी उपासनाओं को ब्रह्म विज्ञान की साधनिका के रूप में निरूपण किया गया है, जिस प्रकार की उपासना, विज्ञान की हे तु है वैसे ही उसका निरूपण किया गया है। यदि ऐसी बात है तो एक शाखा में कतिपय गुणों का निरूपण किया गया, फिर दूसरी शाखा में अतिरिक्त गुणों का भी निरूपण क्यों किया गया ? यदि कहें कि----निरूपण न करने से उपसंहार, किसका होगा ? तब तो इसका तात्पर्यं यह हुआ कि----- न्यून अधिक गुणों की निरूपिका श्रुति, स्वेच्छा से गुणों का बखान नहीं करती । तथा यह भी निश्चित हुआ कि -- उपासनायें जब ब्रह्म विज्ञानफलक हैं तो वे सब एक जातीय हैं, तो घट की तरह सभी साधनों की पूर्ति करने की क्षमता उनमें विद्यमान है, श्रुति को उनका इसी रूप में निरूपण करना चाहिए । किन्तु श्रुति तो कहती है कि ''नामोक्त्वोपासीत्'' इत्यादि । गुणो के आक्षिप्त रूप का वर्णन नहीं करती, उपसंहार की चर्चा करती हों सो भी तो नहीं है ''गुणान्नोपसंहार्यान्'' ऐसा स्पष्ट निरुपण करती हैं ।

न च स्वस्वशाखामात्राध्येतृणां उपासनासिद्धयर्थं सर्वशाखासूपासन प्रकारोक्तिरिति वाच्यम् । परशाखा ज्ञानेन तदुक्तगुणोपसंहारस्याप्यसंभ-बेनो पासनाया एवासंभवापातात् । तस्मात् स्वस्वशाखोक्तप्रकारिको-पासनायामेव सर्वेषामाधिकारात्तयैव ब्रह्भविज्ञानं भवति । तैतरीयाणां वाजसनेयि प्रभृतीनां चाग्निष्टोम संपत्त्या स्वर्ग इव प्रकृते ब्रह्मैक्यात्तत्तद्विज्ञानं ब्रह्मविज्ञानयेव । न हि रूपरसगंधादिमत्यां भुवि पुरुषर्भदेनैकस्यैव चैकैक प्रकारक तद्भूज्ञानम्' न तद्भूज्ञातम् एतेनानंतधर्मवत्वं ब्रहणि ज्ञापितम् । तदुक्तं ''परास्य शक्तिविधिवधव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञान बल किया च'' इति अत्र स्वाभाविकीति विद्योंषणादविद्या कल्पितत्वं शक्तीनां निरस्तम् ।

एक मात्र अपनी-अपनी शाखाओं के पाठ करने वालों की उपासना की सिद्धि के बिए, समस्त शाखाओं में उपासना प्रकार का वर्णन किया गया हो, सो भी कहना कठिन है। दूसरे की शाखा के ज्ञान से उनके गुणोपसंहार का भी ज्ञान हो जाय ऐसा भी असंभव है, इसलिए उपासना भीं असंभव ही है। इसलिए अपनी अपनी शाखा में बतलावी गयी उपासना भें असंभव ही है। इसलिए अपनी अपनी शाखा में बतलावी गयी उपासना के प्रकार के अनुसार की गयो उपासना में ही सबका अधिकार है, उसी से ब्रह्मज्ञान भीं संभव है। जैसा कि वाजसनेयी और तैत्तरीय आदि में वतलाये गये अग्निष्टोम के प्रकार का होने वाले स्वर्ग की तरह, समस्त उपासनाओं में एकमात्र उपास्य ब्रह्म ही है अतः उन उपासनाओं के विज्ञान ब्रह्म विज्ञान ही हैं। पृथ्वी में रूप रसगंध आदि की संवदनाओं के अनुसार भिन्न-भिन्न प्रकार का ज्ञान होता है, एक को जैसा ज्ञान होता है दूसरे को वैसा नहीं होता। इससे ही निश्चित होता है कि, ब्रह्म में अनंत धर्म विद्यमान हैं, उसी के लिए श्रुति कहती हैं —''परमात्मा की अनेक शक्तियाँ सुनी जाती हैं,स्वा-भाविकी, ज्ञान बल किया आदि'' इसमें स्वभाविकी कह कर अविद्याकल्पित शक्तियों को निरस्त किया गया है।

#### ( ३५४ )

केचित्वाथवंणिकानां विद्यां प्रति शिरोब्रतापेक्षणादन्येषां तद नपेक्षणाद् विद्याभेद इति प्राप्त, उच्चते—स्वाध्यायस्यैव धर्मों न विद्यायाः । कथमिदम-वगम्यत यतस्तथात्वेन स्वाध्याय धर्मवत्वेन समाचारे वेदब्रतोपदेशनपरे ग्रन्थे आथर्वणिका इदमपि वेद व्रतत्वेन समामंनति । ''नैतदचीर्णं व्रतोऽधीत'' इति चाधिकृतविषयादेतच्छब्दादध्ययनशब्दाच्च स्वोपनिषदध्ययन धर्मं एवैष इति निर्द्धायते । तस्मादनवद्यं विद्यैकत्वमिति सुत्रार्थं वदंति ।

कोई इस आथर्वणिक विद्या को शिरोब्रत की विद्या से अपेक्षित मानकर, अन्यों से अन्यों से अपेक्षित न मानकर, धर्मभेद से कर्मभेद की आशंका करते हैं । उस पर सूत्रकार कहते हैं कि उक्त विद्या के घर्म केवल स्वाध्याय (वेदपाठ) मात्र के हैं, कार्य सन्बन्धी स्वाध्याय धर्म के रूप में, जहां वेदब्रतों का उपदेश दिया गया है वहाँ इस आथर्वणिक का भी वेदन्नत रूप से उल्लेख किया गया है । ''नैतच्चीर्णब्रतोऽधीत्'' इत्यादि वाक्य में अधिकृत रूप से ''एतद्'' शब्द का प्रयोग किया है, इससे और अध्ययन शब्द से भी उपनिषद् के अध्ययन धर्म के रूप में ही इसका निर्णय होता है। अतः इसे सूत्र से निश्चित होता है कि सभी विद्यायें एक हैं।

स चिन्त्यते, न ह्यस्य विद्याधर्मंत्वं, विद्याभेदकम् उक्तन्यायेनान्यत्रापि तदुपसंहारस्य वक्तुं शक्यक्त्वात् । न चाऽनुसंहारार्थं मेवातद्धर्मंत्वं बोध्यत इति वाच्यम् । उपकमोपसंहाराभ्यां विद्यैकत्वनिर्णयस्यैव दृश्यमानत्वादुपेक्ष्य इव भाति । ननु तदुक्तिर्यथा तथाऽस्तु । अतद्धर्मत्वबोधनस्यानुपसंहारार्थंकत्वे कानुपपत्तिरिति चेत् । उच्चते-सूत्रस्य तदुक्तार्थत्वे हि तत्तात्पर्यं कल्पना, स एव च न साधीयान् । तथाहि 'स्वाध्यायोऽध्येतव्य'' इत्यादिषु स्वाध्याय शब्द-स्य वेदवाचकत्वं प्रसिद्धम । समाचार शब्दस्य विहित किया वाचकत्वं च । तत्रोभयोरपि मुख्योऽर्थों बाध्यते । तस्मिन् संभवति तद्बाधस्त्वयुक्तः । कि चैवं नत्वग्निष्टोम एवोद्दिस्येत्यादिनोक्ता शंकाया अनिवृत्तिरित्ति ।

इस विषय पर युक्त अयुक्त का विचार करते हैं। कहते हैं कि ये विद्या धर्म नहीं हो सकते विद्याभेद के निवारण के लिए हो इस शिरोव्रत के विद्या धर्म त्व का निवारण कर अध्ययन धर्म त्व की स्थापना की गयी है। इससे निर्णय होता है कि इसकी विद्याधर्मता नहीं है किन्तु विद्या अभेदकता तो है ही। उक्त न्याय के अनुसार अन्यत्र भी धर्मों का उपसंहार कर सकते हैं। ऐसा नहीं कह सकते कि अनुपसंहार के लिए हो विद्याधर्म त्व का निर्णय हो जाता है उसी से उपेक्ष्य की तरह प्रतीत होता है। यदि कहें कि उसमें जो कुछ कहा गया है वो ठोक ही होगा, पर अनुपसंहार के लिए ही विद्या धर्मत्व का निषेध मानने में क्या बनता-बिगड़ता है? इसका उत्तर देते हैं कि सूत्र का अर्थ उसके अनुसार मानने से ही उसका सही तात्पर्य निकल सकता है। तथा ''स्वाध्यायोध्येतव्यः'' इत्यादि में स्वाध्याय शब्द की वेदवाचकता प्रसिद्ध है तथा समाचार शब्द की विहित किया वाचकता भी प्रसिद्ध है। ये दोनों ही मुख्यार्थ का बाध करते हैं। इसलिए इन अर्थों के विपरोत विचार करना असंगत है। अग्निष्टोम को लेकर, उक्त प्रकार की शंकाओं की निवृत्ति नहीं हो सकती।

ननु आथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते ''स होवाचाब्जयोनिर्यों अवताराणां मध्ये श्रेष्ठोऽवतार को भविता येन लोकास्तुष्टा देवास्तुष्टा भवंति, यं स्मृत्वा मुक्ता अस्मात् संसाराद् भवंति कथं, चास्यावतारस्य ब्रह्मता भवति । स हो वाच तं हि नारायणो देव'' इत्यूपक्रम्य मथुरा स्वरूपं निरूप्य निगद्यते ''यत्रासौ संस्थितः कृष्णः स्त्रीभिः शक्तया समाहित'' इति तेनास्यावतारस्याशेषावताराणां मध्ये श्रैष्ठ्यं निरूप्यते । श्रीमद्भागवतेऽपिच ''एतेचांशकलापुंसः कृष्णस्तु भगवान् स्वयमिति गोयते । पूर्वोंक्त रीत्या तु सर्वं तुल्यता प्रतीयत इति नैकतर निर्द्धारः संभवति । किं च ब्रह्मणो निरवयवत्वे नैकस्यांशित्वमन्येषां तदंशत्वमित्यपि वक्तमशक्यम इति प्राप्ते । अभिधीयते---''सत्वं यस्य प्रिया मूर्तिः विशुद्ध सत्वं तव धामज्ञान्तम्'' इत्यादि वाक्य रेप्राकृतो भगवत्स्थान भूतः सत्वनामा भगवद्धर्भ रूप एव कश्चनास्ति । यादृशेन रूपेन भगवान कार्यं कर्त्तुमिच्छति-तादृग्रूपंतं प्रकटीकृत्य तस्मिन् स्वयमाविर्भूयाऽयः पिण्डे वह्विवतत्तत्कार्याणि करोति, यस्मिन यस्मिन्नवतारे स सोंऽश इत्यूच्यते । तत्र हि विग्रहस्तत्राविर्भुतं ब्रह्म स्वरूपं च प्रतीयते विग्रहस्य सत्वात्मकत्वेन धर्मरूपत्वात् तत्राविर्भृतस्यैव ब्रह्म-त्वात् समूदितस्यावतारत्वेन गणनात् तत्रैकस्यैवांशस्य तद्रूपत्वं यत तदेवांश-त्वम् । यथाधिष्ठानमनपेक्ष्य स्वयमेव शुद्धं साकारं ब्रह्माविर्भवति भक्तयर्थं स स्वयं पूर्णों भगवान् उच्यते । एत देव च श्रैष्ठ्यम् अत एव सर्वतः पाणिपान्तत्वं स्वस्मिन् स्फूटं ज्ञापयितुं तोकादिभावे नाविर्बंभूव तेन यादृग्यादृग्लीला विशिष्टं यद्यदबाल्य पौगण्डाद्यवस्थाविशिष्टं तत्तदुरूपं नित्यमेवेति वयं जानीमः ।

आथर्वणोपनिषद् में वर्णन है कि ''उसने कहा कमलनाभि के अवतारों, में श्रेप्ठ अवतार कौन सा है, जिससे लोक और देवता प्रसन्न होते हैं, जिनका

( ३६६ )

स्मरण कर संसार से मुक्त होते हैं। ऐसे अवतार की ब्रह्मता कैंसे है ? इसपर उन्होंने उत्तर दिया ऐसे देवता नारायण देव'' इत्यादि उप्रक्रम करके मथुरा का निरूपण करते हुए कहते हैं—''ये जो शक्ति स्वरूपा स्त्रियों से आवृत कृष्ण विराजमान हैं'' इत्यादि से, उनके उनके अवतारों में, इस अवतार की श्रेष्ठता बतलाई गई। एते चांशकलापु सः कृष्णस्तू भगवान् स्वयम्'' इत्यादि-श्रीमद्-भगवत, में भी कहा गया। पूर्व कत रीति मानने से तो सभी की तूल्यता निश्चित होगी किसी की विशेषता निश्चित न होगी। अब प्रश्न होता हैं कि ब्रह्म तो निरत्रयव है, उसे अंशी और सबको उसका अंश कहना कहाँ तक ठीक है ? इसका भी समाधान उपनिपद् में ही किया गया है ''मतग ही जिसकी प्रिय मूर्ति हैं, ऐसे आपका विशुद्ध सत्व शान्त तेज है'' इत्यादि में अप्राकृत भगवत्स्वरूप में सत्व संफ्न्न कोई भगवद्धर्भ है, ऐसा बतलाया गया है। जिस रूप में भगवान कार्य करना चाहते हैं, वैसा रूप प्रकट करके, उसमें, स्वयं लोहे के गोले में अग्नि के समान आविर्भुत होकर उन-उन कार्यों को करते हैं। जिन जिन अवतारों से उक्त प्रकार की लीलायें होती हैं वे अवतार उनके अंश कहलाते हैं। उस अवतार विग्रह में आविर्भत ब्रह्म-स्वरूप की प्रतीति होती है, वह विग्रह सत्वात्मक होने से, आविर्भुत ब्रह्म को धर्म रूपा होती है, चैतन्यस्वरूप वह विग्रह ही अवतार मानी जाती है, उस ब्रह्म के ही एक अंश से उस सत्व विग्रह का प्राकट्य होता है इसलिए वह ब्रह्मांश कही जाती है। जब किसी भी अधिष्ठान की अपेक्षान करके स्वयं शुद्ध साकार ब्रह्म आविर्भत होते हैं, तो भक्तों के लिए वे स्वयं पूर्ण भग-वान कहलाते हैं। यही उनकी श्रेष्ठता है। सब जगह ऊनके हाथ पैर व्याप्त हैं (इस तथ्य को पुष्ट करने के लिए), अपने में उसका स्फ़ुरण दिख-लाने के लिए शरीर आदिर्भाव में प्रकट होते हैं, उस देह से जो विशिष्ट लीला में, बाल पौगण्ड आदि रूपों में करते हैं, उन्हें हमें नित्य मानना चाहिए ।

न चैवं सच्चिदानंदविग्रहोक्तिः सर्वंत्र विरुद्धा भवेदिति वाच्यम् । सत्वस्यापि भगवद्धर्मत्वेन सच्चिदानंदरूपत्वादनिरोधात् । मंत्राद्याधिष्ठातृ रूपाणि तु विभूतिरूपाणि । एतच्च यथा तथा भक्तिहंसे प्रपंचितम् तत्वंच प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वादितिन्यायेन भगवद्धर्माणामपि सच्चिदानंदरूप त्वाहीनाधिकारिणामप्युपासकानां फलप्रेप्सूनां तत्तत्फल दानार्थमैश्वर्यादिरूपेण तत्र तत्र स्थितत्वमेव । ( ३८७ )

यह नहीं कह सकते कि सच्चिदानंद विग्रह सम्बन्धी बात हर जगह विरुद्ध होगी । सत्व भी, एक भगवद्धर्म है जो कि सच्चिदानंद विग्रह से अविरुद्ध है। मंत्रादि के द्धारा अधिष्ठातृ तो विभूति रूप हैं। इस विषय को ससुचित रूप से हमने भक्तिहंस में बतलाया है। तत्व तो ''प्रकाशाश्रय की तरह है, क्योंकि उसमें तेज व्याप्त होता है'' इस न्याय से भगवद्धर्म भी सच्चिदानंद रूप हैं, अतः वे परमात्मा, फलेच्छु उपासकों को उनकी ऊँची नीची उपास-नाओं के अनुसार फल देने के लिए ऐश्वर्य आदि रूपों में स्थित होते है।

नन्वेकस्यैव शुद्धस्यैवानंतरूपत्वं भवतैवोक्तमतो मत्स्यादिरूपेष्वपि नाधि-ष्ठानत्वेन सत्वंवक्तुं शक्यम्, किंचैवं निराकार स्वाभात्वंब्रह्मणः सिद्धयतीति सत्वाव्यवहितप्राकट्योक्तिरप्युपपन्न इति चेत् । मैवम् सत्वाधिष्ठानत्वस्य प्रमाणसिद्धत्वेनानपनोद्यत्वात् । तच्चोक्तं ''यदेकमव्यक्तमनंतरूपम्'' इत्यादि । प्राकट्यं हि भक्ति निमित्तम् । सा तु बहुविधेति तदनुरूपं प्राकट्-यमपि तथा । सर्गादिकार्यंष्टवधिक्वतानां भक्तानांमतिरासक्तिरप्यस्ति इत्यु-पाध्यन्तरित स्नेहवत्वात् चानंतरूपत्वेन मत्स्यादि रूपोऽपि तदर्थं तद्व्य-वहित एव प्रकटी भवति ।

यदि शंका करें कि— एक हो शुद्ध ब्रह्म की अनंतरूपता आपके कथना-नुसार मत्स्यादि रूपों में भी, अधिष्ठान रूप से नहीं हो सकती क्योंकि ब्रह्म की निराकार स्वभावता प्रसिद्ध है इसलिए सत्व से अव्यवहित प्राकट्य की बात नहीं बन सकती । उक्त शंका भी असंगत है, सत्वाधिष्ठान प्रमाण सिद्ध है उसको फुठला नहीं सकते ''यदेकमव्यक्तमनंतरूपम्'' इत्यादि में स्पष्टतः कहा गया है । प्राकट्य तो भक्ति के लिए होता है । भक्ति अनेक प्रकार की है, प्राक्ट्य भी उनके अनुरूप होता है सगाँदि कार्यो में अधिकृत भक्तों में अन्यत्र भी आसक्ति रहती है इस स्नेह से प्रभु ने अगने बने मत्स्यादि अनंत रूपों में उनको भावनानुसार प्रकट कर दिया । जो एक मात्र भगवत्स्वरूप में आसक्त थे उनके लिए प्रभु स्वयं प्रत्यक्ष प्रकट हो गए ।

एतेनैव निराकारत्वाशंकापि निरस्ता । एतेन सोपधस्नेहवदर्थमेव मत्-स्यादि रूप प्राकट्यस्य प्रमाणसिद्धवात् निरुपधिततदर्थमेव श्री ब्रजनाथ प्राकट्यस्यापि तथात्वात् सोपाधिस्नेहवत्स्वपि पुरुषार्थदानस्यानुषंगिकत्वात् ''पुरुषविध'' इति श्रुतेश्चैतदेवरूपम'', रसो वे सः'' इत्यादि श्रुति प्रतिपाद्ये

# ( ३८८ )

निरुपधि स्नेहवतां विषयः । इदमेव च श्रैष्ठ्यम् । मतस्यादि रूपं तु सौपधित-द्वतामेव तथा । ताहक् तद्वतामर्थं एव प्राकट्यादित्यवसीयते । एवं सति गुणभेदकस्याऽप्रयोजकेत्वात् सर्वं वेदांतप्रत्ययत्वं ब्रह्मणो निष्प्रत्यूहम् ।

उपर्युक्त समाधान से निराकारता की शंका भी निरस्त हो जाती है। इसी से सोपधिस्नेहवश होने वाले मत्स्यादिरूपों की बात भी प्रमाणित होती है, स्वाभाविक रूप से होने वाला श्री क्रजनाथ का प्राकट्य भी, उक्त मता-नुसार सिद्ध है। अस्वाभाविक स्नेहवश स्वयं पुरुषार्थ दान की बात आनु-षंगिक है, ''पुरुषविध'' इत्यादि श्रुति ऐसे ही रूप का उल्लेख करती है।'' ''रसो वै सः'' इत्यादि श्रुति प्रतिपाद्य स्वरूप, स्वाभाविक स्नेहवान प्रभु का है। यही श्रेष्ठ स्वरूप है। मत्स्यादि रूप तो औपाधिक भक्तों के लिए है। उनकी कामनानुसार ही प्राक्टयादि हुए। इस प्रकार, गुणभेद की अप्रयो-जकता निश्चित होती है तथा ब्रह्म की सर्ववेदान्त प्रत्ययता भी निश्चित होती है।

#### दर्शयति च ।३।३।४।।

व्द्यैकत्वेन विद्यानामेकत्वं श्रुतिर्दर्शयति ''सर्वेवेदायत्पदमामनंति'' इत्यादिना । उपासनाप्रकारभेदेनोपास्यभेददर्शने दोषं च दर्शयति । ''यदा- . ह्योवैष एतस्मिन्नुदरमन्तरं कुष्ले अथ तस्य भयं भवति'' इति । उदित्यव्ययम-प्यर्थकम् । तथाचारमल्पमप्यन्तरं कुष्त इत्यर्थः ।

''सर्वे वेदा यत्पदमामनंति'' इत्यादि श्रूति वेद्यवस्तु एक है उसी के आधार पर समस्त विद्याओं की एकता का प्रतिपादन करती है। ''यदा ह्ये-वैष एतन्मिन्नुदरम्'' इत्यादि श्रुति उपासना प्रकार के भेद से उपास्य भेद दृष्टि, को दूषित बतलाती हैं। इस प्रकार अव्यय शब्द भी अर्थवान सिद्ध होता है उपासना भेद से आचार में अल्पान्तर करना चाहिए यही उक्त श्रुतियों का तात्पर्य है।

### उपसंहारोऽर्था भेदाद् विधिशेषवत् समाने च ।३।३।४॥

ननु पूर्वसूत्रोक्तरीत्या गुणोपसंहारो न क्वचिदपि प्राप्तावसर इति सिद्धम् । दृश्यतेचोपसंहारः श्री रामोपनिषत्सु ''यो वे ये मत्स्यकूर्माद्यवतारा'' इत्यादिनो क्तावतार रूपत्वस्य श्री रामे'' नमस्ते रघुवर्माय रावणान्तकराय च'' इत्यादिषु ते इति यु्ष्मच्छब्द विषये श्री ब्रजनाथे रघुवर्यत्वादेरित्याद्यंक्य तत्प्रयोजकं रूप-

## ( 358 )

माह । उपसंहार इत्यादिना । उक्त स्थलादिषु यः उपसंहारः सत्वर्थस्य पदार्थस्य भगवल्लक्षणस्योभयत्राप्यभेदादित्यर्थः ।

पूर्वे सूत्र की रीति के अनुसार तो कभी भी गुणोपसंहार का अवसर नहीं मिल सकता, जब कि रामोपनिषद् में स्पष्ट उपसंहार दीखता है—''यो वे ये मत्स्यक्मांद्यवताराः'' इत्यादि ''नमस्ते रघुवर्याय'' इत्यादि में राम के अवतार रूप के वर्णन है, उक्त वाक्य में ते शब्द श्री व्रजनाथ के रघुवर्यत्व का द्योतक है क्या ? इस संशय पर प्रयोजक रूप को सिद्ध करते है—''उपसंहार इत्यादि उक्त स्थलों में जो उपसंहार है, वह सत्व वाची भगवल्लक्षणयुक्त पदार्थ है, इसलिए दोनों ही अभिन्न हैं, (अर्थात् राम और कृष्ण में कोई भेद नहीं है।)

नन्वेवं सति मत्स्ये शर चापादिकं, पुरुषे च श्रृंगादिकं भावनीयं स्यात् इति चेत्-तत्राह-विधिशेषवता इति यथा विधिशेषाणामग्निहोत्रादीनामग्निहोत्रत्वादि लक्षणे धर्मे समानेऽपि सति स्वस्बशाखोक्त प्रकार्स्येव करणं । नान्यशाखोक्त धर्मोंपसंहार, एवमिहापि तत्तदवतारोपासकस्य तत्तदसाधारणधर्मं वत्वेनैवो-पासनं, नान्यावतारधर्मं वत्वेनापीत्यर्थंः । यद्वा मत्वर्थीयो वत् प्रत्ययोऽत्र । तथा च विधिशेषोऽर्थं वादस्तद्वत् समानं च भवति यत्तत्र चोपसंहार इत्यर्थंः ।

यदि अभिन्नता की बात मान ली जाय तो, मत्स्य में शरचाप आदि की तथा पुरुष में श्रुंग आदि की भावना होगी। इसका समाधान करते हैं "विधिशेषक्त्" जैसे कि विधिशेष अग्निहोत्र आदि के अग्निहोत्र आदि लक्षण धर्मों में समानता होते हुए भी अपनी-अपनी शाखाओं के प्रकारों का ही उप-संहार करने का प्रचलन है, अन्य शाखा का नहीं है, वैसे ही यहाँ भी उन-उन अवतारों के उपासकों को उन-उन अवतारों की विशेषताओं की उपासना करनी चाहिए अन्य अवतारों के धर्मों की उपासना विहित नहीं है। उक्त सूत्र में वत् प्रत्यय मत्वर्थीय है, उसी के अनुसार सूत्रार्थ करना चाहिए। विधिशेष केवल अर्धवाद है, उसी के समान उक्त उपासनाओं में अन्य अवतारों के धर्म की बात भी है इसलिए उपसंहार करने में कोई अड़चन नहीं है।

अत्रैवं ज्ञेयम् एकस्यां श्रुतौ यस्य कर्मणो यत् फलमुच्यते तदितरस्यां तस्यां तस्यैव कर्मणस्तदितरत् फलमुच्यते । एवं सति द्वितीय श्रुत्युक्त फल कामनयाऽपि तदेव कर्मं कर्त्तंकं भवतीति तत्फलसाधकत्वस्योपसंहारः । यथा "यद् वैश्वदेवे न यजते प्रजा एव तद्यजमानः सृजत" इत्येना श्रुतिरस्य यागस्य प्रजाफलकत्वमाह । "यद्वैश्वदेवेन यजते अग्निमेव तत्संवत्सरमाप्नोति, तस्माद् वैश्वदेवेन यजमानः संवत्सरीणां स्वस्तिमाशास्ते" इत्याशासीतेति द्वितीया श्रुतिराह । तत्रोक्तरीतिरिति । यत्तू विधिशेषांणामग्निहोत्रादि धर्माणां तदेवैकमग्निहोत्रादिकर्म सर्वत्रेत्पर्थाभेदादुपसंहार इति । तन्न साधु अग्नि होत्रादेस्तत्तच्छाखिनां स्व स्व शाखोक्त प्रकारस्यैव करणादतिरेके प्रायाश्चि-तश्रवणानांऽन्य शाखोक्त धर्मीपसंहारः शक्यवचनः । प्राणाद्युपासनास्वधिक-गुणस्येतरत्रोपसंहारे न किंचिद् बाधकं दृश्यते इति तत्र स कर्त्तु शक्यत इति चकारेण तदादयः संगृहह्यन्ते । वस्तस्तु पूर्व समुच्ययार्थंश्चकारः । शाखान्त-रोक्त धर्मोंपसंहार प्रयोजनाभावस्य, बीजमनेन सूत्रेणोक्तम् ।

उक्त प्रसंग में विशेष ज्ञेय बात ये है कि एक श्रुति में जिस कर्म का जो फल बतलाया गया है, उससे भिन्न श्रुति में, उस कर्म का वैसा ही फल नहीं कहा गया है उससे भिन्न फल कहा गया है। इस प्रकार द्वितीय श्रुति में कहे गए फल की कामना से वहीं कर्म करना उचित है, उसके फल के साधकत्व गुणों का ही उपसंहार होगा । जैसे कि ''जो वैश्वदेव से भजन करता है, उस यजमान को प्रजा प्राप्ति होती है'' ऐसी एक श्रुति इस यज्ञ का, प्रजा प्राप्ति फल बतलाती है। ''यद वैश्वदेवेन यजते अग्निमेव संवत्सरमाप्नोति'' इत्यादि द्वितीय श्र्ति आर्शीर्वादक है। इसमें उपर्युक्त रीति ही दृष्टिगत होती है। जो विशेष अग्निहोत्र धर्मों के एक ही अग्निहोत्र आदि कर्मों को सब जगह प्रयोग करते हैं, वे अर्थभेद से उपसंहार करते हैं । वह शिष्टाचार के विरुद्ध बात है, अनादरणीय है। अग्नि होत्र आदि कर्मों को, उन उन शाखाओं के अनुसार. अपनी-अपनी शाखा के प्रकार से ही प्रयोग करना चाहिए, उसके विपरीत करने में प्रायश्चित का विधान किया गया है, अतः अन्यशाखोक्त धर्मों का उपसंहार नहीं कर सकते । प्राण आदि उपासनाओं में अपने से अधिक कहे गए गूणों का दूसरे में उपसंहार करने में कोई बाधा नहीं दीखती इसलिए वहाँ तो किया जा सकता है। सुत्रस्थ चकार पूर्व समुच्ययार्थं क है। अन्य शाखा में कहे गए धर्मों के उपसंहार के प्रयोजन के भाव क ''स्वाघ्यास्य तथात्वेन'' इत्यादि से निरूपण किया गया है । उपसंहार का बीज इसी सुत्र में कहा गया है ।

### अन्यथात्वं शब्दादितिचेन्नाविशेषात् ।३।३।६।।

ननूपासनासूक्तन्यायेन गुणोपसंहारो ह्य पास्यानां ब्रह्मत्वेनेक्ये सति भवति । मिथे विरुद्धानां गुणानां शान्तत्वक्रूरत्वतपोभोगादीनामुपसंहारे कियमाणे स्वरूपाणामन्यथात्वं अब्रह्मत्वं स्यादित्यर्थः । तत्र हेतुः, शव्दादिति एकत्वेकरसत्वादि धर्मनिरूपक श्रुतेरित्यर्थः । समाधत्ते-नाविशेषादिति-एक रसत्वं यथा श्रुतिबलान्निर्णीयते तथा विरुद्ध धर्मवत्वमपि तत एव तथेत्यर्थः । तेन वस्त्वेव तत्ताद्दङमन्तव्यमिति भावः ।

उक्त नियम के अनुसार उपासनाओं में ब्रह्म कै कारण, गुणोपसंहार संभव है किन्तु एक साथ शान्ति, कर्रता, तप, भोगादि बिरुद्ध गुणों के उप-संहार करने में स्वरूप भेद और अंब्रह्मत्व होगा। एक श्रुति प्रायः एक रस धर्मों का ही निरुपण करती है। उक्त संशय का समाधान करते हैं कि जैसे श्रुति के आधार पर एक रस धर्म का निर्णय करते हैं वैसे ही विरुद्ध धर्मों का भी उसी प्रकार निर्णय (सामंजस्य) कर लेना चाहिए। अर्थात् वह वस्तु ही ऐसे विरुद्ध स्वभाव की है ऐसा मान लेना चाहिए।

#### न वा प्रकरण भेदात्परोवरीयस्त्वादिवत् ।३।३।७।।

पूर्वं सूत्रोक्ताशंका निराकरणं वा विकल्पेन पूर्वोक्तात् प्रकारान्तरेण कर्त्तव्यमित्याह । न चेति, तमेवाह, प्रकरण भेदादिदि । अत्रायं भावः । श्रुति प्रामाण्याद यावत्तदुक्त धर्मवत् ब्रह्मे ति मंतव्यम् । एवं सति यादशोऽधिकारिणो यादृग्वेद्यं रूपं तादृशस्य तस्य ताहक् तन्निरूपयति प्रकरण भेदेन । तथा च ज्ञान प्रकरणे ज्ञानाधिकारिणो यादृग्रूपं ज्ञेयं तादृग् तस्मै निरूपयत्यदृश्यग्राह्य-मित्यादिरूपा श्रुतिः । भक्ति प्रकरणेतु भक्तेर्बहुविधत्वात् यादृग्यादृग्भक्तानां यादृग्यादृग् तदनुभवविषयस्तादृग्तादृग् तन्निरूपयति अथर्वणोपनिषदिति । तत्र दृष्टान्तमाह ''परोवरीयस्तादिवदिति'' अस्मिन् में लोकेत्दर्धुकँ स्यादिति कालवत आराग्रावान्तरदीक्षा पूर्वमुक्ता । ''तदग्रेपरोवरीयसीमऽवान्तरदीक्षा मुपेयाद् यः कामयेतामुष्मिन् में लोकेऽदर्धुकँ स्यादिति चतुरीग्र ऽथ त्रीनथ द्वाव-र्थकमेषा वै परोवरीयस्यवान्तरदीक्षैति पठितम् । अस्य दीक्षा प्रकरणे पठित-त्वात् दीक्षां विनोक्तरीत्या ब्रतेतु न परोवरीयस्त्वम्वं भक्ति प्रकरणीयाना-मयर्वणोपनिषदाद्युक्यरूपाणां न भक्तिरहितोपास्यत्वम् । ज्ञानसाधनत्वेन विष्णुस्मरणादावपि क्रियमाणे भक्तित्वं नेति । अथवा पूर्वसूत्रेण सर्वरूपेषु मिथः सर्वधर्माणामुपसंहारः प्राप्तः ।

पूर्व सूत्रोक्त शंका का निराकरण ही उचित है अथवा विकल्प से पूर्वोक्त कथन को प्रकारान्तर से कहना उचित है। इस पर कहते हैं नचेति इत्यादि

### ( 387 )

इसका भाव ये है कि श्रति के प्रमाण से जितना कूछ निश्चित होता है उसी में कहें गए धर्मो की तरह अह्य को मानना चाहिए। इस नियम के अनुसार, जिस अधिकारी की अर्हता के अनुसार जैसा वेद्य रूप है, उसये अनुसार प्रकरण भेद से वैसे ही रूप का निरूपण किया गया है। जैसे कि ज्ञान प्रकरण में ज्ञानाधिकारी के लिए जैंसा रूप ज्ञेय है, वैसा ही उसमें निरूपण किया गया है ''अदुश्यमग्राह्यम्'' इत्यादि । भक्ति प्रकरण में तो भक्ति के अनेक रूप होने से, जैसे-जैसे भक्तों के जैसे-जैसे उनके अनूभव के विषय हैं वैसे-वैसे रूपों के निरूपण अथर्वोंधनिषदों में किये गए हैं। उस पर दृष्टान्त देते हैं ''परोवरी-यस्त्वादिवत् ''अस्मिन् में लोकें' इत्यादि में आराग्र आवान्तरदीक्षा का उपदेश दिया गया । उसके बाद ''परोवरीयसीम'' इत्यादि में परोवरीय की अवान्तर दीक्षा की बोत कही गई। इस दीक्षा प्रकरण के पाठ से यह निर्णय हुआ कि दीक्षा के विना उक्त रीति के ब्रत का परोवरीयत्व नहीं हो सकता, उसी प्रकार भक्ति प्रकरणीय अधर्वणोपनिषदों में पठित रूपों की उपासना, बिना भक्ति के संभव नहीं है। ज्ञान के साधन विष्णुस्मरण आदि में, भक्तित्व नहीं है। अथवा पूर्वसूत्र के अनुसार, सब रूपों में आपस में समस्त धर्मों का उपसंहार प्राप्त है ही ।

स चैकान्तिक भक्तानुभव विरुद्ध इत्रत्य व्यवस्थित विकल्पमाह नवेत्यादिना, सर्वेष्ववतारेषु भगवदवतारत्वेन साधारणी भक्तिर्यस्य स सर्वत्रोपसंहारं करोतु नाम । यस्त्वेकान्ती तस्य स्नेहोत्कर्षणान्तः करणमेकस्मिन्नेव रूपे पर्यवसित-मिति रूपान्तरमतःकरणारूढं न भवेत्येवेति नोपसंहार संभावनापीति । तदेतदुच्यते न वत्यनेन, तत्र हेतुः प्रकरणभेदादिति । श्रुत्यादिषु तत्तदधि-कारिणमुद्दिश्य तत्तत्प्रकरणमुक्तम् । तेनात्र प्रकरणभेदेन अधिकार उच्यते । एवं सत्युपासकादिम्य उक्तरीत्योत्क्रब्टाधिकारादित्यर्थः संपद्यते । परोवरीय-स्त्वादिवदिति, परस्मात्परक्च, वराच्च वरीयानीति परोवरीयानुद्गीथः । तथाचाक्ष्यादित्यादिगत हिरण्यश्मश्रुत्वादि गुणविशिष्टोपासनाया अप्युद्गीथो पासनात्त्वेन साम्येऽपि सर्वोत्क्रिष्टत्वेनैवोद्गीथो भासत इति, न हिरण्यश्मश्रु-त्वादि गुणोपसंहारः । परोवरीयस्त्वगुणविशिष्टोद्गीथोपासनायामेवं प्रक्वतेऽपीति ।

जो एक निष्ठ भक्त हैं, उन्हें, परस्पर गुणोपसंहार अनुभव विरुद्ध प्रतीत होता हैं । इसपर व्यवस्थित विकल्प उपस्थित करते हैं ''न वा'' इत्यादि ।

### ( ३९३ )

सभी अवतार भगवद्वतार हैं इसलिए जिनकी सामान्य भक्ति है जो वे सर्वंत्र परस्पर गुणोपसंहार कर सकते हैं । जो एकान्ती भक्ति करते हैं, स्नेहो-त्कर्ष से उनका अन्तः करण एक ही रूप में डूबा रहता है, इसलिए उनका अन्तः करण किसी अन्य रूप में आरूढ़ नहीं होता । इसलिए उपसंहार की संभावना नहीं है । यही बात न वा इत्यादि से सूत्रकार कहते हैं । प्रकरण भेद भी इसी तथ्य के द्योतक हैं, श्रुतियों में अधिकारी भेद से प्रकरणों की भिन्नता है । इस नियम से उपासकों के उत्कृष्टाधिकार की बात सिद्ध होती है । जैसे परोवरीय की उपासना उत्कृष्टाधिकार की परिचायिका है । जो पर से पर बर से वर है वह़ी परोवरीय है उसे उद्गीथ कहा गंया है । यद्यपि, नेत्र आदित्य आदि में स्थित हिरण्यरमश्रु आदि रूप गुणों से विशिष्ट उपासना भी, उद्गीथ उपासना के समान हैं, किन्तु सर्वोत्कृष्टरूप से उद्गीथ ही मानी गई है इसलिए हिरण्यगर्भ आदि गुणों का उपसंहार उसमें नहीं होगा, परोवरोयत्व का तात्पर्य है गुणविशिष्ट उद्गीथ उपासना, उसके समान ही प्रकृत उपासना में भी है ।

### संज्ञातश्चेत्तदुक्तमस्ति तु तदपि ।३।३।९।।

एकान्त्यनेकान्तिनोरपि श्री रामोपासकत्वादि संज्ञा त्वविशिष्टेत्येकान्ति-तोऽप्युपसंहारों युक्त इत्याशंकोत्तरं तु, न वा प्रकरण भेदादित्यनेनैवोक्तम् । संज्ञा तु लौकिकी, अधिकारस्त्वान्तरः स एव बलीयानिति । संज्ञैकत्वस्य हे तोरन्वयव्यभिचारमाह । अस्ति तु तदपीति । प्रमितभेदेष्वप्युपासनेषु परोवरीय-स्त्वादिषु संज्ञैकत्वमूदगीथोपासनेऽप्यस्तीत्यर्थः ।

उपासना एकान्तिक और अनेकान्तिक है ये बात सही है फिर भी श्रीरामोपासक आदि संज्ञायें तो सामन्य ही हैं, इसलिए एकान्तिक उपासना में भी उपसंहार करना उचित है इस शंका का उत्तर तो ''न वा प्रकरण भेदात्'' इत्यादि से दे दिया गया। संज्ञा तो लौकिकी होती है, किन्तु अधिकार में भिन्नता होती है, संज्ञा से अधिकार ही वलवान् होता है। एक संज्ञा मानने में अन्वय व्यभिचार होगा, ''अस्ति तु तदपि'' इत्यादि यही बतलाते हैं। प्रभित भेदवाली उपासनाओं, परोवरीस्त्व आदि में संज्ञैकत्व है, ज्द्गीथ उपासना में भी है किन्तु वह गौण है।

### व्याप्तेश्च समंजसम् । ३।३।९।।

अथेदं विचार्यते । उपास्येषु बाल्यपौगण्डादिकमप्युच्यते । तथा सति विगते

न्यूनाधिकभाव आपतीति, तत्रोक्तं सच्चिदानंदत्वमनुपपन्नं स्यात् तेषां सदैैक रूपत्वात् । प्राक्वतत्वे च सर्वंमसमंजस्यं स्यादिति प्राप्त आह— व्याप्तेरिति । ''सर्वंतः पाणिपादान्तं'' इत्यादिस्मृतेः साकारमेव व्यापकमिति चकारात् सर्वरस इति श्रुत्या रसात्मकत्वेन भक्तानां यादृग्रूपेण लीलानुरसानुभवस्ता-दृग्रूपक्रमेण योगमायापसारणेन प्रकटीकरोति इति बाल्यादि भावोपपत्तेः सर्वमुपपन्नमित्यर्थः । तेन यावदुक्त धर्मवद् ब्रह्मे ति सिद्धम् ।

अब ये विचार करते हैं कि उपास्य रूपों में बाल्यपौगड कुमार आदि अवस्थाओं का भी तो उल्लेख है। उसके अनुसार तो विग्रह में न्यूनाधिक भाव होता है। इसलिए प्रभु के सच्चिदानंद रूप में भी कमी आती है, क्योंकि वे तो एकमात्र सत्तत्व के ही रूप हैं। इस प्रकार उपास्य के प्राकृत रूप मान लेने से सब कुछ गड़बड़ हो जाता है, इसका उत्तर देते हैं, ''ब्याप्तेः'' ''सर्वतः पाणिपादान्त'' स्मृति के अनुसार साकार भी व्यापक है ' सर्वरसः'' इत्यादि श्रुति से भी उसकी सर्वरसात्मकता निश्चित होती है, भक्तों को जिस प्रकार की लीलारसानुभूति होती है, प्रभु, योगमाया से अपने को उन्हीं रूपों में प्रकट करते हैं। प्रकरण में कहे धर्म की तरह ही ब्रह्म है, ये ही सिद्ध बात है।

ननु ब्रह्मधर्माःवेन ते सर्वे नित्या वाच्याः । ते च तत्तद्भक्ति विशिष्टाः । तत्र चैकस्यैव भक्तस्य पौर्वापर्येणानेकलीलासंबंधित्वं श्रूयते । तथा च पूर्वं लीलाया नित्यत्वेन तत्संबंधिभक्तस्यापितथात्वंवाच्यम् एवं सति तस्यैवाग्रिम-लीला संवंधोऽशक्यवचनः । तथा वचने तु पूर्वलीलाया नित्यत्वं भज्येत् । नित्यत्वे त्वग्रिमलीला संबंधिनो भिन्नत्वं स्यात् । तच्चानुभवतदावेदकमान-विरुद्धमित्यत उत्तरं पठति—

संशय करते हैं कि जो भी ब्रह्मधर्म हैं वे तो नित्य ही कहलावेंगे, क्योंकि वे नित्य ब्रह्म के धर्म हैं । और वे विशेष विशेष भक्ति के अनुसार विशिष्ट हैं, एक ही भक्त का पौर्वापर्य क्रम से अनेक लीलाओं से संबंध देखा जाता है, अतः पूर्वलीला की नित्यता के अनुसार उससे संबंधी भक्त को भी वैसा ही कहना चाहिए, फिर उसका अग्रिम लीला से संबंध भिन्न हो जायगा इस द्रविधा को दूर करने के लिए सूत्र प्रस्तुत करते हैं---

सर्वामेदादन्यत्रे मे ।३।३।१०।।

लीलामध्यपातिनां सर्वेषां पदार्थांनां ब्रह्मणा सहाभेदाद् ब्रह्मणश्चैक-त्वात् पूर्वलीलातोऽन्यत्रोत्तरलीलायामपीमे पूर्वलीला संबंधिन एव त इत्यर्थः।

लीला में घटित सभी पदार्थ ब्रह्म से अभिन्न होने से ब्रह्म के समान एक हैं। पूर्वलीला से, बाद की लीला तक जो भो धर्म हैं वे सब एक दूसरे से संबंधित होने से एक हैं।'' रसौ वै सः'' श्रुति और ''सर्वरसः'' श्रुति दोनों ही, ब्रह्म की रसात्मकता का निर्णय करती है। जिस रस के जो विभा-वानुभाव होते हैं उन्हीं से उस रस की निष्पत्ति होती है। आतानवितानात्मक तन्तुओं से निर्मित होंने वाले पट की तरह, विभिन्न विभानुभावों से विभिन्न रसों की निष्पत्ति होती है किन्तु वे सब तादात्म्य संबंध से रस ही हैं, उन में कोई भेद नहीं है।

ननु विरुद्ध दिक्कयोरेकजातीयभाववतोर्भक्त्यातिशयेन युगपदेकजाती यलीलासहित भगवत्प्रादुर्भावे भगवतो व्यापकत्वे नैवं प्रादुर्भावस्योपपन्नत्वे पि लीला पदार्थानांमव्यापकत्बाद्युगपदाविर्भावोनुपपन्नः । भक्तयोः समानत्वाद्-भक्तिमार्गं विरोधापाताद् विनिगमकाभावाच्चैकत्र मायया प्रदर्शयतीति च न वक्तुं युक्तमिति शंकाप्येताभ्यां निरस्तेति ज्ञेयम् । ब्रह्मणोव्यापकत्वाल्लीला-याश्च तेन सहाभदात्तथात्त्वादेकस्मै भक्ताय यथा ब्रह्मणा सह लीला पदार्था आविभवन्ति तथैव तदैवान्यत्रापि भक्त समानदेश आविर्भवन्तीति सर्वं सामंजस्यात् ।

विभिन्न दिशाओं वाले एक जातीय भावों का तो भक्त्यातिशय से, एक साथ एक जातीय लीला के साथ भगवत्प्रादुर्भाव में सामंजस्य सम्भव है किंतु भगवान की अव्यापकता में प्रादुर्भाव के समय उत्पन्न इन लीला पदार्थों की अव्यापक होने से, एक साथ आविर्भाव सम्भव नहीं है (अर्थात् लीला पदार्थों की वो लीला तक ही सीमित हैं, व्यापक ब्रह्म के साथ वे कैसे अभिन्न भाव से उपस्थित रह सकते हैं ?) इस संशय का उत्तर देते हैं कि भक्त तो सभी समान होते हैं, भक्तिमार्ग की विरुद्धता का भी कोई प्रमाण नहीं मिलता, तथा परमात्मा एक साथ माया से सब प्रदर्शन करते हैं, ऐसा भी नहीं कह सकते; इन दो बातों के विचार से ही शंका का निराकरण हो जाता है।

### ब्रह्म के समान लीला भी व्यापक हैं अतः उनमें स्वाभाविक अभिन्नता है, इसलिए एक भक्त के लिए जैसे, ब्रह्म के साथ लीला पदार्थ प्रकट होते हैं, वैसे ही सभी समान भक्तों के लिए प्रकट होते हैं, ऐसा सुसंगत मत है ।

ननु व्यापकत्ववत् पूर्णानन्दैश्वर्यवीर्यादयोऽपि धर्मास्तेषु प्रतीताभवेयुः । न चैवमस्ति । दुःख संभवनायां प्रभुमेव प्रार्थयंति यतः । एवं सति व्यापकत्व-मपि न वत्व्ं शक्यम् तुल्यत्वादत उत्तरं पठति—

जैसे कि परमात्मा व्यापक हैं वैसे ही परमात्मा के पूर्ण आनन्द ऐक्वर्य वीर्य आदि धर्मों की भी प्रतीति होनी चाहिये पर नहीं होती । दुःखी होने पर ही भक्त प्रभू की प्रार्थना करते हैं । इसलिये धर्मों की व्यापकता कहना भी कठिन है ? इस शंका का उत्तर देते हैं---

#### आनम्दादयः प्रधानस्य ।३।३।११।।

पूर्णानन्दैश्वर्यादयः प्रधानस्य र्धामणो ब्रह्मण एव धर्माः । लीला पदार्था-स्तु ब्रह्म धर्मत्वेन व्यापका उच्यन्ते । व्यापकस्य धर्मिणोऽनागंतुक धर्मस्य व्यापकत्व नियमात् । नहि धर्मेषु पूर्णानन्दत्वादयः संभवंति । धर्मित्वापत्या धर्मत्वव्याहतेः । अत एवाच प्रधानपदमुपात्तं, धर्मंगुणभावेन लीला पदार्थाना माविर्भाव इति ज्ञापयितुम्

पूर्णानन्द ऐइवर्य आदि प्रधान धर्मी ब्रह्म के ही घर्म हैं। लीला पदार्थ ब्रह्म और भक्त दोनों के लिये हैं। किन्तु ब्रह्म के धर्म होने में उन्हे व्यापक कहा गया है। व्यापक धर्मी के अनागंतुक धर्म की व्यापकता स्वभावतः ठीक है। लीला धर्मो में पूर्णानन्द आदि की गणना नहीं कर सकते । यदि ऐसा करेगें तो, धर्मित्व की हानि में धर्मत्व की भी हानि हो जायगी। इसलिय इन्हें प्रधान धर्मी ब्रह्म के ही धर्म कहा गया है ये नित्य धर्म हैं। लीला पदार्थों में धर्म के गूण विद्यमान हैं इसलिए उनका आविर्भाव कहा गया है।

# प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयौहिमेदे ।३।३।१२॥

नन्पासकस्य प्रियत्वादिप्रकारज्ञानक्रममादाय प्रियत्वादि घर्माणां शिरस्त्वादि ज्ञानस्यरूपत्वमानदमयाधिकरणे निरूपितमिति लीलास्थानामपि प्रियत्वादि ज्ञानस्य सत्वादत्रापि स्वरूपोपासकस्य प्रियशिरस्त्वादि घर्माणां उपसंहारः कार्य इत्याशक्य परिहरति । प्रियशिरस्त्वाद्य प्राप्तिरिति । चित्तज्ञुद्धितारतम्य

## ( 035 )

हेतुक प्रियत्वादिज्ञानं लीलास्थानां चित्तशुद्धय्पेक्षाऽभाबान्न संभतीति न तेषा-मत्रोपसंहारः कार्यं इत्यर्थः ।

उपासक के, प्रियत्व आदि ज्ञान प्रकार के आधार पर प्रियत्व आदि धर्मों का शिरस्त्व आदि रुपों में आनन्दमयाधिकरण में निरूपण किया गया है, लीला में भी इनकी स्थिति हैं अतः प्रियत्व आदि ज्ञान कीं सत्ता वहाँ भी है इसलिये लीला में भी, स्वरूपोपासक के प्रियत्व आदि धर्मों का उपसंहार करना चाहिए, इस संशयित मत का निराकरण करतेहैं ---- ''प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिः'' इत्यादि । चित्त शुद्धि तारतम्य के हेतुक प्रियत्वादि ज्ञान की, लीलास्थ धर्मों में चित्त शुद्धि अपेक्षित नहीं है इसलिए भीं संभावना नहीं है अतः उसके उपसंहार का प्रश्न ही नहीं उठता ।

अथवा नन्वानंदमयोपासनामथर्वणोपनिषदुक्त पंचरात्राद्यागमोक्त प्रकारेण कुर्वतः पुरुषरूपे पक्षाद्युपसंहारस्य अयुत्कत्बादानंदमयाधिकरणे तद् रूपस्यैवोक्त-त्वात् पुरुष रूपः कथमानन्दमयः ? तथात्वे वा कथं नोक्तोपसंहारः ? अपरंच मोदप्रमोदयोरुपचितानुपचितानन्दरूपयोर्यु गपत्सत्वेन देशभेदेनापि भिन्नत्वा-न्नित्यानन्दैकरसे ब्रह्मणि तादृग् रूप कथनं अनुपपन्नम् इति चेत् ।

शंका करते हैं कि अथर्वणोयनिषदुक्त आनन्दमयोपसना को, पाँचरात्र आदि आगम में कहे गये प्रकार से करने पर, पुरुष रूप में पक्ष आदि रूपों का उपसंहार असंगत होगा, आनन्दमयाधिकरण में उपास्य का पक्षि रूप ही बतलाया गया है ? इसलिए पुरुष रूप कैसे आनन्दमय हो सकता है ? यदि उपास्य का वैसा रूप स्वीकार लें तो उपसंहार करने में क्या आपति है ? दूसरी बात ये है कि पक्षिरूप में दो पक्षों के रूप में मोद और प्रमोद रूपी उपाचत और अनुपचित दोनों आनन्दो की एक साथ स्थिति दिखलाई गई है, देश भेद से भी दोनों भिन्न वस्तु हैं, नित्यानंद करस ब्रह्म में, ऐसे रूप की कल्पना ठीक नहीं है।

परिहरति—प्रियशिरस्त्वादीति—यद्यथर्वणोपास्यात् प्रियशिरस्त्वादि विशिष्टस्य भेद स्यात् तदा तदप्राप्तिः स्यान्न च तथेति प्रियशिरस्त्वादिकमु-पासना मार्गीयस्याप्याथर्वणिकादेरुपसंहायंमेवेत्यर्थः । चित्तक्युद्धितारतम्यहेतुकं प्रियत्वादिज्ञानमिति पक्षे, परोक्षवाद पक्षेऽपि तत्र भेदाभावान्मोदप्रमोदयोनं त्वदुक्तरूपत्वमित्यर्थः । ब्रह्मधर्मा एव भिन्ना इत्यूपासनार्थं तानादाय शिरः

1

पाण्यादि निरूप्यत इति तत्रैव निरूपितमस्माभिः । यद्यप्यानंदमयाधिकरण एवास्यार्थस्योक्तत्वान्नेयं शंका संभवति । तथापि गुणोपसंहार प्रसंगे मिथ्यावादिन आपाततः शंका संभवति, इत्याचार्येणोक्तवा निरस्ता ।

उक्त शंका का परिहार करते हैं— "शिरस्त्वादि" इत्यादि । यदि अथर्व-णोपनिषद् के उपास्य का आश्रय लेते हैं तो, प्रियशिरस्त्व आदि विशिष्ट प्रकार के भेद हैं, उसके विषय में किसी प्रकार के संशय का स्थान नहीं हैं । प्रिय शिरस्त्वादि के रूप की उपासना करने वालों को भी आधर्वणिक उक्त धर्मों का उपसंहार करने में कोई अड़चन नहीं है वे कर सकते हैं । प्रियत्वादि ज्ञान को चाहे चित्त शुद्धि के तारतम्य का हेतु मानें, या परोक्षवाद मानें, उस स्थिति में भी अभेद ही सिद्ध होगा, आपके कल्पित मोद प्रमोद का रूप नहीं सिद्ध होगा । ब्रह्म धर्म ही भिन्न हैं, उपासना की ट्रष्टि से उनका शिर हाथ आदि के रूप में निरूपण किया गया है, हमें भी वैसा ही निरूपण करना चाहिए । यद्यपि आनंदमयाधिकरण के अनुसार ही अर्थ करने पर उक्त शंका उठ ही नहीं सकती । फिर भी गुणोपसंहार के प्रसंग में मिथ्यावादियों के मत से, ये शंका पूरी तौर से उठ सकती है, ऐसा आचार्य पहिले ही बतलाकर निराकरण कर चुके हैं ।

ननूपास्यरूपस्याविरुद्धा एव गुणा उपसंहर्त्तव्या, न तु विरुद्धाः । तथा च पुरुषरूपे पक्षादिविरुद्धमिति न तदुपसंहायमित्याशंक्याह—

उपास्य रूप से जो गुण अविरुद्ध हैं, उन्हें उपसंहार कर सकते हैं, विरुद्ध गुणों को भले ही न करें । पुरुष रूप में पक्ष आदि रूप विरुद्ध है, उसे उप संहार नहीं करना चाहिए, ऐसा मत प्रस्तुत करते हुए समाधान करते हैं----

#### इतरेत्वर्थसामान्यात् ।३।३।१३।

इतरे पुरुषरूपे विरुद्धत्वेन ये भासमानाधर्मास्तेऽप्युपसंहर्त्तव्याः । तत्र विरोधव्यवच्छेद ज्ञापनाय तु शब्दः । तत्रहेतुः अर्थसामान्यात् इति । अर्थः पदार्थं आनंदमयत्वलक्षणस्तस्य समानत्वादेकत्वादित्यर्थः ।

आनंदमय से भिन्न, पुरुषरूप में, विरुद्ध रूप से प्रतीत होने वाले जो घर्म हैं, उनका उपसंहार करना चाहिए । सूत्रस्य तु शब्द विरोध निरास का ज्ञापक है । आनंदमय लक्षण वाला पदार्थं और पुरुष पदार्थं एक ही है, इसलिए उपसंहार कर सकते हैं ।

### ( 335 )

अथानंदमयाधिकरण उक्त प्रकारेण ये प्रियत्वादिधर्माः तेषामेवोपसंहारः कार्यो. नत् पूरुषरूपे पक्षादीनामपीत्यग्रिमं पठति ।

आनंदमयाधिकरण के प्रियत्व आदि जो धर्म हैं उन्हीं का उपसंहार करना चाहिए, पुरुष रूप में, पक्ष आदि रूप का उपसंहार नहीं करना चाहिए, इसे अग्रिम सूत्र में कहते हैं ।

#### अच्यानाय प्रयोजनाभावात् ।३।३।१४)।

आनंदस्वरूपस्य यावन्तो धर्माः भक्तिमार्गीयाः परोक्षवादेन उच्यन्ते, प्रियत्व प्राधान्यादयस्तेणां सर्वेषां, घ्यानमासमन्ताद् घ्यानं, तदर्थं ये धर्मा उपयुक्तास्त एवोपसंहर्त्तव्याः नान्ये । तत्र हेतु-प्रयोजनाभावादिति । घ्यान पदार्थंस्य तावद्भिरेव सिद्धेरधिकोपसंहारे तथात्वादित्यर्थः ।

आनंद स्वरूप के जितने धर्म भक्ति मार्ग के लिए परोक्षवाद रूप से कहे गए हैं, उनमें प्रियत्व आदि ही प्रधान हैं ध्यान के लिए वे हो उपयोगी हैं, उन्ही का उपसंहार करना चाहिए ध्यान में उतने मात्र से ही प्रयोजन है, अधिक से नहीं इसलिए उससे अधिक उपसंहार की आवश्यकता नहीं है।

```
अन्येषामनूपसंहारे हेत्वन्तरमप्याह—
```

अन्य धर्मों के अनुपसंहार में अन्य हेतु भी बतनाते हैं----

#### आत्मशब्दाच्च ।३।३।१४।(

प्रियमेवेत्यादिना परोक्षवादेनोक्तानां प्रियप्राधान्यादीनामेव भावना कार्या, न तु यथा श्रुतानां शिरः पक्षादीनां तेषामविवक्षितत्वात् । तत्र हेतुरात्म-ग्रब्दादिति । आनंद आत्मा इत्यनेन पूर्वोक्तानां प्रियप्राधान्यादीनां रसात्म-कानामात्मा स्वरूपमानंद इत्युक्तम् । अग्रे 'रसो वैस' इति वक्ष्यमाणत्वात् तस्य च स्थायिभावात्मकत्वात्तस्यैवानंदमयत्वाच्च प्रियबिषयकलीलामध्यपाति-भक्त ज्ञानप्रकाराणामपि रसात्मकत्वेनानंदरूपत्वात् तेषामुपासनातूत्तमाधि-काराभावाच्छिरः पक्षादिरूपेण कार्येति भाववती श्रुतिस्तथान्यरूपयत् । एतेन यत्परम्परा संबंधेस्प्युपास्यत्वं तदस्य महत्वं किमदवधि वान्त्यमिति ज्ञाप्यते । एवं सत्युपासनामार्गीयस्योपास्यं विभूतिरूपं, न तु मूलरूपम् । 'यन्न योगेन' इति वाक्यादिति ज्ञेयम् । 'प्रियमेव' इत्यादि में जो, परोक्षवाद रूप से प्रिय प्राधान्य की भावना है, उन्हीं का आश्रय लेना चाहिये शिरपक्ष आदि की भावना नहीं करनी चाहिये, उनका कोई प्रयोजन नहीं है। 'आनन्द आत्मा' इस वाक्यांश से, पूर्वोक्त प्रिय प्राधान्य आदि रसात्मक वस्तुओं का आत्मा आनन्द को कहा गया है। उसके आगे 'रसो वैस' 'इत्यादि से रस के स्थायिभावात्मक उसी आनंदमय की व्याख्या हैं। प्रिय बिययक लीला के मध्य में डूबते उतराते भक्त को रसात्मक अनुभूतियाँ भी आनन्द रूप ही है ? ऐमी अनुभूतियाँ उत्तम अधिकारियों को ही होती है, इसी भाव को श्रुति ने ध्येय के शिरपक्ष आदि रूपों से निरूपण किया है। उक्त प्रकरण से भी ज्ञापन होता है कि – उक्त रूप की जो क्रमिक उपा-स्यता है, उसका अल्प कालीन ही महत्व होता है, अतः उपासना मार्गीय उपास्य विभूति रूप है, मूल रूप नहीं है। 'यन्न योगेन' इत्याधि वाक्य से यही स्पष्ट होता है।

तैत्तरीयकेऽन्नमयादि निरूपणे पुरुषविधत्वं तेजां निरूप्य 'तस्यैष एवं शारी-रात्मा यः पूर्वस्य' इति सर्वत्र निगद्यते । तन्नानंदमयपर्यन्तं शारीरात्म कथनात् भवति संशयः । शरीराभिमानी जीव एव कव्तिचदुत व्रष्टमैव १ तन्न शारीरपदाज्जीव एवं भवितुमईंति । तथा सत्यानंदमयस्यापि ब्रह्मतवं नोपपद्यते ।

उच्यते च 'भार्गव्यां विद्यायामापन्नं ब्रह्मेति व्यजानात्' इत्यन्तया श्रुत्या ब्रह्मत्वं इत्युभयतः पाशारज्जुरिति प्राप्तः ।

तैत्तरीयकोपनिषद में जहाँ अन्नमय आदि का निरूपण किया गया है बहाँ उन्हे पुरुष रूप से बतलाकर 'इसका वही शारीर आत्म है जो पूर्व का है' इत्यादि सब जगह कहा गया आनन्दमय के वर्णन तक उक्त प्रकार से दी शारीरात्मा को बात दोहराई गई है। हससे संशय होता कि—शाराभिमानी जीव है या ब्रह्म ? शारीर पद से तो जीव होने की ही संभावना अधिक है क्यों कि उसे ही इस नाम से कहा जाता है। यदि शारीर जीव है तो आनन्दमय का ब्रह्मत्त भी संभय नहीं है। ऐसी भी श्रुति हैं—'भार्गव्य विद्या में उल्लेख्य को ब्रह्म ही जानों' इत्यादि से प्रारम्भ करके आनन्दमय तक कहते हुए अंत में कहते हैं कि—''आनन्द ब्रह्म है ऐसा जानो'' इससे तो ब्रह्मत्व को हो सिद्धि होती है। दोनों लोर से ही फासी का फन्दा लटका दीख रहा है। समस्या द्विविघापूर्ण है।

आह—इतरबज्जीववदात्मग्रहीतिरात्मग्रहणभ् ''तस्यैष एवं शारीर आत्मा ''इति यदुत्तरात्, ''यः पूर्वंस्य'' इति सर्वभोक्तत्वात सर्वेभ्य आनन्दमयस्त- तस्माद् हेतोरित्यर्थः । अन्नदमयादिषु सर्वेष्वानंदमयस्यैवोक्तत्वात् तत्तच्छ-त्तीराभिमानित्वात् तथा । एतद्यथा तथाऽनंदमयाधिकरणे प्रपचितमस्माभिः अथवाऽन्योन्तर आत्मा इत्यन्नमयादन्यत्र सर्वत्रोक्तत्वात् पूर्वं निरूपितो ''यः स इतर'' इत्युच्यते । तथा च ''यः पूर्वस्येति'' श्रुत्येतरवत् पूर्वं निरूपितवत् प्रकृतस्याप्यात्मग्रहण कथनं यदुत्तरादिति पूर्ववत् ।

उक्त द्विविधा का निराकरण करते हैं—इतर जीव की तरह परमात्मा का, आत्म शब्द से उल्लेख किया गया। ''यही घारीर आत्मा है'' यह उत्तरस्य वस्तु के लिये कहा गया हैं ''जो पूर्व का है'' इस सव जगह की उक्ति से ऐसा ही समझ में आता है, क्योंकि सबके उत्तर से 'आनन्दमय' ही है, उसी को सब का आत्मा कहा गया प्रतीत होता है । अन्नमय आदि सभी में, उन घारीरों के अभिमानी रूप से आनन्दमय को ही बतलाया गया है। इसका विश्लेषण आनन्दमय अधिकरण में भी हमने किया है। ''अन्योऽन्तरात्मा'' ऐसा भी सब जगह कहा गया है, अन्नमय को छोड़ दिया गया है, पूर्व निरूपित वस्तु को ही 'यः स इतर'' ऐसा कहा गया है तथा—''यः पूर्वस्य'' इत्यादि श्र ति इतर की तरह अर्थात् पूर्व निरूपित की तरह, प्रकृत वस्तु को आत्मा बतला रही है, जिससे भी यह निर्णय होता है कि—जो उत्तरस्थ है वही पूर्व की तरह है।

#### अन्वयादिति चेत् स्यादवधारणात् ।३।३।१७।।

ननु सर्वत्राऽन्योन्तर आत्मेतिश्रुत्य-प्रत्येकमन्नमायादीनां भेदनिरूपणा-च्छारोर पदाच्च भिन्नो भिन्नो जीव एवात्मा शरीराभिमानी सर्वत्रोच्यते । आनन्दमयेऽपि तथोक्तिर्यासात्वानंदमयस्य ब्रह्मत्वेन व्यापकत्वेन सर्वत्रान्वयात् । सर्वेषु शरीरेषु संवधात् इत्याशंक्य तन्निरासायोक्तेऽर्थं उपपत्तिमाह—स्यादि-त्यादिना, आनन्दमय एवोक्त सर्वं शरीराभिमानी भवतीत्यर्थः तन्न हेतुरवधार-णादिति । एष एवेत्येवककारेस्रोतरनिषेधपूर्वंकमानदमयस्यैवात्मनिर्द्धारादि-त्यर्थः ।

(संशय) अन्नमय से लेकर आनन्दमय पर्यन्त हर जगह, अन्योत्तर आत्मा है इत्यादि श्रुति से तो यहो ज्ञात होता हैं कि —अन्नमयादि सभी भिन्न हैं और शरीरपद से शरीराभिमानी भिन्न-भिन्न जीव ही आत्मा है। आनन्दमय में भी वैसी ही उक्ति है, जिससे ब्रह्मत्व रूप से व्यापक आनन्दमय का सब जगह

( 802 )

अन्वय करते हैं। सब घारीरों में तो जीव का सम्बन्ध ही प्रतीत होता है, इस संशय के निराध के लिये, उक्ति के अर्थ की उपपत्ति करते हैं :-----आनन्दमय ही सव घारीरों का अभिमानी आत्मा हो सकता है। उक्त प्रकरण में स्पष्ट रूप से ''एष एव'' ऐसा निर्द्धारणात्मक प्रयोग किया गया है, जिससे दूसरे का निषेध और आनन्दमय का ही आत्मा होना निश्चित होता है।

३ अधिकरण :---

कार्याख्यानादपूर्वम् ।३।३।१८।।

वैत्तरीय में—''तस्माद् वा एतस्मादात्मन आकाशः संभूतः'' ऐसा उपक्रम करते हुए महाभूत मृष्टि बतलाकर कहते हैं कि—''पृथ्वी से औषधियां, अं।प-धियों से अन्न, अन्न से पुरुष हुआ, यही पुरुष अन्नरसमय है।'' इसके बाद अन्न को उत्पत्ति स्थिति और लय को कारण रूप से बतलाकर—''जो अन्न ब्रह्म की उपासना करते हैं'' ऐसा कहा गया। भृगुवरुण संवाद में भी 'अन्न को ब्रह्म ही जानो'' इत्यादि कहा गया। इस पर संगय होता है कि—''स वा एप पुरुषोऽन्न-रसमयः' इत्यादि से पूर्वो क पुरुष का ही उल्लेख है अथवा उससे भिन्न का ? सही क्या है ? विचारने पर तो पूर्वो क्त का उल्लेख ही समझ में आता है। पूर्व का ही 'स वा एष' इत्यादि प्रत्यभिज्ञा से उल्लेख किया गया प्रतीत होता है। ब्रह्मत्वभाव से उपासना करनी चाहिए इस अभिप्राय से ही बहां' ''ब्रह्मत्वेन स्त्यते'' इत्यादि कहा गया है।

आह----''कार्याख्यानादपूर्बम्'' इति । पूर्वस्यान्नकार्यस्य पुरुषस्याख्यानात्, ,,स वा एष'' इत्यनेन अग्रिम श्रुतिभिन्नंह्यारवेन प्रतिविपादयिषितमन्नरूपमेवोच्यते, न तु पूर्वं मित्यर्थः । "स वा एष" इति प्रतिभिज्ञानमिति यदुक्तं, तन्न । "अन्नात्, पुरुषः' इति अनेन आधिभौतिक तन्निरूपणात् । 'स वा एष' इत्यनेन आध्या-त्मिक तन्निरूपादुभयोध्वभेदात् । अत एव संग्रायाभावायाह—्वै निश्चयेन एष वक्ष्यमाणः पुरुषः स आध्यात्मिकत्वेन ''प्रसिद्धोऽन्नरसमयः'' इति अन्यथा ब्रह्मात्मकतयोपलक्षण साधनेनाधिकारे संपन्ने 'अन्नं ब्रह्मति व्यजानात्' इति न वदेत् । न च तदापे तथात्वेन स्तूयत इति वाच्यम् । श्रुतेः प्रतारकत्वापत्तेः । आनंदमयान्तमेव निरूपणाच्व । अत एतस्याऽप्यात्माग्रे निरूपितो यः पूर्वस्येति । स त्वाधिर्देविक आनंदमयः ।

उक्त संशय पर ''कार्याख्यानादपूर्वम् ' सूत्र प्रस्तुत करते हैं । पूर्व में अन्न कार्य पुरुष के रूग में जिसका व्याख्यान है उसे हो ''स वा एष'' इस अग्रिम श्रुति से, ब्रह्मरूप से प्रतिपादन करने के लिए अन्नरूप से बतलाया गया है। पूर्व वस्तू को प्रधानता दिखलाई गई हो सो बात नहीं है । जो यह कहा कि---'स वा एष' पूर्व वस्तु की प्रत्याभेज्ञा ज्ञापन करता है, सो भी गलत है। क्योंकि---'अन्नात् पुरुषः' इत वाक्य में आधिभोतिक रूप से निरूपण किया गया है, तथा ''स व एष'' में अध्यात्मक रूप से निरूपण किया गया है, दोनों में भेद है। संशय की निद्वति के लिए हो 'स वा एष' कहकर निक्चयात्मक रूप से पुरुष को पुष्टि को गई, जिसका तात्पर्य ये है कि-अध्यात्मिक रूप से जिसका उल्लेख है वही प्रसिद्ध पुरुष अन्नरसमय है। यदि ऐसे अर्थ से उक्त बात न कही होतो तो, बह्मात्मकतयोपलक्षण साधनाधिकार के संपन्न होने पर "अन्नं ब्रह्मेति व्यंजानात्' इत्यादि न कहते । और न उस रूप में उसको स्तुति का ही उपदेश देते । ऐसा अर्थ नहों स्त्रोकारते तो, श्रुति छलाव करती है, यही निश्चित होगा ? प्रकरण में अन्त में आनन्दमय का उल्लेख किया गया, उससे भी उक्त बात की हो पुष्टिट होती है। जो पूर्व का आत्मा है वही आगे बतलाया गया है, वह आधिदैविक आनन्दमय है।

अथवा वाजसने येशाखायामात्मेत्येवोपासीतेत्युपक्रम्य— ''तदेतत्प्रेयः पुत्रात् प्रेयोवित्तात् प्रेयोऽन्यस्मात् सर्वं स्मादन्तरतरं यदयमात्मा'' इत्येतदग्रे अ्यस्य प्रियत्वं निर.कृत्य— ''ई्ववरो हि तथा स्यादात्मानमेव प्रियमुपासीत्'' इति पठ्यते । अत्रात्मौपाधिकत्वात् सर्वं त्र प्रियत्वस्यात्मपदेन जीवात्मन एव प्रियत्व नोपासना-विधीयते ? उत ई्वरपदात् परमात्मनः इति भवति संशयः । किमत्र युक्तम् ? जोवात्मन एवति, कुतः ? यथा पुत्रादेरात्मोपाधिक प्रियत्वोक्त्या जीवात्मन एव

### ( 808 )

प्रियत्वमुच्यतेऽन्यत्रश्रुतौतथेहापि 'प्रेयः पुत्रात्' इत्यादिकथनाज्जीवात्मैव भवितु-मर्हति इति प्राप्तः ।

अथवा—वार्जसनोयिशाखा में— ''आत्मेत्येवोपासोत्'' ऐसा उपकम करके— ''जो यह, पुत्र से भी प्रिय, धन से भी प्रिय, अन्य सभी से प्रिय सबसे भिन्न है, वही यह आत्मा है'' इत्यादि में सभी के प्रियत्व का निराकरण करके ''ईश्वर ही वह प्रिय आत्मा है उसकी उपासना करनी चाहिए' इत्यादि पाठ है। अब संशय होता है कि—उक्त प्रकरण में जो आत्मौपाधिक रूप से सर्वत्र जिस प्रियतम आत्मा का उल्लेख है, वह जोबात्मा का ही प्रियतम रूप से उपासना का विधान है, अथवा, प्रियतम को ईश्वर पद से संबोधित किया गया है इसलिए परमात्मा को उपासना का विधान है ! सही क्या है ! विचारने से तो जोवात्मा को ही प्रतीति होती है। आत्मीय पुत्र आदि का प्रियत्व वतलाकर जीवात्मा की प्रियता बतलाई गई प्रतीत होती है, अन्य श्रुति में और यहाँ भी ''पुत्र से अधिक प्रिय'' उल्लेख है, जिससे जोवात्मा ही हो सकता है।

उक्त संशय पर—''कार्याख्यानादपूर्वम्'' सूत्र प्रस्तुत करते हैं, कहते हैं कि—उक्त प्रकरण में उक्त प्रसंग के प्रथम—'प्राणन्नेव प्राणो' इत्यादि में, बोलना देखना सुनना आदि कार्य एक परमात्मा के ही बतलाये गए हैं। इस वाक्य के भी पहिले, पुत्र वित्त आदि की अभिमान दशा में—''अरे पति की कामना से पति प्रिय नहीं होता'' इत्यादि से जिस प्रियत्व का उल्लेख किया गया है, उससे भिन्न आत्मा नामधारो तत्व का ''आत्मेत्येवोपासोत्'' में उल्लेख है। लोक में प्राण वायु इन्द्रिय आदि भिन्न-भिन्न नामों से पुकारे जाते हैं, जोव के प्राण हैं जीव की आँख है, इत्यादि नहीं कहा जाता। इसांलिए श्रुति आगे ईश्वर शब्द का स्पष्ट उल्लेख करती है। इसीलिए उक्त आत्मा को सर्वश्रेष्ठ प्रियतम कहा गया है—''सर्वस्मादन्तरतरं यदयमात्मा'' इत्यादि। पुत्र आदि से भिन्न तो जोवात्मा है उन्नसे भो अतिशय भिन्न पुरुषोत्तम स्वरूप हो हो सकता है। इन विग्रह से हो, ईश्वर को आत्मरूग्ता सिद्ध होतो है। इसलिए, निर्विकार, परमानन्दत्व आदि धर्मों का उपसंहार करना चाहिए।

ननु विग्रहे चक्षुः श्रोत्रादीनां वैलक्षण्य प्रतीतेरात्मनश्चैकरसत्वादुक्त कर्मनाम-वत्वं ब्रह्मण्यनुपपन्नमित्स्याज्ञंक्योत्तरं पठति ।

उक्त विग्रह के अनुसार तो, चक्षु श्रोत्र आदि की विलक्षणता प्रतीत हो रहों है, आत्मा तो एकरस है, उक्त देखना सुनना आदि कर्म ब्रह्म में हो नहों सकते ? ऐसी आशंका उपस्थित करके उत्तर देते हैं।

### समान एवंचाभेदात् ३।३।१९।।

चोऽप्यर्थे । तथा चैवमपि सति श्रोत्रचक्षुरादि, वैलक्षण्य प्रतीतावपि सति समान एक रूप एव, न तु विषमः । तत्र हेतुरभेदादिति । चक्षुरादीनां ब्रह्मत्वेन परस्परमभेदादित्यर्थः । अत्रेदमाकृतम् । ''तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि'' इति श्रुतेरुपनिषट्वेद्यमेव ब्रह्मस्वरूपम् । ताश्च ''प्राणन्नेव प्राणो भवति वदन वागित्यादिरूपाः ।'' प्रतिनियतेन्द्रियग्राह्यात् अर्थात् स्वरूपेणैव ग्रह्णत् ब्रह्म तत्तच्छब्दवाच्यं भवतीति वदति । तद्वाच्यता च व्यवहार्यत्वे । सच, ''तदेत्प्रेयः पुत्रातृ'' इत्यादि वाक्यैकवाक्यतया निरुपधिस्नेहवतामेव व्यवहार्यत्वे । सच, ''तदेत्प्रेयः पुत्रातृ'' इत्यादि वाक्यैकवाक्यतया निरुपधिस्नेहवतामेव व्यवहार्यत्वे । सच, ''तदेत्प्रेयः स चाविर्भू तेऽवताररूप एव संभवति । एवं सति तत्र भक्तैः भगवद् विग्रहे तत्तदवयवेषु भेदेन यथा यथा व्यवह्रियते तथा तथैव तदेकमेवाखण्डसच्विदानंद रूपं ब्रह्मो त्यर्थः संपद्यते । एवं विधो लोके न प्रसिद्ध इत्यसंभावना स्यात्, तद-भावायाग्रे श्रुतिराहेश्वरो हि तथा स्यादिति ।

सूत्र में च शब्द अपि अर्थ में प्रयोग किया गया है, जिसका तात्पर्य होता है कि—नेत्र श्रोत्र आदि को विलक्षणता होते हुए भो वे सब समान रूप से एक हैं, विषम नहीं हैं, क्योंकि इनमं ब्रह्मदवेन एकता है। ''तं त्वौपनिषदं पुरुष पृच्छामि'' इत्यादि श्रुति से निश्चित होता है कि ब्रह्मस्वरूप उपनिषद् वेद्य हो है । "प्राणन्नेव प्राणोभवति'' इत्यादि से निर्देश किया गया कि—प्रत्येक इन्द्रिय-ग्राह्य अर्थों को स्वरूपानुसार हो ग्रहएा करना चाहिए, उन-उन नामों से ब्रह्म हो का बोध होता है । उनकी जो वाच्यता है वह व्यवहार के लिए है । "यह पुत्र से भी अधिक प्रिय है" इत्यादि वाक्यों में एक वाक्यता है, जो कि—सहज स्तेही लोगों की व्यवहार्यता को बतलाता है । यह आविभू त अवतार रूप में ही संभव है । भक्त लोग भगवान के अवतार विग्रह में उन-उन नेत्र आदि अवयवों का उपासता में व्यवहार करते हैं वो सब मिलाकर सच्चिदानंद रूप ब्रहम है । लोक में ऐसी संभावना नहीं है—इसी बात को प्रकरण में आगे "ईश्वर" पद से दिखलाया गया है ।

एतेनाविभू त रूपे व्यापकत्वेकरसत्वमच्चिदानंदत्वादयो धर्मा उपसंह-त्तंव्या अगविभू तैपीति स्थितम् । एवं सत्याविभविऽनाविभविऽपीव्वरः समानः न हि आविर्भावे कांश्चन् आगतुकान् धर्मानादायाविभवितीतिवक्तुं शवयम् अनाविभू तस्यापि एवमाविभू त प्रकारेणैवाभेदादित्यपि सूत्रार्थः सूत्रकारा-भिमत इति ज्ञातकम् । चकारेण विरुद्ध सर्वधर्माश्रयत्वं समुच्चीयते । एवं साक्षात् आविर्मू त भगवद् रुपे पूर्णानन्तधर्मास्तदुपासके नोपसंहर्त्तव्या इति सिद्धम् ।

इस आविर्भूत रूप में व्यापकत्व एकरसत्व, सच्चिदनन्दत्व आदि धर्मों का उपसंहार करना चाहिए, ये धर्म अनाविर्भूत रूप में भी रहते हैं। इस प्रकार आविर्भाव और अनाविर्भाव दोनों में ईश्वर समान है। ऐसा नहीं कह सकते कि किन्हों आगंतुक धर्मों को लेकर आविर्भाव-होता है, अनाविर्भूत में भी आविर्भूत की तरह उक्त धर्म अभेद रूप से रहते हैं, यही उक्त सूत्र में सूत्रकार का सभिमत है। चकार का प्रयोग कर सूत्रकार बतलाते हैं कि—सारे विरूद्ध धर्म भी प्रभु के आश्रित रहते हैं। इसलिए, साक्षात् आविर्भूत भगवान के रूप में पूर्ण अनन्त आदि धर्मों का उपसंहार भक्तों को करना चाहिए।

अथ यत्र कार्यं चिकीर्षया जीवे स्वयमाविद्यति तदा आवेद्यात्तद्वर्मा अपि केचित, तस्मिन्नाविर्भवन्ति । तत्रोपासकेनाखिलब्रह्मधर्मौपसंहारः कर्त्तव्यो, न वेति शंकासमाधानं विकल्पेन्नाह सूत्राभ्याम् । तत्रादौ विधिपक्षमाह ।

जब विशेष कार्यं सम्पादन की इच्छा से प्रभु, जीव में स्वयं प्रवेश करते हैं, उस समय आवेश से उनके कुछ धर्म भी उस जोव में आविर्भुत होते हैं। आवे- शित उस रूप में, उपासक को बह्य के समस्त घर्मों का उपसंहार करना चाहिए या नहीं १ ऐया विकल्प से शंकासमाधान दो सूत्रों से करते हैं। पहिले विधिपक्ष का उल्लेख करते हैं—

#### सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ।३।३।२०।।

अन्यत्रापि जीवेऽप्येवं ब्रह्मणोवोपासना कार्या । तत्र हेतुः सम्बन्धादिति । अयोगोलके बह्विरिव तस्मिन्नावेश लक्षणः संबंधोऽस्तीति, तत्वेन व्यवदेशाच्च तथेत्यर्थः । अत्रैवं ज्ञे यम् अयंतु जीवोऽत्राविष्टं भगवन्तमहमुपास इति जानाति चेत् तदा न सा जोवगामिन्युपासना, किन्तु ब्रह्मगामिन्येव । तत्राखिल धर्मों-पसंहारे न किचिद् बाधकम् । यत्र ब्रह्मर्स्वनैव ज्ञात्वोगास्ते तत्रापि तं यथायथो , पाससे तयैव भवति तद् हैतान् भूत्वाऽवत्रोत्ति श्रुत्तेगु वादो जीवत्वबुद्धि निषे-धाच्च, तथा तत्र याद्दगुपासकस्तदुपासना सिद्ध्यर्थं तत्फलदानार्थं च ताद्दग्र्रूपो भगवान आविद्यति इति .च तथा ।

भगवदावेश से आवेशित जीव में भो ब्रह्म को तरह उपासना करनी चाहिए, जैसे कि — जोहे के गोले में अग्नि का आवेश होता है तो वह आग्न रूप हो हो जाता है, वैसे ही जोव भो, परमात्मा का आवेश सम्वन्ध होने से वैसा हो जाता है, उन रूप से तत्व का उपदेश देते से वह वहो होता है। वस्नुतः उपासक, जब यह समझ लेता है कि — इस जोव में आविष्ट भगवान को में उपासक, जब यह समझ लेता है कि — इस जोव में आविष्ट भगवान को में उपासका कर रहा हूँ तो, उसकी वो उपासना जीवगामिनी न होकर ब्रह्म गामिनी हो होतो है। उस स्थिति में समस्त ब्रह्म धर्मों का उपसंहार करने में कोई बाधा नहों है जहाँ ब्रह्मत्व ज्ञान से उपासना को जातो है वहाँ जिस जिस भावना से उपासना करते हैं, उपास्य का वैसा ही स्वरूप. हो जाता है। ''तद्हैतान् भूत्वा अवति'' इस श्रुति में गुरु आदि में जीवत्व बुद्धि का निषेध किया गया है, इससे भो उक्त बात को हो पुष्टि होती है। जैसा उपासक होता है, उसकी उपासना को सिद्धि के लिये भगवान उस रूप में आविष्ट होकर फल देते हैं।

यस्त्वन्तरंगं भगवद्भक्तं ह्वदि आविभूंत भगवत्कं ज्ञात्वा एतद्भजनेन अहं भगवन्तं प्रास्यामि इति ज्ञात्वातमेवभजते स भक्तिमार्गीय इति भक्त ह्वद्याविभूंत रूपे उपमंहारो धर्मागां तैन कार्य इत्यग्रिम पठति । जो लोग उक्त प्रकार के भगवदाविष्ट महापुरुषों के महत्व को जान लेते हैं, वे सोचते हैं कि हम तो इनके भजन से ही भगवान को प्राप्त कर लेंगे, इस लिए वे उन्हीं का भजन करते हैं, वे ही भक्तिमार्गीय हैं उन भक्तों को, भक्त के हृदय में आविर्भूत रूप में धर्मों का उपसंहार नहीं करना चाहिए यहो आगे के सूत्र में बतलाते हैं।

#### न वाऽविशेषात् । ३। ३। २१।।

अनुपसंहारे हेतुरविशेषादिति । अस्य भक्त भक्तत्वेन तद्भजन रसास्वा-दनेन विस्मृततदाविष्ट भगवन्कत्वेन तन्निरपेक्षत्वेन वा तदाविष्ट भगवति गुणो-पसंहारेऽनुपसंहारे वा भक्तोपासनायां विशेषाभावादित्यर्थः । अनुपसंहारस्यात्र बाधकत्वाभाव ज्ञापनाय वा शब्दः । विशेषादित्ति वा । पूर्व विहितत्वेन भग-वदाकारादिषु भजनं कुर्वं त्रप्युक्त रूप भक्त संगेन तद्भजनेन च पूर्वस्माद् विशिष्ट रसमनुभूतवानिति रसास्वादे विशेषात् गुणोपसंहारं स न करोतौत्यनुवादः । विहितत्वेन गुणोपसंहार पूर्वकोपासनायां नीरसत्वेनाऽनं वर ज्ञापनाय बा शब्दः । भगवदवताररूपोऽपि बादरायणः प्रासंगिकेऽपि भक्तिमार्ग स्मरणे तदीयरसा वेश परवशस्तद्भाव स्वभावमन्नूक्तवान् ।

अनुपसंहार में, अविशेष हो कारण है। भगवान के भक्तों के जो भक्त हैं वे भजन के रसास्वाद से आत्मविभोर भावापन्न होकर आनंदित रहते हैं. उन्हें भागवत धर्मों की भी अपेक्षा नहीं रहती। अतः उनके हृदय में आविष्ट भगव-त्स्वरूप में, भगवदीय धर्मों का उपसंहार हो या न हो कोई महत्व की बात नहीं है, भक्तोपासना में तो विशेष भाव ही महत्वपूर्ण है। अनूपसंहार की बाधा के अभाव का द्योतक सूत्रस्थ वां शब्द है । अर्थात् विशेष भाव की स्थिति में उपसंहार हो या न हो कोई अन्तर नहीं आता । शास्त्रविहित भगवदाकार आदि के चिन्तन में लोन भक्त भी, उक्त प्रकार के रसोपासक भक्तों क साहचर्य से जब उनकी भजन प्रणाली का आश्रय लेते हैं तब उन्हें पूर्व से अधिक रसानुभूति होती है, विशेष रसास्वाद में लीन होने से वे भगवदीय धर्मों का उपसंहार नहीं करते । यद्यपि गुणोपरंहार पूर्वक उपासना शास्त्र विहित है, किन्तु वह नीरस है इसलिये अनादरणीय है, यही सूत्रस्थ वा शब्द ज्ञापन कर रहा है । भगवान के अवतार होते हुए भी बाटरायण जी ने, भाक्त मार्ग स्मरण में प्रासं-गिक गुणोपसंहार को मह₂व नहीं दिया क्योंकि वे स्वर्यं प्रभू के रसावेश से पर वश थे। pite states and a second

अपि च उपसंदारो हि तत्रानुक्तानां अन्यत्रोक्तानां गुणानां तत्र सत्वेन ज्ञान मात्रम् । उक्त रूप भक्ताय तु तद् भजनीये भक्त एवालौकिकाननुभावान् भगवान् प्रत्यक्षं दर्शयतीति न तत्रोपसंहारापेक्षागंधोऽपीत्युत्तरं पठति---

एक बात और भी है कि—उपसंहार तो, प्रकरण या अन्यत्र प्रकरणों में कहे गये गुणों की सत्ता ज्ञान के लिये ही किया जाता है। रसोपासक भक्त के लिये तो उनका भजन ही उद्देश्य होता है (अर्थात् वे भजन के लिए भजन करते हैं) उन भक्तों के अलौकिक भाव को जानकर भगवान् उन्हें प्रत्यक्ष दर्शन देते हैं। इस भक्ति के प्रकार में तो उपर्सहार को गन्ध भी नहीं रहती यही आगे बतलावोंगे—

#### दर्शयति 🖶 🕬 २१२१२२॥

ननु भक्त भक्तः स्व सेव्येत्यलौकिकं वीर्यं दृष्ट्वा तदाविष्टे भगवति तत्सं-भारकत्वस्येन्द्रादीनामपि तदाज्ञापेक्षितं दृष्ट्वा द्युलीक व्यापकत्वस्योपसंहार करिष्यतीत्याशंक्याह—

प्रायः भक्तों के भक्त तो, अपने सेव्य भक्त को अलौकिक लोलाओं को देखकर, उनमें आविष्ट भगवान् में इंद्रादि आधिपत्य को अनुभूति करते हैं, और उनमें द्युलोक व्यापकत्व आदि गुणों का उपसंहार करते है; इस संशय का उत्तर देते हैं—

#### संभृतिद्युव्याप्त्यपि चातः ।३।३।२३।।

राणायनीयानांखिलेषु पठ्यते ''ब्रह्मज्येष्ठा वीर्या संभृतानि ब्रह्माऽग्रे ज्येष्ठं दिवमाततान् ब्रह्मभूतानां प्रथमं तु जज्ञे तेनार्हति ब्रह्मणा स्पद्धितुं कः'' इति । अस्यार्थस्तु-अन्यैहिंपुरुषैः सहायानपेक्ष्य विभ्रमाः संभ्रियन्ते । तेन सत्पराक्र माणां तु ब्रह्मैव ज्येष्ठमनन्यापेक्षं मृप्टयादि करोतीत्यर्थः । एवं मति ब्रह्म ज्येष्ठं येषां तानि ब्रह्मज्येष्ठानि वीर्याणि । अत्र छंदसि बहुवचनस्यऽादेशः किचान्येषांवीर्याणां बलवद्भिर्मंच्ये भंगोऽपि भवति । तेन ते स्व वीर्याणि न संबिभ्रति । ब्रह्म वीर्य्याणि तु ब्रह्मणा संभूतानि निष्प्रत्यूह संभृतानीत्यर्थः । तच्च ज्येष्ठं ब्रह्माग्रे इन्द्रादिजन्मन्नः प्रागेव दिवं स्वर्गमातनान व्याप्नुवन्नित्यमेद विद्वव्यापकमित्त्यर्थः । राणायनीय उपनिषद् के अन्तिम भाग में पाठ है कि—''ब्रह्म ज्येष्ठा वीर्या संभूतानि'' इत्यादि । इसका तात्पर्य है कि अन्य ब्रह्मा इन्द्र आदि, परम पुरुष की सहायत्ता से ही अपना विक्रम दिखलाते हैं, अर्थात् उन पराक्रमी देवताओं में ब्रह्म ही सर्वश्रेष्ठ है, उन्हीं की अपेक्षा से वे सब मुष्टि आदि कार्य करते हैं। अन्य के पराक्रमों का पुरुष के बिना, भंग भी हो सकता है, इससे ये निश्चित हुआ कि वे अपना पराक्रम नहीं रखते, वे सब ब्रह्म वीर्य हैं, ब्रह्म से ही प्रेरित बलवान हैं। वो ज्येष्ठ ब्रह्म, इन्द्र आदि के जन्म के प्रथम हो दिव्य स्वर्ग में व्याप्त हैं, नित्य ही विश्वव्यापक हैं।

देशतोऽपरिच्छेदमुक्त्वा कालतोऽपि तम।ह, ब्रह्मेतिभूतानामाकाशादीनां 'पूर्वमेवजज्ञे, आविबंभूवेत्यर्थं: । एतेनवीर्यंसंभृतिचुव्याप्तिभृति माहात्म्यमुक्तं भवति । तथा च संभृतिश्चचुव्याप्तिश्व तयोः समाहारस्तथा । एतावत्यपि मति 'तत्र नोपसंहार इति । तत्र हेतुः, न वा विशेषादि सूत्रोक्त एवेत्यतिदिशत्यत 'एवेति । एतद्यथा तथा तत्रेवोक्त्वम् ।

परमात्मा की देश संबंधी अपरिच्छिन्नता बतलाकर काल अपरिच्छिन्नता "'ब्रह्मभूतानां प्रथमं तुजज्ञों'' इत्यादि से वतलाते हैं अर्थात् वे ''आकाशादि के प्रथम ही प्रकट थे।'' इसी से उनके वीर्यसंभृतिद्युव्याति आदि माहात्म्य सिद्ध होते हैं। इन समस्त विशेषताओं काभी आविष्ट स्वरूप में उपसंहार नहीं होगा, ''न वा विशेषात्'' सूत्र में किये गये एव के अतिदेश से ऐमा निरिचत होता है, इस पर जो कूछ भी वक्तव्य था वो कही चुके हैं।

विषयवाक्योत्तराढोंक्त धर्मानुद्दे शेनैवं ज्ञायते, भक्तस्यैदिकपारलौकिकोप योगिधर्मांपलक्षणार्थं द्वयोरेवोद्देशः क्वत इति । चकारेण दर्शनमप्युक्तं ममुच्ची-यते । अन्यच्च स्पर्ढाकृति संभावनायां हि तद्योग्यता निषेधः संभवति । सा चावि-भूंत एव भगवति संभवति इत्यखिलशक्ति आविर्भावपूर्वकमाविभू तस्य तस्य एतया श्रुत्या माहात्म्यमुच्यत इति गम्यते । एवं सत्येतद् वाक्योक्त धर्मयोरेवानुप संहार्यत्वेन यत् कथनं तत्तु भक्तह्नद्याविभू तं ब्रह्माऽप्येवं भूतमेवेति ज्ञापनायाऽतो -युक्त एवानुपसंह रः ।

विषय वाक्य के उत्तरार्ढ में कहे गये धर्मों के उद्देश्य से ये ज्ञात होता है कि भक्त के ऐहिक पारलौकिक उपयोगी धर्मों के उपलक्षण के लिए हो न्दोनों उद्देश्य हैं चकार का प्रयोग बतलाता कि भक्त के हृदय में दर्शन होता भी है या नहीं ये संदिग्धता है [अर्थात् प्रभु के अलौकिक धर्मों का आरोप करने वाले भक्त के हृदय में दर्शन की बात संदिग्ध ही है] परमात्मा के अलौकिक धर्मों के प्रति स्पर्धा करने की जहाँ सम्भावना भी होती है, वहां उक्त साक्षात्कार होने की बात का निषेध किया गया है, अर्थात् उस स्थिति में साक्षा-त्कार नहीं होता । उक्त अलौकिक धर्मों के उपसंहार की बात तो भगवान के अव-तारों में ही सम्भव हो मकती है । परमात्मा समस्त शक्ति के सहित ही प्रकट होते हैं, उनके माहात्म्य को ही इम श्रुति से बतलाया गया है । अतः उक्त वाक्य में कहे गये धर्मों के अनुपसंहार के विषय में जो कहा गया है, वह भक्त हृदय में आविर्भूत ब्रह्म से संबंधित है । इसलिए उक्त प्रकार में अनुप-संहार मानना सुसंगत है ।

४ अधिकरण :---

# 

तैत्तरीयके----''सहस्रशोर्षा पुरुषः सहसाक्षः सहस्रा पात् ,सभूमि विश्वतोवृत्वा अत्यतिष्ठद दशांगुलम्, पुरुष एवेदं सर्वं यदभूतं यच्च भव्यं'' इत्यादिना पुरुष विद्या निरूप्यते । तत्रैव ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इति प्रश्ने '' सवा एव पुरुषोऽन्नरसमय'' इति आरभ्य प्राणमयमनोमय-विज्ञानमयानंदमयात्मकब्रह्म स्वरूपं निरूप्यते । तत्र सर्वत्र ''सचपुरुषा-विधएव'' इति च पठ्यते अत्रान्नमयादिषु पुरुष सूक्ते च पुरुष पद श्रवणात् अन्नमयादिषु सहस्रशोर्षंवत्वधुषसंहार कत्तं व्यो न वेति भवति संशयः । किमत्र युक्तम् ? उप संहत्तं व्यमेवेति, कुतः ? सर्वत्र बह्मणएवोपास्यत्वादत्रा-प्युपासनोक्ते ब्रह्मत्वपुरुषत्वयोरविशेषाद् विद्यैक्यात् इति प्राप्तः ।

तैत्तरीयक में— ''सहस्र शिर, सहस्राक्ष, सहस्र पैर वाला पुरुष चारों ओर -से विश्व को, दस अंगुल में ही आवृत करके स्थित है। इस सारे जगत में यह पुरुष ही था, और रहेगा'' इत्यादि से पुरुष विद्या का निरूपण किया गया है। उसी स्थान पर ''ब्रह्मविद परम पुरुष को पाता है'' इस प्रश्न पर यह 'ब्रह्म ही अन्नरसमय पुरुष है'' इत्यादि से प्रारम्भ करके प्राणमय मनोमय विज्ञानमय और आनंदमयात्मक ब्रह्म का निरूपण किया गया है। उस 'प्रसंग में हर एक वर्णन में '' सच पुरुष बिधएव'' ऐसा भी कहा गया है। इस विषय में संशय होता है कि— अन्नमयादि और पुरुष सुक्त में ''पुरुष'' पद आता है, तो अन्नमय पुरुष में सहस्रशीर्थ आदि धर्मों का उपसहार करना चाहिए या नहीं ? सही क्या है करें या न करें ? करने में हानि क्या है ? क्योंकि दोनों ही जगह ब्रह्म ही उपास्य है, ब्रह्मत्व और पुरुषत्व में कोई भिन्नता तो है नहीं, इसलिए दोनों विद्यायें एक हैं।

उच्यते-पुरुष विद्यायामिवेति । अन्नमयादिषु सहस्रशीर्षवत्त्वादिकं नोप-संहत्त्त्यम् । कुतः ? पुरुषविद्यायां यथा पुरुषस्वरूपं निरूप्यते । न त थेतरेषां अन्नमयादीनां विज्ञानमयान्तानां स्वरूपं तत्प्रकरणे निरूप्यते । अत्र हि पुरुषत्वमुच्यते सहस्रपदमनेकत्वोपलक्षकम् । अन्यथक्ष्णांशिरोभ्यो द्वं गुण्यं वदेत् तेन साकार व्यापकत्वमुक्तंभवति । तत्र पुरुषविधत्वं सचा-घ्यात्मिकरूपस्तच्छरीराभिमान्यात्मा चान्य आधिर्दविक उच्यते न तथात्र ।

उक्त मत पर सूत्रकार कहते हैं कि — अन्नमयआदि में सहस्रशीर्पआदि धर्मों का उपसंहार नहीं करना चाहिए, क्यों कि पुरुष विद्या में जैसा पुरुष का रूप वर्णन किया गया है वैसा रूप वर्णन अन्नमय आदि से लेकर ज्ञानमय तक नहीं है। पुरुष विद्या में जो पुरुषत्व का वर्णन सहस्र शीर्षा आदि से किया गया है वह, अनेकता का उपलक्षक है। यदि ऐसा न होता तो, आँख कान आदि को शिर से दुगना बतलाते, जिससे कि उसकी साकारता और व्यापकता निश्चित होती। अन्नमय आदि में जो पुरुष रूप है वह आध्यात्मिक रूप है जो कि अन्नमय आदि शरीरों का अभिमानी आत्मा है उसका दूसरा आधिद विक रूप है। वैसा वर्णन पुरुष विद्या में नहीं है।

किंच ''पुरुषएवेदं सर्वम्'' इत्यादिना प्रपंचात्मकत्वं मुक्तिदातृत्वं चोक्तवा नैतावन्मात्रस्य माहात्म्यमितोऽपि महन्माहात्म्यमस्म्ीति वक्नु प्रपंचरूपं तद्विभूतिरूपम् इति, ''एतावानस्य महिमा'' इत्यनेनोक्त्तवा तत आधिक्यमाह –'',अतोज्यायाँरुचपूरुषः'' इति । एवमतिवैलक्षण्यात् पुरुषपद-मात्र साधर्म्यणे नैकविधत्वं वक्तुं शक्यं, नचोपसंहार इति ।

पुरुष बिद्या में ''यह सब कुछ पुरुष है।' इत्यादि से पुरुष की प्रपंचात्मकता मुक्तिदातृता बतलाकर, उसका केवल इतना ही माहात्म्य नहीं है, इससे भी महान, माहात्म्य है, इस बात को दिखलाने के लिए प्रपंच रूप को उसका विभूति रूप 'एतावानस्य महिमा'' इत्यादि से बहलाया गया है। उसके बाद "'अतोज्याँयाँश्च पुरुषः'' इत्यादि से उसके आधिक्य का निरूपण किया गया है। ऐसे बिलक्षण स्वरूप को, पुरुष पद के साम्य के आधार पर अन्नमय पुरुष से एक नहीं कह सकते और न उक्त विलक्षण धर्मों का उपसंहार ही कर सकते हैं।

चकारात् ''अम्भस्यपारे भुवनस्य मध्येनाकस्य पृष्ठे महतो महीयान्'' इत्यादिश्चनयः ''सर्वतः पाणिपादान्तम्'' इत्यादि स्मृतयश्च संगृह्यन्ते । एतेत् यत् किंचिधर्मं साम्येऽपि न मूलभूतब्रह्म रूपत्वम् अतएव न तत्रोपा-स्यता तथात्वनेति ज्ञापितम् । अतएव भृगूपाख्यानेऽन्नमयादि ब्रह्मज्ञानेऽपिजि-ज्ञार्षेवोक्ता । भृगौरानंदरूप पर ब्रह्म ज्ञाने तु नोक्तां । तेनाशेषगुणपूर्णं ब्रह्मे-त्युक्तं भवति अत उत्तमाधिकारीभिस्तदेवोपासनीयं, न विभूति रूपमिति-ज्ञापितम् ।

चकार से "समुद्र के पार भुवन के मध्य स्वर्ग के पीछे वह महानतम् है। इत्यादि श्रुति "सब जगह उसके हाथ पेर हैं।" इत्यादिस्मृति की ओर इंगित किया गया है। कहा गया है कि इनसे और पुरुष विद्या के घर्मों में कुछ समता है फर भी इसमें मुलभूत ब्रह्म रूपता नहीं है इसलिए वैसी उपासना सम्भव नहीं है। इसलिए भृग्नुपाख्यान में, अन्नमय आदि के ब्रह्म ज्ञान होते हुए भी, जिज्ञासा की गई है। जब कि भृगु ने आनन्दरूप परबह्म ज्ञान के संबंध में नहीं की है। इससे निश्चित होता है कि आनन्दमय ही समस्त गुणों से पूर्ण-बह्म है। उत्तम प्रधिकारियों से वही उपास्य है। विभूति रूप उपास्य नहीं है।

अथ निर्दोषत्वं ज्ञात्वा भजनीयमिति ज्ञापग्वितुमधिकरणान्तरमारभते ।

इस प्रकार निर्दोधता बतलाकर, भजनीयता बतलाने के लिए दूसरे अधि-करण को प्रारम्भ करते है ।

५ अधिकरण :----

वेदाद्यर्थमेदात् ३।३।२१।।

वाजसनेयिशाखायां ''द्वयाहप्रजापत्या'' इत्युपकम्य तेषां मिथः स्पर्द्धा-मुक्तवोच्यते-''ते ह देवा ऊचुर्ह-ता सुरान् यज्ञ उद्गीथेनात्ययामेति तेह वाचमू-चुस्त्वं न मुद्गायेति तथेति तेभ्यां वागुद्गायत योवाचि भोगस्त्वं देवेभ्य आगात् यत् कल्याणं वदति तदात्मने ते बिदुरनेन वैन उद्गात्रात्येश्यन्तीति तमभिद्रुत्य पाप्मनाविध्यत् स यः स पाप्मा, यदेवेदमप्रतिरूपंवदति स एवपाप्मा'' इति । एवमेव प्राणचक्षुः श्रोत्र प्रभृतिषु पापवेधमुक्तवोच्यते — ''अर्थनमासन्यं प्राणमूचु-स्त्वं न उद्गायेति तथेतितेभ्य एष प्राणउद्गायत्ते विदुरनैन वै न उद्गात्रात्ये-ध्यन्तीनि तमभिद्रुत्य पाप्मनाविध्यत् स यथास्मानम् भृत्वा लोष्ठो विध्वसेत्तैवँ हवै विध्वंसमाना विष्वंचो विनेशुरिति'' । छांदोग्येऽपि प्राणादिध्वेवमेव पाप्म-वेधमुक्तत्वाऽसन्येन तथेत्युच्यते एतावान् परं विशेषो वाजसनयिनां गानकर्त्त्वं, सामगानामुद्गीथत्वेनोपास्यत्वमुच्यते वाक प्राणादीनामिति । अत्र देह संबंधि-त्वगनकर्त्र्योरूपास्यत्वस्यचाऽविशेषेऽपिवागादिष्ठ्रा पाप्मवेधआसन्य प्राणे क्तो

नेति ? भवति जिज्ञासा ।

बाजसनेयि को एक शाखा में ''द्वया ह प्रजापत्या'' इत्यादि से देव दानवों को पारस्पारिक स्पर्द्धा का उल्लेख करते हुये कहते हैं ''देववाओं ने कहा---हम यज्ञ में उद्गीय द्वारा अमुरों का अतिक्रमण करें, 'उन्होंने वाक् से कहा'— तुम हमारे लिये उद्गान करों'' वाक् बहुत---अच्छा 'कह कर उनके लिए उद्गान किया' उसमें जो वाणी का योग था उसे देवताओं के लिये आगान किया और जो गुभ भाषण करती थी, उसे अपने लिये गाया । तब अमुरों ने जाना कि इस उद्गाता के द्वारा देवगण हमारा अतिक्रमण करेंगे, अतः उन लोगों ने उसके पास जाकर उसे पाप से विद्ध कर दिया। यह वाणी जो अनुचित भाषण करती है वही पाप है।'' इसी प्रकार प्राण चक्षु श्रोत्र आदि के पाप वेध की बात कह कर कहते हैं--- ''फिर अपने मुख में रहने वाले प्राण से कहा—''तुम हमारे लिये उद्गान करो 'बहुत अच्छा' कह कर प्राण ने उनके लिए उद्गान किया, असुरों ने उसके पास जा कर उसे पापविद्ध करना चाहा किन्तु जैसे पत्थर से टकरा कर मिट्टी का ढेला नष्ट हो जाता है, वैसे ही वे विघ्वस्त होकर अनेक प्रकार से नष्ट हो गये।'' इत्यादि, छांदोग्योपनिषट् में भी इसी प्रकार प्राण आदि के पापवेध की बात बताकर, मुखस्थ प्राण की बात भी वैसी ही कही गई हैं। इसमें वाजसनेयि के उद्गाताओं से एक विशेषता है कि इसमें सामगान को उद्गीय होने के नाते उपास्य कहा गया है। जिज्ञासा होती है कि-बाग् आदि का देह संबंध, उद्गान शक्ति उपास्यता आदि सब कुछ प्राण के समान है किन्तु वे पापविद्ध हुये और मुख्यस्थ प्राण पापविद्ध नहीं हुआ, ऐसा क्यों ?

नेवासन्योपासनाया विधेयत्वात्तत् स्तुत्यर्थमन्येषु पापमवेध उच्यतेऽ-स्मिन्ने तिवाच्यम् । नहि प्रयोजना, असन्तमप्यर्थं बोधयति श्रुतिरिति वक्तूं- शक्यम् । प्रमाणत्वव्याहति प्रसंगात् । एकत्व प्रतारकत्वे सर्वत्रापि तच्छंकयाग् तदुक्ते कोर्ऽपि न प्रवर्त्ततेतापि साक्षात् क्रियार्थत्वाभावऽपिनासन्निरूपकत्व मथवादानाम् । वस्तुत्तस्तु ''यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवति'' इतिश्रुतेः ''ज्ञात्वा ज्ञात्वा च कर्माणि जनोऽयमनुतिष्ठति, विदुषः कर्मं सिद्धिः स्यात् तथा नाविदुषोभवेत् ''इत्यादि वाक्यै ये एवं वेदत् इति वाक्यैरुचार्थवादोक्त स्वरूपं ज्ञात्वा कर्मं करणे पूर्एां फलमन्यथा नेत्यर्थ-वादानां पत्नोपकार्यां गनिरूपकत्वान्ननर्थक्यमत उक्तेऽर्थे हेतुं न पश्यामः ।

ये भी नहीं कह सकते कि — इसमें, मुखस्य उपासना की विधि है, इस लिये प्राण की स्तुति के लिये अन्यों की पापविद्धता दिखलाई गई है। बिना प्रयोजन के श्रुति कोई निरर्थक बात नहीं कहती, इसलिये उक्त कथन असंगत है। उक्त कथन से तो श्रुति की प्रामणिकता नष्ट हो जायेगी। एक जगह श्रुतिः की प्रवंचना सिद्ध हो जाने पर, हर जगह उसके कथन पर, प्रवंचना की ही शंका बनी रहेगी अतः कोई विश्वास न करेगा, । साक्षात् क्रियार्थता के अभाव में भो अर्थवाद वाक्यों की निरूपकता नहीं होती। वस्तुतः तो बात ये हैकि "श्रद्धा श्रान और विद्या से जो कुछ भी किया जाता है वही प्रबल होता है, इस श्रुतिः से तथा — "कर्म को भली भाँति उपासना करते है" ऐसे विद्वान को हो कर्म सिद्धि होती है, अविद्वान की नहीं होती' इत्यादि वाक्यों से ज्ञान की महत्ता ज्ञात हो जाने पर, अर्थवाद में कहे गये स्वरूप का परिज्ञान हो जाता क्षेत्री किये हुये कार्य का फल होता है, अन्यथा नहीं होता, अर्थवाद वाक्यः फलोपकारो अंग के रूप में निरूपण करते हैं इसलिये निरर्थक नहीं होते। इस लिये उक्त कथन में कोई हेतू नहीं समझ में आता।

इति प्राप्ते तमेवाह — वेधादिति । वाक् प्राणादिषु यः पाप्मवेध, आदिप-दात् दुष्ट विषय सम्बन्धरुचतत्रहेतुरर्थभेदः । अर्थो भगवांस्तरमाद् भदादि-त्यर्थः । "आसन्यस्तु य एवायं मुख्यः प्राणः तमुद्गीथमुपासीत् "इति छां-दोग्य उपास्यत्वेनोक्तः । सर्व वेदांत प्रत्ययमि त न्यायात् वेदांतेषूपास्यम् ब्रह्मा-तिरिक्तं नोच्यते इत्यासन्योऽपि ब्रह्मभिन्नोऽत एवापहतपाप्मा ह्येष इति सामगैः षठ्यते अतस्तत्र न पाप्मवेर्धं इति भावः । ब्रह्मणः स्वतंत्र पुरुषार्थं त्वज्ञापनायार्थपदेनोक्तिः । एतेन विभूतिरूपेऽपि यत्रैवं तत्र मूलभूत ब्रह्मणि निर्दोषत्वं कि वाच्यम् ? इति ज्ञापितम् । अथर्वाऽर्थः प्रयोजनं विषय इति याः वत्, तदुभेदादित्यर्थ: ।

### ( ४१६ )

उक्त मत पर सूत्रकार, 'वेदाद्ययंभंदात्' सूत्र उपस्थित करते हैं, अर्थात् 'वाक् प्राण आदि में जो पापविद्ध होने की बात कही गई है, वही मुख्य हेतु है । 'आदि पद से दुष्ट विषय संबंध भी उसका अर्थ भेद में हेतु है । 'जो मुखस्थ 'प्राण है, उस मुख्य प्राण की उद्गोथरूप से उपासना करनो चाहिए' इत्यादि छांदोग्य श्रुति में इसी प्राण को उपास्य बतलाया गया है । सर्व वेदांत प्रत्यय न्याय के अनुसार, वेदांतों में, ब्रह्म के अतिरिक्त किसी अन्य को उपास्य नहीं कहा गया है, अतः मुखस्थ प्राण भी ब्रह्म से अभिन्न सिद्ध होता है । साम वेदीय उपनिषद् में ब्रह्म को अपहतपाप्मा कहा गया है, इसलिए प्राण के लिए-पापाविद्ध होने की बात नहीं कही गई । सूत्रस्थ अर्थ पद, ब्रह्म के स्वतंत्र पुरु-षार्थ का ज्ञापक परमात्मा का विभूति रूप ही जब निर्दोष है, तो मूल ब्रह्म की निर्दोषता के संबंध में कुछ भी कहना शेष नहीं रह जाता । अथर्वोपनिषद् का अर्थ प्रयोजन विषयक है अर्थात् भिन्नता प्रयोजक है (वाक् आदि•से प्राण की भिन्नता बतलाता है ।

अत्रेदमाकूतम् — देवाहि स्वास्यासुरजयाय गानाथं वागादीनूचुस्त्वं न उद्-गायति गानानन्तरं यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगार्यादति । एवं सति देवार्थ-मेवैतद्गानं न तु भगवदर्थम् । यद्यप्यासन्ये अप्येवमुच्यते तेभ्य एष प्राण उद्-गायदिति, तथापि यथा वागादिषु स्वनिष्ठ भोगं देवेभ्य आगायदित्युक्तं तथा नासन्ये । तेनोक्तमानैब्रंह्मात्मकत्वेनासुरजयहेतुर्भगवत्संबंध एवति ज्ञात्वा तथैवागायदासन्य इति ज्ञायते । अतएवान्यत्र वेध उक्तोऽत्र तत्करणेच्छायाम-प्यासुराणां नाश उक्तः । अग्रे च 'भवत्यात्मना परास्यं द्विषन् भातृव्यो भवति य एवं वेद' इति पठ्यते । तेन परब्रह्म निदोंधमिति किमु वाच्यम् । यत्र यद् विभूति रूपासन्यस्योक्तरूपतां यो वेत्ति सोऽपि गुणयुक्तो दोषरहितभ्च भवति इति कैमुतिक न्यायः सूचिठो भवति । एतेन लोके दोषत्वेन ये धर्माः प्रतीयन्ते त एव धर्माः भगवति निरूप्यमाणा न दोषत्वेन ज्ञेयाः किन्तु गुणत्त्वेनैव वस्तुन एव तथात्वादिति भावो ज्ञाप्यते ।

उक्त प्रकरण का रहस्य ये है कि देवताओं ने अपने को असुरों से विजयित होने के लिए वागादि से उद्गान करने को कहा। गान के बाद जो यह कहा कि तुम उद्गान मत करो, उसका तात्पर्य है कि—उसका जो भोग है वो देवों को प्राप्त हो। इससे ये ज्ञात होता है कि—उक्त उद्गान देवों के निमित्त था, भगवद् परक नद्दीं था यद्यपि मुखस्थ प्राण के लिए भी उद्गान की चर्चा है. .

किन्तु वाग् आदि ने जैसे अपना भोग देवताओं को प्रदान किया वैसे प्राण के भोग की बात नहीं है, उसमें तो असुरों के जय के लिर, ब्रह्मात्मक भोग की चर्चा है। इसलिए अन्य के तो बेध की बात आई है। प्राण के बेध करने पर असुरों के नाश की चर्चा है। उक्त प्रसंग के आगे पाठ है कि—'जो इस प्रकार जानता है वह प्रजापति रूप में स्थित होता है और उससे ढोष करने वाले भातृक (सौतेले भाई) का पराभव होता है।' इससे अधिक ब्रह्म की निर्दोंषता के विषय में क्या कहा जा सकता है। भगवान् के विभूतिरूप मुखस्थ प्राण को जो जानता है वो भो गुग युक्त और दोष रहित होता है, ऐसा कैमुतिक न्याय से निश्चित होता है। इससे ये भी निश्चित होता है कि—लोक में जो धर्म दोष रूप से प्रतीत होते हैं, वे भगतान के लिर यदि कहे गए हों तो उन्हें दोष रूप से नहीं जानना चाहिए। किन्तु उन्हें गुणरूप से ही मानना चाहिए। अर्थात् गुण ओर दोष वस्तु के स्वरूपानुसार ही माने जाते हैं।

एवं भगवत्संबंधाभावे दोषसंबंधमुक्त्वा तथासति गुणहानि च वदंस्तत्र विशेषमाह—

इस प्रकार दोष सम्बन्ध से भगवत् सम्बन्ध का अभाव बतलाकर उम्म सम्बन्ध में गुण हानि को विशेष रूप से बतलाते हैं।

#### हानौतूपायन शब्द शेषत्वात् कुशाव्छं सः स्तुत्युपगानवत् तदुक्तम् । ३।३।२६।।

"तदा विद्वान् पुण्यपापे विधूय निरंजनः परमं साम्यमुपैति इत्यायर्वणिकैः पठ्यते । परंपदेन ब्रह्मोच्यते । तथाच सकार्याऽविद्यारहित परममुपैति, तदनन्तरं साभ्यमुपैतीति योजना । तत्रेदं विचार्यते - साम्यं हि समान जातीय धर्मवत्वं, तच्च कतिपय धर्मैर्वा भवति ? तत्रान्त्यः पक्षो ब्रह्मग्गासमं न सम्भ-वति । "न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते" इति श्रुति विरोधादत आद्य एव पक्षोऽनुसत्त्तंग्यः । तत्र कैः धर्मैंः साभ्यमिहोच्यते ? इत्याकांक्षायामाह हाना-वति । ब्रह्मणः सकाशाद् विभागोजीवस्य हानि शब्देनोच्यते, तथा च तस्यां मत्यां ये धर्मा जीवनिष्ठा आनन्दांशैश्वर्यादयो भगवदिच्छ्या तिरोहितास्ते ब्रह्म सम्बन्धे सति पुनराविभू ता इति तैरेव तथेत्यर्थः । भगवदानंदादीनां पूर्णत्राज्जोवानंदादीनां अल्पत्वान्नाम्नैत्र समैः धर्मैः क्रत्वा ब्रह्म साम्य जोव उपचर्यते । साम्यमुपैतीति वस्तुतस्तु नैतैरपि धर्मैः साभ्यमिति भावः अतएव न तत्सम इति श्रृतिरविष्ठद्वा । अतएत्र सूत्रकृता साभ्यसुपैतीति सान्योपायन शब्दसात्र नतु साम्य पदार्थः स्वारसिकोऽत्रास्तीति भाव प्रकटनाय शब्द शब्द उक्तः । न तु तैरेव धर्मैंः साम्यं नेतरैरित्यत्र को हेतुरित्याकांक्षा-यामाह उपायन शब्दशेषत्वादिति । परमुपैतीति य उपायन शब्दस्तच्छेषत्वात् साम्योपायनस्येत्यर्थंः । व्रह्म सम्बन्ध हेतुकत्वादानंदांशाद्याविर्भावस्य तदैव साम्योपायन कथनात्तैरेव धर्मैंः साम्यमभिप्रेतमिति भावः ।

निश्जन की समता प्राप्त करता है'' इस्में परम्पद से ब्रह्म की चर्चा की गई है। तथा बतलाया गया है कि---सक्रिय अविद्या से रहित, परम को प्राप्त करता है, उसके बाद साम्य प्राप्त करता है । इस पर विचारते हैं कि---साम्य का तात्पर्य समान जातीय धर्मता से हैया उनमें से कुछ धर्मो से है ? इसरी बात मानने से तो, ब्रह्म समानता होती नहों। "उसके समान या अधिक नहीं दीखता'' इस श्रुति से विरोध होने से पहिली वात का ही आश्रय लेना चाहिए । उक्त श्रुति में---किन धर्मों की समता बतलाई गई है ? इस आकांक्षा पर कहते हैं---''हानौ'' ब्रह्म से जीव का जो विभाग हुआ है उसे हानि कहते हैं। उस स्थिति में जो आनंदैश्वर्य आदि जीवनिष्ठ धर्म हैं जो कि भगवदिच्छा से तिरोहित हो जाते हैं, ब्रह्म संबंध हो जाने से वो पूनः आविर्भत हो जाते हैं, उन्हीं को समता प्राप्ति कहा गया है। भगवान् में आनंदादि पूर्ण रूप से हैं तथा जीव में अल्परूप से हैं, केवल नाम से ही उनकी धर्म समता मानकर जीव के ब्रह्मसाम्य की चर्चा की गई है। वस्तुबः इन धर्मों की पूर्ण समता की चर्चा नहीं है। इस प्रकार ''न तत्सम'' इत्यादि श्रति भी अविरुद्ध हो. जातो है। इसीलिए सूत्रकार ने ''साम्यमुपैति'' के साम्य शब्द को उपायन शब्द मात्र माना है, साम्य पदार्थं का स्वारस्य नहीं स्वीकारा है । इसी भाव को सूत्रकार शब्द, शब्द से दिखलाते हैं। उन्हीं धर्मों की समता नहीं होती न दूसरे धर्मों की ही होती है, इसका क्या कारण है ? इस आकांक्षा पर सुत्रकार कहते हैं—''उपायन शब्द शेषत्वात्'' अर्थात् परमुपैति में जो उपायन शब्द है उसकी शेषता से ही साम्योपायन का अर्थं ध्वनित होता है। ब्रह्म संबंध होने से आनंदादि अंशों के आविर्भाव की बात साम्योपायन से ध्वनित होती है, उन्हीं धर्मों की समता उक्त कथन में अभिप्रेत है।

नन्वानंदादीनां ब्रह्म धर्मंत्वात् तत्साम्य कथनं तदभेदमेव गमयतीत्या-शंक्य तद् धर्मवत्वमात्रस्य न तदभेदसाधकत्वमित्यत्र दृष्टान्तमाह—कूशेत्यादि । कुशा औदुम्बर्यः समिधस्ता अभ्विष्टोमादि यागेषु प्रस्तोत्रा स्थाप्यन्ते । तदा तत्संबंधि यच्छन्दः स्तुत्युप्रगानं तद्दत्वद् इत्यर्थः । तत्राभित्वा शूरनोनुमो दुग्धा इव घेनव इत्यृचि मे वर्णास्तेषामच एवोपसंहृत्य भकारेणैव गानं क्रियते । नहि तदार्चिक वर्णधर्माणामचामुग्संहारोऽस्तीति तद्दगात्मत्वं भकारस्य संभवति । एवं प्रक्वतेऽपि ब्रह्मधर्म प्राकट्येन न तदात्मकत्वं जीवस्य संभवति । ननु तत्वमस्यादि वाक्यैरत्राभेदबोधनादस्तु तथेति चेत्तत्राह --तदुक्तमिति---जीव-ब्रह्माभेद-बोधनतात्पर्यमुक्तमित्यर्थः । तद्गुणसारत्वात्तु तद्व्यपदेशः प्राज्ञव दिति सूत्रेणेति शेषः ।

संशय होता है कि — आनंद आदि तो ब्रह्म के धर्म हैं, उनकी समता का अर्थ तो वे धर्म ही हुए ? उनमें भेद ही क्या है ? इस पर 'कुशाच्छंद'' इत्यादि सूत्रांश प्रस्तुत करते हुए बतलाते हैं कि — उन धर्मों के होने मात्र से अभेद नहीं हो सकता जैसे कि — कुश औदुवरसमिधा आदि को अग्निष्टोम आदि यज्ञों में प्रस्तोता स्थापित करके उस समय उनसे संबंधित जिस छंद से उपगान करते हैं उसी प्रकार उक्त धर्मों की बात भी है। ''तत्राभित्वा शूरनोनुमो दुग्धा इव घेनवः'' इत्यादि ऋचा में जो वर्ण हैं उनका अच् में उपसंहार करके केवल भकार से हो गान करते हैं। इसका यह तात्पर्यं नहीं है कि — ऋचा के वर्ण धर्मों का अच् में उपसंहार हो जाता है, इससे भकार का ऋचा से आत्मत्व हो जाता है। इसी प्रकार ब्रह्म धर्म प्राकट्य होने मात्र से जीव की तदात्मता नहीं हो जाती है। यदि कहें कि — तत्वमसि आदि वाक्यों के आधार पर यहाँ भी अभिन्नता मानने में क्या आपत्ति है ? इस पर ''तदुक्तम्'' सूत्रांश उपस्थित करते हैं। कहते हैं कि — परमात्मा के गुणों के अंश जीवात्मा में होने से उसका ब्रह्मवत् व्यपदेश किया गया है। ''प्राज्ञवत्'' सूत्र से भी इसका निर्णय कर चुके हैं।

अपि च, श्रुतौ ब्रह्मोपायनस्य साम्योपायन हेतुत्वोक्त्या तदनुपायवत्नस्य साम्यानुपायने हेतुत्वमिति ज्ञाप्यते । तथा च पराभिध्यानात्तु तिरोहतं ततो ह्यस्य वन्ध विपर्ययाविति सूत्रे जोवस्य ब्रह्मांशत्वेनानंदैश्वर्यादिब्रह्मवर्भवत्वात् ब्रह्मणः सकाशाद्विभागे सति तदिच्छया तद् धर्म तिरोधानस्य संसारित्वे हेतु त्वमुक्तं यत्तदपि तदुक्तमित्यनेनस्मार्यंत इति न विस्मर्त्तंव्यम् । यथान्यशास्तोक्त धर्मा अप्येकस्यां विद्यायामुपसंह्नियन्त एवं ब्रह्मनिष्ठा धर्मा जीवेऽप्येतया श्रुत्या बोध्यन्त इत्येतावत्न साम्यमस्तीत्युपसंहार प्रकरण एतस्य निरूपणं इतम् । श्रुति में जो, साम्योपायन को ब्रह्मोपायन का हेतु बतलाया गया है उससे, साम्यानुपायन से ब्रह्म के अनुपायन की बात भी निश्चित होती है। अर्थात् अनुपायन में भी वही हेतु है। तथा—'परामिघ्यानात् तु तिरोहितं'' ''ततोह्यस्य बंधविपर्पयौ'' इन दो सूत्रों में—जीव, ब्रह्म का अंश है इसलिए आनंद ऐदवर्य आदि धर्म वाला है, ब्रह्म से अलग हो जाने पर, परमात्मा की इच्छा से उनके धर्मों से रहित होकर संसार दशा को प्राप्त करता है, इत्यादि निर्णय किया गया है, उसे नहीं भूलना चाहिए, ''तदुक्तम्'' पद से यही ध्वनित होता है। जैसे कि—अन्य शाखा में कहे गए धर्मों का एक ही विद्या में उपसंहार करते हैं, वैसे ही ब्रह्मनिष्ठ धर्मा का जीव में उपसंहार करते हैं, यही उक्त श्रृति से ज्ञात होता है। इतना ही साम्य है उपसंहार प्रकरण में इसका निरूपण किया गया है।

६ अधिकरण :----

### सम्पराये तत्तं व्याभावात्तया ह्यन्ये ।३।३।२७॥

वाजसनेयि शाखायां— ''स एष नेति नेतीत्यात्मा'' इत्युपक्रमं 'न व्यथते'' इत्यन्तेन ब्रह्मस्वरूपमुक्त्वा यत् एतादृक ब्रह्मातस्तद्विदपि विवक्षितरूप इत्यभि-प्रायेणाग्रे पठ्यते----''अतः पापमकरवमतः कल्याणमकरवम् इत्युभे एष तरत्यमृत'' इत्यादिना अग्निम—''यैष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य'' इत्यृचा च ब्रह्मविदो माहात्म्यमुक्त्वा पठ्यते--- ''तस्मादेवं विच्छान्तो दान्त उपरतस्ति-तिक्षुः श्रद्धावित्तो भूत्वाऽत्मन्येवात्मनं पश्येत सर्वभेनं पश्यति सर्वोऽस्यात्माभवति सर्वस्यात्मा भवति सर्वं पाप्मानंतरति, नैवं पाप्मा तरति" इत्यादि उक्त्वा अन्ते पठ्यते—''य एवं वेद'' इति । अत्र हि पाप्मतरणादि रूपं ब्रह्मज्ञान-माहात्म्यमुच्यते ज्ञानस्य संसार मुक्ति हेतुत्वात् । अथर्वणोपनिपदादिपु तु भगवद् भवतेर्मुवित हेतुत्वमुच्यते । ''परं ब्रह्मैतद् यो धारयति'' इत्युपक्रम्य भजति सोऽमृतो भवति'' इति । अग्रेऽपि ''मुक्तो भवति । संमृतिः'' इति । एतद् विषय व्यवस्था तु पुरैवोक्ता इति नात्रोच्यते । एतावान् परं संदेहः ''य एवं वेद स पाप्मानं तरति'' इति वचनात् ज्ञानदज्ञायामपि पापसत्वं वाच्यम् अन्यथा तरणासंभवापत्तेः । एवं सति भक्तिदशायामप्येवमेव, नवेति भवति ? संशयः । तत्र श्रुतावविशेषेण पापनाशश्रवणान्मुक्तिपूर्व काले पापनाशावश्यम्भा-वादेकत्र निर्णीतः, शास्त्रार्थोऽपरत्रापि तथेति न्यायेन भक्त्या पापनाशांदत्रापि तथैव ।

वाजसनेयी की एक शाखा में ''स एष नेति नेति'' इत्यादि से उपक्रम करके ''न व्यथते'' इस अन्तिम वाक्य तक ब्रह्म का स्वरूप बतलाकर जो ऐसे ब्रह्म स्वरूप का ज्ञाता है. वह कृतार्थ होता है इस अभिप्राय से आगे कहते हैं—''अतः पापमकंरवमतः'' इत्यादि । इसके बाद ''यैष नित्यो महिमा ब्राह्मणस्य'' इत्यादि ऋचा से ब्रह्मवेत्ता का साहात्म्य बतलाकर कहते हैं कि — ''इस प्रकार जानकर व्यक्ति शान्त दान्त, उपरति, तिातक्षा, श्रद्धा आदि प्राप्त कर आत्मा में ही आत्मा को देखता है सभी को ब्रह्मरूप से देखता है'' इत्यादि कह कर अन्त में कहते हैं ''य एवं वेद'' इत्यादि । इस प्रकरण में, ज्ञान को संसार से मुक्त होने का हेतू मानकर, पापों से पार होने का उपाय ब्रह्म ज्ञान को मान कर उसका माहात्म्य वर्णन किया गया है । अथर्वणोपनिषद् आदि में तो मुक्ति का हेतू भगवद्भक्ति को माना गया है। ''इस परब्रह्म को जो घारण करता है'' जो भजन करता है वह अमर हो जाता है ''वह संसार से मुक्त हो जाता है'' इत्यादि । इस संबंध में जो व्यवस्था की उसे तो पहिले ही बतला चुके हैं, इसलिए यहाँ कुछ नहीं कहेंगे । संदेह तो केंवल इतना है कि—''जो इस प्रकार जानता है वह पापों से मुक्त हो जाता है'' इस वाक्य में ज्ञानदज्ञा में भी पाप का अस्तित्व माना गया है. यदि ऐसा नहीं है तो उद्धार किससे होगा ? यही बात भक्ति दशा में भी घटित होती है या नहीं ? संशय इस वात का है । भक्ति संबंधी श्रुति में तो सामान्य रूप से पापनाश की बात कही गई है। मुक्ति के पूर्वकाल में, पाप का नाश अवश्यम्भावी है, ऐसा एक जगह निर्णय कर चुके हैं । शास्त्रार्थ दूसरे प्रकार का भी हो सकता है इसलिए भक्ति दशा में भी पापस्थिति रहती है और उसका नाश होता है, ऐसा ही निर्णय होता है।

इति प्राप्त आह — सम्पराय इत्यादि । संपरायः परलोकस्तस्मिन् प्राप्तव्ये सतीत्यर्थ । अथवा पर पुरुषोत्तमः तस्यायो ज्ञानम् । तथा च सम्यग् भूतं पुरुषोत्तम ज्ञानं येन स संपरायो भक्तिमार्ग इति यावत् । अथवा परे पुरुशोत्तमे अयनं अयो गमनं प्रवेश इति यावत्तथा च सम्यक्परायो येन स तथा भक्तिमार्ग इत्यर्थः । ज्ञानमार्गे प्रवेश इति यावत्तथा च सम्यक्परायो येन स तथा भक्तिमार्ग इत्यर्थः । ज्ञानमार्गे प्रवेश इति यावत्तथा च सम्यक्परायो येन स तथा भक्तिमार्ग इत्यर्थः । ज्ञानमार्गे प्रवेश इति यावत्तथा च सम्यक्परायो येन स तथा भक्तिमार्ग इत्यर्थः । ज्ञानमार्गे प्रवेश इति यावत्तथा च सम्यक्परायो येन स तथा भक्तिमार्ग इत्त्यर्थः । ज्ञानमार्गे प्रवेश इति यावत्त्या, भक्तिमार्गे पुरुषोत्तम प्राप्तया, तत्पाद् विशेषमत्र ज्ञापयितुमेवं कथनमतो भक्तेः पूर्वमेव पापनाशो युक्त इति भावः । ब्रह्मभूतस्य भक्तिलाभानन्तरं ''भक्तयामामभिजानाति'' इति भगवद् वाक्यात् पुरुषोत्तम स्वरूप ज्ञानस्य भक्त्यैकसाध्यत्वात् तथा । एवं सति— "मुक्तानामपिसिद्धानां नारायण परायणः, सुदुर्लभः प्रज्ञान्तात्माकोटिष्वपि महामुने जन्मान्तर सहस्रे षुतपोध्यान समाधिभिः, नराणां क्षीणपापानां कृष्णो भक्तिः प्रजायते जन्मान्त्नर सहस्रे षु समाराध्यवूषध्वजम् वैष्णवत्वं लभेत् कश्चित् सर्वपापक्षयादिह" इत्यादि वाक्यैः पापनाशानन्तरमेव भक्ति संभवाद् भक्तस्यतत्तर्वयपापादेरभावान्न ज्ञानमार्गीय तुल्यता इत्यर्थः ।

उक्त प्राप्त मत पर ''सम्पराय'' इत्यादि सूत्र प्रस्तूत करते हैं । सम्पराय अर्थात् परलोक अथवा परपुरुषोत्तम का आय अर्थात् ज्ञान पूर्णरूप से पुरुषोत्तम ज्ञान है जिससे वह संपराय अर्थात् भक्ति मार्ग है । अथवा गर पुरुषोत्तम में अयन अर्थात् गमन प्रवेश, पूर्णं रूप से ब्रह्म प्राप्ति का मार्ग अर्थात् भक्ति मार्ग है। इत्यादि व्याख्याओं से उक्त सूत्र का तात्पर्य होता है कि- ज्ञानमार्ग में अक्षर प्राप्ति तथा भक्तिमार्गमें पृष्पोत्तम प्राप्ति होती है । इस विशेषता को बतलाने के लिए ही सुत्रकार ने ''सम्पराय'' आदि सत्र की योजना की है। उक्त सुत्र का तात्पर्यहै कि — भक्ति के पूर्वही पापनाशा हो जाता है। "मुझे भक्ति से जानता है" इस भगवद् वाक्य से यह निध्चित होता है कि----भक्ति लाभ के बाद पुरुषोत्तम स्वरूप ज्ञान होता है, इसलिए भगवान एकमात्र भवित से ही साध्य हैं। जैसा कि---- "हे महामूनि करोडों मूदत सिद्ध प्रशान्ता-त्माओं में कोई एक नारायण परायण दुर्लभ भवत होता है। हजारों वर्षों तक किए गए तपध्यान समाधि से जव मनुष्यों के पाप क्षीण हो जाते हैं तब कृष्ण भक्ति होती है। हजारों जन्मों तक वृषध्वज के भजन करने के बाद ही समस्त पापों के क्षय हो जाने पर वैष्णवता प्राप्त होती, है।'' इत्यादि वाक्यों से निश्चित होता है कि- पाप नाश के बाद ही भवित होती है, भक्त के लिए, पार होने योग्य पाप का अभाव रहता है, इसलिए ज्ञानमार्ग के साथ उसकी समानता नहीं हो सकती।

ननु य एवं वेदेति सामान्यवचनात् पुरुषोत्तमविदो अपि एवमेवति चेत्तत्राह— तथाह्यन्ये, तधा ज्ञानानन्तरमिति पापवन्तोऽन्ये भक्तिमार्गीयेभ्योऽन्य इत्यर्थः । उक्त वचन रूपोपपत्तिहि शब्देन ज्ञाप्यते ।

पदि कहें कि—''य एवं वेद'' इस सामान्य वचन से तो पुरुषोत्तम को जानने दाले की भी ज्ञानमार्गी के समान व्यवस्था होगी ? उस पर सूत्रकार ''ह्यन्ये'' पद का प्रयोग करते हैं अर्थात् उक्त वचन भक्तिमार्गियों से अन्य पापयुक्त ज्ञानमागियों से ही संबंधित है। हि पद से उक्त वचन के स्वरूप की उपपत्ति होती है।

ननु भक्तिमार्गीयाणामपि गोपस्त्रीगां ''दुःसहत्रेष्ठ विरह तीव्रताप-धुताशुभाः, घ्यानप्राप्ताच्युताश्लेष निवृत्या क्षीण मंगलाः'' इति वचनेन दुष्कृतसुक्रृतयोरपि हानि श्रवणात् पूर्वोक्त वचनैर्विरोध इत्याशंकायामुत्तरं पठति---

# छन्दत उभयाविरोधात् ।३।३।२८।।

छन्द इच्छा तथा च भक्तिमार्गीयाणामपि पूर्वं पायनाशो यः स भगदद-च्छा विशेषतोऽनो भक्तो; पूर्वमेव पापनाश निरूपकाऽतन्नाश निरूपक वचन योर्रावरोधात् हेतोर्भक्तोः पूर्वमेव पापनाश आवश्यक इत्यर्थः । एवं सति भक्तोः पूर्वमेव तन्नाश और्त्सांग्कः । स क्वचिद् विशेषेच्छ्रयाऽपनोद्यत इति भावो ज्ञापितो भवति । अत्रेच्छा विशेषे वक्तव्य वहुत्वेऽपि किचिंदुच्यते — चिकीर्षित लीला मध्यपाति भक्तान् सोपधिस्नेहवत्यो न सगुणविग्रहा, न वा सुक्रुतादियुक्ता इति ज्ञापयितुं कतिपय गोपीस्तद् विपरीत धर्मंयुक्ताः कृत्वा तस्यां दशायां स्वप्राप्तौ प्रतिबन्धं कारयित्वा स्वयमेव तां दशां नाशाय स्वलीलामध्य पातिनीः क्रृतवान् इति । न ह्येतावता सार्वं दिकं एवाऽयं भावो भवति । नहि मन्त्र प्रतिबद्ध शक्तिराग्निदाहक इति तग् स्वाभावत्वमेव तस्य सार्वं दिकमिति वक्तुं शक्यम् । एतच्च श्री भागवत दशमस्कंध विवृतो प्रयंचि-तमस्माभिः ।

छन्द अर्थात् इच्छा, भक्तिमार्गीय जीवों के पूर्वपापनाझ का प्रसंग भगवान् की विशेष इच्छा पर ही निर्भर है पूर्वपापनाझ के निरूपक और नाझ न होने के निरूपक वचनों की विरूद्धता भगवदिच्छा मानकर ही निरस्त होती है। भक्ति के पूर्व पापनाझ आवश्यक है। भक्ति पूर्व जो पापनाझ है वह औस्सर्गिक है। वह नाश कभी भगवान् की विशेष इच्छा से होता है, ऐसा भाव उक्त सूत्र से ज्ञापित होता है। भगवान की विशेष इच्छा के सम्बन्ध में वक्तव्य तो बहुत है, किन्नु कुछ कहेंगे। प्रभु ने अपनी अभीप्सित लीला में सम्मिलित भक्तों को, जो कि सहज अलौकिक प्रेम युक्त और सगुण विग्रह रहित होते हैं जिनमें सुक्वतदुष्कृत कुछ भी नहीं होते। महात्म्य को दिखलाने के लिये जो गोपियाँ उक्त प्रकार से विपरीत सगुण और सकाम प्रेम वाली थीं उनको उस रूप में अपनी प्राप्ति में प्रतिबन्ध करके स्वयमेव उनकी दशा का नाश कर, अपनी लीला में सम्मिलित कर लिया। यह विशेप भाव सदा नहीं होता। यह नहीं कह सकते कि, मन्त्र प्रतिबद्ध शक्ति, अग्नि की तरह दाहक होती है वही उसका स्वभाव है, इसलिए वह सदा वैसी ही रहती है। इस सबका, हमने, श्री मद्भागवत के दशम स्कन्ध में विशेष रूप से विवेचन किया है।

#### गतेरर्थवत्वमुभयाथाऽन्यथाहि विरोर्धः ।३।३।२१।।

ननु ''सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म'' योवेद निहितं गुहायां परमेव्योमन् इति ''तमेवे विद्वानम्त इह भवति'' नान्यः पन्थाविद्यते अयनाय ''इत्यादि श्रुतिभि रुक्त रूप ब्रह्मज्ञाने सत्येव मोक्ष इत्यूच्यते । ''यमेवैपवृणते तेन लभ्यः'' इति श्रुत्या आत्मीयत्वेनांगीकारात्मक वरणस्य भक्ति मार्गीयत्वात तस्मिन सति भनितमार्गे प्रवेशात् भक्तयैव स इत्यूच्यते । किंच ''भक्त्या मामभिजनाति इत्युक्वा ''ततो मां तत्वतो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम्'' इति भगवतोवतमिति भवित मार्गेऽपि पुरुषोत्तम ज्ञानेनैव मोक्ष उच्यते. ज्ञानमार्गेत्वक्षरज्ञानेनेति विशेषः । ''तस्मान्मद्भवितयुवतस्य योगिनो वै मदात्मनः, न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भ वेदिह'' इति वचनेन भवितमार्गीयस्य ज्ञाननैरपेक्ष्यम-प्युच्यते । तथा चैवं मिथः श्रुत्योः स्मृत्योश्च विरोधान्नेकतर निर्द्धारः संभवति न च ज्ञानेनेव मोक्ष उभयत्रापि तथोक्ते:। ज्ञाननैरपेक्ष्योक्तिस्तू भक्ति स्त-त्यभिप्रायेति वाच्यम् । विषयभेदेन ज्ञानभेदाःमुक्ति साधनं कतमज्ज्ञानमित्य निश्चयात् । न च श्रौतःवाविशेषात् समुच्चय इति वाच्यम् ज्ञानिनोऽक्षरे भक्तस्य पुरुषोत्तमे लयात् ससुच्चयासंभवात् । तह्येवं विरोधाभावादूपपन्नं सर्वमिति चेत् । न, पूर्वं ज्ञानमार्गीय ज्ञानवतः पश्चाद् भक्तिमार्गीय ज्ञान-वतः लयस्थान निर्द्धारासंभवात् । अपरंच---- ''ततो मां तत्वतो ज्ञात्वा'' इति वंचनात् भक्तिमार्गे तत्वतो भगवज्ज्ञानमेव प्रवेश साधनमिति मन्तव्यम् । तथा

च ''मत्कामारमणंजारं मत्स्वरूपाविदोऽबलाः ब्रह्य मां परमं प्रापुः संगाच्छत सहस्रज्ञः ''इति वाक्यात् ज्ञानमार्गीय भक्तिमार्गीय ज्ञानरहितानामापि भगवत् प्राप्तेः तत्साधनत्व निरूपक श्रुति विरोधः । तथा च क्वचित्ज्ञानं मुक्तिसाधन-त्वेनोच्यते, क्वाचिद् भक्तिः, क्वचिन्नोभयमपि इत्येकतर साधन अनिश्चयान् मुक्ति साधने मुमुक्षोः प्रवृत्यसंभवः ।

"ब्रह्म, सत्य ज्ञान और अनन्त स्वरूप है' जो हृदयस्थ गुहा के परमा-काश में निहित को जानता है। ''उसे जानकर यहीं अमृत हो जाता है' ''इसे जानने का इसके अतिरिक्त कोई दूसरा उपाय नहीं है'' इत्याकि श्रुतियाँ उक्त रूप ब्रह्म ज्ञान से मोक्ष बतलाती है।" जिसे वह परमात्मा वरण करता है उसे ही परमात्मा की प्राप्ति होती है'' इत्यादि आत्मीय रूप से स्वीकारात्मक वरण की बात भक्ति मार्ग की पृष्टि करती है, भक्तिमार्ग में प्रटेश करने से भक्ति द्वारा ही मोक्ष की बात निश्चित होती हैं। ''मुझे भक्ति से जानता है'' ''मूझे तत्व से जानकर ही प्रविष्ट होता है'' इत्यादि भगवद् वाक्य, भक्तिमार्गं में भी पुरुषोत्तम ज्ञान स ही मोक्ष बतलाता है। ज्ञानमार्ग में अक्षरज्ञान से मुक्ति बतलाई गई है। "मेरी भक्ति से युक्त मुझ में आसक्त योगियों को बिना ज्ञानवैराग्य के भी प्रायः "मोक्ष प्राप्त हो जाता है" इत्यादि वचन से, भक्तिमार्गीय के लिये, ज्ञान की निरपेक्षता भी ज्ञात होती है। इस प्रकार श्रुति और स्मृति की परस्पर विरु-द्धता से किसी एक बात का निर्द्धारण संभव नहीं है। ऐसा भी नहीं कह सक 1 ल----दोनों ही जगह ज्ञान की चर्चा है इसलिये ज्ञान से ही मोक्ष होता है, तथा ज्ञान निरपेक्षता, भवित स्तूति के अभिप्राय से कही गई है, इत्यादि । क्योंकि विषय भेद से ज्ञान भेद होत। है, अतः कौन सा ज्ञान मोक्ष का साधक हैं, ऐसा निर्णय करना कठिन है। ऐसा भो नहीं; कह सकते कि-श्वौत ज्ञान सामान्य है इसलिये सभी प्रकार का ज्ञान मोक्ष साधक है, क्योंकि---ज्ञानी का अक्षर में तथा भक्त का पुरुषोत्तम में लय बतलाया है, इसलिये समूच्चय ज्ञान की बात भी व्यर्थ है। यदि कहें कि समुच्चय बोवक मानने से ही विरु-द्धता का निराकरण होगा और तभी सब कुछ सुसंगत हो सकता है, सो भी असंगत बात है, पहिले ज्ञानमार्गीय ज्ञान को जानकर बाद में भक्ति मार्गीय ज्ञान से लय स्थान का निर्दारण करना असम्भव है। ''ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा'' इत्यादि कथन से निश्चित होता है कि---भक्तिमार्ग में तत्व रूप से भगवान् का ज्ञान ही एक मात्र प्रवेश का साधन है। ''मत्कामरमणंजारं''

( ४२६ )

\*इत्यादि से ये भी ज्ञान होता है कि ज्ञानमार्गीय और भक्तिमार्गीय यदि ज्जान रहित भी हों तो उन्हे भगवत् प्राप्ति हो सकती है, ये वाक्य साधनत्व निरूपक श्रृति से विरुद्ध हैं। कहीं कहीं ज्ञान को मुक्ति के साधन के रूप में कहा गया है कहीं भक्ति को कहा गया है, कहीं दोनों को नहीं कहा गया अतः किसी एक साधन के निश्चय न होने से, मुक्ति की साधना में मुमुक्ष की प्रवृत्ति होना कठिन है।

इति प्राप्ते आह----गतेरर्थवत्वमित्यादि । गतेर्ज्ञानस्य अर्थवत्वं फलजन-क्त्वमूभयथा मर्यादा पृष्टि भेदेनेत्यर्थः । अत्रायमाशयः ''एष उ एव साधू कर्म कारयति तं यमेभ्यो लोकेभ्य उन्निनीषति'' इत्यादि श्रुतिभ्यो भगवान् . सुष्टि पूर्वकाल एवँतस्मै जीवायँतत्कर्म कारयित्वैतत्फलं दास्य इति विचा<sup>?</sup>रत-वानिति तथैव भवति । तत्रोक्तरीत्या मुक्तिमाधनानूगमे हेतूरवश्यं वाच्यः । एवं सति कृतिसाध्यं साधनं ज्ञानभवितरूपं शास्त्रेण बोध्यते । ताभ्यां विहि-ताभ्यां मुनितः मर्यादा । तद्ररहितानामपि स्वरूप बलेन स्व प्रापणं पुष्टिरुच्यते । तथा च यं जीव यस्मिन मार्गे अंगीकृतवांस्तं जीव तत्र प्रवर्त्तयित्वा तत्फलं ददातीति सर्वं सूस्थम् अतपूष्टिमार्गे अंगीकृतस्य ज्ञानादिनैरपेक्ष्यं मर्मादाया-मंगीकृतस्य तदपेक्षित्वं युक्तमेवेति भावः । अत्र साधकत्वेन विपक्षे बाधकमाह । अन्यथा हि विरोध इति । अन्यथा मर्यादा पृष्टि भेदेन व्यवस्थाया अकथने विरोधात् हेतोस्तथेत्यर्थः । विरोधस्तू पूर्वपक्ष ग्रन्थ उपपादितः । एतेनैव, ननु श्रवणादिरूपा प्रेम रूपा च भक्तिरविशेषेण पापक्षय एवोदेत्यत कश्चिद् विशेषो-ऽस्ति ? तत्राधूनिकानामपि भक्तानां दूःखदर्शनाच्छवणादेः पापनाशकत्व श्रवणाच्चाविशेष पक्षस्त्वं संगतः । अथ श्रवणादिरूपा, पापे सत्यपि भवति । प्रेम रूपातु तन्नाश एवेति विशेषो वाच्यः । सोऽपि प्रेमवतामपि अऋरादीनां मणि-प्रसंगे भगवता समं कापट्य कृतिश्रवणान्न साधीयानित्यपि शंका निरस्ता वेटितव्या । तथाहि मर्यादा पुष्टिभेदेनांगीकारे वैलक्षण्यादाद्यायामंगीकृतानां मुमुक्षयैव श्रवणादौ प्रवत्तिस्तदातृत्वेनैव भगवति प्रेमापि. न तू निरुपधिः । कदाचित् वस्तु स्वभावेन मुक्तीच्छानिवृत्तावपि तद्भक्तेः साधनमार्गीयत्वात् ''अनिच्छतो मे गतिमण्वीं प्रयंक्त'' इति वाक्यादन्ते मूक्तिरेव भवित्री। अस्मिन् मार्गे श्रवणादिभिः पापक्षये प्रेमोत्पत्तिस्ततो मुक्तिः ।

उक्त प्राप्त मत पर---'गतेरर्थवत्वम्'' इत्यादि सूत्र प्रस्तुत करते हैं । बाति अर्थात् ज्ञान की फलजनकता पुष्टि और मर्यादाभेद से दो प्रकार की

है। उक्त कथन का तात्पर्य है कि --- ''परमात्मा उससे अच्छा कर्म कराते हैं जिसे यमलोक से ऊपर उठाना चाहते हैं'' इत्यादि श्रुति से ज्ञात होता है कि----भगवान सुष्टि के प्रथम ही निर्णय कर लेते हैं कि --- ''इस जीव से ऐसा कर्म कराकर ऐसा फल देना चाहिए'' इसके अनूसार ही होता है । उक्त रीति से तो मुक्ति साधनानूगम में हेतू अवश्य मानना होगा । इस प्रकार से कृति, साधन और साध्य, ज्ञान और भक्तिरूप है, ऐसा शास्त्र से ज्ञात होता है। उन दोनों से विहित मुक्ति, मर्यादा है। उन दोनों से रहित भी, स्वरूप बल से प्राप्त कराने वाली मुक्ति, पूष्टि है। जिस जीव को प्रभ. जिस मार्ग से स्वीकारते हैं, उस जीव को उस मार्ग में प्रवृत्त कर तदनूसार फल प्रदान करते हैं, ऐसा मानने से ही उक्त बात सूसंगत हो सकती है । पूष्टि मार्ग में अंगीकृत जीव के लिए ज्ञान आदि अपेक्षित नहीं होते, मर्यादा मार्ग में अंगीकृत जीव के लिए वे अपेक्षित होते हैं, यही बात सही है । साधकत्व रूप से दोनों मार्गों में भिन्नता दिखलाई गई है। यदि उक्त बात नहीं मार्नेगे तो शास्त्र कथन में विरुद्धता होगी । अर्थात् मर्यादा पूष्टि भेद की व्यवस्था न मानने पर ही विरुद्धता होगी । विरोध का उपपादन पूर्वपक्ष ग्रन्थ में कर चुके हैं। प्रइन होता है कि—अवणादिरूपा और प्रेमरूपा भक्ति सामान्य रूप से एक समान ही पापक्षय करती हैं अथवा किसी में कोई विद्येषता भी है ? आजकल के भक्तों को दूःखी देखा जाता है, शास्त्रों में श्रवण आदि से पापनाश की बात कही गई है, इसलिए सामान्यतः पापनाश की बात मानना असंगत है। देखने से तो ऐसा ही निश्चित होता है कि — श्रवण आदि रूप भक्ति पाप की स्थिति में भी होती है। प्रेमरूपा भक्ति, पापनाश होने पर ही होती है, ये उसकी विशेषता है। प्रेमी भक्त अकृर ने स्यमन्तक मणि के प्रसंग में भगवान के साथ कपट किया, इससे ये शंका भी समाप्त हो जाती है कि---पापनाश के विना भक्ति नहीं होती। मर्यादा पुष्टि भेद को स्वीकारने से दोनों की विलक्षणता निश्चित हो जाती है, अतः मर्यादा मार्ग में अंगीकृत जीवों की म्भक्षु भाव से ही प्रवृत्ति होती है, तथा भगवान के द्वारा दिये जाने से प्रेमा भक्ति की प्रवृत्ति होती हैं, अकारण प्रवृत्ति नहीं होती । कभी-कभी मुक्ति की इच्छा न होते हुए भी, भक्ति साधन में संलग्न भक्तों को. उस भक्ति से ही मुक्ति हो जाती है, ''अनिच्छतो मे गतिमण्वीं प्रयुंक्ते'' इत्यादि वाक्य में मुक्ति ·को भक्ति का स्वभाव बतलाया गया है। इस मार्ग में, श्रवण आदि से पापक्षय हो जाने से प्रेमोत्पत्ति होती है और फिर मुक्ति हो आती है।

पुष्टिमार्गे अंगीकृतेस्त्वत्यनुग्रह साघ्यत्वात् तत्र च पापादेरप्रतिबंधकत्वाच्छ-वणादि रूपा प्रेमरूपा च युगपत् पौर्वापर्येण वा, वैपरीत्येन वा भवत्येव । अत्र श्रवणादिकमपि फलरूपमेव । स्नेहेनैव क्रियमाणत्वान्नविधिविषयः । न हि अविद्यादि मुक्तत्यन्तरूपभजनानन्दान्तराय रूपाभ्रंकषाविरलविविधमहातरु गह-नानां दहने लोलुपस्याऽनुग्रहानलस्य तदाम्तरालिकपापतूलं प्रतिबन्धकमिति वक्तुं शक्यम् । तदुक्तं---श्रीभागवते---''स्वपापमूलं भजतः प्रियस्य त्यक्तान्य-भावस्य हरिः परेशः, विकर्मं यच्चोत्पतितं कथंचिद् द्नोति सर्वं हृदि सन्नि-विष्टम्'' इति । विकर्म प्राक्तनं तद् दुःखदमिति, स्वयं च हरित्वेन दुःखहत्तेति धुनोति । उक्त विशेषण विशिष्टस्य स्वतो विकर्मकृत्यसंभवात सांसगिकं मत्तो भूतं, नतु मयाकृतं इतिवद् वा यत् कृतं विकर्मतत् कथंचिदुत्पतितमित्युच्यते । त्यक्तान्यभावत्वेन भगवत्सेवाव्यासंगेनेन्द्रचुम्नाख्य पाण्ड्यराजवन्महदागमनाद्य-ज्ञानं वा वक्ता उक्तरूपे भक्ते विकर्मोक्तावरुचिज्ञापनाय वा कथंचिदित्युक्तवान् तेन तर्कितं विकर्मात्राभिप्रेतमिति ज्ञायते । एतादृशस्यापि यदि विकर्मं भवेत् तदा तन्निवृत्यर्थं न तेनान्यत् कर्त्तव्यम् । भगवान् एव हृदिनिविष्टस्तद् धुनोति यत् इति । कदाचित् स्वभक्ति वलस्फूत्यां सदोपमपि जनं कृतार्थी करिष्यामीत्यंगी कुर्याच्चेद्भक्तस्तदैव हृदिस्थैव तत्संसर्गजं दोपमस्यैतदंगीकारेण तट् दोपमपि धुनोवीति सर्वं पदेनोच्यते । चिरकालभोग्यमपि तत्क्षरोनैव नाशयति । तन्नाजन कालादेरप्रतिबंधकत्वामित्यपि ज्ञापयितुं परस्य कालादेरीशत्वमुक्तम् । अत्र भजनादि हृन्निवेशान्तानां स्पष्ट एव विकर्मणि सत्यपि संभव इति ।

पुष्टिमार्ग में अंगोकृत जोव भगवान के अत्यनुग्रह से अनुग्रहोत होते हैं, उनके लिए पाप आदि का कोई प्रतिबन्ध नहीं रहता, उनमें श्रवण आदिरूपा और प्रेमरूपा भक्ति कभी एक साथ, कभी आगे पीछे, कभी पहिले प्रेमरूपा और बाद में श्रवणादिरूपा भक्ति होती है। इस मार्ग में श्रवण आदि भा फलरूप होते हैं। क्योंकि—ये स्नेहपूर्वक किए जाते हैं, इसलिए ये विधि के विषय नहीं होते। ये नहीं कह सकते कि—अविद्या आदि से मुक्त भजनानंद के, अन्तराय पापों के बन को, दहन करने वाले भगवदनुग्रह रूप अनल के वीच में, पापतूल प्रतिबन्धक हो सकता है। (अर्थात् जो प्रभुकृपा पाप के बड़े-बड़े गहन बनों को भस्म कर सकती है पापतूल उससे कैसे बच सकते हैं?) वैसा ही श्रीमद्भागवत में कहा भी है—''अपने चरण कमल के भजन करने वाले प्रिय भक्त से जो विकर्म हो जाते हैं, उन्हें प्रभु हृदय में प्रवेश कर नष्ट कर देते हैं।'' वर्कर्म, प्राक्तन कर्म स्वरूप होते हैं जो कि दुःखदायी होते हैं, स्वयं हरि दुःखहक्ती

ह़ीकर उनको नष्ट करते हैं। भक्त कहलाने के बाद जोव स्वयं ही विकर्म नहीं कर सकता, कुसंगवश यदि कुछ कर भी बैठता है तो उसे वह अपना न मानकर, किसी प्रकार हो गया, ऐसा ही कहता है अन्यान्य कर्मों का त्यागकर एकमात्र भगवत्सेवा में संलग्न पांड्यदेश के राजा इन्द्रद्युम्न को पूज्य अगस्त्य ऋषि के आगमन की प्रतीति नहीं हुई, उक्त प्रकार के भक्त की विकर्म में अरुचि हो. इस भाव को दिखलाने के लिए ही, पांडयराज के प्रसंग में---''स्वपादमुल इत्यादि श्लोक कहा गया है तथा यह दिखलाया गया है कि जैसे पाण्ड्य नरेश द्वारा विकर्म होने पर भो उन्होंने भक्ति का त्याग नहीं किया वैसे ही प्रत्येक भक्त को भक्ति का आश्रय कदापि नहीं छोड़ना चाहिग, भगवान स्वयं ही विकर्मजन्य पाप का नाश कर मुक्त करेंगे अपनी भक्ति वल की स्फूर्ति से, दोष युक्त व्यक्ति को भी, प्रभु, ''इसे कृतार्थ करू गा'' ऐसा विचार कर उसके हृदय में विराजे हुए ही, संसर्गज दोष को, उक्त प्रकार के अंगीकार के आधार पर ही नाश कर देते हैं, यही भाव "धुनोति" इत्यादि पद से दिखलाया गया है। चिरकाल भोग्य को भी प्रभु, उसी क्षण नावा कर देते हैं। उस नावा में काल आदि का प्रतिबन्ध नहीं रहता इससे हो, परमात्मा को काल आदि का स्वामी कहा गया है। इस प्रसंग में ये सिद्ध कर दिया गया है कि---विकर्म की स्थिति में. भजन आदि हृदय में रहते हैं।

#### <. अधिकरण ः—

# उपपन्नस्तल्लक्षणार्थोपलब्घेर्लोकवत् ।३।३।३०।।

ननु मुक्तेरेव सर्वत्र फलत्वमुच्यते, युक्तं चैतत्, संसृतेर्दुःखात्मकत्वात्, तर्न्निवृत्तेः सर्वेपानिष्टत्वात् । पुष्टिमार्गीय भक्तानां तदनपेक्षितत्वमुच्यते । तदुक्तमयर्वणोपनिषत्स्वष्टादशार्णमंत्रस्वरूपमुक्त्वा पठ्यते ''परब्रह्मैतद्यो धारयति'' इत्यादेरन्ते ''सोऽमृतोभवति'' इत्यादि । एतदग्रे—''किं तद् रूपं किं रसनम् कथमैतद् भजनम् १'' इत्यादि प्रश्नोत्तरं पठ्यते—''भक्तिरहस्य भजनं तदिहामुत्रोपाधिनैराइयेनैवामुख्यात्मनः कल्पनमेतदेव नैषकर्म्यम्'' इति । एतदत्र विचार्यते—मंत्रवृत्ति तदधिष्ठातृ रूपध्यानादेरमृतत्वफलमुच्यते । भजनस्वरूपं च यावत् फलनैराझ्येन भगवत्यात्मनः कल्पनमित्युच्यते । न च फलनैराक्ष्येन भजतेऽप्यन्ते मुक्तिरेव भवित्रीति वाच्यम् । ''तं यथा यथोपासते तथैव भवति तद् हैतान् भूत्वा अवति'' इति श्रुतेमुंक्ति साधनत्वेन ज्ञात्वा भजतः सैव फलम् । स्वरूपस्यैव स्वतंत्र पुरुषार्थंत्वमनुभवन् यो भजते तस्य तदेव फलमितियतो निर्एायः संपद्यते । ''ये यथा मां प्रपद्यन्ते तास्तर्थेवभजाम्यहम्'' इति भगवद् वाक्याच्च । अत एव रहस्य भजनं लक्ष्यमुक्तम् ।

सब जगह मुक्ति को ही फलरूप से बतलाया गया है, जो कि ठीक ही है. क्योंकि सृष्टि दु:खात्मक है, उससे सभी छूटना चाहते हैं । पुष्टिमार्गीय भक्तों को उसकी भो अपेक्षा नहीं होती । अथर्वणोपनिषट् में अष्टादशाक्षर मंत्र के स्वरूप का वर्णन करते हए लिखते हैं—''इस रोति से जो परब्रह्म को धारण करता है'' इत्यादि के अन्त में ''वह अमृत होता है'' इसके बाद प्रश्न हुआ कि---' भगवान का रूप कैसा है ? उनके नामामृत का रसास्वादन कैसे होता है ? उनका भजन कैसे होता है ?'' इसका उत्तर देते हैं— ''उनकी भक्ति हो भजन है, इस लोक तथा परलोक के समस्त भोगों की कामना का सर्वधा त्याग करके एकमात्र श्रीकृष्ण में हो इन्द्रियों सहित मन को लगा देना ही नैष्कर्म्य है।'' इस प्रसंग में विचार किया गया है कि — मंत्रावृत्ति और मंत्र के अधिष्ठातृ देवता के रूप के ध्यान से अम्ततव प्राप्ति होतो है। फल की आकांक्षा से रहित भगवान में आत्मभाव का चिन्तन हा भजन का स्वरूप है। फलाकांक्षा रहित भजन के अन्त में मूक्ति हो होगी ये नहीं कह सकते । ''उस परमात्मा को जिस भाव से उपासना करता है धैमा ही होकर उसे प्राप्त करता है'' इस श्रुति से मुक्ति साधन रूप से जानकर भजन करने वाले की वैमी ही प्राप्ति होगी । स्वरूप को ही स्वतन्त्र पुरुषार्थ मानकर जो भजन करता है उसे, स्वरूप प्राप्ति होती है, यही उक्त वाक्य में निर्णय किया गया है। ''जो मुझे जिस भःव से भजता है, मैं उसे उसी भाव से भजता हूँ'' इस भगवद् वाक्य से भी उक्त बात की पुष्टिट होती है। एकमात्र भजन को ही लक्ष्य बतलाया गया है।

तथा च श्रौतत्व भगवत्संबंधित्वयोरविशेषात् ''कतमोगरीयान् ?'' इति संशये गुढाभिसंधिः पठति । मुमुक्षोः सकाशाद्रहस्यभजनकर्त्तैवोपपन्नः । उपपत्ति युक्तः । तमेवोद्घाटयति-''तल्लक्षर्णार्थोपलब्धेः इति । तल्लक्षणो भगवत्स्वरूपा-त्मकोयोऽर्थः । स्वतंत्र पुरुषार्थरूपस्तदुपलब्धेः । स्वाधीनत्वेनतत्प्राप्तेरित्यर्थः । यद्यपि पुरुषोत्तमे प्रवेशेतदानन्दानुभवो भत्रति तथापि न प्रभोस्वदधीनत्वम् । भक्तितिरोभावात्, प्रत्युत वैपरीत्यम् । भजनानंदस्य तताधिक्यंतु ''मुक्तिं ददाति र्काहचित् स्म न भक्तियोगम्''—दीयमानं न ग्रुहणन्ति विना मत्सेवनंजनाः —''नारायणपरा ''इत्युपऋम्य ''स्वर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थं दर्शिनः ''इत्-यादि वाक्येरघ्यवसीयेत । अतएव सामोप्यवाच्युपसर्गं उक्तः । तेन दासीत्वेन दासत्वेन लोलायां सुहृत्वेन प्रभुनिकटे स्थितिरुक्ता भवति । ( ४३१ )

शास्त्रज्ञान और भगवत्सम्बन्ध दोनों हो समान हैं इनमें कोई बड़ा छोटा-नहीं है। "कौन बड़ा है ?" इस संशय पर दोनों की गूढाभिसंन्धि का उल्लेख किया गया है। मुमुक्षु भाव से ही अनन्य भक्ति करने का भाव हो सकता है। इस बात को ''तल्लक्षणार्थोंपलब्धे: ''इत्यादि में कहा गया है। तल्लक्षण अर्थात् भगवत्तत्त्वरूपात्मक जो अर्थ है, स्वतन्त्र पुरुषार्थ रूप से उसकी उप-लब्धि होती है। उसको प्राप्ति स्वतन्त्र रूप से होती है। यद्यपि सायुज्य मोक्षा-वस्था में जीव का प्रवेश पुरुषोत्तम में होता है और उसमें आनंदानुभूति भो होती है, किन्तू प्रभू, उस जीव के वशंगत नहीं होते क्योंकि उस जोव में भक्ति का तिरोभाव रहता है। अपितु प्रभु उससे विपरोत हो जाते हैं। भजनांनन्द: की विशेषता तो- "भगवान् मूक्ति तो दे भी देते हैं, भक्ति किसी-किसी को हो देते हैं ''भक्त लोग मुक्ति दिये जाने पर भी मेरो सेवा के अत्तिरिक्त उसे ग्रहण नहीं करते ''सब कूछ नारायण परक हो है'' इत्यादि उपक्रम करके ''भक्त लोग स्वर्ग अपवर्ग नर्क आदि सभी को समान भाव से देखते हैं'' इत्यादि वाक्यों में स्पष्ट रूप से कही गई है। इसीलिए सूत्र में सामीव्यवाची उप-सर्गं का प्रयोग किया गया है। जिससे दासो भाव. दासभाव और लोला में सौहार्द भाव से प्रभू को निकटता को स्थिति लक्षित होतो है।

न च महत्पदार्थं स्वरूपाज्ञानादल्प एवानन्दे यथा सर्वाधिक्यं मन्वानः पूर्वोक्तं न वांच्छन्ति तथाऽत्रापीति वाच्यम् । दीयमानात्रामर्थानां स्वरूपाज्ञाना सम्भवात् । अनुभवविषयी क्रियमाणि दिवस्यैवात्र दीयमान पदार्थंत्वात् तदज्ञाने स्वर्गादित्रये तुल्यदर्शित्वासंभवश्च । ''मुक्ति ददाति कहिचित् स्म न भक्तियोगम् इति वाक्ये भक्तेराधिक्यं स्पष्टमेवोच्यते । तस्मात्न्यूनार्थं जिघृक्षोः सकाशत् पूर्णार्थवान् महान् इति युक्तमेवास्योपपन्नत्त्वम् । इममेवार्थं दृण्टान्तेनाह-लोकवदिति । यथा स्वाधीन भर्तृ का नायिका तदवस्थाऽननुगुण गृहवित्तादिकं दोयमानं अपि नोरीकरोति तथेत्यर्थः ।

ऐसा नहीं कह सकते कि—वड़ी वस्तु के स्वरूप का ज्ञान न होने से जैसे, लोग छोटो वस्तु के आनन्द से तृप्त हो जाते हैं, वैसे ही स्वर्गादि के स्वरूप का ज्ञान न होने से भजनानन्द को बड़ा मान लिया गया है। दिये जाने वाले पदार्थों का स्वरूप ज्ञान न हो, ऐसा असंभव है। अनुभूत पदार्थों की ही, दिये जाने पर छोटे बड़े रूप में परख कर स्वीकृति होती है। यदि, उनका ज्ञान न.

# ( ४३२ )

होता तो स्वर्ग आदि तीनों की भजनानन्द से तुलना करना असम्भवथा, अनु-भूत वस्तु की तुलना होती है । न्यूनार्थ को जानने वाला ही पूर्णार्थ महान का वरण कर सकता है । इसी बात का उदाहरण देते हैं—''लोकवत्'' । जैसे कि—लोक में स्वाधीन भन्न का नायिका सम्भोगावस्था के आनन्द के अतिरिक्त अन्य वस्तुओं को तुच्छ मान कर, घर धन आदि को भी दिये जाने पर नहीं स्वीकारती वैसे ही भक्त की उक्त बात भी हैं ''मुक्ति' ददाति ''इत्यादि में स्पष्ट रूप से भक्ति की विशेषता बतलाई गई है ।

अथवा स भगवानेव लक्षणमसाधारणो धर्मोयस्य स तल्लक्षण उर्भट भक्तिभावः स एवार्थः स्वतन्त्रपुरुषार्थं रूप, इत्यग्रे पूर्ववत् । भगवत् प्राक-ट्यवानेव हि भक्तो भक्तत्वेन ज्ञायते इति तथा । एतेन ज्ञाप्यं हि ज्ञाप-कादधिक भवति, एवं सति यज्ज्ञापकं परम काष्ठापन्न वस्तु पुरुषोत्तम स्वरूपं सर्वफलरूपं तन्महत्वं कथं वक्तुं शक्यं इति सूच्यते ।

उक्त सूत्र की व्याख्या इस प्रकार भी की जा सकती है कि—भगवान् ही असाधारण धर्म है जिनका भक्ति भाव उद्भव ही स्वतन्त्र पुरुषार्थ रूप है, इसके आगे की व्यख्या पूर्ववत् होगी। भक्त, भक्ति के बल से ही जान सकता है कि — भगवान प्रकट होते हैं इस स्थिति में, ज्ञापक से ज्ञाप्य अधिक होता है, ज्ञापक के लिये जो परम काष्ठापन्न वस्तु पुरुषोत्तम स्वरूप है जो कि समस्त फलरूप है, उनका महत्व कैसे कहा जा सकता है।

#### ९. अधिकरण

## अनियमः सर्वासामविरोधः शब्दानुमानाम्याम् ।३।३।३१॥

अथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते— ''परब्रह्म तद् यो धारयति रसति भजति ध्यायते प्रेमति श्रृणोति श्रावयत्युपादिशत्याचरति सोऽमृतो भवति सोऽमृतो भवति'' इति । तत्र धारणादीनां समुदितानां एवामृत साधकत्वमुत प्रत्येकमपि ? इति भवति संशयः । अत्र धारणादि साधनकलापमुक्त्वा फलमुच्यत् इति समुदितानामेव मुक्तिसाधकत्वमुपलक्षणं चैतच्छ्व्वणादि नवविध भक्ती नामप्ये-वमेव तथात्वनिति पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाह— ''अनियमः इति । समुदितानामेव तेषांफलसाधकत्वमिति नियमो नास्तीत्यर्थः । अत्रोपपतिमाह— ''सर्वासामवि-रोर्घः'' इति । ''चिन्तयर्थेक्ष्तेतसा इष्ठजं मुक्तो भवति संघृतेः इति श्र्त्या धिनतन मात्रस्य तथास्वमुच्यते । ''पंचपदोंजपन्'' इत्यादि उक्तवा ''ब्रह्म संप-द्यते ब्रह्म संपद्यते'' इति श्रुत्या कीर्तन मात्रस्य तधात्वमुच्यते । तधा च प्रत्येकपक्ष एव सर्वासां श्रुतोनमविरोधः स्यात् । एवं एति ''परब्रह्मौतद् यो श्वारयति'' इत्यादिषु ''सोऽमृतो भवति'' इति पदं प्रत्येकं सम्बध्यते इति-ज्ञेयम् ।

अथर्वग गोपालतापनी उपनिषद् में पाठ है कि—''जो कृष्ण नामक पर-ब्रह्म का ध्यान करता है, प्रेम करता है, नाम श्रवण करता है, नाम सुनता है, नाम का उपदेश करता है, तथा इन सबका आचरण करता हैं, वह अमृत होता है अमृत होता है।'' अब इस पर संशय होता है कि —धारणा आदि सब मिल कर अमृत सावक हैं अथवा ये अलग अलग भी अमृत साधक हैं ? उक्त प्रसंग में धारण आदि साधन कलापों का वर्शन कर फल का उल्लेख किया गया है जिससे सभी साधन मुक्ति के साधक ज्ञात होते हैं, इसी प्रकार श्रवण कीर्तन आदि नवविध भक्ति साधन भी मुक्ति के अलग अलग आत्या न कहें गये हैं। इस पूर्वपक्ष पर सिद्धान्त बतलाते हुए कहते हैं। ''अनियम:'' अर्थात् उक्त सारे साधन मुक्ति साधक हो ऐसा कोई नियम नहीं है।

अर्थात् सब मिलकर ही मुक्ति साधक हो ऐसा नियम नहीं है। इस पर प्रमाण देते हुए कहने हैं ''सर्वासामविरोधः ।'' कृष्ण का चित्त से चिन्तन करने से संसार से मुक्ति होती है ''इस श्रुति से तो केवल चिन्तन मात्र से मुक्ति बतलाई गई है। ''पंचपदी जपन्'' इत्यादि कहकर ''ब्रह्म संपद्यते ब्रह्मसंपद्यते'' इत्यादि श्रुति से केवल कीर्तन से भी मुक्ति बतलाई गई है। इस प्रकार सभी साधनों से सबंधित श्रुतियाँ है, अतः सभी अविरुद्ध है।' ''जो इस प्रकार परब्रह्म की धारणा करता है इत्यादि में ''वह अमृत होता है'' इस पद का सम्बन्ध होगा।

ननु यथा दण्डादीनां प्रत्येकं घट हेतुत्वोक्तावपि नैकस्यैव तज्जनकत्व-मेवम्त्राप्येकैकस्य चिंतन्मदेस्तथात्वोक्तावपि फलसाधकत्वं समुदितानामेव तेषामिति चेन्मैवम् योऽर्थों यत्प्रमाणैकसमधिगम्यः स तेन प्रमाणेन यथा सिढ-यति तथा मंतव्यः । दण्डादेस्तथात्वं प्रत्यक्षेण ग्रह्यत इति तत्र तथाऽस्तु, प्रकृतेतु तेषां तथात्वमलौकिक शब्दैक समधिगम्यम् । श्रुतिस्तूक्तैव । न चोक्त न्यायः श्रृतिष्वपि तात्पर्यं निर्णायको भवतीति वाच्यम् । अलौकि-केऽर्ये लौकिकस्यासामर्थ्यात् । अन्यथा ब्रह्मत्णा मनसैव प्रजाजनने निषेकादिक- मपि कल्प्येत् । स्मृतिरपि — ''केवलेन हि भावेन गोप्योगावः खगामृगाः येऽन्ये-मूढधियो नागाः सिद्धामामीयुरंजसा, एतावान् सांख्ययोगाभ्यां'' इत्युपक्रम्य ''अन्तेनारायणस्मृतिः इत्यादि रूपे वमेवाह । इममेवार्थं ह्रदिकृत्वाह सूत्र-कारः शब्दानुमानाभ्याम्'' इति । श्रुतिस्मृतिभ्यामित्यर्थः । तेचोक्ते । एतेने सूत्राकारस्यान्यो अप्यनुशयोऽस्तीति भाति । यत्रोक्त साघनस्तोमसंपत्तिकस्मिन् भक्तोऽस्ति तत्र केनैवमुक्तावितरसाधनत्व बोधक श्रुतिविरोधाच्छ्वणकोर्तंन स्मरणानां मुक्त्य व्यवहितपूर्वक्षणे युग्पदपि सम्भवादन्यथासिद्धिंभयेवे विनि-गमकाभावादेकेनैव मुक्तिरिति न नियमोऽतः प्रत्येक साधकत्व बोधिकानां सर्वासां श्रुतीनां मिथोविरोधः तर्हि एकत्र तथाः देर्वत्रैव तथाऽस्तु इत्याक्तंक्य तत्र बाधकमाह शब्दानुमानाभ्यामिति । पूर्ववत् । तत्र प्रत्येकमपि शुक्तिहेतु-त्वमुच्यत् इति न तथेत्यर्थः । यत्र प्रत्येकमपि तथात्वं तत्र किमुवक्तव्यं समु-दितानां तथात्व इति भावः तेनश्लिष्टः प्रयोगोऽयमिति ज्ञेयम् ।

यदि कहें कि---- दण्ड चक्र आदि प्रत्येक घट के हेत् हैं फिर भी कोई भी अकेले घट का निर्माण नहीं कर सकते, वैसे ही श्रवण आदि मक्ति के साधक हंते हये भी अकेले साधक नहीं हो सकते, सब मिल कर ही मोक्ष प्रदान कर सकते हैं। ये कथन असंगत है---जो अर्थ जिस प्रमाण में लागू होता हैं. उसी में उसको सार्थकता होती है, उसी प्रकार श्रवण आदि के सम्बन्ध में भी मानना चाहिये दन्ड आदि की समवेत उपादेयता तो प्रत्यक्ष दृष्टिगत होती है अतः उसे तो वैसा ही मानना चाहिये, किन्तु श्रवण आदि साधनों की मुक्ति प्रदानकता अलौकिक वस्तु हैं, जो कि एक मात्र शास्त्र से ही ज्ञात होती हैं । जैसा श्र तियों से उपर जान चुके हैं। ये नहीं कह सकते कि-श्वतियाँ भी उक्त न्याय से ही निर्णायक होती है । अलौकिक तत्व में, लौकिक नियम से निर्णय करना संभव नहीं है । यदि ऐसान होता तो प्रजाकी सृष्टि में ब्रह्मा, मन से निपेक आदि की भी कल्पना करते । ''केवलेन हि भावेन'' इत्यादि में स्पष्ट रूप से उक्त बात का ही संसर्थन किया गया है। इसी बात को हृदय से मानकर सुत्रकार ने कहा शब्दानुमानाभ्याम् ''अर्थात् श्रुति स्मृति से ऐसा ही निर्ग्तंय होता है । इस सुत्र कार की उक्ति में दूसरा भाव भी परिलक्षित होता है कि- मान लीजिये कोई एक भक्त श्रवण कीर्तन आदि सभी साधनों को करता है. उसकी मुवित किसी एक ही साधन से हो जाय तो अन्य साधनों की महत्ता बतलाने वाली श्रुति की बात निस्तत्व हो जायेगी, मुक्ति के पूर्व के क्षण तक श्रवण कीर्तन स्मरण आदि यदि एक साथ होते रहें तो ये कहना कठिन होगा कि--- किसः ( ¥३¥ )

साधन से मुक्ति मिलो, इसलिए नियम नहीं है कि — कोई एक साधन हो मुक्ति प्रदान करता है, ऐसा मानने से प्रत्येक साधनों की महत्ता बतलाने वाली श्रुतियों में परस्पर विरुद्धताभो होगी, इसलिए सब मिलकर एक साथ मुक्त करते हैं ऐसा ही मानना चाहिये उसी से सब कुछ संगत हो जाता है । इस संशय को निद्यत्ति के लिये भो सूत्रकार — ''गब्दानुमनाभ्यां'' पद का प्रयोग करते हैं । सूत्रकार का कयन है कि — प्रत्येक साधन को श्रुति स्मृति में, मुक्ति का साधक कहा गया है । सवको एक साथ मिलकर समवेत साधक नहीं कहा गया है । जब प्रत्येक में सोक्ष प्रदानकता है, तो वे सब मिलकर भी कर सकते हैं इसमें कहने की क्या बात है ? अर्थात् वह तो स्वतः सिद्ध बात है । सूत्रकार ने जो उक्त पद का प्रयोग किया है उसे शिष्ठ प्रयोग जानना चाहिये ।

१०, अधिकरण :----

## यात्रदधिकारनवस्थितिराधिकारिकाणाम् ।३।३२२।

पूर्व मुमुक्षुभिर्मु किितावनत्वन कियमाणानां भगवद्धर्माणां मुक्तिसाधन प्रकारो विचारितः । अधुना तु भगवान् स्वविचारितकार्यं लौकिकै मर्यादि अशक्यं ज्ञात्वा स्वैैश्वर्यादिकं दत्वा येन जीवेन तत् कारयति स जोवः तैः धर्मैः मुक्तो भवति न वा १ इति विचार्यते ।

पूर्व अधिकरण में मुमुक्षुओं ढ़ारा मुक्ति के साधन के रूप में किये जाते श्रवण कीर्त्तन आदि भागवत धर्मों के मुक्ति साधन पर विचार किया गया। अब ये विचार करेंगे कि—भगवान्, स्वविचारित कार्य लौकिक ऐश्वर्य आदि को अशक्य जानकर जिन जीवों को स्वऐश्वर्य आदि देकर भोग कराते हैं, वे जीव उनसे मुक्त होते हैं या नहीं ?

तत्र जीवकृत भगवद्विषयक धर्मांणां यत्र तत् साधकत्वं तत्र भगवदीयानां धर्माणां तत्साधकत्वं सुतरामेव । तेषां स्वकृत्यऽसाध्यत्वेनाविघेयत्वात्ततत्साधनेध्व-प्रवेशेऽपीति संदेहे निर्णयमाह—यावदित्यादि । यस्मिन् जोवे यत् कार्यं साधनार्थ-मधिकारो भगवता दत्तस्तत् कार्यं साधनक्षमास्तस्मिन् ये स्वधर्मा भगवता स्थापितस्ते आधिकारिका इत्युच्यन्ते । तत्कार्यं संपत्तिरेव तदधिकारप्रयोजनमिति तावदेव तेषां तस्मिन् स्थितिरित्यर्थः । एवं सतितत् संपत्तौ सोऽपि निवर्त्तत इति तत्संबंधिनो धर्मा अपि निवर्त्तन्त इति मुक्तिपर्यंन्त न तेषां व्यापार संभवोः भगवता तथैव विचारितत्वान्मुक्ति भक्त्यैवेति भावः । यच्च—''ब्रह्मणा सह ते मर्वे संप्राप्ते प्रतिसंचरे, परस्यान्ते कृतात्मानः प्रविशंति परं पदम्'' इति वाक्यं, तत्त्वाकल्पान्तं येषामधित्रारः सप्तर्षि प्रभृतीनां तद्विषयकमिति ज्ञेयम् । अन्यथा भगवद्दत्ताधिकार सामर्थ्यंस्य भरतस्य स्वाधिकार समाप्तौ मुक्ति न वदेत् । कृतात्मान इतिपदात्तेषामपि भगवति कृतान्त करणानामेव परस्य भगवतः पर यदेव्यापि वैकृण्ठे प्रवेश उच्यते न त्वाधिकारिक गुणैः ।

दो बातें हैं, एक तो जीव के द्वारा किये गए भगवद् विषयक धर्मों की मोक्ष साधकता, दूसरे भगवदीय धमों की मोक्ष साधकता, इन दोनों में भगवदीय धर्म तो असाध्य है अतः उन्का विधान तो संभव नहीं है, उनकी साधनों में गणना हो भी कैसे सकती है । इसका निर्णय ''यावत्'' इत्यादि सूत्र से करते हैं । कहते हैं कि—–जिस जीव में जिस कार्य के साधन के लिए भगवान ने जो अधिकार दे रक्खा है, जीव उसी को कर सकता है, उनमें भी जो स्वधर्म भगवान ने निश्चित किये हैं वे ही आधिकारिक कहे जाते हैं। उनके करने से ही भक्ति होगी, वही उन कार्यों के अधिकार का प्रयोजन है, भक्ति पर्यन्त ही उन कार्यों में जीव की संलग्नता रहती है 1 उसके बाद साधक उनसे निवृत्त हो जाता है अतः उससे संबद्ध धर्म भी निवृत्त हो जाते हैं । मुक्ति पर्यंन्त उनका व्यापार संभव भी नहीं है, भगवान ऐसा विचार कर साधक को भक्ति प्रदान करते हैं, वही उसकी मुक्ति है। जैसा कि--- ''वे सब प्रति सृष्टि में ब्रह्मा के साथ रहते हैं. फिर वे कृतार्थ होकर परं पद को प्राप्त कर लेते है'' इत्यादि में कल्पपर्यन्त अधिकार वाले सप्तर्षियों के विषय में जो कहा गया है, इसस भक्त के अधकार की बात निश्चित होती है। यदि ऐसा नहीं मामेंगे तो, भगवत् प्रदत्त अधिकार प्राप्त समर्थं भरत की स्वाधिकार की समाप्ति हो जाने पर जो मुक्ति गाथा प्रसिद्ध है, वह सुसंगत न हो सकेगी । उक्त उदाहरण में जो ''कृतात्मानः'' पद दिया गया है उससे ज्ञात होता है कि----उन सप्तर्षि आदि के अन्तःकरण में जो भगवद् भक्ति है उसी के आधार पर वे भगवान के परमपद को प्राप्त हो जाते हैं। उक्त वाक्य में आधिकारिक गूणों की चर्चाभी नहीं है।

११, अधिकरण :----

अक्षरषियांत्वविरोधःसामान्यतस्तद्भावाभावाभ्यासौपसदवत्तदुक्तम् । ३।३।३३।। नन्नुक्ताऽथर्वणोपनिषद्वाक्यैर्भगवद् धर्माणां मुक्तिसाधनत्वमूच्यते । श्रुत्यन्तरेषु ''तमेववि दित्वाऽतिमृत्युमेनि'', नान्यः पन्था विद्यते अयनाय ''ज्ञाना-देवतुकैवल्यम्'', तरतिशोकमात्मवित्, ''ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति'', इत्यादिषु ज्ञानस्यैव मुक्तिसाधनत्वमुच्यते । श्रुतित्वाविशेषादुभयोस्तथात्वे कारण वैजात्ये कार्यवैजात्यस्यावश्यकत्वान्मुवर्गे च तदसंभवात् 'भक्त्या मामभिजानाति'' इति वाक्याद भक्ती ज्ञानस्यापि संभवात् ज्ञानेनैव मुक्तिरिति पूर्वभक्षे, ज्ञानसाधनत्व निरूपक श्रुति तात्पर्यं निरूपयन् पुरुषोत्तम प्राप्तेरेव मुक्तिपति पूर्वभक्षे, ज्ञानसाधनत्व निरूपक श्रुति तात्पर्यं निरूपयन् पुरुषोत्तम प्राप्तेरेव मुक्तिपदि वाच्यत्वात्तद्भजन-स्यैव तत्प्रापकत्वमिति हृदिकृत्वाह—'अक्षरधियाम्'' इत्यादि । तुशब्दः पूर्वपक्ष निरासे । वाजसनेयके श्रुयते—''एतद् वै तदक्षरं गागि ब्राह्मणा अभिवदंति अस्थूलम्'' इत्यादि । तथाथर्वर्रा च—''अक्षरधियाम्'' इत्यादि । तुशब्दः पूर्वपक्ष ति ज्ञानमार्गेऽक्षरविषयकाण्येव ज्ञानानि निरूप्यन्ते, पुरुषोत्तम विषयकाणि नेति तन ज्ञानमार्गेऽक्षरविषयकाण्येव ज्ञानानि निरूप्यन्ते, पुरुषोत्तम विषयकाणि नेति निश्चोयते । ''ब्रह्मनिदाप्नोति परम्'' इति श्रुतावक्षर ब्रह्मविदोऽक्षरात् परस्य प्राप्तिरुच्यते । ''अक्षरादपि चोत्तमः'' इति भगवद् वाक्याच्चाक्षरात्तीतः पुरुषोत्तमः इति पदात् पुरुषोत्तम् ।

उक्त अथर्वणोपनिषद् वाक्य से भगवद् धर्मों की मुक्ति साधनता बतलाई गई । अन्यान्य—''उसे जानकर मृत्यु का अतिक्रमण करता है । ज्ञान के अतिरिक्त, उसे जानने का कोई दूसरा मार्ग नहीं है, वह एकमात्र ज्ञान से ही प्राप्य है। आत्मविद ही शोक से मुक्त होता है, ब्रह्म को जानकर ब्रह्म ही हो जाता है", इत्यादि अतियों में ज्ञान को ही मुक्ति का साधन बतलाया गया है। दोनों ही प्रकार की अुतियाँ समान हैं, दोनों में कोई विशेषता तो है नहीं दोनों से ही मुक्त होने की बात कही गई है, दोनों को ही क़ारण मानने से एक बात उठती है कि — मुक्ति रूपी कार्य किसके अनुरूप है, कारण और कार्य के प्रकार में तो भेद हो नहीं सकता, ऐसा होने से तो मुक्ति संभव नहीं है। "भक्ति से मुझे जानता है'' इस वाक्य से ज्ञात होता है कि - भक्ति से ज्ञान होता है, उस ज्ञान से ही मुक्ति होती होगी, ऐसा मानने से उक्त शंका का समाधान हो जाता है। इस पर ज्ञान साधनता को निरूपक श्रुति के तात्पर्यंका निरूपण करने के लिए, पुरूषोत्तम प्राप्ति ही मुक्ति है जो कि भजन से ही प्राप्त होती है, इस बात को विचार कर सूत्रकार ''अक्षरधियाम्'' इत्यादि सूत्र प्रस्तुत करते हैं । सूत्र का नु शब्द पूर्वपक्ष का निरास करता है । वाजसनेयक का पाठ है कि-- "एतद वैतदक्षरं'' इत्यादि तथा अथर्वण का पाठ है—''अथ परा मया तदक्षरं'' इत्यादि इन दोनों में ज्ञानमार्ग से अक्षर प्राप्ति की बात कही गई है, पुरुषोत्तम प्राप्ति

# ( ४३८ )

को बात नहीं है। ''ब्रह्मविदाप्नोतिपरम्'' श्रुति में भी, अक्षर ब्रह्म के ज्ञाता को, अक्षर से पर तत्व की प्राप्ति बतलाई गई है। ''अक्षरादपि चोत्तम'' इस भगवद् वाक्य से, अक्षर से अतीत पुरुषोत्तम हैं ऐसा ज्ञात होता है। ''भक्त्या मामभिजानाति'' इत्यादि वाक्य में ''माम्'' पद से पुरुषोत्तम विषयक ज्ञान की बात कही गई है, अक्षर विषयक ज्ञान की नहीं।

किंच ब्रह्मभूतस्य भक्ति लाभोक्तेस्तस्य चानंदांशविर्भावात्मकत्वात्तस्य चाविद्यानाशजन्यत्वात्तस्य चाक्षर ज्ञानजन्यत्वात् पूर्वं कक्षा विश्रान्तमेगक्षर ज्ञानम् । एवं सत्यक्षरविषयिणा धियां श्रुतौ मुक्ति साधनेषु योऽवरोधः प्रवेशनं गणनेति यावत् स सामान्यत्वभावाभ्यां हेतुभ्यां पुरुषोत्तमसंबंधि संबंधे मुक्तिरिति सामान्यम् । मर्यादामार्गे अंगीक्रतानां ''व्रह्मभूतः प्रसन्नात्मा न शोचति न कांक्षति, समः सर्वेषुभूतेषु मद्भक्ति लभते पराम्' इति वाक्यात् ब्रह्मभावानन्तर-मेव भगवद्भाव संभवात्तेन पुरुषोत्तमे प्रवेशात्तत्र परम्परोपयोगी ब्रह्मभावत्तयेत्यु-भाभ्यां हेतुभ्यां तथेत्यर्थः । वस्तुतस्तु पुरुषोत्तम प्राप्तिरेव मुक्तिरिति भावः ।

"ब्रह्मभूत व्यक्ति को भक्तिलाभ होता है" इस उक्ति से ज्ञात होता है कि, ब्रह्मभूत में परमात्मा के आनंदांश का आविर्भाव हो जाता है जिससे उसकी समस्त अविद्या का नाश हो जाता है, ये स्थिति अक्षर ज्ञान होने पर ही होती है, इससे निश्चित होता है कि अक्षर ज्ञान, मुक्ति मार्ग का प्रथम विश्राम स्थल है । अक्षर विषयक बुद्धि से, जिस श्रु ति में, मुक्ति साधनों में अवरोध दिखलाया गया है, वो प्रवेश की हष्टि से ही है । ज्ञान और भक्ति इन दो हेतुओं से पुरुषोत्तम संबंधी मुक्ति ही सामान्य रूप से बतलाई गई है । मर्यादा मार्ग को स्वीकारने वाले भक्तों की तो— "ब्रह्मभूत व्यक्ति प्रसन्न रहता है, न कुछ सोचता है न आकाँक्षा करता है, प्राणिमात्र में सम भाव रखता है और मेरी परा भक्ति प्राप्त करता है" इत्यादि वाक्य से ब्रह्मभाव के बाद ही भगवद् भाव की प्राप्ति जावश्यक है, अतः ज्ञान और भक्ति दोनों हो इस दृष्टि से समान हैं । वस्तुतः तो पुरुषोत्तम प्राप्ति ही मुक्ति है, यही निश्चित मत है ।

नन्वक्षरस्याविशिष्टत्वेन तडुपासकानामपि तथात्वत्केषांचित् तत्रैव लयः, केषांचिद् भक्तिलाभ इति कथमुपपद्यत इत्यांशक्य तत्र हेतुः दृष्टान्तेनाह—

"अोपसदव त्" इति । उपसदाख्ये कर्मंणि तानूनप्त्रस्पर्शाख्यमौपसदं कर्मास्ति — "तत्रातिथ्यायां ध्रौवात् रुचि चमसे वा यदाज्यं चतुरवत्तं वा समवद्यति तत्रानूनप्त्रम्" इत्युच्यते "अनाधृष्टमसीति" मन्त्रेण षोडशाप्यृत्विजो यजमानेन सह "तानूनप्त्रं समवमृशन्त्यनु मे दोक्षाम्" इति मंत्रेण यजमानस्तत्समवमृशन् यम ऋत्विजं कामयेताऽयंयज्ञं यशसमृच्छेदिति तं प्रथममवमर्शयेदिति श्रूयते श्रुतौ कल्पे च । अत्र सर्वेषामृत्विजां तानूनप्त्रत्वाविशेषेऽपि यस्मिन् स्नेहातिशयेन तथेच्छा तत्रैव तथा कृतिर्नेतरेषु । न हि तत्राविशिष्टेषु कथमेवं कृतिरिति पर्यत्रुयोगः सम्भवत्येवमिहापि इत्यर्थः ।

अब संशय होता है कि—अक्षर तत्त्व सामान्य है तो उसके उपासकों को उसकी प्राप्ति हो जातो है और उनका उसी में लय हो जाता है, उनमें से कुछ भक्ति कैसे प्राप्त कर लेते हैं १ इस आशंका पर हेतु हण्टान्त उपस्थित करते हैं कि—जैसे उपसद नामक यज्ञीय कर्म में ''तानूनप्त्र स्पर्श'' नामक कर्म होता है, उसमें ''आतिष्र्यायां ध्रौवात् रुचि'' इत्यादि कहा जाता है तथा ''अनाधृब्टमसि'' इस मंत्र से सोलह ऋति्वज यजमान के साथ पढ़ते हैं। ''तानूनप्त्रं समवमृशन्त अनु मे दीक्षाम्' इस मंत्र से यजमान, ऋत्विज को समवमृशन् करने की कामना करता है इस पर ''अयं यज्ञं यशसमृच्छेत्'' इत्यादि प्रथम परामर्श, ऋत्वज यजमान को देता है। इस कर्म का उक्त प्रकार श्रुति और कल्प दोनों में भिलता है। इस कर्म में तानूनप्त्र कर्म, सामान्य रूप से, सभी ऋत्विजों का अभिशेय है। जिस विधि में जिसका अतिस्नेह हो वह स्वेच्छा से उस विधि के अनुसार तानूनप्त्र कर्म करे उसे पूरी विधि करना आवश्यक नहीं है। उन उन सामान्य विधियों में अमुक प्रकार ही कैसे कार्य सिद्धिकर सकेगा ? ऐसा संवय जैसे उक्त कर्म के विषय में किया जा सकता है, वैसा ही संशय अक्षर के संबन्ध में भी है। [जो कि निर्य्वक है]

ननु श्रवणादेर्यंथा पुरुषोत्तम संबंधित्वेन तत्प्राप्तिहेतुत्वमेवमक्षरस्याप्य-सित इत्याशंका तु निखिलासुरजीवतमः पूंजनिरासकेन यदुवंशोदयाचालचूडा-मणिर्नेव निरस्तेति न स्वतोत्रक्तुमुचितेत्याशयेनाह-तदुक्तम इति- भगवदगीता-स्विति शेषः । तथा ''यदक्षरंवेदविदोवदंति'' इत्युपकम्य ''सयाति परमागतिम्'' इत्यन्तेन अक्षर प्राप्त्युपायमुक्तवा ''अनन्य चेताः सततम्'' इत्यादिना श्वप्राप्त-युपायं वैलक्षण्यं चोक्तवा भक्तयेकलभ्यत्वं स्वस्य वक्तुं पूर्वं क्षराक्षरयोः स्वरूप माह । ''सहस्र युगपर्यन्तं'' इत्युपकम्य ''प्रभवत्यहरागमः'' इत्यन्तेनक्षर स्वरूप मुक्त्वा, ''परः तस्मात्तु भावोऽन्यः'' इत्युपक्रम्य ''तढाम परमं मम'' इत्यन्तेन अक्षर स्वरूपमुक्तम् । अत्र पूर्वं क्षरस्वरूपमुक्तम् इति परस्तमात्वित्त्यत्र क्षरा-देव परत्वमुच्यते । तच्छब्दस्य पूर्णपरामशित्वात्तस्यैव पूर्वमुक्तत्वादतएवाक्षर-व्यावर्त्तकस्तु शब्दः उक्तः । एतेन नित्यत्वेन क्षरणाभावात् अक्षर शब्देन जीव एवोच्यते, न तु पुरुषोत्तमाधिष्ठानभूतो जीवातीत इति निरस्तम् । यं प्राप्यन निवर्त्तन्ते'' इतिवाक्याज्जीवे तथात्वासंभवात् । नित्यमुक्तत्त्वापत्या शास्त्रवैफल्या-पत्तेश्च । इतएव ज्ञानमार्गिणां तत् प्राप्तिरेव मुक्तिरिति ज्ञेयम् । ततोऽनिवृत्तेः । 'पुरुषः स परः पार्थ'' इत्यनेनाक्षरात् परस्य स्वस्य भत्तयेकलभ्यत्वं उक्तम् । तेन ज्ञानमार्गीयाणाम् न पुरुषोत्तम प्राप्ति इति सिद्धम् । 'यस्यान्तः स्थानि'' इत्यनेन परस्यलक्षणमुक्तम् । तच्चमृत्सादि प्रसंगे श्री गोकुलेक्वरे स्पष्ट्यमुच्यते । तेनाक्षरोपासकानां न पुरुषोत्त्तमाहुः परमांगत्तिम्'' इति वाक्यात् ''स याति भावः । ''अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमांगतिम्'' इति वाक्यात् ''स याति परमागतिम्'' इत्तिवत्त्याक्षरमैव यात्तीत्यर्थों ज्ञेयः ।

जैसे कि श्रवण।दि साधनों को पुरुषोत्तम संबन्धी होने से उनकी प्राप्ति के हेतू बतलाया गया, वैसे ही उन्हें अक्षर प्राप्ति के हेतु मानने में क्या प्रतिपत्ति है ? इस संसय का उत्तर, आसुरी जीवों के अज्ञानांधकार की निवृत्ति के लिए उदित यद्वंशीयांचल चूडामणि भगवान श्री कृष्ण द्वारा ही दिया जा चूका है, मेरा कुछ कहना उचित नहीं है। इस भाव से सूत्रकार कहते हैं---तदुक्तम्, अर्थात भगवान भगवदगीता में स्पष्ट कह चुके हैं। गीता में---''यदक्षर वेद-विदोवदंति'' से लेकर ''स याति परमांगतिम्'' तक अक्षर प्राप्ति का उपाय बतलाकर ''अनन्य चेताः सततम्' से अपनी प्राप्ति के उपाय की विलक्षणता कह कर, अपनी भक्तयेकसम्यता को बतलाने के पूर्व क्षर और अक्षर का स्वरूप बतलाते हैं। "सहस्रयुगपर्यंन्तम्" सं लेकर "प्रभवंनि अहरागमः" तक क्षर का स्वरूप बतलाकर "परस्तस्मात्तु भावोऽन्यो" से लेकर "तद्धाम परमं मम्" तक अक्षर का स्वरूप बतलाया । इसमें पहले क्षर का स्वरूप बतलाया 'परस्तमात्तू'' इत्यादि में क्षर को अक्षर से श्रेष्ठ बतलाया। तत शब्द से पूर्व परामुष्ट क्षर से श्रेष्ठ वक्षर को बतलाने के लिए तु शब्द से पूर्व वस्तु का निराकण्ण किया गया है। नित्य और क्षर से रहित होने के कारण अक्षर शब्द जीव वाची है, पुरेषोत्तम अधिष्ठान भूत जीवातीत का वाची नही है। "यं प्राप्य न निवर्त्तन्ते" इस वालय से निश्चित होता है कि जीव में वैसी क्षमता नहीं है। अक्षर शब्द को जीव वाची मानने से "नित्य उक्ति" में वाधा पड़ेगी और शास्त्र भी निर- र्थंक हौ जायेगा। ज्ञानमार्गियों की, अक्षर प्राप्ति रूप, मुक्ति हो होती है ह ''पुरुष: स परः पार्थ'' दृत्यादि वाक्य से भगवान, अक्षर से पर अपने को, एक मात्र भक्ति से ही लभ्य बतलाते हैं। इससे निश्चित होता है कि ज्ञानमार्गियों को पुरुषोत्तम प्राप्ति नहीं होती। ''यस्यान्तः स्थानि'' इन्यादि से पर का लक्षण बतलाया है, मृत्सादि के प्रसंग में गोकुलेश्वर ने स्पष्ट कहा है। इसलिए अक्षरो-पासकों को पुरुषोत्तम उपासक नहीं कह सकते अक्षरोपासकों के लिए श्रवण आदि साधनों का कहीं उल्लेख नहीं है। ''अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तर्माहुः परमांगतिम्'' इस वाक्य से ''स याति परमागतिम्'' वाक्योल्लेख्य अक्षर तत्व का हो बोध होता है।

किंच तैत्तरीयोपनिषत्सु पठ्यते—''यस्मिन्निदं संच विचैति सर्वं यस्मिन् देवा अधिविश्वे निषेदुः, तदेवभूतं तदुभव्यम इदं तदक्षरे परमेव्योमन् । येनावृतं खंच दिवं महीं च येनादित्यस्तपति तेजसा आजसा च यमन्तः समुद्र कवयो वयन्ति यदक्षरे परमे प्रजा।'' इति अत्राक्षरात्मकत्वेन क्षरात्मकादाकाशात् परमेव्योग्नि भक्तानां हृदयाकाश इति यावत् । तत्र प्रकाशमानमित्यर्थात् । अतएव ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इत्युपक्रम्य ''सत्यं ज्ञानमनंतं ब्रह्म'' यो वेद निहतं गुहाया परमे व्योमन्'' इत्येदतदुपनिषत्स्वेवपठ्यते । ''यदक्षरे परमे प्रजा'' इति पद्मवयन्तीत्यनेन संबंध्यते । अत्र प्रजा पदात् व्यापि वैकुण्ठात्मको लोको-ऽक्षर पदेनोच्यते इत्यवगम्यते । अतएव न यत्र मायेत्यादिना श्री भागवते तत्स्वरूप मुच्यते । कतेानाक्षरस्य पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्त्वं निङ्चीयते । इतोऽक्षरातीतः पुरु-षोत्तम इत्यवगम्यते । एवं सति सामान्यं भगवद् विभूतिरूगत्वं तद्भावस्तत्स्य पुरुषौत्तमस्य भावः सत्ता उक्तरीत्या तत्र स्थितिरिति यावत् ताभ्यां हेतुभ्यां तथैत्यप्यर्थो ज्ञेयः ।

तैत्तरीयोपनिषद् में ''यस्मिन्निदं संच'' इत्यादि में, अक्षरात्मक रूप से, क्षरात्मक आकाश से श्रेष्ठ, परमव्योम भक्तों के हृदय आकाश का वर्णन किया गया है । उसे प्रकाशमान बतलाया गया है इसलिए ''ब्रह्मविदाप्नोति परम् सत्यं-ज्ञानमनंतं ब्रह्म ''यो वेदनिहतंगुहायां परमे व्योमन्'' इत्यादि रूपों में उसका उल्लेख किया गया है । ''यदक्षरे परमे प्रजा'' इत्यादि पद भी उक्त तत्त्व से ही संबंधित प्रतीत होता है । प्रजापद से व्यापक वैकुण्ठ लोक ही अक्षर पद से कहा गया है । ''नयत्र माया'' इत्यादि से श्रीमद्भागवत में उसके स्व-रूप का उल्लेख किया गया है । इनसे अक्षर तत्व की पूष्पोत्तमाधिष्ठानता जैनिश्चित होती है। और इसी से अक्षरातीत पुरुषोत्तम तत्त्व भी अवगति होती है। सामान्य रूप से अक्षर भगवद् विभूति रूप है, क्यों कि वह पुरुषोत्त म भाव को प्राप्त कर लेता है, उसकी स्थिति इसी प्रकार से रहती है इसलिए ज्ञान और भक्ति दोनों ही हेतू इसमें भी हो सकते हैं।

#### इ यदामननात् ३।३।३४॥

ननु संसार निवृत्यानंदाविर्भावयीरविशेषादक्षरे व्रह्मणि लये पुरुषोत्तमेप्रवे-क्शात् न्यूनतौक्तो कौ हेतु ? इत्याकांक्षायामाह-''इयट्:'' इति । परिमाणवचनम्, तस्य श्रुतौ कथनादित्यर्थः । अत्रेदं ज्ञेयम् । तैत्तरीयोपनिषत्सु---''सैषाऽनंदस्य मीमाँसा भवति'' इत्यपक्रम्य मानुषमानंदमेकं गणयित्वा तस्मादुत्तरोत्तरं शतगूण-मानंदं गंधवनािरभ्य प्रजांपतिपर्यन्तस्योक्त्वोच्यते----'ते ये शतं प्रजापतेरानंदाः -स एकोब्रह्मण आनंदः'' इति । एवं सति इयत एतावदक्षरानंदस्य - सावधिकत्वेन कथनादानंदमयत्बेन निरवध्यानंदात्मकत्वस्य पुरुषोत्तमे कथनात्त श्रुतौ थोक्तिरिति ।

प्रश्न होता है कि----अक्षर प्राप्ति और पुरुषोत्तम प्राप्ति, दोनों ही स्थितियों में संसार निवृत्ति तो हो ही जाती है उस निवृत्ति में सूख तो है ही फिर अक्षर ब्रह्मलय को पुरुषोत्तमलय से न्यून कहने का क्या कारण है ? इसका उत्तर ''इयद्'' इत्यादि सूत्र से देते हैं । इसका मुख्य कारण इयत्तां अर्थात् परिमाण .है, जो कि श्रुति के कथन से निश्चित होता है। तैचरीयोपनिषद् में आनंद संबंधी मीमांसा की गई है, उसमें सर्वप्रथम मानुष आनंद को बतलाकर उसके बाद अन्यान्य आनंदों को सौ गुना बतलाते हुए गंधर्व से लेकर प्रजापति तक आनंद की विशेषता बतलाते हुए कहते हैं कि - ''जो सौ प्रजापति के आनंद हैं - उतना केवल ब्रह्म का आनंद है।'' इस प्रकार अक्षरानंद की सीमा निर्धारित ·करते हुए ब्रह्म को सीमा रहित आनंदमय पुरुषोत्तम बतलाया गया है, इसी से अक्षरानंद को न्यून कहा गया है।

#### ः १२ अधिकरण :----

## अन्तराभूतग्रामवत् स्वात्मनः ।३।३।३४॥

अथ ज्ञानमार्गे यथा स्वात्मन्वेन ब्रह्मणो ज्ञानं तथा भक्तिमार्गेऽपि, भक्त्या-भुरुषोत्तम ज्ञाने स्वात्मत्वेन पुरुषोत्तम ज्ञानं भवति ? न वा, इति विचार्यते ।

स्वन्तिरत्वेन श्रुतौ कथनाद् भवतीति पूर्वः पक्षः तथात्वेऽपि "सर्वस्यवशो सर्वस्येशानः" इत्यादि श्रुतिभिरेवमेव ज्ञानं न तु तथेति सिद्धान्तः । अत्र तथा ज्ञानाभावस्यावश्यकत्वार्थं विपरोत्ते बाधकमाह । पूर्वस्मिन् सूत्रे ब्रह्मानन्दाद्-भजनानंदस्याधिक्यं निर्फापतम् स तु भगवद्दत्तस्तद्व्यवधायकोऽर्थश्च प्रभुणा न संपाद्यते । स्वात्मत्वेन ज्ञानं च भजनानंदान्तरायरूपम् । यद्येतत् संपादयेत्तं न दद्यादग्रेऽन्यथा भावादतः स्वात्मत्वेन ज्ञानं भक्तिमार्गीयस्य न संभवतीत्याशयेत्ताह-अन्तरा स्वात्मन् इति । भगवता भक्तिमार्गी स्वीयत्वेनांगोक्ततो य आत्मा जीवस्तस्य यदात्मत्वेन ज्ञानं तद्भजनानंदानुभवे अन्तरा व्यवधानरूपम् इ त भगवता ताहशे जीवे तन्न संपाद्यत्त इत्यर्थः । तत्संपादनस्य सर्वथैवासंभावितत्वं हीनत्व च ज्ञापयितुं हत्व्यान्तमाह —भूर्तग्रामवदिति उक्त भक्तस्य विग्रहोऽप्यलौकिक इति तत्र लौकिको भूतग्रामो न संभवति, हीनत्वात्त्येत्यर्थं । अथवा लौकिको भूतग्रामः स्त्री पुत्र पश्वाद्विर्द्धा नंदानुभवे बाधकस्तथा भजनानंदानुभवे स्वात्मत्वेन भगवत् ज्ञानमित्यर्यः ।

ज्ञान मार्गमें जैसे अपने आत्मा के रूप में ब्रह्मज्ञान होता है वैसा ही भक्ति मार्ग में भी. भक्ति से पुरुषोत्तम ज्ञान में अपने आत्मा के रूप में, पुरुषोत्तम ज्ञान होबा है या नहीं १ इस पर विचार करते हैं। परमात्मा सर्वान्तर्यामो हैं इस श्रुति के अनुसार तो होता है, ऐसी एक मान्यता है। सर्वान्तर्यामी होते हुए भी ''सर्वस्यवशी सर्वस्येशानः'' इत्यादि श्रुति से निश्चित होता है कि-अपने आत्मा के रूप में पुरुषोत्तम ज्ञान हो नहीं सकता, ये सिद्धान्त की बात है। भूरुषोत्तम भाव में तो ज्ञानाभाव होना आवश्यक है, उसमें तो आत्मत्व ज्ञान, विपरोत और बाधक है। पूर्व के सूत्र में ब्रह्मानंद से भजनानंद की अधिकता दतलाई गई है, वह भी भगवान द्वारा दिया जाता है, अतः उसमें अड़चन डालने वाली वस्तू (आत्मज्ञान) प्रभू, नहीं दे सकते । अपने आत्मा के रूप में होने वाला ज्ञान तो भजनानंद का बाधक है यदि उस ज्ञान की अनुभूति प्रभु कराते हैं तो वे भजनानंद नहीं दे सकते हैं, भजनानंद देकर बाद में उससे विपरीत भाव नहीं दे सकते । इससे निश्चित होता है कि---भक्तिमार्गीय साधक को अपने अात्मा के रूप में पुरुषोत्तम प्राप्ति नहीं होती । इसी आशय से --- ''अन्तरा स्वात्मन्'' इत्यादि सूत्र कहा है। भगवान भक्तिमार्गं में आत्मीय रूप से स्वीकार किये गए जिस जीवात्मा को भजनानंद में लगा देते हैं, उसे उस मार्ग की व्यवधान रूप आत्म ज्ञान रूप तुच्छ वस्तु से संलग्न नहीं कर सकते । वैसा करना नितान्त असंभव और होनता का ज्ञापक है इस पर दृष्टान्त देते हैं कि उक्त भक्त की विग्रह अलौकिक होती है उसमें लौकिक भूत समुदाय की अनुभूति संभव नहीं है, वैसा होना बहुत हो छोटो बात होगी। लौकिक भूत समुदाय स्त्री पुत्र पशु आदि, ब्रह्मानंदानुभव, में बाधक हैं, वैसे ही भजनानंदानुभव में अपने आत्मारूप से होने वाला भगवद् ज्ञान बाधक है।

# अन्यथा भेदाऽनुपपत्तिरितिचेन्नोपदेशान्तरवत् ।३७३।३६।।

ननु भक्ते ष्वप्युद्धवादिषु ज्ञानोपदेशः श्रूयते । स चात्मब्रह्माभेद ज्ञानफलक इत्यात्मत्वेन ज्ञानाभावे तदभेदोपदेशानुपपत्तिः स्यादिति तन्मन्तव्यमेव । एवं सति भक्तिमार्गात् ज्ञानमार्गस्योत्कर्षेत्रच सिद्धयति, इत्याशंवय परिहरति— उप-देशान्तरवदिति । न ह्यत्राभेद ज्ञानायोपदेशः, त्रिन्तु यथाग्रिमस्वर्गापवर्गाख्य पारलौकिकानन्द फलक अलौकिके कर्मणि अधिकार रूप संस्कारार्थं गायत्र्युपदेशः क्रियते, तत्संस्कार संस्कृत तच्छरीरादिकमपि भूतादिभिरपि नोपहतं भवति । यथा वा योगोपदेश संस्कृत तच्छरीरादिकमपि भूतादिभिरपि नोपहतं भवति । यथा वा योगोपदेश संस्कृत तच्छरीरादिकमपि भूतादिभिरपि नोपहतं भवति । यथा वा योगोपदेश संस्कृत तच्छरीरादिकमपि भूतादिभिरपि नोपहतं भवति । यथा वा योगोपदेश संस्कृत तच्छरीरादिकमपि भूतादिभिरपि नोपहतं भवति । यथा वा योगोपदेश संस्कृत तच्छरीरादिकमपि भूतादिभिर्याप्त नोपहतं भवति । यथा वा योगोपदेश संस्कृत तच्छरीरादिकमपि भूतादिभिर्ताक्तिर्या प्रकृते भक्तिभावस्य रसात्मकत्वेन संयोग विप्रयोगभावात्मकत्वाद् द्वितीयस्य प्रलयानलादतिकरालत्वेन कदाचिद् भावोदये त्वेन भक्तवपुरादेस्तिरोधानेऽग्रिमभजनानंदानुभवप्रतिबन्धः स्यादिति, तन्नित्रत्यर्थं ज्ञानोपदेश संस्कार संस्कृतं तद् वपुरादिकं भगवता कियते, नत्वात्माभेद ज्ञानं भगवतोऽभिप्रेतमित्यर्थः अन्ययोपदेशानन्तरं वदरीं गच्छन् विदुरं प्रति ''इहागतोऽहं विरहानुरात्मा'' इति न वदेत् । एवमेवान्येष्वपि भक्तेषु ज्ञेयन् ।

उद्धव आदि भक्तों में ज्ञानोपदेश सुना जाता है, जो आत्मा और ब्रह्म के अभेद का प्रतिपादक था, आत्मरा ज्ञान के अभाव में उस अभेदोपदेश की बात नहीं बन सकती, वहों उस उपदेश का मन्तव्य था। इससे तो, भक्तिमार्ग स ज्ञानमार्ग का उत्कर्ष सिद्ध होता है। इस संशय का परिहार करते हुए कहते हैं ''उपदेशान्तरवत्'' इत्यादि। कहते हैं कि—उद्धव को जो ज्ञानोपदेश दिया गया वह अभेद परक नहीं था, अपितु जैसे कि आगे प्राप्त होने वाले, स्वर्गापवर्ग पारलौकिक आनंदफलक, अलौकिक कर्म में अधिकार प्राप्त कराने वाले संस्कार के रूप में गायत्री का उपदेश दिया जाता है, उस संस्कार से संस्कृत उस साधक के, ज्ञारीरादि और भूतादि उपहत्त नहीं होते। अथवा जैसे योगोपदेश से संस्कृत साधक का शरीर अग्नि आदि से उपहत्त नहीं होता, वैसे ही, संयोगविप्रयोग रसात्मक भक्तिभाव वाले उद्धव का शरीर कहीं आतिकराल प्रलयानल से दग्ध होकर होने वाले भजनानदानुमव में बाधक न हो, इस संभावना के निवारण के लिए भगवान ने उसके शरीर को ज्ञानोपदेश संस्कार से संस्कृत कर दिया [इस प्रसंग में शरीर का तात्पर्य सूक्ष्म शरीर से है] भगवान को आत्मा और परमात्मा के अभेद का ज्ञान अभिप्रेत नहीं था, यदि उन्हें ये अभिप्रेत होता तो उपदेश के बाद बदरी जाते हुए उढ़व, विदुर से ये न कहते कि—''विरह से आतुर आत्माव ला मैं यहाँ आया हूँ।'' इसी प्रकार अन्य भक्तों को दिए गए ज्ञानो-पदेश का तात्पर्य भी समझ लेना चाहिए।

अत्रोपदेशान्तर पदं प्रस्तुतोपदेशभिन्नमुपदेशान्तरमाहेति प्रस्तुत्य तस्या-न्यस्याभावादभेदपदेनाभेदोपदेश ए गेच्यते । एतेन भगवान् स्वोयानां भक्तिभाव प्रतिबन्ध निरासायैव सर्वं करोतीति ज्ञापितं भवति । अथवोपदेशान्तरवदित्य-स्यायमर्थः । शरीराद्यध्यासवतस्तद भिन्न आत्मा तत्वं, न तु शारीरादिरित्यु-पदेशो ज्ञानमार्गे यथा क्रियते तेन शरोरादावात्मबुद्धया यः स्नेहादिः सोप-गच्छति । तथाऽत्र सर्वेषामात्मनो ह्यात्मा "य आत्मनि तिष्ठन्" इत्यादि श्रुतिसिद्धो जीवात्मनोऽव्यात्मा पुरुषोत्तम इति बोध्यते । तेन पुरुषोत्तमे निरु-पद्दिः स्नेहस्तत्संबंधित्वेनात्मनि स सिद्धयति । यद्यप्येवं भावः पूर्वमध्यादेव, तथापि सहजस्य शास्त्रार्थत्वेन ज्ञानेऽतिप्रमोदो दार्द् यंच भवतीति तथा । नैतावता जीवाभेद आयाति । अग्रेजीवन संपत्तिरेवोषदेशकार्यं, न तु तेन पूर्वं-भावोपमर्द्ः संभवतीति सारम् । तेन ज्ञाने सर्वाधिक्यं मन्वानाय भक्ति बल-प्रदर्शनं च सिद्ध्यति ।

सूत्र में जो उपदेशान्तर पद दिया गया है, वह प्रस्तुत उपदेश से भिन्न दूसरे उपदेश का द्योतक है, उभमें अन्य के अभाव का अर्थं निहित है, सूत्रस्थ अभेद पद अभेदोपदेश का द्योतन कर रहा है। इस प्रकार सूत्र का तात्पर्य होता है कि भगवान, अपने भक्तों के भक्तिभाव के प्रतिवन्ध के निरास के लिए ही सब कुछ करते हैं। अथवा उपदेशान्तर की तरह ही यह अर्थ है। शरीर आदि अध्यास को तरह उससे अभिन्न, आत्मा तत्व भी है, ज्ञानमार्ग में शरीरादि में आत्मबुद्धि से स्नेह प्राप्त होता है, वैसा उपदेश यहाँ नहीं है। यहाँ तो अभेदोपदेश में, सभी आत्माओं का आत्मा उसे बतलाया गया है। ''य आत्मनितिष्टन् ''इत्यादि श्रुति से सिद्ध जीवात्मा का भी आत्मा पुरुषो-त्तम निश्चित हीता है। इससे पुरुषोत्तम में, आत्मा का स्वाभाविक स्नेह सिद्ध होता है। यद्यपि उसका स्नेह भाव पहिले से ही रहता हैं, शास्त्रार्थ से जो उसके सम्बन्ध में सहज ज्ञान होता है उससे वह स्नेह अतिदृढ़ हो जाता है। इतने

( ४४६ )

मात्र से जीव और परमात्मा का अभेद नहीं सिद्ध होता। अग्रिम जीवन को आनन्दपूर्ण बनाना ही, उपदेश का कार्य है, उससे पूर्वभाव का उपमर्दन नहीं हो सकता। उससे भक्ति को प्रबलता सिद्ध होती है, और ज्ञान में भक्ति सा उत्कर्ष आता है।

## व्यतिहारो विशिषन्ति हीतरवत् ३।३।३७।।

ननु ''तद् योऽहं सोऽसौ योऽसौ सोऽहं'' इति ऐतरेयके तैत्तरोयके च ''अह-मस्मि ब्रह्महमस्मि'' इति पठ्यते । अत्र मध्यस्थं ब्रह्मपदमुभयत्र सम्बध्यते तेना-वृत्या व्यतिहारोऽतो ब्रह्माभेदः सिद्धयति । तथा लीलामध्यपाति भक्तानामपि ''कृष्णोऽहं अहंकृष्ण'' इति भाव उल्लेखरुच श्रुयते । अतस्तदभेदज्ञानं भक्तिफल-मिति पंफुल्यमानं प्रतिवादिनं तत्स्वरूपं बोधयति । रसात्मकत्वाद् भक्ते संयोग विप्रयोगात्मकत्वात् द्वितीय भावोद्रेके यथेतरेऽश्रुप्रलापादयो व्यभिचारि-भावाः तथातिगाढ भावेन तद्भेदर्स्फूर्तिरप्येक स च न सार्वदिकरुतदा स्वात्मानं तत्वेन विशिषंति तं च स्वात्मत्वेन । सोऽत्रव्यतिहार पदार्थं इत्यर्थः ।

अपरंच----उद्देश्यविधेयभावस्कूत्तेां नहि अद्वौतज्ञानमस्ति किन्तु भावनामात्रं भक्तानां तु विरहभावे तदात्मकत्वमेवाखण्डस्फुरति येन तल्लीलां स्वतः कुर्वान्ति एतद्यथा तथा श्री भागवत दशमस्कन्घ विवृत्तौ प्रपंचितमस्माभिः । एवंसति मुख्यं यदद्वैतज्ञानं तद्भक्तिभावैकदेशव्यविचारिभावेष्वेकतरदिक्ति सर्षपस्वर्णाचलयोरिव ज्ञानभक्त्योस्तारतम्यं कथंवर्णनीयमिति भावः ।

त्तौतरीयक और ऐतरेय में पाठ है कि—''अहमस्मि, ब्रह्माहमस्य ''योऽहं सोऽसौ सोऽहं ''इत्यादि । इसमें मध्यस्थ ब्रह्म पद दोनों ओर से सम्बन्धित है । आवृत्ति के विनियम से ब्रह्म आभेद सिद्ध होता है । तथा लीला में संलग्न भक्तों में भी ''कृष्णोऽहं अहंकृष्णः ''इत्यादि भाव का उल्लेख सुना जाता है । इससे जात होता है कि भक्ति का फल भी अभेद ज्ञान ही है, प्रसन्न प्रतिवादियों की धारणा है । सही बात तो ये है कि—संयोगविप्रयोगात्मक रसस्वरूपा भक्ति में जब अनुभाव का उद्र के होता है तो अश्वप्रलाप आदि व्याभिचारि भावों की विक्रिया होती है उसी स्थिति के प्रगाढ़ भाव होने पर अभेद स्फूर्ति भी होती है । वह स्थिति सदा तो रहती नहीं जिससे कि ये कहा जाय कि—भक्त स्वात्म भाव से तब्ब को समझता है । वही बात ''योऽहं सोऽसौ, इत्यादि उलट फेर से कहे गये वाक्यों के सम्बन्ध में भी समझना चाहिये, ये भावोद्र के अवस्था केन् प्र लपमात्र है, वास्तविकता नहीं।

दूसरी बात ये हैं कि उद्देश्य विषेय भाव की स्फूर्ति में, अढ तज्ञान नहीं रहता, किन्तु भावना मात्र रहती है । भक्तों के विरह भाव में, अखण्डतदात्मकता का स्कुरण होता है, जिससे वे भगवान की लीलाओं को स्वतः करते हैं, इस तथ्य को हमने भागवत दज्ञमस्कन्ध को विद्युति में भलीभाँति समझाया है । अतः जो मुख्य अढ त ज्ञान है, वह भी भक्ति भाव के संचारो भावों में स एक भाव है सरसों और स्वर्णाचल के तुल्य ज्ञान ग्रौर भक्ति की तुलना कैसी की जा सकती है ।

# कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्य: ।३।३।३८।।

पूर्वसूत्रे-शास्त्रोक्ताखिलसाधनरूपत्वंभक्तेरुक्तम् तद्दाढ्र्यार्थमधुना मुक्ति प्रतिबन्धकत्वेन हेमत्वेनोक्तानां कामादीनामपिभगवत् सम्बन्धान्मुक्ति साधक--त्वमूच्यते । भक्तिस्तू विहिताऽविहिता चेति द्विविधा । माहात्म्यज्ञानयूतेश्वरत्वेन प्रभौनिरुपधिस्नेहारिमकाविहिता । अन्यतोऽप्राप्तत्वात् कामायुपाधिजा सात्व--विहिता । एवमूभयविधाया अपितस्या मुक्तिसाधकत्वमित्याह । इतरत्र विहितभक्तेरितिशेषः । कामाद्यूपाधिस्नेहरूपायां कामाद्येव मुक्तियाधन-मित्यर्थं: । भगवतिचित्तप्रवेशहेतत्वात् । आदिपदात् पुत्रत्वसम्बन्धित्वादर्थं: स्नेहत्वाभावेऽप्यविहितत्वभगवद्विषयकत्वयौरविश्वेषाद् द्वेषादिरपि संग्रह्यते तेन भगवत् संबंधमात्रस्य मोक्षसाधकत्वमुक्तं भवति तत्र विहित भक्तावित्यर्थः । शास्त्रे सर्वथा हेयत्वेमोक्ता गृहाः । सर्वं निवेदन पूर्वकं गृहेषु भगवत्सेवां कुर्वतां तद्पयोगगित्वेन तेभ्यएव मुक्तिभवतीत्यर्थः । एताहशानां गृहा भगवद् गृहा एवेति ज्ञापनायायतनपदम् । तेषुतथा प्रयोग प्राचुर्यात् । आदिपदेन स्त्रीपुत्र पश्वादयः संगृहयन्ते । एतेन ज्ञानादिमार्गादुत्वर्षेउक्तो भवति । बाधकानपि साधकत्वात् । माहात्म्यज्ञान पूर्वंकस्नेहे सत्येव भत्र त्वेन ज्ञाने कामोऽपि संभव--तीति ज्ञापनाय चकारः।

पूर्व सूत्र में — शास्त्रोक्त अखिल साधन के रूप में भक्ति को बतलाया गया, उसी को दृढ करने के लिए अब, मुक्ति के प्रतिबन्धक हेय रूप से प्रसिद्ध काम क्रोध आदि का भी भगवत सम्बन्ध हो जाने से मुक्ति साधकरूप से वर्णन करते हैं। भक्ति विहिता और अविहिता भेद से दो प्रकार की है। माहा~

त्म्यज्ञान यूक्त ईश्वरत्व भाव से जो प्रभू में सहज स्नेह किया जाय वह विहिता भवित है। किसी भी अन्य भाव से भगवान् प्राप्त नहीं हो सकते, अतः काम कोध आदि भावों को भी भगवान् में लगातार चलने को अविहिता भक्ति . कहते हैं। दोनों ही प्रकार की भक्ति को मुक्ति साधन बतलाया गया है, ये दोनों ही विहित भक्ति है। कामादि उपाधि से होने वाले स्नेह से ये काम आदि ही मुक्ति के साधन हैं, इन्हीं साधनों से भगवान में चित्त लग जाता है। . पत्र आदि स्नेह भी इन्हीं के समकक्ष है। स्नेह के अभाव में भी, अनुचित होते हये भी भगवद् विषयक होने से सामान्य द्वेष आदि को भी इनके समकक्ष माना गया है शास्त्रों में काम आदि को बहुत हेय दृष्टि से देखा गया है। सब कुछ निवेदन करते हुये घर में भगवत् सेवा करने में यदि काम क्रोध आदि उनके उपयोगी साधन के रूप में प्रयोग किये जायें तो वे ही मुक्ति के साधक होंगे। उक्त प्रकार के घर भगवान के ही . घर हैं अतः उन्हें आयतन कहा गया है, इसी नाम का प्रयोग अधिकता से मिलता है (आयतन शब्द अग्नि के स्थान, पवित्र स्थान और देव स्थान के रूप में ही प्रायः प्रयोग किया जाता है) स्त्री, पत्र पशु आदि सभी भगवत् सेवोपयोगी हों यही उक्त प्रकार की भक्ति रोति . है। इसे ज्ञान आदि मार्गों से उत्कृष्ट बतलाया गया है। काम क्रोध आदि बाधक भी साधक हो जाते हैं माहात्म्यज्ञानपूर्वक स्नेह होते हुए भी पति रूप . से भगवान को मानकर काम भाव संभव है, यही बात चकार के प्रयोग से स्पष्ट को गई है।

## संवहि सत्यादतः ३।३।३९(।

अथेवं विचार्यते, प्राप्त भक्तेः पुरुषस्य सत्यशमदमादयो विधोयन्ते न वेति । - फलोपकार्यन्तरंग साधनत्वाच्छुद्धौ सत्यामेव चित्ते भगवत् प्रादुर्भाव संभवात् विधोयन्त इति पूर्वपक्षः । तादृशस्य तेन विधीयन्त इति सिद्धान्तः । तत्र हेतु-माह – हि यस्माद् हेतोः सैव भक्तिरेव सत्यादि सर्वसाधन रूपा । तस्या सत्यां सत्यापदयो ये ज्ञानमार्गे विहितत्वात् कष्टेन क्रियन्ते मुमुक्षुंभिस्ते भक्तहृदि भगवत्प्रादुर्भावान् स्वतएव भवन्तीतिभिर न विधिम पेक्षन्त इत्यर्थः ।

अब विचार करते हैं कि-भक्ति युक्ति पुरुष को शमदम आदि की साधन करनी चाहिये या नहीं ? फलोपकारी अंतरंग साधनों के रूप में इन शमदम आदि की साधना करने पर चित्त के शुद्ध ही जाने पर ही चित्त में भगवत् प्रादु-.र्भाव सम्भव है अतः उनका साधन भक्तिमार्ग में आवक्यक है ये क्वंपक्ष हैं। जैसा उनकी साधना का उल्लेख है, उस रूप में उनकी साधना भक्ति मार्ग में आवश्यक नहीं है, यह सिद्धान्त की बात है। वह भक्ति ही सत्य आदि साधन रूपा है। उसके प्रादुर्भूत होने पर, जो सत्य आदि ज्ञान मार्ग में विहित होने के कारण बड़े कथ्ट से मुमुक्षुओं द्वारा पालन किये जाते हैं, वे ही भक्त के हृदय में, भगवान के प्रकट हो जाने पर स्वतः ही आ जाते हैं इसलिये भक्ति मार्ग में उनका साधन अपेक्षित नहीं है।

# आदरादलोपः ।३।३।४०॥

ननुनित्यानांवर्णाश्रमधर्माणां भगवद्धर्माणां चैककाले प्राप्तौ युगप-दुभयोः करणासम्भवादन्यतरवाधे प्राप्ते कस्य स्यान्न कस्येति स्यात् संशयः । तत्र कर्मणां स्व स्वकाले विहितानामकरणे प्रत्यवाय श्रवणात् इतरत्राऽतथा श्रवणाद् अन्यदापि तत्कृतिसम्भवात् सावकाशत्वेन तेषामेव बाधोयुक्तो, नतु निरवकाशानामिति पूर्वं पक्षः ।

संशय होता है कि — नित्य वर्णाश्रम धर्म और भगवद्धर्म एक साथ तो पालन किये नहीं जा सकते, एक का पालन करने पर दूसरे का बाध तो होगा तो कौन सा धर्म पालन किया जाय कौन सा नहीं ? वर्णाश्रम धर्मों के विषय में तो शास्त्रों में समयानुसार न करने पर प्रत्यवाय बतलाया गया है, भगवद्धर्म के विषय में तो ऐसी कोई बात शास्त्रों में कहा नहीं गई हैं, भक्ति धर्म का तो फिर कभी भी पालन किया जा सकता है उनमें कोई बाधा नहीं आती, वर्णा-श्रम धर्म पालन में कोई और समय नहीं है, निर्धारित काल में हो उनका आच-रण करना चाहिए ये, पूर्वंपक्ष है—

तत्र सिद्धान्तमाह—आदरादिति । ब्रह्मयज्ञप्रकरणे तैत्तरीये पठ्यते— "आंमिति प्रतिपद्यत एतद्वै यजुस्त्रयीं विद्यां प्रत्येषा वागेतत्परममक्षरं तदेत-त्त्रमुचऽभ्युक्तमृचो अक्षरे परमेव्योमन् यस्मिन् देवा अधिविश्वेनिषेदुर्यंस्तन्न वेद कि ऋुचा करिष्यति य इतविदुस्त इमे समासते" इति । अत्र ऋृक्संबंधित्वेन वर्णात्मके, वस्तुतस्तु परमव्योमात्मके अक्षरे, ब्रह्मोण्योंकारे वर्त्तमान तल्लोकवेदप्रसिद्धं परं ब्रह्म यो न वेद स किम् ऋृचाकरिष्यतीत्यनेन तदज्ञाने वेदाघ्ययनस्य निष्फलत्वमुच्यते । एवं सति तदुक्त कर्मणोऽपि तथात्वमायाति । एतेन "भक्तया मामभिजानाति "इति वाक्यात् परब्रह्म स्वरूप ज्ञानं भक्तयै-वेति भक्ताः सन्तः पुरुषोत्तम विदो ये तेषामेव वेदाघ्ययनादिकं फलप्रदं नान्येषा इत्युक्तं भवति । अतएव श्रीमद्भागवतेऽप्युक्तम् ऋषयोऽपिदेवयुष्मत् प्रसंग-विमुखा, इह संचरति संसरन्तीति वा । अन्वये निदर्शनं ये इत् ईश्वरत्वेन तल्पू-वॉक्तं परं ब्रह्म विदुस्त इमे भक्ताः सवपिक्षया सम्यक् प्रकारेण भगवन्निकटे श्री गोकुलवैकुण्ठादिष्वासत् इति । तेनाऽन्येषां सम्यगऽसत्वमर्थाक्षिप्तं भवति ा पुरःस्थितार्थवाचीदं शब्दप्रयोगेणचान्येषामसन्तुल्यत्वं श्रुतेरभिमतं इति ज्ञायते । ऋक्षा खयामपि "तमुस्तोतारः पूर्व्यं यथाविद्ऋतस्य गर्भं जनुषां पिपत्तं न, आस्यजनन्तोनाम चिद् विविवतन महस्ते विष्णोसुर्मात भजामह "इत्यादि ऋगभिरन्येम्यो धर्मेभ्यः सकाशात् भगवद्धर्मेष्वादरः श्रुयते इति तेषाम् अलोप एवेत्यर्थः । एतेनाकरणे प्रत्यवायश्रवणादित्यादियदुवतं तदापि प्रत्युक्तं वेदितव्यम् । करणेऽपि वैयध्यात्तंदपरिहारात् । एवं सति यदकरणे प्रत्यवायकथनं, तेन तस्मादवकाशं प्राप्य गौणकालेऽप्यकरणे तथेति तस्याशयः इति ज्ञायते ।

उक्त मत पर सिद्धान्त रूप से ''आदरात्'' इत्यादि सूत्र प्रस्तुत करते हैं, तैत्तरीयक में ब्रह्मयज्ञ के प्रकरण में ''ओमितिप्रतिपद्यत एतद् वै,' इत्यादि पाठ आता है, उक्त ऋचा ऋग्वेदीय है जो कि वर्णात्मक मात्र है, यदिः परमब्योमात्मक अक्षर ब्रह्म ओंकार में वर्तमान लोक वेद प्रसिद्ध परब्रहम को जो नहीं जानता उसे केवल ऋगा पाठ से प्राप्त हो सकता है, उस परब्रहम ज्ञान के बिना वेदाध्ययन निष्फल है, यही उक्त तैत्तरीक वाक्य का तात्पर्य है इस प्रकार उसमें कहा हुआ कर्म भी उसी प्रकार बिना परब्रह्म ज्ञान के निर्थंक सिद्ध होता है । इससे यह निश्चित होता है कि---''भक्या मामभिजा-नाति'' इस वाक्य से, एक मात्र भक्ति से ही ब्रह्मस्वरूप ज्ञान होता है, ऐसा निर्ग्य होता है अतः भक्त होकर जो पुरुषोत्तम को जानते हैं वेदाध्ययन आदि उन्हीं के लिये फलप्रद है अन्धों के लिए नहीं १ ऐसा ही श्रीमद्भागवत में भीः कहा गया है—-''हे देव ं आपकी भक्ति से बिमुख ऋषि भी भ्रमण करते हैं ''इत्यादि ! जो ईश्वर रूप से परव्रहम को जानते हैं वे भक्त औरों से श्रेष्ठ. हैं वे ही गोकुल वैकुण्ठ आदि में भगवान का सानिध्य प्राप्त करते है। प्रत्यक्ष स्थिति सूचक अर्थ वाले इदं शब्द के प्रयोग से अन्यों की असमानता का भाव निकलता है, वही श्रुति का अभिमत ज्ञात होता है। इसी प्रकार ऋग्वेदीय शाखा की--- "तुमस्तोतारः पूर्व्या" इत्यादि ऋचा से, अन्य धर्मों से भगवद् धर्मः का आदर दिखलाया गया है। इससे भगवद्धमं को ही मूख्य रूप से पालन करके की बात निश्चित होतो है। वर्णाश्रम धर्म के न करने से प्रत्यवाय की बात

जो कही गई, वह भो गोण बात है। भगवद्ध मं के पालन के बाद अवकाश मिलने पर तत्कालीन वर्णाश्रम धर्म के पालन न करने पर हो प्रत्वाय होता है भगवद्ध में पालन के समय वर्णाश्रम धर्म पालन का कोई महत्व नहीं है।

नन्वेतन्तात्पर्यंकरवे श्रुतेरुपनयनादिवत् कर्मोंपयोगित्वं भक्ति तज्ज्ञानयोः स्यादिति कर्मण एव प्राधान्यं, नतु भक्तेः सिद्धयति, इत्याशंक्य भक्ति तज्ज्ञानात्रश्यकत्व प्रबोधक श्रुतितात्पर्यमाह—

यदि श्रुति का उक्त प्रकार का तात्पर्यं निकालोंगे तो, उपनयन आदि को तरह, भक्ति और भक्तिजन्य ज्ञान की भी, कर्मोंपयोगिता सिद्ध होगी, जो कि एक प्रकार से कर्म की ही प्रधानता हुई, भक्ति की नहीं ? इस शंका पर भक्ति और भक्तिजन्य ज्ञान की आवश्यकता की प्रतिबोधक श्रुति का तात्पर्यं बतलाने के लिये सूत्र प्रस्तुत करते हैं----

#### उपस्थितेऽतस्तद्वचनात् ।३।३।४१॥

तयोयु गपतकरणेऽनुपस्थितेऽपि यदि पूर्वं भगवद् धर्मकरणमुच्येत् तदा⊷ त्वदुक्तं स्यान्नत्वेवं किन्तूभयोयु गपत्करण उपस्थिते बलाबलविचारे क्रिय∽ माणेऽत् आदराद्हेतोस्तद्वचनात् भगवत् धर्माणां बलवत्वेनालोपवचनान्न कर्मा -गत्वमेतेषां सिद्धयतीत्यर्थः ।

वर्णाश्रम घम और भगवद् घम एक साथ उपस्थित न भी हों तो भी पहिले भगवद् घम करने की बात श्रुति में कही गई, उससे भी तुम्हारो बात कट जाती है। यदि दोनो कर्ताव्य एक साथ सामने आ जावें तो उसके बला-बल पर विचार कर करने की बात सामने आती है, उसमें भी भगवद् धर्म का विशेष आदर है, उसके पालन मात्र से सब कुछ पूरा हो जाता है, वर्णाश्रम धर्म का लोप नहीं होता, तथा भगवद् धर्म केवल क्रियामात्र है, ऐसा नहीं कह सकते।

तन्तिर्द्धारिणानियमस्तद्दृष्टेः प्रथग्ध्य प्रतिबंधः फलम् ।३३।४२ ॥

अत्रेदं विचार्यते — पुरुषोत्तमविदः कर्मकर्त्तव्यं न वा ? तत्रमार्गत्रयफला≁ त्मके तस्मिन् संपन्न पुनस्तस्य स्वतोऽपुरुषार्थस्य करण प्रयोजकमिति न कर्त्तव्य मेवेति पूव्पक्षः । अब बिचार करते हैं कि पुरुषोत्तमविद भक्त को वर्णाश्रम धर्म का पालन करना चाहिए या नही ? इस पर पूर्वपक्ष वालों का कथन है कि—भक्ति योग से, ज्ञानकर्म आदि सभी मार्गों का फल तो प्राप्त हो ही जाता है, फिर भक्ति योग स्वयं ही पुरुषार्थ है अतः अन्य पुरुषार्थों के करने का प्रयोजन ही क्या है ? अतः अन्य धर्मों का पालन नहीं करना चाहिए ।

तत्र सिद्धान्तमाह—तभिर्द्धारणेत्यादिना— अत्रेदमाकूतम् — भक्तिमार्गेहि मर्यादापुष्टिभेदेनास्ति द्वैविध्यम् । तत्र मर्यादायां पुष्टौ चैतादृशस्य न कर्म-करणं संभवति । अतएव तैत्तरीयकोपनिषत्सु पठ्यते— "आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान न विभेतिकुतश्चन" इति । एतं ह वाव न तपति किम हे साधुना-करवं किमहं 'पापकरवमिती" तिश्रूयते चोभयविधानामपि कर्मकरणमम्बरी-षोद्धवपाण्डवादीनाम् । एवं सत्युभय विद्यानांमध्ये 'भमकर्मकरणे प्रभोरि-च्छाअस्ति" इति यो निर्द्धारयति सकरोति । य एतद् विपरीतं स न करोति । यथा शुकजडादिः । एतन्निर्द्धारश्च भगवदधीनोऽतो भक्तेष्वपितन्निर्द्धारण नियमोऽतः कर्म कर्त्तं व्यमेवातन्निर्द्धारणत्वाधुनिकानाम् । एवं सतीच्छाज्ञान-वता तत्संदेहवता च कर्म कर्त्तं व्यमिति सिद्धम् ।

तत्रोभयोः फलम् वदन्नादावाद्यस्याह—तद्दष्टेः, तस्याः भगवदिच्छाया दृष्टि ज्ञानं यस्य स तथा । तस्य जीव क्रतकर्मफलात् प्रथग् भिन्नमीश्वरकृत कर्मणे

यत् फलं वेद मर्यादारक्षा लोकसंग्रहश्चतत फलमित्यर्थः । हिशब्देन ''सक्ताः कर्मण्यविद्वासो यथा कुर्ववन्तिभारत, कुर्यादू विद्वान तथाऽसक्तरिचकीर्षुलोकि संग्रहम्'' इति भगवद्वाक्य रूगोग्पत्तिः सूचितो द्वितीयस्य मघ्यमाधिकारात् काम संगादिजनितचित्तमालिन्येन भगवत् सानिध्ये प्रतिबंधः स्यात् तन्निवृत्तिस्तत् कृतकर्मणः फलमित्यर्थः । अथवा पूर्व सूत्राभ्यां भगवद्त्रर्मकृतेरावरकत्व-मुक्तम् । सर्वात्मभाववतो----'' न ज्ञानं न च वैराग्यं प्राप्तः श्रेयो भवेदिह'' इति भगवद्वचनात् विधेयाभावादसंभवाच्च कर्मज्ञानयोविहित भक्तेश्च करण न संभवतीतितस्य किंफलमित्याकांक्षापूरणाय तदनुवदति । तन्निर्द्धारणेत्यादिना-तस्मिन् धर्मेण्येव, न तु धर्मेण्वपि दृष्टिः यस्य स तथा । दृष्टि पदेन ज्ञान-मात्रमुच्यते । तेन अन्यविषयक दर्शन श्रवणादि ज्ञानाभाव उक्तो भवति । एतादृशस्य प्रभुसंगमात्रमपेक्षितम् । तत्र भगवदुक्तस्वसंगमात्रधिकस्य भक्तस्य-संगमसमय निर्द्धारो भवति । अतादृश्चस्य तस्य सनेति तन्निर्द्धारणानियमः । एतेन फल प्राप्तेः प्रागवस्थोक्ता भवति । फलस्वरूपमाह---पृथक् फलमिति । अस्यानिर्वचनीयत्वात्अनुभववैकवेद्यत्वात् मोक्षान्तं यत्फलं शास्त्र उक्तं तम्माद् भिन्नमित्युक्तम् । अन्यत्र हि वर्माणां साधनत्वं यत्र फलमेव साधनं तत्कलस्यानिर्वाच्यता मुक्तेवेति हि शब्देनाह । ज्ञानमोक्षादिना तद्भाबाऽप्रति-बंधइचफलम् इत्यर्थः । प्रासंगिकमेतत् सूत्रम् ।

दोनों प्रकार के कर्मकर्त्ताओं के फल आदि के आशय से सूत्रकार कहते हैं---तद् दृष्टेः अर्थात् भगवदिच्छा ही दृष्टि अर्थात् ज्ञान है जिनका । ऐसा फल जीवकृत कर्मफल से पृथक ईश्वरकृत कर्म, वेद मर्यादा की रक्षा और लोक संग्रह, संबंधों फल है । ''हे भारत ! जैसे कि----संनारोजीव कर्म में प्रवृत्त होते हैं, वैसे ही भगवद्भक्त भी लोक संग्रह के लिए कर्म करते हैं'' इत्यादि भगवद्वाक्य से उक्त स्वरूप का निर्णय होता है । जो लोग ईश्वरेच्छा मान कर कर्म नहीं करते जनको मध्यम अधिकारी कहा गया है, उनका चित्त कामासक्ति आदि से मलिन रहता है अतः उन्हें भगवर् सानिध्य नहीं प्राप्त हो पाता, उस आसक्ति से निवृत्त हो जाना हो उनके कर्माचरण का फन है । [अर्थात संसारोजीव आसक्त होकर स्वभाव से वर्णाश्रम धर्म का आचरण करते और भगवद्भक्त लोक संग्रह की दृष्टि से निष्काम भाव से आचरण करते हैं ।]

अथवा ऐसा भी मानें तो ठीक होगा कि----पूर्व के दो सूत्रों से भगवद्धर्म -पालन करने वालों के लिए वर्णाश्रम धर्म आवश्यक कहा गया है। जिन्होंने

सर्वात्म भाव स्वीकार किया है ऐसे भक्तों के संबंध में---- ''नज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिह'' इत्यादि भगवद् वाक्य से विघेय का अभाव और असंभा-वना निश्चित होती है। उन लोगों से कर्मज्ञान विहित भक्ति होना संभव नहीं है, ऐसे लोगों को क्या फल प्राप्त होगा ? इस अकांक्षा की पूर्ति के लिए सुत्रकार कहते हैं— ''तन्निर्द्धारण'' इत्यादि । वे कहते हैं कि सर्वात्मकभाव वाले भक्तों की दृष्टि धर्मी पर रहती है, धर्मों पर नहीं रहती धर्मों का उद्वेश्य क्या है वे उसी पर दृष्टि रखकर चलते हैं । यहां पर दृष्टि पद ज्ञान मात्र का बोधक है। उक्त ज्ञान का तात्गर्य है कि वे भक्त अन्य विषयक दर्शन श्रवण आदि ज्ञान से रहित, एक मात्र प्रभु संबंधी ज्ञान वाले होते हैं। ऐसे भक्तों को प्रभु संगम मात्र ही अपेक्षित होता है। उक्त भाव से रहित लोगों में ऐसा नियम नहीं रहता. उन लोगों की फलावाप्ति कर्मानुसार ही होती है। ऐसे लोगों को भक्तों से भिन्न ही फल मिलता है। परमात्मा की भक्ति तो अनि-वेंचनीय एकमात्र अनुभव गम्य होती है, मोक्ष ही जिसका फल होता है, ऐसा शास्त्र मत है। संसारी जीवों को वो फल शास्त्रानुसार नहीं मिलता। भक्ति मार्ग में एकमात्र फल ही साध्य होता है जब कि-अन्यत्र धर्मों को साधन मान कर लोग चलते हैं इसलिए भक्त की अनिर्वचनीयता युक्त ही है, यही बात सूत्र में हि ज्ञब्द से कही है। ज्ञानमोक्ष आदि से भगवद्भाव का निर्वाध फल होता है। यह सूत्र ऊपर के प्रसंग से संबंधित ही है।

१६ अधिकरण

#### प्रदानवदेव तदुक्तम् ।३।३।४३।।

अथेदं विचार्यते — सर्वात्मभावो विहित कर्मज्ञानभक्ति साघ्यो न वेति । तत्र पुराणे — ''तस्मात् त्वमुद्धवोत्सृज्य'' इत्युपक्रम्य ''मामेकमेव श्वरणमात्मानं सर्व देहिनाम्, योहि सर्वात्मभावेन यास्यसे हि अकुतोभयम्'' इति वाक्ये मुक्त्या-स्मकाऽकुतोभयसाधनरूप शरण गमने प्रकारत्वेन सर्वात्मभावस्य कथनेन स्व प्रयत्न साध्यत्वं गम्यते । अतः साधन साध्य इति पूर्वः पक्षः ।

अब बिचार करते हैं कि—सर्वात्मभाव भक्ति, विहित कर्म ज्ञान से साघ्य है या नहीं ? पुराण में तो—''इसलिए उढव तुम त्यागकर'' इत्यादि उपक्रम करते हुए ''मुझे ही प्राणि मात्र का शरण मानकर जो सर्वात्मभाव से स्वीकारता है, वह निर्भय हो जाता है'' इत्यादि वाक्य से मुक्त्यामक निर्भय साधन साधन- रूप भगवत शरण को ही सर्वात्मभाव कहा गया है, जिससे सर्वात्मभाव स्व-प्रयत्न साघ्य हो प्रतीत होता है । पूर्वपक्ष साधन साघ्यपक्ष ही मानता है ।

तत्र सिद्धान्तंवक्तुं तदुपदेश स्वरूगमाह---प्रदानवदिति--- यद्ययंसाधनोपदेशः स्यात, स्यात्तदा साधनत्वेन सर्वात्मभावेन शरण प्राप्तेः स्वकृतिसाध्यत्वं न त्वेवं किन्तु, तदुक्तं भगवदुक्तम् । प्रदानवत्---प्रकृष्टं दानंवरदानमिति यावत् तद्वदेवेंत्यर्थंः । वरेण हि स्वकृत्यसाध्यमपि निद्धयतीति । तथाशत्रुसंहार-भयादिनाऽपिशरणाप्तिभंवति । तत्र न तस्याः पुरुषार्थंत्वं, किन्तु तन्निवृतेरेव । प्रकृतेऽपि सर्वात्मभावे स्वरूप प्राप्ति विजम्बासहिष्णुत्वे नात्यार्त्या स्वरूपाति-रिक्ता स्फूर्त्या नद्भावस्वाभाव्ये गुणगानादि साधनेषु कृतेष्वप्यप्राप्तौ स्वाज्ञ-क्यत्वं ज्ञात्वा प्रभुमेवशरणं गच्छत्येतच्च न स्वकृतिसाध्यमिति सुष्ठ्यूक्तं प्रदान-वदति । भक्तस्येप्सितोऽर्थो हि वरो भवति ।

उक्त विषय में सिद्धान्त बतलाने के लिए उसके उपदेश का स्वरूप सूत्रकार वतलाते हैं कि—यह उद्धव को सर्वात्मभाव शरण प्राप्ति, रूप साधनोगदेश भगवान द्वारा दिया गया है, जो कि वरदान के समान है, वर से तो स्वकृत्य साध्य वस्तु भी सिद्ध हो जाती है । शत्रु संहार के भय आदि से भी शरण प्राप्ति होती है, उसे पुरुषार्थं तो नहीं कह सकते, अपितु वह तो भय निवृति के लिए शरण में जाना कहा जायेगा । सर्वात्मभाव में जो शरण में जाने की बात है वहाँ प्रभु, स्वरूग प्राप्ति के विलम्ब को सहन न कर बड़े आकुल भाव से, स्वरूपातिरिक्त स्फूर्ति से अन्य भाव में स्वाभाविक रूप से निमग्न भक्त को, गुणगान आदि भाव से अब यह मुझे नहीं पा सकेगा, अपने शरण में लेकर ही इसका उद्धार करना चाहिए, इस भाव से उसे सर्वा-त्मभाव की प्रेरणा प्रदान करते हें; अतः इसे स्वकृति साध्य कँसे कह सकते हैं, प्रदान वत कहना ही ठीक है । भक्त की ईप्सित पूर्ति के लिए ही वर होता है ।

सर्वात्मभावस्यानुभवैकवेद्यत्वेन पूर्वमज्ञानेनेप्सितत्वासम्भवेऽपि स्वत एव कृपयादानमिति नवदित्युक्तम् । अयवा सर्वात्मभावेन मां याहोति संबंधः । यद्वा प्रदानवदित्स्य पूर्ववदेव व्याकृतिः । तत्र साधन साध्यत्वे प्रमाणमाह तदुक्तमिति । ''नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो, न मेधया न बहुधाश्रुने न यमेवैनवृ-णुते तेन लभ्यः,' इति श्रुत्यावरणातिरिक्तसाधनाप्राप्यत्वमुच्यते इति तत्तथै-वेत्यर्थः । भगवदुक्ताऽकुतोभयपदस्य न मुक्तिरर्थः, किन्तु ''यतोवाच'' इन्या- ( ४४६ )

दिना आनंदस्य स्वरूपमुक्त्वा ''आनंदं ब्रह्मणो विद्वान न विभेति कुतश्चन्', इति श्रुत्युक्तं यत् पूर्वोक्तं रसात्मक पुरुषोत्तम भजनानंदानुभवोत्तरकालीनमकु-तोभयभित्यर्थं: ।

सर्वात्मभाव एक मात्र अनुभव वेद्य है, इस भाव के पूर्व तो उसका ज्ञान रहता नहीं अतः ईप्सित प्राप्ति संभव नहीं हो सकती, एकमात्र भगवत्कृपा दान से ही सर्वात्मभाव प्राप्त होने से इष्ट प्राप्ति होती है, यही उक्त सूक्ति का तात्पर्य है।

दूसरा अर्थ ये भी हो सकता है कि — सर्वांत्मभाव से मुझे प्राप्त करो, इस अर्थ में प्रदानवत् का अर्थ पहिले अर्थ की तरह ही होगा साधन साध्यता के विषय में प्रमाण देते हुए कहते हैं तदुक्तम् — अर्थात् ''यह आत्मा, प्रवचन से, मेधा से या अधिक शास्त्र चिन्तन से प्राप्त नहीं है वह जिसे वरण करता है, उसे ही प्राप्त है'' इत्यादि श्रुति में, वरण के अतिरिक्त साधन से उसे अप्राप्य बतलाया गया है । यही अर्थ उद्धव को दिये गए उक्त उपदेश का भी है । भगवान् ने जो अकुतोभय पद का प्रयोग किया है उसका अर्थ मुक्ति नहीं है, अपितु ''यतो वाचो'' इत्यादि से श्रुति में आनंद का स्वरूप बतलाकर ''आनंद बह्य को जानकर किसी से नहीं डरता'' इस श्रुति में जिस रसात्मक पुरुषोत्तम भजनानंदानुमव के बाद की स्थिति का वर्णन है, वही, अकुतोभय पद का तात्पर्य है ।

#### १७. अधिकरण :----

#### लिंगभूयस्त्वात्तद् हि बलीयस्तदपि ।३।३।४४।।

ननु प्रतिबन्धककालादृष्टादि सद्भावेऽपि वरण कार्यं स्यादुत तन्निवृत्ता-विति संशये प्रतिबंधकाभावस्य सर्वत्र हेतुत्वात् तन्निवृत्तावेव तथेति पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाह — लिंगेत्यादिना । सामोपनिषत्सु नवमे प्रपाठके सनत्कुमार नारद संवादे प्रथमत एव मुख्यब्रह्मविद्योपदेशार्हा न भवतीति ज्ञात्वा सनत्कुमारो नारदाधिकारं च ज्ञातुं ''यद् वेत्थ तेन मोपसीदेत्'' इत्युक्तोनारदः स्वयं विदितम् ऋग्वदादि सर्पदेवजनविद्यान्तमुक्त्वा ''सोऽहंभगवो मंत्रविदास्मीति स्वाधिकार मुक्त्वाह'' नात्मविच्छ्रुतं ह्येवमेव भगवद्दशेभ्यस्तरति शोक-मात्मविदित्तिसोऽहं भगवः शोचमितं मां भगवन् शोकस्य पारं तारयतु ''इत्त

नारदेनोक्तः सनत्कुमारः ''पूर्वस्माद् पूर्वस्माद् भूयोवदेत्'' इति पृष्टो, भूयः पदमधिकारार्थं, नामवाङ्मनः संकल्प चित्तघ्यानविज्ञानवलान्नापस्तेजआकाश-स्मराऽशाप्राणान् ब्रह्मत्वेनोपासना विषयत्वेनोक्त्वा प्राणोपासकस्यातिवादित्वं सत्यवादित्वेनोक्त्वा विजिज्ञासितव्यत्वेन सत्यविज्ञानमतिश्रद्धा निष्ठाकृतिसुखानि पूर्वपूर्वकारणत्वेनोत्तरोत्तराप्युक्त्वा सुख स्वरूप जिज्ञासायामाह ''यो वै भूमा-तत्सुखम्'' इति । भूम्नः स्वरूपजिज्ञासायामाह---''यत्रनान्यत् पृश्यति नान्य-च्छूणोति नान्यत् विजानाति स भूमा'' इति । एतेन सर्वोत्मभावस्वरूपमेवोक्तं भवति । तत्रविरहमावेऽतिगाढभावेन सर्वत्र तदेव स्फुरति इति, ''स एवाध-स्तात्'' इत्यादिनोक्त्वा कदाचित् स्वस्मिन्नेव भगवत्त्वर्स्फुत्तिरपि भवति इत्यहंकारादेश इत्पादिना तामुक्त्वैतेषां व्यभिचारिभावत्वेनानियतत्वं ज्ञापा-यित् पुनः सर्वत्र भगवत् स्फूत्तिमाह ''अर्थात् आत्मदेश'' इत्यादिना । ततः संयोगभावे सति पूर्वभावेन सर्वोंपर्मादना स्वप्राणादि सर्वतिरोधानेनाग्रिम-लीलाऽनूपयोगित्वं न शंकनीयम् । ततः श्लोकैस्तद्भावस्वरूपमुक्त्वैतस्य म्ल कारणमाह—"आहार शुद्धौ" इत्यादिना । प्राणपोषको हि आहारस्तस्य सदोप-त्वे तू न किचिद् सिद्धयति । एवं सति भगवदतिरिक्तस्य स्वतोनिदौंषत्वभावाद् भगवानेव चेत् प्राण पोषको भवेत्तदा सर्वं संपद्यते । स च सर्वात्मभाव सत्यव भवति । स च तथा तद्वरणं विना न भवति । तच्चोक्त कार्यानुमेयम् इति वरण लिंग सर्वात्मभावस्तस्यैव भूयस्त्वात् सर्वतोऽधिकत्वान् तत्वरणमेव सर्वतः कालादेर्बलीय इत्यर्थः । यल्लिंगमेव सर्वतो अधिकं तस्य तथात्वे किं वाच्यम् इति कैमुतिक न्यायोऽपि सूचितः । ज्ञानमार्गीय ज्ञानेन प्रतिबंधर्शकायामाह— तदपीति, उक्तमिति शेषः । अन्तराभूत ग्रामवत् स्वात्मन् इति सूत्रेण तच्चोप-पादितमस्माभिः ।

पूर्व अधिकरण में सर्वात्मभावरूप मुख्य भक्ति के ही वरण की बात सिद्ध की गई है। वरण श्रुति में तो परमात्मा के वरण का महत्व कहा गया ह इस शंका पर उक्त बात को पुनः दृढ़ करने के लिए उस वरण के स्वरूप को श्रुति से विवेचन करने के लिए नए अधिकरण का प्रारम्भ करते हुए शंका समाधान करते हैं—

संशय करते हैं कि — काल इष्ट स्वभाव आदि प्रतिबन्धकों के रहते हुए वरण कार्यरूप सर्वात्मभाव जीव का संभव है या नहीं ? इस पर पूर्व पक्ष वालों का कथन है कि — हर जगह प्रतिबन्धक का अभाव होने पर कार्य सिद्धि

# का उल्लेख मिलता है, अतः प्रतिबन्धक के अभाव में ही सर्वात्मभाव संभव है ।

इस पर सिद्धान्त रूप से ''लिंगभूय'' इत्यादि सूत्र प्रस्तुत किया जाता है ।

सामवेदीय छांदोग्योपनिषद् में, सनत्कुमार नारद के संबाद में—-प्रारम्भ में ही मुख्य ब्रह्मविद्या के उपदेश की अर्हता नहीं होती इस भाव से सनत्कुमार नारद के अधिकार को जानने के लिए नारद से कहते हैं कि ''जो जानते हो हमें बतलाओ'' इस पर नारद ने अपने ज्ञात ऋग्वेद आदि और सर्प देव मनुष्य आदि विद्याओं का उल्लेख करते हुए ''भगवन् ! मैं सबके मंत्रों को भी जानता हूँ'' अपने अधिकार को बतलाकर कहते हैं कि—-''मैंने आप जैसों से सूना है कि आत्मवेत्ता शोक को पार कर लेता हैं, भगवन् ! मैं शोक करता हुँ, मुझे आप शोक से पार करें'' ऐसा नारद के कहने पर सनत्कुमार पूर्व पूर्व वस्तुओं से बाद की वस्तुओं से श्रेष्ठ बतलाते हुए सर्वाधिक वस्तु को निर्घारित करने के लिए, नाम वाणी मन, संकल्प, चित्त, घ्यान, विज्ञान, बल, जल, तेज, आकाश, आशा, प्राण आदि की ब्रह्मरूप से उपासना का विषय . बतलाकर, प्राणोपासक की अतिवादिता और सत्यवादिता बतलाकर, ज्ञेय रूप से सत्य, विज्ञान, मति श्रद्धा, निष्ठा कृति, सुख को उत्तरोत्तर श्रेष्ठ बतलाकर, सुख स्वरूप की नारद द्वारा जिज्ञासा करने पर वे कहते हैं कि — ''जो भूमा है वही सुख है ।'' भूमा के स्वरूप की जिज्ञासा होने पर वे कहते हैं कि—''जिस स्थिति में साधक कुछ और नहीं देखता, कुछ और नहीं सुनता, कुछ और नहीं जानता वही भूमा है'' इस प्रकार सर्वात्मभाव स्वरूप का ही वर्णन करा गया है. उस भाव में, विरह भाव में अतिगाढ भाव होता है, इसलिए सर्वत्र उस प्रियतम की ही स्फूत्ति होती है "स एवाधस्तात्" इत्यादि में इसी बात का उल्लेख कर कभी अपने में भी भगवत्ता की स्फूर्ति होती है इस बात को ''उसी में अहंकारादेश किया जाता है'' इत्यादि से बतलाकर, उनको व्याभिचारिभाव रूप से लेना चाहिए इस बात को बतलाने के लिए पुनः सर्वत्र भगवत्स्फूर्ति बतलाने के लिए ''आत्मारूप से ही भूमा का आदेश किया जाता है'' इत्यादि उपदेश करते हैं। इसलिए वियोग भाव के बाद संयोग भाव होने पर, सब कुछ समाप्त करने वाले सवो पमर्दी पूर्वभाव से जो अपने प्राण आदि समस्त का तिरोधान हो गया था, उन सबका पुनः आदि-भाव कैसे हो सकेगा. वे साधक अग्रिम लीला के लिए उपयोगी नहीं हो सकेंगे, इत्यादि शंका नहीं करनी चाहिए, क्योंकि भगवान की ही सारी वस्तुएँ हैं, इस आशय से ''तस्य ह वा एतस्यैवं पश्यत्'' इत्यादि उपक्रम करते हुए

''आत्मन एवेदं सर्वम्'' इत्यादि कहा गया है। उसके बाद के श्लोकों से परमात्मभाव के स्वरूप को बतला कर उसके मूल कारण को बतलाते हैं----"आहार शुद्धि से अंतःकरण शुद्ध होता है, अन्तःकरण शुद्ध होने पर भगवत् चिंतन होता है।'' आहार प्राण पोषक तत्त्व है, यदि वहीं दोष युक्त होगा तो कुछ भी सिद्ध नहीं हो सकता सर्वात्मभाव हो जाने पर, भगवान के अतिरिक्त जितने भी संसारी पदार्थ हैं जो कि-सदोष हैं, उनके प्राण पोषक भगवान ही हो जाते हैं, अतः सारी बात बन जाती है। सर्वात्मभाव होने पर ही भगवान प्राण पोषक होते हैं। वे भाव भी भगवान की कृपा बिना संभव नहीं है, जब वे वरण करते हैं तभी संभव है। और उसका अनुमान तो, भगवत कृत प्राण पोषण युक्त सर्वात्म भाव की स्थिति में होने वाले कार्यों से ही हो जाता है, भगवान् ने वरण कर लिया, इसका ज्ञान तो सर्वात्मभाव संपन्न भक्त के किया-कलापों से हो जाता है वह भाव ही सर्वश्रेष्ठ है, क्योंकि - उसी भाव में सर्वाधिक तन्मयता देखी जाती है, इसलिए भगवद् वरण ही, काल आदि सबसे बलवान है, ऐसा मानना चाहिए । सर्वात्मभाव के लक्षण ही सर्वश्रेष्ठ होते हैं, उसकी भगवत्ता के विषय में कूछ भी कहना शेष नहीं रह जाता, कैमू-तिक न्याय से भी ऐसा ही निश्चित होता है। ज्ञानमार्गीय ज्ञान, उक्त स्थिति में प्रतिबंधक होता है. इस शंका पर सूत्रकार कहते हैं---''तदपि'', अर्थात् फिर भौ भगवत् कृपा ही, श्रेष्ठ है, भगवत्कृपा से सब कुछ संभव है । ''अन्तरा भूतग्रामवत् स्वात्मनः'' इस सूत्र से हम इस संशय का समाधान कर भी चुके हैं ।

#### पूर्वविकल्पः प्रकरणात् स्यात् क्रिया मानसवत् ।३।३।४५।।

तत्राह—नात्रवरणलिंगभूयस्त्वं निरूप्यते, किन्तु आत्मज्ञान प्रकारविशेष एव । तथाहि—पूर्वप्रपाठक आत्मना सहाभेदः सर्वस्य निरूपितः श्वेतकेतू-पाख्यानेन । अग्रिमे च—''सोऽहं भगवो मंत्रविदेवास्मि नात्मविद्'' इत्यादिना नारदस्यैवात्म जिज्ञासैवोक्ता । एवं सत्युत्तरमपि तद् विषयकमेव भवितुमहंति अत आत्मप्रकरणत्वात् उभयोः प्रपाठकयोः पूर्वस्मिन् यदभेद उक्तस्तस्यैव ''स्वरूपमात्मन एवेदं सर्वम्'' इत्यन्तेनोक्तम्, इति पूर्वांक्त प्रकारादन्येन प्रकारेणात्मभेद एव सवोंक्तः । तदेवाह—पूर्वंस्य पूर्वप्रपाठकोक्तात्मभेदज्ञानस्य विकल्पः प्रकार भेद एवाग्रेऽपि निरूप्यते । तत्रोपत्तिमाह – प्रकरणादिति – एतत्तूपपादितम् अत्र सिद्धान्त संमतं दृष्टान्तमाह—तद हृदय संवादार्थम् क्रियामानसवदिति—यथा पूजन प्रकरणे बाह्यतत्कियारूपमुच्यते, आन्तरंतु मनोव्यापाररूपमुच्यते । नहि एतावताऽन्यतरस्य तद् भिन्नत्वं वक्तुं शक्यम् । प्रकरणभेदात् तथेहापीत्यर्थः ।

उपयुंक्त सूत्र के मत पर कहते हैं कि --- उक्त प्रकरण में वरणलिंग क बहलता का निरूपण नहीं है अपितु आन्मज्ञान के प्रकार विशेष का निरूपण है । पूर्वप्रपाठक में श्वेतकेतू के उपाख्यान से सबका आत्मा के साथ अभेद दिख-लाया गया है। इसके बाद के प्रापाठकों में---''भगवन् ? मैं मन्त्रविद हूँ आत्म-विद नहीं ''इत्यादि से नारद द्वारा की गई आत्म जिज्ञासा का उल्लेख है। इस.लये यही निश्चित होता है कि बाद के प्रपाठक में भी आत्मतत्व का ही विश्लेषण किया गया है । पहिले जो आत्म प्रकरण से, दोनों प्रपाठकों का भेद कहा गया उसी का स्वरूप ''आत्मन एवेदं सर्वम् ''इत्यादि अन्तिम वाक्य से बतलाया गया । पूर्वोक्त प्रकरण से भिन्न प्रकार का आत्माभेद इम प्रकरण में सबको बतलाया गया है। इसी बात को सूत्र में कहते हैं कि----पूर्ब प्रपाटक में कहे गये आत्माभेद ज्ञान का विकल्प अर्थात प्रकारभेद आगे भी निरूपण करते हैं। जो कि प्रकरण से ही निध्चित हो जाता है। इस विषय में सिद्धान्त संभत टष्टान्स देते हैं कि----वह भेद हृदय संवाद की टष्टि से है। जैसे कि----पूजा के प्रकरण में बाह्य प्रजा क्रिया रूप होती है और आन्तरिक पूजा मनोव्यापार. रूप होती है, इनमें किसी को भी एक दूसरे से भिन्न नहीं कह सकते, वैसे ही उक्त वर्णन प्रकरण भेद से है वास्तविक नहीं है।

#### अतिदेशाच्च ।३।३।४६।।

नाम रूपास्मकं हि जगत्तत् पूर्वं सर्वं शब्देनानू इतस्मिन् ब्रह्माभेदो निरू-पितोऽग्रेतु ऋगादिविद्या अनूद्य नामात्मक ब्रह्मतवं तत्र अतिदिश्यते—''नामै-वैतन्नामोपाश्व ''इति । इतोऽपि हेतोर्ज्ञान प्रकारभेद एवाग्रे निरूप्यत इत्यर्थं: ।

साराजगत नाम रूपात्मक है, उस सबको सर्व शब्द से उल्लेख किया गया है और सब का ब्रह्म से अभेद बतलाया गया है आगे ऋगादिविद्या का निरूपण करते हुये उसके नामात्मक ब्रह्मत्व का अतिदेश किया गया है— "नामैवैतन्नामोपास्व" इत्यादि । इस प्रकार से भौ ज्ञान प्रकारभेद का आगे निरूपण किया गया है ।

#### विद्यं व तु निद्धरिणात् ।३।३।४७।।

किंच पुरुषोत्तमलाभे हेतुभूतं तु भक्ति मार्गे यद्वरणं स्वीयत्वेनांगी-काररूपं तदेव, नत्वान्यादृशमपीनि ज्ञापनायाग्नेवदति – ''नायमात्मा ब्र<sub>ज्य</sub> हीनेन लम्यः'' इति । बलकार्यं हि प्रभुवशीकरणम् । तच्च ''अहंभक्तपरा-धीनः; ''वशेकुर्ववन्ति मां भक्त्या'' इत्यादि वाक्यं भक्त्यंवेति बल शब्देन भक्तिरुच्चते । अन्यथा पूर्ववाक्य एवेतर निषेधस्य कृतत्वात् पुनर्वलाभाव-निषेधस्य न कुर्यात् । वरणमात्रस्य हेतुत्वमुक्त्वा बलस्य तथात्वं च न वदेत् एतादृशस्य हृदि भगवत् प्राकट्यं भवतीत्याह — ''एतैंरुगायैर्यंतते यस्तु-विद्वांस्तयँष आत्माविशते ब्रह्म धाम'' इति । अस्पार्थस्त्वेष आत्मा आत्मनो-प्यात्मा पुरुषोत्तमो ब्रह्म, अक्षर ब्रह्मात्मकं घाम विशते इति, धामपदं पुरुषोत्त-मस्याक्षरं ब्रह्म सहजं स्थानं इति ज्ञापनार्थं उक्तमन्यथा न वदेत् । तेन तद् हृदये स्वस्थानमाविर्भावयित्वा स्वयं तत्र प्रकटी भक्तीति ज्ञाप्यते ।

पुरुषोत्तम प्राप्ति में हेतुरूप, भक्तिमार्गीय जिस वरण को स्वीयत्व रूप से अंगीकार किया गया है वही ठीक है, उसका कोई दूसरा रूप नहीं है, इस बात को दिखलाने के लिये, उसी प्रकरण में आगे कहते हैं—''यह आत्मा बल हीन व्यक्ति से प्राप्त नहीं है :'' प्रभु को वशीकरण करना ही बल का कार्य है। ''मैं भक्त के पराधीन हूँ'' मुझे भक्ति से वश में करते हैं। यदि ऐप्ता न होता तो, पूर्व वाक्य में जो इतर प्रवचन आदि का निषेध हो चुका था पुनः बलाभाव का निषेध न करते। वरण मात्र को हेतुता वतला कर बल को पुनः हेतु बतलाते। बलवान हृदय में ही भगवान का प्राकट्य होता है जैसा कि कहते भी है—''इन उपायों से विद्वान प्रयास करते हैं यह आत्मा ब्रह्मवाम में प्रवेश करता है।'' इसका अर्थ है कि—यह आत्मा का भी आत्मा पुरुषोत्तम ब्रह्म, अक्षर ब्रह्मात्म धाम में प्रवेश करता है धाम पद, पुरुषोत्तम के अक्षर ब्रह्म रूप सहज स्थान का वाचक है, इसी भाव से कहा गया है। इससे ज्ञात होता है कि—भक्त के हृदय में अपने स्थान को प्रकट करके, उसमें स्वयं प्रकट होते हैं। •

प्रकृते इवेतकेतूपाख्याने परोक्ष वादेन ब्रह्माभेदबोधनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठा-नत्व योग्यता ज्ञाप्यते । अग्रेतु नहि एतावत्तंव अधिष्ठानात्मिकाऽक्षराविभावो भवति, पुरुषोत्तमस्य वा । तथा सति ज्ञानिनां सर्वेषां परप्राप्तिः स्यान्नत्वेवं, "भक्त्याहमेकयाग्राह्यः" इत्यदि वाक्यैः, किन्तु भगवदनुग्रहेण भक्तसंगेन च भक्तौ सत्याम् इतिज्ञापनाय, भक्तएव तद्बोधाधिकारी इत्यादि ज्ञापयितुं भक्तस्य नारदस्य भगवदावेश युक्तस्य सनत्कुमारस्य च संवाद उक्तः । तत्रात्मशब्देन पुरुषोत्तम उच्यते । भक्ति मार्गे तु निरुपधिस्नेह विषयः स एव यतः । स तु सर्वात्मभावैक समधिगम्य इति संवत्मभावएव विद्याशब्देनोच्यते । परम--काष्ठापन्नं यद्वस्तु तदेव हि वेदांतेषु मुख्यत्वेन प्रतिपाद्यम् । अक्षर ब्रह्मा--दिकतु तद् विभूतिरूपत्वेन तदुपयोगीत्वेन मध्यमाधिकारिफलत्वेन च प्रतिपाद्यते । तेन तत्र तिद्याशब्द प्रयोग औपचारिकः सर्वात्म भाव एव मुख्यः । युक्तं चैतत्----' अक्षर विषयिण्या विद्यायाः सकाशात्तत उत्तमविषयिव्यास्तस्या उत्तमत्त्वम् । एवं सति पूर्वं प्रपाठकस्याक्षर प्रकरणत्वादुत्तरस्य पुरुषोत्तम प्रकरणत्वात्सिद्धद्चात उक्तन्यायेन विद्यैत्राग्रिमप्रपाठके निरूप्यते, नतु पूर्वोक्तात्मज्ञान प्रकार विश्वेषः ।

जिस श्वेत केतु उपाख्यान को चर्चा चल रही है, उसमें परोक्षवादी रूप से ब्रह्मभेद का बोध करायां गया है, जिससे पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्व योग्यताः ज्ञात होती है। आगे के प्रकरण में, केवल इतने मात्र से ही अधिष्ठानात्मक अक्षर का आविर्भाव बतलाया गया है, न पुरुषोत्तम का ही बतलाया गया है। सभी ज्ञानियों को पर प्राप्ति हो जाती हो सो बात नहीं है, ''मैं एकमात्र भक्तिः से ही ग्राह्य हूँ'' इत्यादि वाक्य से भक्ति की ही महत्ता बतलाई गई है,. भगवटन्ग्रह से और भक्त संग से ही भक्ति होती है, इस बात को बतलाने के लिए, तथा भक्त ही उसको जानने का अधिकारी है, इस बात को बतलाने के लिए, भक्त नारद और भगवदाबेश युक्त सनत्कुमार का संवाद दिखलाया<sup>.</sup> गया है। वहाँ पर आत्मशब्द से पुरुषोत्तम का उल्लेख है भक्ति मार्ग में: सहज स्नेह का विषय वह पुरुषोत्तम ही है। जो कि---सर्वात्मभाव से प्राप्य है, उस सर्वात्मभाव को ही वहाँ विद्या शब्द से बतलाया गया है। परम-काष्ठा को प्राप्त जो वस्तु है, वही वेदांतों की मुख्य प्रतिपाद्य वस्तु है। अक्षर ब्रह्म आदि को तो, उनकी विभूति रूप से, उनके उपयोगी रूप से और मध्यमाधिकारी के फल रूप से प्रतिपादन किया गया है। सर्वात्मभाव हीः वहाँ पर मुख्य है, विद्या शब्द का प्रयोग तो औपचारिक है । अक्षर विषयिणो विद्या के र काश से उस उत्तम विषयिणी विद्या की प्राप्ति होती है, इसलिए उस अक्षर बिद्या की उत्तमता है। इस प्रकार पूर्व पाठक के अक्षर विद्या के प्रकरण से, उत्तर के पुरुषोत्तम ४करण की सिद्धि होती है उसी नियम से अग्रिम प्रपाठक में विद्या का ही निरूपण किया गया है, पूर्वोंक्त आत्मज्ञान के प्रकार विशेष का निरूपण नहीं है ।

अत्र हे तुमाह—निर्द्धारणादिति । ''क्षुलं त्वेव विजिज्ञासितव्यं इत्युक्त्वाः सुखस्वरूपमाह—''यो वे भूमा तत्सुखम् नाल्पे सुखमस्ति, भूमैवं सुलं भूमाः त्वेव विजिज्ञासितव्यः'' इति । अक्षर पर्यन्तं गणितानन्दत्वात् पुरुषोत्तमस्यैवा-नंदमयत्वेन निर्द्धारणादित्यर्थः । भूम्नो लक्षणमग्रे उच्यते । ''यत्रनान्यत् पश्यति'' इत्यादिना । यस्मिन् सति नान्यत् पश्यतीत्यर्थः । तथा सति सर्वात्म-भाववतः प्रभुदर्शने सत्यपि लीलोपयोगिवस्तुदर्शनादिक मनुपपन्नमिति शंका तु ''तस्य हवा एतस्यैवं पश्यत् एवं मन्वानस्यैवं विजानत आत्मनः प्राणाः'' इत्यादिना निरस्ता वेदितव्या । तैः सह लीलां चिकीर्षतः प्रभुत एव सर्व संपद्यते, नत् भक्तसामर्थ्यंनेति भावेन तदुक्तेः ।

उक्त विषय में सूत्रकार हेतु बतलाते हैं — ''निर्द्धारणात्'' अर्थात् — ''सुख को ही विशेषरूप से जानना चाहिए'' इत्यादि कहकर सुख का स्वरूप बतलाते हैं कि — ''जो भूमा है वहीं सुख है, अल्प में सुख नहीं है, भूमा ही सुख है अतः भूमा को ही विशेषरूप से जानना चाहिए'' इत्यादि । उक्त प्रसंग में अक्षर पर्यन्त आनंद की गणना करते हुए, पुरुषोत्तम का ही आनंदमय रूप से निर्द्धारण किया गया है। ''यत्रनान्यत पश्यति'' इत्यादि से आगे भूमा का लक्षण बतलाते हैं। जिस स्थिति में पहुँच कर उसके अतिरिक्त कुछ भी नहीं देखता । शंका होती है कि — सर्वात्मभाव रूप प्रभु के दर्शन हो जाने पर भी लीलोपयोगी वस्तु का दर्शन तो होता नहीं ? इस शंका का निराकरण ''तस्यह वा एतस्यैं व पश्यत्'' इत्यादि वाक्य वे जान लेना चाहिए । उन मक्तों के साथ लौला के इच्छुक प्रभु यों सब कुछ कर लिया करते हैं, भक्त के सामर्थ्य से कुछ भी होना संभव नहीं हैं । यही ''तस्य ह बा एतस्य'' इत्यादि वाक्य का तात्पर्य है ।

#### दर्शनाच्च ।३।३।४८।।

हत्र्यते च सर्वात्मभाववतां भक्तानां ब्रजसीमान्तनी प्रभृतीनां पूर्वमितर-विस्मृतिभंगत्स्पर्शादिनाग्रे सर्वसामर्थ्यमितिव्यासः स्वानुभवं प्रमाणत्वेनाह । उक्तंच —श्री भागवते ताभिरेव—''चितंसुखेन भवतापहृतं गृहेषु यर्ग्निविशत्युत करावपि गृह्य कृत्ये, पादौपदनचलतस्ववपादमूलात्'' इत्यादिना । तेनज्ञान-शक्ति कियाशक्ति तिरोधानमुक्तं भवति, अग्रेतदाविर्भावादिकं स्फुटमेव ।

सवौत्मभाव वाली ब्रजगोपियों में, भगवत्स्पर्श आदि से पूर्व वृतान्तों की विस्मृति जन्म आत्मविभोरता और सर्वंसामर्थ्य आदि को भगवान व्यास जी ने स्वयं समाधि में अनुभव करके जो भागवत में गोपियों के मुख से ही कह- ( ¥ĘX )

लवाया — "है भगवन ! आपने बड़े सहज भाव से हमारे चित्त को हरण कर लिया, अतः हम घरों में रहकर भी घर के कार्य नहीं कर पातीं, हमारे हाथ शिथिल हो जाते हैं, अब आपके चरण कमलों को प्राप्त कर एक पैर भी नहीं चल सकती" इत्यादि । उस स्थिति में उन गोपियों को ज्ञान और क्रियाशक्ति का तिरोधान हो गया था, उस स्थिति की समाप्ति के बाद उनका स्पष्ट रूप से आविर्भाव हो गया !

ननु सनत्कुमारनारदसंवादात्मकमेकं वाक्यम् । तत्रोपक्रमे ''मंत्रविदेवास्मि आत्मविच्छुतं ह्येवं ते भगवद्दृशेभ्यस्तरति शोकमात्मविद् ''इति'' सोऽहं भगवः शोचामि'' इत्यादिना स्वात्मज्ञानस्यैवोपक्रमादुपसंहारोऽपितमादाय-वोचितः । अग्रेचेद् आत्मपदानामीश्वरपरत्वं स्याद् वाक्यभेद उपक्रमविरोषश्च स्यात् । तस्माद् वाक्यानुरोधात् पूर्वज्ञान प्रकार विशेष एवायमिति मन्तव्यम् इत्यत उत्तरं पठति —

सनत्कुमारनारद संवाद एक पूरा वाक्य है— उसके उपकम ''मैं मंत्र का ज्ञाता हूँ'' इत्यादि और ''सोऽहं भगवन् शोचामि'' इत्यादि उपसंहार को स्वात्म ज्ञान के अनुसार उचित रूप से प्रस्तुत किया गया है। यदि आगे आत्म पद को ईश्वर परक मानें तो वाक्य भेद और उपकम से भिन्नता होगी, इसलिए वाक्य की एकता की दृष्टि से पूर्व प्रकार विशेष को मानना ही उचित है, इस कथन का उत्तर सूत्रकार देते हैं—

#### श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच्च न बाधः ।३ ।३।४९।।

नैवं वाक्यानुरोधाद्वरणेन सर्वात्मभावलिंगभूयस्त्वं बाधितव्यं । वाक्या-पेक्षया श्रुतिलिंगयोर्बलीयस्त्वात् । एतद्बलीयस्त्वं तु ''श्रुतिलिंगवाक्य प्रकरण स्थानसमाख्यानां समवाये पारदौर्बल्यम्" इति जैमिनीयसूत्रसिद्धम् । प्रकृत इतर साधन निषेध पूर्वकं ''यमेवैषवृणुते तेन लम्यः तस्यैष आत्मा वृणुतेतनुं-स्वाम" इति श्रुतिर्वरणलम्यत्वमाह । एतदग्रेच ''नायमात्मा बलहीनेन लम्यः" ''इत्युपक्रम्य" एतैश्पायैर्यतेते यस्तु विद्धांस्तस्यैष आत्मा विशते ब्रह्म धाम" इति श्रुतिः पठ्यते । एतच्च, विद्यं तु निद्धोरणादित्यत्र निरूपितम् ।

कहते हैं कि--इस प्रकार वाक्य के आधार पर, सर्वात्मभाव सूचक वरण को बहुलता में कोई बाधा नहीं आती । वाक्य की अपेक्षा श्रुति और खिंग बलवान होता है, इसकी बलवत्ता तो 'श्रुति, लिंग, वाक्य, प्रकरण, स्थान, इत्यादि के विवेचन में पूर्व की अपेक्षा पर दुबंल होता है ''इत्यादि जैमनीय सूत्र से सिद्ध है। उक्त प्रसंग में इतर साधनों का निषेध करते हुए ''यमेवैष बृणुते'' इत्यादि श्रुति वरणलम्यता बतलाती है। इसके आगे ''नायमात्मा बलहीनेन लम्यः'' इत्यादि उप कम करके ''एतैरुपायैर्यंतते'' इत्यादि श्रुति कही गई है, इसका निरूपण '' विद्यैव तु निर्द्धारणातृ'' सूत्र में कर चुके हैं।

अपरंच—''नात्मविद् तरति शोकमात्मविद्'' इति नारदवाक्यानुवादयो-रात्मपदमुत्तमप्रश्नात्मकेन लिंगेन पुरुषोत्तम परमिति ज्ञायते । सहि सर्वेभ्य उत्तमोऽतो ब्रह्मेत्युपास्यत्वेन सनत्कुमारोक्त प्रतिरूपं ततस्ततो भूयोऽस्तीत्य पृच्छत् । अन्ते सर्वाधिकत्वेन सुखात्मकत्वेन भूमानं श्रुत्वा तथा नापृच्छत् किन्तु तत्प्राप्त्यर्थम् । अत्यार्त्या ''कस्मिन् प्रतिष्ठित'' इत्यपृच्छत् । तदा सर्वात्मभाववत् स्वेव प्रतिष्ठित इत्याशयेन सर्वात्मभावलिंगात्मकं भावं ''स एवाधस्ताद्'' इत्यादिनोक्तवान् ।

"नात्मविद् तरति" इत्यादि नारद वाक्य के अनुवाद के रूप में प्रयुक्त आत्म पद, उत्तम प्रश्नात्मक लिंगवाची होने से पुरुषोत्तम परक ज्ञात होता है । वह सर्वोत्तम है, अतः ब्रह्म है और उपास्य है, ऐसा सनत्कुमार के कहने पर नारद ने "भूयोऽस्ति ?" ऐसा प्रश्न किया । अन्त में सर्वाधिक और सुखात्मक भूमा की महिमा को सुनकर फिर वैसा प्रश्न नहीं किया, अपितु उस को प्राप्त करने के लिए अति आत्त भाव से पूछा कि—''वह किसमें स्थित है ?'' तब सर्वात्मभाव की तरह स्वयं में स्थित है, इस आशय से सर्वात्मभाव लिंगात्मक भावपूर्ण ''स एवाधस्ताद्" इत्यादि उत्तर ऋषियों ने नारद को दिया ।

नन्वेतया श्रुत्या न सर्वात्मभाव लिंगात्मको भाव उच्यते, किंतु व्यापकत्वेन सर्वरूपत्वेन स्वभिन्नाधिकरणाभावादन्यत्रा प्रतिष्ठितत्वमेवोच्यत् इत्यत उत्तरं पठति—

यदिकहें कि----इस श्रुति से सर्वात्मभाव लिंगात्मकभाव नहीं प्रकट होता अपितु व्यापक और सर्वरूप होने से, अपने से भिन्न अधिकरण का अभाव रूप आत्म प्रतिष्ठा का भाव प्रकट होता हैं----इसका उत्तर देते हैं----

अनुबंधादिस्यः प्रज्ञान्तर पृथवत्ववत् दृष्टदच तद्ववतम् ।३।३।४०॥

भूम स्वरूपं श्रुत्वा ''स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित ?'' इति प्रश्ने ''स्वे महिम्नि'' इत्युत्तरम् । तदर्थंस्तु स्वीयत्वेन वृते भक्ते यो महिमं रूपः सर्वात्म-भावः तस्मिन्निति स्वरूपात्मके महिम्नि इति वा । भगवदात्मकत्वात् सर्वात्म-भावस्य । तदितरस्य साक्षात्पुरुषोत्तमाप्रापकत्वादस्यैव तत् प्रापकत्वात् परम-काष्ठापन्नमहित्वरूपोऽयमेव भाव इति महिम शब्देनोच्यते । स तु विप्रयोग भावोदये सत्येव सम्यग् ज्ञातो भवति व्यभिचारिभावैः । ते त्वनियतस्वभावा इति ज्ञापयितुं त्रिविधाः । ''स एवाधस्तात'' इत्यादिना ''आत्मैवेदं सर्वभू'' इत्यन्तेन निरूप्य भूमप्रतिष्ठाधिकरण प्रश्ने सदुत्तरितं ''स्वे महिम्नि'' इति तमेवानुवघ्नाति, ''स वा एष'' इत्यनेन तच्छब्दस्य पूर्वपरामज्ञित्वात् । एर्व सति त्वदुक्तमन्यत्राप्रतिष्ठितत्वं चेदिह प्रतिपाद्य स्यात् तदोक्तरीत्याऽनुबंघ न कुर्यादहंकारादेशादिकं च न कुर्यादुक्त प्रश्नोत्तर्यः ।

नारद ने भूमा का स्वरूप सुनकर ''भगवन् वह किसमें प्रतिष्ठित है' ऐसा प्रश्न किया, उत्तर मिला ''अपनी महिमा में ।'' उसका अर्थ है कि----आत्मोय रूप से वरण किये गए भक्त में जो महिमा रूप सर्वात्मभाव है, उसी स्वरूपात्मक महिमा में प्रतिष्ठित है । भगवदात्मक होने से ही सर्वात्मभाव की महिमा हैं। इस भाव के अतिरिक्त भाव पुरुषोत्तम के प्रापक नहीं हैं, यही भाव उनका प्रापक है, यही परमकाष्ठा को प्राप्त महिमाशाली है. यही भाव महिमा शब्द से कहा गया है । ये सर्वात्मभाव वियोगावस्था में ही व्यभिचारि-भावों से अच्छी तरह व्यक्त होता है। वे भाव अनियत अपरिमित स्वभाव का हैं, इस बात को स्पष्ट करने के लिए 'एवाधस्तात्'' इत्यादि से ''आत्मैवेदं सर्वम्'' तक उन्हें तीन प्रकार का निरूपण करके, भूम प्रतिष्ठा के अधिकरण के प्रश्न के उत्तर में ''स्वे महिम्नि'' कह कर उसी का अनुबंध किया गया है। ''स वा एष'' इत्यादि वाक्य से, तत् शब्द से पूर्व वस्तु का ही उल्लेख किया है। इस प्रकार आपकी अन्यत्र अप्रतिष्ठा की बात का भी प्रतिपादन हो जाता है। यदि उक्त रीति का अनुबंध नहीं स्वीकारते और अहंकार आदेश आदि को भी नहीं स्वीकारते तो उक्त प्रश्नोत्तर में "स्वान्यवत् स्व-भावातून क्वापि'' ऐसा उत्तर देते । इसलिए आपको हमारे कहे मार्ग का ही अनुसरण करना चाहिए ।

आदिपदात् त्रिविधा ये भावा उक्तास्तेषामपि स्वरूपमेवं पश्यन्नेवंमन्वा-नएवं विजानन् इति क्रमेण यन्निरूपितं तदुच्यते । पूर्वं हि अति विगाढ़ भावेन तदितरास्फूर्त्या तमेव सर्वत्र पश्यति । एतदेवोक्तमेव पश्यन्नित्यनेन । ततः किंचिद् बाह्यानुसंघानेऽहंकारादेशो भवति । स त्वहमेव सर्वतः स्वक्ठतिसाम-र्थ्येन तं प्रकटी करिष्य इति मनुते । करोति च तथा । अतएवान्वेषण गुणगाने कृते ताभिः । एतदेवोक्तमेनं मन्वान इत्यनेन । ततोनिरुपघिस्नेह विषयः पुरु-षोत्तम आत्मशब्देनोच्यते इति तदादेशो भवति । तदा पूर्वकृत स्वसाधन वैकल्य ज्ञानेनातिदैन्ययुक्त सहज स्नेहज विविध भाववान् भवति तदेतदुक्तमेव विजान-निरूपिता आत्मरतिरित्यादिना अत्रात्मजब्दाः पुरुषोत्तम वाचका ज्ञेयाः । अन्यथोप चारिकत्वं स्यात मूख्ये संभवति तस्यायुक्तत्वात् ।

आदिपद से जो त्रिविधभाव कहे गए, उनके स्वरूप भी ''इस प्रकार देखकर, इस प्रकार मानकर, इस प्रकार जानकर," इस कम से बतलाए गए हैं, वे ही है । पहिले अति विगाढभाव से वह रहता है, उस स्थिति में इतर भाव का स्फुरण नहीं रहता, वही सर्वत्र दीखता है । "एवं पश्यन्" से उसी भाव का उल्लेख है । उस स्थिति के बाद कुछ ब्रह्मानुभूति होने से अहंकार भाव होता है, उस समय अनुभूति होती है कि----वह मैं ही हूँ, सब ओर अपने कृति सामर्थ्य से उसे प्रकट करता हूँ, यह भावगोपियों ने कृष्णान्वेषण के समय किये हुए गूण-गान में प्रकट किया था, ''एनं मन्वानं'' में इसी प्रकार का उल्लेख है। उसके बाद सहज स्नेह के भाजन प्रुषोत्तम का आत्म शब्द से उल्लेख है. उस आत्मा की जब अनुभूति होती है तब, पूर्वकृत अपने किए गए सभी साधनों की विफ-लता का ज्ञान होता है जिसके फलस्वरूप दीनता समन्वित सहज स्नेह से अनेक भाव उत्पन होते हैं। "एवं विजानन" से उसी का उल्लेख किया है, अति-दैन्य के आविर्भाव होने पर जा अवस्था ''आत्मरति'' इत्यादि पदों से दिखलाई ' गई है, वहाँ आत्म शब्द पुरुषोत्तम वाचक ही जानने चाहिए। यदि उक्त प्रासंगिक आत्म शब्दों को पुरुषोतम वाची नहीं मानेंगे तो वे औपचारिक सिद्ध होंगे, यदि उन्हें मुख्य जीववाची मानेंगे तो वे सारे वाक्य ही असंगत हो जावेंगे ।

ननु सर्वात्मभावस्यापि मुक्तो वर्यवसानमुतनेति ? संज्ञय निरासाय दृष्टान्तमाह—-प्रज्ञान्तरपृथक्त्ववदिति । मुमुक्षुभक्तस्य स्वेष्टदातृत्वेन भगवद् विषयिणी या प्रज्ञा स सर्वात्मभाववद् भक्तप्रज्ञातः प्रज्ञान्तरम् इत्युच्यते । तच्च कर्मज्ञानं तदितरभक्तप्रज्ञाम्यः पार्थक्येन तदिष्टमेव साध्यति । तथा सर्वात्मभा- वक्तो भक्तस्य यत्प्रकारिका भगवद्विषयिणी प्रज्ञा तमेव प्रकारं स भावः साधयति नान्यमिति न मुक्तौ पर्यंवसानमित्यर्थः । अत्र व्यासः स्वानुभवं प्रमाण-त्वेना ह—दूष्टरुचेति । उक्त भाववतो भक्तस्य प्रभुस्वरूप दर्शनाद्यतिरिक्त-फलाभावोऽस्माभिरेव दूष्ट इत्यर्थः । एतादृशा अनेके दृष्टा इति नैकस्य नाम गृहीतम् । अत्र शब्दमपि प्रमाणमाह—तदुक्तमिति, भगवतेति शेषः । श्री भागवते दुर्वासस प्रति 'अहं भक्त पराधीन'' इत्युपक्रम्य ''वशी कुर्वन्ति माँ भक् त्या सत्स्त्रियः सत्पति यथा'' इति । यो हि यद्वशीक्रतः स तदिच्छानुरूपमेव करोत्यतो न सायुज्यादिदानं, किन्तु भजनानंद दानमेव । तेषांमुक्त्यमिच्छा तु ''मत् सेवया प्रतीतं च सालोक्यादिचतुष्ठ्यम्, नेच्छन्ति सेवयापूर्णः कुरोऽन्यत् काल विप्लुतम्'' स्वर्गापवर्गनरकेप्वपि तुल्यार्थं दर्शिनः । ''सालोक्यसाष्टि सामीप्य सारूप्येकत्त्वमप्युत, दीयमानं न गृह णन्ति बिना मत्सेवतं जनाः'' इत्यादि वाक्य सहस्रौ निर्णीयते ।

सर्वात्मभाव का भी मुक्ति में ही पर्यवसान होता है या नहीं ? इस संशय पर दृष्टान्त देते हैं —''प्रज्ञान्तरपृथक्त्ववत्'' अर्थात मुमुक्षु भक्त की अपनी इष्ट दानता रूप से जो भगवद् विषयिणी प्रज्ञा होती है, वह सर्वात्मभाव, वाले भक्त की प्रज्ञा से, भिन्न कही गई है। जो कि---कर्मज्ञान और उनसे भिन्न भक्त प्रज्ञाओं से पृथक होने से, उनके इष्ट का ही साधन करती है । सर्वात्मभाव वाले भक्त को जिस प्रकार को भगवद् विषयिणी प्रज्ञा होती है उसी प्रकार के भाव का साधन करती है, अन्य प्रकार का साधन नहीं करती, इसलिए सर्वात्मभाव का मुक्ति में पर्यवसान नहीं होता। इस विषय में व्यास जो अपने अनुभव को, प्रमाणरूप से प्रस्तुत करते हैं --- ''दृष्टरुच'' अर्थात् उक्त भाव वाले भक्त का प्रमुस्वरूप दर्शन के अतिरिक्त कोई दूसरा फल नहीं होता, ऐसा हमने भी देखा है। इस प्रकार के अनेक भक्त देखे हैं इसलिए किसी एक का नाम नहीं लिया 1 इस विषय में शब्द भी प्रमाण हैं, इस भाव को बतलाने के लिए सूत्रकार कहते हैं---- ''तदुक्तम्'' अर्थात् भगवान ने ही कहा है----श्री भागवत में दूर्वासा से भगवान कहते हैं कि— ''मैं भक्त के पराधीन हूँ'' भक्त लोग मुझे पतिव्रता स्त्री की तरह वश में कर लेते हैं ।'' इत्यादि जो जिसे वंशगत कर लेता है, वह वंशगत उसकी इच्छा के अनुसार करता है, इसलिए भगवान भक्त को सायूज्य आदि मोक्ष न देकर भजनानंद प्रदान करते हैं, क्योंकि भक्त को मुक्ति की इच्छा नहीं होती जैसा कि---''भक्तों को मेरी सेवा में ही सालोक्य आदि मुक्तियों को प्रतीति होती है, वे सेवा से पूर्णं भक्त कहीं अन्यत्र कालक्षेप

( 800 )

नहीं करना चाहते, वे स्वर्ग अपवर्ग और नर्क में तुल्य रूप से ही फल को देखदे हैं। वे सालोक्य, सार्ष्टि, समोप्य और सारूप्य दिये जाने पर भी, मेरी सेवा के अतिरिक्त उन्हें नहीं स्वीकारते।'' इत्यादि अनेकों वाक्यों से उक्त तथ्य की पुष्टि होती है।

#### न सामान्यादप्युपलब्धे मृंत्युवन्न हि लोकापत्तिः ।३।३।४१।।

ननु ''नान्यत् पश्यति'' इत्यारम्य सर्वस्य प्रपाठकस्य सर्वात्मभाव निरूपक-त्वोक्तिरनुपपन्ना । अतएवात्मपदानां पुरुषोत्तम परत्वोक्तिक्च । यतस्तस्य मुक्ता-वपि कामाभावः प्रतिपाद्यते । अत्र तु''तस्य सर्वेषु लोकेषुकामाचारो भवति'' इति श्रुतिः पठ्यते । एवं सति न तन्निरूपणं अन्त्रेति वा वाच्यम् तद्भावतोऽप्यन्य कामवत्त्वमिति वा । द्वितीयस्योक्तप्रमाण पराहतत्वेनाद्यपक्ष एवाश्रयणीय इति पूर्वपक्ष निरस्यति । नेति – तन्नहेतुमाह- सामान्यदप्युपलब्घेः इति । तत, समानघर्म योगादपि तत्प्रयोगः श्रुतावुपलभ्यतेऽनेक्शो यतः । प्रकृतेऽपि विवि-धानां लोकानां विविध सुख प्रधानत्वाद् भगवत्संबंधिषु सर्वेषु सुन्नेषु कामचारो भवतीति श्रुत्तेरर्थो ज्ञेयः ।

"नान्यत् पश्यति" से लेकर सम्पूर्णं प्रपाठक को सर्वात्मभाव निरूपक उक्ति सही रूप से नहीं बन पाई है, इसलिए आत्म पदों की पुरूषोत्तम परक उक्ति भी नहीं बन पाई है। इसलिए मुक्त होने पर भी उनके सकाम भाव का प्रति-पादन किया गया है — "सभी लोकों में उनकी कामचार गति होती है" इत्यादि अतुति में स्पष्टोल्लेख है। उनका निरूपण उक्त प्रकरण में नहीं है या तो ये कहें, या सर्वात्मभाव वाले होकर भी उन्हें अन्य कामनाओं की अभिलाषा रहती है, ऐसा मानें द्वितीय बात तो "सर्वेषु लोकेषु" आदि प्रमाण से ही कट जाती है, इसलिए पहली बात ही माननी चाहिए, इस मत का निराकरण करते हुए सूत्रकार कहते हैं — नहीं; उनके समान धर्म योग से भी, श्रृति में, उनका प्रयोग बहुलता से मिलता है। इसलिए उनके (सर्वात्मभाव वाले भक्तों के) लिए भी, विविध मुखों वाले विभिन्न लोकों की प्राप्ति, भगवरसंबंधो सुखों में कामचार होता है इस भाव से कहा गया है।

ननु यथाश्रुत एवार्थोऽस्तुतत्राह---''न हि लोकापत्ति'' इति, सर्वात्मभाववत् इति प्रकरणाद्''नाम्यत प्रस्यति,, इत्यादि धर्मविशिष्टस्यात्मनः प्राणादि सर्व- वतो लोकेसंबंधे युक्तिसहोऽपि नेति ज्ञापनाय हि घब्दः । किंच एतदग्रे "न प्रश्यो मृत्यं पश्यति" इति श्रुत्या यथामृत्युनिषेधः क्रियते तथा "आत्मन एवेदे सर्वम्" इति श्रुत्यैवकारेणात्मातिरिक्त व्यवच्छेदः क्रियत इति मृत्युवल्लोकोऽपि न संबन् घ्यत् इत्याह—मृत्युवदिति — तत्र रोगादोनामपि दर्शन निषेधे सत्यपि मृत्योरेव यन्निदर्शनमुक्तं तेन भक्तानां लोकान्तरसंबंधः तत्तुल्य इति ज्ञाप्यते अतएव, "गोतदुःखमिति दुःख सामान्य निषेवेऽप्रेकृतः ।

जैसा श्रुति का अर्थ है वही सही है, लौकिक युक्ति उस संबंध में नहीं दी जा सकती, सर्वात्मभाव की तरह, "नान्यत पश्यति" इत्यादि धर्मविशिष्ट आत्मा, प्राण आदि समस्त वस्तुओं से सम्बद्ध होते हुए भी, लौकिक आत्माओं से विलक्षण है । उक्त प्रसंग में ही आगे—''न पश्यो मृत्यं, पश्यति" इत्यादि श्रुति से जैसे मृत्यु का निषेध किया गया है वैसे ही ''आत्मन एवेदं सर्वम्" इत्यादि श्रुति से,—''एव'' पद से,आत्मा से अतिरिक्त जागतिक पदार्थों का व्यवच्छेद किया गया है । मृत्यु की तरह, लोक से भी संबंध नहीं है, अर्थात् उक्त चाक्य में सर्वात्मभावसंपन्न जीव को रोग आदि से रहित बतलाया गया है पर मृत्यु को आवश्यक बतलाया है, जिससे निश्चित होता है कि—ऐसे भक्तों का लोकान्तर संबंध, सामान्य जीवों की तरह हो होता है :'नोत दुःखम्'' इत्यादि में तो सामान्य दुःखों का निषेध है ।

## परेण च शब्दस्य ताद्विध्यं भूयस्त्वात्वनुबंधः ।३।३।४२।।

अत्र हेत्वन्तरमाह, अस्मिन्नेव श्लोके ''सर्वमाप्नोति सर्वश'' इति परेण पदेन शब्दस्य श्रुति वाक्यस्यात्मन एवेदं सर्वम् इति यत् पूर्वोक्ति श्रुति वाक्यं तद्विधतैव प्रतीयते इति न लोक संबंधो वक्तुं शक्य इति अर्थः । नन्वात्मन एवेदं सर्वमिति यत्पूर्वं श्रुति वाक्यं तेनैवैतदर्थलाभे पुनस्तदुक्तिनोचित्तेत्या-श्रंकायां तत्र हेतुमाह—तु शब्दः शंकानिरासे । भूयस्त्वाद् हेतोः । उक्तेऽर्थे हेतूनां बाहुल्ये तद् दाढ्यं भवति इत्याशयेनोक्तार्थस्यैव श्लोकेनानुबंधः कृत इत्यर्थः । अथवा भूयः पदमाधिक्यार्थम् । तथा च स्वक्वत साधनसाधित फलाम् पेक्षया स्वयमुद्यम्यभगवता साधितफले निरवधिरुत्कर्ष इति ज्ञापनाय पुनः श्रलोकेन तथेत्यर्थः ।

उक्त बात को सिद्ध करने के लिए दूसरा हेतु प्रस्तुत करते हैं कहते हैं कि — इसी क्लोक में — "सर्वर्माप्नोति सर्वश" इत्यादि पर पद से श्रुति वाक्य

ł

47

( 802 )

#### एक आत्मनः झरीरेभावात् ।३।३।४३।।

उक्ते ऽर्थे श्रुत्यन्तरसम्मतिमप्याह — एकेशाखिनस्तैत्तरीयाः शरीरे, भक्त शरीरे हृृदयाकाश इति यावत् तत्रात्मनो भगवतोभावाद्, आविर्भावाद् तेन सह सर्वं कामोपभोगं वदन्तीं श्रुति पठन्ति— ''सत्यंज्ञानमनन्तं ब्रह्म, योवेद निहितं गुहायां परमेव्योमस् सोऽक्तुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिता'' इति अत्रोपकमे ''ब्रह्मचिदाप्नोति परम् '' इति श्रुतिरक्षर ब्रह्मविदः परब्रह्म प्राप्ति सामान्यत उक्ता, विशेषतः कथनार्थं ''तदेषाऽम्युक्ता'' इति वाक्यं तद् ब्रह्म प्रतिपाद्यवेना-भिमुखीकृत्येषा वक्ष्यमाणा ऋक् परब्रह्मविद्भिरुक्तते युक्त्वेवमुक्तवती सत्यं ज्ञानमिति । परब्रह्मस्वरूपं अनुभवैववेधं न शब्दादिभिवद्यं इति ज्ञापनाय स्वयं तत् तत्व प्रतिपादिका अप्यन्यमुखेन उक्तवती । अत्र ब्रह्मगासह सर्वंकामो-पभोग उक्त इत्येतदेकवाक्यताये ''सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति'' इति । श्रुते-रप्युक्त एवार्थो मन्तव्यः ।

उक्त अर्थ में दूसरी श्रुति की सम्मति भी है, इस भाव से ''एक आत्मनः'' आदि सूत्र प्रस्तुत करते हैं । सूत्र का तात्पर्य है कि तैत्तरीय की एक झाखा में शरीर के हृदयाकाश में परमात्मा के आविर्भाव होने पर वह भक्त उन परमात्मा के साथ समस्त कामनाओं का भोग करता है, वह श्रुक्ति इस प्रकार है—''ब्रह्म, सत्य ज्ञान और अनन्त रूप है, जो अपनी हृदयस्थ गुहा के परमाकाश में उसको जानता है, वह बुद्धिमान ब्रह्म के साथ समस्त कामनाओं का भोग करता है ।'' इस प्रसंग के उपक्रम में ''ब्रह्मविदाप्नोति परम् ''इत्यादि श्रुति, अक्षर ब्रह्मविद् की परब्रह्म प्राप्ति, सामान्य रूप से बतलाकर विशेष प्राप्ति को बतलाने के लिये ''तदेषा अभ्युक्ता'' इत्यादि उस ब्रह्म को प्रतिपाद्य

#### ( ४७३ )

बतलाने वाली ऋचा परब्रह्म के ज्ञाता को बात को पुनः ''सत्य ज्ञान ''आदि से कहती है परब्रह्म का स्वरूप एक मात्र अनुभव से ही ज्ञेय हैं, शब्दादि से नहीं है। इस बात को बतलाने के लिये स्वयं उस तत्व का प्रतिपादन करते हुये भी अन्य-अन्य प्रकार से तत्व का विवेचन करती है। उक्त प्रसंग में ब्रह्म के साथ समस्त कामनाओं के उपभोग की बात एक ही वाक्य में कही गई है ''सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति'' इत्यादि। श्रुति भी पूर्वोंक्त अर्थ की पुनरुक्ति कर रही है।

## व्यतिरेकस्तद्भावावित्वान्न तूपलब्धिवत् । ३।३।४४।।

ननु "ब्रह्म विदाप्नोति परम्" इति श्रुत्या अक्षर ब्रह्मविदः परब्रह्म प्राप्ति-बच्यते । तत्रेतरसाधन सापेक्षं ब्रह्मज्ञानं परं प्रापयति, उत तन्निरपेक्षमिति ? भवति संशयः । अत्र श्रुतौ तन्मात्रोक्तेरितरनिरपेक्षं एव तत्तथा इति पूर्वंफ्क्षः । सिद्धान्तस्त्वेनं सति ज्ञानमार्गीयाणामपि पर प्राप्तिः स्यात् । सात्वनेकप्रमाणवा-थितेति पूर्वंमवोचाम् । किंच ज्ञान शेषभूतब्रह्मापेक्षया फलात्मकस्य परस्य मुख्य-त्वात् "तदेषाअभ्युक्तेति" श्रुतिस्तदेव प्रतिपाद्यत्वेनाभिमुखोक्तत्य ऋगुक्तेत्याह । तेन तत्र ब्रह्मपदं पुरुषोत्तमपरे ज्ञायेते । तथा च गुहायां यद्याविभू त परमं व्योम पुरुषोत्तम ग्रहात्मकमक्षरात्मकं व्यापि वैकुण्ठं भवति तदातत्र भगवानाविभव-तोति तत्प्राप्तिभवतीत्युच्यते । "यो वेद निहितं गुहायां परमेव्योमन्" इत्यनेन । तथा च ज्ञानिनां गुहासु परमव्योम्नों व्यतिरेक एव तत्र हेनुमद् भावाभावित्वा-दिति 1 "यमेवैषवृग्रुते" इति श्रुतेर्वरणाभावे भगवद् भावस्यासंभवाज्ज्ञानिनां तथा वरणाभावाद् भगवद् विषयको भावो न भावोति तथत्यर्थः ।

"ब्रह्मविदाप्नोति परम्" श्रुति से अक्षरब्रह्मविद् को परब्रह्म प्राप्ति कहो गई है। संशय होता है कि—इतर साधन सापेक्ष ब्रह्म ज्ञान, पर प्राप्ति कराता है, या निरपेक्ष ? श्रुति में तो केवल मात्र अक्षर ब्रह्म की हो चर्चा है, अतः निरपेक्ष हो समझ में आता है किन्तु सिद्धांत तो यही है कि-ज्ञानमार्गीय जोवों को भो पर प्राप्ति होती है। पूर्वपक्ष की बात तो अनेक प्रमाणों से कट जाती है। ऐसा पहिले दिखला भी चुके हैं। ज्ञान शेष भूत ब्रह्म की अपेक्षा, फलात्मक परब्रह्म मुख्य है इस बात को दिखलाने के लिये हो "तदेषा अभ्युक्ता" इत्यादि म्रट्चा प्रस्तुत की गई है। अतः उक्त प्रसंग में "ब्रह्म" पद पुरुषोत्तम परक ज्ञात होता है।" यो वेद निहितं गुहायां परमेब्योमन्" इत्यादि श्रुति में दिख-लाया गया है कि—गुहा में आविभू त परम व्योम पुरुषोत्तम गुहात्मक अक्षरा- स्मकव्यायो वैकुण्ठ हो है, वहीं भगवान का आविर्भाव होता है, ज्ञानियों की गुहाओं में जो परम व्योम है वह व्यतिरेक मात्र है, उसमें हेतुमद् भाव का अभाव है। ''यमेवैषवृणते'' श्रुति में, स्पष्ट रूप से, वरण के अभाव में भगवद्भाव की असंभावना बतलाई गई है, ज्ञानियों का वरण प्रभु नहीं करते स्अतः उनमें भगवदविषयक भाव नहीं होता।

ननु ज्ञान विषयत्ववदाविभीवोऽप्यस्तु । किंच तदतिरिक्तमाविभीवमपि न 'पक्याम इत्याशंकायामाह— 'नतूपलब्धिवद' इति—उपलव्धिर्ज्ञानं, तद्वद् गुहा-यामाविर्भावोनभवतीत्यर्थः । यस्मैभक्ताय यल्लीला विशिष्टं स्वरूपमनुभावयिता प्रभुर्भवति तद् गुहायां तल्लीलाश्रयभूतमक्षरस्वरूपं वैकुण्ठलोकवदाविर्भावयति 'इति नोक्तशंकालेशोऽपि यत्र पुरुषोत्तमस्य चाक्षु षत्वं तत्र ततोऽधःकक्षस्य तस्य 'तथात्वे का शंका नाम । एतदुपपादितं पूर्वम्, विद्वन्मण्डने च ।

ज्ञानमार्गीय कहते हैं कि-ज्ज्ञान विषयत्व को तरह आविर्भाव भी होता है, उसके अतिरिक्त तो आविर्भाव कहीं देखा भी नहीं जाता । इस षर सूत्रकार कहते हैं--- 'न तूपलब्धिवत्' अर्थात् ज्ञानवान की गुहा में आविर्भाव नहीं होता । प्रभु, जिस भक्त को जिस लोला विशेष के स्वरूप का अनुभव कराना चाहते हैं, उसो लोला के आश्रयभूत अक्षर स्वरूप वैकुण्ठ लोक की तरह, उस भक्त की गुहा में प्रकट करते हैं अतः उस शंका की गुल्जायश ही नहीं है । जहाँ पुरुषो-क्तम स्वरूप का साक्षात्कार होता है, वहाँ उसके नीचे के कक्ष में उसके अनुसार प्राप्ति की बात में शंका करने की क्या आवक्यकता है ! अर्थात् जिन्हें पुरुषोत्तम का साक्षात्कार होता है उन्हे तो नीचे के कक्ष के अक्षर आदि का साक्षात्कार हो ही चुका । उसका उपपादन हम पहिले भी कर चुके हैं, विद्वन्मन्डन् ग्रन्थ में भी इस पर विचार किया है ।

ननु ज्ञानिज्ञान विषय भक्त गुहाविभू ताक्षरयोर्भेदोऽस्ति न वा १ नाद्यः मानाभावादेकत्वेनैवसर्वत्रोक्तेः । न द्वितीयः निरवयवस्य क्वचिल्लोकरूपत्वात्तद् रूपत्वामामेकत्वानुपत्तेरितिचेन्मेवम् लोकरूपत्वस्य पश्चाद्भावित्वे हीयमनुप-पत्तिर्नत्वेवं, किन्त्वक्षरस्वरूपमेव तथेति श्रु तिराह ''अम्भस्यपारे भुवनस्य मध्य'' इत्युपक्रम्य ''तदेव भूतं तदुभव्य मा इदं तदक्षरे परमेव्योमन्'' एतदग्रे च ''यम-न्तः समुद्रो कवयो वयन्ति यदक्षरे परमे प्रजा'' इत्यादि रूपा । स्मृतिऽपि-''परस्तस्मात्त भावोऽन्योऽव्यक्तो व्यक्तात् सनातनः'' यः स सर्वेषुभूतेषुनृश्यत्सु न विनश्यति'', अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम् ''यं प्राप्य न निवर्त्तन्ते त्तद्धाम परमंमम'' इत्यादि तु गीतासु । श्री भागवतेऽपि --- ''दर्शयामास लोकं स्वं गोपानां तमसः परं सत्यं झानमनंतं यत् ब्रह्म ज्योतिः सनातनम्, यद् हि पत्त्यन्ति मुनयो गुणापाये समाहिता ''इत्ति दश्वमे । द्वितीये च --- ''तस्मै स्वलोकं भगबान् समाहितंः संदर्शयामास ''इत्युपक्रम्य कालत्रिगुण माया संबंधराहित्य-मुक्त्वा भगवत्पार्षदानुक्त्वा विमानप्रमदा उक्त्वा श्रीरुक्ता । तथा च श्रुतिस्म-त्येकवाक्यतायां ताद्दक्त्वरूपमेवांक्षरमिति निर्णांयो भवति ।

प्रइन होता है कि-ज्ञानी के ज्ञान विषय और अक्षर में तथा भक्त की न्गूहा में आविर्भुत तत्त्व और अक्षर में भेद है कि नहीं ! ज्ञानी के ज्ञान विषय अक्षर में तो कोई भेद नहीं है. उन दोनों को सभी जगह एक बतलाया गया है। यदि कहें कि-भक्त के आविभू त तत्त्व और अक्षर में भेद है, क्योंकि---निराकार. लोकरूपता की चर्चा शास्त्र में मिलती है। सो कथन असंगत है लोकरूपता तो बाद में होने वाला रूप है जो कि इस रूप के समान नहीं होता किन्तू यह रूप तो अक्षर ही होता है जैसा कि श्रुति का कथन भी है---"समुद्र के पार भूवन के बीच में" इत्यादि उपक्रम करके "वही भूतकाल में था वही भविष्य में होगा. ये सारा विश्व उस अक्षर परम व्योम में नहीं है।" उसके बाद भी और--- ''जो समुद्र के भीतर व्याप्त है, जिस परम अक्षर में सारी प्रजा व्याप्त है।" इत्यादि । स्मृति में भी जैसे-- "इस व्यक्त जगत से वह अव्यक्त सनातन परतत्त्व भिन्न है, जो कि समस्त भूतों के नष्ट हो जाने पर भो, नष्ट नहीं होता, उसे अव्यक्त अक्षर कहते हैं वही परम गति है, जिस मेरे परंधाम को प्राप्त करने के बाद कोई नहीं लौटते" इत्यादि गीता का वचन है, श्रीभागवत में भी--- ''गोप ग्वालों को श्री कुर्ष्ण ने अपना, अन्धकार रहित परं दिव्यधाम दिखलाया जो कि-सत्य ज्ञान अनंत ज्योति रूप सनातन ब्रह्म है, जिसे कि, निर्गुण स्थिर चित्त मुनि ही देख पाते हैं'' ये दशम स्कन्ध का वाक्य है द्वितीय स्कन्ध में भी---- ''तस्मै स्वलोकं भगवान समाहितः संदर्शयामास'' इत्यादि उपक्रम करके उस स्थान का त्रिगणमाया संबंध राहित्य बतलाकर, उस स्थान में जाने वालों को भगवत् पार्षद बतलाकर. विमान अप्सरा आदि का उल्लेख कर श्री वैभव को बात कहते हैं। इस प्रकार श्रुति स्मृति की एक वाक्यता से निर्णय होता है कि भक्तों को अनुभूत होने वाला स्वरूप हो अक्षर है।

🕐 एवं सति सच्चिदानंदत्वदेशकालापरिच्छेदस्वयम्प्रकाशत्वगुणातीतत्वादिधर्म-

#### ( ४७६ )

वत्वेनेवज्ञानिनामक्षर विज्ञानं, भक्तानामेव पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वेन तथेति ज्ञेयम् । "मल्लानामशनिः" इति इलोकोक्तरोत्या पुरुषोत्तमस्येव प्रभुणा ये यथा विचारितः सन्ति ते तथा भवन्ति इतितद् विचार एव सर्वेषामधिकार रूप इति कृतप्रयत्ना--पेक्षास्त्वित्यत्र निर्णीतम् ।

इस प्रकार सच्चिदानन्दत्व, देशकाल अपरिच्छेद, स्वयंप्रकाशत्व, गुणाती-तता आदि धर्मों वाला ही ज्ञानियों का अक्षर विज्ञान है तथा भक्तों का उक्त गुणों वाला पुरुषोत्तम भी है। श्री भागवत के ''मल्लानामशनिः'' इत्यादि श्लोक में पुरुषोत्तम के ही स्वरूप का वर्णन है उक्त श्लोक में दिखलाया गया है कि—जो जैसा विचार करता है, प्रभु तदनुसार ही रूप धारण करते हैं, वह विचार ही सबका अधिकार सिद्ध करता है, इससे यही निर्णय होता है कि—प्रभु साक्षात्कार प्रयत्न सापेक्ष है।

अस्मिन्नर्थे कैमुतिकन्यायकथनार्थं निदर्शनत्वेनोत्तरं पठति—

इस अर्थ में कैमुतिकन्यायानुसार निदर्शन रूप से उत्तर देते हैं---

#### अंगावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ।३।३।१४।।

यागे तत्तद् ऋत्विङ्नियतकर्त्तव्यान्यन्वाधानादीन्यंगानि तत्रावबद्धाः सर्वं, एर्कीत्वजो यजमानेन । ''अवबंधनं नामाध्वयुं' त्वां वृणे होतारं त्वां वृण उद् गातारं त्वां वृणे'' इत्यादि रूपं वरणमेवान्यथा सर्वं कर्मं विदुषां तत्कृत्तिपहूनां एकत्राधिकारो, नान्यत्रेति नियमो न स्यात् । तस्य तस्य यथा वरणो तु यजमात्रे-च्छैव हेतुः । ते च तदा न सर्वास शाखासु विहितान्यंगानि कत्तं सर्वेऽपि शक्ताः, किन्तु यजमान वरण नियमता एव तथा । तत्र हेतुमाह । हि यतः कारणात् प्रतिवेदं नियमितान्यंगानि, हौत्रमृचाऽघ्वयंवादि यज्ञुषौद्गात्रं साम्नेति । तथा च अलौकिके वैदिके कर्मणि जोवेच्छापि नियामिका भवति यत्र तत्र किमुवाच्यं प्रतिरोमकूपं सावकाशममितब्रह्माण्डस्थितिमतस्तदीशितुरिच्छैव नियामिका तत्तत्साधनफलसंपत्ताविति ।

यज्ञ में, ऋत्विक् द्वारा नियत कर्त्तव्य, अन्वाधान आदि अंगों से सभो ऋत्विक् बँधे रहते हैं, उस बंधन में भी यजमान की वरण रूप किया हो कारण होती है—"अवबंधन नामक अध्वयुँ के रूप में तुम्हें वरण करता हूँ, द्वोता के रूप में तुम्हें वरण करता हूँ उद्गाता के रूप में तुम्हे वरण करता हैं।" "इत्यादि वचनों से यजमान ही वरण करता है । यदि इस रूप से पृथक्-पृथक् 'अरण न हो तो प्रायः यज्ञ में सम्मिलित सभी विद्वान सब कर्मों के ज्ञाता और पटु होते हैं, वे सभी मिलकर सब कर्मों को करने की चेष्टा करें, जिससे नियमित कार्यं न हो सके और अव्यवस्था हो । अतः उन उन स्थानों पर यजमान ही अपनी इच्छा से वरण करता है । उस समय वे सब, अपनी इच्छानुसार सब शाखाओं के विहित अंगों का प्रयोग नहीं कर सकते, वे यजमान के वरणी होने से संयमित प्रयोग ही करते हैं । प्रत्येक वेद में, होता, ऋटिवग, अघ्वयुँ आदि के यजुष औद्गात्र साम आदि नियमित अंग होते हैं । तथा अलौकिक वैदिक कर्म में, जीव की इच्छा भी नियामिका होती है । इघर-उघर की बात करने से क्या लाभ, उस परमात्मा के प्रतिरोम कूप में अमित ब्रह्माण्ड स्थित हैं उस परमात्मा की इच्छा ही उन उन साघनों और फल संपत्ति में, वास्तविक नियामिका होती है ।

#### मंत्रादिवद्वाऽविरोघः ।३।३।४६।।

ननु पूर्व कर्मज्ञान निष्ठानामपि भक्तिमार्गीयत्वं यत्र भवति तत्र तथैत्र भगवद्वरणमिति हि सिद्धान्तः । ऋत्विजस्त्वेकस्मिन् याग एकत्र वृतस्य नापरत्रापि तथेति विरुद्धो दृष्टान्त इत्यरुच्या निदर्शनान्तरमाह— । यथैक एव कश्चिन्मन्त्रो बहुषु कर्मंसु संबघ्यते, कश्चिद् द्वयोः, कश्चिदेकत्रैव तथैव विधा-नात् तथात्रापोत्यर्थः । आदि पदात् कर्मोच्यते यत्र काम्येनैव नित्यकर्म निर्वाह स्तत्र कामितार्थं साधकत्वे प्रत्यवाय परिहारे अप्येकमेव तदुपयुज्यते । तथा च सर्वतोमुखेऽनेक होतृप्रवरेऽध्वयु प्रवरे च ग्रह्यमाणे, 'देवाः पितरः'' इत्यादिना यजमानकर्त्तु काऽनुमंत्रणमेकमेव सर्वंत्र संबद्धयते । तथैव विधेयस्तथात्रापि तावद् विधं यदेकमेव वरणं तेन तत्तन्निष्ठाऽनन्तरं भक्ति निष्ठेति न दृष्टान्त विरोध इत्यर्थः । अथवा ओमृत्युदाहृत्यैव मंत्राणामुच्चारणान्मंत्रादिरोकारः । स यथा ब्रह्यात्मकत्वेनैक एव सर्वमंत्र्वेषु संबद्ध्यते, तथा वरणमपीति तथेत्यर्थः । यद्यपि इतर निष्ठानन्तरभूत भक्ति निष्ठावतोऽपि वरणं तथाभूतमेकमेवेति नोक्तदोष-स्तथाऽप्युत्कृष्टमार्गे वृत्तस्य नोचकक्षापादनमनुचितमित्ति मत्वा पक्षान्तरमुक्तम् । वस्तुस्तु साधन मर्यादया यत्र भक्तिदित्सित्ता तत्र तथति नानुपपत्तिः काचित् ।

पूर्व सूत्रों में ये सिद्धान्त निश्चित हुआ कि — कर्म ज्ञान निष्ठ व्यक्ति भी जब भक्तिमागीय हो जाते हैं, तभी उनका भगवद् वरण होता है। एक यज्ञ में, ऋत्विज एक ही जगह वरणी होता है अन्यत्र नहीं हो सकता, ये दृष्टान्त तो उक्त सिद्धान्त के अनुसार विरुद्ध है ? इस पर दूसरा निदर्शन प्रस्तुत करते हैं — जैसे कि--कोई एक मंत्र बहुत से कर्मों से संबद्ध होता है कोई मंत्र दो कर्मों से संबद्ध होता है तो कोई एक ही जगह प्रयुक्त होता है, उसी प्रकार की व्यवस्था उक्त सिद्धान्त में भी है। सूत्र में आदि पद कर्म की ओर इंगन कर रहा है, अर्थात् मंत्र को तरह कर्म भी है, जहाँ काम्यकर्म से ही नित्यकर्म का निर्वाह होता है वहाँ कामितार्थ ही साधक होता है, उस स्थिति में प्रत्यवाय का परिहार भी उसी कर्म से होता है। तथा सर्वतोमुख यज्ञ कर्म में अनेक होता प्रवर और अनेक अध्वयु प्रकार के ग्रहण में, ''देवाः पितरः'' इत्यादि यजमान कर्त्तुं क एक ही अनुमंत्रण से सबका संबंध हो जाता है। इसी प्रकार, विधिपूर्वंक यदि कर्म ज्ञान आदि किसी भी एक का वरण कर लिया जाय तो उन निष्ठाओं के बाद अंत में भक्ति निष्ठा में ही जाकर उन निष्ठाओं की परिसमाप्ति होगी, अतः उपयुर्क्त हब्टान्त इस प्रसंग में विरुद्ध नहीं है । ऊँका उच्चारण करने के बाद ही मंत्रों का उच्चारण होता है इससे सिद्ध होता है कि----ओंकार आदि मंत्र है, वह जैसे ब्रह्मात्मक होने के कारण सभी मंत्रों से संबद्ध है, वैसे ही भगवद् वरण भी सबसे संबद्ध है। यद्यपि अन्य निष्ठाओं के अन्तरभूत भक्तिनिष्ठावान भी उसी प्रकार वरणीय होता है जैसे कि विशुद्ध भक्तिनिष्ठ व्यक्ति, किर भो उत्कृष्ट मार्ग में वरणीय व्यक्ति की नीची कक्षा के व्यक्ति से समता करना उचित नहीं है, इसी आशय से द्वितीय पक्ष को प्रस्तुत किया गया है । वास्तव में तो जहाँ साधन मर्यादा से भक्ति को निष्ठा होती है, वहीं सही वरण होता है वहाँ किसी प्रकार की अड़चन नहीं होती ।

१९ अधिकरण :---

## भूम्नः ऋतुवज्ज्यायस्त्वं तथाहि दर्श्वयति ।३।३।४७॥

ननु सुख स्वरूप जिज्ञासां ''यो वै भूमा तत् सुखम्'' इत्युक्तं भूम स्वरूप-जिज्ञासायां ''यत्रनान्यतपद्म्यति'' इत्यादिना तद् यन्निरूपितं तत् सर्वात्मभाव-स्वरूपमिति तदुक्तं तन्नोपपद्यते । भूम्नो हि सुखरूपतोच्यते सर्वात्मभावे तु विरह भावे दुःसहदुःखानुभवः श्रूयते । तेन मोक्ष सुखमेव ''यो वै भूमा" इत्यादिनोच्यते । ''यो वै भूमा तदमृतम्'' इति वाक्याच्च अग्ने च ''स वा एष एवं पस्यन्'' इत्याद्युक्त्वा ''तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति'' इति फल-मुच्यते । तच्च मोक्षानन्तरमसंभव्यतः स भावो, मोक्षो वात्रोच्यते १ इति संग्रयः । तत्र कामचारोक्तेर्मु क्तिपूर्वदेशायां तन्माहात्म्यनिरूपणार्थंत्वादमृत शब्दाच्च मुक्तिरेव भूमपदेनोच्यते इति पूर्वपक्षः । तत्र भूम झब्देन स भाव<sup>.</sup> एवोच्यते इति सिद्धान्तः ।

(तर्क) उक्त भूमा प्रकरण में----सुख स्वरूप की जिज्ञासा करने पर ''जोग भूमा है वही सुख हैं" ऐसा उत्तर दिया गया, भूमा के स्वरूप की जिज्ञासा करने पर "जिस स्थिति में दूसरा कुछ नहीं देखता" इत्यादि से जो निरूपण किया गया है, उसे ही सर्वात्मभाव का स्वरूप कहते हो, सो नहीं हो सकता,. क्योंकि--भूमा को तो सुख रूप बतलाया गया है, जब कि सर्वात्मभाव में,. विरह भाव जन्य दुःसहदुःखानुभव की बात सुनी जाती है इसलिए ''यो वै ंभूमा'' इत्यादि से मोक्ष सुख को ही चर्चा प्रतीत होती है ''यो वै भूमा तदमृतम्'' इस वाक्य से भी यही निश्चित होता है । इसके आगे ''जो इसे इस प्रकार देखता है'' इत्यादि कहकर ''उसकी समस्त लोकों में यथेच्छ गति होती है'' इत्यादि फल कहा गया है। यह फल मोक्ष के बाद तो हो नहीं सकता,. अतः संशय होता है कि उक्त प्रसंग में, सर्वात्मभाव की चर्चा है या मोक्ष की ? कामचार उक्ति से तो मुक्ति की पूर्वदशा की प्रतीति हीती है, मुक्ति के माहात्म्य को बतलाने के लिए ही संभवतः कामचार को बात कही गई है अमृत शब्द के प्रयोग से तो स्पष्ट रूप से ही मूक्ति की चर्चा की गई है इससे. भूमा पद मुक्तिवाची ही प्रतीत होता है; ऐसा पूर्वंपक्ष है। भूमा झब्द से सर्वात्मभाव का ही उल्लेख है, ये सिद्धान्त की बात है।

तत्र दुःखदर्शनानुपपस्या सर्वाधिकत्व लक्षणं भूमत्वमनुपपन्नमिति शंकाण् परिहरति—भूम्नः सर्वात्मभावस्य ज्यायस्त्वं सर्वस्मान्मतव्यम् तत्रोक्तानुप-पत्ति परिहारार्थं दृष्टान्तमाह—कृतुवदिति—दर्शपूर्णमास प्रकरणे तैत्तरीयके पठ्यते "परमेष्ठिनो वा एव यज्ञोऽग्र आसोत्तेन स परमां काष्ठांमगच्छत्" इत्यु-पत्रम्य "य एवं विद्वान्दर्शपूर्णमासौ यजतेपरमामेव काष्ठां गच्छति" इति । यथा ब्रतादि दुःखात्मकत्वेऽपि परमकाष्ठा लक्षण फलगमकत्वेन दर्शपूर्णमासयोः सर्वंकतुम्योऽधिकत्वं वक्तुं "अग्र आसीत्" इतिश्रूयते, तथा दुःखहेतुत्वेऽप्यन-न्यलभ्यसाक्षात् पुरुषोत्तममानंद प्राप्ति हेतुत्वेन सुखरूपत्वमुच्यत इत्यन्येम्यः सर्वेभ्यज्यायस्त्वं मन्तव्यमित्यर्थः । अत्रोपपत्तिमाह—तथाहि दर्शयति—श्रुति-स्तु 'स एवाधस्तात्" इत्यादि उक्तत्वा 'तथाहंकारादेश'' इत्यादि उक्त्वा ''जात्मादेश' इत्यादि उक्तत्यग्रे चैतादृशास्यात्मन एव प्राणाशासमरादि सर्व-मिति च दर्शयति एतत् सर्वात्मभाववत्येव सर्वभुपपद्यते, न मुक्तस्य । वृत्तिभेदा-भावात् प्राणाद्यभावाच्च । जीवन्मुक्तिदर्शायां प्राचीनानामेव सत्वात् ''आत्मनः प्राणाः" इत्यादि न वदेत् । यद्वा ननु लोकेऽपि श्वंगाररस भाववति पु सिनार्या च त्वदुक्त भावसंबंधिव्यभिचारिभावाः श्रूयन्ते "सैव सर्वत्र स एव सर्वन्न" इति । एवं सति लौकिक सधर्मंवत्वान्न त्वदुक्तभावस्य अलौकिक ज्ञानादिभ्य आधिवयं वक्तुं शक्यमलौकिक विषयत्वाल्लौकिकत्वमपि न तथेति भवति संशयः । तत्र मनुजत्वरिपुत्वादिज्ञानानामिव कामादिभावेन स्नेहमावस्यापि संभवान्नास्यालोकिकत्वमिति पूर्व, पक्षः । सिद्धान्तस्त्वस्य लौकिकेभ्योज्यायस्त्वं भन्तव्यम् ।

सर्वात्मभाव में तो विप्रयोग जन्य दुःख की भी अनुभूति होती है, यदि भूमा को, वही मान लें तो, उसे सर्वाधिक श्रेष्ठ कैसे कहा जा सकता है १ इस ंशंका का परिहार करते हैं- कि भूमा को सर्वात्म मानकर ही सबसे श्रेष्ठ माना जा सकता है, उसके विषय में असंभावना के सम्बन्ध में की गई शंका के परिहार के लिये सूत्रकार उदाहरण देते हैं कि—जैसे यज्ञ में सर्वाधिकता है वैसे ही यहाँ भी है। तैत्तरीय उपनिषद् में दर्शपूर्णमास के प्रकरण में आता है .कि----- ''परमेष्ठी ने ही इस यज्ञ को पहिले किया था जिससे ये परकाण्ठा को प्राप्त हो गया ''जो इसे जान कर इस दर्शपूर्णमास का यजन करता है वह विद्वान पराकष्ठा को प्राप्त होता है'' इत्यादि । जैसे इस दर्शपूर्णमास को, ब्रतांदि दुःखात्मक नियमों के होते हुये भी पराकाष्ठा फल वाला सब यज्ञों से अप्रेष्ठ कहा गया है, वैसे ही विप्रयोग जन्य दुःख होते हुये भी उपस्थिति में एक अपूर्व पुरुषोत्तम साक्षात् रूप विपुल आनन्द प्राप्त होता है इसलिए उसे विपूल सुख रूप कहा गया है इसीसे उसे अन्य सब से श्रेष्ठ मानना चाहिये । इस सम्बन्ध में सुत्रकार पुष्टि करने के लिये कहते हैं---''तथाहि दर्शयति'' अर्थात श्र ति भो ''वही नोचे हैं'' इत्यादि कह कर उसके लिये अहंकारादेश आत्मा-े देश आदि का उल्लेख करती हुई उसी आत्मा के लिये प्राण आशास्मर आदि सब कुछ बतलाती हैं, ये सारी बातें सर्वात्मभाववान में ही सम्भव है मुक्त जीव में नहीं। क्यों कि----मुक्ति अवस्था से वृत्तिभेद और प्राण आदि का अभाव रहता हैं। इसे जीवन्मुक्ति दशा भी नहीं कह सकते क्योंकि इस दृश्य में प्राक्तन कर्म की स्थिति रहती है अतः ''आत्मनः प्राणः'' ऐसा कहना संभव नहीं है ।

यदि कहें कि—जैसे लोक में श्रुंगाररस भाव वाले स्त्री पुरुष भी, सर्वात्म-भाव की तरह, अपने प्रेमास्पद को ही सब जगह देखते हैं, वह भाव भी इस -लौकिक भाव के ही समान है, उसे अलौकिक ज्ञान आदि से अधिक नहीं कह -सकते, अलौकिक विषय वाला होकर लौकिक की तरह होना सम्भव बहीं-है. ऐसा संशय होता है । इस पर पूर्वपक्ष तो कहता है कि—मनुष्यता ज्ञत्नुता आदि को तरह, काम आदि भाव होने से स्नेह भाव भी है, अतः यह अलौकिक नहीं हो सकता सिद्धान्त से इसे लौकिक से श्रेष्ठ माना गया है ।

ननूक्तं लोकसाधारण्यं बाधकमिति शंका निरासाय निदर्शनमाह——कृतु-वदिति—यथा दर्शादिषु दोहनाधिश्रयणातंचनब्रीह्यवधातादिपुरोडाश भक्षणा-दीनां लौकिकक्रियातुल्यत्वेन दर्शनेऽपि न लौकिकत्वम् । लोकिकप्रमाणाप्राप्त-त्वादलौकिकतत्प्राप्तत्वात्तथोक्त प्रमाणरूपवरणलभ्यत्वेन श्रुत्युक्तत्वान्न लौकिक-त्वमस्य भावस्येतिदिक् ।

संशय होता है कि — लोक साधारणता का भाव हो उक्त सर्वात्म भाव में बाधक होता है। इसके निराकरण के लिये सूत्रकार निदर्शन करते हैं कि---"क्रुतुवत्" अर्थात् जैसे दश आदि यज्ञों में, दोहन अधिश्रयण, तंचन, ब्रोहि अवधात और पुरोडाश भक्षण आदि लोकिक कार्य की। तरह दीखते हुए भी लौकिक नहीं है, वैसे ही, सर्वात्मभाव भी लौकिक नहीं हैं, सर्वात्मभाव को कहीं भी लौकिक नहीं कहा गया अलौकिक रूप से ही इसकी गणना की गई है अलौकिक रूप होने से परमात्मा का वरण भो प्राप्त होता है। श्रुति में भो इसका उल्लेख है।

वस्तुतस्तु ग्रामसिंहस्य सिंहस्वरूपत्वेऽपि न ताद्रूप्यं वक्तुं शक्यम् । तथा लौकिक पुंसि नार्यां वा तदाभासो रसशास्त्रेनिरूप्यते । तद् दृष्टान्तेन भग-वद् भाववद् भक्तिरिति भावनार्थं न तु ऋषोणां लौकिके ताल्पर्यं भवितुमर्हति । अत्रोपपत्तिमाह—त्याहि इत्यादि । पूर्वोक्त भाववत् आत्मनः प्राणदिकं सर्वं दर्शं यति श्रुतिः "तस्य हवा एतस्यैव पश्यत, "इत्यादिना इतः पूर्वमपि—"स वा एष एवं पश्यन् इत्युपकम्य" आत्मरतिरात्मक्रोड आत्ममिथुन आत्मानंद स स्वराड् भवति सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति" इति श्रुतिश्च । नहि-लोक एवं सम्भवत्यात्मपदानां भगवद्वाचकत्वादिति, सर्वोत्तमविषयकभाव स्यैव तथात्वं युक्तमिति, चोपपर्त्तिहिं शब्देन सूच्यते ।

वास्तव में, गाँव में पालित सिंह का स्वरूप सिंह की तरह होते हुए भो उन्मुक्त बनराज के समान रूप वाला तो कह नहीं सकते । रसशास्त्र में, सामान्य स्त्री पुरुषों में होने वाला भाव रसाभास मात्र ही माना गया है । उक्त दृष्टांत में दिखलाया गया है कि—भगवद् भाव की तरह, भक्ति भाव भी है । ऋषिओं का कथन, लौकिक तात्पर्य वाला नहीं हो सकता । पूर्वोक्त भाव को तरह श्रुति इसमें भी, प्राण आदि सब कुछ दिखलाती है । "तस्य ह वा

### ( ४=२ )

एतस्यैवं पश्यत्'' इत्यादि । इसके पहिले भी ''स वा एष एवं पश्यत्" स आत्मरति आत्ममिथुन आत्मक्रीड आत्मानन्दः स स्वराड् भवति सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवति'' इत्यादि श्रुति भी है । उक्त विशेषतायें लोक में संभव नहीं है आत्मपद भगवतवाचक है. सर्वोत्तम विषयक भाव का ईश्वरत्व ही युक्त है ।

#### २० अधिकरण :----

नाना शब्दादि भेदात् । ३। ३। ४८ । ।

पूर्वाधिकरणैः सर्वात्मभावस्वरूपादिनिर्णयं कृतवान् । अथ मत्स्यादिरूपाणां भगवदवतारत्वमविशिष्टमिति सर्वेषां समस्योपासना कार्येति पार्थंक्ये नेति विचारयति । अत्रोपास्याभेदेऽपि रूपभेदादेकत्रोपासकस्यान्यत्रानुपासनलक्षणावज्ञा-संभवादस्या अप्यसिद्धि संभवादपि समस्यैव स कार्येति प्राप्ते सिद्धान्तमाह-सर्वेष्वतारेषु नानैवोपासना कार्या । तत्र हेतुः, शब्दादिभेदादिति । तत्तत्स्वरूप-वाचक शब्दानां मंत्राणां चादिपदादाकारकर्मणां च भेदादित्यर्थः । एतेनैक मिथोविरुद्धानामाकारकर्मणां एकत्र भावनस्याशक्यत्वमयुक्तत्वं चेति भावः सूचितः ।

पूर्व के अधिकरणों से, सर्वात्मभाव के स्वरूप आदि का निर्णय किया गया। अब विचार करते हैं कि मिस्य आदि भगवान के सामान्य अवतारों को सामूहिक उपासना करनी चाहिए या पृथक्-पृथक् करनी चाहिए । इनके सबके रूप भिन्न हैं, जबकि उपास्य तत्त्व एक ही है, एक को उपासना करने से दूसरे को उपासना में व्यवधान आ सकता है क्योंकि सबकी उपसना की प्रणाली भिन्न है, अतः जरा भी चूक हो जाने पर अवज्ञा हो सकती है, जिससे बजाय लाभ के हानि होगी, इसलिए सबकी एक साथ उपासना करना ही युक्त है, इस मत पर सिद्धान्त बतलाते हैं कि सभी अवतारों में भिन्न-भिन्न उपासना करनी चाहिए । सभी के स्वरूप के वाचक भिन्न-भिन्न मंत्र और भिन्न-भिन्न आकार तथा कर्म हैं । आकार और कर्म जब भिन्न हैं तो उनकी एक साथ कैसे संभव है, ऐसा करना असंगत ही होगा ।

२१. अधिकरण :---

विकल्पोऽविशिष्ट फलत्वात् ।३।३।४९।।

पार्थंक्येनोपंसिनानि कर्त्तव्यानि इति स्थिते विचार्यंते, किमग्निहोत्रदर्शंपूर्याँ

मासादिवदेषां समुच्चय उत् फलविकल्प इति १ तत्र विधिफलयोः समानत्वात् समुच्चय इति प्राप्ते निर्णयमाह—उपासनायां विकल्प एव, तत्र हेतुरविशिष्टफल-त्वात् । मुक्तिफलकृत्वं हि सर्वेषायुपासनानामविशिष्टम् । एवं सत्येकेनैव तत्-सिद्धावपरस्याऽप्रयोजकृत्वादग्निहोत्र आदिवन्नित्यता बोषक श्रुत्यभावात्तदर्थिनो विकल्प एव ।

उपासना पृथक्-पृथक् करनी चाहिए, यह तो निर्णंय हो गया अब विचार करते हैं कि—अग्निहोत्र, दर्श पूर्णंमास आदि की तरह इन अवतारों की उपासना का फल भो एक ही होता है, या फल भी पृथक्-पृथक् होता है विधि और फल दोनों में ही समानता की जाय तो यज्ञादि में जैसे पृथक् विधि होते हुए भी फल में एकता है, उसी प्रकार इन उपासनाओं में भो मानना चाहिए। इस विचार पर निर्एाय देते हैं कि—उपासनाओं में भो मानना चाहिए। इस विचार पर निर्एाय देते हैं कि—उपासनाओं में विकल्प है, फल सभी का सामान्य रूप से मुक्ति ही है वैसे विधिष्ट आराधना का विधिष्ट फल भी है। एक उपासना को सिद्धि का दूसरी में कोई प्रयोजन नहीं होता, अग्निहोत्र आदि की तरह, उपासना के लिए, कोई नित्यता बोधक श्रुति नहीं है, उसके फल में विकल्प का ही उल्लेख है।

२२. अधिकरण :---

#### काम्यास्तु यथाकामं समुच्चीयेरन्न वा पूर्व हेल्वभावात् ।३।३।६०।।

येषु तूपासनेषु भिन्नानि फलान्युच्यन्ते, तत्रत्वनेक फलार्थिनस्तत्तरफलको-पासनानि समुच्चीयेरन्न विशिष्टफलत्वाभावात् । यत्र त्वेक्स्यैवोपासनस्य स्वकामितानेकफलकत्वं श्रूयते, तत्र तथैव चेदुपासनं करोति तदा न समुच्ची-येरन्नपि । स्वकामितेष्वेकतरस्य तदन्यफलवैशिष्ट्येनाविशिष्टफलत्वाभावादिति पूर्वहेत्वभावादतिश्लिष्ट प्रयोगाभिप्रायेणोक्तमिति ज्ञेयम् । अथवा कामैक्ये नियत-फलकानितानि न समुच्चीयेरन् । अत्र हेतुः स्पप्टः ।

जिन उपासनाओं में भिन्न फल का उल्लेख है, वहाँ अनेक फलार्थी, उन उन फलों की आकांक्षा से उपासना करते हैं, उनमें विशिष्ट फल हो प्राप्त होता है। जहाँ एक की ही उपासना में अपनी अभीप्सित अनेक कामनाओं की प्राप्ति की बात कही गई है, बहाँ उसी प्रकार की उपासना का विधान भी बतलाया गया है। अपनी अभीप्सित एक कामना का फल अन्य से विशेष होता है, उसमें सामान्य फल नहीं होता, इस प्रकार की उपासना में अति विलष्ट

( YEX )

प्रयोग होता है, उसमें अन्य उपासनाओं के हेतुओं (उपकरणों) का अभाव रहता है। जहाँ एक ही प्रकार की कामना से समस्त अवतार रूपों की उपा-सना होतीं है, वहाँ उनका फल भी निर्धारित होता है। २३, अधिकरण :--

#### अंगेषु यथाश्रयभावः ।३।३।६१॥

प्रधानेषु निर्णयमुक्तवा अंगेषु तमाह—एकार्थसाधकानामुपासनानां भेदे-नांगभेदेऽप्येकतरोपासने फलैक्यादंगानि तत्र समुच्चीयेरन्न वेति १ संशर्यं निर्णय-माह—उपासनांगानां तदेवाश्रयस्तथा च यदंगं यदुपांसनाश्चितं तत्रेव तस्य भाव इत्यर्थं: ।

प्रधान उपासनाओं का निर्णय करके अब अंग उपासना का निर्णय करते हैं। एकार्थं साधक उपासनाओं में भेद होता है अतः उनमें अंग भेद भी होता है, पर जहाँ फलैक्य होता है ऐसी एकतर उपासना में, अंगों का एक-सा ही रूप होगा या नहीं ? इस संशय पर निर्णय करते हैं कि — उपासना के अंग उपासना के ही आश्रित होते हैं, तथा जो अंग, जिस उपासना के आश्रित है उसका उसी में प्रयोग होगा।

#### शिष्टेश्च ।३।३।६२॥

तत्तदुपासनं तत्तदंगविशिष्टमेव वेदे शिष्यत इति तथेत्यर्थंः चकारादतिरिक्त करणे प्रायश्चित्तोक्तिरपि बाधिकेति सूच्यते ।

वेद में, उपासनाओं के अनुसार ही उनके अंगों के प्रयोग का नियम दिया गया है, उससे विपरोत करने पर प्रायश्चित्त का विघान बतलाया गया है।

#### २४ अधिकरण :---

#### समाहारात् ।३।३।६३॥

कर्ममार्गीयोपासने निर्णयमुक्तवा ज्ञानमार्गीयोपासने तमाह अथवेोपनिषत्सु नृसिंहोपासनादिषु मत्स्यकुर्मादिरूपत्वेनापि स्तुतिः श्रूयते । श्रीभागवते च---''नमस्ते रघुवर्याय'' इत्यादि रूपा स्तुतिन्न जनाथे । एवं सति रूपभेदेऽपि भगवद्रवतारस्त्वस्याविशिष्टत्वादेकस्मिन् रूपे रूपान्तर समाहारो दृश्यत इति सर्वरूपत्वेनेकत्रोपासनमपि साघ्वित्यर्थः । ·( .¥5% )

कर्ममार्गीय उपासना के संबंध में निर्णाय करके, ज्ञानमार्गीय उपासना के संबंध में विचार करते हैं---अथवॉपनिषदों में जहाँ नुसिंह आदि की उपासना का विधान है वहाँ मत्स्यकूर्म आदि रूपों से भी स्तुति के वर्णन मिलते हैं जैसे कि---श्रीभागवत में ही ''नमस्ते रघुवर्याय'' इत्यादि स्तुति, अकूर ने, ब्रजनाय श्रीकृष्ण की, की है। इस प्रकार रूप में भेद होते हुए भी, सभी अवतार समान हैं, इस भाव से एक ही रूप में अन्य रूपों का समाहार किया गया है अठः सभी रूपों की एकत्र उपासना भी सुसंगत है।

गुण साधारण्य श्रुतेश्च ।३।३।६४॥

ऐस्कर्मवीर्यादिगुणानां सर्वेष्वतारेषु साधारण्यं श्रूयते तेनर्धांमधर्माणामैक्यात्. पूर्वोक्तं साध्वित्त्यर्थः ।

सभी अवतारों में, ऐक्वर्यं वीर्यं आदि गुण, सामान्य रूप से सुने जाते हैं, क्योंकि — उनमें धर्मि धर्मों का ऐक्य रहता है, अतः वे भी सुसंगत हैं।

२४ अधिकरण :---

न वा तत्सह भावाश्रुतेः ।३।३।६४।।

नन्वेवमुपासनं नित्यमुत वैकल्पिकमिति संशय उक्तरोत्त्या नित्यत्वे प्राप्ते तन्निषेधमाह—नेति, किन्तु वा विकल्प एवैवमुपासन ऐच्छिकस्तत्र हेतुमाह— सहभावाश्रुतिरिति, नियमतः तेषां रूपाणां सहभाव श्रवणं चेत् स्यात्तदा स्यात्त-थोपासनस्य नित्यता न त्वेवमतो विकल्प एवेत्यर्थः ।

संशय होता है कि— उक्त प्रकार की उपासना नित्य हैं या, वैकल्पिक ? दर्शपूर्ए आदि यज्ञों की तरह मानने से तो नित्य ही निक्ष्चित होती हैं, इस मत का निषेध करते हैं कि— ये उपासनायें नित्य नहीं वैकल्पिक ही होती हैं। ये ऐच्छिक हैं, क्योंकि नियम से जहाँ उन रूपों का सहभाव सुना जाता है वहाँ तो उन उपासनाओं की नित्यता है, अन्यथा विकल्प है।

#### दर्शा नाच्च । ३। ३। ६६।।

योऽपि रूपान्तर ईसमाहारपूर्वकमुपास्ते सोऽप्येकं रूपमुपास्यत्वेन मत्वा तत्त-थोपास्त इति फलं तस्यैकस्यैव रूपस्य दर्शनं भवति न तु सर्वेषामितोऽपि हेतो-विंकल्प एवेत्यर्थः एतद्दब्ऽटान्तेन यस्मिन् रूपे याद्यक् घर्मवत्वं श्रूयते ताद्यगधर्म विशिष्टमेवैकं रूपमुपास्यमिति व्यास हृदयमिति ज्ञायते । उपासना निर्णयान्ते दर्शनात्मक हेतूक्त्वा सर्वोपासनानां भगवत्साक्षात्कारः फलमिति ध्वन्यते । माहात्म्यज्ञापनार्थं परं सर्वावतार रूपत्वं यथार्थमेव कैश्चिज्ज्ञाप्यते, यथार्थत्वा-द्रप्यविरोधोति ज्ञेयम् ।

जो लोग रूपान्तर समाहार पूर्वक उपासना करते हैं, वे भी उपास्य रूप से एक हो रूप को मानकर उपासना करते हैं जिसके फलस्वरूप उन्हें एक हो रूप का दर्शन होता हैं। सभी रूपों का नहीं होता, इसलिये भी विंकल्प निश्चित होता है। जिस रूप में जिन गुणों की स्थिति सुनी जाती है, उन्हीं गुणों से विधिष्ट रूप को उपास्य रूप से मानना चाहिये, यहीं व्यास जी का हार्दिक मत ज्ञात होता है। उपासना का निर्णय करते हुए अन्त में जी दर्शनात्मक हेतु उपस्थित किया उससे घ्वनि निकलती है कि---सभी उपासनाओं का फल भगव-त्साक्षात्कार ही है। कुछ लोग, माहात्म्य की हष्टि से, परमात्मा के समस्त अवतार रूपों को यथार्थ बतलाते है, यथार्थ हष्टि से भो उनको अविरुद्धता निश्चित होती है।

## त्तीय अध्याय चतुर्थपाद

ं१. अधिकरण :—

#### पूरुषार्थोऽतः शब्दादिति बादरायणः ।३।४।१॥

उपासनाभेदेऽप्युपास्याभेदाच्छाखान्तरोक्त धर्माणामप्युपसंहारः कर्त्तु मुचित इति पूर्वपादे निरूपितम् इति, तत्र्यायेनोत्तरकाण्ड प्रतिपाद्य ब्रह्मफलक सर्वात्म-भावेऽपि पूर्वकाण्डप्रतिपादित कर्मणामुपसंहारः प्राप्नोति न वा ? इत्यधुना विचार्यते । विधिपक्षे तु तत् सहकृतस्या फलसाधकत्वमिति सिद्धयति । निषेध पक्षे तु केवलस्येतीममेव पक्षं सिद्धान्तत्वेनाह—''पुरुषार्थं'' इत्यादिना । सिद्धान्तेज्ञाने तत्रपूर्वपक्ष संभव इत्यादौ तमेवाह, अतः सर्वात्मभावादेव कवलात् पुरुषार्थः सिद्धयति । कृतः ? शब्दात्, श्रुतेरित्यर्थः । श्रुतिस्तु ''नायमात्मा प्रव-चनेन'' इत्युपक्रम्य ''यमेवैषवृग्रुते'' इत्यादिका ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इत्या-दिका ''तमेव विद्वान् अमृत इह भवति'' इति । सनत्कुमारनारदसंवादे ''यत्र-नान्यत् पर्श्यति'' इत्याद्यात्मिका छान्दोग्यश्रुतिरच्च । एतदादिश्रुतिषु पूर्वोक्त-रोत्या केवलस्येव भगवद्भावस्य फलसाधकत्वं श्रुयते इति तथा ।

उपासना भेद होते हुए भो, उपास्य की एकता के आधार पर शाखान्तरोक्त घर्मों का उपसंहार करना उचित है, ऐसा पूर्व पाद में निरूपण किया गया। इसी नियमानुसार, उत्तरकाण्ड के प्रतिपाद्य ब्रह्मफलक सर्वात्मभाव में भो, पूर्वकाण्ड प्रतिपादित कर्मों का उपसंहार संभव है या नहीं ? यही विचार करेंगे। विधिपक्ष से तो यह, तत् सहकृत रूप से फलसाधक निश्चित होता हैं। निषेधपक्ष में केवल यही फलसाधक है, इसी पक्ष को सिद्धान्त रूप से प्रस्तुत करते हुए ''पुरुषार्थ इत्यादि सूत्र कहते हैं। अर्थात् सर्वात्मभाव मात्र से ही पुरु-षार्थ को सिद्धि होती है, ऐसा श्रुति से ही निश्चित होता है। श्रुति में — ''यह आत्मा प्रवचन से नहीं प्राप्त होता'' इत्यादि उपक्रम करके ''जिसे वह वरण करता है'' इत्यादि ''ब्रह्मविद् को प्राप्त करता है'' इत्यादि ''उसे जानकर यही अमृत होता है'' इत्यादि से स्पष्ट रूप से पुरुषार्थ प्राप्ति को बात आती है। सनत्कुमार नारद संवाद में ''जिस स्थिति में किसी और को नहीं देखता'' इत्यादि छांदोग्यश्रुति भी है। ''एतद्'' आदि श्रुति में पूर्वोक्तरोति से, केवब भगवद् भाव की ही फलसाधकता कही गई है।

अत्र "फलमत उपपत्तेः" इत्यत्रेवोपपत्ति हेत्रःवेनानुक्त्वा श्रुतिपदं चानुक्त्वा शब्दपदं यदुक्तवांस्तेन अ तिस्मृत्यात्मकः सर्वोऽपिप्रमाण शब्दो हेतुत्वेन व्यासा-भिमत इति ज्ञायते । तेन ''केवलेन हि भावेनगोप्योगावः खगा मुगाः । येऽन्येमूढ-धियोनागाः सिद्धा मामीयूरंजसा । यन्न योगेन सांख्येन दानब्रततपोध्वरेः । व्याख्या स्वाध्याय संन्यासैः प्राप्नुयाद् यत्नवानापि ।'' इत्यादि रूपास्मृरपि संग्रह्यते एतेन श्रत्यादि प्रमाणवादिनामिदंमेवाभिमतं, तद्विरुद्धवादिनामितोऽन्यदिति तेषामप्रमाणिकत्वं ज्ञाप्यते । अतएव स्वनाम गृहीतम् । स्वस्य वेद व्यासकर्त्तु-त्वेन तत्रेव यतोभरः । अपरंच वैदिक सिद्धान्ते भगवत्स्वरूपस्यैव स्वतंत्र पुरुषा-र्थत्वात् प्राप्त तत्स्वरूपाणां मुक्त्यानिच्छाकथनान्मूक्तोपसृप्यव्यपदेशाच्च मुक्तेर-परमपुरुषार्थत्वात् सा भवत् नामाऽन्यैः साधनैः । वस्तुतः परमपुरुषार्थों य उक्त रूपः स तु सर्वात्मभावेनैवेति ज्ञापनाय फलपदमनुक्त्वा पुरुषार्थपदमुक्तम् । एवं सत्यस्य सूत्रस्यार्थान्तरमपि व्यासाभिमतमिति ज्ञायते। तथा सत्ययंधिलष्ट: प्रयोगः तथाहि पुरुषार्थो भगवान् एव कुतः "अतः शब्दात्" अतः पदविशिष्ट श्रुतिवाक्यादित्यर्थः । तैत्तरीयोपनिषत्सु पठ्यते---- ''अतः परं नान्यदणीयसँ हि परात् परं यन्महतो महान्तं, यदेकमव्यक्तमनन्तरूपं विदवं पुराणं तमसः परस-तात'' इति ।

"फलमत उपपत्तेः" सूत्र में उपपत्ति के हेतु से जो बात नहीं कही, वहीं यहाँ पर श्रुति पद न कह कर शब्द पद से कही, जिससे श्रुतिस्मृति सभी प्रमाण हैं, यही शब्द पद के प्रयोग से, व्यासाभिमत ज्ञात होता है । 'केवल भाव से ही गोपी, गौ, पत्रु पक्षी नाग सिद्ध आदि मुझे प्राप्त हुए, जिन्होने योग सांख्य दान ब्रत तप यज्ञ, शास्त्राभ्यास संन्यास आदि कोई भी प्रयास नहीं किये थे' इत्यादि स्मृति भी उक्त विषय में उसी प्रकार प्रमाण है जैसे कि-श्रुति को प्रमाण मानने वालों के लिये श्रुति प्रमाण होती है । जो लोग शास्त्र को प्रमाण नहीं मानते उनके लिये, ये हो क्या कोई भी शास्त्र अप्रमाणिक ही है । इसलिये सूत्रकार ने सूत्र में अपना नाम लेकर अपने वेदव्यास कर्त्तु त्व को प्रमाण रूप से सिद्ध किया है ।

दूसरी बात ये है कि — वैदिक सिद्धान्त में भगवत् स्वरूप की स्वतंत्र पुरुषार्थता कही गई है, उनके स्वरूपों की प्राप्ति होने पर मुक्ति को भी अनि-च्छा बतलाई गई है तथा स्वयं सूत्रकार ''मुक्तोपसृप्यव्यपदेशाच्च'' सूत्र में मुक्ति को परम अपुरुषार्थता सिद्ध करते हैं, जो कि अन्य साधनों से भी प्राप्त है। वस्तुतः परमपुरुषार्थ का जो रूप कहा गया है वह सर्वात्मभाव ही है, इस बात को बतलाने के लिये सूत्रकार सूत्र में' फलपद न कह कर, पुरुषार्थं पद कहते हैं । सूत्र का व्यासाभिमत दूसरा अर्थं भी ज्ञात होता है इस सूत्र में क्लेषात्मक प्रयोग है । दूसरा अर्थ जैसे---भगवान हो पुरुषार्थं है अतः पद विशिष्ट श्रुति वाक्य से ऐसा ही निश्चित होता है, जैसा कि---तैत्तरोय उप-निषद् का पाठ है----''इसके अतिरिक्त कोई दूसरा अरगु से अरगु और महान से महान नहीं हैं, यही एक मात्र अव्यक्त अनन्त रूप वाला तम से रहित विश्व में, सर्व प्राचीन प्रकाश पूर्ण है'' इत्यादि ।

۰.

#### शेषत्वात् पुरुषार्थवादो यथाऽन्येष्विति जैमिनिः ।३।४।२।।

जैमिनि कहते हैं कि-विष्णु का जो यज्ञ रूप से वर्णन किया गया है (विष्णुवैयागः) कह कर्म सूचक हो है अर्थात् विष्णु स्वरूप ज्ञान के साथ जो यज्ञ करता है, वह यज्ञ फलातिशय का हेतु होता है, इस दृष्टि से विष्णु के माहात्म्य का विशेष वर्णन किया गया है, जो कि अर्थवाद मात्र है। इस पर दृष्टान्त देते हैं कि-जैसे द्रव्य संस्कार कर्मों में ''यस्यपर्णमयोजुहूः भवति न पाप इलोक श्रृणोति'' इत्यादि फलश्रुति अर्थवाद मात्र है वैसे ही उक्त भगवत् परक श्रुतियाँ भी हैं।

ननु ''तमेव विदित्वा मुनिभँवनि एतमेव प्रबाजिनो लोकमोप्सन्तः प्रब-जन्ति'' एतदग्रेच ''ते ह स्म पुत्रैषणायाश्च वित्तैषणायाश्च लोकैषणायाश्च व्यु-त्थायाथ भिक्षाचर्यं चरंति'' इति श्रुतिभंगवज्ज्ञानवतः सर्वत्यागं वदति, इति न त्वदुक्तं साधोय इत्युत्तरं पठति—

(जैमिनिमत पर विवाद) ''उस प्रभु को जानकर मुनि हो जाता है'' इत्यादि कहकर आगे भी ''वे पुत्रैषणा, लोकैषणा और वित्तैषणा से उठकर भिक्षाटन करते हुए भ्रमण करते हैं'' इत्यादि श्रृति भगवद् ज्ञानवान् व्यक्ति के स्वर्रेयाग को चर्चा करती है, इससे तो आपको बात नहीं बनती, इसका उत्तर दिते हैं---

#### आचारदर्शनात् ।३।४।३।।

ब्रह्मविदामपि वसिष्ठादीनामग्निहोत्रादि कररां जैमिनिः पश्यति इति तदाचारं प्रामाग्तिकमिति च मनुत इति तन्मतमनुवदन् नियमप्यतूक्तवान् व्यासः । ब्रह्मविदात्यागावश्यकत्वे गाईस्थ्यमेतेषां न स्यादितिभावः । उक्त श्रृति-स्तु कर्मण्यसक्तानां तेषां त्यागमनुवर्दति । ''लोकैषणायाश्च व्युत्थाय'' इति श्रुते लोक संग्रहार्थं तत् करणमिति न वक्तुं शक्यम् ।

वशिष्ठ आदि ब्रह्मवेत्ता भी अग्निहोत्र आदि करते देखे गए, अतः जैमिनि उनके आचार को प्रामाणिक मानते है व्यास जी ने जैमिनि के कथन का अनु-वाद करते हुये नियम रूप से सूत्र प्रस्तुत किया । ब्रह्मवेता के लिये त्याग आव-श्यक होते हुये भी, गाईंस्थ्य में उसकी आवश्यकता नहीं है । उक्त श्रुति तो कर्म में आसक्त व्यक्ति के लिये ही त्याग की बात कहती है, जो लोग लोक संग्रह में संग्लन है,' उनके लिए ''लोकेषणास्चव्युत्थाय'' श्रुति कहीं गई हो ऐसा नहीं कह सकते ।

#### तच्छ्रतेः । ३।४।४॥

त्रह्मविदः कर्माचार निरूपक श्रुतेरित्यर्थः, साच ''जनको ह वैदेहो बहु-दक्षिरोन यज्ञ नेज् ् ''इत्यादि रूपा । तथा च ज्ञानेनैवार्थसिद्धिइचेत् स्यात्तदा तद्वत आयास साघ्ये कर्म णि प्रवृत्तिर्न स्यादिति भावः ।

ब्रह्मवेत्ता के लिये कर्माचार का निरूपण करने वाली श्रुति से भी उक्त खात की पुष्टि होती है—वो श्रुति इस प्रकार है—''वैदेह जनक ने बहुत दक्षिणा वाले यज्ञ से आराधना की''। यदि कहें कि—ज्ञान से ही अर्थ सिद्धि होती है, तो ज्ञान में लगे हुए व्यक्ति को कर्म में प्रवृत्ति नहीं होनी चाहिये, जब कि—जनक आदि के हष्टान्त उक्त बात से विपरीत हैं।

## समन्वारम्भणात् ।३।४।४॥

''तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते'' इति श्रुतिः फलारम्भे विद्याकर्मणोः साहित्यं दर्शयति, इति न स्वार्तत्र्यं विद्यायाम् । ''तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते'' इत्यादि श्रृति फलारम्भ में विद्या और कर्म का साहित्य दिखलाती है, इससे भी विद्या के स्वातंत्र्य का निषेध होता है ।

तद्वतो विधानात् ।४।४।६॥

"ब्रह्मिष्ठो ब्रह्मादर्शपूर्णमासयोस्तंवृणीत" इति कल्प श्रुत्या ब्रह्मविदो ब्रह्मत्वेनवरणंविधीयत इति ब्रह्म ज्ञानस्यात्विज्याधिकार संपादकत्वात् कर्मशेष-स्वमेचेत्यर्थः ।

''ब्रह्मिष्ठ ब्रह्मा को दर्शपूर्णमास में वरण करो'' इत्यादि कल्प श्रुति से, ब्रह्मविद् का ब्रह्मत्व रूप से वरण का विधान किया गया है इस ब्रह्मज्ञान के ऋत्विजाधिकार के संपादन से, ज्ञान की कर्मशेषता ही निष्टि्वत होती है।

ननु ''यदहरेव विरजेत् तदहरेव प्रब्रजेत्, ग्रहाद्वा प्रबजेत्वनाद् वा'' इत्यादि श्रुतिम्यो विहितत्वाविशेषात् कर्म तत्यागयोरैच्छिकोविकल्पो अंगोकायौ अतो न शेषशेषिति भाव इत्यत उत्तरं पठति ।

कहते हैं कि—''यदहरेवविरजेत्'' इत्यादि श्रुतियों से तो संन्यास आदि को सामान्य कहा गया हैं, जिससे कर्म और उसके त्याग को ऐच्छिक विकल्प कहा जा सकता है, कर्म और ज्ञान में शेषशेषि भाव नहीं हैं । इसका उत्तर देते हैं ।

नियमाच्च ।३१४।७।।

''आहिवनं घू झललाममालभेत'' यो दुर्ज्ञाह्मणः सोमपिपासेत् ऐंद्राग्नं पुनरुत्सृष्टमालभेत् या आतृतीयात् पुरूषात् सोमं न पिवेत्, विच्छिनो वा एतस्य सोमपीथो यो ब्राह्मणः सन्नातृतीयात् पुरुषात् सोमं न पिवेत्' यावच्जीवमग्नि-होत्रंजुहुयात्'' इत्यादि श्रुतिभ्यो यथा कर्मकरणे नियमः श्रूयते, न तथा तत्त्याग इति नोक्त पक्षः साधुरित्यर्थः । चकरात् ''नियतस्य तु संन्यासः कर्म-णोनोप द्यते, मोहात्तस्य परित्यागः तामसः परिकोर्त्तितः'' इत्यादि रूपा स्मृतिः समुच्चीयते । त्यागविधिरशक्त विषय इत्युक्तमिति प्राप्ते ।

"आदिवनं घूम्रललाममालभेत्" यावज्जीवमग्निहोत्रं जुहुयात्" इत्यादि अ्तुतियों से, यथाकर्मं पालन के नियम का परिज्ञान होता है, कर्म के त्याग को तो कहीं भी चर्चा नहीं है, इसलिए उक्तपक्ष सही नहीं है। "जो कर्म के लिए प्रयास न कर मोहवश कर्म का त्याग कर देता है, उसका वह तामस्र संन्यास

## ( ४९२ )

है" इत्यादिस्मृति भो उक्त बात की हो पुष्टि करती है । त्याग विधि तो अशक्त विषयक है । प्रतिवदति—उक्तमत का प्रतिवाद करते हैं—

#### अधिकोपदेशात्त् वादरायणस्यैवं तद्दर्शंनात् ।३।४।८।।

तु शब्दः पूर्वंपक्षं व्यवाच्छिनत्ति । यदुक्तं शेषत्वात् पुरुषार्थवाद इति तन्नोपपद्यते । कुतः अधिकोपदेशात्, कर्मसाम्यमपि न वक्तुं शक्यम् यत्र तत्र तच्च्छेषत्वं द्ररापास्तम् । यत ईश्वर कर्मणः सकाशादाधिक उपदिश्यते, तथाहि ''स वा अयमात्मा सर्वंस्यवधी सर्वंस्पेशानः सर्वंस्याधिपतिः सर्वमिदं प्रशास्ति यदिदं किच, स न साधुनाकर्मणाभूयान्नो एवासाधुनाकनीयान्'' इत्युपक्रम्य अग्रे पठ्यते — ''तमेतं वेदानुवचनेन विविदिषन्ति ब्रह्मचर्येणतपसा श्रद्धया यत्नेनानाशकेन चैतमेव विदित्वा मुनिर्भवति एतमेव प्रबाजिनो लोकमभीप्सन्तः प्रज्ञजन्ति'' इत्यादि । एवं सति यज्ज्ञानसाधनत्वं यज्ञे तस्य यज्ञशेषत्त्वं कथं स्यात् । किन्तु यज्ञस्य यद्वेदनशेषत्त्वं एतेनेज्यत्वेन तच्छेषत्वं प्रत्युक्तं वेदितव्यम् । तज्ज्ञानस्य यागपूर्वांगत्वात् तदृविशिष्टस्य तस्य ब्रह्मज्ञान साधनत्वात् ।

तु शब्द पूर्वंपक्ष का निरास करता है। जो यह कहा कि—-शेषत्व की दृष्टि से पुरुषार्थवाद है, सो नहीं हो सकता क्यों कि—उसका विशेष रूप से वर्णन किया गया है। कम की समता भी नहीं बतला सकते, जहाँ तहाँ उसकी शेषता को दूर कर दिया गया है। ईश्वर को कम से अधिक बतलाया गया है—''वह परमात्मा सबका वशो सबका स्वामी, सबका अधिपति है इसीसे सब कुछ शासित होता है, ये जो कुछ भी है वह न तो साधुकम से हुआ है, न असाघु से घटता है ''इसे वेदों के द्वारा जानने की इच्छा करते हैं', ब्रह्मचर्य तप श्रद्धा यज्ञ से इस शाश्वत को जानते है,' इसे जानकर व्यक्ति मुनि हो जाता है इसे प्राप्त करने के लिये ही लोक संन्यास लेता है'' इत्यादि। इस प्रकार जो ज्ञान साधक है वह यज्ञ में यज्ञ शेष कैसे हो सकता है। किन्तु यज्ञ की जो ज्ञान शेषता है वही यज्ञ रूप से उसकी शेषता है, यही जानना चाहिये वो ज्ञान यज्ञ का पूर्वा ग होता है, उस ज्ञान से विशिब्ट वह यज्ञ ब्रह्म ज्ञान का साधन होता है।

न च पूर्वं सामान्यत इज्यज्ञानमासीत् यज्ञेन विशेषती ज्ञाने सति पुनर्यंज्ञ-करणे पूर्र्णंकर्म फलं भवतीति न तदशेषत्वमितिवाच्यम् । ''तमेवंविदित्वा मुनिर्भयत्येतमेव प्रब्राजिनो लोकममोप्सन्तः प्रब्रन्ति'' इनि श्रुतेस्तदवेदनस्य गाहैस्थ्य चिरोधित्वेन तदसंभवात् । यश्च साध्वसाधु कर्मफल सम्बन्धरहित- स्तस्य कर्त्तुत्वेन तथात्वमनुपन्नमतो जीवात्मन एव तथात्वं न तु परस्य । न चैतयोर्वास्तवाऽभेदान्नैवभिति वाच्यम् । वास्तवाभेदाज्जोवेऽप्युक्त श्रुतिभ्यः तथात्वस्य सुवचत्वात् । वास्तवार्भदस्य पूर्वंभेव निरस्तत्वात्तमादाय ये पूर्व पक्षास्ते पूर्वपक्षा एवेत्यलमुक्त्वा ''न कर्मणा न प्रजयाधनेन त्यागेनैके अमृतत्व-मानक्युः परेणनाकं निहितं गुहायां विभ्राजते यत् यत्तयोविद्यान्ति'' इति श्रुत्या कर्म प्रजाधनैर्मोक्षाप्राप्तिमुक्त्वा त्यागेन तत्प्राप्तिरुच्यते । त्याग बिषय स्यान्य-स्यानुक्त्या सान्निध्यात् कर्मादीनीनामेव त्यागोऽभिप्रेतः ।

ऐसा भी नहीं कह सकते कि ----पहिले इज्य ज्ञान सामान्य था, यज्ञ से विशेष ज्ञान हो जाने पर पुनः यज्ञ करने से ज्स यज्ञ का पूर्ण कर्म फल होता है । ''उसे जान कर ही मुनि होता है'' इत्यादि श्रुति, प्रभु ज्ञान को, गार्हस्थ्य से विरोधी बतलाती है, गृहस्थ में ये असम्भव है । जो श्रुति, साधु असाधु कर्म फल सम्बन्ध रहित कर्त्तृंत्व से उस ज्ञान स्थिति की असंभावना बतलाती है, वह जीव की ही परिस्थिति का उल्लेख है, परमात्मा का नहीं । जीवात्मा, परमात्मा मैं वास्ति-विक अभेद नहीं है, ऐसा भी नहीं कह सकते । श्रुतियों से जीव का वास्तविक अभेद बतलाया गया है, अतः उसकी ज्ञानपूर्ण स्थिति भी सही है । वास्तविक अभेद बतलाया गया है, अतः उसकी ज्ञानपूर्ण स्थिति भी सही है । वास्तविक अभेद का निराकरण पहिले ही कर चुके, इस बात को लेकर कोई पूर्वपक्ष सामने आवे तो वह पूर्वपक्ष ही है उनसे कुछ नहीं कहेंगे । ''कर्म, प्रजा या घन से न मिलकर एक मात्र त्याग से ही अमृतत्व मिलता है,'' इत्यादि श्रुति, कर्म प्रजा और धन से मोक्ष की अप्राप्ति बतलाकर त्याग से ही उसकी प्राप्ति बत-लाती है । त्याग विषय कर्म ही है उसके अतिरिक्त किसी अन्य के त्याग की चर्चा नहीं मिलती, कर्म का त्याग ही उक्त श्रुति में अभिप्रेत है ।

तथा च मुक्तोपसृप्यत्वात् भगवत उक्त साधनेन मुक्ताः सन्तो नाकं परेण विद्यमानमपि भक्त्या गुहायां विभ्राजते 'यद् यस्मात् परं नापरमस्तीत्या-दिनोपक्रान्तत्वात् पुरुषोत्तम स्वरूपं ''यतयो विरह भावेन तद्विना स्थातुमश-क्तास्तत् प्राप्त्यर्थं यतमाना विशन्ति" इति भक्तिमार्गीयाणां फलमुक्तम् । अग्रे ''बेदांत विज्ञाने" इति ऋचा ज्ञानमार्गीयाणां फलमुक्तम् । अन्यथा पौन-रुक्त्यं स्यात् । एवं कर्मज्ञानाभ्यामधिकोभक्तिमार्गस्तत्प्राप्यः पुरुषोत्तमञ्च श्रुताबुपद्दिश्यत इति तदेक प्रमाणवादिनो बादरायणस्य मतमप्येयं जैमिनि-मताद्धिकमित्यर्थः । एवं श्रुत्था परमतं निरस्य शिष्यविश्वासार्थं स्वानुभवमपि प्रमाणयति । तद् दर्शनात् इति । उक्ताधिक्यवत्वेनैव भगवतो भक्ति मार्गस्य चानुभवादित्यर्थः । श्रृत्योऽधिकमात्मानन्द दर्शयन्ती इति न व्याख्यानम् । उप- देश पदेन पौनरुक्त्यापत्ताः । तन्मतमनिरस्य तस्मात् स्वमत आधिक्यमात्रोक्त्या निष्कामकर्मं णः चित्तशुद्धि हेतुत्वेन परम्परा ज्ञानमार्गोपयोगांगोकारोऽत्र सूच्यते । पुष्टि भक्तिमार्गे तु सोऽपि न ''यन्न योंगेन'' इति वाक्यात् । एवं सति क्व कर्मरोषेत्वगंघोऽपि ब्रह्मणि इति भावः ।

तथा मुक्ति के अनिच्छुक भक्त, यज्ञ आदि साधनों से मुक्त हो जाने पर स्वर्गं में रहते हुए भी, परमात्मा की भक्ति से, अन्तर्गुं हा में ही लीन रहते हैं "परं नापरम् अस्ति'' इत्यादि श्रुति बतलाती है कि—पुरुषोत्तम स्वरूप की घारणा करने वाले उसके बिना विरह भाव से एक क्षण भी नहीं रह सकते, उसे प्राप्त करने के प्रयासपूर्वक हृदयान्तर्गु हा में प्रवेश करते हैं । इसे ही भक्ति-मार्गीय जीव का फल कहा गया है । इसके बाद ''वेदांतविज्ञाने'' इत्यादि ऋचा ज्ञानमार्गीय जीव के फल का उल्लेख करती हैं। यदि ऐसा नहीं है तो फिर वह पुनरुक्ति मात्र है। इस प्रकार कर्म और ज्ञान से अधिक भक्तिमार्ग है. उसमें पुरुषोत्तम प्राप्य हैं, यही श्रुति का उपदेश है । एक प्रमाणवादी व्यास का मत भो, जैमिनि के मत से श्रेष्ठ है। सूत्रकार व्यास, श्रुति से परमत का निराकरण करके, अपने शिष्य जैमिनि के विश्वास के लिए, अपने अनुभव को भी ''तदू दर्शनात'' पद से प्रमाणित करते हैं। अर्थात् उक्त अधिकता से ही भगवान के भक्तिमार्ग, के महत्व को, अपने अनुभव से श्रोष्ठ बतलाते हैं। श्रुतियाँ आत्मानंद को अधिक बतलाती हैं, इसलिए व्याख्यान नहीं किया यदि वैसा करें तो पुनरुक्ति मात्र ही होगी। उनके मत को निराकरण न करके अपने मत को अधिक बतलाकर, निष्काम कर्म से चित्त शुद्धि होती है इस भाव से, परंपरित कर्म को ज्ञानमार्गीपयोगी मानते हैं यही भाव इस सूत्र से प्रदर्शित करते हैं। पुष्टि भक्ति मार्ग में तो उसकी भी अपेक्षा नहीं है. ''यन्न योगेन'' इत्यादि वाक्य पुष्टिमार्ग का ही वाचक है। इस भाव में, ब्रह्म में, कर्म झेषत्व की गंध भी संभव नहीं है।

### तुल्यं दर्शनम् ।३।४।९॥

यदुक्तमाचारदर्शनात् कर्मशेषत्वं ब्रह्मण इति, तदपि न साधीयः, तुल्यं यतोदर्शनम् । ब्रह्मविदां शुकतृतीयजन्मवदार्षभादीनां त्याम दर्शनात् । एतेन तद् विदां कर्मत्यागस्तस्य कर्मशेषत्वं कथं शंकितुमपि शक्यमिति भावः सूच्यते । एतेन कर्मण्यशक्तान् प्रति त्यागविधिरिति निरस्तम् शुकादीनामतथात्वात् ।

नतु ''जनको ह वैदेह'' इति श्रुति साहाय्यादाचार दर्शनं त्याग दर्शनादा⊬ धिक बलमित्यत उत्तरं पठति—

यदि कहें कि — ''जनको ह वैदेह'' इस श्रुति से तो त्याग दर्शन से आचार: दर्शन अधिक बलवान् प्रतीत होता है । इसका उत्तर सूत्रकार देते हैं —

# असार्वत्रिकी ।३।४।१०।।

ब्रह्मविदां सर्वेषामेतदाचारं चेन्निरूगयेच्छि तिस्तदा त्वदुक्तं स्यान्न त्वेवम् । यत एतादृशो श्रुतिक्रं ह्मवित्सु सर्वेषु न श्रूयते, तथाहि—''एतद् ह स्म वै तद् विद्वांस बाहुः ऋष्यः कावषयाः, किमर्था वयं अध्येषामहे, किमर्था वयं यक्ष्या-महे १ एतद् ह स्म वै तत् पूर्वे विद्वांसोऽग्निहोत्रं न जुडुवांचकिरे एतं वै तमा-त्मानं विदित्वा ब्राह्मणाः पुत्रेषणायाश्च लोकैषणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरेति । एतावदरे खलु अमृतत्वम्'' 'इति होक्त्वा ''याज्ञवत्क्यः प्रब्राजेत'' इत्यादि श्रुतयो बह्व्यस्तद्विदां कर्मंत्यागमेवानुवदंति अतस्त्याग पक्ष एक बलवान् ।

सभी ब्रह्मवादियों का ऐसा आचार है, ऐसा श्रुति निरूपण करती है, अतः तुम्हारा कथन ही ठीक नहीं है सभी ब्रह्मवादियों के लिए ऐसी श्रुति नहीं है। ''उन कावषेय विद्वान् ऋषियों ने कहा—'हम किसलिए स्वाच्याय करें ?' किसलिए यज्ञ करें आज के पूर्व के विद्वानों ने अग्निहोत्र नहीं किया, इसलिए आत्मा को जानकर उन ब्राह्मणों ने पुत्रेषणा, लोकेषणा से उठकर भिक्षाचरण किया" इतने मात्र से ही अमृतत्व है' इत्यादि कहकर ''याज्ञवल्क्य ने संन्यास लिया" इत्यादि अनेक श्रुतियाँ, ब्रह्मवेत्ता के लिए कर्म त्याग का ही उल्लेख करती हैं इसलिए त्याग पक्ष ही बलवान है।

ननु ब्रह्मवित्त्वाविशेषेऽप्येकेषां कमँकृतिरेकेषां तत्त्याग इति विभागः कुतः 🕻

इत्याशंक्य तत्रहेतुमाह----

राका करते हैं कि—जब ब्रह्मविद का कोई विशेष नियम नहीं है तो एक के लिए कर्म करने को है, एक के लिए उसका त्याग करने को है, ऐसा निश्चय कैसे करेंगे ? इसका हेतु कहते हैं—

विभागः शतवत् । ३।४१११।

"एतस्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति" इति श्रुतेर्मानुषानन्द-मारभ्य ब्रह्मानन्दपर्यन्तं ये गणिता आनंदास्ते सर्वे पुरुषोत्तमानंदात्मका एव । एवं सति येषु यावानानंदो दत्तोऽस्ति तावन्तं तं निरूपयन्ति अधिकार तारतम्येन, तद् दानमिति ज्ञापनाय शतो चरमानन्दं श्रुतिन्यर्रेष्ठपयत् । अतएव पुरुषायुः संख्या समान संख्ययैवोत्कर्षं उक्तः तेन पुरुषधर्मस्याधिकारस्यैवोत्कर्षं सूच्यते । एवं प्रकृतेऽध्यन्य भावराहित्यतारतम्येन भगवद् भावतारतम्यमत्र त्वनुग्रह एवा-धिकार रूप इति तदुत्वर्षे त्यागस्तदनुत्कर्षे नेत्यर्थः ।

'इसी आनन्द की मात्रा से अन्यान्य भूतों की मात्रायें उपजीवित हैं' इत्यादि श्रुति में, मानुषानंद से प्रारंभ करके ब्रह्मानंदपर्यन्त जिन आनंदों की गणना की गई, वो सब पुरुषोत्तम आनंदात्मक हो है। इस प्रकार अधिकार के तारतम्य से, जिसमें जितना आनंद दिया गया उसका उतना ही वर्र्णन किया गया है। उस दिये गये आनन्द को बतलाने के लिए श्रुति शत चरमानंद का निरूपण करती है। मनुष्य की चरमायु सौ वर्ष की होती है उसी के अनुसार सौ गुने क्रम से उत्कर्थ का वर्णन किया गया है। जिससे, मनुष्य धर्म के अधिकार का उत्कर्थ सूचित होता है। इसी प्रकार ब्रह्मवित्ताओं के त्याग की बात भी है, जिनमें अन्य भाव का जितना अभाव होता है और भगवद्भाव का जितना विकास होता है उसी तारतम्यानुसार उसे भगवत्कुप्त प्राप्त होती है उसके उत्कर्ष से त्याग होता है उसके अनुत्कर्ष से त्याग नहीं होता।

#### अध्ययनमात्रवतः १३१४।१२॥

यदुक्तं ''ब्रह्मिण्ठो ब्रह्म'' इत्यादि, तत्र ब्रह्म शब्देन वेद एवोच्यते, न तु परस्तथाच तं ब्रह्मत्वेनाविकृत शब्द रूपत्यं झात्वा सततं तदघ्ययन मात्रं यः करोति, नतु तेन किचित् कामयते तस्याधिकारों ब्रह्मत्वात्विज्ञ्य इत्युच्यत इति न ब्रह्मज्ञानस्य कर्मशेषत्वम् प्रत्ययस्यातिशाग्रनार्श्वकत्वाद्वतिज्ञयेन ब्रह्मरूपस्तवैव भवतीति युक्तं तस्य ज्ञवर्त्तिवज्यमेवं सति ब्रह्मम्पदं ब्राह्मण्यपरमपि संगच्छते । जो यह कहा कि— "ब्रह्मिण्ठो ब्रह्म" इत्यादि में ब्रह्म शब्दे से वेद का ही उक्लेख हैं, परब्रह्म सूचक नहीं है, जो ब्रह्मरूप से अविकृत शब्द रूपता को जान कर, वेद का सतत अध्ययन मात्र करते हैं, उससे किसी भी प्रकार का स्वार्थ नहीं चाहते, उनका अधिकार ब्रह्माराधन के समान कहा गया है, अत: ब्रह्म ज्ञान की कर्मशेषता का निराकरण हो जाता है। प्रसिद्ध ब्रह्म पद अतिशय वाची है, अत: अतिशय महत्वपूर्ण वेद शब्द, ब्रह्म वाची है, उसकी आराधना भी युक्त ही है, इस प्रकार ब्रह्म पद ब्राह्मण परक भी संगत होता है [वेदों के अधिकांश भाग ब्राह्मण कहलाते हैं]

अयवा वेदाध्ययन मात्रवतः कर्मण्यधिकारो, नतु ब्रह्मविदोऽपीत्यर्थः । न च तदन्तः पातित्वेन वेदांतानामप्यध्ययनस्यावश्यकत्वे तत् प्रतिपाद्य ब्रह्मज्ञानस्या-प्यवर्जनीयत्वात्तत् एव तत्राधिकार इति वाच्यम् । झाब्दपरोक्ष ज्ञानस्य ब्रह्म-ज्ञानत्वाभावात् । न हि, सिता मधुरेति शाब्दज्ञान मात्रवास्तन्माधुर्यंज्ञो भवति । तथा रसति पित्तोपशमादिकं तत्कार्यमपि स्यान्नत्वेवम् । अत एव छांदोग्ये सनत्कुमारेण 'यद्वेत्थ तेन मोपसीत्' इत्युतोनारद ऋग्वेदमारम्य सर्प देवजन विद्या पर्यन्तं स्वाधीतमुक्त्वाह—''सोऽहं मंत्रविदेवास्मि नात्मविद्'' इत्यतो अपरोक्ष ब्रह्मज्ञानमेव ब्रह्मज्ञानमुच्यते । अतएव तेत्तरोयोपनिषत्सु—''वेदान्त-विज्ञान सुनिश्चितार्था'' इति पठ्यते । विज्ञानमनुभव एव नतु ज्ञानमात्रमतो दूरापास्तं कर्मशेषत्वं ब्रह्मणः । ''तं विद्याकर्मणी'' इत्यादिस्तु संसार्यात्मनः भूवंदेहत्याग सामयिकं वृत्तान्तं निरूपयति । नतु ब्रह्मविद इति, समन्वारम्भणा-दिति सूत्रमुपेक्षितमाचार्येण ।

उक्त सूत्र का तारपर्य ये भी है कि—वेदाघ्ययन मात्र करने वालों को ही कर्म में अधिकार है, ब्रह्मवेत्ता को नहीं है। वेद के ही अन्तिम भाग वेदान्तों का भी अध्ययन आवश्यक है, उसका प्रतिपाद्य ब्रह्म, अवर्जनीय है अतः, वेद की तरह इसका अधिकार भी मानना चाहिए। शाब्द परोक्ष झान में, ब्रह्म ज्ञानत्व का अभव होने से भी उक्त बात ही निश्चित होती है। सिश्री मीठी होती है, ऐसे शाब्द ज्ञान मात्र से कोई माधुर्य का स्वाद नहीं पा सकता। और केवल उक्त जानकारी से पित्तोपश्यमन आदि मिश्री स्वाद जन्य कार्य भी संभव महीं हैं। इस्रलिए छांदोग्योपनिषद् के सनत्कुमार नारद संवाद में ऋषियों द्वारा पूछे जाने पर कि—''जो जानते हो वो। मुझे बत्तलाओ' नारद ने, ऋग्वेद से आरम्भ कर सर्प देत्र आदि विद्या तक को पढ़े हुए अपने अनुभव को बतलाकर कहा कि—''मैं केवल मंत्रवेत्ता ही हूँ, आत्मवेत्ता नहीं हूँ'' इससे अपरोक्ष ब्रह्म कान को ही बहम जान कहा गया प्रतीत होता है। इसी प्रकार सैसरीयोप-निषद् में भी ''विदान्त विज्ञान सुनिस्चितार्थाः'' ऐसा पाठ आता है। विज्ञान, अनुभव भी है, केवल ज्ञानमात्र ही नहीं है, इसलिए ब्रह्म की कर्म शेषता की बात हो नहीं करनी चाहिए ''त विद्याकर्मणि'' इत्यादि से तो, संसारी आत्मा के, पूर्वदेह त्याग संबंधी सामयिक वृत्तान्त का निरूपण किया गया है। ब्रह्म-वेत्ता का निरूपण नहीं है। समन्वारम्भणात् सूत्र की, आचार्य ने उपेक्षा की है।

यच्चोक्तं नियमाच्चेति तत्राह—जो यह कहा कि नियम भी है उस पर सूत्र प्रस्तुत करते हैं—

# नाविशेषात् ।३।४।१३।।

आह्विनमित्यादि अुतिभ्यः कर्मकृतो यथा नियमः अूयते न तथा त्याग इति यदुक्तं, तन्न कुतः ? अविशेषात्—'न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैके अमृतत्वमानशुः'' इति श्रुतिः कर्मादिना अमृतत्वाप्राप्तिमुक्तवा तत्त्यागेन ता बदंती कर्मत्यागस्यावश्यकत्वं वदतीति तस्मान्न विशेषो यत् इत्यर्थः । तथा चाऽमृतत्वमानशुरिति पदान्मुमुक्षोः कर्म त्यागनियमोऽमुमुक्षोस्तत्कृतिनियम इति ्व्यवस्थेति भावः ।

जो यह कहा कि—आदिवनम् इत्यादि श्रुति से कर्म करने वालों का जैसा नियम कहा गया है वैसा त्याग का नहीं । यह कथन भी असंगत है, ''न कर्मणा न प्रजया धनेन, त्यागेनैके'' इत्यादि श्रुति, कर्म आदि से अमृतत्व प्राप्ति बतलाकर कर्म त्याग को बतलाती हुई, कर्म त्याग की आवश्यकता पर बल देती है । ''अमृतत्वमानशुः'' इस पद से ध्वनित होता है कि—मुमुक्षु के लिए कर्म त्याग का नियम है और अमुमुक्षु को कर्म पालन का नियम है ।

अखवा ननु कम प्राप्ते तुरीयाश्रमे हि कमं त्यागो, द्वितीये तस्मिन् कमं करण नियमः तत्र च कर्त्तु रेंगत्वेन तत्स्वरूपज्ञानमावस्यकम् । तच्च वेदाते रेवैति कथं न कर्मशेषत्वमित्युरसूत्रमाशंक्य निषेधति । नेति, 'यदहरेव विरजेत्'' इति श्रुतेः तावत् ''कर्माणि कुर्वति् न निविद्येत यावत्'' इति भगवद्वाक्याच्च त्यागे वेराग्यस्त च प्रयोजकत्वादाश्रम विशेषे विशेषाभावाद प्रयोजकत्वादित्ययाः । यत्रापि क्वचित् कर्मं प्राप्तिः तत्रापि न तज्ज्ञानं ब्रह्मज्ञानमिति पूर्वसूत्र एवोक्त-मितिभावः । एतेन वेदाघ्ययनादिकमप्यप्रयोजकमिति ज्ञापित रू । अत शुकस्य- वैराग्यातिशयात् उपनयनादेरप्यनपक्षोच्यते । एवं सूत्र ढयेन कर्माधिकार संपादक-स्वेन ब्रह्मज्ञानस्य तच्छेषत्वं निरस्तम् ।

अथवा यदि कहा जाय कि—कम से प्राप्त संन्यासाश्रम में कर्म त्याग का तथा ग्रहस्थाश्रम में कर्म करने का नियम है, और उस ग्रहस्थ में कर्म के अंग रूप होने से, ब्रह्मस्वरूप का ज्ञान भी आवश्यक है, वह भी वेदांत से ही होता है, अतः कर्म शेषस्व कैसे नहीं है ! ऐसी आशंका करते हुए, सुरुकार "न" से निषेध करते हैं, कहते हैं कि—"यदहरेव विरजेत" श्रुति और कर्माणि कुर्वीत न निर्विद्येत यावत्" इस भगवद्वाक्य से त्याग और वैराग्य की आश्रम विशेष में प्रयोजकता होने से, विशेष के अभाव में अप्रयोजकता भी निश्चित होती है । जहाँ कहीं भी कर्म करने का विधान है वहाँ ब्रह्मज्ञान की आवश्यकता पर बल नहीं दिया गया है, यही पूर्वसूत्र का भाव है । इससे यह भी निश्चित होता है कि—वेदाख्ययन आदि में भी ब्रह्जान का प्रयोजन नहीं है । शुकदेव के अत्यंत वैराग्य से उपनयन आदि की अनपेक्षा ज्ञात होती है । इस प्रकार दो सूत्रों से कर्माधिकार की संपादकता से ब्रह्मज्ञान की, कर्म शेषता का निराकरण किया गया ।

#### स्तुतयेऽनुमतिर्वा । ३।४।१४।।

अथ ''ग्रहिलतया ब्रह्मि ब्ठ'' इत्यत्र ब्रह्मपदेन पर एवोच्यत इति वदसि तत्रापि वदामः। ''दर्शंपूर्र्यामासावेतादृश्यै यत्र ब्रह्मविदाः तु इज्याधिकारी'' इति तत् स्तुत्यर्थं ब्रह्मि ब्ठो ब्रह्म त्यनेन ब्रह्मविदोऽप्यत्विज्ये अनुमितिः क्रियते, नतु तस्याधिकरित्वमभिन्नेतम् । उक्तानुपपत्तिभिः इत्यर्थंः ।

#### कामकारेण चैके । ३।४।१४।।

ननु ''एषनित्यो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणावर्द्धते वो कनीयान्'' इति श्रुत्या ब्रह्मविदः कर्मकृत गुणदोषौ निसिद्धयेते । सच प्राप्तिपूर्वक इति ब्रह्मविदः कर्मकरण आवश्यकम् इति प्राप्ते-उच्यते-कामकारेण इति, करणं कार, "ब्रह्मवेत्ता को इस ब्रह्मज्ञान से ही नित्य महिमा है वह न कर्म से बढ़ता है न छोटा होता है' इत्यादि श्रुति ब्रह्मवेत्ताके कर्मकृत गुणदोषों का निषेध करती है। इससे ब्रह्मविद के लिए कर्म करने की आवश्यकता निश्चित हौती है। इस पर सूत्रकार कहते हैं कि ब्रह्मवेत्ता कामकार होते हैं, कर्म उनकी इच्छा पर निर्भर होता है। वे परानुग्रह के लिए इच्छामात्र से कर्म करते हैं, विधिवश कोई कर्म नहीं करते, इस प्रकार उनके कर्मकृत गुण दोष कर्म में ही प्रसक्त होते हैं, उनमें नहीं हौते। "एध नित्य" इत्यादि श्रुति उक्त तथ्य को ही पुष्टि करती है, केवल इतने मात्र से कर्म करने का अधिकार नहीं प्राप्त होता।

अथवा, कामेन कारो यस्य सतथा, तादृशेन कर्मणा प्राप्त वृद्धिह्नासयोः संबंधाभावं ब्रह्मविदि एके पठन्तीत्यर्थं: । चकारेण ईश्वर आज्ञया लोक संग्रहार्थं कृतं कर्म समुच्चीयते । "सवंस्यवधी सर्वस्येक्षान'' इति श्रुत्तेस्तया ।

अथवा जो कर्म के लिए ही कर्म करते हैं, अतः उन ब्रह्मवेत्ताओं में कर्म से हीने वाली वृद्धि और ह्रास का संबंध नहीं रहता यही उक्त श्रुति का तात्पर्य है, तथा ''सर्वस्यवशी सर्वध्येशानः'' इत्यादि श्रुति के अनुसार वे ईश्वर आज्ञा क लोक संग्रह के लिए ही कर्म करते हैं, ऐसा निश्चित होता है।

ः उपमईञ्च ।३।४।१६॥

अनेन कर्माधिकाराभावे हेत्वन्तरमुच्यते । द्वेतभाने हि यथा कथंचित् कर्मंकृति संभावनाय, यस्य त्वखण्डब्रह्याद्वेतभानं ब्रह्मेत्येव, ''नत्विदं ब्रह्मेति'' सखण्डम् । अत्रोद्देश्यत्वेन प्रपंचस्यापि भानात् लखण्डम् । तथा चाखण्डतद्भानं कर्मतदाधिकारादेश्पमदं चैके शाखिनः पठन्ति इति न ब्रह्मज्ञानस्य कर्मशेषत्व संभावनापीत्यर्थः । श्रुतिस्तु, ''यत्र त्वस्य सर्वमारमेवाभूत तत् केन पसे स्येत्'' इत्यादिरूपा ।

कर्माधिकार के अभाव में दूसरा हेतु प्रस्तुत करते हैं, द्वेतभान में तो योड़ो

बहुत कर्म करने की संभावना भी है, किन्तु जो अखण्ड ब्रह्मा है त भान कर चुके हैं, वे ब्रह्म हो है। ''नतु इदं ब्रह्म'' वाक्य खण्डता का द्योतक है, प्रपंच जगत के भान से भी खण्डता होती है। अखंडता और उसके भान में, कर्म और उसके अधिकार का उपमर्द उक्त वाक्य में किया गया है, अतः ब्रह्मज्ञान की कर्मशेषता को संभावना हो नहीं रह जाती। श्रुति भी इसी प्रकार की बात कहती है — ''जब सब कुछ परमात्मस्वरूा हो है तो किससे किसे देखा जाय'' इत्थादि।

### अर्घ्वरेतस्तु च शब्दे हि ।३।४।१७।।

अत्रेदं विचायंते, ब्रह्मचर्यानन्तरं गार्हस्यथ्यमपि श्रुत्या बोध्यते । "ब्रह्म-चर्यादेव प्रब्रजेत्'' इत्यादि श्रुतिभिब्रह्मचारिण एव च प्रब्रजिनमपि बोध्यते । एवं सत्यविरोधाय "यदहरेवेति'' श्रुतेश्च रागितद्रहित भेदेन विषयर्भदो वाच्यः । तत्र ब्रह्मचर्याविशेषेऽपि भगवदनुग्रहविशेषज चित्तशुद्धि विशेषज वेदांतार्थं परिज्ञानमेव हेतु वाच्यः "वेदांत विज्ञान सुनिश्चितार्थाः संन्यास योगात् यतयः शुद्धसत्ताः' इति श्रुतिरिममेवार्थमाह । तथा चेतादृशा एवोद्धवैरे-तस इत्युच्यंते । एवं सति ऊर्घ्वरेतस्सु कर्माभाव उक्तरोत्या त्वयाऽप्युरीकार्यं इति ज्ञान रहितानां कर्मण्यधिकारस्तद्वतां संन्यास इति त्वदुक्ताद् विपरीतोऽर्थंः सिद्धयतीतिक्व कर्मं शेषत्वसंभावना जाने ।

ननु संन्यासेऽपि तदाश्रमीणं कर्मास्तोति वैराग्यसह इतं ज्ञानमेतच्छेषभूतं, तदसहकृतं तदाग्निहोत्रादि शेषभूतमिति न वैंपरोत्यमिति प्राप्त, आह---''शब्दे हि'' इति । ज्ञान स्वरूपं तत्फलं न च युक्तिसिद्धं, किन्तु वेदमात्र सिद्धम् । तत्रतु ''तमेवं विद्धानमृत इह भवति'', ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इत्यादि वाक्ये ब्रह्मज्ञानस्य मोक्ष एव फलं श्रूयते । सर्वसाधनानां साक्षात् परंपराभेदेन तत्रेव पर्यवसानादतो धर्मिग्राहकमान विरोधात् संन्यासाश्रमोण कर्मशेषत्वमपि न वक्तं शक्यमित्यर्थः ।

ननु एवं संन्यासवैयर्थ्यांमिति चन्न, ब्रह्मविदातिरिक्त संगस्य भगवद्विस्मा-रकत्वेनावश्यत्याज्यत्वेन श्रुत्या कथनादत एव—''वेदांत विज्ञान सुनिश्चि-तार्थाः,, इत्युक्ता ''संन्यास योगात् यतयः शुद्धसत्वाः'' इत्युक्तम् । अत्रपंचम्या-ऽन्टः करणे संस्कारविधिष्टोपाधायकत्वं च प्रतीयते संन्यासस्य । स च संस्कारः फलोपकार्यंगमित्यावश्यकः संन्यासो मर्यादामार्गे पुटिमार्गे त्वन्यैव व्वस्था । ''न ज्ञानं न च वेराग्यं प्रायः श्रेयो भवदिद्द" इति वाक्यात् ।

यदि कहैं कि तब तो संन्यास व्यर्थ ही हो जायगा, सो बात न होगी, ज्रह्मवेत्ता के अतिरिक्त औरों का साथ भगवत् विस्मारक होता है अतः उन्हें अवश्य ही त्याग देना चाहिए यही बात ''वेदांत विज्ञान'' आदि कहकर ''संन्यास योगात'' इत्यादि से कहो गई है। ''संन्यास योगात'' में किए पंचमी के प्रयोग से, संन्यास की, अन्तःकरण में, संक्कार विशेष धायकता प्रतीत होती है। यह संस्कार फल का उपकारी अंग है, अतः मर्यादा मार्ग में संन्यास आवश्यक है। पुष्टिमार्ग की दूसरी ही व्यवस्था है। ''इस मार्ग में ज्ञान और वैराग्य से प्रायः कल्याण नही होता' इत्यादि पुष्टिमार्गीय व्यवस्था है।

# परामर्श जैमिनिरचोडना चापवदति हि ३।४।१८।।

उर्घ्व रेतस्सु च ज्ञानोक्तेस्तस्य मुक्ति फलकत्वोक्तेः किम् प्रजया करिष्यामो येषां नोऽयमात्मायं लोक "इत्यादि श्रुतेश्च ब्रह्म प्राप्तावेव सर्वर्स्याः श्रुतेस्ता-त्पर्यम् इति सिद्धयति । तस्या एव सर्वक्लेशापायपूर्वकपरमानन्द रूपत्वान्न तु कर्मणि दुःखात्मक संसार हेतुत्वात्तस्य जीव श्रेयोनिमित्तमेव श्रुति प्राकट्यात् अन्यथा निषेध विधिर्नस्यात् ।

उर्घ्वरेताओं के लिए जो ज्ञानोक्ति है वह मुक्तिफलक उक्ति है, "किंम प्रजया करिष्यामो' इत्यादि श्रुति ब्रह्म प्राप्ति की हो बोधिका है ऐसी सभी अत्तियों का यही तात्पर्य सिद्ध होता है। उर्घ्वरेतस आश्रमों में समस्त क्लेशों का निराकरण होकर परमानन्द की प्राप्ति होती है, जो कि संसार के हेतु दुःखा-त्मक कर्म में संभव नहीं है, जोव के कल्याण के निमित्त ही श्रुति में स्पष्ट रूप से उल्लेख है, अन्यथा निषेध विधि न होती।

तथा च कर्म विधिनाऽपि परम्परा मोक्षं एव फलत्वेन परामृश्यत् इति सिद्धम् । तं परामर्शं स्वातंत्र्यवादी जैमिनिरपवदति बाधत इत्यर्थः । मोहक शास्त्र प्रवत्तंकः स इतीश्वरमेव न मनुते यतो अतस्तप्राप्तिस्तस्य मते दूरापास्ता । कर्माऽनधिकारिणा अंधादीनां संन्यास विधि विषयत्वम् । अन्यथा "वीरहा वा देवानां योऽग्निमुद्वासयत्" इतिश्रुतिर्नस्यादतो "ब्रह्मचर्यं समाप्य गृहोभवेत् गृहात वनी भ्त्वा प्रब्रजेत् यदिवेदरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रब्रजेद् गृहाद् वनाद्वा" इति श्रुतेरप्यंगहीन एव स विषयो, यत्त आयुर्भागविभागेनाश्रमाणां विधानम् । त्ररीये तस्मिन् देहेन्द्रियादि वैकल्यं नियमतः कर्मण्येव श्रुतेस्तात्पर्यम् ।

वैसे ही कर्म विधि से भी, परम्परा मोक्ष का ही फलरूप से परामर्श किया गया है । उस परामर्श को कर्मस्वातंत्र्यवादी जैमिनि नहीं मानते । मोहशास्त्र के प्रवत्तंक वे, ईश्वर ठक को नहीं मानते फिर उसकी प्राप्ति की बात तो बहुत दूर है । वे कहते हैं कि जो अंघे लंगेड़े लूले कर्म नहीं कर सकते, संन्यास उन्हीं के लिए है । ये बात न होती तो "वीरहा एव देवानां" इत्यादि श्रुति न होती "ब्रह्मचर्य को समाप्त कर गृही बनो, गृह से बन जाकर संन्यास लो, यदि कोई बिशेष परिस्थिति हो तो ब्रह्मचर्य से ही संन्यास लो, या गृह से भो लेलो, या बन जाकर भी ले सकते हो" ये श्रुति अंगहीन ब्यक्तियों की ओर ही संन्यास मार्ग का इंगन कर रही है । आयुभाग के विभागानुसार आश्रमों का विधान है । चौथी आयु में जब देह इन्द्रिय आदि क्षीण हो जावें तब सब कुछ नियमों को छोड़कर संन्यास ले लिया जाये यही संन्यास की विधि है, इससे कर्म में संलग्न होना ही निश्चित होता है, यही श्रुति का तात्पर्य है।

अपि च, ज्ञानकर्मणोरलौकिकफलसाधकत्वेन विहितत्वमेव प्रयोजकम् । अपरोक्ष ब्रह्म ज्ञानं च न विधेयम् । साक्षात्स्वकृत्यसाध्यत्वाचोदनाबोधकलिंगाद्य-भावाच्च ज्ञानस्य न मुक्ति साधकत्वं वक्तुं शक्यम् । ''य एनं विदुः'' इत्या-दिस्तु यागेषु इज्य विष्णु स्तुति परेत्याशयेनाह-अचोदन चेति'' । जैमिनि-वत्तत्सहायभूतेयमचोदना च परामर्शमपवदतीति संबंधः । तथा च विधि संबंधात् कर्मेवानुष्ठेयं, न तु मुक्ति साधनमप्यतथात्वादिति स्थितम् ।

एक बात और भी है कि--- ज्ञान और कर्म को अलौकिक फलसाधक माने तो भी उनका प्रयोजन विधान से ही सिद्ध होता है । उनका तात्पर्य अपरोक्ष ब्रह्म से नहीं है । ज्ञान स्वतः तो होता नहीं, उसके लिए श्रुति में चोदना बोधक श्रुति आदि का भी अभाव है, इसलिए ज्ञान को मुक्ति साधक नहीं कह सकते । ''य एनं विदुः'' इत्यादि श्रुति तो, यागों में इज्य विष्णुं की स्तुति परक आशय को प्रकट करती हैं यही बात सूत्र में ''अचोदना च'' पद से बतलाई गई है। जैमिनि की तरह, उनकी सहायक यह अचोदना भी उक्त परामर्श का खण्डन करती है । ज्ञान से विधि का संबंध होने से, कर्म के अनु-ष्ठान को बात ही निश्चित होती है मुक्ति साधन होते हुए भी उसका वैसा महत्व नहीं है।

#### अनुष्ठेयं बादरायणः साम्यश्रुतैः ।३।४।१९॥

बादरायण आचार्यो जैमिनेरपि गुरुस्तदेव कत्तंव्यं इति शिष्य संमतमनुष्ठेयं कर्मापवदवतीति पूर्वेण संबन्धः । तत्रहेतुः साम्यश्रुतेः । यथा ''वीरहा एव देवानां'' इति श्रुत्या कर्मंत्यागकर्त्तु निन्दा श्रुयत, एवमेव भगवज्ज्ञानरहितस्यापि सा श्रूयते यतः । तथाहि—''असुयनिाम ते लोका अंघेन तमसावृताः, तांस्ते-प्रेत्याभगच्छति अविद्धांसोऽबुधाजनाः ।'' एतदग्रे—''ये तद् विदुरमृतास्ते भव-त्त्यथेतरे दुःखमेवोपयन्ति' इत्यादिरूपा । एतच्चे निन्दामात्रेण साम्यमुक्तिमा-पाततः । वस्तुतस्तु—''तमेतं वेदानुवचनेन विविदिषन्ति ब्रह्मचर्योण तपसा श्रद्ध्या यज्ञेनानाशकेन चैतमेव विदित्वा मुनिर्भवत्येतमेव प्रवाजिनो लोकमभीप्संतः प्रवर्जन्ति'' इति श्रुत्या ज्ञानसाधनत्वेनैवाश्रमकर्मं करणोवत्तेच्च न स्वातंत्र्यं कर्नणो-वनत्तुं शक्यम् । अतएव श्रुकस्य न ब्रह्मचर्यादिकमपि । कलस्य जातत्वेन तत्सा पत्रम्यम् । बादरापण आचार्य, जैमिनो के भी गुरु थे, वे शिप्य संमत कर्मानुष्ठान को ही कर्त्तव्य बतलाते हुए ज्ञानाजंन को भो कर्त्तप्य मानते हैं क्योकि—दोनों कें कत्त व्य की श्रुतियाँ समान रूप से हैं। जैसे कि—'वीरहा एव देवानां" इत्यादि श्रुति से, कर्म त्याग करने वाले की निन्दा की गई है वेंसे ही ''असुर्या-नाम ते लोका" और ''ये तद् विदुरमृतास्ते' इत्यादि श्रुतियों से, भगवद् ज्ञान रहित व्यक्ति की भी निन्दा की गयी हैं। इस निन्दा मात्र से हर प्रकार की समता निश्चित हो जाती है। वास्तव में तो—''तमेतं वेदानुवचनेन'' इत्यादि श्रुति, केवल ज्ञान साधन से ही मुक्ति बतलाती है, तथा आश्रम कर्म को पालन करने के संबन्ध में भी श्रुतियां हैं, अतः केवल कर्म को ही अनुष्ठेय नहीं कह सकते। जुकदेव का ब्रह्मचर्यं आदि कोई आश्रम नहीं था, वे केवल ज्ञान से ही मुक्त थे। उन्हें मुक्ति पाप्त हुई जिससे उपनयनादि साधनों की अनपेक्षा निश्चित होती है।

न च स्वर्गकामपद श्रवणान्नैवभिति वाच्यम् । त्वदभिमत लोकात्मक स्वर्गे ''यन्न दुःखेन सभिन्नमिति'' वाक्यशेषोक्त स्वर्गपद प्रवृति विमित्त धर्मा---भावात्. आत्मसुखस्यैव तादृशत्वात्तस्यैव वत्रोक्तेः । एवं सति ''तमेतंवेदानु, वचनेन'' इति श्रुत्येकवाक्यतापि संपद्यते, अन्यथातु विरोध एव ।

ननु दृष्ट फलकाअपि कारोरी चित्रादि यागाः श्रूयन्त इति नैवं निर्णय इति चेत, उच्यते—नित्यकर्मणो हि ज्ञानसाधनत्वमुच्यते ब्रीहिपश्वादीनां तन्निर्वा हकत्वात्तच्छेषत्वेन तेषां विधानम् । एवं सति वीरहेति श्रुतिः साग्निकस्य गृहिण आलस्यादि दोषेणं तदुद्वासने दोषमाह, नत्वाश्रमान्तर परिगृह इति मन्त-व्यम् । अन्यथा तदुच्छेदस्तद्विधिवैयर्थ्यं च स्यात् । न चानाधिकृतमादाय तत्स्यमाहिरिति वाच्यम् । अत्र पृच्छामो अंधपंग्वादिभिः प्रब्रजनं कार्यम् इति विधिरस्याहोस्विद् याबज्जीवम् अग्निहोत्र विधायकवाक्यप्रब्रजनविधायक वाक्ययौर्विरोधाभावाय विषयौभिन्नः कल्प्यते, नाद्यः, अश्रुतेः । न द्वितीयः, "' यद हरेव विरजेत्'' इति श्रुत्या वेराग्यवतः प्रब्रजन विधानात्तेनैव विषयभेदा-'सिद्धौ तत्कल्पनानवकाशात् । तेन ''नापुत्रस्यलोकोऽस्तीति'' श्रुतिरप्यविद्वद् विषयिणीति न विरोधः । विद्धान्सः प्रजां न कामयन्ते' इति श्रुतेः । एतेन ''म्रुग्तत्रय अपग्करणमषि प्रयुक्त्तं वेदितब्यम् । अविद्वद् विषयत्वात् ।

यदि कहैं कि--द्य्यफल वाले कारीरी चित्र आदि यज्ञों का विधान भी 'मिलता है, अतः उक्त निर्गाय उचित नहीं है---- उसपर कथन ये है कि --- नित्य-कर्म को ज्ञान का साधन कहा गया है, ब्रीहिपज़ु आदि तो उसके निर्वाहक मात्र हैं इसलिए शेषत्व रूप से उनका विधान किया गया है। ''वीरहा'' आदि श्रुति, साग्निक गृही के आलस्य आदि दोष से छूटने की चर्चा कर रही है, किसी अन्य आश्रम को ग्रहण को चर्चा हो सो बात नही है । अन्यया ऊक्त विधि का उच्छेद हो जायगा और वह विधि व्यर्थ हो जायगी। अनधिकार की बात को लेकर इस समस्या का समाधान नहीं कर सकते । इस पर प्रश्न है कि---अंधे लूले लंगड़े आदि के लिए संन्यास की विधि है अथवा जीवन पर्यन्त अग्निहोत्र विधायक वाक्य और संन्यास विधायक वाक्य के अविरोध के लिए, भिन्न विषयों की कल्पना की गयी है। पहली बात तो हो नहीं सकती, क्योकि----वैसी कोइ श्रुति नहीं है। दूसरी बात भी नही होगी क्यों कि--''यदहरेव विरजेत्'' श्रुति वैराग्यवान व्यक्ति के संन्यास का विधान करती है, उसी से विषय का भेद सिद्ध हो जाता है, अतः उक्त कल्पना की गुंजायस ही नहीं रहती ''निःसंतान को यह लोक नहीं मिलता'' इत्यादि श्रुति भी अज्ञानी की चर्चा कर रही है, इसलिए कोई विरोध नहीं होता। ''विद्वान प्रजा की कामना नहीं करते" इत्यादि श्रुति से उक्त बात स्पष्ट हो जाती है। इसी से, तीनों ऋणों की मुक्ति की बात भी कह दी गई है, ऐसा समझना चाहिए। ऋण से छूटने को बात तो अज्ञानी के लिए ही है।

यद्यप्युक्तमचोदना चेति सूत्रावयवेन चोदनाबोधक लिंगाद्यभावो बाधक इति । तदपि न साधोयः । श्रुतिसाम्यादेव । श्रूयतेहि "तस्मादेवं विच्छान्तो -दान्त उपरतस्तितिक्षुः श्रद्धान्वितो भूत्वा आत्मन्येवात्मानं पद्म्येत्'' इति । न च प्रमाणवस्तु परतंत्रत्वान्न ज्ञानस्य विधेयतेतिव।च्यम् इतरज्ञानस्य तथात्वेऽपि जीवात्मलक्षणेऽधिष्ठाने परमात्मनो भगवतो दर्शांक्स्याऽन्यतोऽप्राप्तत्वाच्छ्द्धान्त-साधनेस्तहर्धाने स्वरूपयोग्यतासंपत्तावात्मन्यधिष्ठाने परमात्मदर्शनानुकूल प्रयत्न विधान संभवाच्छ्वण विधिना श्रुति वाक्यज्ञााब्दज्ञानानुकूल प्रयत्न एवमेव हि यागविधिनापि क्रियारूपयागस्य स्वानुकूल प्रयत्नाधीनत्वेन स प्रयत्न एव विधीयते, अन्याप्राप्तत्वात्, न तुक्रिया, तत्प्रयत्ने सति तस्याः स्वत एव संभवात् ।

थद्यपि ''अचोदना च'' इत्यादि सूत्रावयव से चोदना बोघक लिंग आदि का अभाव, बाघक कहा गया है, फिर भी वह साधीय नहीं है क्योकि—अृति साम्य है। जैसे कि—''इस प्रकार जानने वाले शान्त दान्त उपरत, तितिक्षु श्रद्धावान होकर आत्मा से आत्मा को देखते हैं।''

ऐसे भो नहीं कह सकते कि --- प्रमाण वस्तु परतंत्र है अतः ज्ञान की विधे-यता नहीं है । परमात्मा इतर ज्ञान की अवस्था में भी, जीवात्मा के अन्तः करण में आत्मारूप से अधिष्ठित परमात्मा के ही दर्शन होते हैं किसी अन्य के नहीं, श्रद्धापूर्वक अन्य साधनों से उसके दर्शन की स्वरूप योग्यता का संपादन होता है । आत्मा में अधिष्ठित, परमात्मा दर्शन के अनुकूल प्रयत्न विधान होता है । आत्मा में अधिष्ठित, परमात्मा दर्शन के अनुकूल प्रयत्न विधान संभव श्रवण विधि से, श्रुति वाक्य जन्य शाब्द ज्ञानानुकूल प्रयत्न विधान की अनुभूति होती है । इसी प्रकार यागविधि से भी, कियारूप याग की स्वानुकूल प्रयत्नाधीनता है, वह प्रयत्न ही विधि है, उससे अतिरिक्त किसी अन्य की विधीयता मिलती भी नहीं । किया भी विधि नहीं है, उसका प्रयत्न करने पर वह तो स्वयं ही हो जाती है ।

अथवा, ननु यथा वीरहेति श्रुत्या कर्मत्यागो निद्यते तथंव, ''असुर्यानाम ते लोका अन्धेन तमसावृताः, तास्ते प्रेत्याभिगच्छन्ति अविद्वांसो अबुधाजनाः ।" ये तद्विदुरमृतास्ते भवन्त्यथेतरे दुःखमेवोपयन्ति" इत्यादि श्रुत्या भगवज्ज्ञानाभावो निद्यते । एवं सति कर्मज्ञानानुकूलप्रतत्नयोविधेयत्वे मिथोविरोधादाधिकारिभेदेन विधेयत्वं वाच्यम् ।

जैसे कि—''वीरहा'' इत्यादि श्रुति से कर्मत्याग की निंदा की गई है उसी प्रकार ''सूर्य रहित तिमिराच्छन्न उस लोक में भगवद् ज्ञान रहित अज्ञानी जीव शरीर त्याग के बाद जाते हैं'' जो उसे जानते हैं वे अमृत हो जाते हें, जो नहीं जानते वे दुःख प्राप्त करते हैं'' इत्यादि श्रुति से भगवद् ज्ञान के अभाव की निंदा की गई है। इस प्रकार कर्मज्ञान के अनुकूल प्रयासों की विधि से परस्पर जो विरोध है उसे अधिकारी भेद से विधेय मानना चाहिए।

न च ''तावत् कर्माणि कुवंति न निविद्येत यावत्" इति भगवद् वाक्यात्

रागिणः कर्मं विधोयते । तद्रहितस्य ज्ञानमिति वाच्यम् । ''जनको ह वैदेहो बहुदक्षिणेन यज्ञेनेज'' इति श्रुतेनीरागत्वेन प्रसिद्धस्यापि तस्य कर्मणि प्रवृत्तिर्या सा न स्यादाधिकाराभावात् । अथ जनक दृष्टान्तॆ कर्मणोऽगित्व ज्ञानस्य तदंगत्वं वाच्यम् । तथा च ज्ञानवता कर्मानुष्ठेयमिति प्राप्ते प्रतिवदति-''अनुष्ठेयं बादरायणः साम्यश्रुतेः'' ज्ञानमंगं तदंगिरवेनानुष्ठेयं कर्मेति मतं बाद-रायणोऽपवदतीति पूर्वणसंबन्धस्तत्र हेतुमाह-''साम्यश्रुतेः'' इति । स्वतोऽ-पुरुषार्थं कर्मं फलाधिनैवानुष्ठेयं, तथा च ''एष नित्यो महिमा'' इति श्रुत्या ज्ञानवति विहित निषिद्धयोः कर्मणोः फलाजनकत्वेन साम्यं श्रूयत इति फलाधि-प्रवृत्त्यसंभवन ज्ञानिनस्तथात्वाभावेन कर्मोच्छेद प्रसक्तया न ज्ञानस्यांगत्वं वक्त् शक्यम् । कृषीबलस्य व्रोहिणां वपने भजनस्येव । तथा च ज्ञानिनः प्रवृत्त्यसंभ-वेनान्येषां च अथेतरे दुःखमेवोपयन्तीति निन्दा श्रवणेन तथात्वात् सर्वार्थतत्त्वज्ञा श्रुति ज्ञानवहिर्भूतं कर्मं कथं विदद्यादिति ज्ञानस्य पुरुषार्थाऽसाधकत्वोक्तिम् असहमानेनाचार्येण प्रौढ्या निरूपितम् ।

''जब तक वैराग्य न हो तब तक कर्म करना चाहिए" इत्यादि भगवद् वाक्य में, रागियों के लिए कम का विधान किया गया हो सो बात नहीं है। अपितु कथन ये है कि---ज्ञान उससे भिन्न वस्तु है। ''जनको ह वैदेहो'' इत्यादि श्रुति से वैराग्य भाव संपन्न प्रसिद्ध जनक की जो कर्म में प्रवृत्ति दिखलाई गयी है, वह अधिकारी नहीं थे इस भाव से नहीं है। जनक के दृष्टान्त से निचिश्त होता है कि----कम अंगी है और ज्ञान उसका अंग है। इसलिए ज्ञानवान को कर्म का अनुष्ठान करना चाहिए, ऐसा हो निश्चित होता है। इस मत का प्रसिवाद ''अनुष्ठेयं बादरायणः साम्यश्र्तेः'' सूत्र से करते हैं। ज्ञान को अंग और कमें को अंगी मानकर अनुष्ठान करना चाहिए इस पूर्व धारणा का बादराण प्रतिवाद करते हैं, श्रुति दोनों के लिए एक सा ही वर्णन करती है अतः दोनों ही एक दूसरे के पूरक हैं कोई बड़ा छोटा नहीं है। कर्म, स्वयं कोई पुरू-षार्थं नहीं है, फलाकांक्षी को ही उसक अनुष्ठान करना चाहिए। 'एष नित्यो महिमा" इत्यादि अूति से, ज्ञानवान के संबन्ध में, प्रवृत्ति और निषिद्ध कर्म को फलजनकता नहीं होती अतः उसके लिए दोनों ही समान कहे गए हैं। ज्ञानी--को फलाथीं की तरह प्रवृत्ति नहीं होती, ज्ञानी में फलार्थी को सी निष्ठा न होने से, कर्मोच्छेद प्रसक्ति की संभावना नहीं होती इसलिए ज्ञान को अंग नहीं कह सकते । ज्ञानी का कम वैसा ही होता है जैसे कि---किसान ब्रीही को भून कर होता हो । ज्ञानी में प्रवृत्ति नहीं होती तथा अज्ञानी के लिए ''इतरेदु:ख मेवोपयन्ति" ऐसी निन्दा की गयी है, अतः सर्वार्थतत्त्वज्ञा श्रुति, ज्ञान से सर्वया

विप्रसीत कर्म को विधि रूप से कैसे वर्णन कर सकती है, ज्ञान, पुरुषआर्थ साधक नहीं है, इस कथन को सहन न कर के बादरायणाचार्गने बड़ी दृढ़ता से, इस सूत्र में अपने सिद्धान्त का निरूपण किया है।

एवं सति पूर्व काण्ड वैयर्थ्यमापततोति तत्तात्पर्यमाह----इस प्रकार तो पूर्वकाण्ड व्यर्थ हो जायगा ! इसपर कहते हैं----

#### विधिर्वा धारणवत् ।३।४।२०।।

यथा योग शास्त्रे मनः समाधे देव साध्यत्वात् तत्साधनत्वेन मानस्याः मूर्त्तेद्वीरणं विधीयते, नतु स्वतंत्रया फल साधकत्वेन मनः समाधौ तत्त्यागत् । ''ततः किंचन न स्मरेत्, तच्यापिबडिशं शनकैवियुक्तं ', इत्यादि वाक्येभ्यस्तया । तथा सति भक्तिसाधनत्वेनेवानुष्ठेयमिति तात्पर्येण कर्मविधिरुच्यते । न तु स्वतंत्रया फलसाधकत्वेन ।

जैसे कि योगशास्त्र में मनः समाधि से ही तत्त्व का साक्षात्कार होता है, उस साधन से हो मानसिक मूर्ति की घारणा होती है। मनः समाधि में यदि प्रतीक का त्याग कर दें तो, स्वतंत्र रूप से फल साधन संभव नहीं है। वैसे हो----भक्ति मार्ग में भी होता है---''ततः किंचन् न स्मरेत्', तच्यापि वडिशं शनकैवियुंक्ते'' इत्यादि वाक्य भक्तियोग के लिए वही बात करते हैं। भक्ति-योग में साधन रूप से कर्म का अनुसरण करना चाहिए, इसी तात्पर्यं से कर्म विधि बतलाई गई है। सवतंत्र रूप फल साधक रूप से कर्म का विधान नहीं है।

ननु तत्र समाधिमधिकृत्य यमादीन् युक्तानि इति तन्मध्यपातित्वेन धारण-स्य तथात्वमुच्यते । प्रकृते ज्ञानं भक्ति वाऽधिकृत्य न कर्म विहितमिति दृष्टान्त वैशम्यमिति चेत् । न, उक्तानुपपत्त्या स्वानिन्द्यमेव कर्मश्रुतिर्विधाति इत्यवश्चयं वाच्यम् । निन्दयां चेतरपदात् ज्ञान मध्यपातिन एव तद्विषयस्य प्राप्ते-रावश्यकत्वात् ।

यदि कहें कि समाधि में यम नियम आदि की उपादेयता है; उन्हीं में धारणा का भी महत्व है। ज्ञान या भक्ति में कर्म की तो कोई उपादेयता नहीं है, अतः ऊपर जो दृष्टान्त दिया गया वह सही नहीं है। सो बात नहीं है—उक्त अनुपपत्ति से, निश्चित होता है कि—पूर्वकाण्डीय श्रुति अपने अनिद्यं कर्म का ही विधान करती है निन्दा का जहां प्रसंग है, वहाँ इतर पद का प्रयोग किया गया है इतर पद ज्ञान मध्य वाली विषय का वाची है। तथा ज भगवज्ज्ञानस्थेतरनिरपेक्षत्वेन स्वरूपोपकारित्वमस्यकर्मणो वार्च्यम् । चोक्तम् — ''दानव्रततपोहोमजपस्वाध्यायसंयमैः, श्रे योभिविविषैश्चान्येः कुष्णे भक्ति हि साध्यते'' इति । ''एष नित्यो महिमा'' इति श्रुतिरपि यज्ज्ञाने सति विहित निषिद्धकर्म फलसंबन्धः तद्वित् स्यादित्यनुक्त्वा तस्यैव पदविद् स्यादिति यदुक्तवतो तेन पदयोर्भक्तिमार्गरूपत्वात् तत्र च पदयोरेव सेव्यत्वेन मुख्यत्वात् तत् ज्ञानानुकूल प्रयत्नमेव पूर्वं विधदते । तेन' श्रुण्वन्ति गायन्ति गुणन्त्यभोक्षणशः स्मरंति नन्दन्ति तवेहितं जनाः, त एव पश्यन्त्यचिरेणतावकं भव प्रवाहो परम पदांबुजम्'' इति बाक्याच्च वर्णाश्रमधर्मां आत्मधर्माश्च पदज्ञान साधनत्वेन कर्त्तंव्या इति सिद्धम् । तस्यैव, तच्छब्दस्य प्रसिद्धार्थकत्वा ल्लोकवेद प्रसिद्धस्य पुरुषोत्तमस्यैव तत्रापि, पदविदेव, दोनभावेन भक्तिमार्गीय ज्ञानवानेव स्यादेवेत्येवकारः सर्वत्रानुपयुज्यते । तथा सति भक्तौजातायां स्वत एव भगवज्ज्ञानं भवति ज्ञापयितुं ''तं विदित्वा'' इति पश्यचादुक्तवती-तितदा्शयो ज्ञायते । अतएव पूर्वं कर्मनिरूपितम्, साधनत्वात् ।

भगवत् ज्ञान, इतरवस्तु को अपेक्षा नहीं रखता, उक्त कमें मोक्ष का उपकारी हो सकता है-जैसा कि भागवत का वाक्य भी है----''दान, ब्रत, तप, जप, होम, स्वाध्याय, संयम और भी अन्यान्य गुभ कर्म मोक्ष के उपयोगी है, कृष्ण तो भक्ति ही से साध्य हैं।'' इत्यादि, ''एष नित्यो महिमा'' इत्यादि श्रुति बतलाती है कि- ज्ञान में विहित निषिद्ध कर्म फल का सम्बन्ध नहीं रहता। "तदुवित् स्यात्" इत्यादि से उनके सम्बन्ध राहित्य को दिखला कर उसे ही ''पदवित् स्यात्" से निश्चित करके, उन दोनों को भक्ति मार्गीय और सेव्य होने से ज्ञानानुकूल प्रयत्न. कहाँ है । वे भक्त भगवद् कथ।ओं को सुनते, भगवान के नामों का गान करते स्मरण करते हुये प्रसन्न होते हैं और वे शोघ ही संसार सागर से पार करने वाले आप के चरणाविन्दों की प्राप्ति कर लेते हैं।'' इत्यादि वाक्य से, वर्णाश्रम धर्म और आत्मधर्म को, परम्पद ज्ञान के साधन रूप से कत्त व्य कहा गया है उक्त प्रसंग में प्रयुक्त तत् शब्द, लोक और वेद में पुरुषोत्तम के लिये ही प्रसिद्ध है ''पदविदेव'' में जो एवकार है वह ''दोन भाव से भक्तिमार्गीय ज्ञानवान के लिये ही विशिष्ट अर्थ का द्योतक हैं। भवित होने पर भगवद् ज्ञान स्वयं ही होता है इस बात को बत-लाने के लिये बाद में ''तं विदि वो इत्यादि पद कहा गया है। इस प्रकार साधन रूप से कम का पहिले ही निरूपण किया गया है।

स्यादेतत् ---भक्तिसाधनत्वमेव चेत् . कर्मणः अतेरभिप्रेतं तदा भगवद्विदि

तत्फलासंबन्ध इत्यनुपपन्नमिति चेत् 1 मैवम् कर्मणां हि भक्तयूत्पत्ती स्वरूप-योग्यतासंपादकत्वमेव, ''नायमात्मेति अतुतेः''। कर्मज्ञानाभ्यामलभ्यत्वाद्भग-वतः स्वरूप योग्यतापेक्षऽपि मार्योदिकस्य, नतु पौष्टिकस्यात् एव, वाशब्द उक्तोऽपिग नियमवाचो । तथासति भगवदनुग्रहरुचेत्तदा भक्तिस्तया पुरुषोत्तमज्ञानं तदाग कर्मंतत्फलसंबन्धगंघोऽपिनेति किमनुपपन्नम् । एतेन ''तमेव विदित्वा मुनिर्भवति ''अग्राह्यो न हि गृह्यते'' इत्यादि अत्तीनां मिथो विरोधः परिहृतः । भक्तया प्राह्यत्वात् । अत्रएव विविदिषन्ति, न्तु विदत्ति अपोत्याशयवती----''तमेत. वेदानुवचनेन'' इत्ति अतुतिः पठ्यते ।

(वाद) हो संकता है, भक्ति साधन के रूप में ही कर्म, श्रुति को अभिप्रेता हो, किन्तु इस स्थिति में तो भगवद् ज्ञाता, उस कर्म के फल से अछूता रह नहीं सकता । (विवाद) ऐसी बात नहीं है, भक्ति की उत्पत्ति हो जाने पर कर्म, स्वरूपयोग्यता का सम्पादन करते हैं' ''नायमात्मा'' श्रुति से यही आज्ञय प्रकट होता हैं। भगवद् प्राप्ति, कर्म और ज्ञान दोनों से नहीं हो सकती, परन्तु मर्यादा मार्ग मे स्वरूप योग्यता संपादन के लिये उनकी अपेक्षा होती है, पुष्टि मार्ग में उनकी कोई अपेक्षा नहीं होती यही बात अनियमवाची वा शब्द से सूत्रकार कह रहे हैं। जब भगवदनुग्रह से भक्ति और भक्ति से पुरुषोत्तम ज्ञान हो जाता है, तब कर्म और उनके फल की गन्ध भी नहीं रहती, कुछ भी नहीं बिगड़ता। ''तमेव विदिखा मुनिर्भवति'' अग्राह्यो न हि ग्रह्यते'' इत्यादि श्रुतियों से उक्त पारस्परिक विरोध का परिहार कर दिया गया है क्योंकि— भगवान भक्ति से ग्राह्य हैं। ''तमेतवेदानुवचनेन'' इत्यादि श्रुति, विविदिषाग का भाव प्रकट कर रही है, प्राप्ति भाव का द्योतन नहीं कर रही है।

न चानुपदमेव ''तमेवविदित्वा मुनिर्भवति'' इत्युक्तेः सान्निध्यादुक्त साधनं रेव वेदनमभिप्रेतानिति वाच्यम् । वेदानुवचनादीनां सर्वेषां वेदन साध-नत्वे सर्वेषां तत्कतॄणां वेदन संभवेत्, ''मुनिर्भवति'' इति एकत्वं तद्विदि नः वदेत् अतो ज्ञानं कस्यचिदेकस्य भवति इति ज्ञानस्यदुर्लभत्वं तद्विदि नः वदेत् अतो ज्ञानं कस्यचिदेकस्य भवति इति ज्ञानस्यदुर्लभत्वं ज्ञाप्यते । ''मनुष्याणां सहस्र ेषु कश्चिद यतति सिद्धये, यततामापि सिद्धानां कश्चिन्मा वेतितत्वतः ''इति भगवद् वाक्याच्च । तर्हि वेदानुवचनाादिषु निः शंका प्रवृत्तिः कथम् ? इत्थम् — ''स वा अयमात्मा'' इत्यादिकया पूर्वं श्रुत्या भगवन्माहा-त्म्यं श्रुत्वा यथाकथचिद् तद्वेदनौत्सुक्ये सति सत्संगाभावेन भक्तिमार्गाऽ-परिचयात् । कर्मंमार्गमात्रमाश्रमधर्मत्वेनालौकिकार्थं साधकत्वेनापि पूर्वज्ञात मस्तीतिः तदेवः भगवद् वेदनेऽपिसाधनामितिमन्यमानास्तदेवकुर्वन्ति । ननु वेदिक साधनानां वैयर्थ्यं कर्यामत्ति चेत्, अमक्रतत्वेऽपि जन्मान्तरोयाक्षर-ज्ञानौपयोगि संस्काराधायकत्वेन्नावैयर्थ्यात् ।

''वेदानूचनेन'' में प्रयुक्त अनूपद से ये न समझ लेना चाहिये कि, ''उसे जानकर मूनि होता है" इत्यादि श्रुति में जो सान्निघ्य दिखलाया गया वह उक्त साधनों की जानकारी की ओर इंगन कर रहा है। वेदानु वचन आदि समस्त वाक्य, वेदन को साधन रूप से वर्णन करते हैं और सभी वेत्ताओं में वेदन होता भी है, उस दृष्टि से "मूनिभंवति" वाक्य ब्रह्मवेत्ता एकता की बतलाता हो सो बात नहीं है अपितू किसी एक को ज्ञान होता है, ऐसी ज्ञान की दुर्ज़भता बतला रहा है । ''हजारों मनुष्यों में कोई एक मुझे जानने का प्रयास करता है, प्रयास करने वालों में कोई एक मुझे सही ढंग से जान पाता है" इत्यादि भगवद याक्य से भी ज्ञान की दूर्लभता निश्चित होती है। यदि ऐसी बात है तो, वेदानुवचन आदि में निःशंक प्रवृत्ति कैसे संभव है ! ''स वा अयमा-मात्मा'' इत्यादि पूर्व श्रुति से भगवद् माहात्म्य सुनकर जो कुछ परमात्मा को जानने की उत्सुकता होती है वह सत्संग न मिलने पर भक्ति के स्वरूप को न जानने के कारण असफल हो जाती है। कर्म मार्ग में केवल आश्रम धर्म का ही तो पालन होता है कोई अलौकिकार्थ साधन तो होता नहीं, अतः माहात्म्य ज्ञाग हो जाने पर भी उसे साधन मात्र ही मान लिया जाता है और उसी को करते भी हैं। इस प्रकार वैदिक साधन भक्ति मार्ग में आमक हैं। होते हये भी जन्मान्तरीय अक्षर ज्ञानपयोगी संस्काराधायक होने से वे व्यर्थ नहीं हैं ।

### स्तुतिमात्रमुपादानादितिचेन्नाऽपूर्वत्वात् ।३।४।२१।।

ननु सास्यश्रुतेहेंतीः कर्म शेषत्वं ज्ञानस्य यदपास्तं तन्नोपपद्यते । साम्यो-क्तेर्ज्ञानस्तुतिरूपत्त्रात् । अपि च-- तथा ज्ञानिनोऽपि कर्मोपादानात् कर्मकृति-स्वीकारादिति यावत् । अन्यथा ज्ञानिनां कर्म कृत्यभावेन तत्कृतगुणदोषा-प्रसक्त्या तन्निषेघानुपपत्तिः स्यात्, तेषामपितत् कृत गुणदोष संबंघोऽस्त्येवेति ज्ञापनाय मात्रपदम् । निषेधेनेतर साधारण्यं परिहियते । तथा च ज्ञानिनोऽपि कर्म करणात् कर्म शेषत्वं ज्ञानस्य निष्प्रत्यूहम् इति चेत् नैवं वत्तुं युक्तम पदज्ञानस्य कर्म फलासंबंध फलकत्वस्यापूर्वत्वाद् विषयेयत्वमेव ।

साम्य श्रुति के आधार पर जो ज्ञान की कर्म शेषता का निराकरण किया गया, वह हो नहीं सकता, साम्योक्ति तो ज्ञानस्तुति रूप है। दूसरी बात थे इहे कि—ज्ञानी भी, उपादान रूप से कर्म करते हैं, अतः वे भी कर्मक्रति क्रो स्वीकारते हैं। यदि ज्ञानी कर्म नहीं करते तो कर्म खंब झी गुणदोष न लगने की जो बात आपने कही है वह कैसे संगत होगी । ज्ञानियों से भी कर्म छत गुणदोषों का सबंध है, इस बात को बतलाने के लिये ही सूत्रकार मात्र पद का प्रयोग कर रहे हैं। 'मात्र' ऐसे विशेष प्रयोग से अन्य साधारण का स्वतः ही परिहार हो जाता है। तथा ये भी कहना ठीक नहीं है कि — ज्ञानी कर्म करता हैं अतः ज्ञान की कर्म शेषता स्पष्ट हैं। परमाध्मा का ज्ञान हो जाने के फलस्वरूप कर्मफल से संबंध नहीं रह जाता, ज्ञान के पूर्व तो वे विधेय ही ।

न हि यस्य कर्मणो ज्ञानस्य वा यत्कलं तदुक्तिरपि स्तुतिरेवेति युक्यतम् तयोरुच्छेदापत्तेः । विधिहि प्रवर्त्तं कः । तस्य पुरुषप्रवृत्युपयोग्यर्थं कथनेनं व चारितार्थ्यादन्यार्थं कथनस्य स्तुतित्वमस्तुनाम । न ह्ये वं प्रक्वते । मुमुक्षोः कर्म-वन्धाभावप्रेप्सोस्तत्साधनत्वज्ञानं एवं प्रवृत्ति संभवात् । युच्च कर्मफलसंबंध– निषेधानुपपत्या कर्मं सम्बन्ध इत्युक्तम् । तन्न साधोयः । न हि तरणौ तमः कार्याभाव इत्युक्ते तत्प्राप्तिरपि संभवति अथवा पुरुषोत्तनज्ञान मुख्यफलस्याति महत्वेन साक्षात्वक्तुमशक्यत्वं ज्ञाप्यन्ती कं मुतिकन्यायेन परम्परया तदाहान-यर्चा "तं विदित्वा ब्राह्मणो भवति" इति श्रुते ब्राह्मणपदेन ब्रह्मविदुच्यते । तथाचाद्यपदेन बुद्धिस्थ ब्राह्मणो भवति" इति श्रुते ब्राह्मणपदेन ब्रह्मविदुच्यते । तथाचाद्यपदेन बुद्धिस्थ ब्राह्मण माहात्म्योद्दे शे कृते, स क इत्याकांक्षायामाह – "तं ब्राह्मण' विदित्वा विहित निषद्धकलासंबंधी भवति "इति सक्षण इत्ययः । साक्षात् भगवद्विदः किमु वाच्यम् ? इति भावः । अतस्तझ्यैवत्तच्छब्दस्य पूर्व परामर्शित्वाद्त्त बाह्मणस्येव भगवद्विदो भवतत्य व पदविद्व् स्यात् । तज्जानानुकूलप्रयत्नवान् स्यात् तद्भजेत् इति यावत् तथा च यव भक्तविद् विषयक ज्ञानस्याप्युक्तरीत्या न कर्मशेषत्वं वक्तुं शवया न यत्र भक्तविद् तथात्व दूर दूरतरमिति सर्वं सुस्थम् ।

जिस ज्ञान या कर्म का जो फलोल्लेख है वह स्तुतिमात्र ही है ऐसा कहना ठोक नहीं है, ऐसा मानने से तो उनको मान्यता ही समाप्त हो जावेगी। किसी वस्तु को विधि ही उस वस्तु की प्रवर्त्त क होती है, पुरुष प्रवृत्योपयोगी कथन में ही उसकी चरितार्थता है, स्तुति तो अन्यार्थ कथन को कहते हैं। उक्त ज्ञान कर्म के फल को स्तुति नहीं कह सकते । सोक्ष को भावना भी जभी संभव है जब कि कर्म ज्ञान के फल के वास्तविक बन्धन का ज्ञान हो जब फल स्तुतिमात्र होगा तो मुमुक्ष त्व भाव होगा ही क्यों? जो यह कहा कि कर्म फलसम्बन्ध का निषेध संभव नहीं है अतः कर्म संबंध अवर्ज्य

# (( \*XX\* ))

है, सी बात भी साधीय नहीं है । सूर्य में जब, अग्वकार रूपी कार्य का अभाव भान लिया गया, तब उसकी प्राप्ति तो संभव हो नहीं सकती अतः भगवत प्राप्ति में जब ज्ञान कर्म, का अभाव है तब, उसकी प्राप्ति होगी कहाँ से १

पुरुषोत्तम ज्ञान ही मुख्य फल है जो कि अति महत्वपूर्ण है, उसे स्पष्ट रूप से कहना सम्भव नहीं है कै मुतिक न्याय से वह परम्परा प्रसिद्ध है ऐसा 'तविदित्वा ब्राह्मणो भवति'' इत्यादि श्रुति का तात्पर्य है। इसमें प्रयुक्त ब्राह्मण पद, ब्रह्मविद अर्थ का द्योतक है। ''एषनित्य'' इत्यादि पद बुद्धिस्थ ब्राह्मण पद, ब्रह्मविद अर्थ का द्योतक है। ''एषनित्य'' इत्यादि पद बुद्धिस्थ ब्राह्मण माहात्म्य के उद्देश्य से प्रस्तुत किया गया है। वह ब्राह्मण क्या है ? ऐसी आंकाक्षा होने पर कहा गया है कि ''' उस प्रभु को जान कर ब्राह्मण, विहित निषद्ध फल के सम्बन्ध से रहित हो जाता है।'' यही ब्राह्मण का लक्षण है। अर्थात् जो साक्षात् ब्रह्म कहा जाता है, उसके लिए कुछ भी कहना कै से सम्भव है ? तत् शब्द से उस परमात्मा का पहिले उल्लेख किया गया, बाद में उसे ब्रह्म पद से सम्बोधित किया जाता है। वह ब्राह्मण, परत्माज्ञान के अनु-कूल प्रयत्न करता हुआ उसका भजन करता हैं अतः वह भक्त है। इस प्रकार के ज्ञानी भक्ति के लिये कर्म शेषता की बात कहना शक्य नहीं है फिर भगवद् ज्ञान की कर्म शेषता की बात तो बहुत दूर है।

२ अधिकरण :—

# पारिप्लवार्था इति चेन्न विशेषितत्वात् । ३।४।२२।

अथ प्रकारान्तरेण शंकते । ''भृगुवैवारुणिर्वरुणं पितरमुपससार ।'' ''अघीहिं भगव''- इति होपसपसाद सनत्कुमारं नारदः ।'' ''प्रतदंनो ह वै दैवोदासिरिन्द्रस्य प्रियं वामोपजगाम्'' इत्यादि उपाख्यानैहिं ब्रह्यविद्या निरूप्यते । ''सवख्यानानि पारिप्लवे शंसतीति श्रुत्या शंसन शेषत्वं तेषामवगम्यते । मंसने शब्दमान्नस्य प्राधान्येनार्थंज्ञानस्यातथात्वदुपदेशान्ताख्यानप्रतिपाद्यं ज्ञानं मंत्रार्थंवद प्रयोज-कमिति कर्मश्रेषत्वं अपि न वक्तुं शक्यम् । प्राधान्यं तु दूरापास्तम् । धर्मिणि एवासिद्धिरित्याह—पारिप्लवार्था इति । उक्त रीत्या सर्वा उपाख्यानश्रुतयः कर्मशिषभूता इत्यर्थः । अत्राचार्थं एवमपि कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य न संभवति इत्याह-नेति-कुतः ? विशेषितत्वात्—कर्मणः शकाशाज्ज्ञानं विशेषितमधिकधर्मविशिष्ट-त्वेनीक्तमिति न ज्ञानस्य कर्मशेषत्वमित्यर्थः ।

अब प्रकारान्तर से पुन: शंका करते हैं कि — ''भूगुर्व''' ''अघीहि भगव''

"अतदं तो हवे" इत्यादि उपाख्यानों से ब्रह्मविद्या का निरूपण किया गया है। "सभी उपाख्यान पारिप्लव रूप से प्रशंशा करते हैं" इत्यादि श्रुति से उपा-ख्यानों को शंसनधेषता ज्ञात होतो है। शंसन में शब्द मात्र का प्राधान्य रहता है, अर्थज्ञान की प्रधानता नहीं होतो। उपदेशान्त आख्यानों का प्रतिपाद्य ज्ञान मंत्रार्थ की तरह प्रयोजक होता है, अतः कमंशेषत। को बात नहीं कही जा सकती। कर्म प्राधान्य की बात तो बहुत दूर है। अंतः धर्मी की असिदि हो जाती है। इस पर कहते हैं, "पारिप्लवार्थाः।" उक्त रोति से तो सारो उपा-ख्यान श्रुतियां कर्मशिषभूत ही सिद्ध होतो है। किन्तु वादरायण आचार्य कहते हैं कि-फिर भी ज्ञान की कर्मशेषता संभव नहीं है क्योंकि-कर्म से ज्ञान, अधिक विशेष धर्म काला कहा गया है अतः ज्ञान की कर्मशेषता नहीं हो सकती।

ननू विशेषितत्वमाख्यानेष्वेवेत्यप्रयोजको हेतूरिति चेन्मैवम. आचार्याशया-नवगमात । तथाहि—''पूर्वं तृष्यत् दूर्जनः'" इति न्यायेनास्यानानां शंसन शेषत्वमपेक्षित्वोच्यते । न हि आख्यानेष्वेवं ज्ञानं निरूप्यते, किन्त्वन्यत्रापि । तथाहि तैत्तरीयके पट्यते--- ''ब्रह्मविदाप्नोति परं, तदेषाभ्युक्ता, सत्यं ज्ञान-मनंतं ब्रह्म'' इत्युपक्रम्यं माहात्म्यविशेष ज्ञानार्थं आकाशादि कर्त्त् त्वमुक्त्वा आनन्दमयत्वं रसरूपत्वम् उक्तवा ''भोषास्मात्'' इत्यादिना सर्वनियामकत्वं चोक्तन्वा भगवानेव पूर्णानन्द इति ज्ञापनायानन्दगणनां कृत्वा आनन्दमयं पूरुषो-त्तमं प्राप्तेनानुभूयमानान्दस्वरूपं--- ''यतो वाचो निवर्त्तन्ते अप्राप्य मनसा सह'' इत्यादिनोक्तना तद्विदो माहात्म्यं उच्यते । ''एतंहवावन तपति किमहं साधू नाकरवं किमहं पापमकरवामिति'' अत्र ज्ञानवान सच्चिद्रूपदेशकालापरि-च्छिन्न सर्वं कर्तारं निरवध्यानानन्दात्मकं सर्वंनियामकं मनोवागगोचरं पुरुषो-त्तमं प्राप्नोति । कर्म तु स्वयं क्लेशात्मकं तद्वाञ्चास्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीति श्रुतेः क्षुद्रतरानंदजनक स्वर्गपब्वादिफलमाप्नोतीति विहितनिषिद्धकर्मणोश्चाप्रयोजकत्वं तस्मिन्नूच्यत इति कर्मणः सकाशाज्ज्ञानस्य निरवधिरेव विशेष उच्यत इति, न धम्यसिद्धिनं वा कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य सिद्धयति ।

यदि कहें कि—विशेषता तो आख्यानों में ही आ जाती है अतः सूत्रकार ने व्यर्थं सा हेतु प्रस्तुत किया है, सो आप आचार्यं के आशय को नहीं समझ सके हैं, तभी ऐसी बात कर रहे हैं। ''पूर्वं तुष्यतु दुर्जनः'' इस न्याय के अनुसार आख्यानों की शंसन शेषता की उपेक्षा की गई है। आख्यानों में ही ज्ञान का

निरूपण नहों है अन्यत्र भी है । इसके अतिरिक्त तैत्तरीयोपनिषद् में----''ब्रह्म-विदाप्नोति परं, सत्यंज्ञानमनन्तं ब्रह्म'' इत्यादि उपक्रम करते हुए, माहात्म्य-विशेष को बतलाने के लिए आकाश आदि का कर्त्तु त्व बतलाकर, आनंदमयता को रसरूपता बतलाकर --- ''भोषास्मात्'' इत्यादि से सर्वनियामकता बतलाकर, भगवान ही पूर्णानन्द हैं इस बात को बतलाने के लिए आनन्दगणना करके आनंदमय पुरुषोत्तम रूप से प्राप्त अनुभूत आनन्दस्वरूप को ''जिसको, मन सहित वाणी, न पाकर लौट आती है'' इत्यादि से बतलाकर, उनको जानने वालों का माहात्म्य बतलाते हैं। उक्त प्रसंग में बतलाया गया है कि---ज्ञानवान भक्त, सच्चिदानंद रूप, देशकाल से अपरिच्छिन्न, सबके कर्त्ता, निरवध्यानानंदात्मक, सर्वनियामक, मनवाणी से अगोचर पुरुषोत्तम को प्राप्त करते हैं । कर्म तो स्वयं ही क्लेशात्मक है ''अस्यैवानंदस्यान्यानिभूतानि मात्रामुपजीवंति'' इत्यादि श्रुति से ज्ञात होता है कि-कर्मासक्त ब्यक्ति क्षुद्रतर आनन्द जनक स्वर्ग पशु आदि सुख रूप फल को हो प्राप्त करते हैं, जबकि ज्ञान में विहित और निषिद्ध कर्मों को अप्रयोजकता बतलाई गई है, कर्म से ज्ञान की निह्चित हो असीम विशेषता बतलाई है, अतः धर्मी की असिद्धि और ज्ञान की कर्म शेषता दोनों वातों की सिद्धि नहीं होती।

तथाप्याख्यान प्रतिपादितविद्यानामसिद्धिरेवेतिचेत्तत्राह----

यदि कहें कि----फिर भी आख्यानों में प्रतिपादित विद्या की सिद्धि तो नहीं होती, उसका उत्तर देते हैं----

## तथा च कवाक्यत्रोपबंधात् ।३।४।२३।।

यथा केबल श्रुत्ते विद्याप्राधान्यं तथैवोपाख्यान श्रुत्तीनां इत्यर्थः । चकारेण प्रश्नोत्तर्रैनिर्णीतार्थं प्रतिपादनम् । महतामेवात्र प्रवृत्तिः । सापि वह् वायासपूर्वकेति विद्यामाहात्म्य ज्ञापनं प्ररोचनं चाधिकमुपाख्यानानामुपाख्यानं विनैव विद्या निरूपिकायाः श्रुतेः सकाशादित्युच्यते । तत्रहेतुरेकवाक्यतोपबंधादिति । ''आचार्यवान् पुरुषो वेद'' इति श्रुत्यैकवाक्यताज्ञानमाख्यानं विना न भवति इति तदर्थमुपबन्धात् गुरुशिष्यकथोपबन्धादित्यर्थं: ।

जैसे कि—केवल श्रुति से विद्या की प्रधानता बतलाई गई है वैसे ही उपाख्यान श्रुतियों से भी बतलाई गई है। उपाख्यान श्रुतियों में विद्या का, प्रश्नोत्तर रूप से निर्णय करते हुए, प्रतिपादन किया गया है। महान् ऋषियों की, इसी प्रणाली से प्रवृत्ति होती है । विद्या का माहात्म्य बड़े प्रयास के उपरान्त समझ में आता है इसलिए रोचक उपाख्यानों से उसे समझाया गया है, जो रहस्य उनमें निहित है वह, उपाख्यान रहित विद्या को निरूपण करने वाली श्रुतियों से ही आया है, अतः उन दोनों में एक वाक्यता है । "आचार्यवान् पुरुषोवेद" अर्थात् "गुरुवाला ही परमात्मा को जान सकता है" इस श्रुति में कथित ज्ञानार्जन, बिना उपाख्यानों के संभव नहीं है, उसके लिए ही गुरु शिष्य संवाद रूप उपाख्यानों का गुम्फन किया गया है ।

अथवोपाख्यान रहितायां श्रुतौ यथाज्ञानं निरूप्यते तथैव ''अधीहिभगव इतिहोपसाद सनत्कुमारं नारद'' इत्याख्यानेष्वपि निरूप्यत इति अनाख्यान श्रुत्यैकवाक्यतयैवाख्याने ज्ञानस्वरूपोपबन्धार् प्रतिपादनादित्यर्थः नैकट्यवाचनो∽ पपदेन वस्तुसती या तत्तद्गुरु तत्तच्छिष्यकथा तत् सामीप्यमत्रोच्यते । अन्यथा सामीप्यासंभवादतः कल्पितत्व शंका निरासः ।

जैसे कि उपाख्यान रहित श्रुति में ज्ञान का निरूपण किया गया है वैसे ही ''भगव इति होपसाद'' इत्यादि आख्यान में भी किया गया है । अनाख्यान और आख्यान दोनों में ज्ञान स्वरूप की ही विवेचना है अतः दोनों में एक वाक्यता है । उक्त सूत्र में उप पद नैकट्य वाची है जो कि—गुरु शिष्य के निकट संबंध को बतला रहा है । गुरु शिष्य के संवाद को कल्पित नहीं कह सकते सुत्रकार उप पद से कल्पितत्व शंका का निरास कर रहे हैं ।

नन्वेमपि पारिप्लवार्थं त्वे न बाधकं पश्याम इति चेद् उच्यते - अश्वमेध प्रकरणे--''मनुर्वे वस्वतो राजा'' इत्यादोन्याख्यानानि यत्र पठितानि तत्र सामान्यतस्तेषां विनियोगः, सर्वाण्याख्यानानि आख्यानान्तरपरोऽपि, प्रकरणस्य नियामकत्वात् । एवं सति यदा पारिप्लवाख्यकर्म प्रस्तावस्तदा विशेष विनि-योग उक्तः । ''पारिप्लवमाचक्षीत्'' इति । तत्र प्रथमेऽहनि ''मनुर्वेवस्वतो राजा'' इति, द्वितीये अहनि ''इन्द्रौ व वस्वतः'' इति, तृतीयेऽहनि---''यमो वैवस्वतो राजां' इति आख्यान विशेषाः वाक्यशेषे विनियुज्यन्ते । आख्यान सामान्यपरत्वे त्वहोविशेष उपाख्यान विशेष विधानं न स्यात् । अतएव पारि-प्लवं इत्येक वचनमतः नाख्यानान्तर गन्धसंबंधोऽपि, प्रापकाभावात् ।

यदि कहें कि—इतने पर भी हम, औपनिषद् आख्यानों को पारिप्लवार्थंक मानने में कोई बाधा नहीं समझते, तो सुनिये—अश्वमेध यज्ञ के प्रकरण में— ''मनुर्वेवस्वतो राजा'' इत्यादि आख्यानों का जहाँ पाठ किया जाता है, वहाँ उनका सामान्य रूप से विनियोग होता है। ''सभी आख्यान पारिप्लव को प्रशंसा करते हैं'' ऐसा कहा गया है, इसमें, सर्व शब्द आख्यानपरक होगा, आख्यानान्तर परक न होगा, क्योंकि वह प्रकरण की नियामकता में हैं। इस प्रकार जब प्रकरण में पारिप्लव नामक कर्म का प्रस्ताव किया जाता है तब विशेष विनियोग होता है। ''पारिप्लवमाचक्षीत'' ऐसा प्रस्ताव किया जाता है। उस जगह पहिले दिन ''मनुर्वेवस्वतो राजा'' दूसरे दिन 'इन्द्रो वैवस्वतः'' तीसरे दिन ''यमो वैवस्वता राजा'' इत्यादि विशेष आख्यान वाक्य के अन्त में जोड़े जाते हैं। जहाँ आख्यान सामान्य रूप से कहे गए हैं वहाँ दिन विशेष, या उपाख्यान विशेष का विधान नहीं है। पारिप्लव शब्द में इसलिए एक वचन का प्रयोग किया जाता है, उसमें तो आख्यानान्तर की गन्घ भी नहीं है, आख्यानान्तरों में प्रापकत्व का अभाव है।

अतएव चाग्नीन्धनाद्यनपेक्षा ।३।४।२४।।

एवं पुरुषार्थोऽतः शब्दादित्युपऋम्य ज्ञानस्य फलसाधने कर्मांऽनपेक्षत्वमुपपाद्य तत्रैवोपपत्त्यन्तरमाह । यतो ज्ञानी ज्ञानेन स्वयमेव यज्ञात्मको जातोऽत एवं जरामर्याग्निहोत्रेऽग्निस्तदिन्धनं समिदादि, तदादय आज्यादयः तेषामनपेक्षा उक्ता । तैत्तरीयके पठ्यते— "तस्यैवं विदुषो यज्ञस्यात्मा यजमानः श्रद्धा पत्नी शरीरमिध्ममुरो वेदिलोमानि बहिवेदः शिखा हृ्दयं यूपः कामआज्यं मन्युः पशुस्तपोऽग्निः" इत्यादि । एतेत यदन्यस्य यज्ञतासंपादकं तस्य स्वकार्यं साधने कथं यज्ञापेक्षाभवेदिति भावः सूच्यते ।

"'पुरुषार्थोऽतः शब्दात्" सूत्र से बादरायण विषय का उपक्रम करते हुए कान को फल का साधन बतलाकर उसमें कार्य की अनपेक्षता का उपपादन करते हुये अब दूसरी उपपत्ति उपस्थित करते हैं कि—जो ज्ञानी ज्ञान से स्वयं ही यज्ञात्मक हो जाता है उसे इन्धन अग्नि आज्य आदि यज्ञीय साधनों की अपेक्षा नहीं होती । तत्तरीयक स्नृति में इसका स्पष्टोल्लेख भो है— "परमात्मा के स्वरूप का ज्ञान ही उस ज्ञाता का यज्ञ है, उसका आत्मा यजमान है, श्रद्धा पत्नी है, शरीर इन्धन है, उर ही वेदी है, हृदय यूप है, कामधृत है, कोध पशु हैं, तप अग्नि है 'इत्यादि । इसमें दिखलाया गया है कि जो अपने कान से दूसरों की यज्ञता का सम्पादन कर सकता है, उसे अपने कार्यसाधन मे, यज्ञ की अपैक्षा कैसे हो सकती है ।

# ( X295 D)

### सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरझ्ववत् (३।४।२४॥ 👘 👘 👘 👘

उक्तन्योयेन ज्ञानं प्रति कर्मणः फलोपकारित्वाभावेऽपि स्वरूपोपकारित्व-मस्ति न वेति चिन्त्यते । तत्र नेति पूर्व पक्षः ! गुरुपसत्तितदुपदेशं रेवतत् संभवादाचार्यवान् पुरुषोवेदेति श्रुतेः अत्र सिद्धान्तमाह स्वपिक्ष ति-सवेंषां कर्मज्ञानभक्तीनां पुरुषोत्तम ज्ञानोत्पत्तावस्त्यपेक्षा । अत्र प्रमाणमाह-यज्ञादि श्रुतेरिति यज्ञादि निरूपिका श्रुतिरेव प्रमाणंयत् इत्यर्थः । इदमत्राकृतम् पुरुषोत्तम एव स्वतंत्रपुरुषार्थं रूपस्तत्त्राप्ति रेवकलम् । तत्र प्रेम भक्तिजं तज्जज्ञानमेव साधनमिति 'ब्रह्मविदाप्नोति परम् "इत्यादिना" एतद् विदु-रमृतास्ते भवति "इत्यादि श्रुति सहस्र स्त प्रतिपाद्य ते । 'अयेतरे दुःखमोवो-पयन्ति' इति श्रुत्या ज्ञानरहितानां दुःखमात्र प्रप्तिरुच्यते । एवं सति स्वतोऽपुरुषार्थरूपं यज्ञादिकं सर्वार्थतत्वप्रतिरादिका श्र तिः यन्निरूपयति तत्सर्वेया पुरुषार्थं साधनत्वेन वेतिमन्त्रव्यम् । तच्व निःकामतय व कृतं तथा।

अव विचार करते हैं कि — ज्ञान के प्रति कर्म की फलोपकारिता का तो अभाव है हो, स्वरूपोपकारिता है या नहीं ? इस पर पूर्वपक्ष का कथन है कि—''आचार्य वान् पुरुषोवेद'' इस श्रुति' से तो यही निश्चित होता है कि— गुरुशरणापत्ति और उनके उपदेश से ही स्वरूप प्राप्ति हो सकती है अतः कर्म की कोई अपेक्षा नहीं है । सूत्रकार का सिद्धान्त है कि—पुरुषोत्तम ज्ञान में, कर्मज्ञान भक्ति सभी की अपेक्षा है । यज्ञादि की निरूपिका श्रुति ही इसका प्रमाण है । पुरुषोत्तम ही स्वतंत्र पुरुषार्थ रूप हैं, उनकी प्राप्ति ही फल है प्रेमा भक्ति जन्य परमात्मज्ञान ही उस फलाप्राप्ति का साधन है । ''ज्रह्म विदाप्नोतिपरम्'' इत्यादि श्रुति से यही निष्कर्ष निकलता है ''एतद्विटुरमृता-स्ते भवति'' इत्यादि हजारों श्रुतियां उक्त बात की पुष्टि करती हैं । ''अयेतरे दुःखमेवोपयंति'' श्रुति, ज्ञान रहित लोगों को दुःख प्राप्त होता है, ऐसा बतलाती है । इस प्रकार स्वयं अपुरुषार्थ रूप यज्ञ आदि सर्वार्थतत्त्वों की प्रतिपादिका श्रुति जो निरूपण करती है उसे, पुरुषार्थ साधक रूप से ही कह रही है, ऐसा मानना चाहिये, और वह साधन निष्काम रूग से ही होता है, ये भो मानना चाहिये ।

अतएव वाजसनेयि शाखायां—"यथाकारी यथाचारी तथा भवति, साधुकारी साधुर्भवति, पापकारी पापो भवति "इत्युपक्रम्य पठ्यते — "तस्मा-रूलोकात् पुनरेत्यस्मैलोकाय कर्मण इति तु कामयमानो अथाकामयमानो

# ( XRO: )

योऽकामो निष्काम आप्तकाम आत्मकामो भवति, न तस्मात् प्राणा उत्का-मंति अत्रैव समवनीयन्ते ब्रह्म व सन् ब्रह्मप्येति'' इत्यादि । अत्र अथाकाम-यमानः कर्त्ता निरूप्यत इति क्षेषः । यः पुमान् कर्मकृतावकामस्ततो निष्कामः सन्नात्मकामो निरुपधिस्नेहवानं प्रभौततो भगवत्प्राप्त्या आप्तकामो भवतीत्यर्थः । अत्र यथाकारी इत्यादिना कर्मकर्त्त् रेवोपक्रमादथकामा-यमान इत्यनेनापि तथाभूतः स एवोच्यते । एवं सति सत्कर्मणि प्रवृत्यर्थं विविध फलानि स्वयमेवोक्त्या जनान् भ्रामितवानिति स्वोक्तकरणाच्चिरेण दयया निष्कामं करोति सकाम तथाऽपि क्रियमाणेन वैदिक कर्मणाऽनेकजन्मभिः संस्कारविशेष प्रचयेनापि तथा।'' कषाये पक्षेततो ज्ञानं प्रवर्त्तते ''इत्यादि स्मृतिम्यइच ज्ञानोत्पत्तौ कर्मापेक्षाऽस्तीति । चकारेण पुष्टावंगीकृतस्य सर्वान-पेक्षेति सा समुच्चीयते । अत एव ''नायमात्मा'' इत्यादि श्रुतिर्नं विरुद्धयते ।

वाजसनेयी शाखा में उल्लेख भी है---''जैसा कर्म करता है, जैसा आचरण करता है वैसा ही होता है, साधुकर्म करने वाला साधु होता है, पाप करने वाला पापी होता है'' इत्यादि उपक्रम करके "पुनः लोक से लौटकर इस लोक में कर्म करता है, वह सकाम और निष्काम कर्म में संलग्न होता है, जो अकाम, निष्काम, आप्तकाम आत्मकाम होता है,' उसके प्राण उत्क्रमण नहीं करते इसीं जगह लीन ही जाते हैं, वह ब्रह्म होकर ब्रह्म को प्राप्त कर लेता है'' इत्यादि । इसमें निष्कामकर्त्ता का निरूपण करते हुये प्रसंग को समाप्त किया गया है। जो मनूष्य कर्म करता हुआ भी अकाम है वही निष्काम हो जाता है वही आत्मकांम है, प्रभु में अहेतुक स्नेह करता हुआ भगवत प्राप्ति कर लेता है, वह आप्तकाम हो जाता है। इस प्रसंग में यथा-कारी इत्यादि से जिस कर्म करने का उपक्रम किया गया है, ''अथाकाम-यमान्'' से भी वैसे ही कर्म करने वाले का उल्लेख किया गया है। इस प्रकार सत्कर्म में प्रवृत्त करने के लिए, अनेक प्रकार के फलों का स्वयं वर्णन करके मनुष्यों को अमित करते हुए प्रभु अपने भक्त को कालान्तर में दया से निष्काम कर देते हैं,' सकामभक्त पर भी उनकी वैसाही कृपा होती है। अनेक जन्मों के किये गए वैदिक कर्मों के आचरण से संस्कार विशेष की उपलब्धि होने पर भी प्रभु कृपा प्राप्त होती है। ''कषायेपक्वे ततो ज्ञानं प्रक्तेते'' इत्यादि स्मृतियों से भी ज्ञात होता है कि---ज्ञानोत्पत्ति में कर्म की अपेक्षा है। पुष्टि मार्ग में स्वीकृत भवत् की संबंकी अपेक्षा होती है। अतः ''नायमात्मा'' अ ति से कोई विरुद्धतों नहीं होती । 5 . 54. ननु ज्ञान द्वारा कर्मादीनामेवफलसाधकत्वमस्तु इति शंका निरासाय हष्टान्तमाह —अश्ववदिति—यथा स्वेष्टफलसाधक देशव्यवधानात्मक देशाति-कमेऽश्वस्य साधनत्वं, न तु तत्तत्फलम सिद्धावपि तथाधिभौतिकाघ्यात्मिकाधि-दैविकप्रतिबन्धनिवृत्तावेवतेषां साधनत्वं, नतु भगवत् प्राप्तावपीत्यर्थं: । इदंच मुमुक्षु भक्तबिषयकमिति ज्ञेयम् । आत्यन्तिक भक्तिमतां भक्तीतरान-पेक्षणात् ।

ज्ञान द्वारा कर्म आदि की भी फलसाधकता है क्या ? इस र्श का को निरास करने के लिये दृष्टान्त देते है----अश्ववत्---जैसे कि अपने अभीप्सित स्थान में जाने के लिये अश्व की साधनता है स्थान पर पहुँच जाने पर उसकी साधनता समाप्त हो जाती है उसका कोई महत्व नहीं रहता, वसे ही, आध्यात्मिक, आधिद विक, आधिभौतिक प्रतिबन्धों के निवृत्त हो जाने पर कर्म आदि की साधनता भी समाप्त हो जाती है । भगवत्प्राप्ति में उनकी कोई साधनता नहीं होती । इनकी साधनता भी मुमुक्षु भक्तों के लिये ही होती है । जो निष्काम भाव से एक मात्र भक्ति के लिये ही भक्ति करते हैं, उन्हे मक्ति के अतिरिक्त किसी की अपेक्षा नहीं होती ।

# शमबमाद्युपेतः स्यात तथापि तु तद्विधेस्तदंगतया तेषामवश्यानुष्ठेय----त्वात् ।३।४।२६।।

ननु — ''तस्मादेवं विच्छान्तोदान्त'' इत्यादिना शमादेरेव ज्ञान साधन-त्वमुच्यते, न तु यज्ञादेरितिचेत् तत्राह — शमदमाखुपेतो भक्तिमार्गेऽपिस्या--देव, यद्यपि तथापितदंगतया ''आत्मन्येवात्मानं पश्येत्'' इति ज्ञानमार्गीय ज्ञानांगतयेव शमादिविधिर्हे तोर्ज्ञानमार्गे तेषामवश्यानुष्ठयत्वात् तथा विधिरि--त्यर्थः । भक्तिमार्गे स्वत एव शमादीनां संभवेऽथावश्यकत्वं न तेषामितिः भावः ।

"तस्मादेवं शान्तोदान्तः" इत्यादि में शमदम आदि को ही ज्ञान के साधन रूप से बतलाया गया है, यज्ञ आदि को तो उसका साधन नहीं कहा गया है। इसका उत्तर देते हैं कि----शमदम आदि से युक्त भक्ति मार्ग में भी जैसे उसके अंग रूप से शमदमादि अनुष्ठान की विधि है।" आत्मन्येवात्मान पश्येत" इस ज्ञानमार्गीय साधना में ज्ञानांगरूप से शमदम आदि विधि के लिये यज्ञादि के अनुष्ठान की भी उसी प्रकार आवश्यकता है। भक्ति मार्ग में तो

# ( 122 )

द्यामदम आदि स्वतः होते हैं, अतः यज्ञ आदि की उसमें आवश्यकता नहीं है।

सर्वान्नानूमतिश्च प्राणात्ययेतद्दर्शनात् ।३१४१२७१।

ननु सत्वशोधकत्वेन यज्ञशमदमादेविधानमितिमतं नोपपद्यते । ''आहार-ग्रुद्धौसत्वशुद्धिः'' इति श्रुतेस्तद्विरुद्धा सर्वान्न भक्षणानुगतिरपि यतः श्रूयतेछंदोगानां—''न हवा एवं सिद्धि किंचनानन्नं भवति'', तथा वाजसने-्यिनां—न हवा अस्यानन्नं जग्धं भवति'' इत्यादि । तस्मात् सत्व शुद्धयर्थं यज्ञादेर्न विधानगिति प्राप्ते विषयव्यवस्थामाह—आहार दौर्लं म्येन प्राणात्यय उपस्थिते प्राणधारणस्य ज्ञानांतरंगतमं साधनत्वेनाहारस्य देह पोषकत्वेन तत्तो बहिरंगत्वात् तदनुमति क्रियते इत्यर्थः । अत्र प्रमाणमाह —तद्दर्शनादिति ''चाक्रायणः किर्लामरापद्रगत इम्येन सामि खादितवान् कुल्माषां चखाद्'' क्रुत्यादि श्रुति दर्शनादित्यर्थः ।

अन्तः करण की शुद्धि के साधक रूप से शमदम आदि का विधान है, ये मत ठीक नहीं हैं, क्योंकि— ''आहार शुद्धि से सत्व शुद्धि होती है'' इस आचार श्रृति से विरुद्ध सर्वान्नभक्षण की अनुमति भी ''न ह वा एवं विदि'' तथा ''न ह वा अस्यानन्न'' इत्यादि र्द्धादोग्य और वाजसनेयि श्रृतियों में ंमिलती है ! इससे ज्ञात होता है कि सत्व शुद्धि के लिये यज्ञादि का विधान नहीं है ! इस मत पर सूत्रकार व्यवस्था देते हैं कि----आहार मिलना कठिन हो जाये और प्राणान्त कष्ट हो तब प्राण धारण के लिये, ज्ञान के अन्तरंपतम साधन आहार को, देहपोषक बहिरंग साधन के रूप में, ग्रहण करने की अनुमति दी गई है । जैसा कि -- ''उषस्ति चाकायण ऋषि ने आपत्ति आने पर महावत के झूठे उदं भक्षण किये'' इत्यादि श्रृति उपाख्यान से ज्ञात इतेता है ।

यद्यपि ज्ञानसाधनत्वेन सत्वशुद्धेरपेक्षितत्वाज्जाते ज्ञाने तत्साधनपेक्षणा देवं विदीति वचनात् तादृशे सार्वदिक्यपितदनुमतिर्नानुचिता । अपिस्मयंते इत्यनेनाविदुषोऽप्यनुमतेर्वक्ष्यमाणत्वाच्च । तथाऽप्याचार्येणावस्थाविशेष विषय-कत्वमुक्तं यत् तेन ज्ञानिनोऽप्यनापदि विहितत्यागोऽविहितकरणं च चित्तमालिन्य जननेन ज्ञानतिरोघायकमिति श्रुत्यभिमतमिति ज्ञाप्यते । अत श्रीभागवते द्वितीय स्कंधे ''विशुद्धं केवलं ज्ञानं प्रत्यक्सम्यगवस्थितम्, सत्यंपूर्णमनाद्यतं निर्गुणं नित्यमद्वयम् । ऋष्ट्षे विदन्ति मुनयः प्रश्वान्तात्यनिद्याधायाः, यदातदेवासत्तकेंस्तिरो- भूयेतविप्लुतम् ।'' इति ब्रह्मणोक्तम् । ''ज्ञानिनामपि चेतांसि देवीं भगवतीहि सा, बलादाकृष्य मोहाय महामाया प्रयच्छति'' इति मार्कण्डेयेनाप्युक्तम् । एषा ज्ञानमार्गीय ज्ञानवतो व्यवस्थेति ज्ञॅयम् । भक्तिमार्गीयस्यैवमापदसंभवात् 'अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते, तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम्'' इति भगवद्वाक्यात् । ''मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतान्तरन्ति ते'' इत्यत्रैवकारेण पुरुषोत्तम ज्ञानवत एव मायातरणोक्तेरक्षरमात्र ज्ञानवतां तथात्व-मुचितम् ।

यद्यपि ज्ञान साधन के रूप से अन्तःकरण की शुद्धि, अपेक्षित है, ज्ञान हो जाने पर उसको अपेक्ष। नहीं रह जाती ''न हवा एवं विदि'' इत्यादि में उसी अवस्था का उल्लेख है, किन्तु ऐसी अनुमति सर्वदा के लिए होना उचित नहीं है। ' 'अपिस्मर्मते'' में तो अज्ञानी को भी अनुमति दी गई प्रतीत हौंती है। बादरायणाचार्यं ने अवस्था विशेष में ही अभक्ष्य भक्षण का उल्लेख किया है, जिससे निश्चित होता है कि- ज्ञानी भी बिना आपत्ति के विहित का त्याग और अविहित का पालन न करें, ऐसा करने से चित्त मलिन हो जायगा, यही श्रुति का अभिमत है। श्री भागवत के द्वितीय स्कन्ध में जैंसा कि ब्रह्मा कहते भी हैं--- ''प्रशान्त आत्मेन्द्रिय आशय वाले मुनि ही, विशुद्ध केवल ज्ञान स्वरूप सत्य पूर्ण आद्यन्त रहित निर्गुण नित्य सुस्थिर अद्वेत तत्त्व जानते हैं, जब उसके संबंध में तर्क किया जाता है तो वह तिरोभूत हो जाता हैं।'' मार्कण्डेय पुराण में भी आता है कि---''वह भगवती देवी ज्ञानियों के चित्त को भी बलात् खींच कर मोह में डाल देती हैं।'' इत्यादि । यह ज्ञानमार्गीय ज्ञानियों की व्यवस्था है। भक्तिमार्गी को तो कभी आपत्ति का सामना करना ही नहीं पड़ता क्योंकि भगवान की उन पर पूर्ण कृपा रहती है जैसा कि भगवान ने स्वयं कहा भी है----- ''जो भक्त अनन्य भाव से मैरी उपासना करते हैं, उन सतत प्रयत्नशील भक्तों का योगक्षेम मैं स्वयं वहन करता हूँ।'' जो मुझे ही भजते हैं वे इन महामाया से छूट जाते हैं'' इत्यादि भगवद् वाक्य में ''मामैव'' पद में जो एवकार है, उससे निश्चित होता है कि—पुरुषोत्तम को जानने वाले हीं माया से तरते हैं।'' अक्षर मात्र के ज्ञाताओं की उपर्युक्त व्यवस्था है।

### अबाधाच्च । ३'४।२८।।

आपदि तथान्न भक्षणेन चित्ताशुद्धयसंभवेन तज्जनित प्रतिबन्धाभावाच्च न दोष इत्यर्थः ।

# ( 228 )

आपति में अभक्ष्य करने से चित्त अशुद्ध नहीं होता अतः उससे होने वाला प्रतिबन्ध भी नहीं होता, अतः आपत्ति में कदन्न भक्षण में कोई दोष नहीं है।

अपिस्मर्यते ।३।४।२९।।

आपद्यविदुषोऽपि दुष्टान्न भक्षणे पापाभावो यत्र स्मर्यते तत्र विदुषि श्रुत्यनुमते का शंका इत्यर्थः । स्मृतिस्तु—''जीवितात्ययमापन्नो योऽन्नमत्तियतस्ततः, लिप्यते न स पापेन षद्मंपत्रमिवाम्भसा'' इति । अथवा विदुषो दुष्टकर्मासंबंधो—-''ज्ञानाग्नि सर्वकर्माणि भस्मसात्कुरुत्तेतथा'' इति स्मर्यतेऽपीत्यर्थः ।

जब कि आपत्ति में अज्ञानी को कदन्न भक्षण करने में पाप का अभाव म्मृति में बतलावा गया है तब ज्ञानी के लिए श्रुति की अनुमति होने पर बांका करने को क्या आवश्यकता है। स्मृति का कथन है कि----''जब जीवन के समाप्त होने की स्थिति आ जाय तब जहाँ से भी जैसे भोजन के लिए अन्न प्राप्त करने से पाप से वैसे ही लिप्त नहीं होती जैसे कि कमल का पत्र जल से लिप्त नहीं होता।'' ज्ञानी का तो दुष्ट कर्म से संबंध भी नहीं होता जैसा कि---''ज्ञानी लोग ज्ञ नाग्नि से समस्त कर्मों को भस्मसात् कर देते हैं'' इत्यादि स्मृति से निश्वेत होता है।

### शब्दरचातोऽकामकारे ।३।४।३०।।

यतो ज्ञानाग्निरेव सर्वकर्मदहन समर्थं इति फल दशायां कामकारेऽपि न दोषोऽत एब साधन दशायां तदभावेन ''तस्मादेवं विच्छान्तोदान्त उपर~ तिस्तिक्षुः'' इत्यादि रूपः शब्दः कामकारनिवर्त्तकः श्रुयत इत्यर्थः ।

ज्ञानाग्नि से ही ज्ञानी लोग समस्त कर्मों को भस्म करने में समर्थ हैं, ज्ञान प्राप्त कर लेने पर स्वेच्छाचार करने पर भी उन्हें दोष नहीं होता, साधनदशा में तो उनमें कर्म भस्म करने का सामर्थ्य रहता नहीं "तस्मादेवंविच्छान्तोदान्त" इत्यादि रूप शब्द, उस अवस्था में स्वेच्छाचारिता के निवर्त्तक हैं।

एवं ज्ञानस्य कर्मनाशकत्वे सिद्धे जातज्ञानस्याश्रमकर्म कर्त्तंव्यं न वेति चिन्त्यते । तत्र फलस्य जातत्वात् कृतस्यापि नाश्यत्वेन अप्रयोजकत्वान्न कर्त्तव्य मितिपूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्त माह—

इस प्रकार ज्ञान की की कर्मनाशकता सिद्ध हो जाने पर अब विचार करते

हैं कि ज्ञानी के लिए आश्रमकर्म कर्त्त<sup>5</sup>य है या नहीं इस पर पूर्व पक्ष वालों का कथन है कि—जब ज्ञान प्राप्त हो जाता है तब क्रुत कर्म का नाश हो ही जाता है, अतः उनको पालन करने का प्रयोजन ही क्या है? इसलिए उनका पालन कर्त्तव्य नहीं है। इस पर सिद्धान्त रूप से सूत्र प्रस्तुत करते हैं—

३. अधिकरण :---

#### विहितत्वाच्चाश्रम कर्माऽपि।३।४।३१॥

यथा ज्ञानिनामप्यनापदि शिष्टानामेवान्न' भक्षणीयं विहितत्वात् तथाश्रम कर्माऽपि कर्त्तंव्यमैव नित्यं विहितत्वादित्यर्थः । यथाऽनापद्यशिष्टान्नभक्षणं दोषाय, निषिद्धत्वाद् एवच्चोपपादितं, सर्वान्नानुमतिरित्यत्र । तथा नित्य त्यागोऽपि प्रत्यवायजनक इति तत् कर्त्तंव्यमैवेति भावः ।

जैसे कि—ज्ञानियों के लिए भी अनापत्ति में शुद्धान्न भक्षण ही विहित बतलाया गया वैसे ही आश्रमकर्म भी कर्त्तव्य रूप से नित्य विहित हैं। जैसे कि—बिना आपत्ति के कदन्न भक्षण को दोष कहा गया है, वैसे ही बिना कारण आश्रम कर्म का त्याग भी दोष कहा गया है, सबको इनके त्याग की अनुमति नहीं दी गई है। आश्रम कर्म नित्य आचरणीय हैं इनके त्याग को प्रत्यवायजनक कहा गया है इसलिए इनका पालन कर्त्तव्य है।

यच्चोक्तं कृतस्यापिनाश्यत्वेनाप्रयोजकत्वान्न कत्तं व्यमिति तत्राह----

जो यह कहा कि किये हुए कर्म भी ज्ञान से नष्ट हो जाते हैं अतः वे निष्प्रयोजन होने से अकर्त्तव्य हैं, उसका उत्तर देते हैं----

सहकारित्वेन च ।३।४।३२॥

शमदमादीनामन्तरंगसाधनानां सहकारीण्याश्रमकर्माणीत्येतद् रहितैः श्वमादिभिरपि ज्ञानं न स्थरीकर्त्तुं शक्यमिति तानि कर्त्तंव्यान्येवेत्यर्थः । संसारवासनाजनकत्व स्वभावो यः कर्मणां स ज्ञानेन नाश्यत इति न सहकारि-त्वेऽनुपपत्तिः काचिदिति भावः ।

शमदम आदि अंतरंग साधनों के सहकारी आश्रम कर्म होते हैं, इनके बिना शमदम आदि भी ज्ञान को स्थिर करने में समर्थं नहीं होते, अत: द्वे ( xx34 ))

कत्त व्य हैं । जो कर्म संसार वासना के जनक होते हैं वे ही जान से नष्ट हो के हैं, सहकारी रूप से किये जाने वाले कर्मों में कोई हानि नहीं है ।

एवं ज्ञानमांगींय ज्ञानस्थैर्यंसाधनमुत्तवा भक्तिमार्गीय साधनानां भगवच्छू-वणादीनां इत आधिक्यमावश्यकतां चाह—

इस प्रकार ज्ञानमार्गीय ज्ञान को स्थिर करने वाले साधनों की चर्चा करके कहते हैं कि भक्तिमार्गीय साधन क्षवण कीर्त्त आदि तो इनसे भी श्रेष्ठ हैं, इनका आचरण तो परमावश्यक हैं।

सर्वथाऽपि त एवोभयलिंगात् ।३।४।३३॥

भगवच्छवण कीर्त्त नादयः साधनान्तरवदं विहितत्वेन कत्त व्या एव यद्यपि तथापि सर्वथाऽपि अन्येषां युगपद् उपस्थितौ तदनुरोधमकृत्वापि त एव भगवद्धर्मा एव कत्त्र क्या इत्यर्थः । कुतः १ श्रुतिर्लिगात् स्मृतिर्लिगाच्च । श्रुति लिगं तु "तमेव घीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मणः, नानुष्यायात् बहून् शब्दान् वाचो विगुलापनं हि तत्'' इति । ''तमेवैकं जानथात्मानं अन्या वाचो विमुंचथा अमतस्यैष सेतः'' इत्यपि । अत्रैवकारेण भगवदतिरिक्तं प्रतिषिघ्य तद् विषयक ज्ञानानुकलं प्रयत्नं श्रवणात्मकं विज्ञाय इति विधाय स्मरणमपि तन्मात्रं विषयक-मेव प्रज्ञों कूर्वीत इति वचनेन विधाय तदेकनिष्ठता हेतु भूतानामेव शब्दानामा-वत्तं नमर्थानुसंधानमपि कर्त्तव्यं, नान्येषामिति नानुष्यायात् बहून् इत्यनेन उक्तवती । अत्र अनु इति उपसर्गेण घ्यानस्य पश्चात् भावित्वम् उच्यते । तेन योग्यतया श्रवण कीर्च ने एव तत् पूर्व भाविनीप्राप्येते । स्मृतिस्तु—''श्रुण्वन्ति≁ गायन्ति गणन्ति अभीक्ष्णज्ञाः, स्मरन्ति नन्दन्ति तवेहितं जनाः । त एव पश्यन्त्य-चिरेण तावकं भवप्रवाहो परमं पदाम्बुजम्'' इति । ''महात्मानस्तु मां पार्थं दैवीं प्रकृतिमास्थिताः, भजन्त्यनन्यमनसो ज्ञात्वा भूतादिमब्यम् । सततं कीत्त यन्तो मां यतन्तश्च दृढव्रताः, नमस्यन्तश्च मां भक्त्या नित्ययुक्ता उपा-सते'' इति । एतेन भगवद्धर्माणां आत्म धर्मं त्वेन अंतरंगत्वात् आश्रम कर्मणो देह धर्मंत्वेन वहिरंगत्वात् तदविरोधेनेव तत् कर्त्तं व्यमिति स्थितम् । अतएव भगवद् धर्मान्यधर्मं प्रतिषिद्ध्य तेषां सर्वेम्य आधिनयं ज्ञापयितुं ''सवा अय-मात्मा सर्वस्यवशी'' इत्यादिना भगवन्माहात्म्यमुक्तम् ।

भगवत श्रवण कीर्त्त न आदि साधनान्तर की तरह विहित होने से कर्त्त व्य ही हैं, जिस समय भन्तों के समक्ष, अन्य आश्रम कर्म आदि, भगवत घर्मों के साथ आ जावें उस समय, भागवत धर्मों का ही मुख्यतया पालन करना चाहिए। श्रुति और स्मृति दोनों का ऐसा ही मत है। श्रुति में जैसे----''तमेव धीर विज्ञाय'', तमे बैंकं जानथमात्मानम्'' इत्यादि वाक्यों में, एव--कार से भगवदतिरिक्त कर्मों का प्रतिषेध करके भगवद् विषयक ज्ञान के अनुकूल प्रयत्न श्रवण की महत्ता बतलाकर ''प्रज्ञां कुर्वति'' से स्मरण के भी महत्व का उल्लेख कर बतलाया कि परमात्मनिष्ठ शब्दों की ही आवृत्ति और अनुसंधान करना चाहिए ''नानुघ्यायात् बहून्'' से अन्यों के घ्यान का निषेध किया गया है। इसमें अनु उपसर्ग से घ्यान को पश्चाद् भावी बतलाया गया हैं। घ्यान की योग्यता के लिए, श्रवण कीर्त्तन पूर्व भावी निश्चित होते हैं। स्मृति में भी जैसे----''श्रुण्वन्तिगायन्ति'' ''महात्मानस्तु मां पार्थ'' ''सततं कीर्त्त यन्तो माम्'' इत्यादि वाक्यों में, भगवद् धर्मों को अंतर्रंग आत्मधर्म के रूप में तथा आश्रम धर्मों को बहिरंग देहधर्म के अविरुद्ध रूप से पालन करना चाहिए, यही दिखलाया है। इस प्रकार भगवद् धर्मों की समता में अन्य धर्मों का प्रतिषेध करके उन्हें सबसे श्रेष्ठ बतलाने के लिए ''स वा अयमात्मा''' इत्यादि से भगवद् माहात्म्य दिखलाया गया है।

#### अनभिभवं च दर्शयति ।३।४।३४ ।।

प्रधान रूप से भगवद्धर्म ही कर्त्त व्य है, ऐसा निर्णय करने के बाद अब बतलाते हैं कि—"सर्वं पाप्मानम्'' इत्यादि श्रुति दिखलाती है कि— भगवद्धर्म के पालन से आश्रम कर्म जन्य दोषों का निराकरण हो जाता है, इसलिए भगवद्धर्म ही सर्व श्रेष्ठ साधन हैं।

## अन्तरा चापि तु तद्दृष्टे: ।३।४।३४।।

भगवद् धर्म म्य आश्रम धर्मा हीना इत्यप्यल्पमुच्यते, अपि तस्मिन् पुरुषो-त्तमे धर्मिण्येव दृष्टिस्तात्पर्यं यस्य पुर्रसः तस्याश्रम धर्मा अन्तरा च फलसिद्धौ व्यवधानरूपाश्चेति श्रुतिः दर्शयति इति पूर्वेण संबंधः । अन्तरा शब्दोऽत्राव्य-यात्मको—व्यवधानवाचकः । तथा च श्रुतिः---"एतद् ह स्म वै तत्पूर्वे बाह्यणा अनूचाना विद्वांसः प्रजां न कामयंते कि प्रजया करिष्यामो येषा नोऽयमात्मा-ऽयं लोक'' इति ऋणापाकरण हेतुत्वेन लौकिकोत्कर्ष हेतुत्वेनापि प्रजाया अभीष्टत्वेऽपि तदुत्पादन व्यासंगेन भगवदानन्दानुभवेऽन्तरायो भविष्यतीतित**द्-**द्ष्ट्या तत्रापेक्षा दर्शंथति ।

भगवद्धमों से आश्रम धर्म हीन हैं, ये कथन तो कम है अपितु सहीं तो ये है कि---जिन लोगों की दूष्टि में पुरुषोत्तम धर्म ही महत्तम है, उनके लिए फलसिद्धि में, आश्रम धर्म व्यवधान रूप ही हैं। यहाँ पर अन्तरा शब्द व्यवधान वाची अव्यय है। ''एतद् ह स्म वैं'' श्रुति में, ऋण से छूटने के लिए तथा लौकिक उल्कर्ष के लिए संतान अभीष्ट है, किन्तु उससे भगवदानंदानुभव में व्यवधान होगा, इस दृष्टि, से सन्तान के प्रति उपेक्षा दिखलाई गई है।

अपि स्मर्यते । ३।४। ३६ ।।

अपि इाब्देनाश्रमधर्माणां तथात्वं किमु वाच्यं यतो ज्ञान तत्साधन वैराग्या-'दीनां अपि अन्तरायरूपत्वं स्मर्यते----''तस्मान्मद्भक्ति युक्तस्य योगिनो वै ःमदात्मनः, न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिह'' इति भगवद् वाक्यम् ।

आश्रम धर्म ही भगवद् भजन के अन्तराय हों इतना ही नहीं अपितु ज्ञान इऔर उसके साधन 'वैराग्य आदि भी अन्तराय रूप हैं ऐसा—''जो मेरे में अपने को समर्पित करने वाले मेरे भक्त हैं, उनके लिए ज्ञान और वैराग्य भी स्त्रैयस्कर नहीं होते'' इस भगवद् वाक्य में कहा गया है।

#### विशेषानुग्रहश्च ।३।४।३७।।

स्मर्यंत इति पूर्वेण संबंधः । ज्ञानादेः सकाशाद् भक्तिमार्गे फलतोऽप्युत्कर्ष-माह---ज्ञानादि साधनवत्स्वनुग्रहो मुक्ति पर्यंन्त एव । भक्तिमार्गे सु ''अहं भक्त पराधीनो ह्यस्वतंत्र इव द्विज'' इत्यादि वाक्ये विशेष रूपो मुक्तादिम्यीऽपि भक्तानां व्यावर्त्तको भगवदनुग्रहः स्मर्यंत इत्यर्थः ।

अब बतलाते हैं कि—भक्तिमार्ग में, ज्ञान आदि से, विशेष उत्कर्ष होता है, ज्ञान आदि साधनों को तरह, प्रभु का अपना अंचुग्रह भक्त के ऊपर मुक्ति पर्यन्त रहता है। ''अहं भक्त पराधीनः'' इत्यादि से निश्चित होता है क्रि— -मुक्त जीवों से अधिक भक्तों पर अगवदनुग्रह होता है।

### अतस्त्वतरज्यायो लिगाच्च ।३।४।३८।।

अत इति पूर्वोक्त श्रुतिस्मृतिपरामर्शः । तथा चेतरस्या मुक्तेरपि भक्ति-मार्गीय तदीयत्वमेव ज्याय इत्यर्थः । अत्रहेत्वन्तरमाह—र्लिगाच्चेति—मुक्तानां तु मायाविनिर्मु क्तमात्मस्वरूपमेव, न तु—देहेन्द्रियादिकमप्यस्ति येन भजना-नंदानुभवः स्यात् । भक्तानां तु देहेन्द्रियादिकमपि मायातत्कार्यरहितत्वेनानन्द रूपत्वेन च भगवदुपयोग्यतोऽपि तत्तथेत्यर्थः । न हि मुक्तात्मनां कश्चन् भगवदु-पयोगोऽस्तीति भावः । तदुक्तं श्रीभागवते— "न यत्र माया किमुताऽपरे हरेरनु-ब्रता यत्र सुरा सुराचिता" इत्यादि । मुक्तोपसृप्यत्वं चोच्यते । अतएव सप्तम स्कन्धे-देहेन्द्रियासु हीनानां वैकुण्ठ पुरवासिनामित्युक्तम् । पुरवासित्वे देहादेराव-श्यकत्वान्निषेषो जडात्मकानामेवेत्यवगम्यते । इतरज्याय इति पाठेतु-पूर्वोक्तत-आश्रमकर्मपरामर्शोऽत इत्यनेन उक्तयोरेव वा । एतेन ''सोऽश्नुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिता" इत्युक्तफलवत्वं तस्य सूच्यते ।

४ अधिकरण :—

तद् भूतस्य तु नातद्भावौ जैमिनिरपि नियमात इरू पामावें म्यः ।

३।४।३९।।

अथेदं विचार्यते—तदीयानामपि कदाचित् सायुज्यमस्ति न वेति । तत्र भक्तिमार्गस्यापि साधन रूपत्वात्तस्य च मुक्तावेव पर्यवसानात् तदीयत्वस्य सावनावस्थारूपत्वात् तेषामपि मुवितरावश्यकी तथा च प.लतो न कश्चिद् विशेष इति प्राप्ते—उच्यते—तद्भूतस्य इत्यादि । तु शब्देन् मर्यादा मार्गीय-व्यवच्छेदः । अत्र विश्वास दार्द्य्याय आह—अन्यस्य का वार्त्ता, कर्ममात्रनिरूप-कस्य जैमिनेरपि यदि कदाचित् भगवत्क्रपयाध्यं भावो भवेत् तदा तद् भूतस्य पुष्टिमार्गीय भगवद्भावं प्राप्तस्य तस्यापि नातदभाव उक्तभाव तिरोधनं न कदाचिदपीत्यर्थः । अत्र हेतुमाह नियमादीन् । तैत्तरीयके—''तेतेधामा-म्युष्मसि'' इति मंत्रे ''यत्र भूरिष्ट्रांगा अयासस्तदुष्त्गायस्य परमं पदम्'' इत्यु-क्त्वा तदनन्तरं तत्र व्वतानि कर्माण्यपि ''विष्णोः कर्माणि पश्येत्'' इति मंत्रेण निरूप्य पुनः पूर्वोक्त लीला स्थानं ''तद् विष्णोः परमं पदम्'' इतिपदेनानूद्य तस्यनित्यत्वनिरूपणायोच्यते—''सदा पश्यन्ति सूरयः'' इति विद्वांसः पुष्ठ्षोत्तम ज्ञानवन्त इति यावत् । तच्च भक्त्यंवेति सूरिपदेन भक्ता उच्यन्ते । तथा च भक्तानां सार्वदिक दर्शनं नियम्यते, सदेतिपदेन । एवं सति पुष्टिमार्गीय भगवदभावं प्राप्तस्य मुवतावृ्च्यमानायां तन्नियमो भज्येतेत्यर्थः ।

अब विचार करते हैं कि----भगवदीय जनों का भी कभी सायुज्य मोक्ष होता है या नहीं ? इस पर पूर्वपक्ष का मत है कि—भक्तिमार्ग भी एक साधना, है अतःउसका पर्यवसान भी मोक्ष ही है, भक्त साधनावस्था वाले होते हैं अतः उनका मोक्ष भी आवश्यक है' मोक्षावस्था में ज्ञानी और भक्त दोनों ही समान हैं । इस पर सूत्रकार कहते हैं---''तद्भूतस्य तु'' इत्यादि । सूत्रस्थ तू पद मर्यादा मार्ग का व्यवच्छेदक है। अपनी बात को इड़तापूर्वक कहते हैं कि— अन्य की बात तो छोड़ो, कर्मशास्त्र के निरूपक जैमिनि का भी यदि कभी भगवद्कुपा से यह भाव हो जाये तो पुष्टि मार्गीय भगवद् भाव को प्राप्त उन जैमिनि का भी, भक्ति भाव तिरोधान रूप सायुज्य मोक्ष नहीं हो सकता। क्योंकि श्रुतियों में स्पष्टतः भक्तों की विशेष प्रकार की मुक्ति का उल्लेख है। तैत्तरीयक में जैसे---''तेतेधामान्यूष्मसि'' इत्यादि मन्त्र मैं "यत्र भूरि श्रुंगाअयासः" इत्यादि कहकर "विष्णोः कर्माणि पश्येत्" इत्यादि से उनके कर्मो का उल्लेख ''करके तद् विष्णोः कर्माणि पश्येत्'' इत्यादि से उनके कर्मों का उल्लेख करके ''तद् विष्णोः परंम पदम्'' से पुनः पूर्वोक्त लीला स्थान का वर्णन करते हुए ''सदा पश्यन्ति सूरयः'' पद से भक्तों की नित्यता का निरूपण करते हैं। इसमें सूरिपद पुरुषोत्तम ज्ञानवान भक्त के लिए ही आया है। उक्त प्रसंग में भक्ति का उल्लेख है अतः सुसि पद भवतों के लिए ही आया है। "सतूपद से सार्वदिक दर्शन की बात कहते हैं। इस प्रकार पुब्टिमार्गीय भगवद्भावापन्न मुक्ति में सायुज्य मोक्ष का नियम भंग हो जाता है।

यच्चोत्तं साधनावस्थायां उत्तमावस्थारूपत्वं गरं तदीयत्वस्यफलं मुक्ति-रेवेतितत्राह — अतद्रूपेति । उक्त भगवदीयत्वं न साधन रूपं अपितु मुक्ते -रपि फलरूपम् ''मुक्तानां अपि सिद्धानां नारायणपरायणः सुदुर्लभं प्रशान्ता-रमा'' इति वाक्यात् । ''यदा सर्वेप्रमुच्यन्ते कामायेऽस्य हृदिस्थिता अथ मत्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्मसमश्नुते'' इति श्रुत्या अमृतस्य ब्रह्मस्वरूप भोग उच्यते । स च ''यमेवैषवृण्तुते'' इति श्रुत्यां अमृतस्य ब्रह्मस्वरूप भोग उच्यते । स च ''यमेवैषवृण्तुते'' इति श्रुत्येभंगवदीयत्व साध्य एवेति स्पष्ट-फलत्वमस्यातोऽत्तद्रूपत्वम् किंच — फलं हि साधनादुत्तमं भवति, भगवदीयत्वा-दुत्तमंस्यार्थस्याभावादपि न मुक्तिर्वक्तुमुचिता । तदुत्तं श्री भागवते पंचमस्कन्धे पूर्वं भक्तिस्वरूपं निरूप्य तयैव परया निवृत्त्या ह्यपवर्गमात्यान्तिकं परम-पुरुषार्थमपि स्वयमासादितं नो एवाद्रियन्ते भगवदीयत्वेनैव परिसमाप्त सर्वार्था इति ।

जो यह कहा कि---साधनावस्था में उत्तम अवस्था वाली भगवदीयता का फल भी मुक्ति ही हैं, उस पर सूत्र कार कहते हैं कि-वह भगवदीयता साधन रूप नहीं है, अपितु मुक्ति का भी वही फल है जैसा कि---''मुक्त सिद्धों के बीच में कोई एक़ ही नारायण परायण सुदर्लभ प्रशान्त आत्मा होता है।'' इत्यादि वाक्य से निश्चित होता है। "जिस समय अन्तःकरण की समस्त कामनांयें नष्ट हो जाती हैं, वह व्यक्ति अमृत हो जाता है। उसे उस स्थिति में व्रह्मभाव प्राप्त हो जाता है।'' इस श्रुति से, अमृत मुक्त व्यक्ति का ब्रह्मस्वरूप भोग बतलाया गया है। ''जिसे वह चाहता है ु उसे वह वरण करता है'' इत्यादि श्रुति, स्पष्ट रूप से भगवदीयता को ही साधन बतलाती है, इससे भगवदीयता का फलत्व निश्चित हो जाता है भगवदीय का सायुज्य रूप नहीं होता यह भी निश्चित होता है। फल साधना से उत्तम होता है, साधना यदि भगवदीय है तो वह स्वयं उत्तम है. यदि उसमें सायूज्य का, जिसे कि प्रायः लोग उत्तम कहते हैं, का अभाव भी हो तो भी उसे मुक्ति कहना ठीक नहीं ;(अर्थात् भगवदीयता मुक्ति से बहुत बड़ी वस्तू है) जैसा कि---श्रीमद्भागवत से पंचम स्कस्ध में, पहिले भक्ति के स्वरूप का निरूपण करके, उसी अपवर्ग और आत्यन्तिक परम पुरुषार्थ की स्वतः प्राप्ति बतलाकर, अपवर्ग और मोक्ष का विशेष आदर नहीं किया गया है, भगवदीयता में ही समस्त अर्थों की परि समाप्ति कर दी गयी है।

# ( ४३२ )

. ५ अधिकरणः—

न चार्धिकारिकमपि पतनानुमानात् तदयोगात् ६।४।४०।।

अत्रैदं विचार्यते, ध्रुवायेव ब्रह्माढिलोकाधिकारं दत्वा तत्संबन्धिफलं ददाति न वेति । तत्र नेत्याह, नचेति, तत्रहेतुः पतनानुमानादिति । ''आब्रह्म भुवनाल्लोकाः पुनरावर्तिनोऽर्जुन इति स्मृतेरित्यर्थंः । फलस्य सावधिकत्वादिति भावः । किंच तादृशे भगवदीये भजनाऽयोगादपि न तथा । अथवा, तादृस्य सदा भक्तिरसानुभवात्तदतिरिक्तस्यानपेक्षणादन्येषां फलानां संबंधाभावा-दित्यर्थंः ।

## उपपूर्वमपि त्वेंके भावमशनवत्तदुक्तम् ३।४ँ४१॥

एके भक्ता आधिकारिके फले पतनमात्रं न हेयत्व प्रयोजकमिति वदन्त्य-तपपूर्वं पतनमेव तदिति वदंति । भक्तिभावात् च्युतेः । अधिकार समाप्तौ भगवदनुग्रहाशाऽपि कदाचिव् संभवति इत्युपपतनं तत् । मुक्तौ तु अपुनरावृत्तोः भक्ति रसाशाऽपि नेति महापतनमेव सेति भावः । तेन निषिद्धकर्म फल तुल्य-त्वं ज्ञापितं भवति । अतएव श्री भागवते— ''नारायण परालोके न कुतश्चन विभ्यति स्वर्गापवर्गं नरकेण्वपि तुल्यार्थं दर्शिन'' इति गीयते । भक्तिमार्गे तु साक्षात्संगाभावेऽपि तदीय भावमात्रमपि अशनवत् साक्षात् भगवत्त्वरूप भोगवदेव मन्यते । तदुक्तं श्री भागवते— ''अथ ह वावतव'' इत्यादिना साक्षात् भगवद्-भोगो जीवस्यासंभावित इति शंका निराशायाह—तदुक्तमिति ''सोऽश्नुते सर्वान् साक्षान् ब्रह्मगस्वरूप रसाशनमुक्तमित्यर्थः । कोई भक्त आधिकारिक स्वर्ग आदि फल में आसक्ति रखना पतन मात्र मानते हैं, वे स्वर्ग आदि को हेय दृष्टि से नहीं देखते फिर भी वे तपपूर्वक प्राप्त उन लोकों को भक्ति रहित होने से पतन ही कहते हैं। उन लोकों के अधिकार समाप्त होजाने पर भगवद् कृपा की आशा कभी-कभी होती है, अतः वह उप-पतन ही है। मुक्तावस्था में तो पुनः लौटने को बात ही नहीं है, भक्ति रस की आशा भी नहीं है अतः वह तो महापतन है। वह तो निषिद्धकर्म फल की तरह होता है। यही बात भागवत में कही गयी है—''भगवद् भक्ति में संलग्न व्यक्ति किसी से नहीं डरते, वे स्वर्ग अपवर्ग और नर्क सबको समान समझते हैं।'' भक्ति मार्ग में तो साक्षात् संग के अभाव में भी, भगवद्भावमात्र को साक्षात् भगवद् स्वरूप भोग की तरह मानने हैं। भागवत षष्ठ स्कंघ के नवम् अध्याय में ''अथ ह वाव तव'' इत्यादि से ऐसा स्पष्ट कहा गया है। जीव, साक्षात् भगवद् भोग कर भी नहीं सकता, इस शंका के निवारण के लिए सूत्र-कार ''तदुक्तम् का प्रयोग करते हैं अर्थात् साक्षात् भगवद्भोग की बात तो ''वह विद्वान समस्त कामनाओं का बह्म के साहचर्य से भोग करता है'' इत्सादि श्रुति में स्पष्ट कही गई है।

#### ६ अधिकरणः----

#### बहिस्तूभयथापि स्मृतेराचाराच्च २।४।४२।।

अथेदं चिन्त्यते, प्रचुरभगवद्भाव मात्रवतः साक्षात् स्वरूप भोगवतो व गृहत्यागः कत्त्रं व्यो न वेति, फलस्य सिद्धत्वान्ने ति पक्षव्यच्छेदाय मद्वात्तांया तयामानां न बंधाय गृहामता'' इति वाक्यात् बंधकत्वेन त्याज्य इति पक्षव्यच्छे-दाय तु शब्द: । भावमात्रे साक्षात् प्रभु संबंधे वोभयथापि गृहाद्वहिर्गमनं गृह-त्याग इति यावत् । स आवश्यकः तत्र प्रमाणमाह—स्मृतेरित्यादि । त्वं तु सर्वं परित्यज्यस्नेहं स्वजनबन्धुषु, मय्यावेश्य मनः सम्यक् समदृग् विचरस्वगाम्'' इत्यादि स्मृतिर्भगवद् भाववत स्त्संगाविशिष्टस्यापि बहिर्गमनमाह तदाचारोऽपि तथैव श्रुयतेऽतस्तथा । अथयमाशयः । आश्रमधर्मत्वेन गृहत्यागो ''यदहरेव'' इत्यादि पूर्वमुपादितोऽपि तदधुनापुनरुच्यते तेनतदत्तिरिक्तोऽयमिति ज्ञायते । तथा चोक्तवाक्यान् मुमुक्षुमुक्तिप्रतिबंधकत्वान तस्य तत्त्यागस्य विप्र यौगरसानु-भावकत्वेन स च कत्त्तं व्यः । यद्यपि स्वेष्टान्तरायत्वेन स्वत् तत्त्यागो भावीः

## ( ५३४ )

तथापि ''आश्रमादाश्रमंगच्छेत्'' इति वाक्यात् अत्राश्रमान्तरत्वाभावेने त्यागस्या-विहितत्व शंकाभावायेयमूक्तिरिति ।

अब ये विचारते हैं कि---प्रचुर भगवत् भाव मात्र में लीन और साक्षात् स्वरूप भोग में लीन व्यक्तियों को गृहत्याग करना चाहिए या नहीं १ फल तो मिल ही जाता है अतः नहीं त्याग करना चाहिए, इस मत का विरोधी ''मद्वात्ती'', इत्यादि वाक्य मिलता है जिससे निश्चित होता है गृह बन्धक रूप से त्याज्य है, इस मत के निराकरण के लिए सूत्रकार तू शब्द का प्रयोग करते हुए कहते हैं कि-भात्र मात्र हो या साक्षात प्रभ संबंध हो दोनों अव-स्थाओं में गृहत्याग आवश्यक है स्मृति और आचार दोनों से ही यह बात सिद्ध होती है। स्मृति जैसे ''उद्धव ! तुम सबकुछ छोड़कर मुझमें मन लगाकर स्वस्थ्यमन से समद्दष्टि होकर पृथ्वी में विचरण करो'' इत्यादि स्मृति भगवद् भाव वाले व्यक्ति की तरह, भगवत्संग वाले व्यक्ति के भी गृह त्याग की बात कहती है, ऐसे लोगों का आचार भी वैसा ही सुना जाता है। कहने का तात्पर्य यह है कि-अाश्रम धर्म के रूप में गृह त्याग की चर्चा "यदहरेव" इत्यादि श्रुतियों में की जा चुकी है, अब पुनः उसके विषय में विचार कर रहे हैं.तो, यह उससे भिन्न विषय है। उक्त वाक्यों में जो गृह त्याग की बात है वह मुमुक्षु के लिए मोक्ष में सहायक हैं, किन्तु जो उक्त दो प्रकार के भक्त हैं जो कि अनवरत प्रभुरसास्वाद में निग्मन रहते हैं उनके लिए तो सांसारिक वासना विशेष रूप से प्रतिबंधक होती है, विप्रयोग रसानुभाव के रूप में उसका त्याग विशेष रूप से कत्त ध्य है। यद्यपि अपनी अभीषठ प्राप्ति में अड़चन रूप होने से वे स्वतः छूट जाते हैं ''आश्रमादाश्रमंगच्छेत'' वाली जो नियमित त्याग की प्रणाली है, उससे भक्ति मार्ग का कोई संबंध नहीं है, भक्ति मार्ग में त्याग हर अत्रस्था में होता है।

#### स्वामिनः फलश्रुतेरित्यात्रेयः ।३।४।४३।।

पुष्टि मार्गीय भक्तस्य विहितत्वादिति ज्ञान प्रयोजकम् तत्र हेतुः तस्य भक्ति मार्गे स्वामिनः श्री गोकुलेशादेव भक्तस्य श्रुतेरतो बहिर्गमनं न साधन-त्वेनात्र कार्यमिति भावः । अत्र ''यमेवैषवृणृते'' इति श्रुतिरनुसंघेया । एतदनु पदमेव पठ्यते । ''नायमारमा बलहीनेन लम्य'' इति । अत्र भगवद्वरणानन्तर मपि जीव बलंकतमद् यदपेक्षौ भगवल्लाभ इति जिज्ञासां सर्वात्मभाव एव बलमिति निर्णीयते । तस्यैव मर्योदाबलीपमर्दकत्वाद् भगवद्वर्शीकार हेतुत्वाच्च । ब्रज सीमन्तनीनां प्रभुवचर्नातिकममपि छत्वा स्वरूपपरिग्रहस्तद्बले-नैव यत् इत्यात्रेय आचार्यो मनुते । इदमत्राभिप्रेतम् सर्वात्मभावस्य यद् वलम् तत्तदात्मकस्य प्रभोरेव तस्य चायं स्वभावो यद्न्यन्न रोचते । अतएव ब्रजपरिवृढवदनेन्दुवचनकिरणप्रचार प्रोच्छलत् केवलभावांभोधिवचनवीचयो गोयन्ते "र्याह अंबुजाक्ष तव पादतलमस्प्राक्ष्म तत्प्रभृतिनान्य समक्षं स्थातुं पारयामः" इत्यादयः । अतः त्यागस्तु पृष्ठत्रग्न इवायातीति न तदर्थं यतनी-यमति, विष्ण्ववतारत्वेन पुरुषोत्तमभावस्वरूपज्ञोऽयमिति तथा ।

पुष्टि मार्गीय भक्त, भगवत्क्रुपानुसंवान के आधार पर स्वतः ही वासना का त्याग कर देता है, क्योंकि — भक्तिमार्ग के स्वामी श्री गोकुलेश की प्राप्ति ही फल है, इसलिये गृहत्याग कर बाहर जाना, इस मार्ग की साधना नहीं हैं अतः गृहत्याग नहीं करना चाहिये । इस मार्ग में तो ''वे जिसे वरण करते हैं'' इस वाक्य पर विचार करना चाहिये । इसके बाद ही दूसरा पाठ आता है' वे प्रभु बलहीन व्यक्ति से प्राप्त नहीं है इसमें भगवद् राण के वाद भी जीव को कौने से बल की अपेक्षा होगी, इस जिज्ञासा पर, सर्वात्मभाव को ही बल रूप से निर्णय किया गया है । इस बल से, शास्त्रीय मर्यादा का उपमर्दन होता है तथा भगवान वर्शगत हो जाते हैं। ब्रज की गोपियों ने ज्ञास्त्रीय प्रभु आज्ञा का अतिक्रमण करके, स्वरूप परिग्रह किया और उसी बल से प्रभु प्राप्त की ऐसा आत्रेय आचार्य मानते हैं । इसका अभिप्राय ये हैं कि -- सर्वात्म भाव का जो बल है वह सब कुछ प्रभुरूप से देखता सूनता जानता है, उसे और कुछ अच्छा ही नहीं लगता। जैसा कि----ब्रज के स्वामी कृष्ण चन्द्र के मुखार बिन्द को किरणों से उद्वेलित भावसमुद्र की तरंगें गान करती है—''हे कमल नयन । जब से आपके चरण कमलों के दर्शन किये हैं,' तब से किसी अन्य के सामने हम ठहर नहीं पाती'' इत्यादि । इससे निश्चित होता है कि---त्याग तो भक्त के पीछे लगा फिरता है' उसके जिये प्रयास करना आवश्यक नहीं है । आत्रेय (दत्तात्रेय) भगवान विष्णु के अवजार हैं इप्तलिये पृष्कोत्तम भाव स्वरूप के ज्ञाता हैं।

## अर्हित्वज्यमित्यौडुलोमिस्तस्मैहि परिश्रीयते ।३।४।४४।।

सर्व त्याग पूर्वकं यद् ब हेः प्रभु समीप गमनं भक्तम्य तदात्त्विंज्यमृत्विक् कर्मैंवेत्यौडुलोमिराचार्योमन्यते । तस्यायमभिसंघिः यजमानो हि स्वेष्टसिद्धय-र्थमृत्विज आदौवृणुते । प्रकृते च ''यमेवैषवृण्ते'' इति श्र्नेस्तस्मादेकाको न

रमते'' इति श्र तेरच स्वकीडार्थ भगवान स्वचिकीर्षिततल्लीलानुरूपांज्जीवान् वृग्गुते । यूनः स्थविरान् बेत्ति विकल्पादेकरूपाणाँ यथा सोमादिषु वरणं तथा सर्वात्म भाववरदेनंब रूपाणामेवात्र वरणम् । तत्र यथा स्वीय स्वीयतद ग-मात्रकरणं तेषांतथेतरसंबंधनिवर्त्तनपूर्वकं तद्भाग्यसमर्पकत्वमत्र । तदुक्तं भगवता "यदापुमाँस्त्यक्त समस्त कर्मा निवेदितात्मा विचिकीर्षितो मे" इति अत्र पूर्वपदेन इतरसंबंध निवर्त्तनोक्त्या सर्वात्मभाव उक्तो भवति । तदनन्त-रमात्मनिवेदने सति तद्विषयकलीलाकरणेच्छा विषयः संभवति । अन्तरंग लीला प्रवेशन मिच्छायां विशेषः । तस्मात् सुष्ठूक्तमार्त्विंज्यमिति । एतेन ''न ढानानि न पचति'' इत्यादि श्रुतेर्यथा सोमादौ दीक्षितस्य तद्यागेतरधर्म निवृत्तिः स एव परमो धर्मो यतः तथा पुरुषोत्तमस्योक्त भवतैः स्हरमणमेव सार्वदिकम्, एतदेव च महन्महत्वमित्ति सूचित भवति । प्रकृते भक्तानां ऋत्विक्त्वेन निरूपणे हेतुत्वेन तात्पर्यान्तरमप्याह । तस्मैयजमानारब्धकर्म -सांगत्वाय ऋत्विक् परिकीयते । वरणेन स्वकार्यमात्रोपयोगित्वाय स्वीयः कियते तथा प्रवृतेऽपि । न च, कच्चित् कल्याण्यो दक्षिणा इति प्रश्नवचनात्तद-तत्पर्वत्तिरत्र तु स्वत; पुरुषार्थंःवेनाभगवदर्थाप्रवृत्तिरतोवैषम्यमिति थेंव वाच्यम् । नीरागस्यापिवरण समये तत्प्रक्ष्तस्याव्यकत्वात्त्रथैव दक्षिणा दानम-प्यन्यथा निरंगत्वापत्तेः । प्रकृतेऽपि भक्तानां स्नेहादेव प्रवृत्तिर्भगवान् स्वानुभ-वार्थमेव ताननुभावयतीति वैषभ्यम् ।

,

लीला में प्रवेश करने की विशेष इच्छा होती है अतः यज्ञ का उदाहरण बहुत अच्छा दिया है जैसे कि—सोम आदि यज्ञों में ''न दानानि न पचति'' इत्यादि से यागेतर धर्म की निवत्ति बतलाकर एक मात्र यज्ञ को ही ऋत्विक के लिये परम धर्म कहा गया है, वैसे ही पुरुषोत्तम का सर्वात्मभाव वाले भक्तों के साथ रमण ही सब कुछ है, इससे प्रभु और भक्त की महिमा सूचित होती है। इस लीला यज्ञ में भक्तों को ऋत्विकु बतलाने का कुछ और भी तात्पर्य है। उन यज्ञों में. यजमान अपने कर्म की सांगोपांग पूर्ति के लिये ऋत्विक को खरीदता है. वरण करके अपने कर्ममात्र के उपयोग के लिये ही ऐसा करता है यही बात, भक्तों का वरण कर भगवान करते हैं । कह सकते हैं कि---- उन यज्ञों में तो दक्षिणा से खरीदा जाता है और ऋत्विक की प्रवृत्ति भीः उसी से होती है, किन्तु यहाँ तो भगवान ही स्वयं पुरुषार्थ हैं, इसी भाव से भगवत्सम्बन्धी प्रवृत्ति होती है अतः दोनों में विषमता है। उन यज्ञों में-निर्लोभी का भी जब वरण किया जाता है तब दक्षिणा सम्बन्धी ''कश्चित् कल्याण्यो दक्षिणा'' इत्यादि प्रश्न किया जाता है और दक्षिणा भी समान रूप से दी जाती है, यदि ऐसान करें तो यज्ञ का एक अंग ही अपूर्ण रह जाय । वैसे ही लीला यज्ञ में भक्तों की स्नेह से ही लीला में प्रवृत्ति होती है, भक्त-उसके बदले कुछ चाहता नहीं', भगवान् अपने अनुभव के लिये ही उन भक्तों को अनुभव कराते हैं, यही दक्षिणा है, अतः दोनों प्रकार के यज्ञों में कोई: विषमता नहीं है।

### श्रुतेश्च ।३।४।४४।।

अयर्वणोपनिषत्सु पठ्यते— ''भक्तिरस्यभजनं तदिहामुत्रोपाधिनैराक्येनैवा-मुष्मिन्मनः कल्पनमेतदेव च नैष्कर्यमिति'' ।

भक्तिमार्ग प्रचारैकहृृदयोबादरायणः, मानं भागवतं तत्र तेनैवं ज्ञेयमुत्तमैः अथवॉपनिषद् में पाठ है कि—''भगवान को भक्ति हो भजन है, जो किः संसारिक वासनाओं से विरत होने पर निष्काम भाव से मन में होती है।''' इत्यादि श्रुति उक्त मत की ही पुष्टि करती है। भगवान बादरायण एक मात्र भक्तिमार्ग के प्रचारक है, एक मात्र श्रीमद् भागवत ही उसका प्रमाणित ग्रन्थ है, उसमें भो उत्तम भक्ति से अधिकारियों का ऐसा ही वर्णन मिलता है।

## ( १३५ )

. अधिकरण :---

## सहकार्यन्तरविधिः पक्षेणतृतीयंतद्वतोविध्यादिवत् ।३।४।४६॥

ननु यमेवैति श्रुतिः साधनान्तर निषेध पूर्वकं वरणस्यैव साधनत्वमाह ।" तस्मादेवं विच्छान्तोदान्त उपरतिस्तितिक्षुः श्रद्धान्वितो भूत्वाऽत्मन्येवात्मानं-पद्ययेत्" इति श्रुतिः साधनान्तरमप्याह । एवं विरोधे श्रुतित्वाविशेषात किमा-दरणीयं किं नेति संशये साधनान्तरविधिरेवादरणीयोऽन्यया शास्त्रवैयर्थ्य स्यादिति प्राप्ते, उच्यते — सहकार्यन्तरविधिरिति मर्यादापुष्टिभेदेन वरणं द्विधोच्यते । तत्र सहकार्यन्तरविधिस्तु मर्यादा अपेक्षणोच्यते । पुष्टौ तु नान्या-पेक्षेति न विरोधगन्धोऽपि । अपरं च साधनं हि कायिकंवाचिकं मानसिकं च विधीयते । तत्र मनसैवातव्यमिति श्रुतेस्तृतीयं मुख्यम् । तदपि तावदेव मार्यादिकस्यापि विधेयत्वेन कर्त्तं व्यम् यावत्स्नेहो न भवति । यतस्तद्वतः स्नेहवतस्तूक्तं तृतीयं साधनपि विध्यादिवत् । यथा तद्वतौ विधिरर्थवादो वा प्रवृत्तावप्रयोजकस्तस्य स्वत एव संभावत्त्था भगवत्प्राप्ताविदमित्यर्थाः । कैंमुतिक न्यायेनपूर्वयोरप्रयोजकत्वमेतन्शेषत्वात् एव आयास्यति इति तृ्तीय मेवोन्हम् ।

"यमेवैति" श्रुति तो अन्य साधनों का निषेध करके एक मात्र वरण की ही महत्ता बतलाती है जब कि— "एवं विच्छान्तोदान्त" आदि श्रुति अन्य साधनों को भी महत्व देती है। इस प्रकार की विरुद्धता में तथा दोनों ही श्रुतियों की समानता में किस श्रुति का आदर करें, किसका न करें, इन संजय पर विचार होता है। कि साधनान्तर विधि हो आदरणीय है, यदि ऐसा नहीं करेंगे तो ज्ञास्त्र व्यर्थ हो जायगा। इस पर सूत्रकार कहते हैं कि — मर्यादा और पुष्टि भेद से वररण दो प्रकार का होता है, सहकार्यन्तरविधि मर्यादा को अपेक्षा रखती है जब कि पुष्टि में अन्य की अपेक्षा नहीं होती, इसलिये विरोध का प्रक्ष्त ही नहीं है। दूसरी बात ये है कि — साधन, कायिक, वाचिक और मानसिक भेद से तोन प्रकार के कहें गये है। 'भनसंचातव्यम्' श्रुति में मानसिक साधन को ही मुख्य कहा गया है। जब तक आन्तरिक स्नेह न हो तब तक साधनों को मार्यादिक रूप से हो करना चाहिये। जब स्नेह हो जाये तो तृतीय मानसिक साधन हो कर्त्त व्य है। जैसे कि — पुत्र, पिता की सेवा स्नेह वश सहज हो करता है, पिता की सेवा से प्राप्त होने वाले पुण्य को बतलाने वाले वाक्यों के आधार पर पुण्य के लोभ से नहीं करता, बैसे ही भगवत् प्राप्ति में, शमदम आदि साधन सहज रूप से ही उस भक्त में आ जाते हैं, उसके लिये कोई प्रयास अपेक्षित नहीं होता, और न इन वाक्यों की ही कोई अपेक्षा होती है। अतः पुष्टि मार्ग में पूर्व के साधनों की कोई प्रयोजन नहीं है, वे तो स्वयं ही आ जाते हैं उसमें तो तृतीय मानसिक साधन की ही विशेषता बतलाई गई है, वरण मात्र ही इस मार्ग का साधन है मर्यादा मार्ग में अन्य साधनों की अपेक्षा होती है।

#### कृत्स्नभावात्तु गृहणोपसंहारः ।३।४।४७।

ननु बहिस्स्तूभयथेत्यादिना भगवदीयस्य गृहत्याग आवश्यक इति निरू-'पितम् । छांदोग्ये त्वाचार्यंकुलादित्युपक्रम्य छांदोग्योपनिषदन्ते आचार्यंकुलाद् वेदमधीत्य गुरोः कर्मातिशेषेण अतिसमावृत्य कुटुम्बेशुचौ देशे स्वाध्यायमधी-यानो धार्मिकान् विदधदात्मनि सर्वेन्द्रियाणि सम्प्रतिण्ठाप्य अहिंसनसर्वाणिभूता-क्नन्यत्र तीर्थेभ्यः स खल्वैवं वर्त्तं यन् यावदायुषं ब्रह्मलोकमभिसंपद्यते, न च 'पुनरावर्त्तं ते न च पुनरावर्त्तं ते ।''

इदं विषय बाक्यम् । ''ब्रह्मलोकमभिसंपद्यते'' इति गृहिणोपसंहार कृतः । वाजसनेयि शाखायां च--- ''तद् हस्म वैतत्पूर्वे ब्राह्मणः अनूचाना विद्वांसः प्रजांन कामयन्ते<sup>:</sup> इत्युपकम्य ''अथभिक्षाचर्यं चरंति'' इति पठ्यते । एवं सति विकल्पे संभवति उपसंहारस्यतात्पर्यं ग्राहकत्वाद् गृहिण एव यथोक्त-·कर्मकर्त्तुः ब्रह्मसंपत्तिः, इति श्रुतेः तात्पर्यम् । त्यागोक्तिस्तु ''ब्रह्मैतादृशं यदर्थं सर्व त्यज्यते'' इति स्तूतिपरेति प्राप्ते, गृहिणोपसंहारे हेतूत्वेन तात्पर्यमाह-क्टत्स्नेति---त्यागेवाङमनसोरेव भगवति विनियोगोन सर्वेन्द्रियाणाम् गृहिणस्तु सर्वैः प्रकारैः यजनं भवति । परिजनश्च कृतार्थो भवति इति च भजने कृत्स्नता भवति इति तेनोपसंहारः कृतः । अतएव ''आत्मनि सर्वेन्द्रियाणि संप्रतिष्ठाप्य'' इति उच्चयते । अत्रात्मपदं भगवत्परमिति ज्ञेयम् । कर्ममार्गीयगृहित्यवच्छे-दाय तु शब्द: । अत्रेदमाक्तम्---''भक्तिमार्गो बहुविधि'' इति कपिलदेव वाक्यात् केचन भक्ताः स्वगृहेब्वेत्रः स्नेहेन भगवदाकारे विविधोपचारैः सेवां कुर्वन्तः तयैव निवृत्त्या मुक्तिमपि तुच्छां मन्यन्ते । तदुक्तं -''मघुद्विट् सेवानुरक्त-मनसामभवोऽपि फल्गुः'' इति । तेन भगवत् भजन एव तत्रापि पुष्टिमार्ग एव श्रुतेर्भर इति ज्ञायते । पूर्वमुत्कटभगवद् भाववतां तदर्थं त्यागं निरूप्य गृहिणोपसंहार तात्पर्यं पद्याद् यन्निरूपितवाँस्तेन ताद्गभाववत्तैव त्यागः कार्यः । तद् रहितेन तू गृहं एवोक्तरीत्या प्रभू भजनं कार्यम् । तेनेव तल्लाभ

इति व्यास हृदयमिति ज्ञायते । उक्तभावाभावे त्यामधर्म अनिर्वाहात् इति । केचन भक्ता भाषणादि लीलादर्शनं स्थातुमशक्ताः प्रचुरभावविवशाशया गृहाँस्त्यक्त्वा वनं गच्छन्ति आत्रेयौडुलोमियाँतु भगवदवतार सामयिक भक्त-दशोक्ता । एते सर्वे फलमार्गीयाः । वाजसनेयि उक्तास्तु साधनमार्गीया इति नानुपपत्तिः काचित् ।

"बहिस्तूभयथा" इत्यादि सूत्र से भगवदीय जनों के गृह त्यांग को आव-श्यक बतलाया गया । छांदोग्य में "आचार्यकुलात्" इत्यादि उपक्रम करते हुए छांदोग्योपनिषद् के अंत में — आचार्य कुल से वेद पढ़कर गुरु दक्षिणा आदि से निवृत होकर समावत्त न संस्कार करने के बाद पवित्र कुटुम्ब में स्वाध्याय करते और कराते हुए आत्मा में समस्त इन्द्रियों को स्थित करके, प्राणिमात्र में अहिंसा की भावना रखते हुए जीवन पर्यन्त रहने वाला ब्रह्मलोक प्राप्त करता है, पुनः नहीं लौटता पुनः नहीं लौटता" इत्यादि प्रवृत्ति परक वाक्य हैं, "ब्रह्मलोकमभिसंपद्यते" इस पूर्णता बोधक वाक्य से गृहस्थ में ही कृतार्थता बतला दी गई है ।

वाजसनेमिशाखा में ''ब्राह्मण अनूचाना विद्वांसः प्रजां न कामयन्ते'' इत्यादि उपकम करके "भिक्षाचर्यां चरन्ति" ऐसा पाठ आता है। इस प्रकार उपसंहार में विकल्प है, यदि तात्पर्यं निकाला जाय तो, गृहस्थाश्रम में ही विधिवत आश्रम धर्म का पालन करते हुए, ब्रह्म प्राप्ति कर सकते हैं, वाजसनेयि में त्याग संबंधी चर्चा है, वह तो स्तुति परक ही है। इस मत पर सूत्रकार उपर्युक्त सूत्र प्रस्तुत करते हैं, उनका कथन है कि-वाणी और मन से सब कुछ भगवान में समर्पण करना त्याग है, इन्द्रियों के विषयों के त्याग की कोई चर्चा नहीं है । गृहस्थाश्रम में हर प्रकार का भजन सधता हैं, सारा परिवार कृतार्थ हो जाता है, भजन में सर्वात्म भाव हो जाता है, यही बात ''आत्मनि सर्वे-ग्द्रियाणि संप्रतिष्ठाप्य'' इत्यादि उपसंहार में कही गई है। इस वाक्य में आत्मा पद भगवत्परक है । कर्म मार्गीय गुहस्थों के लिए उक्त व्यस्था नहीं है सूत्रस्थ तू शब्द का यही तात्पर्यं है। सारांश ये है कि — कपिलमूनि के कथनानुसार भक्ति मार्ग अनेक प्रकार का है, उनमें से कूछ भक्त अपने घर में ही स्नेह पूर्वंक भगवद विग्रह की विविधोपचारों से सेवा करते हुए, उसी के सहारे सांसारिक वासनाओं से निवृत्त हो जाते हैं, और मुक्ति को भी तुच्छ समझते 

की मानसिक वासनाएँ क्षीण हो जाती हैं। इससे निश्चित हुआ कि पुष्टिमार्गीय भगवद् भजन ही श्रुति का तात्पर्य है। जो भगवत् साक्षात्कार के लिए अत्या-कुल भक्त हैं, उनके लिए त्याग का निरूपण करके बाद में गृहिणोपसंहार के तात्पर्य का निरूपण किया गया है, उससे निश्चित होता है कि—उत्कट भाव वाले भक्तों के लिए त्याग आवश्यक है। जिनमें वैसा उत्कट भाव नहीं है उन्हें घर में ही भगवत भजन करना चाहिए। उन्हें उसी से भगवत्प्राप्ति होगी, यही, इस सूत्र से, व्यास जी का आशय प्रतीत होता है। जब तक उत्कट भाव न होगा तब तक त्याग धर्म का निर्वाह संभव नहीं है। जब तक उत्कट भाव न होगा तब तक त्याग धर्म का निर्वाह संभव नहीं है। जब तक उत्कट भाव से भाषण और उनकी लीला के दर्शन के बिना रह नहीं सकते अतः वे उत्कट भाव में विभीर होकर, घर छोड़कर, वन चले जाते हैं। आत्रेय और औबुलोमि ने भगवान के अवतार के समय के ही भक्तों की दशा का उल्लेख किया है वे सभी फलमार्गीय भक्त थे, बाजसनेयि में साधन मार्गीय भक्तों की चर्चा है । अतः कोई विरुद्धता नहीं है।

### मौनवदितरेषामप्युपदेशात् ।३।४।४८।।

किंच संन्यासिन आवश्यका ये धर्मास्ततोऽधिकास्ते गृहिणः सिद्धयन्ति इत्यतोऽपि हेतोस्तेनोपसंहारः कृतः, इत्याशयेनाह—मौनवदित्यादि । मौनपदमनीहानि लायामादित्रिदण्डिधर्मांपलक्षकम् । यथा वागिन्द्रियमात्रदेहमात्रचित्तमात्रनिया-मकाःते धर्मा उक्ता, न्यासिनस्तथेतरेषामपि इन्द्रियनियामकानां धर्माणामात्मनि सर्वेन्द्रियाणि संप्रतिष्ठाप्य,इति श्रुत्या गृहिण उपदिश्यंत इति युक्तो गृहिणोपसंहार इत्यर्थः। तत्र नियमन मात्रम्, अत्र तु भगवति विनियोगात् आधिक्यमिति भावः । वस्तुतस्तु केवलनियमनस्याप्रयोजकत्वात्तत्रापि भगवति विनियोग एवं तात्पर्यं मिति ज्ञेयम् ।

"मौनवदितरेषाम्" इत्यादि सूत्र से सूत्रकार सूचित करते हैं कि संन्यासियों के जो आवश्यक धर्म हैं, उनसे भी अधिक गृही के त्याग धर्म हैं, इसलिए भी गृही में समस्त आश्रम धर्मों के उपसंहार की बात कही गई है। सूत्र में प्रयुक्त मौनपद अकिंचन गृह त्यागी त्रिडण्डी के धर्म का उपलक्षक है। त्रिडण्डो तो, वाणी मात्र, देह मात्र, चित्तमात्र का नियमन करता है, किन्तु गृही समस्त इन्द्रियों को भगवान में लीन कर देते हैं, 'आत्मनि सर्वेन्द्रियाणि संप्रतिष्ठाप्य" श्रुति में ऐसा स्पष्ट कहा गया है, गृही में समस्त का उपसंहार ठीक ही किया गया है। त्रिडण्ड संन्यास में तो संयमन मात्र होता है किन्तु गृहस्थ का सब

# . ( १४२ )

कुछ भगवान में ही विनियोग होता है, अतः त्याग से ग्रहस्थ अधिक है। वास्तव में केवल नियमन से कोई प्रयोजन सिद्ध नहीं होता, इसलिए भगवद् विनियोग के तात्पर्य से ग्रहिणोपसंहार की बात कही गई है।

### अनाविष्कुर्वन्नन्वयात ३।४।४९॥

ननु भगवति सर्वेन्द्रिय विनियोगात् गृहिणोपसंहार इति न युज्यते । शुचौ देशे स्वाघ्यायमधीयान इत्यादि कर्ममार्गीय साधनश्वतेरित्याश्चंत्र्य तत्तात्पर्यंमाह-अनाविष्कुर्वंन्निति । भगवद्भावस्य रसात्मकत्वेन गुप्तस्यैवाभिवृद्धिस्वाभावक-त्वादाश्रमधर्मेरेव लोके स्वंभगवद्भावमनाविष्कुर्वन भजेति इत्येतदाशयेन ते धर्मा उक्तां: । गोपने मुख्यं हेतुमाह अन्वयादिति अत्र ल्यव्लोपे पंचमी, एतेन यावदन्तः करणे साक्षात् प्रभोः प्राकट्यं नास्ति तावदेब वहिराविष्करणं भवति । प्राकट्ये तू न तथा संभवतीति ज्ञापितम् ।

भगवान में समस्त इन्द्रियों के विनियोग की दृष्टि से ग्रुहिणोपसंहार की बात समझ में नहीं आती क्योंकि—''शुचौ देशस्वाध्यायमधीयानः'' इत्यादि श्रुति तो कर्ममार्गीय साधन का उल्लेख कर रही है। इस शंका पर उक्त श्रुति का तात्पर्य बतलाते हुए ''अनाविष्कुर्व न्'' सूत्र प्रस्तुत करते हैं। कहते हैं कि—भगवद्भाव रसात्मक है, अतएव गुप्त रहने से ही उसकी अभिवृद्धि होती है, आश्रम धर्मों का पालन करते हुए भगवद्भाव को प्रकट न करके ही भजन करना चाहिए। इसी आशय से कर्ममार्गीय धर्मों का उल्लेख किया गया है। प्रकार के गोपन में अन्वय ही मुख्य हेतु है, गुप्तभाव से भगवान के साथ अन्वय संबंध स्थापित करके भक्त स्थित रहते हैं जब तक अन्तः करण में साक्षात् प्रभु का प्राकट्य नहीं हो जाता तभी तक बाहरी दिखावा चलता है, जब प्राकट्य हो जाता है तब वो दिखावा संभव नहीं है, यही भाव उक्त श्रुति से प्रकट होता है।

### ऐहिकमप्रस्तुत प्रतिबन्धतद्दर्शनात् ।३।४।४०।।

वैदिक कर्म करणे तात्पर्यमुक्वा लौकिकस्यानावय्यकत्वेऽपितत्समयमाह– प्रस्तुतं प्रभु भजनं तत्प्रतिबंधासंभव एव ऐहिकं कर्म कार्यम् । ननु ऐहिकं कर्मास्तु मा वा, अतस्तत्समयोक्ति व्यर्था–इत्याशंक्याह— प्रस्तुतं प्रभु भजनं तदू-दर्शनादिन्ति । आचार्य कुलादित्युपकम्याग्ने पठ्यते ''धार्मिकान् तिदधति'' इति अतो धार्मिक पुत्रविधानमैहिकं कर्म श्रुतौ दृश्यतेऽतस्तत्समयोक्तिरावश्यकी । अन्यथा श्रुतौ उक्तमस्ति इति प्रस्तुतवाधेऽपि तत्करणे फल प्रतिबन्धः स्या-दिति भावर ।

वैदिक कर्म करने के तात्पर्य को बतला कर लौकिक कर्मों के अनावश्यक होते हुए भी उनकी कत्त ब्यता को बतलाते हैं—प्रभु भजन में लौकिक कर्मो का कोई प्रभाव नहीं पड़ सकता, अतः उनको करना चाहिए। यदि ऐहिक कर्मों को अनावश्यक कहेंगे तो उसकी अर्हता का प्रतिपादन व्यर्थ हो जायेगा, सो बात है ही नहीं। क्योंकि उक्त वाक्य में ऐहिक कर्म की कर्त्त व्यता का स्पष्ट महत्त्व है, उस वाक्य में—''आचार्यकुलात्'' ऐसा उपकर्म करते हुए आगे ''धार्मिकान् विदर्धात'' कह कर धार्मिक पुत्र बनाने का विधान बतला कर ऐहिक कर्म पर बल दिया गया है। यदि इस पर भी ऐहिक कर्म का महत्त्व नहीं मानेंगे तो, श्रुति में तो वह महत्त्वपूर्ण उक्ति है ही; तुम्हारे कथनानुसार तो फिर ऐहिक कर्म मोक्ष प्रप्ति में बाधक हो जायगा। (अब तुम स्वयं ही सोच लो कि तुम्हारी बात मानना सही है या श्रुति की)

#### एवं मुक्तिफलानियमस्तदवस्थावधृतेस्तदवस्थावधृतेः ।३।४।४१।।

ननू "तस्य तावदेवं चिरं यावन्न विमोक्ष्येऽथ संपत्त्स्ये" इति श्रतौ मुक्त्यनन्तरं ब्रह्मसंपत्तिः श्रूयते । सा तू पुरुषोत्तम संगे लीलारसानुभावाति-रिक्ता वक्तुमज्ञक्या । सुक्तोपसृप्यव्यपदेशात् ''मुक्तामपि सिद्धानां नारायण परायणः, सुदुर्लंभः प्रज्ञान्तात्मा कोटिष्वपि महामुने'' इति स्मृतेश्च । मुक्तेः फलं भक्तिरसानुभव एव सत्युक्त गृहिणस्तत्फलं भवति न वेति संशये निर्णय-माह----एवं भूतस्योक्त रूपस्य मुक्तस्य मुक्तेर्यत्फलं भक्तिरसानुभवः तस्य अनियमः तस्य भगवदिच्छानीत्वात् । साधनाप्राप्यत्वात् । अतएव ''मुक्ति ददाति र्काहचित्स्म न भक्तियोगम्'' इति शुक वाक्यम् । अत्र औरसर्गिक हेतुमाह—तदवस्थेति । ''न स पुनरावर्त्तते'' इत्यस्यावृत्या मुक्त्यवस्थाया एव सार्वदिकत्वेन निर्द्धारः क्रियते । यद्यपि एवं मुक्तिफलाभावनियम एवायाति, न त्र तदनियमस्तथापि----''तस्य तावदेवचिरं'' इत्यादि प्रमाणे ''न स पुनरा--वत्तं ते'' इति श्रुत्या समं विरोधाभावाय औत्सर्गिकी तदवस्था। तत्फलं तु कस्यचिद् इत्यनुग्रहेण पुष्टौ प्रवेशने भवति इति स्वाभिप्रायं प्रकटी कुर्वता बादरायणेन अनियम इत्युक्तम् । एवं सति ''न स पुनरावर्त्तते'' इति श्रुतिः प्रपंचे पुनरावृत्ति निषेधति, न तू तदतीतेऽपीतिज्ञेयम् समाप्ति ज्ञापनायः आबृतिः ।

''उसके मोक्ष में तभी तक की देर है जब तक शरीर नहीं छुटता उसके बाद वह ब्रह्म संपन्न हो जाता है'' इस श्रुति में मुक्ति के बाद ब्रह्म संपत्ति ब तलाई गई है, उस मुक्ति को, पुरुषोत्तम के साथ लीलानूरसानूभव के अति-रिक्त कुछ और नहीं कह सकते । ''नारायण परायण सिद्ध मुक्त पूरुषों में करोड़ों में कोई एक प्रशान्तात्मा होता है'' इत्यादि स्मृति वाक्य भी है । मुक्ति का फल मुक्तिरसानुभव है तो, ग्रहस्थ भक्तों को वह प्राप्त होता है या नहीं ? इस संशय पर सूत्रकार कहते हैं कि — उक्त प्रकार के मुक्त जीवों को मुक्ति के फलस्वरूप प्राप्त होने वाला जो भक्तिरसानुभव रूप फल है वह मिले <mark>ह</mark>ी ऐसा कोई नियम नहीं है, वह तो भगवदिच्छा के ही अधान होता है, साधन से नहीं मिलता । ''वह प्रभु मुक्ति तो दे देते हैं किन्तु भक्तियोग बहुत कठिनता से ही देते हैं'' इत्यादि भागवतोक्त शुकवाक्य से उक्त मत को पुष्टि होती है। '''न स पुनरावर्त्तते'' की जो पुनरावृत्ति की गई है उससे, मुक्ति अवस्था का सार्वंदिक निर्द्धारण सिद्ध होता है। यद्यपि इस प्रकार का मुक्ति फलाभाव का नियम भी आ जाता है, उसके अनियम की बात नहीं आती फिर भी "तस्य तावदेव चिरं'' इत्यादि प्रमाण के साथ ''न स पुनरावर्त्तते'' श्रुति का विरोध भाव है उसके निराकरण के लिए ही अनियम की व्यवस्था की गई है. इस व्यवस्था से दोनों का समाधान हो जाता है। उक्त प्रकार का फल तो कभी-कभी ही भगवान के अत्यनुग्रह से, पुष्टि मार्ग में प्रवेश करने पर ही होता है । इस अपने अभिमत अभिप्राय को प्रकट करने के लिए, अनियम पद का प्रयोग किया है । इस प्रकार, ''न स पुनरावत्त ते'' श्रृति प्रपंच में पुनरा-वृत्ति का निषेध करती है, उससे अतीत होने की बात नहीं कहनी। फल के अनियम को बात निश्चित हो जाने पर.भी श्रुति में उस अवस्था को अवधृति का जो हेतु बतलाया है, वह हमारा अभिमत सिद्धान्त है (अर्थात् पुष्टि मार्ग में सब कुछ ब्रह्मरूप है ऐसी अवधारणा करने पर ही भगवदनुग्रह प्राप्त होता है) इस प्रकार निर्णय होता है कि----मुक्तिपर्यन्त भगवद्भाव की साधना करनी चाहिए ।

तृतीय अध्याय चतुर्थपाद समाप्त

चतुर्थ अध्याय

चतुर्थ पाद

समन्वयेनाविरोधात् साधनैन्न हाविद् यदि । तस्याग्रिमव्यवस्था या सा च तूर्ये विविच्यते ॥ जीवतो चियमाणस्य गच्छतः सफलस्य च । अतो ब्रह्मविदा कार्यमेवमेव, न चान्यथा ॥ तामसीं बुद्धिमाश्रित्य ये मूढाः सर्वं विप्लवम् । वदन्ति शास्त्र नाशाय सद्भिः शोच्याश्चमेऽनु तान् ।। ब्रह्मविद् गमनाभावः शताशेनापि चेद् भवेत् । शास्त्रमेतद् वृथा जातं सर्वसूत्र विनाशतः ॥ स्वाप्स्य च संपत्तेरत्र ब्रह्मगतिश्रुती । अन्यथा न, श्रुतेरर्थंः स्याच्चेद् व्यासोवदेन्न किम् ।। तामसीं बुद्धिमाश्रित्य या मुक्तिः कैश्चिदुच्यते । सा सुषुप्ति श्र\_तेरथों मोहादेवान्यथा मतिः ॥ अतो ब्रह्मविदः कार्यं जीवतः पूर्वमूच्यते । आवृत्तिः श्रवणादीनां नवकृत्योपदेशतः ॥ दर्शनार्थंत्वतो लिंगादपि क्रीह्मवधातवत् । आवृत्तौ श्रवणादीनामात्मेति स्याद् दढा मतिः ॥ आपाततो दर्जनं तदभेदेनापि बोध्यते । प्रतीकोपासनादीनां नैवंभावो हि जायते ॥ आलम्बनार्थं तत्रापि ब्रह्मदृष्टिर्विशिष्यते । आदित्यादिब्रह्यदृष्टेरंगत्वं न स्वतंत्रता ।। मनने च निदिध्यासे विशेषश्चोच्यतेऽधूना । आसनादिशडंगैस्तू चित्तं श्रौतार्थं एव हि ।। धारयेदामतेरेवं ततः सिद्धिमवाप्स्यति । धर्माधर्मभयं तस्य नास्त्येवेति विनिश्चयः ॥ अग्निहोत्रादिकं कार्यं संन्यासः फल एव हि । षोढाचेत् पुरुषोव्यक्तः प्रारब्धान्तेफलं भवेत् ॥

### ( १४६ )

एतावान् प्रथमे पादे निर्णयः सूत्रकृत् कृतः । द्वितीये ग्रियमाणस्य सर्वेन्द्रियलयः पुरा ॥ लिंगस्यापि शरोरस्य नाड्योत्कान्तिरिहोच्यते । दिनाऽयनकृतो नास्य विद्येषोऽस्तीति चोच्यते ॥ तृतीये क्रममुक्तौ यो मार्गो यस्य श्रुतेर्मतः । तन्निर्द्वारान्यमार्गारागमप्राप्यत्वं च वर्ण्यते ॥ गन्तव्यं च परंब्रह्म कार्यो लोकस्तु नेति च । तुरीये पुष्टिमर्यादाभेदेन फलमुच्यते ॥ प्रभोरेवफलत्वं तन्निदोषित्वं च वर्ण्यते । लोलानित्यत्वतः पूर्णं गुणत्वं च ततोऽखिलम् ॥

समन्वय अविरोध और साधनों से हुई ब्रह्मावगति से ब्रह्मविद् को जो मक्ति प्राप्त होती है उसी का इस अंतिम चौथे अघ्याय में वर्गांन किया गया हैं। म्रियमाण जीव की गति मुक्ति रूप हो यही ब्रह्मवेता की सफलता है, यही ब्रह्म ज्ञान का कार्य है, कुछ और प्रयोजन नहीं है। जो तामसी बुद्धि के आश्रय से शास्त्रीय विचारों में उथल-पुथल करते हैं, ऐसे शांस्त्र नष्ट करने वाले. शास्त्रज्ञों के लिए शोचनीय हैं। यदि ब्रह्म वेत्ता के मोक्ष की बात का थोड़ा भी विरोध किया जाता है तो यह सारा उत्तर मीमांसा शास्त्र व्यर्थ हो जाएगा और समस्त वेदांत सूत्रों की योजना ही नष्ट हो जाएगी । दहर विद्या के रूप में जो ब्रह्मविद् गति का प्रकरण है उसमें सुघुप्ति और ब्रह्म प्राप्ति से संबंधित जो ब्रह्मगति को बतलाने वाली श्रुति हैं, उनका अन्यथा अर्थं नहीं किया जा सकता, यदि अन्यथा अर्थं संभव होता तो क्या व्यासदेव फल विचार के समय उसका उल्लेख न करते । जो लोग तामसी बुद्धि के सहारे जिस मूक्ति का विवेचन करते हैं, वो सुषुप्ति श्रृति का तात्पर्यं है, उनका ऐसा विपरोत विचार मोहजन्य ही है। ब्रह्म वेत्ताओं को भी जीव दशा में, फलानूकूल कार्य करने चाहिए, अवण आदि नौ साधनों के पालन का उपदेश दिया गया है। भगवान हो जीव के आत्मा हैं, यह निश्चित सिद्धान्त है। भगवान सर्वात्मक, सर्वरूप हैं और आत्म रूप भी हैं इस दृष्टि से अभेद दृष्टि रखना, ब्रह्मवेत्ता का द्वितीय कार्य है। प्रतीकोपासना करने वाले और कमंमार्गीयों को ऐसा भाव नहीं होता । ध्यान के आलम्बन के लिए तो ब्रह्मवेत्ता को भी किसी प्रतीक का आश्रय लेकर विशिष्ट ब्रह्म दृष्टि करनी होती है। आदित्य आदि प्रतीकों में ब्रह्मदृष्टि. अंग मानकर ही की जाती है स्वतंत्र अंगी मानकर नहीं। इस प्रकरण

में मनन और निदिष्यासन में विशेषरूप से भगवान का वाह्याम्यन्तर प्राकटय होता है इसका निर्णय करेंगे। भगवान की वाह्य प्रकट स्थिति और आन्तरिकः लोला प्राकटय में श्रवण. कीर्त्तन, स्मरण. पाद सेवन, अर्चन और बंदन आदि छः साधन चित्त समाधान के श्रौत सम्मत साधन हैं। इन साधनों का पालन करने से निश्चित ही सिद्धि प्राप्त कर सकते हैं इनके पालन में धर्म अधर्म का भय नहीं होता । अग्निहोत्र इत्यादि कार्यों को करने वाले संन्यास लेकर ही मोक्ष प्राप्त कर पाते हैं। अवण आदि छः साधनों का आश्रय लेकर उपासना करने वाले. प्रारब्ध भोग के समाप्त हो जाने पर मुक्त हो जाते हैं। इत्यादि बातों का निर्णंय सुत्रकार ने इस अध्याय के प्रथम पाद में किया है द्वितीय पाद में. लिंग शरीर की नाडी से उत्कान्ति भी बतलाई गई है, इसमें दिन अयन आदि किसी की अपेक्षा नहीं होती यह विशिष्ट गति है। तृतीय पाद में, क्रम मुक्ति का उल्लेख है जिसके अनुरूप जो मार्ग है, उसी को श्रुति मत से निर्एाय किया गया है, अनुरूप मार्ग के निर्द्धारण में अन्य मार्गों की अप्राप्ति की भी चर्चा है। एकमात्र परम ब्रह्म हो गन्तव्य स्थान हैं, लोक कार्य प्राप्य नहीं हैं. इस दृष्टि से पूष्टि और मर्यादा भेद से, चतूर्थ पाद में फल का विवेचन किया गया है। परमात्मा की प्राप्ति ही मोक्ष है उसकी अनवद्यता का वर्णन किया गया है, सारा विश्व उसकी नित्य लीला है अतः वह प्रभु पूर्ण गुण वाले हैं, .इत्यादि निर्एंय अन्त में हो जाता है।

अस्यफलप्रकरणत्वेऽपिसाधनरूपस्यापि श्रवणस्यान्तरंगत्वं ज्ञापयितुं तन्निर्द्धा-रमप्याह—

यह अध्याय फल प्रकरण है, श्रवण आदि इसके अन्तरंग साधन हैं, इस बात को बतलाने के लिए उन पर विचार प्रस्तुत करते हैं।

१ अधिकरण ः----

#### आवृत्तिरसकृदुपदेशात् ।४।१।१।।

"आत्मावाऽरे द्रष्टव्यः श्रोतव्योमन्तव्यो निदिष्यासितव्यः" इत्यादि वाक्ये-विहितं श्रवणादिकं किं सक्रुदेव कर्त्तंध्यं उत् असक्वत् इति भवति संशयः । किं तावत् प्राप्तं, सक्वदेवेति । तावते वशास्त्रार्थस्यसंपत्तेः न च तण्डुलनिष्पत्ति फलकावघातस्येव दर्शनफलकानां श्रवणादीनां तत् सिद्धिपर्यंन्तं आवृत्तिन्याय-प्राप्तेति वाच्यम् । अवघातस्य वितुषीकरणात्मकदृष्टद्वारकत्वेनतथात्वमस्त् "आत्मावाऽरे दृष्टव्यं" इत्यादि वाक्य में विहित अवण आदि केवल एक बार ही कर्त्तव्य हैं अथवा बार-बार ? ऐसा संशय होता है । विचारने से तो एक बार करने की बात ही समझ में आती है, शास्त्र का तात्पर्य ऐसा ही समझ में आता है। जैसे कि---मुसल के पुनः पुनः अवघात से धान का छिलका अलग होकर निकल आता है वैसे ही श्रवण आदि के पुनः पुनः साधन से भग-वरप्राप्ति होती हो ऐसा कुछ नहीं है। मुसल के अवघात से भूसी का अलग होकर चावल का निकलना तो प्रत्यक्ष बात है किन्तु भगवत्प्राप्ति कोई लौकिक प्रत्यक्ष का विषय तो है नहीं अतः श्रवणादि साधनों का एक बार कर्त्तव्य ही ·फल साधन में पर्याप्त है, उनकी आवृत्ति का कोई प्रयोजन नहीं समझ में आता। इस मत पर सूत्रकार कहते हैं कि— श्रवण आदि को आवृत्ति ही श्रुति को अभिमत है । क्योंकि उपनिषदों में बार-बार उपदेश दिया गया है । छांदोग्य के श्वेतकेतु उपाख्यान में ''यह सब कुछ आतम्य है'' वह सत्य है ''वह जो आत्मा है वह तुम्ही हो'' इत्यादि वाक्य में जड जीव की ब्रह्मात्मकता का पुनः नए ढंग से उपदेश दिया गया है, यदि एक बार के उपदेश से ही अर्थ सिद्धि संभव होती तो, ब्रह्म तत्त्व का उपदेश एक बार ही दिया गया होता बार-बार नए ढंग से उपदेश न देते, तात्त्विक उपदेश की पुनरावृत्ति ही, जानकारी की आवृत्ति को सिद्ध करती है। इनको बार-बार श्रवण करने से, मूसलावधात की तरह अन्तःकरण के दोष का आवरण हट जाता है फिर अन्यान्य उपदेश, · उस चरम तत्त्व के ज्ञान साधक होते हैं, ऐसा मानना चाहिए ।

अत्रैवहेत्वन्तरमाह—इसी पर दूसरा कारण उपस्थित करते हैं—

ुलिंगाच्च । ४।१।२॥

श्रुत्यनुभावपकत्वेन स्मृतिर्लिगमित्युच्यते । सा च----''यथा यथाऽत्मा परि-·मूच्यतेऽसौमत्पुण्यगाथाश्रवणाभिधानैः तथा तथा पश्याति तत्वसूक्ष्मं चक्षुर्यथै- वांजनसम्प्रयुक्तम् । "इत्यादि रूपा तदावृत्तिमेवफलसाधकत्वेनाह । अत्र ''दृष्टान्तेनापि दृष्ट द्वारकत्त्वं श्रवणादीनां सूच्यते । आत्मावाऽरे हृष्टव्य'' इति पदेन अवणादीनांफलात्मर्कं दर्शनं पूर्वभूक्त्वा ''श्रोतव्यो मन्तव्य'' इत्यादिनाः तत्साधनानि पश्चाद्यदाह तेनात्मनः परोक्षमपि ज्ञानमवांतरफलरूपमिति । भक्तिमार्गे परमफल रूपतत्सजातीयत्वेन च फलमघ्यपात्येवेति श्रुत्याभिमतमिति ज्ञायते । तेन सूत्रकृदपि फल प्रकरणेऽपि साधन विचारं चकारेति निग्रढाज्ञयः । तथापि शब्दक्रमादर्थंक्रमो बलोयानिति न्यायात दृष्टव्य इति पदस्य पश्चात संबंधे तक्तरोतिर्नावसरं प्राप्नोति इति प्रकृति विचारस्य फल प्रकारणासंगतत्व-मापततीति प्रकारान्तरेण सूत्रार्थं उच्यते । आवृत्तिरसकृदुपदेशात् । श्रुतिहि कर्मज्ञानभक्तीः साक्षात्परम्पराभेदेन पूरुवार्थं साधनत्वेन हीनमध्यमोत्तमाधि-कारिणः प्रति कर्त्तव्यत्वेन प्रतिपादयति तत्र तेषां स्वरूपं तृतीयेऽध्याये बाद-राय ऐन प्रतिपादितम् अथ तूरी येऽध्याये तेषा फलं चिन्त्यते । तत्रादौकर्ममार्गस्य फलमुच्यते । ज्ञानभक्तयोरेव क्रमेणोत्तमात्त्यत्तमफलकत्वमतस्तत्साधनत्वेनैव तत् कर्त्तंव्यम् । न तु स्वातंत्र्येणेति ज्ञापयितुम् । आवृत्तिरीति-कर्ममार्गस्यावृत्तिः पुनर्ज्जन्मफलंतदप्यसकृत् । इदंपदमावृत्त्योभवत्रापि संबद्ध्यते । तथा चात्र प्रमाणापेक्षायां तदाह हेत्त्वेनअसकृद्पदेशादिति । श्रुतौ कर्ममार्गे पूनर्ज्जन्मास-कुदूपदिश्यते यतः । अन्यथा सकुदूपदेशेनैवतदवगमेप्यसकुदूपदेशो व्यर्थः स्यात्, अतस्त थेत्यर्थ: ।

श्रुति के अनुरूप हो स्मृति का विचार भो है जैसे कि — ''मेरी पुण्यमयो कया के श्रवण से जैसे-जैसे आत्मा का परिमार्जन होता जाता है वैसे-वैसे ही साधक सूक्ष्म तत्त्व को देख पाता हैं, जैसे कि — अंजन के प्रयोग से नेत्रों का मालिन्य दूर होता है वैसे हो श्रवण से मालिन्य दूर होता है।'' इत्यादि स्मृति में आवृत्ति को ही फल साधक बतलाया गया है। इस टष्टान्त से भी श्रवण आदि को प्रत्यक्ष साधना सिद्ध होती है। ''अरे ! आत्मा टष्टच्य है।' इत्यादि से श्रवण आदि साधनों की फलात्मकता पहिले क्तलाकर ''वह श्रोतघ्य और मंतव्य है' इत्यादि से उन श्रवण आदि साधनों का बाद में उल्लेख किया गया है, इससे निश्चित होता है कि — आत्मापरोक्ष तत्त्व है, किन्तु उसका साक्षा-त्कार प्रत्यक्ष साधनों से हो संभव है। भक्ति मार्ग में परम फल रूप जो भक्ति प्राप्ति हे वह, उक्त प्रकार के आत्मसाक्षात्कार की सजातोय वस्तु है, वह भी इसी में उल्लेख है ऐसा श्रुति अभिमत है। इसलिए सूत्रकार ने भी फल प्रकरण में साधन विचार प्रस्तुत किया है, इस सूत्र में प्रयुक्त चकार के प्रयोग

में यही गूढाशय निहित है। शब्द कम से अर्थक्रम अधिक वजनी होता है इत नियम के अनुसार ''हब्टव्य'' पद की पश्चात् संबंध मानने की कोई गुंजायश नहीं रहती, अतः फल प्रकरण से साधन के वर्णन की असंगति प्रतीत होती है. इसलिए सूत्रार्थं के प्रकारान्तर से कहेंगे---अति,कर्मं ज्ञान और भक्ति को साक्षात् परम्पराभेद से पुरुषार्थं का साधन बतलाती है, हीन मध्यम और उत्तम अधिकारो के भेद से उनके कर्त्तव्य का पतिपादन करती है। इन सबके स्वरूप को बादरायण त्रतीय अध्याय में प्रतिपादन कर चुके हैं। अब चौथे अध्याय में उनके फल पर विचार करते हैं। सर्व प्रथम कर्ममार्ग के फल को बतलाते हैं। ज्ञान और भक्ति का फल तो उत्तम और अत्युत्तम हीता है अतः उनका साधन करना ही कत्त्वय है। बिना साधन के उनका फल नहीं होता। कर्गमार्ग की आवृत्ति से पुनः पुनः जन्म की आवृत्ति होती है, सूत्रस्थ आवृत्ति पद दोनों ही प्रकार की (साधन और फल की) आवत्ति को बतला रहा हैं। श्रुति में, कर्ममार्गं की प्रवृत्ति से पुनर्ज्जन्म की अ।वृत्ति का बारबार उल्लेख है, इससे निश्चित होता है कि कर्ममार्ग पुनरावृत्ति परक है एक बार के उल्लेख से ही उक्त बात की पुष्टि संभव नहीं हो सकती इसलिए बार बार उसका उल्लेख किया गमा है ।

षौसा कि वाजसनेयी शाखा में पाठ आता है—''इस प्रकार यह शारीर आत्मा इन अंगों का त्याग कर पुनः अन्य योनि में जाता है वहाँ से यह आत्मा पुनः निकलता है'' ऐसा उपक्रम करके कहते हैं—''वह विद्या और कर्म का पूर्वप्रज्ञा के अनुसार प्रयोग करता है।'' इसी पाठ से मिलता जुलता दूसरा पाठ वहीं और भी है—''वह जलूक कीड़े की तरह शरीर छोड़ता और पकड़ता है'' ऐसा उपक्रम करके—''इस प्रकार यह जीव इस शरीर को छोड़कर अविद्या को छोड़कर दूसरा नवीन कल्याणमय रूप धारण करता है, वह पित, गांधवं, ब्राह्म, प्राजापत्य, दैव, मानुष या अन्य भूतों के रूप को ग्रहण करता है" इनी के आगे कहते हैं ''उन लोकों का भोग कर अंतिम कर्मानुसार पुनः इसी लोक में कर्म भोग के लिए आता है ।'' इत्यादि

अत्र हेत्वन्तरमाह-लिंगाच्च—-वेदानुमापकत्वेन स्मृतिर्लिगमित्युच्यते । सा च भगवद्गीतासु----''त्रैविद्यामाम्'' इत्युग्कम्य पठ्यते ''एवं त्रयो-धर्ममनुप्रपन्ना गतागतं कामकामा लभन्ते'' इति । ''आब्रह्ममुवनाल्लोकाः पुन-रावर्त्तिन्नेऽर्जुन'' इति च ।

उक्त मत कीं पुष्टि में स्मृसि की सम्मति को बतलाने के लिए लिंगाच्च सूत्र प्रस्तुत करते हैं, कहते हैं कि—''त्रैविद्यामाम्'' ''त्रयी धर्ममनुप्रपन्ना गतागतं'' आब्रह्मभूवनाल्लोक: इत्यादि भगवद्गीता के वाक्य भी उक्त तथ्य की ही पुष्टि करते हैं।

अथवा ''यथाकारी यथाचारी तथा भवति साधुकारी साधुर्भवति पापकारी पापो भवति पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेन'' इति श्रुतिवर्त्तमान जन्म-कर्मणोः पूर्वजन्मसंतं धि कर्मानुमापकत्वं वदति इति कर्मिणः पुनर्ज्जन्मावश्यकभिति ज्ञायते । एवं सति लिंगरवेन निरूप गादित्यर्थंः संपद्यते । निवृत्तिमार्गीयस्यापितस्य ज्ञानोपकर्त्तूत्वमात्रं, न तु जन्मनिवर्त्तकत्त्वं मानाभावात् ।

"जैसा कमं करता और जैसा आचरण करता है वैसा हो होता है, साभु कमं करने वाला साभु होता है, पाप करने वाला पापी होता है, पुण्य आचरण से पुण्यात्मा, पापाचरण से पापात्मा होता है" इत्यादि श्रुति वर्त्तमान जन्म कमं को पूर्व जन्म संबंधी कमं के अनुरूग बतलाती है। इससे कर्म करने वाले के पुनर्जन्म को बात निश्चित होती है। निवृत्तिमार्गीय के लिए जो कहा गया कि—" निवृत्तं कर्म सेवेत्" उसका तात्मर्य है कि, कर्म का आचरण, निवृत्ति-मार्गी के लिए, ज्ञान का सहयोगी सिद्ध होता है, वह अपने ज्ञान से ही जन्म से निवृत्त हो जाता है, कर्म से वह आबद्ध नहीं होता।

एवं कर्मफलं विचार्य ज्ञान फलं विचारयति—इस प्रकार कर्म के फल का विचार करके ज्ञान के फल पर विचार करते हैं—

२. अधिकरण :--

आत्मेतितूपगछन्ति ग्राह्यन्ति च । ४।१ ३।।

# ( XXR. ).

पूर्वार्थनिरूपणव्यवच्छेदाय तु शब्दः । ज्ञानिनो हिभगवन्तं आत्मत्वेनेवोपासते तस्या नैरन्तर्येऽनेकजन्मभिस्तथैव तेषां हृदि भगवान् स्फुरति । तदा स्वानंदां-शस्याथाविर्भावाद् ब्रह्मभूतः सन्नात्मत्वेनैव ब्रह्म स्फुरति इति तदानंदात्मकः संस्तमनुभवति । एतादृशः सर्वोपकारीति पदार्थमपि तस्मै भगवता ज्ञानं दत्ता-मिति प्रवचनमपि तस्य फलान्तः पातीत्याधिकारिण्युपस्थिते तथेवोपदिशति च ा एतदेवाह--आत्मेत्यादिना । उप समीपे गमनं प्रवेश इति यावत् ।

सूत्रस्थ तु शब्द पूर्वनिरूपण की पृथकता का द्योतक है । ज्ञानी, भगवान को आत्मारूप से उपासना करते हैं, उन्हें निरन्तर अनेक जन्मों तक वेसी उपासना करने के बाद सफलता मिलती है भगवान उनके हृदय में अतिकाल में स्फुरित होते हैं । उस स्थिति में वे स्वानदांश के अविर्भाव से ब्रह्मभूत होकर आत्मारूप से ब्रह्मस्फूर्ति की अनुभूति करते हैं, वे उस समय अपने को परमात्मानंद रस रूप ही मानते हैं । ऐसे ज्ञानी सर्वोपकारी हो जाते है, दूसरों के कल्याण के लिए भगवान उन्हें ज्ञान प्रदान करते हैं जिसके फलस्वरूप वे, उपस्थित अधिकारियों को उस ज्ञान का उपदेश कर कृतार्थ करते हैं यही बात "आत्मेति" इत्यादि सूत्र से कही गई है । उन ज्ञानियों का उप अर्थात् समोप में गमन अर्थात् प्रवेश हो जाता है इसलिए वे ऐसा करने में समर्थ हो जाते हैं ।

अथवा — ननु ज्ञान भक्त्योरनावृत्तिः फलमत उत्तमेते, नतु कर्मेत्याशयेन कर्मणः फलमाबृत्तिरिति यन्निरूपितं तत्रेदं चिन्त्यते । ''न स पुनरावर्त्ते'' इति श्रुतिः सर्वथाऽनावृत्तिमाहोत सावधिकीताममरशब्देन तन्निवृत्तिमिव । किमत्र युक्तम् । सावधिकीमेवेति । तथाहि पूर्वं कर्मनैयत्यस्य त्वयाप्यंगीकार्यंत्वात् तस्यप्ररोहैक स्वभावत्वात्तस्य दुर्रातन्नमत्वात्तरफलानुभवस्य आवश्यकत्वात् ।

अपि च ''एनं विदुः'' इति श्रुतेः सति ज्ञाने हि सा। ''यतो वाचः'', ''अग्रुह्मो ननि ग्रह्मते'' इत्यादि श्रुतिभ्यो ब्रह्मज्ञानासंभवात् । इत एव भक्ति-सर्वस्येशानः" इत्यादि श्रुतिभ्यो, "मस्यावतार कर्माणि गायन्ति ह्यस्मदादयः "न यं विदन्ति तत्त्वेन" इयादि स्मृतिभ्यश्च का प्रत्याशा जीवस्यातिहीनस्य तत्प्राप्तौ । अतएवोपदेशाऽसंभवोऽपीति प्राप्ते प्रत्याह---आत्मेत्यादिना, तु शब्दः पूर्वंपक्ष निरासकः, अत्रायमाज्ञयः सत्यमुक्तं भवता, तत्रोच्यते, यथा-अग्रह्मत्वातिमहत्त्वादिधर्मा भगवति सन्ति तथा सर्वात्मत्वमपि । ''य आत्मनि--तिष्ठन्'' इत्यादि श्रुतिष्वात्मत्वेनैवोक्तेः । सर्वधर्माश्रयत्वेऽपि यदा यंधर्म पुरस्कृत्य लीलां करोति तत्कार्यमेव तदा संपद्यते । हितकारित्वस्वभ ।वत्वा-त्तस्य । एवं सति यस्मिन् पुरुषे यदा आत्मत्वेन लीलां करोति तदा स्वप्रप्त्य-नुकूल प्रयत्नवन्तं विधायात्मानं प्रापयति । ननूक्तं दुरतिक्रमः कर्मस्वभाव इति, नेष दोषः । नहि अन्नरसपाकाय जग्धभौषधमपि गौरवाय भवति, तेन न तन्नि-वृत्तिर्वा । व्यापादनैकः स्वभावमपि विशमाशीविषं तदपगमपटुतरनिगमसंगमो नापगमयति वा । तथाभगक्दर्पितं तदर्थं च कृतं कर्मं न कर्मनाशाय भवतीति न वक्तुं शक्यम् ''कर्ममोक्षाय कर्माणि विधत्ते ह्यगदं यथा'' इति वाक्यात् । अग्राह्यत्वात्प्राह्यत्वविरोधापह,रस्तु जीवसामर्थ्येक्वरेच्छाभ्यां पुरैव कृत इति नाधिकमत्र निरूप्यम् । इति शब्दो हेत्वर्थे । तथा च, भगवानात्मा भवति सर्वेषां जोवाना अतो हेतोरुक्तरीत्यातदनुग्रहेण तमुपगच्छन्ति । ज्ञानमार्गेऽङ्गीकृतास्तु साक्षात् प्रकटे पुरुषोत्तमे सति तद्भजनार्थमुपसमीपं गच्छन्तीत्यर्थः । एवं श्लेषोक्तिरियमिति ज्ञायते । सम्प्रदायानुवृत्तिरपि भगवदिगतेत्येतादृशाः स्वथं येन मार्गेण फलं प्राप्तास्ति मार्गमन्यामपि ग्राहयन्ति उपदेशरत्रोभयत्राप्यात्मत्वमेव हेतुरन्यथाऽत्मारामस्य सर्वनिरपेक्षस्यैवं करणासंभेवन मोक्षमार्गा प्रसिद्धिरेव स्यात् । तस्मात् सर्वथानावृत्तिरेव श्र\_त्यभिमतेतिज्ञेयम ।

''य एनंविदुः'' श्रुति ज्ञान से ही मुक्ति बतलाती है। 'यतो वाचो'' ''अग्रुह्यो न ग्रुह्यते'' इत्यादि श्रुतियों से तो निश्चित होता है कि ज्ञान से ब्रह्म-ज्ञान की संभावना नहीं है। भक्ति से ही ब्रह्मज्ञान संभव है, यहो समझना चाहिए। ब्रह्म, ज्ञान का विषय नहीं है, क्योंकि उसमें स्नेह का अभाव रहता है। ''सर्वस्यवशी सर्वु स्येशानः'' इत्यादि श्रुति ओर ''यस्यावतार कर्माणि'' न यं विन्दोंतेतत्त्वेन'' इत्यादि स्मृति से तो अतिहीन जीव को उसकी प्राप्ति की आशा ही नहीं रह जाती। अतः उसके संबंध में कुछ भी उपदेश करना असंभव है ► इत्यादि मत पर ''आत्मेति'' इत्यादि सूत्र प्रस्तुत करते हैं । तु शब्द पूर्वपक्ष का निरासक है। कहने का आधाय यह है कि-जैसे अगृह्यत्व अतिमहत्व आदि विशेषतायें भगवान में हैं वैसे ही सर्वात्मकता भी है। ''य आत्मनितिष्ठन्" इत्यादि श्रुतियों में उन्हें सर्वान्तर्यामी बतलाया गया है । वह समस्त विशेषताओं के आश्रित होते हुए भो जब जिस विशेषता को लेकर लीला करते हैं तब वही कार्य संपन्न होता है। उनका हित करने का स्वभाव है अतः जीव में जब आत्मा रूप से लीला करते हैं तब अपनी प्राप्ति के अनूकूल प्रयत्न वाला उसे बनाकर स्वयं उसे प्राप्त हो जाते हैं। जो यह कहा कि-कार्य का भोग अनिवार्य होता है, सो वह बात यहाँ लागू न होगी, जैसे कि अन्नरस के पकाने में जली हुई औषधि कारण नहीं होती, वैसे ही, इसमें कर्म का परिपाक नहीं हो पाता क्योंकि---भक्ति से साधक का अन्तःकरण दग्ध हो जाता है। स्वभावतः दोनों में भिन्नता होते हुए भी जैसे तीव्रतर विष किसी वस्तू को भस्म करने में समर्थ होता है वैसे ही भक्ति से कर्मों का आवरण भस्मीभूत हो जाता है। इसलिए यह नहीं कह सकते कि-भगवदर्पित या भगवान के लिए किया गया कर्म अन्यान्य कर्म को नष्ट करने में समर्थ नहीं हो सकता। ''कर्ममोक्ष के लिए कर्मों का विधान है जैसे कि नीरोगता के लिए ओषधिका विधान होता है।" इत्यादि वाक्य कर्मनाश की पुष्टि करता है । अग्राह्यत्व और ग्राह्यत्व के विरोध का परिहार जीव सामर्थ्य और ईश्वरेच्छा दोनों से संभव है, ऐसा हम पहिले हो कह चुके हैं इसलिए यहाँ विशेष नहीं कहेंगे। सूत्र में इति शब्द हेत्वर्थंक है। भगवान, समस्त जीवों के आत्मा हैं, इसलिए उनकी कृपा से साधक, उनकी निकटता प्राप्त करते हैं। ज्ञानमार्ग में अंगीकृत जीव के समक्ष पुरुषोत्तम का साक्षात् प्राकट्य हो जाता है, अतः भजन के लिए उनके समीप जाता है। रुलेषोक्तरीति से ऐसा ही तात्पर्यं प्रकट होता है। भक्त लोग भगवत्कृपा से स्वयं जिस मार्ग से फल प्राप्त करते हैं, उसी मार्ग में अन्य लोगों को भी खींचते हैं, यहो संप्रदाय की प्रवृत्ति होती है। ज्ञान और भक्ति दोनों जगह आत्मस्वरूप से ही उपदेश दिया गया है, इस स्थिति में साधक आत्माराम और सर्वं निरपेक्ष -हो जाता है, उसे किसी से कूछ भी कहना या करना आवध्यक नहीं होता, यह मोक्षमार्ग की प्रसिद्ध बात है। इस मार्ग से जाने वाले की सर्वथा अनावत्ति होती है यही श्रुति सम्मत सिद्धान्त है।

नन्वात्मत्वेनोक्तिष्पासनार्थेति नोक्तं साधीयइत्यतउत्तरं पठति -आत्मत्वरूप से चो निर्देश किया गया है वह उपासना के लिए है किन्तु इतने -मात्र से तो ब्रह्मसाक्षात्कार हो नहीं सकता, इसका उत्तर देते हैं---

#### न प्रतीकेन हि सः ।४।१।४।।

अतद्रूपेतत्त्वेनोपासनं हि प्रतीकमित्युच्यते । तथा च तादृशेन तेन समोक्षो न भवतोत्यर्थः । श्रुतिसिद्धत्वान्नास्तिमोक्ष इति न मोक्षवक्तुं शक्यमिति भावः । अथवाऽत्मत्वेनोक्तिरुपासनार्थेति वदन् वादी वक्तव्यः । फलार्थमेव तत्, फलंच श्रुत्युक्तस्तत्प्रवेश एवेति त्वयापि वाच्यम् । एवं सत्यादो ज्ञानमार्गे अनुपपत्तिमाह-नप्रतीके अनात्मभूते ज्ञानिन उपागमः पूर्वोक्तः प्रवेशः संभतीति शेषः । भक्ति-मार्गेऽपि तामाह । नहिस इति । नहि प्रतीकोपासने स लोक वेद प्रसिद्धः पुरुषो -त्तमोऽस्त्युपास्यत्वेन, येन तत्प्राकट्यं स्यात्, तदुपगमनं चेत्यर्थः एवं ज्ञानभक्त्योः फलसत्ता साधिता ।

भगवद् विहीन रूप में तत्त्वरूप से की जाने वाली उपासना को प्रतीक कहते हैं। इस प्रकार को उपासना से मोझ नहीं होता। इसके मोझ न होने की बात श्रुतिसम्मत है अतः मोझ होने की बात नहीं कह सकते। आत्मत्वरूप से की जाने वाली उपासना प्रतोक मात्र हो है, ऐसा नहीं है क्योंकि यह उपा-सना होती फल के लिए ही है, भगवान में प्रविष्ट हो जाना ऐसा श्रुतिसम्मत फल तो तुम्हें भी स्वीकृत है, अतः पहिले ज्ञानमार्ग में ही मोझ की असंभावना की बात कहते हैं कि—अनात्म प्रतोक में, ज्ञानी का प्रवेश संभव नहीं है। भक्तिमार्ग में भी वही बात है। लोक और वेद कही भी पुरुषोत्तम की उपासना प्रतीक रूप से प्रसिद्ध नहीं है प्रतीक में उसका प्राकट्य संभव नहीं है, उसमें प्रवेश भी संभव नही है, जबकि ज्ञान और भक्ति दोनों में आत्मत्वरूप से की गई उपासना में फल प्राप्ति होती है, अतः इसे प्रतीक नहीं कह सकते।

ननु सर्वं खल्विदं ब्रह्म, आत्मैवेदंसर्वम् इत्यादि श्रुतयः सर्वत्रब्रह्म<sup>डा</sup>ध्टं मुक्तिसाधनत्वेन उपदिशंति, सा च प्रतीकात्मिकैवेति, कयं प्रतीकोवासनस्य न मोक्षसाधकत्वमिति प्राप्त उत्तरमाह—

"यह सब कुछ ब्रह्म है, सब कुछ यह आत्मा है'' इत्यादि श्रुतियाँ, सर्वत्र ब्रह्म दृष्टिर रखने को बात मुक्तियाधक रूप से करती हैं यह कथन प्रतीकात्मक ही तो है, फिर प्रतीकोपासना से मोक्ष नहीं होता ऐसा क्यों कहते हो ? इस संशय का उत्तर देते हैं—

## ब्रह्मदुव्टिरुत्कर्षात् ।४।१।१।।

सर्वत्रत्रह्मदृष्टिटनं प्रतीकात्मिका, सर्वस्य वस्तुतो ब्रह्मात्मक त्वात् । सा च

नोपदेशसाध्याऽतो नोपदि्श्यते, किन्स्वनूद्यते । सात्वधिकारोत्केर्षात् स्वत एव भवतीति प्रतीकोपासनस्य न मुक्तिसाधनत्वमिति साधूक्तम्, एतदेवोक्तमनेक सूत्रेण ।

सर्वत्र ब्रह्मदृष्टि की बात प्रतीकात्मक नहीं है, अपितु सब कुछ वस्तुतः ब्रह्मात्मक ही है। यह बात उपदेश साध्य नहीं है, अतः उसका उपदेश न देकर केवल अनुवाद मात्र किया गया है उसे इस प्रकार जानकर उपासना करने से वह मुक्ति स्वतः ही हो जाती है, क्योंकि जानकारी होने से अधिकार में उत्कर्ष होता है, यदि केवल प्रतीकमात्र मानकर ही उपासना को जाय तो उपासना में दिखावा मात्र होगा, तोव्रता प्रवणता नहीं हो सकती, अतः प्रतीकोपासना मुक्तिसाधन नहीं है, ये कथन ठीक ही है। यही बात इस सूत्र से कही गई है।

३ अधिकरण :—

आदित्यादिमतयक्त्वांग उपपत्तेः ।४। १।६।।

छांदोग्ये- ''अथहोत्राच सत्ययर्ज्ञ पौलुषि प्राचीन योग्यकं त्वमात्मानमुपा-स्सइत्यादित्यमेव भमवो राजन्निति होवाचेति, अथहोवाचेन्द्रद्युम्नमि" त्युपक्रम्य ''त्वं कमात्मानमुपास्स इति वायुमेव भगवो राजन्नितिहोवाचेति'' एवमेवाग्रे प्रश्नभेदेन वक्तूभेदेनाकाशापप्रभतय आत्मत्वेन उपासनाविषयाउक्ताः । ' तत्रैवासौ वा आदित्यो देवमध्विति ''उपक्रम्यान्ते पठ्यते" य एतमेवं विद्वानादित्यंब्रह्मे-त्युपास्ते'' इति । अत्रेदं चिन्त्यते-अत्रप्रतीकोपासनत्वमस्ति, नवेति ? अस्तोति पूर्वः पक्षः । तथाहि-सर्वं खल्विदं ब्रह्म ति श्रुतौ सर्वमनूद्य' ब्रह्मत्वं तत्र बोध्यत इतिनक्वचिद् प्रतीकोपासनमस्तीति हि पूर्वं निरूपितम् । तच्चोक्तं श्रुतिभिः प्रत्येकं तत्त्वेनोपास्यत्वेनोक्तया नोपपद्यते । ब्रह्मणः एकत्वादेकप्रकारकेणैवोपासनेन सर्वेषां फलसिद्धेः पृथक्पृथगूक्तौगौरवात् प्रयोजन विश्वेषाभावाच्च । तादृशाधिका-राभावात् १ृथक् तदुक्तिरिति चेद् न, सर्वत्र सदा तद्भावनायां तथाऽनुभवस्यापि संभवात् । एवं सति वस्तुतः सर्वस्य ब्रह्मत्वं नाभिमतं किन्तु यथाऽदित्यादीनां तत्तथातथा सर्वस्यापीति प्रतीकोपासनत्वमेव सर्वत्र । तेनैवफलमिति प्राप्ते प्रतिवद ति---आदित्यादौ या ब्रह्मत्वमतय उच्यन्ते तास्तु साकारस्यैव ब्रह्मणो व्यापक-त्वात् तस्य प्रत्येकमप्यंगमुपासितं फलदमित्येकैकांगविषयिण्यस्ता विधोयन्ते । उप-पन्नं चैतत् । नहि साकारव्यापक ब्रह्मणोऽङ्गं त ब्रह्मातो न प्रतीकोपासनत्वं तत्र ।

छांदोग्य में आता है कि---- "फिर उसने पुलुष के पुत्र सत्य यज्ञ से कहा कि—-प्राचीन योग्य । तुम किस आत्मा की उपासना करते हो वह बोला पूज्य-राजन् । मैं आदित्य की ही उपासना करता हूँ । उसके बाद उसने इन्द्रचुम्न से कहा, तुम किस आत्मा की उपासना करते हो, वह बोला पूज्य राजन् । मैं वायू की उपासना करता हूँ। ''इसके बाद प्रश्न भेद और वक्ता के भेद से आकाश जल आदि की आत्मारूप से उपासना बतलाई गई है। उसी जगह ''असौ वा आदित्यो देवम'' इत्यादि उपक्रम करके समाप्ति की गई है कि--- ''य एतमेवं विद्वान् आदित्यं ब्रह्मेत्युपास्ते'' इत्यादि । इस प्रसंग में विचारणीय यह है कि---यहाँ प्रतीकोपासना है या नहीं १ प्रतीकोपासना है, यह तो पूर्वपक्ष है। तथा, "सर्व खल्विद ब्रह्म" इस अुति में, समस्त को ब्रह्मत्वरूप से ही बतलाया गया है अतः कहीं भी प्रतीकोपासना नहीं है, ऐसा अभी बतला चुके हैं। इसलिए उक्त श्रुति में प्रत्येक को तत्वरूप से उपास्य कहा गया हो सो समझ में नहीं आता । ब्रह्म एक ही है, एक प्रकार की उपासना से ही समस्त की फल सिद्धि अलग-अलग कही गई है, जो कि उसके गौरव की द्योतक है, उसमें और कोई विशेष प्रयोजन नहीं है। यदि कहें कि---उत्क्रुष्ट अधिकार का अभाव होने से ही उसकी पृथक्ता बतलाई गई है। सो बात नहीं है, सब जगह, सदा उसकी भावना करने से, वैसा अनुभव हो सकता है। इस प्रकार, समस्त को ब्रह्मता वास्तविक नहीं बतलाई गई हैं, अपितु जैसे आदित्य आदि की ब्रह्मता है, वैसे ही समस्त की भी है। इसलिए सब जगह प्रतीकोपासना ही है. उसी से फल भो मिलता है। इस मत पर प्रतिवाद करते हैं कि---आदित्य आदि में जो ब्रह्म मति कही गई है, वह साकार ब्रह्म की व्यापकता की लेकर ही है उस व्यापक विराट ब्रह्म का प्रत्येक अंग उपासित होने पर फल देने वाला है, इसलिए एक अंग की उपासना पृथक्-पृथक् कही गई है। इस दृष्टि से उक्त प्रसंग सुसंगत हो जाता है। साकार व्यापक ब्रह्म के अंग तो ब्रह्म हैं नहीं, जिनकी उपासना की बात कहो गई हो, अतः प्रतीकोपासना की बात संगत नहीं होती ।

अपरंच ''असौ वा आदित्यो देव मधु'' इत्युक्त्वा तस्यप्रतिदिक् रक्ष्मोनां कृपावलोकन रूपाणांमधुत्वं निरूप्य ''तद् यत् प्रथमममृतंतद्वसव उपजीवन्त्य-ग्निना मुखेन, न वै देवा अक्तन्ति न पिवन्त्येतदेवामृतंदृष्ट्वातृप्यन्ति, त एतदेव रूपमभिसंविशत्येतस्माद्रूपादुद्यन्ति ''इति पठ्यते । तथा च दर्शन मात्रेण अन्यधर्म निद्तत्तिः तस्येव स्वतंत्र पुरुषार्थत्वेन ज्ञानमतिशयितस्नेहजविगाढ भावेन तत्रैव लयः । पुनस्तदृर्शनानन्दानुभवार्थं भगवानेवकृपया पुनः पूर्वभावं संपादय-तीति तस्माद्रूपादुदयश्चैतस्सर्वं भगवदंगटवे एवोपपद्यत्त इत्यपिहेत्वभिप्रेतोऽर्थौ-ज्ञेयः । न हि प्रतीकत्वं इदं सर्वं संगवति, भक्तिमार्गीयत्वादस्यार्थस्येति भावः । अंगानां भगवत्स्वरूपात्मकत्वेनैक्यमितिज्ञापनायैकवचनम् । एतेन स्वरूपस्यैव फलत्वमुक्तं भवतीति मुख्यः सिद्धान्तः सूचितो भवति ।

अन्यत्र ''यह जो आदित्य के मध्य में मधु है वह दैव है'' इत्यादि कह कर दिगन्तर व्याप्त रहिमयों के मधुत्व का निरूपण करके 'उसमें जो पहिला अमृत है, देव गण न तो उसे खाते हैं, न पीते हैं, वे इसे देख कर हो तृप्त हो जाते हैं, उससे वसुगण अग्नि प्रधान होकर जीवन धारण करते हैं । वे देवगण इस रूप को लक्षित करके ही उदासीन हो जाते हैं और फिर उसी से उत्साहित होते हैं' इत्यादि पाठ है । इसमें केवल दर्शन मात्र से अन्य घर्म की निवृत्ति एक मात्र उसे ही परम पुरुषार्थ तथा अतिशय स्नेहज विगाढ भाव से उसी में लय बतलाया गया है उसके दर्शनानंद के अनुभव के लिये, भगवान ही कृपया पुनः पूर्व भाव का सम्पादन करते हैं, उसी रूप से ये सारा उदित होता है, सब कुछ भगवान का अंग है, इसी भाव को दिखलाया गया है । इन्हें प्रतीक मानने से सब कुछ नहीं, हो सकता ? भक्ति मार्गीय होने से ही उक्तभाव होता है । सारे अंग भगवान के ही हैं इस एकता के भाव की दृष्टि से एक वचन का प्रयोग किया गया है । भगवत्स्वरूप की प्राप्ति ही फल है, यही सिद्धान्त निहि-चत होता है । अर्थात् समस्त विश्व को भगवत्स्वरूप जानने की क्षमता ही फल है ।

## आसीनः संभवात् ।४।१।७।।

पूर्वं सूत्रेण घर्ममात्रस्य फलवत्मुक्त्याऽधुनाधर्मिणः फलत्वं तत्साधनंचाह— संभवत्, उत्कटस्नेहात्मक साधनस्य संभवात् तदधीनः संस्तदग्र आसीनो भग-वान भवति । एतेन भक्त वश्यतोक्ता ।

पूर्व सूत्र से धर्म मात्र की फलता बतलाकर इस सूत्र से धर्मी की फलता और उसकी प्राप्ति के साधन का उल्लेख कर रहे हैं—कहते हैं कि—उत्कट स्नेहात्मक साधन से ही स्नेहाधीन•भगवान साधक के सामने उपस्थित हो जाते हैं। इससे भगवान की भक्तवश्यता बत्तलाई गई है।

एवं बहिः प्राकट्यमुक्त्वाऽन्तरंतदाह----

## ·( \*\* )

इस प्रकार बाह्य प्राक्टय की बात कह कर अन्तर प्राकट्य को बतलाते हैं।

#### ध्यानाच्च ।४।१।८।।

भावानौत्कट्य दशायां व्यभिचारिभावात्मक सततस्मृति रूप घ्यानादपि हृदि प्रकटः सन्नासीनो भवति इत्यर्थः । तेन स्थैर्यमुक्तंभवति ।

भावों की उत्कट दशा में व्यमिचारभावात्मक सततस्मृतिरूप ध्यान से ही भगवान् हृदय में प्रकट होकर सामने उपस्थित हो जाते हैं। इसी से भग-वान की स्थिरता भी बतला दी गई।

एवम्भक्तेच्छयैत स्वरूप प्राकट्यमित्युक्त्या लोलानाविष्करणं आविष्क-रणं चापि तदिच्छयैवेत्याह ।

इसमें— ''भक्त की इच्छा से स्वरूप प्राकट्य बतलाकर लीलापूर्वक प्रभु, का आविष्कार और अनाविष्करण भी इन्ही की इच्छा से बतलाया गया है ।

#### अचलत्वंचापेक्ष्य ।४।१।९।।

भक्तेच्छामपेक्ष्याचलत्वं चकाराच्चलत्मपीत्यर्थः । भक्त की इच्छा से ही भगवत्स्वरूप की अचलता और चंचलता होती है ।

#### स्मरन्ति च ।४।१।१०।।

केचन भक्ताः स्वरूपनिरपेक्षास्तत्स्मरणजनितानंदेनैव विस्मृतापवर्गान्त भलाभवन्ति । चकाराच्छ्वण कीत्तं नादयोऽपि समुच्चीयन्ते । तदुक्तम्—''अथ ह वाव तव महिमाऽमृत समुद्रविप्रुषा सक्वल्लीढया स्वमनसि निष्यन्दमाना-नवरत सुखेन विस्मारित दृष्टश्रतसुखलेग्नभासाः परम भागवताः'' इति । अथवा—''अहं भक्त पराधीन'' इत्यादि स्मृतिः प्रवौंक्ते प्रमाणत्वेनोक्ता ।

## ( <u>\*</u>\*\*• \*)

हैं । ' अथवा—"मै भक्तों के आधीन हूँ'' इत्यादिः स्मृतियाँ पूर्वोक्त कथन की पुष्टि करती हैं ।

४. अधिकरण :----

यत्र काग्रता तत्राऽविशेषात् ।४।१।११।।

अधेदं विचार्यते, बहिराविर्भावो येन्यो, येम्यइचान्तः तेषां तेषां च मिथ-स्तारम्यमस्ति न वेति ? तत्र निर्णयमाह—यत्र भक्तेषु एकाग्रता भगवत्स्वरूपे प्रकट एवैकस्मिन् ग्राहकचित्तधारा, न त्वन्तरवहिर्विज्ञान तत्रोभयोरन्तः पश्यतो बहिः पश्यतञ्च भावे भगवत्स्वरूपे च विशेषाभावान्न तारतम्यमस्ती-त्यर्थः ।

अब विचारते हैं कि जिन भनतों के समक्ष बाहर अविर्भाव होता है, और जिनके समक्ष अन्तर आविर्भाव होता है, उन भनतों में परस्परतार-तम्य अर्थात् ऊँचानीचा भाव है या नहीं १ इस पर निर्णय देते हैं कि जिन भन्तों में एकाग्रता होती है उन्हीं के समक्ष तो भगवत्स्वरूप प्राकट्य होता है, क्योंकि उनके चित्त की घारा एक ही लक्ष्य की ओर प्रवाहित रहतो है, उन्हें याह्याम्यंतर का कुछ भी भान नहीं रहता अतः उनके बाहर या भीतर बहीं भी भगवान का स्वरूप प्रकट हो उन्हें कुछ भी विश्वेषता नहीं है, इसलिए उनमें कोई ऊँचा नीचा नहीं है।

५. अधिकरण :----

## आप्र याणात्तत्रापि हि दृष्टम् ।४।१।१२।।

उक्तेऽर्थं एवायं संशयः, अन्तः प्राकट्यवतो यदा बहिः संवेदने सत्यपि पूर्वानुभूत भगवत्स्वरूपानुभवस्तदा पूर्वंमन्तरमन्वभूवधुना बहिरनुभवामीत्यनु-व्यवसायो भवति, न वेति ? तत्र वैलक्षण्याद्भवितुमर्हतीति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाह—आप्रयाणादिति । श्रीभागवते—''प्रायणं हि सतामहम्'' इति भगवद् वाक्यात् प्रायण शब्देन स्वतः पुरुपार्थत्वेन प्राप्यं परमं पारलौकिक फलमुच्यते । तथा च फलं तन्मर्यादीक्टत्य तस्य सैवावस्था सार्वदिकी, न तु बहिः प्राकट्येऽपि बहिर्ह रुट्वानुसंधानमित्यर्थः । तत्स्तस्य तत्र सायुज्यं भवति न वेति ? संशये निर्णयमाह—तत्रापि प्रावणेऽपि प्राप्ते तस्य पूर्ववत् प्रभुणा सम-मालापावलोकन श्रीचरणनलिनस्पर्धादिकं दृष्टमेवफलं, नत्तदृष्ट सायुज्यमि- त्यर्थः । यतः शुद्धपु र्ष्टमार्गेऽङ्गीक्वतोऽन्यथा पूर्वोक्त भावसम्पत्तिः कथं स्यादित्युप पत्तिहि शब्देन सूच्यते । एतच्च तद्भूतस्य तु नातद्भाव इत्यत्र निरूपितम् ।

उक्त कथन पर संशय होता है कि—अन्तः प्राकट्य का अनुभव कर चुकने पर जब कभी उन्हें बाहर प्राकट्य की अनुभूति होती है तब उन्हें पूर्वा-नुभूत भगवत्स्वरूप की जैसी अनुभूति हो चुकी है, उसे ही अब भी कर रहा हूँ, ऐमा भाव होता है या नहीं ! पूर्वंपक्ष तो कहता है कि — भिन्न प्रकार की अनुभूति का भान होता है। इस पर सिद्धांन्त रूप से आप्रयणात् इत्यादि सूत्र प्रस्तुत करते हैं। श्रीमद्भाग बत में ---- ''भक्तों का मैं ही प्रायण हैं'' इत्यादि जो भगवत्वाक्य है, उससे तो प्रायण शब्द, स्वतः पुरुषार्थं रूप से प्राप्य परम पारलौकिक फल का वाचक प्रतीक होता। उस फल के आश्रय पर ही कह सकते हैं कि दर्शक को सदा एक सा ही दर्शन होता है बाहर प्राकट्य में किसी वाह्य वस्तू का उस पर प्रभाव पड़ता हो, सो बात नहीं है ? इस संशय पर भी निर्णंय देते है कि --- उस प्रायण की प्राप्ति हो जाने पर भी साधक पहिले की तरह, प्रभू के साथ प्रत्यक्ष बातचीत करता है, चरण कमल का स्पर्श करता है, अदृष्ट सायुज्य को नहीं प्राप्त करता । क्योंकि—वह बुद्ध पुष्टि मार्ग को स्वीकार कर चुका है, अन्यया पूर्वोक्त भाव को प्राप्ति कैसे कर सकता है इत्यादि भाव ''दृष्ट'' शब्द से ही सूचित हो रहा है। साधक तद्भूत होकर भी अतद्भाव वाला नहीं होता, यही सूत्र का तात्पर्य है।

#### ६ अधिकरण :----

## तदधिगम उत्तरपूर्वाधयोरक्लेषविनाझौ तद्व्यपदेझात् ।४।१।१३।।

पुष्टि मार्गीयभक्तस्य फलं निरूप्य, मर्यादामार्गीयस्य तस्य फलं चिन्त्यते । तथ तु ज्ञानपूर्वकत्वं भक्ते रावश्यकम् । कर्ममर्यादाया अपि स्वक्वतत्वात्तामनुलं-घ्यैव भगवतःफलं दीयते । तच्च ''नाभुक्तं क्षीयते'' तद्भोगानुकूल कर्मणा स्वसजातीयतत्संतानजननाद अनिर्मोक्ष एव सर्वस्य संपद्यते । न च प्रायश्चित्तव-ज्ज्ञानस्य कर्मनाशकत्वं वक्तुं शक्यम् । तद्वत्तस्य तद् उद्दे शेनाविहितत्वात् । तथाकथेन चान्योन्याश्रयः । दुरितस्य चित्ताऽशुद्धिहेतुत्वेन तन्नाशे ज्ञानोदयो गतोऽतो मर्यादामार्गे मुक्तिरनुक्तविषयेति प्राप्त उच्यते – तद्वधिगभे ब्रह्मज्ञानेसति-ाज्ज्ञानस्वभावाद्देवोत्तराषस्याक्षेत्वोऽसंबंधः पूर्वस्य तस्य विनाशो भवतीत्यर्थः । मत्रोत्तरस्योत्पन्नस्याइलेष इति नार्थस्तस्यात्मन्येवोत्पत्तेस्तदत्ति रिक्तस्य इलेषस्या-ाात्रादतोऽनुत्पत्तिरेवार्थः । न चैवं मर्यादामार्गीयत्वभंगः । साधनं विना स्वस्वरूप बलेनैव कार्यंकरणेहि पुष्टिरिह तु नियतकर्मविरोधित्वस्वभावेन ज्ञानेनैव तथा संपत्तेः अतएव—''तद्यथा ईषाकातूलमग्नौ प्रोतं प्रदूयेतैवं हास्य सर्वे पाद्मानः प्रदूयन्ते'' इति श्रुतिरग्दिष्टान्तमाह । स्मृतिरपि—''यथैधांसि समिद्धोऽग्निर्भ-स्मसात् कुश्तेऽर्जु न,'' ज्ञानाग्नि सर्वंकर्माणि भस्मसात् कुश्ते तथा ''इति ।'' सर्वं पाण्मानं तरति, तरति ब्रह्म हत्यां योऽश्वमेघेन यजते'' इत्यादि श्रुतिभ्य-स्त्वयापि न तद्भोगनियमो वक्तुं शक्यः । एतेनाभुक्तस्याक्षयाद्भोगे च कर्मान्त-रजननान्मोक्षासंभव इति निरस्तं वेदितव्यम् । न चान्योन्याश्रयः । अनाद्यविद्या-जनित्तसंसारवासनात्मिकाहि सा । सा च गुरूपसत्तिश्रवणमननविष्युपासनादिरूपया ज्ञानसामग्र् यैव नाश्यते । अविद्या परं ज्ञानेन नाश्यत इति क्व तत् प्रसंगः । ज्ञान सामग्र् या बलिष्ठत्वात् कर्मणो दुर्वलत्वान्न तत्प्रतिबंधकत्वमिति ज्ञाननाश्यत्व-बोधकश्रुति-स्मृतिमता त्वयाऽप्युररी कार्मम् । इममेवहेतुमाहाचार्यस्तद्व्यपदेशा-दिति ।

पुष्टिमार्गीय भक्त के फल का निरूपण करके अब मर्यादा मार्गीय के फल का विचार करते हैं। मर्यादा मार्ग में ज्ञानपूर्वक भक्ति आवश्यक होती है 🖡 कर्म मर्यादा यदि भगवत् कर्म परक होती है तो भमवान शास्त्रीय कर्म के उल्लंघन हो जाने पर भी फल प्रदान करते हैं। वैसे तो कर्म बिना भोग के क्षीण नहीं होते किन्तु जब वे ही कर्म भगवत् परक हो जाते हैं तो भगवदीय कर्मों की सृष्टि करते हैं, अतः उनसे छुटकारा प ने का प्रश्न हो नहीं उठता, वे बंधन के कारण ही नहीं होते । प्रायश्चित् की तरह, ज्ञान, कर्म को नाश करता हो ऐसा नहीं कह सकते, प्रायश्चित् की तरह, ज्ञान में उद्देश्य नहीं है। ऐसा मानने से ज्ञान और कर्म का अन्योन्याश्रय होगा। पाप से चित्त अशुद्ध होता है. उसक नाश होने पर ही ज्ञानोदय होता है, इसलिए मर्यांदा मार्ग में मूक्ति नहीं होती यही मानना चाहिए इस मत पर कहते हैं कि -- ब्रह्म ज्ञान हो जाने पर उस ज्ञान से स्वतः ही अग्रिम पापों से ब्लेष समाप्त हो जाता है तथा बीते हुए पापों का विनाश हो जाता है । संभावित पापों का अश्लेष होता हो सो बात भी नहीं है अपितू अन्तःकरण में पापों की उत्पत्ति ही नहीं होती इस प्रकार मर्यादामार्गं का भंग भी नहीं होता। इस मार्ग में बिना साधना के ही झान के स्वरूप के बल से ही पुष्टि हो जाती है। ज्ञान, नियत कर्म के विरोधी स्वभाव का है अतः उसी से मुक्ति प्राप्त हो जाती है । ''जैसे कि---अग्नि में नूलराणि तिनके आदि भस्म हो जाते हैं, वैसे ही ज्ञानी पुरुष के पाप भस्म हो जाते हैं।" इत्यांदि अति में ज्ञान को अग्नि के हण्टान्त से बचलाया गया है।

ऐसा हो स्मृति वाक्य भी है— "अजुने ! जैसे कि— इंघन को प्रज्वलित अग्नि भस्म करता है वैसे ही ज्ञानाग्नि समस्त कर्मों को भस्मसात कर देता है ।" जो अश्वमेध करता है वह पापों से मुक्त हो जाता है ब्रह्महत्या से मुक्त हो जाता है।" इत्यादि श्रुतिसम्मत भोग मोक्ष को बात तो आपको भी मान्य होगी, इसको जानकर तो आप भोग नियम की बात कह नहीं सकते । इसी प्रकार ज्ञान से भी बिना भोग के ही कर्म क्षय हो जाता है । बिना भोगे कर्म क्षय नहीं हो सकता ये मत इसी आधार पर निरस्त हो जाता है । अन्योन्याश्रय को बात भी लाग्न नहीं होती । अनादि अविद्या जन्य संसार वासनात्मिका भोग श्र्य खला, गुरु शरणागति पूर्वक आचरित श्रवण मनन विधि उपासनादि रूप ज्ञान सामग्री से ही नष्ट होती है । अविद्या परं ज्ञान से नष्ट होती है, ऐसी कोई खास बात नहीं है । कर्म से ज्ञान सामग्री बलिष्ठ होती है, अतः कर्म उसमें प्रतिबंधक नहीं हो पाता । ज्ञान के द्वारा कर्मनाश को बतलाने वाली श्रुति और स्मृति तो आपको भी स्वीकारनी चाहिए, यही बात सूत्रकार ने तद्व्यपदेशात् पद से बतलाई है ।

#### इतरस्याप्येवमसंश्लेषः पाते तु ।४।१।१४।।

पापस्य शास्त्र विरोधित्वेन शास्त्रोय ज्ञानेन ममं विरोधोभवतु नाम । धर्मस्यातथात्वेनाविरोध एवेत्याशंकानिरासाय पूर्वन्यायातिदेशमाह । इतरस्य पुण्यस्याप्येवं, पूर्वस्यनाश उत्तरस्याश्लेष इत्यर्थः । अतिदेशाढेतुरपि स एव ज्ञेयः । तथाहि—''उभे उ हैवेेष एते तरति'' क्षीयन्ते चास्य कर्माणि ''इति सामान्यवचनात्'' ज्ञानाग्नि सर्वंकर्माणि'' इति स्मृतौ सर्वशब्दाच्च तथा । अथेदं शंक्यते—मर्यादामार्गीयत्वात् ज्ञानानन्तरं भरतवत् संगदोषेण भगवद्-भावात् च्युतौ संगजदोषोत्पत्तिवदग्रे विहिननिषिद्धकर्मणोरप्युत्पत्त्वक्तं शक्येति ज्ञानस्य न सर्वात्मना कर्मं विरोधित्वमिति । तत्रनिर्णयम ह—पाते, भक्तिमार्गे भगवद्भावाच्च्युतिः पात इत्युच्यते । तुरप्यर्थे । अपिशब्दे वाच्ये व्यवच्छेदार्थक तुशब्दोक्त्या अस्मिन् मार्गे पापस्य व्यवच्छेद एव, ''नहि कहिचिन्मतपरा'' इति वाक्यात् परंतु मर्यादा मार्गीयत्वात् प्रारब्धभोगार्थं प्रभुश्चेत्तथा करोति तद्भावो पूर्णे सति तद्भोगोऽसंभावित इति तदैवं भवतीति व्यासाभिप्रायो ज्ञायते ।

पाय शास्त्र विरोधो तत्त्व है, अतः शास्त्रीय ज्ञान के साथ उसका विरोध होना चाहिए धर्म शास्त्र सम्मत तत्त्र है, उसके साथ उसका कोई विरोध नहीं होना चाहिए, इस संशय का निराकरण भी पूर्व नियमानुसार ही करते हुए

कहते हैं कि----जैसे पाप के अब्लेष विनाश की बात है वैसे ही पुण्य की भी है, थाप करने से पूर्व पूण्य का नाश तथा उत्तर पुण्य का अश्लेष होता है । अतिदेश से भी यही बात निश्चित होती है ''वह दोनों से मूक्त हो जाता है'' उसके कर्म क्षीण हो जाते हैं" इत्यादि सामान्य बोधक वचनों से तथा ''ज्ञानाग्नि सर्व कर्माणि'' आदि स्मति के सर्व शब्द से भी उक्त बात की पुष्टि होती है। इस पर शंका करते हैं कि----मर्यादामार्गीय होने से, ज्ञान के बाद, भरत की तरह संग दोष से भगवद्भाव से च्युत हो जाने पर, संगजदोषोत्पत्ति की तरह आगे चलकर विहित और निषिद्ध कमों की उत्पत्ति भी हो सकती है, इसलिए ज्ञान पूर्णतः कर्मविरोधी हो ऐसा नहीं कह सकते । इसका निर्णय करते हैं कि----भक्तिमार्ग में भगवद्भाव से च्युत हो जाने को पात कहते हैं, सूत्र में प्रयुक्त तु शब्द अपि अर्थ में प्रयुक्त है अपि शब्द व्यवच्छेदक है, अतः पाते तु का तात्पर्यं हआ कि----भक्तिमार्गमें पाप का व्यवच्छेद हो जाता है अर्थात् पाप का व्यव-च्छेद हो जाने से पतन हो जाने पर भी पाप संश्लेष नहीं होता । ''नहिकर्हि-चिन्मतपरा'' इत्यादि भगवदु वाक्य उक्त तथ्य को पुष्टि करते हैं। किन्तु मर्यादामार्गीय होने से प्रारब्ध भोग के लिए, प्रभू ही वैसी व्यवस्था कर देते हैं जब वह भाव पूर्ण होता है तो कर्म का भोग नहीं होता, यह बात भक्ति में ही होती है. ऐसा व्यास जी का अभिप्राय ज्ञात होता है।

तथा च तस्मिन् सत्यप्युत्तरस्य कर्मणोऽसंश्लेषण एवेत्यर्थः पूर्वसूत्र •एवमेवा-इलेषशब्दस्य व्युत्पत्तेः । अतिदेशस्य वम्पदेनैव प्राप्तेः सर्वे सूत्रं तत्परत्वेन न व्याख्येयम् । पात शब्दस्य देहपाते तु शब्दस्य अवधारणमर्थमुक्त्वा देहपाते मुक्तेरावश्यकत्वावधारणं वाक्यार्थं इति चोक्तिर्नसाधीयसी । मुक्तिप्रापक पदा-भावाद् भोगेन त्वित्तरे क्षपयित्वाऽथ सम्पद्यते, इत्यग्रेवक्तव्यत्वाच्च ।

उस भक्ति की स्थिति में उत्तर कर्म का भी असंश्लेष रहता है। पूर्व सूत्र में अश्लेष शब्द की व्युत्पत्ति से यही अर्थ निक्ष्वित होता है। अतिदेश वाची सूत्रस्थ एवम् पद से ध्वनित होता है कि—सारे सूत्र तत्परक हो नहीं भानने चाहिए। पात शब्द देहपात और तु शब्द अवधारार्थक है, अतः देहपात होने पर तो मुक्ति आवश्यक है, यही उक्त पापमुक्ति सूचक वाक्य में कही गई है। मुक्ति प्रापक पद के अभाव से, उक्त वाक्य का तात्पर्यं होता है कि—पुण्य को भोगकर मुक्त होता है। इसे आगे कहा भी है।

अनारब्धकार्ये एवतु पूर्वे तदवधेः ।४।१।१४।।

ननु देहस्य कर्मंजन्यत्वात्तन्नाशे तन्नाशस्यावश्यकत्वाच्च ब्रह्मविदः प्रवचनानु-पपत्तिः । एवं सति ब्रह्मजिज्ञासोर्गु रूपसत्त्यादि साधनाऽसंभवः । ''आचार्यवान् पुरुषोवेद'' इति श्रुतेस्तदभावेन ज्ञानमार्गोच्छेदेन भक्त्युच्छेद प्रसंगः, इत्याशंक्य समाधत्ते—पूर्वे-पूर्वसूत्राभ्यां ज्ञाननाश्यत्वेन ये प्रोक्ते पापपुण्ये ते नाशेषे, किन्त्व-नारब्धं भोगायतन लक्षणुं कार्यं याभ्यांतेएवे त्यर्थः ।

देह कम जन्य होता है, अतः देह के नाश हो जाने पर कम का नाश भी अवश्य हो जाता होगा, फिर ब्रह्मविद संबंधी प्रवचन की बात व्यर्थ ही है। तथा ब्रह्म जिज्ञासु को गुरु शरणागति पूर्वक साधना की भी आवश्यकता नहीं है। 'आचार्य पुरुष ब्रह्म को जानता है'' इस श्रुति में कहीं भी ज्ञानमार्ग या साधना का उल्लेख तो है नहीं, अतः ज्ञानमार्ग का उच्छेद हो जाता है और भक्तिमार्ग का भी, इत्यादि शंका का समाधान करते हैं – पूर्व के दो सूत्रों से जो ज्ञान द्वारा पाप पुण्य के नाश की बात कही गई वह सारे हो पाप पुण्य नाश की बात नहीं है अपितु जिन कमों का भोग प्रारम्भ नहीं हो पाया है, उन्हीं के नाश की बात कही गई है, जो भोग प्रारम्भ हो चुके है, उनसे तो भोगकर ही छुटकारा मिलता है।

नन्वितर निरपेक्षं हि ज्ञानं स्वशक्त्यैवाग्निरेध इव कर्माणि दहति इति पूर्वमुक्तं, तथा सत्यरोषमेव तद् दहतीतिवक्तुं युक्तम्, न तु सशेषम् । शक्तेर-विशिष्टत्वात् । न च कर्मनाशेऽपि संस्कारवशात् कुलालचक अमिवत्तद्वासना-वशाल् देहादिसत्तया प्रवचनात् उपपत्तिरितिवाच्यम् । ज्ञानस्य सर्वतो बलवत्वात् सवामनस्य तस्य नाशनात् । नहि महाशिला निष्पाते चकभ्रमिरनूर्वात्ततुं शक्नोति इत्याशंक्य आरब्धकार्यंदहने हेतुमाह ---तदवधेः; तज्ज्ञानेनारब्धकार्यांऽदहनं यत् तदखिलकारणकारणत्वेन अखिलस्यपूर्वांवधिरूपभगवदिच्छा लक्षणगढेतोरित्यः। तत्र तस्यापि दहनेच्छा तत्र तथैवेति निगूढाशयः । अत एवाग्रे तथा वक्ष्यते । अतएव श्री भागवते ''मूगदारकाभासेन स्वारब्ध कर्मणा योगारम्भणतो विभ्रं -शितः'' इति ''उपभोगेन कर्मारब्धं व्यपनयन्निति'' च भरतं प्रतिवचनं गीयते। एवं सतिमणिमत्रादि प्रतिवद्ध शक्तेरग्नेरिव ज्ञानस्याप्यदाहकत्वे न काचिद् हानिरिति सर्वमनवद्यम् । इच्छा प्रति गढतादशायां न प्राचीना दशास्तीति तद व्यवच्छेद ज्ञापनाय तु शब्दः । एतेन भगवद्भावस्य सर्वतो बलवत्त्वात् कथ तस्य पात इति शंका निरस्ता । भगवदिच्छाया मूलकारणत्वेनोक्तेस्तस्याः सर्वतो बलिष्ठत्वात् । तथेच्छा च स्वकृत मर्यादापालनाय पुष्टावंगीकृतेन तथेति सर्व-मनवद्यम ।

## ( XEE )

ज्ञान किसी भी साधन की अपेक्षा नहीं रखता वह अपनी शक्ति से हो, अग्नि से ईं धन की भांति कर्मों को भस्म कर देता है ऐसा पहिले ही कह चुके हैं, वह सारे ही कमों को भस्म कर देता है ऐसा कहना ठीक नहीं, कुछ कमों को ही भस्म करता है यही कहना उचित है, उसमें सामान्य शक्ति ही है, विशेष नहीं। कर्म नाश हो जाने पर भी. कुम्हार के चक्के की तरह, वासनावश देहादि की सत्ता निरन्तर बनी ही रहे. ऐसा भी नहीं कह सकते । ज्ञान, वासना आदि से बलवान है अतः वह वासना युक्त कर्म का नावा करता है । बड़े भारी पत्थर को रख देने से चक्के का घूमना बन्द हो सकता है वैसे ही आरब्ध कर्म भी. ज्ञान की बलवत्ता से भस्म हो जाते हैं, ऐसा भी नहीं कह सकते । क्योंकि---आरब्ध कार्यों की समाप्ति तो अपनी अवधि ५र ही होती है, उस ज्ञान से आरब्ध कार्यं का दहन नहीं होता, उसका दहन तो, अखिल कारणों के कारण परमात्मा की समस्त पूर्वावधि रूप इच्छा से ही होता है। जहाँ उन कार्यों की भी दहन की इच्छा होती है वहाँ परमात्मा वैसा ही बानक बना देते हैं. यही निगूढ आ शय है। इसे ही आगे बतला रहे हैं। जैसा कि-अी भागवत में---''मग छौना के प्रेम में, योगी भरत अपने आरब्ध कर्म से भ्रष्ट हो गए" उपभोग से आरव्ध कमें को समाप्त कर" इत्यादि प्रसंग भरत के संबंध में आता है। इस प्रकार, मणि मंत्र आदि प्रतिबद्ध शक्ति से जैसे अग्नि की दाहिका शक्ति क्षीण हों जाती है, वैसे ही, भगवदिच्छा शक्ति से ज्ञान की दाहिका शक्ति कू ठित हो जाती ऐसा समझ में आ जाने पर शंका का समाधान हो जाता है। भगव-दिच्छा से प्रतिबद्ध दशा में, प्राचीन दशा नहीं रह जाती, यही बात तु शब्द से सूत्रकार बतला रहे हैं । भगवद्भाव सर्वाधिक बलवान होता है. फिर भक्त का पतन कैसे संभव है ? इत्यादि शंका भी उक्त विचार से समाप्त हो जाती है। आरब्ध भोग में भगवदिच्छा ही मूल कारण होती है, अतः उसे ही सर्वाधिक बलिष्ठ कहा गया है। भगवदिच्छा, अपनी बनाई हुई मर्यादा का पालन करने के लिए ही होती है, मर्यादा पालन से ही जीव पूष्ट होता है, उस पूष्ट जोव को ही भगवान स्वीकार करते हैं।

## अग्निहोत्रादि तु तत् कार्यायैव तद्दर्शनात् १४।१३१६।।

ननु प्रारब्धं हि प्राचीनं, तन्नाशाय तद्भोग एव कर्त्तव्यो ब्रह्मविदा, न तु विहितमन्यदपि अग्निहोत्रादि प्रयोजनाभावात् । दृश्यते च तादृशानां तत्क-रणमत्र उत्तरस्य कर्मणः संश्लेष आवश्यक इत्याशंक्य तत्प्रयोजनमाह — तु शब्दः शंकाव्युदासकः । अग्निहोत्रादिविहित कर्मं करणां तत्कार्यायैवं भौगकार्याय प्रारब्ध नाशायैवेत्यर्थः । येषामग्निहोत्रादिकारकं प्रारब्धमस्ति तैरेवतन्नाशाय भोगवत्तदपि कियते, न त्वतादृशैरत एव न सनकादीनां तथात्वम् । कुत एतत् <sup>9</sup> तद् दर्शनात्—''यथाकारो यथाचारो तथा भवति, साधुकारो साधुभँवति, पाप-कारी पापो भवति, पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति, पापः पापेन'' इति श्रुतिः पूर्वं कर्मणोऽग्रिमकर्मं हेतुत्वं दर्शयति इति नानुपपत्तिः काचित् । केचित्तुं ज्ञानस्य यत्कार्यं तदेवाग्निहोत्रादिरिति तत्कार्यायेति पदस्यार्थं वदति । स न साधुः । तद्धिगम इत्युपत्रमाद् ब्रह्मविदः प्रारब्धात्मक प्रतिबंधनाशे मोक्षस्य पूर्वज्ञाने नैव संपत्तोः कर्मणो वैयर्थ्यापातात् । 'तमेतं वेदानुवचनेन'' इत्यादि श्रुति, दर्शन-पदार्थं इत्यपिपूर्वविरोधाद्रपेक्ष्यः ।

प्रारब्ध तो प्राचीन कर्मों का हो परिणाम होता है अतः ब्रह्मवेत्ता. उसे नाश करने के लिये उसे भोग ही लें अग्निहोत्र आदि अन्य साधनों की क्या आवश्यकता है । उनके पालन का प्रयोजन ही क्या है ? अग्निहोत्र आदि करने वालों को भी उत्तरीय पापों का आश्लेष होता देखा जाता है। इस शंका का समाधान करते हए अग्निहोत्र आदि का प्रयोजन बतलाते हैं। कहते हैं कि----अग्निहोत्र आदि शास्त्र विहित कर्म करने से प्रारब्ध नाश ही होता है। जिन लोगों का अग्निहोत्र आदि कारक प्रारब्ध होता है, वे ही उस प्रारब्ध को, अग्नि-होत्र आदि के पालन के रूप में भोग कर नाद्य करते हैं. जिनका वैसा प्रारब्ध नहीं होता वे नहीं करते जैसे कि-सनकादि ने नहीं किया । ऐसा वर्णन भी मिलता है---- ''जैसा कर्म करता और जैसा आचरण करता है वैसा होता है, साधु कर्म करने वाला साधु होता है, पापकर्म करने वाला पापी होता है, पुण्य से पुण्य और पापकर्म से पाप होता है" यह श्रुति पूर्व कर्म को अग्रिम कर्म का हेतु बतलाती है। इस प्रकार उक्त ससस्या का समाधान हो जाता है। कुछ लोग कहते हैं कि, जो कार्य ज्ञान करता है वही कार्य अग्निहोत्र आदि भी करते हैं. उनका ये कथन सही नहीं हैं । ब्रह्मवेत्ता के यदि प्रारब्धात्मक प्रतिबन्ध का नगश हो जाय तो मोक्ष के पूर्वज्ञान से हो मुक्ति हो जावेगी । फिर शास्त्रीय कर्मों का महत्व ही समाप्त हो जावेगा। ''तमेतं वेदानूवचनेन'' इत्यादि श्रुति भी फिर उपेक्ष्य हो जावेगी।

७. अधिकरणः—

#### अतोऽन्यापि ह्ये केषामुभयोः ।४।१।१७।।

तदेवं पूर्वं सूत्रचतुष्टयेन मर्यादामार्गीय भक्तस्य मर्यादयैव मुक्ति प्रतिबन्ध

( ४६८ )

प्रारब्ध नश्यति न वेति विचार्यते । तत्र भौगैकनास्य स्वभावत्वात्तस्य न तं विनाऽस्यापि तन्नश्यतीति प्राप्ते निर्णयमाह । एकेषां पुष्ठिमार्गीयाणां भक्ता-नामुभयोः प्रारब्धाप्रारब्धयोर्भोंग विनेव नाशो भवति । कुत एतत् ? तत्राह-अतः, श्रुतेः कर्मणे ज्ञाननाक्ष्यत्व निरूपिकायाः । ब्रह्यविद एवं प्रवचनादि निरू-पणेन तदनाश्यप्रारब्धकर्माक्षेपक श्रृतेश्च । अत्यापि श्रुतिः पट्यते--- ''तस्यपुत्रा दायमुपयन्ति सृहृदः साधुकृत्यां, द्विषन्तः पापवृत्यम्'' इति । ज्ञानभोगाभ्यां कर्मनाश निरुपक अुत्याऽस्याः अुतेर्विरोध परिहारावश्यं विषय भेदो वाच्यः न च काम्यकर्मविषयेयं अतुतिरितिवाच्यम् । तदधिगम उत्तरपूर्वाधयोरश्लेष-विनाशाविति सूत्रेगो तस्याप्येवमिति सूत्रावयवेन चाऽविशेषेणारब्धातिरिक्त-कर्मणोरखिलयोर्नाशनिरूपणात् । पापकृत्यायां काम्यत्वाऽसंभवाच्च । तस्मादत्यनुग्रह भाजनस्य भक्तस्य स्वप्राप्तिविलम्बमसहिष्णुभँगवान् अस्य प्रारब्धमेतत्संबंधिगतं कृत्वा तस्यतेन भोगं कारयति । प्रारब्धं भोगैकनाश्यमिति स्वकृतमर्यादापालनाय न नाशयति । न च तयोरमूत्त त्वेनाक्रभ्यागम प्रसंगेन च नैवं वक्तूमुचितमिति वाच्यम् । ईइवरत्वेनाऽन्यथापि करण संभवात् । मर्यादा विपरीत स्वरूपत्वात् पुष्टिमागेस्य न काचानात्रानुपपत्तिर्भावनीया । तस्या अत्र भूषणत्वात् । अत एवैकेषामिति दुर्लभाधिकारः सूचितः ।

पूर्व के चार सूत्रों द्वारा, मर्यादामार्गीय भक्त का मुक्ति प्रतिबंध और उसका नाश मर्यादा से ही होता है, ऐसा निरूपण किया गया अब बिचारते हैं कि— पूष्टिमागींय भक्त का प्रारब्ध बिना भोग के नाश होता है, या नहीं ? प्रारब्ध बिना भोग के नप्ट होता ही नहीं, अतः भोग के बिना पुष्टिमार्गीय का प्रारब्ध भी नष्ट नहीं हो सकता, इस सामान्य विचार पर निर्णय देते हैं कि एक श्रुति से तो ऐसा ज्ञात होता है कि— पुष्टिमार्गीय भक्तों का प्रारब्ध और अप्रारब्ध दोनों ही बिना भोग के नष्ट हो जाता है। ज्ञान द्वारा उभय प्रकार के क मौं का नाश बताने वाली श्रूंत और अन्य श्रुतियों से उक्त कथन की पष्टि होती है, एक और श्रुति भी कहती है कि---''मुक्त जीव का धन पुत्र प्राप्त करते हैं पुण्य कर्मों का फल मित्र लोग पाते हैं, शत्रु लोग पाप का फल पाते है।'' जो श्रुति ज्ञान और भोग से कर्मनाथ का निरूपण करती है उससे और इस श्रुति के साथ जो विरोध है, उसके परिहार के लिये, विषयभेद मानना पड़ेगा। यह श्रुति, काम्य कर्म विषयक है, ऐसा नहीं कह सकते। ''तदधिगम" जादि तेरहवें सूत्र मे और "इन्रस्याप्येवम" आदि चौदहवें सूत्र के अवयव से

## ( XEE )

जो प्रारब्ध के अतिरिक्त समस्त सामान्य कर्म के बिनाश का निरूपण किया गया है, उससे पापकृत्यों को काम्य नहीं कह सकते । इन सब विचारों से निश्चित होता है कि, भगवान, अपने अति अनुग्रह के भाजन भक्त के, अपनी प्राप्ति में बिलम्ब को न सह सकने के कारण, प्रारव्ध भोग को उसके सम्बन्धी जनों से जोड़कर भोग कराते हैं । प्रारब्ध, भोग से ही नष्ट होता है, अपनी बनाई हुई मर्यादा को उक्त प्रकार से पालन कराते हैं, नष्ट नहीं करते । ये कहना ठीक नहीं कि प्रारब्ध पुण्य और पाप अमूर्त्त भगवान द्वारा कैसे, भोग कराए जा सकते हैं, ईश्वर होने के कारण उनमें असंभव कृत्य को भी करने का सामर्थ्य है । पुष्टिमार्ग में, भक्त स्वपं प्रारब्ध नहीं भोगता, वह भगवदीय मर्यादा के विप-रीत है, फिर भी उसमें थोड़ी भी असंभावना नहीं माननी चाहिए वह तो उस मार्ग का आभूषण ही है ''एकेषां'' पद से सूत्रकार पुष्टिमागीय भक्तों के उक्त दुर्लभाधिकार का ही उल्लेख कर रहे हैं ।

#### यदेव विद्ययेति हि ।४।१।१ न।।

ननु ''यदेव विद्यया करोति'' इति श्रुत्या विद्यापूर्वकं कर्म करणे वीर्याति-शयः फलं श्रुयते । अतो ब्रह्मविद्यावतोऽपि तथात्वस्योचितत्वात् तदुत्तरस्या-इलेष इति ये दुक्त तन्नोपपदाते, इति प्राप्यते, आह---यदेवेति । हि यस्माद् हे तोः त्वया ''यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषेदेति'' श्रुतिरेव ब्रह्मविदोऽपि कर्मोत्पत्तिप्रसंजिकात्वेनोदाहुता, सा तु न तत्समर्था तथाहि--- ''ऊ मित्येतदक्षर-मुद्गीथमुपासीत्" इत्युपक्रम्य तस्य रसतमत्वं मिथुन रूपत्वमनुज्ञाक्षरत्वं त्रयीप्रवृत्ति हेतृत्वंच निरूप्यैतदग्रे ''यद्येव विद्यया'' इत्युक्त्वा ''इति एतस्यैवा-क्षरस्योपव्याख्यानं भवति ''इत्युपसंहाराद् उद्गीथोपासनाविषयमेव ''यदेव विद्यया'' इति वाक्यमिति ज्ञायते । तेनोक्तरसतमत्वादिप्रकारकोपासनाना मध्ये यदेव विद्यया करोति तदेव वीर्यवत्तर भवति'' इतितदर्थं इति न ब्रह्म विद्यगंघोऽपि इति न नाशंकाऽत्र संभवतीत्यर्थः । यद्वा उक्ताशंकानिरासा-यैवाह, यदेवेति । ब्रह्मविद् हि प्रारब्धक्षयायैवकर्मकुरुते तत्त् अन्यकृतात् कर्मणः सकाशात् सवासनतन्नाशनाद् वीर्यवत्तरं भवत्येवेति नानुपपत्तिः काचिदि-त्यर्थ: । यद्वा, ननु पुष्टिमार्गीयस्य प्रारब्धस्यापि भोगं विनैव नाश इति श्रुत्या-असंभावना कुर्वाणं प्रति कैमुतिकन्यायेन तत्परिहारमाह-----यदेवेत्यादि । जीव निष्ठा विद्या हि भगवज्ज्ञानशक्तीरंशभूता एवं सति यत्र धर्मसंबन्धितसंबन्धाः

वन्येम्योऽतिशयं कर्मणि वदति श्रुतिस्त त्रसाक्षात् :धर्मिसम्बन्चेऽतिशयित कार्यं-संपत्तौ कथनसंभावना कत्तुं मुचितेति निगूढाशयः । अतएव हेतुवाची हि शब्द ।

''यदेव विद्यया करोति'' इत्यादि श्रुति, विद्यापूर्वक किए गये कर्म का वलवत्तर फल बतलाती है, इसलिये ब्रह्मविद्यावान को कर्म संसर्ग नहीं होता ये कथन सही नहीं प्रतीत होता, क्योंकि--विद्यावान का कर्म तो और बलवान होता है, उसका संसर्ग तो होगा हो । इस पर उक्त 'यदेव'' इत्यादि सूत्र प्रस्तुत करते है । कहते हैं कि---आपने जो ब्रह्मविद में भी कर्मोंत्पत्ति और आसक्ति की बात, जिस आधार पर कही है वह ''यदेवविद्याकरोति'' आदि श्र ति उस प्रसंग से कोई मतलब नहीं रखती। ''ओम् इस एक अक्षर से उद्-गीय की उपासना करनी चाहिये ' इत्यादि उपऋम करते हुये उद्गीथ का रसत-मत्व, मिथुनरूपत्व, अनुज्ञाक्षरत्व त्रयोप्रवृत्ति हेतूत्व, आदि का निरूपण करके उसी के आगे ''यदेवविद्ययां'' आदि कह कर ''इसी अक्षर की उपव्याख्यांन होता है'' ऐसा प्रसंग का उपसंहार किया गया है, इससे ज्ञात होता है कि---"यदेव विद्यया" इत्यादि वाक्य उद्गीथ उपासना संबंधी है। उक्त प्रसंग में गीथ विद्या के द्वारा उपासना करता है, उसकी उपासना प्रबल होती है'' इसमें ब्रह्मविद्या का तो कहीं प्रसंग ही नहीं है, अतः आपको शंका निराधार है। उक्त शंका के निराकरण के लिए ही उक्त सूत्र, सूत्रकार ने प्रस्तुत किया है । ब्रह्मवेत्ता प्रारव्यक्षय के लिये ही कर्म करता है, उनका कर्म अन्य लोगों के कर्म से इस-लिये श्रेष्ठ होता है कि - वे वासना सहित कर्म को क्षय करते है, जिससे कि उनका कर्म संचित न हो सके । इसलिए उसमें संग्रम होना ही चाहिये । पुष्टिमार्गीय जीव का प्रारब्ध, बिना भोग के ही नष्ट हो जाता है, इस बात को सुनकर जो असम्भव मानते हैं उन्हें कैमुतिकन्याय से सूत्रकार समझाते हैं 'कि-जीवनिष्ठ विद्या भगवान की ज्ञान शक्ति की ही अंश हैं, अतः जो श्रुति जीव के अलौकिक कर्मों की चर्चा करती है, वह अलौकिकता परमात्मा से ही तो सम्बद्ध है अतः उसमें संशय करना क्या उचित होगा ? यही सूत्रकार का गुढ आशय है ।

#### भोगेनत्वितरे क्षपयित्वाऽथ संपद्यते ।४।१।१९॥

पुष्टिमार्गीय फल प्राप्तौ प्रतिबंधाभावंसोपपत्तिकमुक्त्वा तत्प्राप्ति प्रकार-माह—इतरे-अग्रेप्राप्यालौकिक देहाद्भिन्ने स्थूललिंगशरीरे क्षपयित्वा दूरी-

## ( 200 )

## ( ४७१ )

कृत्य, अथ भगवल्लीलोपयोगि देहप्राप्यनंन्तरं भोगेन संपद्यते । ''सोऽक्नुते सर्वान् कमान सह ब्रह्मणा विपश्चिता'' इति श्रुत्या उक्तेन भोगेन संपद्यत इत्यर्थंः श्रुत्यर्थंस्त्वानन्दमयाधिकरणे निरूपितः । अलौकिकरवं विनोक्तदेहं विना चोक्तफलप्राप्तेर्व्यंच्छेदकस्तुशब्दः १

पुष्टिमार्गीय फल की प्राप्ति में, तर्कपूर्णं ढंग से प्रतिबन्ध का अभाव बतलाकर अब फल प्राप्ति के प्रकार को बतलाते हैं। कहते हैं कि भक्त स्थूल लिंग शरीर में सब कुछ छोड़ कर, भगवल्लीलोपयोगी दिव्य देह की प्राप्ति के वाद भगवदीय भोगों से युक्त होता है।" वह विद्वान, ब्रह्म के साथ समस्त कामनाओं को प्राप्त करता है "इत्यादि श्रुत्ति, भोग युक्त होने के प्रकार का उल्लेख करती है। इस श्रुत्ति का अर्थ तो आनन्दमयाधिकरण में कर चके हैं। उक्त दिव्य देह के विना, उक्त अलौकिकफल फलस भव नहीं है, यही बात नु शब्द से सूत्र में कही गई है।

# चतुर्थं अध्याय

۰: ،

## द्वितीय पाद

१ अधिकरण ः—

#### वाङ्मनसिदर्शनाच्छब्दाच्च ।४।२।१।।

पूर्वपादे लौकिकशरोरे क्षपयित्वा अलौकिकं तत्प्राप्य फलेन संपद्यत इति निरूपितम् । अथात्रेदं चिन्त्यते, भक्तस्य सूक्ष्म शरीरस्य क्षपणं नाम कि तत्स्वरूपनाशनमुत मणिस्पर्शादयश्चामीकरत्वमिव तस्यैवालौकिकत्व संपादनं भगवदनुग्रहादिति । अत्रोत्तर एव पक्षः साधीयानिति भाति । तथाहि—्यथा पूर्वं संसारिण एव जीवस्य तदनुग्रहात् पूर्वावस्थापगमो मुक्स्यवस्था चोच्यते तथात्राऽपि वक्तुमुचितत्वात् । ''न तस्मात् प्राणा उत्क्रामन्त्यत्रैव समवलीयन्ते'' इति श्रुतिस्तु जीवस्य सायुज्य मुक्तिकाले तत्प्राणादीनामपि तथैंवाहात एवाग्रे ''ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति'' इत्युच्यते । पुष्टिमार्गीयस्योक्तमुक्तयभावान्नेयं तद्-विषयमिति प्राप्ते प्रतिवदामः । ब्रह्मांशत्वेन जीवस्यानंदात्मकत्वान्निर्दोषस्वरूप-द्वान्नित्यत्वाच्च दोषाणा वागंतुकत्वात्तदपगमे तस्यतथात्वमुचितम् । प्राणादयस्तु नतादृशा इति तदृष्टान्तेनात्रापि तथात्वं न वक्तुं शक्यम् । देहेन्द्रियातुहीनानां बैकुण्ठपुरवान्तिनामिति श्रीमागवत वाक्याच् ।

 प्रतिवाद करेंगे। जीव, ब्रह्म का हो अंश है अतः उसमें आनंदात्मकता, निर्दोष स्वरूपता, और नित्यता है, दोष तो उसमें आगंतुक होते हैं उनका अपगम भी उसी प्रकार हो जाता है, किन्तु प्राण आदि तो आगंतुक हैं नहीं अतः उन्हें उक्त दृष्टान्त से यहाँ प्रस्तुत नहीं किया जा सकता। बैकुण्ठ पुरवासी देह इन्द्रिय प्राण आदि सभी से रहित होते है, ऐसा भगवद वाक्य से निश्चित भी होता है।

न च लौकिकत्वविशिष्ट देहादिरत्र निषिद्धयत इति वाच्यम् । सामान्यनिषेथे बाधकाभावात् । न च तदनुभव एव बाधक इति वाच्यम् । भगवत इव तदीयाना-मपि तेषां तथात्वे बाधकाभावात्. नन्वागंतुकत्वमेव बाधकमिति चेत्-मैवम् । यथा व्यापिवैकुण्ठस्याक्षरात्मकत्वेनागंतुकत्वेन नैर्सीगकतद्गताखिलवस्तुरूपत्वेन सामोप्यादि मुक्तिं प्राप्नुवतां भक्तानां देहेन्द्रियादिरूपमप्यनागंतुकमेव वैकुण्ठ प्राप्तिमात्रेण शुद्ध जोवानां संपद्यते । तदीयत्वेन तत् फलतीति यावत् । तथा पुरुषोत्तमलोलाया अपि पुरुषोत्तमात्मकत्वात्तत्रांगीकारमात्रेण प्राचीनाशेष प्रावा-हिक धर्मनिवृत्तौ शुद्ध जीवस्य पुरुषोत्तम लीलात्मकदेहादिरपि तदीयत्वेन संपद्यत इति नानुपपन्नं किचिदित्यवहितोऽवेहि ।

यह भी नहीं कह सकते कि उक्त प्रसंग में लौकिक सामान्य देह आदि का निषेध किया गया है, सामान्य वस्तु के निषेध में कोई बाधकता तो होती नहीं, उस वस्तु का अनुभव ही बाधक हो ऐसा भी नहीं कह सकते । भगवान की तरह उनके भक्तों से भी निर्दोषता आदि सब कुछ विद्यमान हैं, इसलिए कोई बाधकता नहीं है । नवागंतुकता हो बाधक होती हो ऐसा भी नहीं है । जैसे कि—बैकुण्ठव्यापी अक्षरात्मक अनागन्तुक होने से नैर्सागक है वैसे ही तद्गत सारी वस्तुएँ भी तद्रूप होने से नित्य हैं, सामोप्य आदि मुक्ति को प्राप्त भक्तों के देह इन्द्रिय आदि अनागंतुक हैं, शुद्ध जीवों की उक्त प्रकार की मुक्ति बैकुण्ठ प्राप्ति हो जाने मात्र से हो जाती है । भगवदीय होने से वही जीवों का फल है । पुरुषोत्तम लीला भी पुरुषोत्तमात्मक होकर ही संभव है तः उस लीला में जीवों के अपना लिए जाने मात्र से, सभी प्रावाहिक प्राक्तन भोंगों की निद्दत्ति हो जाती है अतः शुद्ध जीव के पुरुषोत्तम लीलात्मक देहादि भी उन्हों के समान हो जाते हैं , कुछ भी असंभव नहीं रह जाता यही समझना चाहिए ।

अयमेवार्थो वाजसनेयिशाखायाम् ''अथाकामयमान्'' इत्युपक्रम्य ''आत्म-काम अप्तकामोभवतिः न तस्मात् प्राणा उत्कामन्त्यत्रैव समवलीयन्ते ब्रह्म वसन

ब्रह्माप्येति" इत्यन्तेनवाक्येन निगद्यते । अत्र प्राण शब्देन प्राणः सवन्द्रियाणि चौत्रयन्ते । आरमकाम शब्देन भगवद्वाचकात्मपद ग्रहणेन भक्तस्य स्नेहातिशय-जनित प्रभुदिद्क्षात्त्यंतिज्ञयस्ताद्शो येन मरणमेव संगद्यते, यदि प्रभूप्राकटये क्षणमपि विलम्बः स्यात् । अतो भगवत्प्राकट्येनैवात्मस्थितिरिति ध्वन्यते । भक्तिमार्गे प्राकट्यस्यैव परमफलत्वेन तद्दर्शनेन आप्तकामो भवति । तथा साक्षादाक्लेषादि कामनायां प्राचीनेदेह प्राणादेस्तद योग्यत्वात्ते तत्रैव लोना भवन्ति । बहिः प्रकटस्यैवान्तरपि प्राकट्यादुत्कमणाभाव उच्यते । अत्मातिरि-क्तस्य गतिमुक्त्वा तस्य तामाह----''ब्रह्म वसन् ब्रह्माप्येति'' इत्यनेन । उक्तरीत्या प्रुषोत्तमात्मक लल्लीलोपयोगिदेहेन्द्रियादिसम्पत्त्या ब्रह्म वसन्नतु ब्रह्मातिरिक्त देहादिमानपि तादृशः सन् ब्रह्म वृहत्वाद्वृं हणत्वात् पुरुषोत्तम स्वरूपं प्राप्तो भवनीत्यर्थः । अन्यथा जीवस्य ब्रह्मांशत्वेनान्दांशाविर्भावेन च ब्रह्मत्वे प्राणदि-लयोक्तया ब्रह्म, तदितर व्यवच्छेदे चानुक्तसिद्धेसति ब्रह्म वसन्निति वा न वदेत् । अत एवैस्तदग्रेश्लोकोक्तिः ''मर्त्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समञ्नुते । ''इति । मृतिधर्मवच्छशरीरं हि मर्त्यं, तदवत्वेन जीवोऽपि तथोच्यते । तथाचार्य पूर्वं तादश एव. अय पृष्टिलीलाप्रवेशानन्तरममृत उक्तरूप शरीरवान् भवति, ततोऽत्र अस्मिन्नेव शरीरे ब्रह्म सम्यगश्नुते । भगवता क्रियमाण लोलारसमनु भवतीत्यर्थं: ।

इसी तास्पर्यं से वाजसनेयी शाखा में— "अधाकामयमान्" ऐसा उपक्रम करते हुए "आत्मकाम आप्तकाम होता है, उसके प्राण उत्कमण नहीं करते, यहों लीन हो जाते हैं, ब्रह्म होकर ब्रह्म को प्राप्त करता ह" ऐसा अंत में कहा गया है। इस वाक्य में प्राण शब्द से प्राण स्वरूप समस्त इन्द्रियों का उल्लेख किया गया है। आत्मकाम शब्द से प्राण स्वरूप समस्त इन्द्रियों का उल्लेख किया गया है। आत्मकाम शब्द से भगवद् वाचक आत्म पद में उल्लेख से, भक्त की, स्नेहातिशय जनित प्रभु दर्शन की उत्कृट अभिलाषा युक्त मृत्यु का द्योतन होता है। यदि प्रभु के प्राकट्य में एक क्षण का भी विलम्ब होता है तो उस परिस्थिति में भक्त की छटपटाहट के फल स्वरूप प्राकट्य से जो आत्मतृष्ति मिलती है, वही आत्मकाम शब्द का तात्पर्य हैं। भक्ति मागं में प्राकट्य ही परम फल है, प्रभु के दर्शन से ही भक्त आत्मकाम होता है। साक्षात् होने पर जब भक्त को आक्लेप आदि की कामना होती है तो उसकी प्राक्तन देह इन्द्रियों आदि का तत्क्षण ही लय हो जाता है, क्योंकि वे इन्द्रियाँ आदि भगवदाक्लेक्ष के योग्य नहीं होतीं। बाहर के प्राकट्य से, आन्तरिक प्राकट्य की स्थिति सो जाती है जिसके फलस्वरूप प्राणों का उत्करमण नहीं होता । आत्मा की उक्त प्रकार की प्राप्ति के अतिरिक्त कोई दूसरी गति तो होती नहीं यही बात ''ब्रह्म व सन् ब्रह्माप्येति', वाक्य से कही गई है । पुरु-षोत्तमात्मक, उनकी लीला के उपयोगी देह इन्द्रिय आदि की प्राप्ति हीना ही ब्रह्मसन्'' पद से कही गई है, ब्रह्मतिरिकात देह आदि से वैसा होना संभव नहीं है, व्यापक और महान पुरुषोत्तम स्वरूप की प्राप्ति ही उक्त कथन का तात्पर्य है । जीव ब्रह्म का अंश है अतः उसमें आनंदांश के आविर्भाव होने से उसमें ब्रह्मत्व है, प्राणाद का लय हो जाता है इसलिए वही ब्रह्म कहलाता है, यदि ब्रह्म से भिन्न स्थिति हो तो, ब्रह्म वसन् ऐसा नहीं कह सकते थे । यही बात उसी प्रसंग में आगे रलोक में कही गई है — 'उस ब्राह्मी स्थिति में मर्त्य जीव अमृत हो जाता है, ब्रह्म प्राप्ति करता है ।'' मरण संबंधी धर्मों को धारण करने से शरीर को मर्त्य कहा जाता है, उस शरीर को धारण करने वाला जीव भी मर्त्य कहलाता है । मुक्ति पूर्व जीव मर्त्य ही रहता है, पुष्टि लीला में प्रविष्ट होने के बाद अमृत होकर दिव्यरूप शरीर वाला हो जाता है । उस दिव्य शरीर से ही भलोभाँति ब्रह्म को प्राप्त करता है । या होने वाली लीलारस का अनुभव करता है ।

भगवान बादरायण इमामेव श्रुति विषयीकृत तत्रोक्तप्राणानः लय एक दैवोतकमनियमोऽस्तोति संशये निर्णयमाहवाङ्मनसीति । तत्रहेतुद् शैनादिति, एतदुक्खोभवति, भक्तेः स्नेहात्मकत्वात्तस्य प्रभु प्राकट्यफलकत्वात्तदौत्कण्ठ्ये तस्यावश्यकत्वादयं मां पश्यत्विति प्रभ्विच्छ्या तस्मिन् सम्फन्ने चक्षुभ्र्यां मनसा च तद्ष्प्रामृत्तमनुभवतः स कोऽप्युत्कटभावः समजनि येन प्रभुणा सह सर्वेन्द्रिय-व्यापारकृतीच्छा समभूत् । तत्र तेषामसामर्थ्याद भगवदानन्दसंबंधिमनः संबंधेन तं प्राप्स्याम इति तत्रैव संगताः तेनानन्देन सम्पन्ना जाताः अयमेवार्थोऽनेन सूत्रेणाग्रिमेण चात एव सर्वाण्यन्विति सूत्रेण निरूप्यते । दर्शनानन्तरमादौ सह सम्भाषणेच्छैव जन्यत इति, बाङ्मनसि सम्पद्यत इति छान्दोग्ये स्फुटोक्ते सम्भाषणेच्छैव जन्यत इति, बाङ्मनसि संगत्वा सती भगवदानन्देन सम्पद्यत इति सूत्रार्थः सम्पद्यते । दर्शनाभावेऽपि वेण्यादिशब्दपि तथा सम्पद्यत इति हत्वन्तरमाह-शब्दाच्चेति ।

भगवान बादरायण, इसी श्रुति के आधार पर प्राणों का लय एक बार ही होता है अथवा क्रमशः होता है इस संशय का निर्णय करने के लिए ''वाङ् मनसि'' आदि सूत्र प्रस्तुत करते हैं। वे कहते हैं कि—भक्ति स्नेहारमक होती है, उसका फल प्रभु प्राकट्य हैं, दर्शन की उत्कण्ठा में ''अयं मां पश्यतु'' ऐसी कुपामयी प्रभु की इच्छा आवश्यक है, यदि वह कुपा हो जाय तो भक्त नेत्र और मन से प्रभु के रूपामृत का आस्वाद करता है, दर्शन से उसके मन में, समस्त इन्द्रियों से, भगवत्साहचर्य करने की उत्कट अभिलाषा होती है। उसमें वैसा करने का सामर्थ्य नहीं होता अतः वह, ''भगवदानंद संबंधी मन से ही उन्हें प्राप्त करू गा'' ऐसा विचार कर मन से ही भगवद्रस में आप्लावित होकर भगवदानंद में निमग्न हो जाता है। इसी अर्थ के अनुसार अग्निम ''अतएव सर्वाण्यनु'' सूत्र से निरूपण करते हैं। दर्शन के बाद सबसे पहिले प्रभु के साथ संभाषण करने की इच्छा होती है ''वाङ्मनसि संपद्यते'' छांदोग्य को इस स्पष्टोक्ति से सम्मत, उक्त मत का, सूत्रकार सर्वप्रथम उल्लेख करते हैं। इस प्रकार सूत्र का अर्थ होता है कि—वाणी और मन के साहचर्य से, भगवदानंद से संपन्न होता है। दर्शन न होने पर, वंशी आदि की ध्वनि से भी आनंद सम्पन्न हो जाता है, यही भाव, ''शब्दाच्य'' पद से सूत्रकार बतलाते हैं।

## अतएव सर्वाण्यनु ।४।२।२।।

अतएव दर्शनाच्छब्दाच्च हेतोः सर्वाणोन्द्रियाणि, अनु साम्निघ्याद वाचः 'पश्चान्मनसि संगतानि भगवदानंदेन संपद्यन्त इत्यर्थः । केचित्वत्र छांदोग्यस्थं, ''वाङ्मनसि संपद्यतेमनः प्राणे प्राणस्तेजसि तेजः परस्यां देवतायाम्'' इति वाक्यं विषयत्वेन उक्तवा सूत्रे वाक्यपदस्य तद्वृत्तिपरत्वं वदन्ति, सम्पत्ति सन्नाशं 'च । तन्न साधीयः । तथाहि, वाक्यादस्य वृत्तिपरत्वं चेच्छू, त्यभिमतंस्यात् सूत्र-कारस्तदा तथं ववदेन्न तु तत्सरूपमेव वाक्यम् । तन्निर्णयार्थमेव प्रवृत्तेः । मुख्या-धर्ययागो लक्षणापत्तिश्च । कि चैवं मनसोति पद वैयर्थ्यं स्यात् । विषयवाक्यो-क्तकमत्यागानुपपत्तिश्चति ।

सभी इन्द्रियाँ, वाणी और मन के सानिध्य से, भगवर्द्शन और वेस्तु आदि ध्वनि से, भगवदानन्द में निमग्न हो जाती हैं। कुछ लोग ''वाणी मन में, मन प्राण में, प्राण तेज में, तेज पर देवता में'' इत्यादि छान्दोग्यस्थ वाक्य को उक्त विषय से संबद्ध बतलाकर वाक् पद की तद्वृत्तिपरता बतलाकर, सम्पत्ति और उसके नाश की चर्चा करते हैं उनके कथनानुसार विषय का समाधान नहीं हो सकता। यदि वाक् पद की वृत्तिपरता की श्रुति सम्मत मानते तो सूत्रकार वैसा ही कहते, उसका स्वरूप ही न बतलाते। उसके निर्णय के लिए ही प्रवृत्ति इतेतो। वैसा करने से मुख्यार्थ को छोड़कर लक्षणा करनी पड़ती। इतना ही नहीं, ''मनसि'' यह पद ही व्यर्थ हो जाता तथा विषयवाक्योक्त क्रम के नष्ट होने से सारा प्रसंग ही समाप्त हो जाता ।

#### तन्मनः प्राण उत्तरात् ।४।२।३॥

पूर्वोक्त सर्वेद्रिय वैशिष्ट्यवन्मनः प्राग्ते सम्पद्यते, न तु केवलम् । तत्र हेतुः उत्तरादिति । ''स यथा शकुनिः सूत्रेण प्रबद्धो दिशं दिशं पतित्वाऽन्यत्रायतनम-लब्ध्वा वन्धनमेवोपश्रयत एवमेव खलु सौम्य तन्मनो दिशं दिशं पतित्वाऽन्यत्राय-तनमलब्ध्वा प्राणमेवोपश्रयत'' इत्युक्त्वा तत्र हेतुमुत्तरेण वाक्येनाह—''प्राण-बन्धनं हि सौम्य मन'' इति । तस्माद्हेतोस्तथेत्यर्थंः ।

जैसे समस्त इन्द्रियाँ, विशिष्ट मन में संलग्न होती हैं वैसे हो मन, प्राण में होता है, उत्तर के वाक्य में उसका स्पष्ट उल्लेख है। ''जैसे कि——डोरे में बँघा हुआ शकुनि चारों ओर उड़कर अन्त में कहीं आश्रय न पाकर उसी बँधे पर आ जाता है वैसे ही मन चारों ओर भटककर अन्त में प्राण में ही आश्वित हो जाता है'' उसका कारण उत्तर के वाक्य में देते है कि—–''हे सोम्य ! मन, प्राण के बंधन में रहता है।'' इसी हेतु के आधार पर उक्त मत स्थापित करते हैं।

#### सोऽध्यक्षे तदुपगमादिम्यः ।४।२।४।।

सर्वेन्द्रिय विशिष्टमनोविशिष्टः प्राणोऽघ्यक्षे पुरो हृदि वा प्रकटे भगवति सम्पद्यत इत्यर्थं । अत्र हेतुः । उपगमादिम्य इति उपगमोऽम्युपगमः पुष्टिमार्गे-ऽङ्गीकार इति यावत् । ततस्तथेत्यर्थंः । आदिपदात् भगवद्वक्षोकरणसमर्थंः स्नेहः प्रभ्वनिङ्गित्यार्थत्यागस्तदनुरूपं भजनं च । अम्युपगमे सिद्धे स्नेहादयोऽवश्यं भवन्त्येवेत्याशयेन तदादित्वमुक्तम् । नोद्देशः कृतः । मर्यादामार्गे उङ्गीकृतानां तु मुक्तिपर्यवसायित्वेन मुमुक्षुत्वादुत्कटस्नेहासम्भवेन प्रभुप्राकट्यासंभवात् स्वप्रकृतौ सघांतलये गुद्ध जीवस्य भगवदनुग्रहेण श्रवणादिरूपया तथाविधस्नेहरूपया च भक्त्या मुक्तिः सम्पद्यत इति बह्वेव तारतम्यमिति निग्नढाशयेनेदमुक्तम् । अम्यु-पगर्मादयस्तु मुण्डकोपनिषत्सु पठ्यन्ते । नायमात्मेत्युपक्रम्य 'धमेवेषवृणते तेन लभ्यस्तस्यौष आत्मा वृग्गुतेतनुं स्वाम्", नायमात्मा बलहीनेन लभ्यो न च प्रमादात्तपसोवाऽर्थालगात्, एतेष्टायेर्यंतते यस्तु विद्वांस्तस्यौष आत्मा विश्वते ब्रह्मधामेति ।'' उक्तं निगूढ माश्रयंत्रकटयन्ति ।

समस्त इन्द्रियों में श्रेष्ठ मन, विशिष्ट अघ्यक्ष प्राण से युक्त होकर हृदय में प्रकट भगवान में लोन हो जाता है, ऐसा, पुष्टिमार्ग (भक्तिमार्ग) के आश्रय

## (( xody))

से ही होता है । प्रभु को वशीकरण करने में समर्थ स्नेह तो प्रभु के लिए किए मए सांसारिक वस्तुओं के त्याग और भजन से ही होता है । जब भक्तियोग की सिद्धि हो जाती है तो स्नेह आदि तो निश्चित ही हो जाते हैं । मर्यादा मागं में जो लग जाते हैं, उनकी साधना का लक्ष्य मुक्ति ही होता है, वे मुक्ति के लिए ही प्रयास करते हैं इसलिए उनमें उत्कट स्नेह नहीं हो पाता अतः उनके समक्ष प्रभुप्राकट्य भी नहीं होता । वाणी से लेकर प्राण पर्यन्त समस्त संघातों के लय हो जाने से गुद्ध जीव की जो भगवत्द्रपा से श्रवणादि रूप और स्नेह रूपाभक्ति होती है उससे स्वतः मुक्ति संपन्न हो जानी है मर्यादा मागींय और मुष्टिमागींय मुक्ति में बड़ा अन्तर है, यही बात इस सूत्र से बतलाई गई है । उपगम का वर्णन मुण्डकोपनिषद् में स्पष्टतः आता है — ''यह आत्मा प्रवचन से'' ऐसा उपक्रम करते हुए'' जिसे वह प्रभु वरण करता है उसे अपना स्वरूप दिखला देता है ''यह आत्मा बलहीन से लभ्य नहीं है, न प्रमाद या तप से ही लम्य है, इन उपायों से जो विदान् प्रयास करते हैं उनका आत्मा ब्रह्मतेज में प्रविष्ट हो जाता है ।''

### २ अधिकरण :----

#### भूतेषु तच्छुतेः १४।२।१।।

ननु मर्यादामार्गीयाणा मप्येवमेव वागादिलय ? उतान्यथेति संशये निर्एाय-माह—तच्छ, तेः ''यत्रास्य पुरुषस्य मृतस्याग्नि वागप्येति वातं प्राणश्चक्षुरादित्यं मनश्चन्द्रं दिशः श्रोत्रं पृथिवीं शरीरमाकाशमात्मौषधीलोंमानि वनस्पतीन् केशाः अप्सु लोहितं च रेतश्च निघीयत'' इति श्रुतेः ।

मर्यादामार्गीय के वागादि का यभी उक्त प्रकार से ही होता है, अथवा दूसरी प्रकार से होता है ? इस संगय पर निर्णय देते हैं कि---- उनके संघातों का लय भूतों में होता है, पुष्टिमार्गीयों की तरह भगवान में नहीं होता । इनके लय का प्रकार श्रुति में इस प्रकार दिया हुआ है----''इस मृत पुरुष की वाणी अग्नि में, प्राण वायु में, नेत्र सूर्य में, मन चन्द्रमा में, श्रोत्र दिशाओं में, शरीर पृथ्वी में, आत्मा आकाश में, लो म केश आदि, वनस्पति और औषधियों में, रक्त और वीर्यं जल में लीन हो जाते हैं।"

न चाविद्वद्विषयिणीयं श्रुतिरिति वाच्यम् । ''याज्ञवत्क्येति हो वाच यत्रायं पुरुषो जियतं उददर्भात् ग्रिणा काम्हत्याही नेतिः नैति होवाच याज्ञवत्क्योऽत्रेव ( 202))

समवनीयन्ते स उच्छायत्याध्मायत्याध्मातोमृतः शेत'' इति पूर्ववाक्यात् । न ह्यविदुषः प्राणानामनुरुकमः ''तमुत्कान्तं प्राणोऽन्नूत्कामन्ति'' इत्यादि श्रुतेः ।

उक्त श्रुति अज्ञानी की गति का उल्लेख कर रही है ऐसा भी नहीं कह सकते, अज्ञानी की गति का वर्णन तो ''याज्ञवल्क्येति होवाच'' इत्यादि पूर्व वाक्य से ही हो जाता है। ''उसके उत्क्रकण करने पर प्राणों का उत्क्रमण नहीं होता'' इत्यादि श्रुति, अज्ञानियों के प्राणों के अनुत्क्रमण का स्पष्ट उल्लेख कर रही है।

ननु ''यत्रास्यपुरुषस्य'' इत्युपक्रम्य ''रेतश्च निधीयत'' इत्यन्ता श्रुतिरविद्ध-द्विषयिणीतिमन्तव्यम् । यत एतदग्रे ---- ''क्वायं यदा पुरुषो भवति ?'' इति प्रश्ने याज्ञवल्क्यात्तभागाभ्यां विचारितमुत्तरमूच्यते---''तौह यदूचतूः कर्म हैव तदूच-तुरथ ह यत् प्रवाशंसतुः कर्म हैव तत् प्रशशंसतुः पुण्यो वै पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेन'' इति । एतेन कर्माश्रयस्तिष्ठति इति निर्णयः सम्पद्यते । एवं सति प्राणानुत्क्रमणोक्त्या सम्पातलयोक्त्या च विद्वद्विषयत्वमन्नावसीयते यतस्तस्यै-वोक्त द्वयं संभवति । अग्निम श्रुत्युक्तकर्माश्रयत्वं च तस्मिन् विरुद्ध मतः पूर्वों-त्तरविरोधाद्विषयानिश्चये प्राप्ते प्रतिवदामः । मर्यादामार्गीय विद्वद्विषिषयिप्येवेयं श्रुतिरिति । अत्तएव प्रश्ने ''क्व तदा पुरुषो भवति ?'' इत्येतावतैव चारिता-र्थ्येऽपि साघारणपूरुषव्यावृत्त्त्या मर्यादामार्गीय तत्प्राकम् अयमितिपदम् । तस्यै-वोपकान्तत्वात् तथ। तदग्रिम विचारितोऽर्थोऽपि तद्विषयकएवेति बुद्ध्यस्व । ननूक्तं बाधकमिति चेत्, हन्त श्रुतिशिरः समाकलितमाकलय । मर्यादामार्गेहि विधिप्राधान्यात्तयैव तन्निर्माणात् । तत्र ह्येवं कृत एवं फलं दास्ये, न त्वकृतेऽपीति भगवदिच्छा, अतः कर्मंप्रधानम् । एवं सत्यात्तंभागस्यायमाशयः वागादिरेतोऽन्त-लयेन प्रारब्धस्यापि तदा नाशाच्छ्रद्धं जीवं विध्यविषयं कदाचित् पृष्टौ प्रवेश-यति, न वेति संशयेन तदापि किं मर्यादामार्गं एवोत् पुष्टावपि प्रवेशितो भवति इति प्रश्नः । तदाऽस्यार्थस्येश्वरेच्छा रीतिमविदुषो दुर्ज्ञेयत्वं जानन्ती स्वयमेव यदवधारितवती तदपि रहस्यमिति स्फुटमनुक्तवाश्रुतिः पर्यवसितमर्थंमुक्तवती, तौहेत्यादिना । अत्र कर्मंपदं मर्यादामार्गंपरम् । तथा च मर्यादामार्गं एव तस्य स्थितिरित्यर्थंः संपद्यते, मुक्त एव भवतीति यावत् । अतएव तत् प्रशंसापि । यत् ई्ब्वरत्वेन सर्वकरणसमर्थोऽपि तद्दाने तदपेक्षते । अत्र हेतूत्वेन मर्यादामार्ग-स्वरूपमुक्तम् ''पुण्यो वा'' इत्यादिना ।

(वाद) ''अस्यपुरुषस्य'' से लेकर ''रेतञ्च निधीयत'' पर्यन्त पूरी अृति कोः अज्ञानी से ही संबद्ध मानना चाहिए क्योंकि इस श्रृति के आगे ''क्वायंतदापुरुषो

भवति ?" ऐसा प्रश्न करने पर याज्ञवल्क्य ने पापपुण्य के विभागानुसार उत्तर दिया कि---- ''पुण्यो वे पुण्येन कर्मणा, भवति पापः पापेन'' इत्यादि. इससे निर्णय होता है कि----पूर्वोक्त श्रुति का प्रतिपाद्य पुरुष कर्माश्रित रहता है। प्राण के अनुत्क्रमण बतलाने वाली उक्ति तथा सम्पातलय की उक्ति से तो विद्वद्विषयता निश्चित होती है, दोनों उक्तियां विद्वान् से ही संबद्ध हो सकती है। किन्तू अग्रिम जिस अति सों कर्माश्रयता निहिचत होती है. उससे विरुद्ध धारणा बनती है. पर्वोत्तर की विरुद्धता से विषय का निर्द्धारण नहीं हो पाता। इस पर हम प्रतिवाद करते हैं कि उक्त श्रुति मर्यादामार्गीय ज्ञानी से ही संबद्ध है। उक्त प्रश्नोत्तर में ''क्व तदा प्ररूपों'' ऐसा प्रश्न करने से ही काम चल सकता था किन्तु प्रश्न असाधारण मर्यादामार्गीय पुरुष के संबंध में करना था इसलिए "क्वायं" ऐसा विशेष पद प्रयोग किया गया। इसी प्रकार अग्रिम विचार को भी तद विषयक ही मानें । यदि कहै कि----उक्त बाधा तो है ही. तो क्रपया वेदांतवाक्यों का समाकलन करके विचार करें आपकी आन्ति दर हो जाएगी। देखिये मर्यादा मार्ग में विधि की प्रधानता होती है, उसका उसी प्रकार का नियम है, उस मार्ग में तो निश्चित है कि, ऐसा करोगे तो ऐसा फल पाओगे. बिना कूछ किए ही भगवदिच्छा भी इस मार्ग में सम्भव नहीं है, यह तो कर्म प्रधान मार्ग है। आत्त भाग का आशय है कि-वाणी से लेकर रेत आदि के लय का तारपर्य है कि उसका प्रारब्ध भी नष्ट हो जाता है वह गुद्ध जीव विधि का अविषय हो जाता है अर्थात् उसके लिए कोई विधि शेष नहीं रह जाती अतः वह कभी पुष्टि में प्रविष्ट होता है या नहीं, उतने पर भी क्या वह मर्यादा मार्गी ही रहता है या पूष्टि में भी प्रविष्ट होता है, ऐसा प्रश्न होने पर यह बात तो ईःवरेच्छा पर ही निर्भर है, इसको दुर्ज्ञेय मानकर श्रुति स्वयं भी जो कुछ निर्धारित करती है वह भी रहस्य है, स्पष्ट न कह कर परिणाम का हो ''तौ

मर्यादा मार्ग का ही उल्लेख किया गया है। ननु मर्यादामार्गीयो, भक्तो ज्ञानी च भवतः। उक्त निर्णयस्तु ज्ञानमार्गीय विषय एव। भक्तं तु तादृशयपि कदाचित् प्रुष्टावपि प्रवेशयति इत्याशंक्य दन्निर्णयमाह—

ह'' इत्यादि से उल्लेख करती है। इस प्रसंग में कर्म पद मर्यादा मार्ग का सूचक है। मर्यादा मार्ग में ही उसकी स्थिति है, उससे ही मुक्ति भी होती है। इसी-लिए उसकी प्रशंसा भी की गई है। ईश्वर सर्वकरण समर्थ हैं फिर भी मुक्ति देने में कर्म की अपेक्षा उस मार्ग में बतलाई गई है। ''पुण्यो वा°' इत्यादि में मर्यादामार्गीय दो प्रकार के होते हैं, भक्त और ज्ञानी, उक्त निर्णय तो ज्ञानमार्गीय के लिए ही है। मर्यादी भक्त कभी पुष्टि में भी प्रवेश करते हैं, ऐसी शंका का निर्णय करते हैं।

#### नैकस्मिन् दर्शयतो हि ।४।२।६।।

एकास्मिन् ज्ञानिनि भक्ते वा मर्यादा नियमो न, किन्तूभयोरपि । तत्र हेतुः, दर्शयत इति । यतो याज्ञयत्क्यात्तभागौ ज्ञानी भक्त साधारण्येन मर्यादानियमं दर्शयत उक्तरीत्या, तौ हेत्यादिना । अन्यथा अप्राक्वताङ्गीक्वतिरन्यथा भवेदित्यु-पपत्तिहिशब्देन सूच्यते पूर्वोक्त पूर्वोत्तरश्रुतिविरोधपरिहारान्यथाऽनुपपत्तिरंत्र मूलमिति ज्ञेयम् ।

केवल ज्ञानी या भक्त में मर्यादा का नियम नहीं है अपितु दोनों में हो है । याज्ञवल्क्य ने आर्त्तभाग में सामान्यतः ज्ञानी और भक्त दोनों के मर्यादा का नियम 'तौ ह'' इत्यादि से बतलाया है । यदि मर्यादी जोव की वाणी आदि का लय, भगवान में मानते हैं हो जो अप्राक्वत जीवों की स्वीयत्वरूप से वरण की बात कही गई है उसका कोई महत्त्व नहीं रह जाता । वरण श्रुति की विशेषता सूत्रकार हि शब्द से सूचित करते हैं । पूर्वोक्त पूर्वोत्तर श्रुति के विरोध का परिहार अन्यथानुपपत्ति से ही जानना चाहिए ।

केचितु अपसंहृतेषु वागादिषु शरीरान्तरप्रेप्सासामयिको जीव:, "क्वायं तदा पुरुष" इति प्रश्न विषय इति वदन्ति, तन्न साधीयः "तमुत्क्रान्तं प्राणोनूत्क्रामति, प्राणमनूत्क्रामन्तं सर्वे प्राणा अनूत्क्रामन्ति" इति श्रुतिर्भाविदेहान्तरजीवस्य प्राणानामिन्द्रियाणां च सहैवोत्क्रमणं वदति इति वागादिलयस्य तत्रासंभवान्नो-क्तस्य प्रश्न विषयरवं वक्तुं शक्यम् । पूर्वंवाक्येऽत्रेव समवलीयन्त इत्युक्तत्वाच्चा-तोऽस्गदुक्त एव मार्गोऽनुसर्त्तव्यः । एतेन नायं परविद्यावान् यतः, अमृतत्वमेव तत्फलमिति । तच्चदेशाक्षरानायत्तमित्युत्क्रमणापेक्षा कर्माश्रयत्वं च न स्यात् किन्त्वपरविद्यावान् । तस्यास्तु ब्रह्मलोकावधि फलमिति कर्माश्रयत्वोत्क्रमणादिकं सम्भवतीत्यपि निरस्तं बेदितव्यम् ।

कोई महानुभाव, उपसंहृत वागादि के प्रसंग को, शरोरान्तर में जाने वाले जीव के लिए किए गए ''क्वायंतदापुरुष'' इत्यादि प्रश्न से संबद्ध मानते हैं, उनका मत नितान्त असंगत है ''उसके उत्क्रमण करने पर प्राण अनुत्क्रमण करता है, प्राण के अनुत्क्रमण करने पर सारे ही प्राण अनुत्क्रमण करते हैं'' ये अूति, देहान्तर में जाने वाले जीव के प्राण और इन्द्रियों के साथ जाने की बात कहती है अतः वाग आदि के लय की बात वहाँ लाग्न नहीं हो सकती, अतः उक्त प्रसंग ''क्वायं'' इत्यादि प्रश्न से संबद्ध नहीं है । पूर्ववाक्य में ''अत्रैव समवलीयन्त" ऐसा स्पष्ट कहा गया है, इसलिए हमने जो मत स्थिर किया है, उसी का अनु-सरण करना चाहिए । इस प्रसंग को परविद्यावान से संबद्ध भी नहीं मानना चाहिए, क्योंकि—उसका फल तो अमृतत्व प्राप्ति है । उत्क्रमण श्रुति, शरीरा-न्तर भावी जीव की निश्चयात्मिका है अतः उसमें उत्क्रमण की बात अपेक्षित है, उसमें कर्माश्रयता की बात नहों है अपितु अपरविद्यावान का प्रसंग है । उसका फल ब्रह्मलोक प्राप्ति तक है, इसलिए कर्माश्रयत्व और उत्क्रमणआदि संभव है, ये मत भी, इसी विचार के आधार पर निरस्त हो जाता है । ३ अधिकरण :---

## समानाचासृत्युपऋमादमृतत्वं चानुपोष्य ।४।२।७।।

मर्यादापुष्टयोर्न कदाचिदन्यथाभाव इति यदुक्तं तत्र हेत्वपेक्षायां वस्तुस्व-रूपमेव तथेति बोधयितुमाह—समानेत्यादि । अत्रायमाशयः, साधनक्रमेण मोच-नेच्छा हि मर्यादामार्गीया मर्यादा । विहित साधनं विनैव मोचनेच्छा पुष्टिमार्ग-मर्यादा । तथा सति सदैकरूपत्वं तयोर्थु क्तमिति । एतदेवाह् — सृतिः संसृतिः, जोवानां स्वस्मात् पृथक्कृतानाम् अविद्यया अहंन्ताममतास्पदीकरणम् । तदुपक्रम आरम्भस्तं मर्यादीकृत्य मुक्तिपर्यंन्तमुक्तरूपा मर्यादा समाना सदैकरूपा मध्ये नान्यथा भवतीत्यर्थंः । एवमेवानुपोण्य, ब्रतमकृत्वा अमृतत्वमपि पुष्टिमार्गे समान मित्यर्थंः । अत्रोपोषणपदमशेषमुक्तिसाधनोपलक्षकम् ।

जो यह कहा गया कि मर्यादा और पुष्टि में कोई अन्यथा भाव नहीं है, ' उसमें कारण दिखलाने के लिए वस्तुस्वरूप का मिरूपण करते हुए, यह सूत्र प्रस्तुत करते हैं। इसमें आंधाय यह है कि कमशा: साधन करते हुए मुक्त होने की इच्छा मर्यादामार्गीय मर्यादा है, तथा विहित साधनों के बिना ही मुक्त होने की इच्छा पुष्टि मार्ग की मर्यादा है, तथा विहित साधनों के बिना ही मुक्त होने की इच्छा पुष्टि मार्ग की मर्यादा है इन दोनों में ये बात सदा एक सी रहती हैं, उसमें रंचमात्र भी अन्तर नहीं आता। यही बात सूत्रकार कहते हैं कि-जो सुष्टि, जीवों के वास्त्तिक स्वरूप से नितान्त भिन्न है, उसो सुष्टि में, अज्ञान-जो सुष्टि, जीवों के वास्त्तिक स्वरूप से नितान्त भिन्न है, उसो सुष्टि में, अज्ञान-वुद्य, मै और मेरे का भाव आ जाता है, इस अहंता और ममता से छूटने के षिषए ही दोनों मार्ग मुन्तिपर्यन्त उक्त मर्यादाओं का पालन करते हैं, उनमें कभी भूमे अन्तर नहीं आता सदा पुकरूपता रहते है। इसी द्वान रहते हैं। अमृतत्व भी पुष्टिमार्ग में, समान ही है, अर्थात् व्रत पालन द्वारा जिस अमृतत्व को मर्यादी प्राप्त करते हैं उसे ही पुष्टिमार्गी बिना ब्रुत के ही प्राप्त कर लेता है। इस प्रकार दोनों मार्गों का उद्देश्य और लक्ष्य तो एक ही है, केवल मार्ग में भिन्नता है।

🕗 एवं प्रासंगिकमुक्त्वा प्रकृतं परामृत्र्यते । सौऽघ्यक्ष इति सूत्रेण पुष्टिमार्गीय-भक्त संघातस्य भगवत्येवलय इत्युक्तम् । अग्निमेण तेन मर्यादामार्गीयभक्तर्संघातस्य भूतेषुलयमुक्त्वा प्रश्नानन्तरं शुद्ध जीवस्य तस्य मुक्तिरेव भवतीति वक्तव्ये सति, "आहर सौम्यहस्तम्" इत्यादिना स्वाशयमन्येष्वप्रकटयन्तौ कर्मं यन्निरूपितवन्तौ तत्कृत इत्याशंक्य तयोराशयं निगूढं प्रकटयति ।

प्रसंगतः दोनों मार्गों के उद्देश्य की एकता का निरूपण करके अब पुनः प्रसंग पर विचार करते हैं। ''सोऽघ्यक्ष'' सूत्र से पुष्टिमार्गीय भक्त के वागादि संघातों को भगवान में लय बतलाया गया और उसके बाद के सूत्र से मर्यादा-मार्गीय भक्त के संघातों का भूतों में लय बतलाकर, प्रश्न के बाद जुद्ध जीव की मुक्ति ही होती है, इस वक्तव्य में ''आहर सीम्य हस्तम्'' इत्यादि से अपने ुआशय को अन्यों के समक्ष प्रकट न करके जिस कर्म का निरूपण किया गया है. उंसका क्या आशय है, इस संशय पर उन दोनों के आशय को निग्रहू भाव से · प्रकट करते हैं----

तदापीतेः संसारव्यपदेशात् ।४।२।५।।

2 1

तदा नित्यलोलान्तः पातलक्षण पुष्टिमार्गीय मुक्तिदद्यायां मर्यादामार्गीय या अपोतेम् किः संसारत्वाभावेऽपि पुरुषोत्तमभजनानन्दानुभवाभावात् संसार इत्येव पुष्टिमार्गे व्यवदेशो यतः क्रियते अतस्तदभिसंघाय तयारीत्या निरूपणम् । ः अतएव श्री भागवते श्री शिववचनं गीयते ... 'नारायणपराः सर्वे न कुतश्चन ्विभ्यति, स्वर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थदर्शितः ।'' इति श्रीः भगवद्गीताष्वपि ''देवान् देवयजो यान्ति मद्भक्तां यान्ति मामपि?' इति वाक्येन मिर्यादामार्गीय-भक्तमुक्ते रितरसाधारण्यमुच्यते ।

यद्यपि मर्यादामार्गीय मुक्ति में संसार को अभाव रहता है फिर भो वह पुरुषोत्तम भजनानंदानुभव के न होने से संसार से भयभात रहता है, जब कि-ुपुष्टिमार्गीय भक्त, मुक्तावस्था में भगवत्त्वीला में तिरंगः आनंद की अनुभूति करता हुआ उन सीतिकाओं से सर्वया मुक्त रहता है जैसा तुक्ति- श्री भागवत्त में

## ( 2458 )

रुद्र गीत में आता है—''जो नारायण परायण हैं वे किसी से भयभीत नहीं होते, वे स्वर्ग अपवर्ग और नर्क सभी समान मानते हैं।'' भगवद्गीता में भी जैसे—''देवताओं के उपासक देवताओं को प्राप्त करते हैं, मेरे भक्त मुझे प्राप्त करते हैं।'' मुक्ति की दृष्टि से मर्यादामार्गीय भक्त को पुष्ट भक्त की अपेक्षा साधारण कहा गया है।

ननु संसारवन्मुक्तेरपिहेयत्वं यत्र तादृशं चेत् पुष्टिमार्गीयतत्त्वं तदा मुक्तेः पुरुषार्थत्व बोधिकायाः श्रुतेः प्रतारकत्वमापततीति तद्बोधक प्रमाणानां तत्स्तु-तिमात्रपरत्वमेवेति प्राप्त आह—

यदि संसार को तरह मुक्ति में भी हीनता है तो पुष्टिमार्गीय तत्व भी तो मुक्ति परक है, उरसे संबद्ध पुरुषार्थं बोधिका श्रुति तो छलना मात्र ही है और उसके बोधक प्रमाण भी उसकी स्तुतिमात्र परक हैं, इस पर कहते हैं----

#### सूक्ष्मं प्रमाणतक्च तथोपलब्धेः ।४।२।९॥

पुष्टिमार्गीयं तत्त्वं सूक्ष्मं दुर्ज्ञेयमिति । अत्रायमाशयः पुष्टिमर्यादामप्यतिक्रम्य पुष्टिपुष्टो प्रवेशे तत्तत्वमनुभवविषयो भवति नान्यथा । तत्र प्रवेशस्त्वतिदुरापोऽ-तिशयिताऽनुग्रहेतराऽसाध्यत्वादत चक्तेतराऽज्ञेयमेव तद्भवति । तेषां तु मुक्ति-रेवफलम् । तस्या एवेष्टत्वाद् रागिणां स्वर्गादिवत् । इष्टफलाप्राप्तौ हि प्रतार-कत्वमन्यथा प्रवृत्तिमार्गीयफल बोधिकाया अपि श्रुतेः प्रतारकत्वं स्यात् । इच्छा चाधिकारानुसारिणीति नानुपपन्नं किचिदिति ।

पुष्टिमार्गीय तत्व सूक्ष्म और दुज्ञेंय है, पुष्टि मर्यादा का भी अतिक्रमण करके जब भक्त पुष्टिपुष्ट हो जाता है तब वह तत्त्व अनुभव का विषय होता है, ऐसे नहीं होता । पुष्टिपुष्ट होना अति कठिन है, वह भगवान की अत्यन्त कृपा के बिना संभव नहीं है अतः उसकी जानकारी भी बिना भगवत्कृपा के किसी अन्य साधन से साध्य नहीं है । इस मार्ग का फल मुक्ति हो है, वह मुक्ति भी रागियों को प्राप्त होने वाले स्वर्गादि फलों की तरह ही है । यदि इस मोक्ष को छलना मात्र मार्नेगे तो प्रवृत्तिमार्गी रागो जीवों की मुक्ति बोधिका श्रुति भी छलना ही सिद्ध होगी । भगवदिच्छा, जीवों के अधिकार के अनुसार ही होती है, इसलिए, कुछ भी असंभव या छलना नहीं है ।

नन्वेवं विधार्थाऽस्तित्वे कि मानमित्याकांक्षायामाह—प्रमाणत इत्यादि । अमाणं श्र्तिः, सातु, ''गतोवाचो निवर्त्तन्ते अप्राप्य मनसा सह, आनन्दं ब्रह्मणो

## ( 252 )

विद्वान् न विभेति कुतश्चन" इति "एतं ह वा व न तपति, किमहं साधु नाकरवं किमहं पापमकरवम्" इति ।

अत्र पूर्वार्ढेन दुर्ज्ञेयत्वं, उत्तरार्ढेन तत्सत्ता च बोघ्यते । अन्यथा मनसोऽप्राप्य-स्यवेदनकथनं विरुद्धं स्यादतो दुर्ज्ञेयत्वेनेव घर्मिग्राहकमान सिद्धं तदित्यर्थंः । चकारात्तादृशानामनुभवः परिग्रुह्यते ।

उक्त प्रकार को मुक्ति का क्या प्रमाण है ऐसा आकांक्षा की पूर्ति के लिए सूत्रकार प्रमाणतः आदि सूत्रांश प्रस्तुत करते हैं, कहते हैं कि—--भ्रुति प्रमाणों से निश्चित होता है। "मन सहित वाणी, जिसे न पाकर लौट आते हैं, आनंद ब्रह्म को जानने वाला किसी से नहीं डरता" तथा "एतं ह वा व तपति" इन श्रुतियों में से प्रथम तो दुर्ज़ेंगता और बाद में उसकी सत्ता का उल्लेख किया गया है। मन से अप्राप्य वस्तु का वर्णने करना विरुद्ध बात है, उसको दुर्ज़ेंगता ही उसकी जानकारी का चिह्न है। भक्त जनों का अनुभव भी उक्त रहस्य की जानकारी देता है।

तींह ब्रह्मविदामिव तादृशानां भक्तानामपि स्वमार्गोपदेशनं क्वचिच्छू यते, न चैवम्, अतः पूर्वोक्तं न साधीय इति भातीत्युत् सूत्रमाशंक्य तत्र हेतुमाह----

यदि अक्तों के अनुभव की बात है तो, ब्रह्मविदों के अनुभव की बात जैसे श्रुति में आती है वैसे ही भक्तों की भी होनी चाहिए, सो तो मिलती नहीं, दुर्जेयता वाली बात समझ में नहीं आती, इत्यादि शंका का समाधान. करते हैं—

## नोपमहेंनाऽतः ।४।२।१०।।

उपदेशनं तदास्यात् यदि ब्रह्मविदामिव तेषां स्वास्थ्यं स्याद यतस्तेषां विरहिदशा प्रियसंगमदशा चेति दशाद्वयमेव भवति नान्यां । पूर्वंस्यास्तस्यास्त्व--तिदुःसहत्वेन सर्वेषां भावानां उपमई् न तिरोधानेनोपदेशो न भवति इत्यर्थः । संगमे तु, अतः पुरः प्रकटपरमानन्द स्वरूपाद् भगवत एव हेतोरूपदेशोऽन्यस्में न भवतीत्यर्थः । न हि भगवदग्रे स सम्भवतीतिभावः ।

भक्त तो अपने अनुभव का उपदेश तभी दे सकते हैं जब कि वे ब्रह्मवेत्ताओं की तरह अपने आपे में रह सकें, वे तो सदा विरहीदशा में या प्रिय संगम दशा, इन दो में ही रहते हैं, इसके अतिरिक्त उनकी कोई तीसरी दशा नहीं रहती विरही को दशा में तो अत्यन्त असह्य दुःख होने से समस्त भाव समाप्त हो जाते हैं अतः उपदेश देना कठिन होता है तथा संगम की दशा में प्रकट भगवत् स्वरूप के आनंद में निमग्न होने से किसी भी प्रकार का उपदेश नहीं हो पाता, भगवान के समक्ष कुछ भी कहना संभव नहीं होता ।

ननु ''रसो वै सः रसंह्येवायं लब्ब्वाऽनन्दी भवति" इत्युपक्रम्य ''एषह्येवानन्द-ध्यति'' इति श्रुतेरुक्तरूपानन्द प्राप्तौ दुःसउुविरह तापोऽज्ञक्यवचनः । आनन्द तिरोधान एव तत्संभवात् । तद् हेतोरसंभवात्, संभवे तु तत्प्राप्तिरेव न स्यादिति प्राप्ते, उत्तरं पठति----

"वह रस स्वरूप है, उस रस को अनुभूति कर जीव आनन्द प्राप्त करता है" ऐसा उपक्रम करके "इसी से आनन्द प्राप्त करता है" इत्यादि श्रृति तो आनन्द प्राप्ति में दु:सह विरहताप की अशक्यता बतलाती है। आनन्द के तिरो-हित होने पर ही विरह ताप हो सकता है, सो तो बतलाया नहीं गया, यदि वैसा हो भी तो, उस आनन्द ब्रह्म की प्राप्ति संभव नहीं है, इस संशय का उत्तर देते हैं—

#### अस्यैव चोपपत्ते रूष्मा (४।२।११।

आनन्दात्मक रसात्मकस्यास्यैव भगवत एव धर्म ऊष्मा विरहताप इत्यर्थः । विरोध परिहा रायाह— उपपत्तेरिति । इदमुक्तं भवति— भगवद् बिरहस्य सर्वसाधारणत्वेऽपि स्थायिभावात्मकरसरूप भगवत्प्रादुर्भावो यस्य हृदि भवति, तस्यैव तदप्राप्तिजस्तापस्तदनन्तरं नियमस्तत्प्राप्तित्त्च भवति, न त्वतयाभूतस्ये-त्यन्वयव्यतिरेकाभ्यामुत्तरसस्यैवेष धर्मं इति निश्चीयते । तस्य वस्तुन एव तथा-त्त्वात् स तापोऽपि रसात्मक एव ।

आनन्दात्मक रसात्मक भगवान का ही धर्म ऊष्मा अर्थात् विरहताप भी है। भगवद् विरह, सामान्य विरह की तरह ही होता है फिर भी जिसके हृदय में, स्थायिभावात्मक रसरूप भगवान का प्रादुर्भाव ही जाता है, उसी हृदय में उस प्रभु के तिरोहित होने का ताप भी उसके बाद होना स्वाभाविक ही है, किसी अन्य वस्तु के तिरोधान जन्यताप तो होता नहीं, जी वस्तु प्रकट थी उसकी ही अप्राप्ति होती है अतः ताप भी उसके रस का ही धर्म निश्चित होता है, वह वस्तु ही उस रूप में हो जाती है अतः वह ताम भी रसात्मक ही है जियांतू आ गार रस की तरह संयोग और विसंह, भूतितंड्स के भी दो पहलू है

## ( ۲۹۶۷ )

#### प्रतिषेधादिति चेन्न शारीरात् ।४।२।१२ ॥

ननु "न पश्यो मूत्युं पश्यति न रोगं नोतदुःखम्" इत्यादि श्रुत्या दुःख-प्रतिषेधस्तादृशे भक्ते क्रियत इति तस्य दुःखित्वं न वक्तुं शक्यमित्याशंक्य प्रतिषेधति, नेति, कुतः ? शारीरात्, शरीरसंबंधिनो हेतोर्यंद् दुःखं कर्मंजनितमिति यावत् तस्येव श्रुतौ प्रतिषेधानात्रानुपपत्तिरित्यर्थः । एतेन दुःखत्वेन कर्मंजन्य-त्वानुमानमपि निरस्तं वेदितव्यम् । लौकिक एव दुःखे तज्जन्यत्व नियमात् ।

"वह न मृत्यु देखता है, न रोग न दुःख" इत्यादि श्रुति से तो भक्तों के लिए दुःख का प्रतिषेध किया गया है, अतः भक्त के लिए दुःख प्राप्ति की बात नहीं कह सकते, इस संघय का प्रतिषेध करते हुए सुत्रकार कहते हैं कि—उक्त दुःख सम्बन्धों चर्चा शरीर के सम्बन्ध में है, जो दुःख कम जन्य होते हैं, उन्हीं का प्रतिषेध श्रुति में किया गया है । इसी से कर्म जन्य होने की बात का भी प्रतिषेध हों जाता है । लौकिक दुःख में ही उसके होने की बात कहीं जाती है (अलौकिक दुःख होता नहीं है, वह तो सुख का ही नामान्तर है) ।

## स्पष्टो हा केषाम् ।४।२।१३॥

एकेषां शाखिनां भगवत्स्वरूपलाभानन्तरं दुःखतन्निवर्त्तनलक्षणोऽर्थः स्पष्टः 'पठ्यते—तथाहि—''रसो वे सः रसं द्यो वाऽयंलब्घ्वाऽनंदी भवति, को ह्य वा-न्यात् कः प्राण्यात् यदेष आकाश आनंदो न स्यात्, एष ह्यवानन्दयाति ।'' अत्र रसात्मकभगवत्स्वरूपलाभे सत्यानंदवत्त्वमुक्त्वा तस्यैव जीवन हेतुत्वं परमानन्द हेतुत्वं चोच्यते । मरणहेतूपस्थित्यभावे जीवन हेतुत्वं न वदेत् । स रसस्तुसंयोग-विप्रयोगभावाभ्यामेव पूर्णोभवत्यनुभूतो नैकतरेण । तत्र विरहतापस्यात्युप्रमहित्वेन नदा प्राणास्थितिरपि न स्याद् यदि रसात्मको भगवान् हृदि न स्यादित्याशयेनाह, ''को ह्येवान्यात्'' इति । यद् यदि एष हृदि स्फुरद्रूप आकाशो भगवान्न स्यात् कस्तदान्यात्, अन प्राणने को वा जीवयेन्न कोऽपि इत्यर्थः । तादृशस्य भगवत्स्व-रूपातिरिक्तान्न जीवनमिति ज्ञापनाय सामान्यपदम् । ब्रह्मानन्दाधिकपूर्णानन्द-विरहासन्नमरणनिवारणासामर्थ्यमतादृशस्योचितमेवेति ज्ञापनाय हिशब्दः । तादृ-श्वस्य जीवन संपादनं प्रभोरावश्यकमिति ज्ञापनाय एवकारः । तापात्मकस्या-त्यान्दात्मकत्वमेवेति ज्ञापनायानंदपदम् । तदा प्रलापाग्रुणगानादयो ये भवन्तितेऽपि तद् धर्मा एव, नोलाम्बुदश्यामोऽतिक्लेशवशाद् हृृदयाद्यात्त्रज्ञर्त्ति भावेऽपि द्वद्यान्नापसम्दर्यतु शक्य इति ज्ञापनाय चाकाशत्वमुक्तम् । तदनत्तरां प्रकटीभूय तदन्यः को वा प्रकर्षेण दर्शंनस्पर्धाफ्लेषभाषणादिभिः स्वरूपानन्ददाने नान्यात् पूर्व-तापनिवृत्ति पूर्वंकमानन्दपूर्णं कुर्यादित्यर्थः । रसं द्वोवायंलब्ध्वाऽनंदीभवत्तीति पूर्वंवाक्येनैवान्यव्यवच्छेदपूर्वंकं भगवत्प्राप्तेरानन्दहेतुत्वप्राप्तावपि यत्पुनराह तत्रापि ज्यतिरेक मुखेन, तत्रापि जीवनहेतुत्वं तदपि सामान्यविशेषाभ्यां वारद्वयं तेन विरद्व सामयिकोक्तरूप एवार्थः श्रुतेरभिप्रेत इतिनिश्चीयते । अन्यया मरणहेत्वनुपस्थितौ जीवनहेतुत्वं न वदेत् इत्युक्तम् । तदवस्थापन्नः को वा पुरुषो जोवेदिति वार्थः ।

तैत्तरीय—उपनिषद् की एक शाखा में, भगवतस्वरूपलाभ के बाद दुःख निवृत्ति का सुस्पष्ट उल्लेख मिलता है---''वह रस स्वरूप है उसको पाकर भक्त आनंदित हो जाता है, यदि आनंद स्वरूप आकाश की तरह व्यापक परमात्मा न होता तो, कौन जीवित रह सकता और कौन प्राणों की क्रिया कर सकता, निःसंदेह यह परमात्मा ही सबको आनंद प्रदान करता है'' इसमें रसात्मक भगवत्स्वरूप की प्राप्ति होने पर आनंद की प्राप्ति बतलाकर उसे ही जीवन और परमानन्द का हेतु बतलाया गया है। मरण हेतू को उपस्थिति के अभाव में. जीवन हेतुत्व की बात नहीं कह सकते भगवत स्वरूप रस संयोग और विप्रलम्भ दोनों भावों से ही पूर्ण होता है एक से उसकी अनुभूति नहीं होती । विरह के ताप से अत्यंत पीड़ित जीव की प्राणास्थिति भी संभव नहीं थीं यदि रसात्मक भगवान हृदय में न होते, इसी आशय ''को ह्येवान्यात्'' से दिखलाया गया है । यदि यह हृदय में स्फुरित आकाश स्वरूप भगवान न होते तो दूसरा जिलाने में कौन समर्थं का अर्थात् कोई भी नहीं था। उस प्रकार के भगवत्स्वरूप के अति-रिक्त जोवन कोई दूसरी वस्तू नहीं है, यह बतलाने के लिए ही सामान्य पद का प्रयोग किया गया है । ब्रह्मानन्द से अधिक पूर्णानन्द के विरह से मरणासक स्थिति का निवारण का सामर्थ्य उसके समान और किसी में नहीं है, यही भाव ''हि'' शब्द से दिखलाया गया है उस प्रकार का जीवन संपादन प्रभु में ही है, यह बात ''एव'' पद से बतलाई गई है। तापात्मक होते हुए भी वह आनंदात्मक है, यह बतलाने के लिए आनंद पद का प्रयोग किया गया है । विरहावस्था में जो प्रलाप गुणगान आदि होते हैं वे भी, उस आनंदात्मक के हो धर्म हैं, नील मेघ को तरह श्यामवर्ण वाला प्रभु बड़ी कठिनता से ही हृदय से जाता है, उसे हृदय से नहीं निकाल सकते, यह दिखलाने के लिए उस आनन्दस्वरूप को आकाश रूप बतलाया गया है। विरह के बाद प्रकट होकर दूसरा कौन है जो, दर्शन स्पर्श आग्लेष भाषण आदि से स्वरूपानन्द प्रदान कर पूर्वताप निवृत्त कर क्षानन्दपूर्ण कर देता है, यही उक्त वाक्य का तात्पर्यं है। ''रसह्येवायंलक्ष्वाऽ-

नन्दी भवति'' इस पूर्ववाक्य से ही अन्य किसी का निषेध करते हुए, भगवरप्राप्ति में आनन्दहेतुता की प्राप्ति में भी अन्यथा निषेध करते हुए उसी का पुनः उल्लेख किया गया उससे भी उस रसस्वरूप की जीवन हेतुता निहिचित होती है । सामान्य विशेष रूप से दो बार उसका उल्लेख किया है जो कि उसी के विरह सामयिक रूप का द्योतक है, यही अभिप्राय श्रुति से निश्चित होता है । बिना मरण हेतु की उपस्थिति के जोवन हेतुता नहीं कह सकते थे । उस मरणासन्न अवस्था में पड़े हुए जीव को कौन दूसरा पुरुष बचा सकता है, यही बात ''वा'' पद से कही गई है ।

स्मर्यते च ।४।२।१४॥

भगवद्भावस्य मरणहेतुत्वं तेनेव च जोवनं तस्य ब्रह्मादि दुरापत्वं च श्री भागवते स्मयंते—''तामन्मनस्कामत्प्राणा मदर्थेत्यक्तदैहिकाः ये व्यक्त लोक धर्माश्च मदर्थे तान् विभम्यंहम् ''इत्युपक्रम्य''—धारयन्त्ययकुच्छ्रेण प्रायः प्राणान् कथंचन् ''इत्यादि श्री प्रभुव चनं, श्रीमदुद्धववचनं च—''एताः परं तनु-भूतो भुवि गोपवध्वी गोविन्द एव निखिलात्मनि रूढभावाः, वांच्छन्ति यं भव-भियोमुनयो वयं च कि ब्रह्म जन्मनिरनन्तकथारसस्य'' इत्यादि । तेन भगवत एव जीवन हेतुत्वं भावस्य च परमपुरुषार्थत्वं दुरापत्वं च स्फुटेमवगम्यते ।

भगवद्भाव की मरण हेतुता, उसी का जीवन और ब्रह्म आदि का दुरापत्व, श्री भागवत में भी कहा गया है—''उन गोपियों ने अपना मन और प्राण मुझ में ही लगा रक्खा है, मेरे लिए जो शरीर को भी छोड़े हुए है तथा जिन्होंने लौकिक धर्मों का भो मेरे लिए त्याग कर दिया है, उनका पालन मैं करता हूँ'' ऐसा उपक्रम करते हुए ''वे गोपियां किसी प्रकार बड़े कष्ट से प्राणों को धारण कर रही हैं' इत्यादि प्रभु वचन है, उद्धव भी कहते हैं—''समस्त जगत के आत्मा गोविन्द में ही अपने भावों को टिकाए हुए ये गोपवधूटियाँ अपने शरीरों को धारण किए हुए हैं, भवभीति से आतंकित मुनि लोग और हम इन्हीं की कृपा चाहते हैं, ब्राह्मण शरीर में जन्म लेने से और अनन्त कथारस में डूबने में क्या रक्खा है ?'' इन वचनों से, भगवान की जीवन हेतुता, भगवद्-भाव की परम पुरुषार्थता स्पष्ट ज्ञात होती है ।

## तानि परे तथाह्याह ।४।२।११।।

ननु हृदि वहिञ्च रसात्मक भगवत्प्राकटयं तद् दर्शनजनितो विरहभावस्त-ज्जनितस्तापस्तेन मरणोपस्थितिस्तन्निवर्त्तनं तदौत्कट्यं, तदा प्राकट्यं, ततः

पूर्णस्वरूपानन्ददानादिकं लोके क्वचिदपि न हष्टं श्रुतं वा वैकुण्ठेऽपीति कृतः १ . इत्याशंकायामाह तानि, उक्तानि वस्तूनि, परे प्रकृतिकाद्यतीते वैकुण्ठाद्यप्युत्कृष्टे श्री गोकूल एव सन्तीति शेषः । तत्रप्रमाणमाह-तथाह्याह श्रतिः, ऋग्वेदे पठ्यते---- ''ता वाँ वास्तू न्युष्मसि गमध्ये यत्र गावोभूरिश्व गा अयासः'' ताः तानि. बाँ=भगवत्तदन्तरंगभक्तयोः संबंधीनि, वास्तूनि=वस्तूनि गमध्यै=प्राप्तुं, उष्मसि == कामयामहे । तानि कानीत्याकांक्षायां ग्रूढाभिसंधिमृदुघाटयति---यत्र == गावोभूरिर्श्टगाःः=बहुर्श्टगारुरु प्रभृतयोमृगारुच वसंतीतिशेषः । श्रीगोकूले. सततं तं गायन्ति । अतएव तदादिभक्तेषु कामान् वर्षतीति वृषातस्य परमं प्रकृति कालाद्यतीतं पदं स्थानं भगवतो वैकुण्ठं भवति, तत्रैताहरालीलाऽभावेन तस्मादपि परममुत्कृष्टम् । अत्र भूमाववभाति प्रकाशत इत्यर्थः । उरु गीयतेपरं सर्वत्र कामवर्षणं भक्तेष्वत्रैवेति तात्पर्येण वा विशेषणद्वयमुक्तम् । यमुना पुलिनतद्रपवन-निकु जगह्वरप्रदेशाद्रि सान्वाद्यात्मकत्वेन भूरि बहुरूपम् । तथाचैताटशंयत् परम-पदमवभाति तत्संबंधीनि वास्तूनि कामयामह इति बाक्यार्थः सम्पद्यते । ते पदार्था इति वक्तव्ये सति तानीत्युक्तिर्या सा विषय वाक्यानुरोधादिति ज्ञेयम् । प्रुरुषोत्तम-संबंध्यर्थानां तत्प्राकट्यस्थान एव प्राकट्यं युक्तमिति हि शब्देनाह ।

हूदय में और बाहर रसात्मक भगवत्प्राकट्य, के न होने पर होने वाला विरह, उससे होने वाला ताप, उससे होने वाली मरणस्थिति, उसकी निबृत्ति और विरह को उत्कटता, फिर भगवान का प्राकट्य, और फिर पूर्ण-स्तरूपान्द आदि का दान, इत्यादि सारी बातें लोक या बैंकुय्ठ कहीं भी देखी या सुनी नहीं जातीं, फिर ये सारी कल्पना आपने किस आधार पर कर ली ? इस आशंका पर सूत्र प्रस्तुत करते हैं— "तानिपरे" आदि—कहते हैं कि—उक्त बातें प्रकृति काल आदि से अतीत वैंकुण्ठ से भी उत्कृष्ट गोकुल में हो होती हैं । श्रुति में ही इसका प्रमाण मिलता है—श्रुग्वद में पाठ है— "ता वा वास्तूत्यु-ष्मसि गमध्ये यत्र गावो भूरिष्ट्र गार अयासः" अर्थात् भगवान और उनके अंतरंग भक्तों से संबंधित वस्तुओं को पाने की कामना करते हैं वि —यत्र अर्थात् जिस श्री गोकुल में, गावो भूरिष्ट्र गार, अर्थात् गौर अधिक सींगों वाले मृग आदि रहते हैं । जो कि —अयासः अर्थात् वड़े सुरोभित होते हैं उक्त विशेषताओं वाले बज का गोपियां निरन्तर गान करती हैं । भक्तों की अभीप्सि कामनाओं के पूर्ति करने वाला बज, उस वैंकुण्ठ से भी उत्कृष्ट हो कि स्थान काल ला? से अतीत स्थान है, वहाँ उक्त प्रकार को लीला का अभाव है। यह गोंकुलं, भूमि में ही प्रकाशित हो रहा है। इस भूमि में सर्वत्र भक्तों की कामनाओं की पूर्ति होती है—इस तात्पर्य से दो विश्वेषण दिए गए हैं। यमुना पुलिन, उपवन, निकुंज, गोवर्द्धन की कन्दरा शिखर आदि अनेक रमणीकस्थान भक्तों को आह्ला-दित करते हैं। इस प्रकार के परमपद इस गोकुल में सुशोभित होते हैं, उनसे संबद्ध वस्तुएँ कामनाओं की पूर्ति करती हैं। पुरुषोत्तम का यही प्राकट्य स्थान है अतः यहाँ की समस्त वस्तुएँ उनसे संबद्ध हैं, हि शब्द से सूत्रकार यही बतलाते हैं।

४. अधिकरण ः —

#### अविभागोवचनात् ।४।२।१६॥

ननु लीलया नित्यत्वेन तन्मध्यपातिनां तद्दर्शनं यथा नित्यं तथा तादक्-साधनाभावोऽपि निजानुकम्पया कदाचित् कमपि भक्तं तत्र नयति चेत्तदा कंचित्का नंस्थापयित्वा ततस्तं वियोजयति न वेति संशयः । तोषस्य कादाचि-त्कत्वात् तत्साध्या तत्र स्थितिरपितथैवेति वियोजयतीति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाह-तत्र प्रवेशितस्य तस्मादविभाग एव, क्रुतः वचनात् । तत्तरीयके उक्तर्मनन्तरमेव, ''विष्णोः कर्माणि पश्यते'' इत्युचातत्रक्वतानि कर्माण्युक्त्वा तदग्रेवदति—''तद्विष्णोः परमं पदं सदापश्यन्तिसूरर्यः इति । पुरुषोत्तमस्वरूप-वत्वं सूरित्त्वं, तच्च भक्त्यैवेति, सूरयौ भक्ता एव, तेषा सदा दर्शनमुच्यते । अन्यथा लीला नित्यत्वेन वै पूर्वंग्म्यां तत्र स्थितगवादीनां प्रभु कर्मं विषयाणां च भक्तानां सदा तद् दर्शनस्य प्राप्तत्वादिदं न वदेत् तस्मादविभाग एव एते-नापि लीला नित्यत्वं सिद्ध् यति, एतद्यथा तथा बिद्धन्मण्डने प्रपंचितम् ।

संशय करते हैं कि—प्रभु की लीला तो नित्य है तथा उस लीला में उनके दर्शन भी नित्य है, क्या उस प्रकार के साधनों के अभाव में भी कभी किसी भक्त को भगवान अपनी अनुकम्पा से उस लीला में ले जाते हैं और कुछ समय तक वहाँ रोक कर उसे भी उस लीला में लगाते हैं या नहीं १ इस पर पूर्वपक्ष तो ये है कि— कृपा तो कभी कभी ही होती है अतः कभी कभी भगवान उस लीला में लगाते हैं। इस पर सिद्धान्त रूप से सूत्र प्रस्तुत करते हुये कहते हैं कि— लीला में प्रविष्ट भक्त उसका अभिन्न अंग हो जाता है, लीला नित्य है बैसे ही भक्त भी नित्य उस लीला का दर्शन करता है। तैत्तरीयक में ''रसो, वैसः" इत्यादि ऋचा के बाद ही "विष्णु के कर्मों को देखते हैं" इत्यादि से लीला में किये जाने वाले कर्मों को बतलाकर कहते हैं कि— "विष्णु के उस परम पद को भक्त लोग सदा देखते हैं" पुरुषोत्तम स्वरूप की जानकारी को ही सूरिरव कहते हैं, वह जानकारी भक्ति से ही होती है, अतः सूरि भक्त हैं। उन्हें सदा दर्शन होते हैं। यदि ऐसा न होता तो पूर्व की ऋचाओं से गोकुल में स्थित गौ आदि भगवद् लीला के उपकरणों और भक्तों को सदा उसके दर्शन होते हैं ऐसा न कहते, इससे निश्चित होता है कि भगवान की नित्य लीला का नित्य भक्त नित्य लीलाआनन्द लेते हैं। इसी से लीला की नित्यता सिद्ध होती है। इस सबका विश्लेषण हमने विद्वन्मण्डन में बिशेष रूप से किया है।

एवं पुष्टिमार्गीय भक्त इत्तान्तमुक्त्वा ज्ञानमार्गीयस्य तमाह----

इस प्रकार पुष्टिमार्गीय भक्तों के वृत्तान्त को बतला कर ज्ञानमार्गीय को -बतलाते हैं।

## ५. अधिकरण :—

तदोकोग्र ज्वलनं तत्प्रकाशितद्वारो विद्यासामर्थ्यात्तच्छोषगत्यनुस्मृतियोगाच्च हार्द्दानुगृहीत्रः शताधिकया ।४।२।१७।।

पूर्वं भूतेषु तच्छुतेरित्यदिना मर्यादामार्गीयस्य वागादिलय उक्तोऽधुना तस्य जीवात्मनउत्कमण प्रकार उच्यते—''स एतास्तेजोमात्रा समम्याददानो हृृदयमे वक्रामतीति श्रुतेस्तस्यात्मन् ओक आयतनं हृृदयं तदग्रंपूर्वं प्रज्वलति, पूर्वं तथाऽप्रकाशमानमपि तदा प्रकाशत इति यावत् । तदातत्प्रकाशितं द्वारं निर्गमन-मार्गो यस्य तादृश उत्कामति यतः श्रुतिस्तथाह—''तस्य हैतस्य हृदयस्वाग्रंप्र-द्योतते तेनैष आत्मा निष्कामति चक्षुषो वा मूर्घ्नोवा'' इत्यादि । यद्यव्यतावत् सर्वजीव साधारणं तथापि विद्वांस्तु तेतरवदितरनाड्या निष्कामति किन्तु शता-धिकया एकशत् तस्या नाड्या मूर्द्धं न्या निष्कामति ''शतं चैका हृदयस्य नाड्यस्तासां मूर्द्धं नमभिनिरसृतैका तयौर्घ्वंमाषन्नऽमृतत्वमेति विस्वड्छन्या उत्क्रमणे'' इति यतः श्रुतिराह । अत्र हेतुमाह— हार्द्वानुग्रहोत इति हेत्वन्तर्गंम विशेषणम् । '' गुहां प्रविध्दौ परमेपराद्धं'' इति श्रुतेह्र्दयाकाश संबंधीयः परमात्मा त दनुग्रहात् तथैव भवतीत्यर्था । अनुग्रहे हेतुविं द्याकाश संबंधीयः तस्या विद्यायाः शेषभूत्वांगभूता या गतिः प्रव्नजनरूपातच्छेषभूत्तैव या भगव-रस्मृति परम्परा च ताम्यां च यो भगवदनुग्रहत्तेन तथेत्वर्थाः ।

पहले ''भूतेषुतच्छ तेः'' इत्यादि सूत्रों से मर्यादामार्गी जीवों के वाग आदि के लय का वर्नन किया गया, अब उन जीवों के उत्क्रमण प्रकार का वर्णन करते हैं। ''स एतास्तेजोमात्रा'' इत्यादि श्रुति से बतलाया गया है कि---आत्मा के तेज का आयतन हृदय है, सर्व प्रथम हृदय का अग्रभाग प्रज्वलित होता है जो कि--पहिले वैसा प्रकाशित नहीं रहता, उसी समय होता है। वह प्रकाशित द्वारा वही, उस जीव का निर्गमन द्वार है उसी से जीव उत्क्रमण करता है । जैसा कि श्रृति कहती है---- ''उसका हृदय का अग्रभाग प्रकाशित होता हैं, उसी से यह आत्मा निष्क्रमण करता है नेत्र या मूर्द्धा से जाता है" इत्यादि । यद्यपि यहाँ तक तो सर्वसाधारण जीव को स्थिति होती है किन्तू ज्ञानी की गति औरों की तरह न होकर विशेष नाडी से होती है जो कि-एक सौ अन्य नाडियों से श्रेष्ठ भिन्न मूर्द्धा की ओर निकलती है। जैसा कि आया उसमें जाकर जीव अमृत्व प्राप्त करता है" इत्यादि । इस गति में ''हार्हानु-गृहीत ऐसा हेत्वन्तगर्भ विशेषण दिया है अर्थात् ''गुहां प्रविष्टौ परमेपराद्धे'' श्र\_ति में र्वाणत हृदयकाश से सम्बन्धी जो परमात्मा है, उसके अनुग्रह से ही वैसा संभव होता है। विद्या के सामर्थ्य से ही भगवदनुग्रह होता है (दहर विद्या की उपामना से भगवदनुग्रह होता है) उस विद्या के अंगरूप अनासक्ति भाव और अर्हानश भगवत्स्मरण से ही भगवदनुग्रह होता है (अर्थात् अभ्यास और वैराग्य प्रभुकृपा के मूलभूत साधन हैं) ।

## रस्म्यनुसारी ।४।२।१८॥

'अथ या एता हृदयस्य नाड्यस्ताः पिंगलस्याणिभ्न्नास्तिष्ठन्ति शुक्लस्य नीलस्य पीतस्य लोहितस्येत्यसौ वा आदित्यः पिंगल'' इत्युपकम्याग्रे पठ्यते--''तमभित आसीना आहुर्जानासि मां जानासि मामिति । स यावदस्माच्छरीराद-नुत्कान्तो भवति तावज्जानात्यथ यत्रैतदस्माच्छरीरादुत्कामत्थैतैरेव रहिम-रूष्वं आकामत ''इति अत्र तमभित् इत्याद्युक्तेः सर्वं साधारण्युत्कान्तिः प्राप्यते पूर्वमादित्यत्वेनोक्तस्य पिंगलस्य रशिमभिरूर्घ्वा क्रमणं च तथा । अत्र संशयः ओकोऽग्रज्वलनादेरितरसाधारण्येऽपयथा का हार्हानुग्राहाद् त्रिलक्षणा गार्तावद्रुष उक्ता तथारदम्यनुसारित्वमपीतर साधारणमुतस्मिन्न वेति ? तत्रावाधाय णमाह,रदम्यनुसारी निष्कामत्ययमेवेति !

"ये जो हृदय की नाडियाँ है वो पिगल और सूक्ष्मतम है ये पिगल वर्णसूर्य रश्मियों के सम्बन्ध से है, इनमें शुक्ल, नील, पीत लोहित भी है'' ऐसा उपक्रम

## ( 288 )

करके आगे—''नमभित आसीना'' आदि ऋचा पढ़ते हैं, इसमें 'अत्र तमभित' इत्यादि से तो सर्वसाधारण की उत्कान्ति का उल्लेख है, पूर्व में सूर्य से सम्बद्ध पिंगल रहिमयों से उध्वंगमन का उल्लेख है। अब शसंय होता है कि—हृदय के अग्र प्रकाश आदि जैसे सामान्य जीवों के भी होते हैं और भगवत्क्र'पा से ज्ञानी की विलक्षण गति होती है वैसे ही रश्मियों के सहारे जाने वाले सामान्य जीवों से ज्ञानी का क्या कोई विलक्षण गति होती है अथवा वो भी रहिम के सहारे ही जाते हैं ? इस पर निर्दारण करते हुए सूत्रकार कहते हैं कि— ज्ञानी भी रश्मियों के सहारे ही गमन करते हैं।

#### निशिनेतिचेन्न सम्बन्ध स्य यावद्देहभावित्वाद्र्शयति च ।४।२।१९॥

विदुष उत्क्रमणे हार्दा नुग्रहकृतो यथा विशेषस्तथाकाल विशेषकृतोऽपि विशेषो भविष्यति इत्याशंक्य तन्निरासमाह — तत्र होरात्र कृतोऽयनकृतो वा स भवेत् । तत्राद्य कृतो नास्तीत्याह, नेति, तत्र हेतुः सम्बन्धस्येत्यादि । अनुग्रह हेतुभूतो यः पूर्वोंक्तो गत्यनुस्मृतिसंबंधस्तस्य यावद्देह भावित्वात् तत्कार्यस्या नुग्रहस्यापि तथात्वात् कालस्याप्रयोजकत्वमित्यर्थः । अत्र प्रमाणमाह—दर्शयति यतः श्रुतिः— ''तमेवविदित्वा मुनिर्भवत्येतमेव प्रव्राजिनो लोकमीप्सन्तः प्रव्र-जन्ति'' इति ।

ज्ञानी के उत्क्रमण में जैसे भगवदनुग्रह की विशेषता है वैसे ही काल विशेष का भी नियम होगा, इस संशय का निराकरण करते हुये सूत्रकार कहते हैं कि—ज्ञानी की गति, रात्रि दिन, किसी भी समय हो जाती हैं, रात्रि में न होती हो सो बात नहीं है, उनका संबंध प्रभु से हो जाता है। अतः भग-वत्छपा से वे हर समय बिना किसी प्रतिबन्ध के गमन करते हैं, ऐसा श्रुति का प्रमाण भी है—''उसे जानकर मुनि हो जाता है, यहाँ से जाकर वह जहाँ भी चाहता हैं उस लोक में जाता हैं' इत्यादि।

हार्द्दानुग्रहस्य मुक्तिहेतोर्विद्यमानत्वादयनविशेषोऽथप्रयोजक इत्याह----

ज्ञानों की नुक्ति भगवत्क्रपा पर अवलंबित है अतः उत्तरायन में ही उनकी गति हो ऐसा भो कोई नियम नहीं है ग्यही सूत्रकार बतलाते हैं ----

अतृत्रचायनेऽपिदक्षिणे ।४।२।२०।।

अर्थात् दक्षिणायन में भी उनकी गति होती है।

## ( XEX )

ननु ''यत्र काले त्वनावृत्तिमिति'' कालप्राधान्येनोपक्रम्य ''अग्नि ज्योतिरह शुक्लः षण्माषा उत्तराणम्, तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्मब्रह्माविदोजनाः'' इति भगवद्वाक्याद् ब्रह्मविदोऽप्युक्तकालाऽपेक्षाअस्तीत्याशंक्य विषयभेदेन समा-धत्ते —

''जिस काल में जाने से लौटना नहीं होता'' ऐसा कालप्राधान्य का उपकम करते हुये ''अग्नि, ज्योति, दिन, शुक्लपक्ष, उत्तरायण में ब्रह्माविद जाते हैं'' इत्यादि भगवद् वाक्य में तो ब्रह्मविद के लिए भी काल की अपेक्षा बतलाई गई है, इस आशंका का विषयभेद की दृष्टि से समाधान करते हैं —

## योगिनः प्रतिस्मर्यते स्मात्तें चैते ।४।२।२१।।

ज्ञानमार्माद् योगमार्गो हि भिन्नः । तथा च योगिनमुहिश्यैव कालविशेष स्य गतिविशेष हेतुत्वं स्मयंते, न तु ज्ञानमार्गीयस्य श्रौतस्य । इतरनिरपेक्ष-त्वात् । न च योगसांख्ये अपि श्रौते एवेति वाच्यम् । यतः स्मात्ते एते । चोहेत्वर्थे । एते योगसांख्ये अग्निज्योतिघूँमोरात्रिरिति वाक्यद्वयोक्तगती वा इदंतु श्रुत्युक्तदेवम्यान पितृयानातिरिक्त मार्गमिभिप्रेत्य समाहितम् । ते एव चेदत्राप्युच्येते शब्दभेदेन तदा न विरोर्घः ।

ज्ञानमार्ग से योगमार्ग भिन्न है। योगी के लिये ही काल विशेष की गति विशेष का उक्त भगवद् वाक्य में उल्लेख है, श्रौत ज्ञानमार्ग का उल्लेख नहीं है। योग और सांख्य भी श्रौत ही है ऐसा नहीं कह सकते, ये स्मार्त्त हैं। ''अग्निज्योति'' इत्वादि दो वाक्यों में योग सांख्य को गति का ही उल्लेख है। श्रुति में दक्षिणायन उत्तरायण को गितृ और देवम्यान नाम से उल्लेख किया गया है, स्मृति में और श्रुति में केवल नाम का ही भेद है अतः कोई विरोध नहीं है।

# चतुर्थं अध्याय

## तृतीय पाद

१ अधिकरण :----

अचिरादिना तत्प्रथितेः ।४।३।१।।

ननु ज्ञानमार्गीयस्येव मर्यादामार्गीय भक्तस्यार्प्याचिरादिमार्गेणैव गमनम्, उत सद्योमुक्तिरेव भवति ? इति संशयः ! तत्र यथा ज्ञानिनो नियमाभावस्त-थाऽत्रापीति प्राप्ते आह — अचिरादिमार्गेण तस्य ज्ञानमार्यीयस्यैवीत्कर्षं कथनात् स एव तेन मार्गेण गच्छति । न तु भक्तोऽपीत्यर्थः । तथाहि — पंचाग्निविद्या-प्रकरणे — ''तद् य इत्थं विदुर्ये चेमेऽरण्ये श्रद्धातप इत्युपासते तेर्ऽचिषमभिसंभ-वन्ति अचिषोऽहरह आपूर्यमाणपक्षम्'' इत्युपक्रमे भक्तातिरिक्तानेव अधिकृत्य तथा गतिरुच्यते । स्मृताप्यग्निर्ज्योतिरह इत्यत्र ब्रह्मविदोजना इति वचनेन ज्ञानमार्गीयस्यैव सपन्था इत्युच्यते ।

ज्ञानमार्गीय की तरह मर्यादामार्गीय भक्त का भी अचिरादिमार्ग से गमन होता है, अथवा तत्काल मुक्ति हो जाती है ? ऐसा संशय होने पर कह सकते हैं कि जैसे ज्ञानी के लिए कोई नियम नहीं है वैसे ही मर्यादामार्गीय भक्त में भी होंगा। इस पर सूत्रकार सिद्धान्त प्रस्तुत करते हैं कि – अचिरादिमार्ग से, ज्ञानमार्गीय का ही उत्कर्ष कहा गया है, वही उस मार्ग से जाता है, भक्त भी जाता हो सो बात नहीं है। पंचाग्नि विद्या के प्रकरण में उसका उल्लेख भी है—''जो इस प्रकार जानकर श्रद्धा तप के द्वारा अरण्य में उपासना करते हैं वे अचिरादिमार्ग में जाते हैं'' इत्यादि उपक्रम में भक्तों के श्रतिरिक्त जीवों को ही गति का उल्लेख है। स्मृति में भी ''अग्निज्योति'' इत्यादि में ब्रह्मविद की गति कही गई है जो कि ज्ञानमार्गीय का ही मार्ग है।

अथेदं चिन्त्यते सामोपनिषत्सु पठ्यते—''अथ या एता हृदयस्य नाड्मस्ताः पिंगलस्याणिम्नस्तिष्ठंति शुक्लस्य नीलस्य पीतस्य लोहितस्येत्यसौ वा आदित्यः पिंगलः'' इत्युपकम्य आदित्य रूपस्य पिंगलस्य रश्मिरूपत्वं नाडीनां उक्त्वा अग्रे वदति—''अथ यत्रैतदस्माच्छरी रादुत्क्रामत्यर्थंतैरैवरश्मिभिरूर्घ्वं आक्रा-मत'' इति नाडीरश्मिसंबंधेनैका परलोकगतिः श्रयते । अचिरादिका चान्या, ( ۲٤٥)

''तेर्ऽीचषमभिसंभवंति'' इत्यादि श्रुत्युक्ता ''स एनं देवयानं पन्थानमापद्याग्नि-लोकमागच्छति'' इति चेतरा । ''सूर्यद्वारेण ते विरजा प्रयन्ति'' इति चान्या । ''स यदा वैपुरुषो अस्माल्लोकात् प्रैति स वायुमागच्छति'' इति चेतरा । एवमनेकेषु मार्गेषु सत् स्वींचरादेरेवोक्तिः कुत ? इति ।

अब विचारते हैं कि सामोपनिषद् के ''एता हृदयस्य नाड्यस्ताः'' इत्यादि वाक्य के उपक्रम में, पिंगल रूप वाले आदित्य की रहिमयों के रूप में नाडियों को बतलाकर ''यत्रैतदस्माच्छरीरात्'' इत्यादि में नाडीरहिम के संबंध से एक परलोकगति का वर्णन किया गया है। ''तेर्ऽचिषमभिसंभवंति'' इत्यादि श्रुति से दूसरे अचिरादिमार्ग का उल्लेख मिलता है। ''ये एन देवयान पन्थान-मापद्य'' इत्यादि में एक और मार्ग का वर्णन है। ''स यदा वैपुरुषो अस्मा-ल्लोकात्'' इत्यादि में भी एक मार्ग का वर्णन है तथा ''सूर्यद्वारेण ते विरजा प्रयन्ति'' में भी एक अन्य मार्ग की चर्चा है इस प्रकार अनेकों मार्गों के रूप में अचिरादि के उल्लेख का क्या तात्पर्य है ?

तत्र सर्वेषां पारिभाषिकर्माचरादित्वमतए वाथेतयोः पंथोर्नं कतरेण च नेति मार्गद्वय अष्टानां अतिकष्टं ''जायस्व च्रियस्व'' इति तृतीय स्थानमित्युक्तं अन्यथाऽनेकेषां मार्गाणां उक्तानां श्रूयमाणत्वादस्य तृतीयत्वं नोच्येताऽतः प्रकरण-भेदाद् भिन्नोपासन शेषत्वान्मिथोऽनपेक्षा भिन्नाएवैते मार्गा ब्रह्मप्रापका इति मतव्यमिति चेत्तत्रोच्यते — नहीयं परिभाषा सर्वेषु श्रुतास्ति यतस्तथोच्यते । अतोलाघवादनेकपर्वं विशिष्ट एकएव मार्गं इति मन्तव्यम्, नतु पर्वभेदेन मार्गभेद इति, गौरव प्रसंगात् ।

उक्त सभी पारिभाषिक हैं, अतः सभी अचिरादि मार्ग हैं, इसीलिए ''एतयोः पंथोनें कतरेण च न'' इत्यादि वाक्य से दोनों मार्गों से अष्ट दुःखी जीवों के लिए ''जायस्व स्रियस्व'' इत्यादि से तीसरा मार्ग बतलाया गया है । अन्यथा अनेकों मार्गों में बतलाये गए गमन के कथन में इसकी तीसरी गणना नहीं की जाती इसलिए, प्रकरण भेद से भिन्न उपासनाओं के फलस्वरूप प्राप्त होने वाले ये विभिन्न सार्ग हैं, इनमें परस्पर कोई संबंध नहीं है, ये सभी मार्ग ब्रह्म ज्ञापक हैं । इस मान्यता पर कहते हैं कि—यह परिभाषा हर जगह नहीं सुनी जाती इसलिए विभिन्न रूपों से मार्ग का उल्लेख किया गया है, अनेक पर्व वाला एक ही मार्ग है, ऐसा ही मानना चाहिए, पर्व भेद से मार्ग भेद मानना उचित नहीं है, ऐसा मानने से गौरव (दोष) होगा । न चैवमथैतैरेव रश्मिभिरित्यवधारणानुपपत्तिरिति वाच्यम् । तस्याः श्रुतेरुत्कमणमात्र मार्गनिरूपकत्वात् तथाहि, तत्रोपकमे द्यथ यत्रैदस्माच्छरी-रावुत्कागत्यैथतैरेव रश्मिभिरूष्ठ्वं आक्रमत इत्युच्यते । एतस्मात्पुरस्तादथ या एता हृदयस्य नाड्य इत्युपक्रम्य पिंगलस्यादित्यत्वमुक्त्वा तद् यथा महापथ आतत उभौ ग्रामौ गच्छन्ति इमं चामुं चैवमेवता आदित्यस्य रश्मय उभौ लोकौ गच्छन्तीमं चामुं चामुष्मादादित्यात् प्रतायन्ते ता आसु नाडोषु सृप्ता आग्यो नाडीम्यः प्रतायन्ते तेऽमुष्मिन्नादित्ये सृप्ता इत्यन्तेन वाक्येन नाडीषु रश्मिप्रचारमुक्त्वा अग्रे, अथ यत्रैतदस्मादित्याद्युक्तम् । उपसंहारे च शतं चैकाहृदयस्य नाड्यस्तासां मूर्द्यानमभिनिःसृतैका तयोर्घ्वमापन्नमृतत्वमेति विघ्वङङन्या उत्कमणे भवन्ति इति । एवमुपकमोपसंहाराभ्यामुत्कमणमात्र-मार्गनिरूपकत्वं, नतु ब्रह्मप्रापकमार्गस्यातस्तदनुपपत्ति परिहारोऽनर्थकः ।

नन्वनेकपर्वंविशिष्टत्वेन मार्गस्यैकत्वे तं निरूपयन्ती श्रुतिः किंचित् पर्व निरूपयति क्वचिन्ने तिकथम् १ उपसंहारेण प्राप्स्यत इति तात्पर्येण तथेति चेद् ब्रवीषि तदा शाखान्तरमविदुषस्तदसम्भवेन तं प्रति श्रुतेन्यू नता पातः । नहि सर्वशाखाविदिदं प्रत्येव कथनमिति वक्तुमुचितम् । तस्याऽसंभवादतः स्वस्वशाखा-ज्ञानवन्तं प्रत्येव तथा । अध्ययनविधेरपि तावन्मात्र परत्वात् । शाखान्तर-संवादिपर्वकथनानुपपत्तित्त्व । उपसंहारेणैव तस्यापि प्राप्तिसंभवादतो विरुद्ध-दिक्कानां स्वस्वमार्गेणैक ग्रामप्राप्तिवदिहापि भवितुमर्हति स्वातंत्र्येण सर्वेमार्गे-क्रंह्मप्राप्तिः । अनेक विशिष्ट पर्वों के रूप में एक ही मार्ग का निरूपण करने वाली श्रुति कभो किसी पर्व का निरूपण करती है कभी नहीं करती इसका क्या कारण है ! यदि कहें कि—उपसंहार में तो सभी एक ही केन्द्र पर पहुँच जाते हैं, इसलिए किसी शाखा में किसी पर्व का उल्लेख न होने में कोई हानि नहीं है, किन्तु जिसे अन्य शाखाओं का ज्ञान नहीं है उसके लिए तो असंभव ही है, उसकी दृष्टि में तो श्रुति को न्यूनता ही सिद्ध होगी। सर्व शाखाविद के लिए ही श्रुति का वचन है ऐसा कहना ठीक नहीं है, ऐसा मानने से तो अल्पज्ञों के लिए असंभव ही होगा अतः यही कहना उचित है कि—अपनी-अपनी शाखाओं के ज्ञाताओं के दृष्टि से ही श्रुति का वचन है । अघ्ययन विधि से भी भिन्नता निश्चित होती है। यदि ऐसा नहीं मान ने तो शाखान्तरों में कहे गए पर्वों की भिन्नता का कोई समाधान नहीं हो सकेगा। उपसंहार से ही निर्दिष्ट स्थान की प्राप्ति निश्चित होती है। जैसे कि विभिन्न दिशाओं में रहने वाले किसी एक ही गाँव में विभिन्न मार्गों से पहुँवते हैं, वैसे ही श्रुति में भी विभिन्न स्वतंत्र मार्गों से एक ही ब्रह्मप्राप्ति का उल्लेख किया गया है।

नचैवमथैतयोः पथोरिति द्विवचनानुपपत्तिर्जायस्वच्रियस्वेत्यस्य तृतीयत्वं चानुपपन्नमिति वाच्यम् । अचिरादिकमुक्त्वोपसंहरत्येष देवयानः पंथा इति श्रुत्यन्तरे च, सएनं देवयानं पंथानमापद्याग्निलोकमागच्छतोति । तथा च ब्रह्म प्रापकाः सर्वेमार्गा देवयाना इत्युच्यन्ते । दंवो संपद्विमोक्षायेति भगवद् वाक्याइ व्यां संपदि ये जातास्ते देवा इत्युच्यन्ते तेषां यान्तं गमनं यत्रेति ते सर्वेऽपि भार्गा देवयानशब्देनोच्यन्ते । द्वितीयस्त्वविशिष्टः । एवं दित्वं त्रित्वं चोपपद्यते । न चोक्तरीत्या लाघवादेकएव समंतव्यः । स्वतः प्रमाणभूताहि श्रुतिः । सा येन यदायाश्रुता तदर्थावधारणेद्वितीयस्या अनुपस्थितत्वान्न लाघव गौरवतद्विचारावसरः । क्वचिदुपस्थितौ चोक्तबाधकैरूपसंहारानवकाशः । अपरंच, ब्रह्मविदः क्रममुक्तौ गन्तव्यो मार्गो ह्ययमुपदिश्यते । तत्तल्लोके तदा-ऽन<sup>न्</sup>दानुभवश्चावश्यकः । तथाचोपासन भेदात् फलभेदस्यावश्यकत्वान्मार्गभेदोऽपि तथैति, सर्वेष्वेकरूपफल प्रसंजक उपसंहारो न युक्तः ।

 भी कहते हैं।" दैवी सम्पद् विमोक्षाय" इस भगवद् वाक्य से भी यही निश्चित होता है कि जिनमें दैवी संपत्ति होती है वे देव हैं, उनके जाने के जो भी मार्ग हैं वे देवयान हैं। दूसरा मार्ग सामान्य है। इस प्रकार दूसरे तीसरे मार्गों की सिद्धि हो जाती है। उक्तरीति से लाघवमान कर एक मानना ठीक नहीं है। श्रुति स्वतः प्रमाण होती है, वह जब जिस रूप का वर्णन करती है, वहाँ उसी अर्थ की प्रतीति होती है उसमें दूसरा अर्थ करना शक्य नहीं है, लाघव गौरव के विचार करने का अबसर ही नहीं रहता। यदि कभी इनका विचार सामने आ भी जाता है तो उपसंहार में उसका समाधान हो जाता है। दूसरी बात यह है कि उक्त प्रसंग में, ब्रह्मवेत्ता की कममुक्ति में गंतव्य मार्ग का उपदेश दिया गया है। उन जन लोकों में उनके लिए आनन्दानुभव करना आवश्यक है, उपासना के भेद से फलभेद आवश्यक होता है, अतः मार्गभेद होना भी स्वाभाविक है। सभी में एक रूप फल वाला उपसंहार ठीक नहीं है।

किंच उपासने कर्मणि चोपसंहारः सम्मतः । मार्गस्तु नान्यतररूपोऽतो यस्योपासकस्य येन मार्गेण गमनं स मार्गं उपदिश्यत इति नोपसंहारो युक्तः, अविधेयत्वादपि तथा । एतद् यथा तथा पुरस्तान्निरूपितम्, उपसंहारोऽर्था-भेदाद् विधिशेषवत् समाने चेत्यत्र । एवं सति अचिष शब्देनार्चिरूपलक्षितो मार्ग उच्यते । आदिपदेनान्ये सर्वे मार्गाः संग्रह्यन्ते इति नाऽनुपपत्तिः काचिदितिचेद् अत्रवदामः । अर्चिरादिम्य इत्युक्तं भवेत्त्वद्रीतिरेव चेद् अभिन्नेता भवेत्तस्मा-न्नौ वमित्यवधायंते । अचिरादिनेत्येक वचनाऽन्यथानुपपत्त्या मार्गस्यौकत्वमवश्यमु-रीकार्यमेवं सति श्रुतिसुयावन्ति पर्वाण्युक्तानि तानिसर्वाण्येकस्मिन्ने वाचिरादि मार्गे वत्त्तं मानान्यपियस्योपासकस्य यावत्पवंभोगो भावी तं प्रति तावत्पर्वो-क्तियंस्य यावतांतेषां स न भावी तं प्रति—न तदुवितस्तद्भोगा भावादिति नानूपपन्नं किचिद् ।

उपासना कम में तो उपसंहार ठीक है, मार्ग का तो जो रूप निश्चित है वही ठीक है दूसरा हो नहीं सकता, जिस उपासक का जिस मार्ग से गमन होना चाहिये उसी मार्ग का उपदेश दिया गया है इसलिये उपसंहार एक होना ठीक नहीं है। ऐसा होना अविषेय भी है। इस पर जो कुछ कथ्य था उसका पहिले ही निरूपण कर चके हैं अर्थ में तो भेद है नहीं इसलिए उपसंहार एक ही है। अचिष शब्द से अचि उपलक्षित मार्ग का उल्लेख किया गया है। आदि पद से अन्यान्य मार्गों का उल्लेख है, इसलिये कोई असंगति नहीं है। इस पर मैं कहूँगा कि — आर्चिरादि के उल्लेख में तुम्हारा कथन ही ठीक मान लिया जाय फिर भी उक्त धारणा नहीं बनती। अर्चिरादिना इस एक वचन से मार्ग की एकता अवश्य स्वीकारनी पड़ेगी श्रुति में जितने पर्व कहे गये हैं वे सब एक ही अचिरादिमार्ग में होते हुए भी, जिस उपासक को जिस पूर्व का भोग आवश्यक है उसकी दृष्टि से उस पर्व भोग का उल्लेख किया गया है और जिस उपासक को उस पूर्व भोग का उल्लेख किया गया है उसके लिये उसका उल्लेख नहीं किया गया है, अत: कुछ असंगति नहीं है।

ननु त्वयाऽप्यनुक्तानां पर्वणां तत्र स्थितिं वदतोपसंहार एवोक्तो भवति प्रापकत्वेनेति चेत् स्यादेतदेवं यदि तस्येवगन्तुर्भोगाय तदपि पर्वंतत्रोच्येत । न त्वेवं किन्त्वेकवचनानुरोधान्मार्गेक्ये निश्चिते यं प्रतियत् पर्वोच्यते तत्तत्रकं-ठोक्तमेवेति नोपसंहारापेक्षा । अग्रेऽन्यत्रोक्तानां पर्वणामुक्तस्थले सन्निवेशोक्त्यापि सूत्रकाराभिमत एक एव मार्गं इति ज्ञायते श्रुतौ सर्वत्र पूर्व परामर्शात् अपि सथा ।

तुम भी, जहाँ जिन पूर्वो का उल्लेख नहीं है वहाँ उपसंहार की एकता के आधार पर उनकी स्थिति मानते हो पर्वो को तुम प्रापकत्व भाव से मानते हो, यदि ऐसी बात थी तो भोग के लिए पर्व का उल्लेख वहाँ होना चाहिए था। बात तुम्हारो सही नहीं है, अपितु एकवचन के प्रयोग से ही मार्ग की एकता निश्चित होती है, जिसके लिये जिस पर्व के भोग की आवश्यकता है तदनुसार ही उल्लेख किया गया है, उपसंहार की कोई अपेक्षा नहीं है। आगे के सूत्रों में सूत्रकार अन्यत्र उल्लेख पर्वो के सन्निवेश की चर्चा करते हैं, उससे सूत्रकार का भी अभिमत मार्गेक्य के सम्बन्ध में ज्ञात होता है। श्रुति में हर जगह, पूर्वपरामर्श के अनुसार भी ऐसा ही निश्चित होता है।

## वायुशब्दादविशेषविशेषाम्याम् ।४।३।२।।

छांदोग्ये वायुर्न पठ्यते । कोशोतकि श्रुतौतु ''स एतं देवयानं पन्थानमा-पद्यान्त्रिजोकमागच्छति स वायुलोकं स वरूण लोकं स इन्द्रलोकं स प्रजापति लोकं स ब्रह्मलोकमिति वाढादयः श्रूयन्ते तन्नाच्चिषोऽजनेश्चाभेदान्त विचारणीय-मस्ति । वायुलोकं कस्माल्लोकात् गच्छति इत्याशंकायामाह, वायुशब्दादिति । ''अच्चिषोऽहरह्न आपूर्यमाणपक्षमापूर्यमाणपक्षाद् यान् षडुदंगेति मासाँस्तान्मा-सेम्यः संवत्सर संवत्सरादादित्यम् ''इत्यत्र संवत्सरलोकात् परस्ताद् वायुलोको निवेक्षयितव्यस्तथा च संवत्सरलोकाद् वायुलोकं गच्छतीत्यर्थः । तत्र विनिगमक माह---अविशेषविशेभ्यामिति ।

छांदोग्य श्रुति में वायुलोक को चर्चा नहीं है। कौषीतकि श्रुति में तो ''य एतं देव पंथानम्'' इत्यादि वाक्य में वायु आदि की स्पष्ट चर्चा है। छांदोग्य में अचिष की चर्चा है जो कि अग्नि का ही पर्याय है अतः उस पर तो विचार नहीं करना है, किन्तु वायुलोक को किस लोक से जाया जाता है, ऐसी शंका पर ''वायुमव्दात्'' सूत्र प्रस्तुत करते हैं। ''अर्चिषौ'' आदि वाक्य में संवत्सर लोक के बाद वायुलोक का निवेश करना चाहिए अर्थात् संवत्सर लोक से वायु लोक को जाते हैं। उसमें कारण का उल्लेख स्त्रकार ''अविशेषविशेषाम्याम्'' सूत्रांश से करते हैं।

अत्रेदं ज्ञेयम्—अग्निहोत्रादिकर्मं भिश्चित्तशुद्धावुपासनाभिर्ज्ञानेदये क्रममु-क्त्यधिकारो हि तत्तलोकं गत्वा मुक्त्वान्ते ब्रह्मप्राप्नोति । कर्मं तु अग्निसाध्यं भूलोक एव च भवत्यत आदौतत्रत्यो भोगस्ततस्तदुपरितन लोकाना पृथिवीदोक्षा तयाग्निदीक्षया दीक्षितः यथा पृथिव्यग्निगर्भं इत्यादि श्रुतिभ्यो भूरग्निप्रधाना भवत्यतो अर्च्चि राख्यमग्निलोकमादौ गच्छति । ततः कर्मोपायनयोरहरादि संवत्सरान्ते काले विहितत्त्वात्तत्र तत्र गत्वा मुक्ते । तथा च संवत्सरान्ताना भूसंबधित्वेनाविशेषात्—तन्मध्ये वायोर्नप्रवेजः ।भूलोकादुपर्यन्तरिक्षलोकस्तदुपरि द्यूलोकस्तथा च वायुरन्तरिक्षस्याधिपतिरित्तिश्रुतेः सूर्यो दिवोऽधिपतिरिति श्रुतेस्तयो पौर्वापर्ये विशेषोहेनुरस्तीत्यादित्यलोकात् पूर्वमुक्तरोत्या भूलोकमध्य पाति संवत्सरस्य परस्ताञ्च वायुन्विंशयितव्य इत्यर्थः ।

उक्त वर्णन से ये जानकारो होती है कि---अग्निहोत्र आदि कमों से चित्त शुद्ध होने पर उपासना करने से ज्ञानोदय होता है ऐसे कममुक्ति के अधिकारो उन लोकों में जाकर भोगों को भोगकर अन्त में ब्रह्म प्राप्ति करते हैं। कर्म अग्निसाध्य होता है जो कि भूलोक में ही होता है, इसलिए सर्व प्रथम पृथिवी के भोगों को भोगा जाता है उसके बाद ऊपर के लोकों में गमन होता है सर्व प्रथम अग्निसंबंधी दीक्षा से पृथिवी में हो दीक्षित होते हैं। जैसा कि---"पृथिव्याग्निगर्भ" श्र्ति से ज्ञात होता है कि पृथ्त्री अग्निप्रधाना होती है, इससे निश्चित होता है कि सर्वप्रथम पृथिवी से, अर्चिनामक अग्नि लोक में गमन होता ई उसके बाद कर्म और उपासना के फलस्वरूप, अहरादि लोक से संवत्सर पर्यन्त स्वोकों में जाकर भोग भोगा जाता है । संवत्सर पर्यन्त लोक भू संबंधी हो हैं अतः उनके बीच में वायुलोक के प्रवेश का प्रश्न ही नहीं उठता। भूलोक के ऊपर अंतरिक्ष लोक है उसके ऊपर द्युलोक है। "वायु अंतरिक्ष का अधिपति है' सूर्य द्युलोक का अधिपति है ''इन दोनों श्रुतियों के अनुसार पूर्वापर कम से आदित्य लोक के पहले, भूलोक और संवत्सरलोक के बाद बीच में वायुलोक का प्रवेश मानना चाहिए।

ननु ''ते अचिषमभिसंभवंति अचिषोऽहः'' इत्यादि श्रुतिरुक्तमुक्तमनूद्या-पादान्त्वं वदंती पूर्वोत्तरयोक्ष्यवधानं सूत्रयतीतिनोक्तमादरणोयमिति चेत् । सत्यम्, यस्योपासकस्य न वायुलोकभोगस्तं प्रति सोक्तियम्य तु तद्भोगस्तस्यो-क्तरीतिर्मार्गेक्यादिति नानुपपत्तिः कांचित् । केचित्तु—'स एतं देवयानं पन्थानमापद्याग्निलोकमाच्छति, स वायुलोकं स वरुणलोकं'' इत्यविशेषेण वायु-रुपदिश्यते । मिथः पौर्वापर्यं प्रापकपदाभावात । ''यदा वै पुरुषोऽस्माल्लोकात्त् प्रति स वायुमागच्छतितस्मै स तत्र विजहीते यथारथ चक्रस्य खं तेन स ऊर्घ्वं आक्रमते स आदित्यमागच्छतिति'' श्रुत्याऽदित्यात् पूर्वों वायुर्विशेषेणोपदिश्यत इत्यब्दादित्ययोरन्तरन्तराले निवेषायितन्य इत्यर्थं वदन्ति । स चिन्त्यते—''यया तेन स ऊर्घ्वं आक्रमते स आदित्यमागच्छति'' इति विशेषोपदेश इत्युच्यते तथा ''स वरुणलोकम्'' इत्यत्रापि वक्तुंशक्यम् । न च ''स आदित्यमागच्छति'' इत्यत्र तच्छब्दस्य पूर्वं परामशित्वाद्वायुलोकगतस्यैव पूर्वत्वात् तथति वाच्यम् । ''अग्निलोकमागच्छति स वायुलोकं स वरुणलोकं'' इत्यत्रापि तुल्यत्वात् ।

का प्रवेश माना जाना चाहिए । इस पर बिचार करते हैं कि जैसे—''तेन स ऊर्घ्व आक्रमते स आदित्यमागच्छति'' में विशेषोपदेश है वैसे ही ''स वरुणलोकम्'' में भी होना चाहिए । सो तो है नहीं ''स आदित्य मागच्छति'' में तत् शब्द के पूर्व परामर्श से वायुलोक की पूर्वता होने से विशेषोपदेश का औचित्य है । ''अग्निलोक जाता है, वही वायुलोक जाता है, वही वरुण लोक जाता है'' इत्यादि में भी वैसा ही विशेषोपदेश है ।

किञ्चैवमग्निलोकानन्तरं वायुलोक इत्यापि वक्तुं शक्यमतो विद्वद्भिरूपे-क्ष्योऽयम् । वाजसनेयिस्तु—''मासेभ्योदैवलोकं देवलोकादातित्यम्'' इति पठन्ति । तत्राप्यादित्यात् पूर्वों देवलोकात् परो वायुज्ञेयः । एकत्र आदित्यात् पूर्वत्वे सिद्धे मार्गेक्यादन्यत्रापि तथात्वस्य न्यायप्राप्तत्वात् सूत्रकारेणतु छंदोगश्चत्यपेक्षयोक्तं वायुमब्दादिति । एवं सति मासेभ्यः परस्तादब्दनिवेद्यनं कार्यम् ।न च वायुमब्दा-दिति सूत्रान्मार्गभेदापत्तिः देवलोकस्यादित्याधिष्ठ्येयत्वेनादित्वमध्यपातित्वमभि-प्रेरय छंदोगश्चुतिस्तथोक्तवती । तदनुसारेण व्यासोऽप्यतो नानुपत्तिः ।

अग्निलोक के बाद वायुलोक भी कह सकते हैं; इसके संबंध में किया गया संशय विद्वानों की दृष्टि में कोई महत्व नहीं रखता। वाजसनेयि में तो—''मास से देवलोक, देवलोक से आदित्य को प्राप्तकरता है'' ऐसा पाठ है। वहाँ पर भी आदित्य के पूर्व और देवलोक के बाद वायुलोक को स्थिति माननी चाहिए। जब एक जगह आदित्य के पूर्व उसकी स्थिति निश्चित हो चुकी, जब मार्ग एक ही है तो अन्यत्र भी उसकी स्थिति निश्चित है, इसी सिद्धान्त के आधार पर सूत्रकार ने छांदोग्य श्रुति के लिए ''वायुमब्दात्'' ऐसा निर्णय किया है। इसके अनुसार मास के बाद वरुगलोक का प्रवेश मानना चाहिए ''वायुमब्दात्'' सूत्र से भिन्नमार्ग की कल्पना नहीं करनी चाहिए। देवलोक का अधिष्ठताता आदित्यही है। इसलिए सभीलोक आदित्य के मध्यपाती हैं इस अभिप्राय से ही छंदोग श्रुति ने वैसा वर्णन किया है। उसी दृष्टि से सूत्रकार व्यास भी कहते हैं, इसमें संशय की गु जायश नहीं है।

## तडितोऽधिवरुणः संबन्धात् ।४।३।३।।

, 'आदित्यात् चन्द्रमसं चन्द्रमसो विद्युतम्'' इत्यत्रपठित विद्युल्लोकात् परतो वरुणलोको निवेशनीयः। तत्रहेतुः संबंधात् । तडितोऽप्संबंधित्वाद्वरुणस्यतत्पति-त्वात् तथा । "आदिस्य से चन्द्रमस चन्द्रमस से विद्युत्" इत्यादि में पठित विश्रुतलोक के बाद वरुणलोक को स्थिति माननी चाहिए क्योंकि विद्युत और वरुण का संबंध है। बिजलो और जल का सम्बन्ध है, वरुण उसका स्वामी भी है।

#### वरुणाच्चाधीन्द्रप्रजापती ।४।३।४।।

स्पष्टमिदम् । अचिरादिपाठे ''विद्युदनन्तरं तत्पुरुषोऽमानवः स एतान् ब्रह्म गमयति'' इतिपठ्यते । तंत्रयस्योपासकस्य वरुणादिलोक गमनापेक्षा नास्ति तमपेक्ष्येति ज्ञेयम् मार्गेक्यनियमभिप्रैत्य सूत्रकारोऽन्यत्रोक्तानामन्येषामपि लोकानां तत्रैव निवेशनमाह ।

इस सूत्र का तात्पर्यं स्पष्ट है अर्थात् वरुण के नीचे इन्द्र और प्रजापति लोक हैं। अचिरादि के पाठ में विद्युत के बाद ''वहाँ का अमानव पुरुष उसे, इनलोकों से होता हुआ ब्रह्म लोक में ले जाता है'' ऐसा कहा गया है। जिस उपासक को वरुण आदि लोक में जाना आवश्यक नहीं है उनकी अपेक्षा से हो ऐसा उल्लेख है। मार्गेक्य के नियम के अभिप्रांय से ही सूत्रकार ने अन्यत्र कहे गए लोकों की भी वहाँ उपस्थिति मानी है। उसी दृष्टि से यह सूत्र प्रस्तुत किया है।

#### २ अधिकरण :---

## आतिवाहिकास्तल्लिगात् ।४।३।४।।

'विद्युदनन्तरं स तत्पुरुषोऽमानवः स एतान् ब्रह्म गमयति'' इत्यत्र भवति-संशयः । उक्तश्रुतेर्गमयित्रैव ब्रह्मप्राप्तिरिति निश्चीयते । स च विद्युदनन्तरमेव पठ्येत । एवं सति यस्य वरुणाढिलोक गमनं तस्य वचनाभावेन गमयित्रप्राप्त<sup>-</sup>-ब्रह्मप्राप्तिर्भवति, न वेति । तत्र वाचनिकस्य यावद्वचनत्वात्तदभावेन सा न भवतीति प्राप्त आह अतिवाहिका इति । एतदुक्तं भवति—यस्योपासकस्य यावत्-फलभोगानन्तरं ब्रह्मप्राप्तिर्भावनी तस्य तावद्भोगानन्तरं ब्रह्मप्राप्तिर्भवत्यत्र एव कौशीतकि श्रुतौ प्रजापतिलोकानन्तरं ब्रह्मलोकः पठ्यते । अन्यथा कृत्साधनिवै-यर्थ्यं, तेषां ब्रह्मप्राप्तिसाधनत्वबोधकश्चति विरोधश्च स्यात् ।

''विद्यदनन्तरं स तत्पुरुषो'' इत्यादि के सम्बन्ध में एक संशय होता है कि—इस श्रुति में ले जाने वालों से ही ब्रह्मप्राप्ति निध्चित होती है। किन्तु उन ले जाने वालों का उल्लेख विद्युत लोक के बाद किया गया है, अत्तः जो लोग

( ६०६ )

तथा च यत्रातिवाहिकश्रुतिर्नास्ति तत्राप्यातिवाहिको भगवदीय एव ब्रह्म-प्रापयतीति ज्ञेयम् । वस्तुतस्तु बहव एव तादृशाः सन्तीति ज्ञापनाय बहुवचन-मत्रोक्तम्, तन्मध्येकरुचनागत्येक एव नयति इति ज्ञापनाय श्रुतावेकवचनम् । तत्र-हेतुस्तल्लिंगात् । तत् पुरुषोऽमानव इत्यत्र ब्रह्मप्राय्तिग्यत् लिंगमुच्यते । तेनेदं ज्ञाप्यते यथाविद्याबलात् तत्तल्लोकप्राप्तिस्तथैव ब्रह्मप्राप्तिरपीति न, किन्तु भगव-दीयपुरुषानुग्रहेर्णवेति ।

जहाँ के वर्णन में आतिवाहिक सम्बन्धी श्रुति नहीं है, वहाँ भी भगवान के आतिवाहिक पार्षद ब्रह्म की प्राप्ति कराते हैं। वास्तविकता तो यह है कि वैसे अनेक पार्षद हैं, इसलिए यहाँ वहुवचन का प्रयोग किया गया है। उनमें से कोई एक ही आकर ले जाता है, इसलिए श्रुति में एकवचन का प्रयोग है। " वह पुरुष अमानव है'' इसमें ब्रह्म सम्बन्धी दिव्यपुरुष का उल्लेख है, जिससे ज्ञात होता है कि---जैसे उपासना के बल से अन्यान्य लोकों की प्राप्ति होती है वैसे ही बह्मप्राप्ति भो होती हो सो बात नहीं है, वह तो भगवान के पार्थद की क्रुपा से ही होती है।

न च पूर्वपूर्वलोकाधिष्ठातृदेवा उत्तरोत्तर लोकं प्रत्यातिवाहिका यथा तथा ब्रह्मप्राप्यव्यवहितपूर्वलोकदेवा एव ब्रह्मप्रापका इति तत् पदेन स लोक एवोच्यत इति वाच्यम् । तदेतरलोकेषु तदकथनं यथा तथाऽत्रापि न कथयेत्। लोका-षिष्ठातृदेवानामातिवाहिकत्वोक्तार्वाचिर्लोकप्रापकाऽतिवाहिकस्याभग्वात् तत्प्रा प्तिनंस्यास् । तथा सति देवयानमार्गएवोच्छिद्येत । अतो यथा विद्यावलेनेवा-चिषः प्राप्तिस्तथेतरेषामपीति बुष्यस्व । कस्यचिदल्पलोकगत्यनन्तरमेव ब्रह्म-प्राप्तिः । कस्यचिद् बहुलोकगत्यनन्तरं सोच्यत इति । भोगभूमित्वमेव तेषामय- ( 200 )

गंतव्यम् । सर्वेषां सर्वत्र गमने देवयानं पन्थानं वदंत्याः श्रुतेः सामितत्कथनं अनुपपन्नं स्यादत उपासना भेदेन फलभेदं ज्ञापयन्ती तथा वदतीतियुक्तमुत्प-ध्यामः ।

ऐसा नहीं कह सकते कि पूर्व लोकों के अधिष्ठातृ देवता ही उत्तरोत्तर लोकों के आतिवाहिक होते हैं तथा ब्रह्मप्राप्ति के एकदम पहले का देवता ही ब्रह्म प्रापक होता है इसलिए उसी के नाम से उसे देवलोक कहते हैं। अन्य लोकों के विषय में जैसे अधिष्ठातृ देवता को आतिवाहिक नहीं मानना चाहिए वैसे ही यहाँ भी नहीं मानना चाहिए। यदि लोक के अधिष्ठातृ देव-ताओं को आतिवाहिक मानेंगे तो, अचिलोक के प्रापक आतिवाहिक कौन हैं ? इसका मतलब तो ये हुआ कि वह लोक न प्राप्त हो सकेगा, तब तो देवमार्ग खण्डित हो जायगा। इसलिए जैसे कि—विद्या के बल से अचि लोक की प्राप्ति होतो है वैसे ही अन्य लोकों की भी माननी पड़ेगी। किसी जीव की कुछ लोकों में जाने के बाद हो ब्रह्म प्राप्ति हो जाती है और किसी की अनेक लोकों में जाने के बाद हो होती है। उन सब को भोग भूमि ही मानना चाहिए। सभी की सब लोकों में गमन वाले देवयान का वर्णन करने वाली श्रुति मानने से असंगति होगी उपासना के भेद से फल भेद वाली श्रुति ही सही है।

ननु तेषामिह न पुनरावृत्तिरस्तीत्यादि श्रुतिम्यो देवयानं पन्थानं प्राप्तानां पुंसां ब्रह्मवित्वमवश्यं वाच्यम् । तेन सद्योमुक्तौ संभवंत्यां सत्यां क्षयिष्णुत्वेन क्षुद्रानंदत्वेन च हेयानां परमफल प्राप्तिविलम्बिहेतूनां अचिरादिलोकानां कामना कुतो, यतस्तद्हेतुभूतोपासनाः संभवति । कि च, अचिरादिना तत्प्रथितेरित्यत्र यदुक्तं ज्ञानमार्गीयस्यवाचिरादिप्राप्तिनं भक्तिमार्गीयस्येतितदप्यनुपपन्नम् । ''यत्कर्मभिर्यत्तपसा ज्ञानवराग्यतत्त्व यत्'' इत्युपक्रम्य ''सर्वं मद्भक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेऽञ्जसा, स्वर्गापवर्गं मद्धाम कर्यचिद् यदि वांच्छति'' इति भगवद् वाक्याद्भक्तस्याप्येतद् वांच्छाफले संभवतः अन्यथा प्रभुनं वदेत् । एवं सति भक्तिसुखं हित्वाऽन्यत्र कामनायां हेतुर्वाच्य इत्याकांक्षायां तमाह—

''उनकी यहाँ पुनरावृत्ति नहीं होती'' इत्यादि श्रुतियों से तो ज्ञात होता है कि—देवयान मार्ग को प्राप्त व्यक्ति तो अवश्य ही ब्रह्मविद होता है। जब ज्ञान से ही सद्योमुक्त संभव है तब नाशवान क्षुद्रानंद वाले हेय, परमफल को विलम्ब से प्राप्त कराने वाले अचिआदि लोकों की कामना होगी ही क्यों उनको प्राप्त करने के लिए वैसी उपासना भी क्यों की जाय । ''अचिरादिना तत्प्रथितेः'' सूत्र में जो यह कहा कि—जानमार्गीय को ही अचिरादि प्राप्ति होती है, भक्तिमार्गीय को नहीं, यह कथन भी असंगत होगा । ''जो कर्मों से जो तप से और जो ज्ञान वैराग्य से'' ऐसा उपक्रम करते हुए ''मेरी भक्ति से वह सब कुछ मेरे भक्त तत्काल प्राप्त कर लेते हैं, वे लोग स्वर्ग, अपवर्ग और मेरा धाम जो कुछ चाहते हैं, वह सब कुछ प्राप्त कर लेते हैं ।'' इत्यादि भगवद् वाक्य से निश्चित होता है कि भक्त को भी ये सारे वांच्छित भोग प्राप्त हो सकते हैं, यदि ऐसा न होता तो प्रभु न कहते । इसलिए भक्ति सुख को छोड़-कर अन्यत्र कामना ही क्यों की जायगी, इस आर्काक्षा पर सूत्र प्रस्तुत करते हैं—

#### उभयध्यामोहात् तत् सिद्धेः ।४!३।६।।

अत्रेदं ज्ञेयम्-देवयानः पन्था अपि भगवत्तैव सृष्टोऽस्ति, तथा चोक्तहेतु-भिस्तत्र कस्यापि कामनाभावे तत्सुष्टिर्व्यार्था स्यादतो भगवानेव कांश्च व्यामोहयति ज्ञानिनोमर्यादामार्गीयभक्तांश्चअतस्तत्कामनासिद्धेः तत्फलभोग इति । यत्त्वचिरादिमार्गगन्तृणां देहविगोन सम्पिण्डितकामत्वेनास्वातंत्र्यं व्यामोहः । कार्यकारणसामर्थ्यमिति व्याख्यानम् तन्न साधीयः । व्यामोहशव्दस्या-स्यान्यथाज्ञानवाचकत्वेनासामर्थ्यावाचकत्वात् । तथा सर्त्याचिलोकमपि न प्राप्नु-यात्, प्रापकाभावादित्युक्तम् ।

उक्त विषय में ऐसा समझना चाहिए कि—देवयान मार्ग भी भगवान का बनाया हुआ है, भक्तिमार्ग से ही सब कुछ प्राप्ति संभव है। अतः व्यर्थ में इस मार्ग में जाने के लिए प्रयास न करने पर इसकी सृष्टि व्यर्थ हो जायगी। इसलिए भगवान कुछ लीगों को व्यामोहित करके ज्ञानमार्गी और मर्यादामार्गीय भक्त बनाकर इस मार्ग के लोकों की कामना की सिद्धि के लिए इस मार्ग का फलभोग कराते हैं। व्यामोह दोनों का होता है, अचिरादि मार्ग में जाने वाले मर्यादी भक्त देह छूटने पर इन्द्रियों के समूह से भगवद् इच्छा से व्यामोहित होकर आगे बढ़ते हैं। ज्ञानी अचिरादि लोकों में निरुचेष्ट भाव वाले आगे बढ़ाये जाते हैं। व्यामोह शब्द अन्यथा ज्ञानवाचक है, अन्यथा ज्ञान, मामर्थ्य न होने से ही तो होता है। यदि व्यामोह न रहे और वे स्वतंत्र हों तो अचि-लोक में नहीं जा सकते। क्योंकि उनको वहां पहुँचाने वाला तो कोई होता नहीं। उन लोकों का भोग व्यामोह ही उनको वहां पहुँचाता है। ननु विधुतो वरुणादिलोकप्राप्त्यनन्तरं यस्य ब्रह्मप्राप्तिस्तस्य तल्लोक-संबंधी ब्रह्मप्रापकः पुरुषोऽस्त्युत त स्वत एवतत्प्राप्नोतीतिसंशय उत्तरं पठति—

विद्युत से वरुण आदि लोकों को प्राप्त करने के बाद जिसे ब्रह्म प्राप्ति होती है, उसे उस लोक से सम्बन्धी पुरुष ब्रह्म की प्राप्ति कराता है अथवा वह स्वयं प्राप्त हो जाता है, इस संशय का उत्तर देते हैं---

## बैचुतेनेव त्रतस्तच्छनुतेः ।४।३।७।।

न हि ब्रह्मप्राप्तिर्विद्युल्लोकसंबंधिपुरुषसामर्थ्य नोच्यते, किन्तु ब्रह्मसंबंधि-तत्सामर्थ्येन । तथा च यतएव लोकात् तत्प्राप्तिस्ततौ ब्रह्मसंबंधिपुरुषादेव । एवं सति विद्युल्लोकान्तत्प्राप्तौ यो ब्रह्मसंबंधोपुरुषः प्रापक उक्तस्तेनैव ततो वरुणादिलोकेभ्योऽपि ब्रह्मप्राप्तिस्तत्रहेतुमाह-तच्छ्नुतेः, ''तान् वैद्युतात् पुरुषो मानस एत्य ब्रह्मलोकानामयति' इति श्रुतेः । अत्र ''एत्य'' इति वचनाद् यत एव लोकाद् ब्रह्मप्राप्तिर्भवित्री तत्तैवागत्य ब्रह्मप्रापयति इति गम्यते । श्रुतौ वैद्युतं लोकमामत्य तस्माद् ब्रह्मलोकानामयति इत्युक्तमिति स पुरुषो वैद्युत इत्युच्यते न तु तल्लोकवासित्वेन । तथा सति एत्य इति न वदेत् तत् एव ब्रह्मप्रापेण ।

ब्रह्म प्राप्ति विद्युत लोक के पुरुष के सामर्थ्य से नहीं होती किन्तु ब्रह्म संबंधी पुरुष के सामर्थ्य से होती है। जिस लोक से ब्रह्म प्राप्ति होती है वह ब्रह्म संबंधी पुरुष से ही होती है। विद्युत लोक से, ब्रह्म प्राप्ति में जिस ब्रह्म संबंधी पुरुष को प्रापक बतलाया गया है। ''वह मानस वैद्युत पुरुष आकर ब्रह्मलोक ले जाता है'' इस श्रुति से उक्त कथन पुष्ट हो जाता है। इस वाक्य में 'एत्य' पद से बतलाया गया है कि जिस लोक से ब्रह्म प्राप्ति होती है उसी लोक से आकर ले जाकर ब्रह्म प्राप्ति कराता है। वाक्य में जो ''वैद्युतलोक से आकर ब्रह्मलोकों को अर्थात् विद्युत का-सा प्रकाशवान होता है, न कि विद्युत लोकवासी होता है। यदि विद्युत लोकवासी होता तो 'एत्य' ऐसा न कह कर ''तत एव'' ऐसा कहते।

अतएव मानस इत्युक्तः, यदैवं भगवन्मनसि भवत्यथैनं मां प्रापयत्विति तदैव प्रापयति इति तथा । इसीलिए उस वैद्युत पुरुष को मानस कहा गया है, अर्थात् जब भगकान के मन में ऐसा विचार होता है कि इसे मुझे प्राप्त कराओ, तभी वह भगवद् विचार को जानने वाला दिव्य पुरुष जीव को भगवत्प्राप्ति कराता है।

छांदोग्येत्वमानव इति पढ्यते । तच्चालोकिकत्वं तदप्युक्त रूपमेवेति न काश्चिद् विशेषः । वाजसनेयके ब्रह्मलोकानामयतीति पठ्यते । छांदोग्येतु ब्रह्मेति । तत्रायंभावः, भक्तं तु वैकुण्ठलोकंनयति ते बहुविधा इति ब्रह्मलोका-नित्युक्तम् । ज्ञानमार्गीयंत्वक्षरंब्रह्म प्रापयति इति ब्रह्मेत्युक्तम् । अतएवोभय व्यामोह उक्त आचार्येण ।

छांदोग्य में दिव्य पुरुष को अमानव कहा गया है जो कि अलौकिकता का ही सूचक है, वैद्युत रूप ही है कोई भेद नहीं है । वाजसनेय संहिता में "ब्रह्मलोकान्नयति" ऐसा बहुवचन प्रयोग किया गया है जब कि-छांदोग्य में केवल "ब्रह्म" ऐसा एकवचन प्रयोग है । उसका तात्पर्य यह है कि---मर्यादा मार्गीय भक्त को वैकुण्ठ ले जाते हैं, वैकुण्ठ अनेक प्रकार के हैं । अतः बहुवचन का प्रयोग है । ज्ञानमार्गीय को अक्षर ब्रह्म की प्राप्ति कराते हैं, इसलिए एक-यचन का प्रयोग है । इसीलिए आचार्य बादरायण ने उभय व्यामोह कहा है ।

३ अधिकरण :--

अत्र सिद्धान्तदाढ्यार्थं मुक्तमर्थं हस्तपिहितमिव कृत्या बादरिमलं पूर्वपक्ष-खेनात----

अब सिद्धान्त की पुष्टि के लिए उक्त विषय को छिपाकर पूर्वपक्ष रूप से . बादरिमत को प्रस्तुत करते हैं----

#### कार्यं बादरिरस्य गत्युपपत्तेः ।४।३।८।।

"स एतान् ब्रह्मगमयति" इत्यत्र ब्रह्मपदेनाविकृतं परमेव ब्रह्मोच्यते ? उत् कार्यरूपो ब्रह्मलोक ? इति भवति संशयः परस्य व्यापकत्वेन देशविशेषगम-यित्रोरनपेक्षितयोरुक्ते: कार्यरूपं एव स ब्रह्मपदेनोच्यत्त इति बादरिराचार्यो-मन्यते । कृतः ? अस्य गत्युपपत्तेः । तस्य परिच्छिन्नत्वेन तत्सि्थतिदेशं प्रत्ययस्य गम्तुगतेरुपपत्तेरित्यर्थः ।

संशय होता है कि----''स एतान् ब्रह्मगमयति'' में ब्रह्मपद से अविकृत परमब्रह्म का उल्लेख है अथवा कार्यरूप ब्रह्मलोक का । बादरि आचार्य

# ( 512 )

कहते हैं कि परमब्रह्म तो व्यापक हैं किसी देश विशेष में उनकी प्राप्ति की बात असंगत-सी प्रतीत होती है इसलिए कार्यरूप ब्रह्मलोक की प्राप्ति की बात ही ठीक जैंचती है। एक देशव्यापी होने से कार्य ब्रह्मलोक में जाने की बात ही संभव है।

#### विशेषितत्वाच्च ।४।३।९।।

''ब्रह्मलोकानामयति ते तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः परायत्तो वसन्ति' इति श्रुतौ बहुत्वेनवासाधिकरणत्वेन च विशेषिता लोकाः । गन्तारश्च दूरदेशगत्या विशेषिता इति न परंब्रह्म तत् किन्तु कार्यं मेवेत्यर्थः लोकपदं तज्जन्य भोगपरम् । तेन तस्यैकत्वेऽपि विविध भोगज्ञापनाय बहुवचनं पठ्यते । तत्र ब्रह्मशब्दप्रयोगे हेनुमाह ।

''ब्रह्मलोकानामयति'' इत्यादि श्रुति में अनेक लोकों की, निवास स्थान के रूप में चर्चा की गई है, जिससे देश विशेष की प्रतीति होती है। उन लोकों में जाने वाले, विशेष रूप से दूर जाते हैं अतः वह ब्रह्मलोक की चर्चा नहीं हो सकती अपिनु कार्यब्रह्म की ही हो सकती है। लोकपद, लोकगत भोग का सूचक है। लोक एक ही है, विविध भोगो को दिखलाने के लिए बहुवचन का प्रयोग किया गया है। ब्रह्म शब्द के प्रयोग का हेतु बतलाते हैं कि----

#### सामीप्यात्तु तद् व्यपदेशः ।४।३।१०।।

तल्लोकस्थितानां नान्यलोकव्यवधानं पर प्राप्तो, किन्तु ततएवेति परब्रह्म-सामीप्याद् ब्रह्मत्वेन व्यपदेशः कृतः । तु शब्दस्तु वस्तुतो ब्रह्मत्वं व्यवच्छिनत्ति ।

उस लोक में रहने वालों को पर प्राप्ति में अन्य लोक का व्यवधान नहीं होता अपितु वे वहीं से परब्रह्म के निकट पहुँच जाते हैं, समीपस्थ होने से उस लोक को भी ब्रह्मलोक कहा गया है। सूत्रस्थ तु शब्द, वस्तुतः ब्रह्मत्व का व्यवच्छेदक है।

ननु ''आब्रह्मभवनाल्लोकाः पुनरार्वात्तनोऽर्जु न'' इति वाक्यात्ततः पुनरा-बर्त्तते । अत्रतेषामिह न पुनरावृत्तिरस्तीति पठ्यते, इति परमेवात्र ब्रह्मश्रब्दे-बोच्यते इति प्राप्ते उत्तरं पठति —

प्रसिपक्षी तर्क प्रस्तुत करते हैं कि—''ब्रह्मलोक पर्यन्त समस्य लोक पुन-रावृत्ति वाले हैं'' इस वाक्य से तो कार्य ब्रह्म लोक पुनरावृत्ति वाला निश्चित होता है, जब कि—उक्त प्रसंग में ''तेषामिहनपुनरावृत्ति'' ऐसा स्पष्ट उल्लेख है अतः यह प्रसंग परब्रह्म लोक से ही संबंधित निश्चित होता है। इसका पूर्वपक्ष वाले उत्तर देते हैं कि—

#### कार्यात्यये तदध्यक्षणेसहातः परमऽभिधानात् ।४।३।११॥

कल्प समाप्तौ कार्यस्य ब्रह्मलोकस्य नाशे सति तदध्यक्षेण चतुर्मु खेन ब्रह्मणा सहातो ब्रह्मणः सकाशात् परमीक्षरं प्राप्नोत्यतोऽपुनरावृत्तिश्वतिर्नविरुद्धयते । अत्र प्रमाणमाह-अभिधानादिति । श्रुतौ तथाऽभिधानादित्यर्थः । सा तु---''वेदान्त विज्ञान सुनिश्चितार्थाः संन्यासयोगादयतय. शुद्धसत्वाः । ते ब्रह्म-लोके तु परान्तकाले पराऽमृतात् परिमुच्यन्ति सर्वे ।'' इति, परान्त काल इत्यत्र पर शब्देन ब्रह्मणः पूर्णमायुरुच्यते ।

कल्प की समाप्ति में कार्य ब्रह्मलोक का नाश हो जाने पर उसके अध्यक्ष चतुर्मुख ब्रह्मा के साथ उस लोक के सभी जीव उनके सकाश से परमेश्वर की प्राप्ति करते हैं, इस प्रकार अपुनरावृत्ति वाली श्रुति सुसंगत हो है । श्रुति में ऐसा स्पष्ट उल्लेख भी है जैसे कि—''वेदांत के सम्यक् ज्ञान और संन्यास से संयत अन्तःकरण वाले शुद्ध चित्त जीव, ब्रह्मलोक की समाप्ति पर मुक्त होकर अमृतत्व प्राप्त कर लेते हैं ।'' परान्त काल पद में पर शब्द से, ब्रह्मा को पूर्ण आयु का उल्लेख है ।

उक्तेऽर्थे श्रुति प्रमाणत्वेनोक्त्वा स्मृतिमप्याह—

उक्त कथन में श्रृति का प्रमाण देकर स्मृति का भी देते हैं----

स्मृतेश्च ।४।३।१२॥

"ब्रह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसंचरे । परस्यान्ते क्वताऽत्मानः प्रवि-शन्ति परं पदम् ॥" इति स्मृत्यापि स एवार्थः प्रतिपाद्यते ।

"प्रत्येक कल्प में वे सब ब्रह्मलोक के नष्ट हो जाने पर, ब्रह्मा के साथ परम पद में प्रवेश करते हैं।" यह स्मृति वाक्य भी उसी की पुष्टि कर रहा है।

अत्र सिद्धान्तमाह---

इस पर सिद्धान्त रूप से सूत्रकार जैमिनि का मत प्रस्तुत करते हैं----

# ( **६१३**)

## परञ्जैमिनिर्मुख्यत्वात् ।४।३।१३।।

''स एतान् ब्रह्म गमयति'' इत्यत्र ब्रह्मपदेन परमेव ब्रह्मोच्यते इति जैमिनि-राचार्यो मनुते । कुतः, मुख्यत्वात् । वृहत्वादिधर्मं विशिष्टं हि ब्रह्मपदेनोच्यते । ताद्यत्परमेव ब्रह्म भवतीति मुख्या वृत्तिर्ज्ञह्मपदस्य परस्मिन्ने वान्यत्र गौणी । तथा च मुख्यगौणयोर्मध्ये मुख़्यस्यैव बलिष्ठत्वात् तथा ।

''स एतान्-ब्रह्मगमयति'' वाक्य में ब्रह्मपद से परमब्रह्म का हो उल्लेख किया गया है ऐसा जैमिनि आचार्य मानते हैं। वृहत्व आदि विशिष्ट धर्म वाले को ही ब्रह्मपद से कहा गया है वैसा धर्म वाला परमब्रह्म ही होता है, इसलिए ब्रह्मपद की मुख्यावृत्ति परम ब्रह्म के संबंध में ही है, अन्यत्र गौणोवृत्ति है ा मुख्य और गौण के बीच में मुख्य ही बलवान होती है।

दर्शनाच्च ।४।३।१४।।

"स एनं देवयानं पन्थानमापद्याग्निलोकमागच्छति स वायुलोकं स वरुण-लोकं स इन्द्रलोकं स प्रजापतिलोकं स ब्रह्मलोकं" इति कौशोतकिश्रुतेरग्न्यादि-लोक प्राप्तिवदविशेषेणैव प्रजापतिलोकप्राप्त्यनन्तरं ब्रह्मलोकप्राप्ति दर्शयति । न हि तत्र ब्रह्मलोक शब्देन कार्यः स उच्यत इति वक्तुं शक्यम् । पार्थक्येन प्रजापति लोकस्योक्तत्वात् ।

''वह इस देवयान पथ पर आरूढ़ होकर अग्निलोक में आता है, वह वायुलोक, वरुणलोक, इन्द्रलोक, प्रजापतिलोक से ब्रह्मलोक जाता है'' इस कौषीतकि श्रुति से अग्नि आदि लोक प्राप्ति की तरह सामान्य रूप से प्रजापति लोक के बाद ब्रह्म लोक प्राप्ति की चर्चा की गई है। इसमें ब्रह्मलोक शब्द से कार्य ब्रह्म का उल्लेख है, ऐसा नहीं कह सकते, क्योंकि—---प्रजापति लोक का स्पष्ट पृथक् वर्णन किया गया है।

अपरं च ''ये चेमेऽरण्ये अद्धातपइत्युपासतेतेर्ऽचिषमभिसंभवंति'' इति छांदोग्यश्रुतिविषयीकृत्य, ''ह्यचिरादिनातत्प्रथितेः'' इत्युपक्रमआचार्येण कृतोऽ-न्यत्राचिः शब्दस्याभावात् तत्र चान्ते ब्रह्मगमयतीत्युच्यते । तथा च छांदोग्येऽ-नुक्तानामन्यत्रोक्तानां लोकानां मार्गेक्यसिद्धयर्थं तत्रैव सन्निवेशो, वायुमब्दात् तडितोऽधिदरुणो, वरुणाच्चाधीन्द्रप्रजापती, इत्यन्तेनोक्तः । एवं सति आदा-वचिपं, ततोऽहस्ततः सितपक्षं, ततउदगयनं ततः संवत्सरं, ततो वायुं, ततो देवलोकं, तत आदित्यं, ततः चन्द्रमसं, ततो विद्युतं, ततो वरुणं, तत इन्द्रं, ततः प्रजापति ततश्चामानवेनपुरुषेण ब्रह्मप्राप्तिरिति निर्णयः संपद्यते । एवं सति प्रजापतिलोकादग्यस्य कार्यब्रह्मलोकस्यासंभवात् तच्छंकापि भवितुं नार्हति यद्यपि तथापि व्यासोक्तमार्गेक्यममन्वानस्तथावददिति ज्ञायते । परन्तु वेदार्थं निर्णयार्थभेव प्रवृत्तत्वाद् भगवदवतार त्वाच्च तदुक्त एव शास्त्रार्थं इति मन्त-व्यम् । किं च स प्रजापति लोकं स ब्रह्मलोकमित्यत्र ब्रह्मपदस्य परवाचकत्वं तेनापिवाच्यं चेत्, तद् दृब्टान्तेनान्यत्रापि तथैव वाच्यम्, बाधकाभावात् ।

दूसरी बात यह है कि---- ''ये चेमेऽरण्ये'' इत्यादि श्रुति के अनूसार बाद-रायमाणचार्यं ने ''अचिरादिनातत्प्रधितेः'' सूत्र से उपक्रम में ही दिखलाया कि---अचि शब्द का अन्यत्र कहीं किसी अन्य अर्थ में उल्लेख नहीं है, उसके बाद ही ''ब्रह्मगमयति'' ऐसा उल्लेख है तथा छांदोग्य में जिनका उल्लेख नहीं है ऐसे अन्यत्र उल्लेख्य लोकों का वहीं सन्निवेश करके मार्गेक्य की सिद्धि होती है, उसमें ''वायूमव्दात्, तडितोऽधिवरुणो, वरुणाच्चाधीन्द्रप्रजापति'' इत्यादि सूत्रों की योजना की । इस प्रकार उन्होंने निर्णय किया कि — सर्व प्रथम अचि, उसके बाद अह, फिर शुक्ल पक्ष, फिर उत्तरायण, फिर संवत्सर, फिर वायु, फिर देवलोक, फिर आदित्य, फिर चन्द्रमस, फिर विद्युत, फिर वरुण, फिर इन्द्र, फिर प्रजापति लोक की प्राप्ति होती है वहाँ से अमानव पुरुष ब्रह्सलोक तक पहुँचाता है। इस निर्णय से यह शंका भी निर्मूल हो जाती है कि कार्य-अह्मलोक की प्राप्ति होती है, क्योंकि उक्त ऋम में प्रजापति लोक का स्पष्टो-रूलेख है उसके बाद ब्रह्मलोक की चर्चा है। इस पर भी व्यासोक्त मार्गेक्य की बात न मानकर वैसा कहा जाता है। वेदार्थं का निर्णय करने में ही प्रवृत्त भगवदावतार व्यास के द्वारा किया गया निर्णय ही शास्त्रार्थ है, यही मानना चाहिए । यदि कहें कि — ''स प्रजापतिलोकं स ब्रह्मलोकं'' वाक्य में ब्रह्मपद की पर वाचकता स्पष्ट ही प्रतीन हो रही है फिर जैमिनि की मान्यता की न्या आवश्यकता है ? इसका उत्तर भी स्पष्ट है, जहाँ प्रजापतिलोक की चर्चा नहीं है वहाँ के संशय की निवृत्ति के लिए उनकी मान्यता सहायक है।

ननु परस्य व्यापकत्वान्निविशेषितत्वाच्च न गन्तव्योपपद्यते । जीवस्याप्य-विद्योपाध्यवच्छिन्नतादशायां परब्रह्मणि गन्तृत्वासंभवात् तन्नाशे च वस्तुतोऽभिन्न-स्वात् स्वरूपेणावस्थानमेव भवतीति न गन्तृत्वमप्युपपद्ये । तस्यैवाभावात् । जीवत्वदशायां तूपाध्यवच्छेदाद् गन्तृत्वं जीवस्यापरस्य ब्रह्मणश्चाविद्यकरूपनाम-वत्त्वेनगन्तव्यता चोपपद्यते । उपासनाफलत्वादस्य गमनस्य उपास्यस्य च सगुण-स्वेन तत् प्राप्तेरेवोचितत्वाच्च निर्गु णब्रह्मविद्यावतो गंतृत्वासंभव इत्युक्तमतो बादरिमतमेव साधीयः । न च ब्रह्मपदस्य मुख्यार्थंत्वमुक्तरीत्यात्र सभवत्यतोऽत्रा-मुख्यार्थत्वमेवानुत्तैव्यमिति चेत् ।

प्रतिपक्षी कहते हैं कि — परब्रह्म तो व्यापक और निर्विशेष हैं अतः उनके निकट पहुँचना असंभव है । जीव भी जिस समय अविद्या से आवृत्त रहता है उस समय तो वहाँ जा नहीं सकता, अविद्या का नाश हो जाने पर उसमें और परमात्मा में कोई भेद नहीं रह जाता, क्योंकि वह स्वरूप में अवस्थित हो जाता है, अतः उसके आने जाने की बात कथन मात्र ही है । यदि अविद्या से आवृत्त जीव दशा में जाने की बात मानी जाय तो जीव और परब्रह्म की अविद्या युक्त रूपनाम युक्तता सिद्ध होती है । यदि उपासना के फलस्वरूप जीव का गमन मानते हैं तो उपास्य को भी सगुण मानना होगा तभी उसकी प्राप्ति की बात उचित हो सकती है, फिर निगुंण ब्रह्म विद्या के ज्ञाता तो बहाँ जा नहीं सकते । इसलिए बादरि का मत मानना चाहिए उसी से सब कुछ संगत होगा । ब्रह्मपद की मुख्यार्थता जैमिनि को रीति से स्वीकारना ठीक नहीं है यहाँ तो मुख्यार्थता का ही अनुसरण करना चाहिए ।

स्यादेतदेवं यद्यौपाधिकमुपास्यरूपं जीवदवं वास्याद् न त्वेवम् । प्रकृतंता-वत्वं हि प्रतिषेधतोत्यादिभिस्तद्गुणसारत्वाच्च तद्व्यपदेश इत्याद्यधिकरणेः श्रुत्यर्थनिणंयेन ब्रह्मणिविशेषाणामौपाधिकत्वस्य जीवपुरुषोत्तमाभेदस्य च पुरस्तादेव निरस्तत्वात् । न च व्यापकत्वं गन्तव्यत्वे बाधकम् । प्रारब्ध भोग विना तत्प्रात्त्यसंभवात् यदा तत्र तद्भोगसमाप्तिस्तदा तत्प्राप्तिनिष्प्रत्यू-हत्वात् । किं च उपास्यरूपाणां सर्वेषां निर्गुणत्वमेव उपासकस्य, परं सगुण-त्वेन, तत्तारतम्यात् फलतारतम्यम् । यस्तु भगवदनुग्रहेण प्राकृतगुणरहितोऽभूत स निर्गु णब्रह्मविद्यावानित्युच्यते । तादृशस्यैव मुक्तिप्रकारद्वयमुक्तं, सद्योमुक्ति-कममुक्तिभेदेन । ''न तस्मात् प्राणा उत्कामन्त्यत्रैव समवलीयन्ते, ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति'' इत्यादि श्रुतिस्तु प्रारब्धरहित विषया । निर्गुणब्रह्म विद्या-वतोऽपि प्रारब्धभोगस्तु त्वयाऽपि वाच्योऽन्यथा प्रवचनासंभवेन ज्ञानमार्गं एवो-च्छिद्येत् । ''ते ब्रह्मलोकेतु परान्तकाल एव'' येषां प्रारब्धभोगसमाप्तिस्तद्-विषयिणीति मन्तव्यम् । अन्यथा ''वेदातविज्ञान'' इत्यादि उक्तधर्मं विशिष्टानां मुक्तौ विलम्बो नोपपद्ये इतिदिक् ।

उक्त शंका तो तभी हो सकती थी, जबकि ब्रह्म, नामघारी जीव ही उपास्य होता, सो तो है नहीं अतः शंकां व्यर्थं है। ''प्रकृतैवत्वं हि प्रति-षेघति'' इत्यादि तृतीय अध्याय के तथा ''तद् गुणसारत्वात्तु तद्व्यपदेश''

# ( ६१६ )

इत्यादि द्वितीय अघ्याय के अधिकरणों से श्रुत्यर्थ का निर्णय करते हुए, ब्रह्म में औपाधिक विशेषताओं का तथा जीव पुरुषोत्तम के अभेद का पहिले ही निरास कर चुके हैं। अतः परमात्मा की व्यापकता, जीव की गंतव्यता में बाधक नहीं होती । प्रारब्ध भोग के बिना तो, उनकी प्राप्ति संभव है नहीं. जब भोग की समाप्ति हो जायेगी तभी उनकी निविध्न प्राप्ति हो जायेगी। इसरी बात यह है कि-सभी उपास्य रूपों की निर्गुणता तो स्वाभाविक है ही, उपासक सगुण है अतः वह अपनी भावनानुसार उपासना करता है और उसी तारतम्य से फल भी पाता है। जो भगवत् कुपा से प्राकृत गुणों से रहित हो जाता है उसे निगुर्ण विद्यावान कहते हैं। निगुंण ब्रह्म विद्यावान भी प्रारब्ध भोग भोगते हैं, ऐसा तो तुम्हें कहना पड़ेगा, यदि ऐसा नहीं मानेंगे तो प्रवचन ही असंभव हो जायेगा जिससे ज्ञानमार्ग का ही उच्छेद हो जायेगा। अर्थांत् ज्ञानमार्गं के लिए जो यह उपनिषद् का प्रवचन है कि—''ते ब्रह्म-लोके तु परान्तकाल एव'' वह प्रारब्ध भोग की समाप्ति के बाद का ही सूचक है। ''वेदांत विज्ञान विनिश्चितार्थाः'' में जिन विशिष्ट धर्म युक्त जीवों के मोक्ष की चर्चा की गई है, उनकी मुक्ति में विलम्ब की क्या आवश्यकता थी विलम्ब ही प्रारब्ध भोग का सूचक है।

#### न च कार्ये प्रतिपत्त्यभिसंधि: ।४।३।११।।

अपि च "ब्रह्मविदाप्रोतिपरम्" इति संक्षेपेणोक्त्वा "तदेषा अभ्युक्ता" इति तद्विवरिकां ऋचं प्रस्तुत्य सोक्ता "सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म" "यो वेद निहितं गुहायां परमेव्योमन्" साऽनुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विवश्चिता "इतिऽ अत्रोपक्रमानुरौधेन परेणव ब्रह्मणासह सर्वकामभोग लक्षणा प्रतिपत्तिरुच्यत इति कार्यरूपे वस्तुमात्रे प्रत्तिपत्तिर्नक्वापि श्रुतेरभिप्रेताऽतोऽत्रापि परमेव ब्रह्मपदेनो-च्यते । ऋग्यर्थत्बादानन्दमयाधिकररऐप्रिपंच इति नात्रोक्तः ।

''ब्रह्मविद परम को प्राप्तकरता है'' ऐसा संक्षेप में उल्लेख करके ''तदेषाऽ-भ्युक्ता'' इत्यादि उसकी विवेचना करने वाली श्रुति को प्रस्तुत करके ''ब्रह्म-सत्यज्ञान अनन्तरूप है'' जो हृ्दयस्थगुहा के दिव्याकाश में निहित परमात्मा को जानता है ''वह विद्वान परमात्मा के साथ समस्त कामनाओं को भोग करता है'' इत्यादि उपक्रम में परम ब्रह्म के साथ सर्वकामभोग लक्षण वाली प्रतिपत्ति कहो गई है कारगंक्रप स्मम्न्त वस्तुओं की प्रतिपत्ति श्रुति को अभिप्रेत नहीं है इस- लिए यहाँ भी परम ब्रह्मपद प्रयोग किया गया है। इस ऋचा को व्याख्या आन--न्दमयाधिकरण में कर चुके हैं इसलिए यहाँ नहीं की।

#### अप्रतीलम्बनान्नयतीति बादरायण उभयधादोषात्तत्कतुश्च ।४।३।१६।।

कममूक्तयाधिकारिणः प्रारब्धं भुक्त्वाऽमानवेन पुरुषेण प्रापिताः परमेव ब्रह्म प्राप्नुवन्तीतिसिद्धम् । तत्रेदं संदिह्यतेऽचिरादिलोकप्राप्तिह्यू पासना विशेषफलम्, एवं सति अमानवः पूरुषस्तान् सर्वान ब्रह्मप्रापयत्युत कांश्चिदेवेति । किमत्रयू-क्तम् । सर्वानेवेति । यतोर्ऽचिरादिमार्गंगतानामन्ते ब्रह्मप्रापणार्थमेव स नियुक्त-स्ततोऽन्यथाकरणे हेत्वभावात्तथैव स कर्त्तेति प्राप्ते, उच्यतेश्रुतौ ब्रह्मदवेनेव सर्वत्रोपासनाया उक्तत्वादुपास्येषु भगवदुविभूतिरूपत्वेन गुद्ध ब्रह्मरूपेष्वप्यतथात्वं ज्ञात्वा श्रुतित्र हात्वोपासनायाः फलसाधवत्वं वदति, नतूपास्ये ब्रह्मवामपीति-मन्वाना य उपासते ते प्रतीकालम्बना इत्युच्यन्ते । तथा च सत्यपि वेदविहित-त्वेनोपासनायाः कृतत्वेन सफलत्वात् तत्फलत्वेनोपासकानामचिरादिलोक प्राप्ता-वपितानवानवः पुरुषोब्रह्म न प्रापयति, किन्तु शुद्ध ब्रह्मत्वं ज्ञात्वा य उपासते तानेव ब्रह्मप्रापयति इति बादरायण आचार्यो मन्यते । तत्र हेतूमाह---उभयथा--दोषादिति । वस्तुतो यद् ब्रह्मरूपंतत्राब्रह्मत्वनिश्चय उपासनाथँ च ब्रह्मरवेन भावनमेवमुभयथा करणे दोषः संपद्यत इति तस्य न ब्रह्मप्राप्तावधिकारोऽस्तीति+ युक्त तदनयनमित्यर्थः । तथा च श्रुतिः ''असन्नेवसभवति, असद् ब्रह्मेति वेद चेदिति, योऽन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते, किं तेन न कृतं पायं चोरेणा-त्मापहारिणा ''इति । एवं ज्ञानमार्गीय व्यवस्थामुक्त्वाभक्तिमार्गीयस्यापि तामाह-तत्कतुश्चेति ।" सर्वं मद्भक्तियोगेन "इति वाक्यान्न तस्योपासनापेक्षेति न प्रतीकादि संभावना तत्रकथंचिद् यदि वाच्म्छतीतिवाक्यादिच्छामात्रेण तद्भोग-करणानन्तरं प्राचीन भगवद्भजनलक्षणक्रतुश्च नीयते इत्यर्थः । वस्तुतस्तु भक्तस्य अमानवपुमपेक्षाभावात् स्वयमेव ब्रह्मलोकान् प्राप्नोति इतिज्ञापपाय प्रपमान्त उक्त: ।

कममुक्ति के अधिकारो प्रारब्धभोगकर अमानवपुरुष से ब्रह्म के निकटः पहुंचाए जाते हैं अतः वे परमब्रह्मको प्राप्त करते हैं। इस पर संदेह होता है कि अचिरादि लोक प्राप्ति तो उपासना विशेष का फल है, अतः अमानब पुरुष उन सभी को ब्रह्म तक ले जाता है अथवा किसी-किसी को ही ले जाता है। सही क्या है १ कह सकते हैं कि — सभी को ले जाता है क्योंकि — अचिरादिमार्ग में गए हुए लोगों को अन्त में ब्रह्म प्राप्ति कराने के लिए ही वह नियुक्त है,

यदि वह वैसा नहीं करता तो, मनमानी करने से वही कक्ती सिद्ध होगा। इस पर कहते हैं कि---अृति में सब जगह ब्रह्मत्व रूप से ही उपासना का विधान है, उपास्यों में, भगवद् विभूति रूप होने से ही उपासना की जाती है, ज़ुद्ध-ब्रह्मरूपों की वैसी ही उपासना होती है, इस प्रकार श्रुति ब्रह्मत्व उपासना कर फल बतलाती है । जो लोग प्रतीक को अवलम्ब मानकर उपास्य में ब्रह्मता मानते हुए उपासना करते हैं उनको उपासना का फल नहीं बतलाती। इस प्रकार की उपासना वेद विहित है तथा इसके फलस्वरूप उपासकों को अचिरादि मार्ग की प्राप्ति भी होती है, किन्तु अमानव पुरुष ऐसे उपासकों को ब्रह्म प्राप्ति नहीं कराता अपितु गुद्धब्रह्मभाव मानकर ही जों उपासन। करते हैं उन्हें ही ब्रह्म प्राप्ति कराता है ऐसी बादरायणचार्यं की मान्यता है। इसमें कारण बतलाते हुए वे दो प्रकार से दोष बतलाते हैं। उनका कथन है कि---वस्तूत: जो ब्रह्मरूप है, उसमें अब्रह्मत्व की धारणा करना तथा उपासना के लिए उसमें ब्रह्मत्व की भावना करना दोनों ही दोष हैं ऐसे लोगों कों ब्रह्मप्राप्ति -का अधिकार नहीं प्राप्त होता इर्सलिए ऐसे लोगों का अमानव पूरुष के द्वारा ब्रह्मप्राप्ति न कराना सुसंगत ही है । ऐसी श्रुति भी है—''जो ब्रह्म को असत मानकर चलता है वह असद् प्राप्ति ही करता है,'' जो अन्य प्रकार के ब्रह्म स्वरूप को उससे विपरीत ही मानता है वह आत्महत्यारा चोर कौन सा पाप नहीं करता। ''इत्यादि। इस प्रकार ज्ञान मार्गीय व्यवस्था बतलाकर भक्ति-मार्गीय की भी उसी रीति से बतलाते हैं कि---- ''सब मद्भक्ति योगेन'' से ज्ञात होता है कि—भक्तिमागीय जीव को ब्रह्मप्राप्ति में उपासना की अपेक्षा नहीं रहती और न प्रतीकादि की ही सम्भावना रहती है। "तत्र कथंचिद् यदि वांच्छति'' इस वाक्य से ज्ञात होता है कि-इच्छामात्र से भक्तियोगी, अचिरादि लोकों भोगों के बाद, प्राक्तन् भगवद्भजन रूपी यज्ञ के प्रभाव से अमानवपूरुष द्वारा ले जाए जाते हैं। वस्तुतः भक्त को अमानव दिव्यपुरुष की अपेक्षा ही नहीं होती वह स्वतः ही ब्रह्मलोक की प्राप्ति कर लेता है, इसी भाव से ''तत्वुतुः'' ऐसा प्रथमान्त प्रयोग सूत्रकार करते हैं।

ननु ''ब्रह्मणोऽधिकं न किंचिदस्ति,'' न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यते ''इति अुतेः । एवं सति छांदोग्ये सनत्कुमारनारदसंवादे—'' स यो नाम ब्रह्मत्युपास्ये ''इत्यादिना नामवाङ्गमनः संकल्पचित्तध्यानविज्ञानादीनां ब्रह्मत्वेनोपासनमुत्तरो-न्तरं पूर्वस्मात् पूर्वस्माद् भूयस्त्वं चोच्यते अतो न ब्रह्मत्वं सर्वेषामुपास्यानां वक्त्ं शक्यमिति चेत् । मैवम्—विभूति रूपाणां नियतफलदातत्वाद येन रूपेणा- रूपफलदानं तत्राधिक गुणप्राकट्ये प्रयोजनाभावात् तावन्मात्रगुण प्रकटनं येन रूपेण ततोऽघिकफलदानं तत्र ततोऽघिकगुणप्रकटनमिति पूर्वस्मादाधिक्यमुच्यते । एवमेव सर्वत्र । नियतफलदानं तु स्वतंत्रेच्छत्वाल्लोलारूपमिति नानुपपन्नंकिंचित् प्रतिमादिष्वावाहनेन सन्निहिते विभूतिरूपे तद्भावनं पूजामार्गे तु भक्त्या तत्र प्रकटेतथा । ''गुरौ तु, — शाब्देपरे च निष्णातं ब्रह्मणि'' इति बिशेषणवत्वेन-भगवदावेशात् तत्र तद्भावनमिति सर्वंमवदातम् ।

"ब्रह्म से अधिक कुछ नहीं है, उसके समान या अधिक कुछ भी दृष्टिगत नहीं होता ''ऐसी श्रुति प्रसिद्ध है फिर छांदोग्थ के सनत्कुमार नारद संवाद में—.'' जो नाम ब्रह्म की उपासना करता है ''इत्यादि में जो नामवाणीमन संकल्प चित्त घ्यान विज्ञान आदि की उपासना ब्रह्मत्वभाव से उत्तरोत्तर श्रेष्ठ बतलाई गई है उसका क्या तान्पर्य है, सभी उपास्यों का तो ब्रह्मत्व नहीं कह सकते । इस संशय पर कहते हैं कि—विभूतिरूपों का नियतफल मिलता है, जिस रूप से अल्पफल मिलता है, उसमें अधिक गुण बतलाने का तो नोई महत्व है नहीं अतः उतनी ही महत्ता बतला दी गई जिस रूप से, उससे अधिक गुण-प्रकट न हो सकता है उसे, अधिक बतलाया गया है, ऐसा ही सब जगह मिलता है । नियतफल प्रदान करना तो सर्वंतंत्र स्वतंत्र परमात्मा की लीला मात्र है, अतः उस पर संशय करना घ्यर्थ है । प्रतिमा आदि में प्रभु का बावाहन किया जाता है उस सन्निहित विभूतिरूप में ब्रह्मभाव होता है अतः भक्ति से उसमें प्राकट्य होता है । इसी प्रकार गुरु में भी ''शाबदेपरेचनिष्णातं ब्रह्माण'' इस विशेषण से भगवदावेश ज्ञात होता है अतः ब्रह्मभाव माना जाता है, जो कि सुसंगत ही है ।

अपि च बादरिजैमिनि मतोक्त्यनन्तरं स्वमतोक्त्या तेत्, समानविषयत्वमत्रा-पीत्यवगम्यते । तत्र च कार्यंब्रह्मलोक प्राप्ति परब्रह्मप्राप्ति विषयत्व मुक्तं पूर्वोत्तरपक्षभेदेन । बादरिमते सविशेषस्यैवोपास्यत्वाद् विशेषाणां चाविद्यकत्वा-दुपासनानां सर्वासां प्रतीकतद्रूपत्वमेव सिद्धयति । एवं सत्यप्रतीकालम्बनान्नयति इति वदताव्यासेन बादरिमतानुसारिणि उपासकस्य न कस्यापि ब्रह्मप्राप्तिरिति ज्ञाप्यते । वस्तुतस्तुपासनायामुषास्यस्वरूपज्ञास्याप्यांगत्बात्तन्मतीयानामुक्तरीन्या तदभावेन निरङ्गत्वादचिरादिप्राप्तिरपि न संभवति, कि पुनर्ब्रह्मण इति निगूठा-श्वयो व्यासस्य । एवं सति पर प्राप्तावेवोपोदवलकमुक्तं भवतीति सैव व्यासा-श्रिमतेतिसिद्धम् ।

दूसरी बात यह है कि-बादरि जैमिनि के मतों को बतलाकर अपने मत

को सूत्रकार प्रस्तुत करते हुए अपने विषय को उनके समान सिद्ध करते हैं। उन मतों में कार्यक्रह्मलोक और ब्रह्मलोक प्राप्ति ये दो पूर्व और उत्तर पक्ष हैं। बादरि के मत में सविशेष ही उपास्य है अतः विशेषों की अविद्या सिद्ध होती है, इस प्रकार सभी उपासनाओं की प्रतीक तद्रूपता निश्चित होती है। ''अप्र-तीकालम्बनान्नयति'' इस व्यास कथन के अनुसार निर्णय होता है कि----बादरि मत के अनुसार किसी भी उपासक की ब्रह्मप्राप्ति नहीं होती । वस्तुतः तो उपासना में उपास्य स्वरूप का ज्ञान, उपासना अंग है, बादरिमत में उसका अभाव है अतः वह अधूरी है इसलिए अचिरादि प्राप्ति भी सम्भव नहीं है फिर ब्रह्मप्राप्ति की बात तो गहुत दूर है, यह व्यास का निग्नूढ आशय है। पर प्राप्ति ही श्रृति सिद्धान्त है यही व्यासाभिमत भी है।

ये तु प्रतीकेष्वब्रह्म ऋतुत्वं वदन्तः पंचाग्निविद्यायास्तथात्वेऽपि वचनवलात् तद्वतो ब्रह्मप्राप्तिरिति वदन्ति, तत्रेद मुच्यते, वचनंतु वस्तुसतः पदार्थस्य बोधकं न तु कारकमतस्तच्चेद बोधयति तदाऽप्रतीकालम्बनान्नयतीति व्यासो-क्त्यविरोधाय तत्राप्यप्रतीकत्वमुरीकार्यम् । अन्यथा पंचाग्निविद्यानिरूपिकां श्रुति पश्यन्ने वं स न वदेत् । न चौत्सर्गिकं पक्षमाश्रित्य तथोक्तामिति वाच्यम् । तस्य बाधकापनोद्यत्वाद् वचनस्य चोक्तन्यायेनाबाधकत्वात् । यत्रवचनस्य वार्धकत्वमुच्यते तत्र बाध बोधकत्वमेव, न तु तथात्यमित्युपेक्षणायास्ते ।

जो लोग प्रतीक में अब्रह्मकतुता बतलाते हैं एवं श्रुति वचन के बल से पंचाग्निविद्या की ब्रह्मऋतुता बतलाकर ब्रह्मप्राप्ति वतलाते हैं, इस पर कहते हैं कि—श्रुति वचन, सत पदार्थ का बोधक है कारक मत का बोधक तो है नहीं। ''अप्रतीकालम्बनान्नयति'' इस व्यासोक्ति से विरुद्धता न हो इसलिए वहाँ भी अप्रतिकत्व मानना चाहिए। यदि ऐसी बात वहाँ न होती तो पंचाग्नि विद्या की निरूपिका श्रुति 'पश्यन्ने वं स'' ऐसा न कहती। मोक्ष पक्ष का आसरा लेकर वैसा कहा गया है, ऐसा भी नहीं कह सकते इस प्रकार की बाधा का निराकरण करने से ही श्रुति वचन की निर्बाधता, उक्त विचार से निश्चित होती है। जहाँ वचन की बाधकता बतलाते हैं, वहाँ बाधबोधकता मात्र ही है यथार्थता बोधक नहीं है।

ननु मनः प्रभृतीनां शुद्ध ब्रह्मत्वे मनोब्रह्मोपास्त इतिवदेन्न तु प्रकार-वाचीति शब्दशिरस्कं ब्रह्मपदमत उपासनाप्रकारावच्छेदकटक्ष्मेव ब्रह्मपदस्य, न तु स्वरूपन्विरूपकत्वमिति चेद्, हन्तेदंशब्दार्थानवगमविजृंभूतमेव यतो मन उपास्वेत्युक्त्वा तदुपासनाफलं यावन्मनोगतं तत्रास्य कामचारो भवतीति वदिष्यन् यस्तदुपासनायाएतत्फलसाधकत्वे प्रयोजकरूपाकांक्षायामाह—मनो ब्रह्मेति । इतिशब्दोऽत्र हेतुत्ववाची । तथा च यतो मनो ब्रह्मातो हेतोस्तदुपा-सनं तादृक्फल साधकमित्यर्थः । अतएव मनोहि ब्रह्ममन उपास्वेति पूर्वमुक्तम् । सर्वत्रैवमेव ज्ञेयम ।

यदि कहो कि मन प्रभृति के शुद्ध ब्रह्मत्व की जो बात है, वहाँ ''मनो ब्रह्मोपास्ते'' ऐसा कहते हैं प्रकारवाची नहीं कहते, यहाँ ब्रह्म पद शब्दशिरस्क (प्रधान) है, इस प्रकार ब्रह्मपद उपासना प्रकार का अवच्छेदक है, ब्रह्म-स्वरूप का निरूपक नहीं है । ये आपके शब्दार्थं न जानने की बलिहारी है, देखिये—''यतो मनउपास्व'' ऐसा कहकर उसके उपासना के फल को ''याव-न्मनोगतं तत्रास्य कामचारो भवति'' ऐसा कहकर, उस उपासना की ऐसी फल साधकता के प्रयोजक रूप संबंधी आकांक्षा का ''मनो ब्रह्म'' इत्यादि उत्तर दिया गया है । इस प्रसंग में इति शब्द हेतुत्ववाची है । मनो ब्रह्म की जिस हेतु से उपासना बतलाई गई है तदनुरूप ही उसकी फल साधकता भी है । इसलिए मन ही ब्रह्म है इस आशय से ''मन ब्रह्मउपास्व'' ऐसा पहले कहा गया है । सभी जगह ऐसा ही समझना चाहिए ।

#### विशेषञ्जदर्शयति ।४।३।१७।१

सर्वाण्युपास्यानि रूपाणि ब्रह्मरूपाण्येवेतितदुपासकानां परप्राप्तिरेवेति सिद्धम् । तत्र दं चिन्त्यते-ज्ञानमार्गीयाणां भक्तिमार्गीयाणां चाविशेषेणैवपरप्राप्ति-रुत कश्चिद् विशेषोऽस्ति इति ? तत्र उभयोरपि ब्रह्मोपासकत्वेना विशेषेणैव-फलं भवति इति प्राप्ते प्रत्याह । विशेषञ्च श्रुतिर्दंशंयति । तैत्तरीयके पठ्यते "ब्रह्मविदाप्नोतिपरम्" इति । गूढाभिसंधिना सामान्यत एतावदुक्त्वा गूढंतमुद्-घाटयन्त्यति गोप्यत्वमस्मिन्नर्थोऽनुभवैकवेद्यत्वं च ज्ञापयन्त्याह— "तदेषाऽभ्युक्ता, सत्यंज्ञानमनं तंब्रह्म, योवेद निहिपं गुहायां परमेब्योमन, सोऽस्नुतेसर्वान् कामान सह ब्रह्मणा विवश्चिता" इति । तत्पूर्वोक्तं प्रतिपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्यौषर्गुक्ता, तदनुभवकर्तृ भिरितिशेषः । ब्रह्मविदक्षरब्रह्मविदाप्नोति सान्निच्यादक्षरमेवाप्नोति एतावानर्थो, ''यो वेदेति' अन्तर्यं चेक्तिः । अथ परमाप्नोतीत्यस्यार्थं उच्यते-निहितमित्यादिना । अतएवमघ्ये क्रियापदमुभयसंबधित्वज्ञापकमुक्तम् । तत् प्राप्तिरच मर्यादापुष्टिभ्दभे देन द्वेधा । तत्रादो मर्यादायामुच्यते इहायमाशयोज्ञेयः नायमात्मा प्रवचनेनेति श्रुत्या भगवद्वरणातिरिक्त साघननिरासः क्रियते युरुषोत्तम प्राप्तौ । एवं सत्यक्षरब्रह्मज्ञानस्य तत्साधनत्वे उच्यमाने तद्विरोधः स्यात् तेनैवमेतदर्थो निरूप्यते ।

यह निश्चित हो चुका है कि सारे ही उपास्य रूप ब्रह्म रूप ही हैं उनके उनके उपासकों को उन उपासनाओं के फलस्वरूप परब्रहम प्राप्ति ही होती है। अब विचारते हैं कि ज्ञानमार्गीय और भक्तिमार्गीय जीवों की सामान्यतः एक-सी परप्राप्ति होती है या कूछ विशेष प्रकार की होती है ? हैं तो दोनों ही ब्रह्म उपासक अतः दोनों को एक ही सी ब्रह्म प्राप्ति होती होगी । इस विचार कर सूत्रकार कहते हैं कि विशेष प्रकार से होती है, श्रुति में स्पष्ट उल्लेख है। तैतरीयक में पाठ है, ''ब्रह्विद पर प्राप्ति करता है'', इस पाठ में गूढाभिसंधि सामान्य उल्लेख करके उस गूढ़ता को बड़े ही गोपनीय ढंग से उद्घाटन करते हए इस तत्व को अनुभव कगम्य बतलाते हैं --- ''तदेषाऽभ्युक्ता, सत्यंज्ञानमनंतं ब्रह्म, वोवेद निहितगुहायां वरमेक्योमन् सोऽष्नेते सर्वान् कामान सह ब्रह्मणां-विपश्चिता'' इत्यादि । ''ब्रह्मविदाप्नोतिपरम्'' ऋचा के प्रतिपादन के लिए ही उक्त ऋचा कही गई है, उनके अनुभव करनेवालों को हीं परप्राप्ति होती है, यही गूढाशय है। ब्रह्मविद् का तात्पर्य है, अक्षरब्रह्मविद, सानिध्य होने से अक्षर की ही प्राप्ति करता है, यही बात है ''योवेद'' इस ऋचा में कही गई है। ''परमाप्नोति'' इस अर्थ को ''निहितम्'' इत्यादि ऋचाँ से प्रस्फु-टित किया गया है। इन ऋचाओं से मध्य का कियावद दोनों के संबंध का ज्ञापक है। परप्राप्ति, मर्यादा और पूष्टिभेद से दो प्रकार की होती है। ज्ञान-मागियों की प्राप्ति मार्यादी होती है यही आशह जानना चाहिए । "नायमात्या प्रवचनेन लम्य'' इत्यादि । श्रुति पुरुषोत्तम प्राष्ति में भगवद्वरण को अति-रिक्त साधन का निरास करती है। प्रवचन आदि साधन अक्षरब्रह्मज्ञान सम्बन्धी है परब्रह्म ज्ञान में इनकी विरुद्धता है, यही भाव इस ऋचा में दिख-लाया गया है।

ज्ञानमार्गीयाणामक्षरज्ञानेनाक्षरप्राप्तिस्तेषांतदेकपर्यंवसावित्वात्, भक्ताना-मेव पुरुषोत्तमपर्यंवसायित्वात् । तदुक्तं भगवद्गीतासु----''एवं सतत् युक्ता य'' इति प्रश्ने ''मध्य्यावेश्य मनो ये मां, येत्वक्षरमनिर्देश्यम् । श्रीभागवते च---'' ''भक्त्याहमेंकयाग्राह्यः, तस्मान्मद् भक्तियुक्तस्य'' इत्युषकम्म । ''न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिह'' इत्यादिना । तथा च ब्रह्मविदं चेद भगवान् इणुते भक्ति सदेति । तत्प्रचुरभावे ससिस्वयंतद्दुद्दिप्रकटी भविष्णुः स्वस्थान- भूतंव्यापि बैकुण्ठं तद्गुहायाँ हृदयाकाशे प्रकटी करोति तत् परमव्योमशब्दे-नोच्यते । अलौकिक प्रयोगेण तस्यालौकिकत्वं ज्ञाप्यते । यथा स्वस्थापितं वस्तु अवश्यं दर्शंनयोग्यं भवति तथात्र भगवानपीतिज्ञापनाय निहितभित्युक्तम् । तथा च परमाप्नोति इति पदविवृत्तिरूपत्वादस्य गुहायां परमेव्योम्नि निहितं योवेद स, नास्य प्राणा उत्कामन्ति इहैव सभवलीयन्ते ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येति'' इति श्रुति उक्तरीत्या परमाप्नोतीत्यर्थः संपद्यते ।

ज्ञानमार्गीय, अक्षरज्ञान होने से एकमात्र अक्षर प्राप्ति ही करते है भक्तों को पुरुषोत्तम प्राप्ति तक हो जाती है। भगवद्गीता में स्पष्ट कहा भी है---''एवं सतत् युक्ता ये'' इस प्रश्न पर ''मय्यावेश्यमनो ये मां, ये त्वक्षरमनि-र्देश्यं'' इत्यादि उत्तर दिया गया है । श्रोभागवत में—''भक्त्याहमेकया ग्राह्यः'' तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्य," ऐसा उपक्रम करके "न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिह'' इत्यादि से भी स्पष्ट उल्लेख है। ब्रह्नवेत्ता को यदि भगवान वरण कर लेते हैं तभी उनमें भक्ति का उदय होता है। भक्ति के प्रचुरभाव होने पर स्वयं उसके हृदय में प्रकट होकर अपने स्थान वैकुण्ठ को उनके हृदय के गुहाकाश में प्रकट करते हैं, यही बात ''परमेब्योमन'' शब्द से कही गई है। अलौकिक प्रयोग से उसकी अलौकिकता ज्ञात होती है । जैसे कि अपनी रक्खी हुई वस्तु अवश्य ही दृष्टिगोचर हो जाती है वैसे ही भगवान भी हैं, यही बतलाने के लिए ''निहितं'' पद का प्रयोग किया गया है। ''परम आप्नोति'' इस पद को विवृत्ति के रूप से यह अर्थं प्रकट होता है कि-----ग्रहास्थित परम व्योम में निहित ब्रह्म को जो जानता है उसके प्राण उत्क्रमण नहीं करते यहीं लीन हो जाते हैं ब्रह्म होकर ब्रह्म को प्राप्त करता है'' यह श्रुति उक्त रीति से परम प्राप्ति का उल्लेख करती है ।

अयपुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतस्य व्यवस्थामाह—''सोऽमृनुते'' इत्यादिना अत्रायमणि-संघिः, यथास्वयंप्रकटीभूयलोके लोलांकरोति तथाऽत्यनुग्रहवज्ञात् स्वान्तः स्थित-मपि भक्तं प्रकटीकृत्य तत् स्नेहातिशयेनतद्वज्ञः सन् स्वलीलारसानुभवं कारय-तीति स भक्तो ब्रह्मणा परब्रह्मणा पुरुषोत्तमेन सह सर्वान् कामानञ्नुत इति । चकारादुक्ता श्रुतिः स्मृतयञ्च संग्रह्मन्ते । एवं सति ज्ञानमार्गीयाणामक्षर प्राप्ति-देव, मक्तोनामेव पुरुषोत्तम प्राप्तिरित्तिसिद्धम् ।

''सोऽक्नुते'' इत्यादि से पुष्टिमार्गं में अंगीक्रत जीव की व्यवस्था बतलाते हैं। इस वाक्य का तात्पर्यं है कि-----बैसे भगवान स्वयं प्रकट होकर लोक में लोला करते हैं, वैसे ही अति क्रुपा करके भक्त के अन्तःकरण में अपने को प्रकट करके उसके स्नेहातिशय से उसके वशंगत होकर, अपनी लीला का रसानुभव कराते हैं, वह भक्त ब्रह्म अर्थात् परब्रह्म पुरुषोत्तम के साथ समस्त कामनाओं की अनुभूति करता है। चकार के प्रयोग से, उक्त श्रुति के अनुरूप स्मृति को ओर ईमन किया गया है। ज्ञानमार्गीय को अक्षर प्राप्ति होती है, तथा भक्तों को पुरु-- खोत्तम प्राप्ति होती है, यही निश्चित होता है।

# चतुर्थ पाद

१ अधिकरण :----

संपद्याविर्मावः स्वेन शब्दात् ।४।४।१।।

"ब्रह्मविदाप्नोविपरम्" इत्युपक्रम्य "सोऽञ्नुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा-विपश्चिता" इति तैत्तरोयके पठ्यते । तत्रेदं संदिह्मते—किमन्तः स्थित एव अञ्नुते, उतपुनर्जन्म प्राप्येति । तत्राऽन्त्यस्त्वनुपपन्नः, न स पुनरावर्त्तते, तेषामिह न पुनरावृत्तिरस्तीत्यादि श्रुतिविरौधात् कर्माभावाच्चेतिप्राप्ते प्रतिवदति संपद्य, ब्रह्मसंपद्यापिस्थितस्य जीवस्य प्रभोरत्यनुग्रहवद्यात् स्वरूपात्मकभजनानन्ददि-त्सायां तत्कृत आविर्भावो भवत्येव । भगवदधीनत्व ज्ञापनायास्य तत्र कत्तॄ त्वं नोक्तम् ।

"ब्रह्मविद पर प्राप्ति करता है" ऐसा उपक्रम करके "वह ब्रह्म के साथ समस्त कामनाओं का भोग करता है" ऐसा तैत्तेरीय का पाठ है। इस पर संदेह होता है कि अन्तःकरण में स्थित होकर ही भोग करता है अथवा पुनर्जन्म प्राप्त करके भोगता है ? अन्तः में तो सम्भव है नहीं क्योंकि— "न स पुनरावर्त्तते" तेषामिह न पुनरावृत्तिः "इत्यादि श्रुति का विरोध होता है, और उस जीव के कर्मों का नाश भो हो जाता है इस मत का प्रतिवाद करते हैं कि— मुक्ति के बाद भी प्रभु के अति अनुग्रह से जीव की स्थिति रहती है, अतः स्वरूपात्मक भजनानन्द की दित्सा के फलस्वरूप उसके स्वरूप आविर्भाव होता है। भगवदा-धीनता बतलाने के लिए उक्त स्थिति में जीव के कर्तृत्व का उल्लेख नहीं किया गया है।

### ( ६२६ )

दिति — ''सोऽइनुतेसर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिता'' इति श्रुतिः पुरुषो-त्तमेन सह सर्वकामभोगं वदति स•च न विग्रहं विनासम्भवतीति श्रुतिबलादेव तथा मंतव्यमित्यर्थः ।

जो यह कहा कि— "न स पुनरावर्त्तते" इत्यादि श्रुति से विरोध और कर्म का अभाव बाधक होता है उस पर सूत्रकार स्वेन पद का प्रयोग करते हुए कहते हैं कि— उक्त श्रुति में ब्रह्म शब्द का स्पष्ट उल्लेख है, जिसका तात्पर्य होता है कि भगवत्स्वरूप के बल से ही जीव के रूप का आविर्भाव होता है, उक्त श्रुति मर्यादामार्ग से सम्बन्धित है अतः विरोध का प्रश्न ही नही होता । उन मर्यादी जीवों की इस प्रपंच में पुनरावृत्ति नहीं होती यहो श्रुति का भाव है। लीला प्रपंच से अतीत होती है अतः वहाँ आविर्भाव का प्रश्न ही नहीं उठता इसलिए भी विरुद्धता नहीं है इसका प्रमाण उस श्रुति के शब्द ही है ''सोऽश्नुते'' इत्यादि श्रुति पुरुषोत्तम के साथ समस्त कामोपभोग बतलाती है, जो कि बिना विग्रह के सम्भव नहीं है ।

#### हेत्वन्तरमाह----अबदूसरा हेतु उपस्थित करते हैं----

युक्तः प्रतिज्ञानात् ।४।४।२।।

अत्रोपक्रमे ''ब्रह्मविदाप्नीति परम्'' इति वाक्येन परप्राप्तिलक्षणां मुक्तिं प्रतिज्ञाय हि ''सोऽञ्नुत'' इत्यादिना क्रियते तेन पुष्टिमार्गीय मुक्तिरूपत्वमेव तस्याशनस्य सिद्धयत्यतोऽपि हेनोस्तदीविर्भावस्य न लौकिकत्वं, न चावृत्तिरूपत्व-मित्यर्थः ।

उक्त वाक्य के उपक्रम में ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' से पर प्राप्तिलक्षणा मुक्ति को जो चर्चा को गई है उसे ही ''सोऽक्नुते'' इत्यादि से दिखलाया गया है, इसमे पुष्टिमार्गीय मुक्ति स्वरूप को बात ही निक्चित होती है, यह अलौक्तिक स्थिति है अतः जीव का आविर्भाव लौक्तिक नहीं होता और न उसकी पुनरावृत्ति ही होती है।

#### आत्माप्रकरणात् ।४।४।३।।

ननु परस्य ब्रह्मणो निर्गु णत्वात् कामभोगस्य गुणसाध्यत्वात् सह ब्रह्मणेत्यत्र ब्रह्मपदं सगुणतत्परमतो न तस्य मुक्तिरूपत्वमित्यतआह । अत्रब्रह्मपदेनात्मा- व्यापको मायातत्गुणसंबन्धरहितो यः स एवोच्यते । कुतः ? प्रकरणात् । ''ब्रह्म-विदाप्नोति परम्'' इत्युपकम्यतत्पाठाद् गुणातीतस्यैवैतत्प्रकरणमिति तदेवात्र ब्रह्मशब्देनोच्यत इत्यर्थः ।

परब्रह्म निगुंण है, कामभोग गुणसाध्य वस्तु है अतः ''सह ब्रह्मणा'' वाक्य में ब्रह्मपद सगुण ही मानना समोचीन हैं जोव की मुक्ति इससे संभव भी नहीं है। इस संशय पर कहते हैं कि इस प्रसंग में माया और उसके गुण से रहित व्यापक आत्मा का बोधक ब्रह्मपद है, देखें ''ब्रह्म विदाप्नोतिपरम्'' वाक्य से प्रसंग का उपक्रम किया गया है, इससे निश्चित हो जाता है कि यह प्रकरण गुणातीत का ही उसे ही यहाँ ब्रह्मशब्द से उल्लेख किया गया है।

# अविभागेन दृष्टत्वात ।४।४।४।।

ननु ''ब्रह्मविदाप्नोतिपरम्'' इतिभिन्नं वाक्यम्, ऋग्भिन्नाऽतोनैकं प्रकरणा-मिति सगुण मेव तत्र ब्रह्मपदेनोच्यत इत्याशंक्य प्रतिवदति पूर्वं वाक्येन समविभा-गेनैवेयम् ऋक् पठिता, न तुविभागेन, कुतः ? दृष्टत्वात्, ब्रह्मविदिति वाक्यान-न्तरं तत्पूर्वोक्तमर्थं प्रतिपाद्यत्वेनाभिमुखीकृत्यैषर्गु केति श्रुतिदृश्यते तदेषाऽभ्युक्ता इति । तेन पूर्ववाक्योक्तार्थं मधिकृत्यैवर्गु च्यत इति गुणातीतमेव तदत्र वाच्य-मित्यर्थः ।

"ब्रह्मविदाप्नोतिपरम्'' यह भिन्नव क्य है और उक्त ऋचा भिन्न है अतः एक प्रकरण न होने से प्रतोत होता है कि—उक्त ऋचा में प्रयुक्त ब्रह्मपद सगुण ही है। ऐसी आशंका करते हुए प्रतिवाद करते हैं कि—पूर्ववाक्य के समान हो यह ऋचा कही गई है इसमें भेद नहीं है "ब्रह्मविद्" वाक्य के बाद उसी अर्थ का प्रतिपादन किया गया है "तदेषाऽभ्युक्ता" पद उक्त बात का स्पष्ट उल्लेख करतो है, जिससे निश्चित होता है कि—पूर्ववाक्योक्त अर्थ के अनुरूप उक्त ऋचा कही गई है, अतः उसमें कहे गए ब्रह्मपद से गुणातीत अर्थ मानना ही समीचीन है।

२. अधिकरण : —

# बाह्येण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः ।४।४।४।

पूर्वेणमुक्तो जोवो भगवदनुहातिशयेच्छातो बहिराविभू तो गुणातोतेन पुरुषो-त्तमेनैव सहसर्वान कामानश्नुत इतिसिद्धम् । अथ अत्रैवेदं विचार्यते, आविभ् तो-

#### ( ६२८ )

जीवः प्राकृतेन शरीरेण भुक्ते, उताप्राकृतेन इति १ तत्र भोगस्य लौकिकत्वे तदा-यतनस्यापि तादृशेनेव भवितव्यामित्रति मन्वानंप्रत्याह — ब्राह्मेण, ब्रह्मसंबंधिना ब्रह्मणा भगवतेव स्वभोगानुरूपतया सम्पादितेन सत्यज्ञानानन्दात्मकेन शरीरेण पूर्वोक्तानश्नुत इति जैमिनिराचार्योमनुते । तत्र हेतुरूपन्यासादिभ्य दति । ''ब्रह्म-विदाप्नोति परम्'' इति ब्रह्मविदः परप्राप्ति प्रतिज्ञाय तदर्थस्यैवोपन्यासोऽग्रिमय-मर्चा क्रियते 'सोऽश्नुत' इत्यादिना । तथा च परप्राप्तेमु किरुपत्वात्त पुष्टिमा-गीयायास्तस्या एवं रूपत्वादक्षरब्रह्मण्णः पुरुषोत्तमायतन रूपत्वात्तदात्मकमेव शरोरंतस्यमुचितं नतु प्राकृतम् । एतद्बोधनायैवाग्रेऽन्नमयादीनिविभूतिरूपाण्यु-क्तानि । भक्तशरीरे प्रतीयमानानामर्थांनां विभूतिरूपत्वेन ब्रह्मात्मकत्वं तेन साधितंभवति । इद मेवादिपदेनबहुवचनेन च ज्ञाप्यते । एतदानन्दमयाधिकरणे प्रपंचितमतो नाऽत्रपुनरुच्यते । यत्र कर्मवादी जैभिनिरेवं मनुते तत्रान्येषामेवाङ्गो-कारे किमाइचर्यामिति ज्ञापनाय तन्मतोपन्यासः कृतः ।

पूर्वं अधिकरण से, जीव, भगवदनुग्रहातिशय इच्छा से बहिशविभृंत होकर गुणातीत पुरुषोत्तम के साथ सभी कामनाओं का भोग करता है, ऐसा सिद्ध किया गया। अब विचारते हैं कि----आविर्भुत जीव प्राकृत शरीर से भोग करता है या अप्राकृत से ? भोग तो लौकिक वस्तू है अतः उसको भोगने वाला भी प्राकृत हो हो सकता है, ऐसा मानने वालों को उत्तर देते हैं कि--- ब्रह्म संबंधी होने से, भगवान हो स्वभोगानुरूप शरीर उसे देते हैं अतः वह सत्य ज्ञानानन्दात्मक शरीर से भोगों को भोगता है ऐसा जैमिनि आचार्य मानते हैं। "ब्रह्मविदा-प्नोतिपरम'' वाक्य में जिस पर प्राप्ति की चर्चा है, ''सोऽइन्ते'' इत्यादि में उसी का विस्तार किया गया है। पर प्राप्ति रूप मुक्ति होने से वह पूष्टिमार्गीय हैं अतः वह अक्षरब्रह्म से भिन्न पूरुषोत्तम प्राप्ति रूप है अतः उनके अनुरूप शरीर भी होगा यही मानना उचित है, प्राकृत मानना ठीक नहीं है । यहीं बत-लाने के लिए उक्त प्रसंग में आगे अन्नमय आदि विभूति रूपों का वर्णन भी किया गया है। भक्त के शरीर में प्रतीय होने वाले जिन विभूति रूप चिन्हों का उल्लेख किया गया है उससे उसकी ब्रह्मात्मकता निश्चित होती है। यह सब आदि पद और बहुवचन के प्रयोग से ज्ञात होता है। आनन्दमयाधिकरण में इसका विश्लेषण कर चुके हैं, इसलिए पूनः नहीं करेंगे। जब कर्मवादी जैमिनि की ऐसी मान्यता है तब और लोग इसे स्वीकारें उसमें क्या आश्चर्य है यह बतनाते के लिए ही सूत्रकार उनके मत का विश्लेषण करते हैं।

# ( ६२९ )

# चितितन्मात्रेण तदात्मत्वादित्यौडुलोमिः ।४।४।६।।

"स यथा सैन्धवघनोऽनन्तरौवाह्यः कृत्स्नो रसघन एव वा अरे अयमात्मा-ऽनन्तरोबाह्यः कृत्स्नः प्रज्ञानधनः" इति श्रुतौ घनपदेन ज्ञानात्मकविग्रहात्मत्वं ब्रह्मणो बोध्यते । अन्यथा न वदेत् । प्रयोजनाभावात् । तथा च तादृशेन सह भोगकर्त्ता त्यादृशेनैव भाव्यमिति, चिति चिद्रूपे ब्रह्मणि, तन्मात्रेण चिन्मात्रेण रूपेण कामान् भुंक्ते, नतु विग्रहेण । श्रुतौ जीवस्य तथात्वस्यानुक्तेः । पूर्णानन्द-त्वाद् भगवतस्तत् संबंधेन तदानंदमनुभवतीत्यर्थः सम्पद्यते । चिदामत्वं जीवस्य यतो नैर्सागकमित्यौडुलोमिराचार्योमनुते । "अशरोरं वा व" इति श्रुतिरेतादृशा अन्यविषयिणीतिज्ञयम् । मुक्तिदशायां तदनुभवस्य भगवदिच्छाविषयत्वाभावान्न-तथा । तथा चैतदेज्जातीयकानन्दानुभवोऽस्यभवत्वित्तिभगवदिच्छोव श्रुतौ काम-शब्देनोच्यते ।

जैसे कि नमक की डली बाहर से भोतर तक एक रस है, वैसे ही यह आत्मा बाहर से भीतर तक प्रज्ञान धन हैं' इत्यादि वाक्य में धन पद से ब्रह्म की; ज्ञानात्मक विग्रहात्मकता निश्चित होती है। वैसे परमात्मा के साथ भोग करनेवाला भी वैसा ही हो सकता है, चिद्रूप ब्रह्म में चिन्मात्र रूप से ही वह कामनाओ का भोग करता है, विग्रह के साथ भोग नहीं करता। श्रुति में जीव का विग्रहवान रूप से उल्लेख भी नहीं है। भगवान पूर्णानन्द स्वरूप हैं उनके सम्बन्ध से जीव आनन्द 'का अनुभव करता है। जीव स्वभावतः चैतन्यस्वरूप है, ऐसा औडुलोमि आचार्य मानते हैं। ''अशरीरे वा व सन्तं'' इत्यादि श्रुति भी इसी प्रकार की है पर वह इससे भिन्न विषय से सम्बद्ध है। मुक्ति दशा में जीव का अनुभव भगवत् इच्छा पर निर्भर रहता है, उस प्रकार के आनन्द का अनुभव जीव को भगवदिच्छा से ही होता है, यही बात काम पद से बत-लाई गई है।

# एवमप्युपन्यासात् पूर्वभावादविरोधं बादरायणः । ४।४।७।।

परमाचार्यों बादरायणस्तु नैवं मनुते । ''ब्रह्मविदाप्नोतिपरम्'' इत्यस्यो-पन्यास एवमपिविग्रहवत्वेनापि कृतों यतः । तथाहि—''यो वेद निहितं गुहायां'' इत्यत्र गुहाया उक्तत्वात्तस्या विग्रह एव सम्भवात् किंच, प्रथमान्तोपस्थितत्वेन प्राप्नोतीत्युक्त्या च ब्रह्मविदः परप्राप्तो स्वातन्त्रयं ज्ञाप्यते । तदेव व्रह्मणासहेति पदेनोपन्यस्तम् तेन । ब्रह्मणोऽपि तत्समानकियावत्वं ज्ञाप्यते । परन्त्वप्राधान्येन । परमाचार्यं बादरायण ऐसा नहीं मानते ''व्रह्मविदाध्नोतिपरम्'' की व्याख्या वे विग्रहवान के रूप में करते हैं, वे कहते हैं कि----''यो वेद निहितं गुहायां'' वाक्य में गुहा का उल्लेख है जो कि विग्रहवान व्यक्ति में ही संभव है। प्रथमान्त पद ''प्राप्नोति'' कह कर ब्रह्मविद की परप्राप्ति में स्वतंत्रता दिखलाई गई है। उस स्वतन्त्र जीव का ही ब्रह्म के साथ भोग बतलाया गया है। इससे ब्रह्म की भी जीव के समान कियावत्ता निश्चिद होती है। किन्तु वह अप्राधान है भोग में प्रधानता तो जीव की हो होती है। यही मानना उच्ति है, भोग बिना विग्रह के संभव नहीं हैं। 'विपश्चिता' जो विशेषण दिया गया है वह विविध दर्शनरूपता का बोधक है। कामभोग की बात इस विपश्चित्व कथन स देखता है वह स्वयं भोग चतुर है यही तात्पर्य है। इससे भी भक्त विग्रहवान निश्चित होता है।

ननुविग्रहस्यागन्तुकत्वेन लौकिकत्वादलौकिकेन ब्रह्मणा भोगो विरुद्ध इत्यत आह, पूर्वभावादिति । भक्तप्राप्तेः पूर्वभेव भगवद् दिस्तितभोगानुरूपविग्रहाणां सत्वान्न विरोधः । किंच, उक्त श्रुतिसूत्रैं पुरुषोत्तमेन सह भक्तस्य कामभोगोनिरू-पितः । स यावताऽर्थेन विना नोपपद्यने तावान् स श्रुत्यभिमत इति मंतव्यम् । तथा च ब्रह्म संबंधयोग्यानि शरीराणि नित्यनि संत्येव । यथाऽनुग्रहोयस्मिन् जोवे स ताद्दर्श तदाविद्य भगवदानन्दमञ्तुत इति सर्वमवदातम् ।

भक्त का वह दिव्यभोग शरीर तो आगन्तुक होता है—अतः लोकिक ही हो सकता है अलोकिक ब्रह्म के साथ भोग के विरुद्ध है, इस संशय का उत्तर देते हैं कि — भक्त मुक्ति प्राप्त के पूर्व ही भगवान द्वारा प्रदत्त भोगानुरूप शरीर प्राप्त करते हैं। अतः विरुद्धता नहीं होतो। उक्त श्रुति सूत्रों से, भक्त का कामोप-भोग पुरुषोत्तम के साथ बतलाया गया है। वह भोग जितने प्रयोजन के बिना सम्पन्न नहीं हो सकता उतना ही श्रुतिसम्मत है यही मानना चाहिए। ब्रह्म सम्बन्ध के योग्य शरीर नित्य ही होते हैं। जिस जीव पर जितना अनुग्रह होता है उसी के अनुरूप वह जीव परमगुहा में प्रविष्ट होकर भगवदानन्द को भोगता है। ऐसा मानने से सबकुछ सुसंगत हो जाता है।

#### संकल्पादेव च तच्छुते ।४।४।८।।

एवं परप्राप्तिः केषाश्चिदेवभवति तत्र हेत्वपेक्षायामाह भजनानन्दं दातुं यमेव संकल्पविषयं करोति स एवैवंप्राप्नोतीति भगवरसंकल्प एव तत्र हेतुः । तत्र प्रमाणमाह-तच्छुतेः----नायमात्मेत्युक्तस्य, यमेवेषवृषुते तेन लभ्य इति श्रुतिः श्रुयतेऽतः सएवात्र हेतुः । श्रुतौ प्रवचनादि निषेधः कृत इत्यत्राप्येवकार उक्तः । चकारातज्जनित्तेव तदनुरूपा परमाक्तिः संग्रह्यते ।

पर प्राप्ति किसी किसी को ही होती है, जिसको भजनानंद देने का संकल्प भगवान करते हैं, उसी को प्राप्त होते हैं भगवत्संकल्प ही उनकी प्राप्ति में हेतु है। ''नायमात्मा'' इत्यादि श्रुति में स्पष्ट कहा गया है कि—''जिसे वे वरण करते हैं उसे ही प्राप्त होते हैं।'' श्रुति में प्रवचन आदि का निषेध है, इस बात को सूत्रकार एवकार से बतलाते हैं तथा चकार के प्रयोग से बतलाते हैं कि—प्रभु कुपा जनित तदनुरूप परमार्त्ति भी होती है।

#### अतएव चानन्याधिपतिः ।४।४।९।।

यतो हेलोः साधनं फलं चोक्तरीत्यास्वयमेव, नान्योऽतो हेतोस्तेषां हूदि साधनत्वेनफलत्वेन प्रमुरेव स्फुरति, नान्यस्तेनानन्यास्ते । तेषामेवाधिपतिः पुरुषो-त्तमः । अन्यत्रा धिपत्यं विभूतिरूपैः करोत्यतः सर्वस्याधिपतिरितिश्च तिरपि तदभि-प्रायेणैवेतिभावः चकाराद्, 'मदन्यत्तेन जानन्ति नाहं तेभ्योमनागपि'' इति भगवद्वाक्यं संग्रह्यते । अन्यथा सर्वज्ञस्याकुण्ठितज्ञानशक्तेरेवं कथमयुक्तंस्या-दतः पुष्टिमार्गोऽनुग्रहैक साघ्यः प्रमाणमार्गाद्विलक्षणस्तत्र विद्वासम्च तथेति सिद्धम् ।

पुष्टिमार्गीय जीवों का वरण आदि रूप साधन जैसे भगवदनुग्रह से होता है, वैसे ही फल भी उनकी कृपा से स्वतः होता है, उन भक्तों के हृदय में प्रभु ही साधन और फलस्वरूप से स्फुरित होते हैं, उनकी इसमें कोई अन्य सहायक नहीं होता, इसलिये वे भक्त अनन्य है। इनके अधिपति पुरुषोत्तम हैं। पुष्टि मार्ग के अतिरिक्त प्रभु विभूति रूपों से आधिपत्य करते हैं, सर्वस्याधिपतिः श्रुति इसी अभिप्राय की द्योतक है।" मेरे अतिरिक्त वे भक्त किसी अन्य को नहीं जानते और मैं भी उनके अतिरिक्त कुछ और नहीं सोचता "यह भगवद् वाक्य भो उक्त कथन की पुष्टि करता है। यदि इसे नहीं मार्नेगे तो प्रस्फुरित ज्ञान शक्ति वाले सर्वंज्ञ परमात्मा का उक्त कथन मिथ्या हो जायगा । पुष्टिमार्ग भमवत् कृपा से ही साध्य है, समस्त प्रमाणों से विलक्षण है, उसमें विश्वास ही एक मात्र प्रमाण है ।

# अमावं वादरिराहह्येवम् ।४।४।१०।।

मुक्तोऽपिजीवः पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतो भगवद्त्तं विग्रहं प्राप्त भजनानन्दं प्राप्नोतोति सिढम् । अत्र प्रत्यवतिष्ठते । वादरिराचार्योमुक्तस्य देहाद्यभावं मनुते तत्र हेतुराह ह्येवमिति, ब्रह्यविदो हि मुक्तिरुच्यते—''यत्र हि द्वैतमिव भवति तदितर इतरं पश्यति'' इत्यादि उक्त्वा, ''यत्रत्वस्य सर्वमात्मैवाभूत तत् केनकं पश्येत्'' इत्यादिना द्वितीयज्ञाननिषेधमाह - ब्रह्मविदः श्रुतिः । तथा च तस्य कामभोगवार्वा दूरतरेति, तदाक्षेप्यदेहोऽपितथा ।

# भावं जैमिनिर्निविकल्पामननात् ।४।४।११।।

जैमिनिराचार्यस्तु मुक्तस्य पुंसो देहादेर्भावं सत्तांमन्यते तत्र हेर्तुविकल्पेत्यादि ब्रह्मविदाप्नोति परंमिति श्रुत्या ब्रह्म ज्ञानस्य तत्प्राप्तिसाधनत्वमुच्यते । नायमा-त्मेति श्रुत्या तु वरणमात्रप्राप्यत्वम् । ''सोऽञ्नुत'' इत्यादिना च परप्राप्त्युपन्यास क्रियते । ''इहैव समवनीयन्ते, ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येतीति च पठ्यते । एवं सति मिथो विरोधे तदाभावायोक्त व्याख्यान रीत्या ज्ञानमार्गीयस्य ब्रह्मज्ञानेमाक्षर ब्रह्मप्राप्तिः पुष्टिमार्गीय भक्तस्य तु ''सोऽञ्नुत'' इत्यनेनोक्ता पर प्राप्तिरिति व्यवस्थित विकल्प एव श्रुत्यमिमत इति ज्ञायते । तेन नायमात्मेति श्रुतिः पर प्राप्ति विषयिणी । इहैवेत्यादि श्रुतिस्तु मर्यादामात्मक विग्रहवत्वं निष्प्रत्यूहं सिद्धयति । तत् के न कं पश्येदित्यादिना ब्रह्मज्ञान समायिकी व्यवस्थामाह । च तु तर्दु त्तरकालीन पर प्राष्ति सामयिकीमिति किमचुपपन्नम् । षैमिनि आचार्यं मुक्त पुरुष की देहादि भाव सत्ता मानते हैं उसमें वे तर्क प्रस्तुत करते हैं कि—''ब्रह्मविदाप्नोति परम ''श्रुति से ब्रह्म ज्ञान को ब्रह्म प्राप्ति का साधन बतलाया गया है। ''नायमात्मा'' श्रुति से वरण मात्र से प्राप्यता बतलाई गई है। ''सोऽञ्नुते'' इत्यादि श्रुति से पर प्राप्ति में होने वाला स्थिति का विश्लेषण किया गया है। इन श्रुतियों से एकदम विपरोत—''इहैव समवनीयन्ते, ब्रह्में ब्रह्मच् ब्रह्मच् ब्रह्माच्येति 'इत्यादि श्रुति भी है। इस प्रकार के पार-स्परिक विरोध के परिहार के लिये यही मानना उपयुक्त है कि—ज्ञानमार्गीय, ब्रह्मज्ञान से अक्षर ब्रह्म की प्राप्ति करता है तथा पुष्टिमार्गीय भक्त ''सोऽञ्नुते'' इत्यादि श्रुति में कहे गये स्वरूपानुसार पर प्राप्ति करता है। दोनों मार्गों की विभिन्न प्रकार की व्यवस्था श्रुति सम्मत ही है। ''नायमात्मा'' श्रुति पर प्राप्ति सम्बन्धी है। ''इहैव समवलीयन्ते'' इत्यादि श्रुति को मर्यादामार्ग संबंधी मानना चाहिये। इस दृष्टि से पुष्टिमार्गीय भक्त का भोग साधनात्मक बिग्रह-वान होना निर्विवाद सिद्ध हो जाता है। ''तत केनकं पश्येत्'' इत्यादि में ब्रह्म ज्ञान के समय की स्थिति बतलाई गई है उसके बाद की पर प्राप्ति के समय की स्थिति का वर्णन नहीं है, इसलिये क्या असंगति है।

### द्वादशाहवदुमयविधं बादरायणोऽतः ।४।४।१२।।

त्रह्मण सह सर्वकामाशन प्रयोजकं शरीरं शरीरत्वस्य भूतजन्यत्वव्याप्य-त्वात्तदभावेनाशरीर रूपं तद्भोगायतनत्वेन शरीररूपमपीति बादरायण आचार्यां मन्यते । अत्र हेतुरत इति, तथाविधश्रु तेरित्यर्थः । तथाहि "भूमैव विजिज्ञासत-व्यम्" इत्युक्त्वा तत्स्व रूप माह—"यो वे भूमातत्सखम्" इत्युपक्रम्याग्र उच्चते —"यत्रनान्यत् पश्यति नान्यच्छ्णोति नान्यद्विजानाति स भूमा" इत्यनेन केवल भावविषयत्वं पुरुषोत्तम लक्षणमुक्त्वा केवलभाववतो भक्तस्य विप्रयोग साम-यिकी व्यवस्थामाह—"स एवाधस्तात् स उपरिष्टात् स पश्चात स पुरस्तात्" इत्यादिना । ततः "स वा एष एवं पश्यन्ने वं मन्वान एवं विजानन् "इति पूर्वा-वस्थामनूद्य संयोगावस्थामाह—"आत्मरत्रिरात्मकींड आत्ममिश्रुन आत्मानन्दः "इति वाक्येन सोऽक्नुत" इति श्रुति संवादिनमर्थंमुक्त्वा भक्तस्वरूपमाह—'तस्य ह वा एतस्यैवं पश्यत एवं मन्वानस्यैवं विजानत आत्मतः प्राण 'इत्युपक्रम्य ''आत्मन एवदं सर्वम्" इति श्रुति संवादिनमर्थंमुक्त्वा भक्तस्वरूपमाह—''तस्य ह वा एतस्यैवं पश्यत एवं मन्वानस्यैवं विजानत आत्मतः प्राण 'इत्युपक्रम्य ''आत्मन एवदं सर्वम्" इति । तेनाशरोत्वं सिद्धयति । अव्ययप्रयोगेण अविक्रतादेव पुरुषोत्तमात् प्राणाद्याविर्माव उच्यते । अत्रत्यब्लोपे पंचमी पूर्व विरहदशयां प्राणा दयो भगवत्येव लीना आसंस्तवस्तत्याकट्ये तत्व प्व प्राणादयोऽपि सम्पन्ना इति

ब्रह्म के साथ समस्त कामनाओं को भोगने वाला शरीर है भी नहीं भी है। यह शरीर भूतजन्य और व्यापक होने से तो शरीर है तथा भोगायतन होने से शरोर रूप भो है, ऐसी बादरायणाचार्यं की मान्यता है। इसका प्रमाण श्रुति हो है---जैसे कि ''भूमा ही विशेष रूप से जानने योग्य है ''ऐसा कह कर उसका स्वरूप बतलाते हैं कि -- ''जो भूमा है वही वास्तविक सुख है'' ऐसा उपक्रम करके आगे कहते जिस स्थिति में न कुछ दूसरा देखता है, न दूसरा सुनना है. न दूसरा कुछ जानता है वही भूमा है'' इस श्रृति से पुरुषोत्तम को केवल भाव-विषय बतलाकर केवल भाव वाले भक्त की वियोगावस्था का वर्णन करते हैं कि ''वही नीचे वही ऊपर वही आगे हाँग्टिगत होता है।'' वह उसे इस प्रकार देखता, इस प्रकार जानता, इस प्रकार मानता है'' इत्यादि पूर्वावस्था का उल-लेख का संयोगावस्था बतलाते हैं कि----''यह वाक्य सोऽक्तूते'' इत्यादि श्रृति वर्णित स्थिति को बतला रहा है इसके बाद भक्तस्वरूप का वर्णन करते हैं---उसको इस प्रकार देख कर इस प्रकार मानकर इस प्रकार जानकर "ऐसा उप कम करके अन्त में कहते है कि — ''यह सव कुछ अ त्मा से ही है।'' इस प्रसंग से अशरोरता निश्चित होती है। अव्यय के प्रयोग से अविकृत पूरुषोत्तम से ही प्राण आदि का आविर्भाव बतलाते हैं। यहाँ ल्यब के लोप होने से पंचमी विभक्ति है। पहले विरह दशा में प्राण आदि भगवान में ही लीन थे, बाद में जब उनका प्राकट्य हुआ तो वह भक्त भी प्राण आदि से सम्पन्न हो गया. यदि उसकी प्राप्ति में यही सब निमित्त है यदि इनका प्रादुर्भाव नहीं मानेंगे तो, विभूति रूपों की पुरुषोत्तम में लय होने को बात भी नहीं बनेगी। ''आत्मरतिः ''इत्यादि और ''सोऽइनुते ''इत्यादि से शरीरता निश्चित होती हैं।

कैमिनिरप्यत एव ब्रह्मेणेति मनुते । एकस्य विरुद्धोभयधर्मंवत्वममन्वानं प्रति वैदिकं प्रमाणमाह—द्वादशाह वदिति । ''यः कामयेत प्रजापेयेति स द्वादशरात्रेण यजेतेति चोदनया द्विरात्रेण यजेत्'' इत्यादिवन्नियतकर्तुं कत्वेनाहीनत्वं गम्यते । द्वादशाह मृद्धिकामा उपेयुः ''स एवं विद्वांसः सत्रमुपयंति ''इति श्रुत्या च सत्रत्वं बहुकर्तृं कस्य गम्यते । एवमेव द्वादशाङ्गशरोरेन्द्रिय प्रणान्तः करणात्मभिरक्नुत इति सत्रतुल्यत्वम् । वस्तुतो भगवद् विभूतिरूपत्वेन ब्रह्मात्मत्वेनेकरूपत्वम तो द्वादशाहवदुभयविधम् । सत्रे प्रत्येकं चेतनानांयजमानानां फलभागित्ववदत्रापि

# ( 43% )

तादग्भक्त देहादीनामपि ब्रह्मात्मकत्वाच्चे तनत्अमेवेत्यन्यनेन दृष्टान्तेन ज्ञाप्यते । अतएव श्रीभागवते—-''देहेन्द्रियासूहीनानां वैक्रुण्ठपुरवासिनाम् ''इति गीयते ।

जीमिनि भी इसीलिये ब्रह्म शरीर मानते हैं। एक ही वस्तु में विरुद्ध वातों को मानने में वैदिक द्वादशाह यज्ञ को उदाहरण रूप से प्रस्तुत करते हैं। ''जिसे संतान की कामना हो उसे द्वादशाह यज्ञ करना चाहिए'' इत्यादि नियत कत्तूं व्य के उल्लेख से अहीनता ज्ञात होती है। ''समृद्धि की कामना से द्वादशाह यज्ञ करना चाहिये'' इस प्रकार विद्वान लोग सत्र करते हैं'' इत्यादि श्रुतियों से यज्ञ की बहुकर्त्तुंता ज्ञात होती है। इसी प्रकार इन्द्रिय प्राण अन्तःकरण अ दि बारह अंगों वाले शरीर से भोग भी यज्ञ के समान होगा हैं। वास्तव में तो भगवद् विभूतिरूप होने स वह ब्रह्मात्मक होने से एक रूप ही है, किन्तु द्वादशाह यज्ञ की तरह उभय रूप भी है। यज्ञ में जैसे प्रत्येक चेतन यजमान फलभायी होता है वैसे ही भक्त के देहादि भी ब्रह्मात्मक होने से चेतनता प्राप्त करते हैं, यही इस टब्टांत से निश्चित होता है। श्री भागवत में स्पष्टतः कहा भी है— ''देह इन्द्रिय प्राण रहित वैकुष्ठ वासियों का'' इत्यादि।

#### ३. अधिकरण :---

#### तत्वभावे सन्ध्यवदुपपत्तः ।४।४।१३॥

अथेदं चिन्त्यते—भगवत्स्वरूप प्राक्ठतशरोर इवावस्था दृश्यन्ते तत्कालीनैः पुम्भिरिति कथन प्राक्वतत्वमुपपद्यत इति तत्रोपपत्तिमाह—तद्दर्शंनस्य वास्तव-वस्तु विषयकत्वव्यवच्छेदेन पूर्वपक्षव्युदासाय तु शब्दः । तत् प्राक्वततुस्यदर्शनम भावे तथात्वस्याभाव एव भवति, न तु तत्र प्राक्वता धर्माः सन्ति । नन्वविद्यमाना मर्थानां कथं दर्शनमुपपद्यत इत्यत आह—सन्ध्यवदिति । स्वप्ने यथा वासना-वशाद विद्यमानानामप्यर्थानां भवति तथा भगवदिच्छात्रशात् तत्रापि प्राक्वततुल्य-त्व दर्शनस्योपपत्तेर्नं प्राक्वतत्वं तत्र श्चे यभित्यर्थः । तथा च श्रुतिः "संघ्वत्तुतीयं स्वप्नस्थानं तस्मिन् संघ्ये स्थाने तिष्ठन्नु मे स्थाने पश्यतीदं च परलोक स्थानं च । अथ यथाक्रमोऽयं परलोक स्थाने भवति तमाक्रममाक्ठभ्योभयान् पाप्मन आनंदांश्च पश्यति स यत्रायं स्वपिति' इत्युपक्रम्य—''स्वयं विद्ध्य स्वयं निर्माय स्वेन भासास्वेन ज्योतिषा प्रस्वपिति अत्रायं पुरुषः स्वयं ज्योतिर्भवति, न तत्ररथा नरथभोगा न पन्थानो भवन्ति" इत्यादि रूपा । एवमेव भगवानासुराणां प्राक्वत गुणे तमस्येव दुःखात्मके लयं चिकाषु स्वस्मिन प्राक्वतत्वबुद्धि संपादनाय तादृशीमिवलीलां दर्शंयत्यतो न प्राकृतत्वशङ्कागधोऽप्यत्र । अतएव भगवतोक्तं — ''मामात्मपर देहेषु प्रद्धिषन्तेऽभ्यसूयका ''इत्युपक्रम्य ''ततोयान्त्यधमां गतिम्'' इति । तेषामासुरत्वेन मुक्त्यनधिकारित्वात् तथाकरणमतः सुष्ठूक्तं—संघ्यवदु-पपत्तेः इति ।

अब बिचारते हैं कि----मोक्षावस्था में तो जीवों की शरीरावस्था प्राकृत शरीर की तरह बतलाई गई है, फिर अप्राकृता कैसे संभव है ! इसका उत्तर देते हैं कि----प्राकृत के समान शरीर के अभाव में उससे संबद्ध लीला का भी अभाव हो जाता है, उस स्थिति में कोई भी प्राकृत धर्म नहीं रहते । यदि प्राकृत धर्मं नहीं रहते तो उनका दर्शन कैसे होता है ! इसका उत्तर देते हैं कि जैसे स्वरूप में प्राकृत वस्तुओं का दर्शन होता है उसी प्रकार इसमें भी होता है। स्वाप्न पदार्थं ईक्वर की इच्छावश दृष्टिगत होती है, वैसे ही मुक्तवस्था में ईक्वरे च्छा से होते हैं। वस्तुतः वे प्राक्वत नहीं होते। जैसा कि स्वप्नदशा का श्रुति में वर्णन है ''जागृत और सुषुति से अतिरिक्त तीसरा स्वप्न स्थान सन्धि स्थल है, उसमें स्थित जीव, इस लोक और परलोक दोनों को देखता है "जिस प्रकार परलोक में घटित होता है उस प्रकार के पाप और आनन्द दोनों को देखता है'' ऐसा उपक्रम करके ''स्वयं छोड़कर स्वयं निर्माण कर अपने तेज और अपनी ज्योति से यह पुरुष सोता है, इम स्थिति में पुरुष स्वयं ज्योति होता है, बहाँ न तो रथ, नरथयोग, न पन्थ होता है" इत्यादि । इसी प्रकार भगवान अन्धकार-मय दुःखात्मक प्राकृत गुणों का लय करने की इच्छा से, आसुरी प्रवृत्ति वाले जोवों को अपने में प्राकृतत्व बुद्धि करने के लिये उसी प्रकार की लीला दिखलाते है उसमें प्राक्वतत्व शंका को गंध भी नहीं है भगवान स्वयं कहते हैं----''मामात्म-परदेहेष प्रद्रिषन्तोऽभ्यसूयकाः ''ततीयान्त्यधर्मागतिम् ''इत्यादि । आसूरी भाव वाले मुक्ति के अधिकारी नहीं है अतः ''संध्यवदूपपत्तेः ठीक ही कहा है।

#### मावे जाग्रद्वत् ।४।४।१४।।

लौकिकवद् भासमाने लीला पदार्थे यद् दर्शनं भक्तानां तत् तु भावे विषये विद्यमाने सति भवति । अत्र दृष्टान्तमाह — जाग्रद् वत् । यथा मोहाऽ-भाववतः पुंसः सत एवार्थस्य दर्शनं तथेति । एताम्यां सूत्राम्यामेतदुक्तं भवति । ''सोऽञ्नुते मर्वान् कामान् सहब्रह्मणा विपश्चिता'' इति श्रुत्या भक्तकामपूरणाय भगवल्लीलां करोतीति गम्यते । यद्दर्शंनश्रवणस्मरणंभक्तानां द्रःखं भवति

ताहशीमपि तां करोतीति श्र्यते । यथा सौभयुद्धे मोहवचनानि, हस्तादायूध-च्यूतिः, प्रभासीय लीला च । उक्तरीत्या ''सोऽक्नूत'' इति श्रुत्या परब्रह्मत्व-मवगम्यते । उक्त लालया तद् वैपरीत्यं च । एवं सत्येकस्या वास्तवत्वमन्यस्या अवास्तवत्वं वाच्यम् । "ते तेधामान्युष्मसि विष्णोः कर्माणि पश्यत्, तद्विष्णोः परमं पदम्, तद् विप्रासो विपन्यवः'' इत्यादि श्रुतिभिः । ''सहस्रशीर्षं देवं विश्वाक्षं विश्व सम्भुवम्,'' विश्वंनारायणं देवं अक्षरं परमं पदम् ''विश्वतः परमन्नित्यं विश्वं नारायणं हरिम्'', विश्वमेवेदं पुरुषस्तदविश्वमृपजीवति, पति विश्वस्यात्मेश्वरं शाश्वतं शिवमच्यूतम ''इत्यादिभिश्च शुद्ध ब्रह्मणः तद्विपरीतदर्शनेऽवश्यं हेतुर्वाच्यः । स त्वासूरव्याभोहनमेवेति पूर्वसूत्रेणोप-पादितः । भक्तेभ्यः स्वरूपानन्ददानाय लोकवत्तुलीला कैवल्यमिति न्यायेन या लीलाः करोति, यया रिङ्गणादि लीला भगवतो नैर्सांगकधर्म रूपानन्दात्मकत्वेन विद्यमानाएव ता भक्ताः पश्यन्तीति द्वितीयसूत्रेणोक्तम् । अतएव लीलाया अनेक रूपत्वात् ब्रह्मणश्च श्रुतौ सैन्धवदृष्टान्तेनैकरसत्वनिरूपणाच्छद्ध ब्रह्म-धर्मत्वं न सम्भवतीति शङ्कानिरासाय कैवल्यमित्युक्तम् । साक्षी चेता केवलो निगू णइचेत्यादिश्रुतिष् याज्न्यधर्मराहित्यलक्षणा केवलतोक्ता सा लीलारिमकैव लीलाविशिष्टमेव शुद्धं परं ब्रह्म, न कदाचित् तद्रहितमित्यर्थः पर्यवस्यति । तेनस्वरूपात्मकत्वं लीलायाः पर्यंवस्यति । तेन च नित्यत्वम् । एतद विद्वन्मण्डने प्रपंचितम् । अथवा लीलैव कैवल्यं जीवानां मुक्तिरूपम् । तत्र प्रवेशः परमा-मुक्तिरिति यावदित्यर्थः ।

लौकिक के समान प्रतीत होने वाले लीला पदार्थों में जो भक्तों की स्थिति देखी जाती है, वह भाव विषय की स्थिति में होती है, जैसे कि मोह रहित पुरुष सत् पदार्थ को देख लेता है वैसे ही इसकी भी स्पष्ट प्रतीति होती है यही बात ऊपर के दोनों सूत्रों में बतलाई गई हैं। ''सोऽक्नुते'' इत्यादि श्रुति से बतलाया गया है कि—भक्तकाम की पूर्ति के लिए ही लीला करते हैं। जिसके देखने सुनने और स्मरण करने से भक्तों को दुःख होता है, वैसी लीला भी करते हैं। जैसे कि क्षौभ युद्ध में लौकिक जीवों की तरह भगवान का मोह वचन, भगवान के हाथ से शस्त्र का गिरना, प्रभासक्षेत्र की लीला आदि। इस प्रकार ''सोऽक्नुते'' श्रुते परब्रह्मत्व निश्चित होता है। उक्त लीला से उससे विपरीत भाव भी निश्चित होता है। इनमें एक लीला वास्तविक है दूसरी अवास्तविक है, ऐसा भी निश्चित होता है। ''ते ते धामान्यूष्मसि'' इत्यादि तथा ''सहस्रशीर्ष देवम्'' इत्यादि श्रुतियों से शुद्ध ब्रह्म और उससे विपरीत दर्शन में हेतु दिखलाए गए हैं। जो विपरीतता है वह आसुर भाव वालों को कामोहित करने की दृष्टि से ही है, यही पूर्व सूत्र से उपपादन किया गया है भक्तों को स्वरूपानन्द देने के लिए, लोक के समान लोला करते हैं,

गया ह मक्ता का स्वरूपानन्द पंग पंगलप, लाग पंगला पाझा परिग ह, जैसे कि—बच्चों की तरह पगइयां चलना आदि वह भक्तों को स्वाभाविक आनन्दात्मक रूप से प्रत्यक्ष ही प्रतीत होतो है, यह दूसरे सूत्र में बतलाया गया है। इस प्रकार लीला अनेक प्रकार की होती है। श्रुति में सैन्धव के दृष्टान्त से एक रसत्व के निरूपण से जो दिखलाया गया है उससे तो शुद्ध ब्रह्मधर्मत्व संभव नहीं है, इस शंका के निराकरण के लिए श्रुति में 'कैवल्य' पद का प्रयोग किया गया है। ''सग्क्षी चेता केवलो निर्गुण्डच'' इत्यादि श्रुति में जो अन्य धर्मों से रहित केवलता बतलाई गई है, वह लीलात्मक ही है, शुद्ध पर-ब्रह्म की लीला विशेष की ही द्योतक है, उन गुण आदि से रहित की द्योतक नहीं है। उस प्रकार के स्वरूप से भी वे लीला करते हैं, इसी अर्थ का द्योतन होता है। इसो से नित्यता भी निश्चित होती है। इसका विवेचन हमने विद्वन्मण्डन ग्रन्थ में किया गया है। उस लीला में प्रवेश होना परम मुस्ति है।

#### ४ अधिकरणः---

#### प्रतीपवदावेंशस्तथाहि दर्शयति ।४।४(११)।

ननु पूर्णंज्ञानकियाशक्तिमता ब्रह्मणा तुल्यभावेन तत्रापि प्रधानभाव प्राप्य कामभोगकरणमपूर्णंज्ञानकियावतो भक्तस्यानुपपन्नमित्या शंकायां तत्रोपपत्ति-माह – न हितदा नैर्सांग क ज्ञान कियाभ्यां तथा भोक्तुं शक्तिो भवति, किन्तु भगवांस्तस्मिन्नाविशति यढा तदाऽयमपि तथैव भवतीति सर्वं मुपपद्यते । एतदे-वाह — प्रतीपवदिति । यथा प्राचीनः प्रकृष्टो दीपः स्नेह युक्तायां वत्त्यामर्वा-चीनग्यामाविष्टः स्वसमानकार्यक्षमां तां करोति स्नेहाधीन स्थितिश्च भवति स्वयं तथाऽत्रापीत्यर्थः । अत्र प्रमाणमाह — तथाहि दर्शयांत श्रुतिः — ''भर्त्ता संग्रियमाणो विर्भत्ति, एको देवो बहुधा निविष्टः'' इति ।

पूर्ण ज्ञान किया शक्ति वाले ब्रह्म से तुल्यभाव और उसमें भी प्रघान भाव को प्राप्त कर कामोपभोग करने में, अपूर्ण ज्ञान क्रिया वाला भक्त, कैसे संभव है १ इस शंका का समाधान करते हैं कि — उस स्थिति में भक्त स्वा- भाविक ज्ञान किया से, उस प्रकार का भोग नहीं कर सकता, अपितु भगवान उसमें प्रविष्ट होते हैं तभी यह जीव भी वैसा. उनके समान हो जाता है और सब भोग करता है। जैसे कि प्राचीन घृतपूर्ण जलते हुए दीपक की बत्ती से नया दीप जल जाता है और उसके समान ही हो जाता है उसमें वैसी ही कार्यक्षमता आ जाती है, उसकी भी घृत के अधीन स्थिति हो जाती है वैसे ही भक्त की कार्यक्षमता की बात है। अर्थात् जैसे दीपक दूसरे विशेष दीपक से प्रज्वलित होने के बाद अपने में निहित घृत के आधार पर प्रज्वलित रहता है, वैसे ही भक्त भी भगवान के द्वारा उद्बुद्ध किए जाने पर अपने अन्तस्थ प्रेम के आधार पर भोगानुभव करता रहता है। श्रुति में ऐसा स्पष्ट उल्लेख भी है— 'भक्ती से बढ़ाया हुआ, सुशोभित होता है, एक ही देव अनेकों बार प्रविष्ट होता है। ' इत्यादि।

सर्वान् कामानित्युक्तत्वाद् यस्य कामस्य भोगो यथा निवेशे सति. तत्तथा तदा निवेश इति बहुधा निवेश उक्तः । अयं निवेशो नान्तर्यामित्वेन तस्यैकधैव प्रवेशात् । निसर्गतः सर्वेषां जीवानां भगवान भवत्येव प्रभुर्यद्यपि तथापि यं स्वीयत्वेन बृग्गुते तस्य विवाहितः पतिरिव भर्त्ता सन् वरणजस्नेहातिशयेन भक्तेनापि भ्रियमाणः सन्, स भक्त इव स्वयमपि तं स्वस्मिन् विर्भात्त । अत एव स्नेहराहित्येनायोगोलकादिकं विहाय प्रदीनं दृष्टान्तमुक्तवान् व्यासः । अतएव देवपदमुक्तम् । स्वरूपानन्ददानाद् भावोद्दीपनात् पूतनादि मुक्ति्दानेन स्वमाहात्म्य द्योतनाद् वैकुण्ठादिस्थितेश्च । तदुक्तं निरुक्तेः दिवोदानाद् वा, दीपनाद वा, द्योतनाद वा, दुस्थानो भवति, इति वा यो देवे इति भक्तानां कामभोजनार्थं क्रीडाकरणात् क्रीडायामेव जयेच्छाकरणाद् भक्तैः सह व्यवहार करणाद् भक्तेषु स्वमाहाभ्येच्छादिद्योतनाद्, ''न पारयेहुं'', ''न त्वादृशी प्रण-यिनी'' इत्यादिभिः स्तुतिकरणाद् भक्त प्रपत्ति दर्शनेन कालीयदमनादौ मोद-करणात् तेष्वेवभर्वितमदकरणात् ते स्वप्नेऽपि प्रियमेव पद्यन्ति इति स्वप्न केरणात्तेषां कान्तिकरणादिच्छाकरणाद् वा तन्निकटे गमनादपि देवः । तदुक्तं घातु-पाठे—''दिवुक्रीडाविजगीषाव्यवहारद्युतिस्तुतिमोदमदस्वप्नकान्तिगतिषु'' इति । एवं सति युक्तमेव तेषां तथात्वमिति हि शब्देनाऽह ।

''सर्वान् कामान्'' कहने से ज्ञात होता है कि जिस काम का भोग जैसे उचित समझते हैं उस समय वैसे निवेश करते हैं, इसलिए बहुधा निवेश की बात कही गई है। भगवान का यह निवेश अन्तर्यामी रूप से नहीं होता, इस

### ( ६४० )

रूप में तो एक ही बार प्रवेश होता है। सभी जीवों में भगवान स्वभावतः ही रहते हैं, किन्तू जिसे वे अपना मानकर वरण करते हैं उसे विवाहित पति की तरह भर्त्ता होकर, वरणज स्नेहातिशय से भक्त से भी पोषित होकर, उसके भक्त की तरह व्यवहार करते हैं, वह भक्त फिर स्वयं भी अपनी भक्ति से पोषित होता रहता है। इसीलिए व्यास जी स्नेह रहित लोहे के गोले का उदाहरण न देकर प्रदीप का दृष्टान्त देते हैं [नोहें का गोला अग्नि से प्रज्वलित होने पर स्नेह रहित होने से ठंडा हो जाता है] देव पद भी विशेष प्रयोजन से आया है। स्वरूपानन्द के दान से, भावोद्दीपन से, पूतना आदि को मुक्ति देने से, अपने माहात्म्य के द्योतन से और वैकुण्ठ आदि की स्थिति से देव पद चरितार्थं होता है । निरुक्त में इन्हीं अर्थों में इसको स्वीकार किया गया है----''दिव शब्द, दान, दीपन, चोतन, चुस्थानीय है।'' भक्तों के काम भोग के लिए, क्रीडा करने से, क्रीडा में जय की इच्छा करने से, भक्तों के साथ व्यव-हार करने से, भक्तों में अपने माहात्म्य चोतन करने से, ''न पारपेहं'' ''न त्वादृशी" इत्यादि स्तुति करने से, भक्त प्रपत्ति दर्शन से, कालीयदमन आदि लीलाओं में मोह करने से, उन्हीं लीलाओं में भक्तिमान करने से, वे स्वप्न में भी प्रिय को ही देखते हैं, ऐसे स्वप्न दिखलाने से उनके कान्ति करने इच्छा करने आदि से, उनके निंकट गमन से भी देव पद चरितार्थ होता है। घात् पाठ में भी दिव इन्हीं अर्थों का द्योतक कहा गया है --- ''दिवु धातु कोडा, विजगीषा, व्यवहार, द्युति, स्तुति, मोह, मद, स्वप्न, कान्ति, गति अर्थो में प्रयुक्त होती है।'' इसलिए उनकी वह सभी लीलाएँ उचित हैं, ऐसा सुत्रस्थ हि शब्द से दिखलाते हैं।

नन्वस्थूलमनण्वहृस्वमित्याद्यनन्तरं पठ्यते — "नतदश्नोर्ति कंचन न तद-श्नोर्ति कंचन'' इति उक्त श्रुतौ च ब्रह्मणा सह जीवस्य भोग उच्यते । तथा च सगुणनिर्गुणभेदेन विषयभेदोऽवश्यं वाच्यो, विरोधपरिहाराय इत्यत उत्तरं पठति—

अस्थूल, अनणु, अह़ुस्व, इत्यादि के बाद ''न तदश्नोति कंच़न न तद-श्नोति कंचन'' पाठ आता है, इस श्रुति में ब्रह्म के साथ जीव का भोग बत-लाया गया है। उक्त प्रसंग में सगुण निर्गुण भेद से विषय भेद तो मानना ही पड़ेगा। इस विरोध के परिहार के लिए सूत्र,प्रस्तुत करते हैं----

# ( ६४१ )

### स्वाप्ययसम्बत्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हि ।४।४।१६।।

इहायमाशयः । प्रकृतैतावत्वं हि प्रतिषेधतिततोब्रवींति च भूय इत्याद्यधिकरणै ''परास्यशक्तिर्विविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबल किया च'' इत्यादि श्रुतिभिष्च प्राकृताएवधर्मा निषिध्यन्ते ब्रह्मण्यप्राकृता एव बोध्यन्तेऽन्यथा तद्बोधनमेव नस्यान्निषेधक वाक्य एव तद्बोधनमपि न स्यादेतस्यैवाक्षरस्य प्रशासन इत्यादि रूपमतोऽचिन्त्यानन्तशक्तेभँगवतः का वा कार्माऽक्षमता मया प्राकृतान् गुणानुरी-कुर्यादतो निगु जमेव सदा सर्वंत्र भगवद् रूपमिति वक्तव्यम् । एवं सति, ''यद्य-थापि हिरण्यनिधिनिहितमंक्षेत्रज्ञा उपयु परि संचरंतो न विन्दयुरेवमेवेमाः सर्वाः प्रजा अहरहर्गंच्छन्त्य एवं ब्रह्मलोर्कं न विदन्ति'' इति छांदीग्य श्रुतेः प्रस्वापद-शायांन कश्चिद् ब्रह्माश्नाति तश्चि न कंचनेति तद्विषयिणी भोगबोधिका सेति न विरोधगन्धोऽपि । एतदेवाह । स्वाप्ययः प्रस्वापः, स्वमपीतोभवति तस्मादेनं स्वपितीत्याचक्षत इति श्रुतेः । सम्पत्तिर्बद्याप्रात्रत्तिरात्यापुष्टिमार्गीयोमोक्ष एतयोरन्यतरापेक्षमुभयश्रु त्युक्तमित्यर्थः । भगवत्कर्त्त् क भोगस्य लीलारूपत्तात तस्याश्च, लोकवत्तुलीलाकैवल्यमित्यत्र मुक्तित्वेन निरूपणात् तत्प्राप्तेः सम्पद्-रूपत्वं युक्ततरमिति हि शब्दार्थः ।

"परास्य शक्तिः" इत्यादि श्रुति से प्राकृत धर्मों का ही निर्षेध किया गया है, ब्रह्म में अप्राकृत धर्म ही बतलाए गए हैं इसके अतिरिक्त उनके स्वरूप बोधन ही संभव नहीं है, "एतस्यैववाक्षरस्य प्रशासने" इत्यादि रूपवान अच्नित्त्य अनन्त शक्ति वाले भगवान में किस कार्य की क्षमता नहीं है, क्या में प्राकृत गुणों को स्वीकार नहीं कर सकते वे सब करने में समर्थ हैं, इसलिए उन्हें सदा सर्वत्र निर्गुण ही नहीं मानन। चाहिए। "यद्यद्यापिहिरण्यनिधि" इत्यादि छांदोग्य श्रुति में जिस प्रश्वाप दशा का वर्णन किया गया है, उसमें ब्राह्मभोग का निषेध है, इसी का संकेत "न कंचनं" इत्यादि से किया गया है। "न कंचन" आदि श्रुति संषुप्ति अवस्था सम्बन्धो है, इसलिए भोग का निषेध है, अतः विरोध को शंका व्यथं है। "स्वमपीतोभवति तस्मादेनस्वपितीत्याचक्षते" यह श्रुति भी उक्त अर्थ का द्योतन कर रही है। पुष्टिमार्गीय जो ब्रह्मसम्पत्ति अर्थात् मोक्ष है। भगवत्कर्तृक मोग लोलारूप है, लोकवत्तु लीलाकैवल्यम्" सूत्र में उसे मुक्तिरूप से निरूपण किया है अतः उसकी प्राप्ति मुक्तिरूप है ऐसा कहना ठीक ही है।

५. अधिकरण :---

# जगद्व्यापाखर्ज्जं प्रकरणादसंनिहितत्वाच्च ।४।४।१७।।

ब्रह्मणा सह भोगकरणं लौकिक व्यापारयुतमुत नेति संशये, तदयुतमिति पूर्वंपक्षस्तथा सति मुक्तित्वभङ्गात् पूर्वोक्तमनुपपन्नं इति प्राप्ते आह--जगदि-त्यादि । पूर्वोंक्तस्य जगतसंबंधी लौकिको यो व्यापारः कामवाङमनसां तदवर्ज्जें तद्रहितं भोगकरणम् । तत्र हेतु आह प्रकरणादसंनिहितत्वाच्चेति । ब्रह्मविदा-प्नोति परमित्युपक्रमेण मुक्तिप्रकरणात् तत्र लौकिक व्यापारोऽसंभावितः । किंच लोलायाः कालमायाद्यतीतत्वेन प्राक्वतं जगद् दूरतरमितोऽपि हेत्गेर्नतत्संभवः । कदाचिल्लोके लीलाप्रकटनेच्छायां तदधिष्ठानत्वयोग्ये मथुरादिदेशेऽति शुद्धे गोलके चक्षरिन्द्रियभिव स्थापयित्वा लीलां करोति । तदापि लीलामध्यपातिनां न लौकिक व्यापार संभवः । न हि चक्षुरिन्द्रियं गोलककार्यं करोति । न वा तन्नाशेनश्यति । एततूसर्वं, दिवीव चक्षराततमिति श्रुतिव्याख्याने विद्वन्मण्डने प्रपंचितम् । किंच छांदोग्ये- ''भूमैव सुख़ं भूमात्वेवविजिज्ञासितव्यः'' इत्युक्त्वा भूम्नोलक्षणमाह---- "यत्रनान्यत्पश्यति नान्यच्छणेति नान्यद् विजानाति स भूभा" इति । अत्र नान्यद्विजानाति एताक्तैब चारितार्थ्येऽपि यदिन्द्र्यव्यापारो निषिद्ध-स्तत्राप्यन्यविषयकस्तेन भगवद्विषयकः सः सिद्धो भवतीति जगद्व्यापार-राहित्यं सिद्धम् । तत्रतेन भगवत एव स्वतंत्रं फलत्वमुक्तं भवति । न हि सुख-स्यान्यत् प्रयोजनमस्ति ।

संशय होता है कि ब्रह्म के साथ जो जीव का भोग होता है वह जागतिक होता है या नहीं ! कह सकते हैं कि लोकिक होता है, किन्तु लौकिक मानने से उसका मुक्तित्व नष्ट हो जाएगा । पूर्वोंक्त बात भी असंगत हो जावेगी । इस पर सिद्धान्त बतलाते हैं कि—पूर्व में जिस लौकिक जगत्संबन्धी व्यापार की चर्चा है, उस कामिक, वाचिक, मानसिक व्यापारों से रहित यह ब्रह्म जीव मोग होता है । ''ब्रह्मविदाप्नोति परम्'' इत्यादि उपकम से जो मुक्ति प्रकरण प्रारम्भ किया गया है, वह लौकिक व्यापार वाला नहीं हो सकता । लीला काल माथा आदि से अतीत होती है, प्राक्टत जगत् से बहुत दूर होती है । इसलिए भी वह जागतिक नहीं है । जब कभी लोक में भगवान अपनी लीला प्रकट करना चाहते हैं तो लीला करने योग्य अतिशुद्ध मथुरा आदि देशों की स्थापना गोलक में स्थित चक्ष, इन्द्रिय के समान करके लीला करते हैं । वहाँ की लीला में लौकिक व्यापार नहीं होता । जैसे कि नेत्रेन्द्रिय योलक के कार्य नहीं करती बौर न गोलोक के नाश होने पर वह नष्ट ही होती है, इस सबका हमने ''दिवीव चक्ष, राततम् श्रूति के व्याख्यान में विद्वन्मण्डन में विस्तार किया है ।

# ( \$83 )

छांदोग्य में— "भूया ही सुख है, भूया कौ ही जानने की चेष्टा करनी चाहिए" ऐसा कहकर — भूमा का लक्षण बतलाते हैं कि — "जिस स्थिति में न दूसरा देखता है, न कुछ और सुनता है, न कुछ और जानता है, वही भूमा है।" इस प्रसंग में "नान्यद् विजानादि" केबल इतना कथन हो इन्द्रिय व्यापार का निषेधक है, वह अन्य विषयक न होकर भगवद् विषयक है, इसलिए इस भोग का जगद् व्यापार राहित्य सिद्ध होता है। इसीलिए, उसकी भगवान से ही स्वतंत्र फलता बतलाई गई है। सुख का इसके अतिरिक्त दूसरा प्रयोजन है भी नहीं।

#### प्रत्यक्षोपदेशादितिचेन्नाधिकारिकमण्डलस्थोक्तेः ।४।४।१८।।

नन्वेतत प्रकरण एव छांदोग्ये पठ्यते - सर्वं हिपश्यति'' इति सर्वं विषयक-प्रत्यक्षमुपदिश्यत इत्यन्यविषयव्यापारणहित्यं नोपपद्यत् इत्याशंक्य समाधत्ते । आधिकारिकेत्यादिना । अत्रेदमुच्यते---''सोऽश्नुते'' लोकवत्त् लोलाकैवल्य-मित्यादिर्भिनित्यलीलामध्यपातित्वं तस्योच्यते । नान्यत् पश्यतीत्यादिश्रुतिवशा-ज्जगद्व्यापारवर्ज्जं भोगकरणं पूर्वंसुत्रेणोक्तम । अत्रदं विचार्यते—नान्यत्पत्र्य-तीतिप्रकरण एब ''सर्व' ह पश्यति'' इति सर्वविषयकं दर्शनमुच्यते तत् कथं पूर्वोक्तं उपद्यत इति । किंच एकस्मैव भाक्तस्य देशकालभेदेने विक्रमाणाऽनेक लीलासंबंधित्वं भवति । तच्यलीला नित्यतायां न घटते । यतस्तत्तद्दे शकाल-संबंधिनी सा नित्या । एवं सत्येकस्मानेकरूपत्वं जीवस्य न संभवतीति तन्नित्यत्व-मपि न सिद्धयति इति तत्रोच्यते श्रुतौ सर्वं पदेन न जगदुच्थते, किन्तु यस्यां यस्यां लीलायां देशकालभेदेन क्रियमाणायामधिकृतो य एको भक्तस्तस्यैव तावन्ति रूपाणि सन्ति तान्याधिकारिकाणीव्युच्यन्ते । तेषांमण्डलसमूहस्तत्र स्थित-वस्तुमात्रमुच्यत इति नानुपपन्नं किंचित् । अतएवाग्रे पय्यते । ''सर्वमाप्नोति सर्वंशः'' इति ''स एकघाभवतित्रिध। भवति पंचधाभवति सप्तघाभवति नवधा चैव पुनञ्चैकादशः स्मृतः, शतं च दशचैकश्य सहस्राणि च विशंतिरिति ।" यथामण्डलवर्त्तिषु पुंसू नैकस्य प्राथभ्येन प्राधान्यं वक्तूं शक्यम्, तथैतेष्वपि रूपेष्विति ज्ञापनाय मण्डल पदमक्तम् ।

छांदोग्य के इसी प्रकरण में ''सर्व ह पश्यति'' कहकर स्पष्ट रूप से सर्व विषयकता का उपदेश दिया गया है, इसलिए अन्य विषय व्यापार साहित्य की बात संगत नहीं है। इस आशंका का समाधान करते हैं कि—-''सोऽश्नुते'' लोक- वत्तुलीला कैवल्यम्'' इत्यादि से भक्त का नित्यलीला मध्यपातित्व निहिचत होता है। ''नान्यत पश्यति'' इत्यादि श्रुति के आधार पर जीव का जगद्व्यापार रहित भोग पूर्व सूत्र में बतलाया ही गया है। अब विचारना यह है कि----''नान्यत्पद्यति'' प्रकरण में ही ''सर्वे पत्र्यति ऐसी सर्वविषयक दर्शन की बात कही गई है तो ''नान्यतपश्यति'' वाली प्रथम बात कैसे हो सकती है। एक ही भक्त का. देशकाल भेद से की गई अनेक लीलाओं से सम्बन्ध होता है, वे लीलायें नित्य रूप से नहीं होतीं। जिस काल जिस देश में जो लीला होती है उस समय उस स्थान में नित्य होती हैं। जैसे कि एक जीव की अनेक रूपता सम्भव नहीं है वैसे हो उसको नित्यता भो सिद्ध नहीं होती । कहते हैं कि श्रति में सर्व पद से जगत् का उल्लेख नहीं है अपित देश काल के भेद से होने वाली लीलाओं में एक भक्ति के लीलानूसार उतने ही रूप भी होते हैं, उन सबका मण्डल वहाँ रहता है उन सबका वाचक वह सर्व शब्द है। इसी प्रसंग में आगे कहते हैं---''सर्वमाप्नोति सर्वशः'', ''वह एक तीन पांच सात नौ, ग्यारह, एक सौ ग्यारह, बीस हजार होता है'' इत्यादि । जैसे कि मण्डलाकार रूप से स्थित पुरुषों में किसी एक को पहला कहना शक्य नहीं है, वैसे ही लीला के ये रूप भी हैं, यही बतलाने के लिए मण्डल शब्द का प्रयोग किया गया है।

### विकारावर्त्ति च तथाहि स्थिति माह ।४।४।१९।।

नन्वेवं सति ''श्वस्त्वद्गेहमायास्ये'' इति प्रभुणोक्ते तदाशया तस्थिति-नॉपपद्यते । नित्यत्वाल्लोलायास्तस्य कालस्य तदागमनस्य च तदापि वत्तंमान-त्वात् । तथा प्रभूक्तिरपि नोवपद्यत इत्याशंक्य समाधत्ते । इह भगवल्लीलाप्रकृति-स्तद् विरुद्धोऽर्थो विकार इत्युच्यते । तत्र न वत्तंते तज्ज्ञानं तादृशं च भवति । यत् स्वरूपं प्रति तथा वदति तस्य स्वगेहे तदाभगवद् स्थितिज्ञानं न भवतीत्यर्थंः । उप-लक्षर्णं चैतदतो यद्देशकालविशिष्टा यादृशो या लीला तस्यास्तादृश्या एव तल्ली-लामध्यपातिनो भक्तस्य ज्ञानं, नान्यविषयकमिति ज्ञेयम् । अतएव द्वितीयस्यापि, मह्यंपूर्वमुक्त अग्सोत्तेनागत इत्येव ज्ञानंभवति । तदेव हिरसोदयोऽतो रसस्वरूपमध्य-पातित्वाल्लीलाया रसस्य च भगवदात्मकत्वाद् भगवदरूपत्वेन सर्वमुपपद्यते लीला-याम् । अत्र प्रमाणमाह—त्तथाहि स्थिति माहेति । ''सर्वमाप्नोति द्वत्तेयः'' इति श्रुति रेकस्यैव भक्तस्य सर्वशः सर्वेः प्रकारैः सर्वं लीलारसमाप्नोति इति वदन्त्युक्तरीत्यैव लीलायांस्थितिमाहेत्यर्थः । अतो वस्त्वेवेदमलौकिकमोदृशामिति मन्तव्यं वैदिकै-रितिमादः । अलौकिकेऽथं लौकिकरीत्यनुसरणं न युक्तं किन्त्वलौकिक रीत्यनुसर- णमेव युक्तमितिहि शब्देन द्योत्यते । एतेन ''रसो वैं स'' इति श्रुतेर्ल्लीलाविशिष्ट एव प्रभ्रस्तथेति तादृशएव परगफलमिति ज्ञापितं भवति ।

ऊपर के सूत्र से श्रुति सम्बन्धी विरोध का परिहार कर इस सूत्र से लौकिक विरोध का परिहार करने की दृष्टि से शंका उपस्थित करते हैं कि—जब लीला नित्य है तो ''कल तुम्हारे घर अछिंगा'' भगवान का यह कथन कैसे संगत होगा, जिस काल में आगमन की बात कही उस समय भी तो उनकी स्थिति होगी। इसका समाधान करते हैं कि भगवान को लोला का ऐसा कुछ नियम है कि----उसको बिपरोत ही अनुभूति होती है, वैसा वहाँ होता नहीं किन्तु अनुभूति वैसी ही होती है। जिस स्वरूप से भगवान ने भक्त के घर जाने की बात कही थी, उस भक्त को अपने घर में उस भगवत्स्व रूप की स्थिति का ज्ञान नहीं होता। जिस विशिष्ट देशकाल में जो लीला होती है, भक्त को उस लीला में उसी के अनुरूप ज्ञान होता है, अन्य विषयक कुछ भी ज्ञान नहीं रहता। इसी प्रकार दितीय लीला में अनुभव होता है कि मैं पूर्ण लीला में वहीं से इसमें आ रहा हैं। किन्तू रस का उदय रसस्वरूप लीला में उपस्थित होने पर ही होता है, लीला रस भगवदात्मक भगवद रूप ही होता है, अतः भक्त की अपनी स्वतंत्र अनुभूत का प्रश्न ही नहीं उठता । ''सर्व माप्नोति सर्वशः'' इत्यादि श्रुति, एक ही भक्त के, सब प्रकार की लीलारस के अस्वाद की बात कहती है इसमें उक्त-रोति से ही लीला में भक्त की स्थिति बतलाई गई है, यह अलोकिक वस्त है. ऐसा हो मानना चाहिए यही वैदिक ऋषियों के कहने का तात्पर्य है। अलौकिक हब्टि से विचार करना उचित नहीं है, अपितु अलौकिक रीति से ही विचार करना उचित है। इसी विवेचन में ''रसो वै सः'' श्रुति के अनुसार प्रभु को विशिष्ट लीला और तदनूरूप परमफल की बात भी ज्ञात हो जाती है।

### दर्शयतञ्चैवं प्रत्यक्षानुमाने ।४।४।२०।।

न च लौकिकयुक्ति विरोधोऽत्र बोधकत्वेन मंतब्यः किन्तु साधकत्वेन । यतः प्रत्यक्षानुमाने श्रुतिस्मृती अपि लौकिक युक्ति अप्रसारेणालौकिके भगवत्सम्बन्धि-न्यर्थेऽन्यथाभावनं निषेधति, नेषातर्केण मतिरापनेया । ''परास्य शक्तिर्विविधैव-श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानबलक्रिया च'' अलौकिकास्तु ये भावा न ताँस्तर्केणयोज-येत् । श्री भागवते च — ''न हि विरोधउभयं भगवत्यपरिगणितगुणगण ई्व्वरेऽन-वगाह्यमाहात्म्येऽर्वाचीनविकल्प वितर्कं विचारप्रमाणाभास कुतर्कशास्त्र कलिलान्तः

# ( ६४६ )

करणाशयदुखग्रहवादिनां विवादानवसरः ।'' इत्यादि --- वाक्ये रचिन्त्यानन्तशक्ति-मत्वेन भगवत्स्वरूपस्येव परमफलत्वं प्रदर्श्यते ।

लौकिक युक्ति को यहाँ बाधक नहीं मानना चाहिये अपितु साधक ही मानना चाहिये । प्रत्यक्ष और अनुमान स्वरूप श्रुति और स्मृति भी लौकिक युक्ति का जो निराकरण करती हैं वह अलौकिक भगवत् सम्बन्धी विषय में अन्ययाभाव का निषेधमात्र है । ''नैषा तर्केणमतिरापनेया'' स्वाभाविकी ज्ञान वलक्रियाय'' इत्यादि श्रुतियों का भाव है कि जो अलौकिक भाव है, उनमें तर्के नहीं करना चाहिये । श्री भागवत तो स्पष्ट ही कहती है कि—''भगवान में अपरिमित्त विशेषतार्ये हैं अतः उनमें दृष्टिगत परस्पर विरुद्धताओं का कोई विरोध सम्भव नहीं है, जिन लोगों ने ईश्वरीय कृपा का अवगाहन नहीं किया है ऐसे नवीव विचार वाले विकल्प वितर्क और कुतर्कों से शास्त्र की आलोचना करके अपने अन्तःकरण को दूषित करते हुए दुराग्रह करते हैं, किन्तु भगवल्लीला में ऐसे कुतर्क और विवादों की कोई गुंजायश नहीं है ।'' इस वाक्य में अचिन्त्य अनन्त शक्तिमान भगवत्स्वरूप को ही परम फल बतलाया गया है ।

किं च---''ता वां वास्तून्युष्मसि गमध्ये यत्र गावो भूरिष्ट्रंगार अयासः, अत्राह तदरुगायस्य वृष्णः परमं पदमवभाति भूरि'' इति ऋग्वेदे पठ्यते, किंचि-त्पाठभेदेन यजुः शाखायामपि ।" ता तानि वास्तूनि वां गोपी माधवयोः संबंधीनि गमध्ये प्रसादत्वेन प्राप्तमुष्मषिकामयामहे । ''तानि कानि इत्याकांक्षायाम् गूढा-भिसन्धिमुद्धारयति 'यत्र गोकूले गावो भूरिष्टंगा बहुष्टंगां रुरुप्रभुतयो वसंति इति शेषः । ग्राम्यारण्यपशूपलक्षणर्यमुभयोरेवग्रहणम् । अत्राह---''भूमावेवतदूरु-गायस्य बहुगीयमानस्यवृष्णः''। भक्तेषुकामान् वर्पतीतिवृषातस्यपदं स्थानं वैक्रण्ठं ततोऽपि परमधिकं अत्र विचित्रलोलाकरणात् । भूरि यमुनापूलिननिकु**छ-**गोवर्ढनादिरूपत्वेन बहुरूपम् । तथा च तत्रत्यानि तानि कामयामहे, इति वाक्यार्थः सम्पद्यते । एतेनलीलासम्बन्धिवस्तूनां यत्रफलदवेन बहुरूप प्रार्थनं तत्र तल्लीला-कर्तुः परमफलत्वे कि वाच्यमित्याशयो ज्ञाप्यते ''अय ह वा व तव महिमाअ्मृत समुद्र विभूषा सकृल्लोढया स्वमनसि निष्पन्दमानानवरत सुखेनविस्मारितदृष्टश्रुत-सुखलेषाभासाः. परमभागवत।'' इति श्री भागवते । एतेनापि कैमुत्तिकन्यायेन प्रभोरेव स्वतः पूरुषार्थत्वं ज्ञाप्यते फलप्रकरणत्वात्तदैवाचार्यतात्पर्यविषय इति ज्ञायते ।

''ना बा वास्तून्युष्मसि'' इत्यादि ऋग्वेद की ऋगा है इसी से मिलती जुलती ''तातानि वास्तूनि वां गोपी माधवयोः'' इत्यादि यजुर्वेद की भी एक भ्रष्टचा है। इनमें भगवत्स सम्बन्धो गोलोक धाम को कामना की गई है जहाँ गोकुल में गौएं और अनेक सींगों वाली मुग विहार करते हैं। इस धाम के विषय में—''भूमावेव तदुइगायस्व इत्यादि में बतलाते हैं कि—यह भक्तों की काम-नाओं को पूर्ण करने वाले वैकुण्ठ धाम से भी श्रोष्ठ हैं क्योंकि यहाँ भगवान ने विचित्र लीलार्ये की हैं। यमुना पुलिन निकु ज गोवर्ढन आदि बहुरूप लीला स्थल इस गोलोक में है, उन सभी लीलास्थलों की कामना इन मंत्रों में की गई है। इसमें ग्रूढ आशय निहित है कि—जहाँ लीला सम्बन्धी वस्तुओं की फलरूप से प्रार्थना की गई है, फिर लीलाधारी प्रभु के स्वरूप की यदि कामना की जाय तो क्या कहना है। वहाँ के सम्बन्ध में भागवत में स्पष्टट उल्लेख भी है—''आपके महिमा मृत समुद्र में अवगाहन कर एक बार भी जिसने आस्वादन कर लिया है वे भक्त अपने अन्तःकरण में स्पन्दित दिव्य सुख के समक्ष हष्ट श्रुत समस्त लौकिक सुखों को भूल जाते हैं।'' इन वर्णनों से भी कैमुतिक न्याय से प्रभु की ही स्वतः पुरुषार्थता ज्ञात होती है। यह फल प्रकरण है, यही आचार्य का तात्पर्य भी है।

#### भौगमात्रसाम्यलिंगाच्च ।४।४।२१।।

इतोऽपिहेतोः पुरुषोत्तमस्वरूपमेव परमंफलमिति ज्ञायतेयतः ''सोऽक्नुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपर्विचता'' इति श्रुतौभक्तसाम्यमुच्यते । तच्चपुरुषोत्तम एव सम्भवति । यतः सख्यं दत्त्वा तत्कृतमात्मनिवेदनमंगोकुवंन्नतिकरुणः स्वस्व-रूपानन्दमनुभावयँस्तं प्रधानीकरोति । अन्यया भक्तोऽनुभवितुं नज्ञक्नुयात् । युक्तं चैतत् । प्राप्तफलं स्वाधीनं भवत्येवान्यया फलत्वमेव नस्यात् । तथा चास्माल्लि-गादपि प्रभोरेव परमफलत्वं सिद्धयति । ''न तत्समञ्चाभ्यधिकं च दृश्यते" इति श्रुतिविरोधपरिहाराय मात्रपदम् । न चात्रकामभोगस्य फलत्वं शंकनीयम् । ''आष्नोति परम् ।'' इत्येतद्व्याकृतिरूपत्वात् स्वरूपानुभवरूपत्वाद् भोगस्य । अनुभूयमानस्ये हि सुखस्य लोके पुरुषार्थत्तोक्तेः ।

इसलिये भी पुरुषोत्तम स्वरूप ही परम फल ज्ञात होता है कि—"सोऽक्नुते इत्यादि श्रुति में भक्त साम्य दिखलाया गया यह साम्य पुरुषोत्तम की कृपा से ही संभव है। वे प्रभु सख्य प्रदान कर उसके द्वारा किये गये आत्मनिवेदन को स्वी-कार कर उसे स्वरूपानंद का अनुभव करा कर प्रधानता प्रदान करते हैं। अन्यथा भक्त अनुभव नहीं कर सकता। जो फल उसे प्राप्त होता है वह स्वतंत होता है यदि वह स्वतंत्र नहीं है तो उसे फल नहीं कह सकते। इस साम्य से ही प्रभु

### ( ६४८ )

का परम फलत्व निश्चित होता है। ''न तत्समश्चाम्यधिकं चदृश्यते'' इत्यादि श्रुति, उक्तसाम्य कथन के विरुद्ध है, इस विरुद्धता के परिहार के लिये सूत्रकार मात्र पद का प्रयोग करते हैं', अर्थात् भोग मात्र में साम्यता होती है। आधार पर काम भोग के फलत्व की शंका भी नहीं करनी चाहिये क्योंकि ''आप्नोति-परम'' में स्पष्टतः पर प्राप्ति का उल्लेख है, भोग स्वरूपानुभव रूप होता है। अनुभव में आने वाले सुख को ही लोक में पुरुषार्थं कहा जाता है।

एवं भगवतः स्वतः पुरुषार्थं रूपत्वमुक्त्या कर्मफलभोगनन्तरमावृत्तिवदत्रा-प्यावृत्तिर्भविष्यतीति आशंका निरासायोत्तपठति—

भगवान की स्वतः पुरुषार्थं रूपंतः का निरूपण करने के बाद, कर्मफल भो-गने के बाद जैसे पुनर्जन्म होता है, वैसे ही भगवत्स्वरूपानुभव के बाद भी होता होगा, इस आशंका के निवारण के लिये सूत्र प्रस्तुत करते हैं----

#### अनाधृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ।४।४।२२।।

अनावृत्तिर्भक्तनां ज्ञानिनां चोच्यते । तत्रमानं शब्दः । स च---''तयोध्वं-मापन्नममृतत्वमेति, न तेषांपुनरावृत्तिरेतेन प्रतिपद्यमाना इत्र मानवमावर्त्तं नाक्तंन्ते, ब्रह्मलोकमभि सम्पद्यते, न च पुनरावत्तं तै'' इत्यादि रूपस्तु ज्ञानिनां वामाह । न हि भक्तानांनाड्यादिप्रयुक्तममृतत्वम्---''तस्मान्मद् भक्ति युक्तस्य योगिनो वैमदात्मनः, न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रे योभरेदिह ।'' इत्यादि वाक्येम्यः । किन्तु ''यमेवेति'' श्रुतेर्वरणमं।त्रलम्य पुरुषोत्तमः । एवं सति ''ब्रह्म-विदाप्नोति परम्'' इति श्रुतेर्विरोध परिहार पूर्वकोक्तव्याख्यानरोत्या भक्तस्य परं ब्रह्म प्राप्तस्य निदॉषत्वादावृत्ति हेत्वंभावात् प्रपंचेऽनावृत्तिः सम्भवति । यादृशंप्रति ईश्वरेच्छपि न तथा भवितुमह ति । ''ये दारागारपुत्राग्तप्राणान् वित्त-मिमंपरम् हित्वा मां शरणं याताः कथं तास्त्यक्तु मुत्सहे ''इति भगवद् वाक्यात् पर प्राप्ति रूपत्वाच्च भोगस्य न नाश संभावना । किंच यत्रैकस्यैव भक्तस्य देश कालभेदेनानेकविधलीला संबन्धित्वेऽपि तत्तल्लीला संबंधित्वमनश्वरमुच्यते तत्र सर्वथा तत्वभावः कथं वक्तु शक्यो ब्रह्मणापि ।

ज्ञानी और भक्त को अनावृत्ति बतलाई गई है, शब्द हो उसका प्रमाण है। जैसे कि— उस नाडी से ऊपर पहुंच कर अमृत प्राप्त करता है" उसकी पुनरा वृत्ति नहीं होती। ब्रह्मलोक की प्राप्ति करते हैं इत्यादि अृतियाँ ज्ञानियों से सम्बन्धित हैं। भक्तों की नाडो आदि से ही मुक्ति हो ऐसा आवश्यक नहीं है।" मेरी भक्ति में लगे हुये भक्त योगी के लिए ज्ञान वराग्य कल्याण प्रद नहीं है। "यमेवे तिवृण्ते" इत्यादि श्रुति के अनुसार पुरुषोत्तम, वरणमात्र लभ्य हैं। "त्रह्म विदाप्नोति परम श्रुति, उक्त श्रुति से विरुद्ध ही कुछ कहती है, उक्त विरुद्धता का परिहार करते हुये, उक्त प्रकार की क्याख्यान रीति से पर ब्रह्म प्राप्त भक्त की निदोंषता बतलाते हैं निदोंष भक्त की जगत में आवृत्ति हो ही नहीं सकती, उसकी आबृत्ति के लिये ईश्वरेच्छा भी नहीं हो सकती ।" भक्त, स्त्री घर पुत्र बन्धु प्राण घन आदि सभी का मोह त्याग कर मेरी शरण में आ जाता है उसे में कैसे छोड़ सकता हूँ" इस भक्तिवास्य से, और पर प्राप्तिरूप मुक्ति प्राप्त कर लेने पर भक्त के भोग के नाश की संभावना ही नही रह जाती। एक ही भक्त काल के भेद से अनेक लीलाओं से सम्बन्धित होते हुये भी, उनकी उन उन लीलाओं मे अनश्वर संबंध कहा गया है तब उसके अभाव की बात ब्रह्मा भो नहीं कह सकते।

अपरंच-काल साध्योहि नश्वरः स्याद् नहि पुरुषोत्तमे कालः प्रभवितुं शक्नोति "न यत्र कालोऽनिमिषां परः प्रभुः "इत्यादि वाक्येम्यः । तथा च ज्ञानमार्गीय भक्तिमार्गीययोरनावृत्तौ तुल्यत्वेऽपि फलप्राप्तौ वैलक्षण्यात् पूर्ववाक्येन भक्ताना-माहाऽनावृत्ति मुत्तरावाक्येन ज्ञानिनामिति ज्ञायते । न च फल प्रकरणान्तेऽनावृत्युक्तै सारा भाव एव जीवस्य परमं फलमित्याचार्याभिप्रायो ज्ञायत इति वाच्यम् । ब्रह्म विदः पर प्राप्ति फलत्वेनोक्त्वा तत् स्वरूपस्य सर्वकामभोगत्वेन श्रुत्या निरूपणात् । स च स्वस्वाधिकाराऽनुपारेण निवेदितार्थाङ्की काररूप एवेति ज्ञेयम् । तेन स एवं परमंफलमनावृत्तिस्त्वार्थिको । परंत्वावृत्तौ संभवंत्यां परमफलत्वं नौपपद्यते ज्ञानदुर्बलशंका निरासायेयमुक्ता । पुष्टियमार्गीय भक्त विशेष प्रवर्त्तंक निवत्तंकवे-युश्वब्दादभगवन्निकटगतावऽनावृत्तिः पूर्वेणोक्ता मर्यादामार्गौयाणां वेदरूपाच्छब्दात् तदुक्तसाधनादनावृत्ति द्वितीयेनेत्यपि तारपर्यं विषयः श्लिष्टोऽर्थी ज्ञेयः । तथा सति परम फलमग्रे स्वत एव भावोति भाव इत्यलं विस्तरेण ।

नक्वरता काल साध्य होती है, पुरुषोत्तम पर काल का प्रभाव पड़ता नहीं, ''न यत्र कालोऽनिमिषां पर: प्रभुः'' इत्यादि वाक्य है। उक्त मत की पुष्टि होती है। ज्ञानमार्गीय और भक्तिमार्गीय दोनों की आवृति समान होते हुए भी फल प्राप्ति दोनों की विलक्षण होती है, इसीलिए पूर्व वाक्य से भक्तों की तथा उत्तर वाक्य से ज्ञानियों की अनावृत्ति कही गई है।

( ६१० )

फल प्रकरण के अन्त में अनावृत्ति की चर्चा करने बादरायणाचार्यं का अभिप्राय, 'जीव का अस्तित्व समाप्त होना ही परम फल है', ऐसा नहीं कह सकते । ब्रह्मवेत्ता की पर प्राप्ति फलरूप से बतलाकर, उसका स्वरूप सर्व कामभोग श्रुति में निरूपण किया गया है । वह भोग भी अपने-अपने अधिकार के अनुसार भक्तों के द्वारा निवेदित विषयों की स्वोक्टति के रूप में होता है । वही परमफल है, इसी से भक्त की अनावृत्ति ज्ञात होतीहै । यदि भक्त की आवृत्ति मार्नेगे तो, परमफल की बात असंगत हो जाएगी । भक्ति, ज्ञान से दुर्बल है, इस र्शका के निराकरण के लिए सूत्रकार ने सूत्र में दोनों की आवृत्ति का शास्त्रीय दृष्टि से समान उल्लेख किया है । पुष्टिमार्गीय भक्त विशेष प्रेम प्रवर्त्तक मोह को निवृत्ती करने वाले भगवद् वेणु शब्द का श्रवण कर भगवान के निकट पहुँचकर फिर नहीं लौटते, मर्यादामार्गीय वैदिक शब्द का श्रवण कर तदनुरूप उक्त साधना करके मुक्त होकर फिर नहीं लौटते । परमफल प्राप्ति स्नतः ही अनावृत्ति एक स्वाभाविक बात है । अब अपने वक्तव्य का विस्तार नहीं करेंगे ।

> जानीत परमं तत्त्वं यशोदोत्संगलालितम् । यदम्यदिति ये प्राहुरासुराँस्तानहो बुधाः ॥

यशोदा की गोद में पालित गोपाल ही पर ब्रह्म हैं, उनके अतिरिक्त किसी और को परम तत्त्व बतलाने वालों को आसुरी भावों से मोहित मानना चाहिए ।

> नानामतध्वान्त विनाशनक्षमो, वेदान्तहृत्पद्मविकासने पटुः । आविष्कृतोऽयं भुविभाष्य भाष्करो, मुघाबुघा घावत नाऽन्यक्त्मँ सु ॥

अनेक मतों के अन्धकार को दूर करने वाला वैदान्तरूपी हुतकमल को विकसित करने में कुशल यह भाष्य रूपी भाष्कर उदित हो गया है, बुद्धिमानों अब इधर-उधर मार्गों पर नहीं दोड़ना चाहिये ।

पुरन्दरमदोद्भवप्रचुरवृष्टिसम्पीडित, स्वकीयवर गौकुलाऽवन परायणो लीलया । स्मितामृत सुवृष्टिभिः परिपुपोष तान्यो गिरि, दघार च स एव हि श्रुतिशिरस्यु सैराजतै

# ( ६४१ )

इन्द्र के मद से होने वाली प्रययंकर वर्षा से पीड़ित प्रिय गोकुल की रक्षा में परायण, स्मितहासरूप अमृत की वर्षा से उनको आप्लावित करते हुए जिन्होंने गोवर्धन को धारण किया वे ही वेदांतों में विराजमान हैं।

> श्री कृष्णकृपयैवाऽयं सिद्धान्तो हृदिभासते । तेनाधिकं वरीर्वात्त न वक्तव्यं हरेनृ<sup>र्</sup>णाम् ।।

श्रीकृष्ण की क्रुपा से ही वह सिद्धान्त हृदय में भासित हो रहा है । इसके अतिरिक्त भगवान के विषय में पाण्डित्य आदि कि आवश्यकता नहीं देनी चाहिए ।

> भाष्यपुष्पाञ्जलिः श्रीमदार्चार्यंचरणाम्बुजे । निवेदितस्तेन तुष्टा शवन्तु मयि ते सदा ।।

यह भाष्यपुष्पाञ्जलि पूर्वाचार्यश्री के चरणों में निवेदित है, वे मेरे ऊपर सदैव प्रसन्न रहें।