# શ્રી મ દ્ અન ગાં ધી છ ( પ્રતિભા - પરિચય)

ain Education Internetiona For Private & Personal Use Only which american or

સંગાહક:

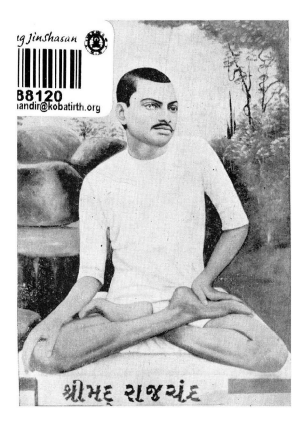
# શ્રીમદ્ અને ગાંધીજ (પ્રતિભા-પરિચય)



સંગ્રાહક : શ્રી પુણ્યવિજયજી (જિજ્ઞાસ)

પ્રકાશક : સદ્દ. નગીનદાસ ગિરધરલાલ શેઠની મિલ્કતના ટ્રસ્ટીએા વતી શ્રી જમનાદાસ પી. શેઠ માઉન્ટ યુનીક, પૈડર રાડ મુ**ંબઈ–૨**૬

| પ્રત: ૧૫૦૦   | સુદ્રક :        |
|--------------|-----------------|
| વિ. સં. ૨૦૨૭ | સાધના મુદ્રણાલય |
| મહા સુદ ૧૫   | ભાવનગર          |



### પ્રાસ્તાવિક

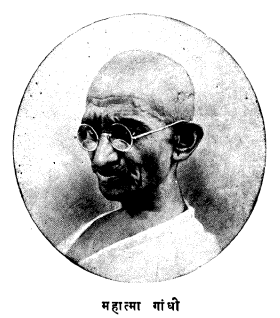
સહર્મ જિન્નાસુ સદ્દ શ્રી નગીનદાસ ગિ. શેઠની મિલ્કતના ટ્રસ્ટીઓ તરકથી આ અગાઉ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર રચિત 'આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર' વિવેચન સહિત 'પરમપદપ્રાપ્તિની ભાવના' 'ભક્તિમાર્ગનું રહસ્ય' 'શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર : ઊધ્વીંકરણના આંતર્ પરિચય અને 'સંતની અમૃતવાણી' એ પાંચ કૃતિઓ પ્રગટ થયેલ છે. હવે આ છઠ્ઠું નાનું પુસ્તક **'શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ**' પ્રગટ કરતાં ટ્રસ્ટીઓને સંતાષ થાય છે.

આ બંને મહાપુરુષો સમકાલીન હતા અને પરસ્પર ગાઢ સમાગમમાં આવ્યા હતા. બેઉ ધર્મપ્રેમી અને અધ્યાત્મમાગી હોવા છતાં બંનેને વિચિત્ર પૂર્વકર્માનુસાર તેઓને વ્યવહારો-પાધિનો ઉદય ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારના હતા અને તે ઉપાધિની સમતાભાવે નિષ્ટત્તિ કરતાં કરતાં શ્રીમદ્દના પવિત્ર પરિચયે મુદ્દ છેલ્લે અધ્યાત્મશાંતિ અનુભવવાના ભાગી થયા તથા ઉભય પાતપાતાના પુરુષાર્થ અનુસાર આત્મલાભની પ્રાપ્તિ કરી શક્યા હતા. **શ્રી મદ્દછ** પૂર્વ તી બળવાન **અધ્યાત્મભાવના અને સાધનાના** <sub>ક્ર</sub>ળરૂપે એકધારા આત્મવિકાસ સાધી આત્મશ્રેયની પરમાેવ્ચ સ્થિતિને વર્યા હતા.

**ગાંધીજી**એ પૂર્વકાળમાં પરમાર્ચભાવનાની સાથે સાથ છવાની સંસારથી દુઃખી પરાધીન દશા જોઇ તેમાંથી તેમને છોડાવવાની પ્રયયળ ભાવના ભાવી હશે. અને તેનાં સતત વિચારમંચનનના સંરકારથી તત્પ્રકારનું નિકાચિત કર્મ બાંધ્યું **હશે**, જે ઉદયમાં આવતા ભારતની ×સ્વતંત્રતા માટે અહિંસક બ્રડત ઉપાડવી પડી અને પરિણામે તેમાં સકળતા મેળવી. ગાંધીજીને ઉદયગત સમાજકલ્યાણની ખાહ્ય પ્રવૃત્તિ સાથે સાથે શ્રીમદ્દના પવિત્ર સમાગમે અંતરગત આત્મકલ્યાણની પ્રવૃત્તિ પણ ક્રમશ: વિકાસ પાયતી જતી હતી તેના પરિણામે અધ્યાત્મશાંતિ અનુભવી આત્મશ્રેયને પામી શકયા, તેના પરિચય તે৷ આપણને ''ખૂન કરનાર પર પણ પ્રેમ કરવે৷'', એ શ્રીમદ્દજીએ શિખડાવેલ જીવનમંત્ર પાેતાના જીવનમાં સાર્થક કરતાં. તેમાં કલીભૂત થતાં ગાંધીજીનું ગાડસે નામની

× મ૦ ગાંધીજીએ ભારતને અધાવેલી આઝાદીના સ્વાદ હત્તુ સુધી પ્રજાને મળી શક્યા નથી, તે દેશ અને દેશવાસીએાની ભારે કમનસીબી છે.

#### Mahatma Gandhi



વ્યક્તિએ ગાેળાબારથી ખૂન કરવા છતાં તેની પ્રત્યે દ્વેષ નહિ ધરાવતાં–પ્રેમન્∮ ઝરહ્યું વહાવી છવનલીલા સમાપ્ત કરી.

ભારતની આવી બે મહાવિભ્રુતિઓનેા પ્રતિભા--પરિચય આ લઘુ ગ્રાંથમાં વાચકને સહેલાઇથી મળી શકશે, તેથી તે સંબાધે વિસ્તાર કરવાે અનાવશ્યક જણાય છે.

શ્રીમદ્દ અધ્યાત્મતી પરમાગ્સ્ય સ્થિતિએ પહેાંચેલા એક લોકોત્તર નાની મહાપુરુષ હતા, એ બાબતમાં મુખ્યતાએ વિશિષ્ટ પરિચય સ્વયં ગાંધીજીએ શ્રીમદ્દની જય'તિ આદિ જુદા જુદા પ્રસંગે શ્રીમદ્દ અંગે જે વચને ાઉગ્ચારેલ તથા પાતાની "આત્મકથા" પુરુ માં ઉલ્લેખેલ તેને યથાસ્થિત ગાઠવીને પેટા મથાળાપૂર્વક આ પુરુ માં આપવામાં આવેલ છે, તેની પહેલા ગાંધીજીએ પૂછાવેલ ૨૭ પ્રક્ષો તથા શ્રીમદ્દજીએ સમાધાનરૂપે આપેલ ઉત્તર આપેલ છે, ત્યારબાદ ગાંધીજીના ૨૭ પ્રક્ષોમાંથી કેટલાક કથનાનું શ્રી ભગવદ્દગીતાના શ્લોકના આધારે ઉપયોગી "પરિશિષ્ટ" આપવામાં આવેલ છે.

મ૰ ગાંધીજના સત્ય અને અહિંસા આદિ ઉત્તમ ગુણોનેા થેાડેાક પરિચય પણ વ્યા પુ૦માં વિચારકને જોવા મળશે. અત્રે એ બધું વિગતથી આપવાનેા અવકાશ નથી. તે અંગે તેઓએ લખેલું 'આત્મકથા ' વગેરે સાહિસ જિજ્ઞાસુએ વાંચી–વિચારી જવા ભલામણુ છે, કે જેમાં તેમની નિર્દોધતા, નિખાલસતા, સત્યનિષ્ટા, બધા સાથે (ભારત હેા કે પાકીસ્તાન હાે, વિલાયત હાે કે અન્ય દેશ હાે.) આત્મીપ્યમની પ્રેમદષ્ટિ તથા આચારમાં કથની તેવી જ કરણી વગેરે ઉત્તમ ગુણોના પરિચય મળી શકે તેમ છે અને તેથી તા સારીએ દુનિયા, ભલભલા ગાંધીજી પ્રત્યે આકર્ષાયા જે સુપ્રસિદ્ધ છે.

ં આ બંને મહાપુરુયનાં પૂર્વપ્રારબ્ધના પ્રકારો ભિન્ન ભિન્ન હેાવાથી બંનેના કાર્યક્ષેત્ર પણ અલગ અલગ હતા.

આ ભાભતમાં 'શ્રીમદ્દની છવનસિદ્ધિ' નામના ઝુહદ્ પ્ર**ંથમાં ઉલ્લે**ખેલ ડા. સરયુખેનના નીચેના શબ્દા ઉપયાેગી **હાેઈ અત્રે ૨જુ કરી**એ છીએ.—

"આમ છતાં બંનેમાં એક મુખ્ય તકાવત હતે। તે બતાવતાં ગાંધીજ પાતે જ લખે છે કે,—

"આપણે સંસારી જીવેા છીએ ત્યારે શ્રીમદ્ અસંસારી હતા. આપણને અનેક યાનિઓમાં ભટકવું પડશે, ત્યારે શ્રીમદ્રને કઠાચ એક જન્મ બસ થાઓ. આપણે કઠાચ માક્ષથી દ્વર ભાગતા હેાઇશું ત્યારે શ્રીમદ્ વાયુવેગે માેક્ષ તરક ધસી રહ્યા હતા. આ થાડા પુરુષાર્થ નથી. "

આમ થવાનું મુખ્ય કારણ બંનેના ધ્યેચને ભેઢ હતા. શ્રીમદે આત્મકલ્યાણનું પાતાનું ધ્યેય બનાવ્યું હતું. ગાંધીજીએ સામાજિક કલ્યાણને પાતાના ધ્યેય તરીકે સ્વીકાર્યું હતું. આથી આત્મકલ્યાણના દષ્ટિબિંદુથી વિચારીએ તેા શ્રીમદ્ની કક્ષા ગાંધીજી કરતાં ઘણી ઊચી હતી જેને ગાંધીજી જેવી મહાન વ્યક્તિ પણ મહાન ગણે છે, તે શ્રીમદ્ આપણા માટે ઘણી ઘણી મહાન વ્યક્તિ બની રહે તે સ્વાભાવિક છે."

આ લધુ ગ્રંથના શરૂના ૩૨ પાનાનેા ભાગ ડૉ. સરયુખેન આર. મહેતા લિખિત 'શ્રીમદ્દની છવનસિદ્ધિ' પુગ્માંથી લેવામાં આવ્યા છે, તે બદલ દ્રસ્ડીઓ તેમનેા આભાર માને છે.

પુરતકમાં સર્વ સંગ્રહ કરવાનું કાર્ય વવાણીયાસ્થિત મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજી (જિજ્ઞાસુ) મહારાજે પાતાની વૃદ્ધાવસ્થા, દેહની વ્યાધિગ્રસ્ત નેબળી સ્થિતિ હેાવા છતાં ઉલ્લાસિત ભાવથી પ્રેરાઇને કર્યું છે. ઉપરાંત પુક્રરીડીંગ વગેરે કહિન કામ પણ ઉત્સાહથી કરેલ છે, તે માટે બધા ટ્રસ્ટીઓ વની તેમનાે ઘણાે આભાર માનું છું.

J

ભાવનગર સાધના પ્રેસવાળા શ્રી ગિરધરલાલભાઇએ આ નાનુ પુસ્તક કાળજીપૂર્વક છાપી આપવા બદલ તેમના પણ અત્રે આભાર માનવાે ઉચિત સમજું છું.

> િલિ. સંતચરણોપાસક **ભે**ાગીલાલ ગિ૦ રોઠ

" મેં ઘણાના જીવનમાંથી ઘણું લીધું છે પણ સૌથી વધારે કાેઈના જીવેનમાંથી મેં ગહણ કર્યું હાેય તા તે કવિશ્રીના જીવનમાંથી છે. '' —મ૦ ગાંધીજ

¥

જેને આત્મકલેશ ટાળવા છે, જે પાતાનું કર્તવ્ય ભાણવા ઉત્સુક છે તેને શ્રીમદ્દનાં લખાણામાંથી ભહુ મળી રહેશે.

—મ૰ ગાંધીજ

20000 

લાકબ્યાપક એવા અંધકારને વિશે સ્વએ કરી પ્રકાશિત જેમ છે તેમ ચથાતથ્ય વસ્તુસ્વરુપને દેખી આ પંચમકાળમાં અમૃતના મેહ વરસાવનાર એવા લેાકાેત્તર મહાપુરુષ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજીને અત્ય ત ભક્તિભાવે નમસ્કાર કરી આ લઘુ કૃતિ તેએાશ્રીના ચર**શકમળમાં** સમર્પણ

----સંગ્રાહેક

## ર્સંતના હ્લ્દયનું કરુણાઝરર્ણું (અંતરનું અમૃત)

**શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીની કરુણામય જીવનદર્ષ્ટિના આ એક** પ્રસંગ છે. આવા તાે તેમનાં જીવનમાં નાના માેટા ઘણા પ્રસંગાે બનેલા છે.

એકવાર એક આરય વેપારી સાથે બ્રીમદે હીરાના સાદા કર્યા. એવું નક્કી કરવામાં આવ્યું કે, અમુક સમયે નક્કી કરેલા ભાવ પ્રમાણે એ વેપારીએ બ્રીમદ્દને અમુક હીરા આપવા. આ બાળતના ખતપત્ર પણ એ વેપારીએ બ્રીમદ્દને લખી આપ્યા હતા.

આરબના માટા ભાઇએ પાતાના નાના ભાઇને જેનાે માલ હતાે તેનાે કાંગળ બતાવી કહ્યું કે, '' આટલી કિંમત વગર માલ વેચવાે નહીં એમ શરત કરી છે. તે' આ ખતપત્રમાં લખા આપી શું કર્યું ? ''

આ બાજુ એવું બન્યું કે, સમય પાકતાં એ હીરાની કિંમત ખૂબ જ વધી ગઇ. અને વેપારી ખતપત્ર પ્રમાણે હીરા આપે તેા એ બાપડાને બહુ ભારે નુકસાનીમાં ઉતરવું પડે. પાતાની બુધી જ માલ મિલકત વેચી દેવી પડે હવે શું થાય <sup>ક</sup> આ બાજુ શ્રીમદ્દને જ્યારે હીરાની કિંમતના બજાર ભાવની ખબર પડી લારે તેઓ તરત જ પેલા વેપારીની દુકાને જઇ પહોંચ્યા. શ્રીમદ્દને પાતાની દુકાને આવેલા જોઇને પેલા વેપારી ગભરાટમાં પડી ગયેા. તે કરગરતાે ખાલ્યા કે, '' રાયચંદભાઇ આપણી વચ્ચે થયેલા હીરાના સાેદા અંગે હું ખૂબ ચિંતામાં પડી ગયાે છું. મારૂં જે થવાનું હાેય તે શાએા, પણ તમે ખાતરી રાખજો કે હું તમને આજના યજારભાવે સાેદાે ચૂકવી આપીશ. તમે ચિંતા કરશા નહીં. "

એ સાંભળીને શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી કરણાભર્યા અવાજે બાલ્યા : " વાહ ભાઇ વાહ ! હું ચિંતા શા માટે નહિ કરું ? તમને સાેદાની ચિંતા થતી હાેય તા મને શા માટે ચિંતા ન થવી જોઇએ ? પરંતુ આપણા બંનેની ચિંતાનું મૂળ કારણ તાે આ કાગળિયું જ છે ને ? એને જ નાશ કરી દઇએ તાે આપણા બંનેની ચિંતા મટી જશે.

એમ કહીને શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રે સહજભાવે પેલાે દસ્તાવેજ કાડી નાખ્યા. પછી શ્રીમદ્દ ખાલ્યા, "ભાષ્ઠ, આ ખતપત્રને કારણે તમારા હાથપગ બંધાયેલા હતા; બજરભાવ વધી જવાથી તમારી પાસે મારા સાઠ સીત્તેર હજાર લેણા નીકળે. પરંતુ હું તમારી સ્થિતિ સમજી શકું છું. એટલા બધા રૂપિયા હું તમારી પાસેથી લઉ તા તમારી શા વલે થાય ! પરંતુ રાયચદ્ર દૂધ પી શકે છે, લાહી નહિ. "

આ કેટલી ઉત્કૃષ્ટ ત્યાગવત્તિ !

આ સાંભળી પેલેા બાપડેા વેપારી તેા આભારવશ બની કિરરતા સમાન શ્રીમદ્દને જોઈજ રહ્યો.

#### **औभद्रना (यत्तनी चैत**न्यभय दशा • प्रर्शा**श वित्तने** नभानभः '

# શ્રીમદ્ અને ગાંધીજ (પ્રતિભા-પરિષય)

મહાત્મા ગાંધીજીના જન્મ વિ. સ. ૧૯૨૫ના ભાદરવા વદ ૧૨ના રાજ પારબંદરમાં થયા હતા તેઓ શ્રીમદ્ધી લગભગ પાણાંબે વર્ષે નાના હતા તેમના પિતામહ, પિતાશ્રી અને માટાભાઈ ત્રષ્ટ પારબંદરમાં અનુક્રમે દીવાન થયેલા, અને પાછલ વયમાં તેમના પિતાશ્રી રાજકાટ સ્ટેટના દીવાન હતા ગાંધીજી તેમના પિતાના સૌથી નાના પુત્ર હાવાથી તેમનું બાળપહ સામાન્ય રીતે રાજકાટમાં જ બીતેલું અને એમના અભ્યાસ પણ ત્યાં જ થયેલા. શ્રીમદુના બાલ્યકાળ મુખ્યત્વે વવાણિયામાં જ પસાર થયેલા. ર : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

અને તેમણે શાળાના અભ્યાસ તાે બહુ થાેડી મુદ્રતમાં છેાડી દીધેલા, તેથી વવાણિયા બહાર રહેવાના તેમને નાની વયમાં ઝાઝાે પ્રસંગ પડેલાે નહિ.

વિ. સં. ૧૯૪૩માં ગાંધીજી મેટ્રીકુપાસ થયા; તે પછી કાયદાના અભ્યાસ માટે તેમને વિલાયત માકલવામાં આવ્યા, ત્યાં જતાં પહેલાં તેમના માતુશ્રીએ તેમને પરસ્રી, દારુ અને માંસાહાર એ ત્રણુના ત્યાગની પ્રતિજ્ઞા એક જૈન સુનિ પાસે લેવડાવી હતી, જે તેમણે પૂરેપૂરી પાળી હતી.

વિ. સં. ૧૯૪૦ પછીથી શ્રીમદૂની અવધાની તરીકેની ખ્યાતિ થવા લાગી હતી. વિ. સં. ૧૯૪૩થી તેઓ વેપારાથે મુંબઇ આવ્યા. ત્યાં તેમણે અવધાનના અનેક પ્રયોગો કર્યા અને વિશેષ ખ્યાતિ પ્રાપ્ત કરી. આ સમય સુધીમાં શ્રીમદ્ તથા ગાંધીજીના મેળાપ થયા ન હતા. તેઓની સૌપ્રથમ મુલાકાત વિ. સં. ૧૯૪૦માં ગાંધીજી વિલાયતથી હિંદ પાછા ફર્યા તે જ દિવસે સુંબઈમાં થઇ.

શ્રીમદ્ અને ગાંધીજ : ૩

ગાંધીજીને વિલાયતમાં શ્રી રેવાશ કર જગજીવનના ભાઇ ડૉ. પ્રાણુજીવનદાસ મહેતા સાથે ગાઢ પરિચય થયા હતા. તેથી વિ. સં. ૧૯૪૭ના જેઠ માસમાં ગાંધીજી અભ્યાસ પૂર્ણુ કરી હિંદ આવ્યા ત્યારે શ્રી પ્રાણુજીવનદાસ મહેતાએ તેમને પાતાને ઘેર ઉતારા આપ્યા હતા. તે જ દિવસે ગાંધીજીને તેમના માતુશ્રીના અવસાનના ખબર આપવામાં આવ્યા. વિલાયતમાં એકલા રહેતા ગાંધીજી એ સમાચાર જીરવી નહિ શકે એમ ગણી તેમના માટાભાઇએ એ ખબર તેમનાથી છુપાવ્યા હતા. માતાના અવસાનના ઘા ગાંધીજી ખમી ગયા.

તે જ દિવસે શ્રીમદ્ ડૉ. પ્રાણ્છવનદાસ મહેતાને ત્યાં ગયા હતા. તે વખતે તેમની ગાંધીજી સાથે આળખાણું થઇ. ગાંધીજીને શ્રીમદ્ની આળખાણુ ડૉ. પ્રાણ્છવનદાસના માટાભાઈ પાપટભાઇના જમાઈ તથા કવિ અને અવધાની તરીકે કરાવવામાં આવી. શ્રીમદ્ની શક્તિના થાહા પરિચય ગાંધીજીને તે વખતે થયેા, અને થાડી વાતચીતમાં જ ગાંધીજી શ્રીમદ્ પ્રતિ આકર્ષાયા, પહેલી જ સુલાકાતમાં શ્રીમદ્ની પાતાના પર કેવી છાપ પડી હતી તેનું સુંદર વર્ણુન કરતાં ગાંધીજીએ '' શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર '' ગ્ર'થની પ્રસ્તાવનામાં લખ્યું છે કે—

'' ઢાક્તરે રાયચ દભાઇને કવિ કહીને ઓળ-ખાવ્યા, અને મને કહ્યું, 'કવિ છતાંયે અમારી સાથે વેપારમાં છે. તેઓ જ્ઞાની છે. શતાવધાની છે.' "

" કાઇએ સૂચના કરી કે, મારે કેટલાક શબ્દા તેમને સંભળાવવા ને તેઓ તે શબ્દા ગમે તે ભાષાના હશે તા પણ જે ક્રમમાં હું બાલ્યા દ્વાઈશ તે જ ક્રમમાં પાછા કહી જશે. "

'' મને આ સાંભળીને આશ્ચર્ય થયુ'. હુ' તેા જુવાનિયા, વિલાયતથી આવેલા, મારા ભાષાજ્ઞાનના પણુ ડાળ, મને વિલાયતના પવન ત્યારે ક'ઇ એાછા ન હતા. વિલાયતથી આવ્યા એટલે ઊચથી ઊતર્યા. "

'' મેં મારું બધું જ્ઞાન ઠાલબ્યું અને જુદી જુદી ભાષાના શખ્દેા પ્રથમ મેં લખી કાઢ્યા

શ્રીમદ્ અને ગાધાજી : પ

કેમકે મને ક્રમ કચાં યાદ રહેવાના હતા ? અને પછી તે શખ્દા હું વાંચી ગયા. તે જ ક્રમમાં રાયચ દભાઇએ હળવેથી એક પછી એક બધા શખ્દા કહી દીધા. હું રાજી થયા, ચકિત થયા અને કવિની સ્મરણશક્તિ વિશે મારા ઊંચા અભિપ્રાય બ ધાયા. વિલાયતના પવન હળવા પાડવા સારુ આ અનુભવ સરસ થયા ગણાય. "

" કવિને અંગ્રેજી જ્ઞાન મુદ્દલ ન હતું. તેમની ઉંમર તે વખતે પચીસથી ઉપર ન હતી. ગુજરાતી નિશાળમાં પણુ થાેડા જ અભ્યાસ કરેલા. છતાં આટલી સ્મરણશક્તિ, આટલું જ્ઞાન અને આટલું તેમની આસપાસનાએા તરફથી માન. આથી હું માહાયા. "

" સ્મરણશક્તિ નિશાળમાં નથી વેચાતી, જ્ઞાન પણુ નિશાળની બહાર જે ઈચ્છા થાય– જિજ્ઞાસા હાેય–તાે મળે, અને માન પામવાને સારુ વિલાયત કે કચાંચે જવું નથી પડતું, પણુ ગુણને માન જોઇએ તેા મળી રહે છે, એ પઢાર્થપાઠ મને સુંબઈ ઊતરતાં જ મળ્યેા. "

" કવિની સાથેના આ પરિચય બહુ આગળ ચાલ્યાે. સ્મરણશક્તિ ઘણાની તીવ્ર હાેય, તેથી અંજાવાની કશી જરૂર નથી. શાસ્ત્રજ્ઞાન પણ ઘણાને જોવામાં આવે છે. પણ જો તે સંસ્કારી ન હાેય, તા તેમની પાસેથી કૂટી બદામ પણ નથી મળતી. સંસ્કાર સારા હાેય ત્યાં જ સ્મરણશક્તિ અને શાસ્ત્રજ્ઞાનનાે મેળાપ શાેલે અને જગતને શાેભાવે. કવિ સંસ્કારી અને જ્ઞાની હતા. " ૧૯

આમ પહેલી જ સુલાકાતથી ગાંધીજી શ્રીમદ્ પ્રત્યે આકર્ષાયા, તેમનેા વિલાયતનેા પવન હળવાે પડ્યો, અને જ્ઞાન મેળવવા વિલાયત જવું પડે તે તેમની માન્યતા શ્રીમદ્રના મેળાપથી દ્વર થઈ.

૧૯. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર અને ગાંધીજી '' પૃ. ૪૪. આ જ પ્રસંગ ગાંધીજીએ પાતાની '' આત્મકથા ''ના બીજા ભાગના પહેલા પ્રક્રયસમાં પણ આલેખ્યા છે.

તે પછીથી ગાંધીજી વકીલાતની શરૂઆત કરવા મુંબઇમાં જ રાેકાયા. તે દરમ્યાન તેઓ શ્રીમદુને વાર વાર તેમની પેઢી પર મળતા. તે વખતે તેમનામાં ધર્મજિજ્ઞાસા બહુ ન હતી, પણુ સામાન્ય જીવનમાંથી ઊઠતા અનેક પ્રશ્નોનું ધર્મની દષ્ટિએ નિરાકરણ શ્રીમદ્ બહુ સારી રીતે કરતા, એટલે ગાંધીજને તેમનું માર્ગ-દર્શન બહુ મદદરૂપ થતું. વળી, ગાંધીજ શ્રીમદ્દના મેળાપ વખતે તેમની રહેણીકરણીનું બારીકાઇથી અવલાેકન કરતા. અને તેમાં શ્રીમદ્ના ગુણા જોઇ તેમના પ્રત્યેના ગાંધીજીનાે આદર ઉત્તરાત્તર વધતાે ગયાે. તે ગુણાને પાતાનામાં ઉતારવા ગાંધીજી મથતા. આથી તાે પત્ર લખતી વખતે શ્રીમદુ તેમને ''ગુણુગ્રાહી'' એવું સાર્થક સંબાધન કરતા. એ અવલાકન દ્વારા પાતાના પર શ્રીમદ્ની કેવી છાપ પડી હતી, તેનું વર્ણન કરતાં ગાંધીજીએ લખ્યું છે કે,---

" ખાહ્યાડ અરથી મનુષ્ય વીતરાગી નથી થઇ શકતા. વીતરાગતા એ આત્માની પ્રસાદી છે. અનેક જન્મના પ્રયત્ને મળી શકે છે એમ હરકેાઇ માણુસ અનુભવી શકે છે. રાગાને કાઢવાના પ્રયત્ન કરનાર જાણે છે કે રાગરહિત થવું કેવું કઠિન છે. એ રાગરહિત દશા કવિને સ્વાભાવિક હતી એમ મારી ઉપર છાપ પડી હતી. "૨૦

"પોતે હજારોના વેપાર ખેડતા, હીરા-માેતીની પારખ કરતા, વેપારના કાયડા ઉકેલતા, પણ એ વસ્તુ તેમના વિષય નહાેતી. તેમના વિષય-તેમના પુરુષાર્થ-તો આત્મઓળખ-હરિ-દર્શાનના હતા. પાતાની પેઢી ઉપર બીજી વસ્તુ હાેય યા ન હાેય, પણ કાેઇને કાેઈ ધર્મપુસ્તક અને રાેજનીશી હાેય જ. વેપારની વાત પૂરી થઇ કે ધર્મપુસ્તક ઊઘડે અથવા પેલી નાંધપાેથી ઊઘડે....

" જે મનુષ્ય લાખાના સાેદાની વાત કરી લઇને તુરત આત્મજ્ઞાનની ગૂઢ વાતાે લખવા બેસી જાય તેની જાત વેપારીની નહિ પણ શુદ્ધ જ્ઞાનીની છે. તેમના આવી જાતના અનુભવ મને એકવેળા

૨૦. ગાંધીજીની પ્રસ્તાવના; "શ્રીમદ્ અને ગાંધીજી" પૃ ૪૮.

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : હ

નહિ પણ અનેકવેળા થયેલાે. મેં તેમને કદી મૂર્ચિંછત સ્થિતિમાં નથી જોયા. મારી જોઉ તેમને કશા સ્વાર્થ નહાેતાે.

" તેમના અતિ નિકટ સંખધમાં હું રહ્યો છું. હું તે વેળા ભિખારી બારિસ્ટર હતા. પણ જ્યારે હું તેમની દુકાને પહેાંચું ત્યારે મારી સાથે ધર્મ-વાર્તા સિવાય બીજી વાર્તા ન જ કરે. આ વેળા જોકે મેં મારી દિશા જોઈ નહેાતી, મને સામાન્ય રીતે ધર્મવાર્તામાં રસ હતાે એમ પણ ન કહી શકાય, છતાં રાયચ દભાઇની ધર્મવાર્તામાં મને રસ આવતા.

" ઘણા ધર્માચાર્યાના પ્રસ'ગમાં હું ત્યારપછી આવ્યા છું. દરેક ધર્મના આચાર્યાને મળવાના પ્રયત્ન મેં કર્યો છે, પણ જે છાપ મારા ઉપર રાયચ દભાઇએ પાડી તે બીજા કાેઇ નથી પાડી શકવા. તેમનાં ઘણા વચના મને સાંસરા ઊતરી જતાં તેમની બુદ્ધિને વિશે મને માન હતું. તેમની

#### ૧૦ : શ્રીમદ્ અને ગાંધીજી

પ્રામાણિકતા વિશે તેટલું જ હતું. ને તેથી હું જાણતાે હતા કે તેઓ મને ઇરાદાપૂર્વંક આડે રસ્તે નહિ ઠાેરે ને પાતાના મનમાં હશે એવું જ કહેશે. આથી મારી આધ્યાત્મિક ભીડમાં હું તેમના આશ્રય લેતા."રધ

ગાંધીજી જેવી મહાન વ્યક્તિ પર આટલી ઘેરી છાપ પાડનાર શ્રીમદ્ની મહત્તા કેવી હશે ! શ્રીમદ્ તથા ગાંધીજીના પરિચય આ રીતે વિકસતા જતા હતા, તે વખતે પારળ દરના અખ્દુલા શેઠ નામના એક મુસ્લિમ વેપારીએ પાતાની દક્ષિણ આફ્રિકાની પેઢીના વ્યાપારી કેસ અંગે, એક વર્ષ માટે પગારદાર વકીલ તરીકે આફ્રિકા આવવાની ગાંધીજી પાસે માંગણી કરી. મુંબઇની કેાર માં એક વખત નિષ્ફળ ગયેલા ગાંધીજીએ એ વાત સ્વીકારી લીધી, અને વિ. સ. ૧૯૪૯ના ઉના-ળામાં તેઓ એકલા આફ્રિકા ગયા. ત્યાં બંને પક્ષ વચ્ચે

**૨૧. ''આત્મકથા,'' ભાગ ૨, પ્રક**રણ ૧, ''શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી,'' પ્ર,ં**૬**∙.

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : ૧૧

સમજૂતી કરાવી ગાંધીજીએ હાથમાં લીધેલું કામ એક વર્ષમાં સફળતાથી પૂરું કર્યું.

મળેલી સફળતાથી ગાંધીજીની પ્રતિષ્ઠા જામી, અને તેમની લાેકપ્રિયતા વધવા લાગી. તેથી સૌ મિત્રા પાતાના ધર્મ'ની ખૂબીએા ગાંધીજી સમક્ષ મૂકી, તેમની પાસે પાેતાના જ ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે, એવું પ્રતિપાદન કરવા લાગ્યા. અને પાતાના ધર્મ સ્વીકારવા ગાંધીજીને લલ ચાવવા લાગ્યા. તે વખતે ગાંધીજી ખ્રિસ્તી મિત્રાના કેટલાક ગ્રહ્યાને લીધે તેમના પ્રતિ વિશેષ આકર્ષાયા હતા. વળી, હિંદુધમ<sup>°</sup>નાં કેટલાંક અનિષ્ટેા તેમની નજર સમક્ષ હતાં, એટલે તે ધર્મની અપૂર્ણતા પણ તેમને ખુંચતી હતી, આથી તેએ। ધર્મપરિવર્તન કરવાની ઈચ્છાવાળા અની ગયા હતા; જેથી તેમના મુસ્લિમ અને ખ્રિસ્તી મિત્રા તેમના ધર્મ બાબત ચિંતા કરવા લાગ્યા. પર'ત તેમણે એવા નિશ્ચય કરેલા કે જ્યાંસધી હિંદુધર્મ પૂરેપૂરેા સમજાય નહિ, જ્યાંસુધી હિંદુધર્મના દેખાતા દેાષા અને અનિષ્ટાેની ખાતરી થાય નહિ, ત્યાં સુધી ધર્મ પરિવર્તન ન કરવું. આમ તેમના જીવનમાં

૧ર : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ

ધર્મમાંથનના કાળ શરૂ થયા. આ સમયે તેમણે હિંદના અગ્રગહય ધર્માચાર્યો સાથે ધર્મની બાબતમાં પત્રવ્યવહાર કર્યો, પાતાની સસીબતાે તેમની સમક્ષ રજૂ કરી, અને માર્ગદર્શન માંગ્યું. તે બધામાં શ્રીમ દ્રનું સ્થાન મુખ્ય હતું. ગાંધી જીએ તેમને ૨૭ પ્રશ્નો પૂછચા હતા, જેના ઉત્તરા સરળ, સમાધાનકારક ભાષામાં શ્રીમદે આપ્યા હતા. આજે પણ એ પ્રશ્નોત્તર વાંચતા ઘણા ખુલાસા થાય તેમ છે. આ ઉત્તરા માક-લવાની સાથે શ્રીમદે '' ષડદર્શ'નસમચ્ચય '', '' મણિ-રત્નમાલા ", '' માક્ષમાળા " વગેરે ગ્ર'થા વાંચવાની લલામણ પણ ગાંધીજને કરી હતી. ગાંધીજએ એ સર્વ નું મનન કર્શું અને તેમના મનનું તેથી ઘણે અરો સમાધાન થયું. તે વિશે ગાંધીજીએ લખ્યું છે કે,—

"તેનું પરિણામ એ આવ્યું કે હું શાંતિ

પામ્યો. હિંદુધર્મમાં મને જે જોઇએ તે મળે એમ છે, એવા મનને વિશ્વાસ આવ્યા. આ સ્થિતિને સારુ રાયચંદ્રભાઈ જવાબદાર થયા, એટલે મારું માન તેમના

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : ૧૩

પ્રત્યે કેટલુ' વધ્યુ' <mark>હ</mark>ાવુ' જોઇએ તેને**ા ખ્યાલ વાંચનારને** કંઈક આવશે."<sup>૨૨</sup>

આ જ પ્રસ ગ વિશે ગાંધીજીએ પાતાની આત્મ-કથામાં વિસ્તારથી લખ્યું છે કે,—

"ઇસુને એક ત્યાગી, મહાતમા, દૈવી શિક્ષક તરીકે હું સ્વીકારી શકતા હતા, પણ તેને અદ્વિતીય પુરુષ રૂપે નહાતા સ્વીકારી શકતા. ઇસુના મૃત્યુથી જગતને ભારે દષ્ટાંત મળ્યું, પણ તેના મૃત્યુથા કાંઈ ગુદ્ધ ચમત્કારી અસર હતી એમ મારું હૃદય સ્વીકારી નહાતું શકતું. ખ્રિસ્તીઓના પવિત્ર જીવનમાંથી મને એવું ન મળ્યું કે જે બીજા ધર્મીઓના જીવનમાંથી નહાતું મળતું. તેમનાં પરિવર્તન જેવાં જ પરિવર્તન બીજાના જીવનમાં થતાં મેં જોયાં હતાં. સિદ્ધાંતની દ્રષ્ટિએ ખ્રિસ્તી સિદ્ધાંતામાં મેં અલૌકિકતા ન ભાળી. ત્યાગની

રર. ગાંધી જીએ લખેલી પ્રસ્તાવના, '' શ્રીમદ્ અને ગાંધી જી " પૃ. ૪૩. **૨૪ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધી**જી

દ્**ષ્ટિએ હિંદુ ધર્મીં એાને**ા ત્યાગ મને ચડતા જણાયેા. ખ્રિસ્તી ધર્મ ને હું સંપૂર્ણ અથવા સવેોપરી ધર્મ તરીકે ન સ્વીકારી શક્યો.

'' આ હુદયમ થન મેં પ્રસંગાે આવતાં ખ્રિસ્તી મિત્રાની પાસે મૂક્યું. તેના જવાબ તેઓ મને સંતાષે તેવા ન આપી શકચા.

" પણ હું જેમ ખ્રિસ્તી ધર્મ'નેા સ્વીકાર ન કરી શકચો, તેમ હિંદુધર્મ'ની સંપૂર્ણવા વિશે અથવા તેના સવેાંપરિપણા વિશે પણ હું ત્યારે નિશ્ચય ન કરી શકચો. હિંદુધર્મ'ની ઝુટીઓ મારી નજર આગળ તર્યા કરતી હતી. અસ્પૃશ્યતા જો હિંદુ ધર્મ'નું અંગ હાેય, તા તે સડેલું ને વધારાનું અંગ જાણવું અનેક સંપ્રદાયા, અનેક નાતજાતાની હસ્તી હું સમજી ન શકચો. વેદ જ ઇવરપ્રણીત એટલે શું ? વેદ ઇવ્ધરપ્રણીત તા બાઈબલ અને કુરાન કાં નહિ ?

" જેમ ખ્રિસ્તી મિત્રા મારા ઉપર અસર

શ્રીમદ્ અને ગાંધીજી : ૧૫

કરવા મથી રહ્યા હતા, તેમ મુસલમાન મિત્રાનેા પણુ પ્રયત્ન હતા. અખ્દુલા શેઠ મને ઇસ્લામના અભ્યાસ કરવા લલચાવી રહ્યા હતા. તેની ખૂબી-ઓની ચર્ચા તેા કર્યા જ કરે.

" મે' મારી મુસીબતે રાયચંદભાઈ આગળ મૂકી. હિંદુસ્તાનના બીજા ધર્મશાસ્ત્રીએા સાથે પણ પત્રવ્યવહાર ચલાવ્યા. તેમના જવાબ કરી વળ્યા. રાયચંદભાઇના પત્રથી મને કંઇક શાંતિ થઈ. તેમણે મને ધીરજ રાખવા ને હિંદુધર્મવેના ઊંડા અભ્યાસ કરવા ભલામણ કરી....તેમણે કેટલાંક પુસ્તકા માકલ્યાં, તે પણ મે' વાંચ્યાં. તેમાં પ'ચીકરણ, મણિસ્ત્નમાળા, ચાેગવાશિષ્ઠનુ' મુમુક્ષુ પ્રકરણ, હરિભદ્રસૂરિનું ધડ્દર્શનસમુચ્ચય ઇત્યાદિ હતાં....

" ખ્રિસ્તી ભાઇએોએ મારી જિજ્ઞાસા બહુ તીવ્ર કરી મૂકી હતી. તે કેમે શમે તેમ નહાતી…. તેમના સંબંધે મને જાગ્રત રાખ્યા જે કંઈ ૧૬ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

વખત અચતા તેના ઉપયાગ હું ધાર્મિક વાંચનમાં કરતા. મારા પત્રવ્યવહાર જારી રહ્યો હતા. રાયચંદલાઇ મને દાેરી રહ્યા હતા...મારા હિંદુ ધર્મ પ્રત્યેના આદર વધ્યા. તેની ખૂબી હું સમ જવા લાગ્યા. <sup>ગર૩</sup>

શ્રીમદે લખેલા ઉત્તરા વાંચીને ગાંધીજીના મનનું કેટલું સમાધાન થયું હતું તે આ અવતરણુ બતાવે છે. ગાંધીજીએ શ્રીમદૂને પૂછેલા પ્રશ્નો તાત્ત્વિક તેમજ વ્યાવહારિક એમ બંને પ્રકારના છે. પ્રશ્નો પૂછવામાં ગાંધીજીની વિચક્ષણતા બેઈ શકાય છે. આર'ભમાં "આત્મા શું છે?" એ પ્રશ્નથી શરૂઆત કરી, તેને લગતાં અન્ય પ્રશ્નો જેવા કે "તે શું કરે છે? કર્મ શું છે?" વગેરે પ્રશ્નો મૂક્યા છે. તે પછી તેઓએ ઇશ્વર, તેનું જગત્કર્તાપણું, માક્ષ, કર્માનુસાર ગતિ વગેરે વિશે જાણુવાની જિજ્ઞાસા અતાવી છે. તે પછી

્ર૩. " આત્મકર્યા, " ભાગ ૨, પ્રકરણ ૧૫, " શ્રીમદ્ અને ગાંધીજી, " પૃ. ૬૪

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : ૧૭

ગાંધી છએ અમુક ચાક્કસ ધર્મ વિશેના પ્રશ્નો મૂક્યા છે; જેમકે,—આર્ય ધર્મ તે શું ? વેઢ કાેણે કર્યા ? ગીતા કાેણે બનાવી ? વગેરે. આ પછી ગાંધી છ પાતાના મંચનપ્રશ્નો પર આવે છે. તેમાં તેમણે શ્રીમદ્ને ખ્રિસ્તીધર્મ બાબત અને તેના કેટલાક પ્રચ-લિત મતા બાબત અભિપ્રાય આપવા જણાવ્યું છે. અને છેલ્લે ગાંધી શ્રીમદ્ને કેટલાક વ્યવહારુ પ્રશ્નો, ધાર્મિક દષ્ટિએ પૂછે છે. દાખલા તરીકે–અનીતિમાંથી સુનીતિ થશે ખરી ? સર્પ કરડવા આવે ત્યારે તેને કરડવા દેવા કે મારી નાખવા ? વગેરે. આમ બેઇએ તા ગાંધી છએ પૂછેલા પ્રશ્નોમાં વ્યવસ્થિતપણું, વકીલ તરીકેની ચાકસાઈ વગેરે બોવા મળે છે.

ગાંધીજીએ શ્રીમદ્માં જે વિશ્વાસ મૂકીને તેમનેા અભિપ્રાય ઇચ્છચો હતા, તે વિશ્વાસને સાર્થ'ક કરે તેવા ઉત્તરા શ્રીમદે આપ્યા હતા. તે ઉત્તરા વાંચીને હિંદુધર્મની શ્રદ્ધા વધતાં, ગાંધીજી ખ્રિસ્તીધર્મ અપ-નાવતા અટકી ગયા હતા. શ્રીમદ્ની કેવી અદ્ભુત અસર! ૧૮ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

શ્રીમદે ગાંધીજીના પ્રશ્નોના ઉત્તરેા, વ્યવસ્થિત રીતે આપ્યા છે. તેમાં કાેઇ જગ્યાએ પરસ્પરવિરાેધી કે કચાંય પણ તેમની માન્યતા વિશે સંદેહ ઊલેા કરે તેવું એક પણ વિધાન આવતું નથી; તેમના વ્યવસ્થિત વિચારાેમાં વિશદતા પણ એટલી જ રહેલી છે.

આત્મા વિશેના ઉત્તરામાં શ્રીમદે આત્માનું અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ, કર્તુ ત્વ, ભાેકતૃત્વ અને માક્ષ એ પાંચ પદ સરળ, સચાટ તથા મિષ્ઠ ભાષામાં સમજાવ્યાં છે. જીવ કઇ અપેક્ષાથી ઇશ્વર કહેવાય તથા ઇશ્વરને જગત્કર્તા કહેવાથી કચા કચા દેાષા તેમાં આવે છે તે વિશે તર્ક'અદ્ધતાથી તેમણે બીજા પ્રક્ષના ઉત્તરમાં જણાવ્યું છે. કર્મ રહિત સ્થિતિ તે માક્ષ, અને જેમ જેમ કર્મ છૂટતાં જાય તેમ તેમ જીવને તેને ખ્યાલ આવતાં, તેના માક્ષ થશે કે કેમ તે પણ કહી શકાય તે બાબત જૈનધર્મના પારિભાષિક શબ્દોના ઉપયોગ વિના ગાંધીજીને ત્રીજા તથા ચાથા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં શ્રીમદે સમજાવ્યું છે. જીવની કર્માનુસાર ગતિ કઈ રીતે થાય છે તે પછીના ત્રણ પ્રક્ષોના ઉત્તરમાં શ્રીમદે

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : ૧૯

જણાવ્યું છે. અહીં સુધીની આત્માને લગતી બાબતો વિશે શ્રીમદે જૈનધર્મના સિદ્ધાંત અનુસાર, છતાં કાેઇને પણ ગળે ઊતરે તેવી પ્રતીતિકર ભાષામાં લખ્યું છે.

તે પછી જગતમાં પ્રવર્તતા જુદા જુદા ધર્મો વિશેના કેટલાક પ્રશ્નાેના ઉત્તરાે શ્રીમદે આપ્યા છે. આર્યાધર્મ, વેઢની ઉત્પત્તિ, ગીતા કે વેઢ ઇશ્વરકૃત કઈ રીતે ન હાેઈ શકે, પશુ આદિના યજ્ઞથી પુણ્ય ન મળે વગેરેની વિચારણા શ્રીમદે જણાવી છે. એ જ રીતે જેન, ખૌદ્ધ, વેદાંત વગેરે પૌર્વાત્ય ધર્મની સ્થિતિ શ્રીમદ્દે કેટલાક પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જણાવી છે. રામાવતાર કે કૃષ્ણાવતારને ઈશ્વર ગણવાથી કેવા દેાષ આવે, પ્રદ્ભા, વિષ્ણુ અને મહેશને પુરાણના સ્વરૂપે સ્વીકારતાં કેવા ગૂંચવાડા <mark>ઊભા થાય. તે</mark> સર્વ<sup>°</sup>ની છણાવટ શ્રીમદે તાર્કિંક રીતે કરી છે. અને આ બધા સાથે ખ્રિસ્તીધર્મ એ સર્વોપરી ધર્મ નથી, તેમાં પણ ઘણા દેોષ પ્રવતે છે. તેવેા પે!તાના અભિપ્રાય શ્રીમદે દષ્ટાંતા દ્વારા સમજાવ્યા છે, के प्रतीतिकर छे.

ગાંધીજીએ પૂછેલા પ્રશ્નેાના શ્રીમદે આપેલા ઉત્તરે આપણે વાંચીએ ત્યારે તેમાં તેમની સત્યપ્રિયતા તરત જ નજરે ચડે છે. સવધ્ધમંને પાતાના જ્ઞાન તથા અનુભવની કસાેટીએ ચડાવ્યા પછી જ તેમણે જૈન ધર્મને શ્રેષ્ઠ ગણ્યેા હતા. તેમ છતાં બીજા કાેઈ પણ ધર્મ પ્રત્યે તેમણે અનાદર સેવ્યાે ન હતાે. પ્રત્યેક ધર્મના સારા અંશા સ્વીકાર્યા પછી, તેના દેાષ દર્શાવવા તેઓ એટલી નમ્ર અને સચાટ ભાષા વાપરતા કે તેમનું લખાણ વાંચકને તે વિશે વિચારતા કરી મુકે. વળી, શ્રીમદ પાતાનાં લખાણામાં કચાંયે અસંદિગ્ધતા રહેવા દેતા નહિ; એટલું જ નહિ તેએા શંકાનું સમાધાન કરતી વખતે, જીવ પાતે વિચાર કરીને ચાેગ્ય નિર્ણય પર આવી શકે એ રીતે આંગળી ચીંધીને ખુસી જવાનું કાર્ય પણ કરતા. શ્રીમદે આપેલા, '' સર્વ ધર્મની ઉત્પત્તિ વેદમાંથી છે ?" એ પ્રશ્ન કે "સપ' કરડવા આવે ત્યારે તેને મારી નાખવા કે છવ જતા કરવેા ? '' એ પ્રશ્ન કે એવા બીજા પ્રક્ષના ઉત્તરા આનાં સુંદર ઉદાહરણે છે. સપ વિશેના પ્રશ્નમાં સ્પષ્ટ

અભિપ્રાય ન આપતાં શ્રીમદ્દ જીવની યાગ્યતાના પ્રમાણમાં અહિંસા પાળવાનું ઉદ્બોધન કરે છે. દેહ પરનું મમત્વ ટળી ગયું હાેય તાે, દેહ જતાે કરવાની ભલામણ કરે છે. અને મમત્વ ન ટળ્યું હાેય તાે તે મમત્વભાવ પાષતાં કેવું હાનિકારક પરિણામ આવે છે તેનું ચિત્ર બતાવે છે, જેથી જીવ પાતે જ યાગ્ય માર્ગ પસંદ કરી લે. તેમને માટે ગાંધીજી "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર"ની પ્રસ્તાવનામાં લખે છે કે,—

" રાયચંદ્રભાઇને બીજા ધર્મ પ્રત્યે અનાદર નહેાતા...મારી સાથે ચર્ચા કરતાં મને કાઇ દિવસે તેમણે એવું તા કહ્યું જ નહિ કે મારે માક્ષ મેળવવા સારુ અમુક ધર્મને અવલ બવા જોઇએ. મારા આચાર વિચારવાનું જ તેમણે મને કહ્યું. "રુ

શ્રીમદ્ માટે ગાંધીજીએ દર્શાવેલાે આ અભિપ્રાય, શ્રીમદે આપેલા ઉત્તરાે વાંચતાં, સાથ<sup>૬</sup>ક થતાે જણાય છે. શ્રીમદે ગાંધીજી ઉપર લખેલા આ લાંબા પત્ર ૨૪. પ્રશ્તાવના, પ્રક્ષ્ય પ; ''શ્રીમદ અને ગાંધીજી'', પૃ. ૫૬.

ઉપરાંત બીજા બે પત્રા મળે છે. તેમાંના એક પત્રમાં શ્રીમદે આત્માનાં છ પદ સમજવાની અગત્ય બતાવી છે, અને બીજામાં જ્ઞાતિવ્યવહારની આવશ્યકતાના પ્રશ્ન જુદા જુદા દષ્ટિબિંદુથી ચચ્ધે છે. પાતાના ખ્રિસ્તી તેમજ સુસ્લિમ મિત્રાને ત્યાં ભાેજન લેવું તે ધર્મની દષ્ટિએ ચાેગ્ય ગણાય કે કેમ તે બાબત ગાંધીજીને આપ્રિકામાં પ્રશ્ન થયા હતા. તે વિશે શ્રીમદૂ પાસે માર્ગદર્શન માગતાં, તેના ઉત્તરરૂપે શ્રીમદે આ પત્રમાં આર્ય આચારવિચાર, આર્ય-અનાર્ય ક્ષેત્ર, ભક્ષ્યાભક્ષ્ય વિવેક, વર્ણાશ્રમ ધર્મની અગત્ય, વ્યવહારધર્મ વગેરે વિશે ખુલાસાપૂર્વક લખ્યું છે.

આમ આ ત્રણે પત્રેામાં આપણને આધ્યાત્મિક તથા વ્યાવહારિક એમ બ'ને પ્રકારની ચર્ચા જોવા મળે છે. શ્રીમદ્ના અન્ય મુમુક્ષુઓને લખાયેલા પત્રેામાં મુખ્યત્વે આત્મા, સત્સ'ગ, સમક્તિ આદિ વિશેનું ચિંતનાત્મક લખાણ જ જોવા મળે છે. પણ શ્રીમદૂને ગાંધીજીએ વ્યવહારુ પ્ર<sup>9</sup>ના ધર્મની દષ્ટિએ પૂછ્યા હેાવાથી તેના ઉત્તરમાં વ્યવહારુ ચર્ચા પણ મળે છે,

તે આ પત્રાની વિશેષતા છે. વ્યક્તિગત રીતે લખાયા હેાવા છતાં સર્વ`ને ઉપયાગી થાય તેવા આ પત્રા છે

શ્રીમદ્દ સાથેના પત્રવ્યવહારથી ગાંધીજી હિંદુ ધર્મના રંગથી રંગાયા. એ અરસામાં રશિયાના વિખ્યાત તત્ત્વજ્ઞાની ટૉલ્સટૉય સાથેના પત્રવ્યવહારથી તથા તેના પુસ્તક પરિચયથી ગાંધીજી પ્રત્યેક જીવ પ્રતિ ભ્રાતૃભાવ રાખવાનું શીખ્યા હતા. વળી, સાથે સાથે રસ્કિનના પુસ્તકાની અસર નીચે પણુ તેઓ આવ્યા.

અખ્દુલા શેઠનું કામકાજ પૂરું કર્યા પછી ગાંધીજીએ આદ્રિકામાં ખાનગી વકીલાત શરૂ કરી. સરકાર તરફથી ત્યાંના હિંદીઓને થતા અન્યાય તેમનાથી ન સહેવાયા. પરિણામે હિંદીઓને તે ત્રાસમાંથી છાડાવવા પાતાની વકીલ તરીકેની સેવાઓ તેમણે મકત આપવા માંડી. તેથી ગારી પ્રજા તેમની વિરુદ્ધ થઇ ગઇ, અને તેમના પર જીવલેણ હુમલા થયા. તેમાંથી તેમને હિંદીઓના આગેવાન તરીકે વિશેષ પ્રતિષ્ઠા મળી. આમ શરૂ

થયેલી લડતને વ્યવસ્થિત રીતે ચલાવવાની જરૂર જણાતાં, તેઓ હિંદીઓનાે સહારાે મેળવવા વિ. સં. ૧૯પરના ઉનાળામાં હિંદ આવ્યા.

હિંદ આવ્યા પછી ગાંધીજી, સ્વેચ્છાપૂર્વં ક સ્વીકારેલી જવાબદારીને અદા કરવાની તૈયારીમાં ગૂંથાઇ ગયા. ભાષણેા કરવાં, પત્રિકાએા લખવી, દેશનેતાએા સાથે સંતલસ કરવી વગેરે કાર્યોમાં તેમના સમય વિશેષપણે પસાર થવા લાગ્યા. આ રીતે સતત કાર્યંભાર નીચે છ માસ પસાર થયા, ત્યાં તાે તાકીદે પાછા આવવા તેમને ડરબનથી તાર મળ્યા. તેથી વિ. સં. ૧૯૫૩ના શિયાળામાં તેઓ કરીથી આફ્રિકા ગયા. તેઓ હિંદમાં હતા તે વખતે શ્રીમદ્ તાે ગુજરાતમાં નિવૃત્તિ અર્થે વસતા હતા, તેથી તેઓનો મેળાપ થઇ શક્યો નહાેતો.

આપ્રિકાથી ગાંધીજીનેા શ્રીમદ્ સાથેનેા પત્રવ્યવહાર ચાલતા હતા. વિ. સં. ૧૯૫૫માં બાેઅર લડાઈ ચાલુ થઈ. તેમાં ગાંધીજીએ હિંદીએા સહિત અંગ્રેજોને મદદ કરી. અંગ્રેજો જીત્યા. હવે હિંદીઓને જરૂર ન્યાય મળશે તેવી ગણત્રીથી પાતાનું કામ પૂરું થશું. ગણી, ગાંધીજી વિ. સં. ૧૯૫૭ના ઉનાળામાં હિંદ આવ્યા. તે પહેલાં શ્રીમદ્ના દેહાંતના સમાચાર તેમને મળી ચૂકચા હતા. હિંદમાં તેઓ શ્રીમદ્ના કુટું બી-ઓને મળ્યા, તેમાં શ્રીમદ્ના ભાઈ મનસુખભાઈ સાથે ગાંધીજીને મિત્રતા થઈ.

મુંબઇમાં વકીલાત ચાલુ કરવાના ઇરાઢાથી ગાંધીજીએ ચચ<sup>5</sup>ગેટ પર ઑફિસ લીધી, અને શાંતા-કુઝમાં ઘર રાખ્યું. પણ આફ્રિકામાં કંઈ સુધારાે ન થયાે હાેવાથી, તે સુધારાે કરાવવા તાકીદે આવવા ગાંધીજીને આફ્રિકાથી તાર મળ્યાે. તેથી વિ. સ. ૧૯૫૮માં ગાંધીજી આદ્રિકા ગયા. શ્રીમદ્દનાં કેટલાંક પદ તથા આત્મસિદ્ધિ તેઓ સાથે લેતા ગયા.

આપ્રિકામાં તેમણુ અસહકાર ચાલુ કર્યા. વિ. સં. ૧૯૬૦માં ડરઅન નજીક ફિનિક્ષનેા આશ્રમ સ્થાપ્યા, અને ત્યાં કુટું બસહિત તેઓ રહ્યા. વિ. સં. ૧૯૫૬થી ગાંધીજીએ બ્રહ્મચર્ય પાલનની શરૂઆત કરી હતી,

અને વિ. સં. ૧૯૬૨માં તેમણે પત્નીસહિત આજીવન ષ્રદ્મચર્ય વત અંગીકાર કર્યું. આ વત અંગીકાર કરવામાં મુખ્યત્વે શ્રીમદૂની અસર હતી, તે જણાવતું એક પ્રકરણ ગાંધીજીએ પાતાની આત્મકથામાં લખ્યું છે. તેમાં તેમણે લખ્યું છે કે,—

" સ્વસ્તી પ્રત્યે પણ પ્રદ્વાચર્યનું પાલન કરવું એ મને દક્ષિણુ આફ્રિકામાં સ્પષ્ટ સમજાયું કચા પ્રસંગથી અથવા કચા પુસ્તકના પ્રભાવથી એ વિચાર મને ઉદ્ભવ્યા એ અત્યારે મને ચાખ્ખું નથી યાદ આવતું. એટલું સ્મરણ છે કે એમાં રાયચંદભાઇની અસરનું પ્રાધાન્ય હતું.''રપ

અને એ વતની પાેતાના પર પડેલી છાપ વર્ણવતાં ગાંધીજીએ લખ્યું છે કે,—

" સ્વપત્નીની સાથે વિકારી સંબંધને ત્યાગ એ નવાઈની વાત લાગતી હતી. છતાં એ જ મારું

૨૫. ''આત્મકથા '', ભાગ ૩; પ્રકરણ ૭-૮; '' શ્રીમદ્વે અને ગાંધીજી '', પૃ. ૬૪.

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : ૨૭

કર્તાં એ હતું....મારી દાનત શુદ્ધ હતી. શક્તિ ઇશ્વર આપી રહેશે એમ વિચારી મેં ઝંપલાવ્યું.... આજે વીશ વર્ષ પછી તે વતનું સ્મરણ થતાં મને સાનંદાશ્ચર્ય થાય છે. સંચમ પાળવાની વૃત્તિ તાે ૧૯૦૧થી પ્રઅળ હતી, ને હું પાળી પણ રહ્યો હતા, પણ જે સ્વતંત્રતા અને આનંદ હું હવે ભાેગવવા લાગ્યા તે સને ૧૯૦૬ પહેલાં ભાેગવ્યાનું મને સ્મરણ નથી. કેમકે તે વખતે હું વાસનાબદ્ધ હતા, ગમે ત્યારે તેને વશ થઇ શકતા. હવે વાસના મારા ઉપર સવારી કરવા અસમર્થ થઇ. "<sup>25</sup>

વિ. સં. ૧૯૬૨માં દક્ષિણ આફ્રિકાના હિ'દીઓની મુશ્કેલી રજૂ કરવા ગાંધીજીને લંડન માેકલવામાં આવ્યા. તે વખતે તેમના પર શ્રીમદે લખેલા પત્રેા અને તેમણે કરેલું '' આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર "નું અંગ્રેજી

ર૬. '' આત્મકથા <mark>'', પ્રક≀</mark>ણુ ૭-૮; '' શ્રીમદ્દ અને ગાંધીછ '' પ્ર. ૬૫.

ભાષાંતર એક બસમાં ભુલાઇ જતાં ગુમાઇ ગયાં. જે પછીથી મળ્યાં જ નહિ.<sup>રહ</sup>

તે પછીથી દક્ષિણ આફ્રિકામાં હિંદીઓનેા વિજય થયેા ત્યાં સુધી ગાંધીજી ત્યાં રહ્યા. અને વિ. સં. ૧૯૭૨માં હિંદ આવ્યા પછી તેમણે ત્રીશ વર્ષ સુધી અંગ્રેજ સરકાર સામે અહિંસક લડત ચલાવી, સાથે સાથે સત્યાગ્રહ, ખાદી, અસ્પૃશ્યતાનિવારણ વગેરે પ્રવૃત્તિઓ ઉપાડી, અને અન્યાયેા સામે જીત મેળવવા દેશને જાગ્રત કર્યો. તે અરસામાં ઉજવાતી '' શ્રીમદ્ રાંજચંદ્રની જયંતી " નિમિત્તે તેમણે ભાષણા પણ કરેલાં, જેમાં તેમણે પાતાના પર શ્રીમદે કરેલા ઉપકારના ઉલ્લેખ કરી, તેમનું ઝરણ જાહેરમાં સ્વીકાર્યું હતું.

ધર્મ, સમાજસેવા અને રાજકારણમાં ગાંધીજીએ ઢર્શાવેલા અને આચરણમાં મૂકેલાં સત્ય અને અહિંસાના

્રું હુ. જુએા. '' બીમદ્દ રાજચંદ્ર અર્ધ'શતાથ્ઠી સ્મારક ગ્રંથ'', પૂ. ७૩.

સિદ્ધાંતાેની પ્રેરણાનું મૂળ શ્રીમદ્ના તેમનાં પર પડેલા પ્રભાવમાં જોઇ શકાય છે. તે વિશે ગાંધીજીએ લખ્યુ છે કે,—

" ઘણીવાર કહીને લખી ગયા છું કે, મે ઘણાના જીવનમાંથી લીધું છે. પણ સૌથી વધારે કાેઈના જીવનમાંથી મેં ગ્રહણ કર્યું હાેય તા તે કવિશ્રીના જીવનમાંથી છે. દયાધર્મ પણ હું તેમના જીવનમાંથી શીખ્યા છું. "<sup>૧૮</sup> "....આ ઉપરાંત, એમના જીવનમાંથી શીખવાની બે માેટી વાતા તે સત્ય અને અહિંસા. પાતે જે સાચું માનતા તે કહેતા અને આચરતા. અને અહિંસા તા તે **જૈન** હતા એટલે અને એમના સ્વભાવથી એમની પાસે જ હતી. "<sup>૧૯</sup>

ર૮. વિ. સં. ૧૯૭૮ની કાર્તંકી પૂનમે ગાંધીજીએ આપેલું બ્યાખ્યાન; '' શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી '', પૂ. હર.

રહ. વિ. સ**ં. ૧૯૨૨માં કાર્**લ્ડી પૂનમે ગાંધીજીએ આપેલું વ્યાખ્યાન; પૃ. ૯૦

આમ બેઇએ તેા સત્ય, અહિંસા, પ્રદ્રાચર્ય વગેરે અનેક બાબતમાં શ્રીમદ્દની ગાંધીજી ઉપર ઘણી ઊડી અસર હતી. તેઓ બંને પાંચમહાવતના હિમાય હતા અંગત સ્વાર્થ જોવાની વૃત્તિ તેઓ બેમાંથી કાેઈનામાં પણ નહાેતી. અને તેથી જ તેઓ બંને પરસ્પરના અત્યંત નિકટ પરિચયમાં ખૂબ સ્વાભાવિક તાથી આવી શકચા હતા.

આમ છતાં બંનેના કાર્યક્ષેત્ર અલગ અલગ હતાં. શ્રીમદ્દનું કાર્યક્ષેત્ર "આત્મા " હતું. જેમ બને તેમ ત્વરાથી જન્મમરણના ફેરામાંથી છૂટવાનું તેમનું ધ્યેય હતું. અલબત્ત, તેઓ માથે પડેલી સાંસારિક જવાબ દારીઓ પૂરી કરતા હતા, પણ તેમાં કચાંયે તેમનું ચિત્ત આસક્ત નહાતું. પાતામાં પ્રગટેલી ચમત્કારિક શક્તિઓને પણ શ્રીમદે અંતરમાં જ શમાવી દીધી હતી, અને તેઓ આત્મામાં જ મગ્ન બન્યા હતા; ત્યારે ગાંધીજી સમગ્ર માનવજાતના કલ્યાણ અર્થે કામ કરતા હતા. અને તે કાર્ય કરવાની લાયકાત મેળવવા તેઓ પૂરા પ્રયત્ની હતા. તેમ કરવામાં તેઓ સફળ

શ્રામદ્ અન ગાધાજ : ૩૧

પણ થયા હતા. તેમણે ધર્મ એ તાે મનુષ્યના પ્રત્યેક અંગમાં રહેલાે હાેવા જેઇએ, તે ભાવનાને શ્રીમદ્ પાસેથી જાણીને, તેનાે સંદેશા આખા જગતને પહાે ચાડ્યો. અને પાતાનું પ્રત્યેક કાર્ય પણ ધર્માનુસાર કરવાની તેઓ ચીવટ રાખતા હતા. અને એ તેમના ગુણેાને લીધે ગાંધીજ દુનિયાભરમાં પ્રખ્યાત થયા.

ગાંધી જીએ અતાબ્યુ છે તે પ્રમાણે શ્રીમદે વ્યાપારમાં પણ ધર્મપાલન સ'પૂર્ણ રીતે થઇ શકે છે તે સાબિત કરી બતાબ્યું હતું. એ જ પ્રમાણે આપણે ગાંધી જી માટે કહી શકીએ કે રાજકારણમાં પણ સ'પૂર્ણપણે ધર્મપાલન થઈ શકે છે તે તેમણે સાબિત કરી બતાબ્યું. ખંને મહાવિભૂતિઓએ એક એક એવા ક્ષેત્રમાં ધર્મનું સ્થાન બતાબ્યું કે જેમાં આજ સુધી દુનિયા એમ જ માનતી હતી કે તેમાં તા ધર્મને સ્થાન જ ન હાેઇ શકે. બંનેમાં આમ ઘણા અંશે ધર્મ એાતપ્રાત થઇ ગયા હાવાને લીધે તેમનાં સર્વ આચરણ, લખાણ વગેરે સત્થથી ભરેલાં, નિખાલસ, નિરાડ બર, સરળ અને હૃદયસ્પર્શી બન્યાં હતાં.

#### **૩૨ઃ શ્રીમદ્દ અને** ગાંધીછ

ંઆમ છતાં બંનેમાં એક મુખ્ય તકાવત હતા, તે બતાવતાં ગાંધીજી પાતે જ લખે છે કે,—

" આપણે સંસારી જીવાે છીએ, ત્યારે શ્રીમદ્ અસંસારી હતા. આપણને અનેક યાેનિઓમાં ભટકવું પડશે, ત્યારે શ્રીમદ્ને કદાચ એક જન્મ બસ થાઓ. આપણે કદાચ માેક્ષથી દ્વર ભાગતા હાેઇશું, ત્યારે શ્રીમદ્ વાચુવેગે માેક્ષ તરફ ધસી રહ્યા હતા. આ થાેડા પુરુષાર્થ નથી. "<sup>3</sup>°

આમ થવાનું મુખ્ય કારણ બંનેના ધ્યેયને ભેદ હતા. શ્રીમદે આત્મકલ્યાણને પાતાનું ધ્યેય બનાવ્યું હતું. ગાંધીજીએ સામાજિક કલ્યાણને પાતાના ધ્યેય તરીકે સ્વીકાર્યું હતું. આથી, આત્મકલ્યાણના દષ્ટિ-બિંદુથી વિચારીએ તા, શ્રીમદ્ની કક્ષા ગાંધીજી કરતાં ઘણી ઊચી હતી. જેને ગાંધીજી જેવી મહાન વ્યક્તિ પણુ મહાન ગણે છે, તે શ્રીમદ્ આપણા માટે ઘણી ઘણી મહાન વ્યક્તિ બની રહે તે સ્વાભાવિક છે.×

૩૦. ગાંધીજની પ્રસ્તાવના "શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ," ૫. ૩૯.

× ( " શ્રીમદ્દની છવનસિક્ટિ " પુ.માંથી સામાર લેખિકા બહેન સરયુબેન આર. મહેતા એમ. એ. પી. એચ. ડી. )

# મ૦ ગાંધીજીએ પુછાવેલા પ્રશ્નોના શ્રીમદે આપેલા જવાબા

૧

## શ્રીસત્પુરૂષને નમસ્કાર

આત્માર્થી, ગુણુગ્રાહી, સત્સ ગયેાગ્ય ભાઇ શ્રી માહનલાલ પ્રત્યે, શ્રી ડરબન.

શ્રી મુંબઇથી લિ. જીવનમુક્તદશાઈચ્છક રાયચ દના આત્મસ્મૃતિપૂર્વંક યથાયાગ્ય પહેાંચે. અત્ર કુશળતા છે. તમારૂં લખેલું એક પત્ર મને પહેાંચ્ચું છે, કેટ-લાક કારણેાથી તેના ઉત્તર લખવામાં ઢીલ થઇ હતી. પાછળથી તમે આ તરક તરતમાં આવવાના છેા એમ

જાણવામાં આવ્યાથી પત્ર લખ્યું નહેાતું; પણ હાલ એમ જાણવામાં આવ્યું કે હમણાં લગભગ એક વર્ષ સુધી સ્થિતિ કરવાનું ત્યાં સંબંધીનું કારણ છે; જેથી મેં આ પત્ર લખ્યું છે.

તમારા લખેલા પત્રમાં જે આત્માદિ વિષય પરત્વે પ્રશ્નો છે, અને જે પ્રશ્નોના ઉત્તર જાણવાની તમારા ચિત્તમાં વિશેષ આતુરતા છે, તે બન્ને પ્રત્યે મારુ અનુમાદન સહેજે સહેજે છે; પણ જેવામાં તમારૂ તે પત્ર મને મળ્યું, તેવામાં તેના ઉત્તર લખી શકાય એવી મારા ચિત્તની સ્થિતિ નહેાતી અને ઘણું કરી તેમ થવાનું કારણુ પણુ તે પ્રસંગમાં બાહ્યોપાધિ પ્રત્યેના વૈરાગ્ય વિશેષ પરિણામ પામ્યાે હતા તે હતું; અને તેમ હેાવાથી તે પત્રના ઉત્તર લખવા જેવા કાર્યમાં પણ પ્રવૃત્તિ થઈ શકે તેવું નહેાતું. થાેડા વખત જવા **હઇ, કંઇ તેવા વૈરાગ્યમાંથી પણ** અવકાશ લઇ, તમારા પત્રનેા ઉત્તર લખીશ એમ વિચાર્યું હતું; પણ પાછ ળથી તેમ પણ અનવું અશકય થયું. તમારા પત્રની પદ્ધાંચ પણ મે' લખી નહાેતી. અને આવા પ્રકારે

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : ૩૫

ઉત્તર લખી માેકલવા પરત્વે ઢીલ થઈ તેથી મારા મનમાં પણ ખેદ થયેા હતા, અને જેમાંના અમુક ભાગ હજુ સુધી વર્તે છે.

જે પ્રસંગમાં વિશેષ કરીને ખેદ થયેા, તે પ્રસંગમાં એમ સાંભળવામાં આવ્યું કે, તમે તરતમાં આ દેશમાં આવવાની ધારણા રાખાે છેા; તેથી કંઇક ચિત્તમાં એમ આવ્યું હતું કે, તમને ઉત્તર લખવાની ઢીલ થઇ છે, પણ તમારાે સમાગમ થવાથી સામી લાભકારક થશે, કેમકે લેખ દ્વારા કેટલાક ઉત્તર સમજાવવા વિકટ હતા. અને પત્ર તરતમાં તમને નહીં મળી શકવાથી તમારા ચિત્તમાં જે આતુરપણું વર્ષમાન થયેલું, તે ઉત્તર તરત સમજી શકવાને સમાગમમાં એક સારું કારણ ગણવાયાગ્ય હતું. હવે પ્રારખ્ધાદયે જ્યારે સમાગમ થાય, ત્યારે કંઇ પણ તેવી જ્ઞાનવાર્તા થવાના પ્રસંગ થાય એવી આકાંક્ષા રાખી, સંક્ષેપમાં તમારા પ્રશ્નોના ઉત્તર લખું છું.

જે પ્રશ્નોના ઉત્તર વિચારવાને નિર'તર તત્સ'બ'ધી

વિચારરૂપ અભ્યાસની આવશ્યકતા છે, તે ઉત્તર સંક્ષે પમાં લખવાનું થયું છે તેથી કેટલાક સંદેહની નિવૃત્તિ વખતે થવી કઠણુ પડશે; તાે પણુ મારા ચિત્તમાં એમ રહે છે કે. મારાં વચન પ્રત્યે કંઈ પણુ વિશેષ વિશ્વાસ છે, અને તેથી તમને ધીરજ રહી શકશે, અને પ્રશ્નોનું યથાયાેગ્ય સમાધાન થવાને અનુક્રમે કારણભૂત થશે એમ મને લાગે છે. તમારા પત્રમાં ૨૭ પ્રશ્નો છે; તેના સંક્ષેપે નીચે ઉત્તર લખું છું

્ ૧. પ્રબ્ર આતમા શું, છે ? તે કંઇ કિરે છે ? અને તેને કર્મ નુડે છે કે નહિ ?

ઉ. (૧) જેમ ઘટપટાદિ જડ વસ્તુઓ છે, તેમ આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ વસ્તુ છે, ઘટપટાદિ અનિત્ય છે, તેમ આતમા જ્ઞાનસ્વરૂપ વસ્તુ છે, ઘટપટાદિ અનિત્ય છે, ત્રિકાળ એક સ્વરૂપે સ્થિતિ કરી રહી શકે એવાં નથી. આતમા એક સ્વરૂપે ત્રિકાળ સ્થિતિ કરી શકે એવાં નથી. આતમા એક સ્વરૂપે ત્રિકાળ સ્થિતિ કરી શકે એવાં નથી. 'નિત્ય ' પદાર્થ છે. જે પદાર્થની ઉત્પત્તિ કાઇ પણ સંચોગોથી થઈ શકી ન હાેય તે પદાર્થ 'નિત્ય ' હાેય છે. આતમા કાઇ પણ સંચોગોથી અની શકે એમ

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : ૩૭

જણાત નથી; કેમકે જડના હજારાગમે સંયોગા કરીએ, તેા પણ તે**થી** ચેતનની ઉત્પત્તિ નહીં થઈ શકવા ચાેગ્ય છે. જે ધર્મ પદાર્થમાં હાેય નહીં, તેવા ઘણા પદાર્થો ભેળા કરવાથી પણ તેમાં જે ધર્મ નથી તે ઉત્પન્ન થઇ શકે નહિ, એવે। સૌને અનુભવ થઇ શકે એમ છે. જે ઘટપટાદિ પદાર્થો છે તેને વિષે જ્ઞાનસ્વરૂપતા જોવામાં આવતી નથી. તેવા પદાર્થોનાં પરિણામાંતર કરી સંચાેગ કર્યા હાેય અથવા થયા હેાય તેા પણ તે તેવી જ જાતિના થાય. અર્થાત જડ-સ્વરૂપ થાય, પણ જ્ઞાનસ્વરૂપ ન થાય. તેા પછી તેવા પદાર્થના સંચાેગે આત્મા, કે જેને જ્ઞાનીપુરૂષા મુખ્ય જ્ઞાનસ્વરૂપ લક્ષણવાળા કહે છે, તે તેવા (ઘટપટાદિ પૃથ્વી, જળ, વાસુ, આકાશ ) પદાર્થાથી ઉત્પન્ન કાેઇ રીતે થઈ શકવા યાગ્ય નથી. જ્ઞાનસ્વરૂપપહ્ય એ આત્માનું મુખ્ય લક્ષણ છે, અને તેના અભાવવાળ મુખ્ય લક્ષણ જડતું છે. તે અંનેના અનાદિ સહજ-સ્વભાવ છે.

આ તથા બીજાં તેવાં સહસગમે પ્રમાણે આત્માને નિત્ય પ્રાંતપાદન કરી શકે છે. તેમજ તેના વિશેષ વિચાર કર્યે સહજસ્વરૂપ નિત્યપણે આત્મા અનુભવવામાં પણ આવે છે જેથી સુખદુઃખાદિ ભાગવનાર, તેથી નિવૃત્ત થનાર, વિચારનાર, પ્રેરણા કરનાર, એ આદિ ભાવા જેના વિદ્યમાનપણાથી અનુભવમાં આવે છે, તે આત્મા સુખ્ય ચેતન (જ્ઞાન) લક્ષણવાળા છે, અને તે ભાવે (સ્થિતિએ) કરી તે સર્વ કાળ રહી શકે એવા ' નિત્ય ' પદાર્થ છે, એમ માનવામાં કંઇ પણ દાષ કે બાધ જણાતા નથી, પણ સત્યના સ્વીકાર થવારૂપ ગુણ થાય છે.

આ પ્રશ્ન તથા તમારા બીજા કેટલાક પ્રશ્નો એવા છે કે, જેમાં વિશેષ લખવાનું તથા કહેવાનું અને સમજા વવાનું અવશ્ય છે. તે પ્રશ્ન માટે તેવા સ્વરૂપમાં ઉત્તર લખવાનું અનવુ હાલ કઠણુ હેાવાથી, પ્રથમ 'ષટ્દર્શન-સમુચ્યય ' ચન્થ તમને માકલ્યા હતા, કે જે વાંચવા વિચારવાથી તમને કંઇ પણ અંશે સમાધાન થાય, અને આ પત્રમાં પણુ કંઇ વિશેષ અંશે સમાધાન થાય

ઉत्पन्न थयेेेेे दशामां-ते आत्मा निजलावने। એટલે જ્ઞાન, દર્શન (યથાસ્થિત નિર્ધાર) અને સહજસમાધિ-પરિણામના કર્ત્તા છે. અજ્ઞાનદશામાંક્રોધ, માન, માયા, લાેભ એ આદિ પ્રકૃતિનાે કર્ત્તા છે; અને તે ભાવનાં ફળનાે ભાેકતા થતાં પ્રસંગવશાત્ ઘટપટાદિ પદાર્થોના નિમિત્તપણે કર્ત્તા છે, અર્થાત ઘટપટાદિ પદાર્થનાં મૂળ દ્રવ્યનાે તે કર્ત્તા નથી, પણ તેને કાેઈ આકારમાં લાવવારૂપ ક્રિયાનાે કર્ત્તા છે. એ જે પાછળ તેની દશા કહી, તે જૈન 'કર્મ' કહે છે; વેદાંત 'બ્રાંતિ' કહે છે; તથા બીજા પણ, તેને અનુસરતા એવા શખ્દ કહે છે. વાસ્તબ્ય વિચાર કર્યે`થી આત્મા ઘટપટાદિનેા તથા ક્રોધાદિનેા કર્ત્તા થઇ શકતાે નથી માત્ર નિજસ્વરૂપ એવા જ્ઞાનપરિણામના જ કર્ત્તા છે એમ સ્પષ્ટ સમજાય છે.

એટલું અની શકે, કેમકે તે સંખંધી અનેક પ્રશ્નો ઊઠવા યેાગ્ય છે, કે જે કરી કરી સમાધાન પ્રાપ્ત થવાથી, વિચારવાથી, સમાવેશ પામે એવી પ્રાયે સ્થિતિ છે.

(૨) જ્ઞાનદશામાં-પાેતાના સ્વરૂપના યથાથ બાેધથી

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : ૩૯

(3) અજ્ઞાનભાવથી કરેલાં કર્મ પ્રારંભકાળે બીજ-રૂપ હેાઇ, વખતના ચાેગ પામી ફળરૂપ વૃક્ષપરિણામે પરિણમે છે; અર્થાત તે કર્મે આત્માને ભાેગવવાં પડે છે જેમ અગ્નિનાં સ્પર્શે ઉષ્ણુપણાના સંબંધ થાય છે, અને તેનું સહેજે વેદનારૂપ પરિણામ થાય છે, તેમ આત્માને ક્રોધાદિ ભાવના કર્ત્તાપણાએ જન્મ-જરા-મરણાદિ વેદનારૂપ પરિણામ થાય છે, આ વિચારમાં તમે વિશેષપણે વિચારશા, અને તે પરત્વે જે કંઇ પ્રશ્ન થાય તે લખશા; કેમકે જે પ્રકારની સમજ તેથી નિવૃત્ત થવારૂપ કાર્ય કર્યે જીવને માક્ષદશા પ્રાપ્ત થાય છે.

ર. પ્ર૦----ઇશ્વિર શું છે? તે જગત્કર્તા છે એ ખરૂં છે?

ઉ૦-(૧) અમે તમે કમ'બ ધમાં વસી રહેલા જીવ છીએ. તે જીવનું સહજસ્વરૂપ એટલે કમ'રહિત પણે માત્ર એક આત્મત્વપણે–જે સ્વરૂપ છે તે ઇશ્વરપણું છે. જ્ઞાનાદિ ઐશ્વર્ય જેને વિષે છે, તે ઇશ્વર કહેવા યાગ્ય છે; અને તે ઈશ્વરતા આત્માનું સહજસ્વરૂપ છે,

જે સ્વરૂપ કર્મપ્રસ ગે જણાતું નથી, પણ તે પ્રસ ગ અન્યસ્વરૂપ જાણી જ્યારે આત્મા લણી દષ્ટિ થાય છે, ત્યારે જ અનુક્રમે સર્વજ્ઞતાદિ ઐશ્વર્યપણું તે જ આત્મામાં જણાય છે; અને તેથી વિશેષ ઐશ્વર્યવાળા કાેઇ પદાર્થ સમસ્ત પદાર્થી નીરખતાં પણ અનુભવમાં આવી શકતા નથી. જેથી ઇશ્વર છે તે આત્માનું બીજું પર્યાયિક નામ છે, એથી કાેઈ વિશેષ સત્તાવાળા પદાર્થ ઇશ્વર છે એમ નથી; એવા નિશ્ચયમાં મારા અભિપ્રાય છે.

(ર) તે જગત્કર્ત્તા નથી; અર્થાત્ પરમાણુ, આકા-શાદિ પદાર્થ નિત્ય હાેવા યાેગ્ય છે, તે કાેઈ પણ વસ્તુમાંથી બનવા યાેગ્ય નથી. કદાપિ એમ ગણીએ કે, તે ઇશ્વરમાંથી બન્યા છે, તાે તે વાત પણ યાેગ્ય લાગતી નથી. કેમકે ઇશ્વરને જો ચેતનપણે માનીએ, તાે તેથી પરમાણુ, આકાશ વગેરે ઉત્પન્ન કેમ થઇ શકે ? કેમકે ચેતનથી જડની ઉત્પત્તિ થવી જ સંભવતી નથી. જો ઈશ્વરને જડ સ્વીકારવામાં આવે તાે સહેજે તે અનૈશ્વર્યવાન કરે છે, તેમજ તેથી જીવરૂપ ચેતન પદાર્થની ઊત્પત્તિ પણ થઇ શકે નહિ. જડચેતન

ઉભયરૂપ ઇશ્વર ગણીએ, તેા પછી જડચેતન ઉભયરૂપ જગત છે તેનું ઇશ્વર એવુ બીજુ નામ કહી સંતાેષ રાખી લેવા જેવું થાય છે; અને જગતનુ નામ ઈશ્વર રાખી સંતાષ રાખી લેવા તે કરતાં જગતને જગત કહેવું, એ વિશેષ ચાેગ્ય છે. કઢાપિ પરમાણુ, આકાશાદિ નિત્ય ગણીએ અને ઇશ્વરને કર્માદિના ફળ આપનાર ગણીએ, તાે પણુ તે વાત સિદ્ધ જણાતી નથી. એ વિચાર પર 'ષટ્દર્શનસમુચ્ચય 'માં સારાં પ્રમાણે આપ્યાં છે.

૩. પ્ર૦—માેક્ષ શું છે ?

ઉ૦—જે ક્રોધાદિ અજ્ઞાનભાવમાં—દેહાદિમાં-આત્માને પ્રતિઅંધ છે, તેથી સર્વ'થા નિવૃત્તિ થવી-મુક્તિ થવી-તે માક્ષપદ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે; જે સહજ વિચારતાં પ્રમાણુભૂત લાગે છે.

૪. પ્ર૦---મેાક્ષ મળશે કે નહિ તે ચાક્કસ રીતે આ દેહમાં જ જાણી શકાય ?

### શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : ૪૩

ઉ૦---એક દાેરડીના ઘણા અંધથી હાથ ખાંધવામાં આવ્યાે હાય, તેમાંથી અનુક્રમે જેમ જેમ બંધ છાેડ-વામાં આવે, તેમ તેમ તે ખંધના સંબંધની નિવૃત્તિ અનુભવમાં આવે છે, અને તે દેારડી વળ મૂકી છૂટી ગયાના પરિણામમાં વતે છે એમ પણ જણાય છે-અનુભવાય છે, તેમજ અજ્ઞાનભાવના અનેક પરિણામ-રૂપ બંધના પ્રસંગ આત્માને છે, તે જેમ જેમ છુટે છે, તેમ તેમ માક્ષના અનુભવ થાય છે. અને તેન ઘણું જ અલ્પપણું જ્યારે થાય છે, ત્યારે સહેજે આત્મામાં નિજભાવ પ્રકાશી નીકળીને અજ્ઞાનભાવરૂપ ખંધથી છૂટી શકવાના પ્રસંગ છે, એવા સ્પષ્ટ અનુ ભવ થાય છે. તેમજ કેવળ અજ્ઞાનાદિભાવથી નિવૃત્તિ થઇ કેવળ આત્મભાવ આ જ દેહને વિષે સ્થિતિમાન છતાં પણ આત્માને પ્રગટે છે, અને સર્વ સંબંધથી કેવળ પાેતાનું ભિન્નપણું અનુભવમાં આવે છે; અર્થાત્ માક્ષપદ આ દેહમાં પણ અનુભવમાં આવવા ચાેગ્ય છે.

પ. પ્ર૦—એમ વાંચવામાં આવ્યું કે, માણુસ દેહ

છેાડી કર્મ પ્રમાણે જનાવરામાં અવતરે, પથરા પણ થાય, ઝાડ પણ થાય; આ બરાબર છે ?

<sup>ઉ</sup>૦—દેહ છેાડી ઉપાજિ'ત કમ<sup>€</sup> પ્રમાણે જીવની ગતી થાય છે, તેથી તે તિર્યંચ (જનાવર) પણ થાય છે, અને પૃથ્વીકાય એટલે પૃથ્વીરૂપ શરીર ધારણ કરી, બાકીની બીજી ચાર ઇન્દ્રિયેા વિના કર્મ ભાગ વવાના જીવને પ્રસંગ પણ આવે છે; તથાપિ તે કેવળ પત્થર કે પૃથ્વી થઇ જાય છે, એવું કાંઇ નથી. પત્થર-રૂપ કાયા ધારણ કરે, અને તેમાં પણ અવ્યક્તપણે છેવ જીવપણે જ હાેય છે. બીજી ચાર ઇન્દ્રિયાનું ત્યાં અવ્યક્ત ( અપ્રગટ ) પણું હાેવાથી, પૃથ્વીકાયરૂપ જીવ કહેવા ચાેગ્ય છે. અનુક્રમે તે કર્મ ભાેગવી જીવ નિવૃત્ત થાય છે ત્યારે કક્ત પત્થરનું ઢળ પરમાણુરૂપે રહે છે, પણ જીવ તેના સંબંધથી ચાલ્યાે જવાથી આહારાદિ સંજ્ઞા તેને હાેતી નથી. અર્થાત્ કેવળ જડ એવા પત્થર જીવ થાય છે એવું નથી. કર્મના વિષમપણાથી ચાર ઇન્દ્રિયોના પ્રસંગ અબ્યકત થઈ ફકત એક સ્પર્શન્દ્રિયપણે દેહના પ્રસંગ જીવને જે કર્મથી

થાય છે, તે કમે ભાગવતાં તે પૃથ્વ્યાદિમાં જન્મે છે, પણ કેવળ પૃથ્વીરૂપ કે પત્થરરૂપ જઈ જતા નથી. જનાવર થતાં કેવળ જનાવર પણ થઈ જતા નથી. દેહ છે તે જીવને વેશધારીપણું છે, સ્વરૂપપણું નથી.

૬ પ્ર૦—છઠ્ઠા પ્રશ્નનું પણ આમાં સમાધાન આવ્યું છે. સાતમા પ્રશ્નનું પણ સમાધાન આવ્યું છે કે, કેવળ પત્થર કે કેવળ પૃથ્વી કંઇ કર્માનાં કર્ત્તા નથી; તેમાં આવીને ઊપજેલા એવા જીવ કર્માનાં કર્ત્તા છે, અને તે પણ દૂધ અને પાણીની પેઠે છે. જેમ તે બન્નેના સંચાગ થતાં પણ દૂધ તે દૂધ છે અને પાણી તે પાણી છે, તેમ એકેન્દ્રિયાદિ કર્મ બંધે જીવને પત્થર-પાણું જ્યાય છે, તાપણ તે જીવ અંતર તા જીવપણે જ છે. અને ત્યાં પણ તે આહાર ભયાદિ સંગ્રાપૂર્વક છે, જે અવ્યક્ત જેવી છે.

૮. પ્ર૦—(૧) આર્યંધર્મ તે શું ? (૨) અધાની ઉત્પત્તિ વેદમાંથી જ છે શું ?

ઉ૦—(૧) આર્યંધર્મની વ્યાખ્યા કરવામાં સૌ પાતાના પક્ષને આર્યંધર્મ કહેવા ઇચ્છે છે. જેન જૈનને, ઔદ્ધ ઔદ્ધને વેદાંતી વેદાંતને આર્યંધર્મ કહે એમ સાધારણુ છે. તથાપિ જ્ઞાનીપુરૂષા તાે જેથી આત્માને નિજસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય એવા જે આર્ય (ઉત્તમ) માર્ગ, તેને 'આર્યંધર્મ' કહે છે; અને એમ જ યાગ્ય છે.

(ર) અધાની ઉત્પત્તિ વેદમાંથી થવી સંભવતી નથી. વેદમાં જેટલું જ્ઞાન કહ્યું છે, તેથી સહસ્રગણા આશાયવાળું જ્ઞાન શ્રીતીર્થ કરાદિ મહાત્માંઓએ કહ્યું છે, એમ મારા અનુભવમાં આવે છે; અને તેથી હું એમ જાણું છું કે અલ્પ વસ્તુમાંથી સંપૂર્ણ વસ્તુ થઇ શકે નહિ, એમ હેાવાથી વેદમાંથી સર્વની ઉત્પત્તિ કહેવી ઘટતી નથી, વૈષ્ણુવાદિ સંપ્રદાયાની ઉત્પત્તિ તેના આશ્રયથી માનતાં અડચણ નથી, જૈન, બૌદ્ધના છેદ્ધા મહાવીરાદિ મહાત્માઓ થયા પહેલાં વેદ હતા એમ જણાય છે, તેમ તે ઘણા પ્રાચીન ગ્રંથ છે એમ પણ જણાય છે; તથાપિ જે કંઈ પ્રાચીન હોય તે જ સંપૂર્ણ

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : ૪૭

હેાય કે-સત્ય હેાય, એમ કહી શકાય નહિ; અને પાછળથી ઉત્પન્ન થાય તે અસ'પૂર્ણ અને અસત્ય હાેય એમ પણ કહી શકાય નહિ. બાકી વેદ જેવા અભિ-પ્રાય અને જેન જેવા અભિપ્રાય અનાદિથી ચાલ્યા આવે છે. સર્વ ભાવ અનાદિ છે, માત્ર રૂપાંતર થાય છે. કેવળ ઉત્પત્તિ કે કેવળ નાશ થતા નથી વેદ, જૈન અને બીજા સૌના અભિપ્રાય અનાદિ છે. એમ માન-વામાં અડચણ નથી; ત્યાં પછી વિવાદ શાના રહે ? તથાપિ એ સૌમાં વિશેષ બળવાન સત્ય અભિપ્રાય કાેના કહેવા યાેગ્ય છે તે વિચારવું એ અમને તમને સૌને ચાેગ્ય છે.

ઉ૦---(૧) ઘણા કાળ પહેલાં વેદ થયા સંભવે છે.

(૨) પુસ્તકપણે કાેઇપણ શાસ્ત્ર અનાદિ નથી; તેમાં કહેલા અર્થ પ્રમાણે તાે સાૈ શાસ્ત્ર અનાદિ છે, કેમકે તેવા તેવા અભિપ્રાય જીદા જીદા છવા જુદે જુદે રૂપે કહેતા

આવ્યા છે, અને એમ જ સ્થિતિ સ'લવે છે, ક્રોધાદિ ભાવ પણુ અનાદિ છે, અને ક્ષમાદિભાવ પણુ અનાદિ છે. હિંસાદિધર્મ પણુ અનાદિ છે, અને અહિંસાદિ ધર્મ પણુ અનાદિ છે. માત્ર જીવને હિતકારી શું છે? એટલું વિચારવું કાર્ય રૂપ છે, અનાદિ તા છેય છે. પછી કયારેક ઓછા પ્રમાણમાં અને કયારેક વિશેષ પ્રમાણમાં કાઇનું બળ હાય છે.

૧૦. પ૦—ગીતા `કાણે બનાવી ? ઇશ્વિરકૃત તેા નથી ? જો તેમ હેાય તાે તેના કાંઇ પુરાવા ?

ઉ૦–ઉપર આવેલા ઉત્તરાથી કેટલુંક સમાધાન થઈ શકવા યાેગ્ય છે કે, ઈધરકૃતનાે અર્થ જ્ઞાની– સંપૂર્ણુજ્ઞાની એવાે કરવાથી તે ઇધરકૃત થઈ શકે પણ નિત્ય અક્રિય એવા આકાશની પેઠે વ્યાપક ઇશ્વ રને સ્વીકાર્યું તેવાં પુસ્તકાદિની ઉત્પત્તિ થવી સંભવે નહિ. કેમકે તેતા સાધારણુ કાર્ય છે, કે જેનું કર્ત્તા પણું આરંભપૂર્વક છે; અનાદિ નથી હાેતું.

ગીતા વેઢવ્યાસજીનું કરેલું પુસ્તક ગણાય છે,

અને મહાત્મા શ્રીકૃષ્ણે અર્જુ નને તેવા બાધ કર્યા હતા, માટે સુખ્યપણે કર્તા શ્રીકૃષ્ણુ કહેવાય છે. જે વાત સંભવતિ છે. ગ્રંથ શ્રેષ્ઠ છે. તેવા ભાવાર્થ અનાદિથી ચાલ્યા આવે છે, પણ તે જ શ્લાેકા અનાદિથી ચાલ્યા આવે એમ બનવા યેગ્ય નથી; તેમ અક્રિય ઇશ્વરથી પણ તેની ઉત્પત્તિ હાય એમ બનવા યાગ્ય નથી, સક્રિય એટલે કાેઈ દેહધારીથી તે ક્રિયા બનવા યાગ્ય છે. માટે સંપૂર્ણજ્ઞાની તે ઇશ્વર છે, અને તેનાથી બાધા યેલાં શાસ્ત્રો તે ઈશ્વરીશાસ્ત્ર છે એમ માનવામાં અડ-ચણ નથી.

૧૧. પ્ર૦—પશુ આદિના યજ્ઞથી જરાય પુષ્ટ્ય છે ખરૂ<sup>:</sup> ?

ઉ૦—પશુના વધથી, હાેમથી, કે જરાયે તેને દુઃખ આપવાથી પાપ જ છે; તે પછી યત્તમાં કરા, કે ગમે તાે ઈશ્વરના ધામમાં બેસીને કરા. પણ યત્તમાં જે ઢાનાદિ ક્રિયા થાય છે, તે કાંઇક પુણ્યહેતુ છે; તથાપિ હિંસામિબ્રિત હેાવાથી તે પણ અનુમાદનયાગ્ય નથી.

૧૨. પ્ર૦—જે ધર્મ ઉત્તમ છે, એમ કહેા તેનેા પુરાવેા માગી શકાય ખરા કે ?

ઉ૦-પુરાવા માગવામાં ન આવે, અને ઉત્તમ છે એમ વગર પુરાવે પ્રતિપાદન કરવામાં આવે, તા તા અર્થ, અનર્થ, ધર્મ, અધર્મ, સૌ ઉત્તમ જ ઠરે. પ્રમાણથી જ ઉત્તમ અનુત્તમ જણાય છે. જે ધર્મ સંસાર પરિક્ષીણ કરવામાં સર્વથી ઉત્તમ હાેય, અને નિજસ્વભાવમાં સ્થિતિ કરાવવાને અળવાન હાેય, તે જ ઉત્તમ અને તે જ બળવાન છે.

૧૩. પ૦— ખ્રિસ્તીધર્મ વિષે આપ કાંઈ જાણા છેા ? જો જાણતા હાે તાે આપના વિચાર દર્શાવશાે ?

ઉ૦— ખ્રિસ્તીધર્મ વિષે સાધારણપણે હું જાણું છું. ભરતખંડમાં મહાત્માઓએ જેવાે ધર્મ શાધ્યાે છે, વિચાર્યા છે તેવા ધર્મ બીજા કાેઇ દેશથી વિચારાયાે નથી, એમ તાે એક અલ્પ અભ્યાસે સમજી શકાય તેવું છે. તેમાં (ખ્રિસ્તીધર્મમાં) જીવનું સદા પરવશ-પાણું કહ્યું છે, અને માક્ષમાં પણું તે દશા તેવી જ રાખી છે; જીવના અનાદિ સ્વરૂપનું વિવેચન જેમાં યથાયાેગ્ય નથી, કર્મસંબંધી વ્યવસ્થા અને તેની નિવૃત્તિ પણ યથાયેાગ્ય કહી નથી, તે ધર્મ વિષે મારા અભિપ્રાય સર્વોત્તમ તે ધર્મ છે, એમ થવાના સંભવ નથી. ખ્રિસ્તીધર્મમાં મેં જે ઉપર કહ્યા તેવા પ્રકારાેનું યથાયાેગ્ય સમાધાન દેખાતું નથી. આ વાકચ મતભેદ-વશે કહ્યું નથી. વધારે પૂછવા યાેગ્ય લાગે તા પૂછશા. તા વિશેષ સમાધાન કરવાનું બની શકશે.

૧૪. પ્ર૦—તેઓ એમ કહે છે કે બાઇબલ ઇશ્વરપ્રેરિત છે; ઈસુ તે ઇશ્વરનાે અવતાર, તેનાે દીકરાે છે ને હતાે.

૭૦—એ વાત તેા શ્રદ્ધાથી માન્યાથી માની શકાય, પણ પ્રમાણથી સિદ્ધ નથી. જેમ ગીતા અને વેઢના ઇશ્વરપ્રેરિતપણા માટે ઉપર લખ્યું છે, તેમજ બાઇ-બલના સંબંધમાં પણ ગણવું. જે જન્મમરણથી મુક્ત થયા તે ઈશ્વર અવતાર લે તે બનવા ચાેગ્ય નથી, કેમકે રાગદ્વેષાદિ પરિણામ જ જન્મના હેતુ છે; તે જેને

નથી એવા ઇશ્વર અવતાર ધારણ કરે એ વાત વિચા-રતાં ચથાર્થ લાગતી નથી. ઇશ્વરના ઢીકરા છે, ને હતા, તે વાત પણ કાેઈ રૂપક તરીકે વિચારીએ તાે વખતે બંધ બેસે; નહિ તાે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી બાધા પામતી છે. સુક્રત એવા ઇશ્વરને ઢીકરા હાેય એમ શી રીતે કહેવાય ? અને કહીએ તાે તેની ઉત્પત્તિ શી રીતે કહી શકીએ ? બન્નેને અનાદિ માનીએ તાે પિતાપુત્ર-પણું શી રીતે બંધ બેસે ? એ વગેરે વાત વિચારવા યાગ્ય છે. જે વિચાર્યાથી મને એમ લાગે છે કે એ વાત થથાયાગ્ય નહિ લાગે.

્ ૧પ. પ્ર૦—જૂના કરારમાં જે ભવિષ્ય ભાખ્યું છે તે અધું ઇસામાં ખરૂં પડ્યું છે.

૭૦—એમ હેાય તેા પણ તેથી તે અન્ને શાસ્ત્ર વિષે વિચાર કરવાે ઘટે છે. તેમજ એવું ભવિષ્ય તે પણ ઇસુને ઇશ્વરાવતાર કહેવામાં અળવાન પ્રમાણ નથા, કેમકે જ્યાતિષાદિકથી પણ મહાત્માની ઉત્પત્તિ જણાવી સંભવે છે. અથવા ભલે કાેઇ જ્ઞાનથી તેવી

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : પ૩

વાત જણાવી હેાય પણ તેવા ભવિષ્યવેત્તા સંપૂર્ણ એવા માક્ષમાર્ગ જાણનાર હતા તે વાત જ્યાં સુધી યથા-સ્થિત પ્રમાણરૂપ ન થાય, ત્યાં સુધી તે ભવિષ્ય વગેરે એક શ્રદ્ધાચાહ્ય પ્રમાણ છે. તેમ બીજાં પ્રમાણેાથી તે હાનિ ન પામે એવું ધારણામાં નથી આવી શકતું.

૧૬. પ્ર૦—'ઇસુખ્રિસ્તના ચમત્કાર' વિષે લખ્યું છે.

ઉ૦—કેવળ કાયામાંથી જીવ ચાલ્યાે ગયાે હાેય, તે જ જીવ તે જ કાયામાં દાખલ કર્યાે હાેય, અથવા કાેઈ બીજા જીવને તેમાં દાખલ કર્યાે હાેય, તાે તે બની શર્કે એવું સંભવતું નથી; અને એમ થાય તાે પછી કર્માદિની વ્યવસ્થા પણ નિષ્ફળ થાય. બાકી યાેગાદિની સિદ્ધિથી કેટલાક ચમત્કાર ઉત્પન્ન થાય છે, અને તેવા સિદ્ધિથી કેટલાક અન્ડા વાય છે. અને તેવા સિદ્ધિઓ આત્માના ઐશ્વર્ય આગળ અલ્પ છે. આત્માના ઐશ્વર્ય તું તેથી અનંતગુણ મહત સંભવે છે. આ વિષયમાં સમાગમે પૂછવા યાંગ્ય છે. પ૪ ં શ્રીમદ્ અને ગાંધીજી

૧૭. પ્ર૦—આગળ ઉપર શે৷ જન્મ થશે તેની આ ભવમાં ખબર પડે ? અથવા અગાઉ શું હતા તેની ?

ઉ૦-તેમ અની શકે. નિર્મળ જ્ઞાન જેનું થયું હાેય તેને તેવું અનવું સંભવે છે. વાદળાં વગેરેનાં ચિન્હાે પરથી વરસાદનું અનુમાન થાય છે, તેમ આ જીવની આ ભવની ચેષ્ટા ઉપરથી તેનાં પૂર્વકારણ કેવાં હાેવાં જોઇએ, તે પણ સમજી શકાય; થાહે અંશે વખતે સમજાય. તેમજ તે ચેષ્ટા ભવિષ્યમાં કેવું પરિણામ પામશે, તે પણ તેના સ્વરૂપ ઉપરથી જાણી શકાય; અને તેને વિશેષ વિચારતાં કેવા ભવ થવા સંભવે છે, તેમજ કેવા ભવ હતા, તે પણ વિચારમાં સારી રીતે આવી શકવા યાગ્ય છે.

૧૮. પ્ર૦—પડી શકે તે৷ કેાને ? આને৷ ઉત્તર ઉપર આવી ગયે৷ છે.

૧૯. પ્ર૦—માક્ષ પામેલાનાં નામ આપ આપે છેા તે શા આધાર ઉપરથી ?

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : પપ

ઉ૦—મને આ પ્રશ્ન ખાસ સંબાધીને પૂછા, તા તેના ઉત્તરમાં એમ કહી શકાય કે, અત્યંત સંસારદશા પરિક્ષીણ જેની થઇ છે તેનાં વચના આવાં હાેય, આવી તેની ચેષ્ટા હાેય એ આદિ અંશે પણ પાતાના આત્મામાં અનુભવ થાય છે, અને તેને આશ્રયે તેના માક્ષપરત્વે કહેવાય; અને ઘણું કરીને તે યથાર્થ હાેય એમ માન-વાનાં પ્રમાણા પણ શાસ્ત્રાદિથી જાણી શકાય.

૨૦. પ્ર૦—- ખુદ્ધદેવ પણુ માક્ષ નથી પામ્યા એ શા ઉપરથી આપ કહેા છેા ?

ઉ૦—તેના શાસ્ત્રસિદ્ધાંતાના આશ્રયે. જે પ્રમાણે તેમના શાસ્ત્રસિદ્ધાંતા છે, તે જ પ્રમાણે જો તેમને અભિપ્રાય હાેય તા તે અભિપ્રાય પૂર્વાપર વિરૂદ્ધ પણ દેખાય છે; અને તે લક્ષણ સંપૂર્ણ જ્ઞાનનું નથી.

સંપૂર્ણુ જ્ઞાન જો ન હાેય તેા સંપૂર્ણુ રાગદ્વેષ નાશ પામવા સંભવિત નથી. જ્યાં તેમ હાેય, ત્યાં સંસારના સંભવ છે, એટલે કેવળ માક્ષ તેને હાેય એમ કહેવું બની શકે એવું નથી; અને તેમનાં કહેલાં શાસ્ત્રોમાં જે અભિપ્રાય છે તે સિવાય બીજો તેમનેા અભિપ્રાય હતા, તે બીજી રીતે જાણવાનું અમને તમને કઠણ પડે તેવું છે; અને તેમ છતાં કહીએ કે બુદ્ધદેવના અભિપ્રાય બીજો હતા તા તે કારણપૂર્વક કહેવાથી પ્રમાણભૂત ન થાય એમ કાંઈ નથી.

૨૧. પ્ર૦—૬નિયાની છેવટ શી સ્થિતિ થશે ?

ઉ૦—કેવળ માક્ષરૂપે સર્વ જીવાની સ્થિતિ થાય, કે કેવળ આ દુનિયાના નાશ થાય તેવું બનવું મને પ્રમાણુરૂપ લાગતું નથી. આવા ને આવા પ્રવાહમાં તેની સ્થિતિ સંભવે છે. કાેઇ ભાવ રૂપાંતર પામી ક્ષીણુ થાય, તાે કાેઈ વર્ધમાન થાય; પણુ તે એક ક્ષેત્રે વધે, તાે બીજે ક્ષેત્રે ઘટે એ આદિ આ સૃષ્ટિની સ્થિતિ છે. તે પરથી અને ઘણા જ ઊંડા વિચારમાં ગયા પછી એમ જણાવું સંભવિત લાગે છે કે, કેવળ આ સૃષ્ટિ નાશ થાય, કે પ્રલયરૂપ થાય એ ન બનવા યાગ્ય છે. સૃષ્ટિ એટલે એક આ જ પૃથ્વી એવા અર્થ નથી.

રર. પ્ર૦—આ અનીતિમાંથી સુનીતિ થશે ખરી ?

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : ૫૭

ઉ૦—આ પ્રશ્નનાે ઉત્તર સાંભળી જે જીવ અનીતિ ઇચ્છે તેને તે ઉત્તર ઉપયાગી થાય એમ થવા દેવું યાગ્ય નથી. સર્વ ભાવ અનાદિ છે, નીતિ, અનીતિ તથાપિ તમે અમે અનીતિ ત્યાગી નીતિ સ્વીકારીએ, તાે તે સ્વીકારી શકાય એવું છે અને એ જ આત્માને કર્ત્તવ્ય છે, સર્વ જીવ આશ્રયી અનીતિ મટી નીતિ સ્થપાય એવું વચન કહી શકાતું નથી, કેમકે એકાંતે તેવી સ્થિતિ થઈ શકવા યાગ્ય નથી.

ર૩. પ્ર૦---દુનિયાનાે પ્રલય છે ?

ઉ૦—પ્રલય એટલે જો કેવળ નાશ એવા અર્થ કરવામાં આવે તા તે વાત ઘટતી નથી, કેમકે પક્ષ-ર્થંના કેવળ નાશ થઇ જવા સંભવતા જ નથી. પ્રલય એટલે સર્વ પદાર્થનું ઇશ્વરાદિને વિષે લીનપણું તા કાેઇના અભિપ્રાયમાં તે વાતના સ્વીકાર છે, પણુ મને તે સંભવિત લાગતું નથી, કેમકે સર્વ પદાર્થ, સર્વ જીવ એવાં સમપરિણામ શી રીતે પામે કે એવા ચાગ ખને, અને જો તેવાં સમપરિણામના પ્રસંગ આવે, તા

#### ૫૮ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

પછી કરી વિષમપણું થવું બને નહિ. અવ્યક્તપણું જીવમાં વિષમપણું હાય અને વ્યક્તપણું સમપણું એ રીતે પ્રલય સ્વીકારીએ તા પણુ દેહાદિ સંબંધ વિના વિષમપણું શા આશ્રયે રહે ? દેહાદિ સંબંધ માનીએ તા સવ<sup>6</sup>ને એકે દ્રિયપણું માનવાના પ્રસંગ આવે, અને તેમ માનતાં તા વિના કારણે બીજી ગતિઓના અસ્વી કાર કર્યા ગણાય. અર્થાત ઊંચી ગતિના જીવને તેવા પરિણામના પ્રસંગ મટવા આવ્યા હાય તે પ્રાપ્ત થવાના પ્રસંગ આવે એ આદિ ઘણા વિચાર ઉદ્લવે છે. સર્વ જીવઆશ્રયી પ્રલય સંભવતા નથી.

૨૪. પ્ર૦—અભણને ભક્તિથી જ માક્ષ મળે ખરા કે ?

ઉ૦—ભક્તિ જ્ઞાનનાે હેતુ છે. જ્ઞાન માેક્ષનાે હેતુ છે. અક્ષરજ્ઞાન ન હાેય તેને અભણ કહ્યો હાેય, તાે તેને ભક્તિ પ્રાપ્ત થવી અસંભવિત છે એવું કંઈ છે નહિ. જીવમાત્ર જ્ઞાનસ્વભાવી છે. ભક્તિના ખળે જ્ઞાન નિર્મળ થાય છે. નિર્મળ જ્ઞાન માેક્ષનાે હેતુ થાય છે.

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : પક્

સંપૂર્ણુ જ્ઞાનની આવૃત્તિ થયા વિના સવ<sup>°</sup>થા માક્ષ હાય એમ મને લાગતું નથી; અને જ્યાં સંપૂર્ણુ જ્ઞાન હાય, ત્યાં સવ<sup>°</sup> ભાષાજ્ઞાન સમાય એમ કહેવાની પણ જરૂર નથી. ભાષાજ્ઞાન માક્ષના હેતુ છે તથા તે જેને ન હાય તેને આત્મજ્ઞાન ન થાય, એવા કાંઇ નિયમ સંભવતા નથી.

૨૫. પ્ર૦—(૧) કૃષ્ણાવતાર ને રામાવતાર એ ખરી વાત છે ? એમ હેાય તેા તે શું ? એ સાક્ષાત્ ઈશ્વર હતા કે તેના અંશ હતા ? (૨) તેમને માનીને માક્ષ ખરા ?

<sup>ઉ૦—(</sup>૧) અન્ને મહાત્મા પુરૂષ હતા એવા તા મને પણ નિશ્ચય છે. આત્મા હાવાથી તેઓ ઇશ્વર હતા સર્વ આવરણ તેમને મટ્યાં હાય તા તેના માક્ષ પણ સર્વથા માનવામાં વિવાદ નથી. ઇશ્વરના અંશ કાઇ જીવ છે એમ મને લાગતું નથી, કેમકે તેને વિરાધ આપતાં એવાં હજારા પ્રમાણ દષ્ટિમાં આવે છે. ઇશ્વરના અંશ જીવને માનવાથી બંધ, માક્ષ અધાં ક૦ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

વ્યર્થ થાય કેમકે ઇશ્વર જ અજ્ઞાનાદિને৷ કર્ત્તા થયે৷. अने अज्ञानाहिने। के क्ती थाय तेने पछी संखेके અનૈશ્વર્યપછું પ્રાપ્ત થાય ને ઇશ્વરપછું ખાઇ બેસે; અર્થાત્ ઊલેટું જીવના સ્વામી થવા જતાં ઇશ્વરને નુકસાન ખમવાના પ્રસંગ આવે તેવું છે. તેમ જીવને ઇ^વરના અંશ માન્યા પછી પુરૂષાર્થ કરવાે યાેગ્ય શી રીતે લાગે ? કેમકે તે જાતે તા કંઈ કર્તાહર્તા ડરી શકે નહિ એ આદિ વિરાધથી ઇશ્વરના અંશ તરીકે કેાઇ જીવને સ્વીકારવાની પણ મારી ખુદ્ધિ થતી નથી; તેા પછી શ્રીકૃષ્ણ કે xરામ જેવા મહાત્માને તેવા યેાગમાં ગણવાની બુદ્ધિ કેમ થાય ? તે અન્ને અવ્યક્ત ઈશ્વર હતા, એમ માનવામાં અડચણ નથી તથાપિ તેમને વિષે સંપૂર્ણ ઐશ્વર્ય પ્રગટ્યું હતાં કે કેમ તે વાત વિચારવા ચાેગ્ય છે.

× જેન આગમ કથાનક અનુસાર લગ્બી રામચંદ્રજી મોક્ષે ગયાના તથા શ્રી કૃષ્ણ લગ્ લાવા એવા ઘોડા લવમાં 'અમમ ' નામના તીર્થ'કર થશે ઉલ્લેખ છે. અહીં શ્રીમદે સાધારણતથા– સામલન્યરૂપે વાત કરેલી છે. સંગ

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : કવ

(ર) 'તેમને માનીને માક્ષ ખરા કે ?' એના ઉત્તર સહજ છે. જીવને સર્વ રાગ, દ્વેષ, અજ્ઞાનના અભાવ અર્થાત તેથી છૂટવું તે માક્ષ છે. તે જેના ઉપદેશે થઇ શકે તેને માનોને, અને તેનું પરમાર્થ-સ્વરૂપ વિચારીને સ્વાત્માને વિષે પણ તેવી જ નિષ્ઠા થઇ, તે જ મહાત્માના આત્માને આકારે (સ્વરૂપે) પ્રતિષ્ઠાન થાય, ત્યારે માક્ષ થવા સંભવે છે. આકી બીજી ઉપાસના કેવળ માક્ષના હેતુ નથી. તેના સાધ-નના હેતુ થાય છે; તે પણ નિશ્ચય થાય જ એમ કહેવા યાગ્ય નથી

(અ. ૮--૨૧ નાે ઉત્તરાર્ધ)

૨૬. પ્ર૦--- પ્રદ્યા, વિષ્ણુ ને મહેશ્વર તે કાેણુ ?

ઉ૦—સષ્ટિના હેતુરૂપ ત્રણ ગુણુ ગણી તે આશ્રયે રૂપ આપ્યું હાેય તાે તે વાત બંધ બેસી શકે તથા તેવા બીજાં કારણેાથી તે પ્રદ્ધાદિનું સ્વરૂપ સમજાય છે. પણ પુરાણેામાં જે પ્રકારે તેમનું સ્વરૂપ કહ્યું છે, તે પ્રકારે કર : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

સ્વરૂપ છે, એમ માનવા વિષેમાં મારૂ વિશેષ વલણ નથી. કેમકે તેમાં કેટલાંક ઉપદેશાર્થે રૂપક કહ્યાં હાેચ એમ પણ લાગે છે. તથાપિ આપણે પણ તેના ઉપદેશ તરીકે લાભ લેવા, અને પ્રદ્ધાદિના સ્વરૂપના સિદ્ધાંત કરવાની જંજાળમાં ન પડવું, એ મને ઠીક લાગે છે.

રહ. પ્ર૦—મને સર્પ કરડવા આવે ત્યારે મારે તેને કરડવા દેવેા કે મારી નાખવાે ? તેને બીજી રીતે દ્વર કરવાની મારામાં શક્તિ ન હાેય એમ ધારીએ છીએ.

ઉ૦—સર્પ તમારે કરડવા દેવાે એવું કામ અતાવતાં વિચારમાં પડાય તેવું છે. તથાપિ તમે જો 'દેહ અનિત્ય છે' એમ જાહ્યું હાેય, તાે પછી આ અસારભૂત દેહના રક્ષ-હાયે, જેને દેહમાં પ્રીતિ રહી છે એવા સર્પને, તમારે મારવાે કેમ યાગ્ય હાેય ? જેણે આત્મહિત ઈચ્છવું હાેય તેણે તાે ત્યાં પાતાના દેહને જતાે કરવાે એ જ યાગ્ય છે. કદાપિ આત્મહિત ઇચ્છવું ન હાેય તેણે કેમ કરવું ?

શ્રીમદ્ અને ગાંધીજ : ૬૩

તેા તેનેા ઉત્તર એ જ અપાય કે તેણે નરકાદિમાં પરિ બ્રમણ કરવું; અર્થાત્ સર્પને મારવા એવા ઉપદેશ કચાંથી કરી શકીએ ? અનાર્યવૃત્તિ હેાય તાે મારવાનાે ઉપદેશ કરાય, તે તાે અમને તમને સ્વપ્ને પણુ ન હાેય એ જ ઇચ્છવા ચાેગ્ય છે.

હવે સંક્ષેપમાં આ ઉત્તરા લખી પત્ર પૂરૂં કરૂં છું. 'ષટ્ટદર્શાનસમુચ્ચય' વિશેષ સમજવાનું યત્ન કરશા. આ પ્રશ્નોના ઉત્તરમાં મારા લખાણના સંકાેચથી તમને સમજવું વિશેષ મુંઝવણવાળું થાય એવું કચાંય પણ હાેય તાપણ તે વિશેષતાથી વિચારશા, અને કંઇ પણ પત્ર દ્વારાએ પૂછવા જેવું લાગે તે પૂછરા તા ઘણું કરીને તેના ઉત્તર લખીશ. વિશેષ સમાગમે સમાધાન થાય તે વધારે યાગ્ય લાગે છે, એજ વિનંતિ.

લિ. આત્મસ્વરૂપને વિષે નિત્ય નિષ્ઠાના હેતુભૂત એવા વિચારની ચિંતામાં રહેનાર રાયચંદના પ્રણામ. સંવત ૧૯૫૦ના આસે વદ ૬, શનિ, મુંબઈ, પત્રાંક, પ૩૦

# રહસ્યમય મહત્ત્વના બીજા બે પત્રેા

२

સંબર્ધ, કાગણ વદ ૫, શનિ, ૧૯૫૧

સુજ્ઞ ભાઇશ્રી માહનલાલ પ્રત્યે શ્રી ડરખન,

પત્ર ૧ મળ્યું છે. જેમ જેમ ઉપાધિના ત્યાગ થાય તેમ તેમ સમાધિસુખ પ્રગટે છે. જેમ જેમ ઉપાધિનું ગ્રહુણુ થાય તેમ તેમ સમાધિસુખ હાનિ પામે છે. વિચાર કરીએ તા આ વાત પ્રત્યક્ષ અનુભવરૂપ થાય છે. જો કંઇ પણુ આ સંસારના પદાર્થોના વિચાર કરવામાં આવે, તા તે પ્રત્યે વૈરાગ્ય આવ્યા વિના રહે નહિ, કેમકે માત્ર અવિચારે કરીને તેમાં માહબુદ્ધિ રહે છે.

શ્રીમદ્ અને ગાંધીજ : કપ

'આત્મા છે,' 'આત્મા નિત્ય છે,' 'આત્મા કર્મના કર્ત્તા છે,' 'આત્મા કર્મના ભાેકતા છે,' તેથી 'નિવૃત્ત થઈ શકે છે,' અને 'નિવૃત્ત થઈ શકવાના સાધન છે' એ છ કારણા જેને વિચારે કરીને સિદ્ધ થાય, તેને વિવેકજ્ઞાન અથવા સમ્યક્દર્શાનની પ્રાપ્તિ ગણવી એમ શ્રી જિને નિરૂપણુ કર્યું છે, જે નિરૂપણુ સુસુક્ષુ જીવે વિશેષ કરી અભ્યાસ કરવા યાગ્ય છે.

પૂર્વંના કાેઈ વિશેષ અભ્યાસબળથી એ છ કારણેાના વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે, અથવા સત્સ ગના આશ્રયથી તે વિચાર ઉત્પન્ન થવાના યાેગ અને છે.

અનિત્ય પઢાર્થ પ્રત્યે માહેબુદ્ધિ હેાવાને લીધે આત્માનું અસ્તિત્વ નિત્યત્વ અને અવ્ચાળાધ સમાધિસુખ ભાનમાં આવતું નથી. તેની માહેબુદ્ધિમાં જીવને અનાદિથી એવું એકાગ્રપણું ચાલ્યું આવે છે કે, તેના વિવેક કરતાં કરતાં જીવને મુંજ્રાઇને પાછું વળવું પડે છે, અને તે માહુગ્રંથી છેઢવાના વખત આવવા પહેલાં તે વિવેક છાડી દેવાના યાગ પૂર્વકાળે ઘણીવાર બન્યા છે; કેમકે જેના અનાદિકાળથી કરે : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

અભ્યાસ છે, તે અત્ય તે પુરૂષાર્થ વિના અલ્પકાળમાં છેાડી શકાય નહિ; માટે કરી કરી સત્સ ગ, સત્શાસ્ત્ર અને પાતામાં સરળ વિચારદશા કરી તે વિષયમાં વિશેષ શ્રમ લેવા યાગ્ય છે, જેના પરિણામમાં નિત્ય શાશ્વત સુખસ્વરૂપ એવું આત્મજ્ઞાન થઈ, સ્વ રૂપઆવિર્ભાવ થાય છે. એમાં પ્રથમથી ઉત્પન્ન થતાં સ શય ધીરજથી અને વિચારથી શાંત થાય છે. અધી-રજથી અથવા આડી કલ્પના કરવાથી માત્ર જીવને પાતાના હિતના ત્યાગ કરવાના વખત આવે છે; અને અનિત્ય પદાર્થ ના રાગ રહેવાથી તેના કારણે કરી કરી સ સારપરિભ્રમણના યાગ રહ્યા કરે છે.

કંઈ પણુ આત્મવિચાર કરવાની ઈચ્છા તમને વતે છે એમ જાણી, ઘણેા સંતાષ થયેા છે. તે સંતાષમાં મારા કંઈ સ્વાર્થ નથી. માત્ર તમે સમાધિને રસ્તે ચઢવા ઈચ્છાે છેા તેથી સંસાર કલેશથી નિવર્ત્તવાના તમને પ્રસંગ પ્રાપ્ત થશે, એવા પ્રકારના સંભવ દેખી સ્વભાવે સંતાષ થાય છે. એજ વિનંતિ.—પત્રાંક, ૫૭૦ —આ૦ સ્વ૦ પ્રણામ.

્શ્રીમંદ્ર અને ગાંધીજ : કુછ

#### 3

આણંદ, આસાે સુદ, શુક્ર ૧૯૫૨

આત્માર્થી ભાઇ શ્રી માહનલાલ પ્રત્યે, ડરખન

તમારા લખેલા કાગળ મબ્યા હતા. આ કાગળથી ટુંકામાં ઉત્તર લખ્યા છેઃ

નાતાલમાં સ્થિતિ કરવાથી તમારી કેટલીક સદ્ વૃત્તિઓ વિશેષતા પામી છે, એમ પ્રતીતિ થાય છે; પણ તમારી તેમ વર્તવાની ઉત્કૃષ્ટ ઇચ્છા તેમાં હેતુભૂત છે. રાજકાેટ કરતાં નાતાલ કેટલીક રીતે તમારી વૃત્તિને ઉપકાર કરી શકે એવુ ક્ષેત્ર ખરૂં, એમ માનવામાં હાનિ નથી; કેમકે તમારી સરળતા સાચવવામાં અંગત વિઘ્નના ભય રહી શકે એવા પ્રપંચમાં અનુસરવાનું દબાણ નાતાલમાં ઘણુ કરીને નહિ; પણ જેની સદ્ વૃત્તિઓ વિશેષ બળવાન ન હાય, અથવા નિર્બળ હાય, અને તેને ઇંગ્લંડાદિમાં સ્વતંત્રપણે રહેવાનું હાય તા અભક્ષ્યાદિ વિષેમાં તે દાેષિત થાય એમ લાગે છે. જેમ તમને નાતાલક્ષેત્રમાં પ્રપંચનાે વિશેષ ચાેગ નહિ હાેવાથી તમારી સદ્વૃત્તિઓ વિશેષતા પામી, તેમ રાજકાેટ જેવામાં કઠણ પડે એ યથાર્થ છે; પણ કાેઈ સારાં આર્યક્ષેત્રમાં સત્સ ગાદિ ચાેગમાં તમારી વૃત્તિઓ નાતાલ કરતાં પણ વિશેષતા પામત એમ સંભવે છે. તમારી વૃત્તિઓ જોતાં તમને નાતાલ અનાર્ય ક્ષેત્રરૂપે અસર કરે એવું મારી માન્યતામાં ઘણું કરીને નથી; પણ સત્સ ગાદિ ચાેગની ઘણું કરીને પ્રાપ્તિ ન થાય તેથી કેટલુંક આત્મનિરાકરણ ન થાય, તે રૂપ હાનિ માનવી કંઈક વિશેષ ચાેગ્ય લાગે છે.

અત્રેથી 'આર્ય આચારવિચાર' સાચવવા સંબંધી લખ્યું હતું તે આવા ભાવાર્થમાં લખ્યું હતું:— 'આર્ય આચાર' એટલે સુખ્ય કરીને દયા, સત્ય, ક્ષમાદિ ગુણાનું આચરવું તે; અને 'આર્ય વિચાર' એટલે સુખ્ય કરીને આત્માનું અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ, વર્ત માનકાળ સુધીમાં તે સ્વરૂપનું અજ્ઞાન તથા તે અજ્ઞાન અને અભાનનાં કારણા, તે કારણાની નિવૃત્તિ અને તેમ થઇ અબ્યાબાધ આનંદસ્વરૂપ અભાન એવા

શ્રીમદ્ અને ગાંધીજી : ૬૯

નિજપદને વિષે સ્વાભાવિક સ્થિતિ થવી તે. એમ∦સ ક્ષેપે મુખ્ય અર્થથી તે શખ્દે∟ લખ્યા છે.

વર્છોશ્રમાદિપૂર્વ ક આચાર તે સદાચારના અંગભૂત જેવા છે. વર્ણાશ્રમાદિપૂર્વક, વિશેષ પારમાર્થિક હેતુ વિના તાે વર્ત'વુ' યાેગ્ય છે; એમ વિચારસિદ્ધ છે; જો કે વર્ણીશ્રમધર્મ વર્તમાનમાં બહુ નિર્ળળ સ્થિતિને પામ્યેા છે; તાે પણ આપણે તાે જ્યાં સુધી ઉત્કષ્ટ ત્યાગદશા ન પામીએ, અને જ્યાં સુધી ગૃહસ્થાશ્રમમાં! વાસ હાેય, ત્યાં સુધી તાે વાણિયારૂપ વર્ણ ધર્મ ને અનુસરવાે તે ચાેગ્ય છે. કેમકે અભક્ષાદિ ગ્રહણના તેના વ્યવહાર નથી. ત્યારે એમ આશંકા થવાં ચાેગ્ય છે કે, ''લુહાણા પણ તે રીતે વર્તે છે, તેા તેનાં અન્નાહારાદિ ગ્રહણ કરતાં શું હાનિ ?" તેા તેના ઉત્તરમાં એટલું જણાવવું યાગ્ય થઇ શકે કે, વગર કારણે તેવી રીતિ પણ બદ-લાવવી ઘટતી નથી; કેમકે તેથી પછી બીજા સમાગમ-વાસી કે પ્રસંગાદિ આપણી રીતિ જોનાર ગમે તે વર્ણનું ખાતાં આધ નથી એવા ઉપદેશના નિમિત્તને પામે. લુહાણાને ત્યાં અન્નાહાર લેવાથી વર્ણધર્મ હાનિ પામતાે નથી; પણ મુસલમાનને ત્યાં અન્નાહાર લેતાં તાે વર્ણુંધર્મની હાનિનાે વિશેષ સંભવ છે, અને વર્ણ-ધર્મ લાેપવારૂપ દાેષ કરવા જેવું થાય છે. આપણે કઇ લાેકના ઉપકારાદિ હેતુથી તેમ વર્તવું. થતું હાેય, અને રસલુબ્ધતાણુદ્ધિથી તેમ વર્તવું ન થતું હાેય, તાે પણ બીજા તેનું અનુકરણ તે હેતુને સમજ્યા વિના ઘણું કરીને કરે, અને અંતે અભક્ષાદિ ગ્રહણ કરવામાં પ્રવૃત્તિ કરે એવા નિમિત્તના હેતુ આપણું તે આચરણ છે. માટે તેમ નહિ વર્તવું તે, એટલે મુસલમાનાદિના અન્નાહારાદિનું ગ્રહણ નહિ કરવું ત<u>ે ઉત્તમ છે</u>. તમારી વૃત્તિની કેટલીક પ્રતીતિ આવે છે, પણ તેથી ઊતરતી વૃત્તિ હેાય તેા તે જ પાતે અભક્ષાદિ આહારના ચાેગને ઘણું કરીને તે રસ્તે પામે. માટે એ પ્રસંગથી દ્વર રહેવાય તેમ વિચારવું કર્તવ્ય છે.

દયાની લાગણી વિશેષ રહેવા દેવી હેાય તેા જ્યાં હિંસાનાં સ્થાનકા છે, તથા તેવા પદાર્થો લેવાય દેવાય છે, ત્યાં રહેવાના અથવા જવા આવવાના પ્રસ'ગ ન

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : ૭૧

થવા દેવા જેઇએ, નહિ તે જેવી જેઇએ તેવી ઘણું કરીને દયાની લાગણી ન રહે; તેમજ અભક્ષ પર વૃત્તિ ન જવા દેવા અથે, અને તે માર્ગની ઉન્નતિનાં નહિ અનુમાદનને અર્થે અભક્ષાદિ ગ્રહુણ કરનારના આહુ રાદિ અર્થે પરિચય ન રાખવા જેઇએ

ગ્રાનદષ્ટિએ જેતાં ગ્રાત્યાદિ ભેકનું વિશેષાદિપણું જણાતું નથી; પણુ ભક્ષાભક્ષભેકના તા ત્યાં પણ વિચાર કર્ત વ્ય છે. અને તે અર્થે મુખ્ય કરીને આ વૃત્તિ રાખવી ઉત્તમ છે. કેટલાક કાર્યા એવાં હાેય છે કે, તેમાં પ્રત્યક્ષ દેાષ હાેતા નથી, અથવા તેથી દાેષ થતા હાેતા નથી, પણ તેને અંગે બીજા દાેષાના આશ્રય હાેય છે, તે પણુ વિચારવાનને લક્ષ રાખવા ઉચિત છે. નાતાલના લાેકાના ઉપકાર અર્થે કદાપિ તમારૂં એમ પ્રવર્તવું થાય છે એમ પણુ નિશ્ચય ન ગણાય, જો બીજે કાંઈ પણુ સ્થળે તેવું વર્તન કરતાં બાધ ભાસે, અને વર્તવાનું ન બને તા માત્ર તે હેતુ ગણાય વળી તે લાેકાના ઉપકાર અર્થે વર્તવું જોઇએ

#### **હર : શ્રીમદ્દ અને ગાંધી**જી

એમ વિચારવામાં પણ કંઇક તમારા સમજવાદેર થતું હશે એમ લાગ્યા કરે છે. તમારી સદ્દવૃત્તિની કંઇક પ્રતીતિ છે, એટલે આ વિષે વધારે લખવું યાેગ્ય દેખાતું નથી, જેમ સદાચાર અને સદ્વિચારનું આરાધન થાય તેમ પ્રવર્તવું યાેગ્ય છે.

બાજી ઊતરતી જ્ઞાતિઓ અથવા મુસલમાનાદિનાં કાેઈ તેવાં નિમ'ત્રણેામાં અન્નાહારાદિને બદલે નહિ રાંધેલાે એવાે ફળાહાર આદિ લેતાં તે લાેકાેનાે ઉપકાર સાચવવાના સ'લવ વહેતાે હાેય, તાે તેમ અનુસરા તાે સારૂં છે. એ જ વિન'તિ.

—પત્રાંક, ૭૧૭.

## મ*૦* ગાંધીજીની શ્રીમદ્દ પ્રતિ ભવ્ય ભાવાંજલિ

( મ૰ ગાંધીજીએ 'શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જયંતિ ' ઉજવવા પ્રસંગે તથા પાતે લખેલ 'આત્મકથા ' પુરુષાં શ્રીમદ્દના વિશિષ્ટ જીવનના પરિચય આપેલ છે, તે અંગેના થાેડાક દ્યાતવ્ય પ્રસંગા પેટા મથાળાપૂર્વક અત્રે આપવામાં આવેલ છે, જે શ્રીમદ્દની વિશિષ્ટ જીવનવિભૂતિ સમજવા વિચારક માટે ઉપયાગી નિવડવા સંભવ. ) — સંગ્રાહક

#### રસ્કિન અને ટાલસ્ટાયથી ઉચ્ચપદ

"The more I consider his life and his writings, the more I consider him to have been the best Indian of his times. Indeed, I put him much higher than Tolstoy in religious perception." - uitles

" મારા જીવન પર શ્રી રાયચ દભાઇનાે એવાફ્ટિયાયી પ્રભાવ પડ્યો છે કે હું એવું વર્ણુન કરી શકતાે નથી. **૭૪ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધી**જી

\*

હું કેટલાયે વર્ષોથી ભારતમાં ધામિંક પુરૂષની શાધમાં છું પરંતુ એમના જેવા ધામિંક પુરૂષ હિંદમાં હજુ સુધી મેં જોયા નથી કે જે રાયચંદભાઈની હરીફાઈમાં આવી શકે. એમનામાં જ્ઞાન, વૈરાગ્ય અને ભક્તિ હતા. ઢાંગ, પક્ષપાત યા રાગ-દ્વેષ નહીં હતા. એમનામાં એક એવી મહાન શક્તિ હતી કે જેનાં દ્વારા તેઓ પ્રાપ્ત થયેલા પ્રસંગના પૂર્ણ લાભ ઉઠાવી શકતા. એમનાં લેખ અંગ્રેજ તત્ત્વજ્ઞાનીઓની અપેક્ષાએ વિચક્ષણ, ભાવનામય અને આત્મદર્શી છે. યુરાપના તત્ત્વજ્ઞાની-ઓમાં હું ટાલસ્ટાય પ્રથમ શ્રેણીના અને રસ્કિનને બીજી શ્રેણીના વિદ્વાન સમજું છું, પરંતુ રાયચંદભાઇના અનુભવ એ બંનેથી પણ ચઢેલા હતા."

''આ મહાપુરૂષના જીવનલેખાનું આપ અવકાશના વખતે અભ્યાસ કરશા તા આપ પર તેની બહુ સારી છાપ પડશે તેઓ પ્રાયઃ કહ્યા કરતા હતા કે હું કાઇ વાડાના નથી અને કાેઈ વાડામાં રહેવા ચાહતા નથી. એ ખધા ઉપધર્મ મર્યાદિત છે, અને ધર્મ તા અમર્યા

ж

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : ૭૫

દિત છે, જેની વ્યાખ્યા પણુ પૂરી કહી શકાતી નથી. રાયચંદલાઈ પાેતે ઝવેરાતના ધંધાથી નિવૃત્ત થાય કે તુરત પુસ્તક હાથમાં લે."

### जज और वाईसराय जैसी बुद्धिप्रतिभा

"यदि उनकी इच्छा होती तो उनमें अँसी शक्ति थी कि वे अक अच्छे प्रतिभाशास्त्री जज या वाइसराय हो शकते। यह अतिशयोक्ति नहि, किन्तु मेरे मन पर उनकी छाप है। इनको विचक्षणता दूसरे पर अपनी छाप लगा देती थी।"

\*

## હિન્દુ ધર્મમાં શંકા નિવારક

" મારી ઉપર ત્રણુ પુરૂષેાએ ઊંડી છાપ પાડી છે. ટાેલસ્ટાેય, રસ્કિન અને રાયચ દલાઈ. ટાેલસ્ટાેચની

#### હક ક શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

તેમનાં અમુક પુસ્તક દ્વારા અને તેમની સાથેના થાેડા પત્રવ્યવહારથી, રસ્કિનની તેનાં એક જ પુસ્તક 'અન્ટુ ધી લાસ્ટ'થી જેનું ગુજરાતી નામ મેં 'સવેદિય' રાખ્યું છે, અને રાયચંદભાઇ તેમની સાથેના ગાઢ પરિચયથી. હિન્દુ ધર્મમાં મને શંકા પેદા થઈ તેનાં નિવારણમાં મદદ કરનારા રાયચંદભાઇ હતા. ''

## સહજ વૈરાગી

"આપણે સ'સારી જીવા છીએ, ત્યારે શ્રીમદ્ અસ'સારી (સ'સારથી વિરક્ત) હતા, આપણને અનેક યાનિમાં ભટકવું પડશે, ત્યારે શ્રીમદ્ને કદાચ એક ભવ ખસ થાઓ, આપણે માક્ષથી દૂર ભાગતા હાેઇશું, ત્યારે શ્રીમદ્ વાયુવેગે માક્ષ તરક ધસી રહ્યા હતા.

આહ્ય આડ બરથી મનુષ્ય વીતરાગ નથી થઈ શકતો, વીતરાગતા એ આત્માની પ્રસાહી છે, અનેક જન્મના પ્રયત્ને મળી શકે છે, એમ હરકાેઇ માણસ અનુભવી શકે છે. રાગાને કાઢવા પ્રયત્ન કરનાર જાણે છે કે

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : ૭૭

રાગ–રહિત થવું કઠિન છે**! એ રાગરહિત દશા** કવિ**ને સ્વાભાવિક હતી.** એમ મારી ઉપર છાપ પડી હતી."

"મેાક્ષનું પ્રથમ પગથીચું વીતરાગતા છે. જ્યાં સુધી જગતની એક પણ વસ્તુમાં મન ખૂંચેલું હાેય, ત્યાં સુધી માેક્ષની વાત કેમ ગમે ? અથવા ગમે તાે કેવળ કાનને જ-એટલે જેમ આપણને અર્થ જાણ્યા, સમજ્યા વિના કાેઈ સંગીતના સૂર જ ગમી જાય, તેમ એવી માત્ર કર્ણપ્રિય ગમ્મતમાંથી માેક્ષને અનુસરનારૂં વર્તન આવતા ઘણા કાળ વહી જાય, આંતરવેરાગ્ય વિના માેક્ષની લગની ન થાય, એવી વૈરાગ્યલગની કવિની હતી. "

\*

\*

પોતાના બે વર્ષ'ના (સુંબઇના) ગાઢ પરિચયમાં ગાંધીજીએ શ્રીમદ્ને જે વૈરાગ્યયુક્ત જોયેલા તેનુ શબ્દચિત્ર એક કુશળ ચિત્રકારને છાજે તેવું શ્રીમદ્ની નીચેની બે કડી બાલવાપૂર્વ'ક આપે છે.

\*

૭૮ : શ્રીમદ્ અને ગાંધીજી

ઉત્કૃષ્ટ વૈરાગી

''૧. અપૂર્વ અવસર એવેા કચારે આવશે ? કચારે થઈશું બાહ્યાંતર નિર્ગ્રં'ય જે; સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષણ છેદીને, વિચરશું કવ મહત્ પુરૂષને પંથ જો....અપૂર્વ ૦

ર. સર્વ'ભાવથી ઔદાસીન્યવૃત્તિ કરી, માત્ર દેહ તે સંયમહેતુ હાેય જે; અન્ય કારણે અન્ય કશું કલ્પે નહિ, દેહે પણ કિંચિત્ મૂચ્છાં નવ જોય જો....અપૂર્વ'૦"

" જે વૈરાગ્ય એ કડીઓમાં ઝળહળી રહ્યો છે, તે મેં તેમના બે વર્ષના ગાઢ પરિચયમાં ક્ષણે ક્ષણે તેમનામાં જોયેલાે. તેમને ખાતાં, બેસતાં, સૂતાં, પ્રત્યેક ક્રિયા કરતાં તેમનામાં વૈરાગ્ય તાે હાેય જ કાેઈ વખત આ જગતના કાેઇ પણ વૈભવને વિશે તેમને માહ થયા હાેય એમ મેં જોયું નથી. "

\*

\*

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : ૭૯

કયા-ધર્મની મૂર્તિ

મ૦ ગાંધીજી ૧૫–૧૧–૧૯૨૧ના રાેજ ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જય'તિ' પ્રસ**ંગે અમ**દાવાદમાં પ્રમુખસ્થાને**થી** બાલ્યા હતા કે—

'' રાયચ દેલાઇ સાથેનેા મારેા પ્રસ'ગ એક જ દિવસના ન હતા. ઇ. સ. ૧૮૯૧ના જુનની આખરે સુંબઇમાં ઉત્રીને હું પહેલવહેલા જે ઘરમાં ગયેલા તે મને બરાબર યાદ છે. ડા. મહેતાએ ને ભાઈ રેવા-શ ંકર જગજીવને મારી તેમની સાથે એાળખાણુ કરાવી.

" ત્યારથી એમના મરણાંત સુધીના અમારા સંબંધ નિકટમાં નિકટ રહ્યો હતા. ઘણીવાર કહીને લખી ગયા છું કે મેં ઘણાના જીવનમાંથી ઘણુ લીધું છે, પણ સૌથી વધારે કાેઇના જીવનમાંથી મેં ગ્રહણ કર્યું હાેય તા તે કવિશ્રીના જીવનમાંથી છે. દયા–ધર્મ પણ હું તેમના જીવનમાંથી શીખ્યા છું. ખૂન કરનાર ઉપર પણ પ્રેમ કરવા એ દયા–ધર્મ મને કવિશ્રીએ શીખવ્યા છે. એ ધર્મ નું તેમની પાસેથી મેં કુંડા ભરીને પાન કર્યું છે. ૮૦ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

" તેઓ ઘણીવાર કહેતા કે ચાપાસથી કાઇ બર-છીએ ભેાં કે તે સહી શકું પણ જગતમાં જે જૂઠ, પાખંડ અત્યાચાર ચાલી રહ્યા છે, ધર્મને નામે અધર્મ વર્તી રહ્યો છે, તેની અરછી સહન થઈ શકતી નથી. અત્યાચારાથી ઉકળી રહેલા તેમને ઉકળી જતાં મેં ણીવાર જોયા છે. તેમને આખું જગત પાતાના સગા જેવું હતું આપણા ભાઈ કે બહેનને મરતાં જોઇને જે કલેશ આપણને થાય છે, તેટલા કલેશ તેમને જગતમાં દુ:ખને, મરણને જોઇને થતા. "

## ×જિતેન્દ્રિયંયુક્ત સંયમ<u>ી જ</u>ીવન

''તેમની રહેણી–કહેણી હું આદરપૂર્વ'ક પણ ઝીણ-વટથી તપાસતા. ભાજનમાં જે મળે તેથી સંતુષ્ટ રહેતા. પહેરવેશ સાદાે, પહેરણ, અંગરખું, ખેસ, ગરભસૂતરા ફેંટાે ને ધાતી. એ કંઈ બહુ સારૂં કે

xઇંદ્રિયથી અતી ૧ અતીન્દ્રિય આત્મા જેણે જિત્યા તેજ ખરેા જિતેન્દ્રિય છે. 'જિતેન્દ્રિય', 'જિતમાહ' ને 'ક્ષીણમાહ' આ ત્રણ શ્રેણીમાં પછીની બે શ્રેણી ત્યાર પછીજ પામી શકાય છે.—સં૦

શ્રીમદ્ અને ગાંધીજી : ૮૧

ઇસ્રીબ ધ રહેતા એમ મને સ્મરણુ નથી. ભેાંચે બેસવું, ખુરસીએ બેસવું બંને સરખું હતું. સામાન્ય રીતે તેઓ પાતાની દુકાનમાં ગાદીએ બેસતા.''

"તેમની ચાલ ધીમી હતી, અને જોનાર સમજી શકે કે ચાલતાં પણુ પાતે વિચારમાં ગ્રસ્ત છે. આંખમાં ચમત્કાર હતા. અત્યંત તેજસ્વી, વિદ્યળતા જરાએ ન હતી, આંખમાં એકાગ્રતા લખેલી હતી. ચહેરા ગાળા-કાર, હાેક પાતળા, નાક અણીદાર નહિ, ચપટુ પણ નહિ, શરીર એકવડું, કદ મધ્યમ, વર્ણુ શ્યામ, દેખાવ શાંતમૂર્તિ ના હતા. તેમના કંઠમાં એટલું બધું માધુર્ય હતું કે તેમને સાંભળતા માણુસ થાકે નહિ. ચહેરા હસમુખા ને પ્રકુદ્ધિત હતા, તેની ઉપર અંતરાનંદની છાયા હતી."

" ભાષા એટલી પરિપૂર્ણુ હતી કે તેમને પાેતાના વિચારા બતાવતા કાેઈ દિવસ શબ્દ ગાેતવા પડ્યો છે, એમ મને યાદ નથી. કાગળ લખવા બેસે ત્યારે ભાગ્યેજ શબ્દ બદલતા મેં તેમને જોયા હશે, છતાં

#### ૮૨ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

વાંચનારને એમ નહીં લાગે કે કયાંયે વિચાર અપૂર્ણ છે કે વાક્યરચના તૂટેલી છે અથવા શબ્દની પસંદગીમાં ખાેડ છે. આ વર્ણન સંચમીને વિશે સંભવે. "

### નીતરતું સત્ લખાણ

" શ્રીમદ્નું લખાણુ અધિકારીને સારૂં છે, બધા વાંચનાર તેમાં રસ નહિ લઇ શકે, ડીકાકારને તેની ડીકાનું કારણુ મળશે, પણુ શ્રદ્ધાવાન તા તેમાંથી રસજ લૂંટશે. તેમનાં લખાણુમાં ' સત્ ' નીતરી રહ્યું છે, એવા મને હું મેશા ભાસ આવ્યા છે. તેમણુ પાતાનું જ્ઞાન અતાવવા સારૂં એક પણુ અક્ષર નથી લખ્યો, લખનારના હેતુ વાંચનારને પાતાના આત્માનંદમાં ભાગીદાર અનાવવાના હતા. જેને આત્મકલેશ ડાળવા છે, જે પાતાનું કર્તવ્ય જાણુવા ઉત્સુક છે; તેને શ્રીમદ્દના લખાણુમાંથી બહુ મળી રહેશે એવા મારા વિશ્વાસ છે. પછી ભલે તે હિન્દુ હા કે અન્યધર્મી."

### જે અનુભવ્યું તે જ લખ્યું

" તેમનાં લખાણામાં એક અસાધારણતા એ છે કે

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : ૮૩

પાતે જે અનુભવ્યું તે જ લખ્યું, તેમાં કયાંયે કૃત્રિમતા નથી. બીજાની ઉપર છાપ પાડવા સારૂં એક લીડી પણ લખી હાય એમ મેં જોયું નથી. તેમની પાસે હંમેશા કંઇક ધર્મપુસ્તક અને એક કાેરી ચાપડી પડેલા હાેય. એ ચાપડીમાં પાતાના મનમાં જે વિચારા આવે તે લખી નાંખે કાેઈ વેળા ગલ ને કાેઈ વેળા પદ "

## શ્રીમદ્ના વાસ્તવિક ધર્મ

" રાયચંદ્રભાઇના ધર્મના વિચાર આપણે કરીએ, તેના પહેલાં ધર્મનું સ્વરૂપ જે તેમણે આલેખ્યું હતું, તે બેઈ જવું અગત્યનું છે.

ધર્મ એટલે અમુક મતમતાંતર નહીં, ધર્મ એટલે શાસ્ત્રોને નામે એાળખાતાં પુસ્તકાેને વાંચી જવા કે ગાખી જવા અથવા તેમાં કહેલું બધું માનવું જ એ પણુ નહીં.

" ધર્મ એ આત્માના પ્રણ છે, અને માનવજાતિને × ધર્મ એ આત્માના ગ્રુણ છે, ગ્રુણ ગુણી વિના ન જ હોય. 'આત્માના ધર્મ આત્મામાં જ છે. ' ૮૪ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

વિશે દશ્ય કે અદશ્યરૂપે રહેલાે છે. ધર્મવડે આપણે મનુષ્યજીવનનું કત્ત વ્ય જાણી શકીએ છીએ, ધર્મવડે આપણે બીજા જીવા-પ્રત્યેના આપણે ખરા સંબંધ ઓળખી શકીએ. આ બધું જ્યાં સુધી આપણે પાતાને ન ઓળખીએ ત્યાં સુધી ન જ બની શકે એ તાે દેખીતું છે. તેથી ધર્મ એટલે જે વડે આપણે પાતાને આળખી શકીએ તે સાધન. " ( અર્થાત આત્માના ગુણ તે ધર્મ.)

'' આ પુરુષે ધાર્મિંક આબતમાં મારૂં હૃદય જીતી લીધું, અને હજુ સુધી કાેઈ પણુ માણુસે મારા હૃદય પર તેવા પ્રભાવ પાડ્યો નથી. "

## સર્વ<sup>'</sup>ધર્મ સમસાવી

'' રાયચ દલાઇને બીજા ધર્મ પ્રત્યે અનાદર ન હતા, વેદાંત પ્રત્યે પક્ષપાત પણુ ન હતા. વેદાંતિને તાે કવિ વેદાંતીજ જણાય. મારી સાથે ધર્ચ ચર્ચા કરતાં મને કાેઇ દિવસે તેમણે એવું તાે કહ્યું જ નહીં કે માક્ષ મેળવવા સારૂ મારે અમુક ધર્મને અવલ બવા જોઇએ....ધર્મના ઝગડાથી તેમને હ મેશા કંટાળા

શ્રી મદ્દ અને ગાંધીજી : ૮૫

આવતા, તેમાં ભાગ્યેજ પડતાં. બધા ધર્મ'ની ખૂબીઓ જોઈ જતાં ને તે તે ધર્મ'ની પાસે સૂકતાં. દક્ષિણ આદ્રિકાના મારા પત્રવ્યવહારમાં પણુ મે' તેમની પાસેથી એજ વસ્તુ મેળવી હતી."

સંપૂર્ણ પ્રમાણિક : વ્યવહારકુશળ અને ધર્મકુશળ

"ધાર્મિક મનુષ્યના ધર્મ તેનાં પ્રત્યેક કાર્યમાં ઝળહળતા હાવા જોઇએ, જે રાયચંદભાઇએ પાતાના જીવનમાં સિદ્ધ કરી ખતાવ્યા હતા. તેઓ રેવાશંકર જગજીવનના ભાગીદાર હતા. પાતાના વ્યવહારમાં તેઓ સંપૂર્ણ પ્રકારે પ્રમાણિકપણે વર્ત તા એવી મને તેમનાં જીવન ઉપરથી છાપ પડી હતી. તેઓ જ્યારે સાદા કરતાં ત્યારે હું કાઈ વાર અચાનક જઈ ચડતા. તેમની વાત સ્પષ્ટ અને એકજ પ્રકારની હતી. ચાલાકી સરખી કાઇ વસ્તુ મેં તેમનામાં જોયેલ નહિ. બીજાની ચાલાકી પાતાને અસદ્ય માલુમ પડતાં તેઓ તુરત બાલી ઊઠતાં, તે વખતે તેમની બ્રૂકટિ પણ ચડી જતી ને આંખમાં લાલાશ આવી જતી તે હું દેખતા હતા. ૮૬ : શ્રીમદ અને ગાંધીજી

ધર્મ કુશળ લાેક, વ્યવહારકુશળ નથી હાેતા તે શંકાને રાયચંદ્રભાઇએ મિથ્યા સિદ્ધ કરી અતાવી હતી. પાતાના વ્યાપારમાં પૂરી સાવધાની અને હાેશિ યારીથી તેઓ વર્તતા. તેમનામાં જે કાેઇ વચન કે તર્ક નીકળતાે તાે તે અધિકાંશ સાચાજ નીકળતાે. એટલી સાવધાની તથા હેાંશિયારી હાેવા છતાં તેઓ વ્યાપારની ઉદ્વિગ્નતા અથવા ચિંતા કરતાં નહિ દુકા નમાં બેઠા પોતાનું કામ પૂરું થાય ત્યારે તેમની પાસે પડેલું ધાર્મિંક પુસ્તક અથવા કાેરી ચાપડી હાથમાં લેતાં, કે જેમાં પાતે પાતાના ઉદ્ગાર લખતા હતા. મારા જેવા જિજ્ઞાસ તેઓ પાસે રાજ આવતાંજ રહેતા અને તેઓની સાથે ધર્મ ચર્ચા કરવામાં સ**ંકાચા**તા નહિ. આવા પ્રકારના અપવાદ હાેવા છતાં પણ વ્યવહાર-કશળતા સાથે ધર્મપરાયણતાનાે સંદર મેળ જેટલા મેં કવિમાં જોયા તેટલાે મેળ અન્ય કાેઇમાં પણ મને દેખવામાં આવ્યા નથી."

શ્રીમદ્ની નીડરતા, આત્મા મેળવવાની ધગશ અને તે માટે કરવી એઈતી તપશ્ચર્યા માટેના પ્રયત્ન

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજ : ૮૭

કરવાતુ' જણાવતાં મ૦ ગાંધીજીએ વિ. સ'. ૧૯૮૨ કાર્તપકી પૂર્ણિમાએ અમદાવાદ માંડવીમાં આપેલા વ્યાખ્યાનમાં કહ્યું હતું કે—

## ચૈતન્ય-આત્માની જ એક તમન્ના

" જે વસ્તુ આત્માને દ્રધ જેવી દેખાય છે તેવા જગતમાં કાઇના પણ ડર રાખ્યા વિના પ્રગટ કરવાની શક્તિ આપણે એ પુરુષના સ્મરણમાંથી આજે મેળવીએ. ડર એક માત્ર ચૈતન્યના રાખીએ, ચાવીસે કલાક, રખેને એ હં'મેશા ખબરદારી કરનારા હુભાશે તા નહિ એવી ચિંતા રાખીએ. રાજચંદ્રના જીવનમાંથી તેમની અનંત તપશ્ચર્યા શીખીએ, અને જે અનંત તપશ્ચર્યાને પરિણામે તેઓ ચૈતન્યની આરાધના કરતાં શીખ્યા તે સમજીએ, અને આપણી અલ્પતા વિચારી શકરી જેવાં રાંક બની, આપણામાં વિરાજતા ચૈતન્યને વિચારી સિંહ જેવા સમર્થ બનીએ તા જીવનનું સાર્થક્રય છે. "

Jain Education InternationaFor Private & Personal Use Only www.jainelibrary.org

૮૮ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

મ૦ ગાંધીજીનું જય તિ સમાપ્તિ અવસરે અંતિમ કથન

ં " તેમનાં જીવનમાં**થી** ચાર વાતાની આપણને શિક્ષા મળે છે.—

(૧) શાશ્વત (આત્મા) વસ્તુમાં તન્મયતા, (૨) જીવનની સરળતા, (૩) સમસ્ત વિશ્વ સાથે એક સરખી વૃત્તિથી બ્યવહાર (૪) સત્ય અને અહિંસામય જીવન."

#### એક રમૂજી સંવાદ

મ૦ ગાંધીજી ' રાયચ દલાઇના કેટલાક સ્મરણે ' તરીકે પાતાના પુ૦ ' આત્મકથા ' માં લખે છેઃ-

" તેમની સાથેના એક સંવાદ મને યાદ છે. એક વેળા હું મિસિસ ગ્લેડસ્ટનની—ગ્લેડસ્ટન પ્રત્યેના પ્રેમની સ્તુતિ કરતા હતા. આમની સભામાં પણ મિસિસ ગ્લેડસ્ટન પાતાના પતિને ચા બનાવીને પાતાં. આ વસ્તુનું પાલન આ નિયમબદ્ધ દંપતીના જીવનના એક નિયમ થઈ પડ્યો હતા, એ મેં કયાંક વાંચેલું. તે મેં કવિને વાંચી સંભળાવ્યું ને તેને અંગે મેં દંપતીપ્રેમની સ્તુતિ કરી.

શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી : ૮૯

" રાયચ'ઢલાઈ બાલ્યા, એમાં તમને મહત્વનું શું લાગે છે? મિસિસ ગ્લેડસ્ટનનું પત્નીપણું કે તેના સેવાલાવ? જે તે બાઈ ગ્લેડસ્ટનના બેન હાત તા? અથવા તેની વફાદાર નાકર હાત તા? ને તેટલા જ પ્રેમથી ચા આપત તા? એવી બહેના, એવા નાકરાનાં દષ્ટાંતા આપણને આજે નહિ મળે? અને નારીજાતિને બદલે એવા પ્રેમ નરજાતિમાં જોયા હાત તા તમને સાનંદાશ્ચર્ય થાત ? હું કહું છું તે વિચારજો.

રાયચ દલાઇ પાતે વિવાહિત હતા. તે વેળા તા મને તેમનું વચન કઠાેર લાગેલું એનું મને સ્મરણુ છે, પણુ તે વચને મને લાહચુંબકની જેમ પકલ્યો. પુરૂષ ચાકરની એવી વકાદારીની કિંમત પત્નીની વકાદારી કરતાં તાે હજાર ગણી ચડે! પતિ–પત્ની વચ્ચે ઐકય હાેય અને તેમની વચ્ચે પ્રેમ હાેય એમાં આશ્ચર્ય નથી. નાેકર શેઠ વચ્ચે તેવા પ્રેમ કેળવવા પડે. મારે પત્ની સાથે કેવા સંબંધ રાખવા ? પત્નીને વિષય લાેગનું વાહન બનાવવી એમાં પત્ની પ્રત્યે ક્યાં વકાદારી ૯૦ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

આવે છે ? હું જ્યાં લગી વિષયવાસનાને આધીન રહું ત્યાં લગી મારી વફાદારીની પ્રાકૃત કિંમત જ ગણાય ''

મ૦ ગાંધીજીને શ્રીમદ્નું ઉપરાક્ત વિચક્ષણુ માર્મિંક વચન સ્વપત્ની પ્રત્યે દેશબ્રદ્ધાચર્યાની પ્રેરણારૂપ બન્સું અને ત્યાર પછી પાતે આજીવન બ્રદ્ધાચર્યસુક્ત રહ્યા. મહાપુરૂષના વચનના એવા જ કાેઈ પ્રભાવ હાેય છે. જેના ઉલ્લેખ ગાંધીજીએ પાતાના ઉદ્ગારમાં વારંવાર કરેલા છે.



## પરિશિષ્ટ

( ૨૭ પ્રક્ષોના પત્રમાં આવતાં જૈન અને વેદાંત દર્શન પરત્વે શ્રી ભગવદ્ગીતાના આધારે કેટલાક સૈદ્ધાંતિક સમન્વય ) આત્માનું કર્તુ ત્વ–ભાકતાત્વ

नादत्ते कस्यचित् पापं न चैब सुक्ठतं विभूः । अज्ञानेन आवृतं ज्ञानं तेन मुह्यन्ति जन्तवः ॥

" કેાઇ પણ પાપ અને પુણ્યનેા કેાઇ બીજો છે એમ ન માને પણ જીવાત્માઓનું જ્ઞાન પાતાના અજ્ઞાનથી અથવા એના જ્ઞાનચક્ષુઓ ભિડાઈ જવાથી ઢંકાઈ જાય છે, તેથી તેઓ માહ પામે. " ( ગીતા અધ્યાય પ-૧૫ ) ઈવારનું અકતત્વ

न कर्त्तृत्वं न कर्माणि, लोकस्य सजति प्रभुः । न कर्मफलंसंयोगं, स्वभावस्तु प्रवर्तते ॥

'' જગતનું કર્જ્તુવ કે જીવેાના કર્મોનું સર્જન કરવું એ ઇશ્વરનું કાર્ય નથી, તેમજ કાેઈ પણ કર્મો કે કાેઇ જીવાના કર્માનાં ફળ એમને અપાવવા એમાં પણ આવશ્ચક્રતા નથી. જગતમાં જે કંઈ દેખાય છે, એ બધું

यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद् धाम परमं मम । " ज्ञानीओ જે સ્थान પામ્યા પછી સ'સારમાં પાછા કરતા નથી તેજ મારૂ' પરમાત્મપદ છે, તેજ મારૂ' પરમધામ છે. " ( અ. ૮-૨૧નેા ઉત્તરાર્ધ)

મને પામી દુઃખના સ્થાનરૂપ અને નાશવ'ત એવા પુનર્જન્મને પામતાં નથી "–( અ–૮–૧૫ )

नाष्नुवन्ति महात्मनः संसिद्धि परमां गताः ॥ " પરમ ઉત્કૃષ્ટ સિદ્ધિપદ પામેલા મહાત્માએ।

અધી રચના નિયમને વશવતી થઈ અન્યાજ કરે છે, જે જાણે છે એજ સાચા પંડિત પુરૂષો છે ''–( ગીત યુક્તાત્માએાનું અપુનરાગમન मामुषेत्य पुनर्ज्ञन्म दुःखाळयमशाश्वतम् ।

नाऽहं कर्त्तेति भूतानाम् यः पइयति स पइयति ॥ '' પાેતાના કમ'વશાત્ સ્વત : નિવૃત્ત અને સ્વત : પ્રવૃત્ત થયેલા એવા જીવાનું હું કશું જ કરતા નથી, અર્થાત્ આ અધી રચના નિયમને વશવતી થઈ બન્યાજ કરે છે, એવું જે જાણે છે એજ સાચા પંડિત પુરૂષા છે "–( ગીતા )

स्वभावतः प्रवृत्तानाम् निवृत्तानाम् स्वभावतः ।

ચેાગ્ય સામગ્રી મળતાં પાેતપાેતાના સ્વભાવાનુસારજ પરિવર્ત'ન પામ્યા કરે છે–( અ. પ–૧૪ ) કહ્યું છે કે–

૯૨ : શ્રીમદ્દ અને ગાંધીજી

