# શ્રીમદ્ની જીવનસિધ્દ્રિ

### પ્રકાશક

શ્રેયસ પ્રચારક સભા, શરક મેન્શન, બીજે માળે, ૩૨, પ્રિન્સેસ સ્ટ્રીટ, મુંબઇ – ૪૦૦ ૦૦૨

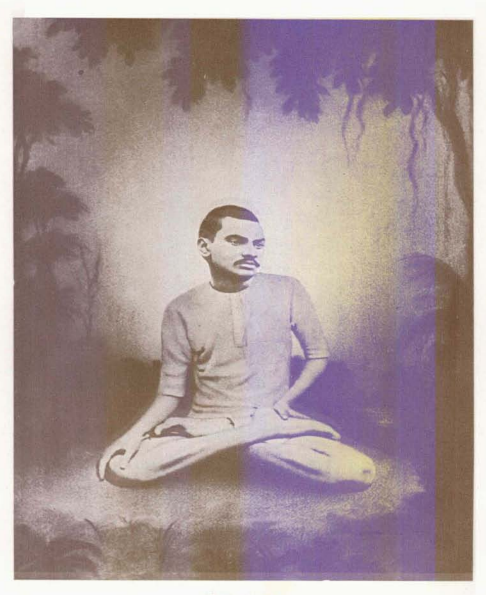
પ્રથમ આવૃત્તિ, જાન્યુઆરી ૧૯૭૦ બીજ આવૃત્તિ, આગસ્ય ૧૯૮૩ ત્રીજ આવૃત્તિ, નવેમ્ખર ૧૯૮૭ સર્વ હક્ક લેખકને સ્વાધીન

### પ્રાપ્તિસ્થાન

- (૧) એ. એમ. મહેતા ઍન્ડ કુાં. શરફ મેન્શન, બીજે માળે, ૩૨, પ્રિન્સેસ સ્ટ્રીટ, મુખઇ – ૪૦૦ ૦૦૩ ફાન નં. ૩૧૩૯૮૭
- (૨) જય'તિલાઇ ભીમાણી, પ્રકાશ જ્વેલસ<sup>c</sup>; નવા નાકા રાેડ, રાજકાેટ–૩૬૦૦૦૧ ફાેન ન<sup>\*</sup>. ૨૪૧૭૫
- (3) જયંતિલાલ ત્રિકમલાલ સંઘવી, પ૦ બી સ્થાનકવાસી જૈન સાંસાયટી, નારણપુરા રેલ્વે ક્રોસીંગ પાસે, વાડજ, અમદાવાદ ૩૮૦૦૧૩ રેશન નં. ૪૦૦૦૩૦; ૪૬૫૯૫૭

સુવક :વિજયકુમાર એન. શેઠ, પ્રિન્ટવેલ દૂધેશ્વર, પૂનાછ એસ્ટેટ, ધાર્ખાઘાટ, અમદાવાદ – ૩૮૦ ૦૦૧

X TERRETAR BERTHER BETTHER BERTHER BERTHER BERTHER BERTHER BERTHER BETTHER BET



શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

જન્મ: કાર્તિક સુદ પૂર્ણિમા, સં. ૧૯૨૪

દેહવિલય: ચૈત્ર વદ ૫, સં. ૧૯૫૭

### प्रथम आवृत्तिनुं प्राङ्डथन

શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્રે પોતાના ટ્રાંકા જીવનમાં જે આધ્યાત્મિક સિક્રિ પ્રાપ્ત કરી હતી તેના પરિચય કરવાની મને નાની વધે અભિલાષા ભગી હતી. તેમનાં વચનાનું સામાન્યપણ વાચન કરવાના સાંસ્કારા તા મારાં પૂ. માતા-પિતા તરફથી મળ્યા હતા, પણ વિશેષપણ રસ લેવાનું બન્યું ન હતું. પણ કાઇક લખતે તે અભિલાષા પૂર્ણ કરવાની ભાવના મારામાં રહ્યા કરતી. પોતાની નાની વયમાં જ તેમણે ખીલવેલ સ્મરણશક્તિ, કવિત્વશક્તિ, અવધાનશક્તિ, જ્યાતિષદ્માન વગેરે મારા આકર્ષણના મુખ્ય વિષય હતાં. એવું તે શું હતું કે બાળવયથી જ આ બધી અસામાન્ય મણાય તેવી શક્તિઓ તેમનામાં ખીલી હતી ?—એ મારી જિજ્ઞાસાના મુખ્ય પાયા હતા.

પરમકૃષાળુ ભગવાનની કૃષાથી એ જિજ્ઞાસા સંતાવવાના સમય પણ આવ્યા. ઈ. સ. ૧૯૬૦માં હું એમ. એ. થઈ. પછી કચારેક પીએચ. ડી. કરવાના વિચાર પણ આવી જતા, પરંતુ કાઈ નક્ષ્ટર પાયા ખંધાયા ન હતા. મારા અધ્યાપક ડૉ. રમણભાઈ શાય મને પીએચ. ડી. માટે પૃછતા ત્યારે હું ઉત્તર આપતી કે, "રમણભાઈ, તમે પીએચ. ડી. માટે માર્ગદર્શક નિમાશા ત્યારે તમારી સૌથી પહેલી શિષ્યા હું થઈશ." ઈ. સ. ૧૯૬૩માં ડૉ. રમણભાઈ મું ભઈ યુનિવર્સિટીમાં પીએચ. ડી. ના માર્ગદર્શક નિમાયા. તેમણે એ સમાચાર મને આપ્યા, અને મારા પીએચ. ડી. કરવાના વિચાર આકાર પાચ્યા. સૌ પ્રથમ " શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જીવન અને સાહિત્ય"ને વિષય તરીકે પસંદ કરવાના વિચાર આવ્યો, પણ માર્ગદર્શકનો જ અભિપ્રાય પૃછ્યા યોગ્ય માની એ વિચાર મેં મનમાં શમાવ્યો. પણ, આશ્રયંની વાત એ જ હતી કે, ડૉ. રમણભાઈએ મને આ પ્રમાણે સૂચવ્યું, "સરયુબહેન, શ્રીમદ્ રાજચંદ્રમાં તમને રસ છે. મને પણ તેમના અભ્યાસ થાય એવી ઇચ્છા છે, તેને તે વિષય પસંદ થાય તેને સારું, નહિતર બીજા અનેક વિષયો છે તેમાંથી પસંદ કરો." આથી મને ખૂબ સંતોષ થયો. "ભાવતું 'તું ને વેદે બતાવ્યું", એવા આવકારદાયક જોગાનુજોગ બની આવ્યો; અને એ પ્રમાણે ઈ. સ. ૧૯૬૩ના નવેમ્બરમાં પીએચ. ડી. માટે વ્યવસ્થિત અભ્યાસ શરૂ કર્યો.

આરંભમાં તો ખૂબ આતંદ આવ્યા. પણ જેમ જેમ અવ્યાસ વધતા ગયા તેમ તેમ સમજાતું ગયું કે હું તો સાવ નાનકડી નાવ લઇને મહાસમુદ્ર તરવાની હામ લીડી ખેઠી છું! કરવું શું? મારી મર્યાદાઓ અને તેમનું શાન સ્પષ્ટ સમજાતાં ગયાં. કચારેક તો આ મર્યાદાઓથી અકળાઇને ઉપાડેલું કાર્ય છોડી દેવાની વૃત્તિ પણ આવી જતી. પરંતુ પરિચિત વ્યક્તિઓના પ્રાત્સાહનથી કાર્ય ધીરે ધીરે આગળ વધતું હતું. તેમાંથી શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રત્યેના અપંભુલાવ વધ્યા. તેથી મનામન તેમને જ વિનંતી કરતી કે " હે પ્રસુ, હવે તો તમે કરા તે સાચું, ગજા વગરનું કાર્ય ઉપાડ્યું તો છે, છતાં સારું કાર્ય હોવાથી છોડું પણ કેમ ! માટે એ પૂરું કરવાનું લળ તમે જ આપા." અને મારે કહેવું જોઇએ કે, મારી એ વિનંતીના કળરૂપે, મને યાંગ્ય લળ મળતું ગયું.

**sessiones sessiones sessiones sessiones sessiones sessiones sessiones sessiones sessiones se se se se se se se** 

એ વર્ષના ગાળામાં મહાનિખધ (શિસીસ) પૂર્ણ થયા અને નવેમ્બર ૧૯૬૫માં એ તપાસણી માટે યુનિવર્સિટીને સેાંપ્યા. પ્રભુકૃપાએ તે પાસ થયા અને આજે તો એ છપાઇને પ્રગટ પશુ થાય છે. પરંતુ અભ્યાસકાળ દરમ્યાન એટલું તા સમજાઇ ગયું કે જેટલું લખાયું છે તેનાથા અનેકગર્લું શ્રીમદ્દનાં વચનામાં ગર્ભિત છે. અને તે પશુ જેમ જેમ આત્મદશા ઊંચી આવે તેમ તેમ જ સમજાય એમ છે.

શ્રીમદ્દે પોતાની હવાતી દરમ્યાન "ભાવનાએાધ", "માક્ષમાળા", "ર્સાનીતિએાધક" અને "પુષ્પમાળા" સિવાયની કાઇ પણ કૃતિને પ્રસિદ્ધિ આપી ન હતી. આ સાહિત્ય તેમના અન્ય સાહિત્ય સાથે સંશોધિત કરીને, તેમની હયાતી બાદ, તેમના ભાઈ શ્રી મનસુખભાઈએ "પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ" તરક્ષ્યી વિ. સંવત ૧૯૬૧માં પ્રગટ કર્યું હતું. આ આવૃત્તિ દેવનાગરી લિપિમાં પ્રગટ થઇ હતી.

તે પછી વિ. સંવત ૧૯૭૦માં "શ્રાંમદ્ રાજચંદ્ર" પ્રથની બીજી આવૃત્તિ મનસુખભાઈએ ગુજરાતી લિપિમાં પ્રગટ કરી. વિ. સં. ૧૯૮૦માં એની ત્રીજી આવૃત્તિનું કાર્ય ચાલુ થયું, પણ તે પર્ણ થાય તે પહેલાં જ શ્રાં મનસુખભાઇનું અવસાન થયું. એટલે અપૂર્ણ રહેલું એ કાર્ય તેમના ભાર્ણેજ શ્રી હેમચંદ ટાકરશા મહેતાએ પૂર્ણ કર્યું. આ પછી વિ. સં. ૧૯૮૨માં આ પ્રથની દેવનાગરી લિપિમાં બીજી આવૃત્તિ પ્રગટ થઈ. આ બધી આવૃત્તિઓ "પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ" તરફથી પ્રગટ થઈ હતી. તે પછી વિ. સં. ૧૯૯૧-૯૨માં શ્રી હેમચંદ ટાકરશી મહેતાએ શીમદ્રના સાહિત્યને સાત ખંડમાં વિભાજિત કરી પાંચમી આવૃત્તિ પ્રગટ કરી. અને વિ. સં. ૧૯૯૭માં આ સાહિત્યની છઠ્ઠી આવૃત્તિ પર્ણ શ્રી હેમચંદ્રભાઈએ પ્રગટ કરી.

તે પછી આ બધું સાહિત્ય "શ્રીમદ્ રાજચંદ આશ્રમ – અગાસ"ને સાંધવામાં આવ્યું. તે અને તતું સંશોધન કરીને શ્રીમદ્દનું બીજું કેટલુંક સાહિત્ય પહ્યુ "શ્રીમદ્ રાજચંદ આશ્રમ – અગાસ" તરફથી શ્રી હ્રહ્મચારી ગાવધ નદાસજએ "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" આ. ૧માં વિ. સં. ૨૦૦૭માં પ્રગટ કર્યું. અને એ પ્રથનું પુનમુદ્રિણ શ્રી રાવજભાઈ દેસાઈએ તે જ સંસ્થા તરફથી વિ. સં. ૨૦૨૦માં પ્રગટ કર્યું.

આમ શ્રીમદ્દના સાહિત્યની વિવિધ આવૃત્તિઓ પ્રગટ થતી રહી છે. એ સાહિત્યના જુદા જુદા દર્ષિકાહુથી અભ્યાસ કર્યો હોવાથી આ મહાનિભધમાં કેટલીક વાર મુદ્દાઓનું પુનરાવર્તન ટાળા શકાયું નથી. એથી એ દોષની નમ્રતાપૂર્વક ક્ષમા યાચું છું.

બહુ એાછા મહાનિખ'ધોને તરત જ પ્ર'થરૂપે પ્રકાશિત થવાનું સદ્ભાગ્ય મળે છે. મારા આ મહાનિખ'ધને એવું સદ્ભાગ્ય સાંપડેયું એ પરમકૃપાળુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જ કૃપાનું કળ છે, એમ હું માનું છું. ભારતીય દર્શ'ના અને જૈન આગમાના જાણીતા વિદાન પંડિતવર્ય મુરુળ્ણી શ્રી દક્ષસુખભાઇ માલવિશ્યાએ મારા પ્રત્યેની ભલી લાગણીથી પ્રેરાઈને, આ મહાનિખ'ધ પ્રગટ કરવાની

onsonne de de la companson de

### 

અમદાવાદના સુપ્રસિદ્ધ શ્રી જીવન-મણિ સદ્વાયનમાળા ડ્સ્ટને લલામણ કરી: અને એ લલામણને આવકારીને શ્રી છવન-મણિ સદ્વાયનમાળા ડ્રસ્ટે, શ્રીમદ્ની જન્મશતાળ્દીના એક સંભારણાર્ધે, આ મહાનિષ્યંવ પ્રગટ કર્યો. આ માટે મુરુજબી શ્રી દલનુખભાઇના તેમ જ શ્રી જીવન-મણિ સદ્વાચનમાળા ટસ્ટના ધર્માન્રાગી સંચાલકાના હું અંતઃકરણપૂર્વંક આભાર માનું હું.

શ્રીમદ્તા સ્ફટિક સમા તિમ'ળ જુવનને અને એમની હૃદયસ્પર્શા રચનાઓને સમજવામાં અ શ્રંથ યતિકેચિત પણ ઉપયોગી થઈ પડશે તો મારો આ શ્રમ કૃતકૃત્ય થયા માનીશ. બાકી, આ મહાનિષ્ધિતું સર્જન કરતાં કરતાં મને સ્વન્પરનાં વિચાર-ચિંતન કરવાના જે અલ્પ-સ્વલ્પ લહાવા મળ્યો છે. એ તો કચારેય ન વીસરી શકાય એવા છે. એવું સદ્ભાવ્ય મને પુન: પુન: પ્રાપ્ત થાએો, એ જ પ્રાથ<sup>દ</sup>ના.

જ્ઞાનપંચમા, વિ. સં. ૨૦૨૬ ૧૩, મારબી હાઉસ ગાવા સ્ટીટ, મુંબઇ - ૧

– સરયુ ૨. મહેતા

### ખીજ આવૃત્તિનું પ્રાક્કથન

શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રની જન્મશતાગ્દાના મંભારણા રૂપે "શ્રીમદ્દની જીવનસિદ્ધિ" શ્રંથ ઇ. સ. ૧૯૭૦માં શ્રી જીવન-મિણ સદ્વાયનમાળા દ્રસ્ટ તરફથી પ્રમેટ થયા હતા. આ શ્રંથને સદ્વાયકા તરફથી ઘણા સારા આવકાર મળતાં દ્રુંકા ગાળામાં જ આ દળદાર શ્રંથ અપ્રાપ્ય ખેની ગયા હતા. લાંખા સમય સુધી આ શ્રંથ અનુપલબ્ધ રહેતાં વાયકા તરફથી તેની માગણી સતત યાલ રહી હતી. પરિણામે તેનું ફરીથી પ્રકાશન કરવું જર્રી બન્યું.

આ જરૂરિયાનને પૂરી કરવાની જવાબદારી મુંબઇની શ્રી શ્રેયસ પ્રચારક સભાએ સ્વીકારી લીધા અને પ્રથનું પ્નમુંદ્રણ શરૂ થયું અને એમ કરતાં પહેલી વખતે રહેલા અલ્પ મુદ્રણદોષોને સુધારી લેવાના પ્રયત્ન પણ કર્યો છે. આશા છે કે આ વખતે જે કાઈ મુદ્રણદોષા રહી જવા પામ્યા હોય તેને સુત્ર વાચકા સુધારી લેવા પ્રયત્ન બનશે.

આ શંથમાં ઘણી પાદનોંધ અપાયેલી છે. તેમાં વારંવાર નોંધાયેલી "એજન" શબ્દ ઘણા વાચકગણને મુંત્રવી ગયા જણાયા છે. અંગ્રેજીમાં "IBID" શબ્દના આ વર્યાયવાચક શબ્દ છે. તેના ઉપયાગ આ પ્રમાણ સમજવા સર્વ વાચકાને વિનંતી છે:

એક અવતરણ એક પ્રાંધમાંથી લેવામાં આવ્યું હોય અને તે પછાનું અવતરણ તે જ પ્રાંથમાંથી લેવાયું છે એવું સ્થવા માટે "એજન" શબ્દ મુકાય છે. પૃષ્ઠ તેખર જુદા જુદા હોવાથી એ આંક સાથે આપવામાં આવ્યો છે. ઉદા. ત. પહેલા પ્રકરણની નોંધ ૪ તથા ૫ જુઓ. ૫ મી નોંધ આ પ્રમાણે છે - "એજન પૃ. ૨૦૪." આ સ્થવે છે કે ૫ મી નોંધનું અવતરણ "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર અગાસ આ. ૧" ના પૃ. ૨૦૪ પરથી લેવામાં આવ્યું છે. ૪ થી નોંધના અનુસાંધાનમાં ૫ મી નોંધ જેવી જેઈએ. એટલેં કે જે નોંધ 'એજન' શબ્દ મ્યવે તેના પહેલાંની નોંધમાં જે પ્રાંથ નોંધાયાં હોય તે પ્રાથમાંથી પ્રસ્તુત અવતરણ લેવાયું છે એમ સમજવં.

આશા છે કે આ ખુલાસાધી વાચકને વાચનની સરળતા વધશે.

આ પ્રાંથ ધર્મા જિજ્ઞાસ તાચકા સમક્ષ શ્રી શ્રેયસ પ્રચારક સલા ારકથી પ્રસ્તુત કરતાં આતંદ અનુભવાય છે. અને સાથે સાથે આ કાર્યાને સફળતાપૂર્વક પાર પાડવામાં જેમણે જેમણે પ્રત્યક્ષ અથવા તા પરાક્ષ રીત સાથ આવ્યો છે તે સહના અંતાકરણપૂર્વક ઉપકાર માનું છું.

તા. ૧૫–૮–૧૯૮૩ ૧૩, મારબી હા®સ, ગાવા સ્ટ્રીટ, ફાેટ', મુંબઇ– ૪૦૦ ૦૦૧

— સરયુ રજની મહેતા

RECENTAGE OF THE SECOND PROPERTY OF THE SECON

usessionessionessionessionessionessionessionessionessionessionessionessionessionessionessionessionessionessione

### ત્રીજ આવૃત્તિનું પ્રાક્કથન

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જન્મશતાષ્ટ્રીના સંભારણા રૂપે "શ્રીમદ્રની જીવનસિદ્ધિ" શ્રંથ ઇ. સ. ૧૯૭૦માં શ્રી છુવન-મણિ સદ્વાચનમાળા ટ્રસ્ટ તરક્થી પ્રકાશિત થયો હતા. આ મહાનિલ ધને શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના અનુવાયોએ તથા ભક્તજના તરફથી સારા આવકાર મળતાં તેની નક્કો ટ્રુંકા ગાળામાં અપ્રાપ્ય બની ગઇ. ઇ. સ. ૧૯૮૩માં, ઘણા લાંભા અપ્રાપ્તિના કાળ પછી આ શ્રંથ શ્રી શ્રેયસ પ્રચારક સભાના ઉપક્રમે લબ્ય બન્યા. કરીથી તે શ્રંથની માંગ રહેતાં આ ત્રીજી આવૃત્તિ પ્રકાશિત કરવાનું સદ્ભાગ્ય ઇ. સ. ૧૯૮૭માં પ્રાપ્ત થયેલ છે.

સર્વ ધર્મ જિરાસ વાચકા સમક્ષ આ પ્રાંથની તકલા શ્રી શ્રેયસ પ્રચારક સભા તરફથા ઉપસ્થિત કરતાં આતંદ અનુભવાય છે. સાથે સાથે આ કાર્ય તે સફળતાપૃર્વ'ક પાર પાડવામાં જેમણે જેમણે પ્રત્યક્ષ તેમજ પરાક્ષ ફાળા આપ્યા છે તે સહતા ઉપદાર માનું છું. અને સહતે કૃપાળુદેવની અનન્ય કરૂણાની પ્રસાદા પ્રાપ્ત થાય તેવી અંત:કરણપૂર્વ'ક પ્રાર્થ'ના કર્યું છું.

શ્રીમદ્ રાજચંડના જીવન તથા કવનના અભ્યાસ, અભ્યાસા જીવાને આત્મશાંતિ અને આત્મવિશુદ્ધિ અર્ધે ઉપકારક નીવર્ડ એ જ ભાવના સાથે...

સે. ૨૦૪૮, કાર્જી પૃનમ. તા. પ⊶૧૧~'૮૭ ૧૩, મારેબી હાઉસ, ડા. સુંદરલાલ ખટલ પથ, સંખઇ – ૪૦૦,૦૦૧

— સરય રજની મહેલા

FERST SERVERSE SE

### પ્રકાશકતું નિવેદન

પરમ®પકારી, આત્મસાધક સંતપુરુષ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની જન્મશતાબ્દીના પુષ્ય પ્રસંગ નિમિત્ત, એમના જ મંગલમય જીવન અને હૃદયસ્પશી સાહિત્યનું દર્શન કરાવતા આ દળદાર પ્રથ શ્રી જીવન-મણિ સદ્વાચનમાળા દ્રસ્ટ તરકથી પ્રકાશિત થાય છે, એના અમને ખૂબ આનંદ છે. એ મહાપુરુષની પ્રેરક અને પવિત્ર સ્મૃતિને આવા સાહિત્ય-સુમનનું અલ્ય અપ'ણ કરવાના અમને અવસર મળ્યા, એ અમારું માટું સદ્ભાગ્ય છે.

કાજળતી કાટડીમાં રહેવા છતાં, નિષ્કલંક રહી શકે એવી વ્યક્તિએ દુનિયામાં મહુ વિરલ ક્ષેવ છે. પરમ પૂજનીય શ્રીમદ્ આવા જ એક વિરલ સત્પુરુષ થઇ ગયા. તેઓ જીવનભર સંસારમાં રહ્યા, અથવા કહીએ કે સંસારીને વેશે રહ્યા, પણ અંતર તા એમનું એક આદ્રશે ત્યાગી, વૈરાગી, તપસ્વી જેવું હતું. એમની જીવનભાવનામાં આત્મતત્ત્વને પામવાની ઉત્કટ તાલાવેલી ભરી હતી, અને એમના સમય વ્યવહાર નિય્રે થપણા તરફની ધર્મ રૂચિયા સભર હતા.

પરમાર્થ અને પરમાન દને પામવાની પોતાની ઉતકટ ઝંખનાનું વર્ણન કરતાં શ્રીમદ્દે પોત જ કહ્યું છે કે:—

"રાતિ અને દિવસ એક પરમાર્થ વિષયનું જ મનન રહે છે. આહાર પણ એ જ છે, નિદા પણ એ જ છે, શયન પણ એ જ છે, સ્વાન પણ એ જ છે, ભય પણ એ જ છે. ભાગ પણ એ જ છે, પરિવાદ પણ એ જ છે, ચલન પણ એ જ છે, આસન પણ એ જ છે. અધિક શું કહેલું શહાડ, માંસ અને તેની મજજાને એક જ એ જ રાંગનું રાંગન છે. એક રામિ પણ અના જ જાણ વિચાર કરે છે, અને તેને લીધ નથી કંઇ જોવું; ગમતું, નથા કંઇ સુંધવું ગમતું. નથી કંઇ સાંભળવું ગમતું, નથી કંઇ ચાખવું ગમતું કે નથી કંઇ સ્પરાવ્યું ગમતું, નર્યા બેહાલું ગમતું કે નથા મૌન રહેવું ગમતું, નથા બેસવું ગમતું કે નથા ઊદ્વું ગમતું, નથા સુવું ગમતું કે નથી જાગવું ગમતું, નથી ખાવું ગમતું કે નથી ભૂખ્યું રહેતું ગમતું, નથી અસંગ ગમતા કે નથી સંગ ગમતા, નથી લક્ષ્મી ગમતી કે નથી અલક્ષ્મી ગમતી એમ છે; તથાપિ તે પ્રત્યે આશાનિસશા કંઈ જ ઊગતું જણાતું નથી. તે હો તાપણ ભલે અને ન હો તાપણ બલે. એ કંઇ દુઃખનાં કારણ નથી. દુ:ખનું કારણ માત્ર વિષમાત્મા છે, અને તે જે સમ છે તા સવધ્સુળ જ છે. એ દૃત્તિને લીધ સમાધિ રહે છે. તથાપિ બહારથા ગૃહસ્થપણાની પ્રવૃત્તિ નથી થઇ શકતી, દેહભાવ દેખાડવા પાલવતા નથી, આત્મભાવથી પ્રવૃત્તિ ખાહ્યલા કરવાને કેટલાેક અંતરાય છે. ત્યારે હવે કેમ કરલું ? કયા પવ°તની ગુફામાં જુલું અને અલાપ થઇ જવું. એ જ રટાય છે. તથાપિ બહારની અમુક સંસારી પ્રકૃત્તિ કરવી પડે છે. તે માટે શાક તા નથી, તથાપિ સહન કરવા જીવ ઇચ્છતા નથી. પરમાનંદ ત્યાગી એને ઇચ્છે પેજા કેમ દ" ( શ્રા સાભાગભાઇ ઉપર લખેલ પત્રમાંથી; આંક ૧૩૩માંથી. )

℅**驡鴑왨鷝籔鎟瓥贕麶<b>椞腤繑賱騇驙鯣驙驙賱驆鎼**贕贕贕贕鯣鯣鯣鯣鯣鯣鯣鯣鯣鯣鯣

rangerengerengerengengengengengerengengengengerengen

રે ૦

આ ઉપરથી શ્રીમદ્ પ્રત્યે અંતરમાં સહેજે એવી લાવામિ જાગે છે કે, સાચે જ તેઓ, સંસાર-વ્યવહાર અને વેપાર-વર્ણજની કાજળની ડાટડીમાં છવનભર રહેવા છતાં, તદ્દન નિષ્કલંક છવન છવી ગયા, અને જળકમળની જેમ સૌની વચ્ચે છતાં સૌથી અલિપ્ત એવું ઊધાળામી જીવન જીવવાના એક જ્વલંત આદરા ખતાવતા ગયા!

આમ જોઈએ તાે અમૃતતત્ત્વ એ કલ્પનાશીલ અને અજરઅમરપણાના આશક કા ખુમારીદાર કવિની કલ્પના જ લેખાય છે. તાપણ દુનિયાને એનું કેટલું બધું આક**ર્ષ**ણ **છે**! વડપણ અને મરણુથી પર થવાનું કાને ન ગમે ભલા ? અને છતાં એ અમૃતતત્ત્વને ધામીને અજર-અમર ષ્યનનારાને તા વિશ્વમાં હછ પણ શાધવાના જ રહે છે! પણ આમ થવાનું કારણ માનવી દેહથી અજર-અમર બનવાની ઝંખનામાં તે ઝંખનામાં જે સાચેસાચ જરા અને મૃત્યુથી સદા-સર્વથા અલિપ્તિ છે, એ તત્ત્વને નથી પેછાની શાકતા, એ છે. આત્મતત્ત્વ એ જ અમૃતતત્ત્વ છે. આત્મા ન કચારે વૃદ્ધ થાય છે, ન એને કદી મૃત્યુ સ્પશી શકે છે. જરા અને મરહ્યુ એ તા દેહને જ સ્પર્શ છે, દેહના જ એ સ્વભાવ છે. અને અમૃતતત્ત્વ સમું આ આત્મતત્ત્વ તાે દેહે દેહે ભનું પડેયું છે — ભલે પછી એ દેહ કંથવા, કીડી કે કુંજરના હોય કે દેવ યા મનુષ્યના હાેય. પણ જે પાતાના અંદર જ રહેલું છે એને માનવી એાળખી શકતા નથી, અને જે ખહારથી ક્યારેય મળા શકે એમ નથી એની પાછળ ફાંફાં માર્યા કરે છે: સંસારની આ જ માયા અને ગૂઢતા છે; અને એને ભેદીને આગળ વધનારા બહુ એાછા છે. જેઓ એ માયા અને ગૂઢતાનાં પંડાને ખસેડીને આત્મતત્ત્વનું દર્શન કરે છે, અને એ તત્ત્વના સાક્ષાત્કાર કરવા પુરુષાથ આદરે છે, તેઓ જ અમૃતરસના આસ્વાદ માણી શકે છે. અને જેઓ એક વાર પણ આત્મસાધનાના અમૃતરસના આસ્વાદ પામે છે, એમને સંસારના બીજા બધા રસાે ફીકા લાગે છે. શ્રીમદ્ રાજચંદના જીવનની અને એમની સાધનાની આ રીતે જ મુલવણી થવી ઘટે છે. એમને આત્મતત્ત્વના અમૃત સિવાય કશાયની ખેવના ન હતી. એ તત્ત્વને પામવા જ તેએ છવ્યા અને છવનભર ઝઝૂમ્યા. અમના આત્મધમ પરાયણ જીવનની આ જ અપૂર્વ સિદ્ધિ!

શ્રીમદ્દનું આયુષ્ય તા માત્ર ૩૩ વર્ષ જેટલું ટૂંકું હતું, પણ સતત નાગત રહીને પળપળના **ઉપયોગ કરી જાણુનારને પાતાના જીવનને સફળ અનાવવા માટે લાંબા** કે ટ્રંકા આયુષ્યના દેશઇ ભેદ નધી રહેતા. જેને આપણે ટ્રંકું આયુષ્ય કહીએ છીએ એમાં પણ એ જીવનસાધક સંતે કેટલું મનાન થન કર્યું, કેટલું વાચન-મનન કર્યું, કેટલું ભધું એકાંત મીન અને ધ્યાન કર્યું, કેટલા વેપાર અને સંસાર-વ્યવહાર નભાવ્યા, કેટલી ભધા તપન્ત્યાગ-સંયમની સાધના કરી, કેટલા બધા આત્મજિજ્ઞાસુઓને માર્ગદર્શન કરાવ્યું ! અને આ ખધા સાથે, એમણે જુદા જુદા વિષયને લગતા, ગદા અને પદ્ય, કેટલા **ખધા** સાહિત્યનું સર્જાન કર્યુ<sup>જ</sup>! શ્રીમદ્**ની** આ જીવનસિહિ આત્માની અનંત શક્તિ અને શાધ્યત સંપત્તિની પ્રતીતિ કરાવવા સાથે ભગવાન મહાવીરે વાર વાર ઉદ્બોધેલ અપ્રમત્તતાનું પ્રેરક ઉદાહરણ ખની રહે એવી છે*.* 

ત્રાંમદ્ની આ વિરલ જીવનસિહિનું થોડું-ઝાઝું દર્શન કરાવવું એ આ ત્રાંથરતનો ઉદેશ છે. અને એ ઉદેશ સારી રીત સફળ થયા છે એમ, પ્રાંથમાંની વિવિધ પ્રકારની વિપુલ અને સુસંકલિત સામગ્રી જોતાં, સહેજે સમજ શકાય છે. એનું કારણ એ છે કે, આ પ્રાંથ એ શ્રીમતી ડા. સરયુભહેન રજનીકાંત મહેતાએ મુંબઇ યુનિવર્સિટીમાં પીએચ.ડી.ની ડિગ્રી માટે રજૂ કરેલ મહાનિભધ (Thesis) હોઇ એમાં ઝીહાવટ અને ચાકસાઇપૂર્વક શ્રીમદ્ના સમગ્ર હવનનું — એટલે કે એમના સંસારવાસનું, એમની ઉત્કટ આત્મસાધનાનું અને એમના વિપુલ સાહિત્યસર્જનનું —મમધ્મપશ્રી આધારભૂત અને સર્વાપ્રહી અવલાકન કરવામાં આવ્યું છે.

ર્જામતી સરયુભહેન એક સંશોધક વિદુષી હોવા સાથે, ભક્તહદયા ભગિની છે, અને શ્રીમદ્ પ્રત્યે તેઓ વિશેષ ધર્મ રાગ અને ભક્તિ ધરાવે છે, એટલે આ મહાનિભધ માત્ર સંશોધનની શુષ્ક વિગતાના અને નીરસ ઐતિહાસિક માહિતીઓતા સંત્રહરૂપ ખનવાને બદલે ચીવટલર્યા સંશોધન, હદ્ધસ્પશી ભક્તિ અને તરા ઐતિહાસિક માહિતીઓતા સંત્રહરૂપ ખનવાને બદલે ચીવટલર્યા સંશોધન, હદ્ધસ્પશી ભક્તિ અને સરળ મધુર લેખનશેલીના ત્રિવેષ્ટ્રીસંગમરૂપ બન્યો છે, અને તથી એ વિશેષ વાચનક્ષમ, રસસભર અને આકર્ષક ખની શક્યો છે: આ શ્રંથની આ ધ્યાનપાત્ર વિશેષતા છે. અને તથી શ્રીમદ્તા જીવન અને કાર્યનો પરિચય આપતાં, અને એમના જીવન અને કવનના સુગમ પરિચય દ્વારા ધર્મ તત્ત્વના અમૃતરસની લહાલ કરવાના પ્રયાસ કરતાં અત્યાર સુધીમાં જે નાનાં-માટાં સંખ્યાભધ પુસ્તકા પ્રગટ થયાં છે, એમાં આ શ્રંથ પોતાનું આગવું, ગૌરવલયું, વિશિષ્ટ સ્થાન મેળવી શકશે એમાં શક નથી.

એક પૂજનીય વ્યક્તિના કલ્યાણુકામી છવનતું સુરેખ દર્શન કરાવતા આવા ઉત્તમ કાટિના પ્રથમાં પ્રકાશનના અમે નિમિત્ત બની શક્યા એના અમને વિશેષ આફલાદ છે. આ પ્રથ અમારી વાચનમાળાના ઇતિહાસમાં એક શાભાયમાન વિશિષ્ટ સીમાસ્ત ભરૂપ બની રહેશે, એ હકીકત પણ અમારા માટે ગૌરવ લેવા જેવા છે.

ંગનારા સહદય મિત્ર અને જાણીતા વિદ્વાન પંડિત શ્રી દલસુખભાઇ માલવણ્રિયાની ભલામણ્**યી** શ્રીમતી ડો. સરયુળહેને આ પ્રથ પ્રગટ કરવાની અમને અનુમતિ આપી. આ માટે અમે શ્રી દલસુખભાઈ માલવાં બુયાના અને શ્રીમતી સરયુભહેનના ખૂબ ખૂબ આભા**રી** છીએ.

અમારા ધર્માનુરાગી મુરુંબ્બા શ્રીયુત પાપટલાલ સાંકળચંદ શાહે, શ્રીમદ્ પ્રત્યેની ભક્તિથી પ્રેરાઇને, આ મહાનિબંધ વાંચી જઇને કેટલાંક ઉપયાગી સ્ટ્યના કર્યા છે. અમારા મિત્ર શ્રી રતિલાલ દોપચંદ્ર દેસાઇએ બધું લખાણ તપાસીને મુદ્રણને યેડ્ય કરી આપ્યું છે. લાઇ શ્રી હસમુખલાલ અમૃતલાલ પરીખે આ પ્રયંથનાં પૂરી તપાસ્યાં છે. સુપ્રસિદ્ધ ચંદ્રિકા પ્રિન્ટરીએ આનું સ્વચ્છ–સુધડ મુદ્રણ કરી આપ્યું છે. અને ડી. કદ્રેકર ઍન્ડ લાધસે આ પ્રયનું બાઇન્ડિંગ કરી આપ્યું છે. આ સીના અમે આભાર સાનીએ છીએ.

ભાવનાશીલતાથી પ્રેરાઇને શ્રીમતી સરયુબહેને આ ગ્રાંથની પોતાની રાયલ્ટીની રકમ જતી કરી છે; ઉપરાંત, તેઓના સસરા સ્વર્ગસ્થ શ્રી મનસુખલાલ જીવરાજ મહેતાના શ્રેય નિમિત્તે, શ્રી મનસુખલાઇના

generations was and the companies of the

|                                                                                                                                                                                | અનુક્રમણિકા                                                                                                           |                                                                                  |                                                                                   |                                                                     |                                                                 |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--|--|--|
| વિભાગ પહેલા :                                                                                                                                                                  | શ્રીમદ્ રાજ-                                                                                                          | ય'કના છવન                                                                        | ની રૂપરેખા                                                                        |                                                                     |                                                                 |  |  |  |
| પ્રકરણ ૧: શ્રીમદ્ રાજ                                                                                                                                                          | ʻચ' <i>દ —</i> જીવનરેખ                                                                                                | u                                                                                |                                                                                   |                                                                     | £                                                               |  |  |  |
| જાગૃતિના કાળ–૧,<br>શ્રીમદ્ની અવધાન શક્તિ–<br>શ્રીમદ્ને પ્રગટેલાં અવધિજ્ઞ<br>શ્રીમદ્ના ગૃહસ્થાશ્રમ–૫૧,<br>શ્રીમદ્ને સમ્યગ્દર્શન થયું હ<br>શ્રીમદ્ના અંગત<br>શ્રીમદ્ની ચમત્કારિક | ૧૬, શ્રાંમદ્દ જ્યાંતિ<br>ાન તથા લગ્ધિએા<br>શ્રીમદ્દ ક્રાંતિકારી–૫૬<br>હતું <sup>કૂ</sup> –૮૦, શ્રીમદ્દનું<br>પરિચયમાં | ષી ત <b>રી</b> કે–૩૦.<br>⊢૪૨, શ્રીમદ્દ<br>૮, શ્રીમદ વેપારી<br>અ'તિમ વષ°<br>આવનાર | શ્રીમદ્ કવિ,<br>તું ભાષાતાન ત<br>! તરીકે–૬૪, ર્શ<br>–૮૮, શ્રીમદ્દનું<br>મહત્ત્વની | તેમતું સ<br>ાથા પ્ર <b>ં</b> થ<br>!મદ્દતું વ્ય<br>ધાર્મિ'ક<br>વ્યકિ | ાહિત્ય-૩૫,<br>ાલ્યાસ-૪૬,<br>ઃક્તિત્વ-૭૪,<br>વલણ-૯૨,<br>તએા–૧૦૦, |  |  |  |
| વિભાગ બીજો :                                                                                                                                                                   |                                                                                                                       |                                                                                  | _                                                                                 |                                                                     |                                                                 |  |  |  |
| પ્રકરણ ર : ભાવના એહ                                                                                                                                                            |                                                                                                                       | •                                                                                | •••                                                                               |                                                                     | १२८                                                             |  |  |  |
| ભાવનાયાેધ–૧૨૮, અિં<br>અન્યત્વભાવના–૧૪૦, અશુ<br>સ'વરભાવના–૧૪૯, નિજિર                                                                                                            | ચિભાવના⊸૧૪૨, નિ                                                                                                       | ાવૃત્તિઓધ, સંસ                                                                   | ારભાવના–૧૪૫,                                                                      |                                                                     |                                                                 |  |  |  |
| પ્રકરણ ૩ : " માક્ષમાળ                                                                                                                                                          | L <sup>7;</sup>                                                                                                       |                                                                                  | ***                                                                               | •••                                                                 | ૧૫૨                                                             |  |  |  |
| સમ્યજ્જ્જ્લન–૧૫૭, સમ્ય<br>" મોક્ષમાળા ''નાં ક<br>" મોક્ષમાળા ''માં જૈનધમ'                                                                                                      | થાદષ્ટાંતે−૧૭૯,                                                                                                       | '' માક્ષમ                                                                        | ાળા ''ની                                                                          | પદ્યર <b>ચ</b>                                                      | ત્તાઓ⊢૧૮૭,                                                      |  |  |  |
| પ્રક્રેલ્યુ <b>૪</b> : પ્રક્રીલ્યુ <sup>દ</sup> રચ                                                                                                                             | નાઓ <u>,</u>                                                                                                          |                                                                                  |                                                                                   | •••                                                                 | ૧૯૯                                                             |  |  |  |
| સ્ત્રીનીતિભાષ <b>ક</b> વિ <del>શા</del> ગ<br>ધર્મ ને લગતાં કાવ્યા–૨૨૩,                                                                                                         | ં દ્વાદશાનુપ્રેક્ષા−૨૩૯                                                                                               | o,                                                                               | ભક્તિ–૨૩૩, 🤫                                                                      | કુનિ સ્મ                                                            |                                                                 |  |  |  |

a SACARA SACAR

### વિભાગ ત્રીજો : શ્રીમદ્ની કિશારાવસ્થા પછીની તત્ત્વવિચારહ્યા - પદ્મમાં

પ્રકરણ ૫ : " આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર " ... સ્ત્રહ

'' આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ''ની રચના માટેનું નિમિત્ત-રપજ, '' આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ''ના મનનતો અધિકારી વર્ગ', શ્રીમદ્દની દષ્ટિએ-રપવ, શ્રીમદ્દે ગણેલા અધિકારીઓ પર '' આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ''ના ખનુતાદો અને અહવાસ-રપદ, '' આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ''ના બનુતાદો અને અહવાસ-રપદ, '' આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ''ના બનુતાદો અને અહવાસ-રપદ, '' આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ''માં વસ્તુનિરપણશ્રંલી-રપદ, મંગલાચરણ-રદ્દવ, શ્રંથરચનાના હેતુ-રદદ, મેક્સમાર્ગ' ક્યારે વમાય ?-રદદ, સદ્ધૃરુમાણત્મ્ય-રદપ, મતાર્થા' જવના લક્ષણા-રદદ, આત્માર્થ છન્દદ્ધ, સ્થમ પદ : આત્મા છે-રદદ, આત્માર્થ છન્દ્ર અત્મા કર્તા છે-રહદ, બીજું પદ : આત્મા કર્તા છે-રદદ, બીજું પદ : આત્મા કર્તા છે-રદદ, સોથું પદ : આત્મા લેત્ર છે-રદદ, પોચમું પદ : મોલ છે-રદદ, હતું પદ : મોલનો ઉપાય છે-રદદ, રીચું પદ : આત્મા લેત્ર છે-રદદ, કપસંદાર-૩૦૦, '' આત્મસિદ્ધિ" પડ્દર્શનના સાર-૩૦૩, '' આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ''ની મોલિકલા-૩૧૦, '' આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ''ની લેલિકલેલ્યર રવા ૩૧૨.

### પ્રકરણ 🤃 અપૂર્વ અવસર

... 3**१**४

પૂર્વ વિભાગ-૩૨ , (નિર્કાંથ થવાની ભાવના-૩૨૦, નિર્ધાંથનાં લક્ષ્ણા-૩૨૩, સમ્યદ્ધશંન-૩૨७, નિર્ધાંથનું આત્મવ્યાસ્ત્રિ-૩૨૯) ઉત્તરવિભાગ--૩૫૬, (કેવળજ્ઞાનનાં સ્વરૂપ, કેવળાની દ્ધા-૩૬૧, માક્ષનું વર્ણન-૩૬૭, ઉપસાંવાર-૩૭૧.)

### પ્રકરણ ૭: પ્રકીર્ણ પદ્મરચનાએ

... 3.99

ર્શ્વામદના હિંદી સ્થનાઓ -૩૭૯. અંગત સ્થિતિસ્પક સ્થનાએ -૩૮૯, માક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ કરતી સ્થનાએ -૩૯૪, જડ-ચેતનના ભેક બતાવતી સ્થનાએ ૪૦૩, 'જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને સર્વ' ભબ્યો સાંભળો -૪૦૬, પ્રભુ પ્રત્યે દીનત્વ-૪૦૯, અંતિમ સંદેશે -૪૧૧.

વિભાગ ચાથા : શ્રીમદ્ની કિશારાવસ્થા પછીની તત્ત્વવિચારણા - ગવમાં

### પ્રકરણ ૮ ઃ શ્રીમદની તત્ત્વવિચારણા - પત્રામાં 🥛

.. 896

કુ:ધમકાળ-ઝર૧, સંસાર-૪ર૨, સુખકુ:ખ-૪૨૪, મરવ્યદેહ, શરીર-૪૨૫, કમ્વ-૪૨૭, ક્ષાય-૪૨૯, જીવના દોષ-૪૩૧, પરિત્રહ-૪૩૩, પ્રમાદ-અપ્રમાદ-૪૩૩, વ્યવહારદાદિ-૪૩૪, આત્મા-૪૩૫, આત્માઍક કે અનેક १-૪૩૬, ધર્મ ૪૩૭, કલ્યાણુ-૪૩૮, ત્યાગ, સર્વેસંગવરિત્યાગ-૪૩૮, ત્વથર્યા-૪૪૦, ઇન્દ્રિયજ્ય-૪૪૦, વેરાગ-૪૪૧, અસંગતા-૪૪૨, ધ્યાન-૪૪૨, સત્યુલ, સત્શાસ્ત્ર-૪૪૩, મુમુલુ, મુમુલુલા-૪૪૪. સદ્દુગુની આવશ્યકતા-૪૪૬, સત્પૃર્ય-જ્ઞાની કેતલું १-૪૪૬,

THE SECRECT SECRECT SECRECTES SECREC

સત્પ્રશ્વને આળખે ેકાણ ?–૪**૪**૭. સત્સ ગમાં આવરયક વસ્તુએ(–૪૪७. સત્પુરુષની, જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ યાલવાન કળ⊹૪૪૮. સાનીની અવસાનું કળ–૪૫૮. સત્સૌગની દુલ ભતા-તેના વિયાગે જીવન કત્૧૦૫-૪૫૦. ભક્તિ-૪૫૧. સમ્યક્દશ્૧ન-૪૫૩, ક્ષાચિક સમક્તિ આ કાળે સંભવે કે-૪૫૬, સમ્યગ્દ**િએ સિક્ટિએ**ન સાથે**તે**! સંબંધ–૪૫૬, મિશ્યાદપ્ટિ-૪५७, સમ્યગ્દર્શનનું માલાત્મ્ય-૪૫૭, ગ્રાનીની દ્રશા. स्व३५-४५८. ज्ञानी अज्ञानी वर्ञ्यने। लंह-४५८, ज्ञानअने तेना प्रक्षार-४६०, ४वणज्ञान-४६९, ज्ञान, विवेध्ज्ञान-४६३, न्त्रति स्मरण्यान, पुनर्कन्म-४६४, भेश्व-४६४, पंचम्छावत-४६६, भूनिना ષડદર્શનમાંમાંમાન ૮૬૭. જેનધર્મ ૪૬૮. જેન માર્ગ પ્રગટ કહેવાને યાગ્ય કાળ !-૪૬૮, શ્રીમદ્દની દર્ષ્ટિએ જૈત ધર્મની વર્વમાન સ્થિતિ-૪૬૮. શ્રીમદની મતમતાંવર વિશેની દર્ષ્ટિ-૪૬૯. करातनां स्वरूप-४७०. अपहेश्योध अने सिद्धांत्ये। ४-४७१.

### પ્રકરણ ૯ : રાજનીશી, નાંઘપાથી છત્યાક્રિ

... ४७४

સમુચ્ચય વયચર્યા-૪૭૫. શ્રીમદ્ના સ્વહસ્તાક્ષરની નેાંધણક-૪૭૬, રાજનીશી-૪૭૮, આશ્યાંતર પરિણામ અવલોકન-૪૮૨. હસ્તનોંધ ૧-૪૮૨. હસ્તનોંધ ૨-૪૮૫. હસ્તનોંધ ૩-૪૮૬.

### પ્રકરેલ ૧૦ : પ્રકીલે ગઘરચનાએહ

.. 866

પ્રતિમાસિક્રિ-૪૮૯, સંયતિધમ°-૪૯૩, પંચાસ્તિકાય-૪૯૪, દ્રવ્યસંત્રહની ગાયાઓના અનુવાદ-૫૦૦, **५**त−५००. આનં દઘનજૂની સ્તાવતાવલિ–વિ**વેચ**ન–૫૦૨. "સમયસાર" નાટકની પ્રાથાની સમજણ-૫૦૫, આઠ યાગદ્દષ્ટિની સજઝાયની કડીની સમજણ-૫૦૬, માક્ષસિદ્ધાંત-૫૦૭, દ્રવ્યપ્રકાશ-૫૦૭, જૈનમાર્જવિવેક-૫૦૮, શીર્જક વિનાના અપૂર્ણ લેખા-૫૦૮, સવયના–૫૦૯.

### પ્રકરણ ૧૧ : શ્રીમદુના ઉષદેશની લેવાયેલી તાંધા

... 438

ઉપદેશનોધ-૫૧૫, ઉપદેશછાયા-પરંગ, વ્યાખ્યાનસાર-૧-૫૩૦, વ્યાખ્યાનસાર ૨-- .૩૪.

વિભાગ પાંચમા : શ્રીમદના સ્વન્યર આત્મવિકાસમાં કાળા

### પ્રકરણ ૧૨ : શ્રીમદ્રના કૃમિક આત્મવિકાસ

તથકો પહેલા : મંથનકાળ–૫૪૨. તમાં બીજો : વીતરાગમાંગ પ્રતિનું વલાબ-૫૪૪, તખક્કો ત્રીજો: સમ્યગ્રાનની પ્રાપ્તિ-૫૫૨, તબક્કો ચોથા : કેવળ લગભગ ભૂમિકા-૫૬૬.

### પ્રકરણ ૧૩ : શ્રીમદના અન્ય વ્યક્તિએ। પર ષ્ટેલા પ્રભાવ

શ્રીમદ્ અને જુડાભાઈ–પુષ્પુર, શ્રીમદ્ અને મનસુખુભાઇ-પુષ્પુર, શ્રીમદ્ અને ગાંધીછ-પુટ્ર, શ્રીમદ્ અને અંબાલાલભાઇ -૫૯૨, શ્રીમદ્ર અને લઘુરાજ સ્વામી-૬૦૧, શ્રીમદ્ર અને સોભાગભાઇ-૬૨૧.

| , % <b>§</b>                                             |   |       |       |                   |
|----------------------------------------------------------|---|-------|-------|-------------------|
| પ્રકરણ ૧૪ : વિહ'ગાવલાકન                                  |   | •••   |       | <b>43</b> 1       |
| પરિસિષ્ટ ૧. શ્રીમદ્ના–મ દિરા–આશ્રમા–જ્ઞાન પ્રચારક મ ડેળા |   |       |       | ξ¥ι               |
| પરિશિષ્ટ ર. श्रीमइनी જીવનતવારીખ                          |   |       |       | १५४               |
| પરિશિષ્ટ ૩. શ્રીમદ્દનું સાહિત્ય                          |   |       |       | \$ \$ e           |
| પરિશિષ્ટ ૪. શ્રીમદ્દે અવગાહેલ પ્રધાની યાદા               |   |       |       | • ; · ;           |
| પરિશિષ્ટ પ. શ્રીમદ્દની કાળાનુક્રમે ક્ષેત્રસ્થિતિ         |   |       |       | \$ <b>\$</b> \$ 3 |
| પરિશિષ્ટ ૬. શ્રીમદ્ રાજ્ચંદ્રનું વંશવૃક્ષ                | • |       | •••   | ક કે જે           |
| પરિશિષ્ટ ૭. સંદર્ભ ત્રંથસુચિ                             |   |       |       |                   |
| N.G.                                                     |   | ***   | •••   | , ,               |
| સૂચિ                                                     | • | •••   | • • • | ६७२               |
| પ. વિશેષનામા                                             |   |       |       | <b>€</b> :9₹      |
| ત. પ્રવેશ                                                |   | • • • |       | ६७६               |
| ુ. સામિયકા તથા વર્તમાનપત્રા                              |   |       |       | 920               |
| ૪. વિષયા                                                 |   |       |       | 120               |
|                                                          |   |       |       |                   |
| 5 25 5 25 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5                  |   |       |       |                   |

## શ્રીમદ્ની જીવનસિધ્ધિ

### प्रक्रिश्च १

### જીવ**નરે** ખા

આગણીસમી સદીના પૂર્વાર્ધમાં બ્રિટિશ સત્તાના ઘણા ઝડપી વિકાસ થયા. માત્ર વેપાર અર્થ હિંદમાં આવેલી અંગ્રેજ પ્રભાએ ભારતના રાજકારણમાં પણ પ્રવેશ કર્યો, અને પાતાની સત્તા ઝડપથી વધારવા માંડી. એ અરસામાં ઇંગ્લૅંડમાં ઔદ્યોગિક ક્રાંતિ થઇ રહી હતી, તેથી તેને માટે જરૂરી કાચા માલ મેળવવા તથા કારખાનામાં ઉત્પન્ન થયેલા માલ ખપાવવા તેમને માટે હિંદ જેવું સંસ્થાન હોવું ખૂબ જરૂરી હતું. બીજ બાજુ હિંદના રાજવીઓમાં સંપ અને મુત્સફીગીરીના અભાવ નજરે પડતા હતા. ટ્રુંકા સ્વાર્થની જ નજરે જેતા રાજવીઓએ દેશનું હિત વિસારે પાડ્યું હતું. તેથી તેઓને અંદરો અંદર લડાવી મારી પાતાની સત્તા વધારવાનું કામ અંગ્રેજે માટે સહેલું બની ગયું.

લાંડ ડેલહાઉઝીએ ખાલસાનીતિ અખત્યાર કરીને બ્રિટિશ સામ્રાન્યની સત્તા ઘણી વધારી દીધી, પણ તેમ કરતાં કરતાં તેણે દેશી રાજાઓને પાયમાલ કર્યા, તથા તેમના હકા ડબાડચા, જેથી તેઓમાં અસ'તાષ વ્યાપ્યા.

બીજી બાજુ આ વેપારી પ્રજાએ પાતાની સત્તાના ઉપયાગ ભારતના વેપાર આંચકી લેવા માટે કર્યા. હિંદમાંથી જ સસ્તા ભાવે કાચા માલ લઈ, તેને પાતાનાં કારખાનાંઓમાં શુદ્ધ બનાવી અથવા તેમાંથી ચીજવસ્તુઓ તૈયાર કરી હિંદને જ વેચવા દ્રારા એણે હિંદના હુન્નર—ઉદ્યોગોના નાશ કર્યા. પરિણામે લાખા કારીગરા બેકાર બન્યા અને ભૂખમરા આદિને લીધે પ્રજામાં પણ અસ'તાષ વ્યાપ્યા.

વળી, આર્થિક ક્ષેત્રે થયેલી પાતાની બરબાદીના ખ્યાલ પણ હિંદને હવે સવિશેષપણે આવવા લાગ્યા હતો. કારીગરાની રાજ તૂટતાં, તેઓ ખેતીવાડી તરફ વળ્યા. ત્યાં પણ ભારે મહેસૂલ આદિને કારણે તેમને મુશ્કેલીઓ નડતી હતી. વળી કાચા માલ બ્રિટન જતો, અને તૈયાર થયેલા માલ ત્યાંથી અનેકગણી કિંમતે હિંદમાં પાછા આવતા. એ રીતે હિંદની અઢળક લક્ષ્મી બ્રિટનમાં ખેંચાઈ જતી હતી. આમ આર્થિક ક્ષેત્રે પણ આ સમય હિંદના શોષણકાળ જ હતા.

વળી, હિંદમાં ઇંગ્લૅંડથી ધર્મપ્રચારકા આવીને ખ્રિસ્તી ધર્મના પ્રચાર કરવા લાગ્યા, અને હિંદીઓને ધર્મપરિવર્તન કરવા સમજાવવા લાગ્યા. ધર્મ પર થયેલું આ આક્રમણ લાકાને વસમું લાગ્યું, અને અંગ્રેજે ધર્મપરિવર્તન કરાવવા માટે જ હિંદમાં આવ્યા છે તેવી ભયની લાગણી લાકામાં પેસતાં, તેમના પણ અસંતાષ વધ્યા.

આ બધાં ઉપરાંત લશ્કરમાં ઘણા વિશેષ અસંતાષ હતા. હિ'ક્ષ સૈનિકાની કાઈ

ગાહુતરી નહોતી. તેમનાં સુખ-સગવડ માટે કાઈ ઉપાય યાજતા નહોતા. અને વળી, સૈનિકાને વટલાવવા ગોમાંસ ખવડાવવામાં આવે છે એવી અફવા ફેલાઈ હતી, તેને લીધે તે અસ'તોષ આસમાને પહોંચ્યા હતા.

આમ બ્રિટિશ રાજશાસને વેરેલી ધાર્મિક, આર્થિક, સામાજિક અને રાજકીય બરબાદીના પરિણામથી ચોંકેલી પ્રજાએ ઈ. સ. ૧૮૫૭માં બળવા પોકાર્યો. અનેક જગ્યાએ સ્વાત'ત્ર્ય-સ'ગ્રામ શરૂ થયા. પણ પૂરી એકતા, શક્તિ, અનુસવ વગેરેના અભાવથી તે દબાઈ ગયા. તેનું તાત્કાલિક પરિણામ એ આવ્યું કે સઘળા વહીવટ રાણી વિક્ટારિયાની હકૂમત હેઠળ આવ્યા અને પ્રજાનાં દુઃખ દૂર કરવાના હ'ઢેરા રાણીએ ઈ. સ. ૧૮૫૮માં પિટાવ્યા. આમ સમય રાજકીય અ'ધાધ્'ધીના હતા.

આ રીતે અંગ્રેનેના અમલથી આપણું સમય રાષ્ટ્રજીવન ચૂંચાઈ ગયું હતું. પરંતુ બળવા પછી રાષ્ટ્રજીવનના ઘડતર માટે ચાગરદમ વિવિધ પ્રવૃત્તિઓ શરૂ થવા લાગી હતી, અને અંગ્રેનેએ અપિલી કેળવણીના પ્રતાપે રાષ્ટ્રના પુનરત્થાનની શરૂઆત થઈ હતી. આગળ જતાં અંગ્રેન્દ્ર શાસને આપેલી કેળવણી હિંદને વરદાનરૂપ થઈ.

ઈ. સ. ૧૮૫૭માં મુંબઈ, મદ્રાસ અને કલકત્તા યુનિવર્સિટીની સ્થાપના થઈ, અને આપણા યુવાના અંગ્રેજી કેળવણી પામીને બહાર નીકળવા લાગ્યા. ઈ. સ. ૧૮૫૭ આસપાસના સંક્ષાસકાળના એક દસકા વીત્યા પછી હિંદમાં સંસારસુધારા, દેશની આબાદી, કેળવણી અને ધર્મો દ્વારનાં બીજ વવાવાની શરૂઆત થઈ હતી.

૧૯મી સહીના પૂર્વાર્ધમાં પ્રજા નિરક્ષર અને વહેમી બની ગઈ હતી. સામાજિક રૃઢિઓ એટલી પ્રબળ બની ગઈ હતી કે લોકો તેની વિરુદ્ધ જઈ શકતા નહોતા. તેઓ સંકુચિત દુનિયામાં વસતા હતા, અને ક્પમંડ્રક જેવી એમની દશા હતી. તેમાંથી લોકોને છોડાવવા અંગ્રેજ સંસ્કૃતિના સંપર્ક પામેલા યુવાના કટિબદ થયા, અને સામાજિક ક્ષેત્રે સુધારાના પવન ફૂંકાયા. સં. ૧૮૨૯માં સતી થવાના રિવાજ રાજા રામમાહનરાયે બંધ કરાવ્યા. કન્યા–કેળવણી પર ભાર મુકાવા લાગ્યા. ઈચરચંદ્ર વિદ્યાસાગર, રમાબાઈ શનદે, નમંદાશ કર, દાદાભાઈ, સયાજરાવ ગાયકવાડ વગેરેએ કન્યા–કેળવણીના સારા પ્રચાર કર્યા.

સર જમશેદજી તાતા જેવાએ ઔદ્યોગિક ક્ષેત્રે પહેલ કરી. હિંદની અઢળક લક્ષ્મી પરદેશમાં ઘસડાતી જોઈ, હિંદમાં કારખાનાં નાખવાની તેમણે શરૂઆત કરીને લક્ષ્મીને દેશમાં જ રાખવાના પુરુષાર્થ ઉપાડચો.

ધર્મ ક્ષેત્રે પણ સુધારણાના પ્રયાસા ચાલુ થયા હતા. બ્રિટિશ અમલ દરમ્યાન લોકોમાં આવેલી સાંપ્રદાયિકતાની જડ કાઢવા રાજા રામમાહનરાય વગેરે આગળ આવ્યા. અ'ધશ્રહાળુ લોકોએ અપનાવેલ કુરૂઢિઓ, વહેમા સામે તેમણે જેહાદ જગાડી, અને સને ૧૮૨૮માં બ્રાહ્મસમાજની સ્થાપના થઈ. તેમાં શિક્ષિત બ'ગાળીઓ જોડાતાં, તે વિવિધલક્ષી સુધારાનું કેન્દ્ર બન્યું.

૧. છવનરેખા

પ્રાદ્ધાસમાજની અસર હિંદના બીજા ભાગામાં પણ થઈ. મુંબઈ, ગુજરાત વગેરે જગ્યાએ તેણે "પ્રાર્થનાસમાજ"નું રૂપ લીધું. જસ્ટિસ મહાદેવ ગાેવિંદ રાનડે અને ડૉ. ભાંડારકર તેના આદ્યસંસ્થાપક હતા. તેમણે પ્રાર્થનાનું મહત્ત્વ વધાર્યું, અને સાથે સાથે સમાજસુધારા, કેળવણી વગેરે કાર્યો પણ ઉપાડ્યાં.

આર્ય સમાજીઓ બ્રાહ્મસમાજી કરતાં થાડા આગળ વધ્યા. તેમણે વેદધર્મ અને વૈદિક સંસ્કૃતિ એ જ સાચાં એવા પ્રચાર કર્યો. એના પ્રણેતા હતા સ્વામી દયાન દ સરસ્વતી. પ્રથમ મુંબઇ અને પછી પંજાબમાં તેમણે "આર્ય સમાજ"ની સ્થાપના કરી. તેમણે નાતજાતના ભેદ, સ્ત્રીઓની ગુલામી દશા વગેરે હિંદુ ધર્મના સડાઓ દ્વર કરવાની પ્રવૃત્તિ ઉપાડી.

એ જ અરસામાં પૂર્વ બ'ગાળમાં રામકૃષ્ણ પરમહ'સ અને સ્વામી વિવેકાન'દના પ્રયત્ના ચાલુ થયા હતા. તેઓને મન વેદની સ'સ્કૃતિનું મૂલ્ય ઘણું હતું. છતાં દુનિયાના ધર્મા પ્રત્યે તેમને સદ્દભાવ હતા. રામકૃષ્ણના મઠા ઠેર ઠેર સ્થાપવાની હિલચાલ શરૂ થઈ હતી. રામકૃષ્ણના શિષ્યો પૈકી સ્વામી વિવેકાન'દ જગપ્રસિદ્ધ થયા હતા.

એ જમાનાની આધ્યાત્મિક પ્રવૃત્તિમાં થિયાસાફીનું પણ સ્થાન છે. તેની થાડી શરૂઆત બળવા પછીના દશકામાં થઈ ગઈ હતી.

આ અરસામાં એટલે કે બળવા પછી લગભગ ૧૦-૧૨ વર્ષે, લોકમાન્ય તિલક, ગોપાલકૃષ્ણુ ગોખલે વગેરે હિંદના રાજકીય ક્ષેત્રમાં ભાગ લેનાર આપણા નેતાઓનો કેળવણીકાળ ચાલતો હતો. ગુજરાતમાં સુધારકયુગ અને પંડિતયુગનો એ સમન્વય કાળ હતો. એવા સમયે, મહાતમા ગાંધીજીના જન્મ પહેલાં લગભગ પોણા બે વર્ષે, કાઠિયાવાડના મારબી નજીકના વવાિશ્વા બંદર નામના નાના ગામના એક વિશિક કુટું બમાં, વિ. સં. ૧૯૨૪ના કાર્તકી પૂનમ અને રવિવાર તા. ૯–૧૧–૧૮૬૭ના રોજ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જન્મ શ્રેય હતો. આ ઉપરથી જોઈ શકાય છે કે શ્રીમદ્દનો જન્મ ૧૮૫૭ના અતિહાસિક બળવા પછી દશ વર્ષે, સામાજિક, આર્થિક, ધાર્મિક વગેરે સુધારાના કાળમાં થયા હતો. ધ

### જન્મ, માતાપિતા, ખાલ્યકાળ

પૂર્વના યાેગી જેવા આ મહાનુભાવના જન્મ માતા દેવબાઈની કૂખે વિશુક કુટું બમાં થયાે હતાે. તેમના પિતાનું નામ રવજીભાઈ પંચાણભાઈ મહેતા હતું. શ્રીમદ્દને એક નાના ભાઈ તથા ચાર બહેના હતાં, તેમાં એક બહેન માેટાં અને ત્રણ બહેન તેમનાથી નાનાં હતાં. ભાઈનું નામ મનસુખભાઈ તથા બહેનાનાં નામ અનુક્રમે શિવકું વરબાઈ, ઝબકબાઈ, મેનાબાઈ અને જીજીબાઈ હતાં.

૧. આજ્યા લગભગ ૯૦૦ વર્ષ પહેલાં, વિ. સં. ૧૧૪૫માં, એટલે કે ગુજ રેશ્વર કુમારપાલના સમયમાં, " કલિકાલસવ'તા "નું ભિરુદ ધરાવનાર મહાન શ્રીમદ્ હેમચંદ્રાચાય'ના જન્મ પણ કાર્તાકા પૂર્ણિમાએ ધંધુકામાં થયા હતા.

શ્રીમદ્દનાર પિતામહ પંચાણભાઈ મારબી તાળેના માણેકવાડામાં રહેતા હતા. વિ. સં. ૧૮૯૨માં પાતાના ભાઈ એાથી જુદા થઈ પાતાની મિલકત લઈ, તેઓ વવાણિયા આવ્યા, અને ત્યાં મકાન ખરીદીને વસ્યા. એ જ મકાનમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના જન્મ થયા. પંચાણભાઈના ભાયાતા આજે પણ માણેકવાડામાં હયાત છે. પંચાણભાઈએ વવાણિયામાં વહાણવટાના ધંધા ચાલુ કરવાની સાથે વ્યાજવટાવના ધંધા પણ ચાલુ કર્યો હતા, જેનાથી તેમની મહેતા અટક શરૂ થઈ.

પંચાણભાઈ ને પુત્રો જીવતા ન હતા, તેથી કાેઇના કહેવાથી વવાણિયાથી એક માઇલ દ્રર આવેલા રવીચિકેવીના સ્થાનકની તેમણે બાધા રાખી. ત્યાર બાદ વિ. સં. ૧૯૦૨માં તેમને ત્યાં પુત્રના જન્મ થયા. તે પુત્રનું નામ રવીચિકેવીના નામના આધારે રવજીભાઈ રાખવામાં આવ્યું. પંચાણદાદાએ ૯૮ વર્ષનું આયુષ્ય ભાગવ્યું હતું. તેઓ વૈષ્ણવ ધર્મ પાળતા હતા.

રવજીભાઈએ ૧૪ વર્ષની વયથી વેપારમાં ઝંપલાવ્યું. તેમને વ્યાજ વટાવના ઘંધાને લીધે આજુબાજુનાં ગામડાંમાં કરવાનું થતું. તે ઉપરાંત તેઓ વવાણિયાના તેમ જ અન્ય જગ્યાએાના ઠાકારજીના મંદિરમાં વાર્તા–વિનાદાર્થે જતા. ડાયરાએામાં પણ તેઓ હાજરી આપતા. તેઓ પણ વૈષ્ણવ ધર્મ પાળતા. તેઓ ઘણા સેવાભાવી હતા.

રવજભાઈનાં લગ્ન માલિયાનિવાસી રાઘવજીભાઈની પુત્રી દેવબાઈ સાથે થયેલાં. કેટલાક તેમનું નામ મેાંઘીબાઈ પણ આપે છે. દેવબાઈ જૈનકુળમાંથી આવ્યાં હોવાને લીધે જૈન સંસ્કાર લાવ્યાં હતાં. તેઓ તે ધર્મ પાળતાં. તેઓ પણ તેમના પતિ રવજીભાઈની જેમ ઘણાં સેવાભાવી હતાં.

આ સેવાભાવી દ'પતીને કુળદીપક પુત્રનાં માતાપિતા થવાની આશિષા કેટલીક મહત્ત્વની વ્યક્તિએ તરફથી મળી હતી, તે જાણુવું રસપ્રદ છે.

રવજીલાઈ સાધુસંતાની નિસ્વાર્થભાવે સેવા કરતા. તે પ્રમાણે તેમણે એક ફકીરની પણ લાંબા સમય સુધી સેવા કરી હતી. તેમની સેવાથી પ્રસન્ન થઈ ફકીરે રવજીલાઈ ને આશિષ આપી કે તેઓ એક દીર્ઘાયુષી તથા પ્રતાપશાળી પુત્રના પિતા થશે. ફકીરે એક દિવસે રવજીલાઈ ને સવારમાં બાલાવ્યા હતા. હવે બન્યું એવું કે તે જ દિવસે રવજીલાઈ ને ત્યાં મહેમાન આવ્યા, તેથી તેઓ ધર્મસંકટમાં મુકાયા. બે તેઓ મહેમાનની પૂરી આગતાસ્વાગતા કર્યા પછી ફકીર પાસે જાય તો ઘણા માડા પહોંચે અને એમ ને એમ જાય તો અતિથિધર્મ લાજે. આથી મહેમાનનું કામકાજ ઝટપટ પતાવી તેઓ ફકીર પાસે જવા નીકળ્યા. ત્યાં પહોંચ્યા ત્યારે તેમની ધારણા કરતાં વિશેષ માડું થઈ ગયું હતું. તેમને બેઈ ફકીર બાલ્યા કે:—

ર. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર તેમના ભક્તો અને અનુયાર્યાઓમાં "શ્રીમદ્ ", "કૃપાળુદેવ ", "પરમ-કૃપાળુદેવ", "સહિંબજી" વગેરે નામથી જ એાળખાય છે. આથી આ મહાનિષ્ધમાં પણ તેમનું પૂરું નામ "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર"ન લખતાં, તેમને માટે "શ્રીમદ્ " એ ટુંકા નામના જ ઉપયોગ કર્યો છે.

"रवजी, तुम बहोत मोडा आया. अच्छा रवजी, तेरेकु दो ठडका होयगा. एक बडा नाम निकाले असा होगा. दूसरा भी ठीक अच्छा होगा. दोनु लडका तुमारा और इनका बोत अच्छा नाम निकालेगा असा होगा. एण रवजी, तुम बहोत मोडा आया. बलत चला गया. इनका आयुष्यमें फेर पड़ेगा असा माल्म होता है. रवजी, अब इस दुनियासे चला जाता हुं, तुम वर पर जाओ. तेरा भला होगा."

પછી રવજીભાઈ ઘેર આવ્યા. બીજે દિવસે તપાસ કરી તો ફકીર હતા નહિ. માેડા જવા માટે તેમને ખૂબ અક્સોસ થયા. <sup>3</sup>

રવજીભાઈ ને ત્યાં એક વૃદ્ધ આડતિયા અવારનવાર આવતા હતા. એક વખત તેઓ રવજીભાઈ ને ત્યાં આવ્યા પછી સખત બીમાર થઈ ગયા. તે વખતે દેવબાઈએ ખૂબ જ સેવાભાવથી તેમની ચાકરી કરી. તે સેવાથી પ્રસન્ન થઈ ને આડતિયાએ "તમને પ્રભાવશાળી પુત્ર પ્રભુ આપે" એવી અ'તરની આશિષ દેવબાઈ ને આપી. ઇતિહાસ કહે છે કે એ આશિષ ફળી હતી.

દેવખાઇએ તેમનાં સાસુ-સસરાની પણ ખૂબ જ સેવાચાકરી કરી હતી. મુશ્કેલીના સમયમાં તેમણે પાતાનાં ઘરેણાં પણ સાસુ-સસરાને આપી દીધાં હતાં. આ બ'ને વડીલાે દેવખાઈ પર ખૂબ પ્રસન્ન રહેતાં, અને દેવબાઈ ને તેઓ દેવી જ માનતાં. તેઓ બ'ને દેવબાઈની કૃષ્ે પ્રતાપશાળી રતન પાકે તેવી અ'તરની આશિયા વાર'વાર આપતાં.

સેવા દ્વારા ખાંધેલા પુષ્યના પ્રતાપથી આ દ'પતીને ત્યાં વિ. સ'. ૧૯૨૪માં, કાર્તાકી પૂનમે, શ્રીમદ રાજચ'દ્રના જન્મ થયા.

શ્રીમદને જન્મનું નામ લક્ષ્મીનંદન આપવામાં આવ્યું હતું, પરંતુ વિ. સં. ૧૯૨૮માં, તેમની ચાર વર્ષની વચે, તે નામ અદલીને તેમને રાયચંદ-રાજચંદ્ર નામ આપવામાં આવ્યું હતું, જે કાયમ રહ્યું હતું.

શ્રીમદ્દનું બાળપણ આનંદમાં વીત્યું હતું. રમતગમત તથા બાળચેંશઓમાં તેમના સાત વર્ષ સુધીના સમય પસાર થયા હતા. તેમ છતાં નિખાલસતા, તેજસ્વિતા, સ્મરણ-શક્તિ વગેરે કેટલાક ગુણા તેમનામાં તે વયે પણ પ્રગટ થયા હતા. પાતાના સાત વર્ષની વય સુધીના કાળ વિશે શ્રીમદ "સમુચ્ચયવયચર્યા"માં લખે છે કે:—

"સાત વર્ષ સુધી એકાંત બાળવયની રમતગમત સેવી હતી. એટલું મને તે વેળા માટે સ્મૃતિમાં છે કે વિચિત્ર કલ્પના—કલ્પનાનું સ્વરૂપ કે હેતુ સમજ્યા વગર—મારા આત્મામાં થતી હતી. રમતગમતમાં પણ વિજય મેળવવાની અને સહજ રાજેશ્વર જેવી ઊંચી પદવી મેળવવાની પરમ જિજ્ઞાસા હતી. વસ્ત્ર પહેરવાની, સ્વચ્છ રાખવાની.

<sup>3.</sup> અહીં જણાવ્યા પ્રમાણે રવજભાઈને બે પુત્રો થયા હતા, તે સુવિદિત છે. આ વાત વિશે તેઓ વવાણિયામાં ઘણાને વિગતથા જણાવતા હતા. તે પરથી ઘણાએ તે વિશે નોંધ **લીધી છે**. તે માટે જુઓ " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર અધ'શતાહદી સ્મારક ગ્રંથ ", પૃ. પપ.

ખાવાપીવાની, સૂવાળસવાની, બધી વિદેહી દશા હતી. છતાં હાડ ગરીબ હતું. તે દશા હતુ બહુ સાંભરે છે. અત્યારનું વિવેકી જ્ઞાન તે વયમાં હોત તો મને માક્ષ માટે ઝાઝી જિજ્ઞાસા રહેત નહિ, એવી નિરપરાધી દશા હોવાથી પુનઃ પુનઃ તે સાંભરે છે. "૪

સાત વર્ષની વયે શ્રીમફે અભ્યાસ કરવાની શરૂઆત કરી હતી. તેમની સમજાણકિત અને સ્મરાણકિત એ વયે પણ એટલી તીવ હતી કે તેમણે બે વર્ષના સમયમાં ગુજરાતી સાતે ચાપડીના અભ્યાસ પૂર્ણ કર્યો હતા, એટલું જ નહિ, જે વ્યક્તિ પાસેથી તેમણે શિક્ષણ લેવાની શરૂઆત કરી હતી, તે વ્યક્તિને અભ્યાસ પૂરો કર્યા પછી તે ચાપડીના બાધ કર્યો હતા. તેમનું વાચન પણ વિશાળ હતું. જે પુસ્તક હાથમાં આવે તે તેઓ ઝડપથી વાંચી જતા, અને તેના બાધ સમૃતિમાં ગ્રહી લેતા. તેમની આવી અદ્દસ્ત સમૃતિ માટે અન્ય વ્યક્તિઓ તેમના તરફ ખૂબ માનની નજરે જેતી. પાતાની શક્તિ વિશે તેમણે લખેલી ''સમુચ્ચયવયગ્રથાં"માં લખ્યું છે કે:—

"સાત વર્ષથી અગ્યાર વર્ષ સુધીના કાળ કેળવણી લેવામાં હતા. આજે મારી રમૃતિ જેટલી ખ્યાતિ ભાગવે છે, તેટલી ખ્યાતિ ભાગવવાથી તે કંઇક અપરાધી થઈ છે, પણ તે કાળ નિરપરાધી રમૃતિ હોવાથી એક જ વાર પાઠનું અવલાકન કરવું પડતું હતું, છતાં ખ્યાતિના હેતુ ન હતા, એટલે ઉપાધિ બહુ ઓછી હતી. સ્મૃતિ એવી અળવત્તર હતી કે જેવી રમૃતિ બહુ જ થાડા મનુષ્યામાં આ કાળે, આ ક્ષેત્રે હશે. અભ્યાસમાં પ્રમાદી બહુ હતા. વાતડાદ્યો, રમિતયાળ અને આનંદી હતા. પાઠ માત્ર શિક્ષક જે વેળા વંચાવે તે જ વેળા વાંચી તેના ભાવાર્થ કહી જતા. એ ભણીની નિશ્ચિંતતા હતા. તે વેળા પ્રીતિ—સરળ વાત્સલ્યતા—મારામાં બહુ હતી. સર્વથી એકત્વ ઇચ્છતા, સર્વમાં ભાતૃભાવ હોય તો જ સુખ, એ મને સ્વાભાવિક આવડશું હતું. લોકોમાં કોઈ પણ પ્રકારથી જુદાઈના અંકુરો જેતા કે મારું અંતઃકરણ રડી પડતું. તે વેળા કલ્પિત વાતો કરવાની મને બહુ ટેવ હતી. આઠમા વર્ષમાં મેં કવિતા કરી હતી, તે પાછળથી તપાસતાં સમાય હતી.

અલ્યાસ એટલી ત્વરાથી કરી શકથો હતો કે જે માણુસે મને પ્રથમ પુસ્તકના બાધ દેવા શરૂ કર્યો હતો, તેને જ ગુજરાતી કેળવણી ઠીક પામીને તે જ ગાપડીના પાછા બાધ મેં કર્યો હતો. ત્યારે કેટલાક કાવ્યગ્ર'થા મેં વાંચ્યા હતા. તેમ જ અનેક પ્રકારના બાધગ્ર'થા—નાના—આડાઅવળા—મેં જેયા હતા, જે પ્રાયે હજુ સ્મૃતિમાં રહ્યા છે. ત્યાં સુધી મારાથી સ્વાભાવિક રીતે ભદ્રિકપણું જ સેવાયું હતું; હું માણુસજાતના— બહુ વિશ્વાસુ હતો; સ્વાભાવિક સ્ષ્ટિરચના પર મને બહુ પ્રીતિ હતી."

શ્રીમદ પાતાની સ્મરણશક્તિને લીધે ઘણી ત્વરાથી અભ્યાસ પૂરા કરી શક્યા હતા. વળી, હોશિયાર હોવાને કારણે, તેઓ અન્ય વિદ્યાર્થી એાનું વર્ગકામ લેતા, અને એ રીતે વર્ગશિક્ષકનું કાર્ય પણ કરતા. પરંતુ તેમનામાં સ્વાભાવિક રીતે રહેલા નિખાલસતા,

૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર " અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૦૩.

પ. એજન, પૃ. ૨૦૪.

૧. છવનરેખા

ભદ્રિકતા, સરળ વાત્સલ્ય, વિશ્વાસુપણ આદિ ગુણું ને લીધે તેઓ વિદ્યાર્થી વર્ગના પશુ એટલા જ પ્રીતિપાત્ર હતા. વિદ્યાર્થી એાની તેમના પર કેવી પ્રીતિ હતી, તે વિશે આપશુને નીચેના પ્રસંગ પરથી જાણવા મળે છે.

એક વખત શ્રીમફને શિક્ષકે ઠપકા આપ્યા. તેથી તેઓ બીજે દિવસે શાળાએ ન ગયા. બીજ વિદ્યાર્થીઓએ જાણ્યું કે સયચંદભાઈ શાળાએ ગયા નથી, તેથી તેઓ પણ શાળાએ ન જતાં સયચંદભાઈ પાસે ગયા. શ્રીમફ તેમને લઈ ખેતરમાં ગયા અને ત્યાં ઝાડના છાંયા નીચે તેમને પાઠ શીખવાડવા લાગ્યા. શિક્ષકે શાળામાં કાઈ વિદ્યાર્થીને ન જેયા, તેથી તેમ બનવાનું કારણ તેમણે વિચાર્યું. વિચારતાં તેમને આગલે દિવસે સયચંદભાઈને આપેલા ઠપકા યાદ આવ્યો. તેથી તેઓ તેમની શાધમાં ખેતરે ગયા, અને બધાને મનાવી શાળામાં લઈ આવ્યા.

શાળાના અલ્યાસ છાડ્યા પછી શ્રીમદ અન્ય પુસ્તકાના ઘર રહીને નિયમથી અલ્યાસ કરતા. અંગ્રેજી શીખવાની શરૂઆત પણ તેમણે કરી હતી. અને સામાન્ય વાંચવા—લખવા પૂરતું જ્ઞાન મેળવી તે ભાષાના અલ્યાસ પણ છાડ્યો હતો. સંસ્કૃત, અર્ધમાગધી અને હિંદી ભાષાએ પર તેમણે સ્વતંત્ર રીતે અલ્યાસ કરીને સારા એવા કાળૂ મેળવ્યો હતા. પરંતુ કાઈ પણ શાસ્ત્રીય કહી શકાય એ પ્રકારના અલ્યાસ, તીલ સ્મરણશક્તિ તથા સમજશક્તિ હોવા છતાં, તેમણે કર્યો ન હતા. આ બધાંનું કારણ બાળવયથી જ તેમનામાં આવેલી વૈરાગ્યવૃત્તિનું હતું. તેથી અલ્યાસ ન થવા બદલ તેમને કદી અક્સાસ થયો નહોતા. દ

અલ્યાસ છેડિયા પછી તેર વર્ષની ઉંમર સુધી શ્રીમફે પોતાના સમય બ્રંથવાચનમાં, વિવિધ ભાષાનાં બ્રંથાવલાકનમાં, લાકસમુદાયમાં છેસી વાર્તા-વિચારણા કરવામાં તથા અન્ય એવાં કાર્યોમાં પસાર કર્યો હતા. એ અરસામાં તેમણે "પ્રનીણસાગર" જેવા બ્રંથા તથા રામ ઇત્યાદિનાં ચરિત્રો વગેરેનું વાચન કર્યું હતું. આ ઉપરાંત શ્રીમફે પોતાના પિતામહ પાસેથી કૃષ્ણ-કીર્તાનનાં પદો, જુદા જુદા અવતારાના ચમતકારાના પ્રસંગા બાળવયમાં સાંભળ્યા હતા. તે બધાથી પ્રભાવિત થઈને શ્રીમફે બાળવયમાં રામદાસજી નામના સાધુ પાસે બાળલીલામાં કંડી બંધાવી હતી. તેઓ કૃષ્ણનાં દર્શન કરવા માટે દરરાજ જતા હતા. આમ બાળવયમાં તેમનામાં વૈષ્ણવ સંપ્રદાયના રંગ વિશેષ હતા. સમય પસાર થતાં તેમને વવાણિયામાં જૈનાના સંગ વધ્યા હતા. તેમના સંગમાં તેમને જૈનધર્મનાં પ્રતિક્રમણસૂત્ર, સામાયિકસૂત્ર તથા અન્ય બ્રંથા વાંચવા મળ્યા. તે બ્રંથાની ઉચ્ચ ભાવનાને લીધે શ્રીમફને જૈનધર્મમાં પ્રીતિ વધી. તેવામાં તેમણે બંધાવેલી કંઠી તૃરી ગઈ, પરંતુ તેમણે તે ફરીથી બંધાવી નહિ. આ પ્રસંગ, તેમના જણાવ્યા પ્રમાણે, લગભગ તેમની તેર વર્ષની ઉંમરે બન્યો હતો.

તેર વર્ષની વય પછીથી તેઓ તેમના પિતાની દુકાને બેસતા, અને ત્યાંનું કામકાજ સંભાળતા. કુરસદના સમયમાં તેમણે કાવ્યના અનેક ગ્ર'થા વાંચ્યા હતા. કેટલીક વખત

વિરોષ વિગત માટે જુઓ આ પ્રકરેશુના " શ્રીમદ્નું ભાષાત્તાન તથા શાસ્ત્રાભ્યાસ" વિભાગ.

તેઓ પદ્મની રચના પણ કરતા. કચ્છ દરબાર તેમને બાલાવે ત્યારે, કેટલાેક ઉતારા કરી આપવા, તેઓ તેમને ઉતારે પણ જતા, કારણ કે તેમના અક્ષર ઘણા સુંદર હતા. શ્રીમદ્ દુકાને બેસતા તે કાળ વિશે તેઓ પોતાની "સમુચ્ચયવયચર્યા "મ! લખે છે કે:—

"હું મારા પિતાની દુકાને બેસતા અને મારા અક્ષરની છટાથી કચ્છ દરબારને ઉતારે મને લખવા બાલાવે ત્યારે હું ત્યાં જતા. દુકાને મેં નાના પ્રકારની લીલાલહેર કરી છે, અનેક પુસ્તકા વાંચ્યાં છે, રામ ઇત્યાદિકનાં ચરિત્રો પર કવિતાઓ રચી છે, સંસારી તૃષ્ણાઓ કરી છે; છતાં કાેઈ ને મેં ઓછાઅધિકા ભાવ કહ્યો નથી કે એાછું, અધિકું તાેળી દીધું નથી, એ મને ચાક્કસ સાંભરે છે."

પાતાની વૃત્તિઓ અન્ય જગ્યાએ રમતી હોવા છતાં, પાતાની ક્રજમાં જરા પણ ચૂક ન આવવા દેવાની, કર્તવ્યપાલનની ખુદ્ધિ શ્રીમદ્દમાં બાળવયથી જ હતી. તે આપણે ઉપરના અવતરણમાં જોઈ શકીએ છીએ. તેઓ બાળવયથી જ પીઢ બની ગયા હતા.

સાત વર્ષની વયે તેમને જાતિરમરખુત્રાનની શરૂ આત થઈ હતી, જે જ્ઞાન પછીથી વર્ષમાન થતું ગયું હતું. તેની સાથે તેમની રમરખુશક્તિ, અવધાનશક્તિ, જ્યાતિષનું જ્ઞાન, કવિત્વશક્તિ વગેરે શક્તિઓમાં પખુ વધારા થયા હતા. વળી, ૨૨ વર્ષની વયે ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ્યા હોવા છતાં, વ્યાપારમાં પડ્યા હોવા છતાં, અને તે વિશેનું પૂર્ણ કર્તવ્યપાલન કરતા હોવા છતાં શ્રીમદ્રની અંતરંગશ્રેણી તો આત્માર્થ પ્રતિની જ રહી હતી. અને તેથી તેમણે વીશ વર્ષની વય પછીથી પાતાની પ્રત્યેક શક્તિઓને અંતરમાં શમાવી દીધી હતી. તે શક્તિઓ ખતાવતા જાહેર પ્રયોગા તેમણે અંધ કરી દીધા હતા.

આ બધી શક્તિએ શ્રીમદ્દમાં કચારે, કેવી રીતે અને કેટલા પ્રમાણમાં ખીલી હતી તે વિશે એઈએ.

### જાતિસ્મર**ણજ્ઞાન**

જાતિસ્મરખુત્રાન એટલે પોતાના પૂર્વ લવોનું જ્ઞાન. બાલ્યકાળમાં જે કંઈ અનુલવ્યું હોય, જોયું હોય તેની સ્મૃતિ માટપણું ઘણાને રહેતી નથી, તો કાઇકને રહે પણ છે. સમૃતિ ન હોય છતાં બાલ્યકાળ કે ગર્ભવાસ છે તે નિશ્ચિત છે, તે પ્રમાણે પોતાના પૂર્વ લવનું જ્ઞાન જીવોને હોય કે ન હોય, પણ પૂર્વ લવ છે તે નિશ્ચિત છે. આગળના દેહ છોડતી વખતે અજ્ઞાનનાં આવરખુને લીધે, બાદ્ય ચીજમાં જીવ રહી જવાને લીધે તથા બીજાં અનેક કારણાસર જીવને પોતાના પૂર્વ લવની સ્મૃતિ રહેતી નથી. તેના અર્થ એ નથી કે પૂર્વ લવ નથી. જો સ્મૃતિ આડેનું પડળ ખસી જાય તો પૂર્વના લવ કે લવોનું જ્ઞાન થાય છે. આ જ્ઞાન એટલે શું તે વિશે " વ્યાખ્યાનસાર"માં શ્રીમદનાં વચના મળે છે કે :—

o. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૦**૫**.

૧. જ્યનરેખા ક્ર

"'જાતિસ્મરણજ્ઞાન' એ મતિજ્ઞાનનો ભેદ છે... પૂર્વ પર્યાય – દેહ છોડતાં વેદનાના કારણને લઈ ને, નવા દેહ ધારણ કરતાં ગર્ભાવાસને લઈ ને, ખાલપણમાં મૂદ્ધપણાને લઈ ને અને વર્તમાન દેહમાં અતિલીનતાને લઈ ને પૂર્વ પર્યાયની સ્મૃતિ કરવાના અવકાશ જ મળતા નથી, તથાપિ જેમ ગર્ભાવાસ તથા ખાલપણું સ્મૃતિમાં રહે નહિ તથી કરીને તે નહાતાં એમ નથી, તેમ ઉપરનાં કારણાને લઈ ને પૂર્વ પર્યાય સ્મૃતિમાં રહે નહિ તથી તેને હોતાં એમ કહેવાય નહિ. જેવી રીતે આંળા આદિ વૃદ્ધાની કલમ કરવામાં આવે છે તેમાં સાનુકૂળતા હોય તો થાય છે, તેમ જો પૂર્વ પર્યાયની સ્મૃતિ કરવાને સાનુકૂળતા (યાગ્યતા) હોય તા 'જાતિસ્મરણજ્ઞાન' થાય. પૂર્વ સંજ્ઞા કાયમ હોવી જોઈ એ. અસંજ્ઞીના ભવ આવવાથી 'જાતિસ્મરણજ્ઞાન' ન થાય."

જાતિસ્મરણજ્ઞાનવાન પાછળના ભવ કેવી રીતે દેખે છે? એ વિશે પાતાના એક અંતેવાસી શ્રી સાભાગભાઈ ને વિ. સં. ૧૯૫૧ના શ્રાવણ વકી ૧૧ના રાજ શ્રીમદ્દે લખેલું કે :—

"નાનપણે કાઈ ગામ, વસ્તુ આદિ જેવાં હોય, અને માટપણે કાઈ પ્રસ'ગે તે ગામાદિનું આત્મામાં સ્મરણ થાય છે તે વખતે, તે ગામાદિનું આત્મામાં જે પ્રકારે ભાન થાય છે, તે પ્રકારે જાતિસ્મરણજ્ઞાનવાનને પૂર્વભવનું ભાન થાય છે. કદાપિ આ ઠેકાણે પ્રશ્ન થશે કે, 'પૂર્વ ભવમાં અનુભવેલાં એવાં દેહાદિનું આ ભવમાં ઉપર કહ્યું તેમ ભાન થાય એ વાત યથાતથ્ય માનીએ તાેપણ પૂર્વ ભવમાં અનુભવેલાં એવાં દેહાદિ અથવા કાઈ દેવલાેકાદિ નિવાસસ્થાન અનુભવ્યાં હાય તે અનુભવની સ્મૃતિ થઈ છે, અને તે અનુભવ યથાતથ્ય થયો છે, એ શા ઉપરથી સમજાય?' તા એ પ્રશ્નનું સમાધાન આ પ્રમાણે છે: અમુક અમુક ચેષ્ટા અને હિંગ તથા પરિલ્યામ આદિથી પાતાને તેનું સ્પષ્ટ ભાન થાય છે, પણ બીજા કાઈ જીવને તેની પ્રતીતિ થવા માટે તા નિયમિતપણું નથી. કવચિત અમુક દેશમાં, અમુક ગામ, અમુક ઘેર, પૂર્વ દેહ ધારણ થયા હોય અને તેનાં ચિદ્ધો ખીજા જવને જણાવવાથી તે દેશાદિનું અથવા તેના નિશાનાદિનું કંઈ પણ વિદ્યમાનપણું હાય તો બીજા જીવને પણ પ્રતીતિના હેતુ થવા સ'લવે, અથવા અતિસ્મૃતિજ્ઞાનવાન કરતાં જેતુ ज्ञान विशेष છે ते જાણે. तेम જ જેને જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન છે, તેની પ્રકૃત્યાહિન જાણતા એવા કાઈ જવ પણ જાણે કે આ પુરુષને તેવા કંઈ જ્ઞાનના સંભવ છે, અથવા જાતિસ્મૃતિ હોવી સંભવે છે, અથવા જેને જાતિસ્મૃતિજ્ઞાન છે, તે પુરુષના સંખંધમાં કાેઇ જીવ પૂર્વભવે આવ્યા છે, વિશેષ કરીને આવ્યા છે તેને તે સંખંધ क्खावतां ५ ६ पण स्मृति थाय ते। तेवा छवने पण प्रतीति आवे. "६

શ્રીમકને પણ આ પ્રકારનું જ્ઞાન હતું, અને તે થવાની શરૂઆત તેમને સાત વર્ષની ઉ'મરે થયેલી. પછીથી આ જ્ઞાનમાં ઉત્તરાત્તર વધારા થયા હતા. "સમુચ્ચયવયથયો "ના લેખમાં જાતિસ્મરણજ્ઞાન થયેલું કે નહિ, થયેલું તો કચારે, કયા પ્રસ'ગથી તે જ્ઞાનની શરૂઆત થઈ, વગેરે વિશે કશા ઉદલેખ નથી. તે પછીનાં લખાણામાં પણ તે વિશે માહિતી

૮. એજન, પૃ. ૭૬૭. 🛮 ૯. એજન, પૃ. ૪૭૯.

મળતી નથી. પણ તેમના મિત્રા સાથેના વાર્તાલાપમાં કે તેમને સીધા પ્રશ્ન પૂછનાર વ્યક્તિને તેના ઉત્તરમાં તે જ્ઞાન કચારે, કેવા પ્રસ'ો થયેલું તે તેમણે જણાવ્યું હતું.

કચ્છના રહીશ ભાઈ પદમશીભાઈ ઠાકરશી વિ. સ. ૧૯૪૧થી શ્રીમદ્દના સમાગમમાં આવ્યા હતા. તેમણે એક વખત મુંબઈમાં શ્રીમદ્દને જિત્સમરણજ્ઞાન કયા પ્રસંગે થયેલું તે બાબત પૂછ્યું હતું. તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્દે એ આખા પ્રસંગ જણાવ્યા હતા. તેના સાર આ પ્રમાણે છે:—શ્રીમદ્દ સાત વર્ષની વયના હતા તે વખતે વવાણ્યામાં અમીચંદભાઈ નામના સદ્દગૃહસ્થ, જેઓ શ્રીમદ્દ પર ખૂબ વહાલ રાખતા હતા, તેઓ સર્પ કરડવાથી અચાનક ગુજરી ગયા. આ વાત સાંભળી, શ્રીમદ્દે ઘેર આવી તે બાબત તેમના પિતામહને પૂછ્યું. ગુજરી જવા બાબત કહેવાથી નાના બાળક ગભરાઈ જશે એમ ધારી તેમના પિતામહે તે વાત ટાળવા બીજી અનેક આડીઅવળી વાતો કરી, પણ શ્રીમદ્દ તો વાર વાર તે બાબત ભૂલ્યા વિના પૂછવા લાગ્યા. આથી તેમના પિતામહે કહ્યું કે અમીચંદભાઈ ગુજરી ગયા તે વાત સાચી છે. શ્રીમદ્દે એ પછી 'ગુજરી જવું' એટલે શું તે જાણવા તીલ જિજ્ઞાસા દર્શાવી. તેમની તે જિજ્ઞાસા સંતોષવા પિતામહે સમજાવ્યું કે ગુજરી જવું એટલે જીવ નીકળી જવા, પછી શરીર હાલીચાલી ન શકે, બાલી ન શકે, ખાઈ પી ન શકે. તેથી તે શરીરને સ્મશાનમાં બાળી દેશે.

એ સમજ્યા પછી શ્રીમદ્ છૂપી રીતે તળાવ પર ગયા. ત્યાં બે શાખાવાળા એક આવળના ઝાડ પર ચડીને તેમણે જોયું તો એક ચિતા બળતી હતી, અને તેની આસપાસ અનેક માણુસો બેઠા હતા. તે જોઈ તેમને વિચાર થયા કે આવા સારા માણુસને બાળવા એ કેવી કૂરતા કહેવાય? આમ શા માટે કરતા હશે?……વગેરે ઊંડી વિચારણામાં તેઓ ઊતરી ગયા અને તે વખતે આવરણ તૃટી જતાં તેમને પૂર્વજન્મનું જ્ઞાન થયું. જે બાવળના વૃક્ષ પર તેમને આ જ્ઞાન થવાની શરૂઆત થઈ હતી, તે આજે પણ વવાણિયામાં માજૂદ હોવાનું કહેવાય છે.

પદમશીભાઈએ તે વિશે વધુ જાણવા જિજ્ઞાસા દર્શાવી તેા શ્રીમદ્દે ટ્રે કમાં જ જણાવ્યું કે ત્યાર બાદ જૂનાગઢના કિલ્લા જોયા ત્યારે તેમાં ઘણા વધારા થયા હતા. પૂર્વ જન્મમાં અનુભવેલાં દુઃખાની સ્મૃતિ થતાં તેમના વૈરાવ્ય દિવસે દિવસે વધતા ગયા હતા.

તેમને સાત વર્ષની વચે થયેલા જાતિસ્મરણજ્ઞાનના સળળ પુરાવા આપણને તેમના લખાલુમાંથી સ્પષ્ટ રીતે મળતા નથી, પરંતુ વિ. સં. ૧૯૫૩ની સાલમાં તેમણે અંગત પ્રસંગા જણાવતું એક કાવ્ય સ્થ્યું હતું, જે હાથનાંધમાં જેવા મળે છે. તેમાં એક પંક્તિ છે કે, "એાગણીસસે' ને એકત્રીસે, આવ્યા અપૂર્વ અનુસાર રે." ૧૦ સાત વર્ષની કુમળી વયમાં આવેલા અપૂર્વ અનુસાર એ જાતિસ્મરણજ્ઞાન હાઈ શકે એવું અનુમાન ઉપરના પ્રસંગ જાણ્યા પછી કરી શકાય. પણ આ પંક્તિ એ જ જ્ઞાનની સૂચક છે, એવા અભિપ્રાય આપી શકાતા નથી.

૧૦. એજન, યુ. ૮૦૧.

4. **છ**લન<sup>રૂ</sup>ખા

પૂર્વજન્મની ખાતરી આપતું એક પદ્ય તેમણે વિ. સં. ૧૯૪૫માં રચેલું મળે છે, જેમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

> "લઘુ વયથી અદ્ભુત થયો, તત્ત્વજ્ઞાનના બાેધ; એ જ સૂચવે એમ કે ગતિ આગતિ કાં શાેધ? જે સંસ્કાર થવાે ઘટે અતિ અભ્યાસે કાંય, વિના પરિશ્રમ તે થયાે, ભવશંકા શી ત્યાંય?" ધ

આ ઉપરાંત શ્રીમદ્દના કેટલાક પત્રોમાંનું લખાણ પણ તેમને થયેલા જાતિસ્મરણગ્રાનની ખાતરી આપે છે. વિ. સં. ૧૯૪૯ના કારતક વદ ૧૨ના રાજ તેમણે કૃષ્ણદાસ આદિ મુમુક્ષુભાઈઓને લખ્યું હતું કે:—

"યુનર્જન્મ છે – જરૂર છે, એ માટે 'હું અનુસવથી હા કહેવામાં અચળ છું.' એ વાકચ પૂર્વ લવના કાઈ જાેગનું સ્મરણ થતી વખતે સિદ્ધ થયેલું લખ્યું છે. જેને, યુનર્જન્માદિ ભાવ કર્યા છે, તે પદાર્થને કાઈ પ્રકારે જાણીને તે વાકચ લખાયું છે. " ૧૨

વિ. સં. ૧૯૪૮ના વૈશાખ માસમાં શ્રીમદ્દે પાતાના અનુરાગી મુનિશ્રી લલ્લુજી મહા-રાજને લખેલું કે:—

"સત્સંગનું અત્યંત માહાત્મ્ય પૂર્વભવે વેદન કર્યું છે, તે કરી કરી સ્મૃતિરૂપ થાય છે અને નિરંતર અભંગપણે તે ભાવના સ્કૃરિત રહ્યા કરે છે." રહ

વિ. સં. ૧૯૪૬ના પ્રથમ ભાદરવા સુદ ૬ના રાજ શ્રીમફે ધર્મ રછક ભાઈએમને વિસ્તારથી લખેલું કે:—

" અંતર્જ્ઞાનથી સ્મરણ કરતાં એવા કાઈ કાળ જણાતા નથી વા સાંભરતા નથી કે જે કાળમાં જે સમયમાં આ જીવે પરિભ્રમણ ન કર્યું હાય, સંકલ્પવિકલ્પનું રટણ ન કર્યું હાય, અને એ વડે સમાધિ ભૂલ્યા ન હાય. નિરંતર એ સ્મરણ રહ્યા કરે છે અને એ મહાવૈરાગ્યને આપે છે."

"વળી સ્મરણુ થાય છે કે એ પરિભ્રમણુ કેવળ સ્વચ્છં દથી કરતાં જીવને ઉદા-સીનતા કેમ ન આવી ? બીજા જીવા પરત્વે કોધ કરતાં, માન કરતાં, માયા કરતાં, લાેભ કરતાં કે અન્યથા કરતાં તે માઠું છે એમ યથાયાેગ્ય કાં ન જાણ્યું? અર્થાત્ એમ જાણવું જોઇતું હતું, છતાં ન જાણ્યું એ વળી કરી પરિભ્રમણ કરવાના વૈરાગ્ય આપે છે."

૧૧. એજન પૃ. ૧૯૫.

૧૨. એજન, પૃ. ૩૧૧, આંક ૪૨૪.

૧૩. એજન ધૃ. ૩૩૨.

"વળી સ્મરણ થાય છે કે જેના વિના એક પળ પણ હું નહીં જીવી શકું એવા કેટલાક પદાર્થો – સીઆદિક – તે અનંતવાર છાડતાં, તેના વિચાગ થયાં અનંત કાળ પણ થઈ ગયા, તથાપિ તેના વિના જિવાયું એ કંઈ થાડું આશ્ચર્યકારક નથી. અર્થાત્ જે જે વેળા તેવા પ્રીતિભાવ કર્યો હતા તે તે વેળા તે કલ્પિત હતા. એવા પ્રીતિભાવ કાં થયા? એ કરી કરી વૈરાગ્ય આપે છે."

"વળી જેનું મુખ કાઇ કાળે પણ નહીં જેઉં, જેને કાઈ કાળે હું ગ્રહણ નહીં જ કરું, તેને શ્વેર પુત્રપણે, સીપણે, દાસપણે, દાસીપણે, નાના જંતુપણે શા માટે જન્મ્યો ? અર્થાત્ એવા દ્રેષથી એવા રૂપે જન્મલું પડ્યું! અને તેમ કરવાની તા ઇચ્છા નહાતી! કહા, એ સ્મરણ થતાં આ કલેમિત આત્મા પરત્વે જુગુપ્સા નહીં આવતી હાય? અર્થાત્ આવે છે."

"વધારે શું કહેવું? જે જે પૂર્વના લવાંતરે ભ્રાંતિપણે ભ્રમણ કર્યું, તેનું સ્મરણ થતાં હવે કેમ જીવવું એ ચિંતના થઈ પડી છે. કરી ન જ જન્મવું અને ક્રી એમ ન જ કરવું એવું દહત્વ આત્મામાં પ્રકાશે છે." ધ્ય

આ અવતરણ પણ તેમના પૂર્વ ભવના જ્ઞાન હોવાની સાક્ષી પૂરે છે. એ જ પ્રમાણે વિ. સં. ૧૯૪૭ના કારતક સુદ ૧૪ના રાજ શ્રીમફે શ્રી સાભાગભાઈને લખેલાં નીચેનાં વચના તેમના જ્ઞાન વિશે સારા પ્રકાશ પાઉ છે:—

"ઉપશમ અને ક્ષપક એ બે જાતની શ્રેણી છે. ઉપશમમાં પ્રત્યક્ષ દર્શનના સંભવ નથી, ક્ષપકમાં છે. પ્રત્યક્ષ દર્શનના સંભવને અભાવે અગ્યારમેથી જીવ પાછા વળે છે. ઉપશમ શ્રેણી એ પ્રકારે છે: એક આત્રાર્પ, એક માર્ગ જાણ્યા વિના સ્વાભાવિક ઉપશમ થવા રૂપ. આત્રાર્પ પણ આત્રા આરાધન સુધી પતિત થતા નથી. પાછળના કેઠ ગયા પછી માર્ગના અજાણપણાને લીધે પેકે છે. આ નજરે જોયેલી આત્માએ અતુભવેલી વાત છે. કાઈ શાસ્ત્રમાંથી નીકળી આવશે, ન નીકળે તો કંઈ બાધ નથી. તીર્થ કરના હૃદયમાં આ વાત હતી, એમ અમે જાણ્યું છે. " પ્ય

શ્રીમફન જાતિસ્મરણજ્ઞાન હોવાની પ્રતીતિ આપતાં આ બધાં વચના સાથે એમના એક અનુરાગી, ખંભાતના શ્રી છેાટાલાલ માણેકચંદને થયેલા શ્રીમદ્રના આ બાબતના અનુભવ નોંધવા જેવા છે. તે તેમના જ શબ્દોમાં એઈએ :—

"સં. ૧૯૪૬ના આસા વદમાં પરમકૃપાળુદેવ ખંભાત પધાર્યા ત્યારે અંબાહાલ-ભાઈના મકાનમાં ઊતર્યા હતા. હું ત્યાં ગયા તે વખતે કૃપાળુદેવ મકાનમાં વચલા હાલમાં ખિરાજ્યા હતા, અને કૃપાળુદેવની સમીપે લાલચંદભાઈ વગેરે ઘણા ભાઈઓ બેઠા હતા. હું કૃપાળુદેવની સન્મુખ દર્શન કરીને ઊભા રહ્યો કે સાહેખજીએ મને જણાવ્યું: 'અમે તમને જોયા છે.' હું જે જે સ્થળાએ, ગામાએ ગયેલા તેનાં નામ

૧૪. એજન, પૃ. ૨૨૧. ૧૫. એજન, પૃ. ૨૫૦.

૧. છવતરેખા ૧૫

દઇ પૂછ્યું કે 'આ સ્થાને આ ગામે મને જેવા છે?' સાહેબજએ કહ્યું કે ના, ત્યાં નહીં. મેં સાહેબજને કહ્યું કે 'આ સ્થળો કે ગામા સિવાય મારા ધારવા મુજબ હું કાઈ ઠેકાણે ગયા નથી.' સાહેબજએ જહ્યું વ્યું, 'અમે તમને જેવેલા છે.' મેં પૂછ્યું, 'આપે મને ક્યારે જેવેલા ?' તે વખતે સાહેબજ મૌન રહ્યા. અનુમાનથી મેં ધાર્યું કે સાહેબજએ પૂર્વ લવમાં મને જેવા હશે." '

જાતિસ્મરણજ્ઞાન એ આત્માની નિર્મળતા સૂચવે છે. અને તે નિર્મળતાની તરતમતા અનુસાર પૂર્વ ભવાનું જ્ઞાન હાય છે. આપણે જોયું તેમ, તેમને આ જ્ઞાન થવાની શરૂઆત માત્ર સાત વર્ષની ઉ'મરે ચિતા જેવાથી થઈ હતી. તે વખતે તેમને અ'તરમાં ઊહાપાહ થયા હશે કે આવું કંઇક જોયું છે. કચાં જોયું હશે તેની વિચારણામાં ઊંડા ઊતરતાં તેમને પુર્વ-ભવની સ્થિતિ જેવામાં આવી હશે. કેટલીક વ્યક્તિઓના જણાવવા મુજબ તે વખતે તેમને પાતાની પૂર્વ ભવની સાધુદશા પ્રત્યક્ષ થઈ હતી, અને પાતે આત્મકલ્યાણની સાધના કરતાં કરતાં તે દેહ છાડચો હતા, એવી સ્મૃતિ થઈ હતી. તે પછી જ્યારે જ્યારે આત્મામાં સ્થિર થવાય કે અન્ય કાઈ નિમિત્તે પ્રશ્ન ઊઠે ત્યારે તેના સમાધાનરૂપે તેમને પૂર્વ ભવા પ્રત્યક્ષ થતા ગયા હતા. અને શ્રીમદ્દના જણાવવા મુજબ આ જ્ઞાનના ઘણા માટા પ્રમાણમાં વધારા તાે તેઓ જૂનાગઢના કિલ્લા જેવા ગયા ત્યારે, અને ઇડરમાં ત્યાંના પહાઉામાં વિચર્યા ત્યારે થયા હતા. પૂર્વના કેટલાક લવામાં તેઓ એ જગ્યાએ સાધકરૂપે રહ્યા હતા તે જણાવતાં વચના તેઓએ લલ્લુજી મહારાજ આદિ મુનિઓને કહ્યાં હતાં. ઇંડરના પહાંડામાં મુનિએા સાથે શ્રીમદ થાઉા વખત રહ્યા હતા તે વખતે તેમણે તેઓ પૂર્વ લવમાં કઈ જગ્યાએ, કઈ રીતે બેસતા, રહેતા વગેરે વિશેનું વર્ણન પણ કરી બતાવ્યું હતું. અને પૂર્વ ભવાની સ્મૃતિને જ કારણે શ્રીમદને તેમની આ ભવની જન્મભૂમિ વવાણિયા કરતાં ગુજરાતનાં વનામાં અને પહાઉામાં વિશેષ શાંતિ લાગતી હતી. પાતે ચાવીશમાં તીથ કર શ્રી મહાવીર સ્વામીના અ'તેવાસી શિષ્ય હતા, અને લઘુશ'કા કરવા જેટલા પ્રમાદ કરવાથી આટલું ભવભ્રમણ વધી ગયું હતું. આ પ્રસંગ તેમણે ઇડરમાં મુનિઓને પ્રમાદ ન કરવાના બાધ આપતી વખતે જણાવ્યાં હતા.૧૭

આ પ્રમાણે તેઓ કાઈ કાઈ વખત પાતાના પૂર્વ ભવાની વાત શ્રી સાંભાગભાઈ, લલ્લુજી મહારાજ, અંખાલાલભાઈ આદિ ગણીગાંઠી વ્યક્તિઓને કહેતા. પરંતુ તેઓ એ સર્વ ને પણ તે પ્રગટ ન કરવાના અનુરાધ કરતા. આથી તેમને પૂર્વના ઘણા ભવાનું જ્ઞાન હોવા છતાં આપણી પાસે તેમના પૂર્વ ભવ વિશેની ખાસ કાઈ માહિતી નથી. તેમના મુદ્રિત લખાણ પરથી તો, તેમને જાતિસ્મરણજ્ઞાન હતું એટલું જ આપણે સિદ્ધ કરી શકીએ છીએ. પણ તે જ્ઞાન કેટલા ભવનું, કયા પ્રકારનું હતું, એ વિશે જાણવા માટે તો તેમના ભક્તોએ જણાવેલ માહિતી પર જ આધાર શખવા પડે છે.

આ જાતિસ્મરણુજ્ઞાને તેમના જીવનમાં સૌથી મહત્ત્વનું કાર્ય કર્યું તે સ'સારથી વૈરાગ્ય

૧૬. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર અધિશાતાગઢા સ્મારક ગ્રંથ" પૃ. ૧૦૨.

૧૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર જીવનકળા " પૃ. ૧૮૬.

અપાવવાનું. પૂર્વે જવ કેવું કેવું લોગવીને આવ્યો છે તે જાણવાથી તેમને આત્માના અસ્તિત્વની અને નિત્યત્વની પૂર્ણ ખાતરી થઈ ગઈ હતી. વળી સંસારનું પરિભ્રમણ કેવું હોય છે તેના ચિતાર પણ તેમને સ્પષ્ટ થયા હતા, આથી સંસારથી તેમને પ્રળળ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવામાં જાતિરમરણજ્ઞાન એ મહત્ત્વનું નિમિત્ત હતું.

આળવયથી જ શ્રીમફની અનુકરણશક્તિ અને સ્મરણશક્તિ અફલત હતી. તેઓ કંઈ સારું જુએ, નવું જુએ, તેને ગ્રહણ કરવાની, શીખી લેવાની તીવ્રતા ધરાવતા હતા. પરિણામે તેવી કોઈ પણ વસ્તુ તેઓ પ્રમળ ક્ષયોપશમ વહે થાડા સમયમાં સાંગાપાંગ શીખી જતા હતા, અને જેમની પાસે તે વિદ્યા જોઈ હાય તેનાથી ઘણા વધારે વિકાસ તેઓ સાધી લેતા હતા. અવધાન, જ્યાંતિષ આદિની આખતમાં આમ જ અન્યું હતું.

### શ્રીમદ્ની અવધાનશક્તિ

એકસાથે અનેક વસ્તુ ભૂલ વિના કરવાની અને યાદ રાખવાની શક્તિને અવધાનશક્તિ કહેવામાં આવે છે. આ શક્તિના બે પ્રકાર છે:—

૧. કેળવેલી અવધાનશક્તિ અને ૨. ધારણા રૂપ અવધાનશક્તિ.

કાઇ વ્યક્તિએ એકસાય અમુક સંખ્યા સુધીનાં કાર્યો કરવાની શક્તિ કેળવી હાય તો તે કેળવેલી શક્તિ કહેવાય છે. આ પ્રકારમાં તે વ્યક્તિની કાર્ય શક્તિ સામાન્ય પ્રકારનાં જ કાર્યોમાં ગતિ કરી શકે છે, કઠિન પ્રકારનું કાઇ કામ આવે તો તે વ્યક્તિની મતિ કામ કરતી નથી. જેટલી સંખ્યા સુધી તે એકીસાય કામ કરી શકે તે સંખ્યાના અવધાન તરીકે તેને ખ્યાતિ મળે છે. આમ તેઓ અષ્ટાવધાની, આરઅવધાની, સાળઅવધાની શતાવધાની આદિ વિવિધનામે આળખાય છે. આ પ્રકારમાં વ્યક્તિ સો કે તેથી વધુ અવધાન સુધી કામ કરી શકે છે, પણ અહીં શક્તિ કેળવવી પડતી હોવાને લીધે તેના અવધાનની સંખ્યામાં ધીરે ધીરે વધારા થાય છે, અને સામાન્ય રીતે શતાવધાન સુધી તે પહોંચે છે.

ધારણા એ મતિજ્ઞાનના એક લેદ છે. શાસ્ત્રમાં જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર બતાવાયા છે. તે પાંચ પ્રકાર તે મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યંવ અને કેવળ. તેમાં મતિજ્ઞાનના ચાર વિભાગ છે: અવગ્રહ – Perception ઇહા – Conception અવાય – Decision અને ધારણા – Retention. લિક્તિલાવ અને શ્રહા વધે ત્યારે ધારણા આવે છે. ધારણામાં પૂર્વના સ'સ્કારને લીધે વ્યક્તિ નિશ્ચયપૂર્વંક કામ કરી શકે છે. ધારણારૂપ અવધાનશક્તિમાં વ્યક્તિને સત્ય વસ્તુ પ્રત્યક્ષ હોય છે. અને તીલ સમરણશક્તિ સ્વય'સ્ક્રુરિત હોય છે. તેથી ગમે તેવાં કહિન કાર્યો તે એક્રીસાથે કરી શકે છે. વળી, ધારણામાં તેના અવધાનની સ'પ્યા બહુ જલદી અને તાત્કાલિક પરચાથી આગળ વધે છે. આથી સામાન્ય વ્યક્તિને તો આટલા પ્રશ્નો એક્રીસાથે હલ કઈ રીતે થાય છે તે પ્રશ્ન જ મૂંઝવે છે.

આમ કેળવેલી કરતાં ધારણારૂપ અવધાનશક્તિના પ્રયાગ ઘણી ઊ'ચી કક્ષાના હાય છે.

૧. છવતરેખા

શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રે પણ મારબી, જામનગર, બાટાદ, વવાણિયા મુંબઈ આદિ સ્થળાએ અવધાનના પ્રયોગા સદ્દળતાપૂર્વક કર્યા હતા. તેમણે કરેલા પ્રયોગા કેવા હતા, તથા તેમની અવધાનશાક્ત કયા પ્રકારની હતી તે વિશે જોઈએ.

વિ. સં. ૧૯૪૦ આસપાસ મારબીમાં શાસ્ત્રી શંકરલાલ મહેશ્વર લટ્ટ અષ્ટાવધાનના પ્રયોગા જાહેરમાં કરી બતાવતા હતા. એટલે કે તેઓ આઢ બાળતા એકસાથે ધ્યાનમાં રાખી, લૂલ વગર તે આઠે બાબતા ક્રીથી કહી કે કરી બતાવતા હતા. એ જ અરસામાં મુંબઈમાં પણ પંડિત ગઢુલાલજી અષ્ટાવધાનના પ્રયોગા કરતા હતા. આ સમયે હિંકમાં, જાણવા મુજળ, આ બે જ પુરુષા ચમતકારી સ્મરણશક્તિવાળા ગણાતા હતા.

વિ. સં. ૧૯૪૦માં ૧૬ વર્ષની વયે શ્રીમફને મારબી આવવાના પ્રસંગ અનેલા. તે વખતે શાસ્ત્રી શંકરલાલના અવધાનના પ્રયાગ મારબીના ઉપાશ્રયમાં થયા હતા. એ અવધાન અવલાક આવવાનું આમંત્રણ શ્રીમફને પણ મહ્યું હતું.

શ્રીમદ્ ઉપાશ્રયમાં ગયા. અને ત્યાં પાતાની અદ્ભુત સ્મરહ્યુશક્તિ દ્વારા અવધાન કઈ રીતે થાય તે તેમછે જાણી લીધું. બીજે જ દિવસે ખાનગીમાં મિત્રા સમક્ષ તેમછે નવા નવા વિષયા લઈ અષ્ટાવધાન કરી બતાવ્યાં, અને પછીના જ દિવસે બે હજાર પ્રેક્ષકા સમક્ષ, તે જ ઉપાશ્રયમાં, તેમછે બાર અવધાન સફતાપૂર્વક કરી બતાવ્યાં. અત્યાર સુધી શ્રીમદ્ કવિ તથા વિદ્વાન તરીકે જાણીતા હતા, પણ આ પ્રયાગથી તેઓ તેમની અદ્ભુત સ્મરહ્યુશક્તિ માટે પણ સન્માનિત થયા. તે પછી તેમછે મારબીની હાઈસ્ક્લમાં પણ બાર અવધાનના પ્રયાગ કરી બતાવ્યા હતા, જે માટે તેમને ઇનામ પણ મળ્યું હતું.

આ પ્રસંગ પછી થાડા વખતે શ્રીમદ્રને જમનગર જવાનું થયું હતું. ત્યાં પણ તેમણે વિદ્વાના સમક્ષ ખાર અને સાંળ અવધાના વિધિથી કરી બતાવ્યાં હતાં. તે જોઈ ખધા પ્રેક્ષકા ખૂખ પ્રસન્ન થયા હતા. જામનગરમાં બે વિદ્વાના વર્ષોથી મહેનત કરવા છતાં અવધાન કરવામાં સફળતા મેળવી શકતા નહાતા, તેથી શ્રીમદ્રની આ વિશિષ્ટ શક્તિ જોઈને તેમણે ખૂબ પ્રસન્નતા બતાવી હતી.

ત્યાર પછી બાટાદમાં પાતાના એક લક્ષાધિપતિ મિત્ર સમક્ષ તેમણે બાવન અવધાન કર્યા હતાં. આ ઉપરાંત જેતપુર, અમદાવાદ આદિ સ્થળોએ પણ અવધાનના પ્રયોગો કર્યા હતા અને સૌથી વધારે પ્રયોગો તેમણે મુંબઇમાં વિ. સં. ૧૯૪૨ આસપાસ કર્યા હતા. એવા એક પ્રયોગના નિદે શ તેમણે પ્રા. ૨વજીભાઈ દેવરાજભાઈ ઉપરના પત્રમાં કર્યો છે. વિ. સં. ૧૯૪૩માં પ્રોફેસર પરના પત્રમાં "એક કલાકમાં સા શ્લોક સ્મરણભૂત રહી શકે ?" એવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં અવધાનના ઉત્લેખ કરતાં તેમણે લખ્યું છે કે :—

" પ'ડિત ગડુલાલજી મુંબઇનિવાસીનાં અવધાના સંબ'ધી આપે બહુએ વાંચ્યુ' હશે. એએ પ'ડિતરાજ અણવધાન કરે છે, તે હિંદ પ્રસિદ્ધ છે."

" આ લખનાર બાવન અવધાન જાહેરમાં એક વખત કરી ચૂકથો છે અને તેમાં તે વિજયવંત ઊતરી શકથો છે, તે બાવન અવધાન :—

| "  | ٩  | ત્રણ જણ સાથે ચાપાટે રમ્યા જવું.                             | ૧        |
|----|----|-------------------------------------------------------------|----------|
| 44 | ર  | ,, ,, n° ® € ,, ,,                                          | ٩        |
| 46 | 3  | ,, ,, ,, શેતરજ ,, ,,                                        | ٩        |
| "  | ጸ  | ઝાલરના પડતા ટકારા ગણતા જવું.                                | ٩        |
| 44 | પ  | સરવાળા, બાદબાકી, ગુણાકાર અને ભાગાકાર મનમાં ગણ્યા જવું.      | 8        |
| "  | Ę  | માળાના પારામાં લક્ષ આપી ગણતરી કરવી.                         | 9        |
| 44 | હ  | ચ્યાઠેક નવી સમસ્યાએ <b>ા</b> પૂર્ણ કરવી.                    | ٠        |
| "  | 4  | સાળ નવા વિષયા વિવાદકાએ માગેલા વૃત્તમાં અને વિષયા            | _        |
|    |    | પણ માગેલા સ્થતા જવું.                                       | ૧૬       |
| "  | Ė  | લીક, અ'ત્રેજી, સ'સ્કૃત, અરબી, લૅટિન, ઉર્દ્ધ, ગુર્જર, મરેઠી, |          |
|    |    | ખ'ગાળી, મરુ, જાહેજી, આદિ સાળ ભાષાના ચારસે શખ્દા             |          |
|    |    | અનુક્રમ વિહીનના કર્મ કર્તા સહિત પાછા અનુક્રમ સહિત           |          |
|    |    | કહી આપવાં. વચ્ચે બીજા કામ પૂર્ણ કર્યો જવાં.                 | ૧૬       |
| 44 | 90 | विद्यार्थी'ने समजववा.                                       | 9        |
|    |    | કેટલાક અલ'કાર વિચાર.                                        | ર        |
|    |    | <u> </u>                                                    | `<br>પુર |
|    |    |                                                             | 4.4      |

"આમ કરેલાં ખાવન અવધાનની લખાણુ સંખ'વે અહી આગળ પૂર્ણાહુતિ થાય છે."<sup>૧૮</sup>

એ પછી ઉપરના પત્રમાં શ્રીમફે જણાવ્યું હતું કે તેમની આ શક્તિ જોઈને કાેઈ વિદ્વાને ગણતરી કરી હતી કે એક કલાકમાં ૫૦૦ શ્લાક સ્મરણમાં રહી શકે છે.

આ બાવન અવધાનાનાં કાર્યો કે વિગતામાં શ્રીમદ ફેરફાર કરતા. કેટલીક વાર એથી વધારે કે ઓછાં અવધાના પણ તેઓ કરતાં. તેમણે વધુમાં વધુ શતાવધાન સુધીના પ્રયોગા કર્યો હતા, જેથી તેઓ "શતાવધાની કવિ રાયચ'દભાઈ"ના નામે પણ ઘણી જગ્યાએ એાળખાતા હતા. ૧૯

વિ. સ. ૧૯૪૨માં શ્રીમદ્ મું અઈ આવ્યા ત્યારે તેમણે અહેાળા પ્રમાણમાં અવધાનના પ્રયોગા જાહેરમાં કરી ખતાવ્યા હતા, જેની નોંધ અનેક વર્તમાનપત્રાએ લીધી હતી. પરિણામ શ્રીમદ્દની ઘણી ખ્યાતિ થઈ હતી. આ બધાં વર્તમાનપત્રામાં " મું અઈ સમાચાર", "The Times of India", "જામેજમશેદ", "The Indian spactator" વગેરે મુખ્ય હતાં.

૧૮. 'શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર' અગાસ, આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૩૪.

૧૯. શ્રીમદ્દે શતાવધાન કર્યા હતાં એમ કહેવાય છે, પણ જેમ તેમણે કરેલ ભાવન અવધાનની ઝીણવટભરી વિગત મળે છે તેમ, તેમણે કરેલા એ શતાવધાનની વિગત મળતી નથી.

૧. છવનરેખા ૧૯

શ્રીમદ્દના અવસાન પછી થાડા દિવસે, ઈ. સ. ૧૯૦૧ના ૨૦ એપ્રિલના "મું ખઈ સમાચાર"ના અંકમાં પ્રગટ થયેલ શ્રીમદ્દની અવસાન નેંધમાં અઢાર વર્ષની વચે તેમણે કરેલા બાવન અવધાનના એક પ્રયાગની વિગત, તેમની કુશળતા દર્શાવવા માટે છપાઈ હતી. તે વાંચતાં શ્રીમદ અવધાનના પ્રયાગો કઈ રીતે કરતા તેના અમુક અંશે ખ્યાલ આવી શકશે. "મું બઈ સમાચાર"માં લેવાયેલી નાંધ આ પ્રમાણે હતી:—

"મહું મ પ્રસિદ્ધ જૈન તત્ત્વવેત્તા અને શતાવધાની કવીશ્વર શ્રીમાન રાયચંદ રવજીલાઈ, જેમને લગતી કેટલીક વિગત ગયા ખુધવારના મુંબઈ સમાચારમાં આપવામાં આવી છે. તેઓ એકીવખતે સા કામ કેવી રીતે કરતા હતા તેના ખ્યાલ આપવા માટે તેઓએ કરી બતાવેલાં બાવન અવધાનાને લગતી વિગત અમા હેઠળ આપીએ છીએ."

" બાવન કામ: ચાપાટે રમતા જવું, શેતરંજે રમતા જવું, ટકારા ગણતા જવું, માળાના પારા ગણતા જવું, ગંજીકે રમતાં જવું, સરવાળા, બાદબાકી, ગુણાકાર અને લાગાકાર આપેલા ગણતા જવું, સાળ લાધાઓના અક્ષરા યાદ રાખતા જવું, બે કાઢામાં આડાઅવળા અક્ષરથી કવિતાઓ માગેલા વિષયની કરાવતા જવું, આઠ લિનન ભિન્ન માંગેલી સમસ્યાઓ પૂર્ણ કરતા જવું, સાળ જુદા જુદા માગેલા વૃત્તોમાં માગેલા વિષયો તૈયાર કરાવતા જવું, એમ બાવન કામની શરૂઆત એકવખતે સાથે કરવી, એક કામના કંઇક લાગ કરી બીજાં કામના કંઇક લાગ કરવા, પછી ત્રીજા કામના કંઇક કરવા, પછી ચાથાના કંઇક લાગ કરવા, પછી પાંચમાંના એમ બાવન કામના કંઇક કરવા, પછી ચાથાના કંઇક લાગ કરવા, પછી વળી પાછું પહેલા કામ તરફ આવવું અને તેના થાડા લાગ કરવા, બીજાંના કરવા, ત્રીજાંના કરવા, એમ સઘળાં કામ પૂર્ણ થતાં સુધી કર્યા જવું. એક સ્થળે ઊંચે આસને બેસીને એ બધાં કામમાં મન અને દેષ્ટિ પ્રેરિત કરવી, લખવું નહિ કે બીજી વાર પૂછવું નહિ. અને સઘળું સમરણુલ્ત રાખી એ બાવને કામ પૂર્ણ કરવાં, તે અથ ઇતિ આ પ્રમાણે ગણાય છે."

- "૧. ચાપાટે રમતા જવું: ત્રણ જણ બીજા ચાપાટે રમતા હતા તેની સાથે ચાપાટે રમતાં જતાં અને વચ્ચે બીજાં એકાવન કામ કરતાં જતાં છેવટે લીલી, પીળી, લાલ અને કાળી એ ચારે રંગની સાગઠીઓ ધ્યાનમાં રાખી કહી આપી હતી, ચાપાટ વચ્ચેથી ઉપાડી લેવામાં આવી હતી.
- ''ર. ગ'જીફે રમતા જવુ' : ચાેપાટના પાસા નાંખ્યા પછી બીજા ત્રણની સાથે કવીશ્વર ગ'જીફે રમતા જતા હતા અને છેવટે પાેતાનાં તેરે પત્તાં કહી આપ્યાં હતાં. એ પત્તાં કવિને એક વાર જેવા આપી લઈ લેવામાં આવ્યાં હતાં.
- "3. શેતર જે રમતા જવું: તે જ વખતે શેતર જ રમવા બીજા એક જણની સાથે ચિત્ત પરાન્યું હતું. અવધાનની સમાપ્તિ વખતે વચ્ચેથી ઉપાડી લીધેલી શેત-ર જનાં પાળાં, ઊંટ, અશ્વ, હાથી અને વજીર, બાદશાહ ન બર વાર કહી આપ્યાં હતાં.

"૪. ઝાલરના ટકારા ગણવા: એ વખતે એક માણુસ અહાર ઊભા રહીને ઝાલરના ટકારા વગાડતા હતા. તે કવિએ સઘળા સ્મરણભૂત રાખી છેવટે કહી આપ્યા હતા.

"પ. પડતી ચણાડી ગણવી: કવિને વાંસે વચ્ચે વચ્ચે તે કામની સાથે ચણાડીઓ નાખવામાં આવતી હતી, તે કેટલી થઈ તે અવધાનની સમાપ્તિએ કવિએ કહી આપી હતી.

" **દથી ૯. ખાદભાકી, ગુણાકાર, ભાગાકાર અને સરવાળા કવિને તે કામાની** સાથે ગણવા આપ્યા હતા, જે કવિએ મનમાં રાખીને છેવડે તેના જવાબ ગણી આપ્યા હતા.

"૧૦. એક જણ હાથમાં માળાના પાસ ફેરવતા જતા હતા જેમાં કવિએ દરિ પરાવી હતી તે માળા વચ્ચેથી અધ્રી મૂકવામાં આવી હતી. છેવટે કવિએ તેના પાસ કેટલા થયા તે કહી આપ્યું હતું.

"૧૧થી ૨૬. જુદી જુદી ભાષાઓના શખ્દો – સાળ ભાષાના શખ્દો સોળ જણાને વહેં-થી આપવામાં આવ્યા હતા. જ્યારે બીજાં કામા કવિ કરતાં જતાં હતાં, ત્યારે વચ્ચે વચ્ચે એક્કેક શખ્દ અનુક્રમ વિના કવિને કાને મૂકવામાં આવતો હતો, પ્રથમ ત્રીને અરખીના કહેવાતા હતા, પછી ૪૧૭માં લૅટિનના કહેવાતા, બીજો સ'સ્કૃતના કહેવાતા પછી ૪૧૮માં ઉદ્દ'ના કહેવાતા હતા. આમ અવિચ્છિત્ર અક્ષરા કવિને કહેવામાં આવ્યા હતા. સઘળા કહેવાઈ રહ્યા પછી અવધાનની સમાપ્તિએ ભાષાવાર કવિએ કહી આપ્યા હતા. સ'સ્કૃતના એક અક્ષર ચાથા હાય અને એક પાંચસામાંના હાય એ ખ'નેને તેમણે ક્યાંય પણ લખ્યા સિવાય અ'તઃકરણમાં ગાઠવી શ્લાકબ'ધ કહી દીધા હતા.

સ સ્કૃત, ગુજરાતી, મરાઠી, હિંદી, અ ગ્રેજી, પ જાબી, કર્ણાટકી, બ ગાળી, મારવાડી, ગ્રીક, ઉર્દ્ધ, જાહેજી, અરબી, ફારસી, દ્રાવિડી અને સિધી — એમ સાળ ભાષાના શખ્દો અપાયેલા હતા. એ ભાષાએાના શખ્દોના વિલામ સ્વરૂપનાં એક-બે દુષ્ટાંત અહીં આપ્યાં છે:

" स'स्कृतनु' विद्याभ स्वरूप."

| स्ति     | क्तो | स्वा | स्व | ₹a | र्भ | स्ति       | क्त: | ਰੁ | ্ধ<br>ধ | बं |
|----------|------|------|-----|----|-----|------------|------|----|---------|----|
| हि       | वि   | यो   | वि  | वा | को  | व          | नु   | ₹  | रो      | का |
| े धो     | या   | को   | मु  | घ  | गी  | <b>क</b> : | स    | वा | वि      | प  |
| !<br>_ ਸ | कि   | य:   | दं  | धो | न   | ह:         | वि   | ₹  | ये      | दे |

" ગુજરાતીનું વિલામ સ્વરૂપ"

|   |    |   |    |   |    | આ  |    |    |
|---|----|---|----|---|----|----|----|----|
| જ | પ  | દ | એ  | ય | જો | થા | ર  | સુ |
| ন | લિ | ઇ | ન` | ن | ai | યા | છે | છે |

<sup>&</sup>quot; ગુજરાતીનું ખરું સ્વરૂપ :

- " આપના જેવાં રત્નાથી હજુ સૃષ્ટિ સુશાેભિત છે, એ જોઈને આન'દ થાય છે.
- " જાડેજીનું વિલામ સ્વરૂપ "

| ય | મુ <sup>*</sup> | લા | त  | ဗ  | ન ન | તા     | ધિ | વા |
|---|-----------------|----|----|----|-----|--------|----|----|
| 3 | ચા              | અ  | ಲ  | ના | ય   | ું હું | ચિ | મ  |
| અ | હા              | મુ | ત  | સા | 8   | હા     | રા | ય  |
| શ | ์ สีเ           | ક  | તા | પા | २   | ન      |    |    |

<sup>&</sup>quot;કવિએ આનું મૂળસ્વરૂપ કહી આપ્યું તે:

- "મુંજા ધિલાજાન હતે અચે ન તાે, મૂકે હી ઠીક પડે ન તાે, પાેય તાે અમરજી, હી સારાે ચાેવાય?
- "અહી' તો અમે માત્ર ત્રણ ભાષાનાં લાેમવિલામ સ્વરૂપ આપી શકચા છીએ, પરંતુ પાતે જાણતા નહાેતા એવી સાેળ ભાષાના શખ્દાને વિલામરૂપ મટાડી ખરા રૂપમાં મૂકેલા હતા.
- "ર૭–૨૮. બે જણા બે વિષયા કાેપ્ટકમાં આડાઅવળા અક્ષરાથી માગેલા પૂરા કરાવવા ઇચ્છા ધરે, તે કવિ કેવા રૂપમાં પૂર્ણ કરતા તેના એક નમૂના અહી આગળ આપ્યા છે. માગનાર જે અક્ષર માગે તે આપી કવિ તે કાવ્ય પૂર્ણ કરતા.

# " કવિતા ને હિમ્મત – લુજ'ા:

| 3 <b>3</b> | ૧૬               | <b>૩૨</b> | ૪               | ૮                | ૧૯      | <b>૩૬</b> | 3४         | ૧૧       | ર3               | <b>૨</b> ૧ | ર <b>ુ</b> |
|------------|------------------|-----------|-----------------|------------------|---------|-----------|------------|----------|------------------|------------|------------|
| ભ          | લી               | કાં       | નિ              | સા               | સા      | ધ         | २          | હ        | ક                | વિ         | તા ?       |
| ૧૦<br>પ    | <b>૧</b> ૮<br>ડી | ૩૧<br>શા  | 9 3             | ૪૪<br>માં        | રે.હ    | ર<br>મ    | 30         | કપ<br>કા | <b>૧</b> ૨<br>૦૫ | ગી<br>૪૦   | ૩૮<br>તા ? |
| <b>૨</b> ૮ | <b>ર</b> કે      | 90        | ૧૫              | ६                | ે એ     | 3         | ૪ <b>૨</b> | ૧૩       | <b>४</b> ५       | ર <b>ર</b> | કુ,        |
| ૬          |                  | 30        | અ               | ने               | કર      | 3         | તાં        | હ        | ४                | સ્ટ        | જે,        |
| St. Th     | રૂ યા            | खु.<br>४८ | ર <b>ય</b><br>ક | <b>ર</b> ક<br>રી | પ<br>મુ | 8         | 8૧<br>સ    | ૧૪<br>ભા | <b>1</b> 01      | ૩૯<br>લે   | ર ૪<br>જે. |

"અક્ષર ઉપર જે આડાઅવળા આંકડા મૂક્યા છે તે પ્રમાણે અક્ષરા મ'ગાયા હતા, તેમાંથી કવિતા થઈ ગઈ હતી.

" ૨૯ થી ૩૬. આઠ જુદી જુદી સમસ્યાઓ આપી હતી. તેની વચ્ચે વચ્ચે એક્ડી કડી લખાવીને પૂર્ણ કરી હતી. છેવટે આઠે સમસ્યાએ કવિએ બાલી દેખાડી.

" 30 થી પર. સાળ જણાઓએ જુદા જુદા સાળ વિષયાની જુદા જુદા વૃત્તમાં કવિતા માગી હતી, અને છેવટે તે પાછી સાળે નવી કવિતાઓ કવિને માઢ થઈ ગઈ હતી, તે કવિએ કહી ખતાવી હતી. શીધ કવિતાના બે-ત્રણ નમૂના આપીએ છીએ: 'ચ'ડ્રના સ્થને હરિણ્યાં શા માટે જેડ્યાં છે? તે માટે તર્ક દોડાવવા, અને ઉપરની બે કડી પછી વાણ્યા ઉપર ઉતારવી' એ વિષય.

## શાદુ<sup>°</sup>લવિક્રીહિત

"અ'ગે શૌર્ય દમામ નામ ન મળે, સત્તા રહી ના જરી! પ્રેમી કાયરતા તણા અધિક છે, શાસ્ત્રે કથા એ ખરી, ભાગી જાય જરૂર તે ભય ભર્યો, રે! દેખતાં કેસરી, તે માટે રથ ચંદ્રને હરણિયાં જોડી દીધાં શ્રીહરિ!

" કજોડાં માટે હિં દુઓને તિરસ્કાર:

#### મનહર

"કૂળ મૂળ પર માેહી, શૂળ હાથે કરી રાેપાે, મૂલ થકી ધૂળ કેમ? કરાે નિજ ખાલિકા, કરો છે કસાઈ થકી એ સવાઈ આર્ય ભાઈ, નક્કી એ નવાઇની ભવાઈ સુખટાળિકા, ચેતો ચેતો ચેતો રે ચતુર નર ચેતો ચિત્ત, બાળા નહીં હાથે કરી બાળ અને બાળિકા, અરે! રાયચંદ કહો, કેમ કરી માને એહ, ચડી બેઠી જેને કાંધે, ક્રોધ ઘરી કાળિકા?

" કવિતું પાતાનું નામ તેમના પિતાજી સહિત આવે અને એક દોહરામાં મહાત્માને પ્રશામ થાય" તે વિષય.

#### દાહ રા

" રાચે યશ ચંદ્રોદયે રહે વધુ છિલિ નામ, તેવા નરને પ્રેમથી, નામ કરે પરણામ.

" અવધાનામાં " ચાયાટને તિરસ્કાર" એ વિશે ભુજ'ગી આપ્યા હતા, જે અહી' આપેલ છે":

"કર્યું રાજ્ય તેં ધર્મનું ધૂળધાણી, વળી ફેરવ્યું કોરવા શીરપાણી! તજી તું પ્રતાપે નળે નિજ રાણી, હવે એઈ ચાપાટ તારી કમાણી!"

"એ જ અવધાનમાં "વંઝથાયુત્ર મારવાને કાઈ ચાલ્યા જાય છે" એ સમસ્યા પૂર્લ્લ કરવાની હતી, તે આવી રીતે પૂર્લ્લ કરી હતી:

### भन्दर-क्रवित

પ્રેમ ધરી પૂછ્યું એક, કવિ કને કામિનીએ ખલકના ખેલ અહા, અજબ દેખાય છે, સર્વ ને સંતાનસુખ, સંસારમાં સાંપડે છે, એ જ માટે વંઝચાતણા, જીવ તલખાય છે, કહા કવિરાય એનું કૃપાથી કારણ મને, કહે કવિ કચાંથી થાય? એનું આમ થાય છે, ઉદ્દર પ્રવેશ પહેલાં, પ્રભુને ત્યાંથી પડાવી, વંઝચાપુત્ર મારવાને, કાેઈ આલ્યા જાય છે."રવ

" મું બાઈ સમાચાર "માં સને ૧૯૦૧ના એપ્રિલે પ્રગટ થયેલા ઉપરના લેખ \* પરથી શ્રીમફ્રે પ્રાપ્ત કરેલી શક્તિના આપણને કંઇક ખ્યાલ આવે છે. શ્રીમફ વિ. સં. ૧૯૪૨

૨૦. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર," આવૃત્તિ ૫, ૫. ૪૭૧.

<sup>\*</sup> એજન, વિભાગ ૧, પૃ. ૪૭૫.

આસપાસ મુંબઈ આવ્યા હતા, અને મુંબઈમાં તેમણે અવધાનના કેટલાક પ્રયોગા જાહેરમાં કર્યા હતા. તે પ્રયોગા વિશે હિંદના અગ્રગણ્ય વર્તમાનપત્રોએ લેખા કે નાંધા પ્રગટ કરી હતી, જેમાં 'The Indian Spectator', 'The Times of India', 'મુંબઈ સમાચાર', 'જામે જમશેદ' વગેરેના સમાવેશ થાય છે. આ વર્તમાનપત્રોએ આપેલી શ્રીમદ્રના અવધાનના પ્રસંગા સંબંધી કેટલીક નાંધ જોઈએ.

શ્રીમદ્દે કરેલા અવધાનના પ્રયાગા સંખધ The Indian Spectator પત્રના તા. ૨૮ નવે બરના ૧૮૮૬ ના અ'કમાં નીચે પ્રમાણે નાંધ લેવાઈ હતી :—

"We have had a visit from a young, Prodigy, Shatavadhani Kavi Shri Raichandra Ravji, an inhabitant of Vavania, between Kutch and Morvi. Mr. Raichandra is a Bania by caste, a versifier by birth and by birth also a Shatavadhani. That is one whose mnemonic powers will perform, We suppose 100 different functions at one and the same time. He knows no other language but the Gujarati and yet he can exercise his marvellous powers on sixteen different languages at one sitting. We shall be glad to introduce him to earnest inquiries."

" મુંબર્ધ સમાચાર" પત્રે ૩૭ હિસેંબર ૧૮૮૬ના અંકમાં શતાવધાન સભા વિશે આ પ્રમાણે નોંધ લખી હતી:—

# '' યાદદાસ્તરાક્તિના એક તરેણ હિ'દુએ કરી ખતાવેલા ચમત્કારા "

"કાઠિયાવાડના મારખી સંસ્થાનના ગામ વવાણ્યાના રહીશ કવિ રાયચંદ રવજીલાઇની અવધાનશક્તિના અમત્કારો જેવાને અત્રેની શીઓસોફીકલ સાસાયટી તરફથી એક ખાનગી મેળાવડા કરવાનું આમંત્રણ થયું હતું. તે મુજબ સાસાયટીવાળા મકાનમાં ગઈ પરમ દિવસે સાંજે સાડા પાંચ કલાકે હિંદુ, મુસલમીન, યુરાપિયન, પારસી વગેરે જુદી જુદી જાતિના ગૃહસ્થા રૂબરૂ તેમણે તે કરી ખતાવ્યા હતા. ઠેરવેલ વખતે કાઠિયાવાડી સાદા પાશાકમાં કવિ રાયચંદ આવી પુગતાં તાળાઓના અવાજથી તેઓને વધાવી લેવામાં આવ્યા હતા. સાંજના કલાક છને સુમારે તેમણે પાતાનું કાર્ય શરૂ કરતાં જણાવ્યું હતું કે, દુનિયામાં માણસજાત યાદદાસ્તશક્તિ, કાવ્યશક્તિ અને હસ્તચમત્કૃતિ માટે વખણાય છે. આ ત્રણમાંની પહેલી બેનું મને સહેજસાજ જ્ઞાન છે, અને છેલ્લીથી હું બિનવાકેફ છું. હસ્તશક્તિના તીર, બાણ, તલવાર, બંદ્રક વગેરમાં સમાસ થાય છે, કે જેમાં હિંદુઓમાં જાણીતા થઈ ગયેલા પાંડવા મશહૂર છે. સ્મરણશક્તિ વિશે હું પણ કંઈક જાણું છું. તે મારી અલ્પશક્તિ જેટલું તમે ગૃહસ્થા હજુર કહી સંભળાવીશ."

ર૧. એજન, પૃ. ૪૭૫.

૧. જીવનરેખા સ્પ

''તે પછી સભાના ગૃહસ્થાને વાકેક કરવામાં આવ્યા હતા કે જુદી જુદી આઠ ભાષાએાનું એકેક જેણે એવું વાકચ બનાવવું કે જેમાં છ શબ્દો આવે. તે મુજબ સ્પેનીશ, અંગ્રેજી, જર્મન, ફ્રેંચ, લેટિન, ઝંદ, સંસ્કૃત અને બંગાળી ભાષા જાણુનાર જુદા ઝુદા ગૃહસ્થાએ એક કાગળના કટકા પર આગમચથી છ છ શબ્દોનું વાકચ લખી રાખ્યું હતું અને નવમી ફારસી ભાષા રહી જવાથી તેની માગણી થતાં તે પણ મંજુર રખાઈ હતી."

કવિરાજે તે પછી જણાવ્યું કે, 'જુદી જુદી ભાષા ધરાવનાર એકેક શખસે પોતાના છ છ બાલના વાકચના એકેકા બાલ અવારનવાર ગમે તેમ તેમને કહી સ'ભળાવવો. અનુક્રમે તે વાકચોના શખદા કહેવાની કશી અગત્ય નથી. જુદા જુદા શખદા જુદી જુદી ભાષામાં બાલશે તે હું લક્ષમાં લઈ કાગળ પર લખ્યા મુજબ વાકચોના અનુક્રમે શખદા છેવેટે તમને કહી સ'ભળાવીશ. તેમ જ વળી અધવચમાં હું જુદા જુદા બે રાગની કવિતા રચીશ. એકેક લીટી એડી મારું લક્ષ તેમાં પણ દોરવીશ.' અત્રે સભાના એક ગૃહસ્થ તરફથી એવી માગણી થઈ કે એક કવિતામાં 'રુસ્તમજ' નામ તથા બીજમાં આજની સભાનું વર્ણન આવે એવી મતલબ સમાવવી. કવિરાજે તે સ્વીકારી જણાવ્યું કે, 'પહેલી કવિતાની લીટી હું એવી બાલીશ કે તેમાં રેસ્તમજ નામ આવી જશે.' તે પછી કવિરાજે સ્થિર ચિત્તથી અવધાન તથા શીધ કવિતાનું કામ શરૂ કર્યું. જુદી જુદી ભાષા લખનાર ગૃહસ્થા પોતે લખી રાખેલાં વાકચોના અનુક્રમ તાેડી છૂટક છૂટક શખ્દા કહેતા હતા. તે કવિ યાદ રાખતા હતા ને તે કવિતા પણ કર્યું જતા હતા. સઘળા શખ્દા પૂરા થતાં અકબ'ધ વાકચોમાં તેઓ નીચે મુજબ બાલી ગયા:

"૧. અંગ્રેજી – હેવ યુ એવર બિન ઇન ઍામ્બે ?

'' ૨. સ્પેનીશ – કે કવાનટેસ પાલા બરાસ પાઇેડઉસ્ટડાસે.

" ૩. જર્મન – ઇસ્ટ યુ ખડર એા રાગ ટુ કુગ.

" ૪. ફ્રેંચ – ખા ફાઝી લીટે ડેલરે હમે એસ્ટ.

"પ. ઝંદ – મજરા તાશ વહીશતાય શ્રી એશતાચ વા આહુઈરીશ, જરશુશ તરીશ.

" ૬. સ'સ્કૃત – ધઉતા ધરી પાણી રાચમય સપવિત્ર ઉપહુબ ?

" ૭. લૅટિન – એસે આડમીરાળી લેમ મેનટેસ હુજુસ જુવેનીસ.

" ૮. ખ'ગાલી – અપના કે ગી આશય જઇશ ખાં માટા બીયા છેન.

" ૯. ફારસી — અખરા અનાર અસલ મરહુમ ખૂબ બરાયે.

તાળીએા

### એ પછી પહેલી કવિતામાં

## ભું જગી

"રહ્યા છેં મહાનેગને જાળવીને, લહા બાધ લાખા તથાપિ લવીને, નથી રાગ કે દેષ કે માન કાંહી, વધુ શું વખાહું અહેં રાય આંહી ?"

Å

#### શાદ્રલ

" ડુચિ લાેક સમસ્તની મન સજ વિદ્યાવિલાસે ગઈ, તેથી સુત્ર સમાજ આ અવસરે, તે વર્ણ ગાજી રહી. થાતાં દર્શન આપનાં જ મુજને, આન'દ ભારે થયેા. આપે આ મુજ શક્તિને નિરખતાં, હું સારથક થઈ ગયા."

'' અત્રે કવિરાજે જણાવ્યું કે, 'તમા સાહેબાએ સૂચવેલાં નવ અવધાન તથા જોડેલી કવિતાઓ અનુક્રમે કહીં સ'ભળાવી. મારુ' આજનું કાર્ય તમા ગૃહસ્થા હજૂર પૂર્ થયું છે. ' તાળીએા...

'' ઉપલી ભુજ'ગી છંદની પંક્તિએામાં આજની સભાનું વર્ણન તેમ જ શાદ્ધ લની પહેલી લીટીમાં ૧, ૭, ૯, ૧૨મા હરેફાેથી માગ્યા મુજબ રુસ્તમજી નામ આવે છે."..... ર ર

શ્રી ' જામે જમશેદ પત્ર ' ઉપર પ્રમાણે વર્ણન આપતાં એ જ તારીખના પાતાના અંકમાં લખે છે કે:---

"એકિક બાલ પાતાના મનમાં દસાવવા સારુ લગભગ એકિક મિનિટ લેતા હતા. વળી તે અરસામાં કવિતા પણ જેડતા અને એકેંકી લીટી લખાવતા. ભાગેજોંગે જુદ્દી જદી ભાષાના શખ્દા ખાલનારમાંનું કાઈ બૂલ ખાઈ જતું, તાે તરત જ તેણે બૂલ કરી છે એવું તેઓ કહી આપતા હતા. જુદી જુદી ભાષાનાં વાકચો નીચેના ગૃહસ્થાએ ગાેેેેેેે હતાં.

અ'ગ્રેજી) સ્પેનીશ}— મી. વાર્ઘ હાઉસ, યુનાઇટેડ સ્ટેટ્સના કાઉન્સેલ જનરલ જર્મન

ફ્રે'ચ — એક ફ્રે'ચ ગૃહસ્થ લેટિન — મી. દલાલ

કારસી — મી. ખાદાવક્ષ શીરમહમદ

સંસ્કૃત — મી. જનાઈન ડી. કાલીલકર

ઝંદ — મી. રુસ્તમજી કેરસાજી માેદ્રી

બ ગાળી — ડેંાક્ટર રાય

એ ગૃહસ્થાેએ એકેક બાેલ ગ્રંચવણભરી રીતે હેરફેર કહ્યા પછી આ યુવાન ગૃહસ્થે કાંઈ પહ્યુ ભૂલચૂક વગર આખાં વાકચો માહેથી રજૂ કર્યા હતાં રઢ

શ્રીમદ્રના એ કાર્યક્રમમાં દેશીવિદેશી માટી માટી વ્યક્તિએ। ઉપસ્થિત રહી હતી

રર. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર " (ભાગ ૧, ૫. ૪૭૧)

ર૩. એજન, ભાગ ૧, ૫. ૪૭૩.

**૧. જીવતરેખા** રહ

તે એ પ્રસંગનું મહત્ત્વ દર્શાવે છે. વળી છાપાંમાં એ વિશે માત્ર સમાચારા કે લેખા જ નહિ, અબ્રેલેખા પણ આવ્યા હતા, જે શ્રીમદ્દની એ શક્તિથી તેઓ કેટલા પ્રભાવિત થયા હશે તે દર્શાવે છે. "મું ખઇ સમાચાર" પત્રે પાતાના તા. પ–૧૨– ૧૮૮૬, માગશર સુદ ૮, સં. ૧૯૪૩ના અંકમાં નીચે મુજબ અબ્રલેખ આપ્યા હતા :–

ં અદ્ભુત સ્મરણશક્તિ તથા કવિત્વશક્તિ ધરાવનાર એક જવાન હિ'દુની અત્રે પધરામણી અને તેના તરફથી થતા શતાવધાનના પ્રયાગ.

"મારબીથી કવિ શ્રી રાયચંદજ રવજભાઈ નામના માત્ર ૧૯ વરસની વયના એક હિંદુ ગૃહસ્થ અત્રે આવી સ્મરણશક્તિ તથા કવિત્વશક્તિનાં જે અફ્લુત કૃત્યા કરી દેખાંડે છે, તેનાથી વાંચનારાઓને અમે વાકેફ કરતા રહીએ છીએ. એવી મહાન શક્તિના પુરુષા એકથી વધારે આવી ગયા છે, અને ખુદ મું ખઈમાં શીધકવિ પંડિત ગડુલાલજ તેવી શક્તિ ધરાવનાર તરીકે જાણીતા છે, પણ હમણાં આવેલા સદરહુ પુરુષ તેઓ કરતાં ચડતી શક્તિના કહેવાય છે, એટલે બીજાઓ જયારે અણવધાન એટલે એકી વેળા આઠ પ્રકારના પ્રયોગા કરી ખતાવે છે, ત્યારે આને શતાવધાની એકસા પ્રયોગા કરી દેખાડનારા પ્રયોગા કરી ખતાવે છે, ત્યારે આને શતાવધાની એકસા પ્રયોગા કરી દેખાડનારા સમજવામાં આવે છે. તેમનામાં રહેલી શક્તિની માટી ખૂબી એ છે કે, તેઓ એકી વેળા અનેક બાબત પાતાના મનમાં યાદ રાખી તથા રચી શકે છે, અને તે બાબત જેમ સહેલી, તેમ કવિતા, ગણિત અને ભાષાના સરખી અઘરી પણ હાય છે. ગમે તેવા કડણ છ'દમાં તેઓ બાલ બાલતાં કવિતા રચે છે, ગમે તેવી અજાણી અને પારકી ભાષામાં કહેલા ઉલટપાલટ શખ્દોનાં વાકચોને સરખાં ગાઠવી આપે છે, અને તે સઘળું એકબીજાની સાથે વચે વચે કરે છે.

"એ શક્તિઓ ખરે જ અફ્લુત અને અસાધારણ છે. અને તે કેમ ખીલે છે તથા કામે લાગે છે તેની તપાસ કરવાની તથા તેના લાભ લેવાની તજવીજ કરવી જોઈ એ. આટલું તો ખરું છે કે એવી શક્તિ કુદરતની એક બક્ષીસ માત્ર છે, અને તે કાઈ જ ભાગ્યશાળી ગૃહસ્થને અપંભુ થયેલી હોય છે, પણુ તે ખીલી કે વધી શકે નહિ અને માલુસજાતના કારોબાર તથા વ્યવહારમાં આવી શકે કે નહિ તે નક્કી કરવાની જરૂર છે. કેટલીક તરફથી એવું માનવામાં આવે છે કે તે તેવા ઉપયોગમાં આવી શકે નહિ, અને જો લેવા માંગે તો તેનું બળ એાછું થતું જાય. આમાં કેટલી સચ્ચાઈ રહી છે તે પણ શોધી કાઢવું જોઈ એ. આવા પુરુષા અત્યાર સુધી હિંદુ કામમાંથી જ મળી આવે છે. માહમેડન, પારસી વગેરે કામમાંથી મળી આવતા નથી તેનું કારણ શું? શું એવા પુરુષો ચાક્કસ જાતમાં જ જન્મે છે? અથવા વ'શપર'પરા ઉતરે છે? એ સર્વ બાળતાની તપાસ કરતાં અગત્યના ખુલાસા મળશે ... " ર ક

"The Times of India"એ પોતાના તા. ૨૪–૧–૧૮૮૭ના અંકમાં બીજી એક સભા વિશે આ પ્રમાણે નેાંધ લખી હતી:-

૨૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર ", ભાગ ૧, પૃ. ૪૬૯.

"Exhibition of Mnemonic Powers: A large number of native gentlemen assembled on Saturday at Framji Cowasji Institute to witness an exhibition of the mnemonic powers of a Young Hindu. named Raichandra Ravjibhai of about 19 years of Dr. Peterson presided on the occasion. Ten gentlemen of the different caste and creeds were selected from the audiance to form a committee, and they all wrote out sentences composed of six words into as many different languages. Each one then gave in his turn one word of their sentence, often times varying the order of the words. After a time the young Hindu reproduced to the surprise of his audiance the entire sentences giving the order of words from memory. The young man also seemed to have, a remarkable sense of perception by touch or feeling. He was first shown about a dozen books of various sizes and was informed of the names of those books. The man was then blindfolded and he gave out the names of each of these books by feeling it, as it was placed in his hands. Dr. Peterson congratulated the young Hindu on the wonderful mnemonic powers, he seemed to be gifted with and presented with a gold medal on behalf of the jain community. "२५

"ગુજરાતી" પત્રે આ જ સભાનું વર્ણન આપતાં તા. ૨૩મી જાન્યુઆરીના અ'કમાં લખ્યું હતું કે:—

"ગઈ કાલે સાંજે અત્રેના કરામજી કાવસજી ઇન્સ્ટીટયૂટમાં કાઠિયાવાડના શીઘકિવ રાયચંદ્ર રવજીએ શતાવધાન પ્રયોગ કરી ખતાવ્યા હતો. શરૂઆતમાં સિંધી, તેલુગુ, કાનડી, મરાઠી, સંસ્કૃત, જર્મન, ફારસી, ફ્રેંચ, પાર્ટુગીઝ એ દશ ભાષાનાં છ છ શખ્દનાં દશ વાકચો ઉત્તરાત્તર આડાઅવળાં કહી ખતાવેલાં તે કવિએ સ્મરહ્યુમાં રાખી મી. પીટરસનના પ્રમુખપણા નીચે યથાર્થ કહી સંભળાવી સભાને રંજન કરી હતી. કવિની અદ્ભુત સ્મરહ્યુકાદિતથી હરકોઈ અચરતીની નજરે જેતું હતું. પહેલા પ્રયોગ પૂરા થતાં વાર કવિએ વિધાનવિધિ વચ્ચે રચેલી કવિતા નીચે પ્રમાણે કહી સંભળાવી હતી:

"સભાસંદા અહીં મળ્યા, મહાન જે સુભાગીયા, પ્રભા સરસ્વતી તહી, પ્રમુખરૂપ આ ભણી."

"ત્યાર બાદ મી. પીટરસને કવિની ટૂ'કમાં પ્રશ'સા કરી જૈનમ'ડળ તરફથી તેઓને એક સાનાના ચાંદ ભેટ આપ્યા અને બીજા કેટલાક ગૃહસ્થાએ પણ યથાશક્તિ ભેટા

૨૫. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર" ભાગ, ૧, પૃ. ૪૭૩.

૧. જીવનરેપા

આપી હતી. પ્રયોગના બીજા ભાગમાં આંખે પાટા બાંધીને ચાપડીઓ એ છે છતી, અને ત્યાર બાદ હર્ષના પાકારા વચ્ચે પ્રયોગ પૂરા કરી કવિ એક રસિલું ભાષણ કરી વિધાનવિધિ વિશે તથા સ્મરણશક્તિની કેળવણી વિશે થાડું બાલ્યા હતા. સભામાં આશરે બસા ગૃહસ્થા બિરાજ્યા હતા. અને કવિએ પાતાની અદ્ભુત શક્તિ બતાવી સર્વ કોઈને સાન દાશ્વં પ્રમાડ્યા હતા. "? દ

તા. ૨૪–૧૨–૧૮૮૭ ના " જામે જમશેદ "માં પણ એ અહેવાલ છપાયા હતા. તેમાં જણાવ્યું છે:—

"આ સભામાં રમૃતિમાં રાખેલા દશ ભાષાના શખ્દો અધી કલાકમાં મનન કર્યો હતા, એ પછી કમિટીના ગૃહસ્થાએ વારાક્રતી પાતાનાં વાકચોના બાલા હેરફેર સતે કવિને કહ્યા હતા અને તે થાડી થાડી વાર મનમાં છૂટા તેમણે ગાખ્યા હતા. વળી તે જ વખતે તેમણે એક કવિતાના છૂટા છૂટા અધૂરા બાલા એક જણુને લખાવ્યા હતા. અધી કલાક એ રીતે ગાખવા પછી સલાની જોસભેર તાળીઓ વચ્ચે સઘળાં વાકચો ખરાખર બાલી ગયા હતા. ડાક્ટર પીટરસને પાતાને આ અખતરાથી બેહદ અચરતી પામેલા જણાવ્યા હતા." પ્ર

વર્તમાનપત્રોમાં આવેલી શ્રીમદ્રના અવધાનના પ્રયોગોની હંકીકત વાંચતાં તેમની અદ્દસ્ત શક્તિના આપણને કંઈક ખ્યાલ આવે છે. આ ઉપરાંત "ધી ટાઇમ્સ ઍાફ ઇન્ડીઆ ", " ઑમ્ખે ગેઝેટ", " જામે જમશેદ" આદિ પત્રોમાં સાલિપ્રાય મુખ્ય લેખા તથા બીજી સભાનાં છ વર્ણના પ્રગટ થયેલાં, પણ તે બધાં હાલ ઉપલબ્ધ નથી. એ જ રીતે, તે સમયના હાઈ કાર્ટના ચીફ જજ સર ચાર્લ્સ સારજ'ટ, મી. ટર્નર વગેરે ઘણા ચુરાપિયન તથા દેશી અપ્રેસરોએ શ્રીમદ્રને આપેલા અલિન'દનપત્રો હાલમાં ઉપલબ્ધ નથી. તે બધુ' જો આજે પ્રાપ્ત હોત તો શ્રીમદ્રની આ અદ્દસ્ત શક્તિ પર થાઉ વિશેષ પ્રકાશ પડી શકત.

આજે જેટલી માહિતી મળે છે, તે પરથી પણુ આપણું એવા અભિપ્રાય બાંધી શકીએ કે શ્રીમફની અવધાનશક્તિ ધારણારૂપ હતી. પહેલી વાર અવધાન જેતાંની સાથે જ તેમણે તે શીખી લીધાં હતાં. વળી તેને બીજે જ દિવસે કશા પણ વિશેષ પ્રયત્ન વિના બાર અવધાન સફળતાપૂર્વ કરી બતાવ્યાં હતાં. તે પછી સાળ, બાવન અને શતાવધાન સુધીના પ્રયાગો તેમણે વિશાળ મેદનીમાં સફળતાપૂર્વ કર્યો હતા. લોકોએ માગેલા વૃત્તમાં તથા માગેલા વિષયમાં શીધ્ર પઘરચના કરવી, સાળમાંથી પ'દર અજાણી ભાષાઓના વિલામ સ્વરૂપે અપાયેલા શખ્દા સરખી રીતે ગાઠવીને પ્રત્યેક ભાષાનાં વાકચો રચી કહી બતાવવાં, ગલ્લિતમાં અટપટા કાયડા ઉકેલવા, એ વગેરે કહિન કાર્યો કરવાં તે કાઈ સાધારણ શક્તિવાળાનું કામ નથી. આવાં કાર્યો કરવાની શક્તિ કેળવી શકાય તેના કરતાં સ્વયંભૂ જ વિશેષ હાય છે. વળી શ્રીમદ્દ અવધાનની સંખ્યામાં જે ઝડપથી વધારા કરી શક્યા હતા તે ઝડપ પણ

રક. એજન, ભાગ ૧, ૫. ૪૭૪.

૨૭. એજન, ભાગ ૧, ૫. ૪૭૫.

તેમની શક્તિ કેળવેલી નહોતી તે જ સૂચવે છે. આ પરથી આપણે નિ:શંક નક્કી કરી શકીએ કે શ્રીમદ્રમાં ખીલેલી અવધાનશક્તિ કેળવેલી નહોતી, પણ " મતિજ્ઞાન"ની ધારણા-શક્તિને આધારરૂપ હતી, એટલે તેમની એ શક્તિ ઘણા ઊંચા પ્રકારની હતી.

આવી અદ્દલુત શક્તિ હોવા છતાં માત્ર વીસ વર્ષની વયથી એટલે કે સં. ૧૯૪૩થી (સને ૧૮૮૭થી) તેમણે અવધાનના પ્રયોગા નહેરમાં કરવા છાડી દીધા હતા, અને તે શક્તિને પાતાના અંતરમાં સમાવી દીધી હતી. આ પ્રયોગા તેમને પરમાર્થમાર્ગમાં વિદ્વરૂપ લાગતાં, તેમણે તેને ત્યાજ્ય ગણી, તેનાથી મળતી કીર્તિ અને ધનના માહ પણ રાખ્યાં નહોતાં. એટલું જ નહિ પણ સર ચાલ્સ સારજ ટ જેવાએ તા તેમને યુરાપમાં આ પ્રયોગા ખતાવી કીર્તિ સંપાદન કરવાની ભલામણ કરી હતી, ત્યારે પરદેશમાં હિંદુ આચારવિચાર સચવાય નહિ એવું કહી તે માગણી વિનયપૂર્વક નકારી હતી. અને એ દ્વારા દેશવિદેશની ખ્યાતિના માહ પણ છાડ્યો હતો. માણસ સામાન્ય રીતે ધન અને કીર્તિ મેળવવા માટે વલખાં મારતા હોય છે, ત્યારે શ્રીમદ્ ૨૦ વર્ષની નાની વયમાં, યાગવિભૂતિની જેમ, તેને ત્યાજય ગણી આત્માની ઉચ્ચ દશાનું એક શિખર સર કરે છે. પંડિત સુખલાલજએ એક લેખમાં તેમના વિશે યાગ્ય જ લખ્યું છે કે:—

" બીજા કેટલાક અવધાનીઓની પેઠ એમનાં અવધાનાની સંખ્યા કેવળ ન'ખરવૃદ્ધિ ખાતર યથાકથં ચિત્ વધેલી ન હતી. બીજી અને ખાસ મહત્ત્વની વિશેષતા તો એ હતી કે, તેમની અવધાનશક્તિ ખુદ્ધિવ્યક્ષિચારને લીધે જરાય વ'ધ્ય ખની ન હતી. ઊલટું એમાંથી વિશિષ્ટ સર્જનખળ પ્રગટથું હતું, જે અન્ય અવધાનીઓમાં ભાગ્યે જ દેખાય છે. ખાસ વાત તો એ છે કે એટલી અદ્ભુત અવધાનશક્તિ, કે જેના દ્વારા હજારા અને લાખા લોકોને ક્ષણ માત્રમાં આંજી અનુગામી ખનાવી શકાય, આસાધારણ પ્રતિષ્ઠા અને અર્થલાભ સાધી શકાય, તે હોવા છતાં પણ તેમણે તેના પ્રયોગ યોગવિભૂતિઓની પેઠ ત્યાજ્ય ગણી, તેના ઉપયોગ અંતમું ખ કાર્ય ભણી કર્યો, જેમ બીજા સાધારણ માણસથી થવું શક્ય નથી. "રેલ

# શ્રીમદ જ્યાતિષી તરીકે

શ્રીમદ્દને અવધાની તરીકે જેવી સફળતા મળી હતી, તેવી જ સફળતા જ્યાતિની તરીકે પણ મળી હતી. શ્રીમદ્ એક શાખ તરીકે જ્યાતિષશાસ્ત્રના અભ્યાસ કરવાની શરૂઆત નાની વયથી જ કરી હતી, અને તેનું ઊંડું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની મહેચ્છા ઉગાડવા માટેનું નિમિત્ત તેમને શ્રી શ'કર પંચાળી પાસેથી મળી ગયું હતું.

વિ. સં. ૧૯૪૨માં શ્રીમદ્ મુંબઈ આવ્યા, તે પહેલાં તેઓ તેમના બનેવી રા. ચત્રભુજ બેચર પાસે જેતપુર ગયા હતા. તે સમયે જેતપુરમાં શ્રી શ'કર પ'ચાળી નામે વિદ્વાન જ્યાતિષી રહેતા હતા. તેમને ચત્રમુજભાઈ એ શ્રીમદ્દને કથા સ્થળે, કચારે કેટલી અર્થપ્રાપ્તિ

ર૮. " શ્રી રાજચંદનાં વિચારરતના ", પૃ. ૧૫૫.

૧. છવતરેખા ૩૧

થશે તે સંખ'ધમાં પ્રશ્ન કર્યો હતો, કારણ કે તે અરસામાં શ્રીમદ્રની આર્થિ'ક સ્થિતિ ઘણી સાંકડી હતી. શ્રી પંચાળીએ પ્રશ્નકુંડલી બનાવીને મુંબઈ તરફનું પ્રયાણ અને અમુક સમયમાં સારા દ્રવ્યલાભ થશે તેવું ફળ કહ્યું હતું. શ્રીમદ્રનું મુંબઈ તરફનું પ્રયાણ તો થયું પણ કહેલી મુદ્રતમાં જણાવેલા દ્રવ્યલાભ ન થયા. આ બાબત શ્રીમદ્રે મુંબઈથી રા. ચત્રભુજ બેચરને તા. ૫–૧૧–૧૮૮૬ સં. ૧૯૪૩ના કારતક સુદ્ર હના રાજ લખ્યું હતું કે, "શંકર પંચાળીએ લીધેલું પ્રશ્ન હજુ સુધી પરિણામભૂત થયું નથી. થયે લખીશ. વિજય ઉત્તમ થયા છે. "રલ અર્થાત્ શ્રી શંકર પંચાળીએ ભાખેલ ભવિષ્ય સંપૂર્ણ સત્ય નહોતું નીવડશું.

જ્યાતિષ એ ગ્રહાચારના સતત અવલોકન પરથી ઘડાયેલું શાસ્ત્ર છે. તેમાં કાઈ વ્યક્તિના જન્મસમયે કે પ્રશ્ન કર્યો હોય તે સમયે ગ્રહોની જે પ્રમાણે સ્થિતિ હોય તે પ્રમાણે કાગળ ઉપર ઉતારીને કુંડલી બનાવવામાં આવે છે. અને તે પરિસ્થિતિ પરથી ગણિત કરીને ફળાદેશ અર્થાત્ ભવિષ્યમાં બનનારા પ્રસ'ગાની આગાહી કરવામાં આવે છે. તેમાં જેમ તે શાસ્ત્રનાં ગણિત અને ફળશ્રુતિ વિશેના અલ્યાસ વધારે તેમ ફળાદેશ સત્ય આવે છે. અહીં શ્રી પ'ચાળીએ કહેલ ફળ અમુક પ્રમાણમાં જ સાચું આવ્યું, તેથી સ'પૂર્ણપણે સત્ય આવે તેવી કક્ષાનું જ્યાતિષનું જ્ઞાન મેળવવાની શ્રીમદ્રની વૃત્તિ પ્રબળ બની.

ઉપરના પત્રમાં "વિજય ઉત્તમ થયા છે" તે વચન તેમના અવધાન સંખંધ છે. મું અઈમાં તેમણે એ અરસામાં ભરીસભામાં શતાવધાનના પ્રયોગા સફળતાથી કરી બતાવ્યા હતા. એ સભામાં વિદ્વાના, પંડિતા, જ્યાતિષીએ આદિ અનેક અગ્રગણ્ય વ્યક્તિએ પણ હતી. કેટલાક વિદ્વાન જ્યાતિષીએ તેમની ચમત્કારિક અવધાનશક્તિ જેઈ તેમના તરફ આકર્ષાયા હતા. અને એ વિદ્વાના દ્વારા શ્રીમદ્દને પાતાના જ્યાતિષના અભ્યાસ વધારનારાં સાધના પ્રાપ્ત થયાં. દશ વિદ્વાનાએ મળી શ્રીમદ્દના ગ્રહ જાયા, અને તેને પરમેશ્વર ગ્રહ દરાવ્યા. તે વિશે શ્રીમદે તેમના અનેવીને વિ. સં. ૧૯૪૩ના માગશર વદ ૧૨ના પત્રમાં લખેલું કે, "મારા ગ્રહ દશ વિદ્વાનાએ મળી પરમેશ્વર ગ્રહ દરાવ્યા છે.. વૈરાગ્યમાં ઝીલું છહેં.. તમારા ગ્રહ વળતીએ અહીં બીડશા." વ

આવા જ્યાંતિષીઓનાં નિમિત્ત પામી શ્રીમદ્દે પાતાના અલ્યાસ ઘણા વધાર્યા. જેમના દ્વારા તેમને જ્ઞાન મળ્યું તેમના કરતાં પણ તેઓ ઊડા અલ્યાસી બન્યા. અને તે એટલે સુધી કે વર્તમાનદેલે અપરિચિત એવી સ'સ્કૃત, માગધી આદિ લાષામાં લખાયેલા શ્ર'થોના બાધ પણ તેઓ પામ્યા હતા. વળી એ સમયે તેમ જ આજે પણ અપ્રાપ્ય ગણાતા લદ્ભાલુસ્વામીકૃત " ભદ્રબાહુસંહિતા" નામના સ'સ્કૃતમાં રચાયેલા જ્યાંતિષના મનનીય શ્રંય તે સમયે તેઓ અવગાહી ગયા હતા.

શ્રીમદ્રના " ભદ્રખાહુસ હિતા" ગ્રંથ અવલાકવા વિશે ભરૂચના વતની શ્રી અનુપર્ચ દ

રહ. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર છવનરેખા ", પૃ. રધ.

૩૦. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૬૫.

મલુક્ચ'દે "પ્રશ્નોત્તરચિ'તામણિ "ના વર્તમાન કાળે આયુષ્ય કેટલું હોય? તેના ૧૨૧મા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં લખ્યું છે કે:—

"કાઈ પુરુષનું આયુષ્ય એકસા વીશ કરતાં અધિક વર્ષનું પણ હાય, તે વાત શતાવધાની શા. રાયચંદ સ્વજીભાઈએ "ભદ્રબાહુસ હિતા "માં જોઈ હતી; તેમાં તેમના કહેવામાં એવું હતું કે જેના ધન લગ્નમાં જન્મ હાય, ચાયે મીનના ગુરુ હાય, અને ૧૧મે તુલાના શનિ અને શુક્ર હાય, ગ્રહ અંશે કરીને બળવાન હાય, આઠમે કાઈ ગ્રહ ન હાય અને શુક્ર કે શનિની દશામાં જન્મ હાય, એવી રીતના યાંગ હાય તો અસે ને દશ વર્ષનું આયુષ્ય તેનું હાય. ઇત્યાદિ. "ઉષ

શેઠ અનુપચંદ મહુકચંદ એક વચાવૃદ્ધ, સ્થિતિચુસ્ત જૈન હતા. તેમને જ્યાતિષના પણ સારા અભ્યાસ હતા. વિ. સં. ૧૯૪૫ના માગશર અને અષાડ માસમાં શ્રીમદ તેમની ૨૧ વર્ષની વયે ભરૂચમાં તેમને ત્યાં રહ્યા હતા, તે સમયની ઉપર જણાવેલી " ભદ્રખાહુસ હિતા" વિશેની વાત છે.

વિ. સં. ૧૯૪૩ના આસા માસમાં જેતપુરમાં શ્રી શંકર પંચાળીને, જેમણું શ્રીમદ્રની પ્રશ્નકું ડલી બનાવી હતી, તેમને જ્યાતિષના નષ્ટ વિદ્યાના પ્રયાગ બતાવીને શ્રીમદ્દે આશ્ચર્ય-ચક્ત કરી દીધા હતા. જ્યાતિષમાં નષ્ટવિદ્યાના એવા પ્રકાર છે કે સાલ, માસ, તિથિ, સમય વગેરે વિનાની સાચી કુંડલી પરથી તે કુંડલીનાં સાલ, માસ, તિથિ, ગાર, સમય વગેરે સાચાં કહી દેવાં. શ્રી પંચાળીને શ્રીમદ્રની આ શક્તિ એઈ બહુ આશ્ચર્ય થયું હતું. અને તેમણે જણાવ્યું હતું કે નષ્ટવિદ્યાના પ્રયાગ કરવા એ તા બ્રાહ્મણની અમૂલ્ય વિદ્યા છે. તેના જાણુકાર લાગ્યે જ હાય છે. તેવા એક જ જાણુકાર તે સમયે હતા તેમ શ્રી પંચાળી કહેતા હતા. અને તે જાણુકાર પણ તે વખતે કાશી રહેતા હતા. આથી શ્રી પંચાળીએ શ્રીમદ્રને આ વિદ્યા શીખવવાની કૃપા કરવા વિનંતી કરી હતી. તેના પ્રત્યુત્તરમાં શ્રીમદ્દે જણાવેલું કે આ વિદ્યા શીખવાડી શકાય તેવી નથી. વળી તે ગણિતના વિષય હાવાથી અતિશય સમરણ-શક્તિ અને ચિત્તની એકાગ્રતા તથા રિયરતા માંગે છે, તેથી તે શીખવા માટે બળવાન ઉપાદાન એઈ એ.

શ્રીમદ્ હસ્ત, મુખ, આદિનું અવલોકન કરીને — અર્થાત્ સામુદ્રિક શાસ્ત્રથી — પણ જ્યોતિષ જોઈ શકતા હતા.

શ્રીમદ્દના જ્યાતિષના જ્ઞાનની ખ્યાતિ ધીરે ધીરે પ્રસરતી ગઈ, અને તેથી તેમના એ જ્ઞાનના લાભ તેમનાં સગાં-સંબ'ધી, સ્નેહી, આપ્તજના વગેરે ખૂબ છૂટથી લેવા લાગ્યાં. શ્રીમદ્ તેમના જ્ઞાનના લાભ પણ શક્ય હાય ત્યાં સુધી બધાંને આપતા. શ્રીમદ્દના આવા એક સ્નેહીજન, મારબીના શ્રી છાટાલાલ રેવાશંકર અંજરિયાએ શ્રીમદ્દના જ્ઞાનના પોતાને થયેલ અનુભવ વર્ણવતાં લખ્યું હતું કે:—

૩૧. "શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર જીવનરેખા " પૃ. ૨૭.

૧. જીવનરેખા ૩૩

"મારા પાતા માટે તેમ જ કાઈ પ્રસ'ગે તેમના પાતા માટે જ્યાતિષનાં ફળ, ભૂત અને ભવિષ્યનાં એવાં બતાવ્યાં છે કે હું અજબ થાઉ છું. ખુદ ઝવેરી રેવા-શ'કરભાઈ વકીલાત કરતા, અને વેપારમાં પડવા તેમને સ્વપ્ને પણ વૃત્તિ ન હતી. અને તે વખતે સહેજ કરજવાન હતા. તેમની કુંડલી એઈ તેમને વેપારમાં અત્ય'ત લાભ છે, અલ્કે લક્ષાધિપતિ થવાના યાંગ છે, એમ જણાવી વકીલાત છાડી મુંબઈ જવા પ્રેરણા કરી. આજે તેઓ વીસ લાખના આસામી ગણાય છે." ર

શ્રીમદ્દને જ્યાતિષની બાબતમાં ફળાદેશ પૂછનારાઓની સંખ્યા વધતી જ ગઈ, અને તેથી તે પ્રવૃત્તિ પાતાને ઇષ્ટ પરમાર્થમાર્ગમાં વિઘ્નરૂપ લાગવા લાગી. આથી અવરાધરૂપ લાગતી એ પ્રવૃત્તિને કહિપત ગણી વિ. સં. ૧૯૪૭થી શ્રીમદ્દે ત્યાજ્ય ગણી. ત્યાર પછીથી તેઓ કાઈ પથુ વ્યક્તિને એ બાબતમાં કશા ઉત્તર આપતા નહિ, અને જેમ બનવાનું છે તેમ જ બને છે એમ જણાવી પૂછનાર વ્યક્તિના મનનું સમાધાન તેઓ કરતા.

જ્યાંતિષની બાબતમાં વૈરાંગ્ય આવવાનું એક બીજું નિમિત્ત પણ શ્રીમદ્દને મળ્યું હતું. વિ. સં. ૧૯૪૫માં અમદાવાદમાં શેઠ દલપતભાઈ ભગુભાઈ ને વંડે શ્રીમદ્દે અવધાનના પ્રયોગો કર્યો હતા. ત્યાં તેમના જ્યાંતિષના જ્ઞાનના અનેક વ્યક્તિઓએ લાભ લીધા હતો. તેમાં કાઈ માંદગીને બિછાને પડેલી વ્યક્તિને અંગે તેમને પૂછવામાં આવ્યું, અને તેનું અનિષ્ટ જોઈ તેમને બહુ દુ:ખ થયું. તે વખતે તા પૂઇનારને સાચા જવાબ આપ્યા, અને કહ્યું કે, "અમારે શું આવા દુ:ખદ સમાચાર આપવા ?" આવા પ્રસંગાને લીધે તેમની જ્યાંતિષ પ્રતિની ઉપેક્ષા વધતી ગઈ હતી.

શ્રીમદ્રના પરમાર્થસખા અને પરમરનેહી શ્રી સાલાગલાઇની આર્થિક સ્થિતિ વિ. સં. ૧૯૪૭થી ખૂબ સાંકડી હતી. સાલાગલાઇ લક્તિમાન, સરળ જીવ હતા. તેઓ આર્થિક મુશ્કેલીથી અકળાઇ ને શ્રીમદ્દને જ્યાતિષ એઇ પાતાનું લાવિ જણાવવા વારંવાર વિનવતા હતા, અને એ બાબતમાં માર્ગદર્શન પણ આપવા કહેતા. પરંતુ શ્રીમદ્દ તેમને દરેક વખતે પૂર્વે ઉપાર્જન કરેલું કર્મ સમલાવે વેદી લેવા તથા જ્યાતિષ સંખંધી વિકલ્પ પણ ન કરવા પત્રમાં ઉપદેશતા. શ્રીમદ્દનાં શ્રી સાલાગલાઇ ને લખેલાં એવા કેટલાંક વચના નીચે આપ્યાં છે, જે પરથી તેમને આવેલા જ્યાતિષ આખતાં વૈરાગ્ય એઇ શકાશે.

" આજે આપનું જન્માક્ષર સહ પત્ર મળ્યું. જન્માક્ષર વિશેના ઉત્તર હાલ મળી શકે તેમ નથી. "<sup>33</sup> ફાગણ વદ ૩, ૧૯૪૭ના પત્રમાંથી.

" આપે જ્યાતિષાદિકની પણ હાલ ઇચ્છા કરવી નહીં, કારણ કે તે કલ્પિત છે, અને કહિપત પર લક્ષ નથી."<sup>38</sup> – ફાગણ વદ ૮, ૧૯૪૭ના પત્રમાંથી.

૩**૨. " શ્રીમદ્** રાજ્યદ અધ<sup>c</sup>શતાબ્દી સ્મારક ગંથ" પૃ. ૧૦૦

૩૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર" અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૨૭૫.

૩૪. એજન. પૃ. ૨૭૫.

"જ્યાતિષને કલ્પિત કહેવાના હેતુ એવો છે કે તે વિષય પારમાર્થિક જ્ઞાને કલ્પિત જ છે, અને પારમાર્થિક જ સત્ છે, અને તેની રટના રહે છે."<sup>૩૫</sup> ફાગણ વદ ૧૧, ૧૯૪૭ના પત્રમાંથી.

" જ્યાતિષ જેવા કહિષત વિષયના સાંસારિક પ્રસંગમાં નિસ્પૃહ પુરુષા લક્ષ કરતા હશે કે કેમ ? અને અમે જ્યાતિષ જાણીએ છીએ અથવા કંઈ કરી શકીએ છીએ એમ ન માના તા સારું, એવી હાલ ઇચ્છા રહે છે. "<sup>૩૬</sup> – ગ્રૈત્ર સુદ ૧૦,૧૯૪૭ના પત્રમાંથી.

વિ. સં. ૧૯૪૭માં આમ અનેક વખત શ્રીમદે સાંભાગભાઈને જ્યાતિષ સંખંધી કંઈ પણ જણાવવા ના લખી હતી. આમ છતાં સખત મૂં ઝવણ વખતે સાંભાગભાઈ કંઈક કરવા શ્રીમદ્રને વારંવાર લખતા, અને તેમનું હૃદય શ્રીમદ્રનું માર્ગદર્શન ઇચ્છતું. તે વખતે શ્રીમદ્ પરમાર્થને લગતા પ્રશ્નોના વિગતથી ઉત્તરા આપતા, એને જ્યાતિષાદિ બાબતમાં કેવળ મીન રહેવા તેમને ભલામણ કરતા. આ શિરસ્તા વિ. સં. ૧૯૪૭ પછી પણ તેમના સંયાધમાં જોવા મળે છે:

" જ્યાતિષાદિ વિદ્યા કે અધ્યુમાદિ સિદ્ધિ એ માયિક પદાર્થો જાણી આત્માને તેનું સ્મરણ પણ ક્વચિત જ થાય છે. તે વાટે કાઈ વાત જાણવાનું કે સિદ્ધ કરવાનું કથારેય યાગ્ય લાગતું નથી, અને એ વાતમાં કાઈ પ્રકારે હાલ તાે ચિત્તપ્રવેશ પણ રહ્યો નથી."<sup>39</sup> –મહા વદ, ૧૯૪૮ના પત્રમાંથી.

કચારેક કાેઈ જ્યાતિષના ગ્રાંથ સાભાગભાઈના વાંચવામાં આવે તાે તે વિશેની વિગત તેઓ શ્રીમદ્દને લખતા. તેવી બાબત વિશે પણ શ્રીમદ્દ તાે ઉદાસીન જ હતા. આવા કાેઈ પત્રના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૪૮ના કાગણ સુદ ૧૪ના પત્રમાં સાભાગભાઈ ને લખ્યું હતું કે:—

"જ્યાતિષની આમ્નાય સંખંધી કેટલીક વિગત લખી તે વાંચી છે. ઘણા ભાગ તેના જાણવામાં છે. તથાપિ ચિત્ત તેમાં જરાય પ્રવેશ કરી શકતું નથી, અને તે વિશેતું વાંચવું, સાંભળવું કદાપિ ચમત્કારિક હાય, તાેપણ બાજારૂપ લાગે છે. થાડી પણ તેમાં રુચિ રહી નથી."<sup>3</sup>

શ્રીમદ્રના પરમ અનુયાયી તથા ઉપકારી એવા શ્રી સાેભાગભાઈને પણુ તેઓ જ્યાેતિષના કંઈ પણ ઉપયાગ કરવાની વિનયથી આટઆટલી વખત ના કહી દે છે, તે જ સ્ચવે છે કે શ્રીમદ્દને જ્યાેતિષશાસ્ત્ર પ્રતિ કેટલાે વૈરાગ્ય આવી ગયાે હશે! અને પરમાર્થ-માર્ગમાં એ કેલું વિઘ્નરૂપ તેમને લાગ્યું હશે!

૩૫. એજન, પૃ. ૨૭૫.

૩૬. એજન, પૃ. ૨૮૦, આંક ૨૩૩.

૩૭. " શ્રીમિદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૩૧૭.

૩૮. એજન, ૪. ૩૨૧, આંક ૩૩૦.

૧. જીવનરેખા ૩૫

શ્રીમદ્રના ચિત્તની ઉદાસીનતા પણ જેવા જેવી છે. જ્યાતિષાદિ તેમને ચમત્કારિક લાગતાં નથી, કદાપિ ચમત્કારિક હાય તાપણ તે બાજરૂપ લાગે છે! દેહાધ્યાસ ટડ્યા હાય તેવી તેમની આંતરિક આચરણા અહીં જેવા મળે છે. શ્રીમદ્દે પાતાની આંતરિક સ્થિતિ વર્ણવતાં, વવાણિયાથી વિ. સં. ૧૯૪૬ના બીજ ભાદરવા સુદ બીજે સાભાગભાઈ ને લખ્યું હતું કે:—

... "તથાપિ બહારથી ગૃહસ્થપણાની પ્રવૃત્તિ નથી થઈ શકતી, દેહભાવ દેખાડવા પાલવતા નથી, આત્મભાવથી પ્રવૃત્તિ બાહ્યથી કરવાને કેટલાક અંતરાય છે. ત્યારે હવે કેમ કરવું ? કયા પર્વતની ગુફામાં જવું અને અલાપ થઈ જવું, એ જ રટાય છે. તથાપિ બહારથી અમુક સંસારી પ્રવૃત્તિ કરવી પડે છે. તે માટે શાક તા નથી, તથાપિ સહન કરવા જવ ઇચ્છતા નથી! પરમાન દ ત્યાગી તેને ઇચ્છે પણ કેમ ? એ જ કારણથી જ્યાંતિષાદિક તરફ હાલ ચિત્ત નથી. ગમે તેવાં ભવિષ્યજ્ઞાન અથવા સિદ્ધિઓની ઇચ્છા નથી. તેમ તેઓના ઉપયાગ કરવામાં ઉદાસીનતા રહે છે. તેમાં પણ હાલ તા અધિક જ રહે છે. " લ્યા

શ્રીમદ્દની કેટલી બધી ઉદાસીનતા! શ્રીમદ્ કરતાં એછે અંશે નિષ્ણાત પણ પ્રથમ પંકિતના ગણાય, તે રીતે પૂજાય અને તેને ઘેર તો પૈસાની રેલ ચાલે, છતાં જ્યાતિષ-શાસ્ત્રમાં વિપુલ જ્ઞાન ધરાવનાર શ્રીમદ્ એ જ્ઞાનને અપરમાર્થરૂપ ગણી ગૌણ કરે છે, ત્યાંગે છે અને પછીથી કહી પણ તે તરફ જોતા પણ નથી. શ્રીમદ્દની એ ઉદાસીનતા કેવી હતી તેના ખ્યાલ તેમણે વિ. સં. ૧૯૪૭ના ફાગણ સુદ પમે સાલાગભાઈને લખેલાં નીચનાં વચના પરથી પણ આવી શકશે:—

" ઉદયકાળ પ્રમાણે વર્તી એ છીએ. કવચિત મનાયાગને લીધે ઇચ્છા ઉત્પન્ન હા તા ભિન્ન વાત, પણ અમને તો એમ લાગે છે કે આ જગત પ્રત્યે અમારા પરમ ઉદાસીનભાવ વર્તે છે. તે સાવ સાનાનું થાય તાપણ અમને તૃણુવત્ છે. અને પરમાત્માની વિભૂતિરૂપે અમારું ભક્તિધામ છે." જિ

ઉચ્ચ કાંટિના અને આત્માર્થની ઉચ્ચ કક્ષાએ પહેાંચેલા પુરુષના આચરણુમાં જ આવી શકે તેવું આ વર્તન છે. સાચા પરમાર્થ લક્ષે જ આમ બની શકે. ધન્ય તેમની ઉદાસીનતા, ધન્ય તેમના મનાનિગ્રહ!

# શ્રીમદ્દ કવિ : તેમનું સાહિત્ય

શ્રીમદ જ્યાતિષી, અવધાની વગેરે તરીકે ખ્યાતિ પામ્યા તે સાથે કવિ તરીકે પણ નાની વયથી જ પ્રશંસા પામ્યા હતા. તેમની રચનાઓથી પ્રભાવિત થયેલા લોકા તરફથી તેમને "સાક્ષાત્ સરસ્વતી"નું બિરુદ પણ મળ્યું હતું. તે વિશે શ્રીમદ્દે પ્રાે. રવજીભાઈ

**૩૯. એજન, પૃ. ૨૨૫, આંક ૧૩**૩.

૪૦. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૨૭૦.

દેવરાજને લખ્યું હતું કે, "આપ ગમે તે ભાષાના સા શ્લાક એક વખત બાલી જાઓ તા તે પાછા તેવી જરીતે યાદીમાં રાખી બાલી દેખાડવાની સમર્થતા આ લખનારમાં હતી. અને તે માટે તથા અવધાનાને માટે 'સરસ્વતીના અવતાર' એવું ઉપનામ આ મનુષ્યને મળેલું છે." ક શ્રીમદ્ધી પ્રભાવિત થયેલા તેમના મિત્ર શ્રી વિનયચંદ પાપટલાઈ દક્તરીએ તેમના વિશે વિ. સં. ૧૯૪૩માં "સાક્ષાત્ સરસ્વતી" નામે એક પુસ્તક લખ્યું હતું. તેમાં શ્રીમદ્દની ૧૯ વર્ષની વય સુધીની પ્રવૃત્તિની પ્રશંસા કરી હતી.

શ્રીમદ્દે પાતાના લેખનકાર્યની શરૂઆત પઘરચનાથી કરી હતી. માત્ર આઠ વર્ષની વયે તેમણે પહેલી પઘરચના કરી હતી, જે પાછળથી તપાસતાં સમાપ હતી, તે તેમણે પાતે જ જણાવ્યું છે. નવ વર્ષની વયે તેમણે પઘમાં નાનાં રામાયણ તથા મહાભારત રચ્યાં હોવાનું કહેવાય છે. ૧૧ વર્ષની વયથી તો તેઓ માસિકા અને વર્તમાનપત્રોમાં કાવ્યા તથા લેખા માકલતા થઈ ગયા હતા. વળી નિળ'ધની હરીફાઈઓમાં કેટલાંક ઇનામા પણ તેમણે મેળવ્યાં હતાં. ૧૨ વર્ષની વયે ત્રણ દિવસમાં "ઘડિયાળ" વિશે ત્રણસા કડીઓ તેમણે રચી કહેવાય છે. "નમિરાજ" યુંથ, "સાવ'જિનક સાહિત્ય"ના યુંથ, "કાવ્યમાળા" આદિની રચના તેમણે કરી હોવાના ઉલ્લેખ પણ મળે છે. પરંતુ ટથી ૧૨ વર્ષની વય સુધીમાં તેમણે લખેલાં બધાં લખાણમાંથી હાલમાં કાઈ પણ લખાણ ઉપલબ્ધ નથી. પરંતુ આ બધી માહિતી પરથી એટલું તારણ નીકળી શકે છે કે તેમની લેખનશક્તિ બહુ જ નાની વયથી ખીલી હતી, અને તેમાં માટો ભાગ પઘરચનાઓના હતો. તેમ છતાં ગદ્ય પર પણ તેમના સારા કાળૂ હશે તેવું અનુમાન આપણે, તેમને મળેલાં નિળ'ધ હરીફાઈનાં ઇનામાને આધાર કરી શકીએ. તેમના આ સાહિત્યસર્જનને આધાર તેઓશ્રી લોકોમાં નાની વયથી જ "કવિ" તરીકેની ખ્યાતિ પામ્યા હતા.

શ્રીમદ્દનું હાલમાં ઉપલબ્ધ છે તે લખાણ તેમની ૧૫ વર્ષની વય પછીથી રચાયેલું છે. તેનાં કદ અને વિવિધતા તપાસતાં તે પણ કંઈ એાછું નથી. શ્રીમદ્રના ઉપલબ્ધ સાહિત્યના એ વિભાગ પાડી શકાય છે. વીસ વર્ષની વયે તેમણે જાહેર જીવનના ત્યાગ કર્યો તે વર્ષ તેમના સાહિત્યના ક્ષેત્રમાં પણ વિભાગીય વર્ષ બની જાય છે. તેમ થવાનાં કેટલાંક કારણા છે. શ્રીમદ્દે ધર્મને લગતી તથા ધર્મતર એમ એ પ્રકારની કૃતિઓની રચના કરી છે, તેમાં ધર્મને લગતું સાહિત્ય ઘણું છે, અને ધર્મતર સાહિત્ય માત્ર વીસ વર્ષની વય પહેલાં જ રચાયેલું જેવા મળે છે. વીસ વર્ષ પહેલાં રચાયેલી તેમની કેટલીક કૃતિઓ જેવી કે ભાવનાઓધ, માક્ષમાળા, સ્ત્રીનીતિઓધક આદિ — તેમની હયાતીમાં જ, તેમની તે વય સુધીમાં, પ્રગટ થઇ ગઈ હતી; ત્યારે વીસ વર્ષની વય પછીથી રચાયેલી કૃતિઓને તેમણે પ્રસિદ્ધ આપી ન હતી. તે બધું સાહિત્ય તેમના અવસાન પછી પ્રગટ થયું હતું. આમ શ્રીમદ્દના સાહિત્યના "વીસ વર્ષ પહેલાંનું" અને "વીસ વર્ષ પછીનું" એમ બે સ્પષ્ટ વિભાગ પડી જાય છે.

વીસ વર્ષની ઉંમર સુધીમાં તેમણે કાવ્યા, ગરળીઓ, નિળધા, સવાદા, લેખા, વાર્તા ૪૧. એજન, પૃ. ૧૩૪, આંક ૧૮. **૧. જવન**રેખા

વગેરે ક્ષેત્રમાં કલમ ચલાવી છે. તેમાંની કેટલીક કૃતિએા પૂર્ણ થયેલી છે, તેા કેટલીક અપૂર્ણ રહેલી છે.

સ્ત્રીઓને સુધરવા ઉપયોગી થાય તેવા હેતુથી તેમણે ગરખીમાં રચેલું "સ્ત્રીનીતિબાધક" આજે પણ થાડું શિક્ષણ પામેલી સ્ત્રીને ઘણું ઉપયોગી થાય તેવું પુસ્તક છે. તેમાં સદ્દગુણ મેળવવા અને દુર્ગું ણાથી મુક્ત થવા માટે સરળ ભાષામાં સ્ત્રીઓને શિખામણ આપેલી છે. વિ. સં. ૧૯૪૦માં પ્રગટ થયેલું શ્રીમદ્દનું આ સૌથી પહેલું પુસ્તક છે. તેમાં આપણને શ્રીમદ્દનો સુધારક તરીકે પરિચય થાય છે. એ જ રીતે તેમના સુધારક તરીકેના પરિચય આપણને તે સમયનાં "વિદ્યાનવિલાસ", "સુંબાધપ્રકાશ" આદિ માસિકામાં પ્રસિદ્ધ થયેલાં "સ્વદેશીઓને વિનંતી", "ખરા શ્રીમંત કાેણ્?" વગેરે કાવ્યામાં થાય છે.

આ ઉપરાંત અવધાન સમયે શીઘતાથી રચાયેલી શ્રીમદ્ની કેટલીક કૃતિઓ મળે છે. તે પદ્યરચનાઓ ભાગ્યે જ ચાર-આઠ પ'ક્તિઓથી લાંબી છે. છતાં આપણે, ઘણી વખત, તેમાં સચાટતા, માર્મિકતા અને શ્રીમદ્દમાં રહેલા વૈરાગ્યને પ્રગટ જોઈ શકીએ છીએ. આ શીઘ રચનાઓએ તથા ઉપલબ્ધ ધર્મતર પદ્યસાહિત્યે તેમને લાકામાં કવિ તરીકે વિશેષ સ્થાન અપાવ્યું હતું.

આ સિવાય તેમણે રચેલું સઘળું સાહિત્ય ધર્મને લગતું છે. તેમાં કેટલીક કૃતિઓ પૂર્ણ સ્વરૂપે તેા કેટલીક અપૂર્ણ સ્વરૂપે મળે છે. હજાર-બારસા જેટલાં નીતિવચના પણ તેમણે ''પુષ્પમાળા'', ''બાેધવચન'', ''વચનસપ્તરાતી'' વગેરે જુદાં જુદાં શીર્ષક નીચે રચ્યાં છે. તેમાં પણ તેમના ધર્મના રંગ અછતા રહેતા નથી.

વીસ વર્ષની ઉંમર પહેલાં શ્રીમદ્દે રચેલા ધર્મને લગતા સાહિત્યમાં 'માેક્સસુબાધ' એ પદ્મરચના અપૂર્ણ રહેલી છે. તેના નાના વિભાગ જ મળે છે. એટલે તેમાંથી શ્રીમદ્દ વિશ્વની કાઇ સ્પષ્ટ છાપ આપણને મળતી નથી. છતાં તેમાંની "પ્રભુપાર્થના" તેની ભાવનામયતાને લીધે ધ્યાન ખેંચે તેવી રચના બની છે. આ ઉપરાંત "નવ કાળ મૂકે કાઈને", "ધર્મ વિશે" વગેરે છૂટક પદ્મરચનાઓ પણ મળે છે. આ બધાં સામાન્ય રીતે બાધકાવ્યા ગણી શકાય. તેમાં તેમની ઉચ્ચ પ્રતિભાશક્તિના આવિભીય જેવા મળતા નથી.

તેમની ધર્મને લગતી, વીસ વર્ષ પહેલાંની, ગદ્યસાહિત્યની "ભાવનાબાધ" અને "મિક્ષમાળા" એ બે જ રચના તરીકે પૂર્ણ થયેલી છે. બંનેમાં છૂટીછવાઈ પદ્યરચનાઓ જેવા મળે છે, પણ તેમાં મુખ્યત્વે ગદ્ય રચાયેલું છે. આ પદ્યરચનાઓમાં કચારેક કાવ્યત્વના ચમકારા જેવા મળે છે. "ભાવનાબાધ "માં અનિત્ય, અશરણ વગેરે બાર ભાવનાઓની સદ્યાંત સમજણ આપેલી છે. "મિક્ષમાળા "માં સમ્યગૃદર્શન, સમ્યક્ર્ગાન અને સમ્યક્ચારિત્ર એ રત્નત્રયીને સમજાવવા તત્ત્વવિચારણાને લગતા પાઠા, રાગ આદિનું અસત્ય, અનિષ્ટ વર્ણવતા કે બ્રહ્મચર્ય, સત્યધર્મ, દઢતા વગેરેનું મહત્ત્વ બતાવતાં દષ્ટાંતાના પાઠા તથા આઠ પદ્યપાઠા એમ કુલ ૧૦૮ પાઠની રચના શ્રીમદ્દે કરી છે. તેમાં જૈનમાર્ગને યથાતથ્ય સમજાવવાનો તેમણે પ્રયત્ન કર્યો છે. આ બંને પુસ્તકાનું ગદ્ય સરળ, મર્માળ, કચારેક હાસ્યયુક્ત

વચનવાળું અને હૃદયમાં વસી જાય તેવા વિવેકવિચારવાળું છે. આ ખંને ગ્રાંથ શ્રીમદ્દના ઊંડા વૈરાગ્યની પ્રતીતિ કરાવે છે.

આ બે ગદ્ય-પુસ્તકો ઉપરાંત "મુનિસમાગમ" નામનો લેખ, " જીવાજીવ વિભક્તિ" નામનો ઉત્તરાધ્યયનના ૩૬મા અધ્યયનના અનુવાદ, "જીવતત્ત્વસંખંધી વિચાર" નામના વિવત્ત્વપ્રકરણની એક ગાથાનું વિવરણ, "સ્વરાદયજ્ઞાન" પરની ટીકા વગેરે તેમણે વીસ વર્ષની વય પહેલાં કરેલું લખાણ અપૂર્ણ મળે છે. આ લખાણમાં તેમનું ગદ્ય પરનુ પ્રભુત્વ સ્પષ્ટ દેખાય છે. અનુવાદમાં મૂળ જેટલી વિશદતા છે, ટીકામાં પક્ષપાતરહિતપણું છે. ઉપરાંત, તે બધાંમાં ભાષાની સરળતા પણ છે. તેમના લખાણમાં આવા અનેક ગુણા હાવા છતાં તેમણે તે બધું લખાણ અપૂર્ણ શા માટે રાખ્યું હશે તે સમજવું મુશ્કેલ છે. આ બધું લખાણ અપૂર્ણ હાવાને લીધે તેમના સમયમાં પ્રકાશિત થયું નહોતું તેથી શ્રીમદ્દને લોકા ગદ્યકાર તરીકે ન ઓળખી શકે તે સ્વાભાવિક છે. તેમના ગદ્યલખાણમાં માત્ર " ભાવના-બાધ " અને "મોક્ષમાળા" એ બે જ રચનાએ પ્રગટ થઈ હતી. અને તેના પ્રમાણમાં પદ્યસાહિત્ય વધારે પ્રસિદ્ધ થયું હતું. તેથી અગાઉ જણાવ્યા પ્રમાણે, લોકામાં તેમની કવિ તરીકેની છાપ વિશેષ પડી હતી.

વીસ વર્ષની વય સુધી "પ્રયાગવીર" લાગતા શ્રીમદ પછીથી ધીરગ'ભીર તત્ત્વચિંતક બની જાય છે. તેમના લખાણમાં માત્ર આત્મહિતની જ દૃષ્ટિ જેવા મળે છે. અને વીસ વર્ષ પહેલાંના સાહિત્યમાં જે વાર્તા, કથા, દૃષ્ટાંત વગેરે દૃષ્ટિગોચર થાય છે, તે વીસ વર્ષ પછીનાં લખાણમાંથી અદૃશ્ય થાય છે. વીસ વર્ષની વય પછીથી થયેલું કાઈ પણ લખાણ તેમની હયાતી સુધી પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યું ન હતું, તેથી શ્રીમદ માત્ર તેમનાં પરિચત વતું ળામાં જ જાણીતા રહ્યા હતા. પણ તે લખાણની પ્રસિદ્ધિ થતાં લોકોને શ્રીમદ્રના વધારે અને સાચા પરિચય થયો. આ લખાણના મોટા ભાગ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં પત્રો, અનુવાદા, લેખા, પદ્યો તથા ''આત્મસિદ્ધિ" જેવી સળ'ગ લાંબી પદ્યરચનાઓના પણ સમાવેશ થાય છે.

વીસ વર્ષની વય પછીના શ્રીમદ્દના લખાણમાં સૌથી માટે ભાગ તેમના દ્વારા મુમુક્ષુઓને લખાયેલા પત્રોનો છે. આ પત્રો તેમના સમાગમમાં આવનાર તથા તેમના સમાગમના ઇચ્છુક એવા શ્રી સાભાગભાઈ, શ્રી લલ્લુજી મહારાજ, શ્રી અંબાલાલભાઈ, શ્રી જૂઠાભાઈ, પૂ. ગાંધીજી, શ્રી ત્રિભાગભાઈ, શ્રી મનસુખભાઈ, શ્રી મનસુખરામ સૂર્યરામ આદિ અનેક સુમુક્ષુઓને લખાયેલા છે. આવા પ્રસિદ્ધ થયેલા લગભગ ૮૦૦ પત્રોમાંના કેટલાકમાં શ્રીમદ્દની આંતરિક પરિસ્થિતિ, કેટલાકમાં જ્ઞાનીના આચરણની વાતો, આત્માના ગુણા, પ્રશ્નોના ઉત્તરો, મુશ્કેલીના સમયે જીવનું કર્તવ્ય, સદ્દગુરુનું માહાત્મ્ય, ભક્તિની આવશ્યકતા વગેરે બાબતો નિરૂપી છે. આ પત્રો પરથી શ્રીમદ્દના તે તે વ્યક્તિઓની સાથેના સંબ'ધના પણ ખ્યાલ આપણને આવે છે. વળી, શ્રીમદ્દને મન તે તે વ્યક્તિઓ કઈ કઈ કક્ષાની હતી તે પણ તે પત્રોનાં લખાણો, તેમાં થયેલા વિવિધ સંબાધના તથા તેના અંતમાં શ્રીમદ્દે કરેલા વિવિધ પ્રકારના દસ્તક પરથી આપણને જાણવા મળે છે. આ બધાં ઉપરાંત આ પત્રોમાંથી સૌથી અગત્યની બાબત જાણવા મળે છે તે શ્રીમદ્દના આત્મિક વિકાસ—તેમની વીસ વર્ષની

વયથી શરૂ કરી તેમના જીવનના અ'તસમય સુધી લખાયેલા પત્રો વર્ષવાર અને માસવાર મળે છે. શ્રીમદ્રના વિચારામાં કયા પ્રકારના ફેરફારા થયા, તેમની આધ્યાત્મિક કક્ષા કઈ રીતે ઉચ્ચ થતી ગઈ તે એટલે કે એમના ક્રમિક વિકાસ પણ આપણુંને આ પત્રોમાંશી જાણવા મળે છે. વળી, આ પત્રો તે તે વ્યક્તિઓને અ'ગત રીતે પ્રસિદ્ધિના કાઈ પણ હેતું વિના લખાયેલ છે એટલે તેમાંની નૈસર્ગિકતા પૂરેપૂરી જળવાઈ રહી છે. આ પત્રો જે ઉપલબ્ધ ન હોત તો આત્માની કથા કયા ક્રમમાં વિકાસ પામતી જાય છે, તે જાણવાનું એક અમૂલ્ય સાધન આપણી પાસેથી છીનવાઈ ગયું હોત.

પત્રો જેવી જ અગત્યની, બદકે તેથી પણ વધુ અગત્યની કૃતિ તે " આત્મસિહિશાસ્ત્ર". શ્રી સાભાગભાઈની વિનંતીને માન આપી વિ. સં. ૧૯૫૨ના આસા વદ એકમે તેમણે માત્ર છે કલાકના સમયમાં તેની રચના કરી હતી. તેના ૧૪૨ દાહરામાં આત્મા છે, તે નિત્ય છે, તે કર્તા છે, તે ભાકતા છે, માક્ષ છે અને માક્ષના ઉપાય છે – એ છ પદને તેમણે ગુરુ તથા શિષ્યના સંવાદ દ્વારા સિદ્ધ કર્યા છે. પ્રત્યેક પદના અસ્તિત્વ માટે શિષ્ય શંકા કરે છે અને ગુરુ તેની શંકાનું સમાધાન કરે છે. આ ઉપરાંત તેમાં આત્માર્થી, મતાર્થી, સફગુરુ, આત્મા વગેરેનાં લક્ષણોના પણ સમાવેશ શ્રીમદ્દે કર્યો છે. અંતમાં શિષ્યને સાચી સમજણ પ્રાપ્ત થાય છે, અને સાચી સમજણ આપવા બદલ તે ગુરુના અત્યંત ઉપકાર માને છે. કોઇ પણ દર્શનને વખાડયા વિના તેમાં જૈનદર્શનની ઉચ્ચતા બતાવી છે. મતમતાંતરમાં પડયા વિના, બાહ્યકિયામાં રચ્યા વિના, આત્મશ્રેય કરવા માટે કર્યો માર્ગ સ્વીકારવો એઇ એ તે ડૂંકમાં છતાં સચાટતાથી અને કમપૂર્વક જણાવી દીધું છે. " દ્રવ્યાનુયાન "ને વર્ણવતું " આત્મસિહિશાસ્ત્ર" સરળ ભાષામાં રચાયેલું હોવાને લીધે તેને સમજવામાં કાઈ ને મુશ્કેલી પડે તેમ નથી. આમ છતાં તેમાં એટલાં બધાં તત્ત્વોના સમાવેશ કરેલા છે કે જ્ઞાની પુરુષ ધારે તેમ નથી. આમ છતાં તેમાં એટલાં બધાં તત્ત્વોના સમાવેશ કરેલા છે કે જ્ઞાની પુરુષ ધારે તેમની ઉચ્ચ પ્રતિભાનો પુરાવો આપતું " આત્મસિહિશાસ્ત્ર" તેમની ઉત્તમાત્તા રચના છે. તેમની ઉચ્ચ પ્રતિભાનો પુરાવો આપતું " આત્મસિહિશાસ્ત્ર" તેમની ઉત્તમાત્તમ રચના છે.

શ્રીમદે રહ વર્ષની વયે, એક જ બેઠકે રચેલું "અપૂર્વ અવસર" પણ એટલું જ ઉત્તમ કેારિનું કાવ્ય છે. માત્ર આ એક જ કાવ્ય શ્રીમદ્દે રચ્યું હોત તાપણ તેમને કવિ કહેવડાવવા માટે તે પૂરતું હતું. આ રચનામાં પાતાની અંતર'ત્ર સ્થિતિ વર્ણવવાની સાથે જૈન પરિપાટી અનુસાર આત્માની ચાથાથી શરૂ કરી ચૌદમા ગુણસ્થાન સુધીની ભૂમિકાનું વર્ણન કર્યું છે. અને તેની ગાઠવણી તથા રચના એટલાં સુંદર થયાં છે કે તેને "કાવ્યકળાના ઉત્તમ નમૂના" પૂ. સંતબાલજી ગણાવે છે. આ કાવ્યમાં કડી તા માત્ર ર૧ જ છે, પહ્યુ તેમાં એકએક શખ્દ એવા તાળીતાળીને મુકાયા છે કે એમાંથી એકાદ શખ્દ પદ્યુ કાઢી નાખતાં આખી રચનાને બગાડી મૂકવા જેવી પરિસ્થિતિ સર્જાય છે. જૈન તેમજ જૈનેતર બંને સમાજમાં કરખી રીતે લાકપ્રિય બનેલું આ કાવ્ય તેની ઉત્તમતાને લીધે પૂ. ગાંધીજીને પણ એટલું જ પ્રિય હતું, અને તેથી "આશ્રમભજનાવલી"માં તેને તેમણે સ્થાન આપ્યું હતું.

એક જ બેઠકે પૂરી કરાયેલી કૃતિએા " આત્મસિદ્ધિશાસા" તેમજ " અપૂર્વ અવસર "ની હસ્તલિખિત પ્રતા જેતાં ખ્યાલ આવે છે કે શ્રીમદ્દે તે કૃતિઓામાં ભાગ્યે જ શાબ્દિક

ફેરફાર પણુ કર્યો છે. પ્રબળ સર્જનપ્રતિભા અને આધ્યાત્મિક કક્ષા વિના આવી કૃતિ આ રીતે રચાવી અશક્ય છે.

આ ખંને પદ્મસ્થનાઓ ઉપરાંત શ્રીમફે વીસ વર્ષની વય પછી "વીસ દોહરા", "મૂળમાર્ગ રહસ્ય", "બિના નયન", "યમનિયમ" વગેરે મળી કુલ વીસેક જેટલી પદ્મસ્થનાએ કરી છે. આ રચનાએમાં માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ, જીવનું સ્વરૂપ, તથા આત્માને લગતા તત્ત્વચિંતનનું નિરૂપણું છે. આ બધી રચનાએમ પણ શ્રીમદ્રની ઉચ્ચ આધ્યાત્મિક કક્ષા બતાવે છે.

આટલું પદ્મસાહિત્ય શ્રીમદ્રની વીસ વર્ષની વય પછી રચાયેલું મળે છે. જે તેમની "કવિ" તરીકેની સિહિની પ્રતીતિ કરાવે છે.

શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય રચિત "પંચાસ્તિકાય"ના અનુવાદ શ્રીમફે તેમની ૩૦ વર્ષની વચે કર્યા હતો. તેના ખંને અધ્યાયની ગાથાએમાંથી લગભગ ૧૭ જેટલી ગાથાએમના અનુવાદ મળતા નથી. બાકીની બધી ગાથાએમના લગભગ શખ્દશઃ છતાં મૂળના ભાવાર્થ મળવતા ગદ્ય-અનુવાદ શ્રીમફે આપણને આપ્યા છે. આ ઉપરાંત "દશવૈકાલિક સૂત્ર"ના બે અધ્યયનના તેમ જ "દ્રવ્યસંગ્રહ"ની કેટલીક ગાથાએમના અનુવાદ પણ તેમણે કર્યો છે, માગધી ભાષા ન સમજી શકનાર માટે આ અનુવાદ ખૂબ ઉપયોગી છે. તે બધામાં તેમની અનુવાદક તરીકેની કુશળતા જેવા મળે છે.

આનં દઘનજનાં કેટલાંક પદોની સમજણ, સૂયગડાંગ અને દ્રાદશાંગીની કેટલીક ગાથાઓનું વિવેચન, અન્ય કેટલીક ગાથા તથા શ્લોકોની સમજણ, અન્ય કવિઓની કેટલીક પંક્તિઓ પરનું વિવેચન, એ વગેરે રૂપે આપણને શ્રીમદ્દનું વિવેચનસાહિત્ય મળે છે. તે બધાંમાં તેમની દૃષ્ટિ વિવેચક કરતાં સત્યઅન્વેષકની વિશેષ દૃષ્પાય છે. તેમનું આ બધું વિવેચનાત્મક લખાણ મુખ્યત્વે મુમુક્ષુઓના પત્રોમાં જેવા મળે છે, તે પરથી અનુમાન કરી શકાય કે તેમણે એ લખાણ પાછળના ઉદ્દેશ મુમુક્ષુઓને સમજણ આપવાના રાખ્યા હતા, અને નહિ કે કાઈ જાતની પ્રસિદ્ધિ મેળવવાના કે વિવેચક થવાના. પ્રસિદ્ધિ અને ધનવૈભવથી દ્વર ભાગનાર માટે એવા માહ હોવાની કલ્પના કરવી એ પણ અચાગ્ય જ ગણાય. આમાંનું કેટલુંક લખાણ હાલમાં અપૂર્ણ દશામાં મળે છે.

" પ્રતિમાસિહિ" પરના લઘુગ્રંથ, " માક્ષસિદ્ધાંત" વિશેના લેખ, " દ્રવ્યપ્રકાશ" નામના લેખ, — એમ કેટલાક ગઘલેખાની શરૂઆત પણ શ્રીમદ્દે તેમની વીસ વર્ષની વય પછીથી કરી હતી. પરંતુ તે બધાં લખાણો અપૂર્ણ રહેલ છે, અથવા અપૂર્ણ મળે છે. પ્રતિમાની આવશ્યકતા બતાવવી, માક્ષ મેળવવાના માર્ગ સમજાવવા, ષડ્દર્શનની સમીક્ષારૂપ સમજણ આપવી વગેરે વિષયા આ બધા લેખોમાં પસંદ કરાયા છે.

શ્રીમદ્દે કેટલાંક ગઘ-સુભાષિતાની પણ રચના કરી છે. તેમાંનાં કેટલાંક વચના પ્રમાણમાં લાંબાં છે. એમાં મુખ્યત્વે આત્મા તથા માક્ષમાર્ગ દર્શાવનારાં વચના છે. ૧. જ્યારેખા

સાહિત્યનાં વિવિધ ક્ષેત્રમાં વિહરતી શ્રીમદ્દની કલમે "રાજનીશી", "હસ્તનોંધ" આદિનું પણ સર્જન કર્યું છે. આ લખાણ શ્રીમદ્દના અંગત ઉપયોગ માટે જ થયેલું હોઈ વ્યવસ્થિત કે અનુક્રમમાં નથી. શ્રીમદ્દ કાયમ પોતાની પાસે એક નેંધપોથી રાખતા, અને જ્યારે કાઈ અગત્યના વિચાર આવે ત્યારે તેનું કાઈ પણ એક પાનું ખાલી તેમાં તે ટપકાવી લેતા. આ રીતે વિચારાના ટાંચણથી જ તેમની નેંધપાથી ભરાયેલી છે. વળી, આ લખાણ અંગત ઉપયોગ માટેનું જ હાવાને લીધે ઘણી વાર ખૂબ જ સંક્ષેપમાં થયેલું છે અને તે એટલી હદ સુધી કે તે સમજવામાં પણ મુશ્કેલ લાગે. વળી, આ લખાણોની વિશેષતા એ છે કે તે રાજિંદા કે અગત્યના બનાવાનું વર્ણન નથી, પણ આત્માને લગતી વિચારણા અને તેમની આંતરિક સ્થિતિનું નિરૂપણ છે.

આમ જોઈએ તો વીસ વર્ષની વય પછી પણ શ્રીમફે સાહિત્યનાં અનેક ક્ષેત્રોમાં લખાણ કર્યું છે, પણ તે સર્વ તેમની હયાતી બાદ પ્રસિદ્ધ થયું હોવાને લીધે લોકો શ્રીમફને સાચા સ્વરૂપે પછીથી જ જાણી શક્યા.

શ્રીમદ્દનું લખાણ સમત્રપણું જોઈએ તો તેમાં ગદ્ય કરતાં પદ્ય-લખાણું એહિં છે. પરંતુ કક્ષાની રીતે જોઈએ તો પદ્ય-લખાણની કાર્ટિ ગદ્ય કરતાં ઊચા પ્રકારની છે. ગદ્યના માટા જથ્થા તો પત્રોના છે, અને બાકીનું માટા ભાગનું લખાણું અપૂર્લ સ્વરૂપમાં છે. અને તેમાં પણ કાઈ પણ કૃતિ પદ્યમાં રચાયેલ " આત્મસિદ્ધિ" કે " અપૂર્લ અવસર"ની કક્ષાની અની શકેલ નથી.

પઘરચનાની બાબતમાં આથી જુદું છે. માટા ભાગની રચનાઓ પૂર્ણું છે. પદ્મ એ તેમના ભાવને પ્રગટ કરવાનું વિશેષ સફળ સાધન બની શકશું છે, તેમ આપણે તેમની "આત્મસિદિ", "અપૂર્વ અવસર", "મૂળમાર્ગ રહસ્ય" આદિ રચનાઓ જોતાં કહીં શકીએ તેમ છીએ. પ્રમાણની દૃષ્ટિએ પઘરચના કદાચ એાછી લાંગે, પણ તેની ગુણવત્તાની દૃષ્ટિએ જોતાં શ્રીમફની સાચી પ્રતિભા આપણે પદ્યમાં જ ઝળકતી જોઈએ છીએ. તેમણે આપેલી એકએક પઘરચના તેમની કવિપ્રતિભાની સાક્ષી પૂરે છે.

પદ્યની સરખામણીમાં શ્રીમદ્દની પ્રતિભા ગદ્યમાં ઓછી પ્રતિબિ'બિત થાય છે તે ખરુ', પણ તેથી તેમના ગદ્ય-લખાણનું મૂલ્ય એહું આંકી શકાય તેમ નથી. તેમના ગદ્ય-લખાણને સ્વતંત્ર રીતે તપાસીએ તે આપણે જરૂર શ્રીમદ્દને ગદ્યસ્વામી કહેવા પ્રેરાઈએ. પોતાના પત્રોમાં તેઓએ જે તર્કબહતાથી પોતાના વિચારા રજૂ કર્યા છે, તેમ કરવામાં જે સરળ ભાવવાહી ભાષા વાપરી છે, વિવેચનમાં જે વિચારશક્તિ દર્શાવી છે તે સર્વ તેમની ગદ્યસ્વામી તરીકેની સમર્થતા દર્શાવે છે. તેમના ગદ્ય કે પદ્ય કાઈ પણ પ્રકારના લખાણમાં અનુભવના નિચાડ વાચકને એવા મળશે જ. તેથી જ પૂ. ગાંધીજ તેમના લખાણ વિશે યાગ્ય જ લખે છે કે:—

"તેમનાં લખાણાની એક અસાધારખુતા એ છે કે પાતે જે અનુભવ્યું તે જ

ξ

લખ્યું છે. તેમાં કચાંચે કૃત્રિમતા નથી. બીજાની ઉપર છાપ પાડવા સારુ એક લીટી સરખી પણ લખી હાય એમ મે' નથી જોયું, "<sup>૪</sup>૪૨

માટા કદનાં લગભગ ૧૦૦૦ જેટલાં છાપેલાં પાનાંમાં મળતા શ્રીમદના લખાણુ માટે પૂ. ગાંધીજી જેવા ઉપર મુજબના અભિપ્રાય ઉચ્ચારે તે જ શ્રીમદની મહાનતા અને ગદ્ય તેમજ પદ્યના સર્જક તરીકેની સફળતા પુરવાર કરવા માટે બસ છે.

# શ્રીમદ્દને પ્રગટેલાં અવધિજ્ઞાન તથા લબ્ધિઓ

શ્રીમદ યાગ જાણતા હતા, કે તેમને લખ્ધિએ કે અવધિજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઇ હતી, તેવું તેમણે કાઇને પણ જણાવ્યું ન હતું, તેમ તેમના પરિચયમાં આવનાર વ્યક્તિઓએ પણ તેવું જણાવ્યું નથી. પરંતુ તેમના જીવનમાં બનેલા કેટલાક પ્રસંગા, તથા તેમનું કેટલુંક લખાણું એ માન્યતા દઢ કરે છે કે તેમને અવધિજ્ઞાન તથા લખ્ધિ પ્રગટથાં હોવાં એઈએ. એટલું જ નહિ તેઓ યાગના પણ જાણકાર હોવા જોઈએ.

અવધિ એટલે હદ. અવધિજ્ઞાન એટલે રૂપી પદાર્થનું (સ્થળ અને કાળની મર્યાદા સહિતનું) ઉપયોગપૂર્વક થતું અમુક હદ સુધીનું જ્ઞાન તથા દર્શન. તે અવધિ અથવા હદ ગમે તેટલી નાની કે માટી હોઈ શકે. તે હદ જીવની શુહતાના તસ્તમપણા ઉપર આધાર રાખે છે. શ્રીમદ્માં શરૂઆતમાં આ જ્ઞાનની થાડી હદથી શરૂઆત થઇ હતી, અને પછી તે હદ ઘણી વિસ્તરી હતી તેમ કહી શકાય. તેમને આ પ્રકારનું જ્ઞાન હતું તે વિશે કેટલાંક ઉદાહરણા પણ મળે છે.

કચ્છ કાેડાયના રહીશ શા. હેમરાજભાઇ તથા માલશીભાઇ શ્રીમદને મળવા ક્રસ્તા ક્રસ્તા રાજકાેટ સુધી પહેંચે છે. રાજકાેટમાં અ'તર્જ્ઞાનથી તેઓ તે જાણી જાય છે, અને તેમને લેવા માર્ગ પર સામે જાય છે, એટલું જ નહિ પણ, કદી ન જેચેલા કે કદી ન જાહોલા એ છે ભાઈઓને નામથી તેઓ છાેલાવે છે. વળી, તેમના ઉતારાની વ્યવસ્થા, તેમના આવવાની ખબર મળ્યા પહેલાં જ, શ્રીમદ્ શા. ધારશીભાઇને ત્યાં કરે છે. તે પ્રસ'ગમાં તેમણે અવધિજ્ઞાનથી જાણ્યું હાેય તેમ કહી શકાય.૪૩

વળી, મારખીમાં વિ. સં. ૧૯૪૬માં શ્રી સાેભાગભાઈ તેમને મળવા તથા " બીજજ્ઞાન "-નાે મંત્ર આપવા આવે છે. તે વખતે પહ્યુ શ્રીમદ્દ તેમના આગમનની તથા તેના કારણની વાત પહેલેથી જાણી જાય છે, અને એ " બીજજ્ઞાન "નાે મંત્ર સાેભાગભાઈના કશું કહ્યા પહેલાં તેમને જ વાંચવા આપે છે, જે તેમણે આગળથી લખી રાખ્યા છે. પહેલી જ વખત મળતા સાેભાગભાઈ ને નામ સાથે આવકારે છે. વળી, કહી સાયલા ગયા ન હાેવા છતાં

૪૨. " શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્ર અને ગાંધી છ " પૃ. ૪૬, અથવા " ગાંધી છની પ્રસ્તાવના " પ્રકરણ ૩. ૪૩. વિસ્તાર માટે જુએ। આ પ્રકરણના શ્રીમદ્ની ચમત્કારિક શક્તિ તથા સ્મરણીય પ્રસંગા એ વિસાગમાંના ખીજો પ્રસંગ.

૧. જીવનરેખાઃ ૪૩

શ્રીમદ્ સોભાગભાઇના ઘરનું ખારહ્યું સાયલામાં કઈ દિશામાં છે તે પણ યથાર્થ કહી દે છે. સાભાગભાઈ સાથેના આ સર્વ પ્રસ'ોા તેમને પ્રગટેલા અવધિજ્ઞાનના સૂચક ગણી શકાય.

એ જ રીતે ત્રણ માસ અગાઉ શ્રી જ્ઠાભાઇના અવસાન સ'ખ'ધી કરી રાખેલ નાંધ, વવાણિયાના વીરચંદ દેસાઈ અને તેમનાં પત્નીના અવસાન બાબત આપેલી માહિતી, દલીચંદભાઈના પિતાશ્રી, ગરાશિયા બાપુ આદિના મૃત્યુ વિશે કરેલા નિર્દે શ, પાતાના પિતાને ચમનપર ન જવાની કરેલી વિનંતી આદિ પ્રસ'ોા તેમને પ્રગટેલાં અવધિજ્ઞાનના જ નિર્દે શ કરે છે, એમ કહી શકાય. કાઈને ક'ઈ મુશ્કેલી આવવાની હોય, અનિષ્ટ થવાનું હોય, શુભ થવાનું હોય તે વગેરે વિશે તેઓ જાણી શકતા, અને તેને સ'બ'ધિત વ્યક્તિઓને પણ જણાવતા. આવા સંખ્યાબ'ધ પ્રસ'ોા શ્રીમદ્દના જીવનમાં બનેલા જાણવા મળે છે, જે શ્રીમદ્દમાં અમુક અપૂર્વ સિદ્ધિ હતી તે સાબિત કરે છે, જેને "અવધિજ્ઞાન" કહી શકાય.

આ જ પ્રમાણે મનઃપર્યવજ્ઞાનની શક્તિ પણ તેમનામાં ખીલી હતી, એમ આપણે કહી શકીશું. મનઃપર્યવજ્ઞાન એટલે સામેની વ્યક્તિના મનના ભાવ જાણી જવા. આ જ્ઞાનની શરૂઆત પણ તેમને નાની વયથી થઈ હતી. જેકે પાછળથી તે જ્ઞાન ઘણું વધ્યું હતું, પણ તેના ઉપયાગ તેઓ નહાતા કરતા.

મારળીના શ્રી છાટાલાલ રેવાશ'કર અ'જારિયા પાતાનાં સ'સ્મરણામાં નાંધે છે કે:-

"શ્રીમદ કાેઈ પ્રસંગ ઉપર અમારામાંના કાેઈ વાત કરવાની શરૂઆત કરે ત્યારે, તેના મનના હેતુ શું છે તે કહી આપતા. કેટલાક મિત્રો કળૂલ ન કરે છતાં પરિશ્રામે તેના હેતુ તેમના કહેવા મુજબ સિદ્ધ થતાે." જ

શ્રી મનસુખભાઈ કિરત્ચંદ મહેતાએ પણ, પાતાના મનના પ્રશ્ન જાણીને જ શ્રીમદ્દે તેના ઉત્તરા કંઈ પણ પૂછાયા વિના આપ્યા હાય તેવા અનેક પ્રસંગા "શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જીવનરેખા"માં નેંધ્યા છે. તેઓ ઉપદેશ આપતા તે વખતે પણ શ્રોતાના મનના પ્રશ્નોનું સમાધાન, તે પ્રશ્નો પૂછાયા પહેલાં જ, કરી દેતા, પરિણામે કાઈને પ્રશ્ન પૂછવાના રહેતા નહિ, તેવી નેંધ ખંભાતના છાટાલાલ માથેકચંદ, મારબીના મનસુખભાઈ કિરત્ચંદ મહેતા વગેરેએ લીધી છે. લીં બહીના શ્રી ઠાકરશી લહેરચંદ શાહે પણ પાતાના મનના ભાવ જાણી શ્રીમદ્દે "ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર"નું એક અધ્યયન સમજવ્યું હતું એ આદિ પ્રસંગા પાતાનાં સંસ્મરહામાં નેંધ્યા છે. કપ

શ્રીમદ્રની આ વિશિષ્ટ શક્તિઓનો પરિચય આપતા પ્રસ'ોા "શ્રીમદ્રની વિશિષ્ટ શક્તિ તથા રમરણીય પ્રસ'ોા" નામના આ પ્રકરણના વિભાગમાં નાંધ્યા છે, જે જેતાં તેમની શક્તિઓના ખ્યાલ આવી શકશે.

<sup>🗙 &</sup>quot; શ્રીમદ રાજ્યંદ્ર અર્ધાશતાબ્દી સ્મારક શ્રંથ ", પૃ ૧૦૦.

૪૫. એજન, યુ. ૧૧૪.

રાનના મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યવ અને કેવળ એ પાંચ પ્રકાર છે. તેમાં શ્રેષ્ઠ તે કેવળજ્ઞાન, તેના પછીનું મનઃપર્યવ, તે પછીનું અવધિ, એવા ક્રમમાં આ જ્ઞાન ગાઢવેલ છે. ઉપરના પ્રસંગા પરથી આપણું એ તારવી કાઢી શકીએ છીએ કે શ્રીમદ ચાથા મનઃપર્યવ જ્ઞાન સુધી તો પહોંચી ગયા હતા. અવધિ અને મનઃપર્યવની કઈ કક્ષા સુધી તેઓ પહોંચ્યા હતા તે જાણવાનાં આપણી પાસે સાધના નથી, કારણ કે જેમ જેમ તેમના આત્માની કક્ષા ઉચ્ચ થતી ગઈ હતી, તેમ તેમ તે દશા તેમણે વધુ ને વધુ ગુપ્ત રાખી હતી. એથી તેમની અ'તિમ દશા કઈ હશે તે જાણવું ઘણું મુશ્કેલ બની રહે છે. પણ આ બ'નેના ઘણા સારા પ્રમાણમાં વિકાસ થયા હશે તે તો આપણું ચાક્કસ કહી શકીએ. પાતાને હવે એક જ લાવ લેવાના બાકી છે તેની નાંધ કરતાં, એક અ'ગત કાવ્યમાં તેમણે લખ્યું છે કે, " તેથી દેહ એક જ ધારીને, જાશું સ્વરૂપ સ્વદેશ રે." આ પણ તેમણે અવધિ-જ્ઞાનથી જાણ્યું હોય તે જ સંભવિત છે.

આમ તેમના આત્મા આટલી ઉચ્ચ કક્ષાએ પહેાંચ્યા હાય ત્યારે અન્ય લખ્ધિઓ પણ પ્રગૃટી હાય તે સ્વાભાવિક છે. શ્રીમદ્દે તે લખ્ધિઓના ઉપયાગ ભાગ્યે જ કર્યો છે. તેથી તેમને એવી લખ્ધિ પ્રગૃટી હશે કે કેમ તેવી શ'કા થવાના પણ સ'ભવ છે, પણ કેટલાક પ્રસ'ો અને તેમનાં વચના પરથી આપણે એઈ શકીશું કે; ભલે તેમણે પ્રાપ્ત લખ્યિઓના ઉપયોગ નહોતા કર્યા, પરંતુ તે હતી તે નિઃશ'ક છે.

શ્રીમદ્દના બનેવી રા. ટાેકરશીલાઇ મહેતા છેલ્લા મ'દવાડ વખતે સન્નિપાતના દર્દમાં સપડાયા હતા. તે વખતે તેમને ભાગતા રાેકવા સતત બે જહ્યાએ ઝાલી રાખવા પડતા હતા, પછુ શ્રીમદ્દ તેમની પાસે હાેય તેટલા વખત તેઓ પૂરા હાેશમાં રહેતા, એ શ્રીમદ્દના કાેઈ લબ્ધિના ઉપયોગનું જ પરિણામ હતું. <sup>૪૬</sup> ટાેકરશીલાઈના દેહ છુટવા પૂર્વે શ્રીમદ્દે કરેલાં હાથ, આંખ આદિનાં નિશાના તથા તેમાંથી ટાેકરશીલાઈની ક્રેલી લેશ્યા, તે પણ કાેઈ લબ્ધિના ઉપયાગ સૂચવે છે. અને એ અજાયબી વિશે જ્યારે પદમશીલાઈએ શ્રીમદ્દને પૂછ્યું, ત્યારે શ્રીમદ્દે આપેલા ઉત્તર ઉપરની માન્યતાનું સમર્થન કરે છે.

"પ્રાથ્વાયુ અપાનવાયુના સંબંધથી રહેલ છે. દરેક વખતે ધાસને અપાનવાયુ ખે એ છે તેને ધાસ કહે છે. એ વાયુના સંબંધ છૂટા પડચેથી પ્રાથ્ ચાલ્યા ગયા એમ કહેવાય છે. તે વખતે જીવની જેવી લેશ્યા હોય તેવી ગતિ થાય છે, અને શક્તિ-અળે જીવાની લેશ્યા ફેરવી શકાય છે."

આમ શક્તિબળથી શ્રીમફે ટાેકરશીભાઈની લેશ્યા ફેરવી હતી, તે તેમને ચાેગશાસમાં બતાવેલી લિખ્ધ પ્રાપ્ત થઈ હતી તે સૂચવે છે. વળી, અપાનવાયુ, પ્રાણ્વાયુ, આદિના સંબ'ધની વાતા ચાેગ જાલુનાર જ સમજી શકે. શ્રીમફે આમ લિખ્યના ઉપયોગ કર્યો હાેય તેવાં ઉદાહરણા ભાગ્યે જ જોવા મળે છે.

૪૬. વધુ વિગત માટે જુઓ, "સ્મરણીય પ્રસંગ" આંક ૧૬.

૧. જીવનરેખા

શ્રીમદ્રનાં નીચેનાં વચના તે વિશે સારા પ્રકાશ પાંડે છે:-

"ગમે તેવા ભવિષ્યજ્ઞાન અથવા સિન્દિઓની ઇચ્છા નથી. તેમ તેઓના ઉપયોગ કરવામાં ઉદાસીનતા રહે છે. "૪૭

--ખીજા ભાદરવા સુદ ૨, ૧૯૪૬ના પત્રમાંથી.

" ચમત્કાર બતાવી ચાેગને સિદ્ધ કરવાે, એ ચાેગીનું લક્ષણ નથી. સર્વોત્તમ ચાેગી તાે એ છે કે સર્વ પ્રકારની સ્પૃહાથી રહિતપણે, સત્યમાં કેવળ અનન્ય નિષ્ઠાએ જે સર્વ પ્રકારે સત્ જ આચરે છે, જગત જેને વિસ્મૃત થયું છે. અમે એ જ ઇચ્છીએ છીએ."<sup>૪૮</sup>

### –શ્રાવણ સુદ ૯, ૧૯૪૭.

"ન્યોતિષાદિ વિદ્યા કે અધિમાદિ સિદ્ધિ એ માયિક પદાર્થા નાણી આત્માને તેનું સ્મરણુ પણ કવસિત જ થાય છે. તે વાટે કાઈ વાત નાણવાનું અથવા સિદ્ધ કરવાનું કથારેય યાગ્ય લાગતું નથી, અને એ વાતમાં કાઈ પ્રકારે હાલ તા ચિત્તપ્રવેશ પણ રહ્યો નથી."

#### –મહા વદ, ૧૯૪૮.

"જ્યારથી યથાર્થ બાંધની ઉત્પત્તિ થઈ છે, ત્યારથી કાઈ પણ પ્રકારના સિન્ધિયાંગે કે વિદ્યાના યાગે સાંસારિક સાધન પાતાસં અંધી કે પરસં અંધી કરવાની પ્રતિજ્ઞા છે, અને એ પ્રતિજ્ઞામાં એક પળ પણ મંદપશું આવ્યું હાય એમ હજુ સુધીમાં થયું છે એમ સાંભરત નથી." પ૦

#### –ፂሩ४ረ.

"કાઇ પ્રકારના સિદ્ધિએગ અમે કચારે પણ સાધવાના આખી જિંદગીમાં અલ્પ પણ વિચાર કર્યો સાંભરતા નથી, એટલે સાધને કરી તેવા એગ પ્રગટથો હાય તેવું જણાતું નથી. આત્માના વિશુદ્ધપણાના કારણે એ કંઈ ઐશ્વર્ય હાય તા તેતું નહીં હાવાપણું કહી શકાતું નથી. એ ઐશ્વર્ય કેટલેક અંશે સંભવે છે, તથાપિ આ પત્ર લખતી વખતે એ ઐશ્વર્યની સ્મૃતિ થઈ છે, નહીં તા ઘણા કાળ થયાં તેમ થવું સ્મરણમાં નથી, તા પછી તે સ્કૃરિત કરવા વિશેની ઇચ્છા કચારેય થઈ હાય એમ કહી શકાય નહીં, એ સ્પષ્ટ વાર્તા છે." પ્ય

# –જેઠ સુદ ૧૫, ૧૯૪૯.

૪૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૨૫.

૪૮. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧. પૃ. ર૯૩.

૪૯. ઐજન, ૪. ૩૧૭.

૫૦. એજન, પૃ. ૩૧૪. ૧૧. એજન, પૃ. ૩૭૪.

આ બધાં વચના વાંચતાં સમજ શકાશે કે તેમને કેટલીક લખ્ધિએ પ્રગટી હતી, અને તેના ઉપયાગ તેમણે નિષેધ્યા હતા. અ તિમ અવતરણ જેતાં એ પણ સમજાશે કે વિ. સં. ૧૯૪૯ પહેલાં ઘણાં વર્ષે તે સિહિએ પ્રગટવાની શરૂઆત થઈ ગઈ હતી, એટલે કે નાની વયથી જ લખ્ધિએ પ્રગટી હતી. પરંતુ આ લખ્ધિએના ઉપયાગ તેમણે ભાગ્યે જ કર્યો છે, અને વળી તે વિશે કાઈને વિગતથી જણાવ્યું પણ નથી, તેથી તે લખ્ધિએ કેવી હતી, કયા પ્રકારની હતી, તે વિશે કંઈ પણ જાણી શકાતું નથી. આત્માની નિર્મળતા વધતી ગઈ તેમ શ્રીમદ્દને પ્રગટેલી લખ્ધિએમાં વધારા થતા ગયા હતા, તેટલું જ જાણી શકાય છે.

# શ્રીમદ્તું ભાષાજ્ઞાન તથા પ્રંથાલ્યાસ

સાત વર્ષની વચે અક્ષરજ્ઞાન લેવાનું ચાલુ કર્યા પછી, શ્રીમફે ૧૧ વર્ષની વચે તો શાળાના અલ્યાસ છોડ્યો હતો. આમ નિયમિતપણે શાળામાં જઈને તો તેમણે માત્ર ગુજરાતી ભાષાનું જ જ્ઞાન મેળવ્યું હતું. પરંતુ તેમની આંતરિક શક્તિ એટલી બધી ખીલેલી હતી કે તે પછીનાં થાડાં જ વર્ષોમાં તેમણે અ'ગ્રેજી, સ'સ્કૃત, અર્ધમાગધી, હિ'દી આદિ ભાષાઓનું સારા પ્રમાણમાં જ્ઞાન મેળવીને તે તે ભાષાના અનેક ગ્ર'થાના અભ્યાસ પણ કર્યો હતા.

શાળાના અભ્યાસ છાડ્યા પછી કેટલાક વખત શ્રીમદ્દે ખાનગી ટ્યૂશન રાખીને અંગ્રેજી ભાષાના અભ્યાસ કર્યો હતા. અંગ્રેજી ભાષાનું જ્ઞાન તેમણે કઈ કક્ષા સુધી મેળવ્યું હતું તેના સાચા અંદાજ, પૂરતી માહિતીના અભાવે, આવી શકતા નથી. તેમણે અંગ્રેજી ભાષાના ઉપયોગ પાતાના લખાણમાં કચાંયે કર્યા નથી. વળી, તે ભાષાના કાઈ ગ્રંથના પણ ઉલ્લેખ તેમના લખાણમાં જોવા મળતા નથી. તે પરથી અંગ્રેજી ભાષાના ઊંડા અભ્યાસમાં તેમને રસ નહિ હોય એવું અનુમાન કરી શકાય છે. તેમ છતાં લખવા-વાંચવા પૂરતું તે ભાષાનું જરૂરી જ્ઞાન તેમણે મેળવી લીધું હતું તે નિઃશંક છે. પાતાની પેઢીના પેરિસ આદિ જગ્યાએ રહેલા આડતિયાઓ સાથેના કામકાજના વ્યવહાર શ્રીમદ્દ અંગ્રેજી ભાષા ઢારા ચલાવતા, અને તેમ કરવામાં તેમને કહી મુશ્કેલીના અનુભવ થયા નહોતો, તેના ઉલ્લેખ કરતાં પૂ. ગાંધીજી લખે છે કે:—

" એકે અંગ્રેજી જ્ઞાન તેમને નહેાતું, છતાં પારિસ વગેરેના આડતિયા તરફથી આવેલા કાગળા, તારાના મર્મ તરત સમજી જતા, ને તેઓની કળા વર્તતાં વાર ન લાગતી. તેમણે કરેલા તર્કો ઘણે ભાગે સાચા પડતા."<sup>પર</sup>

આળવયથી જ શ્રીમફને વાંચવાના ઘણા શાખ હતા. તેર વર્ષની વય પહેલાં તેમણે અનેક પ્રકારના નાના બાધર્યથા, "પ્રવીણસાગર" નામના ગ્રંથ, જૈનનાં પ્રતિક્રમણસૂત્ર

પર. "ગાંધીજીની પ્રસ્તાવના", પ્રકરસ ૪. "શ્રીમદ્દની જીવનયાત્રા", પૃ. ૧૦૭.

૧. જીવનરેખા ૪૭

તથા સામાયિકસૂત્ર, અને એ ઉપરાંત બી**જાં** અનેક પુસ્તકાે વાંચ્યાં હાેવાનાે ઉલ્લેખ શ્રીમદે "સમુચ્ચયવયચર્યા"માં કર્યો છે. તેર વર્ષની વય પછીથી તાે તેઓ નિયમિતપણે બ્રાંથાલ્યાસ કરતા હતા.

શ્રીમદ્દનું વલા વૈરાગ્ય તરકનું – સંસારથી છૂટવા માટેનું – હતું, તેથી તેર વર્ષની વયથી તેમને તત્ત્વવિશારણાનાં પુસ્તકોના અભ્યાસ કરવામાં વિશેષ રસ પડવા લાગ્યા. આ પ્રકારનાં પુસ્તકોના અભ્યાસ માટે તેમને સંસ્કૃત તથા અર્ધમાગધી ભાષાનું જ્ઞાન હોવું જરૂરી લાગ્યું. પરિણામે તે ખંને ભાષાઓના નિયમપૂર્વક અભ્યાસ કરવાની શરૂઆત તેમણે કરી. અભ્યાસ શાલુ કર્યા પછી છે ત્રણ વર્ષમાં તો તે ખંને ભાષાનું સારા પ્રમાણમાં જ્ઞાન મેળવવા ઉપરાંત તેમણે જૈનનાં આગમ તથા અન્ય શ્રુંથોના અને અન્ય દર્શનનાં ધર્મપુસ્તકોના અભ્યાસ કરી લીધા હતા. તે અભ્યાસ વિ. સં. ૧૯૪૪માં પણ ચાલુ જ હતા, તે તેમણે લખેલા એક પત્ર પરથી જાણી શકાય છે. તે વર્ષમાં તેમણે લખ્યું હતું કે:—

" ધર્મ કરણીના થાેડા વખત મળે છે, આત્મસિદ્ધિના પણ થાેડા વખત મળે છે, શાસપદન અને વાંચનના પણ થાેડા વખત મળે છે."<sup>પડ</sup>

શ્રીમફે આ વર્ષોમાં મુખ્યત્વે વૈરાગ્યના ગ્રંથોના જ અભ્યાસ કર્યો હતો.

તેમના એ જ્ઞાનના પરિચય આપણને તેમણે સાળ વર્ષ અને પાંચ માસની ઉમરે લખેલી "માસમાળા"માં તથા તે પછી એ વર્ષે રચેલ "ભાવનાએલ "માં થાય છે. "માસમાળા"માં તેમણે આપેલ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના કાઈક કાઈક અવતરણ, સૂત્રોના સાર, જૈનધર્મની તત્ત્વવિચારણા, અન્ય દર્શનાની સાથે જૈનના તુલનાત્મક અભ્યાસ આદિ દ્વારા તેમના જ્ઞાનના આપણને પરિચય થાય છે. વળી, "ભાવનાએલ "માં તેમણે ભર્તું હરિના વૈરાગ્યશતકના એક પ્રખ્યાત શ્લાકની સમજણ, ઉત્તરાધ્યયનના એત્રણ અધ્યયનના ભાવાર્થ, અન્ય પ્ર'થામાંથી મેળવેલાં દુષ્ટાંતા આદિ તેમણે આપ્યાં છે. તે અધુ તેમણે નાની વયમાં સંસ્કૃત તથા અર્ધમાગધી જેવી કઠિન ભાષામાં લખાયેલા પ્ર'થાનું અધ્યયન કર્યું હતું, તે દર્શાવે છે. અને મેળવેલું જ્ઞાન તેમણે પચાવ્યું પણ હતું, તે આ પુસ્તકા વાંચતાં જણાઈ આવે છે.

આમ ૧૭ વર્ષની નાની વયમાં જ સંસ્કૃત તથા અર્ધમાગધી ભાષાનું જ્ઞાન હોવા સાથે વેદાંત આદિ દર્શનના અભ્યાસને લીધે તેમનું શાસ્ત્રજ્ઞાન બહેાળું થયું હતું અને તેમાં ઉત્તરાત્તર વધારા થતા ગયા હતા.

શ્રીમદ્દે લખેલા સાહિત્યમાં "ગુરુગીતા", સમ'તભદ્રાચાર્યની "આપ્તમીમાંસા", શ'કરાચાર્યના "દેગ્દેશ્યવિવેક", હેમચ'દ્રાચાર્યના "ચાગશાસ્ત્ર", ભતૃ'હરિના "વૈરાગ્ય-શતક", તત્ત્વાર્થસૂત્રની ટીકા, શ્રીમદ્દ ભાગવત્, પ'ચત'ત્ર આદિ અનેક સ'સ્કૃત બ્ર'થામાંથી અવતરહ્યા લેવાયેલાં છે. તે શ્રીમદ્દે કરેલા સ'સ્કૃત ભાષાના, તથા તે ભાષામાં રચાયેલા બ્ર'થાના અભ્યાસને સૂચવે છે.

૫૩. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧. યૃ. ૧૬૯.

શ્રીમદ્દને સંસ્કૃત કરતાં અર્ધમાગધી ભાષાના વિશેષ પરિચય હતા તેવું અનુમાન તેમનું સાહિત્ય જેતાં કરી શકાય. વિ. સં. ૧૯૪૬ પછી તો "ભગવતીસૂત્ર" જેવા આગમ- શ્રંથાના પાઠાંતરની ચર્ચા કે પાઠના અર્થની ચર્ચા કરેલી પણ જેવા મળે છે. શ્રીમદ્દે લખેલા પત્રોમાં સ્ત્રકૃતાંગ, ઉત્તરાધ્યયન, દશવૈકાલિક, આચારાંગ, ઠાણાંગ, ન'દી આદિ જૈન આગમ- સ્ત્રો; પંચાસ્તિકાય, સિદ્ધપ્રાભૃત, ષ્ટ્પ્રભુતાદિ સંગ્રહ, દ્રવ્યસંગ્રહ, પ્રવચનસાર વગેરે જૈન શ્રંથામાંથી અવતરણા તથા તે વિશેની કેટલીક સમજણ અપાયેલી છે. આ ઉપરાંત શ્રીમદ્દે દશવૈકાલિકસ્ત્રનાં બે અધ્યયનના, પૂર્ણ પંચાસ્તિકાયના, ઉત્તરાધ્યયનના એક અધ્યયનના, દ્રવ્યસંગ્રહની કેટલીક ગાથાઓના સુંદર અનુવાદ પણ આપ્યા છે. અર્ધમાગધી અને ગુજરાતી એ બે ભાષા પરના વિશિષ્ટ કાળૂ વિના એમ બનવું શકચ નથી.

જે વ્યક્તિ સંસ્કૃત કે અર્ધમાગધી જેવી ભાષાના આસાનીથી પરિચય કરી શકે, તે વ્યક્તિને ગુજરાતીની જ બહેન જેવી હિંદી ભાષાના અભ્યાસ સહજ જ હાય. ચિદાન દંજી, કબીર આદિની હિંદી રચનાઓના તેમણે અભ્યાસ કર્યો હતો, અને તે વિશે કેટલું ક વિવેચનાત્મક લખાણ પણ કર્સું હતું. સમંતભદ્રાચાર્યના "રત્નકરંડશ્રાવકાચાર" પરની હિંદી ટીકામાં આપેલી બાર ભાવનામાંથી ત્રણના શખદશઃ અનુવાદ શ્રીમદ્ ૧૭ વર્ષની વય પહેલાં કર્યો હતો. તે પછી તેમણે ચિદાન દંજી મહારાજના "સ્વરાદયજ્ઞાન" નામના હિંદી અંચની ટીકા લખવી શરૂ કરી હતી. વળી, તેમણે લખેલા પત્રોમાં કેટલીક જગ્યાએ શ્રી બનારસીદાસજીના "સમયસાર નાટક", કબીરનાં પદા આદિમાંથી હિંદી અવતરણા તથા તેમાં રહેલા ગૂઢાર્થની સમજ અપાયેલી છે. તે બધાં પરથી તેમને થયેલા હિંદી ભાષાના અભ્યાસ આપણા લક્ષમાં આવે છે. પરંતુ તે ભાષા પરના તેમના સાચા પ્રભુત્વના ખ્યાલ તેને તેમણે હિંદીમાં રચેલાં "બિના નયન", "યમ નિયમ" આદિ તત્ત્વસભર કાવ્યો જેતાં આવે છે.

આમ કાઈ પણ ભાષાના વ્યવસ્થિત અભ્યાસ કર્યો ન હાવા છતાં શ્રીમદ ગુજરાતી, સ'સ્કૃત, હિ' કી, અર્ધમાગધી વગેરે ભાષાએાના અમૃત્ય ગ્રંથા વાંચી શકતા, સમજી શકતા અને સમજાવી પણ શકતા. પાતાને વૈરાગ્યવૃત્તિ હાવાથી અન્ય ભાષાએાના અભ્યાસ થઈ શક્યો ન હતા તેના ઉલ્લેખ કરતાં તેમણે વિ. સં. ૧૯૪૬ના ભાદરવા માસમાં લખ્યું હતું કે:—

" શિશુવયમાંથી જ એ વૃત્તિ ઊગવાથી કાેઇ પ્રકારના પરભાષાલ્યાસ ન થઇ શક્યો. અમુક સંપ્રદાયથી શાસ્ત્રાલ્યાસ ન થઇ શક્યો... અને તે ન થઇ શક્યો તેને માટે કંઇ બીજી વિચારણા નથી અર્થાત્ શાસ્ત્રના ભાષાલ્યાસ વિના પણ ઘણા પરિચય થયા છે, ધર્મના વ્યાવહારિક જ્ઞાતાઓના પણ પરિચય થયા છે. "પ્પ

વ્યવસ્થિત રીતે કરેલા પરભાષાના અભ્યાસ વિના પણ કાેઈ પણ ભાષાનું પુસ્તક વાંચતાં તેમને ઘણા જ અલ્પ સમય લાગતાે હતાે. તેઓ વાંચતા હાેય ત્યારે તેમની પાસે બેસનારને તાે એમ જ લાગે કે તેઓ માત્ર પાનાં જ ઉથલાવે છે. તે વિશે દેસાઈ પાપટ**લાલ મનજ** શ્રીમદ્રનાં સ'સ્મરણા આલેખતાં લખે છે કે:—

૫૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૨૦.

૧. જીવનરેખા

"સાહેબજ પાતે સવારમાં સ્નાન કર્યા બાદ બે-ત્રહ્યુ કલાક સુધી સૂત્રો વાંચતા, તે એવી રીતે કે એક પાનું લીધું. બીજું ફેરવ્સું એમ અનુક્રમે પાનાં ફેરવી જતા. જેમ ટ્રેન ચાલતી હોય તેમ બાલી જતા. વળી સાહેબજએ માત્ર ગુજરાતીના જ અભ્યાસ કરેલા હતા, પણ ગમે તે ભાષામાં બાલી શકતા, વાંચી શકતા અને વિવેચન કરી શકતા. તેથી મને ઘણું જ આશ્ચર્ય લાગતું." પપ

આવી ઝડપથી વાંચતા હોવા છતાં તેમને ગ્રંથના ઘણાખરા ભાગ સ્મૃતિમાં રહી જતો. પોતાને મળતી અવકાશની પ્રત્યેક પળ તેઓ ધર્માલ્યાસ પાછળ ગાળતા. પેઢી પર પણ વેપારકાર્યમાંથી થાડી નિવૃત્તિ મળે એટલે પાસે રાખેલું ધર્મપુસ્તક વાંચવામાં તેઓ તલ્લીન બની જતા. વળી પ્રત્યેક વર્ષના અમુક માસ તેઓ ગુજરાતનાં ગામડાંઓમાં નિવૃત્તિ અર્થે રહેતા. ત્યારે તેમના સમય મુખ્યત્વે ગ્રંથવાચન અને તત્ત્વવિચારણામાં જ પસાર થતો. આમ તેમનું જ્ઞાન દિવસે દિવસે વધતું જતું હતું. અને તેમાં તેમના આત્માની શક્તિ સહાયભૂત બનતી. આ બધું જાણનારને તેમના વિશાળ ગ્રંથવાચનની નવાઈ ન લાગે, નહિતર તા માત્ર ૩૩ વર્ષનું જ આયુષ્ય લાગવનાર શ્રીમદ્દ આટલી ભાષાના, કેટ-કેટલા ગ્રંથાનું અવલાકન કઈ રીતે કરી શક્યા હશે તેનું આશ્વર્ય થયા વિના રહે નહિ.

આજે ઉપલખ્ય થતા શ્રીમદ્દના સાહિત્યમાં લગભગ સવાસા જેટલા વિવિધ ચંચાના અભ્યાસના ઉદલેખ મળે છે. તેમાં ઠાણાંગ, ઉત્તરાધ્યયન, ભગવતી આચારાંગ, સ્વગડાંગ, દશવૈકાલિક, ન'કી, સમવાયાંગ, આદિ જૈન આગમસૂત્રો, અધ્યાત્મકૃદપ્રકૃપ, અન્દપાભૃત, આતમાનુશાસન, કર્મચંધ, ગામ્મટસાર, જ' ખુદ્દીપપ્રસૃપ્તિ, તત્ત્વાર્થ સૃત્ર, દેવાગમસ્તાત્ર, પદ્મન' કી પંચવિ'શતી, પ્રવચનસાર, ભગવતી આરાધના આદિ જૈન ધર્મ ચંચા, ચાગવાશિન્દ, ભાગવત, વિચારસાગર, મણિરત્નમાળા, પંચીકરણ, વૈરાગ્યશતક, દાસબાધ, મુંદરવિલાસ, પ્રબાધશતક આદિ વેદાંતના ચંચા; તથા ગીતા આદિ જેવા અન્ય ચંચાનાં ઉદલેખ તથા અવતરણો મળે છે. આ બધા ઉપરાંત પ્રકરણ રતનાકર, સ્વરાદયત્રાન, આનંદઘનચાવીશી, પંચાસ્તિકાય, સમયસાર નાટક, ઉદ્ધવગીતા, શ્રીપાલરાસ, દેવાગમસ્તાત્ર (આપ્તમીમાંસા), યાગશાસ, સમાધિશતક, લોકતત્ત્વનિર્ણય આદિ ચંચામાંથી લગભગ ૧૫૦ જેટલાં જુદાં જુદાં અવતરણો અને ઘણી જગ્યાએ તેની વિસ્તૃત સમજણ પણ શ્રીમદ્દના સાહિત્યમાં આપેલી છે.

નરસિંહ, મીરાં, અખા, છાટમ, પ્રીતમ, કળીર, દયારામ, સુંદરદાસ, મુક્તાન દ, ધીરા, સહજાન દ, આદિ ભક્તકવિઓનાં પદોના પણ તેમણે અભ્યાસ કર્યો હતા. તેમણે લખ્યું છે :--

" અખાજીના વિચારા ઘણા સ્વસ્થ ચિત્તથી વાંચ્યા હતા. મનન કર્યા હતા."<sup>પ ૬</sup>

'' કહ્યુબી અને કેાળી જેવી જ્ઞાતિમાં પહ્યુ માર્ગને પામેલા થાડા વર્ષમાં ઘહ્યા

૫૫. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર અધ શતાહી સ્મારક ગ્રંથ", પૃ. ૯૮.

પદ "શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર", અગાસ આવૃતિ ૧, પૃ. રે૩૪.

પુરુષા થઇ ગયા છે— ભાજો ભગત, નિરાંત કાળી ઇત્યાદિક પુરુષ યાગી (પરમ યાગ્યતાવાળા) હતા. "મુખ

" છાટમ જ્ઞાની યુરુષ હતા, પદ્દની રચના બહુ શ્રેષ્ઠ છે."પદ

નરસિંહ, દયારામ, પ્રીતમ, મુક્તાન દ, કળીર, અખાજી, મનાહરદાસ, નિષ્કુલાન દ આદિ અનેક ભક્તકવિઓની રચનાઓમાંથી શ્રીમદ્દે અવતરણા પણ લીધાં છે. તે બધાં પ્રતિ તેમની ભક્તિને લીધે શ્રીમદ્દને પ્રીતિભાવ પણ હતા. જુઓ :—

"એએ સર્વ કાંઈ છેવટના જ્ઞાનને પ્રાપ્ત થયા નહોતા, પરંતુ તે મળવું તેમને બહુ સમીપમાં હતું. એવા ઘણા પુરુષોનાં પદ વગેરે અહીં જેયાં. એવા પુરુષો પ્રત્યે રામાંચ બહુ ઉલ્લસે છે અને જાણે નિરંતર તેવાની ચરખુસેવા જ કરીએ, એ એક આકાંક્ષા રહે છે. જ્ઞાની કરતાં એવા મુમુક્ષુ પર અતિશય ઉલ્લાસ આવે છે, તેનું કારણુ એ જ કે તેઓ જ્ઞાનીનાં ચરખુને નિરંતર સેવે છે, અને એ જ એમનું દાસત્વ અમારું તેમના પ્રત્યે દાસત્વ થાય છે, તેનું કારણુ છે." પલ

આમ શ્રીમદ્દનું શાસ્ત્રજ્ઞાન એક સંપ્રદાય કે એક ભાષામાં સીમિત ન હતું, પણ અનેક સંપ્રદાય, ધર્મના ચંચાનું વિશાળ પ્રમાણમાં તેમણે વાંચન કર્યું હતું; એટલું જ નહિ પણ તેને પચાવ્યું પણ હતું, તે ઉપરના ઉદલેખાં જોતાં જણાશે. વળી તેમનું જ્ઞાન ઉપર ઉદલેખાંચેલા ચંચામાં જ નહાતું વિરામ પામી જતું, તે કરતાં તો તેમણે ઘણું વિશેષ વાંચ્યું હતું. આ તો પ્રસંગ પડતાં ઉપર જણાવેલા ચંચા, કવિઓ આદિના અભ્યાસના ઉદલેખ તેમણે કર્યો છે, પરંતુ વાસ્તવમાં તો તેમણે તેથી ઘણું વિશેષ ચહણુ કર્યું હતું. તેમના આત્માની નિર્મળતા એટલી બધી હતી કે પાતે ન વાંચ્યાં હોય તેવાં શાસ્ત્રોનું જ્ઞાન પણ ઘણી વખત આપામાય થતું હતું. વળી, શાસ્ત્રવાચનમાં પાનાં ફેરવવા જેટલા અલ્પ સમય લાગતા, અને છતાં તે બધાંમાં તેમના ઉપયોગ ફરી વળતા. તેમનામાં રહેલી એ આંતરિક શક્તિના કારણે જ શ્રીમદ આટલું વિશાળ જ્ઞાન મેળવી શક્યા હતા. તેમની એ શક્તિના પરિચય કરાવતાં નીચેનાં વચના જુઓ.

" અનાહદ ધ્વનિમાં મણા નથી."<sup>૬</sup>૦

" કહેવાતા આધુનિક મુનિઓના સૂત્રાર્થ શ્રવણને પણ અનુકૂળ નથી. સૂત્ર લઇ ઉપદેશ કરવાની આગળ જરૂર પડશે નહિ, સૂત્ર અને તેનાં પડખાં બધાંય જણાયાં છે. "દ્દ

" અદ્ભુત દશા નિર'તર રહ્યા કરે છે. અબધુ થયા છીએ. " દર

૫૭. એજન, પુ. ૨૫૭. ૧૮. એજન, પુ. ૨૮૭. ૧૯. એજન, પુ. ૨૫૭.

૬૦. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૨૪૫.

**ક૧.** એજન, પૃ. **૨૫**૦. ક૨. "શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૨૫૩.

૧. જીતનરેખા

- " છેવટનું સ્વરૂપ સમજાયામાં, અનુભવાયામાં અલ્પ પણ ન્યૂનતા રહી નથી. જેમ છે તેમ સવ<sup>્</sup> સમજાયું છે. <sup>ગફ ર</sup>
  - " ભાગવતવાળી વાત આત્મજ્ઞાનથી જાણેલી છે. <sup>" દ ૪</sup>
  - "અમે આમાં ઘણા ગૃઢ શાસાર્થ પણ પ્રતિપાદન કર્યા છે. "<sup>૬ પ</sup>
  - " સિદ્ધાંતજ્ઞાન અમારા હૃદયને વિશે અવિરતરૂપે પડ્યું છે. " દૂદ
- "એક શ્લોક વાંચતાં અમને હજારા શસ્ત્રોનું ભાન થઈ તેમાં ઉપયોગ ફરી વળે છે."કહ

અહી' આપેલાં આ બધાં વચના સ્પષ્ટ કરે છે કે શ્રીમદ્દને શાસ્ત્રજ્ઞાન મેળવવા માટે બહુ પુરુષાર્થ કરવા પડ્યો ન હતા. તેમના આત્માની નિર્મળતા સૂચવતાં આ પ્રકારનાં વચના આપણને વિ. સં. ૧૯૪૬થી શરૂ કરી વિ. સં. ૧૯૫૬ સુધી મળે છે, જે નિર્મળતાને લીધે તેમને બધાં શાસ્ત્રોનું જ્ઞાન ઘણી ઝડપથી થતું હતું. અને તે ઝડપ કેવી હતી તેના ખ્યાલ આપણને તેમના—

" એક શ્લાક વાંચતાં અમને હજારા શાસ્ત્રોનું ભાન થઈ તેમાં ઉપયાગ કરી વળે છે. "

—એ વચન પરથી આવે છે. કાઈ એક શ્લોક તેમનાં વાંચવામાં આવે તેની સાથે જ, તેને મળતા બીજા શ્લોક કયા કયા શાસમાં છે, તે તે શાસોમાં અન્ય શું શું આપેલું છે, તે બધાંની સમજ તથા માહિતી તેમના અંતરમાં ઊગી આવતી હતી, તેમ આ વચન સિદ્ધ કરે છે. આમ એકાદ શ્લોક વાંચવાની સાથે હજારા શાસો સમજા ઈ જાય તેવી અદ્દસુત શક્તિવાળા શ્રીમદ્દને શાસ્ત્રાન કેટલું હતું, તેનું માપ કાઢવું એ નાની નાવ લઈને મહાસમુદ્ર તરવાની વાત કરવા જેવું છે.

શ્રીમદ્દે આ વચના પાતાના પરમસખા સાભાગભાઈને પાતાનું અ'તર'ગ જણાવવા જ લખ્યાં હતાં, તેમાં કાઈ પ્રસિદ્ધિ કે પ્રશંસાના હેતુ ન હતા. એ તા આપણું મહાભાગ્ય છે કે, તે તે વચના ધરાવતા પત્રો સાભાગભાઈને લઈને પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યા અને આપણુને શ્રીમદ્દના જ્ઞાનની વિપુલતા જાણવાના લહાવા મળ્યા.

## શ્રીમદૃના ચૃહસ્થાશ્રમ

શ્રીમદમાં આળવયથી વૈરાગ્ય જેવા મળતા હતા. વીસ વર્ષની વધે જાહેર પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ કર્યો હતા, છતાં કર્મોની કંઈક એવી વિચિત્રતા હતી કે તે વચે સર્વસ ચ-પરિત્યાળનો

ક3. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૨૫૭.

ક્ષ. એજન, પૃ. ૨૬૫. ક્ષ. એજન, પૃ. ૨૮૯.

દુદ. એજન, પૃ. ૨૯૧. કુછ. એજન, પૃ. ૬૪૬.

નિર્ધુય તેઓ નહોતા કરી શકચા. તેમ છતાં સ'સાર વિશે તેઓ ઘણા ઉદાસીન હતા, તે તા તેમણે તે વચે લખેલા પત્રો પરથી પણ જાણી શકાય છે. પાતાના લગ્ન સ'ળ'ધી વિ. સ'. ૧૯૪૪ના પાય વદ ૧૦ના રાજ શ્રીમદ્ તેમના અનેવીને લખે છે કે:—

"લગ્ન સંબ'ધી તેઓએ જે મિતિ નિશ્ચિત રાખી છે, તે વિશે તેઓના આગ્રહ છે તો ભલે તે મિતિ નિશ્ચયરૂપ રહી."

" ક્રક્રમી પર પ્રીતિ નહિ છતાં કાેઈ પરાર્થિક કામમાં તે બધું ઉપયાગી થઈ પડત એમ લાગવાથી મૌન ગ્રહી તે સંબંધી સગવડમાં હતાે. જે સગવડનું ધારેલું પરિણામ આવવાને બહુ વખત નહાતાે. પણ એઓ લણીનું મમત્વ ત્વરા કરાવે છે જેથી તે સઘળું પડતું મૂકી વદ ૧૩ કે ૧૪ને રાજ અહીંથી રવાના થાઉં છું." દ

આ પત્ર પરથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે તેમને લગ્ન માટે બહુ ઉત્સકતા ન હતી, તેમ સાવ અનાદર પણ ન હતો. ઉપરના જ પત્રમાં તેઓ પાતાની જીવનસહચરી વિશે લખે છે કે:—

" તેઓ શુલ પ્રસંગમાં સફવિવેકી નીવડી રહિથી પ્રતિકૃળ રહી પરસ્પર કુટું બરૂપે સ્નેહ બંધાય એવી સુંદર યોજના તેઓના હૃદયમાં છે કે ? આપ ઉતારશા કે ? કાઈ ઉતારશે કે ? એ ખ્યાલ હૃદયમાં પર્યટન કરે છે..... જે વસ્તુ અને જે પદ......કેવળ અસંભવિત છે તે વિચારા, તે વસ્તુ અને તે પદ ભણી કેવળ ઇચ્છા હાવાથી ઉપર જણાવ્યું તેથી કંઈ લેશ પણ પ્રતિકૃળ બને તો તે પદાભિલાષી પુરુષના ચારિત્રને પરમ આંખપ લાગે એમ છે. "દલ્લ

શ્રીમફનાં આ વચના પરથી ખ્યાલ આવે છે કે એ વચે પણ તેમની અ'તર'ગ શ્રેણી તો નિર્ગ થમાર્ગ લણી જ હતી. અને તે માર્ગ જવાની જ કેવળ ઇચ્છા હોવી તે જ લગ્ન માટેની ઉત્સુકતા તાહવા પૂરતી છે. આમ છતાં તેઓ કયા કારણસર લગ્નબ'ધન સ્વીકારે છે તે તા પાછળથી સ્પષ્ટ થાય છે. અહીં જેયું તેમ શ્રીમદ માત્ર ધર્મારાધન માટે જ પત્નીના સહારા ઇચ્છતા દેખાય છે. કારણ કે તે સર્વથી છૂટી શકાય તેવા માર્ગ તેમને જણાયા ન હતા.

શ્રીમદ વિ. સં. ૧૯૪૪ના પાેષ માસમાં વવાિલયા ગયા હતા. અને મહા સુદ બારશે તેઓ સ્વ. રેવાશ'કર જગજીવન ઝવેરીના માેટાભાઈ પાેપટભાઈનાં પુત્રી ઝબકબાઈ સાથે લગ્નગ્ર'થિથી જોડાયા હતા. તે પછી તેઓ મુ'બઈ આવ્યા હતા, અને વિ. સ'. ૧૯૪૫માં રેવાશ'કર જગજીવન સાથે ભાગીદારીમાં ઝવેરાતના ઘ'ધા તેમણે શરૂ કર્યો.

લક્ષ પછી તેમને જે જે અનુભવ થયા, અને તેના પરિણામરૂપ જે જે વિચારણા તેમને ઉદ્દભવી તે વિશે વિચાર કર્યા પછી વિ. સં. ૧૯૪૫માં " શ્રી સંબ'ધી મારા વિચાર" નામે એક અ'ગત લેખ તેમણે લખ્યા હતા. તેમણે દર્શાવેલા વિચારા તેમના ગૃહસ્થાશ્રમને સમજવામાં ચાવીરૂપ બની રહે તેમ છે. તેમાં તેઓએ લખ્યું છે કે:—

૧૮. "શ્રીમદ્ રાજચંદ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૧૬૭. - ૧૯. ઍજન, ૪. ૧૬૭.

"અતિ અતિ સ્વસ્થ વિચારણાથી એમ સિદ્ધ થયું કે શુદ્ધજ્ઞાનને આશ્રયે નિરાળાધ સુખ રહ્યું છે, તથા ત્યાં જ પરમ સમાધિ રહી છે."

"અ એ સ'સારનું સવોત્તમ સુખ માત્ર આવરિશુક દિષ્ટિથી કલ્પાયું છે, પણ તે તેમ નથી જ. સીથી જે સ'ચાગસુખ ભાગવવાનું ચિદ્ધ તે વિવેકથી દિષ્ટિગાચર કરતાં વમન કરવાને ચાંગ્ય ભૂમિકાને પણ ચાંગ્ય રહેતું નથી. જે જે પદાર્થા પર જુગુપ્સા રહી છે, તે તે પદાર્થા તો તેના શરીરમાં રહ્યા છે, અને તેની તે જન્મ-ભૂમિકા છે. વળી એ સુખ ક્ષિશુક, ખેદ અને ખસના દરદરૂપ જ છે. તે વેળાના દેખાવ હૃદયમાં ચીતરાઈ રહી હસાવે છે, કે શી આ ભુલવણી ? ટ્રાંકામાં કહેવાનું કે તેમાં કાંઈ પણ સુખ નથી, અને સુખ હાય તો તેને અપરિચ્છેદરૂપે વર્ણવી જુઓ, એટલે માત્ર માહદશાને લીધે તેમ માન્યતા થઈ છે, એમ જણાશે. અહીં હું ઓના અવયવાદિ ભાગના વિવેક કરવા ખેઠા નથી, પણ ત્યાં આત્મા ફરી ન જ ખેંચાય એ વિવેક થયા છે. તેનું સહજ સૂચન કર્યું. સીમાં દોષ નથી, પણ આત્મામાં દોષ છે, અને એ દોષ જવાથી આત્મા જે જુએ છે તે અદ્ભુત આનંદમય જ છે. માટે એ દોષથી રહિત થવું, એ જ પરમ જિજ્ઞાસા છે.

...પણ પૂર્વોપાર્જિત હજુ સુધી મને પ્રવર્તે છે, ત્યાં સુધી મારી શી દશાશી શાંતિ થાય ? ''૭૦

અહીં શ્રીમદ ઓજાતિના નહિ, પણ પાતાના જ દોષ જુએ છે તે તેમની માનસિક ઉચ્ચ બૂમિકા બતાવે છે. વળી, આ અવતરણ પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે તેમને સ'સારસુખના ક'ટાળા આવી ગયા હતા, છતાં પૂર્વ કર્મને લીધે તે લાગવવું પડતું હતું અને એ પરિસ્થિતિ તેમને એટલું દુઃખ આપતી હતી કે પાતાને તેઓ સૌથી વધુ દુઃખિયા ગણતા હતા. એક લેખમાં તેમણે લખ્યું હતું કે,

" દુઃખિયાં મનુષ્યાનું પ્રદર્શન કરવામાં આવ્યું હોય તો ખચીત તેના શિરાભાગમાં હું આવી શકું... એ સિવાય બીજો કાેઈ પદાર્થ ખાસ કરી મને રાેકી શકતા નથી. બીજાં કાેઈ પણ સંસારી સાધને મારી પ્રીતિ મેળવી નથી. સીના સંબંધમાં જિજ્ઞાસા એપર છે, અને વર્તના એપર છે. એક પશે તેનું કેટલા કાળ સુધી સેવન કરવું સમ્મત કર્યું છે, તથાપિ ત્યાં સામાન્ય પ્રીતિ અપ્રીતિ છે. પણ દુઃખ એ છે કે જિજ્ઞાસા નથી, છતાં પૂર્વકર્મ કાં ઘેરે છે ? એટલેથી પતતું નથી, પણ તેને લીધે નહીં ગમતા પદાર્થોને જેવા, સ્ંઘવા, સ્પર્શવા પડે છે, અને એ જ કારણથી ઉપાધમાં

બેસવું પડે છે... અ તરચર્યા પણ કાઈ સ્થળે ખાલી શકાતી નથી. એવાં પાત્રોની દુર્લ ભતા મને થઈ પડી એ જ મહા દુઃખમતા કહેા. "<sup>૭૧</sup>

૭૦. "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૯૬.

૭૧. એજન, પૃ. ૧૯૭.

સંસાર દુઃખુમય લાગતા હોવા છતાં પૂર્વ કર્મને લીધે તેઓ તેનાથી છૂટી શકતા ન હતા, પરિણામે એ સર્વ ખેદ તેમને અ'તરમાં જ શમાવવા પડતા હતા. એ દુઃખમાંથી થાડી શાંતિ મેળવવા, જ્યાં સુધી પૂર્વાપાર્જિત કર્મ હાય ત્યાં સુધી પાતે સ્ત્રી સાથે કઈ રીતે વર્તવું તે વિશે તેઓ વિ. સં. ૧૯૪૫માં જ લખે છે કે:—

"સીને સદાચારી જ્ઞાન આપવું, એક સત્સંગી તેને ગણવી, તેનાથી ઘમંબહેનના સંબંધ રાખવા. અંતકરણથી કાઈ પણ પ્રકારે મા-બહેન અને તેમાં અંતર ન રાખવા. તેના શારીરિક ભાગના કાઈ પણ રીતે માહકમંને વશે ઉપભાગ લેવાય છે, ત્યાં યાગની જ સ્મૃતિ રાખી 'આ છે તો હું કેવું સુખ અનુભવું છું?' એ બૂલી જવું (તાત્પર્ય – તે માનવું અસત્ છે.), મિત્રે મિત્રની જેમ સાધારણ ચીજના પરસ્પર ઉપલાગ લઈ એ છીએ તેમ તે વસ્તુ લેવા (વિ.)ના સખેદ ઉપલાગ લઈ પૂર્વ બંધનથી છૂટી જવું. તેમાંથી જેમ બને તેમ નિવિધારી વાત કરવી. વિકારચેષ્ટાના કાયાએ અનુભવ કરતાં પણ ઉપયોગ નિશાન પર જ રાખવા.

" તેનાથી કાંઈ સંતાનાત્પત્તિ થાય તો તે એક સાધારણ વસ્તુ છે, એમ સમજ મમત્વ ન કરવું. પણ એમ ચિંતવવું કે જે દ્વારથી લઘુશં કાનું વહેવું છે તે દ્વારથી ઉત્પન્ન થયેલા પદાર્થ, આ પાછા તેમાં કાં ભૂલી ભાય છે-મહા અધારી કેદથી કંટાળી આવ્યા છતાં પાછા ત્યાં જ મિત્રતા કરવા ભાય છે. એ શી વિચિત્રતા છે! ઇચ્છવું એમ કે બંનેના સંયાગથી કાેઈ હર્ષશાક કે આળખચ્ચાંર્પે ફળની ઉત્પત્તિ ન થાએ. એ ચિત્ર મને સંભારવા ન દો. નહીં તો એક માત્ર સુંદર ચહેરા અને સુંદર વર્ષ (જડ પદાર્થના) તે આત્માને કેટલું અધાર કરી સંપત્તિહીન કરે છે, તે આત્મા કાેઈ પણ પ્રકારે વિસારીશ નહિ. " હર

અહીં સ્પષ્ટ થાય છે તેમ તેઓ વાસનાથી મુક્ત થવા શરૂઆતથી જ પ્રયત્ન કરતા હતા. અને જ્યારે જ્યારે તેમ ન બની શકે ત્યારે તેઓ મહાખેદ પણ પામતા હતા. પાતાનામાં રહેલી આંતરિક નિર્ધ'થશ્રેણી વિશે તેઓ વિ. સં. ૧૯૪૫ના શ્રાવણ વદમાં મનસુખરામ સૂર્યરામ ત્રિપાઠીને લખે છે કે:—

" જ્યાં સુધી ગૃહવાસ પૂર્વ કર્મના બળથી ભાગવવા રહ્યો છે ત્યાં સુધી ધર્મ, અર્થ અને કામ ઉલ્લાસિત-ઉદાસીન ભાવે સેવવાં યાગ્ય છે. બાહ્યભાવે ગૃહસ્થશ્રેણી છતાં અ'તર'ગ નિર્ગ થશ્રેણી જોઈએ, અને જ્યાં તેમ થયું છે ત્યાં સર્વ સિદ્ધ છે, મારી આત્માભિલાષા તે શ્રેણીમાં ઘણા માસ થયાં વર્તે છે. "ળ્ય

લગ્ન પછી એક વર્ષમાં જ વધવા માંડેલાે વૈરાગ્ય તે પછીના વર્ષમાં વિશેષ જોર પકડે છે અને શ્રીમદ્દનાં એ બાબતનાં વચના વધુ નિશ્વયાત્મક બને છે. એટલું જ નહિ, વિ. સં. ૧૯૪૬માં પાતાની રાજનીશીમાં તેમણે પાતાની પત્નીને ઉદ્દેશી એક પત્ર લખ્યાે છે. તેમાં

છર. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫, ૧૯૬.

૭૩. એજન, પૃ. ૧૯૩.

૧. જીવનરેખા પ્ય

પણ તેમણે પત્નીના સ'ગ માત્ર ધર્મમય વાતાવરણ માટે ઇચ્છથો છે, અર્થાત્ બ'ને ધર્મમૂર્તિ બને એવી અભિલાષા વ્યક્ત કરતાં તેમાં લખ્યું છે કે:—

"ળ'ને ધર્મ મૂર્તિ થવા પ્રયત્ન કરીએ. માટા હર્ષથી પ્રયત્ન કરીએ...તમે સ્વચ્છતાને બહુ ઇચ્છેંને, વીતરાગભક્તિને બહુ જ ઇચ્છેંને, મારી ભંકિતને સમભાવથી ઇચ્છેંને. તમે જે વેળા મારી સંગતિમાં હો તે વેળા સર્વ પ્રકારે મને આન'દ થાય તેમ રહેને. વિદ્યાભ્યાસી થાંઓ. વિદ્યાસુક્ત વિનાદી સંભાષણ મારાથી કરને. હું તમને સુક્ત બાંધ આપીશ. તમે રૂપસંપન્ન, ગુણસંપન્ન અને રિદ્ધિ તેમજ બુદ્ધિસંપન્ન તથી થશો. પછી એ દશા નેઈ હું પરમ પ્રસન્ન થઈશ." પ્ર

આ જ વર્ષના માહ માસમાં પાતાને લાગતું સ'સારતું સ્વરૂપ વર્ણવતાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

"કુટું ખરૂપી કાજળની કાેટડીના વાસથી સંસાર વધે છે. ગમે તેટલી તેની સુધારહ્યા કરશા તાેપહ્યુ એકાંતથી જેટલા સંસાર ક્ષય થવાના છે, તેના સામા હિસ્સા પહ્યુ તે કાજળગૃહમાં રહેવાથી થવાના નથી. કષાયનું તે નિમિત્ત છે, માહને રહેવાના અનાદિકાળના પર્વંત છે." "

આમ બધી રીતે જેતાં શ્રીમદ્દને સંસાર એ અત્યંત દુઃખનું કારણ લાગતો હતો. તેથી તેઓ તેનાથી છૂટવા પુરુષાથી હતા. પરંતુ કર્માદય એટલા બળવાન હતા કે તેઓ તેનાથી છેવટ સુધી છૂટી નહાતા શક્યા. આ રીતે શરૂઆતથી જ તેમનામાં લગ્નજીવન માટે વૈરાગ્ય હતા, તા પછી તેમણે તેની શરૂઆત શા માટે કરી તેના ખ્યાલ આપતાં વિ. સં૧૯૪૬ના વૈશાખ વદ ૧૨ના કાઈ ભાઈ ને, પાતાના ગૃહસ્થાશ્રમ મધ્યમ પ્રકારના જણાવી તેમણે લખ્યું હતું કે:—

"તત્ત્વજ્ઞાનની ગુમ ગુફાનાં દર્શન લેતાં ગૃહસ્થાશ્રમથી વિરક્ત થવાનું અધિકતર સૂઝે છે. અને ખચીત તે તત્ત્વજ્ઞાનના વિવેક આને ઊગ્યા હતા, કાળનાં અળવત્તર અનિષ્ટપણાને લીધે તેને યથાયાગ્ય સમાધિસ ગની અપ્રાપ્તિને લીધે તે વિવેકને મહા-ખેદની સાથે ગૌલુ કરવા પડ્યો; અને ખરે! જો તેમ ન થઈ શક્યું હોત તા તેના (આ પત્રલેખકના) જીવનના અંત આવત. જે વિવેકને મહાખેદની સાથે ગૌલુ કરવા પડ્યો છે, તે વિવેકમાં જ ચિત્તવૃત્તિ પ્રસન્ન રહી જાય છે, બાહ્ય તેની પ્રાધાન્યતા નથી રાખી શકાતી એ માટે અકથ્ય ખેદ થાય છે. તથાપિ જ્યાં નિરૂપાયતા છે, ત્યાં સહનશીક્ષતા સુખદાયક છે, એમ માન્યતા હોવાથી મીનતા છે. "ઉદ

૭૪. એજન, <sup>પૃ</sup>. ૨૩૪.

૭૫. એજન, પૃ. ૨૧૦.

૭૬. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૧૫.

પાતે ગૃહસ્થાશ્રમ શરૂ ન કરવાના વિચાર કર્યો હતો, છતાં કેટલાક સંજોગવશાત તે વિચાર અમલમાં ન આવી શક્યો, એટલું જ નહિ, તે વિચારને મહાખેક સાથે ગૌણ કરવા પડ્યો, તેનું દુ:ખ શ્રીમદ્દે ઉપરના પત્રમાં વર્ણું છે. ઇચ્છા તેઓ ગૌણ કરી શક્યા ન હોત તો પાતાના જીવનના અંતની શક્યતા પણ શ્રીમદ્દે અહીં જોઈ છે, કારણ કે સંજોગો એવા હતા કે ગૃહસ્થાશ્રમ માંડ્યા વિના ચાલે નહિ, અને તેમ કરવા આત્મા કબૂલ થાય નહિ. આથી જે દ્વિધા ઊભી થાય તેમાંથી દેહત્યાગના પ્રસંગ આવે તેવી શક્યતા શ્રીમદ્દને લાગી હતી. આ પરથી તેમને સંસારના કંટાળા કેટલી હદ સુધી હશે, તેના કંઇક ખ્યાલ આપણને આવે છે. અને તેમના આ કંટાળા સમય પસાર થતાં વધતા ગયા હતા.

પૃરઝડપે વૈરાગ્ય તરફ જવાની ઇચ્છા સફળ થવાને બદલે સંસારના ઉદય શ્રીમદ્દને વધ્યા કરતા હતા, તેથી થતા ખેદને વ્યક્ત કરતાં વચના તેમણે લખેલા પત્રોમાં કચારેક કચારેક જોવા મળે છે. પણ તે વિશેની કશી વિશેષ માહિતી આપણને મળતી નથી. તેમણે લખેલા પત્રોમાં પાતાના ગૃહસ્થ કે વેપારી જીવનના ઉદલેખ લાગ્યે જ જોવા મળે છે.

શ્રીમદ વર્ષના માટા ભાગ મુંબઇમાં રહેતા અને એકાદ વખત વવાણિયા તેમનાં પત્ની પાસે જતા, ત્યાં થાઉા વખત રહી ગુજરાતનાં ગામડાંઓમાં નિવૃત્તિ અર્થ રહેતા. એ રીતે જેઈએ તા તેમનું ગૃહસ્થજીવન ઘણા ટૂંકા સમયનું હતું. તેનાથી પણ કંટાળી જઈને તેમના હૃદયમિત્ર સાભાગભાઈને વિ. સં. ૧૯૪૮માં શ્રીમદ્દે લખેલું કે :---

"સ'સારથી ક'ટાજ્યાં તો ઘણા કાળ થઈ ગયા છે. તથાપિ સ'સારના પ્રસ'ગ હજુ વિરામ પામતા નથી, એ એક પ્રકારના માટા ક્લેશ વતે છે. " છે

એ જ વર્ષના શ્રાવણ માસમાં શ્રીમદે સૌભાગભાઈને ક્રીયી જણાવેલું કે :---

" ચિત્ત બંધનવાળું થઇ શકતું નહીં હોવાથી જે જવા સંસાર સંબંધ સ્રી આદિ રૂપે પ્રાપ્ત થયા છે, તે જવાની ઇચ્છા પણ દુભવવાની થતી નથી, અર્થાત્ તે પણ અનુક પાથી અને માબાપાદિકનાં ઉપકારાદિ કારણાથી ઉપાધિનાગને બળવાન રીતે વેદીએ છીએ, જેની જેની કામના છે, તે તે પ્રારુપ્યના ઉદયમાં જે પ્રકારે પ્રાપ્ત થવી સજિત છે, તે પ્રકારે થાય ત્યાં સુધી નિવૃત્તિ ચહણ કરતાં પણ જીવ ઉદાસીન રહે છે." ઉ

અહી' શ્રીમદ સ્પષ્ટ કરે છે કે કાઈ જાતનાં સુખ મેળવવાની લાલસાથી નહિ પણ પૂર્વ કર્મ નિવૃત્ત કરવાની ઇચ્છાથી જ પાતે સ'સારમાં રહ્યા છે.

શ્રીમદ્રે આ ભાવ વિ. સં. ૧૯૪૮ના આસા માસમાં વિશેષ સ્પષ્ટતાથી વ્યક્રત કર્યો છે.

" કાેઈ પણ જાતના અમારા આત્મિક બ'ધનને લઈ ને અમે સંસારમાં રહ્યા નથી;

૭૭. ઍજન, પૃ. ૨૧૦.

૭૮. ઍજન, પૃ. ૩૫૬.

૧. જીવનરેખા

ઓ જે છે તેનાથી પૂર્વે બંધાયેલું ભાગકમં નિવૃત્ત કરવું છે. કુટુંબ છે તેનું પૂર્વેનું કરજ આપી નિવૃત્ત થવા અર્થે રહ્યા છીએ. રેવાશ'કર છે તેનું અમારા પ્રત્યે જે કંઈ માગશું છે તે આપવાને રહ્યા છીએ. તે સિવાયના જે જે કંઈ પ્રસ'ગ છે તે તેની અંકર સમાઈ જાય છે. તનને અર્થે, ધનને અર્થે, ભાગને અર્થે, સુખને, સ્વાર્થને અર્થે કે કાઈ જાતના આત્મિક બંધનથી અમે સ'સારમાં રહ્યા નથી… દુઃખના ભયથી પણ સ'સારમાં રહેલું રાખ્યું છે, એમ નથી."ઉલ્

વિ. સં. ૧૯૪૫થી ૧૯૪૮ સુધીના ત્રણ વર્ષના ગાળામાં સંસારને લગતા, તેનાથી કંટાળ્યા હોવાના ઉદ્દગારા શ્રીમદ્દના લખાણમાં કેટલીક વાર જેવા મળે છે. તે પછી તો શ્રીમદ્દ એ વિશે ઉચ્ચાર સરખા પણ કરતા નથી તેમ કહી શકાય. પરાણે સંસારમાં રહેવું પડતું હતું તેના કંટાળા વ્યક્ત કરતાં વચના વિ. સં. ૧૯૪૮ પછીથી ભાગ્યે જ જેવા મળે છે. તેમની આંતરિક સ્થિતિ એટલી ઉચ્ચ થતી ગઈ હતી કે, પ્રારુખ્ય શાંત, સમતાભાવે વેદવાનું સામર્થ તેમણે મેળવી લીધું હતું. હા, ખાદ્યા ઉપાધિ પ્રસંગાથી વર્તતા ખેદની વાત શ્રી સાભાગભાઈના પત્રમાં તે પછી પણ કેટલાક સમય જેવા મળે છે, પરંતુ ત્યાંયે તેમણે અંતરંગમાં વર્તતા સમતાભાવની સ્પષ્ટતા તો કરી જ છે. સાભાગભાઈ પણ તે અરસામાં ઘણી મુશ્કેલીમાંથી પસાર થતા હતા, તેથી તેમને આધાસન આપવાના ઇરાદાથી પણ શ્રીમદ્દે કેટલીક વાર પાતાની મુશ્કેલી વર્ણવી હોય તેમ જણાય છે. કારણ કે એ પરિસ્થિતિમાં પાતાને વર્તતી શાંતિ જ વ્યક્ત કરી છે. આમ જેઈ એ તો શ્રીમદ્દના સંચમ દિવસે દિવસે વધતા ગયા હતા, પરિણામે તેમની ઉદાસીનતા એટલી બધી વધી ગઈ હતી કે કેટલીક વખત તેમનાં કુટું બીજનાને તે ક્લેશનું કારણ, શ્રીમદ્દની અનિચ્છા હોવા છતાં, બનતી.

શ્રીમદ્દને આંતરિક અનિચ્છા હાવા છતાં લગભગ ૧૦ વર્ષ સુધી વિ. સં. ૧૯૫૫માં ઓ, લક્ષ્મીના ત્યાગ કર્યો ત્યાં સુધી – ગૃહસ્થાવાસ ભાગવવા પડચો હતા, તેમાંથી આવી પડેલી જવાળદારી અદા કરવા જતાં તેઓ પાતાની ધારી ઝડપથી નિર્ગ્ર થમાર્ગમાં આગળ વધી શકતા ન હતા તે તેમને ખૂબ દુઃખરૂપ લાગતું હતું. તેને લીધે પાતે કરવા ધારેલું લાકકલ્યાણ પણ તેઓ કરી શક્યા ન હતા, એક તે વિશે તેઓ પાછળથી ઉદાસીન થઈ ગયા હતા.

આ બધું હોવા છતાં શ્રીમફે એ સાબિત કરી બતાવ્યું કે આત્મા ધારે તો ગૃહસ્થા-શ્રમમાં રહીને પણ પાતાનું કલ્યાણ કરી શકે છે. આત્મકલ્યાણ માટે સંસાર ત્યાગી શકાય તો ઉત્તમ, પણ નહિતર આત્મકલ્યાણ થાય જ નહિ તેમ એકાંતે નથી. સંસારમાં રહીને પણ આત્માના સાક્ષાત્કાર કરી શકાય છે – માત્ર તે માટે સાચા દિલના પુરુષાર્થ એઈએ. ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહીને પણ આત્મકલ્યાણ કઈ રીતે કરી શકાય તે શ્રીમફે પાતાના જીવન દ્વારા બતાવ્યું છે.

4

**૭૯. "શ્રોમદ્ રાજ્ય'**દ્ર ", અગામ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૩૪૭.

શ્રીમદ્દને સંતાનમાં બે પુત્ર તથા બે પુત્રી થયાં હતાં. પ્રથમ પુત્ર છગનલાલના જન્મ વિ. સં. ૧૯૪૬માં થયા હતાં. તેને શ્રીમદ્દ ઘણી વખત છગન શાસ્ત્રી કહીને બાલાવતા. આળવયથી જ છગનભાઈમાં ધાર્મિક સંસ્કાર સારા પ્રમાણમાં હતા. ૧૫મે વર્ષે તેઓ મૅટ્રિકમાં આવ્યા ત્યારે પેઢીના એક કેસ માટે તેઓ તેમના કાકા મનસુખભાઈ સાથે મુંબઈ આવ્યા. ત્યાં તેમને બેત્રણ વર્ષ રહેવાનું બન્યું, એ સમય દરમ્યાન તેમણે ધાર્મિક અભ્યાસ કર્યો. ૧૯મા વર્ષે તેમણે કાકા સાથે વેપાર શરૂ કર્યો, પણ જીવલેણ ક્ષયના હુમલા થતાં એ જ વર્ષમાં તેમના દેહાંત થયા. છગનભાઈને પાતાના પિતા માટે અત્યંત માન હતું. તેમણે પાતાની નિત્યનાંધમાં, પાતાને જીવવાની શા માટે જિજ્ઞાસા છે તે જણાવતાં લખ્યું હતું.

"એક ચીજ ફરીથી કચાંય પણ પિતા તરીકે દેખારો નહિ અને તે–તે ધર્માત્મા પિતા શ્રી રાજચ'દ્ર. "દ?

અન્ય કાેઈ કારણે નહિ, પણ પિતાની ધાર્મિક વૃત્તિ પાતામાં ઉતારવાની ઇચ્છાથી જ છવવા ઇચ્છતા છગનભાઈની ધાર્મિકતા કેવી હોવી જોઈએ તેની તા કલ્પના જ કરવાની રહે છે.

છગનભાઇ પછી તેમનાં અહેન જવલઅહેનના જન્મ વિ. સં. ૧૯૪૮માં થયા હતા. અને તે પછી એ વર્ષે શ્રીમદ્રનાં બીજાં પુત્રી કાશીઅહેનના જન્મ થયા હતા. વિ. સં. ૧૯૫૨માં શ્રીમદ્રના બીજા પુત્રના જન્મ થયા હતા, તે પુત્ર તા બહુ નાની વયમાં મરાષ્ટ્ર પામ્યા હતા. શ્રીમદ્રના પરિવારમાં આજે—ઈ. સ. ૧૯૬૫માં—તેમનાં એક પુત્રી જવલઅહેન હયાત છે. લ્વ

શ્રીમદ્રનાં બીજા પુત્રી કાશીબહેનનું પણ ૩૨ વર્ષની નાની વચે અવસાન થયેલું. તેમને બે પુત્રા થયેલા અને બંને હયાત છે.

શ્રીમદ્દનાં પત્નીએ પણ શ્રીમદ્દના અવસાન પછી થાડા જ વખતમાં પાતાની જીવનલીલા સ'કૈલી લીધી હતી. શેષકાળ તેમણે શ્રીમદ્દે કહેલી માળા ફેરવવામાં જ ગાળ્યા હતા.

શ્રીમદ્દને તેમના ભાઈ મનસુખભાઈ પર ઘણા વિશ્વાસ હતો. તેથી તેમણે જ્યારે વેપારમાંથી નિવૃત્તિ લીધી ત્યારે પાતાને ભાગે આવતી સઘળી મિલકત તેમણે મનસુખભાઈ ને આપી હતી, અને વ્યવસ્થા પણ તેમને જ સાંપી હતી.

શ્રીમદ્દના અવસાન પછી તેમનાં સાહિત્ય અને પત્રાનું પ્રકાશન કરવામાં સૌથી મહત્ત્વના ફાળા મનસુખભાઈ નાે હતાે. અ'બાલાલભાઈની તથા અન્યની સહાય લઈ, વિ. સ'. ૧૯૬૧માં

૮૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર અધ શતાહદી સમારક કાંઘ ે, પૃ. ૧૧.

૮૧. જવલભહેન વર્ષના અમુક ભાગ મુંબઇમાં તેમના પુત્રા સાથે રહે છે, અને બાળના ભાગ વવા િયા, શ્રીમદ્દની જન્મભૂમિમાં ભક્તિભજન કરવામાં ગાળ છે. પાતાના પતિ ભગવાનલાલભાઈ મોદીએ વવા િયામાં "શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ "નું મંદિર બંધાવેલું છે, તેની વ્યવસ્થા પણ તેઓ સંભાળ છે. જવલબહેનના દેહાંત થયા તા. ૯-3-૧૯૭૮. મહાવદ અમાસ ૨૦૩૪.

લે. જી**લ**ન્દરેપન

"પરમક્ષત પ્રભાવક મંડળ " તરફથી તેમણે " શ્રીમદ રાજચંદ્ર " ગ્રંથની પહેલી આવૃત્તિ દેવનાગરી લિપિમાં બહાર પાડી. તે પછી પણ તેમણે પોતાનું સંશોધનકાર્ય ચાલુ રાખ્યું, અને વિ. સં. ૧૯૭૦માં તે ગ્રંથની બીજ આવૃત્તિ તેમણે સ્વતંત્ર રીતે પ્રગટ કરી. વિ. સં. ૧૯૮૦માં ત્રીજી આવૃત્તિ વિશેનું કાર્ય પણ થયું, પણ તે પૂરું થાય તે પહેલાં મનસુખભાઈ ના દેહ પડ્યો. તે કાર્ય તેમના ભાણેજ હેમચંદ્ર ટાકરશી મહેતાએ પૂર્ણ કર્યું. આમ જનતાને શ્રીમદ્રની ઓળખાણ કરાવવામાં મનસુખભાઈ ના ફાળા સૌથી માટા છે.

## શ્રામદ ક્રાંતિકારી

— શ્રીમદ બહુજન સમાજમાં "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર " કરતાંય " કૃપાળુદેવ " તરીકે વિશેષ જાણીતા હતા, કારણ કે તેમની પાસેથી ઘણા જવા શાંતિ પામતા હતા. પૂ. ગાંધીજ જેવા પણ પાતાની કસાંદીના સમયે જેમની પાસેથી શાંતિ મેળવી શક્યા હતા એવા શ્રીમદ્ર માટે કોઈ " કાંતિકારી" વિશેષણ ચાજે ત્યારે સહેજે કાઈ પણ વાચકને કુત્હલ થાય કે " તમે શ્રીમદ્દને કયા પ્રમાણથી ' કાંતિકારી ' ગણાવી શકા છા ? કારણ કે ' કાંતિકારી ' શખ્દ માટે સમાજે જાણ્યે અજાવ્યે ' તીવ જુરસા 'ના અર્થ ને વણી દીધા છે. પણ આ વ્યાપક અર્થ ને જરા સ્ફમતાથી વિચારીએ—કાંતિ એટલે ચાલી આવતી રૃદિમાં ફેરફાર કરવા એ અર્થ લઈએ—તો શ્રીમદ્ વિશે ચાજેલા ઉપરના વિશેષણની યથાર્થતા સમજારો.

શ્રીમદ દરેકેદરેક ક્ષેત્રમાં ક્રાંતિકારી ન હતા, કાેઈ પણ માનવ ન હાેઈ શકે, એ સ્વાભાવિક છે. તેથી તેમનું એ ક્રાંતિકારીપણું સાહિત્યના અને ધર્મના કયા ક્ષેત્રમાં નજરે ચહે છે તે વિશે થાેડું વિચારીએ.

શ્રીમદ્દના સ'પર્કમાં આવેલી વ્યક્તિઓને થયેલા તેમના પરિચય, શ્રીમદ્દની મુદ્રા, તેમનું લખાણ વગેરે ઊડતી નજરે તપાસતાં તેમનું "કાંતિકારીપણું" સહેલાઇથી નજરે ચંડતું નથી, પણ જરા ઊંડાણથી વિચારતાં તરત જ સમજાય છે કે તેઓ એક મહાન કાંતિકારી હતા અને તેનાં બીજ ઠેકઠેકાણે વવાયેલાં છે. અલબત્ત, કાંતિને ઉતારવાની તેમની પહિત જ એવી હતી કે "પાતામાં એમનાં વચના દ્વારા કાઈ મહાન પરિવર્તન થઈ રહ્યું છે" તેના ખ્યાલ, પરિવર્તન થઈ જાય ત્યાં સુધી ન આવે; અર્થાત્ તેમની ક્રાંતિ જગાવવાની રીતમાં જ તથા તેના વિષયની પસંદગીમાં જ સમૂળી ક્રાંતિ સમાયેલી હતી. આમ રહિમાં સૌમ્યતાથી અચિંત્ય ફેરફાર કરવાની તેમની ધગશ એ જ શું તેમના ક્રાંતિકારીપણાના સબળ પુરાવા નથી?

## સમાજક્ષેત્રે શ્રીમદ્દનું ક્રાંતિકારી પણ

શ્રીમદ્દના સ્વભાવ શાંત અને મનનશીલ હતો, તેમનું ચિંતન પણ આત્મલક્ષી હતું. તેથી બાહ્યલક્ષી સાહિત્ય જેમ કે વાતાં, નવલકથા, નાટક, પ્રવાસવર્ણન વગેરે તરફ તેમની વૃત્તિ સ્વાભાવિક રીતે જ વળેલી ન હતી. તેમ છતાં તેમણે તેવું થાડું ઘણું લખાણ પાતાની વીસ વર્ષની વય પહેલાં લખ્યું હતું. શ્રીમદ્દનો જમાના સુધારક યુગના હતા. એ સમયે સામાજિક ક્રાંતિ થઈ રહી હતી. નર્મેંદ જુસ્સાથી, દલપતરામ શાંતિથી અને નવલરામ મધ્યસ્થતાથી 'સુધારાના એ પાકાર'માં સાથ પુરાવતા હતા. 'સુધારાના એ પાકાર'ની અસર શ્રીમદ્દને પણ નાની વયમાં થયેલી જણાય છે. પાતાની વીસ વર્ષની વય પહેલાં તેમણે જે કંઈ ધર્મે તર કૃતિઓની રચના કરી છે તેમાં તેમણે સુધારાની હિમાયત કરી છે. તેમણે રચેલ "સીનીતિએમધક"ની ગરબીએમ તથા અન્ય કાવ્યા, જેવાં કે "સ્વદ્દશીઓને વિન'તિ", "આર્ય પ્રજાની પડતી" વગેરમાં તેમણે વહેમા દ્રશ્કરવાની, સીશિક્ષણની, પ્રવર્તતા દોષા દ્રશ્કરવાની વગેરે વિશેની ભલામણ કરી છે. જુઓ :—

'' ધર્માલય કરવાને ખર્ચે', બ'ધાવે વિશાળ નિશાળ; બાળ અને બાળાંઓ ભણશે, શીખી લેશે સારા ચાલ.''

- ખરા શ્રીમ ત કાશ ?

" વિદ્યાસન ગુણી ખહુ, માટે લણાવા બાળ, વિદ્યાસ્ત્રે સુખ જાણુજો, વિદ્યા ગુણ વિશાળ."

— સફ્લાહ્યાતક

લગ્ન, જમણ, દાડા આદિમાં ધનના / વ્યય કરવાને ખદલે હોસ્પિટલ ખધાવવામાં, નિશાળા ચાલુ કરવામાં આદિ પરાપકારનાં કાર્યોમાં ધનના ઉપયોગ કરવાની હિમાયત શ્રીમદ્રે એ સમયે કરી હતી, એ તેમનું સુત્રારકપશું સૂચવે છે; પશુ નમ<sup>ે</sup>દ જેવા જુસ્સા તા તેઓ, નીચે આપી છે તેવી પંક્તિઓમાં, કચારેક જ બતાવે છે:

> "સળગાવી દો આ સમય, વળી વેમની વાડ, અધિક નહિ તો નિરખશા, ધાળે દહાડે ધાડ." — ધાળે દહાડે ધાડ

શ્રીમદ્દે કરેલી સુધારાની આ હિમાયત એવી સળળ નથી કે આપણે તેમને મહાન ક્રાંતિકારી ગણાવી શકીએ. વળી, તેમની એ પ્રવૃત્તિ, એ લખાણ તેમની વીસ વર્ષની વય પછીથી બ'ધ થઈ ગયાં હતાં. તેથી ક્રાંતિનું બીજ તેમનામાં સમાજક્ષેત્રે ખીલેલું હતું તેમ આપણે કહી શકીએ નહિ. અલબત્ત, થતી ક્રાંતિમાં તેમણે સાથ પુરાવવાના પ્રયત્ન કર્યો હતાં, અને તેમનામાં એ તત્ત્વ ખીલવા પણ પામત – જો તેમનું ધ્યેય સમાજલક્ષી બન્યું હોત તો! તેમનું ધ્યેય સમાજલક્ષીને બદલ મૂળથી જ આત્મલક્ષી હતું, પરિણામે તેમણે આ પ્રકારનાં સાહિત્યનાં સર્જન, વાંચન કે મનનને તિલાંજિલ આપી દીધી હતી.

# અધ્યાત્મક્ષેત્રે શામદૃતું ક્રાંતિકારીપણ

શ્રીમદ્દનું ધ્યેય આત્મલક્ષી હોવાથી તેમણે તે પ્રકારનું સાહિત્ય વિશેષ વાંચ્યું હતું. આળપણમાં તેમને વૈષ્ણવ સંપ્રદાયના સંસ્કારા મળ્યા હતા. પરંતુ તેમની દૃષ્ટિ વિશાળ હોવાને લીધે જૈનના સર્વ સંપ્રદાયના ગ્રંથા પણ જેમ જેમ તેમને ઉપલખ્ધ થતા ગયા તેમ તેમ, તેઓ વાંચતા ગયા. ટબાઓફપે રચાયેલા આ બધા ગ્રંથા તે કાળે મુદ્રિત-રૂપમાં નહીં પણ હસ્તલિખિત પ્રતાના રૂપમાં ઉપલખ્ધ થતા હતા અને એ બધા તેમણે દેરાસર અને જૈન ભંડારામાંથી મેળવીને વાંચ્યા હતા. તેમની જ્ઞાનપિપાસા એટલી તીવ્ર હતી કે તેમના જમાનાનું અલ્પ મુદ્રણ પણ તેમને આડું નહાતું આવ્યું. પાતાની સ્વતંત્ર ચિંતન તથા મનનશક્તિને લીધે તેમણે આ બધા ગ્રંથાના પરિશીલન દ્વારા મેળવેલું જ્ઞાન પચાવ્યું હતું અને તે પછી તેમણે કેટલાક એવા વિચારા વ્યક્ત કર્યા હતા કે જે આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રમાં તેમનું કાંતિકારીપણું સૂચવે છે.

તેમના સમયમાં મતાંતરા, ફાંટા, પક્ષા વધતા જતા હતા. જૈનદર્શનમાં પહુ શ્વેતાંખર, દિગ'ખર, સ્થાનકવાસી, તપા, લાંકા આદિ ફાંટાના અનુયાયીઓ પાતાની શ્રેષ્ઠતા અને બીજાની કનિષ્ઠતા બતાવવામાં જ રાેકાયેલા રહેતા હતા. પરિશુમે તેઓ પાતાનું આત્મ-કલ્યાથું કરવાનું જ ચૂકી જતા હતા. આવા સમયમાં સર્વને મતાંતરથી દ્વર રહીને, માત્ર આત્મકલ્યાથું કરવા પર જ લક્ષ આપવાના સોમ્યતાથી છતાં દઢતાથી ઉપદેશ આપવા એ કાંતિકારી પગલું જ ગણાય અને એ કાર્ય શ્રીમદ્દે કર્યું હતું. જુઓ તેમનાં વચના :—

" કાઇ પણ ધર્મ સંખ'ધી મતભેદ રાખવા છાડી દઇ એકાગ્રભાવથી સમ્યક્યાગે જે માર્ગ સંશાધન કરવાના છે, તે એ જ છે. મતભેદ રાખી કાઇ માક્ષ પામ્યા નથી. વિચારીને જેણે મતભેદને ટાળ્યા, તે અતર્જુત્તિને પામી ક્રમે કરી શાધત માક્ષને પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે." "

" કદાગ્રહમાં ક'ઈ જ હિત નથી. શૂરાતન કરી આગ્રહ કદાગ્રહથી દ્વર રહેવુ' પણ વિરાધ કરવા નહિ. "લ્લ

આમ શ્રીમદ્ર અનેક જગ્યાએ મતાંતરથી દ્વર રહેવાના, ભેદદેષ્ટ છાડી આત્માના કલ્યાણ પર જ લક્ષ આપવાના ઉપદેશ આપ્યા છે, જે સત્ય હાવા છતાં સમકાલીન સ્થિતિથી વેગળા હતા અને તેને લીધે શ્રીમદ્દને કેટલું વેઠલું પડ્યું હતું તે સુવિદિત છે.

આજથી લગભગ ૧૦૦ વર્ષ પહેલાં મુનિઓ માેલ મેળવવા માટે જ્ઞાન અગર ક્રિયા એ બેમાંથી કાેઈ એક અ'ગ પર વિશેષ ભાર મૂકતા હતા. સૂત્રો વાંચવાં, તે મુખપાઠે કરવાં કે શાસ્ત્રાર્થ કરવાં; અથવા ઉપવાસ, એકટાણાં, આય'ખિલ આદિ વ્રત કરવાં કે ઉપાશ્રયે અથવા દેશસરમાં જઈ પૂજા, પ્રતિક્રમણ, સામાયિક આદિ તેના ભાવ સમજ્યા વિના કરવાં તેમાં જ તેમના માેલમાર્ગ સમાઈ જતા હતા. પરિણામે લોકા કાં તા શુષ્કન્નાની અને કાં તા ક્રિયાજડ થઈ ગયા હતા. પ્રત્યેક વસ્તુનું ફળ ભાવથી જ છે એ સમજ જ લાેકાને ન હતા; તેઓ બાહાને સર્વસ્વ માનતા થઈ ગયા હતા. આથી ધર્મ તેમના અ'તર'ગમાં

૮૨. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પત્રાંક ૫૪, પૃ. ૧૮૨.

૮૩. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગામ આવૃત્તિ ૧, " ઉપદેશછાયા " પૃ. ૭૧૧. આ પ્રકારનાં અન્ય વયતા ઠેકઠેકાલું મળ છે : જુઓ " આત્મસિદ્ધિ", ગાથા ૧૧૦; " ઉપદેશછાયા " પૃ. ૭૩૦ વગેરે.

પરિણમી શકયો ન હતો. તે વખતે સાચું સમજનાર પુરુષા આંગળીને વેઢે ગણાય તેટલા પણ માંડ હતા. લોકોની આવી સ્થિતિ જોઈ, તેમને સાચું સમજવાનો પ્રયત્ન શ્રીમદ્દે કર્યો. તેમણે એકાંતે જ્ઞાન અને ક્રિયાના નિષેધ કરી લક્તિનું માહાત્મ્ય સ્થાપન કર્યું; અને જે કંઈ ફળ છે તે લાવથી જ છે એમ પ્રતિપાદન કર્યું. લાવ વિનાની – આત્માર્થ વિનાની – કેાઈ પણ ક્રિયાનું ફળ આત્માર્થ નથી, તે તેમણે પત્રે પત્રે, કાવ્યે કાવ્યે સ્પષ્ટ કર્યું. છે. જુઓ :—

" નિશ્ચયવાણી સાંભળી, સાધન તજવાં નાય નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં સાધન કરવાં સાય. નય નિશ્ચય એકાંતથી, આમાં નથી કહેલ, એકાંતે વ્યવહાર નહિ, ખ'ને સાથ રહેલ."લ્પ્ડ

આ જ કારણથી તેમણે ભક્તિમાર્ગની શ્રેષ્ઠતા બતાવી હતી. ભક્તિમાં સર્વસમયર્ષું-ભાવ હોવાથી જીવનાં અહ' મમત્વ આદિ ઘટી જાય છે અને તત્ત્વનું અ'તર'ગ પરિણ્રમન થાય છે. ભક્તિના મહિમા બતાવતાં નીચેનાં વચના તેમની આંતરિક સૂઝ વ્યક્ત કરે છે:—

"ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારા દઢ નિશ્ચય છે કે લક્તિ એ સવેપિરી માર્ગ છે, અને તે સત્પુરુષના ચરણ સમીપ રહીને થાય તા ક્ષણુવારમાં માક્ષ કરી દે તેવા પદાર્થ છે. "દપ

" ભક્તિ એ સર્વોત્કૃષ્ટ માર્ગ છે. ભક્તિથી અહ'કાર મટે, સ્વચ્છ'દ ટળે અને સીધા માર્ગે ચાલ્યા જવાય, અન્ય વિકલ્પાે મટે. આવાે એ ભક્તિમાર્ગ શ્રેષ્ઠ છે. "લ્ફ

આમ એકાંતે જ્ઞાન અને ક્રિયાના નિષેધ કરી લક્તિનું માહાત્મ્ય સ્થાપવું તે શ્રીમદ્રનું ક્રાંતિકારી પગલું જ ગણાય.

શ્રીમદ્રે સદ્યુરુ અને જ્ઞાનીના જે મહિમા ગાયા છે તે તેમના જમાનાને જેતાં આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે ક્રાંતિકારી પગલું જ ગણાય. તેમણે બતાવેલ મહિમા એ જમાનામાં, કે શું આ જમાનામાં, ભાગ્યે જ કાેઈ સમજે છે. તે મહિમા માટે નીચેનાં વચનાે જુઓ :—

" બીજુ' કંઈ શાધ મા. માત્ર એક સત્પુરુષને શાધીને તેનાં ચરહ્યુકમળમાં સર્વ ભાવ અર્પણ કરી દઈ વત્યા જા. પછી જે માક્ષ ન મળે તા મારી પાસેથી લેજે!"૯૭

## સત્પુરુષમાં કેવી અનન્ય શ્રદ્ધા !

૮૪. " આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર", ગાથા ૧૩૧, ૧૩૨.

૮૫. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, ૧, પત્રાંક ૨૦૧, પૃ. ૨૬૪.

૮૬. એજન, પૃ. ૮૭૭.

૮૭. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧. પૃ. ૧૯૪.

**૧. જુવનરેખા** કુક

'' એક સત્પુરુષને રાજી કરવામાં, તેની સર્વ' ઇચ્છાને પ્રશ'સવામાં, તે જ સત્ય માનવામાં આખી જિ'દગી ગઈ તાે ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ પ'દર ભવે અવશ્ય માક્ષે જઈશ."લ્લ

આમ અનેક સ્થળે તેમણે સદ્દગુરુનું માહાત્મ્ય ખતાવ્યું છે. આવા સદ્દગુરુની પ્રીતિ મેળવવા શું કરવું જેઈએ તે તેમણે "આત્મસિંહિશાસા", "પ્રસુ પ્રત્યે દીનત્વ" આદિ કાવ્યા તથા "છ પદના પત્ર" આદિ પત્રામાં પ્રત્યક્ષ કરાવ્યું છે. વળી, વિવિધ સ્થળે તેમણે સદ્દગુરુનાં તથા મુમુક્ષુનાં યથાર્થ લક્ષણોના પરિચય પણ આપ્યા છે. લ્લા ઉત્તમ લક્ષણોના ધારક સદ્દગુરુ અને મુમુક્ષુ સિવાયની અન્ય વ્યક્તિઓને તેમણે અસદ્દગુરુ અને મિશ્યાત્વી તરીકે બેધડક રીતે ઓળખાવી છે જે તેમનું વિશિષ્ટ કાંતિકારી પગલું છે. સમકાલીન સમાજના માટા ભાગના સાધુઓ અને શ્રાવકા, આ આંતરિક દેષ્ટિએ જેતાં, અસદ્દગુરુ અને અમુમુક્ષુ ઠરે તેમ હતાં, તેવે પ્રસંગે જરા પણ ડર રાખ્યા વિના સત્ય પ્રકાશ કરવા તે કાંતિ નહિ તો બીજું શું ?

" કહેવાતા આધુનિક મુનિઓનો સૂત્રાર્થ શ્રવણને પણ અનુકૂળ નથી. "૯૦

શ્રીમદ્દે કચારેક સમકાલીન મુનિએાનું ચિત્ર ઉપર જણાવેલ જેવાં વચનામાં આપેલ છે એ સ્પષ્ટ થાય છે.

આ અને અન્ય વિચારા જેમ કે મતાંતરમાં રચ્યાપચ્યા રહે તે મતાર્થી, આત્મજ્ઞાન વિનાના ગુરુ તે સદ્દગુરુ નહિ, આત્મા પામ્યા હોય તે જ જ્ઞાની. આત્માર્થે થાય તે જ કિયા સફળ; જ્ઞાનીની આજ્ઞાના પાલનનું ફળ અમૂલ્ય છે; સદ્દગુરુમાં સર્વ સમપ બુલાવ કરવો,—વગેરે અભિપ્રાય તેમના જમાનાના લોકો માટે સાવ નવા જ હતા. અને એ વિચારા લોકોને સત્ય હોવા છતાં કાંતિકારી લાગ્યા હતા. અને પરિણામે શ્રીમદ્ સત્ય ધર્મ સમજાવનાર નહિ પણ ધર્મ-ઉચ્છેદક લાગ્યા હતા, જેના અનુસ ધાનમાં તેમના પર જાત-જાતના આક્ષેપા પણ થયા હતા, જેમકે "શ્રીમદ્ પોતાને તીર્થ કર કરતાં પણ માટા કહેવડાવે છે", "શ્રીમદ્ ને મન તેમના સિવાય જગતમાં કાંઈ સદ્દગુરુ જ નથી", "શ્રીમદ્દને નવા ધર્મ સ્થાપવા છે." વગેરે. આથી એ જમાનામાં તેમનું સાહિત્ય વાંચવું એ પણ એક પ્રકારના ગુના ગણાતા હતા. અને તેમનામાં શ્રહા રાખનારને અસ્પૃશ્ય જેવી સ્થિતિ પણ ક્ષાગવવી પડી હતી, કારણ કે, જેમ અન્ય ક્ષેત્રમાં તેમ, ધાર્મિક ક્ષેત્રમાં પણ રૃઢિ પર પ્રહાર થાય એટલે લોકો તરફથી વિરાધ તો થવાના જ.

આમ શ્રીમદની હયાલીમાં જ તેમના પ્રતિના વિરાધ ચાલુ થયા હતા, અને એક સમયે એ વિરાધે ઉત્ર સ્વરૂપ પણ પકડશું હતું. તેના છાંટા સાભાગભાઈ, અ'બાલાલભાઈ, લલ્લુજી મહારાજ આદિ શ્રીમદની અ'તેવાસી વ્યક્તિએ પર પણ ઊડચા હતા. પણ સાનું કસાટી પછી જ વિશેષ ચમકે છે, તેમ અહીં પણ બન્યું.

૮૮. એજન, યુ. ૧૯૫.

૮૯. જુઓ " આત્મસિહિ" ગાથા ૧૦, ૧૩૮, " અપૂર્વ અવસર " વગેરે.

૯૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર" અગાસ આવૃત્તિ ૧, પત્રાંક ૧૭૦, પૃ. ૨૫૦.

પાતા પ્રતિ થતા વિરાધ પ્રત્યે શ્રીમદ સાવ નિઃસ્પૃહ હતા. તે તેમણે શ્રી અ'બાલાલભાઇ, જૂઠાભાઈ આદિ પર લખેલા પત્રો જેતાં સ્પષ્ટ થાય છે. તેમને તેા જે સત્ય હતું તે લોકોને કરુણાબુદ્ધિથી જણાવવું હતું, પછી લોકો સમજે કે ન સમજે તે તેમના ભાગ્યની વાત હતી. સમયે સમયનું કાર્ય કર્યું. તત્કાલીન વિરાધ, સમય જતાં " ખુદ્ધિની કસાેે એ" ચડ્યો અને સત્યના વિજયની શરૂઆત થઈ.

આમ શ્રીમદ્દે આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે કેટલાક એવા વિચારા પ્રગટ કર્યા હતા કે જે આત્મકલ્યાણ માટે અનિવાર્ય હોવા છતાં તેમના જમાના માટે ક્રાંતિકારી હતા. તે વિચારા નિર્ભયતાથી છતાં નમ્રતાથી વ્યક્ત કરનાર શ્રીમદ્દને ક્રાંતિકારી ન કહીએ તો શું કહીએ ?

## श्रीभद्र वेपारी तरीडे

શ્રીમદ્રમાં બાળવયમાં જ અનેક શક્તિએા ખીલી હતી, અને એને લીધે તેમની ખ્યાતિ પણ ઘણી થઈ હતી. બીજી બાજુ તેમની આર્થિક સ્થિતિ પણ સારી ન હતી, તેથી આર્થિક ઉદ્દેશથી તેઓ વિ. સં. ૧૯૪૨ના ભાદરવા માસ આસપાસ મુંબઈ ગયા હતા.

મું બાઈમાં શતાવધાનના પ્રયાગ કરી એમણે ઘણી ખ્યાતિ પ્રાપ્ત કરી. એ પ્રયોગા કરતી વખતે સભામાં અનેક અગ્રગણ્ય વિદ્વાના અને પંડિતા હાજર હતા. તેમાં જ્યાતિષીએ પણ હતા, જેમના દ્વારા શ્રીમદ્દને જ્યાતિષનું ઊંડું જ્ઞાન મેળવવાની ઇચ્છાને પૂર્ણ કરવાના અવસર પ્રાપ્ત થયો હતો.

મુંખઈમાં શતાવધાનના પ્રયોગા જેઈ શ્રી માણેકલાલ ઘેલાભાઈ ઝવેરી શ્રીમદ્રના સમાગમમાં આવ્યા. તેમના પિતાશ્રી ઘેલાભાઈ ઝવેરાતની પરીક્ષામાં નિષ્ણાત હતા. પિતા પાસેથી તે વિદ્યા શીખીને માણેકલાલભાઈ મુંખઈમાં ઝવેરાતના વેપારમાં જેડાયા હતા. તેમણે ઝવેરાતની પરીક્ષા કરવાનું કામ શ્રીમદ્દને શીખવ્યું. શ્રીમદ્દ એ ધ'ધાની શરૂઆત કરવાના વિચાર કરતા હતા. તેવામાં વિ. સં. ૧૯૪૪ના પોષ માસમાં ગૃહસ્થાશ્રમી થવા વવાણિયા જવાની કરજ પડી અને વિ. સં. ૧૯૪૪ના મહા સુદ ૧૨ના દિવસે તેઓ ગૃહસ્થાશ્રમી થયા તે અનુસાર શ્રી રેવાશંકર જગજીવન તેમના કાકાસસરા થયા હતા. ત્યારથી તેઓ શ્રીમદ્દના નિકટ પરિચયમાં આવ્યા. એકાદ વર્ષ પછી વ્યાપારમાં ઉત્કૃષ્ટ લાભ છે એવું જ્યોતિષથી જાણી, શ્રીમદ્દે તેમને મુંખઈ જવા પ્રેયા, સાથે ઝવેરાતના ધ'ધાની પેઢીની વાત પણ કરી. તે મુજબ શ્રી રેવાશંકરભાઈ વકીલાત છાડી વિ. સં. ૧૯૪૫ના અષાડમાં મુંખઈ ગયા. શ્રીમદ્દ પણ એ જ અરસામાં એટલે કે એ વર્ષના ભાદરવા માસમાં કરીથી મુંખઈ ગયા, અને સાંતાકુઝમાં શેઠ ત્રિભાવન ભાણજીના બંગલામાં પ્રથમના છ માસ રહ્યા. પછીથી તો તેઓ રેવાશંકર જગજીવનની પેઢી જ્યાં હોય ત્યાં સાથે કે તેની નજીકમાં રહેતા.

વિ. સં. ૧૯૪૫ના ભાદરવા આસપાસ શ્રી રેવાશંકર જગજીવનની પેઢી શરૂ થઈ, તેમાં શ્રી માણેકલાલભાઈ ઝવેરી પ્રેરણારૂપ હતા. શ્રી રેવાશંકર જગજીવનની પેઢીમાં શ્રીમદ્દ, ૧. જીવનરેખા કૃષ

રેવાશ'કરભાઈ અને માણેકલાલભાઈ ભાગીદારીમાં જોડાયા હતા. એક બે વર્ષમાં તેા આ પેઢીના વેપાર વિલાયત, ર'ગુન, અરબસ્તાન વગેરેની માેટી માેટી પેઢી સાથે શરૂ થઈ ગયા હતાે.

વિ. સ' ૧૯૪૮-૪૯માં શ્રી માણેકલાલભાઈ દ્વારા સૂરતવાળા રા. બ. નગીનચ'દ ઝવેરચ'દના શ્રીમદ્રને પરિચય થયા. પરસ્પરની અનુમતિપૂર્વ'ક શ્રીમદ્દ, રેવાશ'કરભાઈ, માણેકલાલભાઈ અને નગીનચ'દભાઈએ માતીના વેપાર ભાગીદારીમાં શરૂ કર્યો. પછીથી તેમાં કેટલાક બીજા વેપારીએા પણ જેડાયા.

સર્વ ભાગીદારાએ કંઈ ને કંઈ કામ જવાબદારીપૂર્વક સ્વીકારી લીધું હતું, તેમાં નાણા-વિષયક અને વિલાયતના વ્યવસાયનું કામકાજ મુખ્યત્વે શ્રીમદ હસ્તક હતું. આ બધાએ પાતપાતાનું કાર્ય એટલી સફળતાપૂર્વક કર્યું હતું કે હિંદની અગ્રેસર ગણાતી પેઢીઓમાં આ પેઢીની ગણના થવા લાગી હતી. પેઢીએ નેકા પણ ઘણા સારા પ્રમાણમાં કર્યો હતા.

શ્રીમદ્ વેપારી કામકાજમાં ઘણા કુશળ હતા. માલ ખરાખર કસીને લેતા, છતાં પ્રામાણિક પણ એવા જ હતા; કોઈને પણ ખાટા નુકસાનમાં ઊતરવા દેતા નહિ. નફા વિશેના તેમના ખ્યાલ પણ ચાક્કસ હતો. એક વખત તેમને કોઈએ પ્રશ્ન કર્યો કે. "ધ'ધાની અ'દર કેટલાક વેપારીઓ માલ વેચવાની ખુન્નિએ આપની પાસે આવે છે, વેચનાર માલધારી આપને કહે કે આ માલ લઈ લાે. અને જે ચાગ્ય કિ'મત હાય તે આપા. તાે આપ કેવી રીતે માલ રાખા ?" તેમણે ઉત્તર આપ્યા કે, "માલની કિ'મત આંકેલી કે બાંધેલી નથી, તાે તો માલ નજરે જોઈને ચાગ્ય કિ'મત લાગે તેમાં આશરે બે ટકા છૂટે એવુ' નહીંને તે માલ લઈએ. પછી બન્નર તેજ-મ'દી થાય તાે તે કર્મની વાત – પણ બે ટકા છૂટે એમ ધારીને કિ'મત કરીને લઈએ તાે દાય નહિ; વાજબી કિ'મત કરી કહેવાય."લ્ય

મું બઈમાં સૌથી વિશ્વાસપાત્ર ગણાતો એક આરબ પોતાના ભાઈ સાથે રહીને મોતીની આડતના ધંધા કરતા હતા. નાના ભાઈ ને એક દિવસ પોતાના માટા ભાઈની જેમ ધંધા કરવાની ઇચ્છા થઈ આવી. તેથી જે સારા માલ પરદેશથી આવેલા તે વેચવા કાઈ સારા પ્રમાણિક શેઠના મેળાપ કરાવવા તેણે દલાલને કહ્યું. દલાલે શ્રીમદ્દના લેટા કરાવ્યા. શ્રીમદ્દે માલ ખરાબર તપાસી ખરીદ કર્યો અને નાણાં ચૂકવી આપ્યાં. ઘર આવીને આરબે તેના માલ ખરાબર તપાસી ખરીદ કર્યો અને નાણાં ચૂકવી આપ્યાં. ઘર આવીને આરબે તેના માલ માટે તે વાત કહી. માટાભાઈએ જેના માલ હતો તેના કાળળ બતાવી કહ્યું કે આ માલ માટે તો અમુક ભાવથી નીચે માલ વેચવા નહિ એવી શરત કરી છે, અને તે' આ શું કર્યું ? તેથી તે ગભરાયા અને શ્રીમદ્ર પાસે કરગરીને પોતે કેવી મુશ્કેલીમાં મુકાયા છે તે તેમને જણાવ્યું. વાત જાણી શ્રીમદ્ર લીધેલા માલ પાછા સાંપી દીધા અને નાણાં ગણી લીધાં. જાણે કાઈ સોદા કર્યા જ નથી એમ ગણી અઢળક નેફા થવાના હતા, તે સ્વાભાવિકતાથી જતા કરી. આરબ તો તેમને ત્યારથી ખુદા જ માનતા થઈ ગયા હતા. લર

**૯૧.** "श्रीमइ राज्यद ळवनरेणा", ए. १६८.

હર. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર જીવનકળા ", આવૃત્તિ ૪, ૫. ૧૦૬.

વિ. સં. ૧૯૫૧ની આખરમાં શ્રીમદ્રના ભાઈ મનસુખભાઈ એ પેઢીમાં જેડાયા. તેમને તેઓએ એ કાર્યમાં તૈયાર કર્યા. અને ત્યાર પછી થાડા વખતમાં શ્રીમદ્દે વેપારમાંથી નિવૃત્તિ લેવાની ઇચ્છા દર્શાવી. પરંતુ તેમની વેપારની કુશળતા, ચાકસાઈ, પ્રામાણિકતા વગેરે ગુણોને લીધે તેમના ભાગીદારાએ નાની વયમાં વેપારમાંથી નિવૃત્તિ લેવા ના જણાવી, ભાગીદારાના આગ્રહને માન આપી તેમણે પેઢીના સલાહકાર તરીકે કામ કરવાનું કેટલાક વખત ચાલુ રાખ્યું.

ઝવેરાત ઉપરાંત કાપડ, ચાખા વગેરેના વેપાર પણ ચાલતા હતા. વિ. સં. ૧૯૫૫ પછીથી તેમણે વેપારમાંથી સર્વધા નિવૃત્તિ સ્વીકારી હતી.

ધ'ધાની બાબતમાં તેમની કુશળતા કેવી હતી તથા ચાકસાઈ કેવી હતી તે વિશ તેમના મળતા કેટલાક પત્રો સારા પ્રકાશ પાંડે છે.

પેરીસમાં માન્શ્ચેર એ. જમે ન નામની ફ્રું ચ પેઢી હતી. તેના ઉપર લગભગ ૪૧૦૦૦ રૂ.ની કિંમતનું માતીનું પારસલ માકલેલું. તે પારસલ ન વેચાતાં પાછું આવ્યું. આવાં પાછાં આવતાં પારસલોની હકસાઈ Return Comission નહિ લેવાના મા. જમે માછાં આવતાં પારસલોની હકસાઈ Return Comission નહિ લેવાના મા. જમે માછાં શ્રીમદ્દની પેઢી સાથે કરાર કર્યો હતા. છતાં તે પેઢીએ હકસાઈ ચડાવીને પારસલ પાછું માકલેલું. તેથી તે કરારની બાબતમાં પાતાની પેઢીને માહિતી આપતા એક પત્ર શ્રીમદ્દે વવાણ્યાથી વિ. સં. ૧૯૫૨ના શ્રાવણ વદમાં લખ્યા હતા. તેમાં તેમણે લખ્યું હતું કે:—

"જમેનનું પાર્સલ પાછું આવવા સંખંધી લખ્યું તે જાલ્યું છે. સંભાળથી તરત અવેજ ભરી દેજો. જમેને રસ્ટર પોંડની હૂંડી લખી છે. તે પરથી એમ જણાય છે કે, તેણે રીટને કમિશન ટકા ૧ લેખે અડાવ્યું છે; તે કમિશન ન લેવા માટે આપણને તેણે લખી આપ્યું છે, જે કાગળ ફાઈલમાં છે. ૨૮ પોંડ એકા ભરી શકાય કે કેમ તે બનાજી વગેરેને પૂછી તજવીજ કરશા…આપણે આ વખતે આડત આપવાના કરાર નથી…તમે તથા નગીનભાઈ પૂરી તજવીજ કરશા. ઉતાવળમાં ૨૮ પોંડ ભરાયા પછી તેની પંચાત પહે."લ્લ

કરાર વગેરેની વિગતો યાદ સખી ભૂલ ન થઈ જાય તેની બાબતમાં તેઓ કેટલી સાવચેતી રાખતા! આવી જાતની સાવચેતી માલની ખરીદી વખતે પણ જેવા મળે છે. માલ કેવા લેવા, કયા ભાવ સુધી લેવા વગેરે વિશેના તેમના વિચારા આપણને તેમણે ખંભાતથી વિ. સં. ૧૯૫૧ના આસા માસમાં પાતાની પેઢીને લખેલા એક પત્રમાં જેવા મળે છે. તેમાં લખ્યું છે કે:—

" સીરી ભૂકા વગેરેની ખરીદ લખી તે જાણી છે. તે સીરી ભૂકા અરબસ્થાનના કયા આરબના અથવા કયા પ્રગણાના, કેવા માલ છે, એ વગેરે લખવામાં તમારી તરફથી ખરાખર આવ્યું નથી. એટલે એ વિશે વધારે અભિપ્રાય આપવાનું બની

૯૩. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ભાગ ૨, ૫. ૧૭૦.

્ર, જીવનરેખદ

શકવું કઠેણું છે. પણ એટલું અનુમાનથી આવી શકે છે કે, ગયા વર્ષમાં ૧૫-૧૬-૧૭-૧૮-૧૯ એ આદિ ભાવના સુધારાના ભાવ કંઈ વાંચવામાં આવ્યા નહિ. અને વિલાયતવાળાના તરફથી વધારે ભાવ મળવામાં પૂરી મહેનત પડશે, અથવા વખતે ભૂકામાં કંઈ ઠીક પરિણામ આવશે. પણ સીરીને માટે અમને તાે અ દેશા રહે છે. વળી હું ડી પણ કંઈ વધી છે. સીરી ગયા વર્ષ કરતાં સારી હાય તાપણ દશ-૫ દર ટકા ફેરે સારી સુધી તા મૂળગા થવાની આશા જેવું રહે છે. કેટલીક વાર આગળ ઉપરનું પરિણામ વિચાર્યા વગર ઘણું કરી ખરીદ થયા કરે છે, અને કાેઈ માલમાં વિલાયતથી ઠીક આવે છે, તેને બદલે કાેઈ માલમાં ભાવ વધવા જેવું કરી મૂકવામાં આવે છે, અને એમ ને એમ ઊ'ચા જ રહ્યાનું થાય છે. તેથી લય રહે છે કે તે રીતે તો વખતે ગયા વર્ષની પેંઠ આ વર્ષે પણ વેઠના વેપાર થઈ પડે. અહીં ખેઠા કંઈ લખવું યાગ્ય નથી. તેમ હવે તરતમાં આવવા વિચાર છે, એટલે વધારે લખવું કારણભૂત નથી. પણ સહેજે ખેદ થયા કે આપણા લોકા કેટલાંક લાભના વેપાર પાતે હાથે કરીને પૂળધાણી મેળવે છે, જેના લક્ષ તેમને ન આવી શકે ત્યાં શું કરી શકાય ? કંઈ પેસ વિચારથી, ધીરજથી અને કળથી કામ લેવાનું હોય તા સામાન્ય રીતે લાભના વપાર થયા કરે, પણ તેવાં એક વૃત્તિરૂપ પરિણામ નહિ. અને દારનારના તેવા હેતુ નહિ, તેને પડખે રહેનાર ઊંચા અથવા પરવશ, ત્યાં તે સૌને તેનું સાંભળવાનું કહીએ તા માન નહિ. જ્યારે પછી તેવા પ્રસંગમાં વિચારી વર્તવાનું ચિત્ત રાખવું પડે. સૌને એ વાત રુચવી મુશ્કેલ. આ કંઈ વેપાર કરવાની વાત નથી, પણ ક્રમે કરી વેપાર સારા આકારમાં આવી શકે તેવી વાત છે... એકળીજાના મનને દ્રઃખ લગાડવા માટે અથવા ચાલતા કામમાં વચ્ચે ડેાળાણ કરવાના હેતુથી આ પત્ર લખ્યું નથી, પણ હવે પછી આપણે સૌ વેપાર કરીએ છીએ તેમાં એકળીજાએ ઉપયોગ રાખ્યા હાય તા આ રસ્તા અ તે લાભકારક છે, બહુ ઊંચા રહેવાનું કે ખહ ઊંચા અભિપ્રાયથી ખરીદી કર્યા કરવાનું પરિણામ ઘણું કરી વિષમ આવે છે, જવલ્લે જ સરખું આવે છે, અને સ્વાભાવિક બજારને અનુસરી કામ લેવામાં આવે એટલે વિચારથી, ધીરજથી, કળથી કામ લેવામાં આવે તો તે કામ હ'મેશ સારા પાયાથી ચાલી શકે છે. ધીરજ રાખવા જતાં માલ મળે જ નહિ એવી કલ્પના આપણા લોકોને સાધારણ રીતે રહે છે, તે એક રીતે ઠીક છે, પણ તેથી એવી ધીરજ ત્યાગવી પણ ન જોઈએ કે એમ ને એમ લેવાના દ્યોમાં ઊંચા ભાવે ખરીદ જ કર્યા કરવી, અને ક્રમે માટા ભયમાં ઉતરવાનું થાય તેમ કરવું...હજાર પાંચસાના નુકસાન ઉપર ધ્યાન આપી આ લખ્યું નથી, પણ આપણે સૌને કંઈ પણ આ વાત ધ્યાનમાં રહેતી હોય અને કામ થયા કરતું હોય તો લાંબા સમય સુધી તે કામ ટકે છે એવા હેતથી લખ્ય છે... "૯૪

આ સમયમાં શ્રી રેવાશ'કર જગજીવનની પેઢી મુ'બઇના માતીબજારમાં અગ્રપદ ધરાવતી હતી. તે સમયે હિ'દનું માતીબજાર સામાન્ય રીતે જ્યારે વિશેષ લાભ દેખાય ત્યારે લાંબા વિચાર કર્યા વિના તેમાં ઝ'પલાવી દેતું, પર'તુ તેમાં કેટલીક વાર એવું પણ

૯૪. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ભાગ ૨, પૃ. ૧૭૨.

ખનતું કે જેથી ખજરની સ્થિતિ ચિંતાજનક થઈ જાય. એ વિશે શ્રીમદ્રે પાતાના અનુભવમૂલક વિચારા વ્યક્ત કરતા ઉપરના પત્ર લખ્યા હતા. પંઢીના ભાગીદાર શ્રી નગીનચંદભાઈનું પંછ્ અમુક લાભ મેળવ્યા પછી "સાહસપૂર્વક" કામ કરવાનું વલણ થઈ ગયું હતું. આગળના પત્રમાં શ્રીમદ્દે નગીનચંદભાઈ ને નિત્રહપૂર્વક કામ કરવા સમજાવવા માટે એક વેપારીને યાગ્ય કળ, ઢીઇદર્શિતા અને નિપૃણ્તાપૂર્વક પ્રયત્ન કર્યો છે. અને પરિસ્થિતિના લાભાલાભ વર્ણવ્યા છે.

આમ છતાં પણ નગીનચંદભાઇ "સાહસપૂર્વક" કામ કરવાનું જ વલણ રાખે તો કદાચ તેમની સાથે ભાગીદારી બંધ કરવાના સમય પણ આવે, તો તે માટે તત્પર રહેવા શ્રીમદ્ પોતાની પેઢીને એ પછીના જ દિવસે પત્ર લખે છે. એ પત્ર પરથી આપણને ખ્યાલ આવી શકે છે કે શ્રીમદ્ એ પેઢીમાં અ'તિમ નિર્ણાયક જેવા હતા. આગળના દિવસના પત્રના ભાવાર્થ ટાંકી તેઓ નગીનચંદભાઇ વિશે લખે છે કે:—

"કંઈ પણ તેને અસર થાય એવી રીતે લખવાનું પ્રયત્ન કર્યું છે. જેકે તેનાથી તેમ વર્તાવું બહુ મુશ્કેલ છે...તમારા મનમાં પણ સીરી વગેરે સંબ'ધી ખ્યાલમાં આવ્યું, અને તે અમને લખ્યું, એટલી સરળતા માટે ચિત્તને સંતોષ થયા છે."

"અત્રેથી આસા સુદ દરામે વિદાય થઇ સુદ ૧૧ની સવાર તમારી તરફ આવવાના વિચાર રહે છે, તે પ્રથમ કંઈ માલ લેવાનું કારણ હાય તા તમારા વિચાર પર રાખીએ છીએ. જેટલી સ'ભાળ તમારાથી થઈ શકે તેટલી કરશા. પ્રત્યક્ષ નુકસાન દેખાનું હાય તા પછી પડશા નહિ. મૂળગા થાય તેવું દેખાનું હાય અથવા સહજ નુકસાન જેવું દેખાનું હાય, અને તમારું ચિત્ત એકબીજાનું ચિત્ત જુદું થવાના કારણથી લય રાખનું હાય તા હા કહેશા. પણ સા વસા તા ના કહેશો કે હવે તરતમાં આવનાર છે એટલે તેમના આવ્યા પહેલાં હાલ કંઈ પણ કરવાના વિચાર નથી. જયાં સુધી બને ત્યાં સુધી આમ વર્તશો તા ફાયદા છે. કંઈ પણ આગળ પર તેથી લાભ છે, તેમ બીજો ભય—એટલે સંબંધ તૃટી જવા વગેરેની કદયના પ્રત્યે વિશેષ જઈ ભાગમાં પડવાનું કારણ નથી. તેમ છતાં તમારા પર રાખવાનું કારણ એમ છે કે સહેજસાજ નાની રકમ હોય અને ચલાવવા ખાતર સંબંધમાં રહેવું એમ તમારા મનમાં આવે, તો તેમ કરવા માટે લખ્યું છે."લ્ય

તેઓ માતી કે ઝવેરાતના મુખ્ય ધ'ધામાં જેવી કાળજી અને તકેદારી રાખતા તેવી જ ચાકસાઈ અને ચીવટ કાપડ કે બીજા નાના ધ'ધામાં પણ રાખતા હતા. ટૂ'કામાં કહીએ તો વેપારની દરેકેદરેક ચીજ પ્રત્યે તેઓ સાવધાન હતા, વિ. સ. ૧૯૫૧માં તેઓ સાયલાથી પાતાની પેઢી પર એક પત્રમાં લખે છે કે:—

"રશમી આઢબુઓિ મંગાવા તા પાત, પંના, રંગ, વગેરે બરાબર તપાસીને લેશો. આંધણી ચાંખી જેઈને લેશો. **લીમજ વલભજ**ને ત્યાં નંગ સારા હોય છે.

**૯૫. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', આવૃત્તિ ૫, ભાગ** ૨, પૃ. ૧૭૩.

૧. છવતરેખા ૬૯

પણ કંઇક પૈસા વધારે પડે છે, અને ભાંયતળીએ નાકા પર ખત્રી બેસે છે તેને ત્યાંથી આપણે કેટલીક વાર લઈએ છીએ, તે કંઇક એાછું લે છે. માટે નંગ બરાબર તપાસી લીમજ વલભજ જેવાં મળે તો લેશો. એાઢણીમાં આના બે આના માંઘા પણ લેતાં લોકા અટકે છે, એટલું ધ્યાન રાખશો…રેશમી અતલસ કંઈ રંગાવવાની હાય તે ભાઈ અમૃતલાલનું ધ્યાન પહોંચે ત્યાં રંગાવશો. રંગળાજ, કુમાશ ઠીક થાય તેમ કરાવશો… ભાઈ અમૃતલાલને સાથે લઈ જેમ મંગાવનારને સંતાષ થાય તેમ કરશા, આટલી નાની બાબત વિશેષ કરી લખી છે તેનું કારણું એ છે કે રેશમી કાપડમાં કંઈ ફેરફાર આવે તો માણુસને મનમાં ઘણું દુઃખ લાગે અને કામ બરાબર થશે એમ મે' કહ્યું હતું તે ખાટું કહેવા જેવા વખત આવે. "લ્ક

મુખ્ય વ્યવસાય ઝવરાત અને માતીના હાવા છતાં આવી અન્ય બાબતા વિશે પણ તેમની ચાકસાઈભરી કાળજી અને સત્યપ્રતિષ્ઠા કેટલી કામ કરે છે તે આપણે જોઈ શકીએ છીએ. એક પણ બાબત તેમના લક્ષ બહાર જતી નથી, ભલે પછી તે ઝવેરાતના ધ'ધાને લગતી હોય કે કાપડને લગતી હોય!

આ ઉપરાંત તેઓ હિસાબી કામકાજની સમજણ પણ કેટલીક વખત પત્ર દ્વારા આમતા. પેઢીને માલના હવાલા કઈ રીતે નાખવા તે બતાવતા તેમના એક પત્ર નમૂના રૂપે મળે છે. આ પત્ર બાબત શ્રીમદ્રના સાહિત્યના એક સંશાધકે – મનસુખભાઈ રવજીભાઈએ – એવી નોંધ કરી છે કે,

" આ આંકમાં હવાલા નાખવા સંખંધે ટાંકેલા હિસાળમાં કંઇક ભૂલ જણાય છે. અમને મૂળ પત્ર મળી શકયો નથી, એટલે જે પ્રમાણે છે તે પ્રમાણે આપીએ ઇીએ. "લ્હ

આ પત્રમાં **કરામજી સન્સની** કંપની મારફત લંડનની મે. આર**ખઘનડ લેયમની** કંપની પર માકલેલા પારસલની જે હૂંડી પાકી તેના, તથા તે વિશે થયેલા ખર્ચાના હવાલા કઈ રીતે નાખવા તે બાબત શ્રીમફે વિગતથી લખ્યું છે.

આમ દરેક જાતના ખ્યાલ તેઓ વેપારમાં રાખતા હતા. છતાંય તેઓ વેપાર વિશે કે કમાણી વિશે જળકમળવત્ હતા. વેપારમાંથી છૂટા થવાના તેઓ વિચાર કરે છે તે વખતે પાતાના ભાગમાં આવતી તમામ મિલકત તેઓ પાતાના નાના ભાઈને આપી દેવાના નિર્ણય કરે છે. વિ. સ'. ૧૯૫૨માં પાતાના ભાગીદાર શ્રી માણેકલાલભાઈ ઝવેરીને તેમણે લખ્યું હતું કે:—

" બીજા જેઠ પ્રથમ જે કંઈ વ્યાપારાદિ સહચારીપણે કર્યું' હોય તે માંડી વાળી એકબીજાએ તે પ્રતિબ'ધ રહિત થવું યાગ્ય છે. શ્રી છાઢાલાલ આદિ સાથેના વેપાર

૯૧. એજન, ભાગ ૨, ખંડ ૪, પૃ. ૧૬૯.

૯૭. એજન, યુ. ૧૭૪.

પ્રસંગમાં રહેલા બાકીના હિસાબ તથા તમારા પ્રસંગના હિસાબ એ તરતમાં પ્રથમ માંડી વાળવા ચાગ્ય છે. ત્યાર પછી શ્રી રેવાશ'કર તથા અમારા સહચારીપણાના હિસાબ માંડી વાળી જે કંઈ રકમ આ નામ પર આવે તે શ્રી મનસુખને નામે શ્રી રેવાશ'કરે જમે કરવી, અને શ્રી મનસુખની ઇચ્છા તથા તમારી ઇચ્છા અને તેમની ઇચ્છા અરસપરસ સહચારીપણે રહેવાની હાય તા તમારે સૌએ ઇચ્છાનુસાર કરવું એ પ્રકારે અમારી વિન'તી છે."લ્લ

જે સમયે શ્રીમદ્દે પાતાના મિલકત પાતાના ભાઈને નામે જમે કરવા જણાવ્યું છે તે સમયે તેમના પુત્રની હયાતી હતી, તેથી ભાઈને મિલકત સાંપવાનું વિચારતાં પુત્રનું હિત પણ ભાઈના હાથમાં તેમણે મૂકી દીધું હતું. બીજી બાજુ, જો સંયુક્ત કુટું બની રીતે જોઈએ તા, તેમના પિતાની પણ તે વેળા હયાતી હતી, એટલે એ મિલકત તેમના નામે કરે તેવા ખ્યાલ આપણુંને આવે. પરંતુ તે કંઈ ન કરતાં ભાઈના હાથમાં તમામ વહીવટ સાંપવાના વિચાર તેમણે કર્યો હતો, તે બે ભાઈઓ વચ્ચેના મેળ તથા નાના ભાઈ પ્રત્યેના શ્રીમદ્દના વિચાસ બતાવે છે. ભાઈને નામે મિલકત કરવામાં તેમના ખીં હતું એ પણ હાઈ શકે કે જેથી ભાઈને વેપાર કરતી વખતે આર્થિક મુશ્કેલી વેઠની ન પહે. અહીં તેઓ પૈસા બાબત કેટલા નિઃસ્પૃહ હતા તે આપણે જાણી શકીએ છીએ.

શ્રીમદ્દે વેપારાદિમાંથી નિવૃત્તિ લેવાના વિચાર એકાએક નહાતા કર્યા, પણ તેમાં તેમણે વ્યવસ્થિત વિચારપૂર્વાક કામ કર્યું હતું. પાતે કયા ક્ષેત્રે કેટલું કમાઈ ને, કેટલા કાળ પછી નિવૃત્તિ સ્વીકારવી તે વિશે વિચાર કરીને નિર્ણાય લીધા હતા. તે વિશે આપણુને તેમની ડાયરીમાંથી જાણવા મળે છે. વિ. સં. ૧૯૫૧ના પાષ વદ બીજે તેમણે પાતાની એ વિચારણા ડાયરીમાં બહુ સંદ્રાપમાં ઉતારી છે. તે નીચે પ્રમાણે છે:—

'' દ્રવ્ય…એક લક્ષ ક્ષેત્ર…માહમયી કાળ…મા. વ. ૮. ૧. ભાવ . ઉદયભાવ દ્રવ્ય…એક લક્ષ…...ઉદાસીન ક્ષેત્ર…માહમયી……... કાળ . ૮. ૧…...ઇચ્છા ભાવ…ઉદયભાવ…પ્રારુષ્ધ ''લ્લ્

હાથનાંધ ૧. પૃ. પર.

ઉપરના ટાંચાલુ પરથી આ પ્રમાણે સમજાય છે: તેમણે એક લાખ રૂપિયા, મુંખઇ ક્ષેત્રથી, એક વર્ષ અને આઠ માસની અંદર કમાઈને નિવૃત્તિ લેવાનું ધાર્યું હતું. અને તે પણ આકુળતા કરીને નહિ, પણ જેમ જેમ કર્મના ઉદય આવે તેમ તેમ વેદતા જઈને તે નાણાં મેળવવાની ઇચ્છા રાખી હતી. શ્રીમદ્દે સ્વીકારેલી આ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને લાવની મર્યાદા વિશે તેમના પાતાના કેવા સાવ વર્તતા હતા તે તેમણે પાછળની ચાર પ'ક્તિઓમાં વ્યક્ત કરેલું હોય તેમ જણાય છે. લાખ રૂપિયા મળે ન મળે તે બાબત તેઓ

૯૮. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ભાગ ૨, પૃ. ૧૭૯.

૯૯. "श्रीमइ राज्यद्र", अगास आवृत्ति १, ५. ७८८.

ઉદાસીન છે, ૧ વર્ષ અને ૮ માસના કાળમાં નિવૃત્ત થવાની ઇચ્છા છે, અને તે વિશેના ભાવ ઉદયભાવ એટલે કે પ્રારખ્ધ પ્રમાણે વર્તવાના ભાવ છે. અને આ વિચારણા પાર પાડવા તેઓ સતત જાગ્રત રહેતા હતા તે પણ તેમણે હાથનાંધમાં કરેલાં અન્ય ટાંચણો પરથી જાણી શકીએ છીએ. ઉદાહરણ તરીકે —

"મહા સુદ સાતમ શનીવાર-વિક્રમ સ'વત ૧૯૫૧ ત્યાર પછી દોઢ વર્ષથી વધારે સ્થિતિ નહિ. "૧૦૦

હાથનાંઘ ૧ના પૃષ્ઠ ૯૭ પર કરેલી આ નાંઘ પણ ઉપરની તેમની વિચારણાને જ પુષ્ટિ આપે છે.

ધન બાબતની નિઃસ્પૃહતા શ્રીમફમાં તેમનાં વેપારનાં વર્ષોમાં પણ જેવા મળતી હતી. તેઓ વેપારમાં ભાગ લેતા હતા તે વખતે પણ તેમના અધ્યાત્મ-અભ્યાસ ચાલુ જ હતો. વેપારની વાત પૂરી થાય કે તરત જ પુસ્તક વાંચે અથવા અગત્યના વિચારા આવે તે પાસે રાખેલી રાજનીશીમાં ટપકાવી લે. એ માટે ગાંધીજીએ લખ્યું છે કે:—

"પાતે હજારાના વેપાર ખેડતા, હીરામાતીની પારખ કરતા, વેપારના કાયડા ઉકેલતા. પણ એ વસ્તુ તેમના વિષય નહાતી. તેમના વિષય-તેમના પુરુષાર્થ-તો આત્મએ છખ-હરિદર્શનના હતા. પાતાની પેઢી પર બીજી વસ્તુ હાય યા ન હાય, પણ કાઈ ને કાઈ ધર્મ પુસ્તક અને રાજનીશી હાય જ. વેપારની વાત પૂરી થઈ કે ધર્મ પુસ્તક ઉઘડે અથવા પેલી નોંધપાથી ઉઘડે .... જે મનુષ્ય લાખાના સાદાની વાત કરી લઈને તુરત આત્મન્નાનની ગૂઢ વાતા લખવા બેસી જાય, તેની જાત વેપારીની નહિ પણ શુદ્ધ ન્નાની છે. તેમના આવી જાતના અનુભવ મને એક વેળા નહિ પણ અનેક વેળા થયેલા, મેં તેમને કદી મૂર્જિત સ્થિતમાં નથી જેયા." વર્ષ્ય

શ્રીમદ્દે શ્રી સાભાગભાઈને વિ. સ'. ૧૯૫૧માં લખેલાં નીચેનાં વચના ગાંધીજીએ શ્રીમદ્દના કરેલા વર્ષુ નતું સમર્થન કરે છે.

"માતીના વેપાર વગેરેની પ્રવૃત્તિ વધારે ન કરવા સંખ'ધીનું અને તો સારું, એમ જે લખ્યું તે યથાયાગ્ય છે, અને ચિત્તની નિત્ય કચ્છા એમ રહ્યા કરે છે. લાલહેતુથી પ્રવૃત્તિ થાય છે કે કેમ ? એમ વિચારતાં લાલનું નિદાન જણાતું નથી. વિષયાદિની ઇચ્છાએ પ્રવૃત્તિ થાય છે, એમ પણ જણાતું નથી, તથાપિ પ્રવૃત્તિ થાય છે, એમાં સ'દેહ નથી. જગત ક'ઈ લેવાને માટે પ્રવૃત્તિ કરે છે, આ પ્રવૃત્તિ દેવાને માટે થતી હશે એમ લાગે છે. " ૧૦૨

વિ. સ'. ૧૯૫૧ના ચૈત્ર વદ બારસે શ્રીમફે સાેેેલાગભાઈને લખ્યું હતું કેઃ—

૧૦૦. એજન, પૃ. ૮૦૫.

૧૦૧. એજન, આંક ૫૭૬, પૃ. ૪૫૫.

૧૦૨. "આત્મકથા", ભાગ ૨, પ્રકરણ ૧, "શ્રીમદ્દની છવનયાત્રા", પૃ. ૧૦૬.

" આ વર્ષના માતી સંબંધી વ્યાપાર ગયા વર્ષ કરતાં લગલગ બમણો થયા છે. અત્રે જે આડત તથા માતી સંબંધી વેપાર છે તેમાંથી મારાથી છૂટવાનું બને અથવા તેના ઘણા પ્રસંગ ઓછા થવાનું બને તેવા કાઈ રસ્તા ધ્યાનમાં આવે તા લખશા." \* ૧૦૩

શ્રીમદમાં રહેલી આ ઉચ્ચ આધ્યાત્મિક દશાની છાપ, તેમના વેપારકાર્યના ભાગીદાર શ્રી માણેકલાલ ઝવેરી પર કેવી પડી હતી, તે તેમણે વાંચેલા "શ્રીમદ રાજજય'તી" વિશેના નિળ'ધમાં જોઇએ:

"શ્રીમાન રાજચંદ્રની સાથે મારા લગભગ પંદર વર્ષના પરિચય હતા, અને એમાં મારા તેમની સાથે સાત-આઠ વર્ષ સુધી તો ભાગીદારીના સંબંધ રહ્યો. દુનિયાને અનુભવ છે કે અતિ પરિચયથી પરસ્પરનું મહત્ત્વ એાછું થઈ જાય છે. પણ મારે આપને કહેવું પડશે કે એમની દશા એવી આત્મમય હતી કે એમના પ્રતિના મારા ભક્તિભાવ દિનપ્રતિદિન વધતા ગયા હતા. આપનામાંથી જે વેપારી છે, તેમને અનુભવ હશે કે વેપારનું કામ કેવું હાય છે. ઘણીવાર ભાગીદારામાં મતભેદ થઈ જાય છે, અનેકવાર પરસ્પરના હિતને બાધ આવે છે. પરંતુ મારે કહેવું પડશે કે શ્રીમાન રાજચંદ્ર સાથે મારા ભાગીદારીના જેટલાં વર્ષ સંખંધ રહ્યો, તેમાં કથારેય પણ એાછું મહત્ત્વ થવાનું કારણ મળ્યું ન હતું, અથવા કથારે પણ પરસ્પર ભિન્નતા આવી ન હતી. એનું કારણ એ હતું કે એમની ઉચ્ચ આત્મદશાની મારા પર ધેરી છાપ પડી હતી. "૧૦૪

શ્રી માણેકલાલ ઝવેરી પર શ્રીમદ્ની આટલી સારી છાપ પાડવાનું મુખ્ય કારણ તેમના જણાવ્યા પ્રમાણે શ્રીમદ્ની ઉચ્ચ આત્મદશાની ઘેરી છાપ હતું, તે સાચું, પણ તે ઉપરાંત એક બીજું પણ કારણ હતું. પોતાના ભાગીદારા સાથે કઈ રીતે વર્તવું તે માટેના નિયમા શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૪૬ના અષાડ માસમાં પોતાની રાજનીશીમાં નોંધ્યા છે. તે નિયમાનુસારનું વર્તન તેનું બીજું કારણ હતું. એ નિયમામાં તેમની વેપાર પ્રતિની ઉદાસીનતા, ધર્મમાં રહેવાની દઢતા વગેરે સ્પષ્ટ જેવા મળે છે. તે નિયમા નીચે પ્રમાણે હતા :—

- ૧. "કાેંઇના પણ દાેષ જે નહિ. તારા પાતાના જ દાેષથી જે કંઇ થાય છે તે થાય છે, એમ માન."
- ર. '' તારી આત્મપ્રશ'સા કરીશ નહિ, અને કરીશ તાે તું જ હલકાે છે એમ હું માનું છું."
- 3. "તું વ્યવહારમાં જેનાથી જોડાયા હા તેનાથી અમુક પ્રકારેવર્તાના નિર્ણય કરી તેને જણાવ. તેને અનુકૂલ આવે તા તેમ, નહિ તા તે જણાવે તેમ પ્રવર્ત જે.

૧૦૩. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, આંક ૫૮૬, પૃ. ૪૫૯.

૧૦૪. "શ્રી રાજચંદ્ર જયંતી વ્યાખ્યાના ", સન ૧૯૧૩, પૃ. ૨૫.

૧. જીવનરેખા હત

સાથે જણાવજે કે તમારા કાર્યમાં - જે મને સાંધા તેમાં - કાઈ રીતે મારી નિષ્ઠાથી કરીને હાનિ નહીં પહેાંચાડું. તમે મારા સંબ'ધમાં બીજી કલ્પના કરશા નહિ. મને વ્યવહાર સ'ભ'ષી અન્યથા લાગણી નથી, તેમ હું તમારાથી વર્તવા ઇચ્છતા નથી, એટલું જ નહિ, પણ કંઈ મારું વિપરીતાચરણ મન, વચન, કાયાએ થયું, તાે તે માટે પશ્ચાત્તાપી થઈશ. એમ નહિ કરવા આગળથી બહુ સાવચેલી રાખીશ. તમે સાંપેલું કામ કરતાં હું નિરભિમાની રહીશ. મારી ભૂલને માટે ઠપકા આપશા તે સહન કરીશ. મારુ' ચાલશે ત્યાં સુધી સ્વપ્ને પણ તમારા દ્વેષ વા તમારા સ'બ'ધી કાઈ પણ જાતની અત્યથા કરપના કરીશ નહિ. તમને કાઈ જાતની શ'કા થાય તા મને જણાવશા, તા તમારા ઉપકાર માનીશ, અને તેના ખરા ખુલાસા કરીશ. ખુલાસા નહિ થાય તા મૌન રહીશ, પર'તુ અસત્ય બાલીશ નહિ. માત્ર તમારી પાસે આટલુ ઇચ્છું છું કે, કાઈ પણ પ્રકારે તમે મને નિમિત્ત રાખી અશુભચાગમાં પ્રવૃત્તિ કરશા નહિ, તમારી ઇચ્છા અનુસાર તમે વર્ત જો તેમાં મારે કંઈ પણ અધિક કહેવાની જરૂર નથી. માત્ર મને મારી નિવૃત્તિ શ્રેણીમાં વર્તવા દેતાં કાઈ રીતે તમારુ અ તઃકરણ ટૂંકુ કરશા નહિ, અને ટૂં કું કરવા જે તમારી ઇચ્છા હોય તેા ખચીત કરીને મને આગળશી જણાવી દેજો. તે શ્રેણીને સાચવવા મારી ઇચ્છા છે અને તે માટે એથી હું યાગ્ય કરી લર્ધશ. મારુ ચાલતાં સુધી તમને હું દ્રભવીશ નહિ, અને છેવટે એ જ નિવૃત્તિશ્રેણી તમને અપ્રિય હશે તો હું જેમ અને તેમ જાળવણીથી, તમારી સમીપથી, તમને કાઈ જાતની હાનિ કર્યા વગર અનતો લાભ કરીને, હવે પછીના ગમે તે કાળ માટે પણ તેવી ઇચ્છા રાખીને ખસી જઇશ, "\*૦૫

એક ખાજુ વેપાર અને બીજી બાજુ ધર્મ પ્રવૃત્તિ ખંને વચ્ચેના વિસંવાદને કારણે પાતે જ્યાં સુધી વેપારમાં હોય ત્યાં સુધી શ્રીમદ્ર પાતે ધર્મના જાણકાર તરીકે પ્રગટ ન થવાનું વિચાર છે. અલબત્ત, તેમ કરવામાં તેમનું ચિત્ત ઉદાસ રહેશે એમ તેઓ જાણતા હતા અને માટે જ તેટલા સમય પાતાની ઉદાસીનતા ગુપ્તપણે અનુભવી લેવાનું નક્કી કરે છે. પાતાના આ નિર્ણય વિશે તેઓ એક બીજા પ્રસંગે લખે છે કે:—

"ઘણું કરીને આત્મામાં એમ જ રહ્યા કરે છે કે, જ્યાં સુધી આ વેપાર પ્રસ'મે કામકાજ કરવું રહ્યા કરે, ત્યાં સુધી ધર્મ કથાદિ પ્રસ'મે અને ધર્મના જાણુનાર રૂપે કાઈ પ્રકારે પ્રગ્રહપણામાં ન અવાય એ યથાયાગ્ય પ્રકાર છે...ન ખમી શકાય એવા વેપારાદિ પ્રસ'ગમાં ઉપાધિજોગ વેદવા પડે છે. જોકે વાસ્તવ્યપણે વા સમાધિપ્રત્યથી આત્મા છે. " ૧૦૬

આમ છતાં તેમના પ્રત્યેક કાર્યમાં ધર્મ વણાયેલા જેવા મળતા. તેમના વેપાશ**દિ** કાર્યમાં ધર્મ કેટલા ગુંથાઈ ગયેલા તે વિશે ગાં**ધી**જી લખે છે કે:—

" ધાર્મિક મનુષ્યના ધર્મ તેના પ્રત્યેક કાર્યમાં જણાવા જ જોઈ એ એમ રાયચ'દભાઈ એ

૧૦૫. "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૨૭૫.

૧૦૬. ઍજન, આંક ૪૬૩, પૃ. ૩૮૦.

પોતાના જીવનમાં ખતાવી આપ્યું. હતું. ધર્મ કંઈ એકાદશીને દહાઉ જ, પજુસણમાં જ, ઇંદને દહાઉ જ કે રિવિવારે જ પાળવાના અથવા તા મ'દિરામાં, દેરાંઓમાં, દેવળામાં કે મસ્જિદામાં જ પાળવાના, પણ દુકાનામાં કે દરખારમાં નહિ, એવા કાઈ નિયમ નથી. એટલું જ નહિ પણ એમ કહેવું એ ધર્મને ન ઓળખવા બરાબર છે. એમ રાયચ'દભાઈ કહેતા, માનતા અને પાતાના આચરણમાં બતાવી આપતા."

"ધર્મ કુશળ એ વ્યવહારકુશળ ન હોય એ વહેમ રાયચ'દભાઇ એ ખાટા સિદ્ધ કરી ખતાવ્યા હતા. પાતાના વેપારમાં પૂરી કાળજી અને હોશિયારી બતાવતા. હીરામાતીની પરીક્ષા ઘણી ઝીજુવટથી કરી શકતા...

" આટલી કાળજી ને હાેશિયારી છતાં વેપારની તાલાવેલી કે ચિંતા ન રાખતા, દુકાનમાં એઠા પણ જ્યારે પાતાનું કામ પૂરું થઈ રહે એટલે ધર્મ પુસ્તક તા પાસે પડ્યું જ હાેય તે ઊઘડે અથવા પેલી પાેથી કે જેમાં પાેતાના ઉદ્યારા લખતા તે ઊઘડે." ૧૦૦

## શ્રીમદ્દનું વ્યક્તિત્વ

શ્રીમદ રાજચંદ્રના પરિચયમાં આવનાર વ્યક્તિઓના એક જ અભિપ્રાય જાણવા મળે છે કે, તેઓ બાળપણથી જ વૈરાગ્યવાન હતા. તેમને સંસારની સ્પષ્ટ પ્રીતિ કઠી થઈ ન હતી. અને તેઓ તેનાથી છૂટવાના કામી તથા માક્ષના અભિલાષી હતા.

રર વર્ષની વચે શ્રીમદ્દે લખેલ "સમુચ્ચય વયચર્યા "માં તેમના જ જણાવ્યા મુજબ તેઓ બાળપણમાં અદ્ભુત સ્મરણુશક્તિવાળા, રમિત્યાળ, વાતડાદ્યા અને સારા ગણાવાની અભિલાષાવાળા હતા. તેર વર્ષની વયથી પિતાની દુકાને બેસી વેપાર શીખવાનું તથા ધાર્મિક શ્રંથોના નિયમિત અભ્યાસ કરવાનું તેમણે ચાલુ કર્યું હતું. બાળવયમાં તેમને રાગ તેમજ ત્યાગની જાતજાતની કલ્પના આવતી હતી. પણ આ અભ્યાસકાળ પછીથી તેઓ વૈરાગ્ય તરફ વિશેષ દઢ થતા ગયા હતા. "માલમાળા" અને "ભાવનાબાધ"ની રચના વખતે તો તેમને "અદ્ભુત વૈરાગ્યધાર" પ્રગટી હતી

તે સમયે તેમને કેવો વૈરાગ્ય વર્ત તો હશે તેના આછા ખ્યાલ આપણને તેમના તે સમયના એક ફાટા પરથી આવી શકે છે. શ્રીમદ્દના સૌથી પહેલા ઉપલખ્ધ ફાટા વિ. સં. ૧૯૪૦ના છે. આ ફાટામાં તેઓ એક ખુરશી પર લાંબા ડગલા, પહેરણ, ધાતિયું તથા માટી પાઘડી પહેરીને બેઠા છે. સુદઢ તથા ઘાટીલું શરીર છે. તેઓ તે સમયે ખેસના ઉપયોગ કરતા હાય તેમ લાગતું નથી. તેમના ગાળ, ભરાવદાર મુખ પર નિદોષતા, નિઃસ્પૃહતા તથા વૈરાગ્યની સ્પષ્ટ છાપ અંકિત થયેલી છે. આટલી નાની વયે વર્તતા અદ્ભુત વૈરાગ્યની છાપવાળા મુખ પરથી બાળયાગીની છાપ આપણા પર પડે છે.

વિ. સ.'. ૧૯૪૦ પછીથી વિ. સ.'. ૧૯૪૩ના એક ફાેટા તથા વિ. સ.'. ૧૯૪૮માં ૧૦૭. "ગાંધીજીની પ્રસ્તાવના", પ્રકરણ ૪, "શ્રીમદ્દની જીવનયાત્રા", પૃ. ૧૦૬. ૧. છવતરેખાઃ હપ

લેવાયેલા ત્રણ ફાટા મળે છે. વિ. સં. ૧૯૪૮ના એક ફાટા સિવાયના ત્રણે ફાટામાં તેઓ ઉપરના જ પહેરવેશમાં બાજુના ટેબલ પર હાથ રાખીને ખુરશીમાં એકા છે. વિશેષમાં તેમણે ખેસના ઉપયાગ કર્યો છે. શરીર પહેલાં જેવું જ ભરાવદાર છે તથા મુખ પર એ જ વૈરાગ્યની છાપ છે. વળી, દુનિયાનું જાણપણું વધ્યાની છાપ, અનુભવીપણું, વધુ પીઢતા પણુ અહીં જેવા મળે છે. તેમની પાઘડી બાંધવાની રીતમાં પણુ ફેર થયા જણાય છે. આ ફાટા તેઓ વેપારકાર્યમાં હતા તે સમયના છે. વિ. સં. ૧૯૪૮ના મળતા ત્રીએ ફાટા આ બધાથી ઘણા જુદા પ્રકારના છે. તેમાં શ્રીમફે અડધી બાંયનું પહેરણુ તથા પાતડી પહેરેલ છે, અને કાઈ આસન પર તેઓ વિચારમગ્ર સ્થિતિમાં પદ્માસન વાળીને એકા છે. બધું છોડીને આત્મામાં મગ્ર થવાના ભાવ, ત્યાગીની મુદ્રા તેમાં અંકિત થયેલી છે.

આ જ અરસામાં ગાંધીજ શ્રીમદ્રના સમાગમમાં આવ્યા હતા. તેમણે એ વખતે શ્રીમદ્રની રહેણીકરણી, પહેરવેશ, વર્તન, વાણી, ઇત્યાદિનું બારીક અવલાકન કર્યું હતું. તે અવલાકનનું વર્ણન કરતાં ગાંધીજીએ લખ્યું છે કે:—

"ખાતાં, બેસતાં, સૂતાં, પ્રત્યેક ક્રિયા કરતાં તેમનામાં વૈરાગ્ય તો હોય જ કાઈ વખત આ જગતના કાઈ પણ વૈભવને વિશે તેમને માહ થયા હોય એમ મેં નથી જોયું…ભાજનમાં જે મળે તેથી સંતુષ્ટ રહેતા. પહેરવેશ સાદા, પહેરણ, અંગરખું, ખેસ, ગરભસૂતરા ફેટા ને ધાતી. એ કંઈ બહુ સાક કે ઇસ્તીબંધ રહેતા એમ મને સ્મરણ નથી. ભાંયે બેસવું, ખુરશીએ બેસવું ખંને સરખાં હતા. સામાન્ય રીતે પાતાની દુકાનમાં ગાહીએ બેસતા."

"તમની ચાલ ધીમી હતી, અને જોનાર સમજી શકે કે ચાલતાં પણ પાતે વિચારમાં ગ્રસ્ત છે. આંખમાં ચમતકાર હતા, અત્યંત તેજસ્વી, વિહ્વળતા જરાયે ન હતી. આંખમાં એકાગ્રતા લખેલી હતી. ચહેરા ગાળાકાર, હાઢ પાતળા, નાક અણીદાર પણ નહિ, ચપટું પણ નહિ, શરીર એકવડું, કદ મધ્યમ, વર્ણ શ્યામ, દેખાવ શાંતમૂર્તિના હતો તેમના કંઠમાં એટલું ખધું માધુર્ય હતું કે તેમને સાંભળતાં માણુસ થાકે નહિ. ચહેરા હસમુખા અને પ્રકુલ્લિત હતા. તેની ઉપર અંતરાન દની છાયા હતી. ભાષા એટલી પરિપૂર્ણ હતી કે તેમને પાતાના વિચારા ખતાવતાં કાઈ દિવસ શખ્દ ગાતવા પડ્યો છે, એમ મને યાદ નથી. કાગળ લખવા એસે ત્યારે ભાગ્યે જ શખ્દ બદલતાં મેં તેમને જોયા હશે, છતાં વાંચનારને એમ નહિ લાગે કે કચાંયે વિચાર અપૂર્ણ છે કે વાકચરચના તૂટેલી છે, અથવા શખ્દની પસંદગીમાં ખાડ છે."

" આ વર્ણન સંયમીને વિશે સંભવે. બાહ્યાડં બરથી મનુષ્ય વીતરાગી નથી થઈ શકતો. વીતરાગતા એ આત્માની પ્રસાદી છે. અનેક જન્મના પ્રયત્ને મળી શકે છે એમ હરકાઈ માણુસ અનુભવી શકે છે. રાગાને કાઢવાના પ્રયત્ન કરનાર **ના**ણું છે કે રાગરહિત થવું એ કેવું કઠિન છે. એ રાગરહિત દશા કવિને સ્વાભાવિક હતી એમ મારી ઉપર છાપ પડી હતી."<sup>૧૦૮</sup>

૧૦૮. "ગાંધાજની પ્રસ્તાવના", પ્રકરણ ૩, "શ્રીમદ્ની જીવનય ત્રા", પૃ. ૧૦૩.

પૂ. ગાંધીજીએ કરેલા શ્રીમદ્દના વર્ણન પરથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે શ્રીમદ્દ વ્યવહારમાં રહેવા છતાં પણ કેટલા વૈરાગી તથા સ'યમી હતા! અને તેમના એ વૈરાગ્યની છાપ તેમના મુખ પર દ્વારામાં દેખાય તો તેમાં કશું આશ્ચર્યજનક નથી. ગાંધીજી જ નહિ, શ્રીમદ્દના પરિચયમાં આવનાર ખીજી બધી વ્યક્તિએ પણ એ જ જણાવે છે કે શ્રીમદ્દમાં ઘણું ક'ઠમાધુર્ય હતું, ગમે ત્યારે વાત કરં ત્યારે સામા માણસને તેમને સાંભળ્યા કરવાની ઇચ્છા કહી તૃપ્ત જ ન થાય. અને એ ગુણ તેમની તત્ત્વ સમજાવવાની શક્તિમાં ઘણો વધારા કરતા હતા, એમ ઘણાનું જણાવવાનું થયેલ છે. શ્રીમદ્દની રહેણીકરણીમાં તથા વાણીમાં વ્યક્ત થતી ઊંડા વૈરાગ્યની છાપ લલ્લુજ મલારાજ, ગાંધીજ, સાભાગભાઇ વગેરે તેમના પરિચયમાં આવનાર વ્યક્તિએ પર પણ ઘરી પડી હતી, એ પરથી શ્રીમદ્દની રગેરગમાં વ્યાપેલા વૈરાગ્યના ક'ઇક ખ્યાલ આવશે.

એ વૈરાગ્ય ધીરે ધીરે શ્રીમફના જીવનમાં વધુ ને વધુ ઘેરા બનતા ગયા હતા. શ્રીમફ શરીર પ્રતિ પણ ખાસ લક્ષ આપતા ન હતા, તથી વધુ ને વધુ કૃશ થતું ગયું હતું. તેમનું વજન ઘટતાં ઘટતાં વિ. સં. ૧૯૫૬માં દપ પોંડ થઈ ગયું હતું, અને વિ. સં ૧૯૫૬માં, તેમના અવસાન પહેલાં બે મહિને ૪૫ પોંડ થઈ ગયું હતું. તેમ છતાં તેમના વૈરાગ્ય અને તેમનું મનાળળ એટલાં બધાં દઢ હતાં કે તેમની એ કૃશતાના કાઈ પ્યાલ તેમના મુખ પરથી આવી શકતાં નથી. વિ. સં. ૧૯૫૬ની સાલમાં લેવાયેલા શ્રીમદ્દના બે ફાટા મળે છે, તેમાં તેમના શરીરનાં હાડકેહાડકાં સ્પષ્ટ દેખાય છે. તેમ છતાં એક ફાટામાં તેઓ પદ્માસન વાળી કાઉસ્સગમાં ટદાર બેઠા છે, તો બીજા ફાટામાં સ્થિર ઊલા છે. તેમના જેવી દેહની કૃશતા હાય તો પથારીમાં સીધા સૂઈ પણ ન શકાય. તેને બદલે આટલા ટદાર બેસવું કે ઊલા થવું તે તેમના દઢ મનાબળની પ્રતીતિ કરાવે છે. આ બધા સાથે મુખ પર સીમ્યતા અને પ્રકૃદ્લિતતા પણ દેખાય છે, જેથી તેમને શરીર અને દુનિયા કાઈ સાથે નહિ પણ માત્ર આત્માન દ સાથે જ સંબંધ હતો તેની પ્રતીતિ થાય છે. આ બધા સાથે મુખ પર સીમ્યતા અને પ્રકૃદ્લિતતા પણ દેખાય છે, જેથી તેમને શરીર અને દુનિયા કાઈ સાથે નહિ પણ માત્ર આત્માન દ સાથે જ સંબંધ હતો તેની પ્રતીતિ થાય છે. આ બધા વિશિષ્ટ લક્ષણો તથા ભાવો આપણા પર જિનચાંગીની છાપ પાડે છે.

શ્રીમદ્દનું ગાંધીજીએ આપેલું વર્લુન, તેમના ઉપલબ્ધ ફાટાઓ, તેમનું લખાલુ વગેરે તેમના આધ્યાત્મિક વિકાસની રૂપરેખા દર્શાવે છે. તેઓ દિવસે દિવસે સંસારથી છૂટતા જતા હતા, અને માક્ષની નજીક પહેાંચતા જતા હતા. તેમનાં વાણી, વર્તન સર્વ સંયમાથે હતાં. "અપૂર્વ અવસર"માં તેમણે ભાવેલી "સંયમના હેતુથી યાગપ્રવર્તના"ની ભાવના સાકાર કરવા તેઓ પૂર્ણપણે પ્રયત્નશીલ હતા.

શ્રીમદ સ'સારમાં જ રહ્યા હતા, છતાં આત્માર્થ સાધવાની એક પણ તક તેઓ જતી કરતા નહિ. શ્રીમદ મુ'બઈમાં રહેતા ત્યારે તેમનું જીવન એક જવાબદાર વેપારી ગૃહસ્થનું રહેતું, તેથી તેઓ ચારે બાજુના પૂર્ણપણે વિચાર કરીને વર્તતા અને પ્રત્યેક કાર્યમાં સારાસારના વિવેક મુજબ નિર્ણય લેતા. તેમની અ'તર'ગ શ્રેણી આત્માર્થ પ્રતિની હતી, છતાં જરૂર પડે વે વ્યાવહારિક કાર્યોમાં પણ તેઓ ભાગ લેતા. પણ તેમાં કચાંયે રસપૂર્વક

૧. જીવતરેખા

કામ ન કરતા; તે કાર્ય પણ અન્ય આત્માને પોતા તરફથી દુઃખ ન પહેાંચે એ જ હેતુથી તેઓ કરતા. શ્રીમદ્દે પોતાની અહેનનાં લગ્ન વખતે પણ પિતાની આગ્ના અનુસાર વર્તવાનું વલણ રાખ્યું હતું, તેમને એ લગ્ન-પ્રસંગ ઉપર વવાણિયા જવાની ઇચ્છા હતી નહિ. પણ તેમ કરે તો માતાપિતાને દુઃખ થાય એ ખ્યાલથી તેમણે એ પ્રસંગમાં ઉદાસીનભાવે ભાગ લીધો હતો. તેમનું ચિત્ત એટલું બધું કામળ હતું કે કાઈ પણ આત્માને પાતાનાથી બને ત્યાં સુધી દુઃખ ન પહેાંચે તેના સતત ખ્યાલ રાખતા. વેપારકાર્યમાં પણ તેમનું વર્તન પ્રામાણિક તથા સમજદાર વ્યક્તિ તરીકેનું રહેતું. મુંબઈમાં હાય તે સમયે લાંબા ડગલા, ધાતિમું આદિ પહેરતા, પણ તે બહુ સફાઈદાર રાખવાની તેમને ચીવટ નહાતી. તેઓ તો આત્માન દમાં જ મગ્ન રહેતા, અને બાહ્ય દેખાવ વિશે ઉદાસીન રહેતા. વળી, ખાવાપીવામાં બાળવયથી જ વિદેહી દશા હતી. અમુક વર્ષો સુધી તો તેઓ બધા ખારાક લેતા હતા, પણ જેમ જેમ સંયમ વધતો ગયા તેમ તેમ અમુક લીલાતરી, અમુક અનાજ વગેરે છાડતા ગયા હતા. વળી, જૈન આગ્વાર પ્રમાણે પાંચ-પરબી લીલાતરી વગેરેના પણ એમને ત્યાગ હતા.

પરંતુ તેમનું સાચું સંયમી જીવન તો તેઓ મુંબઇની બહાર નિવૃત્તિ અર્થ જતા ત્યારે જોવા મળતું. વિ. સં. ૧૯૪૬ પછીથી લગભગ દરેક વર્ષે પર્યુષણ કે દિવાળીના અરસામાં તેઓ મું બઈ બહાર રહેતા. તેમાંથી થાડા વખત તેઓ વવાણિયામાં તેમનાં માતાપિતા પાસે, અને બાકીના સમય રાળજ, કાવિઠા, ઈડર તથા ચરાતરના અન્ય પ્રદેશમાં વિચરતા. એ રીતે શ્રીમદ્ વિ. સં. ૧૯૪૬માં અષાડ માસથી આસાે માસ સુધીના ચાર માસ મારબી, વવાણિયા, ખ'ભાત તથા તેની આસપાસના પ્રદેશામાં રહ્યા હતા. વિ. સ'. ૧૯૪૭ના ભાદરવા તથા આસા એ બે માસ રાળજ તથા વવાણિયા ક્ષેત્રે ગાળ્યા હતા. વિ. સં. ૧૯૪૮ના કારતક સુદથી માગસર સુદના એક માસ વવાણિયા, મારખી તથા આણંદ વચ્ચે પસાર કર્યા હતા. વિ. સં. ૧૯૪૯માં ભાદરવા માસમાં આઠ દસ દિવસ માટે તેઓ પેટલાદ તથા ખંભાત ગયા હતા. વિ. સં. ૧૯૫૧ના શ્રાવણથી આસા સદ સુધીના લગભગ છે માસના સમય શ્રીમફ્રે વવાણિયા, રાણપુર, ધર્મજ આદિ સ્થળાએ પસાર કર્યો હતા. અને તેઓ મુંબઈ બહાર સૌથી લાંબા સમય રહ્યા હાય તા તે વિ. સં. ૧૯૫૨ના શ્રાવણ સુદર્થા વિ. સં. ૧૯૫૩ના જેઠ સુદ સુધીના લગભગ દસ માસના સમય. આ બધા સમય તેમનું વવાલિયા, રાળજ, વડવા, ખ'ભાત, આલુંદ, નહિયાદ, મારબી, સાયલા, ઇહર, કાવિઠા વગેરે સ્થળાએ ગાળ્યો હતા. છૂટાછવાયા થઈ ને લગભગ ત્રણેક માસ શ્રીમદ્દ ઇહરમાં વસ્યા હતા. વિ. સં. ૧૯૫૪માં પણ તેએ! લગભગ ચારેક માસ મુંબઈ બહાર રહ્યા હતા. તેમાંથી શ્રાવણ વદથી બીજા આસા સુદ સુધીના ત્રણ માસના સમય તેમણે કાવિઠા, ઉત્તરસંડા, ખેડા, વસા, આદિ સ્થળાએ પસાર કર્યો હતા. વિ. સં. ૧૯૫૫માં પણ માગસર સુદથી વૈશાખ સુદ સુધીના પાંચ માસના સમય તેમણે ઇડર, મારબી, વવાણિયા સ્થળાએ ગાળ્યા હતો. આ વર્ષ આસપાસથી તેમણે વેપારમાંથી નિવૃત્તિ લઈ લીધી હતી, તેથી તેઓ ઘણો સમય અન્ય ક્ષેત્રે વસી શકે તેમ હતું. વિ. સં. ૧૯૫૬માં પણ શ્રીમદ ઘણો સમય મું બઈ બહાર રહ્યા હતા, તે સાલના ચૈત્ર સુદથી વિ. સં. ૧૯૫૭ના કારતક સુધી ધરમપુર, અમકાવાદ. વવાસિયા, મારબી, વઢવાસ વગેરે સ્થળાએ તેઓ કર્યા હતા, અને વિ. સં. ૧૯૫૭ના કારતક માસથી પાષ માસ સુધી મુંબઈમાં રહી, પાષ વદમાં ત્યાંથી નીકળી તીથલ.

વલસાડ, વઢવાલુ, રાજકાેટ, મારબી વગેરે સ્થળાએ રહ્યા હતા. અને એ જ સાલમાં ચૈત્ર માસમાં રાજકાેટ મુકામે, શ્રીમદ્રના દેહાંત થયા હતો. આમ શ્રીમદ્ર સ'સારમાં રહીને પ્રત્યેક વર્ષના અમુક મહિના મુ'બર્ઇ બહાર નિવૃત્તિક્ષેત્રમાં આત્મશ્રેયાર્થે ગાળતા હતા.

પોતે જે સ્થળાએ નથ તે તે સ્થળાએ ખને ત્યાં સુધી તેઓ ગુપ્ત રહેવા પ્રયત્ન કરતા. અને એકાંતમાં રહી સ્વાધ્યાય, મનન, ધ્યાન આદિમાં પાતાના સમય પસાર કરવાની તેઓ મહેચ્છા સેવતા. ગુપ્ત રહેવાના પાતાના સતત પ્રયત્ન છતાં તેઓ વાર'વાર ઓળખાઈ જતા. અને તેઓ જે સ્થળે નથ તેની આસપાસનાં ગામડાંઓમાંથી લોકા તેમના ઉપદેશ સાંભળવા આવતા. શ્રીમદ્ તેમને નિરાશ ન કરતાં બાધ કરતા, અને સર્વનું કલ્યાણુ થાય તેવી ભાવના સેવતા. લોકાના ધસારાથી અચવા તેઓ ઘણી વખત જંગલમાં કે પહાડામાં પણ ચાલ્યા જતા, પણ ત્યાંયે લોકા તેમના કેડા મૂકતા નહિ! આવી જગ્યાએ એમના તરફથી અપૂર્વ બાધ થતો, તેથી મુમુક્ષુઓને તો વિશેષ આન'દ થતા, એટલે તે તકના લાભ તેઓ ચૂકતા નહિ.

श्रीमह ज्यारे निवृत्तिक्षेत्रामां वसता त्यारे तेमनु छवन विशेष स'यमी अनतु'. तेचे। એક ઉચ્ચ કાેટિના ત્યાગીનું જીવન જીવતા. તેઓ વવાિણ્યા હાેય ત્યારે ભરખપારે, સાંજે કે રાત્રે ગમે તે સમયે એકલા ત્યાંની આસપાસની કાઈ તલાવડીએ જઈને ધ્યાનમાં બેસી જતા: બીજા કાઈ ક્ષેત્રમાં હાય ત્યારે પણ આસપાસના કાઈ નિર્જન સ્થળમાં જઈને બેસી જતાં. અને કેટલીકવાર તો કલાકા સુધી જ ગલમાં કે કાેઈ વૃક્ષ નીચે બેસીને સૂત્રાની ગાર્થાઓ બાલ્યા કરતા. વિ. સં. ૧૯૫૨માં શ્રીમદ કાર્વિઠામાં ઝવેર શેઠના મેડા ઉપર ઊતર્યા હતા. શ્રીમદ્ ત્યારે રાજ રાત્રે કાેઈને કહ્યા વિના જંગલમાં ચાલ્યા જતા, તેથી તેમની ખબર રાખવા શેઠે લલ્લુભાઈ કરીને એક આરૈયાને રાખ્યા હતો. તેને દાદર પાસે જ સુવાડતા. પણ શ્રીમદ તો રાત્રે એકબે વાગ્યે જ ગલમાં ચાલ્યા જ જતા. પેલા ચાકીદાર જાગીને જુએ તો શ્રીમદ ન દેખાય, એટલે બધાને ઉઠાઉ. અને પછી બધા ફાનસ લઈને ગાતવા નીકળે તો તેઓ મીડ્રજીના કુવા પર ધ્યાનમાં બેઠેલા દેખાય !૧૦૯ આમ રાત્રે પણ તેમને ઘણી એાછી ઊંઘ હતી. દિવસના તેએા કાવિઠાની ચારે બાજુ આવેલી તલાવડીઓમાંથી કાઈ તલાવડી પર જઈ ને બેસતા. તેઓ ચાલતા ત્યારે પાતાના શરીર તરફ જરા પણ લક્ષ ન રાખતા, અને અન્ય જીવના રક્ષણ માટે ખૂબ ઉપયોગ રાખતા, અને જ્યાં જીવજંત ન હોય તેવી ધૂળવાળી કે રેતવાળી જગા જ બેસવા માટે પસંદ કરતા. કાંટા, ઝાંખરાં આદિમાંથી પસાર થાય અને લાહી નીકળે, ખરે તડકે ખુલ્લે પગે ચાલવાથી પગમાં ફ્રાલ્લા ઊપઉ, ગમે તે થાય, તાપણ તેઓ ઉદાસીન રહેતા, એવા તેમની સાથે રહેનારાઓમાંના ઘણાના અનુભવ હતા.

વિ. સં. ૧૯૫૫માં ઇડર દોઢ માસ રહ્યા તે વખતે પણ તેઓ મધ્યા હે ગઢ ઉપર દેવદર્શન કર્યા પછી, અમાઈ ટૂંક-રૂઠી રાણીનું માળિયું કહેવાય છે ત્યાં એકાંતમાં એસીને "દશયતિધર્મ" વગેરે વાંચતા. સાંજે ચાર વાગ્યે ત્યાંથી નીચે ઊતરતા અને જંગલમાં પશ્ચર પર બેસીને તેઓ " ઉત્તરાધ્યયન" " સૂયગડાંગ" " દશવૈકાલિક" આદિ સૂત્રોના

૧૦૯. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર: અર્ધ શતાહ્ઠી સ્મારક્રગ્રંથ ", પૃ. ૧૦૭.

૧. જીવનરેખા

મુખપાઠ કરતા. ત્યાંથી આવીને **ડૉ. પ્રાણજવનદાસ**ને ત્યાં જમતા, અને રાત્રે ડુંગર પર જતા કે ચંદન ગુફામાં બેસીને ચિંતન કરતા. સાંજે ચાર વાગ્યે જંગલમાં જાય ત્યારે તેઓ **લલ્લુજી આદિ મુનિઓ** સાથે સત્સંગ પણ કરતા. આ પહેલાં પણ વિ. સં. ૧૯૫૨માં શ્રીમદ્ર ત્રણ માસ ઇડરમાં રહ્યા હતા.

અન્ય સ્થળાએ તેઓ રહેતા ત્યારે પણ ખૂબ સ'યમી રહેતા. તેમની સેવામાં જે કાઈ હોય તેની પણ સેવા તેઓ લેતા નહિ, સૂવા માટે ગાદલાના ઉપયોગ કરતા નહિ. વળી, જ્યાં ડાંસ, મચ્છર આદિના ઉપદ્રવ હોય ત્યાં જઈ નિલેપભાવે બેસી ધ્યાન ઘરતા. અને કાઈ આવીને તેમને ઝીશું વસ્ત એાઢાડી જાય તો તે પણ કાઢીને તે જીવાથી થતા પરિષઢ શાંતિથી સહેતા. એકલા એકલા નિર્જન સ્થળામાં જઈ તેઓ ગાથાઓ બાદયા કરતા કે આત્મચિંતન કરતા. ખાવા-પીવામાં પણ સાવ નિઃસ્પૃહ રહેતા. કેટલીક વખત, કાઈ સૂઝતા આહાર ૧૦૦ આપે તો જ લેતા, માગતા નહિ, અર્થાત્ મુનિ જેવા સ'યમ પાળતા. વિ. સં. ૧૯૫૪માં તેઓ વસાથી એક માઈલ દ્વર આવેલા ચરામાં રહ્યા હતા, ત્યારે તા માત્ર બે રૂપિયાભાર લાટની રાટલી, તથા થાડું દ્વય એટલું દિવસમાં એક વખત વાપરતા. ખીજી વખત દ્વય પણ લેતા નહિ. કેટલીક વખત દ્વય તથા શીમાં બનાવેલ શાકભાજીના જ આહાર તરીકે ઉપયોગ કરતા. વસ્ત્ર માટે પણ તેવા જ નિઃસ્પૃહ રહેતા. સામાન્ય રીતે આવાં ક્ષેત્રોમાં તેઓ એક પંચિયાના ઉપયોગ કરતા, અને તેના છેડા બ'ને ખભા પર રહેતા.

શ્રીમદ્ આમ સર્વ રીતે નિઃસ્પૃહી બની શકવ હોય ત્યાં સુધી એકાંતનું સેવન કરતા. પરંતુ જેટલા સમય નિવૃત્તિક્ષેત્રમાં હોય તે બધા સમય તેમ થવું કઢિન હતું. તેમના સમાગમના ઇચ્છુક સાભાગભાઈ, અ'ખાલાલભાઈ, લલ્લુઝ મહારાજ આદિ મુનિઓ, તેઓ જે જગ્યાએ હાય તે જગ્યાએ આવતા અને દિવસના અમુક ભાગ તેમના સમાગમમાં ગાળતા. આ ઉપરાંત તેઓ જે ગામમાં હાય તે સ્થળે પણ ઓળખાઈ જતા, અને તેથી આસપાસના લાકા પણ તેમના ઉપદેશ સાંભળવા આવતા. અમુક અમુક સમયે શ્રીમદ્

શ્રીમદ્દની ઉપદેશ આપવાની શેલી પણ એટલી સરસ હતી કે લોકો મુગ્ધ બનીને સાંભળ્યા કરતા. વળી તેમનું કંઠમાધુર્ય એવું અજબ હતું કે સાંભળનારની તે માટેની તૃષ્ણા છીપે જ નહિ. આવા અનુભવ ગાંધીજી, મલુકચંદભાઈ, પૂજાભાઇ ભટ્ટ, છાટાલાલ માણેકચંદ વગેરેને થયા હતા. અને એનું પરિણામ એ આવતું કે તેઓ જ્યારે ઉપદેશ આપે ત્યારે ત્યાં લોકોના એટલા ભરાવા થતા કે જે સ્થળ હાય તે નાનું પડતું, અને ઘણાને ઊભા રહીને સાંભળવાના વખત આવતા. તેમના ઉપદેશની બીજ ખૂબી એ હતી કે અમુક પ્રશ્નો પૂછવાનું ધારીને આવેલા સર્વનું સમાધાન ઉપદેશમાં જ થઈ જતું, અને

૧૧૦. સ્ઝતા આહાર: અમુક લીલાતરી, કંદ્રમૂળ આદિના ઉપયાગ વિનાની, અગ્નિથી દૂર રહેલી, પાતાના માટે ન બનાવેલી હાેય તેવી, આવા અનેક નિયમાનુસાર બનાવેલી રસાેઇ ઢાઇ વ્યક્તિ પાતાના ભાગમાંથી આપે તે આહાર. મુનિઓને આવાે આહાર લેવાની આગ્રા છે.

ઉપદેશ આપવાના પૂરા થાય ત્યારે કાેઇને કંઇ પ્રશ્ન પૂછવાના રહેતા નહિ.<sup>૧૫૧</sup> એ સાથે તેમની વાણીમાં પૂર્વાપર અવિરાધ રહેતા. તેમણે આપેલા બાધના કેટલાેક ભાગ "ઉપદેશ-છાયા" "ઉપદેશનાંધ", વ્યાખ્યાનસાર " આદિ શીર્ષક નીચે "શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર" ગ્રંથમાં પ્રસિદ્ધ થયેલ છે.

ઉપદેશ આપતા હાય ત્યારે, વાર્તાકાપ કરતા હાય ત્યારે કે એકલા બેઠા હાય ત્યારે પણ તેમની મુખમુદ્રા તદ્દન શાંત રહેતી. તે વિશે શ્રી મક્ષુક્ચ દભાઇ લખે છે કે :—

"સાહેબજની મુખમુદ્રા તદ્દન વિષય કથાય રહિત અને શાંત હતી, અને આખા શરીરમાં વીતરાગતા પ્રસરી રહી હતી. ગમે તે વખતે જુઓ પણ મુખારવિંદ અન્ય પરિણામને ભજતું નહિ—કેમ જાણે સાક્ષાત્ ભગવાન જ હાય તેમ જ લાગતું! તેઓ વાત કરે તેમાં પૂર્વાપર વિરાધ હાય નહિ, અખંડ ઉપયાગ રાખતા. તથા વાતની સંકલના અદ્ભુત લાગતી. ખાતાં, ઊઠતાં, બેસતાં તદ્દન અપ્રમત્ત દશા જોવામાં આવતી." ૧૧૨

આવેા અનુભવ **રહ્યુછાંડભાઈ, ધારશીભાઈ** આદિ અનેક ભાઈએ**ાને થયે**લાે. તેમના મુખ પર અ'તરાન'દની છાયા હ'મેશાં દેખાતાે.

મું અઈમાં પણ શ્રીમદ્ સંયમી જીવન જીવતા, પરંતુ તેઓ વનક્ષેત્રામાં વસતા ત્યારે તેમનું જીવન અધિક સંયમી બનતું. તેઓ કાઈ પણ જાતના હર્ષશાક કરતા નહિ, અને ઉદયભાવ પ્રમાણે વર્તી માત્ર આત્મામાં લીન રહેતા. તેમાંથી જે આત્મશક્તિ પ્રગટતી તેનું તેજ હંમેશ તેમના મુખ પર છવાયેલું રહેતું.

## શ્રીમદ્દને સમ્યવ્દર્શન થયું હતું ?

સમ્યગ્દર્શન એટલે આત્મા જડથી જુદો પડે છે એવી નિષ્ઠા થવી તે. પરિભુમિ આત્માનું યથાર્થ જ્ઞાન થાય છે. જેને શુદ્ધ, ચૈતન્યધન, આનં દસ્વરૂપી વગેરે ગુને વાળો આત્મા સ્પષ્ટ દેહથી ભિન્ન અનુભવ્યા હાય તે સમ્યગ્દર્શી અને સમ્યગ્જ્ઞાની કહેવાય છે. આવા આત્માના અનુભવ જેને ન થયા હાય તે મિશ્યાદૃષ્ટિ છે.

જૈન સિદ્ધાંત પ્રમાણે અનંતાનુખંધી કષાયા અને મિશ્યાત્વના ક્ષય કે ક્ષયાપશમ થાય અને આત્મા વિશે લેદજ્ઞાન થાય ત્યારે જીવ ચાથે ગુણસ્થાનકે આવ્યા કહેવાય. સમ્યગ્દર્શન થયા પછીથી એટલે કે ચાથે ગુણસ્થાનકે આવ્યા પછીથી તે સંપૂર્ણ જીવનમુક્ત થાય ત્યાં સુધીની તેવા જીવની વર્તના અન્ય જીવા કરતાં જુદા પ્રકારની હાય છે. તેનું પ્રત્યેક કાર્ય સંસારથી મુક્તિ પામવા માટેનું હાય છે, તેથી તેને સર્વમાં ઉદાસીનભાવ વર્તતાં હાય છે,

૧૧૧. જુઓ શ્રી છાટાલાલ માણુંકચંદ, મલુકચંદ, આદિએ વર્ણ**વેલા** પોતાના અનુ**લવા,** "શ્રીમદ્ રાજચંદ : અર્ધવાતાના સ્મારકપ્રવેય," પૃ. ૧૦૪, ૧૧૦ આદિ.

૧૧૨. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર : અધિરાતાખી સ્મારકથાંથ", પૃ. ૧૧૦.

૧. છવળરેખા 68

અને તેની ઝ'ખના દેહથી ભિન્ન એવા આત્મસ્વરૂપમાં લીન રહેવાની જ હાય છે. સમ્યગ્જ્ઞાનીનાં આ બધાં લક્ષણા આંતરિક છે. તેથ્રી બીજા જીવાને તે વિશે ખબર પડતી નથી, પર'ત જ્ઞાન પામેલા જવને તા તે વિશે સ્પષ્ટ ખ્યાલ હાય છે. જ્ઞાન થયા પછી જવને સ'સારમાં રસ રહેતા નથી. વળી ધન, કીર્તિ આદિ પીદ્દગલિક સુખ તેને સાચાં સુખ લાગતાં નથી; તેવાં બાહ્ય લક્ષણોથી જ્ઞાનીના અમુક અ'શે જ્યાલ આવે છે, પણ તે જાણનારની પાત્રતા પણ તેમાં કારણભૂત હાય છે. એ રીતે જેતાં શ્રીમદ્દને સમ્યગ્દર્શન – આત્મજ્ઞાન હત કે નહિ તે સામાન્ય જન માટે નર્ક્કા કરવું કહિન છે, તેમ છતાં કેટલાક એવા સચાટ પુરાવા આપણને મળે છે કે જેથી આપણે તેમને જ્ઞાની – આત્મજ્ઞાની કહી શકીએ.

પાતાના પરમાર્થ સખાને સાચા ખ્યાલ આપવા, પાતાની આંતરિક પરિસ્થિતિ વર્ણવતા પત્રા શ્રીમદ્દે લખ્યા હતા. એથી એમને આત્મજ્ઞાન હતું તેવા ઉદલેખ જેમાં હાય તેવા પત્રો પર આપણે સૌથી વિશેષ આધાર રાખી શકીએ. આપણે ભાગ્યશાળી છીએ કે એવા ઉલ્લેખ કરતા પત્રો શ્રીમદ્દે લખ્યા છે. ક્ષાયિક સમકિત થયા પછી થાડા જ દિવસે, વિ. સ'. ૧૯૪૭ના કારતક સુદ ૧૪ના રાજ શ્રી સાેભાગભાઈ ને લખ્સું હતું કે:—

" આત્મા જ્ઞાન પામ્ચા તે નિઃસ'શય છે, ગ્ર'થિલેઢ થયા તે ત્રણે કાળમાં સત્ય aid છે. <sup>779 9</sup> 3

પાતાની હસ્તનાંધના એક કાવ્યમાં પણ શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે :—

" એાગણીસસે' ને સુડતાલીસે સમક્તિ શુદ્ધ પ્રકાશ્યું રે, "૧૧૪

આ પણ તેમને થયેલા આત્મજ્ઞાનના નિર્દેશ કરે છે.

શ્રી અ'આલાલભાઈને પણ એક પત્રમાં શ્રીમફે લખ્યું' છે કે :—

"જૈનદર્શનની રીતિએ જેતાં સગ્યક્દર્શન અને વેદાંતની રીતિએ જેતાં કેવળજ્ઞાન અમને સ'ભવે છે. જરશ્ય

વળી, વિ. સ'. ૧૯૫૨ના એક પત્રમાં શ્રીમફે લખ્યું છે કે :—

" અમને સહજસ્વરૂપજ્ઞાન છે, જેથી યાેગસાધનની એટલી અપેક્ષા નહિ હાેવાથી તેમાં પ્રવૃત્તિ કરી નથી, તેમ તે સર્વસ ગમરિત્યાગમાં અથવા વિશુદ્ધ દેશપરિત્યાગમાં સાધવા ચાેગ્ય છે "૧૧૬

**૧૧૩. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર",** અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૨૪૯.

૧૧૪. એજન, પૃ. ૮૦૧.

૧૧૫. એજન, પૃ. ૫૧૭.

૧૧૬. એજન, પૃ. ૫૧૮.

શ્રીમદ્દે લખેલાં ઉપરનાં વચના પરથી આપણુ નિશ્ચય કરી શકીએ કે તેમને વિ. સ. ૧૯૪૭ આસપાસ શુદ્ધ સમ્યગ્દર્શન – આત્મદર્શન થયું હતું. આપણા આ નિશ્ચયને તેમના દ્વારા રચાયેલું સાહિત્ય પણ સમર્થન આપે છે. ઉદાહરણ તરીકે, "અપૂર્વ અવસર"માં તેમણે ભાવેલી ભાવના આત્મજ્ઞાની સિવાય કાઈ ભાવવા સમર્થ નથી. વળી, તે કાવ્યમાંની ત્રીજ કડીની "દર્શનમાહ વ્યતીત થઈ ઊપજ્યાં બાધ જે" એ પંક્તિ તેમને થયેલા સમ્યગ્દર્શન અને જ્ઞાનની વાત જ સૂચવે છે.

એ જ રીતે "આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર"માં આત્માનાં છ પદની નિરૂપણા તેમણે જે તર્ક બહતાથી ગુરુશિષ્યના સંવાદ દ્વારા, સદ્દશુરનાં, મતાર્થીનાં, આત્માર્થીનાં વગેરેનાં લક્ષણો આપીને કરી છે, તેમાં તેમણે જે લક્ષણો બતાવ્યાં છે, તે ખરેખરા આત્મજ્ઞાની હોય તે જ બતાવી શકે. વળી, આશ્ચર્યની વાત તા એ છે કે બે કલાક જેટલા થોડા સમયમાં એક શબ્દની પણ છેકછાક કર્યા વિના તેમણે સાંબાપાંગ "આત્મસિદ્ધિ" લખી એમના આત્મજ્ઞાનની, ઉચ્ચતર દશાની આપણને પ્રતીતિ કરાવી છે.

આ બે અદ્દલત રચનાઓ ઉપરાંત "મૂળ માગ<sup>િ</sup> રહસ્ય", "પ'થ પરમપદ બાધ્યા", "જડ ચેતન વિવેક " વગેરે રચનાઓમાં તેમણે માક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ તથા તત્ત્વવિચારણા જે રીતે કરેલાં છે તે તેમને થયેલા સમ્યગ્જ્ઞાનનાં સાક્ષી છે. સમ્યગ્જ્ઞાન સિવાય નાની વયમાં આટલી ઉચ્ચ કાર્ટિની રચનાઓ કાઈ પણ ન આપી શકે.

વળી, તે સિવાયનાં પત્ર, હસ્તનાંધ આદિ અન્ય સાહિત્યમાં તેમણે નિર્પેલું તત્ત્વજ્ઞાન પણ એની જ શાખ પૂરે છે. આ ઉપરાંત તેમણે "આત્મસિદ્ધિ"માં આત્માર્થીનાં લક્ષણો અતાવ્યાં છે, તે રીતે તેમનું આચરણ તપાસીએ તોપણ તેમને આત્મજ્ઞાન સિદ્ધ થયેલું જણાશે. તેમણે "આત્મસિદ્ધિ"માં અતાવેલાં આત્માર્થીનાં લક્ષણો નીચે પ્રમાણે છે:—

"કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માક્ષ અભિલાધ; ભવે ખેદ, પ્રાણીદયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ." ૩૮ "દ્યા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય; હોય મુમુક્ષુ ઘટ વિષે, એહ સદાય સુજાગ્ય." ૧૩૮ "માહભાવ ક્ષય હોય જ્યાં, અથવા હોય પ્રશાંત; તે કહીએ જ્ઞાની દશા, બાકી કહીએ ભ્રાંત." ૧૩૯ "સકળ જગત તે એ'ઠવત, અથવા સ્વપ્ન સમાન; તે કહીએ જ્ઞાની દશા. બાકી વાચા જ્ઞાન." ૧૪૦

આત્મજ્ઞાનીની આ દશાનાં લક્ષણો "આત્મસિદ્ધિ" તથા અન્ય અનેક સ્થળે પણ તેમણે આપ્યાં છે. તેમાંનાં કેટલાંક લક્ષણો ઉપર પ્રમાણે છે. અહીં ખતાવેલાં ખધાં લક્ષણો તેમનામાં હતાં, તેવા અભિપ્રાય તેમના પરિચયમાં આવનાર વ્યક્તિઓ જણાવે છે. વળી, જે શ્રીમદ્દને આ ગુણોના ખ્યાલ ન હાત કે તેમનામાં એ ગુણો ન હાત તો તેઓ જે સરળતાથી તે

૧.. જીવનરેખા \_\_\_\_\_\_\_ ૮૭

ગુણો પર ઠકંઠકાણું ભાર મૂકી શક્યા છે, તે ન મૂકી શક્યા હોત, અને તે વિષે લોકોને તેનું મહત્ત્વ પણ ન ખતાવી શક્યા હોત; કારણ કે જેની પાસે જે ન હોય તે, તે કચાંથી આપી શકે ? શ્રીમદ્દમાં જે કષાયની ઉપશાંતતા, ભવભીરુપણું, પ્રાણીદયા, શાંતિ, સમતા, ક્ષમા, સત્ય, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, માહક્ષય, સંસારમાં નીરાગીપણું આદિ ગુણો ન હોત તો તેઓ વૈરાગ્યસંભર જીવન જીવી શક્યા ન હોત. અને તેમના વૈરાગ્યસંભર જીવનના તો પૂ. ગાંધીજ આદિ અનેક વ્યક્તિએ સાક્ષી છે.

આ ળધી વાતો થઈ તેમના જીવન અને સાહિત્ય પરત્વેની, પણ શાસમાં સમ્યગ્દર્શનનાં અને મિશ્યાત્વનાં જે લક્ષણો આપ્યાં છે, તે અનુસાર પણ શ્રીમદ્દનું વર્તન તપાસીએ તો જણાશે કે તેમનામાં સમ્યગ્દર્શનીને અર્થાત્ સમ્યગ્રાનીને સંભવતાં બધાં લક્ષણો હતાં, અને મિશ્યાત્વીને સંભવતા પ્રત્યેક લક્ષણના તેમનામાં લાપ થયા હતો. આપણે તે દૃષ્ટિએ વિચાર કરીએ.

શાસમાં સમકીતિનાં પાંચ લક્ષણો આ રીતે ખતાવ્યાં છે : શમ, સ'વેગ, નિવેદ, આસ્થા અને અનુક'પા, તે લક્ષણોને શ્રીમદ્દે " આત્મસિદ્ધિ "ની નીચેની ગાથામાં વર્ણવેલાં જણાશે :—

> " કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર માેક્ષ અભિલાષ; ભવે ખેદ, પ્રાણીદયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ. " ૩૮

સમક્તિનું પહેલું લક્ષણ તે શામ, ત્યાંથી શરૂ કરી બધાં લક્ષણો શ્રીમદ્દમાં હતાં કે કેમ તે વિશે આપણે જોઈએ. શામ એટલે અનંતાનુખંધી કથાયોની શાંતિ થવી તે, જે ઉપરની ગાથામાં "કથાયની ઉપશાંતતા" એ શબ્દોમાં બતાવાયેલ છે. કથાય ચાર છે : કોધ, માન, માંયા અને લેખ. આ ચારે કથાય શ્રીમદ્દમાં શાંત થઈ ગયા હતા. બાળવયથી જ તેમનામાં કોંઘ ન હતો. તેમને હ'મેશાં સવે'એ પ્રસન્નચિત્ત અને શાંત જ જોયા હતા. ગમે તેવા પ્રસ'ગ આવે છતાં તેમના ચિત્તની શાંતિ જરા પણ ચલાયમાન થતી નહોતી, તેમ તેમના પરિચિતો જણાવે છે.

માનભાવ પણ તેમનામાંથી હામ થઈ ગયો હતો. જ્યાતિષ, અવધાન, કવિત્વ આદિના પ્રયોગથી મળતાં કીર્તિ અને ધન એકાએક એાગણીસ વર્ષની વચે છાંહી દેવાં, તે તો જેનામાં માન મહદ્દ અંશે હામ થયું હોય તે જ કરી શકે. તેઓ સિદ્ધિ, લિખ્ધ આદિથી પણ માનભાવ પાગ્યા નહાતા અને તે બધાથી અલિમ રહી શક્યા હતા. વળી, તેમનાં કાઈ વખાણ કરતું, તેમને માન આપતું, તો તેઓ તેને તેમ કરવા ન દેતા. પોતે પ્રસિદ્ધિથી તો હંમેશાં દ્વર રહેવા જ ઇચ્છતા, અને પોતા વિશે કાઈને ન જણાવવાની વિનંતી કરતા પત્રો સાભાગભાઈ, અંબાલાલભાઈ આદિ ઉપર લખ્યા છે, જે "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ" પ્રચામાં પ્રસિદ્ધ પણ થયા છે, ૧૫૦ જે માનભાવ ગલિત થયા વિના બનવું અશક્ય છે. શ્રીમદ્માં "હું"પણ તો સાવ જ ગળી ગયું હતું. તેઓ " અમે" શબ્દના બહુ વિશિષ્ટ

૧૧૭. "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧માં આંક ૨૦૬, ૧૯૨, ૨૧૨ વગેરમાં પોતાની પ્રસિદ્ધિ ન કરવા શ્રીમદ્દે લખ્યું છે.

અર્થમાં ઉપયોગ કરતા. અ + મે = "હું'' નહિ તે '' અમે ''. અને શ્રીમદ્ આ અર્થમાં અમે શખ્દના ઉપયોગ કરતા. તેમનું દેહાભિમાન ગળવા વિશેનું સૌથી સચાટ ઉદાહરણ તેમનું સાભાગભાઈ ને લખેલું આ વચન છે.

" અમે દેહધારી છીએ કે કેમ તે સ'ભારીએ છીએ ત્યારે માંડ જાણીએ છીએ. " ધ્વ

પાતાને દેહ છે કે કેમ તે વિશે પણ સંભારવું પડે તેવી વિદેહી દશા તેમણે વર્ણવી છે. આ ઉપરાંત "જડ ચેતન વિવેક", "વીસ દાહરા" આદિ પદ્યો પણ તેમના નિરસિ-માનીપણાની, નિર્માનીપણાની સાક્ષી પૂરે છે.

માયા એ ત્રીજો કષાય છે. "માયા" શબ્દ બે અર્થમાં વપરાય છે: "માયા" એટલે "કપટ" અને "માયા" એટલે "રાગ". આ બ'નેમાંથી કાઈ પણ પ્રકારની માયા શ્રીમદ્દને સ્પર્શતી ન હતી.

શ્રીમદ્દમાં કપટ નહોતું. વેપારાદિમાં તેઓ સંપૂર્ણ પ્રામાણિક હતા. નફા વિશે પણ તેમને ચાક્કસ ખ્યાલા હતા. અમુક ટકાથી વિશેષ નફા લેવા તેઓ પ્રેરાતા નહીં; અને કાઈને મુશ્કેલીમાંથી છાડાવવા પાતાને મળતા નફા પણ જતા કરતા. આરબ સાથેના પ્રસંગ સુવિદિત છે. વળી તેમનામાં સત્યપ્રિયતા એટલી બધી હતી કે કપટના તા તેઓ વિચાર સરખા પણ કરી શકતા ન હતા.

શ્રીમદ્દે રાગ પર પણ એવા જ વિજય મેળવ્યા હતા. ધન, સ્ત્રી આદિના તા તેમણે ત્યાગ કર્યા જ હતા, અને તે પ્રતિ જોતા પણ નહિ. આ ઉપરાંત અન્ય જ્વા પ્રત્યે તા તેમને રાગ નહાતા, એટલું જ નહિ પાતાના દેહ પ્રતિ પણ તેઓ નિઃસ્પૃહ હતા. તેઓ નિવૃત્તિક્ષેત્રે વસતા ત્યારે દેહને પૂરું પાષણ આપતા નહિ. ડાંસ, મચ્છર વગેરે જવ-જંતુથી થતા પરિષહ પ્રસન્નચિત્તથી સહેતા; કાંટા, ગ્રાંખરા, ગ્રાડીમાંથી ખુલ્લે પગે પસાર થતી વખતે પગમાંથી લોહી નીકળે કે અન્ય ઈજા થાય તાપણ તેઓ નિઃસ્પૃહ રહેતા. તેમનું લક્ષ તા "કાયાની માયા વિસારવામાં" જ હતું. કારણ કે તેમની નેમ ભવઅંત કરવાની હતી. તે માટે "જહ ચતન વિવેક"માં તેમણે લખ્યું છે કે:—

" કાયાની વિસારી માયા, સ્વરૂપે શમાયા એવા, નિર્જાયના પંથ, ભવઅ તેના ઉપાય છે. "

આમ તેઓ દેહથી શરૂ કરી અન્ય જીવ તથા પુદ્દગલની માયાથી મુક્ત થઈ ગયા હતા.

ચાથા કષાય "લાલ" પર પણ તેમણે એવા જ વિજય મેળવ્યા હતા. માન, કીર્તિ, પૈસા આદિના લાભ તેમણે ત્યજ્યા હતા. કીર્તિને તા તેમણે વિ. સં. ૧૯૪૩થી અવધાન આદિના પ્રયોગા બધ કરી દ્વર થકેલી ઢીધી હતી. પાતા પર રહેલું ઋણ અદા કરવા તેમણે વેપાર કર્યો હતા. અને તે ધનના પણ વિ. સં. ૧૯૫૫થી તેમણે ત્યાગ કર્યા હતા.

૧૧૮. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૨૯૦.

૧. છવતરેખા

આત્માની શક્તિથી પ્રગટતી ઋદિસિદિ પ્રત્યે પણ તેમને લાભ ન હતા. જુઓ તેમનું વિ. સં. ૧૯૪૬માં લખાયેલું આ વચન :—

" ગમે તેવાં ભવિષ્યજ્ઞાન તથા સિન્દિઓની ઇચ્છા નથી."

અને લાભકષાયના જીત ખતાવતું વિ. સં. ૧૯૪૭માં લખાયેલું જુઓ આ વચન :—

" આ જગત પ્રત્યે અમારા પરમ ઉદાસીન ભાવ વર્તે છે. તે સાવ સાનાનું યાય તાેપણ અમને તૃણવત્ છે, અને પરમાત્માની વિભૃતિરૂપે અમારું ભક્તિધામ છે. "૧૧૯ આ ઉપરાંત તેમના આ અભિલાધ અનેક પત્રાદિમાં પણ જોવા મળે છે.

આમ શ્રીમદ્રમાં ક્ષાયભાવની થયેલી શાંતિ તેમનામાં આવેલું શમ લક્ષણ ળતાવે છે.

સમક્તિનું બીજું લક્ષણ તે સંવેગ. સંવેગ એટલે માક્ષની અભિલાષા. શ્રીમફે તે લક્ષણ "આત્મસિક્તિ"ની ગાથામાં "માત્ર માક્ષ- અભિલાષ" એ રાષ્ટ્રોમાં બતાવ્યું છે. શ્રીમદે "માત્ર માક્ષ અભિલાષ"થી જ પ્રબળ પુરુષાર્થ આ કર્યો હતા, તેની સાક્ષી તેમનાં પત્રો તથા પદ્દો પૂરે છે. "અપૂર્વ અવસર" કાવ્યમાં માક્ષનું સ્વરૂપ બતાવ્યા પછી તેઓ અંતમાં લખે છે કે, "એહ પરમપદ પ્રાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મેં." આ પંક્તિ બતાવે છે કે તેમનું લક્ષ્ય માક્ષ પ્રતિ જ છે. આ ઉપરાંત બીજા અનેક પત્રોમાં તથા " ઇચ્છે છે જે જેગીજન", "પંથ પરમપદ બાધ્યો" વગેરમાં પણ તે અભિલાષા એવા મળે છે. ૧૦

સમક્તિનું ત્રીજું લક્ષણ તે નિવે દ, અર્થાત્ સંસાર દુઃખમય લાગવા તે. સાળ વર્ષની વયથી જ શ્રીમદ્દમાં વેરાગ્ય વધવા લાગ્યા હતા. સંસારના કંટાળા વ્યક્ત કરતાં ઘણાં વચના તેમનાં લખાણમાં જેવા મળે છે. "સંસારથી કંટાળ્યા છઉં." 12 લ લાગ્યા મામતા કંટાળ્યા તા ઘણો કાળ થઈ ગયા છે, તથાપિ સંસારના પ્રસંગ હજ વિરામ પામતા નથી, એ એક પ્રકારના ક્લેશ વર્તે છે." 12 લ "સંસાર સુખ વૃત્તિથી નિર'તર ઉદાસપણું જ છે." 12 વગેરે. પાતાને વર્તતા સંસારખેદ તેઓ પરિચિતાને જણાવતા હતા. આમ નિવે દનું લક્ષણ પણ તેમનામાં હતું.

શ્રીમદ જેને "દયા" કે "પ્રાણીદયા"ના નામે ઓળખાવે છે તે "અનુક'મા" સમ્યક્ત્વનું ચાથું લક્ષણ છે. શ્રીમદ્દમાં આ લક્ષણ ઘણા પ્રમાણમાં ખીલ્યું હતું. કીડી જેવા સુક્ષ્મ જીવને પણ અચાવવા તેઓ ખૂબ લક્ષ્ય રાખતા. વળી, લીલાતરી માળાય તે પણ તેમનાથી જોવાતું નહિ, અને કાેઈનું મરણ થયું સાંભળીને તેઓ રડી પડતા; એવી

૧૧૯. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ષૃ. ૨૭૦.

૧૨૦. જુઓ એજન, પત્રાંક ૧૨૮, ૧૩૪, ૧૬૫, ૧૭૦ વગેરે.

૧૨૧. એજન, આંક ૨૮. ૧૨૨. એજન, આંક ૩૭૯.

૧૨૩. એજન, આંક ૩૯૮.

અનુક'પાયુદ્ધિ તેમનામાં હતી. પૂ. ગાંધીજી જણાવે છે તેમ તેઓ શ્રીમદ્ પાસેથી દયાધર્મ શીખ્યા હતા,<sup>૧૨૪</sup> અર્થાત્ તેમણે અહિંસા જાણી હતી. એ ળતાવે છે કે તેમનામાં દયાધર્મ કેટલે અ'શે ખીલ્યા હતા.<sup>૧૨૫</sup>

શ્રી વીતરાગપ્રણીત ધર્મમાં અર્થોત્ આત્માનાં અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ આદિ છ પદમાં અનન્ય શ્રદ્ધા તે આસ્થા નામનું સમ્યકૃત્વનું પાંચમું લક્ષણ છે. આત્મા અને તેનાં છ પદની તેમનામાં અનન્ય શ્રદ્ધા હતી તે તેમના પ્રત્યેક લખાણમાંથી સ્પષ્ટ થાય છે. વિ. સં. ૧૯૪૬ના ભાદરવા માસમાં શ્રીમદ્દે ધર્મ ચ્છક ભાઈ ખીમજીને આત્માનાં છએ પદમાં શંકા ન કરવા તથા તે વિશે વારંવાર વિચારવા લખ્યું છે, અને તે પછી પણ અનેક જગ્યાએ તે પદોની નિઃશંકતા વિશે લખ્યું છે. અને તે વિશેની વિશેષ પ્રતીતિ તેઓએ શ્રી લલ્લુજી મહારાજ પર લખેલા "છ પદના પત્ર"માં તથા "આત્મસિદ્ધિ"માં આવે છે. છ પદના પત્રમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

"શ્રી જ્ઞાનીપુરુષોએ સમ્યક્દર્શનનાં મુખ્ય નિવાસભૂત કહ્યાં એવી આ છ પદ અત્રે સ'ક્ષેપમાં જહ્યું વ્યાં છે. આ છ પદ અત્યંત સ'ક્ષેપમાં જહ્યું વ્યાં છે. આ છ પદ અત્યંત સ'ક્ષેપમાં જહ્યું વ્યાં છે. આ છ પદ વિવેક જીવને સ્વસ્વરૂપ સમજવાને અર્થે કહ્યો છે. જે જે પુરુષોને એ છ પદ સપ્રમાણ એવાં પરમ પુરુષનાં વચને આત્માના નિશ્ચય થયા છે, તે તે પુરુષા સવ' સ્વરૂપને પામ્યા છે, આધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ, સવ'સ'ગથી રહિત થયા છે, થાય છે અને ભાવિકાળે પણ તેમ થશે..." રક

આ ઉપરાંત વીતરાગપુરુષે પ્રણીત કરેલા માર્ગની અન-ય શ્રદ્ધા તેમની "માક્ષમાળા", "આત્મસિદ્ધિ" તથા અન્ય પત્રોમાં પણ જેવા મળે છે. <sup>૧૨૭</sup> આત્માનાં આ છએ પદની પાતાને કાઈ કાળે શ'કા નહિ થાય તે વિશેના પાતાના નિશ્ચય શ્રીમદ્દે પાતાની હાથનાંઘમાં લખ્યા છે. <sup>૧૨૮</sup> આ બધાં પ્રમાણો બતાવે છે કે શ્રીમદ્દને વીતરાગપ્રણીત ધર્મ અને આત્માનાં છ પદમાં અનન્ય શ્રદ્ધા હતી.

અહીં આપણું જેસું તેમ સમ્યક્તવનાં પાંચે લક્ષણો – શમ, સંવેગ, નિવેંદ, અનુક પા અને આસ્થા – શ્રીમદ્દમાં આવ્યાં હતાં. તે અતાવે છે કે તેમને જ્ઞાન થસું હતું. વળી શાઓમાં મિશ્યાત્વનાં જે પાંચ લક્ષણો કહ્યાં છે તેના શ્રીમદ્દમાં અભાવ હતો તે પણ આપણું જોઈ શકીશું.

૧૨૪. વિ. સ. ૧૯૭૮ની કાર્લં કી પૂનમે ગાંધીજીએ આપેલું વ્યાખ્યાન, " શ્રીમદ્દની જીવનયાત્રા ", ૧. ૧૨૫.

૧૨૫. શ્રીમદ્માં કેટલે અંશે દયાધમ<sup>દ</sup> ખીલ્યા હતા તે વિશેના શ્રી શંકરભાઇ વગેરના અનુભવા, "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર: અધિશતાબ્દી સ્મારકગ્રંથ", પૃ. ૧૦૮ આદિ.

૧૨૬. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આકૃત્તિ ૧, ૫. ૩૯૫, આંક ૪૯૩. આ આંખા પત્ર શ્રીમદ્દે કેલું નિઃશંકત્વ હતું તે જાણવા માટે બહુ ઉપયોગી છે.

૧૨૭. જુએ એજન, પત્રાંક : ૧૦૪, ૧૭૦, ૨૭૪, ૩૨૨, ૩૩૦ વર્ગરે.

૧૨૮. એજન, પૃ. ૭૯૦.

૧. જીવનરેખા ૮૭

મિશ્યાત્વ જતાં સમ્યક્ત્વ આવે છે. તે મિશ્યાત્વના પાંચ પ્રકાર શાસ્ત્રમાં કહ્યા છે : આભિગ્રહિક, અનાભિગ્રહિક, આભિનિવેશિક, સાંશયિક અને અનાભાગ-મિશ્યાત્વ.

વીતરાગપ્રણીત માર્ગ સિવાયના કાઈ કંપાલકહિપત માર્ગ સાચા છે એમ ખતાવે તે આભિશ્રહિક મિથ્યાત્વ. " માક્ષમાળા "થી શરૂ કરી અનેક પત્રોમાં તથા પદામાં તેમણે વીતરાગપ્રણીત માર્ગને જ સાચા કરી બતાવ્યા છે. તેમાં રચેલ દાહરા પણ એ જ બતાવે છે:—

> "મ'ત્ર, ત'ત્ર, ઔષધ નહિ, જેથી પાપ પક્ષાય, વીતરાગ વાણી વિના, અવર ન કાેઈ ઉપાય." "વચનામૃત વીતરાગનાં, પરમ શાંત રસ મૂળ, ઔષધ જે ભવરાગનાં, કાયરને પ્રતિકૃળ." ૧૨૯

૧૭ વર્ષની વય પહેલાં શ્રીમદ્રે વીતરાગપ્રણીત માર્ગ જ શ્રેષ્ઠ છે એવા નિશ્ચય કરી લીધા હતા, તે આ દોહરાએ બતાવે છે. અને તે નિશ્ચય તેમના અ'ત-સમય સુધીમાં ફર્યો ન હતા. તે બતાવે છે કે તેમનામાં આભિગ્રહિક-મિથ્યાત્વ નહોતુ'.

બધાં દર્શન એકસરખી રીતે સાચાં છે તેમ માનવું તે અનાભિગ્રહિક-મિથ્યાત્વ. શ્રીમફે કાઈ પણ જગ્યાએ છએ દર્શનાને સરખાં ખતાવ્યાં નથી. પણ પરીક્ષકપણાથી જૈન-ધર્મની ઉત્તમતા ખતાવી છે. તેના ખ્યાલ પણ "માક્ષમાળા" તથા અન્ય પત્રા જેતાં આવે તેમ છે. ' માક્ષમાળા"ના હપમા પાઠમાં બીજાં દર્શના જૈનધર્મ પાસે સાગરમાં ખિંદુર્પ છે, તેવા તુલનાત્મક અભિપ્રાય તેમણે આપ્યા છે. આ ઉપરાંત પણ બીજા પત્રામાં તેમણે પ્રત્યેક દર્શન વિશે નિષ્પક્ષપાત અભિપ્રાય આપ્યા છે. ' આ બધા પરથી આપણે કહી શક્ષોએ કે શ્રીમદ્દમાં અનાભિગ્રહિક-મિથ્યાત્વ નહોતું.

વીતરાગપ્રણીત માર્ગ સત્ય હોવાના નિર્ધાર (આભિનિવેશિક) કર્યા પછી પણ કાર્ડ કારણસર અન્ય દર્શનના આગ્રહ કરવા તે મિશ્યાત્વ. આ પ્રકારના આગ્રહ શ્રીમદ્દે કર્યાંથ સેવ્યા જણાતા નથી. સાળ વર્ષની વયે તેમણે "માક્ષમાળા" લખી તે પહેલાંથી તે જીવનના અંત પર્યં ત તેમણે વીતરાગપ્રણીત માર્ગને જ શ્રેષ્ઠ ગણ્યા છે, અને બીજા કાઈ પણ દર્શનના આગ્રહ સેવ્યા નથી, આ વાતની પ્રતીતિ તેમના સમગ્ર સાહિત્યના પાનેપાનામાંથી આપણને મળે છે. કાઈ પણ દર્શનને વખાડ્યા વિના શ્રેષ્ઠ માર્ગને તેમણે શ્રેષ્ઠ ગણાવ્યા છે. તેના પુરાવા "આત્મસિહિ" છે. તેથી આપણે નિઃશ'કપણે કહી શકીએ કે તેમનામાં આભિનિવેશિક-મિશ્યાત્વ નહોતું.

સદ્દર્શનના નિર્ધાર થયા પછી પણ તે વિશે કાઈ પ્રકારની શ'કા આવી જાય તે સાંશયિક નામનું ચાથા પ્રકારનું મિથ્યાત્વ છે. શ્રીમદ્દમાં આ જાતની ડામાહાળ સ્થિતિ

૧૨૯. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૩૧. આ ઉપરાંત જુઓ " માેક્ષમાળા "માં તત્ત્વાવખાધ ભાગ ૧ થી ૧૭, અને પત્રાંક ૨૭, ૫૨, ૫૪, ૬૨ વગેરે. તેમના દરેક પત્રમાંથી વીતરાગપ્રણીત માર્ગ એંધ્ક છે તે ભાવ વ્યક્ત થાય છે.

૧૩૦. ૧૩૧. જુઓ " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર " શ્રાંથમાં પત્રાંક હરવ, પવલ, પલ૦ વગેરે.

જેવામાં આવતી નથી. શ્રીમફે કહી પૃષ્ણું પોતાના નિર્ણયમાં શ'કા કરી નથી, અને સ્વીકારેલા માર્ગમાં નિઃશ'કત્વના નિર્ધાર તેમણે પોતાની હસ્તનોધમાં કર્યો છે, તે આપણે પહેલા આભિગ્રહિક-મિશ્યાત્વ વખતે જેયું, તે અહીં પહ્યું ગણી શકાય. બીજી બાજુ આત્માનાં છ પદના જેણે દઢ નિર્ધાર કર્યા હોય તેને આ મિશ્યાત્વ કેમ સ'ભવી શકે ?

મિશ્યાત્વના પાંચમા પ્રકાર તે અનાભાગ મિશ્યાત્વ. એકે દ્વિયાદિ જવાને આ પ્રકારનું મિશ્યાત્વ હાય છે. પૂર્વના સંસ્કારી અળવાન ક્ષયાપશમી પુરુષમાં આ મિશ્યાત્વના તા અવકાશ જ કઈ રીતે હાય?

આમ, કાઇ પણ જાતનું મિશ્યાત્વ જેને પ્રવર્તનું નથી તથા સમ્યક્ત્વનાં પાંચે લક્ષણ જેનામાં છે, તે ઉપરાંત ક્ષપકશ્રેણીએ ચઢીને, ક્ષીણુમાહ ગુણસ્થાનેથી આગળ વધીને, કૈવલ્યપદ પામવાના કાડ જે "અપૂર્વ અવસર"માં સેવે છે, તે શ્રીમદ્દને સમક્તિ સ'લવતું હતું, એ બાબતમાં સ'શય કેમ આવી શકે ?

## શ્રીમદ્દનું અ'તિમ વર્ષ

વિ. સં. ૧૯૫૨થી સર્વસંગપરિત્યાગ કરવાની ઇચ્છા શ્રીમદ્દે સેવી હતી, પરંતુ કેટલાક સંજોગાને કારણું તેઓ વેપાશદિ કાર્યમાંથી નિવૃત્ત થઇ શક્યા ન હતા. પરંતુ વિ. સં. ૧૯૫૫થી તેમણું બધાં ક્ષેત્રેથી નિવૃત્તિ સ્વીકારી હતી, અને સર્વસંગપરિત્યાગની તૈયારી ચાલુ કરી હતી, વાનપ્રસ્થધર્મ પાળવાની શરૂઆત પણ કરી હતી. તેમના વૈરાગ્ય તીવ અન્યા હતા.

એ અરસામાં તેમને સ'બ્રહણીના રાગ લાગુ પડયો, પરિષ્ટામે શ્રીમદની નાજુક તબિયત વિશેષ નખળી અની. માથા પર સૂર્યનાં કિરણો લાગે તે તેથી તેમને માથું દુખવા આવતું. વજન પણ ઘણું ઊતરી ગયું હતું. તેમ છતાં મનાેબળ દઢ હતું.

વિ. સ'. ૧૯૫૬માં તેઓ ઇડરથી નરાડા આવ્યા હતા, ત્યાં મુનિસમાગમ કર્યો હતો. એક દિવસ બપારના બાર વાગ્યે જ'ગલમાં સત્સ'ગ માટે જવાના બધાએ નિર્ભુય કર્યો. એ પ્રમાણે બધા મુનિઓ તેમની રાહ જેતા ભાગાળ ઊભા. શ્રીમફે આવીને મુનિઓના પગ દાઝતા હશે એમ કહી પાતાના પગમાંથી પણ પગરખાં કાઢી નાખ્યાં, અને ખુલ્લા પગ મુનિઓ સાથે ચાલવા લાગ્યા. નિયત સ્થાને પહોંચ્યા ત્યારે શ્રીમદ્રનાં પગનાં તળિયાં લાલચાળ થઈ ગયાં હતાં, છતાં તેમણે ત્યાં હાથ સુધ્ધાં ફેરવ્યા નહિ. અને એઠા પછી તેમણે મુનિઓને જણાવ્યું કે, '' અમે હવે તદ્દન અસ'ગ થવા ઇચ્છીએ છીએ. '' અને પછી મુનિઓને તેમણે બાધ કર્યા. આમ પ્રત્યેક સાંસારિક બાબતમાં શ્રીમદ્દની નિરસ્પૃહતા ઘણી વધી ગઈ હતી.

વિ. સ'. ૧૯૫૭માં શ્રીમદ અમદાવાદ આવ્યા, તે પહેલાં શ્રીમદ્દે તેમનાં માતુશ્રી પાસે " સર્વ સંગપરિત્યાગ કરવા દેવાની" આજ્ઞા ઘણી વાર માગી હતી. પણ પુત્ર પરના અતિરાગને લઈ ને માતા રજા આપતાં નહોતાં. પરંતુ વિ. સ'. ૧૯૫૭માં તેમણે સાજા થયા પછી ૧. છવતરેખા <૧

શ્રીમફને સ'સારત્યાગ કરવાની આજ્ઞા આપવા જણાવ્યું હતું. અને તેથી શ્રીમફ આજ્ઞા મેળવવાની રાહ જેતા હતા. પોતાને માતા રજા નહોતાં આપતાં તે વખતે એક વાર શ્રીમફે તેમની માતાને કહેલું કે, "મા, જીવતા જેગી…કાઈ દિવસ તેનું માહું જેવા તમને મળશે ને તમારે બારણે આવશે." <sup>13 ર</sup> તે પછી કાઈક રાજાનું દર્શત પણ આપ્યું હતું. તે બધું સાંભળીને અતિ દુ:ખ ધવાથી તેમનાં માતા ખૂબ રડચાં હતાં. તેથી દુ:ખ પામી શ્રીમફે કહેલું, "મા, તમને જેમ ઠીક લાગે તેમ. હવે હું બાલીશ નહિ." <sup>13 3</sup> આ પ્રસંગ બન્યા પછી, અને શ્રીમફના દેહત્યાંગ પછી માતુશ્રી કહેતાં કે, મેં ભાઈ ને સાધુ થવાની રજા આપી હોત તે ભાઈની ઉંમર વધારે હતી, એમ ભાઈ કાઈક વખત કહેતા. <sup>13 8</sup>

આમ સર્વસંગપરિત્યાગની રજા તો માતાજી પાસેથી નહેાતી મળી, છતાં વિ. સં. ૧૯૫૫ પછીથી તેમણે લક્ષ્મી અને સ્ત્રી બંનેના ત્યાગ કર્યો હતા. અને શ્રીમદ્ર એ વત બહુ બારીકાઈથી પાળતા. રેલગાડીની ટિકિટ સરખી પણ તેઓ પાતાની પાસે રાખતા નહિ. અને વિ. સં. ૧૯૫૬માં તેમની પ્રેરણાથી સ્થપાયેલ "પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ"ના કામકાજ અંગે ક્યારેક પૈસાની બાબતમાં ભળવું પડે તાે તેને પણ અતિચારરૂપે ગણતા.

વિ. સં. ૧૯૫૭માં માતાજની આજ્ઞા મળવાની આશા બંધાવાથી તેમણે સર્વસંગ-પિત્યાગની તૈયારી ચાલુ કરી. પણ તે અરસામાં તેમની તબિયત વધુ બગડી. તેમને લાગુ પહેલું સંગ્રહણીનું દર્દ દિવસે દિવસે બેર પકડતું ગયું, અને દેહને કૃશ બનાવતું ગયું. તેથી લીં બડી, વઢવાણુ વગેરે સ્થળાએ તેમને હવાફેર માટે લઈ જવામાં આવ્યા, પણ કંઈ ક્રાયદા થયા નહિ. અંતિમ દિવસામાં તો તેમની કાયા સુકાઈને માત્ર ૪૫ પોંડની થઈ ગઈ હતી. ૧૩૫ આવા વ્યાધિ હતા તેથી અન્ય સંબંધીઓ ચિંતાતુર થઈ જતા તાપણ શ્રીમદ્ર તા હંમેશ પ્રસન્નચિત્ત જ રહેતા. આવી તબિયતે વિ. સં. ૧૯૫૭ના ફાગણ માસ આસપાસ તેમને રાજકાટ ખસેડવામાં આવ્યા, જ્યાં ડા. પ્રાણજીવનદાસ વગેરે તેમની સેવામાં હતા.

વિ. સ.'. ૧૯૫૭માં અમદાવાદના સામાભાઈ નામના એક ભાઈ શ્રીમદ્દની પાસે તેમની સેવા માટે ગયા હતા. તેઓ જણાવતા હતા કે તે વખતે શ્રીમદ્દને સંગ્રહણીનું દરદ ખહુ જેમાં હતું, તેથી વાર'વાર ઝાંડે જવું પડતું હતું. અને તિબયત એટલી બધી નબળી હતી કે પથારીમાં જ તેમને ઝાંડા કરાવાતા. તેમના ઝાંડા નાખનાર સર્વ જણાવે છે કે શ્રીમદ્દના ઝાડામાં કેસર અને કરત્રીની સુગ'ધ આવતી હતી, આથી કાઈને પણ સૂગ થતી નહોતી. શ્રીમદ્દના જ્ઞાનના આ અતિશય હતા. ૧૩૬

૧૩૨. ૧૩૩. ૧૩૪. "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર: અધિશતાહદી સ્મારક્ર થય", પૃ. ૫૭.

૧૩૫. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ભાગ ૨, ખંડ ૪, ૫. ૧૨૦.

૧૩૬. ઝાડામાં કેસર-કસ્ત્રીની સુગ'ધની વાત સોમાભાઈ મહાસુખભાઈ જણાવતા હતા. તેઓ શ્રીમદ્દના સમાગમમાં વિ. સં. ૧૯૫૬-૫૭માં આવ્યા હતા.

રાજકાટ આવ્યા પછી શ્રીમદ્રની તબિયત વધુ લથડી હતી. તેમનાં કુટું બીજના તથા સ્નેહીજના તેમની સેવામાં હતાં. પણ તેઓ તા પાતાના આત્મસ્વરૂપમાં જ લીન રહેતા. તેમણે પાતાની સ્થિતિ વિશે થાડા ઉદ્ગારા વિ. સં. ૧૯૫૭ના ફાગણ વદ ત્રીજના રાજ લખ્યા હતા, તે એઈએ:—

"ઘણી ત્વરાથી પ્રવાસ પૂરા કરવાના હતા. ત્યાં વચ્ચે સહરાનું રહ્યુ સંપ્રાપ્ત થયું. માથે બાજે ઘણા રહ્યો હતા તે આત્મવીયે કરી જેમ અલ્પકાળે વેદ્દી લેવાય તેમ પ્રઘટન કરતાં પગે નિકાચિત ઉદયમાન થાક ગ્રહ્યુ કર્યા. જે સ્વરૂપ છે તે અન્યથા થતું નથી એ જ અદ્ભુત આશ્ચર્ય છે. અવ્યાખાધ સ્થિરતા છે. પ્રકૃતિ ઉદયાનુસાર કંઈક અશાતા મુખ્યત્વે વેદ્દી શાતા પ્રત્યે." 130

આ વચના પરથી લાગે છે કે તેમને પાતાના અંતિમ દિવસાના ખ્યાલ આવી ગયા હતા.

શ્રીમદ્દના અ'તિમ દિવસની – ચૈત્ર વદ ૫ ની – ચર્યા તેમના લઘુળ'ધુ શ્રી મનસુખભાઈ એ લખી છે, તે વિગત તેમના જ શબ્દોમાં જોઈએ :—

" મનદુઃખ, હું છેવટની પળ પર્ય'ત અસાવધ રહ્યો. તે પવિત્રાતમાંએ આંડકતરી રીતે ચેતવ્યું, તથાપિ રાગને લઈને સમજી શકચો નહિ. હવે સ્મરણ થાય છે કે તેઓએ મને અનેક વાર ચેતવણી આપી હતી. હું અજ્ઞાન, અધ અને મૂર્ખ તેઓશ્રીની વાણી સમજ શકવાને અસમર્થ હતો. દેહત્યાંગના આગલા દિવસે સાય કોળે રેવાશ કરભાઈ, નરલેરામ, હું વગેરે ભાઈ એાને કહ્યું, ' તમે નિશ્ચિ'ત રહેેેેેે. આ આત્મા શાશ્વત છે. અવશ્ય ઉત્તમ ગતિને પ્રાપ્ત થવાના છે. તમે શાંતિ અને સમાધિપણ પ્રવર્તશા. જે રત્નમય જ્ઞાનવાણી આ દેહ દ્વારાએ કહી શકાવાની હની તે કહેવાના સમય નથી. તમે પુરુષાર્થ કરશા. ' આવી સ્પષ્ટ ચેતવણી છતાં અમે રાગને કારણે ચેતી શક્યા નહિ. અમે તા બક્રમમાં રહ્યા કે અશક્તિ જણાય છે. રાત્રિના અહીં વાગે અત્યાંત શરકી થઈ તે સમયે તેઓશ્રીએ જણાવ્યું કે 'નિશ્ચિંત રહેજો, ભાઈનુ સમાધિમૃત્યુ છે. ' ઉપાયા કરતાં શરકી એાછી થઈ ગઈ. પાણા આઠ વાગે સવારે દૂધ આપ્યું, તે તેઓએ લીધું. તદ્દન સંપૂર્ણ શુદ્ધિમાં મન, વચન અને કાયા રહ્યાં હતાં. પાણા નવે કહ્યું, 'મનસુખ, દુઃખ ન પામતા, માને ઠીક રાખજે. હું મારા સ્વરૂપમાં લીન થાઉ' છું.' સાડાસાત વાગે જે બિછાનામાં પાઢચા હતા તેમાંથી એક કાેચ ઉપર ફેરવવાની મને આજ્ઞા કરી. મને લાગ્યું કે અશક્તિ ઘણી જણાય છે માટે કેરકાર ન કરવા. ત્યારે તેઓશ્રીએ આજ્ઞા કરી કે ત્વરાથી ફેરફાર કર. એટલે મે સમાધિલાવે સૂઈ શકાય એવી કાેચ પર વ્યવસ્થા કરી, જે ઉપર તે પવિત્ર દેહ અને આતમા સમાધિસ્થ ભાવે છૂટા પડ્યા. લેશ માત્ર આતમાં છૂટા થવાનાં ચિદ્ધ ન જણાયાં. જેમ જેમ પ્રાણ એાછા થવા લાગ્યા તેમ તેમ મુખમુદ્રાની કાંતિ વિશેષપણે પ્રકાશ પામવા લાગી. વઢવાણ કેમ્પમાં જે સ્થિતિમાં ઊભા ઊભા ચિત્રપટ પડાવેલ તે જ

૧૩૭. " શ્રીમદ્ રાજચંદ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૬૫૮.

સ્થિતિમાં કાચ ઉપર સમાધિ પાંચ કલાક રહી. લઘુશ'કા, દીર્ઘ'શ'કા, માઢે પાણી કે આંખે પાણી કે પરસેવા ક'ઈ પણ પાણા આઠથી એ વાગ્યા સુધી, પ્રાણ છૂટા પડ્યા તોપણ કશું જણાયું નહોતું. એક કલાકે, દ્વધ પીધા પછી હ'મેશ દિશાએ જવું પડતું તેને અદલે આજે ક'ઈ પણ નહિ. જેવી રીતે ય'ત્રને ચાવી દઈ આધીન કરી લેવામાં આવે તે રીતે કરેલ. આવા સમાધિસ્થભાવે તે પવિત્ર આત્મા અને દેહના સંઅ'ધ છૂટયો. પાંચ-છ દિવસ અગાઉ તેઓશ્રીએ કેટલાંક પદ લખાવેલાં તે પૂ. ધારસીભાઈ અને નવલચ'દભાઈ યાસે છે. પાતે તદ્દન વીતરાગભાવે પ્રવૃત્તિ કરેલી એટલે કાઈ પણ પ્રકારે તેઓશીએ પાતાની માની પ્રવૃત્તિ કરેલી નહિ, ઉદાસીનપણું જ ચાગ્ય ધાર્યું હતું." ' લ્ડ'

શ્રીમદ્રના દેહત્યાગ વખતે શ્રી નવલભાઈ પણ હાજર હતા. તેઓશ્રી અંબાલાલભાઈ ને શ્રીમદ્રના દેહત્યાગ-સમયની દશા વર્ણવતાં લખે છે કે:—

"નિર્વાણ સમયની મૂર્તિ અનુપમ, ચૈત-યવ્યાપી, શાંત, મનાહર અને જેતાં તૃપ્તિ ન થાય તેવી શાેભતી હતી, એમ આપણને ગુણાનુરાગીને તો લાગે, પણ જેઓ બીજ સંબ'ધે હાજર હતા તેઓને પણ આશ્ચર્ય પમાડતી ને પૂજ્યભાવ ઉત્પન્ન કરતી જણાતી હતી. આ વખતના અર્ભુત સ્વરૂપનું વર્ણન કરવાને આત્મામાં જે ભાવ થાય છે તે લખી શકતો નથી." 13લ

વિ. સં. ૧૯૫૭ના ચૈત્ર વદ પાંચમ ને મંગળવારે બંધારે બે વાગ્યે થયેલા શ્રીમદ્ના દેહાંતના સમાચારથી અંબાલાલભાઈ, લલ્લુજી મહારાજ વગેરેને ઘણા આઘાત લાગ્યા હતો. અને તેમને વિયાગ પણ સાલ્યા હતો.

સમાધિમરણ થવું એ બહુ દુર્લભ વસ્તુ છે. જ્ઞાનીએ કહે છે કે એક ભવનું સમાધિ-મરણ અંનત ભવનાં અસમાધિમરણને ટાળી દે છે. એવું અપૂર્વ સમાધિમરણ શ્રીમદ્દને પ્રાપ્ત થયું હતું. અલબત્ત, તેમણે પાતાની આખી જિંદગી એ માટે જ પુરુષાર્થ કર્યો હતો. અને તેના ફળરૂપે તેમણે ઉચ્ચ સમાધિમરણ પ્રાપ્ત કર્યું હતું.

અનેક વર્તમાનપત્રોએ શ્રીમદ્દના અવસાનની નોંધ લેતાં અગ્રલેખ લખ્યા હતા. અને તેમાં શ્રીમદ્દની અવધાન, જ્યાતિષ આદિના જ્ઞાનથી ઉજ્જવળ થયેલી કારકિર્દીના ચિતાર અપાયા હતો. આ બધાંમાં "મું બઈ સમાચાર", "ધ પાયાનિયર", "ધ ઇન્ડિયન સ્પેક્ટેટર" વગેરે મુખ્ય હતાં. આ સમયે અલાહાબાદથી પ્રગટ થતા અંગ્રેજી પત્ર "ધ પાયાનિયર"ના તા. ૨૨ મે ૧૯૦૧ના અંકમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના અવસાન-પ્રસંગે નીચે પ્રમાણે નાંધ લેવાઈ હતી:—

૧૩૮. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર: છવતકળા ", આવૃત્તિ ૫, પૃ. ૨૧૮.

૧૩૯. એજન, પૃ. ૨૨૦.

#### Indians of To-day

"Shreemad Rajchandra was in every way a remarkable man. His mental powers were extra-ordinary. At the same time the moral elevation of his charactor was equally striking. His regard for truth, his adherance to the strictest moral principles in business, his determination to do what he believed to be right, in spite of all opposition, and his lofty ideal of duty inspired and elevated those who came in contact with him. His exterior was not imposing, but he had a serenity and gravity of his own. On account of his vast and accurate knowledge of relegions and philosophy, his wonderful powers of exposition and his lucid delivery, his discoursed were listened with the utmost attention. His self-control under irritating circumstances was so complete, his presence so inspiring that those who came to discuss with him in a defiant and combitive frame of mind returned quite humiliated and full of admiration."

#### શ્રીમદ્દનું ધાર્મિક વલણ

આળવયથી જ શ્રીમદ્ધાં પ્રીતિ, સરળતા તથા સર્વ પ્રતિ બ્રાતૃભાવ કેળવવાની ઇચ્છા હતી. તેઓ માણસજાતના ખહુ વિશ્વાસ હતા, અને લોકોમાં જુદાઈના અંકુરો જેઈ તેમનું અ'તકરણ રડી ઊઠતું; એમનામાં આટલી બધી કામળતા હતી. આવા સાફ, સરળ, વાત્સ-લ્યમય બાળ શ્રીમદ્ પર તેમના પિતામહ તરફથી ભક્તિના સ'સ્કાર રેડાયા હતા.

શ્રીમદ્દના પિતામહ કૃષ્ણુની ભક્તિ કરતા, તેથી તેમની પાસેથી શ્રીમદ્દે કૃષ્ણુનાં પદ્દો, તથા જુદા જુદા અવતારા સંબંધીના ચમત્કારા સાંભળ્યા હતા. પરિણામે બાળ શ્રીમદ્દમાં એ અવતારા પ્રતિની પ્રીતિ તથા ભક્તિ બંને આવ્યાં હતાં. આથી બાળલીલામાં તેમણે રામદાસજ નામના સાધુ પાસે કંઠી પણ બંધાવી હતી. તેઓ દરરાજ કૃષ્ણુનાં દર્શન કરવા પણ જતા. તેના ચમત્કારા જેવાની તેમને ઘણી ઉત્કંઠા હતી, તેથી તે સંપ્રદાયના મહંત બનવાની ઇચ્છા પણ તેમને થતી. આમ બાળવયથી તેમને તેમના પિતામહ તરફથી વૈષ્ણુવ સંપ્રદાયના સંસ્કાર મળ્યા હતા. વળી, ગુજરાતી ભાષાની પાઠમાળામાં આપેલા જગત્કર્તા સંબંધીના બાધ તેમને દઢ થઈ ગયા હતા, એટલે તેમને જગત્કર્તામાં ન માનનાર જૈના પ્રતિ ઘૃણા આવતી હતી. કાઈ વસ્તુ બનાવ્યા વિના બને જ નહિ તેવા સિદ્ધાંત દઢ થવાથી જૈનધમંની કર્મ સંબંધી માન્યતા તેમને મૂર્ખતાભરી લાગતી. વળી, વૈષ્ણુવ સંપ્રદાય કરતાં જૈનના આચારવિચાર મલિન લાગતા હતા, તેથી પણ તેમની પ્રીતિ વૈષ્ણુવ સંપ્રદાય તરફ બાળપણુમાં વિશેષ રહી હતી.

૧. જીવતરેખા ૯૩

શ્રીમદ્દનાં માતુશ્રી જૈનનાં હીકરી હતાં, તેથી તેમના તરફથી તેમને જૈન સ'રકાર પણ મળ્યા હતા. વળી, તેમની જન્મભૂમિના ગામ વવાણિયામાં જેટલા વાણિયાઓ રહેતા હતા, તેના માટા ભાગ પ્રતિમાને નહિ માનનાર જૈનવર્ગમાં આવતા હતા. તેથી ગામના અગ્રગણ્ય ગામના નામાંકિત અને શક્તિશાળી વિદ્યાર્થી તરીકે પ્રખ્યાત હતા. તેથી ગામના અગ્રગણ્ય લોકા તેમની સાથે વાતા કરવા શ્રીમદ્દને બાલાવતા. શ્રીમદ્દ પણ પાતાની શક્તિ બતાવવા તેમની પાસે જતા અને વાતચીત કરતા. એ લોકા શ્રીમદ્દ સાથેની વાતાથી આનંદિત થતા, અને કચારેક શ્રીમદ્દે ખાંધેલી કંડીની હાંસી પણ કરતા. તે વખતે તેઓ પાતાના અભિપ્રાય સમજાવવા બનતા પ્રયત્ન કરતા, પણ એ લોકા વધુ સબળ હતા. તે લોકાના સંગમાં શ્રીમદ્દને જૈનનાં "પ્રતિક્રમણસૂત્ર", "સામાયિકસૂત્ર" આદિ વાંચવા મળ્યાં. તેમાં ખૂબ જ વિનયપૂર્વક સર્વ જગતના જીવાથી મૈત્રી ઇચ્છેલી જેઈને શ્રીમદ્દની આ સૂત્રો ઉપર પ્રીતિ થઈ, અને સાથે સાથે વૈષ્ણવ સંપ્રદાયમાં પણ પ્રીતિ ચાલુ રહી. ધીરે જૈનધર્મના તેમને પરિચય વધતો ગયા, તોપણ તેમને વૈષ્ણવ સંપ્રદાયના સ્વચ્છ રહેવાના તથા બીજા કેટલાક આચારવિચાર વિશેષ પ્રિય હતા, એટલું જ નહિ પણ જગતકર્તા પ્રત્યેની તેમની શ્રહ્મા એવી જ અચળ હતી. એ અરસામાં, એટલે કે લગભગ તેમની તેર વર્ષની તેમની શ્રહ્મા એવી જ અચળ હતી. એ અરસામાં, એટલે કે લગભગ તેમની તેર વર્ષની વય આસપાસ, તેમણે બંધાવેલ કંઠી તૂટી ગઈ, જે તેમણે ફરીથી બંધાવી નહિ.

આમ બાળવયથી જ શ્રીમદ સત્યશાધન પાછળ લાગી ગયા હતા. વૈષ્ણુવ સંપ્રદાયની પ્રીતિ હોવા છતાં, જૈનનું જે જે સારું લાગ્યું તે તે સર્વ તેઓ ઝડપથી સ્વીકારતા ગયા હતા. અને વર્ષોના પ્રયત્ના પછી પણ જે સાધ્ય ન થાય તે તેમણે આ રીતે નાની વયમાં જ સાધ્ય કરી લીધું હતું.

તેર વર્ષની વચે શરૂ થયેલા ધર્મમ થનના કાળ લગભગ ત્રણેક વર્ષ સુધી લંખાયા હતા. છ દર્શનમાં શ્રેષ્ઠ કર્યું, કયા દર્શનને અનુસરવાથી જીવનમુક્ત થવાય એની શાધમાં તેમણે ત્રણ-ચાર વર્ષ, જે જે ધાર્મિક કાંચા ઉપલબ્ધ થયા તે તે વાંચવા-વિચારવામાં ગાલ્યાં. અને તેમાંથી તેઓ એવા નિર્ણય પર આવ્યા કે વીતરાગ પ્રભુપ્રણીત માર્ગ-જેન દર્શન જ શ્રેષ્ઠ છે.

પાતે કરેલા નિર્ભુયના નિચાડ તથા સમજાવટ તેમણે "માક્ષમાળા"માં આપેલ છે. તેમાં જૈનધર્મના સિદ્ધાંતા સરળતાથી સમજાવવાની સાથે અનેક દર્શતો પણ આપ્યાં છે. વળી ષડ્દર્શનની તુલનામાં જૈનધર્મની શ્રેષ્ઠતા ખતાવવા તેમણે "તત્ત્વાવળાધ"ના ૧૭ પાઠ તેમાં રચ્યા છે. તેમાં જૈનધર્મની શ્રેષ્ઠતા કઈ રીતે હતી તે ખતાવતાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

"જૈનના અદ્ધેકા પવિત્ર સિદ્ધાંત પર વિચાર કરતાં આયુષ્ય પૂર્ણ થાય, તો પણ પાર પામીએ નહિ તેમ રહ્યું છે. બાકીના સઘળા ધર્મમતોના વિચાર જિનપ્રણીત વચનામૃતિસ 'ધુ આગળ બિ'દુરૂપ પણ નથી. જૈન જેણે જાણ્યા અને સેવ્યા તે કેવળ નીરાગી અને સર્વત્ત થઈ જાય છે. એના પ્રવર્ત કા કેવા પવિત્ર પુરુષા હતા! એના સિદ્ધાંતો કેવા અખંડ, સ'પૂર્ણ અને દયામય છે! એમાં દ્વણ કાંઈ જ નથી. કેવળ નિર્દોષ તો માત્ર જૈનનું દર્શન છે. એવા એક્કે પારમાર્થિક વિષય નથી કે જે જૈનમાં નહિ હોય, અને એવું એક્કે તત્ત્વ નથી જે જૈનમાં નહિ હોય, અને એવું એક્કે તત્ત્વ નથી જે જૈનમાં નથી. એક વિષયને અન'ત સેદ

પરિપૂર્ણ કહેનાર તે જૈન દર્શન છે. પ્રયોજનભૂત તત્ત્વ એના જેવું કચાંયે નથી. આમ કહેવાનું કારણ શું? તો માત્ર તેની પરિપૂર્ણતા, નીરાગિતા, સત્યતા અને જગતહિતસ્વિતા. "૧૪૦

આમ શ્રીમફે લઘુવયથી જ, સર્વ ધર્મની તુલના કર્યા પછી, જૈનધર્મની શ્રેષ્ઠતા જાણી હતી, તે ઉપરના અવતરણ પરથી સ્પષ્ટ થાય છે. પછી પણ જુદાં જુદાં દર્શના વિશેનાં તુલનાત્મક વચના તેમના પત્રાદિ સાહિત્યમાં મળે છે. ઉદાહરણ તરીકે:--

"વેદાંતા દિમાં આત્મસ્વરૂપની જે વિચારણા કહી છે, તે વિચારણા કરતાં શ્રી જિનાગમમાં જે આત્મસ્વરૂપની વિચારણા કહી છે, તેમાં લેદ પડે છે. સર્વ વિચારણાનું ફળ આત્માનું સહજસ્વભાવે પરિણામ થવું એ જ છે. સંપૂર્ણ રાગદ્દેષ ક્ષય થયા વિના સંપૂર્ણ આત્મજ્ઞાન પ્રગટે નહિ એવા નિશ્ચય જિને કહ્યો છે તે, વેદાંતા દિ કરતાં અળવાન પ્રમાણભૂત છે." રશ્ય

"વેદાંતા દિ દર્શનના લક્ષ આત્મજ્ઞાનભાણી અને સંપૂર્ણ મોક્ષ પ્રત્યે જતા જેવામાં આવે છે, પણ તેના યથાયાગ્ય નિર્ધાર સંપૂર્ણ પણે તેમાં જણાતા નથી, અંશે જણાય છે, અને કંઈ કંઈ તે પણ પર્યાયફેર દેખાય છે. જેકે વેદાંતને વિશે ઠામ ઠામ આત્મચર્યા જ વિવેચી છે, તથાપિ તે ચર્ચા સ્પષ્ટપણે અવિરુદ્ધ છે એમ હજી સુધી લાગી શકતું નથી...એમ જણાય છે કે વેદાંત જે પ્રકારે આત્મસ્વરૂપ કહે છે તે જ પ્રકારે સર્વાથા વેદાંત અવિરાધપણું પામી શકતું નથી. કેમ કે તે કહે છે તે જ પ્રમાણે આત્મસ્વરૂપ નથી, કાઈ તેમાં માટા લેદ જોવામાં આવે અને તે તે પ્રકારે સાંખ્યાદિ દર્શનાને વિશે પણ લેદ જોવામાં આવે છે. એક માત્ર શ્રી જિને કહ્યું છે તે આત્મસ્વરૂપ વિશેષ અવિરાધી જોવામાં આવે છે અને તે પ્રકારે વેદવામાં આવે છે, સંપૂર્ણ પણે અવિરાધી જિનનું કહેલું આત્મસ્વરૂપ હોવા યાગ્ય છે, એમ લાસે છે. "૧૪૨

આમ સર્વ ધર્મનાં અવલોકન પછી જ શ્રીમફે જૈનધર્મને શ્રેષ્ઠ ગણ્યા હતો. તેમને વેદાંતના સમર્થ તત્ત્વજ્ઞાની જેટલું વેદાંતનું જ્ઞાન હતું તે તેમની હસ્તનાંધ જેતાં જણાશે. જૈનધર્મની ઉત્તમતા જાણવા છતાં તેના થકી જ માક્ષ થાય તેવા આગ્રહ નહોતો. તેમના મત મુજબ તો સર્વ ધર્મનું મૂળ આત્મધર્મ હતું. અને જે રીતે આત્મા પમાય તે જ માક્ષમાર્ગ એ તેમના સૌથી પ્રબળ અભિપ્રાય હતો. પણ આ માર્ગ બે નથી, તેમ સ્પષ્ટ જણાવતાં એક પત્રમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

"માક્ષના માર્ગ બે નથી ... શ્રી મહાવીર જે વાટેથી તયાં તે વાટેથી શ્રીકૃષ્ણુ તરશે, જે વાટેથી શ્રીકૃષ્ણુ તરશે તે વાટેથી શ્રી મહાવીર તર્યા છે. એ વાટ ગમે ત્યાં બેઠાં, ગમે તે કાળે, ગમે તે શ્રેણીમાં, ગમે તે યાગમાં જ્યારે પમાશે ત્યારે પવિત્ર શાધ્વત સત્પદના અનંત અતીન્દ્રિય સુખના અનુભવ થશે .. મતભેદ રાખી કાઈ માક્ષ પામ્યા નથી. " 18 લ

૧૪૦. ૧૪૧. ૧૪૨. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આકૃત્તિ ૧, ૫. ૧૨૫; ૫. ૪૬૩. આ ઉપરાંત આંક ૫૧૩, ૫૩૦, ૭૧૧ વગેરે જોવાથી શ્રીમદ્તા તુલનાત્મક અભ્યાસ જણાશે. ૧૪૩. એજન, ૫. ૧૮૨.

આ ઉપરાંત શ્રીમદ્રના એ જ અભિપ્રાય જણાવતાં નીચેનાં વચના તપાસા :—

"જયારે જેનશાસ્ત્ર વાંચવા જણાવીએ ત્યારે જૈની થવાને નથી જણાવતા, વેદાંતશાસ્ત્ર વાંચવા જણાવીએ ત્યારે વેદાંતી થવા નથી જણાવતા, તેમજ અન્ય શાસ્ત્ર વાંચવા જણાવીએ ત્યારે અન્ય થવા નથી જણાવતા. માત્ર જે જણાવીએ છીએ, તે તમે સર્વોને ઉપદેશ લેવા અર્થે જણાવીએ છીએ, જૈની અને વેદાંતી આદિના લેદ ત્યાં કરા." ૧૪૪

" ગમે તે વાટે અને ગમે તે દર્શનથી કલ્યાણ થતું હોય, તો ત્યાં પછી મત-મતાંતરની કંઈ અપેક્ષા શોધવી યાગ્ય નથી. આત્મત્વ જે અનુપ્રેક્ષાથી, જે દર્શનથી કે, જ્ઞાનથી પ્રાપ્ત થાય તે અનુપ્રેક્ષા, તે દર્શન કે તે જ્ઞાન સર્વોપરી છે, અને જેટલા આત્મા તર્યા છે, વર્તમાને તરે છે, ભવિષ્યે તરશે તે સર્વ એકજ ભાવને પામીને." ૧૪૫

"જૈનના આગ્રહથી જ માેક્ષ છે એમ આત્મા ઘણા વખત થયાં માનવું ભૂલી ગયા છે. મુક્તભાવમાં જ માેક્ષ છે એમ ધારણા છે. " દે જે દ

"હું કાેઈ ગચ્છમાં નથી, પણ આત્મામાં છું, એ ભુલશા નહિ." ૧૪૭

" જગતના સઘળા દર્શનની મતની શ્રદ્ધાને ભૂલી જેને, જૈન સંખ'ધી સર્વ ખ્યાલ ભૂલી જેને, માત્ર તે સત્પુરુષાના ચાેગસ્કુરિત ચારિત્રમાં જ ઉપયાેગને પ્ર**વર્તાવ**શાે. "૧૪૯

આ પ્રકારનાં અનેક વચના ઉપરાંત શ્રીમદ્રનાં કાવ્યામાં પણ એ જ અભિપ્રાય ઠેર ઠેર નજરે ચહે છે. એક બે ઉદાહરણ જોઈ એ :—

> "ભિન્ન ભિન્ન મત દેખિએ, લેક દર્શિના એહ; એક તત્ત્વના મૂળમાં, વ્યાપ્યા માના તેહ."

" જાતિ વેશના ભેદ નહિ, કહ્યો માર્ગ જો હાય; સાધે તે મુક્તિ લહે, એમાં ભેદ ન કાય." જિલ્લ

શ્રીમદ્ આમ પક્ષપાતરહિત, મધ્યસ્થતાથી જ જૈનધર્મને શ્રેષ્ઠ ગણતા હતા, તેથી જ તો તેઓ :—

> "पक्षपातो न मे बीरे न द्वेषः कपिटादिषु । युक्तिमद् बचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः ॥"३५०

૧૪૪. " શ્રીમદ્ ર જ્યાંદ્ર", અગામ આદૃત્તિ ૧, ૫. ૩૨૬.

૧૪૫. એજન પૃ. ૧૯૩. ૧૪૬. એજન, પૃ. ૨૧૮.

૧૪૭. એજન, પૃ. ૧૭૦. ૧૪૮. એજન, પૃ. ૧૭૦.

૧૪૯. એજન, પુ. ૫૫૩. ૧૫૦. એજન, પુ. ૧૮૯.

એ હરિભદ્રાચાર્યના મધ્યસ્થતા બાેધક શ્લાેક ટાંકી શ્રી મનઃસુખરામ સૂર્યરામ ત્રિપાઠી જેવા પાકા વેદાંતીને પણ મધ્યસ્થતા કેળવવાની હિમાયત કરે છે.

જૈન દર્શનને ઉત્તમ માનતા હોવા છતાં વિ. સં. ૧૯૪૪ થી શરૂ કરી વિ. સં. ૧૯૫૭ સુધી તેમણે સઘળાં મતમતાંતરને ત્યાગવાનો જ ઉપદેશ આપ્યા હતો. જે માર્ગ આત્મસાન થાય તે જ માર્ગ ઉત્તમ તે તેમની મુખ્ય માન્યતા હતી. કોઈ પણ ધર્મ પ્રતિ તેમને અંગત રાગ કે દ્વેષ નહોતો, તે ઉપરનાં અવતરણા ઉપરાંત તેમણે રચેલાં "માક્ષમાળા", "આત્મસિદ્ધિ", "અપૂર્વ અવસર", "મૂળમાર્ગ રહસ્ય", "પંથ પરમ પદ બાદ્યા ", વગેરે જેતાં જણાશે. આત્મસાન થવાના ઉપાય શ્રેષ્ઠ રીતે જૈનમાં ખતાવ્યા હાવાથી તેમને તેમાં પ્રીતિ થઈ હતી, તેમ છતાં જ્યાં જ્યાંથી સારાં તત્ત્વો મળે ત્યાં ત્યાંથી તે લેવામાં તેમણે કહી બાધ અથ્યા ન હતો. આથી જ તો તેઓ કબીર, નરસિંહ, મીરાં, અખા, દયારામ, છાટમ, પ્રીતમ, નિરાંત, ભાજે વગેરે સંત કવિઓનાં કાવ્યાના અધ્યાત્મરસ માણી શકતા હતા. વળી, તેમણે અનેક જગ્યાએ જૈન દર્શનનાં ન હોય તેવાં "પ્રબાધશતક", "પંચીકરણ", "યાગવાશિષ્ઠ", "માલુરતનમાળા", "ગીતા" આદિ પુસ્તકા વાંચ્યાંના ઉલ્લેખ કર્યો છે, એટલું જ નહિ તે ચંથા વાંચવાની સલામણ મુમુક્ષુઓને પણ કરી છે. તે જ બતાવે છે કે તેમના ઉપદેશ કાઈ મતમાં પુરાઈ રહેવાના ન હતા, પણ આત્મજ્ઞાન પામવાને રસ્તે જ ચાલવાના હતા.

આત્મજ્ઞાન પામવા માટે તેમને જેમ જૈન દર્શનની ઉત્તમતા લાગી, તેમ તેના ઉપાય તરીકે ભક્તિમાર્ગ શ્રેષ્ઠ લાગ્યા હતો. ભક્તિમાર્ગ ચાલવાથી જીવનું કલ્યાણ વહેલું થાય છે, તેમ તેઓ માનતા હતા. વિ. સં. ૧૯૪૭ના મહા વદ ૩ ના રાજ, પાતાને પરાભક્તિનું સ્વરૂપ સમજયાની વાત તેમણે સાભાગભાઈને લખી છે. તેમાં ગાપીઓ ભગવાન શ્રીકૃષ્ણને મહીની મડુકીમાં નાખીને વેચવા ચાલી છે, તે "ભાગવત"ના પ્રસંગમાં ગાપીઓની ભક્તિ દ્વારા વ્યાસમુનિએ પણ કૈવા અખંડ હરિરસ ગાયા છે, તે વિશે શ્રીમદે લખ્યું છે કે:—

" આખી સૃષ્ટિને મથીને જો મહી કાઢીએ તો માત્ર એક અમૃતરૂપ વાસુદેવ લગવાન જ મહી નીકળે છે. એવું સૂક્ષ્મ સ્વરૂપ તે સ્થૂળ કરી વ્યાસજીએ અદ્દભુત લગવાન જ મહી નીકળે છે. એવું સૂક્ષ્મ સ્વરૂપ તે સ્થૂળ કરી વ્યાસજીએ અદ્દભુત ભક્તિને ગાઈ છે. આ વાત અને આપું ભાગવત એ એકને જ પ્રાપ્ત કરાવવા માટે અક્ષરે અક્ષરે ભરપૂર છે. તે મને ઘણા કાળ થયાં પહેલાં સમજાયું છે, આજે અતિ અક્ષરે અક્ષરે ભરપૂર છે. તે મને ઘણા કાળ થયાં પહેલાં સમજાયું છે, આજે અતિ અતિ સ્મરણમાં છે, કારણ કે સાક્ષાત્ અનુભવપ્રાપ્તિ છે... ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારા દઢ નિશ્ચય છે કે ભક્તિ એ સવેંાપરી માર્ગ છે, અને તે સત્પુરુવનાં ચરણ સમીપ રહીને થાય તો ક્ષણ વારમાં માક્ષ કરી દે તેવા પદાર્થ છે. "૧૫૧

અહીં ભક્તિમાર્ગની શ્રેષ્ઠતા ઉપરાંત અન્ય ધર્મનાં સારાં તત્ત્વો સ્વીકારવાની શ્રીમદ્ની રીતિ એઈ શકાશે. વળી આ વચના જુઓ:—

૧૫૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૨૬૩,

૧. **છવત**રેખા <sub>૯</sub>.

"અનાદિથી અત્યંત અજ્ઞાનદશાએ આ છવે પ્રવૃત્તિ કરી છે. તે પ્રવૃત્તિ એકદમ અસત્ય અને અસાર સમજાઈ, તેની નિવૃત્તિ સૂજે એમ બનવું બહુ કઢેલું છે, માટે જ્ઞાની પુરુષના આશ્રય કરવા રૂપ ભક્તિમાર્ગ જિને નિરૂપણ કર્યો છે, કે જે માર્ગ આરાધવાથી સુલભપણે જ્ઞાનદશા ઉત્પન્ન થાય છે." ૧૫૨

" આત્મજ્ઞાન દુર્ગમ્ય પ્રાયે દેખીને નિષ્કારણ કરુણાશીલ એવા તે સત્પુરુષાએ ભક્તિમાર્ગ પ્રકાશ્યા છે; જે સર્વ અશરણને નિશ્ચળ શરણરૂપ છે, અને સુગમ છે. "૧૫૭

શ્રીમદ્દે આત્મજ્ઞાન પામવા માટે, ઉપર જેવાં તે અવતરણા પ્રમાણ, ભક્તિમાર્ગને શ્રેષ્ઠ ગણ્યા હતા. અને તેથી ધર્મનાં મતાંતર જેઈ તેમના દિલને બહુ દુ: ખ થતું. નાના નાના લેદા માટે લડી મરીને જવને પાતાનું કલ્યાણ જ કરવું ચૂકી જતાં દેખી તેમના અંતરમાં ખૂબ વેદના થતી. આ મતાંતરા જોઈ તેમની આંખામાં આંસુ આવી જતાં. વર્ષમાં બેએક દિવસના ફેરથી બે પર્બુ પણ પણાય, તિથિ પણ જુદી જુદી પણાય, એવા નાના લેદામાં રાચતા લોકાને આત્મકલ્યાણ કરવાનું ચૂકી જતાં જોઈ તેમનું હૃદય બહુ દ્રવી જિઠતું. આથી તેવાં મતમતાંતરથી દ્રર રહેવાની જ લલામણ તેમણે સર્વત્ર કરી છે. જૈનમાર્ગમાં અનેક મત થવાનાં કારણની ચર્ચા તેમણે "માક્ષમાળા" તથા "પ્રતિમાસિહિ"ના લેખમાં કરી છે. તેમાં તેમ થવાના મુખ્ય કારણરૂપે શ્રીમદ્દ એ જણાવે છે કે, ઉપાસક વર્બનું તત્ત્વજ્ઞાન લણીથી લક્ષ ચલિત થઈ ને કિયાભાવ તરફ ગયું છે. આ ઉપરાંત પાતાની શિથિલતાને લીધે કેટલાક પુરુષોએ નિર્બન્ય દશાની પ્રાધાન્યતા ઘટાડી હોય, બે આચાર્યોના પરસ્પર વાદવિવાદ, માહનીય કર્મના ઉદય, બહાયા પછી તે વાતના માર્ગ મળતો હોય તોપણ દુલં લખોધિતાને લીધે ન બ્રહવા, મતિની ન્યૂનતા વગેરે અન્ય કારણા પણ તેમણે "પ્રતિમાસિહિ"માં જૈનમાર્ગમાં મતમતાંતર વધવા માટે ગણાવ્યાં છે. આ ઉપરાંત કેટલાક પત્રામાં પણ આ વિશ્રેના કારણાની તેમણે છૂટક છૂટક ચર્ચા કરેલી જેવા મળે છે.

વીતરાગપ્રણીત ધર્મમાં અનેક મતભેદ જેતાં તેમનું અંતર ખૂબ દુઃખી થતું હતું. આથી સર્વમતભેદરહિત, આત્મજ્ઞાન પામવાના વીતરાગના માર્ગ લોકા પાસે પ્રકાશવાની તેમને તીવ્ર અભિલાષા હતી. અને તેમની તે અભિલાષા તેમણે નાની વયમાં લખેલ પત્રામાંથી પ્રગટ થાય છે. પછીથી તો તે અભિલાષાને કર્મોદયના કારણે તેમણે અંતરમાં લંડારી મૂક્યા જેવી કરી હતી, અને જ્યારે 33મે વર્ષે સર્વસંગપરિત્યાગ કરી માર્ગ પ્રકાશવાની તૈયારી શરૂ કરી ત્યારે તબિયતે યારી ન આપી! 3૪મે વર્ષે તો તેમના દેહવિલય થયા!

વીતરાગમાર્ગ પ્રવર્તાવવાની આઅતમાં શ્રીમદ્દે ૨૦મે વર્ષે પાતાના અનેવીને લખ્યું હતું કે :—

13

૧૫૨. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૪૫૪.

૧૫૩. એજન, પૃ. ૪૯૧.

" આખી સબ્ટિમાં પર્યટન કરીને પણ એ ધર્મ પ્રવર્તાવીશું; મને આશા છે કે તે ધર્મ પ્રવર્તાવવામાં તમે મને ઘણા સહાયક થઈ પડશા." ૧૫૪

આ સમય પછી વ્યાવહારિક તથા બીજી ઉપાધિઓ આવતાં તે વૃત્તિ મેદ પડી. અને ર૪મે વર્ષે શુદ્ધ જ્ઞાન થતાં તેમનામાં વિશેષ ગ'ભીરતા આવી, તેથી માર્ગ પ્રવર્તાવવાનાં યાગ્ય લક્ષણો ન આવે ત્યાં સુધી એ વિચાર મેદ કરવાના નિર્ણય લીધા. તે વિશે સં. ૧૯૫૨માં તેઓ લખે છે કે:—

'' નાની વધે માર્ગના ઉદ્ધાર કરવા સંખંધી જિજ્ઞાસા વર્તતી હતી, ત્યાર પછી જ્ઞાનદશા આવ્યે કમે કરીને તે ઉપશમ જેવી થઈ. પણ કાઈ કાઈ લોકા પરિચયમાં આવેલા, તેમને કેટલીક વિશેષતા ભાસવાથી કંઈક મૂળમાર્ગ પર લક્ષ આવેલા...એ ઉપરથી એમ જેવામાં આવ્યું કે લાકા તરવાના કામી વિશેષ છે પણ તેમને તેવા ચાગ બાઝતો નથી. જો ખરેખર ઉપદેશક પુરુષના જોગ બને તો ઘણા જીવા મૂળમાર્ગ પામે તેવું છે, અને દયા આદિના વિશેષ ઉદ્યોત થાય તેવું છે. એમ દેખાવાથી કંઈક ચિત્તમાં આવે છે કે આ કાર્ય કાઈ કરે તો ઘણું સારું, પણ દૃષ્ટિ કરતાં તેવા પુરુષ ધ્યાનમાં આવતો નથી, એટલે ક'ઈક લખનાર પ્રત્યે જ દેષ્ટિ આવે છે, પણ લખનારના જન્મથી જ લક્ષ એવા છે કે એ જેવું એક્ક્રે જેખમવાળું પદ નથી, અને પાતાની તે કાર્યની યથાયાગ્યતા જયાં સુધી ન વર્તે ત્યાં સુધી તેની ઇચ્છામાત્ર પણ ન કરવી, અને હજુ સુધી એમ વર્તવામાં આવ્યું છે...સર્વસ ગપરિત્યાગ થયે તે કાર્યની પ્રવૃત્તિ સહજ સ્વભાવે ઉદયમાં આવે તો કરવી એવી કલ્પના માત્ર છે. તેના ખરેખર આંગ્રહ નથી... અમે ધારીએ છીએ તેમ સર્વ સંગપરિત્યાગાદિ થાય તો હજારા માણસ મળમાર્ગને પામે, અને હજારા માણસ તે સન્માર્ગને આરાધી સફગતિને પામે એમ અમારાથી થવું સંભવે છે. અમારા સંગમાં ત્યાગ કરવાને ઘણા જીવને કૃત્તિ થાય એવા અ'ગમાં ત્યાગ છે. ધર્મ સ્થાપવાનું માન માટું છે, તેની સ્પૃહાથી પણ વખતે વૃત્તિ રહે, પણ આત્માને ઘણી વાર તાવી જેતાં તે સંભવ હવેની દશામાં આછા દેખાય છે. અને કંઈક સત્તાગત રહ્યો હશે તો તે ક્ષીણ થશે એમ અવશ્ય ભાસે છે, કેમ કે યથાયાગ્યતા વિના દેહ છૂટી જાય તેવી દઢ કલ્પના હોય તોપણ માર્ગ ઉપદેશવા નહિ, એમ આત્મનિશ્ચય છે. એક એ બળવાન કારણથી પરિગ્રહાદિ ત્યાગ કરવાના વિચાર રહ્યા કરે છે. મારા મનમાં એમ રહે છે કે વેદાકત ધર્મ પ્રકાશવા હોય અથવા સ્થાપવા હોય તો મારી દશા યથાયાેગ્ય છે. પણ જિનાક્તધર્મ સ્થાપવા હોય તો હજ તેટલી ચાેગ્યતા નથી, તોપણ વિશેષ ચાેગ્યતા છે. એમ લાગે છે "૧૫૫

શ્રીમદ્દે માર્ગ પ્રકાશવાનાં સાધન તરીકે સર્વસંગપરિત્યાગને સૌથી અગત્યના ગણ્યો છે. અને પાતાની એવી દશા ૩૬મે વર્ષે આવી શકશે તેવી તેમની કલ્પના હતી, તે ઉપરના પત્રમાં શ્રીમદ્દે અતાવી હતી. માર્ગ પ્રકાશવાની બાબતની કેટલીક વિચારણા તેમણે

૧૫૪. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૬૬.

૧૫૫. એજન, ૪. ૫૧૮ તથા ૪. ૧૬૬.

૧. જીવતરેષા \_\_\_\_\_\_\_ હહ

પાતાની "હસ્તનાંઘ"માં પણ કરી હતી. અને એ માટેની યથાયાગ્યતા કઈ રીતે આવે તે માટે તેઓ પ્રયત્નશીલ પણ રહ્યા હતા. પર'તુ તેમનાથી એ કાર્ય પૂર્ણ થાય તે પહેલાં જ તેમની જીવનલીલા પૂર્ણ થઈ.

જૈનધર્મમાં પ્રવર્તતા મતભેદ તેમને પસંદ ન હતા. તેમાંના એક વિવાદ મૂર્તિ બાબતના છે; કેટલાક પ્રતિમાને માને છે અને કેટલાક તેના નિષેધ કરે છે. શ્રીમદ્ પહેલાં પ્રતિમાને માનતા ન હતા, પણ પાછળથી તેમને તેમાં શ્રહા થઈ હતી. તે માટે તેમણે "પ્રતિમાસિદ્ધિ" નામના લઘુ યે પણ લખ્યા હતા. પછીથી તો તેઓ જિનાલયમાં જવા, પ્રતિમાનું પૂજન કરવા પણ ભલામણ કરતા.

દિગંબર અને શ્વેતાંબર એવા બે જૈનમાર્ગના ફાંટાની સમજ આપતો "માક્ષસિદ્ધાંત" નામના એક લેખ લખવા તેમણે ચાલુ કર્યા હતા, પણ તે અપૂર્ણ રહ્યો છે. આ સિવાય બીજી જગ્યાએ પણ તેમણે તેના જ્યાં જ્યાં નિર્દેશ કર્યો છે, ત્યાં ત્યાં તે બેના સમન્વય થાય એવી જાતની જ ભાષા વાપરી છે. સર્વ જગ્યાએ મતલેદ છાડી આત્મા પર જ લક્ષ્ય આપવાનું તેમણે જણાવ્યું છે.

આમ જોઈએ તો શ્રીમદ્રને કાઈ નવા ધર્મ સ્થાપવાની અભિલાષા ન હતી, પણ વીતરાગમાર્ગમાં જે ભેદ વધેલા દેખાતા હતા, તેનાથી પર એવા શુદ્ધ માર્ગ પ્રકાશવાની તેમની ઇચ્છા હતી. આથી "નવા પંથ પ્રવર્તાવવા"ના જે આરાપ તેમના પર મુકાય છે તે મિથ્યા જણાય છે. એ વિશે દી. આ. ઝવેરીએ "રાજ જય'તી" પ્રસંગે કરેલા વ્યાખ્યાનમાં કહેલું કે:—

"કેટલાક તરફથી એમ કહેવામાં આવે છે કે કવિશ્રીને નવા ધર્મ — નવીન સંપ્રદાય પ્રવર્તાથી પાતાને તેના આચાર્ય તરીકે ગણાવું હતું અને તેથી તેમને સાંપ્રત જૈન સંપ્રદાયના વિરાધી ગણવા જોઈએ. આ બાબતને તેમના લેખમાંથી મુદ્દલ ટેકા મળતા નથી. ઊલટો તેમના આદર્શ તો સંપ્રદાય ઉપર કુચાલ, વહેમ વગેરેના પડદાઓ પથરાઈ ગયા હતા તેને દ્વર કરવાના હતા. શ્વેતાંબર અને દિગંબર વચ્ચેના વિગ્રહનું સાંત્વન કરવા જે પુરુષા મથી રહ્યા હતા તેઓ શું નવા સંપ્રદાયના પ્રચાર કરી કરી પાછું જૈન સમાજમાં એક તડ વધારે? કવિશ્રીનું ચારિત્ર જેતાં એ અનુમાન લેશ માત્ર સંભવતું નથી. " ધ્યક

જૈન સમાજમાં પ્રવર્તતાં તહેા એક કરવાના પુરુષાર્થ શ્રીમદ્દે કેવા કર્યો હતા તે વિશે પંડિત સુખલાલજીએ ઈ. સ. ૧૯૨૨માં ઊજવાયેલી શ્રીમદ્દની જયંતી નિમિત્તે અમદાવાદમાં કહ્યું હતું કે:—

"એકબીજાનાં શાસ્ત્રોનાં સાદર વાચન અને ચિંતન દ્વારા ત્રણે ફિરકા – શ્વેતાંબર, દિગ'બર અને સ્થાનકવાસીએામાં એકતા ઉત્પન્ન કરવાનું કામ આર'ભવાનું શ્રેય તા ૧૫૬. ''શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર જયંતી વ્યાખ્યાના '', દી. બા. ઝવેરીના નિબધ. શ્રીમદ્દને જ છે – જે આગળ જતાં 'પરમક્ષુત પ્રભાવક મહળ 'રૂપે અલ્પાંશે મૂર્તર્પ ધારણ કરે છે. " ૧૫૭

આમ પ્રત્યેક જાતનાં મતમતાંતરાથી દૂર રહેનાર શ્રીમદ્દે વેદાંત, સાંખ્ય, બીંદ્ધ વગેરે દર્શના વિશે પોતાને પ્રમાણિકપણે લાગ્યા તેવા જ અભિપ્રાય આપ્યા હતા. તેમના આ અભિપ્રાય "ઉપદેશનાંધ", "ઉપદેશછાયા", "વ્યાખ્યાનસાર" અને કેટલાક પત્રો જેતાં સ્પષ્ટ જણાશે.

આમ શ્રીમદ ધર્મની બાબતમાં સત્યાન્વેષક જ રહ્યા હતા તેમ આપણે નિ:શ'કપણે કહી શકીએ.

#### શ્રીમદ્ના અ'ગત પરિચયમાં આવનાર મહત્ત્વની વ્યક્તિઓ

શ્રીમદમાં ખીલેલા આંતરિક ગુણાથી આકર્ષાઈ ને કેટલીક વ્યક્તિઓ તેમના વૈરાગ્ય-રંગથી રંગાઈ ગઈ હતી. અને તેવી વ્યક્તિએ પર શ્રીમદ્રના એટલા બધા પ્રભાવ પડથો હતો કે તેમનું જીવનવહેણ પણ બદલાઈ ગયું હતું. આવી મહત્ત્વની વ્યક્તિઓમાં શ્રી જૂઠાભાઈ ઉજમશી, શ્રી મનસુખભાઈ કિરતચંદ મહેતા, મહાત્મા ગાંધીજી, શ્રી અંબાલાલ લાલચંદ, મુનીશ્રી લલ્લુજી, અને શ્રી સાભાગભાઈ લવ્લુભાઈ ના સમાવેશ થાય છે. ૧૫૯

જૂરાભાઇ ઉજમરી — વિ. સં. ૧૯૪૪માં "માક્ષમાળા"ના કામ અંગ શ્રીમદ્ અમદાવાદ આવ્યા ત્યારે તેમને પોતાનાથી એક વર્ષે મોટા શ્રી જૂઠાભાઈ નો પરિચય થયો. જૂઠાભાઈ પૂર્વના સંસ્કારી જીવ હતા, એટલે ખંને પરસ્પરના ગુણાથી આકર્ષાયા, અને ધીમ ધીમે ખંનેના પરિચય ગાઢ થતા ગયા. પ્રત્યક્ષ સમાગમ ન હોય ત્યારે તેઓ પત્રો દ્વારા પરમાર્થ-ચર્ચા કરતા, અને એ નિમિત્તો તેમના પત્રવ્યવહાર નિયમિત ચાલતા. જૂઠા-ભાઈ દ્વારા શ્રી અંબાલાલભાઈ ને પણ શ્રીમદ્રની ઓળખાણ થઈ. આમ શ્રીમદ્ર અને અંબા-લાલભાઈ ના પરિચય જૂઠાભાઈ દ્વારા થયા. જૂઠાભાઈ ને શ્રીમદ્રના સમાગમ પછી સમ્યક્ત્વ પ્રકાશ્યું હતું. પણ આત્મજ્ઞાની જૂઠાભાઈની જીવનલીલા માત્ર ૨૩ વર્ષની ઊગતી વયે, વિ. સં. ૧૯૪૬માં સંકેલાઈ ગઈ! પરમાર્થમાર્ગમાં આધારરૂપ જૂઠાભાઈ ના વિયોગ શ્રીમદ્રને ખહુ સાલ્યા હતા.

મનસુખભાઇ કિરતચ'ક — મારબીના રહીશ શ્રી કિરતચ'દભાઇના પુત્ર શ્રી મનસુખ-ભાઇ શ્રીમદ્રથી લગભગ આઠ-દસ વર્ષે નાના હતા. તેઓ લગભગ વિ. સં. ૧૯૫૦ની સાલથી

૧૫૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર: અર્ધા શતાન્દ્રી સ્મારકશ્રાંથ ", પૃ. ૮૫.

૧૫૮. શ્રી જૂકાભાઈ, ગાંધીજી, મનસુખભાઈ, સાંભાગભાઈ, અંબાલાલભાઈ અને લક્લુછ મુહારાજ સાથેના શ્રીમદ્દના સંબંધની અને તે દરેકના છવન ઉપર પડેલા શ્રીમદ્દના પ્રભાવની વિગતવાર માહિતી માટે જુઓ : આગળ પ્રકર્ણ ૧૩.

૧. છલતરેખા ૧૦૬

શ્રીમદ્દના પરિચયમાં આવ્યા હતા, પણ તેમને શ્રીમદ્દની જ્ઞાની તરીકેની ઓળખાણુ તો લગલગ વિ. સં. ૧૯૫૫ની સાલમાં થઈ. તે પછી તેમના શ્રીમદ્દ માટેના પૂન્યભાવ વધતો ગયા હતો. પણ વિ. સં. ૧૯૫૭માં શ્રીમદ્દના દેહાંત થતાં મનસુખભાઈ ને તેમના પ્રત્યક્ષ સત્સંગ ખહુ ઓછાં વર્ષો રહ્યો હતો. શ્રીમદ્દના અવસાન પછી તેમના સાહિત્યના સંશોધનનું કામ કરવામાં મનસુખભાઇએ પણ સારા પરિશ્રમ લીધા હતા. તે બધામાં મનસુખભાઈ ના શ્રીમદ્દ પ્રત્યેના પૂન્યભાવ વ્યક્ત થાય છે.

મહાત્મા ગાંધી — શ્રીમદ કરતાં લગલગ પાણાળે વર્ષે નાના ગાંધી અને શ્રીમદ્દના પહેલા પરિચય, તેઓ વડી લાતના અલ્યાસ પૂરા કરીને વિલાયતથી હિંદ આવ્યા તે જ દિવસે થયા હતા. પછી તો પહેલી જ મુલાકાતથી ગાંધી છ શ્રીમદ્દનાં ગુણા અને શક્તિઓથી આકર્ષાયા હતા. પછી તો શ્રીમદ્દના ગુણને લીધે તેઓ તેમના પ્રતિ વિશેષ આકર્ષાયા હતા. ગાંધી અમાકૃષ્ઠા ગયા તે પહેલાંનાં બે વર્ષ તેઓ શ્રીમદ્દના ગાઢ પરિચયમાં રહ્યા હતા, અને તે વખતે સત્ય, અહિંસા, અપરિગ્રહ, શ્રદ્ધાચર્ય, દયાધર્મ વગેરે વિશેની પ્રેરણા તેમણે શ્રીમદ્દ પાસેથી મેળવી હતી. આફ્રિકામાં પણ ગાંધી ધર્મ મંથનમાં પડી ગયા હતા ત્યારે શ્રીમદ્દ તરફથી તેમને મળેલું માર્ગ દર્શન બહુ ઉપયોગી થયું હતું. અને શ્રીમદ્દે આપેલા માર્ગ દર્શનથી સાચી સઝ પડતાં ગાંધી ધર્મ પરિવર્તન કરતા અટકી ગયા હતા. અન્ય પ્રસંગે પણ ગાંધી શ્રીમદ્દનું માર્ગ દર્શન માગતા, અને તે અનુસાર ચાલવા તેઓ પ્રયત્ન કરતા. આમ ગાંધી છના જીવન પર શ્રીમદ્દની પ્રભળ અસર હતી, જે ગાંધી જુએ પાતે જ વાર વાર સ્વીકારી પણ હતી.

અ'ખાલાલ લાલચંક — ખંભાતના રહીશ શ્રી અ'ખાલાલભાઈ, જૂઠાભાઈ દ્વારા શ્રીમફના પરિચયમાં વિ. સં. ૧૯૪૬માં આવ્યા હતા. તેઓ લગભગ શ્રીમફની જ ઉ'મરના હતા. પરિચય વધતાં અ'ખાલાલભાઈનું જીવન શ્રીમૃદ્દમય જ થઈ ગયું હતું. શ્રીમૃદ્દ નિવૃત્તિ અથે' ગુજરાતમાં આવતા ત્યારે તેમની સેવામાં તેઓ રહેતા. અને અન્ય સમયે તેઓ શ્રીમૃદ્દે સાંપેલું પ્રતો ઉતારવાનું, સુવચના ઉતારવાનું, પત્રાની નકલ કરવાનું વગેરે કામ કરતા. તેમની સમરણશક્તિ ઘણી તીલ હતી, અક્ષરા ઘણા સુંદર હતા, અને સાથે પરમાર્થની ભક્તિ પણ એવી જ હતી. એટલે તેઓ શ્રીમૃદ્દનું પ્રીતિપાત્ર બન્યા હતા વિ. સં. ૧૯૪૬થી શરૂ થયેલા તેમના પરિચય શ્રીમૃદ્દના અવસાન સુધી ચાલુ રહ્યો હતો. તે પછી અ'ખાલાલભાઈએ શ્રીમૃદ્દનું સાહિત્ય એકહું કરવામાં મનસુખભાઈ રવજીભાઈ મહેતાને ઘણી સારી મદદ કરી હતી. અને એ દ્વારા શ્રીમૃદ્દ પ્રતિના પાતાના પૂજ્યભાવ સાર્થક કર્યો હતો. અ'ખાલાલભાઈનું વિ. સં. ૧૯૬૧માં પ્લેગના રાગથી અવસાન થયું હતું, તેમને પણ શ્રીમૃદ્દની હયાતી દરમ્યાન સમિક્ત થયું હતું.

લલ્લુજ મહારાજ — કીક્ષા લીધા પછી લગભગ છ વર્ષે શ્રી લલ્લુજી મહારાજ, અ'બાલાલ-ભાઈ મારફત વિ. સ'. ૧૯૪૬માં શ્રીમદ્રના પરિચયમાં આવ્યા હતા. તેઓ શ્રીમદ્રથી ૧૪ વર્ષે માટા હતા, પણ પહેલી જ મુલાકાત વખતે શ્રીમદ્ર માટે પૂજ્યબુદ્ધિ થવાથી તેમણે ગૃહસ્થ શ્રીમદ્દને ત્રણ વ'દના કરી હતી. અને પછીથી તેમણે શ્રીમદ્દને ગુરુ તરીકે જ સ્વીકાર્યા હતા. મુનિ થઈ ને તેમણે ગૃહસ્થને ગુરુ ગણ્યા તેથી જૈન સમાજમાં તેમના માટે ઘણા વિરોધ ઊંભા થયા હતા. આવા લોકા તરફથી થતા પરિષહને મુનિ શાંતિથી વેદતા હતા, અને પાતે સ્વીકારેલા સત્ય માર્ગથી ચિલત નહોતા થતા. જેમ જેમ તેમને મુશ્કેલી વધતી હતી તેમ તેમની શ્રીમદ્ પ્રતિની લિક્તિ પણ વધતી હતી. તેઓ પૂરા શ્રીમદ્દમય જ બની ગયા હતા. તેમની શ્રીમદ્દરહિત સ્થિતિ કલ્પવી લગભગ અશક્ય છે. વિ. સં. ૧૯૫૪માં તેમને શ્રીમદ્દના ઉપદેશથી સમ્યગ્નાન થયું હતું. શ્રીમદ્દના અવસાન પછીનું બધું આયુષ્ય તેમણે લોકોને શ્રીમદ્દની સાચી ઓળખાણ કરાવવામાં જ ગાળ્યું હતું. અને તેમની પ્રેરણાથી જ 'શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર આશ્રમ – અગાસ'ની સ્થાપના થઈ હતી. એ આશ્રમમાં લોકોને ઉપદેશ આપતાં તેમણે ૧૪ વર્ષ ગાળ્યાં હતાં. પાતે શ્રીમદ્દની યથાર્થ ઓળખાણ પામીને, લોકોને એના લાલ આપનાર કાઈ હોય તો એક લહ્લજી મહારાજ જ હતા.

સાભાગભાઇ લલ્લુભાઇ — શ્રી સાલાગલાઇ પણ વિ. સ. ૧૯૪૬માં જ શ્રીમદ્દના પરિચયમાં આવ્યા હતા. "બીજફાન"ના મંત્ર આપવા જનાર સીલાગલાઈ પાતે જ શ્રીમદ્દની શક્તિથી પ્રલાવિત થાય છે, અને તેમને જ્ઞાની તરીકે ઓળખી ત્રણ વંદન પણ કરે છે. સાયલાનિવાસી સાલાગલાઈ શ્રીમદ્દ કરતાં વયમાં ૪૪ વર્ષે માટા હતા. પણ તેઓ બંને વચ્ચે હૃદયસંબંધ સ્થપાય છે. અને તેમને લીધે જ શ્રીમદ્દનું વિપુલ પત્રસાહિત્ય આપણુને સમૃદ્ધ દશામાં મળે છે. શ્રીમદ્દ પણ સાલાગલાઈ પ્રતિ એટલા બધા આકર્ષાયા હતા કે તેમને તેઓ "પરમાર્થસખા", "હૃદયના વિશ્વામરૂપ" વગેરે વિશેષણથી સંબાધતા. બંને પર એકબીજાના દાણા ગાઢ પ્રલાવ હતો. અને બંને એકબીજાના ઉપકારી તથા માર્ગદર્શક હતા. સાલાગલાઇ માટે શ્રીમદ્દને કેવું આકર્ષણ હતું તે તા તેમના પરના કેટલાક પત્રો વાંચતાં સમજાય તેમ છે. તેમણે પણ શ્રીમદ્દ દ્વારા વિ. સં. ૧૯૫૩માં આત્માની ઉચ્ચ અવસ્થા પ્રાપ્ત કરી હતી. અને વિ. સં. ૧૯૫૩માં જ શ્રીમદ્દે પોતાના આ પરમાર્થન્સખાને ગુમાવ્યા! પણ એ વખતે એમની અંતરંગ દશા એટલી ઉચ્ચ હતી કે એ ઘા તેઓ શાંતિથી ખમી શક્યા હતા.

### શ્રીમદ્ની ચમત્કારિક શક્તિએા તથા તેમના સ્મરણીય પ્રસ'ગા

આળવયથી જ શ્રીમદ્દમાં ચમત્કારિક શક્તિઓનો આવિર્ભાવ જેવા મળતો હતો! માત્ર સાત વર્ષની વયે તેમને જાતિસ્મરણજ્ઞાન થયું હતું, આઠમા વર્ષથી તેમની કવિત્વશક્તિ ખીલવા લાગી હતી, અને સાળેક વર્ષની વયથી તેમણે અવધાનના પ્રયોગા કરવા શરૂ કર્યા હતા. આદ અવધાનથી શરૂ કરી ૧૯ વર્ષની વયે તા તેઓ શતાવધાન સુધી પહોંચી ગયા હતા. એમની સ્મરણશક્તિ પણ એવી જ તીવ હતી. એમના જ્યાતિષના અલ્યાસ પણ સારા હતા. અને એ બધાં ઉપરાંત બીજી કેટલીક આત્મિક શક્તિઓ પણ તેમનામાં ખીલી હતી. તેઓ તે છતાં તેમણે એ બધી વીસ વર્ષની વય પછી પાતાના અતરમાં શમાવી દીધી હતી. તેઓ સાંસારિક જવાબદારીએ અદા કર્યા પછી આત્મામાં મગ્ન રહી ધમ મય પ્રવૃત્તિમાં સમય ગાળતા હતા.

૧. જીવનરેખા ૧૦૦

તેમની જાતજાતની શક્તિઓ પ્રતિ ઘણા લોકો આકર્ષાયા હતા. કેટલાકને તો તેમની શક્તિઓના લાભ લેવાની પણ ઇચ્છા રહેતી, અને તેવાઓ કાઈક વાર પ્રસાદી પણ પામતા. આમ બીજાના સ્મરણમાં રહી જાય કે બીજાને તેમની ચમતકારિક શક્તિઓના ખ્યાલ આપે એવા પ્રસંગા નાની વયેશી જ શ્રીમદ્દના જીવનમાં જોવા મળે છે.

આ બધા પ્રસંગામાં તેમની શક્તિઓ ઉપરાંત તેમની ઉપકારખુદ્ધિ, ઉદારતા, વૈરાગ્ય, માણસને પારખવાની શક્તિ, બીજાના મનાભાવ સમજી તેમને શાંતિ આપવાની કરુણા વગેરે ગુણાનું પણ આપણને દર્શન થાય છે. તેમનામાં રહેલી નમ્રતાને કારણે લાકે એમના તરફ વિશેષ આકર્ષણ અનુભવતા, અને તેઓ શ્રીમદ્દ તરફથી થતા.

શ્રીમદ્રના જીવનમાંથી મળી આવતા આવા ભિન્ન ભિન્ન પ્રસ'ગામાંના કેટલાક અહી' રજૂ કર્યા છે, જે એમની જીવનકળા ઉપર વિશેષ પ્રકાશ પાંડે એવા તેમ જ એમના જીવનને સમજવામાં પણ વિશેષ સહાયક નીવડે એવા છે.

1. ન્યાયાધીશને ચેતવ્યા — શ્રીમફ જ્યારે નાની વયના હતા ત્યારે એક વખત તેઓ પોતાને માસાળ રાજકાટ જવાની ઇચ્છાથી વવાિ યાથી મારળી આવ્યા હતા. મારબીમાં સારા સંગાથ વિશે તપાસ કરતાં તેમના વડીલને ખબર મળ્યા કે મારબીના ન્યાયાધીશ રા. ધારસીલાઈ રાજકાટ જવાના છે. તેથી તેમણે ધારસીલાઈ ને રાયચંદલાઈ ને – શ્રીમદ્દને – રાજકાટ સાથે લઈ જવા વિનંતી કરી, જે તેમણે માન્ય રાખી. રાયચંદલાઈ તેમની સાથે જવા નીકળ્યા.

માર્ગમાં શ્રીમદ્ સાથે વાતચીતના પ્રસંગ પડતાં ધારસીભાઈ ને તેમની ચપળતા તથા હાશિયારીના ખ્યાલ આવ્યા. તેમના ગુણાથી આકર્ષાઈ ને ધારસીભાઈ એ શ્રીમદ્દને રાજકાટમાં પાતાની સાથે રહેવા જણાવ્યું. શ્રીમદ્દે માસાળમાં જ રહેવાની ઇચ્છા વ્યક્ત કરી, પણ ધારસીભાઈ ના ઘણા આગઢ જાણી તેમને અવારનવાર મળવાનું વચન આપી શ્રીમદ્ પાતાને માસાળ ગયા.

માસાળમાં મામાએ તેમને પૂછ્યું કે, "તમે કોની સાથે આવ્યા ?" શ્રીમદ્રે ધારસીભાઇ સાથે આવ્યા નું જણાવ્યું. તે પછી ખંને મામાઓ ધારસીભાઇ ના ઘડાલાડવા કરવાના પ્રપંચ માંહામાંહે ગાઠવવા લાગ્યા. તે વાત શ્રીમદ્દે જમતાં જમતાં સાંભળી, તેથી વિચાર્યું કે મારા મામા ધારસીભાઇ ને મારી નાખવા માગે છે, પણ તેમના ઉપર ઉપકાર કરવાના આ પ્રસંગ જવા ન દેતાં, મારે ધારસીભાઇ ને ચેતવવા જોઈ એ, તે વિચારથી જમીને તેઓ ધારસીભાઈ ને ઘેર ગયા.

ત્યાં જઈ શ્રીમફે ધારસીભાઈ ને પૂછ્યું, " ધારસીભાઈ, તમારે મારા મામાઓ સાથે કંઈ સંબ'ધ છે?" તેમણે જવાબ આપ્યા કે, "સગપણ-સંબ'ધ નથી, પણ રાજ-સંબ'ધ ખટપટ ચાલે છે." એ સાંભળી શ્રીમફે કહ્યું, "એમ છે, તા તમારે સાવચેત રહેવું, કેમ કે તેઓ તમારે માટે લાગ ફાવે તા ઠેકાણે કરી દેવાની વાત કરતા હતા, માટે તે વિશે પ્રમાદી ન થવું."

શ્રીમફે આ વાત કઈ રીતે જાણી તે વિશે ધારસીભાઈ એ તેમને પૂછ્યું. તેના ઉત્તરમાં શ્રીમફે જણાવ્યું કે, "હું તમારી સાથે આવ્યા છું, એ વાત જાણ્યા પછી ખંને મામાઓએ આ વાત ઉપાડી હતી. અને તેઓ એટલે માટેથી વાત કરતા હતા કે બહાર થતી વાત અંદર જમતી વખતે મને સંભળાતી હતી." ધારસીભાઈ એ વિશેષમાં પૂછ્યું કે, "તમારા દેખતાં આવી વાત કેમ કરી ?" તે વિશે શ્રીમફે કહ્યું, "આ નાના બાળ છે, આને એ બાળતમાં શી સમજ પડવાની છે? એમ જાણી વાત કરતા હતા. તેથી તમને ચેતવવા આવ્યા છું."

ધારસીલાઈને શ્રીમદ્રની ઉપકારખુદ્ધિ માટે ઘણું માન થયું. માટાને પણ ન સૂઝે તેવા ઉપકાર આ નાના બાળક તરફથી થતો જેઈ તેમને ઘણું આશ્ચર્ય થયું, અને શ્રીમદ્રના મેળાપ થયાથી તેઓ પાતાની જાતને ધન્ય માનવા લાગ્યા. ૧૫૯

2. કાશીએ ભાજુવા જવાની શી જરૂર? — આ અરસામાં કચ્છ કાંડાયના રહીશ શા. હેમરાજભાઈ અને નિલયાના રહીશ શા. માલસીભાઈ શ્રીમદ્દની અદ્દભુત શક્તિની ખ્યાતિ સાંભળીને તેમને મળવા ઉત્સુક બન્યા. તે અનુસાર બંને જણા સાંઢણીસવાર થઈ વર્વાણિયા તેમને મળવા ગયા. ત્યાં તપાસ કરતાં તેમને ખબર મળ્યા કે શ્રીમદ્દ તો મારબી ગયા છે, તેથી તેઓ પણ મારબી આવ્યા. મારબીમાં શ્રીમદ્દના રાજકાં ગયાના સમાચાર સાંભળી તેઓએ પણ રાજકાં જવાનું નક્કી કર્યું. કારણ કે આ તેજસ્વી બાળકને કાશીનું ભણતર ભણાવી વધુ તેજસ્વી બનાવવાની તેમને હોંશ હતી.

અહી' રાજકાટમાં શ્રીમદ્દને તેમના નિર્મળજ્ઞાનમાં જણાયું કે કચ્છના બે ભાઈ એ સાંઢણીસવાર થઈ ને, લાંબી મુસાફરીઓ કરતા, મને મળવા આવે છે. આથી તેમણે ધારસીભાઈ ને પૂછ્યું કે "બે જણા કચ્છથી આવનાર છે. તેમના ઉતારા તમારે ત્યાં રાખશા ?" ધારસીભાઈ એ ખુશીથી હા કહી. તેથી નિશ્ચિંત બની શ્રીમદ્દ સ્થ્છના ભાઈ એાને આવવાના માર્ગ તરફ સામા ગયા. તેઓ નજીક આવ્યા એટલે શ્રીમદ્દે તેમને નામ દઈ બાલાવ્યા, "કેમ હેમરાજભાઈ ? કેમ માલસીભાઈ ?"

તે બ'નેને વિચાર થયા કે આપણા આવવાના સમાચાર તો આપણે કાઈને આપ્યા નથી, તો આપણને નામથી પણ કેવી રીતે એાળખી શકે? આથી આશ્ચર્ય પામી તેમણે શ્રીમદ્દને પૂછ્યું, "તમે જ રાયચંદલાઈ છા ? તમે કેમ જાણ્યું કે અમે અત્યારે જ, આ જ માર્ગે આવીએ છીએ ?"

તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્દે કહ્યું કે " આત્માની અન'ત શક્તિઓ છે, તે વડે અમે નાણીએ છીએ."

તે પછી તેઓ બધા ધારસીભાઈને ઉતારે ગયા. ત્યાં ધારસીભાઈએ નહાવાની, ખાવાની વગેરે તજવીજ કરી. કચ્છના ભાઈઓની ઇચ્છા તેા શ્રીમદ્દને કાશી ભણાવવા લઈ જવાની હતી, પણ તેમની શક્તિના પરિચય થતાં એ વિચાર આવ્યા કે, "આવી દિવ્ય-શક્તિવાળી વ્યક્તિને કશું ભણવાનું બાકી હશે ખરું ?"

૧૫૯,

૧. **જવા**લરેપાર ૧૦૫

જમી રહ્યા પછી તે ખ'ને ભાઈ એ શ્રીમદ સાથે એકાંતમાં બેઠા, અને તેમની અવધાન શક્તિ મતાવવા વિન'તિ કરી. શ્રીમદની એ શક્તિ એઈ તેઓ ખ'ને ચક્તિ થઈ ગયા. અને તેમને કાશી લઈ જવાની જરૂર રહેતી નથી એવો વિચાર પણ તેમને આવ્યા. તેમ છતાં તે વિશે પ્રશ્ન કરવાનું નક્કી કરી તેમને કહ્યું, "આપને લણવા માટે કાશી લઈ જવાની વિન'તિ કરવા આવ્યા છીએ. માટે આપ કાશી ચાલા. આપના કુટું ખને માટે તેમજ આપને માટે ખાવાપીવા વગેરની સગવડ અમે કરીશું. પણ આપ અમારી સાથે ચાલા તો માટે ઉપકાર થાય". તે વિશે શ્રીમદે વિનયપૂર્વક ના જ કહી. આથી ખ'ને સમજી ગયા કે આપણે પ્રથમ કરેલું અનુમાન સાચું જ છે. તેમને વિશેષ શીખવું પડે તેમ નથી.

પછી તેઓ બધા ધારસીભાઈ પાસે ગયા. ત્યારે ધારસીભાઈએ તેમને શ્રીમફ સાથે થયેલી વાતચીતમાં કંઈ કહેવા જેવું હોય તો કહેવા કહ્યું. તેમણે કશું છુપાવવા જેવું નથી એમ કહી, ઉપરના આખા પ્રસંગ જણાવ્યા.

પહેલાં તો ધારસીલાઈ ને થયું કે રાયચંદલાઈ આટલી બધી સગવડ મળવા છતાં કાશી લઘુવા જતા નથી તે તેમની ભૂલ કહેવાય. પછુ પછી સમજાયું કે નાની વયમાં જ જેની આટલી સમજાયુશક્તિ છે અને જ્ઞાનના છલકાટ નથી તેને વધુ લઘુવાનું પણ શું હોય ? એમ ધારસીલાઈ ને શ્રીમદ્રના ગુલ્લી મહત્તા દેખાઈ. તે પછીથી તેઓ શ્રીમદ્રને ગાદીએ એસાડી પાતે તેમની સામે વિનયભાવથી એસતા. ૧૬૦

3. પાતાને માટે ન મંગાય — શ્રીમદ્દને વવાણિયા પાછા જવા વિચાર થયા ત્યારે તેમની પાસે પાછા જવાના પૈસા ન હતા. આથી માસાળમાંથી ભાતામાં જે મીઠાઇના ડબ્બા મળ્યા હતા તે વેચીને પૈસા કર્યા, પણ ધારસીભાઈ સાથે આટલું બધું ચાળખાણ થયું હોવા છતાં તેમની પાસે પૈસા માગ્યા નહિ. એવી તેમનામાં નિઃસ્પૃહતા હતી. સમજુ ગૃહસ્થની

૧૬૦. આ પ્રસંગમાટે જુઓ, "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર છવનકળા", આવૃત્તિ ૪, પૃ. ૧૯. શ્રામદ્ના આવી જ જાતના પરિચય શ્રી સાંભાગભાઇને વિ. સં. ૧૯૪૬માં મારળીમાં થયા હતા. જુઓ પ્રકરણ ૧૩. અ તર્જ્ઞાના આધારથી શ્રીમદ્ ગમે તેટલા સમય પહેલાં જોયેલી વ્યક્તિની પાધડીના વળ ડાળા છે કે જમણા તે ભૂલ કર્યા વિના તેમજ વિના અપવાદ કહી દેતા. એ જ રીતે ગિલ્લતના પણ કડણ કાયડા — જેવા કે માટા ગુણાકાર, ભાગાકાર વગેરે — જેને લખાને ગણતાં પણ દશ મિનિટ લાગે તેના જવાબ તેઓ એક જ મિનિટમાં, માઢે ગણીને, આપી શકતા; તેમ જ લાખ સુધીના અંદ્રાના ચારપાંચ લીટીના સરવાળા આશ્રય થાય એટલી ત્વરાથી કરી શકતા. ગંજીકાના ખેલમાં સરનું પાનું કાનો પાસે છે, કાની પાસે કયું પાનું છે તે પણ તેઓ ભૂલ વિના કહી દેતા, એટલું જ નહિ, પત્તાંની જોડમાંથી ધારેલું પાનું આપણે આશ્રય પામીએ તે રીકે કહી આપતા. તેમની આ બધી શક્તિઓની નોંધ તેમના બાલપણના સાથી અને અનુસાની, મારળીના રા. છોટાલાલ રેવાશંકર અંજરિયાએ લીધા છે, અને તે "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર અધ'શતાહિ સ્મારકપ્રથ "માં પ્રગટ પણ થયેલ છે.

પેઠે તેઓ પાતાને માટે કાેઇની પાસે કશું માગતા નહિ, અને પારકાને માટે માગવામાં લાજ જેતા નહિ. ધારસીભાઈ પાસે કચ્છના ભાઈ એાની સરભરા કરવાનું માગનારે પેતાને માટે એમની પાસે ભાડાના થાડા પૈસા ન માગ્યા!

- ૪ તિથિ પાળવી શ્રી મનસુખભાઈ કીરતચંદ મહેતા શ્રીમદ્દના રનેહી હતા. વિ. સં. ૧૯૫૫ના ચૈત્ર વદમાં મનસુખભાઈ ને એવા પ્રશ્ન ઊઠચો હતા કે "તિથિ શા માટે પાળવી જોઈએ!" બીજ, પાંચમ, આઠમ વગેરેને બદલે ત્રીજ કે સાતમ કે એવી તિથિ પાળી હોય તો શું ખાંદું? એટલે કે લીલાતરી આદિના ત્યાગ મુકરર કરેલા દિવસને બદલે અન્ય દિવસે કર્યો હોય તો ધર્મ કર્યો ગણાય કે કેમ, એ પ્રશ્ન તેમને થયા હતા. પાછળથી તો તે પ્રશ્ન અને તેને લગતી વિચારણા ઉપશમી ગયાં હતાં. પરંતુ તે પછી થાડા વખતે તેઓ જ્યારે શ્રીમદ્દને મળવા ગયા ત્યારે શરૂઆતમાં જ, કાઈ પણ પ્રસંગ વિના, શ્રીમદ્દે તેમને કહ્યું કે, "મનસુખ, તિથિ પાળવી." આમ સામાના મનની વાત જાણી, તેમને થતો સંશય પુછાયા પહેલાં જ શ્રીમદ્દ ઘણી વાર દ્વર કરી દેતા. ૧૬૧
- પ. અજખ સ્પશે નિરંચ શ્રીમદ્દની સ્પશે નિરંચના ઘણા વિકાસ થયા હતા. મું બઈમાં જસ્ટિસ તેલંગના પ્રમુખપણા નીચે, આય સમાજમાં શ્રીમદ્દે એક અવધાનના પ્રયાગ રજૂ કર્યો હતા. તેમાં શ્રીમદ્દની આંખે પાટા બાંધી પ૦ પુસ્તકા એક પછી એક તેમનાં નામ જણાવીને આપવામાં આવ્યાં હતાં. શ્રીમદ્દે તે પુસ્તકા પર બરાબર હાથ ફેરવીને બાજુમાં મૂકી ઢીધાં હતાં. પછી એ પુસ્તકામાંથી જે કાઈ પુસ્તક માગવામાં આવતું, તે તેઓ, બધાં પુસ્તક પર હાથ ફેરવીને, શાધી આપતા, એટલું જ નહિ, પણ જે કાઈ પુસ્તકના અનુક્રમ નંબર આપવામાં આવતા તો તો પુસ્તકનું નામ તેઓ કહી દેતા, અને પુસ્તક પણ શાધી આપતા. આમ ચક્ષુરિન્દ્રિયનું કામ તેઓ સ્પશે ન્દ્રિયી પણ કરી શકતા હતા. ૧૬૨
- 5. તી મ પ્રાણેન્દ્રિય સ્પરે ન્દ્રિયની જેમ શ્રીમદ્દની ઘાણેન્દ્રિય પણ ઘણી વિકસેલી હતી. પંડિત લાલનને એ વિશે સારા પરિચય થયા હતા. એક વખત શ્રીમદ્ પાતાના કાકાસસરા તથા લાલન આદિ સાથે મેઘજ થાલણને ત્યાં જમવા ગયા હતા. તેમના બેઠક-ખંડથી રસાડું લગભગ ૨૫ કૂટ દ્વર હતું. છતાં રસાડામાં બનાવેલી વાનગીઓ વિશે શ્રીમદ્દે ઘાણેન્દ્રિયથી જાણી લીધું. તે પછી તેમણે પંડિત લાલનને જણાવ્યું કે, "લાલન, હું નાક વડે જમી શકું છું." લાલને આશ્રાર્યથી પૂછ્યું, "શી રીતે?" શ્રીમદ્દે ઉત્તર આપ્યો કે, "રસાડામાં રહેલી વાનગીઓ હું જાણી શકું છું." એમ કહી શ્રીમદ્દે વાનગીઓનાં નામ કહી બતાવ્યાં હતાં. ૧૬૩
- છ. એક વધુ કસાટી તેમની આ શક્તિની કસાટી તેમના બાળપણના સાથીદાર મારબીના રા. છાટાલાલ રેવાશંકર અંજારિયાએ પણ કરી હતી. શ્રીમદ્રના કાકાસસરા રેવાશંકરભાઈ ને ત્યાં એક વખત તેમની મંડળીનું જમવાનું ગાેઠેવ્યું હતું. જમવાના

૧૬૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રની જીવનરેખા ", પૃ. ૧૮.

૧૬૨. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર : અધિરાતાન્દી સ્મારક્રમ્રંથ ", પૃ. ૧૧૯.

૧૬૩. એજન, ધૃ. ૧૧૯.

૧. જીવતરેમા

સમય પહેલાં બધા ગંજીફે રમતા હતા. તે વખતે રા. છાટાલાલભાઈ બધાથી જુદા પડી રસોયા પાસે ગયા અને તેને કહ્યું કે, "દાળમાં હંમેશ મુજબ મીઠું નાખવું, ઢાકળીના શાકમાં બિલકુલ ન નાખવું, અને લીલાતરી શાકમાં વધારે મીઠું નાખવું, એમ રેવા-શંકરભાઈએ ખાસ કહ્યું છે." બદ્રિક – ભાળા રસાયાએ સાચું માની એ પ્રમાણે કર્યું. બધા જમવા બેઠા, અને રસાઈ પીરસાઈ ત્યારે થાળી સામું જોઈ, પછી છાટાલાલભાઈ સામે જોઈ, હસીને શ્રીમદ્દે તેમને કહ્યું કે, "પરીક્ષા લેવા પ્રવૃત્ત થયા છા કે રસાયા બૂલ્યા છે? એક શાક ચણાના લાટનું મીઠા વગરનું, અને લીલાતરીનું વધારે મીઠાવાળું છે." રેવાશંકરભાઈએ શાક ચાખી જોયાં તો વાત સાચી જણાઈ. આથી તેઓ રસાયા પર ગુસ્સે થયા. તે વખતે છાટાલાલભાઈએ પોતે એમ કરવા કહેલું તે જણાવી, બધાને પાતાની પ્રવૃત્તિથી વાકેફ કર્યા. ૧૬ મ

શ્રીમદ્ની આ શક્તિની નીચે પ્રમાણેની નોંધ " જામે જમશેદ" નામના પત્રે પણ એક વખત તા. ૨૪–૧–૧૮૮૭ના રાજ લીધેલી જેવા મળે છે:—

- "અમારા સાંભળવામાં આવ્યું છે કે, આગલે દિવસે પાતાને મળેલી એક મેજળાની વખતે કેટલીક વાનીઓમાં મીઠું વધતું ઓછું હતું, તે કવિએ ચાખ્યા કે હાથ લગાવ્યા વિના માત્ર નજરે જેઈ ને કહી આપ્યું હતું." <sup>73 દુપ</sup>
- ૮. સાંઢ શાંત થઇ ગયા ખંભાતના શ્રી છાટલાલ માણેકચંદન પણ શ્રીમદ્દના ચમત્કારના ચાંહા અનુભવ થયા હતા. એક વખત શ્રીમદ્દ ધર્મ જથી વીરસદ પોતાના સાથીઓ સાથે જતા હતા. રસ્તામાં એક સાંકડી કેડી આવી. તે પરથી બધા પસાર થતા હતા તે વખતે તેઓએ તે કેડી પર સામેથી બે સાંઢને લડતા લડતા આવતા જેયા. સામેથી ધસી આવતા સાંઢને જેઈને બીજા સવેંને ગભરાટ છૂટચો, પણ શ્રીમદ્દે બધાને જણાવ્યું કે સાંઢનજીક આવશે ત્યારે શાંત થઈ જશે. પરંતુ ભયને લીધે છાટાભાઈ વગેરે સાથીઓ પાસેના ખેતરમાં છુપાઈ ગયા. માત્ર શ્રીમદ્દ અને તેમની પાછળ શ્રી સાલાગભાઈ તથા ડુંગરશીભાઈ શાંતિથી આગળ વધ્યા. ખંને સાંઢ નજીક આવતાં જ શાંત બની ઊભા રહી ગયા, અને બધા શાંતિથી પસાર થઈ ગયા. ૧૬૬
- ૯. તમારી પુત્રી સાજ થઇ જશે વિ. સં. ૧૯૫૪માં શ્રીમદ્ કાવિઠા ગયા હતા. ત્યાં એક વખત વજભાઈ ગંગાદાસ પટેલ, લહેરાભાઈ વગેરે મુમુક્ષુઓ સાથે તેઓ ત્યાંની વાગડિયા તળાવડી ગયા હતા. તે તળાવડીની બાજુમાં કાઈ પાટીદાર શામળભાઈનું ખેતર હતું. તેમણે શ્રીમદ્ માટે પાતાના ખેતરમાંથી થાડાં માગરાનાં ફૂલ ચૂંટી લાવી બેઠક ઉપર મૂક્યાં. તે જોઈ શ્રીમદ્દે જણાવ્યું કે નાના કારણ માટે આ રીતે ફૂલ ન તાડવાં જાઈએ. એ પછી શામળભાઈ ને તેમણે વિશેષમાં કહેલું કે બીમાર થયેલી તમારી પુત્રીને કાલે આરામ થશે.

૧૬૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર : અર્ધરાતાબ્દી સ્મારકપ્રથ ", પૃ. ૯૯.

૧૬૫. " શ્રીમદ રાજ્યંદ્ર ", આકૃત્તિ ૫, ભાગ ૧, ૪. ૪૭૫.

૧૬૬. ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર : અધિશતાહિંદી સ્મારકપ્રથ ", પૃ. ૧૦૪.

કાવિકાશી ત્રણ ગાઉ દૂર સિહાલમાં રહેતી શામળભાઇની પુત્રી હીરા<sup>૧૬૭</sup> ઘણા દિવસથી ખીબાર હતી. પછી શામળભાઈ તેમની ખળર પૂછવા ગયા તેા તેને આરામ થઈ ગયા હતા. શ્રીમદ શામળભાઈ ને કે તેમની પુત્રી હીરાને ઓળખતા ન હતા.<sup>૧૬૮</sup>

- 90. પિનાજને વિન'તિ શ્રીમફના પિતાજ રવજીલાઈ ને એક વખત ચમનપર જવાનું ચમું ત્યારે શ્રીમફે તેમને કહ્યું કે, "આપા, તમે આજે ચમનપર ન ન ઓમ તો ?" પરંતુ રવજીલાઈએ શ્રીમફની વાત પર લક્ષ્ય ન આપ્યું, અને ચમનપર ગયા. સાંજને સમયે શ્રીમફના નાનાલાઈ મનસુખલાઈ ને રસાડામાં જતાં દીવાની આળ લાગી ગઈ. અને તેમનું પહેરહ્યુ ખળતાં તેમની છાતી દાઝવા લાગી. એ વખતે તેમનાં ખહેન ઝખકબહેને સમયસ્ચકતા વાપરી એકદમ છાશનું દાશું મનસુખલાઈ પર રેડ્યું અને રવજીલાઈ ને બાલાવવા ચમનપર કાઈ માણસને માકલ્યા. ૧૬૯
- રૃર. ખાપુને ચેતવ્યા વવાિલ્યામાં શ્રીમદ્દના ઘરથી થાઉ દૂર રહેતા એક ગરાશિયાને દ્વાડી પર એસીને સાંજે કરવા જવાના નિત્યક્રમ હતા. એ રીતે ગરાશિયા બામુ એક વખત કરવા નીકળ્યા ત્યારે શ્રીમદ્ તેમને સામા મળ્યા. શ્રીમદ્દે તેમને જલાિલ્યું, "બાપુ, આજે દ્વાડી લઈ ને કરવા જવાનું માંડી વાળા." ઘલું કહેવા છતાં બાપુ માન્યા નહિ, કરવા ગયા. ગામ ખહાર પહોંચ્યા ત્યાં તાે દાડીએ તાેકાન શરૂ કર્યું અને તેમને પછાડવા. ખબર પડતાં ચાર જલાુ તેમને ચાફાળમાં લાંચાડી ઘર લાવ્યા, પહાંથાડા સમયમાં તેમનું મરલુ થયું. ૧૭૦
- 92. છ માસ પછી પરણુજો શ્રીમદ્ વીરજી દેસાઈ નામના એક ભાઈને કાકા કહેતા. તેઓ બ'ને એક વખત સાંજે ફરવા ગયા હતા, ત્યારે શ્રીમદ્દે દેસાઈને પૂછશું કે, "કાકા, મારાં કાકીને ક'ઈ થાય તા તમે બીજી વાર પરણા ખરા ?" દેસાઈએ ક'ઈ જવાબ ન આપ્યા. થાડા દિવસા બાદ દેસાઈનાં પત્ની મરણુ પામ્યાં.

ત્યાર પછી સાથે જવાના ફરીથી એક પ્રસંગ આવ્યા ત્યારે શ્રીમદ્દે દેસાઈ ને પૂછ્યું કે, '' કાકા, તમે હવે પરણશા ?'' દેસાઈ એ જવાબ ન આપતાં માત્ર માહું મલકાવ્યું. શ્રીમદ્દે કહ્યું, '' કાકા, તમે પરણવાના વિચાર કરતા હૈા તો તે છ માસ પછી રાખેંને. ''

છ મહિના થયા. રાંધણ છઠના દિવસ આવ્યા તે દિવસે વીરજી દેસાઈ **સાંજે બહારથી** ઘેર આવ્યા ત્યારે ખાળમાંથી નીકળેલા સર્પ તેમને કરડથો. સર્પનું ઝેર ઉતાર<mark>વાની ઘણી</mark> મહેનત કરી, પણ ઝેર ઊતર્યું નહિ. ત્યારે દેસાઈએ કહ્યું કે, '' નવા ઉપચાર કરી મારા ચાવિહાર ભંગાવશા નહિ. મને તાે કહેનારે એ વાત કહી હીધી છે."<sup>૧૭૧</sup>

૧૬૭. ૧૬૮. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર : અધિશતાબ્દી સ્મારક્ર્ય્ય ", પૃ. ૧૦૬

૧૬૯, ૧૭૦. એજન, પૃ. ૫૬. આ ઉપરાંત શ્રીમદ્દે જૂઠાભાઇના મૃત્યુની આગાહી ત્રહ્યુ માસ પહેલાં, સમય સાથે, કરેલી. તેની વિશેષ વિગત માટે જુએ પ્રકરહ્યુ ૧૩, 'શ્રીમદ્દ અને જૂઠાભાઇ' એ વિભાગ.

૧૭૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર: અધિશતાબ્દી સ્મારકપ્રંથ", પૃ. ૫૬. આવી જ જાતની મૃત્યુની આગાહી વવાસ્ત્રિયાના દર્તીય દભાઈના પિતાશ્રી બાબત કરીને – તેમને પશુ બીજી વાર પરસ્તુવા ના કહી હતી. જુએા આ જ પ્રાંથતું પૃ. ૪૩.

૧. શ્રમનદેખા

13. પ્રેસ્તકની રાહ — વિ. સં. ૧૯૫૬ના અષાડ મહિનામાં શ્રીમદ્ વવાશિયાથી મારળી આવ્યા હતા. તે અરસામાં એક દિવસ બપારે મનસુખભાઈ કીરતઅંદ મહેતા તેમના કામ અંગે ટપાલ ઑફિસે ગયા હતા. તે વખતે પાસ્ટ માસ્તરે શ્રીમદ્ માટેનું એક રિજસ્ટર બુકપાસ્ટ શ્રીમદ્દને જલદી પહોંચે તે માટે મનસુખભાઈ ને આપ્યું. તેઓ તે લઈ ને શ્રીમદ્દના ઘર તરફ જવા નીકળ્યા. શ્રીમદ્દના ઘર નજીક આવ્યા ત્યારે તેમણે જોયું કે ખરા બપારના સમયે ટાપી પહેરેલા શ્રીમદ્દ હેલી બહાર કાઈની રાહ જોતા ઊભા છે. મનસુખભાઈ તેમની પાસે પહોંચ્યા ત્યારે શ્રીમદ્દે કહ્યું કે, "તમે અમારું પુસ્તક લઈ ને આવે! છા, તેની રાહ જોતા અમે ઊભા છીએ. "૧૭૨

૧૪. વગર કહ્યું જાણી લીકું — વિ. સં. ૧૯૫૫માં મનસુખલાઈ કી. મહેતાએ તેમના એક સ્નેહીને શ્રીમદ્દના સમાગમ તથા લાલની વાત લખી હતી. તે લાઈ પાલીસખાતામાં નાકરી કરતા હતા. માયાકપટવાળી એ નાકરીથી તેઓ ખૂબ અકળાતા હતા. તેથી તેમણે એક કાગળ પર એ બધી વિગત અને બીજા કાગળ પર શ્રીમદ્દને પૂછવા માટે એક સાનપ્રશ્ન લખીને બ'ને કાગળા મનસુખલાઈ ને માકલી આપ્યા. મનસુખલાઈ એ પ્રશ્ન લઈ શ્રીમદ્દ પાસે ગયા, અને વાતચીત કર્યા પછી કાઈ લાઈ એક પ્રશ્નના ઉત્તર ઇચ્છે છે એમ કહી તે પ્રશ્ન તેમની સમક્ષ રજૂ કર્યો.

પ્રશ્નનો ઉત્તર આપવા પહેલાં શ્રીમફે તે ભાઇની આખી પરિસ્થિતિ કહી...ક્લાણા ભાઈ પૂછે છે? માયાકપટલરી નાેકરીથી બહુ મૂં ઝાય છે? વગેરે. આથી ચક્તિ થઈ મનમુખલાઈએ શ્રીમફને પૂછ્યું, "શું આપના પર આ બાબનનાે તેમના પત્ર આવ્યા છે?"

શ્રીમદ્દે કહ્યું, "ના, પણ તમારા પર આવ્યા છે ને શું ?"

આમ મનસુખભાઈને ઘેર આવેલા પત્ર વિશે શ્રીમદ્દે જ્ઞાનથી જાણી લીધુ' હતું. એ ભાઈ સાથે શ્રીમદ્દને કાઈ જાતના પરિચય ન હતા, તેમજ તેમના વિશે કાઈ માહિતી પણ આપી શકે તેમ ન હતું, તેની મનસુખસાઈને ખાતરી જ હતી. ૧૭૩

૧૫. મનસુખભાઇ ને આધામન — વિ. સં. ૧૯૫૫માં એક વખત શ્રીમદ્ સાથે જ્ઞાનચર્ચા કરીને મનસુખભાઇ પોતાને ઘેર આવ્યા. શ્રીમદ્ જેવા ઉત્તમ પુરુષના ચાંગ મળવાથી એક બાજુ આનંદ હતો, તો બીજી બાજુ પાતે વિષયકષાયથી ભરપૂર હોવાથી ખેદ થતો હતો. તે ખેદની વાત તેમણે તેમનાં પત્નીને કરી, છતાં તે ખેદ શમ્યા નહિ. બીજે દિવસ તેઓ શ્રીમદ્ પાસે ગયા ત્યારે સૌપ્રથમ શ્રીમદ્દે તેમને કહ્યું કે, "મનસુખ, વિશેષ થઈ શકે તો સારું, જ્ઞાનીઓને સદાચરણ પણ પ્રિય છે, ખેદ કર્તવ્ય નથી." મનસુખભાઈએ શ્રીમદ્દને પોતાના ખેદ જણાવ્યા ન હતો, છતાં તે જાણીને શ્રીમદ્દે તેનું સમાષાન કર્યું હતું. ૧૯૪

૧**હર**. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્રતી છવતરેખા ", પૃ. ૨૩.

૧૭૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રની જીવનરેખા ", પૃ. ૧૯.

૧૭૪. એજન, પૃ. ૧૮. સામાના મનના પ્રશ્નો બાણી, તેઓ પૂછે તે પહેલાં જ તેના ખુલાસા

રદ. અનેવીની માંદગી વખતે — શ્રીમદ્રના અનેવી રા. ટાકરશીબાઈ મહેતા તેમની છેલ્લી માંદગીમાં ગાંઠ અને સન્નિપાતના દરદનો ભાગ અન્યા હતા. તેની પીડામાં તેઓ, દુકાન, ઘરાક, સંસાર વગેરે સંખંધી અકવાદ કરતા હતા, અને થાડી થાડી વારે ઊઠીને નાસી જવાના પ્રયત્ન કરતા હતા, તેથી ત્રણચાર જણાએ તો તેમને ઝાલી રાખવા પડતા હતા.

આવી પરિસ્થિતિ હતી ત્યારે એક દિવસ ખપારે તેમની તબિયતના સમાચાર પૂછવા શ્રીમદ્ આવ્યા. ટાકરશીભાઈના ભાઈ દેવચંદભાઈએ શ્રીમદ્દને તેમનું દર્દ જણાવ્યું. તે પછી શ્રીમદ્દે બધાને દર્દીના ખાટલા પાસેથી આઘા જવા કહ્યું. દેવચંદભાઈએ કહ્યું કે ટાકરશીભાઈ નાસભાગ કરવા લાગે છે તેથી પકડવાની જરૂર પહે છે, તેથી આઘા જઈએ તો મુશ્કેલી નહે ને ? શ્રીમદ્દે જણાવ્યું કે, "નહિ ભાગે." તેથી બધા દ્વર ગયા, અને શ્રીમદ્દ ત્યાં ખેઠા. પાંચેક મિનિટમાં જ ટાકરશીભાઈ સ્વસ્થ થઈ ગયા અને શ્રીમદ્દને પૂછ્યું કે, "તમે કચારે આવ્યા ?" તેના ઉત્તર આપવાને બદલે શ્રીમદ્દે સામા તેમને સમાચાર પૂછ્યા. એટલે ટાકરશીભાઈએ ગાંઠની પીડા સિવાય ઠીક છે એમ જણાવ્યું. અધી કલાક – શ્રીમદ્ હાજર હતા ત્યાં સુધી તેમને ઘણું સારું રહ્યું. પણ શ્રીમદ્દ તેમની દુકાને જવા નીકળયા, તે પછી પાંચ જ મિનિટમાં ટાકરશીભાઈની સ્થિતિ પહેલાંના જેવી જ થઈ ગઈ.

આ જોઈ દેવચંદભાઈએ શ્રીમદ્દને બાલાવવા માણુસ માક્સ્યા. માણુસ પાસેથી વાત જાલ્યા પછી "જેમ બનવાનું હોય તેમ બને છે." એમ કહી માણુસને પાતે હમણું નહિ આવે તેમ જણાવ્યું. અને પછી ઠંઠ સાંજે સાત વાગ્યે શ્રીમદ્ ટાકરશીભાઈ પાસે ગયા, ત્યાં તેમણે ટાકરશીભાઈની બીમારીમાં વૃદ્ધિ જોઈ. સર્વને પહેલાંની માફક દ્વર જવા કહ્યું. બધા બીંત સુધી ખસ્યા એટલે પાતે તેમની પાસે બેસી, તેમની સામે આંખના, હાઠના અને હાથના કંઈ કંઈ ઇશારા કરવા લાગ્યા. પાંચેક મિનિટમાં ટાકરશીભાઈ હાશમાં આવ્યા. શ્રીમદ્દે પૂછ્યું, "કેમ છે ?" તેમણે જવાબ આપ્યા, "હવે ઠીક છે, ગાંઠની પીડા નથી."

શ્રીમદ્ ઘણી વખત કરી દેતા. આવા અનુભવ મનસુખભાઈને તથા બીજ મુમુક્ષુઓને ઘણી વાર થયેલા. મનસુખભાઈએ પાતાના અનુભવા " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્રની જીવનરેખા "માં નાંધ્યા છે. ઉદાહરણ તરીકે – તેમને શ્રીમદ્દને મળવાની ઉત્કટ ઇચ્છા થઈ હતી ત્યારે શ્રીમદ્દે જ તેમને પાતાના આવ્યાના સંદેશો માકલેલા. શ્રીમદ્દના ઉતારાની ખખર નહોતી, તા કાઈ અજ્બણ્યા ભાઈના સંગાથ પણ મળી ગયેલા. મળતી વખતે વાતચીત બાબતની તેમને થતી આશાંકા શ્રીમદ્દે જ વાતની શરૂઆત કરી ઢાળી દીધી હતી. તે પછી પણ તેઓ કાઈ પ્રશ્ન પૂછવાના ધારીને શ્રીમદ્દ પાસે જાય તા, તે પ્રશ્ન પુછાય તે પહેલાં જ શ્રીમદ્દ તેમનું સમાધાન કરી દેતા, એમ બનતું. તેઓ એક વખત શ્રીમદ્દને લેવા વાંકાનેર ગયા હતા, ત્યારે કાઈ ભાઈ સાથે " ભગવદ્ગીતા "ની વાત થઈ; અને શ્રીમદ્દ મળ્યા ત્યારે સોપ્રથમ એ જ પુસ્તક તેમણે તેમને આપ્યું. વગેરે.

આ જાતના અનુભવ મારખીના રા. છાટાલાલ અંજારિયાને પણ થયેલા. તેમની મંડળામાંથી કાઈ વાત કરે તો તેના મનના હેતુ શ્રીમદ્ કહી આપતા. તે વ્યક્તિ તે કબૂલ ન કરે તાપણ તે હેતુ જ સિદ્ધ થતા, એવી નાંધ તેમણે લીધી છે. એ જ રીતે ખંભાતના છાટાલાલ માણેક્યંદ તથા અન્ય વ્યક્તિઓને પણ શ્રીમદ્દના આ જાતના અનુભવ થયા હતા. તેની વિગત માટે જુઓ "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર: અધે શતાહદી સમારક્યુંથ"માં "પરિચય પરાગ" એ વિભાગ.

૧. જીવનરેખા ૧૧૬

થાડી વાર પછી ટાકરશીભાઈ સંસ્કૃતમાં એક શ્લાક બાલ્યા. શ્રીમફે પૂછ્યું, " આ શ્લાક કર્યા સાંભળેલા તે યાદ છે?" ટાકરશીભાઈએ ઉત્તર આપ્યા, "હા, આપ તથા ડાક્ટર પ્રાણ્છવનદાસ મહેતા તથા હું ઈકરના જંગલમાં ગયા હતા ત્યાં." શ્રીમફે ઉમેર્યું, "આ શ્લાક ઘણા સારા છે, લખી રાખવા જેવા છે."

થાડા સમય પછી શ્રીમફે તેમને પૂછશું, "હવે કેમ છે?" તેમણે જણાવ્યું, "આનંદ આનંદ છે, આવી સ્થિતિ મેં કાઈ પણ દિવસ અનુભવી નથી." આ જવામ આપ્યા એટલામાં તો શ્રીમફે પાતાના હાથને ટાકરશીભાઈના માં તરફ ઊંચ ચડાવ્યા, અને તરત જ ખસીને દ્વર બેઠા, અને ત્યાં ઊભા રહેલા સર્વને જણાવ્યું કે, "ટાકરશી મહેતાના દેહ છૂટી ગયા છે. પણ તમે લગભગ પાણા કલાક સુધી તેમની પાસે ન જશા." એ સમયે લગભગ રાતના પાણાઆક થયા હતા. શ્રીમદ સ્મશાને પણ ગયા હતા.

કચ્છના વતની પદમશીભાઇ ટાકરશીભાઇના લોકિકે તેમના ભાઈ દેવચંદભાઈ પાસે આવ્યા હતા. ત્યારે ઉપરની હકીકત તેમણે પદમશીભાઈ ને જણાવી. તેનાથી આશ્ચર્ય પામીને પદમશીભાઈ શ્રીમદ્ પાસે તેમની પેઢી પર ગયા. ત્યાં તેમણે શ્રીમદ્ને વિન'તી કરી કે, "ટાકરશી મહેતાની બાબતમાં આપે આશ્ચર્ય કર્યું છે, તે જાણવાની ખૂબ જિજ્ઞાસા છે, તો જણાવવા કૃપા કરો."

શ્રીમદ્દે કહ્યું, ''હા, એમ બની શકે છે. પ્રાણવાયુ અપાનવાયુના સંબંધથી રહે છે. કરેક વખતે ધાસને અપાનવાયુ ખે'ચે છે, તેને ધાસ કહે છે. એ વાયુના સંબંધ છૂટો પડચેથી પ્રાણ ચાલ્યા ગયા, એમ કહેવાય છે. તે વખતે જીવને જેવી લેશ્યા હોય છે, એવી ગતિ થાય છે. અને શક્તિબળે જીવોની લેશ્યા ફેરવી શકાય છે. ''ઉલ્લે \*

૧૭. સાભાગભાઈની માંદગી — વિ. સં. ૧૯૫૩ના વૈશાખ માસમાં શ્રીમદ્ર તેમના સનેહી સાભાગભાઈ પાસે સાયલા આવ્યા હતા. તે વખતે શ્રી સાભાગભાઈ ને છેલ્લા આઠનવ માસથી ઝીણા તાવ રહેતો હતો તેથી તેઓ શરીરે ખૂબ નબળા થઈ ગયા હતા. આથી તેમને સત્સંગ કરાવવાના હેતુથી શ્રીમદ્દ સાયલા આવ્યા હતા. સાયલામાં શ્રીમદ્દ દશ દિવસ રહ્યા અને પછી તેમણે સાભાગભાઈ ને પોતાની સાથે ઇડર આવવા જણાવ્યું. આવી શારીરિક પરિસ્થિતિમાં સાભાગભાઈ ને મુસાફરી કરવા દેવાનું મન તેમના પુત્ર ત્યં બકભાઈ ને નહોતું, કારણ કે જો તેમને કંઈ થાય તો દુનિયા તેમને અણુસમજુ ગણે. આ વાત જાણી શ્રીમદ્દે તેમને જણાવ્યું કે, "ત્ર્યબંક, આ જાતની ચિંતા તમે કાઈ કરા નહિ, કારણ કે શ્રી સાભાગભાઈની સેવા તથા ઉત્તરક્રિયા તારા હાથથી જ થવાની છે." એથી શાંતિ પામી ત્ર્યં બકભાઈ એ રજા આપી. અને શ્રીમદ્દ તથા સાભાગભાઈ વૈશાખ વદમાં દશ દિવસ માટે ઇડર જઇ આવ્યા. સાભાગભાઈનું આયુષ્ય જેઠ માસ સુધી લંબાયું હતું. ૧૭૫

૧૮. જજ જેવું પ્રામાણિકપણું — એક વખત શ્રી ત્રિભુવનદાસ ભાણુજી અને શ્રીમદ્ મુંબઈમાં હાઈ કાેર્ટ પાસેના બેન્ડસ્ટેન્ડ તરફ ફરવા ગયા હતા. ત્યારે ત્રિભુવનભાઈ એ એમને

૧૭૪\* ''શ્રીમદ રાજચંદ્ર જીવનકળા ", આવૃત્તિ ૪, પૃ. ૧૩૩.

૧૭૫. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર: અધ શતાબ્દી સ્મારક પ્રાંથ", પૃ. ૧૧૪.

પ્રશ્ન કર્યો હતો કે, "એક જૈન તરીકે પ્રામાણિકપણું કેવું હોવું એઇએ ?" એના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્દે હાઈ કોર્ટનો ખુરજ દેખાડી તેમને કહ્યું કે, "પેલી દ્વર જે હાઈ કોર્ટ દેખાય છે, તેની અંદર બેસનાર જજનું પ્રામાણિકપણું જેવું એઈ એ તેના કરતાં જૈનનું પ્રામાણિકપણું એહું તો ન જ હોવું એઈ એ. એટલે કે એનું પ્રામાણિકપણું એટલું બધું વિશાળ હોવું એઈ એ કે તે સંબંધી કોઈ ને પણ શંકા ન થવી એઈ એ, એટલું જ નહિ પણ તે અપ્રામાણિક છે એમ કોઈ કહે તો સાંભળનાર તે વાત પણ ન માને, એવું એનું પ્રામાણિકપણું સવંત્ર જાણીતું હોવું એઈ એ. ૧૯૬

1૯. એમને દૂધપાક ન આપશા — એક વખત શ્રીમદ, માણેકલાલ ઘેલાભાઈ, ત્રિભુવન-ભાઈ વગેરે કેાઈકને ઘેર જમવા બેઠા હતા. પ્રથમ જુદી જુદી જાતનાં શાક પીરસવામાં આવ્યાં. માણેકલાલભાઈ એ તિથિનું કારણુ ખતાવી શાક લેવા ના કહી, પછી રાઈતાં પીરસાયાં તો દિદલને કારણે ના કહી. પછી કેટલીક પરચૂરણુ વસ્તુઓ પીરસવામાં આવી. તેમાંની કેટલીક તેમણે લીધી; કેટલીક ન લીધી. છેવટે દૂધપાક પીરસાયા. તે માણેકલાલભાઈના ભાણામાં પીરસાતા હતા તે વખતે શ્રીમદ્દે કહ્યું, "એમને દૂધપાક પીરસવા રહેવા હો! એમને નાની નાની વસ્તુઓને ત્યાગી પાતાની મહત્તા વધારવી છે, પણુ ખરેખરી રસપાયક વસ્તુના ત્યાગ કરવા નથી." એ પ્રસ'ને શ્રીમદ્દે જિલ્લાસ્વાદ અને રસલાલુપતા વિશે થાડું વિવેશન કર્યું હતું. ૧૭૭

40. માણ આમ મળે — એક વખત શ્રીમદ્ પાસે ગાહી પર બેસી બધા ધર્મ ચર્ચા કરતા હતા. ત્યારે દામનગરના એક વિબ્રિક શેઠ આરામખુરશીમાં બેઠા બેઠા બીડી પીતા હતા. તેમણે શ્રીમદ્દને ટીખળથી પૂછ્યું, "રાયચંદભાઈ, માલ કેમ મળે ?" તેના જવાબમાં શ્રીમદ્દે જણાવ્યું કે, "તમે અત્યારે જે સ્થિતિમાં બેઠા છે તે જ સ્થિતિમાં હાથ કે પગ કે કંઈ જરા પણ હલાવ્યા વિના સ્થિર થઈ જાઓ તો તમારા અહીંથી સીધા માલ થઈ જાય." શ્રીમદ્દનો આ ટ્રંકા છતાં માર્મિક જવાબ સાંભળી શેઠે ઊભા થઈ બીડી નાખી દીધી, અને શ્રીમદ્દ પાસે આવીને બેઠા. ૧૭૯

રે. અપૂર્ લાસ — શ્રી છાટાલાલ માણેકઅ' પાતાના એક સ્વાનુભવ રજૂ કરતાં જણાવ્યું હતું કે એક વખત તેઓ શ્રીમદ સાથે મુંબઈમાં શાંતિનાથજીના દેરાસરમાં ગયા હતા. ત્યાં થાંડા વખત કુંદકું દાચાર્યનું "સમયસાર" પુસ્તક વાંચ્યું. અને પછી પ્રતિમાનાં દર્શન કરવા બાજુના એ રહામાં ગયા. એ વખતે છાટાલાલભાઈના બંને હાથ પાછળથી અલી શ્રીમદ કહ્યું, "જુઓ ! જુઓ! આ પ્રભુએ આખી દુનિયાથી આંખ મીંચી છે." તે વખતે પાતાને અપૂર્વ ભાસ થતા હતા, તથા દેહ અને આત્માનું ભિન્ન સ્વરૂપ તાદશ દેખાયું હતું તેમ છાટાલાલભાઈએ નાંદયું છે. ૧૯૯

**રર. સત્યના જ આગ્રહ —** શ્રીમદ્ની લગલગ ૧૩ વર્ષની વયે ખનેલા એક પ્રસ'ગ છે કે, એક વખત જેઠમલજી નામના વિદ્વાન મનાતા સાધુએ શ્રીમદ્રના જ્ઞાનથી ખુશ થઈ

૧૭૬. ૧૭૭. " શ્રીમદ્ રાજચંદ : અધિરાતાબ્દી સ્મારક્યથ ", પૃ. ૧૦૧, ૧૦૨.

૧૭૮, ૧૭૯. એજન, પૃ. ૧૦૨.

૧. જીવનરેખા ૧૧૩

મારબીમાં તેમને કહ્યું કે તમે '' હું ઢકમત '' દીપાવા, તે વખતે સત્યના આગ્રહી શ્રીમફે તત્કાલ જવાબ આપ્યા કે, '' સત્ય વસ્તુ હશે તે જ કહેવાશે. ''<sup>૧૦૦</sup>

ર3. કાંડાની ઉપક્ષા — વિ. સં. ૧૯૩૪માં શ્રીમદ્ દશ વર્ષના હતા ત્યારે તેમનાં દાદી ગુજરી ગયાં હતાં. તે વખતે તેઓ રિવાજ મુજબ દાણી – અશ્નિ – લઈ ને અડવાણુ પગે સમશાનમાં ગયા હતા. જતી વખતે પગમાં માટે કાંટો વાગ્યા. છતાં કાંઈ ને પણ કંઈ જણાવ્યું નહિં અને સમશાન સુધી ગયા, અગ્નિદાહ દીધા, અને બધાની સાથે મૃતદેહ બળે ત્યાં સુધી બેઠા. પછી તળાવે જઈ સ્નાન કરી, બધાની સાથે ચાલતા ઘર પહોંચ્યા, ત્યાં સુધી પગના કાંટો વેદના આપતા જ રહ્યો! ઘર આવ્યા ત્યારે તેમનાં માતુશ્રીએ ખમચાતા ખમચાતા ચાલવાનું કારણ પૂછ્યું, ત્યારે તેમણે જતી વખતે કાંટો વાગ્યાની વાત કહી. એટલે દેવમાએ કાંટો કાઢી આપ્યા. આમ લાંબા સમય તેમણે કાંટાની વેદના સમસાવથી સહી હતી. ૧૯૧

ર૪. નિષ્કારેલું કરુંલા — શ્રીમદ્ એક વખત મારબીથી વવાલિયા જતા હતા. તેમને સ્ટેશને મૂકવા માટે શ્રી મનસુખભાઈ મહેતા આદિ કેટલાક મુમુક્ષુઓ ગયા હતા. ગાડી આવવાના સમય હતા તેથી બધા ધર્મ ચર્ચા કરતા હતા. તે અરસામાં મનસુખભાઈ ને કાઈ બાલાવવા આવતાં ઘેર જવું પડ્યું. તેથી ગાડી આવતાં સુધીના સત્સંગના લાભ જવા બદલ તેમને મનમાં ને મનનાં ખૂબ ખેદ થયા. તે ખેદ પ્રગટ ન કરતાં મનસુખભાઈ ઘેર ગયા. પણ એ ખેદ શ્રીમદ્ પામી ગયા અને પછીથી ગાડી આવી ગઈ હોવા છતાં તેઓ વવાલિયા ન જતાં બધા સાથે મારબી પાછા કર્યા અને બીજે દિવસે મનસુખભાઈ ને સત્સંગના લાભ આપ્યા. જ્ઞાનીની નિષ્કારણ કરુણા તે આ ૧૯૨

રય. સાચું જોખમ — એક વખત રાતના અગિયાર વાગ્યે ધર્મવાર્તા પૂરી થઇ ત્યારે શ્રીમદ્દ પેઢી પરથી ઘેર જવા ઊભા થયા. બીજા બધા પણ સાથે જવા નીકળતા હતા. તેવામાં પૂનાના નાનચંદભાઈએ હીરા, માણેક, માતી વગેરે વેપારના માલ જેમાં રહેતા હતા તે તે પેટી ખુલ્લી જોઈ, તેથી તે પ્રતિ શ્રીમદ્દનું લક્ષ્ય દારી કહ્યું, "આ પેટીમાં તો જોખમ છે, અને ખુલ્લી રહી ગઈ છે." બધાને ફરીથી બેસાડી શ્રીમદ્દે નાનચંદભાઈને પૂછ્યું, "જોખમ શી રીતે?" તેમણે ઉત્તર આપ્યા, "સાહેબજી, હું કીમતી ચીજોને જોખમની ઉપમા આપું છું. તે ચારાઈ જાય તો જોખમ લાગે." શ્રીમદ્દે કહ્યું, "એને જ્ઞાની પણ જોખમ ગણે છે, પણ જુદ્દી રીતે. જ્યાં સુધી તે પાસે હોય ત્યાં સુધી તે જોખમ છે. માણસને રાગ થાય તા પરુ, પાક વગેરે થાય, તેમ એ પણ પૃથ્લીના રાગ છે. જ્ઞાની કહી તેમાં માહ ન રાખે." આમ જણાવી શ્રીમદ્દ પેટી તથા દીવાનખાનું ખુલ્લાં મૂકી પાતાને ઘેર ચાલ્યા ગયા. બીજા પણ તેમને રથાનકે ગયા. તેમની સાથે હતા તેમાંના પદમશીભાઈને પછીથી 'શું થયું

૧૮૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર: અર્ધ શતાબ્દી સ્મારક્રય્રંથ ", યૃ. ૧૦૩.

૧૮૧. ઍજન, યુ. ૯૮.

૧૮૨. "શ્રીમદ્ રામચંદ્રની જીવનરેખા", પૃ. ૨૨.

હશે.' એ વિચાર પૂખ સતાવતો હતો. એટલે બીજે દિવસે પેઢી પર જઇ શ્રીમદ્રને તેમણે પૂછ્યું હતું. શ્રીમદ્દે જણાવેલું, "ભાઇ વનમાળીએ આપણા ગયા પછી પેટી અધ કરી હતી."<sup>૧૮૩</sup>

રદ ઝવેરાતની પરીક્ષા — વિ. સ. ૧૯૫૪માં મું ખઈમાં પ્લેગ ફાટી નીકળતાં શ્રીમદ ત્યાંની દુકાન ખંધ કરી વવાણ્યા જતા હતા. તે વખતે તેઓ વઢવાણુ કેમ્પ સ્ટેશને ઊતરેલા, ત્યારે તેમની પાસે ઝવેરાતની એક પેટી હતી. તેની કળ ખગડી ગઈ હતી. તેથી તે ખુલ્લી હતી. તે પેટી લઈ તેઓ, ડું ગરશીભાઈ તથા ઠાકરશીભાઈ સિગરામમાં એસીને એક દિવસ માટે સાયલા ગયા. રસ્તામાં શ્રીમદ્દે ડું ગરશીભાઈને કહ્યું, " ડું ગરશીભાઈ, તમે સાભાગભાઈને કહેતા હતા ને " જ્ઞાન હોય તેની પાસે નાણું ન હોય! તેનું કેમ છે?" ડુંગરશીભાઈ એ જવાબ આપ્યા, "તેવું તો હવે કંઈ જણાતું નથી. આપની પાસે જ્ઞાન પણ છે અને નાણું પણ છે."

તે પછી શ્રીમદ્દે પેટીમાંનું ઝવેરાત ડુંગરશીભાઈ ને બતાવવા માંડ્યું. સિગરામના ગડગડાટથી હીરા, માતી, કે બીજાં નંગ પડી જશે તેા હાથમાં નહિ આવે એવા ભય લાગતાં ડુંગરશીભાઈ એ ઝવેરાત બહાર કાઢવા ના કહી. આથી શ્રીમદ્દે 'ફિકર કરા નહિ, અમારું ક્યાંય જવાનું નથી ' એમ જણાવી બધું ઝવેરાત બતાવ્યું. અને અંતમાં તેમને જણાવ્યું કે, "જેને આત્મજ્ઞાન છે તેને ઝવેરાતની પરીક્ષા થવી સહેલ છે." ૧૮૪

રછ. અમારા દિ ઊઠયો નથી. — શ્રીમદ્રની શક્તિ વિશે સાંભળીને તથા તેમને હ મેશાં સ્વાધ્યાયમાં મજા માણતા જોઈને એક પાઉાશીએ તેમને પૂછ્યું કે, "તમે અધા સમય ધર્મની ધૂનમાં રહા છા તેથી તમને અધી ચીંજોના શા ભાવ થશે તેની અઅર હશે!" શ્રીમદ્રે ઉત્તર આપ્યા, "અમારા દિ ઊઠયો નથી કે સ્વાધ્યાય ભાવ જાણવા કરીએ." જ્ય

ર૮. ચિંતા પૃથ્વીની નહીં, આત્માની કરા. — એક જિજ્ઞાસુએ શ્રીમદ્દને એક વખત પ્રશ્ન કર્યો કે, "પૃથ્વીને શાસામાં સપાટ કહી છે, અને હાલના શાધકા તેને ગાળ કહે છે, તે બેમાં સાચું શું ?" શ્રીમદ્દે સામા પ્રશ્ન કર્યો. "તમને પૃથ્વી ગાળ હાય તા ફાયદા કે સપાટ હાય તા ?" જિજ્ઞાસુએ કહ્યું, "હું તા માત્ર જાણવા માગું છું." શ્રીમદ્દે કરીથી પૂછ્યું, "તમે શ્રી તીર્થ કર પ્રભુની શક્તિને વધુ માના છા કે હાલના શાધકાની શક્તિને ?" તેમણે જણાવ્યું, "તીર્થ કર પ્રભુની શક્તિને વધારે માનું છું." તેથી શ્રીમદ્દે જણાવ્યું, "તમે શ્રી તીર્થ કર પ્રભુ પર શ્રહા રાખા અને શ'કા કાઢી નાખા. આત્માનું કલ્યાણ કરશા તો પૃથ્વી ગાળ કે સપાટ, જેવી હશે તેવી, કંઈ પણ હરકત કરશે નહિ." 1 લ્ક

**૧૯. પેડ અને ભક્તિ** — વિ. સં. ૧૯૫૨માં શ્રીમદ કાવિઠા આવ્યા હતા. તેમના બાધ સાંભળી પ્રાગજનાઇ નામના એક ભાઈએ તેમને જણાવ્યું કે, " ભક્તિ કરવાનું તા

૧૮૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યદ્રની જીવનરેખા ", પૃ. ૧૧૫.

૧૮૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ : અધિશતાષ્ટી સ્મારક્ર્યાંથ", પૃ. ૧૧૪.

૧૮૫. ૧૮૬. "શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર છવનકળા", આવૃત્તિ ૪, પૃ. ૧૧૧.

૧. જીવનરેખા ૧

ઘણું મન થાય છે, પણ ભગવાને પેટ આપ્યું છે તે ખાવાનું માગે છે, તો શું કરીએ ?" શ્રીમફે તેમને કહ્યું, "તમારા પેટને અમે જવાબ દઈએ તો ?" આમ કહી શ્રીમફે, જેમને ત્યાં પાતે ઊત્યાં હતા તે ઝવેર શેઠને કહ્યું કે, "તમે જે ભાજન હેતા હો તે પ્રાગજભાઈને બે વખત આપજો, તથા પાણીની મટકી પણ આપજો. તેથી ઉપાશ્રયના મેડા પર બેઠા બેઠા ભક્તિ કરી શકે." આટલું જણાવ્યા પછી તેમણે પ્રાગજભાઈને કહ્યું કે, "આની સાથે એક શરત છે: તમારે બધા સમય ભક્તિ કરવી; બહાર વરઘાડા નીકળે, બરાંઓ ગીત ગાતાં નીકળે તો જોવા ન ઊઠવું. કાંઈ આવે તો તેની સાથે ભક્તિ કરવી પણું સંસારની કાંઈ પણ વાત ન કરવી." "એ રીતે તા ન રહી શકાય" એમ પ્રાગજભાઈએ જણાવ્યું. તે વિશે શ્રીમફે કહ્યું કે, " જીવને ભક્તિ કરવી નથી તેથી પેટ આગળ ઘરે છે. ભક્તિ કરતાં કાેણ ભૂખે મરી ગયા ? જીવ એ જ રીતે છેતરાય છે અને ભક્તિ કરતાં નથી." "લ્ય

- 30. દેહ અને આત્મા એક વખત શ્રીમદ્ કાવિઠા આવ્યા ત્યારે ત્યાંની શાળાના કેટલાક વિદ્યાર્થીઓ તેમના બાંધ સાંભળવા આવ્યા હતા. તેઓને શ્રીમદ્દે પ્રશ્ન કર્યો કે, "તમારા એક હાથમાં છાશથી ભરેલા લાંટા અને બીજા હાથમાં ઘીથી ભરેલા લાંટા હાય, અને માર્ગમાં જતાં કાઈ ના ધક્કો વાગે તા તમે કયા હાથના લાંટા જાળવશા ?" ગિરધરનાઈ માર્ગમાં જતાં કાઈ ના ધક્કો વાગે તા તમે કયા હાથના લાંટા સાચવીશું." શ્રીમદ્દે તેને પૂછ્યું, "એમ શા માટે? ઘી અને છાશ ખંને એકમાંથી જ ઉત્પન્ન થાય છે ને?" ગિરધરભાઈ એ જવાબ આપ્યા, "છાશ ઢાળાઈ જાય તા બીજા ઘણા ભરી આપે, પણ ઘી ઢાળાઈ જાય તો બીજા ઘણા ભરી આપે, પણ ઘી ઢાળાઈ જાય તો કાઈ ફરીથી ન ભરી આપે." એ દર્શત પરથી શ્રીમદ્દે બધાંને સમજાવ્યું કે, "છાશની માફક આ દેહ છે, તેને જવ સાચવે છે; અને ઘીની માફક આ આત્મા છે, તેને જતા કરે છે. એવી અવળી સમજણવાળા આ જવ છે. પણ આત્માને જો ઘીની માફક કીમતી જાણે તો આત્માને પણ સાચવે. અને આંચ આવે ત્યારે છાશની માફક દેહને જતા કરે, કારણ કે દેહ તો એની મેળે મળવાના છે, કર્મ બાંધ્યાં એટલે તે ભાગવવા માટે દેહ તો મફતમાં જ મળવાના છે." વગેરે. ૧૯૦
- 31. આખી મુંખઇ સ્મશાન એક વખત મુંખઇમાં શ્રીમદ્ ક્રવા ગયા હતા. સ્મશાન આવ્યું ત્યારે તેમની સાથેના એક ભાઈએ પૂછ્યું, "આ શું છે ?" "સ્મશાન." એટલે શ્રીમદ્દે કહ્યું, "અમે તો આખી મુંબઇને સ્મશાન જોઈએ છીએ." 'વલ્લ
- 32. મરખુના ભાય કેવા ? કચ્છના વતની પદમશીભાઈએ શ્રીમદ્દને એક વખત પૂછ્યું, "સાહેબજી, મને ભયસંજ્ઞા વિશેષ રહે છે, તો તેના શો ઉપાય ?" શ્રીમદ્દે પૂછ્યું, "મુખ્ય ભય શેના રહે છે ?" "મરખુના." તે માટે શ્રીમદ્દે કહ્યું, "મરખુ તો આયુષ્યખ'ધ પ્રમાણે થાય છે. જ્યાં સુધી આયુષ્ય પૂરું ન થાય ત્યાં સુધી મરખુ તો નથી. તો પછી એના ભય રાખવાથી શા કાયદા ? એ રીતે મન દઢ રાખવું." "લ્

૧૮૭. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર : અર્ધારાતાન્દી સ્મારકર્યાથ '', પૃ. ૧૦૭.

૧૮૮. એજન, ધૃ. ૧૦૮.

૧૮૯. ૧૯૦. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવતકળા ", આવૃત્તિ ૪, ૧. ૧૧૧.

33. સ્વર્ગ અને નરક — પ્રા. રવજીલાઈ દેવરાજે શ્રીમદ્રને પૂછશું કે, "સ્વર્ગ અને નરકની ખાતરી શી ?" શ્રીમદ્રે ઉત્તર આપ્યા, "નરક હાય અને તમે ન માનતા હો, તો નરકે જવાય તેવાં કામ કરવાથી કેટલું સાહસ ખેડશું કહેવાય ?" લ્વ

35. ખનને ખરાખર — કચ્છના વતની પદમશીભાઈ એ બ્રીમદ્દને એક પ્રસંગે પૂછ્યું કે, "શ્રીકૃષ્ણુના સંબંધમાં જૈન શ્રંથામાં તેઓ નરકે ગયા છે તેમ લખ્યું છે, અને વૈષ્ણુવ શ્રંથોમાં તેઓ માક્ષે ગયા છે તેમ લખ્યું છે, તો આ બંનેની વાત કેમ મળતી નથી આવતી ?" શ્રીમદ્દે સમજવ્યું કે "જૈન શ્રંથમાં જેમ તેને વર્તતા બતાવ્યા છે તેમ કાઈ પણ જીવ વતે તો નરકે જાય અને જેમ વૈષ્ણુવ શ્રંથમાં તેને વર્તતા બતાવ્યા છે તેમ કાઈ પણ જીવ વતે તો માક્ષે જાય. માટે બંને શાસમાં દર્શતરૂપ લખ્યું છે, અને તે બંને બરાબર છે તેમ સમજવું. " લખ્ય

34. આત્માને અર્થે જ શાસ — એક વખત શ્રીમદ દિગંબર મંદિરમાં સ્વાધ્યાય કરતા હતા, ત્યારે દિગંબર પંડિત શ્રી ગાપાળદાસ બાર્ચોએ તેમને વિન'તો કરી કે, "ગામ્મટ-સારના અતુવાદમાં જે ત્રુંટિઓ જહાય છે તે પૂરી કરી દેશા ?" શ્રીમદ્દે ઉત્તરમાં કહ્યું, "અમે તો શાસ માત્ર આત્માને અર્થે જ વાંચીએ છીએ." "લ્લે

34. હવે તમે ત્યાગી — એક વખત લલ્લુજી મહારાજે શ્રીમદ્દને જણાવ્યું, "મેં કુટુંખ, વૈભવ, માતા, પત્ની, પુત્ર વગેરેના ત્યાગ કરી દીક્ષા લીધી છે." આ સાંભળી શ્રીમદ્દે કહ્યું, "શું ત્યાગ્યું છે? એક ઘર છાડી કેટલાં ઘર – શ્રાવકનાં – ગળે નાખ્યાં છે? એ બે સ્ત્રીના ત્યાગ કરી કેટલી સ્ત્રીઓ પ્રત્યે દિષ્ટ કરે છે? એક પુત્ર ત્યાગી કેટલાં છાકરાં પ્રત્યે પ્રીતિ થાય છે?"

આ સાંભળી લલ્લુજી મહારાજને પાતાના દોષ પ્રગટ જણાયા. એથી તેમને બહુ જ શરમ આવી. અને ખૂબ નમ્રતા સાથે તેમણે કહ્યું, '' હું ત્યાગી નથી.'' શ્રીમદ્દે તુરત જવાબ આપ્યા, ''મુનિ, હવે તમે ત્યાગી છા.'' ૧૯૪

39. હીરા નહીં, કાળકૂર વિષ — એક દિવસ બે મુનિઓ શ્રીમદ પાસે આવ્યા. ત્યારે શ્રીમદે તેમાંના એક શ્રી દેવકરણ મુનિને પૂછશું, "વ્યાખ્યાન કેાણુ આપે છે? પર્ષદા કેટલી ભરાય છે?" દેવકરણ એ કહ્યું. "હનારેક માણસાની પર્ષદા ભરાય છે." શ્રીમદ્ર: "શ્રીઓની પર્ષદા નેઈ વિકાર થાય છે?" મુનિ: "કાયાથી નથી થતો, મનથી થાય છે." શ્રીમદ્ર: "મુનિએ તો મન, વચન અને કાયા ત્રણે ચાત્રથી સાચવવાં નેઈએ." શ્રી દેવ-કરણ એ આક્ષેપ કરતાં કહ્યું, "તમે ગાદી-તિકિયે બેસા છા, અને હીરામાણેક તમારી પાસે

૧૯૧. ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવતકળા '', ષૃ. ૧૨૩.

૧૯૨. એજન, પૃ. ૧૧૬.

૧૯૩. એજન, પૃ. ૧૧૮.

૧૯૪. ઍજન, યૃ. ૧૩૫.

૧. છવતરંખા ૧૧૭

પહેલા હોય છે, ત્યારે તમારી વૃત્તિ નહિ ડહેાળાતી હોય ?" શ્રીમફે જણાવ્યું, "મુનિ, અમે તો કાળકૂટ વિષ દેખીએ છીએ, તમને એમ થાય છે?" સાંભળી મુનિ તો સજ્જડ થઈ ગયા. ૧૯૫

3૮. તમે દીક્ષા ન આપશા — એક વખત લલ્લુજી મહારાજ શ્રીમદ્દને મળવા એકલા ગયા હતા. તે વખતે કાઈને દીક્ષા આપવા વિશે વાત થઈ ત્યારે શ્રીમદ્દે તેમને જણાવેલું, "તમે દીક્ષા ન આપશા. શ્રી દેવકરણું ચેલા કરવા હાય તો ભલે કરે," મુનિ દેવકરણું જેએ દીક્ષા આપી હતી. થોડા વખત પછી તે શિષ્ય સત્યુરુષની નિ'દામાં પડી ગાંડા થઈ, સંઘાડા છાડી જતા રહ્યો હતા.

3૯ અમારે તા બન્ને સરખા — શ્રીમક એક વખત કઠાર ગયા હતા, અને ત્યાંના ઉપાશ્રયના મેડા ઉપર જ ઊતર્યા હતા. તે વખતે શ્રી લલ્લુઝ આદિ મુનિઓ પણ ત્યાં હતા. તેથી ઉપર જતી વખતે લલ્લુઝ મુનિએ દેવકરણુઝને કહ્યું કે, "આત્મન્નાન પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા હોય તો વિનય નમસ્કાર આદિ કરવાં પેડે." દેવકરણુઝએ કહ્યું, "આપણું બે જ જઈએ તો હું શ્રીમફ પાસે તેમ કરીશ." આથી તેઓ ચતુરલાલઝ મુનિને નીચે રાખી ઉપર ગયા. પાછળથી નીચે રહેલા મુનિને ઉપર શું થાય છે તે જાણવાની જિન્નાસા થઈ, તેથી તેઓ દાદર પર જઈને જોવા લાગ્યા.

તેમણે જોયું તો ખંને મુનિઓ શ્રીમદ્દને નમસ્કારાદિ કરતા હતા. તે વાત ખંભાત જઈ જાહેર કરવાના વિચાર કરી મુનિ નીચે આવ્યા. થોડી વાર પછી દેવકરણુજ પણ નીચે આવ્યા, અને લલ્લુજ મહારાજ ઉપર રહ્યા. તેમને શ્રીમદ્દે પૂછ્યું, "દેવકરણુજ આવ્યા અને બીજા મુનિ કેમ ન આવ્યા ?" લલ્લુજ મહારાજે જવાળ આપ્યા કે, "તેમની દૃષ્ટિ વિષમ છે તેથી ઉપર લાવ્યા નહિ." પછી શ્રીમદ્દ નીચે ઊતર્યા અને મુનિ ચતુરલાલજ પાસે ખેઠા. પછી શાંતિપૂર્વક તેમને જણાવ્યું કે, "મુનિ, અમારે તા તમે અને એ ખંને સરખા છા, સર્વ પ્રત્યે અમારે સમદૃષ્ટિ છે, તમે પણ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિ સાચવી રાખજો. તેમાં ચૌદ પૂર્વના સાર છે." આટલા જ સમાગમથી શ્રી ચતુરલાલજની વૃત્તિ પલટાઈ ગઈ, અને તેમને આસ્થા થઈ.

૪૦. મનને નવડું ન મેલવું — એક વખત મુનિ માહનલાલજીએ શ્રીમદ્રને પ્રશ્ન કરો કે, "મન સ્થિર થતું નથી, તો શો ઉપાય કરવા ?" શ્રીમદ્રે ઉત્તરમાં જણાવ્યું કે, "એક પળ પણ નકામાં કાળ કાઢવા નહિ. કાેઈ સારું પુસ્તક વૈરાગ્યાદિની વૃદ્ધિ થાય તેવું વાંચવું, વિચારવું; એ કાંઈ ન હાેય તાે છેવટે માળા ગણવી. પણ જો મનને નવરું મેલશા તાે કાણુ વારમાં સત્યાનાશ વાળી દે તેવું છે. માટે તેને સદ્વિચાર રૂપ ખારાક આપવા. જેમ ઢારને કંઈ ને કંઈ ખાવાનું જોઈએ, દાણાના ટાેપલા આગળ મૂકચો હાેય તાે તે ખાયા કરે છે, તેમ મન ઢાર જેવું છે. બીજા વિકલ્પ બંધ કરવા માટે સદ્વિચારરૂપ ખારાક આપવાની જરૂર છે. મન કહે તેથી ઊલટું વર્તવું; તેને વશ થઈ તણાઈ જવું નહિ, તેને ગમે તેથી આપણે બીજે ચાલવું."

૧૯૫. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા ", પૃ. ૧૪૪.

૪૧. આત્મા, યુનજેન્મ, ઇશ્વર — ખેડાના વેઠાંતવિદ્ વકીલ ભટ્ટ પૂજાભાઈ સોમેશ્વરને શ્રીમદ્ સાથે નીચે પ્રમાણે વાતચીત થઈ હતી. તે શ્રીમદ્દના વ્યક્તિત્વ તથા અનુભવ પર પ્રકાશ પાડતી હોવાથી અહીં રજૂ કરેલ છે.

વકીલે પ્રશ્ન કર્યો: " આત્મા છે?"

શ્રીમફે ઉત્તર આપ્યા : "હા, આત્મા છે."

વકીલ : "અનુભવથી કહેા છેા કે આત્મા છે ?"

શ્રીમદ્ર: "હા, અનુભવથી કહીએ છીએ કે આત્મા છે. સાકરના સ્વાદનું વર્ણન ન થઈ શકે. તે તો અનુભવગાચર છે, તેમ જ આત્માનું વર્ણન ન થઈ શકે; તે પથુ અનુભવગાચર છે. પણ તે છે જ."

વકીલ: " ઇવ એક છે કે અનેક? આપના અનુભવના ઉત્તર ઇચ્છું છું. "

શ્રીમદ્ર: " જીવા અનેક છે."

વકીલ : "જડ, કર્મ એ વસ્તુતઃ છે કે માયિક છે?"

શ્રીમદ્: "જડ, કર્મ એ વસ્તુતઃ માચિક નથી."

વકીલ : "પુનર્જન્મ છે ?"

શ્રીમદ્ર : ''હા, પુનર્જન્મ છે.''

વકીલ: "વેદાંતને માન્ય માયિક ઈશ્વરનું અસ્તિત્વ આપ માના છા ?"

શ્રીમદ : "ના."

વકીલ: "દર્પણમાં પડતું પ્રતિબિંખ તે માત્ર ખાલી દેખાવ છે કે કાઈ તત્ત્વનું અનેલું છે?"

શ્રીમદ્ર: "દર્પણમાં પડતું પ્રતિબિ'બ ખાલી દેખાવ નથી, તે અમુક તત્ત્વનું બનેલું છે." <sup>૧૯૬</sup>

૪૨. મુનિતું પેટ જગતના હિતાર્થ — ઇડરના પહાડ પર સાતે મુનિઓને શ્રીમંદ્રે ઉપદેશ આપ્યા હતા. તે ઉપદેશથી પ્રભાવિત તથા ઉલ્લસિત થયેલા દેવકરણુજી મુનિએ શ્રીમદ્દને કહ્યું, "હવે અમારે ગામમાં જવાની શી જરૂર છે?" શ્રીમદ્દ: "તમને કાેેે છે કે ગામમાં જાઓ?" મુનિ: "શું કરીએ? પેટ પડશું છે." શ્રીમદ્દે સમાધાન કરતાં જણાવ્યું: "મુનિઓને તાે પેટ છે તે જગતના કલ્યાણને અર્થે છે. મુનિને પેટ ન હાેત તાે ગામમાં ન જતાં પહાડની ગુફામાં વસી કેવળ વીતરાગભાવે રહી જંગલમાં વિચરત, તેથી જગતના કલ્યાણૂરૂપ થઈ શકત નહિ. તેથી મુનિનું પેટ જગતના હિતાર્થે છે."

૧૯૬. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ (૧૯૫૧), પૃ. ૬૮૦.

૧. જીવતરેખા ૧.૧

૪૩. શ્રીમદ્ અને લાલન — પ્રેમચંદ માતી ચંદને પંડિત લાલન સંસ્કૃતના અભ્યાસ કરાવવા જતા. એક દિવસ તેમણે પાતાને કાઇ દિગંબર મુનિએ આપેલા શ્લાક, તેના અર્થ જાણવા માટે, પંડિત લાલનને પૂછચો. તે શ્લાક હતા:—

> " अब त्यवस्या बहिर्वाच , त्यजेदन्तरशेषतः । अषः यागः समासेन, प्रदीपः परमारमनः ॥ "१९७७

લાલને તેમને આ શ્લોક ખીજે દિવસે સમજાવવાનું જણાવ્યું. તે જ દિવસે પંડિત લાલન શ્રીમદ્દને મહ્યા, અને તેમની સાથે આ શ્લોકના અર્થ બાબતમાં લાલનને ચર્ચા થઈ, તેમાં "સમાસેન" શબ્દના અર્થ લાલને શ્રીમદ્દને પૂછ્યો. જેના અર્થ " ટૂંક સમયમાં" એવા ઉત્તર શ્રીમદ્દે આપ્યા હતા. તે પછી આ શ્લોકના અર્થ વિશે શ્રીમદ્દે લાલનના અભિપ્રાય પૂછ્યો. લાલને એ શબ્દના ભાવ સમજાવતાં ઉત્તર આપ્યા કે, "એક અંતર્મ મુહૂર્તમાં દર્શન થઈ જાય – જે આ શ્લોકમાં કહેલી સ્થિતિ લાવીએ તાે." આ સાંભળી ખૂબ ઉદલસિત થઈ શ્રીમદ્દ તેમને લેટી પડ્યા.

અનેક જગ્યાએ તપાસ કર્યા પછી, પંડિત લાલને "સમાધિશતક"ના આ ૧૭મા શ્લાક છે એવા નિર્ણય કર્યા હતા.

આ પ્રસંગ બન્યા પછી થાડા વખતે લાલન અમેરિકા ગયા. જ્યારે તેઓ પાછા આવ્યા ત્યારે શ્રીમદ્દની તબિયત ખરાબ હતી, તેથી શિવમાં તેઓ સારવાર લેતા હતા. લાલન તેમની ખબર પૂછવા ગયા, અને ત્યાં તેમની સારવારમાં રહેલા ડા. પ્રાણુજવનદાસ મહેતાને તબિયતના સમાચાર પૂછી પાછા ચાલ્યા ગયા. લાલનની ડાક્ટર સાથેની વાતચીત શ્રીમદ્દે રમમાં સાંભળી, અને તેમને બાલાવવા શ્રીમદ્દે ટાકરશી મહેતાને કહ્યું. પણ તે વખતે લાલન ચાલ્યા ગયા હતા. તેથી તેમને ઘેર સ'દેશા પહેાંચાડવામાં આવ્યા. બીજે દિવસે લાલન શ્રીમદ્દ પાસે ગયા. તે વખતે શ્રીમદ્દને ઘણી અશક્તિ હતી, છતાં સારી રીતે બાલી શકતા હતા. શ્રીમદ્દે તેમને ઉપરના શ્લાકને આચરણમાં મૂકવા શું કર્યું તે વિશે પૂછ્યું.

લાલને ઉત્તર આપ્યા કે, "સાહેબ, મુંખઇથી રવાના થઈ લંડન જતાં પંદર દિવસ અને ઇંગ્લૅન્ડના સમરસેટના બંદરેથી અમેરિકા પ્રવાસ કરતાં, અને અમેરિકામાં રાજ રાજ નિયમ પ્રમાણે, આ શ્લાકનું પારાયણ અને મનન યથાશક્તિ ચાલુ રાખ્યું, અને એમ કરતાં કરતાં આશરે ત્રણ માસ વીત્યા બાદ, અમેરિકાના એક સુંદર સરાવર પાસે હું મનન કરતાં હતાં ત્યારે જે ખ્યાતિ થઈ તે ખ્યાતિનું કાવ્ય આપને સંભળાવું છું:

૧૯૭. પૂજ્યપાદ સ્વામીચરિત ''સમાધિશતક''ના આ ૧૭મા 'લોકના અર્થ' આ પ્રમાણે છે: "એ રીત બાહા વાચિક પ્રવૃત્તિઓના પણ ત્યાગ કરીને પછી આંતર પ્રવૃત્તિઓના પણ ત્યાગ કરવા જોઈએ. એ પ્રમાણે ચિત્તના સદ'તર નિરાધ કરવાથી પરમાત્મ-સ્વરૂપના પ્રકાશ થાય છે."

"મને કાેઈ કહેતું જગત ખાેટું, તે તાે મેં હવે જાણ્યું, મને કાેઈ કહેતું જગત સાચું, તે પણ મેં હવે જાણ્યું; કદી ખાેટું તાે મારે શું ? કદી સાચું તાે મારે શું ? નથી થાતું, નથી જાતું, "હું" માંહે "હું" સમાયાે છું."

શ્રીમફે કહ્યું કે, " સ્થિતિ ઠીક થઈ, પર'તુ એ જ ભાવ જે ચાવીસ કલાક ચાવ્યાે હાત તા ક્ષાચિક સમક્તિ ઉત્પન્ન થાત." ૧૯૦

૪૪. ધમ માં મરહાથી પણ ન ડરલું— વિ. સં. ૧૯૫૬માં ડૉ. હોપ્કીને પ્લેગ અટકાવવા રસી આપવાનું શરૂ કર્યું. કેટલાક લોકો રસી મુકાવવા તૈયાર થયા. તે વિશે શ્રીમફના અભિપ્રાય એવા હતા કે રસી ફાયદાકારક નથી, અરે તે તૈયાર કરવામાં અન્ય જેવાને દુઃખ પહોંચતું હોવાથી તે મુકાવવા જેવી નથી. તે દયાના વિચારના પ્રચાર કરવા એક સભા ભરવાનું નક્કી થયું, જેમાં "રસી વિરુદ્ધ"ની સભા બાલાવનારનાં નામામાં "પદમશીભાઈ"નું નામ શ્રીમફે સ્ચવ્યું. તે વિશે પદમશીભાઈએ કહ્યું, " સાહેબ, રસી નંખાવનાર એક જાહેર વ્યક્તિએ મારા શેઠિયાઓ ઉપર લોકિક ઉપકાર કર્યો છે, જેની અંદર હું પણ આવી જાઉં છું. તેની વિરુદ્ધ મારે સભા બાલાવવી યાગ્ય નથી ધારતા. તેમ થશે તો ઊલટા તેઓ ચિડાઈ અમને નુકસાનમાં ઉતારશે, માટે મારું નામ ન હોય તો સારું."

શ્રીમદ્દે તેમને કહ્યું, "તેથે લોકિક ઉપકાર કર્યો છે, તેના બદલો લોકિક હોય. વળી આ કૃત્ય તો હિ'સાના ઉત્તેજનને અટકાવનાર છે, માટે તે લાભનું કારણ છે. છતાં તે વિરુદ્ધ થાય તો કંઈ ડરવા જેવું નથી. જ્યાં ધર્મનું કાર્ય હોય ત્યાં મરણ સુધી પાછા હઠવું નહિ." એમ કહી યશાવિજયજીની યાગદષ્ટિની સજ્ઝાયમાંથી નીચેની ગાથા સ'ભળાવી:—

'' ધર્મ અર્થે ઇહાં પ્રાહ્યુને છ છાંડે, પહ્યુ નહિ ધર્મ, પ્રાહ્યુ અર્થે સ'કટ પડચે છે, જુએા એ દર્શિના મર્મ. મનમાહિન જિન્છ મીઠી તાહરી વાહ્યુ.''

આ ગાથા સાંભળીને પદમશીભાઈને હિંમત આવી અને સહી કરી આપી. એ મેળાવડા થયા હતા. પ્રમુખપદે શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર બિરાજ્યા હતા, અને અનેક જણાએ રસી મુકાવવાની વિરુદ્ધમાં ભાષણા કર્યાં હતાં. ૧૯૯

૪૫. હાજર જવાય — શ્રીમદ્ કાેઇ ભાઇ સાથે એક વખત તળાવ પાસે ક્રવા ગયા હતા. તળાવમાં લીલ જોઈને તે ભાઈએ શ્રીમદ્ને પ્રશ્ન કર્યો કે, "સાહેબજી, લીલના આ જશ્થામાં કેટલા જીવ હશે ?" શ્રીમદ્દે લાગલા જ ઉત્તર આપ્યા કે, "કેમ? એ બધાને જમવા નાેતરવાનાે તમારા વિચાર છે?"

૧૯૮. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર: અધિશતાવતી સ્મારક્રિયંય", પૃ. ૧૧૯.

૧૯૯. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા ", આવૃત્તિ ૪, પૃ. ૧૧૬.

૧. જીવનરેખા ૧૧૧

૪૬. તમે વીસીમાં જમવાના છા ? — વિ. સં. ૧૯૫૬માં શ્રી જેસંગભાઈ શ્રીમદ્દને મળવા વઢવાલુ ગયા હતા; ત્યાંથી ખે-ત્રણ દિવસ વાંકાનેર જઈ પાછા આવ્યા અને શ્રીમદ્દને મળવા ગયા. શ્રીમદ્દે તેમને કહ્યું, " આજે અહીં જમજો." જેસંગભાઈએ જણાવ્યું કે, "મે દુકાને જમવાના ખંદાબરત કર્યો છે. " ત્યારે શ્રીમદ્દે તેમને કહ્યું, " નહિ, તમે વીશીમાં ખંદાબરત કરેલ છે." એટલે તે કખૂલતાં જેસંગભાઈએ કહ્યું, "હા સાહેખ! કારણ, ચામાસામાં અમે દુકાનનું રસોડું રાખતા નથી." પછી શ્રીમદ્દે તેમને બીજા દિવસે જમવાનું આમંત્રણ આપ્યું હતું, જે તેમણે સ્વીકાર્યું પણ હતું. આમ શ્રીમદ અ'તર્ગાનથી સાચી પરિસ્થિતિ તરત જ જાણી જવા. રવ્ય

૨૦૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર: અર્ધવાતાના સ્મારકપ્રાય", પૃ. ૧૧૮.

# 

## ભૂમિકા

શ્રીમદ્દના કિશારાવસ્થાના સાહિત્યમાં, તેમણે વીસ વર્ષની વય સુધી રચેલી કૃતિઓનો સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે. તેમના સાહિત્યના "વીસ વર્ષ પહેલાંનું " અને "વીસ વર્ષ પછીનું " એમ એ વિભાગ કરવાના હેતુ, તે વચે તેમના જીવનમાં આવેલા પલેટા છે. શ્રીમદ્દે સાહિત્યસર્જનની શરૂઆત, તેમના જણાવ્યા પ્રમાણે, આઠ વર્ષની લઘુ વયથી, પદ્મરચનાથી કરી હતી. આરંભનાં વર્ષોમાં થયેલાં સર્જનના ઘણાખરા ભાગ આજે અપ્રાપ્ય છે. લગભગ પંદર વર્ષની ઉંમર પછીથી થયેલી તેમની રચનાઓ મળે છે. આઠ વર્ષની ઉંમરે શરૂ થયેલું તેમનું સર્જનકાર્ય સમયના વહેવા સાથે વધતું ગયું હતું, અને એ લખાણ તે સમયનાં વર્ષમાનપત્રો તથા માસિકામાં વારંવાર છપાતું હતું. તેને લીધે પંદરસાળ વર્ષની નાની વયથી જ તેમને કવિ તરીકેની ખ્યાતિ મળી હતી. આ અરસામાં તેમની અવધાનશક્તિ પણ સારી એવી ખીલી હતી, જેના પરિણામે તેના પ્રયોગો વખતે તેમના દ્વારા થતી શીધ પદ્ધરચનાઓએ પણ એ ખ્યાતિમાં વધારા કર્યો હતો. આ બધી જાહેર-પ્રવૃત્તિની બાબતમાં તેમનામાં વીસમે વર્ષ મોટા પલેટા આવ્યો હતો.

શ્રીમદ્દ બાળપણથી જ વૈરાગી હૃદય ધરાવતા હતા. તેમને આત્માનું, જેટલું થાય તેટલું વધુ હિત આ ભવમાં જ સાધી લેવાની મહેચ્છા હતી. આથી અવધાનના પ્રયોગો કરવા, કાવ્યો કે લેખોનું સર્જન કરી તેને પ્રસિદ્ધિ આપવી વગેરે જાહેરપ્રવૃત્તિ, અને તેવી પ્રવૃત્તિથી મળતી ખ્યાતિ વગેરે તેમને પોતાના પરમાર્થમાર્ગમાં વિદનરૂપ લાગ્યાં. પરિણામે તેમણે વીસમા વર્ષ પછીથી જાહેર ક્ષેત્રનો ત્યાગ કર્યો, એટલે કે અવધાનના પ્રયોગો, સાહિત્યની પ્રસિદ્ધિ આદિ શ્રીમદ્દે ત્યાગ્યાં. તેથી વીસમા વર્ષ પછીથી તેમણે કરેલું લખાણ પોતાના અંગત ઉપયોગ માટે કે પોતાના અંગત સંબંધમાં આવતી ગણીગાંઠી વ્યક્તિઓના ઉપયોગ માટે થયું હતું. આ લખાણની પ્રસિદ્ધિ શ્રીમદ્દના અવસાન બાદ થઈ. વળી, વીસ વર્ષની વય પહેલાં સુધારા, શિક્ષણ આદિને લગતી ધર્મતર સાહિત્યની રચના શ્રીમદ્દ કરતા હતા તે પણ વીસ વર્ષની વય પછીથી બંધ થઈ ગઈ હતી. માત્ર ધર્મને લગતી કૃતિઓની રચના તેમણે તે પછીથી કરી છે. ધર્મને લગતી કૃતિઓમાં પણ, પહેલાં જે કથા, દષ્ટાંત, કટાક્ષ આદિ વસ્તુઓ નજરે ચડતાં હતાં, તેના સંપૂર્ણ લાપ વીસ વર્ષની વય પછીની રચનાએમાં જોવા મળે છે.

આમ પ્રસિદ્ધિ, પ્રકાર આદિની દર્શિએ જેતાં શ્રીમદ્દના સાહિત્યના "વીસ વર્ષ પહેલાંનું " અને "વીસ વર્ષ પછીનું " એમ બે સ્પષ્ટ વિભાગ પડે છે.

હાલમાં શ્રીમદ્દના વીસ વર્ષની વય પહેલાં લખાયેલા સાહિત્યમાં '' રત્નકર'ડશ્રાવકાચાર ''-માંથી કેટલાક અનુવાદ '' દ્વાદશાનુપ્રેક્ષા '', '' ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ''ના ૩૬મા અધ્યયનના કેટલાક અનુવાદ, '' જીવાજીવવિભક્તિ '', '' મુનિસમાગમ '' નામના અપૂર્ણ રહેલાે લેખ, "માક્ષસુખાધ" નામની અપૂર્ણ રહેલી ગદ્યરચના, "સ્વરાદયજ્ઞાન" પરની અપૂર્ણ ટીકા, "નવતત્ત્વ પ્રકરણુ"ની એક ગાથા પરની ટીકા, " જીવતત્ત્વસ' ખ'ધી વિચાર", " પુષ્પમાળા", " બાંધવચન", " સાતસા મહાનીતિનાં વાકથો", "વચનામૃત" વગેરે મળી હજારભારસા જેટલાં નીતિવચના મળે છે. આ ઉપરાંત " ભાવનાએ ધ", " માક્ષમાળા" અને " સીનીતિબાધક વિભાગ ૧" નામનાં તેમણે જ પ્રસિદ્ધ કરેલાં ત્રણ પુસ્તકા મળે છે. તે સિવાય કેટલાંક છુટક પદ્યો અને અવધાનમાં રચાયેલી કેટલીક પદ્યકૃતિઓ પણ હાલમાં ઉપલબ્ધ છે.

શ્રીમદ્દના વીસ વર્ષની ઉંમર પહેલાં રચાયેલા સાહિત્યમાં ઉપલબ્ધ કરતાં અનુપલબ્ધ કૃતિઓની સંખ્યા વધી જતી જણાય છે. તેમણે આઠમે વર્ષ ૫૦૦૦ કડીઓ રચી કહેવાય છે. નવન્દ્દસ વર્ષની વચે તેમણે પદ્યમાં "રામાયણ" અને "મહાભારત" સંદ્યેપમાં લખ્યાના ઉલ્લેખ તેમની "સમુચ્ચયવયચર્યા"માં જોવા મળે છે, "રામ ઇત્યાદિનાં ચરિત્રો પર કવિતાઓ રચી છે." અગિયાર વર્ષની વયથી તો તેઓ લેખ પણ લખવા લાગ્યા હતા, જેમાં એકિળવણી વિશે એક લેખ લખ્યાના નિર્દેશ મળે છે. બાર વર્ષની વયે તેમણે ઘડિયાળ વિશે ત્રણસા કડીએ રચી કહેવાય છે. પરંતુ આ બધાંમાંથી કાઈ પણ લખાણ ઉપલબ્ધ નથી.

" સાક્ષાત્ સરસ્વતી " નામનું એક નાનું પુસ્તક વિનયચંદ પાપટભાઈ દફ્તરીએ વિ. સં. ૧૯૪૩માં લખ્યું હતું તેમાં શ્રીમદ્દના ૧૯ વર્ષની વય સુધીના વૃત્તાંત પ્રગટ કરોં છે. એ વૃત્તાંતમાં તેમની અવધાન વગેરે શક્તિએા ઉપરાંત તે સમયના તેમના અપ્રગટ લખાણ વિશેની, યાંડી માહિતી પણ આપી છે. તેમાં વિનયચંદભાઈ એ નિદે શેલી કૃતિઓમાં " માક્ષ-માળા" પણ છે, જે પ્રગટ થયેલી મળે છે. પરંતુ " નિમરાજ શ્ર'થ" કે " સાર્વજનિક સાહિત્ય"ના શ્ર'થના તેમાં જે ઉદલેખ મળે છે તે વિશે ખીજી કશી માહિતી મળતી નથી.

"નમિરાજ ગ્રંથ" વિશે વિનયચંદભાઈ લખે છે કે "નમિરાજ" નામે એક સંસ્કૃત મહાકાવ્યના નિયમાનુસાર એમણે ગ્રંથ રચ્યા છે જેમાં શાંત રસ પ્રધાન રાખીને નવ રસની રેલમછેલ કરી મૂકી છે; જેમાં ધર્મ, અર્થ, કામ અને માક્ષ એ ચાતુર્વર્ગ સંબ'ધી ઉપદેશ કરી ફળમાં માક્ષમાર્ગ મૂકી કીધા છે. એ પાંચ હજાર શ્લાકના પૂરના ગ્રંથ તેમણે ત્રણ દિવસમાં રચ્યા હતા. એ ગ્રંથ વાંચતાં દરેક મનુષ્યને એ દેવાંશી નરની કવિત્વશક્તિના લાલિત્યનું ભાન થાય છે."

"સાર્વજનિક સાહિત્ય" વિશે તેમણે લખ્યું છે કે :—

"એ મહાત્માએ એક સાર્વજનિક સાહિત્યના એક હજાર શ્લાકના ગ્રંથ એક દિવસમાં રચ્યા છે, જે હમણાં ધાંગધાના એક ડૉક્ટર પ્રસિદ્ધ કરનાર છે."<sup>3</sup>

૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૨૦૫, આંક ૮૯.

ર. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા ", આવૃત્તિ ૪, ૫. ૮૭.

<sup>3.</sup> એજન, પૃ. ૮૮.

ઉપરનાં અવતરણા પરથી સમજાય છે કે આ ખ'ને ગ્ર'થા વિનચ'દલાઈએ જોયા હશે વળી, તે પ્રસિદ્ધ થવાના છે તેવા ઉલ્લેખ પણ ઉપરનાં અવતરણામાં છે. પર'તુ પછીથી તે છપાયા કે નહિ તે વિશે આજે આપણને ક'ઈ માહિતી મળતી નથી. એટલે આ ગ્ર'થા લખાયા પછી પરમાર્થમાર્ગમાં તે અનુપયાગી લાગતાં તેનું કતૃત્વ શ્રીમદ્દે છાંડી દીધું હાય એવું અનુમાન કરવામાં આવે છે.

"શ્રીમદ રાજચંદ્ર જીવનકળા "માં શ્રી બ્રહ્મચારી ગાવર્ધ નદાસજએ " ર્સાનીતિબાધક વિભાગ ૧"માં જેવા મળતી "કાવ્યમાળા "ની જાહેરખબર વિશે લખ્યું છે કે :—

"'સ્ત્રીનીતિબાધક'ને અ'તે જાહેરખબરમાં લખેલું છે કે 'કાવ્યમાળા'એ નામનું એક સુનીતિબાધક પુસ્તક મેં રચીને તૈયાર કરેલું છે, જેની અંદર ૧૦૮ કાવ્યા છે, અને તેના ચાર ભાગ પાડેલા છે. તેનું કદ બસા પૃષ્ઠનું થશે. અગાઉથી ગ્રાહક થનારની પાસે રૂ. ૦–૧૦–૦ લેવામાં આવશે."

આ જાહેરખબર પરથી સિદ્ધ થાય છે કે શ્રીમફે આ પુસ્તકની રચના કરી હશે, પરંતુ તેની છપાયેલી કે લખેલી નકલ મળી શકતી નથી. આથી આ પુસ્તક પ્રગટ થયું છે કે નહિ તે વિશે આપણુને શ્રી ગાવર્ધનદાસની જેમ કશી માહિતી મળી શકતી નથી.

આમ શ્રીમદ્દરચિત વીસ વર્ષ પહેલાંના સાહિત્યમાં ઉપલબ્ધ કરતાં અનુપલબ્ધ રચનાઓના જશ્યા માટા હાય તેમ જણાય છે. તેમના ઉપલબ્ધ સાહિત્યમાંથી સૌપ્રથમ "ભાવના-બાધ"ના, તે પછી "માક્ષમાળા"ના, અને પછી અન્ય સાહિત્યના વિચાર કરીશું.

૪. "શ્રીમદ રાજચંદ્ર", આવૃત્તિ ૧, ૫. ૩૦.

#### भेडरेख २

## ભાવનાંબાધ

પંદર-સાળ વર્ષની ઉંમર આસપાસ શ્રીમદ રાજચંદ્રે કેટલાંચે આગમા, અન્ય જૈન થુંથા તથા અન્ય ધર્મનાં પુરતકાનું અવલાકન કર્યું હતું, અને તેમની રુચિ જૈનધર્મ તરફ વિશેષ હતી તે તેમનાં લખાણા એતાં સ્પષ્ટ થાય છે. તે સમયે આમ એક તરફ તેમનું શાસત્રાન વધતું જતું હતું, તાે બીજી તરફ અવધાનશક્તિ, સ્મરણશક્તિ વગેરે માટેની તેમની ખ્યાતિ પણ વધતી જતી હતી.

પોતાના શાસાલ્યાસના લાભ સામાન્ય જનને પણ મળી શકે એ હેતુથી વિ. સં. ૧૯૪૦માં તેમની સાંળ વર્ષ અને પાંચ માસની ઉંમરે તેમણે "માક્ષમાળા" નામના ગ્રંથની રચના કરી. તે પુસ્તક છપાવવા માટે નાણાંની જરૂર હતી, તેથી તેના ગ્રાહકા અગાઉથી નાંધી નાણાંની સગવડ કરવાનું તેમણે વિચાર્યું. તેમની ખ્યાતિને લીધે "માક્ષમાળા" માટે પહેલેથી પૈસા આપે એવા અનેક ગ્રાહકા મળ્યા, અને તે દ્વારા આ કાર્ય સુલભ બન્યું. પણ તે પુસ્તક છાપવા આપતાં તેમને ખ્યાલ આવ્યા કે તેને છપાતાં તા લાંબા સમય નીકળશે. તેથી અગાઉથી થયેલા ગ્રાહકાની જિજ્ઞાસા સંતાષવા તેમણે એક નાનું પુસ્તક વિ. સં. ૧૯૪૨માં લખ્યું. તે પુસ્તકને ઝડપથી છપાવી, તે જ વર્ષમાં તેને "માક્ષમાળા"ના ગ્રાહકાને ભેટરૂપે આપ્યું. એ દ્વારા ગ્રાહકાની જ્ઞાનપિપાસા સંતાષવાના તેમણે એક સફળ પ્રયત્ન કર્યો. એ નાનું ભેટપુરતક તે "ભાવનાબાધ." તે સંબંધી વિ. સં. ૧૯૫૫માં શ્રીમદ્ લખે છે કે:—

"એ છપાતાં વિલંભ થયેલ તેથી ગ્રાહકાની આકુળતા ટાળવા 'ભાવનામાધ' ત્યાર પછી રચી ઉપહાર રૂપે ગ્રાહકાને આપ્યા હતા." દ

ગ્રાહકા નોંધ્યા પછી લાંભા સમય સુધી પુરતક ન આપી શકાય તા તે અયાગ્ય ગણાય એ વિચારને પરિહ્યુમે આ પુસ્તકની રચના થઈ. આમ આ પુસ્તક પ્રામાણિકતા પ્રેરિત કર્તવ્યન્ મુહિના પરિહ્યુમરૂપ રચાયું હતું. આ પુસ્તક રચવાની યાજના તેમના મગજમાં વહેલી આવી ગઈ હતી એમ કહી શકાય.

વૈરાગ્ય તરફ જવને વાળતી તથા થયેલા વૈરાગ્યને દઢ કરતી આર ભાવનાઓ શ્રી તીર્થ કર પ્રભુએ સમજાવી છે. આ ખાર ભાવનાઓ તે અનિત્ય, અશરણ, સંસાર, એક્તવ, અન્યત્વ, અશુચિ, આશ્રવ, સંવર, નિર્જરા, લાકસ્વરૂપ, બાધદુર્લ ભ અને ધર્મ દુર્લ ભ ભાવનાઓ છે. તે ભાવનાઓને વિસ્તારથી સમજાવવાના પ્રયત્ન શ્રી કુંદકું દાચાર્ય, શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય

પ. '' મોક્ષમાળા '' કરતાં '' ભાવનાબાધ '' વાચક પાસે પહેલું પહેાંચ્યું' હેાવાથી તેને અહીં પહેલું સ્થાન આપ્યું છે.

 <sup>&</sup>quot;શ્રીમદ્ રાજ્ય', અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૬૬૪.

જેવા અનેક સમર્થ આચાર્યોએ કર્યો છે. પરંતુ તેમના ગ્રંથાની ભાષા માગધી કે સંસ્કૃત હાવાને લીધે સામાન્ય જનને સમજવામાં તે મુશ્કેલ લાગે, તેથી સામાન્ય જન પણ સમજ શકે તેવી સરળ ભાષામાં તેને ઉતારવાના શ્રીમદ્દે વિચાર કર્યો.

તે વિચાર અનુસાર શ્રીમફે શ્રી સમ'તલદ્રાચાર્ય રચિત "રત્નકર'ડશ્રાવકાચાર"માં વર્ણ વેલી બાર લાવનાઓનો ગુજરાતીમાં અનુવાદ કરવાની શરૂઆત કરી. પહેલી બે લાવનાઓનો અનુવાદ તેમણે પૂરા કર્યા, અને ત્રીજી સ'સારલાવનાનો થાંડા અનુવાદ કર્યા પછી, એ આખા અનુવાદ અધ્રા રહેવા દીધા. એ અનુવાદ આપણુને અપૂર્ણ જ મળે છે. અનુવાદ અધ્રા મુકાયા પછી થાંડા વખતમાં જ આગળ જોઈ તેવી જરૂરિયાત ઊભી થતાં આપણુને "લાવનાબાધ" નામનું સ્વત'ત્ર પુસ્તક મળે છે. એ પરથી અનુમાન થાય છે કે "રત્નકર'ડશ્રાવકાચાર"માંની બાર લાવનાના અનુવાદ તેમને પાતાના હેતુ પાર પાડવા માટે અપૂર્ણ લાગ્યા હશે, તેથી તે અધ્રા રહેવા દઈ તે વિશે સ્વત'ત્ર ગ્રંથ રચવાની યોજના તેમણે કરી હશે, જે "લાવનાબાધ"માં પૂરી થતી લાગે છે.

લગભગ પચાસ પાનાંના આ પુસ્તકને યોગ્ય પાંચછ પાનાંની પ્રસ્તાવના તેમણે લખેલ છે. તેમાં જીવને સાચું સુખ એટલે કે સંસારના શોકથી મુક્તિ એઈતી હોય તો વૈરાગ્ય તરફ વળવું એઈએ તે તેમણે સમનન્યું છે. "ગમે તેવા તુચ્છ વિષયમાં પ્રવેશ છતાં ઉન્નવળ આત્માઓના સ્વતાવેગ વૈશન્યમાં ઝંપલાવવું એ છે." એ વૈશગ્યની મહત્તા બતાવનાર વાક્યથી પ્રસ્તાવનાની શરૂઆત કરી સંસારીઓની પ્રવૃત્તિ કેવી છે, તે તેઓ તેમાં બતાવે છે.

દરેક ગતિના જીવ સુખ મેળવવા અને દુઃખથી છૂટવા પ્રયત્ન કર્યો કરે છે. તેઓ સંસારમાં જ સુખ માની તે મેળવવા પ્રયત્ન કરે છે. પરંતુ તે દેખાતા સુખની પાછળ દુઃખ હોાવાથી તે સાચું સુખ નથી એવી વિવેકબુદ્ધિ તેમનામાં હોતી નથી. પરિણામે તેઓ અને ત શોકને પામે છે. ત્યારે વિવેકબુદ્ધિવાળા મહાજ્ઞાનીઓ "પશ્ચાત્ દુઃખ તે સુખ નહિ" એ સિદ્ધાંત અનુસાર સંસારસુખની દરેક સામગ્રીને શાકરૂપ જણાવે છે. તેથી તેઓ " સંસારના પ્રત્યેક સુખ વડે વિરાજિત રાજેશર છતાં પણ સત્ય તત્ત્વજ્ઞાનની પ્રસાદી પ્રાપ્ત થવાથી સંસારના ત્યાળ કરીને યાગમાં પરમાન દ" માને છે, અને અનંત સુખને પામે છે. શ્રીમદ્ પાતાના આ વિગ્રારના સમર્થનમાં ભર્તુ હરિનો એક પ્રખ્યાત શ્લોક ટાંકે છે કે :—

भोगे रोगभयं कुले स्युतिभयं वित्ते नृपालाद्भयं, भाने दैन्यभयं बले रिपुभयं रूपे तहण्या भयम । शास्त्रे वादभयं गुणे खलभयं काये कृतान्ताद्भयं, सर्व वस्तु भयान्वितं भुवि नृणां वैराग्यमेवाभयम् ॥१०

૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૧૫.

૮. એજન, પૃ. ૩૨.

૯. ૧૦. એજન, પૃ. ૩૩.

સ'સારની સારી ગણાતી દરેક વસ્તુમાં ક'ઈ ને ક'ઈ ભય રહ્યો છે. માત્ર વૈરાવ્ય જે ભયથી મુક્ત છે, એવું પ્રતિપાદન ભર્તૃ હરિએ આ શ્લાકમાં કર્યું છે. આ શ્લાકને વિસ્તારથી સમજાવ્યા પછી શ્રીમદ્ જણાવે છે કે, " ભર્તૃ હરિ એક જ આમ કહે છે તેમ નથી, ભર્તૃ હરિથી ઉત્તમ, સમાન કે કનિષ્ઠ એવા અસ'ખ્ય તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ પણ આ જ વાત કહી છે."

તે તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ સ'સારને એકાંત દુઃખમય તથા શોકમય કહ્યો છે. સ'સારના દુઃખથી મુક્ત થવાને પ્રદ્માચર્ય, ક્ષમા, અપ્રભુત્વ, વિવેક, વિનય વગેરેનું સેવન તથા ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, વિષય, હિંસા વગેરેના ત્યાગ કરવા એ ઉપાય તેઓએ બતાવ્યા છે. એ રસ્તે ચાલી પુરુષાર્થ કરવા તે સર્વનું કર્તવ્ય છે, એમ તેઓએ ઉપદેશ્યું છે.

આમ સર્વ જ્ઞાનીઓની વાત કરી ભગવાન મહાવીરના પણ સંસારત્યાગના આવા જ ઉપદેશ હતા, તેમ શ્રીમદ્ જણાવે છે. અને પાતાના ઉપદેશને તા ભગવાન મહાવીર આચરી ખતાવ્યા હતા; તેમ ન હાય તા સંસારના અનેક વૈભવને છાંડી તેઓ શા માટે ચાલી નીકળ્યા હતા ? આટલું ખતાવી શ્રીમદ્ જ્ઞાનીના ઉપદેશ વિશે લખે છે કે:—

''એ ઉપદેશ આપવામાં કાઈએ કાઈ પ્રકારની અને કાઈએ કાઈ પ્રકારની વિચક્ષણતા દર્શાવી છે. એ સઘળા ઉદ્દેશ તો સમતુલ્ય દશ્ય થાય તેવું છે. પરંતુ સૂક્ષ્મ ઉપદેશક તરીકે શ્રમણ ભગવંત તે સિદ્ધાર્થ રાજાના પુત્ર પ્રથમ પદવીના ઘણી થઈ પડે છે. નિવૃત્તિને માટે જે જે વિષયા પૂર્વે જણાવ્યા તે તે વિષયાનું ખરુ સ્વરૂપ સમજીને સર્વાશે મંગળમય રૂપે બાંધવામાં એ રાજપુત્ર વધી ગયા છે." ''

હૃદયમાં વસી જાય તેવી સચાટ ભાષા દ્વારા તત્ત્વની સૂક્ષ્મતાની બાબતમાં ભગવાન મહાવીર શ્રેષ્ઠ છે તેવા પાતાના અભિપ્રાય શ્રીમદ્દે અહીં આપ્યા છે. આ તત્ત્વજ્ઞાનીઓના ઉપદેશના સાર "પ્રભુ ભંજો, નીતિ સંજો, પરંઠા પરાપદાર" એ ચરણમાં આવી જાય છે, તે ખતાવી આ રસ્તે જ જવાથી મુક્તિ મળે છે, તેવા તેમના અભિપ્રાય છે. " विव्वावसेहा जह सम्बद्मा" એ "સૂત્રકૃતાંગ"ની ગાથાના ચરણાર્ધ દ્વારા એનું સમર્થન કર્યું છે. મુક્તિ મેળવવામાં વૈરાગ્ય કેટલા મદદગાર થાય છે તે દર્શાવતાં પ્રસ્તાવનાના અ'તભાગમાં કર્તા લખે છે કે:—

"આ પણ વિના વિવાદે માન્ય રાખવું નોઈએ કે તે અનંત શોક અને અનંત દુઃખની નિવૃત્તિ એના એ જ સાંસારિક વિષયથી નથી. રુધિરથી રુધિરના ડાઘ જતા નથી; પણ જળથી તેના અભાવ છે; તેમ શુંગારથી વા શુંગારમિશ્રિત ધર્મથી સંસારની નિવૃત્તિ નથી; એ જ માટે દીરાગ્ય-જળનું આવશ્યકપણું નિઃસંશય દરે છે; અને એ જ માટે વીતરાગના વચનમાં અનુરક્ત થવું વધુ ઉચિત છે. નિદાન એથી વિષયરૂપ વિષના જન્મ નથી. પરિણામે એ જ મુક્તિનું કારણ છે." રા

૧૧. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અંગામ આવૃત્તિ, પૃ. ૩૪.

**૧**૨. એજન, પૃ. ૩૫.

રે. ભાવનાલાધ

જીવને જે સાચા અર્થમાં સુખી થવું હોય તો શું કરવું જેઈએ તે ટૂંકમાં છતાંય સંચાટ ભાષામાં પ્રસ્તાવનામાં સમજાવી શ્રીમદ્દે પાતાને કહેવાની વાતની પૂર્વ ભૂમિકા સું દર રીતે તૈયાર કરી છે. તેમનું એક પછી એક વાકચ એટલું સ્વાભાવિક અને તર્ક બન્દ્ર હોય છે કે તેની સદ્યા પ્રતીતિ અને અસર આપણાં ચિત્તને થાય છે.

વૈરાગ્યનું આ પ્રમાણે મહત્ત્વ સમજાવ્યા પછી કર્તાએ પ્રથમ વૈરાગ્યને પાષક એવી બાર ભાવનાના સંક્ષેપમાં પરિચય આપ્યા છે<sup>ર ૩</sup> તે પછી ભાવના વિશે તેઓ લખે છે:—

"એમ મુક્તિ સાધ્ય કરવા માટે જે વૈરાગ્યની આવશ્યકતા છે તે વૈરાગ્યને દૃઢ કરનારી ખાર ભાવનાએમમાંથી કેટલીક ભાવનાએ આ દર્શનાંતર્ગત વર્ણુવીશું, કેટલીક ભાવનાએા કેટલાક વિષયમાં વહેં ચી નાખી છે. કેટલીક ભાવનાએા માટે અન્ય પ્રસંગની અગત્ય છે, તેથી તે વિસ્તારી નથી."<sup>૧૪</sup>

આમ "ભાવનાબાધ"ના કર્તા પહેલેથી જ સૂચવે છે કે અમુક ભાવનાઓના વિસ્તાર કરવો તેમણે અહીં ઉચિત માન્યો નથી. વળી, "ભાવનાબાધ"નું અવેદ્યાકન કરતાં જાણવા મળે છે કે તેમાં તેમણે પહેલી દસ ભાવનાઓ જ આપી છે; બાધદુર્લ અને ધર્મ દુર્લ ભ એ છે કે તેમાં તેમણે પહેલી દસ ભાવનાઓ તેમણે પછીની ભાવનાઓની સરખામણીમાં વિસ્તારથી સમજાવી છે. શરૂઆતમાં તેઓ ભાવનાના ભાવને સ્વરચિત પંક્તિમાં મૂકે છે, પછી તેના વિશેષાર્થ ખતાવી તેન અનુરૂપ દર્શત આપે છે. એમાંનાં કેટલાંક દર્શતો "ઉતરાદયયન સૂત્ર"માંથી તો કેટલાંક અન્ય જગ્યાએથી લેવાયાં છે. એકાદ દર્શત સ્વતંત્ર પણ છે. દર્શત આપ્યા પછી કથા તથા ભાવનાનું રહસ્ય સમજાવતી "પ્રમાણશિક્ષા" આપીને અંતમાં પુષ્પિકા લખી તેઓ ભાવના પૂર્ણ કરે છે. પછીની ત્રણ ભાવનાને સમજાવતી વખતે કર્તા ઉપરના ક્રમને અનુસરતા નથી. તેઓ ભાવનાને ગલમાં જ સમજાવી દર્શત આપે છે, અને અંતમાં પ્રમાણશિક્ષા આપતા જ નથી. વળી, તેમાં પુષ્પિકા પણ ટૂંકાવી છે, અને નિર્જરા તથા લોકસ્વરૂપ ભાવનામાં તેમણે પુષ્પિકા આપી જ નથી. અંતિમ લોકસ્વરૂપ ભાવનામાં દર્શત, પ્રમાણશિક્ષા કશું જ નથી. માત્ર એ ભાવનાના અર્થ સંક્ષેપમાં આપેલા છે. આમ જેમ જેમ પુસ્તકમાં ભાવનાના ક્રમ આગળ વધતા જાય છે, તેમ તેમ તે વિશેનું લખાણ સંક્ષિપ્ત થતું આપણે જેઈ એ છીએ.

શ્રીમદ્દે વર્ષુ વેલી ભાવનાઓનાં વિસ્તાર અને લક્ષણે છઠ્ઠી ભાવના પછી ધીમ ધીમે ઘટતાં જાય છે; તેના કારણમાં આ શ્રંથની પૃષ્ઠસંખ્યા મર્યાદામાં રાખવાના તેમના ઉદ્દેશ જણાય છે. પૃષ્ઠસંખ્યા મર્યાદિત રાખવાનાં બેત્રણ કારણાનું અનુમાન થઈ શકે છે. "ભાવનાબાધ" એ ભેટપુસ્તક હતું તેથી પૃષ્ઠસંખ્યા વધી જવાથી છાપકામમાં વધી જતા ખર્ચ શ્રીમદ્દની તે વખતની સાંકડી આર્થિક સ્થિતિને પાસાય તેમ નહોતો. વળી, શ્રીમદ્દને આ પુસ્તક ઝડપથી છપાવીને "માક્ષમાળા"ના ગ્રાહકાને ભેટરૂપે આપવું હતું તેથી વધુ પાનાં

૧૩. આ સંક્ષિપ્ત પરિચય તે "મોક્ષમાળા "ના ૨૧મા પાદ. એ પાઠ અહીં એ જ શબ્દામાં "પ્રથમ દર્શત"ના નામે અપાયા છે.

૧૪. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૩૬.

છપાતાં સમય લાગે, તે પણ તેમને અનુકૂળ આવે તેમ નહોતું. આથી મર્યાદિત પૃષ્ઠસંખ્યા રાખવા માટે તેમની સમર્થ કલમ ઝડપથી ચાલી શકે એવી હોવા છતાં તેમણે આમ શા માટે કર્યું હશે તેના ખુલાસા મળી શકતા નથી.

એ પ્રત્યેક ભાવના વિશે શ્રીમેટ્ટે કેવા વિચારા "ભાવનાબાધ"માં વ્યક્ત કર્યો છે, તે અનુક્રમે આપણે જોઈએ.

## અનિત્યભાવના

સ'સારનાં સર્વ સુખા, શરીર, લક્ષ્મી, અધિકાર વગેરે નાશવ'ત છે, તે અધાંના કાઈ ને કાઈ કાળે નાશ થવાના જ છે. માત્ર આત્મા જ નિત્ય છે. અવિનાશી આત્માનું ધ્યાન ધરવાથી પરમ સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે, ત્યારે નાશવ'ત વસ્તુમાં માહ રાખવાથી દુઃખ જ મળે છે, એ જાતના વિચાર કરવા તે અનિત્યભાવના.

આ ભાવનામાં શરૂઆતમાં શ્રીમફે સર્વ વસ્તુઓની અનિત્યતા સમજાવતી ઉપજાતિ છંદમાં ચાર પંક્તિઓ આપી છે. તેના વિશેષાર્થ રૂપે તેમણે તે પંક્તિઓ ગદ્યમાં વિસ્તારથી સમજાવી છે. અને આ સમજણ દઢ કરવા, સંસારના નાશવંત સુખના પ્યાલ આપવા, કર્તાએ એક ભિખારીનું દેશંત આપ્યું છે.

એક પામર ભિખારીને કોઈ ગૃહસ્થ પાસેથી પોતાને કહી ન મળેલું મિષ્ટ ભાજન મળતાં ખૂબ આનંદ થાય છે. નગર બહાર આવી, ભાજન કરી, સંતુષ્ટ થઈને તે ભિખારી એક ઝાડ નીચે નિદ્રાવશ થાય છે. તેને નિદ્રામાં સ્વપ્નનો ઉદય થાય છે. અને તે સ્વપ્નમાં પાતે રાજરાજેશ્વરના વૈભવના ભાજતા ખને છે. પણ વીજળીના થયેલા કડાકાથી સ્વપ્નમાંથી જાગત થતાં તેને ખ્યાલ આવે છે કે એ વૈભવ તો સ્વપ્નના હતા, પાતે તા ભિખારીના ભિખારી જ છે; આથી તે ખૂબ ખેદ પામે છે કે પાત સંતાષ થાય ત્યાં સુધી એ ભાગ ભાગવી શક્યો નહીં.

આ દર્શતનું કથારહસ્ય લેખકે " પ્રમાણશિક્ષા "માં સમજવ્યું છે. ભિખારીને સ્વપ્નમાં ભાગ સાચા લાગતા હતા, પણ જાગ્રત થતાં તે ખાટી માન્યતા નઇ થઈ અને સ્વપ્નનાં સુખ મિથ્યા જણાયાં, તેમ આત્મત્તાનરૂપી સાચી જાગૃતિ જીવને નથી આવી હોતી ત્યાં સુધી જ સં'સારનાં સુખ સાચાં લાગે છે. આથી ખુદ્ધિશાળી જીવા સં'સારની એક પણ વસ્તુને સ્વપ્નની પેઠે સાચી ન માનતાં તેનાથી છૂટવાના પ્રયત્ન કરે છે.

આ દર્શત અને "પ્રમાણશિક્ષા" વૈરાગ્યના ઉપદેશાર્થ છે, તે તેમના હેતુ પૃષ્પિકામાં તેઓ પ્રગટ કરી આ ભાવના પૂર્ણ કરે છે.

આ દેશંતની ભાષા સરળ છે. કચાંય વધુ વર્ણન કરી તેમણે તેને લંબાવેલ નથી. પણ વચ્ચે વચ્ચે મર્માળાં હાસ્યવાળાં વચનાે મૂકી આ દેશંતને રસિક બનાવવાનાે સ્તુત્ય પ્રયત્ન તેમણે કર્યો છે. આ મર્માળું હાસ્ય આપણને ''અતિવૃદ્ધતાને પામેલાે એવાે પાતાનાે ર. ભાવનાળાધ ૧૭૩

જળના ઘડા મૂકથો "; " ભાજનને સ્વધામ પહોંચાડથા પછી ઓશીકે એક પશ્થર મૂકીને તે સૂતો "; " ભાઈ તા જેવા હતા તેવા ને તેવા દેખાયા. પાતે જેવાં મલિન અને અનેક જાળી-ગાેખવાળાં વસ્ત્ર ધારણ કર્યા હતાં તેવાં ને તેવાં જ વસ્ત્રો શરીર પર વિરાજે છે."— આના જેવાં અનેક વાકથોમાં જેવા મળે છે. નિર્દ'શ હાસ્ય વેરતાં આ વાકથો વાંચતાં આપણું માં સહજ મલકી જાય છે. આમ દર્શાતને રસિક અનાવવામાં તેઓ સફળ થયા છે.

આ દર્શત તેમની સ્વતંત્ર સ્થના હાય તેમ લાગે છે. જૈન સૂત્રમાંથોમાં તે જેવા મળતું નથી.<sup>૧૫</sup>

## **અશર**ણભાવના

સ'સારમાં મરણ સમયે જીવને શરણ આપનાર ધર્મ સિવાય બીજુ' કાઈ નથી, તેમ વિચારલું તે અશરણભાવના. કર્તાએ સ'સારની અશરણતા બતાવતી ચાર પ'ક્તિએ। ઉપનિત છ'દમાં આપી તેના વિશેષાર્થ ગદ્યમાં સમન્નવ્યા છે. તે પછી સ'સારને શરણરૂપ માનવાથી સદાય અશરણતા જ રહે છે, એવા બાધ આપતું અનાથી મુનિનું ચરિત્ર તેઓએ અહીં દર્શાવ્યું છે.

મગધ દેશના રાજા શ્રેબ્રિક ફરતાં ફરતાં મ'ડિકુક્ષ નામના વનમાં, એક તરુભુ મુનિ તપ કરતા હતા ત્યાં જઈ ચડચો. તે મુનિની કાંતિથી પ્રભાવિત થવાથી, મુનિએ કરેલા ત્યાગનું કારભુ જાણવાની જિજ્ઞાસા થવાથી, શ્રેબ્રિકે મુનિને તે બાબત વિનયથી પૂછ્યું. કારભુમાં મુનિએ પોતાની અનાથતા જણાવી. એથી આશ્ચર્ય પામી, કાઈ નાથ ન હાય તો પોતે નાથ થશે એમ જણાવી શ્રેબ્રિકે મુનિને મનુષ્ય સંબ'ધી અનેક પ્રકારના ભાગ ભાગવવાનું આમ'ત્રભુ આપ્યું. તેના ઉત્તરમાં મુનિએ કહ્યું કે, "તું પાતે અનાથ છા તો મારા નાથ કઈ રીતે થઈશ ?" આ ઉત્તરથી શ્રેબ્રિકને આકુળતા થઈ કે, " હું નગર, વન, ઉપવન, સુંદર સ્ત્રીઓ, લક્ષ્મી વગેરેના ભાકતા છું; વળી અનેક નાકર, હાથી, અથ વગેરેના માલિક છું, તો હું અનાથ કઈ રીતે!" આથી તે વિશે શ્રેબ્રિકે મુનિને પ્રશ્ન કર્યો. આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં મુનિએ પાતાની અનાથતા કઈ રીતે હતી તેની વાત કહી.

મુનિ ધનસંચય નામના સમૃદ્ધ પિતાના પુત્ર હતા. અનેક પ્રકારનાં સુખ તેએ! માણતા હતા. યુવાવસ્થામાં એક વખતે તેમને આંખમાં ભય કરે વેદના ઉત્પન્ન થઈ, અને આંખા શરીરમાં દાહજ્વરની અસહ્ય વેદના પ્રસરી ગઈ. આ વેદના દ્વર કરવા અનેક કુશળ વૈદા આવ્યા, પણ તેમનાં ઔષધાથી આરામ થયા નહીં; એટલું જ નહીં, પિતાની સંપત્તિ, માતાની મમતા, સહાદરના પ્રયત્ના કે પતિવતા પત્નીની શુશ્રૂષા પણ એમને વેદનામુક્ત કરી

૧૫. આ આખું દર્ણત "મોક્ષમાળા "ના પાઠ ૪૧-૪૨માં "ભિખારીના એદ" શાબ્ક નીએ કથારૂપે મળે છે. અહીં તે કથા પદાપ ક્તિઓ, વિશેષાર્થ, કથા અને પ્રમાહ્યશિક્ષા – એ અનુક્રમમાં ગાઠવીને આપેલ છે. ત્યારે "મોક્ષમાળા "માં તે આડાઅવળા ક્રમમાં મળે છે. આમ આ આખી કથા "મોક્ષમાળા "માંથી લેવાઇ છે.

શકથા નહીં, એ જ એમનું અનાથપણું હતું. એથી સંસારથી તેઓ ખેદ પામ્યા અને વેદનાનુકિત થાય ત્યારે સંસારત્યાંગ કરવાના તેમણે નિર્ણય કર્યો. દૈવયોંગે એ વેદના દૂર થતાં સર્વ છોડી આત્મસાધના માટે તેઓ ચાલી નીકળ્યા. અને પછી તેઓ આત્મા તથા પરમાત્માના નાથ થયા. આમ પાતાના આત્મા જ સુખદુઃખના કર્તા લાકતા છે, તે સમજાવી સંસારમાં રહેલી અનાથતા મુનિએ શ્રેલિકને પ્રત્યક્ષ કરી અતાવી. સાચી શરણતા સમજ્યા પછી રાજાએ મુનિને લાગ માટે કરેલા આમંત્રણ માટે પશ્ચાત્તાપ કર્યો અને ક્ષમા યાચી. પછી મુનિની રજા લઈને તે પાતાના રાજ્યમાં ગયા.

"પ્રમાણુશિક્ષા"માં શ્રીમદ ખાધે છે કે આ કથા પરથી સંસારની અશરણતા સ્પષ્ટ થાય છે. આત્માએ તો મુનિના કરતાં અનંત દુઃખ સહ્યાં છે. પણ સાચું ન સમજાયું હોવાને લીધે. તેનાથી છૂટાયું નથી. તેમ દુઃખથી છૂટવા શ્રીમદ કહે છે:--

"સ'સારમાં છવાઈ રહેલી અન'ત અશરણતાના ત્યાગ કરી સત્ય શરણરૂપ ઉત્તમ તત્ત્વજ્ઞાન અને પરમ સુશીલને સેવા. અ'તે એ જ સુક્તિના કારણરૂપ છે." '' ક

" ઉત્તરાધ્યયન" નામના જૈન સૂત્રના વીસમા અધ્યયનમાં આવતી આ કથા શ્રીમફે અહીં આપી છે. આ અધ્યયનના પહેલા સાડત્રીસ અને પાછળના બે એમ કુલ એાગણુચાલીસ શ્લોકમાં અપાયેલી કથાને સરળ ભાવાનુવાદ રૂપે તેમણે અહીં રજૂ કરી છે. અને તેમાં કથાંક કથાંક થાડુંક પોતાનું કથન ઉમેરી તેને રસિક બનાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે, તે તેમની શૈલીના સુંદર નમૂના પૂરા પાડે છે.

શ્રેશિક રાજા ક્રવા નીકળે છે તે વન ન દનવન જેવું જ હતું, એમ એક જ ગાથામાં મૂળ સૂત્રમાં જણાવાયું છે. ઉદાહરણ તરીકે તેના ત્રીજે શ્લાક જુઓ :—

> "नाषादुमलयाइण्णं नाषापिकलिनसेवियं। नाषाकुसुमसंछन्नं उज्जाणं नन्दणोवमं॥"<sup>९७</sup>

શ્રીમદ્દે એ વનતું ચિત્રાત્મક વર્ણન કરતાં લખ્યું છે કે :—

"વનની વિચિત્રતા મનાહારિણી હતી. નાના પ્રકારનાં તરુકુંજ ત્યાં આવી રહ્યાં હતાં, નાના પ્રકારની કામળ વિલ્લિકાઓ ઘટાટાપ થઈ રહી હતી, નાના પ્રકારનાં પંખીઓ આનંદથી તેનું સેવન કરતાં હતાં; નાના પ્રકારનાં પક્ષીઓનાં મધુરાં ગાયન ત્યાં સંભળાતાં હતાં, નાના પ્રકારનાં કૃલથી તે વન છવાઈ રહ્યું હતું, નાના પ્રકારનાં જળનાં ઝરણાં ત્યાં વહેતાં હતાં, ટૂંકામાં સૃષ્ટિસી દર્યના પ્રદર્શનરૂપ હોઈને તે વન નંદનવનની તુલ્યતા ધરાવતું હતું. " ધ્રા

૧૬. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૪૦.

૧૭. " ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર", અધ્યયન ૨૦, શ્લોક ૩. પૃ. ૧૬૩.

૧૮. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૩૮.

કેટલીક વખત સૂત્રના શ્લાક અનુસાર જ તેમણે ભાવાર્થ આપેલા છે:---

''होमि नहो भयंताण भोगो भुंजाहि संजया । मित्तनाईपरिवृद्दों, माणुस्सं खु सुबृहहं॥''९६

આ શ્લોક વિશે શ્રીમદે આ પ્રમાણે લખ્યું છે:---

" કાેઈ નાથ નથી તાે હું થાઉં છું. હે ભયત્રાણ! તમે ભાેગ ભાેગવાે. હે સ'યતિ! મિત્ર! જ્ઞાતિએ કરી દુર્લભ એવાે તમારા મનુષ્યભવ સુલભ કરાે. "રવ

શ્રેશિક રાજ્યએ વનમાં જોયેલા મુનિ કેવા હતા તે સૂત્રમાં એક જ શ્લાકમાં દર્શાવ્યું છે :—

" अहो वण्णो अहो रूपं अही अन्नस्स सोमया । अहो खंती अहो मुत्ती अहो भोगे असंगया ॥ "रि

તે विशे કર્તા સ્વત'ત્ર રીતે થાઉા વિસ્તાર સાધે છે:---

"અહા ! આ મુનિના કેવા અક્લત વર્ણ છે! અહા ! એનું કેવું મનાહર રૂપ છે! અહા ! આ અપંની કેવી અક્લત સોમ્યતા છે! અહા ! આ કેવી વિસ્મયકારક ક્ષમાના ધરનાર છે! અહા ! આના અંગથી વૈરાગ્યની કેવી ઉત્તમ રકુરણા છે! અહા ! આની કેવી નિર્લાલતા જણાય છે! અહા ! આ નિયતિ કેવું નિર્ભય અપ્રભુત – નમ્મપણું ધરાવે છે! અહા ! એનું ભાગનું અસંગપણું કેવું સુદઢ છે!" ર

આમ અહીં શ્રીમદ્દ મુનિના બધા જ ગુણા અહાભાવથી વ્યક્ત કરે છે, અને તે દ્વારા મુનિની ઉત્તમતાના ખ્યાલ આપણને આપે છે.

મૂળ સૂત્રમાં શ્રેણિક રાજાને સુનિ એટલું જ કહે છે કે, "તું પાતે અનાથ છા, તો મારા નાથ કઈ રીતે થઈશ ?" જુએા આ અધ્યયનના ૧૨મા શ્લાક :—

"अन्यणा वि अणाही सि सेणिया मगहाहिया। अन्यणा अणाही संतो कस्स नाही भविस्ससि ॥"२३

આ વિશે બીજા' પણ કેટલાંક ઉદાહરણા શ્રીમદ્રે અહીં ઉમેરેલાં છે. અહીં મુનિ શ્રેશિકને કહે છે કે:—

૧૯. " ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર", અધ્યયન ૨૦, શ્લાંક ૧૧, પૃ. ૧૬૫.

૨૦. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર '', અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૩૮.

ર૧. " ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર", અધ્યયન ૨૦, શ્લોક ૧, ૫. ૧૧૪.

૨૨. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર '', અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૩૮.

રક**. " ઉ**ત્તરાધ્યયન સૂત્ર", અધ્યયન ૨૦, શ્લાકિ ૧૨, પૃ. ૧૬૫.

"અરે શ્રેબ્રિક, મગધ દેશના રાજા! તું પાતે અનાથ છેા તા મારા નાથ શું થઈશ? નિર્ધન તે ધનાઢચ કચાંથી અનાવે? અખુધ તે ખુબ્રિકાન કચાંથી આપે? અત્ર તે વિદ્વત્તા કચાંથી દે? વ'ધ્યા તે સ'તાન કચાંથી આપે? જ્યારે તું પાતે અનાથ છેા ત્યારે મારા નાથ કચાંથી થઈશ ?"

આમ વિરાધ દ્વારા તેમણે કથનની સચાટતા આણી છે.

આમ જ્યાં જયાં શક્યતા જણાઈ ત્યાં ત્યાં પાતાની વિશિષ્ટ શૈલીથી કર્તાએ કથાને વધુ અસરકારક બનાવી છે. આ કથા વાંચીએ છીએ ત્યારે કચાંયે એવી છાપ નથી પડતી કે તે કાઈકને આધારિત છે, બલ્કે તે સ્વતંત્ર હોય એ જ રસથી આપણે વાંચી શકીએ છીએ. ધારી અસર ઉપનવા માટે તેમણે કચારેક બેત્રણ શ્લાકના ભાવાર્થ સાથે લીધા છે, તા કચારેક એક શ્લાકનાં પણ ત્રણ-ચાર નાનાં નાનાં વાકચો રચી પાતાનું કામ સાધ્યું છે. આમ મૂળ સૂત્રથી થાડી છૂટ તેમણે લીધી છે, પણ તે ચાગ્ય થયું છે એમ લાગ્યા વિના રહેતું નથી. વળી; શ્રીમદ્ની ઇચ્છા અનુવાદ કરવાની નહાતી જ, પણ તેમના હેતુ સામાન્ય જનને વાંચવી ગમે તેવી રીતે કથાને મૂકવાના હતા; તે હેતુ અહીં પૂર્ણ થયેલા આપણે જેઈએ છીએ.

મુનિત્વના નિયમા બરાબર ન પાળવા, જ્યાંતિષવિદ્યા, લક્ષણવિદ્યા આદિ મેળવેલી વિદ્યાના દુરુપયાંગ કરવા એ બધાં અનાથીપણાનાં બીજી જાતનાં લક્ષણો લગભગ અઢાર શ્લોકમાં તે અધ્યયનમાં આપ્યાં છે. પણ અહીં તે બિનજરૂરી લાગતાં છાંડી દર્છ, પાતાના હેતુ પૂર્ણ થતા લાગ્યા ત્યાં જ કર્તાએ કથા પૂર્ણ કરી છે. એ રીતે વાર્તાનું ઓચિત્ય જાળવવાની તેમની શક્તિ અને કલારુચિના પણ આપણને ખ્યાલ આવે છે. અહીં તેઓ પહેલી ભાવના અનુસાર જ પૃષ્પિકા આપે છે. રપ

## એકત્વભાવના

આ આત્મા એકલા જ છે. તે એકલા આવ્યા છે અને એકલા જવાના છે. તેણુ કરેલાં કર્મ તે એકલા જ ભાગવવાના છે, એમ ચિંતવવું તે એકત્વભાવના ઉપજાતિ છંદની ચાર પંક્તિમાં આ ભાવ સમજાવી તેના વિશેષાર્થ શ્રીમફ ગદ્યમાં આપ્યા છે.

આ ભાવનાના દર્શતમાં શ્રીમફે મિથિલેશ નિમરાજ અને શક્કેંદ્ર દેવના સંવાદ આપ્યા છે. નિમરાજ એકત્વ સિદ્ધ થતાં બધું છોડી નગર બહાર મુનિવેશે તપ કરતા હતા. તેમની પરીક્ષા કરવાની ઇચ્છાથી શકેંદ્ર દેવ વિપ્રરૂપે તેમની પાસે આવે છે અને પાતાનું કાર્ય શરૂ કરે છે. રાજાની દીક્ષાથી આખું નગર શાકમય બન્યું હતું, તે શાક દ્વર કરવા દીક્ષા

૨૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૩૮.

રપ. આ ભાવના "મોક્ષમાળા"માંથી લેવાઇ છે. જુઓ પાઠ પ, ક, ૭. આ ભાવનાની પદ્મપંક્તિઓ તથા તેના વિશેષાથ નવાં રચાયેલાં છે, તે સિવાયનું સવ " મોક્ષમાળા "માંથી લેવાયેલ છે.

ર, ભાવતામાં ધ

છોડવા વિપ્રે રાજાને કહ્યું. રાજાએ પોતાનું એકત્વ જણાવી તેમાં સંમતિ ન આપી. તેથી નગરમાં કરવાનાં અધ્રાં રહી ગયેલાં કાર્ય પૂર્ણ કરવા જવા તેણે કહ્યું. તે માટે પણ રાજાની એ વૃત્તિ રહેતાં સંસારના જાતજાતના ભાગ ભાગવ્યા પછી દીક્ષા લેવાનું દેવે રાજાને કહ્યું. આમ અનેક પ્રકારનાં પ્રલેભના સામે રાજા પોતાના એકત્વ માટે મક્કમ જ રહ્યા. અને અંતે જણાવી દીધું કે, "હું એકલા જ છું. મને કાઈ સુખી કે દુઃખી કરી શકે તેમ નથી. તેમ હું પણ કાઈને સુખી કે દુઃખી કરી શકું તેમ નથી, સૌને પોતાનાં કર્માનુસાર ફળ ભાગવવાં પડે છે. આ બધાં કર્મ વધારનારાં કાર્યો માટે હું ઉત્તમ એકત્વથી કાઈ કાળે ચળનાર નથી". રાજાની આ જાતની અડગતા એઈ દેવે પ્રસન્ન થઈ પાતાનું સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું, અને રાજાને આશિષ આપી તેઓ પાતાના સ્થાને ગયા.

" પ્રમાણશિક્ષા " માં શ્રીમદ્દે નમિરાજની વૈરાગ્ય જાળવી રાખવા બદલ પ્રશ'સા કરી છે. અને જે પ્રસંગથી રાજાને એકત્વ સિદ્ધ થયું તે પ્રસંગ પણ આપ્યા છે. અનેક પ્રકારનાં સખમાં વિરાજતા નમિરાજને અસહ્ય વેદના આપતો દાહજ્વર નામના વ્યાધિ થયો. અનેક કુશળ વૈદાનાં ઔષધા એ વ્યાધિ શમાવવામાં નિષ્ફળ ગયાં. તે વખતે એક મહાકશળ વૈંદની સૂચના અનુસાર મલયગિરિ ચંદનના લેપ કરવાનું નક્કી થતાં, સર્વ રાણીઓ તે ચ'દન ઘસવા લાગી. ચ'દન ઘસતી વખતે રાણીઓએ પહેરેલાં હાથમાંનાં ક'કણા એકખીનાં સાથે અથડાઈ ખૂબ અવાજ કરવા લાગ્યાં. રાગની પીડામાં એ અવાજ અસહ્ય લાગતાં, નમિરાજે ચંદન ઘસવાનું બંધ કરવા જણાવ્યું. તે અવાજ શાંત કરવા રાણીઓએ હાથમાં એકેક જ કંકણ રાખી, બાકીનાં કાઢી નાખી ચંદન ઘસવાનું ચાલુ રાખ્યું. અવાજ કઈ રીતે બ'ધ થયા તે બાબતે રાજ્યએ પૂછતાં જવાબ મળ્યા કે હાથમાં એકેક જ કંકણ હોવાથી **અવાજ થતા ન**થી. આ સાંભળતાં રાજાના ચિત્તમાં વિચારણા ઉદય પામી અને તેમાંથી તેને એકત્વ સિદ્ધ થયું. રાજાએ પાતાના આત્માને જણાવ્યું કે, "અહા ચૈતન! તું માન કે તારી એક્તવમાં જ સિદ્ધિ છે, વધારે મળવાથી વધારે ઉપાધિ છે. સ'સારમાં અન'ત આત્માના સંખ'ધમાં તારે ઉપાધિ ભાગવવાનું શું અવશ્ય છે? તેના ત્યાગ કર અને એકત્વમાં પ્રવેશ કર. જો! આ ક'કણ હવે ખળલળાટ વિના કેવી ઉત્તમ શાંતિમાં રેમ છે! અનેક હતાં ત્યારે તે કેવી અશાંતિ ભાગવતું હતું! તેવી જ રીતે તું પણ કંકણરૂપ છા. તે ક'ક્રુલની પેઠે તું જ્યાં સુધી સ્નેહી કુટું બીરૂપી ક'ક્ર્યુ-સમુદાયમાં પડેચો રહીશ ત્યાં સુધી લવરૂપી ખળલળાટ સેવન કરવા પડશે, અને જે આ કે કહાની વર્તમાન સ્થિતિની પેઠે એકત્વને આરાધીશ તા સિદ્ધગતિરૂપી મહા પવિત્ર શાંતિ પામીશ. ર જ આ રીતે નિમરાજે વૈરાગ્ય પામી દાહજ્વરથી મુક્ત થઈ, પ્રવજ્યા અંગીકાર કરી. આ આખા પ્રસંગ શ્રીમદે નીચેની ચાર પંક્તિઓમાં આપ્યા છે:-

> " રાણી સર્વ મળી સુચ'દન ઘસી, ને ચર્ચવામાં હતી, બૂઝચો ત્યાં કકળાટ ક'કણ તણા, શ્રોતી નમિ ભૂપતિ;

રદ. "શ્રીમદ્ રાજ્યદે", અગામ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૩.

સ'વા<sup>દે</sup> પણ ઇંદ્રથી દઢ રહ્યો, એક્તવ સાચું કર્યું', એવા એ મિથિલેશનું ચરિત આ, સંપૂર્ણ અત્રે થયું."<sup>ર હ</sup>

એક પ્રસ'ગને વર્ણુ વ્યા પછી તેને એક જ કડીમાં રજૂ કરી દેવાની શ્રીમદ્ની શક્તિના પરિચય આપણુને અહીં થાય છે. પ્રસ'ગને અનુરૂપ પદ્યરચના કરવાની શૈલી અહીં જોવા મળે છે. સાથે સાથે આ પંક્તિઓના વિશેષાર્થ પણ તેમણે આપ્યા છે. અને તે પછી આગળની ભાવના અનુસાર પુષ્પિકા આપી એ ભાવનાનું આલેખન પૂર્ણ કર્યું છે.

નિમરાજ અને શકે દ્રના સંવાદ શ્રીમદ્રે "ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર "ના નવમા અધ્યયનમાંથી લાધેલા છે. તે સંવાદમાં તેમણે વાકચરચનામાં પૂરતી છૂટ લીધી છે. કચારેક બેત્રણ શ્લોક સાથે લઈ ભાવાર્થ આપ્યા છે, તો કચારેક એક શ્લોકના પણ બેત્રણ વિભાગ કરી સરળતા આણી છે. પરંતુ લગભગ તો મૂળ અનુસાર જ સંવાદ લીધા છે. આ રીતે મૂળ સૂત્રમાંનું અધ્યાહાર હાય તે સ્પષ્ટ કરીને, સરળ ભાષા વાપરીને સંવાદને રસપ્રદ બનાવવાના તેમના પ્રયત્ન જણાઈ આવ્યા વિના રહેતા નથી. વળી કચારેક મૂળ શ્લોક જરા વિસ્તારથી રજૂ કર્યો હાય તેમ પણ જોવા મળે છે. ઉદાહરણ તરીકે "ઉત્તરાધ્યયન"માં એક શ્લાક આ પ્રમાણે છે:—

"जो सहस्सं सहस्साणं संगामे दुष्जञ्जे जिणे । ञेगं जिणेज्ज अप्याणं जेस से परमो जओ ॥ "२८

તે વિશે શ્રીમફે આ પ્રમાણે લખ્યું છે:--

" દસ લાખ સુલટાને સંગ્રામને વિશે જીતવા એ દુર્લ લ ગણાય છે; તાપણ એવા વિજય કરનારા પુરુષા અનેક મળી આવે, પણ એક સ્વાત્માને જીતનાર મળનાર અનંત દુર્લ છે. તે દસ લાખ સુલટથી વિજય મેળવનાર કરતાં એક સ્વાત્માને જીતનાર પરમાતકૃષ્ટ છે." \*

કચારેક શ્લાકના પૂર્વાર્ધના જ ભાવાર્થ લેવાયા છે. ઉદાહરણ તરીકે મૂળ શ્લાક આ પ્રમાણે છે:—

> "अप्पाणमेव लुज्झाहि कि तेजुज्झण बज्हेओ । अप्पणामेवमप्पाणं जिणित्ता महमेह्ओ ॥ "उ०

તેને માટે શ્રીમદ લખે છે કે :---

" આત્મા સ'ઘાતે યુદ્ધ કરવું ઉચિત છે. ખહિર યુદ્ધનું શું પ્રયોજન છે?" ૩૧

૨૭. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૩.

२८. " ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ", અધ્યયન ૯, શ્લોક ૩૪, પૃ. ६०.

રહ. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૧.

<sup>30. &</sup>quot; ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર", અધ્યયન ૯, શ્લાક ૩૫, પૃ. ૬૦.

૩૧. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૧.

ર. ભાવનાળાં ધ

આટલું જ લખી તે પછીના શ્લાક વિશે તેઓ લખે છે.

આમાં કચાંય શખ્દશઃ ભાષાંતર જેવા મળતું નથી, શ્લાકના ભાવાર્થ લઈ સ'વાદરૂપે રજૂ કરવાતું જ તેમણે યાગ્ય માન્યું છે. એ માટે ઘણી જગ્યાએ અધ્યાહાર રહેલી વસ્તુ કર્તાએ સ્પષ્ટ કરી છે. સૂત્રના સાતમા શ્લાકમાં દેવ નગરના શાકનું કારણ રાજાને પૂછે છે:—

> "किण्णु भो अन्न मिहिलाओ कोलाहसंकुला । सुर्वित दारुणा सदा पासाओसु गिहेसु य ॥ "३४

" ભાવનાબાધ "માં દેવ આ પ્રમાણે કહે છે, " હે રાજા! મિથિલાનગરીને વિશે આજે પ્રબલ કાલાહલ વ્યાપી રહ્યો છે, હૃદયને અને મનને ઉદ્દેગકારી વિલાપના શખ્દાથી રાજ-મ'દિર અને સામાન્ય ઘર છવાઈ ગયાં છે. માત્ર તારી દીક્ષા એ જ એ સઘળાના દુઃખના હેતુ છે. પરના આત્માને જે દુઃખ આપણાથી ઉત્પન્ન થાય તે દુઃખ સ'સાર-પરિભ્રમણનું કારણ ગણીને તું ત્યાં જા, ભાળા ન થા. " 3

આમ અહીં જોઈ શકારો કે વસ્તુને સ્પષ્ટ કરવા તેઓ સારી એવી છૂટ લે છે, અને વિસ્તાર સાધે છે. કચારેક ત્રહ્યુ-ચાર શ્લોક સંદ્વેપમાં પહ્યુ આપતા હોય એવા પ્રસંગ પહ્યુ જોવા મળે છે. દાખલા તરીકે હમા અધ્યયનના ૧૪, ૧૫, અને ૧૬ એ ત્રહ્યુ શ્લોકના તેઓ ચાર લીટીમાં બધા ભાવાર્થ સમજાવી શ્લોકની એકતા સાધે છે:—

- ''सुहं बसामी जीवामी जेसि मी नित्थ किंचण । मिहिलाओ डज्झमाणीओ न मे डज्झह किंचण ॥
- " चत्तपुत्तकलत्तरस णि॰वात्रारसस भिक्खुणी। पियं न विज्ञई किंचि अभियं पि ण विज्ञई ॥
- "बहुं खु सुणिणो भदं अगगारस्य भिरुखुणो । सञ्ज्ञो विष्यमुक्तस्य अगंतमणुपस्यओ ॥ "<sup>3</sup>४

આની સાથે સરખાવા નિમરાજનું કથન, "હે વિપ્ર! મિથિલાનગરીના, તે અંતુ:પુરના અને તે મંદિરના દાઝવાથી માર્' કંઈ પણ દાઝતું નથી; જેમ સુખાત્પત્તિ છે તેમ વર્તું છું. એ મંદિરાદિકમાં માર્' અલ્પમાત્ર પણ નથી, મેં પુત્ર શ્રી આદિકના વ્યવહારને છાંડચો છે. મને એમાંનું કંઈ પ્રિય નથી, અને અપ્રિય પણ નથી." ઉપ

આ જાતનું અન્ય ઉદાહરણ "ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર"ના હમા અધ્યયનના ૧૮થી ૨૨ સુધીના શ્લોકા વિષે મળે છે. તેમાં પણ જે રીતે વાકચરચના બેસે તે રીતે તેમણે શ્લોકની લેળસેળ કરી છે. આ રીતે મૂળ કરતાં જુદી રીતે લખતાં કચારેક તેઓ સ્વતંત્ર ઉમેરણ પણ

૩૨. " ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ", અધ્યયન ૯, શ્લોક ૭, <sub>છે</sub>. ૫૫.

૩૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આદૃત્તિ ૧, ૫. ૪૦.

૩૪. " ઉત્તષ્યયન સુત્ર '', અધ્યયત ૯, શ્લોક ૧૪, ૧૫, ૧૧, ૫, ૫૬.

૩૫. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૧.

કરે છે. રાજા દેવને ભાગ વગેરે માટે બાધ ન આપવા કહે છે ત્યારે માટા ભાગ સ્વતંત્ર રચાયેલા મળે છે, "મારું હૃદય કાઈ કાળે ચળનાર નથી, એ મિથ્યા માહિનીમાં અભિરુચિ ધરાવનાર નથી. જાણી જોઈ ને વિભ્રમમાં કાહ્ય પડે? હું મારા અમૃત જેવા વૈરાગ્યના મધુર રસ અપ્રિય કરી એ ઝેરને પ્રિય કરવા મિથિલામાં આવનાર નથી. " ક

આમ અનેક રીતે મૂળમાં ફેરફાર કર્યા પછી સ'વાદની રજૂઆત કરી છે, તે પરથી આપણે કહી શકીએ કે તેમણે સ'વાદની રચનામાં મૂળ સૂત્રના આધાર લીધા છે, પણ અનુવાદ કર્યો નથી.

"પ્રમાણશિક્ષા"માં આપેલા નિમરાજની એકત્વસિદ્ધિના પ્રસંગ ભદ્રખાહુકૃત "ઉત્તર નિર્યું ક્તિ"ની ગાથા ૨૬૪થી ૨૭૯માં જેવા મળે છે. પણ તે પ્રસંગની રજૂઆત તેમના પાતાના જ શખ્દામાં થયેલી છે. એથી એ કથામાં પણ કચારેક હાસ્યરસ હાકિયાં કરી જતો દેખાય છે. દાખલા તરીકે, "ઔષધ માત્ર દાહજ્વરનાં હિતૈષી થતાં ગયાં. કાઇ ઔષધ એવું ન મળ્યું કે જેને દાહજ્વરથી કિંચિત્ પણ દ્વેષ હાય. નિપૃણ વૈદા કાયર થયા, અને રાજેશ્વર પણ એ મહાવ્યાધિથી કેટાળા પામી ગયા." ઉ

આ આખી ભાવના વાંચીએ ત્યારે મોલિક ભાવના વાંચતા હોઈ એ એવી છાપ આપણા પર પઉં છે, કચાંચથી આધારિત વસ્તુ લીધી હોય તેવું લાગતું નથી. આ વસ્તુ શાસોક્રત પ્રસ'ગને આત્મસાત્ કરવાની શ્રીમદ્દની શક્તિના પરિચય આપણને આપે છે.

#### અન્યત્વભાવના

શરીર, સ્ત્રી, પુત્ર, કુટુંખ, લક્ષ્મી, વૈભવ વગેરમાંથી કશું જ પાતાનું નથી. એમાં રહેલા માહ અજ્ઞાનપણાના છે. તે સર્વને અન્ય માનવાં તે અન્યત્વભાવના. શાદ્ધ લિક્રીડિત છ'દની ચાર પ'ક્તિઓમાં એ ભાવના સમજાવી તેના વિશેષાર્થ ગદ્યમાં આપ્યા છે.

અર્સસાલવનમાં ભરત ચક્રવર્તા ને અન્યત્વભાવના વિચારતાં કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું, તે દેશંત આ લાવના વિષે અપાસું છે. ચક્રવર્તા ની રિહિસિહિ માણતાં ભરતેશ્વર એક વખત અરીસાલવનમાં એકા હતા તે વખતે તેમની એક આંગળીમાંથી વી'ટી નીકળી ગઈ. પશ્ણિમે આંગળી અડવી દેખાઈ. તેનું કારણ વિચારતાં વી'ટીનું નીકળી જવું એ કારણ સમન્ત્રયું. એ પછી બીજી આંગળીની વી'ટી કાઢતાં એ વાત વધારે પ્રમાણભૂત લાગી. એ પરથી ભરતરાનને એક વિચારધારા ઉત્પન્ન થઈ અને વૈરાગ્ય આવ્યા, પરિણામે તેમને કેવળજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું.

ભરતરાજાને ઉત્પન્ન થયેલી વિચારધારા શ્રીમફે કુશળતાપૂર્વક અને તર્ક અને તર્ક અને કરી છે:—

૩૬. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૨.

૩૭. એજન, પૃ. ૪૩.

રે. ભાવનાળાધ ૧૪૧

" અહેાહા ! કેવા વિચિત્રતા છે કે ભૂમિમાંથા ઉત્પન્ન ઘયેલા વસ્તુને ટીપીને કુશળતાથી ઘડવાથી મુદ્રિકા બની, એ મુદ્રિકા વડે મારી આંગળી સુંદર દેખાઈ, એ આંગળીમાંથી મુદ્રિકા નીકળી પડતાં એથી વિપરીત દેખાવ દીધા, વિપરીત દેખાવથી અશાલ્યતા અને અડવાપણું ખેદરૂપ થયું. અશાલ્ય જણાવાનું કારણ માત્ર વી'ટી નહીં એ જ કર્યું કે ? જે વી'ટો હોત તા એવી અશાભા હું ન જેત. એ મુદ્રિકા વહે મારી આ આંગળી શાલા પામી, એ આંગળી વડે આ હાય શાસ છે, અને એ હાથ વડે આ શરીર શાભા પામે છે. ત્યારે એમાં હું શાભા કાની ગહું? અતિ વિસ્મયતા! મારી આ મનાલી મનાહર કાંતિને વિશેષ હીંમ કરનાર તે મણિમાં ભુકચાર્દિના અલ'કારા અને ર'ગળેર'ગી વસ્તો કર્યાં, એ કાંતિ મારી ત્વચાની શાભા કરી, એ ત્વચા શરીરની ગ્રુપ્તતા ઢાંકી સુ'દરતા દેખાંહે છે. અહાહા ! આ મહાવિપરીતતા છે! જે શરીરને હુ મારું માનું છું તે માત્ર ત્વચા વડે, તે ત્વચા કાંતિ વડે, અને તે કાંતિ વસાલ કાર વડે શાલે છે, ત્યારે શું મારા શરીરની કંઈ શાલા જ નહિ કે ? રૂધિર, માંસ અને હાડકાંના જ કેવળ એ માળા કે? અને એ માળા તે હું કેવળ મારા માનું છું! કેવી ભૂલ ? કેવી ભ્રમણા ? અને કેવી વિચિત્રતા છે ? કેવળ હું પરપુદ્દગલની શાભાથી શાલું છું. કાઇથી રમણિકતા ધરાવતું શરીર તે મારે મારું કેમ માનવું ? અને કદાપિ એમ માનીને હું એમાં મમત્વસાવ રાખું તે પણ કેવળ દુઃખપ્રદ અને વૃથા છે. આ મારા આત્માના એ શરીરથી એક કાળે વિચાગ છે. આત્મા જ્યારે ખીંજા દેહને ધારણ કરવા પરવરશે ત્યારે આ દેહ અહીં રહેવામાં કાઈ શ'કા નથી. એ કાયા મારી ન થઈ અને નહીં થાય ત્યારે હું એને મારી માનું છું તે કેવળ મૂર્ખતા છે. જેના એક કાળે વિચાગ થવાના છે, અને જે કેવળ અન્યત્વસાવ ધરાવે છે તેમાં મમત્વપણું શું રાખવું ? આ જ્યારે મારી થતી નથી, ત્યારે મારે એના થવું શું હિંચત છે ? નહીં, નહીં. એ જયારે મારી નહીં, ત્યારે હું એના નહીં, એમ વિચારું, દઢ કરું અને પ્રવર્તન કરું, એમ વિવેક્ષ્યુહિનું તાત્પર્થ છે... એ પુત્ર, એ મિત્ર, એ કહ્લત્ર, એ વૈભવ અને એ લક્ષ્મીને મારે મારાં માનવાં જ નથી! હું એના નહી અને એ મારાં નહીં ! પુષ્યાદિક સાધીને મેં જે જે વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી તે તે વસ્ત મારી ન થઈ, એ જેવું સંસારમાં કર્યું ખેદમય છે ? મારાં ઉત્ર પુલ્યત્વનું ફળ આ જ કે ?... એ પત્રના, એ પ્રમદાઓના, એ રાજવૈલવના અને એ વાહનાદિક સુખના મારે કશા અતુરાગ નથી! મમત્વ નથી. "<sup>૩૮</sup>

આ રીતે ભરતેશ્વરે સંસારતું મિશ્યાત્વ જોયું, અને અન્યત્વભાવ વિચારી સાચું જ્ઞાન પામ્યા. શ્રીમદ્દે "પ્રમાણશિક્ષા"માં પણ તે જ સમજાવ્યું છે. ત્યાર પછી આખી કથાના સાર છે પદ્યપંક્તિમાં આપી, વિશેષાર્થ આપી, પુષ્પિકા લખી તેમણે આ ભાવના પૂર્ણ કરી છે. શાદ્ધ લવિક્રીડિતમાં આપેલી ચાર પંક્તિમાં કથાના સાર અને ઉદ્દેશ બ'ને આવી જાય છે. જુઓ તે પંક્તિઓ :—

૩૮. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૫.

" દેખી આંગળી આપ એક અડવી, વૈરાગ્ય વેગે ગયા, છાંડી રાજસમાજને ભરતજી, કૈવલ્યગ્રાની થયા; ચાશું ચિત્ર પવિત્ર એ જ ચરિતે, પામ્યું અહીં પૂર્ણતા, જ્ઞાનીનાં મન તેહ રંજન કરો, વૈરાગ્ય ભાવે યથા."<sup>3</sup>લ્

આ પ્રકારની પ'ક્તિઓ આપણને એકત્વભાવના વિશે પણ મળે છે.

ભરત ચક્રવર્તા પ્રથમ તીર્થ કર ઋષભદેવના પુત્ર અને પહેલા ચક્રવર્તા હતા. તેમની કથા અનેક આચાર્યોએ લખી છે. તે બધી કથાઓ ભરતે ઘરને અરીસાલુવનમાં જ્ઞાન ઊપજ્યું હતું તેમ જણાવે છે. પણ તે માટેના નિમિત્ત વિશે બે કથા-પર પરા જોવા મળે છે: એક પર પરા અનુસાર આંગળીમાંથી વીં ટી નીકળી પડવી તે જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ માટે નિમિત્ત હતું, બીજી પર પરા અનુસાર તેમને કપાળમાં કરચલી જેવા મળી હતી, તેથી શરીરની અનિત્યતા જાણી વૈરાવ્ય ઉત્પત્ન થયો હતો. દિગંભર જૈન સંઘના શ્રી રતનાકર વર્ણીના "ભરતે શ્વેલવ"માં તથા બીજી કેટલીક કથાઓમાં કપાળની કરચલીને નિમિત્ત બતાવવામાં આવેલ છે, ત્યારે શ્વેતાંબર જૈન સંઘના કલિકાલસર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ય તેમના ''ત્રિષષ્ટિ શલાકાપુરુષચરિત્ર"માં અને બીજા કેટલાક આચાર્યોએ તેમની કથામાં આંગળીમાંથી સુદ્રાનું નીકળી પડવું, તે નિમિત્ત બતાવેલ છે.

શ્રીમદ્દે ભરત ચકવર્તા ની કથાના અહીં આપેલા ભાગ "ત્રિષષ્ટિ શલાકાપુરુષચરિત્ર"ના પહેલા પર્વના છઠ્ઠા સર્ગના અંતભાગ ઉપરથી લીધા લાગે છે. તેથી મુદ્રાના પ્રસંગ આપેલ છે. મુખ્ય પ્રસંગ એ કથા અનુસાર વર્ષ્યું વેલા છે. પણ તેને રજૂ તા કર્યો છે પાતાની જ રીતે. તેથી જ તે વિશેની સુંદર વિચારણા તથા ચકવર્તા ના વૈભવ તેમણે એક સળંગ દીર્ષ વાકચમાં રજૂ કર્યા છે. કથાની શરૂઆતમાં એ વૈભવનું વર્ષન આપ્યું છે. આ વર્ષ્યુન સંસ્કૃત પદ્ધતિ અનુસાર છે. આ વર્ષ્યુન તેઓ લગભગ દાઢ પાના જેટલું લાંખું, પણ સરળ ભાષામાં વાકચ રચીને, કરે છે. તેમની શૈલીના એક સુંદર નમૂના તરી કે એ જોવું ઉચિત છે:—

"જેની અશ્વશાળામાં રમણીય, ચતુર અને અનેક પ્રકારના તેજી અશ્વના સમૂહ શાલતા હતા, જેની ગજશાળામાં અનેક જાતિના મદોન્મત્ત હસ્તીઓ ઝૂલી રહ્યા હતા, જેના અંતઃપુરમાં નવયોવન સુકુમારિકા અને મુગ્ધા સ્ત્રીઓ સહસ્રગમે વિરાજી રહી હતી, જેના ધનનિધિમાં ચંચળા એ ઉપમાથી આળખેલી સમુદ્રની પુત્રી લક્ષ્મી સ્થિરરૂપ થઈ હતી, જેની આગ્રાને દેવદેવાંગનાઓ અધીન થઈને મુકુટ પર ચડાવી રહ્યાં હતાં; જેને પ્રાશન કરવાને માટે નાનાં પ્રકારનાં ષટ્રસ ભાજના પળ પળ નિર્મિત થતાં હતાં, જેના કામળ કર્લુના વિસાસને માટે ઝીલાં અને મધુરસ્વરી ગાયના કરનારી વારાંગનાઓ તત્પર હતી; જેને નિરીક્ષણ કરવા માટે અનેક પ્રકારનાં નાટકચેટક હતાં; જેની યશકીર્તિ વાયુરૂપે પ્રસરી જઈ આકાશ જેવી વ્યાપ્ત હતી; જેના શત્રુઓને સુખથી શયન કરવાના વખત આવ્યા ન હતા; અથવા જેના વેરીની

૩૯. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫ ૪૬.

ર. ભાવનાબાધ ૧૪૩

વનિતાઓનાં નયનામાંથી સદૈવ આંસુ ટપકતાં હતાં, જેનાથી કાઈ શતુવટ કાખવવા તાં સમર્થ નહાતું, પણ સામા નિર્દોષતાથી આંગળી ચિંધવાયે કાઈ સમર્થ નહાતું; જેની સમક્ષ અનેક મંત્રીઓના સમુદાય તેની કૃપાની નિમંત્રણા કરતા હતા; જેનાં રૂપ, કાંતિ અને સીંદર્ય એ મનાહારક હતાં, જેને અ'ગે મહાન બળ, વીર્ય, શક્તિ અને ઉગ્ર પરાક્રમ ઊછળતાં હતાં; કીડા કરવાને માટે જેને મહાસુગંધીમય બાગબગીચા અને વનાપવન હતાં, જેને ત્યાં પ્રધાન કુળદીપક પુત્રના સમુદાય હતા, જેની સેવામાં લાખા ગમે અનુચરા સજજ થઈ ઊભા રહેતા હતા, જે પુરુષ જયાં જયાં પ્રવેશ કરતા ત્યાં ત્યાં ખમા, ખમા, કંચનકૃલ અને મીક્તિકના થાળથી વધાવાતા હતા, જેના યાં ત્યાં ત્યાં ખમા, ખમા, કંચનકૃલ અને મીક્તિકના થાળથી વધાવાતા હતા, જેના શ્રંકુમવર્ણા પાદપંકજના સ્પર્શ કરવાને ઇંદ્ર જેવા પણ તલસી રહેતા હતા, જેની આયુધશાળામાં મહા યશામાન દિવ્ય ચક્રની ઉત્પત્તિ થઈ હતી, જેને ત્યાં સામ્રાજ્યના અખંડ દીપક પ્રકાશમાન હતા, જેને શિરે મહાન છ ખંડની પ્રભુતાના તેજસ્વી અને ચળકાટમાન મુકુટ વિરાજિત હતો, કહેવાના હતુ કે જેનાં દળના, જેનાં નગરપુર-પાટણના, જેના વેભવના અને જેના વિલાસના સંસાર સંખંધ કાઈ પણ પ્રકાર ન્યૂનભાવ નહોતો એવા તે શ્રીમાન રાજરાજે ધર ભરત પોતાના મુંદર આદર્શ ભુવનમાં વસાભ્રથી વિભૃષિત થઈ મનાહર સિંહાસન પર બેઠા હતા."

ભરત રાજાનાં શરીર, અંતઃપુર, પુત્રપરિવાર, સૈન્ય, મંત્રી, નાકર આદિ અનેકની બાબતમાં ભરતના વૈભવ જણાવતાં આ વાકચમાં પ્રત્યેક વસ્તુ અનુકૂળ હતી, અને કાઈ પણ વસ્તુ પ્રતિકૃળ નહાતી તે જ શ્રીમદ્દે ભારપૂર્વંક જણાવ્યું છે. દુનિયાની ઉત્તમ ગણાતી પ્રત્યેક વસ્તુના ભાગવટા કરવાના લહાવા ભરતરાજાને હતો, છતાં તે સર્વ છાંડીને ભરતે વૈરાગ્ય ધારણ કર્યા તે, આત્માનું સુખ બીજાં ભૌતિક સુખા કરતાં અનેક ગણું ચડિયાનું હોલું જોઈએ તેનું પ્રતિપાદન કરવા શ્રીમદે આ વાકચની રચના કરી જણાય છે.

## અશુચિભાવના

શરીર તે અપવિત્ર છે, અનેક રાગ તથા જરાનું ધામ છે, મળમૂત્રની આહ્યુ છે, તે શરીરથી હું જુદા હું, એમ વિચારવું તે અશુચિભાવના આ ભાવના વિશે ગીતિની એ પદ્મપંક્તિ આપીને તેમણે તત્પશ્ચાત્, તેના વિશેષાર્થ રજૂ કર્યો છે.

અશુચિમય કાયામાં થાડું પણ માન કરતાં કેવી પરિસ્થિતિ ઉત્પન્ન થાય છે તે બતાવતું સનત્કુમાર ચક્રવર્તી તું ચિત્ર આપ્યું છે. ભરત ચક્રવર્તી જેવી જ રિદ્ધિસિદ્ધિ સનસ્કુમારને હતી એમ જણાવી કથાના પ્રાર'ભ તેમણે કર્યો છે. ભરત ચક્રવર્તીના વૈભવતું નિરૂપણ આગળ આવી ગયું હોવાથી શ્રીમફે આ કથામાં સગવડ ખાતર તેવા વર્ણનતું પુનરાવર્તન કર્યું નથી, કારણ કે શ્રીમફતું લક્ષ વાચકને રાચતા કરવાને બદલે તત્ત્વના પરામશે કરતા કરવાનું હતું.

૪૦ " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૪.

સનત્કુમારનાં વર્ષુ અને રૂપ અનુપમ હતાં. તેમના રૂપની સ્તુતિ સાંભળીને તે પ્રત્યક્ષ જોવાની ઇચ્છાથી બે દેવા બ્રાહ્મણુર્પે તેમની પાસે ગયા. તેઓ સનત્કુમાર પાસે આવ્યા ત્યારે સનત્કુમાર સ્નાન કરવાની તૈયારીમાં હતા, તેથી તેમના દેહ ખેળભર્યો હતા, તેમ છતાં તેમની કાંતિ જોઈ દેવા ખૂબ પ્રસન્ન થયા. આ પ્રસન્નતાથી માન ધારી સનત્કુમાર જણાવ્યું કે, રાજસભામાં વસ્તાલ કાર ધારણ કરીને હું બેસું છું તે વખતની મારી કાંતિ આના કરતાં ઘણી વિશેષ હાય છે, માટે તે જોવા આવજો. બ્રાહ્મણા હા કહી વિદાય થયા.

પછી રાજસભાને સમયે તેઓ સનત્કુમાર પાસે આવ્યા. તે વખતે રાજની કાયા જોઈ ને દેવો વિશેષ આન દ પામવાને અદલે એદ પામ્યા હોય તેમ થયું. સનત્કુમાર તેનું કારણ પૂછતાં તે ખ્રાહ્મણ રૂપી દેવોએ જણાવ્યું કે, તે સમયની તમારી અમૃતતુલ્ય કાયા અત્યારે ઝેરરૂપ બની ગઈ છે, તેથી અમને એદ થયા. આ વિધાનની પરીક્ષા કરવા તાંબુલ થૂંકી તે પર માખી બેસવા દીધી, તો માખી મરી ગઈ. તેથી બ્રાહ્મણોના કથનની સત્યતા સાબિત થઈ. પૂર્વ કર્મના મદ સાથે યાગ થતાં રાજાની કાયા ઝેરમય થઈ ગઈ હતી. કાયાના પ્રપંચ જોઈ સનત્કુમારને વૈરાગ્ય આવ્યો.

આ વૈરાગ્ય દઢ થતાં તેઓ સંસારના ત્યાગ કરી સાધુરૂપે વિચરવા લાગ્યા. એ વખતે એક બીજા મહારાગની તેમના શરીરમાં ઉત્પત્તિ થઈ. તે વખતે તેમના વૈરાગ્યની પરીક્ષા કરવાના હેતુથી એક દેવ વિપ્રરૂપે તેમની પાસે આવીને કહેવા લાગ્યા કે, "હું બહુ કુશળ વૈદ્ય છું, લાવા તમારા રાગ મટાડી દઉં." તેના પ્રત્યુત્તરમાં સાધુએ જણાવ્યું કે, "કર્મરોગ એ મહા ખરાબ રાગ છે, તે મટાડી શકા તો મટાડી આપા, નહિતર આ રાગ લહે રહ્યો." દેવે કહ્યું, "એ રાગ ટાળવાની મારી સમર્થતા નથી." તે પછી સાધુએ પાતાની લિપ્યના બળ વડે તે રાગના નાશ કર્યો. આથી પ્રસન્ન થઈ દેવે પાતાનું સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું અને સાધુના શુણુગ્રામ ગાઈ પાતાને સ્થાનકે ગયા.

જે કાયા અનેક રાગનું ઉત્પત્તિસ્થાન છે, તેમાં માયા ન કરવા શ્રીમફે ''પ્રમાણ-શિક્ષા ''માં જણાવ્યું છે. એ માયા કષ્ટદાયક છે એમ જણાવ્યા પછી તેઓ લખે છે:—

" આમ છતાં પણ આગળ ઉપર મનુષ્યદેહને સર્વદેહોત્તમ કહેવા પડશે. એનાથી સિદ્ધગતિની સિદ્ધિ છે એમ કહેવાનું છે. ત્યાં આગળ નિ:શંક થવા માટે અહીં નામ-માત્ર વ્યાખ્યાન આપ્યું છે. ''<sup>૪૧</sup>

આ ત્રણ પ'ક્તિઓ લખવાનું પ્રયોજન રપષ્ટ છે. અહીં માનવદેહને અશુચિમય બતાવવામાં આવ્યા છે, અને બીજી જચ્ચાએ એ જ દેહને સર્વદેહોત્તમ કહે તો શ'કા જ થાય કે મ'ને વિધાનમાં ભિન્નતા કેમ ? તેના સમાધાનરૂપે અપેક્ષાથી એ ખ'ને સમજાવાયાં છે. ખરેખર તો માનવદેહ અશુચિમય છે, તેમાં માયા કરવા જેવું છે નહિ, પણ તે દ્વારા જ જીવ મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, તેથી તે સર્વદેહોત્તમ પણ છે. આ આત્માને વિકાસ

૪૧. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૮.

ર. ભાવનાબાધ ૧૪૫

કરવાનાં સાધના, તે માટે જોઈતા વિવેક્ષ્યુહિ માત્ર મનુષ્યદેહમાં જ મળે છે, તેથી તે દેહ એ અપે**ક્ષાએ ઘણા મહત્ત્વ**ના અની જાય છે. એટલે એકાંતે નિર્ણય લેવા ઉચિત નથી.

આ ઉપરાંત "પ્રમાણશિક્ષા"માં તેઓ એ પણ જણાવે છે કે માનવદેહ — એટલે કે બે આંખ, બે કાન વગેરે અંગો સાથેનો દેહ — પામવા તે જ પૂરતું નથી. તેમાં સાથે સાથે જેને લીધે માનવપણું ઉત્તમ મનાયું છે તે વિવેકખુદ્ધિના ઉદય પણ હોવો જોઈએ. એ વિવેક-વિચાર વિનાના માણુસ, માણુસ નહિ પણ માનવરૂપે પશુ જ છે. વિવેક દ્વારા મુક્તિના પંચે જઈ શકાય છે, અને એ પંચમાં પ્રવેશ થાય તા જ માનવસવની સફળતા છે. નહિતર એ ભવ એળે ગયા જ સમજવા. આ પરથી સમજવાનું છે કે અશુચિમય કાયા વિવેકખુદ્ધિ હોય તા અન્ય અપેક્ષાએ ઉત્તમ બની શકે છે.

આમ માનવદેહની ઉપયોગિતા સમજાવી, આગળ અનુસાર પુષ્પિકા આપી શ્રીમદ્ ભાવના પૂર્ણ કરે છે.

આ કથા કલિકાલસર્વં રૂ શ્રી હેમચં દ્રાચાર્ય રચિત '' ત્રિષ્ણીશલાકાપુરુષચરિત્ર''ના ચોથા પર્વના સાતમા સર્ગમાં મળે છે. બાર ચક્રવર્તી ઓમાં સનત્કુમાર ચાથા ચક્રવર્તી હતા. હેમચં દ્રાચાર્યની કથા અને આ કથામાં એક તફાવત જેવા મળે છે. હેમચં દ્રાચાર્ય આપેલી કથામાં સનત્કુમારની કાચા વૃદ્ધ બની જાય છે તેથી ખેદ પામી તેઓ વૈરાગ્ય સ્વીકારે છે. અને " ભાવનાભાષ "માં સનત્કુમારની કાચા ઝેરમય બની જાય છે તેથી કાયાના આવા પ્રપંચ જોઈ તેઓ ગૈરાગ્ય સ્વીકારે છે. તેથી આ કથા શ્રીમફે " ઉત્તરાથ્યયન સૂત્ર "ના ૧૮મા અધ્યયનની ૩૭મી ગાથાની ટીકામાંથી લીધી હાય તે વિશેષ સંભવિત લાગે છે, જ્યાંથી તેમણે બીજી કથાઓ પણ લીધી છે.

## નિવૃત્તિબાધ – સ'સારભાવના

અનંત કાળથી જીવ પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે, તે પરિભ્રમણથી હું કચારે છૂટીશ? સંસાર મારા નથી, હું તો માક્ષમય છું — આ જાતનું ચિંતન કરવું તે સંસારભાવના. આ સંસારથી નિવૃત્તિ લેવાના બાધ અહીં રહેલા છે, તેથી તેને "નિવૃત્તિબાધ" તરીકે ઓળખાવી છે તે યાગ્ય છે. અહીં લેખકે હરિગીતની ચાર પંક્તિમાં સંસારથી નિવૃત્ત થવાના બાધ આપી તેના વિશેષાર્થ સમજાવ્યા છે.

આ સ'સાર કેટલા દુઃખમય છે તેના દર્શાંતરૂપે મૃગાપુત્ર અને તેનાં માતાપિતા વચ્ચેના સ'વાદ, જે સ'સારની અસારતા બતાવે છે તે, લેખકે આપ્યા છે. ખૂબ સુખચેનમાં ઊછરતા મૃગાપુત્રને કાેઈ મુનિનાં દર્શન થતાં જાતિસ્મરભુજ્ઞાન થાય છે, તેથી પૂર્વે આરાધેલા સ'યમ ધારભુ કરવાની તેમની ઇચ્છા પ્રબળ બને છે, અને તેઓ સ'યમ ત્રહભુ કરવા માટે તેમનાં માતાપિતાની આજ્ઞા માગે છે. તે વખતે માતાપિતા સ'યમમાં કેટલી સુશ્કેલી તથા દુઃખ રહેલાં છે, તે તથા સ'સારમાં કેવું સુખ રહેલું છે તેનું વર્ણન મૃગાપુત્ર પાસે કરે છે. તેના

૧૯

ઉત્તરમાં સ'યમનાં દુ:ખા કરતાં અન'ત ગહું દુ:ખ ઇવે સ'સારમાં ભાગવ્યું છે, તે મૃગાપુત્ર વિસ્તારથી ખતાવે છે. આ બધાં દુ:ખામાં મુખ્યત્વે નરકનાં દુ:ખ વહું વેલાં છે. તેની સાથે સાથે સ'સારના મુખથી અન'ત ગહું સુખ સ'યમમાં રહેલું છે, તે પહુ તેઓ ખતાવે છે. અ'તમાં મૃગાપુત્ર માતાપિતાની રજા મળતાં નિર્ધ' શ્ર મુનિ થઈ તપ કરી અન'ત સુખ આપનાર માક્ષ પામે છે.

અહીં આપેલા સંવાદ ગૈરાગ્યસભર છે. જીવે કઈ કઈ જાતનાં દુઃખ વેઠયાં છે, તેના વિચાર કરતાં પણ કમકમાં આવી જાય તેવું છે. પાપ કરતી વખતે જીવ વિચારતા નથી કે તે ભાગવવાં કેટલાં આકરાં પડશે, પણ ભાગવતી વખતે કેવી પીડા થાય છે તે મૃગાપુત્રના જ શખ્દોમાં જોઈએ:—

"ચતુર્ગતિરૂપ સ'સારાટવીમાં ભમતાં અતિ રૌદ્ર દુઃખા મે' ભાગવ્યાં છે. હે ગુરુજના ! મનુષ્ય-લાકમાં જે અગ્નિ અતિ ઉષ્ણુ મનાયા છે, તે અગ્નિથી અન'ત ગણી ઉષ્ણુ તાપવેદના નરકને વિષે આ આત્માએ ભાગવી છે. મનુષ્યલાકમાં જે ટાઢ અતિ શીતળ મનાઈ છે, એ ટાઢથી અન'ત ગણી ટાઢ નરકને વિશે અશાતાએ આ આત્માએ ભાગવી છે. લાહમય ભાજન, તેને વિષે ઊંચા પગ ખાંધી નીચું મસ્તક કરીને દેવતાએ વૈક્રિય કરેલા ધ્રુવાંકુવાં, ખળતા અગ્નિમાં આકંદ કરતાં, આ આત્માએ અત્યુગ્ન દુઃખ ભાગવ્યાં છે. મહાદવના અગ્નિ જેવા મરુ દેશમાં જેવી વેળુ છે તે વેળુ જેવી વજમય વેળુ કદંખ નામે નદીની વેળુ છે, તે સરખી ઉષ્ણુ વેળુને વિષે મારા આ આત્માને અન'ત વાર ખાળ્યા છે." પર

"પરવશતાથી મૃગની પેઠે અનંત વાર પાશમાં હું સપડાયા હતા. પરમાધામીએ મને મગર-મચ્છર્પે ભળ નાખી અનંત વેળા દુઃખ આપ્યું હતું. સિંચાણારૂપે પંખીની પેઠે ભળમાં બાંધી અનંત વાર મને હણ્યા હતા. ક્રશ્શી ઇત્યાદિક શસ્ત્રથી કરીને મને અનંત વાર વક્ષની પેઠે ક્રટીને મારા સૂક્ષ્મ છેદ કર્યો હતા. મુદ્દગરાદિક પ્રહાર વતી લોહકાર જેમ લાહને ટીપે તેમ મને પૂર્વ કાળે પરમાધામીઓએ અનંત વાર ટીપ્યા હતા. તાંળુ, લાહું, અને સીસું અશ્વિથી ગાળી તેના કળકળતા રસ મને અનંત વાર પાયા હતા. અતિ રીદ્રતાથી તે પરમાધામીઓ મને એમ કહેતા હતા કે પૂર્વ ભવમાં તને માંસ પ્રિય હતું તે લે આ માંસ, એમ મારા શરીરના ખંડાખંડ કટકા મેં અનંતી વાર ગળ્યા હતા. મદ્યની વલ્લભતા માટે પણ એથી કંઈ એાછું દુઃખ પડશું નહોતું. એમ મેં મહાભયથી, મહાત્રાસથી અને મહાદુઃખથી કંપાયમાન કાયાએ કરી અનંત વેદના લોગવી હતી...જેવી વેદના મનુષ્યલોકમાં છે તેવી દેખાતી પણ તેથી અનંત ગણી અધિક અશાતાવેદની નરકને વિશે રહી હતી. સર્વ ભવને વિષે અશાતાવેદની મેં ભાગી છે. મેંધાનુમેષ માત્ર પણ ત્યાં શાતા નથી." મર

જે સ'સારમાં આટઆટલું દુ:ખ રહેલું છે, તેનાથી તો સવ'થી છૂટવું જ ચાગ્ય છે, તેવો, સ'સારથી નિવૃત્ત થવાના બાધ મૃગાપુત્રનું ચરિત્ર કરે છે. સાધુપશામાં તો બાહ્ય દુ:ખ ૪૨. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૫૧. ૪૩. એજન, ૫. ૫૨. ર, ભાવનામાધ ૧૪૭

છે, પણ અ'તરની શાંતિ હોય છે; પર'તુ સ'સારમાં અ'ને રીતે અશાંતિ રહેલી છે; ત્યારે માક્ષમાં અ'ને રીતે શાંતિ હોય છે, એ વસ્તુ શ્રીમફ્રે '' પ્રમાણશિક્ષા ''માં બતાવી છે.

આ ભાવના તેમણે ઠીક ઠીક વિસ્તારથી આપી છે. અને તેમાં મૃગાપુત્ર દ્વારા ઘણા ઉપદેશ અપાયા છે. આ આખા સ'વાદ શ્રીમદ્રે " ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર "ના ૧૯મા અધ્યયનમાંથી લીધા છે.

સૂત્રના એક પછી એક શ્લાકના ભાવાર્થ લઈ તેમણે પાતાની ભાષામાં તે સ'વાદ રજૂ કર્યો છે. તેથી કચારેક એક શ્લાકનાં ખેત્રણ વાકચ પણ કરી, તેઓ ભાવ ખરાબર જાળવે છે. ઉદાહરણ તરીકે શ્લાક ૪ જુઓ :—

> '' मिलरवण कोहिमत्रेष्ट पासायाहोयण हिओ । आहोजेइ नगरस्स चक्कत्तिय चब्चरे ॥ ''४४

તે વિષે શ્રીમફે અહી' આ રીતે લખ્યું છે:--

" ચ'દ્રકાંતાદિક મિલુ તેમજ વિવિધ રત્નથી પ્રાસાદના પટશાળ જહિત હતા. એક દિવસને સમયે તે કુમાર પાતાના ગાખને વિશે રહ્યા હતા. ત્યાં નગરનું નિરીક્ષણ પરિપૂર્ણ થતું હતું. જ્યાં ચાર રાજમાર્ગ એક્ત્વને પામતા હતા, એવા ચાકમાં ત્રણ રાજમાર્ગ એક્ઠા મળ્યા છે ત્યાં તેની દૃષ્ટિ દોહી." પ્ર

કેટલીક વખત શ્રીમદ્દ બહુ સંક્ષેપમાં લખે છે. જુઓ :—

"तुहं विया सुरा सीह मेरओ य महूणि य । पाइओ मि जलंतीओ बसाओ रुहिराणि य ॥ "४९

આ માટે કર્તા આગળના શ્લાકના સંદર્ભમાં જ એક નાનું વાકચ રચે છે કે :---

"મદ્યની વલ્લભતા માટે પણ એથી કંઈ એાછું દુઃખ પડ્યું નથી "૪૭

આમ પોતાને યાગ્ય લાગે તે રીતે થાડીઘણી છુટ લઈને શ્રીમદ્દે સ'વાદને અસરકારક બનાવવાના સફળ પ્રયત્ન કર્યા છે.

#### મ્યાશ્રવ**ભાવના**

રાગ, દ્વેષ, અજ્ઞાન, મિશ્યાત્વ વગેરે પાપને પ્રવેશ કરવાનાં સ્થાનકો છે, એ જાણવું તે આશ્રવભાવના. પાપને પ્રવેશ કરવાનાં કુલ ૫૭ સ્થાનકો છે. બાર પ્રકારની અવિરતિ,

૪૪. " ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર", અધ્યયન ૧૯, શ્લોદ ૧, ૫. ૧૪૩.

૪૫. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૯.

૪૬. " ઉતરાધ્યયન સૂત્ર '', અધ્યયન ૧૯, શ્લોક ૭૧, પૃ. ૧૫૬.

૪૭. "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૫૨.

સાળ કષાય, નવ નાકષાય અને પાંચ પ્રકારનાં મિથ્યાત્વ તથા પ'દર પ્રકારના યાંગના તેમાં સમાવેશ થાય છે. <sup>૪૮</sup> અહીં આશ્રવભાવના ડૂ'કમાં ગદ્યમાં સમજાવ્યા પછી સીધું દર્ણત આપ્યું છે. પહેલાંની છ ભાવનાની જેમ પદ્યપ'ક્તિ કે તેના વિશેષાર્થ અહીં તેમજ આ પછીની ભાવનામાં આપેલ નથી, એ જ રીતે પ્રમાણશિક્ષા પણ આપેલ નથી. આમ ભાવનાની સમજૂતીમાં એક એક વસ્તુ એાં છી થતી જાય છે. એ રીતે જેતાં ભાવના ડૂ'કમાં પૂર્ણ કરી છે તેમ કહેવું જોઈએ.

યુંડરીક અને કુંડરીક નામના બે ભાઈ એા પુંડરિકિણી નગરીમાં રાજ્ય કરતા હતા. કાઈ મુનિના બાદથી વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થતાં કુંડરીકે પુંડરીકને રાજ્ય સાંપી ક્ષિક્ષા લીધી. થાડાં વર્ષો પછી સ'યમના કંટાળા આવતાં કુંડરીકે નગરમાં પાછા આવી પાતાનું રાજ્ય પાછું માગ્યું. યુંડરીકે સાચે રસ્તે ચાલવા બાદ આપ્યા, પણ કુંડરીકે તે ન સમજતાં પાતાની માગણી ચાલુ રાખી. તેથી કુંડરીકને રાજ્ય સાંપી યુંડરીક મુનિત્વ ગ્રહણ કરી, ગુરુ પાસે ગયા. કુંડરીક પછીથી ખૂબ અનાચાર કરી, અંતમાં ખૂબ ત્રાસ પામી નરકમાં ગયા.

અહીં સુધીની કથા શ્રીમફે આશ્રવભાવનાના દર્ણતરૂપે આપી છે. તે પછીની કથા સ'વરભાવનાના દર્ણત તરીકે અપાર્ધ છે. કુ'ડરીકે પાતામાં પાપને પ્રવેશ કરવા દીધા તો તે ખૂબ દુઃખ પાસ્થા, તે વિશેના બાધ અહીં અપાયા છે. અહીં પુષ્પિકા ખૂબ ટૂ'કી, ''ઇતિ સપ્તમ ચિત્રે આશ્રવભાવના સમાપ્ત " એટલી જ આપી છે.

આ કથા આપણને " જ્ઞાતાધર્મકથાંગ સૂત્ર "ના પ્રથમ સ્ક'ધના ૧૯મા " પુંડરિયણાય " પ્રકરણમાં જેવા મળે છે. એ પ્રકરણના આ સીધા અનુવાદ નથી, પર'તુ તેમાં આપેલા પ્રસ'ગા અનુસાર આ કથા રચાઈ છે. તેમાં એક નાના ફેર જેવા મળે છે :

४८. પાપને પ્રવેશ કરવાનાં ૫૭ સ્થાનકા શાસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે ખતાવ્યાં છે:-

<sup>92</sup> અવિરતિ: - શ્રાવકનાં ભાર વ્રત; અહિંસા, સત્યનું પાલન, અદત્તાદાન ન લેવું, પરતારીત્યાગ, નીતિથી ધન મેળવવું, દિશાની મર્યાદા રાખવી, ભાગાપભાગ વિરમણ, અનર્થદંડ ત્યાગ, સામાયિક, દેશાવકાશિક, પૌષધ ઉપવાસ કરવા તથા અતિથિસ વિભાગ એટલે ભાજનવેળા સુપાત્ર મુનિને આહારદાન કરવું; એ જેનામાં ન હોય તે ભાર પ્રકારની અવિરતિ છે.

<sup>95</sup> કપાય: — કોધ, માન, માયા, તથા લાભ એ ચાર કપાયના અને તાનુખધી અપ્રત્યાખાની, પ્રત્યાખાની અને સંજવલન એમ ચાર ચાર વિભાગ.

૯ નાકષાય: – હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, શાક, જીશુપ્સા, પુરુષ વેદ, સ્થી વેદ, તથા નપુંસક વેદ.

૧૫ ચાગ: — સત્ય મનાયાગ, મૃષા મનાયાગ, સત્યમૃષા મનાયાગ, અસત્યમૃષા મનાયાગ, સત્યમૃષા વચનયાગ, મૃષા વચનયાગ, સત્યમૃષા વચનયાગ, અસત્યમૃષા વચનયાગ, વૈક્રિય કાયયાગ, આહારિક કાયયાગ, ઔદારિક કાયયાગ, વૈક્રિય નિષ્ઠ કાયયાગ, ઓહારિક કાયયાગ, કામ્પ્લુ કાયયાગ,

પ પ્રકારનાં મિથ્યાત્વ: અભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ, અનાભિગ્રહિક મિથ્યાત્વ, અભિનિવેસિક મિથ્યાત્વ, સાંશયિક મિથ્યાત્વ, અને અનાભાગિક મિથ્યાત્વ.

૧. ભાવનાબાધ ૧૪૯

" જ્ઞાતાધર્મ કથાંગ "માં કુંડરીક રાજ્યમાં આવ્યા પછી અતિ આહારને લીધે રાગનાે ભાગ થાય છે, અહીં રાગ ઉત્પન્ન થતાં કંટાળીને રાજ્ય માણવા આવે છે, અને અતિ આહારથી તેની રાગવૃદ્ધિ થાય છે, તેમ બતાવાયું છે

#### સ'વરભાવના

આગળ જણાવેલાં ૫૭ સ્થાનકાથી પાપને પ્રવેશતાં રાકવાં તે સ'વરભાવના. આ ભાવનાની સમજૂતીમાં પણ પદ્યપંક્તિ, વિશેષાર્થ, પ્રમાણશિક્ષા એમાંનુ કશું નથી. પરંતુ તે ભાવના સમજાવતાં છે દર્શાંતા કર્તાએ આપ્યાં છે.

પ્રથમ તેમણે આશ્રવભાવનાનું અપૂર્ણ રહેલું દર્શન સંવરભાવના વિશે આપ્યું છે. કુંડરીકને રાજ્ય સાંપી તેના સાધુવેશ ધારણ કરી પુંડરીક ગુરુને મળ્યા પછી જ અન્નપાણી ગ્રહણ કરવાં એવા નિશ્ચય કરી રાજ્ય છાડી ચાલી નીકળે છે. માર્ગમાં આવતાં અનેક સંકટા ધીરજથી સહી, બધામાં તે સમતાભાવે રહે છે, પરિણામે તે સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં, 33 સાગરનું આયુષ્ય બાંધી ઉચ્ચ દેવ રૂપે ક્ષપજે છે, આમ સંયમ દ્વારા પાપને આવતાં રાકવાથી પુંડરીક ઉચ્ચ સ્થિતિને પામે છે, એ બતાવતું ચિત્ર અહીં અપાયું છે.

આ ભાવનાના બીજા દરાંત રૂપે વજસ્વામીની કથા તેમણે આપી છે. કંચનકામિનીના ત્યાગી વજસ્વામી ઉપર એક શ્રેષ્ઠિકન્યા મુખ્ય થઈ. તે રૂક્મિણી પાતાની અઢળક સંપત્તિ સાથે તેમની પાસે આવી અને અનેક પ્રકારના હાવભાવથી તથા ભાગનાં સુખ અનેક પ્રકારે વર્લું વી, તથા બીજા પણ કેટલાયે ઉપાયા દ્વારા મુનિને ભાગ ભાગવવા માટે સમજાવવા એણે પ્રયત્ન કર્યો. તેના બધા જ પ્રયત્ના નિષ્ફળ ગયા, અને મુનિ પાતાના સંયમમાંથી લેશ પણ ચળ્યા નહિ. અંતે થાકી, મુનિની દઢતાથી બાધ પામી, રૂક્મિણી પણ પાતાની લક્ષ્મી શુભ ક્ષેત્રે વાપરી, સંવરભાવના ગ્રહણ કરી સાધ્યી થઈ. પરિણામે પાતાના આત્માનું તેણે કલ્યાણ કર્યું.

વજસ્વામી પાપના માર્ગને બંધ કરીને બેઠા હતા તથી તેને રુક્મિણીના રૂપની અસર ન થઈ, અને દુઃખ તેમની પાસે આવી શક્યું નહીં.

વજસ્વામીની કથા આપણુને પ્રભાચ દ્રસૂરિના "પ્રભાવક ચરિત્ર"માં મળે છે. પ્રભાચ દ્રસૂરિએ આવીસ પ્રભાવક મુનિ વિષે પ્રબ'ધા લખ્યા છે. તેમાં પહેલા પ્રભ'ધ વજસ્વામી વિષે છે. તેમાં વજસ્વામીના આપેલા કૃત્તાંતમાં ઉપરના પ્રસ'ગ જોવા મળે છે. આ ઉપરાંત આ કથા હરિભદ્રાચાર્ય કૃત "આવશ્યક નિર્ધુ ક્તિ"ની ગાથાએ ૭૬૩ શી ૭૭૩ ઉપર જિનદાસ ગણુમહત્તરે રચેલ ચૂર્ણુમાં મળે છે. શ્રીમફે મૂળ કથામાંથી સાર અહણુ કરીને પાતાની રીતે આ પ્રસ'ગ આપ્યા છે.

શ્રીમદ્દે અહીં પણ " ઇતિ અઇમ ચિત્રે સંવરભાવના સમાપ્ત " એમ સંક્ષેપમાં યુષ્પિકા આપી છે.

## નિજ<sup>િ</sup>રાભાવના

ગ્રાનસહિત ક્રિયા કરવી તે નિર્જરાનું કારણ છે. એમ ચિંતવવું તે નવમી નિર્જરા-ભાવના. ખાર જાતના તપથી કર્મસમૂહને બાળવા તે નિર્જરાભાવના.

દઢપ્રહારીએ કાચાત્સર્ગાથી કઈ રીતે કર્મની નિર્જરા કરી હતી તે અતાવતું દરાંત શ્રીમફે આપ્યું છે. દઢપ્રહારી શ્રાફાણપુત્ર હતો, પણ વ્યસની હોવાને લીધે તે ચારમંડળમાં ભળ્યા, અને તેના માવડીના માનીતા થઈ ગયા. તે ચારા સાથે અનેક રીતે લૂંટફાટ અને ચારી કરતા. તે એ બધામાં પાવરધા હોવાથી દઢપ્રહારી કહેવાયા. તેણે ઘણાનાં પ્રાણ લીધા હતા. એક વખત તેણે આખા શ્રાહ્મણ કુટું બને માર્યા પછી તેની ગભિંણી ગાયને પણ મારી. તે ગાય મરતાં તેના પેટમાંથી નીકળી પહેલું વાછરડું ખૂબ તરફડવા લાગ્યું. તે જોઈ દઢપ્રહારીને ખૂબ પશ્ચાત્તાપ થવા લાગ્યા. અને કરેલાં પાપથી છટકારા મેળવવા તે સાધુ થઈ તે જ ગામની ભાગોળ કાથાત્સર્ગમાં રહ્યો.

તે મુનિને લોકોએ દોઢ માસ સુધી ખૂબ હેરાન કર્યા, તોપણ તેઓ અચળ ક્ષમાવ ત રહ્યા. લોકોના ઉપદ્રવ શાંત થતાં તેઓ બીજી ભાગાળે, પછી ત્રીજી ભાગાળે, એમ ચારે બાજુ ક્ર્યા. અને દરેક વખતે લોકોના ત્રાસ સામે પૂર્ણ ક્ષમા રાખી કાચાત્સર્ગથી ચળ્યા નહિ. આમ અને ત કર્મસમૂહને બાળી તેઓ માક્ષ પામ્યા.

આ ભાવનાની સમજૂતીમાં નિર્જરા શું છે તે સમજ્વવ્યા પછી તેનું દર્ણત આપ્યું છે. અહીં તેમણે આરંભની પદ્મપંક્તિઓ, વિશેષાર્થ, પ્રમાણશિક્ષા તથા પુષ્પિકા આપેલ નથી.

આ કથા આપણને "આવશ્યક નિર્ધુક્તિ"ની ૯૫૨મી ગાથાની ટીકામાં મળે છે. તદુપરાંત તે કથા "ઉપદેશપ્રસાદ"માં પણ જોવા મળે છે.

## લાકસ્વરૂપભાવના

શ્રીમદ્દે બધી ભાવનાઓમાં સૌથી ટ્રંકાણમાં આપી હોય તો તે લાેકસ્વરૂપભાવના છે. જગતનું સ્વરૂપ કેવું છે, તેમાં શું શું આવેલું છે, તે ટ્રંકાણમાં આપીને ભાવના પૂર્ણ કરી છે. સા નીચે સાત નરક, તેની ઉપર વ્યંતર જાતિના તથા ભુવનપતિ દેવા, તે ઉપર પૃથ્વી, પૃથ્વીથી ઊંચે બાર દેવલાંક, તેની ઉપર નવ ગ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તર વિમાન છે, અને સૌથી ઉપર જ્યાં સિદ્ધ જીવા બિરાજે છે તે સિદ્ધશિલા છે.

આ ભાવના જીવને વૈરાગ્ય માટે બહુ ઉપયોગી નહિ થાય એમ લાગવાથી કદાચ બહુ ટૂંકમાં આપી હોય એવું અનુમાન થઈ શકે છે. વળી, બાકીની બીજ બે " ધર્મ દુર્લ લ-ભાવના" અને "બાેધિદુર્લ ભભાવના" વિશે અહીં કશું જ અપાયું નથી.

અ'તમાં દસે ભાવના પૂરી થયા પછી મુક્તિ કેાણુ મેળવી શકે તે અતાવતી બે પંક્તિઓ આપવામાં આવી છે કે:—- ર. ભાવનાબાધ ૧૫૧

" જ્ઞાન, ધ્યાન, વૈરાગ્યમય, ઉત્તમ જહાં વિચાર, એ ભાવે શુભ ભાવના, તે ઊતરે ભવ પાર."જિલ

આ સ'સારના દુઃખથી નિવર્તવા માટે શુ' સાધન છે, તે ટ્'કમાં સારી રીતે અહી' સમજાવ્યું છે અને " ભાવનાબાધ " પૂર્ણ કર્યું છે.

આ આખું પુસ્તક વાંચતાં આપણા પર શ્રીમદ્દના વૈરાગ્યના વિચારાની છાપ પહે છે. તેમાં પાને પાને વૈરાગ્ય રસ ઝરતા જેઈ શકાય છે. દરેક ભાવનાના ચિત્રમાંથી એક જ વસ્તુ નજરે તરે છે, તે છે સ'સાર તરફની અરુચિ. સ'સાર અનેક દુઃખનું કારણ છે, તેને કારણે જ જીવ શાંતિ પામી શકતા નથી, તેવા ભાવ આપણે પ્રસ્તાવનાથી શરૂ કરી અ'ત સુધી પથરાયેલા જોઈ શકીએ છીએ. એ પરથી સાળ વર્ષની નાની વયે તેમનામાં પ્રવર્તતા અદ્ભુત વૈરાગ્યના ખ્યાલ આપણુને આવે છે. પાતાની ડાયરીમાં લખેલા એક અ'ગત કાવ્યમાં આ વૈરાગ્ય વિષે તેમણે લખ્યું છે કે:—

" ઓગણીસસે'ને બેતાલીસે, અદ્ભુત વૈરાગ્ય ધાર રે."પ૦

જે તેમને સંસાર પ્રત્યે આવા વૈરાગ્ય વર્ત તો ન હોત તો તેમને આ વિષય પર લખવાનું સૂઝ્યું જ ન હોત. અને તેમાં પણ તેને અનુરૂપ દર્શાના આપી તે પરથી એ જાતના બાધ રચ્યા જ ન હોત. તે વખતે તેમનું વાંચન પણ વૈરાગ્ય લાવે તેવાં પુસ્તકોનું જ હશે, તેના ખ્યાલ તેમણે લીધેલાં જુદાં જુદાં પુસ્તકાનાં દર્શાના પરથી આવે છે. તેમણે "ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર", "ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર", "ગ્રાતાધર્મકથાંગ સૂત્ર", "પ્રભાવક-ચરિત્ર" વગેરે પુસ્તકામાંથી કથાએા લીધેલી જણાય છે.

વળી "ભાવનાબાધ" લખવાની તેમની શૈલી પણ ધ્યાન ખેંચે તેવી છે. એમાં શ્રીમફે મુખ્ય વસ્તુ દર્શત દ્વારા જ રજૂ કરી છે, અને પછીથી થોડા બાધ આપ્યા છે. આથી કથારસિક જીવા પણુ સાચી વસ્તુ સમજી શકે તેવા સરળ ઉપાય તેમણે લીધા છે. શાઓ ન વાંચી શકે તેવા જીવા પણ આવાં પુસ્તકા વાંચી સાચી વાત સમજી શકે એ રસ્તા સ્વીકારીને અનેક જીવા પર ઉપકાર કરવાનું કામ શ્રીમફે કર્યું છે.

આ રીતે જેતાં " ભાવનાબાધ "એ સામાન્ય જીવા માટે ખૂબ ઉપયાગી પુસ્તક છે. તેમાં કથારસ તથા કાવ્યરસ મળવાની સાથે જ્ઞાન પણ મળે છે, એ માટા લાભ છે.

૪૯. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૫૬. ૫૦. એજન, ૫. ૮૦૧.

# પ્રક**ર**ષ્ટ્ર ૩

## માક્ષમાળા

શ્રીમફ રાજચંદ્રના તેરથી સાંળ વર્ષની ઉંમરના ગાળા ધર્મમંથનના હતા. તે સમયમાં તેમણે અનેક ધર્મ-ગ્રંથોનું અવેલાકન કર્યું હતું. પાતાને મળેલા આ ધર્માનુભવના લાભ ખીજા અનેક જ્વાને પણ મળે તેવી તેમની ભાવના હતી. તેથી તે ભાવનાને અનુકૃળ ગ્રંથ રચવાની તેમને ઇચ્છા થઈ હતી.

પાતાના ધર્માનુભવને ગ્ર'થસ્થ કરવાની સૂચના તેમને તેમના કાકાસસરા તેમજ વેપારકાર્યના ભાગીદાર શ્રી રેવાશ કર જગજીવન તરફથી તથા અન્ય પરિચિત વ્યક્તિએા તરફથી પણ થઈ હતી. આથી બાળકથી વૃદ્ધ સુધીના સર્વ ને ઉપયાગી થાય તેવા ગ્ર'થ રચવાની ભાવના દઢ બનતાં તેમણે "માક્ષસુબાધ" નામના પદ્યગ્ર'થ રચવાની શરૂઆત વિ. સં. ૧૯૪૦ પહેલાં કરી હતી. તેમાં પ્રથમ શતકની પહેલી કડીમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

" શ્રંથારંભ પ્રસંગ ર'ગ ભરવા, કાંડે કરુ' કામના, બાધુ' ધર્મદ મર્મ ભર્મ હરવા, છે અન્યથા કામના, ભાખુ" "માક્ષસુબાધ" ધર્મ ધનના, જેંડે કથુ' કામના, એમાં તત્ત્વવિચાર સત્ત્વ સુખદા, પ્રેરા પ્રસુ કામના." ર

આમ "માક્ષસુએ ધ"ની શરૂ આતમાં તેની રચના કરવાના હેતુ જણાવ્યા પછી આદિ-પ્રભુ શ્રી ઋષભ દેવને વંદન કર્યું છે. તે પછી પ્રભુના ગુણ વર્ણ વર્તા પ્રભુપાર્થના છે. આ રીતે શતકની કુલ ૨૦ કડીઓ આજે ઉપલબ્ધ છે; તે પછીથી આ ગ્રંથ અપૂર્ણ રહેલ છે. આ શતકની ભાષા સામાન્ય જનને સમજવામાં કઠણ લાગશે તેવા શ્રીમદ્દના અભિપ્રાય થવાથી તેમણે તે શતક અપૂર્ણ રાખ્યું હશે, એવું અનુમાન થાય છે. તે વિષે આજે વિશેષ માહિતી મળતી નથી.

"માક્ષસુએ લગ પછી દેશંતરૂપે એલ આપવાની રચના વિચારી "મુનિસમાગમ" નામના ગદ્યલેખ લખવા તેમણે ચાલુ કર્યો. આ લેખ પણ પાતાના ધાર્યો હેતુ સફળ નહિ કરે એમ લાગવાથી, તેને પણ શ્રીમદ્દે અપૂર્ણ છાડથો. આ લેખમાં, વિકટ પરિસ્થિતિમાંથી મુક્ત થતાં એક રાજા જૈન ધર્મ તરફ કઈ રીતે વળે છે અને તે ધર્મના એલ કઈ રીતે બહાણ કરે છે, તે દેશંત દ્વારા એલ આપવાનું તેમણે વિચાર્યું હતુ. તે લેખના થાઉા ભાગમળે છે.

૧. પ્રાથસ્થના કરવાની પ્રથમ સ્થના શ્રી રેવાશ કરલાઇએ કરેલી તેની નોંધ શ્રી મનસુખભાઈ કીરતચંદ મહેતાએ " મેાક્ષમાળા "ની પ્રસ્તાવનામાં લીધી હતી. જુએ! " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રની જીવનરેખા", પૃ. ૧૦૬.

ર. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૬. ૧, આંક ૧.

એજન, પૃ. ૨૨.

૩. મેરિંમાળા ૧૫૩

તે પછીથી તેમણે વિ. સં. ૧૯૪૦માં બાલાવળાધર્ય "માક્ષમાળા"ની રચના ૧૦૮ શિક્ષાપાઠમાં કરી. આ રચના તેમના પાતાના જણાવ્યા પ્રમાણે સાળ વર્ષ અને પાંચ માસની ઉંમરે માત્ર ત્રણ દિવસમાં કરી હતી. તે રચના આટલા એક સમયમાં પૂરી કરવા માટેનું એક નિમિત, વવાણિયાના શેઠ દલીચંદભાઈ ત્રજલાલભાઈના જણાવ્યા પ્રમાણે નીચે મુજળનું હતું:—"

શ્રીમદ્દની ખ્યાતિ સાંભળીને સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયનાં ત્રણ મહાસતીજી તેમને મળવા કચ્છથી વવાણિયા આવ્યાં હતા. મહાસતીજીએ શ્રીમદ્દને મળવા માટે એક સંદેશો કોઈ શ્રાવક દ્વારા તેમને ઘેર પહેાંચાડથો. શ્રીમદ્દ મહાસતીજીને મળવા ઉપાશ્રયે ગયા. ત્યાં તેમની સામે તેઓ નીચે બેઠા.

મહાસતીજી પાસે જે ધર્મવાર્તા શ્રીમફે કરી તેનાથી તેઓ ખૂબ પ્રસન્ન થયાં. અને શ્રીમફ માટે ખૂબ માન ઉત્પન્ન થતાં તેઓ પાટ ઉપરથી ઊતરી તેમની સામે નીચે બેઠાં. પછી મહાસતીજીએ તેમને જણાવ્યું કે, "અમે દીક્ષા તો લીધી છે, પણ અમને જૈનનાં અર્ધમાગધી ભાષામાં લખાયેલાં સૂત્રો સમજાતાં નથી, કારણ કે અમને માત્ર ગુજરાતી જ આવડે છે. સામાયિક કે પ્રતિક્રમણના પાઠા પણ બરાબર સમજાતા નથી, તા અમને જ્ઞાન મળી શકે એવા કંઇક ઉપાય તમે કરા." શ્રીમફે કંઇક લખી આપવાનું તેમને વચન આપ્યું.

મહાસતીજી લાંળા સમય ત્યાં રહેવાનાં ન હતાં. તેથી પછીના ત્રણ દિવસમાં શ્રીમદ્દે ''માક્ષમાળા "ના ૧૦૮ પાઠ રચ્યા હતા અને તેમને સમજાવ્યા હતા. આમ શાસાભ્યાસ ન કરી શકે તેવાંના કલ્યાણ અર્થ વિ. સં. ૧૯૪૦માં ''માક્ષમાળા "ની રચના થઈ. બધાંને તે ઉપયોગી થાય તે હેતુથી ''માક્ષમાળા" છપાવવાની જરૂર હતી, પણ આર્થિક નબળી સ્થિતિને કારણે જોઈતાં નાણાંના અભાવ હતા, અને તેટલાં નાણાં બહારથી મેળવતાં મુશ્કેલી નહે તે સ્વાભાવિક હતું.

એ અરસામાં શ્રીમદ્દની અવધાનશક્તિની ખ્યાતિ ઠીક ઠીક થઇ હતી. તેથી ઠેકાએ ઠેકાએ જાહેરાત કરી, "માક્ષમાળા" માટે અગાઉથી ગ્રાહકા નેંધી જોઇતા પૈસા એકઠા કર્યા. કેટલીક વ્યક્તિઓએ બીજી રીતે પણ મદદ કરી હતી, તે શ્રીમદ્દે લખેલા "માક્ષમાળા"ના "અપંણપત્ર" તેમ જ " આશ્રયપત્ર" પરથી જાણી શકાય છે. પૈસાની સગવડ કર્યા પછી વિ. સં. ૧૯૪૩માં અમદાવાદના એક પ્રેસમાં "માક્ષમાળા" પુસ્તક છાપવા આપ્યું. લગ-ભગ ૨૦૦ પાનાંના આ પુસ્તકને છપાઈને તૈયાર થતાં વિલંભ થાય એમ હતું, તેથી અગાઉથી નોંધાયેલા ગ્રાહકાની ઉત્સક્તા પૂરી કરવા શ્રીમદ્દે તે જ વર્ષમાં " ભાવનાબાધ"

પ્ર. "શ્રીમદ્ સજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૧૬૩**.** 

પ. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર : અધિશતાહદી સ્મારકગ્રાંથ ", પૃ. પછ

 <sup>&</sup>quot; શ્રીમદ્ સજચંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૬, પૃ. ૪૬,

રચી, છપાવીને તે પુસ્તક ગ્રાહકાને લેટ આપ્યું. તે પછી વિ. સં. ૧૯૪૪ના અષાડ માસમાં "માસમાળા" પુસ્તક છપાઈને વાચકા પાસે પહોંચ્યું. હ

શ્રીમકે "માક્ષમાળા"ની શરૂઆતમાં "શિક્ષણપદ્ધતિ અને મુખમુદ્રા" આપેલ છે, જે ટૂંકી પ્રસ્તાવનાની ગરજ સારે છે. તેમાં તેઓએ "માક્ષમાળા" રચવાના હેતુ, તેની ઉપયાગિતા વગેરે વિશે લખ્યું છે. આ ગ્ર'થ સમજવાની ચાવી બતાવતાં તેઓ તેમાં લખે છે કે:—

"એક પાઠ વાંચી ગયા પછી અર્ધ ઘડી તે પર વિચાર કરી અ'તઃકરહ્યુને પૂછવું કે 'શું તાત્પર્ધ મળ્યું ?' તે તાત્પર્ધમાંથી હેય, ત્ત્રેય અને ઉપાદેય શું છે ? એમ કરવાથી આખા મંથ સમજી શકાશો, હૃદય કાેમળ થશે, વિચારશક્તિ ખીલશે અને જૈન તત્ત્વ પર રૂડી શ્રદ્ધા થશે."

કાઈ પણ સારું પુસ્તક સમજવા માટે આ અગત્યની ચાવી જણાશે.

"માક્ષમાળા" પુસ્તક બાલાવળાધરૂપ લખાયેલું છે, એટલે કે નાના બાળકને તથા જ્ઞાનદશામાં બાળક જેવાંઓને સુગમ લાગે તેવી આ રચના છે. આ જાતની રચના કરવાના હેતુ તેમણે "શિક્ષણપદ્ધતિ અને મુખમુદ્રા"માં જણાવ્યા છે કે:—

" આ પુસ્તક પ્રસિદ્ધ કરવાના મુખ્ય હેતુ ઊછરતા બાળયુવાના અવિવેકી વિદ્યા પામી આત્મસિદ્ધિથી ભ્રષ્ટ થાય છે તે અટકાવવાના પણ છે."લ્

આ પુસ્તક બાળકોને પણ સમનાય તેવું રચ્યું છે તેથી:---

"સ્વભાષા સંખંધી જેને સારું જ્ઞાન છે, અને નવ તત્ત્વ તેમજ સામાન્ય પ્રકરણ શ્રંથા જે સમજી શકે છે તેવાઓને આ શ્રંથ વિશેષ બાંધદાયક થશે. "૧૦

"માક્ષમાળા"ના આલાવબાય ભાગની રચના પછી "પ્રજ્ઞાવબાય" અને " વિવેચન " એમ બીજા બે ભાગ રચવાની શ્રીમદ્રની ઇચ્છા હતી, પણ તે પાર પડી શકી નહિ. માત્ર

૭. આ પછી વિ. સં. ૧૯૫૬-૫૭માં "માક્ષમાળા "ની બીજી આવૃત્તિ હપાવી શરૂ થઇ હતી. પછી તે શ્રીમદ્ની હયાતિ વાદ, બહાર પડી, એટલે કે વિ. સં. ૧૯૫૮માં. તે પછી મનસુખભાઇ કી. મહેતા તરફથી સંપાદિત થયેલી "માંક્ષમાળા "ની ત્રોજી આવૃત્તિ વિ. સં. ૧૯૬૨માં પ્રગટ થઇ તે પછી તો વારંવાર જુદી જુદો સંસ્થાએ તરફથી "માક્ષમાળા" પ્રગટ થતી રહી છે. આળભાધમાં પણ એની આડેક આવૃત્તિ થઇ છે. એક આવૃત્તિ ગાંધીજીના લખાશુ સાથે પણુ પ્રગટ થયેલ. આ બધી સંસ્થાઓમાં પરમૃત્રુત પ્રભાવક મંડળ, મુંખઇ; શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર નિજ્ભાસ મંડપ, વડવા; ઊંઝા કામ'સી, ઊંઝા; સસ્તું સાહિત્ય વગેરે મુખ્ય છે.

૮, ૯, ૧૦. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગામ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૫૮.

3. સાલમાળા ૧૫૫

તેમાંથી "પ્રજ્ઞાવબાધ" ભાગનું સાંકળિયું તૈયાર કરી તેમણે શ્રી મનસુખભાઈ કી. મહેતાને લખાવ્યું હતું.<sup>૧૧</sup> પછીથી તેમ્મા "પ્રજ્ઞાવબાધ"ની રચના કરી શકચા ન હતા.<sup>૧૨</sup>

" ખહુ ઊંડા ઊતરતાં આ માક્ષમાળા માક્ષનાં કારણરૂપ થઈ પડશે! મધ્યસ્થતાથી એમાં તત્ત્વજ્ઞાન અને શીલ બાધવાના ઉદ્દેશ છે." 13

શ્રીમફે ૧૭મે વર્ષ આપેલા "માક્ષમાળા" વિશેના આ અભિપ્રાય તેમની ઉચ્ચ આધ્યાત્મિક અવસ્થામાં પણ બદલાયા ન હતા, તે આ કૃતિનું મહત્ત્વ બતાવે છે. વિ. સં. ૧૯૫૫ના ચૈત્ર વદમાં તેમણે શ્રી મનસુખભાઈ ને આ કૃતિ વિશે જણાવ્યું હતું કે:—

"જૈન માર્ગને યથાર્થ સમજાવવાના તેમાં પ્રયાસ કર્યો છે. જિનાકત માર્ગથી કંઈ પણ ન્યૂનાધિક તેમાં કહ્યું નથી. વીતરાગ માર્ગ પર આ<mark>ખાલનુહની રુચિ થાય,</mark> તેનું સ્વરૂપ સમજાય, તેનું બીજ હૃદયમાં રાપાય, તેવા હેતુએ બાલાવ**ળાધરૂપ યા**જના કરી છે." <sup>૧</sup>૪

આ વચના પરથી સમજાય છે કે "માક્ષમાળા"નું તેમને મન કેટલું મહત્ત્વ હતું! આ જ પ્રકારના અભિપ્રાય તેમણે શ્રી જૂઠાભાઈને વિ. સં. ૧૯૪૫ના અષાંડ માસમાં લખી જણાવ્યા હતા કે:—

"મહાસતીજ માેક્ષમાળા શ્રવણ કરે છે, તે બહુ સુખ અને લાભદાયક છે. તેઓને મારી વતી વિન'તી કરશા કે એ પુસ્તકન યથાર્થ શ્રવણ કરે, મનન કરે. જિનેશ્વરના સુંદર માર્ગથી એમાં એકે વચન વિશેષ નાંખવા પ્રયત્ન કર્યું નથી. જેમ અનુભવમાં આવ્યું અને કાળલેદ જેયા તેમ મધ્યસ્થતાથી એ પુસ્તક લખ્યું છે." પ્ય

૧૧. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આરૃત્તિ ૧, પૃ. ૬૫૫.

૧૨. તે સાંકળિયાને આધારે ડૉ. ભગવાનદાસ મનસુખભાઇ મહેતાએ ગદ્યમાં અને હ્યુદ્ધચારી ગાવધ નદાસજીએ પદ્યમાં "પ્રતાવબાધ માેક્ષમાળા "ની રચના કરી છે, આથી "પ્રતાવબાધ ભાગ ભિન્ત છે તે ડાઇ કરશે" એવી પાછળથી શ્રીમદ્દે વ્યક્ત કરેલી ભાવના સફળ થઇ ગહ્યાય. જુઓ, "શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૬૬૪.

<sup>&</sup>quot;મોક્ષમાળા "ના " વિવેચન" ભાગ વિશે ક્રાઇ માહિતી મળતી નથી. પ્રતાવભાષ — લે. ડાં. ભગવાનદાસ મ. મહેતા, લે. ક'ચનખહેન ભ. મહેતા, પ. ચાપાંટી રાડ, (મોક્ષમાળા) મુંબઇ ૪૦૦૦૦૭.

મતાવખાષ — લે. વ્રદ્મવારી ગાવધ'નદાસછ, પ્ર. શ્રીમદ્ રાજ્યાં, આશ્રમ, અગાસ, વાયા (માક્ષમાળા) આણંદ.

૧૩. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગારા આવૃત્તિ ૧, ૫. ૫૮.

૧૪. એજન, પૃ. ૬૬૭. ૧૫. એજન, પૃ. ૧૯૩.

આમ આપણું જોઈ શકીશું કે શ્રીમદના પાતાના પણ "માક્ષમાળા" બાબત ઘણા લાંચા અભિપ્રાય હતા. તેમાં તેમણું જૈન દર્શનમાં બતાવેલા માક્ષ મેળવવાના માર્ગ, આબાલવૃદ્ધ સર્વ કાઈને સમજાય તે રીતે બતાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે.

"માક્ષમાળા"માં સૌ પહેલાં તેમણે "વાંચનારને લલામણ" નામના આ પુસ્તક વાંચવાની રીત બતાવતો પાઠ રચ્યા છે. આ પાઠની શરૂઆત પુસ્તક પાતે જ બાલતું હોય, પાતાના વિશે કંઇક જણાવતું હોય તેવા પ્રકારની રચના દ્વારા થઈ છે. તેમાં કેવાં પુસ્તકા વાંચવાં, કઈ રીતે વાંચવાં, તે વિષેનાં કેટલાંક મંતવ્યા શ્રીમદ્દે રજૂ કર્યાં છે. નઠારાં પુસ્તકા વાંચવાથી ખરાબ સંસ્કાર આવે છે તેથી આ લાકમાં અપકીતિ થાય છે, તેમજ પરલાકમાં હલકી ગતિ થાય છે. સારાં પુસ્તકો વાંચવાથી જ્ઞાન, ધ્યાન, નીતિ, વિવેક વગેરે ગુણા ખીલે છે, અને આત્માને શાંતિ મળતાં બ'ને લાકમાં સુખ મળે છે. આ પ્રકારના સવ'ને માન્ય થાય તેવા સારાં પુસ્તકો વાંચવાના બાધ શ્રીમદ્દ પહેલા પાઠમાં આપે છે. આ ઉપરાંત નમ્રતાપૂર્વં ક "માક્ષમાળા"ને સારા પુસ્તક તરીકે ગણાવી, આ ભવ તથા પરભવમાં શ્રેયસ્કર થાય તેવા "માક્ષમાળા" પુસ્તકના વિવેકથી ઉપયોગ કરવાનું શ્રીમદ્દે જણાવ્યું છે.

આમ સામાન્ય કથન કરતા પ્રથમ પાઠ રચ્યા પછી શ્રીમદ્ માક્ષમાર્ગના ઉપદેશ કરતા બીજા ૧૦૭ પાઠની રચના કરે છે. જપમાળાના ૧૦૮ પારાની માક્ક શ્રીમદ્દે અહીં ૧૦૮ માલુકારૂપ પાઠની રચના કરી છે, તે ખૂબ સૂચક છે. જેમ જપમાળાના જાપ કરવાથી ખૂબ યુલ્ય થાય છે, તેમ આ પુસ્તકના ૧૦૮ પાઠનું વિચારપૂર્વા મનન કરવાથી અને તે પ્રત્યેક વસ્તુને અમલમાં મૂકવાથી માક્ષની પ્રાપ્તિ અવશ્ય થશે તેવી પાતાની દઢ શ્રદ્ધાનું સૂચન શ્રીમદ્ કરતા હોય તેમ જાણારો. તેમણે દર્શાવેલી સર્વ વસ્તુઓ શ્રી તીર્થ કર પ્રભુના ઉપદેશ અનુસાર જ છે, તેમ તેમણે અનેક કેકાણે કહ્યું છે. તેથી એ દરિએ "માક્ષમાળા"ના વિચાર કરવા વધુ યાગ્ય લાગશે.

શ્રી "તત્ત્વાર્થસૂત્ર"નું વચન છે કે "તમ્યગ્દર્શનજ્ઞાનचારિત્રાળિ મોક્ષમાર્ય':" એટલે કે સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યક્ચારિત્ર એ ત્રણેના આરાધનથી માેક્ષ મળે છે. આ ઉપરાંત અન્ય સૂત્રો તથા શાસ્ત્રોમાં પણ માેક્ષની પ્રાપ્તિ માટે એ જ માર્ગ બતાવાયા છે. શ્રીમદ્દે પણ અહીં એ ત્રણે તત્ત્વાની પ્રાપ્તિ તથા આરાધન કઈ રીતે થાય તેનું નિરૂપણ કર્યું છે.

સમ્યગ્દર્શન એટલે કે આત્માનું સાચું સ્વરૂપ અનુભવવું. તે સ્વરૂપપ્રાપ્તિનાં સાચાં સાધના જેવાં કે સત્દેવ, સત્ધર્મ, સત્શુરુ, જિનેશ્વરની ભક્તિ આદિ વિશેના પાંઠા તેમણે ''માક્ષમાળા ''માં યોજ્યા છે.

સમ્યગ્જ્ઞાન પણ સમ્યગ્રદર્શન જેવું જ અગત્યનું તત્ત્વ છે. સમ્યગ્જ્ઞાન એટલે પાતાના તથા અન્યના સ્વરૂપ વિશેનું સાચું જ્ઞાન. તે જ્ઞાનની પ્રાપ્તિનાં સાધનરૂપ, અને સાચા ધર્મ કચા ? તેનાં લક્ષણા કયા તે વિશેનું જ્ઞાન આપતાં તત્ત્વાવળાધ, જ્ઞાન સંબંધી બે બાલ, ધર્મધ્યાન આદિ પાઠ તેમણે યોજ્યા છે. ૩. ત્રાક્ષમાળા

સમ્યક્ચારિત્રના છાંધ માટે ખાર ભાવના, પ્રદ્ભાચર્ય, સત્સ'ગ, પરિત્રહ સ'કાંચવા, રાત્રિભાજન ત્યાગ, પ્રત્યાખ્યાન, સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, પ્રમાદ, રાગ, માનાદિના ત્યાગ વગેરે વિષે પાઠ ચાળવા છે.

આ ખધા પાઠામાં જૈનધર્મના મહત્ત્વના સિદ્ધાંતાનું નિરૂપણ થયેલું છે, સાથે સાથે ધાર્મિક ક્રિયાઓનું નિરૂપણ પણ થયેલું છે. અને એ ખધાં અંગાને પુષ્ટિ આપે તેવાં "માનવદેહ", "ઉત્તમ ગૃહસ્થ", "ખરી મહત્તા", "ધર્મના મતલેદ" આદિ પાઠા તેમણે સ્થ્યા છે; વચ્ચે વચ્ચે પદ્યો પણ મૂક્યાં છે.

આ સિદ્ધાંતા અને ક્રિયાએાના નિરૂપણના સમર્થન માટે તેમણે શાસ્ત્રોમાંથી લીધેલી કથાએાના છુટથી ઉપયાગ કર્યો છે. આમ માક્ષમાર્ગના બાધ કરવા તેમણે તેનાં જરૂરી ત્રણે અ'ગા વિવિધ રીતે સમજાવ્યાં છે.

## સમ્યગ્દ**શ**ેન

આત્માને પાતાના સ્વરૂપનું ભાન નથી, તેથી તે અનાદિકાળથી જન્મમરણુ કરતો કરતો ભટકથા કરે છે. તેને પાતાના સ્વરૂપનું સાચું દર્શન થાય તો તે સંસારનાં દુઃખથી છૂટવાના પુરુષાર્થ કરે, અને અંતમાં અવ્યાબાધ માક્ષસુખના ભાકતા થાય તેમ શાસ્ત્રો જણાવે છે. સાચું દર્શન થયા વિના જીવ સાચા પુરુષાર્થ આદરી શકે નહિ, કારણુ કે જે વસ્તુના તેને ખ્યાલ જ ન હોય તેની પ્રાપ્તિ માટેના પુરુષાર્થમાં તે વેબ કઈ રીતે લાવી શકે? આથી માક્ષ મેળવવામાં સમ્યગ્દર્શન એ સૌથી અગત્યનું તથા પ્રથમ સાધન ગણાયું છે.

આ સમ્યગ્દર્શન પામવા માટે જીવને કાઈ ને કાઈ નિમિત્તની જરૂર રહે છે જ. અને તેમાં સત્દેવ, સત્ધર્મ, સત્ગુરુ, સત્સંગ વગેરે મહત્ત્વનાં સાધના છે. તે સર્વને સમજાવતા પાંઠાની શ્રીમદ્દે યાજના કરી છે.

જીવની અનાથતા મટાડવા માટે, ત્રણ તત્ત્વો - સત્દેવ, સત્ધર્મ અને સત્ગુરુ - ની અગત્ય શ્રીમદ્દે " મેાક્ષમાળા "માં વિશેષ અતાવી છે.

"નિર્ધાય આગમ"માં વર્ણવાયેલા "સરદેવ"ના સ્વરૂપને શ્રીમદ્દે "મોક્ષમાળા"ના આઠમા પાઠમાં ટ્રાંકાલુમાં વર્લ્યું છે. આગમમાંથી લીધેલા સરદેવના કેટલાક ગુલે ને, જેમ કે કેવળદર્શનનું પ્રગદીકરણ; જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય અને અત્તરાય કર્મના સંપૂર્લ નાશ; દયા, શાંતિ, ક્ષમા અને નીરાગીત્વ, સ સારના વૈભવવિલાસની કિંચિત પણ માયા નહિ, હાસ્ય, રતિ, કામ, રાગદ્રેષ આદિ અઢાર દ્વષ્ણાથી રહિતપણું વગેરને સરદેવના ગુલો તરીકે તેમણે ગણાવ્યા છે. અને તે સર્વ ગુલોને ઉત્તમ સૂત્રા દ્વારા વિશેષપણું જાલુવાની ભલામણ શ્રીમદ્દે આ પાઠમાં કરી છે. તેઓ કાઈ ધર્મને નહિ પણ ગુલોને પ્રાધાન્ય આપે છે, તે અહીં જોઈ શકાશે.

નવમા પાઠમાં સત્ધર્મ તત્ત્વ સમજાવતાં તેઓ લખે છે:---

" અધાગતિમાં પડતા આત્માને ઘરી રાખનાર જે વસ્તુ તેનું નામ ઘર્મ કહેવાય છે."<sup>૧૬</sup>

સરળ શખ્દોમાં સર્વને માન્ય થાય તેવી, તેમજ ગ'ભીર અર્થ સમાવતી ધર્મની વ્યાખ્યા શ્રીમેટ્ટે અહીં આપી છે તે જોઈ શકાશે. આ ધર્મ અન'તકાળથી સ'સારમાં પરિભ્રમણ કરાવનાર કર્મની જાળથી આત્માને મુક્તિ અપાવે છે. સર્વગ્ર ભગવાને દર્શોવેલા ધર્મના અન'ત ભેદોમાં બે મુખ્ય છે: વ્યવહારધર્મ અને નિશ્ચયધર્મ.

વ્યવહારધર્મમાં મુખ્ય ધર્મ દયાના છે. તેના દ્રવ્યદયા, ભાવદયા, સ્વદયા, પરદયા, સ્વરૂપદયા, અનુખંધદયા, વ્યવહારદયા તથા નિશ્ચયદયા તેવા આઠ ભેદ છે. આ આઠ પ્રકારની દયાથી વ્યવહારધર્મ થાય છે. તે દરેક પ્રકાર શ્રીમદ્દે ટૂંકાલુમાં સમજાવેલ છે. વ્યવહારદયાના આ સ્વરૂપનું વર્લુન આપલુને "સર્વમાન્યધર્મ" નામના પદ્યપાઠમાં પલુ જેવા મળે છે. નિશ્ચયધર્મ વ્યવહારધર્મથી પ્રકારમાં જુદા છે. હું આત્મા છું, સમસ્ત પર પદાર્થથી ભિન્ન છું, એમ જાલી પાતાની આળખ કરવી, પાતાના આત્મભાવમાં સ્થિર રહેવું તે નિશ્ચયધર્મ છે. આ બંને પ્રકારના ધર્મનું પાલન કરનાર જીવને અભય મળે છે. અહીં શ્રીમદ્દે ધર્મતત્ત્વ સંક્ષેપમાં સમજાવ્યું છે. ધર્મપાલનમાં તેમણે દયા પર સૌથી વિશેષ ભાર મૂક્યો છે. અહીં પણ કાઈ એક ધર્મને નહિ પણ અમુક આવશ્યક લક્ષણવાળા ધર્મને તેમણે સત્ધર્મ કહ્યો છે, તે તેમની ધર્મ પ્રત્યેની નિષ્પક્ષતા સૂચવે છે.

સત્દેવ તથા સત્ધર્મનાં લક્ષણા જાણ્યા પછી પણ તેમની ઓળખ કરવી તે જીવને માટે સહેલું નથી, કારણ કે તેનાં લક્ષણાની પરીક્ષા કરવા જેટલી પાત્રતા તેનામાં નથી હોતી. તેથી તે ળ નેની યથાર્થ ઓળખ કરાવે તેવા સત્યુરુની ખૂબ આવશ્યકતા છે. તેમના ચી' ઘેલા માર્ગે જવાથી જીવ પાતાનું કલ્યાણ કરી શકે છે. આ સદ્યુરુનાં લક્ષણા, આવશ્યકતા વગેરે શ્રીમફે ૧૦મા-૧૧મા એ બે પાઠમાં પિતાપુત્રના સંવાદ દ્વારા જણાવ્યાં છે. સાથે સાથે તેમણે ગુરુના પ્રકાર તથા તેનાથી થતાં હાનિલાભ પણ આ પાઠામાં દર્શાવ્યાં છે.

જેમ વ્યવહારનીતિ જાણવા માટે સારા ગુરુ જોઇએ, નહિતર અનર્થ થાય છે, તે જ રીતે આ લાેક તેમજ પરલાેકના હિતનું સાધન બનનાર ધર્મગુરુ તાે અવશ્ય સારા જોઈએ જ, કારણ કે તે વિના જીવનું સંસારનું પરિભ્રમણ ઘણું વધી જાય છે. આમ સત્ગુરુની અગત્ય શ્રીમફે દસમા પાઠમાં બતાવી છે.

ગુરુના ત્રણુ પ્રકાર તથા તેનાં લક્ષણા શ્રીમદ્રે ૧૧મા પાઠમાં આપ્યાં છે. કાકસ્વરૂપ, કાગળસ્વરૂપ, અને પશ્ચરસ્વરૂપ એમ ત્રણુ પ્રકારના ગુરુઓ બતાવ્યા છે. તેમાં કાષ્ઠસ્વરૂપ ગુરુને તેમણે ઉત્તમ કહ્યા છે, તે પાતે સંસારસમુદ્રને તરે છે, અને શિષ્યને પણ તારે છે.

૧૬. "શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર", અગાસ આરોત્તે ૧, પૃ. ૧૬૩.

૩. માક્ષમાળા ૧૫૯

કાગળસ્વરૂપ ગુરુ મધ્યમ છે, તે સંસારસમુદ્ર તરી કે તારી નથી શકતા; પણ પુણ્ય ઉપાર્જન કરી શકે છે. પશ્થરસ્વરૂપ ગુરુ અધમ પ્રકારના છે, તે પાતે ડુબે છે અને બી**જા**ને પણ ડુબાડે છે. જિનપ્રભુની આજ્ઞા પાળતા હોય, વિશુદ્ધ આહાર-પાણી લેતા હોય, ૨૨ પ્રકારના પરિષદ સહેતા હોય, જિતેન્દ્રિય હોય વગેરે ગુણો ધરાવનાર ગુરુને જ ઉત્તમ ગણ્યા છે.

આમ ધર્મ જેવા ગહન વિષયનાં ત્રણ અગત્યનાં અ'ગાની માહિતી શ્રીમદ્દે અહી' આપી છે. આ ઉપરાંત સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ કરવામાં મદદરૂપ થાય તેવા એક વિષય " લક્તિ" વિશે તેમણે ત્રણ પાઠ "માક્ષમાળા"માં યોજ્યા છે.

" જિનેશ્વરની ભક્તિ" ભાગ ૧ તથા ભાગ ૨, અને " ભક્તિના ઉપદેશ" એ નામે ૧૩, ૧૪, ૧૫ આંકના ત્રણ પાંઠામાં ભક્તિ કરવા યાગ્ય જીવના ગુણો તથા ભક્તિ કરવાથી થતા લાભ દર્શાવ્યા છે.

"જિનેશ્વરની ભક્તિ" વિશેના છે પાઠ "જિજ્ઞાસુ" તથા "સત્ય" વચ્ચેના સંવાદરૂપે ચાજ્યા છે. પ્રથમ ભાગમાં એકાદ દ્વષણવાળી વ્યક્તિની પૂજા કરવી ન ઘટે તે "સત્ય"ને મુખે કહેવડાવ્યું છે. અને પછી સ્વશક્તિના પ્રકાશ કરવા કાેની ભક્તિ કરવી તે જણાવતાં શ્રીમદ્દે "સત્ય"ની પાસે કહેવડાવ્યું છે કે:—

"શુદ્ધ સચ્ચિદાન'દ સ્વરૂપ 'અન'ત સિદ્ધની ' ભક્તિથી, તેમજ સર્વ' દ્ર્ષણુરહિત, કમ'મલહીન, મુક્ત, નીરાગી, સકળ ભયરહિત, સર્વ'જ્ઞ, સર્વ'દર્શી' જિનેશ્વર ભગવાનની ભક્તિથી આત્મશક્તિ પ્રકાશ પામે છે. " ધ્

અહીં બતાવેલા ગુણોથી યુક્ત જિનેશ્વરને તેમણે પૂજવા યાગ્ય ગણ્યા છે. તેઓ એક બીજાનું દુઃખ દૂર કરતા નથી, કે કોઈ પણ જાતનું ફળ આપતા નથી, તેમ છતાં તેમને પૂજવાથી લાભ થાય છે. આ લાભ "જિનેશ્વરની ભક્તિ"ના બીજા ભાગમાં શ્રીમદ્ ખતાવે છે કે, તેમના ગુણોના તથા નામના સ્મરણથી તેમના ચારિત્રના, તેમની શક્તિના આપણને પ્યાલ આવે છે, અને આપણે પણ તેમના જેવા ગુણો પ્રગટાવી શકીએ તેમ છીએ તે ભાન થતાં તે માટે પુરુષાર્થ કરવા પ્રેરાઈએ છીએ. પરિણામે કર્મનાં દળ તૂટે છે, અને મુક્તિ થાય છે.

જિનેશ્વરને ભજવાથી સૌથી માટે લાભ "ભવઅંત"ના થાય છે, તે તેમણે "ભક્તિના ઉપદેશ" નામના ૧૫મા પદ્યપાઠમાં ખતાવ્યું છે. જિનેશ્વરની ભક્તિ કરવાથી આત્મા આનંદ પામે છે, સમાનભાવ આવે છે, રાગદ્રેષ ઘટે છે, મનના તાપ મટે છે, અધાગતિજન્મ જાય છે વગેરે લાભ આ પાઠમાં શ્રીમદ્દે ખતાવ્યા છે. નરસિંહ મહેતા કે મીરાંબાઈ જેવી સર્વસમર્પણભાવવાળી શુદ્ધ ભક્તિ કરવાથી આત્મા જ્ઞાન પામે છે. તેવી શુદ્ધ ભક્તિ કરવા ઉપર શ્રીમદ્દે અહીં ખૂબ ભાર મૂક્યો છે. એ પરથી શ્રીમદ્દને મન ભક્તિનું કેટલું મહત્ત્વ હતું, તેના ખ્યાલ આવશે. આવી ભક્તિ સર્વગુણસંપન્ન વ્યક્તિની કરવાની છે, જેથી તેના જેવા ગુણો ભક્તમાં પણ ખીલે. અપૂર્ણ વ્યક્તિને ભજતાં તેના દોષ ભક્તમાં

૧૭. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૫૭.

પણ રહી જાય, ને તે શાધત સુખ પામી ન શકે તે વાત શ્રીમદ્દે સરળતાથી આ પાઠામાં સ'વાદાદિ દ્વારા રજૂ કરી છે.

સમ્યગ્દર્શન પામવામાં "સત્સ'ગ" એ પણ એવુ' જ બળવાન સાધન છે. તે તત્ત્વ સમજાવવા શ્રીમફે "સત્સ'ગ' નામના લઘુનિખંધના ૨૪મા પાઠ ચાજ્યા છે. આ પાઠમાં સત્સ'ગના સામાન્ય અર્થ "ઉત્તમના સહવાસ" એવા આપી, તેનાથી થતા લાભ બતાવ્યા છે. સ'સારરાગ મટે તે તેના સૌથી માટા લાભ છે, તે સમજાવવા શ્રીમફે કેટલીક વખત ઉપમાના પણ ઉપયાગ કર્યો છે. જેમ કે:—

" મલિન વસ્ત્રને જેમ સાખુ તથા જલ સ્વચ્છ કરે છે તેમ આત્માની મલિનતાને શાસ્ત્રોબાધ અને સત્યુરુધોના સમાગમ શુદ્ધતા આપે છે." " દ

આવા કેટલાક લાભ સાથે કુસ'ગના ગેરલાલ પણ અહી' બતાવાયા છે. આમ આ પાઠમાં શ્રીમદ્દે સત્સ'ગનાં તથા કુસ'ગનાં લક્ષણો તથા પરિણામ સ્પષ્ટતાથી બતાવ્યાં છે.

સમ્યગ્દર્શનને પ્રાપ્ત કરવામાં મદદરૂપ થાય તેવાં કેટલાંક તત્ત્વાની વિચારણા શ્રીમફે અહીં સરળ ભાષામાં કરી છે. તે વિશે પ્રમાણમાં ઓછા, પણ વિશદ પાઠ ચાજાયા છે. જે પ્રાપ્ત કરવામાં વિશેષ પુરુષાર્થની જરૂર પડે છે તે, સમ્યક્ત્રાન અને સમ્યક્ચારિત્ર માટે વધારે પાઠા શ્રીમફે ચાજ્યા છે.

## સમ્યક્સાન

આત્માને કર્મ મુક્ત કરવામાં ખીજું અગત્યનું તત્ત્વ તે સમ્યક્જ્ઞાન. આત્મા, જડ આદિ તત્ત્વોનું યથાર્થ જ્ઞાન તથા માક્ષના માર્ગ જે જ્ઞાનથી પમાય તે સમ્યક્જ્ઞાન. સમ્યક્જ્ઞાન એટલે સાચું જ્ઞાન. સષ્ટિનું તથા આત્માનું યથાતથ્ય જ્ઞાન તેમાં થાય છે. તે જ્ઞાન થવામાં સહાયભૂત થાય તેવાં કેટલાંક તત્ત્વાની વિચારણા શ્રીમફે "માક્ષમાળા"માં કરી છે, તેને આપણે અહીં વિચારીએ.

સાચું જ્ઞાન થવામાં સ'સારતું સ્વરૂપ જાણવું આવશ્યક છે. સ'સારની અસારતા અતાવવા શ્રીમદ્દે "ચાર ગતિ" તથા "સ'સારને ચાર ઉપમા 'એ નામના ૧૮, ૧૯, ૨૦ એ ત્રણ પાઠ યાજ્યા છે.

" ચાર ગતિ" નામના ૧૮મા પાઠમાં, જીવ પાતાના કર્માનુસાર શાતા કે અશાતા લોગવતા—નરક,—દેવ,—તિર્યં ચ અને મનુષ્ય એમ ચાર ગતિમાં ભમે છે તેનું આલેખન કરાયું છે. આ પાઠમાં ચારે ગતિમાં જીવને લાગવવાં પડતાં દુઃખ સંક્ષેપમાં જણાવ્યાં છે. મનુષ્યગતિ દ્વારા જ જીવ માેક્ષ મેળવી શકે છે, માટે તે ગતિને શ્રેષ્ઠ ગણાવીને, એ ગતિમાં જન્મથી તે મરણ સુધીમાં લાગવવાં પડતાં દુઃખાનું વર્ણન સહેજ વિસ્તારથી આપ્યું છે. ગર્ભકાળના દુઃખનું વર્ણન કરતાં શ્રીમદ્દે આ પાઠમાં લખ્યું છે કે:—

૧૮. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દુ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૭૫.

3. સાક્ષમાળા ૧૬૧

"એક તરુણ સુકુમારને રામે રામે લાલચાળ સ્યા ઘાંચવાથી જે અસદા વેદના ઊપજે છે, તે કરતાં આઢ ગણી વેદના ગર્ભસ્થાનમાં જીવ જ્યારે રહે છે ત્યારે પામે છે." ૧૯

આમ ગર્ભકાળથી શરૂ કરી તે પછીનાં બાલ્યાવસ્થા, યુવાની, વૃદ્ધાવસ્થા અને મરખુનાં દુઃખા પ્રત્યક્ષ કરાવ્યાં છે. આ દુઃખથી છૂટવા માટે વિના પ્રમાદે કલ્યાણ સાધવાનું સૂચન અહીં થયું છે.

આ મસાર લાગતા સ'સારને તેમણે સમુદ્ર, અિંક, અ'ધકાર તથા શક્ટચંકની ઉપમા આપી છે, અને તે સમજાવવા માટે "સ'સારને ચાર ઉપમા" નામના ૧૯ તથા ૨૦ એમ એ છે પાઠ યોજ્યા છે. અન'તતાની દૃષ્ટિએ સ'સાર સમુદ્ર જેવો છે; તાપની ઉત્પત્તિની દૃષ્ટિએ સ'સાર અિંક જેવો છે; તાપની ઉત્પત્તિની દૃષ્ટિએ સ'સાર અિંક જેવો છે; સત્યને અસત્યરૂપ ખતાવવાની ખાબતમાં સ'સાર અ'ધકાર જેવો છે; તથા હ'મેશાં ચાલ્યા કરતા — ક્યાં કરતા હોવાથી તે ગાડાનાં પૈડાં જેવો છે, એ રીતે તેમણે ચારે ઉપમા સમજાવી છે. આ દુ:ખમય સ'સારથી છૂટવાના ઉપાય તેમણે એ જ ઉપમા દ્રારા સમજાવ્યા છે. મજખૂત નાવ અને માહિતગાર નાવિકથી જેમ સમુદ્ર તરી શકાય છે તેમ સદ્યુર્રરૂપી નાવિકથી સ'સાર તરી શકાય છે. અિંકનો તાપ જેમ પાણીથી દરે છે તેમ વરાગ્યજળથી સ'સારતાપ દરે છે. દીવાથી જેમ અ'ધકારના નાશ થાય છે તેમ તત્ત્વજ્ઞાનરૂપી દીવાથી સ'સારના અ'ધકારના નાશ થાય છે. ખળદ વિના જેમ શક્ટચંક ચાલી ન શકે તેમ રાગદેષ વિના સ'સાર ચાલી શકે નહિ. આમ પ્રત્યેક ઉપમા સુંદર રીતે યોજેલી તથા સમજાવેલી છે. જવને સ'સારનાં સ્વરૂપનું સાચું જ્ઞાન કરાવવામાં આ પાઢા મહત્ત્વના કાળા આપી શકે તેમ છે તે આ ઉપરથી જાણી શકાય છે.

દુઃખમય સ'સારનું ભાન થયા પછી જીવ તેનાથી છૂટવાના પુરુવાર્થ કરવા પ્રેરાય તે સ્વાભાવિક છે. તે વખતે તેણુ શું કરવું જોઈએ, કેવા ધર્મ આચરવા જોઈએ તે નાણવું સૌથી અગત્યનું છે. તેથી તે વિશેની તુલનાત્મક વિચારણા કર્તાએ ''માક્ષમાળા "ના કેટલાક પાઠામાં કરી છે. તેમાં તેમણે વૈરાગ્યને ધર્મપ્રાપ્તિનું મુખ્ય સાધન ગણી ઘણું મહત્ત્વ આપ્યું છે.

"વૈરાગ્ય એ ધર્મનું સ્વરૂપ છે" એ નામના પહમા પાઠમાં સાચા ધર્મ તરફ વાચકનું લક્ષ દોર્યું છે. તેમાં તેમણે સાચા ધર્મનાં લક્ષણ દર્શાની, વાચક પાતે જ સાચા માર્ગ તરફ દોરાય તેવા ઉપદેશ આપ્યા છે. ધર્મમાં પડેલા અનેક લેદમાંથી સાચાની કસાડી કરવા માટેના સાધન તરીકે તેમણે "વૈરાગ્ય બાધ "ને ગણાવેલ છે. જે ધર્મમાં વૈરાગ્યના ઉત્તમ બાધ હાય તે ધર્મ સાચા, કારણ કે લેખકે આપેલા ઉદાહરણ મુજબ લાહીથી રંગાયેલું વસ જેમ લાહીથી નહિ પણ જળથી સ્વચ્છ થાય છે, તેમ વૈરાગ્યરૂપી જળથી આત્માની મલિનતા જાય છે.

१६. "श्रीमह राज्यंद्र", अगास आइति १, ५. ७०.

આમ ધર્મની સામાન્ય સમજણ આપ્યા પછી શ્રીમકે તેમાં પડી ગયેલા મતલેદ તથા કરોા ધર્મ શ્રેષ્ઠ તે વિષેની તાત્ત્વિક વિચારણા, તે પછીના "ધર્મના મતલેદ" નામના ત્રણ પાઠમાં વ્યવસ્થિત રીતે કરી છે.

જગતમાં ધર્મના અનેક લેદ છે. તેથી ઝુદા ઝુદા ધર્મના નામે તે ઓળખાય છે. આ અધા પાતપાતાના મતને સ'પૂર્ણ ગણાવી અન્યને અપૂર્ણ તથા ખાટા ગણાવે છે. પણ અધા ધર્મ સત્ય કે બધા ધર્મ અસત્ય ન હોઈ શકે. એક ધર્મ સત્ય અને બાકીના અપૂર્ણ હોય તો જ આટલા મતભેદોને અવકાશ રહે. અહીં પ્રશ્ન થાય કે કેટલાક ધર્મ પ્રવર્ત કાએ અપૂર્ણ ધર્મ બાધો શા માટે? તેના કારણમાં કર્તા જણાવે છે કે તે પ્રવર્ત કા સ'પૂર્ણ નીરાગી ન હતા, અને તેમણે ભક્તિ, નીતિ, જ્ઞાન, કિયા વગેરમાંથી એકને જ મહત્ત્વ આપી ધર્મ પ્રવર્તાવ્યા હતા, તેથી તે ધર્મ અપૂર્ણ રહ્યો. વળી, લોકામાં તો તે પ્રવર્ત કા જેટલી બુન્દિ પણ ન હોય, તેથી ગાડરિયા પ્રવાહની માફક તે ધર્મને કુળધર્મ માની અનુસરવા લાગ્યા, તેથી તે ધર્મોનું અસ્તિત્વ રહ્યું. આવા ધર્મમાં "સત્દેવતત્ત્વ"માં જણાવેલાં અઢાર દ્રષણો-માનું એાછામાં એાછું એકાદ દ્રષણ તો હોય જ છે.

આ પ્રમાણે વેદ, સાંખ્યાદિ ધર્મોની અપૂર્ણતા તાર્કિક રીતે જણાવ્યા પછી જૈનધર્મની સંપૂર્ણતા દર્શાવવામાં આવી છે. તે ધર્મમાં દયા, પ્રદ્વાચર્ય, શીલ, જ્ઞાન, ક્રિયા, જન્મ, મરાષ્ટ્ર, ગિત વગેરે વિષે એટલા સૂક્ષ્મ બાંધ છે કે તે પરથી તેના સ્થાપકની સર્વજ્ઞતાના ખ્યાલ આવી શકશે. જૈનધર્મ જેટલી સૂક્ષ્મતા બીજા ધર્મોમાં નથી તે દર્શાવી કર્તા જૈનધર્મની શ્રેષ્ઠતા બતાવે છે. ધર્મ વિષેના આ વિવાદાસ્પદ મુદ્દા વિષે તેઓ ખૂબ વિચારણાથી, સ્પષ્ટતાથી, સરળતાથી સત્ય વસ્તુનું પ્રતિપાદન કરી શકે છે, તે તેમની શક્તિના સાચાનમૂના ગણાય.

સંસારથી છૂટવા ધર્મનું જ્ઞાન આવશ્યક છે. તેમાં કયા પ્રકારના ધર્મના આશરા લેવા તે સમજાવવા માટે શ્રીમફે "ધર્મના મતભેદ"ના ત્રણ ભાગ કરી, તેમાં જગતમાં પ્રવર્તતા ધર્મોની વિચારણા કરી છે. સત્ય ધર્મ તરફ જીવ વળે ત્યારે તેને કયા પ્રકારના ભાવ પ્રવર્તે તે આપણે " અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર" નામના ૧૭મા પદ્યપાઠમાં જાણી શકીએ છીએ.

" અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર" નામના પદ્યમાં જીવનું કર્તવ્ય અને તે હાલ શું કરી રહ્યો છે તેની સમજ કક્ત ૨૦ પંક્તિમાં આપી છે. મનુષ્યભવની દુર્લ ભતા, લક્ષ્મી, અધિકાર, કુટું બ આદિના ક્ષણિક સુખની શોધમાં થતો સાચા સુખના નાશ, સાચી આત્મવિચારણા, આત્માના આન'દ વગેરે વિશે હરિગીત છ'દમાં ટ્ર'કામાં છતાં સચાટતાથી વર્ણવવામાં આવ્યું છે:—

> "હું કાેેે છું ? કચાંથી થયા ? શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું ? કાેના સંબંધ વળગણા છે ? રાખું કે એ પરિહરું ? "એના વિચાર વિવેકપૂર્વક શાંત ભાવે જે કર્યા, તાે સર્વ આત્મિક જ્ઞાનનાં સિદ્ધાંતતત્ત્વ અનુભવ્યાં." રેંે

૨૦. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગામ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૦૭.

૩. માક્ષમાળા ૧૬૩

" અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર"ની ઉપર ટાંકેલી ચાથા કડીમાંની પહેલી બે પ'ક્તિમાં રજૂ કરેલ પ્રશ્નોમાં આત્માનાં છ પદ, જીવ, અજીવ, પાપ, પુરુષ આદિ નવ તત્ત્વના સમાવેશ થઈ જાય એ રીતે એની રચના કરવામાં આવી છે.

"આતમાં છે" તે પહેલું પદ છે. "હું કોણ છું?" એ પ્રશ્નના વિચાર કરીએ તો સમન્નય છે કે જગતની દેખાતી કોઈ પણ વસ્તુ તે "હું" નથી. દેહ પણ "હું" નથી, કારણ કે "હું" ચાલ્યા જતાં પણ દેહ તો રહે જ છે, જેને આપણે મૃતદેહ કહીએ છીએ. એ રીતે નિતિ નિતિથી પાતાનું સ્વરૂપ "આતમા" છે તેના ખ્યાલ આવે છે. તે ચેતનવ'ત વસ્તુ છે. આ રીતે "હું" વિષે વિચારમાં ઊતરતાં જ "આતમાના અસ્તિત્વ"ના ખ્યાલ આવે છે.

"આતમાં નિત્ય છે" તે બીજું પદ છે. આતમાં છે તો ખરા, પણ તે કેવો છે તેના ખ્યાલ "કચાંથી થયા ?" તે પ્રશ્નની વિચારણામાંથી આવે છે. બીજી બધી વસ્તુ તો બનતી જણાય છે, પણ આત્માને કાઈએ કચારેય મેળવણી, છૂટા પડવું કે એવી કાઈ ક્રિયાથી બનતો જાણ્યો નથી. તે ઉત્પન્ન થતો નથી છતાં અસ્તિત્વ ધરાવે છે માટે તે "નિત્ય" હાવા જોઈએ. તેનું અનુત્પન્નત્વ તેને નિત્યત્વ આપે છે. અને તે "કચાંથી થયા ?"ની વિચારણાથી સમજાય છે.

"આત્માના માક્ષ છે" એ પાંચમું પદ છે. આત્મા નિત્ય છે તે સમજાયા પછી એ પ્રશ્ન થાય કે આત્મા આઠલાં બધાં સ્વરૂપ કેમ ફેરવે છે? દેવ, મનુષ્ય, નરક કે તિયં ચ ગિતના વિવિધ દેહ શા માટે ધારણ કરે છે? કોઈ દેહમાં તે સ્થિર શા માટે રહેતા નથી? શું એ એનું સાચું સ્વરૂપ નથી? તો પછી "શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું?" એ પ્રશ્નની વિચારણા ઉદ્દભવે છે. એ વિચારતાં સમજાય છે કે આ બધા સ્વરૂપથી ભિન્ન એવું કોઈ સ્વરૂપ આત્માનું હોવું જોઈએ. દેહ, ધન, મિત્ર, કુટુંબ વગેરે આત્માનાં સાચાં સ્વરૂપો નથી, તેનું સાચું સ્વરૂપ આ બધાથી નિરાળું છે, અને તે "માક્ષ " છે. માક્ષ સ્વરૂપ પામ્યા પછી જ જીવ અન્યરૂપે થતા નથી, તે પહેલાં તેનાં રૂપા બદલાયા કરે છે. આમ આ વિચારણામાં "માક્ષ છે" એ પદના સમાવેશ થઈ જાય છે.

"આત્મા કર્તા તથા ભાકતા છે" એ ત્રીજું તથા ચાયું પદ છે. "માક્ષ" એ છવનું સાચું સ્વરૂપ છે તો પછી છવ આ બધી જુદી જુદી સ્થિતિ શા માટે ભાગવે છે? — એ પ્રશ્ન ઉદ્દલવે છે. આત્મા વિલાવદશામાં હાય, એટલે કે પાતાના સ્વરૂપથી જુદા લાવામાં હાય, ત્યારે તે કર્મ બાંધે છે. તે રીતે બાંધેલાં કર્મ તે જુદા જુદા સ્વરૂપે ભાગવે છે. "કાના સંબ'ધે વળગણા છે" — એ પ્રશ્ન વિચારતાં આત્માનું કર્તાપણું તથા ભાકતાપણું સિદ્ધ થાય છે. છવ પાતાનું સાચું સ્વરૂપ ન પામતાં અત્ય સ્વરૂપમાં રહ્યા કરે છે, તે દર્શાવે છે કે કાઈક એવું તત્ત્વ છે કે જે તેને આડખીલીરૂપ છે. આ તત્ત્વ તે કર્મ છે. આ કર્મથી આત્મા જકડાયેલા રહે છે. પાતે બાંધેલાં કર્મને ભાગવ્યા વિના તે છૂટી શકતા નથી, એટલે કે કર્મના સંબ'ધયો છવની આ દશા થયેલી છે, તેના ખ્યાલ "કાના સંબ'ધે વળગણા છે?" તે પ્રશ્નની વિચારણામાંથી જ આવે છે. તે પરથી જવનું કર્તાભાકતાપણું સિદ્ધ થાય છે.

"માસના ઉપાય છે" એ છઠ્ઠું પદ છે. "રાખું કે એ પરિહરું?" એ પ્રશ્ની વિચારણામાંથી "માસના ઉપાય છે" તે પદની સિદ્ધિ થઈ શકે છે. જીવને કર્મની વળગણા તો રહેલી છે. એ વળગણા રાખવી કે છાડી દેવી તે તેના હાથની વાત છે. આ બેમાંથી શું કરવું તે પ્રશ્નની વિચારણા અહીં મૂકી છે. એ વળગણા રાખે તા સંસારપ્રાપ્તિ રહે, અને છાડી દે તા કર્મ દ્વર થતાં માસ મળે. કર્મનું કર્તા તથા ભાકતાપણું ત્યજવાથી માસ મળે છે. માટે તે ખંનેના ત્યાગ એ માસના ઉપાય છે.

આ પ્રશ્નોમાંથી આત્માનાં છ પદની જેમ સિદ્ધિ થઈ, તેમ નવ તત્ત્વની પણ સિદ્ધિ થઈ શકે છે. આતમાં તે ચેતન છે. તે ચેતનમાં જીવ તત્ત્વની સિદ્ધિ થઈ. જીવ સિવાયના સર્વ પદાર્થ તે અજીવઃ કર્મ શું છે તે વિચારીએ તો સમજાશે કે તે પુષ્ય તથા પાપ છે; શુભ કર્મ તે પુષ્ય, અશુભ કર્મ તે પાપ. કર્મની સિદ્ધિ થતાં પાપપુષ્ય સિદ્ધ થાય છે. કર્મ જયાંથી પ્રવેશ કરે તે આશ્રવ. આત્મા વિભાવદશામાં રહે ત્યારે કર્મ બાંધે છે, તે દશા આશ્રવ છે. આ દ્વાર બ'લ કરી નવાં કર્મ ન બાંધવાં તે સ'વર. "રાખું કે એ પરિહરું?" —એ પ્રશ્નમાં આશ્રવ તથા સ'વર સમજી શકાશે. બાંધેલાં કર્મ નિષ્કામભાવે ભાગવી લેવાં તે નિર્જરા. આત્માના પ્રદેશા સાથે કર્મનું જેડાવું – કર્મનું કર્તૃત્વ લેવું – તે બ'લ. અને બાંધેલાં કર્મથી સર્વ પ્રકારે છૂટવું તે માક્ષ. ઉપરની બ પ'કિત ઉપર મનન કરતાં કરતાં આ નવે તત્ત્વની વિચારણામાં ઊતરી શકાય છે. અને તેના વિશેષપણે વિચાર કરવાથી આત્મશ્રેણી પર પહોંચી શકાય છે. આમ જ્ઞાન પામવા માટે આ પ્રશ્નોના ઊંડાણથી વિચાર કરવા તે સૌથી અગત્યનું છે.

માત્ર બે જ પ'ક્તિમાં છ પદ અને નવ તત્ત્વ સરળ ભાષામાં સમાવી લેનાર શ્રીમદ્રની કવિત્વશક્તિ તથા આધ્યાત્મિક કક્ષાના ખ્યાલ અહીં આવી શકશે. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે આત્માની ઊંડી વિચારણા કરી જેમણે આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું છે તેવા મહાપુરુષાનાં વચનામાં શ્રહા રાખી, એક જ વસ્તુ કરવાની કર્તોએ ભલામણ કરી છે અને તે છે, આત્મપ્રાપ્તિ કરવી.

જુઓ આ પંક્તિએ**ા**:—

"રે! આત્મ તારા ! આત્મ તારા ! શીધ એને ઓળખા, સર્વાત્મમાં સમદેષ્ટિ હો, આ વચનને હૃદયે લખા."<sup>ર</sup>ે

પોતાના આત્માને તારવાનું, તથા પોતાના જેવા જ સર્વાના આત્મા છે તેવી શ્રહા કરવાનું શ્રીમફે આ પંક્તિઓમાં જણાવ્યું છે. આત્માનું સાચું સ્વરૂપ સમજી તેને માલસુખ આપવું એ કર્તવ્ય છે, તેમાં જ માનવદેહની સફળતા છે. તેનું પ્રતિપાદન શ્રીમફે આ કાવ્યમાં કર્યું છે. આ કાવ્યમાં, તેના શીર્ષકમાંથી ફલિત થાય છે તેમ, આત્મા જેવા અમૂલ્ય તત્ત્વના વિચાર કર્યો છે.

૨૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૧૦૭.

ર. માક્ષમાળા ૧૬૫

આ કાવ્યનાં ભાવ, તત્ત્વવિચારણા વગેરે તપાસતાં તે અમૂલ્ય લાગે તેવું છે, અને સર્વને પાતાના અધિકાર પ્રમાણે સાચી સમજણ આપે તેવું શ્રીમદ્દનાં અતિમહત્ત્વનાં ગણાતાં કાવ્યામાંનું એ એક છે. તેની રચના કઈ રીતે થઈ હતી તે જણાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે :—

" ૬૭મા પાઠ ઉપર શાહી ઢાળાઈ જતાં તે પાઠ ફરી લખવા પડ્યો હતા, અને તે ઠેકાણે " બહુ પુરુષકેરા પુંજથી "નું અમૂલ્ય તાત્ત્વિક વિચારનું કાવ્ય મૂક્યું હતું." ''ર ર

યગુ એથી આપણુંન તા લાભ જ થયાે છે. આ ઉત્તમ કાવ્ય વાંચ્યા પછી ૧૭મા પાઠ પર શાહી ઢાળાઈ જવાની હકીકત કાેઈન પણ સુખરૂપ લાગે તેમ છે.

આ પદ્યપાઠ પછી સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવામાં મદદરૂપ થાય તેવા ઘણા પાઠા શ્રીમદ્દે રચ્યા છે. પાઠ ૭૪થી ૯૮ સુધીમાં તેમણે "ધર્મધ્યાન", "જ્ઞાન સંબ'ધી બે બાલ", અને "તત્ત્વાવબાધ" વગેરે વિશે લખ્યું છે.

" ધર્મધ્યાન " — ૧, ૨, ૩ અને " જ્ઞાન સંખંધી બે બાલ " — ૧, ૨, ૩, ૪ નામના પાંકામાં તે તે વિષયની વિશદ અને ઊંડી વિચારણા કરવામાં આવી છે.

ધર્મધ્યાન માટેના ૭૪, ૭૫, ૭૬ એ ત્રણુ પાઠામાં ધ્યાનના ચાર પ્રકારનું વર્ણન છે. તે ચાર પ્રકાર તે આત્તં, રીદ્ર, ધર્મ, અને શુક્લ. તેમાંનાં પહેલાં બે ત્યાજ્ય છે. ધર્મધ્યાનના મુખ્ય ૧૬ લેઠ જણાવ્યા છે. પહેલા ચાર તે આજ્ઞાવિચય, અપાયવિચય, વિપાકવિચય, અને સંસ્થાનવિચય. આ ચારેને શ્રીમદ્દે શાસ્ત્રમાં અતાવ્યા પ્રમાણે પણ સંક્ષેપમાં સમજાવ્યા છે. તે પછી ધર્મધ્યાનનાં ચાર લક્ષણો આપ્યાં છે: આજ્ઞારુચિ, નિસર્ગરુચિ, સ્ત્રરુચિ, અને ઉપદેશ-રુચિ. આ સાથે વાચના, પ્રચ્છના, પરાવર્તના, અને ધર્મકથા એ ચાર ધર્મધ્યાનનાં આલંબન પણ સમજાવ્યાં છે. અને તે પછી ધર્મધ્યાનના છેલ્લા ચાર લેઠ, ચાર અનુપ્રેક્ષા જણાવેલ છે: એક્ત્વ, અન્યત્વ, અશરણ, અને સંસાર-અનુપ્રેક્ષા. તે બધી તેમણે "બાર ભાવના" વિશેના પાઠમાં સમજાવી છે. આમ ધર્મધ્યાનના ૧૬ લેઠ તથા તેના લાભ તેમણે દ્રુંકાણુમાં સમજાવ્યા છે.

તેના લાભ વિષે કર્તા લખે છે: —

''એમાંના કેટલાક ભાવ સમજાવાથી તપ, શાંતિ, ક્ષમા, દયા, વૈરાગ્ય, અને જ્ઞાનના બહુ બહુ ઉદય થશે. ''<sup>ર ૩</sup>

"તમે કદાપિ એ ૧૬ લેદાનું પઠન કરી ગયા હશા, તાપણ ફરી ક્રી તેનું પરાવર્તન કરજો." પ

આમ અહીં તેમણે ધર્મધ્યાન પર ઘણો ભાર મૂકચો છે તે જોઈ શકાશે.

''જે વહે વસ્તુનુ' સ્વરૂપ જાણીએ તે જ્ઞાન "રૂપ એવા જ્ઞાનના અર્ધ ખતાવી, તે જ્ઞાનની આવશ્યકતા, તે જ્ઞાન કયા સાધના દ્વારા મળે, સાધનપ્રાપ્તિ સાથે દેશકાળાદિ

૨૨. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૬૬૩.

૨૩. ૨૪. ૨૫. એજન, યુ. ૧૧૫.

અનુકૂળ છે કે કેમ, જ્ઞાનના કેટલા ભેંદ છે વગેરે પ્રશ્નોની વિચારણા શ્રીમફે '' જ્ઞાન સંખ'ધી બે બાલ '' નામના ચાર ભાગમાં વહે ચાચેલા પાઠમાં કરી છે.

અનંત દુ:ખથી ભરેલા આ સંસારથી છૂટવા માટે જ્ઞાનની આવશ્યકતા તેમણે બતાવી છે. જ્ઞાન થાય તો જ જીવ સંસારથી છૂટી શકે છે. જ્ઞાનપ્રાપ્તિ માટે માનવદેહ, આર્યભૂમિ ઉત્તમ કુળ, સત્સુરના યાગ, સત્ધર્મની શ્રદ્ધા વગેરેને જરૂરી સાધના કહ્યાં છે. તેમાંથી કયા કયા સાધનાની કેટલે અ'શે સુલભતા આજે છે, તે વિશેની વિચારણા પણ કરી છે. આ ઉપરાંત જ્ઞાનના પાંચ ભેદ મતિ, શ્રુત, અવધિ, મન:પર્યવ અને કેવળ – સંશ્લેપમાં સમજવ્યા છે. વળી જાણવા યાગ્ય વસ્તુ, તે જાણવાનાં સાધના વગેરે વિષે પણ તેમાં સમજૂતી અપાયેલી છે. આ રીતે નાના નાના ચાર પાઠમાં શ્રીમદૃ ઘણા વિષયને ટ્ર'કાણમાં છતાં સ્પષ્ટતાથી અને પ્રતીતિપૂર્વક સમજાવ્યા છે.

હાલમાં પ્રવર્તતા "પંચમકાળ "ની સમજ આપવા લેખકે જૈનધર્મ અનુસાર કાળચકની ગણતરીની સમજ, તથા હાલમાં કર્યો કાળ ચાલે છે અને તેનાં કેવાં લક્ષણે જ્ઞાનીઓએ બતાવ્યાં છે તે "પંચમકાળ "નામના ૮૧મા પાઠમાં વર્ણુ વેલ છે. ધર્મનાં મતમતાંતર વધશે, માહાદિની વૃદ્ધિ થશે, શીલવાન દુઃખી થશે, આત્મજ્ઞાની ઘટતા જશે, અન્યાય વધશે, સદ્વૃત્તિઓ ઘટતી જશે, એમ અનેક અનિષ્ટો તથા દુઃખાંથી લરપૂર આ આરા રહેશે." રે તેવી સમજ શ્રીમદ્ર આ પાઠમાં આપી છે. સાથે સાથે અનિષ્ટો તથા દુઃખાંથી છૂટવા સત્ધર્મ આચરી ત્વરાથી આત્મશ્રેય કરી લેવા વિવેકી પુરુષાને લલામણ પણ કરી છે. અહીં આપેલું પાંચમા આરાનું વર્ણુન વૈરાગ્યપાલક છે. તેમાં દર્શાવેલાં પાંચમા આરાનાં લક્ષણોમાનાં કેટલાંક તો અત્યારે અસ્તિત્વમાં આવેલાં પણ એઈ શકાશે.

પંચમકાળનું સ્વરૂપ સમજાવ્યા પછી શ્રીમફે તત્ત્વાવળાધના ૧૭ પાઠ ચાજ્યા છે. ૮૨થી ૯૮ સુધીના આ પાઠામાં અરિહ તપ્રભુએ દર્શાવેલાં નવતત્ત્વ જાણવાની અગત્ય, મહાવીર પ્રભુની સ્યાદ્રાદ શૈલી, તેમના જ્ઞાનની સર્વજ્ઞતા તથા જગત્કર્તા વગેરે વિશે તેમણે લખ્યું છે. નવતત્ત્વનું સ્વરૂપ જાણવાની જરૂર જણાવતાં તેઓ લખે છે કે:—

"નિર્જય પ્રવચનના જે જે સફમ બાધ છે, તે તત્ત્વની દર્શિએ નવ તત્ત્વમાં સમાઈ જાય છે, તેમજ સઘળા ધર્મ મતોના સફમ વિચાર એ નવ તત્ત્વવિજ્ઞાનના એક દેશમાં આવી જાય છે. આત્માની જે અનંત શક્તિએ ઢ'કાઈ રહી છે તેને પ્રકાશિત કરવા અહેં તે ભગવાનના પવિત્ર બાધ છે. એ અનંત શક્તિએ ત્યારે પ્રકૃલ્લિત થઈ શકે કે જયારે નવ તત્ત્વવિજ્ઞાનમાં પારાવાર જ્ઞાની થાય." ? દ

રદ જિનેશ્વરે કાળચકુના બે ભેંદ કહેલ છે: ઉત્સિપિ'ણી અને અવસપિ'ણી. તે પ્રત્યેકના છ ભાગ છે જે આરો કહેવાય છે. અવસપિ'ણીમાં ધીરે ધીરે અનિષ્ટો વધતાં જાય છે, ઉપસિપે'ણીમાં તે અનિષ્ટો ઘટતાં જાય છે. હાલમાં અવસપિ'ણીના પાંચમાં આરા છે, તેથી અનિષ્ટો વધતાં જિલ્હાય છે. તેનું કાળપ્રમાણ ૨૧,૦૦૦ વધ'નું છે. તેનાં ૨૫૦૦ વધ' વીત્યાં છે.

રા. "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૧૮.

ર૮. એજન, પૃ. ૧૧૯.

૩. ત્રાક્ષમાળા ૧૬૭

નવ તત્ત્વના જાણકારા વિશે તેઓ લખે છે:--

"મહાવીર ભગવંતના શાસનમાં બહુ મતમતાંતર પડી ગયાં છે, તેનું મુખ્ય આ એક કારણ પણ છે કે તત્ત્વજ્ઞાન ભણીથી ઉપાસક વર્ગનું લક્ષ ગયું. માત્ર ક્રિયાભાવ પર રાચતા રહ્યા, જેનું પરિણામ દર્શિગાચર છે. વર્તમાન શાધમાં આવેલી પૃથ્વીની વસતિ લગભગ દોઢ અબજની ગણાઇ છે, તેમાં સર્વ ગચ્છની મળીને જૈન પ્રજા માત્ર વીસ લાખ છે. એ પ્રજા તે શ્રમણાપાસક છે. એમાંથી હું ધારું છું કે નવ તત્ત્વને પઠનર્પે બે હજાર પુરુષા પણ માંડ જાણતા હશે, મનન અને વિચારપૂર્વક તા આંગળીને ટેરવે ગણી શકીએ તેટલા પુરુષા પણ નહિ હશે. "રક

આ પરિસ્થિતિ ટાળવા અને નવ તત્ત્વની સારી રીતે સમજ મેળવવા તેમણે ભારપૂર્વક ભલામણ કરી છે. તે દ્વારા જ સંસારના ચકાવાના અંત આવશે તેમ તેઓ જણાવે છે. નવ તત્ત્વની સમજ અને અગત્ય જણાવવા તેમણે ૮૨થી ૮૫ એ ચાર પાઠ યોજ્યા છે.

એક સમર્થ વિધાન સાથે નિર્જ ય પ્રવચનની ચમત્કૃતિ સંખ'ધી શ્રીમફને વાત થઈ ત્યારે 'ઉપનેવા', 'વિધનેવા', 'ધુવેવા' એ લિધ્ધવાકચ વિશે તે વિદ્વાને તેમને પૂછ્યું કે, "આ ત્રિપદ્દીમાંથી દ્વાદશાંગીનું જ્ઞાન થાય તેવું ગણધરનું વચન કઈ રીતે સત્ય કહી શકાય ?" શ્રીમફે તેની સંભવિતતા જણાવી. તેથી તેમણે જણાવ્યું કે, આ ત્રિપદ્દી પર જીવ વિશે ''હા" અને ''ના"ના વિચાર ઉતારીએ – એટલે કે જીવ ઉત્પત્તિરૂપ છે ? તો એક વખત ''હા" અને બીજી વખત ''ના" જવાબ લેવો. તે જ રીતે વિઘનતા અને ધ્રુવતા બાબત પણ વિચાર કરીએ તો તેમાં જ ૧૮ દાષ આવે છે. તે અઢારે દાષ વિદ્વાને વિસ્તારથી જણાવ્યા. આ જ ત્રિપદ્દી પર ''હા" અને ''ના" વિચાર ઉતારવા છતાં સ્યાદ્વાદને લીધે એક પણ દોષ આવતા નથી, તે થોડોક જ વિચાર કરતાં સમજાઈ જાય તેવી સરળતાથી શ્રીમફે વિદ્યાનને સમજાવ્યું. તે સાથે પાતાના અલ્પજ્ઞાનથી પણ આ સાબિત થાય છે, તો પછી વિશેષ જ્ઞાનવાળી અધિકારી વ્યક્તિ હોય તો તેને તેમાંથી દ્વાદશાંગીનું જ્ઞાન પણ થઈ શકે તે તેમણે નમ્રતાપૂર્વ જણાવ્યું. આ આખા સંવાદ શ્રીમફે ન્યાયના ગ્ર'થમાં પ્રવેશ કરવા જોઈતા સંસ્કાર અને વિચારણાનો ખયાલ આપે તેવી શૈલીથી ૮૬થી ૯૧ સુધીના પાંચ પાઢમાં આપ્યો છે.

આ ત્રિપદ્ધી પરથી જેમ જ્ઞાન મળી શકે છે, તેમ જ નવતત્ત્વની આખતમાં પણ છે એ તેમણે "તત્ત્વાવબાધ" ભાગ ૧૧, શિક્ષાપાઠ ૯૨માં અતાવ્યું છે. અને સાથે સાથે તત્ત્વના બાધ વિશે તેમણે લખ્યું છે કે:—

"અન'ત ભેદથી ભરેલા એ તત્ત્વવિચારા જેટલા કાળભેદથી ત્રેય જણાય તેટલા ત્રેય કરવા, ગ્રાહ્મરૂપ થાય તેટલા ગ્રહવા, અને ત્યાગરૂપ દેખાય તેટલા ત્યાગવા. એ તત્ત્વોને જે યથાર્થ જાણે છે, તે અનંત ચતુષ્ટયથી વિરાજમાન છે એ હું સત્યતાથી કહું છું. એ નવ તત્ત્વનાં નામ મૂકવામાં પણ અરધું સૂચવન માક્ષની નિકટતાનું જણાય છે." 30

ર૯. "શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૧૯. 🛚 ૩૦. ઍજન, ૫. ૧૨૩.

આમ કહી એ નવે તત્ત્વાને અનુક્રમે ચક્રમાં ગાઠવી તેમણે ૯૩મા પાઠમાં બતાવ્યું છે કે, તેમાં સૌથી નિકટ જીવ તથા માક્ષ છે – પછી વાંચવામાં ભલે તે પહેલા તથા છેલ્લે આવતા હોય. આ ચક્ર જોઈ ને કાઈને એવી આશ'કા થાય કે, "જ્યારે બ'ને નિકટ છે ત્યારે બાંકીનાં ત્યાગવાં ?" તા તે વિશે તેઓ મક્કમતાપૂર્વક જણાવે છે કે:—

" જો સર્વ ત્યાગી શકતા હો તો ત્યાગી દો, એટલે માક્ષરૂપ જ ઘશા. નહી' તો હેય, ત્રેય, ઉપાદેયના બાધ લા, એટલે આત્મસિદ્ધિ પ્રાપ્ત થશે. "રૂવ

આમ નવ તત્ત્વની વિચારણાર્થે શ્રીમદ્રે આ પાઠામાં ખૂબ ભારપૂર્વક જણાવ્યું છે.

'' તત્ત્વાવએાં ધ ''ના પાઠા રચવાના ઉદ્દેશ જણાવતાં શ્રીમદ્ ૯૪મા પાઠમાં લખે છે કે :—

"જે જે હું કહી ગયા તે તે કંઈ કેવળ જૈન કુળથી જન્મ પામેલા પુરુષને માટે નથી, પરંતુ સર્વને માટે છે, તેમ આ પણ નિઃશંક માનજો કે હું જે કહું છું તે અપક્ષપાતે અને પરમાર્થ બુદ્ધિથી કહું છું."

"તમને જે ધર્મતત્ત્વ કહેવાનું છે, તે પક્ષપાત કે સ્વાર્થ ખુદ્ધિથી કહેવાનું મને કોઈ પ્રયોજન નથી. પક્ષપાત કે સ્વાર્થથી હું તમને અધર્મતત્ત્વ ભાષી અધાગતિને શા માટે સાધું ? વારંવાર હું તમને નિર્ભું થનાં વચનામૃતા માટે કહું છું, તેનું કારણ તે વચનામૃતા તત્ત્વમાં પરિપૂર્ણ છે તે છે. જિનેશ્વરાને એવું કોઈ પણ કારણ નહાતું કે જે નિમિત્તે તેઓ મૃષા કે પક્ષપાતી ભાષે, તેમ તેઓ અન્નાની ન હતા, કે એથી મૃષા બાધાઈ જવાય. આશ'કા કરશા કે, એ અન્નાની નહાતા એમ શા ઉપરથી જણાય? તા તેના ઉત્તરમાં એઓના પવિત્ર સિદ્ધાંતાના રહસ્યને મનન કરવાનું કહું છું. અને એમ જે કરશે તે તા પુનઃ આશ'કા લેશ પણ નહિ કરે. જૈન-મતપ્રવર્ત કોએ મને કંઈ ભૂરશી દક્ષણા આપી નથી. તેમ એ મારા કંઈ કુટું બપરિવારી પણ નથી કે એ માટે પક્ષપાતે હું કંઈ પણ તમને કહું. તેમજ અન્ય મતપ્રવર્ત કા પ્રાપ્ત મારે કંઈ વેરબુદ્ધિ નથી કે મિથ્યા એનું ખંડન કરું. અંનેમાં હું તા મ'દમતિ મધ્યસ્થર્ય છું. બહુ બહુ મનનથી અને મારી મિત પહોંચી ત્યાં સુધીના વિચારથી હું વિનયથી એમ કહું છું કે, પ્રિય બવ્યા જૈન જેવું એક્કે પૂર્ણ અને પવિત્ર દર્શન નથી, વીતરાગ જેવા એક્કે દેવ નથી; તરીને અનંત દુ:ખથી પાર પામવું હાય તા એ સર્વ ન્ન દર્શનરૂપ કલ્પવૃક્ષને સેવા. "3ર

આ તથા આવાં અન્ય વચનાથી શ્રીમદ્દે ૯૪ તથા ૯૫ એ બે પાઠમાં જૈનધમીની ઉત્તમતા ફર્શાવી છે. પણ પાતે તે ધર્મને શા માટે શ્રેષ્ઠ કહે છે તે વિષેની વિચારપૂર્વંકની દલીલા શ્રીમદ્દે ૯૬ થી ૯૮ એ ત્રણ પાઠમાં આપી છે. લોકો ગાડરિયા પ્રવાહની જેમ તણાતા હોાવાથી, સારાસાર વિવેકનું તાલન કરતા નથી, અને ઓદ્યોઘ ગમે તે ધર્મને સત્ય માનીને ચાલે છે. વળી, જૈનધર્મ જગતકર્તા તરીકે પરમેશ્વરને માનતા નથી, તેથી તે ધર્મ

૩૧. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૧૨૪.

૩૨. એજન, પૃ. ૧૨૪.

૩. માસમાળા ૧૬૯

નાસ્તિક છે તેવી કેટલાક લોકો દલીલ કરે છે, તે દલીલનું ચાગ્ય ખંડન શ્રીમદ્દ ૯૭ મા પાઠમાં કરે છે. તે વખતે તેઓ એ વિચારવા સૂચવે છે કે જૈન જગતને અનાદિ-અનંત કયા ન્યાયથી કહે છે ? જગતકર્તા નથી એમ કહેવામાં શું નિમિત્ત છે ? વળી, જગતને રચવાની પરમેશ્વરને શી આવશ્યકતા હતી ? તેમણે જગત રચ્યું તો સુખદુ:ખશા માટે મૂક્યાં ? માત કેમ છે ? — એ વગેરે પ્રશ્નોના વિચાર કરતાં જૈનધર્મની સત્યતા તથા પવિત્રતા વિષે ખાતરી થશે. એમ શ્રીમદ્દનું કહેવું છે. આ બધું સમજાવવાની સાથે જૈનધર્મ પર મુકાયેલા નાસ્તિકતા આદિના આરોપાનું ખંડન સરળ છતાં પ્રતીતિકર ભાષામાં શ્રીમદ્દે "તત્ત્વાવળાધ"ના પાઠામાં કર્યું છે. અને તે આરોપાની અચાગ્યતા તેમણે બતાવી છે. સાથે સાથે વૈષ્ણવ, સાંખ્ય, વેદાંત આદિ ધર્મોની દેખાતી અપૂર્ણતા પણ તેમણે સરળતાથી, કાઈ પણ જાતના પૂર્વ ચહ વિના બતાવી છે. ૧૭ વર્ષની નાની વયમાં તેમણે કરાવેલા તેમની તુલનાશક્તિના આ પરિચય ખરેખર આશ્ચર્ય ઉપજાવે તેવો છે. પોતાને એક ધર્મમાં શ્રહા હોવા છતાં કાઈ પણ અન્ય ધર્મી ને પણ તેમણે જણાવેલા નિયમાં માન્ય થાય તેવી રીતે તેની રજૂઆત કરી છે.

સંસારતું સ્વરૂપ, ધર્મતું સ્વરૂપ, સાચા ધર્મ કચા, સત્ય ધર્મતું શાધન કઈ રીતે કરવું વગેરે વિષેની શ્રીમફે આપેલી વિચારણા કાઈ પણ જીવને સમ્યક્જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવામાં મદદરૂપ થાય તેમ છે તે જોઈ શકાશે. આથી આપણે કહી શકીએ કે સમ્યક્જ્ઞાનના બાધ અર્થે શ્રીમફે ''તત્ત્વાવબાધ", ''જ્ઞાન સંબ'ધી બે બાલ" વગેરે પાઢાની ચાજના કરી છે.

સુક્તિ મેળવવામાં સમ્યક્દર્શન તથા સમ્યક્તાન પછી આવતું ત્રીજું તત્ત્વ તે સમ્યક્ ચારિત્ર છે. સમ્યક્દર્શન તથા સમ્યગ્નાન થયા પછી જીવ નવાં કર્મ ઘણાં આછાં બાંધે છે. પણ તે પૂર્વે બાંધેલાં કર્મના ભાગવટા કરવાનું તથા નવાં કર્મ બંધાતાં રાકવાનું કાર્ય સમ્યક્ચારિત્ર દ્વારા કરે છે.

#### સમ્યક્ચારિત્ર

જવનું પાતાની જાતને કર્મથી મુક્ત કરાવતું આદ્ય તેમજ આંતરિક આચરાલું તે સમ્યક્ચારિત્ર. પ્રત્યેક જીવ અમુક પ્રકારની પ્રવૃત્તિ તો કર્યા જ કરે છે, પણ તે એ પ્રકારની હોય છે કે તેનાથી સ'સારના નાશ થવાને બદલે તેની વૃદ્ધિ થાય છે. આ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ કે આચરાલું તે સમ્યક્ નથી, પણ જે આચરાલુંથી સ'સારક્ષય થાય તે જ સમ્યક્ચારિત્ર. આ સમ્યક્ચારિત્રનું પાલન કર્ધ રીતે કરવું, કેવા કેવા નિયમા પાળવા તે વગેરે વિશે શ્રીમફે કેટલાક પાઠા યોજ્યા છે. તે પરથી તેમણે ઇચ્છેલા ઉચ્ચ અરિત્રના ખ્યાલ આવશે.

દુઃખને લીધે સ'સાર પ્રત્યે જાગતા વૈરાગ્યને પોષવા માટે શ્રીમફે " ખાર ભાવના " નામના ૨૧મા પાઠ રચ્ચાે છે.<sup>૩૩</sup> તેમાં અનિત્ય, અશરણ આદિ ખારે ભાવનાઓ ટ્ર'કાણમાં

<sup>33.</sup> આ બારે ભાવનાઓને શ્રીમફે "ભાવનાબોધ " નામના શ્ર'થમાં વિસ્તારથી સમજાવી છે. જુઓ પ્રકરણ ૨. અશરણભાવના માટે "અંતાથીમૃતિ 'ની કથા, અતિત્યભાવના માટે "ભિખારીના ખેદ " નામની કથા, અશુચિભાવના વિશે "સનત્યુમારની કથા" વગેરે "મેક્ષમાળા"માં પણ અપાયેલ છે.

સમજાવવામાં આવી છે. અને કેટલીક ભાવનાએ સદ્દર્શત અન્ય પાઠામાં સમજાવાઈ છે.

સામાન્ય જન જેમ બને તેમ વધારે પરિગ્રહમાં સુખ માને છે, પણ તેમાં સુખને બદલે દુઃખ રહેલું છે, અને અલ્પપરિગ્રહમાં જ સાગું સુખ રહેલું છે તે શ્રીમદે " પરિગ્રહ સ'કાગવા " નામના પત્રીસમા પાઠમાં અસરકારક ભાષામાં સમજાવ્યું છે. પરિગ્રહ વિષે મર્યાદા ન હાય તેા જીવ તૃષ્ણાના પૂરમાં તણાઈ ને દુઃખ, અને કચારેક સર્વાનાશ પણ નાતરે છે. પાતાના આ કથનને પુષ્ટ કરતું સુસુમ ચક્રવર્તી તું દર્શત તેઓ અહીં આપે છે. 3૪

"યત્ના" તથા "રાત્રિભાજન" નામના રહ તથા ર૮મા પાઠમાં શ્રાવકે તથા મુનિએ આચરવા યોગ્ય બે નિયમાં જણાવ્યા છે. શ્રાવકે પ્રત્યેક વસ્તુ યત્નાપૂર્વક કરવી જોઈએ કે જેથી, કાઈને નુકસાન ન થાય. ખાતાં, પીતાં, ચાલતાં, સૂતાં, — એમ પ્રત્યેક ક્રિયા કરતી વખતે અન્ય જીવજ તુને હાનિ ન થાય તેના ખ્યાલ રાખવાના બાધ "યતના" નામના પાઠમાં આપ્યા છે. અને તે પછીના પાઠમાં "રાત્રિભાજન" કરવાથી ધાર્મિક દિષ્ટિથી તેમજ આરાગ્યની દિષ્ટિથી કેવું નુકસાન થાય છે તે જણાવ્યું છે. રાત્રિભાજન ન કરવાના તેમણે બાધ આપ્યા છે. આ ખંને પાઠમાં ધર્મને અનુકૂળ વ્યાવહારિક સૂચના શ્રીમફ્રે આપ્યાં છે. તે સાંસારિક તેમજ પારમાર્થિક ખંને રીતે ક્રાયદાકારક થાય તેવાં છે. દાખલા તરીકે, અનાજમાં રહેલા સૂક્ષ્મ જંતુઓની પૂરી તપાસ કરવી જોઈએ તેમ તેઓશ્રી જણાવે છે. આમ કરવાથી અનાજ બગડે નહિ અને લાંબા વખત રહે એ સાંસારિક લાભની સાથે જીવ- હિંસા અટકે છે તે ધાર્મિક લાભ છે. આ ઉપરાંત પાણી ગાળીને પીવું, ધીમી ને ગંભીર ચાલ રાખવી વગેરે અન્ય સૂચના પણ તેમણે કર્યાં છે.

આ ખ'ને પાઠમાં તેમણે આપેલા નિયમામાં "દયા પાળવાના " તેમના આશય જેવા મળે છે. તે જ રીતે તે પછીના બે રહમા-30મા "સર્વ જીવની રક્ષા" વિષેના પાઠમાં તેમણે "દયા"ના જ બાધ કર્યો છે. દયાધર્મનું પાલન એ સમ્યક્ચારિત્રનું મુખ્ય અ'ગ છે. દયા એ ધર્મનું સાચું સ્વરૂપ છે, તે સ્પષ્ટતાથી જણાવ્યા પછી સર્વ ધર્મોમાં સૌથી સૂક્ષ્મતાથી દયાના બાધ જે કાઈ એ કર્યો હોય તો તે જૈનધર્મ કર્યો છે, તેની પ્રતીતિ કરાવી છે. એકેન્દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય સુધીની જીવદયાના બાધ જૈન સિવાયના કાઈ ધર્મમાં મળતા નથી. પુષ્પની પાંખડી દુલાય તેને તેમાં હિંસા ગણી છે, એ દયાની કેટલી સૂક્ષ્મતા ગણાય? આવી સફ્ષ્મતાવાળા જૈન સિવાય અન્ય ધર્મ મળવા દુર્લભ છે તે તેમણે સમજાવ્યું છે. બીજ સિહિઓ ધર્મપ્રાપ્તિ પાસે કંઈ હિસાબમાં નથી, તે વિશે તેમણે સ્પષ્ટતાથી લખ્યું છે કે:—

"મનુષ્યા રિદ્ધિ પામે છે, સુંદર સ્ત્રી પામે છે, આજ્ઞાંકિત પુત્ર પામે છે. અહોળા કુટું અપરિવાર પામે છે, માનપ્રતિષ્ઠા તેમ જ અધિકાર પામે છે, અને તે પામવાં કંઈ દુર્લભ નથી; પરંતુ ખરું ધર્મતત્ત્વ કે તેથી શ્રહા કે તેના થાડા અંશ પણ પામવા મહાદુર્લભ છે. એ રિદ્ધિ ઇત્યાદિક અવિવેકથી પાપનું કારણ થઈ અનંત દુઃખમાં લઈ જાય છે. પરંતુ આ થાડી શ્રહાભાવના પણ ઉત્તમ પદવીએ પહેાંચાડે છે. આમદયાનું સત્પરિણામ છે." મ

૩૪. જુએ આ પ્રદરણના આપેલા કથાવિભાગ.

૩૫. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૭૯.

૩. માફામાળા ૧૭૧

તેમના આ મ'તવ્યના સમર્થનમાં શ્રીમદ્દે શ્રેણિકરાજા તથા. અભયકુમારના " માંસની સસ્તાઈ" વિશેના પ્રસ'ગ " સર્વ જીવની રક્ષા " ભાગ–૨ નામના ૩૦મા પાઠમાં આપ્યા છે.૩૬

આ રીતે દયાના સ્વરૂપને જુદી જુદી રીતે સમજાવવા શ્રીમદે ચાર પાઠના ઉપયોગ કર્યો છે. દયા એ ધર્મનું મૂળ છે તેથી તેઓ તે વિશે સૌથી વધુ લક્ષ આપે છે. દલીલ, દર્ણત વગેરેના ઉપયોગ પણ સાચી વસ્તુની સમજણ આપવા માટે તેઓ કરે છે. તેઓ વેદાંત, વૈષ્ણવ આદિ ધર્મના દયા સ્વરૂપની જૈનધર્મના તે સ્વરૂપ સાથે સરૂપ્યામણી કરે છે, અને તે વિષે જૈનધર્મની ઉત્તમતા અતાવે છે. તે વિચારણા, સરખામણી આદિમાં અધા ધર્મના સ્વતંત્રતાથી વિચાર કરવાની તેમની શક્તિના ખ્યાલ આપણને અહીં આવે છે.

"અમુક વસ્તુ ભણી ચિત્ત ન કરવું " એવા જે નિયમ લેવા તે "પ્રત્યાખ્યાન". પ્રત્યાખ્યાન લેવાથી થતા લાભાના નિર્દે શિ શ્રીમદ્ર "પ્રત્યાખ્યાન " નામના ૩૧મા પાઠમાં કર્યો છે. નિયમ લેવાથી મનને સારા માર્ગે ચાલવાની શક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે, તે ઉપરાંત એકાગ્રતા, વિવેક, વિચારશીલતા વગેરે કેળવાય છે, અને અનેક લાભ થાય છે. નિયમ લીધા વિના સદાચાર પાળવાથી તેનાથી ચલિત થવાના સંભવ રહે છે, તેથી પ્રત્યાખ્યાન એ સમ્યક્ચારિત્ર માટે મહત્ત્વનું અંગ ગણી શકાય.

શુદ્ધ ચારિત્ર પાળવાનું બળ મેળવવા માટે પ્રત્યાખ્યાનની જેમ "નમસ્કારમંત્ર" પણ ઉપયોગી છે. અરિહંત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ એ પાંચ વ'દન કરવા યાગ્ય છે. તેમને વ'દન કરવાના મ'ત્રને "નમસ્કારમ'ત્ર" કે "પ'અપરમેહિમ'ત્ર" નિર્જ્ય પ્રવચનમાં કહે છે. આ મ'ત્રના જાપથી કર્મની નિર્જરા થાય છે, ઇષ્ટ પુરુષોના ગુણાનું સ્મરણ થાય છે અને તેથી આત્માનું કલ્યાણ થાય છે. આમ નવકારમ'ત્રની અગત્ય લેખકે "નવકારમ'ત્ર" નામના ૩૫મા પાઠમાં સમજાવી છે. તે ઉપરાંત આ પાઠમાં એ મ'ત્ર નવકારમ'ત્ર શા માટે કહેવાય છે, કર્મની નિર્જરા કઈ રીતે થાય છે વગેરે વિષે પ્રશ્નોત્તર રૂપે સમજણ અપાઈ છે, અને અ'તમાં આ મ'ત્રના જાપ નિર'તર કરવા ભલામણ કરાઈ છે.

લાંબા સમય "નવકારમંત્ર"ના જાય કરવા હાય તા તે કઈ રીતે કરવા તેની સમજ "અનાનુપૂર્વી" નામના ઉદ્દમા પાઠમાં અપાઈ છે. એક જ ક્રમમાં નવકારમંત્રનું સ્મરણુ કર્યા કરવાથી તે મુખપાઠી જાપ જ થઈ જાય. તેથી પાંચે નમસ્કાર માટે અ'ક નિશ્ચિત કરી તેને લામ વિલામ સ્વરૂપમાં ગાઠવામાં આવે છે. અને જે અ'ક હાય તે પદનું સ્મરણુ કરી નમસ્કાર કરવામાં આવે છે. આવા લામવિલામ સ્વરૂપમાં ગાઠવાયેલા અ'કવાળા કાેષ્ટરકને " અનાનુપૂર્વી" કહે છે. આ અનાનુપૂર્વીના અ'ક અનુસાર નમસ્કાર કરવામાં ચિત્તને વધુ એકાગ્ર બનવું પહે છે, એથી એ બીજા વિચારા કરતાં અટકે છે. પરિણામે કર્મની નિર્જરા વિશેષ થાય છે. એ બધી સમજ શ્રીમદ્દે આ પાઠમાં પિતાપુત્રના સ'વાદ દ્વારા આપી છે. આ મ'ત્રના જાપ સમ્યક્ચારિત્રનું વિશિષ્ટ અ'ગ ગણી શકાય.

૩૬. જુઓ આ પ્રકરણનાે કથાવિભાગ.

ચારિત્રપ્રાપ્તિ માટે જૈનધર્મમાં ઉપયોગી ગણાયેલા છ આવશ્યકમાંના એક "સામાયિક" વિશે ૩૮, ૩૯, ૪૦ એ ત્રણ પાઠમાં વિચાર કરાયા છે. તેના પહેલા ભાગમાં "જે વહે કરીને માક્ષના માર્ગના લાલદાયક ભાવ ઊપજે તે સામાયિક" એવી સામાયિકની વ્યાખ્યા શ્રીમફે આપી છે, સાથે સાથે તેના અર્થ પણ તેમણે સમજવ્યા છે. આ સામાયિકથી કેવી જાતના લાલ થાય છે તે જણાવતા આ પાઠના આર'લમાં જ તેમણે લખ્યું છે કે :—

" આત્મશક્તિના પ્રકાશ કરતાર, સમ્યક્જ્ઞાન દર્શનના ઉદ્દય કરતાર, શુદ્ધ સમાધિભાવમાં પ્રવેશ કરાવનાર, નિર્જશના અમૂલ્ય લાભ આપનાર, રાગદ્વેષશી મધ્યસ્થ બુદ્ધિ કરતાર એવું સામાયિક નામનું શિક્ષાવ્રત છે."ઉ

આમ શ્રીમદે સામાયિક વર્તને સમ્યક્જ્ઞાન, સમ્યક્દર્શન તથા સમ્યક્ચારિત્રનું ઉદય કરનાર વર્ત તરીકે ગણાવ્યું છે, તે જ અગત્ય ખતાવે છે. આથી સામાયિકમાં દોષ ના આવવા દેવા તે અગત્યનું છે.

સામાચિક જો અશું દિથી કરવામાં આવે તો તેમાં મનના દસ, વચનના દસ અને કાયાથી ખાર એમ ખત્રીસ દોષમાંથી કેટલાક દોષો લાગે છે, તે ખધા તેમણે પહેલા બે ભાગમાં સમજાવ્યા છે. મન, વચન, અને કાયાથી થતા ૩૨ દોષ ટૂંકાણમાં સમજાવી તે ખધા નિવારવાની ભલામણ કરી છે. સામાચિક કરતી વખતે આવા દોષો આવી ન જાય તે માટે શું કરવું, કયા પ્રકારનું કાર્ય કરવું, તે માટે ત્રીજા ભાગમાં શ્રીમદ્દે સમજણ આપી છે. સર્વ દોષ ટાળવા માટે ચિત્તની એકાબ્રતા પર તેમણે ઘણા ભાર મૂકયો છે. તે એકાબ્રતા કેળવવા માટે નવકારમંત્રના જાપ, ઉત્તમ વૈરાગ્યનાં કાવ્યો કે બ્રાંથોનું વાંચન, પાછળનું અધ્યયન કરેલું સંભારનું, સૂત્રપાઠ વગેરે ઉપાયા તેમણે સૂચવ્યા છે. (ટૂંકમાં કહીએ તા, ચિત્તને સારી પ્રવૃત્તિમાં જ રાકી રાખવાની તેમણે ભલામણ કરી છે.

સામાયિક સાથે જોડાયેલું બીજું આવશ્યક તે "પ્રતિક્રમણુ". જીવે જે જે દાષ કર્યા હોય તે તે યાદ કરી તેની ક્ષમા માગવી, તેના પશ્ચાત્તાપ કરવા તે પ્રતિક્રમણ, એમ શ્રીમંદ્ર "પ્રતિક્રમણુ" નામના ૪૦ મા પાઠમાં સમજાવ્યું છે. જીવ જે જે જાતના દાષ સામાન્ય રીતે કરે છે તે અધાનું દાહન પ્રતિક્રમણસૂત્રમાં આપેલું છે. તેથી તે સર્વનું સ્મરણ કરવાથી દિવસે કે રાતે થયેલા પાપના પશ્ચાત્તાપ કરાય છે. તે પશ્ચાત્તાપથી થતા લાભ જણાવતાં શ્રીમદ્દે આ પાઠમાં લખ્યું છે કે:—

"શુદ્ધભાવ વડે કરી પશ્ચાત્તાપ કરવાથી લેશ પાપ થતાં પરલાકભય અને અતુક'પા છૂટે છે, આત્મા કામળ થાય છે. ત્યાગવા યાગ્ય વસ્તુના વિવેક આવતાં જાય છે. ભગવાન સાક્ષીએ અજ્ઞાન ઇત્યાદિ જે જે દોષ વિસ્મરણ થયા હાય તેના પશ્ચાત્તાપ પણ થઈ શકે છે. આમ એ નિર્જરા કરવાનું ઉત્તમ સાધન છે. "કલ્

૩૭. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૮૫.

૩૮. એજન, પૃ. ૮૪.

૩૯. એજન, પૃ. ૮૭.

3. માણમાળા ૧૭૩

આમ પ્રતિક્રમણ સૂત્રની અગત્ય, તેનાથી થતા લાભ આદિ સરળ ભાષામાં સમજાવી, સવારે અને સાંજે એમ દિવસમાં છે વખત પ્રતિક્રમણ કરવાની શાસમાં કરેલી આગ્રા તેમણે અહીં જણાવી છે.

પ્રભુ પાસે કયા પ્રકારની ક્ષમા માગવાની હોય તેના ઉદાહરણુરૂપે શ્રીમદ્દે "ક્ષમાપના" નામના પર મા શિક્ષાપાઠ રચ્યા છે. આ પાઠનું સુત્રાત્મક શૈલીમાં રચાયેલું એકએક વાકચ અર્થસઘન છે. આ ગદ્યપ્રાર્થનામાં પાતાના દોષા પ્રભુ સમક્ષ ઘણી લઘુતાથી રજૂ કર્યા છે, અને પાતાનું અનાથપણું દર્શાવી, પ્રભુપ્રણીત ધર્મ, મુનિ આદિનું શરણું સ્વીકારી સર્વ પાપથી મુક્ત થવાની અભિલાષા દર્શાવી છે. કરેલાં પાપાના પશ્ચાત્તાપ કરી, સુક્ષ્મ વિચારથી ઊંડા ઊતરી પાતાના સ્વરૂપની ખાતરી કરીને, ભગવાનનાં કહેલાં વચનામાં નિઃશંક થવાની તથા તેમનાં વચનાએ દર્શાવેલા માર્ગમાં અહેારાત્ર રહેવાની અભિલાષા વ્યક્ત કરી છે. આ પાઠના મનનથી પાતાના દોષોનું ભાન થવાથી સાચા માર્ગ આવવાની તક જીવને મળે છે. અને એથી કેટલાક મુમુસુઓ તો સવારે ઊઠતાંની સાથે અને રાત્રે સૂતી વખતે આ પાઠનું સમરણુ કરી, પાતાના દોષોની ક્ષમા માગવાના નિયમ લે છે. એ દિશ્ચિ વિચારતાં આ પાઠ "અમૂલ્ય તત્ત્વિચાર" જેટલા જ, બલ્ક એથી પણુ વધુ અગત્યના ગણી શકાય. તેથી તો લલ્લુજી મહારાજ વગેરે શ્રીમદ્દની સ'મતિથી આ પાઠનું વાર'વાર મનન કરવાની ભલામણુ કરતા. શ્રીમદ્દે પણુ તે પ્રકારની ભલામણુ કરી હોય તેમ જાણવા મળે છે. જે

જીવને ચારિત્રપાલનમાં સૌથી વધુ કાઈ આડખીલીરૂપ હાય તા તે 'પ્રમાદ' છે, એમ શ્રીમદ્દે ''પ્રમાદ'' નામના પ૦મા પાઠમાં સમજાવ્યું છે. ઉન્માદ, ધર્મના અનાદર, આળસ, કષાય આદિને તેમણે પ્રમાદનાં લક્ષણો ગણાવ્યાં છે. પળના પણ પ્રમાદ કરતાં કચારેક બહુ નુકસાન થાય છે, તે જણાવતાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

''એક પળ વ્યર્થ ખાવાથી એક ભવ હારી જવા જેવું છે. એમ તત્ત્વની દૃષ્ટિએ સિંહ છે.''<sup>૪૧</sup>

કાઈ પણ કાર્યમાં સફળતા મેળવવા પ્રમાદના ત્યાગ કરવા પહે છે, તે ન્યાયે આત્મ-કલ્યાણના માર્ગમાં તો જીવે એક પળના પણ પ્રમાદ કર્યા વિના પુરુષાર્થ ઉપાડવા એઈ એ, એવું ક્ષણેક્ષણનું અઢળક મૂલ્ય લેખકે ખતાવ્યું છે. આ પાઠ "ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર"ના "દ્રુમપત્રક" નામના અધ્યયનના સારરૂપ છે, અર્થાત્ ભગવાન મહાવીરે ગૌતમસ્વામીને પ્રમાદ ન કરવા વિશે આપેલા ઉપદેશ અહીં સરળ ભાષામાં શ્રીમદ્દે સમજાવ્યા છે.

ધર્મના કાર્યમાં પ્રમાદ ન આવી જાય તે માટે મનને વશ કરવાના તથા બ્રહ્મચર્ય-પાલનના ઉપદેશ તેમણે " જિતેન્દ્રિયતા" નામના ૬૮ મા પાઠમાં અને "બ્રહ્મચર્ય**ની નવ** વાડ" નામના ૬૯ મા પાઠમાં આપ્યા છે.

૪૦. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૬૫૫, ૬૭૮ વગેરે.

૪૧. ઍજન, યુ. ૪૯.

"જિતેન્દ્રિયતા"ના પાઠ, મનને વશ કરવા વિષે ઘણાં ઉપયાગી સૂચના આપતા, નિખ'ધરૂપે લખાયેલા છે. પરમાર્થમાર્ગમાં રહેવા માટે ઇન્દ્રિય પર કાળૂ હાવા આવશ્યક છે. આ પાંચે ઇન્દ્રિયા, એક મન વશ થતાં કાળૂમાં આવી જાય છે. તેથી ઇન્દ્રિયાને વશ કરવા માટે મનને વશ કરવું જોઈ એ. મનને વશ કરવું કેટલું કઠિન છે તે વિશે " ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર" માંથી ઉદાહરણ લઈ ને તેમણે લખ્યું છે કે:—

" દસ લાખ સુભટને જીતનાર કંઈ ક પડથા છે, પર'તુ સ્વાતમાને જીતનાર બહુ દુર્લભ છે, અને તે દસ લાખ સુભટને જીતનાર કરતાં અત્યુત્તમ છે. "૪૨

આ વિષે તેમણે બીજા ઉદાહરણા પણ આપ્યાં છે. અ'તમાં મનને જીતવાની ચાવી ખતાવતાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

"તે જે દુરિચ્છા કરે તે ભૂલી જવી, તેમ કરવું નહિ. તે જ્યારે શખ્દસ્પર્શાદિ વિલાસ ઇચ્છે ત્યારે આપવા નહિ. ટૂંકામાં આપણે એથી દારાવું નહિ, પણ આપણે એને દારવું, અને દારવું તે પણ માક્ષમાર્ગમાં. જિતેન્દ્રિયતા વિના સર્વ પ્રકારની ઉપાધિ ઊભી જ રહી છે. "83

આમ ઇન્દ્રિયજયને તેમણે અપાર સુખ મેળવવાની ચાવી રૂપે ગણાવ્યું છે.

એ જ રીતે બ્રહ્મચર્યના પાલનને પણ તેમણે એટલું જ અગત્યનું ગણેલ છે. બ્રહ્મચર્યના મહિમા તથા લાભ દર્શાવતા સાત દાહરા શ્રીમદ્રં "બ્રદ્મચર્ય વિશે સુભાષિત" નામના ૩૪મા પાઠમાં રચ્યા છે. તેમાં બ્રદ્મચર્યપાલનથી સ'સારક્ષય થાય છે તે જણાવતાં લખ્યું છે કે:—

> "એક વિષયને જીતતાં, જિત્યા સૌ સંસાર, નુપતિ જીતતાં જીતિએ, દળ પુર ને અધિકાર." ૪૪

વિષયથી જ્ઞાન તથા ધ્યાનના નાશ થાય છે, અને સાથે સાથે બીજી અનેક રીતે પણ નુકસાન થાય છે, તેથી નવ વાડ વિશુદ્ધિથી બ્રહ્મચર્ચ પાલન કરવાથી મન, દેહ વગેરે કલ્પ-વૃક્ષ સમાન બને છે, અને બીજા પણ કેટલાક લાભ થાય છે તે અહીં બતાવી બ્રહ્મચર્યના મહિમા ગાંચા છે.

બ્રહ્મચર્યની નવ વાડ વિશુદ્ધિ એટલે શું? — તે શ્રીમદે "બ્રહ્મચર્યની નવ વાડ" નામના ૬૯મા પાઠમાં સમજાવ્યું છે, કે:—

બ્રહ્મચર્ય રૂપી ઝાડને પાેષણ આપનારી નવ વિધિ તે નવ વાડ એવું રૂપક લઈને બ્રહ્મચર્ય પાળવા માટેના આચાર, જલકી સ્મૃતિમાં રહી જાય તે રીતે આપ્યા છે.

૪૨. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૧૦૭.

४३. खेळत, ५. १०८. ४४. खेळत, ५. ८२.

૩. માેક્ષમાળા ૧૭૧

જૈન દર્શનમાં અતાવેલાં પાંચ મહાવતમાં " બ્રહ્મચર્ય" એ ચાશું વત છે. એ વત સંપૂર્ણપણે પાળવા માટેના કેટલાક નિયમા શાસમાં આપ્યા છે. તેમાં બ્રહ્મચારીએ સ્ત્રી, પશુ આદિની વસ્તીવાળા વિસ્તારમાં ન જવું, શુંગાર સંખંધી કથા ન કરવી, સ્ત્રી સાથે એકાસને ન બેસવું, સ્ત્રીનાં અંગાપાંગાનું નિરીક્ષણ ન કરવું, માખણ, ઘી આદિ પૌષ્ટિક ખારાક ન લેવા વગેરે મળી નવ પ્રકારના નિયમાના સમાવેશ થાય છે. તે સર્વને શ્રીમફે સરળ ભાષામાં આ પાઠમાં સમજાવ્યા છે, અને તે સાથે બ્રહ્મચર્યનું મહત્ત્વ પણ અતાવ્યું છે.

આમ શ્રીમફે ચારિત્રપાલનમાં પાષણરૂપ થાય તેવા — દયા રાખવી, નિયમા લેવા, પ્રતિક્રમણ તથા સામાયિક કરવાં, નવકારમ ત્રના જાપ કરવાં, પ્રહ્મચર્ય પાળવું, પ્રમાદ, કષાય આદિના ત્યાગ કરવા વગેરેના બાધ કરતા "સર્વ જીવની રક્ષા", "યતના", "પ્રમાદ" વગેરે પાંઠાની રચના કરી છે.

આમ સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્ર એ ત્રણે તત્ત્વોની સમજણ આપતા પાઠા શ્રીમદ્દે રચ્યા છે.

#### સહાયભૂત પાઠા

સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્ચારિત્રને લગતા પાઠા ઉપરાંત શ્રીમફે તે ત્રણે અ'ગા સમજવામાં સહાયભૂત થાય તેવા કેટલાક પાઠાની પણ રચના કરી છે. આપણા સર્વમાન્ય ધર્મ શું છે? માનવદેહની અગત્ય શી? કર્મની વિચિત્રતા કેવી છે? ઉત્તમ ગૃહસ્થ કાણ? તૃષ્ણા કેવી છે? વિવેક એટલે શું?— વગેરે વિષે ધર્મની વિચારણામાં સહાયકારી થાય તેવા પાઠા શ્રીમફે રચ્યા છે.

"સર્વમાન્ય ધર્મ" નામના ખીજા પદ્યપાઠમાં આ પુરતકના કે દ્રવર્તા વિચારને શ્રીમદ્દે સ્પર્શ કર્યો છે. તેમાં વ્યવહારધર્મનું સૌપ્રથમ અને સૌથી અગત્યનું લક્ષણ " દયા " કહી તેના મહિમા વર્ણ વ્યા છે. ખધા જ ધર્મને માન્ય એવું દયા નામનું તત્ત્વ જિનેશ્વરપ્રણીત ધર્મનું મુખ્ય લક્ષણ છે તે અહીં સ્પષ્ટતાથી કહ્યું છે. જીવમાં દયા હાય તા જ સત્ય, શીલ, દાન વગેરે અન્ય ગુણા પણ શાલે છે. દયા વિના તે ગુણા ટકી શકતા નથી; આમ દયાને ધર્મનું મૂળ કહી, જૈનધર્મમાં તેની કેવી સૂક્ષ્મતા છે તે ખતાવતાં તેમણે લખ્યું છે કે, "પુષ્પપાંખડી જ્યાં દુલાય, જિનવરની ત્યાં નહીં આજ્ઞાય." પ્રખ આવી સૂક્ષ્મતાથી દયા પાળનાર "તે જન પહોંચે શાશ્વત સુખે." પ્રષ્દે પોતાના આ કથનના સમર્થનમાં શ્રીમદ્દે જ શાંતિનાથ પ્રભુનું ઉદાહરણ આપ્યું છે. આમ અહીં તેમણે ધર્મના સૌથી અગત્યના અને સર્વને માન્ય એવા "દયા" તત્ત્વનું સરળ પદ્યમાં નિરૂપણ કર્યું છે.

" કર્મના ચમત્કાર" નામના ત્રીજા પાઠમાં જગતમાં દેખાતી જાતજાતની અસમાનતા પ્રત્યે શ્રીમદ્દે વાચકનું લક્ષ દોર્સું છે. કાેઈ પણ બે મનુષ્યમાં બુદ્ધિ, વૈભવ, આકૃતિ, વાચા આદિ અ'ગે કાેઈ પણ રીતે સમાનતા જેવામાં આવતી નથી, તે જગતમાં જેવા મળતા

૪૫. ૪૬. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગામ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૫૯.

વિરાધથી બતાવ્યું છે. અને તેના કારણરૂપે કર્મને ગણાવેલ છે. શુલાશુલ, જેવાં કર્મ બાંધ્યાં હોય તેવાં ફળ લાેગવવાં પહે છે. આ સ્થિતિ પરલવની શ્રહા કરાવે છે. આમ જીવને સંસારમાં લમાવનાર તથા સુખદુઃખ આપનાર કર્મ છે, તે વાત શ્રીમદ્દે અહીં સરળ તથા સ્પષ્ટ લાધામાં સમજાવી છે.

કર્મની આ સત્તા જાણ્યા પછી પાતાને મળેલા ટુહનું કેટલું મૂલ્ય છે, અને તેના કેવા ઉપયાગ કરવા જોઈએ તેની જિજ્ઞાસા સ્વાભાવિક રીતે જ વાચકને થાય, તેથી માનવ-દેહનું મૂલ્ય અને ઉપયાગ દર્શાવતા "માનવદેહ" નામના ચાથા પાઠ શ્રીમદ્દે રચ્યા છે. મનુષ્યગતિ એ એક જ ગતિ એવી છે કે જ્યાંથી જીવ મુક્તિમાં જઈ શકે છે, અથવા તા મુક્તિ પામવા માટેના પ્રભળ પુરુષાર્થ કરી શકે છે. સંસારના પરિભ્રમણથી છૂટવા જે વિવેક્જ્ઞાનની જરૂર છે તે જ્ઞાન મનુષ્યગતિ સિવાય કાઈ પણ ગતિમાં પૂર્ણપણે આવી શકતું નથી. તે અપેક્ષાથી આ દેહની અમૂલ્યતા જણાવી, તેના આયુષ્યના ભરાસા રાખ્યા વિના સત્વર તેના ઉપયાગ કરવાનું તેમણે જણાવ્યું છે; સાથે સાથે કહ્યું છે કે પરમાર્થથી માનવદેહને સફળ ન કરનાર માનવરૂપે વાનર છે, કારણ કે તેમનામાં માનવપણ હોતું નથી.

મનુષ્યદેહ પામેલા જીવ કેવાં લક્ષણોથી યુક્ત હોય તા તે ઉત્તમ ગૃહસ્થ કહેવાય તે શ્રીમદ્દે "ઉત્તમ ગૃહસ્ય" નામના ભારમા પાઠમાં ખતાવ્યું છે. તેમાં જણાવ્યા પ્રમાણે ઉત્તમ ગૃહસ્ય, સામાયિક, પ્રતિક્રમણ ઇત્યાદિ યમનિયમ પાળે છે, દાન આપે છે, અલ્પ પરિગ્રહ રાખે છે, વગેરે લક્ષણો ઉત્તમ ગૃહસ્ય ધરાવે છે. આ બધાં લક્ષણો તેમણે સૂત્રાત્મક શૈલીમાં, તેમનાં "નીતિવાકથો"ની શૈલીમાં આપ્યાં છે. ઉદાહરણ તરીકે, "સત્શાસ્ત્રનું મનન કરે છે."૪૭ વગેરે.

"ખરી મહત્તા" નામના ૧૬ મા પાઠમાં લક્ષ્મી, વૈભવ, માટું કુટુંખ, અધિકાર વગેરેને સામાન્ય માણુસા જે મહત્તા માને છે, તે મહત્તા નહિ, લઘુતા છે એમ તેમણે સમજાવ્યું છે. તે દરેક વસ્તુમાં કાઈ ને કાઈ જગ્યાએ તા દુઃખ રહેલું છે, તેથી તે ખરી મહત્તા નથી. સાચી મહત્તા કર્યા છે તે દર્શાવતાં તેએ લખે છે કે, "આત્માની મહત્તા તા સત્યવચન, દયા, ક્ષમા, પરાપકાર, અને સમતામાં રહી છે. લક્ષ્મી ઇત્યાદિ તો કર્મમહત્તા છે. "૪૯ કર્મમહત્તાવાળી કાઈ પણ વસ્તુ શાધત નથી અને આત્મસમૃદિ નાશવંત નથી. યુદ્ધાદત્ત જેવા ચક્રવર્તી કરતાં પણ વિશેષ મહત્તા શુદ્ધ પંચમહાવતાઘારી ભિક્ષુકને મળે છે. અહીં આત્માની મહત્તા કેટલી છે તે તેએ યુદ્ધાદત્તના ઉદાહરણથી ખતાવે છે. આમ આત્માના કેટલાક શુણાની સ્તુતિ તેમણે સરળ ભાષામાં સચાટ રીતે કરી છે.

આત્માના ગુણાને જાણનાર, આત્માર્થી જીવના મનારથ કેવા હાય તે શ્રીમફે "સામાન્ય મનારથ" નામના ૪૫મા પદ્યપાઠમાં રજૂ કરેલ છે. પૂ. ગાંધીજીના પ્રિય ભજન "વૈષ્ણવ જન તા તેને રે કહીએ"ની યાદ આપે તેવા આ મનારથા સવૈયામાં રજૂ થયેલ છે. તેમાં પરસ્તીને માહાધીન અની નીરખવી નહિ, પરધનને પથ્થર સમાન માનવું,

૪૭. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૬૬.

४८. ॲिજन, ५. ६६.

૩. જાણમાળા ૧૭૭

શ્રાવકનાં ખાર વત આચરવાં વગેરે મનારથા મુકાયા છે. આ મનારથામાં આધ્યાત્મિક દર્ષિ વિશેષ જેવા મળે છે, જેમ કે ખાર વત પાળવાં, આત્મસ્વરૂપ વિચારીને સાસ્વિક થવું, મહાવીર પ્રહ્યીત વચનામાં અખંડ શ્રદ્ધા રાખવી વગેરે મનારથા વિશેષ છે. માંક્ષમાર્ગ સાધવા ઇચ્છતા જીવને કેવા મનારથા હોય તે જાહ્યા આ પદ ઉપયોગી છે.

આવા સાત્ત્વિક મનારથાને અદલે જગતના લોકોના જેવી અહા વૈસવ આદિની તૃષ્ણા હોય તો, તેવા જીવની અતમાં કેવી સ્થિતિ થાય છે તે શ્રીમદ્દે "તૃષ્ણાની વિચિત્રતા" નામના ૪૯મા પદ્યપાઠમાં હળવી કટાક્ષશેલી દ્વારા અતાવ્યું છે. અહીં ભાવને અનુકૂળ મનહર છંદ લેવાયા છે. દીનતામાંથી દેવતાઈ મળે છે તાપણ જીવની તૃષ્ણા જતી નથી. મૃત્યુના મામાં હોય, વૃદ્ધાવસ્થા હોય, બીજી અનેક વિષમ પરિસ્થિતિ હોય છતાંય જીવની મમતા મરતી નથી તેના રમૂજી કટાક્ષમય ચિતાર શ્રીમદ્દે આ કાવ્યમાં આપ્યા છે. ગંભીર વિષયને હળવી શૈલીથી રજૂ કરવાની શ્રીમદ્દની શક્તિ આપણને અહીં દેખાય છે.

આમ કાઈ પણ એક બાજુ વિશેષપણે ખે'ચાઈ જવાથી નુકસાન થાય છે. તેથી તે માટે વિવેક વાપરવા જોઈએ. તેથી "વિવેક એ જ ધર્મનું મૂળ અને ધર્મરક્ષક છે" તે કર્તાએ "વિવેક એટલે શું ?"—એ નામના પ૧મા પાઠમાં ગુરુવિષ્યના સંવાદ દ્વારા સમજાવ્યું છે. આ પાઠમાં ગુરુ વિવેકના સૂક્ષ્મ તથા સરળ અર્થ સમજાવતાં કહે છે કે:—

"સ'સારનાં સુખા અન'તીવાર આત્માએ ભાગવ્યાં છતાં તેમાંથી હતુ પણ માહિની ટળી નહિ, અને તેને અમૃત જેવા ગણ્યા, તે અવિવેક છે, કારણ સ'સાર કડવા છે. કડવા વિપાકને આપે છે, તેમ જ વૈરાગ્ય જે એ કડવા વિપાકનું ઔષઘ છે, તેને કડવા ગણ્યા, આ પણ અવિવેક છે. જ્ઞાનદર્શનાદિ [ગુણા, અજ્ઞાન, અદર્શનને વેરી લઈ જે મિશ્રતા કરી નાખી છે તે આળખી ભાવ અમૃતમાં આવવું એનું નામ વિવેક છે. "૪૯

આમ આત્માને જે મધુરતા તે અમૃત અને આત્માને જે કડવું તે છેર, આ સમજવું તેનું નામ વિવેક એમ શ્રીમફે કહેલ છે.

સ'સાર અનંત દુઃખમય છે, તેમાં માહ રાખવા એ પણ અવિવેક છે, તે વિશે શ્રીમફે "ગ્રાનીઓએ વૈરાગ્ય શા માટે બાધ્યા છે?" નામના બાવનમાં પાઠમાં સમજાવ્યું છે. સ'સારની માહિની કેવી છે તે સમજાવવા એક ચકવતી અને એક બ્રૂંડની માહિનીની અપેક્ષાએ સરખામણી કરી, બ'નેને સરખા જણાવ્યા છે. સ'સારના વૈભવ વિશે વિચારતાં બ'ને વચ્ચે ઘણા તફાવત છે, પણ તેમની આસક્તિ સરખી જ છે, એ અપેક્ષાએ તેમને સમાન ગણ્યા છે. આ સરખામણી પરથી કર્તાએ સ'સારનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કર્યું છે. સ'સારના દુઃખથી મુક્ત થવા ગ્રાનીઓએ વૈરાગ્યના બાધ કર્યા છે, કારણ કે "વૈરાગ્ય એ જ અનંત મુખમાં લઈ જનાર ઉત્કૃષ્ટ સામિયા છે." વચન હારા તેમણે પાઠના રીર્ષકની સાર્યકતા પણ બતાવી છે.

૪૯. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગામ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૯૫. પગ એજન, ૫. ૯૬.

તે પછીના "મહાવીર શાસન" નામના પુરમા પાઠમાં વિશાળ વિષયને સુંદર શૈલીથી તેમણે સમાવ્યા છે. આ પાઠમાં મહાવીર પ્રભુનું જીવન સંક્ષેપમાં જણાવવાની સાથે એ પણ કહ્યું છે કે તેમનું ધર્મતીથે એકવીસ હજાર વર્ષ પર્યંત પ્રવર્તશે. તે શાસન દરમ્યાન લોકાના આચારવિચાર કેવા હશે તેની રૂપરેખા પણ આપી છે. અને એ બધી જંજાળમાંથી મુક્ત થવા માટે શ્રીમદે આ પાઠના અ'તમાં ભલામણ કરી છે કે:—

"આપણે આપણા આત્માના સાર્થક અર્થે મતભેદમાં પડવું નહિ. ઉત્તમ અને શાંત મુનિના સમાગમ, વિમળ આચાર, વિવેક, દયા, ક્ષમા એનું સેવન કરવું, મહાવીરતીર્થને અર્થે બને તા વિવેકી બાધ કારણમહિત આપવા. તુચ્છળુ દિશી શ'કિત થવું નહિ. એમાં આપણું પરમ મ'ગળ છે તે વિસર્જન કરવું નહિ."<sup>પ૧</sup>

સાધુઓએ પાળવાની બ્રહ્મચર્યની નવ વાડના નિયમામાં એક તો સ્નાન કરવાની મનાઈ છે, તેની યાગ્યતા દર્શાવતા ખુલાસા શ્રીમદ્રે "અશચિ કાને કહેવી ?" નામના પુષ્ઠમા પાઠમાં "સત્ય" અને "જિજ્ઞાસુ"ના સ'વાદરૂપે આપ્યા છે. દેહની અશુચિ એ સાચી અશુચિ નહે, પણુ આંત્માની મહિનતા એ સાચી અશુચિ છે, તેથી તેના નાશ કરવા તરફ પ્રભુએ ભાર મૂક્યો છે. શરીર જ મહિનતાથી અનેલું છે. તેથી તે સ્નાનથી શુદ્ધ ન થઈ શકે. વળી, સાધુને સંસારી જેવી શરીરની અશુચિ થતી નથી, તેથી તેમને સ્નાનની આવશ્યકતા નથી, એ અહીં સરળ ભાષામાં જણાવ્યું છે.

આમ જુદાં જુદાં સૂંચના અપાયા પછી, શ્રાવકે પાતાના જીવનમાં કથા નિત્યક્રમ અપનાવવા એઈએ તે વિશે પપ મા "સામાન્ય નિત્યનિયમ" નામના પાઠમાં માર્પદર્શન અપાયું છે. તેમાં નવકારમંત્રના ભપ, સામાયિક, પ્રતિક્રમણ વગેરે ઉપરાંત દાન વગેરેની ભલામણ પણ કરવામાં આવી છે. એનું સૂક્ષ્મતાથી પાલન કરવું તે મંગળદાયક છે, એમ આ પાઠમાં કર્તાએ દર્શાવ્યું છે.

સામાન્ય નિત્યનિયમ જેવા જ, આત્માને ઉજ્જવળ કરવામાં ઉપયોગી ૩૨ બાલના સ'બ્રહ " બત્રીસ યાંગ " નામના ૭૨ મા પાઠમાં અપાયા છે. તેમાં સાધુ શ્રાવક સર્વ ને લાગું પંડે તેવા નિયમાં દ્ર'કાં વાકચોમાં જણાવ્યાં છે. ઉદાહરણ તરીકે, " મમત્વના ત્યાગ કરવા," પોતાના દોષ સમભાવપૂર્વ ક ટાળવા " વગેરે સત્પુરુષોએ જણાવેલા આચારમાંના ૩૨ નિયમાં લેખકે અહીં આપ્યા છે. તેમણે અમૂલ્ય ગણાવેલાં આ વચના, તેમણે રચેલાં "પુષ્પમાળા", " વચનસપ્તરાતી", " વચનાવલી" વગેરેની યાદ આપે તેવાં છે.

્રમા બધા ઉપરાંત "મોક્ષમાળા"માં "સમાજની અગત્ય", "મનાનિશહમાં વિદન", વગેરે કેટલાક પોઠાની પણ તેમણે રચના કરી છે, જે કાઈ ખાસ વિભાગમાં ન આવતા સ્વતંત્ર જેવા છે, અને તેમ છતાં તે કેટલાક ધાર્મિક પ્રશ્નોનું સમાધાન કરનાર છે. તેથી તે બધાની મોક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિના સહાયક પાઠ તરીકે ગણતરી કરી છે.

પ૧. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અમાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૯૭.

૩. મેાંક્ષમાળા ૧૭૬

'' સમાજની અગત્ય '' નામના ૯૯મા પાઠમાં અંગ્રેજોની અનેકવિધ સફળતાના કારણ-ભૂત તેમના ઉત્સાહને અપનાવી સર્વન્ન પ્રસુનાં વચનાનું પાલન કરવા શ્રીમફેં લલામણ કરી છે. અંગ્રેજોના ગુણો અપનાવવાની લલામણ કરનાર શ્રીમફમાં ગુણગાહીપણું જોવા મળે છે. "મનાનિગ્રહમાં વિઘ્ન" નામના તે પછીના પાઠમાં અઢાર પાપસ્થાન કોના નાશ કરવામાં વિઘ્નરૂપ ૧૮ બાલ આપ્યા છે. આત્માર્થ સાધવામાં આડા આવતા આ દાષાથી સત્વરે મુક્ત થવાની તેમણે લલામણ કરી છે.

તે પછીના ૧૦૧મા પાઠમાં "સ્મૃતિમાં રાખવા ચાર્ગ્ય મહાવાકથો " આપવામાં આવ્યાં છે. વૈરાગ્યને પાષક તથા આત્મસિદ્ધિ મેળવવામાં સહાયભૂત થાય તેવાં દસ વચના અહી' આપ્યાં છે. દાખલા તરીકે, " યુવાવસ્થાના સર્વસ'ગપરિત્યાગ પરમ પદને આપે છે."

" વિવિધ પ્રશ્નો" નામના ૧૦૨થી ૧૦૬ સુધીના પાંચ પાઠમાં જૈનધર્મની સિદ્ધાંત-પ્રવેશિકાની ગરજ સારે એ રીતે પ્રશ્નોત્તરરૂપે કેટલાક સિદ્ધાંતાની તથા ધર્મનાં તત્ત્વો, જીવ, અજીવ, કર્મ, ગુણુસ્થાન વગેરે વિશેની સામાન્ય સમજણ તેમણે આપી છે.

અ'તમાં "જિનેશરની વાણી "ના મહિમા દર્શાવતું કાવ્ય તથા ગ્રંથ પૂરા થયા તેનું સ્ત્રુન કરતું "પૂર્ણમાલિકા મંગળ" નામનું પદ ૧૦૭મા તથા ૧૦૮મા પાઠમાં મૂકવામાં આવ્યાં છે. અનંત પ્રકારના અર્થથી ભરપૂર, જગતનું હિત કરવાવાળી, માેલ આપનાર વગેરે જિનેશ્વરની વાણીના કેટલાક ગુણો અહીં મનહર છંદમાં રજૂ કર્યા છે. "પૂર્ણમાલિકા મંગળ"માં સાત વારનાં નામ ખાસ અર્થમાં ગાેઠલીને સમ્યગ્દર્શન કેમ થાય તેનું તથા તે પછીથી સિદ્ધપદની પ્રાપ્તિ સુધીના વિકાસ કઈ રીતે થાય તે ખતાવ્યું છે. એ રીતે વિચારતાં આ ૧૦૮મા પાઠ ખૂબ અગત્યના ગણી શકાય.

આમ આપણે જોઈ શકીશું કે શ્રીમફે "માક્ષમાળા"માં સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્નાન અને સમ્યગ્ચારિત્ર એ ત્રણે અંગને પુષ્ટ કરનારા તત્ત્વવિચારણાના પાંઠા સરળ, મિષ્ટ ભાષામાં રચ્યા છે. તદુપરાંત "માક્ષમાળા" તો સર્વ ને આકર્ષણરૂપ તથા ઉપયોગી થાય તે હેતુથી રચાઈ હોવાને લીધે તેમાં શ્રીમફે કથાતત્ત્વ ઘણી જગ્યાએ ઉમેરેલું છે.

#### '' મેક્ષિમાળા "નાં કથાદધ્યંતા

માક્ષમાળામાં ૧૦૮ પાઠમાંથી લગભગ ૨૭ પાઠમાં ૧૬ જેટલી જુદી જુદી કથાએ અપાઈ છે, જે વાચકના વાર્તારસને પાષવામાં ઘણી સહાયક થઈ શકે તેમ છે. આ બધી કથાએ શ્રીમદ્દે એક સાથે અનુસંધાનમાં નથી મૂકી, પણ તેના ઐચિત્ય પ્રમાણે થાડા થોડા પાઠને અ'તરે મૂકી છે.

અહી' અપાયેલાં ઘણાંખરાં કથા કે દર્શાતા માટે ભાગે જૈન સૂત્રગ્ર'થી કે શાસ્ત્રગ્ર'થો માંથી લેવાયેલાં છે. જૈનામાં આ કથાઓ ઘણી પ્રચલિત છે, તેથી તે ઘણા પ્રાચીન જૈન ગ્ર'થોમાં નેવા મળે છે. તેથી કથાઓનાં મૂળ કેટલીક વખત મળતાં નથી. વળી, શ્રીમફે પાતે ઉતારેલી કથા તેમણે કયા ચાક્કસ ગ્ર'થમાંથી લીધી છે તેના કચાંયે નિર્દેશ કર્યો નથી, તેથી

તેમા નિર્ણય શઇ શકતા નથી. વળી, શ્રીમદને બધાં શાસ્ત્રો વાંચવાં પણ નહેાતાં પડતાં એમ એમણે પોતે જ જણાવ્યું છે, અને તે કથાએાની બાબતમાં પણ તેટલું જ સાચું છે એમ તેમના શખ્દો જેતાં જણાય છે. જુઓ :—

"એક શ્લાક વાંચતાં અમને હજારા શાસ્ત્રોનું ભાન થઈ તેમાં ઉપયોગ કરી વળે છે." પર

" ભાગવતવાળી વાત આત્મજ્ઞાનથી **બ**ણેલી છે. "પ<sup>૩</sup>

"સૂત્ર અને તેનાં પડખાં બધાં જણાયાં છે."<sup>પ૪</sup> વગેરે.

આમ શાસતાન લેવા જેને શાસના આશરા નથી લેવા પડતા, તેણે અમુક ચાક્કસ વસ્તુ કયા ચાક્કિસ એ પાયાર લીધી હશે તે નાણવું કેટલું મુશ્કેલ છે તે અહીં સમજ શકાશે. કેટલીક કથા તેમની સ્વતંત્ર રચના હાય તેમ પણ જણાયું છે. વળી બધામાંથી કેટલીક કથા કે કેટલાંક દર્શતા "ભાવનાબાધ"માં પણ હાવાથી ત્યાં તપાસાઈ ગયાં છે, તેથી તેના અહીં માત્ર નિર્દેશ જ કર્યો છે.

"માક્ષમાળા "માં સૌથી પહેલી કથા ૫, ૬, ૭ એ વહુ પાઠમાં '' અનાથી મુનિ "ની જોવા મળે છે. '' માનવદેહ " નામના ચાથા પાઠના અનુસ'ધાનમાં તે દેહની સાચી ઉપયોગિતા જહાવતું " અનાથી મુનિ "નું ચરિત્ર અહીં અપાયું છે. પપ

આ પછી ૧૭મા પાઠમાં શ્રીમદ્દે "બાહુબળ"ની કથા આપી છે. આદિ તીર્થં કર શ્રી ઋષભદેવે તેમના બે પુત્ર ભરત તથા બાહુબળને 'રાજ્ય સોંપી સર્વસંગપરિતાગ કર્યો. પાછળથી ચકવતી પદ માટે બે ભાઈઓ વચ્ચે યુહ થયું. તે વખતે નાનાભાઈ બાહુબળને માટાભાઈ સાથે લડવું યોગ્ય ન લાગતાં, મુનિવેશ ધારણ કરી બાહુબળ જંગલમાં ચાલ્યા ગયા. દીક્ષા લીધા પછી તેમને પિતા તેમજ અન્ય દીક્ષિત ભાઈઓને મળવાની ઇચ્છા થઈ, પણ ઉંમરમાં પોતાથી નાના અને દીક્ષાએ માટા ભાઈઓને વંદન કરવું પડે તે ન રુચતાં તેઓ બીજી જગ્યાએ જઈ ઉચ તપ કરવા લાગ્યા. આમ તેમનામાં થોડા "અહમ્" રહી ગયા. તે માન તેમની બે બહેના પ્રાદ્ધી અને મુંદરીના "મદાન્મત્ત હાથી પરથી હેઠા ઊતરા" એ વચનથી તૃટયું. અને તે પછી પોતાના ભાઈઓને વાંદવા જવા બાહુબળ જેવા પગ ઉપાડયો કે તરત જ તેમને કેવળજ્ઞાન પ્રગટયું. "માન ન હોત તો અહીં" જ માક્ષ હોત" એ ઉજ્તિને સાર્થક કરતું તથા માનની ભયંકરતા ખતાવતું દર્ણત શ્રીમદ્દે અહીં સરળ ભાષામાં રજૂ કર્યું છે. જેન સમાજમાં પૂળ પ્રચલિત થયેલી બાહુબળની આ કથા શ્રીમદ્દે શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય રચિત " ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર"ના પહેલા પર્વના પાંચમા સર્ગમાંથી અથવા બીજા કાઈ ચરિત્ર થમાંથી ટ્રંકાનીને લીધી હોય તેવા સંભવ છે.

પૂર, "શ્રીમદ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, યુ. ૬૪૬.

પુરુ. એજને, પૃ. ૨૬૫. પુરુ. એજને, પૃ. ૨૫૦.

પપ. આ કથાના વસ્તુ માટે જુએ " ભાવનાબાધ "ના પ્રકરણમાં " અશરણભાવના ".

કે. સા<mark>ંક્ષ</mark>સાળા ૧૮૧

રમા "કામદેવ શ્રાવક" નામના પાઠમાં શ્રીમદે "ઉપાસકદશાંગ સૂત્ર"ના ખીં જાલ્યયનના ૯૨થી ૧૧૨ શ્લોકમાં આવતા કામદેવ શ્રાવકના પ્રસંગના આધાર લઈ ને, તે પ્રસંગને સંક્ષેપમાં આપ્યા હોય તેમ લાગે છે. દેવના અનેક ઉપસર્ગા કામદેવ ખૂબ જ સમતાથી સહન કરે છે, તેમ જ પાતાના કાથાત્સર્ગમાં લેશ પણ ન્યૂનતા આવવા દેતા નથી, તેવી કામદેવની ધર્મ દેઢતા ખતાવતા પ્રસંગ શ્રીમદે આ પાઠમાં આપ્યા છે. કામદેવ જેવી દઢતા રાખવાની ભલામણ તેમણે કરી છે, અને સાથે સાથે "પાઈ" માટે ધર્મશાખ કાઢનાર જીવા પ્રતિ ખેદ પણ વ્યક્ત કર્યા છે.

આ પછી " સત્ય " નામના ૨૩મા પાઠમાં પંચમહાવૃતમાંના સ્પેક વૃત સત્યનું મહત્ત્વ બતાવતી કથા શ્રીમફે આપી છે. શ્રીમફ એ વિશે લખે છે કે:—

'' વસુરાજાનું એક શખ્કનું અસત્ય બાેલવું કેટલું દુ:ખદાયક થયું હતું તે તત્ત્વ-વિચાર કરવા માટે અહીં હું કહું છું. "<sup>પ દ</sup>

તેમાં બતાવ્યા પ્રમાણે સત્યના પ્રભાવથી સિંહાસન પર અધ્ધર બેસતા વસુરાજાએ, બ્રાહ્મણીની આત્મહત્યા કરવાની ધમકીથી ડરી જઈ ને જ્યારે " અજ " શખ્દના અર્થ " લીહિ " ને બદલે " બાકહો" એવા કર્યા ત્યારે તેના અસત્ય વચનથી કાપેલા દેવે તેને સિંહાસન પરથી પછાડીને મારી નાખ્યા. આ કથાનું મૂળ સંઘદાસવાચક્કૃત " વસુદેવહિણ્ડિ"ના ર૪મા લંભકમાં છે, તેવું અનુમાન થાય છે.

તે પછીના રપમા "પરિગ્રહ સંકાેચવા " નામના પાઠનાં, પરિગ્રહ વિશે મચાંદા ન હાેય તા તૃષ્ણાના પૂરમાં તણાઈને જવ દુઃખ અને કચારેક સર્વનાશ નાતરે છે તે જણાવતું "સુભૂમ ચક્રવર્તા "નું દેશંત અપાયું છે. સુભૂમ છ ખંડ ધરતીની પ્રભુતાથી સંતાષ ન પામતાં ખાર ખંડ સાધવા નીકળે છે. પરિણામે છ ખંડની પ્રભુતા માણ્યા વિના પાતાના સર્વનાશ નાતરે છે. "ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર"ના છઠ્ઠા પર્વના ચાથા સર્ગમાં વર્ણ વેલ સુભૂમ નામના આઠમા ચક્રવર્તાનું આ ટૂંકું ચરિત્ર છે. આ ચરિત્ર આપી શ્રીમદ એવા ઉપદેશ સૂચવે છે કે, ઓછામાં આછા પરિત્રહથી સંતાષ મળવા જેઈએ, કારણ કે પરિત્રહ એ પાપનું મૂળ તથા પાપના ળાય ળંને છે, સંતાષને જ સાચું સુખ ગણ્યું છે.

આ પછીના રદ્દમા પાઠમાં "તત્ત્વ સમજવા" વિશે એક રમૂજી દરાંત દ્વારા કર્તાએ ગંભીર વિષય સરળતાથી સમજાવ્યા છે. શાસ્ત્રના નિયમા આદિ ગાપવાથી નહિ, પણ તેના સમજને અભ્યાસ કરવાથી આત્માનું કલ્યાણુ થાય છે, તે સત્ય તેઓએ અહીં સમજવ્યું છે. "રાયશી" અને "દેવસી" શખદના ખાટા અર્થ સમજવાને લીધે, પ્રતિક્રમણુ બાલતી વખતે "ખેતશી" કેવા ગાટાળા કરી બેસે છે તે રમૂજી શૈલીથી અહીં તેમણે બતાવ્યું છે. "દેવસી પડિક્કમણું ઠાયમિ" એમ આવ્યું ત્યાં "ખેતશી પડિક્કમણું ઠાયમિ" એ વાકયો લગાવી દીધાં. "હું ગરીબ છું એટલે મારું નામ આવ્યું ત્યાં પાધરી તકરાર લઈ

૫૬. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૭૪.

ખેઠા." " પર'તુ પાેપટની ખલા જાણે રામ તે દાડમ કે દ્રાક્ષ" વગેરે હળવાં વાકચો દ્વારા પાેતાનું વક્તવ્ય સરળતાથી રજૂ કરેલ છે.

" દેયા"નું મહત્ત્વ જણાવવા ત્રણ પાઠ રચ્યા પછી તેના અનુસંધાનમાં "સર્વ જીવની રક્ષા ભાગ ર" નામના ૩૦મા પાઠમાં શ્રેણિકરાજા અને અભયકુમારના "માંસની સસ્તાઈ" વિશેના પ્રસંગ શ્રીમફે આપ્યા છે. કાળજાના સવા પૈસા ભાર માંસને અદલે અઢળક દ્રવ્ય દરેક વ્યક્તિ અભયકુમારને આપે છે. તે દર્શત દ્રારા તેઓ સ્પષ્ટ કરે છે કે, સર્વને પાતાના જીવ વહાલા હાય છે, તેથી અસહાય જીવને હણીને તેઓને દુઃખ આપવારૂપ પાપથી ખચવું એઈએ. "સર્વ જીવની રક્ષા કરવી એ જેવા એક્કે ધર્મ નથી." એ બાધ એમણે સારરૂપ કહ્યો છે.

વિનય એ સિદ્ધિ મેળવવા માટેનું કેવું ઉત્તમ વશીકરણ છે તે "વિનય વડે તત્ત્વની સિદ્ધિ છે" એ નામના કરમા પાઠમાં શ્રીમફે સમજવ્યું છે. ચંડાળ પાસેથી વિદ્યા લેવાની હોવાથી, તેને ગુરુસ્થાન આપ્યા વિના ખુદ શ્રેણિકરાજા પણ વિદ્યા પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી, તે દેશંત દ્વારા શ્રીમફે વિનયનું માહાત્મ્ય સરળ ભાષામાં વિશદતાથી સમજાવ્યું છે.

વિનયના માહાત્મ્યની જેમ શીલના મહિમા પણ શ્રીમદ્દે "સુદર્શન શેઠ"ની કથા દ્વારા, 33મા પાઠમાં વ્યક્ત કર્યો છે. ધર્મદઢ તથા શીલવાન એવા શેઠ પર માહિત થયેલી અભયારાણી, પાતાની દુષ્ટ ઇચ્છામાં ન ફાવતાં, શેઠના ચારિત્ર વિષે રાજાના કાન ભ ભેરે છે. કાચા કાનના રાજા શેઠને ખરાખ ચારિત્રના માની શૂળીએ ચઢાવવાના હુકમ કરે છે. પણ ઉપર ચડતાંની સાથે જ શીલના પ્રભાવથી શૂળી સિંહાસન ખની જાય છે. આમ સત્યશીલના વિજય થાય છે. ધર્મદ્વાષ્ટ્રિફ કૃત "ઋષિમ'ડળ"માં આવતી અને ખૂબ જાણીતી થયેલી આ કથાના ઉપયાગ શ્રીમદ્દે અહીં શીલના મહિમા અને ધર્મદઢતા જણાવવા કર્યો છે.

તે પછી સંસારનું અનિત્ય સ્વરૂપ સમજાવતાં "ભિખારીના ખેદ" નામની કથા ૪૧, ૪૨ એ પાઠમાં આપવામાં આવી છે. રમૂજી શૈલીવાળી, સ્વતંત્ર લાગતી આ સ્થના "ભાવનાબાધ"માં પણ લેવાયેલી છે.૫૦

"અનુષમ ક્ષમા" અને "રાગ" નામના ૪૩, ૪૪મા પાઠમાં શ્રીમદ્દે ઉત્તમ ક્ષમા કેાને કહેવાય તે, તથા સૂક્ષ્મ રાગ પણ કેટલા હાનિકારક છે તે અનુક્રમે ગજસુકુમાર અને ગીતમસ્વામીના દર્શતથી સમજાવ્યું છે. આમ અહી તત્ત્વની રજૂઆત દર્શત દ્વારા કરી છે.

શ્રીકૃષ્ણુના નાના ભાઈ ગજસુકુમાર ભાર વર્ષની નાની વચે વૈરાગ્યથી દીક્ષિત થયા હતા. તે દીક્ષાથી તેમના સસરા સામિલને અત્ય'ત કોધ આવ્યા, કારણ કે તેમની અપરિણીત પુત્રીના ગજસુકુમારે ભવ બગાડથો. આથી કોધાવેશમાં આવેલા સામિલે, ગજસુકુમાર જ્યાં ધ્યાનમાં ઊભા હતા ત્યાં જઈ તેમના માથા પર ચીકણી માટીની સગડી બનાવી, તેમાં

૫૭. જુએ " ભાવનાબાધ " ની પહેલી " અનિત્યભાવના ".

૩. માણમાળા ૧૮૩

ખળતા કાલસા મૂક્યા. તેથી ગજસુકુમારના મસ્તકની કામળ ચામડી ખળવા લાગી અને તેમને અસહા વેદના થવા લાગી, પણ તેઓ ક્ષમાલાવ રાખી ધ્યાનમાં સ્થિર રહ્યા. બીએ સસરા હોત તો લગ્ન વખતે સ્થળ પાઘડી બંધાવત, આ સસરા માક્ષની પાઘડી બંધાવે છે એમ વિચારી ગજસુકુમારે શાંતિ ધારણ કરી. આમ મનનાં પરિણામ ઊંચાં થવાથી તેમને કેવળગ્રાનની પ્રાપ્તિ થઈ. આ પ્રસંગ ''અ'તકૃત દરાંગ સૂત્ર "ના ત્રીજા વર્ગના ૮મા અધ્યયનમાં, અને તે જ પ્રમાણે હેમચંદ્રાચાર્ય રચિત '' ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર "ના ૮મા પર્વના ૧૦મા સર્ગમાં મળે છે. આ પ્રસંગ શ્રીમફે પાતાના શખ્દામાં રજૂ કર્યો છે, અને ગમે તેવા ઉપસર્ગકર્તા પ્રત્યે પણ ક્ષમાલાવ રાખવાં એઈએ તેવા બાધ સ્ત્યવ્યા છે.

"રાગ" નામના ૪૪મા પાઠમાં ગૌતમ મુનિના મહાવીર પ્રભુ પરના સૂક્ષ્મ રાગ તમને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિમાં કેવી રીતે અ'તરાયરૂપ થયા હતા તેની કથા કહી છે. મહાવીર પ્રભુના નિર્વાણ પછી જ રાગ તૃટતાં ગૌતમસ્વામીને કેવળજ્ઞાન થતું હતું. પ્રભુ પરના શુભ રાગ પણ તેમના નિર્વાણ સમયે ગૌતમસ્વામી જેવા ગણધરને પણ દુઃખદાયક થયા હતા, તે પરથી બીજા રાગ કે દ્રેષ કેટલા દુઃખદાયક હોઈ શકે તેની તો કલ્પના જ કરવાની રહે છે. પોતાના દેહાદિથી શરૂ કરી અન્ય સર્વમાં મારાપણાના રાગભાવ રાખવા એ અનર્થક કોરક છે તેવા જ્ઞાનીઓના બાધ સમજાવવા શ્રીમદ્દે ઉત્તમ પુરુષના જીવનમાંથી દર્શત લીધું છે. "ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત્ર"ના દસમા પર્વમાં મહાવીરપ્રભુના મહાનિર્વાણના પ્રસંગના વર્ણનમાં આ રાગકથાનું વિગતે નિરૂપણ થયેલું છે.

રાગની જેમ તૃષ્ણા પણ કેટલી બૂરી છે તે જણાવતું "કપિલ મુનિ "નું વૃત્તાંત શ્રીમદ્દે ૪૬,૪૭, ૪૮ એ ત્રણ પાઠમાં આપ્યું છે. કોશાંબી નગરીના શાસ્ત્રીને કપિલ નામે પુત્ર હતો. બાળપહુંથી જ લાડકાડમાં ઊછરેલ હાવાથી તેને વિદ્યાપ્રાપ્તિ નહોતી થઈ, અને નાની ઉંમરમાં પિતાનું અવસાન થતાં પિતાની જગ્યા બીજાને મળી, તેથી વિદ્યાપ્રાપ્તિ માટે તે એક વખત પિતાના મિત્ર પાસે બીજે ગામ ગયા. ત્યાં સુવાનીમાં આવતાં તે એક વિધવા પ્રા**દ્મા**ણીમાં લુખ્ય બન્યા. પાસે પૈસા તા હતા નહિ તેથી તે ભદ્રિક કપિલને બહુ મુશ્કેલી નડતી હતી. આથી ખ્રાह્મણીના સૂચવેલા ઉપાય મુજબ તેણે, તે નગરના રિવાજ પ્રમાણે. રાજાને પહેલાં આશીર્વાદ આપી છે માસા સુવર્ણ મેળવવાના નિશ્ચય કર્યો. રાજ માડ્ડ થઈ જતું, અને સાનું મળતું નહિ. આથી એક દિવસે મધરાતે ચંદ્રને જ સૂર્ય માની તે આશીર્વાદ આપવા દાંડચો. પરિણામે ચાકિયાતે તેને ચાર જાણી પકડચો અને બીજે દિવસે રાજા સમક્ષ ખડા કર્યા. રાજાએ સાચી વાત જાણીને જોઈએ તેટલું દ્રવ્ય માગવા કહ્યું. તે પરથી શું માગવું તેના વિચારે કપિલ ચડી ગયાે. બે માસા સુવર્ણને બદલે રાજાના આ ખા રાજ્યને માગવાના વિચારથી પણ તેની તૃષ્ણા ગઈ નહિ. પણ તેમાંથી સફવિચાર આવતાં તૃષ્ણાના ફાંસા તે સમજ્યા, અને સંતાષમાં જ સાચું સુખ સમજી, કંઈ પણ લીધા વિના મુનિત્વ ગ્રહણ કરી તે ચાલી નીકળ્યા, અને સ્વરૂપ શ્રેણીએ ચડી કેવળત્તાનની પ્રાપ્તિ કરી. " કપિલ મુર્નિ "ના ત્રીજા ભાગમાં તૃષ્ણાના પૂરમાં કપિલ કેવી રીતે ઘસડાય છે, અને કઈ રીતે તેમાંથી છૂટે છે, તેનું સું દર વર્ણન શ્રીમદ્દે આપ્યું છે. જવના લાલ કેવા વધે છે તે કપિલના જ ચિ'તનમાં જુઓ:---

" આ ખું રાજ્ય માગલાં પણ તૃષ્ણા છીપતી નહોતી, માત્ર સંતોષ અને વિવેક્શી તે ઘટાડી તો ઘટી. એ રાજા જે ચંક્રવર્લી હોત તો પછી હું એથી વિશેષ શું માગી શકત ? અને વિશેષ જ્યાં સુધી ન મળત ત્યાં સુધી હું સુખી પણ ન હોત… સુંખ તો સંતોષમાં જ છે. તૃષ્ણા એ સંસારવૃક્ષનું બીજ છે. "પડ

અહીં તૃષ્ણાના ફંદમાં ફસાયેલા જીવની કેવી વલે થાય છે તે ખતાવ્યું છે. ''ત્રિષષ્ટિ શલાકાપુરુષચરિત્ર''ના દસમા પર્વના ૧૧મા સર્ગમાં છેટલા રાજિષિ ઉદ્દયન રાજાના ચરિત્રમાં અંતર્ગત કથા તરીકે આ કથા જોવા મળે છે. તૃષ્ણાનું સ્વરૂપ વર્ણવતાં બીજા કેટલાક પાઠા પણ શ્રીમદ્દે રચ્યા છે:—

દ્વથી દર એ છ પાઠમાં શ્રીમદ કથા દ્વારા "સુખ વિશે વિચાર" કર્યો છે. સાચું સુખ કર્યું તેની સમજ અહીં તેમણે આપી છે. દરિદ્રતાથી પીડાતા એક બ્રાહ્મણે તપ કરી દેવને રીઝવી સુખ મેળવવાના નિર્ણય કર્યા. પરંતુ દેવ પાસે કેવું સુખ માગવું તે નક્કી કરવા તે બ્રાહ્મણ સુખી માણસની શાધમાં નીકળ્યા. આખા ભારતમાં તે રખડ્યો પણ કચાંય તેને સુખી માણસ મળ્યા નહિ. આખરે દ્વારકામાં એક મહાધનાઢચને તેણે સુખી નિચા. તે ધનાઢચના સર્વ વૈભવ બેયા પછી બ્રાહ્મણે તેને પાતાના ઉદ્દેશ જણાવ્યા. ધનિકે જણાવ્યું કે, "મને મળતાં સુખ બીજા પાસે નહિ હાય, તેમ છતાં હું પણ વાસ્તવિક રીતે સુખી નથી."

આ સાંભળી તેનું દુઃખ જાણવાની બ્રાહ્મણને ઇચ્છા થઈ. ધનાઢચે પાતાની કથા બ્રાહ્મણને કહી. તે ધનાઢચ શરૂઆતમાં ખૂબ સુખી હતો. તેમાંથી ભાગ્ય ફરતાં તે અત્ય'ત દુઃખી અવસ્થામાં આવી ગયા. યુટુંખ, ધન, વૈભવ સવ'થી તે વિમુખ થઈ ગયા. વળી થાડાં વર્ષો પછી ફરી પાછું ભાગ્ય ફરતાં તેને ધન, વૈભવ અને કુટું બનું સુખ સાંપડ્યું. પર'તુ તેને સમજાયું કે, અસ્થિર ધન, વૈભવ, કુટુંબ આદિ સાચા સુખનું કારણ નથી. તેણે બ્રાહ્મણને કહ્યું:—

"પણ તત્ત્વદેષ્ટિથી હું સુખી ન મનાઉં. જ્યાં સુધી સર્વ પ્રકારે બાહ્ય અને અભ્યાતર પરિગ્રહ મેં ત્યાંચ્યા નથી ત્યાં સુધી રાગદેષના ભાવ છે. જોકે તે બહુ અ'શે નથી, પણ છે. તો ત્યાં ઉપાધિ પણ છે. સર્વ'સ'ગપરિત્યાગ કરવાની મારી સ'પૂર્ણ માર્કાક્ષા છે, પણ જ્યાં સુધી તેમ થયું નથી ત્યાં સુધી હજુ કાઈ ગણાતાં પ્રિયજનના વિચાગ, વ્યવહારમાં હાનિ, કુંદું બીનું દુઃખ એ શાંડે અ'શે પણ દુઃખ આપી શકે. પેતાના દેહ પર માત સિવાય પણ નાના પ્રકારના રાગના સ'લવ છે. માટે કેવળ નિર્બ'થ બાહ્યાલ્ય'તર પરિગ્રહના ત્યાગ, અલ્પાર'લના ત્યાગ એ સઘળું નથી થયું ત્યાં સુધી હું કેવળ મને સુખી માનતા નથી. હવે આપને તત્ત્વની દર્શિએ વિચારતાં માલૂમ પડશે કે લક્ષ્મી, સ્ત્રી, પુત્ર કે કુંદું બ વડે સુખ નથી, અને એને સુખ ગણું તો જ્યારે મારી સ્થિતિ પતિત થઈ હતી ત્યારે એ સુખ કર્યા ગયું હતું ? જેના તે જ્યારે મારી સ્થિતિ પતિત થઈ હતી ત્યારે એ સુખ કર્યા ગયું હતું ? જેના

૫૮. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૯૨.

૩. સાક્ષત્રાળા ૧૮૫

વિયાગ છે, જે ક્ષણભાગુર છે, અને જ્યાં એકત્વ કે અવ્યાળાધપણું નથી તે સુખ સંપૂર્ણ નથી."પલ

આ પ્રમાણે સાંસારિક સુખ મેળવવા જતાં કેટલાં કપટ સેવવાં પહે છે, હિ'સા કરવી પહે છે, આર'ભાપાધિ વહારવી પહે છે વગેરે વિશે ખ્યાલ આપી ઘનાઢ્ય સાચા સુખ વિશે નિર્ણય લેવાનું બ્રાહ્મણ પર જ છાંહે છે. બ્રાહ્મણ ઘનાઢ્ય સાથે સ'મત થાય છે, અને તેની પાસે રહેવાનું સ્વીકારે છે. તે પછી ઘનાઢ્ય સુખ વિશેના વિચારા રજૂ કરે છે, તે ખૂળ સમજવા યાગ્ય છે:—

"જેઓ કેવળ લક્ષ્મીને ઉપાર્જન કરવામાં કપટ, લોભ અને માયામાં મૂંઝાઈ પડ્યા છે, તે બહુ દુઃખી છે. તેના તે પૂરા ઉપયોગ કે અધ્રા ઉપયોગ કરી શકતા નથી. માત્ર ઉપાધિ જ ભાગવે છે. તે અસંખ્યાત પાપ કરે છે. તેને કાળ અચાનક લઈને ઉપાડી જાય છે. અધાગતિ પામી તે જીવ અનંત સંસાર વધારે છે. મળેલા મનુષ્યદેહ એ નિર્મૂલ્ય કરી નાખે છે જેથી તે નિરંતર દુઃખી જ છે.

" જેણે પાતાની ઉપજિવિકા જેટલાં સાધનમાત્ર અલ્પાર ભથી રાખ્યાં છે, શુદ્ધ એક પત્નીવત, સંતાષ, પરમાત્માની રક્ષા, યમ, નિયમ, પરાપકાર, અલ્પરાત્ર, અલ્પ-દ્રવ્ય, માયા અને સત્ય તેમજ શાસ્ત્રાધ્યયન રાખ્યું છે, જે સત્યુરુષોને સેવે છે, જેણે નિર્બ ધતાના મનારથ રાખ્યા છે, બહુ પ્રકારે કરીને સંસારથી ત્યાંગી જેવા છે, જેના વૈરાગ્ય અને વિવેક ઉત્કૃષ્ટ છે, તે પવિત્રતામાં સુખપૂર્વક કાળ નિર્ગમન કરે છે.

" સર્વ પ્રકારના આર'ભ અને પરિગ્રહથી જેઓ રહિત થયા છે; દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી અને ભાવથી જેઓ અપ્રતિબ'ધપણે વિચરે છે, શત્રુમિત્ર પ્રત્યે જે સમાન દેષ્ટિવાળા છે, અને શુદ્ધ આત્મધ્યાનમાં જેમના કાળ નિર્ગમન થાય છે, અથવા સ્વાધ્યાય ધ્યાનમાં જે લીન છે, એવા જિતેન્દ્રિય અને જિતક્ષાય તે નિર્ગ થા પરમ સુખી છે.

"સર્વ ઘનઘાતી કર્મના ક્ષય જેમણે કર્યો છે, ચાર કર્મ પાતળાં જેનાં પડ્યાં છે, જે મુક્ત છે, જે અન તજ્ઞાની, અન તકશી છે તે તા સંપૂર્ણ સુખી છે. માક્ષમાં તેઓ અન ત જીવનના અનંત સુખમાં સર્વ – કર્મ વિરક્તતાથી વિરોજે છે. " દ

આ પ્રમાણે અહીં જીવના ચાર પ્રકાર ગણાવ્યા છે. તેમાં ઉત્તરાત્તર ચડતી દશા જણાવી છે. કેવળજ્ઞાનીની સૌથી ઊંચી કક્ષા છે. તે માટે સર્વ કર્મના ક્ષય થયા હોવો જોઈએ. અને તે મેળવવા માટેની ભૂમિકાએ એક પછી એક અહીં સરળતાથી સમજાવી છે. શ્રીમદ્રે "અપૂર્વ અવસર"માં સેવેલી ભાવનાનું બીજ આપણને એમનાં ઉપરનાં વચનામાં જોવા મળે છે.

પલ. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૦૫.

<sup>&#</sup>x27;so. એજન, પૃ. **૧**૦૬.

સાચું સુખ કાને કહેવાય, તે કઈ રીતે મળે તે વિશે અહીં બ્રાહ્મણના દર્શત દ્વારા શ્રીમદ્દે સુંદર સમજણ આપી છે. તત્ત્વની વિચારણા પણ સામાન્ય જન માટે સમજવી ખૂબ સહેલી બની જાય એ રીતે એની રજૂઆત એમણે કરી છે. પાતાની સુખ વિશેની વિચારણા રજૂ કરવા શ્રીમદ્દે આ દર્શતની યાજના કરી છે. તેની ભાષા, ગાઠવણી, તત્ત્વચિંતન આદિ શ્રીમદની સર્જનશક્તિના આપણને ખ્યાલ આપે છે.

થાહા પણ માનભાવ ઉન્નતિ પામવામાં કેટલા આહા આવે છે તે "બાહુબળ"ના દેશંતમાં જોયું. માનભાવથી થતા અનર્થ ૭૦–૭૧ એ બે પાઠમાં અપાયેલી સનત્દુમાર ચક્રવતી'ની કથામાં જોવા મળે છે. કાયામાં માનભાવ કરવાથી સનત્દુમારની કાયા કેવી ઝેરમય થઈ ગઈ હતી તે, અને તે માનભાવ છાડતાં સનત્દુમાર કેવા સુખના સ્વામી બન્યા હતા તેનું વર્ણન આ કથામાં શ્રીમદે કર્યું છે. "ભાવનાબાધ"માં અશુચિભાવનાના દર્શતરૂપે આ કથા અપાઈ છે. દર્

અત્યાર સુધીની કથા તેમજ તત્ત્વિવારણામાં માેક્ષના સુખને શ્રીમદ્રે અ'તિમ ધ્યેયર્પે ગણાવ્યું છે. આ માેક્ષનું સુખ કેવું છે, તે બાબત ગૌતમરવામીએ મહાવીર પ્રભુને પ્રશ્ન પૂછ્યો ત્યારે પ્રભુએ એ અનંતસુખ અવર્ણનીય છે એમ જણાવી જે કથા કહી હતી તે " માેક્ષસુખ " નામના ઉગ્રમા પાઠમાં આપવામાં આવી છે.

વનમાં પાણી આપનાર લીલ પર સ'તુષ્ટ થવાથી એક રાજા તે બદ્રિક લીલને રાજમહેલમાં લઈ ગયા. ત્યાંના સુખવેલવ માણી તે ખૂબ ખુશ થયા. થાડા વખત પછી જયારે તે પાતાના કુટુંખ પાસે આવ્યા, ત્યારે ઘણી ઇચ્છા હોવા છતાં પણ તે પાતે માણેલું સુખ વર્ણવી ન શક્યો, કારણ કે તેની પાસે ત્યાંની વસ્તુની સરખામણી કરવા જેવું કાઈ સાધન ન હતું. એ જ પ્રમાણે માસના સુખની તુલના આપી શક તેવું એક પણ સુખ આ સ'સારમાં નથી. તેથી તે સુખ અવર્ણનીય અને અનુભવગમ્ય છે તે, દર્શત દ્વારા શ્રીમદ્ સમજાવે છે. તેમાં વચ્ચે વચ્ચે સ'વાદની યોજના પણ તેમણે કરી છે, તે વાંચવામાં વિશેષ રસ ઉત્પન્ન કરે છે.

આમ રહ જેટલા પાઠામાં ૧૬ જેટલી જુદી જુદી કથાઓ શ્રીમદ્દે "માક્ષમાળા "માં આપી છે. તેમાં મુખ્ય કથાઓ તો પ્રચલિત છે, પણ તેની રજૂઆત અને ગાઠવણી એટલાં ચાય છે કે ધારી અસર વાચક પર થઈ શકે તેમ છે. "ભિખારીના ખેદ" કે "મુખ વિશે વિચાર" જેવાં દર્શતોમાં તેમની સ્વતંત્ર વિચારશક્તિના પણ આપણને પરિચય થાય છે. તે સિવાયનાં કથા કે દર્શતોમાં માટા ભાગનાં "ત્રિષષ્ટિશલાકાપુરુષચરિત" કે અન્ય ક્લામાંથી લેવાયેલ છે. કાઈ પણ તત્ત્વ સમજાવવા માટે શ્રીમદ્દે મહાન પુરુષના ચરિત્રમાંથી ઉદાહરણ લીધાં છે; તેથી વાચક પર જેવી ઊંડી અસર થાય, તેવી અસર સામાન્ય માનવીના જીવનના પ્રસંગા પરથી કદાચ ન પણ થાય. આ ઉદાહરણામાં સનત્કુમાર, ભરત, મુભૂમ આદિ ચક્કવર્તી તથા મહાવીર પ્રભુ, ગૌતમસ્વામી, કપિલ મુનિ, અનાથી મુનિ વગેરે આધ્યાત્મિકતામાં આગળ વધેલા પુરુષોનાં ચરિત્રામાંથી લેવાયેલાં છે. આમ "માક્ષમાળા"માં

**૬૧. જુએા ''ભાવનાબાધ ''ન**/ પ્રકરણુમાં ''અશુચિભાવના '' વિશેની વિચારણા.

ર. માલામાળા ૧૮૭

છૂટાંછવાયાં આપેલાં, તત્ત્વાના બાઘ કરતાં દરાંતા વાચકના વાર્તારસને પાષવા ઉપરાંત સાચા માર્ગ ચીંધવાનું કાર્ય પણ કરે છે. વળી, એમાં તેમની વાર્તાકથનની શૈલી અને શક્તિના પરિચય પણ આપણને થાય છે.

#### " મેક્સમાળા "ની પઘરચનાએા

" માક્ષમાળા "ના ૧૦૮ પાઠમાંથી ૮ પઘરચનાઓ છે. અને તેમાં શ્રીમદ્રના કાવ્યત્વના ચમકારા પણ કેટલીક જગ્યાએ જેવા મળે છે. પણ સમગ્રપણે જેતાં તેમાં કાવ્યત્વ કરતાં ઊંડી તત્ત્વવિચારણા વિશેષ જેવા મળે છે. જેકે માક્ષના માર્ગ ખતાવવાના હેતુથી જ આ પુસ્તકની રચના થઈ છે, તેથી એમાં તત્ત્વવિચારણા પર વિશેષ ભાર હોય તે સ્વાંસાવિક છે.

"મોક્ષમાળા"માં સૌથી પહેલું પદા "સર્વમાન્ય ધર્મ" નામનું બીજા પાડમાં અપાયેલું છે. ચાપાઈ છંદની ૧૪ પંક્તિની આ રચનામાં દયાધર્મ પાળવાથી થતા લાભ વર્લ્યા છે. દયા એ પ્રત્યેક ધર્મને માન્ય એવું તત્ત્વ છે. તેના પાલનથી દોષોના નાશ થાય છે અને શીલ, સત્ય આદિ ગુણોના વિકાસ થાય છે. અને તેથી જૈન સહિત બધાં જ દર્શનોના દયા પાળવાના ઉપદેશ છે, એ તેમણે આ પદ્યમાં દર્શાવ્યું છે. દયાના મહિમા બતાવતા અન્ય પાઠાની રચના સાથે આ પદ્ય પણ મૂક્યા જેવું છે. તેમણે લખ્યું છે કે:—

'' એ ભવતારક સુ'દર રાહ, ધરિયે તરિયે કરી ઉત્સાહ; ધર્મ સકળતુ' એ શુભ મૂળ, એ વણ ધર્મ સદા પ્રતિકૃળ. "

કાવ્યત્વની દરિએ સામાન્ય ગણાય તેવા આ પદ્યની ઉચ્ચ ભાવના તથા વિચારણા નાંધપાત્ર છે.

દયા પછી ભક્તિના મહિમા બતાવતું "ભક્તિના ઉપદેશ" નામતું પદ્મ શ્રીમદે ૧૫મા પાઠમાં મૂક્યું છે. ભક્તિ કરવાથી મનતું ઇચ્છેલું ફળ મળે છે, આત્માના આનંદ પ્રગટ થાય છે, મનના તાપ શમે છે, કર્મનિર્જરા થાય છે, રાગદેષનાં પરિણામ એક્છાં થાય છે, હલ્કી ગતિમાં થતા જન્મ અટકે છે, — એ આદિ લાભની સાથે ભવભ્રમણના અંત થાય છે તે તેમણે તાટક છંદમાં રચાયેલા આ પદ્મમાં બતાવ્યું છે.

આ પહેલાંના બે પાઠમાં જિનેશ્વરની ભક્તિ કરવાના મહિમા શ્રીમંદ્ર બતાવ્યા છે, અને આ પાઠમાં તેનું પદ્યસ્વરૂપ અપાયું છે. અહીં ઉપર જેયા તેવા લાભ એક પછી એક શ્રીમદ્દે ગણાવ્યા છે, અને "ભજને ભગવંત ભવંત લહા" એ દ્વારા સૌથી માટા લાભ "ભવ અંત"ના થાય છે તે ભારપૂર્વક જણાવ્યું છે. તેમાં "નવકાર મંત્ર"નું માહાત્મ્ય બતાવતાં શ્રીમદ્દ લખે છે કે:—

'' શુભ ભાવ વંડે મન શુદ્ધ કરાે, નવકાર મહાપદને સમરાે; નહિ એહ સમાન સુમંત્ર કહાે, ભજીને ભગવંત ભવંત હહાે.''<sup>૬</sup>૨

કર. આ કડીયાં '' તવકાર મહાપદને સમરા ''ને ળદલે કેટલીક જગ્યાએ '' સહુજાત્મ સ્વરૂપ

"નવકાર મ'ત્ર" જેવા કાઈ સમર્થ મ'ત્ર નથી, તે વિશે અહીં જણાવી, તેના જપ ભક્તિમાં કરવાતું શ્રીમદ્દે જણાવ્યું છે. ભાવિક જનાને ભાવ ઉલ્લસે તેવું સરળ ભાષામાં લખાયેલું આ ભાવવાહી પદ્ય છે. ફક્ત દસ પ'ક્તિમાં જ સમાઈ જતું આ તોટક છ'દમાં રચાયેલું પદ્ય માક્ષમાર્ગને ચી'ધવામાં સહાયકારી અને તેવું છે. માક્ષ મેળવવામાં ભક્તિમાર્ગને શ્રેષ્ઠ માર્ગ ગણતા શ્રીમદ્દને ભક્તિ વિશે કેટલા ઊંચા ખ્યાલ હતા તેના પરિચય આપણને આ કાવ્યમાં થાય છે.

પ'ચમહાવતમાંના ચાથા મહાવત "બ્રહ્મચર્ય"ના મહિમા બતાવતુ સાત દોહરામાં રચાયેલું "બ્રહ્મચર્ય વિશે સુભાષિત" ૩૪મા પાઠમાં મુકાયેલ છે. સંસારની વૃદ્ધિમાં "વિષય" એ મુખ્ય છે તે બતાવતાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

> " આ સઘળા સ'સારની, રમણી નાયકરૂપ; એ ત્યાગી ત્યાગ્યું બધું, કેવળ શાકસ્વરૂપ."

બ્રહ્મચર્થ ના મહિમા બતાવતા આ દોહરાઓ સુભાષિતના પ્રકારના છે. તેમાંના કાઈ પણ દોહરા છુટા વાંચતા પૃષ્કું રૂપે લાગે છે. અને સાથે વાંચીએ તો એકબીજાથી સ્વતંત્રતા સમજાવા છતાં, તેં બધાન સાંઘતા સૂક્ષ્મ તાર પણ અનુભવાય છે. એ રીતે જેઈએ તો દોહરાને શ્રીમદ્ યાત્ર્ય રીતે જ " સુભાષિત" કહ્યાં છે. તેના કાઈ પણ દોહરા વાંચતાં તે લાકદુહાની છાપ પાઉ છે.

"મુંદર શિયળ, મુરતરુ, મન, વાણી ને દેહ; જે નરનારી સેવશે, અનુપમ ક્ળ તે લેહ." અથવા "વિષયરૂપ અંકુરથી, ટળે જ્ઞાન ને ધ્યાન; લેશ મદિરાપાનથી, છાકે જ્યમ અજ્ઞાન."

આમ બ્રહ્મચર્ય વિશે રચાયેલા સાતમાંથી કાેઈ પણ દુહા સ્વતંત્ર સુભાષિત તરીકે ઊભા રહેવાની ક્ષમતા ધરાવે છે, તે શ્રીમદ્ની રચનાશક્તિના આપણને પરિચય કરાવે છે.

શ્રાવક તરીકે કેવા મનારથો હોવા જોઈએ તે શ્રીમફે "સામાન્ય મનારથ" નામના ૪૫મા પાઠમાં સવૈયા છંદમાં બતાવ્યું છે. નરસિંહ મહેતાના "વૈષ્ણુવ જન" જેવાં લક્ષણા શ્રાવકનાં પણ બતાવ્યાં છે. પણ અહીં આ લક્ષણો ધર્મની દિષ્ટિએ વિશેષ બતાવાયાં છે. અહીં શ્રાવકનાં બાર ત્રત પાળવાનો, જિનકશનમાં કહી શંકિત ન થવાના, નવ તત્ત્વની સહાય વિચારણા કરતા રહેવાના વગેરે મનારથો, પરસ્તિત્યાગ, પરધનત્યાગ આદિ સામાન્ય સારાં જનનાં લક્ષણા સાથે સેવાયાં છે. માત્ર આઠ જ પંક્તિના આ પદ્યમાં તે મનારથ સેવતાં શ્રીમદ લખે છે કે:—

સદા સમરા " એમ પણ બાલાય છે. તેમાં શ્રીમદ્દે આપેલા " સહજાતમ સ્વરૂપ પરમણુ " એ મંત્રનું સ્મરણ કરવાના તથા " સહજાતમ સ્વરૂપ " એટલે પોતાના આત્મસ્વરૂપના ચિંતન પ્રતિ લક્ષ ઢારવાના ઉદ્દેશ રહેલા જણાય છે. "તે ત્રિશલાતનયે મન ચિંતવી, જ્ઞાન, વિવેક, વિચાર, વધારું; નિત્ય **વિશા**ધ કરી નવ તત્ત્વના, ઉત્તમ બાધ અનેક ઉચ્ચારું. સંશયબીજ ઊગે નહીં અંદર, જે જિનનાં કથના અવધારું; રાજ્ય, સદા મુજ એ જ મનારથ, ધાર, થશે અપવર્ગ ઉતારું."

સવૈયાની આ રચનામાં પ્રત્યેક પ'ક્તિમાં એકસરખી માત્રા નથી : ૩૦થી ૩૪ સુધીની માત્રાએાની આ પ'ક્તિએા છે. એટલા પ્રમાણમાં શ્રીમદ્દે છૂટ લીધી છે. ''માેક્ષમાળા "માં આ પદ્ય આઠ પ'ક્તિમાં રજૂ થયેલ છે, પણ વિ. સ'. ૧૯૭૨માં પ્રગટ થયેલી ''રાજપદ્ય "ની આવૃત્તિમાં એક પ'ક્તિ વિશેષ મળે છે કે :—

" નથી ધર્યો દેહ નિષય વધારવા, નથી ધર્યો દેહ પરિગ્રહ ધારવા."

"માક્ષમાળા"માં નથી એવી આ પ'ક્તિ કઈ રીતે આ પદ્યમાં આવી ગઈ હશે, તે સમજાય તેવું નથી. કદાચ આ પદ્યની ત્રીજી કડી રચવાના વિચાર કરી શ્રીમદ્દે આ પ'ક્તિ રચી હોય, અને પછી અપૂર્લુ રહેતાં, "માક્ષમાળા"માં બે જ કડી મૂકી હોય, અને એ પ'ક્તિ પાછળથી મનસુખલાલ રવજીલાંઈ મહેતાને ઉપલખ્ય થતાં, તે "રાજપદ્ય"ના આ કાવ્યમાં મૂકી હોય, તેમ બને.

તૃષ્ણા એ કૈટલી અનિષ્કારક છે તે કપિલમુનિની કથામાં બતાવ્યા પછી શ્રીમદે ''તૃષ્ણાની વિચિત્રતા" બતાવતું પદ્મ ૪૯મા પ્રાંઠમાં મૂક્યું છે. ગરીબાઈમાંથી શ'કરનું પદ મળવા જેટલા સ્થિતિફેર થાય તાપણ જીવની તૃષ્ણામાં ફેર પડતા નથી, અને તેને સ'તાષ થતા નથી, તેના રમૂજી ચિતાર શ્રીમદ્દે મનહર છ'દમાં આપ્યા છે.

શ્રીમદ્દે આઠ આઠ પંક્તિની ચાર કડીએામાં જીવની જુદી જુદી પરિસ્થિતિ બતાવી છે, અને પ્રત્યેક પરિસ્થિતિમાં તૃષ્ણા તો જીવના કેડા જ મૂકતી નથી; તે વખતે જીવની કેવી પરિસ્થિતિ થાય છે તે આ પદ્મમાં બતાવ્યું છે. જુઓ :—

> ''વળી કેડ વાંકી, હાડ ગયાં, અ'ગર'ગ ગયાે, ઊઠવાની આય જતાં, લાકડી લેવાઈ ગઈ; અરે! રાજચ'દ્ર એમ, યુવાની હરાઈ પણ, મનશી ન તાેય રાંડ મમતા મરાઈ ગઈ.''

આના કરતાં પણ ખરાળ સ્થિતિ હાય, માનવી મરણપથારીએ હાય, છતાં જીવવાની તૃષ્ણા જતી નથી તે ખતાવવા શ્રીમફે લખ્યું છે કે:—

'' છેલ્લી ઈસે પડચો ભાળી, ભાઈએ ત્યાં એમ ભાષ્યું': હવે ટાઢી માટી થાય તો તેંા ઠીંક ભાઈને; હાથને હલાવી ત્યાં તાે ખીજી ખુદ્ધે સૂચવ્યું' એ, બાલ્યા વિના બેસ, બાળ તારી ચતુરાઈને." આમ કટાક્ષમય શૈલીમાં શ્રીમદ્દે તૃષ્ણાનું સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું છે. એને પરમાર્થ વિશે પણ લઇ શકાય. અજ્ઞાનાદિથી જવ પાતાનું સાચું સ્વરૂપ ભૂલી પોદ્દગલિક સુખની શાધમાં અનંત કાળ ગાળતા આવ્યા છે, પણ સાચું સમજી શકતા નથી, કે એ બધું ઝાંઝવાના જળ જેવું છે. પરિણામે અહીં દર્શાવેલી બુદુાની સ્થિતિ જેવી જ હાસ્યાસ્પદ સ્થિતિ, સંસારમાં પરિભ્રમણ કરતા પ્રત્યેક જીવની થાય છે. શ્રીમદ્દના મનમાં સંસારાર્થ કરતાં પરમાર્થ ભાવ વિશેષ હોય તાપણ કંઈ કહેવાય નહિ! આ કાવ્ય કટાક્ષ કાવ્યના સારા નમૂના ગણી શકાય.

"તૃષ્ણાની વિચિત્રતા" પછી ૧૭માં પાઠમાં, શ્રીમદ્દનાં ઉત્તમ ગણાતાં કાવ્યામાંનું એક કાવ્ય "અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર" આવે છે. આ કાવ્યમાં જીવનું કર્તવ્ય, તે હાલ શું કરે છે, તે વગેરેની સમજ ફક્ત ૨૦ ૫ ક્તિમાં આપી છે.

હરિગીત છે દમાં લખાયેલા આ કાવ્યના આરંભમાં તેમણે મનુષ્યભવની દુર્લ ભતા ખતાવી છે, અને ઘણી મુશ્કેલીએ આવા ભવ મળવા છતાં તેને સાર્થક કરવા માટે કાઈ ઉપાય લેવાતા નથી તે વિશેના ખેદ પણ વ્યક્ત કર્યો છે. પછી લક્ષ્મી, અધિકાર, કુટું બ આદિના ક્ષણિક સુખની શાધમાં સાચા સુખના નાશ થાય છે તે બતાવી, તેની પાછળ ન દાડવાનું સૂચન કર્યું છે. તેથી જ તેઓ આ કાવ્યમાં પૂછે છે કે:—

" લક્ષ્મી અને અધિકાર વધતાં શું વધ્યું તે તો કહેા ? શું કુટું ખ કે પરિવારથી વધવાપશું એ નય ચહેા; વધવાપશું સંસારતું, નરદેહને હારી જેવા, એના વિચાર નહીં અહાહા ? એક પળ તમને હવા !"

સંસારના વધવા પાછળ દાંડવાથી પારમાર્થિક દરિએ મનુષ્યદેહ એળ જાય છે, તેના વિચાર કરવાનું સૂચન અહીં જોઈ શકાશે. આ કાવ્યમાં એ પ્રકારના આનંદ અને અનુભવનું સુખ લેવાની ભલામણ કરે છે કે જેના પરિણામે—

"એ દિવ્યશક્તિમાન જેથી જ' જરેથી નીકળે." દિવ્યશક્તિવાળા એવા આત્મા દેહરૂપી જ' જરમાંથી છૂટા થાય. અને તેમ કરવાના ઉપાય શ્રીમદ્દ નીચેની ૫'ક્તિઓમાં બતાવે છે:—

> "પરવસ્તુમાં નહિ મૂં ઝવા, એની દયા મુજને રહી, એ ત્યાગવા સિહાંત કે પશ્ચાત્ દુઃખ તે સુખ નહિ."

આતમા સિવાયની બીજી કાઇ પણ વસ્તુ તે પરવસ્તુ. તે પરવસ્તુમાંના માહ છાડી દેવા, અને તેમ કરવા માટે — એટલે કે પરવસ્તુના માહના ત્યાગ કરવા માટે — તેમણે સિદ્ધાંત અતાવ્યા કે, "પશ્ચાત્ દુઃખ તે સુખ નહિ." જે સુખની પાછળ કાઇ ને કાઈ કારણે દુઃખ આવતું હાય તે સાચું સુખ નથી, એ ન્યાયે પ્રત્યેક સુખને તપાસી જવું, અને તે તે સુખના માહ છાડતા જવા. માત્ર બે જ પંક્તિમાં આખા પરમાર્થમાર્ગ અહીં અતાવી આપ્યા છે તેમ કહી શકાય.

3. માણમાળા ૧૬૧

એ પછી છ પદ અને નવ તત્ત્વની વિચારણા કરવા પ્રેરે તેવા "હું કાેણુ છું? કચાંથી થયા ?" આદિ પ્રશ્નો રજૂ કરતી પંક્તિઓ તેમણે રચી છે. તે વિશે વિસ્તારથી આગળ કહેવાઈ ગયું છે.<sup>૬૩</sup>

આત્મિક જ્ઞાનના સિદ્ધાંતો માન્ય કરવામાં કયા પુરુષનું વચન માનવું તે સૌથી અગત્યના પ્રશ્ન છે. કારણ કે કાેઈ ખાેટી વ્યક્તિમાં શ્રદ્ધા જડ ખની જાય તાે તેનાથી લાભ થવાને બદલે નુકસાન થાય છે. અને તેથી જેણે આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી હાેય તેવી વ્યક્તિનું જ વચન માનવાની ભલામણ કરતાં લખ્યું છે કે:—

"निर्दोष नरनु' ४थन भाना तेख केख अनुसन्धु'."

આમ માનવદેહની દુર્લ ભતા, કુટુંખ, ધન, વૈભવ, આદિનાં સુખની ક્ષિણ્રિકતા, તે બધાના માહમાંથી આત્માને સુષ્કત કરવા, તેને સુષ્કત કરવાના ઉપાય, તેમ કરવામાં કોની સહાય લેવી વગેરે બાબતાની ક્રમસરની વિચારણા આ કાવ્યમાં આપ્યા પછી, તે સર્વના ઉદ્દેશ તેમણે એક જ પંક્તિમાં જણાવ્યા છે:—

"રે! આત્મ તારા! આત્મ તારા! શીઘ એને એાળખાં."

ઉપર જણાવેલી સર્વ વસ્તુએાનું પ્રયોજન આત્માને તારવા માટેનું છે, તે અંતમાં તેઓ જણાવે છે. આમ અહીં પ્રત્યેક વસ્તુની ગાઠવણી તથા વિચારણા એટલી સુંદર થઈ છે કે તે શ્રીમદ્દનાં ઉત્તમ કાવ્યામાંનું એક ગણાય છે. ઘણી જગ્યાએ તે પ્રાર્થનામાં પણ બાલાય છે. માત્ર ૧૭ વર્ષની વચે રચાયેલું આ કાવ્ય, નાની વચમાં પણ શ્રીમદ્દે કેટલી જ્ઞાનપ્રીક્તા મેળવી હતી તેના આપણને ખ્યાલ આપે છે.

જિનેશ્વરપાણીત ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે એવું તેમણે "માક્ષમાળા"માં પ્રતિપાદન કર્યું છે. તે જિનપ્રભુની વાણી કેવી છે તેનું વર્ણન શ્રીમદ્દે "જિનેશ્વરની વાણી" નામના ૧૦૭મા પાઠમાં કર્યું છે. મનહર છંદની માત્ર આઠ જ પંક્તિમાં તેમણે વર્ણન સમાપ્ત કર્યું છે, છતાં તેમાં ધણા ગુણોના સમાવેશ કરી દીધા છે. જિનપ્રભુની વાણીમાં જેના અંત ન આવી શકે તેટલા પ્રકારના અર્થ રહેલા છે, એટલા જ પ્રકારના નય પણ રહેલા છે, અને તે આખા જગતનું હિત જ કરવાવાળી છે. વળી, માહને પણ તે હરી લે છે. આથી ભવસમુદ્ર પાર કરવા માક્ષ અપાવનાર પણ છે. આવા આવા અનેક ગુણાવાળી વાણીને સમજાવવા માટે જે ઉપમાના ઉપયોગ કરવા જઈએ તાપણ તેમાં મતિની અલ્પતા જ રહેલી દેખાય છે તે બતાવતાં શ્રીમદે લખ્યું છે કે:—

"ઉપમા આપ્યાની જેને તમા રાખવી તે વ્યર્થ, આપવાથી નિજ મતિ મપાઈ મેં' માની છે;"

દર જુઓ આ પ્રકરણમાં પૃ. ૧૬૨

જેમ માક્ષનું સુખ અનુભવગાંચર છે, તેમ "જિનેશ્વરની વાણી"નું ગૌરવ પણ અનુભવગાંચર છે. જિનેશ્વરની વાણીના માત્ર ત્રણ શબ્દામાંથી ગણધરને આખી દ્રાદશાંગીનું જ્ઞાન થઈ જાય છે, એવું જિનેશ્વરની વાણીનું માહાત્મ્ય શ્રીમદ્દે તત્ત્વાવળાંધના પાઠામાં જણાવ્યું છે. અને એ તા જિનેશ્વરની વાણીના ગૌરવનું એક ઉદાહરણ માત્ર છે. ખરેખર તા તે વાણી ઉપમાતીત છે. તેથી અ'તિમ પ'ક્તિમાં શ્રીમદ્દે લખ્યું' છે કે:—

# "જિનેશ્વર તાણી વાણી જાણી તેણે જાણી છે."

જેની પાસે તે વાણીને સમજવા જેટલાે અધિકાર હાય તે જ તે વાણીની સાચી પરીક્ષા કરી શકે છે, અને તેનું ગૌરવ જાણી શકે છે. ન વર્ણવી શકાય તેવી જિનવાણીના ગુણાં શ્રીમફે સફળતાથી ખતાવ્યા છે તેમ કહી શકાય.

"માક્ષમાળા"ની પઘરચનાઓમાં અ'તિમ પઘરચના તે, બ્ર'થ પૂરા થયા તેનું સૂચન કરતું "પૂર્ણમાલિકા મંગળ" નામનું ૧૦૮મા પાઠમાં મુકાચેલું પદ. ઉપજાતિ છંદમાં સાત વારનાં નામ જોડકણારૂપે મૂક્યાં હોય એવા આભાસ આપતું આ પઘ ઘણા ઊંડા અને ગંભીર અર્થથી ભરપૂર છે. તેમાં સાતે વારનાં નામ ખાસ અર્થમાં ગાઠવીને સમ્યવ્દર્શન કેમ થાય તેનું તથા તે પછીથી સિદ્ધપદની પ્રાપ્તિ સુધીના વિકાસ કઈ રીતે થાય તે માત્ર ૮ પ'ક્તિઓમાં બતાવ્યું છે. એ રીતે જોતાં આ પદ્ય ખૂબ અગત્યનું ગણી શકાય.

આ કૃતિમાં ચાજેલા વારના વિશિષ્ટ અર્થ નીચે પ્રમાણે લઈ શકાય:---

રવિ = સૂર્ય, આત્મા; સામ = ચંદ્ર, મનની સૌમ્યતા; મંગળ = કર્મ સામે લડવાની શક્તિ; બુધ = જ્ઞાયક, બુહિવાળા; ગુરુ = જ્ઞાન આપનાર; શુક્ર = પવિત્રતા; શનિ (મ'દ) = કર્મના સ'હારક. સામાન્ય રીતે જોડકણા જેવી લાગતી આ કૃતિના વિશિષ્ટ અર્થા લઈને નીચે પ્રમાણે ગૂઢાર્થ બતાવી શકાય:—

" તપાપધ્યાને રવિરૂપ થાય, એ સાધીને સામ રહી સુહાય."

તપ અને ઉપધ્યાન <sup>૧૪</sup> દ્વારા એટલે કે છ પ્રકારનાં બાદ્ય તપ અને છ પ્રકારનાં આંતર તપ<sup>૧૫</sup> કરવાથી આત્મા પોતાનું રિવ જેવું તેજસ્વી સ્વરૂપ પામે છે, એટલે કે સમ્યગ્દર્શન પામે છે. તે પામ્યાથી પાતે ચંદ્ર સમાન મનની સૌમ્યતાથી શાલે છે. શુદ્ધ સમ્યગ્દર્શન પામ્યા પછી આત્માના અનંતાનુબ'ધી કષાય નાશ પામે છે તેથી તેનામાં ઘણી સૌમ્યતા પ્રગટે છે. સૌમ્ય આત્મા જગતમાં હીપે છે. આમ અહીં ચાથાથી સતમા ગુણસ્થાન સુધીની વાત શ્રીમેફે દર્શાવી છે.

<sup>&</sup>quot;મહાન તે મંગળ પંક્તિ પામે, આવે પછી તે અુધના પ્રણામે."

૬૪. ઉપધ્યાન એટલે છેલ્લા શુક્લધ્યાન **પહે**લાંનું ધ્યાન.

કૃપ. અનશન, ઉદ્યાદરી, વૃત્તિસંક્ષેપ, રસપરિત્યાગ, કાયકલેશ અને સંલીનતા એ છે બાહાતપ. પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવચ્ચ, શાસ્ત્રપદન, ધ્યાન અને કાર્યોત્સગ° એ છ આંતરતપ છે.

૩. સાક્ષમાળાં ૧૯૩

પરમ ઉદાસીનતા કે આત્માની સૌમ્યતા પામ્યાથી મહાન ખનેલા આત્મા મંગળ પંક્તિ એટલે કે ક્ષપકશ્રેણી પામે છે. સાતમા ગુણસ્થાન પછીથી શ્રેણી માંડતા આત્મા ભારમાં ગુણસ્થાન સુધી ઝડપથી શુદ્ધતા મેળવે છે, તેથી આત્મા મંગળ એટલે શુલ તથા કર્મ સંહાર કરવાની શક્તિરૂપ એવી પંક્તિ અર્થાત્ શ્રેણી પામે છે તેમ જણાવ્યું છે. એ વિકાસના પરિણામે આત્મામાં રહેલી રહીસહી મલિનતા એગળી ન્ય છે, ને તેનું સર્વ ધ્યાન સ્વમાં કેન્દ્રિત થાય છે. તેથી તે પરમાતમાસ્વરૂપ જેવા થાય છે, અર્થાત્ તે ખુધના જેવા જ્ઞાયક, જ્ઞાતાદ્રણ અને છે.

"નિર્બ'થ જ્ઞાતા ગુરુ સિન્દ્રિ દાતા, કાં તો સ્વય' શુક્ર પ્રપૂર્ણ ખ્યાતા."

આ રીતે વિકાસ પામતો પામતો નિર્બ થ બનેલો જીવ માત્ર જ્ઞાતા (જાણનાર) કે દ્રષ્ટા (દેખનાર) રૂપ રહે છે. તેના આ ભાવ માટી (ગુરૂ) સિદ્ધિ આપનાર – માક્ષ આપનાર – બને છે. અથવા તો (કાં તો) પોતે જ (સ્વય') પાતાની કેવળ નિર્મળતાના (શુક્ર) પૂર્ણપણે (પ્રપૂર્ણ) જાણનાર (ખ્યાતા) બને છે. એટલે કે જીવ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી તેરમે ગુણસ્થાને પહેાંએ છે.

" ત્રિયાગ ત્યાં કેવળ મંદ પામે, સ્વરૂપ સિદ્ધે વિચરી વિરામે."

અહી' તેમણે ચૌદમા ગુણુરથાનની વાત કહી છે, અર્થાત્ સિક્દરશા હતાવી છે. તે પછી મન, વચન, અને કાયા એ વણેના યાગ (વિયાગ) સ'પૂર્ણપણે (કેવળ) મ'દતા પામે છે, અને સિદ્ધસ્વરૂપ પામી સુખમાં અત્ય'ત લીન રહે છે, વિરામ પામે છે.

આ સિદ્ધપદના લાભ સર્વ જીવને મળા તેવી શુભ કામના શ્રીમદ્રે આ કાવ્યમાં વ્યક્ત કરી છે. ઉપજાતિ છ'દમાં રચાયેલી, માત્ર આઠ જ પ'ક્તિની સાવ સામાન્ય લાગતી આ રચના પણ કેટલી અર્થબાધ અને ભાવળાધવાળી બની છે તે અહી' આપણે જોઈ શકીએ છીએ. ધ્

" માક્ષમાળા"માં કુક્ત ૮ જ પદ્યરચનાઓ હોવા છતાં તેમાં વિષયવૈવિધ્ય સારા પ્રમાણમાં જેવા મળે છે. "સર્વમાન્ય ધર્મ" કે "સામાન્ય મનારથ" જેવાં સર્વને લાગુ પડતાં પદ્યો છે; ભક્તિ, પ્રદ્માચર્ય વગેરેના મહિમા અતાવતાં પદ્યો પણ છે, અને "અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર", "પૂર્ણમાલિકા મંગળ" જેવાં તત્ત્વવિચારણાનું નિરૂપણ કરતાં કાવ્યા પણ છે. એ જ રીતે છંદમાં પણ ઠીક ઠીક વિવિધતા જોવા મળે છે. શ્રીમદ્દે મનહર, ઉપજાતિ, તાેટક, ચાપાઈ, દોહરા આદિના ઉપયોગ કરેલા જેવા મળે છે. અને તે સર્વમાં સામાન્ય રીતે છૂટ નથી લીધી તેમ કહી શકાય. આ પદ્યરચનાઓમાં પંક્તિસંખ્યા પણ જુદી જુદી છે. ઓછામાં ઓછી ૮ પંક્તિથી શરૂ કરી ૩૨ પંક્તિ સુધીની રચના "માક્ષમાળા"માં જેવા મળે છે. "અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર" કે "પૂર્ણમાલિકા મંગળ" જેવાં શ્રીમદ્રની વિચારશક્તિ, કવિત્વશક્તિ આદિના પરિચય કરાવનાર કાવ્યા સાથે "ભક્તિના ઉપદેશ" જેવાં સામાન્ય

કુક, આ કાવ્યતા આ પ્રકારતા વિશેષાથ° શ્રી ભાગીલાલ ગિ. રોકે પણ તેમના " આત્મસિદ્ધિ∙ શાસ્ત્ર" પરના વિવેચનના અ'તભાગમાં કર્યો છે.

કાેટિનાં પદ્યો પણ મળે છે. આમ "માેક્ષમાળા"ની પદ્યસ્થનાઓમાં કવિત્વનું એકસરખું ધારણ જેવા મળતું નથી તેમ કહી શકાય — જેકે શ્રીમદ્દનું ધ્યેય કવિત્વનું નહિ પણ ઉપદેશનું જ છે એ આપણે એમની પદ્યસ્થનાએાનું મૂલ્યાંકન કરતી વખતે ભૂલનું ન જોઈએ.

## <sup>44</sup> માક્ષમાળા <sup>75</sup>માં જૈનધમ<sup>ા</sup>થી અન્યૂનાધિકપણ

" માક્ષમાળા "માં માક્ષમાર્ગના ઉપદેશ છે. અને તેમાં જૈનધર્મથી કંઈ પણ ન્યૂનાધિક કહ્યું નથી તેવા શ્રીમદ્રના અભિપ્રાય સત્ય હતા તે પણ આપણે અહીં જોઈ શકીશું.

"શ્રી તત્ત્વાર્થ સૂત્ર"નાં વચન "सम्यदर्शनज्ञानचारित्राणि मोधमार्गः" અનુસાર શ્રીમેફે "માક્ષમાળા"ના પાઠા ચાજ્યા છે તે આપણે જોયું. વળી, આ બધા પાઠામાં જૈનધર્મના મહત્ત્વના સિદ્ધાંતાનું તથા જૈનધર્મની ક્રિયાઓનું નિરૂપણ શાસ્ત્રીય આધાર સાથે કર્યું છે. અહીં જ્ઞાન તથા ક્રિયા અનેના સમન્વય તેમણે સાધ્યા છે. અને માક્ષમાર્ગના બાધ કરવા માટે તેનાં ત્રણે અંગો તેમણે વિવિધ રીતે સમજાવ્યાં છે, તે આપણે જોયું. મુનિ શ્રી હર્ષચંદ્રજી લખે છે કે:—

"૧૦૮ શિક્ષાપાઠ સુધી પોતાના અભ્યાસાનુસાર — વિચારાનુસાર અને અનુભવ પ્રમાણે વીતરાગ પ્રવચનને સારી પહિતમાં તેઓ વાંચનાર પ્રતિ પ્રભાષે છે ને સ'ભળાવે છે. વાચક એક પછી એક ક્રમવાર શિક્ષાપાઠને ધ્યાનપૂર્વક વાંચે તો અવશ્ય જૈન-દર્શનનાં તત્ત્વોને પામી શકે. " દુષ્

"મોક્ષમાળા'ના પાઠ વાંચીએ તે વખતે જૈનધર્મ પ્રત્યેની તેમની વિશેષ પ્રીતિ પ્રત્યક્ષ થાય છે. સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, નવકારમંત્ર વગેરે જૈનધર્મનાં તત્ત્વોની તેમણે વિસ્તૃત સમજણ આપી છે. વળી, કથા અને દર્શતા પણ જૈન કથાસાહિત્યમાંથી લીધાં છે, એટલું જ નહિ, પાછળના "તત્ત્વાવળાધ"ના પાઠામાં અન્ય ધર્મા કરતાં જૈનધર્મની કઈ વિશેષતા છે તે પણ તેમણે સમજાવ્યું છે. જૈનધર્મ પ્રત્યેની તેમની કેવી ભક્તિ હતી તેના ખ્યાલ તેમનાં નીચેનાં વચના પરથી આવી શકશે:—

"જે મધ્યવયના ક્ષત્રિયપુરુષે જગત અનાદિ છે એમ બેધડક કહી કર્તાને ઉડાડચો હશે, તે પુરુષે શું સર્વજ્ઞતાના ગુપ્ત લેદ વિના કર્યું હશે ?" દ

"ખાકોના સર્વ ધર્મમતોના વિચાર જિનપ્રણીત વચનામૃતસિ'ધુ આગળ એક ભિ' દુરૂપ પણ નથી, જૈન જેણે જાણ્યા અને સેવ્યા તે કેવળ નીરાગી અને સર્વજ્ઞ થઈ જાય છે. એના પ્રવર્ત કા કેવા પવિત્ર પુરુષા હતા! એના સિદ્ધાંતા કેવા અખ'ડ, સ'પૂર્ણ અને દયામય છે? એમાં દ્રષણ ક'ઈ જ નથી. કેવળ નિર્દોષ તા માત્ર જૈનનું દર્શન છે. એવા એક્કે પારમાર્થિક વિષય નથી કે જે જૈનમાં નહિ હોય, અને એવું

**૧૭. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર વિચાર નિરીક્ષણ**", પૃ. ૩.

કડ. "શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ઇ. ૧૨૩.

3. **માક્ષમાળા** ૧૯૧

એક્કે તત્ત્વ નથી કે જે જૈનમાં નથી. એક વિષયન અન'તભેદે પરિપૂર્ણ કહેનાર તે જૈન દર્શન છે પ્રયોજનભૂતતત્ત્વ એના જેવું કચાંય નથી. એક દેહમાં બે આત્મા નથી, તેમ આખી સૃષ્ટિમાં બે જૈન એટલે કે જૈનની તુલ્ય એકે દર્શન નથી. આમ કહેવાનું કારણ શું ? તો માત્ર તેની પરિપૂર્ણતા, નીરાગીતા, સત્યતા અને જગતહિતસ્વીતા. " દલ

જૈન પ્રતિ આવી ભક્તિ હોવા છતાં શ્રીમદ્દને અન્ય ધર્મ પ્રતિ કોઈ જાતના દ્વેષ ન હતા. અન્ય ધર્મોની અપૂર્ણતા પણ તેઓ મધ્યસ્થતાથી બતાવતાં **લખે** છે કે :—

"અન્ય પ્રવર્ત કા પ્રતિ મારે કંઈ વૈરાબુદ્ધિ નથી કે મિથ્યા એનું ખંડન કરું. બંનેમાં હું તો મંદમતિ મધ્યસ્થરૂપ છું. બહુ બહુ મનનથી અને મારી મતિ જ્યાં સુધી પહોંચી ત્યાં સુધીના વિચારથી હું વિનયથી એમ કહું છું કે પ્રિય ભવ્યા! જેન જેવું એક્કે પૂર્ણ દર્શન નથી, વીતરાગ જેવા એક્કે દેવ નથી."

"તમને જે ધર્મતત્વ કહેવાનું છે, તે પક્ષપાત કે સ્વાર્થભ્રુદ્ધિથી કહેવાનું મને કંઈ પ્રયોજન નથી . વારંવાર હું તમને નિર્ચાયનાં વચનામૃતો માટે કહું છું, તેનું કારણ તે વચનામૃતો તત્ત્વમાં પરિપૂર્ણ છે, તે છે."

શ્રીમદ્દનાં ઉપરનાં વચનામાં શ્રી હરિલદ્રાચાર્યના નીચે જણાવેલા શ્લોકનું મિતિમિંખ એઈ શકાશે :

िपक्षपातो न में वंरे न द्वैषः कषिटादिषु । युक्तिमद् यचने यस्य तस्य कार्यः पन्थिहः ॥ ''७९

જે વચે શ્રીમફે ઉપરનાં વચના લખ્યાં તે વચે હરિલદ્રાચાર્યના આ શ્ર્લાક તેમના જાણુવામાં ન પણ આવ્યા હાય, છતાં તત્ત્વમાં વિચારશ્રેણીમાં, વિચાર-ઉચ્ચારમાં સમર્થ તત્ત્વજ્ઞાનીઓ કેવા મળતા થાય છે તેનું આ ઉદાહરણ ગણી શકાય. અને જે તે જાણુમાં હાય તાપણ હરિલદ્રાચાર્યનાં ઉપરના ગંભીર આશ્રયને કેટલી સરળતાથી તેમણે ઉતાર્યો છે, તે હકીકત પણ તેમની શક્તિ સૂચવે છે.

આમ "માક્ષમાળા "માં પ્રત્યેક વસ્તુનું પ્રતિપાદન કે ખંડન, શ્રીમફે જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતા અનુસાર જ કર્યું છે. અર્થાત્ બીજી રીતે કહીએ તા "માક્ષમાળા " જૈનધર્મની સરળ ભાષામાં ટૂંકી માહિતી આપનાર ગ્રંથ તરીકે એક સીમાચિદ્ધરૂપ બની રહે તેવું પુસ્તક છે.

### <sup>દ</sup> માક્ષમાળા<sup>ેઝ</sup>નું બાલાવબાધપ**હ**ં

રાશ્વના અલ્યાસ ન કરી શકે તેવા બાળકરૂપ જીવાના કલ્યાણાથે આ "માશ્વમાળા" લખાયેલી છે તેવા ઉલ્લેખ શ્રીમદે તેની "શિક્ષણપદ્ધતિ" અને "મુખમુદ્રા"માં કર્યો છે. અને તેઓએ આ ઉદ્દેશને સફળતાથી પાર પાડ્યો છે તેમ આપણે અવશ્ય કહી શકીશું.

૬૯, ૭૦. " શ્રીમુદ્દ રાજચંદ્ર", અગામ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૨૫.

<sup>ૂ</sup>મ. " લોકતત્ત્વનિશ્<sup>લ્</sup>ય", શ્લોક ૩૮.

"મોક્ષમાળા"માં શ્રીમફે જે પાઠ રચ્યા છે તેનું કદ નાનું છે; બે ત્રણુ પાનાથી માટે એક પણ પાઠ જેવા મળતા નથી; એટલું જ નહિ પણ કચારેક લંબાણ વધે તેનું લાગે તો એક જ વિષયને કે કથાને તેમણે બે કે તેથી વધુ પાઠમાં વિભક્ત કરેલ છે. "ભિખારીના ખેદ", "કપિલ મુનિ", "સુખ વિશે વિચાર", "અનાથી મુનિ" વગેરે કથા માટે, અને "સફશુરુતત્ત્વ", "જિનેશ્વરની ભક્તિ", "સંસારને ચાર ઉપમા", "સામાયિક વિચાર", "જ્ઞાન સંબંધી બે બાલ", "તત્ત્વાવબાધ" વગેરે તત્ત્વની વાત જણાવતા પાંઠા માટે એકથી વધુ પાઠાની શાજના તેમણે કરી છે.

" માક્ષમાળા "માં જૈનધર્મ અને તેના સિદ્ધાંતા વિશે મુખ્યત્વે વાત આવે છે, તેમ છતાં ધર્મના પારિભાષિક શબ્દોના તેમણે શક્ય તેટલા ઓછા ઉપયાગ કર્યો છે. અને જવે શું કરવું જોઈએ તે તેમણે રાજના મહાવરાની ભાષા દ્વારા જ બતાવ્યું છે અને જ્યારે જ્યારે પારિભાષિક શબ્દો વાપરવાના પ્રસ'ગ પડયો છે ત્યારે ત્યારે તેના અર્થને બતાવવાની તત્પરતા પણ શ્રીમદ્દે રાખી છે. પ્રત્યાખ્યાન, સામાયિક, પ્રતિક્રમણ, અનાનુપૂર્વિ વગેરે વિશેના પાઠ વાંચતાં તે જોઈ શકાશે."

કોઈ પણ સામાન્ય જીવને ખૂબ જ આકર્ષણ કરનાર તત્ત્વ તે કથા છે. તેથી સામાન્ય માણુસને કેટલાક સિદ્ધાંતાની પ્રતીતિ કરાવવા તેમણે કથાઓ અને દર્શતોના છૂટથી ઉપયોગ કર્યો છે. આ પુસ્તકના પાંચમા ભાગ ઉપરાંતના પાઠમાં આપણુને કથા કે દર્શત જેવા મળે છે. જીવની અશરણતા સમજાવવા "અનાથી મુનિ"ની કથા, માનની અનર્થતા સમજાવવા "બાહુબળ"ની તથા "સનત્કુમાર ચક્રવર્તી"ની કથા, તૃષ્ણા, રાગ, અસત્ય આદિના સેવનથી થતું નુકસાન બતાવતી "કપિલ મુનિ", "ગૌતમ સ્વામી", તથા "વસુરાજા"ની કથા તેમણે આપી છે; તો ધર્મદઢતા અને શીલનું માહાત્મ્ય બતાવવા "કામદેવ શ્રાવક" અને "મુદર્શન શેઠ"નાં દર્શતો આપ્યાં છે. આવાં દર્શતો દ્વારા જ વિનય, ક્ષમા, ચારિત્ર, સત્ય વગેરે ગુણાની મહત્તા અને રાગ, માન, અસત્ય, તૃષ્ણા વગેરેની અનર્થતા તેમણે બતાવી છે. તેથી વાચકને દરેકની યથાર્થતા જલદી સમજાય તે સ્વાભાવિક છે.

આ ઉપરાંત કેટલાક સિદ્ધાંતાની સમજણ આપવા માટે તેમણે સ'વાદાની કે સુવાકચોની સ્થના પણ કરી છે, જે વાંચવામાં વધુ સુગમ રહે છે. પિતાપુત્રના સ'વાદ દ્વારા ગુરુમાહાત્મ્ય, "સત્ય" અને "જિજ્ઞાસુ"ના સ'વાદ દ્વારા ભક્તિમાહાત્મ્ય આદિ દર્શાવ્યાં છે. કેટલીક વખત પ્રશ્નાત્ત્રસ્પી કે શ'કાસમાધાનરૂપી રચનાએ પણ કરી છે. આમ વાચકને મનમાં નવા નવા પ્રશ્નો ન ઉદ્દભવે તે રીતે તેમણે નવા તથા સિદ્ધાંતા સમજાવ્યા છે.

કથા કે સંવાદરૂપે સિદ્ધાંત રજૂન થયા હોય તેવા પાઠામાં પણ પાત જાણે વાચક સાથે વાત કરતા હાય તે જાતની રચના કરી છે. ગુરુ પાતાના શિષ્યને સામે બેસાડીને સમજણ આપતા હાય તે જાતની છાપ "ખરી મહત્તા", "સત્સગ", "પ્રત્યાખ્યાન" આદિ પાઠ વાંચતાં પડે છે. આ જાતની શૈલી પણ બાળકામાં વિશેષ પ્રિય બને છે.

" માલમાળા ''ની ભાષા પણ ખૂબ સરળ છે, વાકચો પણ નાનાં નાનાં છે. કાવ્યા પણ એટલાં જ સરળ છે. માર્ગ પામેલા જીવ તેમાંથી ખૂબ તત્ત્વ માણી શકે તેમ હાવા છતાં ૩. સાક્ષમા 🕠 🐧

સામાન્ય જનને ભાવાર્થ પૂરતા સમજાય તેટલાં સરળ છે. તેમાં કચાંચે ક્લિષ્ટતા નજર ચડતી નથી. પાઠના વિષયને સ્ચવતાં સરળ શીર્ષકા પણ તેમણે ચાજ્યાં છે; ઉદાહરણ તરીકે "વિનય વડે તત્ત્વની સિદ્ધિ છે", "ઉત્તમ ગૃહસ્ય", "પ્રમાદ", "મહાવીર શાસન" વગેરે. ગંભીર વિચારણાને લગતા પાઠા તેમણે છૂટા છવાયા મૂકી કીયા છે; અર્થાત્ વચ્ચે વચ્ચે કથા, સંવાદ વગેરેના પાંકાની ચાજના કરી છે, જેથી વાચકના વાચતરસ જળવાઈ રહે.

"માક્ષમાળા"માં રહેલા આ ખધા ગુણાને લીધે તેનું "આલાવબાધ" એવું વિશેષણ સાર્થક થાય છે. "માક્ષમાળા" અને "ભાવનાબાધ"ની શૈલી વિશે દી. અ. કૃષ્ણુલાલ ઝવેરીએ વિ. સં. ૧૯૬૬ની કાર્તકી પૂનમે, શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર જયંતી નિમિત્તે, પ્રમુખપદેશી કહ્યું હતું કે:—

" આ બ'ને ગ્ર'થની શૈલી તથા તેમાં વર્લુ વેલાં સૂત્રા તથા સત્ય દર્શાવવાની ધારી બહુ જ સ્તુત્ય છે. ભાષા, વિષય પ્રોઢ તથા ગહન હેાવા છતાં, બહુ જ સરળ અને સચાટ છે. તેમ જ પાતાના સિદ્ધાંત સમજાવવાની શૈલી પણ બહુ જ અનુકરણીય છે. "પર

૧૭ વર્ષની નાની વયમાં પણ શ્રીમદમાં કેટલું વિવેક્સાન હતું તેના પરિચય આપણુને આ પુસ્તક વાંચતાં થાય છે. ખહારથી પૈસા એકઠા કરીને " માક્ષમાળા "ની પહેલી આવૃત્તિ પ્રગટ થઈ હતી, તે વખતે મુદ્રણદાષા પણ ઘણા રહી ગયા હતા. તે બધા ખીજ આવૃત્તિમાં સુધારી લેવામાં આવ્યા. ખીજી આવૃત્તિનું છાપકામ લગભગ વિ. સં. ૧૯૫૬માં, શ્રીમદ્રની હયાતીમાં ચાલુ થયું હતું. આ આવૃત્તિ અંગેનું કામકાજ કરતા શ્રી મનસુખભાઈ કિરતચંદ મહેતાને તેમણે સ્ચના કરી હતી કે:—

"માક્ષમાળા"માં શબ્દાંતર અથવા પ્રસંગ વિશેષમાં કંઈ વાકચાંતર કરવાની વૃત્તિ થાય તે કરશા. ઉપાદ્ધાત આદિ લખવાની વૃત્તિ હાય તે લખશા. જીવનચરિત્રની વૃત્તિ ઉપશાંત કરશા. <sup>૭૩</sup>

આ સૂચના અનુસાર બીજી આવૃત્તિમાં લગભગ ૫૦ જગ્યાએ શબ્દ કે શબ્દસમૂહમાં ફેરફાર કરવામાં આવ્યા હતા, પણ કચાંચે જુદા ભાવાર્થની રચના થઈ હાય તેવું થયું ન હતું; અને આ ફેરફારા ઘણા નાના ગણી શકાય તેવા છે. જે આ આવૃત્તિ શ્રીમદ્દની નજર તળેથી એક વખત નીકળી ગઈ હતી — જેકે તે પ્રગટ તા, તેમના અવસાન બાદ, વિ. સં. ૧૯૫૮માં થઈ હતી. આ ઉપરાંત શ્રીમદ્દે બીજી કેટલીક સૂચનાએ પણ તેમને કરી હતી, જેમાં શ્રીમદ્દની કેળવણીકાર તરીકેની દેઉ દેખાય છે. જુઓ:—

હર. " શ્રીમદ્ રાજચંદ : અર્ધ શતાબ્દી સ્મારકપ્રંથ ", પૃ. ૮૨.

૭૩. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૬૪૮.

૭૪. આ બધાં પાઠાંતરા " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર "ની પર્મશ્રુત પ્રભાવક મંડળની પાંચમી આવૃત્તિના બીજા ભાગમાં, છઠ્ઠા ખંડમાં આપવામાં આવ્યાં છે.

" ઉપાદ્ધાતથી વાચકને, શ્રોતાને, અલ્પ અલ્પ મતાંતરની વૃત્તિ વિસ્મરણ થઇ જ્ઞાની પુરુષોના આત્મસ્વભાવરૂપ પરમધર્મના વિચાર કરવાની સ્કુરણા થાય એવા લક્ષ સામાન્યપણે રાખશા. સહજ સૂચના છે."…<sup>૭૫</sup>

"કરી આવૃત્તિ અ'ગે સુખ ઊપજે તેમ પ્રવર્તા. કેટલાંક વાકચ નીચે લીટી દારી છે, તેમ કરવા જરૂર નથી, શ્રોતા-વાચકને ખનતાં સુધી આપણા અભિપ્રાયે ન દોરવા લક્ષ રાખવું. શ્રોતા-વાચકમાં પાતાની મેળે અભિપ્રાય ઊગવા દેવા. સારાસાર તાલ કરવાનું વાંચનાર – શ્રોતાના પર છાંડી દેવું. આપણું તેમને દારી તેમને પાતાને ઊગી શકે તેવા અભિપ્રાયને થ'લી ન દેવા. "ઉદ

જૈનધર્મની ટૂંકી માહિતી આપતા આ ગંથ વિશે શ્રી બ્રહ્મચારીજી " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા "માં લખે છે કે :—

"એક પ્રોઢ કેળવણીકાર જેમ પાતાની પહેલાંના જમાનાના વિચાર કરી પૂર્વ થઈ ગયેલા કેળવણીકારોના અનુભવ લક્ષમાં લઈ, પાતાના જમાનાની જરૂરિયાતા તથા ભાવિ જમાનાની જરૂરિયાતા ઉપર પહેાંચે તેટલી દીર્ધ દૃષ્ટિ મૂકી, માનવ-સ્વભાવને લક્ષમાં લઈ ને માર્ગ દર્શક શ્રુંથા ગૂંથે તથા શિક્ષણપદ્ધતિ ચાજે, તેથી પણ વિશેષ ચાગ્યતા દીર્ધ દૃષ્ટિથી શ્રીમદ્દે માક્ષમાળાની ચાજના વિચારી તેની શરૂઆત કરી છે. "૭૭

આમ અહીં શ્રી બ્રહ્મચારી ગાવર્ધનદાસજ " માક્ષમાળા "માં શ્રીમદ્રે વાપરેલી દીર્ઘ દર્શિના નિદેશ કરે છે.

અ'તમાં શ્રી જગદીશચંદ્ર શાસ્ત્રીએ કરેલા "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર"ના હિંદી અનુવાદમાં "માક્ષમાળા" વિશે આપેલા અભિપ્રાય જાણવા ચાગ્ય ગણારો. તે ગંથની પ્રસ્તાવનામાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

"इसमें सन्देह नहीं कि मोक्षमाला राजचंद्रजोकी एक अमर रचना है। इससे उनकी छोटीसी अवस्थाकी विचारशकित, लेखनकी मार्मिकता, तर्करहता और कवित्वकी प्रतिभाका आभास मिलता है। जैनधर्मके अन्तस्तलमें प्रवेश करनेके लिए वह एक भन्य द्वार है। जैनथर्मके खास खास प्रारंभिक समस्त सिद्धांतीका इसमें समावेश हो जाता है।" १९८

૭૫. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૬૪૮.

૭૬. એજત, પૃ. ૬૭૧.

૭૭. " શ્રીમદ્ રાજ્ય ર છવનકળા ", આવૃત્તિ, પૃ. ૩૩.

૭૮. રાજચંદ્ર જૈન શાસ્ત્રમાલા, " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", પ્રસ્તાવના, પૃ. ૩૫.

#### अक्ष्रध्य ४

# પ્રકીર્ણ રચનાંંગા

બ્રીમફે તેમની વીસ વર્ષની વય પહેલાં "ભાવનાએ ધ" અને " મોક્ષમાળા" એ બે ગદ્યકૃતિએ ઉપરાંત કેટલીક ગદ્ય તેમજ પદ્ય એમ બંને પ્રકારની કૃતિઓની રચના કરેલી છે. તેમાં કેટલીક કૃતિએ પૂર્ણ સ્વરૂપમાં મળે છે, તો કેટલીક અપૂર્ણ સ્વરૂપમાં ઉપલબ્ધ થાય છે. તેમની પદ્યકૃતિએ માં " સ્ત્રીનીતિએ ધક વિભાગ ૧", ધમે તર તથા ધમે ને લગતી લગભગ ૨૨ જેટલી રચનાએ તથા અવધાન સમયે થયેલી લગભગ ૪૦ જેટલી રચનાએ ને પણ ઉમેરી શકાય. તેમની ગદ્યકૃતિએ માં " સ્તનકરંડબ્રાવકાચાર" માંથી અનુવાદ " દ્વાદશાનુપ્રેક્ષા", " ઉત્તરાધ્યયન સ્ત્ર"ના ૩૬મા અધ્યયન માંથી અનુવાદ " જીવા જીવિભક્તિ", " મુનિસમાગમ" નામના લેખ, " સ્વરાદય સાન" પરની ટીકા, " નવતત્ત્વ પ્રકરણ "ની એક ગાથા પરની ટીકા, " જીવતત્ત્વ – સંબંધી વિચાર" વગેરેના સમાવેશ થાય છે. " ભાવનાએ ધ" અને " માક્ષમાળા" સિવાયની આ બધી કૃતિએ અપૂર્ણ સ્વરૂપમાં મળે છે. આ ઉપરાંત " પુષ્પમાળા", " સાતસા મહાનીતિનાં વાકચો", " વચનામૃત", " એ ધ વચના " વગેરે જુદાં જુદાં શીર્ષ કનીચે લગભગ ૧૨૦૦ જેટલાં નીતિવચના મળે છે.

તે બધા વિશે આપણે જોઈએ.

### સ્ત્રીનીતિએાધક વિભાગ ૧

શ્રીમદ્દની સાળ વર્ષની ઉંમર પહેલાં લખાયેલું અને વિ. સં. ૧૯૪૦માં પ્રગટ થયેલું આ પઘકૃતિઓનું પુસ્તક છે. આ પુસ્તક આજે તે જ સ્વરૂપમાં ઉપલબ્ધ નથી, પરંતુ તેની અધી રચનાઓ આપણુંને "સુંબાધસ'ગ્રહ" નામના પુસ્તકમાં મળે છે. " સુંબાધસ'ગ્રહ"માં "સીનીતિબાધક વિભાગ ૧" મૂળની શ્રીમદ્દની પ્રસ્તાવના સહિત આપ્યા છે, તે ઉપરાંત શ્રીમદ્દનાં અવધાન સમયે રચાયેલાં કાવ્યા તેમ જ ળીજાં કેટલાંક કાવ્યા પણ તેમાં આપવામાં આવ્યા છે. તે વિશે "સુંબાધસ'ગ્રહ"ની પ્રસ્તાવનામાં તેના સ'પાદક બ્રહ્મચારી બાવર્ધનદાસજી લખે છે કે:—

" દસભાર વર્ષથી તે માસિકામાં લેખા માકલતા, તથા અવધાન કરતા તે વિશે કાઈ કાઈ પત્રોમાં છપાતું. તે તે માસિકા આદિમાંથી જે સંગ્રહ થઈ શક્યો તે આ " સુખાધસંગ્રહ"માં છપાવ્યા છે. " સ્ત્રીનીતિબાધક" પુસ્તક તેઓની હયાતીમાં જ છપાઈ ગયું હતું તેથી તેની પ્રસ્તાવના સહિત આમાં છાપ્યું છે. "

૧. " સ્ત્રીનીતિએાધક" વિભાગ ૧, પ્રસ્તાવના.

આ પુસ્તકમાં ઇશ્વરભજન, ઓકેળવણી, સંસારસુધારા વગેરે વિશે તત્કાલીન લોકોમાં પ્રચલિત દેશીઓમાં બાધક ગરખીઓ આપી છે. એટલે કે આ બધી ગરખીઓ "ઓધવજી સંદેશા કહેનો શ્યામને…", "અ'તકાળે સંગુ' નહિ કાઈ રે…", "પ્રેમની પ્રેમની પ્રેમની રે…", "રંગતાળી રંગતાળી કે રંગમાં રંગતાળી…", "મા! તું પાવાની પટરાણી…", "મા પાવા તે ગઢથી ઊતર્યાં…" વગેરે લાકપ્રચલિત દેશીઓમાં રચાયેલી છે.

આ ગરબીઓમાં વિષય અનુસાર ચાર વિભાગ પાડવામાં આવ્યા છે. પહેલા વિભાગમાં પરમેશ્વરને પ્રાર્થના, પરમેશ્વરની લીલા, દેહની ક્ષણભંગુરતા, ઉદ્યમ વગેરે વિશે ગરબીઓ છે. બીજા વિભાગમાં વિદ્યા, કેળવણી, ગ્રંથવાચન, સદુપદેશ વગેરે પર શિખામણરૂપ ગરબીઓ છે. ત્રીજા વિભાગમાં સત્ય, સુનીતિ, સદાચાર વગેરે વિશે ગરબીઓ છે, અને ચાથા વિભાગમાં સુલક્ષણા નારી વિશે તથા તેને અપાયેલા ઉપદેશ વિશે રચના છે. ચાથા વિભાગમાં માત્ર છે જ રચનાઓ મળે છે.

" સ્ત્રીનીતિએાધક"ના મુખપૃષ્ઠ ઉપર ભુજ'ની છંદમાં એક કડી આપી છે, જે સ્ત્રીકેળવણીની સૂચના કરે છે:—

> "થવા દેશ આળાદ સૌ હાંશ ધારો, ભણાવી ગણાવી વનિતા સુધારો; થતી આર્યભૂમિ વિશે જેહ હાનિ, કરા દ્વર તેને તમે હિત માની."

તે પછી સ'સારસુધારાની પ્રેરણાર્પે મનહર છ'દમાં સ્ત્રીકેળવણી વિશે લખ્યું છે:—

" કુધારે કરેલા બહુ, હુમલા હિમ્મત ધરી, વધારે વધારે જોર, દરશાવિયું ખરે, સુધારાની સામી જેણે, કમર છે કસી હસી, નિત્ય નિત્ય કુસ'પ જે, લાવવા ધ્યાન ધરે, તેને કાઢવાને તમે, નાર કેળવણી આપા, કુચાલા નઠારા કાઢા, બીજા જે બહુ નડે, 'રાયચ'દ' પ્રેમે કહે, સ્વદેશી સુજાણ જેના, દેશહિત કામ હવે, કેમ નહિ આદરે ?"

આમ સ'સારસુધારાની તરફેશ કર્યા પછી આ પુસ્તકની નાની છતાં સુંદર પ્રસ્તાવના શ્રીમદ્દે લખી છે. તેમાં સ્ત્રીકેળવણીના વધવા સાથે વાંચવાના પણ શાખ વધે તે માટે સારા પુસ્તકા લખવાની વિદ્વાનાને વિન'તી કરતાં તેઓ લખે છે કે :—

" આપણા ભરતખ'ડમાં હાલ સ્ત્રિકિળવણીના સારા પ્રસાર થતા જાય છે. તેમ જ વળી વાંચવાના શાખ પણ વધતા જાય છે; જેથી કરીને સ્ત્રીઓને વાંચવા લાયક ૪. પ્રક્રીભુ<sup>લ</sup> સ્થતાએઃ સ્વત્

પુસ્તકા પ્રસિદ્ધ થવાની ઘણી અગત્ય છે. અને એ વિશે સર્વ સ્વદેશહિતે-**હુ**એ। ધ્યાનમાં **હેશે**. "ર

તે પછી જૂના વિચારના લોકો તરફથી ઓક્રેળવણી સામે મુકાતા આક્ષેપા દ્વર કર્યા છે અને ઓઓને વાંચવા યાગ્ય કેટલાંક પુસ્તકાનાં નામ આપતાં તેઓ લખે છે કે:—

"વળી વહેમી અને અજ્ઞાની લોકા પણ એમ જ કહે છે કે જે ઓંગોને લાણાવીએ તો તેઓ બગડી જાય, પણ એ વિચાર જ અજ્ઞાનતા દર્શાવે છે. પૂરી કેળવણી વિના અળળા કચાંથી સુધરે ?"

" સ્ત્રીનીતિધર્મ, દૈવજ્ઞદર્પણ, ભૂતનિબંધ, પાર્વતીકુંવરાખ્યાન, સ'સારસુખ, નીતિવચન વગેરે સારાં સારાં સુનીતિદર્શક પુસ્તકા વાંચવામાં આવે તા અનીતિના પ્રસાર ન થાય. માટે સ્ત્રીઓને પૂરી કેળવણી આપવી જોઈએ.એવી મારી સ્વદેશીઓને નમ્રતાપૂર્વક ભલામણ છે." 3

આ વચનામાં આપણને શ્રીમદ્રની વિચારશક્તિના પરિચય થાય છે. તેઓ સીઓ ન સુધારવાના કારણમાં બાળલગ્ન, કે જેડાં અને વહેમ કે અજ્ઞાન ગણાવે છે, જે હિંદના સર્વ વિચારકાના પણ મત છે. તેમના સમયમાં થયેલા સુધારાના હિમાયતીઓ તથા અન્ય સર્વને બાળલગ્નની અનિષ્ટતા વિચારવા તેઓ ભારપૂર્વક ભલામણ કરે છે, અને તે સુધારા કરવામાં તેઓ સાહિત્ય દ્વારા પાતાના ફાળા આપવા માગતા હતા તે, એમણે કરેલી આ પુસ્તકની યાજનામાંથી આપણે જાણી શકીએ છીએ. તેઓ લખે છે કે:—

"આ પુસ્તકમાં સ્ત્રીઓને ઉપયોગી થાય તેવા વિષયોના સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે. આ પુસ્તકના મારે ત્રણ ભાગ કરવાના છે. તેમાંના આ પહેલા ભાગ બહાર પડ્યો છે. અને મદદ મળશે તા આ પુસ્તકના બીજા બે ભાગ પણ યાત્ર વખતે બહાર પાડીશ. થોડી કિંમત રખાય અને ઘણાને લાભ લેવાનું બની આવે તેટલા માટે આ વિચાર કર્યો છે."

આ પુરતકના બીજા બે ભાગ લખાયા કે છપાયા નથી, પણ શ્રીમદ્દના તેમ કરવાના વિચાર હતા તે આપણે ઉપરના અવતરણમાં જોઈ શકીએ છીએ. વળી, થોડી કિંમતે ઘણા લાભ લઈ શકે એ હેતુએ આ પ્રથમ વિભાગ તેમણે ચાર આનાની કિંમતે પ્રસિદ્ધ કર્યો હતા.

સ સારસુધારાના એક સ્વરૂપ " શ્રીકેળવણી " વિશે શ્રીમદ્દે આ પુસ્તકમાં વિચારહ્યા કરેલી છે. તેમાં શ્રીએામાં સદાચાર, નીતિ, નમ્રતા આદિ ગુણા ખીલવવા વિશેની વિચારહ્યા તેમણે સાળ વર્ષની લઘુ વયે કરેલી છે. સુખ અને શાંતિ પ્રાપ્ત કરવા માટે આ બધા ગુણાની

ર. " સુભાધસ ત્રહ ", પૃ. હ.

૩-૪. એજન, ૫. ૮.

આવશ્યકતા અતાવતા આ પુસ્તકમાં શ્રીમફે તે પ્રાપ્ત કરવા માટેની રીતના વિચાર પણ કરેલા જેવા મળે છે. આના પહેલા પગિથારૂપે તેઓ ઈશ્વરમાં શ્રહા તથા પાપના ડરને સ્વીકારે છે. તેથી તા તેને લગતી ગરબીઓ તેઓ આર'લમાં જ આપે છે. એ જ રીતે ઉદ્યમને પણ તેઓ એટલું જ મહત્ત્વ આપે છે. ઉદ્યમથી બેવડા લાલ થાય છે: જે કાર્ય થાય તે, અને એ સમયે નિંદા આદિ કુસંગથી બચાય તે. "નવરા બેસનાર નખાદ વાળે" એ કહેતી સાચી ન પડે તે માટે તેમણે કંઈ ને કંઈ સારા ઉદ્યમ કરવાની લલામણુ આ પુસ્તકમાં કરી છે. જ્ઞાનને પણ તેમણે એક આવશ્યક અંગ ગણયું છે. વિવેકજ્ઞાન હાય તો જ સાચા ગુણા ખીલી શકે છે તે તેમના ધ્યાનમાં હોવાથી જ્ઞાનનાં જુદાં જુદાં પાસાંને લગતી લગલગ સાત જેટલી ગરબીઓ તેમણે રચી છે. અને આ બધા ગુણાથી થતા કાયદા વિશે પણ તેમણે ઠીક ઠીક ગરબીઓ રચી છે. સારા આચરણના ક્રાયદા અને ખરાબ આચરણના ગેરફાયદા તેમણે આ ગરબીઓમાં વર્ણવ્યા છે. આ બધી વસ્તુઓ તેમણે કુલ ૨૪ ગરબી અને "સદ્દેભાધશતક"માં વર્ણવેલ છે. અને તે માટે "સ્ત્રીનીતિઓધક વિલાગ ૧"ના ચાર ભાગ પાડ્યા છે.

#### ભાગ ૧

આ પુસ્તકના પહેલા ભાગમાં આઠ ગરબીએા આપવામાં આવી છે. તેમાં ત્રજ્ઞ ગરબીએા પરમેશ્વર વિશે, ત્રજ્ઞ ગરબીએા ઉદ્યમ વિશે, એક ગરબી ક્ષજ્રભ'ગુર દેહ વિશે અને એક ગરબી માતાએ પુત્રીને દીધેલી શિખામજ્ઞ વિશે છે.

્રપહેલી ગરબી '' પરમેશ્વરને પ્રાર્થના " નામે છે. તેમાં ઇશ્વરનાં ગુણુગાન કર્યો' છે. ઈશ્વર દયાળુ છે, સુખકર્તા છે, સૃષ્ટિ સરજનહાર છે, કૃપાળુ છે, ઇત્યાદિ ગુણોના પરિચય તેમાં કરાવ્યા છે. તેમાં ઈશ્વર પાસે પ્રાર્થ્યું' છે કે :—

> " દેશહિત દયાળુ કરાવ, નમુ તને હેતે રે, જેથી ઊપજે આનંદ ભાવ, નમુ તને હેતે રે."

અહીં પણ તેમની દેશહિત કરવાની ભાવના અછાની રહેતી નથી.

બીજી ગરખી "પરમેધ્વરને ભજવા વિશે" છે. તેમાં ઈંચરને શ્રહાપૂર્વંક ભજવા નોઈએ, તે વાત કર્તાએ ભારપૂર્વંક જણાવી છે. તેને ભજવાથી ગર્વ ગળી નાય છે, માણ મળે છે, વગેરે ફાયદા થાય છે, તે ખતાવી ઈંચર કેવા છે તે જણાવતાં તેમાં લખે છે કે:—

" દુઃખ વિદારણ દેવતા, ભજવા તેને નિત્ય, દામ ન લેશે કાઈ એ, માટે કર એથી પ્રીત. મારે છે જે ગર્વાને, જેના માટા ઉપકાર, તેને જ શાણી સ્નેહથી, ભજજે ડાહી તું નાર."

ય. <mark>" સુબાેધસ</mark>ંગ્રહ ", પૃ. ૧૧.

૪. પ્રકાર્યું રથતાએ ( ૧૦૩

ત્રીજી ગરખી "પરમેશ્વરની લીલા"માં જગતકર્તા પરમેશ્વરને પૂજવા એઈએ તે તેમણે બતાવ્યું છે. સુખ મેળવવા તથા હુઃખથી છૂટવા નીતિ આચરવી, સત્ય બાલવું, તથા બાગ, ઝાડ, પર્વત, નહીએા, દરિયા, પક્ષી, પાણી વગેરેના રચયિતા ઈશ્વરને ભજવા માટે તેમણે આ ગરખીમાં કહ્યું છે.

આ ત્રણે ગરખીઓમાં આપણે જેઈ શકીએ છીએ કે, શ્રીમદ્ જગતકતાં તરીકે ઈશ્વરને સ્વીકારે છે. તેમની એ માન્યતા "માક્ષમાળા" તથા "ભાવનાબાધ"ની રચના વખતે નિમૂળ થઈ ગઈ હતી. તેમાં તેઓ જગતકતાં તરીકે ઈશ્વરને સ્વીકારવાથી આવતા દોષોનું પૃથક્કરણ કરતા દેખાય છે, જે માન્યતા તેમના અ તકાળ સુધી ચાલુ રહી હતી. એ પરથી આપણું કહી શકીએ કે આ રચનાઓ તેમની ઘણી નાની વચની હોવી જોઈએ, કે જ્યારે તેમને જગતકતામાં શ્રહા હતી. લગભગ ૧૫ વર્ષ આસપાસથી તા તેમની એ માન્યતા છૂટી ગઈ હતી. તેથી આ રચનાઓ તે પહેલાંની હોય તેમ અનુમાન કરી શકાય.

ચાથી "ક્ષણભ'ગુર દેહ વિશે "ની ગરળીમાં નાશવ'ત દેહના ભરાસા કર્યા વિના ભગવાનની ભક્તિ કરવાના ઉપદેશ કર્યો છે. રાજા, રાણા, મૂરખ, ડાહ્યા, વૈભવશાળી વગેરે કાેઇ કાળથી બચી શકયા નથી, તે બતાવી દેહની ક્ષણભ'ગુરતા વિચારી પરલાેકમાં પણ કામ આવે તેવાં પુષ્ય બાંધવા માટે કર્તા ઈશ્વરને ભજવા કહે છે:—

> " અવધ વીત્યેથી **જાવું** એની એકલા, સાથ ન મળે કાંઇ તહ્યા સંગાત જો, ક્ષણભ**ં**ગુર જાણીને તું તાં દેહને, ભજજે ભાવ ધરી ભગવાન જો." '

આમ સરળ ભાષામાં પરમેશ્વરનું પ્રભુત્વ દર્શાવવા તેને ભજવાના ઉપદેશ તેમણે આ ગરખીઓમાં આપ્યા છે.

"શાણી માતાએ પુત્રીને દીધેલી શિખામણ" નામની પાંચમી ગરળીમાં સાસરે જતી પુત્રીને સાસરા પક્ષની દરેક વ્યક્તિ સાથે કેમ વર્તવું તે વિશે તેની માતા શિખામણ આપે છે. તેમાં માતા સર્વથી સંપીને ચાલવાની સલાહ, વિવેકથી વર્તવાની સલાહ, કોધ ન કરવાની સલાહ વગેરે શાંતિ મેળવવા માટે ઉપયોગી સલાહ આપે છે. તેમાં પણ વાંચન પર ભાર મૂકતાં તેઓ લખે છે કે:

'' વાંચ્યાનું તા કામ હ'મેશાં રાખજે, પતિત્રતાના પાળી પુત્રી ધર્મ જો; વર્ત્યાની રીત વેગે તું સાચવી, સમજ લેજે ખાટા સાચા ભર્મ જો."૰

**૬. '**' સુબા**ધસ**'ત્રહ ", પૃ. ૧૪.

**૭.** એજન, પૃ. ૧૬.

અહીં તેઓ જીવનમાં વાચનની ઉપયોગિતા સમજાવે છે, તેમાં શ્રીમદ સુધારક રૂપે જોવા મળે છે.

"વખત નકામાં નહિ ગાળવા વિશે", "ઉદ્યમ વિશે" તથા "ઉદ્યમથી થયેલાં કામા વિશે" એ ત્રણ ગરબીઓમાં ઉદ્યમના મહિમા ખતાવ્યા છે. એક પળ પણ નકામી ન જવા દેવી એઇએ, વખત તા અમૂલ્ય છે, ગયેલા સમય પાઇા મળતા નથી, તેથી સમય મળ્યે સારા શ્રેયા વાંચવા, ભરત ભરવું વગેરે કંઈ ને કંઈ ઉદ્યમ કરવાની ભલામણ આ ગરબીઓમાં કરી છે.

"વખત નકામા નહિ ગાળવા વિશે"ની ગરબીમાં સમય વિશે કહે છે કે :---

"વખત અમૂલા જાણી લીધા, ઉપયાગ કરા તેના જ સીધા, અમસ્તી કૂથલી જાવા દો."

ઉદ્યમ કરવાથી જ માનવ સિન્દિ પામી શકે છે એવી મતલબના નીચે જણાવેલા સ'સ્કૃત શ્લોકના ભાવ આપણને "ઉદ્યમ વિશે" એ ગરબીમાં જોવા મળે છે:—

> " उद्यमेन हि तिद्वचिति कार्याणि न मनोर्थः। न हि सुन्तस्य तिहस्य प्रविशन्ति मुखे मृगाः॥ "८

આ ઉદ્યમના મહિમા વિશે શ્રીમદ લખે છે કે:--

" ઉદ્યમના કરનારા ભૂખે નહિ મરે, ઉદ્યમથી તાે સુધરે ડાહી કાજ જે, ઉદ્યમ કરતાં શું નહિ પામે માનવી ? કહે પ્રત્યુત્તર તેનાે તું તાે આજ જે."લ્

ઉદ્યમ કરવાથી કઈ કઈ સિહિ પ્રાપ્ત થઈ છે તે "ઉદ્યમથી થયેલાં કામા વિશે"એ ગરખીમાં જણાવ્યું છે. ઉદ્યમથી તાર, ટપાલ, આગગાડી વગેર મળ્યાં છે, તેથી તેઓ લખે છે :—

> "એમ ઉદ્યમના પરતાપ, વિશ્વ વખાણે રે, માટેએ ગણું સુખના બાપ, સંશયન આણે રે."ધ્૦

આ રીતે કુરસદના સમય હાય ત્યારે સ્ત્રીઓએ એ સમય ઈશ્વરભજનમાં, બીજા સારાં વાંચન અને ઉદ્યમમાં ગાળવા જોઈએ, નકામી કૂથલી કરી વખત પસાર કરવાથી બીજાનું પણ અહિત થાય છે તાે તેનાથી દૂર રહેવું જોઈએ એવા આ ગરબીઓના ઉપદેશ છે.

આમ પહેલા વિભાગમાં ઇશ્વરમાં શ્રહા, ઉદ્યમ, વાંચન વગેરેનું માહાત્મ્ય શ્રીમદ્દે અતાવ્યું છે. તે પછી પહેલા વિભાગ પૂરા થાય છે.

૮. " સુભોધસંત્રહ ", યૃ. ૧૭.

૯. એજન, પૃ. ૧૮.

૧૦. એજન, યુ. ૨૦.

#### ભાગ ર

ખીજા ભાગમાં "જ્ઞાન"ને કેન્દ્રમાં રાખીને સાત ગરખીએ રચાયેલી જેવા મળે છે. તેમાં "વિદ્યા વિશે", "કેળવણી વિશે", "કેળવણીના ફાયદા વિશે", "સુત્ર'થ વાંચવા વિશે" એમ વગેરે વિષયાની સાથે શ્રીમદ્દે "અભણ સ્ત્રીને ધિક્કાર" આપવા વિશે પણ લખ્યું છે. આ વિભાગમાં પણ ભાષાની સરળતા જેવા મળે છે. સાથે સાથે તેની ગેયતા સ્ત્રીઓને વધુ આકર્ષા શુરૂપ થાય તે સ્વાભાવિક છે. "વિદ્યા અને કેળવણી સંબ'ધી" ગરખીમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

'' વિદ્યા છે સુખરૂપ સારી રે, વિદ્યામાં છે ગુણું બહુ, એ દિવ્યચક્ષુ દેનારી રે, વિદ્યામાં છે ગુણું બહુ. "<sup>૧૧</sup>

આવી દિવ્યચક્ષુ આપનારી વિદ્યા સર્વત્ર સન્માન પામે છે, બધા જ તેને વખાણે છે. અને સમય આવ્યે આ વિદ્યા ખૂબ ઉપયોગી થાય છે, તેથી તેને અર્વશ્ય પ્રાપ્ત કરવી જોઈએ એમ તેમણે આ ગરબીમાં સમજાવ્યું છે. વિદ્યા લેવાથી કથા કયા ફાયદા થાય છે તે "કેળવણીના ફાયદા" એ ગરબીમાં તેમણે બતાવ્યું છે. કેળવણીને લીધે ઘણા નવા હુન્નર શોધાયા, આળસ છૂટી ગઈ, વહેમાનું ખંડન થયું, તાર, ટપાલ વગેરે મત્યાં. કેળવણીના પ્રતાપથી અનેક ગરીબા અમીર બની શક્યા, તે વગેરે ફાયદા તેમણે બતાવ્યા છે.

પણુ આ કેળવણી ઉપરછલ્લી ન હોવી જેઈએ, કારણુ કે પાયિટિયા જ્ઞાનના કાઈ અર્થ નથી, તેથી જે જાણ્યું તેના વિચાર પણ સમજવા જોઈએ. તેથી કહે છે કે સાચી કેળવણી એ "તન સાથે કેળવણી મનની રે, મન સાથે કેળવણી તન" છે. એ વસ્તુ તેમણે "કેળવણી વિશે"ની ગરબીમાં ખતાવી છે. આમ તેમણે કેળવણીનાં જુદાં જુદાં રૂપ જુદી જુદી ગરખીમાં, પણુ સાથે સાથે આપ્યાં છે, જેથી અસર વધુ સચાટ બને છે. અને એના જ અનુસંધાનમાં શ્રીમદ્દે "અભણુ સીને ધિક્કાર" પણુ આપે છે. તેઓ અભણુ નારીના હાલ, ભણુતરની ઉપયોગિતા તથા તેનું મહત્ત્વ આ ગરખીમાં દર્શાવે છે. પોતાનું હિત કરવા માટે ભણુવું જ જોઈએ એવા ભાવ તેમણે અહીં ગૃંથ્યા છે. આમ વાંચવાનું તથા ભણુવાનું તો તેમણે કહ્યું, પણુ વાંચવું શું ?—એ પ્રશ્ન થાય તો તેના ઉત્તરરૂપે "સુગ્રંથ વાંચવા વિશે" એ પદ તેમણે લખેલ છે. નીતિની વાતા જાણુવા મળે તેવા સુગ્રંથા વાંચીને વિચારવાથી ઘણા લાભ થાય છે. તેથી સુગ્રંથ વાંચવા પર ભાર મૂકવાના કારણમાં કર્તા જણાવે છે કે:—

" અમૃત તહેા કૂપ એ ગહેા રે, દીસે શાેક તહેા હરનાર; દૈય આપે અતિશય દુઃખમાં રે, એ જ સુગ્રંથ સુખ કરનાર. "૧૨

આ જ પ્રમાણે સારું જ્ઞાન આપતાં પુસ્તકા વાંચવાથી થતા લાભ તેમણે '' જ્ઞાન વધારવા વિશે " એ ગરળીમાં પણ ગણાવ્યા છે. અને કેળવણી, જ્ઞાન વગેરને લગતી ગર**ળી**એાના

૧૧. " સુબાધસ ત્રહ ", પૃ. ૨૦

૧૨. " સ્ત્રીનીતિએાધક ". ગરણી.

ભાવાર્થના સારરૂપે "સારી શીખ સુખુવા વિષે" એ નામની ગરળી રચાયેલી છે. સારી શિખામણુ સાંભળાવાથી નીતિ વધે છે, અનીતિ ચાલી જાય છે, ખરાબ બુદ્ધિ દ્વર થાય છે, હૈાંશિયારી વધે છે વગેરે અનેક લાભ થાય છે તે આ ગરળીમાં કર્તાએ ખતાવ્યા છે, તેથી દરેકને તે બાેધ સાંભળવાની ભલામણુ અહીં કરાઈ છે.

આમ બીજા ભાગમાં આપેલી સાત ગરળીમાં શ્રીમદ જ્ઞાન તથા કેળવણી લેવા માટે પૂબ ભાર મૂકે છે. અને તેને સારા સ'સ્કાર તથા સુખ મેળવવા માટે પાયારૂપ ગણે છે. અલબત્ત, અહીં કર્તા જે કેળવણીની વાત કરે છે તે પુસ્તકિયા જ્ઞાનની નથી, પર'તુ આંતરિક સદ્દશુણા ખીલવવા વિશેની છે. અને એ રીતે જેતાં આ ભાગ અગત્યના બની જાય છે.

#### ભાગ ૩

" સીનીતિણાધક"ના ત્રીજા ભાગમાં વ્યવહારના દોષા નિવારવા વિશે, સદ્દશુણુ ગ્રહવા વિશે, સત્યના માહાતમ્ય વિશે, એમ વિવિધ વિષયા વિશે કુલ આઠ ગરખીએ આપવામાં આવી છે.

પહેલી ત્રણ ગરખી "સુધરવા વિષે", " સદ્દગુણ સજવા વિષે" તથા " સુનીતિ વધારવા વિષે"ના કેન્દ્રવર્તી વિચાર લગભગ એકસરખા જ છે. તેમાં સંપૂર્ધા રહેવાની, સુધારાની વાતો કરવાની, કુસંપ કાઢવાની વગેરે ભલામણું કરાઈ છે. "સુધરવા વિષે"ની પહેલી ગરખીમાં તેઓ પ્રત્યેક પંક્તિને અંતે જણાવે છે કે " સુધરજે સ્નેહથી." આમ આ ગરખીમાં સુધરવા પર તેમણે ભાર મૂક્યો હોવાથી તે ચરણાર્ધનું પ્રત્યેક પંક્તિમાં પુનરાવર્તન થયેલું છે.

બીજી બે ગરબીએમમાં આ ઉપરાંત નીતિ અપનાવવાની અને અનીતિ છેાડવાની તેમણે ભલામણું કરી છે.

"સદ્યુણ સજવા વિષે" એ ગરબીમાં કર્તા કહે છે કે :—

''જેને નીતિ સાથે પ્રીતિ છે બહુ રે લાેલ; તેના ફાયદા કહાે કેટલા કહું રે લાેલ."૧૩

તો "સુનીતિ વધારવા વિષે"ની ગરબીમાં તેઓ લેખે છે કે :—

"ગણુ નીતિ રૂપિયા રાેક, એ તાે અમૂલ્ય છે રે લાેલ; અનીતિ વધારે કાેક, એ તાે ભૂલ છે રે લાેલ."૧૪

આમ નીતિનાં ગુણુગાન અને અનીતિનાં દોષગાન કરવાની સાથે સવણ જેવા રાજવીને પણ અનીતિ આચરવાથી કેવું નુકસાન થયું હતું તે એમાં કર્તાએ સંભારી આપ્યું છે.

૧૩. " સુબાધસ ત્રહ ", પૃ. ૩૩.

૧૪. એજન, પૃ. ૩૫.

આ રીતે નીતિ અને અનીતિ વિશેનું વિવેચન શ્રીમદ્દે અહીં જુદી જુદી ત્રણ ગરબીએામાં સરળ ભાષામાં કર્યું છે, તે તેમની નીતિપ્રિયતા અતાવે છે.

તે પછી તેમણે સત્ય વિશે ત્રણ ગરબીએ રચી છે. તે ત્રણેમાં જુદી જુદી રીતે સત્ય આચરવાના અને બાલવાના તેમણે અનુરાધ કર્યો છે. સત્ય વિશેની પહેલી ગરબીમાં જ્યાં સત્યનું આચરણ થતું હોય તે સત્યુગ કહેવાય, સાચને કદી આંચ નથી આવતી, સત્યના હંમેશાં જય જ થાય છે વગેરે સત્યના મહિમા દર્શાવનારી પંક્તિએ તેમણે રચી છે. સત્ય વિશેની બીજ ગરબીમાં સત્યથી સુખ મળે છે, સત્યથી કષ્ટ નાશ પાંત્રે છે વગેરે સત્યના લાભ ગણાવી તેઓ કહે છે કે:—

"ઋષિ શાણા ને વિદ્વાન, નારી શાણી રે, કરતા'તા સત્ય સન્માન, છે મુજ વાણી રે." ધ્ય

સત્ય વિશેની ત્રીજી ગરખીમાં પણ કર્તાએ સત્યના મહિમા જ ગાયા છે. અને તેમાં સાથે સાથે સીતા, દ્રીપદી, દમય'તી વગેરે સતીઓ સત્ય બાલવાથી કેવું સન્માન પામી હતી તેનાં ઉદાહરણા પણ આપ્યાં છે. ટ્ર'કમાં કહીએ તા સત્યથી સુખ અને અસત્યથી દુઃખ મળે છે, તે તેમણે આ ત્રણ ગરખીઓમાં વિવિધ રીતે સમજ્જવ્યું છે. અને તેના અનુસ'ધાનમાં કહ્યું છે કે:—

" સત્ય ઉપર તા કીજિયે, શાણી નારી પ્યાર."<sup>૧૬</sup>

સત્યના આવા મહિમા જણાવ્યા પછી સમાજમાં પ્રવર્તતા દ્વષ્ણના ત્યાગ માટે બે ગરબીઓ લખી છે. પહેલી ગરબી છે "વ્યભિચારદોષ વિશે" અને બીજી ગરબી છે "વ્યભિચારદોષ વિશે". આ ળંને ગરબીઓમાં પરપુરુષના સંગને અનિષ્ઠ ગણાવેલ છે, અને તેમ કરનાર ખુન્નિષ્ઠ તથા મતિલ્લ હોય છે તેમ જણાવ્યું છે. પરપુરુષમાં પિતા કે ભાઈની દૃષ્ટિ હોવી તેઈએ, એથી જુદા પ્રકારની પ્રીતિ ઘણા ઘણા દુઃખને આપનાર થાય છે, તે કર્તાએ આ ગરબી દ્વારા સમજાવ્યું છે. પરપુરુષની પ્રીતિમાંથી જ વ્યભિચારદોષ ઉદ્દભવે છે, અને તે દોષમાંથી કુસ'પ અને બીજા' અનેક દ્વષ્ણા પણ ઊભાં થાય છે. તે વિશે "વ્યભિચારદોષ વિષે" એ ગરબીમાં કર્તાએ સમજાવ્યું છે. તે દોષ વિશે તેઓ લખે છે કે:—

" ભૂંડામાં ભૂંડું એહ, દુઃખની લીતિ રે; એથી બગડે છે દેહ, દુઃખની લીતિ રે." ૧૭

આ છે ગરબીઓમાં સીને યેાગ્ય કેળવણી ન આપવાથી આવતા પરપુરુષના સંગના તથા વ્યભિચારના દેષ વિશે જણાવી તેનાથી દ્વર રહેવાની ભલામર્ણ શ્રીમદ્દે કરી છે. તત્કાલીન સમાજમાં કેળવણીના જે જુવાળ ઊભા થયા હતા તે વિશે ચારે બાજુના વિચાર કરીને તેને યાગ્ય ન્યાય આપતા શ્રીમદ્દના અહીં આપણને પરિચય થાય છે.

૧૫. " સુબાધસ ગ્રહ ", પૃ. ૩૭.

**૧**૬. એજન, પૃ. ૩૯.

૧૭. એજન, પૃ. ૪૧.

#### ભાગ ૪

"સ્ત્રીનીતિએાધક"ના ચાથા વિભાગમાં માત્ર બે જ પદ્મરચનાએા મળે છે. તેમાં એક ગરબી છે, અને બીજી "સદ્બાેધશતક" નામની સા કડીની રચના છે. આ બ'ને રચનાએા પ્રમાણમાં લાંબી કહી શકાય તેવી છે.

"સદ્દશાણી સજ્જની વિષે" નામની ગરળીમાં સદ્દશાણી અી કેવી હોય તેનું ચિત્ર અપાયું છે. જે પતિથી સંપોને ચાલે છે, પરપુરુષને પિતા કે લાઈ ગણું છે, નીતિવાળી છે, અનીતિના તથા અસત્યના ત્યાગવાળી છે, જેના અંગમાં આળસ નથી, ઉદ્યમમાં જ જે સમય પસાર કરે છે, પ્રભુનું પ્રીતિથી સ્મરણ કરે છે, બધાંનું હિત ઇચ્છે છે, વિદ્યા મેળવે છે, ચાંગખાઈ રાખે છે, વનિતાના બધા ધર્મ પાળે છે, સારી કેળવણી મેળવી બીજાને તે આપવા ઇચ્છે છે, દુર્જનની નિ'દાથી ડર્યા વિના પાતાનું કાર્ય કરે છે, ગુણુચાહી છે, વગેરે ગુણા ધરાવનારી તથા અવગુણા રહિત અી એ તેમની દૃષ્ટિએ સદ્દગુણી અી છે. દ્રષ્ટ પંજિતની આ ગરબી વાંચતાં ખ્યાલ આવે છે કે આગળની બધી ગરબીઓમાં જે ગુણા બતાવ્યા છે તે દોષા વગરની અી એટલે આ ગરબીની સદ્દગુણી સજ્જની અી.

"સદ્બાધશતક" એ છેલ્લું પદ્ય છે. તે સ્ત્રીઓના નીતિશતક સમાન છે. તેમાં કર્તાએ વિશ્વપિતાને વંદન કરી ઉપદેશ આપવાની શરૂઆત કરી છે. તેમાં સંપ, નીતિ, ધીરજ, હિંમત, સત્ય, નિષ્કપટપાહું, ભક્તિ, દેશદાઝ, સુધારા, ધર્મપ્રેમ, ખર્ચ ઘટાડવું, ક્ષમા, પુષ્ય, નમ્રતા, વિનય, મૂર્ખ નારીની સાબતના ત્યાગ, જુગારના ત્યાગ, મરાહુના વિચાર, પતિભક્તિ, પાત્રદાન, વાચન વધારવું, સારી કેળવહી લેવી વગેરે વિશે ધાળ વૃત્તમાં ટૂંકાલુમાં ઉપદેશ કર્યો છે. આ પ્રકારના ઉપદેશ જોકે આગળની ગરબીઓમાં જોવા મળે છે, છતાં રોલીફેર હોવાથી તેમાં પુનરાવર્તન જેવું લાગતું નથી. સત્ય અને કપટ વિશે કર્તા "સદ્દેશાધશતકમાં"માં લેખે છે કે:—

"સત્ય જ રાખવું ઉરમાં, ગુણુ ગણી ગુણુવાન, સત્ય તહ્યું જય છે સદા, હે શાણી! ધર ધ્યાન "<sup>૧૩</sup> "કપટ કહી ન કીજિયે, એહ દુઃખતું મૂળ; ઔર'ગૐે કપટથી, ઊભાં કીધાં શૂળ."<sup>૧૪</sup>

વિદ્યા તથા ક્ષમાના ગુણ દર્શાવતાં તેએ લખે છે કે :—

" વિદ્યા રત્ન ગુણી ખહુ, માટે ભણાવા બાળ; વિદ્યાએ સુખ જાણું જો, વિદ્યા ગુણુ વિશાળ."રિં " ક્ષમા ગુણુ સારા ખહુ, ધારા હૈયામાંય; ઈશ્વર રાજી બહુ થશે, એથી સુખ પમાય."<sup>૪૯</sup> ૪. પ્રક્રોમ્યું રજ્ઞનાએ ૧૦૯

વાચન પર વિશેષ ભાર મૂકતાં તેઓ લખે છે કે :--

" વાચન વ્યસન વધારજે, રાખી લીલું જ્ઞાન; વાંચ્યાથી કહું છું થશે, ડાહી તું વિદ્વાન."લ્પ

છેવટે શ્રીમદ્દે પાતાનાં નામ, ગામ વગેરેના નિર્દે શ કરી પ્રભુને પ્રાર્થના કરવાનું સૂચન કરી "સદ્દેખાધશતક" પૂર્ણું કર્યું છે. આગળની ગરળીની અપેક્ષાએ આ શતકમાં વિચારાની ખાસ નવીનતા નથી, પરંતુ ભાષા પરના કાળૂ નાની વયમાં પણ તેમને ઘણા સારા હતા તેના ખ્યાલ આવે છે. સાથે સાથે પદ્યરચનાની રવાભાવિકતા હાવાથી પ્રાસ કે યમક માટે જરાય પ્રયત્ન કરવા પડ્યો હાય એમ લાગતું નથી. ઉદાહરણ તરી કે " કપટ કહી ન કીજિયે", "વાચન વ્યસન વધારજે" જેવી અનેક પંક્તિએશમાં યમક અલ'કાર મળે છે, અને અ'યાનુપ્રાસ તા લગભગ દરેક પંક્તિમાં જોવા મળે છે.

" સ્ત્રીનીતિએા ધક "માં આ પણે શ્રીમદ્રને સુધારકરૂપે જોઈ શકીએ છીએ. નર્મદના સુધારાના જુસ્સા અને દલપતરામની સરળ રીતિનું સુલગ મિશ્રણુ આ પુસ્તકમાં જેવા મળે છે.

> " દેશહિત દયાળુ કરાવ, નમું તને હેતે રે; જેથી ઊપજે આનંદ ભાવ, નમું તને હેતે રે." ' " દાટ કૃષ્ણ-ગીતથી જેમ છે વળ્યાે રે લાેલ, એથી વધી વ્યભિચાર ક્લેશ તાે ભળ્યાે." '

જેવી અનેક પ'ક્તિઓમાં સરળ ભાષામાં ઉપદેશ અપાયા છે. ગરબીઓમાં ભાષાની સરળતા એટલી બધી છે કે કાેઈને પણ એ ગરબી સમજવામાં મુશ્કેલી નઉ તેમ નથી.

સામાન્ય રીતે આ ગરખીઓ દસથી વીસ કડીઓની જેવા મળે છે. કેાઈક ગરખીમાં બે પંક્તિની કડીઓ છે. તો કેાઈક ગરખીમાં ચાર પંક્તિની કડીઓ છે.

આ ગરખીઓના ઉપાડ એક યા બીજા પ્રકારની ધ્રુવપ ક્તિથી જ કવિ કરે છે. અથવા પહેલી કડીની પહેલી પ ક્તિને ધ્રુવપ ક્તિ બનાવે છે, જેમ કે "સાંભળ નારી સુલક્ષણી, શીખ મારી આ ઠીક", "ધિક છે, ધિક છે, ધિક છે રે, બહુ અભણુ નારીને ધિક છે" વગેરે. કેટલીક ગરખીમાં "નમું તને હેતે રે", "વિદ્યામાં છે ગુલ્લુ બહુ", "સૂલ્લોને શીખ સારી", "સુધરજે રનેહથી", "દુઃખની ભીતિ રે" વગેરે અડધુ ચરસ્ પ્રત્યેક કડીમાં અપાયેલું છે.

આમ ગરબીના ચાેગ્ય ઉપાડ કવિ કરે છે. તેમાં અલબત્ત ગરબીને ચાેગ્ય ગેંચતા રહેલી હાેય છે, તેમ છતાં કાવ્યની દબ્ટિએ તેમાં કાેઈ અસાધારણ ચમત્કૃતિ જેવા મળતી નથી.

૧૮. " સુબાધસ ત્રહ્ય", યુ. ૧૦. ૧૯. ઍજન, યુ. ૪૦.

વિષયની દૃષ્ટિએ વિચારીએ તો ગરીબીએના વિષયો અત્યંત સુપરિચિત છે. તે વિષયો ગરબીએમાં બહુ વ્યવસ્થિત રીતે એટલે કે પ્રત્યેક કડીમાં તેને વિષય અનુક્રમે કડીબદ્ધ સ્કુટ થતો જતો હોય અને વિકાસ પામતો જતો હોય તે રીતે રજૂ થયેલ નથી. કવિના ઉપદેશમાં જેટલી પરિપક્વતા જેવા મળે છે તેટલી તેમની શૈલીમાં નથી.

ભાષામાં સરળતા છે, જેથી તે સામાન્ય શિક્ષિત સીને પણ સમજાય એવી છે. તેમાં કચાંય દુર્બોધતા, સ'કુલતા, કે ક્લિષ્ટતા જેવા મળતી નથી. અલખત્ત, તેમાં કેટલીક પ'ક્તિઓ ગદ્યમય બની ગયેલી છે, પર'તુ તેની ગદ્યાળુતા એ ગરબીએા ગાતી વખતે ઢ'કાઈ જાય તેવી છે. ઉદાહરણ તરીકે:—

" તે' વહેમ વિશેષ ખંડાવ્યા, નીતિના ધારા મંડાવ્યા, અનીતિના નાેકર રખડાવ્યા. હે કેળવણી!"ર૦

વિચારની દબ્ટિએ કેટલેક ઠેકાણે કવિની પંક્તિએ। સામાન્યતામાં સરી પડતી હોય તેવું પણ જણાય છે, જેમ કે:—

> '' ભાવે ભણા વિદ્યા ભલી, વાંચા પુસ્તક સાર; નીતિ વધે બહુ દિલમાં, ઊપજે શુભ વિચાર."ર૧

કેવળ કવિત્વની દરિએ તપાસીએ તો આ બધી ગરબીઓમાંથી કાેઇક કાેઇકમાં કચાંક કચાંક કવિત્વના ચમકારા પણ જણાય છે; જેમ કે :—

> "નમૃતા તાં દીસે જેની બેનડી રે લાેલ, કેમ કોંઘ શકે તેને નડી રે લાેલ."રર

ઘણુખરી ગરબીઓમાં છેલ્લી કડીમાં કવિ પાતે ગરબીઓની જૂની શૈલી પ્રમાણે પાતાના નામાલ્લેખ ''રાયચ'દ", ''વિણક રાયચ'દ", ''રાય '' વગેરે રીતે કરે છે.

આમ આ બધી ગરબીએા જેતાં આપણે કહી શકીએ કે શ્રીમદ્દને પદ્મરચના સ્વાભાવિક રીતે વરેલી હતી.

આ બધા ગરબીઓમાં વિષય અને રચનાકોશલની દરિએ કદાચ કાેઈને અસાધારણ એલું કશું જ નહિ લાગે, પણ જે ઉંમરે શ્રીમદ્દે આવી રચનાઓ કરી તે ઉંમરના વિચાર કરીએ તો, ત્યારે આટલી નાની ઉંમરે તેમણે દર્શાવેલી વિચારાની ઉચ્ચતા, પરિપક્વતા, સ્પષ્ટતા, ઉપયોગિતા, તથા પદ્મસ્ચનાની પુખ્તતા અવશ્ય આશ્વર્ય પમાઉ એવાં છે, એમાં શક નથી.

૨૦. " સુબાધસ ત્રહ ", પૃ. ૨૨.

ર૧. એજન, પૃ. ૨૮.

રર. એજન, પૃ. **૩૩**,

૪. પ્રકૃષ્ણું રચનાએક સ્૧૧

બ્રહ્મચારી ગાવર્ધનદાસજ ''શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર જીવનકળા 'માં આ પુસ્તક વિશે લખે છે કે :—

"હાલ કન્યાશાળામાં ચાલતી ૫'. નવલરામ લક્ષ્મીરામની બાળગરબાવળી કરતાં લાષા સરળ અને સ્ત્રીસ્વભાવને અનુકૂળ તથા નીતિના ધારણુથી લખાયેલ 'સ્ત્રીનીતિબાધક' પુસ્તક માતાપિતાએ પાતાની પુત્રીને, ભાઈએ પાતાની બહેનને, અને પતિએ પાતાની ધર્મ-પત્નીને તથા સગાંવહાલાંએ મંગળ પ્રસ'ગામાં કન્યાએ ને અને વાંચવા શીખવાની ભાવનાવાળી કે થાડું ભણેલી યુવાન સ્ત્રીઓને ભેટ આપવા લાયક છે." ર

## ધમેલર પદ્યકૃતિઓ

"મુખેષસં એહ"માં "સીનીતિખાય "ની ગરબીએ ઉપરાંત તે સમયનાં "વિજ્ઞાન- વિલાસ", "સીરાષ્ટ્ર દર્પ હું" આદિ સામાયિકામાં છપાયેલી કેટલીક કૃતિઓ જેવા મળે છે. એવી લગભગ પંદર જેટલી કૃતિઓ સંગ્રહીત કરીને ખ્રહ્મચારી ગાવબ નદાસ અને અહીં આપી છે. તેમાં "હનુમાનસ્તુતિ" નામનું જેનેતર વ્યક્તિની સ્તુતિ કરતું શ્રીમદનું એક કાવ્ય છે. "સ્વદેશીઓને વિનંતી", "શ્રીમંત જેનાને શિખામહા", "હુન્નર કળા વધારવા વિષે", "ખરા શ્રીમંત કાહ્યુ ?" અને "ધોળે દહાઉ ધાડ" એ પાંચ કૃતિઓ મુધારાને લગતી છે. "આર્યપ્રજાની પડતી", "આર્ય ભૃમિના પુત્ર" અને "વીરસ્મરહા" એ ત્રહ્યુ રચનાઓમાં વીરસ્સના આલેખન દ્વારા હાલની આર્ય પ્રજાની સ્થિતિથી થતું દુઃખ અને ભૂતકાળની ભવ્યતાનું ગોંરવ જેવા મળે છે. તેમાં પહ્યુ આડકતરી રીતે સુધારાનું સૂચન મૂકેલું છે. "પ્રેમની કળા ન્યારી છે" તે દર્શાવતું એક પદ્ય છે. અને આ ઉપરાંત તેમાં "દેષ્ટાંતિક દોહરા", "મિત્ર પરીક્ષા", "કૃમિત્ર નિંદા", "પ્રાસ્તાવિક દોહરા", "સદ્દભાધ સૂચક પ્રાસ્તાવિક કાવ્ય" એમ વિવિધ શીર્ષક નીચે દોહરાઓ મળે છે. તેમાં મુખ્યત્વે કોઈ કથન આપી તેને પુષ્ટ કરતું ઉદાહરહ્યુ આપી દોહરાની રચના તેમણે કરી છે. જ આમાની મોટા ભાગની રચનાઓ વિ. સં. ૧૯૪૦થી ૧૯૪૨ સુધીમાં થયેલી છે.

### " હતુમાનસ્તુતિ <sup>છરપ</sup>

આ કૃતિ શ્રીમદ્રની ૧૭ વર્ષની વયની છે. તેમાં રામભક્ત હનુમાનને વ'દન કર્યા પછી, હનુમાને રામની ભક્તિથી પ્રેરાઈને તેમનાં કેટલાંક કાર્યો કરી આપ્યાં હતાં તેના

૨૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર છવનકળા ", આવૃત્તિ ૪, પૃ. ૩૦.

ર૪. શ્રીમદ્દે પાતે આ કાવ્યાના વિષય ધામિલ્ક ન હાવાથી તેની નોંધ લીધી નથી એમ લાગે છે. અને એ જ કારણસર અગાસથી બહાર પડેલ "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" પુસ્તક, જેમાં તેમનાં લખાણાના સમાવેશ થયા છે, તેમાં પણ આ કાવ્યાને સ્થાન મળેલ નથી. આમાનાં કેટલાંક કાવ્યા "પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ"ની "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર"ની પાંચમી આવૃત્તિના સાતમા ખંડમાં મળે છે.

**૨૫. સુબોધસ** ત્રહ '', પૃ. ૬૧.

નિર્દેશ કર્યો છે. અ'તમાં પણ તેમની સ્તુતિ–પ્રશંસા કરી હનુમાનને વંદન કર્યાં છે. આ કૃતિ સામાન્ય કોટિની છે. અને આ પ્રકારનું આ એક જ પદ્ય મળે છે, જેમાં જૈનેતરની સ્તુતિ હોય. આ કૃતિ પરથી એ ખ્યાલ આવે છે કે જૈનધર્મ તરફની તેમની પ્રીતિ સર્વધર્મનું અવલોકન કર્યા બાદ થઈ હતી.

### " સ્વે**દેશી**ઓને વિન'તિ <sup>પ્રર</sup>ક

આ પદમાં પાતાના દેશનું હિત ખ્યાલમાં રાખીને વર્તવાનું તેમણે જણાંવ્યું છે. અને પાતાના દેશ માટે સીપ્રથમ હિત "બાળલગ્ન"ના રિવાજ દ્વર કરવા એ છે. તે પછી જાતજાતના પ્રવર્તતા વહેમથી મુક્ત થવું એ પણ દેશહિતનું જ કામ છે, તેમ જણાવ્યું છે. તે સમયે વિધવાઓની પરિસ્થિતિ ઘણા ખરાળ હતી, તે સુધારવા અને અનીતિથી દ્વર રહેવાની તેમાં શિખામણ આપી છે. કન્યાકેળવણી પર તેમણે વધુ ભાર મૂક્યો છે. ઉપરાંત સારા ગ્રંથનું વાચન કરવું, સંપીને ચાલવું વગેરે ઉપયાગી હિતવચના પણ કર્તાએ આપ્યાં છે. જેમ કે:—

" સુસ'પ રાખજે સહુ, કુસ'પ કાઢીને પરા, કુચાલ દુષ્ટ ચાલ, વિશેષ દ્વર સૌ કરા; હણાવી હાનિને કરા, સુકામ દેશીઓ **તમે**, કરા સુ**જા**ણ દેશહિત, હેત રાખી આ સ**મે**."

## "શ્રીમ'ત જનાને શિખામણ<sup>"ર</sup>ં

આ રચનામાં શ્રીમંત જેનાએ પૈસા કઈ રીતે વાપરવા તે કવિએ ખતાવ્યું છે. તેમાં પણ "સ્વદેશીઓને વિન'તી "માં જણાવેલાં દ્વષ્ણા દ્વર કરવા માટે લક્ષ્મીના ઉપચાગ કરવા જોઈએ તેમ કવિ કહે છે. કારીગરને ઉત્તેજન આપી કળા વધારવી, કન્યાઓને વિદ્યાદાન આપવા શાળા સ્થાપવી, તેખીબી કૉલેજો સ્થાપવી, જેથી દર્દીઓને રાહત રહે, પુનર્લગ્રના પ્રચાર કરવા, સારાં પુસ્તકાલયા બધાવવાં, અપ'ગને સહાય કરવી વગેરે સમાજને ઉપયાગી પ્રવૃત્તિઓમાં લક્ષ્મી વાપરવા આ રચનામાં ભલામણ કરાઈ છે; જુઓ: —

" શાળા વૈદ તણી ખહુ, કરજો ગામેગામ, દરદીને એાસડ દિયા, ઘરી વધારે હામ. કન્યાઓને વાસતે, કરા સ્કૂલ શ્રીમત, દુઃખ એહનાં કાપવા, ધરા સવે ખેત."

આમ લાકાપચાગી કામ કરવાથી પ્રભુ ખૂબ રાજી થશે તેમ શ્રીમદ્ વીસ કડીના આ પદના અતમાં જણાવે છે.

૨૬. " સુભાષસંત્રહ", પૃ. ૬૧.

૨૭. એજન, પૃ. ૬૨.

# <sup>44</sup>હુન્નરકળા વધારવા વિષે <sup>37</sup>રેલ્

આ રચનામાં હુન્નરઉદ્યોગ વધારવા પર કર્તાએ ભાર મૂકથો છે. દેશની આબાહી જેવી હોય તો સારા ઉદ્યોગો દેશમાં હોવા જોઈ એ, તેથી જે હુન્નરા નિર્બળતાને પામ્યા હોય તેને સબળ કરવા કર્તાએ વિન'તી કરી છે. આ એક જ મુદ્દા પર જુદી જુદ્દી રીતે કવિએ ૩૨ ૫'ક્તિમાં, સવૈયા છંદમાં સમજાવ્યું છે. અને તેમ કરવામાં નીચેની પ'ક્તિને ધ્રુવપ'ક્તિ બનાવી છે.

" ઈશ રીઝરો આપ ઉપરે, રહેશે જંગમાં અવિચળ નામ "

### " ખરા શ્રીમ'ત કામ્યુ ! છરલ

આ પણ શ્રીમદ્દનું સુધારાને લગતું, સવૈયામાં લખાચેલું, ૩૪ પંક્તિનું પદ્ય છે. તેમાં તેમણે જણાવ્યું છે કે, પૈસો તો ઘણા પાસે હોય છે, તે બધા નહિ પણ તેને સારા માર્ગ વાપરનાર જ સાચા શ્રીમંત કહેવાય. ધન વાપરવાના સાચા માર્ગ કચા તેના નિર્દેશ તેમણે આ પદ્યમાં કચેં છે. ઔષધશાળા સ્થાપવી, માટી શાળા ખંધાવવી, દેશના હુન્નર ઉદ્યોગા વધારવા, પુસ્તકાલચા સ્થાપવાં વગેરે લાકહિતનાં કાર્યોમાં ધન વાપરનાર સાચા શ્રીમંત બની શકે છે; પરંતુ લગ્ન કે જમણ કે એવા રિવાજ પાછળ પૈસા ખરચવાથી લાકહિત યતું નથી. તેથી તેવા ખર્ચ કરનાર વ્યક્તિ સાચા શ્રીમંત તરીકે ગણાંઈ શકે નહિ, તેમ કર્તાએ આ પદમાં બતાવ્યું છે.

આ તથા "શ્રીમંત જેનાને શિખામણ" એ પદ્મનું મંતવ્ય લગભગ એકસરખું જ છે. એકાદ વર્ષને આંતરે લખાયેલાં એ બે પદ્મો વચ્ચેનું સામ્ય જુઓ :---

- ''શાળા વૈદ્ય તણી ખહુ કરને ગામગામ."
- "હુન્નર વધવા દેશમાં, નાસું ખર્ચા યારે."
- " કન્યાઓને વાસતે, કરા સ્કૂલ શ્રીમત." શ્રીમત જેનાને શિખામણુઉ૦
- " ઔષધશાળા સ્થાપી પાતે, રાખે છે જે નિત્યે નામ. "
- "ધર્માલય કરવાને ખર્ચે, બંધાવે વિશાળ નિશાળ,
- "બાળ અને ખાળાએા લણ્શે, શીખી લેશે સારા ચાલ,"
- " હુન્નર માટે પણ કરશે, ઉપાય એ ધનના સરદાર." ખરા શ્રીમાત કાણ ?૩૧

આ ળ'ન પદ્યોની ઉપરની પ'ક્તિએ৷ સરખાવતાં ખ્યાલ આવશે કે વિચારાની દર્ષિએ આ પદ્મમાં કાંઈ નવીનતા નથી. વળી '' ખરા શ્રીમ'ત કાેેેેેલું ? '' એ પદ્યની રજૂઆત પણ સામાન્ય જણાય છે.

૨૮. " સુ<mark>બ</mark>ોધસ'ગ્રહ ", <sub>પૃ. કુઉ.</sub>

ર૯. એજન, પૃ. ૬૩. ૩૦. એજન, પૃ. ૬૨. ૩૧. એજન, પૃ. ૭૫.

### <sup>44</sup> ધોળો દહાઉ ધાડ <sup>933</sup> ર

આ રચનામાં આગળનાં પદ્યોમાં દર્શાવેલા સુધારા ન કરે, તથા બીજા પણ કેટલાંક દ્રષણો ચલાવી લે તો પ્રજાની કેવી સ્થિતિ થાય તેનું ચિત્ર કવિએ આપશું છે. તે દ્રષણોથી સંજાતી પરિસ્થિતિ "ધાળ દહાડે ધાડ" સમાન છે, તેમ તેમણે ભારપૂર્વાંક જણાવ્યું છે. ક્લેશ, વિધવાનાં દુઃખા, કંજોડાં વગેરે દ્રષણો નીકળે નહિ તો તે સર્વા, ધાડ પડે ત્યારે જેવું દુઃખ થાય તેવું દુઃખ આપનાર નીવડશે તેવી ચેતવણી અહીં અપાઈ છે. એ દ્રષણોથી વ્યથિત થઈ ને તેમણે પાતાના પુણ્યપ્રકાપ ઠાલવતાં લખ્યું કે:—

" સળગાવી દો આ સમય, વળી વેમની વાડ; અધિક નહિ તો નિરખશા, ધાળે દહાઉ ધાડ."<sup>૩૨</sup>

ખૂબ અકળામણુમાં, કથારેક જ, આવા નર્મદ જેવા જુસ્સા બતાવતી પક્તિઓ શ્રીમદ્રનાં સુધારાનાં પદ્યોમાં જેવા મળે છે. બાકી સામાન્ય રીતે તો પદ્યોમાં અમુક વિચારાનું પુનરાવર્તન થતું આપણુને દેખાય છે. દલપતરામની રીતિ અનુસાર તેમણે સુધારાની વાત સૌમ્યતાથી રજૂ કરી છે.

તેમના સમયના લોકોની સ્થિતિનું તેમણે જોયેલું ચિત્ર આપણને ''આર્ય પ્રજાની પડતી '', '' આર્ય ભૂમિના પુત્ર '' અને '' વીરસ્મરણુ '' — એ ત્રણ રચનાઓમાં જોવા મળે છે. તે ત્રણે એકબીજા સાથે સામ્ય ધરાવતી તથા સુદીર્ઘ રચનાએ છે.

### " આય<sup>©</sup>પ્રજાની પડતી "<sup>3</sup>3

શ્રીમદ્દની આ રચનામાં આપણી આર્ય પ્રજાના નૈતિક અધઃપતનના ચિતાર તથા પ્રાચીન પૂર્વજોના ગૌરવનું ગાન ૧૭૦ જેટલી પંક્તિઓમાં કરવામાં આવ્યું છે. પ્રમાણમાં કંઇક દીર્ઘ લાગતી આ રચનાના બે સ્પષ્ટ વિભાગ પડી જતા દેખાય છે.

પહેલા વિભાગમાં રાળાવૃત્તની ૩૦ કડીઓના સમાવેશ થાય છે. તેમાં તેમણે આર્ય-પ્રજાની વર્તમાન સમયની પરિસ્થિતિ કેવી દુઃખદ છે તેનું ઘેરું ચિત્ર આપ્યું છે, અને બીજા વિભાગમાં લાવણીની બાર કડીઓમાં પ્રાચીન આર્યોની – વેદકાળથી શરૂ કરી નજીકના ભૂતકાળ સુધીના આર્યોની – સુખસમૃદ્ધિ અને ઉચ્ચતાનું ઉજ્જવળ આલેખન કર્યું છે. આમ સ્વાભાવિક રીતે જુદા પડી જતા બંને વિભાગ સ્વતંત્ર રીતે પણ આસ્વાદ્ય બની શકે તેવા છે.

રાળાવૃત્તમાં લખાયેલી પંક્તિઓમાં યુરાપીય પ્રજાના આગમન પછી આયંપ્રજામાં બેકારી, દુરાચાર, નાસ્તિકતા, કુસંપ, વ્યસન, કાયરતા વગેરે લક્ષણો પ્રચાર પામ્યાં તેનું આલેખન મહત્ત્વના ભાગ રાકે છે. સાસુવહુ, નણું દભાજાઈ, પિતાપુત્ર, ભાઈભાઈ તથા

૩૨. "સુખાધસંત્રહ", પૃ. ૭૬.

**૩૩. એજન, પૃ. ૮૭.** 

સગાંસ ખંધીના ઝઘડાઓ દરેક કુટું બમાં પેસી ગયા છે, તે વર્ણવી તેથી આવતી દુર્ભાગ્યતા પણ બતાવી છે. આર્ય પ્રજાનાં લગ્નની બાબતનાં અનિષ્ટો વિશે પણ તેમણે ઠીક ઠીક ચિતાર આપ્યા છે. કાઈ અનેક ઓઓ પરણે છે, તો કાઈકને કું વાશે મરવું પેઉં છે, એની અસમાનતા છે. માનસિક, શારીરિક, ઉંમરનાં વગેરે પ્રકારનાં કનેડાં થવાને લીધે પણ પ્રજાને કેટલું સહેવું પડે છે તેના ખ્યાલ પણ તેમણે આપ્યા છે. આમ કોટું બિક કલહાં અને અણબનાવ, બાળલગ્ન, કનેડાં, સ્વાર્થા ધતા, મિશ્યાભિમાન, છળપ્રપંચ વગેરે દૂષણો દ્વારા વ્યક્ત થતું આપ્યાપ્રજાનું સામાજિક અને નૈતિક અધાપતન તેમણે વર્ણવ્યું છે:—

"સગા સહાેદર સાથ, વળી પાડાેશી સંગે, જમીન જર ને માટ, ચંડે કાેરટ રહ્યુ-જ'ો; ચંડે જેહ દરખાર, ખુએ ઘરખાર ખરા તે, કહેવત સાચી પડે, તાેચે સમજે ન જરા તે."ઉ૪

સમાજમાં આજે જે ખક્ષ પ્રવર્તે છે તે બાબતમાં પૂર્વે કઈ પરિસ્થિત હતી તે જણાવવા તેમણે લાવણીની ખાર કડીઓ રચી છે. તે સમયે રાજા તથા પ્રજા ખંને ન્યાયી અને સત્યને માર્ગે ચાલનારાં હતાં. તેઓમાં અનીતિ, છળકપટ, દગા, ચારી, લૂંટ, સ્વાર્થો ધતા વગેરે દ્વષ્ણા નહોતાં. તેમનાં ગુણલક્ષણા વર્ણવતાં શ્રીમદ્ લખે છે:—

'' સત્ય પ્રમાણિકતા પરમારથ, ઈશ્વર-ડર અ'તર ધરતા; સલાહ સ'પ સ'તાેષ મૈત્રીમય, આવ'ખ'ડમાં આવ' હતા. "લપ

પ્રાચીન આચેંાની વેદકાળથી શરૂ કરીને નજીકના ભૂતકાળ સુધીની પરિસ્થિતિ વર્ણુ વતી વખતે તેમણુ રાજા, પ્રજા, ઋષિ, ધર્મશાસ્ત્રી, ન્યાયાધીશ, બ્રાહ્મણુ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય વગેરેનાં વિશિષ્ટ લક્ષણા પણ દર્શાવ્યાં છે. આ આચેંાની સંપૂર્ણ સંતાષજનક સ્થિતિના પડછામાં વર્તમાન સમયની સ્થિતિ જોઈ પાતાને થતા અસંતાષ વ્યક્ત કરતાં તેઓ લખે છે કે:—

> "એ જ ભૂમિ ને એ જ આર્થ પણ, હાલહવાલ દીસે આજે; આલ જમીન સમ અ'તર આજે, જોઈ અ'તર માર્' દાંઝે."<sup>3 ૬</sup>

આ અસ તોષના ધું ધવાટમાં જ કાવ્યને અંતે કવિ પ્રશ્ન કરે છે કે :--

" અરે હાય એ કચાં વાલ્મિક, મનુ, વશિષ્ઠ, વ્યાસ મુનિ કચાં છે ? પરશુરામ ને દ્રોણ પત જલ, વીર જ્ઞાનીઓ તે કચાં છે ? રામ, કૃષ્ણુ, હરિશ્વ દ્રુ, યુધિષ્ઠિર, જનક દ્રુપદ રાજ કચાં છે ? અરે, હાય એ ઉદ્યમ, શૂર, ધન, સત્ય ઉદ્દેશ ગયા ક્યાં છે ?"૩૦

૩**૪. '' સુખાેધસ**ંત્રહ ", પૃ. ૮૮.

**૩૫. એજન,** પૃ. ૯૨. - ૩૬. એજન, પૃ. ૯૪.

૩૭. એજન, પૃ. ૯૪.

આ રચનામાં તેમણે પ્રાચીન અને અર્વાચીન પ્રજાની પારસ્થિતિના વિરાધમાંથી ગલિલ્ત છતાં સ્પષ્ટ ઉપદેશ સ્કૃટ કચે છે.

# <sup>66</sup> આ**ય<sup>િ</sup>ભૂમિના** યુત્ર <sup>77</sup>8૦

પ્લવ'ગમ છંદની ૯૦ કરતાંચે વધુ પંક્તિમાં લખાયેલ "આર્યબૂમિના પુત્ર" એ રચનામાં પણ શ્રીમદ્દે આય<sup>લ્</sup>પ્ર**જાનાં નૈ**તિક અધઃપતનના જ ચિતાર આપ્યા છે. આ કાવ્યમાં પણ તેમણે વર્તમાન સ્થિતિથી થતા અસ તાષ અને પ્રાચીન પરિસ્થિતિનું ગૌરવગાન વ્યક્ત કર્યા છે. એ રીતે જેતાં આ રચનામાં રાજા, પ્રજા સર્વ ને સમાન સ્થાન ને આપતાં રાજાઓની બદીને સુખ્ય સ્થાન આપ્યું છે.

અહી' કવિ પાતાના સમયનાં લોકાે કેવાં ધર્મભ્રષ્ટ, વિદ્યાભ્રષ્ટ, ન્યાયભ્રષ્ટ થઈ ગયાં છે તેનું ડૂંકામાં વર્ણન કરે છે, અને રાજાઓના દુર્ગુણાના વર્ણન માટે જ માટા ભાગ રાકે છે. રાજાઓ નિર્માહ્ય થઈ ગયા છે, તેઓમાં દ્વેષ વધ્યા છે, તેઓ રહ્યવાસમાં જ પડી રહેનારા થઈ ગયા છે, પ્રજાની કાઈ જાતની સંભાળ તેઓ રાખતા નથી, તેઓ વિલાસી, અન્યાયી, અફીણી, દારૂડિયા, મતિહીન થઈ ગયા છે : આમ અનેક દુર્ગુણોના ધારક બનેલા રાજાઓ આર્ય ભૂમિના પુત્રા કહેવડાવવાને લાચક નથી, તેવા ભાવ શ્રીમફે અહી' વ્યક્ત કર્યો છે. આ પરિસ્થિતિને વધુ ઘેરી રીતે દર્શાવવા પ્રાચીન રાજાઓની રીતિ પણ તેમણે વર્ણાવી છે. સાથે સાથે વિદ્યા જર્મનીમાં વધી છે, સુરાપમાં તથા ક્ષત્રિયવટ વધ્યાં છે. અમેરિકામાં લક્ષ્મી વધી છે વગેરના નિદે'શ કરી પશ્ચિમની પ્રજાની ચડતી તથા પ્રાચીન આર્યપ્રજાની સમૃદ્ધિના અભાવ તેમણે આ રચનામાં ખતાવેલ છે. અહી' પ્રગટ ઉપદેશ અપાચા છે કે:---

> " આયું શિક્ષા આજ, ધ્યાન નિજ ધારજો, ધાઓ ન ધરા કાઈ, વિનતિ વિચારને "૩૯

આ કાવ્યની કેટલીક પંક્તિએ '' આર્ય' પ્રજાની પડતી "એ કાવ્યની પંક્તિને મળતી આવે છે. સરખાવા :---

> " અરે, હાય એ કચાં વાલ્મિક, મતુ, વશિષ્ઠ, વ્યાસ મુનિ કચાં છે ?" પરશુરામ ને દ્રોષ્યુ પતંજલ, વીર જ્ઞાનીઓ તે ક્યાં છે?"

> > - આર્ય પ્રજાની પડતી

'' પરશુરામ ને દ્રોહ્યુ, આજ કાેઈ નથી, નથી પત જલ વ્યાસ, કહું શું કથી, કર્યા વાલ્મિક વશિષ્ઠ, વસ્યા આજે જઈ ? હાય! અવદશા આર્ય, આજ કેવી થઈ? — આર્યભૂમિના પુત્ર

૩૮. '' સુબાધસ'ગ્રહ ", પૃ. ૯૪. ૩૯. એજન, પૃ. ૯૮.

### " વીવસ્મવષ્યું "

આ રચનામાં ભૂતકાળના ભવ્ય વીરાનું સ્મરણ કરી, તેવા વીરા આજે દેખાતા નથી, તે બાબત શ્રીમદ્દે ખેદ વ્યક્ત કર્યો છે. સવૈયા છ'દની ૨૪ કડીની આ રચનામાં વર્ણસગાઈ, અ'ત્યાનુપ્રાસ વગેરે શખ્કાલ'કારા પ'ક્તિએ પ'ક્તિએ કર્તાએ ચેંજ્યા છે.

અહીં તેમણે મુખ્યત્વે આપણા પ્રાચીન વીર પુરુષાની શોર્ય ગાયા આપી છે, અને તેમાં પણ શારીરિક પરાક્રમને – શોર્ય ને પ્રાધાન્ય આપ્યું છે. પ્રાચીન વીરા લડવામાં, તલવાર ચલાવવામાં કેવા પ્રવીણ હતા તેના તેમણે ખ્યાલ આપ્યા છે. સાથે સાથે તેમની યુદ્ધકલાની નિપુણતાને લીધે તેમનાથી પરાજિત થયેલા દુશ્મના અને તેના સ્વજના પર કેવી અસર પડતી હતી તેનું ચિત્ર રજૂ કર્યું છે. પહેલી બે-ત્રણ કડીઓમાં જે ભાવ તેમણે વ્યક્ત કર્યો છે, તેનું જ વિવિધ રીતે ઉચ્ચારણ તેમણે પછીની કડીઓમાં કર્યું છે. પણ તેની એકવિધતા ન સાલે તેવી ઓજસ્વી ભાષાના ઉપયાગ તેમણે કર્યો છે, તે નીચેની પંક્તિઓ એલાં જણાશે:—

" હઠનારા નહિ હેબક પામી, ખહાદુર <mark>ખથમાં ભીડે આ</mark>ભ, પાટુના પડઘા સાંભળતાં, છૂટે ગ**ર્ભિ શિના ગાભ**."<sup>૪૦</sup> અથવા

'' અખતર પહેરી અહાદુર જ્યારે કરતા પ્યારે યુદ્ધટ'કાર; મઘવાપતિ ત્યાં થરથર ધૂજે, ભડવીરા એવા ભયકાર.''<sup>૪૧</sup>

કાવ્યના ઉત્તરાર્ધમાં રામ, લક્ષ્મણ, ભીમ, ભગીરથ, અર્જુન, અભિમન્યુ, ભીષ્મપિતા, પૃથુરાજ વગેરેનાં પરાક્રમાે વર્ણવી વિશેષપણે તેમનું સ્મરણ કર્યું છે. આવા પૂર્વજોનાં સંભારણાં સામે આજના લોકોની સ્થિતિ જોઈ, પરિસ્થિતિની અસદ્યતા લાગવાથી, તેમના પર થતા પ્રકાપ પણ આ રચનામાં જોવા મળે છે:—

> '' મરા ખૂડીને નરા બાયલા, ઢાંકણીમાં નાખીને નીર, આર્થ કીર્તિ'ને ઝાંખપ દીધી, તમને એના બઢો શીર."૪૨

આ રચનામાં શ્રીમદ્દે તેમના ખેદ દર્શાવતી "અરે! અરેરે! આજ ગયા કર્યા ? રહિયાળા એવા રહ્યુધીર" એ પ'ક્તિને ધ્રુવપ'ક્તિ બનાવી ઢીધી છે. માત્ર છેલ્લી ત્રણ કડીમાં તેના ઉપયોગ થયેલા નથી.

આ રચનામાં તેમણે "સબસબતી ", " ખળભળ ખળભળ ", " ધક ધક ધક ધક ", " કટ કટ કટ કટ " વગેરે રવાનુકારી શખ્દાના પણ છૂટથી ઉપયાગ કર્યા છે, અને તેશ

૪૦. " સુબાધસંત્રહ", પૃ. ૮૦.

૪૧. ઐજન, ૫. ૮૨. ૪૨. એજન, ૫. ૮૩.

ભાટચારણાની શૈલીની કવિતાની યાદ આપણને આ પદ અપાવે છે. આ રચનાની શરૂઆત જ તે શૈલીના પ્રકારની છે:—

> "ઢાલ ઢળકતી, ઝખક ઝખકતી, લઈ ચળકતી કર કરવાલ; ખરેખરા ખુંદે રહ્યુમાં ત્યાં મૂછ મલકતી ઝગતું ભાલ." વગેરે

વર્ણું સગાઈનાં પછ્યુ ઘણું ઉદાહરણા મળે છે, "મનની મૂકે મમતા માડ", "કેવળ કેસરિયાં કરનારા" વગેરે.

આ રીતે જેમ તથા વેગવાળી ભાષામાં તેમણે આપેલા રહ્યુમેદાનના અને રહ્યુધાહાના ચિતાર આસ્વાદ્ય બની શકે એવા છે. શ્રી બ્રહ્મચારી ગાવર્ધનદાસ આ કાવ્ય વિશે લખે છે કે :---

"સર વોલ્ટર રકાટનાં હ્રન્દ્રયુહો – Combats, શૌર્ય પ્રેમપ્રેરક – Romantic – કાવ્યો જેણે વાંચ્યાં હશે તેને આ સવૈયા વાંચી તે સ્મરણમાં આવ્યા વિના નહિ રહે! પરંતુ એક નાના કાવ્યમાં શ્રીમફે હૃદયના કેટલા ભાવા જગાડથા છે તે તો પૂરું તે કાવ્ય વાંચવાથી જણાય, અને શ્રીમફે સાહિત્યના જે જે ક્ષેત્રમાં કલમ ચલાવી હોય તે તે સર્વ સ્થળે તે વિજયવંત નિવડથા વિના રહેત નહિ, એવી વાંચનારને પ્રતીતિ થાય તેવું આ અદ્દસુત કાવ્ય છે. " પ્રે 3

### <sup>લ</sup> પ્રેમની કળા ન્યા**રી** છે. <sup>2388</sup>

" સુખાઇ પ્રકાશ "માં વિ. સં. ૧૯૪૨માં પ્રગટ થયેલી વસ'તતિ**લકામાં લખાયેલી આ** રચનામાં શ્રીમદ્દે પ્રેમ કર્યા અને કઈ રીતે પ્રવર્ત છે તે માટે **કાઈ નિયમ નથી એમ** પ્રતિપાદન કર્યું છે. આ કૃતિના અ'તમાં તેમણે તેના રચનાઉદ્દેશ પ**ણ જણાવ્યા છે:—** 

> '' સ'ઘે કરી સમજવા શુલ સ્નેહ ખૂબી, દર્શાતરૂપ ચીતરી દઢ પ્રેમસૂરી.''<sup>૪૫</sup>

પ્રત્યેક કડીના છેલ્લા ચરલુમાં આવતી પંક્તિ " છે પ્રેમ નેમ કળની પ્રિય વાત ન્યારી" દ્વારા કવિએ પ્રેમના તત્ત્વના આ અના ખાપણાના પરિચય પ્રકૃતિમાંથી લીધેલાં સંખ્યાબંધ સુપરિચિત દર્શાતાથી કરાવ્યા છે. કમળના સૂર્ય પ્રતિ પ્રેમ, ભ્રમરના કમળ પ્રતિ પ્રેમ, પાયણીના ચંદ્ર પરના રાગ, મારના મેઘ સાથેના પ્રેમ, લાહ અને ચુંબકના પ્રેમ, જળ તથા મીનના પ્રેમ, સાગર અને શશીના પ્રેમ વગેરનાં ઉદાહરણા તેમણે આપ્યાં છે. અને અહીં કાવ્યની ધ્રુવપંક્તિ પ્રત્યેક કડીમાં અર્થાન્તર-યાસ અલંકારની ખૂબી પ્રગટ કરે છે.

આ રચનાની ભાષા ઘણી સાદી હોવાથી સમજવામાં પણ એવી જ સહેલી છે. સાદાઈમાં આ રચના દલપતરામની યાદ આપી જાય તેવી છે. જુએા :—

૪૩. " શ્રીમદ રાજ્યંદ્ર જીવનકળા ", આ. ૪, પૃ. ૯૧.

૪૪. " સુભોધસ'ત્રહ ". પૃ. ૭૨, ૪૫. એજન, પૃ. ૭૪.

"રે માછલી જળ થકી રહી પ્રેમ બાંધી, તેના વિના તરફડે ઝટ સ્નેહ સાંધી; જીવે નહિ વિરહથી થળમાં બિચારી, છે પ્રેમ નેમ કળની પ્રિય વાત ન્યારી "૪૬

## પ્રકીર્ણ**ે દાહરા**ઓ

" દર્શાતિક દાહરા ", " મિત્રપરીક્ષા ", " કુમિત્રનિ'દા ", " પ્રાસ્તાવિક દોહરા " વગેરે શીર્ષં ક નીચે " સુણાધસ ગ્રહ "માં શ્રીમદ્ રચિત કુલ ૧૧૦ દોહરાએા આપવામાં આવ્યા છે. આ પ્રત્યેક દોહરો સ્વત'ત્ર એકમ જેવા છે. એટલે તેમાં વિષયવૈવિધ્ય ઘણું જોવા મળે છે. મિત્ર, દુશ્મન, પૈસા, વિદ્યા, કાવ્ય, પંડિતાઈ, પ્રેમ, સદ્ગુરુ, ચડતી-પડતી, ટેવ વગેરે વિષયા વિશે શ્રીમફે દાહરા રચ્યા છે, અને તે દ્વારા નીતિવ્યવહાર વિશે પાતાના કેટલાક વિચારા રજૂ કર્યા છે. કેટલાક દાહરા અર્થાન્તરન્યાસના સુંદર ઉદાહરણ પણ બન્યા છે; જેમ કે :—

> "પડતી સમયે પંડન, ઊંગે અવળી વાત; હરણ થયાં મૃગમાહથી, સતી સીતા સુખઘાત. "૪૦ " અવળાં પણ સવળાં થશે, કાંકર વાગ્યે ઢીક, તપ્યા લાહને ટીપતાં, સુધરી જશે અધિક "૪૮

કેટલીક વખત તેઓ અર્થાન્તરન્યાસમાં કહેવતના પણ ઉપયોગ કરે છે. જેમ કે :—

'' બેવકૂફને બાધ દો, પણ લાગે નહી' લેશ; લેસ આગળે ભાગવત તશા જેમ ઉપદેશ. "૪૯ " આમ અવનીનાે કાયદાે, ઘર કૂટચે ઘર જાય;

રાજ ગયું પૃથ્વીરાજનું કૃટથે હાહલીરાય. "૫૦

મિત્ર વિશે લગભગ ૧૭ જેટલા છુટક છૂટક દોહરા મળે છે. તેમાં સારા તેમ જ ખરાળ મિત્રાનાં લક્ષણા અપાયાં છે. કચાંક તેમણે ધન વિશે અવલાકનમૂલક વિચારા રજૂ કર્યા છે. કાવ્યના ગુણો વિશે પણ થાડા દોહરાઓ મળે છે. જુઓ :—

> " વિના રસિકતા કાવ્યના, સરસ ન લાગે સાર; સૂનાં લાગે સર્વધા, ઘણી વિનાનાં ઢાર."પ૧

૪૬. "સુબાધસંગ્રહ", પૃ. ૭૪.

૪૭. એજન, પૃ. ૫૯. 💎 ૪૮. એજન, પૃ. ૯૯.

૪૯. એજન, પૃ. ૧૦૨. પુરુ એજન, પૃ. પુરુ

પ૧. એજન. પૃ. ૧૦૧.

કેટલાક દોહરા સુભાષિત જેવા પણ બન્યા છે, અને તેમાં કેટલીક જગ્યાએ સ'સ્કૃત સુભાષિતાની શૈલીની છાયા પણ વસ્તાય છે; જેમ કેઃ—

- "કલેશ, ગર્વ, ઉન્માદ ને આળસ ઊંઘ અયોગ્ય, લક્ષ્મી રળવાનાં ગણો, માત્ર પાંચ અવજેગ." પર "દાન, કાવ્ય, તપ, ચાતુરી, ગુરુભક્તિ ને જ્ઞાન; વિવેક, નીતિ, લક્ષ્મી એ સબળ કીર્તિનાં સ્થાન." પ્ર
- " <mark>લક્ષ્મીભૂષ</mark>ણું છે ઘર, અને ઘરભૂષણું છે નાર; નારભૂષણું આ ધારીએ, પતિભક્તિ પ્રિયકાર."<sup>પપ્ર</sup>

સરળ ભાષામાં લખાયેલા આ દોહરાએમાં શ્રીમદ્ની નીતિપ્રિયતા, સદ્દગુલુપ્રીતિ વગેરે ગુણા જોવા મળે છે.

### <sup>6</sup> અવધાન કાવ્યા <sup>3</sup>

" સુબાધસ'ગ્રહ "માં લગભગ ૪૦ જેટલી, અવધાન સમયે રચેલી પદ્યકૃતિઓ જેવા મળે છે. એમાં કેટલીક પાદપૂર્તિ' છે. આ શીધ્રસ્થનાએ ભાગ્યે જ ચાર-આઠ લીટીથી લાંબી છે. ધ્ય

આ શીઘરચનામાં વિષયનું વૈવિધ્ય ઘણું છે, તેમ જ વિષયા પણ ઘણી વખત ગુચ્છા, કાંકરા, ર'ગની પિચકારી, કારા કાગળ, ત્રણ દરવાના, લવિંગ, ઇંટ, નળિયું જેવા સામાન્ય લેવામાં આવ્યા છે, તો કચારેક ધર્મ, કનેડાં, ઇશ્વરલીલા, વિદ્યા વગેરે જેવા ગ'ભીર પ્રકારના વિષયા પણ લેવાયા છે. આ રચનાઓ વિવિધ છ'દમાં લખાયેલી છે. અહીં આપણને શિખરિણી, શાદ્ધ લવિકીડિત, વસંતતિલકા, ભુજ'ગી, ઇન્દ્રવજાા, ઉપેન્દ્રવજાા, તાેટક, માલિની, મ'દાકાન્તા, ઉપનતિ, હરિગીત, દાહરા, નારાચ, કવિત, મનહર, ગીતિ, પદ્ધડી વગેરે અક્ષરમેળ કે માત્રામેળ છ'દો નેવા મળે છે. શીઘરચનાઓમાં શ્રોતા માગે તે વિષય અને માગે તે છ'દમાં શ્રીમદ રચના કરી શકતા, તે તેમનું રચનાકીશલ બતાવે છે.

બાલપહાથી ઉત્પન્ન થયેલી એમની વૈરાગ્યપ્રવૃત્તિ આ શીઘરચનાંઓમાં ઘણી વખત દેખાઈ આવે છે; અને એ વ્યક્ત કરવા તેમને ગંભીર વિષયની જરૂર પડતી નથી. કાંકરા, રંગની પિચકારી કે ઘડિયાળના ડંકા જેવા સામાન્ય વિષયા પણ તેમને પાતાના વક્તવ્ય માટે પૂરતા થઈ પડે છે. કાંકરા વિશે તેઓ દાહરામાં લખે છે કે:—

> "એમ સૂચવે કાંકરા, મનદગ ખાલી દેખ; મનખા કેરા મુજ સમા, વિના ધર્મથી લેખ."<sup>પ</sup><sup>૬</sup>

પર-૫૩. " સુભાષસં શ્રહ ", પૃ. ૮૫. પ૪. એજન, પૃ. ૮૬.

પપ. " સુ**મા**ધસંત્રહ "માં આપેલાં અવધાન કાવ્યામાંનાં કેટલાંક " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્રં "ની પાંચમા આવૃત્તિમાં પહુ આપ્યાં છે.

૫૬. " સુબાધસંગ્રહ" પૃ. ૩.

ર'ગની પિચકારી વિશે તેમણે શિખરિણી છ'દમાં લખ્યું' છે કે:---

" ળનાવી છે કેવી, સુઘડ પિચકારી સ્ચવતી, અધી જૂઠી માયા, મનન કર એવું મન વતી; નથી સાચી મારી, ચટક સહુ શિક્ષા કથનમાં, ઉરે ધારી જોજો, વિનયઅરજ આ મથનમાં." પ્ર

આમ કિશારકાળથી જ તેમની વૈરાગ્યવૃત્તિ જેવા મળે છે. તે સાથે કેટલીક વખત સામાન્ય વિષયમાંથી પણ સુંદર બાેધ આપતા હોાય તેવું તેમની કૃતિમાં જેવા મળે છે. ગુચ્છા, કાેરા કાગળ, ચાેપાટ, ઇંટ, નળિશું વગેરે આનાં દર્શાતા છે. "ગુચ્છા" વિશે તેમણે શાદ્ર લવિક્રીક્તિમાં નીચેની પ'ક્તિએા રચી છે:—

> " ગુચ્છાના ગુણુ આ તમામ વદતા, રક્ષા કરે જ'તુની, રાખે **નલવ**ણી કરી શરીરની, આવ્યા કને અ'તુની; રે**! રક્ષા** કરવી ઘઢે શરણની, એવું સદા સૂચવે, જો ઇચ્છા તરવા લવીજન, ધરા, તો તો ગુચ્છા જે કવે. "પ્રત

લુજ'ગી છ'દમાં ચાેપાટને ઉપાલ'લ આપતી નીચેની પ'ક્તિએા પણ તેમણે અવધાન સમયે જ રચેલી :—

> " કર્યું' રાજ્ય તે' ધર્મનું ધૂળધાણી, વળી ફેરવ્યું કીરવા શિર પાણી; તજી તું પ્રતાપે નળે નિજ રાણી, હવે એઇ ચાપાટ, તારી કમાણી."પલ

આમ સામાન્ય વિષયોમાંથી પણ કંઇક નવું ખતાવવાની તેમની શક્તિ છે; એ જ રીતે ગંભીર વિષયને હલ કરવાની આવડત પણ તેમનામાં છે. એટલું જ નહિ, અશક્ય લાગતી વસ્તુને સુંદર તર્કથી શક્ય ખનતી પણ ખતાવી છે. કર્મની ગતિ, કન્નેડાં, ઈશ્વરલીલા વગેરે ગંભીર વિષયો વિશે તેમણે સરળતાથી પદ્મસ્થના કરી છે, અને " આકાશપુષ્પ થકી વંધ્યસુતા વધાવી" કે "રાત્રિ ખરા ખપાર" જેવી અશક્ય વાતો તેમણે પાદપૂર્તિમાં ગ્'થી લીધી છે. "કર્મની ગતિ" વિશે તેમણે નારાચ છંદમાં લખ્યું છે કે:—

> '' વડાદરે વસેલ આ, સયાજીરાવ સાંભરે, અધિપતિ નસીબની, ગતિ વર્તો થયા ખરે! ધણી છતાં મલ્હારરાવ, કેદમાં ગયા અરે! ગતિ વિચિત્ર કર્માની, તું હર્ષ શાક શું ધરે ?''<sup>૬</sup>૦

૫૭. " સુબેાધસ ગહ ", પૃ. ૩.

૫૮. એજન, પૃ. ર. ૫૯. એજન, પૃ. ૬૫. ૬૦. એજન, પૃ. ૩.

"રાત્રિ ખરા બધાર" વિશે તેમણે રચેલી પાદપૂર્તિ જુઓ :---

" કચ્છ નૃપતિ વિવાહ રચ્ચાે, ગઈ તિમિરતા દ્વાર; અજવાળું એવું કર્યું, રાત્રિ ખરા બધાર."<sup>૬૧</sup>

આવી જાતની ચમત્કૃતિ તેમણે કરેલી સમસ્યાપૂર્તિ જેવી કે "વ'ઝચાપુત્ર મારવાને કાઈક ચાલ્યા જાય છે" કે "તે માટે રથ ચ'દ્રને હરિણયાં જોડી હીધાં શ્રીહરિ" વગેરમાં આપણને જોવા મળે છે. ચ'દ્રના રથને હરિણયાં શા માટે જોડી હીધાં છે, તે વિશેના સુંદર તર્ક વાણિયા ઉપર ઉતારતાં શાદ્વ'લવિક્રીડિતમાં તેમણે રચ્યું છે કે:—

" અ'ગે શોર્ય દમામ નામ ન મળે, સત્તા રહી ના જરી, પ્રેમી કાયરતા તહ્યું અધિક છે, શાસ્ત્રે કથા એ ખરી; ભાગી **નાય જરૂર તે ભય ભર્ચો, રે દેખતાં કેસરી,** તે માટે રથ ચ'દ્રને હરહિયાં એડી દીધાં શ્રીહરિ."<sup>દર</sup>

આ બધી શીધ સ્થાયેલી કૃતિઓમાં ચમતકૃતિ, પ્રાસ, યમકાદિ અલ'કાર વગેરે લક્ષણો દ્વારા સારુ' વૈવિધ્ય આપણને જેવા મળે છે.

ઉપર જેયા તે વિષયા ઉપરાંત અવધાન-કૃતિઓમાં ધર્મ, મુનિને પ્રશામ, કવિતાને હિંમત, ચાર મદ, દોલત, તૃષ્ણા, માટાઈ, નિંદક, ત્રણ દરવાજા, તંખૂ, સાગરને ફીણુ કેમ વળે છે, તમાકુની ડાબલી, વિદ્યા, શાલ, લવિંગ, પાણી, કલમ, પવનની રીતિ, આગગાડી, દરિયા, કમળ વગેરે વિષયા પરથી રચનાએા મળે છે, બે—ત્રણ અંતિલિંપિકા પણ તેમણે રચી છે. જેમાં કાઈમાં પાતાનું નામ, કાઈમાં " ચતુરભુજ વ'દના કરે" એ વાકચ, એમ વિવિધ વસ્તુઓ તેમણે ગૂંથી છે. ભાષાની ચમત્કૃતિના આ પ્રકારના એક નમૂના જુઓ :—

" <mark>રાખે યશ ચ'દ્રોદયે, રહે વધુ છ</mark>વી નામ; તેવા નરને પ્રેમથી, નામ કરે પરણામ."<sup>૬૩</sup>

આમાં તેમણે પાતાનું "રાયચંદ રવજી" નામ ગુંચ્યું છે, તે એઈ શકાશે.

આમ આ રચનાઓમાં તેમણે કરેલા જાતજાતના પ્રયોગો જેવા મળે છે. આ બધાં જોડકણાંના પ્રકારના કરેલા પ્રયોગો તેમણે જે વયે કર્યા હતા તે વયને ખ્યાલમાં લેતાં એ પ્રયોગો એમનામાં રહેલી શક્તિના પરિચય આપે છે. અને એ દરિએ આ પ્રયોગો નાંધ-પાત્ર પણ છે. વય વધવાની સાથે તેઓ માત્ર પરમાર્થમાર્ગના જ વિચારક બની જવાથી, ધીરગ'ભીર બની ગયા હતા. અને તેથી આવા કાઈ પ્રયોગો કરવા પરથી તેમણે પાતાનું લક્ષ્ય ઉઠાવી લીધું હતું.

**દ૧.** " સુભોધસંત્રહ ", પૃ. ૪.

**૬૨. એજન, પૃ.** ૭૮.

**૧૩. ઍજન, યૃ. ૭૯.** 

૪. મ**ીભ<sup>ે</sup> સ્વાનાઓ** ૧૨૩

આમ શ્રીમદ્દના સમગ્ર સાહિત્યમાં જોઈએ તો "ઓનીતિળાધક વિભાગ ૧ ", " ધર્મે તર પદ્મકૃતિએ " અને અવધાન સમયે જે કૃતિઓની રચના થયેલી તેટલું જ સાહિત્ય ધર્મે તર રચનામાં મળે છે; બાકીનું બધું જ લખાણ ધર્મને લક્ષ્યમાં રાખીને થયેલું જોઈ શકાય છે. એ પરથી ખ્યાલ આવી શકશે કે તેમને મન ધર્મનું મહત્ત્વ કેટલું હતું! તેમના જણાવ્યા પ્રમાણે જે સાહિત્ય, સંગીત કે અન્ય કલાના ઉપયાગ આત્માર્થ ન હાય તે નિરર્થક ગણાય. અને પોતાના આ વિચારને અનુલક્ષીને જ તેમણે સર્વ લખાણુ કરેલું જણાઈ આવે છે. તેથી બહુ થોડી ગણી શકાય તેટલી પદ્યરચનાએ ધર્મતર સાહિત્યમાં મળે છે, અને ગદ્યરચના તો એક પણુ મળતી નથી. "

#### ધમીને લગતાં કાવ્યા

વીસ વર્ષની ઉ'મર પહેલાં ધર્મ'ને લગતાં શ્રીમદ્ રચિત આટલાં કાવ્યાે મળે છે : "માક્ષ-સુખાેધ", " નવ કાળ મૂકે કાેઈ ને ", " ધર્મ' વિષે ", " શાંતિનાથની સ્તુતિ ", " છત્રપ્રબ'ધ", " કેટલાક દાેહરા ", " ભાવનાએાધનાં મુક્તકાે " અને "માક્ષમાળા "નાં કાવ્યાે.

### " માક્ષસુએાધ "

"માક્ષસુખાધ" નામના ગ્ર'થ લખવાની શરૂઆત શ્રીમફે ૧૭મા વર્ષ પહેલાં કરી હતી. તેના પ્રથમ શતકની વીસ કડી હાલમાં ઉપલબ્ધ છે. તે પછી તે ગ્ર'થ અપૂર્ણ રહેલા છે. તેમના એક કરતાં વધુ શતક લખવાના વિચાર હશે, એવું અનુમાન "પ્રથમ શતક" એવું જે શીર્ષક આપ્યું છે, તે પરથી થાય છે.

આર'ભમાં શ્રીમફે આ ગ્રંથ રચવાની ઇચ્છા ખતાવી છે. પછી આદિ તીર્થ કર ૠષભદેવના કેટ**લાક ગુણોનું** સ્મરણ કરી, તેમને વ'દન કર્યા છે.

પદ્મીના સત્તર દોહરામાં શ્રીમફે પ્રભુપાર્થના રચી છે. તેની પ્રત્યેક કડીમાં ભગવાન " ભયભ'જન " છે, એ જણાવ્યું છે. શરૂઆતની કડીએમાં પ્રભુના ચુણોનું સ્મરણ કર્યું છે, અને પાછળની કડીએમમાં ભક્તમાં રહેલા અવગુણે દ્વર કરવાની તથા કેટલાક ગુણો આપવાની

પાપપશ્ચાત્તાપ પ'ચદશી-ધમ'સદ્બોધન રતન – મે ૧૮૮૫; લાંચ – સુબોધપ્રકાશ – જૂન ૧૮૮૩; કાળ – ઑક્ટો. ૧૮૮૫; વિવેકસવૈયા – ઑક્ટો. ૧૮૮૫; રાજ્તને ભાષ; પ્રેમિનિશાની; શ્રીમ'ત છતાં પણ શાક; સજ્જન સચ્ચાઈ – આસા ૧૯૪૧; અવતાર એળ ર્યા – ધ્મેલ્ દર્પણ – શ્રાવણ ૧૯૪૧; કુન્ય નિંદા; ધમ'દપ'ણ – ૧૯૪૧; કવિ અને નવરસ.

ક્યું. આ અધાં કાવ્યા ઉપરાંત જૈનધમ<sup>દ</sup>ને લગતાં ન હોય તેવાં શ્રીમદ્દની વીસ વર્ષની વય પહેલાં લખાયેલાં કેટલાંક કાવ્યાની નાંધ શ્રી મનસુખભાઈ કિરતચંદ મહેતાએ તેમના ''શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જીવનરેખા'' નામના પુસ્તકમાં લીધી છે. પરંતુ તે કાવ્યા આજે ઉપલબ્ધ ન હોવાથી તે વિશે પ્રકાશ પડતા નથી. તે યાદી આ પ્રમાણે છે:

પ્રાર્થના કરાઈ છે. આ પ્રાર્થના ખૂબ ભાવવાહી તથા સરળ શખ્દોમાં થયેલી છે. તેએ! પ્રભુના ગુણુ બતાવે છે કે:—

> " ધર્મ ધરણ, તારણ તરણ, શરણ ચરણ સન્માન, વિદનહરણ, પાવનકરણ, ભયભ જન ભગવાન." દ્ય

आवा प्रभुने प्रार्थना इरी छे हे :---

" નીતિ પ્રીતિ નમ્રતા, લક્ષી લક્તિનું ભાન; આર્ય પ્રજાને આપશા, ભયભંજન ભગવાન." દૃદ

આ પ્રાર્થના કર્યા પછી ધર્મ વિનાના માણસ કેવા લાગે તે જુદ્દી જુદ્દી ઉપમા દ્વારા કવિતામાં તેમણે વર્ણુવ્યું છે કે:—

" દિન'કર વિના જેવા, દિનના દેખાવ દીન, શશી વિના જેવી જોજો, શર્વ'રી સુહાય છે; પ્રતિપાળ વિના જેવી, પ્રજા પૂરતાણી પેંખા, સુરસ વિનાની જેવી, કવિતા કહાય છે; સિલલ વિહીન જેવી, સરિતાની શાલા અને, લતાર વિહીન જેવી, લામિની લળાય છે; વદે રાયચ'દ વીર, એમ ધર્મમર્મ વિના, માનવી મહાન પણ, કુકમીં કળાય છે." દહ

ધર્મ વિહીન મનુષ્યના વર્ણુન પછી "માક્ષસુણાધ" ગ્રંથ અપૂર્ણુ રહેલા છે. આમ આ ગ્રંથના ઘણા થાંડા ભાગ ઉપલખ્ધ હાવાથી તે કઈ કક્ષાના ગ્રંથ બની શક્યો હાત તેના વિશેષ ખ્યાલ આવી શકતા નથી. તેમ છતાં ઠેકઠેકાણું પાતાનું નામ ગ્ર્યવાની પ્રાચીન શૈલી તેમણે જાળવી રાખી છે, તે અહીં જેઈ શકાય છે. આ ઉપરાંત આટલા નાના વિભાગમાં પણ શાર્દ્ધલ, છપ્પય, કવિત, દોહરા આદિ છંદમાં પંક્તિઓ મળે છે તે પરથી વિવિધ છંદરચના કરવાનું તેમણે ધાર્યું હોય તેમ લાગે છે.

## ''નવ કાળ મૂકે કાઈને "

આ રચનામાં શ્રીમદ્દે કાેઈ પણ માણસ મૃત્યુથી બચી શકતા નથી તે વિશે દર્શાતાથી સમજાવ્યું છે. જાતજાતના સાંસારિક વૈભવ હાેય, શારીરિક બળ હાેય, ધરતીનું સામ્રાન્ય હાેય, અનેક ગુણુ હાેય તેવી વ્યક્તિ પણ મૃત્યુથી પર નથી. બધાંને એક દિવસ મરવાનું તાે છે જ. મરણુ આવે ત્યારે એ વૈભવ, એ માન, એ પ્રભુત્વ, સર્વ છાેડી જીવને મરણને

ક્ય. કક. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨.

૬૭. એજન, પૃ. ૩.

૪. પ્રેકીર્લ્યુ રથતાએક રસ્ય

શરણ થવું પડે છે. માણસની આ પરાધીનતાનું ચિત્ર તેમણે ઝુદાં ઝુદાં દેશંતા મૂકી રજૂ કર્યું છે. છ ખંડના ધરતીના ધણી પણ કાળને કેવા વશ થાય છે, તે જુઓ :—

> " છાં ખેડના અધિરાજ જે ચેંડે કરીને નીપજ્યા, પ્રદ્યાંડમાં બળવાન થઈને ભૂપ ભારે ઊપજ્યા, એ ચતુર ચકી ચાલિયા હાતા નહાતા હાઇને, જન જાણીએ મન માનીએ નવ કાળ મૂકે કાેઈને." 'દ્

આ ચકલતા જેવી જ દશા રાજનીતિનિપુણોની, તલવાર-બહાદુરાની, કે ખૂબ ખૂબ હીરામાણેક વગેરે પહેરનારની પણ થાય છે, તે કર્તાએ હરિગીત છંદની ર૮ પંક્તિમાં બતાવ્યું છે. સામાન્ય માણસા મૃત્યુના અધિકારને સમજ્યા વિના વૈભવ પાછળ આંઘળી દોટ મૂકે છે અને મૃત્યુ તાે એ બધાથી જવને છૂટા પાડનાર છે તે તેઓ ભૂલી જાય છે. તેથી શ્રીમદ્દે એ મૃત્યુનું સામથ્ય બતાવી, નાશવંત વૈભવમાં માહ કરવા જેવું નથી, તેનું સ્ચન કરેલ છે. નાની વયે મૃત્યુ જેવા ગંભીર વિષય પરત્વે પણ તેઓ પરિપક્ત વિચારા ધરાવતા હતા તે તેમની ઉચ્ચ મનાદશા બતાવે છે.

### " ધમ વિશે "

સત્ધર્મના પાલન વિનાની સર્વ વસ્તુઓ કાઈ પણ કિંમતની નથી, એમ જણાવી ધર્મનું મહત્ત્વ સ્થાપન કરતી શ્રીમદ્દની આ રચના ૩૨ ૫ કત જેટલી કાર્વ છે. દલ્ તેમાં આઠ-આઠ ૫ કત્યોના ચાર વિભાગ તેમણે પાડેલા છે. ૭૦ પહેલા વિભાગમાં સંસારના સર્વ જાતના વૈલવથી મળતું સુખ સત્ધર્મની શ્રદ્ધા ન હોય તો કશી કિંમતનું નથી એમ તેમણે જણાવ્યું છે. બીજા વિભાગમાં માણસના દુર્પુણોના નાશ કરવાનું સાધન તથા સાચું સુખ પામવા માટેનું સાધન ધર્મ છે, તેમ જણાવ્યું છે. ધર્મમાં અશ્રદ્ધા રાખનાર માણસ કેટલા હીન દેખાય છે તે તેમણે જુદ્ધી જુદ્દી ઉપમાંઓના ઉપયાગ કરી ત્રીજા વિભાગમાં બતાવ્યું છે. ચાથા વિભાગમાં સત્પુરુષા, વિદ્વાના, સાધુઓ, કવિઓ વગેરે ધર્મને ઘણું મહત્ત્વ આપે છે, તે જણાવી આત્માને નિર્મળ કરવા, ધર્મને શરણે જવા તેઓ ભલામણ કરતાં લખે છે કે:—

## " કવિચો કલ્યાણકારી કલ્પતરુ કથે જેને. સુધાના સાગર કથે, સાધુ શુભ ક્ષેમથી;

૧૮. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૮. ૧૯. ઍજન, ૪.૯.

૭૦. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર"ની પરમજીત પ્રભાવક મંડળની પાંચમી આવૃત્તિમાં આ રચનાની ક કડીઓ આપેલી છે, તેમાંની છેલ્લી ખે કડી, અવધાન સમયે રચાયેલો જુદા જ રચના હાય તેમ જણાય છે. જુઓ "રાજપદ્ય" પૃ. ૨૬, ૧૯. પહેલી ચાર કડી ૧૫મે વધે, અને બીજી ખે ૧૮મે વધે રચાયેલી જણાય છે.

આત્માના ઉદ્ધારને ઉમંગથી અનુસરા જે, નિર્મળ થવાને કાજે, નમા નીતિ નેમથી."ઉ

સરળ ભાષામાં કવિતમાં રચાયેલી શ્રીમદ્દની આ કૃતિમાં ધર્મ ને કે દ્રમાં રાખી તે વિશેના વિચારા રજૂ થયા છે, ધર્મ હોય તા જ સર્વ છે, તે ભાવ પ્રત્યેક પ'ક્તિમાં નીતરે છે. આ એક ઉપદેશકાવ્ય અની રહ્યું છે, જેમાં સીધા જ બાવ અપાયેલા છે.

## <sup>44</sup> **શાંતિનાથ ભગવાનની સ્**તુતિ "<sup>૭૨</sup>

શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનની સ્તુતિ કરતા આ પદની આઠ-દસ પ'ક્તિઓ લખાયા પછીથી તે અપૂર્ણ રહેલું છે. અહીં પ્રભુ પ્રત્યેના અહેાભાવ અને પાતાનું કીનત્વ પ્રગટ કરતાં કવિની નમ્રતા જેવા મળે છે.

#### **<sup>44</sup> ७२५७'६** <sup>33</sup>७३

અવધાન સમયે શ્રીમદ્ જાતજાતની ચમત્કૃતિવાળાં કાવ્યા રચતા. તેવા એક પ્રસ'એ જેતપુરમાં વિ. સ'. ૧૯૪૧ની કાર્તિ'કી પૂનમે તેમણે તેમના બનેવી રા. ચત્રભુજભાઈ ની વિન'તીથી '' છત્રપ્રબ'ધ "ની રચના કરી હતી. જે તેના રચયિતા વિશે તેમણે લખ્યું છે કે :—

લુજ'ગી છ'દની આ ચાર પ'ક્તિએને છત્રની આકૃતિમાં જુદાં જુદાં ખાનાં પાડી આકૃતિમાં ખતાવ્યા પ્રમાણે ગાઠવવામાં આવી હતી, કે જેથી એના દ'ડમાં ચારે પ'ક્તિએ આવી જાય, અને છત્રની એક બાજુએથી ગમે તે ખાનાથી વાંચતાં દ'ડની પ'ક્તિના તેની સાથે જેડાયેલા અક્ષરા સહિત "અરિહ'ત આન'દકારી અપારી" એ પ'ક્તિ વ'ચાય, અને છત્રની બીજી બાજુથી વાંચતાં એ જ રીતે "સદા માક્ષદાતા તથા દિવ્યકારી" એ પ'ક્તિ વ'ચાય.

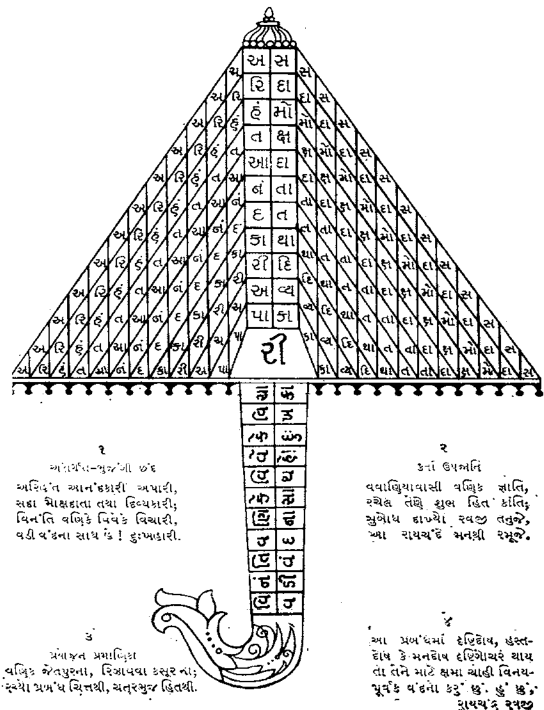
૭૧. આ પદ્યના ત્રીજો વિભાગ "માક્ષસુખોધ"માંથી લેવાયા હાય તેમ જણાય છે. બંને જગાએ એકસરખી જ પંક્તિએ છે.

હર, " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૨૯.

૭૩. ઐજન, પૃ. ૭૦. ૭૪–૭૫. એજન, પૃ. ૩૦.

#### છત્રપ્રવ્ય ધરુથ પ્રેમ-પ્રાથ'ના

# केतपुर धाति<sup>९</sup> सह १५ १५४१



### પ્રકીર્જુ **દાહરા**એા<sup>૭૬</sup>

શ્રીમદ્ રચિત જુદા જુદા વિચારકણા વ્યક્ત કરતા પાંચ દોહરા "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" ગ્રંથમાં મળે છે. તેમાં દુઃખરહિત કાેઈ નથી, પણ દુઃખના વેદન કરવામાં ફેર છે; પાપથી મુક્ત થવા માટે વીતરાગની વાણી સિવાય કાેઈ બીજું સાધન કામ આવતું નથી; વીતરાગ-વચના શાંતિ આપનાર તથા ભવમુક્તિ કરાવનાર છે; રાગદ્રેષ એ સર્વ અનર્થનું મૂળ છે વગેરે વિચારા અસરકારક ભાષામાં રજૂ કર્યા છે. તેના મુક્તક કે સુભાષિતા તરીકે છૂટથી ઉપયાગ થઈ શકે તેમ છે; જેમ કે:—

> " જ્ઞાની કે અજ્ઞાની જન, સુખ દુઃખ રહિત ન કાય, ગ્રાની વેદે ધૈર્યથી, અજ્ઞાની વેદે રાય." અથવા

" વચનામૃત વીતરાગનાં, પરમ શાંત રસમૂળ; ઐષધ જે ભવરાગનાં, કાયરને પ્રતિકૃળ." છ

અનુભવના નિચાડરૂપ આ દોહરાએમાં લોકસાહિત્યમાં જેવા મળતા દાહરાના જેવી જ સચાટતા પણ જેવા મળે છે, જે નાની ઉંમરમાં શ્રીમદ્દે પ્રાપ્ત કરેલી પ્રીક્તાનું સૂચન કરે છે.

### <sup>6</sup> ભાવનાથાધ "ની પઘરચનાઓ

"ભાવનાબાધ"માં કીર્ઘ કહી શકાય એવી એક પણ રચના નથી. પરંતુ પહેલી છ ભાવનાઓ સમજાવતી ચાર-ચાર પદ્યપ ક્તિઓની મુક્તકના પ્રકારની રચના પ્રત્યેક ભાવનાની શરૂઆતમાં તેમણે આપી છે. આ ઉપરાંત અન્યત્વ તથા એકત્વ ભાવનાની પ્રમાણશિક્ષામાં પણ આખા પ્રસંગને સમજાવતી પદ્યપ ક્તિઓ તેમણે રચી છે, અને અ'તમાં બધી ભાવનાઓ વિશે એક દાહરા રચ્યા છે. આમ કુલ ૯ રચના "ભાવનાએાધ"માં જોવા મળે છે.

આ પઘપ ક્તિઓમાં સ'સારની અનિત્યતા, જીવની સ'સારમાં અશરે હતા, જીવનું એકત્વ, બીજા જીવા કે સાંસારિક પદાર્થોનું જીવ માટે અન્યત્વ, દેહની અશુચિ વગેરે વિષય તરી કે નિરૂપણ પામ્યાં છે, તે પ્રત્યેક ભાવનાના અર્થને સ્પષ્ટ કરે છે. પ્રમાણશિક્ષામાં આપેલી પ'ક્તિઓ તેમણે તે ભાવનાને લગતાં આપેલાં દર્શતો તથા તેમાંથી તારવેલા સાર દર્શાવે છે. આમ જોઈએ તો દરેક રચના બાધગર્ભિત છે, તેમ છતાં તે પ'ક્તિઓ સીધા-સાદા ઉપદેશમાં સરી પડતી નથી. વળી, પ્રત્યેક રચના માટે તેમણે ઝુદા ઝુદા છંદમાં — જેમ કે ઉપજાતિ, શાર્દ્ધ લિવિક્રીડિત, હરિગીત, દોહરા વગેરે — પ્રયોજયા છે. માત્ર ચાર જ પ'ક્તિમાં ઘણું વક્તવ્ય સમાવ્યું હોવા છતાં પણ એમાં દુર્બોધતા આવતી નથી, તેમ જ ભાષાની સરળતા પણ જળવાઈ રહે છે, એ એની વિશેષતા છે. એકત્વ ભાવનાની પ્રમાણશિક્ષામાં તેમણે શાર્દ્ધ લિવિક્રીડિતમાં આપેલી પ'ક્તિએ ઝુઓ :—

**૭૬–૭૭.** " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૩૧.

'' રાણી સર્વ મળી સુચંદન ઘસી, ને ચર્ચ વામાં હતી, બૂઝચો ત્યાં કકળાટ કંકણ તણે, શ્રોતી નમી ભૂપતિ; સંવાદે પણ ઇન્દ્રથી દઢ રહ્યો, એક્ત્વ સાચું કર્યું', એવા એ મિથિલેશનું ચરિત આ, સંપૂર્ણ અત્રે થયું.''બ્લ

અહીં નમિરાજા એકત્વ કયા પ્રસંગથી પામ્યા, તે પામ્યા પછી ઇન્દ્ર કસોટી કરવા આવ્યા ત્યારે તેમની સાથે પાતાના મતમાં કઈ રીતે દઢ રહ્યા અને કસોટીમાંથી પાર ઊતર્યા, તે સર્વ તેમણે ફક્ત ચાર પંક્તિઓમાં સ્પષ્ટતાથી સમજાવ્યું છે. આખી ભાવનાના સાર, કથા વગેરે પણ અહીં સરળ ભાષામાં જ અપાયેલાં છે. વળી, તેમાં તેમની ચાગ્ય શખ્દની પસંદગી તરત જ જણાઈ આવે છે.

આ રચનાઓમાં બીજો નજરે તરી આવતાે ગુણ તે તેની સચાટતાના છે. તે વાંચીએ ત્યારે તેની હુદય પર સ્પષ્ટ છાપ ઊંઠ છે. ઉદાહરણ તરીકે અનિત્યભાવના વિશેની તેમણે ઉપજાતિ છ'દમાં રચેલી પ'ક્તિઓ જુઓ :—

> " વિદ્યુત સક્ષ્મી, પ્રભુતા પતંગ, આયુષ્ય તે તો જળના તરંગ; પુર'દરી ચાપ અન'ગ ર'ગ, શુ' રાચીએ ત્યાં ક્ષણના પ્રસ'ગ." છલ્

લક્ષ્મી, સત્તા, આયુષ્ય, કામલાેગ વગેરે કેવા અનિત્ય છે તે તેમણે યાગ્ય રૂપકા દ્વારા અહીં સ્પષ્ટ કર્યું છે. લક્ષ્મીની ચંચળતા વીજળીના રૂપક દ્વારા જેટલી સ્પષ્ટ થાય તેટલી બીજાથી થાત કે કેમ તે શ'કાસ્પદ્ધ છે. એવું જ અન્ય વિશે પણ છે.

સાળ વર્ષની નાની વચે તેમનામાં કેટલું કવિત્વ હતું તે આ રચનાએા સ્પષ્ટ કરે છે. તેમને મળેલું "કવિ" તરીકેનું બિરુદ આવી રચનાએાને લીધે જ મળ્યું હશે! આ રચનાએા સ્મૃતિમાં રહી જાય તેવી છે.

આ રચનાએમાં ભાષાની સરળતા, સ્પષ્ટતા, સ્વાભાવિકતા તથા પ્રવાહિતા જેવા મળે છે. ઉપરાંત, અર્થગાંભીર્ય અને તત્ત્વચિંતન તેનાં વિશેષ આકર્ષણ-તત્ત્વા બની ગયાં છે. તત્ત્વચિંતક પ્રત્યેક ભાવના વિશે કયા દબ્ટિકાેેેે હુંથી જુએ તે તેમણે અહીં રજૂ કર્યું છે, તેમ જણાય છે.

### <sup>6</sup> માક્ષમાળા <sup>9</sup>ની રચનાંઆ

"માક્ષમાળા"ના ૧૦૮ પાઠમાંથી ૮ પાઠ શ્રીમકે પદ્મમાં રચ્યા છે. તેમાં વિષય-વૈવિધ્યની સાથે કેન્દ્રમાં ધર્મ જ રહે છે. આ પદ્મપાઠા આ પ્રમાણે છે: સર્વમાન્ય ધર્મ,

છ૮. " શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૪૩. ૭૯. એજન, ૫. ૩૬.

૮૦. આ રચાએનાની વિશેષ વિગત માટે જુઓ પ્રકરણ ૩ : " માક્ષમાળા ".

ભક્તિના ઉપદેશ, બ્રહ્મચર્ય વિશે સુભાષિત, સામાન્ય મનાર્ય, તૃષ્ણાની વિચિત્રતા, અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર, જિનેશ્વરની વાણી અને પૂર્ણમાલિકા મ'ગળ. આબાલવૃદ્ધ સર્વ ને ઉપયોગી થાય તેવા હેતુથી શ્રીમફે "માક્ષમાળા"ની રચના કરી હાવાને લીધે તેમાં ભાષાની સરળતા ઉપર ઘણું લક્ષ્ય રાખ્યું છે. આથી "માક્ષમાળા"ની પઘરચનાઓ પણ સરળ ભાષામાં હાય તે સ્વાભાવિક છે.

સામાન્ય માખુસને પણ સમજાય તેવી સરળ રચનામાંથી પણ તત્ત્વિવારક ઘણું પામી શકે તેવી "અમૂલ્ય તત્ત્વિવાર" જેવી કૃતિઓ પણ તેમાં છે. એમાં મનુષ્યભવની દુર્લ ભતા, ખાટા લક્ષથી એળે જેતા મનુષ્યભવ વગેરે વિશે જણાવી સાચા માર્ગ કયા તે પણ કહ્યું છે. હરિગીત જેવા ગેય છંદમાં તેની રચના થઈ હાવાને કારણે શ્રીમદ્રના અનુયાયીઓમાં તેને મુખપાંક કરવાના રિવાજ છે. આ કાવ્ય વાંચતાં શ્રીમદ્રની આધ્યાત્મિક સમજણના અને કંક્ષાના ખ્યાલ આવે તેમ છે. "માક્ષમાળા"ની આ રચના સર્વાત્તમ કહી શકાય એવી છે.

આ સિવાયની અન્ય રચનાઓમાં સ્પષ્ટ બાધ જોવા મળે છે. " બ્રહ્મચર્ય વિશે સુભાષિત", "બિક્તિના ઉપદેશ" વગેરે આ પ્રકારની રચનાઓ છે. તેમાં બ્રહ્મચર્યના મહિમા અને બિક્તિયી ચતા લાભા અનુક્રમે વર્ષ્યુવ્યા છે. જિનેશ્વરપ્રણીત દયા કેવી છે, તેનું નિર્પણ "સર્વમાન્ય ધર્મ"માં થયું છે. તૃષ્ણા કેવી વિચિત્ર છે, તે જીવને કેટલી હેરાન કરે છે તે બાબત "તૃષ્ણાની વિચિત્રતા" એ કૃતિ દર્શાવે છે. કટાક્ષકાવ્યની શૈલીનું આ કાવ્ય આનંદપ્રદ થાય તેવું છે. માણસે સેવવા યોગ્ય મનારથા "સામાન્ય મનારથ"માં શ્રીમદ્રે જણાવ્યા છે. તે કૃતિ સામાન્ય કક્ષાની છે. જિનપ્રસની વાણી કેવા કેવા ગુણોવાળી હાય છે તે 'જિનેશ્વરની વાણી"માં ભાવવાહી શષ્દામાં કવિએ વર્ષ્યુવ્યું છે. અને જેડકણાં જેવું લાગતું 'પૂર્ણમાલિકા મ'ગળ" ઘણા ગ'ભીર અર્થને સમાવતું પદ્ય છે. આ રીતે જોતાં જૈનધર્મનાં દયા, ભક્તિ, બ્રહ્મચર્ય, જિનવાણી વગેરે તત્ત્વો આ પદ્યોમાં વિષયરૂપ બન્યાં છે.

રચનાઓ પ્રમાણમાં ટ્ર'કી છતાં સુરેખ લાગે તેવી બની છે. તેમાં તે વિષયના ભાર-પૂર્વા ઉપદેશ અપાયા છે. અહીં તેમણે કચારેક ઉપજાતિ જેવા અક્ષરમેળ છંદમાં રચના કરી છે. પર'તુ માત્રામેળ છે દા જેવા કે ચાપાઈ, હરિગીત, સવૈયા આદિને વિશેષ ઉપયાગમાં લીધા છે. દેવ આમ "માક્ષમાળા"ની રચનાઓ ધર્મને લગતી શ્રીમદ્ની રચનાઓમાં મહત્ત્વનું સ્થાન ધરાવે છે.

### " દ્રાદશાનુપક્ષા <sup>ગઢ</sup>

વિક્રમની બીજી સદ્દી આસપાસ મુનિશ્રી સમ'તભદ્રાચાર્યે " રત્નકર હશ્રાવકાચાર ''નામના શ્રાવકના આચારાનું નિરૂપણ કરતા શ્ર'થ સ'સ્કૃતમાં લખ્યા છે. આ શ્ર'થ ઉપર હિંદી ભાષામાં વિસ્તૃત ટીકા પ'હિત સુખદાસજીએ વિક્રમની ૨૦મી સદ્દીની શરૂઆતમાં – સ'. ૧૯૦૬થી ૧૯૨૧ સુધીમાં – લખી છે. તેમાં સમ્યક્ત્વનાં આઠ અ'ગ, બાર ભાવના, સમાધિમરણ વગેરે વિષયાના

૮૧. '' શ્રીમદ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫ ૧૫.

સમાવેશ થાય છે. તેમાંથી બાર ભાવનાઓના હિ'દીમાંથી અનુવાદ કરવાની શરૂઆત શ્રીમદે '' દ્રાદશાનુપેક્ષા '' રીર્ષિક નીચે, તેમના ૧૭ મા વર્ષ પહેલાં, કરી હતી.

આ બાર ભાવનાઓ તે અનિત્ય, અશરણ, સ'સાર, એકત્વ, અન્યત્વ, અશુચિ, આશ્રવ, સ'વર, નિર્જરા, લાેકસ્વરૂપ, ધર્મ દુર્લભ અને બાેધદુર્લભ ભાવના. આર'લમાં આ ભાવનાઓનાં નામ આપી, તે ભાવનાઓ પર વિચાર કરવાથી જીવનું ઘણું હિત થાય છે. અને વૈરાગ્યને પાેષવા માટે તેનું ચિ'તન હ'મેશાં કરવું જોઈએ એમ સમજાવતાં લખ્યું છે કે:—

" આ ચિ'તવનાએ વૈરાગ્યની માતા છે. સમસ્ત છવાનું હિત કરવાવાળી છે. અનેક દુઃખાથી વ્યાપ્ત સ'સારી જવાને આ ચિ'તવનાએ બહુ ઉત્તમ શરણ છે. દુઃખરૂપ અગ્નિથી તપ્તાયમાન થયેલા જવાને શીતલ પદ્મવનની મધ્યમાં નિવાસ સમાન છે. "દર

તે પછી ભાવના વિશેના અનુવાદ શરૂ થાય છે. તેમાં પહેલી બે ભાવનાઓના સંપૂર્ણ અનુવાદ થયેલા છે, અને ત્રીજી સંસારભાવનાના અનુવાદ અધ્રા રહેલા છે. તે પછીની ભાવનાઓના અનુવાદ થયેલા જ નથી. આ અનુવાદ થયા પછી થાડા સમયે તેમના તે વિશે "ભાવનાબાધ" નામના સ્વતંત્ર શ્રંથ મળે છે. લે શ્રંથમાં તેમણે ખારે ભાવના સમજાવી છે, અને તેમાંથી દસ ભાવનાને પુષ્ટ કરતાં દેષ્ટાંતા પણ આપ્યાં છે.

અનિત્યભાવનામાં દરેક વસ્તુ નાશવ'ત છે તે જુદી જુદી રીતે સમજાવ્યું છે, જેમ ઘર, લક્ષ્મી, સ્ત્રી, પુત્ર, કુટુંબ આદિના નાશ થઈ જાય છે તેમ પાતાના દેહ પણ નાશવ'ત છે, તે જાણુવું તે અનિત્યભાવના.

તે અનિત્યતા જણાવતાં લખે છે કે:---

"જેમ એક વૃક્ષ વિશે પક્ષી પૂર્વે સંકેત કર્યા વિના જ આવી વસે છે, તેમ કુંદું ખના માણુસા સંકેત કર્યા વિના કમાંવશ ભેળા થઈ વીખરે છે. એ સમસ્ત ધન, સંપદા, આજ્ઞા, એધ્વર્ય, રાજ્ય, ઇન્દ્રિયાના વિષયાની સામગ્રી જેતજેતામાં અવશ્ય વિયાગને પ્રાપ્ત થશે. જુવાની મધ્યાહ્નની છાયાની પેઠે ઢળી જશે, સ્થિર રહેશે નહિ. ચંદ્ર, સૂર્ય, ગ્રહ, નક્ષત્રાદિક તા અસ્ત થઈ પાછા ઊગે છે, અને હેમ ત, વસંતાદિ ઋતુઓ પણ જઈ જઈ પાછી આવે છે. પણ ગયેલ ઇંદ્રિયા, યોવન, આયુ, કાયાદિક પાછાં નથી આવતાં. જેમ પર્વતથી પડતી નદીના તર'ગ રાકાયા વિના ચાલ્યા જાય છે, તેમ આયુષ્ય ક્ષણ-ક્ષણમાં રાકાયા વિના વ્યતીત થાય છે. ''લ્ય

આ ઉપરાંત બીજ અનેક રીતે પણ સ'સારની અનિત્યતા આ ભાવનામાં સમજાવી છે. તે વિચારીને, સમજીને જીવે આત્મહિત કરી લેવું એ કર્તવ્ય છે તે અહીં ઉપદેશાયું છે.

૮૨. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૬.

૮૩. આ વિષે આગળ જુઓ પ્રકરેલુર: "ભાવનામાધ ".

૮૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૬.

ત્યાર પછી અશરણુલાવનામાં અતાવવામાં આવ્યું છે કે જીવ મૃત્યુ આગળ નિઃસહાય હાય છે. તેમાંથી છાડાવે એવું કાઈ શરણ તેને પ્રાપ્ત થતું નથી. પાપના ઉદય હાય ત્યારે કેવી કેવી જાતની પરિસ્થિતિ જીવની થાય છે તે પણ દર્શાવ્યું છે.

પાપના ઉદય થાય ત્યારે:—

"અમૃત વિષ થઈ પરિણુમે છે, તાલુખલું પણ શસ્ત્ર થઈ પરિણુમે છે, પોતાના વહાલા મિત્ર પણ વૈરી થઈ પરિણુમે છે, અશુભના પ્રબળ ઉદયના વશથી બુદ્ધિ વિપરીત થઈ પોતે પોતાના જ ઘાત કરે છે. જ્યારે શુભ કર્મના ઉદય થાય છે ત્યારે મૂર્ખને પણ પ્રબળ બુદ્ધિ ઊપજે છે. કર્યા વિના સુખકારી અનેક ઉપાય પાતાની મેળે પ્રગઢ થાય છે. વૈરી મિત્ર થઈ જાય છે, વિષ પણ અમૃતમાં પરિણુમે છે. "દ્ય

આ રીતે સ'સાર પાપપુણ્યના ઉદયરૂપ છે, તે અશરણુભાવનામાં ખતાવ્યું છે. તે પરથી તેમાં સમજાવ્યું છે કે અશુભના ઉદય વખતે પાતાના ક્ષમાદિક ભાવ સિવાય બીજી કાેઈ વસ્તુ શરણુરૂપ થતી નથી. આથી તેમાં લખ્યું છે કે:—

"કર્મના ઉદયને ન રોકી શકાય એવા જાણી સમતાભાવનું શરણ ગ્રહણ કરો, તો અશુભ કર્મની નિર્જરા થાય, અને નવો ખધ ન થાય. રાગ, વિચાગ, દારિદ્રિય, મરાલાદિકના ભય છાંડી પરમ ઘેર્ય પ્રહણ કરો. પાતાના વીતરાગભાવ, સ'તાષભાવ, પરમ સમતાભાવ, એ જ શરણ છે, ખીજું કાઈ શરણ નથી." દ

આમ જીવની અશરણતા સમજવ્યા પછી, આ સંસાર કેવો છે તે દર્શાવતી સંસારભાવના આપી છે. સંસારનું સાચું સ્વરૂપ જાણવું અને વિચારનું તે સંસારભાવના. જીવ પાતાનાં કર્મ અનુસાર ચાર ગતિ – દેવ, મનુષ્ય, તિર્ધ'ચ અને નરક – માં પરિભ્રમણ કરે છે. એવા કાઈ પ્રદેશ નથી કે જ્યાં જીવે એક યા બીજે રૂપે જન્મમરણ કર્યાં ન હોય. જીવને તેના કર્માનુસાર ઇદ્રિયોની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે એકે દ્રિયથી પંચેન્દ્રિય સુધી ગણતાં પાંચ પ્રકારના જીવા થાય છે. આ પાંચ પ્રકારના જીવા ચાર ગતિમાં પરિભ્રમણ કરે છે. આ ભમતા જીવાની સ્થિતિનું વર્ણન અહીં લેખકે આપેલ છે. પછી તેમણે જીવ અનંત દુઃખવાળા નિગાદમાંથી નીકળ્યા પછીની તેની ભ્રમણાની સ્થિતિ બતાવવા નરકના વર્ણનથી શરૂઆત કરી છે. નરકની ભૂમિના વર્ણનના થાડા ભાગના અનુવાદ કરવા રહી ગયા છે.

શ્રીમદ્દે કરેલા આ અનુવાદ લગભગ શબ્દશઃ છે. જુઓ :—

"इस शरीरकूं ज्यों ज्यों विषयादिककरि पुष्ट करोगे त्यों त्यों आत्माका नाश करनेमें समर्थ होयगा. अक दिन भोजन नहीं खोगा तो बड़ा दुःख देवेगा. जे जे शरीरमें रागी भये हैं ते ते संसारमें नष्ट होय आत्मकार्य बिगाडी अनंतानंत नरक निगोदमें भ्रमे हैं। "८७

૮૫. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૯. - ૮૬. એજન, ૫. ૨૦. ૮૭. " શ્રીરતાકર જાવકાયાર", હિંદી દીકા સાથે, ૫. ૩૨૨.

૪. પ્રકાર્ણ રચનાએા સ્ટા

આ વાકચનાે અનુવાદ શ્રીમદ્દે આ પ્રમાણે કર્યો છે:—

" આ શરીરને જેમ જેમ વિષયાદિકથી પુષ્ટ કરશા, તેમ તેમ આત્માના નાશ કરવામાં સમર્થ થશે. એક દિવસ ખારાક નહિ આપશા તા બહુ દુઃખ દેશે. જે જે શરીરમાં રાગી થયા છે, તે તે સંસારમાં નાશ થઈ આત્મકાર્ય બગાડી અનંતાન ત કાળ નરક, નિગાદમાં ભેમે છે."લ્લ

"सो नरककी उष्णताके जणावनेकं इहां कोठ पदार्थ दीखनेमं जाननेमें आवे नाहीं, जाकी सहराता कही जाय? तो हू भगवानके आगममें असा अनुमान उष्णताका कराया है जो लक्ष योजनाप्रमाण मोटा लोहेका गोला छोडिये तो भूमिकं नहि पहुंचत प्रमाण नरकक्षेत्रकी उष्णताकरि रसरूप होय वहि जाय है।" उ

એ નરકની ઉષ્ણુતા વર્ણવતાં વાકચોના અનુવાદ કર્તાએ આ રીતે કર્યો છે:—

"તે નરકની ઉષ્ણતા જણાવવાને માટે અહીં કાઈ પદાર્થ દેખવામાં, જાણવામાં આવતો નથી કે જેની સદશતા કહી જાય; તોપણ ભગવાનના આગમમાં એવું અનુમાન ઉષ્ણતાનું કરાવેલ છે, કે લાખ યાજનપ્રમાણ માટા લાઢાના ગાળા છાડીએ તો તે નરકભૂમિને નહિ પહોંચતાં, પહોંચતાં પહેલાં નરકક્ષત્રની ઉષ્ણતાથી કરી રસર્પ થઈ જાય છે."60

આમ શખ્દશઃ ભાષાંતર હોવા છતાં આપણને વાંચતી વખતે ભાગ્યે જ એવું લાગે છે કે તે ભાષાંતર હશે. મૂળના વિચારપ્રવાહ ભાષાંતરમાં પણ એટલી જ સરળતાથી અને સ્વાભાવિકતાથી વહે છે.

### " જીવાજવવિભક્તિ "

" ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર "ના ૩૬મા અધ્યયનના અનુવાદ શ્રીમફે આ શીર્ષક નીચે આપ્યા છે. તેમાં પહેલા બાર શ્લાકના અનુવાદ કરેલા છે, અને બાકીના શ્લાકના અનુવાદ કર્યા નથી.

આ સૂત્રના ૩૬મા અધ્યયનમાં જીવ અને અજીવ વચ્ચેના ભેદ સમજાવ્યા પછી ળ'નેના ભિન્ન ભિન્ન વિભાગા પાડી તેનાં લક્ષણો તેમાં સમાવ્યાં છે. શ્રીમદ્દે કરેલા ભાર શ્લોકના અનુવાદમાં જીવ અને અજીવ વચ્ચેના ભેદ તથા અજીવના વિભાગ સુધીનું વર્ણન આવે છે. તે પછી અજીવનાં લક્ષણો વિસ્તારથી ખતાવ્યાં છે. તે શ્લોકા તથા જીવ વિશેની બધી માહિતી આપતા શ્લોકાના અનુવાદ થયા નથી. આ અનુવાદ લગભગ શખ્દશા છે. દાખલા તરીકે જુઓ બીજે શ્લોક:—

૮૮. "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૧૭.

૮૯. "શ્રી રત્નકરંડશ્રાવકાચાર", હિંદી ટીકા સાથે, પૃ. ૩૨૮.

૯૦. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૨.

''जीवा चेव अजीवा य एस लोए वियाहिशे । अजीवदेसमागासे अलोगे से वियाहिए॥"<sup>९९</sup>

આ શ્લાકના અનુવાદમાં શ્રીમફે લખ્યું છે કે:-

" છવ અને અછવ (જ્યાં હોય તેને) લાક કહેલ છે. અજીવના આકાશ નામના ભાગને અલાક કહેલા છે. "લ્ર

તેમણે ચાલુ કરેલ જીવ અને અજીવના નિરૂપણ કરતા શ્લોકોના અનુવાદ અહી' અપૂર્ણ રહેલા છે.

### <sup>દદ</sup> મુનિસમાગમ <sup>y</sup>

વીસ વર્ષની ઉંમર પહેલાં લખવાના ચાલુ કરેલા શ્રીમદ્દના આ લેખ અપૂર્ણ રહ્યો છે. માેક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ સમજાવી શકે એવા લેચ રચવાની શ્રીમદ્દની ઇચ્છા હતી. તે માટે તેમણે આ લેખ લખવાનું શરૂ કર્સું હતું, પણ તે દ્વારા પાતાના ઉદ્દેશ બરાબર સિદ્ધ થતા હાય એમ ન લાગવાથી શ્રીમદ્દે તે પૂરા ન કર્યો. અને ત્યાર પછી "માેક્ષમાળા"ની રચના તેના અનુસંધાનમાં કરી. આમ આ લેખ 'માેક્ષમાળા"ના પૂર્વરૂપ જેવા છે. લ્લ

આ લેખમાં શ્રીમેફે આપવા ધારેલા બાંધ કથા દ્વારા વ્યક્ત કર્યો છે. ઉજ્જયિની નગરીના રાજ ચંદ્રસિંહ સાચા ધર્મ પામવા માટે એક ધર્મનું અનિષ્ઠ જોઈ, બીજા ધર્મ તરફ વળે છે, તેનું અનિષ્ઠ જોઈ તે ત્રીજા તરફ વળે છે, પછી ચાંઘા તરફ વળે છે; એમ વાર વાર ધર્મપરિવર્તન કરે છે, અને જૈનધર્મ સિવાયના અનેક ધર્મનું પાલન કરી જુએ છે. જૈનધર્મમાં માત્ર વૈરાગ્યની જ વાત આવતી જાણવાથી તે તરફ તેને શ્રદ્ધા થતી નથી. પરિણામે તે નાસ્તિક બની જાય છે, અને અનેક પ્રકારનાં પાયકર્મ આચરે છે.

એવી નાસ્તિક મનાદશામાં એક વખત હરહાના શિકાર કરવા તે જાય છે. તે વખતે જીવ બચાવવા દોડતા હરહાની પાછળ પહેલા રાજા પાતાના રોન્યથી જુદો પડી જાય છે અને સચંકર ઝાડીમાં આવી પડે છે. તે વખતે તે ખૂબ વિકટ પરિસ્થિતિમાં મુકાઈ જાય છે. એ ઝાડી વચ્ચે દોડતાં દોડતાં દોડતાં દોડતે કાંકર ખાવાથી લથકે છે, અને રાજા નમી પડે છે. તેના એક પગ પે ગડામાં અને બીજો જમીનથી એક વહે તે શે ચે રહે છે. એટલે કે રાજા દાડાની પીઠ અને જમીન વચ્ચે લટકતા રહી જાય છે. એકાએક ઊથલા આવવાથી રાજાના મ્યાનમાંથી તલવાર પહ્યુ અડધી બહાર નીકળી પડે છે. એટલે રાજા પાછા ઉપર ચડવા જાય તે તે તલવાર ગરદનમાં વાગે એવી વિચિત્ર સ્થિતિ ઊભી થઈ જાય છે. તેથી તે હળવેથી નીચે ઊતરવાના વિચાર કરી નીચે જુએ છે તો એક કાળા નાગને ડસવા તલસતા

૯૧. " ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ", અધ્યયન ૩૬, શ્લોક ૨.

૯૨. " શ્રીમદ્ રાજ્યદે", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૬૪.

૯૩. જૂઓ આગળ "માક્ષમાળા", પ્રકરણ ૩.

૪. પ્રકીર્લ્યુ રેશનાએક સ્ટાપ

દેખે છે. તેથી થાેડા આગળ ખસી ઊતરવા વિચારે છે તેા સામે એક સિ'હને ઊલેલા જુએ છે. પાછળ જવા વિચારતાં રાજાને ઘાેડા પરની તલવાર મ્યાનમાંથી નીકળેલી દેખાય છે, એથી તે એક પણ બાજુ હલી કે ચલી ન શકે એવી વિકટ પરિસ્થિતિમાં મુકાય છે. ચારે બાજુથી માત હુમલા કરવા તૈયાર થયું હાેય એવી સ્થિતિ રચાઈ જાય છે.

આવી પરિસ્થિતિમાં રાજાને પાતે કરેલાં પાપા યાદ આવતાં ખૂબ ઘુજારી છૂટે છે. અને પાતાની ગિત કેવી થશે તેની વિચારણામાંથી તે જૈનધર્મની વિચારણામાં ઊતરી જાય છે. તેને તે ધર્મના વૈરાવ્ય વગેરેની વાત તથા નવકારમંત્રના પ્રભાવની વાત ખૂબ તથ્ય- વાળી લાગે છે. એ વિચારણા ચાલતી હાય છે એટલામાં સંજેગા કરતાં રાજા ભયમુક્ત બને છે. તેથી જૈનધર્મમાં તેની શ્રદ્ધા દઢ બને છે. ભયમુક્ત થયા પછી સર્પના કહેવાથી રાજા જૈનધર્મના વિશેષ બાધ પામવા માટે નજીકમાં વસતા કાઈ એક મુનિ પાસે સીધા જાય છે.

પાતાનું નિવેદન પૂરું કર્યા પછી રાજા જૈનધર્મના સૂક્ષ્મતાથી બાેધ આપવા મુનિને વિન'તી કરે છે. તે પછીથી તે લેખ અપૂર્ણ રહેલાે છે. તેથી મુનિએ કેવી રીતે બાેધ આપ્યાે હશે, અને તેમાં કયા તત્ત્વ ઉપર ભાર મૂક્યો હશે તે જણાવવું રહી ગયું છે.

આ લેખમાં "અભયદાન" તથા " કર્મના સિહાંત" વિશે થાડું જણાવી તેની અગત્ય ખતાવી છે. અભયદાનની વાત લખતી વખતે શ્રીમદ રાજાના ચિંતન દ્વારા જણાવે છે કે :—

"હરકાઈ પ્રકાર પણ ઝીણામાં ઝીણા જ'તુઓના ખચાવ કરવા, તેને કાઈ પ્રકારે દુઃખ ન આપવું એવા જૈનના પ્રખળ અને પવિત્ર સિદ્ધાંતાથી બીજે કર્યા ધર્મ વધારે સાચા હતા ?"લ્ડ

કાઈ પણ જીવને હણવાથી પાપ છે. સૂક્ષ્મ અહિંસા પાળવાના અહી' બાધ કરાયાે છે. કર્મના સિદ્ધાંતમાં તેઓ જણાવે છે કે :---

"મુખ અને દુઃખ, જન્મ અને મરેલુ આદિ સઘળું કર્મને આધીન રહેલું છે. જેવાં જીવ અનાદિ કાળથી કર્મો કર્યે આવે છે તેવાં ફળા પામતા જાય છે. આ ઉપદેશ પણ અનુપમ જ છે... આવા જ મત તેના તીર્ય કરોએ પણ દર્શિત કર્યો છે. એમણે પાતાની પ્રશ'સા ઇચ્છી નથી... એણે સત્ય પ્રરૂપ્યું છે.. કર્મ સઘળાંને નહે છે. મને પણ કરેલાં કર્મ મૂકતાં નથી, અને તે ભાગવવાં પહે છે. આવાં વિમળ વચના ભગવાન શ્રી વર્ષમાને કહ્યાં છે. અને તે વર્ષમાને આકારે પાછાં દેષ્ટાંતથી મજબૂત કર્યાં છે. "લ્પ

આમ કર્મ સિદ્ધાતના સાર જણાવી જીવે શું કરવું જોઈએ તે રાજાની ઉક્તિ દ્વારા અતાવ્યું છે.

આ બધા તત્ત્વના આંધ તેમણે કથાના સ્વરૂપમાં આપ્યા હાવાથી સામાન્ય વાચક માટે તે રાચક અને તેમ છે. છતાં આ લેખ સંતોષકારક ન લાગતાં શ્રીમદ્દે અધ્રા રહેવા

૯૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યદ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૫.

હીધા હશે તેમ લાગે છે. કારણ કે આ વિષયને લગતા "માક્ષમાળા" નામના ગ્રંથ આપણને પછીથી મળે છે.

### <sup>44</sup> સ્વરાદયજ્ઞાન " પ**રની** ટીકા

શ્રી ચિદાન દજ મહારાજના "સ્વરાદયજ્ઞાન"નું રહસ્ય પ્રગટ કરવાના હેતુથી, તેના પર ટીકા લખવાની શરૂઆત શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૪૩માં કરી. તે ગ્રાંથની પ્રસ્તાવનાના અને ટીકાના છટક છૂટક ભાગ "શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર" ગ્રાંથમાં સંગ્રહાયેલા મળે છે. પર'તુ તે લખાણ તૂટક હાવાથી શ્રીમદ્દ વિશેની કાઈ સ્પષ્ટ છાય આપણને આ લખાણમાંથી મળી શકતી નથી.

પ્રસ્તાવનાની શરૂઆતમાં અર્ધ હિં'દી તથા અર્ધ ગુજરાતી ભાષામાં લખાયેલા આ ગ્રંથના લેખન પાછળના કર્તાના હેતુ તેમણે બતાવ્યા છે. તે પછી ચિદાન દજી મહારાજના જીવનની ટૂં'કી રૂપરેખા આપી, તેમની આત્મદશા કેવી ઊંચી હતી તે બતાવ્યું છે. પણ તે રૂપરેખા અપૂર્ણ મળે છે.

એ જ રીતે અહી' જેટલા શ્લાક વિશે લખાણ મળે છે તે પણ સળ'ગ નથી. કેટલાક આદિ ભાગના શ્લાક લાગે છે, તા કેટલાક મધ્યભાગના પણ લાગે છે. તેથી આ ટીકા તેમણે આખી લખી હશે કે કેમ તેના ખ્યાલ આવી શકતા નથી. પર'તુ પ્રસ્તાવનાના કેટલાક ભાગ મળે છે, તે પરથી એવું અનુમાન થાય છે કે તે ટીકા પૂરી લખાઈ હશે; જેમ કે:—

" આ ગ્રાંથ સ્વરાદય વાંચનારના કરકમળમાં મૂકતાં તે વિશે કેટલીક પ્રસ્તાવના કરવી ચાેગ્ય છે એમ ગણી તેવી પ્રવૃત્તિ કરું છું." " ક

ગ્રુપ્થ પૂરા થાય તો જ વાચક પાસે જાય એમ ગણીએ તો તે પૂરા થયા હોવા જેઈએ. પણ તે લખાયા કે છપાયા વિશે ખીજી માહિતી મળતી નથી. જૈનેતર દર્શનમાં આયુષ્ય જાણવામાં ઉપયોગી થાય એવા "કાલજ્ઞાન" નામના ગ્રંથની તથા ખીજા ગ્રંથોની સહાયથી આ ગ્રંથ રચ્યાે છે એવી નાંધ તેમાં મળે છે.

શરૂઆતમાં એ દોહરા, દરેક શખ્દના અર્થ જણાવી, વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે. પછીના તો સામાન્ય હોવાથી માત્ર ભાવાર્થ આપ્યા છે. તેમાં લગભગ તેર જેટલા દોહરા વિશે શ્રીમદ્દે લખ્યું છે. પણ તે એવા જુદા જુદા સ્થાનને લગતા છે કે તે પુસ્તકના વિષય પણ સ્પષ્ટ સમજવા મુશ્કેલ છે. જુઓ:—

> ''નાડી તા તનમે' ઘણી, પણ ચૌવિસ પ્રધાન; તામે' નવ પુનિ તાહુમે', તીન અધિક કર જાન."લ્હ

આવી ત્રણુચાર કડી શરીરની નાડી વિશે છે. તા તે પછી:--

હ્યું. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ષૃ. ૨૬.

૯૬. ઍજન, પૃ. ૧૫૯. - ૯૭. ઍજન, પૃ. ૧૬૧.

" આશા એક માક્ષકી હોય, બીજ દુવિધા નવિ ચિત્ત કે(ય; ધ્યાન જોગ જાણો તે જીવ, જે લવદુઃખથી ડરત સદીવ."લ્ડ

જેવી આત્માને લગતી પ'ક્તિઓ પણ આવે છે, જેના સ'બ'ધ કઈ રીતે જોડાયેલા હશે તે સમજી શકાતું નથી. આમ આ ઠીકા ખ'ડિત દશામાં હાવાથી તે વિશે કાેઈ સ્પષ્ટ ખ્યાલ આપણુને આવી શકતાે નથી.

## <sup>ા</sup> છવતત્ત્વ સંખુધી વિચાર્<sup>7966</sup>

"નવતત્ત્વ પ્રકરણ "ની નીચેની ગાથા પર શ્રીમફે " જીવતત્ત્વ સંખંધી વિચાર " એ શીર્ષંક નીચે ઢીકા લખવી ચાલુ કરેલી પણ તે અપૃર્ણ રહી ગઈ છે. તેમાં જીવના પ્રકાર વિશે સમજણુ આપવામાં આવી છે.

> " प्राविह दुविह तिविहा, चडिवहा, पंच-छिवहा जीवा। चेयण--तस-इयरेहि, वेय--गई--करण-काएहि॥ "

આ ગાથામાં જણાવ્યું છે તે પ્રમાણે, જીવા અનુક્રમે ચેતનરૂપ એક જ ભેદ વહે એક પ્રકારના છે, ત્રસ અને સ્થાવરરૂપે બે પ્રકારના છે, વેદ રૂપે ત્રણ પ્રકારના, ગતિ વહે ચાર પ્રકારના, ઇન્દ્રિય વહે પાંચ પ્રકારના અને કાયાના ભેદ વહે છ પ્રકારના છે.

આ ટીકામાં જીવના કઈ અપેક્ષાથી કેટલા લેદ થાય છે તે અનુક્રમે ચાર પ્રકાર સુધી સરળ, સ્પષ્ટ, અર્થગ'લીર અને પ્રવાહી ભાષામાં ખતાવ્યું' છે. જીવ ત્રણ પ્રકારે કઈ રીતે છે તે ખતાવતાં તેમણે લખ્યું છે કે :—

" સર્વ જીવને વેદથી તપાસી જોઈએ તો સી, પુરુષ કે નપુંસક તેમાં તેઓના સમાવેશ થાય છે. કાેઈ સીવેદમાં, કાેઈ પુરુષવેદમાં અને કાેઈ નપુંસકવેદમાં હાેય છે. એ સિવાય ચાેથા વેદ નહિ હાેવાથી ત્રણ પ્રકારે વેદદર્શિએ સર્વ જીવ સમજી શકાય છે."

આમ ટૂંકમાં ચાર પ્રકારના જીવ સુધી સમજાવ્યું છે. તે પછી ટીકા અપૂર્ણ રહેલી છે. લખવાની ઢળ પરથી લાગે છે કે પછીના લેકોના વિસ્તાર કરવાની તેમની ઇચ્છા હશે, પણ કાેઈ કારણુથી તે પૂર્ણ થયેલી નથી.

#### <del>'• પુરુષમાળા</del> <sup>33૧</sup>૦૦

શ્રીમફે ૧૭ વર્ષની ઉંમર પહેલાં '' પુષ્પમાળા '' નામની સુવાકચોની એક પુસ્તિકા લખી છે. તેમાં જીવનમાં ઉપયોગી થાય તેવાં ૧૦૮ વચના આપ્યાં છે.

૯૮. "શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર", અગાસ આરૂત્તિ ૧, ૫. ૧૬૨.

૯૯. એજન, પૃ. ૧૬૩, આંક ૨૩. ૧૦૦. એજન, પૃ. ૩.

આ વચનામાં જુદી જુદી કક્ષાઓના માનવની શી કરજ છે તે બતાવવા પ્રયત્ન કરાયા છે; અને પાતાની સ્થિતિ અનુસાર કરજ અદા ન કરવાથી જીવ અનંત દુઃખ વેઠે છે, તે બતાવ્યું છે. તેમાં અન્યનું બૂરું ન કરવું, પાપ કરતાં મૃત્યુનું સ્મરણ કરવું, માલિક પ્રત્યે નિષ્ઠા રાખવી, શક્તિના બેરઉપયાગ ન કરવા, ન્યાયસ'પન્ન દ્રવ્ય મેળવવું, અનિષ્ટોને ઉત્તેજન ન આપવું, સદાચાર અને પવિત્રતા, મિતાહાર, અભ્યાસ, વૈરત્યાગ, હિ'સાત્યાગ, અન્યાયથી દ્રર રહેવું, સમયની અમૂલ્યતા, કરજમુક્તિ, નિરભિમાન, નવરાશે સ'સારથી નિવૃત્તિ શોધવી, વ્યસનમુક્તિ, સત્સ'ગ, ગુરુ, વિદ્વાના અને સત્પુરુષાનું બહુમાન, સહનશીલતા વગેર વસ્તુ પર ભાર મૂક્યો છે.

સવારના પહેારમાં વિચારી જવા જેવા સુવિચારા તેમાં રજૂ થયા છે. એ વિચારામાંના ઘણાખરા (કવિ, વકીલ, રાજા, સુવાન વગેરેને વ્યક્તિગત રીતે સંબાધીને લખાયેલા સુવિચારા સિવાયના) કાઈ પણ વાંચનારને તરત લાગુ પહે તેવા છે. તેઓ પહેલા જ વચનમાં જણાવે છે કે, "ભાવનિદ્રા ટાળવાના પ્રયત્ન કરજો." એ પ્રયત્ન આપણે અત્યાર સુધી કર્યા નથી તે આપણને તે પછીના વચન "ક્ષણ ક્ષણ જતાં અને તકાળ વ્યતીત થયા, છતાં સિદ્ધિ થઈ નહિ." વર્ષ તે પરથી સમજાય છે. કારણ કે આપણું જો ભાવનિદ્રા ટાળી હાત તા સિદ્ધિ થઈ ગઈ હોત. આ સિદ્ધિ મેળવવા માટે એટલે કે ભાવનિદ્રા ટાળવા માટે આપણે ધર્મમય જીવન ગાળવું જોઈએ અને પાતાની ફરજો યાગ્ય રીતે અદા કરવી જોઈએ તે અહીં અતાવ્યું છે.

આ બધા સુવિચારામાં લેખકે માત્ર "આજના દિવસ" માટે તે પ્રમાણે વિચારીને વર્તવાનું જણાવ્યું છે. આખા દિવસ સુધાગ્ય રીતે પસાર થાય તે માટે વ્યવહારુ અને ધાર્મિક ક્રિયાઓમાં સમય કઈ રીતે પસાર કરવા તે જણાવતાં દિવસના ભાગ પાડી બતાવતાં લખ્યું છે કે:--

જો તું સ્વતંત્ર હાેય તાે સંસારસમાગમે તારા આજના <mark>દિવસના નીચે</mark> પ્રમાણે ભાગ પાડ:—૧૦૨

૧ પ્રહર – ભક્તિકર્ત વ્ય

૧ પ્રહર – ધર્મકર્તવ્ય

૧ પ્રહર – આહારપ્રયાજન

१ प्रહर – विद्याप्रयोजन

२ प्रહर-निदा

ર પ્રહેર – સંસાર પ્રયાજન.

બીજા બધા સુવિચારામાં પણ આજના દિવસ વિશે જ ભલામણ છે. જુઓ :—

"વ્યાવહારિક પ્રયોજનમાં પણ ઉપયોગપૂર્વ'ક વિવેકી રહેવાની સત્પ્રતિજ્ઞા માની આજના દિવસમાં વર્તજે."<sup>૧૦૩</sup> — "પગ મૂકતાં પાપ છે, જેતાં ઝેર છે, અને માથે મરણ રહ્યું છે, એ વિચારી આજના દિવસમાં પ્રવેશ કર."<sup>૧૦૪</sup>

૧૦૧. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૩.

૧૦૨. એજન, પૃ. ૩. ૧૦૩. એજન, પૃ. ૬.

૧૦૪. એજન, પૃ. ૪.

૪. પ્રકીર્ણ રસનાએા સ્ટાર્ટ

આ આજના દિવસને લગતા વિચારા જે કાઈ પણ વ્યક્તિ બરાબર સમજે અને જીવનમાં ઉતારે તેને માટે "આજના દિવસ" તે કાયમના દિવસ બની ભય એમ છે. આ ઉપરાંત યુવાન, રાજા, કવિ, વકીલ, વૃદ્ધ, આદિને વ્યક્તિગત રીતે સંબાધીને લખાયેલા સુવિચારા અહી મળે છે.

"તું યુવાન હોય તો ઉદ્યમ અને પ્રદ્ભાચર્ય ભણી દૃષ્ટિ કર." "તું કારીગર હો તો આળસ અને શક્તિના ગેરઉપયાગના વિચાર કરી જઈ આજના દિવસમાં પ્રવેશ કરજે." ૧૦૫

્રું કમાં માણુસના કર્ત વ્ય વિશે, તેણું દિવસ કઈ રીતે પસાર કરવા તે વિશે વિવિધતાથી તેમણું લખ્યું છે. એ બધાના સારરૂપ ૧૦૭મા બાલમાં લખ્યું છે કે :—

''આ સઘળાંના સહેલા ઉપાય આજે કહી દઉં છું કે દોષને એાળખી દોષને ટાળવા.''

મનુષ્ય અ'તર્મુખ કે બહિર્મુખ ગમે તેવાે હાેય, તેને વૈયક્તિક જીવન અને સામુદાયિક જીવનની સ્વસ્થતા વાસ્તે સામાન્ય નીતિની જરૂર હાેય છે. એવા વ્યાવહારિક નીતિના શિક્ષણ વાસ્તે '' પુષ્પમાળા" સ્થાઈ હાેય તેમ લાગે છે.

સંસ્કૃત સુભાષિતાની શૈલીનાં સરળ ગદ્યમાં લખેલાં આ વચનામાં વિચારાની વ્યવસ્થિતતા નથી, અર્થાત્ આ વિચારાનું વિષયવાર વર્ગી કરણ થયેલું નથી. પરંતુ પાતાને જે જે વિચારા સૂઝતા ગયા તે તે તેમણે ટપકાવી લીધેલા હોય તેમ જણાય છે. એટલે કે પૂર્વ યાજનાપૂર્વ ક ચાક્કસ વિષયવાર વર્ગી કરણ કરીને તે તે વિષયાનું ચિંતન-મનન કરીને શ્રીમદ આ વિચારા લખવા એઠા હોય એવું નથી.

શ્રીમદ્ માટે તેવી આવશ્યકતા પણ ન હોય, કારણ કે તેમને કેટકેટલી બાબતાનું અહારાત ચિંતન ચાલતું જ હાય, અને તેઓ કશા આડ બર વિના પાતાને જે કંઈ સૂઝે તે સ્વાભાવિકપણે રજૂ કરનારા હતા. આથી આ સુવિચારામાં કાઈ કાઈ ઠેકાણે કાઈ વિચારનું કે વિચારઅ'શનું પુનરુચ્ચારણ થતું જેવા મળશે, તેમ છતાં તેમાં બ્રીણુવટપૂર્વ'ક જેતાં વિચારમાં કાઈક નાના સરખા ક્રમ પણ રહેલા જણાશે. અને આ બધું ન હાય તાપણ આટલી નાની ઉંમરે આટલા પુખ્ત, પરિપક્વ વિચારા યાગ્ય ભાષામાં વિશ્વદ્વપણું મૂકવા એ પણ શું ઓછી વાત છે? અંતમાં આ વચના માટે તેમણે ૧૦૮મા બાલમાં આપેલા અભિપ્રાય જોવા યાગ્ય છે.

" લાંબી, ટૂંકી કે કમાનુકમ ગમે તે સ્વરૂપે આ મારી કહેલી પવિત્રતાનાં પુષ્પાથી છવાયેલી માળા પ્રભાતના વખતમાં, સાય કાળે અને અન્ય અનુકૂળ નિવૃત્તિએ વિચારવાથી મ'ગળદાયક થશે."

૧૦૫. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૫.

પૂ. ગાંધીજીએ પ'ડિત શ્રી સુખલાલજીને એક વચન કહેલું કે, " અરે, આ " પુષ્પમાળા" તો પુનર્જન્મની સાક્ષી છે. "૧૦૧ આ વચન જ આ કૃતિની અગત્ય અને વિશેષતા કશીવવા પૂરતું છે.

#### સાતસા મહાનીતિનાં વાકચો - વચનસપ્તશતી ૧૦૭

વીસ વર્ષની ઉંમર આસપાસ મહાવીર પ્રભુ પ્રભીત ધર્મ પ્રગટ કરવાના શ્રીમદ્દને ઘણા ઉત્સાહ હતા. તે વિશેની તેમની કેટલીક કલ્પના આપભુને વિ. સં. ૧૯૪૩ માં તેમણે તેમના બનેવી રા. ચત્રભુજ બેચરને લખેલા એક પત્રમાં જોવા મળે છે. એ પત્ર પરથી આપભુને ખ્યાલ આવે છે કે તેમણે આ સાતસા મહાનીતિનાં વાકચો પાતાની કલ્પના સાકાર કરવાના પહેલા પગથિયા રૂપે રચ્યાં છે. એ વિશે તેઓ એમના બનેવીને લખે છે કે, "સાતસે' મહાનીતિ હમણાં એ ધર્મના શિષ્યોને માટે એક દિવસે તૈયાર કરી છે. "૧૦૦ એમાંથી દસબાર જેટલાં વચના ખુટે છે. આ વચના "વચનસપ્તશતી"ને નામે પણ જાણીતાં છે.

જૈનધર્મના અનુયાયીના આદર્શ ઘણો ઊ'ચા છે. તેથી જૈનધર્મને અનુસરતા ગૃહસ્થ, મુનિ કે અન્ય કાઈ પણ વ્યક્તિની આંતરિક તેમજ બાદ્ય સ્થિતિ કઈ જાતની હાવી નેઈએ, જૈનધર્મમાં મહાવતનું કેવી સ્ક્ષ્મતાથી પાલન કરવાનું હાય છે, શ્રાવક પણ કેટલા સ'યમ જાળવવાના હાય છે, તે વિશે આ વચના દ્વારા આપણને જાણવા મળે છે. સાથે સાથે તેમાં આરાગ્ય, વ્યવહાર, સદાચાર, નીતિ વગેરેની દર્ષિએ પણ લખાયેલાં વચના નેના નેવા મળે છે. તેથી આ નીતિવચના જૈનધર્માને અનુલક્ષીને લખાયાં હાવા છતાં કાઈ પણ ધર્મની સદ્દશુણી વ્યક્તિને આચરવા યાગ્ય બની ગયાં છે.

અહીં "શિર જતાં પણ પ્રતિજ્ઞાભ'ગ ન કરવા ", "સ્વાદિષ્ટ ભાજન લઉ' નહિં " જેવાં નિષેધાત્મક વચના અને '' વેરીના સત્ય વચનને માન આપુ'", " વિદ્વાનાને માન આપુ'" જેવાં વિધેયાત્મક વચના એમ છે પ્રકારનાં વચના લખાયેલાં છે. એમાંનાં કેટલાંક વચના તા પોતાને ઉદ્દેશીને લખાયાં હાય તેવાં લાગે છે; જેમ કે— "સમ્યક સમયમાં અપધ્યાનના ત્યાગ કરું છું " વગેરે. જીવ કેટલીક વખત એવી ભૂલા કરે છે કે જેના તેને ખ્યાલ પણ ન આવે. જીવથી થતા એવા દાપા માટે આ જાતનાં નીતિવચના ખૂબ ખૂબ ઉપયાગી થાય છે. શ્રીમદ્ પોતે પણ એ ઉપયોગિતાના નાણકાર હતા. તેથી તેમણે "વચનામૃત"ના ૧૬મા વચનમાં લખ્યું છે કે, "વચનસપ્તશતી પુનઃ પુનઃ સ્મરણુમાં રાખા." " વલ્

૧૦૬. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર – એક સમલાથના ", પં. સુખલાલછે, ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના ", પૃ, ૧૬૭.

૧૦૭. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૩૬, આંક ૧૯. શ્રી બ્રહ્મચારી ગાવધુન-દાસજીએ મહાનીતિ અને વચનસપ્તશતીને જુદાં જણાવ્યાં છે. અને વચનસપ્તશતીને તેમણે લખેલી "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા"માં અપ્રાપ્ય ગણાવૈલ છે. જુઓ. ૫. ૮૮, પણ શ્રીમદ્દે લખેલાં ઉપરતાં વચના વાંચતાં ખ્યાલ આવી જાય છે ટે વચનસપ્તશતી અને મહાનીતિનાં સાતસા વાક્યો, એ અ'ને એક જ છે.

૧૦૮. એજન, પૃ. ૧૬૬, આંક ૨૭. ૧૦૯. એજન, પૃ. ૧૫૫.

૪. પ્રકીર્ષ્યુ રચનાએક ૨૪૬

અહીં આપેલાં સાતસા વચનામાંથી કેટલાંક મુનિને લગતાં છે. જેમ કે. — "નિયમ વગર વિહાર કરું નહિ", "ચતુર્માસે પ્રવાસ કરું નહિ", "પૂર્વ સ્નેહિઓને ત્યાં આહાર લેવા જાઉં નહિ" વગેરે. કેટલાંક ગૃહસ્થને લગતાં છે; જેમ કે — "કુટું ખક્લેશ કરું નહિ", સ્વાર્થ કાઈની આજવિકા તોડું નહિ", વગેરે. કેટલાંક વિધવા કે સધવા સ્ત્રીને લગતાં છે; જેમ કે, — "પતિ પર દાખ રાખું નહિ", "સુવાસી સાજ સજું નહિ", "સુખની અદેખાઈ કરું નહિ" વગેરે. કેટલાંક વચનામાં પતિ તરીકેની, સ્ત્રી તરીકેની, પિતા તરીકેની, રાજા તરીકેની કરજે ખતાવી છે, જેમ કે, — " સ્વસીમાં સમલાવથી વર્તુ", " એ આ પરહ્યું નહિ ", " પુત્રને સારે રસ્તે ચડાવું ", " પુત્રીનું વેવિજ્ઞાળ ચાગ્ય ગુણે કર્' ", " ભય વાત્સહયથી રાજ્ય ચલાવું " વગેરે. વળી કેટલાંક સ્વચ્છતા કે આરાગ્યને સાચવવાના ઉપદેશ આપતાં વચના પણ છે, તો કેટલાંક ક્રોધ, અસત્ય, પ્રમાદ વગેરે દ્રષણા ત્યાગવાને લગતાં, અને સત્યવાણી, ગુણસ્તવન વગેરે ગુણુત્રહણ દર્શાવતાં વચના પણ છે. "પહારનુ રાંધેલું ભાજન કરું નહિ", '' હિં'સા વડે સ્વાર્થ ચાહું નહિ", '' કહેશ કરું' નહિ", ક્રોધી વચન ભાખું નહિ", '' પાપથી જય કરી આન'દ માનું નહિ", '' ધર્મકથા શ્રવણ કરું " વગેરે. આ ઉપરાંત સર્વ સામાન્ય જીવને લાગુ પડતાં કે અન્ય વિષયાને સ્પર્શતાં વચના પણ છે. આ બધાં વચના વિષયવાર વગી કરણ પામેલાં નથી, પરંતુ તે આડા અવળા ક્રમમાં મુકાયેલાં છે. તેમ છતાં કેટલીક જગ્યાએ એક જ વિષયને લગતાં ચારપાંચ કે તેથી પણ વધુ વચના એકસાથે પણ જેવા મળે છે. આ વચના વિશે ખીજું લક્ષણ એ જેવા મળે છે કે, તે વચના કઈ વ્યક્તિને લગતાં છે તે, શ્રીમફ્રે તે વચનની બાજુમાં કો સમાં કેટલીક જગ્યાએ આપેલ છે. આ વચના વ્યવસ્થિત રીતે ગાઠવાયેલાં ન હાવાને કારણે તેમાં કચારેક પુન્રુક્તિદોષ પણ જેવા મળે છે. આમ છતાં આ વચના ટૂંકાં, મામિક, શ્રીમદની વિચારપ્રીઢતા દર્શાવનારાં છે, તે નીચેનાં થાડાં વચના જેતાં પણ પ્રયાલ આવશે : "મન, વચન અને કાયાના ચાેગ વડે પરપત્ની ત્યાગ", "સુગ'ધી દ્રવ્ય વાપરુ' નહિ", "લાકનિ'દાથી ડરુ' નહિ", "રાજભયથી ત્રાસ પામુ' નહિ", " કાેઈ દર્શ'નને નિ'દુ' નહિ", " અસત્ય પ્રમાણથી વાતપૂર્તિ કરુ' નહિ ", " વ'ધ્યાને માતૃભાવે સત્કાર દઉ'", " સમભાવથી મૃત્યુને જોઉ' " વગેરે.

### <sup>44</sup> વચનામૃત<sup>33૧૧૦</sup>

" પુષ્પમાળા", " વચનસપ્તશતી" વગેરેને અનુસરતાં વચના " વચનામૃત"માં આપવામાં આવ્યાં છે. એમાં શ્રીમદ્રસ્થિત ૧૨૬ ક્ષાલ છે. તેના સાળમા ક્ષાલમાં જણાવ્યું છે કે " વચનસપ્તશતી પુનઃ પુનઃ સ્મરણમાં રાખા." આ વચન મહાનીતિનાં વાકચીના નિર્દેશ કરે છે.

આ વચનામાં અહિ'સા, સત્ય, બ્રહ્મચર્ય, અપ્રમાદ, નીતિ, માક્ષ વગેરે તત્ત્વા વિશે સ્ત્રાત્મક શૈલીમાં તથા દિલમાં વસી જાય તેવી સંચાટ વાણીમાં ઉપદેશ આપેલા છે.

31

૧૧૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અમાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૫૫, આંઠ ૨૧.

ઉદાહરણ તરીકે — "કાઈને અંતઃકરણ આપશા નહિ, આપા તો ભિન્નતા રાખશા નહિ, ભિન્નતા રાખો ત્યાં અંતઃકરણ આપ્યું તે ન આપ્યા સમાન છે." "કાઈના પણ સમાગમ કરવા યોગ્ય નથી, છતાં જ્યાં સુધી તેવી દશા ન આવે ત્યાં સુધી સત્પુરુષના સમાગમ અવશ્ય સેવવા ઘટે છે." "સત્પુરુષના અંતઃકરણે આચર્યા કિ'વા કહ્યો તે ધર્મ." આમ વિવિધ વિષયને લગતાં વચનાની સાથે તેમાં આત્મીયતા ભળેલી હોય તેવું પણ કેટલાંક વચનમાં ખેવા મળે છે. જુઓ : "ગજસુકુમારની ક્ષમા અને રાજેમતી રહનેમીને બાધે છે તે ખાધ મને પ્રાપ્ત થાઓ ", "અત્યારે હું કાણ છું તેનું મને પૂર્ણ ભાન નથી", "મને કાઈ ગજસુકુમાર જેવા વખત આવા." વગેરે.

### પ્રકીહું બાધવચના

" પુષ્પમાળા " ઉપરાંત શ્રીમફે ૧૭ વર્ષ ની ઉ'મર પહેલાં " બાેધવચન ", " ઉપયાગ ત્યાં ધર્મ છે ", " નિત્યસ્મૃતિ ", " સહજપ્રકૃતિ ", " પ્રશ્નોત્તર " વગેરે જુદાં જુદાં શીષ'ક નીચે " પુષ્પમાળા "ને અનુસરતાં નીતિવચના રચ્યાં છે. આ વચતા ટૂ'કાં અને ધર્મશાસ્ત્રની આજ્ઞા જેવાં છે.

"બાહવચન"નાં ૧૨૫ વચનામાં કેટલાંક ધર્મને લગતાં છે, કેટલાંક વ્યવહારબાધનાં છે, તો કેટલાંક નીતિને લગતાં છે. એ બધાંમાં "આત્મશ્લાઘા ચિંતવવી નહિ", "મતમતાંતરમાં પડવું નહિ", "દુર્ગ ધ ઉપર દ્વેષ કરવા નહિ", "અહંકાર કરવા નહિ" જેવાં કેટલાંક નિષેધાત્મક વચના આપેલાં છે; અને "વિષમપણું મૂકવું", "સ્વપરના નાથ થાએ ". "સિહનાં સુખ સ્મૃતિમાં લાવા " વગેરે વિધેયાત્મક વચના પણું છે. આ વચનામાં આંતરિક કરવું અને શું ન કરવું તે વિશે કર્તાએ નિર્ણયપૂર્વ ક જણાવ્યું છે. આ વચનામાં આંતરિક પરિસ્થિતિ પર વિશેષ ભાર મૂક્યો છે. તેથી જ રાગ, દ્વેષ, શંકા, પ્રમાદ, પૌદ્રગલિક વાતો, આતં રીદ્ર ધ્યાન, પરભાવ ઇત્યાદિથી નિવૃત્ત થવા પર વિશેષ લક્ષ દાર્યું છે, એટલું જ નહિ કાયાત્સર્ગ, ધ્યાન, સત્પુરુષના સમાગમ, મહાવીરના બાધ વગેરે પર સતત લક્ષ આપવા જણાવ્યું છે. અહીં આત્માના કલ્યાણની વાત સાથે તેમણે વ્યાવહારિક સૂચના પણ કર્યાં છે; જેમ કે, "તું દેવાના ખ્યાલ નહીં રાખે તા પછી પરતાવા પામીશ", " ધીરનાર મળે પણ તમે દેવું વિચારીને કરજો" વગેરે.

"ઉપયોગ ત્યાં ધર્મ છે" એ શીર્ષક નીચે તેમણે આહાર, વિહાર, અર્થ વગેરેની બાબતમાં નિયમિતતા જોઈએ એ વિશે ચાર-પાંચ સુવાકનો આપ્યાં છે.

"નિત્યસ્મૃતિ "માં વ્યક્તિએ નિર'તર ખ્યાલમાં રાખવા યોગ્ય દસ વચના અપાયેલાં છે. તેમાં ગંભીર, યાગી જેવા, સમાધિસ્થ થવાના બાધ છે. "સહજપ્રકૃતિ "માં પણ જુદાં જુદાં નીતિવાકથો જ છે. અહીં આપેલાં ૧૯ વાકથોમાં વ્યાવહારિક બાધ વધારે છે; જેમ કે — " શાંત સ્વભાવ એ જ સજ્જનતાનું ખરું મૂળ છે. " " દુર્જનતા કરી ફાવવું એ જ હારવું, એમ માનવું." વગેરે. આમ છતાં જુદાં જુદાં શીર્ષક નીચે લખેલાં બાધવચનામાં એ પ્રકારની

૪. પ્રકીર્ણ રચનાએઃ ર ૪૩

વિશેષતા નથી કે તે બધાંના સ્પષ્ટ ભાગ પાડી શકાય. આ બધાં વચના એકસાથે મૂક્યાં હોય તોપણ ચાલે તેમ છે, પરંતુ તે જુદા જુદા સમયે રચાયાં હશે તેથી જુદાં જુદાં મુકાયાં હોય તેમ અનુમાન થઈ શકે. "નિત્યસ્મૃતિ"માંનું "ધ્યાન ધરી જા, સમાધિસ્થ થા." અને "સહજપ્રકૃતિ"માંનું "સ'સારમાં રહ્યા છતાં, ને નીતિથી ભાગવતાં છતાં, વિદેહી દશા રાખવી" એ બ'ને લગભગ સમાનાર્થ સૂચવે છે.

આ બધાં વચના પ્રશ્નોત્તરીરૂપે કેવાં લાગે તે આપણને ''પ્રશ્નોત્તર" એ શીર્ષક નીચના બાલીસ ટૂંકા પ્રશ્નો, અને તે પ્રત્યેકની સામેના તેટલા જ ટૂંકા ઉત્તરા દ્વારા બાણવા મળે છે. પ્રાચીન પ્રહેલિકા-ઉખાણાની શૈલીને મળતા આવે તેવા આ પ્રશ્નોમાં ઘણાખરાં પ્રશ્નો લગભગ એક જ પ્રકારના છે; જેમ કે — જગતમાં સદા પવિત્ર કાેણુ ? ચીવનવંત કાેણુ ? શૂરવીર કાેલું ? બાલત કાેણુ ? અ'ધ કાેણુ ? બહેરા કાેણુ ? પૂજનિક કાેણુ ? વગેરે. આવા પ્રશ્નોના ઉત્તર તેમણે ધર્મ અને સદાચારની દરિએ આપ્યા છે. ઉત્તરા ટૂંકા, સચાટ, માર્મિક અને સહેલાઇશી સ્મરણમાં રહી બાય તેવા છે.

આમ વીસ વર્ષની ઉંમર પહેલાં જુદાં જુદાં શીર્ષ ક નીચે શ્રીમદ્ રચિત લગલગ હજારથી બારસા જેટલાં નીતિવચના અને સુલાષિતા મળે છે. આ બધાં વચનાની ભાષા સરળ છે, છતાં કથનમાં એટલી જ વિશદતા પણ છે. આચાર, વિચાર, નીતિ, સરળતા, વિવેક, ધર્મ વગેરે વિશે શ્રીમદ્રની વિચારણા ચાલતી હતી, તેમાંથી તેમને જે જે વસ્તુ અન્યને માટે પણ ઉપયોગી લાગી તે તે તેમણે નાંધી, અને આપણે એને જુદાં જુદાં શીર્ષ ક નીચે સંગ્રહિત થયેલી જોઈએ છીએ. તેમાંનાં કેટલાંક વચના શિખામણ રૂપે છે, કેટલાંક બાધરૂપે છે, કેટલાંક યાદીરૂપે છે, કેટલાંક વચના શિખામણ રૂપે છે, કેટલાંક બામ હોવા છતાં તેની વિશેષતા એ છે કે તે વચના સામાન્ય જીવથી શરૂ કરી આધ્યાત્મિક ઉચ્ચ કક્ષાવાળા જીવને પણ ઉપકારી થઈ શકે તેવાં છે.

આમ આપણે જોઈએ તો જણાય છે કે, વીસ વર્ષની વય પહેલાં શ્રીમદે સાહિત્યનાં અનંક ક્ષેત્રોમાં હાથ અજમાવ્યા છે. તેમાં કાવ્યા, ગરબીઓ, લેખા, નિબ'ધા, સ'વાદા વગેરે ગદ્ય તેમ જ પદ્ય બ'ને પ્રકારની રચનાઓ થયેલી છે. પદ્ય-રચનાના મુખ્ય બે પ્રકાર જણાય છે: દ્યમ અને દ્યમે તર કૃતિઓ. દ્યમે તર રચનાઓમાં ત્રણ પ્રકાર છે: સ્ત્રીનીતિબાદકની ગરબીઓ, સામાન્ય પદ્યો અને અવધાન સમયે રચાયેલી શીધકૃતિઓ. આ ત્રણેમાં સુદરવા માટેની શિખામણ, તે માટેના ઉપાયા વગેરેના બાદ્ય પણ જેવા મળે છે. તત્કાલીન સાલતા સુધારાની છાંટ પણ તેમની કેટલીક રચનાઓમાં જોવા મળે છે. પર તુ આ બધી રચનાઓમાં તેમના વિચારાની ઉન્નતતા, તેમની કેટલીક રચનાઓમાં જેવા મળે છે. પર તુ આ વચનાઓમાં તેમના વિચારાની ઉન્નતતા, તેમની કરાદાઝ, વસ્તુને સૌમ્યતાથી રજૂ કરવાની સરળતા વગેરે ગુણા પ્રકાશિત થાય છે, છતાં તેમાં એવું ક'ઈક ખુટતું લાગે છે કે તેમાંથી પ'ક્તિઓ ગણગણવાની કે મુખે કરી લેવાની ઇચ્છા થતી નથી. કદાચ તેનું કારણ એ પણ હોઈ શકે કે તેમના જમાનામાં ઊલા થયેલા સુધારાના જુવાળ હવે ક'ડા પડી ગયા છે.

પર'તુ ધર્મ કે ચિંતનને લગતી તેમની રચનાએ વાંચીએ છીએ ત્યારે શ્રીમદ્રની થાડી બુકી છાપ આપણા પર પહે છે. આત્મા, ધર્મ વગેરે વિશે તેમણે કેટલું વાંચ્યું, વિચાર્યું અને અનુભવ્યું હશે તેના ખ્યાલ એ કૃતિએ વાંચતાં આપણને આવે છે. ભાષાની સરળતા, યાંગ્ય શખ્દની પસંદગી, વિચારાની સ્પષ્ટતા વગેરે ગુણોની સાથે ચિંતનનું ઊંડાણુ અને ઘેરા વૈરાગ્યની છાપ પણ તેમાં જોવા મળે છે. તેમની નાની વયની આ સિદ્ધિ આશ્ચર્યકારક છે.

ગહેમાં તેમણે નિબ'લ, લેખા, દર્ષાતા, અનુવાદ વગેરે પ્રકારમાં લખ્યું છે. તેમાં, "ભાવનાખાય" અને "માક્ષમાળા" એ બે ઉત્તમ પ્રકારની તેમની રચનાઓ છે, અને તે સિવાયની પ્રત્યેક ગહાકૃષ્તિ અપૂર્લ રહેલી જેવા મળે છે. આથી ગલકાર તરીકેના તેમના સાચા પરિચય તા એ બે કૃતિઓમાં જ થાય છે. આ બધાં લખાણોમાં ધર્મ કે દ્રસ્થાને રહેલા જોઈ શકાય છે. અને ગદા પણ મધુર, સ્પષ્ટ, ભાવવાહી તથા સંક્ષેપવાળું છે. તેમાં ક્લિષ્ટ્રતા કે દુર્ભાવતા કર્યાયે જોવા મળતી નથી. સાથે સાથે વિચારાનું ઊંડાણ પણ જોવા મળે છે. આથી તો તેમણે આ લખાણો શા માટે અપૂર્ય રાખ્યાં હશે એ એક પ્રશ્ન થઈ પડે છે. આ વિશે એક અનુમાન એ થાય છે કે, પરમાર્થ દરિએ જોતાં શ્રીમદ્દને પાતાની ધારી કક્ષાનાં તે નહિ લાગ્યાં હાય, તેથી અપૂર્લ મૂક્યાં હશે; અથવા તો બીજું અનુમાન એ કરી શકાય કે, તેમણે પૂર્લ કરેલી રચનાઓ યોગ્ય કાળજીને અભાવે ખંડિત બની ગઈ હોય.

તેમ છતાં પણ વીસ વર્ષની ઉ'મર પહેલાં રચાયેલું તેમનું જે કંઈ સાહિત્ય, ઉપલખ્ય થાય છે તે ખતાવે છે કે શ્રીમદ્રને ગદ્ય તેમજ પદ્યની રચના કરવી તે સાવ સ્વાભાવિક હતું.

# વિભાગ ત્રીજો

શ્રીમદ્દની ક્રિશાસવસ્થા પછીની તત્ત્વવિચારણા – પદ્યમાં

# ત્રીજ વિભાગની પૂર્વભૂમિકા

શ્રીમદ્દે તત્ત્વચિંતનને લગતી રચનાઓ ૧૭ વર્ષની વય પહેલાં લખવી શરૂ કરી હતી. તેમાં સૌપ્રથમ ઉપલબ્ધ કૃતિ તે "માલસુબાધ" છે, જે અપૂર્ણ રહેલી છે. તે પછી "કાળ કાઈ ને નહિ મૂકે", "ધર્મ વિશે" વગેરે કેટલીક રચનાઓ થયેલી છે. અને આ ઉપરાંત "ભાવનાબાધ" તથા "માલમાળા "માં કેટલીક પઘરચનાએ મળે છે. તેમ છતાં શ્રીમદ્દના વીસ વર્ષની વય પછી લખાયેલા સાહિત્યની સરખામણીમાં વીસ વર્ષ પહેલાં લખાયેલી કૃતિઓની સંખ્યા ઘણી એછી છે. વળી, એ કૃતિએ કદની દૃષ્ટિએ જેતાં સામાન્ય છે, કેટલીક તા ઘણી ટ્રેંકી છે. તત્ત્વચિંતનની દૃષ્ટિએ જેતાં "અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર" જેવી ઉચ્ચ કાટિની કૃતિ ઘણી એછી જેવા મળે છે. તેમ છતાં સામાન્ય વિચારણાને લગતી તેમની અન્ય કૃતિઓમાં પણ તેમની ઉચ્ચ અભિલાષા, વિચારાની સ્પષ્ટતા, છ'દ પરના કાબૂ આદિ અનેક ગુણા દૃષ્ટિગાચર થાય છે. આ કૃતિઓ જે વયે લખાયેલી છે તે વયના તેમના વિચારા આદિ જોતાં એ કૃતિએ આશ્રાર્થ થાય એટલી ઉચ્ચ કક્ષાની છે, એમાં શ'કા નથી. આ કૃતિએ વિશે આપણે અપાયે થાય એટલી ઉચ્ચ કક્ષાની છે, એમાં શ'કા નથી. આ કૃતિએ વિશે આપણે અપાયે શાય એટલી ઉચ્ચ કક્ષાની છે, એમાં શ'કા નથી. આ

શ્રીમદ્દની તત્ત્વિચારહાદુનો સાચા પરિચય આપતી કૃતિઓ તો તેમની વીસ વર્ષની વય પછી રચાયેલી છે. આ ખંધી પહાકૃતિઓ પોતાના અંગત ઉઠલાસ માટે, ઉપયોગ માટે શ્રીમદ્દે રચી હતી; અને કેટલીક કૃતિની રચના તેમના અંગત પરિચયમાં આવનાર વ્યક્તિઓના હિતાર્થ થઇ હતી. પહ્યુ તેઓ આ કૃતિઓના કર્તૃત્વ માટે ઉદાસીન હતા. વીસ વર્ષની વય પહેલાં રચાયેલી કૃતિઓમાં શ્રીમદ્દે પોતાનું નામ ગ્રંથ્યું જણાય છે, પહ્યુ તે પછીની કોઈ પણ પદ્યસ્થનામાં તેમણે પોતાનું નામ ગ્રંથ્યું નથી; એટલું જ નહિ, એ કૃતિઓનાં શીર્ષક મૂકવાની પણ તેમણે ખેવના રાખી ન હતી. લાગ્યે જ એ-ચાર પદ્યકૃતિનાં શીર્ષક તેમણે રચ્યાં હોય તેમ જણાય છે. વળી. તેમણે પોતાની વીસ વર્ષ પછી રચાયેલી કોઈ પણ કૃતિને પોતાની હયાતી દરમ્યાન પ્રસિદ્ધ આપી ન હતી. અધી કૃતિઓ પોતાના હસ્તાક્ષરમાં લખેલી નોંધપોશીમાં અથવા તો નિક્ટ પરિચયમાં આવનાર વ્યક્તિઓની નોંધપોશીમાં સચવાયેલી હતી. અને વિ. સં. ૧૯૫૭માં શ્રીમદ્દનું અવસાન થયા પછી, વિ. સં. ૧૯૬૧માં શ્રી મનસુખલાઈ રૂ. મહેતાએ તથા અન્ય સુમુક્ષુએએ સંયુક્ત પ્રયાસ કરી આ કૃતિઓ પ્રસિદ્ધ કરી હતી. તેમાંની પદારચનાઓનો આ વિક્રાંગમાં વિચાર કરીશું.

વીસ વર્ષની વય પછીથી શ્રીમદ લિખિત લગભગ વીસ જેટલી પદ્મરચનાએ ઉપલબ્ધ થાય છે. તેમાંની કેટલીક રચનાએ તત્ત્વજ્ઞાનના બાધ કરતી છે, કેટલીક તેમની ચિત્તની પરિસ્થિતિ વર્ષુ વતી અગત પ્રકારની છે, તા કેટલીક છૂટક દાહરારૂપે છે; આમ તે બધી રચનાએમાં પ્રકારેલેદ બેવા મળે છે. શ્રીમદ્દે રચેલ કૃતિએા :—

- બાવીસમે વર્ષે :
  - (૧) "લઘુવયથી અદ્ભુત થયા, તત્ત્વજ્ઞાનના આઘ",
  - (૨) " દેષ્ટિભેદથી ભિન્ન ભિન્ન મતદર્શન"
- ત્રેવીસમે વર્ષ : ત્રણુરચનાએ જેવા મળે છે—
  - (૧) " લાે કસ્વરૂપ રહસ્ય ",
  - (૨) ત્રણ દાહેરા,
  - (૩) " આજ મને ઉછર'ગ અનુપમ." આમાંની છેલ્લી બે તેા ખૂબ ટ્ર'કી છે.
- ચાવીસમે વર્ષે: પાંચ રચનાઓ થઈ છે. જે આંક સૌથી મોટા છે—
  - (૧) " અિના નયન "
  - (૨) "પ્રભુપ્રત્યે ક્ષીનત્વ"
  - (૩) "જડ લાવે જડ પરિશ્વમે"
  - (૪) "યમ નિયમ"
  - (प) " किनवर डंडे छे ज्ञान तेने".
- પશ્ચીસ થી અફુચાવીસ વર્ષે : નીચેની કાવ્યમય પ'ક્તિ સિવાય કાઈ પણ કૃતિની રચના થઈ ન હતી.
  - " આતમ ભાવના ભાવતાં જીવ લહે કેવળજ્ઞાન રે"
- એાગલુત્રીસમે વધે<sup>c</sup>:
  - " આત્મસિહિશાસ " જેવી અનુપમ અને દીર્ઘ કૃતિ તથા " મૂળ માર્ગ રહસ્ય " જેવું માેક્ષંમાર્ગ બતાવતું કાવ્ય.
- ત્રીસમે વર્ષે : તેમની ઉત્તમ કાવ્યરથના— "અપૂર્વ અવસર" અને "પ'થ પરમ પદ બાદ્યા " રચાયાં છે.
- તેત્રીસમે વર્ષે :

" જ उ ने शैतन्य अ ने द्रव्यने। स्वकाव क्षिन्न "

ચાત્રીસમે વર્ષ : એટલે કે અ'તિમ દિવસામાં—

'' ઇચ્છે છે જે જેગી જન" કાવ્યની રચના થઈ. આ બધા ઉપરાંત નીચેના ચાર કાવ્યે તેમની હસ્ત નેાંઘમાંથી મળે છે.

- ૧. "મારગ સાચા મિલ ગયા",
- ર. "હોત આસવા પરિસવા",
- ૩. " કાઈ બ્રહ્મરસના લાગી "
- ૪. "ધન્ય રે દિવસ આ અહીં ".

આ બધી જુદા જુદા પ્રકારની રચનાઓમાંથી સૌપ્રથમ તેમની અનુપમ ગણાતી કૃતિ "આત્મસિન્દિશાસ"ની વિચારણા કરીશું. તે પછી તેમની કાવ્યકળાના નમૂનારૂપ "અપૂર્વ અવસર" જોઈશું. અને તે પછી તેમની અન્ય સર્વ પથકૃતિએકના અસ્યાસ કરીશું.

#### प्रक्रिया प

# **ચ્યાત્મસિહિશાસ્ત્ર**

" આત્મસિહિશાસ્ત્ર"ને નામે એાળખાતી શ્રીમદ્ની આ પદારચના તેમની સર્વ કૃતિઓમાં શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. તેમાં ગાયા તા માત્ર ૧૪૨ જ છે, પણ તેમાં નિરૂપાયેલા તત્ત્વજ્ઞાનને લીધે તે અન્ય શ્રેષ્ઠ ગણાતા ગ્ર'થાની હરાળમાં બેસી શકે તેમ છે. શ્રી મનસુખભાઈ ર. મહેતાએ ચાગ્ય જ લખ્યું છે કે:—

" શ્ર'થગૌરવ માત્ર ૧૪૨ દાહરાનું છે. તથાપિ જગત્વિખ્યાત આચાર્ય ભગવાન શ્રીમાન્ હરિભદ્રસ્રિપ્રણીત 'ષડ્દર્શનસમુચ્ચય' શ્ર'થ જે માત્ર ૮૬ શ્લોકના છે, છતાં તેમાં સર્વ દર્શનાનું સ્વરૂપ યથાતથ્ય રીતે દર્શાની તત્ત્વજ્ઞાનાનુભવીઓને અપ્રતિમ હર્ષનું કારણ આપ્યું છે, અને તેને લઈ ને તેના પર અનેક ગહન દીકાશ્ર'થા લખાયા છે, તેમ આ શ્ર'થનું ગૌરવ ઘણું અલ્પ છતાં તેમાં સર્વ દર્શનાના અંતિમ હતુ પ્રગટ કરી બતાવ્યા છે."

આ ગ'ય વિશે શ્રીમદ્રના અભિપ્રાય નાંધતાં મનસુખભાઈ લખે છે કે:---

" આ ગ્રંથનું ગૌરવ ૧૪૨ દોહરાનું છે, છતાં તે ઉપર ૧૪૨૦૦ શ્લોકની ડીકા લખાઈ શકે તેમ છે, એમ એક પ્રસ'ગે ગ્રંથકર્તાપુરુષે કહ્યું હતું. "ર

આ વચન પરથી આ ગંથની ગહનતાના ખ્યાલ આવી શકશે. તે વિશે ગમે તેટલાં પૃષ્ઠો લખાય તાેપણુ તે એાછાં પડે એટલાં નય અને તત્ત્વા તેમાં ભર્યાં છે.

આ કૃતિની સૂત્રાત્મકતા વિશે શ્રી પ્રદ્મચારી ગાવર્ધનદાસજીએ લખ્યું છે કે:--

" શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની આ અનુપમ કૃતિ સૂત્રાત્મક છે. તેના વિસ્તાર વિવેકી વાચકવર્ગને શાંતિપૂર્વક કર્તવ્ય છે. તેઓ શ્રીએ પાતે જ જણાવેલ છે કે **આત્મસિહિની** ૧૪૨ કડીઓમાંની દરેક કડી પર સા-સા કડીઓ લખાય તેમ છે. આવા આ ગહન ગ્રંથ છે. એમ છતાં એને એવી શૈલીમાં રજૂ કરેલ છે કે દરેકને તેની યાગ્યતા પ્રમાણે કંઈ ને કંઈ ગ્રહણ થાય અને જેમ જેમ તેના અભ્યાસ વધે તેમ તેમ તેની મહત્તા પણ વિશેષ ભાસવા લાગે." 3

૧. " આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર", સંપા. મ. ૨. મહેતા, આ. ૧, પ્રસ્તાવના પૃ. ૨.

ર. એજન, પૃ. ૪૬.

 <sup>&</sup>quot; શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર: અર્ધ'શતાબ્દી સ્મારક પ્રંથ", પૃ. ૪૩.

શ્રીમદે આમ તત્ત્વસભર ગણાવેલી "આત્મસિહિ"માં મુખ્યત્વે આત્માનું ચિંતન જ આપ્યું છે એ રીતે જેતાં આ શ્રંથ દ્રવ્યાનુયાંગના કહી શકાય. જૈન દર્શનમાં શાસ્ત્રો ચાર પ્રકાર વહેં ચાયેલાં છે. આ પ્રકારને અનુયાગ કહેવામાં આવે છે. તેના ચાર પ્રકાર આ પ્રમાણે છે: ૧. કવ્યાનુયાગ, ૨. ગિણતાનુયાગ, ૩. ચરણાનુયાગ, અને ૪. ધમે કથાનુયાગ. લોકવિશ્વમાં રહેલાં દ્રવ્યા, તેનાં ગુણ, ધર્મ, પર્યાય તથા સ્વપરભેદ વિજ્ઞાનાદિની પ્રરૂપણ જેમાં હોય તે દ્રવ્યાનુયાગ. ગૃહસ્થ તથા મુનિઓએ કેમ વર્તવું, કેવી ધર્મઆચરણા કરવી એ આદિ વિશેની પ્રરૂપણા જેમાં હોય તે ચરણાનુયાગ. ગુણસ્થાન. જીવ, કર્મ તથા ત્રિલાકના પદાર્થનું ગણતરીપૂર્વકનું નિરૂપણ જેમાં હોય તે ગિણતાનુયાગ. અને તીર્થકર, ચક્રવતી આદિ સત્પુરુષોનાં ધર્મચારિત્રની કથાઓ જેમાં નિરૂપી હોય તે ધર્મકથાનુયાગ.

દ્રવ્યાનુચાગની વિશેષતા પરમપુરુષાની વાણી અનુસાર શ્રીમદ્દે નીચે પ્રમાણે ખતાવી છે:---

" દ્રવ્યાનુયાગ પરમ ગ'ભીર અને સૂક્ષ્મ છે. નિર્મ'ય પ્રવચનનું રહસ્ય છે. શુક્લધ્યાનનું અન્ય કારણ છે. શુક્લધ્યાન વહે કેવળજ્ઞાન સમુત્પન્ન થાય છે. મહાભાગ્ય વહે તે દ્રવ્યાનુયાગની પ્રાપ્તિ થાય છે. દર્શનમાહના અનુભાગ ઘટવાથી, અથવા નાશ પામવાથી, વિષય પ્રત્યે ઉદાસીનતાથી અને મહત્પુરુષનાં ચરણુકમળની ઉપાસનાનાં અળથી દ્રવ્યાનુયાગ પરિણમે છે. જેમ જેમ સ'યમ વર્ષમાન થાય છે, તેમ તેમ દ્રવ્યાનુયાગ યથાર્થ પરિણમે છે. સ'યમની વૃદ્ધિનું કારણ સમ્યક્દર્શનનું નિર્મલત્વ છે, તેનું કારણ પણ દ્રવ્યાનુયાગ થાય છે. સામાન્યપણે દ્રવ્યાનુયાગની યાગ્યતા પામવી દુર્લભ છે. આત્મારામ પરિણામી, પરમ વીતરાગ દૃષ્ટિવંત, પરમ અસંગ, એવા મહાત્મા પુરુષો તેનાં મુખ્ય પાત્ર છે. હે આર્ય! દ્રવ્યાનુયાગનું કળ સર્વ ભાવથી વિરામ પામવારૂપ સંયમ છે, તે આ પુરુષનાં વચન તારા અ'તઃકરણમાં તું કાઈ દિવસ શિધિલ કરીશ નહિ. વધારે શું? સમાધિનું રહસ્ય એ જ છે. સર્વ દૃઃખથી મુક્ત થવાના અન-ય ઉપાય એ જ છે. "

" આત્મસિહિશાસ્ત્ર"માં નિરૂપાયેલા વિષયામાં સૌથી અગત્યનું દ્રવ્ય તે 'આત્મા' છે. આત્માની પ્રતીતિ આવે તો સમ્યગ્દર્શન થાય, એ દેષ્ટિએ આ ગ્ર**ંથનું મહત્ત્વ કેટ**લું હોવું એઈએ ? આ ગ્રંથની વિશેષતા એ છે કે તે ફક્ત ચાર જ વ્યક્તિને લક્ષમાં રાખીને લખાયા હતા, છતાં સર્વ મુમુક્ષુએને માટે તે ખૂબ ઉપકારી થઈ શકે તેમ છે.

### "આત્મસિહિશાસ"ની રચના માટેનું નિમિત્ત

વિ. સં. ૧૬૫૦માં શ્રી લઘુરાજસ્વામીની તબિયત સારી નહોતી રહેતી તે વખતે તેમની વિન'તીને માન આપીને તત્ત્વજ્ઞાનના બાંધ આપતાં આત્માનાં છ પદ – આત્મા છે, તે નિત્ય છે, તે કર્તા છે, તે લાકતા છે, માક્ષ છે અને તેના ઉપાય છે – સમજાવતા એક પત્ર શ્રીમફે ગદ્યમાં લખીને તેમને વાંચવા, વિચારવા તથા મનન કરવા માકદ્યા હતા. તે પછી વિ. સં.

૪. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૬૩૨, આંક ૮૬૬.

ય. આરમસિદ્ધિશાસ્ત્ર રપ૧

૧૯૫૧ માં શ્રી સાંભાગભાઈની તબિયત પણ ઘણી નરમ થઈ ગઈ હતી, તે વખતે તેમને પણ એ જ પત્રની નકલ, તે પત્ર મુખપાઠ કરી વાર'વાર વિચારવાની આજ્ઞાથી માંકલવામાં આવ્યા. વિ. સં. ૧૯૫૧માં શ્રી સાંભાગભાઈની વૃદ્ધાવસ્થા હતી. અને સાથે સાથે તબિયત પણ ઘણી નરમ હતી, તેથી ગદ્યપત્ર મુખપાઠ કરતાં તેમને ખૂબ મુશ્કેલી નડી. પોતાની મુશ્કેલી જાણી સાંભાગભાઈ ને લાગ્યું કે અન્ય મુમુક્ષુભાઈ એકને આ પત્ર મુખપાઠ કરતાં આવી જ મુશ્કેલી નડશે. સવે ને એ મુશ્કેલી દ્વર કરવાના હતુથી સાંભાગભાઈ એ શ્રીમદ્દને એવી વિન'તી કરી કે, આ ગદ્યપાઠ યાદ કરવામાં બહુ તકલીફ પડે છે, તેથી માંદગી વખતે પથારીમાં સૂતા સૂતા પણ સતત રટણ કરી શકાય તેવી આત્મભાધ આપતી પદ્યસ્થના આપ કૃપા કરી લખી જણાવો તો મારા જેવા જીવા પર ઘણું ઉપકારનું કાર્ય થાય. સ્વાતિનક્ષત્રમાં છીપમાં પડેલું મેઘબિ' ફ જેમ મુંદર મોતીમાં પરિણમે છે, તેમ કોઈ ભાગ્યશાળી ક્ષણે થયેલી આ વિન'તીના પરિષાકરૂપે '' આત્મસિદિશાસ ''ની રચના થઈ.

વિ. સં. ૧૯૫૨ ના આસા માસમાં શ્રીમદ્ ચરાતરના નહિયાદ ગામમાં નિવૃત્તિ માટે રહ્યા હતા. આસા વદ એકમની સાંજે બહાર કરી આવીને શ્રીમદ્દે તેમના સમીપવાસી ભાઈ અંબાલાલભાઈ પાસે ખહિયા, કલમ તથા કાગળ માગ્યાં. શ્રી અંબાલાલભાઈ એ શ્રીમદ્દને જરૂરી લેખનસામગ્રી લાવી આપી. અને શ્રીમદ્દને લખવામાં સગવડ રહે તે હેતુશી અંબાલાલભાઈ તેમની પાસે કાનસ ધરીને ઊભા રહ્યા. તે વખતે માત્ર દોઢ-બે કલાક જેટલા ઢૂંકા સમયમાં શ્રીમદ્દે "આત્મસિદ્ધિશાસ "ના ૧૪૨ દોહરાની રચના કરી. શ્રીમદ્દની વિચારધારા એ વખતે એટલી બધી સ્પષ્ટ હતી કે તેમણે લખાણમાં શાબ્દિક ફેરફાર પણ ભાગ્યે જ કર્યો છે, તે " આત્મસિદ્ધિ "ની હસ્તલિખિત પ્રત જેતાં સ્પષ્ટ જણાય છે.

" આત્મસિદ્ધિશાસ " રચતી વખતે શ્રીમદ્રના મનમાં મુખ્યત્વે સાભાગભાઈ જ હતા તે જણાવતા એક વધારાના દાહરા તેમણે ૧૨૭ મા દાહરા પછી રચ્યા હતા. તે આ પ્રમાણે હતા :—

'' શ્રી સુભાગ્ય ને શ્રી અચળ, આદિ મુમુક્ષુ કાજ; તથા ભવ્યહિત કારણે, કહ્યો બાઘ સુખસાજ.''પ

# '' આત્મસિક્રિશાસ ''ના મનનના અધિકારીવગ<sup>ુ</sup> – શ્રીમદ્ની દર્છિએ

" આત્મસિદ્ધિ"ની રચના થયા પછી બીજે દિવસે તેની ચાર હસ્તલિખિત નકલા તૈયાર કરવામાં આવી. તેમાંની એક શ્રી સાભાગભાઈ ને, બીજી શ્રી લલ્લુજી મહારાજને, ત્રીજી શ્રી અ'બાલાલભાઈ ને અને ચાથી શ્રીમદ્રના ભાગીદાર શ્રી માણેકલાલ ઘેલાભાઈ ઝવેરીને વાંચન-મનનાથે માકલી આપવામાં આવી.

"આતમસિદ્ધિશાસ "ની નકલ માકલતી વખત શ્રીમદે તેમાંની કેટલીક ગાથાઓને વિશેષપણે સમજાવતા પત્રા પણ તે સાથે માકલ્યા હતા. સાથે સાથે તે ચારે વ્યક્તિઓને "આત્મસિદ્ધિશાસ " વિશે જાહેરમાં નિદે શ કરવાના નિષેધ કર્યો હતા લલ્લુજી મહારાજને તે વિશે શ્રીમદે લખ્યું હતું કે:—

પ. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ા, પૃ. ૫૫૫.

"એકાંતમાં અવગાહવાને અર્થે 'આત્મસિદ્ધિ ' આ જેડે માેકલ્યું છે. તે હાલ શ્રી લલ્લજુએ અવગાહવા ચાગ્ય છે... 'આત્મસિદ્ધિશાસ 'શ્રી દેવકરણજુએ આગળ પર અવગાહવું વધારે હિતકારી જાણી હાલ શ્રી લલ્લુઝને માત્ર અવગાહવાનું લખ્યું છે. તાપણ જે શ્રી દેવકરણજની વિશેષ આકાંક્ષા હાલ રહે તો પ્રત્યક્ષ સત્પરૂષ જેવા મારા પ્રત્યે કાઈએ પરમાપકાર કર્યા નથી એવા અખ'ડ નિશ્ચય લાવી, અને આ દેહના सर्विध्य छवनमां पण ते अभाउ निश्चय छाडुं तो में आत्मार्थ क त्याच्या अने ખરા ઉપકારીના ઉપકારને એકળવવાના દોષ કર્યા એમ જ જાણીશ, અને આત્માન સત્પરષના નિત્ય આજ્ઞાંકિત રહેવામાં જ કલ્યાણ છે એવા, ભિન્નભાવરહિત, લાક-સંબ'ધી બીજા પ્રકારની સર્વ કલ્પના છાડીને, નિશ્ચય વર્તાવીને, શ્રી લલ્લુજી મુનિના સહચારીપણામાં એ ગુંથ અવગાહવામાં હાલ પણ અડચણ નથી...સત્પર્યની આજ્ઞામાં वर्तवाना कीना हढ निश्चय वर्त छे अने के ते निश्चयने आराधे छे तेने क ज्ञान સમ્યક્ પરિણામી થાય છે, એ વાત આત્માથી જીવે અવશ્ય લક્ષમાં રાખવા યાગ્ય છે... બીજા મુનિઓનિ પણ જે જે પ્રકાર વૈરાવ્ય, ઉપશમ અને વિવેકની વૃદ્ધિ થાય ते ते प्रधारे श्री बहुता तथा हैवडरश्ला यथाशिक्त स'लणाववु' तथा प्रवर्ताववु' ઘટે છે. તેમ જ અન્ધે જેવા પણ આત્માર્થ સન્મુખ થાય અને ત્રાનીપુરુષની આત્રાના निश्चयन पाम तथा विरंक्त परिष्णामन पामे, रसाहिनी लुक्धता माणी पाठे के आहि પ્રકારે એક આત્માર્થ ઉપદેશ કર્તવ્ય છે. "

શ્રી સાભાગભાઈએ ડુ**ંગરશીભાઈને '' આત્મસિહિશાસ્ત્ર''ની** પ્રત આપવા બાબત અનુમતિ મ'ગાવી તે વખતે તેમને પણ શ્રીમદ્દે લખ્યું હતું કે :—

"શ્રી ડુંગરને આત્મસિદ્ધિ મુખપાંઠ કરવાની ઇચ્છા છે. તે માટે તે પ્રત એમને આપવા વિશે પુછાવ્યું તો તેમ કરવામાં અડચણ નથી. શ્રી ડુંગરને એ શાસ્ત્ર મુખપાંઠ કરવાની આગ્રા છે. પણ હાલ તેની બીજી પ્રત નહિ ઉતારતાં આ પ્રત છે તે ઉપરથી જ મુખપાંઠ કરવા ચાગ્ય છે..આત્મસિદ્ધિ સંબ'ધમાં તમારા બ'નેમાંથી કાઈએ આગ્રા ઉપરાંત વર્તવું યાગ્ય નથી. એ જ વિન'તી. "

શ્રીમફે લખેલા આ બ'ને પત્રો પરથી જેઈ શકાશે કે કોઈ અનધિકારી જીવના હાથમાં "આત્મસિહિ" ન જાય તે વિશે શ્રીમદ કેટલા સાવચેત હતા! વળી, એ પણ જણાશે કે એ અધિકારનું ધારણ પણ કેટલું ઊંચું હતું! આ સાવચેતી રાખવાનું કારણ શ્રીમદે સાલાગભાઈને પત્રમાં જણાવ્યું હતું કે:—

"જે જ્ઞાન મહા નિર્જરાના હતુ થાય છે તે જ્ઞાન અનધિકારી જીવના હાથમાં જવાથી તેને અહિતકારી થઈ ઘણું કરી પરિશુમે છે."

ક. " શ્રીમદ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, <sub>પે</sub>. ૫૫૭.

૭. એજન, પૃ. ૫૫૮.

૮. એજન, પૃ. ૫૫૯.

"આતમસિહિશાસ" અયોગ્ય જવને અહિતકારી થવાના સંભવ એટલા માટે હતા કે તે દ્રવ્યાનુયાંગના ગ્રંથ હાવાથી વિશેષ અધિકાર માગે છે. વળી, શ્રીમદ્ ગૃહસ્થવેશી હતા અને આત્મન્નાનની ગૃઢ વાતો કાઈ ગૃહસ્થ પાતાની આંતરિક યાગ્યતાથી જણાવે તો તે સમજવા જેટલી યાગ્યતાવાળા લોકસમાજ હોતા નથી. તેથી અનધિકારી જવની પાસે ગૃહસ્થરિયત વૈરાગ્યના ગ્રંથ જતાં તે કુતર્કમાં પડે કે પાતે તો કરતા નથી અને બીજાને ઉપદેશ આપવા નીકળ્યા છે! આ હેતુથી શ્રીમદ્રના જાણીતાઓમાં પણ એાછી યાગ્યતાવાળા જવા માટે આ ગ્રંથનું અધ્યયન નિધિદ્ધ હતું. તેથી તેને છપાળીને પ્રસિદ્ધ કરવાની કરપના પણ કચાંથી કરાય! એ જ કારણે તે શાસ્ત્ર શ્રીમદ્રની હયાતી દરમ્યાન પ્રકાશમાં આવ્યું ન હતું, અને ગ્રહ્યીગાંઠી વ્યક્તિઓના અધ્યયનના વિષય રહ્યું હતું.

# શ્રીમદ્દે ગણેલા અધિકારીઓ પર ''આત્મસિહિ ''ના પડેલા પ્રભાવ

શ્રીમફે " આત્મસિહિશાસ "ના વાચન-મનન અર્થ પોતાની નિકટવર્તી માત્ર ચાર જ વ્યક્તિઓને તે સમસે અધિકારી ગણી હતી. તેઓ બધાએ શ્રીમદની આજ્ઞા અનુસાર આ શાસનું અધ્યયન કર્યું હતું. અને તેના જે પ્રસાવ પોતાના પર પડથો હતો તેનું વર્ણન પણ તેમણે શ્રીમદને લખી જહ્યાવ્યું હતું. તે વાંચતાં આપણુંને તેમના યાગ્ય અધિકારના તથા શ્રીમદની પારખશક્તિના ખ્યાલ આવે છે. અને એ દરિએ જેતાં એ ચારે વ્યક્તિઓના " આત્મસિહિ" માટેના અલિપ્રાય મૂલ્યવાન ગણાય.

શ્રી સાભાગભાઈને મુખ્યપણે લક્ષ્યમાં રાખી શ્રીમફે "આત્મસિદ્ધિ" રચી હતી તે આપણે જેયું. તેની કેટલી પ્રેબળ અસર તેમના પર થઈ હતી તે વર્ણવતાં સાભાગભાઈએ એક પત્રમાં શ્રીમફને લખ્યું હતું કે:—

"ગાસળિયા આત્મસિદ્ધિ લ'થ વાંચે છે, અને વિચાર છે, તેમ જ હું પણ તે વાંચું છું. દુહા ૧૩૪ મુખપાઠે કર્યા છે, અને વિચારતાં ઘણા આનંદ આવે છે. વળી પાંચ મહિના થયા તાવ આવે છે. તે જો આત્મસિદ્ધિ લ'થ આપે માકલાવ્યા ન હોત તો આજ સુધી દેહ રહેવા મુશ્કેલ હતા. લ'થ વાંચી આનંદ આવે છે તેથી જવું છું. પણ હવે આપે કૃપા કરી દીકા અર્થ માકલવા લખ્યું તે જો હવે તરતમાં આવે તો આનંદ લેવાય, નીકર પછી આંખે સૂત્રે નહિ ત્યારે વાંચી શકાય નહીં, અને જ્યારે પોતાથી વાંચી શકાય નહિ ત્યારે ખીજાના વાંચવાથી તેવા આનંદ આવે નહિ, માટે કૃપા કરી માકલાવશા. ઘણું શું લખું ?"

" આતમસિંહિ"ની બીજી નકલ શ્રી લલ્લુજી મહારાજને માેકલવામાં આવી હતી. પાતાના પર તે શાસ્ત્રના કેવા પ્રભાવ પડ્યો હતા તે વિશે તેમણે જણાવ્યું હતું કે :—

'' તે વાંચતાં અને કાેઈ કાેઈ ગાથા બાેલતાં, મારા આત્મામાં આન'દના ઊભરા આવતા. અને એકેક પદમાં અપૂર્વ માહાત્મ્ય છે, એમ મને લાગ્યા કરતુ'. આત્મસિદ્ધિના

૯. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર છત્રનકળા", આવૃત્તિ ૪, પૃ. ૧૨૯.

સ્વાધ્યાય, મનન નિરંતર રહ્યા કરી આત્માહલાસ થતા. ક્રોઇની સાથે કે બીજ ક્રિયા કરતાં આત્મસિહિની સ્મૃતિ રહેતી. પરમકૃપાળ દેવની શાંત મુખમુદ્રા કિંવા આત્મસિહિની આત્માન કે આપનારી ગાથાનું સ્મરણ સહજ રહ્યા કરતું, અન્ય કશું ગમતું નહિ. બીજ વાતો પર તુચ્છભાવ રહ્યા કરતો. માહાત્મ્ય માત્ર એક સદ્દશુરુ અને તે ભાવનું આત્મામાં ભારયમાન થતું હતું. " <sup>૧</sup>૦ '

" આત્મસિદ્ધિ"નું અવતરણ નજરાનજર નિહાળનાર અ'બાલાલભાઈએ તેનું માહાત્મ્ય કેવું અનુભવ્યું હતું તે ટૂંકામાં વર્ણવતાં શ્રીમદ્દને એક પત્રમાં તેમણે લખ્યું હતું કે:—

"શ્રી આત્મસિહિશાસ વાંચતાં વિચારતાં મારી અલ્પન્ન મતિથી વિશેષ વિસ્તારપૂર્વંક સમજ શકાતું નથી, પણ મારી સાધારણ મતિથી તે ઉત્તમાત્તમ શાસ વિચારતાં
મારાં મન, વચન, કાયાના યાગ સહેજે પણ આત્મવિચારમાં પ્રવર્તતા હતા, જેનું
અનુપ્રેક્ષણ કેટલાક વખત રહેવાથી, રહ્યા કરવાથી સામાન્યપણ પણ બાદ્ય પ્રવર્તવામાં
મારી ચિત્તવૃત્તિ સહેજે અટકી જઈ આત્મવિચારમાં રહ્યા કરતી હતી, જેથી મારી
કલ્પના પ્રમાણે સહજ સ્વભાવે શાંત રહ્યા કરતી હતી, ઘણા પરિશ્રમથી પણ મારા
ત્રિકરણ યાગ કાઈ અપૂર્વ પદાર્થને વિશે પરમ પ્રેમે સ્થિર નહિ રહી શકેલા, તે યાગ
તે પરમાત્કૃષ્ટ શાસ્ત્ર વિચારવાથી સહજ સ્વભાવે પણ આત્મવિચારમાં સદ્દગુરુ ચરણમાં
પ્રેમગ્રુક્ત સ્થિરભાવે રહ્યા કરતા, જેથી મારી અલ્પન્ન દિશ્વી અને મારા સામાન્ય
અનુભવથી મારી કલ્પના પ્રમાણે એમ લાગે છે કે જો તેવી જ રીતે તે જ શાસ્ત્રનું વિશેષ
અનુપ્રેક્ષણ કીર્ધ કાળ સુધી રહ્યા કરે તો આત્મવિચાર, આત્મચિતન સદાય બાગ્રતપણ રહ્યા કરે, અને મન, વચન, કાયાના યાગ પણ આત્મવિચારમાં વર્ત્યા કરે. " રા

ચાથી નકલ શ્રી માણેકલાલભાઈ ને માકલવામાં આવી હતી. તેમણે પણ એ શાસના ભક્તિપૂર્વંક અલ્યાસ કર્યો હતો. અને પાતાને જે ભાવા તેમ કરતાં સ્કુરે તે તેઓ શ્રી અ'બાલાલભાઈ માદિના પત્રામાં તેની સૂચનાએા આવે છે તે પરથી જણાય છે કે તેઓ '' આત્મસિદ્ધિ'' વિશે વિસ્તારથી લખતા, પણ તે કશું લખાણ પ્રસિદ્ધ થયેલ નથી તેથી તેમને કેવા ભાવા સ્કુરતા તે જાણી શકાતું નથી.

અહી' સાભાગભાઈ આદિએ વર્જુ વેલા "આત્મસિદ્ધિ"ના પાતાના પર પહેલા પ્રભાવ જેતાં જણાશે કે અનેક યાગ્ય આત્માઓ એ શાસાના અવલ' અનથી ઉચ્ચ દશા પામી શકે તેવી તેનામાં ચમતકૃતિ રહેલી છે. આ ખધાના જેવા ભક્તિભાવ અને યથાયાગ્ય મુમુક્ષુતા હાય તે સર્વને "આત્મસિદ્ધિ" ખૂબ ઉપકારી થઈ શકે તેમ છે, તે જણાશે. એ જ તેની વિશેષતા છે. હવે થાડી વ્યક્તિઓના અંગત ઉપયાગ માટે રચાયેલું "આત્મસિદ્ધિશાસ " બ્રંથરૂપે કઈ રીતે પ્રસિદ્ધ થયું તે જોઈએ.

૧૦. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા ", આવૃત્તિ ૪, પૃ. ૧૮૦.

૧૧. એજન, પૃ. ૧૭૯.

### " આત્મસિદ્ધિશાસ "ની ગ્ર'થમાં પ્રસિદ્ધિ

શ્રીમદ્દની હયાતી દરમ્યાન તેમનું "ભાવનાળાય", "માક્ષમાળા", "શ્રીનીતિળાયક વિભાગ ૧" આદિ થાડું સાહિત્ય જ પ્રગટ થયું હતું, અને તે પણ તેમની ૨૦ વર્ષની વય પહેલાં. તે પછીથી તેમણે પાતાની અન્ય કૃતિઓને જીવનના અંતસમય સુધી પ્રસિદ્ધ કરી ન હતી. તે કૃતિઓ માત્ર તેમના નિકટવાસી મુમુક્ષુઓના ઉપયાગ પૂરતી મર્યાદિત રહી હતી. અને તેમાં પણ "આત્મસિદ્ધિ" તો કેટલીક ગણીગાંઠી વ્યક્તિઓમાં જ નાણીતી હતી. શ્વે. ૧૯૫૭ના ચૈત્રમાસમાં શ્રીમદ્દનું અવસાન થયું. તે પછીથી તેમના ત્રદ્યુખધુ શ્રી મનમુખભાઈ રવજીભાઈ મહેતાને શ્રીમદ્દનું બધું જ સાહિત્ય પ્રગટ કરવાની ઇચ્છા થઈ. તેમણે શ્રી અંબાલાલભાઈ આદિની સહાય લઈ તે વિશે સંશોધન કર્યું, અને વિ. સં. ૧૯૬૧માં શ્રીમદ્દની પ્રેરણાથી સ્થપાયેલ "પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ" તરફથી, શ્રીમદ્દના ઉપલબ્ધ સાહિત્યને "શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર" અંથમાં પ્રસિદ્ધ કરાવ્યું. આ અંચમાં તેમણે શ્રીમદ્દ રચિત "આત્મસિદ્ધિ"ને પણ સ્થાન આપ્યું. આમ વિ. સં. ૧૯૬૧ માં " આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર" સૌપ્રથમ લોકોની નાણમાં આવ્યું.

વિ. સં. ૧૯૬૧ પછી વિ. સં. ૧૯૬૪માં મનસુખભાઈએ ફક્ત '' આત્મસિદ્ધિશાસ "ને પ્રતાકારે છપાવીને પ્રગટ કર્યું. અને તેમાં તેમણે એ રચનાનું મહત્ત્વ ખતાવતા લગભગ ૫૦ પાનાંના ઉપાદઘાત લખ્યા હતા. તેમાં તેમણે આ પદ્યના પ્રકાશન અર્થે લખ્યું હતું કે:—

"યદ્યપિ આ ગ્રંથ એક વ્યક્તિને અર્થ લખવામાં આવ્યા હતા, તથાપિ જ્ઞાની પુરુષાના વચના એક વ્યક્તિને અર્થ લખાયાં હાય તાપણ તે સર્વ જ્વાને સમાન ઉપકારક હાવાથી તેને જાહેર પ્રસિદ્ધિ આપવામાં આવી છે." ? ?

આ ઉપરાંત આ શાસની પ્રત્યેક ગાયાના શ્રી અંબાલાલભાઈ એ કરેલા અર્થ, તે શાસની અમુક કડીઓ સમજાવતા શ્રીમફે લખેલા પત્રો, વગેરેના સમાવેશ પણ આ પુસ્તકમાં કરાયા હતા. આ પુસ્તક એ '' આત્મસિહિશાસ "ના પ્રથમ સ્વત'ત્ર પ્રગટીકરણ તરીકે ઘણું અગત્યનું છે.

વિ. સં. ૧૯૬૪ પછી તો "પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ " તરફથી પ્રગટ થયેલી "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર "ની પ્રત્યેક આવૃત્તિમાં તથા "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ – અગાસ " તરફથી પ્રગટ થયેલી "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર "ની આવૃત્તિઓમાં "આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર", અ ળાલાલભાઈ એ કરેલા અર્થ સાથે, પ્રગટ થયેલ છે. કેટલીક વ્યક્તિઓએ આ શાસ્ત્રનું સ્વતંત્ર રીતે સંપાદન કરી અર્થ પ્રગટ કરેલ છે. આ ગ્રંથને કેટલાકે અન્ય પદ્યગ્રંથમાં પણ સંપાદિત કર્યો છે, તો કેટલાકે તેના વિસ્તારથી અર્થ સમજાવતાં સ્વતંત્ર પુસ્તકા પણ સંપાદિત કર્યો છે. આમ વિ. સં. ૧૯૬૪ પછીથી " આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર"ને શ્રીમદ્રની અગત્યની કૃતિ તરીકે જુદા અનેક સંગ્રહામાં સ્થાન મળતું રહ્યું છે તથા સ્વતંત્ર પુસ્તકરૂપે પણ એ પ્રગટ થતું રહ્યું છે, અને એ રીતે એ, લોકાના વાચન તથા મનનના વિષય બનતું રહ્યું છે.

૧૨. " આત્મસહિ "ની પ્રસ્તાવના, મ. ૨. મહેતા, પૃ. ૧.

### " આત્મસિદ્ધિશાસ "ના અનુવાદ અને અસ્યાસ

વિ. સં. ૧૯૫૨માં "આત્મસિદ્ધિ"ની રચના થઈ. તે શાસની એક નકલ શ્રી અંબાલાલભાઈ ને શ્રીમફે આપી હતી. એ શાસ વાંચ્યા પછી પાતાને કેવા અર્થ સમન્ત્રો છે તે નાણવા માટે અંબાલાલભાઈ એ તેના ગદ્યાનુવાદ કરીને શ્રીમફને તપાસવા માકત્યા હતો. આ અનુવાદ તેમણે માગશર સુદ ૧૨ પહેલાં, એટલે કે "આત્મસિદ્ધિ"ની રચના પછી લગભગ બે માસમાં કર્યો હતો. વિ. સં. ૧૯૫૩ના માગસર સુદ ૧૨ના રોજ શ્રીમફે અંબાલાલભાઈ ને તે વિશે લખ્યું છે કે, " આત્મસિદ્ધિની ટીકાનાં પાનાં મળ્યાં છે." વ તે પચ્છી અનુમાન કરી શકાય કે વિ. સં. ૧૯૫૩ના માગસર સુદ ૧૨ પહેલાં અંબાલાલભાઈ એ એ અનુવાદ પૂર્ણ કરી શ્રીમફને પહેાંચાડથો હતો. એ અનુવાદ શ્રીમફની દૃષ્ટિ તળેથી નીકળી ગયા હતો, પણ તેની કથા શ્રીમફને કેવી લાગી હતી તે વિશે નો તેમના અભિપ્રાય નાણવા મળતા નથી. પણ શ્રીમફે તે અનુવાદ તપાસ્યો હોલાથી તેમાં ગંભીર કે નાની કાઈ નાતની ભૂલ રહેવા પામી ન હોય તે નિઃશક છે. એથી જ શ્રી અંબાલાલભાઈએ કરેના ગદ્યાનુવાદ શ્રીમફના "આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર"ની સાથાસાથ જ લગભગ બધી જગ્યાએ સ્થાન પામતો રહ્યો છે.

તે પછી મનહરલાલ કડીવાલા, લાગીલાલ શેઠ આદિ કેટલીક વ્યક્તિઓમો " આત્મ-સિહિ"ની ગાથાઓના સ્વતંત્ર ગદ્યભાવાર્થ આપવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. તેમાં અનુવાદ કરવાની વૃત્તિ કરતાં તે ગાથાઓ ટ્રંકાહુમાં સમજાવવાનું વલઘુ વિશેષ દેખાય છે. એશી અનુવાદની કાટિમાં તેને મૂકી શકાય નહિ. અને તેઓએ આપેલા ભાવાર્થ પણ મુખ્યત્વે અ ખાલાલલાઈએ કરેલા અનુવાદના અનુસંધાનમાં છે. આ ઉપરાંત આ શાસની કડીઓને વિસ્તારથી સમજાવવાના પ્રયત્ન પૂ. શ્રી કાનજીસ્વામી, સા. ગિ. શેઠ, રાવજીલાઈ દેસાઈ, પ્રદાચારીજી વગેરેએ કર્યો છે. વળી પંડિત સખલાલજી, મનસુખલાઈ રવજીલાઈ, પ્રદાચારીજી, પ્રા દીનુલાઈ પટેલ, મુકુલલાઈ કલાથી વગેરેએ વિવેચનરૂપ લેખા પણ " આત્મસિદિ" વિશે લખ્યા છે.

" આત્મસિહિશાસ્ત્ર "ના ઉપર જેયા તે ગુજરાતીમાં થયેલા ગદ્યાનુવાદ ઉપરાંત અન્ય ભાષાઓમાં પણ તેના ગદ્ય કે પદ્યમાં અનુવાદ થયેલા છે હાલમાં તેના હિ'દ્દી, અ'ગ્રજી, સ'સ્કૃત તથા મરાઠી એ ચાર ભાષામાં અનુવાદ મળે છે.

" આત્મસિહિશાસ્ત્ર"ના હિંદીમાં બે વ્યક્તિઓએ કરેલા અનુવાદ મળે. છે શ્રી ઉદયલાલ કશલીવાલ અને શ્રી જગદીશચંદ્ર શાસ્ત્રી, એ બંનેએ હિંદી ગદ્યમાં જ અનુવાદ કર્યો છે. શ્રી ઉદયલાલ કશલીવાલે " આત્મસિદ્ધિ "ના હિંદી ગદ્યાનુવાદ વિ. સં. ૧૯૭૬માં પ્રગટ કર્યો છે, અને શ્રી જગદીશચંદ્ર શાસ્ત્રીએ કરેલા હિંદી અનુવાદ તેમણે કરેલા " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" શ્ર'યના હિંદી અનુવાદના પુસ્તકમાં આપ્યો છે. વિ. સં ૧૯૪૪માં પ્રગટ થયેલા પુસ્તકમાં આપ્યા યંચનું હિંદી ભાષાંતર થયેલું જોવા મળે છે. ગુજરાતી ભાષા ન જાણનારા હિંદીભાષીએ માટે આ બંને અનુવાદ " આત્મસિહિશાસ્ત્ર "ના અલ્યાસ માટે ઠીક ઠીક ઉપયોગી થાય તેમ

૧૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. પૃાર.

પ. આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર રૂપ્હ

છે. પર'તુ ગુજરાતીમાં જોવા મળતી તત્ત્વચમત્કૃતિ આ સરળ ગલાનુવાદમાં જોવા ન મળે તે સ્વાભાવિક છે. વળી, કચારેક કચારેક ગૃઢ તત્ત્વાની વાતાને ઉતારતાં તેમને નડતી મુશ્કેલી પણ જણાયા વિના રહેતી નથી.

"આત્મસિહિશાસ્ત્ર"ના અંગ્રેજી અનુવાદ પણ બે વ્યક્તિઓ તરફથી પ્રાપ્ત થાય છે. ઇન્દાર હાઈ કોઈના જજ, રાવ બહાદુર જે. એલ. જૈનીએ પ્રત્યેક દાહરાના અંગ્રેજી ગલમાં તરજુમાં આપ્યા છે; અને આના બીજો અંગ્રેજી પલાનુવાદ શ્રી પ્રદ્માચારી ગાવર્ધ નદાસજીએ કર્યો છે. શ્રી જે. એલ. જૈનીના તરજુમાં ઈ. સ. ૧૯૨૩માં "The Atma-Siddhi of Shreemad Rajchandra" એ શીર્ષ ક નીચે પુસ્તકાકારે પ્રગટ થયા છે. સરળ અંગ્રેજી ભાષામાં "આત્મસિહિ"ના દાહરાને સમજાવવાના તેમના પ્રયત્ન સ્તુત્ય છે. પરંતુ જૈન પારિભાષિક રાખ્દાના અનુવાદ કરવામાં પડતી મુશ્કેલીને લીધે એ અનુવાદ જોઈએ તેટલા વિશદ નથી બની શક્યો. જેકે ભાવાર્થ થોડા વિસ્તારથી સમજાવવાના પ્રયત્ન તેમણે કર્યો છે; તેમાં પણ તેઓ બહુ સફળ થયા છે તેમ કહી શકાય નહિ. તેમ છતાં માત્ર અંગ્રેજી ભાષા જાણનાર અને ગુજરાતીમાં " આત્મસિહિ" ના આસ્વાદ ન માણી શકનારને તે ઉપયોગી થાય તેવા તો બન્યા જ છે. શ્રીમદ્દની વાણી અનુભવની હતી, તેથી તેમના લખાણુમાંથી જે અનુભવના રણકાર અને છાપ ઊઠે છે તે તેના અનુવાદમાંથી ન ઊઠે તે સ્વાભાવિક છે. શ્રી જૈનીએ કરેલ અનુવાદના એક નમૂના જોઈએ : " આત્મસિહિ"ના ૧૧૫મા દોહરાતું તેમણે આ પ્રમાણે ભાષાંતર કર્યું છે:

"When the false identification of the soul with the body ceases, thou dost no karma, nor dost thou enjoy (the fruit) thereof. This is the secret of True Religion."

મૂળ દાહરા આ પ્રમાણે છે:—

" છુટે દેહાધ્યાસ તો, નહીં કર્તા તું કર્મ; નહીં ભાકતા તું તેહના, એ જ ધર્મના મર્મ."

શ્રી શ્રદ્ધાચારી ગાવર્ધ નદાસ છએ કરેલા "આત્મસિહિ"ના અંગ્રેજી પદ્માનુવાદની બાબતમાં પણ એમ જ બન્યું છે. ૧૫ પારિભાષિક શબ્દોના અનુવાદની મુશ્કેલી તેમને પણ નડી છે. વળી, ગદ્યને બદલે પદ્ય હોવાથી ચરણનાં લય અને બંધારણને કારણે એ મુશ્કેલી વધે તે સમજાય તેમ છે. આ ઉપરાંત ગુજરાતી ભાષા કરતાં અંગ્રજી ભાષા પરના ઓછા કાબૂ આ પદ્યાનુવાદને બહુ સફળ નથી બનવા દેતો, એ પણ જેઈ શકાય છે. તેના એક-બે નમૂના જોઈએ. "આત્મસિહિ"ના ૧૧૫ માં દોહરાના તેમણે આ પ્રમાણે અનુવાદ કર્યો છે:—

<sup>98. &</sup>quot;The Atma-Siddhi of Shreemad Rajchandra", Page 19.

૧૫. આ અનુવાદ " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર: અધિશતાબદી સમારક્રયાંથ " પૃ. ૧૪૪ પર છપાયા છે.

Let go the body-infatuation,
And you will not have bondage new,
You will not have deed-fruition,
This is Religion's secret true.

'' આત્મસિદ્ધિ "નાે ૪૪ માે દોહરાે આ પ્રમાણે છે :—

'' ષટ્સ્થાનક સંક્ષેપમાં ષટ્રદર્શન પણ તેહ; સમજાવા પરમાર્થને કહ્યાં જ્ઞાનીએ એક.''

આના અનુવાદ ષ્રદ્મચારીજીએ આ પ્રમાણે કર્યો છે:---

"Six subjects or six schools of thought,
Are here described as seers great,
In abstract scriptures strictly taught,
For understanding soul secret."

આજે પ્રાપ્ત થતા " આત્મસિન્દ્રિશાસ્ત્ર"ના ખ'ને અ'ગ્રેજી અનુવાદો મૂળ શાસ્ત્ર કરતાં ઊતરતી કક્ષાના લાગે છે.

ગાંધીજીએ પણ " આત્મસિહિ"ના અંગ્રેજમાં અનુવાદ કર્યો હતો. ગાંધીજ વિ. સ'. ૧૯૫૮માં આફ્રિકા ગયા ત્યારે પોતાની સાથે " આત્મસિહિ" પણ લેતા ગયા હતા. તેમને અભ્યાસ માટે તે ઘણું ઉપયોગી લાગતાં, અન્ય ભાષીઓ પણ તેના લાભ લઈ શકે તે હેતુથી તેમણે તેના અંગ્રેજી અનુવાદ કર્યો હતો. એ બધું સાહિત્ય લઈને તેઓ ત્યાંથી લંડન ગયા હતા, અને ત્યાંની બસમાં એ બંડલ ભુલાઈ જતાં એ ગુમ થઈ ગયું, જે ફરીથી મળ્યું જ નહિ. આમ ગાંધીજીએ કરેલા અનુવાદ આપણી પાસે આવી શક્યો નહિ. ૧૯

" આત્મસિહિશાસ્ત્ર"નાે સ'સ્કૃતમાં સમશ્લાેકી અનુવાદ પ'ડિત શ્રી બેચરદાસ દાેશીએ કર્યાે છે. તેમનાે એ સ'સ્કૃત અનુવાદ વિ. સ'. ૧૯૭૬માં " આત્મસિહિશાસ્ત્ર"ના ઉદયલાલ કશલીવાલના હિ'દી અનુવાદ સાથે પ્રગટ થયાે હતાે, અને પછી ઈ. સ. ૧૯૨૩માં રાય બહાદુર જે. એલ. જૈનીના અ'ગ્રેજી અનુવાદ સાથે પ્રગટ થયાે હતાે. સ'સ્કૃત અનુવાદની

૧૬. આ અનુવાદ " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ : અધ શતાહદી સ્મારક્ય્રંથ ", યુ. ૧૫૦.

૧૭. એજન, યુ. ૧૮૬.

૧૮. તેમણે કરેલા અનુવાદ ગુમ થઇ જવાની ખાબતમાં એક બીજો અભિપ્રાય પણ જોવા મળે છે. "આત્મસિદિ" શાસ્ત્રનું અંગ્રેજી ભાષંતર મહાત્મા **ગાંધીજીએ દક્ષિ**ણ આફ્રિકાથી કરી સ્વ. મનસુખભાઇ રવજીભાઇ પર માકેલી આપ્યું હતું. પણ દરકારના અભાવે ગુમાઇ ગયું. — "જેન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ", માહનલાલ દલીચંદ દેસાઇ, પૃ. ૭૧૦ની પાદનાંધ.

ય આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર રપક

ભાષા સરળ છે, તેમાં મૂળના ભાવાર્થ સારી રીતે જળવાયેલા જેવા મળે છે. એ રીતે એ પ્રયત્ન સ્તુત્ય છે. તે અનુવાદનું ઉદાહરણ જુઓ; ૧૧૫મા દાહરાના અનુવાદ પંડિત બેચર-દાસજુએ નીચે પ્રમાણે કર્યો છે:—

> ''देहाध्यासो यदि नश्येत् स्व कर्ता न हि कर्मणाम् । न हि भोक्ता च तेषां स्वं धर्मस्येतद् गृढं मतम् ॥ ''<sup>९</sup> ५

એમણે ૪૪ મી ગાયાના અનુવાદ આ પ્રમાણે કર્યા છે:---

"परस्थानीयं समासन दश्चेनानि पहुच्यते । श्रोक्ता सा झानिभिक्षति परं तस्यं धरास्प्रशाम् ॥ ११२०

"આત્મસિહિશાસ્ત્ર"ના 'અજ્ઞાત' લેખકે મરાઠી પદ્યમાં અનુવાદ કર્યો છે. એની સાથે એણે શ્રીમદ્દનું ડૂંકું જીવનચરિત્ર આપ્યું છે અને કેટલાક પારિભાષિક શબ્દા, જેવા કે શુષ્ક- જ્ઞાની, ક્રિયાજડ, પરમશુત, સ્વચ્છંદ, માક્ષ, સમ્યક્ત્વ, વગેરેની સમજૂતી પણ આપી છે; ઉપરાંત કેટલીક કડીએમના મરાઠીમાં વિશેષાર્થ પણ આપ્યા છે; અને સાથે સાથે મૂળ ગુજરાતી ગાયાએ પણ એ પુસ્તિકામાં અન્ય અનુવાદોની માફક આપી છે. ઈ. સ ૧૯૨૭માં આ અનુવાદ પ્રગટ થયા પછી તેના અભ્યાસ થતા રહ્યો છે. આ અનુવાદની કક્ષા મૂળ જેવી તો નથી જ, તેમ છતાં સામાન્ય રીતે સારા કહી શકાય તેવા આ અનુવાદ છે. જુઓ આ બ્રંથની ૧૧૫મી અને ૪૪મી ગાયાના અનુક્રમે અનુવાદ:—

"देहाध्यास सुटे जिर, नगसी कर्ता न तूं तसें कर्म । भोक्ता न तेविं त्याचा धर्माचें जाण हे असें मर्म ॥ "२३ " षटस्थानक संक्षेपें, कथिलीं षटदर्शनेच तीं जाणा ।

वर्स्यानक सक्षप, कायला वर्दशन च ता जाणा। परमार्था समजाया कथिली कविनीहि येथ लेकांना॥ "२२

આમ આપણને "આત્મસિદ્ધિ"ના ગુજરાતી ગલમાં, સંસ્કૃત પદ્યમાં, હિંદી ગદ્યમાં, અંગ્રેજી ગદ્ય અને પદ્યમાં, તથા મરાઠી પદ્યમાં, અનુવાદા મળે છે. પણ ખરી ખૂબી તા શ્રીમદ્ રચિત મૂળ ગુજરાતી "આત્મસિદ્ધિ"માં જ છે, તે વિશે સર્વ વિદ્વાના સંમત છે. પણ જે લોકા ગુજરાતી ભાષા સારી રીતેન જાણતા હાય, તેમને ઉપરની કાઈ પણ ભાષામાં "આત્મસિદ્ધિ"ના આસ્વાદ લેવા હાય તા શક્ય ખને છે, તે જ તેની સાચી કિંમત છે.

# <sup>…</sup> આત્મસિદ્ધિશાસ "માં વસ્તુનિરૂપણ-શૈ<mark>લી</mark>

આ શાસ્ત્રમાં આત્મા સિદ્ધ કઈ રીતે ચાય તે શ્રીમફે આત્માનાં છ પદ સમજાવીને બતાવ્યું છે. આ આખી રચના શ્રીમફે દોહરામાં કરી છે. શરૂઆતમાં મંગલાગરણ કર્યા

<sup>94. &</sup>quot;The Alma-Siddhi of Shreemad Rajchandra", Page 91.

૨૦. એજન, ૫. ૫૩.

૨૧. " આત્મસિંહિ" – મરાઠી, પૃ. ૧૪. 🐪 ર૨ અંજન, પૃ. પ.

પછી આ રચનાના હેતુ જણાવ્યા છે. પછી શુષ્કજ્ઞાની તથા ક્રિયાજડ લાકાનું સ્વરૂપ, વૈરાગ્ય અને આત્મજ્ઞાનની અગત્ય, સદ્દગુરુની આજ્ઞાએ ચાલવાનું મહત્ત્વ, સદ્દગુરુનાં લક્ષણા, શિષ્ય- ધર્મ વગેરે ટૂંકાણમાં લગભગ ૨૨ દાહરામાં સમજાવેલ છે. પછી મતાથી અને આત્માથી જીવનાં લક્ષણા થાડા વિસ્તારથી – લગભગ ૧૮ જેટલા દાહરામાં – આપ્યાં છે. આમ આરંભના લગભગ ૪૧ દાહરામાં આ શ્ર'થ સમજવાની પાત્રતા હોવા માટે જીવમાં કેવાં લક્ષણા ન હોવાં જોઈએ, અને કેવાં લક્ષણા હોવાં જોઈએ તે દર્શાવી પાતાના મુખ્ય વક્તવ્ય માટેની યાગ્ય ભૂમિકા શ્રીમદ્ તૈયાર કરી છે.

૪૩ મી ગાથામાં આત્માનાં છ પદનું નિર્પણ છે. ૪૪ થી ૧૨૭ સુધીની ગાથા ગુરુ તથા શિષ્યના સંવાદરૂપે રચોઈ છે. તેમાં શિષ્યને આ પદની યથાર્થતા વિશે શંકા થાય છે, તેથી પાતાની માન્યતા અનુસાર તે પ્રથમ પદ નથી, તે કેટલીક દલીલાથી અતાવે છે. ગુરુ તેની શંકાનું તર્કપૂર્ણ તથા અનુસવમૂલક દલીલાથી સમાધાન કરી, આત્માનું અસ્તિત્વ સમજાવે છે. આત્માનું અસ્તિત્વ સમજાવે છે. આત્માનું અસ્તિત્વ સમજાવે છે. આમ શિષ્ય જે કરે છે, ગુરુ તેનું પણ સમાધાન કરી આત્માનું નિત્યત્વ સમજાવે છે. આમ શિષ્ય છેયે પદની યથાર્થતા વિશે શંકા કરી, ગુરુ પાસે તેનું વિનયભાવે નિરાકરણ માગે છે, અને ગુરુ પણ શિષ્યની ચાગ્યતા જાણી શિષ્યને યથાર્થ બાધ દ્વારા છ પદની શ્રદ્ધા કરાવે છે. ૪૪ થી ૧૧૮ સુધીના દોહરામાં કરાયેલી આત્માનાં છ પદની સિદ્ધિ તે આ શાસ્ત્રના સૌથી મહત્ત્વના ભાગ છે.

પાતાની શ'કાઓનું ગુરુ તરફથી સ'તાપકારક સમાધાન થતાં, આત્માનાં છયે પદની યથાથંતા સમજાતાં, તેની શ્રદ્ધા ધતાં શિષ્યને સમ્યક્ત્રાન થાય છે. અને તેથી શિષ્ય પાતાને સાચું જ્ઞાન આપવા માટે ગુરુના અત્ય'ત ઉપકાર માને છે – ગાથા ૧૧૯ થી ૧૨૭. એ વખતે શિષ્યના મુખમાંથી નીકળતી વાણીની જે રચના શ્રીમફે કરી છે તે અફલુત છે. પ'ડિત સખલાલજીના શખ્દામાં કહીએ તા :—

"એની શૈલી સ'વાદની છે. શિષ્યની શ'કા કે પ્રશ્નો અને ગુરુએ કરંલ સમાધાન— આ સ'વાદશૈલીને લીધે એ ગ્ર'ચ ભારેખમ અને જિટલ ન બનતાં વિષય ગહન હોવા છતાં સુબાધ અને રુચિપાષક બની ગયા છે." રેં

૧૨૮થી ૧૪૨ સુધીના દાહરા ઉપસંહારરૂપે છે. તેમાં આત્માનાં છ પદ સમ્યક્પકારે આરાધવાથી માેક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે તે સમજાવાયું છે. તે ઉપરાંત જ્ઞાની, મુમુક્ષુ વગેરેનાં લક્ષણા પણ તેમાં દર્શાવાયાં છે.

આ ગ્ર<mark>ાંથની શ્રીમ</mark>દે કરેલી રચના વિશે શ્રી મનસુખભાઈ ર. મહેતા યેાગ્ય જ લખે છે કે:—

૨૩. "આત્મસિદ્ધિ આત્માપનિષદ", " આત્મસિદ્ધિ", સં. મુકુલભાઇ કલાથી , પૃ. ૨૯.

પ. આત્મસિહિશાસિ

"મ્ર'શની બાહ્ય રચના એવા પ્રકારની યાજ છે કે, વેદાંતાદિ દર્શનાના અનુયાયીઓને પણ અનુક્ળ પડે. જોકે તેની આંતર્રચના તો સંપૂર્ણ – અખંડાકારે – શ્રી વીતરાગમાર્ગ પ્રતિ જ સ્થિર થયેલી છે." પ્ર

માત્ર ૧૪૨ ગાથામાં રચાયેલ " આત્મસિહિશાસ્ત્ર" કાેઈ પણ મતમતાંતરના નિરૂપણ વિના, ષડ્દર્શનના સાર સમાવતી અને સરળ પદ્યમાં રજૂ થયેલી શ્રીમદ્દની અનુપમ કૃતિ છે. આ કૃતિ અ'ગેના શ્રી મુકુલભાઈ કલાર્થીના નિમ્ન અભિપ્રાય સાથે સૌ સ'મત થશે કે :—

" આવા ગૃઢ તત્ત્વને સરળ પદ્યમાં શખ્દારૂઢ કરીને સામાન્ય કક્ષાના મુમુક્ષુ છવા પણ યયાશક્તિ સમજને પાતાની આત્માનિતિ સાધી શકે એવી સરળ પણ ગ'લીર પ્રીઢ લાષા દ્વારા આધુનિક યુગમાં કેવાં શાસ્ત્રો રચાવાં જોઈએ તેના ચથાર્થ આદર્શ આ શાસ્ત્ર રચી શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રે રજૂ કર્યો છે. "રપ

તમણે વધુમાં લખ્યું છે કે :—

"તત્ત્વજ્ઞાનના મહાન પ્રશ્નોને આવી સરળ ભાષામાં વ્યક્ત કરવા એ ખરેખર મહાપ્રજ્ઞાવંતનું કાર્ય છે. શ્રી રાજચંદ્રનાં ખીજા ખરાં લખાણા કરતાં " આત્મસિદ્ધિ-શાસ્ત્ર "ની રચના જુદી જ તરી આવે છે. ટૂંકા સરળ શખ્દા સહિત, નય કે ન્યાયનાં અટપટાં અનુમાના કે ખંદનમંડનની ફિલપ્ટતારહિત, સહુ કાઈ મુમુક્ષ જીવને ભાગ્ય, શ્રેયસ્કર સામગ્રીથી સમૃદ્ધ એવા આ શ્રંથ શ્રી રાજચંદ્રની આત્માનતિ સાધવાના પરિપાક સમા છે. "ર દ

#### મ'ગલાચરણ

આર્ય ગ્ર'થકારાની સનાતન શૈલી એવી રહી છે કે કાઈ પણ કૃતિના આર'ભમાં મ'ગલાચરણની ચાજના કરવી. મ'ગલાચરશુમાં કર્તા પાતે જેને પરમાપકારી ગણે છે તેવી વ્યક્તિને નમસ્કાર કરે છે. શ્રીમદ્દ પણ ''આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ''માં આ જ શૈલીને અનુસરીને આર'ભમાં શ્રી ''સદ્દગુરુ લગવાન ''ને નમસ્કાર કરે છે.

જૈન દર્શનમાં સદદેવ, સદ્ધર્મ અને સદ્દગુરુ એ ત્રણ પરમ ઉપકારી તત્ત્વા છે. તેમાં પણ સદ્દદેવ અને સદ્ધર્મની પ્રાપ્તિ સદ્દગુરુ દ્વારા જ થઈ શકે છે, અર્થાત્ તે બ'નેની સહેલાઈથી પ્રાપ્તિ કરાવનાર સદ્દગુરુ જ છે, તેથી તે વિશેષ ઉપકારી તત્ત્વ છે. આમ સદ્દગુરુનું વિશેષ માહાત્મ્ય હાવાથી શ્રીમદ્ સદ્દગુરુને વ'દન કરીને બ્ર'થાર'ભ કરે છે. કેવા ઉપકાર માટે તેમણે સદ્દગુરુને વ'દન કર્યા છે, તે પહેલા દોહરામાં જુઓ :—

"જે સ્વરૂપ સમજ્યા વિના, પામ્યા હુઃખ અનંત; સમજાવ્યું તે પદ નમું, શ્રી સદ્દગુરૂ ભગવંત.'' ૧

૨૪. "આત્મસિદ્ધિ", સંપા. મ. ર. મહેતા, પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨. ૨૫–૨૬. "આત્મસિદ્ધિ", સંપા. મુકુલભાઇ કલાથી, પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૨.

અનાદિ કાળથી જે આત્મસ્વરૂપ સમજાયું નહોતું, અને પરિણામે અનંત દુઃખ ભાગવ્યું હતું, તે સ્વરૂપને સમજાવીને તે દુઃખથી મુક્ત કરાવનાર સદ્ગુરુ ભગવાનને કર્તાએ આ ગાથામાં નમસ્કાર કર્યા છે.

"સફગુરુ લગવંત" શખ્દ શ્રીમફે બે રીતે ચાજ્યા જણાય છે. પ્રાચીન શૈલી અનુસાર ગુરુને લગવાન એવું વિશેષણ આપ્યું છે, અથવા તો કર્તાએ શ્રી તીર્થ કર પ્રભુને સફગુરુ ગણી વંદન કર્યા છે. આ જન્મમાં શ્રીમફને કાઈ પ્રગટ ગુરુ ન હતા, અને તેમને શ્રી જિનનાં વચનના વાંચન મનન દ્વારા, પૂર્વના સંસ્કારને લીધે, જ્ઞાન પ્રગટચું હતું, તેથી શ્રી જિન લગવાનને જ ગુરુ ગણી વંદન કર્યા હોય તે વિશેષ સંભવિત લાગે છે.

મ'ગલાચરણના દોહરામાં, શ્રીમદ્દે આત્માનાં છયે પદને ગર્ભિત રીતે સિદ્ધ કરેલાં દર્શાવવામાં આવ્યાં છે. એ જ રીતે જોઈએ તાે કૃતિના વિષયના નિદેશ પણ તેમણે પ્રથમ દાહરામાં જ કરી કીધા છે.

"આતમાનું અસ્તિત્વ" એ પહેલું પદ છે. ગાથાની શરૂઆત "જે સ્વર્ષ" શખ્દથી થાય છે. સ્વરૂપ એટલે શું ? સ્વ + રૂપ = પાતાનું રૂપ. જે ત્રણે કાળમાં અખંડ ટકી રહે, કાઈના પણ સંસર્ગમાં પાતાના મૂળ સ્વભાવ છાં કે નહિ તે સ્વરૂપ. દેહધારી જીવનમાં આવું લક્ષણ ધરાવતું તત્ત્વ તે "આત્મા" છે. આથી "જે સ્વરૂપ સમજ્યા વિના" એમ કહેતાં "આત્માને સમજ્યા વિના" એવા અર્થ થયા. એ દ્વારા આત્માનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થયું.

" ખાત્માનું નિત્યત્વ" એ બીજું પદ છે. આ દોહરામાં સ્વરૂપ સમજ્યાં વિના "પામ્યો દુઃખ અનંત" એમ કહ્યું છે. અનંત એટલે જેના છેડા આવ્યા નથી તેવું. આવું અનંત દુઃખ તે જન્મમરહ્યુના ફેરાનું. ચારે ગતિમાં જીવ આ દુઃખ ભાગવે છે, તે દેહ મેળવે છે અને છાડે છે. તે પરથી પૂર્વજન્મ સિદ્ધ થાય છે. તેથી સમજાય છે કે દેહ નાશવ'ત છે અને આત્મા અવિનાશી એટલે કે નિત્ય છે. નિત્ય હાય તો જ એક પછી એક દેહ મેળવવાનું અને છાડવાનું દુઃખ તે ભાગવી શકે ને?

"આતમાનું કર્મનું કર્તાપણું" એ ત્રીજું પદ છે. આત્માને દેહપર્યાય ધારણ કરવાનું કારણ તેના કર્મ સાથેના સંખંધ છે. આત્મા ભાવકર્મના નિમિત્તથી દ્રવ્યકર્મ કરે છે. વળી તે ભાવકર્મના કર્તા છે. તેથી જે જવ પાતાના શુદ્ધ નિરંજન, ચૈતન્યમય સ્વરૂપમાં નિવિધ્દયન્ પણું સ્થિર ન રહે, પણ રાગદ્વેષનાં પરિણામ કરે તો આત્માને કર્મળંધ થાય છે. અને તે દુઃખ ભાગવે છે; પણ જો તે ભાવકર્મ ન કરે તો કર્મરહિત અને છે. "અન'તદુઃખ" શખ્દથી દેહપર્યાયનું ધારણ કરવું સમજાય છે. દેહપર્યાય તે કર્મની વર્પણા છે. એ દ્રવ્યકર્મ ભાવકર્મ નિમિત્તે છે, અને જીવ પાતાના ભાવકર્મના કર્તા છે. તેથી આત્મા દ્રવ્યના પણ કર્તા અને છે તે વાત સિદ્ધ થઈ.

" આત્માનું ભાેકતૃત્વ" એ ચાથું પદ છે. "પામ્યા દુઃખ અનંત" એ શબ્દાથી આત્મા દુઃખ ભાેગવે છે તે સિદ્ધ થાય છે. તેથી આત્મા પાતે કરેલાં કર્મના પાતે ભાેકતા અને છે તે સત્ય છે.

પ. આત્મસિ**દ્ધિશાસ** સ્કુલ

"માક્ષ છે" એ પાંચમું પદ છે. "શ્રી સદ્દગુરુ ભગવંત" એ શબ્દોમાં "શ્રી" એટલે શ્રેષ્ઠમાં શ્રેષ્ઠ વસ્તુ, તે વસ્તુ તે આત્મા. ભગવંત એટલે ભગવાન. જે સર્વંકમંથી મુક્ત હોય તે ભગવાન. આ પૂર્ણ શુદ્ધતા તે જ માક્ષ. એટલે "ભગવંત" શબ્દ દ્વારો માક્ષ સિદ્ધ થાય છે.

''મોક્ષનો ઉપાય છે" એ છઠ્ઠું પદ છે. જે ઉપાયથી સ'સારના ક્ષય થાય છે તે માેક્ષના ઉપાય છે. આત્માનું સ્વરૂપ સમજ્યા વિના થતી પ્રવૃત્તિથી સ'સારની વૃદ્ધિ થાય છે. અને આત્માનું સ્વરૂપ જાણ્યા પછી તેના ઉત્કર્ષ અર્થે થતી પ્રવૃત્તિથી સ'સાર ક્ષય થાય છે. તેથી ''સમજાવ્યું તે પદ નમું'' એ શખ્દો દ્વારા માેક્ષના ઉપાય હાેવાની ખાતરી થાય છે.

આમ મંગલાચરણની ગાથામાં જ શ્રીમદ્દે પાતે નિરૂપિત કરવા ધારેલા વિષયનું ગર્ભિત-પણે સૂચન મૂકી ક્રીધું જણાય છે. મંગલાચરણ વિશે શ્રી બ્રહ્મચારી ગાવર્ધનદાસજ ચાગ્ય જ લખે છે કે:—

" સદ્દગુરુની ભક્તિના બળથી, સદ્દગુરુના આત્માની ચેષ્ટા પ્રત્યે જીવની દૃષ્ટિ વળે છે, અને સદ્દગુરુની અપૂર્વતા તેને સ્પષ્ટ ભાસે છે તથા તેના હૃદયની વાત પણ તે સમજે છે, તેવી ભક્તિના નમૂના રૂપે મંગલાચરણની એક કડી છે." રહ

### ચ'થરચના**ના હે**તુ

બીજા દોહરામાં કર્તાએ આ ગ્રંથ રચવાના હેતુ દર્શાવ્યા છે. અનેક પ્રાચીન અદ્ભુત ગ્રંથા વિદ્યમાન હોવા છતાં આ ગ્રંથ રચવાના હેતુ શા છે તે જણાવતાં બીજા દોહરામાં શ્રીમદ કહે છે કે:—

> " વર્તમાન આ કાળમાં, માેક્ષમાર્ગ બહુ લાેપ; વિચારવા આત્માથી ને ભાખ્યા અત્ર અગાેપ્ય " ર

વર્તમાનકાળમાં માક્ષમાર્ગનો ખહુધા લાપ થયા છે, તેથી તે માર્ગ દર્શાવવાના હેતુથી આ ગ્રંથની રચના થઈ છે, એમ શ્રીમદ્દે અહીં જણાવ્યું છે. "માક્ષમાર્ગ બહુ લાપ" એ શબ્દોમાં "બહુ" શબ્દ યથાર્થ છે. શ્રી મુકુલભાઈ જણાવે છે તેમ "માક્ષમાર્ગ કંઈ નાશ પામ્યા નથી, પરંતુ માક્ષમાર્ગ પૂરેપૂરા કાઈ વિરલાના જ ધ્યાનમાં આવે છે, એમ સમજવું."રેં આ દોહરામાં માક્ષના માર્ગ આત્માર્થી મુમુક્ષ માટે સ્પષ્ટ નિરૂપવાની શ્રીમદ્ની પ્રતિજ્ઞા જોઈ શકાય છે. આમ કરવા પાછળ શ્રીમદ્ની એ દેષ્ટ જણાય છે કે, પ્રાચીન ગ્રંથા તે તે સમયની સ્થિતિનું લાન કરાવવામાં ઉપકારક હોઈ, વર્તમાનકાળમાં તે ગ્રંથા મહાન ઉપકારક હોવા છતાં, વર્તમાન સ્થિતિનું લાન કરાવનાર ગ્રંથ લખાય તો તે વિશેષ ઉપકારી ખને,

ર૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ: અધ<sup>c</sup>શતાહદી સ્મારક્યંથ", મૃ. ૪૨.

ર૮. " આત્મસિદ્ધિ", સંપા. મુકુલભાઈ કલાથી, પૃ. ૧૧૧.

અને પોતાને લાધેલા અનુભવમીક્તિકનું નિરૂપણ આ ગ્રંથમાં કરવાના તેમણે નિર્ણય કર્યો. તેમણે કરેલી આ ગ્રંથરચના વિશે પંડિત સુખલાલજ યાગ્ય જ લખે છે કે:—

" શ્રીમદ રાજચંદ્રે પ્રસ્તુત રચના માત્ર શાસ્તો વાંચી નથી કરી, પણ એમણે સાચા અને ઉત્કટ મુમુક્ષુ તરી કે આત્મસ્વરૂપની સ્પેષ્ટ અને ઊંડી પ્રગતિ માટે જે મંચન કર્યું, જે સાધના કરી અને જે તય આચર્યું તેને પરિણામે લાધેલી અનુભવપ્રતીતિ જ આમાં મુખ્યપણે નિરૂપાઈ છે. એક મુદ્દામાંથી બીજો, બીજામાંથી ત્રીજો એમ ઉત્તરાત્તર એવી મુસંગત સંકલના થઈ છે કે તેમાં કંઈ નકામું નથી આવતું, કામનું રહી નથી જતું અને કચાંય આડું ફંટાતું નથી. તેથી જ શ્રીમદ રાજચંદ્રની આત્મસિદ્ધિ એ સિદ્ધાંતશાસ્ત્ર બની રહી છે. 'રંગ

શ્રીમદ્દે પાતાને લાધેલા આવા અનુભવના નિચાડરૂપ માક્ષમાર્ગ મુમુક્ષુ માટે બતાવવાના હેતુ અહીં દર્શાવ્યા છે.

### માક્ષમાગ કચારે પમાય ?

મહાવીર પ્રભુના નિર્વાણ પછી ધર્મમાં ફાંટા વધવા માંડ્યા હતા. અને તેમાં વધારા થતાં થતાં, ધર્મમાં એટલાં બધાં મતમતાંતર વધી પડ્યાં કે માક્ષમાર્ગ કરો તે જ સમજાવું કઠિન થઈ ગયું, અને સાચા મુમુક્ષુને તો માર્ગના લાપ થઈ ગયા હોય તેમ જણાવા લાગ્યું, કારણ કે લોકો તો કાઈ પણ એક વસ્તુને પકડીને માક્ષમાર્ગ માની બેઠા હતા. કાઈ બાહ્યકિયાને તો કાઈ શાસ્ત્રજ્ઞાનને માક્ષમાર્ગ માની વર્તવા લાગ્યા હતા. આ એકાંતે ગ્રહણ કરેલ તત્ત્વ માક્ષમાર્ગ નથી તે જાણનાર શ્રીમદ્દને અંતરમાં ઘણી કરુણા વર્તવાથી સાચા માર્ગ બતાવવાની ઇચ્છા પ્રબળ થઈ, તે શ્રીમદ્દે "આત્મસિદ્ધિ"ના ત્રીજ દોહરામાં બતાવ્યું છે.

કિયાજડ તથા શુષ્કજ્ઞાનીનાં લક્ષણો કેવાં હોય તે શ્રીમદ્રે ચાથા ને પાંચમા દોહરામાં બતાવ્યું છે. જે લોકો બાહ્ય આચારિવચારને જ સર્વ'સ્વ માની તેનાં અ'તરના પરિદ્યુમનને સ્વીકારતા નથી, તથા જેઓ જ્ઞાનમાર્ગને અથાગ્ય ગણે છે તે કિયાજડ છે અને જે લોકો બાહ્ય આચારને અવગણી માત્ર નિશ્ચયનયની વાણી બાહ્યવાને જ માહ્યમાર્ગ કહે છે તેઓ શુષ્કજ્ઞાની છે. કિયાજડ કે શુષ્કજ્ઞાની – એમાંથી કોઈને પણ સાચા માર્ગ મળતા નથી.

આ માર્ગ કોને મળે તે જણાવતાં શ્રીમદ્ર વૈરાગ્ય પર ખૂબ ભાર મૂકે છે. જેના ચિત્તમાં વૈરાગ્ય ન હોય તેને જ્ઞાન થતું નથી, સાથે સાથે તેઓ એ પણ જણાવે છે કે માત્ર વૈરાગ્ય જ સાધન છે એવું નથી. કારણ કે વૈરાગ્ય અને ત્યાગને જ સર્વસ્વ માની જીવ પ્રવર્ત તો તેનામાં સ્વચ્છ દ આવી જાય છે. અને "માન"ના ફાંસામાં ફસાઈ જીવ પાતાનું અકલ્યાણ કરે છે. એથી માલમાર્ગને પામવાને લાયક તો એ જ છે કે, જે:—

૨૮૪. " આત્મસિહિ", સ'પા. મુકુલભાઈ કલાથી, પૃ. ૨૯.

"જ્યાં જ્યાં જે જે ચાગ્ય છે, તહાં સમજુવું તેહ: ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે, આત્માર્થા જના એક ? ૮

શ્રીમદ્રે અહીં બતાવેલું આત્માથી પણ સમજાવતાં શ્રી કાનજસ્વામી કહે છે કે :— ''શ્રદ્ધા અભિપ્રાયના પ્રયોજન ટાણે શ્રદ્ધા સમજે, આચરે; જ્ઞાનને જ્ઞાનપણે સમજે, આચરે, અને આત્માનું ચારિત્ર યથાર્થ ચારિત્રપણે સમજે, અને આચરે, જેને તે યથાર્થ સમજાયું નથી તે યથાર્થ સમજવાની સાચી જિજ્ઞાસા રાખે, પ્રયત્ને કરે તાે તે આત્માથી જન."રલ

આમ જે જગ્યાએ જે ચાેગ્ય હોય તે જગ્યાએ તે જ સમજે, અને તે પ્રમાણે આચરણ डरे ते साचा सुसुक्षु. अढी श्रीभद्दे એકદમ सरण ભાષામાં " तम्बग्दर्शनशानचारित्राणि मोसमार्गः" એ સૂત્ર મૂક્યું છે. શું યાગ્ય છે તે જાણવું તે સમ્યક્જ્ઞાન, યાગ્ય શ્રહાવું તે સમ્યક્દર્શન અને ચાર્ગ સ્થાને ચાર્ચ આચરણ કરવું તે સમ્યક્ચોરિત્ર. આ ત્રણેની એકતારૂપ**ે જેનુ**' પ્રવર્તન હોય તે જન આત્માર્થી

" તેમણે આત્માથી'ની જે વ્યાખ્યા કરી છે તે એક રીતે એવી સરલ અને બીજી રીતે એવી ગંભીર છે કે તે વ્યાવહારિક દુન્યવી જીવન અને પારમાર્થિક સત્યધાર્મિક જીવન *ખ*ેનમાં એકસરખી લાગુ પડે છે. "<sup>૩૦</sup>— એવા પંડિત સુ**ખલાલ**જીના અભિપ્રાય કેટલા યથાર્થ છે તે શ્રીમફે કરેલું નિરૂપણ જોતાં જણાશે.

### સફગુરુ માહાત્મ્ય

આત્માથી જીવ સદ્દશુરુ પાસે કેવી જાતનું આચરણ કરે, આત્માથી જીવે માનેલા સદ્દશુરુનાં કેવાં લક્ષણા હાય, તે સદ્દશુરુની આજ્ઞાએ ચાલવાથી શું ફળ મળે ? — વગેરે વિશે શ્રીમફે ૯થી ૨૩ દેહરામાં સમજાવ્યું છે. આ અંગે પંડિત સખલાલજી એવા અભિપ્રાય દર્શાવે છે કે:---

''એ લક્ષણ એવી દરિથી નિરૂપાયાં છે કે તેમાં આત્મવિકાસની ગુણુસ્થાનક્રમ પ્રમાણુ ભૂમિકાઓ આવી જાય, અને જે ભૂમિકાઓ આવી જાય, અને જે ભૂમિકાઓ ચાગ, બોહ તેમજ વેદાંત દર્શનની પરિભાષામાં પણ દર્શાવી શકાય. શ્રીમદ રાજ્ય દ્રે શુરુપદ યાજ્યું છે, જે આધ્યાત્મિક જાગૃતિનું સૂચક છે." 3૧

રહ. શ્રી કાનજસ્વામીનાં "આત્મસિહિશાસ્ત્ર" પરનાં પ્રવસ્તો, પૃ. ૬૩. ૩૦-૩૧. " આત્મસિહિ ", સંધાં મુકુલભાઇ કલાથી , પૃ. ૬૨.

આત્માર્થી જીવ, પાતાની મતિકલ્પનાએ માનેલા માક્ષમાર્ગ છેડી પાતાના સદ્દગુરુએ બતાવેલ માર્ગ જાય છે. તે સદ્દગુરુના લક્ષણા બતાવતાં ૧૦મા દોહરામાં શ્રીમદ લખે છે કે :—

> " સાત્મજ્ઞાન સમદર્શિતા, વિચરે ઉદય પ્રયોગ; અપૂર્વ વાણી, પરમશ્રુત, સદ્દશુરુ લક્ષણ યાગ્ય." ૧૦

જેને આત્મનાન થયું હોય, સમભાવ હોય, કર્મના ઉદય પ્રમાણે વર્તન હોય, પૂર્વ ન સાંભળેલી એવી વાણી હોય, યુતકેવળી જેવી દશા હોય — વગેરે સદ્દગુરુનાં લક્ષણા અહીં ખતાવાયાં છે. ગુરુઆન્નાનું મહત્ત્વ ખતાવતા હમા દોહરા વિશે તથા સદ્દગુરુનાં લક્ષણા ખતાવતા આ દોહરા વિશે વિસ્તારથી સમજણ આપતા પત્ર શ્રીમદે "આત્મસિદ્ધિ" લખાયા પછીના દિવસે લખ્યા હતા. ક્રિયાજડત્વ શુષ્કન્નાનીપણું વગેરેનું અગૌરવ તથા આત્મન્નાન, સમદર્શિતા આદિનું ગૌરવ વિસ્તારથી ખતાવ્યાં છે. ઉરુ આવા પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુનું મહત્ત્વ ખતાવતાં શ્રીમદ્

"પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુ સમ નહિ, પરાક્ષ જિન ઉપકાર, એવા લક્ષ થયા વિના, ઉગે ન આત્મવિચાર." ૧૧ "સદ્દગુરુના ઉપદેશ વણુ, સમજાય ન જિનેરૂપ, સમજયા વણુ ઉપકાર શા, સમજયે જિનેશ્વરૂપ," ૧૨

પૂર્વ કાળે જ થઈ ગયેલા પરાક્ષ જિનની વાતા પર જ લક્ષ આપીને પાતાની ભાંતિ ટાળનાર પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુના વિશેષ ઉપકારને ન સમજે તો તેને સાચા આત્મવિચાર ઉત્પન્ન ન થાય, કારણ કે સદ્ગુરુના ઉપદેશ વિના જિનનું સાચું સ્વરૂપ સમજાય નહિ, અને તે સમજ્યા વિના જીવને જ્ઞાન કચાંથી થાય ? જિનનું સ્વરૂપ સમજે તો સમજનારના આત્મા પરિભુમે અને તે જિનદશા પ્રાપ્ત કરે. વળી, જીવને કાઈ શંકા ઉત્પન્ન થાય ત્યારે તેનું સમાધાન પરાક્ષ જિનવચન – શાઓ ન કરી શકે, પણ પ્રત્યક્ષ સદ્ગુરુ હાય તો તે શંકાનુ સમાધાન કરી શકે, આથી પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીના ઉપકાર સૌથી વિશેષ છે એવા નિશ્ચય આત્માથીને વર્તતા હાય છે. અને એ જ સદ્ગુરુનું માહાત્ય છે. એ વિશે શ્રી મનસુખભાઈ ર. મહેતાના શખ્દામાં કહીએ તો :—

'' જેમ ખારમા દોહરામાં જિન્પદ સમજવાના અને પામવાના શ્ર'શકારે ઉપદેશ કર્યો છે તેમ સર્વ જ્ઞાની પુરુષોએ આપણા આત્માને – નિજપદને – શ્રી જિનના કમ મલ રહિત આત્મા – જિનપદ – જેવા કરવાની સાધ્યદ્ધિ રાખી છે, એટલે દરિભિંદુ તો જિનપદ પ્રત્યે સ્થિર કર્યું છે. આ દોહરામાં, આ રીતે, દરિભિંદુ શ્રી જિન પ્રત્યે રાખી, તેઓનું સર્વાત્તમ માહાત્મ્ય અંદ્રભુતપણ ગાઈ, પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુનું માહાત્મ્ય પણ તેવા જ અમતકારપૂર્વક ગાયું છે." 33

૩૨. " શ્રીમદ્ રાજ્ય', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. **૫**૨૮−૫૩૩.

૩૩. " આત્મસિદ્ધિ", સંપા. મ. ૨. મહેતા, પ્રસ્તાવના, પૃ. ૫.

પ**. આત્મિસિસાસ** ફ્રુંલ

પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુનું માહાત્મ્ય ગાતાં શ્રીમદ્દે શ્રી જિનના બે પ્રકાર કહ્યા છે; પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ. પ્રત્યક્ષ જિન તે કે જ્યારે ઋષભાદિ તીર્થ કરા સ્વેશિપણે વિદ્યમાન હતા. પરાક્ષ જિન એ કે ઋષભાદિ તીર્થ કરો જે અત્યારે આપણી વચ્ચે દેહાકારે અવિદ્યમાન છે, પણ તેઓએ આપેલા અદ્ભુત બાધ એ આપણા પરના અને તે ઉપકાર છે. પણ તેમના તે બાધના આજે, તેમની અવિદ્યમાનતાને કારણે, આપણે મનફાવતા અર્થ કરીએ છીએ, અને તેથી તેનું પૂરું માહાત્મ્ય આપણાથી સમજાતું નથી, અને પરાક્ષ એવા જિન તે બૂલ સુધારી શકતા નથી. તે કાર્ય સદ્દગુરુ કરે છે. એ અપેક્ષાએ કર્તાએ સદ્દગુરુનું વિશેષ માહાત્મ્ય અહીં ખતાવ્યું છે.

આત્મસ્વરૂપ પામવા માટે પ્રત્યક્ષ સફગુરુર્પી સાધન ખતાવી, ૧૩ મા દાહરામાં તે પછીનાં બીજાં સાધના – જિનાગમાદિ શાસ્ત્રો – તું મહત્ત્વ ખતાવ્યું છે. પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીના ધાગ ન હાય ત્યારે જીવન આત્માનાં અસ્તિત્વાદિના બાધ કરનારાં જિનાગમાદિ શાસ્ત્રો આપ્યારરૂપન થાય છે, એ સાચું છે, પણ તેને સફગુરુ સમાન લાંતિના છેટક કહી શકાય નહિ. વળી, આત્માથી જવે એવા સમયે પ્રત્યક્ષ સફગુરુએ જે જે શાસાદિ વાંચવાની, વિચારવાની આત્રા કરી હોય, તે પ્રમાણે પાતાના અંગત મતમતાંતરાના ત્યાગ કરીને કરવું ઉચિત છે.

આમ ૧૪ મી ગાયા સુધી સદ્દશુરુનું મહાત્મ્ય ભતાવ્યા પછી ગ્રાંથકર્તા સદ્દશુરુની આગાથી ચાલવાથી અને ન ચાલવાથી જે જાતનાં ફળ મળે છે તેનું વર્જુન તે પછીની ગાથાઓમાં કરે છે. " આળાએ વધ્યો", " આળાએ તવો " એવું જે વચન " શ્રી આચારાંગસૂત્ર "માં આવે છે, તેની યાદ આપતા ૧૫મા દોહરા છે:—

"રોકે જીવ સ્વચ્છ'દ તો, પાર્મ અવશ્ય માક્ષ, પામ્યા એમ અન'ત છે, ભાષ્યું જિન નિદેશિ." ૧૫

પાતાના સ્વચ્છ દ છાડીને ગુરુઆજ્ઞાએ ચાલવાથી જીવના અવશ્ય માક્ષ થાય છે. અને એ પ્રમાણે ચાલીને અનંત જીવાએ માક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો છે. અને એ સ્વચ્છ દ રાકવા માટેના ઉપાય છે — "પ્રત્યક્ષ સફગુરુના યાગ"; કર્તા તે ૧૬મા દોહરામાં ખતાવે છે. અહીં પ્રત્યક્ષ સફગુરુના યાગ"; કર્તા તે ૧૬મા દોહરામાં ખતાવે છે. અહીં પ્રત્યક્ષ સફગુરુના યાગથી સ્વચ્છ દ, માન આદિના નાશ શ્રી જિનઆજ્ઞાએ જણાવી, તેને સમક્તિ થવાનું પ્રત્યક્ષ કારણ ગણાવતાં ૧૭મા દોહરા રચ્યા છે કે :—

''સ્વચ્છ'દ મત આગ્રહ તજી, વર્તે' સદ્યુરુ લક્ષ, સમક્તિ તેને ભાખિયું, કારણ ગણી પ્રત્યક્ષ."૧૭

અહીં ખતાવેલા, સફગુરુના શરણમાં જવાના ઉપાય ન કરતાં, બીજા કાર્ટિ ઉપાય કરે તાપણ જીવના સ્વચ્છંદ, માનાદિ શત્રુઓના નાશ થતા નથી, બલ્કે વધારા થાય છે. પણ સફગુરુના શરણમાં વિનયભાવે જવાથી તે સર્વોના અલ્પ પ્રયાસથી નાશ કરી શકાય છે. સફગુરુનું એવું માહાત્મ્ય શ્રીમફે ૧૮મા દાહરામાં ગાયું છે. આ સર્વનું માહાત્મ્ય બર્તાવતા એક શ્લાક ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજીના "અધ્યાત્મ્યસાર"માં છે કે;— " शास्त्रं गुरोश्च विनयं कियामावश्यकानि च । संवरांगतया प्राहुव्यवहारविचक्षणाः ॥ "३४

આ શ્રંલાકમાં જણાવ્યા પ્રમાણે શાસ્ત્ર, ગુરુના વિનય, ક્રિયા અને આવશ્યક એ સર્વ ને વ્યવહારને વિશે નિયુણ શુંસ્પાએ સ'વરના અ'ગરૂપ કહ્યાં છે. સદ્દગુસુનું માહાત્મ્ય હોવાથી, આત્માર્થી જીવા ગુરુ શ્રંત્યે ઘણા વિનય દાખવે છે. તે વિનય કેવા હોય તે ૧૯મા કોહરામાં અતાવ્યા છે કે :—

> "જે ત્યારાષ્ટ્ર- ઉપદેશથી પામ્ચેર કેવળજ્ઞાન; ગુરુઃરહ્યા છગ્નસ્થ પણ વિનય કરે ભગવાન." ૧૯

સાનીપુરુષના ચાગથી કાઇ જવને પ્રભળ પુરુષાર્થ દ્વારા ગુરુ પહેલાં કેવળજ્ઞાન થઈ જાય તાપણ તે કેવળી ભગવાન પાતાના ગુરુના ઉપકાર સ્વીકારી છજ્ઞસ્થ ગુરુની વૈયાવચ્ચ પણ કરે. આવા વિનંધના માર્ગ શ્રી જિને ઉપદેશ્યા છે. "ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર"માં વિનયને ધર્મનું મૂળ કહી વર્ણવ્યા છે, તથા 'દશવૈકાલિક સૂત્ર'માં હમુ' વિનય અધ્યયન છે, તેને ધ્યાનમાં રાખીને શ્રીમેફેક અહીં કહ્યું છે કે:—

"એવા માર્ગ વિનયતણા, ભાષ્યા શ્રી વીતરાગ; મૂળ હેતુ એ માર્ગના, સમજે કાેઈ સુભાષ્ય." ૨૦

વિનયનું આટલું માહાત્મ્ય કેમ છે તે સમજાવતાં શ્રી કાનજીસ્વામી જણાવે છે કે :—

" સત્પુરુષના વિનય, તે પરમાર્થે નિજગુણના વિનય છે. અને પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુના ઉપકારમાં પૂર્વે થઈ ગયેલા અન'ત જ્ઞાનીના, ત્રણે કાળના ઉપકાર સમાઈ જાય છે."૩૫

પરંતુ આ વિનયના માર્ગના જે કાઈ અસદ્દગુરુ ગેરલાભ ઉઠાવે, પાતાના શિષ્યા પાસેથી માન મેળવવાની આકાંક્ષા રાખે તા તે મહામાહનીય કર્મ ઉપાર્જન કરી, અનેક ભવ વધારી મૂકે અર્થાત્ સંસારસમુદ્રમાં ડુળે. અહીં ગુરુ માટે માનભાવ સામે ગ્રંથકર્તાએ કીવાદાંડી મૂકી છે. તેઓ ચાગ્ય જ જણાવે છે કે જે આત્માર્થી ઝવ હાય તે જ આ વિનય-માર્ગને સમજી શકે, અન્ય તાે તેના અવળાે ઉપયાગ કરી ભવસાગરમાં ડુળે અને ડુળાંડે.

શ્રી કાનજીસ્વામીના શખ્દોમાં કહીએ તા :--

" આ રીતે શ્રીમફે વિશેષપણે શ્રી ગુરુનાં લક્ષણ અત્રે એ કહ્યાં છે કે જે માક્ષ-માર્ગ પ્રકાશક હોય, માર્ગના સાચા ઉપદેશક હોય…મુખ્યપણે ઉપદેશકની ભૂમિકા ૧૩મું ગુણુસ્થાનક છે… નીચેની ભૂમિકામાં ૬ઠ્ઠા ગુણુસ્થાનકવર્તી મુનિ યથાર્થ માર્શ માર્ગ ઉપદેશક હોઈ શકે. તેઓ પૂર્વાપર અવિરાધપણે સર્વજ્ઞના ન્યાયને, ગુરુપર પરાથી નાણે છે, તથા ઉપદેશ આપી શકે છે." ક

૩૪. "અધ્યાત્મસાર", આત્મજ્ઞાન અધિકાર, ક્લોક ૧૪૧.

૩૫. " આત્મસિદિ પરનાં પ્રવચના ", પૃ. ૧૪૫. 💎 ૩૬. એજન, પૃ. ૧૪૧.

ય. આદમસિહિશસાં

આમ ઉપદેશક ગુણસ્થાને વર્તતા ગુરુનાં લક્ષણા શ્રીમફે અહીં ખતાવ્યાં છે.

આમ ૨૩ ગાથામાં મંગલાચરઘુ, ગ્રંથરચનાના હેતુ, ક્રિયાજડ અને શુષ્કજ્ઞાની જીવનાં લક્ષ્મશ્રે, સદ્દગુરુનાં લક્ષ્મણે, તેના ઉપકાર, તેમતું માહાત્મ્ય, જીવની પાત્રતા, વિનયમાર્ગ વગેરે વિશે પ્રાથમિક છતાં અર્થગંભીર સમજઘુ આપ્યા પછી શ્રીમદ્દે ૨૪ થી ૩૩ સુધીની ૯ ગાથામાં મતાર્થી જીવનાં લક્ષણા ખતાવ્યાં છે.

# મતા**થી<sup>૦</sup> છવનાં લક્ષ**ણા

જેનામાં આત્મકલ્યાણ કરવાની વૃત્તિના કે પ્રવૃદ્ધિના અભાવ હાય તે જીવ મતાર્થા ગણાય છે. તે મતાર્થી જીવનાં લક્ષણા બતાવતાં ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજીએ " અધ્યાત્મસાર "ના સમક્તિ અધિકારમાં લખ્યું છે કે :—

> <sup>6</sup> नास्ति नित्यो न कर्ता च नः भोक्राऽस्मा न निर्वेतः । तदुवायश्च नेत्यादुर्मिध्यासम्बस्य पदानि घट्ट ॥ <sup>34</sup>3७

આતમા નથી, નિત્ય નથી, કર્તા નથી, લ્લોક્તા નથી, મુક્તિ નથી, તથા તેના ઉપાય કંઈ પણ નથી એમ માનવું તે મિશ્યાત્વનાં છ પદા છે. અર્થાત્ આત્માનાં છ પદામાં શ્રદ્ધા ન રાખવી તે મિશ્યાત્વ છે.

શ્રીમફે અહીં દર્શાવેલાં મિથ્યાત્વીનાં લક્ષણામાં આ છયે પદના સમાવેશ કર્યા નથી. પણ મુખ્યત્વે છઠ્ઠા પદના — "મિક્ષના ઉપાય" વિશેની અત'ત્રતાના — મતાથી'નાં લક્ષણ ખતાવવામાં ઉપયાગ કર્યા છે. ર૪ થી ૩૩ સુધીના દોહરાઓ શ્રીમફે મતાથી'નાં લક્ષણ ખતાવવા રચ્યા છે. તેમાં માક્ષમાર્ગના ઉપાય ચાજતાં ચાજતાં જે લાકા ક્રિયાજડ કે શુષ્ક સાની ખની નય છે તેનાં લક્ષણા ખતાવ્યાં છે. ચાથા-પાંચમા દોહરામાં ક્રિયાજડ અને શુષ્ક સાની ખની નય છે તેનાં લક્ષણા ખતાવ્યાં છે. તેમાં અહીં થાડા વિસ્તાર છે. ૨૪ થી ૨૮ સુધીના પાંચ દોહરામાં ક્રિયાજડનાં લક્ષણો અને ૨૯ થી ૩૧ સુધીના ૩ દોહરામાં શુષ્ક સાનીમાં લક્ષણ આપ્યા પછી ૩૨ મા દોહરા સામા-ય કથનના છે. તેમાં મતાર્થથી જવ છૂટે એ અર્થ મતાર્થીનાં લક્ષણો જણાવ્યાં, અને હવે પછી આત્માર્થ વધે તે અર્થ આત્માર્થીનાં લક્ષણો જણાવ્યાં, અને હવે પછી આત્માર્થ વધે તે અર્થ આત્માર્થીનાં લક્ષણો જણાવ્યાં, અને હવે પછી આત્માર્થ વધે તે અર્થ આત્માર્થીનાં લક્ષણો જણાવ્યાં, છે.

# શ્રીમદ્દે કર્યાવેલાં મતાથી નાં લક્ષણા

૧. જેને માત્ર બાહ્યથી જ ત્યાગ દેખાય છે, પણ આત્મજ્ઞાન નથી, અને અ'તર'ગ ત્યાગ નથી તેવા ગુરુને મતાર્થી સદ્દગુરુ માને છે, અથવા તો પાતાના કુળધર્મથી જે ગુરુ પ્રાપ્ત હાય તેને જ સાચા ગુરુ માની તેનામાં મમત્વ રાખે છે, અને તેનામાં સદ્દગુરુનાં લક્ષણ છે કે નહિ તે વિશે તે વિચારતા નથી.

256

૩૭. " અધ્યાત્મસાર", સમક્રિત અધિકાર, ધ્લાેક ૬૦, પૃ. ૨૦૨.

- ર. જે જિનના દેહાદિનું વર્લુન છે, સમવસરાલુદ જિનના અતિશયોનું વર્લુન છે તેને જ મતાર્થી જીવ જિનનું સાચું સ્વરૂપ માની લે છે, અને જિનના પરમાર્થ હેતુરૂપ અંતર ગસ્વરૂપને જાણવા કે સમજવા વિશે મતાર્થી પ્રયત્ન કરતા નથી. અહીં શ્રીમદ્દે શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને ઓળખવા ઉપર ભાર મૂકચો છે.
- 3. આવા મતાથી જીવને કચારેક સદ્દગુરુના યોળ થઈ નાય તો પણ તે તેના ઉપદેશથી તદ્દન ઊલડી રીતે ચાલે છે, અને પાતે ખરેખર દઢ મુમુક્ષુ છે એમ માની, પાતે માનેલા ગુરુમાં મતાગ્રહથી મમત્વપણે દઢ કરી અસદ્દગુરુને સદ્દગુરુ માને છે.
- ૪. દેવ, નરક આદિ ચતુર્ગતિના લાંગાનું વર્ણુંને કાઇ વિશેષ પરમાર્થ હેતુથી કરેલ છે તે સમત્ર્યા વિના, તે વર્ણુંનને જ મતાથી શ્રુતજ્ઞાન માને છે, અને પાતે ધારણ કરેલ મત તથા વેશના આગ્રહથી જ મુક્તિ માને છે.
- ય. પાતાને ઊઠતી વૃત્તિનું સ્વરૂપ કેવું છે તે સમન્યા વિના બાહ્યતપને જ ગ્રહણ કરી મતાર્થી પાતાને " વર્તધારી " ગણાવે છે, અને ક્વચિત સાચા ઉપદેશ સાંભળવા મળે તાપણ લાકા તરફથી મળતાં માન અને સત્કારાદિના લાભથી તે ઉપદેશ મતાર્થી જુવ ગ્રહણ કરતા નથી.
- દ. આ બધું ન હોય તો કાઇ વખત કક્ત નિશ્ચયનયના પુસ્તકા યાંચવામાં આવ્યાથી તે સ્વીકારી, વૈરાગ્ય, વિનય આદિ સાચા વ્યવહારધર્મના તે લાપ કરે છે એને પરિણામ તે ગુંથોનું સાચું પરિણુમન થવું જોઈએ તે તેને થતું નથી. વળી, તે શુષ્કન્નાનને જ સર્વસ્વ માની, સાધનરહિત દશામાં એ મતાથીં જીવ પ્રવર્તે છે. શુષ્કન્નાનીનું આ લક્ષણ બતાવતા એક શ્લાક "અધ્યાત્મસાર"માં પણ મળે છે.

" येषां निश्चय अवेष्टी अ्यवहारस्तु संगतः । विप्राणां भ्लेच्छमायेव स्वार्थमात्रोपदेशनात् ॥ ??३८

આ શ્લોકમાં બતાવ્યું છે તે પ્રમાણે જેઓને સ્વાર્થમાત્રના જ ઉપદેશથી નિશ્ચય ઇઇ છે, અને બ્રાહ્મણાને નહિ બાલવા લાયક મ્લેંચ્છ ભાષાની જેમ વ્યવહાર સંગત છે એટલે અનાદર કરવા લાયક છે, તેઓને વ્યવહારનું ઉલ્લંઘન કરનાર મિશ્યાત્વ હોય છે. આમ શ્રી યશાવિજયજીએ "અધ્યાત્મસાર"માં કહ્યું છે તે પ્રમાણે શ્રીમદ પણ નિશ્ચય અને વ્યવહારનું સાથે હોવાપણ મતાર્થ કાઢવા માટે જણાવ્યું છે.

આવાં લક્ષણોવાળા જે મતાથી જવે હોય તે જ્ઞાનદશા પામી શકતા નથી, અને તે પામવા માટેનું સાધન પણ તેની પાસે હોતું નથી; તેથી તેના સંગમાં પણ જે જવ આવે તે લવસમુદ્રમાં ડૂબે છે. વળી, તે પાતાના કુળના મતના, પાતાના જ્ઞાનના વગેરેના મતાથહી બની પાતાની અધિકારરહિતદશાને લીધે આત્માર્થ પામી શકતા નથી, તેવા પાતાના અભિપ્રાય શ્રીમદ્દે ૩૦-૩૧ એ બે દોહરામાં વ્યક્ત કર્યો છે. અને ૩૨મા દોહરામાં મતાથી જીવનાં ખાદ્ય લક્ષણા પ્રતિ લક્ષ દોર્શું છે કે:—

૩૮. " અધ્યાત્મસાર", સમક્રિત અધિકાર, શ્લાક ૬૭, પૃ. ૨૦૪.

" નહિ કષાય ઉપશાંતતા, નહિ અ'તર વૈરાગ્ય; સરળપણું ન મધ્યસ્થતા, એ મતાથી દુર્ભાગ્ય " ૩૨

મતાર્થી જીવને ક્રોધ, માન, માયા, લાભાદિ ક્યાયા પાતળાં પડ્યાં નથી હાતાં. તેના અ'તરમાં સ'સાર તરફ વૈરાગ્ય નથી હાતો, આત્માના ગુણો ગ્રહણ કરવા જેટલું સરળપણું તેનામાં નથી હાતું. વળી, સત્યાસત્યની પરખ કરવા એઈતી નિષ્પક્ષ દરિના પણ તેનામાં અભાવ હાવાથી તે જન્મ, જરા, મરણાદિનાં દુઃખને દ્વર કરવા માટેના માર્ગ ન પામી શકે તેવા દુર્ભાગી હાય છે. આ બધાં લક્ષણો આત્માર્થીથી વિરુદ્ધ પ્રકારનાં છે.

આમ શ્રીમદ્દે અહીં "માલના ઉપાય છે" તે પદની સાર્થકતા વિચારતી વખતે છુવમાં જે જે પ્રકારનાં મિશ્યાત્વ પ્રવર્ત છે તેના નિદે શ કર્યો છે. તેમની દૃષ્ટિએ સદ્દગુરૂને આળખી ન શકે, તેની આત્રાએ ચાલી ન શકે અને પાતાના સ્વચ્છ દને પાજ્યા કરે તે મિશ્યાત્વનું મહત્ત્વનું લક્ષણ છે. આ લક્ષણો તેમણે પાતાને લાધેલા અનુભવમાંથી તારવીને આપેલાં જણાય છે, કારણ કે આ લક્ષણો કાઈ પણ સંપ્રદાયને અધ્યશ્રદ્ધાથી અનુસરતી વ્યક્તિમાં જોવા મળતાં હોવા છતાં આવી વ્યવસ્થિત રીતે નિરૂપાયેલાં જોવા નથી મળતાં. શ્રીમદૃ આપેલાં મતાશ્રી જવનાં લક્ષણો વિશે પંક્તિ સુખલાલજીએ યાગ્ય જ લખ્યું છે કે :—

"આવા મતાર્થીનાં અનેક લક્ષણો તેમણે સ્કૂટ, જરા વિસ્તારથી, દર્શાવ્યાં છે જે તદ્દન અનુભવસિદ્ધ છે, અને ગમે તે પંથમાં મળી આવે છે. આ સ્થળે એક-એ વિશેષતા તરક ધ્યાન ખેંચવું ઇષ્ઠ છે. પ્રસિદ્ધ આચાર્ય સમ'તભદ્રે આ " આપ્તમીમાંસા"ની " देवागमनभोयान" આદિ કારિકાઓમાં બાદ્ય વિભૂતિઓમાં વીતરાગપદ જેવાની સાવ ના પાડી છે. શ્રીમદ્દ પણ એ જ વસ્તુ સ્ચવે છે. ચાગશાસના વિભૃતિપાદમાં, બીદ્ધ- પ્રયોમાં અને જૈન પર પરામાંય વિભૃતિ, અભિજ્ઞા–અમત્કાર કે સિદ્ધિ અને ખુદ્ધિમાં ન ક્સાવાની વાત કહી છે તે સહજપણે જ શ્રી રાજચંદ્રના ધ્યાનમાં છે. તેમણે એ જોચેલું કે જીવની ગતિ—અગતિ, સગતિ—કુગતિના પ્રકારા, કર્મલેદના લાંગાઓ વગેરે શાસમાં વિદ્યું તે વિષયોમાં જ શાસ્ત્રસિયાઓ! રચ્યાપચ્યા રહે છે અને પાપટપાદથી આગળ વધતા નથી. તેમને ઉદ્દેશી તેમણે સ્ત્ર્ચવ્યું છે કે શાસનાં એ વર્ણના એનું અતિમ તાત્પર્ય નથી, અને અ'તિમ તાત્પર્ય પામ્યા વિના શાસોના પાઠ કેવળ મતાર્થિતા પાપે છે. શ્રીમદ રાજચંદ્રનું આ કથન જેટલું અનુભવમૂદ્ધક છે તેટલું જ બધી જ પરપરાઓને એકસરખં લાગ પડે છે." અનુભવમૂદ્ધક છે તેટલું જ બધી જ પરપરાઓને એકસરખં લાગ પડે છે." ક

મતાથી જીવના લક્ષણો ખતાવવાના શ્રીમદ્રના હતુ " આત્મસિદ્ધિ"ના વાર્ચક પોલામાં તેવું ક્રોઈ દ્રષણ હોય તો તેનાથી દ્રર થવા પ્રયત્ન કરે છે, તે વિશે તેમણે ૩૩મી ગાયામાં કહ્યું છે કે

> " **લક્ષણ** કહ્યા મતાર્થાના મતાર્થ જાવા કાજ; હવે કહું આત્માર્થીનાં, આત્મઅર્થ સુખસાજ." 33

૩૯. " આત્મસિદ્ધિ આત્માપનિષદ ", " આત્મસિદ્ધિ ", સંપા. મુકુલભાઇ કલાથી, જ. ૩૩.

આમ મતાથી નાં લક્ષણો દ્વારા શ્રીમદ્દે, શ્રી ભાગીલાલ શેઠના શાષ્દ્રોમાં કહીએ તો :---

"જે વસ્તુ પામવા યાગ્ય છે તે જિનનું પ્રતિષ્ઠિત અંતરંગ સ્વરૂપ છે અને તેની પ્રશંસા છે, આ વાત દહિસન્મુખ ન રાખવી તેને મતાર્થ ગણ્યો છે. "૪૦

# આત્માર્થી<sup>દ</sup> છવનાં લક્ષણા

મતાર્થ દ્વર કરવા માટે શ્રીમદ્દે મતાર્થી નાં લક્ષણો જણાવ્યાં. પરંતુ માત્ર મતાર્થ જવાથી આતમાર્થ આવી જતા નથી. તે મેળવવા જીવમાં કેવાં લક્ષણો હોવાં આવશ્યક છે, તે શ્રીમદ્દે ૩૪થી ૪૧ સુધીના ૮ દોહરામાં અતાવ્યું છે. તે લક્ષણો નીચે પ્રમાણે છે:—

- ૧. આત્માથી જીવ, જેને આત્મજ્ઞાન હોય તેને જ સદ્દશુરુ નહી છે, અને આત્મજ્ઞાન ન હોય તેવા કુળગુરુને પણ તે કલ્પિત ગુરુ નહો છે, આત્મજ્ઞાન વિનાના ગુરુથી ભવનાશ ન થાય તેમ તે નિશ્ચયપૂર્વ'ક નહો છે.
- ર. આત્માથી જીવ પાતાને પ્રાપ્ત થયેલા સદ્દગુરુના યાગને પરમ ઉપકારી નહ્યું છે, કારણ કે શાસ્ત્રાદિના વાચનમાં જયારે કંઈ ન સમન્નય ત્યારે તે સમન્નવનાર સદ્દગુરુ જ છે અને તેથી આત્માથી જીવ મન, વચન અને કાયા એ ત્રણની એકતાથી સદ્દગુરુની આત્રાએ પ્રવર્તે છે.
- 3. માક્ષમાર્ગ ત્રણે કાળમાં એક જ હોય છે, તેવી દઢ શ્રદ્ધા આત્માર્થી ને છે, તે વિશે શ્રીમફે લખ્યું છે કે:—

''એક હોય ત્રણુ કાળમાં, પરમારથના પ'થ; પ્રેરે તે પરમાથ'ને, તે વ્યવહાર સમ'ત." ૩૬

અર્થાત્ જેનાથી પરમાર્થની સિહિ થાય તેવા માર્જ ભૂત, વર્તમાન અને કાલિષ્ય એ ત્રણે કાળમાં એકસરખા જ હાય છે, તેવી પ્રતીતિ તેને હોય છે.

૪. આત્માર્થી જીવ ત્રણે કાળમાં માસમાર્ગ એક જ રૂપે હોય છે તેમ સ્વીકારી, તે માર્ગ ખતાવનાર સફશુરુના યાગ તે શાધે છે. અને તે શુરુ પાસે માત્ર આત્માર્થની જ ઇચ્છા રાખે છે, અને માનપૂજાદિની કે રિદ્ધિની લેશ પણ ઇચ્છાર્પ રાગ આત્માર્થીના મનમાં હોંતા નથી.

પ. અહીં સુધી મતાથી ધી વિરુદ્ધ એવા આત્માથી નાં આંતરિક લક્ષણા તથા અભિક્ષાષા વર્ણુ વ્યા પછી, તેનાં બાહ્ય લક્ષણા ૩૮ મા દાહરામાં ખતાવ્યાં છે કે :—

> " કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર **માસ અભિલાષ,** ભવે ખેદ, પ્રાણી દયા, ત્યાં આત્માર્થ નિવાસ." ૩૮

૪૦. " આત્માસિહિ", શ્રી ભાગીલાલ ગિ. શેઠ, પૃ. ૧૧૬.

પ. આત્મિસિલિશાસ્ત્ર ૨૭૩

આત્માર્થી જીવને કોધ, માન, માયા, લાભ આદિ કષાયા શાંત થઈ ગયા હાય છે, માસ મેળવવાની એક જ અભિલાષા બાદી રહી હાય છે, ભવભ્રમણ વિશે અતિશય ખેદ પ્રવર્તતો હાય છે, અને પ્રત્યેક પ્રાણી પ્રત્યે કરુણાભાવ હાય છે. શાસમાં શમ, સ'વેગ, નિવેદ, અનુક'પા અને આસ્થા એ પાંચ લક્ષણા સમક્તિ જીવનાં અતાવાયાં છે, જેને શ્રીમફે અહીં વર્ણવ્યાં છે. ઉપાધ્યાય યશાવિજયજી સમક્તિનાં લક્ષણ નીચે પ્રમાણે અતાવે છે:—

" शमसंवेगनिर्वेदानुकम्पाभिः परिकृतम् । दघतामेसदन्धिन्नं सम्यक्त्वं स्थिरतां त्रजत् ॥ ''४३

" અધ્યાત્મસાર"ના "સમકિત અધિકાર"ના આ શ્લોકમાં બતાવ્યા પ્રમાણે શમ, સ'વેગ, નિવે'દ અને અનુક'પાએ કરીને શાભિત એવા આ આસ્તિ અને નિર'તર ધારણ કરનારા ભવ્ય જીવાનું સમકિત સ્થિરતાને પામે છે, નિશ્ચળ થાય છે.

આ જ લક્ષણો શ્રીમફે ઉપરના દોહરામાં સરળ ભાષામાં ખતાવ્યાં છે. શમ એટલે સમલાવ. રાગદ્રેષનાં પરિણામ ન થતાં સમલાવ રહે તે સમ, અને તે જ કષાયની ઉપશાંતતા. સ'વેગ એટલે મેાક્ષ મેળવવાની ઇચ્છા, અર્થાત્ "માક્ષ અલિલાષ." નિવેદ એટલે સ'સાર દુઃખમય લાગવાથી આવતા વૈરાગ્ય, અને તે જ લવે ખેદ. અનુક'પા એટલે પ્રત્યેક પ્રાણી તરફના દયાલાવ. અર્થાત્ "પ્રાથૃદિયા." આ ચાર લક્ષણો તા શ્રીમફે ઉપરના દોહરામાં એકસાથે આપી દીધાં છે. પાંચમા લક્ષણ "આસ્થા" વિશે શરૂઆતના ત્રણચાર દોહરા રચ્યા છે. આસ્થા એટલે આત્માના અસ્તિત્વ આદિમાં શ્રહા તથા માક્ષમાર્ગમાં નિઃશ'કતા, જે શ્રીમફે "માક્ષમાર્ગની એકતાના નિશ્ચય" રૂપે વર્ણવેલ છે.

આમ આત્માર્થી જીવનાં લક્ષણે બતાવવાની સાથે શ્રીમફે શાસ્ત્રમાં બતાવેલા સમકિતીનાં લક્ષણો પણ ખૂબીપૂર્વક બતાવી દીધાં છે. આમ શ્રીમદ્રના અભિપ્રાય મુજબ તા સમકિતી જીવ જ આત્માર્થી ગણી શકાય.

જીવને ઉપર જહાવી તેવી આત્માર્થદશા પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી માક્ષમાર્ગની પણ પ્રાપ્તિ થતી નથી. અને તે માર્ગ ન મળે ત્યાં સુધી તેના આત્મભ્રાંતિરૂપ અનંત દુઃખના હેતુવાળા અંતર રાગ જતા નથી. પણ જેવી આત્માર્થીની દશા પ્રાપ્ત થઈ કે તરત જ તેને સદ્દશુરુના બાધ સચાટપણે અસર કરે છે. તે બાધ પર વિચાર કરવાથી આત્માર્થી જવ પાતાનું સ્વરૂપ સમજે છે અને પાતામાં ગુપ્તપણે રહેલું અનંત સુખ તે પ્રગઢાવે છે. એટલે કે સુવિચારણાના ફળરૂપે આત્માર્થી જવ જ્ઞાન પામે છે, અને અંતમાં નિર્વાભુપદ એટલે કે માક્ષપદ પામે છે.

આત્માર્થ પામવાની કલશ્રુતિ તરીકે શ્રીમદ્દે મોક્ષપદ બતાવ્યું છે. સવળી મતિ થતાં જીવની આત્માર્થ દશા પ્રારંભાય છે અને તે દશા વિકાસ પામતાં જીવના માક્ષ થાય છે.

૩૫

૪૧. "અધ્યાત્મસાર". સમક્તિ અધિકાર, શ્લાક ૫૮, પૃ. ૧૦૧.

તેમ કર્તાએ ૪૧ માં દેહરામાં ૨૫૯ કહ્યું છે. આમ એમણે આત્માર્થનું ટૂંકું <mark>છતાં માર્</mark>મિક સ્વર્ફપ આલેખ્યું છે.

"આત્મસિહિશાસ"ના વાચનના અધિકારી તરીકે શ્રીમદ્દે ઉપર જણાવેલા આત્માર્થી જીવનાં લક્ષણો ધરાવતી વ્યક્તિને જ સ્વીકારી છે, કારણ કે આવા આત્માર્થી જીવની સુવિચારણાની પુષ્ટિ માટે તથા માક્ષમાર્ગની સમજ આપવા માટે શ્રીમદ્દે આ ગ્રંથમાં આત્માનાં છ પદ દર્શાવી તેની સિહિ, ગુરુ-શિષ્યના સ'વાદરૂપે, પોતાની અનુભવસિહ વાણીમાં, શાસ્ત્રના આધારે, કરી છે. જે જીવમાં એ લક્ષણો ન હોય તો શ્રીમદ્દે કરેલી શાસ્ત્રીય ચર્ચા વાંચ્યાથી માક્ષમાર્ગ માટે જરૂરી એવી સુવિચારણા ઉત્પન્ન ન થાય અને તેથી તે જીવને માક્ષમાર્ગ સુલભ ન લાગે.

આત્માનાં છ પદની શાસ્ત્રીય ચર્ચારૂપ આ ગ'લીર વિષયને શ્રીમદ્દે "આત્મસિદ્ધિ "માં સરળ લાષામાં નિરૂપ્યા છે, છતાં તેમાં એટલાં ગૃઢ તત્ત્વોનું નિરૂપણ તેઓ કરી શક્યા છે કે તેમના ૧૪૨ દોહરા વિસ્તારથી સમજાવવા માટે શ્રી કાનજીસ્વામીને પુસ્તકનાં ૬૦૦ પાનાં, કે શ્રી લાગીલાલ શેઠને ૪૫૦ પાનાં ઓછાં લાગ્યાં છે. અને એ બધાએ આપેલી સમજૂતી જોતાં ખ્યાલ આવે છે કે શ્રીમદ્દે આ દોહરામાં કેટલા તત્ત્વસ ભાર મૂક્યો છે. તેમ છતાં આ શાસ્ત્રની ખૂબી એ છે કે તેનું નિરૂપણ એટલી સરળ ભાષામાં થયું છે કે કાઈ પણ મુમુક્ષુ તેમાંથી કંઈ ને કંઈ તા જરૂર મેળવે.

દયારામના " રસિકવલ્લભ "ને સમજવા જેમ ભાગવત સ'પ્રદાયના ગ્ર**ંથા**ના અભ્યાસ જરૂરી છે, અખાભગતનું " અખેગીતા " સમજવા જેમ વેદાંતનું જ્ઞાન આવશ્યક છે, તેમ " આત્મસિહિશાસ્ત્ર "ના વિષય તર્કપ્રધાન, દાર્શનિક અને જૈન સાંપ્રદાયિક હોવાને લીધે તેનું ગૌરવ માણવા જૈન પરિભાષાની અને જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની થોડી સમજણ હોવી અગત્યની છે. શ્રી ભાગીલાલ શેઠે લખ્યું છે કે:—

"એમાં ષડ્દર્શનના સાર છે, આધ્યાત્મિક જીવનનું પરમ ઉત્કૃષ્ટ રહસ્ય છે, આત્મધર્મના અગમ્ય મર્મ છે. મતાબ્રહને તેમાં સ્થાન નથી, સંપ્રદાયની તેમાં ગંધ નથી, વિરાધને અવકાશ નથી. સત્ય સમજવાની જેને જિજ્ઞાસા છે, સાચા સ્વાધીન અખંડ સુખના જે અભિલાષી છે અને આત્મિક શાંતિની જેને અપેક્ષા છે તેને આ શાસ્ત્ર પરમ હિતકારી થશે તેમાં સંદેહ નથી. "૪૨

આવું ઉત્તમ શાસ્ત્ર વાંચવા તથા સમજવા માટે શ્રીમફે માત્ર <mark>ચાર જ વ્યક્તિને</mark> અધિકારી શા માટે ગણી હતી તે આ ઉપરથી સમ<mark>જારો. આ અધિકાર બતાવ્યા પછી શ્રીમ</mark>ફ મુખ્ય વિષય ઉપર આવે છે.

### આત્માનાં છ પદ

" આત્મસિહિ"માં શ્રીમફે આત્માનાં છ પદ આ પ્રમાણે દર્શાવ્યાં છે :— ૪૨. " આત્મસિહિશાસ્ત્ર", ભાગીલાલ શેઠ, પ્રસ્તાવના, પૃ. પ. "આત્મા છે, તે નિત્ય છે, છે કર્તા નિજ કર્મ; ં છે ભાેકતા, વળી માેક્ષ છે, માેક્ષ ઉપાય સુધર્મ."''

શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરના "સમ્મતિતર્ક પ્રકરણ "માં, હરિભદ્રાચાર્ય'ના "શસ્ત્રિવાર્તા-સ**મુચ્ચય"માં** ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજીના "અધ્યાત્મસાર" આદિ શાસ્ત્રગ્રંથામાં આત્માનાં આ છ પદ દર્શાવવામાં આવ્યાં છે.

"સમ્મતિતર્ક પ્રકરણ "માં તૃતીય ખંડના પઠ, પપ એ બે શ્લાકમાં શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકરે આત્મા વિશે નાસ્તિત્વ આદિ છ પક્ષાનું મિથ્યાપણું અને અસ્તિત્વ આદિ છ પક્ષાનું સમ્યક્ષ્યણું નીચે પ્રમાણે બતાવ્યું છે:—

> "णारिध ण णिच्चा ण कुणइ कयं ण वेएइ णिस्थ णिन्वाणं। णिरिय य मोक्खोबाओ छ म्मिच्छत्तस्स टाणाइं॥" "अरिथ अविणासचम्मी करेइ वेएइ अन्थि णिन्वाणं। अरिथ य मोक्खोबाओं छ स्सम्मत्तस्स टाणाइं॥"

શ્રી સિદ્ધમેન દિવાકરના અહીં જણાવ્યા પ્રમાણે, આત્મા નથી, તે નિત્ય નથી, તે કંઇ કરતો નથી, તે કરેલ કર્મ વદતો નથી, તેને નિર્વાણ નથી અને માક્ષના ઉપાય નથી — એ છ મતો મિશ્યાજ્ઞાનનાં સ્થાનકા છે. આત્મા છે, તે અવિનાશી છે, તે કરે છે, તે વેદે છે, તેને નિર્વાણ છે અને માક્ષના ઉપાય છે — એ છ મતા સમક્તિનાં સ્થાનકા છે.

"સમ્મતિતર્ક પ્રકરણ "માં આ પદાને વિસ્તારથી સમજાવેલાં નથી, માત્ર ઉપર જોયું તેમ અસ્તિનાસ્તિનું નિરૂપણ તેમાં કરેલું છે. શ્રીમદ્દે આ છએ પદને તર્ક તથા અનુભવશી સિદ્ધ કરીને સમજાવ્યાં છે.

શ્રી યશાવિજયજીએ તેમના ''અધ્યાત્મસાર''ના સમક્તિ અધિકારમાં આત્મા નથી, એ આદિ નાસ્તિત્વ સૂચક છ પદાને મિશ્યાત્વનાં સાધના ગણાવતાં લખ્યું છે કે :—

> ''नास्ति नित्यो न कर्ता च न भोक्तात्मा च निश्रु<sup>र</sup>तः । तदुरायश्च नेत्याहुर्मिथ्यात्त्रस्य यदानि पट् ॥ ''४३

આતમા નથી, નિત્ય નથી, કર્તા નથી, લોકતા નથી, મુકત નથી, અને તેનો ઉપાય નથી — એ છ મિથ્યાત્વનાં સ્થાનકો છે એમ શ્રી યશાવિજયજીએ અહીં જણાવ્યું છે. તેમણે એ છ પદનું અસ્તિત્વ બતાવતા શ્લાક સ્થ્યા નથી, પણ તે છયે પદને સિદ્ધ કરતા શ્લાકો તેમણે "સમક્રિત અધિકાર" અને "આત્મજ્ઞાન અધિકાર"માં સ્થ્યા છે, જેમાંના કેટલાકની છાયા "આત્મસિદ્ધિ"માં પણ જોવા મળે છે.

શ્રીમફે પોતાના સાહિત્યમાં આ છ પદના ઉલ્લેખ સૌપ્રથમ વિ. સં. ૧૯૪૬ ના ભાદરવા માસમાં ધર્મે ચ્છક ભાઈ ખીમજીને લખેલા એક પત્રમાં કર્યો છે :—

૪૩. "અધ્યાત્મસાર", સમકિત અધિકાર, ધ્લાંક ૬૦, પૃ. ૨૦૨.

"આતમા છે. તે બધાયા છે. તે કર્મના કર્તા છે. તે કર્મના લાકતા છે. માક્ષના ઉપાય છે. આતમા સાધી શકે છે. આ જે છ મહા પ્રવચના તેનું નિરંતર શાધન કરજો. <sup>૪૪</sup>

પાતાને જણાતાં આ છ પદના નિઃશ કત્વ વિશે શ્રીમફે પાતાની હસ્તનાંધમાં પણ નાંધ્યું છે કે:---

" જીવના અસ્તિત્વપણાના તો કોઈ કાળે પણ સંશય પ્રાપ્ત નહિ થાય. જીવના નિત્યપણાના, ત્રિકાળ હોવાપણાના કોઈ કાળે પણ સંશય પ્રાપ્ત નહિ થાય. જીવના ચૈતન્યપણાના, ત્રિકાળ હોવાપણાના કોઈ કાળે પણ સંશય પ્રાપ્ત નહિ થાય. તેને કાઈ પણ પ્રકારે બંધ દશા વર્તે છે એ વાતના કોઈ પણ કાળે સંશય પ્રાપ્ત નહિ થાય. તે બંધની નિવૃત્તિ કાઈ પણ પ્રકારે નિઃસંશય ઘટે છે, એ વાતના કાઈ કાળે પણ સંશય પ્રાપ્ત નહિ થાય. માક્ષપદ છે એ વાતના કાઈ પણ કાળે સંશય નહિ થાય. ''૪૫

આ બધી જગ્યાએ શ્રીમફે આત્મા વિશેની શ્રહા વ્યક્ત કરી હતી. ત્યાર પછી પણ વિ. સં. ૧૯૫૦ના ફાગણ માસમાં આ છ્યે પદને સંક્ષેપમાં સમજાવતો એક પત્ર શ્રીમફે શ્રી લક્લુજી મહારાજને લખ્યા હતા. તે પત્ર "આત્મસિદ્ધિ"ના પૂર્વરૂપ જેવા છે. તે જોઈએ:—

" અન-ય શરણના આપનાર એવા શ્રી સદ્દગુરુ દેવને અત્ય'ત ભક્તિથી નમસ્કાર. શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને પામ્યા છે એવા જ્ઞાની પુરુષોએ નીચે કહ્યાં છે તે છ પદન સમ્યક્દર્શનનાં નિવાસનાં સર્વેતિકૃષ્ટ સ્થાનક કહ્યાં છે:—

"પ્રથમ પદ: આત્મા છે. જેમ ઘટપટાદિ પદાર્થો છે, તેમ આત્મા પણ છે. અમુક ગુણ હોવાન લીધે જેમ ઘટપટાદિ હોવાનું પ્રમાણ છે, તેમ સ્વપરપ્રકાશક એવી ચૈતન્ય સત્તાના પ્રત્યક્ષ ગુણ જેને વિશે છે એવા આત્મા હોવાનું પ્રમાણ છે."

"બીજું પદ: આત્મા નિત્ય છે. ઘટપટ આદિ પદાર્થો અમુક કાળવતી છે. આત્મા ત્રિકાળવર્તી છે. ઘટપટ આદિ સંચાગે કરી પદાર્થ છે. આત્મા સ્વભાવે કરીને પદાર્થ છે, કેમ કે તેની ઉત્પત્તિ માટે કાઈ પણ સંચાગા અનુભવચાગ્ય થતા નથી. કાઈ પણ સંચાગી દ્રવ્યથી ચેતનસત્તા પ્રગટ થવા યાગ્ય નથી. માટે અનુત્યન્ન છે. અસંચાગી હાવાથી અવિનાશી છે, કેમ કે જેની કાઈ સંચાગાથી ઉત્પત્તિ ન હાય, તેના કાઈને વિશે લય પણ હાય નહિ."

"ત્રીજું પદ: આત્મા કર્તા છે. સર્વ પદાર્થ અર્થાક્રયાસ પન્ન છે. કંઈ ને કંઈ પરિણામ ક્રિયા સહિત જ સર્વ પદાર્થ જેવામાં આવે છે. આત્મા પણ ક્રિયાસ પન્ન છે. ક્રિયાસ પન્ન છે માટે કર્તા છે. તે કર્તાપણું ત્રિવિધ શ્રી જિને વિવેચ્યું છે, પરમાર્થથી

૪૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ષૃ. ૨૨૩.

૪૫. " શ્રીમદ્ સજયંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૭૯૦.

સ્વભાવ પરિશ્રુતિએ નિજસ્વરૂપના કર્તા છે. અનુપચરિત અનુભવમાં આવવા ચાેગ્ય, વિશેષ સંખ'ધસહિત વ્યવહારથી તે આત્મા દ્રવ્યકર્મ'ના કર્તા છે. ઉપચારથી ઘર, નગર આદિના કર્તા છે. "

"ચાયું પદ: આત્મા લોકતા છે. જે જે કંઈ કિયા છે તે સર્વ સફળ છે, નિરર્થક નથી. જે કંઈ પણ કરવામાં આવે તેનું ફળ ભોગવવામાં આવે એવા પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. વિષ ખાધાથી વિષનું ફળ, સાકર ખાવાથી સાકરનું ફળ, અગ્નિસ્પર્શથી તે અગ્નિસ્પર્શનું ફળ, હિમને સ્પર્શ કરવાથી હિમસ્પર્શનું ફળ જેમ થયા વિના રહેતું નથી, તેમ કષાયાદિ કે અકષાયાદિ જે કંઈ પણ પરિણામે આત્મા પ્રવર્ત તેનું ફળ પણ થવા યોગ્ય જ છે, અને તેં થાય છે. તે કિયાના આત્મા કર્તા હોવાથી ભાદતા છે."

"પાંચમું પદ: માક્ષપદ છે. જે અનુપચૂરિત વ્યવહારથી જીવને કમંનું કર્તાપણું નિરૂપણ કર્યું, કર્તાપણું હોવાથી લેકુતાપણું નિરૂપણ કર્યું, તે કમંનું ટળવાપણું પણ છે, કેમ કે પ્રત્યક્ષ કષાયાદિનું તીલપણું હોય, પણ તેના અનલ્યાસથી, તેના અપરિચયથી, તેને ઉપશમ કરવાથી, તેનું મંદ્રપણું દેખાય છે, તે શ્રીણ થવા યાગ્ય દેખાય છે. શ્રીણ થઈ શકે છે. તે તે બંધલાવ શ્રીણ થઈ શકવા યાગ્ય હોવાથી તેથી રહિત એવા જે શુદ્ધ આત્મસ્વલાવ તે રૂપ "માક્ષપદ" છે."

" છકું પદ: તે માેક્ષના ઉપાય છે. જે કહી કર્મળ' માત્ર થયા કરે એમ જ હાય તો તેની નિવૃત્તિ કાેઈ કાળે સ'ભવે નહિ, પણ કર્મળ ઘથી વિપરીત સ્વભાવવાળાં એવાં જ્ઞાન, દર્શન, સમાધિ, વૈરાગ્ય, ભક્ત્યાદિ સાધન પ્રત્યક્ષ છે; જે સાધનના અળે કર્મળ' ધ શિધિલ થાય છે, ઉપશમ પામે છે, ક્ષીણ થાય છે, માટે તે જ્ઞાન, દર્શન, સ'યમાદિ માેક્ષપદ્દના ઉપાય છે."

"શ્રી જ્ઞાનીપુરુષોએ સમ્યક્દર્શનનાં મુખ્ય નિવાસભૂત કહ્યાં એવાં આ છે પદ અત્રે સંક્ષેપમાં જણાવ્યાં છે. "<sup>૪૬</sup>

અહીં વર્લું વેલાં આત્મા વિશેનાં આ છ પદના વિસ્તાર શ્રીમફે " આત્મસિદ્ધિ "માં કર્યો છે. અને તે છથે પદ ગુરુશિષ્યના સંવાદરૂપે શ્રીમફે રજૂ કરેલ છે. પ્રત્યેક પદ વિશે શિષ્ય પાતાની શ'કા વિનીતભાવે રજૂ કરે છે, અને ગુરુ તેના સમાધાનકારક ઉત્તર આપે છે, એવી યાજના શ્રીમફે ૪૩ થી ૧૨૭ સુધીના કોહરામાં કરી છે. આ છ પદ વિશે શ્રી કાનજીસ્વામી કહે છે કે:—

"આ ન્યાયમાં તત્ત્વના જિજ્ઞાસુને અધી મૂં અવલુ ટળી જાય તેવું છે, સરલપણે ન્યાયથી ગુજરાતી ભાષામાં આવી રીતે એજિંકિંગાંય કથન નથી, શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે અધા વિરાધ ટાળીને આત્માને સ્પષ્ટ અતાવ્યા છે." ક

૪૬. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આરૂત્તિ ૧, ૫. ૩૯૪.

૪૭. " આત્મસિદ્ધિ" પરનાં પ્રવચના, પૃ. ૨૫૦.

આ પદ વિશે શ્રીમદ્દે ૪૪ મી ગાથામાં લખ્યું છે કે:-

" ષદ્રશ્યાનક સંક્ષેપમાં, ષદ્દર્શન પણ તેહ; સમજાવા પરમાર્થને, કહ્યાં જ્ઞાનીએ એહ." ૪૪-

આ દોહરામાં જણાવ્યા મુજબ, જે છ પદ સંક્ષેપમાં શ્રીમદ્દે જણાવ્યાં છે, તે જ છચે દર્શનના સાર છે, અને એ છ પદને જ્ઞાનીઓએ પરમાર્થ માર્ગના સાર સમજવા માટે કહેલ છે. ગમે તે દર્શન, ગમે તે શાસ્ત્ર કે ગમે તે ધર્મ આ છ પદ સિવાય અન્ય કાઈ પદ વિશે અભિપ્રાય બાંધી શક્યાં નથી, કારણ કે આ છ પદના વિસ્તારમાં બધું સમાઈ જાય છે. અસંખ્ય શાસ્ત્રસ્તા – ન્યાયશાસ્ત્રો, તર્કશાસ્ત્રો, અધ્યાત્મશાસ્ત્રો વગેરેની રચના – આ છ પદની સિદ્ધિ અર્થે થઈ છે. એવા કર્તાના અભિપ્રાય આપણને આ ગાથામાં જોવા મળે છે.

#### પ્રથમ પદ : આત્મા છે.

આત્માનું અસ્તિત્વ સ્વીકારલું તે માક્ષમાર્ગનું સૌથી પહેલું પગથિયું છે. આત્મા હોય તો જ એને મુક્ત કરવાની વાત થાય, એ દિશ્લો આત્માનું અસ્તિત્વ લાલુવું તે સૌથી અગત્યનું છે. આ પદ માટે શ્રીમદે ૪૫ થી પટ સુધીના ૧૪ દોહરાની રચના કરી છે. તેમાં પહેલા ચાર દોહરામાં શિષ્ય પાતાના ગુરુ પાસે વિનયલાવે આત્માના હોવારૂપ પ્રથમ પદ વિશે, સમાધાનાર્થ, પાતાને થયેલી શંકા રજૂ કરે છે. અહીં શિષ્યને પાતાના ગુરુ માટે ખૂબ માન છે. વળી તેને શ્રહા પણ છે કે ગુરુ પાતાને સાચા જ માર્ગ બતાવશે, તેથી તે ખૂબ નમ્રતાપૂર્વક, પાતાના આત્મામાં રહ્યા કરતી પ્રથમ પદ વિશેની શંકા નીચેની દલીલા દ્વારા રજૂ કરે છે:—

- ૧. આત્મા પ્રત્યક્ષ જેવામાં આવતા નથી. વળી તેનું કાઈ જાતનું રૂપ પણ જગાતું નથી, તેમ આત્મા હાવાપણાના બીજે કાઈ સ્પર્શાદિ અનુભવ પણ થતા નથી, તેથી આત્મા નથી, એમ લાગે છે.
- ર. અથવા જે આત્મા હોય તો તે દેહરૂપે જ છે, અથવા ધાસોચ્છ્રવાસ ચાલે છે તે ઇન્દ્રિયા એ જ આત્મા છે, એ સિવાયનું આત્મા હોવાનું બીજું કાેઈ ચિદ્ધ જણાતું નથી, તેથી આત્માને દેહથી ભિન્ન માનવા તે નકામું જ છે.
- 3. વળી જો આત્મા હોય તો તે ઘટપટ આદિ અન્ય પદાર્થીની જેમ જણાવા જોઈએ, પણ તે તેમ જણાતા નથી, માટે આત્મા નથી.

ગ્યા પ્રમાણું પાતાને થતી શ'કાએ રજૂ કરી શિષ્ય ૪૮મા કાહરામાં તે શ'કાનુ' સમાધાન કરવા ગુરુને વીનવે છે કે :—

> "માટે છે નહિ આત્મા, મિથ્યા માક્ષ ઉપાય, એ અ'તર શ'કાતણા, સમજાવા સદુપાય.'' ૪૮

અહી શ્રીમદ્રે ચાર્વાકમતમાં " આતમા નથી "એમ જણાવવા જે કલીલા પ્રચલિત છે, તેને પાતાની વાણીમાં શિષ્યની જિજ્ઞાસાર્પે મૂકી છે. ચાર્વાકમતને રજૂ કરતા નીચેના શ્લાક ઉપાધ્યાય શ્રી યશાવિજયજીએ રચ્યા છે:—

" नारुत्येवास्मेति चार्याकः प्रत्यक्षानुपरुभतः । अहंताव्यपदेशस्य शरीरेणोपपत्तितः ॥ "४८

અહીં જણાવ્યા પ્રમાણે પ્રત્યક્ષ દેખાતા નથી માટે આત્મા છે જ નહિ, અને અહંતાના વ્યપદેશ તો શરીર થઇ શકે છે, એમ ચાર્વાક કહે છે. એટલે કે આત્મા ચક્ષુ ઇન્દ્રિયા વહે દેખાતા નથી, વળી જે જે વસ્તુ જગતમાં છે તે ઇન્દ્રિયા વહે દેખાય છે, માટે જો આત્મા હાય તો તે ઇન્દ્રિય વહે પ્રાપ્ત થવા જેઈએ, પણ તેમ થતું નથી, માટે આત્મા નથી. જે કાઈ એવી શંકા કરે કે, "હું સુખી છું", " હું દુઃખી છું" એ આદિ કાે છુ બાલે છે? તો તેનું એવું સમાધાન કરે છે કે અહંપણાના જે વ્યવહાર છે, તે તા પંચમહાભૂતના સમુદાયરૂપ શરીરે કરીને થઈ શકે છે, માટે આત્મા નથી. એમ ચાર્વાકમતવાળા તથા દેહાત્મવાદીએ કહે છે. \*

અહીં જોઈ શકાશે કે શ્રીમફે ઉપરની જ દલીલા શિષ્યના મુખમાં, કાેઈ પણ દર્શનનું નામ લીધા વિના, જિજ્ઞાસારૂપે મૂકી છે. અને તે પછી ગુરુના મુખે તે શંકાનું સમાધાન આપ્યું છે. અને એ દ્વારા તેમણે ચાર્વાકમતની અચાગ્યતા અતાવી છે. ગુરુએ શિષ્યનું સમાધાન કર્યું છે કે:—

૧. અનાકિકાળનાં અજ્ઞાનને લીધે આત્માને દેહના પરિચય છે, અર્થાત્ દેહાધ્યાસ છે, અને તે પરિચયને લઈને આત્મા દેહરૂપે ભાસે છે. પણ ખરેખર તાે આત્મા અને દેહ, મ્યાન અને તલવારની જેમ સ્પષ્ટ જુદા છે, કેમ કે તે બ'નેનાં પ્રગટ લક્ષણા જ જુદાં છે.

ર. આત્મા દરિથી દેખાતા નથી, તેનું સમાધાન ખતાવ્યું છે કે:--

"જે દેશ છે દેશિના, જે જાણું છે રૂપ, અબાધ્ય અનુભવ જે રહે, તે છે જીવ સ્વરૂપ." પ્**વ** 

આતમાં એ દરિથી એટલે કે આંખથી દેખાય તેમ નથી, કારણ કે તે ખુદ આંખના – દરિના જ એનાર છે. અને જે દેખાય છે તે સર્વાના બાધ કરતાં કરતાં છેલ્લે જે અબાધ્ય સ્વરૂપ – નાશ ન કરી શકાય તેવું સ્વરૂપ – બાકી રહે તે જ આત્માનું સ્વરૂપ છે. એટલે કે

૪૮. " અધ્યાત્મસાર ", સમક્તિ અધિકાર, શ્લાક ૬૮.

૪૯. "આત્મસિદ્ધિ"માં શિષ્યની શંકારૂપે શ્રીમદ્દે જુદાં જુદાં દશ નાના અભિપ્રાય મૂક્યા છે, તે કયા દશ નના છે તે જણાવવા માટે શ્રી યશાવિજયજીએ રચેલ "અધ્યાત્મસાર"માં આપેલ અભિપ્રાયના અહીં આધાર લીધા છે ચાર્વાક, ભોદ્ધ, સાંખ્ય, વેદાંત આદિના એવા અભિપ્રાય "સ્યાદ્દાદમંજરી", "વડ્દર નસમુચ્ચય", સિદ્ધાંતસાર" વગેર પ્રથમાં પણ આપેલ છે.

દેહ અને તેના પ્રત્યેક અવયવને જેનાર કાેઈક જ્ઞાનધારક પંદાર્થ અનુભવાય છે તે આત્મા છે. પણ આત્માને જેનાર બીજો કાેઈ પદાર્થ અસ્તિત્વમાં નથી.

ં ૩. શિષ્યે એવી શ'કા કરી હતી કે દેહ આત્મા ન હોય તો ઇન્દ્રિય કે પ્રાણ એ આત્મા હોવા જોઈએ, તે વિશે શ્રીમફે પર અને પર એ બે દોહરા રચ્યા છે કે:—

> " છે ઇન્દ્રિય પ્રત્યેકને નિજ નિજ વિષયનું જ્ઞાન; પાંચ ઇન્દ્રિના વિષયનું પણ આત્માને ભાન." પર "દેહ ન જાણે તેહને, જાણે ન ઇન્દ્રિય પ્રાણ; આત્માની સત્તા વડે તેહ પ્રવર્ત જાણ." પર

કર્ણેન્દ્રિય, ચક્ષુરિન્દ્રિય આદિ પાંચે ઇન્દ્રિયોને પાતપાતાના વિષયનું જ્ઞાન છે, પહ્યુ તે પ્રત્યેકને બીજી ઈન્દ્રિયનું જ્ઞાન નથી, એટલે કે આંખ, કાન, નાક એકબીજાનું કામ કરી શકતાં નથી. પહ્યુ આ પાંચે ઇન્દ્રિયાનું જ્ઞાન આત્માને છે. તેથી દેહ, પ્રાહ્યુ, ઇન્દ્રિય આદિ આત્માને જાણી શકતાં નથી, પહ્યુ તે બધાંને આત્મા જાણે છે, એટલું જ નહિ પદ્યુ આત્મા તે બધાંને દારે છે, પ્રેરહ્યા આપે છે. આત્માનું આ સ્વરૂપ બતાવતા શ્રી યશાવિજયજીના એક શ્લાક છે કે:—

> ' इन्द्रियाणि पराण्याहुरिन्द्रियेश्यः परं मनः । मनसोऽपि परा बुद्धियों बुद्धेः परतस्तु सः॥"<sup>५०</sup>

આત્મા શું છે તે બતાવતાં અહીં કહ્યું છે કે ઇન્દ્રિયાને પર કહેલી છે. ઇન્દ્રિયા થકી મન પર છે, મનથી પણ બુદ્ધિ પર છે, અને જે બુદ્ધિ થકી પણ પર છે તે આત્મા છે. આમ આત્મા એ—

૪. "સર્વ અવસ્થાને વિશે ન્યારા સદા જણાય; પ્રગટરૂપ ચૈતન્યમય, એ એ'ધાલ સદાય." પ૪

ન માતાવસ્થા, રવાનાવસ્થા, નિદ્રાવસ્થા વગેરે અવસ્થામાં વર્તતો હોવા છતાં, તે અવસ્થાઓ ન ના તે તે આવસ્થાઓ ના તે તે આવસ્થાઓ ના તે તે આવસ્થાઓ ના તે તે તે પાતુ રહેનાર એવા આતમાં શતાન્યમય છે, એટલે કે નાણ્યા કરવું એવા જેના સ્વભાવ પ્રગટ છે, તે શતાન્યમયતાની નિશાની તેનામાં સદાય હોય છે, તેના ભંગ કથારય થતા નથી. આમ શ્રીમદે અહીં આતમાનું સ્પષ્ટ લક્ષણ સરળ ભાષામાં બતાવી આપ્યું છે.

પાઘટ, પટ આદિની જેમ આત્મા પણ જણાવા નોઈએ, તે વિશે ગુરુ કહે છે કે, "ઘટ, પટ આદિને તું પાતે નાણે છે તેથી 'તે છે' તેમ માને છે, પણ જે ઘટ પટ આદિને નાણુનારા છે તેને જ તું માનતા નથી, એને તે કેવું જ્ઞાન કહેવું?"

૫૦ " અધ્યાત્મસાર ", આત્મગ્રાન અધિકાર, શ્લાક ૪૦.

પ. આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ૨૮૬

દ. દેહ એ આત્મા નથી તે ખતાવતાં શ્રીમદ્ ગુરુમુખે જણાવે છે કે:--

"પરમ ખુદ્ધિ કુશ દેહમાં, સ્થળ દેહ મતિ અલ્પ; દેહ હોય જે આતમા, ઘટેન આમ વિકલ્પ." પદ

આ દુનિયામાં ચારે બાજુ નેઇએ તો નેવા મળે છે કે દુર્બળ દેહ હોવા છતાં તીક્ષ્ણુ બુદ્ધિ હોય છે, અને સ્થૂળ દેહ હોવા છતાં અત્ય બુદ્ધિ હોય છે. ને દેહ અને આત્મા એક જ હોય તો તો આવા વિકલ્પ સ'ભવી શકે નહિ, કારણ કે તો તો સ્થૂળ દેહવાળાને ઘણી બુદ્ધિ અને કૃશ દેહવાળાને થાડી બુદ્ધિ મળવી નેઇએ. પણ તેમ તા દેખાતું નથી, માટે દેહ અને આત્મા જુદા છે.

૭. એ પરથી કહી શકાય કે જડ તથા ચેતન એ બ'નેના સ્વભાવ સ્પષ્ટ રીતે ભિન્ન છે. જડ કાેઈ કાળે જાણી શકતું નથી, અને આત્મા કાેઈ કાળે જાણ્યા સિવાય રહી શકતાે નથી, એ બ'નેનું સ્પષ્ટ રીતે જુદું પડતું લક્ષણ કાેઈ પણ કાળે એકરૂપ થતું નથી.

આ બધી દલીલાેથી ગુરુ શિષ્યને આત્માનું અસ્તિત્વ અને તેની દેહથી ભિન્નતા સમજાવે છે. અને અ'તમાં શિષ્યને ઊ'ડા વિચારમાં ગરકાવ કરી દે તેવી એક આશ્ચર્યની વાત રજૂ કરે છે કે:—

> '' આત્માની શ'કા કરે, આત્મા પાતે આપ; શ'કાના કરનાર તે, અચરજ એહ અમાપ." ૫૮

આતમા પાતે પાતાની જ – શંકાના કરનારની જ – શંકા કરે છે તે અમાપ આશ્ચર્યની વાત નથી લાગતી ?

આમ ૧૦ દોહરામાં શ્રીમેફે " આત્માના અસ્તિત્વ" વિશેની શ'કાનું સમાધાન રજૂ કર્યું છે. અહીં આત્માનું અસ્તિત્વ અનુભવમૂલક દલીલાથી સિદ્ધ કરી શ્રીમેફે જડવાદીઓની દલીલાનું ખ'ડન કરી, આત્મવાદની રજૂઆત કરી છે. તે વિશે પ'ડિત સુખલાલજીએ યાગ્ય જ લખ્યું છે કે :---

"આત્માનું અસ્તિત્વ દર્શાવતાં શ્રીમદ રાજચંદ્રે દેહાત્મવાદીની પ્રચલિત અને ખાલસુલભ દલીલાનું નિરસન કર્યું છે, તે એક ળાજુ ચાર્વાક માન્યતાના નકશા રજૂ કરે છે, ને ખીજી બાજુ આત્મવાદની ભૂમિકા રજૂ કરે છે. એમ તા અનેક આત્મસ્થાપક ગ્રંથામાં ચાર્વાક મતનું નિરસન આવે છે, પણ શ્રીમદ રાજચંદ્રની વિશેષતા મને એ લાગે છે કે તેમનું કથન શાસીય, અભ્યાસમૂલક, માત્ર ઉપરચાટિયા દલીલામાંથી ન જન્મતાં સીધું અનુભવમાંથી આવેલું છે. તેથી જ તેમની કેટલીક દલીલા હૈયાસાંસરી ઊતરી જાય તેવી છે."પર

પ૧. આત્મસિદ્ધિ આત્માપનિષદ્, "આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર", સ'પા. સુકુલભાઇ કલાયા, પૃ. ૩૪.

ગ્રાનીની વાણી અદ્ભુત તથા ચમતકારિક હોય છે, તેના થાડા પરિચય આપણને અહી' થાય છે. અહી' શ્રીમદ્દ તત્ત્વગ્રાનની એક ગૃઢ સમસ્યાના ઉકેલ થાડા શખ્દામાં, અને સરળ તેમ જ પ્રતીતિકર ભાષામાં મૂકી શક્યા છે, તે જ તેમની વાણીની અપૂર્વતા બતાવે છે. તેથી જ તા પૂ. શ્રી કાનજીસ્વામી કહે છે કે અહી':—

" શ્રીમફે પાતે જ શિષ્યની જિજ્ઞાસાની આળેલૂળ રચના કરી છે, અને હૃદયમાં આરપાર ઊતરી જાય તેવી હૃદયવેધક ભાષામાં સ'વાદ રચ્યાે છે. "પર

" આત્મા છે " તે પદની સિહિ માટેનાં શ્રીમફે આપેલાં પ્રમાણાનું તકંબહ રીતે થયેલું સંકલન શ્રીમદની અનુભવમૂલક દર્શિ ખતાવે છે.

# **બીજુ**' પદ : આત્મા નિત્ય છે.

આતમાનું નિત્યત્વ એ આતમા વિશેનું ખીજું પદ છે. આતમા એ ત્રિકાળવતી, અવિનાશી એવા પદાર્થ છે તેમ આ પદમાં સમજાવાસું છે. શિષ્ય આતમાનું અસ્તિત્વ તો, વિચાર કર્યા પછી સ્વીકારે છે, પરંતુ તેને તેના નિત્યપણા વિશે ખાતરી નથી, તેથી તેને જે જે માન્યતાથી આતમા અનિત્ય જણાય છે, તે તે ગુરુ સમક્ષ મૂકી પાતાની શંકાનું નિવારણ કરવા વીનવે છે, અને ગુરુ પણ શિષ્યને સાચું જ્ઞાન આપવા એવી જ સરળતાથી આતમાનું નિત્યત્વ સમજાવે છે. આ પદની વિચારણા માટે શ્રીમદે ૧૨ દોહરાના ઉપયોગ કર્યો છે, તેમાં પલ્થી ૬૧ એ ત્રણ દોહરામાં શિષ્યે પાતાની શંકા રજૂ કરી છે, અને દરશી ૭૦ સુધીના ૯ દોહરામાં ગુરુએ તેનું સમાધાન કર્યું છે.

આત્માના હોવાપણા વિશે જે જે દલીલાે ગુરુએ કરી, તે સર્વ પર ઊંડાણથી વિચાર કરતાં તેની સત્યતા વિશે શિષ્યને ખાતરી થઈ છે, તે જણાવી શિષ્ય આત્માની નિત્યતા વિશે શંકા રજૂ કરે છે કે:—

- ૧. આત્મા છે, પણ તે દેહ સાથે ઉત્પન્ન થાય છે, અને દેહ સાથે નાશ પામે છે તેમ જણાવાથી આત્મા નિત્ય નથી એવી બીજી શ'કા થાય છે.
- ર. બીજી રીતે કહીએ તો દરેક વસ્તુ ક્ષણે ક્ષણે બદલાતી જેવામાં આવે છે તેથી તે અનિત્ય જણાય છે, તે અનુભવથી જેતાં પણ આત્મા નિત્ય જણાતા નથી.

અહીં જેઓ આત્માનું નિત્યત્વ સ્વીકારતા નથી, અને તેને ક્ષણિક માને છે તેવા બીદ્ધ આદિ દર્શાનોના જે અભિપ્રાય છે તે શ્રીમદ્દે શિષ્યમુખે શ'કારૂપે રજૂ કર્યો છે. આ અભિપ્રાય જણાવતા, શ્રી યશાવિજયજીના શ્લોક છે કે:—

" ज्ञानञ्जणावलीरूपो नित्यो नात्मेति सौगताः । कमाकमाभ्यां नित्यत्वे युज्यतेऽथै क्रिया न हि ॥ ''पञ

પર. " આત્મસિહિશાસ્ત્ર " પરનાં પ્રવચના, પૃ. ૨૯૦.

૫૩. " અધ્યાત્મસાર ", સમકિત અધિકાર, શ્લાક ૮૯, પૃ. ૨૧૯.

પ. આ**ત્મસિહિશાસ** ફ<sub>દ</sub> ક

ળૌહો કહે છે કે જ્ઞાનના ક્ષણની પરંપરારૂપ આત્મા છે, નિત્ય આત્મા નથી. નિત્ય માનવાથી ક્રમે કરીને અથવા અક્રમે કરીને પણ અર્થકિયા ઘટતી નથી.

આત્માના નિત્યત્વને નહીં સ્વીકારતા તથા બોહોના ક્ષણિકવાદની દલીલાને પરાસ્ત કરતા શ્રીમદ દર થી ૭૦ સુધીના ૯ દાહરામાં આત્માનું નિત્યત્વ બતાવે છે. શ્રીમદ દર મા દાહરામાં પ્રશ્ન કરે છે કે :—

> " દેંહ માત્ર સંયોગ છે, વળી જડ રૂપી દશ્ય; ચેતનનાં ઉત્પત્તિ લય, કાેના અનુભવ વશ્ય?" દ્ર

દેહ તો મિશ્રહ્યથી બનેલાે છે, વળા તે જડ છે, દેખાય તેવા છે, અને બીજાને દેખાવાનાે વિષય છે, તેથી તેમાં નાશ અને ઉત્પત્તિ જહાય છે; પણ ચેતનની એવી ઉત્પત્તિ કે લય કાેઈના પણ જાણુવામાં આવ્યાં છે ખરાં ? તે જ આત્માનું તેનાથી જુદાપણું બતાવે છે. આ દાેહરાને વિસ્તારથી સમજાવતાં શ્રીમફે એક પત્રમાં લખેલું કે:—

" દેહ છે તે જીવને માત્ર સંયોગ સંખ'ધે છે, પણ જીવનું મૂળ સ્વરૂપ ઉત્પન્ન થવાનું તે કંઈ કારણ નથી. અથવા દેહ છે તે માત્ર સંયોગથી ઉત્પન્ન થયેલા પદાર્થ છે. વળી તે જડ એટલે કાઈને જાણતા નથી. પાતાને તે જાણતા નથી, તા બીજાને તે શું જાણે ? વળી, દેહ રૂપી છે, સ્થળાદિ સ્વભાવવાળા છે અને ચક્કુના વિષય છે. એ પ્રકારે દેહનું સ્વરૂપ છે, તા તે ચેતનનાં ઉત્પત્તિ અને લયને શી રીતેં જાણે ? અર્થાત્ પાતાને તે જાણતા નથી તા 'મારાથી આ ચેતન ઉત્પત્ન થયું' છે' તેમ શી રીતે જાણે ? 'અને મારા છી જવા પછી આ ચેતન છી જરો અર્થાત્ નાશ પામશે' એમ જડ એવા દેહ શી રીતે જાણે ? કેમ કે જાણનારા પદાર્થ તા જાણનાર જ રહે છે, દેહ જાણનાર થઈ શકતા નથી, તા પછી ચેતનનાં ઉત્પત્તિ-લયના અનુભવ કાને વશ કહેવા ?"

" દેહને વશ તો કહેવાય એવું છે જ નહિ, કેમ કે તે પ્રત્યક્ષ જડ છે, અને તેનું જડપણું જાણનારા એવા તેથી ભિન્ન ખીજે પદાર્થ પણ સમજાય છે."

"જો કહી એમ કહીએ કે ચેતનનાં ઉત્પત્તિ-લય ચેતન જ જાણે છે તો તે વાત ખાલતાં જ વિલ્ન પામે છે, કેમ કે ચેતનનાં ઉત્પત્તિ-લય જાણનાર તરીકે ચેતનના જ સ્વીકાર કરવા પડયો, એટલે એ વચન તા માત્ર અપસિદ્ધાંતરૂપ અને કહેવા માત્ર થયું, જેમ મારા માહામાં જીસ નથી 'એવું વચન કાઈ કહે તેમ ચેતનનાં ઉત્પત્તિ લય ચેતન જાણે છે, માટે ચેતન નિત્ય નથી, એમ કહીએ તેવું પ્રમાણ થયું "પજ

આમ દેહ એ ચેતનનાં ઉત્પત્તિ તથા લયનું કારણ નથી, વળી દેહના ઉત્પત્તિ તથા લયન જાણનાર જે છે તે દેહથી જુદા છે, હાવા જોઈએ, તે વિચારવાથી સમજાય એમ શ્રીમદ્દે ૬૩ મા દાહરામાં ખતાવ્યું છે.

૫૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આદૃત્તિ ૧, પૃ. ૫૪૧.

વળી, જે જે સંચોગા - મિશ્રણ દેખાય છે તે તે સર્વ અનુભવ સ્વરૂપ આત્મા જાણે છે, અને તે સંચાગનું સ્વરૂપ વિચારતાં, કાેઈ પણ સંચાગ એવા જણાતા નથી કે જેથી આત્મા ઉત્પન્ન થાય. તેથી કાેઈ સંચાગથી ઉત્પન્ન ન થયેલા એવા આત્મા નિત્ય છે. બીજી રીતે જેઈએ તાે ચેતનમાંથી જડની ઉત્પત્તિ થતી હાેય કે જડમાંથી ચેતનની ઉત્પત્તિ થતી હાેય એવા અનુભવ ક્યાર્રય કાેઈ ને પણ થયાે હાેય તેમ જણાસું નથી. તેથી શ્રીમદ્ કહે છે કે:—

"કાઈ સ'ચાગાથી નહિ, જેની ઉત્પત્તિ થાય; નાશ ન તેના કાઇમાં, તેથી નિત્ય સદાય." ૬૬

અહીં તર્કપૂર્ણ દલીલથી શ્રીમદ સમજાવે છે કે, જેની ઉત્પત્તિ કાઈ સંચાગથી થઈ ન હાય, તેના નાશ પણ કાઈ દ્રવ્યમાં ન થાય, અર્થાત્ તેનું કાઈ દ્રવ્યમાં રૂપાંતર પણ નથી થતું, તેથી જણાય છે કે આત્મા એ નિત્ય એવા પદાર્થ છે. આ કથનની પુષ્ટિ અર્થે ઉદાહરણ આપ્યું છે કે:—

> " ક્રોધાદિ તરતમ્યતા, સર્પાદિકની માંય; પૂર્વજન્મ સ'સ્કાર તે, જીવ નિત્યતા ત્યાંય." ૬૭

સર્પમાં જેમ જન્મથી જ કોધનું વિશેષપશું જેવામાં આવે છે, પારવામાં જન્મથી જ નિર્હિ'સકપશું જેવામાં આવે છે, માંકડ આદિમાં ભયસંગ્રા વિશેષ જેવામાં આવે છે, અન્યમાં અન્ય લક્ષણોની વિશેષતા જેવામાં આવે છે, એટલે કે સર્વ જીવમાં કોધાદિનું તરતમપશું જેવામાં આવે છે, તેમ થવાનું કારણ પૂર્વ જન્મના સ'સ્કાર જ સ'લવે છે. અને પૂર્વ ભવની સિદ્ધિથી આત્માની નિત્યતા સિદ્ધ થાય છે. પપ

નિશ્ચયથી જોઈએ તો આમ ખાતમા નિત્ય છે, છતાં બાહ્યથી જોતાં તેનું અનિત્યપણું જ જણાય છે તેના ખુલાસારૂપે શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

" આત્મા દ્રવ્યે નિત્ય છે, પર્યાયે પક્ષટાય; બાળાદિ વય ત્રણ્યનું, જ્ઞાન એકને થાય." ૬૮

આતમા વસ્તુપણે નિત્ય છે, પણ જ્ઞાનાદિ પરિણામના પલટાવાથી તેના પર્યાયનું સમયે સમયે પલટાવાપણું થાય છે, જેમ કે બાલ અવસ્થામાં આતમા બાળક જણાય છે, ચુવાનીમાં તે ચુવાન જણાય છે, વૃદ્ધાવસ્થામાં તે વૃદ્ધ જણાય છે. પણ તે ત્રણે અવસ્થામાં આતમા ચેતનદ્રવ્યરૂપે તો એક જ છે, તે તેનું નિત્યત્વ છે. આમ નિશ્ચય અને વ્યવહારથી આતમાના નિત્યત્વ વિશેની દેખાતી ભિન્નતાને શ્રીમફે સ્યાફવાદશૈલીથી યથાર્થ સમજાવી છે. આ વિશે શ્રી યશાવિજયા એ લખ્યું છે કે:—

પપ. આ દાહરા શ્રીમફે વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે; જુએા "શ્રીમફ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫, ૫૪૨.

" तुनारकादिपयाँयै रप्युत्पनन विनश्वरैः । भिन्नेर्जहाति नेकत्वमारमदृश्यं सदान्वयो ॥ ''<sup>५ ६</sup>

ઉત્પન્ન થતા અને નાશ પામતા એવા ભિન્ન ભિન્ન મનુષ્ય, નારકી વગેરે પર્યાયા વહે પણ નિરંતર અન્વયવાળું આત્મદ્રવ્ય એકપણાને છાેડતું – તજતું નથી, એમ આ શ્લાેકમાં જણાવ્યું છે.

ગુરુ શિષ્યને સમજાવે છે કે પ્રત્યેક ક્ષણની પરિસ્થિતિ જાણોને જે કહી શકે છે, તે પાત ક્ષણિક નથી. કારણ કે જો પ્રત્યેક ક્ષણે આત્મા પલટાતો હોય તો તેને પૂર્વની ક્ષણનું કંઈ યાદ રહે નહિ, તે વિશે વિચાર કરી અનુક્ષમપૂર્વક આત્માની નિત્યતાના નિર્ધાર કરવાની ભલામણ ગુરુ શિષ્યને ૧૯મા દોહરામાં કરે છે. તે વિશે શ્રી કાનજીસ્વામી કહે છે કે:—

"અહીં તો ભાષા-વચનના ક્ષણે ક્ષણે થતા વ્યાપારને જાણનારા કેવળ ક્ષણિક નથી, નિત્ય છે, એમ ખતાવ્યું છે."પણ

આ અનુભવના નિર્ધાર કૈવા છે તેના નિર્દેશ કરાયા છે કે:—

" કચારે કાઈ વસ્તુના, કેવળ હાય ન નાશ; ચેતન પામે નાશ તાે, કેમાં ભળ તપાસ." ૭૦

કાઈ પણ વસ્તુના કાઈ પણ કાળે સ'પૂર્ણ નાશ થતા નથી, તેથી જે ચેતન નાશ પામતું હાય તા તે કેમાં ભળે છે તેની શાધ કર. તે શોધતાં સમજાશે કે ચેતન કાઈમાં ભળતું નથી, તેમ તે નાશ પામતું નથી, માટે તે નિત્ય છે.

આમ ઝુદી ઝુદી ગળે ઊતરી જાય તેવી દલીલા દ્વારા શ્રીમફે આત્માનું નિત્યત્વ ખતાવ્યું છે. અહીં વ્યક્ત કરેલી દલીલા અન્ય સ્વરૂપે શ્રીમફના તથા બીજાના સાહિત્યમાં જોવા મળે છે, પહ્યુ અહીં એની વિશેષતા એ છે કે તે તર્કપૂર્ણ અને અનુભવમાંથી ઊતરીને વ્યવસ્થિત સ્વરૂપમાં ગાઠવાયેલી જોવા મળે છે. તેમણે તેમાં રજૂ કરેલી દલીલામાં આત્માના નિત્યત્વ વિશેના વિકાસ જોવા મળે છે. પંડિત સુખલાલજી આ દલીલા વિશે યાગ્ય જ લખે છે કે:—

" દર્શિલે દ આત્મા ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાઓ ધારણ કરવા છતાં કેવી રીતે સ્થિર રહે છે અને પૂર્વજન્મના સ'સ્કારા કઈ રીતે કામ કરે છે એ દર્શાવતાં એમણે સિદ્ધસેનના 'સમ્મતિતર્ક'ની દલીલ પણ વાપરી છે કે ખાલ્ય, યોવન આદિ ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાઓ છતાં માણસ તેમાં પાતાને સળંગ સૂત્રરૂપે જુએ છે. માત્ર ક્ષાણિકતા દર્શાવવા તેમણે કહ્યું છે કે જ્ઞાન તો ભિન્ન ભિન્ન અને ક્ષાણિક છે, પરંતુ એ બધાં જ જ્ઞાનાની ક્ષાણિકતાનું જે ભાન કરે છે, તે પાતે ક્ષાણિક હોય તો બધાં જ જ્ઞાનામાં પાતાનું આતપાતપાશું કેમ નાણી શકે? તેમની આ દલીલ ગંભીર છે. ''પ્લ

૫૬. "અધ્યાત્મસાર", આત્મનાન અધિકાર, શ્લાેક ૨૩.

પછ. "આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર" પરનાં પ્રવચના, પૃ. ૩૧૦.

૫૮. " આત્મસિદ્ધિ", સંપા. મુકુલભાઈ કલાથી , પૃ. ૩૪.

આમ શ્રીમદ્દે ગુરુમુખે આત્માનું નિત્યત્વ માનનાર જૈન આદિ દર્શનોના અભિપ્રાયને સિદ્ધ કર્યો છે, અને આત્માનું નિત્યત્વ ન સ્વીકારનાર એવા બીદ્ધ આદિ દર્શનોના અભિપ્રાયને પરાસ્ત કર્યો છે.

# ત્રીજું પદ : આત્મા કર્તા છે.

આત્માનું અસ્તિત્વ અને નિત્યત્વ શિષ્યને ગુરુ પાસેથી સમન્નયું. તે પછીથી તે આત્માના ત્રીના પદ વિશેની પોતાની શંકા રજૂ કરે છે. તેને લાગે છે કે આત્મા એ કર્મના કર્તા નથી, તેને કર્તા માનવાથી કેટલાક દોષ આવતા તેને જણાય છે. પોતાની માન્યતા શિષ્ય ત્રણ દોહરામાં મૂકે છે, અને તેનું સમાધાન ગુરુ તે પછીના પ દોહરામાં કરે છે. આમ આત્માના ત્રીના પદ માટે ૭૧ થી ૭૮ સુધીના કુલ ૮ દોહરાઓ રચાયા છે.

આતમાં કર્તા નથી તે વિશે જુદા જુદા વિકલ્પા બતાવીને શિષ્ય જણાવે છે કે આત્માં એ કર્મના કર્તા નથી. કર્મના કર્તા કર્મ છે, અથવા કર્મ અનાયાસે, સહજ સ્વભાવથી, થયા કરે છે. જો એમ ન હોય તા, એટલે કે કર્મના કર્તા આત્માં છે એમ હાય તા, કર્મ કરવાં એ જીવના ધર્મ છે, જેથી તેની કહી પણ નિવૃત્તિ ન થાય. આત્મા સદાય અસ'ગ છે, અને સત્ત્વાદિ ગુણવાળી પ્રકૃતિ કર્મના ખ'ધ કરે છે. અથવા તા જીવને કર્મ કરવાની પ્રેરણા ઈશ્વર કરે છે, તેથી ઈશ્વરેચ્છારૂપ કર્મ હાવાથી, જીવ કર્મથી અબ'ધ છે. આવા જુદા જુદા વિકલ્પા મૂક્યા પછી શિષ્ય પાતાની માન્યતાના નિચાડ જણાવે છે કે:—

''માટે માક્ષ ઉપાયના, કાેઈ ન હેતુ જણાય; કર્મ તહું કર્તાપહું, કાં નહિ, કાં નહિ **બા**ય." ૭૩

ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે આત્મા કર્મના કર્તા નથી, અને જો હોય તો તેનું કર્તાપણું કદી ન જાય તેવું છે, તેથી માક્ષના ઉપાય વિચારવા એ પણ નકામું છે. જો કદી કર્મથી મુક્તિ જ ન થવાની હોય તાે તેનાથી છૂટવાના ઉપાય શા માટે વિચારવાે ? અથવા જો કર્મનું બંધન જ ન હાેય તાે પછી છૂટવાના ઉપાયની શી આવશ્યકતા છે?

આમ ત્રણ દોહરામાં શ્રીમદ્દે સાંખ્યાદિ દર્શના, જે આત્માને કર્મના કર્તા તરીકે માનતાં નથી, તેના દલીલા નામનિદે શ વિના મૂકી છે. તે સાથે વેદાંત, નૈયાયિક, વૈશેષિક, પાત જલ વગેરે દર્શના કથિરને કર્તા તરીકે માને છે, તેની દલીલા પણ તેમના નામનિદે શ વિના મૂકી છે. આમ સરળ ભાષામાં, જે જે દર્શના આત્માને કર્મના કર્તા તરીકે નથી માનતાં, તેમણે પાતાની માન્યતાના સમર્થન માટેની કરેલી દલીલા, શ્રીમદ્દે શિષ્યના મુખમાં શ'કારૂપે રજૂ કરી છે. આત્મા કર્તા નથી એવા વેદાંતના મત રજૂ કરતા "અધ્યાત્મસાર"માં શ્લાક છે કે :—

"न कर्ता नापि भोक्ताऽऽत्मा कपिटानां तु द्र्शने । जन्यधर्माश्रयो नायं प्रकृतिः परिणामिनी ॥ "भड

પુલ. "અધ્યાત્મસાર ", સમકિત અધિકાર, શ્લાેક ૧૦૩.

કપિલના દર્શનમાં તો આત્મા કર્તા તેમ જ ભાકતા નથી. વળી, આ આત્મા માયાના ધર્મના આશ્રય પણ નથી. પણ જે તેના આશ્રય છે, તે પરિણામવાળી પ્રકૃતિ – માયા છે. આ બધાં દર્શનાએ કરેલી આત્માને અકર્તા ઠરાવવા વિશેની દલીલાનું નિરસન શ્રીમદ્ર સદ્દશુરુ મુખે કરે છે. તેમાં પણ કચાંચે કાઈ દર્શનના નામના ઉદલેખ નથી. છતાં તેમાં તે બધાનું ખંડન અને જૈનધર્મની માન્યતાનું મંડન સરળ ભાષામાં સમાવેશ પામે છે, તે જ તેની ખૂબી છે.

શિષ્યે રજૂ કરેલા પ્રત્યેક વિકલ્પને એક પછી એક લઈ, ગુરુ, તે સર્વનું સમાધાન ૭૪ થી ૭૮ સુધીની પ ગાથામાં કરે છે. જેમ માત્ર ત્રણુ ગાથામાં તેમણે શિષ્યના બધા વિકલ્પા સમાવી દીધા છે, તેમ તે બધાનું સમાધાન કરવામાં તેમણે માત્ર પ ગાથા જ રચી છે, અને છતાં તેમાં ક્યાંયે ક્લિષ્ટતા નથી. ગુરુ પ્રશ્ન કરે છે કે :—

> "હોય ન ચેતન પ્રેરણા, કેાણુ ગ્રહે તો કર્મ? જડસ્વભાવ નહિ પ્રેરણા, જુઓ વિચારી ધર્મ." ૭૪

"કર્મનો કર્તા આત્મા નહિ પણ કર્મ પાતે જ છે" એનું સમાધાન આ ગાથામાં અપાયું છે. ચૈતન એટલે આત્માની પ્રેરણારૂપ પ્રવૃત્તિ; તે ન હોય તો કર્મને કેાલુ ગ્રહણ કરે ? પ્રેરણા આપવાના સ્વભાવ જડમાં નથી. તે જડ અને ચૈતન બ'નેના મર્મ વિચારતાં સમજાશે. એટલે કે કર્મ કરવાની પ્રેરણા આપનાર ચૈતન છે, માટે તે કર્મના કર્તા છે, કેટલીક જગ્યાએ આ ગાથામાં "મર્મ"ને બદલે "ધર્મ" શખ્દ પાઠાંતરરૂપે મળે છે.

હવે જે ચૈતન કર્મન કરે તો કર્મ થતાં જ નથી. તેથી સહજ સ્વભાવથી કર્મ થાય છે એમ કહેવું પણ ઘટતું નથી. વળી, તે કારણે જ તેને જીવના ધર્મ કહી શકાય નહિ, કારણ કે સ્વભાવના નાશ થાય નહિ, અને આત્મા ન કરે તો કર્મન થાય એમ સત્ય વસ્તુ હોવાથી, કર્મ કરવાના ભાવ ટળી શકે છે તે જણાય છે. તેથી કર્મનું ન થવાપણું હોવાથી, તે આત્માના સ્વભાવિક ધર્મ પણ કહી શકાય નહિ. આમ ઉપમા દોહરામાં "અથવા સહજ સ્વભાવ કાં, કર્મ જીવના ધર્મ" એ બે વિકલ્પનું સમાધાન આવી જાય છે.

તે પછી શુરુ અસ'ગતાની વાત પર આવે છે. આત્માં જે પહેલેથી અસ'ગ જ હોત, તેને કર્મનું કરવાપણું ન હોત, તો આત્માં તેને પ્રથમથી જ કેમ ન ભાસત ? આત્માં અસ'ગ છે તે વાત સાચી છે, પણ તે અસ'ગતા પરમાર્થથી છે, નિશ્ચયનયથી એટલે કે તેના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં આત્મા અસ'ગ છે, અને નહિ કે જ્યારે તે કર્મથી લેપાયેલા હોય ત્યારે પણ અસ'ગ હોય છે. સ્વરૂપનું ભાન આવ્યા પછી અસ'ગતા આવે છે. આ અસ'ગતા સમજાવવા શ્રીમફે હદ મા દેહરા રચ્યા છે. અને તે પછી ઈશ્વરના કર્ત્તવની માન્યતાનું અયથાથ પણું અતાવતાં લખ્યું છે કે:—

'' કર્તા ઈશ્વર કાેઈ નહિ, ઈશ્વર શુદ્ધ સ્વભાવ; અથવા પ્રેરક તે ગહે્યે, ઈશ્વર દેાષ પ્રભાવ.''૭૭ ઇશ્વર તો શુદ્ધ સ્વભાવી હોવાથી કર્તા ઠરી શકતો નથી, અને છતાં જે તેને કર્તા ઠરાવવામાં આવે તો કેટલાક દોષ આવી જાય છે, એમ અહી' જણાવ્યુ' છે. તે દોષ કઈ રીતે આવે છે, તે વિશે લખેલા લાંબા એક પત્રમાં તેમણે લખ્યુ' છે કે :—

"ત્રીજે પ્રકાર ઈશ્વરાદિ કાઈ કર્મ વળગાડી દે તેથી અનાયાસ કર્મનું ગ્રહણુ થાય છે એમ કહીએ તાે તે ઘટતું નથી. પ્રથમ તાે ઈશ્વરનું સ્વરૂપ નિર્ધારવું ઘટે છે, અને એ પ્રસ'ગ પણ વિશેષ સમજવા ચાેગ્ય છે; તથાપિ અમે ઈશ્વર કે વિષ્ણુ આદિ, કર્તાના કાેઈ રીતે રવીકાર કરી લઈએ છીએ, અને તે પર વિચાર કરીએ છીએ:—

"જો ઈશ્વરાદિ કર્મના વળગાડનાર હોય તો તો જીવ નામના વચ્ચે કાઈ પઠાર્થ રહ્યો નહિ, કેમ કે પ્રેરણાદિ ધર્મે કરીને તેનું અસ્તિત્વ સમજાતું હતું, તે પ્રેરણાદિ તો ઈશ્વરકૃત ઠર્યા, અથવા ઈશ્વરના ગુણુ ઠર્યા; તો પછી બાકી જીવનું સ્વરૂપ શું રહ્યું કે તેને જીવ એટલે આત્મા કહીએ ? એટલે કર્મ ઈશ્વરપ્રેશ્તિ નહિ, પણ આત્માનાં પાતાનાં જ કરેલાં હોવા યોગ્ય છે. " દુ

આમ શિષ્યે કરેલી સર્વ શ'કાએાનું સમાધાન કર્યા પછી ગુરુ કર્મનું કર્તાપણું સ્યાદ્વાદ-શૈલીથી સમજાવે છે કે :—

> "ચૈતન જે નિજ ભાનમાં, કર્તા આપ સ્વભાવ; વર્તે નહિ નિજ ભાનમાં, કર્તા કર્મ પ્રભાવ." ૭૮

આતમાં જે પાતાના શુદ્ધ ચૈતન્ય આદિ સ્વભાવમાં વર્ત તો તે પાતાના તે જ સ્વભાવના કર્તા છે; અને તે પાતાના સ્વભાવમાં ન વર્તતાં વિભાવમાં વર્તતા હાય ત્યારે તે કર્મભાવના કર્તા છે, આ સમજાવતાં શ્રીમદ્દે એક પત્રમાં લખ્યું છે કે:—

"પરમાર્ગ તો જવ અફિય છે, એમ વેદાંતાદિનું નિર્મણ છે, અને જિન-પ્રવચનમાં પણ સિલ્લ એટલે શુલાત્માનું અફિયપણું છે, એમ નિર્મણ કર્યું છે; છતાં અમે આત્માને શુલાવસ્થામાં કર્તા હોવાથી સફિય કહ્યો એવા સંદેલ અત્રે થવા યાગ્ય છે. તે સંદેલ આ પ્રકારે શમાવવા યાગ્ય છે:— શુલાત્મા પરચાગના, પરભાવના અને વિભાવના ત્યાં કર્તા નથી, માટે અફિય કહેવા યાગ્ય છે; પણ ચૈતન્યાદિ સ્વભાવના પણ આત્મા કર્તા નથી એમ જો કહીએ તો તો પછી તેનું કંઇ પણ સ્વરૂપ ન રહે. શુલાત્માને યાગફિયા નહિ હોવાથી તે અફિય છે, પણ સ્વાભાવિક ઢાતન્યાદિ સ્વભાવરૂપ ફિયા હોવાથી તે સફિય છે. ચૈતન્યાત્મપણું આત્માને સ્વાભાવિક હોવાથી તેમાં આત્માનું પરિણુમનું તે એકાત્મપણું જ છે, અને તેથી પરમાર્થનયથી સફિય એનું વિશેષણ ત્યાં પણ આત્માને આપી શકાય નહિ. નિજસ્વભાવમાં પરિણુમવારૂપ સફિયતાથી નિજ સ્વભાવનું કર્તાપણું શુલાત્માને છે, તેથી કેવળ શુલ સ્વધમં હોવાથી એકાત્મપણ પરિણુમે છે; તેથી અફિય કહેતાં પણ દોષ નથી. જે વિચારે સફિયતા, અફિયતા નિરૂપણ કરી છે, તે વિચારના પરમાર્થને ગ્રહીને સફિયતા, અફિયતા કહેતાં કશા દોષ નથી. "દવ

૬૦, " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૫૪૫. 💮 ૬૧. એજન, પૃ. ૫૪૭.

૫. આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ર૮૯

# કર્મના કર્તૃત્વ-ભાેકતૃત્વ વિશે શ્રી યશોવિજયજી લખે છે કે :---

" तिख्रदानन्दभावस्य भोक्ताऽऽत्मा सुद्धनिश्चयात्। अङ्बद्धनिश्चयात्कर्मकृतयोः सुखदुःखयोः॥ "९२

તેથી કરીને શુદ્ધ નિશ્ચયનયના મતથી આત્મા ચિદાનંદ સ્વભાવના ભાકતા છે, અને અશુદ્ધ નિશ્ચયનયના મતથી કર્મે કરેલાં સુખદુઃખના ભાકતા છે. અહીં જેમ આત્માનું ભાકતાપણું શુદ્ધ અને અશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી અતાવ્યું છે, તેમ શ્રીમદ્દે કર્મનું કર્તાપણું શુદ્ધ અને અશુદ્ધ નિશ્ચયનયથી ૭૮ મા દોહરામાં અતાવ્યું છે.

આમ શ્રીમદ્દે જૈન દર્શનની સ્યાદાદશૈલીનું મંડન કરી, અન્ય દર્શનાનું ખંડન કાેઈ પણ આગ્રહ વિના કરી અતાવ્યું છે. તે વિશે પંડિત સુખલાલજી યાેગ્ય લખે છે કે :—

"નિરિશ્વર કે સેશ્વર સાંખ્ય જેવી પર'પરાઓ ચેતનમાં વાસ્તવિક બ'ધ નથી માનતી. તેઓ ચેતનને વાસ્તવિક રીતે અસ'ગ માની તેમાં કમ્કતું પશું કાં તો પ્રકૃતિ-પ્રેરિત કે ઈશ્વરપ્રેરિત આરાપથી માને છે. એ માન્યતા સાચી હોય તો માસના ઉપાય પણ નકામા ઠરે. તેથી શ્રીમદ્ આ આત્માનું કમ્કતું પશું અપેક્ષાભેદે વાસ્તવિક છે એમ દર્શાવે છે. રાગદ્વેષાદિ પરિણતિ વખતે આત્મા કમ્મના કર્તા છે અને શુદ્ધ સ્વરૂપમાં વર્તે ત્યારે કમ્મના કર્તા નથી, ઊલદું એને સ્વરૂપના કર્તા કહી શકાય – એ જેન માન્યતા સ્થાપે છે. "દ્વ

### ચોશું પદ : મ્યાતમા ભાકતા છે.

પાતે કરેલાં કર્મના લાકતા આત્મા છે એ જણાવતું આત્માનું આ ચાથું પદ છે. શિષ્યને આત્મા લાકતા છે, તે યાગ્ય લાગતું નથી. તેથી આત્માનું લાકતાપણું ન હોવાને વિશે તે પાતાની દલીલા ગુરુ સમક્ષ ત્રણ દાહરામાં રજૂ કરે છે. અને ગુરુ પ દાહરામાં તેનું સમાધાન કરે છે. આમ આત્મા વિશેના ચાથા પદમાં કુલ આઠ દાહરા છે. શિષ્ય શંકા કરે છે કે, જીવને કર્મના કર્તા કહીએ તાપણ લાકતા કહી શકાય તેમ નથી, કારણ કે જડ તેવાં કર્મ શું સમજે કે તે ફળ દેવા પરિણામી થાય ? બીજી બાજુ ઈશ્વરને ફળદાતા ગણીએ તાં લાકતાપણું સાધી શકાય, પણ એમ કહેવાથી તા ઈશ્વરનું ઈશ્વરપણું જ લુમ થાય તેમ છે. આમ ફળદાતા ઈશ્વર સિદ્ધ થતા નથી, એટલે જગતના કાઈ નિયમ પણ ન રહે. અને એ એતાં શુલ કે અશુલ કર્મ લાગવવાનાં કાઈ સ્થાનક પણ ઠરે નહિ, આમ હાવાથી જીવને કર્મનું લાકતૃત્વ કર્યા રહ્યું ?

ઉ છ

**૬૨. " અધ્યાત્મસાર", આત્મત્રાન અધિકાર, ⁵લાેક ૭૯, પૃ. ૩૭૨.** 

૬૩. " આત્મસિ**હિ", સ**ંધા. મુકુલભાઈ કલાથી , પૃ. ૩૫.

અહીં ૭૯ થી ૮૧ સુધીના ૩ દોહરામાં શ્રીમદ્રે શિષ્ય દ્વારા સાંખ્યાદિ મત આત્માને અકર્તા અભાકતા માને છે, તેનું નિરૂપણ શંકારૂપે રજૂ કર્યું છે. આ મતની શ્રીમદ્રે અસિદ્ધિ કરી છે. ૮૨ થી ૮૬ સુધીના પ દોહરા શ્રીમદ્રે આત્માનું ભાકતૃત્વ બતાવવા રચ્યા છે. અને એ દ્વારા કર્મ જાળનાં કેટલાંક પાસાં તેમણે ખુટલાં કર્યાં છે. તેઓ લખે છે:—

" ભાવકર્મ નિજ કલ્પના, માટે ચેતનરૂપ; જીવ<mark>વીર્યની</mark> સ્કુરણા, ગ્રહણ કરે જડધૂપ." ૮૨

આ દોહરા સમજાવતાં શ્રીમદ્દે એક પત્રમાં લખ્યું છે કે :---

" જીવ પાતાના સ્વરૂપના અજ્ઞાનથી કર્મના કર્તા છે. તે અજ્ઞાન તે ચેતનરૂપ છે, અર્થાત્ જીવની પાતાની કલ્પના છે, અને તે કલ્પનાને અનુસરીને તેના વીર્યસ્વભાવની સ્કૂર્તિ થાય છે, કર્મરૂપ પુદ્દગલની વર્પણાને ગ્રહણ કરે છે." ક

અને આ સમજાવવા માટે તેમણે એક ઉદાહરણ આપેલું છે કે:---

'' ઝેર સુધા સમજે નહિ, જીવ ખાય ફળ થાય; એમ શુભાશુભ કર્મનું, ભાેક્તાપણું જણાય.'' ૮૩

ઝેર અને અમૃત પાતે એમ સમજતાં નથી કે અમને ખાનારને મૃત્યુ કે દીર્ઘાયુષ મળે છે, છતાં પણ તેને ગ્રહણ કરનારને તેનું ફળ થયા વિના રહેતું નથી, તેમ અશુભ અને શુભ કર્મ પણ પરિણમે છે, ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. અને એમ જીવનું ભાકતાપણું સમજ્યય છે. આમ અહીં સુપરિચિત ઉદાહરણથી શ્રીમદ્દે સમજાવ્યું છે કે, બહે કર્મ પણ ચાગ્ય કાળે સ્વયમેવ વિપાક આપે છે. અને આ કર્મના વિપાકરૂપે જ જીવને રાંક અથવા નૃપની સ્થિતિ મળે છે. તે સ્પષ્ટ કરતાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

"એક રાંક ને એક નૃપ, એ આદિ જે ભેદ; કારણ વિના ન કાર્ય તે, તે જ શુભાશુભ વેદ." ૮૪

આ વિશે શ્રી યશોવિજયજીએ પણ શ્લાક રચ્યા છે કે :---

''राजरंकादिः वैचित्र्यमध्यात्मकृतः कर्मजम् । सुखदुःखादिसंविचिविरोषो नान्यथा भवेत् ॥ '६५

એહી' શ્રી યશોવિજયંજીના જણાવ્યા પ્રમાણે, રાજા, ર'ક વગેરેની વિચિત્રતા પણ આત્માએ કરેલા કર્મથી ઉત્પન્ન થયેલી છે. નહી' તેા સુખદુઃખાદિનું વિશિષ્ટ જ્ઞાન થઈ શકે નહિ. અને આ જ વસ્તુ શ્રીમદ્દે પાતાની વિશિષ્ટ શૈલીમાં, ઉપરના દોહરામાં રજૂ કરેલી જોવા મળે છે.

ક૪. '' શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. **પ**૪૮.

દ્રમ. " અધ્યાત્મસાર", સમક્તિ અધિકાર, શ્લોક ૮૧, પૃ. ૨૧૪.

જગતમાં દેખાતી ભિન્ન ભિન્ન પરિસ્થિતિ તે કર્મની વિચિત્રતા છે, તે શ્રીમદ્ "માક્ષમાળા"ના ત્રીજા પાઠ "કર્મના ચમત્કાર"માં છતાવ્યું છે, તે આત્માનું ભાકતાપણું બતાવે છે. એ જ વસ્તુ શ્રીમદ્દે ખૂબ જ સંક્ષેપમાં ઉપરના દોહરામાં છતાવી છે. તેથી જ શ્રીમદ્દ કહે છે કે:—

> " ફળદાતા ઇશ્વિરતણી, એમાં નથી જરૂર; કર્મ સ્વભાવે પરિણુમે, થાય ભાગથી દ્વર." ૮૫

કર્મનું ભાજાપાયું જાણવામાં ઈશ્વરને વચ્ચે લાવવાની કશી જ જરૂર નથી, તે શ્રીમદ્રે અહીં શુરુના મુખે, ખૂબ જ સ્પષ્ટતાથી બતાવ્યું છે. અને કર્મશાસ્ત્રની સર્વ ગહનતા તેમણે ખૂબ સંક્ષેપમાં જણાવી છે, તે જણાવતા દોહરા રચ્ચાે છે કે:—

> "તે તે ભાગ્ય વિશેષનાં, સ્થાનક દ્રવ્ય સ્વભાવ; ગહન વાત છે શિષ્ય આ, કહી સંશોપે સાવ," ૮૬

ચ્યા ગહનતા કેવી છે તે જણાવતાં શ્રીમફે લખ્યું છે કે :—

"આ વાત ઘણી ગહન છે. કેમ કે અચિંત્ય એવું જીવવીર્ય, અચિંત્ય એવું પુદ્દગલસામર્થ્ય, એના સંચાગિવશિષથી લોકમાં પરિણમે છે. તેના વિચાર કરવા માટે ઘણા વિસ્તાર કહેવા જોઈએ. પણ અત્રે તા મુખ્ય કરીને આત્મા કર્મના લોકતા છે એટલા લક્ષ કરાવવાના હાવાથી સાવ સંક્ષેપે આ પ્રસંગ કહ્યો છે." ક

આ જેતાં ખ્યાલ આવી શકશે કે માેક્ષમાર્ગ બતાવવા જેવા માેટા વિષયન, જેને માટે અસ'ખ્ય શાસ્ત્રો રચાયાં છે, તેને અતિ સ'ક્ષેપમાં, માત્ર ૧૪૨ જેટલા જ દોહરામાં શ્રીમદ્દે સર્વને સમજાય તેવી સરળ ભાષામાં રજૂ કરેલ છે. શ્રી બ્રહ્મચારીજીના શબ્દોમાં કહીએ તો અહીં શ્રીમદ્દે:—

"સમયસાર આદિ લેશામાં નય આદિના આધારે જે વિસ્તારથી વિવેચન કર્યું' છે તેના સારરૂપ અને જીવ ભ્રમમાં ન પડે તેમ ડૂંકામાં જીવના કર્તા, અકર્તા આદિ સ્વભાવનું વિશદ નિરૂપણ કર્યું' છે." દુ

## પાંચમું પદ : માક્ષ છે.

નિત્ય એવા આત્મા કર્મ બાંધે છે અને તે ભાગવે છે. પણ આત્મા તે કર્મના બધનથી સર્વથા છૂટીને માક્ષપદ પામી શકે છે તે શિષ્યથી માની શકાતું નથી. તેથી તે પાતાની માન્યતાના સમર્થનમાં, બે દેહરામાં, જણાવે છે કે:—

દેક. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૫૪૯.

૬૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર: અર્ધા શતાહદી સ્મારક ગ્રંથ ", પૃ. ૪૩.

જીવ અન'ત કાળથી કર્મ ભાગવતા આવ્યા છે, પણ તેના હજી સુધી માક્ષ થયા નથી, તેથી લાગે છે કે માક્ષ જ નથી. વળી શુભ કર્મ કરવાથી દેવ આદિ ગતિ પ્રાપ્ત થાય છે, અને અશુભ કર્મ કરવાથી નરકાદિ ગતિ મળે છે, તે બધામાં કચાંચે કર્મરહિત દશા જણાતી નથી, માટે માક્ષ નથી.

અ**માક્ષવાદની આ દલીલ વિશે** "અધ્યાત્મસાર"માં શ્રી યશાવિજય છએ શ્લોક સ્થ્યો છે કે:—

> '' अनादिर्यदि सम्बन्धः इष्यते जीवकर्मणाः । तदानस्यान्न मोक्षः स्यात् तदात्माकारयोगसत् ॥ ''ह

જે તમે જુવ અને કર્મના સંબંધ અનાદિ કહેશા તા આત્મા અને આકાશના સંબંધની જેમ તે જીવ-કર્મના સંબંધ અનંત થશે, એટલે તેથી પણ માથ સાબિત થશે નહિ. આમ અહીં કર્મ તથા જીવના સંબંધ છુટી શકે નહિ, તેમ અતાવ્યું છે.

અમાક્ષવાદીઓની આ દલીલનું ખંડન શ્રીમદ્ ગુરુમુખે ૮૯ થી ૯૧ સુધીના ત્રણ દાંહરામાં કરે છે. તેમાં ગુરુ શિષ્યને સમજાવે છે કે શુભ અને અશુભ કર્મનાં ફળને તે' જેમ જાલ્યાં, તેમ તે બ'નેની નિવૃત્તિ પણ થાય, અને તે જ માક્ષ છે. તે વિશેષપણે સમજાવતાં કહ્યું છે કે:—

> ''વીત્યા કાળ અન'ત તે, કર્મ શુભાશુભ ભાવ; તેહ શુભાશુભ છેદતાં, ઊપજે માક્ષ સ્વભાવ." ૯૦

અત્યાર સુધી જે કાળ વીત્યા છે તે શુભ કે અશુભ કર્મના ફળરૂપે છે, પણ તે કર્મોના નાશ થાય ત્યારે "માેક્ષ સ્વભાવ" પ્રગટે છે. એટલે કે દેહાદિ સ'ચાેગને ફરીથી ત્રહણ કરવા ન પહે તે રીતે તેના નાશ કરવામાં આવે ત્યારે સિહસ્વરૂપ પ્રગટે છે, અને આત્માન દ ભાગવાય છે. પંડિત સુખલાલજીના શબ્દાેમાં કહીએ તાે અહી':—

"માંશનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરવા તેઓ ટૂંકી ટચ પણ સમર્થ, એક દલીલ એ આપે છે કે જે શુભાશુભ પ્રવૃત્તિનું ફળ કર્મ હોય તો એવી પ્રવૃત્તિમાંથી નિવૃત્તિ એ શું નિષ્ફળ? નિવૃત્તિ તો પ્રયત્નથી સધાય છે, એટલે તેનું ફળ પ્રવૃત્તિના ફળથી સાવ જુદ્ધં જ સંભવે. તે ફળ એ જ માંક્ષ." 'લ્લ્

જુદાં જુદાં શાસ્ત્રોએ અમાક્ષવાદનું નિરસન કરતી કેટલીયે દલીલા રજૂ કરી છે, પણ અહીં શ્રીમદ્દે ટૂંકી ટચ તથા સમર્થ દલીલ, હૃદયસાંસરી ઊતરી જાય તેવી ભાષામાં આપી છે, તેવું બીજે ભાગ્યે જ જેવા મળે છે. પરિણામે શિષ્યને માક્ષપદ વિશે પણ શ્રહા થાય છે.

ક્ટ. "અધ્યાત્મસાર", સમક્રિત અધિકાર, શ્લાેક ૧૨૨, પૃ. ૨૩૬.

**૬૯. "આત્મસિદ્ધિ", સંપા.** મુકુલભાઈ કલાથી<sup>c</sup>, પૃ. ૩૫.

# છકું પદ : માક્ષના ઉપાય છે.

પાંચ પદની શ્રદ્ધા થયા પછી શિષ્યને છઠ્ઠું પદ સમજવાની તાલાવેલી લાગે છે, તેથી આ પદ સમજવામાં તેને નડતી મુશ્કેલીઓ તે ગુરૂ સમક્ષ રજૂ કરે છે. તેમાં તે વર્તમાન જીવનમાં પ્રવર્તતી પરિશ્થિતિના ઉલ્લેખ કરી પાતાને આ પદની શ્રદ્ધા થવામાં કેવા કેવા અંતરાય નડે છે તેના ચિતાર તેણે ગુરૂ પાસે રજૂ કર્યો છે, અને વિનયભાવે માર્ગદર્શન માર્ગ્યું છે. શિષ્ય અન તકાળનાં ભેગાં કરેલાં કર્માથી કઈ રીતે છુટાય તે વિશે પ્રશ્ન કરતાં કહે છે કે:—

"હાય કદાપિ માક્ષપદ, નહિ અવિરાધ ઉપાય; કર્મા કાળ અને તનાં, સાથી છેદાં જાય?" ૯૨

અને તે પછી જગતમાં પ્રવર્તતા જુદા જુદા મહમાં કરોા મત સાચા તે જ ન સમજાતાં, તે વિશે પાતાને નડલી સુરકેલી વિશે શિષ્ય માર્ગદર્શન માર્ગ છે કે:—

> "અથવા મતદર્શન ઘણાં, કહે ઉપાય અનેક; તેમાં મત સાચા કચા, બને ન એહ વિવેક." ૯૩ "કઈ જાતિમાં માક્ષ છે, કયા વેશમાં માક્ષ; એના નિશ્ચય ના બને, ઘણા ભેદ એ દોષ." ૯૪

આમ માક્ષ કઈ રીતે થાય તેના ઉપાય જાણવામાં શિષ્યને ઘણી મુશ્કેલી લાગે છે, તેથી શુરુને જણાવે છે કે આ બધુ જેતાં માક્ષના ઉપાય મળે નહિ તેવું લાગે છે. અને તેથી તે કૃપા કરીને સમજાવવા તે શુરુને વીનવતાં કહે છે કે:--

> " પાંચે ઉત્તરથી થયું, સમાધાન સર્વાંગ; સમજું માક્ષ ઉપાય તા, ઉદય ઉદય સદ્ભાગ્ય." ૯૬

શિષ્યને મોક્ષના ઉપાય જાણવાની કેટલી તાલાવેલી છે તે આ દાહરામાં જોઈ શકાય છે. ગુરૂએ આપેલા પાંચે ઉત્તરથી તે વિશેનું સર્વા ગપૂર્ણ સમાધાન શિષ્યને થયું છે. અને છઠ્ઠા પદ વિશે જાણવાની તેની તાલાવેલી વધી ગઈ છે. આથી શિષ્ય પાતાને થતી શ'કા હર થી ૯૬ સુધીના પ દાહરામાં રજૂ કરે છે.

આતમા વિશે જુદાં જુદાં દર્શનો જિનથી જુદા અભિપ્રાય દર્શાવે છે. તેથી માક્ષના ઉપાય વિશે પણ એમના મત જુદા હાય તે સ્વાભાવિક છે. આ બધાં દર્શના તથા મતના ગ્રુંચવાડા કેવા થાય છે તે સિષ્યની શ'કા દ્વારા શ્રીમદ્દે બતાવ્યું છે. અને તે બધામાં સાચું શું, તે ગુરૂએ કરેલા સમાધાનરૂપે શ્રીમદ્દે જણાવ્યું છે. માક્ષના ઉપાય સમજાવવા માટે સૌથી વધુ જગ્યા " આત્મસિદ્ધિ"માં રાકાઈ છે. તે માટે ૨૨ દાહરા રચાયા છે.

શ્રીમફે રચેલા "મૂળમાર્ગ રહસ્ય", "પ'થ પરમપદ બાેધ્યાે" આદિના નિચાડ અહીં જેવામાં આવે છે. અને સર્વ દર્શનાના સારરૂપ માેક્ષમાર્ગ નિષ્પક્ષ રીતે શ્રીમદે અહીં સમજાવ્યા છે. માેક્ષમાર્ગ બતાવતાં પહેલાં ગુરુ શિષ્યને હૈયાધારણ આપ છે કે:—

> " પાંચે ઉત્તરની થઈ, આત્માં વિશે પ્રતીત; થારો માેક્ષાપાયની, સહજ પ્રતીત એ રીત." ૯૭:

અહીં સુરુ શિષ્યને કહે છે કે જેમ પાંચ ઉત્તરથી તેને આત્મા વિશેની પ્રતીતિ આવી તેમ સહજ માત્રમાં માક્ષ-ઉપાયની પણ પ્રતીતિ થશે.

શ્રીમદ્ — '' અહી' સહજ શખ્દના પ્રયાગથી એમ સૂચવે છે કે જેને આત્માના પાંચ પદની યથાર્થ નિશ્ચયતા આવી છે તેને છઠ્ઠા પદની પ્રતીતિ થવી સુલભ છે." '°

શિષ્ય જેવી જિજ્ઞાસ કાઈ પણ વ્યક્તિને પાંચ પદની શ્રદ્ધા થયા પછી, છઠ્ઠા પદની શ્રદ્ધા થવી સુલભ છે, તેમ જણાવી ગુરૂ માક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ કરે છે. તેની ભૂમિકારૂપે તેઓ જણાવે છે કે:—

- ૧. કર્મના ઉદયથી થતી અવસ્થાન પાતાની જાણવી તે કર્મભાવ છે, ને તે કર્મભાવ જીવનું અજ્ઞાન છે. પાતાના સ્વભાવમાં રહેવારૂપ માક્ષભાવ તે આત્માનું સાચું રહેઠાણ છે. આથી જ્ઞાનરૂપી પ્રકાશથી અજ્ઞાનરૂપી અધ્ધકાર સત્વર નાશ પામે છે.
- ર. જે જે માર્ગે જવાથી કર્મખંધ થાય તે સંસારભ્રમણના રસ્તાે છે, અને તનાથી જેનું છેદન થાય તે માક્ષના પંથ છે, એટલે કર્મમુક્તિ કરવી તે સાચા માર્ગ છે. આ કર્મ-બંધ થવાનાં મુખ્ય કારણ કર્યા તે જણાવતાે દોહરાે છે કે:—

'' રાગદ્રેષ અજ્ઞાન એ, મુખ્ય કર્મની ગ્રંથ; થાય નિવૃત્તિ જેહથી, તે જ માેક્ષના પ'થ." ૧૦૦

જીવન કમ'માંઘ થવાનાં મુખ્ય કારણા રાગ, દ્વેષ અને અજ્ઞાન છે. તે ત્રણેના નાશ કરવા તે જ માક્ષના પ'થ છે. અહીં સ'ક્ષપમાં આખા માક્ષમાર્ગ ખતાવ્યા છે. તે પછી રાગદ્રેષ આદિથી ક્લેશિત આત્માનું સાચું સ્પરૂપ કેવું છે, તે વિશે લખ્યું છે કે :—

> '' આત્મા સત્ ચૈતન્યમય, સર્વાભાસ રહિત; જેથી કેવળ પામીએ, માક્ષપ'થ તે રીત. '' ૧૦૧

આત્માના અસ્તિત્વના વિચાર વખતે તેનાં આ લક્ષણા શ્રીમફે બતાવ્યાં હતા. અને તે લક્ષણોવાળા શુદ્ધ આત્મા જે રીતે પમાય તે માક્ષના પ'થ છે એમ શ્રીમફે અહીં બતાવ્યું છે. આમ કર્મથી છૂટવું તે જ માક્ષપંથ છે તે શ્રીમફે ગુરુમુખે જુદી જુદી રીતે બતાવ્યું છે. તે પછીના પગથિયા રૂપે શ્રીમફ કર્મથી છૂટવાના રસ્તા બતાવે છે. અને તે સમજાવવા કર્મનું સ્વરૂપ પ્રત્યક્ષ કરાવે છે. અને તે સમજાવવા કર્મનું

૭૦. ભાગીલાલ ગિ. શેક, " આત્મસિદ્ધિ ", પૃ. ૨૬૪.

પ. આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ૨૬૫

અ'તરાય, વેદનીય, આયુષ્ય, નામ અને ગોત્ર – એ ૮ પ્રકારનાં કર્મ મુખ્ય છે. તે ૮માં પણ માહનીય મુખ્ય છે. તેના નાશ થતાં બીજાના સહેલાઈથી નાશ કરી શકાય છે, તેના નાશ કઈ રીતે કરી શકાય તે વિશે તેમણે લખ્યું છે કે:—

> " કર્મ માહનીય ભેદ ળે, દર્શન ચારિત્ર નામ; હણે બાેધ વીતરાગતા, અચૂક ઉપાય આમ." ૧૦૩

માહનીય કર્મના બે લેદ છે: દર્શનમાહનીય અને ચારિત્રમાહનીય. દર્શનમાહ આત્માનું સાચું સ્વરૂપ પ્રગટવા નથી દેતા. સાચું સ્વરૂપ જાણવા નથી દેતા, અને ચારિત્રમાહ આત્માનું સાચું સ્વરૂપ પ્રગટવા નથી દેતા. આ બંનેના નાશ કરવા માટે બાધ એટલે કે સદ્દગુરૂના ઉપદેશ, અને વીતરાગતા એટલે કે ઉચ્ચ પ્રકારના સમલાવ, એ બે સૌથી પ્રખળ સાધના છે. માહનીયના નાશ માટે આ બંને સાધના કેટલાં અગત્યનાં છે તેનું નિરૂપણ શ્રીમદ્ રચિત "અપૂર્વ અવસર" કાવ્યમાં જોવા મળે છે. શ્રીમદ્ જણાવેલા માર્ગના સમર્થનમાં કહે છે કે:—

'' કર્મળ'ધ ક્રોધાદિથી, હણે ક્ષમાદિક તેહ; પ્રત્યક્ષ અનુભવ સર્વ'ને, એમાં શા સ'દેહ ? '' ૧૦૪

કોધાદિ કષાય કરવાથી કર્મના બ'ધ શાય છે અને ક્ષમાદિ એવા અક્ષાયી ભાવ રાખવાથી કર્મના નાશ થાય છે તેવા અનુભવ તા સર્વને થાય છે. તા પછી તે બાખતમાં સંદેહ શા માટે કરવા જોઈએ ? એટલે કે ગમે તે સંજોગામાં ક્ષમાદિ અક્ષાયી ભાવ રાખવાથી માહનીય કર્મના નાશ થાય છે. અને માહનીયના જે રસ્તે નાશ થાય તે જ માક્ષપ'થ છે. તેથી તા શ્રદ્ધાપૂર્વ'ક શુરુ કહે છે કે:—

> " છોડી મતદર્શન તથે, આગ્રહ તેમ વિકલ્પ; કહ્યો માર્ગ આ સાધશે, જન્મ તેહના અલ્પ." ૧૦૫

શિષ્યે ગુરુને પ્રશ્ન કર્યો હતો કે જગતમાં ઘણાં દર્શન અને મત પ્રવર્ત છે, તેમાં કયા માર્ગ જવાથી માક્ષમાર્ગ મળે ? તેના ઉત્તરરૂપે આ દોહરા રચાયા છે. કાઈ પણ મત કે દર્શનને એકાંતે આરાધવાથી કલ્યાણ થતું નથી, પણ તે બધાંના મતાગ્રહ છોડી કર્મનાશ કરવાના ઉપાય અહીં કલ્યાણ માટે બતાવ્યા છે. તેનું આરાધન કરવાથી માક્ષમાર્ગ મળે છે. અને તે પછી ૧૦૬ ફા દોહરામાં વિશેષમાં બતાવ્યું છે કે આ છ્યે પદની સાચી શ્રહા થવી તે જ માક્ષમાર્ગ છે. તે શ્રહા પ્રગટે ત્યારે એવા ભાવ પવતે કે જ્ઞાનીઓએ જે કંઇ કહ્યું છે તે સત્ય છે. આમ સદ્દગુરુમાં શ્રહા થવી તે પણ માક્ષમાર્ગ છે. તેમાં છ્યે પદની સર્વાંગી શ્રહા થવી જરૂરી છે, કારણ કે કાઈ પણ પદ એકાંતે ઉત્થાપતાં માક્ષમાર્ગ સિદ્ધ થતાં નથી. કઈ જાતિ, વેશ આદિમાં માક્ષ થાય છે, તેવા શિષ્યના પ્રશ્નના ઉત્તરમાં ગુરુ જણાવે છે કે:—

'' જાતિ વેશના લેદ નહિ, કહ્યો માર્ગ જો હાય; સાધે તે મુક્તિ લહે, માર્ગલેદ નહિ કાય." ૧૦૭ મુક્તિ મેળવવા માટે જાતિ, વેશ આદિ કાઇની જરૂર નથી; તે બધાં તો કમેંથી પ્રાપ્ત થયેલાં બાદ્ય સાધના છે. પણ આગળ જણાવેલ છે તેવા ભાવ વર્તે, તે માર્ગે જીવ વર્તે તેમ તેને મુક્તિ મળે. તે માટે તેણે જાતિ, વેશ આદિના આગ્રહ છાડવાના છે, છ પદની સર્વાંગી શ્રદ્ધા કરવાની છે, માહનીય કર્મ તથા અન્ય કર્મના નાશ કરવાના છે, આ બધું જે માર્ગે થાય તે જ માલમાર્ગ.

આ માલમાર્ગ કોને મળે તે બતાવતાં તેમણે જિજ્ઞાસનાં લક્ષણા બતાવ્યાં છે કે:---

'' કષાયની ઉપશાંતતા, માત્ર **માક્ષ અભિલાષ;** ભવે ખેદ, અ'તર દયા, તે કહીએ જિજ્ઞાસ.'' ૧૦૮

આત્માર્થી જવનાં લક્ષણા એ જ જિજ્ઞાસુ જીવનાં લક્ષણા છે, તે અહી જણાય છે. આ સર્વ લક્ષણા સમકિતિ જીવનાં છે. માેક્ષમાર્ગ પામવા માટે સમ્યજ્**ર્શન એ સૌથી** અગત્યનું અંગ છે. તે પ્રાપ્ત થાય ત્યારે માેક્ષમાર્ગ સુલભ ખને છે. તે સમકિતિના ત્રણ પ્રકાર શ્રીમફે બતાવ્યા છે:—

> "તે જિજ્ઞાસુ જીવને, થાય સદ્દગુરુ બાંઘ; તા પામે સમક્તિને, વર્તે અ'તરશાઘ." ૧૦૯ "મતદર્શન આગ્રહ તજી, વર્તે સદ્દગુરુલક્ષ; લહે શુદ્ધ સમક્તિ તે, જેમાં ભેંદ ન પક્ષ." ૧૧૦ "વર્તે નિજસ્વભાવના, અનુભવ લક્ષ પ્રતીત; વૃત્તિ વહે નિજભાવમાં, પરમાથે સમક્તિ." ૧૧૧

અહી' જણાવેલાં ત્રણ પ્રકારનાં સમક્તિ વિશે શ્રીમફે એક પત્રમાં લખ્યું હતું કે:—

"૧. આમપુરુષના વચનની પ્રતીતિરૂપ, આજાની અપૂર્વ રુચિરૂપ, સ્વચ્છ દ નિરોધપણ આમપુરુષની ભક્તિરૂપ એ પ્રથમ સમક્તિ કહ્યું છે. ૨. પરમાર્થની સ્પષ્ટ અનુભવારો પ્રતીતિ તે સમક્તિના બીજો પ્રકાર છે. ૩. નિર્વિકલ્પ પરમાર્થ અનુભવ તે સમક્તિના બીજો પ્રકાર કહો છે.

" પહેલું સમકિત બી**જા સમક્તિનું** કારણ છે, **ખીજું સમક્તિ ત્રીજા સમક્તિનું** કારણ છે. ત્રણે સમક્તિ વીતરાગપુરુષે માન્ય કે**યાં છે. ત્રણે સમક્તિ ઉપાસવા ચાે**ગ્ય છે, સત્કાર કરવા ચાેગ્ય છે, ભક્તિ કરવા ચાેગ્ય **છે.** "<sup>૭</sup>૨

આત્માર્થા જીવને સફ્સુરુના બાધ થાય ત્યારે **સમક્તિ થાય છે, અને તે સમક્તિ** ઉત્તરાત્તર શુદ્ધ બનતાં '' પરમાર્થ સમક્તિ "માં પલટાય છે. આ સમક્તિ**ની વિશુદ્ધતા વધ**તાં અજ્ઞાનાદિ ટળતાં **જા**ય છે, અને ચારિત્રના ઉદય થાય છે. પરિણામે વીતસગપદ પ્રાપ્ત થાય છે. આ વીતરાગપદ એટલે:—

૭૧. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૫૭૦.

૫. આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર

" કેવળ નિજ સ્વભાવનું, અખંડ વર્તે જ્ઞાન; કહીએ કેવળજ્ઞાન તે, દેહ છતાં નિર્વોણ," ૧૧૩

અહીં પાતાના સ્વભાવમાં અખંડ સ્થિરતાને કેવળજ્ઞાન જણાવ્યું છે. અને તે પ્રત્યેક સુસુક્ષુ જીવનું લક્ષ પણ છે, અહીં સુધી શ્રીમફે કરેલી રચના વિશે શ્રી કાનજીસ્વામી કહે છે કે:---

" શ્રીમદ્દે એવી અપૂર્વ ઘટના કરી છે કે તેમાં કાઈ અગ બાકી ન રહે, એવી રીતે સ'ક્ષેપમાં સાચુ' તત્ત્વ જાહેર કર્યું' છે. "૭૨

શિષ્યને પ્રશ્ન થયેા હતો કે અનાદિકાળથી છવ કર્મ કરતાે આવ્યાે છે, તાે તે બધાં કર્મની નિવૃત્તિ કઈ રીતે થાય ? તેના ઉત્તરમાં શુરુ તેને જણાવે છે કે :—

> " કાેટિ વર્ષનું સ્વપ્ન પણ, જાગૃત થતાં શમાય; તેમ વિભાવ અનાદિના, જ્ઞાન થતાં દૂર થાય. "૧૧૪

કરોડા વર્ષા ચાલતું સ્વપ્ન આવતું હોય તે ભાગતાવસ્થા થતાં લય પામી ભાય છે, તેમ અનાદિકાળથી વિભાવમાં વર્તતા જીવનું અજ્ઞાન, જ્ઞાન થતાં તરત જ નાશ પામી નાય છે. આ જ ભાવ દર્શાવતા '' અધ્યાત્મસાર " ના શ્લોક છે કે:—

> " यथा स्वप्नावनुद्धोऽर्थी विबुद्धेन । हश्यते । व्यवहारमतः सगी ज्ञानिना न तथेश्यते ॥ १५७३

જેમ સ્વપ્નમાં જાણુલા પદાર્થ જાગ્યા પછી દેખાતા નથી, તેંમ જ્ઞાની વડે વ્યવહારે માનેલા સર્ગ દેખાતા નથી.

શિષ્યે પૂછેલા પ્રશ્નોના ઉત્તર આપ્યા પછી ગુરુ ત્રણ દોહરામાં માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ તથા શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ સંક્ષેપમાં જણાવે છે. તેને આપણે " આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર "ના નિચાડરૂપે ગણી શકીએ —

- " છૂટે દેહાધ્યાસ તો, નહિ કર્તા તું કર્મ; નહિ લોકતા તું તેહનો, એ જ ધર્મના મર્મ." ૧૧૫ "એ જ ધર્મથી માક્ષ છે, તું છા માક્ષસ્વરૂપ; અનંત દર્શન જ્ઞાન તું, અવ્યાભાધ સ્વરૂપ."૧૧૬ "શુદ્ધ ભુદ્ધ ચૈતન્યઘન, સ્વયંજ્યાતિ સુખધામ; બીજું કહીએ કેટલું, કર વિચાર તા પામ." ૧૧૭
- ૭૨. " આત્મસિહિ " પરનાં પ્રવચના, પૃ. ૩૪૦.
- ૭૩. " અધ્યાત્મસાર '', આત્મન્નાન અધિકાર, શ્લાેક ૨૮.

અના દિકાળથી જીવ દેહમાં મારાપણું માનતા આવ્યા છે, તે દેહાધ્યાસ છૂટી નય, અને સ્વસ્વરૂપમાં જ રમમાણ રહે તો જીવ કર્મ કરતા નથી, તેમ જ ભાગવતા નથી, અને તેને શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રાપ્ત થાય છે. એટલે કે કર્મનું કર્તાપણું કે ભાકતાપણું એ કાઈ અપેક્ષાથી છે. આ વસ્તુ સમજવી તથા આચરવી તે જ ધર્મના મર્મ છે. અને એ ધર્મથી જ માક્ષામળે છે. આટલું નાલ્યા પછી ગુરુ શિષ્યને આત્મસ્વરૂપ જણાવે છે. ગુરુ કહે છે કે, આત્મા માક્ષસ્વરૂપ એટલે કે માક્ષનું સુખ પામી શકે તેવા છે. વળી, શુદ્ધ આત્મા અનંત દર્શન અને અનંતજ્ઞાન સહિત હાય છે, જે સ્વરૂપ અવ્યાખાધ છે. અને તે સ્વરૂપ કેવું છે તે ૧૧૭ મા દાહરાની પ્રથમ પંક્તિમાં જણાવ્યું છે. શુદ્ધ એટલે કર્મમલથી રહિત, બુદ્ધ એટલે બાધસ્વરૂપ, ચૈતન્યઘન એટલે ચેતનવંતા પિંડ, સ્વયં જ્યાંતિ એટલે સ્વપ્રકાશક અને અનંતસુખના ધામરૂપ આત્મા છે, તેમ શ્રીમફે આત્માના મુખ્ય તથા વિશિષ્ટ ગુણા પણ અહીં ગુરુમુખે બતાવ્યા છે.

આમ માક્ષના ઉપાય છે એ પદની સિદ્ધિ કરતી વખતે ગુરુએ માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ, શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ, સમક્તિના પ્રકાર આદિ અન્ય મુદ્દાઓની સમજણ પણ શિબ્યને આપી છે, જેથી તેને શ'કા રહે નહિ. અહી' જે ક'ઈ કહેવાયુ' છે, સમજાવાયું છે, તે સર્વ જ્ઞાનીએૉને સમ્મત છે તેની ખાતરી આપતાં ગુરુ અ'તમાં જણાવે છે કે:—

> " નિશ્ચય સર્વે' જ્ઞાનીના, આવી અત્ર સમાય; ધરી મૌનતા એમ કહી, સહજ સમાધિમાંય.'' ૧૧૮

જેને સર્વ જ્ઞાનીઓએ સ્વીકારેલ છે તેનું નિરૂપણ અહીં કર્યું છે એમ જણાવી ગુરુ પોતાને સહજ એવી સમાધિમાં સ્થિર થયા, અને વાણીયાગની અપ્રવૃત્તિ કરી. આ દોહરા દ્વારા શ્રીમદ્ર એમ સૂચવવા માગે છે કે આ છ પદની સિદ્ધિ દ્વારા જે કંઈ કહ્યું છે તે સર્વ જ્ઞાનીઓને સંમત છે. તેમનાથી વિરુદ્ધ એક પણ વસ્તુ અહીં આવતી નથી, એટલે કે આ આત્મસિદ્ધિ સર્વદર્શનના સારરૂપ છે.

૧૧૮માં કોંહરે ગુરુ પોતાનું વક્તવ્ય પૂરું કરે છે. જે કંઈ જણાવાયું છે તે વિશે ઊંડાણથી વિચાર કરવાની ભલામણ પણ તેમાં કરી છે.

ગુરુએ આપેલા પ્રત્યેક ઉત્તરના શિષ્ય ઊડાણથી વિચાર કરે છે. વિચાર કરતાં કરતાં બાેધબીજની પ્રાપ્તિ થતાં ગુરુ પ્રત્યે તેને અપૂર્વ ઉલ્લાસ આવે છે. અને તે ઉલ્લાસને શિષ્ય વાણીમાં વ્યક્ત કરે છે.

# શિષ્યને એાધળીજની પ્રાપ્તિ

ગુરુએ સમજાવેલાં આત્માનાં છયે પદના વિસ્તારથી વિચાર કરતાં શિષ્યને પાતાના યથાર્થ સ્વરૂપના ખ્યાલ આવે છે. અને તેથી તેને અપૂર્વ ઉદલાસ પ્રગટ થાય છે; સાથે સાથે ગુરુ માટે અહાભાવ પણ પ્રગટે છે. તે ઉદલાસ તથા અહાભાવ શિષ્ય ગુરુ સમક્ષ ષ. અહસાસહિસાસ્ત્ર રહેલ

પ્રગટ કરે છે. તેમાં શુરુભક્તિના આદર્શ શ્રીમફે રજૂ કરેલા જોઈ શકાય છે. તે માટે ૧૧૯ થી ૧૨૭ સુધીના ૯ દોહરાની રચના શ્રીમફે કરી છે.

સદ્દગુરુના ઉપદેશથી અજ્ઞાન ટળી જતાં પાતાનું યથાતથ્ય સ્વરૂપ કેવું દેખાયું તેનું વર્ણન કરતાં શિષ્ય કહે છે કે :---

" ભારયું નિજસ્વરૂપ તે, શુદ્ધ ચૈતનારૂપ; અજર અમર અવિનાશી ને દેહાતીત સ્વરૂપ." ૧૨૦

શુદ્ધતા, ચેતનતા, અજરતા, અમરતા, અવિનાશીપણું, દેહાદિથી ભિન્નપણું; — એ આદિ ગુણેવાળા આત્મા પ્રત્યક્ષ થયા, એમ શિષ્યના અહીં જણાવવાની સાથે તે આત્માનાં પહેલાં એ પદ આત્મા છે, અને તે નિત્ય છે, તેની અનન્ય શ્રદ્ધા પણ વ્યક્ત થાય છે.

ત પછીના બે દાહરામાં આત્માના ત્રીજા તથા ચાથા પદની શ્રહા શિષ્ય ખતાવે છે. તેમાં સ્વ-સ્વરૂપમાં સ્થિર હોય ત્યાં સુધી આત્મા કર્મના કર્તા-ભાજતા નથી પણુ પાતાના શુદ્ધ ચેતનસ્વરૂપના કર્તા-ભાજતા છે, અને વિભાવમાં જાય ત્યારે તે કર્મના કર્તા-ભાજતા બને છે, એ જણાવ્યું છે:—

> " કર્તા-ભાકતા કર્મ ના, વિભાવ વર્ત જ્યાંય, વૃત્તિ વહી નિજભાવમાં, થયા અકર્તા ત્યાંય." ૧૨૧

> '' અથવા નિજ પરિણામ જે, શુદ્ધ ચેતનારૂપ; કર્તા ભાકતા તેહના, નિર્વિ'કલ્પ સ્વરૂપ." ૧૨૨

આમ માત્ર બે જ દાહરામાં શ્રીમદ્દે આત્માનું કર્તૃત્વ તથા ભાકતૃત્વ સ્યાદાદશૈલીથી શિષ્ય પાસે સમજાવી દીધું છે. જે બે પદ સમજાવતાં તેમણે ૧૬ દાહરા આગળ રચ્યાં હતા, તેને જ સારરૂપે અહીં બે દાહરામાં જણાવી દીધેલ છે.

"મોક્ષ છે" તથા "મોક્ષના ઉપાય છે" એ બે પદની શ્રદ્ધા તા શિષ્યે ૧૨૩ મા એક જ દોહરામાં જણાવી દીધી છે. સાથે સાથે તે બે પદના સાર પણ સમાવાયા છે. જુઓ :—

> "માક્ષ કહ્યો નિજ શુદ્ધતા, તે પામે તે પ'થ; સમજાવ્યા સ'ક્ષેપમાં, સકળ માર્ગ નિર્જા'ય." ૧૨૩

પોતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ તે માક્ષ, અને જે માર્ગ તે પામી શકાય તે માક્ષમાર્ગ, એમ જણાવી પાંચમા તથા છઠ્ઠા પદની શ્રદ્ધા અહીં વ્યક્ત થયેલી છે. આમ માત્ર ૪ દોહરામાં છયે પદની શ્રદ્ધા તથા તેની સમજાવટના સાર શ્રીમદ્દે સમાવી કીધાં છે. અને અહીં જણાવે છે કે નિર્બ થ પ્રભુએ જણાવેલા માક્ષમાર્ગ સંદ્રોપમાં કહીએ તા આ જ છે. એટલે કે છે પદની સમજણ, શ્રદ્ધા અને તે અનુસાર આચરણ તે જ માક્ષમાર્ગ છે.—

પાતાને સાચા નિર્બ થમાર્ગમાં લાવનાર ગુરુની શિષ્ય ખૂબ જ વિનયભાવથી ભક્તિ કરે છે. અને તેમાં તે ગુરુમાહાત્મ્ય ગાય છે:— " અહે! અહે! શ્રી સફ્ઝુર, કરુણાસિંધુ અપાર; આ પામર પર પ્રભુ કર્યો, અહે! અહે! ઉપકાર." ૧૨૪ "શું પ્રભુ ચરણુ કને ધરું, આત્માથી સો હીન; તે તો પ્રભુએ આપિયા, વર્તું ચરણાધીન." ૧૨૫ "આ દેહાદિ આજથી, વર્તો પ્રભુ આધીન; દાસ દાસ હું દાસ છું, તેહ પ્રભુના હીન." ૧૨૬

આ ત્રણુ દાહરામાં શિષ્ય ગુરુની મહાનતા અને પાતાની પામરતા વ્યક્ત કરે છે. આ પણ 'પ્રભુ પ્રત્યે દીનત્વ ' જેવી એક ખૂબ જ ભાવવાહી પ્રાર્થના કહી શકાય. શિષ્યને સદ્દગુરુ માટે કેવા ભાવ પ્રગટવા જોઈએ તેના આદર્શ અહી' જોઈ શકાય છે. શિષ્યના આ ભાવા વિશે પ'ડિત સુખલાલજીના શખ્દામાં કહીએ તાે :—

"એમાં શિશ્યને માઢ અહોભાવના ઉદ્દગારા ટાંકી જે સમય લુભાવ વર્લુ વ્યો છે તે જેમ કેવિત્વની કળા સૂચવે છે, તેમ તાત્ત્વિક સિદ્ધિના પરમ આનંદ પશુ સૂચવે છે, જે વાંચતાં મન કૃશું થઈ જાય છે અને એ અહોભાવના અનુભવ કરવાની ઊર્મિ પશુ શોકી રાકાતી નથી." "

શિષ્યને આ અહિલાવ શા કારાથુંથી આવ્યા, ગુરુએ એવા કર્યા તેના પર ઉપકાર કર્યા, તે જણાવતા કોહરા છે કે :—

> " **યટ્રેસ્યાન** ક સમજાબીને, ભિન્ન અતાવ્યા આપ, મ્યાન થકી તરવાર વત્, એ ઉપકાર અમાપ." ૧૨૭

આત્માનાં છ પદને સમજાવીને, ગ્યાનમાંથી તલવાર જુદી કાઢી હતાવીએ તેમ આત્માને દેહાદિથી સ્પષ્ટ જુદો ખતાવ્યા તે, અમૂલ્ય કહી શકાય તેવા ગુરુના ઉપકાર શિષ્ય પર થવાથી શિષ્યે ઉલ્લાસમાં આવી ઉપરનાં અહાેભાવનાં વચના ઉચ્ચારેલાં છે તેમ જોઈ શકાશે.

આમ ૧૨૭ ગાથા સુધી "આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર"નું મુખ્ય વક્તવ્ય આવે છે. તેમાં આત્માનાં છ પદની સમજણ અપાયેલી છે.

### ઉપસ**ંહા**ર

૧૨૮ થી ૧૪૨ સુધીના ૧૫ દોહરા ઉપસંહારરૂપે રચાયેલા છે. તેમાં શ્રીમદ્દે જણાવ્યું છે કે "આત્મસિદ્ધિ" એ છથે દર્શનના સારરૂપ તથા નિશ્ચય અને વ્યવહાર બનેના સમન્વયરૂપ છે. તેથી અહીં જણાવેલા માર્ગ ત્રણે કાળમાં એકરૂપે જ રહેવાના છે. માટે તે માર્ગ જવાની ભલામણ કરી, અતમાં જ્ઞાનીને વ'દન કરી "આત્સસિદ્ધિ" પૂર્ણ કરી છે.

**૭૪.** " આત્મસિદ્ધિ", સંપા. સુકુલભાઈ કલાથી, પ. ૩૬.

પ. આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર <sub>૭૦**૧**</sub>

" આત્મસિદ્ધિ"માં છથે દર્શનના સાર આવી જાય છે, તે જણાવ્યા પછી ગુરુનું મહત્ત્વ બતાવતાં કર્તાએ લખ્યું છે કે:—

> " આત્મભ્રાંતિ સમ રાગ નહિ, સદ્ગુરુ વૈદ્ય સુજાણ; ગુરુઆજ્ઞા સમ પથ્ય નહિ, ઔષધ વિચાર ધ્યાન."૧૨૯

વૈદકનું રૂપક યોજ આત્માની સ્થિતિ અહીં સમજવાઈ છે. જીવને માટામાં માટા કોઈ રાગ હાય તો તે આત્મભ્રાંતિના છે, એટલે કે પાતાનું સ્વરૂપ બૂલી જવારૂપ રાગ એ આત્માને લાગુ પહેલ સૌથી ભયંકર રાગ છે. તે રાગનું નિદાન કરવા માટે સાચા વૈદ્ય તે સદ્યુરુ છે. આ સદ્યુરુનાં લક્ષણા તેમણે આ શાસ્ત્રની શરૂઆતમાં જ બતાવ્યાં છે. તે રાગ કાઢવા માટે યુરુ-આત્રાએ ચાલવા જેવા બીજો કાઈ ઉત્તમ ખારાક નથી, અને તે રાગના ઔષધ તરીક સ્વ-સ્વરૂપના વિચાર અને નિદિધ્યાસન ઉત્તમ છે. આમ વૈદકશાસના રૂપક દ્વારા આત્મરાગ ટાળવાના ઉપાય ટૂંકાણમાં જણાવ્યા છે.

અહી' જણાવેલા આત્મભ્રાંતિરૂપ રાગ કાઢવા માટે ગ્ર'થકતાં સત્યપુરુષાર્થ કરવા<u>તું.</u> પ્રાત્સાહન ૧૩૦મા દાહરામાં આપે છે. લાકા કેવાં કેવાં ખહાનાથી તે પુરુષાર્થમાં મ**'દ**તા આણે છે તે તેમના ખ્યાલમાં હાેવાથી, તેનાથી બચવા જણાવે છે કે :—

> " નિશ્ચિય વાણી સાંભળી, સાધન તજવાં ના'ય; નિશ્ચિય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવાં સાથિ." ૧૩૧

આમ અહીં કાઇ પણ સંજોગામાં આત્માર્થી જવને પરમાર્થ ન ચૂકવાની સલામણ કાંચકર્તા કરે છે. મહાવીર પ્રભુએ ગૌતમસ્વામીને એક સમય માત્રના પણ પ્રમાદ ન કરવાની આજ્ઞા કરી હતી, તે જ પ્રકારના ઉપદેશ અહીં પણ જોઈ શકાશે. માત્ર નિશ્ચયનયની વાતો સાંસળી વ્યવહાર ન તજવાની સલામણ પણ શ્રીમદ્દે અહીં કરી છે. કારણ કે નિશ્ચય અને વ્યવહાર એ બંને સાથે જ રહેલા છે, કાેઈ પણ એકને મહત્ત્વ આપવાથી તે લાસના હેતુ ન થતાં હાનિકર્તા થાય છે. માટે જ નિશ્ચય અને વ્યવહારના સમન્વય કરવા પર શ્રીમદ્દ ૧૩૨–૩૩ એ બે દોહરામાં ખૂબ સાર મૂકે છે.

નિશ્ચય અને વ્યવહારના સમન્વયરૂપ જણાવેલા માેક્ષમાર્ગ ત્રણે કાળમાં એકસરખાે જ હાય છે તેની પ્રતીતિ આપતાે દોહરાે છે કે :—

> '' આગળ જ્ઞાની થઈ ગયા, વર્તમાનમાં હાય; યારો કાળ ભવિષ્યમાં, માર્ગભેદ નહિ કાય." ૧૩૪

ભૂત, વર્તમાન અને સવિષ્યકાળના જ્ઞાનીઓના માર્ગ એકરૂપે જ રહેવાના છે, તે અહીં જણાવાયું છે, અને આ માર્ગ જવાનું સર્વ જીવને માટે સુલભ છે કારણ કે બધા જ સિદ્ધ થઈ શકે છે. આ માર્ગ પામવાનાં બે નિમિત્ત તે "સફ્શુરુ-આજ્ઞા" અને "જિનદશા" છે તે તેમણે ૧૩૫ મા દોહરામાં બતાવ્યું છે. સફ્શુરુએ ઉપદેશેલી જિતે દ્વિયા દશા વિચારવી તથા સફ્શુરુની આજ્ઞામાં રહેવું તેને માર્ગ પામવાનાં ઉત્તમ સાધન શ્રીમદ્દે ગણાવ્યાં છે. અહીં "જિન" શબ્દ સાંપ્રદાયિક અર્થમાં નહિ પણ જિતે દ્વિયના અર્થમાં વપરાયેલ જણાય છે.

જે લોકો બીજા બીજા કારણા ગણાવી આ નિમિત્તોના ત્યાગ કરે છે, તે લોકા કદી માક્ષપદ પામી શકતા નથી. જ્ઞાન, દર્શન આદિ ઉપાદાન સાથે આ નિમિત્તોના સમન્વય, માક્ષ પામવા માટે થવા જોઈએ, એવા નિશ્ચય શ્રીમદ્દે ૧૩૬ મા દોહરામાં બતાવ્યા છે.

આમ અહીં સુધી જુદા જુદા મુદ્દાની વિચારણા કર્યા પછી શ્રીમદ્દે જ્ઞાની અને મિશ્યાત્વીનાં લક્ષણા ચાર દોહરામાં આપ્યાં છે, તે મુમુક્ષ જીવે ખૂબ જ વિચારવા ચાેગ્ય છે. મુમુક્ષુ વિશે તેઓ કહે છે—

> " દયા શાંતિ સમતા ક્ષમા, સત્ય ત્યાગ વૈરાગ્ય; હોય મુમુક્ષુ ઘટ વિશે, એંહ સદાય સુજાગ્ય." ૧૩૮

આત્માર્થીના અને મુમુક્ષના ગુણા સરખા છે. જ્ઞાનીદશા તા એ છે કે:---

''માહભાવ ક્ષય હાય જયાં, અથવા હાય પ્રશાંત; તે કહીએ જ્ઞાનીદશા, બાકી કહીએ ભ્રાંત.'' ૧૩૯

'' સકળ જગત તે એ'ઠવત્ અથવા સ્વપ્ન સમાન, તે કહીએ જ્ઞાનીદશા, બાકી વાચાજ્ઞાન." ૧૪૦

જ્ઞાનીદશાના સૌથી પહેલા લક્ષણ તરીકે શ્રાંમદ્ અહીં "માહક્ષય"ને ખતાવેલ છે; અને બીજું લક્ષણ છે સંસાર તરફની ઉદાસીનતા. આ બંને લક્ષણો તેમણે પ્રતીતિકર ભાષામાં આપ્યાં છે. તેમણે જણાવેલાં આ લક્ષણો એવાં છે કે જેને કસાટી તરીકે સ્વીકારવાથી માણસની દશા કેવી છે તેના ખ્યાલ ઝડપથી આવી જાય. ગમે તેવી ઊંચી વાતા કરનાર માણસ જ્ઞાની છે કે નહિ તે જાણવા માટે તેનામાં માહ અને સંસાર પ્રત્યેની રુચિ કેવી છે તે જોવાથી સમજ શકાય છે. કાઈ પણ વ્યક્તિ કસાટી કરી શકે તેવાં અનુભવમૂલક લક્ષણો શ્રીમદ્દે અહીં વ્યક્ત કર્યાં છે.

આમ શ્રીમફે પોતાની અનુભવવાણીમાં જ્ઞાનીની દશા બતાવી છે, તે પછી આ છ પદની શ્રદ્ધા કરવાથી, અને છઠ્ઠા પદમાં બતાવેલા માર્ગે જવાથી માક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે તે વિશેના પોતાના સ'દેહરહિત અભિપ્રાય તેમણે આપ્યા છે. અને અ'તમાં દેહ હાવા છતાં પણ જેની સ્થિતિ તેમાં મમત્વરહિત છે, તેવા જ્ઞાનીનાં ચરણમાં વ'દન કરીને " આત્મસિદ્ધિ" તેમણે પૂર્ણ કરી છે. તે દોહરા છે:—

> " દેહ છતાં જેની દશા, વર્તે દેહાતીત; તે જ્ઞાનીનાં ચરણમાં, હાે વ'દન અગણિત." ૧૪૨

૫. આત્મમિદ્ધિશાસ્ત્ર ૩૦૩

આમ અ'તમાં તેમણે જ્ઞાનીનાં ચરણમાં અગણિત વ'દન કરીને કૃતિ પૂર્ણ કરી છે. આ જ્ઞાની કેવા છે? દેહ હોાવા છતાં પણ આત્મમય સ્થિતિમાં જે રહે છે તેવા જ્ઞાનીને વ'દન કરાયાં છે. અહીં શ્રીમદ્દે "સિદ્ધાત્મા"ને નહિ પણ "સચાગી કેવળી"ને વ'દન કર્યાં છે, તે હેતુપૂર્વક છે. "સિદ્ધ "ની દશા પણ દેહાતીત છે. તેમને બદલે જેમની દેહ હાવા છતાં પણ દેહાતીત સ્થિતિ છે તેવા જ્ઞાનીને વ'દન કર્યાં છે. પૂર્વકર્મના ચાગથી દેહ પ્રાપ્ત થયા પણ દેહાતીત સ્થિતિ છે તેવા જ્ઞાનીને વ'દન કર્યાં છે. પૂર્વકર્મના ચાગથી દેહ પ્રાપ્ત થયા છે, પણ વર્તમાન દશાએ તા તેઓ સ્વપ્તમાં લીન છે. આવા જ્ઞાની, મુમુક્ષ જીવને જ્ઞાનદશા મેળવવા માટે સિદ્ધ કરતાં પણ વિશેષ ઉપકારી છે, કારણ કે તેઓ પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુ છે. અને પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુ તે તેઓ પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુ છે. અને

આમ ઉપસ'હારમાં પહ્યુ શ્રીમફે તત્ત્વના ઘણા બાધ આપ્યા છે. ઉપસ'હાર વિશે ૫'ડિત સુખલાલજી લખે છે કે :—

" એના ઉપસંહાર એટલાે સહજપણે અને નમ્રપણે છતાં નિશ્ચિત વાણીથી કર્યા છે કે તે એક સુસંગત શાસ્ત્ર ખની રહે છે. "<sup>૭૫</sup>

# <sup>66</sup> આત્મસિદ્ધિ "

## પડ્દ**રા** નેના સાર

" આત્મસિદ્ધિ"માં શ્રીમદ્દે આત્માનાં છ પદને ગુરુશિષ્યના સ'વાદરૂપે સમજાવ્યાં છે તે આપણે જોયું. આ છ પદ વિશે તેમણે લખ્યું છે કે:—

> '' ષટ્રસ્થાનક સ**ેક્ષેપમાં, પટ્રદર્શન પણ તેહ;** સમજાવા પરમાર્થને, કહ્યાં જ્ઞાનીએ એહ.'' ૪૪ '' દર્શન ષટે સમાય છે, આ ષટ્રસ્થાનક માંહી; વિચારતાં વિસ્તારથી, સ'શય રહે ન કાંઈ.'' ૧૨૮

આમ શ્રીમદ્રના અભિપ્રાય પ્રમાણે મીમાંસા, જૈન, સાંખ્ય, નૈયાયિક, બૌદ્ધ અને ચાર્વાક એ છ્યે દર્શનોના સાર આત્માનાં આ છ પદમાં આવી જાય છે. અને " આત્મસિદ્ધિ"માં તે છ પદનું નિરૂપણ થયું હોવાથી " આત્મસિદ્ધિ"એ છ દર્શનના સાર છે તેમ કહી શકાય. તે વિશે ડૉ. ભગવાનદાસ મહેતા લખે છે કે:—

"જેમાં ષદ્દર્શનના સાર સમાવ્યા છે અને જેમાં શ્રુતસમુદ્ર મથી તત્ત્વ-નવનીત જમાવ્યું છે, એવી અનુસવ રસગંગા શ્રીમદ્રની આત્મસિદ્ધિ તા આ અવની પરનું સાક્ષાત્ અમૃત છે." "

૭૫. " આત્મસિદ્ધિ", સંપા. મુકુલભાઇ કલાથી, પૃ. ૨૯.

હા. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર : અધે શતાહદા સ્મારકલ્રંથ '', પૃ. ૨૫.

એટલે કે આ શાસનું મનન કરવામાં આવે તો આત્માથી જીવ ઉત્તમ વસ્તુ અને ઉત્તમ ધર્મ પામી શકે તેવું તત્ત્વ " આંત્મસિદ્ધિ"માં છે.

ભારતમાં આત્મા વિશેની વિચારણા હજારા વર્ષો પહેલાં શરૂ થયેલ છે. અનેક જ્ઞાનીઓએ એ વિશે પાતાના વિચારા વ્યક્ત કર્યા છે. તે સ'તાના વિચારાના સ'ત્રહ જુદ્દી જુદી ભાષામાં અને જુદા જુદા શ્રંથામાં થયેલા છે. આધ્યાત્મિક દેષ્ટિએ કરાયેલી આ સાધનાનાં પરિણામાનું નિરૂપણ આ શ્રંથામાં થયેલું છે. તે દરેકના એક પ્રયત્ન જોવા મળે છે કે પાતાના વિશેનું અજ્ઞાન નિવારવું અને સમ્યગ્જ્ઞાન મેળવવું.

સમ્યગ્જ્ઞાન મેળવવાના અનેક પ્રયત્ના થયા, અનેક માર્ગા શાધાયા, અને કાઈએ કોઈ અંગ તો કાઈએ કાઈ અંગ પર ભાર મૂક્યો. એમાંથી પંથલેદ જન્મ્યા, અને તે દ્વે કિશ્થી પાષાતાં વાડા બની ગયા. આથી કાઈ એક તત્ત્વ પર જ ભાર મૂકતી પર પરાએ! ઊભી થઈ. આવા જુદા જુદા ભેદવાળાં મુખ્ય છ દર્શન અસ્તિત્વમાં આવ્યાં. આ છ દર્શન તે બોલ, નૈયાયિક, સાંખ્ય, જૈન, મીમાંસા, અને ચાર્વાંક. એમાં પહેલાં પાંચ અસ્તિક એટલે કે બ'ધ, માક્ષ, આત્મા આદિને સ્વીકારનારાં દર્શના છે; ત્યારે ચાર્વાક એ નાસ્તિક દર્શન છે; એ આત્માદિ પદાર્થને સ્વીકારતું નથી.

નૈયાયિકના અભિપ્રાયને ઘણા મળતા આવે એવા અભિપ્રાય વૈશેષિકના છે. સાંખ્ય જેવા યાંગના અભિપ્રાય છે; બંને વચ્ચે બહુ એક છા લેક છે તેથી તે સ્વતંત્ર દર્શન ગણાતાં નથી. મીમાંસા દર્શનના પૂર્વ અને ઉત્તર એમ બે વિભાગ છે. તે બંનેમાં વિચારના સેદ વિશેષ છે. પણ મીમાંસા શબ્દથી બંનેનું એક બાળખાણ થતું હોવાથી તે બંને સાથે પણ લેવાય છે. પૂર્વમીમાંસાનું "જૈમિની" અને ઉત્તરમીમાંસાનું "વેદાંત" એવાં નામ પ્રચલિત છે. બોલ દર્શનના મુખ્ય ચાર લેદ છે: સૌમાંતિક, માધ્યમિક (શ્રુત્યવાદી), વિજ્ઞાનવાદી, અને વૈલાષિક. જૈન દર્શનના બે મુખ્ય લેદ છે: દિગં બર અને શ્વેતાંબર.

જૈન, બૌલ, અને ચાર્વાક સિવાયનાં બધાં દર્શના વેદને મુખ્ય રાખી પ્રવર્ત છે, માટે તે વેદાશ્રિત દર્શના છે. તેઓ બધા વેદાર્થ પ્રકાશી પાતાનું દર્શન સ્થાપવાના પ્રયત્ન કરે છે. જૈન અને બૌલ વેદાશ્રિત નથી, પણ સ્વત'ત્ર દર્શન છે. અને ચાર્વાક તા નાસ્તિક દર્શન છે.

મુખ્ય મુખ્ય પુરુષોએ કરેલી આત્મા વિશેની વિચારણા આ છ દર્શનોના ગ્ર'થમાં સમાવેશ પામી જાય છે. તેઓએ આ છ પદ ઉપરાંત કાઈ પણ પદની તત્ત્વની રીતે વિચારણા કરી નથી. આ બધાં દર્શનાનાં શાઓ આ છ પદના ખ'ડન કે મ'ડન અગે જ રચાયાં છે. અલબત્ત, સૌની સમજાવવાની શૈલી જુદી જુદી છે, સૌએ પાતપાતાના મતના સમર્થન માટે અનેક તર્કો દાડાવ્યા છે, ઢગલાબ'ધ દલીલા મૂકી છે કે અનુભવવાણી પ્રગટ કરી છે. પણ તે બધાના સાર કાઢવામાં આવે તા તે છ પદની સમજણમાં જ સમાઈ જાય છે. એ રીતે જેતાં આત્માનાં છ પદમાં છ દર્શન સમાઈ જાય છે. " આત્મસિદ્ધિ"માં એ છ પદના વિસ્તાર કરેલા હોવાથી તેને છ દર્શનના સારરૂપ કહી શકાય.

૫. આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ૩૦૫

ખીજી રીતે જેતાં પણ " આત્મસિહિ"માં છયે દર્શનના સાર છે તેમ કહી શકાય. આ છયે દર્શનાએ આત્મા વિશે જે જાતના અભિપ્રાય ઉચ્ચાર્યો છે તે સર્વ'ના સમાવેશ તેના નામનિદે'શ વિના " આત્મસિહિ"માં થયેલા જોઈ શકાશે. ઉ

#### ચાર્વાક દર્શન

આત્માનાં અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ, મેાક્ષ આદિને ન સ્વીકારે તેવું એક જ દર્શન છે, જે ચાર્વાકને નામે ઓળખાય છે. ચાર્વાકમતવાદીઓ જગતમાં જેટલું દેખાય છે તેટલું જ સાચું છે તેમ માને છે. આ મતની દલીલા શ્રીમદ્દે પ્રથમ પદની શંકા વખતે શિષ્યના મુખમાં મૂકી છે. શિષ્ય "આત્મા નથી" એવા પાતાના વિચાર રજૂ કરતી વખતે, તેના સમર્થન માટે જે દલીલા કરે છે તે દલીલા ચાર્વાક મતની છે. તે બતાવવા માટે શ્રીમદ્દે ભાષા તા પાતાની જ વાપરી છે.

આ મતનું ખંડન કરી શ્રીમદ અન્ય પાંચે આસ્તિક દર્શનોને માન્ય એવું આત્મા હોવા વિશેનું પ્રમાણ આપે છે. તે સર્વ દર્શનોએ કરેલી આત્માના અસ્તિત્વને દર્શાવતી દલીલાનું સંકલન તથા અનુભવાનું સંકલન ગુરુએ આપેલા ઉત્તરમાં શ્રીમદ્દે રજૂ કર્યું છે.

### ખૌદ્ધ દર્શન

ચાર્વાંક સિવાયનાં બધાં દર્શના આત્માના અસ્તિત્વ આદિને સ્વીકારે છે, પણ તેમની માન્યતામાં થાઉન થાઉને ભેદ જેવા મળે છે. તેના નિત્યત્વ, કર્તૃત્વ, ભાકતૃત્વ આદિ વિશે ભેદ જેવા મળે છે. તે ભેદ જ્યાં જ્યાં છે તેના ઉલ્લેખ " આત્મસિદ્ધિ "માં થયેલા છે, અને જ્યાં એકમત છે, તે સમાધાનરૂપે આપેલ છે. જૈન સિવાય વેદાશ્રિત ન હાય તેવું બોદ્ધ દર્શન છે. તેઓ આત્માને સ્વીકારે છે, અને આત્માને ક્ષણિક ગણાવે છે. તેમને અભિપ્રાયે જગતકર્તા તરીકે ઈધર અભિપ્રેત નથી, આત્માને જ કર્તા ગણાવે છે. શૂન્યવાદી બોદ્ધને અભિપ્રાયે આત્મા વિજ્ઞાન માત્ર છે, અને વિજ્ઞાનવાદી બોદ્ધને અભિપ્રાયે આત્મા દુ:ખાદિ તત્ત્વ છે. એટલે કે બોદ્ધના અભિપ્રાયે આત્મા અનિત્ય અને પરિણામી – પરિણામ કરવાવાળો છે.

પાતાના કથનને પુષ્ટ કરતી બૌદ્ધ દર્શનની દલીલોના સમાવેશ પણ " આત્મસિદ્ધિ "માં થાય છે. બીજી શંકા રજૂ કરતી વખતે, એટલે કે આત્માનું નિત્યત્વ નિષેધતી વખતે, શિબ્યે

૭૭. "આત્મસિહિ"માં જૈન, બૌહ, સાંખ્ય-યાગ, નૈયાયિક-ન્યાય—વૈશેષિક, મીમાંસા—પૂવ અને ઉત્તર, અને ચાર્વાક એ છવે દર્શન આવી જાય છે તેમ શ્રીમદ્દે કહ્યું છે. તેમના આ વિધાનને પ્રખર રીતે તપાસવા માટે તા સર્વ દર્શનના આમૃલ અલ્યાસ જોઈએ. અહીં શક્ય તેટલી સ્પષ્ટતા કરવા " શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર" શ્રંથમાંના આંક ૭૧૧ તથા ૭૧૩, શ્રીમદ્દની હસ્તનોંધ, "અધ્યાત્મસાર", "સ્યાદ્રાદમંજરી", શ્રી મનસુખભાઇ રવજીભાઇએ લખેલા "આત્મસિહિ"ના ઉપાદ્ધાત વગેરેના આશ્રય લીધા છે.

જે દલીલા ગુરુ સમક્ષ મૂકી છે તે બોહવાદીની છે. તેના ઉત્તરમાં ગુરુ શિષ્યને સમજાવે છે કે આત્મા એકાંતે અનિત્ય નથી; તે અપેક્ષાએ અનિત્ય છે. આત્મા વસ્તુપણે, દ્રવ્યપણે નિત્ય છે અને સમયે સમયે જ્ઞાન આદિ પરિણામના પલટાવાથી તે પલટાતો જણાય છે, તે દર્શિએ અનિત્ય છે. આમ આ આત્માનું નિત્યાનિત્યપણં સ્વીકારતાં જૈનાદિ દર્શનોનું મંડન અહીં કરેલ છે.

ળી હ દર્શન જગત્કર્તા ઈશ્વરને સ્વીકારતું નથી. તે વિશેની દલીલ આપણને "આત્મસિહ "માં જેવા મળે છે. કર્મના કર્તા તથા ભાકતા આત્મા છે, તે સિદ્ધ કરતી વખતે જે દલીલા ઈશ્વરના અકર્તૃત્વ તથા અભાકતૃત્વ માટે મુકાઈ છે તે જગત્કર્તા તરી કે ઈશ્વરને નિષેધતાં બી હ જૈન આદિ દર્શનામાંથી લેવાયેલી છે. આ ઉપરાંતના પ્રસંગામાં પણ બી હ અને જૈનનું મળતાપણું હોવાથી તેના સાથે સમાવેશ થયા હોય તે સ્વાભાવિક છે.

આમ '' આત્મસિદ્ધિ "માં બૌદ્ધ દર્શનના અભિપ્રાય જે જગ્યાએ જૈન દર્શનથી જુદાે પડે છે, તે જગ્યાએ દક્ષીલા સાથે મુકાયેલા જોઈ શકાય છે. એ પરથી આપણે કહી શકીએ કે " આત્મસિદ્ધિ "માં બૌદ્ધ દર્શનના સમાવેશ થયેલા છે, ભલે પછી તે ખંડનના રૂપમાં હાય કે મ'ડનના રૂપમાં હાય.

### નૈયાયિક

નૈયાયિક અને ન્યાય-વૈશેષિક એ બેમાં બહુ એોછો લેદ હોવાથી તે સાધારણ રીતે સાથે જ લેવાય છે. તેણે કરેલા આત્મા વિશેના નિરૂપણના અભિપ્રાય પણ " આત્મસિદ્ધિ"માં મુકાયેલા જોવા મળે છે.

નૈયાચિક આત્માને સ્વીકારે છે, તેના મત પ્રમાણે તટસ્થપણે ઈશ્વર કર્તા છે, સર્વવ્યાપક એવા અસ'ખ્ય જીવ છે, ઈશ્વર પણ સર્વવ્યાપક છે. તેઓ આત્માને નિત્યપણે તથા સાક્ષીકર્તા એટલે જ્ઞાતા દેશારૂપે સ્વીકારે છે.

આત્માના અસ્તિત્વનું પ્રમાણ આપતી ગુરુની દલીલામાં, કર્મના કર્તા આત્મા નહિ પણ ઈશ્વર છે તે બતાવતી શિષ્યની દલીલામાં, આત્મા નિત્ય છે તેનું પ્રમાણ આપતી ગુરુની દલીલામાં નૈયાયિકના અભિપ્રાયને જોઈ શકાય છે.

આમ નૈયાયિક જે વસ્તુએહમાં જૈનથી વિરુદ્ધ છે કે જૈન સાથે સ'મત છે તે સર્વ માટેની દલીલા સ'ક્ષેપમાં " આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર"માં મુકાયેલી છે.

#### સાંખ્ય દર્શન

સાંખ્ય અને યાગ વચ્ચે બહુ ઓછા તફાવત હાવાથી તે સાથે લેવાય છે. સાંખ્ય આતમાના અસ્તિત્વને તથા અનેકત્વને સ્વીકારે છે. તેના મતે આતમા નિત્ય, અપરિણામી—અકર્તા અભાકતા એટલે કે અખ'લ સાક્ષીરૂપ છે. સેશ્વર કે નિરીશ્વર ખ'ને સાંખ્ય પર'પરામાં આ મત અભિપ્રેત છે.

પ. આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ૬૦૭

શ્રીમદ આત્માના અસ્તિત્વ અને નિત્યત્વને સ્વીકારી અનેકત્વ પણ " આત્મસિદ્ધિ "માં સ્વીકારે છે. અને આત્માને અકર્તા તથા અભાકતા અપેક્ષાથી સ્વીકારે છે. સાંખ્ય જીવને અળંધ માની કર્મનું કર્તૃ પણું પ્રકૃતિપ્રેરિત કે ઈશ્વરપ્રેરિત માને છે. એ માન્યતા સાચી હોય તો માક્ષનો ઉપાય નકામાં છે. તેથી શ્રીમદ અપેક્ષાએ આત્માને અકર્તા તથા અભાકતા તરીકે સ્વીકારે છે. જીવ જ્યારે રાગ અને દ્રેષાદિ વિભાવમાં હોય ત્યારે તે કર્મના કર્તા તથા ભાકતા છે, પણ દેહાથ્યાસ છૂટતાં તે કર્તાભાકતા રહેતા નથી. તે માટે શ્રીમદ્દે દાહરા રચ્ચા છે કે :—

'' છૂંટ દેહાધ્યાસ તો, નહિ કર્તા તું કર્મ; નહિ ભાકતા તું તેહના, એ જ ધર્મના મર્મ.'' ૧૧૫

ઈશ્વર પણ કર્તા તરી કે આવી શકે નહિ તે વિશેની દલીલા પણ શ્રીમદ્દે અહીં મૂકી છે. આમ જોઈએ તા સાંખ્યના આત્માનાં છ પદ વિશેના અભિપ્રાય "આત્મસિદ્ધિ"માં એક અથવા બીજે રૂપે જેવા મળે છે.

#### સીમાંસા **દશ**ેન

મીમાંસાના પૂર્વ અને ઉત્તર એમ બે વિભાગ છે. તેમાં પૂર્વમીમાંસા "જૈમિની" અને ઉત્તર મીમાંસા "વેદાંત" તરીકે એાળખાય છે.

વકાંત આત્માને સ્લીકાર છે. તેને નિત્ય પણ માને છે, અને તેની સાથે અપરિણામી એટલે કે અકર્તા–અભાકતા તરીકે માને છે. આત્માને સાક્ષીરૂપે સ્વીકારે છે, અને જગતકર્તા ઈશ્વરને માન્ય કરે છે. પૂર્વમીમાંસા આત્માને અનેકરૂપે અને વેદાંત આત્માને એકરૂપે માને છે.

વંદાંતની આ બધી માન્યતાને પુષ્ટ કરતી કે ખંડન કરતી દલીલા આપણુને " આત્મસિદ્ધિ "માં જોવા મળે છે. આત્માને સ્વીકારતી દલીલા, તેના નિત્યત્વને સ્વીકારતી દલીલા, અકર્તા અને અભાકતાપણું અપેક્ષાએ છે તે ખતાવતી દલીલા, જગત્કર્તા તરીકે ઇશ્વર ન હાઈ શકે, તે વગેરે વિશે શ્રીમફે " આત્માસિદ્ધિ"માં નિરૂપણુ કર્યું છે.

આ બધું વાંચીએ ત્યારે વેદાંતના અભિપ્રાય એક યા બીજે રૂપે તેમાં સમાવેશ પામતા જણાય છે.

### જૈન દર્શન

આ બધાં દર્શન ઉપરાંત છકું દર્શન તે જૈન. તેમાં અનેકાંતવાદ છે. અને તે પ્રત્યેક વસ્તુને અપેક્ષાથી સ્વીકારે છે. જૈનમાં આત્મા નિત્ય પણ છે, અનિત્ય પણ છે, કર્તા પણ છે અને અકર્તા પણ છે, ભાકતા પણ છે અને અભાકતા પણ છે, બ'ઘ પણ છે અને માક્ષ પણ છે— આ બધું જ જૈન દર્શનમાં અપેક્ષાથી સમજાવેલ છે. "જૈનને અભિપ્રાયે અન'ત દ્રવ્ય આત્મા છે, પ્રત્યેક જુદા છે, જ્ઞાનદર્શનાદિ ચેતનરૂપ, નિત્ય અને પરિણામી, પ્રત્યેક આત્મા અસ' ખ્યાત પ્રદેશી સ્વશરીર અવગાહવતી માન્યો છે." છે

આ આત્મા કઈ અપેક્ષાથી કેવા છે તેનું નિરૂપણ શ્રીમકે "આત્મસિહિશાસ "માં કરેલ છે. આ સ્થાદ્રાદરીલીને લીધે તેમાં સર્વ દર્શનોના સાર સમાઈ જાય છે. અને આખી " આત્મસિહિ" જૈન દર્શન અનુસાર રચાઈ છે તેના પરિચય ઠેકઠકાણે મળે છે.

શ્રીમફે બતાવેલા મતાર્થી, આત્માર્થી, સફગુરુ, શુષ્કજ્ઞાની, ક્રિયાજડ વગેરેનાં લક્ષણો જૈન દર્શન અનુસાર છે. વળી, સમક્તિ, શુષ્કજ્ઞાની, મિશ્યાત્વ આદિ શષ્દ્ધા પણ જૈન પરિભાષાના છે. ટૂંકમાં કહીએ તો જૈન દર્શનમાં બતાવેલા માક્ષમાર્ગ શ્રીમફે " આત્મસિદ્ધિ"માં બતાવેલા છે.

" આત્મસિદ્ધિ"ના સંવાદમાં શ્રીમદ્દે એ પ્રકારની યાજના કરી છે કે, શિષ્ય પાસે જગતમાં પ્રચલિત હોવા છતાં અસંમત થાય તેવી દલીલા રજૂ કરાવી છે, અને એ અચાગ્ય લાગતા મતાના વિકલ્પા પણ જણાવાયા છે. શિષ્ય એ બધા રજૂ કરી, તે વિશે ગુરુ પાસે માર્ગ દર્શન પણ માગે છે. આમ આત્માનાં છ પદનું નાસ્તિત્વ સ્વીકારતા મતાનું નિરૂપણ શિષ્ય દ્વારા થયેલું છે.

શિષ્યે રજૂ કરેલા મતાે વિશેની યાગ્ય વિચારણા ગુરુ તેના ઉત્તરમાં સમાધાનરૂપે આપે છે. તે સમાધાનમાં શિષ્યની દલીલાે કઈ રીતે અયાગ્ય છે તે ગુરુ સમજાવે છે. એટલે કે આત્માના અસ્તિત્વાદિ છ પદનું નિરૂપણ ગુરુએ કરેલ સમાધાનમાં આવે છે.

આમ શિલ્ય અને ગુરુના સ'વાદથી જગતમાં પ્રવર્તતાં છયે દર્શનના સાર આવી જાય છે, એટલું જ નહિ, સ્યાદ્ધાદરોલીને લીધે જૈન દર્શનની ઉત્તમતા પણ ખતાવાઈ જાય છે. શિલ્યે કરેલી શ'કાના સમાધાનમાં ગુરુ જૈન દર્શનના અભિપ્રાય રજૂ કરે છે. એટલે કે જૈન એ અનેકાંત દર્શન હાવાથી કાઈ અપેક્ષાએ અન્ય દર્શનોએ જણાવેલા અભિપ્રાયને સ્વીકારી, બીજી અપેક્ષાએ તેના નિષેધ કરે છે. આવાં સ્થળાએ જે વસ્તુ આત્મશ્રેય માટે યાગ્ય લાગી તે જ વસ્તુ શ્રીમદ્દે જણાવી છે. કાઈ પણ દર્શનનું નામ મૂકયા વિના પાતાના અભિપ્રાય તેમણે વ્યક્ત કરેલા જણાય છે.

તેમના આ નિષ્પક્ષપાતપણા વિશે શ્રી મનસુખભાઈ રવજીભાઈ ચાેગ્ય જ લ**ખે** છે કે :—

"શ્રીમાન આનંદઘનજી મહારાજ, પરમતખંડન અને સ્વમતમંડનની પદ્ધતિથી એટલા માટે દ્વર રહ્યા છે કે, જે મતનું ખંડન કરવામાં આવે છે તે મતના અનુ-યાવીઓ સત્ય સ્વીકારવાને બદલ ઊલટા વિમુખ થાય છે; તેમ શ્રીમાન રાજચંદ્રે આ આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્રમાં આ વાદવિવાદનાં સ્થળોએ પણ એવી સૂક્ષ્મ કાળજી રાખી છે કે, કાઈ પણ મતનું એક અક્ષર પણ પ્રત્યક્ષ ખંડન ન કરતાં, જે અભિપ્રાયા પાત

૭૮. "શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૫૨૧.

પ. આત્મસિલ્શિસ્ત્ર ૩૦૬

પ્રતિપાદન કરવામાં આત્મશ્રેય માન્યું છે, તે અભિપ્રાયા સરલતાપૂર્વંક અને વસ્તુપણ જણાવવા. શ્રીમાન હરિભદ્રસૂરિએ પાતાના 'ષડુદર્શન સમુશ્ચય'નામક ગંથમાં જુદાં જુદાં છ દર્શ નાનું સ્વરૂપ ખતાવતાં જેમ પ્રત્યેક દર્શનના પ્રતિનિધિ તરીકે નિષ્પક્ષપાત ખુદ્ધિ રાખી છે, તેમ શ્રીમાન રાજચંદ્ર પણ પ્રત્યેક ધર્મમતનું સ્વરૂપ ખતાવતાં તેના પ્રતિનિધિ તરીકે કામ લીધું છે. વિશેષમાં તેઓએ વર્તમાન સમયને અનુકળ ગુણાય એવી એક શૈલી રાખી છે કે, કયા અભિપ્રાય કયા ધર્મના છે એમ એગાપ્યપેણે ખતાવ્યું નથી, કેમ કે ચોક્કસ મતના ફલાણા મત છે અને તે અચાગ્ય છે એમ ખતાવવામાં આવે, તા તે મતના અનુયાવીને, ગંથકારન પાતાના અભિપ્રાય પર આગ્રહ છે એમ લાગી આવે, તેથી તેના સ્વીકાર કરવાનું મન થતું નથી; એટલું જ નહિં પણ તેને ગ્રંથકાર પક્ષપાતી લાગે છે. આવું ન થાય તે માટે ગ્રંથકારે અતિશય કાળજી રાખી છે. જુદાં જુદાં દર્શનાના અભિપ્રાય આ છ પદમાં આવ્યા છે, પણ તે વાંચતાં વિચારતાં કાઈને ન લાગે કે ગુંધકારના ચોક્કસ અભિપ્રાય પ્રત્યે અભાવ છે... हाणसा तरी है क्यारे आत्मा नित्ये नथी थेवा विद्यारना प्रतिनिधि तरी है हावा રજૂ કર્યા છે ત્યારે કાેઈને પણ કિ'ચિત્ માત્ર એવી અસર ન થાય કે, તેમાં એક વકીલ તરીકે કાેઈ પણ પ્રકારની ન્યૂનતા રાખી છે. આ રીતે જ્યારે તેનાં નિષેધકર્તો વકીલ તરીકે ઊભા રહ્યા છે ત્યારે તેના તરફની ન્યૂનતા રાખી નથી. "૭૯

આમ આપણે જોઈ શકીશું કે "આત્મસિદ્ધિ" એ ખંડનમંડનરહિત, છયે દર્શનના સાર માત્ર ૧૪૨ ગાથામાં સમાવતું એક અપૂર્વ શાસ્ત્ર છે. તેથી જ "આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર"ને "આત્માપનિષદ" ગણાવતાં પંડિત સુખલાલજી લખે છે કે:—

" આત્મસિહિ વાંચતાં અને તેના અર્થ પુનઃ પુનઃ ત્રિચારતાં એમ લાગ્યા વિના નથી રહેતું કે શ્રીમદ રાજચંદ્રે આ એક નાનકડી કૃતિમાં આત્માને લગતું આવશ્યક પૂર્ણ રહસ્ય દર્શાવી આપ્યું છે. "લ્લ

મુનિશ્રી લલ્લુજી મહારાજે આપેલા અભિપ્રાય પણ મનનધાગ્ય છે. તેમણે કહ્યું છે કે :---

"શ્રી આત્મસિહિમાં આત્મા ગાયા છે. તેમાં કાઈ ધર્મની નિ'દા નથી. સવ' ધર્મ માનનારને વિચારવા યાગ્ય છે. આપણે પણ આત્મા એાળખવા હાય તા તેના વાર'વાર વિચાર કરવા યાગ્ય છે. ચૌદ પર્વાના સાર તેમાં છે. આપણને આપણી યાગ્યતા પ્રમાણે વિચારવાથી ઘણો લાભ થાય તેવું છે. એમાં જે ગહન મર્મ ભર્યો છે તે તા જ્ઞાનીગમ્ય છે, કાઈ સત્પુરુષના સમાગમે સાંભળીને મનન કરવા યાગ્ય છે. પણ જેટલા અર્થ આપણને સમજાય તેટલા સમજવા પુરુષાર્થ કર્તવ્ય છે. એટલે ગમે તે ધર્મ માનનાર હાય તેની સાથે આત્મસિહિ વિશે વાત થાય અને તે સાંભળે તા તેને રુચે તેમ છે. "ત્ર

૭૩. " આત્મસિદ્ધિ", સંપા. મનસુખભાઈ રવછભાઈ, પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૦.

૮૦. " આત્મસિહિ", સંપા. મુકુલભાઈ કલાયી, પૃ. ૨૫.

૮૧. " ઉપદેશામૃત ", પત્રાવિલ નં. ૧૫૬.

### <sup>44</sup> આત્મસિહિશાસ્ત્ર "ની મૌલિકતા

"આત્મસિદ્ધિ"માં આત્માનાં છ પદ વિશેની શ્રદ્ધા તથા તેના અસ્તિત્વનું નિર્પણ થયેલું છે. ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનીઓની વિચારણાની દેષ્ટિએ જોઈએ તો તે પદની સિદ્ધિએ નવીનતા નથી. "આચારાંગ", "સ્ત્રકૃતાંગ", "ઉત્તરાધ્યયન", "પ્રવચનસાર", "સમયસાર" આદિ પ્રાકૃત વ્રંથામાં આત્માનાં છ પદ વિશેના જે વિચારા જુદી જુદી રીતે છૂટા છવાયા મળી આવે છે, તેનું સંકલન જોવા મળે છે. ગણધરવાદમાં જે વિચારનું તર્કશૈલીથી સ્થાપન કરવામાં આવ્યું છે, હરિભદ્રાચાર્ય પોતાના "શાસ્ત્રવાર્તાસમુસ્થય"માં કે શ્રીમાન્ યશોવિજય છે પોતાના "અધ્યાત્મસાર"માં જે વિચારને વધારે પૃષ્ટિ આપી છે, તે સમગ્ર વિચાર "આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર"માં એવી રીતે ગ્રંથાઈ ગયા છે કે તે વાંચનારને પોતાના પૂર્વાચાર્યોના ગંથાનું પરિશીલન કરવા માટેની મુખ્ય ચાવી પૂરી પાઢે છે. આ ઉપરાંત "આત્મસિદ્ધિ"માં શંકરાચાર્ય, વાતસ્યાન, વ્યાસ આદિએ આત્માના અસ્તિત્વની બાળતમાં જે દલીલા આપી છે, તે પણ અહીં જોવા મળે છે.

આંમ વિચારણાની દરિએ તો " આત્મસિહિશાસ " એ અનેક બ્ર'થાના વ્યવસ્થિત સ'કલન જેવું લાગે છે. તેમ છતાં એ વાંચીએ ત્યારે, ૫'ડિત સુખલાલજી જણાવે છે તેમ—

"મન પર એમની વિવેકપ્રજ્ઞા, મધ્યસ્થતા અને સહજ નિખાલસતાની અચૂક છાપ પડથા વિના કહી ન રહે. "લર

આત્મસિદ્ધિ વાંચતાં એક પ્રતાિત તો તરત જ થાય તેમ છે કે શ્રીમેફ એ સ્થના માત્ર શાસો વાંચીને જ નથી કરી, પણ તેથી વિશેષ એક સાચા મુમુક્ષ તરીકે તેમણે જે આત્મમંથન અનુભવ્યું, આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ માટે જે સાધના કરી અને તપ આચર્યું, તેના પરિણામે જે અનુભવમીકિતક તેમને લાધ્યું તથા આત્મસ્વરૂપની જે પ્રતીિત તેમને થઈ, તેના પરિપાકરૂપે આ રચના થયેલ છે. "કાંટિજ્ઞાનીના એક જ અભિપ્રાય હાય છે" એ વચનાનુસાર શ્રીમદ્દને લાધેલા અનુભવ તેમના પૂર્વના આચાર્યોના અનુભવને મળતા હાય તે સ્વાભાવિક છે. જે સત્ય છે તે તા ત્રિકાળ સત્ય જ રહેવાનું છે, આથી આત્માના અસ્તિત્વ આદિ પદાનું જે નિરૂપણ થયેલ છે તે પૂર્વના શ્રાયોમાં મળી આવે તે યાગ્ય જ છે. પર તુ એનું જે શૈલીમાં અને જે પ્રકાર "આત્મસિદ્ધિ"માં નિરૂપણ થયેલ છે તે જ તેની વિશેષતા છે. આત્મસિદ્ધિ જેવી ૧૪૨ દાહરાની નાની કૃતિમાં આત્માને લગતું આવશ્યક રહસ્ય દર્શાવી આપ્યું છે તે કંઈ નાનીસૂની સિદ્ધિ નથી. આ કૃતિ વિશે પંડિત સુખલાલજ યાગ્ય જ લખે છે કે:—

"માતૃભાષામાં અને તે પણ નાના નાના દોહા છ'દોમાં, તેમાં પણ જરાય તાણી કે ખે'ચી અર્થ ન કાઢવા પડે એવી સરલ પ્રસન્ન શૈલીમાં આત્માને સ્પર્શતા અનેક મુદ્દાઓનું ક્રમબદ્ધ તેમ જ સ'ગત નિરૂપણ જેતાં અને તેની પૂર્વવર્તા જેન–

૮૨. " આત્મસિક્રિ ", સંપા. મુકુલભાઇ કલાધી, પૃ. ૨૭.

પ. આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ૩૧૧

જૈનેતર આત્મવિષયક મહત્ત્વપૂર્ણ શ્ર'થો. સાથે સરખામણી કરતાં અનાયાસે કહેવાઈ. જાય છે કે પ્રસ્તુત આત્મસિદ્ધિ એ સાથે જ આત્માપનિષદ છે. "લા

પાતપાતાના પક્ષ અને મ'તવ્યની સિદ્ધિ અર્થ સે'કડા ક્ર'થા અનેક વર્ષોથી લખાતા આવ્યા છે. "સર્વાર્થ સિદ્ધિ" વિશે માત્ર જૈન આચાર્યોએ જ નહિ, પણ જૈનેતર આચાર્યોએય પાતપાતાના સ'પ્રદાય અનુસાર લખ્યું છે. વેદાંતમાં " પ્રદાસિદ્ધિ", " અદ્ભૈતસિદ્ધિ" આદિ પ્રસિદ્ધ છે. "નૈષ્કમ્પં સિદ્ધિ" અને "ઇશ્વરસિદ્ધિ" પણ જાણીતાં છે. " સર્વદ્વસિદ્ધિ" જૈન, બીદ્ધ વગેરે પર'પરામાં લખાયેલ છે, અને આ ઉપરાંત બીજા અનેક પુસ્તકા સિદ્ધિ વિશે લખાયેલાં ઉપલબ્ધ થાય છે, તે બધાં સાથે આત્મસિદ્ધિની સરખામણી કરવામાં આવે ત્યારે જ તેનું મૂલ્ય સમજાય. આ બધા સિદ્ધિ શેમાં અમુક વિષયની દલીલા દ્વારા ઉપપત્તિ કરવામાં આવેલી દેખાય છે, અને સાથે સાથે તેનાથી વિરુદ્ધ દલીલાનું તર્ક કે યુક્તિથી નિરાકરણ કરેલું જેવા મળે છે. આથી એની પાછળ આત્મસાધના કે આધ્યાત્મિક પરિણતિનું સમર્થ બળ લાગ્યે જ જેવા મળે છે. તેની સરખામણીમાં આત્મસિદ્ધિની ભાત જુદ્દી પડે છે. તેમાં તો શ્રીમદ્દે પોતાના અનુલવના ઊંડાણમાંથી જે પ્રાપ્ત થયું છે તેનું નિર્પણ કરેલું છે. તેમાં તાર્કિક ઉપપત્તિ નથી, પણ આત્માનુલવની થયેલી સિદ્ધિ જેવા મળે છે. આ જ કારણે "આત્મસિદ્ધિ"માં એક પણ વેણ કડલું, આવેશપૂર્ણ, પદ્ધપાતી કે વિવેકરહિત મળતું નથી. તેથી જ તેને આપણે પંડિત સુખલાલજની જેમ કહી શકીએ કે:—

" તેમણે આધ્યાત્મિક મુમુક્ષુને આપેલી ભેટ એ તો સે કડા વિદ્ધાનાએ આપેલી સાહિત્યિક ગ્ર'થરાશિની ભેટ કરતાં વિશેષ મૂક્યવ'તી છે. "લ્ય

અને એથી જ જે ઉંમરે અને જે ટૂંકા ગાળામાં પાતે પચાવેલું જ્ઞાન આત્મસિદ્ધિમાં શ્રીમદે ગૂંચ્યું છે તેના વિચાર કરતાં સર્વ કાેેેકનું મસ્તક નમી પડે તેમ છે.

અલખત્ત, આ જ અનુભવ પૂર્વના જ્ઞાનીઓએ પણ વર્ણવ્યાે છે, કારણ કે જ્ઞાનીના માર્ગ બે નથી. પણ અહીં આર'ભમાં દર્શાવેલ આત્માર્થી, મતાર્થી, સદ્દશુરુ આદિનાં લક્ષણા, પછી આવતા આત્માનાં છે પદ વિશેની શ'કા અને તેના સમાધાનને લગતાે મહત્ત્વના ભાગ, તેના ઉપસંહાર આદિ એટલાં તર્કપૂર્ણ અને સંપૂર્ણતાથી રજૂ થયેલ છે કે આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રમાં રસ ધરાવનાર કાેઈના માટે પણ આકર્ષણનું તત્ત્વ બની રહે તેમ છે.

પ્રા. દિનુભાઈ પટેલ આત્મસિદ્ધિ વિશે લખે છે કે: -

"શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની લાક્ષણિક શૈલીમાં આત્મસિન્દિશાસ વાંચનારને સાચે જ અનુભવ થાય છે કે આ શાસ કાઈ પણ વ્યાવહારિક ધર્મને વળગી રહેતું નથી. પાતાના વાચનમાં અને અનુભવમાં આવેલા, જુદી જુદ્ધી કક્ષાના મુમુક્ષુ જીવાના નિઃશ્રેયસ્ કલ્યાણ અર્થે, ભૂતકાળમાં થયેલા આત્મજ્ઞાનીઓના અનુભવાને લક્ષમાં લઈ

૮૩. " આત્મસિદ્ધિ", સંધા. મુકુલભાઇ કલાથી<sup>c</sup>, પૃ. ૨૫.

૮૪. એજન, પૃ. ૨૮.

ટૂં કામાં છ સિદ્ધાંતા આત્મસિદ્ધિમાં બહુ જ સરળ ભાષામાં અને હૃદય ગમ શૈલીમાં પ્રરૂપ્યા છે. તર્કની ભાષા જ સમજે એવા તર્ક ગ્રાહી પુરુષા માટે પણ આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર ઘણું મનનીય છે. "દ્ય

આમ આપણે જોઈએ તો તત્ત્વની દૃષ્ટિએ "આત્મસિદ્ધિ" મૌલિક નથી, પણ તેની નિર્પણશૈલીમાં મૌલિકતા સમાયેલી છે. તેથી જ પૃ. લલ્લુજી મહારાજ જણાવે છે કે:—

"માટાં મહાભારત, પુરાણ કે જૈનનાં શાસ્ત્રો કરતાં બહુ સુગમ અને સરળતાથી સર્વ શાસ્ત્રના સારરૂપ આત્મસિદ્ધિમાં વાત કરેલી છે. તે ગહન વાત વિચારવાન જીવને બહુ લક્ષમાં લેવા યાગ્ય છે."લ્ફ

### <sup>44</sup> આત્મસિ**હિશાસ** "ની લાકભાગ્યતા

આપણે જોશું તેમ આ લ'શમાં ખૂબ જ ગહન વિષયનું નિર્પણ થયેલું છે. પણ તેની રચના શ્રીમદે એવી સરળ ભાષામાં કરી છે કે તે સમજવામાં સર્વ કાઈને સુગમ થઈ પડે. ગુજરાતી ભાષામાં અને તે પણ નાના નાના દોહરામાં સરળ, પ્રસન્ન ભાષામાં તેની રચના થયેલી છે. તેમાં અટપટા વિષયોની વિવિધતા નથી, તેમાં દર્શતિક કથા કે વર્ણના નથી. છ પદની સિદ્ધિ માટે પ્રશ્નોત્તરરૂપે તત્ત્વનિર્પણના વિષય હોવા છતાં સૈદ્ધાંતિક લાંથા જેવી કઠણાઈ તેમાં નથી. ળહુ સૂક્ષ્મ ચર્ચા કે વિચારણા કરવા પાતે ગૂંચવાઈ જાય, થાકી જાય તેમ ન કરતાં સૂક્ષ્મ વિચારણા કરવા વાચક પ્રેરાય અને આત્માસ ળ'ધી નિઃશ'ક થાય તેવી સશ્લિક રચના આ શાસ્ત્રની છે. તેથી આ શાસ્ત્ર સી કાઈ મુમુક્ષ જીવને અવગાહવા અને નિત્ય પઠન કરવા યાગ્ય અવશ્ય છે, એવા મુક્કલભાઈ ના અભિપ્રાય આ શાસ્ત્ર વાંચ્યા પછી યથાર્થ લાગ્યા વિના રહે તેમ નથી. લાં

સામાન્ય જ્ઞાન ધરાવતી વ્યક્તિ, પાતપાતાની કક્ષા, ક્ષચાપશમતા અનુસાર તેમાંથી અર્થ સમજી શકે તેવી સરળતા તેની રચનામાં રહેલી છે. ભાષા સરળ છે એટલું જ નહિ, ગાઠવણી પણ એટલી બધી વ્યવસ્થિત છે કે તેમાં કચાંચે ગ્રંચવણ થાય તેવું નથી. વળી અન્ય મતાના ખંડનમંડનથી આ કૃતિ દ્વર રહી છે, તેથી આબાલવૃદ્ધ સર્વને ભાગ્ય, હિતકારી સામગ્રીથી ભરેલ આ કૃતિ બનેલ છે. પ્રદ્મચારીજીના શબ્દોમાં કહીએ તે —

" શ્રીમદ્દનાં બીજા' બધાં લખાણા કરતાં આત્મસિહિની પહિત જુદી જાતની છે... તૈથી આ ગ્રંથ લાેકપ્રિય થઈ પડચો છેં, અને ભવિષ્યમાં પણ ઘણા જીવાને માર્ગ-દંશનરૂપ થઈ પડે તેવા છે."લ્લ

૮૫. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ: અર્ધશતાવદી સ્મારક્રમંથ", પૃ. ૧૨૪.

૮૬. " ઉપદેશાસ્ત ", પત્રાંક ૨૧, ૧૩૫.

૮૭. " આત્મસિહિ", સંપા. મુકુલભાઇ કલાથી, પૃ. ૨૪.

૮૮. "શ્રીમદ રાજચંદ્ર: અધિયાતાહરી રમારકગ્રંથ", પ્ર. ૪૪.

પ. અત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર

ગંથની ભાષા સાદ્રી, સીધી, સરળ, ટ્રંકાક્ષરી અને તુરત સમજાય તેવી છે. તેમ છતાં આ આખી કૃતિ સ્ત્રાત્મક છે, અને તેમાંથી પ્રત્યેક જીવ પાતપાતાની ચાગ્યતા અનુસાર પામી શકે છે. કાઈ પણ જીવ એવા નહિ હાય કે જે એમાંથી કશું જ ન મેળવી શકે. આથી મુનિ શ્રી લલ્લુજી મહારાજે આપેલા આત્મસિહિ વિશેના નીચેના અભિપ્રાય બહુ મનન કરવા ચાગ્ય છે:—

"નાના પુસ્તકના આકારે જણાય છે, પણ તે ચમતકારી વચના છે તે લિબ્ધવાકથો છે, મ'ત્રસ્વરૂપ છે. રિદ્ધિસિદ્ધિની ક'ઈ જરૂર નથી. પણ જન્મમરણના ફેરા ટળે તેવાં તે વચના છે. કાઈ સમજે ન સમજે તાપણ કાનમાં તે વચના પડવાથી પણ પુરુષ બાંધે છે. તેમાં જે આત્મા વિશે વાત જણાવી છે તે માન્ય કરવા ચાંગ્ય છે, શ્રદ્ધા કરવા ચાંગ્ય છે,

" આત્મસિદ્ધિમાં તો ભલભલાને માન્ય કરવી પહે તેવી વાતો છે. તેથી વધારે હું જાહું છું એમ કહેનાર કંઈ જાહ્યુંતો નથી. તેમાં ભૂલ દેખનાર પાતે જ ભૂલ ખાય છે. શ્રી આત્મસિદ્ધિને યથાર્થ સમજનાર તો કાઈ વિરક્ષા જ્ઞાની પુરુષ છે. પહ્યુ ગુજરાતી ભાષામાં હોવાથી નાનાં આળક, સ્ત્રી, વિદ્વાન ગમે તે વાંચી શકે, મોઢ કરી શકે, રોજ બાલી શકે અને યથાશક્તિ સમજ શકે તેમ છે. અને ન સમજે તાપહ્યુ તે જ્ઞાનીપુરુષના શખ્દો કાનમાં પહે તાપહ્યુ જીવ પુષ્ય બાંધે એવા એના પ્રભાવ છે. "લ્વ

"આત્મસિદ્ધિશાસ" એ શ્રીમદ્ની ઉત્તમાત્તમ કૃતિ છે, તે વિશે સર્વ વિદ્વાના સ'મત થાય છે

૮૯. " ઉપદેશામૃત ", પત્રાંક ૨૧, પૃ. ૧૩૫.

૯૦. એજન, પત્રાંક ૧૫૬.

#### प्रक्रिश्च ६

# અપૂર્વ અવસર

શ્રીમદ્ રચિત "અપૂર્વ અવસર" નામનું કાવ્ય સૌ પ્રથમ "પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ" તરફથી વિ. સં. ૧૯૬૧ માં પ્રકાશિત થયેલ. "શ્રીમદ રાજ્ય'દ્ર "ની પહેલી આવૃત્તિમાં નીચે દર્શાવેલી નાંધ સાથે પ્રગટ થયું હતું —

" શ્રીમફના આ ગુહ્લસ્થાનકમ લખાયાના સમય નિઃસ શયપહેલુ થઈ શકતો નથી. આ પરત્વે જે કંઈ નિર્દ્ધ અમે કરી શક્યા છીએ તે એ છે કે, વિ. સં. ૧૯૫૨ થી ૧૯૫૬ સુધીના કાઈ વર્ષમાં શ્રી વવાહિયા ક્ષેત્રે તે લખાયેલ છે. – સંશોધક. "

વિ. સ'. ૧૯૭૦ માં પ્રગટ થયેલી "શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર "ની બીજી આવૃત્તિમાં પણ શ્રી મનસુખભાઈ રવજીભાઈએ "અપૂર્વ અવસર " ના રચનાસમય વિશે ઉપર પ્રમાણેની જ નાંધ આપી છે.ર વિ. સ'. ૧૯૯૨માં પ્રગટ થયેલી તથા શ્રી હેમચ'દ ટાેકરશી મહેતા સ'પાદિત " શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર "ની પાંચમી આવૃત્તિમાં આ કાવ્યના રચનાસમય વિશે નિર્ણયાત્મક નાંધ જોવા મળે છે. તે નાંધ આ પ્રમાણે છે:—

" આ ' અપૂર્વ અવસર' વિ. સં. ૧૯૫૨ના માગશર માસ આસપાસમાં શ્રીમદૃની સ્થિતિ વવાિલ્યામાં હતી ત્યારે સવારે ઊઠતાં વે ત જ માતુશ્રીના ખાટલા ઉપર ખેસીને લખ્યા હતા. જે વખતે ચીનાઈ કાગળ, ખિડયા અને કલમ આ સેવકે લાવી આપ્યાં હતાં, તે વખતે કાગળમાં કુક્ત પહેલું પદ જ લખેલું હતું. – સંશોધક. " <sup>3</sup>

" શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર "ની પાંચમી આવૃત્તિમાં આપેલી આ નોંધ તથા આગળની આવૃત્તિઓમાં આપેલી નોંધ જેતાં એટલું સમજાય છે કે શ્રીમદ્દે આ કાવ્ય વવાણિયા ક્ષેત્રે વિ. સં. ૧૯૫૨ પછી રચ્યું હતું. પણ શ્રી હેમચંદભાઈએ આપેલા વિ. સં. ૧૯૫૨ના માગશર માસના સમય સ્વીકારતાં ચાહી મુશ્કેલી ઊભી થાય છે. આ અસ્સામાં શ્રીમદ્ દ્વારા લખાયેલા પત્રા જેતાં જણાય છે કે તે સમયે શ્રીમદ્ની સ્થિતિ મુંબઈમાં હતી. અને વિ. સં. ૧૯૫૩ના માગશર માસમાં તેમની સ્થિતિ વવાણિયામાં હતી. આથી એવું અનુમાન થાય છે કે સંશાધકની સરતચૂકથી સાલ કે સ્થળ ખાડું લખાઈ ગયું હશે. વળી, તે પછીથી વિ. સં. ૨૦૦૭માં "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ" તરફથી પ્રગટ થયેલી " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર "ની

વે. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર'', આ. ૧, પરમશુત પ્રભાવક મેં ડળ, વિ. સં. ૧૯૬૧, " અ. અ. "ની પાદનાંધ

ર. એજન, આ. ર, વિ. સં. ૧૯૭૦, " અ. અ. "ની પાદનાંધ, પૃ. ૫૧૪.

ર, એજન, આ. ય, ખંડ ૭, વિ. સં. ૧૯૯૨, " અ. અ. "ની પાદનાંધ, પૃ. ૩૦.

૬. અધ્યુર્વ અયુસર કર્ય

પહેલી આવૃત્તિ (પૃ. ૫૬૩)માં તથા ૨૦૨૦ની બીજી આવૃત્તિમાં આ કાવ્યના રચનાસમય અંગે "આ કાવ્યના નિર્ણીત સમય મળતા નથી" એવી નોંધ સાથે તે વિ. સં. ૧૯૫૩ની સાલમાં રચાયેલું ગણી મૂકવામાં આવ્યું છે. આ બધા પરથી આ કાવ્ય વિ. સં. ૧૯૫૩ની માગશર માસમાં વવાણિયા ક્ષેત્રે રચાયું હોય તેવા સંભવ વિશેષ લાગે છે, કારણ કે સ્થળ કરતાં સાલમાં શરત ચૂક થવાના સંભવ વિશેષ રહે છે. એટલે બીજી કાઈ આધારભૂત માહિતી ન મળે ત્યાં સુધી આ કાવ્યના રચનાસમય વિ. સં. ૧૯૫૩ ના માગશર માસના ગણવા બરાબર લાગે છે.

અનંક જાતની સાંસારિક સુખ-સગવડ હોવા છતાં જીવ શાંતિ પામતા નથી, તેમ બનતું સંસારમાં અનેક વખત જેવા મળે છે. તે પરથી સમજાય છે કે બાહ્ય સાધના નિરંતર સુખ આપી શકતાં નથી; અ'તમાં દુઃખ આપે છે. તેથી આત્મસાધકાએ સાચું સુખ અ'તરમાં જ વસે છે, એવા નિર્ણય કર્યો છે. અને અમુક જાતના આધ્યાત્મિક અધિકાર મેળવવાથી જીવ સાચું શાધત સુખ મેળવી શકે છે. આ અધિકાર મેળવવા જીવે કયા પ્રકારના આધ્યાત્મિક વિકાસ સાધવા જોઈએ તે વિશેના પાતાના આદર્શ શ્રીમદે રવ ગાથા કે કડીના આ કાવ્યમાં આપ્યા છે.

આધ્યાત્મિક રીતે જવને પોતાના લક્ષસ્થાન – માક્ષ સુધી પહેાંચવાના વિકાસક્રમ શ્રીમદ્દે જૈન આગમાની પરિપાટી અનુસાર દર્શાવ્યો છે. જૈનધર્મમાં જીવની નીચામાં નીચી ભૂમિકા મિથ્યાત્વથી શરૂ કરી ઊંચામાં ઊંચી ભૂમિકા સિહપદ સુધીની દશાના જીવની યોગ્યતા પ્રમાણે ૧૪ વિલાગ પાઉદ્ધા છે. તે પ્રત્યેકને ગુણસ્થાન કહેવામાં આવે છે. આ કાવ્યમાં ૪થા ગુણસ્થાનથી શરૂ કરી ૧૪મા ગુણસ્થાને વર્તતા જીવની સ્થિતિનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રસંગોપાત્ત પાતાની આધ્યાત્મિક સ્થિતિનો તેમ જ અભિલાષાના ખ્યાલ પણ શ્રીમદ્દે આ કાવ્યમાં આપ્યો છે. તેથી આ કાવ્ય શ્રીમદ્દના જીવન-કવનના તેમ જ આત્મિક વિકાસના અભ્યાસમાં ઘણું અગત્યનું બની રહે છે.

ર૧ કડીના આ નાના કાવ્યની ઉત્તમ ગુણવત્તાથી આકર્ષાઈને મુનિશ્રી જયવિજયજી, મુનિશ્રી કાનજીસ્વામી, મુનિશ્રી સ'તબાલજી તથા નગીનદાસ શેઠ જેવા વિદ્વાના આ કાવ્યની વિસ્તૃત સમજણ આપતાં પુસ્તકા લખવા પ્રેરાયા છે.

"અપૂર્વ અવસર" પર મુનિ જયવિજયજાએ સૌ પ્રથમ વિવેચનપૂર્ણ પુસ્તક લખ્યું છે. "શ્રી ગુલુસ્થાન કમારોહણ અથવા શ્રીમદ રાજચંદ્ર પ્રણીત અપૂર્વ અવસર એવા કચારે આવશે? એ પદ પર વિવેચન" એ નામનું તેમનું પુસ્તક વિ. સં. ૧૯૭૮માં પ્રકાશિત થયું હતું. તેમાં મુનિશ્રીએ પ્રત્યેક કડીના ભાવ, વિશ્વાર્થ વળેરે વિસ્તારથી સમનાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. આ કાવ્યમાં જીવના પ્રથાથી ૧૪મા મુખ્યસ્થાન સુધીના વિકાસક્રમ શ્રીમદ્દે બતાવ્યા છે, અને જીવ કેવા ક્રમથી એક એક મુખ્યસ્થાન ચડતા નાય છે તે બતાવ્યું છે, તેથી મુનિશ્રીએ આ કાવ્યને "શ્રી ગુલુસ્થાન કમારાહણ" જેવા સાર્થક નામથી ઓળખાવ્યું છે.

તે પછી વિ. સં. ૧૯૯૬-૯૭ આસપાસ પૂ. કાનજીસ્વામીનાં "અપૂર્વ અવસર એવા કચારે આવશે? કાવ્ય પરનાં પ્રવચનાં "ની પહેલી આવૃત્તિ પ્રગટ થઈ હતી. તે જ પ્રવચનાની બીજી આવૃત્તિ વિ. સં. ૨૦૧૩માં પ્રગટ થઈ. વિ. સં. ૧૯૯૫માં – ઈ. સ. ૧૯૩૯માં – રાજકાટ મુકામે સાત દિવસ સુધી કાનજીસ્વામીએ "અપૂર્વ અવસર" કાવ્ય પર પ્રવચના આપ્યાં હતાં, તે પુસ્તકાકારે પ્રગટ થયેલ છે. આમ આ પુસ્તક પ્રવચનાનું સંકલન હોવાને લીધે તેની ભાષા વાતચીતના પ્રકારની છે, તેમ જ તેમાંના મુદ્દાઓ પણ ક્રમસર નથી. વળી, કેટલીક જગ્યાએ એમાં પુનરુક્તિ પણ જેવા મળે છે. આમે છતાં આ કાવ્યની ગુણવત્તા અને મહત્તા ખતાવવાના સ્તૃત્ય પ્રયત્ન અહીં જેવા મળે છે. આ બે પુસ્તક પછી પૂ. મુનિશ્રી સંતબાલજીનું "સિદ્ધિનાં સાપાન" નામનું " અપૂર્વ અવસર" પરનું વિવેચનનું પુસ્તક વિ. સં. ૨૦૦૭માં – ઈ. સ. ૧૯૫૧માં – પ્રગટ થયું. આ પુસ્તકમાં આ કાવ્યના ગંભીર આશય સમજાવવા ઉપરાંત સાધક પાતાનું દીનત્વ પ્રભુ પાસે કખૂલતા હોય તેવી જાતની ક્લપના કરીને આ કાવ્યના વિશેષાર્થ સમજાવ્યો છે. તેને લક્ષમાં લઈને મુનિશ્રીએ યોગ્ય રીતે "સિદ્ધિનાં સાપાન" એવું નામ આ કાવ્યને આપ્યું છે.

આ બધાં પુસ્તકાના વિશિષ્ટ શુણાને લક્ષમાં લીધા પછી, આ આખું કાવ્ય વધુ વિસ્તારથી તથા ઝીણવટથી સમજવવાના પ્રયત્ન શ્રી નગીનદાસ ગિરધરલાલ શેઠ તેમના '' પરમપદ પ્રાપ્તિની ભાવના " નામના '' અપૂર્વ અવસર " પરના વિવેચનના પુસ્તકમાં કર્યો છે. ગુણસ્થાન - કમારાહણ અતાવવાની સાથે આ કાવ્યમાં શ્રીમદ્દે કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની' અભિલાષા વ્યક્ત કરી છે. આ કાવ્યની છેલ્લી ગાથાની પહેલી પ'ક્તિ '' એહ પરમપદ પ્રાપ્તિનુ' કર્યું 'ધ્યાન મે' " ઉપરથી શ્રી શેઠ આખા કાવ્યના સાર જણાવતું '' પરમપદ પ્રાપ્તિની ભાવના " એવું શીર્ષક યોજ્યું જણાય છે.

આમ " અપૂર્વ અવસર" એ કાવ્ય પર ચાર વિદ્વાનાએ સ્વતંત્ર પુસ્તકા વિવેચનરૂપે આપેલ છે. આ કાવ્યના ભાવાર્થ કે ટૂંકામાં સમજણ આપવાના પ્રયત્ન તા બીજી કેટલીક વ્યક્તિઓએ પણ કર્યા છે. સર્વ વિવેચકા આ કાવ્યની ઉત્તમતા માટે એકમત થાય છે તે જ તેની મહત્તાનું પ્રમાણ છે.

જૈન આગમાની પરિપાર્ટી અનુસાર શ્રીમદ્રે આ કાવ્યમાં કરેલી ગુણસ્થાનવર્તા' જીવની કક્ષાની ગાેઠવણી વિશે મુનિશ્રી સ્ંતળાલજ તેમના '' સિદ્ધિનાં સાપાન " નામના પુસ્તકની પ્રસ્તાવનામાં લખે છે કેં:—

"પણ એ વર્ગી કરણ અને ગાઠવણ એવાં તા ઉત્તમ અને સફળ થયાં છે કે આગ્રાના તાજમહેલ જેમ શિલ્પદુનિયાના અફલત કળાનમૂના છે, તેમ આ, ગીતા જેવા સર્વમાન્ય ગ્રંથની હરાળમાં આવે એવા આધ્યાત્મિક જગતના આલેશાન મ'દિરના કળાનમૂના છે, એમ મન લાગ્યું છે. ગીતાની આસપાસ જેમ આખું આધ્યાત્મિક જગત છે, તેમ આની આસપાસ આધ્યાત્મિક જગતમાંથી કાઢી આપેલા કેવળ મહીદા છે. એ પચાવવા માટે અમુક લ્મિકા જોઈએ. પણ જેને પચે એના બેડા પાર. "૪

૪. " સિદ્ધિનાં સાપાન ", પૃ. ૬.

**૬. અપૂર્વ અવસ**ર

ર૧ કડીના આ કાવ્યના પૂર્વ અને ઉત્તર એમ બે વિભાગ પાડી શકાય. પૂર્વ ભાગ ૧૨ કડીના અને ઉત્તર ભાગ ૯ કડીના. પહેલા ભાગમાં નિર્ગ'થ થવાની ભાવના, નિર્ગ'થનાં લક્ષણો, સમ્યગ્દર્શન અને નિર્ગ'થના આત્મચારિત્રનું વર્ણન આપેલું છે. ઉત્તર વિભાગમાં ક્ષપકશ્રેણી, કેવળજ્ઞાન અને માક્ષનું વર્ણન આપેલું છે. આ કાવ્યમાં ૪થાથી ૧૪ મા રાભ્યાનો સમાવેશ કરેલા છે.

આ વર્ણન તેમણે એવી સુંદર રીતે કર્યું છે કે તે સમજવા માટે, આગળ જોયું તેમ, ભૂમિકાની જરૂર છે, અને એ સમજવા માટે તો એથી પણ ઉન્નત ભૂમિકા જોઈએ. આ ભૂમિકા કાેને હાેય તે ખતાવતાં મુનિશ્રી જયવિજયજી "શ્રી ગુણસ્થાન ક્રમારાહણ"ની પ્રસ્તાવનામાં યાેગ્ય જ લખે છે કે:—

"આ પદ જો કે ગુજરાતી ભાષામાં લખાયું છે, અને તેથી શબ્દાર્થની સરલતા બહુ દેખાશે, પણ તે પદમાં જૈનદર્શનો આદર્શ માર્ગ જણાવ્યા હાવાથી જિજ્ઞાસુ દશાશ્રી લઇ પરમ પદ – માક્ષની પ્રાપ્તિ સુધીના અદ્ભુત અને પરમ તત્ત્વરહસ્યમય ગુણુસ્થાન કમારાહણ હાવાથી તથા આધ્યાત્મિક માર્ગના અતિ ગૃઢ તત્ત્વા અને અલોકિક રહસ્યાથી ભરપૂર હાવાથી, તે પદના વાસ્તવિક રહસ્યાર્થ દર્શાવવાને તા મહાન ચાંગી આનંદઘનજી મહારાજ જણાવે છે તેમ 'અબધૂ સા જેગી ગુરુ મેરા, ઇન પદ કા કરે નિવેશ 'ની માફક અસાથારણ જ્ઞાની હાય તે જ દર્શાવી શકે તેમ છે." પ

તત્ત્વજ્ઞાનથી ભરપુર આ કાવ્ય જૈનધર્મના તથા અન્ય ધર્મના અનુયાયીઓમાં પણ ઘણું પ્રસિદ્ધ છે, અને તે ઘણું કાણું પ્રાર્થનામાં પણ બાલાય છે. પૂ. ગાંધીજીને પણ આ કાવ્ય એટલું પ્રિય હતું કે તેમણે તેને "આશ્રમ ભજનાવલિ "માં સ્થાન આપ્યું હતું. શ્રીમદ્રના વિરાધ કરનારાઓ તરફથી પણ આ કાવ્યની તા પ્રશંસા જ થઈ છે, તે તેનું ઉચ્ચત્વ સાખિત કરે છે. મુનિશ્રી હર્ષ ચંદ્રજી, કે જેમણે "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર વિચાર નિરીક્ષણ "માં શ્રીમદ્રનાં ઘણાં ઘણાં મ'તવ્યાના સાચા કે ખાટા વિરાધ દર્શાવ્યા છે, તેમણે પણ આ વિશે નીચે પ્રમાણેના પ્રશંસાપૂર્ણ અભિપ્રાય આપ્યા છે—

"અપૂર્વ અવસર એવા કચારે આવશે ? એ કવિતા ઘણી રસિક છે, તેમાં રાગ્ર અને તાલના મેળ છે, અને બરાબર વાંચતાં કાઈ પણને હૃદય ઉપર સારી અસર કરે તેવી છે. આ કવિતા જ્યારે શ્રીમફે લખી હશે ત્યારે તેઓ ઘણા ઉચ્ચ વિચારમાં ડૂળી ગયા હશે, એમાં સ'શય નથી. કવિતાની કડીઓ એક પછી એક વાંચતાં એમ અનુભવ થાય છે કે જાણે જીવ પાતાના સ્થાનકના સાપાન પર ચઢતાે હાય, તે પદ્ધતિએ તે કવિતા તેઓએ રચી છે. આ કવિતામાં તેઓએ આત્મસ્વભાવ જીવસ્થાનકક્રમ, ને માહનીય પ્રકૃતિના ક્રમવાર વિલયનાં યથાતથ્ય સ્વરૂપા બતાવ્યાં છે. મન, વચન ને કાયાના સ'બ'ધની વર્ગણા છુટે, આત્મા સ્વસ્વરૂપમાં આવે એવી દશાનું ક્રમવાર તેઓએ વર્ણન ત્યાં કર્યું છે." '

મ. " ગુજુસ્થાન ક્રમારાહેલું ", આદૃત્તિ ૧, ૫. મ. ૬. " શ્રીમદ્ રાજ્યદે વિચાર નિરીક્ષણ ", આવૃત્તિ ૨. ૫. ૧૮૧.

ર ૯ વર્ષની સુવાન વચે ઉચ્ચ આધ્યાત્મિક કક્ષાનું આ કાવ્ય રચનાર શ્રી**મદ્રની અંતર**ંગ સ્થિતિ કેટલી ઉચ્ચ હશે તેના ખ્યાલ આપણને અહીં આવે છે. એક જ બેઠકે અપૂર્વ ગણાય તેવું કાવ્ય રચનાર શ્રીમદ ગૃહસ્થાવસ્થામાં હોવા છતાં કેવી ઉચ્ચ કક્ષાએ વિરાજતા હશે કે ં કેઠે સિદ્ધ સુધીની દશાના તેએ યથાતથ્ય ખ્યાલ આ કાવ્યમાં આપી શક્યા છે 🖠

### ચીંદ ગુખસ્થાનકા

આ કાવ્યની સમજણ પામવા માટે જૈનધર્મની ગુલુસ્થાનક વિશેની તત્ત્વવિચારણાની સમજ હોવી આવશ્યક બને છે. ૧૪ ગુણસ્થાનનાં નામ આ પ્રમાણે છે —

૧. મિથ્યાત્વ, ૨. સાસ્વાદન, ૩. મિશ્ર – મિથ્યાત્વ સમ્યક્ત્વ, ૪. અવિસ્તિ સમ્યગ્દર્ષિ, પ. દેશવિસ્તિ સમ્યગ્દર્ષિ, ૬. પ્રમત્તસંયત,

૭. અપ્રમત્તસ'યત, ૮. અપૂર્વ'કરણ, ૯. અનિવૃત્તિખાદર, ૧૦. સૂક્ષ્મસ'પરાય, ૧૧. ઉપશાંતમાહ, ૧૨. ક્ષીણુમાહ,

૧૩. સચાગી કેવળી અને ૧૪. અયાગી કેવળી.

ગુણ એટલે આત્માની જ્ઞાન, દર્શન, વીર્ય આદિ શક્તિઓ, અને સ્થાન એટલે તે શક્તિઓની તરતમ ભાવવાળી અવસ્થા. આત્મા પર રહેલાં કર્મનાં પડલ જેમ જેમ દૂર થતાં જાય છે તેમ તેમ તેના ગુણના વિકાસ થતા જાય છે, અને જીવ એક પછી એક ગુણસ્થાન ચડતા જાય છે. એ ગુણસ્થાના વિશેની પારિસાષિક ટુંકી સમજણ આ પ્રમાણે છે:--

- (૧) મિથ્યાત્વ આ ગુણુસ્થાને વર્તતા જીવમાં દર્શન માહનીય અને અન'તાનુબ'ધી કષાયની પ્રખળતા હાવાને લીધે તેને આત્મા તરફ રુચિ થતી જ નથી. તેને વીતરાગવાણીમાં શ્રદ્ધા હોતી નથી. મિથ્યાત્વી ત્રણ પ્રકારના છે :
  - ૧. અભવ્ય જેના મિથ્યાત્વને આદિ કે અંત નથી.
  - ર. ભવ્ય જેના મિથ્યાત્વને આદિ નથી પણ અ'ત છે.
  - પડવાઈ જે જીવ સમકિત પ્રાપ્ત કર્યા પછી પતન પામ્ચા છે.
- (૨) સાસ્વાદન --- સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કર્યા પછી પતન પામતો જીવ પહેલે ગુણસ્થાને જતાં પહેલાં અહી' જરા વાર અટકે છે, અને તત્ત્વરુચિના સ્વલ્પ આસ્વાદવાળી ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરે છે, તે સાસ્વાદન ગુણસ્થાન. ચડતી વખતે જીવ પહેલેથી ત્રીજે ગુણસ્થાને નાય છે.
- ( ૩) મિશ્ર મિથ્યાત્વમાંથી નીકળી સમ્યગ્દર્શન પામતાં પહેલાં જે મનામ થનવાળી ભમિકા જીવને પ્રાપ્ત થાય છે તે મિશ્ર ગુણસ્થાન.
- ્( ૪ ) અવિરતિ સમ્યગ્દષ્ટિ આત્મા અસ'દિગ્ધપણે સત્યદર્શન, સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કરે તે. એહીં આત્મા પહેલવહેલા આધ્યાત્મિક શાંતિ અનુભવે છે. અહીં અન'તાનુબ'ધી ક્યાયની ચાકડીના વેગ નથી રહેતા, પણ ચારિત્રશક્તિને રાકનાર સ'સ્કારાના વેગ રહે છે, તેથી विरति - ત્યાગવૃત્તિ ઉદય પામતી નથી. આ ગુણસ્થાને જીવ વત, પચ્ચખાણ આદિ નાણ ખરાે, પણ પૂર્વકર્મના ઉદયે પાળી ન શકે.

<sup>૬</sup>. અપૂષ<sup>e</sup> અવસર

- (પ) દેશવિરતિ સમ્યવ્દષ્ટિ અહીં અલ્પાંશે વિરતિ ઉત્પન્ન થાય છે, તેથી દેશવિરતિ કહેવાય છે. એક પચ્ચખાણથી માંકીને બાર વ્રત અને શ્રાવકની ૧૧ પ્રતિમા સુધીમાંનું જેટેલું પાળી શકે તેટલું આદરે. અહીં ઇચ્છા અલ્પ હોય. તે જીવ અલ્પારંભી, અલ્પપરિચંહી, સુશીલ, ધર્મિષ્ઠ, ઉદાસીન, વૈરાગ્યવંત હોય.
- (६) પ્રમત્તસ'યત વૈરાગ્યમાં છવ વધુ દઢ બનતાં સવ વિરતિ ગહણુ કરે છે. તેની ત્યાગવૃત્તિ ઉદય પામે છે. તેને પૂર્વાધ્યાસથી થતી ભૂલોના પશ્ચાત્તાપ થાય છે. અહીં સાધક દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી નવ તત્ત્વને જાણે છે, ૧૭ ભેદે સ'યમ પાળે છે, ૧૨ ભેદે તપશ્ચર્યા કરે છે. પણ અપ્રમાદી રહેવાની ઇચ્છા છતાં કચારેક તેને પ્રમાદ આવતા હોવાથી આ ભૂમિકાને 'પ્રમત્તસ'યત ગુણુસ્થાન કહેવાય છે.
- (૭) અપ્રમત્તસંથત અહીં જીવ પ્રમાદના ત્યાગ કરે છે. બીજી બાજુ પૂર્વવાસનાએ! પાતા તરફ **ખે**ંચે છે, તેથી જીવ છઠ્ઠા અને સાતમા ગુણસ્થાન વચ્ચે ઝાેલાં ખાયા કરે છે.
- (૮) અપૂર્વ કરેલા આમાં પૂર્વે કઠી નહીં અનુભવેલા એવા આત્મશુદ્ધિના અનુભવ થાય છે. સાધક બાદર કષાયથી નિવત્યા છે. આ ગુલ્યાને સ્પષ્ટ બે શ્રેણી પડી નાય છે: ઉપશમશ્રેલી અને ક્ષપકશ્રેલી. આઠમાથી બારમા ગુલ્યાન સુધીની ભૂમિકા ફક્ત એકાય ચિત્તની વિચારધારા નિરૂપે છે, તેથી તેની સ્થિતિ જઘન્ય એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટ અંત્ર હૂર્તની હોય છે. અને બારમે ગુલ્યાને ન પહોંચે ત્યાં સુધી સાધકની સાધના ચડતીપડતી પામ્યા કરે છે.

ઉપશમશ્રેણીવાળા સાધક માહનીય કર્મની પ્રકૃતિના દળને ઉપશમાવતા (દળાવતા) ક્રમે ક્રમે ૧૧મા ગુણસ્થાન સુધી પહોંચે છે, પણ ત્યાં કર્મનું જોર વધતાં તેનું પતન અવશ્ય થાય છે. કચારેક તે પડતાં પડતાં છઠ્ઠે ગુણસ્થાને તો કચારેક ચાથે ગુણસ્થાને અટકે છે; તો વળી કચારેક તે છેક પહેલે ગુણસ્થાને ઊતરી જાય છે. ત્યાંથી તેને કરી ચડવાનું રહે છે. ક્ષપકશ્રેણી માંડતો સાધક માહનીય કર્મની પ્રકૃતિના દળને મૂળમાંથી ક્ષય કરતો કરતો હમે તથા ૧૦મે ગુણસ્થાને થઈ સીધા ૧૨મે ગુણસ્થાને પહોંચે છે. તે વચલા ૧૧મા (ઉપશાંતમાહા) ગુણસ્થાને સ્પર્શતો જ નથી, તેથી તેના પતનને અવકાશ રહેતા નથી.

- ( ૯ ) **અનિવૃત્તિખાદર** માહનીય કર્મના શેષ રહેલા અ'શાના ઉપશમ કે ક્ષય અહીં થી ચાલુ થાય છે. માયા ભાવ અહીં છૂટે છે.
- ્ (૧૦) **સ્ક્લ્મસ'પરાય** અહીં હમા કરતાં વિશુદ્ધ દશા પ્રાપ્ત થાય છે. નિ**મો**હીપછું, નિશ્લિલાયા, અવિશ્વમ વગેરેના આ સ્થાનમાં વિકાસ થાય છે.
- (૧૧) ઉપરાંતમાહનીય ઉપરામશ્રેણી માંડેલા સાધક માટે જ આ ગુણુસ્થાન છે. માહનીયની બાકી રહેલી સંજવલન પ્રકૃતિ અહીં ઉપશાંત થાય છે. અને ત્યાંથી આત્માના વિકાસ અટકે છે, અને જીવનું અવશ્ય પતન થવાથી તે નીચેના ગુણુસ્થાને ઊતરી જાય છે.

- (૧૨) ક્ષીણમાહ અહીં દર્શન માહનીય અને ચારિત્ર માહનીયની કુલ ૨૮ પ્રકૃતિઓ ક્ષય થાય છે, તેથી તે ક્ષીણમાહ ગુણસ્થાન કહેવાય છે. અહીં થી અ'તર્મુ હૂર્ત જેટલા સમયમાં જીવ કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવે છે.
- (૧૩) સ**યાગી કેવળી** આ ગુણુક્યાને ૪ ઘનઘાતી કર્મ માહનીય, જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અ'તરાયના ક્ષય થઈ સર્વજ્ઞપણ' પ્રગટે છે. પણ આ સ્થાનમાં મન, વચન અને કાયાના યાગ હાય છે. તેથી તે સયાગી કેવળી કહેવાય છે.
- (૧૪) અધાગી કેવળી—આ ગુણસ્થાને આત્મા મન, વચન અને કાયાના યાેગને રુંધીને બાકીનાં ચાર અઘાતી કર્મોના પણ ક્ષય કરી, મુક્તિ પામે છે; એક સમયમાત્રમાં ઊર્ધ્વગતિએ સિદ્ધક્ષેત્રે જઈ જ્ઞાનના ઉપયાગે સિદ્ધ થાય છે. અહીં જીવ યાંગરહિત અને કેવળજ્ઞાન સહિત હાય છે, તેથી અચાગી કેવળી કહેવાય છે.

સમક્તિ થયા પછીથી ક્રમે ક્રમે આગળ વધતાં વધતાં જીવ કેવા ગુણા પ્રગટાવી સિદ્ધ થાય છે તેના ચિતાર શ્રીમફે આપણને આ કાવ્યમાં આપ્યા છે.

## પૂર્વ વિભાગ

આપણું આગળ જોયું તેમ. "અપૂર્વ અવસર" કાવ્યના પૂર્વ અને ઉત્તર એમ બે વિભાગ પાડી શકાય છે; પ્રથમની ખાર કડીના પૂર્વ વિભાગ અને બાકીની નવ કડીના ઉત્તર વિભાગ. પૂર્વ વિભાગમાં શ્રીમદે નિર્ધ'થ થવાની ભાવના, નિર્ધ'થનાં લક્ષણા, સમ્યગ્દર્શન અને નિર્દ્ય'થના આત્મચારિત્રનું વર્ણન કરેલ છે.

નિગ્ર<sup>૧</sup>થ થવાની ભાવના — કાવ્યના આર'ભ શ્રીમદ્ર નિર્ગ્ર'થ થવાની પાતાની ભાવના વ્યક્ત કરીને કરે છે. કેાઈ પણ **મુમુક્ષુને જા**ણે પાતાના હુદયની ભાવના જ વ્યક્ત થઈ હોય તેવું વાંચતાંની સાથે લાગે તેવી આ કડીની રચના થયેલી છે. જુઓ :—

> "અપૂર્વ અવસર એવાે કથારે આવશે? કથારે થઇશું બાહ્યાંતર નિર્ધાય જે? સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષ્ણ છેઠીને, વિચરશું કવ મહત્પુરુષને પંથ જે?" અપૂર્વદ્વ

કાવ્યની પહેલી જ કડીમાં પાતાની નિર્જાય થવાની ભાવનાને પ્રશ્નરૂપે શ્રીમદ રજૂ કરે છે કે જગતના બધા જ સ'બ'ધા છાડીને, દ્રવ્યથી – બાહ્યથી, તેમ જ ભાવથી – અ'તરથી, સ'યમી – નિર્જાય થયેલા મહાન પુરુષના માગે, તેમના જેવા જ સ'યમી બની, હું કચારે જઈશ ? આજ સુધી પ્રાપ્ત ન કરેલા એવા " અપૂર્વ અવસર" કચારે પ્રાપ્ત થશે ?

્જવને સ'સારમાં જકડી રાખતી રાગદ્વેષની ગાંઠ જેની કપાઈ ગઈ છે તે નિર્જા શ; અર્થાત્ જેના રાગ અને દ્વેષના ભાગ છૂટી ગયા છે તે. માેક્ષની પ્રાપ્તિ માટે નિર્જા થપાશું આવશ્યક છે, તેથી નિર્જા થવાની ભાવના શ્રીમદ્દે પહેલી કડીમાં જ વ્યક્ત કરી છે.

<sup>દુ</sup>. એ'પૂ**ર્વ** અવસ્રર ક્રેસ્

અહીં એ વિચાર આવે કે શું આપણે અત્યાર સુધીમાં કાઈ જન્મમાં મુનિપણું નહિ પાળ્યું હોય ? શાસ્ત્રકારા કહે છે કે અત્યાર સુધીમાં અનેક વાર નિર્ધ ધપણું ગ્રહણ કર્યું છે, પણ તે માત્ર ળહિરાત્મભાવળી. એટલે તે સફળ ન થયું.

આત્માના ત્રણ પ્રકાર કહેલા છે: બહિરાતમા, અંતરાતમા અને પરમાતમા. બહિરાતમભાવ એટલે આત્માના પાતાના સિવાયની અન્ય સર્વ વસ્તુ માટેના ભાવ. અન્ય સર્વ વસ્તુ એટલે દેહ, કુટુંખ, લક્ષ્મી, પ્રભુતા વગેરે. તેમાં સ્વબુદ્ધિ કરનાર એવા જીવ તે બહિરાતમા. આત્મા શરીરાદિથી ભિન્ન છે, એવી પ્રતીતિ થાય, અન્ય તરફના માહ ટળી જાય અને પાતાના તરફ રુચિ થાય તે અંતરાતમા. પરમ વિશુદ્ધ વીતરાગદશા જેનામાં હાય તે પરમાતમા. કેવળજ્ઞાનસ્વરૂપ વિશુદ્ધ આત્મા તે પરમાતમા. એમ કહી શકાય કે આત્માના આ ત્રણ પ્રકાર એ ખરી રીતે, વિકાસની દૃષ્ટિએ, એક જ આત્માની એક એકથી ચહિયાતી ત્રણ ભૂમિકાઓ છે.

અત્યાર સુધીમાં જીવે વત, તપ કે સાધુપણું માળ્યું છે તે માત્ર બહિરાતમભાવથી. તેની પાછળ કંઈ ને કંઈ ભોતિક સુખ મેળવવાના કે સંપત્તિ – કીર્તિ મેળવવા જેવા અન્ય કાઈ એવા જ આશય હતા. અત્યાર સુધીમાં જીવે શું શું કર્યું છે, તે શ્રીમદ્દે તેમના ''યમ નિયમ" નામના કાવ્યમાં બહુ સારી રીતે સમજાવ્યું છે. બધું જ કર્યું, પણ તે માત્ર બહિરાત્મભાવથી, તેથી તે પરમાર્થમાર્ગની પ્રાપ્તિરૂપે ન ફળ્યું, તે તેમાં સારી રીતે સમજાવ્યું છે.

અહીં શ્રીમદ્દે બાહ્યથી નિર્ગંથ થવાનું કહ્યું છે એટલે બહિરાત્મભાવથી થવાનું કહ્યું છે તેમ નથી. બાહ્યથી એટલે બાહ્ય વેશથી, ગૃહસ્થપણું છાંડી મુનિવેશ ધારણ કરવાના છે. અ'તરથી નિર્ગંથ થવું એટલે રાગદ્વેષરહિત થવું. ગમે તેવા સંજોગા હાય, બધા માન આપતા હાય, અનેક જાતની લિપ્ધઓ પ્રગટી હાય, છતાં તે વિશે જરા પણ માનભાવ ન આણ્વો; તેમ જ ગમે તેટલી અશાતાના ઉદય હાય, ગમે તેટલા ઉપસંગો ને પરિષહા સહન કરવા પડતા હાય કે નિ'દા-અપમાન થતાં હાય છતાં એનું નિમિત્ત બનનાર પ્રત્યે લેશ પણ દ્વેષભાવ ન આવે, સારી કે દુઃખકારી બ'ને સ્થિતિમાં સમભાવ રહે તે આંતરિક નિર્ગંથપણું. આમ બાદ્ય તેમ જ આંતરવૃત્તિથી નિર્ગંથ થવાની ભાવના અહીં વ્યક્ત કરાઈ છે. આવા નિર્ગંથ કઈ રીતે થવાનું છે? સાધક કવિ પાતે જ જવાબ આપે છે:

## "સર્વસ' બાંધનું બાંધન તીક્ષ્ણ છેકીને." અપૂર્વ૦

સ'સારમાં પરિભ્રમણ કરતાં કરતાં જવે રિહિ, સિહ, વૈભવ, સત્તા એમ અનેક વસ્તુ-ઓનો ભાગવટા અનેક વખત કરેલા છે. તેમ છતાં તે વધુ ને વધુ ભાગવવાની લાલસા રહેતી જેવા મળે છે. ભાગના માહ જીવને સ'સારમાં બાંધી રાખનાર છે. એ જ રીતે સ'સારમાં જીવને બાંધી રાખનાર તેનાથી પણ સમર્થ બીજુ' બ'ધન છે, તે અન્ય જવા – ૪૧ માતા, પિતા, પત્ની, પુત્ર, કુટું ખ આદિ – પ્રત્યેના સ્નેહ છે. તે ખઘામાં મારાપણાના ભાવ વિશેષપણ રહેલા હાય છે, તેથી ખરી રીતે તેઓ બધાં મારાં નથી, પણ રાગદ્વેષના કારણરૂપ સંખંધિત અન્ય છેવા છે એમ સમજવું ઘણું મુશ્કેલ છે. આથી અન્ય છેવા પ્રત્યેના રાગભાવ કે દેષભાવ પણ સંસારમાં છવને જકડી રાખનાર મજળૃત બંધન છે.

મુનિશ્રી જયવિજયજી જણાવે છે તેમ, સંસારમાં સંબંધ ત્રણ પ્રકારના છે: ૧. બાહ્યસંબંધ – શરીર, ધન, કુટુંબ, ઘર આદિ સાથેના સંબંધ. ૨. આભ્યંતરસંબંધ – મન, વચન, ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, રતિ, અરતિ આદિ કષાય, નાેકષાય, વેદ વગેરેના સંબંધ છે. ૩. સૂક્ષ્મ સંબંધ – રાગ, દ્રેષ, અજ્ઞાન એ ભાવકમે કે સૂક્ષ્મ સંબંધ છે.

આ સર્વ સંબંધથી ઉત્પન્ન થતાં સુખદુઃખનું મૂળ કારણ રાગ, દ્વેષ કે અજ્ઞાન છે, તેથી બીજા સંબંધ સાથે તેના પણ અંતરથી ત્યાગ થવા જોઈએ. કારણ કે નહિતર તા પૂ. સંતબાલજ જણાવે છે તેમ—

" ઘણાય સાધકા બહારની ગાંઠ છાડીને, અ તરની ગાંઠ છાડવા પ્રયત્નશીલ થાય છે, પણ સ્વચ્છ દેના મહારાક્ષસ સામે માં ફાડીને બેઠા હાય છે. સ્વત ત્રતા મેળવતાં વૃત્તિની ગુલામી સ્વીકારી બેસે છે. " હ

આ ખંધનને શ્રીમદે ખૂબ જ તીક્ષ્ણ જણાવેલ છે, કારણ કે તે ખંધન છાડવું જવને શલ્ય પેઠે સાલે છે. આનું એક કારણ એ છે કે અત્યાર સુધી જવે પાતાનું સાચું સ્વરૂપ અને આત્માનું અનંત સુખ જાલ્યાં નથી, તેથી તેને તે પ્રત્યક્ષ નથી. તે પ્રત્યક્ષ કરાવનાર સત્પુરુષના ચાળ પણ હોતો નથી. બીજ બાજુ જવ અનાદિકાળથી સંસાર સેવતો આવ્યો છે, તેથી તે રૃદિ બની ગઈ છે. સાથે સાથે સંસારનાં ભૌતિક સુખ તે પ્રત્યક્ષ એઈ શકે છે. તે સુખા ખાટાં છે, નાશવંત છે એવી સમજ સુખ મેળવવાની લાલસામાં દબાઈ જાય છે. તેથી અન્ય વધુ સારા સુખ માટે, તે સુખ મેળવવાના લાભ છાડવા, તે પણ જવને ખૂબ દુષ્કર લાગે છે. તેથી જવને સંસારમાં જકડી રાખતું સંબંધનું બંધન ખૂબ તીક્ષ્ણ છે.

આ કાવ્ય જૈન આગમાની પરિપાટી અનુસાર રચાયું હોવાથી તેના પર જૈન સૂત્રાની અસર જેવા મળે તે સ્વાભાવિક છે. એ બધામાં "ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"ની અસર વિશેષપણે આપણને જેવા મળે છે. "સર્વ સંબંધનું બંધન તીક્ષ્ણ છેદીને" એ પંક્તિ પર "ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"ના ૮ મા અધ્યયનની ૪ થી ગાથાની સ્પષ્ટ અસર દેખાય છે જુઓ —

"सन्त्रं गांथं केलहां च, विष्यज्ञहे तहाविहां भिक्खु। सन्त्रेसु कामजाञ्जेसु पासमाणा न लिप्पई ताई॥''ट

૭. **"** સિદ્ધિનાં સાપાન ", <sub>પૃ</sub>. ૩.

૮. "ઉત્તરાધ્યયન", પૃ. ૪૯; અર્થ: સાધુ કર્મભધ કરવાવાળા સર્વ પ્રકારના પરિત્રહ અને ક્લેશ છોડી દે, જીવાના રક્ષક મુનિ સર્વ વિષયમાં ખધન દેખાને એમાં લિપ્ત થતા નથી.

૬. અપૂર્વ અવસર ૩૧૩

તીક્ષ્ણ ખ'ધન છંકીને નિર્ધ' શ્ર થયા પછી તેમની અભિલાધા મહત્પુરુષને પ' શ્રે વિચરવાની છે. અહીં '' મહત્પુરુષ " શબ્દ વિશિષ્ટ અર્થમાં પ્રયોજાયા છે. નિર્ધ થમાં પણ મહત્પુરુષ એટલે તીર્થ કર પ્રભુ. તેમની સાથે તેમના ગણધરા અને ચૌદ પૂર્વધારી અન્ય મહાત્માઓ પણ મહત્પુરુષ ગણાય. તીર્થ કર પ્રભુ જે માર્ગ ચાલ્યા, કલ્યાણ કરવા તેમણે જે માર્ગ બતાવ્યા, તે માર્ગ ચાલવાની ઇચ્છા અહીં વ્યક્ત થયેલી છે. મહત્પુરુષને પ' શ્રે ચાલવાની ભાવનામાં પૂ. કાનજીસ્વામી તેમના પ્રવચનમાં બતાવે છે તે પ્રમાણે —

" અનંત જ્ઞાની ભગવંતાના વિનય છે. અને પાતાની પામર અવસ્થાના ખ્યાલ છે. કારણ કે બેહદ સામર્થ્યવાળું જ્ઞાન જાલ્યું છે, પણ હજુ પ્રગટશું નથી."

આ ત્રણ પંક્તિઓમાં જે ભાવના દર્શાવી છે, તે અત્યાર સુધીના કાઈ પણ સમયમાં ભાવી નથી. તે ભાવના ભાવી હાય તા મુક્તિ થઈ જાય. જેની ભાવના જ ન ભાવી હાય તેને સાક્ષાત્ કરવાના કાળ તા કથાંથી જ આવ્યા હાય? તેથી પૂર્વે કઠી પ્રાપ્ત ન થયા હાય તેવા અવસર મને હવે કથાર પ્રાપ્ત થશે? – તે પ્રશ્ન પહેલી જ પંક્તિમાં કવિએ મૂક્યો છે. શ્રીમદ્ અપૂર્વ શબ્દથી મંગળાચરણ કરે છે. " અપૂર્વ "માં અનેક અર્થના સમાવેશ થઈ જાય છે. આત્માની અને તશક્તિ, નિર્ધ થના માર્ગ વગેરે જે કંઈ આજ સુધી પ્રાપ્ત નથી કર્યું તે અપૂર્વ છે. એથી એ શબ્દ જ માંગલ્યસૂચક છે. તેનાથી કાલ્યની શરૂઆત થવી તે સૂચક છે.

સંસારના સર્વ સંબંધ તોડી, બાહ્યાંતર નિર્લ'થ થઈ, મહત્પુરુષને પંચે જવાની સાચી ભાવના જીવમાં ચાેશું ગુણુસ્થાન આવ્યા પછી જ જાગી શકે છે. તે પહેલાંની ભાવના બહિરાત્મભાવથી થયેલી હોય છે, તથી અસફળ છે. આથી શ્રીમદ્ ચાેથા ગુણુ-સ્થાનથી જીવની દશા બતાવવાનું શરૂ કરે છે.

નિર્ગ <mark>'થનાં લક્ષણા —</mark> છવ નિર્ગ 'થદશા ધારણ કરં તે પછી તેનામાં કેવા ગુણા તથા કેવાં લક્ષણા પ્રગટે છે તે શ્રીમફે બીજી કડીમાં બતાવ્યું છે. બીજી રીતે કહીએ તેા એ કડીમાં શ્રીમફે નિર્ગ થપણાની વ્યાખ્યા આપી છે. જુએા :—

> "સર્વ ભાવથી ઔદાસીન્ય વૃત્તિ કરી, માત્ર દેંહ તે સ'યમ હેતુ હોય **જો**; અન્ય કારણું અન્ય કશું કલ્પે નહિ, દેંહે પણ કિ'ચિત્ મૂર્છા નવ જોય જો." અપૂર્વ**૦**૨

પાતે નિર્બ થરૂપે વિચરતા હાય તે વખતે પાતાનામાં કેવી જાતનાં લક્ષણાની શ્રીમદ્ર અપેક્ષા રાખે છે તે બતાવતાં આ કડીમાં તેઓ કહે છે કે, બધા જ ભાવા પ્રત્યે ઉદાસીનતા પ્રગતી હાય, દેહને પણ કક્ત સ'યમના હેતુરૂપે જ ગણ્યા હાય, તે હેતુ સિવાય કાઈ પણ વસ્તુને કાઈ પણ કારણે ઇચ્છે નહિ, તે એટલે સુધી કે દેહ વિશે પણ સહેજે મમત્વભાવ કે મૂછાં ન હાય, એવા નિર્બ થદશાને ફલિત કરતા અપૂર્વ અવસર કથારે આવશે?

૯. " અપૂર અવસર" પરનાં પ્રવચનાે, આવૃત્તિ ૨, ૫. **૪**.

નિર્જુ'થ મુનિને સર્વ ભાવ એટલે કે માહ, રાગ, દ્વેષ વગેરે ક્યાયભાવ – પરભાવ પ્રત્યે ઉદાસીનતા હોય છે. સંસારવર્ધક ભાવાથી તે પર રહેવા ઇચ્છે છે, તેથી તે પ્રત્યે મુનિ ઉદાસીનતા ધારણ કરે છે.

" ઉદાસીનતા" અહીં વિશિષ્ટ અર્થ ખતાવે છે. સંસાર ઉપરના માહ કે પ્રીતિ ઓછાં થવા માંડે ત્યારથી શરૂ કરીને સંપૂર્ણપણે માહેના નાશ થાય ત્યાં સુધીની જીવની અવસ્થાના મુખ્યત્વે ત્રણ ભાગ પાડેલા છેં: ૧. વૈરાગ્ય, ૨. ઉદાસીનતા અને ૩. વીતરાગતા.

વૈરાગ્ય — સંસાર પરના માહના અસાવ થવા માંડે ત્યારે શરૂઆતમાં સંસાર પ્રત્યે અરુચિ જન્મે છે, પછી અનાસજિત આવે છે, અને પછી ઉપેક્ષા થાય છે; આ દશાને વૈરાગ્ય કહે છે. વૈરાગ્યમાં અશુસ વૃત્તિઓના નાશ અને શુસ વૃત્તિઓના વધારા થાય છે, કારણ કે તે વખતે ક્યાયના ઉપશમ થાય છે. જીવમાં પહેલે ગુણસ્થાને વૈરાગ્યની શરૂઆત થાય છે. તે તીવ બનતાં ચાયે ગુણસ્થાને ઉદાસીનતામાં પરિણમે છે.

ઉદાસીનતા — સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન થયા પછી શુલ કર્મના ઉદયથી સુખસાધનો પ્રાપ્ત થાય તો તેનાથી હર્ષ ન થાય અને અશુલ કર્મના ઉદયથી દુઃખદાયક સંચોગો મળે તો તેનાથી શોક ન થાય, અર્થાત્ કોઈ પહ્યુ દશામાં વિષમભાવા ન થતાં આત્મા સમલાવી જ રહે, એક જ સરખી વૃત્તિથી ખંનેને વેદે તે ઉદાસીનતા. આ દશામાં કષાયોનો ઉપશમ અને ક્ષય હોવાથી, સુખદુઃખ સમલાવે વેદાતા હોવાથી, ખંને પ્રકારનાં કર્મોના નાશ થાય છે. વૈરાગ્યદશાની જેમ શુલની વૃદ્ધિ કે અશુલનો ક્ષય તે દશામાં થતાં નથી, કારણ કે ખંને લાવો તરફ તે ઉદાસીન હોય છે. આમ ઉદાસીનતા એ આત્માના ગુણ છે. કેટલાક ઉદાસીનતાને દુઃખની સ્થિતિમાં ઉદ્દલવતી મનની નબળાઈ તરીકે ગણાવે છે તે અયાગ્ય છે. ઉદાસીનતા અને દીનતામાં ઘણા તફાવત છે. દીનતા લાચારીમાંથી પ્રગટે છે, ઉદાસીનતા આત્માના સામધ્યમાંથી પ્રગટે છે.

ઉદાસીનતામાં અશુભ અને શુભ કર્મની નિર્જરા સાથે પુર્યાનુખ'થી પુર્ય બ'ધાય છે. ચાથાથી સાતમા ગુણુસ્થાન સુધી સરાગ સ'યમ હાય છે, ત્યાં સુધી સમ્યક્ચારિત્ર સ'પૂર્ણુ-પણું પાળી શકાતું નથી, અને કેટલીક શુસ વૃત્તિએ! ઉદયમાં આવી જતાં પુર્યાનુખ'ધી પુરુષનાં – તીર્થ'કરગાત્ર જેવાં – કર્મા બ'ધાય છે.

વીતરાગતા — કથાય – રાગદ્રેષના સંપૂર્ણ અભાવ તે વીતરાગતા. ૮માથી ૧૨મા ગુલુસ્થાન સુધીમાં અખેડ ઉપયોગ અને આત્મસ્થિરતાને લીધે યુલ્યાનુભ'ધી પુલ્યના પણ અભાવ હોય છે, ત્યાં માત્ર કર્મની નિર્જરા જ હાય છે, તેથી તે વીતરાગદશા કહેવાય છે. ચાર ઘાતી કર્મના સર્વથા અભાવ જેને હોય તે સંપૂર્ણ વીતરાગ છે.

આમ ઉદાસીનતા એ વૈરાગ્ય પછીની દશા છે. વૈરાગ્યથી નિર્જ થપણ પ્રાપ્ત થાય છે, તેમાં ઉદાસીનતા આવે છે અને તે ઉત્કૃષ્ટ બનતાં તે વીતરાગતા રૂપ પરિણમે છે. આથી અહીં નિર્જ થપણામાં ઉદાસીન થવાનું જણાવ્યું છે. શ્રીમદ્દે તેમના એક કાવ્યમાં પણ ઉદાસીનતા વિશે લખ્યું છે કે:—

'' સુખદી સહેલી હે, અકેલી ઉદાસીનતા, અધ્યાત્મની જનની તે ઉદાસીનતા.''<sup>૧૦</sup>

શ્રી બનારસીદાસજએ પણ શ્રીમદ્દ પૂર્વે ઉદાસીનતા વિશે આવેા જ અભિપ્રાય ઉચ્ચાર્યો છે ...

" ઔરજગ રીત જેવી ગસિત અસાતા તેતિ, સાતાકી સહેલી હે, અકેલી ઉદાસીનતા." ધ

ઉદ્દ + આસીનતા = ઉદાસીનતા. ઉદ્દ એટલે ઊંચે, આસીનતા એટલે બેસવાપણું. રાગ, ક્રેષ આદિથી ઊંચે બેસવાપણું તે ઉદાસીનતા.

નિર્સ થપણામાં દેહ પણ સંયમના નિર્વાહન અર્થ જ ઉપયોગમાં લેવાના હોય છે; મતલળ કે જે પ્રવૃત્તિ સંયમને પોષક ન હોય તે કરવાની નહિ. દેહ તે માક્ષ પ્રાપ્ત કરવાનું એક સાધન છે, માક્ષપ્રાપ્તિમાં તે અનિવાર્ય છે. તેથી દેહને ટકાવવા માટે ખાવાની, પીવાની વગેરે કિયા કરવાની જરૂર રહે છે. તેથી તે કિયાઓ કરવી ખરી, પણ અનાસકત ભાવે. ખાલવું, ચાલવું, નિદ્રા લેવી વગેરે પ્રવૃત્તિઓ પણ દેહ ટકાવવા કરવી; પણ જેમ ખને તેમ એક અને ઉદાસીનભાવે કરવાની અભિલાષા અહીં વ્યક્ત થઈ છે. તે કિયાઓમાં શરીરની શાતાના મમત્વભાવ હોતા નથી. શ્રી કાનજીસ્વામી આ વિશે લખે છે કે:—

"સ'યમમાં ઇદ્રિયદમન નિમિત્તરૂપે હોય છે, અને મૂળ કારણ આત્મસ્વભાવની સ્થિરતા છે. સહજ સ્વાભાવિક આત્મજ્ઞાનમાં ટકવું તે સ્થિરતા છે. " રા

આ તો ક્રિયા કરવાની વાત થઈ, પણ સ'યમના હેતુ સિવાય બીજી કાઈ પણ ચીજ સનિને ખપે નહિ. મનના આનંદ માટે, પૂજાસત્કાર માટે, બાહ્ય સુંદરતા માટે કાઈ પણ વસ્તુ ખપે નહિ. કાઈ પણ ચીજના પરિગ્રહર્ષે મુનિને નિષેધ છે, કારણ કે પૂર્ણ વીતરાગદશાં ન આવી હોવાને લીધે તેમાં મમત્વ બ'ધાવાના, બાહ્ય સુખની ઇચ્છા થવાના સ'લવ રહે છે. આ અપરિગ્રહીપણ એટલે સુધી લઈ જવાનું છે કે,

"દેહે પણ કિ ચિત્ મૂર્છા નવ જોય જો." અપૂર્વ૦

દેહ છે, તેના ધર્મા બજાવવાના છે, સર્વ ધર્મકાર્યો પણ તેનાથી જ સાધવાનાં છે, તેમ છતાં દેહમાં જરા પણ મમત્વખુદ્ધિ ન હોવી જોઈએ. તે જ નિર્જ થપણાનું લક્ષણ છે. દેહને ધર્મ પામવાનું સાધન જાણી તેને ટકાવવા, તેનું લાલનપાલન કરવાની લાલચ થઈ જાય તે સ્વાભાવિક છે, પણ એ લાલચ રાકી પોતાના કર્તવ્યમાં જ મગ્ન રહે તે સાચા નિર્જ થ. કર્મ ભાગવવા માટે દેહ તા મળવાના જ છે, તે શ્રદ્ધા હોવાથી, શરોરમાં હાલ ધર્મશાધનમ્ ! એ જાણતા હોવા છતાં શરીરમાં જરા પણ મારાપણું કર્યા વિના પોતે આત્મામાં જ મગ્ન રહેવાની અભિલાષા સેવે છે. દેહ વિશેની અમૂર્છોની અગત્ય ખતાવતાં શ્રી સંતખાલજી લખે છે કે:—

૧૦. '' શ્રામદ્ રાજચ'દ્ર '', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ષૃ. ૧૯૫, '' પરમપદ-પ્રાપ્તિની ભાવના '', ષૃ. ૫૩. ૧૧. ''અપૂર્વ' અવસર '' પરનાં પ્રવચના, આવૃત્તિ ૨, ષૃ. ૭.

"સાધક જ્યારે નિર્જા ધતાની સાધના કરતો હોય, ત્યારે બીજા બહારનાં સંબંધી-જેનાની કે પદાર્થોની વળગણા એાછી થાય છે. પરંતુ પછીથી દેહની વળગણાય ઘટાડવાના પ્રમળ પુરુષાર્થ કરવાના રહે છે. કારણ કે દ્વરના બંધન કરતાં પાસેનું બંધન હંમેશાં જિટલ હોય છે. દેહની મૂર્છા ટળશે તો શરીરમાં કાર્ય કરી રહેલાં અંતર'ગ કારણો જેવાં કે પ્રાણ, મન, ખુદ્ધિ, ચિત્ત એ પણ ટળશે જ, કારણ કે આત્માના વૈભાવિક રસથી જે એ બધાં જન્મ્યાં છે, ને નિષ્યાં છે. આ રીતે જીવનની પરાકાશરૂપ આત્મસિદિ માટે અમૂર્ચ્ઇ દશાની મારી આ કલ્પના છે " રે

નિર્બ થપણાનાં લક્ષણ બતાવતી આ કડી પર "ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર "ના રહ મા અધ્યયનના બીજા ફકરાની તથા "દશવૈકાલિકસૂત્ર" છઠ્ઠા અધ્યયનની ૨૦–૨૧ એ બે ગાથાની છાયા પડી હોય તે સંભવિત છે. જુઓ:—

" निञ्चेश्रेणं दिञ्चमाणुमतेरिर्विश्वेशसु कामभोगेसु निञ्चेयं हृद्यमाराच्छ । सञ्चितसञ्जेसु विरव्ज । सञ्चितसञ्जेसु विरव्जमाणे आरंभपरिच्चायं करेइ । आरंभपरिच्चायं करेमणे संसारमणे । बोच्छिद्द सिद्धिभणां पष्टिवन्ने य भवइ । " १३ अ जं पि वृद्ध व पाय वा कंग्रलं पायपुच्छणं । तं पि संजमल्लक्ष्त्री धारोति परिहरेति य ॥ " "न सो परिगहों वतो णायपुच्छणं ताइणा ।

"ઉત્તરાધ્યયન" અને "દશવૈદાલિક" એ બ'ન સૂત્રની ઉપરની ગાથાઓમાં મુનિ દેહ, પરિગ્રહ આદિના સ'યમાર્થે કઈ રીતે ઉપયોગ કરે છે તે બતાવ્યું છે. મુનિ અસ'ગપણે રેકે છે, મૂર્સ્કાભાવ કરતા નથી વગેરે લક્ષણા અહીં બતાવાયાં છે, જે આપણે " અપૂર્વ અવસર"ની બીજી કડીમાં જોઈ શકીએ છીએ. સંપૂર્ણ અસ'ગપણ પ્રાપ્ત કરવાની ભાવના શ્રીમદે એ કડીમાં ભાવી છે.

मुच्छा परिमाही बुत्ती इह बुत्तं महेसिणा॥ "१४

૧૨. " સિહિ સાપાન ". યુ. છે.

૧૩. " ઉત્તરાધ્યયન ', પૃ. ૨૪૯; અથ<sup>દ</sup> : તિવે<sup>દ</sup>દથી દેવ, મનુષ્ય અને તિય<sup>દ</sup>ય સંખંધી કામભાગાથી વિરક્ત થાય છે, ખધા વિષયથી વિરક્તિ થાય છે. બધા વિષયથી વિરક્ત થઈ આરંભ પરિશ્રહના ત્યાગ કરે છે. આરંભપરિશ્રહના ત્યાગ કર્યા પછી સંસારમાગ<sup>દ</sup>ના ત્યાગ કરી માક્ષમાગ<sup>દ</sup> શ્રહણ કરે છે.

૧૪. " દશવૈકાલિક ", અંવ્ય. ૬, ગાથા ૨૦–૨૧, ૫. ૮૭; અર્થ : " જે કંઇ વસ્ત્ર, પાત્ર, કંબલ, પાદપું છત, રજોહરહા ઇત્યાદિ જે સંયમી પુરુષો સંયમનાં ઉપકરહ્યાને સંયમના નિર્વાહને માટે ધારહા કરે છે કે પહેરે તેને જગતના જીવાના રક્ષક જ્ઞાતપુત્ર લગવાન મહાવીર દેવે પરિત્રહ કહ્યો નથી. પરંતુ તેમાં સંત્રમધમ બતાવ્યા છે. પરંતુ તે વસ્ત્રાદિ કાઈ પહા વસ્તુ પર જો મ્ચર્જાઆસક્તિ હાય તા જ તે પશ્ચિહ છે એમ તે ઋષિશ્વર ફરમાવ્યું છે. " — શ્રી સંતબાલજીએ કરેલા અનુવાદમાંથી, " દશવૈકાલિકસ્ત્ર," ૫. ૭૬.

૬. અપૂર<sup>િ</sup> અવસર

શ્રીમફે પાતાના આ જાતના ભાવ અન્ય લખાણમાં પણ કેટલીક જગ્યાએ વ્યક્ત કર્યા છે. તે સર્વ જોવા તે અહીં શક્ય નથી, પણ પરિગ્રહ અને સુખ વિશેના તેમના વિચારા જણાવતાં નીચેનાં વચના જુઓ —

"સર્વ જગતના જીવાં કંઈ ને કંઈ મેળવીને સુખ પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છે છે. માટો ચક્રવર્તી રાજા તે પણ વધતા વૈભવ, પરિગ્રહના સંકલ્પમાં પ્રયત્નવાન છે, અને મેળવવામાં સુખ માને છે, પણ અહા ! જ્ઞાનીઓએ તાે તેથી વિપરીત જ સુખના માર્ગ નિર્ણાત કર્યો કે કિચિત્ માત્ર પણ ગ્રહવું એ જ સુખના નાશ છે." પ્ય

અા પ્રમાણે નિર્જ થપણાનાં લક્ષણા ખતાવ્યા પછી શ્રીમફે સમ્યગ્દર્શનનું સ્વરૂપ ત્રીજી કડીમાં દર્શાવ્યું છે.

સમ્યગ્દરશન — શ્રીમદને પાતાને સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થઈ હતી, તેના ઉલ્લેખ ત્રીજી કડીમાં મળે છે:—

" દર્શનમાહિ વ્યતીત થઈ ઊપજયાે બાેધ જે, દેહ ભિન્ન કેવલ ચૈત-યનું જ્ઞાન જો; તેથી પ્રક્ષીણ ચાસ્ત્રિમાહ વિલાકિયે, વર્તે એવું શુદ્ધ સ્વરૂપનું ધ્યાન જો." અપૂર્વ૦ ૩

આત્મા અને દેહ બંને જુદા છે તથા આત્મા માત્ર ચૈત-યમય તથા જ્ઞાનમય છે એવા બાય દર્શનમાહનીય કર્મના નાશથી પ્રાપ્ત થયા છે. તે જ્ઞાન દ્વારા ચારિત્રમાહનીય કર્મપણ ક્ષીણ થતું દેખાય છે. પણ પાતાને જે શુદ્ધ સ્વરૂપના બાય થયા છે, તે શુદ્ધ સ્વરૂપમાં જ રહેવાનું બને એવા અપૂર્વ અવસર કચારે આવશે ? — એ વિચાર શ્રીમદે અહીં મૂક્યો છે.

દર્શનમાહ એ માહનીય કર્મના એક પ્રકાર છે. કર્મ અન'ત પ્રકારનાં છે. તેમાં આઠ પ્રકારનાં કર્મ મુખ્ય છે. એ આઠ કર્મમાં સૌથી પ્રખળ, સત્તાધારી કર્મ તે માહનીય છે. માહનીયના બે ભેદ છે: દર્શનમાહ અને ચારિત્રમાહ. આ માહનીય કર્મને શાસ્ત્રકારા મદિરા સમાન ગણાવે છે.<sup>૧૬</sup>

દર્શનમાહ — નવતત્ત્વ – જીવ, અજીવ, યુણ્ય, પાપ, આશ્રવ, સ'વર, નિર્જરા, બ્ધ અને માક્ષ – ની જિનેશ્વર ભગવાને જે પ્રમાણે પ્રરૂપણા કરી છે તે જ પ્રમાણે તેને યથાર્થ માનવાં, તેમાં અચળ શ્રહા કરવી તે સમ્યગ્દર્શન. આત્માના આ દર્શનને આવરણ કરનાર કર્મ તે દર્શનમાહનીય. તેની ત્રણ પ્રકૃતિ છે: સમ્યક્ત્વમાહનીય, મિશ્રમાહનીય અને મિશ્યાત્વમાહનીય. ૧૭

૧૫. ''શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૨૦, આંક ૮૩૧.

૧૬. ૧૭. " કમ'શ્ર'થ પ્રકારણ " ૧, ગાથા ૧૩–૧૪, પૃ. ૨૬–૨૭.

ચારિત્રમાહ — હિં સા આદિ વ્યાપારાના સર્વાથા ત્યાગ કરવા તેમ જ અહિં સા આદિતું સંપૂર્ણ પાલન કરવું તે સમ્યક્ચારિત્ર. તેને આવરણ કરનારું કર્મ તે ચારિત્રમાહનીય. તેના બે લેદ છે: કષાય અને નાકષાય. કષ = સંસાર, આય = લાભ, જેનાથી સંસારલાભ થાય તે કષાય. આ કષાય ૪ પ્રકારના છે: ક્રોધ, માન, માયા અને લેાભ. તે પ્રત્યેકના ૪ ભેદ છે: અનંતાનુખંધી, અપ્રત્યાખાની, પ્રત્યાખાની અને સંજવલન. આમ કષાયના કુલ ૧૬ પ્રકાર થાય. નાકષાય ૯ છે: હાસ્ય, રતિ, અરતિ, શાક, ભય, જુગુખ્સા, અને સ્ત્રી, પુરુષ, નપુંસક એ ત્રણ વેદ મળી ૯ નાકષાય છે. કષાયની સાથે રહી તેને ઉદ્દીપન કરતા હોવાથી તે નાકષાય કહેવાય છે.

આત્મસ્વરૂપને આવરેલું કરે તે દર્શનમોહ અને આત્મચારિત્રને આવરે તે ચારિત્રમોહ. આત્મસ્વરૂપને આવરેલું કરનાર દર્શનમોહના નાશ થાય ત્યારે સ્વસ્વરૂપ પ્રગટ થાય. તેનો નાશ થવાથી અનુભવબાધ ઊપજે છે. આ કડીની પહેલી પંક્તિમાં શ્રીમદ્ લખે છે કે, "દર્શનમાહ વ્યતીત થઈ ઊપજ્યો બાધ જે" તે પરથી જલાય છે કે તેમને સમ્યગ્દર્શન થયું હતું. દર્શનમાહ વ્યતીત થયા એટલે કે નાશ થયા, અર્થાત્ "સમ્યગ્દર્શન થયું." દર્શનમાહના નાશથી સમ્યગ્દર્શન થાય તે જિનાક્ત સિદ્ધાંત છે. પણ અહીં તે વાત સર્વસામાન્ય વ્યક્તિ માટે વપરાયેલ નથી, પણ પોતાને અનુલક્ષીને છે. તે આપણે "ઊપજ્યો" શબ્દ પરથી જાણી શકીએ છીએ. તે વિશે શ્રી નગીનદાસ શેઠ લખે છે કે:—

" જો સામાન્ય રીતે લખ્યું હોય તો 'ઊપજ્યો 'ન અદલે 'ઊપજે' એમ લખત. વળા ત્રીજી લીટીમાં 'વિલાકિયે' શખ્દ પણ એ જ વાત સ્ચવે છે કે તેમનું ચારિત્ર ઘણું નિર્મળ થતું જાય છે અથવા થઈ ગયું છે એમ તેઓ પાતે જોઈ શકે છે, અને તે જોઈ શકવાનું કારણ એ કે તેમનામાં શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપનું ધ્યાન સદા નિરંતર વર્તતું હતું." '

સમ્યગ્દર્શનને આવરાલુ કરનારું દર્શનમાેલ કર્મ નાશ પામવાથી એવા બાધ ઉત્પન્ત થયા કે આત્મા દેલથી બિન્ન છે અને તે ચૈતન્ય તથા જ્ઞાનમય છે. સમ્યગ્દર્શીને તે બાધ વર્તનમાં ઊતરે જ. જેને આવું અનુભવસ્વરૂપ જ્ઞાન હાય નહિ તેને શુષ્કજ્ઞાની યવાના સંભવ વિશેષ. સમ્યગ્દર્શન અર્થાત્ "દેલ ભિન્ન કેવળ ચૈતન્યનું જ્ઞાન " થાય ત્યારે દેલાદિ પદાર્થી બંધનરૂપ, ભવભ્રમણ કરાવનાર જીવને લાગે છે. તેથી તેનાથી છૂટવા, ચારિત્ર ગ્રહણ કરવાનું લક્ષ તેને બંધાય છે, શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ પામવાની તેની ઇચ્છા પ્રભળ બને છે, અને એ ઇચ્છા પૂરી કરવાના હેતુથી જ તેની પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિ થતી હોય છે. પરિણામે તેના ચારિત્રની વધતી વિશુદ્ધતા તથા ચારિત્રમાહનીયના વિશેષપણ ક્ષય જોવાય છે. આ કડીની ૪ થી પ ફિત્રમાં તે કારણ શ્રીમદે સ્પષ્ટપણ અતાવ્યું છે: "વર્ત એવું શુદ્ધ સ્વરૂપનું ધ્યાન જો."

દર્શનમાહના નાશ થવાથી આત્મસ્વરૂપનાં દર્શન કર્યા પછી જીવને શુદ્ધતમ આત્મસ્વરૂપ પ્રગટાવવાનું જ એક લક્ષ રહે છે. તેથી તે સ્વરૂપ પ્રગટે, ભવભ્રમણ જાય તેવી જ પ્રવૃત્તિ તેનાથી થાય છે. કર્મના ઉદયને લીધે જે કંઈ કાર્ય તે કરે તેમાં આસક્તિ ન હાય. આથી અસ્ત્રિમાહનીયના પણ ક્ષય થાય. આ ક્ષય થયા પછી માહેના ઉદય ક્રીથી ન આવે તે જણાવવા શ્રીમફે "પ્રક્ષીણુ" શબ્દ ખહુ યાગ્યતાથી યાજ્યો છે.

૧૮. " પરમથદ-પ્રાપ્તિની ભાવના '', આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૫૮.

**૬. અપૂર્વ** અ**વ**સર ૩૨૬

આ કડી ઉપર આપણને ''ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર''ના ૨૮ મા અધ્યયનની ૩૦ તથા ૩૫ મી ગા**થાની** છાયા **જેવા મળે** છે. તે ગાથાએ આ પ્રમાણે છે —

> ''नादैसणिस्म नाण नाणेण विणा न हुंति चरणगुणा । अंगुणिस्स निध्य मोक्खो निध्य अमोक्खस्स निध्याण ॥ '' ''नाणेण जाणई भावे दंसणेण य सद्दे ।

चरितेण निर्मिण्हाइ तवेण परिसुज्जई॥"१५

આ ગાથામાં દર્શાવ્યું છે તે પ્રમાણે દર્શન વિના જ્ઞાન નથી, જ્ઞાન વિના ચારિત્ર નથી, ચારિત્ર વિના મુક્તિ નથી અને મુક્તિ વિના નિર્વાણ નથી. વળી જ્ઞાનથી પદાર્થ જણાય છે, દર્શનથી શ્રદ્ધા આવે છે અને ચારિત્રથી કર્મક્ષય થાય છે, તથા તપથી શુદ્ધિ આવે છે. આ જ ભાવ જુદી રીતે શ્રીમદ્દે અહીં વ્યક્ત કર્યો છે. દર્શનથી જ્ઞાન, શ્રદ્ધા આવે છે, અને પરિણામે ચારિત્ર ગ્રહણ કરવાથી આત્મા શુદ્ધ સ્વરૂપને પામે છે તેમ તેમણે અતાવ્યું છે.

સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થયા પછી જ આત્માના સાચા વિકાસ થાય છે. દર્શન થયા પહેલાં જીવનું વર્તન, જે ભવભ્રમણ વધારનારું હતું, તે પછીથી ભવ કમી કરનારું અને છે, અને આત્માની વિશુદ્ધતા વધતાં વધતાં પૂર્ણતાએ પહેંચ છે. ભવઅ'ત લાવનાર ''સમ્યગ્દર્શન"નું શ્રીમદ્દને મન કેટલું મહત્ત્વ હતું તે તેમનાં આ વચના જેતાં જણાશે—

" અન'તકાળથી જે જ્ઞાન ભવહેતુ થતું હતું તે જ્ઞાનને એક સમયમાત્રમાં જાત્યાંતર કરી જેણે ભવનિવૃત્તિરૂપ કર્યું તે કલ્યાણમૂર્તિ સમયગ્દર્શનને નમસ્કાર! ''રંગ

" હે સવેરિકૃષ્ટ સુખના હેતુર્પ સમ્યક્દર્શન! તને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર હા ! આ અનાદિ અનંત સંસારમાં અનંત અનંત જીવા તારા આશ્રય વિના અન્'ત અનંત દુઃખને અનુભવે છે. તારા પરમે અનુગ્રહથી સ્વસ્વરૂપમાં રુચિ થઈ, પરમ વીતરાગ સ્વભાવ પ્રત્યે નિશ્ચય આવ્યા. કૃતકૃત્ય થવાના માર્ગ ગ્રહણ થયા." રવ

સમ્યગ્કર્શન પ્રાપ્ત થયા પછીથી જીવ પૂર્ણ શુદ્ધતાને પામે તે વિકાસક્રમને "ગુંણુસ્થાન ક્રમારાહણ " કહે છે. તે વિકાસક્રમ શ્રીમદ્દે આ પછીની કડીએામાં બતાવ્યા છે. અર્થાત નિર્જાયના આત્મચારિત્રનું વર્ણન તેમણે કર્યું છે.

નિયુ થતું આતમચારિત — સમ્યવ્દર્શન પ્રાપ્ત થયા પછી, પાતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પામવાના લક્ષથી જીવ દ્રવ્યથી તેમ જ ભાવથી કેવા ચારિત્રનું પાલન કરે છે તે ચાથીથી

૪૨

૧૯. " ઉત્તરાધ્યયનસ્ત્ર", અધ્ય. ૨૮; ગાથા ૩૦ ને ૩૫, પૃ. ૨૪૪, ૨૪૫.

૨૦. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર '', અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. કૃરય.

ર૧. એજન, પૃ. ૮૨૪.

ખારમી – એ નવ કડીમાં શ્રીમફે ખતાવ્યું છે. નિર્જાય મુનિ વિશેના પાતાના આદર્શ, અર્ધાત્ મુનિ તરીકે પાતે પાળવા ધારેલા ચારિત્રના ખ્યાલ શ્રીમફે આ કડીઓમાં આપણને આપ્યા છે. તે ચારિત્રમાં આત્મસ્થિરતાને સૌ પ્રથમ સ્થાન આપતાં લખ્યું છે કે:—

" આત્મસ્થિરતા ત્રણ સ'ક્ષિપ્ત યેાગની, મુખ્યપણે તેા વર્તે દેહપર્ય'ત જો; દેશર પરિષહ કે ઉપસર્ગ ભયે કરી, આવી શકે નહિ તે સ્થિરતાના અ'ત જો." અપૂર્વ'૦૪

આત્માની સ્થિરતા કેવી હોવી નેઈએ તે ખતાવતાં અહીં કહ્યું છે કે, ત્રણ યાેગના સંક્ષિપ્ત ભાવરૂપ આત્મસ્થિરતા જીવનપર્ય તે એટલી પ્રખળતાથી વર્તે કે જેથી, પ્રાણઘાતક નીવડે તેવા પશ્ચિહ કે ઉપસર્ગના ભય ઉત્પન્ન થાય ત્યારે પણ તે સ્થિરતાના અ'ત આવે નહિ. એવા અપૂર્વ અવસર કચારે આવશે ?

પૂ સંતખાલજીના લખવા મુજબ આ કડીમાં "જૈન આગમામાં વર્ણવાયેલા પાંચમા ગુણસ્થાનવર્તા સાધકનું આમાં બયાન છે. "રે પાંચમા ગુણસ્થાને જીવને " ગૃહસ્થ સાધક", "સરાગ સંયમી " કે " વ્રતધારી શ્રાવક" તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. પાંચમે ગુણસ્થાને પરિગ્રહાદિથી છૂટવાના તેના પ્રયત્ન હાય છે. તે ત્યાગવૃત્તિ પ્રબળ બનતાં તે સર્વધારતિ ગ્રહણ કરે છે. સર્વધારતિ સાધુ માટે દ અને હ એ બે ગુણસ્થાન છે. ઢીશા લેતી વખતે ભાવ ઉત્કૃષ્ટ હાવાથી જીવ સાતમે ગુણસ્થાને હાય છે, પણ પછી મનની ચંચળતાને લીધે તે છઠ્ઠા અને સાતમા ગુણસ્થાન વચ્ચે ચડઊતર કર્યા કરે છે.

આ કડીમાં પરિષદ કે ઉપસર્ગાના લયથી પણ સાધકની આત્મસ્થિરતા ન ડગવી જોઈએ તેવી ભાવના છે. પરિષદ કે ઉપસર્ગાના ઉપદ્રવ ગૃહસ્થદશા કરતાં મુનિદશામાં વિશેષ સંભવિત છે, એ પરથી આ કડીમાં આપેલું વર્ણુન શ્રી કાનજીરવામી, શ્રી જયવિજયજી તથા શ્રી નગીનદાસ ગિરધરલાલ શેઠ જણાવે છે તે પ્રમાણે સાતમા ગુણસ્થાનવતી જીવને વિશેષ લાગુ પડતું લાગે છે. આ વર્લુન "સરાગ સંચમી" કરતાં "સર્વવિરતિ સાધુ" માટે વધુ સંભવિત છે. એટલે શ્રી સંતઆલજીના અભિપ્રાય સાથે આ વર્લુન વિશે ભેદ આવે છે.

" આત્મસ્થિરતા " એટલે આત્મા વિભાવદશામાં ન જતાં પાતાના સ્વભાવમાં ટકી રહે તે. અર્થાત્ શ્રી કાનજીસ્વામી જણાવે છે તેમ:—

" આત્મસ્થિરતા એટલે મન, વચન, કાયાના આલ'બનરહિત સ્વરૂપ મુખ્યપણે વતે', તેમાં ખેડ ન પહે એવી સ્થિરતા."<sup>ર ર</sup>

અહી' ત્રણ સ'ક્ષિપ્ત ચાેગની સ્થિરતાની વાત છે. ચાેગ એટલે આત્મા અને ક્રિયાનું જોડાણુ. ક્રિયા ત્રણ પ્રકારની છે: મનની, વચનની અને કાયાની. તેથી ચાેગ પણ ત્રણ જાતના

૨૩. અપૃથ અવસર પરતાં પ્રવચતાે, પૃ. ૧૫.

૬. અપૂર્વ અવસર ૩૩૧

કહેવાય છે: આત્માનું મન સાથે જોડાણુ તે મનાયાગ; મનાયાગ એટલે વિચાર. આત્માનું વચન સાથે જેડાણુ એટલે વચનયાગ; વચનયાગ એટલે વાણી. અને અત્માનું કાયા સાથે જેડાણ એટલે કાયયાગ; કાયયાગને વર્તાન કહે છે. મન, વચન અને કાયાની ક્રિયાને યાગ કહે છે.

આત્માનું મન, વચન કે કાયા સાથેનું જોડાણુ ક્ષણું છીય છે; તે વારાફરતી બીજ બીજા સાથે જોડાતા હોય છે. એક ક્ષણું મન સાથે, તા બીજી ક્ષણું વચન સાથે, તા ત્રીજી ક્ષણું કાયા સાથે તે જોડાતા હોય છે. આથી આ યાગ સંક્ષિપ્ત કહેવાય છે. સંક્ષિપ્ત એટલે ટૂંકા પરંતુ શ્રીમદ્દને અહીં આ અર્થ અભિષ્રેત નથી. સામાન્ય માણસને તે યાગ નિરંકુશપણું પ્રવર્તતા હોય છે, પણ જ્ઞાની મહાત્માને તેમ હોતું નથી. તેઓને હેય-ઉપાદેયના વિવેક હાય છે, તેથી કર્મના ઉદય આવે તાપણું તેઓ થતા સંકલ્પ-વિકલ્પને બુદ્ધિપૂર્વક ટૂંકા કરી નાખે છે. ઉદયાધીન સંકલ્પ-વિકલ્પ આવે ત્યારે પણ આત્મજાગૃતિ કાયમ રહેતી હોવાથી યાગ સંક્ષિપ્ત રહે છે, એટલે કે યાગની પ્રવૃત્તિ પાતાના શરીર અને આત્માની બહાર નથી થતી. આમ જ્ઞાનીની બાબતમાં યાગ સંક્ષિપ્ત રહે છે. આથી શ્રીમદ્દે આ કડીમાં બહુ યાગ્યતાથી લખ્યું છે કે:—

# " આત્મસ્થિરતા ત્રણ સંક્ષિપ્ત યાગની." અપૂર્વ ૦

પ્રત્યેક પ્રાણીમાં આત્માનું યોગનું જોડાણ તો હાય જ છે. પણ આત્મા વિભાવદશામાં વર્ત તો હોવાથી તે ભવભ્રમણનું કારણ બને છે. પણ આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવા માટે સ્વભાવમાં ટકી રહેવું આવશ્યક છે, તેથી કહેવામાં આવ્યું છે કે:—

" આત્મા એક ક્ષણ પણ વિભાવદશામાં ન જતાં જીવનપર્થ ત સ્વભાવમાં ટકી રહે, જીવનભર આત્મસ્થિરતા ટકી રહે એ ભાવના છે, કારણ કે એથી આત્માની વિશુદ્ધિ ક્ષણેક્ષણે વધતી જાય છે અને ઘણા ટૂંકા કાળમાં શુદ્ધાત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે."રિઝ

આ આત્મસ્થિરતા મુખ્યપણે દેહ ટકે ત્યાં મુધી રહે તે ભાવના પાછળ પણ હેતુ છે. શ્રીમદ તો માક્ષપદના અભિલાષી હતા. અને તે પદ તેમને જેમ અને તેમ જલદી લેવું હતું. તેમની ભાવના તો વર્તમાન દેહે જ માક્ષ મેળવવાની હતી, તેથી જેમાં આત્માની વિશુદ્ધતા ક્ષણે ક્ષણે વધતી જાય છે, તેવી આત્મસ્થિરતા દેહપર્ય'ત ટકી રહે તેવી ભાવના તેમણે ભાવી છે.

આત્મસ્થિરતાની અગત્ય ખતાવતાં શ્રી સંતબાલજ લખે છે કે:-

"ભૂલા માત્રનું મૂળ જ આત્મસ્થિશ્તાના અભાવ છે. આત્મસ્મૃતિનું ધન લૂંટાઈ ગયા પછી જ બુહિ દેવાળું ફૂંકે છે. સુખ અને સ્વતંત્રતાને સ્થાને ફું.ખ.અને બંધન એથી જ આવી પડે છે, માટે જ આત્મસ્થિશ્તાની પળે પળે આવશ્યકતા છે. આત્મ-સ્થિશ્તાના અભાવ એ જ ભાવમરાષુ છે." રેઠ

રકજા. "પરમ**ષદ-પ્રાપ્તિની** ભાવના", પૃ. ૬૬. ૨૪. "સિદ્ધિનાં સોષાન", પૃ. ૧૮.

આ આત્મસ્થિરતા કેવી હોવી એઇએ તે શ્રીમદ્દે આ કડીની છેક્કી બે પંક્તિમાં સમજાવ્યું છે. તે સ્થિરતા દ્વાર પરિષહ કે ઉપસર્ગના ભયથી લેશ પણ ડગવી ન એઇએ. ત્રીજી પંક્તિમાં ''ભય'' શબ્દ ખાસ હેતુપૂર્વક યાજાયેલા એવા મળે છે. "પરિષહ" અને '' ઉપસર્ગ' એ બ'નેના ભય સાધકને એટલા બધા સતાવે છે કે કેટલીક વખત તા ઉપસર્ગ અને પરિષહ પણ એટલા સતાવી શકતા નથી. માનસશાસ્ત્રીએ પણ જણાવે છે કે સાક્ષાત્ દુઃખ કરતાં દુઃખના ભય માણસને વધુ પીડા આપે છે. આથી ઉપસર્ગ કે પરિષહનાં દુઃખ કરતાં વિશેષ દુઃખ તે આવી પડવાના "ભય"માં રહેલું દેખાય છે. એથી જ શ્રીમદ્દે ઉપસર્ગ કે પરિષહના દુઃખ વખતે જ નહિ પણ તે ખ'નેના આવી પડેલા ભય વખતે પણ આત્મસ્થિરતા ન ડગવી એઇએ તેવી ભાવના રાખી છે.

કર્મ ખપાવવા તથા માર્ગથી ચ્યુત ન થવા માટે જે કંઈ સહન કરવું પડે તે પરિષહ કહેવાય છે. એમાંના કાઈ વિશેષ પ્રમાણમાં હોય તો તે પ્રાણઘાતક પણ નીવડે. તેવા પરિષહ દ્વાર પરિષહ કહેવાય છે. નિર્ગ્ર યુનિને સહન કરવા પડતા પરિષહ બાવીસરપ પ્રકારના કહ્યા છે તે આ પ્રમાણે ક્ષુધા, તૃષા, શીત, ઉષ્ણ, દંશમશક, નગ્નતા, અરતિ, શ્રી, ચર્યા, નિષદા, શય્યા, આક્રોશ, વધ, યાચના, અલાભ, રાગ, તૃણસ્પર્શ, મેલ, સત્કાર, પ્રજ્ઞા, અજ્ઞાન અને દર્શન. તે પ્રત્યેકની ડ્ર કાલુમાં સમજણ નીચે પ્રમાણે છે:—

કાંઈ પણ કારણસર શુદ્ધ આહાર ન મળતાં ક્ષુધા સહન કરવી પડે તે <mark>કાધા પરિષહ.</mark> શાસમાં જણાવેલું ઉકાળેલું અચિત્ત પાણી ન મળતાં તુષા સમભાવે સહેવી તે તુષા પરિષદ શિયાળામાં સખત દ'ડીમાં પણ ટાઢ ઉડાડવા કાઈ પ્રયત્ન ન કરતાં દ'ડી સમભાવે સહેવી તે શીત પરિષહ. ગ્રીન્મમાં એ જ રીતે સૂર્યાદ તાપ સહન કરવા તે ઉપય પરિષહ. ગુફામાં કે અન્ય જગ્યાએ મચ્છર, ડાંસ, માંકડ આદિ જ'તુઓના ડ'ખ પીડા કરે તેથી મનને ચ'ચળ ન ખનવા દેતાં તેને સમભાવે સહેવા તે **દ'શમરાંક પરિ**ષહ સચેલક મુનિનાં વસ્ર ફાટી જાય તાેપણ કાઈ પાસે વસાની યાચના ન કરતાં સમભાવે નગ્નતા વેદે તે નગ્નતા **પરિષ**હ. અચેલક માટે તેા નગ્નતા એ હ'મેશના પરિષહ રહે છે. કાેઈ પણ વસ્તુ પ્રાપ્ત ન થાય છતાં મનમાં શોક થવા દીધા વિના સ'યમમાં રહેવું તે અરત પરિષદ મુનિને સ્ત્રી વશ કરવા પ્રયત્ન કરે તે વખતે ચલિત ન થતાં સ'યમિત રહેવું તે સ્ત્રી પરિષદ મુનિએ એક સ્થળે स्थिर न रखेतां यारे जालु इरवु' कोई से; सेंड स्थणे रखेवाथी ते स्थण विशे आसिंडत धाय: માટે વિહારનાં ગમે તેટલાં કચ્ટા સહન કરવાં તે ચર્યા પરિષદ. સારી-નરસી ચીજ માટે રાગદ્રેષ ન કરવા, થયેલા ઉપસર્ગ શાંતિથી સહેવા તે નિષદા પરિષદ મુનિને પોતાના નિવાસ દરમ્યાન સૂવાની પથારી કે જગ્યા સારી ન મળે કે ત્યાં વ્ય'તર આદિના ઉપસર્ગ હોાય કે કાઈ અન્ય દુઃખ હાય તે શાંતિથી સહન કરવું તે **શલ્યા પરિષ**હ. કાઈ વૈરી, અત્યાધમી કુવચન કહે, નિ દા કરે, ખાટાં આળ ચડાવે વગેરે કરે છતાં તે સમભાવે સહેવાં, સર્વને કર્મના દોષ માની અત્યના દોષ ન જેવા તે આક્રોશ પરિષદ ચાર, બદમાશ આદિ ગુસ્સામાં આવી મુનિને મારે કે ક્રોધ કરે કે વધ કરે, છતાં તેના પ્રત્યે દ્રેષ ન કરતાં સમભાવ રાખે અને પોતાને અવિનાશી જાણી તે સવ'તું શાંતિથી વેદન કરે તે વધ પરિષહ.

૨૫. " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર", અધ્ય. ૨, ૫. ૧૩ થી ૨૩.

૬. અપૂર્વ અવસર

ગોચરી માટે જતી વખતે ખારાક, ઔષધાદિની યાચના કરવી પહે છે, તે વખતે તેમાં ગ્લાનિ કે શરમ ન રાખતાં, પૂર્વની પાતાની સ્થિતિ યાદ કર્યા વિના, યાચવું – અને મળે કે ન મળે તે સમભાવે સહેવું તે યાચના પરિષદ . યાચના કરવા છતાં ઇચ્છિત ન મળે છતાં ખેદ ન કરવા અને સમભાવ રાખવા તે અલાભ પરિષદ શરીરમાં ગમે તેવા રાગ ઉત્પન્ન થાય છતાં તે વિશે મનમાં કલેશ ન આણે, મુનિને લખ્યિ પ્રગી હોય છતાં રાગિનવારણ માટે તેના ઉપયોગ ન કરે, રાગ સમભાવે વેદ તે રામ પરિષદ . શરીરની નખળી સ્થિતિમાં ઘાસની પથારી ખું ચે તાપણ શાંતિથી તેને સહે અને મૃદ્ધ પથારીને ઇચ્છે નહિ તે તૃષ્યસ્પરાં પરિષદ અને મૃદ્ધ થયારીને ઇચ્છે નહિ તે તૃષ્યસ્પરાં પરિષદ અને મૃદ્ધ અસિ, ધૃળ, પરસેવા આદિથી મેલા થયેલા શરીરને સ્વચ્છ કરવા ઇચ્છે નહિ અને પૂર્વ કરેલી શરીરની સ્વચ્છતા સંભારે પણ નહિ તે મેલા પરિષદ . કોઈ સત્કાર કરે કે ન કરે, બંનમાંથી કોઈ પણ સ્થિતિમાં ગૌરવ કે ખેદ ન કરતાં સમભાવ રાખવા તે સત્કાર પરિષદ . ગમે તેટલું જ્ઞાન હોવા છતાં, મુનિ તેનું અભિમાન ન કરે; ઉપરાંત જ્ઞાનદાન કરતાં કહી કંટાળે નહિ તે માન પરિષદ મહેનત કરવા છતાં જ્ઞાન પ્રાપ્ત ન થાય ત્યારે મુનિ ખેદ ન પામતાં વધુ ઉદ્યમી થાય તે અજ્ઞાન પરિષદ પરમાર્થ પ્રાપ્તિમાં વિલ'ળ થતાં આધુળવ્યાકુળ અનાયે તે દર્શન પરિષદ.

કુદરતી રીતે ઉત્પન્ન થતા આ ૨૨ પરિષહો ગમે તે પરિસ્થિતિમાં સમભાવથી સહે તે સાચા મુનિ. બહુ નુકસાન ન કરે તે હળવા પ્રકારનાં પરિષહ છે, અને પ્રાણઘાતક નીવકે તે "ઘાર પરિષહ" છે. તે સર્વમાં નિર્ધ'થની આત્મસ્થિરતા ટકી ન રહે તો તેનું પતન થાય; આથી મુનિએ આવેલા પરિષહો આત્મજાગૃતિપૂર્વ'ક જીતવા જોઈએ. આત્માની વિશુદ્ધિ જેમ જેમ વધતી જાય તેમ તેમ પરિષહની સંખ્યા ઘટતી જાય છે. દશમાથી બારમા ગુણસ્થાને ૧૪ પ્રકારના પરિષહ સંભવે છે, અને ૧૩ તથા ૧૪મા ગુણસ્થાને માત્ર ૧૧ પ્રકારના પરિષહ સંભવે છે. જ્ઞાનાવરણ, અંતરાય, માહનીય અને વેદનીય કર્મના ઉદય જ આ પરિષહના નિમિત્તરૂપ હોય છે.

ઉપસર્ગ પરિષહથી ઝુદા પ્રકારના છે. અન્ય કેાઈ છવ તરફથી મુનિને ઇરાદાપૂર્વંક અપાયેલું દુઃખ તે ઉપસર્ગ છે. દેવસ ખંધી, મનુષ્યસ બંધી, તિર્યં ચસ ખંધી, અને આત્મ-સ વેદનીય એમ ચાર પ્રકારના ઉપસર્ગ " ઠાણાંગસૂત્ર "માં કહ્યા છે. રે કે આ ચારમાંથી કાેઈના પણ નિમિત્તથી મુનિને થતું દુઃખ તે ઉપસર્ગ.

દેવસ'ળ'દી — દેવ ચાર કારણથી ઉપસર્ગ કરવા પેરાય છે: હાસ્ય કે કુત્હલથી, પ્રદ્રેષથી, પરીક્ષા કરવા માટે અને વિમાત્રા – આગળનાં ત્રણે કારણ સાથે હાય તેથી. મનુષ્યસ'ળ'દી – મનુષ્ય પણ હાસ્યથી, દ્રેષથી, પરીક્ષા માટે કે કુશીલના બાદથી ઉપસર્ગ કરે છે. તિય' ચસ'ભ'દી – તિય' ચ પણ ચાર કારણથી ઉપસર્ગ કરે છે: ભયથી, પૂર્વ ભવના વૈરથી, આહાર માટે અને પાતાના રહેવાના સ્થળના રક્ષણ અર્થે. આત્મસ'વેંદ્રનીય – પાતાના કારણથી ઉત્પન્ન થતા ઉપસર્ગ પણ ચાર કારણથી છે: ઘટુન, પ્રપત્તન સ્તંભન અને શ્લેષણ. આંગળી આદિ ઉપાર્ગના ઘસવાથી થતો કે આંખમાં ધૂળ પડવી, આંખ ચાળવી ઇત્યાદિથી થતો ઉપસર્ગ તે

૨૬. "કાઓુંગસ્ત્ર", અધ્ય ૫, ઉદ્દેશ ૧, ગાથા ૪૦૯.

ઘટુન ઉપસર્ગ છે. યત્ના વિના ચાલવાથી પડી જતાં લાગી જાય વગેર પ્રપત્તન ઉપસર્ગ છે હાથ, પગ વગેરે અવયવા શૂન્ય બની જતાં જે દુઃખ થાય તે સ્તંભન ઉપસર્ગ છે. અને આંગળી વગેરે અવયવા ચાંડા જવાથી કે વાત, કફ, પિત્ત અને સન્નિપાતથી થતા ઉપસર્ગ તે શ્લેષણ છે.

આ બધા ઉપસર્ગ સહન કરતી વખતે મુનિને ઉપસર્ગકર્તા પ્રત્યે દ્વેષ નહીં પણ કરુણા આવે કે ઉપસર્ગકર્તાને કેટલાં કર્મના બંધ થાય છે!

જીવલેણ નીવડે તેવા પરિષહ કે ઉપસર્ગ સમભાવે સહેવા તે સહેલી વાત નથી. મહાન પુરુષથી જ તે વખતે આત્મસ્થિરતા જાળવી શકાય. એવી સ્થિરતા મહાવીર પ્રભુ આદિએ જાળવી હતી. તે જાળવવાની ભાવના ભાવનારની પણ કેટલી ઉચ્ચ કક્ષા હોવી જોઈએ!

આ કડીમાં શ્રીમફ સ્વરૂપમાં જ રહેવાની, આત્મસ્થિરતા પામવાની ભાવના વ્યક્ત કરી છે; પણ જ્યાં સુધી કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થયું નથી હોતું ત્યાં સુધી " આત્મસ્થિરતા "તું સાતત્ય જળવાતું નથી, અને મન, વચન તથા કાયાના યાગ પ્રવર્ત્યા કરે છે. આ આત્મ-સ્થિરતા ન પ્રવતે ત્યારે પાતાની મુનિ તરીકેની ચર્યા કેવી હોવી જોઈએ તે વિશેની ભાવના શ્રીમફે પાંચમી કડીમાં મૂકી છે —

"સ'યમના હેતુથી યાેગપ્રવર્તના, સ્વરૂપલક્ષે જિનઆજ્ઞા આધીન જો; તે પણ ક્ષણ ક્ષણ ઘટતી જાતિ સ્થિતિમાં, અ'તે થાયે નિજસ્વરૂપમાં લીન જો." અપૂર્વ પ

પાતે શુદ્ધ સ્વરૂપમાં ન પ્રવર્તી શકે તે સમયના પાતાના પ્રવર્તન વિશેની અભિલાષા વ્યક્ત કરતાં શ્રીમદ્દ આ કડીમાં કહે છે કે મન, વચન અને કાયાના ત્રણે યાગની પ્રવૃત્તિ, જિનઆજ્ઞા અનુસાર, આત્મસ્વરૂપને લક્ષમાં રાખીને તેમ જ સંયમના કારણે થાય, અને જેમ જેમ આત્મસ્થિરતા વધતી જાય તેમ તેમ ક્ષણે ક્ષણે તે યાગની પ્રવૃત્તિ ઘટતી જાય અને છેવટે આત્મસ્વરૂપમાં લીન થઈ જવાય તેવા અપૂર્વ અવસર કથારે આવશે?

પ્રથમ પંક્તિમાં શ્રીમફે મન, વચન અને કાયાના યાગ સંયમના હેતુથી જ પ્રવર્તે તેવી ઇચ્છા કરી છે. સમ એટલે સમ્યક્ પ્રકારે, અને યમ એટલે પાંચ મહાવત. સંયમ એટલે અક્ષાચીપણે પાંચ મહાવતના પાલનમાં અપૂર્વ સ્થિરતા. આ સંયમની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે સંપૂર્ણ અસંગતા. મુનિ સંયમથી ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિએ પહોંચવા માટે જ સતત મન, વચન અને કાયાના યાગથી પ્રયત્નશીલ હાય છે. અર્થાત્ તેઓ યાગથી આત્મસ્વરૂપમાં લીન રહેવા માટે સતત પુરુષાથી રહે છે, કારણ કે પૂ. સંતબાલજ લખે છે તેમ:—

"જેટલે અ'શે સંયમ તેટલે અ'શે વિવેક તો હોય જ. વિવેક અને વિચાર વિના જ્ઞાન ટકે નહિ, અને જ્ઞાન વિનાના સંયમ સા ટચના સંયમ ન ગણાય! એટલે સ'યમીને પ્રતિષળે આત્મભાન તા રહે જ." રહ

૨૭. " સિદ્ધિતાં સાપાન ", મૃ. ૩૦

તેમ છતાં મુનિ જે સમયે શુદ્ધ ભાવમાંથી નીકળે તે સમયે તેઓ શુભભાવમાં આવે છે. કારણ કે પૂ. કાનજીસ્વામી જણાવે છે તેમ:—

" આત્મસ્થિરતા અને તે સ્થિરતાના પુરુષાર્થ પાતાન સ્વાધીન છે. પણ મન, વચન અને કાયાના ચાેગનું સ્થિર રહેવું કે પલટાવું તે ઉદયાધીન છે, સર્વથા તે ચાેગનું પ્રવર્તન ઘટીને અયોગીપણું તાે ૧૪મે ગુણસ્થાને થાય છે.''રેલ

મુનિ શુભભાવમાં હોય તે વખતે તેઓ શાસ્ત્રશ્રવણ, શિષ્યાદિને ઉપદેશ, ભક્તિ આદિ કાર્ય કરે છે, પણ તેમાં પાતાનું કર્તાપણું માનતા નથી. એટલે કે પાતે જિનઆજ્ઞાનુસાર વર્તે છે તેવી ભાવના સેવે છે, તે બધાં કાર્ય કરવાના ભાવને પણ તેઓ હૈય ગણે છે. આ કાર્ય કરવામાં પણ તેમનું લક્ષ તા સ્વસ્વરૂપ પામવાનું જ હાય છે; કારણ કે મુનિશ્રી સ'તબાલજ કહે છે તેમ, એવે વખતે તેમને:—

"સ'યમને માટે સ'યમ નથી. અર્થાત્ સ'યમ પાતે સાધ્ય નથી, એ પણ એક સાધન જ છે. સાધ્ય તા સ્વરૂપદશા છે, અને સ'યમ એનું સાધન છે. સ'યમને સાધનને બદલે સાધ્ય માનવાથી જ આત્મવિકાસ અને વિશ્વયેમના દ્વાર પર જટિલ પડદા પડી જાય છે." '

આમ મુનિ પોતાનું સ્વરૂપ પામવાનું લક્ષ રાખીને જ કર્મના ઉદય પ્રમાણે જિનમાર્ગે ચાલવાની ઇચ્છા ધરાવે છે. અહીં શ્રીમદ્દે ખૂબીપૂર્વ ક સઘળા હેતુ એક ''સ્વરૂપલક્ષે જિનઆજ્ઞા આધીન જો "એ પંક્તિમાં દર્શાવી દ્વીધો છે.

આત્મસ્થિરતામાં ન રહેવાય ત્યારે મુનિ-અવસ્થામાં પાતે જિનઆજ્ઞા અનુસાર વર્તવા ઇચ્છે છે, પણ તેમનું લક્ષ તો સંપૂર્ણ આત્મસ્થિરતા પામવાનું જ છે, તે શ્રીમદ્દે બીજી બે પંક્તિમાં બતાવ્યું છે. મન, વચન અને કાયાના ચાંગા પ્રત્યેક ક્ષણે ઘટાડતા જઈ અ'તમાં નિજ સ્વરૂપમાં લીન થવાની તેમની ભાવના છે. જુઓ:—

''તે પણ ક્ષણ ક્ષણ ઘટતી જાતી સ્થિતિમાં, અ'તે થાયે નિજ સ્વરૂપમાં લીન જો." અપૂર્વ પ

"ઉદાસીનતા અને ઉપયોગની તીવતા થાય ત્યારે ક્ષાયિકભાવ અથવા વીતરાગભાવ વેદાય છે. એટલે કે જ્ઞાનમાં જેમ આત્મસ્થિરતા વધતી જાય છે તેમ જિનઆજ્ઞામાં આલંખનરૂપ નિમિત્તના વિકદપ છૂટી જાય છે. "30

મુનિ આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિર રહેવા સતત પ્રયત્નશીલ રહે તે આપણે જોયું. આથી જેમ જેમ તેમના આત્માની નિર્મળતા વધતી જાય છે તેમ તેમ સ'યમના હેતુથી થતી યાગની ક્રિયા પ્રત્યેક ક્ષણે ઘટતી જાય છે.

૨૮. "અપૂર્વ અવસર પરનાં પ્રવચનાે ", પૃ. ૧૯. (પૃ. કાનજી સ્વામાં)

રહ. " સિદ્ધિનાં સાપાન ", પૃ. ૩૨. ( મુનિશ્રી સંતળાલજ)

૩૦. " પરમપદ-પ્રાપ્તિની ભાવના ", પૃ. ૮૨. ( શ્રી નગીનદાસ શેઠ)

"અહીં ક્ષણ ક્ષણ ૧૦૦૬ ખાસ અર્થમાં વપરાયેલા છે, કારણ કે આમાં ક્ષપકશ્રેણીની વાત છે. ક્ષપકશ્રેણીમાં સમયે સમયે આત્મવિશુદ્ધિ વધની નાય છે, એટલે જિનઆના અથવા શ્રુતજ્ઞાનનું અવલ બન સમયે સમયે ઘટતું નાય છે તે એટલે સુધી કે તે અવલ બન તદ્દન નાશ પામે છે અને અંતે નિજ સ્વરૂપમાં લીન થાય છે. "<sup>3</sup> ૧

આ સ્થિતિ ૧૪મા ગુણસ્થાને આવે છે. આમ શ્રીમફે અહીં ૭મા ગુણસ્થાનની સ્થિતિ બતાવતાં બતાવતાં ૧૪મા ગુણસ્થાને પહેાંચવાની અભિલાષા ખૂબીથી વ્યક્ત કરી દીધી છે.

સ'યમમાં રહેવાના શ્રીમદ્દના આ અભિલાધ સાથે જ્ઞાતપુત્ર લગવાન મહાવીરના સ'યમ " આચારાંગસૂત્ર"ના હમા અધ્યયનના પહેલા ઉદ્દેશની હ ૧૦ ગાથાએમમાં બતાવ્યા છે તે સરખાવવા જેવા છે. જુએા:—

> "फरुसाइं दुत्तिइक्लाइं अइयच्चे मुणी परक्रममाणे। आधायनहमीयाइं दंडजुज्झाइं मुहिजुज्झाइं॥"

"गढिओ मिहुंकहासु समयग्गि नाइसुओ विसोओ अद्दक्ख । अ अयाह सा उरालाह गच्छह नायपुरो असरणाओ ॥ "<sup>3 २</sup>

આ ળંને ગાથામાં કઠાર પરિષદ અને માટાં સ'કટા વચ્ચે પણ ભગવાન મહાવીર સંયમમાં દેઢ રહેતા હતા તે જણાવ્યું છે. આવી જ સ્થિરતા રાખવાના શ્રીમદ્દના અભિલાષ ચાથી-પાંચમી એ બે કડીમાં જોવા મળે છે. તેમાં આદ્ધા ખરાબ સંજોગા વચ્ચે સ'યમ જાળવવાની વાત છે. આ પછીની એટલે કે છઠ્ઠી કડીમાં આંતરિક પ્રમાદ તથા રાગદ્ભેષને જીતીને સ'યમ જાળવવાની અભિલાષા શ્રીમદે વ્યક્ત કરી છે. નિર્બ ય મુનિ તરીકેના પાતાના આત્મચારિત્રના એક વધુ ઊંચા પગથિયાના લક્ષ આપણને છઠ્ઠી કડીમાં શ્રીમદે કરાવ્યા છે:—

'' ૫'ચ વિષયમાં રાગદ્રેષ વિરહિતતા, ૫'ચ પ્રમાદે ન મળે મનના ક્ષાભ જો; દ્રવ્ય ક્ષેત્ર ને કાળ ભાવ પ્રતિખ'ધ વધ્યુ, વિચરવુ' ઉદયાધીન પહ્યુ વીતલાભ જો." અપૂર્વ ૦ ૬

સાધક તરીકે આત્મસ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવામાં અ તરાય આપનાર પ્રમાદ, વિષયાસક્તિ, પ્રતિભ'ધ આદિને દૂર કરવાની ઇચ્છા વ્યક્ત કરતાં આ કડીમાં શ્રીમદ્ જણાવે છે કે પાંચ

**૩૧.** " પરમપદ-પ્રાપ્તિની ભાવના ", ૫. ૮૩.

૩૨. " આચારાંગસૂત્ર", અધ્ય. ૯, ઉ. ૧, ગાથા ૯-૧૦; પૃ. ૯૦.

ભાવાર્થ : (૯) વળી ભગવાન, નહિ ખમી શકાય એવા કઠાર પરિષહોની કશી દરકાર નહિ કરતા અને લોકોથી થતા નૃત્ય કે ગીતમાં રાગ નહિ ધરતા, તથા દંડયુદ્ધ કે મુષ્ટિયુદ્ધની વાતા સાંભળી ઉત્સુક નહિ બનતા.

<sup>(</sup>૧૦) કાઇ વખતે જ્ઞાતપુત્ર ભગવાન, સ્ત્રીઓને પરસ્પરની કામકથામાં તલ્લીન થયેલી જોતા તા ત્યાં સુવેદ્દેપરહિત મધ્યસ્થપણ રહેતા. એ રીતે એવાં જબરજસ્ત સંકટા પર કશું પણ લક્ષ નહિ આપતાં જ્ઞાતપુત્ર ભગવાન સંયમમાં પ્રવર્ત્યા જતા હતા.

s. અપૂર્ષ <mark>અવસ</mark>ર ૩૩૭.

ઇન્દ્રિયના પાંચ વિષયામાં રાગદ્વેષરહિતપણું હોય, પાંચ પ્રમાદમાં મનના ક્ષાભ કે મનની હામાહાળ સ્થિતિ ન હોય; દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ એ ચાર પ્રકારના પ્રતિબંધ વિના એટલે કે બધન વિના કર્મના ઉદય પ્રમાણે નિલેભિપણે વિચરવાનું હોય તેવાં અપૂર્વ અવસર કથારે આવશે ?

અહીં આત્મસ્થિરતા પ્રાપ્ત કરવા માટે સાધકે કેળવવા પડતા ગુણોના ખ્યાલ શ્રીમદ્દે આપ્યા છે. તેઓ પોતાના વિચારાની સવિશેષ સ્પષ્ટતા કરતા જતા હોય તેવું અહીં જણાય છે.

આંખ, કાન, નાક, જીલ અને ત્વચા — એ પાંચ ઇન્દ્રિયના પાંચ વિષય – રૂપ, શબ્દ, ગાંધ, રસ અને સ્પર્શ – પ્રતિ સંપૂર્ણ રાગ કે દ્વેષરહિતપણું પહેલી પંક્તિમાં શ્રીમદ્દે ઇચ્છ્યું છે. આ પ્રત્યેક વિષયને બે બાજુ છે. કર્ણેન્દ્રિયના વિષય શબ્દ છે. શબ્દ સાંભળ્યા પછી તે પ્રશંસારૂપ કે નિંદારૂપ લાગે. ચક્ષુરિન્દ્રિયના વિષય રૂપ છે, તે સુંદર કે અસુંદર હાય. રસેન્દ્રિયના વિષય રસ છે, તે ખારા, ખાટા, તીખા, મીઠા, ત્રા વગેરે હાઈ શકે. ઘાઇન્દ્રિયના વિષય ગંધ છે, તે સુગંધ કે દુર્ગંધરૂપ લાગે. અને સ્પર્શેન્દ્રિયના વિષય સ્પર્શ છે, તે સુંવાળા, કર્દશ એમ જુદા જુદા હાઈ શકે. આ પાંચ વિષયનાં સારાં રૂપ મળે તા રાગ થાય અને ખરાબ રૂપ મળે તા દેષ થાય તેવા સામાન્ય જનના અનુભવ છે.

મુનિ અહીં રાગદ્રેષથી અલિપ્ત રહેવા ઇચ્છે છે, કારણ કે રાગદ્રેષના પરિણામે જીવનું ખૂરું કરવામાં કશું બાકી રાખ્યું નથી. રાગદ્રેષનાં પરિણામ આવવાથી જીવના બહિરાત્મભાવ થાય છે, તે પાતાનું સ્વરૂપ જ ભૂલી જાય છે, જે તેના ભવભ્રમણના હેતુ થાય છે. આથી સર્વ વિષયામાં અનાસિપ્તિ કેળવવાના પુરુષાર્થ મુનિ કરે છે, કારણ કે શ્રી સંતબાલઇ જણાવે છે તેમ —

" વિષયા પાતે દ્રષિત નથી, પણ મનમાં રહેલી આસક્તિ જ વિષયામાં દ્રષણ જનમાવે છે અને ઇન્દ્રિયા દ્રારા વિષયાનું સેવન કરાવી જીવનમાં દ્રષણા વધારે છે. "૩૩

એક ઇન્દ્રિયમાં પણ આસક્તિ હોય તો ઘણી વાર જીવના નાશ થાય છે; જેમ કે— શિકારીના મધુર શખ્દમાં લાભાઈ હરિણી પ્રાણ ગુમાવે છે. કમળની ગ'ધ પર આસક્ત થયેલા ભ્રમર તેમાં પુરાઈ હાથીથી ખવાઈ જાય છે. માછીમારની કાંટામાં મૂકેલી વસ્તુ રસને લીધે ખાવા જતાં માછલું મરણને શરણ થાય છે. દીવાનું અતિરૂપ જોઈ તે રૂપના માહમાં પતંગિયું પાતાના જન ગુમાવે છે. તેમ જ બનાવટી હાથણીના સ્પર્શના લાભથી બાજુમાં રહેલા ખાડામાં પડી હાથી પણ મરણ પામે છે. એકાદ વિષયમાં આસક્તિ વધતાં આવા હાલ થાય છે, તો પછી બધા વિષયમાં આસક્તિ સેવનારની શી દશા થાય ? આથી જ મુનિ પાંચે પ્રકારના વિષયમાં રાગદેષરહિતપણું ઇચ્છે છે.

૩૩. " સિદ્ધિનાં સાપાન", પૃ. ૪૪.

વિષયાથી ન ડગનાર અને તેવા પ્રસંગામાં મનન કાળમાં રાખનાર સાધકને માટે આત્મસ્થિરતા ડગાવે તેવા એક બીજે શત્રુ છે; તે છે પ્રમાદ શ્રી કાનજસ્વામી જણાવે છે તેમ પ્રમાદ એટલે "આત્મસ્વરૂપમાં અનુત્સાહ." અને "આત્મસ્વરૂપમાં ઉત્સાહ અથવા સ્વરૂપમાં સાવધાની તેનું નામ અપ્રમાદ છે. એવી સર્વોત્કૃષ્ટ સાધકદશા – સર્વકાળ સ્થિતિસ્થિરતા – વર્તે, એવી શુદ્ધ અવસ્થાની એકાથતા જલદી વર્તો એવી અહીં ભાવના છે. "૩૪

મદ, વિષય, કષાય, નિદ્રા અને વિક્રધા – એ પાંચ પ્રમાદના મુખ્ય પ્રકાર છે. ૩૫

મદ— મદ એટલે અભિમાન કે અહંકાર. મદ આઢ પ્રકારના છે: જતિમદ, કુળમદ, અળમદ, રૂપમદ, તપમદ, વિદ્યામદ (કે જ્ઞાનમદ), લાભમદ અને એશ્વર્યમદ. આમાંથી કાઈ પણ જાતના મદ આવે તો જીવમાં ઉદ્ધતાઈ, ઉછાંછળાપણ, સ્વછંદ વગેરે આવતાં. પરિણામ કાં તો એ પદ સંતાય આપવાને કાં તો એ પદ સંતાય આપવાને અદલે અસંતાય આપનારું થઈ પડે છે. સામાન્ય રીતે જાતિ, કુળ, અળ કે રૂપ જેવાના મદ સનિને ન આવે; પણ તેમને પાતાના તપ, લિંધ, જ્ઞાન વગેરેના મદ આવવાના સંભવ રહે છે. તેથી અહીં કાઈ પણ જાતની મદરહિત સ્થિતિ ઇચ્છી છે.

વિષય — પ્રમાદનું બીજું અંગ વિષય છે. અહીં વિષયના અર્થ કામવિકાર છે. ઉચ્ચ કેાટિએ ગયેલા સાથકે ચાથું ત્રત અંગીકાર કર્યું હાય છે, તેથી તેને સ્થૂળ વિષયપ્રમાદ હાતો નથી, પણ કર્માદયજન્ય વિષય હાય છે. અને તે પણ ઉપશમરૂપ હાય છે. આત્મસ્થિરતા દઢ ન હાય તા બાદ્ય નિમિત્ત મળતાં પૂર્વે ભાગવેલ વિષય યાદ આવી નય. તેવે પ્રસંગ મનમાં ક્ષાભ પણ ન થાય તેવી ભાવના ભાવી છે. પાંચે પ્રકારના પ્રમાદમાં "વિષય" એ સૌથી ભયંકર છે. અને એ એક જિતાઈ નય તા બાદ્રીનાને જીતવા સહેલા પડે છે તે વિશે શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

"એક વિષયને જીતતાં, જિત્યા સૌ સ'સાર; નૃપતિ જીતતાં જીતીએ, દળ, પુર ને અધિકાર. " ૩૬

કષાય — કષાય એ પ્રમાદનું ત્રીજું અંગ છે. અપ્રમત્તદશામાં આગળ વધતા સાધક વિષય પર કાળૂ મેળવે છતાં ૧૨મા ગુણસ્થાને ન પહોંચે ત્યાં સુધી તેને કષાય રહી જાય છે. આથી ઉપશમશ્રેણીના સાધક ૧૧મા ગુણસ્થાનેથી અવશ્ય પતન પામે છે. કષાય મુખ્ય ચાર છે: ક્રોધ, માન, માયા, લાભ. તે પ્રત્યેકના ચાર પ્રકારમાંથી પહેલા ત્રણ - અનંતાનુબ'ધી, અપ્રત્યાખ્યાની અને પ્રત્યાખ્યાનીના એટલે કે ૧૨ કષાયના ક્ષય કે ક્ષયાપશ્મ ન થાય ત્યાં સુધી ભાવચારિત્ર આવતું નથી. કાઈ ક્ષયાપશ્મી હાય તા, અથવા સંજ્વલન કોધ, માન, માયા કે લાભના ઉદય આવે તે વખતે પણ, મનમાં ફ્રાંભ થાય નહિ એવી ભાવના આમાં છે.

૩૪. " અપૂર્વ અવસર પરતાં પ્ર<mark>વચતાે</mark> ", પૃ. ૨૨.

૩૫. કેટલીક જગ્યાએ પ્રમાદના પાંચમા પ્રકાર તરીકે "મદ"ને બદલે "સ્તેલું " કુ "મહ " ગહાય છે, અથવા તાં "નિદા"ને બદલે "નિદા" ગહાય છે.

**૩૬. "શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ", અગાસ આવૃત્તિ ૧,** ૪. ૮૨.

નિકા — નિકાની તો દરેક દેહધારીને જરૂર છે. શરીર ટકાવવા ઉચિત પ્રમાણુમાં નિકા લેવી તે પ્રમાદ નથી, પણ જરૂર કરતાં વધુ નિક્રા લેવી તે પ્રમાદ છે. કાઈ અશુભ કર્મના ઉદયથી આ જાતના પ્રમાદ આવે તા સુનિ આત્મજાગૃતિ રાખી તે દ્વર કરે છે, અને મનને ક્ષાભ પામવા દેતા નથી. તેવા પ્રમાદથી દ્વર રહેવાની અહીં ભાવના છે.

વિકથા — પ્રમાદના પાંચમા પ્રકાર વિકથા છે. સીપુરુષકથા, ભાજનકથા, દેશકથા કે રાજકથા તે વિકથા છે. તે ચારે સ'સારની વૃદ્ધિ કરનાર છે. તેથી મુનિ તેનાથી અલિપ્ત રહે, મુનિને સ્થળ વિકથા હોવાના સ'ભવ એાછા હોય છે. પણ અન્ય મુનિ વિશે વિકથા કરવાના, તેના વિશે તે હલકા છે તેવા ખ્યાલ થવાના સ'ભવ સૂક્ષ્મતાએ રહે છે. આવી કાઈ પણ અતની વિકથામાં ન પડવાની ભાવના અહી' છે.

આત્મસ્થિરતા મેળવવામાં નડતરરૂપ વિષય, પ્રમાદથી અલિપ્ત રહેવાની ભાવના સાથે શ્રીમદે અહીં " પ્રતિબ'લ "થી પણ મુક્ત રહેવાની અભિલાષા સેવી છે. " અપૂર્વ અવસર "ની આ કડીમાં જણાવ્યું છે તેમ પ્રતિબ'ધ ચાર પ્રકારના છે : દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ. પ્રતિબ'ધ એટલે આવરણ.

કવ્યપ્રતિભ'ધ — બાહ્ય કાેઈ પદાર્થની જરૂર હાેવી તે દ્રવ્યપ્રતિબ'ધ. નિર્ગ'થ મુનિન સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગચારિત્ર સિવાય કાેઈ પણ વસ્તુની જરૂર ન હાેય. વસ, પુસ્તક, આહાર વગેરેમાંથી કાેઈના પણ ગ્રહણ કે અગ્રહણ વિશે મતાગ્રહ ન હાેય. મતાગ્રહ તે પ્રતિબ'ધ છે. તે વિશે શ્રીમફે લખ્યુ' છે કે:—

"પુસ્તક છે તે જ્ઞાનના આરાધનને અર્થે સર્વ પ્રકારના પાતાના મમત્વભાવરહિત રખાય તો જ આત્માર્થ છે, નહિતર મહાન પ્રતિબ'ધ છે." એવુ જ અન્ય દ્રવ્યા વિશે છે.૩૦

ક્ષેત્રપ્રતિભ'ધ — માન, પૂજા, સત્કાર આદિ મળે તેવા અનુકૂળ ક્ષેત્રમાં જ રહેલું કે પ્રતિકૂળ ક્ષેત્રમાં ન જ રહેલું તે ક્ષેત્રપ્રતિબ'ધ છે. અનુકૂળતા-પ્રતિકૂળતા જેયા વિના સમભાવે મુનિએ રહેલું જોઈએ. ક્ષેત્રપ્રતિબ'ધ સમજાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

"આ ક્ષેત્ર આપણું છે અને તે ક્ષેત્ર જાળવવા ચાતુર્માસ ત્યાં રહેવા માટે જે વિચાર કરવામાં આવે છે તે ક્ષેત્રપ્રતિબ ધ છે." "

ભાવપ્રતિભાધ — શિષ્ય, અનુયાયી વગેરે માટે પ્રીતિ થવી તે ભાવપ્રતિબાધ. માન આપે તેના તરફ પ્રીતિ થવી અને અપમાન કરે તેના તરફ અપ્રીતિ થવી તે ભાવપ્રતિબાધ છે. તેનાથી મુનિએ છૂટવું જોઈએ.

કાળપ્રતિભાધ — અમુક ક્ષેત્રમાં અમુક કાળે જ જવું, અન્ય ફાંળે ન જવું, તેવી ઇચ્છા તે કાળપ્રતિભાધ; જેમ કે અતિશય ઠાંડા પ્રદેશમાં શિયાળામાં ન જજું તે કાળપ્રતિભાધ છે.

કળ. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૩૬૪, આંક ૪૩૦.

૩૮. એજન, પૃ. ૩૬૪, આંક ૪૩૦.

આ ચારે પ્રતિબંધ વિશે શ્રી તીર્થ કર પ્રભુના અભિપ્રાય જણાવતાં શ્રીમદ્દે એક પત્રમાં લખ્યું છે કે:—

" તીર્થ કર દેવ તો એમ કહે છે કે દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાળથી અને ભાવથી એ ચાર પ્રતિખંધથી જે આત્માર્થ થતો હોય અથવા નિર્ધ થ થવાતું હોય તો તે તીર્થ કરદેવના માર્ગમાં નહિ, પણ સંસારના માર્ગમાં છે." ? ઉ

આથી આ પ્રત્યેક પ્રતિબંધ વિના રહેવાની ઇચ્છા શ્રીમદ્દની છે. તેમાં પણ તેઓ ઉદયાધીનપણે તથા વીતલાભ દશાથી રહેવા ઇચ્છે છે તે તેમણે ચાથી પ'ક્તિમાં જણાવ્યું છે. અહીં '' ઉદયાધીન '' અને '' વીતલાભ '' શબ્દા સપ્રયાજન ચાજાયેલા છે.

" વિચરવું ઉદયાધીન" એટલે પૂર્વ પ્રકૃતિના ઉદય આવે તેને વિવેકસહિત નાણી, તેમાં મમત્વ કર્યા વિના સમભાવે વર્તવું. મુનિને સતત વિહાર ચાલતા હાય છે, પણ તે વિહાર પાછળ માન, પૂના, સતકાર આદિના હેતુ ન હાવા નોઈએ. તેમ જ મુનિની અન્ય સર્વ ક્રિયા પાછળ પણ એવા કાઈ હેતુ ન હાવા નોઈએ. બધું કર્મના ઉદય પ્રમાણે, નીરાગીપણે થવું નેઈએ. પ્રકૃતિના ઉદયન નાણે પણ તે વિશે સમભાવે રહેવું તે "ઉદયાધીન" વર્તના કહેવાય.

કાઇ પણ કાર્ય ઉદયાધીનપણે થતું હોય ત્યારે તેમાંથી કાઈ પણ જાતના લાભ લેવાના હેતુ ન હોય. મુનિ વિહાર કરે, જ્ઞાનદાન કરે કે અન્ય કાઈ કાર્ય કરે ત્યારે તેમાંથી માન, પૂજા, સતકાર, આદિ કાઈ પણ લાભ લેવાની લેશ પણ ઇચ્છા કર્યા વિના તે કાર્ય કરવું તે ''વીતલે!ભ ''પણે કાર્ય કર્યું ગણાય. પ્રત્યેક વસ્તુ સ'યમના જ હેતુથી થવી જોઈએ એવી ભાવના છે. અહીં સર્વ કાર્યોમાં ''વિચરવા ''ની ક્રિયાને શ્રીમદ મહત્ત્વ આપી "વિચરવું ઉદયાધીન પણ વીતલે!ભ જો '' એમ કહે છે; કારણ કે મુનિને ક્ષેત્ર પ્રતિ આસક્તિ થવાના વિશેષ સંભવ રહે છે. જ્યાં માન-પૂજાદિ નિમિત્તા મળે, અનુકૃળ વાતાવરણ હોય ત્યાં રહેવાની ઇચ્છા વર્તવાની શકચતા વિશેષ છે. તેથી તે જગ્યાએ શ્રીમદે ઉદયાધીન અને વીતલે!ભપણે વિચરવાની ભાવના વ્યક્ત કરી છે.

પાંચે ઇન્દ્રિયોના નિગ્રહ કરવાથી શા લાભ થાય તે "ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"ના રહમા અધ્યયનની દરથી દદ સુધીની કંડિકા (પૃ. ૨૬૯)માં સમજાવ્યું છે. તે પરથી અહીં સંપૂર્ણ ઇન્દ્રિયજયની ભાવના શ્રીમદ્દે ગાઈ હોય તો તે અસંભવિત નથી. એ જ રીતે પ્રમાદરહિત રહેવાની ભાવનામાં તથા પ્રતિખ'ધરહિત વિચરવાની ભાવનામાં "આચારાંગસૂત્ર"ના નવમા અધ્યયનના બીજા ઉદ્દેશમાં વર્ણવાયેવું – વીરપ્રભુનું ચરિત્ર નિમિત્ત હોય તેમ લાગે છે. તેમાં મહાવીર પ્રભુ કઈ રીતે પ્રમાદરહિત અનીને દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ તથા ભાવના પ્રતિખ'ધ વિના વિચરતા હતા તેનું વર્ણન આપેલું છે.૪૦

૩૯. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૩૬૪, આંક ૪૩૦.

૪૦. " આચારાંગસૂત્ર", અધ્ય. ૯, ગાથા ૪, ૫, ૭ વગેરે, પૃ. ૯૩.

કે. અપૂર્વ અવસર કપ્

આ કડીમાં, આપણે જોયું તેમ, પાંચ પ્રકારના પ્રમાદમાં કથાયાનું બળ વિશેષ છે, તેના ૧૨મે ગુણુસ્થાને પહોંચ્યા વિના સંપૂર્ણ નાશ થતા નથી. અને ઉપશમેશ્રેણી હાય તા સમય આવ્યે તે ઉદયમાં આવી સાધકનું પતન કરાવે છે. આથી આ કથાયાના નાશ કરવા, તે ઉદયમાં આવે તા તેની સાથે કેમ વર્ત હું તે વિશેની પાતાની વિચારણા શ્રીમદ્રે હમી કડીમાં આપી છે. અને તે કથાયાના કેટલે અંશે નાશ કરવા તેમણે ઇચ્છવો છે તેનું વર્ણન આપણને ૮મી કડીમાં જોવા મળે છે. આ બ'ને કડીની ભાવનાઓ તેમણે પાળવા ધારેલા ચારિત્રનું એક પાસું છે. જુઓ:—

"કોધ પ્રત્યે તેા વર્તે ક્રોધસ્વભાવતા, માન પ્રત્યે તેા દીનપણાતું માન જો; માયા પ્રત્યે માયા સાક્ષી ભાવની, લાભ પ્રત્યે નહીં લાભ સમાન જો." અપૂર્વ૦૭

કોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચાર પ્રકારના કષાયની સંજવલન પ્રકૃતિ હમે ગુણુ-સ્થાન વર્તતા સાથકને જીતવાની બાકી હોય છે. તેને જીતવા માટે તેના પ્રત્યે કેવી શૂરવીરતાથી વર્તવું જોઈએ તે વર્ણવતાં શ્રીમદ્ આ કડીમાં કહે છે કે પાતાને થતા કોધ પ્રત્યે જ કોધ વર્તે, માન પ્રત્યે નમ્રતાનું માન હોય; માયા પ્રત્યે જ્ઞાતાલ્પ્ટાપણાની – સાક્ષીભાવની – માયા અને લાભ પ્રતિ લાભ કરવા જેવું, એટલે કે લાભના લાભ કરવા જેવું બીજું કાંઈ નથી, એટલે કે લાભ ન કરવા એવા અપૂર્વ અવસર કચારે આવશે ?

માહનીય કર્મ તે સંસાર-પરિભ્રમણનું મુખ્ય કારણ છે. માહનીયના સેવકા તરીકે ઇન્દ્રિયાના વિષયા, પ્રમાદ આદિ કામ કરે છે, તે જ પ્રમાણે કોધ, માન, માયા, લોભ તેના અનુયાયી તરીકે કાર્ય કરે છે. આ ચારે ક્યાય ઘણા બળવાન છે. હમે ગુણસ્થાને વર્તતા નિર્ધાય મુનિને આ ચારે ક્યાયની અને તાનુબંધી પ્રકૃતિના ક્ષય મુખ્યતાએ હાય છે. કાઈકને જ તેના ક્ષયાપશમ હાય છે. બાકીની ૩ પ્રકૃતિના ક્ષયાપશમ હાય છે. બાકી રહેલ ક્યાયને જીતવાના ઉપાય અહીં બતાવાયા છે. અલબત્ત, એ ઉપાય તીલ ક્યાયના નાશ કરવા માટે પણ એટલા જ ઉપયાગી છે, તે વિચારતાં જણાશે.

માહનીય કર્મની પ્રકૃતિરૂપ આ ચાર કષાયને ઉપશમથી, ક્ષયોપશમથી કે ક્ષયથી જતી શકાય છે. ઉપશમ એટલે ઉદયમાં આવેલી તથા ઉદયમાં ન આવેલી પ્રકૃતિને પ્રદેશ તથા રસથી સમાવી દેવી. ઉપશમમાં નિમિત્ત ન મળે ત્યાં સુધી આત્મા શુદ્ધ રહે છે, પણ નિમિત્ત મળતાં આત્માની સ્થિરતા ડહોળાઈ જવાના ઘણા સંભવ રહે છે. ક્ષયોપશમ એટલે ઉદયમાં આવેલી પ્રકૃતિના ક્ષય અને ઉદયમાં ન આવેલી પ્રકૃતિના ઉપશમ. અહીં આત્માની સંપૂર્ણ જત હોતી નથી. અને ક્ષય એટલે કષાયના સંપૂર્ણ નાશ. તે પછી તે કદી પણ ઉદયમાં આવી શકતા નથી. ત્યાં આત્માની સંપૂર્ણ જત છે.

આ ચારે કષાયને જીતવાના ઉપાય શ્રીમદ્દે આ કડીમાં બતાવ્યા છે. જલદી અસર કરનાર અને જલદી નાશ પામે તેવા કષાય તે ક્રોધ છે. ચારે કષાયામાં સ**હેલાઇથી જી**તી શકાય તેવા કષાય ક્રોધ હાવાથી શ્રીમદ્દે સૌપ્રથમ તેના નાશ કરવા ઇચ્છચો છે. માણુસનું જ્યારે કંઈ ધાર્સું ન થાય, કંઈ પ્રતિકૃળ અને ત્યારે તેને તરત જ ક્રોધ આવે છે. આ ક્રોધ અન્ય વ્યક્તિને આળે તે પહેલાં તા તે ક્રોધ કરનારને જ આળે છે. તેથી તેના નાશ કરવા યાગ્ય છે. તેના નાશ કરવાના ઉપાય "ક્રોધના ઉદય" પ્રતિ જ "ક્રોધ કરવા" તે છે. એમ કઈ રીતે થઈ શકે તે સમજાવતાં શ્રીમદ્દે ઉપદેશ-નાંધમાં જણાવ્યું છે કે:—

"કો ધાદિ કષાયના ઉદય થાય ત્યારે તેની સામા થઈ તેને જણાવવું કે તે' અનાદિકાળથી મને હૈરાન કરેલ છે. હવે હું એમ તારું બળ નહિ ચાલવા દઉં, હું હવે તારા સામે યુદ્ધ કરવા બેંઠા છું." જે

કોધ એ આત્માના સ્વભાવ નહિ પણ વિભાવ છે, તેથી તેના ઉદય આવે ત્યારે તેને પાતાના કર્મના ઉદય સમજાવાથી તેની સાથે લડવાની શક્તિ સાધકમાં આવે છે.

માન એ ક્રોધ કરતાં પણ મહાન શતુ છે. એ અનેક પ્રકાર જીવમાં પ્રવર્તતું જેવા મળે છે. જીવને પોતાનાં રૂપ, વિદ્યા, જ્ઞાન, સંપત્તિ, ઇચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિ આદિનું માન હોવા ઉપરાંત "મને માન નથી"નું માન પણ તેને હોય છે. મુનિ પણ આ માનની જાળમાં ઘણી વખત લપટાઈ જાય છે. માનથી કેવી હાનિ થાય છે તેનું ઉદાહરણ "સનત્કુમાર ચક્રવતી "જે તથા "બાહુબળ "જે ની કથામાં મળે છે. આવા માનના નાશ કરવા માટેના ઉપાય "દીનપણાનું માન " સેવવાના છે. તીર્થ'કર પ્રભુનાં રૂપ, ગુણ, જ્ઞાન આદિ પાસે પોતાનાં રૂપ, ગુણ, જ્ઞાન આદિ સિંધુમાં બિંદુ સમાન છે, તેની પ્રતીતિ પોતાનું માન ગાળવા સાધકે રાખવાની હોય છે. શ્રી કાનજિસ્વામી જણાવે છે તેમ:—

" સાધકને પૂર્ણ શુદ્ધ પરમાત્મસ્વરૂપની પ્રતીતિ અ'તરમાં વતે' છે, તેથી જાણું છે કે મારી વર્તમાન દશામાં હજુ અસ્થિસ્તાની નળળાઈને લીધે, હું પામર છું, એટલે કે પૂર્ણસ્વરૂપના દાસાનુદાસ છું એવા વિવેક હોવાથી વીતરાગી સત્પુરુષનું બહુમાન કરે છે. પરમાથે' પાતાના સ્વરૂપની તે લક્તિ છે. મારા પૂર્ણ સ્વભાવ હજુ ઊઘડચો નથી માટે અભિમાન કેમ કરું? એમ જાણતા થકા તે સ્વરૂપની મર્યાદામાં વતે' છે. "૪૪

શ્રી તીર્થ'કર પ્રભુની મહાનતા પાસે પોતાની પામરતા વિચારવી એ જ માન ગાળવાના શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે.

માયા એ ક્રોધ તથા માન કરતાં પણ વધુ સૂક્ષ્મ છે, પાતામાં માયા પ્રવેશી છે તેના ખ્યાલ પણ કેટલીક વાર જીવને આવતા નથી. કાેઈ પણ જાતના લાભ લેવા માટે, મનમાં હાેય તેથી વિરુદ્ધ બાેલવું કે આચરવું તે માયા કહેવાય છે. મન, વચન અને કાયાની એકતા ન હાેય ત્યાં માયાના પ્રવેશ સિદ્ધ થાય છે. પાતાની ભૂલ કાેઈ ન જાણે, અને જાણે

૪૧. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૬૭૮.

૪૨. " માેક્ષમાળા ", પાઠ ૭૦–૭૧.

૪૩. એજન, પાક ૧૭.

૪૪. "અપૂર્વ અવસાર પરનાં પ્રવચતાે ", આવૃત્તિ ૨, ૫. ૨૬.

**૬. અપૂર્વ અવસર** ૩૪૬

તો ઘણા નાના સ્વરૂપમાં જાણે તેવી જાતની ઇચ્છા પણ માયાને લીધે થાય છે. આમ માયા એ આત્માના વિભાવ છે અને તેના થકી બીજા કેટલાયે દુર્જુણા આત્મામાં પ્રવેશે છે, તેથી માયાના નાશ કરવાના સૌથી અસરકારક ઉપાય તેની સામે સાક્ષીભાવે – ઉપેક્ષાવૃત્તિથી રહેવું તે છે. માયા થાય તા તેને કાઈ જાતનું મહત્ત્વ ન આપવું, અ'તે થાકીને તે નાશ પામશે. માયા સામે નિષ્કપટપણું તથા સરળપણું સાક્ષી- ભાવે અજમાવવાની શ્રીમદની નેમ છે.

ચાર્થા કષાય તે લાભ છે. તે સૌથી સૂક્ષ્મ અને સૌથી ચીકણા એટલે કે સૌ પહેલાં પ્રવેશે અને સૌની અ'તે જાય તેવા આ કષાય છે. સૂક્ષ્મ લાભ તા દશમા ગુણુસ્થાન સુધી પ્રવર્તે છે. લાભમાંથી બીજા કષાયાની પણ વૃદ્ધિ થાય છે. એક સંસ્કૃત સુભાષિત છે કે:—

> " लोभात्कोधः प्रभवति, लोभात्कामः प्रजायते । लोभात्मोहश्च नाशश्च, लोभः पापस्य कारणम् ॥ "

અહીં જણાવ્યા પ્રમાણે લાભ એ જ સર્વ અનર્યનું મૂળ છે. સંસારીઓમાં તા લાભ પ્રત્યક્ષ જ છે. પાતાની ગણાતી વસ્તુ અન્યને આપવામાં થતા સંકાચ તેના લાભ અતાવે છે. મુનિ એ રીતે અપરિગ્રહી હાય છે, છતાં પુસ્તકા મેળવવાના, શિષ્યા વધારવાના, કીર્તિ પ્રાપ્ત કરવાના, લિધ્ધ મેળવવાના એ વગેરે પ્રકારના લાભ તા મુનિઓમાં પણ સંભવે છે. નિર્બાય મુનિ આ લાભથી બચવા સર્વથા પ્રયત્નશીલ હાય છે. તેમને સ્થૂળ માહ તા હાતો નથી, પણ તેઓ સૂક્ષ્મ માહથી પણ દૂર રહેવા મચતા હાય છે. લાભથી બચવા તેઓ લાભના જ લાભ કરે છે. લાભને જીતવા માટે લાભના લાભ કરવા જેવા બીજો એક ઉત્તમ ઉપાય નથી. લાભના લાભ કરવા એટલે લાભ વાપરવામાં કંજુસાઈ કરવી, અર્થાત્ લાભ કરવા. આમ મુનિ લાભની સામે ત્યાગથી વર્તે છે. લાભને તા દૂરથી જ આવતા ભાળી તેના નાશ કરવા તેઓ પ્રયત્નશીલ રહે છે. તેઓ ત્યાગ દ્વારા લાભને પ્રવેશવાના અવકાશ જ આવવા દેતા નથી.

અામ શ્રીમફે કોધ, માન, માયા અને લેલની દુજ્ય પ્રકૃતિને જીતવાના માર્ગ આ કડીમાં બતાવ્યા છે. તેમ કરવામાં તેમણે '' દશવૈકાલિકસૂત્ર "ની નીચેની ગાથાના આધાર લીધા જણાય છે:—

> " उवसमेण हणे कोहं माणं मद्वया जिणे । मार्य चञ्जवभावेण लोभं संतोसओ जिणे ॥ "४५

ઉપશમથી ક્રોધન હશે, નમ્રતાથી માનને જીતો, સરળતાથી માયાને દ્વર કરા અને સંતોષથી લાભને જીતો, એમ કહી ઉપશમ, નમ્રતા, સરળતા અને સંતોષને ક્રોધ, માન, માયા અને લાભને જીતવાના ઉપાય તરીકે આ કડીમાં બતાવેલ છે. શ્રીમદ્દે પણ આ જ સાધના ઉપરની કડીમાં દર્શાવેલાં આપણે જેઈ શકીશું.

૪૫. " દરાવૈકાલિકસૂત ". અધ્ય. ૮. ગાથા ૩૯, ૫. ૧૩૧.

આ ચારે કષાયના કેટલે અ'શે નાશ કરવા તે વિશે શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:---

" બહુ ઉપસર્ગકર્તા પ્રત્યે પણ ક્રોધ નહિ, વ'દે ચક્કિ તથાપિ ન મળે માન જો; દેહ જાય પણ માયા થાય ન રામમાં, લાભ નહિ છા પ્રળળ સિદ્ધિ નિદાન જો." અપૂર્વ૦ ૮

પ્રાણુઘાતક ઉપસર્ગ આપનાર પ્રતિ પણુ ક્રોધ ન આવે, છ ખંડના ઘણી ચક્રવર્તી વંદન કરવા આવે તોપણુ માન ન થાય, દેહના નાશ થતા હોય છતાં પણુ માયાના આશ્રય લેવાની એક રુંવાડે પગુ વૃત્તિ ન થાય, અને પ્રખળ સિહ્ધિ તથા લબ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ હોય છતાં તેના ઉપયોગ કરવાના કચારેય લાભ ન થાય — એવા અપૂર્વ અવસર કચારે આવશે? અહીં પ્રત્યેક ક્ષાયની અંતિમ કક્ષા દર્શાવી, તે સ્થિતિમાં પણુ કષાયના ઉદ્દભવ ન થવા એઈએ તેવી ઉત્કષ્ટ ભાવ અને દ્રવ્ય ચારિત્ર પાળવાની ભાવના શ્રીમદ્દે ખતાવી છે.

સામાન્ય કારણે ક્રોધ ન આવે તેટલી જીત તેા ઘણા જીવાની થઈ હાય છે. પણ ઘણા માટા કે તીવ, પ્રાણઘાતક નીવડે તેવા ઉપસર્ગ કરનાર પ્રતિ રાષ ન આવે અને સમભાવ જ રહે તેવી ભાવના શ્રીમદ્દે અહીં વ્યક્ત કરી છે. નિગ્ર થ મુનિ જાણે છે કે:—

"અશુલ કર્મના ઉદય ન હોય તો કાઈ પણ વ્યક્તિ દુઃખ આપવા સમર્થ નથી. અસાતા વેદનીયના ઉદય આવે ત્યારે તે ફળ આપી ખરી જાય છે, તે કંઈ સ્થાયી રહેતું નથી. અને તેનાથી કંઈ જ્ઞાનગુણને હાનિ થતી નથી." ક

આ જાતની ઉત્તમ સમજણથી મુનિ કાેઈ પ્રતિ કાેધ ન કરતાં ક્ષમાભાવ રાખે છે. આવી ઉત્તમ ક્ષમાનું ઉદાહરણ ''ગજસુકુમાર મુનિ ''નું કથાનક છે. <sup>૪૭</sup>

डेार्ड पछ व्यक्ति थांडुं पछ मान आपे त्यां छवने मानलाव थतां लेवाय छे. त्यारे अहीं तो श्रीमहे यहवर्ता केवी संसारनी सर्वोत्तम मनाती व्यक्ति वंहन हरवा आवे तोपछ मान न थवुं लेकि से तेवी लावना लावी छे. यहवर्ता छ भंडनी धरतीना धली, ६५ हरेड पायहणना स्वामी, ६४००० राष्ट्री अने १४ रतन तथा ६ निधिना लेकिता छावा छपरांत पातानुं ३५ विदुर्वा शहवानी शिक्तिवाणा छाय छे. आवा अहणह संपत्ति अने सामध्यं बाणा पछ क्यारे मुनिने महान गली वंहन हरवा आवे त्यारे पछ मुनि आत्मानी अनंत शिक्त विद्यारी यहवर्ता ने मणेका पुह्मक्रा वैलवधी करा पछ अंक्या विना मानशी हर रही शहे, तेटबी हह सुधीना मानना पराक्य हरवानी लावना श्रीमहे अहीं व्यक्त हरी छे.

ક્રોધ અને માનની જેમ માયાના પરાભવ કરવાની અભિલાષા પણ શ્રીમફે સેવી છે. કાઈ પણ જીવ કે પદાર્થ પ્રતિ રાગ કે દ્રેષાદિના ભાવન રાખતાં સમભાવ રાખવાની તેમની

૪૬. " પરમપદ-પ્રાપ્તિની ભાવના ", પૃ, ૧૨૦.

૪૭. " માક્ષમાળા", પાઠ ૪૩.

૬. અપૂર્વ અવસર ૩૪૫

મનોકામના છે. પોતાના દેહ પ્રત્યે પણ માયા ન રાખવાના એમના નિર્ધાર અહી' જણાય છે દેહ આદિ મારાં નથી, હું શુદ્ધ ચૈતન્યમય, અવિનાશી આત્મા છું, દેહનાશથી મને કશું નુકસાન થવાનું નથી — એવી જાતની ચિંતવના કે ભાવના દ્વારા મુનિ ધર્મને અચે દેહને પણ જતો કરી દે છે, અને તેમાં જરાય રાગ કરતા નથી, કારણ કે સ્ક્રમ રાગ પણ જવને આહેા આવે છે ગૈતમસ્વામીના મહાવીર પ્રભુ પરના સ્ક્રમ રાગ તેમના કેવળજ્ઞાનને પ્રગટ થવા દેતા નહાતો એ ઉદાહરણ શ્રીમદે "માક્ષમાળા"માં આપ્યું છે. જે ધર્મને માટે દેહ જતો કરનાર, તેમાં મમત્વપણ ન કરનાર સુદર્શન શેઠજ જેટલા માયાત્યાગ કરવાની અહીં ભાવના છે.

ક્રોધ, માન, માયા વગેરેથી છૂટનાર જીવ કેટલીક વખત લાભથી છૂટી શકતા નથી. સાતમે ગુણસ્થાને પહોંચેલા મુનિ શિષ્ય, પુસ્તક, માન આદિ બાદ્ય રાગથી મુક્ત હાય છે, તેથી તપ, ચારિત્ર આદિના પ્રભાવથી નિર્શે મુનિને કેટલીક લખ્ધિએ પ્રગટે છે. આ લખ્યિ ઘણા પ્રકારની હાઈ શકે છે, જેમ કે — શ્રુંક ઔષધર્ય થાય, નાક, કાન, આદિનો મેલ ઔષધર્ય થાય, શરીર વિકુર્વા શકે, શરીરને હલકું, ભારે, નાનું કે માટું બનાવી શકે, — વગેરે પ્રકારની લખ્ધિ હાય છે. મુનિએ એ લખ્ધિ પોતાના આત્માના વિકાસ અર્થ અંતરમાં શમાવી દેવાની હાય છે. પણ જે સાવધ ન રહેતાં, કાઈ ને કાઈ કારણે મુનિ તેના ઉપયાગ કરવા લાગે તો તેમાંથી મુનિનું ચારિત્ર શિથિલ બનતાં આધ્યાત્મિક પતન થાય છે. પોતાને પ્રગટેલી લખ્ધિયી ઉપસર્ગ, પરિષહ કે રાગાદિના પરાભવ કરવાની ઇચ્છા મુનિએ ન રાખવી જોઈએ, અને પ્રાપ્ત કર્માદય સમભાવે વેદવા જોઈએ. જો તેમ ન કરતાં કાઈ કારણે લખ્યિનો ઉપયાગ કરવાના વિકલપ મુનિને આવે તો લોભ ત્યાં પ્રવેશી ગયા છે તે નિશ્ચિત ચાય છે. આવા લોભને પ્રવેશવા ન દેવાની ભાવના અહીં વ્યક્ત થયેલી છે. આવું નિર્લોભપણાનું ઉદાહરણ શ્રી સનત્રમાર ચક્રવતી નું છે. તેઓ જ્યારે મુનિરૂપે વિચરતા હતા ત્યારે તેમના દેહ પૂખ રાગિષ્ઠ બન્યા હતો, તે વખતે લખ્ધથી રાગના નાશ કરવાની તેમની શક્તિ હોવા છતાં તેમણે તેના ઉપયોગ ન કરતાં રાગથી દેહના નાશ થવા દીધા હતા. પ્ય

આમ શ્રીમદ્રે આ કડીમાં ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચારે ક્ષાયના નાશ ઇચ્છચો છે. આ કડી વિશે શ્રી કાનજીસ્વામી જણાવે છે કે :—

" સ્વરૂપની યથાર્થ જાગૃતિના ભાવ વહે અપૂર્વતાના આ સંદેશા છે. અ તર ગમાં આતમળળનું જોડાણ સ્થિરતામાં અધિકપણે વર્તે છે, અને વીતરાગ સ્વભાવને સિદ્ધ કરીને તે રૂપ થવાની ભાવના અહીં ભાવે છે. એમના નિઃશંક અભિપ્રાયમાં ભવના અભાવ દેખાય છે. "

આ કડીની પહેલી છે પ**'**ક્તિએ**ા** —

૪૮—૪૯—૫૦ " માેક્ષમાળા ", પાઠ ૪૪. અને ૩૨. અને ૭૦. ૫૧. "અપૂર્વ અવસર પરનાં પ્રવચના ", પૃ. ૪૩.

"બહુ ઉપસર્ગ કર્તા પ્રત્યે પણ ક્રોધ નહિ, વ'દે ચક્રિ તથાપિ ન મળે માન જો;" અપૂર્વ વ

— માં '' ઉત્તરાધ્યનસૂત્ર''ની નીચેની બે ગાથાએાની છાયા જણાય છે. જુએ। —

"ण संतसे न वारेष्का मणं पि ण पञ्चोसञ्जे ! उवेहे यो हणे पाणे भुजते मंससाणियं !! " "अभिवायणमृष्यह्ठाणं सामी कुष्जा पि मंतणं ! जे ताई पडिसेवंति ण तेसि पीहञ्जे मुणो !! "भर

પહેલી ગાથામાં પ્રાણુઘાતક ઉપસર્ગ કરનાર પ્રતિ — રક્ત, માંસ ચૂસનાર પ્રાણી પ્રતિ — સુનિ દ્વેષ ન કરતાં સમભાવ રાખે એમ જણાવ્યું છે. અને બીજ ગાથામાં રાજા, શ્રીમંત આદિ પ્રતિષ્ઠિત વ્યક્તિઓએ કરેલા વંદનથી સુનિ માનભાવ ન આણે તેમ જણાવ્યું છે. આમ આ બંને ગાથાઓએ ૮મી કડીની પહેલી બે પંક્તિઓની પશ્ચાદભૂમિકા રચવાનું કાર્ય કર્યું હોય તેમ જણાય છે.

મુનિદશામાં જે પવિત્ર દશા હોય છે તેના નિર્દે શ શ્રીમદ્દે આ તથા આ પછીની કડીમાં કર્યો છે. આ દશા હજુ તેમને પ્રગટી નથી, પણ તે પ્રગટાવવાની તેમની ભાવના છે. આવા ઉચ્ચ આદર્શ સેવનારની માનસિક દશા કેટલી ઉચ્ચ હશે તેના પ્યાલ અહીં આવે છે. હવે નવમી કડી જોઈએ :—

''નગ્નભાવ, મુંડભાવ સહ અસ્નાનતા, અદ'તધાવન આદિ પરમ પ્રસિદ્ધ જો; કેશ, રામ, નખ કે અ'ો શુંગાર નહિ, દ્રવ્યભાવ સ'યમમય નિર્ધ'થ સિદ્ધ જો.'' અપૂર્વ'૦ ૯

મુનિની આંતરિક દશાના વર્ષુન પછી આ કડીમાં શ્રીમદ બાહ્ય લક્ષણા બતાવતાં કહે છે કે, દિગંબરત્વ, કેશલોચન, સ્નાન ન કરવું, દાંત સાફ ન કરવા, તે ઉપરાંત કેશ, રામ, નખ કે આંગમાં શુંગાર ન કરવા એ સર્વ નિર્ગંથ મુનિનાં પ્રસિદ્ધ લક્ષણા છે. આવા દ્રવ્ય તેમ જ ભાવ ચારિત્રરૂપ સંયમથી નિર્ગંથપણું સિદ્ધ થાય છે, તેવા નિર્ગંથ થવાના અવસર કચારે આવશે ?

ચાથીથી આઠમી કડી સુધી નિર્બ થના આદર્શ ભાવચારિત્રમું વર્ણન કર્યા પછી શ્રીમદ્દે આ કડીમાં મુનિના દ્રવ્યચારિત્રનું વર્ણન કર્યું છે. કારણ કે દ્રવ્ય અને ભાવ એ બ'ને પ્રકારનાં ચારિત્રરૂપી સ'યમ આવે ત્યારે જ નિર્બ થપણું સિદ્ધ થાય છે.

દ્રવ્યચારિત્રનું સૌ પહેલું લક્ષણ નગ્નત્વ છે. મુનિને કુટું ળ, પરિવાર, ધન, વૈભવ આદિના માહ છૂટવા સાથે વસ્રના પણ માહ છૂટી જાય. મુનિને દેહના પણ માહ છાડવાના

પર. "ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર", અધ્ય. ૨, ગાથા ૧૧ અને ૩૮.

હાવાથી, તેની સુખસગવડ સાચવતી બાહ્ય વસ્તુઓના પરિગ્રહ પણ ન ખપે. તેથી તેઓ નિર્વસ બની જંગલમાં આત્મસ્થિરતામાં રહે. વસ્ત્ર હાય તા તેને સાક કરવું, બદલવું આદિ સ્થળ ક્રિયામાં સમય પસાર થાય, ઉપરાંત વસ્ત્રો વધારે રાખવાના પણ માહ થાય; ઠંડા માટે, ગરમી માટે એમ ભેદપૂર્વકનાં વસ્ત્ર રાખવાની ઇચ્છા જન્મે અને તેમાંથી બાહ્ય ભાવમાં પડી જવાના સંભવ વધ, તેથી મુનિ માટેના આદર્શ તા નગ્નત્વ જ છે. નગ્નત્વ સહન કરવાની શક્તિ ન હાય તા શક્ય તેટલા એક પરિગ્રહથી ચલાવવાનું શાસમાં વચન છે.

મુનિના દ્રવ્યચારિત્રનું બીજું લક્ષણ મુંડભાવ, કેશલાેચન છે વાળ એ દેહના શાણુગાર છે, તે દેહની મુંદરતા વધારે છે, તેથી કેશ હાય તા દેહનું મમત્વ વધે અને દેહની કુર્યતાના ખ્યાલ ન આવે. આથી મુનિએ કાઈ પણ જાતના સાધનના ઉપયોગ કર્યા વિના ઊગેલા વાળ હાથથી જ ચૂંટી કાઢવાના હાય છે. મુનિ લાચ કરતી વખતે થતી વેદના સમલાવે સહે. અને દેહ પ્રતિ જરા પણ મમત્વ લાવ રાખે નહિ; હાથથી લાચ કરવાના કારણમાં અસો કે એવા કાઈ સાધનના પરિગ્રહ ન વધારવા, પરિષહ સહેવાની પાતાની દઢતા જાણુવી વગેરે હાય છે. શ્રીમદે લખ્યું છે કે:—

"લોચ કરવા શા માટે કહ્યો છે ? શરીરની મમતાની તે પરીક્ષા છે. માટે (માથે વાળ) તે માહ વધવાનું કારણ છે. નાહવાનું મન થાય, અફીસા લેવાનું મન થાય, તેમાં માહું જેવાનું મન થાય અને એ ઉપરાંત તેનાં સાધના માટે ઉપાધિ કરવી પડે. આ કારણથી જ્ઞાનીઓએ લાેચ કરવાનું કહ્યું છે."પડ

અરનાન એ પણ નિર્સ થ મુનિનું પ્રસિદ્ધ લક્ષણ છે. મુનિને માટે અરનાન ઉપયોગી હાવાનાં કેટલાંક કારણા આ પ્રમાણે છે. મુનિને કાઈનું પણ પરાધીનપણું પાસાય નહિ, તેથી રનાન કરવા માટેનું અચેત પાણી વહારી લાવવામાં શ્રાવક પર જે બાંજો વધે, તે વધારવા તેઓ ઇચ્છે નહિ, કારણ કે મુનિને તો નજૂટકે જ જોઈએ તેટલી વસ્તુ લાવવાની છૂટ છે. વળી, રનાન કરવામાં પાણી ઢાળવાથી થતી સૂક્ષ્મ જીવાની હિંસાથી બચવા પણ અરનાન આવશ્યક છે. આ ઉપરાંત મુનિ સતત આત્મસ્થિરતામાં રહેવા મથતા હોય છે, તેથી દેહ તરફ તેમની દૃષ્ટિ જ હોતી નથી. દેહનું રહ્યુંસહ્યું મમતવ પણ ટળી જાય તે માટે મુનિ પરસેવો, ધૂળ, આદિથી જામતા મેલ દ્રારા શરીરની અશુચિ પૂર્ણ રૂપે પ્રગટવા દે છે; તેમ કરવામાં અરનાન ઘણું સહાયભૂત થાય છે. તેમ છતાં મુનિનો દૃહ સદાય અશુદ્ધ રહેતો નથી, કારણ કે તાપમાં મેલના થર ખરી પહે છે અને દૃહ સ્વચ્છ અને છે. બીજી બાજુ આત્માની નિર્મળતા જેમ જેમ વધતી જાય છે તેમ તેમ દૃહના પરમાણુ બદલાતા જાય છે અને તેની અશુચિ ઘટે છે. એ રીતે પણ ઉચ્ચ ગુણુસ્થાનવર્તી મુનિને સ્નાનની આવશ્યકતા રહેતી નથી. તે વિશે શ્રી નગીનદાસ શેઠ લખે છે કે—

'' જેમ આત્મામાં અશુભ વૃત્તિ રહેતી નથી તેમ શરીરમાં પણ અશુભ પરમાણુ પુદ્દગલા રહેતા નથી. આત્મા શુદ્ધ થતાં શરીરના પુદ્દગલા પણ શુદ્ધ થાય છે. જયજ

૫૩. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૭૨૯.

પુષ્ઠ: "પરમપદ-પ્રાપ્તિની ભાવના", પૃ. ૧૫૪.

1.

દાંત સાફ ન કરવા તે પણ ઉપર જેવાં તેવાં કારણાથી મુનિના ચારિત્રનું એક **લક્ષણ** ગણાયું છે. મુનિને સ્વાદ પર તા ખૂબ જ કાળૂ હાય છે. અને મિતાહારી મુનિને સ્વાદરહિત ખારાક ખાવાથી દાંતની ખરાબી પણ એાછી થાય છે. તેથી પણ દાંત સાફ કરવાની આવશ્યકતા મુનિને ઘટી જાય છે.

" અદ તથાવન" શબ્દ પછી " આદિ" શબ્દ મૂકીને શ્રીમદે એમ સ્ચવ્યું છે કે આવાં બીજાં લક્ષણા દ્રવ્યચારિત્રનાં છે, જે જગતમાં પ્રસિદ્ધ છે. તેમાં આ ચાર લક્ષણો મુખ્ય છે; ત્રીજી પંક્તિમાં મુનિઅવસ્થામાં કેશ, રામ, નખ કે આંગ પર શૃંગાર ન કરવાની લાવના શ્રીમદ્દે ભાવી છે, કારણ કે તેમ કરવાથી દેહ પરના માહભાવ એછો થાય છે. તેથી મુનિને કાઈ પણ પ્રકારના શૃંગાર નિષદ્ધ છે. જેના આત્મા પવિત્ર છે, તેના દેહ પણ સ્નાન કે શૃંગાર વિના પવિત્ર છે.

દ્રવ્ય તથા ભાવથી સ'ચમમાં સ્થિર રહેવાની ભાવના શ્રીમફે ચાથી પ'ક્તિમાં ભાવી છે. તે વિશે પૂ. સ'તખાલજી લખે છે કે :—

" દ્રવ્ય અને ભાવ, વ્યવહાર અને નિશ્ચય એ એક જ સિક્કાની એ ખાજુઓ છે, એક જ કુવાસની બે ધારાઓ છે. દ્રવ્ય ન હોય ત્યાં ભાવ હોય જ નહિ, અને ભાવ હોય ત્યાં દ્રવ્ય છે જ એમ નિશ્ચયે જાણવું." "પ્ય

શ્રીમદ્દે આ કડીમાં જણાવેલાં મુનિનાં દ્રવ્યલક્ષણોના અનુસ'ધાનમાં શ્રી કાનજસ્વામી જણાવે છે કે:—

"પરમ પવિત્ર પુરુષાર્થ આ વીતરાગ સાધક દશાની ભૂમિકામાં કેવા હોઈ શકે, તેના ગ'લીર આશય સમજવાની પાત્રતા થયે જીવને તેનાં અધાં પડખાં વિરાધરહિત સમજાય છે." પક

મુનિએ પાળવા ચાેગ્ય દ્રવ્યચારિત્રનાં જે લક્ષણા શ્રીમદ્દે દર્શાવ્યાં છે, તે બધાં મહાવીર-પ્રભુ પાળતા હતા તેવા ઉલ્લેખ "આચારાંગસૂત્ર"માં મળે છે. તે પરથી અનુમાન કરી શકાય કે વીરપ્રભુના ચારિત્ર પરથી શ્રીમદ્દે આ લક્ષણા સ્વીકાર્યા હાેય, કારણ કે શ્રીમદ્દે પાતે જ તે લક્ષણાને "પરમ પ્રસિદ્ધ" ગણાવ્યાં છે, જુએા:—

> "संसेहिण च वमणे च गायन्मगण सिणाणं च । संबाहणं न से कप्पे दंतपक्खालण परिण्णाके ॥ "५७

અહી' જણાવ્યા પ્રમાણે, વળી તેઓ આખા શરીરને અશુચિમય જાણીને ઝુલાળ, વમન, તૈલાસ્ય ગન, રનાન, સંખાધન અને દાતણ પણ નહાતા કરતા.

પપ. " સિહિનાં સેરપાન ", પૃ. ૯૧.

૫૬. "અપૂર્વ અવસર પરનાં પ્રવચનાે", પૃ. ૫૪.

૫૭. " આચારાંમસૂત્ર", અધ્ય. ૯, ઉ. ૪, ગાથા ૨.

દ્રવ્ય તથા ભાવ એ બ'ને પ્રકારનાં ચારિત્રના પાલન દ્વારા સાચા નિર્ધ'થપણાને પ્રાપ્ત કરવાની અભિલાષા નવમી કડીમાં વ્યક્ત કર્યા પછી ૧૦મી કડીમાં શ્રીમક એ ખતાવે છે કે તે ચારિત્રપ્રાપ્તિથી મુનિને કેવા ભાવ વર્તે —

> "શત્રુ મિત્ર પ્રત્યે વતે સમદર્શિતા, માન અમાન વર્તે તે જ સ્વભાવ જો; જીવિત કે મરણે નહિ ન્યૂનાધિકતા, ભવમાશ્રે પણ વર્તે શુદ્ધ સ્વભાવ જો." અપૂર્વ ૧૦

શુદ્ધ નિર્ધ 'થપણું પ્રાપ્ત થયા પછી મુનિની દશા કેવી હાય તે આ કડીમાં શ્રીમદ્ર વર્લુ વે છે કે શતુ અને મિત્ર બ'ને તરફ સમભાવ હાય, પાતાને મળતાં માન કે અપમાન વિશે પણ તેવા જ ભાવ રહે, જીવન કે મરહામાં ન્યૂન કે અધિકપણું ન હાય, અને ભવ તથા માક્ષ પ્રતિ એકસરખા શુદ્ધ ભાવ પ્રવર્ત એવા અપૂર્વ અવસર કથારે આવશે ?

ગતું તેમ જ મિત્ર ખંને તરફ સમાનભાવ હાય તેવી ભાવના શ્રીમદે પહેલી પંક્તિમાં ભાવી છે. અધ્યાત્મની આટલી ઉચ્ચ કક્ષાએ પહોંચ્યા પછી શતુ કઈ રીતે સંભવે તે પ્રશ્ન થય. તેનું સમાધાન એમ કરી શકાય કે મુનિને વર્તમાન દશામાં કાઈ પ્રત્યે દ્વેષભાવ ન હાય, પણ પૂર્વજન્મામાં કાઈ સાથે વૈરભાવના સંખંધ ખંધાયા હાય તેના ઉદય વર્તમાનમાં આવે તેમ ખંન. તેવા શતુના અહીં ઉદલેખ છે. આ વિશેનું પ્રસિદ્ધ ઉદાહરણ મહાવીર પ્રભુ અને તેમના શિષ્ય ગાશાલકનું છે. મહાવીરસ્વામી પાસેથી લબ્ધિ મેળવ્યા પછી ગાશાલક તેના ઉપયોગ ભગવાન મહાવીરના ખે શિષ્યાને બાળવામાં કર્યા. તે વખતે પાતાની પાસે શક્તિ હોવા છતાં પ્રભુએ તે શિષ્યાને બચાવવાના કે ગાશાલકને બાળવાના પ્રયત્ન ન કર્યા અને તેઓ સમભાવે રહ્યા. શિષ્યનું રક્ષણ કરવા સાથે ગાશાલકનું રક્ષણ કરવું તેમને કર્તવ્ય લાગ્યું, જે શક્ય ન હતું, તેથી શત્રુ અને મિત્ર ખંને પ્રતિ તેઓ સમભાવમાં રહ્યા. શત્રુ ખનેલ શિષ્ય વિશે પણ લેશમાત્ર શહ્યા ભાવ ન આવે તે દશા વર્ણનાતીત છે, અકલ્પ્ય છે! તેવી દશાની પ્રાપ્તિની આ ભાવના છે.

માન મળે કે અપમાન મળે તે બ'ને સ્થિતિમાં મુનિને એકસરખા જ ભાવ રહે, ભાવ-પલંદા ન આવતાં આત્મભાવમાં જ સ્થિર રહે તેવી ભાવના શ્રીમફે અહીં વ્યક્ત કરી છે. જીવન અને મરણની બાબતમાં પણ મુનિ એવા જ સમભાવ રાખે. તેમને જીવન લાંબું હાય તા હર્ષ, અને ટૂંકું હાય તા ખેદ ન થાય. પુદ્દગલનું બનેલું શરીર કર્મના લાગવટા માટે મળેલ છે, તેમ જાણી શરીરની પ્રાપ્તિ કે નાશને પુદ્દગલઘર્મ માની સમભાવે

વંદે. એક કાળે શરીરના અવશ્ય વિચાગ જાણી ગમે તે સ્થિતિમાં સમભાવે રહેવાની ભાવના

શ્રીમદે અહીં ભાવી છે.

શતુ-મિત્ર, માન-અપમાન, જીવન-મરણ આદિમાં વર્તતા સમભાવ મુનિન એટલા સહજ હાવા જોઈએ કે તેને ભવ હાય કે માક્ષ હાય તે વિશે પણ સમભાવ જ રહે. મુનિની માક્ષ મેળવવાની આકાંક્ષા પણ તૃટી જવી જોઈએ. સાતમે ગુણસ્થાને તેમને આત્માની એવી શુદ્ધતા પ્રવર્તા લિંગ છે કે તેમને મોક્ષના વિકલ્પ પણ છૂટી જાય છે, અને આત્મભાવમાં જ તેઓ સ્થિર રહે છે. તે વખતે મુનિ માક્ષના આનંદ માણતા હોવાથી તેમને ભવના ખેદ રહેતા નથી. વળી ઘાતી કર્મોના નાશ કરવામાં જ સતત પ્રવૃત્તિશીલ રહેતા મુનિને ભવ કે માક્ષ પ્રતિ લક્ષ ન રહેતાં સમભાવ જ રહે છે. ભવ કે માક્ષની પ્રાપ્તિ કે અપ્રાપ્તિમાં સૂક્ષ્મ રાગ તથા દ્વેષ રહેલાં છે, અને રાગદ્વેષ ઉપર તા સંપૂર્ણ જય મેળવવા મુનિ ઇચ્છે છે; તે કારણે પણ તેઓ સમભાવે વર્તે છે. શ્રીમદ્દે આ કડીમાં વિવિધ સ્વરૂપે ઇચ્છેલા સમભાવ વિશે શ્રી માંતળાલજી યાગ્ય જ લખે છે કે—

" આ આખી કડીમાં સમભાવની પરાકાષ્ઠા જ બતાવવાની છે. એમ છતાં આ ં સહજ કાવ્યના રચયિતા પુરુષે, '' શત્રુ મિત્ર પ્રત્યે " " સમદર્શિતા " શખ્દ વાપર્યો છે. "માન અમાને તે જ સ્વભાવ" અર્થાત્ એ રીતે સમભાવ સૂચિત કર્યો છે. જીવિત કે મરણ વચ્ચે અન્યૂનાધિકતા અને ભવ તથા માક્ષ વિશે "શુદ્ધ સ્વભાવ" પદ મુક્યું છે. એ યાજના ખૂબ રહસ્યમય થઈ છે. તે વખતે એમણે એ બધાં પદા એવા વિચારપૂર્વ'ક મૂકચાં હશે, એન નિશ્વયપણે કહેવાય નહિ. પર'ત સ્કરણા એ પાતે જ એવી સહજ છે કે યથાર્થતા એની મેળે એ શ્રી લાવે છે. શત્રુ અને મિત્ર તા વ્યક્તિ છે, એટલે ત્યાં સમદર્શિતા જ ઘટે છે. માર્ન અને અપમાન એ પાતે પરિસ્થિતિ છે, અને તેની સીધી અસર ભાવ ઉપર થાય છે માટે ત્યાં " તે જ સ્વભાવ જો " એ જ ઘટિત છે. જીવિત અને મરણ ખ'ને વચ્ચેની ન્યૂનાધિકતાના સ'સ્કાર અનાદિકાળથી રૂઢ છે, એટલ ત્યાં " નહિ ન્યૂનાધિકતા" પદ સમભાવને સૂચવવા માટે મુકાઈ ગયું છે તે યથાર્થ છે. એમ ઉપરની ત્રણે ઘટનાએ સ'સારની વચ્ચેની હતી એટલે સમભાવ ઘટે છે, પણ ભવ અને માક્ષ વચ્ચે સમભાવ કેમ ઘટે ? કારણ કે ઉપરની ઘટનાએ! ેતા માત્ર ભ્રાન્તિથી ભિન્ન દેખાતી હતી. પણ આ બ'ને દશા તા સદાકાળથી પરસ્પર સ્વય' વિરાધી હતી, છે અને રહેશે. એટલે ત્યાં સમસાવ સૂચવવા માટે " શુદ્ધ સ્વભાવ " પદ બ'ધબેસતું થઈ શકે, અને તે જ પદ સહજ રીતે આવી ગયું છે. એવા સાધક સ'સારમાં છે ત્યાં લગી એને માક્ષના અનુભવ નથી પણ શુદ્ધ સ્વભાવના છે. એટલે એ જ અનુભવમાં ઝીલી શકે અને ઝીલે. એમાં સમભાવન રહસ્ય આવી જાય છે. "પદ

શ્રીમદ્દે જણાવેલાં મુનિનાં આ લક્ષણા "ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"માં આ પ્રમાણે બતાવાયાં છે:—

- "समया सञ्बभुभेषु सत्तुमिरोसु वा जगे। पाणाइवायविरद जावज्जीवाओं दुक्करं॥"
- "णिम्ममा णिरहंकारी जिसगी चत्तगारवा । समो य सःवंभुअसु तसेसु थावरेसु य ॥"
- " लाभालामें सुद्दे दुक्खें जीविके मरणे तहा । समी णिंदापसं सासु तहा माणाबमाणको ॥ "५६

પ૮. " સિદ્ધિનાં સાપાન ", પૃ. ૯૫.

પેલ. " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર", અધ્ય. ૧૯, ગાથા ૨૬, ૯૦, ૯૧, પૃ. ૧૮૦, ૧૬૧.

ડ. અપૂર્વ અવસર

"ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"ની ઉપરની ગાથામાં મુનિના શતુ તથા મિત્ર પ્રત્યે સમભાવથી વર્તવાના ધર્મ બતાવ્યા છે. તા બીજી ગાંથામાં નિર્મમ, નિરહ કારી, સર્વસ ગત્યાંગી તથા સર્વ પ્રાણી પર સમભાવ રાખનાર બનવાના મુનિના ધર્મ બતાવ્યા છે. અને નીચૈની ગાથામાં લાભ-અલાભ; સુખ-દુ:ખ, જીવન-મરશુ, નિ દા-પ્રશંસા તથા માન-અપમાનમાં સમભાવ રાખવાના મુનિના આચાર બતાવ્યા છે. આ ત્રણે ગાથાના મધ્યવતી વિચાર આપણને આ કાવ્યની ૧૦મી કડીમાં જોવા મળે છે.

આ કડીમાં શ્રીમફે સમભાવ રાખવાની ભાવના ભાવી છે, અને તે સમભાવ હોય ત્યારે મુનિની વર્તના કથા પ્રકારની હોય તે ૧૧મી કડીમાં તેમણે બતાવ્યું છે. જુઓ : —

> "એકાકી વિચરતા વળી સ્મશાનમાં, વળી પર્વતમાં વાદ્ય સિંહ સંચાગ જો; અડાલ આસન ને મનમાં નહિ ક્ષાભતા, પરમ મિત્રના જાણે પામ્યા યાગ જો." અપૂર્વ ૦૧૧

પુરુષાર્થ વહે માક્ષસ્વભાવદશા પ્રગટ કરવાની ભાવનાવાળા શ્રીમદ એવા મુનિપણાની ભાવના ભાવે છે કે સ્મશાનમાં એકલા વિચરતી વખતે અથવા પર્વતમાં પોતે હોય ત્યારે વાલ, સિંહ જેવા હિ'સક પ્રાણીના મેળાપ થાય ત્યારે અહાલ – સ્થિર આસન રહે તથા મનમાં તે વિશે જરા પણ ક્ષાભ ન થાય, એટલું જ નહિ પણ પરમ મિત્રના મેળાપ થવા જેટલા આનંદ થાય તેવા અપૂર્વ અવસર કચારે આવશે ?

આતમાના સાચા મુખના ખ્યાલ પામ્યા પછી મુનિ શેષ રહેલાં કમાંને જલફી ભરમીભૃત કરીને શાશ્વત આત્મસુખ પામવાની અભિલાષાવાળા બને છે. તેથી ઉગ્ર સાધના કરવા તરેફ તેમનું લક્ષ હોય છે. તેમ કરવા માટે રમશાન, જંગલ, પર્વતની ગુફા આદિ જેવાં નિર્જન સ્થળાં તેમને વિશેષ અનુકૂળ લાગે છે. તેથી શ્રીમફ અહીં રમશાન જેવાં, અન્ય જનાને ભયબીત કરે તેવાં એકાંત સ્થળમાં મુનિવેશમાં એકાકીપણે રહી સાધના કરવાની ભાવના કરે છે. સમશાનમાં રાત્રિ જેવા સમયે વ્યંતરાદિ હલકી કાેટિના દેવા પાતાના આનંદ માટે આવે છે. અને તેઓ સ્વભાવે ફૂર હાેવાથી અન્ય જવાદિને ર'બાડવામાં જ આનંદ માણે છે. આવા નિર્જન અને ભયાનક ગણાય તેવા સમશાનમાં એકાકીપણે સાધના કરવાની તેમની ઇચ્છા છે. સામાન્ય રીતે મુનિ સમૂહમાં રહે છે, પણ જેમ જેમ તેમની આત્મિક દશા ઉચ્ચ બનતી બાય છે તેમ તેમ તેઓ પ્રસિળ'લ જેવા સ'ગથી દ્વર રહેવા એકાંતમાં વસે છે. સમશાન જેવી જગ્યાએ તેમને સ'ગપ્રસ'ગ આવતાં નથી, તેથી તેમને વૈરાગ્ય આપે તેવા સ્થાનમાં સાધના માટે વિશેષ રુચિ રહે છે. આવી એકાંત જગ્યાએ, વ્ય'તરાદિના ઉપસર્ગ'થી કર્યા વિના, પોતાની સાધના તેઓ નિર્ભયપણે કરે છે, અને ઉપસર્ગ થાય તો તેને કમોદય ગણી તેની પરવા કરતા નથી. આમ અહીં શ્રીમદે સાતમા ગુણસ્થાનવર્તા, શ્રેણી માંડવાની ઇચ્છાવાળા મુનિની એકાંત સ્થિતનું ખૂબ સમજપૂર્વ કનું વર્ણન કર્યું છે.

પર્વત કે તેની શુક્ષા પણ રમશાન જેવું નિર્જન સ્થાન છે, તેથી તે પણ મુનિને સાધના માટે અનુકૃળ છે. પર્વત જેમ નિર્જન સ્થળ છે તેમ વધુ ભયંકર પણ છે કારણ કે માનવી જેનાથી ડરે છે અને જે માણસથી ડરે છે, એવી પરસ્પર ભયવાળી વાઘ, સિંહ, અજગર, રીંછ આદિની બનેલી પશુસૃષ્ટિ ત્યાં છે. પણ જેમણે દેહના જ ભય છાડ્યો છે તેવા મુનિ તે બધાથી ડર્યા વિના પર્વતની શુક્ષમાં કે ટાેચ ઉપર આસન જમાવીને ધ્યાનમાં બેસે છે.

'' આસન એટલે મુનિ જે સ્થિતિમાં ઊભા હોય કે બેઠા હોય તે સ્થિતિ. શાંતિથી નિર્વિધ્ને મુનિ ધ્યાનમાં એકાગ્રતા રાખી શકે તેવી સ્થિતિ…એટલે જે સ્થિતિમાં રહીને મુનિએ ધ્યાન ધર્યું હોય તે તેમની સ્થિતિ કહેવાય. <sup>૫૬૦</sup>

આમ પાતાને અનુકૂળ આસને સ્થિર થઇ ને મુનિ ધ્યાનમાં હાય તે વખતે સંજોગવશાત્ વાઘ, સિંહાદિ હિંસક પ્રાણી તેમની સમીપ આવી જાય અને તેમને રંજાહે તાપણુ તેમની આત્મસ્થિરતામાં જરા પણુ ફેર ન પહે તે ભાવના વ્યક્ત કરવા શ્રીમેફે " અહેાલ આસન "ના શખ્દપ્રયાગ કર્યો છે. મુનિનું આસન અહાલ રહેવાનું મુખ્ય કારણુ એ જ પંક્તિના ઉત્તરાર્ધમાં ખતાવ્યું છે તે પ્રમાણે "ને મનમાં નહિ શાભતા" અર્થાત્ મનની અશાભતા છે. હિંસક પ્રાણીના સંસર્ગની મુનિના મન પર કાેઈ જાતની અસર થતી નથી; જો મન પર અસર થાય તાે શરીર પર અસર થવાની જ, અને તેથી સ્થિરતા ચલાયમાન થવાની. તેથી ત્રીજી પંક્તિમાં કાેઈ પણ સંયાં ગામાં મનથી અને કાયાથી અહાલ રહેવાની ભાવના કવિએ ભાવી છે. તે ભાવની પરાકાશ આવે છે જથી પંક્તિમાં:—

## "પરમ મિત્રના જાણે પામ્યા યાગ જો." અપૂર્વા

પર્વતની ગુફામાં કે ટાંચ પર 'યાનસ્થ અવસ્થા હોય તે વખતે હિ'સક પ્રાણીના ચાેગ થાય, તેના તરફથી ર'જાડ થાય તાે તે વખતે આત્મસ્થિરતા ડગે નહિ, એટલું જ નહિ પણ તે ચાેગમાં પરમ મિત્ર મળતાં જેવા આનંદ થાય તેવા આનંદ આવે એટલી હદ સુધીના સમભાવ કેળવવાની ભાવના અહીં જેવા મળે છે. જરા જાડાણથી વિચારતાં શ્રીમદ્નું આ કથન ખૂબ જ વિચારપૂર્વકનું જણાશે.

મુનિ કર્મક્ષય કરવા માટે ધ્યાનમાં લીન બને છે. તે વખતે જે ઉપસર્ગ થાય અને આત્મસ્થિરતા તેવી ને તેવી જ ટકી રહે તો કર્મક્ષય ઘણી ત્વરાથી થાય છે. જે કાર્ય કરવાની ઇચ્છા હોય તે કરી આપે તે મિત્ર, એ ન્યાયે વાઘ-સિંહ પણ મુનિના મિત્ર ઠરે, કારણ કે મુનિને કર્મક્ષય કરવામાં તે મદદ કરે છે.

બીજી બાજુ વાલ-સિંહ દેહના નાશ કરે તાેપણ પાતાના આત્માના સમ્યક્-જ્ઞાન, સમ્યક્ દર્શન કે સમ્યક્ચારિત્ર ગુણને લેશ પણ હાનિ થવાની નથી તેવી ખાતરી મુનિને હાેવાથી મુનિ આત્મભાવમાં સ્થિર રહી શકે છે, એટલું જ નહિ, પણ વીતરાગમય સ્થિતિમાં તેમને ક્ષાભરહિત પરિણામ સ્વાભાવિક રીતે જ હાેય છે. વળી મુનિ આત્મભાવમાં લીન હાેય છે તેથી તેમને દેહની

<sup>&</sup>lt;o. '' પરમ**પદ-પ્રા**પ્તિની ભાવના '', પૃ. ૧૬૭.

**૬. અપૂર્વ અવસ**ર

જરૂરત હોતી નથી. તેમજ વાઘ સિંહ આદિને પોતાના ખારાક માટે દેહની જરૂર હોવાથી તે દેહ લઈ જાય તો મુનિ પોતાને અશરીરી બનાવનાર તે પ્રાણીઓને પોતાના પરમ મિત્ર માને છે; અને પોતાને થતા અનેક પ્રકારના ઉપસર્ગ માક્ષસુખની પ્રાપ્તિ માટે સમભાવે વેદી લે છે. આ પંક્તિના મર્મ સમજાવતાં શ્રી કાનજીસ્વામી જણાવે છે કે :—

"મુનિશજ શાંત, ધીર, ગંભીર, ઉજ્જવલ સમાધિમાં મસ્ત રહી, જાણે હમણાં કેવળજ્ઞાન લીધું કે લઉં એવા બેહદ પૂર્ણ સ્વભાવમાં મીટ માંડીને એકાત્ર થાય છે, તેમાં કહી વાઘ અથવા સિંહ ભૂખથી ત્રાડ નાખતા આવે તાેપણ એમ જાણે કે પરમ મિત્રના યાગ મળ્યા, કારણ કે જેને શરીર જોઈતું નથી તેવા પુરુષને શરીર કાેઈ લઇ જાય તાે લઈ જનાર તેના મિત્ર છે." દેશ

કેટકેટલી શારીરિક વેદના સહેવાની તૈયારી શ્રીમદ્દં કરી છે! પાતે આ કાવ્યની રચના કરી ત્યારે ગૃહસ્થ અવસ્થામાં હતા, તે વખતે પણ મુનિદશામાં પાતે પાળવા ધારેલા આત્મ-ચારિત્રના કેવા ભવ્ય આદર્શ અહીં રજૂ કર્યો છે! માનસિક રીતે તેમણે રાગદેષના ક્ષય કેટલી હદે કર્યા હતા તેના પરિચય આપણને અહીં થાય છે.

શ્રીમંદ્રે પાળવા ધારેલા સાધુના આ આચારને " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર "ની નીચેની ગાથાઓ પરથી પાતાના આદર્શ તરીકે સ્વીકાર્યો હોય તેમ જહાય છે:—

> ''मुसाणे मुन्तगारे वा रुक्तमूळे व अंगओ । अकुक्कुओं णिमीओज्ज्ञा ण य वित्तासओ परे ॥ '' ''तस्य से चिट्टमाणस्स उवसम्गामिधारो । संकामीओं न गच्छेज्ञा उटिटता अन्तभासणं ॥ ''<sup>९ २</sup>

અહીં પહેલી ગાથામાં સ્મશાનમાં, સૂના ઘરમાં, વૃક્ષ નીચે એકાકી પ્રાણીને દુઃખ આપ્યા વિના બેસવાના આચાર સાધુ માટે બતાવ્યા છે. અને બીજી ગાથામાં સ્મશાન આદિ સ્થળામાં ઉપસર્ગ થાય તા દઢતાથી સહન કરવાના તથા ભયલીત થઈને અન્ય સ્થળે ન જવાના અનુરાધ કર્યો છે. આ ખંન ગાથાના વિચારને પાતાના આદર્શક્ષ્ય ગણી શ્રીમદ્દે ૧૧મી કડીમાં તેને નિર્પેલ છે.

મુનિઅવસ્થામાં પાળેલા ઉત્કૃષ્ટ દ્રવ્ય તેમ જ ભાવચારિત્રથી સાધકની સ્થિતિ કેવી હોય તે શ્રીમદ્રે ૧૨મી કડીમાં ખતાવ્યું છે —

> " દ્વાર તપશ્ચર્યામાં પણ મનને તાપ નહિ, સરસ અન્ને નહિ મનને પ્રસન્ન ભાવ જો; રજકણ કે રિદ્ધિ વૈમાનિક દેવની, સર્વે માન્યા પુદ્દગલ એક સ્વભાવ જો." અપૂર્વ ૧૨

દ્વું ''અપૂર્વ' અવસર પરતાં પ્રવચતા ", પૃ. ૬૪.

કર, " ઉત્તરાષ્ટ્રયતસૂત્ર", અધ્ય. ૨, ગાથા ૨૦-૨૧.

પાતે પાળવા ધારેલા સંયમના આદર્શ રજૂ કર્યા પછી પાતાના ગ્રારિતની પૂર્ણતા આણવા માટે પોતે કરવા ધારેલા તપનું બંયાન આ કડીમાં આપતાં શ્રીમદ કહે છે કે, સખત તપશ્ચર્યો કરતી વખતે પણ મનમાં ખેદ કે દુઃખ ઉત્પન્ન થાય નહિ, ભિક્ષામાં સ્વાદિષ્ટ અન્ન મળે તેમ છતાં જરાય આનંદ ન થાય. વળી, રજકાંથી શરૂ કરી વૈમાનિક દેવની રિદ્ધિ સુધીના સર્વ પદાર્થને પુદ્દગલના એક પર્યાય જ ગણું એવા અપૂર્વ અવસર કવારે આવશે ?

તપશ્ચર્યાના સાચા અર્થ સમજાવતાં શ્રી સંતળાલજીએ લખ્યું છે કે :---

"તપસ્વીને જ્યાં સુધી એમ લાગે કે હું તપ કરી રહ્યો છું કે મે' તપ કર્યું છે ત્યાં લગી મન તપ્યા વિના રહે નહિ. સહેજ નિમિત્ત મળે કે આવેશ આવી જાય! મૂંગાવતની કે ઉપવાસાની આવી તપસ્યા મૂઢતા કે ભૂખ-લાંઘણના દોષોમાં જ પરિભ્રમ, એટલે ખરી વાત તો એ છે કે વૃત્તિ ઉપર કામનાજન્ય જે સ'સ્કારા હોય, તે ખળભળે એથી ક્લેશ થાય. પર'તુ મનમાં લગીરે તાપ ન થવા દેવા અથવા તાપ આવે કે મૂળથી શમાની દેવા – ઊંડા કાંઠા કાઢી નાખવા – એ જ ખરી તપસ્યા છે. " દેવ

તપશ્ચર્યાના એ પ્રકાર છે: ખાદ્ય અને અલ્ય તર. અનશન, ઉદ્યાદરી, વૃત્તિસ દ્વેષ, રસપરિત્યાગ, કાયકલેશ અને સ લીનતા એ છ બાદ્યતપ છે. પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવચ્ચ, શાસ્ત્રપઠન, ધ્યાન અને કાયાત્સર્ગ એ છ અલ્ય તર તપ છે. કર્મ દળને કાપવામાં બાદ્ય કરતાં અલ્ય તર તમ વિશેષ સમર્થ છે.

અહીં શ્રીમદ્દે તપશ્ચર્યાને "ઘાર" વિશેષણ લગાવ્યું છે તે સપ્રયોજન છે. સામાન્ય તપ તો ઘણા કરી શકે અને તેનું ફળ પણ સામાન્ય હોય છે. વળી, જીવ અનાદિકાળથી ભારે કર્મા ખાંધતો આવ્યા છે તેથી તેને છેાડવા માટે તપ પણ એવું ભારે કરવું જોઈએ તે અતાવવા "ઘાર" વિશેષણના ઉપયોગ થયા છે. ઉત્ર કે તીલ તપશ્ચર્યામાં મુનિને ઉપસર્ગ કે પશ્ચિહ આવે તો તેમાં પ્રાણહાનિના પણ સંભવ હાય છે, તે વખતે પણ મુનિ તપમાંથી વિચલિત ન થાય, એટલું જ નહિ પણ સમભાવે રહે, તે ઘાર તપશ્ચર્યા છે. એવી તપશ્ચર્યા કરતી વખતે લેશ પણ તાપ કે દુઃખ મુનિના મનને ન થાય, અને ગમે તેવા કષ્ટના પ્રસંગામાં પણ સમભાવ રહે એવી અભિલાષા અહીં દર્શાવી છે.

મુનિવેશ જ્યારે ઉગ્રતાથી બાહ્યાલ્ય તર તમ કરતા હોય તે વખતે દિવસોના ઉપવાસ પછી પારણુમાં સરસ અન્ન મળે તાેપણ મનમાં પ્રસન્ન ભાવ ન આવે એવા સમભાવ કેળવવાની ઇચ્છા છે.

"સરસ કે નીરસ આહાર મળવા તે ઉદયાધીન છે. શાતાના ઉદય હાય તા અને શરીર ટકવાનું હાય તા આહાર મળી જ જાય તેમાં હર્ષ શા માટે ? મુનિએ તા માહના નાશ કર્યો છે. તેમને આહારની લાલુપતા હોતી નથી." જ

૬૩. " સિહિનાં સાપાન ", પૃ. ૧૨૦.

દુષ્ટ. " પરસપદ-પ્રાપ્તિની ભાવના ", પૃ. ૧૭૪.

સામાન્ય જીવ હાય તા સરસ અન્ન જેઈ મનમાં જરૂર પ્રસન્ન ભાવ આવી **જાય, પ**ણ અહીં તો ઘાર તપ કરતા મુનિની વાત છે. જેમની દેહાત્મખુદ્ધિ મટી ગઈ છે તેમને દેહ રહે કે જાય તે વિશે સમાન ખુદ્ધિ હોવાથી અન્ન પ્રતિ કાઈ જાતના ભાવ હોતા નથી. ચક્રવર્લી આહાર વહારાવે તાપણ મુનિને કાઈ વિશેષ ભાવ આવે નહિ.

અન્ન તેમ જ બીજી વસ્તુઓ પ્રતિ ઉદાસીન અનેનાર તપરવી કેટલીક વખત તપના પ્રભાવથી મળતી રિહિથી જિતાઈ જાય છે. એ સ્થિતિ સામે લાલળત્તી ધરતાં શ્રીમદ અહીં જણાવે છે કે:—

"રજકણ કે રિષ્ઠિ વૈમાનિક દેવની, સર્વે માન્યા પુદ્દગલ એક સ્વભાવ જો." અપૂર્વે ૦

સ'સારમાં દરયમાન થતી દરકેદરેક વસ્તુ પુદ્દગલની બનેલી છે. એક નાનામાં નાના રજકણ્યી માંડીને ઉત્તમાત્તમ વૈજ્ઞાનિક દેવની ઉત્તમ રિદ્ધિ સુધીની દરેક ચીજ પુદ્દગલનાં જુદાં જુદાં સ્વરૂપ છે, તે સર્વ જડ છે. પૂર્વ પુષ્ટ્યના ઉદ્દયથી વૈમાનિક દેવને તે સિંહ મળે છે, પણ તે આત્માના ચૈતન્યગુષ્ટુને લેશ પણ લાભકર્તા નથી તે સુધીની ભાષા હોવાથી, તેમને તેમાં માહ થતા નથી. આથી જ નાનું રજકણ હોય કે વૈમાનિક દેવની રિદ્ધિ હોય, એ ખંને જ્ઞાનીને મન સમાન જ છે; ખંનેને તેઓ પુદ્દગલનાં જુદાં જુદાં સ્વરૂપ માને છે. સંસારીને દેખાતા એ બે વચ્ચેના લેદની જ્ઞાનીને કશી કિંમત નથી હોતી. લેગા મળવું અને છુટા થવું તે ક્રિયામાંથી જ અનેક ચીજેનું અસ્તિત્વ થયું છે, પણ તે ખધાના આત્માના ગુણ અને શક્તિ પાસે કંઇ હિસાબ નથી. આત્માના અનંત સુખ પાસે પીદ્દગલિક સુખા તુચ્છ લાગતાં જ્ઞાની તેને કશું મહત્ત્વ આપતા નથી.

શ્રીમફે કેળવવા ધારેલા નિર્મોહીપણાતું આલેખન આપણને ઉપરની પંક્તિઓમાં જેવા મળે છે, તે ભાવના પર "ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"ની નીચેની ગાથાની અસર જણાશે.

> " अणुक्तसाई अप्पिन्छे अण्णाएसी अलोलुए । रसेंसु णाणुगिष्क्षेत्रजा णाणुतप्पित्रज पणावं ॥ "६५ " हिमण्णं जायरूवं च मगसा वि न परथए । सम्लेश्ड कंचणें भिक्तू विरक्षे कथविकए॥ "६६

પહેલી ગાથાના "મુનિ રસલેાલુપતાથી રહિત રહે છે" તે વચનની અને બીજી ગાથાના "મુનિ માટી અને સુવર્ણને સમાન જાણે છે" તે વચનની અસર આપણે —

કપ. " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર", અધ્યા ર, ગાથા ૩૯; અર્થ: અલ્પકષાયા, અલ્પ ઇચ્છાવાળા, અન્નાત કુળમાંથી ભિક્ષા લેવાવાળા, અને લેાલુપતાથી રહિત હાહિમાન સાંધુ સરસ ભાજનમાં આસક્તિ રાખતા નથી, અને તે ન મળે તો તેના ખેદ કરતા નથી.

૬૬. " ઉરાધ્યયનસૂત્ર", અધ્ય. ૩૫, ગાથા ૧૩, ૫. ૩૩૩; અર્થ : ક્રય-વિક્રયથી વિરક્ત અને માટી તથા સુવર્ણને સમાન સમજવાવાળા સાધુ, ક્રય-વિક્રયની ઇચ્છા પણ કરતા નથી.

" સરસ અન્તે નહિ મનને પ્રસન્ન ભાવ જો; રજક્ષ્યુ કે રિહિ વૈમાનિક દેવની, સર્વે માન્યાં પુદ્દગલ એક સ્વભાવ જો." અપૂર્વ૦

ઉપરની પ'ક્તિઓમાં નેઈ શકીશું. શ્રીમફે ચાથી કડીથી શરૂ કરેલું મુનિના આત્મચારિત્રનું વર્ણન અહીં પૂર્ણ થાય છે. ગૃહસ્થવેશમાં હોવા છતાં પોતાને વર્તતા ઉત્કટ ભાવચારિત્રને લીધે શ્રીમફ મુનિદશાના આદર્શ અહીં રજૂ કરી શક્યા છે. દર્શનમાહના નાશ અને સમક્તિની પ્રાપ્તિ થતાં ચારિત્રમાહના ઉદય નબળા પડવા લાગ્યા હતા તે ત્રીજી કડીમાં બતાવ્યું છે. તે પછી ચારિત્રમાહના નાશ કરવા માટે કેટલા ભગીરથ પુરુષાર્થ કરવા જરૂરી છે તે તેમણે ૧૨મી કડી મુધી બતાવ્યું છે. શ્રીમફે પોતાનું ધ્યેય પાંચમી કડીમાં બતાવ્યા પ્રમાણે "નિજ સ્વરૂપમાં લીન" થવાનું બાંધ્યું છે. અને તે પૂર્ણ કરવા મન, વચન અને કાયાના યાગમાં આત્મસ્થિરતા; રાગદ્વેષરહિતપણું, પ્રમાદરહિતપણું, કષાયજય સર્વમાં સમભાવ આદિ ગુણા ઇચ્છયા છે. અને તે ગુણાની પ્રાપ્તિ માટે નિર્ધાય મુનિનું નગ્નભાવ, મુંડભાવ, અસ્નાન, અદંત્તપાવન આદિ હાથાની પ્રાપ્તિ માટે નિર્ધાય મુનિનું નગ્નભાવ, મુંડભાવ, અસ્નાન, અદંતપાવન આદિ હાથાની સાથેનું ઉત્કટ દ્રવ્યચારિત્ર પાળવાની સાથે ઘાર પરિષદ કે ઉપસર્ગ સમભાવે સહેવાની તૈયારી પણ તેમણે કરી છે. એટલે કે તેમણે ઉત્કૃપ દ્રવ્ય અને ભાવચારિત્રનું પાલન પોતાની આત્મશુદ્ધિ માટે આવશ્યક ગણ્યું છે. ગૃહસ્થ દશામાં રહીને પણ આવી ઉત્તમ ભાવના શ્રીમદ્દ ભાવી શક્યા છે તે જ તેમની ઉચ્ચ આધ્યાત્મક દશા બતાવે છે.

અહી કાવ્યના પૂર્વ વિભાગ પૂર્ણ થાય છે. તેમાં શ્રીમકે પાતાના નિર્ગ થ થવાની ભાવનાતું, નિર્ગ થનાં લક્ષણાતું, સમ્યગ્દર્શનતું અને સાતમે ગુણસ્થાને વર્તતા નિર્ગ થ મુનિનાં આત્મચારિત્રતું વર્ણન આપેલ છે.

#### ઉત્તર વિભાગ

આ કાવ્યના પૂર્વ વિભાગમાં ચાયાથી સાતમા ગુણસ્થાને વર્તતા જીવની દશાનુ વર્ણન અપાયેલું છે, ત્યારે ઉત્તર વિભાગમાં આઠમાથી ચોદમા ગુણસ્થાન સુધીની જીવની દશાનું વર્ણન અપાયું છે. તેના ત્રણ વિભાગ પાડી શકાય : ક્ષપકશ્રેણી, કેવળજ્ઞાન અને માક્ષવર્ણન.

ક્ષપકશ્રેણી — મોહનીય કર્મના બે પ્રકાર છે: દર્શનમાહ અને ચારિત્રમાહ. દર્શનમાહ નાશ પામે ત્યારે સમક્તિ થાય છે, અને ત્યારથી ચારિત્રમાહના ઉદય નબળા થવા માંટે છે. પૂર્વ વિભાગમાં બતાવ્યા પ્રમાણેના પુરુષાર્થ કરવાથી સાધક સાતમા ગુણસ્થાનના અંતભાગમાં આવી ભાય છે. તે પછીથી સાધકના ગુણસ્થાનની બે સ્પષ્ટ શ્રેણી પડી ભાય છે: ઉપશમ શ્રેણી અને ક્ષપકશ્રેણી.

સાતમે ગુણસ્થાને ચારિત્રમાહની ૨૫ પ્રકૃતિના<sup>૬૭</sup> ક્ષર્યાપશમ થયા પછી સાધક આઠમે ગુણસ્થાને આવે ત્યારે શ્રેણીની શરૂઆત કરે છે. ૮થી ૧૨ ગુણસ્થાનામાં આત્માની સ્થિાત

કળ. ૨૫ પ્રકૃતિ : ક્રોધ, માન, માયા, લેાભની દરેકની અને તાનું બંધી, અપ્રત્યાળાની, પ્રત્યાળાની અને સંજ્વલન પ્રકૃતિ એટલે કુલ ૧૬ કપાય, અને હાસ્ય, રતિ વગેર ૯ નાકપાય.

ઘણા અલ્પ સમય રહે છે. પ્રત્યેક ગુજુસ્થાન જઘન્ય સ્થિતિ એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અંતર્મ હૂર્તની હોય છે, તેથી આત્મા શ્રેણી માંડે એટલે કે પોતાના આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિર થાય ત્યારથી શરૂ થયેલા તેના વિકાસ કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિએ અટકે છે, અથવા તો ઉપશમ શ્રેણીમાં આત્માનું ૧૧મા ગુજુસ્થાનેથી પતન થાય છે. ઉપશમ શ્રેણીવાળા સાધક પાતાનાં ઘાતી કર્માને ઉપશમાવતા ઉપશમાવતા ૧૧મા ગુજુસ્થાને પહેંચે છે, અને ત્યાં કર્મના પ્રબળ ઉદયન લીધે તેનું પતન થઈ તે છકુે, ચાથે, અથવા પહેલે ગુજુસ્થાને અટકે છે. ક્ષેપક શ્રેણીવાળા સાધક પાતાનાં કર્માના ક્ષય કરતા કરતા કરતા દશમાથી ૧૨મા ગુજુસ્થાને આવી, ૧૩મે ગુજુસ્થાને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરે છે. ક્ષપક શ્રેણીમાં કર્માના ક્ષય થતા હોવાથી તે ઘાતીકર્મા ફરી કહી ઉદયમાં આવી શકતાં નથી. ક્ષપક શ્રેણીની આવી સમર્થતા હોવાથી શ્રીમદ્ તેની ઇચ્છા કરતાં ૧૩મી કડીમાં લખે છે કે:—

"એમ પરાજય કર્રાને ચારિત્રમાહના, આવું ત્યાં જ્યાં કરણ અપૂર્વ ભાવ જો; શ્રેણી ક્ષપક તણી કરીને આરૂઢતા, અનત્ય ચિંતન અતિશય શુદ્ધ સ્વભાવ જો." અપૂર્વ૦ ૧૩

પહેલી ૧૨ કડીમાં વર્જી બ્યા પ્રમાણે ચારિત્રમાહ કર્મને જીતીને અપૂર્વ કરણ નામના આઠમા ગુણસ્થાને આવું અને ત્યાંથી ક્ષપકેશ્રેણીના માર્ગ જઈને અનત્ય ચિંતન દ્વારા મારા અતિશય શુદ્ધ સ્વભાવને પ્રાપ્ત કર્યું, એવા અપૂર્વ અવસર મેળવવાના અભિલાય શ્રીમફે આ કડીમાં વ્યક્ત કર્યો છે.

આ કડીની પહેલી બ પંક્તિમાં શ્રીમદ ચારિત્રમાહન હંફાવીન "અપૂર્વ કરણ "નામના ગુણસ્થાને આવવાની ભાવના સેવે છે. કરણું એટલે આત્માનાં પરિણામ. અપૂર્વ એટલે પૂર્વે નહિં કરેલ તે. આ ગુણસ્થાને આત્માને પૂર્વે કદ્દી ન કર્યા હોય તેવા ભાવા પ્રગટે છે તેથી તે "અપૂર્વ કરણ " ગુણસ્થાન કહેવાય છે. અહીં મુનિ કષાયના સંપૂર્ણ ક્ષય કરવા માટે પ્રગળ પુરુષાર્થ ઉપાડે છે, અને આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટના પછી જ તે પુરુષાર્થ છૂટે છે.

આઠમા ગુલુસ્થાને આવ્યા પછી શ્રીમદ્દની ક્ષપકશ્રેણીએ ચડીને અનન્ય ચિંતન દ્વારા પાતાના અતિશય શુદ્ધ સ્વભાવ પ્રગટાવવાની અભિલાષા પાછળની બે પંક્તિઓમાં ઘણી યાગ્યતાથી મુકાયેલી છે.

આઠમા ગુણુસ્થાનથી જીવ ઉપશમ અને ક્ષપક એ બેમાંથી એક શ્રેણીએ ઊંચે ચંડે છે. ઉપશમ શ્રેણીવાળા ૧૧મા ગુણુસ્થાનથી અવશ્ય લથકે છે, ત્યારે ક્ષપક શ્રેણીવાળા ૧૩મા ગુણુસ્થાન સુધી સીધા પહોંચી જાય છે તે આપણું જોયું. ક્ષપક શ્રેણીની આવી સમર્થતા હોવાથી શ્રીમદ તે જ શ્રેણી ઇચ્છે તે સ્વાભાવિક છે. શ્રી કાનજસ્વામીના શહેદામાં—

" આ ક્ષપક શ્રેણી એટલે શુક્લ ધ્યાનના પ્રથમ પાયા. આ ગુણશ્રેણીમાં સમયે સમયે અનંતી વિશુદ્ધિ વધતી જાય છે." દ

કડ. "અપૂર્વ અવસર પરનાં પ્રવયનાે", પૃ. ૭૪.

ગુણસ્થાન ચડવામાં ક્ષપક શ્રેણી જ ઇચ્છવાનું એક ખીજું કારણ પણ શ્રીમદ્દ માટે હતું. પાતે પૂર્વ ભવમાં ઠેઠ ૧૧મા ગુણસ્થાનેથી માર્ગના અજાણપણાને લીધે લથડચા હતા, તેના ઉલ્લેખ સાભાગભાઈ પરના એક પત્રમાં તેમણે કર્યો છે. તેમાં એ કારણ સમાયેલું જોઈ શકશે. વિ. સં. ૧૯૪૭ના કારતક સુદ્દ ૧૪ના રાજ સાભાગભાઈ ને તેમણે લખ્યું હતું કે:—

" ગુણુઠાણું એ સમજવા માટે કહેલ છે. ઉપશમ અને ક્ષપક એ બે જાતની શ્રેણી છે. ઉપશમમાં પ્રત્યક્ષ દર્શનના સંભવ નથી, ક્ષપકમાં છે. પ્રત્યક્ષ દર્શનના સંભવ નથી, ક્ષપકમાં છે. પ્રત્યક્ષ દર્શનના સંભવને અભાવે ૧૧મેથી જીવ પાછા વળે છે. ઉપશમ શ્રેણી બે પ્રકારે છે: એક આગ્રારૂપ, એક માર્ગ જાણ્યા વિના સ્વાભાવિક ઉપશમ થવારૂપ, આંગ્રારૂપ પણ આગ્રા આરાધન સુધી પતિત થતા નથી. પાછળના ઠેઠ ગયા પછી માર્ગના અજાણપણાને લીધે પડે છે. આ નજરે જોયેલી, આત્માએ અનુભવેલી વાત છે." કલ્

પાતે ૧૧મા ગુલુસ્થાનેથી લથડવા હતા તેના ઉત્લેખ આ છેલ્લા વાકવમાં જોઈ શકાશે. એથી ઉપશમશ્રેણીનું તેમને અનુભવત્તાન હતું તેમ કહી શકાય. ક્ષપકશ્રેણીની અગત્ય અતાવતાં શ્રી સંતળાલજી ચાર્ચ લખે છે કે:—

"ક્ષપક - શ્રેણીને લાયક થયેલા સાધક, મૂળે જ વિવેકસ'પન્ન અને શ્રદ્ધાસ'પન્ન હોય છે. એના જીવનમાં જૈન દિલ્એ જ્ઞાન અને ક્રિયાના સુંદર સહચાર હાય છે. યોગિક દિલ્એ જ્ઞાનયાંગ, કર્મયાંગ અને ભક્તિયાંગના સરસ સમન્વય હાય છે. એટલે જ એનું દીર્ધતપ આત્માના અનહદ, ઉદાર, અકલ'ક પરમ સ્વરૂપના અનાહત મનન નિદિધ્યાસનની ભૂમિકાના પરિપાક આપે છે કે જે પરિપાક મળ્યા પછી અન'ત યુગની ભાવટ એકાએક ભાંગી જાય છે. "ઉ

આવી ક્ષપકંશ્રેણીએ ચડી અનન્ય ચિંતન દ્વારા પાતાના અતિશય શુદ્ધ સ્વભાવ પ્રગટાવવાની ભાવના શ્રીમફે અહીં દર્શાવી છે. ૮ થી ૧૨ ગુણસ્થાનાએ જીવ બહુ અલ્પ સમય રહે છે તે આપણે જોયું. ૮મા પછીનું પ્રત્યેક ગુણસ્થાન જીવ ચિંતન-ધ્યાન દ્વારા જ ચડે છે. સાધક જેમ જેમ પાતાના સ્વરૂપમાં લીન થતા જાય તેમ તેમ ગુણસ્થાન ચડતા જાય છે. આથી જ આવા ચિંતનમાં લીન બનીને પાતાનું શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવાની ભાવના શ્રીમફે ભાવી છે.

આ આખું કાવ્ય શ્રીમદ્દે પાતાને જ ઉદ્દેશી સ્વયં સ્કુરહાથી લખ્યું છે. તેના પહેલા પુરાવા આપણું ત્રીજી કડીમાં " ઉપજયા " શખ્દમાં જેયા. એ જ રીતે આ કડીમાં બીજી પંક્તિના " આવું" શખ્દ પરથી ઉપરના વિધાનને સમર્થન મળે છે. શ્રીમદ્દે જે સામાન્ય કથન તરીકે આ કાવ્ય લખ્યું હોત તો " આવું ત્યાં જ્યાં કરણ અપૂર્વ ભાવ જે"ની જગ્યાએ " આવે ત્યાં… " લખ્યું હોત. " હું આવું"ને બદલે " સાધક આવે " એમ વચન હોત. તેથી " આવું" શખ્દ પરથી સિદ્ધ થાય છે કે શ્રીમદ્દે આ કાવ્યમાં પાતાની ભાવનાનું જ

**૬૯. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આ**રૃત્તિ ૧, ૫. **૨૫**૦.

૭૦. "સિદ્ધિનાં સાપાન", પૃ. ૧૩૭.

૬. અપૂર્વ અવસર

વર્ણન કર્યું છે. " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર "માં " ચારિત્રપ્રાપ્તિ "નું આપેલું ફળ આ કડી સાથે સરખાવવા જેવું છે. " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર "ની ક'ડિકામાં લખ્યું છે કે :—

"चरित्तसंपन्तयाओ ण सेलेसीमाव जणयह। सेलेसि पडियन्ते य अणगारे चत्तारि केयलिकम्भ से खवेड! तभी पच्छा सिउसइ बुड्सइ मुच्चइ सन्य दुक्खाणमंतं करेई। १९७३

આ સૂત્રમાં બતાવ્યા પ્રમાણે ચારિત્ર પામેલા જવ શૈલેશીભાવ પ્રાપ્ત કરે છે અને તેવા ભાવવાળા સાધુ ખાકીના ચાર અઘાતીકર્મના ક્ષય કરી સિન્હ, બુન્હ અને મુક્ત થઈ ને સમસ્ત દુઃખાના અંત આણે છે. શ્રીમદ્દે પણ અહીં ચારિત્રમાહેના નાશ કર્યા પછી ક્ષપક ત્રેણીએ ચડી પાતાના અનન્ય શુન્હ સ્વભાવ પ્રગટ કરવાની ભાવના ખતાવી છે. ક્ષપકશ્રેણીએ ચડવાની શરૂઆત કર્યા પછી જીવ ૧૨મા ગુણસ્થાનના અંતભાગમાં આવે ત્યારની આત્માની દશાનું વર્ણન ૧૪મી કડીમાં જુઓ:—

"માહિસ્વય'ભ્રમણ સમુદ્ર તરી કરી, સ્થિતિ ત્યાં જ્યાં ક્ષીણમાહિ ગુણસ્થાન જો; અ'તસમય ત્યાં પૂર્ણસ્વરૂપ વીતરાગ થઈ, પ્રગટાલું નિજ કેવળજ્ઞાન નિધાન જો." અપૂર્વ ૧૪

સંપૂર્ણપણું વીતરાગ થવાની ભાવનાને શખ્દદેહ આપતાં કવિ આ કડીમાં કહે છે કે, માહરૂપી સ્વયંભૂરમણ નામના સમુદ્ર તરી જઈ, ક્ષીણમાહ નામના ૧૨મા ગુણસ્થાને પહેાંચું, અને તે ભૂમિકાના છેલ્લા સમયે સંપૂર્ણપણે વીતરાગ બની આત્માના કેવળજ્ઞાનરૂપી ભંડાર પ્રાપ્ત કરું એવા અપૂર્વ અવસર કચારે આવશે ?

જીવન સંસારમાં પરિશ્નમણ કરાવનાર મુખ્ય કર્મ માહનીય છે. તેથી એ સૌથી ભયંકર ગણાય છે. આ કર્મના નાશ કરવા માટે સૌથી પ્રબળ પુરુષાર્થની જરૂર પડે છે. તેથી તો કર્તાએ અહીં માહને માટે "સ્વયંભૂરમણસમુદ્ર"નું રૂપક ચાજરું છે. જૈન ભૂગાળ અનુસાર મધ્યલાકમાં "જં ખુદ્રીપ" એક લાખ જેજન વિસ્તારવાળા છે. તે ગાળ છે. અને તેને ફરતા અસંખ્યાત દ્રીપ તથા સમુદ્રની પરંપરા છે. તેમાં સૌથી છેલ્લા "સ્વયંભૂરમણ" નામના સૌથી માટે સમુદ્ર છે, તેના વિસ્તાર અસંખ્યાત જેજનના છે. આ સમુદ્રને તરવા જેટલા પુરુષાર્થ કરવા પડે તે ખતાવવા અહીં માહને જિત્યા કરવા પડે તે ખતાવવા અહીં માહને "સ્વયંભૂરમણસમુદ્ર"ની ઉપમા આપી છે. આથી માહને જતવા માટે સાધક પુરુષાર્થ ઉપાડે ત્યારે, શ્રી કાનજરવામી કહે છે તેમ, તે એ પ્રમાણે વિચાર કે:—

"જેમ માેહ મહાસમુદ્ર જેવા છે, તેમ મારામાં તેનાથી પણ અન તમુણી અપરિમિત – બેહદ શક્તિ છે. તેથી હું આત્મામાં બેહદ સ્થિરતાને વધારું, કે જેથી માહ સર્વથા ટળી જાય, અને હું જેવા શુદ્ધ પવિત્ર જ્ઞાનઘન છું તેવા થઈ રહું, સ્વરૂપમાં અતિ સાવધાની રાખું કે જેથી ચારિત્રિમાહના સ્વયમેવ સર્વથા ક્ષય થઈ જાય. " હર

૭૧. " ઉત્તરાધ્યયનસ્ત્ર", અધ્ય. ૨૯, કંડિઠા ૬૧. ૭૨. " અપૂર્વ અવસર પરનાં પ્રવચનાે", ધૃ. ૭૮.

આમ માહનીયના નાશ થાય ત્યારે સાધક ૧૨ મા ક્ષાણુમાહ નામના ગુણસ્થાને આવે છે, અર્થાત્ સાધક શુકલધ્યાનના બીજા વિભાગમાં પ્રવેશે છે, તે શ્રીમદ્દે બીજી પંક્તિમાં દર્શાવ્યું છે. આ ગુણસ્થાને "માહનીય"ના સંપૂર્ણ નાશ થતા હોવાથી તે "ક્ષીણુમાહ" કહેવાય છે. પાતાના આત્મસ્વરૂપમાં લીન ખની, દઢ રહી "ક્ષીણુમાહ" ગુણસ્થાનના અત-ભાગમાં સાધક પહોંચી જાય છે. ત્યાં અંતસમયે પૂર્ણપણે વીતરાગી બની આત્મા કેવળત્રાન અને કેવળદર્શનરૂપ અમૂલ્ય ભંડાર પ્રાપ્ત કરે છે. કેવળત્રાન પ્રાપ્ત કરવાની પાતાની એ ભાવના શ્રીમદે આ કડીની બીજી બે પંક્તિમાં દર્શાવી છે:—

''અ'ત સમય ત્યાં પૂર્ણ સ્વરૂપ વીતરાગ થઈ; પ્રગટાલું નિજ કેવળજ્ઞાન નિધાન જો.'' અપૂર્વ૦

ત્રણે કાળ અને ત્રણે લાેકનું સમય સમયનું જ્ઞાન હાેવું તે કેવળજ્ઞાન, એવા કેવળ-જ્ઞાનના પ્રચલિત અર્થ છે. આ અર્થમાં શ્રીમદ્દને કેટલાેક વિરાધ દેખાય છે. ઉ તેથા કેવળજ્ઞાનનું પાતે સમજ્યા છે તે સ્વરૂપ સમજાવતાં એક પત્રમાં તેઓ લખે છે કે:—

" જ્ઞાનનું અત્યંત શુદ્ધ થવું તેને કેવળજ્ઞાન જ્ઞાની પુરુષોએ કહ્યું છે, અને તે જ્ઞાનમાં મુખ્ય તો આત્મસ્થિતિ અને આત્મસમાધિ કહ્યાં છે. જગતનું જ્ઞાન થવું એ આદિ કહ્યું છે તે અપૂર્વ વિષયનું ગ્રહણ સામાન્ય જીવાથી થવું અશક્ય ભાણીને કહ્યું છે. કેમકે જગતના જ્ઞાન પર વિચાર કરતાં કરતાં આત્મસામશ્ય સમભાય…"

" આતમા જ્યારે અત્યંત શુદ્ધ જ્ઞાનસ્થિતિ ભજે તેનું નામ કેવળજ્ઞાન મુખ્યપણે છે. સર્વ પ્રકારના રાગદેષના અભાવ થયે અત્યંત શુદ્ધ જ્ઞાનસ્થિતિ પ્રગટવા યાગ્ય છે. તે સ્થિતિમાં જે કંઈ જાણી શકાય તે કેવળજ્ઞાન છે…"

" આત્માને વિશેથી સર્વ પ્રકારના અન્ય અધ્યાસ ટળી સ્ફટિકની પેઠ આત્મા અત્યાંત શુદ્ધતા ભજે તે કેવળજ્ઞાન છે. અને જગતજ્ઞાનપણે તેને વાર વાર જિનાગમમાં કહ્યું છે, ત માહાત્મ્યથી કરી બાહ્યદેષ્ટિ જીવા પુરુષાર્થમાં પ્રવર્ત તે હેતુ છે. "૭૪

પાતે જાણ્યું છે તેવું કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવવાની ભાવના આ કડીમાં શ્રીમકે ભાવી છે. તેમાં પણ પોતાન અનુલક્ષીને એ ભાવના વર્ણવી છે, તે આપણે "પ્રગટાવું નિજ કેવળજ્ઞાન નિધાન જો" એ પંક્તિમાં જોઈ શકીશું. જો તેઓ સામાન્ય કથન કરતા હોત તા "પ્રગટાવું" નહિ પણ સાધક "પ્રગટાવે" એમ લખ્યું હોત. આમ અહીં સાધક "પ્રગટાવે" તે ભાવ નિરૂપાયા છે.

શ્રીમદ્દે કર્મનાશથી કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શન પ્રગટે છે તે દર્શાવવા " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર "ના નીચેના વચનના આશ્રય લીધા હાય તેમ બને. તેમાં જ્લાવ્યું છે કે :—

૭૩. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૫૦૪–૫૦૫. ૭૪. ઍજન, ૫. ૪૯્૮.

"तओ पन्छा अणुनरं अणांतं कतिणं पहिषुणां निरावरणं वितिमिरं विद्युद्धं लोगालोगण्यभावं केवलवरनाणदंतणं समुष्याङ्के । " अर्थ आ वस्यनमां डेवणज्ञानना अ्छी — अनुत्तर, अन्तंत, संपूर्ण, परिपूर्ण, निरावरण, तिमिररिंदत, विशुद्ध, बेडिबिडप्रडाशङ वर्णेरे — दर्शाव्या छे, से ते, डेवणज्ञानावरणीय तथा डेवणदर्शनावरणीय डर्भना क्षय थया पछी थाय छे ते अ्षाव्युं छे, के श्रीभद्दनी आ डरी साथै विद्यारवा ये। य छे.

પાતે પામવા ઇચ્છશું છે તે "કેવળજ્ઞાન" પ્રાપ્ત થાય ત્યારે આત્માની અને કર્મની કેવી સ્થિતિ હાય છે તે તેમણે ૧૫, ૧૬ એ બે કડીમાં વર્ણવેલ છે.

કેવળજ્ઞાનનું સ્વરૂપ – કેવળીની દશા – આત્મા એ શુદ્ધ, ચૈતન્યમય, જ્ઞાનઘન પદાર્થ છે. તે કર્મથી વીંટળાયેલા હોવાને લીધે સંસારમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. પણ જ્યારે તે '' આત્મસ્વરૂપની '' ઓળખ પામવા લાગે છે ત્યારે તેના કર્મના નાશ થવા લાગે છે. અને કર્મના નાશ થતાં તેનું પૂર્ણ શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ પ્રગટે છે, એટલે કે તે તેરમે ગુણુસ્થાને આવે છે ત્યારે તેનાં કર્માની સ્થિતિ કેવી હોય છે તેનું કથન શ્રીમદે અહીં કર્યું છે.

કર્મ તો અનંત પ્રકારનાં છે. તેમાં મુખ્ય ગણી શકાય તેવાં આઠ પ્રકારનાં છે; તે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય, અ'તરાય, આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને વેદનીય છે. જ્યારે આત્માને કેવળજ્ઞાન તથા કેવળદર્શન પ્રગટે છે ત્યારે આ આઠે કર્મની સ્થિતિ કયા પ્રકારની હોય છે તે શ્રીમદ્દે ૧૫, ૧૬ એ બે કડીમાં બતાવ્યું છે. આ આઠ કર્મોમાં પહેલાં ચાર ઘાતી કહેવાય છે, તે કર્માની સ્થિતિ ૧૫ મી કડીમાં બતાલી છે કે:—

'' ચાર કર્મ ઘનઘાતી તે વ્યવચ્છેદ જયાં, ભવના ખીજ તણા આત્ય'તિક નાશ જો; સર્વભાવ જ્ઞાતા દેષ્ટા સહ શુદ્ધતા, કૃતકૃત્ય પ્રભુ વીર્ય અન'ત પ્રકાશ જે." અપૂર્વ૦૧૫

આ કડીમાં શ્રીમદ્ સચાળી કેવળીની દશા – ૧૩મે ગુણસ્થાને વર્તતા આત્માની દશા બતાવે છે કે, ચાર ઘનઘાતી કમાના ક્ષય થયા હાય, ભવના બીજના નાશ થયા હાય તેથી આત્મા પરમ વિશુદ્ધ બનતાં તે જ્ઞાતાદ્વાપણે જ બધે પ્રવર્તે તથા અનંત વીર્ધ પ્રગટવાથી આત્મા ઘન્યતા અનુભવે તેવા અપૂર્વ અવસર કચારે આવશે ?

૧૨મા ગુણસ્થાનેથી ઊ'એ અડી ૧૩મા ગુણસ્થાને વર્તતાં આત્માની દશા અહીં ખતાવાઈ છે. આ ગુણસ્થાને સંથાગી કેવળીનું કહેવાય છે, કારણ કે આ દશાએ આત્માને કેવળત્તાન – કેવળદર્શન પ્રાપ્ત થયાં હોય છે. છતાં દેહનું અસ્તિત્વ હોવાને **લીધે** મન, વચન અને કાયાના યાગ અતિ સૂક્ષ્મ પ્રમાણમાં વર્તે છે.

**૭૪.** '' ઉત્તરાધ્યયતસૂત્ર '', અધ્ય. ૨૯, કંડિકા હ**૧,** પૃ. ૨૭૨.

આ સંયોગી કેવળીને ચાર ઘનઘાતી કમાના વ્યવચ્છેદ એટલે કે નાશ થયા હાય છે. જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, અંતરાય અને મોહનીય એ ચાર ઘનઘાતી કર્મ કહેવાય છે. આ કમી ઘાતી કમી કહેવાય છે, તેનું કારણ એ છે કે તે આત્માના ગુણાના ત્રણ પ્રકાર નાશ કરે છે: તેઓ આત્માના ગુણાને આવરે છે, અથવા રાધે છે, અથવા વિકળ કરે છે. આત્માનાં જ્ઞાન તથા દર્શનને આવરે તે જ્ઞાનાવરણીય તથા દર્શનાવરણીય કર્મ કહેવાય છે. અંતરાય કર્મ ગુણને આવરતું નથી પણ તે આત્માના ભાગને – વીયં બળને રાકે છે. તેમાં આત્મા ભાગ આદિને જાણે છે તેથી તે આવરણ નથી, પણ ભાગ ભાગવવામાં તે રાધ કરે છે. તેથી તે અંતરાય કર્મ કહેવાય છે. ચાયું ઘાતી કર્મ તે માહનીય. તે આત્માના ગુણને મૂચ્છિત કરે છે, વિકળ કરે છે. આત્માને મૂં ઝવનાર તે માહનીય.

આ ચારે કર્મોમાં સૈથી બળવાન કર્મ તે માહનીય. તેના નાશ થાય એટલે બાકીનાં ટકી શક્તાં નથી. તેથી પ્રબળ પુરુષાર્થ દ્વારા જે માહનીયના નાશ કરવામાં આવે તા બાકીનાં ઘાતી કર્મો સહેલાઈથી નાશ પામે છે.

શ્રીમેફ્રે આ ઘાતી કર્મા માટે 'ઘનઘાતી' શબ્દ ખૂબ વિચારપૂર્વંક યોજ્યો છે. આ કર્મો ઘાતી તો છે, પણુ 'ઘન' જેવાં અર્થાત્ વાદળ જેવાં. વાદળ જેમ સૂર્યને ઢાંકી દે છે છતાં તેમાંથી થોડા પ્રકાશ તો નીકળે જ છે કે જેથી સૂર્યના અસ્તિત્વના ખ્યાલ આવે; તે પ્રમાણે આ કર્મો આત્માને ઢાંકી દે છે ખરાં, તેમ છતાં આત્માને ઊંચે ચડવા માટે પ્રકાશનાં કિરણા મળી રહે તેટલા પ્રમાણમાં આત્મા અણાવરાયેલા રહે છે. આત્માના આઠ રુચક પ્રદેશા તા ગમે તે સ્થિતિમાં અણુઅવરાયેલા જ હાય છે. તેથી આ કર્મોને ઘનઘાતી કહેલ છે.

આ કર્મોના વ્યવચ્છેદ એટલે કે નાશ ઘાય ત્યારે ભવના બીજના નાશ થાય છે. "ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"માં બતાવ્યા પ્રમાણે રાગ અને દ્વેષ એ ભવનાં બીજરૂપ છે. ઉપ તેશી તેના નાશ થતાં ભવના પણ અંત આવે છે. માહનીય આદિના ક્ષય થતાં રાગદ્વેષના સંપૂર્ણ નાશ થતાં હોવાથી જીવને જન્મ લેવાનું પણ રહેતું નથી.

કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય ત્યારે જીવને "સર્વભાવ જ્ઞાતા દેશ સહ શુદ્ધતા" હોય છે. જીવને થતાં ભાવ છદ્મસ્થ જીવથી જાણી શકાતા નથી, પણ કેવળજ્ઞાનમાં તો તે સર્વ ભાવ પ્રત્યક્ષ જ છે. તે વિશે શ્રી સંતખાલજી લખે છે કે:—

"પદ્યકાર સર્વ ભાવ શખ્દ લે છે, એમાં રહસ્ય છે. જેમ વૈજ્ઞાનિક માત્ર ગુરુત્વાકર્વ છુના એક જ સિદ્ધાંતની શાધમાં સમસ્ત વિશ્વ સ'કળાયેલું જુએ છે, તેમ એવા પુરુષ આત્મશાધની પૂર્ણતામાં સમસ્ત વિશ્વને પ્રતિબિ'બિત થયેલું નિહાળ છે."

૭૫. " ઉત્તરાધ્યયતસૂત્ર " ના ૩૨ મા અધ્યયનની ૭ મી ગાથામાં કહ્યું છે છે :---

<sup>&</sup>quot;रागो य दोसो वि य कम्मबीयं कम्मं च मौहण्यमवं वयंति । कम्मं च जाइमरणस्समूलं दुक्लं च जाईमरणं वयंति ॥"

હદ " સિહિનાં સાપાન ", પૃ. ૧૬૨; " આવારાંગસૂત્ર ", અધ્ય. ૨, ૬. ૪, મૂ. ૨.

આ જ દરિએ શ્રી "આચારાંગ " કહે છે, 'जो क्षेग' जामह से सब्बं जाणहा ' आम કેવળજ્ઞાનમાં સર્વ ભાવનું જ્ઞાતાદ્રશપણું નિરૂપાયું છે. "

"જ્યાં કેવળ પાતાના સ્વભાવનું અખંડ નિર્વિકલ્પજ્ઞાન વર્તે છે ત્યાં પરવસ્તુ એટલે જગતના અનંત પદાર્થા તે નિર્મળજ્ઞાનમાં સહેજે જ્ણાય છે, એ ન્યાય આ ગાયામાં આવી જાય છે. " ઉ

### — એમ શ્રી કાનજીસ્વામી જણાવે છે કે:--

કેવળીને એ બધું જાણવાની ઇચ્છા હોતી નથી પણ આત્માની નિર્મળતાને લીધે તે સર્વ દેખાય છે તે જણાવવા શ્રીમદ્દે "શુદ્ધતા" શખ્દના ઉપયોગ કર્યો છે. જેમ ફીવા હોય ત્યાં, તે જગાની વસ્તુએ આપાઓપ પ્રકાશમાન થાય છે અને એઈ શકાય છે તેમ કેવળજ્ઞાનમાં વસ્તુઓ એઈ શકાય છે.

આત્માનું અનંતજ્ઞાન તથા અનંતદર્શન પ્રગટ કરવાનું ધ્યેય પૂર્ણ થયું છે, અને તે પૂર્ણ વીતરાગરવરૂપ બન્યા છે તેથી તેને માટે "કૃતકૃત્ય " બ્લ્યું અને "પ્રભુ " બ્લ્યું છે તેથા શબ્દો ચાથી પંક્તિમાં યો આત્મામાં અનં તવીર્ય પ્રગટે છે તેના ઉલ્લેખ શ્રીમદ્દે અહીં કર્યો છે, અર્થાત્ તેમણે જણાવ્યું છે કે જેણે પાતાનું કાર્ય પૂરું કર્યું છે તેવા આત્મામાં અનંતવીર્ય, અનંત પ્રકાશ આદિ ગુણા કેવળજ્ઞાન સાથે પ્રગટે છે.

અહીં શ્રીમફે કેવળજ્ઞાન પ્રગટે તે વખતની ઘાતી કર્મોની સ્થિતિનું વર્ણુન આપ્યું છે. કેવળી થયા પછી જ્યાં સુધી દેહ હોય ત્યાં સુધી ક્રિયા તો હોય જ છે, પણ તે કયા પ્રકારની હોય તે "ઉત્તરાથ્યયનસૂત્ર"માં નીચે પ્રમાણે બતાવ્યું છે:—

''जान सनीगी भन्नइ तान इरियानहिन कम्भं निनंधह सहफरिसं दुसमयुठिइन । तं जहा-पदमसमये नदं निहपसमये नेहन तह्यसमये निज्जिणां तं बद्धं पुट्टं उदीरिन नह्य निज्जिणां सेखालं य अकम्मं चानि भन्न । ''८ ?

એટલે કે કેવળી એક સમયે કર્મ બાંધે, **અજિ સમયે વેદે અને ત્રીજે સમયે તે** નિર્જરી <mark>જાય એવી ક્રિયા " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"માં ખતાવી છે</mark>.

ચાર ઘાતી કર્મની સ્થિતિ અતાવ્યા પછી શ્રીમદ બાકીનાં ચાર અઘાતી કર્મની કેવળ-જ્ઞાન થયા પછીની સ્થિતિ આ પ્રમાણે બતાવે છે:—

૭૭. "અપૂર અવસર પરતાં પ્રવચનાે", પૃ. ૮૧.

૭૮. જેણે પાતાનું કાય પૂરું કર્યું છે તેવા.

૭૯. વીતરાગ.

૮૦. "ઉતરાધ્યયતસૂત્ર", અધ્ય. ૨૯, ગાથા ૭૧, પૃ. ૨૭૨.

"વેદનીય આદિ ચાર કર્મ વર્તે જહાં, બળી સી'દરીવત્ં આકૃતિ માત્ર જો; તે દેહાયુષ આધીન જેની સ્થિતિ છે, આયુષપૂર્ણે મટિયે દૈહિક પાત્ર જે." અપૂર્વ૦૧૬ ૦૧

સી દરી બળી જતાં તેના આકાર માત્ર રહે છે તેમ વેઠની, આયુષ્ય, નામ અને ગાત્ર એ ચાર અઘાતી કર્મો માત્ર આકારરૂપે રહે છે, તે કર્માની સ્થિતિ દહના આયુષ્ય સુધી જ રહે છે, અને આયુષ્ય પૂર્ણ થતાં દહન ફરીથી ધારણ કરવાના રહેતા નથી; તેવા અપૂર્વ અવસર મેળવવાની ભાવના શ્રીમફે અહીં ભાવી છે.

ચાર ઘાતી કર્મ આત્માના ગુણના ઘાત કરે છે, ત્યારે અઘાતી કર્મ આત્માના ગુણને કશું નુકસાન પહોંચાડતાં નથી. તપ, ચારિત્ર, ધ્યાન આદિથી ઘાતી કમોંના નાશ કરી શકાય છે, ત્યારે અઘાતી કમોં ભાગવવાથી જ નિર્જરે છે. એટલે કેવળગ્રાનની પ્રાપ્તિ પછી પણ અઘાતી કમોંના ભાગવટા કરવાના આત્માને બાકી રહી જાય છે, ત્યારે ઘાતી કમોંના સંપૂર્ણ ક્ષય થઈ જાય છે. આને શ્રી સંતબાલજીના શબ્દામાં મૂકીએ તો એમ કહી શકાય કે:—

" ઘાતી કર્મને જેટલા આત્મા સાથે સીધા સ'ળ'લ છે તેટલા આ ચારને નથી, એટલું જ નહિ બલ્કે આ ચારેના સ'ળ'ધ મુખ્યત્વે દેહ સાથે અને પર'પરાએ જીવ સાથે છે. "૮૨

આમ ઘાતી કર્મની અસર આત્મા ઉપર અને અઘાતી કર્મની અસર દેહ પર થાય છે.

ઘાતી કમોના નાશ થાય એટલે અઘાતી કર્મનું કશું પણ જોર રહેતું નથી. સીંદરી બળી જાય પછી પવનના સપાટા ન આવે ત્યાં સુધી તેની રાખ તે જ આકારે પડી રહે છે, પણ કશું બાંઘવાના ઉપયાગમાં તે બળેલી સીંદરી આવી શકતી નથી, તેવી રીતે આ અઘાતી કર્મા આયુષ્ય પૂરું ન થાય ત્યાં સુધી અસ્તિત્વ ધરાવી શકે છે, પણ કેવળીને કાઈ પણ જાતની અસર કરવા સમર્થ બની શકતાં નથી. આમ અહીં શ્રીમદે ખૂબ જ ચાંગ્યતાપૂર્વક અઘાતી કર્મોને " બળેલી સીંદરી "ની ઉપમા આપેલી છે.

જે વેદનીય કર્મ પહેલાં સુખ કે દુઃખની લાગણી ઉત્પન્ન કરતું હતું, તે જ્ઞાન પ્રગટચા પછી એવી જાતની લાગણી જન્માવી શકતું નથી. કેવળીને તો માત્ર સમભાવ જ રહે છે. નામ તથા ગાત્રકર્મ દેહભાવ તથા અભિમાનનું પાષણ કરતાં હતાં તે પણ જ્ઞાન થયા પછી આત્મભાવ અને પ્રભુતાદર્શક બની જાય છે. અને આયુષ્યકર્મ જે પહેલાં આત્માની મૂચ્છાં વધારતું હતું, તે પછીથી લોકાપકારક બની જાય છે. આમ ચારે અઘાતી કર્મા અસ્તિત્વમાં હોવા છતાં જ્ઞાન થયા પછી સત્તારહિત બની જાય છે, બળેલી સી'દરી જેવાં બની જાય છે.

૮૧. આ ભાવના શ્રીમદે ૧૭ વર્ષની વધે " માક્ષમાળા "માં ભાવેલી જોઈ શકાશે; જુઓ "માક્ષમાળા", પાઠ ૧૬.

૮૨. " સિદ્ધિનાં સાેપાન ", પૃ ૧૬૯.

**ક**. અપૂર્વ અ<del>પસ</del>ર

કેવળજ્ઞાન થયા પછી અઘાતી કર્માની સ્થિતિ તે દેહની સ્થિતિ સુધી જ ટકે છે, કારણ કે ઘાતી કર્મના નાશ થવાથી આત્માને નવા દેહ ધારણ કરવાના રહેતા નથી. ભવનાં બીજરૂપ રાગદ્રેષના સંપૂર્ણ નાશ હાવાથી કર્મના રજકહ્યા કેવળીને ચાંઠી શકતા નથી. તેમને તો. આપણે આગળ જેયું તેમ, એક સમયે કર્મ બંધાય, બીજે સમયે વેદાય અને ત્રીજે સમયે નિર્જરી જાય તેવી ઇર્યાપથિકી કિયા હોય છે. એથી જ શ્રીમદ કહે છે કે, '' તે દેહાયુષ આધીન જેવી સ્થિતિ છે" અર્થાત્ દેહ હોય ત્યાં સુધી જ અઘાતી કર્મા રહે છે. આયુષ્ય પૂર્ણ થઈ જતાં '' દેહિક પાત્ર"માં રહેવાનું જવને પૂર્ણ થઈ જાય છે. કેવળી પ્રભુ પણ આયુષ્ય પૂર્ણ થઈ જતાં '' દેહિક પાત્ર"માં રહેવાનું જવને પૂર્ણ થઈ જાય છે. કેવળી પ્રભુ પણ આયુષ્ય હોય ત્યાં સુધી દેહને ટકવા દે છે, કારણ કે શ્રી નગીનદાસ શેઠ લખે છે તેમ:—

" દેહને પરાણે પાડવાથી દેહથી છૂટી શકાતું નથી. પરંતુ તેથી તા દેહબંધન અને દુઃખબંધન વધે છે, દેહ પ્રાપ્ત થવાનાં મૂળ કારણોના નાશ કરવાથી દેહ આપાઆપ છૂટી જાય છે. દેહ આપાઆપ ન છૂટે ત્યાં સુધી દેહની સ્વાભાવિક ક્રિયાઓ થયા કરે છે એમાં કશું બંધન નથી, કારણ કે ક્રિયા કરવા છતાં આત્માની રૂચિ – વૃત્તિ તો આત્મામાં જ છે, પુદ્દગ્રલોમાં નહિ. આત્મા અશરીરી છે, નિરાકાર છે એવી ભાવના હાય છે ... તેથી દૈહિક પાત્રતા મટી જાય છે. "લ્લ

આમ ગાથા ૧૫, ૧૬માં શ્રીમદે સચાગી કેવળી દશાનું વર્ણન કર્યું છે. ૧૩મે ગુણસ્થાને પ્રવર્તતા જીવના બે પ્રકાર છે: તીર્થ કર અને સામાન્ય બનેની આત્મશક્તિ સરખી હોય છે, છતાં તેમના પૂર્વસ ચિત કર્મમાં ભેદ હોવાને લીધે બે પ્રકાર પડી જાય છે. શ્રી સ તબાલજ તીર્થ કરને વિશેષ કેાદિના ગણવાનું કારણ બતાવતાં ચાગ્ય જ લખે છે કે:—

"તેઓ પોતે એકલા ઊડતા નથી. પોતાની પાંખમાં આખા જગતને લઈને ઊડે છે. યંલી ગયેલા કે વિકૃત થયેલા પ્રગતિવહનને તેઓ સાચા નક્કર વેગ આપે છે. ધર્મના પાયાથી માંડીને નિર્ભેળ શુદ્ધિ કરે છે. અને અધર્મના જોરને નબળું પાડે છે. સૂક્ષ્મશક્તિઓની પ્રખળતાથી રાક્ષસી પશુખળાને હંફાવી જગત સમશ્ર ચમત્કારી આદર્શ ખેડા કરે છે. તેઓ જીવનવિકાસના વ્યવસ્થિત ક્રમ અને એ માર્ગે જવાનાં સાધના ખતાવ છે. પ્રત્યેક ક્ષેત્રમાં લોકોત્તર ક્રાંતિ કરે છે એટલું જ નહિ ખરકે પોતાની પાછળ વારસામાં પણ ચેતનવંતી તાલીમબદ્ધ સિદ્ધિસંઘની સેના અને નયાં અનુભવસું સાહિત્યધન મૂકી જાય છે. "લ્ય

પણ આવા પુરુષા વિરક્ષા જ હોય છે. જૈન આગમાં જણાવ છે કે છ આરા જેશા નિરવિધિકાળમાં માત્ર ૨૪ તીર્થ કરો થાય છે, અને અનેક ભવના પરિશ્રમ પછી તેઓ એ પદ સાધી શકે છે. તીર્થ કર સિવાયના આ ભૂમિકામાં રહેલા અન્ય પુરુષો પણ જગદુપકારક તો છે જ, કારણ કે તેઓ પણ સંસારના દાહક વાયુમાં શાંતિના સંચાર અને ચારિત્રની સુવાસ ભરીને જગતને ગ્રપ્ત રીતે તાજગી આપ્યા કરે છે. પણ આવા ગ્રપ્ત પુરુષો તરફથી મળતી સામગ્રી સિક્ય સર્વવ્યાપક સ્વરૂપ નથી ધારણ કરી શકતી, એ જ એની સામાન્યતા છે.

૮૩. " પરમપદ-પ્રાપ્તિની ભાવના '', પૃ. ૨૧૯.

<sup>ં</sup> ૮૪. '' સિદ્ધિનાં સોપાન '', પૃ. ૧૭૩.

આ બ'ને પ્રકારના પુરુષા માટે, તેમના દેહની સ્થિતિ પૂરી થાય એટલે, એક જ ગતિ છે, અને તે સિદ્ધગતિ. દેહાયુષ પૂર્ણ થતાં સિદ્ધક્ષેત્રે જઈ તેઓ અને ત સમાધિસુખમાં વિરાજે છે.

કેવળી ભગવાનનું આયુષ્ય પૂર્ણ થવાને અંતમું હૂર્ત કાળ બાકી રહે ત્યારે તેઓ શુક્લધ્યાનના ત્રીજ પાયામાં પ્રવર્ત છે, એવું શાસ્ત્રવચન છે. તે વખતે તેઓ સમુદ્ધાત કરે છે. સમુદ્ધાત એટલે શેષ રહેલાં કર્માને એકસાથે પ્રખળપણે ખેંચીને ભાગવી લેવાં તે. કેવળીને આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને વેદનીય એ ચાર કર્મ હોય છે. તેમાંની દરેકની સ્થિતિ આયુષ્ય જેટલા જ કાળની નથી હોતી, તેથી તે બધાંને સંપૂર્ણ પણે ભાગવી લેવા માટે કેવળી પાતાની શક્તિ વકે તે કર્માને ખેંચીને આયુષ્યના અંતભાગમાં સંપૂર્ણ પણે ભાગવી લે છે. કર્મ ખેંચીને ભાગવી લેવાની આ ક્રિયાને "કેવળી સમુદ્ધાત" કર્ય કહેવામાં આવે છે. કેવળીને સમુદ્ધાત કર્યા પછી પ લઘુ સ્વર અ, ઈ, ઉ, ઋ ને લ — ના ઉચ્ચાર કરીએ તેટલા સમય બાકી રહે છે, એટલા સમયમાં આત્માના મન, વચન અને કાયાના યાગના સંપૂર્ણ રાય હોય છે, મનાદિ પણ અન્ય કર્મની જેમ પુદ્દગલનાં બનેલાં છે, તેથી તેના યાગના સંપૂર્ણ રાય હોય છે, અને તે રાય થતાં બધાં પુદ્દગલ સાથેના સંખંધ છટી જાય છે. આથી આત્માને "યાગરહિત" દશા પ્રાપ્ત થાય છે. તે દશાનું એટલે કે " અયાગી કેવળી"ની દશાનું વર્ણન શ્રીમદ્દ ૧૭મી કડીમાં આ પ્રમાણે કરે છે:—

"મન, વચન, કાયા ને કર્મની વર્ગણ; છૂટે જહાં સકળ પુદ્દગલ સંખંધ જો; એવું અયાગી ગુણુસ્થાનક ત્યાં વર્તતું; મહાભાગ્ય સુખદાયક પૃર્ણ અખંધ જો." અપૂર્વ ૦ ૧૭

૧૩મા ગુણસ્થાનના અંતભાગમાં આત્માનું મન, વચન અને કાયાના યાેગ વગરનું ૧૪મું ગુણસ્થાન પ્રગટ થાય છે, તે વિશે શ્રીમદ આ કડીમાં કહે છે કે મન, વચન, કાયા અને કર્મ એ સર્વ પુદ્દગલ સાથેના સ'બ'ધ જ્યાં છૂટી જાય છે, અને જ્યાં મહાભાગ્યવાન, સુખદાતા અને સંપૂર્ણ બ'ધરહિત દશા પ્રવતે છે એવા અયાેગી કેવળીના ગુણસ્થાને પહોંચવાના અપૂર્વ અવસર કથારે આવશે ?

૧૩મા ગુલ્સ્થાનના અંતભાગમાં જીવને ૧૪મું ગુલ્સ્થાન પ્રગટે છે. તે વખતે મન, વચન, કાયા અને કર્મના પુદ્દગલ પરમાલુઓ સાથેના સંબંધ પૂર્લું છૂટી જાય છે. મન વગેરે પણ પુદ્દગલ પરમાલુઓનાં બનેલાં છે, તેથી મન, વચન આદિના ચાંગ રૂંધાતાં તે પુદ્દગલ-પરમાલુઓ આત્માના પ્રદેશ પરથી ખરી જાય છે. અને તેના ખ્યાલ આપલુને આ કડીની પહેલી બે પંક્તિ પરથી આવે છે.

પુક્રગલ-પરમાણુઓના સંપૂર્ણપણે સંભ'ઘ છૂટતાં જે '' અચાગી ગુણુસ્થાન '' આત્માને વર્ત છે, તે કયા પ્રકારનું છે તે ચાથા પંક્તિમાં જણાશે. એ સમયે કેવળીના આત્માપચાગ

૮૫. સમુદ્ધાત ૭ પ્રદારના છે: વેદના, કપાય, મરણ, વૈક્રિય, તેજસ, આહારક અને કેવળા. કેવળીતાની સાતમા પ્રકારના સમુદ્ધાત કરે છે. તે ૮ સમય સુધી રહે છે.

૬. અપૂર્વ અવસર ૩૬૭

શુક્લ ધ્યાનના ત્રીજા પાયામાં પ્રવર્ત છે. તથી એ પદ પરમ સુખ આપનારું હોય છે. તે સ્થિતિમાં દુઃખનું નામનિશાન પણ નથી. આવી દશા પ્રાપ્ત કરવામાં માટું માન છે, ભાગ્ય છે, તે સર્વાવિદિત છે. એથી એ પદ "મહાભાગ્ય" ગણી શકાય. એ જ પંજિતમાં જણાવ્યા પ્રમાણે એ સ્થિતિમાં "પૂર્ણ અબ'ધ" દશા પણ પ્રાપ્ત થાય છે. પુદ્દગલ-પરમાણુ- ઓથી મુક્ત થઈ શકવું એ પણ જીવની મહાભાગ્યવાન દશા ગણાય. આથી જ " અયાગી કેવળી"ની દશાને શ્રીમદ્રે "મહાભાગ્ય", "સુખદાયક" અને "પૂર્ણ અબ'ધ" એવાં યોગ્ય વિશેષણાથી એાળખાવેલ છે તે યાગ્ય જ છે.

આમ શ્રીમંદ્રે ૧૫, ૧૬, ૧૭ એ ત્રણ કડીએામાં સધાગી તથા અધાગી કેવળીની દશાનું વર્ણન આપ્યું છે. અધાગી કેવળી થયા પછી આત્મા સર્વ બંધનાથી મુક્ત થઈ સિદ્ધક્ષેત્રે જઈ અનંત સમાધિસુખમાં બિરાજમાન થાય છે. શુદ્ધ થયેલા આત્માના ગુણા અને તેની ગતિનું વર્ણન શ્રીમદ્દે આ પછી આપેલું છે.

માક્ષતું વર્ણન — ૧૪મે ગુણસ્થાને આત્મા આઠે પ્રકારનાં કર્મોના ક્ષય કર્યા પછી કેવા બને છે તેનું વર્ણન શ્રીમદ્દે કાવ્યના અંતભાગમાં આપ્યું છે. શ્રીમદ્દ સિદ્ધની ભૂમિકાનું વર્ણન કરી તે પદ પ્રાપ્ત કરવાની ભાવના અંતભાગની કડીઓમાં વ્યક્ત કરે છે. મુક્તાત્માનું ચિત્ર રજૂ કરતાં શ્રીમદે ૧૮મી કડી રચી છે કે:—

"એક પરમાણુ માત્રની મળે ન સ્પર્ગતા, પૂર્ણ ક**લ**ંકરહિત અંડાેેલ સ્વરૂપ જો; શુદ્ધ નિરંજન ચૈતન્યમૂર્તિ અનન્યમય, અગુરુલઘુ અમૂર્ત સહજપદ રૂપ જો." અપૂર્વ**૦૧**૮

સિદ્ધપદ પ્રતિ પ્રયાણની તૈયારી કરતા આત્માના ગુણા વિશે શ્રીમક આ કડીમાં જણાવે છે કે, હવે આત્માને કર્મના એક પણ પરમાણના સ્પર્શ નથી, સંબંધ નથી, તેથી તેને સંપૂર્ણ કર્મક લેક રહિત અને નિશ્વળ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થઈ છે; તેથી શુદ્ધ, નિરંજન, ચૈતન્યમૂર્તિ, અંજેડ, અગુરુલઘુ, અમૂર્ત એવા આત્મા પાતાના સ્વરૂપમાં સ્થિર થાય તેવા અપૂર્વ અવસર કચારે આવશે ?

કેવળીએ સમુદ્રઘાત કર્યા પછી સર્વ કર્મીના શેષ રહેલા રજકણા પણ તેમના આત્માના પ્રદેશથી ખરી પડે છે, ત્રણે ચાગ રું ધાઈ જાય છે. અને આયુષ્યના છેલ્લા સમયે ધાસા-જ્વાસની કિયા પણ ળ'ધ પડી જાય છે. આ રીતે આત્માન શુભ કે અશુભ એક પણ કર્મના પરમાણ વળગેલા હાતા નથી. તેથી આત્માની સ્થિતિ સંપૂર્ણ, કર્મમલથી લાગતા કલ'ક વિનાની અને અડાલ એટલે કે આત્મપ્રદેશના ક'પ વિનાની થાય છે. આવા આત્મા કેવા ગુણાશી યુક્ત હાય છે, તે શ્રીમદે આ કડીની પાછળની બે પ'ક્તિમાં આપ્યું છે. તે ગુણા જોઈ એ.

શુક્ર — આત્મા શુદ્ધ છે, કારણ કે કર્મના એક પણ પરમાણુ સાથે તેને સ'ળ'ઘ રહ્યો નથી. નિર'જન — આત્મા નિર'જન છે, કારણ કે તે કર્મમલના અ'જન વિનાના છે. ચેતન્યમૂર્તિ — આત્મા ચૈતન્યમૂર્તિ શા માટે છે તે સમજાવતાં શ્રી નગીનદાસ શેઠ લખે છે કે:—

"ચિદ્ધ ધાતુ પરથી એના અર્થ કેવળ જ્ઞાનના ઘન એવા થાય છે. આત્મા કેવળ જ્ઞાનમય જ છે અને જ્ઞાન ચૈતન્યસ્વરૂપ છે. જ્ઞાન અરૂપી અને ચૈતન્યમય છે. તેથી આત્માને ચૈતન્યમૂર્તિ કહેવામાં આવે છે."

અનન્યમય (અંજોડ) — એના જેવા બીંજો કાઈ નથી તેથી અંજોડ. સિદ્ધદશા એ આત્માની શુદ્ધ દશા છે, સિદ્ધ સિવાયના આત્માઓ કર્મથી અવરાયેલા છે તેથી તેઓ શુદ્ધ આત્માની તાલે આવી શકે તેમ નહિ હાવાથી શુદ્ધાત્મા અનન્યમય છે.

ખગુરુલયુ -- આ પદ સમજાવતાં શ્રી સ'તબાલજ લખે છે કે :--

"જેમ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય અને ઉપયોગ એ જીવનાં વિશિષ્ટ લક્ષણે, છે, તેમ અગુરુલઘુ નામના ગુણ પણ એમાં છે. આત્મા ભારી હળવા થાય છે તે કર્મને લીધે, પણ તેના મૂળ ગુણ અગુરુલઘુ છે. અગુરુલઘુ એટલે આત્મા નથી ભારે કે હળવા, વૈજ્ઞાનિકાએ આત્માનું વજન નક્કી કર્યું છે, તે આત્માનું નહિ પણ પરભવ જતા જીવ સાથે રહેલા તેજસ અને કાર્મણ શરીરનું છે! આત્મા અરૂપી હાઈ તે માટા પણ નથી, નાના પણ નથી. નાનું અને માટું એ વ્યવહાર પુદ્દગલાસ્તિકાયને જ લાગુ પડે છે. "લ્ય

આત્માના આ ગુણુ હોવાને લીધે શું થાય છે તે ખતાવતાં શ્રી કાનજીસ્વામી લખે છે કે :—

" આતમા પૂર્ણ શુદ્ધ સ્વભાવ પ્રગટ થતાં સ્વગુણ ઉત્કૃષ્ટપણે પરિણમતા હાેવા છતાં, પાતાનાં એકરૂપ સ્વદ્રવ્યની મર્યાદા ઉલ્લ'ઘીને અન્ય દ્રવ્યમાં કે બીજા આત્માના પ્રદેશામાં ફેલાઈ જતા નથી. એવા મધ્યમ પરિણામ અગુરુલઘુ ગુણના કારણે છે. કાેઈ ગુણ કે કાેઈ દ્રવ્ય અનન્યપણે ન થાય એ પણ અગુરુલઘુ ગુણનું કાર્ય છે."

અમૂત — અરૂપી, વર્ણ, રસ, ગ'ઘ, શબ્દ અને સ્પર્શથી રહિત. સહજયદ — નિજપદ, સ્વાભાવિક, શુદ્ધ, આનં દસ્વરૂપ એવી પોતાની સ્થિતિ તે સહજપદ.

શુદ્ધ, નિરંજન ગ્રૈતન્યમૂર્તિ એવા આત્મા પાતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ કરે ત્યારે પુદ્દગલના એક પણ પરમાણ સાથે તેને સંખંધ રહેતા નથી, આવા શુદ્ધ થયેલા આત્મા સિદ્ધક્ષેત્ર તરફ ગતિ કરે છે, અને ત્યાં અનંત સુખમાં કઈ રીતે બિરાજે છે તે જુઓ :—

> "પૂર્વ પ્રયાગાદિ કારણના યાગથી, ઊધ્વ'ગમન સિદ્ધાલય પ્રાપ્ત સુસ્થિત જો; સાદિ અન'ત અન'ત સમાધિ સુખમાં, અન'ત દર્શન જ્ઞાન અન'ત સહિત જો." અપૂર્વ'૦૧૯

૮૬. " પરમષદ-પ્રાપ્તિની ભાવના ".

૮૭. "સિદ્ધિનાં સામાન", યુ. ૧૮૮નો પાદનાંધ.

૮૮. "અપૂર અવસર પરનાં પ્રવચનાે", પૃ. ૧૦૨.

s. અપૂર્વ અ<del>વસર</del> ૩૬૯

સિહદશાના સુખના ખ્યાલ આપતાં શ્રીમદ આ કડીમાં કહે છે કે, કર્મક્ષય કરવા અત્યાર સુધી કરેલા સાધનારૂપ પૂર્વ પ્રયોગોના કારણે આત્મા કર્મથી મુક્ત થતાં તેની સ્વાભાવિક ઊધ્વ'ગતિથી તે સિહક્ષેત્રે પહોંચી જાય છે, અને ત્યાં તે આદિવાળા તથા અ'ત વિનાના સમાધિસુખમાં, અન'ત જ્ઞાન તથા દર્શન સાથે સ્થિર થવાના અપૂર્વ અવસર કચારે આવશે ?

જીવ અને અજીવ ખ'ને સ્વભાવથી ગતિશીલ છે. જીવ સ્વભાવથી ઊધ્વ'ગતિ કરે છે અને પુદ્દગલ અધાગતિ કરે છે. અશુદ્ધ આત્મા નીચી, તીસ્છી, ગમે તે દિશામાં ગતિ કરે છે; તેમ થવાનું કારણ કર્મમલનું દળાણ હોય છે; પણ તે શુદ્ધ થતાં પાતાને સહજ એવી ઊધ્વ'ગતિ સ્વીકારે છે.

આતમા આ ગતિ પૂર્વ પ્રયોગાદિ કારહાના યાગથી કરે, તેમ પહેલી પ'ક્તિમાં ખતાવાયુ' છે, પૂર્વ પ્રયોગ એટલે પૂર્વ બહે કર્મ છૂટી ગયા પછી પણ તેનાથી મળતા વેગ. પૂર્વ પ્રયોગનાં ૪ દર્શતા શાસ્ત્રમાં અપાયાં છે:

૧. કું ભારચક, ૨. બ'ધછેદ, ૩. સ્વાભાવિક પરિણામ અને ૪. અસંગતા.

- (૧) કુંભારના ચાકડા જેમ એક વખત જેરથી ફેરવ્યા પછી, ફેરવવાનું છાડચા પછી પણ પૂર્વ મળેલા વેગને પરિણામે ફર્યા કરે છે, તેમ કર્મમુક્ત આત્મા પણ મુક્ત થવા માટે પૂર્વે કરેલા પ્રયાગાના આવતા વેગથી ઊર્ધ્વગતિ કરે છે.
- (૨) કેાશમાં રહેલું એર'ડબીજ સુકાય ત્યારે કેાશ ફાટવાથી તે વૃક્ષમાંથી નીકળી ઊ'ચે જાય છે તેવી રીતે કર્મબ'ધન દ્રર થતાં આત્મા ઊ'ચે જાય છે.
- (3) અજ્ઞિની જવાળા જેમ સ્વાભાવિક રીતે ઊંચે જાય છે તેમ આત્મા પણ સ્વાભાવિક ગતિથી ઊંચે જાય છે.
- (૪) તું ખડીનું સ્વાભાવિક લક્ષણ પાણીમાં તરવાનું છે, પણ માટીથી લેપાયેલી તું ખડી પાણીમાં ડૂબી જાય છે, અને માટી પાણીમાં પલળીને નીકળી જાય છે ત્યારે તું ખડી જેમ તરવા લાગે છે, તેમ કર્મના સંગથી આત્મા અધાગતિમાં હતા, તે સંગ જતાં આત્માની ®ધ્વ'ગતિ થાય છે.

આમ પૂર્વપ્રયોગાદિ કારણથી આત્મા ઊધ્વંગતિ કરે છે. અહીં '' પૂર્વપ્રયોગ '' સાથેના '' આદિ'' શબ્દથી એ સૂચવાય છે કે કર્મનાશની સાથે કેટલાક ભાવાના પણ નાશ માક્ષપ્રાપ્તિ માટે આવશ્યક છે. એ ભાવ મુખ્યત્વે ચાર છે:

ઔપશમિક, ક્ષાચાપશમિક, ઔદ્ધયિક અને પારિણામિક.

પૂર્વ પ્રયોગાદિ કારણથી વંગ પામેલા આત્મા સ્વાભાવિક ગતિથી "સિહાલય " તરફ જાય છે.

"સંપૂર્ણ સિન્દિ પ્રાપ્ત થયા પછી આત્મા જ્યાં સ્થિરતા પામે છે તેને સિદ્ધાલય કહેવામાં આવે છે. તે સ્થાન લોકને છેકે આવેલું છે. એથી ઉપર આત્મગતિ ન થવાનું કારણું એ છે કે એથી ઉપર જવા માટે ગતિમાં સહાયક થનારું ધર્માસ્તિકાય તત્ત્વ અલાકમાં છે જ નહિ."

જીવ તથા અજીવ બંને હોય તે લોક, અને અજીવનું માત્ર આકાશતત્ત્વ જ હોય તે અલેક. 'સિદ્ધાલય" લેકને છેડે આવેલું છે. તેથી ઊંચે અલેકમાં ધર્મોસ્તિકાય તત્ત્વ ન હોવાથી આત્મા ત્યાં ગતિ કરી શકતા નથી. અને નીચે આવવાના તા તેના સ્વભાવ જ નથી, એથી આત્મા સિદ્ધક્ષેત્રમાં રહે છે.

સિલ્ફક્ષેત્રનાં સુખતું વર્ણન શ્રીમફે પાછળની બે પંક્તિઓમાં કર્યું છે. તે ક્ષેત્રમાં આત્માને સમાધિતું અનંત સુખ મળે છે. શ્રી નગીનદાસ શેઠ લખે છે તેમ —

"સમાધિ એટલે આત્મપરિણામની સ્થિરતા. છજ્ઞસ્થની સમાધિ અથવા આત્મસ્થિરતા સામાન્ય રીતે અંતર્મુદ્ધર્તાની કહી છે ત્યારે કેવળી અને સિદ્ધ ભગવ તની આત્મસ્થિરતા અખેડ હોય છે. "લ્૦

અખંડ સ્થિરતાને લીધે સિદ્ધના સુખને અનંત ગણાવ્યું છે. આ સુખને આદિ છે પણ અંતનથી તેથી શ્રીમેટ્રે " સાદિ અનંત" સુખ કહ્યું છે. આત્મા કર્મ મલથી રહિત થઇ શુદ્ધપદ પામે ત્યારથી તેને એ સુખના અનુભવ મળે છે એ અપેક્ષાએ તે સુખ સાદિ કહેવાયું છે, અને તે સુખના કદી અંત આવવાના નથી તે જણાવવા તે અનંત કહેવાયું છે. તે સુખને " સાદિ અનંત" ગણવા માટે " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"માં નીચે પ્રમાણેના ઉદલેખ મળે છે:—

" अंगत्तेण साइया अपन्जवसिया वि य । पुहुरोण अणाइया अपन्जवसिया वि य ॥ "<sup>८९</sup>

અહીં બતાવ્યા પ્રમાણે સિન્દક્ષેત્રમાં એક સિન્દની અપેક્ષાએ આદિ અનંત કાળ છે, અને અનેક સિન્દની અપેક્ષાએ અનાદિ અનંત કાળ છે.

સમ્યક્જ્ઞાન અને સમ્યક્દર્શનના અન'ત ગુણુધર્મી કેવળજ્ઞાનમાં સમાઈ જાય છે, તેથી તે સમાધિસુખને '' અન'તજ્ઞાન '' અને '' અન'તદર્શન '' સહિતનું શ્રીમદ્દે આ કડીની ચાથી પ'ક્તિમાં ગણાવ્યું છે. તે વિશે '' ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર ''માં ઉદ્લેખ મળે છે કે :--

> "अरूबिणो जीवघणा णाणदंसगसन्तिया । अडलं सुद्दं संगन्ना उचमा जरूस नत्थि उ ॥ ''८२

આ ગાથામાં અતાવ્યા પ્રમાણે તે સિદ્ધ ભગવાન ઘનરૂપ, જ્ઞાન અને દર્શનના ઉપયોગવાળા તથા ઉપમારહિત છે. તેઓએ અતુલ સુખ પ્રાપ્ત કર્યું છે, જેને માટે ઉપમા જ નથી. આવા ઉપમારહિત જ્ઞાન માટે શ્રીમદ યાગ્ય રીતે જ કહે છે કે:—

૮૯. '' સિહિનાં સાપાન ", પૃ. ૧૯૫.

૯૦. " પરમપદ-પ્રાપ્તિની ભાવના", પૃ. ૨૩૩.

૯૧. " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર ", અધ્ય. ૩૬, ગાથા ૬૫, ૫, ૩૪૭.

૯૨. ઍજન, ગાથા ૬૬, પૃ. ૩૪૭.

"સાદિ અનેત અનેત સમાધિ સુખમાં, અનેત દર્શન, જ્ઞાન અનેત સહિત જો." અપૂર્વેઠ

આ બે કડીમાં વર્ણવ્યું છે તેવું અપૂર્વ સુખ પામવાની શ્રીમદ્દની અભિલાષા અહીં વ્યક્ત ચચેલી છે. પાતે કેવું સુખ પામવા ઇચ્છે છે તેના ઉદાહરણ રૂપે શ્રીમદ્દે સિદ્ધગતિનું – માક્ષનું વર્ણન કર્યું છે. તે આપણે ઉપસંહારરૂપે રચાયેલી બે કડીમાં જોઈ શકીએ છીએ.

#### ઉપસ'હાર

જીવના ચાથાથી ચોદમા ગુણસ્થાન સુધીનું વર્ણન કર્યા પછી તેના ઉપસંહાર શ્રીમદ્રે બ કડીમાં કર્યો છે. પાતે ઇચ્છેલા સુખનું વર્ણન, તથા તે પ્રાપ્ત કરવા જે પ્રયત્ના કરવા પડે તેનું વર્ણન તેમણે પહેલી ૧૯ કડીમાં કર્યું છે, પણ તે વિશે તેમને પૂરા સંતાષ થયા ન હતા, તેમને લાગતું હતું કે પાતાને જે કહેવું છે તે પૂરતા પ્રમાણમાં તેઓ કહી શકથા નથી, કારણ કે તે અનુભવગાચર વાત છે, અને તે સંપૂર્ણ રીતે વ્યક્ત કરવામાં વાણીની મર્યાદા આડી આવે છે. પાતાને નડતી એ મર્યાદા સ્પષ્ટતાથી જણાવવા શ્રી તીર્થ કર પ્રભુનું ઉદાહરણ આપતાં તેઓ ૨૦મી કડીમાં કહે છે:—

> ''જે પદ શ્રી સર્વારે દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શકથા નહિ પણ તે શ્રી ભગવાન જો; તેહ સ્વરૂપને અન્યવાણી તે શું કહે? અનુભવગાચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો." અપૂર્વા૦૨૦

શ્રી સર્વગ્રભગવાને જે સિદ્ધપદને તેમના જ્ઞાનમાં જેશું છે, તેનાં સુખને તથા સ્વરૂપને તેઓ પણ સંપૂર્ણપણે વર્ણવી શક્યા નથી. વાણીની મર્યાદા તેમને પણ નડી છે. શ્રી સંતબાલજી કહે છે કે:—

" વાણી એ અંતઃકરણના ભાવાને વ્યક્ત કરવાનું એક સાધન ખરું પણ શહ્દ-સ્વરૂપ ધર્યા પછી એ પુદ્દગલ હોઈ ને એનું સ્વરૂપ પલટાઈ જાય છે. એટલે જ ગમે તેવા પ્રેરક ભાવાથી વાણી નીકળી હોય તોય પાઠકના આત્મા, પ્રેરણા ઝીલી શકે તેટલા તૈયાર ન હાય તા એને સાર્થક થતી નથી."લ્ડ

એથી જ સર્વગ્ર પુરુષન પરમપદના અનુભવ હાેવા છતાં, એ અનુભવને સર્વગ્રપુષ વાણીમાં પૂર્ણપણે ઉતારી શકતા નથી. આ અ'ો શ્રી નગીનદાસ શેઠે કહ્યું છે કે:—

''શ્રી સર્વજ્ઞ ભગવાન સિદ્ધાત્માનું સ્વરૂપ તેમના કેવળજ્ઞાનમાં જાણ્યું તેના અનંતમાં ભાગે તેઓ વાણીમાં ઉતારી શકે, કહી શકે, અને જેટલું વાણી દ્વારા કથન થાય તેના અન'તમાં ભાગે છજ્ઞસ્થ ગણધર ભગવાન તેમના જ્ઞાનમાં ઝીલી શકે, અને તેના પણ અન'તમાં ભાગે તેઓ બીજાને સમજાવી શકે."લ્જ

૯:. " સિહિનાં સાપાન ", પૃ. ૨૦૧.

૯૪. "પરમષદ-પ્રાપ્તિની ભાવના ", પૃ. ૨૩૫.

આ પરથી સમજારો કે શ્રીમદ્દે સત્ય જ કહ્યું છે કે:--

"જે પદ શ્રી સવ'ને દીઠું જ્ઞાનમાં, કહી શકચા નહિ પણ તે શ્રી ભગવાન જો;" અપૂર્વ ૦

જે પદનું પૂરેપૂરું વર્ણન શ્રી ભગવાન પણ નથી કરી શક્યા તે પદનું પૂરું વર્ણન અન્ય છગ્નસ્થની વાણી તો કચાંથી જ કરી શકે ? એ પ્રશ્ન શ્રીમદ્દે પોતાની વાણીની મર્યાદા બતાવવા ખુબ જ યોગ્યતાથી ત્રીજી પંક્તિમાં મૂકચો છે. શ્રી પ્રભુન તથા પાતાને વાણીની એ મર્યાદા નડવાનું કારણ શ્રીમદ્દ ચાથી પંક્તિમાં બતાવે છે કે, "અનુભવગાચર માત્ર રહ્યું તે જ્ઞાન જો." સિદ્ધપદનાં સુખનું જ્ઞાન તે વાણીથી પર છે તે જ્ઞાન તો અનુભવ થાય ત્યારે જ પામી શકાય. આ જ્ઞાન અનુભવગમ્ય હોવાનું કારણ બતાવતાં શ્રી નગીનદાસ શેઠ લખે છે કે "જેને સમ્યકદર્શન વડે અનુભવ થયા છે તેણે અ'શે સ્વાનુભવથી આખું દ્રવ્ય પ્રમાણ જાલ્યું છે. હું શુદ્ધ જ્ઞાનસ્વરૂપ છું, ચૈતન્યસ્વરૂપ છું એવા વિકલ્પમાત્રથી આત્મસ્વરૂપના આનંદ અનુભવી શકાય નહિ. પણ રાગરહિત જ્ઞાનમાં એકાચતાથી સમ્યક્જ્ઞાની પરાક્ષ તેમ જ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી જાણે છે. તેથી આત્મસ્વરૂપ માત્ર અનુભવગાચર જ છે."લ્પ

મુક્તિપુરીના સુખને શ્રીમફે અહીં વર્ણુનાતીત બતાવ્યું છે. " આચારાંગસૂત્ર"માં પણ તે સુખને કલ્પનાતીત ગણાવાયું છે, તે નીચેની ગાથા જેતાં જણાશે.

" सन्वे सरा णिभट्टति, तक्ता जत्य न विज्जति, मती तत्य ण गाहिता, ओं अप्पतिहास खेयन्ते । " ६ ६

આ સૂત્રમાં અતાવ્યું છે તે પ્રમાણે મુક્તિના સુખમાં રહેનારા જીવાની જે અવસ્થા વર્તે છે તે જણાવવા કાઈ પણ શબ્દ સમર્થ થતા નથી, કાઈ પણ કલ્પના દાડી શકતી નથી, અને કાઈની મિત પહેાંચી શકતી નથી. ત્યાં સકલકર્મરહિત એકલા જીવ સંપૂર્ણજ્ઞાનમય ખિરાજે છે. " આચારાંગસૂત્ર"ની આ પ્રકારની ગાયાઓના અભ્યાસથી આત્મસ્વરૂપના જ્ઞાનની વાત "અનુભવગાંચર" વિશેષપણે તેમને જણાઈ હતી.

આમ ૨૦મી કડીમાં સિદ્ધ જીવાના સુખના વર્જુનની બાબતમાં પાતાની મર્યાદા જાહેર કર્યા પછી શ્રીમદ્ ૨૧મી કડીમાં આ આખું પદ રચવાના ઉદ્દેશ રજૂ કરે છે કે :---

> " એહ પરમપદ પ્રાપ્તિનું કર્સું ધ્યાન મેં, ગજા વગર ને હાલ મનારથ રૂપ જો; તાપણ નિશ્ચય રાજચંદ્ર મનને રહ્યો, પ્રભુ આજ્ઞાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જો." અપૂર્વ રવ

જે પરમુપદ છે, કલ્પનાતીત છે, તે પદ પ્રાપ્ત કરવાનું શ્રીમદે ધ્યેય બાંધ્યું છે, તેમ તેઓ પહેલી પંક્તિમાં જણાવે છે. પાતાની હાલની સ્થિતિ જેતાં તાે તેમને તે ગજા બહારનું કાર્ય,

હય. " પરમપદ-પ્રાપ્તિની ભાવના ", પૃ. ર૩૬.

૯૬. " આચારાંગસૂત્ર", અધ્ય ૫, ઉ. ૬, સ. ૯, પૃ. ૫૭.

<sup>૬</sup>. અપ્**યુ<sup>ર્</sup> અવસ**ર ૩૭૩

એટલે કે માત્ર મનારથના સામ્રાજ્ય જેવું લાગે છે. તેનું કારણ એ છે કે આ કાવ્ય લખ્યું ત્યારે શ્રીમદ ગૃહસ્થદશામાં હતા. અને આ પદ પામવા માટે તો આગળની કડીએલમાં વર્ણવ્યો છે તેવા લગીરથ પુરુષાર્થ કરવા અનિવાર્થ છે, તે તેઓ જાણતા હતા. તેમની તે વખતની પરિસ્થિતિ અનુસાર તેઓ એવા પુરુષાર્થ ઉપાડી શકે તેમ નહાતા, તેથી જ તેમણે પાતાના મનારથને "ગજા વગર"નું ગણાવેલ છે. તેમ છતાં મનના મનારથર્થ લાગતું એ પદ " પ્રભુ આગ્રાએ " પ્રાપ્ત થવાનું છે તેવા નિશ્ચય તેમને પ્રવર્ત છે તે તેમણે છેલ્લી એ પ ક્લિઓમાં બતાવ્યું છે. પ્રમુ-આગ્રાથી એટલે જિનેશ્વર ભગવાને પ્રણીત કરેલા માર્ગે ચાલવાથી પાત સિહસ્વરૂપ થવાના છે તેવા પાતાના નિશ્ચય તેમણે અહીં દર્શાવ્યો છે.

"અપૂર્વ અવસર" એ શ્રીમદ્દની અંગત સ્થિતિ વ્યક્ત કરતું કાવ્ય છે તે આપણે પ્રસંગોપાત્ત જોયું છે. આમ હોવાના આપણને પ્રથમ નિર્દેશ આ કાવ્યની ત્રીજી કડીમાં " ઊપજ્યા " શબ્દમાં મળે છે. તે પછી ૧૩મી કડીમાં " આવું ત્યાં…" પરથી મળ્યા. તે પછી ૧૪મી કડીમાં " પ્રગટાવું નિજ … " એ પંક્તિમાં મળ્યા. આ બધા ઉપરાંત તે વિશેના સૌથી સ્પષ્ટ નિર્દેશ આપણને આ છેલ્લી કડીમાં મળે છે. અહીં તો તેમણે પાતાનું નામ સ્પષ્ટ રીતે ગુંથીને પાતે આદર્શરૂપ માનેલા પદને પામવાના નિશ્ચય જણાવ્યા છે. જુઓ —

"તો પણ નિશ્ચય રાજચંદ્ર મનને રહ્યો, પ્રભુ આજ્ઞાએ થાશું તે જ સ્વરૂપ જો." અપૂર્વદ

એ જ રીતે આ કડીની પહેલી બે પંક્તિએ। પણ આ કાવ્ય અંગત હોવાની સાક્ષી પૂરે છે :---

"એહ પરમષદ પ્રાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મે', ગજા વગર ને હાલ મનારથ રૂપ જો." અપૂર્વા૦

અહીં ''મેં " તેમણે પાતાના જ માટે વાપરેલું છે તે કાઈ પણ વ્યક્તિ સમજ શકે એવું છે. આ કાવ્ય વિશે શ્રી રમણુલાલ જે. જેથી લખે છે કે :—

"આશ્રમ ભજનાવિલમાંનું એમનું પ્રસિદ્ધ કાવ્ય અપૂર્વ અવસર જેતાં જણાય છે કે જૈન ધર્મ પ્રમાણે ચારથી તેર ગુલુસ્થાનકો છે, એને તેમણે સંક્ષેપમાં પણ સચાટ રીતે કાવ્યસ્વરૂપે મૂકી આપ્યાં છે. પ્રસ્તુત કાવ્યની કેટલીક લીટીઓના ભાવાર્થ ઉપનિષદના કેટલાક મંત્રો સાથે મેળમાં બેસે છે. ઉદાહરલ તરી કે " જે પદ શ્રી સર્વત્તે કીઠું જ્ઞાનમાં" વાળી ડ્રંક મુલ્ડકાપનિષદના કેટલાક મંત્ર સાથે સરખાવવા જેવી છે. લગભગ બધા ધર્મોને માન્ય એવી દેહભાવ વર્જીને આત્મભાવમાં અપ્રમત્ત સ્થિતિ કરવાની વાત એમણે અનેક જગ્યાએ ભારપૂર્વ ક કહી છે, પણ જ્યારે તે "એહ પરમપદપ્રાપ્તિનું કર્યું ધ્યાન મે" એમ કહે છે ત્યારે એમનું લક્ષ " નિર્વિકલ્પ સમાધિ" અથવા તો ગીતા જેને " બ્રાહ્મી સ્થિતિ" કહે છે તે હોય એમ લાગે છે. એ વખતે એમને આ વસ્તુ ગજા વગરના મનારથ હોય તેમ જલાય છે, પણ આ વસ્તુ બનવાની જ છે, એમના પાતા વિશેની આ શક્યતાનું સંપૂર્લ દર્શન અવશ્ય થયું છે, એ વાત ભક્તહૃદયી જ્ઞાની કહી દે છે:—

''તો પણ નિશ્ચય રાજચંદ્ર મનને રહ્યો, પ્રભુ આજ્ઞાએ શાશું તે જ સ્વરૂપ જો.'' અપૂર્વાઠ

"શ્રીમદ રાજચંદ્ર મહાન જ્ઞાની કે જૈનધર્મના અનાખા ભાષ્યકાર હોવા છતાં પણ એમની પ્રકૃતિના એક ભાગ નિવિધાદપણે કવિના છે— વધારે છટ લઇને કહું તા, તે રવભાવ કવિ જેવા છે." "

આ બધાં પ્રમાણાથી આપણું કહી શકીએ કે શ્રીમંદ્ર આ કાવ્ય પાતાની આંતરિક સ્થિતિને વ્યક્ત કરતું રચ્યું છે. તે પ્રમાણે વિચાર કરીએ તો કાવ્યના ભે ભાગ દેખાય છે. પહેલા ભાગમાં ૧૨ કડી બીજા ભાગમાં ૯ કડી મૂકી શકાય. આ વિભાગ પાડવાનું કારણ તેમાં નિરૂપાયેલું વર્ણન છે.

પ્રથમની ૧૨ કડીએ આપેલું વાંચીએ ત્યારે તેઓ પાતાના ભૂતકાળની વાત કરતા હાય તે જાતનું આલેખન તેમાં જેવા મળે છે. અર્થાત્ તે પ્રકારનું ચારિત્ર તેમલે પૂર્વ ભવમાં પાળ્યું હાય તેવી છાપ આપણા મન પર પડે છે. ઉદાહરણ તરીકે ત્રીજી કડીની પહેલી પંક્તિમાં જણાવ્યું છે કે, "દર્શનમાહ વ્યતીત થઈ ઊપજયા બાય જે" તે સ્પષ્ટ ભૂતકાળની વાત લાગે છે. ભવિષ્યની હાત તો "દર્શનમાહ વ્યતીત કરી ઉપજાવું.." એવી કાઈ જાતનું લખાણ હાત. ૧૨મી કડીની પંક્તિ " સર્વે માન્યાં પુદ્દગલ..." પણ ભૂતકાળની વાત હાય એમ લાગે છે. ભવિષ્યની વાત હાત તો "સર્વે માનું પુદ્દગલ..." એવી જાતનું લખાણ હાત.

આ પરથી આપણે કહી શકીએ કે તેમણે આ પ્રકારનું ચારિત્ર પૂર્વના કાંઈ ભવમાં પાળ્યું હોવું જોઈએ, જેના સંસ્કારા આ ભવે આ પ્રકારનું લખાણ તેમની પાસે કરાવે છે. આ અનુમાનને તેમણે લખેલા પત્રોમાંનાં નીચેનાં વચના પણ સમર્થન આપે છે. જુઓ —

"સત્સગનું માહાત્મ્ય પૂર્વાસવે વેદન કહું છે, તે ફરી ક્રી સ્મૃતિરૂપે થાય છે, અને નિરંતર અસંગપણે તે ભાવના સ્કૃરિત રહ્યા કરે છે."લ્લ

"ઉપશમશ્રેણી બે પ્રકારે છે: એક આજ્ઞાર્પ; એક માર્ગ જાણ્યા વિના સ્વાભાવિક ઉપશમ થવારૂપ. આજ્ઞારૂપ પણ આજ્ઞારાધન સુધી પતીત થતો નથી. પાછળનો ઠેઠ ગયા પછી માર્ગના અજાણપણાને લીધે પડે છે. આ નજરે જોયેલી, આત્માએ અનુભવેલી વાત છે." " દ

પાતાના ભૂતકાળના વર્ણનરૂપ લાગતું આ લખાણ ૧૨ મી કડી પછી પલેટા લે છે. અને ભૂતકાળ ભવિષ્યમાં પલટાય છે. જુઓ ૧૩ મી કડીની બીજી પ'ક્તિ – " આવું ત્યાં જ્યાં કરણુઅપૂર્વ ભાવ જો." અથવા ૧૪ મી કડીની ચાથી પ'ક્તિ – "પ્રગટાવું નિજ કેવળજ્ઞાન નિધાન જો" વગેરે. બીજી રીતે જોઈએ તોપણ તે સમજાય તેમ છે. આ કાવ્ય લખ્યું તે

૯૭. ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર: અધિશતાહી સમારકશ્રંથ", પૃ. ૯૧.

૯૮. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગામ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૩૩૨.

૯૩. અજન, પૃ. ૨૫૦.

૬. અપૂર્વ અવસર ૩૭૫

સમય સુધી તેમણે શ્રેણી માંડીને કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવ્યું નહોતું તે સિદ્ધ વાત છે, કારણ કે એક વખત તે પદ મળ્યા પછી છવનું પતન થતું નથી. અને અહીં ર૧ મી કડીમાં તો તે પદ મેળવવાની ભાવનાને જ પાતે "મનારથરૂપ" ગણાવી છે, અર્થાત્ તે પદ પ્રાપ્ત થયું નથી તે ખતાવ્યું છે. એટલે કે શ્રેણી માંડવા પછીના આત્માના વિકાસ કરવાના તેમને બાકી હતા, એટલે તે ભવિષ્યકાળની વાત છે તેમ કહી શકાય.

આમ " અપૂર્વ અવસર "માં શ્રીમદની આંતરિક સ્થિતિનાં બે સ્વરૂપ આપણને જેવા મળે છે.

આ કાવ્ય શ્રીમદ્દની આંતરિક સ્થિતિ વ્યક્ત કરતું કાવ્ય હોવા છતાં, તે કાઈ પણ અધિકારી જીવને આસ્વાદ્ય બની શકે તેવું છે. તેમાં જે વિકાસક્રમ નિર્પિત થયેલા છે તે કાઈ પણ જીવને એકસરખી રીતે લાગુ પડી શકે તેવા છે — ભલે પછી તે પાતાની જાતને લક્ષમાં રાખીને નિર્પાયા હોય. આ જ શ્રીમદ્દના કાવ્યત્વની ખૂબી છે. સાચા કવિ એ જ કે જે પાતાના અંગત અનુભવને '' સામાન્ય જનના '' અનુભવમાં પલટાવીને રજૂ કરી શકે. એ ન્યાયે શ્રીમદ્દને સાચા કવિ કહી શકાય. આથી તો પૂ. સંતબાલજ યાગ્ય જ લખે છે કે — ' रसात्मक' वाक्य' काच्यम् ' કે ' प्यन्यात्मक' काच्य' ગમે તે કાવ્યલક્ષણ લઈએ પણ તેઓ હાડાહાડ કવિ હતા. ગદ્ય અને પદ્ય બ'નેમાં રસઝરણી નિર'તર વહેતી. ''૧૦૦

શ્રીમદ્રની આ કવિત્વશક્તિથી પ્રભાવિત થઈ ને શ્રી કાનજીસ્વામીએ કહ્યું છે કે:—

'' આ કાવ્યના એકે એક શબ્દની પાછળ ગંભીર ભાવાર્થ રહેલા છે. "૧૦૧

એ ગામુત્રીશ વર્ષની યુવાન વધે શ્રીમફે સેવેલા મનારથના સામ્રાજ્યનું નિર્પણ આ કાવ્યમાં જોવા મળે છે. સામાન્ય રીતે એ વધે ધન, વૈલવ, સત્તા, કુટુંળ, સાંસારિક સુખા વગેરે મેળવવાની આકાંક્ષા હોય, પણ શ્રીમદને તો એ વધે તે સર્વના ત્યાગની અને માક્ષપદ મેળવવાની આકાંક્ષા હોય, પણ શ્રીમદને તો એ વધે તે સર્વના ત્યાગની અને માક્ષપદ મેળવવાની આકાંક્ષા હતી તે આપણે આ કાવ્યમાં જોઈ શકીએ છીએ. તે જ તેમના ઉચ્ચ વૈરાવ્ય ખતાવે છે. તેમના એ વૈરાવ્ય વિશે પૂજ્ય ગાંધીજી આ કાવ્યની પહેલી એ કડી ટાંકીને લખે છે કે:—

" જે વૈરાગ્ય એ કડીઓમાં ઝળહળી રહ્યો છે તે મે તેમના બે વર્ષના ગાઢ પરિચયમાં ક્ષણ ક્ષણે તેમનામાં જેચેલા."<sup>૧૦૨</sup>

ઇચ્છેલું માક્ષપદ મેળવવા માટે, નિર્જ્ય મુનિ થઈ દ્રવ્ય તેમ જ ભાવથી શુદ્ધ આત્મ-ચારિત્ર પાળવાના માર્ગ શ્રીમદ્દે આદર્શરૂપ ગણ્યા છે. તે ચારિત્ર પાળતી વખતે માર્ગમાં આવતાં સંકટા દ્વર કરવાના ઉપાય પણ તેમણે આ કાવ્યમાં વિચારી લીધા છે. અને તે બધાનું નિરૂપણ તેમણે ૧૯ કડીઓ સુધીમાં કર્યું છે.

શ્રીમદ્દે કરેલું માેક્ષમાર્ગનું વર્ણન જેન આગમા અને સૂત્રો અનુસાર છે, આથી કેટલીક પંક્તિએામાં " ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર ", '' આચારાંગસૂત્ર ", " દશવૈકાલિકસૂત્ર ", '' ઠાણાંગસૂત્ર "

૧૦૦. " સિદ્ધિનાં સાેપાન ", પ્રસ્તાવના પૃ. ૧૨.

૧૦૧. "અપૂર્વ અવસર પરનાં પ્રવચનાે ", પૃ. ૬૫.

૧૦૨ "ગાંધોછની પ્રસ્તાવના, પ્ર. ૩ ", શ્રીમદ્ અને ગાંધાછ, પૃ. ૪૬.

આદિ સૂત્રોની ગાથાઓની છાયા જેવા મળે તે સ્વાભાવિક છે. અને તેના નિર્દેશ પ્રસંગાપાત્ત અહીં પણ કર્યો છે, એના અર્થ એમ નથી કે જ્યાં ભાવની સમાનતા દેખાય છે ત્યાં જ તેની અસર છે. આ આખા કાવ્યમાં સૂક્ષ્મ રીતે જૈન આગમા, સૂત્રો વગેરેમાં નિર્પેલા આચારવિચાર આદિની છાયા પથરાયેલી છે જેની કાઈ પણ વાંચનારને પ્રતીતિ આવી શકે છે. શ્રીમદે સ્વીકારેલા આદર્શ ઊંડાણથી જોઈએ તો તેમાં શ્રી તીર્થ કરપ્રસુના જ આદર્શ જણાશે. આમ છતાં શ્રીમદ્રની સાચી મહત્તા તો તેમણે પાતાના આદર્શને કેટલી કુશળતાથી નિર્પ્યા છે, તેમાં છે. ખાદ્ય તેમ જ આંતર ગંથ છૂટવાથી આવતી જીવની નિર્ગ થદશા, તે દશામાં જીવને પ્રવર્ભતી ઉદાસીનતા, મન, વચન અને કાયાના યાગની અવિચળ આત્મસ્થિરતા વગેરે એટલાં કમસર અપાયેલાં છે કે એક પણ સ્થિતિ વિશે એવું નથી લાગતું કે તે અયાગ્ય સ્થાને છે.

આ પ્રત્યેક પરિસ્થિતિને ચાેગ્ય રીતે વ્યક્ત કરતા શખ્દા પણ તેમણે ચાેજ્યા છે. ભાષાની મુશ્કેલી તેમને કચાંચે નડતી હોય તેવું આ કૃતિમાં લાગતું નથી. આ કાવ્યની દશમી કડીમાં ''સમભાવ'' અર્થ વ્યક્ત કરતાં એમણે ''સમદર્શિતા'', ''સ્વભાવ નહિ ન્યૂનાધિકતા ", " શુદ્ધ સ્વભાવ ", એમ ચાર જુદા જુદા શહેદા યાગ્ય સંદર્ભમાં રજૂ કર્યા છે. તે શખ્કાના સૂક્ષ્મ અર્થ તેમના લક્ષ ખહાર નહાતો, અર્થાત્ અહી' પ્રત્યેક શખ્દે સૂક્ષ્મ અર્થમાં પણ યાગ્ય નીવડથો છે. જૈન પરિપાર્ટી અનુસાર સ્થાયેલા આ કાવ્યમાં શ્રીમદે જૈન પારિભાષિક શખ્દોના છૂટથી ઉપયોગ કર્યો છે. તે પારિભાષિક શખ્દાની સમજણવાળાને તા આ કાવ્ય વિશેષ આસ્વાદ બને તેવું છે; અલબત્ત, એ પૂરતા અધિકારની તેમાં જરૂર છે ખરી. નિર્ગ થ, સંયમ, દર્શનમાહ, ચારિત્રમાહ, પરિષહ, ઉપસર્ગ, પ્રતિખ ધ, ક્ષીણમાહ, ગુણસ્થાન, અપૂર્વ કરણ આદિ અનેક જૈન ધર્મના પારિભાષિક શબ્દોના આ કાવ્યમાં ઉપયોગ થયા છે. અને તેના અર્થ સમજવાથી આ કાવ્યના સાચા આનંદ માણી શકાય છે. અને ચાગ્ય અધિકારી તો તેમાંથી અનેક અર્થ તારવી શકે તેવી ક્ષમતા ધરાવતું આ અપૂર્વ કાવ્ય શ્રીમદ્દે એક જ બેઠકે લખ્યું છે, તે હકીકત તેમની આધ્યાત્મિક ઉચ્ચ કક્ષા માટે આશ્રાર ઉપનાવે છે. ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહીને, સ'સારની બધી જવાબદારીએા અદા કરતાં કરતાં. અ તર ગમાં આટલી ઉચ્ચ શ્રેણી રાખવી તે કાેઈ અસામાન્ય વ્યક્તિનું જ કામ છે. આ કાર્ય શ્રીમદે સફળતાપૂર્વક પાર પાડશું હતું. તેમની એ અંતરંગ શ્રેણી પ્રત્યે કાેઈ પણ સમજ માનવી માનથી મસ્તક નમાવે!

અ'તમાં, ટૂ'કામાં કહી શકાય કે શ્રીમદ્દનું બીજું સાહિત્યન હાય તાેપણ માત્ર ''અપૂર્વ'-અવસર " એ એક જ કાવ્ય પણ શ્રીમદ્દના કવિત્વની અને ઝળહળતા વૈરાગ્યની પૂરી સાક્ષી આપી શકે તેમ છે. આ કાવ્ય વિશે પંડિત સુખલાલજીએ અભિપ્રાય આપ્યાે છે કે:—

" આ પદ્યના વિષય જૈન પ્રક્રિયા પ્રમાણે ગ્રાહ્મુત્રણી છે. એમાં પ્રક્રિયાનું જ્ઞાન અને ભાવતાદાતમ્ય સ્પષ્ટ છે. તે એવા આત્મિક ઉલ્લાસમાંથી લખાયેલ છે કે, વાંચનારને પણ તે શાંતિ આપે છે. જૈન પ્રક્રિયા હોવાથી ભાવની સર્વગમ્યતા આવવી શક્ય જ નથી… "અપૂર્વ અવસર" એ ભજનમાંની ભાવનાવાળા આહેત્ સાધક — એકાંત આવ્યાત્મિક એકાંતની ઊંડી ગ્રહામાં સેવ્યસેવકના ભાવ ભૃલી, સમાહિત થઈ જવાની તાલાવેલીવાળા દેખાય છે. "રાગ્ક

૧૦૩ " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર – એંક સમાલાચના ", " શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરતો ", પૃ. ૧૭૦.

#### प्रकृत्य ७

# પ્રક્રીર્ણુ પધ-સ્થનાએા

" આત્મસિદ્ધિ" તથા "અપૂર્વ અવસર" ઉપરાંત લગભગ ૧૮ જેટલી પઘરચનાએ શ્રીમદ્ની વીસ વર્ષની વય પછીથી રચાયેલી ઉપલબ્ધ થાય છે. તે રચનાએનું તરત જ નજરે ચડે તેવું લક્ષણ, તેમાં નિરૂપિત થયેલ વિષય છે. આ બધી રચનાએન ધર્મ કે આત્માને લગતી તત્ત્વવિચારણાથી ભરપૂર છે. વીસ વર્ષની વય પછીથી શ્રીમદ્દે માક્ષપ્રાપ્તિ માટે જે પ્રબળ પુરુષાર્થ ઉપાડચો હતો, તેનું તથા તે વિશેની વિચારણાનું પ્રતિબિંબ આપણે આ રચનાએનમાં જોઈ શકીએ છીએ.

આ રચનાઓ ધર્મ કે આત્માને લગતી તત્ત્વવિચારણાથી ભરપૂર હોવા છતાં, તેના કેટલાક વિભાગ કરી શકાય છે. "ખિના નયન", "યમનિયમ", "મારગ સાચા મિલ ગયા ", તથા " હોત આસવા પરિસવા " એ ૪ રચનાએ હિં દી ભાષામાં છે, જે શ્રીમદ્તુ હિં દી ભાષા પરનું પ્રભુત્વ દર્શાવે છે. ''લઘુવયથી અફ્ભુત થયા તત્ત્વજ્ઞાનના બાધ", "ધન્ય રે દિવસ આ અહાં". અને "આજ મને ઉછરંગ અનુપમ" એ ૩ કૃતિઓ શ્રીમદ્ની આંતરિક પરિસ્થિતિ તથા પ્રસંગા વર્ણ વે છે. " મૂળમાર્ગ રહસ્ય ", " પ'થ પરમપદ બાલ્યો " અને " આતમ ભાવના….. " એ રચનાઓમાં શ્રીમદે માક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ કર્સું છ : અને "દર્શિલેદથી ભિન્ન ભિન્ન મતદર્શન" તથા "લાકસ્વરૂપ રહસ્ય"માં માક્ષમાર્ગના નિરૂપણ સાથે અનુક્રમે સુરૂમાહાત્મ્ય તથા સૃષ્ટિનું સ્વરૂપ વર્ણવ્યાં છે. આમ માક્ષમાર્ગને ચીંધતી પ રચનાએ મળે છે. જડ અને ચૈતન એ બે તત્ત્વ વચ્ચેના ભેદ શ્રીમદે "જડ ભાવે જડ પરિહામે" તથા "જડ ને ચૈતન્ય ખંને દ્રવ્યના સ્વભાવ ભિન્ન" એ બે કૃતિઓમાં બતાવ્યા છે. જૈન દર્શન અનુસાર સાચું જ્ઞાન કર્યું તે, "જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને " એ કાવ્યમાં કહ્યું છે. તેવી જાતનું જ્ઞાન થયા પછી, સાધકને પાતાની અલ્પતાનું ભાન થાય છે ત્યારે, કેવાં ભાવ ઊઠે છે તે શ્રીમદ્દે "પ્રભું પ્રત્યે દીનત્વ" નામના ૨૦ દાહરામાં આલેખેલ છે. " અ તિમ સ દેશા " એ શ્રીમદે પાતાના અ તિમ દિવસામાં ચાગીજનની અભિલાષા વર્ણવતું પદ રચ્યું હતું તે રજૂ કરે છે. આ ઉપરાંત શુરુમાહાત્મ્ય ખતાવતા કેટલાક દોહરા અને '' ખ્રહ્મરસ "ના વર્ણનની કેટલીક પ'ક્તિએા ઉપલબ્ધ થાય છે.

આ બધી રચનાઓમાં જૈન દર્શન અનુસાર તત્ત્વવિચારણા જેવા મળે છે. તેમણે માક્ષમાર્ગ પણ જૈન દર્શન અનુસાર વર્ણવ્યા છે. જોકે તેઓ કાઇ મતના આબ્રહી ન હતા. પણ જૈન તત્ત્વવિચારણા તેમને ઉત્તમ જણાઈ હતી, તેથી તે અનુસાર રચના થાય તે સ્વાભાવિક છે. માક્ષમાર્ગમાં સમ્યક્ત્રાન, સમ્યક્દર્શન અને સમ્યક્ચારિત્રની એકતાને મુખ્ય ગણાવેલ છે. ૪૮

અને એ ત્રહ્યુમાંથી કાઇ ને કાઇ તત્ત્વની વિચારહા આ પ્રત્યેક કાવ્યમાં એવા મળે છે; તો "મૂળમાર્ગ રહસ્ય", "પ'થ પરમપદ બાદયા" આદિમાં આ ત્રણે તત્ત્વાની વિચારહા સંક્ષેપમાં રજૂ થઇ છે. અને વીતરાગપ્રણીત માર્ગ જ શ્રેષ્ઠ છે તેવા શ્રીમદ્રના અભિપ્રાય લગભગ થયાં કાવ્યામાં નજરે ચડે છે.

આ રચનાઓમાં નજરે ચંકે તેવું બીજું લક્ષણ તે " ગુરુ-માહાત્મ્ય." જ્ઞાની ગુરુની કૃપા વિના માક્ષમાર્ગ પ્રમાય નહિ, તે હકીકતના નિર્દેશ ઘણાં કાવ્યામાં તેમણે કર્યો છે. સદ્દગુરુનું માહાત્મ્ય કેવું છે તે તેમણે "યમનિયમ", " બિના નયન", " લાકસ્વરૂપ રહસ્ય", " મૂળમાર્ગ રહસ્ય", " અ'તિમ સ'દેશા" વગેરે રચનાઓમાં બતાવ્યું છે.

" ગુરુમાહાત્મ્ય" ઉપરાંત ભક્તિ, નવ તત્ત્વ, આદિ વિશેની માેક્ષમાર્ગને લગની વિચારણા આ રચનાએામાં જેવા મળે છે. આમ શ્રીમદ્રની વીસ વર્ષ પછીની તમામ પદ્મરચનાએા આત્મા, ધર્મ, માેક્ષમાર્ગ વગેરેને લગતી વિચારણાએાથી ભરપૂર છે.

કદની દેશિએ જોઈએ તો આ રચનાઓમાં "આતમભાવના… " જેવી એકાદ પંકિતની રચનાથી શરૂ કરી "પ્રભુ પ્રત્યે કીનત્વ" નામની ૪૦ પંકિતએ સુધીની રચના જોવા મળે છે. ૮૪ પંકિતનું "અપૂર્વ અવસર" અને ૨૮૪ પંકિતની "આત્મસિદ્ધિ" જેવી કીઇ રચનાએ પણ મળે છે. લગભગ ૧૦ જેટલી રચનાએ તો ૧૬ થી ૩૦ પંકિતની મર્યાદામાં રહેલી જોવા મળે છે. "ધન્ય રે દિવસ આ અહેા" જેટલી ટ્રંકી પંકિતવાળી રચના સાથે "જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને સર્વ ભવ્યા સાંભળા" જેવી લાંબી પંકિતઓની રચના પણ અહીં મળે છે. ટ્રંકમાં કહીએ તા, શ્રીમફે પોતાનાં ભાવ તથા વિચારણાને અનુકળ પ્રત્યેક કાવ્યનું કદ રાખ્યું છે.

આ બધી રચનાઓમાં અક્ષરમેળ છંદના ઉપયાગ ભાગ્યે જ થયેલા છે. મુખ્યત્વે દોહરાના અને ગૌશુપણે અન્ય માત્રામેળ છંદા તથા દેશીના ઉપયોગ કર્યો છે. બધી રચનાઓ ગેય છે. આમ ગેયત્વ એ આ રચનાએાનું એક લક્ષણ છે.

અલ'કારાની કે ભાષાની ભભક આ રચનાએામાં નથી, પણ ઊ'ડી તત્ત્વવિચારણા, તેને વ્યક્ત કરતા અનુરૂપ શખ્દોની ગાઠવણી, તેમના કાવ્યત્વના ચમકારા વગેરે આ રચનાઓને સારી કક્ષાની બનાવે છે. આ રચનામાં સામાન્ય રીતે અ'ત્યાનુપ્રાસના ઉપયાગ થયેલા જોવા મળે છે. સાથે સાથે ઉપમા, રૂપક આદિ કેટલાક અલ'કારા કચારેક કચારેક ઉપયોગમાં લેવાયેલા છે. પણ આ રચનાએાની ખરી ખૂબી અલ'કારાદિ બાદ્ય ગુણામાં નથી, પર'તુ સરળ ભાષામાં વ્યક્ત થતી ઊ'ડી તત્ત્વવિચારણામાં છે.

આ બધી કૃતિઓમાંની કેટલીક કૃતિઓ અખ'ડિત દશામાં મળતી નથી. કેટલીક રચનાઓની અમુક પ'ક્તિએા લુપ્ત થઈ ગયેલી છે. કાેઈકમાં અડધુ' ચરેલું તો કાેઈકમાં ત્રાહુ-ચાર પ'ક્તિએા મળતી નથી, અને તેટલા પ્રમાણમાં તે કૃતિઓ ખ'ડિત લાગે છે, અને એના કાવ્યરસ માલવામાં ખામી રહે છે.

# શ્રીમદ્ની હિ'દી રચનાએ।

શાળામાં વ્યવસ્થિત અભ્યાસ કરીને શ્રીમદ્દે હિં'હી ભાષાનું જ્ઞાન મેળવ્યું ન હતું. તેમ છતાં પૂર્વના બળવાન ક્ષયાપશમથી આ ભવના થાડા પ્રયત્ને તેમને હિં'હી ભાષા પર પ્રમુત્વ પ્રાપ્ત થયું હતું. નાની વચે હિં'હીમાંથી ગુજરાતીમાં અનુવાદ કરવા જેવાં કાર્યો તેમણે કર્યાં હતાં, પણ પછીથી તો તેમણે સીધેસીધી હિં'હી ભાષામાં પદ્યકૃતિઓ પણ રચી હતી. એવી " બિના નયન", " યમનિયમ" આદિ ચાર પદ્યકૃતિઓ આજે ઉપલબ્ધ ધાય છે, તેમાંની બે તેમની " હસ્તેનાંધ "માંથી પ્રાપ્ત થયેલી છે.

આ ચારે કૃતિઓ તેમની ૨૩ વર્ષની વય પછીથી રચાયેલી છે, તેમાં ગુરુમાહાત્મ્ય, જ્ઞાનપ્રાપ્તિ પહેલાં જીવે કરેલાં અનેક સાધના, મૂળમાર્ગ વગેરે વિશેની શ્રીમદ્દની વિચારણા રજૂ થયેલ છે. એ ચારે કૃતિઓ શ્રીમદ્દનું હિંદી ભાષા પરનું પ્રભુત્વ દર્શાવે છે.

### <sup>4</sup> બિના નયન <sup>33</sup>ધ

વિ. સ<sup>\*</sup>. ૧૯૪૭ના અષાડ માસમાં, એટલે કે ૨૪મા વર્ષે શ્રીમફે આ હિં'દી કાવ્ય રચીન પાતાના પરમ સ્નેહી શ્રી સાભાગભાઈ ને વાંચન તથા મનન અર્થે માકલ્યુ હતું. શ્રીમફની આ પ્રથમ હિં'દી રચના સૌને ઉપયાગી થાય તેવી છે.

આત્માએ પાતાનું કલ્યાણ કરવું હોય તો શું કરવું એઈએ તેની સૂચના અહીં છ દોહરા – બાર પંક્તિમાં અપાઈ છે. પ્રત્યેક દોહરા સ્વતંત્ર રચના ન રહેતાં, એકબીજા સાથે જોડાયેલા છે.

આ કાવ્યની પહેલી જ પ'ક્તિ " બિના નયન પાવ નહિ, બિના નયનકી બાત " વિશે શ્રીમદે વિ. સં. ૧૯૫૫ના અષાડ માસમાં મનસુખભાઈ છગનભાઈ ને લખ્યું હતું કે :—

"એ વાકચના હતુ મુખ્ય આત્મદૃષ્ટિ પરત્વે છે. સ્વાભાવિક ઉત્કર્ષાર્થ એ વાકચ છે. સમાગમના ચાેગે સ્પષ્ટાર્થ સમજાવા ચાેગ્ય છે. "ર આ દૃષ્ટિ, આખુ કાવ્ય સમજવા માટે પણ ઉપયાગી છે.

પહેલી પંક્તિ આત્મદૃષ્ટિથી જોઈએ તો આ પ્રમાણે સમજાય છે: નયન એટલે તત્ત્વરૂપી લાચન. "બિના નયન " એટલે તત્ત્વરૂપી લાચન વિના, "બિના નયનકી"— નયન વગરનાની અર્થાત્ આત્માની વાત સમજાતી નથી. આત્મા જાણવા તે ચર્મચક્ષુની નહીં પણ આંતરચક્ષુની બાબત છે, તેથી આત્મા એ સ્થૂળ નયનથી પર છે. તેથી તે "બિના નયનકી બાત" કહેવાય છે. "તત્ત્વલાચન વિના, અતર્મુખ દૃષ્ટિ ઊઘડ્યા વિના, આત્માને જાણી શકાતો નથી"— એવા આત્મદૃષ્ટિથી વિચારતાં પ્રથમ પંક્તિના અર્થ થાય છે.

૧. " શ્રીમદ્ રાજચૈંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૨૯૨, આંક ૨૫૮.

ર. એજન, પૃ. ૨૩૬, આંક ૮૮૩.

આ દેશ્યી ન વિચારીએ અને વાકચાર્ય જ લેવા જઈએ તો તેમાં વિરોધાભાસ આવશે. તે પંક્તિના વાકચાર્ય આ પ્રમાણે થાય; "નયન વિના, નયન વગરનાની વાત સમલ્લય નહિ." એટલે કે અ'ધ મનુષ્યને સમજવા માટે આંખો હોવી લોઈએ, તે અસ'ગત લાગે છે. ખરેખર તો એમ હોય કે, જેને આંખ ન હોય તે જ આંખ વિનાનાનું દુઃખ સમજી શકે. ત્યારે અહીં તો આંખ વગરનાનું દુઃખ લેવા આંખની આવશ્યકતા ખતાવી છે, તેથી વિરોધ લાગે છે. આ દેખાતા વિરોધાભાસ, આત્મદ્રષ્ટિથી વિચારતાં ટળી લાય છે તે ઉપર જોયું. આમ અનાયાસે ખૂળીવાળી પંક્તિ શ્રીમદ્રે એહીં રચી છે.

િળના નયનની વાતરૂપે જણાવેલ આત્માને જાણવા માટે સદ્દગુરુની અગત્ય બતાવતાં શ્રીમદ્દે બીજી પ'ક્તિમાં લખ્યું છે કે, "સેવે સદ્દગુરુ કે ચરણ, સા પાવે સાક્ષાત્" સદ્દગુરુનાં ચરેલું સેવવાથી, તેમની આજ્ઞા યથાતથ્ય પાળવાથી, આત્મા સાક્ષાત્ – પ્રત્યક્ષ થાય છે. આવા આત્મજ્ઞાન આપનાર ગુરુની અનિવાર્થતા બતાવતા બીજા બે દોહરામાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

'' બુઝી ચહત જો પ્યાસકાે, હૈં બુઝનકી રીત, પાવે નહિ ગુરુગમ બિના, એહી અનાદિ સ્થિત, ર એહિ નહિ હૈં કલ્પના, એહિ નહિ વિભ'ગ, કઈ નર પ'ચમકાળમેં', દેખી વસ્તુ અભ'ગ.'' ૩

આતમાન તાલુવાની લગની – તરસ જે જવને લાગી હોય તો તે તરસ છિપાવવાના માર્ગ પણ છે. એ ઉપાય તે ગુરુની કૃષા. આ ઉપાય અનાદિ કાળથી જ્ઞાનીએ એ બતાવ્યો છે. ગુરુની આજ્ઞા યથાર્થ પાળવી, તેમણે કહેલા માર્ગ જ ચાલવું એ આત્મા પામવાના સાચા ઉપાય છે. આ રસ્તે ચાલીને અનેક જવા મુક્તિ પામ્યા છે, તેથી તે માર્ગ આત્મકલ્યાણ સાધવા માટે કલ્પિત નથી, તેમ જ ભૂલભરેલા – વિભ'ગ – પણ નથી, સત્ય જ છે. આથી આ પંચમકાળમાં પણ આ માર્ગ જવાથી ઘણા જવા આત્મજ્ઞાનને પામ્યા છે. આમ શ્રીમદ્દે ગુરુમાહાત્મ્ય ગાયું છે.

આત્મજ્ઞાન પામવા માટે તથા ગુરુની આજ્ઞા પાળવા માટે જીવમાં કથા કથા લક્ષણો હોવાં જેઈએ તેની સમજ પાછળના ત્રણ દોહરામાં આપી શ્રીમદે આ કાવ્ય પૂર્ણ કર્યું છે. એ વિશે સો પ્રથમ હિતવચન કહ્યું છે કે "નહિ દે તું ઉપદેશકું, પ્રથમ લેહિ ઉપદેશ", જ્ઞાનીના સમાગમ કે ઉપદેશથી જે કંઈ જ્ઞાનવૃદ્ધિ થાય તેના ઉપયાગ બીજાને બાંધવામાં નહિ પણ પાતાના આચારમાં ઉતારવા કરવા. આ પંક્તિ સમજાવતાં શ્રી રાવજીભાઈ દેસાઈ લખે છે કે:—

"જે કંઈ સત્શુતનું પઠન, પાઠન, મનન, ચિંતવન થાય તે માત્ર સ્વાધ્યાય અથે, પોતાના આત્માને જિજ્ઞાસા, વિચાર, જ્ઞાન, ધ્યાન, સમાધિ આદિ ઉત્તરાત્તર ઉત્તમ ભૂમિકા પ્રાપ્ત થાય, અંતર-ચક્ષુ પ્રગટે અને આત્માન દર્પે અમૃતરસની પ્રાપ્તિ થાય, જેથી પોતાના આત્મા કર્મ ખંધનથી મુક્ત થાય તે લક્ષે જ ઉપદેશ ગ્રહણ થાય તે કર્તાવ્ય છે."3

૩. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર : કાવ્ય-અમૃત-ઝરણાં '', આવૃત્તિ ૧, ૫. ૫૮.

બીજાને ઉપદેશ આપવા જતાં આત્મહિત ભુલાઈ જાય છે, કારણ કે તે માટેની સાચી દશા પ્રાપ્ત ન થઈ હાવાથી જીવ ખાટા માનમાં તાલાઈ જાય છે. જ્ઞાનીની દશા અને ભૂમિકા ન્યાસં હોવાથી તેઓ માનમાં તાલાઈ જતાં નથી, પણ સામાન્ય જીવને તેમાં તાલાતાં વાર લાગતી નથી.

"સબસે ન્યારા અગમ હૈ, વા જ્ઞાનીકા દૃેશ"એ પંજિતમાં બતાવેલી સ્થિતિના ખ્યાદ્રા આપતાં કેટલાંક વચના શ્રીમદ્દનાં લખાણમાં મળે છે: "અમે દેહધારી છીએ કે કેમ ? તે સંભારીએ ત્યારે માંડ જાણીએ છીએ." " હું કાેઈ ગચ્છમાં નથી, પણ આત્મામાં છું, એ ભ્લશા નહિ." આમ જ્ઞાનીના નિવાસ અસંગ અને અપ્રતિબદ્ધ આત્મામાં હોવાને લીધે તેમના દેશ અગમ અને સહ્થી ન્યારા ગણાય છે.

જપ, તપ, શ્રત વગેરે યમનિયમને જ આત્મજ્ઞાન પામવાના સાધનરૂપ માની જેઓ કિયાજડ બની જાય છે તેઓ તો મિશ્યાત્વનું દહીકરણ કરે છે, પણ જ્ઞાનીપુરુષની આજ્ઞાથી એ બધું કરવામાં આવે તો તે આત્મજ્ઞાન પામવા માટે સહાયક થાય છે, અર્થાત્ સંતની કૃપા ન થઈ હોય ત્યાં સુધી જપ, તપ વગેરે ભ્રમરૂપ — સંસાર પરિભ્રમણ વધારનાર છે, અને સંતની કૃપા થતાં તે જ વર્તો મુક્તિદાતા અને છે, તે સ્થિતિ શ્રીમદ્દે પાંચમા દોહરામાં અતાવી છે. તેથી સર્વ સમપર્જા ભાવથી સદ્દગુરુનાં ચરણમાં વર્તવાના બાધ કરતાં અ તિમ દોહરામાં શ્રીમદ કહે છે કે:—

"પાયાકી એ બાત હૈ, નિજ છ'દનકાે છાંડ; પીછે લાગ સત્પુરુષકે, તાે સબ બ'ધન તાેડ." દ

અહીં બતાવ્યા પ્રમાણે સૌથી મૂળભૃત વાત તા એ છે કે સ્વચ્છંદ છાડવા જરૂરી છે. જીવ પાતાના છે દે ચાલે તાે કલ્યાણ ન થાય, પણ સ્વચ્છંદ છાડીને સત્પુરુષની આગ્ના પ્રમાણે પ્રત્યેક ક્ષણ વ્યતીત થાય તાે જીવનાં સર્વ બંધનાે છૂટી જાય. સદ્ગુરુની આગ્નાનું આવું માહાત્મ્ય શ્રીમદનાં નીચેનાં વચનાે પણ બતાવે છે:—

"બીજું કંઈ શોધ મા. માત્ર એક સત્પુરુષને શાધીને તેનાં ચરણકમળમાં સર્વભાવ અર્પણ કરી દર્છ વર્ત્યો જા. માક્ષ ન મળે તો મારી પાસેથી લેજે. "દ

આમ ૧૨ ૫ ક્તિના આ નાના કાવ્યમાં શ્રીમદ્દે ગુરુમાહાત્મ્ય અને ગુરુની આસાએ ચાલવાથી મળતું ફળ દર્શાવ્યાં છે. કાવ્યની ભાષા હિંદી હોવા છતાં શબ્દોની ગાઠવણી સરળ અને પરસ્પર અનુરૂપ છે. શબ્દોના ફેરફાર કરતાં અર્થનું ગૌરવ એાછું થતું જણાય છે. આમ અહીં શ્રીમદ્દે આત્મજ્ઞાન પામવા માટેના સરળ તથા સચાટ માર્ગ બતાવ્યા છે.

૪. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૯૦.

ય. એજન, પૃ. ૧૭૦.

૬. એજન, પૃ. ૧૯૪.

#### " યમનિયમ <sup>છ</sup>ં

વિ. સં. ૧૯૪૭ના ભાદરવા માસમાં શ્રીમદ નિવૃત્તિ અર્થ પહું પહું પહું ના દિવસામાં રાળજ (ખંભાત પાસે) રહ્યા હતા. તે વખત તેમણે આ કાવ્યની રચના કરી હતી. આ પણ તેમનું હિંદીમાં રચાયેલું પદ્ય છે. તેમાં શ્રીમદે અનંત ભવળી શું શું કરવા છતાં આત્મન્નાન મેળવ્યું નથી તે વર્ણવી શું કરવાથી આત્મન્નાન થાય તેના બાધ કર્યો છે. સદ્દશુરૂની પ્રાપ્તિ વિના કરેલાં સર્વ સાધના બ ધનરૂપ થયાં હતાં, કારણ કે તે સાધના કોઈ રીતે દોષિત હતાં, અને તે દોષ ટાળવા માટે શુરૂની અગત્ય કેટલી છે તે ૩૨ પ ક્તિના આ લાંબા કાવ્યમાં શ્રીમદે ખતાવ્યું છે. તોટક છ દમાં રચાયેલા આ કાવ્યના બે ભાગ પડી નાય છે.

ચાર ચાર લીટીની એક કડી, એવી પહેલી ચાર કડીઓમાં જીવે જ્ઞાન મેળવવા શું શું કર્યું છે તેનું વર્જીન આપ્યું છે. અને એ બધા પ્રયતના કરવા છતાં જ્ઞાન શા માટે ન પ્રગટચું, તેમાં કઈ ખામી રહી ગઈ હતી તે, તથા શું કરતાં આત્મજ્ઞાન થાય તે, પાછળની ચાર કડીઓમાં શ્રીમફે બતાવ્યું છે.

જ્ઞાનપ્રાપ્તિની ઇચ્છાથી જીવે કેવા કેવા પ્રયત્ના કર્યા છે, તેના વર્ણુનમાં જૈનધર્મના પારિભાષિક શબ્દોના શ્રીમદે છૂટથી ઉપયોગ કર્યો છે. તેથી તે શબ્દો ન જાણનારા માટે આ રચના સમજવામાં કઠિન લાગવા સંભવ છે. જીવે કરેલા પ્રયત્ના —

"યમનિયમ સ'યમ આપ કિયા, પુનિત્યાગ વિરાગ અથાગ લહ્યાં, વનવાસ લિયા મુખ મૌન રહ્યો, દઢ આસન પદ્મ લગાય દિયા, મનપૌન નિરાધ સ્વબાધ કિયા, હઠ જોગ પ્રયાગ સુતાર ભયા, જપ ભેદ જપે તપ ત્યાં હી તપે, ઉરસે હિ ઉદાસી લહી સબપૈં. સબ શાસ્ત્રન કે નય ધારી હિયે, મત મ'ડન ખ'ડન ભેદ લિયે; વહ સાધન બાર અન'ત કિયા, તદપિ કછુ હાથ હજુ ન પર્યા."

યમ, નિયમ, સ'યમનું પાલન, ત્યાગી દશાનું પાલન, મૌન ત્રત લેવું, વનવાસ લેવા, દઢ પદ્માસનમાં સ્થિર રહેવું, જપતપ કરવાં, શાસ્ત્રો મુખે કરવાં, ઇત્યાદિ સાધના અનંત વાર કર્યા છતાં આત્મા પ્રાપ્ત થયા નહિ એ અહીં શ્રીમફે બતાવ્યું છે. યમ એટલે અહિંસા, સત્ય, અસ્ત્રેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ એ પાંચ મહાવ્રતનું જીવનભર પાલન. નિયમ એટલે અમુક સમય માટે અમુક ત્યાગ, ઉપવાસ કરવા તે. સ'યમ એટલે પાંચ ઇન્દ્રિય તેમ જ મનના નિગ્રહ અને છકાય – પૃથ્વી, અપ, તેજ, વાયુ, વનસ્પતિ, ત્રસ – જીવની રક્ષા કરવી. જ્ઞાનીઓના જણાવ્યા પ્રમાણે જીવે પાતાના સ્વચ્છંદથી યમ, નિયમ, સ'યમ વગેરેનું પાલન કર્યું છે, વળી, સ્ત્રી, પુત્ર, ગૃહ આદિના ત્યાગ કે તેમાં એાછી આસક્તિ રાખી તે વિશે અથાગ વૈરાગ્ય પણ કેળવ્યા છે, બાહ્ય ત્યાગી થઈ વનવાસ સ્વીકાર્યો છે, મુખથી મૌનવાણીના સ'યમ ધારણ કરેલ છે. પ્રાણાયામ, ધાસનિરાધ વગેરે હઠયાંગના પ્રયાગામાં

૭. '' શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૯૬. આંક ૨૬૫.

સ્થિરતા કરી જ્ઞાન મેળવવા પ્રયત્ન કર્યો છે, જાપ કર્યા છે, અનેક જાતની ઉગ્ર તપશ્ચર્યા પણ કરી છે, ભાદ્ય પદાર્થો પ્રતિ હૃદયથી અણુગમાં ધાર્યો છે, સર્વ દર્શનનાં સર્વ શાસ્ત્રો ભણી, તેના વિવાદ કરી અનેક મતાનું ખંડનમંડન કરવાનું કાર્ય પણ અનેક વખત કર્યું છે; આમ અનેક પ્રકારના વ્રત, તપ આદિ દ્વારા જ્ઞાન મેળવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. "તદપિ કછ હાથ હજુ ન પર્યો" તાપણ આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું નથી, આત્મસાક્ષાત્કાર થયા નથી.

આમ થવાનું કારણ શું ? આટઆટલું કરવા છતાં હે જીવ! તને જ્ઞાન શા માટે ન મળ્યું ? યમ, નિયમાદિના પાલનમાં એવી તે કઈ ખાટ રહી ગઈ કે આત્મા પ્રાપ્ત ન થયાે ? તે વિશેના પ્રશ્નો શ્રીમદે ચાથી તથા પાંચમી કડીમાં મૂકી જણાવ્યું છે કે સદ્ગુરુની આજ્ઞાએ આ બધું નહાતું કર્યું તેથી તે નિષ્ફળ ગયેલ છે. જે જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ આ સર્વ કરવામાં આવે તા એક જ પળમાં આત્મા પ્રગટ થાય, એમ જણાવતાં શ્રીમદ્ આ કાવ્યમાં લખે છે કે:—

"પલમેં પ્રગટે મુખ આગલસેં, જબ સદ્દગુરુચન સુપ્રેમ બસે; તનસેં મનસેં ધનસે સબસેં, ગુરુદેવકી આન સ્વઆત્મ બસેં. તખ કારજ સિદ્ધ બને અપના, રસ અમૃત પાવહી પ્રેમ ઘના; વહ સત્યસુધા દરશાવહિંગે, ચતુરાંગલ હૈ દગસે મિલહે. રસ દેવ નિરંજન કા પિવહી, ગહિ જાેગ જુગાજુગ સા જીવહિ, પર પ્રેમ પ્રવાહ બહે પ્રભુસેં, સબ આગમ ભેદ સુઉર બસેં; વહ કેવલકા બીજ ગ્યાનિ કહે; નિજકા અનુભી બતલાઈ દિયે."

અહીં જણાવ્યા પ્રમાણે જે સદ્દગુરુનાં ચરણ પાસે પ્રેમથી બેસી, તન, મન અને ધનથી તેમની આજ્ઞાનું પાલન કરે, એટલે કે માહાદિના નાશ કરે, તા જીવન પલકમાં – ક્ષણમાં આત્મજ્ઞાન થાય અને સ્વાનુભવરૂપ અમૃતરસનું પાન કરવાના જીવને લાભ મળે. જીવ અહ', મમતા, સર્વ છાડી સત્પુરુષને આશ્રયે વર્તે તા તેને '' બીજજ્ઞાન "ની સહેલાઈથી પ્રાપ્તિ થાય.

સક્શુરુ અને તેમની આજ્ઞા પ્રત્યેનાં ભક્તિ, પ્રીતિ વગેરે જીવને આત્માન દના અમૃત-રસનું પાન કરાવે છે. શુરુકૃપાથી જીવની બાહાદિષ્ટ છૂટી જાય છે, અને આંતરદિષ્ટ બીલે છે. તે અનુભવની પ્રાપ્તિ વિશે શ્રીમક્ "ચતુરાંશુલ હૈ દગસે મિલહે" એ પંક્તિ લખે છે. આ પંક્તિમાં ગૃઢાથ છે. શ્રી લલ્લુજી મહારાજે આ પંક્તિના અર્થ શ્રીમકૃને પૂછેથી હતા ત્યારે તેમણે એ વિશે એવા ઉત્તર લખ્યા હતા કે, "એ આગળ પર સમજાશે." એટલે કે જ્ઞાનની એટલી ઊંચી કક્ષા થશે ત્યારે આપાઆપ તે સમજાઈ જશે, આમ આ પંક્તિ અનુભવગમ્ય કહેવાઈ છે.

આ પંક્તિના એક અર્થ યાજી શકાય છે, પણ શ્રીમદ્રને તે અર્થ અભિષ્રેત હશે કે કેમ તે વિશે શ'કા છે. જ્ઞાન પામવા માટે ધ્યાનઅવસ્થા પણ એક સાધન છે, ધ્યાન ધરતી વખતે જો આંખા બ'ધ કર્યા પછી તે દેષ્ટિ-દેગને અ'દરની બાજુ, કપાળનાં મધ્યબિ'દુની સીધી લીટીમાં ચાર આંગળ અ'દર – ચતુરાંગુલ – સ્થિર કરી શકીએ (મિલહે) તા આત્મજ્ઞાન થાય.

૮. " શ્રીમદ રાજ્યદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫ ૬૪૬, આંક ૯૧૭

શ્રી પ્રદ્મચારી ગાવર્ધનદાસજ આ પંક્તિ વિશે લખે છે કે:—

"એ લીટીના અર્થ પ્રભુષ્રીજી ઘણાને પૂછતા પણ પાતે કહેતા નહિ, તેમણે કૃપાળુદેવને અર્થ પૂછેલા ત્યારે કૃપાળુદેવે કહ્યું હતું કે, 'જ્યારે અનુભવ થશે ત્યારે તે સમજાશે.' એક રીતે એવા અર્થ નીકળે છે કે ચતુરપુરુષને આંગળી કરીને ખતાવ છે ત્યારે તે દગ એટલે સમ્યક્દર્શનને જ્ઞાનીના સંકેતને અનુસરતાં પ્રાપ્ત કરે છે. મિલહે— મળે છે, પ્રાપ્ત કરે છે."લ્

આ જ ૫'ક્તિ વિશે શ્રી રાવજીભાઈ દેસાઈ લખે છે કે:--

"એ ચરણના યથાર્થ પરમાર્થ તા માત્ર અનુભવ રસારવાદી જ્ઞાનીઓના હૃદયમાં જ રહ્યો છે, જે ત્યાંથી જ ગુરુગમે પ્રાપ્ત થવા ચાેગ્ય છે."<sup>10</sup>

તેમના આ અભિપાય માન્ય કરવા ચાેગ્ય છે, કારણ કે આ કાવ્યમાં શ્રીમફે ગુરુમાહાત્મ્ય જ ગાયું છે.

આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી, કર્મરૂપ અંજન, મેશ, મિલનતાથી રહિત પાતાના આત્મામાં જ રહેતા કર્મમુક્ત સહ**જાત્મા જેવા નિરંજન** દેવના રસ, એટલે કે આત્માનુભૃતિ રૂપ રસ, જેણે પીધા છે તેવા જ્ઞાનીના સમાગમમાં આવવાથી તે જુગાજુગ માટેનું – અન'તકાળ માટેનું – માક્ષપદ પામે છે, જગતની સવ'શ્રષ્ઠ સિદ્ધિ પ્રાપ્ત કરે છે. તે સાતમી કડીમાં અતાવ્યું છે.

આત્મજ્ઞાની પ્રત્યેના પ્રેમના પ્રવાહ અનન્ય અને તો તેમના જેવું પાતાને પણ આત્મદર્શન થાય, આત્માનુભવ થાય. એટલે સર્વ શાસ્ત્રોના આત્મજ્ઞાન આપવાના ઉદ્દેશ પાર પહે, અર્થાત્ બધાં શાસ્ત્રોના મર્મ સમજાઈ જાય; આ બીજરૂપ જ્ઞાન કેવળજ્ઞાનમાં પરિણમે છે. આથી "પર પ્રેમ પ્રવાહ "ને તથા શાસ્ત્રમર્મને જ જ્ઞાનીઓ કેવળજ્ઞાનનું બીજ ગણે છે.

આમ આ કાવ્યમાં બતાવ્યા પ્રમાણે જે માક્ષસુખ જેઈતું હાય તેા સાચી ગુરુની પ્રાપ્તિ થવી જોઈએ. નહિતર યમ, નિયમ, સંયમ, શાસ્ત્રપઠન, મૌન, હઠયાેગ આદિ સાધના નિષ્ફળ જાય છે. અહીં ગુરુનું અનન્ય માહાત્ગ્ય શ્રીમદે બતાવ્યું છે.

" બિના નયન" અને "યમનિયમ" એ બ'ને કાવ્યા એ રીતે જોતાં ગુરુના મહત્ત્વને બતાવનારાં છે. પહેલામાં ટૂંકાણમાં જણાવ્યું છે કે વત, જપ, આદિ ગુરુઆત્રા વિના કરવાથી નિષ્ફળ જાય છે, અને તે વસ્તુ "યમનિયમ"માં થાડા વિસ્તાર સાથે રજૂ કરેલ છે. માત્ર બે માસને આંતરે રચાયેલાં આ કાવ્યામાં કેન્દ્રવર્તી વિચાર કે તત્ત્વવિચારણામાં કશા ફેર નથી, છતાં રચના એવા પ્રકારની છે કે બ'નેના સ્વત'ત્ર રીતે આસ્વાદ મળે છે.

૯. " નિત્યનિયમાદિ પાઠ", પૃ. ૨૬.

૧૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્ર: કાબ્ય-અમૃત-ઝરણાં ", પૃ. ૫૪.

૭. **પ્રકાલ્યું પદ્મ-રસ્તા**એન

" બિના નયન "માં પારિભાષિક રાખ્દા ઐાછા છે, અને તેટલા પ્રમાણમાં તે વિશેષ સરળ છે. " યમનિયમ "ના ઉત્તરાર્ધમાં પણ એ સરળતા જેવા મળે છે.

### <sup>66</sup> મારગ સાચા મિલ ગયા <sup>95</sup> ૧૧

પોતાને સાચા માર્ગ મળી ગયા છે તે આખતના ઉલ્લાસ વ્યક્ત કરતું આ કાવ્ય શ્રીમદ્રની હાથનાંધ – ૧માંથી પ્રાપ્ત થાય છે. શ્રીમદ્દે પોતાની હાથનાંધા અંગત ઉપયાગ માટે જ મિતિ વિના લખી છે, તેથી આ કાવ્ય ખરેખર કયા સમયે રચાયું હશે તે વિશે ચાયુસ મિતિ પ્રાપ્ત થતી નથી. પણ તે વિશે થાયું અનુમાન થઈ શકે છે. વિ. સં. ૧૯૪૭માં શ્રીમદ્રને શુદ્ધ સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રકારયું હતું અને તે અરસામાં તેમને સાચા માર્ગ મળવા વિશે નિ:શંકતા આવી હોય તે સ્વાભાવિક છે. તે પરથી આ પદ વિ. સં. ૧૯૪૭ પછીથી રચાયું હશે તેમ અનુમાન કરી શકાય.

આ કાવ્યમાં દોહરાની ૧૬ ૫ કિતએા મળે છે, પણ તેમાં બધી પૂર્ણ થયેલી નથી. ચાથી તથા અ'તિમ પ'ક્તિનાં તો અડધાં જ ચરણુ મળે છે, ત્યારે છઠ્ઠી પ'ક્તિમાં માત્ર ચાર માત્રાવાળા એક શબ્દ ખૂટે છે, તે સિવાયની બધી પ'ક્તિએા પૂર્ણ છે, તેથી કાવ્ય સમજવામાં કશી મુશ્કેલી નડતી નથી.

માક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિની નિ:શ'કતા ખતાવતું, હિ'દીમાં રચાયેલું શ્રીમદ્દનું આ એક જ કાવ્ય છે. તે માર્ગ પ્રાપ્ત થવાથી શું થયું તે વિરો પહેલાે દાહરા રચ્યાે છે કે —

> "મારગ સાચા મિલ ગયા, છૂટ ગયે સ'કેહ; હોતા સા તો જલ ગયા, ભિન્ન કિયા નિજ કેહ."

આત્મસ્વરૂપના અનુભવરૂપ માક્ષના સાચા માર્ગ પ્રાપ્ત થયા, તેથી સર્વ સંદેહની નિવૃત્તિ થઈ, અર્થાત્ નિઃશ'કતા પ્રાપ્ત થઈ. આથી મિશ્યાત્વ વગેરેને લીધે જે કર્મળ'ઘ થયા કરતા હતા તે બળીને ભરમ થયા, અને પાતાના ચૈતન્યપ્રદેશાત્મક જ્ઞાનસ્વરૂપ – દિવ્ય જ્ઞાનદેહવાળા – આત્મા દેહથી ભિન્નપણે અનુભવ્યા.

આત્માનું ભિન્ન સ્વરૂપ સમજાયા પછી અનુભવવું સરળ છે, પણું તે સમજાવું જ અતિ સુરકેલ છે. આ મુરકેલી કેવી છે તેનું વર્ણન આપતી પંક્તિ લુપ્ત થયેલી છે. આત્માનું સ્વરૂપ કઈ રીતે પામી શકાય તેની વિચારણા તે પછીની પંક્તિઓમાં આપી છે —

> ''ખાજ પિ'ડ બ્રહ્માંડકા, પત્તા તો લગ જાય, ચેહિ બ્રહ્માંડિ વાસના, જબ જાવે તળ…"

પોતાના દેહમાં શાશ્વત દેવની ખાજ કર તેા તેના પત્તો લાગી જશે. અને એ ખાજ કરવાની ઝ'ખના કચારે જાગે તે બતાવતાં શ્રીમદ્ર કહે છે કે "બ્રહ્માંડિ વાસના જબ જાવે તખ…"

૧૧. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૭૯૬.

અર્થાત્ પુદ્દગલાદિમાં માયા મમતા એાછાં થાય ત્યારે તે ઝ'ખના જાગે. અહી' બીજી પ'ક્તિમાં ચાર માત્રાના એક શબ્દ ખૂટે છે જે વિશે કાઈ પાઠાંતર કે અનુમાન મળતાં નથી.

આ ઝ'ખના હવે પોતાને જાગી છે તે તો શ્રીમદ્દે શરૂઆતમાં જ જણાવ્યું હતું. પણ તે પૂર્વે જીવે શું કર્યું હતું તે ત્રીજા દોહરામાં બતાવતાં તેમણે લખ્યું છે કે —

> " આપ આપકું ભૂલ ગયા, ઇનસે' કચા અ'ધેર? સમર સમર અબ હસત હૈં, નહિ ભૂલે'ો ફેર."

આત્મા પાતે જ પાતાને અત્યાર સુધી ભૂલી ગયા હતા, તેના જેવું બીજું કયું અ'ધેર હોઈ શકે ? પાતાના આત્મા પ્રાપ્ત થતાં આ સાચી વસ્તુના ખ્યાલ આવ્યા, અને તે ખ્યાલ આવતાં સ્વને બદલે પરને પાતાના માનતા હતા તે હકીકતનું સ્મરણ થતાં, થયેલી ભૂલ માટે હસલું આવે છે. પણ હવે આત્મા પ્રાપ્ત થતાં આવી ભૂલ કરીથી ન કરવાના નિશ્ચય વર્તે છે. આ જ પ્રકારના ભાવ વ્યક્ત કરતા એક દોહરા '' આત્મસિદ્ધિ "માં પણ મળે છે —

" આત્માની શ'કા કરે, આત્મા પાતે આપ; શ'કાના કરનાર તે, અચરજ એહ અમાપ."પદ

જગતમાં પ્રવર્તતાં બધાં દુ:ખના કારણરૂપ "ઇચ્છા" જ છે તેવા નિશ્ચય શ્રીમદ્ આ પદમાં વ્યક્ત કરે છે. તેથી તાે કલ્પના આદિ ઇચ્છાથી નિવર્તવાથી સુખ પ્રાપ્ત થાય છે તેમ જણાવે છે. "ઇચ્છા" કરવાની ભૂલ જીવ અનાદિકાળથી કરતાે આવ્યાે છે તેથી તે વિશે શ્રીમદ્ પાતાને ઉદ્દેશી લખે છે કે:—

> "હે જુવ! કચા ઇચ્છત હવે? હૈ ઇચ્છા દુઃખ મૂલ, જખ ઇચ્છાકા નાશ તળ, મિટે અનાદિ ભૂલ."

પછી તેઓ પાતે જ પાતાને પ્રશ્ન પૂછે છે કે:--

''ઐસી કહાઁસે મતિ ભઈ, આપ આપ હૈ નાહિં; આપનકું જબ ભૂલ ગયે, અવર કહાઁસે લાઈ!"

અર્થાત્ તું પાતે જ ''પાતે" નથી એવી મતિ તને કચાંથી થઈ? તું તારી જાતને – આત્માને – જ આત્મારૂપે ભૂલી ગયા તે તાે ઠીક, પણ દેહ આદિ પરવસ્તુ તારા છે તેમ માનવાતું તું કચાંથી લઈ આવ્યા ?

પાતાને થયેલા આ પ્રશ્નના સમાધાનરૂપે શ્રીમદ્ર અ'તિમ પ'ક્તિઓમાં જણાવે છે કે, "આપ"ની શાધ ચલાવવાથી અર્થાત્ અ'તમુંખ દર્ષિ કરવાથી "આપ" – આત્મા પ્રાપ્ત થાય છે. અહીં છેલ્લી પ'ક્તિ અપૂર્ણ રહેલી છે. ૧૬ ૫'ક્તિમાં રચાયેલું આ કાવ્ય શ્રીમદ્દને આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હતું તે હકીકતનું સમર્થન કરે છે. જો તેમને જ્ઞાન ન હોય તો તેઓ તે માર્ગની નિઃશ'કતા કઈ રીતે અતાવી શકે? અને તે વિશેના પાતાના ઉલ્લાસ શા માટે ગાય? વળી, આ અંગત હાથનાંધમાં લખાયેલું હોવાથી તેના પર આપણે વિશેષ આધાર રાખી શકીએ.

અહી' સરળ ભાષામાં રચના હોવા છતાં, તેમની તત્ત્વની સમજ અછાની રહેતી નથી. કેટલીક પ'ક્તિઓ અપૂર્ણ મળે છે, છતાં આશય સમજવામાં મુશ્કેલી નડતી નથી. શ્રીમદ્દનું આ "અ'ગત" કહી શકાય તેવું કાવ્ય છે.

## <sup>46</sup> હોત સ્માસવા પરિસવા <sup>99</sup>ર

હિંદી ભાષામાં તથા દોહરામાં રચાયેલા શ્રીમદ્દના આ કાવ્યમાં જ્ઞાનીની દશા, જૈનધર્મની ઉત્તમતા, તે ધર્મમાં બતાવેલ મુખ્ય તત્ત્વ આદિ વિશેની વિચારણા અપાયેલી છે. આમાં સાત દોહરામાં જુદા જુદા વિષય પરત્વેની વિચારણા અપાયેલી છે, અને તે પ્રત્યેક દોહરો સ્વતંત્ર રીતે આસ્વાદી શકાય તેવા છે. "બ્રહ્મચર્ય વિશે સુભાષિત"માં ' એમ શ્રીમદ્દે બ્રહ્મચર્ય વિશે સ્વતંત્ર દોહરા રચ્યા છે તેમ અહીં જ્ઞાની વિશે, જૈન ધર્મ વિશે એમ જુદા જુદા વિષય વિશે સ્વતંત્ર દોહરાઓ રચાયા છે. પહેલા જ દોહરા છે કે —

"હોત આસવા પરિસવા, નહિ ઇનમે' સ'દેહ; માત્ર દર્શિકી ભૂલ હૈ, ભૂલ ગયે ગત એહિ."

સામાન્ય જનને રાગદ્વેષનાં પરિણામ પ્રવર્તતાં જ હાય છે, તેથી કર્મળંઘ ચાલુ થયા કરતા હાય છે. અને એનું કારણ જીવ પાતાનું સાચું સ્વરૂપ સમજતા નથી તે છે, તેની દિષ્ટમાં ભૂલ છે. તે ભૂલ જાય, અર્થાત્ દિષ્ટ પલટાઈ જાય, બાદ્યભાવને ખદલે આંતરભાવમાં દિષ્ટ જાય તા આશ્રવ પરિશ્રવરૂપ એટલે કે સ'વરરૂપ થાય છે, તે વિશેની નિઃશ'કતા શ્રીમદ્દે આ દાહરામાં વ્યક્ત કરી છે. દિષ્ટ પલટાતાં, સમભાવ આવે ત્યારે, નવાં કર્મા આવતાં અટકી જાય છે, અને જૂનાં કર્માની નિર્જરા થાય છે. તેથી પહેલી પ'કિતમાં શ્રીમદ્દ યાગ્ય જ કહે છે કે જ્ઞાનીને આશ્રવનાં દ્વાર સ'વર અને નિર્જરારૂપ છે.

આ પછીના ત્રણુ દોહરામાં જૈનધર્મની ઉત્તમતા તથા તેના મુખ્ય તત્ત્વની વિચારણા બતાવી છે. બીજા દોહરામાં જિનના ઉપદેશ એ ત્રણે કાળમાં ઉત્તમ છે, તથા તે દર્શનમાં બધા જ મત સમાઈ જાય તેવું તે વિશાળ છે, એ બતાવ્યા પછી ત્રીજા દોહરામાં તેનું કારણ બતાવતાં તેઓ કહે છે કે —

> "જિન સા હી હૈ આતમા, અન્ય હાેઇ સા કર્મ, કર્મ કટે સા જિન વચન, તત્ત્વજ્ઞાનીકા મર્મ."

૧૨. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. હહદ.

૧૩. એજન, પૃ. ૮૨, "મોક્ષમાળા", પાડ ૩૪.

અ'તર'ગ શતુઓને જીતનાર જિન તે આત્મા છે, અને આત્મા સિવાયનાં સર્વ કર્મ છે, જેનાથી તે કર્મના નાશ થાય છે તે જિનનાં વચનાે છે એમ તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ રહસ્ય ખતાવ્યું છે. આ દોહરામાં "જિન" સાંપ્રદાયિક અર્થમાં નહિ, પણ તેના સાચા અર્થમાં પ્રયાભાયેલ છે. અને આ જિનનાં વચનાે આત્માને કર્મથી મુક્ત કરાવવામાં સૌથી ખળવાન ઉપકારી સાથન છે, તે અહીં વિશદતાથી દર્શાવ્યું છે. અને આખા જૈનદર્શનના સારરૂપ ચાથાે દોહરાે રચ્યાે છે કે:—

"જબ જાન્યા નિજરૂપકાે, તબ જાન્યાે સબ લાેક; નહિ જાન્યાે નિજરૂપકાે, સબ જાન્યાે સા ફાેક."

જેણે પાતાનું સ્વરૂપ જાલ્યું, તેણે સર્વ જાલ્યું; અને જેણે પાતાનું સ્વરૂપ જાલ્યું નહિ તેણે સર્વ જાલેલું નકામું છે, કારણ કે તેનાથી આતમા કર્મમુક્ત થતા નથી. પાતાનું સ્વરૂપ જાણનું એટલે આત્માને જાણવા, અને જ્ઞાન થાય ત્યારે વધુમાં વધુ ૧૫ ભવે જીવની મુક્તિ થઈ જાય છે. તા તે જ્ઞાન વિના નવ પૂર્વનું જ્ઞાન પણ જીવને કર્મથી મુક્ત કરવા સમર્થ નથી. પાતાના સ્વરૂપને જાણવાના આવા મહિમા હાવાથી તેનું ગૌરવ શ્રીમફે આ દાહરામાં કર્યું છે. આમાં " આચારાંગ-સૂત્ર"ની નીચેની ગાથાના અર્થ જોઈ શકાશે —

िजे अंगं जाणई से स∘वं जाणहें। जे सब्बं जाणई से अंगं जाणके।।''९४

જેણે આત્માને જાણ્યા તેણે સર્વ જાણ્યું, અને જેણે સર્વ જાણ્યું તેણે આત્માને જાણ્યા એ " આચારાંગ સૂત્ર"ના વચનની છાયા ઉપરના દોહરામાં જેઈ શકાશે. હસ્તનાંધની મૂળ પ્રતમાં આ દોહરાની બીજી પંજિતનું પહેલું ચરણ છે અને બીજું ચરણ નથી. તે ચરણ " હાત ન્યૂનસે ન્યૂનતા.." એ પ્રમાણે છે. પણ પાછળથી શ્રીમફે કાઈ ભાઈને ઉપર આપ્યું છે તે પ્રમાણે ચરણ લખાવ્યું હતું. અને ત્યારથી તે ચરણ પ્રસિદ્ધિમાં આવ્યું છે. ધ

પોતાનું સ્વરૂપ ન જાણવાનું કારણ જીવની દિશામૂઠતા અને જિન પ્રતિના અભાવ છે. અનાદિકાળથી અવળે રસ્તે ચાલતા જીવ દિશામૂઠ થઈ ગયા હોવાથી તેને જિનપ્રભુમાં ઉક્લાસ આવતા નથી. અને તે ભાવ વિના જીવની મુક્તિ નથી તે પાંચમા દોહરામાં જણાવી, છઠ્ઠા દોહરામાં શ્રીમદ કહે છે કે વ્યવહારનથથી જિન ભગવાન એ સત્દેવ છે, અને નિશ્ચયનથથી આતમા પાતે જ સત્દેવ છે. જિનેશ્વરપ્રણીત ધર્મના અચિત્ય મહિમા આ વચનથી સમજવા યાગ્ય છે, તેમ શ્રીમદ જણાવે છે, જુઓ —

" વ્યવહારસે' દેવ જિન, નિહચેસે' હૈ આપ; એહિ ખચનસે સમજ લે, જિનપ્રવચનકી છાપ."

૧૪. " આચારોગ-સૂત્ર", અધ્ય ૧, ઉ. ૩, ગાથા ૪.

૧૫. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૪, પૃ. ૧૯૫.

અને અત્યાર સુધીમાં પાત જે કંઈ જણાવ્યું છે તે કલ્પનાર્પ કે ભૂલભરેલું નથી તેમ નિશ્ચયપૂર્વક શ્રીમદ્ અંતમાં જણાવે છે. આમ અહીં આત્મા પામવાના માર્ગ ખતાવવાની સાથે શ્રીમદ્ જીવની વર્તમાન સ્થિતિ પણ પ્રત્યક્ષ કરાવી છે. જૈનધર્મ પર, તેના તાત્ત્વિક અર્થમાં, શ્રીમદ્દને કેટલી શ્રહા હતી તેના ખ્યાલ આપણને આ દાહરાઓમાં આવી શકે છે, તે તેની વિશેષતા છે. હાથનાંધમાં મળતા આ કાવ્યના રચનાસમય નિર્ણત કરી શકાતો નથી.

આ પ્રમાણે આપણુંને શ્રીમફની ૪ હિ'દી રચનાએ પ્રાપ્ત થાય છે. જેમાં ત્રણ તત્ત્વ-વિચારણુંને લગતી છે અને એક અંગત ઉલ્લાસને વ્યક્ત કરતી છે. ચારમાંથી ત્રણુ રચનાએ દોહરામાં છે અને "યમનિયમ" તાટકમાં છે. આ ચારે રચનાએ શ્રીમફનું હિંદી ભાષા પરનું પ્રભુત્વ દર્શાવે છે.

# અ'ગત સ્થિતિસૂચક રચનાઆ

શ્રીમદ્દે પાતાને થયેલા આધ્યાત્મિક અનુભવાને અનુલક્ષીને કેટલાંક કાવ્યા રચ્યાં છે. તેમને થયેલાં ભતિસ્મરણજ્ઞાન, સમ્યગ્જ્ઞાન. આદિના નિદે શ કરતી ચાર રચનાએા હાલમાં ઉપલબ્ધ છે. તેમાંની એક " મારગ સાચા મિલ ગયા" હિંદીમાં હોવાને લીધે તેને તે વિભાગમાં સ્થાન આપ્યું છે. આ ઉપરાંત "લઘુવયથી અદ્ભુત થયા તત્ત્વજ્ઞાનના બાધ", "ધન્ય રે દિવસ આ અહા" તથા " આજ મને ઉછર'ગ અનુપમ" એ ત્રણ રચનાએા મળે છે.

# " લઘુવયથી અદ્ભુત થયા તત્ત્વજ્ઞાનના ભાષ<sup>છા દ</sup>

પાતાની અંગત વાતા જણાવતું, રરમે વર્ષે લખાયેલું, શ્રીમદ્દનું આ લઘુ કાવ્ય છે. શરૂઆતમાં અધ્યાત્મના સાચા રાહ બતાવતા એક દોહરા પછી બાકીના પાંચ દાહરામાં પાતાને ઘયેલા જાતિસ્મરણુજ્ઞાનના નિદે'શ તથા પૂર્વજન્મ અને પુનર્જન્મની ખાતરી કરાવતાં વચનાના નિદે'શ છે. આમ માત્ર દસ જ પ'ક્તિમાં દાહરામાં રચાયેલું આ એમનું અ'ગત સ્થિતિસૂચક કાવ્ય છે.

આર'ભમાં અધ્યાત્મના સાચા રાહ બતાવતા સુંદર દાહરા આ પ્રમાણે છે —

"સુખકી સહેલી હૈ, અકેલી ઉદાસીનતા; અધ્યાત્મની જનની તે ઉદાસીનતા."

પહેલા દાહરા પછીના દોહરાએ પૂર્વજન્મ અને પુનર્જન્મની શ્રદ્ધા કરાવનારા છે. બાળવયમાં જ તત્ત્વજ્ઞાનના બાેધ થાય તે એ જ સૂચવે છે, જુઓ —

> "લઘુવયથી અદ્ભુત થયો, તત્ત્વજ્ઞાનના બાધ; એ જ સૂચવે એમ કે ગતિ આગતિ કાં શાધ?"

૧૬. '' શ્રીમદ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૧૯૫, આંક ૭૭.

ળાળવયમાં જ પોતાને જ્ઞાનદશારૂપ અંતર્જાગૃતિ પ્રગદી હતી તે જ ખતાવે છે કે ગતિ અર્થાત્ અન્ય ગતિમાં જવા રૂપ ગમન – પુનર્જન્મ અને આગતિ અર્થાત્ અન્ય ગતિમાંથી જન્મવારૂપ અગામન – પૂર્વજન્મ છે કે નહિ તેના વિકલ્પ કરવાના રહેતા નથી. પૂર્વજન્મના સ'સ્કારથી જ આવી અપૂર્વ જાગૃતિ બાલ્યકાળમાં આવી શકે. અને જેને પૂર્વજન્મ છે તેને પુનર્જન્મ પણ હાય, તેથી સ'સાર સંબ'ધી વિકલ્પને સ્થાન નથી.

આ આત્મલક્ષી પંક્તિઓમાં શ્રીમફે પોતાના અનુભવ જ વર્ણવ્યા છે. આમ આ સ્વલક્ષી કાવ્ય હાવાથી તેમની દેષ્ટિએ પણ વિચારી શકાય. પૂર્વ કાઈ પ્રસ'ને "પુનર્જન્મ નથી, પાપપુણ્ય નથી…" આદિ વિચારણા ઊઠી હાય અને તેના નિવારણુર્પે પણ આ પંક્તિઓ રચાઈ હાય. નાની વયમાં જ તત્ત્વજ્ઞાનના એાધ થયા છે, તે જ સૂચવે છે કે ગતિ-આગતિ છે. પૂર્વના સ'સ્કાર વિના આમ થવું બને નહિ. તેથી પૂર્વજન્મ અને પુનર્જન્મ વિશે પાતે પાતાને બાધ કર્યો હાય તેમ પણ બન્યું હાય.

આ પછીના ચાર દાહરામાં પાતાની માન્યતાને સમર્થન આપતી તાત્ત્વિક વિચારહા શ્રીમદ્દે રજૂ કરી છે, જુઓ —

> "જે સ'સ્કાર થવા ઘટે, અતિ અલ્યાસે કાંય; વિના પરિશ્રમ તે થયા, ભવશ કા શી ત્યાંય?"

જે સંસ્કાર, જે જ્ઞાન ઘણા અભ્યાસને અ'તે થાય તેવું હોય તે અલ્પ પ્રયાસે થઈ જ્ઞાય તે પૂર્વના સંસ્કાર સૂચવે છે. પૂર્વે તેના અભ્યાસ કરી રાખ્યા હાય તે સંસ્કાર પછીના ભવમાં ઉદયમાં આવે ત્યારે જીવ ત્યાંથી આગળ વધે છે. આમ ઘણા પરિશ્રમને અ'તે થાય તેવું જ્ઞાન વિના પરિશ્રમે થાય તા તે પૂર્વના પુરુષાર્થ સૂચવે છે. તેથી ભવ હાવાની શ'કા કરવા જેવું કચાં રહે છે?

જેને મતિની અલ્પતા છે, માહનું પ્રભળપાશું છે, તેવા અપાત્ર છવને અંતરમાં અજ્ઞાનની અધિકતા હોવાથી લવ વિશે શંકા રહે છે, અને તેવા અજ્ઞાની છવા આતમા આદિ નથી તેવા નાસ્તિકતાના વિચારા કરે છે, પણ તે વિચાર કરનાર આતમા છે એવું આતમાના અસ્તિપણાનું સૂચન તેમાંથી જ થાય છે. અને તેના અસ્તિપણાના નિર્ધાર તે જ ખરા નિર્ધાર છે, તેવા નિશ્ચય શ્રીમદ્દે પછીના દાહરામાં વ્યક્ત કર્યો છે. અંતમાં તેઓ લખે છે કે:—

'' આ ભવ વણુ ભવ છે નહીં', એ જ તકે અનુક્ળ; વિચારતાં પામી ગયા, આત્મધર્મનું મૂળ.''

જો આ ભવ હોય તો તે પહેલાંના ભવ પણ હોવા જ જોઈએ, એ તર્કથી વિચાર કરવામાં આવે તો આત્મધર્મનું મૂળ અર્થાત્ આત્મજ્ઞાન પામી જવાય. આમ આત્મજ્ઞાન મેળવવાના માર્ગ પણ અહીં બતાવ્યા છે. અહીં પુનર્જન્મ અને પૂર્વજન્મ વિશે ભારપૂર્વક જણાવવાની સાથે માક્ષમાર્ગ પણ બતાવ્યા છે. વળી તેમની અંગત ભૂમિકા જાણવા માટે તે અગત્યનું બની રહે છે.

### " ધન્ય રે દિવસ આ અહા! " ૧૭

શ્રીમફની અ'ગત સ્થિતિને વિશેષ સ્પષ્ટતાથી સૂચવતું આ નાનું કાવ્ય તેમની હાથ-નાંધમાં મળે છે. એને તેમાં આપેલા પ્રસ'ગાના નિદે શ અનુસાર તે લગભગ વિ. સ'. ૧૯૫૨ પછી લખાયું હોય તેવું અનુમાન થઈ શકે છે.

આઠ કડીના આ કાવ્યમાં તેમણે પાતાને થયેલા અનુભવાની સાલ જણાવી છે, અને તે શુભ અનુભવાથી પાતાને પ્રાપ્ત થયેલી ધન્યતા ગાઈ છે —

"ધન્ય રે દિવસ આ અહા, જાગી રે શાંતિ અપૂર્વ રે;"

પૂર્વ નહોતી મળી તેવી શાંતિ જે દિવસે મળી, તે દિવસને તેમણે ધન્ય કહ્યો છે. આવા ધન્ય દિવસ ક્યા, તે તેમણે પછીની કડીએમમાં જણાવ્યું છે —

> '' એાગણીસસે' ને એકત્રીસે, આવ્યા અપૂર્વ અનુસાર રે; એાગણીસસે' ને બેતાલીસે, અદ્ભુત વૈરાગ્ય ધાર રે.'' ધન્ય૦

વિ. સં. ૧૯૩૧માં એટલે કે સાત વર્ષની વચે તેમને "અપૂર્વ અનુસાર" આવ્યા, તે સમયે પૂર્વ નહીં અનુભવેલ એવા કાઈ અનુભવ થયા. આપણે નાણીએ છીએ કે એ વચે તેમને જાતિસ્મરણજ્ઞાનની શરૂઆત થઈ હતી. કદાચ તે સંદર્ભમાં આ જણાવ્યું હાય તે અને તે પછી વિ. સં. ૧૯૪૨ માં અદ્ભુત વૈરાગ્યની ધારા પ્રગટી. તેમને તે અસ્સામાં ઘણા વૈરાગ્ય પ્રવર્તતા હતા. "ચાગવાસિક"ના "વૈરાગ્ય પ્રકરણ"માં શ્રી રામને પ્રગટેલા વૈરાગ્યનું વર્ણન છે, તે પ્રકારના વૈરાગ્ય તેમને વર્તતા હતા. અને આ સમય દરમ્યાન "ભાવનાબાધ"ની રચના થઈ હાવાથી તેમાં તે વૈરાગ્યની છાપ આપણને જોવા મળે છે. પછી વિ. સં. ૧૯૪૭માં તેમને પ્રગટેલા શુદ્ધ સમક્તિ વિશે લખ્યું છે કે—

" એાગણીસસે' ને સુડતાલીસે, સમક્તિ શુદ્ધ પ્રકાશ્યુ' રે; શુત અનુભવ વધતી દશા, નિજ સ્વરૂપ અવભાસ્યુ' રે.'' ધન્ય૦

શુદ્ધ અનુભવસ્વરૂપ સમકિત વિ. સં. ૧૯૪૭માં પ્રગટના પછી શ્રુતજ્ઞાન અને અનુભવદ્દશા નિરંતર વધતાં ચાલ્યાં, જેથી આત્મસ્વરૂપના સાક્ષાત્કાર વૃદ્ધિગત થતા ગયા. આ જ્ઞાન વિશે વિ. સં. ૧૯૪૭માં શ્રીમદ શ્રી સાભાગભાઈ ને લખે છે કે:—

" આત્મા જ્ઞાન પામ્યા એ તા નિઃસ'શય છે, ગ્ર'થિલેટ થયા તે ત્રણે કાળમાં સત્ય વાત છે. " ૧૯

આમ તેમણે વર્લુ વેલા પ્રસંગા વિશેના નિર્દેશ આપણને તેમના બીજા સાહિત્યમાંથી પણ મળે છે. વિ. સં. ૧૯૪૭ પછીની સ્થિતિ અતાવતાં લખ્યું છે કે:—

૧૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૮૦૧.

૧૮. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૪૯.

"ત્યાં આવ્યા રે ઉદય કારમા, પરિગ્રહ કાર્ય પ્રપંચ રે; જેમ જેમ તે હડસેલીએ, તેમ વધે ન ઘટે ર'ચ રે." ધન્ય૦

જ્ઞાન થયું, તેના આનંદ માણ્યા, અને ત્યાં જ કર્મના પ્રભળ ઉદય આવ્યા, પરિણામ ઘણી ઘણી અનિચ્છા હાવા છતાં કેટલાંયે વેપાર, સંસાર આદિનાં અલુગમતાં કાર્યો કરવાં પડ્યાં. અને જેમ જેમ તેનાથી છૂટવા મથતા હતા, તેમ તેમ તેઓ તેમાં વિશેષ ગ્રુંચવાતા જતા હતા. પાતાને વર્તતા પ્રભળ કર્માદય જણાવતાં શ્રીમદ્રનાં કેટલાંયે વચના વિ. સં. ૧૯૪૭થી વિ. સં. ૧૯૫૨ સુધીમાં મળે છે તેમાંથી થાડાં વચના એઈએ —

" જોકે ઉપાધિસ યુક્ત કાળ ઘણા જાય છે. ઈશ્વરેચ્છા પ્રમાણે વર્તવું શ્રેયસ્કર છે, અને યાગ્ય છે. એટલે જેમ ચાલે છે તેમ ઉપાધિ હો તો ભલે, ન હો તો પણ ભલે, જે હોય તે સમાન જ છે." - ચૈત્ર વદ ૭, ૧૯૪૭.

" સાંસારિક ઉપાધિ અમને પણ એાછી નથી, તથાપિ તેમાં સ્વપાયું રહ્યું નહિ હોવાથી તેથી ગભરાટ ઉત્પન્ન થતા નથી. તે ઉપાધિના ઉદયકાળને લીધે હાલ તાે સમાધિ ગૌણભાવે વર્તે છે; અને તે માટેના શાચ રહ્યા કરે છે." રેં

– મહા વદ, ૧૯૮૪.

"ઉપાધિના જોગ વિશેષ રહે છે. જેમ જેમ નિવૃત્તિના જોગની વિશેષ ઇચ્છા થઈ આવે છે, તેમ તેમ ઉપાધિની પ્રાપ્તિના જોગ વિશેષ દેખાય છે. ચારે બાજુથી ઉપાધિના લીડા છે." ર ધ

"ચિત્તમાં ઉપાધિના પ્રસંગ માટે વારંવાર ખેદ થાય છે જે, આવા ઉદય જો આ દેહમાં ઘણા વખત સુધી વર્ત્યા કરે તા સમાધિદશાએ જે લક્ષ છે તે લક્ષ એમ ને એમ અપ્રધાનપણ રાખવા પહે, અને જેમાં અપ્રમાદયાગ ઘટે છે, તેમાં પ્રમાદયાગ જેવું થાય." ર ે

" આ દેહનું આયુષ્ય પ્રત્યક્ષ ઉપાધિયાગે વ્યતીત થતું જાય છે, એ માટે અત્યંત શાેક થાય છે અને તેના અલ્પકાળમાં જે ઉપાય ન કર્યા તાે અમ જેવા અવિચારી બહુ પણ થાેડા સમજવા."<sup>73</sup> – વૈશાખ સુદ ૧૫, ૧૯૫૧.

આમ લગભગ વિ. સં. ૧૯૫૨ સુધી શ્રીમદ્દને વર્તતો પ્રબળ ઉપાધિયાગ ઘણા પત્રોમાં વ્યક્ત થયા છે. વિ. સં. ૧૯૪૮થી વિ. સં. ૧૯૫૧ સુધીના ગાળા તેમને માટે ઘણા ખરાબ ગયા હતા. તે અરસામાં કાઈ પદ્યકૃતિની રચના થયેલી જેવા મળતી નથી. તે બધા સંજોગા લક્ષમાં લઈ ને તેને "કારમા ઉદય" તરીકે શ્રીમદ્દે અહીં ગણાવેલ છે. આ કાવ્ય લખાશું તે વખતે તે ઉદય નબળા પડવા માંડ્યો હતા, તેના નિર્દેશ પાંચમી કડીમાં મળે છે —

૧૯. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૮૨.

૨૦. એજન, પૃ. ૩૧૭.

ર૧. એજન, પૃ. ૩૬૯.

ર્ર. એજન, પૃ. ૪૦૯.

રક. એજન, પૃ. ૪૬૨.

"વધતું એમ જ ચાલિયું, હવે દીસે ક્ષીણ કાંઈરે; કમે કરીને રે તે જશે, એમ ભાસે મનમાંહિરે."

વિ. સ'. ૧૯૫૨ આસપાસ તેમના કર્માદય નરમ પડવા લાગ્યા હતા, તે આપણે તેમના તે સમયના પત્રો પરથી જાણી શકીએ છીએ. વિ. સ'. ૧૯૫૨ના આસા માસમાં આપણુંને "આત્મસિદ્ધિ" જેવી કૃતિ પણ મળે છે, જે શુભ કર્મના ઉદય સૂચવે છે. આમ આ પરથી આપણે અનુમાન કરી શકીએ કે વિ. સ'. ૧૯૫૨ પછી આ પદની રચના થઈ હશે. <sup>૨૪</sup> પહેલી પ કડીમાં વપરાયેલા ભૂતકાળ અને પાછળની ત્રણ કડીમાં વપરાયેલા ભવિષ્યકાળ પણ એનું જ સૂચન કરે છે.

આ સમય દરમ્યાન તેમના આત્માની શુદ્ધિ એટલી બધી વધી ગઈ હતી કે પાતાનું ભાવિ શું છે તે પણ તેઓ જાણી શકચા હતા, અને તે વિશે તેમણે છેલ્લી એ કડીમાં લખ્યું છે કૈ:—

> " આવી અપૂર્વ વૃત્તિ અહાે, થશે અપ્રમત્ત યાેગ રે; કેવળ લગભગ ભૂમિકા, સ્પર્શીને દેહ વિયાેગ રે. અવશ્ય કર્મના ભાેગ છે, ભાેગવવા અવશેષ રે; તેથી દેહ એક જ ધારીને, જાશું સ્વરૂપ સ્વદેશ રે."

પાતાના વર્તમાન દેહના અ'તસમચે અપૂર્વ ભાવા વર્તતા હશે, અને તે વખતે "કેવળ લગભગ ભૂમિકા" અર્થાત્ શ્રેણી માંડવાની તૈયારી સુધી આત્મા પહોંચી ગયા હશે, એટલે કે ઉચ્ચ સાતમા ગુણસ્થાન સુધી તે પહોંચી જશે. જે કર્મા ભાગવવાનાં બાકી રહ્યાં છે તે સર્વ ભાગવવા માટે એક દેહ ધારણ કર્યા પછી "સ્વરૂપ સ્વદેશ" – માલમાં જઈશ. આ ભવ પછી એક જ દેહ હોવાની તેમને ખાતરી છે; તે પછી તો જવનમુક્ત દશા પામવાની છે. દેહ-વિયાગ પહેલાંની તેમની સ્થિતિ અહીં વર્ણવી છે તેવી જ હતી. જ તેથી આપણે અનુમાન કરી શકીએ કે જો અહીં ની સ્થિતિ માટે જણાવેલા ભવિષ્યકાળ સત્ય હાય, તા તે પછીના પણ સત્ય હાઈ શકે.

આમ આ પદ્મ શ્રીમદ્રના આંતરિક પ્રસ'ગા વિશે ઘણા સારા પ્રકાશ પાઉ છે. આમાં તત્ત્વવિચારણા કે કાવ્યત્વ ઝાઝું નથી, પણ તેમના આત્મિક વિકાસ જાણવા માટે આ કાવ્ય ઘણું જ અગત્યનું કહી શકાય.

ર૪. આ અનુમાનને શ્રીમદ્દના ભાઈ મનસુખભાઈના વચનથી પણ સમથ'ન મળે છે. તેમણું વિ. સં. ૧૯૬૪માં પ્રગટ કરેલી '' આત્મસિહિ"ની પ્રસ્તાવનામાં એ વિશે લખ્યું છે કે, ''એ કાવ્ય કર્તાપુરુષે પોતાના દેહોત્સર્ગ પહેલાં ચાર વર્ષ અગાઉ ( સં. ૧૯૫૩માં ) લખ્યું હતું." – પ્ર. ૪. ૪૭.

રપ. જુઓ પ્રકરણ ૧૨.

# <mark>''આજ મને</mark> ઉછર'ગ અનુપમ<sup>97૨૬</sup>

્ર આત્મકલ્યાણ પ્રાપ્ત કરવા માટેના કાઈ માર્ગ સ્પષ્ટ થતાં, તેનાથી ઉદ્દભવતા આનંદનું આલેખન શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૪૬ના વૈશાખ વદમાં પાતાની રાજનીશીમાં નીચેની છે પંક્તિઓમાં કર્યું છે:—

> " આજ મને ઉછર'ગ અનુપમ, જન્મકૃતાર્થ જોગ જણાયા; વાસ્તવ્ય વસ્તુ વિવેક-વિવેચક, તે ક્રમ સ્પષ્ટ સુમાર્ગ જણાયા."

શ્રીમદ્દની અ'ગત સ્થિતિનું સૂચન કરતી આ બે પ'ક્તિઓ તેમને માેક્ષમાર્ગમાં નિઃશ'કતા થઈ હતી તે બતાવે છે. આપણે જાણીએ છીએ કે છ મહિને, વિ. સ'. ૧૯૪૭ની કાર્ત'કી પૂનમ પહેલાં, શ્રીમદ્દને શુદ્ધ સમક્તિ પ્રકાશ્યું હતું. આ બે પ'ક્તિએા તેની ભૂમિકા બતાવે છે.

વાસ્તવ્ય વસ્તુ એટલે વાસ્તિવિક પદાર્થ, એટલે કે આત્મા. તેના ઉત્પત્તિ, બંધન, છુટવાપણું વગેરે વિશે વિવેકપૂર્વક એટલે કે સ્વપરના ભેદજ્ઞાન સાથે વિચાર તે વિવેક- વિવેચક કહેવાય. આત્માના સાચા વિચાર કરનાર તા ગુરુ હાય છે, તેથી તેમણે બતાવેલા માર્ગ ચાલવું તે જ નિશ્ચયપણે સાચા અને સારા માર્ગ છે. આમ અહીં ગુરુની શ્રેષ્ઠતા બતાવી છે. અને પોતાને ગુરુની શ્રેષ્ઠતાની શ્રદ્ધા થઈ તે જન્મકૃતાર્થ થઈ જાય તેવા યાગ જણાવાથી ન વર્ણવી શંકાય તેવા તેમને આનંદ થયા છે તેનું આલેખન, માત્ર એક પંક્તિમાં આત્મા માટે કલ્યાણના માર્ગ સઘન રીતે બતાવીને, કર્યું છે.

આમ આપણને શ્રીમદના આત્મવિકાસ જાણવામાં ઉપયોગી થાય તેવી, તેમને થયેલા ज्ञानना निर्देश કરતી, ત્રણ પદ્મરચનાએ મળે છે.

# માક્ષમાર્ગ નેરૂપણ કરતી રચનાઓ

શ્રીમદ્દને આત્મજ્ઞાન થયા પછી, મોક્ષમાર્ગ વિશે નિઃશંકતા થઈ હતી. પોતાને સ્પષ્ટ જણાયેલા માર્ગ બીજા પણ જાણે, અને પાતાના આત્માનું કલ્યાણ કરે તેવા કરુણાભાવ જ્ઞાનીઓનું સ્વાભાવિક લક્ષણ છે. તે વખતે માક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ કરતી કેટલીક રચનાઓ તેમનાથી થઈ હતી. તેમાં " આત્મસિદ્ધિ", "મૂળમાર્ગ-રહસ્ય" અને "પ્ય'થ પરમપદ બાદ્યા" એ મુખ્ય છે. આ ઉપરાંત " દર્શિલેદથી ભિન્ન ભિન્ન મતદર્શન " અને "લાકસ્વરૂપરહસ્ય"માં બીજા વિષય સાથે માક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ થયેલું છે. એક જ પંક્તિમાં માક્ષમાર્ગ બતાવતી રચના પણ છે. આ બધામાં " આત્મસિદ્ધિ" વિશે આપણે સ્વતંત્ર પ્રકરણમાં જોયું.

# <sup>44</sup> મૂળમાગ<sup>૦</sup>-રહસ્ય <sup>ઝર</sup> છ

वि. સં. ૧૯૫૨ના આસા સુદ એકમે, એટલે કે " આત્મસિદ્ધિ " રચાયા પહેલાં ૧૫ દિવસે, આહું દમાં " મૂળમાર્ગ રહસ્ય " એ કાવ્યની શ્રીમદ્દે રચના કરી હતી. તેમાં માક્ષમાર્ગ નું રહસ્ય "सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः " એ સૂત્રાનુસાર શ્રીમદ્દે અતાવ્યું છે.

રક. "શ્રીમદ્ રાજ્યદં", અગાસ આવૃત્તિ પૃ, ૨૩૩.

૨૭. ઐજન, આંક ૭૧૫, પૃ. ૫૨૩,

છ. પ્રકાર્યું પદ્ય-રસતા કલ્પ

બાવીસ પંક્તિનું આ કાવ્ય " આત્મસિદ્ધિ " ની ભૂમિકાર્પ ગણી શકાય. આ કાવ્યમાં દર્શાવેલા માક્ષમાર્ગ " આત્મસિદ્ધિમાં" વિસ્તૃત રીતે દર્શાવેલા છે; અને તે બેના રચના સમય વચ્ચેના ઘણા ઓછા ગાળા પણ સૂચક ગણી શકાય.

આ કાવ્યના આર'ભમાં શ્રીમફે જિનેશ્વરપ્રણીત મૂળમાર્ગ-માક્ષમાર્ગ એક ચિત્તે સાંભળવાની પ્રેરણા કરી છે. અને સાથે સાથે બાહ્ય વૈભવના માહ, કે જન્મમરણના ફેરાનું વહાલ અ'તરમાં ન હોવું જોઈએ, તે મૂળમાર્ગ જાણવાના સાધનરૂપે છે, તે તેમણે બીજી પ'ક્તિમાં સ્પષ્ટ કર્યું' છે. આ રચનાના હેતુ ચાથી પ'ક્તિમાં જણાવતાં લખ્યું છે કે, ''માત્ર કહેવું' પરમારથ હેતુથી રે, કાઈ પામે મુમુક્ષુ વાત.'' આમ આ માર્ગ બતાવવાના હેતુ પારમાર્થિક, નિષ્કારણ કરુણા-શીલતાના છે. કાઈ લોકિક હેતુ કે કંઈ પ્રાપ્તિની તેમાં વાંછા રહેલી નથી. તેનું સત્યત્વ બતાવવા તેઓ જિનસિદ્ધાંત સાથે આ વચનાને સરખાવી જેવાની ભલામણ ત્રીજી પ'ક્તિમાં કરે છે. આમૃ જિનેશ્વરપ્રણીત માક્ષમાર્ગ દર્શાવવા માટે શ્રીમદ્ ચાર પ'ક્તિમાં ચોગ્ય ભૂમિકા બાંધી, માક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ શરૂ કરે છે. લમ્યવ્ય નિરૂપણ મોક્ષમાર્ગ છે, ત્રમ્યવ્ય નિરૂપણ મોક્ષમાર્ગ છે,

" જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની શુદ્ધતા રે, એકપણે અને અવિરુદ્ધ. "

જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ આત્માના સ્વભાવ છે. તે ત્રણે એકળીજાનાં સમાન ખની, એક આત્મસ્વભાવરૂપ ખની અલેદપણે આત્માર્પે પરિણુમે તો આત્મા કર્મમુક્ત થઈ, માક્ષને પામે. જ્ઞાનીઓએ સિદ્ધાંતશાઓમાં પરમાર્થ હેતુથી આ જ માર્ગ જણાવ્યા છે, એમ છઠ્ઠી પંક્તિમાં કર્તાએ સ્પષ્ટ કર્યું છે.

જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની શુદ્ધતાથી મળતા માેક્ષમાર્ગમાં બાહ્યદેષ્ટિથી કેટલીક વખત લેદ-લિન્નતા દેખાય છે. મુનિઓનાં આચાર, મહાવત, વેશ આદિમાં દેખાતા લેદ તે સર્વ દેશ, કાળ આદિની પરિસ્થિતિ અનુસાર છે.

"પણ જ્ઞાનાદિની જે શુદ્ધતા રે, તે તો ત્રણે કાળે અભેદ."

સમ્યક્દર્શન જ્ઞાન અને ચારિત્રની શુદ્ધતાથી મળતું માક્ષસ્વરૂપ તે તો ભૂત, વર્તમાન અને ભાવિ, એ ત્રણે કાળમાં એકર્પે જ છે. તેમાં કાઈ કાળે ભિન્નતા આવી નથી. અને આવશે નહિ, એવું સર્વ જ્ઞાનીએાનું વચન છે.ર<

આમ સાચા જિનમાર્ગની એાળખ આપી તેએા જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના વિશેષાર્થ સમજાવે છે, જે ઊંડાણુથી વિચારતાં ઉત્તમ આત્માર્થ સમજાશે. તેમ તેએા દસમી પ'ક્તિમાં જણાવે છે.

જ્ઞાન એટલે શું તે જણાવતાં તેમણે લખ્યું છે ---

૨૮. આત્મસિહિશાસ્ત્રમાં પણ, આપણે જોઈ ગયા તેમ, તેમણે આ જ વસ્તુ ૩૬મા દાહરામાં ભારપૂર્વક જણાવી છે.

"છે દેહાદિથી ભિન્ન આત્મા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ, એમ જાણે સદ્ગુરુ ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ."

આ પ'ક્તિઓ સમજાવતાં શ્રી રાવજીલાઈ દેસાઈ લખે છે કે:--

" દેહાદિથી ભિન્ન, સદાય ઉપયોગ **લક્ષવાળાે, ચૈતન્યસ્વરૂપ અવિનાશી એવાે આ**ત્મા પાતે છે એમ જ્ઞાની ગુરુના ઉપદેશથી **બા**ણે તેને ખાસ — યથાર્થ જ્ઞાન કહ્યું છે. રહે "

આ બે પંક્તિઓમાં જણાવેલા આત્માના ગુણાને ગુરુના ઉપદેશથી જાણીને શ્રહે તો તેને સમ્યગ્જ્ઞાન થાય, તેમ શ્રીમદ જણાવે છે. આ આત્માનું સૌથી પહેલું લક્ષણ દેલાદિ પુદ્દગલથી આત્માની ભિન્નતા છે. શરીરમાં રહેલા હોવા છતાં આત્મા ઇન્દ્રિય, મન આદિથી પર છે, અને પાતે સર્વના જ્ઞાતાદ્રષ્ટા છે, એટલે કે તે બધાને જાણનારા એવા ઉપયાગ લક્ષણવાળા આત્મા છે. વળી દેહાદિ નાશવંત છે. આત્મા શાધ્વત છે તે ત્રણે કાળમાં આત્માર્પે ટકી રહે છે. તેના જ્ઞાતાદ્રષ્ટા રહેવાના સ્વભાવ – ઉપયાગ લક્ષણ – હંમેશ તેની સાથે જ રહે છે. આત્માનાં આવાં વિશિષ્ટ લક્ષણા, જેણે આત્મા અનુભવ્યા છે તેવા સદ્યુરુ પાસેથી જાણ્યાં, તે સાથું " જ્ઞાન" છે. આ આત્મજ્ઞાન વિનાનું સર્વ જ્ઞાન નકામું – અયથાર્ધ છે. આમ આત્માના યથાર્થ સ્વરૂપના જ્ઞાનને સાથું " જ્ઞાન" જણાવવાની સાથે સદ્યુરુનું મહત્ત્વ પણ અતાવ્યું છે. જ્ઞાન પછી " દર્શન" ના પરમાર્થ તેઓ સમજાવે છે કે:—

''જે જ્ઞાને કરીને જાણીયું રે, તેની વર્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત; કહ્યું ભગવ'તે દર્શન તેહને રે, જેનું બીજું નામ સમક્તિ."

આત્માનાં વિવિધ લક્ષણાનું જ્ઞાન ગુરુ પાસે મેળવ્યું હોય; તે વિશે સાચી શ્રહા હોય, એટલે કે ગુરુએ જણાવ્યું છે તે યથાર્થ છે, તે વિશે સાનુભવ, અચલ શ્રહા આવે તેને જિનેશ્વર ભગવાન "સમ્યગ્દર્શન" – "સમક્તિ" કહ્યું છે. આમ ખૂબ સંશેપમાં શ્રીમદ્દે "સમક્તિ" એટલે શું, તે વિશદતાથી અહીં સમજાવ્યું છે. તે પછી જેની સૌથી વિશેષ અગત્ય છે તે "સમ્યક્ચારિત્ર" વિશે શ્રીમદ્દ લખે છે કે!—

"જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે, જાણ્યાે સવેંથી ભિન્ન અસંગ; તેવાે સ્થિર સ્વભાવ તે ઊપજે રે, નામ ચારિત્ર તે અણ્લિંગ."

આતમાં સર્વથી ભિન્ન અને અસંગ છે તેની પ્રતીતિ જ્ઞાન અને દર્શનથી આવી, અને જ્યારે તે ગુણા આત્મામાં પ્રગટવા લાગે છે ત્યારે આત્માના "ચારિત્ર" ગુણ પ્રગટે છે. જ્ઞાન, દર્શનની પ્રાપ્તિ થતાં, તેના પ્રભાવથી આત્મા બાદ્યભાવમાં રહેતો અટકી પાતાના સ્વભાવમાં રહેવું તે જ "સમ્યક્ચારિત્ર." આ શારિત્રને લિંગ નથી, તે ભાવચારિત્ર છે. "ભાવલિંગ" હાવાંથી તે "અણુલિંગ" કહેવાય છે.

ર૯. " શ્રીમદ રાજ્યાં કાવ્ય-અમૃત -ઝરણાં ", પૃ. ૧૨૫.

આત્માના જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર એ ત્રણે ગુણુ આત્માથી જુદા નથી. નિશ્ચયનયથી તે ત્રણે આત્માર્ય છે. આ ત્રણે અભેદપણે – એકર્ય થઈને વર્તે ત્યારે આત્મસ્વર્ષ પ્રગટે છે. અને એ જ જિનપ્રભુએ પ્રરૂપેલા માેક્ષમાર્ગ છે.

આમ ફક્ત આઠ જ પંક્તિમાં શ્રીમદ્ માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ દર્શાવે છે. તે પછીથી બે પંક્તિમાં માક્ષમાર્ગ પ્રાપ્ત કરવા માટે કયા અધિકારની જરૂર છે તે તથા આ માર્ગ પામવાના હેતુ તેમણે વર્ણવ્યાં છે કે :—

> '' એવાં મૂળ જ્ઞાનાદિ પામવા રે, અને જવા અનાદિ બંધ; ઉપદેશ સદગુરુના પામવા રે, ટાળી સ્વચ્છંદ ને પ્રતિબંધ."

આગળ વર્ણ વેલાં જ્ઞાન, દર્શન તથા આરિત્ર પામવા તથા તે દ્વારા અનાદિ કાળથી ચાલ્યા આવતા ખંધનને તોડવા માટે મૂળમાર્ગ અતાવ્યા છે. આ કર્મ બંધ ટાળવામાં સદ્યુર્ગના ઉપદેશ મુખ્ય સાધન છે. તે ઉપદેશ તો જ પરિભુમે, જો જીવ પાતાના સ્વસ્છ દ (—પાતે સમજે તે જ સાચું એવા મતાગ્રહ—) અને પ્રતિબંધ (—લાકસંબંધી, કુટુંબ, દંહાલિમાનરૂપ, સંકલ્પવિકલપરૂપ બંધન એ ચાર માટા પ્રતિબંધ કહ્યા છે.) ત્યાર્થીને સદ્યુર્ગના શરભુમાં સર્વસમર્પણ-ભાવે જાય. આમ અહીં પણ શ્રીમદ્દે ગુરુમાહાત્મ્ય અતાવ્યું છે, અને સદ્યુર્ગને માક્ષપ્રાપ્તિ માટે અનિવાર્ય તત્ત્વ ગણાવ્યું છે.

અ'તિમ બે પ'ક્તિઓમાં શ્રીમદ્ સ્પષ્ટ કરે છે કે આ કાવ્યમાં દર્શાવેલા માક્ષમાર્ગ જિનપ્રભુએ વર્ણવ્યા છે તેમ જ કહ્યો છે, અને તેના હેતુ છે —

" ભવ્ય જેનાના હિતને કારણે રે, સંક્ષેપે કહ્યું સ્વરૂપ."

આમ એક નાના કાવ્યમાં શ્રીમફે માેક્ષમાર્ગનું રહસ્ય ખુલ્લું કરવા સાથે તત્ત્વજ્ઞાનના ઘણા સંભાર આપ્યા છે. તે વિશે શ્રી ઉમેદચંદ બરાહિયા લખે છે કે, "તત્ત્વદેશ શ્રીમફ-જીની અપૂર્વ કૃતિની અદ્ભુત શૈલીથી જીવનના મૂળ તરફ જ લક્ષ થાય છે, વૈજ્ઞાનિક દૃષ્ટિ મળે છે, અને સર્વધર્મ-દર્શન સામેના વિરોધ શાંત થાય છે."૩૦

### <sup>46</sup> મેં <mark>એ પરમપદ બોધ્ધો</mark> <sup>ઝેંક</sup> દ

" મૂળમાર્ગ-રહસ્ય "ની જેમ આ કાવ્યમાં પણ માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ નિરૂપાયું છે. ૧૬ પંજિતના આ કાવ્યમાં ગીતિ છંદ વપરાયા છે.

વિ. સં. ૧૯૫૩ના કારતક માસમાં વવાણિયા ક્ષેત્રે રચાયેલું આ કાવ્ય સંપૂર્ણ મળતું નથી. "શ્રીમદ રાજચંદ્ર" ગ્રંથમાં તે વિશે આ પ્રમાણે નેાંધ જેવા મળે છે —

૩૦. '' શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર : અધિ'શતાબ્દી સ્મારકથંથ'', પૃ. ૩૫.

૩૧. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૫૬૦, આંક હર૪.

"શ્રીમદ્રના દેહોત્સર્ગ પછી તેઓનાં વચનાના સંગ્રહ કરવામાં આવ્યા ત્યારે આ વિષયની ૩૬ કે ૫૦ ગીતિ હતી, પણ પાછળથી સંભાળપૂર્વક નહીં રહ્યાથી બાકીની ગુમ થઈ છે."<sup>3</sup>ર

હાલમાં માત્ર ૮ ગીતિ ઉપલબ્ધ થાય છે.

આ કાવ્યમાં सम्यदर्श नज्ञानचारित्रणि मेखमार्ग: "એ સૂત્ર અનુસાર, સમ્યવ્દર્શન, જ્ઞાન અને ચારિત્રનાં કેટલાંક લક્ષણે ખતાવી, તે ત્રણે અલેદ પરિણામથી વર્તે ત્યારે માલમાર્ગ મળે છે, તેનું નિર્પણ થયેલું છે. આમ તત્ત્વની દૃષ્ટિએ જોઈએ તો, "મૂળમાર્ગ-રહસ્ય" કરતાં આમાં ખાસ કંઈ વિશેષ મળતું નથી. પણ અપૂર્ણ અવસ્થામાં મળતા આ કાવ્ય વિશે આપણે ઊંડાણથી અભિપ્રાય આપી શકીએ નહિ. આઠ ગીતિમાં વિશેષ ન મળે તે ખને, પણ બાકીની ૨૮ કે ૪૬ ગીતિમાં તો નવ તત્ત્વનું નિર્પણ હશે એમ આપણે અનુમાન કરી શકીએ. આરંભમાં જ શ્રીમદ્ લખે છે કે:—

"પ'થ પરમપદ બાધ્યા, જેહ પ્રમાણે પરમ વીતરાગે; તે અનુસરી કહીશું, પ્રણમીને તે પ્રભુ ભક્તિ રાગે."

વીતરાગ પ્રભુએ જે પ્રમાણે માક્ષમાર્ગ દર્શાવ્યા છે, તે જ પ્રમાણે તે દર્શાવવાની શ્રીમદ્ની અભિલાષા અહીં જોઈ શંકાય છે. આરંભમાં વીતરાગ પ્રભુને વંદન કર્યા પછી, શ્રીમદ્દે સમ્યગ્જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની એકતાથી માક્ષમાર્ગ પમાય છે તે જણાવ્યું છે. અને એક એક ગીતિમાં સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યક્ચારિત્રનાં લક્ષણ ખતાવ્યાં છે. તે ત્રણે અભેદરૂપે વર્તે ત્યારે માક્ષ પમાય તે જણાવતાં તેઓ લખે છે કે:—

'' ત્રણે અભિન્ન સ્વભાવે, પરિણુમી આત્મસ્વરૂપ જ્યાં થાય; પૂર્ણ પરમયદ પ્રાપ્તિ, નિશ્ચયથી ત્યાં અનત્ય સુખદાય.''

આ જ વસ્તુ શ્રીમદ્રં " મૂળમાર્ગ-રહસ્ય "માં આ પ્રમાણે બતાવી છે :—

"તં ત્રહે અભેદ પરિહામથી રે, જ્યારે વર્તે તે આત્મારૂપ; તેહ મારગ જિનના પામીઓ રે, કિંવા પામ્યા તે નિજસ્વરૂપ."

આમ અહીં સુધી "મૂળમાર્ગ-રહસ્ય" પ્રમાણે જ માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ વર્ણવ્યા પછી શ્રીમદ્દ નવ તત્ત્વની વિચારણા ઉપર આવે છે. તેમાં નવે તત્ત્વનાં નામાના ઉલ્લેખ કર્યો છે, અને જીવ તથા અજીવ એ છે તત્ત્વમાં નવે તત્ત્વાના સમાવેશ થાય છે, તેમ કહ્યું છે, ત્યાં આઢમી ગીતિ પૂર્ણ થાય છે. અને એ છે તત્ત્વમાં નવ તત્ત્વ કઈ રીતે સમાય છે તે વિશેનું નિરૂપણ લુપ્ત થયેલું છે, તેથી આ કાવ્યની વિશેષતા અનુભવી શકાતી નથી.

ભાષાની રીતે જોઈએ તો આ કાવ્યની રચના "મૂળમાર્ગ" જેટલી સરળ નથી, તેમ છતાં સામાન્ય રીતે સમજી શકાય તેવી તો છે જ. આ કાવ્ય "મૂળમાર્ગરહસ્ય" જેટલું

૩૨. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૫૬૦, આંક ૭૨૪.

લાેકપ્રિય નથી, તેમ થવામાં આ કાવ્યની કઠિન ભાષા તથા પહેલામાં આપેલા તત્ત્વની પુનરુક્તિ અને આ કાવ્યની અપૂર્ણતા કારણભૂત હાેય તેમ લાગે છે.

#### <sup>66</sup> આતમ ભાવના... <sup>973</sup> 3

કેવળજ્ઞાન-પ્રાપ્તિના ઉપાય સૂચવતી એક કાવ્યમય ૫'ક્તિ શ્રીમદ્દે વિ. સ'. ૧૯૪૯ના આસા વદમાં શ્રી સાભાગભાઈને લખી હતી. આ ૫'ક્તિ છે —

" આતમ ભાવના ભાવતાં, જીવ લહે કેવળજ્ઞાન રે."

પાતાના આત્મામાં જ રહેતો, આત્માની ભાવના જ ભાવ્યા કરતો જીવ પાતાના સ્વરૂપની શુદ્ધતા મેળવતો મેળવતો અંતમાં કેવળજ્ઞાન મેળવે છે. પાતાના સ્વરૂપમાં જ રહેવું તે માક્ષ મેળવવાના ઉત્તમ ઉપાય છે તેમ અહીં જણાવ્યું છે. આ પંક્તિનું વારંવાર રટણ કરવાથી ઘણો લાભ થાય અને તેમાં મંત્ર જેવી શક્તિ છે એમ શ્રી લલ્લુજી મહારાજ ઘણી વખત કહેતા હતા.

### <sup>66</sup> દૃષ્ટિભેદ ભિન્ન ભિન્ન મતદ**શ**ન <sup>323</sup>8

આવીસ વર્ષની વચે લખેલા ભાર પ'ક્તિના આ કાવ્યમાં શ્રીમફે જગતમાં પ્રવર્તતા જુદા જુદા મતલેદા દર્શિલેદને લીધે થયા છે તે અતાવ્યું છે. દાહરામાં રચાયેલું કાવ્ય ભાર પંક્તિ પછીથી અપૂર્ણ રહેલ છે.

આ કાવ્યમાં ભિન્ન ભિન્ન મતો જણાવી, આત્મકલ્યાણ કરવા શું કરવું જોઈએ તે જણાવતા મૂળમાર્ગ પણ અતાવ્યો છે. તેમાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

> '' પ્રથમ આત્મસિહિ થવા, કરીએ જ્ઞાન વિચાર; અનુભવી ગુરુને સેવીએ, બુધજનના નિર્ધાર.''

આમ મૂળમાર્ગ પામવા માટે અનુભવી ગુરુના બાધ આવશ્યક પ્રણાવ્યા છે. તે ગુરુનાં લક્ષણ બતાવતાં શ્રીમદ્ર લખે છે કે:—

" ક્ષણ ક્ષણ જે અસ્થિરતા, અને વિભાવિક માહ; તે જેનામાંથી ગયા, તે અનુભવી ગુરુ જેય."

જેને માહેના નાશ થયા હાય અને આત્મસ્થિરતા આવી હાય તેને તેમણે અનુભવી ગુરુનાં લક્ષણ ગણાવ્યાં છે. આ ઉપરાંત મિથ્યાત્વની ગ્રંથિ છૂટી ગઈ હાય, પરિત્રહાદિથી રહિત હાય તેવાં લક્ષણો પણ અહીં બતાવ્યાં છે. સદ્દગુરુનાં આવાં લક્ષણો " આત્મસિદ્ધિ"ના દસમા દાહરામાં પણ બતાવ્યાં છે. જુઓ —

૩૬. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૩૮૭, આંક ૪૭૪.

૩૪. એજન પૃ. ૧૯૬, આંક ૭૯.

" આત્મજ્ઞાન, સમદર્શિતા, વિચરે ઉદય પ્રયોગ; અપૂર્વ વાણી, પરમશ્રુત, સદ્દશુર લક્ષણ યોગ્ય."

આ રચનામાં જગતના મતભે દાની વિચારણાથી શરૂ કરી, શ્રીમદ આત્મશ્રેય અને માક્ષમાર્ગની વાત પર આવે છે. તેમાં માક્ષમાર્ગનાં અનિવાર્ય તત્ત્વ સદ્ગુરુનાં લક્ષણો આપવાં શરૂ કર્યા છે, પણ ત્યાંથી આ કાવ્ય અપૂર્ણ રહેલ છે. તેમ છતાં આ કાવ્યની મળતી અગિયાર પંક્તિએ પરથી શ્રીમદ્દે કરવા ધારેલી તર્ક ખદ્ધ ગૃધણીના આપણને ખ્યાલ આવે છે.

### **"લાકસ્વરૂપ રહસ્ય** <sup>733</sup> પ

લાકનું સ્વરૂપ સમજાવતું "લાકસ્વરૂપ રહસ્ય" નામનું કાવ્ય જુદા જુદા પાંચ વિભાગમાં શ્રીમદ્દે રહ મે વર્ષે રચ્યું છે. સવૈયામાં રચાયેલા આ કાવ્યમાં સૃષ્ટિ કયા પ્રકાર છે, જીવ શા કારણથી સુખી કે દુઃખી થાય છે, એ તત્ત્વવિચારણાના પ્રશ્નો રજૂ કરી, તેનું સમાધાન પણ આપ્યું છે.

પહેલા વિભાગ ચાર પંક્તિના, બીજો એ પંક્તિના, ત્રીજો ચાર પંક્તિના, ચાથા બાર અને પાંચમા ચાર પંક્તિના એમ કુલ ૨૬ પંક્તિનું આ કાવ્ય છે.

એ પગ પહેાળા કરીને કમરે હાથ રાખીને ઊલેલા પુરુષ જેવા આ લાક લાગે છે, એમ પુરુષાકાર લાકનું વર્ણન શાસ્ત્રમાં આવે છે. આ ઉપમા શા માટે આપી છે, તેનું સાચું રહસ્ય શું છે તે વિશે શ્રીમેદ્રે પહેલા ભાગમાં પ્રશ્ન કર્યો છે અને પછી બે પ'ક્તિમાં જ્ઞાન, દર્શન તથા શરીરની દરિએ એમ જ છે એવું સમાધાન પણ કર્યું છે. શરીરની આકૃતિ જેવા આ લાક હાવાથી શરીર જેવા કહ્યો, અને આત્માના ગુણ જ્ઞાનદર્શન છે, તેમાં આલાક ઝળકે છે તેથી અધ્યાત્મ રીતે પણ આલાક પુરુષાકાર કહેવાય. જુઓ તેમની પ'ક્તિઓ —

" શરીર પરથી એ ઉપદેશ, જ્ઞાન દર્શન કે ઉદ્દેશ; જેમ જણાવાે સ્ણીએ તેમ, કાં તાે લઈએ દર્શએ ઢેમ, "

આમ પુરુષાકાર લાેક છે. તેમ બાહ્ય તેમ જ આંતર-દર્પ્ટિથી સમજાવી આત્મિક સુખ મેળવવાની ભાવના જણાવી છે.

લાકનું સ્વરૂપ જાણવા પહેલાં શું કરવાથી પાતે સુખી કે દુઃખી થાય છે, પાતે કાણ છે, એ વગેરે વિશેની વિચારણા જરૂરી છે, તેમ બીજ ભાગમાં જણાવ્યું છે.

> "શું કરવાથી પાતે સુખી ? શું કરવાથી પાતે દુઃખી ? પાતે શું ? કચાંથી છે આપ ? એના માગા શીઘ્ર જવાપ. "

૩૫. શ્રીમદ્ રાજઅંદ્ર અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૨૧૧, આંક ૧∙૭.

આની સાથે ''માક્ષમાળા " ના '' અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર "ની નીચેની ૫ ક્તિએા સરખાવા :

" હું કાેેે છું ? ક્યાંથી થયાે ? શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું ? કાના સંખ'ધે વળગણા છે? રાખું કે એ પરિહરું ?"

આ પ્રશ્નોના જે સમાધાનકારક ઉત્તર ન મળે તો શ'કા અને સ'તાય વેઠવાં પડે છે. જ્ઞાન થાય ત્યારે જ શ'કા જાય છે. આ જ્ઞાન મેળવવા ''પ્રમુભક્તિ" ને ઉત્તમ સાધન ગણાવતાં ત્રીજા વિભાગમાં કહે છે કે:—

" પ્રભુભક્તિ ત્યાં ઉત્તમ જ્ઞાન, પ્રભુ મેળવવા ગુરુ ભગવાન."

અહીં જણાવ્યા પ્રમાણે ગુરુની પ્રાપ્તિ થવી તે પણ પ્રભુ મેળવવા માટેનું ઉત્તમ નિમિત્ત છે. ગુરુ મેળવવા હોય તો સાચા પૈરાગ્ય કેળવવા જોઈએ, અને આ વૈરાગ્ય તો પૂર્વનું ભાગ્ય હોય, કે સસંગ હોય કે સાંસારિક દુઃખા હોય તો જ આવે છે. આમ તર્કબદ્ધ રીતે પૂર્ણમાર્ગ પામવા માટે ગુરુની તથા વૈરાગ્યની આવશ્યકતા શ્રીમદ્દે ખતાવી છે.

વળી, મૂળ પ્રશ્નો ભૂમિકારૂપે પહેલા ત્રણ વિભાગમાં રજૂ કરી તેનું સમાધાન તથા સમજણ પછીના બે વિભાગમાં શ્રીમફે રજૂ કર્યાં છે. અને તે એટલા સંક્ષપમાં છે કે તે સમજવા માટે ઊંડી વિચારણાની જરૂર પડે છે.

ચાથા વિભાગની શરૂઆતમાં તેઓ જણાવે છે કે સર્વ દર્શનાએ પાતપાતાની રીતે પરમાત્મતત્ત્વને જ ગાયું છે, સાથે સાથે સંસારત્યાંગ તથા પ્રભુભક્તિ સમજવ્યાં પણ છે. તેમાંની સ્યાદ્વાદરોલી – જૈન દર્શન – ઉત્તમ છે. તે માટે શ્રીમદ્ લખે છે કે:—

> " મૂળ સ્થિતિ જો પૂછા મને, તાે સાંપી દ્રુલ ચાગા કને; પ્રથમ અ'ત ને મધ્યે એક, લાકરૂપ અલાકે દેખ. "

અહીં શ્રીમદ કહે છે કે "મૂળ સ્થિતિ" એટલે કે લાકના સ્વરૂપ વિશે મને જો પૂછવામાં આવે તો હું એમ જ કહું કે જે યાગીએ — આત્મસ્વભાવનું યુંજન થયું છે તેવા જ્ઞાનીપુરુષે — પાતાના જ્ઞાનમાં જોયું છે તેમ જ છે. તે સર્વ જ્ઞપુરુષે એ પ્રમાણે જોયું છે કે :—

" અન તાન ત અલાકાકાશ કે જેમાં એકલું આકાશદ્રવ્ય વ્યાપ્ત છે, તેની મધ્યમાં છવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ એ છ દ્રવ્યના સમૂહરૂપ લાક પુરુષાકાર રહ્યો છે. અને તે આદિ, મધ્ય અને અંતમાં એટલે કે ત્રણે કાળમાં એ જ રૂપે રહેવાના છે. "<sup>3</sup>દ

આમ ઉપરની પંક્તિ સમજાવતાં શ્રી રાવજીભાઈ દેસાઈ લખે છે.

<sup>.</sup>૩૬. " શ્રીમદ્ રાંજ ચંદ્ર " કાવ્ય-અમૃત-ઝરણાં, પૃ. ૯૪.

લાકસ્વરૂપનું શાસ્ત્રમાં મળતું આ વર્ણન જાણવાથી છવ, અછવ, વગેરેની સાચી સ્થિતિ સમજાતાં તેની જિજ્ઞાસા મટી જાય છે, અને તેને લીધે બીજા અનેક પ્રશ્નોનું પણ સમાધાન થઈ જાય છે.

લોકનું સ્વરૂપ જાણવાની શક્તિ આત્મજ્ઞાન થાય ત્યારે જ આવે છે તે આ વિભાગની ચાથી કડીમાં શ્રીમદ્દે ખતાવ્યું છે. જ્ઞાન થતાં સાચી ઉદ્દાસીનતા આવવાથી તે સુખ પામે છે અને તેના શાક ટળે છે. પણ જે જીવ બાંધનયુક્ત હાય છે તેને કર્મની વર્ગણા હાય છે, અને તે કર્મ દુ:ખ આપે છે. આથી દુ:ખથી છૂટવા માટે કર્મનું સ્વરૂપ-પુદ્દગલનું સ્વરૂપ જાણવાની આવશ્યક્તા અહીં બતાવાઈ છે.

'' ખ'ધ યુક્ત જીવ કર્મ સહિત, પુદ્દગલ રચના કર્મ ખચીત; પુદ્દગલજ્ઞાન પ્રથમ લે જાણુ, નર દેહે પછી પામે ધ્યાન. "

કર્મ કઈ રીતે બ'ધાય છે, વેદાય છે અને છૂટે છે એ આદિનું જ્ઞાન આવે તો જ જીવ તેનાથી છૂટવા માટેના ઉપાય વિચારી શકે અને અમલમાં મૂકી શકે. આમ માક્ષમાર્ગ પામવા માટે પુદ્દગલનું જ્ઞાન કઈ રીતે આવશ્યક છે તે અહીં બતાવ્યું છે. અને કર્મથી છૂટવાના માર્ગ પાંચમા વિભાગમાં બતાવાયા છે.

> " જહાં રાગ ને વળી દ્વેષ, તહાં સવ<sup>°</sup>દા માના કલેશ, ઉદાસીનતાના જ્યાં વાસ, સકળ દુઃખના છે ત્યાં નાશ. "

કર્મ ભાંધવાના મૂળ કારણમાં અહીં ખતાવેલા રાગદ્વેષને એ જ રીતે શ્રીમદ્દે અન્ય ઘણી જગ્યાએ સંસારપરિભ્રમણના હેતુ રૂપે ગણાવ્યા છે —

> "જન્મ, જરા ને મુત્યુ, મુખ્ય દુ;ખના હેતુ; કારણ તેનાં બે કહ્યાં, રાગદેષ અણહેતુ."૩૭ "રાગદેષ અજ્ઞાન એ, મુખ્ય કર્મની ગ્ર'થ; થાય નિવૃત્તિ જેહથી, તે જ માક્ષના પ'થ."૩૦ વગેરે.

આ રાગદ્વેષના સંપૂર્ણ નાશ થાય ત્યારે પરમ ઉદાસીનતા અને પરમ સુખ મળે છે. તેથી તા શ્રીમદ્ર "સુખડી સહેલી હૈ અકેલી ઉદાસીનતા" એમ કહે છે. વળી, ઉદાસીનતાને તા તેમણે માસમાર્ગ માટેનું મહત્ત્વનું લક્ષણ "આત્મસિદ્ધિ", " અપૂર્વ અવસર" આદિ રચનાઓમાં ગણાવ્યું છે. સંપૂર્ણ ઉદાસીનતા આવે ત્યારે કર્મના સંપૂર્ણ નાશ થાય છે અને ત્યારે નિર્વાણ થાય છે.

આમ પાંચમા વિભાગમાં શ્રીમદ્દે માક્ષમાર્ગ અતાવ્યા છે, આ સર્વ વિચારહા શ્રીમદ્દે જૈન દર્શન અનુસાર જ રજૂ કરી છે. અહીં જીવ પાતે પાતાના વિશે વિચારવાનું શરૂ

૩૭. '' શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર '', અગાસ આવૃત્તિ ૧, ષૃ. ૩૧.

<sup>34.</sup> એજન, આત્મસિક્કિ, ગાથા ૧૦૦. પૃ. પૃષ્૧,

કરે ત્યારથી તેની અંતિમ કક્ષા સુધીનું વર્ણન ખૂબ સંદ્વેપમાં કર્યું છે. સાથે સાથે લોકનું સ્વરૂપ જાણવાની અગત્ય પણ બતાવી છે. આથી તેની પ્રત્યેક પંક્તિ વિશે શાંતિથી વિચારીએ ત્યારે જ યથાર્થ સમજાય છે. બીજા કાવ્યા જેવી ભાવની સરળતા અહીં જેવા મળતી નથી. ભાષા પણ વિશેષ પારિભાષિક શબ્દોવાળી છે. આથી કાવ્ય સમજવા માટે થાહી ધીરજ અને જૈન ધર્મનું પ્રાથમિક જ્ઞાન આવશ્યક બને છે. સંસ્કૃત બંધામાં જેમ મૂળ શ્લોકા સમજાવવા માટે ટીકાની જરૂર પડે છે તેવું જ કંઈક આ કાવ્ય વિશે પણ છે. સ્વાત્મક શૈલીમાં સંદ્વેપમાં આખી રચના થઈ હોવાથી સામાન્યથી ઉચ્ચ કક્ષાના મુમુદ્ધુઓ માટે આ કાવ્ય રચાયું લાગે છે.

માક્ષમાર્ગને સમજાવતી આમ પાંચ રચનાએ શ્રીમદ્રના સાહિત્યમાં મળે છે. તે સર્વમાં "મૂળમાર્ગ-રહસ્ય"ને શ્રેષ્ઠ કહી શકીએ. ભાષાની સરળતા સાથે જે અર્થગાંભીર્ય તેમાં જેવા મળે છે તે જ તેમની શક્તિના આદર્શ નમૂના છે.

"ય'થ પરમયદ બાધ્યા" કે "દૃષ્ટિભેદથી ભિન્ન ભિન્ન મતદર્શન" એ અપૂર્ણ રહેલી રચનાઓ છે; ત્યારે "લાકસ્વરૂપરહસ્ય" કઠિન ભાષામાં તાર્કિક રીતે રજૂ થયેલી રચના છે. "આતમ ભાવના .." તો એક જ ય'ક્તિમાં અપાઈ હાવાને લીધે વિશેષ ગણતરીમાં આવી શકે તેમ નથી.

## જડ-ચતનના ભેદ ખતાવતી રચનાઓ

જવ, અજવ આદિ નવ તત્ત્વમાં જવ-ચેતન અને અજવ-જડ એ છે વિરોધી ગુણાવાળાં તત્ત્વ મહત્ત્વનાં છે. તે બ'ને કાેઈ પણ ઉપાયે એકબીજાનું સ્વરૂપ પામી શકતા નથી. તેઓ બ'ને વચ્ચેના લેદ બતાવતી બે રચનાએા શ્રીમદ્દે કરી છે, ''જડ ભાવે જડ પશ્ચિમે" અને ''જડ ને ચૈતન્ય બ'ને દ્રવ્યના સ્વભાવ ભિન્ન" એ બે કૃતિઓ મળે છે.

# "જડ **ભાવે જડ પરિખુમે** "'<sup>૩૯</sup>

વિ. સં. ૧૯૪૭ના ભાદરવા માસમાં શ્રીમદ રાળજ રહ્યા હતા ત્યારે એક જ દિવસે તેમણે ચાર પદ— "વીસ દોહરા", "યમ નિયમ", "જડ ભાવે જડ પરિભુમે" અને "જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને"ની રચના કરી હતી. તેમાં "જડ ભાવે જડ પરિભુમે" તે કાવ્ય ખાવીસ પંક્તિમાં દોહરા છંદમાં રચ્યું હતું. અને તેમાં જડ તથા ચેતન વચ્ચેના લેદ દર્શાવ્યો છે.

આર'લમાં જડ તથા ચેતનના સ્વભાવ લિન્ન છે અને તેઓ પાતાના સ્વભાવ પલટાવી શકતાં નથી, અને તે અનેને અનુભવી શકાય છે, તેમ જણાવી તેમણે પ્રશ્ન કર્યો છે કે આમ હોવા છતાં પણ તે અનેના લિન્ન સ્વભાવ હોવા વિશે શ'કા કેમ થાય છે ? જડ અને ચેતનના લિન્ન સ્વભાવ વિશે શ્રીમેટ્ટ " આત્મસિદ્ધિ"માં ભારપૂર્વક જણાવ્યું છે કે:—

૩૯. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૯૭, આંક ૨૧૬.

" જડ ચેતનના ભિન્ન છે, કેવળ પ્રગટ સ્વભાવ, એકપહ્યું પામે નહિ, ત્રણે કાળ દ્રયભાવ."<sup>૪૦</sup>

જડ અને ચેતન વચ્ચે જે આવી જ ભિન્નતા વર્તતી હોય તો સામાન્ય જનને થવા યાગ્ય એક શ'કા શ્રીમદ્રે આ કાવ્યના ત્રીજા દોહરામાં મૂકી છે —

> " જો જ ક છે ત્રણુ કાળમાં, ચેતન ચેતન હાય; બ ધ માક્ષ તો નહિ ઘટે, નિવૃત્તિ પ્રવૃત્તિ ન્હાય."

અહી' જણાવ્યા પ્રમાણે, જો જડ અને ચેતન ત્રણે કાળમાં ભિન્ન હાય તા પછી આત્મા અ'ધાયેલા છે, તેને મુક્ત કરવાના છે, એ આદિ વાતા કરવી અચાગ્ય જ છે. કારણ કે જે આત્મા જડથી ભિન્ન છે, તેને બ'ધન કર્યાથી હાય ? અને બ'ધન ન હાય તેને મુક્તિ શાની ?

આ શ'કાનું સમાધાન શ્રીમદ્દે બાર્કાના સાત દોહરામાં ખૂબ સરસ રીતે કર્યું છે. આત્માં જ્યાં સુધી વિભ્રમદશામાં વર્તે છે, ત્યાં સુધી જડ કર્મના પરમાણુઓને ગ્રહણ કરે છે. અને બ'ધન સ્વીકારે છે; પણ તેનાથી છૂટી સ્વભાવદશામાં આવે તો તે કર્મ મુક્ત થાય છે. જીવ બ'ધનમાં આવે છે તે વખતે પણ તે પોતાના સ્વભાવ ત્યજતા નથી, એટલે કે પોતાના ચેતનત્વ, ઉપયોગ આદિને ગુમાવતા નથી, એમ જિનપ્રભુપ્રણીત વચના પ્રમાણે શ્રીમદ્દે અહીં કહ્યું છે. તેની વિશેષ સ્પષ્ટતા કરતાં શ્રીમદ્દ પાંચમા દોહરામાં લખે છે કે:—

"વર્તે' ળ'ધ પ્રસંગમાં, તે નિજપદ અજ્ઞાન; પણ જડતા નહિ આત્મને, એ સિદ્ધાંત પ્રમાણ."

પોતાને પોતાનું અજ્ઞાન હોવાને લીધે આત્મા અંધનમાં પડે છે, પણ તેથી તેનામાં જડતા આવી જતી નથી, તેનું ચેતનત્વ કાયમ જ રહે છે, એ "જડ તથા ચેતન ભિન્ન છે" તે સિદ્ધાંત માટેનું પ્રમાણ છે. આત્મા પાતે અરૂપી હોવા છતાં રૂપી એવા જડને ગહણ કરે છે, અને છતાં આત્માને તેનું ભાન નથી હોતું, તે પરમ આશ્ચર્યની વાતને જિનેશ્વરં પાતાના જ્ઞાનમાં જાણી છે. આને શ્રીમદ્દે કેટલી સુંદર રીતે રજૂ કરેલ છે તે જુઓ —

" ગ્રહે અરૂપી રૂપીને, એ અચરજની વાત; જીવ બધન જાણે નહીં, કેવા જિન સિદ્ધાંત."

આમ આ આશ્ચર્યની વાત રજ્ કર્યા પછી શ્રીમફે આત્માની દૃષ્ટિ પહારતાં કેવા ફેરફાર થઈ જાય છે તે એક દોહરામાં બતાવી, જડ ચેતનના સંબંધ અનાદિ અનંત છે તેમ પછીના દોહરામાં બતાવ્યું છે. આ સંબંધ કચારે બંધાયા તે જાણ્યામાં નથી, અને તેના તે સંબંધ સમષ્ટિની અપેક્ષાએ કચારેય પૂરા થવાના પણ નથી, તેથી જિનપ્રભુએ તેને ''અનાદિ અનંત'' ગણાવેલ છે. આ સંબંધ બાંધનાર કાઈ કર્તા નથી, તે પણ તેમણે અહીં સ્પષ્ટ કર્યું છે.

૪૦. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૫૪૦, દો. ૫૭.

આમ જડ અને ચેતનની ભિન્નતા બતાવ્યા પછી તેનું નિત્યત્વ બતાવતાં શ્રીમદ્ દસમા દોહરામાં લખે છે કે:—

> '' હોય તેહના નાશ નહિ, નહી' તેહ નહિ હોય; એક સમય તે સી સમય, ભેંદ અવસ્થા જોય. ''

કાેઈ પણ વસ્તુના સંપૂર્ણ નાશ નથી થતા, માત્ર સ્વરૂપાંતર જ થાય છે, એ વિજ્ઞાનનાે સિદ્ધાંત અહીં આત્માદિ દ્રવ્યની બાબતમાં નિરૂપેલા જણાશે.

આમ જૈનધર્મની તત્ત્વવિચારણા અનુસાર જ "જડ અને ચેતન "ની સિન્નતા પાતે દર્શાવે છે તે ખતાવી શ્રીમદ્ર અંતમાં આ જ્ઞાન આપનાર જ્ઞાની ગુરુને વ'દન કરે છે 🗕

> "પરમયુરુષ પ્રસુ સદ્દ<u>ગુર,</u> પરમજ્ઞાન સુખધામ; જેણુ આપ્યું ભાન નિજ, તેને સદા પ્રણામ."

શ્રીમદ્દે સુંદર શૈલીથી માત્ર બાવીસ પંક્તિઓમાં જડ તથા ચેતનની ભિન્નતા તાર્કિક રીતે સરળ ભાષામાં ખતાવી છે. પ્રત્યેક વચન જિન્પ્રસુના પ્રમાણ સાથે તેમણે જણાવ્યાં છે. "જડ અને ચેનન્ય ખ'ને કવ્યના સ્વભાવ ભિન્ન "

વિ. સં. ૧૯૫૬ના કારતક માસમાં શ્રીમદ્દે આ નાના કાવ્યની રચના મું'બઈમાં કરી હતી. મું'બઈમાં તત્ત્વજ્ઞાનવાળી રચના થઈ હોય તેવું' બહુ એાછુ બન્યું' છે. આ કાવ્ય તેવું છે.

સોરડાની સોળ પ'ક્તિઓમાં શ્રીમફે જડ અને ચેતન એ બે દ્રવ્યની ભિન્નતા દર્શાવી છે. પણ તે દર્શાવવાની શૈલી "જડ ભાવે જડ પરિણુમે" કૃતિ કરતાં જુદા પ્રકારની છે.

અહીં આઢ આઢ પંક્તિની એ કડીએ! રચાઈ છે. પહેલી કડીની અ'તિમ પંક્તિમાં માક્ષમાર્ગ પામવાનું ઉત્તમ સાધન બતાવતાં કહ્યું' છે કે :—

"નિર્ગ'થના પંચ ભવઅ'તના ઉપાય છે. "

આમ જિનેશ્વર-પ્રણીત માર્ગને માક્ષ મેળવવાનું સાધન કહ્યું છે. અને આ પહેલાંની સાતે પંક્તિઓમાં તે માર્ગમાં જડ-ચેતનનું જેવું સ્વરૂપ હતાવ્યું છે તે, જિનમાર્ગના ગુણ રૂપે વર્ણવ્યું છે. જૈન માર્ગમાં જડ અને ચૈતન્ય અને દ્રવ્યના ભિન્ન સ્વભાવ પ્રતીતિપૂર્વક સમજાય છે, પાતાનું સ્વરૂપ ચેતનમય છે અને જડના તા માત્ર સંખંધ જ થયેલા છે, અને તે જાણનાર એવા આત્મા પરદ્રવ્યમાં કર્મળંધનને લીધે પુરાયા છે, એ આદિ વસ્તુનું જ્ઞાન થાય છે. સરળ, સ્પષ્ટ ભાષામાં શ્રીમદ્રં આ બધું જણાવ્યું છે. અને એ બધાના સારરૂપ સાતમી-આઠમી પંક્તિ રચી છે કે:—

૪૧. <sup>66</sup> શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આહત્તિ ૧, ૬, ૬૪૨, આંક ૯૦૨.

" કા<mark>યાની વિસારી માયા, સ્વરૂપે સમાયા એવા,</mark> નિર્જાયના પાંથ ભવઅંતના ઉપાય છે. "

દેહ આદિમાં મારાપણું છાેડીને જેઓ પાતાના આત્મસ્વરૂપમાં લીન થયા છે, એવા નિર્બાય જ્ઞાનીએ દર્શાવેલા માર્ગ જ ભવઅ'ત કરવાના સાચા ઉપાય છે, એમ શ્રીમદ્દે અહીં ભારપૂર્વક જણાવ્યું છે.

અામ નિર્ગ થમાર્ગની શ્રેષ્ઠતા બતાવવાની સાથે જડ અને ચેતનમાં પ્રવર્તતી ભિન્નતા શ્રીમદ્દે પહેલી કડીમાં બતાવી છે. અને બીજી કડીમાં સામાન્ય રીતે જડ અને ચેતન એકરૂપ કયા કારણને લઈને લાગે છે તે સમજાવ્યું છે.

દેહ અર્થાત્ જડ અને આત્મા એકરૂપ ભાસવાનું મુખ્ય કારણ શ્રીમદ્ અજ્ઞાનને ગણાવે છે. આ અજ્ઞાનને લીધે જીવની પ્રમૃત્તિ તે પ્રમાણે થવાથી દેહની ઉત્પત્તિ, તેને થતા રાગ, શાક, મૃત્યુ આદિ આત્માને થતાં જણાય છે. દેહને માટે થતી પ્રવૃત્તિ આત્માની જણાય તે મિશ્યાત્વભાવ છે. આ મિશ્યાત્વભાવ અનાદિકાળથી ચાલ્યા આવે છે, પણ જ્ઞાનીનાં વચન પ્રાપ્ત થતાં તે તત્કાળ દૂર થઈ જાય છે, પરિણામે દેહ અને આત્માનું ભિન્ન સ્વરૂપ સ્પષ્ટ જણાય છે, અને ખંને દ્રવ્યા પાતપાતાનું સાચું સ્વરૂપ પામે છે. તે નિરૂપતાં શ્રીમદ્ વર્ણવે છે કે:—

"એવા જે અનાદિ એકરૂપના મિથ્યાત્વભાવ, ગ્રાનીનાં વચન વડે દ્વર થઈ જાય છે; ભાસે જડ ચૈતન્યના પ્રગટ સ્વભાવ ભિન્ન, બ'ને દ્રવ્ય નિજ નિજ રૂપે સ્થિત થાય છે."

પાતપાતાના સ્વરૂપમાં સ્થિર થવું એટલે કે માેલ થવા એવું અંતિમ લક્ષ શ્રીમફે આ કાવ્યમાં ખતાવ્યું છે. આમ જડ અને ચેતનના સ્વરૂપને સમજવાને માેલમાર્ગ પામવામાં ઉપયોગી સાધન કહ્યું છે. તે જાણવા માટે જ્ઞાનીનાં વચન ઉપકારી હાવાથી ગુરુમાહાત્મ્ય પણુ અહીં તેમણે ખતાવ્યું છે.

આમ પહેલા કાવ્ય પછી નવ વર્ષે લખાયેલું આ કાવ્ય એક જ તત્ત્વનું જુદ્દી રીતે નિરૂપણ કરે છે. વિ. સં. ૧૯૪૭ની સાલના શ્રીમદ કરતાં વિ. સં. ૧૯૫૬ની સાલના શ્રીમદ્દમાં જ્ઞાનના ઘણા વધારા થયા હતા, અને તે અહીં જોઈ શકાશે, શ્રીમદ્દને નિર્માય માર્ગમાં ત્યારે કેટલી નિઃશંકતા પ્રવર્તતી હતી તેના ખ્યાલ આ રચનાઓ જેતાં આવી શકે છે. આમ જડ અને ચેતન વચ્ચેના લેદ ખતાવતી આ છે રચનાઓમાં જૈન ધર્મની શ્રીમદ્દે વિચારેલી ઊંડી તત્ત્વવિચારણા જોવા મળે છે.

## <sup>44</sup> જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને સર્વ લંબ્યા સાંભળા <sup>278</sup>ર

લગભગ બત્રીસ ૫'ક્તિના આ કાવ્યમાં જિનેશ્વર પ્રભુએ સાચું જ્ઞાન કાને કહ્યું છે તેનુ નિરૂપણ શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૪૭ના ભાદરવા માસમાં રાળજ ક્ષેત્રે કર્યું હતું. '' સમ્મતિતર્ક'',

૪૨. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આઇત્તિ ૧, ૪. ૨૯૭, આંક ૨૬૭.

'' ન'દિસ્ત્ર '', '' ઠાણાંગસ્ત્ર '' આદિ ગ્ર'થાના નિર્દે'શ સાથે શ્રીમદ્દે આ કાવ્યમાં જ્ઞાનમીમાંસા રજૂ કરી છે. આ રચનાની લગભગ ત્રણચાર પ'ક્તિએા મળતી નથ્રી, તેથી તેમાં તેટલી અપૂર્ણતા લાગે છે, પણ ભાષા એટલી સરળ છે કે કાવ્ય સમજવામાં કશી સુશ્કેલી રહેતી નથી.

કાવ્યના આરંભમાં જ્ઞાન શું નથી તે જણાવ્યું છે અને પછી સાચું જ્ઞાન કશું તેનું નિર્પણ કર્યું છે. જો આત્માને જાણ્યા વિના નવ પૂર્વનું <sup>૪૩</sup> જ્ઞાન મેળવ્યું હોય તો તે પણ અજ્ઞાન છે, એમ આગમને સાક્ષીરૂપે રાખી શ્રીમદ્દે આ કાવ્યના આરંભમાં જણાવ્યું છે. આ પૂર્વ કહેવાના હેતુ છે:—

"એ પૂર્વ સર્વ કહ્યાં વિશેષે, જીવ કરવા નિર્મળા."

અર્થાત્ જીવને નિર્મળ કરવાના. જો આત્મા શુદ્ધ ન થાય તા પૂર્વોનું જ્ઞાન નકામું છે.

ગ્ર'થમાં જ્ઞાન નથી, જ્ઞાન એ કવિચાતુરી પણ નથી, મ'ત્ર, ત'ત્ર આદિ પણ જ્ઞાન નથી, લાયા એ પણ જ્ઞાન નથી કે બીજા કાઈ સ્થાનને પણ જ્ઞાન કહ્યું નથી, આમ નેતિ નેતિથી "જ્ઞાન"ને જણાવી શ્રીમદ બીજી કડીમાં કહે છે કે, "જ્ઞાન જ્ઞાનીમાં કળા " એટલે કે જ્ઞાન એ કાઈ બાદ્ય જડ પદાર્થમાં રહેલું નથી, પણ જ્ઞાનીના અતરમાં રહેલું છે, અને એને જ જિનવર સાચું જ્ઞાન કહ્યું છે.

ત્રીજી કડીમાં જ્ઞાન શું છે તે સમજાવતાં, "ભગવતીસૂત્ર"ના આધાર લઈને શ્રીમફે જણાવ્યું છે કે:—

> "આ જીવ ને આ દેહ એવો, લેક જે ભાસ્યા નહીં, પચખાણ કીધાં ત્યાં સુધી, માક્ષાર્થ તે ભાષ્યાં નહીં; એ પાંચમે અંગે કહ્યો, ઉપદેશ કેવળ નિર્મળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને સર્વ ભવ્યા સાંભળા."

જવ અને દેહ અર્થાત્ જડ અને ચૈતન વચ્ચેના જે સ્પષ્ટ લેદ જહાયા ન હાય તો વત, નિયમ આદિનાં પચખાણ લીધાં હોય તો તે બધાં માક્ષ મેળવવામાં મદદરૂપ નથી થતાં, માત્ર તે પુષ્ય ઉપાર્જન કરે છે. આવા નિર્મળ ઉપદેશ પાંચમા અ'ગમાં – "ભગવતી-સૂત્ર"માં – કરવામાં આવ્યા તે હું કહું છું. હે સર્વ ભવ્યા! જિનવર કાને જ્ઞાન કહે છે તે તમે અહીં સાંભળા. અહીં શ્રીમદ્દે જણાવ્યું છે તે પ્રમાણે જડ-ચતન-વિવેક લગ્યા હોય તો જ વતાદિ માક્ષમાર્ગના સાધનરૂપ થાય છે. એટલે જડ-ચતન-વિવેક થવા – ભેદજ્ઞાન થવું – તે જ સાચું જ્ઞાન છે, તેમ જિનવાણી કહે છે.

પંચમહાવતનું પાલન ખાદ્યથી કરવામાં આવે તો તે જ્ઞાન નથી, પણ આત્માની પૂર્ણરૂપે જેનાથી શુદ્ધતા થાય તે સાચું જ્ઞાન છે એમ ચાથી કડીમાં શ્રીમદ્દે ખતાવ્યું છે.

૪૩. શ્રી તીથ' કર ભગવાને પોતાને થયેલા જ્ઞાનને જે પ્રમાણે વર્ણું હતું તે પ્રમાણે મહુધરાએ શાસ્ત્રમાં હતાયું હતું, તેના થયેલા ૧૪ વિભાગ ૧૪ પૂર્વ કહેવાય છે.

પાલુ આ કડીમાંની દોઢ પ'ક્તિ મળતી નથી. માત્ર પહેલી અડધી અને બાકીની બે એમ અઢી જ પ'ક્તિ મળે છે. શ્રીમફે અહીં ક્રિયાની વાત કહી છે: શુષ્ક ક્રિયાથી આત્મજ્ઞાન આપ્ત નથી થતું.

આ પ**છીની** કડીમાં "સમ્મતિતર્ક" આદિના આધાર લઇને સાચું જ્ઞાન કર્ય તે જણાવ્યું છે:—

> '' શાઓ વિશેષ સહિત પણ જો, જાણુયું નિજ રૂપને, કાં તેહવા આશ્રય કરજો, ભાવથી સાચા મને;" તા જ્ઞાન તેને ભાખિયું, જો સમ્મતિ આદિ સ્થળા, જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને, સર્વ ભવ્યા સાંભળા.

શાઓના વિસ્તૃત જ્ઞાનસહિત અર્થાત્ તેમાં જે અનેક પ્રકારના લેદથી આત્મા જણાવ્યા છે તે પ્રમાણે જેણે પાતાને નાણ્યા તે જ સાચું જ્ઞાન છે. અથવા જેવા છે તેવા જ આત્મા શાસમાં વર્ણાવ્યા છે, એવી સાચા ભાવશી શ્રદ્ધા કરવી તે જ્ઞાન છે. અને આ માટે શ્રીમફે "સમ્મતિતર્ક" આદિની સાખ આપી છે.

તે જ પ્રમાણે, જ્ઞાનીએ જણાવેલ પરમાર્થ પ્રમાણે, માત્ર આઠ સમિતિ, જ્ઞાનીની આજા પ્રમાણે બાલવું, ચાલવું, રહેવું ઇત્યાદિ સમજાય તા તે જ્ઞાન છે. અને પાતાની કલ્પના પ્રમાણે સમજેલાં કરાકા શાસ્ત્રો એ "માત્ર મનના આમળા" છે. મનને સ'કલ્પ-વિકલ્પમાં ત્રુંચવનાર વળ છે, એમ શ્રીમેટ્ટ છઠ્ઠી કડીમાં બતાવ્યું છે.

તે પછી શ્રીમદ જ્ઞાની અને અજ્ઞાનીના સેદ "ન'દિસ્ત્ર" આદિના સમર્થન સાથે સુંદર રીતે બતાવે છે. જે અજ્ઞાનીના મિથ્યાત્વનાં શાસ્ત્રો છે તે શાસ્ત્રો પણ જો જ્ઞાનીના હાથમાં જાય તા તે તેમને જ્ઞાનરૂપે જ પરિંહુમે છે, કારણ કે તેમની દૃષ્ટિ પલટાઈ ગઈ હાય છે. અન મેળવવા માટે વૃત, પચખાણ આદિની જરૂર નથી તે બતાવતાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

" વ્રત નહિ, પચખાણુ નહિ, નહિ ત્યાગ વસ્તુ કાેઈનાે, મહાપદ્મ તીર્થ'કર થશે, શ્રેબ્રિક ઢાળુાંગ એઇ લાે."

શ્રેષ્ટ્રિક રાજાને કાેઈ વૃત, પચખાલું કે ત્યાગ નહાેતાં, પણ આંતરિક ભાવ એટલા ઊંચા હતા કે તેઓ આવતી ચાેવીસીમાં "મહાપદ્મ" નામના પહેલા તીર્ચ કર થવાના છે એમ "શ્રી ઠાછાંગસૂત્રમાં " કહ્યું છે.

શ્રીમફે આ કાવ્યમાં જ્ઞાન થવા માટે આંતરિક ભાવા પર મૂકેલા ભાર જોઈ શકાય છે; અને પાતે સ્વત'ત્ર રીતે નહિ, પણ જૈન આગમસૂત્રા અનુસાર ઉપદેશ કરે છે તે જણાવવા "ભગવતી", "ઠાણાંગ", "ન'દિ" વગેરે સૂત્રાની સાખ આપે છે. આ કાવ્યની અ'તિમ બે પ'ક્તિઓ મળતી નથી. વચ્ચેની પણ દોઢ-બે પ'ક્તિએ મળતી નથી. અહીં ભાષા સરળ અને ઉપદેશાત્મક છે. વળી, ઊ'ડી તત્ત્વિચારણા નહિ પણ સૂત્રમાં ખતાવેલા સિદ્ધાંતા શ્રીમદ્દે રજૂ કર્યા છે, અને તેથી "જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને સર્વ લવ્યા સાંભળા" એ ધ્રુવપ'ક્તિ પ્રત્યેક કડીને અ'તે પુનરાવર્તન પામે છે, તે ચાગ્ય પણ લાગે છે, કારણ કે તે દ્વારા શ્રીમદ્દ એમ જણાવે છે કે અહીં જે ક'ઈ જણાવ્યું છે તે જિનમાર્ગ અનુસાર જ છે, તે વિશે કાઈએ પણ અશ્રદ્ધા રાખવી એઈએ નહિ. જેમાં એકીસાથે ઘણા શાસ્ત્ર થોના ઉદલેખ આવતા હાય તેવી આ એક જ કૃતિ શ્રીમદ્દે રચી છે.

## " પ્રભુ પ્રત્યે દીનત્વ "૪૪૪

વિ. સ'. ૧૯૪૭ના ભાદરવા માસમાં રાળજમાં રચેલા આ કાવ્યના હાર્દ વિશે શ્રીમદ્દે પાતે વિ. સ'. ૧૯૫૧ના કોર્તિ'ક સુદ ત્રીજના પત્રમાં લખેલું કે :—

"આ જીવ અત્યંત માયાના આવરો દિશામૃદ થયા છે, અને તે યાંગે કરી તેની પરમાર્થ દિશ પ્રકાશતી નથી. અપરમાર્થ ને વિશે પરમાર્થ ના દહાગ્રહ થયા છે અને તેથી બાધ પ્રાપ્ત થવાના યાંગે પણ તેમાં બાધ પ્રવેશ થાય એવા ભાવ સ્કુરતા નથી, એ આદિ જીવની વિષમ દશા કહી, પ્રભુ પ્રત્યે દીનત્વ કહ્યું છે કે, 'હે નાથ! હવે મારી કાઈ ગતિ (માર્ગ) મને દેખાતી નથી, કેમ કે સર્વ સ્વ લૂંટાયા જેવા યાંગ મે કર્યો છે અને સહજ એશ્વર્ય છતાં, પ્રયત્ન કર્યે છતે, તે એશ્વર્યથી વિપરીત એવા જ માર્ગ મે આથ્યો છે, તે તે યાંગથી મારી નિવૃત્તિ કર, અને તે નિવૃત્તિના સર્વોત્તમ સદુપાય એવા જે સદ્દશુરુ પ્રત્યેના શરણભાવ તે ઉત્પન્ન થાય, એવી કૃપા કર.' એવા ભાવના વીસ દોહરા, કે જેમાં પ્રથમ વાક્ય 'હે પ્રભુ! હે પ્રભુ! શું કહું! દીનાનાથ દયાળ' છે, તે દોહરાની વિશેષ અનુપ્રેક્ષા થાય તેમ કરશા તો વિશેષ ગુણાવૃત્તિના હેતુ છે." પ્ર

શ્રીમદ્દના અહીં જણાવ્યા પ્રમાણે આ પ્રાર્થનામાં પ્રક્ષ પાસે આધ્યાત્મિક દીનતા વ્યક્ત કરી પાતાને તેના શરણે લેવાની વિન'તી કરી છે. પ્રક્ષ પાસે ભક્તને કેવા ભાવ ઊઠવા એકએ તેના ખ્યાલ અહીં આવે છે.

શ્રીમફે આ કાવ્યની રચના કરી ત્યારે પહેલી પ'ક્તિ "હે હરિ! હે હરિ! શું કહું……" હતી, પણ પછીથી શ્રીમફે "હરિ"ની જગ્યાએ "પ્રભુ" શખ્દ મૂકી પાઠાંતરવાળી પ'ક્તિ રચી હતી, જે હાલમાં પ્રચલિત છે. તેમ થવાના કારણના ઉલ્લેખ કરતાં શ્રી લલ્લુજી મહારાજ જણાવે છે કે:—

"' હે હરિ! હે હરિ! શું કહું, દીનાનાથ દયાળ' તેને ખદલે ' હે પ્રભુ! હે પ્રભુ! બે ભાલવાની આજ્ઞા થયેલી. પછી તે પ્રમાણે કહ્યું ન કરે તા સ્વચ્છંદ ગણાય." દ

૪૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૯૫, આંક ૨૬૪.

૪૫. એજન ૫. ૪૩૩ ઓંક પે૩૪.

૪૬. " ઉપદેશામૃત ", ઉપદેશસંગ્રહ—ર. ષ્ટ, ૨૬૯, તા. ૧૮-૬-૧૯૨૩.

ુઆ વચના પરથી જણાય છે કે "હરિ"ને બદલે "પ્રભુ" શબ્દ મૂકવાની આજ્ઞા શ્રીમદ્રે⊹જ કરી હતી.

વીસ દોહરાના આ કાવ્યમાં સાચા ગુરુની પ્રાપ્તિ વિના જીવની કેવી દશા થાય છે, તથા તેવા જીવમાં કેવા કેવા દોષા રહી જાય છે તેનું વર્ણન શ્રીમદ્દે કર્યું છે.

શુદ્ધ ભાવ, નમ્રતા, પ્રભુ પ્રત્યેના દઢ વિશ્વાસ, સત્સ'ગ આદિ અનેક શુભ ગુણુ ન હોવાથી તથા બાહ્ય પદાર્થ પરના રાગ, અહ'ભાવ આદિ દુર્ગુણા હોવાથી શી દશા થઈ છે તે ૧૫ થી ૧૭ એ ત્રણ દાેહરામાં શ્રીમદ્દે બતાવ્યું છે. જુઓ —

> " અનંત કાળથી આથડચો, વિના ભાન ભગવાન; સેવ્યા નહિ ગુરુ સંતને, મૂક્યું નહિ અભિમાન. સંત ચરણ આશ્રય વિના, સાધન કર્યાં અનેક; પાર ન તેથી પામીઓ, ઊગ્યા ન અ'શ વિવેક. સહુ સાધન બ'ધન થયાં, રહ્યો ન કાઈ ઉપાય; સત્ સાધન સમજ્યા નહીં; ત્યાં બ'ધન શું જાય?"

અહી દર્શાવ્યા પ્રમાણે સંતના આશ્રય લીધા વિના અભિમાનથી અનેક પ્રવૃત્તિઓ કરી, પણ તે સર્વ ભવભ્રમણ કરાવનાર ખંધનરૂપ નીવડી. બધા દોષને દોષરૂપે ન જેવાથી સાચું સાધન સમજાયું નહિ, તેથી બંધનમુક્તિ તેા કચાંથી જ થાય ?

આ બધા દેષોથી મુક્તિ મેળવવા, કેવળ કરુણામૂર્તિ પ્રભુને પાતાના હાથ ગ્રહી, સર્વ દેષ માફ કરવા તથા ભવપાર ઉતારવાની પ્રાર્થના કરતાં તેઓ વીનવે છે કે :—

> "પડી પડી તુજ પદપ'કજે, ફરી ફરી માગુ' એ જ; સદ્દગુરુ સંત સ્વરૂપ તુજ, એ દેઢતા કરી દે જ."

આ કાવ્યમાં શ્રીમદ્દે પ્રભુ પ્રત્યેના સર્વસમર્પ હુલાવ દર્શાવ્યા છે. એ ભાવ ન હતા ત્યાં સુધી કેવા કેવા દોષા પ્રવર્તતા હતા તેનું આ લેખન શરૂઆતમાં કર્યું છે, અને તેની સામે મધ્યભાગમાં પ્રભુના ગુણા મૂકચા છે. અ તમાં પ્રભુ જેવા ગુણા મેળવવા માટેના સર્વસમર્પ હુલાવ આપવાની વિનંતિ કરાઈ છે. નરસિંહ મહેતા કે મીરાંબાઈનાં પદામાં જોવા મળતા સમર્પ હુલાવ અહીં વ્યક્ત થયા છે. અહીં પ્રેમલક્ષણા ભક્તિ નથી, પહ્યુ ભગવાન પાસે ભક્તનું દીનત્વ પ્રગટ થયું છે; સર્વશક્તિમાન પાસે સ્વદેશ દર્શાવી તેનું પ્રાથિક્ષત્ત કર્યું છે.

આ કાવ્યની ભાષા ખૂબ સરળ અને ભાવવાહી છે. તે દાહરા બાલતી વખતે બાલનારને પણુ પાતાના દોષ પ્રત્યક્ષ થાય અને થયેલા દોષ માટે પશ્ચાત્તાપ થાય તેવા અસરકારક તે છે. શબ્દો એટલી સરળતાથી ભાવ વ્યક્ત કરે છે કે આ કાવ્યના ભાવ સાથે એાતપ્રાત બની જવું સુગમ છે. "માક્ષમાળા"ના "ક્ષમાપના"ના પાઠ જેવું જ મનનયાગ્ય આ કાવ્ય છે. અને તેથી ઘણી જગ્યાએ નિત્યનિયમમાં આ કાવ્ય બાલાય છે.

આ કાવ્યનું બીજ દેષ્ટિએ પણ ઘણું મહત્ત્વ છે. તેનું પઠન અને મનન સાચા દિલથી કરવામાં આવે તો અનેક લિખ્ધ અને સિદ્ધિ પ્રગટે તેવું સામર્થ્ય તેમાં છે, તેમ શ્રી લલ્લુજી મહારાજ અનેક વખત કહેતા. તેમાં જણાવેલ ભાવા પ્રગટે તો જન્મમરણના ફેરા ટળી જાય, આત્માની વિશુદ્ધિ થાય, માક્ષમાર્ગ મળે અને અન્ય અનેક લાભા થાય. આમ માક્ષમાર્ગ મેળવવાના પાયારૂપે આ કાવ્ય ગણી શકાય, અને તેથી જ તેનું મહત્ત્વ જેટલું આંકીએ તેટલું ઓછું છે. તેની અમૂલ્યતા પ્રભુશ્રીને સમજાઈ હતી, અને તેથી જ જે કાઈ મુમુક્ષ કલ્યાણની ઇચ્છાથી તેમની પાસે આવતા તેને આ કાવ્યના વાચન-મનનની ભલામણ તેઓ કરતા, અને એવા ભાવા પ્રગટાવવા પુરુષાર્થી થવા જણાવતા. અને તે ભલામણ જેઓ અંતરમાં ઉતારે તેમના કર્મની કોડ ખપે છે તેવી તેમને પ્રતીતિ હતી. આમ આ કાવ્યનું મૂલ્ય આધ્યાત્મિક દેષ્ટિએ આંકી શકાય તેમ નથી.

### "અ'તિમ સ'દેશા <sup>97</sup>૪૭

વિ. સં. ૧૯૫૭ ના ચૈત્ર સુદ ૯ ના રાજ, એટલે કે પાતાના અવસાન પહેલાં માત્ર દસ દિવસે, શ્રીમદે આ કાવ્ય લખાવ્યું હતું. તે વખતે તેમને એટલી બધી અશક્તિ પ્રવર્તતી હતી કે જાતે લખી શકે તેવી સ્થિતિ ન હતી.

આ કાવ્યમાં ચાગીની ઇચ્છા – માક્ષપદની ઇચ્છા – ખતાવી છે. તે માક્ષપદ કેવું છે, તેની પ્રાપ્તિ કઈ રીતે થાય અને તે માટે આત્માની કેવી ચાગ્યતા હોવી જોઈએ તે અહીં શ્રીમદ્દે ખતાવ્યું છે. જિનસ્વરૂપ એટલે કે આત્માની પૂર્ણ શુંદ્ધતા ચાગીજન ઇચ્છે છે. અગમ્ય જણાતો તે આત્મસ્વભાવ જૈનવર્મમાં ખતાવ્યા છે તે પ્રમાણે —

"જિનપદ નિજપદ એકતા, લેદલાવ નહિ કાંઈ; લક્ષ થવાને તેહેનાે કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાઈ."

શુદ્ધ સ્વરૂપની દર્ષિએ જેતાં જિનના કે અન્ય કાઈના આતમા એકસરખા જ છે. અને તે સમજાવવા માટે જ શાસોની સ્ચના થઈ છે. આ શાસો ગમે તે વાંચે તા જલઢી સમજી શકાય તેવાં નથી, પણ સફગુરુ પાસે વિનયપૂર્વક સમજતાં તે સુગમ અને સુખની ખાણ સમાન છે. આમ શ્રીમદ્દ સદગુરુ-માહાત્મ્ય ખતાવ્યા પછી જિનચરણની અતિશય ભક્તિ કરવાથી થતા લાભ છઠ્ઠા દાહરામાં કહે છે કે:—

'' ગુણુ પ્રમાેદ અતિશય રહે, રહે અ'તર્મુખ ચાેગ; પ્રાપ્તિ શ્રી સદ્દગુરુ વહે, જિન દર્શન અનુચાેગ.''

આ કાવ્યમાં સદ્દગુરુપ્રાપ્તિ તથા જિનલક્તિ ઉપરાંત જીવની પાત્રતાને વિશેષ જરૂરી તત્ત્વ ગણાવ્યું છે. આર'લમાં પહેલાં બેનું મહત્ત્વ બતાવ્યું છે, અને પછી પાત્રતા અંગે જીવના ઉત્તમ, મધ્યમ અને પ્રાથમિક એ ત્રણ લાગ પાડી પ્રત્યેકનાં લક્ષણ ત્રણ દોહરામાં સમાવ્યાં છે. પહેલાં પ્રાથમિકનાં, પછી મધ્યમનાં અને અંતમાં ઉત્તમ પાત્રનાં લક્ષણો

૪૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૪. ૬૫૯, આંક ૯૫૪.

આપ્યાં છે. આ વિભાગા તેમણે આંતરિક સ્થિતિ અનુસાર ખતાવ્યાં છે. તે સાથે અપાત્ર જીવનાં લક્ષણા પણ એક દાહરામાં આપ્યાં છે.

જેને પરિહ્યામની વિષમતા હોય, સવિશેષ કષાય પ્રવંતતા હોય, તેને સદ્દશુરુ અને સદ્ધમંના યાગ કે અયાગ સમાન જ છે, તેમ આઠમા દોહરામાં શ્રીમદ્દે કહ્યું છે. જેના કષાય મંદ થયા હોય તથા સરળતા, સુવિચાર, કરુહ્યા, કામળતા અને આજ્ઞાપાલનની ઇચ્છા હોય તે પ્રાથમિક કહ્યાના પાત્ર જીવ છે. જેહે વિષયને ર્'ધ્યા છે, જે સ'યમ પાળે છે, અને જેને આત્માથી કાઈ પણ પદાર્થ ચડિયાતા નથી લાગતા તે મધ્યમ પ્રકારના પાત્ર જીવ છે. પણ ઉત્તમ જીવ તો તે જ છે જેને —

"નહિ તૃષ્ણા જીવ્યા તણી, મરણુ ચાેગ નહીં ક્ષાેભ; મહાપાત્ર તે માર્ગના, પરમ ચાેગ જિતલાેભ."

આવા ઉત્તમ જીવને '' જીવિત કે મરણે નહિ ન્યૂનાધિકતા '' હોય છે. જે કક્ષાના જીવ, તેવા ઉપદેશ તેને પરિણુમે. તેથી શ્રીમદે પાત્રતા પર ઘણા ભાર મૂકચો છે.

આમ પહેલા અગિયાર દોહરામાં શ્રીમદ માક્ષમાર્ગ પામવા માટેનાં ત્રણ અનિવાર્થ તત્ત્વ સમજાવે છે: સદ્રધર્મ, સદ્દશરૂ અને જીવની પાત્રતા આમાંથી એક પણ તત્ત્વ ઊણું હોય તો માક્ષપ્રાપ્તિ થતી નથી.

પછીના બે દેહરામાં માક્ષપ્રાપ્તિ તથા સંસારની ઘટમાળ ખતાવે છે. મન પોતામાં જ રમમાણ રહે તો સંક્રિત જલદી થાય છે, તે દર્શાવવા સૂર્યનું દર્શત આપે છે. મધ્યાદ્વના સૂર્યમાં છાયા વ્યક્તિમાં સમાઈ જાય છે તેમ જીવ પોતામાં મગ્ન રહે તો તે રાગદ્વેષરહિત દશા પામે છે. સંસારનું સ્વરૂપ સમજાવતાં તેઓ લખે છે—

> " ઊપજે માહ વિકલ્પથી, સમસ્ત આ સંસાર; અત્મુખ અવલાકતાં, વિક્ષય થતાં નહિ વાર."

મોહથી ઉત્પન્ન થતા વિકલ્પને લીધે આખા સંસાર રચાય છે, તે છાડતાં, આંતરદૃષ્ટિ કરતાં તેના લય પણ તેમ જ થઈ જાય છે.

આ કાવ્યના અંતમાં, જે અનંત સુખને સત્પુરુષા ચાહે છે તે અનંત સુધામય પદને શ્રીમદ્રે અત્યાંત ભક્તિપૂર્વાંક નમસ્કાર કર્યા છે.

માત્ર ચૌદ દોહરામાં તત્ત્વજ્ઞાનનું આવી સરળતાથી થયેલું નિરૂપણ બીજે ખાસ જોવા મળતું નથી. આ કાવ્ય વાંચતાં શ્રીમદ્રની આત્મિક ઉચ્ચ દશાના ખ્યાલ આવે છે. સંસાર ઉત્પત્તિનાં અને લય વિશે માત્ર બે જ પંક્તિમાં સહજ રીતે કહી દેવું તે શું આત્માની ઉચ્ચ અવસ્થા વિના સંભવી શંક ખરું? અનુપમ સંદેશા આપનાર આ અંતિમ કાવ્યના પ્રત્યેક દોહરા એકબીજા સાથે સંધાયેલા હોવા છતાં સ્વતંત્ર રીતે પણ આસ્વાદ્ય બની શંકે તેવા છે, તે જ તેની ખૂબી છે.

આ બધી રચનાઓ ઉપરાંત ત્રણ છૂટક દોહરા<sup>૪૮</sup> વિ. સં. ૧૯૪૬ ની સાલમાં રચાયેલા મળે છે. તેમાં સત્સંગ અને ગુરુનું માહાત્મ્ય બતાવાયું છે. પણ તે ખાસ વિશેષતાવાળા નથી. એ જ પ્રમાણે હાથનાંઘ ૧માં "કાઈ પ્રદ્વારસના ભાગી "<sup>૪૯</sup> એ વિશે ત્રલુ-ચાર પંક્તિઓ મળે છે, તેમાં પણ કાઈ ઊંડી તત્ત્વવિચારણા કે રહસ્ય જેવા મળતાં નથી. સામાન્ય પ્રકારની આ રચનાનું વિશેષ મહત્ત્વ ગણાય નહીં. પણ આ પંક્તિઓ વાંચીએ ત્યારે ખ્યાલ આવે છે કે ભાવની અમુક વિશિષ્ટ પળાએ આ પંક્તિઓ લખાઈ છે. આ પંક્તિઓ તેની ભાવનામયતાને લીધે નોંધપાત્ર બને છે.

વીસ વર્ષની વય પછી રચાયેલાં શ્રીમદ્રનાં બધાં જ કાવ્યા વાંચતાં આપણા મન પર શ્રીમદ્રની એક પ્રખર તત્ત્વજ્ઞાની તરીકેની છાપ પડે છે. તેમણે પ્રાપ્ત કરેલી સિર્દ્ધિઓના ખ્યાલ આપતાં બેત્રણ અંગત કાવ્યા બાદ કરતાં બધે જ તત્ત્વની સમર્થ વિચારણા નજરે પડે છે, જેના મૂળમાં ધર્મ રહેલા છે.

આ બધાં જ કાવ્યામાં નજરે તરી આવતું સૌપહેલું તત્ત્વ છે તેમણે દર્શાવેલું સદ્ગુરુનું માહાત્મ્ય. આત્મકલ્યાણુ માટે સદ્ગુરુના અરણમાં સર્વસમર્પણ ભાવળી વર્તલું એઈએ, સ્વચ્છ દથી વર્તવાથી અકલ્યાણુ થાય છે. "ગુરુ વિના જ્ઞાન ન મળે" એ તેમના પ્રધાન સૂર "બિના નયન", "યમ નિયમ", "પ્રભુ પ્રત્યે દીનત્વ", "મૂળમાર્ગ રહસ્ય" આદિ લગભગ બધાં જ કાવ્યામાં મળે છે. જુઓ —

"મલમે' પ્રગટે મુખ આગલસે', જબ સફગુરુચર્ણ સુપ્રેમ બસે'" — "યમ નિયમ." "સેવે સફગુરુક ચરન સાં પાવે સાક્ષાત્" — " બિના નયન." વગેરે.

આ સફગુરુનાં લક્ષણા પણ શ્રીમફે " મૂળમાર્ગ રહસ્ય ", " ૫'થ પરમપદ છાદ્યા " વગેર કાવ્યામાં બતાવ્યાં છે. જેમ કે, સફગુરુને પુદ્દગલના માહ ન હોય, ગ્ર'થિલેદ થયા હોય, રાગદ્રેષના અભાવ હાય વગેરે. આ બધાં લક્ષણા તેમણે "આત્મસિદિશાસ "માં પણ બતાવ્યાં છે.

બીજું મહત્ત્વનું લક્ષણ તે "આત્મા "ને ઓળખવાની તેમણે કરેલી ભલામણ. આત્મા દેહાદિ પદાર્થથી ભિન્ન છે, ચેતનરૂપ છે, આનંદસ્વરૂપ છે, અવિનાશી છે, વગેરે આત્માનાં લક્ષણા આ કાવ્યામાં ઘણી જગ્યાએ બતાવ્યાં છે. સાથે સાથે લગભગ બધાં કાવ્યામાં આત્માને કે દ્રસ્થાને રાખીને તે અન્ય પદાર્થાથી કયા લક્ષણાથી ભિન્ન છે તે પણ બતાવ્યું છે.

જીવે પાતાનું શ્રેય કરવા માટે કાેઈ પણ જાતના મતમતાંતરમાં ન પડતાં શું કરવું જાેઈએ તે આ બધાં કાવ્યા દ્વારા શ્રીમદ્દે સ્પષ્ટ કર્યું છે. આત્માને આળખી, સમ્યવ્દર્શન, સમ્યવસાન અને સમ્યવ્યાસ્ત્રિની એકતા પ્રાપ્ત કરી, તે માર્ગે ચાલ્યા જવાથી કલ્યાણ થાય છે.

૪૮. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આદૃત્તિ ૧, પૃ. ૨૩૧, આંક ૧૫૪.

૪૯. એજન, પૃ. ૭૯૮. હાથ નાંધ આંક ૨૦

તે ખૂબ સ્પષ્ટતાથી સમજાવ્યું છે. અને એ બધું ગુરુની આજ્ઞામાં રહીને પાતાનાં સ્વચ્છંદ, મત, આગ્રહ છાડીને કરવાનું છે તેમણે કરેલા માર્ગદર્શનમાં સર્વ જીવનું કલ્યાથુ ઇચ્છવાની બુદ્ધિ, ધર્મ વિશે અપક્ષપાતપહ્યું, નિરિભિમાનપહ્યું વગેરે તેમના ગુણાનું દર્શન થાય છે.

આ કાવ્યામાં તત્ત્વજ્ઞાનના જ સ'ભાર ભર્યો હોવા છતાં તે શુષ્ક બની જતાં નથી. શખ્દોની સરળ ભાવવાહી રચના, ગેય છ'દા — તેમાં મુખ્યત્વે દોહરા અને ઉચ્ચ કાવ્યત્વની કક્ષાએ પહેાંચતી પ'ક્તિએા આ આધ્યાત્મિક ગુણવાળાં પદાને સાહિત્યિક દેષ્ટિએ પણ ઉચ્ચ કક્ષાનાં બનાવે છે. ભાવની ઉત્કટતાવાળી આ પ'ક્તિએા જુએ! —

> "પડી પડી તુજ પદપંકજે, ફરી ફરી માગું એ જ; સફગુરુ સત સ્વરૂપ તુજ, એ દહતા કરી દે જ. "

" પ્રભુ પ્રત્યે ફીનત્વ ''ની આ પ'ક્તિએા કરતાં પણ તેમની શક્તિના સાચા પરિચય તા તત્ત્વની ગૃઢ વાતાને સરળ છતાં સ'ક્ષેપવાળી વાણીમાં ઉતારતી તેમની આ પ'ક્તિએામાં થાય છે. જુએા —

> " જહાં રાગ ને વળી ક્રેષ, તહાં સર્વદા માના ક્લેશ; ઉદાસીનતાના જ્યાં વાસ, સકળ દુઃખના છે ત્યાં નાશ." –" લાકસ્વરૂપ રહસ્ય".

> "ઊપજે માહ વિકલ્પથી, સમસ્ત આ સંસાર; અત્તર્મુખ અવલાકતાં, વિલય થતાં નહિ વાર." –"અ'તિમ સ'દેશા ".

"જિનપદ નિજપદ એક્તા, ભેદભાવ નહિ કાંઈ;" –" અ'તિમ સ'દેશા" વગેરે.

આમ આ કાવ્યામાં સારા પ્રમાણમાં કવિત્વના ચમત્કારા જેવા મળે છે. તેમના વિશાળ વાચનના અને અનુભવના અમૃતના લાભ આપતાં આ કાવ્યા વિશે સ'તબાલજી યાગ્ય જ લખે છે કે:---

" स्तारमकं बाक्यं काव्यम्" हे "ध्वन्यात्मकं काव्यं" ગમે તે કાવ્યક્ષકાણું ક્ષઈ એ પણ તેઓ હાંડાહાડ કવિ હતા. ગદ્મ અને પદ્મ ળ નેમાં રસઝરણી નિર'તર વહેતી.પવ

પુરું ' સિદ્ધિનાં સાપાન '', પ્રસ્તાવના, પૃ. ૧૨.

# વિભાગ ચાથા

# શ્રીમદ્દની કિશાેરાવસ્થા પછીની તત્ત્વવિચારણા – ગદ્યમાં

# શ્રીમદ્દની તત્ત્વવિચારણા – ગદ્યમાં ચાથા વિભાગની પૂર્વભૂમિકા

વીસ વર્ષની વય પહેલાં શ્રીમફે ગદ્ય લખાણ ઠીક ઠીક કર્યું હતું. તેમાં સૌથી મહત્ત્વનાં "લાવનાળાંધ" અને "માલમાળા" એ બે પુસ્તકા હતાં. તે ઉપરાંત કેટલાક અપૂર્ણ લેખા, અપૂર્ણ ભાષાંતરા તથા ટીકાઓ પણ આપણુંને પ્રાપ્ત થાય છે. આ બધામાં તેમનું ગદ્ય સરળ, ભાવવાહી તથા દુષ્ટાંતાથી ભરપૂર છે. તેમણે "ભાવનાળાધ"માં ખારે ભાવનાઓ દુષ્ટાંતાથી જ સમજાવેલી છે. અને "માલમાળા"માં પણ લગભગ પાંચમા ભાગના પાઠામાં દુષ્ટાંતાથી જ સમજાવેલી છે. અને "માલમાળા"માં પણ લગભગ પાંચમા ભાગના પાઠામાં દુષ્ટાંતા ઓપેલાં છે. "મુનિસમાગમ" આદિ લેખામાં પણ કથાતત્ત્વ જોવા મળે છે. આ બધા ઉપરાંત શ્રીમફે ગદ્ય સાહિત્યમાં ધર્મને લગતી વિચારણા જ આપી હતી. તેમણે પદ્યની જેમ ગદ્યમાં ધર્મતર સાહિત્યની કરેલી રચના હાલમાં મળતી નથી. ઇનામી નિબંધા આદિ હરીફાઇમાં તેમણે ગદ્ય-નિબંધા લખ્યા હતા, જે ધર્મતર હતા, પણ તે કાઈ આજે મળતા નથી.

શ્રીમદ્દનું ગદ્ય-લખાણ વીસ વર્ષની વય પછી પણ ચાલુ રહ્યું હતું. અને તે સર્વમાં તેમણે ધર્મને લગતી વિચારણા જ વ્યક્ત કરેલી જેવા મળે છે. જેકે શ્રીમદ્દે વીસ વર્ષની વય પછીથી ધર્મતર સાહિત્ય રચ્યું જ ન હતું, અને જે કંઈ તેમણે લખ્યું હતું તે આત્મલક્ષી જ હતું. પરંતુ તેમણે લખેલા ધર્મને લગતા ગદ્યમાં પણ ઠીક ઠીક વિવિધતા જેવા મળે છે. શ્રીમદ્દે સાલાગભાઈ, અંબાલાલભાઈ, લલ્લુજી મહારાજ, જૂઠાભાઈ, મનઃસુખરામ સૂર્યરામ, ત્રિભાવનભાઈ વગેરે મુમુક્ષુઓ પર પાતાની તત્ત્વવિચારણા રજૂ કરતા લગલગ ૮૦૦ જેટલા લખેલા પત્રા પ્રસિદ્ધ થયા છે. શ્રીમદ્દના ગદ્ય-સાહિત્યમાં પત્રોના જશ્થા સૌથી મોટા છે. એ ઉપરાંત પાતાની નાંધપાથી તરીકે ત્રણચાર ડાયરી લખેલી પણ મળે છે, જે પણ મુખ્યત્વે ગદ્યમાં લખાયેલી છે. આ ઉપરાંત બાવીસમા વર્ષની આસપાસથી વિવિધ લખા અપૂર્ણ મળે છે.

બાવીસમા વર્ષની આસપાસ "પ્રતિમાસિદ્ધિ" નામના લખેલા લઘુ ગ્રંથ અપૂર્ણ હાલતમાં મળે છે. તે પછી "સંયતિઘર્મ" નામે " દરાવેકાલિકસૂત્ર"ના બે અધ્યયનના અનુવાદ એ જ વર્ષમાં મળે છે. તેવીસમે વર્ષે તેમણે લખેલી "સમુરચયવયચર્યા", "રાજનીશી" તથા તેમની એક "ડાયરી"નાં કેટલાંક પાનાં લખાચેલાં મળે છે. તે પછી છવ્વીસમા વર્ષે "સમયસાર નાટક"ની કેટલીક પંક્તિઓ પરનું વિવેચન મળે છે. સત્તાવીસમા વર્ષે "સમયસાર નાટક"ની કેટલીક પંક્તિઓ પરનું વિવેચન મળે છે. સત્તાવીસમા વર્ષે "સ્યુચાડાંગ" આદિની ગાથાની સમજણ ઉપરાંત "છ પદ"ના પત્ર મળે છે. તે પછી આનંદઘનજી આદિનાં પદાનું વિવેચન, "માક્ષસિદ્ધાંત" વિશેના લખ, "દ્રવ્યપ્રકાશ" નામના લેખ, "છ કાય"ના જવનું વર્ણન કરતા લેખ, "જૈન માર્ગ વિવેક", "સુવચના " પર

વગેર મળે છે. આમાંથી લગભગ બધા જ લેખા અપૂર્ણ રહેલા છે. વળી, તે બધામાં તત્વની દિશ્ચિ ગ'ભીર વિચારણા કરેલી છે; તેમાં કથાતત્ત્વ આદિ જેવા મળતાં નથી. શ્રીમદની પ્રકૃતિ જેમ જેમ ગ'ભીર થતી ગઈ હતી તથા તેમની ઉદ્દાસીનતા જેમ જેમ વધતી ગઈ હતી, તેમ તેમ તેમના લખાણમાંથી કથા આદિ તત્ત્વ લખ્ત થતાં ગયાં હતાં, અને લેખ આદિ વિશેષ અપૂર્ણ રહેવા લાગ્યા હતા. કોઈ સમયે ચાલુ કરેલા લેખ ઉદાસીનતા વધતાં છાડી દેવાતા અને પછી કદી પૃરા થતા નહિ. વળી બીજો વિકલ્પ આવે ત્યારે બીજો લેખ ચાલુ થાય, તેનું કેટલીક વાર બનતું. તેથી ઘણી કૃતિઓ અપૂર્ણ જ ઉપલબ્ધ થાય છે. એટલે ગલમાં તેમની તત્ત્વવિચારણા જાણવાનું સૌથી મહત્ત્વનું સાધન પત્રો છે.

આ ઉપરાંત તેઓ નિવૃત્તિ માટે વસતા હોય ત્યારે મુમુક્ષુઓને ઉપદેશ આપતા કે તેમની સાથે તત્ત્વવિચારણા કરતા. તે વખતે તેમણે આપેલા ઉપદેશની કે તેમણે વ્યક્ત કરેલી તત્ત્વવિચારણાની નોંધ આ મુમુક્ષુઓ લખી લેતા, અને શ્રીમદ્દના પ્રત્યક્ષ સમાગમ ન હોય ત્યારે તેનું વાંચન કરી, તેના પર વિચારણા કરતા. તેમના ઉપદેશની આ રીતે લેવાયેલી નોંધ પણ "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" યુંથમાં સમાવેશ પામી છે. અને તે પણ તેમની તત્ત્વવિચારણા જાણવામાં ઉપયોગી છે.

અહીં શ્રીમદ્દના ગઘ-સાહિત્યના ચાર વિભાગ કર્યા છે. પહેલા વિભાગમાં પત્રોમાં વ્યક્ત થયેલી તત્ત્વવિચારણા, બીજા વિભાગમાં રાજનીશી – ડાયરી આદિનું લખાણ, ત્રીજામાં તે સિવાયની પૂર્ણ કે અપૂર્ણ કૃતિઓ, અને ચાથા વિભાગમાં તેમણે આપેલા ઉપદેશની નાંધના સમાવેશ કર્યા છે. આ ચારે માટે સ્વતંત્ર પ્રકરણ-યાજના વધુ યાગ્ય ધારી છે.

#### अक्ष्रेष्ट्र ८

# શ્રીમદ્રની તત્ત્વવિચારણા – પત્રોમાં

વિ. સં. ૧૯૪૩થી શરૂ કરી વિ. સં. ૧૯૫૭ સુધીના તેર વર્ષના ગાળામાં શ્રીમદ્ દારા મુમુક્ષુઓને લખાયેલા લગભગ ૮૦૦ જેટલા પત્રોના જથ્થા આજે ઉપલબ્ધ છે. તે બધા પત્રોમાં સંસારની, વ્યવહારની, વેપારની, તત્કાલીન બનાવાની કે એવી બીજી કાઈ વાતા નથી, પણ તેમાં આત્મા, ધર્મ, વૈરાગ્ય, માક્ષમાર્ગ વગેરે પરમાર્થને લગતી તત્ત્વ-વિચારણાને જ મુખ્ય સ્થાન અપાયું છે. શ્રીમદ્દનું વલણ બાળવયથી જ આધ્યાત્મિક હતું, તેથી તેમના પરિચિત વર્તુળમાં પણ જેમને આધ્યાત્મિક માર્ગમાં રસ હાય તે જ રહી શકતા. આવા મુમુક્ષુઓએ લખેલા પત્રો, પૂછાવેલા પ્રશ્નો વગેરના ઉત્તર શ્રીમદ્દે આધ્યાત્મિક શ્રણીમાં જ આપ્યા હતા. તે બધા પત્રોના સંગ્રહ "શ્રીમદ્દ રાજચ'દ્ર" ગ્રંથમાં પ્રગટ થયો છે.

૮૦૦ પત્રોમાંથી લગભગ ૨૫૦ જેટલા પત્રા તો શ્રીમદ્દના પરમાર્થ સખા શ્રી સાભાગભાઈ ઉપર લખાયેલા છે; ૧૨૫ જેટલા પત્રા શ્રીમદ્દના મંત્રી જેવા ચંખાલાલભાઈ ઉપર લખાયેલા છે; ૧૦૦ જેટલા પત્રા સનિ શ્રી લલ્લુ મહારાજ ઉપર લખાયેલા છે. આમ અડધા ઉપરના પત્રા તો આ ત્રણ વ્યક્તિઓ પર જ લખાયેલા છે. વળી, આ પત્રા પ્રમાણમાં લાંબા પણ છે. બાકીના ૩૨૫ જેટલા પત્રા શ્રી જૂકાભાઈ, ગાંધીજી, મનઃસુખરામ સૂર્ય રામ, મનસુખલાલ કીરતચંદ, ખીમજી દેવજી, ત્રિભાવન માણેકચંદ, ચત્રભુજ બેચર વગેરે મળી અન્ય ૪૦ જેટલી વ્યક્તિઓ પર લખાયેલા છે.

આ બધા પત્રોમાં સ'બાધન તથા દસ્કતમાં પણ શ્રીમદ્રની આધ્યાત્મિકતા જણાયા વિના રહેતા નથી. એકે તેમણે સ'બાધના કે દસ્કતા ઘણા એાછા પત્રામાં કર્યા છે, પણ જ્યાં મળે છે ત્યાં તે ધર્માનુરાગીને શાસે તેવા જ છે. ઉદાહરણ તરીકે —

| સંબાધન                                                | અાંક       | સ બાેધન                   | આંક         |
|-------------------------------------------------------|------------|---------------------------|-------------|
| આત્મહિતાભિલાષી આગ્રાંકિત                              | પ્ર        | ધર્મ ઇચ્છક ભાઇશ્રી        | ૧૧૫         |
| મુમુક્ષુ ભાઈ એા                                       | ૧૩૯        | ધર્મજિજ્ઞાસુ ભાઈ ત્રિભુવન | ૧૪૨         |
| सत् विशासु भार्गानुसारी भति                           | ૧૭૨        | મહાભાગ્ય જીવનમુક્ત        | १५१         |
| ह <del>र</del> क्त                                    |            | <i>ह</i> स्कृत            |             |
| ત્યાગીના યથાયાગ્ય                                     | २७         | શ્રી બાેધસ્વરૂપ           | <b>૩</b> ૧૮ |
| સત્સ્વરૂપપૂર્વક નમસ્કાર                               | <b>३६५</b> |                           |             |
| ધર્મો પજીવનના ઇચ્છક રાયચંદ્ર રવજીભાઈના યથાવિધિ પ્રમાણ |            |                           | ६६          |

શ્રીમદ્દે પોતે મુમુક્ષુઓને લખેલા પત્રોમાં મુખ્યત્વે ધર્મને લગતી તત્ત્વવિચારણા કરી છે અને કેટલીક વખત મુમુક્ષુઓએ પૂછાવેલા તત્ત્વના પ્રશ્નોના ઉત્તરા આપ્યા છે તે આપણે જોયું. આ વિચારણા જુદા જુદા મુમુક્ષુઓને અને જુદે જુદે સમયે લખાયેલા પત્રારૂપે છે, તેથી એક પત્રમાં જુદા જુદા મુદ્દાઓની, અને એક મુદ્દાની જુદા જુદા પત્રોમાં ભિન્ન ભિન્ન દેષ્ટિકાણથી થયેલી વિચારણા જેવા મળે તે સ્વાભાવિક છે. આથી કેટલીક વાર એકના એક મુદ્દાનું કે વિચાર વસ્તુનું પુનરાવર્તન પણ તેમાં જેવા મળે તે સહજ છે. કેટલીક વાર એક વિષય પરત્વે વધુ વિચારણા તો અન્ય વિષય પરત્વે એાઠી વિચારણા થયેલી છે, કારણ કે આ સમય વિચારણા મુમુક્ષુઓને ઉત્તરરૂપે લખાયેલી છે. આ જ કારણે તેમના અન્ય સાહિત્યની જેમ અહીં તે વિચારણા સુસ'કલિત સ્વરૂપમાં આપણને મળતી નથી. તેમ છતાં શ્રીમદ્દે લખેલા પત્રોમાં પૂર્વાપરવિરાધવાળાં વચના જેવા મળતાં નથી. વળી, તેમાંથી શ્રીમદ્દનું પોતાનું દર્શિખંદુ જાણવાના લાભ મળે છે. આમ આ પત્રો શ્રીમદ્દનું તત્ત્વચિંતન જાણવા માટે ઘણા ઉપયોગી છે. તેમના એ તત્ત્વજ્ઞાન વિશે પ'ડિત સુખલાલજી લખે છે કે:—

" શ્રીમદ્દનું પાતાનું જ કહી શકાય એવું કંઈ પણ તત્ત્વજ્ઞાન તેમનાં લખાણામાં નથી. તેમના જીવનમાં ભારતીય ઋષિઓએ ચિંતવેલું જ તત્ત્વજ્ઞાન સંક્રમે છે. તેમાંય તેમના પ્રાથમિક જીવનમાં જે થાડાક વૈદિક કે વૈષ્ણવ તત્ત્વજ્ઞાનના સંસ્કારા હતા, તે ક્રમે સમૂળગા ખરી જઈ, તેનું સ્થાન જૈન તત્ત્વજ્ઞાન લે છે, અને એ એમના વિચાર તેમ જ જીવનમાં એટલું બધું ઓતપાત થઈ જાય છે કે, તેમની વાણી અને વ્યવહાર જૈન તત્ત્વજ્ઞાનનાં દર્પણ બની જાય છે."

પંડિત સુખલાલજીએ આપેલા તેમના તત્ત્વજ્ઞાન વિશેના આ અભિપ્રાય તેમના પત્રો વાંચતાં સંમત થવાયાં ગ્યા લાગે છે. શ્રીમફે અનેક સ્થળાએ કહ્યું છે કે, તેઓ સર્વજ્ઞ તીર્થ કર પ્રભુએ જે કહ્યું છે તે જ જણાવે છે, તેનાથી કંઈ વિશેષ કહેવાની પાતાની શક્તિ નથી, સર્વજ્ઞાનીઓએ આ જ વસ્તુ જણાવી છે. આમ તેમણે ભારતીય જ્ઞાનીઓએ ખતાવેલું ચિંતન જ રજૂ કર્યું છે, પણ તે તેમણે પાતાની ચિંતનશક્તિ અને આત્મિકશક્તિથી મેળવ્યું હતું તેમ આપણે કહી શકીએ.

શ્રીમફે તેમના પત્રોમાં જવ, અજવ, માક્ષ, તેના ઉપાય, સ'સાર, સુખદુઃખ, કર્મ, કર્મનાં વિવિધ સ્વરૂપ, જગતનું એક દર સ્વરૂપ, ઈશ્વર, જીવનું એક દવ, અનેકત્વ, સદ્દશુરુ, સત્સ'ગ, લક્તિ, જ્ઞાન વગેરે તત્ત્વજ્ઞાનના પ્રદેશમાં આવતા અનેક મુદ્દાઓને અનેક વાર ચર્ચ્યા છે. તે બધા મુદ્દા વિશે પ'ડિત સુખલાલજ લખે છે કે:—

"તેમણે એ બધા મુદ્દા પરત્વે ઊંડી અને વેધક ચર્ચા કરી છે, પણ તે માત્ર જૈનદૃષ્ટિને અવલ બીને અને જૈનદૃષ્ટિનું પાષણ થાય એ રીતે જ. કાઈ એક જૈન ધર્મ ગુરુ કરે તેમ. ફેર એટલા અવશ્ય છે કે ક્રમે ક્રમે તેમના ચિંતન અને વાચનના પ્રમાણમાં એ ચર્ચાઓ કાઈ એક જૈન વાડાગત શાસમાં પરિમિત ન રહેતાં, સમત્ર જૈનશાસને સ્પશી ને ચાલે છે. "ર

૧. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર – એક સમાલાયના ", " શ્રી રાજ્યંદ્રનાં વિચારરતના ", પૃ. ૧૪૩.

ર. એજન પૃ, ૧૪૪.

આ જ અભિપ્રાયને થાેડા વિસ્તારી આપણે શ્રીમદ માટે કહી શકીએ કે તેઓ ક્રમે ક્રમે કાઈ પણ ધર્મના આગ્રહ રાખવામાંથી મુક્ત થઈ ગયા હતા. શ્રીમદ્દે કરેલી આ વિચારણા વાંચ્યા પછી સૌ કાેઈ માહનલાલ દલીચંદ દેસાઈની જેમ કહેવા પ્રેરાય કેઃ—

"પોતે કવિ તરીકે ઓળખાયા પણ ખરી રીતે પ્રધાનપણે કવિ નહિ, પણ ફિલસૂક હતા."<sup>3</sup>

શ્રીમદ્દે કરેલી વિચારણા જાણવી સુગમ પહે એ હેતુથી એક એક વિષય લઈને તેના વિશેના શ્રીમદ્દના વિચારા અહીં એકત્ર કર્યા છે. એક એક પત્રની વિચારણા તપાસતાં તેને ખ્યાલ આવી શકે તેમ ન હોવાથી, ઉપરની યોજના વિશેષ અનુકૃળ લાગે છે. જે તેમણે વિચારેલા જુદા જુદા વિષયા જોઈએ.

#### દુ:ષમકાળ<sup>પ</sup>

હાલમાં વર્તતો કાળ તે દુઃષમ છે એમ શ્રીમફે અનેક પત્રોમાં જણાવ્યું છે. મહાવીર પ્રભુએ આ કાળને "પંચમકાળ" તરીકે અને વ્યાસ મુનિએ "કળિયુગ" તરીકે ઓળ-ખાવેલ છે. આ ઉપરાંત બીજા અનેક ગ્રાનીઓએ પણ હાલમાં વર્તતા કાળને અનિષ્ટ કાળ ગણાવ્યો છે. મહાવીર પ્રભુ, વ્યાસ મુનિ તથા અન્ય ગ્રાનીઓએ આ કાળને અનિષ્ટ શામાટે કહ્યો છે તે બતાવવા તે કાળનાં કેટલાંક લક્ષણા પણ શ્રીમફે બતાવ્યાં છે, અને આ કાળને દુઃષમ કહ્યો છે.

જેનદર્શન અનુસાર, અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણી એમ બે વિભાગથી એક કાળચક્ક થાય છે. અવસર્પિણીમાં ધીરે ધીરે અનિષ્ઠતા વધતી જાય છે, અને ઉત્સર્પિણીમાં તે અનિષ્ઠતા ઘટતી જાય છે. હાલમાં અવસર્પિણી કાળ ચાલે છે. અવસર્પિણી અને ઉત્સર્પિણીમાં છ આશ હોય છે. અવસર્પિણીમાં પ્રત્યેક આશનું કાળપ્રમાણ નાનું થતું જાય છે અને ઉત્સર્પિણીમાં તે માટું થતું જાય છે. અવસર્પિણીમાં પહેલા આશે ચાર કાડાકાડિ સાગરના, બીજો ત્રણુના, ત્રીજો બેના, ચાંચા ૧ કાડાકાડિ સાગરમાં ૪૨૦૦૦ વર્ષ એાછાના, પમા ૨૧૦૦૦ વર્ષ ના અને છેફો પણ ૨૧૦૦૦ વર્ષ ના હોય છે. ઉત્સર્પિણીમાં આથી બરાબર ઊલટું કાળપ્રમાણ હાય છે. પહેલા છફા પ્રમાણે, બીજો પાંચમા પ્રમાણે, વગેરે. હાલમાં અવસર્પિણીના પાંચમા આશે હોય છે. અને તેનાં લક્ષણા મહાવીર પ્રભુએ તથા અનેક આચાર્યોએ જણાવ્યાં છે. એ જ પ્રમાણે વેદાંતમાં સત્યુગ, દાપરયુગ, ત્રેતાયુગ અને કલિયુગ એમ ચાર વિભાગ છે. તેમાં પણ એક એક યુગે સફ્યુણાના લાપ થતા જાય છે. તેના પ્રમાણે હાલમાં કળિયુગ ચાલે છે, અને તેનાં લક્ષણા પંચમકાળનાં બતાવેલાં લક્ષણાને ઘણાં મળતાં આવે છે.

૩. <sup>44</sup> જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ ", પૃ. ૭૧૧.

૪. આ વિચારણામાં તેમના સ્વત ત્ર લેખાં, કાવ્યા કે અન્ય કૃતિઓમાં આવતી વિચારણા, જે અન્ય સ્થળ જૈતવાઈ ગયેલ હોય તેના સમાવેશ થતા નથી. તેમ છતાં વિશાળ દષ્ટિએ જૈતાં તેમની સાહિત્યિક કૃતિઓમાં જે તત્ત્વદર્શન છે તે જ આ પત્રામાં અન્યરૂપે મુકાયેલું જેઈ શકાશે.

પ. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પત્રાંક : ૧૨૬, ૧૭૬, ૨૩૮, ૩૯૮, ૪૨૨ વગેરે.

આ કાળનાં વિવિધ લક્ષણા શ્રીમદ્દે જુદા જુદા પત્રામાં વ્યક્ત કર્યાં છે. તેમાં આત્માર્થતા, ભક્તિ, સત્સંગ, નીતિ, સરળતા, નમ્રતા વગેરે સદ્દગુણા ક્રમે ક્રમે ક્ષીણ થતા જશે, અને સંસારાર્થ, કુસંગ, અનીતિ, કપટપણું, વિષયકષાયભાવ, અભિમાન વગેરે દુર્પણા વધતા જશે, એટલે કે સાત્ત્વિક વૃત્તિનું સ્થાન રાજસી અને તામસી વૃત્તિ લેશે, આ કાળમાં એથી સદ્ધમં, સત્સંગ, મુમુદ્ધતા વગેરેના લાપ થતા જશે તે શ્રીમદ્દે વારંવાર ખેદ સાથે જણાવ્યું છે.

આ બધાને લીધે તેમણે આ કાળને દુઃષમ કહીને વર્ણવ્યા છે, તેને માટે પાંચ કારણો તેમણે એક પત્રમાં ( આંક ૪૨૨ ) વર્ણવ્યાં છે. પૂર્વ ના આધારક જીવા આ કાળમાં જન્મતા નથી તે પહેલું કારણ છે. પૂર્વ જેમણે માક્ષમાર્ગનું આરાધન કર્યું નથી તેવા જ માટાભાગના જીવા આ કાળમાં મનુષ્યપણું પામ્યા છે, તે બીઝું કારણ છે. આવા જન્મેલા મનુષ્યોને માક્ષમાર્ગ આરાધવાનું સૂઝતું નહિ હાવાથી સત્સંગની અતિ દુર્લ ભતા થઈ પડી છે, તે ત્રીઝું કારણ છે. આવા જીવને એ કાઈ સંભેગામાં સત્પુરુષના યાગ થાય તા તેને આળખી શકતા નથી અને પાતાના મતાગ્રહમાં જ તણાઈ જાય છે તે ચાથું કારણ છે. અને કવચિત્ તા સત્સમાગમના યાગ બને, જ્ઞાનીની આળખ થાય તાપણ પ્રબળ પુરુષાર્થ ઉપાડી શકે તેટલું વીર્ય કે શક્તિ આ કાળમાં નથી તે આ કાળને દુઃષમ કહેવાનું પાંચમું કારણ છે.

આ દુ:ષમ કાળમાં માક્ષમાર્ગ મળવા બહુ દુર્લ લ છે. અને તે દુર્લ ભતા બતાવી વિશેષ પ્રબળ પુરુષાર્થ ઉપાડવાની લલામણ શ્રીમદ્દે ઠંકઠેકાણે કરી છે. દુ:ષમકાળ નોઈને નિરાશ થવાને બદલે વિશેષ નેરથી પ્રબળ પુરુષાર્થ કરવાનું કર્તવ્ય શ્રીમદ્દે મુમુક્ષને બતાવ્યું છે. અને કાના કચારે કેટલા સંગ રાખવા તે વિશે બહુ વિચારપૂર્વક વર્તવાની લલામણ કરી છે. આ દુ:ષમકાળમાં સાચા સદલાગી કાણ તે બતાવતાં એક પત્રમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

" દુઃષમકાળને વિશે વિદ્વળપણું જેને પરમાર્થ વિશે નથી થયું, ચિત્ત વિશેષ પામ્યું નથી, સ'ગે કરી પ્રવર્તનભેદ પામ્યું નથી, બીજી પ્રીતિના પ્રસ'ગે જેનું ચિત્ત આવૃત થયું નથી, બીજાં જે કારણા તેને વિશે જેના વિશ્વાસ વર્તતા નથી, એવા જો કાઈ હોય તા તે આ કાળને વિશે બીજો શ્રી રામ છે. " '

આવા સત્પુરુષને શ્રીમદ " મૂર્તિ માન માક્ષ " તરીકે ગણાવે છે.

#### **સ**'સાર <sup>७</sup>

શુભ કે અશુભ કર્મના ફળરૂપે જીવ ચારે ગતિમાં જુદા જુદા દંહ ધારણ કરી છાડતા આવ્યા છે, અને જ્યાં જ્યાં જાય ત્યાં મારાપણું કરતા આવ્યા છે. આ માહનીયના પ્રબળ ઉદયથી તેનું ચારે ગતિમાં પરિભ્રમણ તે સંસાર છે. આ સંસારને શ્રીમદ્દ સહિત સર્વ

ર. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", આવૃત્તિ, ૫, ખંડ ૧, ૫. ૧૪૯.

છ. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આદૃત્તિ, ૧, ૫ત્રાંક : ૩૭, ૮૨૪, ૧૦૩, ૩૩૧, ૩૮૩, ૭૮૩, વગેરે.

જ્ઞાનીઓએ એકાંતે દુઃખકર્તા ગણાવ્યા છે. સંસારમાં લેશ પણ સુખ નથી, જે કંઈ સુખ દેખાય છે તે માત્ર કલ્પનાથી છે, વાસ્તવિક નથી, તેવા સર્વ જ્ઞાનીઓના અભિપ્રાય છે.

જ્યાં, દેખાતા પ્રત્યેક સુખની પાછળ દુઃખ રહેલું છે તે સંસારના અંત આણુવા માટેના બાધ પ્રત્યેક જ્ઞાનીએ કર્યા છે. દેહ, કુટું ખ, લક્ષ્મી, વેલવ, વિલાસ આદિના મમત્વમાં સુખ માનનાર જીવ તે બધાનું ગ્રહણ અને ત્યાગ તેના કર્માનુસાર કરતા આવ્યા છે. પણ તે બધામાંથી મારાપણું છાડવાથી જ સંસારક્ષય થાય છે. તેથી શ્રીમદ્ એવા નિશ્ચય પર આવ્યા હતા કે કુટું ખરૂપી કાજળની કાેટડીમાં રહેવાથી સંસારની વૃદ્ધિ થાય છે અને તેના ત્યાગથી જેટલા સંસારક્ષય થાય છે તેના સામા હિસ્સે પણ કુટું ખવાસથી સંસારક્ષય નથી થતા. વળી, સંસારક્ષય થાય છે તેના સામા હિસ્સે પણ કુટું ખવાસથી સંસારક્ષય નથી થતા. વળી, સંસારની ધનિકાવસ્થા, નિર્ધનાવસ્થા, વૈભવ, પ્રભુતા, બાલ્યાવસ્થા, યુવાવસ્થા, વૃદ્ધાવસ્થા આદિમાંથી કાેઈ પણ અવસ્થા તેમને સુખકર લાગતી નથી. આથી એ સર્વમાંથી માેહ ઓછા કરી, આત્મજ્ઞાન પામવા માટેના પુરુષાર્થ કરવાના તેમના ઉપદેશ છે.

સંસારમાં કાઈ પણ વ્યક્તિ એવી નથી કે જેને કાઈ ને કાઈ પ્રકારનું દુઃખ ન હોય, તેથી અવ્યાખાધ સુખ મેળવવા, તેમણે તેના ક્ષય જ ઇચ્છચો છે, પણ સંસારમાં ચાઉાક પણ પ્રેમ હોય તો જીવને સાચા પરમાર્થ સમજાતા નથી, અને કાઈ જ્ઞાનીની તેનાથી અવજ્ઞા થઈ જાય તો તેના અનંત સંસાર વધી પડે છે. આત્મસ્વરૂપના અજ્ઞાનને લીધે, વર્તમાન દેહ આદિ બાદ્ય પદાર્થોમાં લીનતાને લીધે સંસારમાં જીવને મારાપણું લાગે છે, સુખ લાગે છે, પણ વાસ્તવિક રીતે જોઈએ તો તેમાં દુઃખ જ રહેલું છે.

સંસારમાં આવતી પ્રત્યેક મુશ્કેલી જીવને પરમાર્થ દર્શિથી વિચારતાં સંસાર તરવા માટેનું ઉત્તમ નિમિત્ત છે. પ્રતિકૂળ સંજોગા ઊભા થાય તા સંસારની અસારતા વિચારવાનું જીવને વિશેષ બને છે, અને તેમાં સમભાવ રાખી વર્તવામાં આવે તા સંસારક્ષય ઘણી ત્વરાથી થાય છે. તેથી તા શ્રીમફે એક પત્રમાં લખ્યું છે કે:—

"ગમે તેટલી વિપત્તિએ આવી પડે તથાપિ જ્ઞાની દ્વારા સાંસારિક ફળની ઇચ્છા કરવી ચાેગ્ય નથી. "

જે સાંસારિક ફળની ઇચ્છામાં પડી જવાય તા પરમાર્થ ચૂકી જવાય છે. શ્રીમદ્દે સાભાગભાઈ ને સાંસારિક મુશ્કેલીએા સમભાવે વેદવાના ઉપદેશ કરતા જે પત્રા લખ્યા હતા તેમાં શ્રીમદ્દની સ'સાર વિશેની વિચારણા જાણવા મળે છે. તેવા એક પત્રમાં શ્રીમદ્દે સ'સારનું સ્વરૂપ વર્ણવતાં લખ્યું હતું કે:—

" જ્ઞાનીપુરુષ પણ અત્યંત નિશ્ચય ઉપયોગે વર્તતાં વર્તતાં કવચિત્ પણ મ'દ પરિણામ પામી જાય એવી આ સ'સારની રચના છે. " લ

૮. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, ષૃ. ૧૪૬.

૯. એજન, પૃ. ૧૭૭.

આથી શ્રીમદ સંસારથી ખૂબ કંટાળેલા હતા, અને તેનાથી નિવૃત્તિ ઇચ્છતા હતા. આમ છતાં સંસારમાં રહેવા માટે એક સ્થિતિ તેમને અનુકૂળ લાગી હતી, તે વિશે તેમણે લખ્યું છે કે:—

"જગત આત્મરૂપ માનવામાં આવે, જે શાય તે યાગ્ય જ માનવામાં આવે, પરના દોષ જેવામાં ન આવે, પાતાના ગુણનું ઉત્કૃષ્ટપણું સહન કરવામાં આવે, તા જ આ સંસારમાં રહેવું યાગ્ય છે, બીજી રીતે નહિ." <sup>૧૦</sup>

આ રીતે રહેવું કેટલું કઠિન છે ?

#### સુખદુ:ખ<sup>૧૧</sup>

સર્વ જ્ઞાનીઓએ સ'સારને દુઃખમય અને આત્માના અનુભવાને સુખમય ગણાવ્યા છે. આ જ જાતના અભિપ્રાય શ્રીમદ્દે પણ તેમના પત્રોમાં વાર'વાર વ્યક્ત કરેલા જણાય છે; સ'સારના સ્વરૂપની કે અન્ય વિચારણા કરતી વખતે આ અભિપ્રાય આપેલા જણાય છે.

પ્રત્યેક જીવ જન્મ, જરા, મરા વગેરેના દુ:ખ સાથે બીજાં અનેક દુ:ખ પણ ભાગવે છે. કાઈને શરીરના વ્યાધિ હાય છે, કાઈને ધનતું, કાઈને મનતું, કાઈને કુટું બનું, કાઈને સ્નેહીનું એમ કાઈ ને કાઈ પ્રકારનું દુ:ખ હાય જ છે, કાઈ જ જાતનું દુ:ખ ન હાય તેવા કાઈ જીવ સંસારમાં છે જ નહિ. દરેક જીવ સુખને ઇચ્છે છે, છતાં આમ કાઈ ને કાઈ જાતનું દુ:ખ તે શા માટે ભાગવે છે? એ પ્રશ્નના વિચાર શ્રીમદ્દે બહુ લાંડાણપૂર્વક કરવા જણાવ્યું છે. જીવ સાચા સુખને સમજ્યા વિના સુખ મેળવવા કાંફાં મારે છે તેથી દુ:ખ પામે છે; માટે પરમાર્થ-માર્ગે જવાની શ્રીમદ્દ ભલામણ કરે છે, કારણ કે ત્યાં જ સાચું સુખ છે.

પરમાર્થ-માર્ગ તરફ વળ્યા પછી, જ્ઞાન થયા પછી નવાં કર્મ ખહુ ઓછાં ઉપાર્જન થાય છે. પણ જ્ઞાન થયા પહેલાં જે કર્મ ઉપાર્જન કર્યાં હાય તેને પરિણામ જ્ઞાન થયા પછી પણ દુ:ખ, અશાતા, વેદનાના ઉદય આવે છે, જે ઉદય બાદ્યથી અજ્ઞાની જેવા જ દેખાય છે. પણ તે બ'નેના ભાગવવામાં ફેર હાય છે. જ્ઞાનીને સુખ અને દુ:ખ બ'નેમાં સમભાવ હાય છે; સાતા વેદનીથી હર્ષ અને અસાતા વેદનીથી તેને શાક થતા નથી; ત્યારે અજ્ઞાનીને તે બ'ને થાય છે, અને તેમાંથી નવાં કર્મ બાંધે છે. તે ભાગવતી વખતે જ્ઞાનીને જૂનાં કર્મની નિર્જરા થાય છે અને અજ્ઞાનીને જૂનાં કર્મની નિર્જરા સાથે નવાં કર્મના બ'ધ થાય છે. આ સુખદુ:ખની અવસ્થામાં જ્ઞાનીનું વર્તન કેવું હાય તે જણાવતાં શ્રીમફે એક પત્રમાં લખ્યું છે કે :—

૧૦. " શ્રીમદ્ રાજ્ચંદ્ર", આવૃત્તિ, ૫, ખંડ ૨, ૪. ૩૭.

૧૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પત્રાંક: ૧૯૪, ૪૮૭, ૫૬૨, ૬૦૩, ૯૧૬ વગેરે.

" જ્ઞાની પુરુષને જે સુખ વર્તે છે તે નિજસ્વભાવમાં સ્થિતિનું વર્તે છે. અન્ય બાહ્યપદાર્થોમાં તેને સુખબુદ્ધિ નથી, માટે તે તે પદાર્થથી જ્ઞાનીને સુખદુ:ખ આદિનું વિશેષ ઓછાપાયું કહી શકાતું નથી, જોકે સામાન્યપણે શરીરનાં સ્વાસ્થ્યાદથી શાતા, જવરાદિથી અશાતા જ્ઞાની અને અજ્ઞાની ખંનેને થાય છે, તથાપિ જ્ઞાનીને તે તે પ્રસંગે હર્ષ-વિષાદનો હેતુ નથી અથવા જ્ઞાનના તારતમ્યમાં ન્યૂનપણું હોય તો કંઇક હર્ષ-વિષાદ તથી થાય છે, તથાપિ કેવળ અજાગ્રતતાને પામવા યાગ્ય એવા હર્ષ-વિષાદ થતા નથી. ઉદયબળ કંઇક તેવાં પરિણામ થાય છે. તોપણ વિચારજાગૃતિને લીધે તે ઉદય ક્ષીણ કરવા પ્રત્યે જ્ઞાની પુરુષના પરિણામ વર્તે છે." રામ

સુખદુ:ખ પ્રત્યે જ્ઞાનીની આવી વિશિષ્ટ દર્ષિ હોવાને લીધે તેમને આશ્રયે જે સમગ્ર જીવન વિતાવવામાં આવે તો જીવના જન્મમરણના ફેરા ટળી જાય છે, દુઃખ મટી જાય છે અને આત્માનું અનંત સુખ પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રત્યેક દુઃખ ટાળવા માટે જ્ઞાનીની આજ્ઞા પ્રમાદરહિત થઈ પાળવી, એ જ શ્રેષ્ઠ ઉપાય છે. શ્રેયના, સુખના આવા માર્ગ તા વિરક્ષા પુરુષા જ જાણે છે. તે વિશે શ્રીમદ્દે ક્ષ્મ્યું છે કે:—

"સર્વ સુખને ઇચ્છે છે, પણ કાઈક વિશ્લા પુરુષ તે સુખનુ યથાર્થ સ્વરૂપ ભાષે છે." 13

જ્યાં સુધી દુઃખનું મૂળ કારણ યથાર્થપણે જોવામાં ન આવ્યું હોય ત્યાં સુધી તે ટાળવાના ગમે તેટલા પ્રયત્ન કરવામાં આવે તાપણ દુઃખના ક્ષય થઇ શકે નહિ, અને ગમે તેટલી અરુચિ, અપ્રીતિ કે અભાવ એ દુઃખ પ્રત્યે આવે છતાં તેને અનુભવ્યા કરવું પડે. વાસ્તવિક ઉપાયથી તે મટાડવાના પ્રયત્ન કરવામાં આવે અને છતાં તે ન મટે તેથી અનેક જાતના વિકલ્પ થયા કરે કે આ દુઃખ શા માટે મટતું નથી ? તેના જો યથાર્થ વિચાર કરવામાં આવે તા સમજાય કે જ્ઞાનીને આશ્રયે, સર્વસમર્પણભાવથી વર્તવાથી આ દુઃખના નાશ થાય તેમ છે.

## મતુષ્યદેહ – શરીર<sup>૧૪</sup>

સ'સારમાં પરિભ્રમણ કરતા જીવને મનુષ્ય, દેવ, તિય'ચ કે નરક એ ચાર ગ**તિમાંની** કાઈ પણ એક ગતિના દેહ કર્મના ભાગવટા માટે પ્રાપ્ત થાય છે. આ ચારમાંથી કાઈ પણ દેહ નિત્ય નથી, આત્મા મૂળ અશરીરી છે, પણ કર્મના ફળરૂપે તેને દેહ મળે છે.

આ ચાર પ્રકારના દેહમાંથી મનુષ્યદેહ ઉત્તમ ગણાય છે. ભૌતિક રીતે દેવનાે દેહ સાતાવેદની આપે છે, પણ મુક્તિ મેળવવાનાે પ્રબળ પુરુષાર્થ કરવાે હાેય તાે તે મનુષ્યદેહ

૧૨. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડર, ૫. ૨૮૪. અગાસ આવૃત્તિ ૫. ૪૬૭ આંક: ૬૦૩

૧૩. એજન, ખંડ ર, પૃ. ૨૯૭.

૧૪. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પત્રાંક: પકર, ૬૮૯, ૬૯ર, કરુ, વગેરે.

દ્વારા જ થઇ શકે છે, અને જીવ મુક્તિ પણ એ દેહ દ્વારા જ પામે છે. તેથી જ્ઞાનીઓ આ દેહનું મહત્ત્વ ઘણું વિશેષ માને છે. અલળત્ત, એ દેહ પણ અનિત્ય છે, તેમાં કેટલાંયે દુઃખ રહેલાં છે, તે અપેક્ષાએ દેહ દુઃખદાયક પણ છે.

સામાન્ય જીવ દેહની અનિત્યતા આદિ ભૂલીને વર્તમાનદેહમાં અતિ લીનતાથી વર્તે છે. આ પૂર્વે અનેક દેહ ભાગવ્યા છે, અને સાચી સમજણ ન આવે તો આ પછી પણ અનેક દેહ ભાગવવાના છે તે ભૂલીને વર્તમાનદેહમાં મારાપણું કરી, તે દેહ કાેઈ કાળે નાશ પામવાના ન હાેય તેવા મમતવથી વર્તે છે. અને તે મમત્વ એટલી હદ સુધી પ્રવર્તેલું હાેય છે કે દેહમાં કાેઈ પીડા કે રાગ ઉત્પન્ન થાય તાે તે પાતાને – આત્માને જ થાય છે એમ માની કલેશિત થઈ વર્તે છે.

પણ જ્ઞાનીઓની દેહ પ્રતિ દેષ્ટિ જુદા પ્રકારની હોય છે. તેઓ તેમાં મારાપણું કરતા નથી, અને કર્મના ભાગવડા રૂપે તે મળ્યા છે તેમ માની તેના પ્રતિ નિઃસ્પૃહ થઈ વર્તે છે. તે શરીરમાં વેદના ઉત્પન્ન થાય તો તે લેવા ઇદ્ર, નાગે દ્ર કે જિને દ્ર પણ સમર્થ નથી, તે કર્મના ફળરૂપે ઉત્પન્ન થયેલી છે તેમ જાણી તેને સમતાથી વેદે છે, અને આત્માને જરા પણ ક્લેશિત થવા દેતા નથી. તેઓ દેહ પ્રતિ મમત્વ કર્યા વિના, દેહને આત્માને પૂરવાનું પિંજર માની, તે દેહથી આત્માના છુટકારા થાય તેવા પ્રયત્ન કરવામાં જ મગ્ન હાય છે. તેઓ ઉદ્યમાં આવેલાં કર્મને ભાગની, નવાં ન ખ'ધાય, અને જે ખ'ધાયેલાં હાય તે પૂર્ણ થતાં સર્વકર્મમુક્ત થઇ જવાય તેવી પ્રવૃત્તિ વર્તમાન મનુષ્યદેહમાં જ કરી લેવા ખૂબ આતુર હાય છે; કારણ કે એ માટેની પ્રવૃત્તિ મનુષ્યદેહ દ્વારા જેટલી ઉત્કટતાથી થઈ શકે છે, તેટલી ઉત્કટતાથી બીજા કાઈ પણ દેહથી થતી નથી. આમ જ્ઞાનીને મન મનુષ્યદેહનું ઘણું મહત્ત્વ હાય છે.

આ મહત્ત્વના દેહમાં પણ જ્ઞાની માયા – મમતા કરતા નથી, અને પાતાને ચાગ્ય જીવન-મુક્તિ મેળવવાના પુરુષાર્થ કરવામાં જ તેઓ રત રહે છે. અજ્ઞાની દેહમાં પીડા થતાં પાતાના આત્માને કલેશિત કરે છે, અને તે આત<sup>6</sup>દયાનમાં નવાં કર્મ ઉપાર્જન કરી વિશેષ પીડા નાતરે છે. જ્ઞાની એવા પ્રસંગે સમતા રાખી નવાં કર્મ બાંધતા નથી અને જૂનાં કર્મની નિર્જરા કરી નાખે છે. મળેલા મનુષ્યદેહમાં જવે કરવા ચાગ્ય કર્તવ્ય અતાવતાં શ્રીમફે એક પત્રમાં લખ્યું છે કે:—

" આ દેઉ કરવા યાગ્ય કાર્ય તો એક જ છે કે કાેઈ પ્રત્યે રાગ અથવા કાેઈ પ્રત્યે કિ'ચિત્માત્ર દ્વેષ ન રહે, સર્વત્ર સમદશા વર્તે, એ જ કલ્યાણના મુખ્ય નિશ્ચય છે." ૧૫

" જ્ઞાનીઓએ મનુષ્યપાશું ચિંતામિ ફિરત્નતુદ્ય કહ્યું છે, તે વિચારા તા પ્રત્યક્ષ જણાય તેવું છે, વિશેષ વિચારતાં તા તે મનુષ્યપણાના એક સમયમાત્ર ચિંતામિ ફિરતનથી પરમ માહાત્મ્યવાન અને મૃદ્યવાન દેખાય છે. અને જો દેહાર્થમાં જ તે મનુષ્યપણું વ્યતીત થયું તા તા એક કૃટી બદામની કિંમતનું નથી, એમ નિઃસંદેહ દેખાય છે. " દ

૧૫. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", આહૃત્તિ ૫, ખાંડ ૧, ૫. ખાર. અગાસ આવૃત્તિ આંદ ૭૮૦.

૧૬. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવત્તિ ર, પૃ. ૫૬૧, આંક: ૭૨૫.

#### सम्<sub>८</sub>व ७

જીવ શુભ કે અશુભ ભાવ કરી પુદ્દગલ પરમાણુઓને પોતાના આત્મપ્રદેશ તરફ આકર્ષે છે અને કર્મળ'ઘ કરે છે. જો શુભ કર્મ હોય તાે શુભ ફળ મળે છે, અને અશુભ કર્મ હોય તાે અશુભ ફળ મળે છે.

કર્મ અનંત પ્રકારનાં છે, તેમાં ૧૫૬ મહત્ત્વનાં છે; તેમાં પણ ૮ મુખ્ય છે. આ આઠ કર્મ તે જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, અંતરાય, માહનીય, આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર અને વેદનીય. તેમાં પહેલાં ચાર ઘાતી અને બીજાં ચાર અઘાતી કહેવાય છે. પહેલાં ચાર આત્માના ગુણના ઘાત કરતાં હાવાથી ઘાતી કહેવાય છે; તેને સીધા આત્મા સાથે સંબંધ છે, બાકીનાં ચાર આત્માના ગુણના ઘાત કરતાં ન હાવાથી અઘાતી કહેવાય છે, અને તેને શરીર સાથે સંબંધ છે.

ચાર ઘાતી કર્મમાં જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મ આત્માના જ્ઞાન અને દર્શન ગુણના ઘાત કરે છે. અંતરાય કર્મ આત્માના ભાગને આવરે છે, તેને ભાગ લેવા દેતું નથી. અને માહનીય કર્મ આત્માને પરવસ્તુમાં માહ – મમત્વ કરાવે છે, આત્માના સાચા સ્વરૂપના ખ્યાલ આવવા દેતું નથી. આમ આ ચારે કર્મ આત્માના કાઈ ને કાઈ સ્વરૂપની રુકાવટ કરે છે. આ બધાં કર્મના ચિંતન, મનન, ધ્યાન આદિ સાધનાથી નાશ કરી શકાય છે.

અઘાતી કર્મની સ્થિતિ જુદા પ્રકારની છે. તેઓ આત્માના ગુણના ઘાત કરતા નથી, પણ બીજી રીતે નડતરરૂપ થાય છે. આયુષ્ય તે દેહનું હાય છે, કર્માનુસાર આત્માને દેહનાં કદ, વાણી, વર્ણ, નીરાંગિતા આદિ મળે છે. એવું જ શુભ કે અશુભ નામ, ઉચ્ચ કે નીચ ગાત્ર માટે છે. અને વેદનીય તા શાતા કે અશાતા આપે છે. કેવળજ્ઞાન થાય તો આ ચારમાંથી એક પણ કર્મ આત્માને નડતરરૂપ થઈ શકતું નથી, તેની સમર્થતા ચાલી નથ છે, એટલે તેનું મહત્ત્વ ઘાતી કરતાં એાછું છે. પણ તેના નાશ સહેલાઈથી થતા નથી. ઘાતી કર્મા ચિંતન, મનન આદિથી નાશ પામે છે, પણ અઘાતી કર્મની નિવૃત્તિ તો તે લાગવ્યાથી જ થાય છે. આયુષ્ય, નામ, ગાત્ર કે વેદનીય કર્મ જે પ્રકારનાં અને જે સ્થિતિનાં બાંધ્યાં હાય તે પ્રમાણે તે લાગવ્યા વિના નિવૃત્ત થઈ શકતાં નથી. તીર્થ કરાદને પણ કેવળજ્ઞાન પ્રગટથા પછી દેહ, નામ, ગાત્ર, શાતા-અશાતાવેદની લાગવવાં પહે છે; તેઓ પણ તે લાગવ્યા વિના મુક્ત થઈ શકતા નથી.

ઘાતી કર્માની બાબતમાં આથી જુદું છે. તે કર્મા આતમાના ગુણાના ઘાત કરે છે, પણ તે જેટલી સ્થિતિનું બાંધ્યું હાય તેટલી જ સ્થિતિએ ભાગવાઈ રહે તેવું નથી. મનન, ચિંતન, ધ્યાન, પશ્ચાત્તાપ, ભક્તિ આદિ સાધના દ્વારા તેને અલ્પ કાળમાં પણ ભાગવી શકાય છે. પણ સંસારથી જીવને ન છૂટવા દેવામાં આ કર્મા જ ભાગ ભજવે છે.

ચાર ઘાતી કર્મોમાં સૌથી પ્રળળ માહનીય છે. તેના બે પ્રકાર છે : દર્શનમાહ અને ચારિત્રમાહ. જે કર્મ આત્માના દર્શનગુણના ઘાત કરે છે તે દર્શનમાહ, અને ચારિત્રગુણના

૧૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર" અગાસ આવૃત્તિ, આંક : ૪.૭, ૪૯૪, ૫૪૮, ૭૦૩, ૯૧૫ વગેરે.

ઘાત કરે છે તે ચારિત્રમાહ. આ કર્મની ઉત્કૃષ્ટમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિત ૭૦ કાડાકાડિ સાગરાપમની છે, એટલે કે જીવ એકસાથે વધુમાં વધુ તે કાળ સુધી ચાલે તેટલી સ્થિતિનું માહનીય કર્મ બાંધી શકે છે. તેની સ્થિતિ ઘટાડતાં ઘટાડતાં ૧ કાડાકાડિ સાગરાપમથી એાછી થાય ત્યારે જીવને સમક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. અને તે પછી તે કર્મના ધીરે ધીર સંપૂર્ણ નાશ થાય છે. જ્ઞાન ન થયું હાય તા એક કર્મની સ્થિતિ પૂરી થાય તે પહેલાં જીવ બીજું કર્મ બાંધે છે, અને એ રીતે માહનીયના કર્મળ ધ વધાર્યા કરે છે. આ કર્મ બધાં કર્મામાં સૌથી બળવાન છે. તેના નાશ થાય તા બીજાં કર્મા જલ્દી કાબૂમાં આવી જાય છે. સત્યુરુષની આજ્ઞાએ પ્રવર્તન કરવાથી આ કર્મના ઝડપથી નાશ થાય છે.

જ્ઞાન અને દર્શનને આવરણ કરનાર કર્મ પણ જ્ઞાનીના આશ્રયથી નાશ પામે છે અને તેની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ લગભગ ૨૦ કાેડાકાેડિ સાગરાપમની છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મ તે અજ્ઞાન નથી, મિથ્યાત્વ સહિતનું જ્ઞાન તે અજ્ઞાન છે. અને કાેઈ પણ જ્ઞાનને આવરણ કરનાર કર્મ તે જ્ઞાનાવરણીય. એ જ રીતે આત્માના દ્રષ્ટાપણાના ગુણને આવરણ કરનાર કર્મ તે દર્શનાવરણીય.

અ'તરાય કર્મ તે જીવને દાન, લાભ, વીર્ય, ભાેગ કે ઉપભાેગ કરવામાં અ'તરાય કરે તે. જે કરવાની ઇચ્છા હાય તે કરવા ન કે, લાભ લેવા ન કે, તે અ'તરાય કર્મ. આ કર્મ પણ માહનીયના નાશથી શિથિલ થઈ જાય છે. પ્રભુના શરણે જવાથી અ'તરાય જલકીથી તૂટે છે.

વેદનીય કર્મ એ પ્રકારે છે: શાતા અને અશાતા. શરીરમાં રાગાદિ વેદના ઉત્પન્ન થાય તે અશાતા વેદનીય. અને તેથી રહિત સ્થિતિ તે શાતા વેદનીય. આમાં જેવું કર્મ ઉપાર્જન કર્યું હોય તે પ્રમાણે ભાગવવું જ પડે છે. ઔષધ આદિ રાગના નાશ કરતાં દેખાય છે, પણ ખરી રીતે એથી કંઈ કર્મના નાશ થતા નથી, ત્યાં ઔષધાદિ સેવન કરતાં કરતાં કર્મની સ્થિતિ પૂર્ણ થાય એટલે રાગમુક્તિ થાય તેમ સમજવાનું છે. તેમાં જે હિંસાદિથી બનાવેલાં ઔષધના ઉપયોગ કરાયા હાય તા તેમાં બધાયેલાં પાપને પાઇન કર્માદથી અનાવેલાં ઔષધના ઉપયોગ કરાયા હાય તા તેમાં બધાયેલાં પાપને પાઇન કર્માદય આવે ત્યારે ભાગવવાં પડે છે.

આમ જે કર્મના જે પ્રકારે બ'લ થયા હાય તે કર્મ તે પ્રકાર ફળ આપ તે નિઃસ' દેહ છે. માત્ર તેના ઉદય વહેલા કે માડા આવે તા તેમાં કર્મ બ'લની સ્થિતિ પર આધાર રહે છે. કર્મ અમુક પ્રકારનું, અમુક સ્થિતિનું અને અમુક સમય પછી ઉદયમાં આવે તેવી રીતનું જીવના ભાવાનુસાર બ'લાય છે. તેથી ઘણી વખત શુભ કર્મ કરનાર દુઃખી અને અશુભ કર્મ કરનાર સુખી જણાય છે. તેવી સ્થિતિમાં એવું હાય છે કે પૂર્વે ઉપાર્જન કરેલ અશુભ કર્મ વર્તમાનમાં ઉદયમાં હાય તેથી શુભ પ્રવૃત્તિ કરતા જીવ દુઃખી જણાય છે. અને પૂર્વે ઉપાર્જન કરેલ શુભ કર્મ વર્તમાનમાં ઉદયમાં હોય તેથી શુભ પ્રવૃત્તિ કરતા જીવ દુઃખી જણાય છે. અને પૂર્વે ઉપાર્જન કરેલ શુભ કર્મ વર્તમાનમાં ઉદયમાં હોય, તેવા અશુભ પ્રવૃત્તિ કરતા જીવ સુખી જણાય છે. આમ બધું કર્મના બ'લ કયા પ્રકારે છે તેના પર આધારિત છે. પણ જે જીવે જે કર્મ જેવે જેવે રસે બાંધ્યાં છે, તે તે કર્મ તેવે તેવે રસે ભાગવ્યા વિના છૂટકા નથી, એ તો કર્મના અચળ સિદ્ધાંત છે — માત્ર બાંધેલા કર્મનું વહેલામાડું ફળ મળે છે તેટલું જ.

આ ખધાં કમેં જીવને અનાદિકાળથી લાગેલાં છે. અને તેની નિર્જરા થતી હોવા છતાં, તે વધતાં રહ્યાં છે, કારણ કે જીવ સાચું સમજ્યા નથી. જીવ જો આત્મસ્વરૂપ પામે, અને રાગદ્વેષરહિત સ્થિતિ રાખી સર્વ સમભાવે વેદે તો તેને નવાં કમેં બ'ધાતાં નથી. પરિણામે જૂનાં કમોની નિર્જરા થઈ જતાં તે કમેં મુક્ત ખને છે, અર્થાત્ કેવળજ્ઞાન પ્રગટ કરી સ્વભાવરૂપ માક્ષને પામે છે. સામાન્ય રીતે જીવ શુભ કે અશુભ કર્મ બાંધ્યા જ કરે છે, અને તે પ્રમાણે ફળ પણ ભાગવ્યા કરે છે. પણ જ્યારે તે શુભાશુભ કમેંથી નિવૃત્ત થાય ત્યારે માક્ષ પામે છે. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કથાય અને મન, વચન, કાયાના યાય એ કમેં બ'ધ થવાનાં પાંચ કારણા છે. તે કારણા જાય ત્યારે કમેંના નાશ થાય.

જ્ઞાન થયા પછી જીવને કર્મના કાેઈ પણ પ્રકારના ઉદયમાં હર્ષ-શાેક કે રાગ-દ્રેષ થતાં નથી, જે કંઈ ઉદયમાં આવે તેં સર્વન એ સમભાવે વેદે છે. અને પરિણામે તે કર્મથાં મુક્તિ મેળવે છે. જ્ઞાનીના આશ્રયે ચાલવાથી કર્મક્ષય થાય છે.

જ્યને સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવનાર તત્ત્વ તે કર્મ છે. સંસારથી છૂટવાની તાલાવેલી ધરાવતા શ્રીમદ્દના પત્રોમાં તેની સૌથી વિશેષ વિચારણા આવે તે સહજ છે. કર્મ શું છે, તેના કેટલા પ્રકાર છે, તે કેવી રીતે બંધાય છે, તેના બંધાવાનાં કારણા, તે ભાગવ્યા વિના છુટાય કેમ, તેનું ફળ કચારે મળે, કેવું મળે વગેરે વિશેની વિચારણા વિવિધ જચ્ચાએ વિવિધરૂપે મળે છે. કર્મ એ તત્ત્વજ્ઞાનનું એવું સ્વરૂપ છે કે જેમાં અનેક પ્રકારની જટિલતા છે. તેના માટે અનેક સ્વતંત્ર શંથા રચાયા છે, પરંતુ કર્મનાં વિશાળતા અને ઊંડાણ એટલાં બધાં છે કે તે સમજવા માટે પણ ઘણી પાત્રતા જેઈએ. શ્રીમદ્દે તો અહીં પત્રોના ઉત્તરરૂપે તેને અનુલક્ષીને મુખ્ય મુદ્દાઓની અને અગત્યની ગણાય તેટલી વિચારણા કરી છે. પણ તેમણે જેટલું સમજવ્યું છે તે સ્પષ્ટ છે, જલદી સમજાઈ જાય તેવું છે. આમાંની કેટલીક વિચારણા તો મુમુક્ષુઓના પ્રશ્નોના ઉત્તરરૂપે પણ અપાયેલી છે. લગભગ સા જેટલા પત્રોમાં આ વિચારણા જોવા મળે છે.

### કષાય<sup>૧૮</sup>

ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચાર પ્રકારના કષાય છે. આ પ્રત્યેક કષાયના પણ ચાર વિભાગ છે: અનંતાનુબંધી, અપ્રત્યાખાની, પ્રત્યાખાની અને સંજવલન. આમ કષાયની કુલ ૧૬ પ્રકૃતિ છે, તેમાં શ્રીમદ્દે સૌથી વિશેષ અનંતાનુબંધીની ચર્ચા કરી છે. આ કષાય સમજાવતાં શ્રીમદે લખ્યું છે કે:—

"જે કથાય પરિણામથી અનંત-સંસારના સંભંધ થાય તે કથાય પરિણામને જિનપ્રવચનમાં 'અનંતાનુખ'થી' સંજ્ઞા કહી છે. જે કથાયમાં તન્મયપણે અપ્રશસ્તભાવે, તીલોપયાગે આત્માની પ્રવૃત્તિ છે, ત્યાં અનંતાનુખ'થીના સંભવ છે. મુખ્ય કરીને અહીં કહ્યાં છે તે સ્થાનંક તે કથાયના સંભવ છે. સત્દેવ, સત્શુરુ અને સત્ધર્મના

૧૮. ' શ્રીમદ્ રાજ્ય', અગાસ આવૃત્તિ ૨, પત્રાંક : ૪૫૯, પરર, ૬૧૩, ૬૨૧ વગેરે.

જે પ્રકારે દ્રોહ થાય, અવજ્ઞા થાય, તથા વિમુખભાવ થાય એ આદિ પ્રવૃત્તિથી તેમ જ અસત્દેવ, અસદ્ગુરુ તથા અસત્ધર્મના જે પ્રકારે આગ્રહ થાય, તે સંબંધી કૃત-કૃત્યતા માન્ય થાય, એ આદિ પ્રવૃત્તિથી પ્રવર્તતાં 'અનંતાનુખ'ધી–કષાય' સંભવે છે. અથવા જ્ઞાનીનાં વચનમાં શ્રીપુત્રાદિ ભાવાને જે મર્યાદા પછી ઇચ્છતાં નિધ્વ' સ પરિણામ કહ્યાં છે તે પરિણામે પ્રવર્તતાં પણ 'અનંતાનુખ'ધી' હોવા યાગ્ય છે. ૧૯

જે કષાયથી અનંત-સંસાર વધી જાય તે અનંતાનુખ'ધી કષાય. અને એ અનંત-સંસાર કઈ રીતે વધે તે શ્રીમદ્દે ઉપરના અવતરણમાં સ્પષ્ટ બતાવ્યું છે. અનંતાનુખ'ધી કોધ, માન, માયા અને લાભના ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયાપશમ થાય ત્યારે જ સમક્તિ થાય છે. સમક્તિ થાય ત્યારે અનંતાનુખ'ધી કષાય ઉદયમાં નથી હોતો, પણ તે ચારેની પ્રત્યાખાની, અપ્રત્યાખાની અને સંજવલન એ ત્રણ પ્રકૃતિ બાકી હોય છે. આ ચારેની તરતમતા અનુસાર આ વિભાગ કરવામાં આવ્યા છે. સૌથી વધુ તીત્ર કષાય તે અનંતાનુખ'ધી અને સૌથી મુદ્દ ક્યાય તે સંજવલન સંજવલનમાં સૂક્ષમ પ્રકારનાં કોધ, માન, માયા અને લાભ હાય છે.

આ કષાય હોવાથી જીવને કર્મળ ધન થયા કરે છે. વળી, રાગ અને દ્વેષ એ કષાયનું જ એક રૂપ છે. ઇપ્ટની પ્રાપ્તિ કે અનિષ્ટના વિયાગથી રાગ અને અનિષ્ટની પ્રાપ્તિ તથા ઇપ્ટના વિયાગથી દ્વેષભાવ થાય છે, તે કષાય છે. કષાય હોવાથી જીવ સાચું સુખ મેળવી શકતો નથી, એટલું જ નહિ તેનું સંસારમાં પરિભ્રમણ પણ વધી જાય છે. આથી કષાય એ ઘણી અનિષ્ટ વસ્તુ છે.

આ કષાયનું સ્વંરૂપ સમજાવી શ્રીમફે તેનાથી નિવૃત્ત થવાના બાંધ અનંક જગ્યાએ કર્યો છે. રાગ, દ્વેષ, ક્રોધ, માન, માયા, લાભ, વગેરેથી છૂટવાના બાંધ શ્રીમફે અને બીજા જ્ઞાનીઓએ કર્યો છે. આ કષાયની મંદતા જીવને સદ્દગુરુની આજ્ઞાએ પ્રવર્તતાં ઝડપથી થાય છે. ગૃહસ્થાવાસમાં પણ ન્યાયસંપન્ન આજીવિકા આદિ વ્યવહાર કરવામાં આવે તો કષાયની મંદતા આવે છે, અને સાથે સાથે જ્ઞાનીના માર્ગ આત્મપરિણામી થાય તો તેથી પણ કષાયની વિશેષ મંદતા થાય છે. દીક્ષા લીધી હાય તો ત્યાં પણ કષાયની મંદતા કરવી તે લક્ષ હાવું જેઈએ. કષાયની મંદતા આવે ત્યારે જ દીક્ષાપણું સફળ થાય છે, કારણુ કે અન તાનુબંધી કષાયની ચાંકડી ત્રે ત્યારે જ સમક્તિ – આત્માનુભવ થાય છે. અને સંપૂર્ણ કષાયરહિત સ્થિતિ તે મોક્ષ, તે પણ કમે કરીને મળે છે.

સદેહે પણ સંપૂર્ણ કષાયરહિત થઈ શકાય છે. પણ તેવા જવા તો વિરક્ષા જ હાય છે. પૂર્વોપાર્જિત કર્મને લીધે દેહ હાય છે, પણ કષાયરહિત થતાં ચારે કષાયની ચારે પ્રકૃતિ નાશ પામ્યા પછી પણ દેહાદિ રહે છે, અને તે સ્થિતિમાં જીવની કષાયરહિત સ્થિતિ હાય છે. તે કષાયરહિત સ્થિતિ અ'દરની વસ્તુ હાવાથી કેટલીક વાર અન્ય જીવાના ખ્યાલમાં પણ ન આવે, કારણ કે સંજ્વલન પ્રકૃતિ એટલી બધી સૂક્ષ્મ છે કે તે સમજવા સામા જીવની પણ એટલી જ પાત્રતા જોઈએ.

૧૯. "શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, ૫. ૨૩૭. અગામ આવૃત્તિ આંક ૬૧૩.

#### જીવના દેાષર ગ

જીવને માક્ષમાર્ગ ન મળવા માટે મુખ્યત્વે ચાર કારણો છે: સ્વચ્છ'દ, અજ્ઞાન, અભિનિવેશ અને અભિમાન. આ ચારે કારણો વિશે શ્રીમદ્દે પોતે લખેલા પત્રામાં વાર'વાર ચર્ચા કરી છે, તે વિશે અભિપ્રાય પણ આપેલ છે.

સ્વચ્છંદ એટલે કે પાતાને રુચે તે અનુસાર ચાલવાની વૃત્તિ; બીજા કાઈ કહે તેમ નહિ, જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ નહિ, પણ પાતાની રુચિ અનુસાર ચાલવું તે સ્વચ્છંદ છે. અનાદિ કાળથી જીવ સ્વચ્છંદથી જ વર્તતા આવ્યા છે, એટલે તેને માર્ગની પ્રાપ્તિ થઈ નથી. માર્ગન મળવાનું સૌથી બળવાન કારણ સ્વચ્છંદ છે. તે જાય તો જીવના અન્ય દાષા પણ જાય છે. જીવમાં સ્વચ્છંદ હોય તો તેને જ્ઞાનીની આળખાણ થતી નથી, અને આળખાણ થાય તો તેની આજ્ઞા અનુસાર વર્તા શકતો નથી, પરિણામે જીવનું સંસાર-પરિભ્રમણ થયા જ કરે છે. જો સંસારના દુ:ખથી અને પરિભ્રમણથી છૂટવું હોય તો સ્વચ્છંદના ત્યાગ કરવા જોઈએ. સ્વચ્છંદ, જ્ઞાનીની ઓળખ કરી તેની આજ્ઞા પ્રમાણે ચાલવાથી મટે છે. સ્વચ્છંદ જતાં માર્ગ મળે છે, સુમુક્ષતા આવે છે, જ્ઞાની માટે અહાભાવ જાગે છે, ભવભ્રમણ જાય છે, વગેરે લાભ થાય છે. આમ શ્રીમદ્દે સ્વચ્છંદ છાડવા ખૂબ ભારપૂર્વંક જણાવ્યું છે.

જવના આવા બીએ માટા દાષ છે તે અજ્ઞાન છે. અજ્ઞાન એટલે જ્ઞાનરહિત દશા નહિ, પણ મિથ્યાત્વ સહિતનું જ્ઞાન. એ મિથ્યાત્વ જાય તો જીવને સમ્યગ્જ્ઞાન થાય અને તેનું અજ્ઞાન મટે. આ અજ્ઞાનને લીધે, જીવનું સંસારમાં પરિભ્રમણ થયા કરે છે. તેથી અજ્ઞાન એ કલ્યાણના માર્ગમાં અંતરાયરૂપ છે. સરળપણું, ક્ષમા, પાતાના દોષનું જોવું, અલ્પારંભ, અલ્પ પરિશ્રહ, જ્ઞાની પુરુષની અત્યંત ભક્તિ – એ બધાં સાધના જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ કરવાથી અજ્ઞાનથી નિવૃત્તિ થાય છે, તે વિશે શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

"જ્યાં સુધી પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીની ઇચ્છાએ એટલે આજ્ઞાએ નહિ વર્તાય ત્યાં સુધી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થવી સંભવતી નથી." ? ૧

આ જ કારણે વિચારવાન જીવને અજ્ઞાન સિવાય બીજા કાેઈના ભય હાેય નહિ, અને તે અજ્ઞાન-પરિષહની નિવૃત્તિ કરવાના પ્રબળ પુરુષાથી હાેય. સત્સંગ, સત્પુરુષના ચાેગ વગેરે અજ્ઞાન ટાળવાનાં બળવાન નિમિત્તો છે.

છવને માર્ગ ન મળવામાં આવું ત્રીજું કારણ છે અભિનિવેશ. અભિનિવેશ એટલે આસક્તિ. છવ આત્મા સિવાયના દેહ, પુદ્દગલ, ધન, વૈભવ, શ્રી, પુત્ર, કુટુંળ, સત્તા, અન્ય માન્યતા વગેરેને વિશે આસક્તિ રાખે છે તે અભિનિવેશ છે. અભિનિવેશ બે પ્રકારે છે: લોકિક અને શાસ્ત્રીય. બાહ્ય પદાર્થો, દેહ ઇત્યાદિમાં આસક્તિ હોવી તે લોકિક અભિનિવેશ છે. આ સર્વમાં આસક્તિ એાછી કરી, મમતા ઘટાડી વર્તવાથી ગુણુોના ઉદય થાય છે.

૨૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અમારા આવૃત્તિ ૧, પત્રાંક: ૬૯૬, ૨૫૪, ૪૪૯, ૫૨૨, ૫૯૭, ૬૫૮ વગેરે. ૨૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, ૫. ૩૪.

પણ જ્યાં સુધી દ્રવ્યાદિના લાભ, તૃષ્ણા, દૈહિકમાન, કુળજાતિ સંબ'ધી માહ, સ્વચ્છ'દથી અમુક ગચ્છના આગ્રહ રાખવા વગેરે લોકિક અભિનિવેશ હાય ત્યાં સુધી કલ્યાણ થતું નથી.

શાસ્ત્રીય અભિનિવેશ અંગે શ્રીમદ્દે કહ્યું છે કે :--

"આત્માર્થ સિવાય શાસની જે જે પ્રકારે છવે માન્યતા કરી કૃતાર્થતા માની છે, તે સર્વ શાસ્ત્રીય અભિનિવેશ છે." ? ?

સ્વચ્છંદ ટાળ્યા વિના શાસ્ત્રોની કાેઇ ને કાેઇ વાતને ખાેટું મહત્ત્વ આપવું તે શાસ્ત્રીય અભિનિવેશ છે, તેનાથી જીવને ગુણ પ્રગટાવવામાં અ'તરાય થાય છે, તેથી તે હેય છે. પણ સ્વચ્છંદરહિત પુરુષને આત્મા સમજવા માટે શાસ્ત્રો ઉપકારી છે એ લક્ષ રાખીને સત્શાસ્ત્ર વિચારવામાં આવે તાે તે શાસ્ત્રીય અભિનિવેશ ગણાય નહિ. આમ જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ ચાલવાથી આ ખંને પ્રકારના અભિનિવેશ ત્યાંગી શકાય છે તેમ શ્રીમફે જણાવ્યું છે.

જવના માનભાવ – અભિમાન એ પણ માટા દાષ છે. તેમાં મમતા ભળતાં તે દાષા વિશેષ વધે છે. જવને કુળનું, દેહનું, રૂપનું, સત્તાનું, ધનનું – એમ અનેક પ્રકારનું અભિમાન હાય છે. એ જ રીતે અન્ય પદાર્થો પ્રતિ આસક્તિ પણ જેવામાં આવે છે. આ અભિમાન અને મમતા જીવના દોષો છે. તેનાથી જીવનું અક્લ્યાણ થાય છે, કારણ કે તેમાંથી રાગદ્રેષ જન્મતાં કર્મ બંધ ઘણા વધી પડે છે. તેથી આ દોષોના જેમ બને તેમ ત્વરાથી ક્ષય કરવાની ભલામણ શ્રીમદ્દે કરી છે. આ અભિમાન ટાળવા માટે સદ્દગુરુના તથા પ્રભુના ગુણા વિચારના યોગ્ય છે. તેમના ગુણા વિચારનાં પોતાના અલ્પત્વનું ભાન થાય છે અને અભિમાન ટળે છે. બીજ બાજુ પોતાના નાનામાં નાના દોષને માટે સતત જાગ્રત રહેવાથી અભિમાન ટળે છે. આ અહંભાવ કચારે અને કેવા પ્રકારે મટે તે જણાવતાં શ્રીમદ્દે એક પત્રમાં લખ્યું હતું કે:—

"તે અહંભાવને જે આગળથી ઝેર જેવા પ્રતીત કર્યા હાય, તા પૂર્વાપર તેના સંભવ એક થાય. કંઇક અંતરમાં ચાતુર્યાદ ભાવે મીઠાશ સૂક્ષ્મપરિશ્વૃતિએ પશુ રાખી હાય, તો તે પૂર્વાપર વિશેષતા પામે છે, પશુ ઝેર જ છે, નિશ્ચય ઝેર જ છે, પ્રગટ 'કાળક્ટ' ઝેર છે; એમાં કાઈ રીતે સંશય નથી અને સંશય થાય, તા તે માનવા નથી; તે સંશયને અજ્ઞાન જ જાણવું છે; એવી તીલ ખારાશ કરી મૂકી હાય તા તે અહંભાવ ઘશું કરી ખળ કરી શકતા નથી." 'રેં

મમતાને ટાળવા માટે સર્વ'નું અનિત્ય સ્વરૂપ વિચારવાની ભલામણ શ્રીમદ્દે કરી છે. અનેક પદાર્થોને આ કાળ સુધીમાં છેાડચા છે, અને મમતા હોવા છતાં તે છૂટતા નાય છે. ને તેઓ પાતાના થતા નથી તાે પાતે તેના શા માટે થવુ'? તેમાં શા માટે મારાપણ' કરવુ'?–એવા વિચારા કરવાથી મમતા છૂટે છે.

રર. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, પાંડ ૨, ૫. ૨૪૮.; અગામ આવૃત્તિ આંક ૬૬૧ ૨૩. એજન, ૫. ૨૭૬. એજન આંક ૭૧૬

આમ શ્રીમફે જીવમાં પ્રવર્તતા સ્વચ્છંદ, અજ્ઞાન, અભિનિવેશ, અભિમાન, મમતા આદિ દોષા પ્રત્યક્ષ કરાવી તે કઈ રીતે અનિષ્ટ છે તે પણ જણાવેલ છે, અને સાથે સાથે તે દોષા ટાળવાના ઉપાય પણ બતાવ્યા છે.

#### પશ્ચિહર૪

પરિશ્રહની મર્યાદા કરવી તે પણ કલ્યાણ માટે શ્રીમદ્દે આવશ્યક અંગ ગણ્યું છે. પરિગ્રહની મૂર્જાને તેઓ પાપનું મૂળ ગણાવે છે, તેથી જેને પરિગ્રહની મર્યાદા નથી હોતી, તેમને સુખ મળતું નથી. પરિગ્રહ વધારવાની તૃષ્ણામાં જે કંઈ મળેલ હોય છે તે સુખ પણ તેઓ માણી શકતા નથી, એ અપેક્ષાએ તેમને દુઃખી ગણેલ છે આથી પરિગ્રહને અવૈરાગ્યના મૂળ તરીકે શ્રીમદ્ એાળખાવે છે.

પરિગ્રહ વધારવાની વૃત્તિવાળાનાં મન ચળવિચળ રહ્યા કરે છે, તેથી પરિગ્રહના ત્યાગ આવશ્યક છે. પરિગ્રહના સંપૂર્ણ પણે ત્યાગ તા મુની ધરા, જેઓ સર્વસ ગપરિત્યાગી હાય છે, તેઓ જ કરી શકે છે. પણ ગૃહસ્થ પરિગ્રહની મર્યાદા તા કરી જ શકે છે. પરિગ્રહની મર્યાદા થવાથી તે ઉપરાંતની પરિગ્રહ્મુહિ ચાલી જાય છે. તેથી જે હાય તેમાં જીવ સુખ અને સંતાલ મેળવી શકે છે.

ધર્મ સંખંધી અમુક જ્ઞાન હોય, ધર્મની દહતા હોય, પણ પરિગ્રહની મર્યાદા થઈ ન હોય તો તે જીવ પરિગ્રહના પાસમાં કસાઈ જાય છે. તેની વૃત્તિ મર્યાદિત થઈ શકતી નથી, અને તેથી તેને આત્મસુખ મળતું નથી. આથી આરંભ, પરિગ્રહના જેમ બને તેમ ત્યાગ કરવા જોઈએ. જેમ જેમ તેના માહ ઘટતા જાય છે, તેમ તેમ તેમાંથી પાતાપણાનું માન ઘટે છે, અને તેમ તેમ મુમુસુતા વર્ષમાન થાય છે. આમ મુમુસુતાની વર્ષમાનતા અથે સર્વ જ્ઞાનીઓ પરિગ્રહખુદિ, મમતા આદિ ઘટાડવાના ઉપદેશ કરે છે.

સ'યમના રક્ષણ માટે જે કંઈ સાધના રાખવાં પહે તે પરિગ્રહ નથી, પણ તે રાખવાની મૂર્છા થાય તા તે પરિગ્રહ છે, તેથી તે મૂર્છાને છાડી, પરિગ્રહના ત્યાગ કરવા તે મુમુક્ષુ જીવ માટે કલ્યાણ માટેનું ઉપયોગી સાધન છે. આ જ કારણે શ્રીમદ્ર પણ સવ'સ'ગપરિત્યાગી થવા બહુ ઉત્સુક હતા.

#### પ્રમાદ-અપ્રમાદ<sup>ર પ</sup>

ધર્મ ના અનાદર, ઉન્માદ, આળસ, કષાય એ સર્વ પ્રમાદનાં લક્ષણા છે. એટલે કે ધર્મ ના કાર્યમાં નિરુત્સાહ એ પ્રમાદ છે. આવા પ્રમાદ સેવવાથી જીવનું અકલ્યાણ થાય છે.

પપ

૨૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, આંક: ૩૩૨, ૭૬૨, ૭૩૭ વગેરે.

२५. એજન, आंड: ३५६, ४२३, ४८६, ७४४ वर्गरे.

શ્રી મહાવીર પ્રભુએ ગૌતમસ્વામીને તથા અન્ય સર્વ ભવ્યોને વાર'વાર એક પળના પણ પ્રમાદ ન કરવાના બાધ આપ્યા છે. કારણ કે એક પળ જેટલા પ્રમાદના સેવનથી એક ભવ હારી જવા જેવું થાય છે.

પ્રમાદરહિત જીવ આત્મકત્યાણુમાં પ્રવૃત્ત રહે છે, તે માક્ષમાર્ગમાં સ્થિર થાય છે, અને તેના ફળરૂપે માક્ષ પામે છે. આમ સર્વ જ્ઞાનીઓની દૃષ્ટિએ અપ્રમાદ એ કર્તવ્ય છે. પ્રમાદને તીર્થ કરદેવ કર્મ કહે છે. અને અપ્રમાદને તેઓ આત્મસ્વરૂપ કહે છે. જ્યાં અપ્રમત્તદશા હોય ત્યાં આત્મભાવ સિવાય બીજા કોઈ પણ ભાવના અવકાશ નથી વર્તતા, તેથી તે કત્યાણુરૂપ છે. પ્રમાદના કારણથી જ ઘણી વાર ભવભ્રમણ થાય છે. અસાર અને ક્લેશરૂપ આરંભ – પરિશ્રહના કાર્યમાં જીવ પ્રમાદવશ થઈ ને રહે તો ઘણાં વર્ષોના ઉપાસેલા વૈરાગ્ય પણ નિષ્ફળ જાય છે. તેથી જીવે પ્રત્યેક કાર્યમાં અને પ્રત્યેક ક્ષણે જાગૃતિ રાખવી આવશ્યક છે, નહિતર મુમુક્ષતા રહેવી કઠણ છે.

જેમ સામાન્ય જીવને માટે પ્રમાદત્યાગ કર્તવ્ય છે, તેમ જ્ઞાનીને માટે પણ તે આવશ્યક છે. પ્રમાદના સેવનથી તેને પણ ભવભ્રમણ વધી જવાના ઘણા સંભવ રહે છે. જેને માર્ગ-પ્રાપ્તિ થઈ છે તેવા પુરુષને પણ પ્રમાદને લીધે ભવભ્રમણ કરવું પડ્યું છે, તા પછી જેના માર્ગાનુસારી અવસ્થામાં પ્રવેશ પણ નથી તેવા જીવને માટે તા સર્વવ્યવસાયથી નિવૃત્તિભાવ રાખવા અને વિચારજાગૃતિ રાખવી તે સ્વિશેષ આવશ્યક છે.

આવા પ્રમાદના ત્યાગ કરવાથી દુઃખના ક્ષય થાય છે. પ્રમાદત્યાગથી અ'તમું ખ થવાય છે. વળી —

"કેવળ અંતર્મું ખ થવાના સત્પુરુષોના માર્ગ સર્વ દુઃખક્ષયના ઉપાય છે, પણ તે કાઈક જીવને સમજાય છે. મહત્ પુષ્યના યાગથી, વિશુદ્ધમતિથી, તીવ વૈરાગ્યથી અને સત્પુરુષના સમાગમથી તે ઉપાય સમજાવા યાગ્ય છે. તે સમજાવાના અવસર એકમાત્ર આ મનુષ્યદેહ છે, તે પણ અનિયમિત કાળના ભયથી ગૃહીત છે; ત્યાં પ્રમાદ થાય છે, એ ખેદ અને આશ્ચર્ય છે." – રદ

આમ શ્રીમદ્દે પ્રમાદત્યાગનું ઘણું મહત્ત્વ ખતાવ્યું છે.

# **વ્યવહારશ**સ્ત્રિ<sup>૨૭</sup>

આગળ જોયા તેવા કોષોથી જીવે નિવર્તવું જોઈએ, અને જ્યાં સુધી તે જીવ ગૃહસ્થાવાસમાં હોય ત્યાં સુધી નીતિથી જીવન જીવવું જોઈએ. એટલે કે વ્યવહારની શુદ્ધિ સાચવવી જોઈએ. જે સંસારપ્રવૃત્તિ આ લોકમાં અને પરલોકમાં સુખનું કારણ થાય તેનું નામ વ્યવહારશુદ્ધિ. આ શુદ્ધિ સાચવવા માટેના કેટલાક નિયમા શ્રીમદ્દે વિચાર્યા હતા.

ર૬. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, ૫. ૭૦૩. અગાસ આવૃત્તિ. આંક ૮૧૬.

૨૭. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, આંકઃ ૪૮, ૪૯૬, ૮૭૨ વગેરે.

જેને આજિવિકા પ્રાપ્ત કરવાની આવશ્યકતા ન હોય તેનું તો ધર્મમય જીવન જ ગાળવું જોઈએ, અને જેને તેવી આવશ્યકતા હોય તેનું તેનું અમુક નિયમાથી પોતાનું જીવન નિસાવવું જોઈએ. આજિવિકા પ્રાપ્ત કરવા માટે કાઈ પણ પ્રકારના અનાચારથી લક્ષ્મી ન મેળવવી જોઈએ. અને એ ઉપરાંત કાઈથી વિધાસઘાત, કાઈની થાપણ એાળવવી, વ્યસનનું સેવવું, મિશ્યા આળ મૂકવું, ખાટા લેખ કરવા, જુલમી સાવ કહેવા, ન્યૂનાધિક તાલી આપવું, એકને ખદલે બીજું આપવું – એમાંથી કાઈ પણ રસ્તે લક્ષ્મી મેળવવામાં આવે તા વ્યયહારશુદ્ધિ સચવાતી નથી.

નીતિ એ તા વ્યવહારશુહિના મુખ્ય પાયા છે. દ્રવ્યાદિ ઉત્પન્ન કરવામાં સાંગાપાંગ ન્યાયસંપન્ન રહેવું તે નીતિ છે. આવી નીતિ વ્યવહારશુદ્ધિ માટે આવશ્યક છે. એ નીતિ મૂકતાં પ્રાણુ જાય એવી દશા આવે ત્યારે ત્યાગ અને વૈરાગ્ય સાચા સ્વરૂપમાં પ્રગટ થાય છે. દેશ કાળ આદિની દૃષ્ટિએ આવી નીતિ જાળવવી તે ઘણું કઠિન છે, પણ તેવી નીતિ સાચવ તો તેને માટે કલ્યાણ સુલભ છે. જેને સત્પુરુષના નિશ્ચય થયા છે, તે એવી નીતિ ન પાળે તા પછી તે સત્પુરુષની વંચના જ કરે છે એમ કહેવાય; એથી એવી વ્યવહારશુદ્ધિ સાચવવાના શ્રીમદ્દના ઉપદેશ છે. ગમે તેવી કઠણાઈ હાય પણ નીતિ, વ્યવહારશુદ્ધિના ત્યાગ ન થવા જોઈ એ; તે હાય તા જ સત્સંગનું સાચું ફળ મળે છે.

#### આત્મારેલ

જેને પામવા માટે અસ'ખ્ય શાસ્ત્રો અને અનેક ધર્મા રચાયાં છે, તે આત્મા જલદી ન પામી શકાય તેવું તત્ત્વ છે. જગતમાં પ્રવર્તતાં બે મુખ્ય તત્ત્વમાં આત્મા – જીવ અને જડ – પુદ્દગલ છે. આ આત્મા કાેેે છે, કેવા છે, કચાંે થયો, તેનું સ્વરૂપ શું ? તે વગેરે જાણવા માટે અનેક જ્ઞાનીઓએ પ્રબળ પુરુષાર્થ કર્યો છે. અને પાતાને આત્મા સમજાયા પછી તે જગતના જીવાને જણાવવા તથા તેઓનું કલ્યાણ કરવા અસંખ્ય શાસ્ત્રો રચ્યાં છે, છતાં સર્વ આત્માને પામી શક્યા નથી એ જ મહાખેદની વાત છે.

સર્વ જ્ઞાનીઓના જણાવવા પ્રમાણે આતમા શુદ્ધ, ખુદ્ધ, ચૈતન્યઘન, સ્વયંપ્રકાશિત, અનંતમુખના ભાષ્ટ્રતા, અરૂપી, નિરંજન, નિરાકાર વગેરે ગુણાવાળા છે. આ બધા ગુણા તેના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં પ્રગટે છે, પણ આત્મા જ્યારે કર્મમલથી લેપાયેલા હાય છે, ત્યારે તેના તે ગુણા દખાયેલા હાય છે. તેમ છતાં તેનાં બે લક્ષણ તા ગમે તે પરિસ્થિતિમાં જણાયા વિના રહેતાં નથી; તે લક્ષણા છે: તેનું ચૈતનત્વ અને ઉપયાગ. જીવમાં ચૈતનશક્તિ છે તથી તે સર્વ પદાર્થોના જ્ઞાતા – જાણનાર અને દ્રષ્ટા – જોનાર પણ છે.

અના દિકાળથી તે કર્મમાં બ'ધાયેલા છે. તેથી તેના અનેત વીર્ય, અનેત સુખ, રાગદ્વેષરહિતપણું વગેરે ગુણા જાણમાં આવ્યા નથી. વળી, તે અરૂપી હાવાથી જોઈ શકાતા નથી, એટલ તેને જ્ઞાનીઓ "નેતિ નેતિ"થી ઓળખાવ છે. આ નહિ, આ નહિ, એમ સર્વ નાશવ'ત વસ્તુને બાદ કરતાં કરતાં જે અવ્યાબાધ સ્વરૂપ રહે તે આત્મા છે.

ર૮. '' શ્રીમદ્ ર જચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ ૧, આંકઃ ૧૩૦, ૪૨૫, ૪૩૨, ૫૩૦, ૫૭૦ વગેરે.

આ અવ્યાખાધ સ્વરૂપવાળા આત્મા નિત્ય છે. જગતના સર્વ પદાર્થો અનિત્ય છે, પણ આત્મા અવિનાશી છે. તે અનંતજ્ઞાનના ઘણી હોવા છતાં જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મના અંધને લીધે તેનું જ્ઞાન અવરાયેલું પડ્યું છે; અને તેથી તે પાતાનું સ્વરૂપ પામી શકતા નથી.

પાતાનું સ્વરૂપ પામવા માટે જ્ઞાનીઓએ આત્મા છે, તે નિત્ય છે, તે કર્તા છે એ આદિ છ પદની અનન્ય શ્રદ્ધા આવશ્યક ગણી છે. કર્મથી લેપાયેલા આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ માક્ષપદ છે. તે પદ મેળવવાના ઉપાય પણ છે, તેની શ્રદ્ધા થયા વિના તે માક્ષપદ પામી શકાતું નથી.

આત્માનું સાચું સ્વરૂપ સમજાવવા તથા તેનું શુદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ કરાવવા માટે જ જ્ઞાનીઓએ આખા જગતના પદાર્થીની વિચારણા કરી છે, અને તેમાં કર્મનું કાર્ય, નવ તત્ત્વ, છ દ્રવ્ય, જીવના દોષ, આત્માનું શુદ્ધ સ્વરૂપ, તેનું વર્તમાન સ્વરૂપ, સંસારનું સ્વરૂપ, જ્ઞાનના પાંચ પ્રકાર વગેરે વિષયાનું વિસ્તારથી નિરૂપણ કર્યું છે.

જેઓ આત્માને પામ્યા છે તેઓ અનંતમુખના ઘણી થયા છે. આ આત્માની સમજણ પામવા માટે, જેઓ આત્માને પામ્યાં છે તેવા જ્ઞાની પુરુષોના આશ્રય બહુ જ મહત્ત્વના ગણાવ્યા છે. તે જ્ઞાની પુરુષ કેવા હાય, તેનાં કેવાં લક્ષણો હાય, તેની કેવી વર્તના હાય, તેમના કેવા ઉપદેશ હાય, તેમની લક્તિ કરવાથી શું ફળ મળે, અવજ્ઞા કરવાથી શું ફળ મળે વગેરે વિશે શ્રીમદ્દે ઘણી જગ્યાએ લખ્યું છે. તેમના એ પત્રામાં પ્રધાનસૂર આત્માના છે. અને સર્વ જ્ઞાનીની જેમ તેમણે પણ બાકીનાં સર્વ તત્ત્વા તેના અનુસંધાનમાં સમજાવ્યાં છે.

આતમાને પામવાના બાધ શ્રીમફે કર્યા છે. જે માર્ગ આતમા પમાય તે માર્ગ જવાના બાધ છે. તે માર્ગ પામવાનાં સાધના, લક્ષણા વગેરે પણ તેમણે બતાવેલ છે. આતમાની કર્મ રહિત સ્થિતિને તેમણે આવકારી છે. એ માટે તેમણે વિવિધ દરિબિંદુથી આતમા વિશે વિચાર કર્યો છે. અનંતાનુબંધી ઉદયવાળા, અભવ્ય, આતમાર્થી, એકે દ્રિયથી પ'ચેન્દ્રિય, ક્રિયાજડ, ક્ષાયિક સમકિતી, દુર્ભવ્ય, દેહધારી, દેહરહિત, ભવ્ય, માર્ગાનુસારી, મુમુક્ષ, વર્તમાન, વિચારમાન, સ'સારી, સિદ્ધ વગેરે સ્થિતિ ભાગવતા આતમાને વિશે તેમણે જુદા પત્રોમાં પાતાના અભિપ્રાય જણાવ્યા છે.

#### મ્યાત્મા એક કે અનેક ?

અ**વિનાશી, ચૈતન્યસ્વરૂપ, શુદ્ધ, ભુદ્ધ, જ્ઞાતાદ્ર**ષ્ટા એવા આત્મા જગતમાં એક છે કે અનેક તે **વિશે શ્રીમ**ફે વિચારણા કરી છે. વેદાંતાદિ દર્શના એક પરમાત્માના સર્વ અ શ માની, આત્માને એક જ માને છે. પણ શ્રીમદ્ જૈન દર્શન અનુસાર આત્માને અનેક માને છે.

જૈનદર્શન અનેકાંતિક છે, તેથી તેમાં જુદી જુદી અપેક્ષાથી આત્માને એક અનેક માનેલા છે, જે શ્રીમદ્દને પણ માન્ય છે. શક્તિ, ચેતનત્વ, જ્ઞાન વગેરેની દૃષ્ટિએ સર્વ આત્મા સરખા છે, તે અપેક્ષાએ આત્મા એક છે, પણ સંખ્યાની દૃષ્ટિએ પ્રત્યેક આત્મા ભિન્ન ભિન્ન માની અનંત આત્મા કહેલ છે. તે સર્વ કર્મથી લેપાયેલા છે, અને જ્યારે શુદ્ધ થશે ત્યારે તેઓની સંખ્યા તે જ રહેવા છતાં શક્તિની અપેક્ષાથી, અન્ય અપેક્ષાથી તે સમાન થશે.

#### ધ**મ**િર ૯

જગતમાં અધાગતિમાં પડતા જીવને ધારી રાખનાર, ટકાવી રાખનાર તત્ત્વ તે ધર્મ છેઃ શ્રીમદ્ ધર્મને આવા વિશાળ અર્થમાં સમજતા હતા. જે પરમ શાંતિ આપે તે ધર્મ, એવું પ્રતિપાદન કરતાં શ્રીમદ્દે શ્રી જૂઠાભાઈને લખ્યું હતું કેઃ—

"પરમશાંતિપદન ઇચ્છિયે એ જ આપણા સર્વસમ્મત ધર્મ છે, અને એ જ ઇચ્છામાં ને ઇચ્છામાં તે મળી જશે."<sup>3</sup>ં

આમ જે, આત્માન પરમ શાંતિ આપે, તેને અધાગતિમાં પડતા બચાવી લે, સંસારના ક્ષય કરવામાં સહાય કરે, પરમ વૈરાગ્ય આપે વગેરે આધ્યાત્મિક સહાય આપે તે ધર્મ, એમ શ્રીમદ્દે ઘણી જગ્યાએ સમજાવ્યું છે. જગતમાં જાતજાતના ધર્મ પ્રવર્તે છે, તેમાં સાચા ધર્મ કરેા ? તે કઈ રીતે જાણવું ? તે જાણવાની રીત બતાવતાં શ્રીમદ્દે કહ્યું છે કે, જે ધર્મથી વૈરાગ્ય આવે, સંસાર ક્ષીણ થાય અને આત્માને પરમ શાંતિ મળે તે સાચા ધર્મ. તેના ક્રીક, માન, માયા લાભાદિ કથાયાના પણ નાશ થવા જોઈએ.

શ્રીમદ્દે પાતાની આ કસાદીથી ઘણા ધર્મા તપાસ્યા હતા, અને તેમને અનેક રીતે ચકાસી જેતાં જૈનધર્મની ઉત્તમતા જણાઈ હતી. જૈનના સેવનથી, તીર્થ કરની આગ્રાએ ચાલવાથી આત્મ પમાય છે, સંસારક્ષય થાય છે, તેવી તેમને ખાતરી થઈ હતી. અને તેથી તેમનું વલણ તે ધર્મ પ્રતિ વિશેષ જેવામાં આવે છે; તેની ઉત્તમતા ખતાવતાં ઘણાં વચના પણ તેમના પત્રોમાં જેવામાં આવે છે. આમ છતાં અન્ય ધર્મ પ્રતિ તેમને દ્વેષ નહોતો. તેઓ પ્રત્યેક ધર્મમાંથી સાચાં તત્ત્વો લેવા સદાય તત્પર રહેતા હતા. વેદાંત, બૌદ્ધ, સાંખ્ય, વેષ્ણુવ સંપ્રદાય વગેરમાંથી જે જે તત્ત્વો ચાગ્ય લાગ્યાં હતાં તે સર્વનો તેમણે સ્વીકાર કર્યો હતો. મોક્ષ પામવા માટે જૈન દર્શનનું સેવન એક ઉત્તમ સાધન છે, તેમ તેઓ વાર વાર જણાવે છે. પણ તે સિવાય માક્ષ જ ન થઈ શકે તેવું એકાંતિક વલગુ તેમનું ન હતું. તેઓ સર્વ ધર્મ પ્રતિ સમાન દર્ષિ રાખવાવાળા હતા. જે ધર્મથી આત્મા પમાય તે જ શ્રેષ્ઠ ધર્મ અને તે જ સ્વીકારવો તેવો તેમના અભિપ્રાય હતા.

ધર્મમાં દેખાતાં અનેક મતમતાંતરાથી દૂર રહેવાના બાધ તેમણે મુમુક્ષુઓને કર્યા છે. એ મતમતાંતરામાં ગ્રુંચવાયા સિવાય આત્માનું કક્યાણ કઈ રીતે થાય તે જ વિચારવાના અનુરાધ તેમણે સદાય કર્યો હાય તેમ તેમના પત્રો ખેતાં જણાય છે. કથારેય મતભેદ વધારવા પ્રતિ તેમનું વલણ ખેવામાં આવતું નથી. તેમનું વલણ તા આ મતભેદો મટી સર્વ જ્વાં કઈ રીતે કલ્યાણના માર્ગ પર આવે તે તરફ જ ખેવામાં આવે છે. દાખલા તરીકે —

"ગમે તે વાટે અને ગમે તે દર્શનથી કદયાણ થતું હોય, ત્યાં પછી મતાંતરની કંઈ અપેક્ષા શાધવી ચાગ્ય નથી. આત્મત્વ જે અનુપ્રેક્ષાથી, જે દર્શનથી કે જે જ્ઞાનથી પ્રાપ્ત થાય, તે અનુપ્રેક્ષા, તે દર્શન કે તે જ્ઞાન સર્વાપરી છે." ઉ

રેટ. " શ્રીમદ્રાજ્યંદ્ર", અગાસ આદૃત્તિ ૧, આંકે : ૩૭, ૯૭, ૨૬૬, ૪૦૩, ૪૮૬, ૫૩૦ વગેરે. ૩૦. એજન, પૃ. ૧ં૭૦, આંકે ૩૭. - ૩૧. એજન, પૃ. ૧૯૩, આંકે : ૭૧.

આમ જે જે પ્રકારે આત્મા આત્મભાવ પામે તે તે પ્રકાર સદ્ધર્મના છે. અને જેનાથી આત્મા અન્યભાવ પામે તે ધર્મના પ્રકાર નથી. તેથી જેઓ ધર્મ પામ્યા છે, તેમની પાસેથી જ સાચા ધર્મ પામવા જોઈ એ.

#### કલ્યા**ણ** <sup>૩ ર</sup>

જે વડે સંસારથી મુક્તિ ચાય, આત્મ પમાય અર્થાત્ આત્માનાં દુઃખા જય તેને શ્રીમદ્ કરયાણ તરીકે એાળખાવે છે. ભૌતિક સુખા કે વૈભવની પ્રાપ્તિને તેઓ કરયાણ કહેતા નથી. જુદી જુદી જગ્યાએ નાના નાના ફકરાએામાં શ્રીમદ્દે આ કલ્યાણના માર્ગ બતાવ્યા છે.

આ બધાં લખાણામાં શખ્દા જુદા જુદા છે, પણ ભાવાર્થ તો એક જ છે કે જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ, સર્વસમર્પણભાવથી જીય વર્ત તો તેનું આત્મકરયાણ થાય. અન્ય કાઈ પણ ઇચ્છાથી નહિ પણ આત્માનું કલ્યાણ કરવાની ઇચ્છાથી જ જો જ્ઞાનીપુરુષની આજ્ઞા પાળવામાં આવે તો તે કલ્યાણ થવા માટેનું બળવાન નિમિત્ત છે. તેમાં જીવને સત્પુરુષની પ્રતીત આવવી જોઈએ. તે સાથે વૈરાગ્ય, શમ, વિવેક આદિ ગુણા પણ આવવા જોઈએ. તે બધાની આત્માર્થ સાધન કરવામાં ન આવે તો તે સંસારાર્થ થઈ જાય છે, અને તેનું ફળ સંસારનું મળે છે. એવી જાતની સાધના તો પૂર્વ અનેક વાર કરી છે, પણ તેથી જીવનું કલ્યાણ થયું નથી, માટે આત્માનું કલ્યાણ થયા તે હેતુએ એ સર્વ ગુણા વિકાસવવા યાગ્ય છે. અને એ માટે જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ ચાલવાના સર્વોત્તમ ઉપાય બતાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

'' જ્ઞાનીને ઓળખાે; ઓળખાં એઓની આજ્ઞા આરાધા. જ્ઞાનીની એક આજ્ઞા આરાધતાં અનેકવિધ કલ્યાણુ છે. "33

આર'લ, પરિગ્રહ, અસત્સ'ગ એ આદિ કારણા જીવનું કલ્યાગુ થવામાં આડે આવતા અળવાન પ્રતિબ'ધ છે. તેથી તેનાથી છૂટવાના, અને જેમ બને તેમ અલ્પપરિગ્રય રાખવાના બાધ શ્રીમફે કર્યો છે. શ્રીમફે લખ્યું છે કે:—

"જ્ઞાની પુરુષ પ્રત્યે અભિન્ન ખુદ્ધિ થાય, એ કલ્યાણ વિશેના માટા નિશ્ચય છે, એવા સર્વ મહાત્મા પુરુષોના અભિપ્રાય જણાય છે. "૩૪

આમ કલ્યાણ કરવા માટે જ્ઞાની પુરુષની આજ્ઞાએ પ્રવર્તન કરવું એ સર્વ જ્ઞાનીઓને મતે સચાટ ઉપાય છે.

# ત્**યામ – સવ<sup>િ</sup>સ ગપરિ**ત્યાગ<sup>૩૫</sup>

# શ્રીમદ્દે ત્યાગના અર્થ સમજાવતાં એક પત્રમાં કહ્યું છે કે:—

૩૨. '' શ્રીમદ્ રાજ્યાં, અગામ આદૃતિ ૧, આંક : ૪૩૦, ૪૪૯, ૪.૬, ૯૧૩ વગેરે,

૩૩. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૧, ૬. ૬૪.

૩૪. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૩૮૪.

૩૫. એજન, આંક: ૭૧, ૫૬૯, ૬૫૭, ૬૬૩થી ૬૬૫ વર્ગેર.

'' આત્મપરિણામથી જેટલા અન્ય પદાર્થીના તાદાત્મ્ય – અધ્યાસ નિવૃત્તવા તેને શ્રી જિન 'ત્યાગ' કહે છે. "ઉદ

સંસારમાં રહીને સંસારના ક્ષય થઈ શકતા નથી, તેના ત્યાળ એ મહત્ત્વના છે. સર્વ શાઓના બાંધનું, ક્રિયાનું, જ્ઞાનનું, ભક્તિનું અને યાેગનું પ્રયાજન સ્વરૂપપ્રાપ્તિ માટે છે, એટલે કે સંસારના ક્ષય કરવા માટે છે. પણ એ વસ્તુઓ પ્રાપ્ત કરવા માટે સર્વસંગપરિ-ત્યાગની આવશ્યકતા છે. પાણી સ્વભાવે શીતળ છે, છતાં તેને અગ્નિ પર કાેઈ વાસણમાં નાખી તપાવવાથી તેણે ઉપણ થવું પહે છે, તેમ ગૃહવાસમાં રહેનારને પણ સંસારની માહિનીથી થતા ઉષ્ણપણાથી છટવા મુનિત્વ ગ્રહણ કરવું આવશ્યક છે. મહાવીરસ્વામી, જેઓ ગૃહવાસમાં અભાગી જેવા હતા, નિઃસ્પૃહ હતા અને સહજ સ્વભાવે મુનિ જેવા હતા, તેઓ પણ સર્વમાં અસારપણું જાણીને ત્યાગી ખન્યા હતા. આમ સંસારના ક્ષય કરવા માટે તેના ત્યાગ તે મહત્ત્વના છે. આમ સર્વસંગત્યાગનું ઘણું મહત્ત્વ ગ્રાની પુરુષોએ ખતાવ્યું છે.

આ ત્યાગ તે આત્માના કલ્યાણને અર્થે કરવાના છે અને તે જ્ઞાનનું ફળ છે. જેને આત્મન્નાન થાય છે તેની વૃત્તિ સંસારત્યાગ તરફ જાય છે, કારણ કે તેને પર, એવા સંસારમાં મારાપણું રહ્યું નથી. તે ત્યાગની શરૂઆત "આર'લ-પરિગ્રહ "ના ત્યાગથી થાય છે. અને આર'લ-પરિગ્રહના ત્યાગ સત્શાસ્ત્રના પરિગ્રયથી થાય છે. શુલેચ્છા, વિચાર, જ્ઞાન એ આદિ સર્વ લ્માકાને વિશે સર્વ સંગપરિત્યાગ બળવાન ઉપકારી છે, એમ જ્ઞાની પુરુષોએ અણગારત્વ નિરૂપણ કર્યું છે. જેકે પરમાર્થથી સર્વ સંગપરિત્યાગ તા યથાર્થ બાધ ઉત્પન્ન થાય ત્યારે જ આવે છે, એ જાણવા છતાં સત્સંગમાં રહેવાથી યથાર્થ બાધ ઉત્પન્ન થવાના યેાગ બાહાથી સર્વ સંગપરિત્યાગ હાય તા વહેલા આવે છે, એમ જાણી જ્ઞાનીઓએ બાહાથી પણ ત્યાગનું મહત્ત્વ બતાવ્યું છે. જીવ નિવૃત્તિના સમયમાં સત્સંગ, સદ્દગુર, સદ્ધર્મની યથાયોગ્ય ઉપાસના કરી તે યથાર્થ બાધ જલદી પામી શકે છે, જેમ થવું સંસારમાં દુર્લલ છે. આમ આત્મન્નાન હોય કે ન હોય, મુક્ત થવાની ઇચ્છાથી સર્વ સંગપરિત્યાગ ઉપાસવામાં આવે તે કલ્યાણ થાય છે, એમ પ્રીમેટ્ર જણાવ્યું છે.

સર્વસંગપરિત્યાગ કરીને ચાલી નીકળવાથી પણ જીવ ઉપાધિરહિત થતા નથી, કેમ કે જ્યાં સુધી અ'તર્પરિણામ પર દેષ્ટિ ન થાય, અને તથારૂપ માર્ગે ન પ્રવર્તાય ત્યાં સુધી તે ત્યાગ નામ માત્ર છે. તેવા અવસરે પણ અ'તર્દેષ્ટિ આવવી કઠણુ છે, તા પછી ગૃહસ્થાવસ્થામાં રહેનાર જીવને અ'તર્દેષ્ટિ થવી વિશેષ કઠિન હાય તેમાં શી નવાઈ?

તેમ છતાં ગૃહસ્થવેશમાં આત્મજ્ઞાન ન થાય કે આત્મજ્ઞાન હાય તેને ગૃહસ્થાદિ વ્યવહાર ન હોય તેવા નિયમ નથી. પણ ત્યાગને તાે સર્વ જ્ઞાનીઓએ વખાણેલ છે, તે વિશે શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

" જ્ઞાનીને પણ ત્યાગ વ્યવહારની ભલામણ પરમપુરુષાએ કરી છે. કેમ કે ત્યાગ એશ્વર્ય ને સ્પષ્ટ વ્યક્ત કરે છે..... સ્વસ્વરૂપને વિશે સ્થિતિ તેને પરમાર્થસ યમ કહ્યો છે.

૩૬. '' શ્રીમદ રાજચાર,'', આવૃત્તિ ૫, ખાંક ૨, ૪. ૨૩૪. અગાસ આવૃત્તિ. આંક ૫૬૯.

તે સ'યમને કારણભૂત એવાં અન્ય નિમિત્તોના ગ્રહણને વ્યવહારસ'યમ કહ્યો છે. કાઈ જ્ઞાની પુરુષોએ તે સ'યમના પણ નિષેધ કર્યો નથી. "30

આથી જ શ્રીમદે સર્વાસ ગપરિત્યાગની મહેચ્છા ઘણી નાની વયથી સેવી હતી. તેઓ અ'તરથી એક પછી એક વસ્તુના ત્યાગ કરતા ગયા હતા, પણ બાહ્યથી સર્વાસ ગપરિત્યાગ છેવટ સુધી કરી શક્યા ન હતા, તે જ તેની કઠિનતા બતાવે છે.

#### તપશ્ચર્યા ૩૯

આંધેલા કર્મસમૂહને આળવા માટે તપ એ ઉત્તમ સાધન છે. તપના બે પ્રકાર છે: બાહ્ય તપ અને આલ્ય તર તપ, અનશન, ઉણાદરી, રસપરિત્યાગ, વૃત્તિસ ક્ષેપ, કાયકલેશ અને સ લીનતા એ છ પ્રકારનાં બાહ્ય તપ છે. અને પ્રાયશ્વિત્ત, વિનય, શાસ્ત્રપઠન, ધ્યાન, વૈયાવચ્ચ, અને કાયોત્સર્ગ એ છ પ્રકારનાં આલ્ય તર તપ છે.

મુમુક્ષુએ આ સર્વ પ્રકારથી તપ કરીને કર્મ સમૂહને બાળવા પડે છે. અને તે દ્વારા જ સ્વરૂપ પમાય છે. સર્વ સમર્પણભાવથી ભગવાનને સેવવામાં આવે તા સ્વરૂપપ્રાપ્તિ જલદી થાય છે. તપ વિશે શ્રીમદ્દે એક પત્રમાં લખ્યું છે કે:—

"ગમે તે કિયા, જપ, તપ કે શાસ્ત્રવાંચન કરીને પણ એક જ કાર્ય સિદ્ધ કરવાનું છે. તે એ કે જગતની વિસ્મૃતિ કરવી અને સત્ના ચરણમાં રહેવું. એ એક જ લક્ષ ઉપર પ્રવૃત્તિ કરવાથી જીવને પોતાને શું કરવું યોગ્ય છે અને શું કરવું અયોગ્ય છે તે સમજાય છે – સમજાતું જાય છે. એ લક્ષ અચળ થયા વિના જપ, તપ, ધ્યાન કે દાન કાઈની યથાયોગ્ય સિદ્ધિ નથી, અને ત્યાં સુધી ધ્યાનાદિક નહિ જેવા કામના છે. "ઉદ

આમ શ્રીમદની દરિષ્ટિયે તેમ અગત્યનું છે, પણ તે સર્વ આત્માર્થ થવાં નેઈએ. ને તેમાં લોતિક સુખની લાલસા કે અન્ય કાઈ ભાવ હાય તો તેનું કંઈ મહત્ત્વ નથી. આ જ કારણે શ્રીમદ્દે તેમના પત્રામાં ખાદ્ય તપ કરતાં આભ્ય તર તપ, અને તે કરતાં પણ સાચી સમજણ વિશે ખૂબ ભાર મૂકયો છે.

#### हिंदिया ४ य ३ ६ अ

જીવનું કલ્યાણ થવા માટે માહાદિના ત્યાગ થવા જરૂરી છે. અને મનને કાળૂમાં લેવું પણ એટલું જ આવશ્યક છે. પાંચે ઇદ્રિયમાં લાેલુપતા થવાથી જીવ પ્રમાદમાં અટકી પહે છે, તેથી તેના જયને શ્રીમફે આવશ્યક માનેલ છે.

૩૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યં છે", અગાસ આવૃત્તિ ૧. પૃ. ૪૯૦.

૩૮. એજન, પત્રાંક: ૭૧, ૨૯૯ વગેરે.

૩૯. "શ્રી રાજ્યંદ્રનાં વિચારસ્તનાં", પૃ, ૪૯.

ઉહ્લા. " શ્રીમદ રાજ્યાંદ્ર" અગાસ આ. ૧, અંક: ૧૬૬, ૫૦૬, ૭૦૬ વગેરે.

કાઇ એમ વિચાર કે વિષયાદ ઇચ્છિત પદાર્થ લાગવ્યા પછી નિવૃત્તિ લેવી, પણ તેમ થવું કઠણ છે, કારણ કે જ્ઞાનદશા વિના વિષયનું નિર્બળપણું સંભવે નહિ. વિષયથી તો કર્મળ'ધ થાય છે, એટલે જેને જ્ઞાન છે તેવા પુરુષા પણ પહેલાં વિષય ભાગવ્યા પછી વિરક્ત થવું એમ વિચારતા નથી; તેઓ તેમ વિચાર તો તેમને પણ આવરણ આવે. માત્ર પ્રારુષ્ધ સંબંધી ઉદય હોય અને તેમાંથી છૂટી શકાય તેવું ન હોય, તો જ જ્ઞાની પુરુષો લાગપ્રવૃત્તિ કરે છે, અને તેમ કરવામાં તેમને સતત પશ્ચાત્તાપ તો વર્તાતા જ હોય છે. સામાન્ય જનને તો વિષય આરાધવા જતાં ઘણું કરી વિશેષ બંધ થાય છે. કારણ કે જ્ઞાનીપુરુષા પણ તે પ્રસંગા માંડ માંડ જીતી શક્યા છે, તો જેને માત્ર પ્રાથમિક દશા હોય તેને માટે વિષય લાગવતાં ઇદ્રિયજય કરવા શક્ય નથી.

આથી દરેક જીવે પાંચે ઇંદ્રિયના વિષયમાં જાગત રહેવું આવશ્યક છે. વૃત્તિઓની પ્રમળતા એવી હોય છે કે તે દરેક પ્રકારે જીવને છેતરે છે. જ્ઞાની જીવને કહે કે " આ પદાર્થના ત્યાગ કરા " ત્યારે તેને વૃત્તિ ભુલાવે છે કે " હું બે દિવસ પછી ત્યાગીશ", અને એ બે દિવસ લંખાતા જ જાય છે; વૃત્તિ જીતે છે. આમ જીવને શિથિલ કરનાર વૃત્તિએ જ છે. તેથી જે કંઈ ત્યાગવામાં આવે તેમાં શિથિલતા ન આવે તેના ખાસ ખ્યાલ રાખવા જોઈ એ. ત્યાગ કરતી વખતે એવી સગવડતા રહેવા ન દેવી કે જ્યારે તેના જે અર્થ કરવા હોય તે થઈ શકે.

પાંચે ઇદ્રિયાને વશ કરવા માટે વસ્તુઓની અનિત્યતા વિચારવી, તેમાંથી મળતાં સુખ પાછળ દુઃખ છે તે વિચારવું, આમ વસ્તુઓ માટે તુચ્છભાવ લાવવાથી ઇદ્રિયા વશ થાય છે. બાહ્ય ઇદ્રિયા વશ થાય તો સત્પુરુષના આશ્રયથી તે અ'તરક્ષક્ષી થઈ શકે છે. બાહ્ય ઇદ્રિયા વશ થયા પછી જે સત્પુરુષના આશ્રય ન રહે તો તેને લીકિકભાવમાં જવાના સંભવ રહે છે. એથી ઇદ્રિયજય આવશ્યક છે, પહ્યુ તે સત્પુરુષના આશ્રયે રહીને

#### વૈસાગા४૦

સ'સારનું સ્વરૂપ વિચારવામાં આવે, તેમાં રહેલાં ભય અને દુઃખ વિચારવામાં આવે તા જીવને તેનાથી નિવૃત્ત થવાના વિચાર આવ્યા વિના ન રહે. જીવને સ'સારથી છૂટવાની થયેલી પ્રાથમિક ઇચ્છા તે વૈરાગ.

સ'સારનું સ્વરૂપ વિચારવાથી જેમ વૈરાગ્ય આવે છે તેમ સત્શાસ, સદ્ધમં, સદ્ધુરુના સેવનથી વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થાય છે. અને આ વૈરાગ્ય સત્પુરુષના સાનિધ્યમાં વિશેષ બળવાન થાય છે. તે વૈરાગ્ય વર્તતો હોય તો ભાગાદિમાં અનાસક્તિ આવે છે, તૃષ્ણા ઘટે છે અને તે દ્વારા જીવનું કલ્યાણ થાય છે. આરંભ અને પરિગ્રહ એ અવૈરાગ્યનાં મૂળ છે. તેના ત્યાગ કરવાના ઉપદેશ જ્ઞાનીઓએ આપ્યા છે. વર્ષો સુધી વૈરાગ્ય કેળવ્યા પછી પણ તે

४०. '' श्रीभइ राજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ ૧, આંક: ५०६, ५६૯ વગેરે.

અભગૃતિ રાખવામાં આવે તાે માહનીય કર્મ ઉદયમાં આવી વૈરાગ્યને નિષ્ફળ કરે છે. આશી તેને સાચવવા માટે સતત ભગૃતિની આવશ્યકતા છે. વૈરાગ્ય ત્યાગને લાવે છે.

#### અસ'ગતા<sup>૪૧</sup>

આત્માને કાેઇના પણ સંગની ઇચ્છા ન રહે તે અસંગઠશા. સંપૂર્ણ અસંગઠશા તાે કૈવળજ્ઞાન થયા પછી આવે છે, પણ તેના પરિચય, બાદ્યથી તેમજ અંતરથી, વધારતા જવા તે આત્માનું કલ્યાણ કરવાના એક મહત્ત્વના ઉપાય છે. જેમ જેમ અસંગતા વધે તેમ તેમ સંસારક્ષય થાય છે.

આ અસ'ગતા વધારવા માટે જગતના અન્ય પદાર્થોની સ્પૃહા ઘટાડવી, સત્શાસાદિ સત્યુતના પરિચય કરવા, જ્ઞાનીના આશ્રયે રહી તેમની આજ્ઞાએ ચાલલું વગેરે ઉપાયા શ્રીમદ્દે બતાવ્યા છે. અસંગતા આવતાં આત્મભાવની વૃદ્ધિ થાય છે. અને આત્મા સ'પૂર્ણ શુદ્ધ થતાં પૂર્ણ અસંગતા આવે છે.

#### **દેશાન** ૪૨

ધ્યાનના ચાર પ્રકાર છે: આર્ત, રીદ્ર, ધર્મ અને શુક્લ. તેમાંથી શ્રીમદ્દે આર્ત અને રીદ્ર એ બે ધ્યાનના તો સર્વથા ત્યાગવાના જ ઉપદેશ કર્યો છે, કેમ કે તેનાથી કર્મબંધ વિશેષ થાય છે. શુક્લધ્યાન તા બહુ હચ્ચ શ્રેણીમાં આવે છે. તેથી આ કાળમાં શુક્લધ્યાનની મુખ્યતાના અનુભવ ભારતમાં તેમણે અસંભવિત ગણ્યા છે. અને માલમાર્ગના ધારી રસ્તા ધર્મધ્યાનથી મળે છે તેની વિચારણા તેમણે કરેલી જણાય છે.

ચાર્થ ગુજુસ્થાને આવેલા પુરુષ પાત્રતા પામ્યા કહેવાય છે, ત્યાં ધર્મધ્યાનની ગૌજુતા છે. પાંચમે ગુજુસ્થાને મધ્યમ ગૌજુતા છે. છઠ્ઠે મુખ્યત્વે પજ્ર મધ્યમ છે. સાતમે મુખ્યતા છે. આ ધ્યાન કેવી રીતે કરવું તે વિશે માર્ગદર્શન આપતાં શ્રીમદે લખ્યું હતું કે:—

" જો પદ્માસન વાળીને કિંવા સ્થિર આસનથી ખેસી શકાતું હોય, સુઈ શકાતું હોય તો પણ આલે, પણ સ્થિરતા જોઈએ, ચળવિચળ દેહ ન થતો હોય તો આંખો વી'ચી જઈ નાભિના ભાગ પર દેષ્ટિ પહોંચાડી, પછી છાતીના મધ્યભાગમાં આણી, કપાળના મધ્યભાગમાં તે દેષ્ટિ દંક લાવી, સર્વ જગત શૂન્ય ભાસરૂપ ચિંતવી, પાતાના દેહમાં સર્વ સ્થળે એક તેજ વ્યાપ્યું છે એવા ભાસ લઈ જે રૂપે પાર્થનાથાદિક અહિતની પ્રતિમા સ્થિર ધવળ દેખાય છે, તેવા ખ્યાલ છાતીના મધ્યભાગમાં કરા. તેટલામાંથી કંઈ થઈ ન શકતું હોય તો…સવારના ચાર વાગે કે પાંચ વાગે જાગૃતિ પામી, સાેડ તાણી એકાલતા ચિંતવવી, અહિંત સ્વરૂપનું ચિંતવન ખને તાે

૪૧. ' શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર અગાસ આવૃત્તિ ૧, આંક: ૨૦૧, ૪૩૦, ૫૮૫ વગેરે.

૪૨. એજન, આંક: ૫૯, ૬૨. ૪૧૬ વગેરે.

કરવું. નહિ તો કંઈ પણ નહિ ચિંતવતાં સમાધિ કે બાેધિ એ શબ્દો જ ચિંતવવા …એાછામાં એાછી બાર પળ અને ઉત્કૃષ્ટ અંતર્મું હુર્ત સ્થિતિ રાખવી."<sup>૪૩</sup>

અહીં જણાવ્યા પ્રમાણે ધ્યાન કરવાથી પરમ કલ્યાણ થાય છે તેમ શ્રીમફે કહ્યું છે. પણ સત્સંગ વિનાનું ધ્યાન તરંગરૂપ થઈ જાય છે, તેથી સત્સંગ તો ચાલુ હોવો જ જોઈ એ.

આ ઉપરાંત ધ્યાન કરવાના લગભગ અહીં જેણાવ્યા પ્રમાણેના ખીજો ઉપાય પણ તમણે કાઈને જણાવેલા છે. તેમાં પણ ભગવાનના દિવ્ય સ્વરૂપની ચિંતવના કરવાના ઉપદેશ કર્યા છે. જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ ધ્યાન કરવાથી આત્મપ્રદેશની સ્થિરતા થાય છે, અને પરિણામ પણ સ્થિર થાય છે. " લક્ષણથી, ગુણથી અને વેદનથી જેણે આત્મસ્વરૂપ ભણ્યું નથી એવા સુસુક્ષુને જ્ઞાનીપુરુપે ખતાવેલું જે આ જ્ઞાન હાય તો તેને અનુક્રમે લક્ષણાદિના બાધ સુગમપણે થાય છે. " વળી, ધ્યાનથી જ્ઞાનાવરણીય કમેના ક્ષય થાય છે અને જ્ઞાન થાય છે. ધ્યાનના આવા વિવિધ લાભ તથા તે કરવાની રીત શ્રીમદ્રે સુમુસુઓને પત્ર દ્વારા જણાવ્યાં હતાં.

### સત્કુત – સત્શાસ્ત્ર<sup>૪૪</sup>

સંપૂર્ણ નિર્વિક મજ્ઞાન ઉત્પન્ન થવા માટે છેવટ સુધી શ્રુતજ્ઞાનનું અવલંખન આવશ્યક છે. પ્રથમથી તેના કાઈ જીવ ત્યાંગ કરે તો તે કેવળજ્ઞાન પામે નહિ. કેવળજ્ઞાન સુધી દશા પામવાના હેતુ શ્રુતજ્ઞાનથી થાય છે. જે શ્રુતથી અસંગતા ઉદલસે તે શ્રુતના પરિચય કર્ત ત્ય છે, કારણ કે જેમણે જગતના સુખની સ્પૃહા છાંડી જ્ઞાનીના માર્ગના આશ્રય ગ્રહણ કર્યો છે, તે અવશ્ય તે અસંગ ઉપયોગને પામે છે. આ અસંગ ઉપયોગ તે નિર્વિક પ દશા મેળવવાનું મુખ્ય સાધન છે. આથી ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિકા સુધી, બારમા ગુણસ્થાન સુધી, શ્રુતજ્ઞાનનું અવલંબન લેવાનું જ્ઞાની પુરુષોએ જણાવ્યું છે. અને જેઓ તેના અવલંબનથી આગળ વધે છે, તેમને તે ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરવી કઠણ નથી. આ સત્શ્રુત એટલે —

" શાંતરસનું જેમાં મુખ્યપણું છે, શાંતરસના હેતુએ જેના સમસ્ત ઉપદેશ છે, સર્વ રસગર્ભિત જેમાં વર્ણવ્યા છે, એવાં શાસ્ત્રના પરિચય તે સત્યુતના પરિચય છે. "૪૫

આમ સત્ક્ષુતના પરિચય એટલે સત્શાસના પરિચય. પણ તે પરિચય શાસના મર્મ જાણવાથી કરવા જેઈએ. કારણ કે —

" શાસમાં માર્ગ કહ્યો છે, મર્મ કહ્યો નથી, મર્મ તો સત્પુરુષના અ'તરાત્મામાં રહ્યો છે." જ

૪૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, આંક: ૫૯, ૫. ૧૮૪.

૪૪. એજન, આંક : ૫૮, ૧૩૯, ૮૨૪, ૮૨૫, ૯૧૩ વગેરે.

૪૫. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, પૃં. ૩૦૮.

૪૬. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૧૮૪.

જેમાંથી આત્માના વૈરાગ આદિને પોષણ મળે તે સત્શાસ છે. પણ તે શાસ્ત્રો મુખ-પાઠે હોય તેથી જ બસ નથી થઇ જતું. તે પર પ્રીઢ અને વિવેકપૂર્વક વિચાર કરી, શાસ જેટલું જ્ઞાન હુદયગત કરેલ હોય, તો જ શાસ્ત્ર ચાગ્ય રીતે વાંચ્યાં કહેવાય. શ્રીમદ લખે છે તેમ—

"શાઓનાં પાનાં ઉપાડવાં અને ભણવાં તેમાં કાંઈ અંતર નથી – જો તત્ત્વ ન મળ્યું તો, કારણ કે બેચે બાજે જ ઉપાડચો. પાનાં ઉપાડચાં તેણે કાયાએ બાજે ઉપાડચો, ભણી ગયા હતા તેણે મને બાજે ઉપાડચો .. શાસ્ત્રાભ્યાસના નિષેધ કરવાના હેતુ નથી,... પણ મૂળ વસ્તુથી દૂર જવાય એવા શાસ્ત્રાભ્યાસના નિષેધ કરીએ છીએ." પ્ર

આમ શાસ્ત્રોને સાચા અર્થમાં સમજીને, તેને હૃદયગત કરીને તેના પરિચય ઠેઠ બારમા ગુણસ્થાન સુધી અવલ બનરૂપ છે તેમ શ્રીમદ્દે અનેક જગ્યાએ કહ્યું છે.

# મુમુક્ષુ – મુમુક્ષુતા<sup>૪૮</sup>

માક્ષના ઇચ્છક તે મુમુક્ષુ, તેનામાં શમ, સ'વેગ, નિવે'દ, આસ્થા અને અનુક પા હોય છે, અને તેથી જ તા —

"જગતમાં રૂડું દેખાડવા માટે મુમુક્ષુ કંઈ આચરે નહિ, પણ રૂડું હોય તે જ આચરે." જ

આમ મુમુક્ષુ જીવની વર્તના સામાન્ય જનથી જુદા પ્રકારની હોય છે.

મુમુક્ષુને સ'સારમાં મારાપાશું હોય નહિ; જેને સ'સારનું સ્વરૂપ વાર'વાર, ક્ષાણુક્ષાણે, કારાગૃહ જેવું ભારયા કરે તે મુમુક્ષુતાનું મુખ્ય લક્ષણ છે. આવા મુમુક્ષુ સ'સારથી મુક્ત યવા ઇચ્છા કરે છે. અને તેથી સ'સારમાં, આર'ભ, પરિચહ, વૈભવ વગેરેથી જેમ ખને તેમ દ્વર રહે છે. સત્સમાગમ અને સત્શાસ્ત્રના લાભને ઇચ્છતા એવા મુમુક્ષુઓને આર'ભ, પરિચહ અને રસાસ્વાદ આદિ પ્રતિબંધ સંક્ષેપ કરવા યોગ્ય છે, એમ શ્રી જિનાદિ મહાપુરુષોએ કહ્યું છે. આર'ભ-પરિચહના જેમ જેમ માહ મેટ છે, જેમ જેમ તેને વિશે પાતાપણાનું અભિમાન મ'દ થાય છે, તેમ તેમ મુમુક્ષુતા વર્ધમાન થાય છે. અને તેકાળના પરિચયવાળું એ અભિમાન એકદમ નિવૃત્ત થઇ જતું નથી, તેથી તન, મન, ધનાદિ જે ક'ઈ પાતાપણે વર્તતાં હોય છે તેને જ્ઞાનીને અપંણ કરવામાં આવે છે, અને તે દ્વારા જીવ પાતાનું પાતાપણું ઘટાડવા માટેના પ્રયત્ન કરે છે. આવા મુમુક્ષુ જયાં આર'ભ-પરિચહની ઉપાધિ અલ્પ હોય તેવા ક્ષેત્રમાં આજવિકા માટે વસવાનું પસ'દ કરે છે. અને તેનું સમગ્ર વર્તન આત્માના હિત માટે જ થતું હોય છે.

૪૭. "શ્રીમદ રાજ્યંદ્રનાં વિચારરતના", પ્ર ૨૨.

૪૮. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃતિ ૧, આંક: ૧૯૪, ૨૫૪, ૪૨૨, ૪૯૫ વગેરે.

૪૯. એજન - આંક ૨૭૪; અને " શ્રીમદ્ રાજચાંદ", આવૃત્તિ ૫, ખાંડ ૧, પૃ. ૩૬.

ગ્રાનીને ઉપાસવાથી મુમુક્ષુતા જલદી આવે છે, મુમુક્ષુમાં ગ્રાની પ્રત્યે યાગ્ય વિનય અને ભક્તિ બહુ અગત્યનાં છે. તેને સત્સ'ગમાં શીતળતા પ્રાપ્ત થાય છે. સત્સ'ગમાં જીવની મુમુક્ષુતા પણ વધે છે.

આવા મુમુક્ષુઓએ પણ ખૂબ જાગૃતિ રાખવાની હોય છે. આજીવિકા ન હોય, અન્ય દુઃખ હોય તોપણ તે સર્વને કર્મના કળરૂપે માની આત્મહિતના માર્ગ સાચવી રાખવાના હોય છે. તેથી દુઃખની ચિ'તા કરવી તે કર્તવ્ય નથી, ચિ'તા તો આત્મગુણ રાધક છે. તેનું આ દુષમકાળમાં કર્તવ્ય તો એ છે કે, સત્સંગની સમીપતા રાખવી, અસત્સંગથી નિવૃત્તિ રાખવી અને આત્મસાધના ઇચ્છવી.

આવું મુમુક્ષુપણું સર્વને સુલભ નથી. આરંભ, પરિગ્રહ, રસ, વૈભવ આદિના મેહ મુમુક્ષુપણું પ્રગટવા દેતા નથી. આ મુમુક્ષુતાને અટકાવનાર મુખ્ય સ્વચ્છંદ છે. ઘણું કરીને મનુષ્યાત્મા કાઈ ને કાઈ ધર્મમતમાં હાય છે, અને તેથી તે ધર્મમત પ્રમાણે પ્રવર્તવાનું તે કરે છે, તેમ તે માને છે. પણ તેનું નામ મુમુક્ષુતા નથી.

"મુમુક્ષુતા તે છે કે સર્વ પ્રકારની માહાસક્તિથી મૂંઝાઈ એક 'માક્ષને.' વિશે જ યતન કરવા અને તીલ મુમુક્ષુતા એ છે કે અનન્ય પ્રેમે માક્ષના માર્ગમાં ક્ષણે ક્ષણે પ્રવર્તવું. "પવ

આ મુમુક્ષુતા ઉત્પન્ન થવાનું લક્ષણ પોતામાં દોષ જેવામાં અપક્ષપાતતા એ છે, અને તેનાથી સ્વચ્છ દેના નાશ થાય છે.

સ્વચ્છ દ જ્યાં થાેડી અથવા ઘણી હાનિ પામ્યાે છે, ત્યાં તેટલી બાઘબીજયાેગ્ય ભૂમિકા આવે છે. સ્વચ્છ દ રાકાય ત્યારે માર્ગ પ્રાપ્તિ ન થવામાં મુખ્યત્વે ત્રણ કારણ હાેય છે; આ લાેકની અલ્પ પણ સુખેચ્છા, પરમ વિનયની એાછપ અને પદાર્ગના અનિર્ણય.

તીલ મુમુક્ષુતા આવ્યા પહેલાં આ લોકની અલ્પ મુખેચ્છા હોય છે, મુમુક્ષુતામાં બાહ્ય આનંદ અનુભવવાથી તેમાં શાતા લાગે છે કે બાહ્ય શાતામાં પણ મુખેચ્છા રહ્યા કરે છે, તેથી જીવની યોગ્યતા રાકાઈ જાય છે. સત્પુરુષમાં પરમેશ્વર બુદ્ધિ રાખી તેમની આજ્ઞાએ વર્તવું તે પરમ વિનય છે. આવા વિનય ન આવે ત્યાં મુધી જીવની યાગ્યતા વધતી નથી. અને કદાચ આ બે ગુણ આવ્યા હાય, પણ આત્માના યથાર્થ નિર્ધાર ન થયા હાય તાપણ તે યોગ્યતા રાકાઈ જાય છે. આ ત્રણમાં "પરમ વિનય" એ મુમુક્ષુતા મેળવવાનું, માક્ષમાર્ગ મેળવવાનું મુખ્ય કારણ છે. આથી મુમુક્ષુને વિનયભક્તિ હાવી તે આવશ્યક અંગ છે એમ શ્રીમદે ઘણી વાર જણાવ્યું છે.

શ્રીમદે જણાવેલાં મુમુક્ષુનાં લક્ષણા તપાસીએ તાં તે આત્માર્થા જીવનાં લક્ષણાને ઘણું મળતાં જણાય છે, બ'ને લગભગ એક જ છે એમ કહી શકાય.

૫૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૮૮, આંક ૨૫૪.

# સદ્દગુરુની આવશ્યકતા<sup>પા</sup>

આ સ'સારમાં સર્વ જવ કાઈ ને કાઈ પ્રકારનું દુઃખ લાગવે છે. સર્વ જવ તે દુઃખથી છૂટવા માટે ઇચ્છે છે, પણ તેમ થતું નથી. આ દુઃખની નિવૃત્તિ દુઃખ જેમાંથી જન્મ પામે છે એવા રાગદ્રેષ અને અજ્ઞાનાદિ દાષોની નિવૃત્તિ થયા વિના સ'લવતી નથી. આ રાગદ્રેષની નિવૃત્તિ આત્મજ્ઞાન પામ્યા સિવાય ભ્રતકાળમાં થઈ નથી, વર્તમાનમાં થતી નથી અને લિવ્યકાળમાં થશે નહિ. તેથી દુઃખથી સુક્તિ મેળવવા આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું આવશ્યક છે. આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે સદ્દગુરુએ કહેલાં વચના વાંચવાં, વિચારવાં એ જ સર્વ શ્રેષ્ઠ અને સર્વ જ્ઞાનીઓએ જણાવેલા ઉપાય છે. પ્રત્યક્ષ સદ્દગુરુ વિના જીવના અજ્ઞાનાદિ દોષ કાઈ નિવૃત્ત કરાવી શકતા નથી, તેથી કલ્યાણના માર્ગ પામવામાં સદ્દગુરુની ખૂબ જ આવશ્યકતા છે. સ્વચ્છ દે કલ્યાણના માર્ગ સાઘવામાં "હું આત્માર્થ સાધું છું" એવી જાતના અહંભાવ જીવને થાય છે, જે સંસાર થવાના મુખ્ય હતુ છે અને સંસાર તા છોડવાના છે. તે છોડવા માટે સત્ સમજાવનાર, જણાવનાર અને પમાડનાર એ સદ્દગુરુ જ છે. આવા સદ્દગુરુનું માહાત્મ્ય તો જેટલું ગાઈએ તેટલું એાછું છે. આથી શ્રીમદ્દે સદ્દગુરુ અને સત્યુરુષનું માહાત્મ્ય તથા તેની આવશ્યકતા પત્રે પત્રે જણાવી છે.

# સત્યુરુપ - જ્ઞાની કાયુ ?પર

જેના આશ્રયમાં જવાથી જવનું કલ્યાણ થાય તે સત્પુરુષ. તે સત્પુરુષ કેવા હોય તેનાં લક્ષણો શ્રીમેફે અનેક પત્રોમાં બતાવ્યાં છે, અને તેમની આજ્ઞાએ વર્તવાના ખૂબ જ અનુરાય કર્યો છે. સત્પુરુષે આત્માને ઓળખ્યા હાય છે, તેમને નિશદિન આત્માના ઉપયોગ હાય છે. શાસ્ત્રમાં નથી કે સાંભળ્યામાં નથી છતાં અનુભવમાં આવે એવું જેનું કથન છે, અંતર'ગ સપૃહા નથી એવી જેની ગુપ્ત આચરણા છે, ધર્મ જ જેનાં અસ્થિ, મજજા, ઇન્દ્રિય, હલન-ચલન, શયન, જાગૃતિ, આહાર, વિહાર, નિહાર, સંકલ્પ, વિકલ્પ છે. દૂંકામાં કહીએ તો ધર્મ જ જેનું સર્વસ્વ છે, એવા પુરુષ તે સત્પુરુષ છે. તેમને સમભાવ, રાગદ્રેષરહિતપશું, ઇદ્રિયજય વગેરે ઘણા ઘણા ગુણા હોય છે. તેવા જ્ઞાનીની વર્તના પણ કર્મના હદય પ્રમાણે થતી હોય છે, અને કથાંયે હર્ષ કે શાક ન થતાં સમભાવ રહેતા હોય છે. વળી તેમને સંયમ હાય છે, માર્ગપ્રાપ્તિ હોય છે અને આત્મા અનુભવ્યા હોય છે: આવાં બધાં લક્ષણા જેનામાં હોય તે સત્પુરુષ છે.

આવા સત્પુરુષની વાણી કેવી હોય તે બતાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે :—

પાત. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, આંક: ૫૪, ૧૬૬, ૨૪૯, ૩૭૨, ૩૭૫, ૩૯૦, ૪૪૯, ૪૯૩, ૪૯૭, ૫૨૨, ૫૨૮, ૬૪૭, ૮૩૭ વર્ગરે.

પર. એજન, આંક: ૫૪, ૧૬૬, ૨૪૯, ૩૭૨, ૩૭૫, ૩૯૬, ૪૩૯, ૪૯૩, ૫૨૨, ૫૨૮, ૬૪૭, ૮૩૭ વગેરે.

" જ્ઞાનીની વાણી પૂર્વોપર અવિરુદ્ધ, આત્માર્થ ઉપદેશક તથા અપૂર્વ અર્થનું નિરૂપણ કરનાર હાય છે, અને અનુભવસહિતપણું હોવાથી આત્માને સતત જાગત કરનાર હોય છે. શુષ્કજ્ઞાનીની વાણીમાં તથારૂપ ગુણ હોતા નથી. "પર

આ બધાં લક્ષણા શ્રીમફે ઘણા પત્રોમાં વિસ્તારથી બતાવ્યાં છે, અને ત્યાં સત્પુરુવનું માહાત્મ્ય પણ તેટલું જ બતાવ્યું છે.

### સત્પુરુપને એાળખે કાથ ?

સત્પુરુષ આગળ જોયા તે બધા ગુણા ધરાવે છે. પણ તે આંતરિક છે. જ્ઞાનદશા અથવા વીતરાગદશા તે મુખ્યપણે દૈહિક સ્વરૂપ તથા દૈહિક ચેશાના વિષય નથી, તે અ તરાત્માના ગુણ છે, અને અ તરાત્મપણું બાદ્ધ જવાના અનુભવના વિષય ન હાવાથી, તથા તેવા જવાને ઓળખવાના લોકાને પરિચય ન હાવાથી તેઓ જ્ઞાની કે સત્પુરુષને ઓળખી શકતા નથી. વળી, "હું બાહું છું ', "હું સમન્તું છું " એવા માનભાવ, પરિચહ, ભાગાદમાં આસક્તિ તથા લોકલય એ કારણાને લીધે પણ લોકાને સત્પુરુષને ઓળખવામાં ઘણી મુશ્કેલી નહે છે. તે બધા ઉપરાંત સ્વચ્છંદના દોષ તા મહાલય કર છે.

આથી સત્પુરુષને ઓળખવા માટે આ બધી વસ્તુઓના ત્યાગ થવા જોઈ એ. જવના સ્વહ દ, માનભાવ, પરિત્રહળું હ, લેાકભય આદિ દોષાના નાશ થવા જોઈ એ. જેનામાં દઢ મુમુસ્નુતા પ્રગટે, જે સત્સમાગમમાં થયેલા ઉપદેશ આચરેલુમાં ઉતારે, તેને અ તરમાં પરિલુમાવે, તેવા જવ જ્ઞાની કે વીતરાગને ઓળખી શકે. જેના વચનબળથી નિર્વાલુમાર્ગ મળે છે, એવી સજવનમૂર્તિના પૂર્વ અનેક વેળા યાગ થયા હતા, પણ જવને તેનું ઓળખાલુ થયું ન હતું. તે વખતે તેનું મન બાહ્ય રિહિસિન્ડિ આદિ મેળવવાની કામનાથી મંલિન થયેલું હતું, તેથી તેને આગખાલુ થયું ન હતું. પણ જે એક વખત આળખાલુ થયું ન હતું. પણ જે એક વખત આળખાલુ થયું ન હતું. પણ જે એક વખત આળખાલુ થયું ન હતું. પણ જે એક વખત આળખાલું થઇ ના હતું. તે છે તે અપાય સ્વાત આપ્ય માટે અપૂર્વ પ્રેમ આવે છે.

આમ એઈએ તો જે જીવ સાચા મુમુક્ષુ હાય, જેને આત્મન્નાન પામવાની તાલાવેલી લાગી હાય, તે જીવ સત્પુરુષને આળખી શકે.

#### સત્સ'ગમાં આવશ્યક વસ્તુએા<sup>પ</sup>ે

" આત્માને સત્ય રંગ ચડાવે તે સત્સ'ગ. " માટા પુરુષના સંગમાં નિવાસ તે સત્સ'ગ છે. તેના જેવું કાઈ હિતસ્વી સાધન નથી. જેનાથી આત્મસિહિ થાય તે સત્સ'ગ. આવા સત્સ'ગ મેળવવા માટે કેટલાંક લક્ષણા હાવાં આવશ્યક છે, જે હાય તા જ સત્સ'ગનું ફળ મળે છે.

૫૩. " શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરતના ", પૃ. ૮.

૫૪. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દે", અગાસ આવૃત્તિ ૧, આંકઃ ૧૯૮, ૨૦૭, ૨૩૮, ૩૯૯, ૫૨૮, વર્તેરે.

દ્રવ્યાદિ ઉત્પન્ન કરવામાં સાંગાપાંગ ન્યાયસ'પન્ન રહેવારૂપ નીતિ તે મુખ્ય લક્ષણ છે. આવી નીતિ ન હાય તા તેને સત્પુરુષના સમાગમના સાચા લાભ મળતા નથી. બીજું લક્ષણ છે તન, મન અને ધનથી બાહ્ય વસ્તુ પરની આસક્તિના ત્યાગ કરી સત્પુરુષની ભક્તિમાં જોડાવું. જોકે સત્પુરુષ ભક્તિને ઇચ્છતા નથી. પણ માક્ષાભિલાષીને તે વિના ઉપદેશ પરિશુમતા નથી. સત્પુરુષમાં, તેનાં વચનમાં, તેના વચનના આશયમાં પ્રીતિ-ભક્તિ થવી તે સત્સ'ગ માટેનું ત્રીજું લક્ષણ છે. એ લક્ષણ ન હાય ત્યાં સુધી જીવને આતમવિચાર ઉદયમાં આવતા નથી. આર'લ, પરિશ્રહ, રસાસ્વાદ આદિના પ્રતિબ'ધ સ'શ્રેપવા તે સત્સ'ગ મેળવવા માટેનું ચાશું લક્ષણ છે. તે સ'શ્રેપવાને માર્ગે ન જવાય ત્યાં સુધી સત્પુરુષના કહેલા માર્ગ પરિશુમતા નથી. સ'સારમાં ઉદાસીનતા, પરના અલ્પ ગુણમાં પ્રીતિ, પાતાના અલ્પ દાષને વિશે અત્ય'ત કલેશ એ સત્સ'ગમાં અખ'ડ એક શરણાગતપણ ધ્યાનમાં રાખવા ચાચ્ય છે.

મુમુક્ષુને જો કાેઈ સત્પુરુષના આશ્રય પ્રાપ્ત થયા હાેય તાે તેની પાસે જ્ઞાનની યાચના કરવી ન ઘટે, પણ માત્ર તથારૂપ વૈરાવ્ય અને ઉપશમ આદિ પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાય કરવા ઘટે. તે યાવ્ય પ્રકારે સિદ્ધ થાય તાે જ્ઞાનીના ઉપદેશ જલદીથી પરિણમે છે. તેથી શ્રીમદ્રે એક પત્રમાં તેથી વિરુદ્ધ સ્થિતિ વિશે લખ્યું છે કે:—

" જ્ઞાનીપુરુષને મળીને જે આત્મભાવે, સ્વચ્છં દપણે કામનાએ કરી, રસે કરી સંસારને ભજે છે, તેને તીર્થ કર પાતાના માર્ગથી બહાર કહે છે. "પપ

આતમહિત માટે સત્સ'ગ જેવું બળવાન નિમિત્ત બીજું કાેઈ નથી, છતાં તે સત્સ'ગ પણ જે જીવ લાકિકભાવથી અવકાશ લેતા નથી તેને નિષ્ફળ જાય છે. પરવસ્તુમાં મમત્વ કરે, આર'ભપરિગ્રહમાં નિજબુદ્ધિ ન છાેડે, તાે તેને સત્સ'ગ ફળરૂપ થતાે નથી. ટૂંકામાં, પાંચ ઇંદ્રિયવિષયામાં ઉદાસીનતા રાખવી, સરળપણું, ક્ષમા, પાતાના દાષનું જોવું, અલ્પાર'ભ, અલ્પપરિગ્રહ અને જ્ઞાનીપુરુષની ભક્તિ એ સર્વ સત્સ'ગ માટે આવશ્યક છે, એમ શ્રીમદ્દે અનેક પત્રામાં જુદે જુદે રૂપે સમજાવ્યું છે.

# સત્પુરુષની – જ્ઞાનીની આગ્રાએ ચાલવાતું કળ

સત્પુરુષને ઓળખીને તેની આજ્ઞાએ ચાલવામાં આવે તેા અનેકવિધ લાભ થાય છે. તે સર્વ શ્રીમફે એક એક કરી જુદા જુદા પત્રામાં જણાવ્યા છે. અને સર્વ જગ્યાએ સત્પુરુષનું માહાત્મ્ય પણ ખતાવ્યું છે. તેમના પત્રોમાં સૌથી વિશેષ જે કંઈ લખાયું હોય તો તે જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ ચાલવાની આવશ્યકતા વિશે છે.

સત્યુરુષના યાગ થવા એ જ આ પ'ચમકાળમાં અત્ય'ત દુર્લાભ વસ્તુ છે. અને તે મળ તો જીવને તેમનામાં શ્રદ્ધા થવી કે તેની આજ્ઞાએ ચાલવું તે પણ એટલું જ કઠિન લાગે છે, પણ જે તેમ કરવામાં આવે તા ઘણા લાભ થાય.

પપ. " શ્રી રાજ્ય દ્રનાં વિચારસ્તા ", પૃ. ૧૩.

સત્પુરુષનું ઓળખાણ થાય અને તેમાં શ્રહા આવે એટલે માક્ષમાર્ગ બહુ નિકટ છે તેમ સમજાય છે, કારણ કે માક્ષમાર્ગ પામવા માટેનું ઉત્તમ સાધન સત્પુરુષ છે. આમ સત્પુરુષની પ્રતીતિ આવતાં જીવનું કલ્યાણ થવાના આર'ભ થાય છે. શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે :—

"પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષના સમાગમમાં અને તે આશ્રયમાં વિચરતા મુમુક્ષુઓને માક્ષસ અ'ધી બધાં સાધના અલ્પપ્રયાસે અને અલ્પકાળે પ્રાયે સિદ્ધ થાય છે; પણ તે સમાગમના યાગ પામવા બહુ દુર્લભ છે."

સત્પુરુષની આજ્ઞાએ ચાલવાથી સૌથી મહત્ત્વનું ફળ મળે છે તે સંસારક્ષય અને મોક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ. જીવને જો મુક્તિ મેળવવી હોય, સંસારના ક્ષય કરવા હોય, તો તેનું સત્પુરુષની આજ્ઞાએ ચાલવું જોઈએ. આમ કરવાથી તેના કષાય મંદ થાય છે, તેનું અજ્ઞાન ટળે છે, સ્વચ્છંદ જાય છે, આરંભપરિત્રહની ખુદ્ધિ ઘટે છે, અનેક દોષોના નાશ થાય છે. વળી, સત્પુરુષની આજ્ઞાએ ચાલવાથી સમપણું આવે છે, આત્મજ્ઞાન થાય છે, આત્માના ખીજા અનેક ગુણા–જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, વીર્ય, બળ, દાન આદિ પ્રગટ થાય છે. આમ સત્પુરુષના યાગે સર્વ કરવાણમય થાય છે, અને અયોગે અકલ્યાણમય થાય છે. શ્રીમદ્દે આ જ વસ્તુ તેમના લગભગ બધા જ પત્રામાં જુદી જુદી રીતે, જુદા જુદા રૂપે વ્યક્ત કરી છે. તેમને સત્પુરુષની આજ્ઞાએ ચાલવાનું મહત્ત્વ કેટલું હતું તે જુઓ —

" આત્મા વિનયી ( થઇ), સરળ અને લઘુત્વભાવ પામી સદૈવ સત્યુરુષના ચરાયુકમળ પ્રતિ રહ્યો, તો જે મહાત્માઓને નમસ્કાર કર્યો છે, તે મહાત્માઓની જે જાતિની ઋહિ છે, તે જાતિની ઋહિ સ'પ્રાપ્ય કરી શકાય. અન'તકાળમાં કાં તો સત્પાત્રતા થઈ નથી, અને કાં તો સત્પાત્રતા થઈ નથી, અને કાં તો સત્પુરુષ મળ્યા નથી; નહિ તો નિશ્ચય છે, કે માક્ષ હથેળીમાં છે." પા

"આ લાક ત્રિવિધ તાપથી આકુળવ્યાકુળ છે. ઝાંઝવાનાં પાણીને લેવા દાડી તૃષા છીપાવવા ઇચ્છે છે, એવા દીન છે. અજ્ઞાનને લીધે સ્વરૂપનું વિસ્મરણ થઇ જવાથી લયંકર પરિભ્રમણ તેને પ્રાપ્ત થયું છે. સમયે—સમયે અતુલ ખેદ, જવરાદિક રાગ, મરણાદિક લય, વિયાગાદિક દુઃખને અનુભવે છે; એવી અશરણતાવાળા આ જગત્ને એક સત્પુરુષ જ શરણ છે, સત્પુરુષની વાણી વિના એ તાપ અને તૃષા કાઈ છેદી શકે નહિ એમ નિશ્ચય છે." 'પડ

આમ અનેક જગ્યાએ શ્રીમદ્દે વિવિધ રીતે સત્સ'ગનું ફળ ખતાવ્યું છે. જેમાં સત્સ'ગથી કદયાણુ થાય છે, પાત્રતા આવે છે, પરમાર્થની દઢતા થાય છે, કામજય થાય છે, આત્મવિસ્મરણુ નિવારાય છે, સ'સારભાવની નિવૃત્તિ થાય છે, તીલ જ્ઞાનદશા આવે છે, રત્નત્રયની પ્રાપ્તિ થાય છે, ત્રિવિધ તાપ ટળે છે, આત્માની નિર્મળતા થાય છે, અસ'ગતા આવે છે, દઢ મુમુસુતા આવે છે વગેરે લાભાે શ્રીમદ્દે ખતાવ્યા છે.

પદ. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", આદૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, ૬. ૨૯૭.

પછ. "શ્રીમંદ્ર રાજચંદ્ર'', આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, ૫. ૧૦૪; અગાસ આવૃત્તિ, આંદ્ર ૫૫.

પ૮. એજત પૃ. ૧૨૫.

# જ્ઞાનીની અવજ્ઞાનું કુળ

ત્રાનીની આત્રાએ ચાલવાથી જીવના સ્વચ્છ'દ, અભિમાન, ક્ષાય, રાગદ્વેષ, મિથ્યાત્વ, અત્રાન, અભિનિવેશ આદિ દોષા જાય છે, અને સમ્યગ્દર્શન થાય છે. તીલ મુમુક્ષુતા, તીલ સાનદશા, માર્ગ પ્રાપ્તિ, આત્મભાધ, પરાભષ્ટિત, આત્મસ્થિરતા વગેરે ગુણા મળે છે. એટલે કે ત્રાનીની આત્રાએ ચાલવાનું કળ અવર્ણનીય છે.

જ્ઞાનીની આટલી મહત્તા હોવાને લીધે તેની જે અવજ્ઞા કરવામાં આવે તો એટલું જ નુકસાન થાય તે રવાભાવિક છે. જેકે જ્ઞાની પાતે તેા પાતાને મળતાં માન-અપમાન, લાભાલાભ, સુખદુઃખ આદિ વિશે સમભાવી હોય છે. પણ તેમને દુઃખ આપનાર, અપમાન કરનાર, અવજ્ઞા કરનારને ઘણા માટા પ્રમાણમાં એટલે કે અનંતાનુખંધી કર્મ બંધાય છે. જ્ઞાનીને તો એવી કરુણા વર્તતી હોય છે કે પાતાને દુઃખ આપી કર્મબંધ કરનારની પણ મુક્તિ તેઓ ઇચ્છે, તે જલદી સાચે માગે આવે એવી ભાવના તેઓ ભાવતા હોય છે. આમ જ્ઞાની પાતાની આજ્ઞા-અવજ્ઞા માટે નિલેપ હોય છે. તેમ છતાં અવજ્ઞા કરનારને ફળ તો મળે જ.

ગ્રાનીની અવજ્ઞા કરવામાં આવે તે અન'તસ'સાર વધી જાય છે, દર્શનમાહનીયના અન'તાનુખ'ધી ખ'ધ પહે છે, એમ શ્રી તીર્થ'કર પ્રભુ કહે છે. જેમ જ્ઞાનીની આગ્રાએ વર્તવું તે અન'તસ'સારની વહિનું કારણ છે, તેમ ગ્રાનીની અવજ્ઞા કરવી તે અન'તસ'સારની વહિનું કારણ છે. તે અવજ્ઞાથી અજ્ઞાન, મિશ્યાત્વ, માહ, માન, માયા, કષાય, રાગદ્વેષ, સ્વચ્છ'દ આદિ દોષો જોર કરી જાય છે, અને જીવને સાચે રસ્તે આવવામાં પ્રભળ અ'તરાય ઊભા કરે છે. તેથી ગ્રાનીની અવજ્ઞાનું ફળ એ જીવનું સૌથી માટું અકલ્યાણ કરનાર છે; તેને ગ્રાન, મુમુક્ષુતા, માર્ગપ્રાસિ, આત્મસ્થિરતા આદિ થવા દેતાં નથી. ટ્રંકામાં કહીએ તો, ગ્રાનીની આગ્રાએ ચાલવાથી જેટલું ફળ મળે છે, તેટલું ફળ, તેનાથી ઊલટા પ્રકારનું, ગ્રાનીની અવજ્ઞાથી મળે છે.

# સત્સ'ગની દુલ ભતા, તેના વિચાગ જીવતું કહિલ્ય

સત્સ'ગથી કલ્યાણ થાય છે, તેથી તેનું માહાત્મ્ય જ્ઞાની પુરુષોએ બહુ ખતાવ્યું છે, અને તેથી તેને રત્નથી અધિક માહાત્મ્યવાળા ગણ્યા છે. પર'તુ તેની સુલભતા નથી; સર્વ કાળને વિશે તેનું દુર્લભપણું ગણાયું છે. અને આ વિષમ કાળમાં તા સત્સ'ગની અત્ય'ત ખામી છે. પરમાર્થ-માર્ગમાં આગળ વધારી શકે તેવા સત્સ'ગની અહુ દુર્લભતા થઈ પડી છે. તેના ખેદ પણ શ્રીમદ્દે વાર'વાર વ્યક્ત કર્યો છે. અને તે સ'ગની ખામીને લીધે તા તેઓ પાતાને એક સમયે દુઃખિયા મનુષ્યાના શિરાભાગમાં ગણાતા હતા. સત્સ'ગની આટલી ખામી જણાવાનું મુખ્ય કારણ એ હતું કે તેમણે સત્સ'ગનું માહાત્મ્ય પૂર્વે અનુભવ્યું હતું.

આવા દુઃષમકાળમાં સત્સ'ગના વિચાગ રહે તે સ્વાભાવિક છે, તેવે સમયે જીવનું શું કર્તવ્ય છે તે વિશે શ્રીમફે વિચાર કર્યો હતા અને તે વિચારા તેમણે મુમુક્ષુઓને લખેલા પત્રોમાં પણ વ્યક્ત કર્યા હતા.

જ્ઞાનીપુરુષના સમાગમના અ'તરાય રહેતા હાય તે વખતે તેની દશા, ચેષ્ટા તથા વચના સ'ભારવાં અને તેવા ગુણા પાતાનામાં પ્રગટાવવાના પુરુષાર્થ કરવા. તે વિશે શ્રીમફે લખ્યું છે કે:—

"સત્સંગનું સેવન જે નિરંતરપણે ઇચ્છે છે, એવા મુમુક્ષુ જીવને જ્યાં મુધી તે તે જેગના વિરહ રહે, ત્યાં મુધી દેહભાવે તે ભાવના ઇચ્છી, પ્રત્યેક કાર્ય કરતાં વિચારથી વર્તી, પાતાને વિશે લઘુપણું માન્ય કરી, પાતાના જેવામાં આવે તે દાષ પ્રત્યે નિવૃત્તિ ઇચ્છી, સરળપણે વર્ત્યા કરવું અને જે કાર્ય કરી તે ભાવનાની ઉત્પત્તિ ચાય, એવી જ્ઞાનવાર્તા કે જ્ઞાનલેખ કે ગ્રાંથનું કંઈ કંઈ વિચારવું રાખવું." "

"સત્સમાગમના અભાવ પ્રસંગમાં તો વિશેષે કરી આર'ભ-પરિગ્રહ પ્રત્યેથી વૃત્તિ સંદ્યેપવાના અભ્યાસ રાખી, જેને વિશે ત્યાગ-વૈરાગ્યાદિ પરમાર્થ સાધના ઉપદેશ્યાં છે, તેવા ગ્રાંથા વાંચવાના પરિચય કર્તાવ્ય છે, અને અપ્રમત્તપણુ પાતાના દોષ વાર'વાર જેવા યાગ્ય છે. " દ

આ ઉપરાંત સત્સ'ગના વિયાગમાં, વીતરાગશ્રુતની અનુપ્રેક્ષા, આર'ભ-પરિશ્રહની વૃત્તિ છાડવી, વગેરે કર્તવ્ય બતાવ્યાં છે. એ વખતે એ ખ્યાલ રાખવાના છે કે સમાગમનું બળ ઘટતાં અન્ય વસ્તુમાં વૃત્તિ ચાલી ન જાય. અન્ય ભાવામાં જીવ જતાં તેના અનાદિના અભ્યાસ હાવાથી પ્રતિબ'ધમાં પડી જવાના સ'ભવ રહે છે.

# ભક્તિ <sup>૬ ૧</sup>

ભક્તિનું માહાત્મ્ય દર્શાવતાં શ્રીમદ્દે કહ્યું છે કે:---

" ઘણા ઘણા પ્રકારથી મનન કરતાં અમારા દઢ નિશ્ચય છે કે, લક્તિ એ સર્વોપરી માર્ગ છે. અને તે સત્પુરુષના ચરણ સમીપ રહીને થાય તા ક્ષણવારમાં માક્ષ કરી દે તેવા પદાર્થ છે." <sup>૧</sup> ર

જ્ઞાનીની, પ્રભુની, તીર્થ કરની, સદ્ગુરુની, સર્વ ની ભક્તિ કલ્યાણ કરવામાં ઉપકારી છે. માક્ષ મેળવવા માટે ભક્તિ એ ધુર ધર માર્ગ છે. શુદ્ધ, સચ્ચિદાન દસ્વરૂપ, સર્વ દ્રષણુરહિત,

૫૯. " શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્નાે '', પૃ. ૧૭.

૬૦. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૧, ૫. ૫૩; અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૬૮૩.

૬૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંકઃ ૨૨૩, ૨૮૩, ૩૩૫, ૫૩૦, ૫૭૨, ૬૯૩ વગેરે.

દ્ર. એજન, આંક ૨૦૧, પૃ. ૨૬૪.

સર્વ ભયરહિત, સર્વ જ્ઞ, સર્વ દર્શી, જિનેશ્વર લગવાનની ભક્તિથી આત્મશક્તિ પ્રકાશ પામે છે, મનની સ્થિરતા આવે છે, આત્મા વિકારથી વિરક્ત થાય છે, શાંતિ મળે છે અને કર્મની નિર્જરા થાય છે. અભિમાન, અહંકાર, માયા, લાલ આદિ દુર્ગુ છા ભક્તિથી નાશ પામે છે, કારણ કે ભક્તિમાં તો સર્વ સમર્પ છુલાવ હાવાથી – સદ્યુરુને બધું સાંપી દીધું હાવાથી – કંઈ પાતાનું રહેતું નથી, કે જેમાં જીવ માયા, મમતા કે અભિમાન કરે. આથી ક્રિયામાર્ગ માં કે જ્ઞાનમાર્ગમાં જે અભિમાન, વ્યવહાર, આગ્રહ કે સિહિમાહ, પૂજાસત્કારાદિના માહ વગેરેની સંભાવના રહે છે, તેની, લક્તિમાં સંભાવના તથી રહેતી. આ કારણથી કાઈક મહાત્માને બાદ કરતાં ઘણા વિચારવાન જીવાએ ભક્તિમાર્ગના આશ્રય કર્યો છે. અને તે માર્ગને શ્રેષ્ઠ ગણ્યો છે. પરમાત્મા અને આત્માનું એકરૂપ થઈ જવું તે પરાસક્તિની છેવટની હદ છે. પરમાત્માની જ લય રહેવી તે પરાસક્તિ છે. આ લક્તિ જીવનું ઘણી ત્વરાથી કલ્યાણ કર્ય છે.

ગુરુગમથી જેણે ભક્તિ જાણી નથી, તેની ભક્તિમાં અકાળ અને અશુચિદાષ આવે છે. એકાંતે પ્રભાતે પ્રથમ પ્રહર એ સેવ્ય ભક્તિને માટે ચાગ્ય કાળ છે. સ્વરૂપચિંતન-ભક્તિ તે સર્વકાળે સેવ્ય છે. વ્યવસ્થિત મન એ સર્વ શુચિનું કારણ છે. બાહ્ય મળ આદિથી રહિત તન અને શુદ્ધ સ્પષ્ટ વાણી એ શુચિ છે. આવી શુદ્ધતા ગુરુના આશ્રયે ભક્તિ કરવાથી આવે છે. ભક્તિની પૂર્ણતા કચારે પમાય તે વિશે શ્રીમદ્દે એક પત્રમાં લખ્યું છે કે:—

" ભક્તિની પૂર્ણતા પામવાને યાગ્ય ત્યારે થાય છે કે એક તૃણુ માત્ર પણ હરિ પ્રત્યે યાચવું નહિ. સર્વ દશામાં ભક્તિમય જ રહેવું…સર્વત્ર હરીચ્છા બળવાન છે એ કરવા માટે હરિએ આમ કર્યું છે, એમ નિઃશંકપણે સમજવું." ક

પરમાત્માની ભક્તિ જ જેને પરમ પ્રિય છે એવા પુરુષને સ'સાર સ'બ'ધી કઠણાઈ ન હોય તો સમજવું કે તેને ખરી ભક્તિ જ નથી, કારણ કે સ'સાર સ'બ'ધી કઠણાઈ તે પરમાર્થ માર્ગની સરળતા છે. તે કઠણાઈ તો માયાથી આવે છે, ભગવદ્દભક્તને તો શાતા અને અશાતા બ'ને સરખાં જ છે. મહાત્મા કબીર, નરસિ'હ મહેતા, મીરાંબાઈ આદિની ભક્તિ અનન્ય, અલૌકિક, અદ્ભુત અને સર્વોત્કૃષ્ટ હતી. તેઓ એવી દુઃખી સ્થિતિમાં પણ પ્રભુ પાસે લેશ પણ નહોતાં યાચતાં કે નહોતાં દીન થતાં. પરમાત્માએ એમના પરચા પૂરા કર્યા છે તે તો ભક્તોની ઇચ્છાની ઉપરવટ થઈ ને. બે ભક્તોની એવી ઇચ્છા હોય તો તો તેમને રહસ્ય ભક્તિની પ્રાપ્તિ જ ન હોય. તેથી જ્ઞાની પ્રત્યે નિઃસ્પૃહ ભક્તિ સેવવા માટે ભાર મૂકતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

" જ્ઞાની પ્રત્યે જેને કેવળ નિઃસ્પૃહ ભક્તિ છે, પાતાની ઇચ્છા તે થકી પૂર્ણ થતી ન દેખીને પણ જેને દોષ આવતો નથી, એવા જે જીવ છે, તેને જ્ઞાનીને આશ્રયે ધારજથી વર્તતાં આપત્તિના નાશ હોય છે; અથવા ઘણું મંદપણું થઈ જાય છે, એમ જાણીએ છીએ. તથાપિ તેવી ધીરજ રહેવી આ કાળને વિશે બહુ વિકટ છે અને તેથી ઉપર જણાવ્યું છે, એવું પરિણામ ઘણી વાર આવતું અટકી જાય છે." દ

**૬૩. " શ્રી રાજ્યાંદ્રનાં વિચારરતનાે",** પૃ. ૬૪.

૬૪. ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', આવૃત્તિ ૫, ખંડ૨, ૫. ૧૪૬; અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૩૬૮.

આમ શ્રીમદ શુદ્ધ, સમર્પાણભાવવાળી ભક્તિનું ઘણું માહાત્મ્ય તેમના પત્રામાં ઠેકઠેકાણે વ્યક્ત કરે છે.

ગ્રાનીની આગ્રાએ આ લક્તિ કરવામાં આવે તા જીવનું કલ્યાણ થાય છે, બ'ધથી મુક્તિ થાય છે, ગ્રાન થાય છે, અને છેવટે માક્ષ પણ થાય છે. પણ એ લક્તિ માત્ર આત્મગ્રાનને અર્થ જ થતી હાવી જોઈએ. નહિતર તેનું પણ સ'સાર અર્થ જ ફળ મળે છે. આથી તા ગ્રાની પાસે આત્માને મૂકીને સ'સારની ઇચ્છા ન કરવાના અનુરાધ શ્રીમફે વાર'વાર કર્યા છે.

ભક્તિનું આટલું માહાત્મ્ય હાવા છતાં તે ભક્તિના વર્તમાન કાળમાં લાય થયેલા જોઈને શ્રીમદ્દન ઘણા ખેદ થતા હતા. અને તે ખેદ તેમણું કેટલીક વાર વ્યક્ત પણ કર્યો હતા. ભક્તિ અને સત્સંગ વિદેશ ગયા હાય તેવી સ્થિતિમાં તે માર્ગ પ્રકાશી શકે એવા પુરુષની દુર્લભતા થઈ પડી હાય તે સ્વાભાવિક છે. તે માર્ગ કાણ પ્રકાશે તે વિશે શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

"યાગળળ સહિત, એટલે જેમના ઉપદેશ ઘણા જીવાને યાડા પ્રયાસે માક્ષસાધન રૂપ થઈ શકે એવા અતિશય સહિત જે સત્પુરુષ હોય તે જ્યારે યથાપ્રારુષ્ય ઉપદેશ-વ્યવહારના ઉદય પ્રાપ્ત થાય ત્યારે મુખ્યપણે ઘણું કરીને તે ભક્તિરૂપ પ્રત્યક્ષ આશ્રયમાર્ગ પ્રકાશે છે, પણ તેવા ઉદયયોગ વિના ઘણું કરી પ્રકાશતા નથી. દ્ય

આમ શ્રીમદ્દે લક્તિ, તેનું સ્વરૂપ, તેનું માહાત્મ્ય, તેની શ્રેષ્ઠતા, તે માર્ગના પ્રકાશનની ચાગ્યતા વગેરે મુદ્દાઓ વિશેની વિચારણા પત્રામાં પ્રગટ કરી છે, જેમાં તેમણે લક્તિનું અપૂર્વ માહાત્મ્ય અનેક વખત બતાવ્યું છે. તે સાથે કેવી લક્તિ એઈએ, તેની કેવી ખુમારી ચડવી એઈએ તે ગાપાંગનાઓ વ્યાસ મુનિ, નરસિંહ, કબીર આદિનાં ઉદાહરણા દ્વારા તેમણે પ્રસ'ગાપાત સમજાવ્યું છે.

#### સમ્યુચ્દ્રશનિ કુ કુ

આતમાં જેવા છે તેવા જેને અનુભવાય તેને સમ્યગ્દર્શન થયું કહેવાય. સમ્યગ્દર્શનના ત્રણ પ્રકાર કહેલ છે: આપ્તપુરુષના વચનની પ્રતીતિરૂપ, આજ્ઞાની અપૂર્વ રુચિરૂપ, સ્વચ્છંદ નિરાધપણે આપ્તપુરુષની ભક્તિરૂપ એ, એ પ્રથમ સમક્તિ છે. પરમાર્થની સ્પષ્ટ અનુભવાંશ પ્રતીતિ તે સમક્તિના બીજો પ્રકાર છે. નિર્વિકરપ પરમાર્થ અનુભવ તે સમક્તિના ત્રીજો પ્રકાર છે.

ક્ષ. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, પૃ. ૩૬૧.

કુંક. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, જુંઓ આંક : ૧૦૫, ૧૩૫, ૧૪૩, ૩૯૭ ૪૩૧, ૪૫૦, ૪૫૯, ૪૯૩, ૫૭૦, ૭૬૯, ૭૭૧ વગેરે.

વિશાળ ખુદ્ધિ, મધ્યસ્થતા, સરળતા અને જિતેન્દ્રિયપણું — આ ગુણા જેનામાં હાય તે તત્ત્વ પામવાનું ઉત્તમ પાત્ર છે. કર્મા મુક્ત થવાની જેને સાંચી ઇચ્છા હોય તે સમ્યગ્દર્શન મેળવવાને પાત્ર છે.

મનુષ્યત્વ, આર્યદેશ, ઉત્તમ કુળ, શારીરિક સંપત્તિ એ બધાં અપેક્ષિત સાધના છે.

૧ સત્પરૂષના ચરણનાે ઇચ્છક.

ર સદૈવ સૂક્ષ્મ બાધના અભિલાષી,

૩ ગુણ પર પ્રશસ્તભાવ રાખનાર,

૪ ષ્રદાવતમાં પ્રીતીમાન,

પ જ્યારે સ્વદાય દેખાય ત્યારે તેને છેદવાના ઉપયાગ રાખનાર, દ ઉપયોગથી એક પળ પણ ભરનાર,

૭ એકાંતવાસને વખાણનાર.

૮ તીર્થાદિ પ્રવાસના ઉછરંગી,

૯ આહાર વિહાર નિહારનાે નિયમી.

૧૦ પાતાની સરતા દભાવનાર

એવા અ'તર'ગ ગુણા ધરાવનાર કાઈ પણ પુરુષ સમ્યગ્દશાને પાત્ર છે.

આ બધા મુમુક્ષતાના ગુણા ઉત્પન્ન થવાનું મુખ્ય લક્ષણ પાતાના દોષ જેવામાં અપક્ષપાતતા રાખવી એ છે, તેનાથી સ્વચ્છં દુના નાશ થાય છે, અને તેથી બાધખીજને ચાત્ર્ય ભૂમિકા તે આત્મામાં બ'ધાય છે. પણ જ્યાં સુધી સ'સારમાં સુખ લાગે છે, ત્યાં સુધી સાચી મુમુક્ષતા પ્રાપ્ત થતી નથી, તેથી સ'સારના નિવે'દ, ક્ષાયની મ'દતા, માક્ષની અભિલાષા, સત્પુરુષનું માહાત્મ્ય જીવને લાગે ત્યારે જ જીવ સમ્યગ્દશાને પાત્ર થાય છે. આથી આ સર્વ ગુણા મેળવવા પુરુષાથી થવુ અગત્યનું છે.

૧. આત્મા છે, ૨. આત્મા નિત્ય છે, ૩. આત્મા કર્તા છે, ૪. આત્મા ભાકતા છે, પ. માક્ષ છે અને ૬. માક્ષના ઉપાય છે, એ છ પદમાં અત્યાંત સંદેહરહિત શ્રદ્ધા થાય ત્યારે જ્ઞાનીપુર્ષા તેને સમ્યગ્દર્શન થયું ગણે છે. અનિત્ય પદાર્થમાં માહબુદ્ધિ હોવાને લીધે આત્માનું અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ આદિ ધ્યાનમાં આવતાં નથી, પણ તે માહ શ્ર'થિનું છેઠન જ્યારે થાય ત્યારે સમક્તિ થાય છે. કોધ, માન, માયા અને લાભ એ ચાર કષાયની અન તાનુબ ધી ચાકડીના ક્ષચાપશમ થાય ત્યારે સમકિત થાય છે. એ વખતે તીર્થ કરના માર્ગની પ્રતીતિ પણ જીવને આવી જાય છે.

સમ્યવ્દશાવાળા જીવમાં પાંચ લક્ષણા હાય છે: શમ, સંવેગ, નિવેદ, આસ્થા અને અનુક પા.

- ૧. ક્રોધાદિ કષાચાનું સમાઈ જલું, ઉદય આવેલા કષાચાની મંદતા થવી. અનાદિકાળની વૃત્તિઓ સમાઈ જવી, તે શમ.
- ર. મુક્ત થવા સિવાય ખીજા કાેઈ પ્રકારની અભિલાષા ન હાેયતે સ'વેગ.
- ૩. સ**'**સારથી વૈરાગ્ય તે નિવે<sup>લ</sup>દ.
- ૪. વીતરાગપ્રણીત માર્ગમાં, જેનાં વચનાનું ખહુ મૂક્ય છે તે નિલ્સ્પૃહી મહાતમાનાં વચનામાં શ્રદ્ધા તે આસ્થા,
- પ. અને સર્વ જીવામાં પાતાના આત્મા જેવી જ દષ્ટિ, સર્વ પ્રતિ કરુણાભાવ તે અનુક પા. સમ્યગ્દિષ્ટિ જીવમાં આ પાંચ લક્ષણા અવશ્ય હોય છે.

અનંતાનુખ'ધી, કોધ, અનંતાનુખ'ધી માન, અનંતાનુખ'ધી માયા અને અનંતાનુખ'ધી લેલ એ ચારે તથા મિથ્યાત્વમાહની, મિશ્રમાહની અને સમ્યક્ત્વમાહની એ ત્રણ, એમ સાત પ્રકૃતિના જ્યાં સુધી ક્ષયાપગમ, ઉપશમ કે ક્ષય થતા નથી, ત્યાં સુધી સમ્યગ્દિષ્પિણું સંભવતું નથી. એ સાત પ્રકૃતિ જેમ જેમ મંદતાને પામે, તેમ તેમ સમ્યક્ત્વના ઉદય થાય છે. તે પ્રકૃતિઓની અ'થિ છેદવી પરમ દુર્લભ છે. સદ્દગુરુના ઉપદેશ વિના અને સત્પાત્રતા વિના તે અ'થિ છેદાતી નથી. પણ એક વખત જે તે અ'થિ છેદાઈ ગઈ તા સમ્યગ્દર્શન થાય છે.

જીવને જો એક વખત સમ્યગ્દર્શન થાય તો તેના વધુમાં વધુ પંદર ભવે માક્ષ થાય છે. સમિકિતી જીવ જો પ્રભળ પુરુષાર્થ ઉપાડે તો તેને તે ભવે પણ મુક્તિ મળી શકે છે. પણ જો થયેલા સમિકિતને વમી નાખવામાં આવે તો જીવનું સંસારપરિભ્રમણ ઘણું વધી જાય છે. આપ્તપુરુષના વચનની પ્રતીતિરૂપ જે પ્રથમ પ્રકારનું સમિકિત થયું હાય છે, તેને સત્સંગાદિ સાધનોથી ખળ ન મળે તો જીવને થયેલ શ્રદ્ધા ચલિત થવાના સંભવ વધી જાય છે. આવી શ્રદ્ધા જો ચલિત થઈ જાય તો તે જીવની પંદર ભવમાં મુક્તિ નિશ્ચિત કહેવાતી નથી; પછી તો તેના પુરુષાર્થ પર આધાર રાખે છે. ઉપશમરૂપ સમિકિત જેને થયું હાય તેને પણ જો આગળ જતાં તે ક્ષાયાપશમિક કે ક્ષાયિક સમિકિતમાં ન પરિણુમે તો તે જીવનું અગિયારમે ગુણુસ્થાનેથી પતન થાય છે. અને તેવા જીવને પણ કરીથી પુરુષાર્થ કરવાના રહે છે. ક્ષાયિક સમિકિતવાળાને આત્યંતિક પતનના ભય રહેતા નથી, કેમ કે તેણે અનંતાનુખંધી કર્મ પ્રકૃતિઓના ક્ષય કર્યો હોવાથી તે પ્રકૃતિઓ ફરીથી ઉદયમાં આવી શકતી નથી.

આવા પતન પામેલા જીવની મુક્તિ મેળવવા માટેની કાળમર્યાદા જ્ઞાની પુરુષોએ બતાવી છે. સમક્તિ વમેલા જીવની પણ "અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્તન" જેટલા સમયમાં મુક્તિ નિશ્ચિત થઈ જાય છે. આ તેની વધુમાં વધુ સમયની મર્યાદા છે; તે પહેલાં તે મુક્તિ મેળવી શકે છે, પણ તેનાથી વધુ સમય તાે તેને લાગતાે જ નથી. પણ આ કાળમર્યાદા ઘણી માટી છે. જગતમાં જેટલા પુદ્દગલ પરમાણુ છે, તે એકેએકને ભાગવી લેતાં જેટલા સમય લાગે તેને તીર્થ કર પ્રભુએ પુદ્દગલ પરાવર્તન કાળ કહ્યો છે. તેનાથી અડધા સમય તે "અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્તન કાળ કહ્યો છે. તેનાથી અડધા સમય તે

સમક્તિ જીવ અલક્ષ્ય આહાર કરે ? એવા કાઈ મુમુક્ષુએ શ્રીમદ્દને પ્રશ્ન પૂછ્યો હતા. તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્દે આ વિશે જણાવ્યું હતું. શ્રેશિક મહારાજા સંખંધી કાઈ એક ગ્રંથમાં એવું જણાવવામાં આવ્યું છે કે તેમણે અલક્ષ્ય આહાર કર્યો હતો. તે માટે શ્રીમદ્દે જણાવેલું કે આવું વાંચી કાઈએ તે પ્રવૃત્તિ કરવા જેવી નથી. સમક્તિ થયા પહેલાં પણ અલક્ષ્યના નિષેધ છે, તો પછી સમક્તિ થયા પછી તો જીવ અલક્ષ્ય આહાર ન કરે તે સહજ છે. સત્યુરુષની વાણી વિષય અને કષાયના અનુમાદનથી અથવા રાગદ્રેષના પાષણથી રહિત હાય છે, અને તે જ દેષ્ટિએ સર્વના અર્થ કરવા યાગ્ય છે.

# ક્ષાયિક સમક્તિ આ કાળે સ'**ભ**વે ? દુષ

શ્રીમદ્દના જણાવ્યા પ્રમાણે ક્ષાયિક સમક્તિની વ્યાખ્યા આગમામાં સમજાવેલી નથી, તેનાં સ્પષ્ટ લક્ષણો હાલ કાઈના જાણવામાં નથી, પણ એટલું જાણી શકાય છે કે જે જવને ક્ષાયિક સમક્તિ પ્રગટયું હોય તે જવને કદાચ નવકારશી જેટલું પણ વત ન હોય, છતાં પણ તે જીવ વધુમાં વધુ ત્રણ ભવ અને નહિ તો તે જ ભવે મુક્તિ પામે છે, એવી આશ્ચર્યકારક ક્ષાયિક સમક્તિીની વ્યાખ્યા તેમાં બતાવી છે, જેનું આવું માહાત્મ્ય છે, તે ક્ષાયિક સમક્તિીની દશા કેવી સમજવી ? આ દશા આગમામાં જણાવાઈ નથી.

કાઈ મુમુક્ષુએ, આ કાળમાં ક્ષાયિક સમકિત ન હોય, તેવા જિનાગમના વચન વિશે અભિપ્રાય પુછાવ્યા હતા. તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્દે જણાવ્યું હતું કે, જિનાગમમાં આવું વચન હાય તાપણ ક્ષાયિક સમકિતની દશા બતાવેલ નથી, તેથી તે વિષે નિર્ણય કરવા કઠિન છે કે એ દશા સંભવે કે નહિ. પણ એવું વચન જિનાગમમાં નથી, તે બતાવતાં તેમણે લખ્યું હતું કે:—

"હાલ જેને જિનસ્ત્રોને નામે ઓળખવામાં આવે છે, તેમાં 'ક્ષાયિક સમક્તિ નથી' એવું સ્પષ્ટ લખેલું નથી અને પરંપરાગત તથા બીજા કેટલાક ચંથામાં એ વાત ચાલી આવે છે, એમ વાંચેલું છે, સાંભળેલું છે. અને તે વાકચ મિથ્યા છે કે મૃષા છે એમ અમારા અભિપ્રાય નથી, તેમ તે વાકચ જે પ્રકારે લખ્યું છે તે એકાંત અભિપ્રાયે જ લખ્યું છે એમ અમને લાગતું નથી." 'કેં

આ પછી તેના આનુષ'ગી બીજા મુદ્દાઓ વિશે જણાવીને શ્રીમદ્દે ક્ષાચિક સમક્તિ વિશે કોઈ સ્પષ્ટ અભિપ્રાય આપ્યા નથી. માત્ર પાતાની યથાર્થ દશા વિચારવાના તેમણે બાધ કર્યા છે.

આમ શ્રીમદ્ર વર્તમાન કાળમાં ક્ષાયિક સમકિતી જીવ હોય કે ન હોય તે વિશે કશા સ્પષ્ટ અભિપ્રાય આપતા નથી.

# સમ્યગ્દિએને સિહિઓ સાથેના સ'ળ'ધ

સમ્યગ્દેષ્ટિ આત્મા, જે ચાથે ગુણ્યાને હાય છે, તેને ક્વચિત્ સિદ્ધિ હાય છે અને ક્વચિત્ સિદ્ધિ નથી હાતી. જેને સિદ્ધિ હાય છે તેને તેની ઇચ્છા નથી હાતી, જો ઇચ્છા થાય તેનું પતન થાય છે, તેથી થાય તે પ્રમાદથી થાય છે અને જેને એવી ઇચ્છા થાય તેનું પતન થાય છે, તેથી પ્રમાદરહિત દશાથી સિદ્ધિની ઇચ્છા કે ઉપયાગ ન કરવાં હિતાવહ છે. પાંચમા-છદ્દા ગુણ્સ્થાનથી તે સિદ્ધિઓ વધતી જાય છે. ત્યાં પણ પ્રમાદ આવે તો અનિષ્ટ થાય છે. સાતમા ગુણસ્થાને સિદ્ધિઓ વધે છે, પણ ત્યાં પ્રમાદને ઓછા અવકાશ છે. અગિયારને લાભના પ્રમળ ઉદય આવવાથી જીવનું પતન થાય છે, પણ તે સિવાયનાં "જેટલાં સમ્યક્ત્વનાં

૬૭. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક : ૩૯૭.

૧૮. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", આદૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, પૃ. ૧૫૦; અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૩૯૭.

સ્થાનક છે અને જ્યાં સુધી સમ્યક્પરિણામી આત્મા છે ત્યાં સુધી, તે એક્કે જેગને વિશે જીવને પ્રવૃત્તિ ત્રિકાળે સંભવતી નથી. "દલ

સમ્યગ્જ્ઞાની પુરુષોના જે ચમત્કારા જે લોકોએ જાણ્યા છે તે તે જ્ઞાનીપુરુષોએ કરેલા સંભવતા નથી, સ્વભાવે કરી સિદ્ધિજોગ પાત્ર્યા હોય છે.

### મિથ્યાદૃષ્ટિ

આતમા અને દેહનું જેને સ્પષ્ટ ભિન્નપણું ભાસ્યું નથી, દેહમાં આતમા માનવાર્પ ખુદ્ધિ રહ્યા કરે છે, અનુભવસ્વરૂપ આત્મા અનુભવ્યા નથી, આત્માનાં અસ્તિત્વાદિ છ પદનું નિઃશંકત્વ જેને પ્રાપ્ત થયું નથી, તે મિથ્યાદર્ષિ છે. અને તેને જે જ્ઞાન હાય તે મિથ્યાજ્ઞાન છે.

મિથ્યાદર્શિને કર્મની અળવત્તરતા હોય છે. તેના ક્રોધ, માન, માયા અને લોલની અનંતાનુખંધી ચાકડીના નાશ થયા હોતા નથી, અને તેથી તે બાહ્ય સુખની શાધમાં અનંત સંસારનું પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. વળી, આત્મા સમપરિણામી થયા ન હોવાને લીધે, આત્માને નાશ્યો ન હોવાને લીધે, તેની કાઈ પણ પ્રવૃત્તિ સફળ એટલે કે આત્માર્થ થતી નથી. તેની વૃત્તિઓ પણ સંસ્થેપાઈ ન હોવાને લીધે તેને તીલ રાગદ્રેષ થયા કરે છે, તેથી તે જે જે તપ, જપ આદિ કિયા કરે છે તેનું ફળ તેને સંસારાર્થ મળે છે. એટલે કે તેને લીતિક સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે, પણ આત્મા નાગૃત થતા નથી.

તેનાં સ્વચ્છ દ અજ્ઞાન, માન વગેરે મટચાં ન હોવાને લીધે તેને જ્ઞાની પુરુષમાં શ્રદ્ધા થતી નથી, અને તેથી તેનું મિશ્યાત્વ જતું નથી. શાસ્ત્રમાં અભિગ્રહિક, અનાભિગ્રહિક અભિનિવેશિક, સાંશયિક અને અહ્યાભાગિક વગેરે મળી મિશ્યાત્વના પાંચ પ્રકાર કહ્યા છે, તે પાંચે તેને પ્રવર્તતા હોય છે.

ૂંકામાં કહીએ તાે, તેની પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિ સમ્યવ્દષ્ટિ જીવથી ઊલટા પ્રકારે થતી હોય છે. અને તેથી તેના ભવના અ'ત આવતાે નથી. પણ તેવાે જીવ સત્પુરુષને ચરણે જઈ, પરમ ભક્તિથી તેની આજ્ઞા આરાધે તાે તે સમ્યવ્દષ્ટિ થઈ માેક્ષમાર્ગને પામે છે, અને મુક્તિનું અન'ત આત્મસુખ પામે છે.

### સમ્યગ્દર્શનનું માહાત્મ્ય

આગળ એઈ તેવી સમર્થતા સમકિતની હોવાથી શ્રીમફે તેનું બહુમાન કરેલું છે. સર્વ જ્ઞાનીઓએ સમક્તિને માેક્ષમાર્થનું પ્રથમ પગથિયું ગ**ણે**લ છે. તે વિશેનાં શ્રીમફનાં ઉલ્લાસ-પૂર્વક લખાયેલાં વચના જુઓ —<sup>૬૯</sup>

કુંહુ. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર" આવૃત્તિ ૫ ખંડ ૨ પુ. ૧૭૨/અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૪૫૦.

"હે સર્વોત્કૃષ્ટ સુખના હેતુભૂત સમ્યક્દર્શન! તને અત્યાંત લક્તિથી નમસ્કાર હો. આ અનાદિ અનાત સંસારમાં અનાત અનાત જીવા તારા આશ્રય વિના અનાત અનાત દ:ખને અનુભવે છે." છ

"અન તકાળથી જે જ્ઞાન ભવહેતું થતું હતું, તે જ્ઞાનને એક સમયમાત્રમાં જાત્યાંતર કરી જેણે ભવનિવૃત્તિરૂપ કર્યું તે કલ્યાણમૂર્તિ સમ્યક્દર્શનને નમસ્કાર." ધ્ય સમ્યગ્દર્શન પામેલા જીવ દર્શા વધતાં જ્ઞાની અને સત્પુરુષ થાય છે.

### જ્ઞાનીની દશા - સ્વરૂપ

આત્મન્નાન થયા પછી જીવની કેવી દશા થાય છે કે જેથી તેનું આટલું બધું માહાત્મ્ય શ્રીમદ્દે બતાવ્યું છે? આત્મન્નાનીની દશા કેવી હોય તેનું છૂટક છૂટક નિરૂપણ શ્રીમદ્દે કરેલ છે, જે પરથી આપણને ન્નાનીની દશા સમજાય છે.

આ ગ્રાનીઓ મનાજયી હોય છે. તેમને મીન રહેવું કે અમીન રહેવું બંને સુલભ હોય છે, અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ દિવસ સરખા હોય છે, લાભ-હાનિ સરખી હોય છે, તેમને માત્ર સમભાવ જ વર્તતો હોય છે. આવા મનાજયી ગ્રાનીની સમર્થતા બતાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:

"એક કલ્પનાના જય એક કલ્પે થવા દુર્લભ, તેવી તેમણે અનંત કલ્પનાએ કલ્પના અનંતમા ભાગે શમાવી દીધી!"<sup>૭૨</sup>

આવા ગ્રાનીને ધર્મ એ જ અસ્થિ, મજળ, ઇન્દ્રિય આદિ હોય છે, એટલે કે ધર્મ એ જ તેમનું સર્વસ્વ હોય છે. આવા ગ્રાનીએા મનુષ્યદેહે પરમાત્મા જ છે, કારણ કે તેમનું હલનચલન, વાચા, કાર્ય આદિ પ્રત્યેક વસ્તુ ધર્મને અર્થે થતી હોય છે.

તેઓ શાસ્ત્રમર્મના જ્ઞાતા હોય છે, સર્વમાં ઉદાસીનતા કે વીતરાગતા વર્તતી હોય છે, પોતાના સ્વરૂપમાં જ મગ્ન રહે છે, અને મગ્નતા રહે નહિ ત્યારે શાસવાચન, ભક્તિ આદિ શુભ પ્રવૃત્તિઓમાં રહે છે. એટલે કે તેમને ક્ષાયજય હોવાથી તેઓ શુદ્ધભાવમાં કે શભભાવમાં રહે છે.

આવા જ્ઞાનીને વિશે કાેઈ જે ધનાદિ ભૌતિક વસ્તુ મેળવવાની ઇચ્છા રાખે તાે તેવા જવને દશ'નાવરણીય કર્મ અંધાય છે. પરંતુ ઘણું કરીને તેવા પ્રતિખંધ કાેઈને ન થાય તે રાતે જ્ઞાની વતે છે. જ્ઞાનીઓ પ્રારખ્ધના ઉદય પ્રમાણે વતે છે, અને જે સ્થિતિ પ્રાપ્ત થાય તેમાં હર્ષશાક કે રાગદ્રેષ કરતા નથી. આમ જ્ઞાનીની પ્રવૃત્તિ, પ્રવૃત્તિ જેવી જ નથી હાેતી. ઊના પાણીને માટે જેમ ઉખ્યુપણું તે મુખ્ય ગુણ નથી, તેવું જ જ્ઞાનીની પ્રવૃત્તિ

૭૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, ૫. ૪૪૩. અગાસ આવૃત્તિ હાથ નાંધ ૨/૨૦ આંક: ૮૩૯

૭૧. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૨૬૫.

છર. " શ્રીમદ્ રાજ્યદં", આગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૧૧૦.

માટે પણ છે. તેમ છતાં પણ આત્મસ્થિરતાને વધારવા માટે જ્ઞાની નિવૃત્તિની ઇચ્છા રાખ્યા કરે છે, અને સત્સ'ગને સેવ્યા કરે છે. તેઓ ઉદય પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરતા હોવા છતાં તેમની એક પણ પ્રવૃત્તિ એવી નથી હોતી કે જેથી પરમાર્થને વિશે ભ્રાંતિ થાય. જ્ઞાનીને દેહ પરનું મમત્વ પણ ટળી ગયું હોય છે, તેથી તેને સુખી કે દુઃખી અવસ્થા પણ સ્પરીધ્ શક્તી નથી.

આમ જ્ઞાનીની અવસ્થા સામાન્ય જનના કરતાં એટલી જુદા પ્રકારની હોય છે કે તેનું વર્ણન કરતાં અનેક બ્ર'થા પણ લખાયા છે.

### ગાની-અજ્ઞાની વચ્ચેત્રા લેક

રાની અને અરાનીની ચેષ્ટા બાહાથી જેતાં ઘણી સામ્યવાળી લાગતી હોવા છતાં, તેમાં આંતરિક રીતે ઘણા તફાવત હોય છે. અનાદિકાળથી વિપર્યાસ બુદ્ધિ હોવાથી અને સાની પુરુષની કેટલીક ચેષ્ટાઓ અજ્ઞાની પુરુષના જેવી જ હોવાથી જ્ઞાની સામાન્ય દૃષ્ટિથી ઓળખાતા નથી. જ્ઞાનીને વિવિધ પ્રવૃત્તિઓ હોય છે, શાતા-અશાતા હોય છે, વાણી-વિચાર હોય છે, અને બીજા પણ ઘણાં એવાં લક્ષણ હોય છે કે જે અજ્ઞાનીને પણ સ'લવે. એટલે કે તેઓ ખ'ને વચ્ચેના લેદ બાદ્ય નહિ પણ આંતરિક છે. બાદ્યથી કાઈ એવાં સ્પષ્ટ લક્ષણા જણાતાં નથી કે જીવને જ્ઞાનીના તરત જ નિશ્ચય થઈ જાય. તેથી તા ઘણા જીવા ચાળમાં આવ્યા છતાં તેમને ઓળખી શકતા નથી અને વિભ્રમમાં જ રહ્યા કરે છે. માટે જ્ઞાનીને ઓળખવા માટે અળવાન પાત્રતાની આવશ્યકતા છે.

પૂર્વ ઉપાર્જન કરેલાં કર્મા જ્ઞાની તેમ જ અજ્ઞાની અ'નેને ભાગવવાં પડે છે. તે કર્મના કળરૂપે શાતા પણ આવે, અને અશાતા પણ આવે, પ્રવૃત્તિ પણ આવે અને નિવૃત્તિ પણ આવે, સુખ પણ આવે અને દુઃખ પણ આવે, રાંગ પણ આવે અને નીરાગીપણ પણ આવે, લાભ પણ થાય અને નુકસાન પણ થાય, એટલે કે પૂર્વે જેવાં કર્મ બાંધ્યાં હાય તેતું ફળ તા સાની અને અજ્ઞાની બ'નેને સરખું જ મળે છે. પર્ણુ આમાં જે ક'ઈ લેંદ છે તે ફળને સ્વીકારવાની રીતિમાં જેવા મળે છે. અજ્ઞાની જીવને શાતા આવે, લાભ થાય વગેરે શુલ કર્મના ઉદય થાય ત્યારે આનંદ થાય છે, અને તેમાં તે રાગ કરે છે, તાે એથી ઊલદું જે અશાતા આવે, રાગ આવે, નુકસાન થાય વગેરે અશુલ કર્મના ઉદય આવે તા તેને ખહુ શાક થાય છે, તેનાથી છૂટવા તે પ્રયત્ન કરે છે, અને તેમાંથી કચારેક તે આતંધ્યાનમાં પણ ઊતરી પડે છે. એટલે કે અજ્ઞાની છવ તીવપણે રાગ કે દ્વેષ અનુભવે છે. પણ જ્ઞાનીની વર્તના અજ્ઞાની કરતાં જુદા પ્રકારની હાય છે. તેમને શાતા આવે, સુખ આવે, ઇન્ટ ચીજની પ્રાપ્તિ થાય કે તેના વિચાગ થાય, અનિષ્ટ ચીજના ચાગ થાય કે તેનાથી છૂટકારા મળે. દુઃખ મળે, અશાતા આવે — એમ કાઈ પણ શુભ કે અશુભ કર્મના ઉદય થાય તે વખતે તેઓ સમભાવે રહે છે. એટલે કે શુભ કર્મના ઉદયથી હિંધિત થતા નથી, અશુભ કર્મના ઉદયથી તેઓ શોકથી આકુળ બનતા નથી, તેમને રાગ કે દ્વેષ વર્તતા નથી. આમ તેઓ અનુકળ કે પ્રતિકૃળ સંજોગામાં સમભાવે જ રહે છે.

આમ સુખદુઃખ, અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ સ'જેગા, લાભાલાભ, નેફા-નુકસાન વગેરે ખાખતમાં જ્ઞાની સમચિત્ત રહે છે, ત્યારે અજ્ઞાની રાગદ્રેષ કરે છે, એટલે કે તેમના મનના પરિણામમાં તફાવત હોય છે. તેને પરિણામે અજ્ઞાનીન કર્મના ભાગવટા ભવિષ્યના સંસારના હેતુ થાય છે. ત્યારે જ્ઞાનીને તે કર્મનિર્જરાના હેતુ થાય છે. આમ જ્ઞાની-અજ્ઞાનીની કર્મ પ્રત્યેની દરિમાં ઘણા તફાવત હોય છે.

ગ્રાની-અજ્ઞાનીની વાણીમાં પણ લેદ હોય છે. માત્ર શાઓ વાંચી પાતાને જ્ઞાની માનનારની વાણીમાં અને જેને અનુભવસ્વરૂપ જ્ઞાન થયું છે તેની વાણીમાં એવા તફાવત હોય છે કે દેઢ મમુશ્ક કે આત્માર્થી જીવ તે તરત સમજી જાય છે. આ લેદ એવા સૂક્ષ્મ હોય છે કે સામાન્ય જીવ જ્ઞાની-અજ્ઞાનીની વાણીના લેદ સમજી શકતા નથી, અને તેથી કેટલીકવાર અગ્રાનીને જ્ઞાની માની, તેની ઉપાસના કરી, વધુ કર્મ બ'ધ કરે છે. આ બ'નેની વાણીના લેદ અતાવતાં શ્રીમદે લખ્યું છે કે:—

" જ્ઞાનીની વાણી પૂર્વાપર અવિરુદ્ધ, આત્માર્થ ઉપદેશક, અપૂર્વ અર્થનું નિરૂપણ કરનાર હોય છે. અને અનુભવસહિતપણું હોવાથી આત્માને સતત જાગૃત કરનાર હોય છે. શુષ્કજ્ઞાનીની વાણીમાં તથારૂપ ગુણા હોતા નથી. સર્વથી ઉત્કૃષ્ટ જે પૂર્વાપર અનિરાધપણું તે શુષ્કજ્ઞાનીની વાણીને વિશે વર્તવા યેાગ્ય નથી, કેમ કે યથાસ્થિત પદાર્થદર્શન તેને હોતું નથી, અને તેથી કામ-કામ કલ્પનાથી શુક્ત તેની વાણી હોય છે, એ આદિ નાના પ્રકારના લેદથી જ્ઞાની અને શુષ્કજ્ઞાનીની વાણીનું એાળખાણ ઉત્કૃષ્ટ મુસુક્ષુને શ્ર્વા યાગ્ય છે. જ્ઞાનીપુરુષને તો સહજ સ્વભાવે તેનું ઓળખાણ છે, કેમકે પોતે લાનસહિત છે, અને ભાનસહિત પુરુષ વિના આ પ્રકારના આશય ઉપદેશી શકાય નહીં, એમ સહજે તે જાણે છે." " હ

પણ જ્ઞાની અજ્ઞાની વચ્ચેના લેદની ખબર સામાન્ય જીવને પડતી નથી તે આપણે ઉપર જોયું. તેથી તા શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

" જ્ઞાનીનાં વચનાની પરીક્ષા સર્વ-જીવને સુલભ હોત તો નિવાંણ પણ સુલભ જ હોત." <sup>98</sup>

આ ઉપરાંત જ્ઞાનીની સર્વ વર્તના પ્રારુષ્ધના ઉદય પ્રમાણે હોય છે. તેમની ઇચ્છા કે અનિચ્છા હોતી નથી, ત્યારે અજ્ઞાની જીવને પ્રવૃત્તિમાં મારાપણું હોય છે, અને પ્રારુષ્ધ સાથે તેને ઘણી વાર વિરોધ હોય છે. આમ જ્ઞાની તથા અજ્ઞાની વચ્ચે વાણી, વર્તન, આદિમાં ઘણા લોક હોય છે.

### ज्ञान अने तेना प्र**कार**ण्य

જિનાગમમાં જ્ઞાનના મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યાવ અને કેવળ એ પાંચ પ્રકાર કહ્યા છે. તે જ્ઞાનના પ્રકાર સાચા છે, ઉપમાવાચક નથી.

હક. " શ્રીનદ્ રાજચાંદ્ર", આવૃત્તિ ૫, ખાંડ ૨, ૪. ૨૫૪; અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૧૭૯.

७४. ऄेकन, ५. २५५;

<sup>ુ</sup>પ. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક: ૫૯૭, ૬૭૯, ૭૧૪, ૭૯૯ વગેરે.

મુખ્ય એવા જ્ઞાનીઓનાં વચનાના આશય વાંચવા, વિચારવા તે શ્રુતજ્ઞાન છે. આ જ્ઞાન કેવળજ્ઞાનની અપેક્ષાએ વિકલ્પજ્ઞાન કહી શકાય, પણ કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે તે સાધનરૂપ છે. તે જ્ઞાન બારમે ગુણસ્થાને વર્તતા એવા જીવને પણ અવલંબનરૂપ છે, જ્યારે કેવળજ્ઞાન પ્રગટે ત્યારે જ તેનું અવલંબન છાડવાનું જિનાગમમાં જણાવાયું છે, તે શ્રીમફે પણ ભારપૂર્વક જણાવ્યું છે. આમ શ્રુતજ્ઞાનનાં ઉપકાર તથા માહાત્મ્ય ઘણાં છે.

મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન લગભગ સાથે સાથે જ જાય છે; શ્રુતથી મેળવેલું જ્ઞાન સ્યૃતિમાં રહી જાય એટલે તે મતિજ્ઞાન થઈ જાય છે. આથી મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન ખંનેનું મહત્ત્વ સરખું જ છે.

અવિદ્યાન એટલ સ્થળ, કાળ આદિમાં અમુક હદ મુધીનું જ્ઞાન. આ જ્ઞાન મનુષ્યન્છવાને ચારિત્રપર્યાયની વિશુહતાના તારતમ્યથી ઊપજે છે. વર્તમાન કાળમાં તે વિશુહતા પ્રાપ્ત થવી દુર્લભ છે, કેમ કે કાળનું પ્રત્યક્ષ સ્વરૂપ ચારિત્રમાહનીય આદિ પ્રકૃતિના વિશેષ ખળ સહિત વર્તનું જોવામાં આવે છે. સામાન્ય આત્મચારિત્ર પશુ કાઈક જીવને વિશે વર્તવા યાગ્ય છે. તેવા કાળમાં તે જ્ઞાનની લખ્ધિ વ્યવચ્છેદ જેવી હોય તેમાં કેઈ આશ્ચર્ય નથી. આત્મસ્વરૂપે વિચરતાં તે જ્ઞાનનું અસંભવિતપશું નથી. પરમાર્થથી તે જ્ઞાનના સંભવ છે.

મનઃપર્યવજ્ઞાન એટલે સામાના મનનાં પરિણામ જાણવાં. આ જ્ઞાનની પણ વર્તમાન-કાળમાં અવધિજ્ઞાન જેવી જ સ્થિતિ છે તે શ્રીમફે બતાવ્યું છે. આ બ'ને જ્ઞાનની જિનાગમમાં ખતાવેલી વ્યાખ્યાઓ વર્તમાન છવા યથાર્થ ન સમજે અને તેના આશય જાણ્યા વિના તેની જે વ્યાખ્યા તેઓ કરે તે મુખ્ય વ્યાખ્યાથી વિરોધવાળી હાય તે સ'ભવિત છે. પણ તેથી આ જ્ઞાન ન હોઈ શકે તેમ નથી, તે જ્ઞાન થવા યાગ્ય છે, તે આત્મદૃષ્ટિએ જોતાં નિઃસ'દેહ છે. આ જ્ઞાન કઈ રીતે પ્રગટ થાય તે પ્રશ્નના ઉત્તરમાં શ્રીમફે કે કિ મુમુક્ષુને લખ્યું હતું કે:—

"સાધારહુપણે દરેક જીવને મતિજ્ઞાન હોય છે, તેને આશ્રયે રહેલા શ્રુતજ્ઞાનમાં વધારા થવાથી તે મતિજ્ઞાનનું ખળ વધે છે, એમ અનુક્રમે મતિજ્ઞાન નિર્મળ થવાથી આત્માનું અસંયમપણું ટળી સંયમપણું થાય છે, ને તેથી મનઃપર્યવજ્ઞાન પ્રગટે છે. તેને યાગે આત્મા બીજાના અભિપ્રાય જાણી શકે છે. લિંગ-દેખાવ ઉપરથી બીજાના ક્રોધ હર્ષાદ ભાવ જાણી શકાય છે, તે મતિજ્ઞાનના વિષય છે. તેવા દેખાવના અભાવે જે ભાવ જાણી શકાય તે મનઃપર્યવ જ્ઞાનના વિષય છે. "ઉદ

### হৈবজয়ান<sup>৩৩</sup>

શ્રીમંદ્રે કેવળજ્ઞાન વિશે વધુ વિચારણા કરેલી જણાય છે. કેવળજ્ઞાનના સામાન્ય અર્થ ક્ષેકામાં એવા થાય છે કે સમયે સમયનું ત્રણે કાળનું અને ત્રણે લાેકનું જ્ઞાન. આ જ્ઞાન આ કાળમાં, આ ક્ષેત્રે, સંભવે નહિ તેવા જિનાગમના અભિપ્રાય છે.

૭૬. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, ૫. ૩૨૬.

૦૭. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, આંક : ૫૮૭, ૬૨૯, ૬૭૯, ૬૯૪ વર્ગેર.

કેવળજ્ઞાનમાં ત્રણે કાળનું જ્ઞાન કેવી રીતે સ'ભવે તે વિશે શ્રીમદ્દે વિચાર કર્યો હતો. વર્તમાનકાળના પદાર્થો જે પ્રમાણે વર્તમાનકાળમાં દેખાય છે, તેમ ભૂતકાળના પદાર્થો ભૂતકાળમાં જે સ્વરૂપે હતા તે સ્વરૂપે વર્તમાનકાળમાં દેખાય છે, અને ભવિષ્યકાળમાં પદાર્થો જે સ્વરૂપ પામવાના છે તે સ્વરૂપે વર્તમાનકાળમાં દેખાય છે; આમ ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્ય ત્રણે કાળના પદાર્થાનું જ્ઞાન કેવળજ્ઞાનમાં જ્ઞાનની વિશેષતાને લીધે હોય છે.

કેવળજ્ઞાનમાં સમયે સમયનું જ્ઞાન હોય છે, તે વિશે પણ શ્રીમફે કેટલાક વિચાર કર્યા છે. કાળના સૃક્ષ્મમાં સૃક્ષ્મ ભાગ એ "સમય" છે. પદાર્થના સૃક્ષ્મમાં સૃક્ષ્મ વિભાગ તે પરમાણ છે, અને અરૂપી પદાર્થના સૃક્ષ્મમાં સૃક્ષ્મ ભાગ તે પ્રદેશ છે. તે ત્રે એટલા બધા સૃક્ષ્મ છે કે અનંત નિર્મળ જ્ઞાન ન થાય ત્યાં સુધી તેના સ્વરૂપને ગ્રહણ કરી શકાય નહિ. સામાન્ય સંસારી જીવાના ઉપયોગ અસંખ્યાત સમયવતી હોય છે, પણ સંપૂર્ણ ક્ષાયરહિત દશામાં એક સમયવતી ઉપયોગ આવી શકે છે. તેથી—

"એક સમયતું, એક પરમાણુતું અને એક પ્રદેશતું જેને જ્ઞાન થાય તેને કેવળજ્ઞાન પ્રગટે એમ કહ્યું છે તે સત્ય છે. ક્ષાયરહિતપણા વિના કેવળજ્ઞાનના સ'લવ નથી. ''ઉદ

— આમ સ'પૂર્ણ કલાયરહિત સ્થિતિને તેઓ કેવળગ્રાન કહે છે.

ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્યનું જ્ઞાન થાય તે જ કેવળજ્ઞાન એવી શાસકારાએ કેવળ-જ્ઞાનની મુખ્યપછે વ્યાખ્યા કરી નથી. જ્ઞાનીપુરુષોએ તો જ્ઞાનનું અત્ય'ત શુદ્ધ થવું તેને કેવળજ્ઞાન કહ્યું છે, અને તે જ્ઞાનમાં મુખ્ય તો આત્મસ્થિતિ અને આત્મસાધન કહ્યાં છે. જગતનું જ્ઞાન થવું એ વગેરે જે કહેલ છે તે અપૂર્વ વિષયનું શ્રહણ સામાન્ય જીવોથી થવું અશક્ય ભાણીને કહ્યું છે. કેમ કે જગતના જ્ઞાન પર વિચાર કરતાં કરતાં આત્મસામર્થ્ય જણાય.

આતમા જ્યારે શુદ્ધ જ્ઞાનસ્થિતિને ભજે, તેનું નામ કેવળજ્ઞાન મુખ્યપણે છે. સર્વ પ્રકારના સગદ્દેષના અભાવ થાય ત્યારે અત્યંત શુદ્ધ જ્ઞાનસ્થિતિ પ્રગેટ છે. લોકો જે હાલમાં કેવળજ્ઞાનની વ્યાખ્યા કરે છે, તે વ્યાખ્યા વિરાધવાળી દેખાય છે. સર્વ દેશકાળાદિનું જ્ઞાન કેવળજ્ઞાનીને હોય એમ જિનાગમના હાલ રૃઢ અર્થ છે. બીજાં દર્શનમાં એવા મુખ્ય અર્થ નથી, અને જિનાગમથી તેવા અર્થ લોકામાં પ્રચલિત છે, તે જ કેવળજ્ઞાનના અર્થ હોય તા તેમાં કેટલાક વિરાધ દેખાય છે.

સચાગી કેવળીને મન, વચન અને કાયાના સૂક્ષ્મ યાંગ છે, કારણ કે તેમની કાયાસહિત સ્થિતિ હાય છે. તે સ્થિતિ હાવાથી આહારાદિ અર્થે પ્રવૃત્તિ થતાં ઉપયાગાંતર થાય. તે વખતે કેવળીને કેવળજ્ઞાનમાં ઉપયાગ ન વતે, અને જો એમ અને તા કેવળજ્ઞાનને અપ્રતિહત કહેલ છે, તે પ્રતિહત થાય. વળી, જો કેવળજ્ઞાનમાં આરસીની જેમ જ્ઞાન પ્રતિબિ'બિત થાય છે એવું સમાધાન કરવામાં આવે તાપણ પ્રશ્ન થાય તેવું છે. આરસીમાં પ્રતિબિ'બિત

૭૮. ''શ્રીનર્ રાજયંદ,'', આવૃત્તિ ૫, ખંડ ૨, ૫. ૨૫૬; અમાસ આવૃત્તિ, આંક: ૬૭૯.

થતા પદાર્થનું જ્ઞાન આરસીને નથી, ત્યારે કેવળીને તે જ્ઞાન હોય છે. આમ સંયોગી કેવળી માટે વિચારતાં કેવળજ્ઞાનના રૂઢ અર્થ બ'ધળેસતા લાગતા નથી.

આથી સર્વ દેશકાળાદિનું જ્ઞાન કેવળીને હોય તે સિદ્ધ કેવળીને સ'લવી શકે, કેમ કે તેમને યાગધારીપણું નથી. આમાં પણ પ્રશ્ન થઇ શકે તેવું છે. જિનાગમ પ્રમાણે તો દેહધારી કેવળી અને સિદ્ધને વિશે કેવળજ્ઞાનના ભેદ થતા નથી, અ'નેને સર્વ દેશકાળાદિનું સ'પૂર્ણ જ્ઞાન હોય તેમ રઢ અર્થ છે.

કેવળજ્ઞાનના રઢ અર્થ લેતાં તેમાં કેટલાક વિરાધ આવે છે, તે શ્રીમદ્દે ખતાવ્યું છે. તેથી તેને જ્ઞાનીગમ્ય રાખવા લલામણ કરી છે. અને જ્ઞાનનું અત્યંત શુદ્ધપણું, સંપૂર્ણ રાગદ્ભેષરહિતપણું, સંપૂર્ણ કર્મરહિત સ્થિતિ વગેરે અપેક્ષાએ કેવળજ્ઞાનનું સ્વરૂપ સમજવાનું તેમણે જણાવ્યું છે.

# ज्ञान - विवे<del>ड</del>ज्ञानण्ड

જે વડે વસ્તુનુ સ્વરૂપ જણાય તે જ્ઞાન, અને મિથ્યાત્વ સહિતનું જ્ઞાન તે અજ્ઞાન. આમ જ્ઞાનરહિત સ્થિતિ તે અજ્ઞાન નથી.

જીવ અનાદિકાળથી નરકાદિ સ્થળામાં પુનઃ પુનઃ દુઃખના અનુભવ કરતા આવ્યા છે. તેનું કારણ તેને સાચું જ્ઞાન નથી તે છે. આ અજ્ઞાનાદિ ટાળવા માટે જ્ઞાનની પરિપૂર્ણ આવશ્યકતા છે. જ્ઞાન મેળવવા માટે પદાર્થીનું સ્વરૂપ જાણુવું જોઈએ.

જ્ઞાન પ્રાપ્ત થવામાં વિચાર એ મુખ્ય સાધન છે. અને તે વિચારને માટે વૈરાગ્ય તથા ઉપશમ એ એ મુખ્ય આધાર છે. સત્પુરુષના વચનના યથાર્થ ગ્રહણ વિના ઘણું કરીને વિચાર ઉદ્દભવતા નથી. અને સત્પુરુષનાં વચનાનું યથાર્થ ગ્રહણ અનન્ય આશ્રયભક્તિ પરિણામ પામે ત્યારે થાય છે. આમ જ્ઞાન માટે ભક્તિ એ મુખ્ય પાયા છે.

સત્પુરુષના આશ્રયથી સત્યનું જ્ઞાન થાય છે. અને તેથી જીવની મિથ્યા પ્રવૃત્તિ ટળે છે. કેમ કે જેટલે અ'શે સત્યનું જ્ઞાન થાય તેટલે અ'શે મિથ્યા પ્રવૃત્તિ જાય તેવા જિનના નિશ્ચય છે. આમ સત્પુરુષના યાગથી આવેલું સત-અસત્ જાણવાનું વિવેકજ્ઞાન એ અ'ધારામાં પડેલા આત્માને ઓળખવાના દીવા છે. એ વિવેકથી ધર્મ ટકે છે.

આત્માનાં છ પદને વિવેકજ્ઞાનથી સિદ્ધ કરે તેને શ્રી જિને સમ્યગ્દર્શન કહેલ છે. પૂર્વના વિશેષ અભ્યાસબળથી કે સત્સ'ગના આશ્રયથી તે છ પદને વિશે વિચાર ઉત્પન્ન થાય છે. અને તેમાં વિવેકજ્ઞાનના ઉપયાગ રાખતાં અનિત્ય પદાર્થ પ્રત્યેની માહબુદ્ધિ ટળે છે. સત્સ'ગ, સત્શાસ્ત્ર અને પાતામાં સરળ વિચારદશા કરવાથી વિશેષ વિવેકજ્ઞાનના ઉદય થાય છે.

તે વિશે સ'શય ઉત્પન્ન થાય તો ધીરજથી વિચારતાં તે શાંત થાય છે. પણ અધીરજ લાવતાં જીવને પાછા ફરવાના વખત આવે છે, અને સ'સાર પરિભ્રમણના યાગ થાય છે.

૭૯. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક: ૫૬૯, **૫૭૦** વગેરે.

તેની માહબુદ્ધિમાં જીવને અનાદિથી એવું એકાત્રપણું ચાલતું આવ્યું છે, અને માહત્રંથિ છેદવાના વખત આવ્યા પહેલાં થાડું ઘણું આવેલ વિવેકત્તાન છૂટી જાય તેવું પણ ઘણી વાર ખનેલ છે. આથી દઢ નિશ્વય કરી તે વિવેકત્તાનને વિકસાવવાના, પ્રાપ્ત કરવાના અનુરાધ શ્રીમદ્દે કર્યો છે. સારાસારનું વિવેકત્તાન સૌથી વિશેષ મનુષ્યભવમાં સંભવિત છે. તેથી તે દેહ સફળ કરવા માટે પણ વિવેકત્તાન ખીલવવું જરૂરી છે. તે દેહ ગયા પછી એવું જ્ઞાન મેળવવામાં ઘણા સમય પસાર થઈ જાય છે.

# कतिस्मरधुझान भुनक<sup>्</sup>नम<sup>८०</sup>

આત્મા છે અને તે નિત્ય છે તેવા જ્ઞાનીઓના અભિપ્રાય છે, જ્યાં સુધી જીવ જીવન-મુક્ત દર્શાન પામે ત્યાં સુધી તે, પાતાના કર્મ અનુસાર, એક પછી એક દેહ ધારણ કર્યા કરે છે, અને છાડ્યા કરે છે. આ ભવ હાય તા તે પહેલાંના ભવ પણ હાવા જોઈએ, અને આ ભવ છે તા તે પછીના ભવ પણ છે, એ દર્શિએ પૂર્વજન્મ અને પુનર્જન્મ સિદ્ધ થાય છે.

કળૂતર આદિ જાતિમાં નિહિ સકપણું, સર્પ આદિમાં ક્રોધ, કૂતરામાં વકાદારી, એમ જુદાં જુદાં લક્ષણુંની વિશેષતા દેખાય છે તે જ પૂર્વજન્મની સાક્ષીરૂપ છે. ગતભવમાં રહી ગયેલા સંસ્કારા આ ભવમાં દેખાય છે. સર્વ પાતાના કર્માનુસાર સુખદુઃખ આદિ મેળવે છે, એથી જ તો ક્રોધી માતાપિતાનાં સંતાના શાંત, નીતિવાળાનાં અનીતિવાળાં, વિષયીનાં યાગી, વગેરે વિરાધવાળાં સંતાના જેવા મળે છે. અને એ જ પૂર્વજન્મ હાવાની ખાતરી આપે છે. આ પહેલાંના ભવ હાય તા આ પછીના ભવ પણ હાય જ, તે દરિએ જોતાં યુનજન્મની પણ ખાતરી થાય છે.

આ પૂર્વના ભવાનું જ્ઞાન થવું તેને જાતિસ્મરણજ્ઞાન કહે છે. પૂર્વે આ જીવે શું શું લોગવ્યું છે, શું શું કર્યું છે તેનું જ્ઞાન તે જાતિસ્મરણજ્ઞાન. આ જ્ઞાન આત્માની નિર્મળતા થયે થાય છે, તેથી સર્વ જીવને તે જ્ઞાન સ'ભવતું નથી. જ્ઞાનની તસ્તમતા અનુસાર વધતા-એક્ષણ ભવ જાણી શકાય છે.

### માક્ષવ્ય

જીવની સંપૂર્ણ કર્મરહિત રિથતિ તે માેક્ષ. સર્વ અન્યભાવથી આત્મા રહિત છે. સર્વ દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવથી જેને અસ'ગપણું વર્ત છે, જેને આત્મભાવમાં જ સતત રહેવું થાય છે, અને કાેઈ પણ પુદ્દગલ પરમાણુના જેને સ'ગ નથી, તેવી આત્મદશાને માેક્ષ કહેલ છે.

માક્ષમાં અન'તસુખ, અન'તદર્શન અને અન'તજ્ઞાન આત્માને હોય છે. તેથી તે દશા પ્રાપ્ત કરવી તે કર્તવ્ય છે. તે દશા મેળવવા જે માર્ગ ચાલવું જોઈએ તે માર્ગ એક જ છે,

૮૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક : ૧૪, ૧૨૯ વગેરે.
આ વિશે વધુ માહિતી માટે જુઓ પ્રકરણ ૧, " ભતિસ્મરણૃતાન".

૮૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક : ૨૪૯, ૪૭૨, ૫૭૦, ૬૦૯, ૫૬૯, ૮૧૭ વર્ગરે

ખે નથી. જગતમાં અનેક મત પ્રવર્તે છે, પણ તે તો દેશ, કાળ આદિની ભિન્નતાને લઈને છે. ભૂતકાળમાં જે માર્ગ જ્ઞાનીઓ માક્ષ પામ્યા, વર્તમાનકાળ જે માર્ગ માક્ષ પામે છે અને ભવિષ્યકાળ જે માર્ગ માક્ષ પામશે તે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની શુદ્ધતારૂપ માક્ષમાર્ગ એક જ છે. તેમાં જાતિ, વેશ આદિનો ભેદ નથી. તેથી તો શ્રીમદ્દે કહ્યું છે કે જે વાટેથી શ્રી મહાવીર તથાં છે તે જ વાટેથી કૃષ્ણ તરશે, અને જે વાટેથી કૃષ્ણ તરવાના છે તે જ વાટેથી શ્રી મહાવીર તથાં છે, એટલે કે માર્ગભેદ નથી.

ત્રાન, દર્શન અને ચારિત્રની શુદ્ધતારૂપ માર્ગ મળવા એટલા સુલભ નથી, કારણ કે તે માર્ગ જ્ઞાનીને આશ્રવે રહીને આરાધવામાં આવે તા જ સફળ થાય છે. જ્ઞાનીપુરુષે જે રસ્તા ખતાવ્યા છે તે રસ્તે ચાલવામાં આવે તા જ માલમાર્ગની પ્રાપ્તિ થાય છે. આથી જ્ઞાનીપુરુષ મળવા પછી અને તેમનામાં શ્રદ્ધા થયા પછી માર્ગપ્રાપ્તિ સુલભ છે. પણ જ્ઞાનીપુરુષ મળવા કે તેમનામાં શ્રદ્ધા થવી તે અતિ દુર્લભ છે. મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન, સ્વચ્છ દ, કષાય આદિ અવગુણા જીવમાં એવા પ્રવર્તતા હાય છે કે જીવને તે જ્ઞાનીપુરુષની ઓળખાણ થવા દેતા નથી, અને તેથી માર્ગપ્રાપ્તિ બહુ દુર્લભ બની જાય છે. તેથી તા જીવ અનાદિકાળથી આ સંસારમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે, પણ માલમાર્ગ પ્રાપ્ત કરી શકતા નથી; અજ્ઞાનાદિને લીધે ભીતિક સુખમાં જ લાભાઈ આત્માના સાચા સુખના પરિચય પામી શકતા નથી.

આમ જે જ્ઞાનીના યાગ થાય તા માલમાર્ગ મળવા બહુ સુલલ છે, અને તેથી જ્ઞાનીપુરુષ મળ્યે માલ હથેળીમાં છે તેમ શ્રીમદ્દે એક પત્રમાં જણાવ્યું છે. અને એ જ કારણે શ્રીમદ્દે સત્પુરુષને "મૂર્તિમાન માલ " તરીકે પણ ગણાવેલ છે. જ્ઞાની મળ્યા પછી પણ જ્ઞાન કે કિયામાર્ગ જવાથી માલ જલદ્દીથી મળતો નથી, કારણ કે તેમાં "હું માલમાર્ગ આરાધું છું" વગેરે રૂપે અહંકાર આવવાના ઘણા સંભવ રહે છે. તેથી ભક્તિમાર્ગ એ માલ મેળવવા માટે ઉત્તમ ઉપાય છે. ભક્તિમાં સદ્દગુરુને ચરણે સર્વ સમપ્તિ દેવાનું છે, ભક્તનું પોતાનું કશુ રહેતું નથી, તેથી અહંકાર, મમતા આદિ અવગુણાને આવવાના અવકાશ રહેતા નથી. વળી, તેનાથી નમ્રતા, વિવેક આદિ ગુણા પણ ખીલે છે, તેથી ભક્તિમાર્ગ જણાવવું છે.

ળ'લન અને મુક્તિ એ જીવના મનના પરિણામ ઉપર આધાર રાખે છે. જેનાં રાગદ્રેષ પ્રયાં, અને જેની સહજસ્વરૂપ સ્થિતિ થઈ તેને મોક્ષ હાથવે તમાં છે. અને જેને રાગદ્રેષ, અજ્ઞાન આદિ છે તેને કર્મબંધ વધતાં સ'સારવૃદ્ધિ થાય છે. આમ બાહ્ય સ્થિતિ કરતાં આંતર પરિણામ ઉપર જ માક્ષના આધાર છે.

આમ માક્ષ એટલે શું? તે કેવી રીતે મળે? તે કચારે મળ્યા કહેવાય? વગેર વિશે શ્રીમફે ઝુકી ઝુકી જચાએ પાતાના વિચારા દર્શાવ્યા છે. આ માક્ષ મેળવવા માટે મનુષ્યદેહની આવશ્યકતા છે, તેથી તેનું માહાતમ્ય પણ શ્રીમફે ઘણી વાર ખતાવ્યું છે. ચારે ગતિમાં એક મનુષ્ય ગતિ જ એવી છે કે જયાં માક્ષ મેળવવાના પુરુષાર્થ કરી શકાય છે. મનુષ્ય દેહમાં જ વિવેકશક્તિ અને પુરુષાર્થ કરવાની શક્તિ મળે છે, તેથી અન્ય કાઈ દેહે મુક્તિ મળતી નથી, અર્થાત્ દરેક મુક્તાતમાના છેલ્લા દેહ મનુષ્યદેહ હાય છે.

#### પંચમહાવ્રત

અહિ'સા, સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ — એ મુનિઓએ પાળવાયાગ્ય પાંચ મહાવત જૈન તથા કેટલાંક અન્ય દર્શનામાં પણ જણાવાયાં છે. તે દરેકનું માહાત્મ્ય ઘણું છે.

આત્માના કલ્યાણ માટે સર્વ પ્રકારના પ્રાણાતિપાત, સર્વ પ્રકારના મુધાવાદ, સર્વ પ્રકારનાં અદત્તાદાન, સર્વપ્રકારનાં મૈશુન તથા સર્વ પ્રકારના પરિગ્રહથી નિવર્તવાની મુનિને આજ્ઞા છે. આ સર્વવરિતિની ભૂમિકાનાં લક્ષણા છે. આમાંથી ચાર પ્રકારનાં મહાવતમાં, મૈશુન સિવાયમાં, ભગવાને અપવાદ પણ નિરૂપ્યા છે, જે પ્રત્યક્ષ તા મહાવતને બાધાકારી લાગે, તાપણ જ્ઞાનદૃષ્ટિથી જોતાં તે રક્ષણકારી છે.

આ અપવાદો કઈ રીતે રક્ષણકારી છે, તે શ્રીમદે લલ્લુજ મહારાજને જણાવ્યું હતું. તે પરથી શ્રીમદની વિચારણા જાણી શકાય છે. હિંસાથી ઘણો પાપખંધ થાય છે, તેથી હિંસાથી નિવર્તવાની આત્રા લગવાને કરી છે, તેમ છતાં નદી ઊતરવા જેવા પ્રાણાતિપાતના પ્રસંગની આત્રા કરી છે. નદીમાં ચાલે ત્યારે પાણીના જીવ હણાય અને હિંસા થાય, તેમ છતાં લગવાને આત્રા આપી છે. તેના હતું એવા છે કે હિંસાથી નિવર્તવાની આત્રા પાળતાં લેકસમુદાયના વિશેષ સમાગમ થાય તેથી પંચમહાવત નિર્મૂળ થવાના વખત આવે એમ જાણીને નદી ઊતરવાનું લગવાને કહેલ છે. તેમાં પંચમહાવતની રક્ષાના હતું એવું જે કારણ તે પ્રાણાતિપાતની નિવૃત્તિના પણ હતુ જ છે. આમ આ પ્રાણાતિપાતની આત્રા, વિચાર કરતાં, પહેલા વતની દઢતાંને અર્થે જ છે.

આવું જ બીજાં વર્તા માટે છે. પરિગ્રહથી સર્વથા નિવર્તું છું, એવું વ્રત હોય છતાં વસ્ત, પાત્ર, પુસ્તક વગેરે અલ્પ પ્રમાણમાં રાખવાની આજ્ઞા અપાયેલી છે, મૂર્છારહિતપણે નિત્ય આત્મદશા વધવા માટે પુસ્તક રાખવાની આજ્ઞા અપાઈ છે, તથા શરીરના બંધારણ આદિતું હીનપણું જોઈ ચિત્તસ્થિતિ સમપણે રાખવાના અર્થે વસ્ત્ર, પાત્ર પણ મૂર્છારહિત ભાવે રાખવાની ભગવાનની આજ્ઞા છે.

આમ આ ચાર પ્રકારનાં વિતામાં, તે વિતાના પાલન અર્થ, થાડી થાડી છૂટ ભગવાને આપી છે. પણ ચાથા પ્રદ્વાચય વિતામાં તેવી કાઈ છૂટ અપાઈ નથી. તે વિતાના ભ'ગ રાગદ્વેષ વિના થઈ શકતા ન હાવાથી તેમાં છૂટના સર્વાથા નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે. આ વતને અનપવાદ વત કહેલ છે. પુરતક, પાત્ર, વસ્ર આદિ પરિગ્રહ કે નહી પાર ઊતરવી વગેરે રાગદ્વેષ વિના કરી શકાય છે. એટલે કે તે અપવાદામાં વિતામાં અમુક છૂટ લેવાતી હાવા છતાં રાગદ્વેષ-રહિતપણું રાખી શકાય છે, પણ મૈથુનમાં તેમ થઈ શકતું ન હાવાથી તેમાં અપવાદ નથી. લ્ર

### મુનિના આચાર

મુનિને પાંચ મહાવતનું પાલન થાય તેવા આચારથી વર્તવાનું જિનાગમમાં જણાવાયું છે. અને તે સંયમના હેતુથી પત્ર લખવાનું કે સમાચારાદિ કહેવાનું પણ નિષિદ્ધ કરેલ ૮૨. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક: ૫૦૧, ૫૦૩ વગેરે.

છે. તેનાથી લાકસમાગમ વધે, પ્રીતિ-અપ્રીતિનાં કારહો વધે અને સ'યમમાં ઢીલાશ આવે. વળી, તેનાથી, વિના કારહ્યુ પરિગ્રહ પહ્યુ વધે, તેથી પત્રાદિના નિષેધ છે. પણુ તેમાં અપવાદ છે.

કાઈ જ્ઞાની પુરુષનું દૂર રહેલું થતું હોય, તેમના સમાગમ થવા મુશ્કેલ હાય અને પત્ર-સમાચાર સિવાય બીજો ઉપાય ન હોય તો, આત્મહિત સિવાય બીજા સર્વ પ્રકારની બુદ્ધિના ત્યાગ કરી, જ્ઞાની પુરુષની આજ્ઞાએ કે મુમુક્ષુની આજ્ઞાએ પત્રાદિ લખવાના નિષેધ નથી. પત્રાદિ લખવાથી જ્યાં આત્મહિતના નાશ થતા હોય ત્યાં તેની ના કહી છે. પણ જ્યાં આત્મહિતને પાષણ મળતું હોય ત્યાં તેવી ના કહી નથી. આમાં મૂળ સ'યમના હેતુને પાષણ થાય તેવા આચાર મુનિએ પાળવા જોઈએ, તેવા જિનાગમના અભિપ્રાય શ્રીમદ્દે જણાવ્યા છે.

# ષ**્દશ**ેનની મીમાંસા<sup>દ ૩</sup>

ળોહ, નૈયાયિક, સાંખ્ય, જૈન અને મીમાંસા – પૂર્વ તથા ઉત્તર – એ પાંચ દર્શન ઉપરાંત ચાર્વાક સહિત છ દર્શન શ્રીમફે ગણાવ્યાં છે. પહેલાં પાંચ દર્શન આસ્તિક એટલે આત્મા, બંધ, મેક્ષ આદિના સ્વીકાર કરનારાં છે. તૈયાયિકના જેવા અભિપ્રાય વૈશેષિકના છે, અને સાંખ્ય જેવા યાગના અભિપ્રાય છે, તેમાં સહજ ભેદ છે તેથી તે દર્શના જુદાં ગણેલ નથી. પૂર્વ અને ઉત્તર એમ મીમાંસા દર્શનના બે ભેદ છે, તેમાં વિચારના પણ તફાવત છે, છતાં મીમાંસાથી બંનેનું એાળખાણ થતું હોવાથી બંનેને શ્રીમફે એકમાં ગણાવેલ છે. પૂર્વ મીમાંસા "જૈમિની" તરીકે અને ઉત્તર મીમાંસા "વેદાંત" તરીકે પ્રસિદ્ધ છે.

બૌદ્ધ અને જૈન સિવાયનાં ખાકીનાં દર્શના વેદને મુખ્ય રાખી પ્રવર્ત છે. તેથી તે વેદાશ્રિત દર્શના છે; બૌદ્ધ અને જૈન સ્વતંત્ર દર્શના છે.

દરેક દર્શન જગતને અનાદિ માને છે. બૌહાદિ જગત્કર્તા ઈધરને માનતા નથી. નૈયાયિકના મતે તટસ્થપણે ઈધર કર્તા છે, વેદાંતે ઈધરને કલ્પિતપણે સ્વીકાર્યો છે, ચાેગના મતથી ઈધર નિયંતાપણે છે. આમ દરેક દર્શનના જગત પ્રત્યેના અભિપ્રાય શ્રીમદ્દે વિચાર્યો છે.

ળો હદર્શન આત્માને ક્ષિણિક માને છે, નૈયાયિક આત્માને અનેક માને છે, સાંખ્યને મતે અસંખ્ય આત્મા નિત્યપણે છે, જૈનના મતે આત્મા અનંત દ્રવ્ય, પરિણામી અને અસંખ્યાતપ્રદેશી છે, વગેરે સર્વ દર્શનના આત્મા વિશેના અભિપ્રાય પણ તેમણે વિચાર્યો છે.

આ ખધાં દર્શના આત્માનું નિર્પણ કરતાં હોવા છતાં તેમાં લેદ જણાય છે, તેના કારણરૂપે નજીવી બાબતના આગ્રહ, પ્રવર્તક જીવાનું અજ્ઞાન વગેરે જણાવેલ છે. અને આ છચે દર્શનમાં શ્રીમદ્દે જૈનધર્મને તેની વિચારણા, ન્યાય, સવ્યત્તા, પવિત્રતા, દયા આદિને લીધે શ્રેષ્ઠ ગણાવ્યા છે, પણ તેની શ્રેષ્ઠતા તેમણે સર્વધર્મની વિચારણા કર્યા પછી જ સ્વીકારી હતી.

૮૩. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ, આંક: ૭૧૧, ૭૧૩ વગેરે.

#### જેનધમ

આત્માને સાચી રીતે ઓળખનાર તથા ઓળખાવનાર તે જૈન ધર્મ છે. તેમાં દયાના સૂક્ષ્મ બાધ છે. તેના સિદ્ધાંતા પવિત્ર છે. અને તેના આશય પ્રત્યેક જીવનું કલ્યાણ કરવાના છે. તેના જેવી તત્ત્વની સમજ સૂક્ષ્મતાથી બીજા કાઈ ધર્મ આપી નથી, એ વગેરે કારણોને લીધે શ્રીમદ્દને જૈન ધર્મ ઉત્તમ જણાયા હતા. તેમાં જે ગૃહસ્થના, મુનિના આચારવિચાર બતાવાયા છે, તેવા કલ્યાણકારી અન્ય કાઈ ધર્મમાં નથી. તેના જેવું ત્યાગનું નિરૂપણ, સત્ય, અહિંસા આદિનું નિરૂપણ બીજા કાઈ ધર્મમાં એવી ઝીણવટથી થયેલ નથી. વળી, જૈનનાં આત્માથી, મતાર્થી, સદ્દગુરુ, અસદ્દગુરુ, મુનિ, પંચમહાવત, નવ તત્ત્વ, છ દ્રવ્ય, પાંચ અસ્તિકાય વગેરનું એટલી સારી રીતે નિરૂપણ થયેલ છે કે તેથી ઉત્તમતા જણાયા વિના ન રહે. આમ અનેક કારણો જુદી જુદી જગ્યાએ દર્શાવી શ્રીમદ્દે જૈનધર્મની ઉત્તમતા બતાવી છે.

# જૈન માર્ગ પ્રગઢ કહેવાને યાગ્ય કાછું 🕊

જૈન માર્ગ સમજવા તથા સમજાવવા કઠણ છે તેથી તે પ્રવર્તાવનારની ઘણી વિશેષ યાગ્યતા હોવી જોઈએ. જે માર્ગ સર્વગ્ર તીર્થ કર પ્રભુએ પ્રવર્તાવ્યા છે, તે માર્ગ પ્રવર્તાવવા માટે તેમના જેટલા નહિ, તાપણ અન્ય ધર્મા કરતાં ઘણા વિશેષ ગુણ તે પ્રવર્તાવનારમાં હોવા જોઈએ.

શ્રીમદ્દે જેમને જ્ઞાનીપુરુષ ગણ્યા છે તે જ્ઞાનીનાં સર્વ લક્ષણા ધરાવનાર તથા સર્વસંગ-પરિત્યાગી હોય તે જ તેમની દૃષ્ટિએ આ માર્ગ પ્રવર્તાવવાને યાગ્ય છે. આવા પુરુષને વિશે સહજસ્વરૂપ આત્મજ્ઞાન હોય, ક્ષાયની મંદતા હોય, રાગદ્રેષનું અતિ અલ્પત્વ હોય, કાઇમાં પણ મમત્વ કે અહંભાવ ન હોય, દેહપ્રતિ પણ મમત્વ ન હોય, વિશુદ્ધ પરિત્યાગ હોય, પંચમહાવતનું પાલન હોય, પરિષદ કે ઉપસર્ગમાં પણ સમતા હોય; એવાં અનેક ગુણા અને લક્ષણા ધરાવનાર આ માર્ગ પ્રગટ કહેવાને યાગ્ય શ્રીમદ્દે ગણેલ છે. એટલે કે તેરમે ગુણસ્થાને વર્તતા એવા સયાગી કેવળી માર્ગ ઉપદેશવા માટે શ્રેષ્ઠ છે અને તેમની ગેરહાજરીમાં છઠ્ઠે કે સાતમે ગુણસ્થાને વર્તતા એવા નિર્ધ યમનને તેમણે માર્ગ પ્રવર્તાવવાને યાગ્ય ગણયા છે.

તે દરિએ જેતાં પાતાને સર્વસંગપરિત્યાગ થયા ન હતા તથી તએ પાતાને માર્ગ પ્રવર્તાવવાને અયાગ્ય ગણતા હતા, અને તે ત્યાગ થયા પછી જ માર્ગ પ્રકાશવાના તેમણે નિર્ણય હીધા હતા. પણ જે વેદાક્ત માર્ગ પ્રકાશવા હાય તા તેમને પાતાના યથાયાગ્યતા લાગતી હતી.

# શ્રીમદ્ની દષ્ટિએ જૈનધર્મની વર્તમાન સ્થિતિવ્ય

શ્રીમદ્દને તીર્થ કર પ્રભુએ પ્રવર્તાવેલા માર્ગની વર્તમાન સ્થિત ઘણી ખેદજનક લાગતી હતી. એ માર્ગમાં દિગ ખર, શ્વેતાંબર, સ્થાનક્વાસી, લેાંકાગચ્છ, તપાગચ્છ, હું ઢિયા આદિ અનેક ફાંટા પડી ગયા છે, અને તેઓ બધા એકબીજાનું ખંડનમંડન કરવામાં જ સમય

૮૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આદૃત્તિ, આંક: ૧૭૦, ૫૪૮, ૭૦૮, ૮૩૭ વગેરે.

८५. એજન, આંક: ४०, ९६७, २०७, ४०३ वर्गेरे.

પસાર કરે છે. કેાનામાં શું દોષ છે તે શાધવામાં અને તેના ઉપર પ્રહાર કરવામાં જ લોકો લુખ્ય બન્યા છે; વળી, પાતે જે કરે છે તે ઉત્તમ જ છે, તેવી માન્યતા પણ તેઓ ધરાવે છે, પરિણામે આત્મકલ્યાણના સાચા માર્ગ તેઓ અપનાવી શકતા નથી.

આ માર્ગમાં પણ યથાર્થ માર્ગ પામેલા, તેને સાચી રીતે સમજેલા, આત્મજ્ઞાન પામેલા પુરુષા આંગળીને વેઢે ગણી શકાય તેટલા પણ રહેલ નથી. આના ખેદ તેમને વાર વાર થઈ આવતા હતા. માત્ર મતાગ્રહમાં પહેલા લોકોને બેઈ, તેમની આત્માર્થતા ઘટતી બેઈ તેમને બહુ દુઃખ થતું. લોકો તરવાના કામી જણાતા હતા, પણ સાચા માર્ગની અપ્રાપ્તિને લીધે તેઓ આવી ખોટી રીતે વર્તતા હતા તેવા શ્રીમદ્દના અભિપ્રાય હતા.

મુનિઓના આચારવિચાર પણ તીર્થ કર પ્રમુએ જણાવ્યા હતા તે પ્રમાણે ન રહ્યા હાવાથી, તેમાં ઘણી શિથિલતા દેખાની હાવાથી, તેમણે એક વખત લખ્યું હતું કે આધુનિક મુનિઓના સૂત્રાર્થ શ્રવણને ચાગ્ય પણ રહેલ નથી. અલખત્ત, તેમાં અપવાદ તો જરૂર હાય, પણ માટા ભાગના મુનિએ પોતે જ માર્ગ ને પામેલા ન હાય ત્યાં લોકોને શી રીતે માર્ગ પમાડે? મુનિના આચારમાં શિથિલતા વધવાનું કારણ તેમણે યથાયાગ્યતા વિના કીક્ષા શ્રહણ કરવી તે માન્યું છે. આમ સાચા માર્ગ પામ્યા વિના માર્ગ પ્રવર્તાવવામાં આવે તા મતમતાંતર વધે તે દેખીતું જ છે.

### શ્રીમદ્રની મતમતાંતર વિશેની દૃષ્ટિ

ધર્મમાં પ્રવર્તતા અનેક મતમતાંતર અને વાડાઓ જોઈને શ્રીમદ્દનું દિલ બહુ દુલાતું હતું. તેઓ આ સર્વ મતમતાંતરની વિરુદ્ધ હતા. તેઓ હ'મેશાં મુમુક્ષુઓને એક જ બાધ આપતા કે મતાંતરથી દ્વર રહેવું, અને આત્માનું કલ્યાણ કરવામાં જ લક્ષ પરાવવું. મતમતાંતરથી કોઈનું કચારેય પણ કલ્યાણ થતું નથી.

વર્તમાન સ્થિતિમાં વર્તતા કર્મને લીધે કંઈ ન સમજાય તેવું ખંન, તેથી ઝુદા ઝુદા મત બાંધીને બેસી જવામાં કલ્યાણ નળી. જેમ અજ્ઞાન વધારે તેમ મતાંતર વધારે. કારણ કે, શ્રીમદે જણાવ્યું છે તેમ, કાેટિ જ્ઞાનીના એક અભિપ્રાય છે અને એક અજ્ઞાનીના કાેટિ અભિપ્રાય છે, જ્યાં જ્ઞાન છે ત્યાં મતાંતરને અવકાશ જ નથી, કારણ કે માક્ષના માર્ગ બે નથી. આથી જ્ઞાન મેળવવાના જ પ્રયત્ન કરવા. જ્ઞાન થશે એટલે બધાં મતાંતરાના આપાઓપ ખુલાસા થઈ જશે. નાનાં નાનાં મતાંતરા પાછળ લાેકાને જિંદગી વેડફતા જેઈને તેમને બહુ કરુણા આવતી. અજ્ઞાનને લીધે સાચા ખુલાસા મળે નહિ, અને ખાેટે રસ્તે જ આખી જિંદગી વ્યતીત થઈ જાય, એ જાઈને તેમનું હૃદય કરુણાથી ભરાઈ જતાં.

આવી સ્થિતિ જોયા પછી, તેઓ સર્વ મુમુક્ષુઓને આવાં મતાંતરાથી દૂર રહેવાની જ ભક્ષામણ કરતા. કાેઈ કંઈ પુછાવે તાેપણ તેમાં ન પડવાની અને આત્માન એતળખવાના પુરુષાર્થ કરવાની સલાહ તેઓ આપતા. આત્મા આળખાયા પછી આવા મતભેદાને અવકાશ રહેતા નથી, તેમ તેમનું માનવું હતું. તેથી કાેઈ વસ્તુ ન સમજાય તાેપણ ત્યાં અટકવાને બદલે તેઓ આગળ વધવાની સૂચના મુમુક્ષુઓને આપતા હતા. તેમનું લક્ષ એક જ હતું કે લોકો સાચા માર્ગ પામે તો સારું, કે જેથી તેમના આત્માનું કલ્યાણ થાય. આથી તેમના લખાણમાં પણ મતલેદા મટે તેવા પ્રકારનું જ લખાણ જેવામાં આવે છે.

### જગતનું સ્વરૂપ

જગત એ ચેતન અને જડનું બનેલું છે. જેમ ચેતનમાં અમુક પ્રકારની શક્તિ છે, તેમ જડમાં પણ અમુક પ્રકારની શક્તિ છે. જ્યાં જડ અને ચેતન સાથે રહે છે તેને લોક કહે છે: અને જ્યાં એકલું અચેતન આકાશ છે તેને અલોક કહે છે. જગતમાં મુખ્ય બે તત્ત્વ છે: જડ અને ચેતન. તેની સાથે બીજાં સાત તત્ત્વા પણ છે: પાપ, પુષ્ય, આશ્રવ, સંવર, નિર્જાશ, બાંધ અને માક્ષ. આ સાતે તત્ત્વા આતમાની રિથતિ અનુસાર બતાવાયાં છે.

પદાર્થની રીતે એઈએ તો જગત છ દ્રવ્યનું બનેલું છે. ૧. જીવાસ્તિકાય, ૨.પુદ્દગલાસ્તિકાય, ૩. ધર્માસ્તિકાય, ૪. અધર્માસ્તિકાય, ૫. આકાશાસ્તિકાય અને ૬. કાળ. તેમાં પહેલાં પાંચ અસ્તિકાય આવે છે. આ પાંચે અસ્તિકાય અનાદિથી છે, અને અનાદિ કાળથી હોવા છતાં અને ત કાળ સુધી રહેવાનાં છે.

આમ જડ અને ચતન ઉભયથી ખનેલા આ જગતને શ્રીમદ્દે, તીર્થ કર પ્રમુના જણાવ્યા પ્રમાણે, અનાદિ અનંત કહેલ છે. આ જગતની શરૂઆત કચારે થઈ તે કાઈથી જાણી શકાયું નથી. જોકે કેવળજ્ઞાનમાં તે દેવ્ય હોવા છતાં તે કહી શકાયું નથી, તે અપેક્ષાએ જગતને અનાદિ ગણેલ છે. ભૂતકાળમાં અનંત જીવા મુક્તિમાં ગયા છે, વર્તમાનમાં જાય છે અને ભવિષ્યકાળમાં અનંત જીવા મુક્તિમાં જવાના છે, તેમ છતાં આ જગતના અંત આવવાના જ નથી. સંસાર તો જે પ્રમાણે ચાલે છે તે પ્રમાણે ચાલ્યા જ કરવાના છે. અનાદિ કાળથી જીવ મુક્તિ પામતા આવ્યા છે, છતાં જગતના અંત આવ્યા નથી, તેમ અનંત કાળ પછી પણ તે જગત તો રહેવાનું જ છે. એ અપેક્ષાએ જગતને તેમણે અનંત ગણાવેલ છે. એક જીવની અપેક્ષાએ જગત અનાદિ-સાંત છે, કારણ કે તે જીવના સંસારની શરૂઆતને આદિ નથી, પણ તેની મુક્તિ થતાં તેના સંસારના અંત આવી જવાના છે, માટે તે સાંત છે. પણ જ્ઞાનીઓના જણાવ્યા પ્રમાણે એવા કાઈ સમય આવવાના નથી, કે જ્યારે સર્વ જીવા મુક્તિમાં ચાલ્યા જાય અને જગતમાં માત્ર જડ પદાર્થાનું જ અસ્તિત્વ રહે.

અના દિ અનં ત જણાતા જગતના કર્તા કે છા ? — એ પ્રશ્ન ઘણા તત્ત્વજ્ઞાનીઓએ વિચારો છે. કેટલા કને મતે ઈશ્વર એ જગતના કર્તા છે. તે છે આ જગત અનાવ્યું છે. તે વિશે શ્રીમફે પણ કેટલા ક વિચાર કરેલ છે. તેમને જગતકર્તા તરી કે ઈશ્વર માન્ય નથી; શ્રી તીર્થ કર પ્રભુએ એમ જણાવેલ છે અને શ્રીમફે તે માન્ય કરેલ છે. આત્માની સર્વ કર્મરહિત સ્થિતિ તે ઈશ્વરપણ છે. જ્ઞાન આદિ એશ્વર્ય જેનામાં હોય તે ઈશ્વર કહેવાય. તેને કાઈ પણ જાતનાં કર્મ હોતાં નથી. પુદ્દગલા પિદાર્થાનિત્ય છે અને તે કાઈ પણ વસ્તુમાંથી બનવા યોગ્ય નથી, તેમ આત્મા પણ નિત્ય છે. તે સર્વને ઈશ્વરે બનાવ્યા છે, તેમ માનવું યોગ્ય લાગતું

નથી, કારણ કે ઈશ્વરને ચેતનપણે માનીએ તો તેમાંથી પરમાણુ, આકાશ વગેરે અચેતન પદાર્થ ઉત્પન્ન ન થઈ શકે. જો ઈશ્વરને જડ માનવામાં આવે તો તે અનૈશ્વર્યવાન હરે. તેથી ઈશ્વરને જડ-ચેતન ઉભયરૂપ ગણીએ તો પછી જડચેતનરૂપ જગતને ઈશ્વર કહી સ'તાવ રાખી લેવા જેવું થાય. જો પરમાણુ આકાશ આદિને નિત્ય ગણીએ અને ઈશ્વરને કર્માદિના ફળ આપનાર ગણીએ તોપણુ તે ચાગ્ય લાગતું નથી, તેમાં પણુ દોષ આવે છે. એમ જણાવી શ્રીમફે ઈશ્વરને જગતના અકર્તા હરાવ્યા છે; અને કર્મના કર્તા તથા ભાકતા આત્માં જ છે તેમ જણાવ્યું છે.

આમ જડ અને ચૈતન પદાર્થથી અનેલું એવું આ જગત છે. તેના કર્તા કાઈ નથી. તે અનાદિ અનંત છે. અને તેમાં ચાર જાતની ગતિ છે: દેવ ગતિ, મનુષ્ય ગતિ, તિયેં ચ ગતિ, અને નરક ગતિ. જીવ પાતાના કર્માનુસાર આ ચારમાંથી કાઈ પણુ એક ગતિમાં વાશકરતી પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે. દેવ ગતિમાં શાતા વેદની છે, મનુષ્ય ગતિમાં શાતા–અશાતા છે, તિયેં ચમાં થાડી શાતા, વિશેષ અશાતા છે, અને નરકમાં અશાતા વેદની જ છે, ત્યાં લેશ પણ શાતા નથી.

બાહ્યથી જેતાં પુરુષાકારે લાેક છે. તેમાં અસંખ્ય દ્રીપસમુદ્ર આવેલા છે. નીચેના ભાગમાં સાત નરક છે, મધ્યમાં પૃથ્વી છે, ઉપરના ભાગમાં બાર દેવલાેક છે, અને સૌથી ઉપર સિદ્ધશિલા આવેલી છે. આ ચાેદ રાજલાેક પ્રમાણના લાેકમાં જીવ મુક્ત ન થાય ત્યાં સુધી પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે.

આમ શ્રીમદ્દે જગતનું સ્વરૂપ જૈનધર્માનુસાર અતાવેલ છે. અને તે વિશે તેમને વિશેષ શ્રદ્ધા હતી. કર્મનું સ્વરૂપ, જગતનું સ્વરૂપ વગેરે વિચારવાથી જીવની તત્ત્વની સમજ વધે છે, જે તેના કલ્યાણમાં ઉપયોગી છે, તે નાણીને શ્રીમદ્દે આ વિશે ઘાડી ઘાડી, છૂટી છૂટી વિચારણા કરેલી એવા મળે છે. તેમાં પણ તેમણે સર્વ જગ્યાએ આત્માને આળખવા પર તો ખૂબ જ ભાર દીધેલા જણાય છે. એટલે કે સર્વ પ્રકારની વિચારણા કરતી વખતે પણ શ્રીમદ્દનું લક્ષ તો આત્માનું કલ્યાણ કેમ થાય તે પરત્વે જ રહેતું હતું.

### ઉપદેશબાધ અને સિદ્ધાંતબાધ<sup>્દ</sup>

શાસમાં જે જ્ઞાન પ્રગટ થયું છે તે જ્ઞાન બે પ્રકારમાં વિચારવા યેલ્ય છે. એક પ્રકાર ઉપદેશના અને બીજો પ્રકાર સિદ્ધાંતના છે.

જન્મમરહ્યાદિ કલેશવાળા આ સંસારને ત્યાગવા જોઈએ, અનિત્ય એવા પદાર્થમાં વિવેકી પુરુષે રુચિ કરવી નહિ, પરિગ્રહ, આરંભ, સંગ, વગેરે અનર્થના હેતુ છે — ઇત્યાદિ જે શિક્ષા અપાયેલ છે તે ઉપદેશજ્ઞાન છે. અને આત્માનું હાવાપહ્યું, નિત્યપહ્યું, એકપહ્યું, અનેકપહ્યું, બંધાદિ ભાવ, માક્ષ, પદાર્થજ્ઞાન વગેરે જે પ્રકારે સિદ્ધ કર્યા હાય તે સિદ્ધાંતજ્ઞાન

૮૬. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ ", અગાસ આદૃત્તિ, આંક: ૫૦૦, ૫૦૬ વગેરે.

છે. આ સિદ્ધાંતજ્ઞાન તેા અત્ય'ત ઉજ્જવળ ક્ષચાેપશમ અને સદ્દગુરુના વચનની આરાધનાથી જીવને ઉદ્દસ્તવે છે. સિદ્ધાંતજ્ઞાન થવાનું કારણ ઉપદેશબાધ છે.

જેને વૈરાગ્ય, ઉપશમ સંખંધી ઉપદેશખાંધ નથી થયા હાતો તેને ખુહિતું વિપર્યાસપણું વર્ત્યા કરે છે. અને જ્યાં સુધી ખુહિતું વિપર્યાસપણું હાય ત્યાં સુધી સિહાંત પણ વિપર્યાસપણું જ વિચારાય. કારણ કે, જેમ આંખમાં જેટલી ઝાંખપ હાય તેટલા ઝાંખા પદાર્થ દેખાય છે, તેમ જેટલી ખુહિ વિપરીત તેટલું જ્ઞાન પણ વિપરીત હાય. કુટુંખ, પરિગ્રહ, પ્રાપ્તિ, અપ્રાપ્તિ આદિમાં જેને રાગદેષ આદિ કષાય છે તે વિપર્યાસખુદિ છે. તે સર્વમાં અનાસક્તિ થાય તે જ વૈરાગ્ય. આ કષાયાદિનું ઉપશમપણું થવું તે ઉપશમ છે, અર્થાત્ કષાયાદિની મંદતા થવી તે ઉપશમ છે. આ વૈરાગ્ય અને ઉપશમ વિપર્યાસખુદિને સદ્દખુદિ કરે છે. તે સદ્દખુદિ છવાજવ પદાર્થની વ્યવસ્થાના સિદ્ધાંતની વિચારણા કરવા યાગ્ય થાય છે. વિપર્યાસખુદિ ટાળવા માટે અને સિદ્ધાંતખાંધ સમજવા માટે ઉપદેશખાંધ પ્રથમ આવશ્યક છે. આમ ઉપદેશખાંધ એ સિદ્ધાંતખાંધ સમજવા માટે ઉપદેશખાંધ પ્રથમ આવશ્યક છે. આમ ઉપદેશખાંધ એ સિદ્ધાંતખાંધ સમજવા માટે ઉપદેશખાંધ પ્રથમ આવશ્યક

આમ શ્રીમફે તેમના પત્રોમાં દુઃષમકાળ, સંસાર, સુખદુઃખ, આત્મા, જ્ઞાન, જ્ઞાની સત્યુરુષ, સત્શાસ, તેની આજ્ઞાનું ફળ, જીવના દોષ, મિશ્યાત્વી, કર્મ, તેનું સ્વરૂપ, કષાય, ભક્તિ, મોક્ષ વગેરે અનેક મુદ્દાઓની વિવિધ દેષ્ટિબિંદુથી વિચારણા કરી છે. જેમાંથી યાગ્ય જીવને મોક્ષમાર્ગ મળવા સુલભ છે. આ બધા ઉપરાંત તેમણે એકે દ્રિયનું સ્વરૂપ, છ આર્ય આચારવિચાર, આઠ રુચકપ્રદેશ, ચૌદ પૂર્વધારી નિગાદમાં કેમ, પર્યાય, પરિષહ, પ્રવૃત્તિ, સુધારસ, યાગ, વૃત્તિ, આ કાળમાં માક્ષ મળે, ભવાંતરનું જ્ઞાન થાય, તીર્થકર અને સુવર્ણવૃષ્ટિ, જ્ઞાની અને સિદ્ધિઓ, શાસ્ત્રના વિધિનિષેધા, સિદ્ધની ભક્તિ, સં-યાસ અને વંશવૃદ્ધિ, જ્ઞાન અને વિભાવ, પદાર્થોની અભક્ષ્યતાનું કારણ, ઔષધાપચાર અને કર્મ વગેરે વિશે મુમુક્ષુઓએ પુછાવેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરા આપતી વખતે સંદ્ધેપમાં લખેલું છે. તેની સાથે તેઓએ અધિપડાન, પ્રદેશબંધ, અવગાહના, શ્રમણ, ભિકખ, વાંચ્છા, ઇચ્છા, લેશ્યા વગેરે અનેક શખ્દોના અર્થ અને સમજણ પણ આપેલ છે, જે સર્વ વાંચતાં તેમના ઊંડા જ્ઞાનના, તલસપશીં વિચારણાના આપણને ખ્યાલ આવે છે. તેમના પત્રોના જુદી જુદી રીતે અને જુદા જુદા દ્રિબિંદુથી તેની તત્ત્વસભરતાને લીધે અભ્યાસ કરી શકાય તેમ છે. તેમની આ બધી વિચારણા અને પુરુષાર્થ જેઈને પંડિત સુખલાલજએ ''શ્રીમદ્દ રાજ્ય'દ્ર – એક સમાલાચના ''માં લખ્યું છે કે:—

" જ્યારે તેમની માત્ર આપઅળે વિદ્યા મેળવવાની, શાસ્ત્રો વાંચવાની, તત્ત્વચિંતન કરવાની અને તે ઉપર ૨૫૯ તેમજ પ્રવાહબદ લખવાની — અને તે પણ ઘરાંગણે રમતા કુમારની ઉંમરથી તેમજ વ્યાપાર ઘંધા આદિની વિવિધ પ્રવૃત્તિઓ વચ્ચે — ત્યારે શ્રીમદ્ જેવી વ્યક્તિ ઉત્પન્ન કરવા વાસ્તે માત્ર જૈન સંસ્કૃતિ પ્રત્યે જ નહિ પણ ગુજરાતની સંસ્કૃતિ પ્રત્યે માથું આપમેળે નમી જાય છે."લ્લ

૮૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યાં દુ". અગાસ આવૃત્તિ આંક:૧૩૯, ૨૧૨, ૪૭૨, ૫૪૬, ૬૧૩, ૬૭૮, ૭૫૨ વગેરે.

૮૮. " શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારસ્તના ", આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૧૭૭.

પ'ડિતજીએ બતાવેલી શ્રીમદ્ની આ સર્વ શક્તિઓ વિશે ડૅા. લગવાનદાસ મનસુખભાઈ મહેતા અહાભાવભરી વાણીમાં લખે છે કે:—

" એમની પ્રતિભા કેટલી અસાધારણ હતી અને એમની પ્રખર શ્રુતશક્તિવાળી બુદ્ધિમત્તા કેવી કુશાગ્ર હતી, એ તો એમને સ્વસમય પરસમયની સદમ વિવેકમય તીક્ષ્ણુ પર્યાલાચના પરથી જણાઈ આવે છે, અને આપણને તાર્કિક શિરામણિ કવિકલગુર સિદ્ધસેન દિવાકરનું ને સમ'તભદ્રસ્વામીનું સહજ સ્મરણ કરાવે છે. એમની દૃષ્ટિવિશાળતા ને હ્રદયની સરલતા કેટલી ખધી અફ્લુત હતી અને સર્વ દર્શન પ્રત્યેની એમની નિરાગ્રહી માધ્યસ્થવૃત્તિ કેવી અપૂર્વ હતી, તે તેા સર્વદર્શનાની તલસ્પશી નિષ્પક્ષપાત મીમાંસા પરથી પ્રતીત થાય છે, અને આપણને ષડ્દર્શનવેત્તા મહર્ષિ હરિભદ્રસૂરિની કે કલિકાલસર્વ જ્ઞ હેમચ દ્રાચાર્ય જીની યાદ તાજી કરાવે છે. અધ્યાત્મયાગ વિષયના એમના અનુભવ-અભ્યાસ કેટલા બધા ઊંડા હતા અને આત્મન્નાન ધ્યાનની એમની અનુભૂતિ કેવી વિશિષ્ટ હતી, તે તાે એમનાં અનુભવ રસનિધાન વચનામૃતા પરથી સ્વય' સિંહ થાય છે. અને આપણને મહર્ષિ કુંદકુંદાચાર્યજીનું ને યાગીરાજ આનંદઘનજીનું રમરણ પમાં છે. એમની આત્મભાવના કેવી અનત્ય હતી અને એમનું ભાવિતાતમપાણ કેવું અતિશયવ ત હતું, તે તો આત્માની મહાગીતારૂપ એમના વચનામૃતમાં અખંડપણ પ્રવહતી એક આત્મધારા પરથી વ્યજિત થાય છે, અને આપણને મહિષ્ અમૃતચંદ્રાચાર્ય જીની અને પુજ્યપાદસ્વામી આદિની યાદ આપે છે. આમ આ મહા-પ્રભાવક શ્રીમદ્દમાં તે તે સર્વે મહાસ તોના ગુણાનું અનુપમ સંગમસ્થાન પ્રાપ્ત થયું હાયની! એવા સહજ ભાસ સહુદય તત્ત્વગવેષકાને થાય છે! "લ્લ

ઉપરના અવતરણમાં ડૉ. ભગવાનદાસ મહેતાએ શ્રીમદ્રના કેટલાક વિશિષ્ટ ગુણાના પશ્ચિય આપણને કરાવ્યા છે. આ બધા ગુણાના પશ્ચિય આ પ્રકરણમાં મર્યાદિત ક્ષેત્રમાં કર્યો. પણ તેના સાચા પશ્ચિય પામવા માટે તો તેમના સાહિત્યનું પશ્શિલન કરવું એ જ ઉત્તમ ઉપાય છે. તેમાંથી જ તેમને અભિષેત તત્ત્વ અને તેમનું સાચું વ્યક્તિત્વ પામી શકાય તેમ છે.

૮૯. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર: અધિરાતાગ્દી સ્મારકથ'થ ", પુ, ૨૬.

#### પ્રકરણ ૯

# રાજનીશી, નાેંધપાેથી ઇત્યાદિ

શ્રીમે પોતાના અંગત ઉપયોગ માટે કરેલી કેટલીક નોંધ હાલ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં પોતાની તત્કાલીન સમયની વિચારણા, પોતાની ભવિષ્ય વિશેની ઇચ્છા, તત્ત્વની કેટલીક મૂઢ વાતો, પોતે લખવા ધારેલા ગ્રંથ આદિ વિશેની વિચારણા, કેટલાંક પદા વગેરેના સમાવેશ થાય છે. આ બધું જુદી જુદી પાંચ ડાયરીઓમાં જેવા મળે છે, અને તે જુદા જુદા શીર્ષક નીચે "શ્રીમદ રાજચંદ્ર" ગ્રંથમાં પ્રસિદ્ધ થયેલ છે. આ ઉપરાંત તેમણે ર૩મી વર્ષગાંઠે લખેલા "સમુચ્ચયવયચર્યા" નામના લેખ પણ અંગત નોંધ જેવા જ છે.

આ બધું લખાછુ માત્ર અ'ગત ઉપયોગ માટે હોઈ ને બહુ વ્યવસ્થિત નથી. વળી, એ જ કારણે તે જુદા જુદા મુદ્દાના ટાંચછુરૂપ પછુ બનેલ છે. કેટલીક વખત તા શબ્દસમૂહ કે નાનાં વાકચો દ્વારા જ શ્રીમદ્દે પાતાની વિચારણા તેમાં ઉતારી છે. તેથી તે વાચક પાસે લય તા અસ્પષ્ટ જ રહે છે. એથી આ નાંધમાંથી શ્રીમદ્દના કેટલાક વિચારા લાણવા સિવાય તેમના વિશે વધુ પ્રકાશ પાડવા માટે આ નાંધ વિશેષ ઉપયોગી થતી નથી. બીજાને જણાવવા માટે જે વ્યવસ્થિત લખાણ થવું જોઈ એ તેના તા અહીં સદંતર અભાવ છે. આથી "મહાદેવભાઈની ડાયરી" કે એવી અન્ય ડાયરીઓની સરખાણમાં આ નાંધાનું મહત્ત્વ ઘણું જ અલ્પ છે. આમ થવાનું મુખ્ય કારણ કર્તાની દર્ષિ જ છે. શ્રીમદ્દને કશું સાહિત્ય પ્રગટ કરવાની ઇચ્છા ન હતી તા પછી પાતાની અંગત નાંધ પ્રગટ થાય કે કાઈ વાંચે તેવી વાંછના તેમને ન જ હાય તે સાવ સ્વાભાવિક છે. અને એથી એમની જ દર્ષિએ આપણે આ નાંધા તપાસવાની રહે છે.

"શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" શ્રંથમાં "શ્રીમદ્રના હસ્તાક્ષરની નોંધ"— આંક ૧૬૦, "રાજનીશી"— આંક ૧૫૭, તથા "આલ્યંતરપરિણામ અવલાકન" આંક ૯૬૦ નીચે ઉપલબ્ધ થતી ત્રણ હસ્તનોંધ મળી કુલ પાંચ ડાયરી મળે છે. આ ઉપરાંત વીતેલાં ૨૨ વર્ષનું આંતરિક સરવૈયું કાઢતા એક લેખ શ્રીમદ્રે વિ. સં. ૧૯૪૬ના કાર્તદ્રી પૂનમે લખ્યા હતા, જે આંક ૮૯ નીચે પ્રગટ થયેલ છે. આ ડાયરીઓમાં કેટલીક જગ્યાએ મિતિ ટાંકેલી જેવા મળે છે, તા કેટલીક જગ્યાએ મિતિ વિનાનું લખાણ જેવા મળે છે. લખાણના ક્રમ સમજાતા નથી. વળી, ડાયરીમાં ગમે ત્યારે ગમે તે પાને લખાણ થયું હાય એવું પણ જેવા મળે છે. વચ્ચે વચ્ચે કારાં પાનાં પણ છાંડી દીધાં છે, આ બધી અવ્યવસ્થાને લીધે તેમની આ નાંધાનું મૂલ્ય ઘણું એાછું અંકાય છે.

### સમુચ્ચયવયચર્યા

"શ્રીમફ રાજચંદ્ર" ગ્ર'થમાં પાતાનાં વીતેલાં ૨૨ વર્ષનું આંતરિક અવલાકન કરતા, ૧૩મી વર્ષગાંઠે શ્રીમફે લખેલા એક લઘુ લેખ ૮૯ આંક નીચે છપાયા છે. વિ. સં. ૧૯૪૫ના કારતક માસની પૂનમે લખાયેલા બેત્રઘુ પાનાંના આ લેખમાં તેમણે આળપણથી શરૂ કરી લગભગ પંદર-સત્તર વર્ષ સુધીની પાતાની આંતરિક ચર્ચા તપાસી છે. આ વિચારણા ખૂબ જ કમિક અને વ્યવસ્થિત રીતે મુકાયેલી છે.

આ લેખમાં આર'લમાં તેમણે ૨૨ વર્ષની વય સુધીમાં કરેલા જાતજાતના વિચારા – સમર્થ વૈભવી કે રાજેશ્વર થવાના વિચારાથી શરૂ કરીને તે નિઃસ્પૃહી મહાત્મા થવા સુધીના વિચારાના નિદે'રા કર્યો છે. અને તે પછી ક્રમિક વર્ષવાર – આંતરિક મનારાજ્ય તપાસ્યુ' છે.

સાત વર્ષની વય સુધી સેવેલી એકાંત બાળવયની રમતગમત અને જાતજાતની કલ્પનાઓનું આલેખન કર્યા પછી તેમણે જણાવ્યું છે કે એ વચે પણ પાતાની ખાવા-પીવાની, પહેરવા-ઓઢવાની, સૂવા-બેસવાની વગેરે બાબતમાં વિદેહી દશા હતી. હથી ૧૧ વર્ષની વય સુધીના ગાળા કેળવણી લેવામાં પસાર કર્યો હતા. સ્મૃતિની બળવત્તરતાને લીધે અભ્યાસ ઘણા ઝડપી કર્યો હતા.

આળપણમાં પિતામહ પાસેથી કૃષ્ણુકીર્તન અને ભક્તિનાં પદા સાંભળીને, તથા અવતારાના ચમતકારા સાંભળીને તેમને વૈષ્ણુવ સ'પ્રદાયમાં પ્રીતિ થઈ હતી. જે લગભગ ૧૪ વર્ષની ઉંમર સુધી ટકી હતી. આ વર્ષોમાં પુસ્તકાનું વાચન ઘણા સારા પ્રમાણમાં તેમણે કર્યું હતું, અને કાવ્યરચનાની પણ શરૂઆત કરી હતી. આ બધી માહિતી આપણને માત્ર આ લેખ પરથી જ મળે છે.

તે પછી વવાણિયાના જૈનાના સંપર્ધ વધતાં તેમના દ્વારા પ્રાપ્ત થયેલાં પ્રતિક્રમણુ, સામાયિક આદિ સૂત્રો વાંચવામાં આવતાં તેમને જૈન ધર્મ ઉપર પ્રીતિ થવાની શરૂઆત થઈ હતી. તેર વર્ષની વયથી તેઓ પિતાની દુકાને બેસતા હતા અને ત્યાં ખૂબ જ પ્રામાણિકતાથી તેઓ કામ કરતા હતા, તેમ તેમણે આ લેખમાં જણાવ્યું છે.

અહી' જોઈ તે બધી વિગત આપણને માત્ર આ લેખ દ્વારા જ મળે છે. તેથી આ લેખનું આપણે મન ઘણું મૂલ્ય છે, કારણ કે આ સિવાય તેમના એ સમયનું આંતરિક જીવન જાણવા માટે ભાગ્યે જ બીજું કાઈ સાધન છે.

ખીજી દરિએ જેતાં પણ આ લેખ મૂલ્યવાન છે. આ લેખમાં તેમની સત્યપ્રિયતા, નિખાલસતા, સ્વાભાવિકતા આદિ ખૂબ જ પ્રગટ રીતે જેવા મળે છે. અને તેમાંથી તેમના સાચા વ્યક્તિત્વની છાપ ઊઠી આવે છે. તેમણે વાપરેલી ભાષા સચાટ, સરળ અને સઘન છે. વળી, તેની સુસંગતતા પણ ધ્યાન ખે'એ તેવું તત્ત્વ છે. આમાં તેમણે પાતાની અંગત માહિતી એટલી વિગતથી અને ક્રમસર લખી છે કે તેમના બીજા કાઈ અંગત લખાણમાં આવી

રીતિ <mark>જોવા મળતી નથી. આ લેખથી આપણે તેમનાે લગલગ ૧૫ વર્ષ સુધીનાે આત્મિક</mark> વિકાસ **જા**ણી શકીએ છીએ એ દેપ્રિએ જેતાં તેમનું આ ઘણું જ મહત્ત્વનું લખાણ ગણી શકાય.

# શ્રીમદ્ના સ્વહસ્તાક્ષરની નાંધણુક

કાઈ મુમુક્ષુભાઈ પાસેથી પ્રાપ્ત થયેલ શ્રીમદ્રના સ્વહસ્તાક્ષરની એક નેાંઘળુક "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર" ગ્રાંથમાં આંક ૧૬૦ નીચે છપાઈ છે. આ નાંઘળુકમાં માત્ર ૩૧ પાનાં જ લખાયેલાં છે. અને તેમાં પણ કેટલેક પાને તા માત્ર એકાદ વાક્ય જ છે. ત્રણ-ચાર પાનાં જ એવાં છે કે જેમાં વધારે લખાણ હાય.

આ નાંધભુક લખવાની કાઈ મિતિ આપેલી નથી. અને શ્રીમદ્દને ''શુદ્ધજ્ઞાન'' થશું તે પૂર્વેનું આ લખાણ ગણી, આ શ્રંથના સંપાદકાએ તેને શુદ્ધ સમક્તિ થયા પહેલાંના વર્ષે, એટલે કે ૨૩મા વર્ષે મૂકેલ છે. શ્રીમદ્દને તેમના પોતાના જણાવ્યા પ્રમાણે ૨૪મે વર્ષે શુદ્ધ સમક્તિ થશું હતું.

આ નોંધબુકમાં શ્રીમદ્દના વ્યક્તિત્વની કે જૈન દર્શનની કોઈ છાપ નથી, પણ મુખ્યત્વે વેદાંતને લગતી વાતો છે. ચૈતન્ય, આત્મા, પરમાત્મા વગેરેને લગતાં છટક છટક વચના અહીં મળે છે. તેમાં ભક્તિનું માહાત્મ્ય અને "હરિ" શબ્દના પ્રયાગ વાર'વાર જેવા મળે છે. જે ત્રણુ-ચાર પાનાં લંખાણથી લખાયેલાં જેવા મળે છે તે વેદાંતના કાઈ શ્ર'થના અનુવાદરૂપે લખેલાં હોય એમ લાગે છે. અને એ પરથી લાગે છે કે અહીં અપાયેલાં વચના તેમની વિચારણાના પરિણામરૂપ નહિ પણ કાઈ શ્ર'થના ઉતારારૂપ છે. કાળ, કર્મ, નામ, જ્ઞાન, ધ્યાન, જપ, તપ, ગંધ, આકાશ, પૃથ્વી, વાયુ, અગ્નિ, દેવ, બ્રાહ્મણ, મનુષ્ય સર્વને અહીં બ્રહ્મ કહેલ છે, અને એ લખાણની શૈલી કાઈ અનુવાદ જેવી છે.

શ્રીમદ્દે લખેલાં આ પૃષ્ઠા તેમની ૨૩ વર્ષની વયે નહિ પણ ૧૬-૧૭ વર્ષની વય પહેલાં લખાયેલાં હોય તેમ વિશેષ લાગે છે. આ નાંધખુક શ્રીમદ્દના હસ્તાક્ષરમાં જ છે. વળી તેઓ વેદાંતમાં નહોતા માનતા તેમ પણ નથી, માત્ર તેમને જૈનધર્મ પ્રતિ પક્ષપાત હતો તેટલું જ. તેઓ વેદાંતનાં ઘણાં પુસ્તકા વાંચતા અને કેટલાક સારા અધ્યા અન્યને પણ વાંચવા ભલામણ કરતા. તે પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે વેદાંતના સિદ્ધાંત વિશે તેમણે લખ્યું હોય તે સંભવિત છે. અહીં અપાયેલાં પાનાંમાં માત્ર વેદાંતની જ વાતો છે, જૈનમાર્ગના કશા ઉદલેખ નથી, તેથી તે લખાણ કયા સમયે થયું હશે, તે વિશે પ્રજા જરૂર સંભવે છે.

વિ. સં. ૧૯૪૭માં એટલે કે ૨૪મે વર્ષ શ્રીમદ્દને શુદ્ધ સમક્તિ થયું હતું, અને તે પછીથી તેઓ જૈનદર્શન તરફ જ વળી ગયા હતા. એથી શુદ્ધ વેદાંતનાં વચના તેઓ વિ. સં. ૧૯૪૭ પછીથી ન લખે તે સ્વાભાવિક છે. આથી આ પાનાં તેમણે કયા સમય સુધીમાં લખ્યાં હશે તે વિચારતાં એ સ્પષ્ટ જ છે કે આ વચના વિ. સં. ૧૯૪૭ પહેલાં લખાયેલાં છે. વિશેષ વિચારતાં આ નાંધ તેમણે તેમની ૧૫–૧૬ વર્ષની ઉ'મરે કરી હોય તેમ કેટલાંક કારણથી સમજી શકાય છે. ૧ તે કારણા નીચે પ્રમાણે છે —

રક વર્ષ આસપાસ તો શ્રીમદ્દનું વ્યક્તિત્વ ઘડાઈ ગયું હતું, અને આ લખાણમાં તેમના વ્યક્તિત્વની છાપ ઉપસાવે તેવું કાઈ તત્ત્વ નથી. આથી જે વખતે ચાહિસ વ્યક્તિત્વ બંધાયું ન હોય તે વખતનું આ લખાણ સંભવે છે.

આપણે જાણીએ છીએ તે પ્રમાણે ૧૫–૧૬ વર્ષની આસપાસના ગાળા શ્રીમદ્રનો ધર્મમંથનના કાળ હતા. તે સમયમાં તેઓ જૈન તથા અન્ય ધર્મોના શ્રંથા અવલાંકી રહ્યા હતા. અને તે બધાના સારરૂપ તેઓ જૈનદર્શન તરફ વળ્યા હતા. તેમના ધર્મમંથનના પરિપાકરૂપે આપણુંને તેમના તરફથી "માક્ષમાળા" અને "ભાવનાંબાધ" જેવાં પુસ્તકા તેમના ૧૭મા અને ૧૯મા વર્ષ મળે છે. આ બંને પુસ્તકામાં તેમના જૈનદર્શન તરફના એક તથા તે જ ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે એવી તેમની માન્યતા સ્પષ્ટ જેવા મળે છે. ઉદાહરણ તરીકે "માક્ષમાળા"ના પાઠ ૮૫, ૮૬, ૮૭, ૯૪, ૯૫ વગેરે. એ જ રીતે "ભાવનાંબાધ" કે 'માક્ષમાળા'માં તેમણે આપેલાં દર્શતા, તત્ત્વવિચારણા વગેરે પણ જૈન શ્રંથામાંથી જ લેવાયેલ છે. તે પણ તેમના જૈનધર્મ પ્રતિના રાગ સ્પષ્ટ કરે છે.

આમ ૧૭મા વર્ષ આસપાસ સ્પષ્ટ રીતે જૈનધર્મ તરફ વડ્યા પછી શ્રીમદ્ વેદાંત તરફ જાય તે સંભવિત નથી. અને તેવું તેમના જીવનમાં બન્યું હોય તેવા કશા ઉદલેખ પણ નથી મળતા.

શ્રીમદ્દે રકમી વર્ષગાંદ પાતાની ''સમુવ્યયવયચર્યા'' લખી છે. એ વાંચીએ છીએ ત્યારે તેઓ જૈનધર્મમાં વધુ ને વધુ સ્થિર થતા જતા હતા, તેવી છાપ તેમાંથી ઊંઠ છે.

આ નાંધખુક સિવાય તેમણે લખેલું ર૩મા વર્ષનું લખાણ તપાસીએ તાપણ તેમની જૈનધર્મની દઢતા સ્પષ્ટ થાય છે. તેમણે તેમની રાજનીશી પણ ૨૩મા વર્ષ લખી છે, તેમાં પણ જૈનધર્મના સિદ્ધાંતા દિષ્ટિગાચર થાય છે, એટલું જ નહિ પણ તેમાં વેદાંતની વાતો જ નથી. વળી, ૨૩મા વર્ષ લખાયેલા પત્રા વાંચીએ છીએ ત્યાર પણ ઉપર મુજબનું જ જોવા મળે છે. આ પત્રામાં "ભગવતીસૂત્ર", "આચારાંગસૂત્ર" આદિ જૈન સૂત્રા કે બ્રુ'થાનાં ઉદાહરણો જોવા મળે છે. એ પ્રમાણે વેદાંતના "યાગવાસિષ્ઠ" જેવા કાઈ કાઈ બ્રુ'થા વાંચવાના ઉદલેખ પણ જોવા મળે છે, પણ તે જગ્યાએ પાતાને કાઈ ધર્મ વિશે પક્ષપાત નથી એમ તેઓ સ્પષ્ટ કરે છે.

એ જ પ્રમાણે આ પત્રોમાં જૈન માર્ગના સિદ્ધાંતાની - નિયમાની - વાત જેવા મળે છે, તો વેદાંત વિશે એવી કાઈ વિચારણા જેવા મળતી નથી. તીર્થ કરે પ્રરૂપેલા ધર્મ બે પ્રકારે છે,

૧. આ તાંધના સમય ળાખત ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'' શ્રાંથના સંપાદકાને પૃછાવતાં તેમણે લખેલું કે તે લખાણુંને ર૪મા વર્ષ પહેલાં મૂકલું ધારી, ર૩મા વર્ષમાં મૂકેલ છે. તે પાછળ ઊંડી તત્ત્વવિચારણા નથી.

તના પેટાવિભાગ કઈ રીતે આવે છે તે વગેરે વિશેની વિચારણા તેમણે કાઈ પ્ર'થના સાંકળિયારૂપે કરી હાય તેવું લખાણ પણ મળે છે. જૈનધર્મમાં આવતી આઠ રુચક પ્રદેશની વાત, ચીદપૂર્વધારી કંઈક જ્ઞાને ઊણા હાય તે પણ કચારેક નિગાદમાં જાય વગેરેના ખુલાસા તેમણે પત્રમાં કરેલા જેવા મળે છે. જોકે આ બધું મુમુક્ષુના પત્રાના ઉત્તરરૂપે આવે છે, છતાં તેમાંથી તેમના જૈનધર્મ તરફના ઝાક દેખાયા વિના રહેતા નથી. તેઓ એક પત્રમાં લખે છે કે:—

"જૈનના આગ્રહથી જ માેક્ષ થાય છે, એમ આત્મા ઘણા વખત થયાં માનવું ભૂલી ગયા છે. મુક્તભાવમાં માેક્ષ છે એમ ધારણા છે, એટલે વાતચીત વેળા આપ કંઈ અધિક કહેતાં નહિ સ્થ'ભા એમ વિજ્ઞાપન છે."ર

આ વચન શ્રીમેફ વેદાંતી મનાસુખરામ સૂર્ય રામ ઉપર વિ. સં. ૧૯૪૬ના અષાડ વિદ અમાસના દિવસે લખેલ છે. તે પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે લોકોમાં તેમના જૈનધર્મ પ્રતિના ઝાંક સ્પષ્ટ હોવા એઈએ, નહિતર આ વચન લખવાના તેમને કાઈ હેતુ ન હતા. શ્રીમદ્રની અ'તર'ગ કક્ષા એવી હતી કે તેમને કાઈ ધર્મ પ્રતિ દ્વેષ ન હતા.

આમ, આ બધી રીતે તપાસતાં, આ લખાણ શ્રીમફે ર૩મે વર્ષે લખ્યું હાય તેમ સંભવતું નથી. પણ તે લખાણ તેમણે સાળ વર્ષની વચે કે તે પહેલાં, પાતાના ધર્મમંથનના કાળમાં, લખ્યું હાય તે વિશેષ સંભવિત છે.

### રાજનીશી

વિ. સં. ૧૯૪૬ના વર્ષ દરમ્યાન શ્રીમદ્દે પોતાના અંગત વિચારા રજૂ કરતું કેટલું ક લખાણ મિતિસહિત કર્યું છે, જે "શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર" ચંથમાં આંક ૧૫૭ નીચ પ્રગટ થયું છે. આ રાજનીશીના અમુક અમુક મિતિએ થયેલા લખાણનાં લગભગ ૧૮ જેટલાં પાનાં પ્રાપ્ત થાય છે. એ ઉપરાંતનાં કેટલાંક પાનાં એમાંથી કાઈએ કાડી લીધાં હાય તેવા અનુમાનની નાંધ "શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર" ચંથમાં જેવા મળે છે. રાજનીશીમાંથી ફડાયેલાં પાનાંમાં શ્રીમદ્દનું લખાણ હતું કે નહિ, તે પાનાં શ્રીમદ્દે જ કાડેલાં કે અન્ય કાઈ કારણુસર કાડી લીધેલાં, તે સમજી શકાતું નથી, કારણ કે આ લખાણ પૂર્ણ અનુસંધાનવાળું ન હાવાને લીધે તે પરથી કાઈ પણ અનુમાન કરવું મુશંકલ અન્યું છે. તેમ છતાં અન્ય ડાયરી વગેરે જેતાં એમ લાગે છે કે શ્રીમદ્દે પાતે તો એ પાનાં કાડચાં નહિ હાય, કારણ કે તેમને કશું પ્રસિદ્ધ કરવાની ઇચ્છા નહોતી. વળી, કોઈ વસ્તુ ખને કે ન ખને તે વિશે નિઃસ્પૃહ રહેવા જેટલા વૈરાગ્ય પણ તેમનામાં હતો. અને તેમના તે વૈરાગ્યની છાપ આ રાજનીશીના પ્રત્યેક પાનામાંથી ઊઠે છે.

રાજનીશીના લગભગ બધા જ ભાગ મુ'બઈમાં લખાયેલા જોવા મળે છે. આસા માસનાં બેત્રણ લખાણ જ વવાણિયા થયેલાં છે. વિ. સં. ૧૯૪૬માં શ્રીમફે લખેલા પત્રો

ર. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૨૧૮.

તપાસીએ છીએ તેા જહાય છે કે એ વર્ષના અષાડ માસ સુધીના પત્રા મું બઈથી લખાયેલા છે. અને તે પછીના વવાણિયાથી લખાયેલા છે. આમ તેઓ ત્રણ કે ચાર મહિના વવાણિયા રહ્યા હતા તેવું અનુમાન થઈ શકે છે.

રાજનીશીનું અધું લખાણુ ગદ્યમાં છે, અને તે લખાણુમાં ખાસ વિસ્તાર પણુ જોવા. મળતા નથી. આમ છતાં જે વિષય પરત્વે લખાણુ હોય, તે અપૂર્ણ છે કે ટાંચણુ જેવું છે એવી છાપ આપણા પર તે વાંચતાં પડતી નથી. તેને અદલે પાતાને ઉપયાગી લાગતાં વચના, નિયમા વગેરેનું નિરૂપણ થયેલું આપણુને અહીં જોવા મળે છે.

રાજનીશીનાં પ્રાપ્ત થતાં અઢાર પાનામાં વિવિધ પ્રકારનું લખાણ જેવા મળે છે. માહનીય કર્મની અનિષ્ટતા, સાચું સુખ કયું, પ્રત્યેક અવસ્થામાં જીવને રહેતા ભય, પાતાની જાતને માહથી છટવા અપાયેલા બાધ વગેરે વિશેતું લખાણ છે. " ભગવતીસૂત્ર"ના ત્રીજા શતકના બીજા ઉદ્દેશમાંથી થાઉા અનુવાદ પણ છે. એ ક્રકરા મહાવીર પ્રસ, પાતે છદ્મસ્થ અવસ્થામાં હતા તે વખતે, કઈ રીતે વિચરતા હતા તે વિશે ગીતમસ્વામીને જણાવેલું, તેને લગતા છે.

આ ઉપરાંત લાકા સાથે વાતચીત દરમ્યાન કઈ રીતે વર્તવું, તેના પાતે જાળવવા ધારેલા નિયમાં પાષ સુદ ૩, વિ. સં. ૧૯૪૬ ના રાજ વિચારેલા છે. એ જ રીતે પોતે પોતાના ભાગીદારા તથા ધર્મપત્ની સાથે કઈ રીતે વર્તવું તે વિશે પોતે વિચારેલા નિયમાં એ જ વર્ષના અષાડ સુદ પાંચમના રાજ રાજનીશીમાં લખેલ છે. તેમાં પોતે દુઃખ સહીને પણ અન્યને શાંતિ આપવાની ભાવના રાખેલી છે. તેમ છતાં પોતે સ્વીકારેલી નિર્જ થશ્રેણીને સંપૂર્ણપણે જાળવવાની મક્કમતા પણ છે. માત્ર એ એક શ્રેણી સાચવવા ખીજું બધું જ જતું કરવાની તેમની તૈયારી આ નિયમામાં જોઈ શકાય છે. શ્રીમફે સ્વીકારેલા આ નિયમા બહુ મનનયોગ્ય છે.

રાજનીશીમાં શ્રીમદ્દે તેમનાં ધર્મપત્નીને ઉદ્દેશીને એક પત્ર લખ્યા છે. તેમાં તેમણે પાતાનાં પત્નીને ધર્મમૂર્તિ બનાવવાના અનુરાધ કર્યો છે. સ'સારના સર્વ ભાવા ત્યાગી માત્ર ધર્મની આરાધના કરવાની તેમની ભાવના આ પત્રમાં સ્પષ્ટ જોઈ શકાય છે. વીતરાગ-ભક્તિમાં જ પરમ પ્રસન્નતા છે, એમ તેમણે નક્કી કરેલું જણાય છે. આ બધા ઉપરાંત પાતાની રાજિ'દી પ્રવૃત્તિના ઉદલેખ પણ આ રાજનીશીમાં જેવા મળે છે. એમાં પણ મુખ્યત્વે કયા સમય પરમાર્થમાર્ગમાં વીત્યા કે કયા સમય સમાધિયુક્ત ગયા તે વિશેના ઉદલેખ મળે છે.

પાતાને આવેલા કાઈ અદ્દસુત સ્વય્નની નાંધ આમાં શ્રીમદ્દે બહુ ટૂં કાશુમાં લીધી છે. અને તે સંબ'ધી વિશેષ પાતે પછીથી લખશે એમ તેમણે તેમાં નાંધ્યું છે. પશુ રાજનીશીમાં એવા કાઈ સ્વય્નના ચિતાર આપેલ નથી. સ્વય્ન વિશે શ્રીમદ્દે જેઠ વદ ૧૨ના રાજ રાજનીશીમાં લખ્યું છે કે:— "ગઈ કાલે રાતે એક અદ્ભુત સ્વપ્ન આવ્યું હતું. જેમાં બેએક પુરુષાની સમીપે આ જગતની રચનાનું સ્વરૂપ વર્ણવ્યું હતું, પ્રથમ સર્વ ભુલાવી પછી જગતનું દર્શન કરાવ્યું હતું. સ્વપ્નમાં મહાવીરદેવની શિક્ષા સપ્રમાણ થઈ હતી. એ સ્વપ્નનું વર્ણન ઘણું સુંદર અને ચમતકારિક હોવાથી પરમાન' શ્રુપો હતા. હવે પછી તે સંખ'ધી અધિક." 3

આ સ્વપ્ન કશું હશે, અને શ્રીમફે તે કથાં ઉતાર્યું હશે તે વિશે વિચારતાં શ્રીમફની "આલ્યંતર અવલાકન "ની હાથનાંધ-૧ પર નજર ઠરે છે. એનાં પાનાં ૯ થી ૧૫ સુધીમાં કાઈ સ્વપ્નનું વર્ણન હોય તેવું લખાણ જેવા મળે છે. તેમાં જગતમાં કાણ સુખી અને કાણ દુઃખી એ જેવાની ઇચ્છા તેમને થાય છે. તે જિજ્ઞાસા પૂરી કરવા ઘણા આત્માંઓ તેમની પાસે આવે છે. તેમ છતાં એકે દ્રિય, બેઇન્દ્રિયાદિ જીવા તેમની પાસે આવતા નથી. તેમ થવાનું કારણ તેમને નેપથ્યમાંથી સમજાય છે કે તેઓ બધા બહુ દુઃખી હાવાથી તેમની પાસે આવી શકતા નથી. પછી દિવ્યદ્ધિથી એ બધા જીવાનું પરાધીનપણું, કંપ ઇત્યાદિ તેઓ પ્રત્યક્ષ જુએ છે. અને એ જ દ્ધિથી આખું જગત જેતાં કાઈ પણ જીવ તેમને સુખી દેખાયા નહિ. ચક્રવર્તા, દેવ આદિના દુઃખ માટે શંકા થઈ તા તેના સમાધાન માટે તેઓ તેના અંતઃકરણમાં પ્રવેશી એ દુઃખ પ્રત્યક્ષ કરે છે. આમ સર્વ જીવ તેમને કાઈ ને કાઈ પરાર્થ કરાયી જણાયા. આથી સુખી કાણ તે જાણવાની તેમને તીવ અભિલાયા થઈ.

પછી કાેઇ દિવ્ય અંજન આંજી તેઓ સિદ્ધ લાેકમાં ગયા. ત્યાં સર્વ આત્માઓ પરમ આનંદમાં વિરાજતા હતા. આ પદ કઈ રીતે પમાય, તે સમજાવવા તેમની પાસે ચાંથાથી શરૂ કરી ખારમા ગુહ્યુરથાને (૧૧મા સિવાય) વર્તતી વ્યક્તિઓ તેમની પાસે આવી. અને અનુક્રમે તેમણે પાતાની સ્થિતિ દર્શાવી. પછી એક વૃદ્ધ, પણ દિવ્ય પુરુષની સહાયથી તે બધાના અંતઃકરણમાં પ્રવેશી તેમની સ્થિતિ તપાસી તાં બધામાં એક એકથી ચડતી સુખની લહેરો વહેતી હતી. એ માર્ગને જ પાતાના કલ્યાણમાર્ગ તરીકે તેમણે સ્વીકારી લીધા.

આ ઓખો વિભાગ તેમના સ્વપ્નના જ ચિતાર દેખાય છે. વળી, જગતના સુખી કે દુઃખી જીવાના અંતઃકરણની વાત બાલુવી તે એક અદ્ભુત રચના – જીવની સુખી-દુઃખી સ્થિતિ – તથા સિદ્ધનાં સુખાને પ્રત્યક્ષ કરાવ્યાં છે, જે તેમનાં "જેમાં બે એક પુરુષોની સમીપે આ જગતની રચનાનું સ્વરૂપ વર્લ્લું હતું." એ વચનને સમજવાની ચાવી બની રહે છે. વળી, મહાવીરદેવે આખા લોક દુઃખે કરીને આત છે, માત્ર સિદ્ધગતિમાં જ સુખ છે, એમ જે શિક્ષા આપી છે તે પણ અહીં સપ્રમાણ થતી દેખાય છે. આમ અનેક રીતે વિચારતાં લાગે છે કે, શ્રીમદ્દે જે સ્વપનની નોંધ રોજનીશીમાં લીધી છે, તે સ્વપન તે હાથનાંધમાં આપેલ સ્વપન હોવું જોઈએ. વળી, શ્રીમદ્દને તો જ્યારે જે પાનું ખૂલે તે પાને પોતાના વિચારા, અનુભવા વગેરે લખી લેવાની ટેવ હતી, તેથી એક વસ્તુ વિશે લખાણ બે બુદી બુદી ડાયરીમાં કેમ સંભવે તેવી શંકા થવાનું કારણ રહેતું નથી. આ ઉપરાંત જે ડાયરીમાં આ સ્વપનની નોંધ જેવા મળે છે તે પણ ઈ. સ. ૧૮૯૦ની અર્થાત્ વિ. સં. ૧૯૪૬ની છે. આમ એ રીતે પણ એક જ વર્ષ આવે છે, જે ઉપરની માન્યતાનું સમર્થન કરે છે.

૩. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૨૩૫.

શ્રીમદ્ની રાજનીશીમાં એક પાનું આ પ્રમાણે છે:---

'' જ્ઞાની રતનાકર

৭ 3

આ બધી નિયત્તિએ કાેેે કહી ?

२ ४

अभे ज्ञान वडे लेंध पछी थे।ज्य लाजी तेम ज्याज्या हरी.

ભગવા ન મહાવી ર દેવ ૧૦, ૯, ૮, ૭, ૬, ૪, ૩, ૨, ૧."<sup>૪</sup>

શ્રીમદ્રે આ કઈ રીતે ગાહન્યું છે તે વિચારતાં નીચની વસ્તુઓના સ'લવ લાગે છે:--

9 + 8 = 4

ર + 3 = પ

ગ્રાન, દર્શન, ચારિત્ર અને વીર્થ એ ચાર મળે તાે પાંચમુ અનેત સુખ — કે**વળસાન** પ્રાપ્ત થાય.

ચાર જ્ઞાન – મતિ, શ્રુત, અવધિ અને મનઃપર્યવ એ મળે પછી પાંચમું કેવળજ્ઞાન મળે.

૧+૨+૩+૪ ના સરવાળા ૧૦ થાય. "ભગવાન મહાવરિદેવ"માં ૧૦ અક્ષરા છે. અને તેની નીચે પાંચના આંક સિવાય ૧૦ સુધીના આંક મૂક્યા છે તે પરથી એમ સમજાય છે કે, પહેલા ચાર આંક તે ચાર ક્ષાય, ચાર ગતિ કે ચાર જ્ઞાનને ઉદ્દેશ લખાયાં છે. પાંચમાં આંક તે ક્ષાયરહિત સ્થિતિ, ગતિરહિત સ્થિતિ અર્થાત્ પંચમગતિ, અને પંચમગ્રાન એટલે કે કેવળજ્ઞાન માટે ગણ્યા છે. તે હજુ પ્રાપ્ત કરવાનું છે, તેથી અધ્યાહાર રાખેલ છે. અને દથી ૧૦ના આંક તે પ પ્રકારનાં શરીર – તેજસ, કાર્મણ, વૈકિય, આહારક અને ઔદારિક, કે પ તત્ત્વ – અજીવ, આશ્રવ, સ'વર, નિર્જરા અને અ'ઘને અનુલક્ષીને લખાયાં લાગે છે. મોક્ષ થાય ત્યારે પાંચે પ્રકારનાં શરીર હ્રુપ્ત થાય છે. તેમ જ સાતમાંનાં એ તત્ત્વ આત્મા અને મોક્ષ મળે છે. આમ એ રીતે જેતાં પણ પાંચના આંક "મોક્ષપ્રાપ્તિ" અધ્યાહાર રાખ્યા હોય એમ લાગે છે.

આમ જોઈએ તો સમજ ન શકાય એવી આંકડાની રમત પણ અહીં જોવા મળે છે. "આમ કદાચ હશે" એવી કરપના એ સખાણ પરથી કરી શકાય છે, પણ "આમ જ છે" એ સ્પષ્ટ કહી શકાતું નથી. આવાં બધાં સખાણા પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે તેમણે રોજનીશી પણ પોતાના અંગત ઉપયોગ માટે જ સખી હતી.

૪. " શ્રીમદ રાજ્ય'દ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, ૫ ૨૩૬.

# મ્યાલ્ય તર પરિભામ મવલાકન

શ્રીમફે પાતાનું આલ્યંતર પરિણામ અવલાકન ત્રણ પૃથક પૃથક ડાયરીમાં લખેલું જોવા મળે છે. તે ત્રણ હરતનાંધમાંથી બે વિલાયતના આંધાની છે, તેમાંથી એકના પૂંઠા પર ઈ. સ. ૧૮૯૬નું કૅલેંડર છે; ત્રીજી દેશી આંધાની છે અને તેમાં કાઈ વર્ષનું કૅલેંડર નથી. આ ત્રણે હસ્તનાંધમાં પૃષ્ઠસંખ્યા પણ જુદી જુદી છે. ૧૮૯૦ની સાલવાળીમાં ૧૦૦ પૃષ્ઠ, ૧૮૯૬ની સાલવાળીમાં ૧૧૬ પૃષ્ઠ અને અહીંની હસ્તનોંધમાં ક્રુક્ત ૬૦ પૃષ્ઠ છે. વિલાયતના આંધાની ખંને નોંધખુક ૭" × ૪ૄ"ના કદની છે, અને અહીંની નોંધખુક ૬¾" × ૪'ના કદની છે.

આ ત્રણમાં કેટલાંક પાનાં લખાયેલાં છે, અને કેટલાંક કારાં રહેલાં છે. વળી, એ ત્રણમાંથી કાઈ પણ ખુકમાં મિતિવાર લેખ નથી; કેટલાંક લખાણ પર મિતિ છે, તો કેટલાંક પર મિતિ જ નથી. વળી મિતિ જોવા મળે છે તે પણ ક્રમમાં નથી. ઉદાહરણ તરીકે — ઈ. સ. ૧૮૯૦ના કૅલેંડરવાળી નોંધખુકમાં પ૧મા પાના ઉપર વિ. સં. ૧૯૫૧ના પોષ વદનો લેખ છે, અને દર મા પાના પર વિ. સં. ૧૯૫૩ના કાગણ વદનો લેખ છે, તો ૯૭મા પાના ઉપર કરીથી વિ. સં. ૧૯૫૧ના મહા સુદ હનો લેખ છે. વળી, એક ખુક પૂરી થયા પછી બીજી ચાલુ કરી હોય તેમ પણ નથી. ઈ. સ. ૧૮૯૦ પછી ૧૮૯૬ ની ખુક છે, તે પરથી અનુમાન કરી શકાય કે તે સાલમાં શ્રીમફે તે ખુક ચાલુ કરી હશે. પણ ઈ. સ. ૧૮૯૬ એટલે કે વિ. સં. ૧૯૫૨ પછીનું લખાણ આપણને વિ. સં. ૧૯૪૬ – ઈ. સ. ૧૮૯૦ ની ડાયરીમાં જેવા મળે છે. વળી, એ બે પૂરી થતાં અહીંના બાંધાવાળી નોંધપોથી તેમણે લીધી હોય તેમ પણ લાગતું નથી, કારણ કે ઈ. સ. ૧૮૯૬ વાળીમાં માત્ર ૨૭ પાનાં વાપરેલાં છે, અને બાકીનાં તમામ કારાં પડયાં છે. આ ઉપરાંત વિ. સં. ૧૯૫૪નું લખાણ કે વિ. સં. ૧૯૫૩નું લખાણ બધી હસ્તનોંધામાં જોવા મળે છે. આ બધા પરથી એક જ અનુમાન થાય છે કે શ્રીમદ્દ આ બધી નોંધપોથી પાતાની પાસે રાખતા હશે, અને જ્યારે કંઈ લખવા ચારા જણાય ત્યારે તેમાંથી કાઈ પણ નોંધપોથી ઉપાડી ગમે તે પાનું ખાલી તેમાં તે ઉતારી લેતા હશે.

### હસ્તનોંધ ૧

આ હાથનાંધ પર ઈ. સ. ૧૮૯૦ – વિ. સં. ૧૯૪૬ – નું કૅલેંડર છે, અને તેમાં સા પાનાં છે. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" યુંથમાં આ હાથનાંધમાં જેટલાં પાનાં લખાયેલાં છે તેટલાં છપાયેલાં છે. તેમાં હાથનાંધનાં પૃષ્ઠાના અ'ક જોઈએ છીએ તા પ્યાલ આવે છે કે તેમાં વચ્ચે વચ્ચે ઘણાં પાનાં કારાં પહેલાં છે, અને માત્ર ૧૦૨ જેટલી બાયુઓ લખાયેલી છે. તેમાં કાઈ જગ્યાએ આખા પાનામાં ચાર-છ વાક્યો જ છે, તા કેટલીક જગ્યાએ આખું પાનું પણ જોવા મળે છે.

અગાસથી પ્રગટ થયેલી "શ્રીમફ રાજચંદ્ર "ની પહેલી આવૃત્તિમાંની પાદનાંધમાં "શ્રીમફ રાજચંદ્ર પ્રણીત તત્ત્વજ્ઞાન "માંથી જે હસ્તનાંધ પ્રાપ્ત થઇ હતી તે આપી છે. તેની મૂળ હસ્તાક્ષરની નાંધ મળતી નથી, તેથી તેને પાદનાંધમાં આપેલ છે. એમાં તત્ત્વની વાતો અપાયેલી છે. એ વિશે "પરમશુત પ્રભાવક મંડળ" તરફથી પ્રગટ થયેલી વિ. સં. ૧૯૬૧ની પહેલી આવૃત્તિ અને તે પછીની આવૃત્તિઓ નેતાં ખ્યાલ આવે છે કે ફૂટનાટ જેવું કાઈ લખાણ તેમાં નથી. તેમાં તો આ હાથનાંધ જેવું લખાણ અપાયેલ છે, તે પરથી અનુમાન થાય છે કે એ કદાચ કાઈનું ઉપનવી કાઢેલું પણ હાય.

હસ્તનાંધ ૧માં અપાયેલું લખાણ અંગત વિચારા કે પરિસ્થિતિ દર્શાવતું લખાણ છે. તેમાં "મારગ સાચા મિલ ગયા", "હોત આસવા પરિસવા" તથા "ધન્ય રે દિવસ આ અહો" એ ત્રણ તેમનાં કાવ્યા પણ છે. પહેલું કાવ્ય જ્ઞાન થયા પછીના હર્ષ વ્યક્ત કરતું છે, અને બીજું પદ જિનપદ તથા નિજપદની એકતાનો સાક્ષાતકાર કરાવતું છે. ત્રીજા પદમાં પાતાના જીવનમાં આવેલા અગત્યના આધ્યાતિમક પ્રસંગાની નોંધ તથા પાતાના લાવિની આગાહી મુકાયેલી છે. અને તેમાં મુકાયેલી સંવત તથા સ્થિતિ જોતાં તે કાવ્ય લગભગ વિ. સં. ૧૯૫૩માં લખાયેલું હોય તેમ કહી શકાય. એ ત્રણું પદના વિષય જોતાં તે વિ. સં. ૧૯૪૭ પછી રચાયાં હોય તે નિશ્ચિત લાગે છે, કારણ કે તે વર્ષમાં તેમને શુદ્ધ સમ્યગ્જ્ઞાન થયું હતું, અને એ જ્ઞાન થયા પછીની જ આ રચનાઓા છે.

આ ઉપરાંત આ નાંધમાં પાતાને બાધરૂપ થાય તેવાં વચના, પાતાની અ'તર'ગ પરિસ્થિતિ દર્શાવતાં વચના, પાતે જેના પર વિશેષપણે વિચાર કરવા ધાર્યો હાય તેવા પ્રશ્નો, પાતાની ભાવિ યાજના વિશેની વિચારણા, તત્ત્વની વાતા વગેરે છે. ત્રણ પદ્મ સિવાયનું બધું લખાણ ગદ્મમાં છે.

આ લખાણમાં પોતાને લાગતું આત્માનાં છ પદનું નિઃશંકત્વ અતાવ્યું છે. વળી એમાં છવ સંખંધી વિચારણા, જગતના સ્વરૂપનું વર્ણન, આત્મસાધના, સંતપણાની દુર્લ લતા, ષડ્દર્શનમાં આત્માનું નિરૂપણ, શાસ્ત્રમાં દર્શાવેલી વાતોની વિચારણા જેમ કે વ્યવહારત્યાગ, તે શા માટે જરૂરી, વિભાવયાગના છે પ્રકાર, જ્ઞાની પુરુષની વૃત્તિ વગેરે પણ ટૂંકા ટાંચણરૂપે મુકાયાં છે. આ બધું ટાંચણ પોતાના અંગત ઉપયાગ માટે જ થયેલું હોય તેમ લાગે છે. તે કયા કારણથી કર્યું હશે તે વિશે માત્ર અનુમાન જ થઈ શકે છે. અહીં ઘણી જગ્યાએ ટૂંકાં વાકયો કે વાકયખંડા જ રચાયેલાં જેવા મળે છે. અને તેમાં પણ પુછાયેલા પ્રશ્નોનું પ્રાધાન્ય વિશેષ છે. વિધેયાત્મક વચના કરતાં પ્રશ્નાત્મક વચના વિશેષ છે. કચારેક અનુભવસિદ્ધ વચના પણ મળે છે. દાખલા તરીકે " સુખને ઇચ્છતા ન હાય તે નાસ્તિક, કાં સિદ્ધ, કાં જડ." " દર્શિવષ ગયા પછી ગમે તે શાસ્ત્ર, ગમે તે અક્ષર, ગમે તે કથન, ગમે તે વચન, ગમે તે સ્થળ, પ્રાયે અહિતનું કારણ થતું નથી." પાતાની અંગત સ્થિતિ અતાવતાં વચના આમાં વિશેષ પ્રમાણમાં છે. જુએા " આ કાળમાં મારું જન્મવું માનું તા દુઃ ખદાયક છે; અને માનું તો સુખદાયક પણ છે." પણ કઈ અપેક્ષાથી તે

૫-૬-૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૭૯૫.

સુખદાયક અને કઈ અપેક્ષાથી તે દુ:ખદાયક છે તે તેમણે સ્પષ્ટ કર્યું નથી. માત્ર એટલું અનુમાન થઈ શકે છે કે ઉત્કૃષ્ટ આત્માવસ્થા મેળવવા આ કાળ વિશેષ વિષમ હોવાથી જન્મલું દુ:ખદાયક છે; પણુ આ કાળ તેની વિષમતાને લીધે સ'સાસ્થી ઉદાસીનતા લાવવાનું ઉત્તમ સાધન છે, એ ઉત્તએ તેમનું જન્મલું સુખદાયક છે. આ ઉપરાંત "વૈશ્યવેષે અને નિર્જા વતાં કે કોટી વિચાર થયા કરે છે. ગલ્ય "તે વ્યવહાર ત્યાગ્યા વિના અથવા અત્યંત અલ્પ કર્યા વિના નિર્જા થતા યથાર્થ રહે નહિ, અને ઉદયરૂપ હોવાથી વ્યવહાર ત્યાગ્યો જતો નથી. "લ્ વગેરે સ'સારના થાક જણાવતાં વચના પણું જેવા મળે છે. તે સર્વમાં વિશેષ ક્યાન ખેં રે તેવું વચન છે તે, "માહ સુદ છ, શનિવાર, – વિક્રમ સ'વત ૧૯૫૧, ત્યાર પછી દોઢ વર્ષથી વધારે સ્થિતિ નહીં. "ઉલ્મ મહા સુદ સાતમ પછીના દોઢ વર્ષમાં તેમણે સર્વસ ગપરિત્યાળ કરવાના નિશ્ચય કરી લીધા હતા, તેમ આ વચન પરથી લાગે છે. તે નક્કી કર્યા પ્રમાણે તેમણે તેમના ભાગીદારા પાસે વિ. સં. ૧૯૫૨ના અ'તભાગમાં છટા થવાની માગણી પણ કરી હતી. છતાં તેઓ પાતાના ભાગીદારાના આગ્રહને લઈને સંપૂર્ણપણે નિવૃત્ત થઈ શકવા ન હતા.

જ્યાં સુધી પાતે વ્યવહારમાં હાય ત્યાં સુધી કેમ વર્તવું, તે વિશે પાતાને થતા પ્રશ્નો, તત્ત્વની ભાષતમાં થતા પ્રશ્નો વગેરે માટા પ્રમાણમાં આ હસ્તનાંધમાં જેવા મળે છે. તેઓ હસ્તનાંધના ૯૩મા પૃષ્ઠ પર નોધે છે કે:—

" ઐનિકશા આરહ્યુ કરવી ? વ્યવહારના ઉક્રય એવા છે કે તે ધારહ્યુ કરેલી કશા લાકોને ક્યાયનું નિમિત્ત થાર્ય, તેમ વ્યવહારની પ્રવૃત્તિ અને નહીં."

"ત્યારે તે વ્યવહાર નિવૃત્ત કરવા ? તે પણ વિચારતાં અનવું કઠણ લાગે છે, કેમ કે તેવી કંઇક સ્થિતિ વેદવાનું ચિત્ત રહ્યા કરે છે...તે વ્યવહાર કેવા પ્રકાર સંશ્વેપ થઈ શકશે ?" વ વગેરે.

અહી' પ્રશ્ન અને તેની વિચારણા ળ'ને જેવા મળે છે, પણ કેટલીક વાર તો હસ્તનાંધમાં પ્રશ્નોની હારમાળા જ જેવા મળે છે; જેમ કે — હસ્તનાંધન' પૃ. ૧૫૨ :—

"ગુણાતિશયતા શું ? તે કેમ આરાધાય ? કેવળજ્ઞાનમાં અતિશયતા શું ? તીર્થ કરમાં અતિશયતા શું ? વિશેષ હેતુ શા ? જે જિનસમ્મત કેવળજ્ઞાન લાકાલાકન્નાયક માનીએ તા તે કેવળન્નાનમાં આહાર, નિહાર, વિહાર આદિ કિયા શી રીતે સંભવે ? વર્તમાનકાળમાં તેની આ ક્ષેત્રે અપ્રાપ્તિ તેના હેતુ શા ?" રુ વગેરે.

આ બધા પરથી લાગે છે કે શ્રીમદ્ પાતાની વિચારહ્યામાં હજુ એકદમ સ્થિર થયા નહિ હોય. અને જેમ જેમ નિશ્ચિતતા આવતી ગઈ હશે તેમ તેમ વિધેયાત્મક વચનાનું

૮-૯. "શ્રીમદ્રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૮૦૩. આંક : ૩૮

૧૦. એજન, ૧. ૮૦૫. આંક: ૪૧

૧૧. એજન, પુ, ૮૦૪. આંક: ૩૯

૧૧. એજન, યુ. ૮૧૧. આંક: ૬૮

પ્રમાણ વધ્યું હશે. પણ આ બધાં વચનાના તેમને અભિપ્રેત અર્થ સમજવા બહુ મુશ્કેલ છે, કારણું કે તેમાં મિતિ કે અર્થસ્પપ્રતા આપેલ નથી. અર્થસ્પષ્ટતા ન હોવાને લીધે તેમણું રચેલી આકૃતિઓ પણ સમજાતી નથી. આ હસ્તનોંધના ગાળા વિ. સં. ૧૯૪૬થી વિ. સં. ૧૯૫૭ સુધીના ગણી શકાય, કારણું કે આ નોંધ પર અંગ્રેજી વર્ષ ૧૮૯૦નું કૅલેંડર છે, તે પહેલાં તો તેમાં તે લખાણુ થયું જ ન હોય તે સ્વાલાવિક છે.

# હસ્તનાંધ ર

આ હસ્તનાંધ પણ કઈ સાલથી લખાવી શરૂ થઈ, તથા કઈ સાલ સુધી લખાઈ તે વિશે માહિતી મળતી નથી. આ હસ્તનાંધ પર અ'ગ્રેજી વર્ષ ૧૮૯૬નું કેલે'ડર છે, તે પરથી એમ અનુમાન કરી શકાય કે વિ. સ'. ૧૯૫૨ પછી તે લખાવી શરૂ થઈ હોવી એઈએ. અને તે પણ વિ. સં. ૧૯૫૭ અર્થાત્ શ્રીમદ્દના દેહાંત સુધી લખાઈ હોય એમ ગણી શકાય.

આ હસ્તનાંધમાં ૧૧૬ પાનાં છે, પણ તેમાંનાં માટાભાગનાં પાનાં પણ કારાં પહેલાં છે. વળી, આ લખાણ જોઈએ તો મુખ્યત્વે એક જ બાજુ – જમણી બાજુ થયું છે, એટલે કે પૃષ્ઠ 3, પ, ૭, ૯, ૧૧, ૧૩ વગેરે એકી અંકની બાજુએ લખાણ થયું છે. વચ્ચે વચ્ચે એકી અંકનાં પાનાંઓ કારાં પડ્યાં છે, જ્યારે આગળના પાનાનું અનુસંધાન હોય ત્યારે જ ડાયી બાજુ ચાડું ઘણું લખાણ થયેલું એવા મળે છે, પણ આવાં બહુ એાછાં પાનાં તેના મળે છે. કામલા તરીકે પૃ. ૩૦, ૩૨, ૩૪ એ ત્રણ જ પાનાં પર થાડું લખાણ થયેલું છે.

જથ્થાની રીતે જોઈએ તા પહેલી હસ્તનાંઘના પ્રમાણમાં અહીં લખાણ ઘણું એાછું થયું છે. વળી પદ્મમાં લખાણ તા જેવા જ મળતું નથી. પ્રશ્નાર્થ વાકચો પણ સામાન્ય રીતે દેખાતાં નથી. અહીં વિશેષ સ્પષ્ટ વક્તવ્ય જેવા મળે છે, નમસ્કારાદિ વચના પણ મળે છે, પણ એ બધાં સંશ્વેપમાં છે. કેટલીક જગ્યાએ શાઓ કે અન્ય પ્રધામાંથી લેવાયેલાં અવતરણા પણ મળે છે.

શ્રીમકે પાતે વિચારેલી વસ્તુઓ અહીં એટલી બધી ટ્રંકાણમાં મૂકેલી છે કે કેટલીક વખત તા તેના અર્થ સ્પષ્ટ થતા નથી; જેમ કે :—

" આશ્વર્યકારક લેદ પડી ગયા છે. ખંડિત છે. સંપૂર્ગ કરવાનું સાધન દુર્ગમ્ય છે. તે પ્રલાવને વિશે મહત્ અ તરાય છે. દેશકાળાદિ ઘણા પ્રતિકૃળ છે. " વગેરે.૧૩ જૈન ધર્મની વર્તમાન સ્થિતિને લગતું આ લખાણું છે એ સમજાતું હોવા છતાં કઈ અપેક્ષાથી, કઈ રીતે શ્રીમદ્ વિશેષપણે સમજાવવા માગે છે તે જાણવું મુશ્કેલ છે. પણ આવું એપ્રકૃત તો પાતાને બાયદાયક, સ્વરૂપચિ તનાત્મક, ધર્મ બાધક, નાનાં નાનાં સુવચના જ વિશેષ જોવા મળે છે, જેમ કે:—

૧૩. " શ્રીમદ્રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૮૨૨. આ વચના સમજાવવાના પ્રયત્ન કરતા એક લેખ ૨ા. સુશીલે "રાજચંદ્રના જગત પ્રત્યેના સ'દેશાઓ " નામે લખ્યા છે, તે લેખ " શ્રી રાજજય'તી વ્યાખ્યાના " માં પ્રગટ થયેલ છે.

- ''સર્વજ્ઞપદન' ધ્યાન કરાે. ''રજ
- " હે જીવ! સ્થિર દરિથી કરીને તું અ તરંગમાં જે, તો સર્વ પરદ્રવ્યથી મુક્ત એવું તારું સ્વરૂપ તેને પરમ પ્રસિદ્ધ અનુભવાશે." પ્રત્યે વગેરે.

આ ઉપરાંત નમસ્કાર વચના પણ ઘણાં જોવા મળે છે; જુઓ:--

- " હૈ સવેતિકૃષ્ટ સુખના હૈતુભૂત સમ્યક્દર્શન! તને અત્ય'ત ભક્તિથી નમસ્કાર હૈા! '' ર દ
- " હૈ જિન વીતરાગ! તમને અત્યંત ભક્તિથી નમરકાર કરું છું. તમે આ પામર પ્રત્યે અનંત અનંત ઉપકાર કર્યો છે. " છ

આમ પાતાના પર ઉપકાર કરનાર જીવાને તથા વસ્તુઓને યાદ કરીને શ્રીમદ્દે નમસ્કાર કર્યા છે. પાતે મેળવવા ધારેલી ચારિત્રદશાના જય ( હસ્તનોંધ પૃ. ૩૦ ), જિનશાસ્ત્રોક્ત સપ્તનયપૂર્વકની દશાની ઇચ્છા ( હસ્તનોંધ પૃ. ૩૫ ) વગેરેમાં શ્રીમદ્દની આધ્યાત્મિક ઉચ્ચ કક્ષા મેળવવાની અભિલાધ સ્પષ્ટપણે એઈ શકાય છે.

વળી, પાતે ધારેલા કાઈ ગ્રંથની રચાનાનું પ્રાથમિક વિચારણારૂપ ટાંચણ અહીં નેવા મળે છે. હસ્તાનાંધનાં પૃ. 39, 3ર તેનાં ઉદાહરણ ગણી શકાય. આમ આ નાની હસ્તનાંધમાં કાઈ વ્યવસ્થિતિ લખાણ નથી, પણ જુદે જુદે સમયે પાતાને સ્કુરેલાં વિચારા, અભિલાયાઓ, આચરવા યાગ્ય નિયમા, સુવાકથો, વગેરેનું ટૂંકું ટાંચણ છે, જે શ્રીમદ્દને પાતાના ઉપયોગ માટે જ વિશેષ ઉપયોગી થાય તેમ હતું. અન્યન તેની પાછળની વિચારણા સ્પષ્ટ ન હોય તેથી એટલું ઉપયોગી ન લાગે તે સ્વાભાવિક છે.

### ્હસ્તનાંધ ૩

ત્રીજી હસ્તનાંધ એ દેશી ભાંધાની છે, અને તેમાં કાઈ મિતિ કે કૅલેંડર આપેલ નથી. તેથી તે કચારથી લખાવી શરૂ થઈ, અને કયા વર્ષ સુધી તેમાં લખાણ થયું, તે નક્કી કરવું વિક્ટ છે. આથી સામાન્યપણે એમ કહી શકીએ કે શ્રીમદ્દના રરમા વર્ષથી,— અધ્યાત્મમાં રસ ઊંડા બન્યા પછી— મુંબઈ આવ્યા ત્યારથી તે તેમના અંતકાળ સુધીમાં જુદે જુદે સમયે લખાઈ હોવી એઈએ.

આ હસ્તનાંધમાં સૌથી એાછાં પાનાં લખાયેલાં છે. અને તેમાં પણ મુખ્યત્વે જમણી બાજુનાં જ પાનાંએા પર લખાણ થયેલું છે. જ્યારે જરૂર પડે ત્યારે જ ડાબી બાજુનાં પાનાંઓના ઉપયાગ તેમણે કરેલા દેખાય છે.

૧૪. "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૮૧૭. આંક: ૨

૧૫. એજન, ૫. ૮૧૯. આંક: ૭

૧૬-૧૭. એજન, પૃ. ૮૨૪. આંક:૨૦

આ હસ્તનોંધમાં લગભગ ૩૨ જેટલાં પાનાંએા લખાયેલાં છે. પણ તેમાં કેટલાંક પાનાં પર તા માત્ર બેચાર વચના જ લખાયેલાં છે. અહીં મુખ્યત્વે વિધેયાત્મક તથા નિશ્વયાત્મક વચના છે; જેમ કે:—

" રાગદ્વેષના આત્ય'તિક ક્ષય થઈ શકે છે. જ્ઞાનને પ્રતિબ'ધક રાગદ્વેષ છે. જ્ઞાન જીવના સ્વત્વભૃત ધર્મ છે. જ્યાદ વગેર

અને તેમાં પણ જૈનધર્મનાં તત્ત્વને લગતાં, આચારને લગતાં વચના મુખ્યત્વે છે, જેમાં વિશ્વની સ્થિતિ, જીવાની ઇચ્છા, જીવનું સ્વરૂપ, કેવળજ્ઞાનનું સ્વરૂપ વગેરે વિશેની પાતાની વિચારણા શ્રીમફે આપેલી છે. એ વિશે પાતે પાતાને બાધ પણ આપ્યા છે. દાખલા તરીકે :—

- "સ્વપર ઉપકારનું મહત્ કાર્ય હવે કરી લે! ત્વરાથી કરી લે!
- " અપ્રમત્ત થા! અપ્રમત્ત થા!
- "શું કાળના ક્ષણવારના પણ ભરું સા આર્ય પુરુષોએ કર્યા છે?
- "હે પ્રમાદ! હવે તું જા, જા.
- '' હે બ્રહ્મચર્ય'! હવે તું પ્રસન્ન થા, પ્રસન્ન થા.
- " હૈ વ્યવહારાદય! હવે પ્રખળથી ઉદય આવીને પણ તું શાંત થા, શાંત થા. "૧૯ વગેરે.

અહી' પાતે શુ' કરવાનું છે તે વિશેના ઉપદેશ પાતાને નડતાં તત્ત્વાને ઉદ્દેશીને જવાનું તથા પાતાને સહાયરૂપ તત્ત્વાને ઉદ્દેશીને આવવાનું જણાવ્યું છે. આ શ્રીમદ્રની રોલીના વિશિષ્ટ નમૂના ગણી શકાય. આ હસ્તનાંધમાં અવતસ્થો, આકૃતિઓ વગેરેના પણ સમાવેશ થતા જોવા મળે છે.

આમ આપણે શ્રીમફની રાજનીશી, હસ્તનોંધનાં પાનાં તથા આ ત્રણ હસ્તનોંધ એઈએ છીએ ત્યારે તેમાંથી એક વિશિષ્ટ લક્ષણ નજરે તરી આવે છે. તેમાં આપણે મુખ્યત્વે આત્મ-ચિત્તનો જ સ્થાન અપાયેલું એઈએ છીએ. સંયમ તથા વૈરાગ્યમાં પાતાના ચિત્તને સવિશેષ દઢ કરવા તેમણે વેપાર કે ગૃહસ્થાશ્રમ કે અન્ય એવી કોઈ વાતને હસ્તનોંધમાં સ્થાન ન આપતાં તેમણે માત્ર આત્મચિંતનને જ સ્થાન આપ્યું છે. અને તે વાંચતાં તેમની અહારાત્ર ધર્મપ્રીતિ વધતી જતી હતી તેની પ્રતીતિ થાય છે.

આ આત્મચિંતનની ગૃઢ વાતો તેમણે એટલી ટ્રંકાણમાં લખી છે કે તે અન્યને સમજાવવી પણ મુશ્કેલ બને. વળી તેમની આત્મા વિશેની સર્વ વિચારણાના પરિચય આપણને તેમના પત્રા તથા અન્ય સાહિત્યમાંથી થાય છે, એ કારણે પણ આ હસ્તનાંધાનું મૂલ્ય એાર્બું અંકાય છે. શ્રીમદ્દનું અંતર'ગ સૌથી વિશેષ સાલાગભાઇના પત્રામાં ખૂલતું દેખાય છે, તેથી તેમના આત્મિક વિકાસ જાણવા માટે આ ડાયરી કરતાં પણ તે પત્રાનું મૂલ્ય ઘણું વિશેષ રહે છે. આમ શ્રીમદ્દના સમગ્ર સાહિત્યની દૃષ્ટિએ જોતાં તેમની હસ્તનાંધાનું મહત્ત્વ આપણા માટે બહુ રહેતું નથી.

૧૮. "શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૮૨૫.

૧૯. એજન, પૃ. ૮૩૧.

#### प्रक्ष्य १०

# પ્રકીર્ણ ગધરચનાએ!

શ્રીમદ્દે તેમની વીસ વર્ષની વય પછીથી સાહિત્યની દરિએ ગદ્ધરચનાએ લાગ્યે જ કરેલી જેવા મળે છે. તેમણે ગદ્ધલખાણ ઘણું કર્યું છે, પણ તે બધું તત્ત્વવિચારણાની દરિએ. તે લખાણના સૌથી માટે જથ્થા પત્રા રૂપે છે. એ ઉપરાંત રાજનીશી, ડાયરી વગેરમાં ગદ્ધલખાણ જોવા મળે છે, પણ સ્વતંત્ર પુસ્તક, નિખંધ, વિવેચન વગેરમાંથી કાઈ પ્રકારના રૂપમાં લખવાનું તેમણે વિચાર્યું હોય તેવું ખાસ જણાતું નથી. તેથી જ તા "ભાવનાબાય" કે "માક્ષમાળા" જેવું એક પણ પુસ્તક તે પછી આપણને મળતું નથી. અને જો ક્યારેક તેવું લખાણ કરવાના પ્રયાસા તેમણે શરૂ કર્યા છે તા તે અપૂર્ણ છાડી દેવાયા છે. આથી આજે એક પણ ગદ્ધકૃતિ એવી નથી મળતી કે જે સંપૂર્ણ હોય અને તેમની વીસ વર્ષની વય પછીથી સ્થાયેલી હોય. તેથી જે કંઈ અપૂર્ણ સ્થિતમાં કૃતિઓ મળે છે તેના સમાવેશ આ પ્રકરણમાં કર્યો છે.

આ કૃતિઓમાં સૌપ્રથમ "પ્રતિમાસિહિ" વિશેના લઘુ મેં છે. તેના આદિ અને અંતલાગ મળે છે, મહત્ત્વના મધ્યના લાગ અપાય છે. "દશાવૈકાલિક સૂગ"ના બે અધ્યયનનું, "દ્રવ્યસં મહે "ની કેટલીક ગાથાઓનું તથા "પ'ચાસ્તિકાય "નું તેમણે કરેલું લાયાંતર પણ વીસ વર્ષની વય પછીની ગદ્યકૃતિ તરીકે પ્રાપ્ત થાય છે. આત્માનાં છ પદને સમન્વવતો તથા સત્પુરુષનું માહાત્મ્ય જણાવતો એક પત્ર શ્રીમદ્દે લહ્લુજી મહારાજ પર લખ્યા હતા, તે પણ તેમની ગદ્યશૈલીના નમૂના જેવા હોવાથી અહીં લીધા છે. આ ઉપરાંત આનંદઘનજીની સ્તવનાવિલ વિશે તેમણે અપૂર્ણ રહેવા દીધેલા વિવેશનના, "સમયસાર નાટક", "આઠ યાગદેષની સન્સાય" આદિમાંથી લીધેલી પ'ક્તિઓની તેમણે આપેલી સમજૂતીના પણ અહીં સમાવેશ કર્યો છે. વળા, "માથસિહાત", "દ્રવ્યપ્રકાશ" આદિ કેટલાક લેખા નામ સાથે તથા બીજા કેટલાક લેખા નામ વિના લખવાની શરૂઆત તેમણે કરી હતી, તેમાંના કાઈ પૂર્ણ થયેલ નથી. તે સર્વનું અવલાકન પણ અહીં કર્યું છે. અને અંતમાં તેમણે મુમુક્ષુઓને પત્રમાં કૃક્ત મુવચના લખ્યાં હોય તેવા પત્રા વિશે પણ વિચાર કર્યો છે.

આમ જોઈ એ તો "પ'ચાસ્તિકાય"ના અનુવાદ સિવાયની એક પણ કૃતિ પૂર્ણ સ્વરૂપમાં મળતી નથી — જેકે "પ'ચાસ્તિકાયની" પણ જુદી જુદી લગભગ ૧૭ ગામાના અનુવાદ નથી. જો આ હકીકત ધ્યાનમાં લઈએ તો તેમની એક પણ કૃતિ સ'પૂર્ણ છે તેમ કહી શકાય નહિ. વળી, અન્ય લેખ આદિમાં પણ એટલા નાના ભાગ મળે છે કે તેમાંથી શ્રીમદ્રના કાઈ પણ જાતના વ્યક્તિત્વના ખ્યાલ નથી આવતા, એટલું જ નહિ સાહિત્યિક દૃષ્ટિએ તેનું મૂલ્યાંકન કરવું પણ નિર્થક અની જાય છે.

આ બધી કૃતિઓનું એક લક્ષણ એ ધ્યાનમાં આવે છે કે તેમણે જે કંઈ લખાણ કર્યું છે તે જૈન દર્શન અનુસાર છે. અને તેમાં તેમણે મુખ્યત્વે જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતાની સમજણ આપવાના પ્રયત્ન કર્યો છે. કચારેક સિદ્ધાંતા કમસર મૂકચા હાય તેવું પણ છે. અને ત્યાં અને તે બધામાં અન્ય દર્શન વિશેની વિચારણા તા ભાગ્યે જ જેવા મળે છે. અને ત્યાં એ આવે છે ત્યાં પણ તેનાં સારાં લક્ષણોને ગ્રહણ કરવાના ઉલ્લેખ હાય છે, તેનું ખંડન કરવાની વિચારણા જેવા મળતી નથી. આટલા સામાન્ય અવલાકન પછી આપણે તેમની પ્રાપ્ત થતી ગલકૃતિઓ વિશે જોઈ એ.

### " પ્રતિમાસિન્દ્રિ "ધ

પ્રતિમાનું પૂજન કરવું હિતકારક અને છે એ દર્શાવતા એક લઘુગ્રંથ શ્રીમફે ૨૨ મે વર્ષે લખ્યા હતા. તે ગ્રંથ આપણુંને અપૂર્ણ મળે છે. તેના આદિ તથા અંતભાગ મળે છે, પણ ગ્રંથના વચ્ચેના મુખ્ય ભાગ મળતા નથી. તેમાં શરૂઆતમાં શ્રીમફે માર્ગ પામવા માટે તથા માર્ગ ઉપદેશવા માટે કઈ વ્યક્તિ ઉત્તમ કહેવાય તેના નિર્દેશ કર્યો છે. તે પછીથી શ્રીમફે વીતરાગપ્રણીત ધર્મમાં અનેક મતભેદા ઊભા ઘવાનાં આઠ કારણા ટ્રંકામાં જણાવી તેને થાડા વિસ્તારથી અતાવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે.

આ સામાન્ય ચર્ચા કર્યા પછી તેઓ મુખ્ય વાત પર આવે છે કે આ બધા વિવાદોમાં મુખ્ય વિવાદ પ્રતિમા વિશેના છે. કેટલાક લાેકા પ્રતિમાની સિદ્ધિ કરે છે, તાે કેટલાક તેને ઉત્થાપે છે. તાે આ બેમાં સાચું શું ?

તેઓ પાતે જણાવે છે તે મુજબ પહેલાં તેઓ પ્રતિમાને માનતા નહાતા, પણ કેટલાક અનુભવથી પ્રતિમાની સિદ્ધિની તેમને ખાતરી થઈ, તે માટે તેઓ લખે છે:—

"જિન પ્રતિમા અને તેનું પૂજન શાસ્ત્રોક્ત, પ્રમાણેક્ત, અનુભવોક્ત અને અનુભવમાં લેવા યોગ્ય છે. મને તે પદાર્થોના જે રૂપે બાધ થયા અથવા તે વિષય સંખંધી મને જે અલ્પ શંકા હતી તે નીકળી ગઈ. તે વસ્તુનું કંઈ પ**ણ પ્રતિપાદન** કરવાથી કાઈ પણ આતમા તે સંખંધી વિચાર કરી શકશે; અને તે વસ્તુની સિદ્ધિ જણાય તો તે સંખંધી મતભેદ ટળી જાય; તે સુલભબાધિપણાનું કાર્ય થાય એમ ગણી, ટ્રંકામાં કેટલાક વિચારા પ્રતિમાસિદ્ધિ માટે દર્શાવું છું."ર

આ સિન્દ્રિ તેમણે પાંચ પ્રમાણથી કરેલી છે: ૧. આગમપ્રમાણ, ૨. ઇતિહાસપ્રમાણ, ૩. પર'પરાપ્રમાણ, ૪. અનુભવપ્રમાણ અને પ. પ્રમાણપ્રમાણ.

૧. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૧૭૩, આંઠ ૪૦.

ર. એજત, પૃ. ૧૭૩. આંક ૪૦.

આ પાંચ પ્રકારનાં પ્રમાણથી પ્રતિમાની સિદ્ધિ કરતાં પહેલાં, શ્રીમદ્દે " આગમ એટલે શું ?" તે સમજાવ્યું છે, અને તે પછી વાચક માટે કેટલાક નિયમા રજૂ કર્યા છે. આ નિયમા પ્રત્યેક વ્યક્તિને ઘણી જગ્યાએ ઉપયોગી થઈ શકે તેવા પ્રકારના છે; જેમ કે :—

" કાેઈ પણ વાત જ્યાં સુધી ચાેગ્ય રીતે ન સમજાય ત્યાં સુધી સમજવી; તે સંબ'ધી કંઈ કહેતાં મીન રાખલું."

" અમુક વાત સિદ્ધ થાય તો જ ઠીક એમ ન ઇચ્છવું, પણ સત્ય સત્ય થાય તેમ ઇચ્છવું." વગેરે.

આ તથા બીજા નિયમાે વાંચતાં એક વાત સ્પષ્ટ સમજાય છે કે તેમણે પાતાના મત ખૂબ જ નમ્રતાપૂર્વક રજૂ કર્યા છે. તથા કાઈ પણ બાજુ જરા પણ પક્ષપાતી વલણ ન રાખતાં, તટસ્થ રીતે જે ચાગ્ય હાય તે જ સ્વીકારવાની તેમણે આ ગ્રંથમાં ભલામણ કરી છે. આ વસ્તુ તેમનાં નીચેનાં વચના જેતાં જણાશે —

" જો તમે પ્રતિમાને માનનાર હો તો તેનાથી જે હેતુ પાર પાડવા પરમાત્માની આગ્ના છે તે પાર પાડી લેવા અને જો તમે પ્રતિમાના ઉત્થાપક હો તો આ પ્રમાણોને યોગ્ય રીતે વિચારી જોજો. અ નેએ મને શત્રુ કે મિત્ર કંઈ માનવા નહિ, ગમે તે કહેનાર છે, એમ ગણી શ્રંથ વાંચી જવા." પ

" ટૂં કામાં કહેવાનું એ કે જેમ કલ્યાણ થાય તેમ પ્રવર્તવા સંખ'ધી મારું કહેવું અચાગ્ય લાગતું હાય તા, તે માટે યથાર્થ વિચાર કરી પછી જેમ હાય તેમ માન્ય કરવું. " વગેરે.

આ બધા નિયમા વાંચતાં તેમાંથી એ જ છાપ ઊઠે છે કે શ્રીમફે આ લખાણ પાતાના મત ખરા કરવા જ લખ્યું નથી, પણ પાતાને જે સત્ય જણાયું તેને બીજાઓ, સત્ય રૂપે જાણ્યા પછી જ, સ્વીકારે તેવી ભાવનાથી આ બધું થયેલું લાગે છે.

પણ દુર્ભાગ્યની વાત એ છે કે આ પછીના, પ્રતિમાની સિદ્ધિ કરતાં પ્રમાણા આપતા આખા વિભાગ અપ્રાપ્ય છે. આ વિશે બે જાતની માન્યતા પ્રવતે છે. શ્રીમદ્દે એ આખા વિભાગ લખ્યા હોય, પણ કાઈ કારણસર તે લુપ્ત થયા હોય તેવા એક મત છે. અને બીજો મત એવા છે કે શ્રીમદ્દે એ ભાગ લખ્યા જ નથી. આ બ'નેમાં કયા મતની શકચતા વિશેષ છે તે આપણે જોઈએ.

વાચકે ધ્યાનમાં રાખવા ચાેગ્ય કેટલાક વિચારા રજૂ કર્યા પછીના પ્રતિમાસિદ્ધિ કરતા વિભાગ નથી મળતા, પણ તે પછીના " છેવટની ભલામણ" નામના તે લઘુ પ્રાથના અંત-ભાગ આજે પણ મળે છે. તેમાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

<sup>3. &</sup>quot; શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૧૭૪. આંક ૪૦.

૪–૫–૬. એજન, પૃ. ૧૭૪. આંક ૪૦.

"પ્રતિમાથી એકાંત ધર્મ છે, એમ કહેવા માટે અથવા પ્રતિમાના પૂજનના જ ભાગ સિદ્ધ કરવા માટે મેં આ લઘુ શ્રંથમાં કલમ ચલાવી નથી. પ્રતિમા માટે મને જે જે પ્રમાણા જણાયાં હતાં તે ટૂંકામાં જણાવી કીધાં. તેમાં વાજળી ગેરવાજળીપણું, શાસ્ત્રિવ્યક્ષણ અને ન્યાયસંપન્ન પુરુષે જેવાનું છે, અને પછી જેમ સપ્રમાણ લાગે તેમ પ્રવર્તલું કે પ્રરૂપલું એ તેમના આત્મા પર આધાર રાખે છે. આ પુસ્તકને હું પ્રસિદ્ધ કરત નહિ; કારણ કે જે મનુષ્યે એક વાર પ્રતિમા પૂજનથી પ્રતિકૃળતા બતાવી હોય, તે જ મનુષ્ય જયારે તેની અનુકૃળતા બતાવે; ત્યારે પ્રથમ પક્ષવાળાને તે માટે બહુ ખેદ અને કટાક્ષ આવે છે. આપ પણ હું ધારું છું કે મારા ભણી થાડા વખત પહેલાં એવી સ્થિતિમાં આવી ગયા હતા, તે વેળા જે આ પુસ્તકને મેં પ્રસિદ્ધિ આપી હોત તો આપનાં અંતઃકરણો વધારે દુભાત અને દુભાવવાનું નિમિત્ત હું થાત; એટલા માટે મેં તેમ કર્યું નહીં. કેટલાક વખત વીત્યા પછી મારા અંતઃકરણમાં એક એવા વિચારે જન્મ લીધા કે તારા માટે તે ભાઈ ઓને સંક્લેશ વિચારા આવતા રહેશે; તેં જે પ્રમાણથી માન્યું છે, તે પણ માત્ર એક તારા હૃદયમાં રહી જશે; માટે તેને સત્યતાપૂર્વક જરૂર પ્રસિદ્ધિ આપવી. એ વિચારને મેં ઝીર્સી લીધા. ત્યારે તેમાંથી ઘણા નિર્મળ વિચારની પ્રેરણા થઈ; તે સંક્ષેપમાં જણાવી દઉં છું. પ્રતિમા માના એ આગ્રહ માટે આ પુસ્તક કરવાના કંઈ હેતુ નથી… "0

" છેવટની ભલામણ"માં શ્રીમદ્દે લખેલાં વચના પરથી આપણે નણી શકીએ છીએ કે તેમણે આ ગંય પૂરા કર્યા હતા. અને કાઈના દિલને દુઃખ થાય એ હેતુથી અમુક વખત સુધી તે ગ્રંથ પ્રગટ કર્યા ન હતા. પણ થાડા વખત પછી બીજો વિચાર ઉદ્દભવતાં તે ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ કરવાના તેમણે નિર્ણય લીધા અને આ ગ્રંથના અ'તભાગ " છેવટની ભલામણ" તેમણે લખ્યા, પણ તે શ્રંય કદી પુસ્તક રૂપે પ્રગટ થયાની વિગત મળતા નથી. એટલે જે બધું મળે છે તે માત્ર હસ્તલખાણમાં જ છે, અને તે પણ અપૂર્ણ દશામાં મળે છે.

શ્રીમદ્રના પાતાના જ જણાવ્યા મુજબ, તેઓ પહેલાં પ્રતિમામાં માનતા નહોતા. પણ પાછળથી તેમને પ્રતિમામાં શ્રદ્ધા થઈ. તેથી જેઓ પ્રતિમા વિશે અશ્રદ્ધાળુ હતા તેમને શ્રીમદ્દ પ્રતિ ઇતરાજી થઈ. આવી વ્યક્તિઓ પણ સાચું સમજી શકે અને સત્ય પામી શકે એ હેતુથી પ્રમાણ સાથે પ્રતિમાનું સમર્થન કરતો આ ગ્રંથ તેમણે લખ્યા. પરંતુ દુર્ભાએ એમ થવું તો બાજુએ રહ્યું, પણ પ્રતિમાની સિદ્ધિ કરતો મૂળ ભાગ જ અપ્રાપ્ય બની ગયા! કેટલીક રીતે વિચારતાં એમ બંધબેસતું લાગે છે કે, કાઈ વિરાધીએ એ ગ્રંથનાં આ અપ્રત્યનાં પાનાંઓ લુપ્ત કર્યાં હશે અને તે વ્યક્તિ તેમ કરવા સમર્થ થઈ હશે, કારણ કે શ્રીમદ્ પાતાના લખાણ વગેરેની બાબતમાં ખૂબ જ નિઃસ્પૃહ હતા. પાતાની કૃતિઓ પ્રગટ કરવા તરફ કે કીર્તિ મેળવવા તરફ તેમનું લક્ષ જ નહોતું. એ પરથી એવું અનુમાન થઈ શકે છે કે શ્રીમદ્દે '' છેવટની ભલામણ "માં જણાવ્યા મુજબ આ ગ્રંથમાં પ્રતિમાની સિદ્ધિ વિશેનાં પ્રમાણા જરૂર આપ્યાં હશે.

૭. " શ્રીમદ્ **રાજ્યંદ**", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૧૭૫.

બીજી બાજુ શ્રીમફે આ વિભાગ લખ્યા જ ન હતા તેવું માનનાર વર્ગ એ માટે કાઈ સબળ પુરાવા આપતા નથી. તેઓ તા આજે મળતું નથી, માટે તેમણે લખ્યું જ નથી, એવા તર્ક દાડાવી શ્રીમફ વિશે જાતજાતના આક્ષેપા કરે છે. તેમ કરનારાઓમાં મુનિ હર્ષચંદ્રજી મુખ્ય છે. તેઓ લખે છે કે:—

"પાંચ પ્રમાણ વિશે તેમણે લખ્યું છે. પણ એક પણ પ્રમાણ તેમણે આપ્યું નથી. શા માટે તેઓએ લખવું મૂકી ક્ષેષ્ઠું છે?... એ એક પણ પ્રમાણ આપવાનું હતું નહિ, તો શા માટે એક ગ્રાંચ લખ્યા હોય તેમ માટે ઘટાટાપ કર્યો હશે? પ્રતિમા તરફ રૂચિ તેમને ચઈ, તો તેમની મરજી, તેમની પાસે એ પ્રમાણ નથી તો પછી પ્રમાણ છે એમ કહેવાથી શું એ વાર્તા સિદ્ધ થઈ હશે?"

વળી, " છેવટની ભલામણ"ના ભાગ ઉપર ટીકા લખતાં તેઓ લખે છે કે:--

"આમાં કથાં એક પ્રમાણ જણાવ્યું છે ? છતાં તેઓ કહે છે કે પ્રમાણા હતાં તે બધાં જણાવી કીધાં, એમાં કેટલું સત્ય છે ? પુસ્તકમાં ઉપરનાં વાકથોની ઉપર પાંચ કૃદડીઓ છાપી છે તા શું તે પાંચ પ્રમાણની મૂકી હશે ? એ જગ્યાએ પાંચ પ્રમાણે મૂકવાં જોઈએ પણ એક્કે પ્રમાણ બતાવી નહિ શકવાથી તે જગ્યાએ નિશાની મૂકી એ વિષયને પૂર્ણ કર્યો હશે એમ સમજવું પડે છે. આને બુહિ સમજવી કે તર્ક કરવાની પહિતી સમજવી ?"

મુનિશ્રીનાં આ વચના ખાટા આક્ષેપકારી જણાયા વિના રહેતાં નથી. પુસ્તકમાં અપૂર્ણ કે અપ્રાપ્ય જણાવવા આવી કૂદડી મુકાય છે, તેને સત્ય રીતે ન સમજતાં આક્ષેપ કરવાના ઉપયોગમાં તે વસ્તુ લેવી તે યાગ્ય લાગતું નથી. વળી આને શ્રીમંદ્ર નહિ, પણ તેમના અવસાન બાદ તેમના ભાઈએ "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" 'ચંચમાં પ્રસિદ્ધિ આપી હતી, તે હકીકત પણ ભૂલવા જેવી નથી. ગમે તે કારણસર પ્રતિમાની સિદ્ધિ કરતાં પ્રમાણો આપતા વિભાગ આ ચંચમાંથી લુપ્ત થયા છે તે સત્ય હકીકત છે. પણ શ્રીમદ્દે તે ભાગ લખ્યા જ નહિ હાય, અને ખાટી અડાઈ હાંકવા છેવટની ભલામણ લખી નાખી હશે એવી કલ્પના તા, શ્રીમદ્દનું લખાણ જોતાં, સંભવતી નથી. આ ચંચના જેટલા ભાગ મળે છે તેમાંથી તેમની સત્યપ્રિયતાની, નપ્રતાની, નિષ્પક્ષપાતીપણાની જ છાપ શ્રેઠ છે. વળી, આ સિવાયનાં બીજાં લખાણામાંથી પણ એ જ છાપ શેઠ છે, એથી શ્રીમદ બનાવટ કરે એ શક્ય લાગતું નથી.

શ્રીમાટ્ટે તો પોતાને જે સાચું લાગ્યું તે વાચક વાંચી-વિચારીને ચાંગ્ય લાગે તો જ સ્વીકારે તેવી ભાવના સેવી હતી. વળી, આ ગ્રંથમાં તેમની સત્યપ્રિયતા, જૈનધર્મની શ્રેષ્ઠતાની શ્રુદ્ધા વંગેરે જોવા મળે છે. વસ્તુની રજૂઆત પણ તેમણે ખૂબ તર્કબદ્ધ અને સ્પષ્ટ રીતે કરી છે. તેથી આ આખા ગ્રંથ આજે મળતા હાત તો અનેક મતમતાંતર મઠી જાત એમ લાગ્યા સિવાય રહેતું નથી. રર વર્ષની નાની વચે લખાયેલા આ પ્રૌઢ ગ્રંથ શ્રીમદ્રની શક્તિના સાન'દાશ્ચર્ય ઉપજાવે તેવા પરિચય કરાવે છે.

૮. " શ્રી રાજ્યંદ્ર વિચાર નિરીક્ષણ ", પૃ. ૧૦.

૯. એજન, પૃ. ૧૩.

#### <sup>64</sup> સ'યતિધમ<sup>97 ૨૦</sup>

શ્રીમૃદ્દે વિ. સં. ૧૯૪૫ના વૈશાખ માસમાં, તેમના રશ્મા વર્ષે, " દશવૈકાલિક સૂત્ર"માં ચાયા અને છઠ્ઠા અધ્યયનના કેટલાક ભાગનું ભાષાંતર કર્યું હતું. " દશવૈકાલિક સૂત્ર"માં જૈનધર્મનાં સૂત્રો, મુનિને પાળવાના નિયમા, આહારશુદ્ધિ, ગુરુભક્તિ, આદર્શ સાધુ વગેરે વિશે ક્ષ્માયેલું છે. આ સૂત્રમાં ગદ્ય તેમ જ પદ્ય ળ'નેના ઉપયાગ થયેલા છે. સૂત્રના ચાથા અધ્યયનમાં બે વિભાગ છે: પહેલા ગદ્ય વિભાગ અને પછીના પદ્ય વિભાગ પદ્ય વિભાગમાં ૨૯ ગાધાઓ આપેલી છે. આ ગાધાઓમાં ક્રિયાઓ કઈ રીતે કરવી બેઈએ કે જેથી પાપના ળ'ધ ન પંડ, અહિંસા અને સંયમમાં વિવેકની આવશ્યકતા છે, જ્ઞાનથી શરૂ કરી મુક્તિ પ્રાપ્તિ સુધીના કમપૂર્વક બધી ભૂમિકાએ કયા સાધકની સદ્દગતિ અને કયા સાધકની અસદ્દગતિ થાય તેનું વર્ણન કરેલું છે. શ્રીમૃદ્દે ૧ થી ૨૪ ગાથાઓનું કે મુક્તિ-પ્રાપ્તિ સુધીની ભૂમિકાના વર્ણન સુધીની ગાથાઓનું ભાષાંતર કરેલ છે.

છઠ્ઠા અધ્યયનમાં માક્ષના ઇચ્છકે પાળવાના નિયમા, શ્રમણજીવનના અતિ ઉપયોગી ૧૯ નિયમા, અહિંસા શા માટે, સત્ય અને અસત્ય વ્રતની ઉપયોગિતા કેવી અને કેટલી, મૈયુનથી કેટલા દોષ આવે, શ્રદ્મચર્ય અને અપરિગ્રહની શી આવશ્યકતા છે, રાત્રિભાજન શા માટે વર્જ્ય છે, ભિક્ષુઓને કયા કયા પદાર્થી અકલ્પ્ય છે વગેરેનું વર્ણન આપેલું છે. આ અધ્યયનમાં કુલ ૧૯ ગાથાઓ છે; તેમાંથી શ્રીમદે ૯ થી ૩૬ ગાથાઓ સુધીનું ભાષાંતર કર્યું છે.

આ બ'ને અધ્યયનનાં ભાષાંતરા તેમણે "સ'યતિધર્મ" એ શીર્ષક નીચે સંકલિત કર્યા છે. એમાં મુનિએ કયા ધર્મ પાળવા આવશ્યક છે તેનું વર્ણન તથા છ કાયના જીવની રક્ષાંથે કયા નિયમાનું પાલન મુનિ કરે તેનું વર્ણન છે. આ અનુવાદ અગ્નિકાયના જીવના રક્ષણ માટે મુનિ શું કરે ત્યાં સુધી કરેલા છે. વાચુકાયના જીવ, વનસ્પતિકાયના જીવ અને અન્ય ત્રસકાયના જીવનું રક્ષણ કરે તે વગેરે વિશેના વર્ણનના અનુવાદ શ્રીમફે કરેલ નથા.

શ્રીમદ્દે અનુવાદ લગભગ શખ્દશ: અને છતાં મૂળ ભાવ જાળવીને કર્યો છે. એ અનુવાદમાં તેમણે ભાગ્યે જ શખ્દા વધાર્યો છે. એમની અનુવાદક તરીકેની શક્તિના અહીં પરિચય થાય છે. અર્ધમાગધી ભાષા તેઓ શીખ્યા ન હતા, છતાં સારી રીતે સમજ શકતા એટલું જ નહિ, એના અનુવાદ પણ તેમણે ચાકસાઇથી કર્યો છે. માત્ર બે જ અધ્યયન – અને તે પણ અપૂર્ણ – ના તેમણે કરેલા આ અનુવાદ જેતાં એમ લાગ્યા સિવાય નથી રહેતું કે જો તેમણે આખા સૂત્ર થયો અનુવાદ કર્યો હોત તા ઉત્તમ કાર્ય થયું પણાત. શ્રીમદ્દે કરેલા અનુવાદના એકબે નમૂના જોઈએ:—

जयं चरे जय विद्ठे जयमासे जयं सञ्जा जयं भेजां। जयं भेजां। भासती, पातं कम्म न वंधा। १९

૧૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૧૮૫, આંઢ ૬૦.

૧૧. "દર્શવૈકાલિકસૂત્ર", અ. ૪, ગાથા ૮.

૧. " યત્નાથી ચાલે; ૨. યત્નાથી ઊભાે રહે; ૩. યત્નાથી બેસે; ૪. યત્નાથી શયન કરે; ૫. યત્નાથી આહાર લે; ૬. યત્નાથી બાેલે; તાે ૭. પાર્પ કર્મ ન બાંધે. " ૧૨

> ''सब्बे जीवाबि इञ्छंति, जीविकं न मरिविज्ञ । तम्हा पाणिबहां घोरो, निस्मंथा बब्जबंतिणं।।''' । उ

" સર્વ જોવા જવિતને ઇચ્છે છે, મરણને ઇચ્છતા નથી; એ કારણથી પ્રાણીના ભય'કર વધ નિર્ધ'થે તજવા." ''

આ નમૂનાઓ પરથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે સામાન્ય રીતે શખ્દામાં વધારા કે ઘટાડા કર્યા સિવાય મૂળ ગાયાના ભાવને તેઓ કેટલી સચાટતાથી ઉતારી શક્યા છે! આ સંગ્રહ છુટક ગાયાઓના સંગ્રહરૂપ હોવા છતાં મૂળ અર્ધ માગધીમાં જે રહસ્ય છે તેને ટૂંકમાં સરળ ભાષામાં એવી રીતે ગુજરાતીમાં આવ્યું છે કે તે એક સ્વતંત્ર પ્રભ'ધ જ લાગે.

## <sup>66</sup> પંચાસ્તિકાય <sup>ગ્રહ્મ</sup>

શ્રી "જિનાગમ"માં છવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એ પાંચ દ્રવ્યને અસ્તિકાય કહેલાં છે. તે પાંચે અસ્તિકાયનું સ્વરૂપ સંક્ષેપમાં સમજાવતાં છેત્રણ પત્રા શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૫૨ના શ્રાવણ માસમાં લખ્યા હતા. આ પત્રો ચાહકસ કાના પર લખાયા છે તે જાણી શકાતું નથી, પણ કાઈ મુમુક્ષુએ એ વિશે પ્રશ્ન પુછાવેલ તેના ઉત્તરમાં આ પત્રા લખાયા હોવાનું જણાય છે. તે પ્રશ્ન પૂછનારની રીત, તે પૂછનારની ચાગ્યતા, શ્રીમદ્દે આપેલા ઉત્તરની શૈલી વગેરે જેતાં તે પત્રો શ્રી સાભાગભાઈ ઉપર લખાયા હોય તેવું અનુમાન થાય છે. તે પત્રમાં આ અસ્તિકાય સમજાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

" જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એ પાંચ અસ્તિકાય કહેવાય છે. અસ્તિકાય એટલે પ્રદેશસમૂહાત્મક વસ્તુ. એક પરમાણુ પ્રમાણે અમૂર્ત વસ્તુના ભાગને 'પ્રદેશ' એવી સંજ્ઞા છે. અનેક પ્રદેશાત્મક જે વસ્તુ હોય તે 'અસ્તિકાય' કહેવાય. એક જીવ અસંખ્યાતપ્રદેશપ્રમાણ છે. પુદ્દગલ પરમાણુ જે કે એકપ્રદેશાત્મક છે, પણ એ પરમાણુશ્રી માંડીને અસંખ્યાત, અનંત પરમાણુઓ એકત્ર થઈ શકે છે. એમ અસ્સપરસ મળવાની શક્તિ તેમાં રહેલી હોવાથી અનેક પ્રદેશાત્મકપણું તે પામી શકે છે, જેથી તે પણ અસ્તિકાય કહેવા યોગ્ય છે. 'ધર્મદ્રવ્ય' અસંખ્યાતપ્રદેશપ્રમાણ, 'આકાશદ્રવ્ય' અનંતપ્રદેશપ્રમાણ હોવાથી તે

૧૨. "શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૧૮૫.

૧૩. " દરાવૈકાલિકસૂત્ર '', અ. ૪, ગાથા ૧૧.

૧૪. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૧૮૬. આંક ૬૦.

૧૫. એજન, પૃ. ૫૮૬, આંક ૭૬૬.

પણ અસ્તિકાય છે. એમ પાંચ અસ્તિકાય છે. જે પાંચ અસ્તિકાયના એકમેકાત્મકપણાથી આ 'લોક'ની ઉત્પત્તિ છે, અર્થાત્ 'લોક' એ પાંચ અસ્તિકાયમય છે. " ' દ

આ પાંચ દ્રવ્ય સાથે છઠ્ઠા કાળદ્રવ્યને શા માટે અસ્તિકાય ગણાવેલ નથી તે સમજાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

" જિનાગમની એવી પ્રરૂપણા છે કે કાળ ઉપચારિક દ્રવ્ય છે, સ્વાભાવિક દ્રવ્ય નથી.

જે પાંચ અસ્તિકાય કહ્યાં છે, તેની વર્તનાનું નામ મુખ્યપણે કાળ છે. તે વર્તનાનું બીજું નામ પર્યાય પણ છે. જેમ ધર્માસ્તિકાય એક સમયે અસંખ્યાત પ્રદેશના સમૂહરૂપે જણાય છે, તેમ કાળ સમૂહરૂપે જણાતો નથી. એક સમય વર્તી લય પામે ત્યાર પછી બીજે સમય ઉત્પન્ન થાય છે. તે સમય દ્રવ્યની વર્તનાના સૂક્ષ્મમાં સૂક્ષ્મ ભાગ છે...તેથી કાળને અસ્તિકાયપણે ગણ્યા નથી. " ઉ

આમ છ દ્રવ્યમાંથી પાંચ દ્રવ્યને અસ્તિકાય કહેલાં છે. તે પાંચેનું સ્વરૂપ શ્રી કુંદકુંદાચાર્યે તેમના ''પ'ચાસ્તિકાય'' નામના અર્ધમાગધી ગ્ર'થમાં સમજાવ્યું છે. તેના ખ'ને અધ્યાયના ગુજરાતી અનુવાદ શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૫૩માં કર્યો હતા.

પ્રથમ અધ્યાયમાં ૧૦૪ ગાથા છે અને દ્વિતીય અધ્યાયમાં ૬૯ ગાથા છે, આમ પંચાસ્તિકાયની કુલ ૧૭૩ ગાથાના અનુવાદ શ્રીમફે કર્યો છે. તેમાંથી ૫૭, ૫૮, ૫૯, ૮૯, ૧૨૩, ૧૪૭ થી ૧૫૧, ૧૬૫, ૧૬૮ વગેરે મળી કુલ ૧૭ ગાથાના અનુવાદ મળતા નથી, બાકોની ગાથાઓના અનુવાદ મળે છે.

પહેલા અધ્યાયમાં પાંચે અસ્તિકાયનું સ્વરૂપ સમજાવેલું છે. તેમાં આર'ભમાં શ્રી સર્વજ્ઞદેવને કુંદકુંદાચાર્યે નમસ્કાર કર્યા છે, તથા "પ'ચાસ્તિકાય"નું સામાન્ય સ્વરૂપ વર્લુવ્યું છે. તે પછી જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એ પાંચનું સ્વરૂપ વર્લુવ્યું છે. પૂર્વપીઠિકાની ૨૬ ગાથા પછી લગભગ ૫૦ જેટલી, એટલે કે સૌથી વધુ ગાથા જીવ માટે સ્થાયેલી છે. દશેક જેટલી ગાથા પુદ્દગલ માટે, ૭, ૮ ગાથા ધર્મ અને અધર્મ માટે અને સાતેક ગાથા આકાશ માટે સ્થાયેલી છે. અને બાકીની આઠેક ગાથા તે સર્વ સંખ'ઘી છે. આમ પહેલા અધ્યાયમાં કુલ ૧૦૪ ગાથા છે.

શ્રીમદ્દે આ ળધી ગાથાઓના લગભગ શખ્દશઃ અને કેટલીક વાર મુક્ત અનુવાદ કર્યો છે. અને સાથે સાથે મૂળ ગાથાના ભાવાર્થ પણ સરળતાથી ઉતાર્થો છે. આમ છતાં અનુવાદમાં ક્લિપ્ટતા કે દુર્ખાંધતા આવતી નથી. માત્ર અનુવાદ વાંચીએ તાપણ બધું સરળતાથી સમજી શકાય છે, અને મૂળ કૃતિ વાંચતા હોઈએ એવી છાપ આપણા પર પડે છે. "પંચાસ્તિકાય"ની પહેલી જ ગાથા છે કે:—

૧૬. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૫૦૮, આંક ૬૯૯.

૧૭. એજન, ૫. ૫૦૭, આંક ૬૯૮.

" इंदसद्व दियाणं तिहुअगहिदमधुरविसद्वकाणं। अंतातीदगुणाणं णमो जिणाणं जिद्मबाणं॥ "१८

તેના અનુવાદ શ્રીમકે આ પ્રમાણે કર્યો છે:

"સા ઇન્દ્રોએ વ'દનિક, ત્રણ લાેકને કલ્યાણકારી, મધુર અને નિર્મળ જેનાં વાકચ છે, અને ત જેના ગુણા છે, જેમણે સ'સારના પરાજય કર્યો છે એવા લગવાન સર્વજ્ઞ વીતરાગને નમસ્કાર "૧૯

આ અનુવાદ કરતી વખતે કચારેક એક વાકચ બે ગાથા સુધી ચાલતું હોય તો તે બંને ગાથાના તેમણે સાથે અનુવાદ આપ્યા છે. દાખલા તરીકે, પાંચ અસ્તિકાય અને તેના સ્વરૂપ વિશેની ચાથી-પાંચમી ગાથાના અનુવાદ તેમણે સાથે કર્યો છે. એ જ પ્રમાણે ૭૧–૭૨ ગાથા પણ તેમણે સાથે લીધી છે. જુઓ :

> "अके। चेव महप्पा सा दुवियप्पा तिलक्खणा हादि। चदु चंकमणो भणिदा पंचगगुणप्यधाणा य॥ आ. ७९"

" छक्ष्पक्रमजुत्तो अवडती सत्तमगसःमावा । अहासओ अवस्था जीवा दस्ट्राणगा भणिदा ॥ आ. ७२ "२०

આ ખ'ને ગાથાઓના અનુવાદ શ્રીમદે આ પ્રમાણે કર્યો છે:

"એક પ્રકારથી, બે પ્રકારથી, ત્રણુ પ્રકારથી, ચાર ગતિના પ્રકારથી, પાંચ ગુણાની મુખ્યતાથી, છ કાયના પ્રકારથી સાત ભંગના ઉપયોગપણાથી, આઠ ગુણુ અથવા આઠ કર્મરૂપ ભેઢથી, નવ તત્ત્વથી અને દશ સ્થાનકથી જીવનું નિરૂપણ છે."રર

મૂળ "પ'ચાસ્તિકાય"ની ભાષા પણ સામાન્યપણે સરળ કહી શકાય તેવી છે, તેથી અનુવાદમાં એછી મુશ્કેલી નહે તેવું છે. જે કંઈ મુશ્કેલી નહે તેવું છે, તે છે તત્ત્વ વિશે. એમાં છ દ્રવ્યના સ્વરૂપની વાતાનું નિરૂપણ થયેલું હાવાથી તત્ત્વ ન સમજનારને તેમાં તકલીફ પહે, પણ શ્રીમદને તો એ તત્ત્વ સમજવામાં કશી મુશ્કેલી નહે તેમ નહોતી, કારણ કે તેમનું પોતાનું જ જ્ઞાન એટલું વિશાળ હતું કે તત્ત્વની સમજ તેમને માટે નવી ન હતી. આ અનુવાદ કર્યા પહેલાં એક વર્ષે તેમણે સ'ક્ષેપમાં "પ'ચાસ્તિકાય "નું સ્વરૂપ લખી જણાવ્યું હતુ, તે પત્રા એતાં આ વાતની ખાતરી થશે. રેર આથી મૂળ ઘંથ જેને આત્મસાત્ હોય તેણે કરેલા અનુવાદ પણ મૂળકૃતિ જેવા સફળ ખને તા શી નવાઈ?

૧૮. " પૈચાસ્તિકાય", અધ્યાય ગાથા ૧, ૫. ૪.

૧૯. " શ્રીમદ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૫૮૬, આંક ૭૬૬.

રું. "પંચાસ્તિકાય", અ. ૧, ગા. હ૧–૭૨, ષૃ. ૧૧૬.

૨૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૫૯૦, આંક ૭૬૬.

રર. એજન, આંક: ૧૯૯, ૭૦૦, ૭૦૧ ઇ.

આ જ વસ્તુ '' પ'ચાસ્તિકાય"ના બીજા અધ્યાયના શ્રીમદ્દે કરેલા અનુવાદ માટે પણ એટલી જ સાચી છે. તેમાં મેાક્ષમાર્ગનું વર્ણન કરેલું છે. અને તે બતાવતી વખતે જીવ, અજવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ, સ'વર, નિર્જરા, બ'ધ અને માક્ષ એ નવ તત્ત્વનું સ્વરૂપ પણ સ'ક્ષેપમાં બતાવ્યું છે. તે નવે તત્ત્વ સમજાવતાં સમજાવતાં જ શ્રી કુ'દકુ' દાચાર્યે માક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ કર્યું છે, અને તે સર્વ'ને શ્રીમદ્દે ગુજરાતી ભાષામાં ઉતાર્યો છે. એકેન્દ્રિયથી શરૂ કરી પ'ચેન્દ્રિય સુધીના કાયાવાળા જીવનું વર્ણન, આકાશ, ધર્મ, અધર્મ, પુદ્દગલ આદિમાં જીવ નથી તેથી તે અજીવ કહેવાય છે, તેનું વર્ણન, જીવે બાંધેલાં શુલ કર્મ તે પુષ્ય અને અશુલ કર્મ તે પાપનું વર્ણન, પાપને પ્રવેશવાનાં સ્થાનકા તે આશ્રવનું વર્ણન, તે સ્થાનકામાંથી પાપને આવતાં રાકવાં તે સ'વરનું વર્ણન, પૂર્વ બાંધેલાં કર્મના લોગવટા તે નિર્જરાના સ્વરૂપનું વર્ણન, જીવની થયેલા ખ'ધના સ્વરૂપનું વર્ણન અને જીવની શુદ્ધદશા તે માક્ષનું વર્ણન આ અધ્યાયમાં કરેલ છે. આ નવે તત્ત્વની સમજ શ્રીમદ્દને ઘણી સારી હતી તેથી તેના અનુવાદ કરવામાં તેમને તેવી જ સરળતા રહે તે સ્વાલાવિક છે. તેમ છતાં કથારેક કોઈ શબ્દનો અનુવાદ ન કર્યો હોય તેમ પણ જણાય છે. જુએા ૧૧૨મી ગાથા:—

" अदे जीवणिकाया पंचविहा पुढविकाइयादीया । मणारिणामविरहिदा जीव अगे दिया भणिया ॥ "<sup>२ ३</sup>

એના અર્થ સમજાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે "એ પાંચ પ્રકારના જીવસમૂહ મનપરિણામથી રહિત અને એકેન્દ્રિય છે, એમ સર્વાત્રે કહ્યું છે" રે

આ અનુવાદ જેતાં ખ્યાલ આવશે કે " पुटिवकाइयादीया " શખ્દના " પૃથ્વીકાયાદિ" એ અનુવાદ લીધા નથી અને "એમ સર્વા हે કહ્યું છે" તે શખ્દસમૂહ, જે મૂળમાં નથી તે ઉમેર્યો છે.

પરંતુ સામાન્ય રીતે તા મૂળના અનુવાદ સરળ ભાષામાં કરેલા જણાય છે. અને તે સરળતા આણુવા કેટલીક વાર અધ્યાહાર રહેલા શબ્દ પણ સ્પષ્ટ કરેલા છે. જુઓ ૧૩૯મી ગાયા:—

> " चरिया पमादयहुटा कालुस्सं केल्टा य विसर्यमु । परपरितावापवादे। पावस्स य आसवं कुणदि ॥ "२५

તેના અનુવાદ કરતાં શ્રીમફે લખ્યું છે કે, "ઘણા પ્રમાદવાળી ક્રિયા, ચિત્તની મલિનતા, ઇન્દ્રિયવિષયમાં લુખ્ધતા, બીજા જીવાને દુઃખ દેવું, તેના અપવાદ ખાલવા એ આદિ વર્તનથી જીવ પાપઆશ્રવ કરે છે.<sup>૨૬</sup>

૨૩. '' પ'ચાસ્તિકાય", પૃ. ૧૭૨.

૨૪. "શ્રીમદ રાજ્ય', અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૫૯૨, આંક ૭૬૬.

૨૫. "પ'ચાસ્તિકાય", પૃ. **૨**૦૩.

૨૬. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. પક્ષ, આંક ૭૬૬.

કેટલીક વાર શ્રીમદ્ વાકચરચનાનું સ્વરૂપ પણ ફેરવતા જણાય છે, ઉદાહરણ તરીકે જુઓ ૧૩૮મી ગાયા:—

"कोषो व जदा माणो माया लाभो व चित्तमासेडज । जीवस्स कुणदि खोहं कलुसो सि य तं बुधा वे ति ॥ "रण

શ્રીમદ્દે આના અનુવાદ આમ કર્યો છે: " ક્રોધ, માન, માયા અને લાલની મીઠાશ જીવને ક્ષાલ પમાઉ છે અને પાપલાવની ઉત્પત્તિ કરે છે. "રદ

અહીં મૂળ શ્લોકમાં એ પ્રમાણે છે કે જ્યારે ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ ચિત્તના આશ્રય પામીને જીવને ક્ષાલ કરે છે, ત્યારે તેને જ્ઞાનીઓ 'કલુષતા 'કહે છે. શ્રીમદ જ્ઞાનીઓ કહે છે, તે વાત ઉડાડી દીધી છે; એ ઉપરાંત ક્રોધાદિ ચિત્તના આશ્રયે જીવને ક્ષાલ પમાડે છે તે ખતાવવાને બદલે "ક્રોધાદિની મીઠાશ" એમ જ કહ્યું છે. આમ જોઈએ તા આ ગાથાના આ સાવાનુવાદ છે.

આમ શ્રીમદ્દે કરેલા આ અનુવાદના જ્યારે ઝીજુવટથી અલ્યાસ કરીએ છીએ ત્યારે તે શખ્દશઃ અનુવાદ નથી તેના ખ્યાલ આવે છે. કચારેક મૂળના ભાવાર્થ જ ઉતારેલા છે, એટલે કે અનુવાદ વાંચનક્ષમ બનાવવાની તેમની નેમ હતી તે જ્જાય છે. આ અનુવાદ તેમણે "અનુવાદ કરવાની" દર્શિએ નહાતા કર્યો, પણ અર્ધમાળધી ન જાજુનારા મુમુસુએને "પ'ચાસ્તિકાય"ના વાંચન-વિચારણાર્થે કર્યો હતા. તેમ છતાં મૂળના આશ્યમાં કચાંયે ફેરફાર થયા હાય તેમ થયું નથી.

વિ. સં. ૧૯૫૫ના ચૈત્ર માસમાં તેમણે ધારશીભાઈ કુશળચંદ સંઘવી ઉપરના એક પત્રમાં લખ્યું હતું કે:—

" કાઈ મહત્પુરુષના મનનને અર્થે પંચાસ્તિકાયનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ લખ્યું હતું, તે મનન અર્થે આ સાથે માેકલ્યું છે. "રલ

આ વચન પરથી ઘણા એવા અર્થ તારવે છે કે " પ'ચાસ્તિકાયનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ" એટલે તેમણે કરેલા " પંચાસ્તિકાયના અનુવાદ." " શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર" સંથમાં પણ એ જ રીતે જ નાંધાયું છે. ૩૦ વળી, કેટલાક તરફથી એવું અનુમાન પણ કરાયું છે કે શ્રીમદ્દે જણાવેલા મહત્ પુરુષ તે મનસુખભાઈ કિ. મહેતા. પણ જરા ઊંડાણથી વિચાર કરતાં આમાંનું કોઈ વિધાન સાચું લાગતું નથી.

ર૭. " પંચાસ્તિકાય", મૃ. ૨૦૨.

ર૮. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ષૃ. ૫૯૪.

**૨૯-૩૦.** એજન, આંક ૮**૬૬ની,** ધ. ૬૩૨.

શ્રીમફે જે "પંચાસ્તિકાય"ના અનુવાદ કર્યા છે તેને "પંચાસ્તિકાયનું સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ" કહી શકાય નહિ, અને શ્રીમફને પણ તે અનુવાદ અભિષ્રેત હોય તેમ લાગતું નથી. "પંચાસ્તિકાય"ના સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપના સંદર્ભમાં તેમણે વિ. સં. ૧૯૫૨માં પત્રો લખ્યા હતા તે હોય તેમ જણાય છે. "શ્રીમફ રાજચંદ્ર"માં ૧૯૯ આંક નીચે શ્રીમફનું જે લખાણ છપાયું છે તેની શરૂઆત આ પ્રમાણે છે, "પંચાસ્તિકાયનું સ્વરૂપ સંક્ષેપમાં કહ્યું છે:" અને તે પછી તે પાંચે અસ્તિકાયનું સ્વરૂપ ખરેખર ટૂંકાલમાં સમજાવાયેલું છે. અને એના જ વિશે ૧૯૮ આંક નીચેનું લખાણ પણ છે. તેમાં "કાળ" માટે અસ્તિકાય નથી કહેવાતો તે વિશેના પ્રશ્નનો ઉત્તર શ્રીમફે આપ્યો છે. આ અંને લખાણ વાંચીએ ત્યારે ખ્યાલ આવે છે કે તેમાં "પંચાસ્તિકાય"નું સ્વરૂપ જણાવવામાં આવ્યું છે. આ પરથી આપણે કહી શકીએ કે શ્રીમફે ધારશીભાઈ ઉપરના પત્રમાં "પંચાસ્તિકાયના સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ'ના જે ઉદલેખ કર્યો છે તે ૧૯૮ થી ૭૦૧ સુધીના આંક નીચેનું લખાણ છે, અને નહિ કે શ્રીમફે કરેલા "પંચાસ્તિકાય"નો અનુવાદ. અનુવાદને સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ ન કહેવાય.

એ જ રીતે શ્રીમદ્દે ઉલ્લેખેલ "મહત્પુરુષ" મનસુખભાઈ નહિ પણ સાંભાગભાઈ જણાય છે. અંબાલાલભાઈ, મનસુખભાઈ વગેરે તો અર્ધ માગધી ભાષા સમજી શકે અને વાંચી શકે તેવું ભાષાજ્ઞાન ધરાવતા હતા. મનસુખભાઈ અને અંબાલાલભાઈ ને તો તેવા બ્રંચાની નકલ કરવાનું કે ભાષાંતર કરવાનું કામ પણ શ્રીમદ્દ સોંપતા હતા; એટલે તેમને માટે તેઓ અનુવાદ કરે કે સંક્ષેપમાં સ્વરૂપ લખે તે માની શકાય તેવી વાત નથી. તેથી લલ્લુજી મહારાજ અને સાભાગભાઈ એ બેમાંથી કાના માટે હાઈ શકે તે વિચારવાનું રહે છે, કારણ કે શ્રીમદ્દના નિકટવર્તા વર્તું જમાંથી તે વખતે જૂઠાભાઈની ગેરહાજરી હતી, ગાંધીજીને તે સમયે આ બાબત સાથે સંબંધ નહોતો અને અંબાલાલભાઈ તથા મનસુખભાઈ ને માટે આપણે ઉપર બેયું તેમ, એની જરૂર નહોતી. આથી સાભાગભાઈ અને લલ્લુજી મહારાજ વચ્ચે વિચારવાનું રહે છે.

લલ્લુજી મહારાજ પરના શ્રીમદ્દના લખેલા પત્રો જેઈએ તો તેમાં મુખ્યત્વે આત્મા વિશેની વાતો જ જેવા મળે છે. વળી, આ મુનિ બહુ પ્રશ્નો પુછાવતા હોય તેવું જેવા મળતું નથી, કારણ કે જિનદીક્ષા લીધી હોવાથી તેમણે સૂત્રો અને શાસ્ત્રોનું જ્ઞાન મેળવ્યું હતું; ત્યારે સાંભાગભાઈની બાબતમાં સ્થિતિ જુદી હતી. તેમની શ્રહા વેદાંતમાંથી ખસીને જૈન તરફ થઈ હતી; વળી, એમને સૂત્રો કે શાસ્ત્રો વગેરેના અભ્યાસ પણ ઘણા ન હતા, તેથી તેમને વાર વાર પ્રશ્નો પુછાવવાની જરૂર પડતી. અને એવા એક પ્રશ્નના ઉત્તરમાં આ પત્રો લખાયેલા જેવા મળે છે. તેથી લાગે છે કે તે પત્રો શ્રી સાભાગભાઈ ઉપર લખાયેલા હોવા જેઈએ, અને શ્રીમદ્દની દર્શમાં શ્રી સાભાગભાઈ "મહત્પુરુષ" હતા તે સુવિદિત છે.

આમ શ્રીમદ્દે ધારશીભાઈને લખેલા વચન વિશે કહી શકીએ કે શ્રીમદ્દે સૂચવેલ "સંક્ષિપ્ત સ્વરૂપ" તે આ પત્રોના સંદર્ભમાં છે અને શ્રીમદ્દે ઉલ્લેખેલ મહત્ પુરુષ તે શ્રી સાભાગભાઈ છે.

# " ૬૦યસ'ત્રહ<sup>્ય</sup>ની ગાથાએાના અનુવાદ<sup>૩</sup>ે

વિ. સં. ૧૯૫૩માં શ્રીમફે નેમિચંદ્ર મુનિના "દ્રવ્યસંગ્રહ"ની ૫૮ ગાથામાંથી ૩૧ થી ૪૯ સુધીની ૧૯ ગાથાના અનુવાદ કર્યો હતો. આ ગાથાઓમાં દ્રવ્ય અને ભાવથી આશ્રવ, સંવર, બંધ, નિર્જરા, મેક્ષ, પાપ, પુષ્ય કાેને કહેવાય તેનું, અને તે પછી સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્ચાસ્ત્રિનું સ્વરૂપ બતાવવામાં આવ્યું છે.

શ્રીમદ્દે આ અનુવાદ સરળ, ભાવવાહી, સ્વાભાવિક ભાષામાં મૂળના આશય જાળવીને કર્યો છે. તે શ્રીમદ્ની અનુવાદક તરીકેની શક્તિઓના આપણને પરિચય કરાવે છે. આ ગાથા-ઓમાંથી એક-બેના અનુવાદો જોઈએ. '' દ્રવ્યસ'ગ્રહ "ની ૩૧મી ગાથા આ પ્રમાણે છે:—

> ''णाणावरणादीणं जोग्यं जं पुग्गतः समासवदि । दवासवी स णेओ अणेयमेओ जिणकसादी ॥ २६. ३९.''

" જ્ઞાનાવરણીયાદિ કર્મને યેાગ્ય જે પુદ્દગલ શ્રહણ થાય છે તે ' દ્રવ્યાસવ ' <mark>ન</mark>ાણવા. જિનભગવાને તે અનેક ભેદથી કહ્યો છે."<sup>૩૨</sup>

> " स्थणत्तर्य ण वष्टइ अध्याणं मुयतु अण्णदिवयि । तम्हा तक्तियमइओ होदि हु मोकखस्त करणं आदा ॥ २॥. ४० "

" આત્માને છેાડીને એ ત્રણે રત્ના બીજા ફાઈ પણ દ્રવ્યમાં વર્તાતાં નથી. તેટલા માટે આત્મા એ ત્રણેમય છે; અને તેથી માક્ષકારણ પણ આત્મા જ છે. "<sup>3 3</sup>

આમ અહીં જોઈ શકાય છે કે તેમણે ગાયાએોના શખ્દશ: અનુવાદ કર્યો હોવા છતાં તેમાં તેઓ કેટલી સ્વાભાવિકતા આણી શકચા છે.

આ ત્રણે અનુવાદમાં આપણને શ્રીમદ્ની અનુવાદશક્તિના પરિચય થાય છે. આ બધા સાથે તેમણે તેમની વીસ વર્ષની વય પહેલાં કરેલ "રત્નકર ડશ્રાવકાચાર"ની બાર ભાવનાના અનુવાદ તથા "ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર"ના ૩૬મા અધ્યયનના અનુવાદ પણ ઉમેરી શકાય. અને એ બધા અનુવાદો સમગ્રપણે જેતાં આપણને જણાય છે કે શ્રીમદ્દે જૈન શાઓ અને સૂત્રોમાંથી જ અનુવાદ કર્યો છે. વળી, થાડાઘણા ફેરફાર સાથે અનુવાદ કર્યો હોવા છતાં મૂળ કૃતિ વાંચતા હોઈએ એવી સ્વાભાવિકતા પણ તેઓ લાવી શક્યા હતા. તેમ છતાં "પ'ચાસ્તિકાય" સિવાયના એક પણ અનુવાદ પૂર્ણ મળતા નથી, તેથી તેમણે જેટલા ભાગ વિશેષ ઉપયોગી જણાય તેટલાના જ અનુવાદ કર્યો હશે, તેમ જણાય છે.

#### છ પદના પત્ર<sup>૩૪</sup>

શ્રી લલ્લુજી મહારાજને દરોક મહિનાથી તાવ આવતા હતા, તેથી તેમને દેહ છૂટી જવાના ભય લાગ્યા, એટલે તેમણે મનુષ્યભવની સાર્થકતા થાય તેવું કંઈક કરવાની માગણી

ઉર. "શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૫૮૪, આંક હદ્ય.

૩૨–૩૩. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૪. ૪૮૪. આંક ૭૬૧

૩૪. એજન, પૃ. ૩૯૪, આંક ૪૯૩.

શ્રીમદ્ પાસે કરી. તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૫૦ના ફાગણ માસમાં " છ પદના પત્ર" તેમને લખ્યા. તે પત્રમાં સૂત્રાત્મક શૈલીમાં " આત્મા " નામક તત્ત્વની યથાર્થ એાળખાણ આપવામાં આવી છે.

સ્વતંત્ર પ્રકરણું થ જેવા આ પત્રના આરંભમાં "અનત્ય શરણના આપનાર એવા શ્રી સફગુરું દેવને અત્યંત ભક્તિથી નમસ્કાર" કર્યા છે, અને શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપને પામ્યા છે એવા જ્ઞાની પુરુષાએ આત્માનાં જે છ પદને સમ્યગ્દર્શનના નિવાસનાં સર્વેાત્કૃષ્ટ સ્થાનક કહ્યાં છે તેને સમજાવ્યાં છે. આ છ પદ તે ૧. આત્મા છે, ૨. તે નિત્ય છે, ૩. તે કર્તા છે, ૪. તે લોકતા છે, ૫. માક્ષ છે અને ૧. માક્ષના ઉપાય છે, એ. આ પ્રત્યેક પદનું અસ્તિત્વ કયા કારણથી સમજાય છે, તે આ પત્રમાં સૂત્રાત્મક શૈક્ષીમાં શ્રીમફે બતાવ્યું છે.

તે પછી આ છ પદન વિચારવાથી જીવ કઈ રીત સમ્યગ્દર્શન પામી શકે તે એક ફકરામાં સમજવ્યું છે. તેમાં શ્રીમદ્દે એકએક શબ્દ એવા તાલીને મૂક્યો છે કે તે યથાર્થ સમજવા માટે પ્રત્યેક વાક્ય વિશે ધીરજથી વિચારણા કરવાની જરૂર પહે છે. સઘન અને અસંદિગ્ધ લાધામાં અને સંક્ષેપમાં તેઓ કેટલું બધું તત્ત્વ સમાવી શકે છે, સમજવી શકે છે, અને તે પણ દુર્બાંધતા લાવ્યા સિવાય, તે અહીં એવા મળે છે. તેમની પ્રબળ ગદ્યલેખનશક્તિના આ સુંદર નમૂના જુઓ:—

" શ્રી જ્ઞાનીપુરુષાએ સમ્યક્દર્શનનાં મુખ્ય નિવાસભૂત કહ્યાં એવાં આ છ પદ અત્રે સ'ક્ષેપમાં જણાવ્યાં છે. સમીપમુક્તિગામી છવને સહજ વિચારમાં તે સપ્રમાણ થવા ચાેગ્ય છે, પરમ નિશ્ચયરૂપ જણાવા ચાેગ્ય છે, તેના સર્વ વિભાગ વિસ્તાર થઇ તેના આત્મામાં વિવેક થવા યાગ્ય છે. આ છ પદ અત્યાત સંદેહરહિત છે, એમ પરમપુરુષે નિરૂપણ કર્યું છે. એ છ પદના વિવેક જીવને સ્વસ્વરૂપ સમજવાને અર્થે કહ્યો છે: અનાદિ સ્વપ્નદશાને લીધે ઉત્પન્ન થયેલા એવા જીવના અહ ભાવ, મમત્વભાવ, નિવૃત્ત થવાને અર્થ આ છ પદની જ્ઞાનીપુરુષોએ દેશના પ્રકાશી છે. તે સ્વયનદશાર્થા રહિત માત્ર પાતાનું સ્વરૂપ છે, એમ છવ જે પરિણામ કરે, તા સહજમાત્રમાં તે જાગત થઈ સમ્યક્દર્શનને પ્રાપ્ત થાય, સમ્યક્દર્શનને પ્રાપ્ત થઈ સ્વસ્વભાવરૂપ માક્ષન પામે. કાઈ વિનાશી, અશુદ્ધ અને અન્ય એવા ભાવને વિષે તેને હર્ષ, શોક, સ'યાગ, ઉત્પન્ન ન થાય. તે વિચાર સ્વસ્વરૂપને વિશે જ શુદ્ધપણ, સ'પૂર્ણપણ, અવિનાશીપણ, અત્યાંત આનં દપણ, અંતરરહિત તેના અનુભવમાં આવે છે. સર્વ વિભાવપર્યાર્યમાં માત્ર પાતાને અધ્યાસથી એકચતા થઈ છે, તેથી કેવળ પાતાનુ ભિન્નપણું જ છે, એમ સ્પષ્ટ-પ્રત્યક્ષ-અત્યાંત પ્રત્યક્ષ-અપરાક્ષ તેને અનુભવ થાય છે. વિનાશી અથવા અન્ય પદાર્થના સ'યાગને વિષે તેને ઇપ્ટ અનિષ્ટપણું પ્રાપ્ત થતું નથી. જન્મ, જરા, મરણ, રાગાદિ ભાધારહિત સંપૂર્ણ માહાત્મ્યનું ઠંકાણું એવું નિજસ્વરૂપ જાણી, વૈક્ષી તો કુતાર્થ થાય છે. જે જે પુરુષોને એ છ પદ સપ્રમાણ એવાં પરમ યુરુષનાં વચને આત્માના નિશ્ચય થયા છે, તે તે પુરુષા સર્વ સ્વરૂપને પામ્યા છે; ઓધિ, વ્યાધિ, ઉપાધિ, સર્વ સંગથી રહિત થયા છે, થાય છે, અને ભાવિકાળમાં પણ તેમજ થશે. "ઉપ

૩૫. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૪૯૩, પૃ. ૩૯૫.

આ એક જ ફકરામાં સમ્યગ્દર્શન એટલે શું, તે કોને પ્રાપ્ત થાય, કચારે થાય, તે થાય ત્યારે શું થાય, તે પછી શું થાય વગેરે વિશે તેમણે જણાવી દીધું છે. તેથી જ તો આ લખાણ તેમની સઘન રોલીના એક ઉત્તમ નમૂના બની રહે છે.

તે પછી સત્પુરુષના ગુણા એવી જ સઘન શૈક્ષીમાં જણાવી, તેમને કરી કરી ત્રિકાળ નમસ્કાર કર્યા છે, અને એ દ્વારા સત્પુરુષનું માહાત્મ્ય, તેમના ઉપકાર આદિ પ્રત્યક્ષ કરાવી ક્ષીધાં છે. આ સત્પુરુષ જન્મ, જરા, મરણના નાશ કરે તેવા ઉપદેશના દાતા છે, સમ્યગ્દર્શનને આપે તેવાં છ પદન પ્રકાશિત કરનારા છે, માત્ર પરમાર્થ હેતુએ જ માર્ગદર્શન કરનારા અને કાઈમાં પણ પ્રીતિ કે માન ધરાવનાર નથી, એવા વિવિધ ગુણા શ્રીમદ્દે ખતાવ્યા છે. તેવું એક વચન જુઓ:—

"જે સત્પુરુપાએ સફ્ઝુરની ભક્તિ નિરૂપણ કરી છે, તે ભક્તિ માત્ર શિષ્યના કલ્યાલુને અર્થ કહી છે. જે ભક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી સફ્ઝુરના આત્માની ચેષ્ટાને વિષે કૃતિ રહે, અપૂર્વ ગુણ દરિગાચર થઈ અન્ય સ્વચ્છ દ મટે, અને સહેજે આત્મબાધ થાય એમ જાણીને જે ભક્તિનું નિરૂપણ કર્યું છે, તે ભક્તિ અને તે સત્પુરુપાને કરી ફરી ત્રિકાળ નમસ્કાર હો!" ક

અહીં શ્રીમદ્દે સદ્દગુરુનું તથા તેમણે પ્રણીત કરેલી લક્તિનું માહાત્મ્ય અને તેનું ફળ એકસાયે જણાવી દીધાં છે. આ આખા પત્ર પર ઊંડાણથી વિચાર કરવામાં આવે તો સમજારો કે એમાં સમ્યગ્દર્શન પ્રગટ થાય તેવી વિચારણા મૂકી છે. આમ આત્માનાં છ પદ, માક્ષમાર્ગ, સદ્દગુરુનું માહાત્મ્ય ખતાવી આ પત્ર તેમણે પૂર્ણ કરેો છે. જે કાઈ મુમુક્ષ વાંચે તેન પરમાર્થમાર્ગમાં સહાયરૂપ થાય એવા આ પત્ર છે. આ પત્રની શ્રી લલ્લુજ મહારાજ પર કેવી અસર થઈ હતી, તે વિશે તેમણે જણાવ્યું હતું કે:—

"એ પત્ર અમારી અનેક પ્રકારની વિપરીત માન્યતાએ દ્વર કરાવનાર છે, ન ઊભા રહેવા દીધા દું ઢીયામાં, ન રાખ્યા તપ્પામાં, ન વેદાંતમાં પેસવા દીધા. કાઈ પણ મતમતાંતરમાં ન પ્રવેશ કરાવતાં માત્ર, એક આત્મા ઉપર ઊભા રાખ્યા. એ ચમત્કારી પત્ર છે. જીવની યાગ્યતા હોય તો સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત થાય તેવી વિચારણા ઉત્પન્ન કરાવે તેવા એ અદ્ભુત પત્ર છે. "30

#### ''આન'દઘનજીતી સ્તવનાવલિ " – વિવેચન<sup>૩૮</sup>

શ્રીમદ્દ રાજરાંદ્રની પહેલાં બસાે વર્ષે થઈ ગયેલા યાગીશ્રી આન'દઘનજીએ ચાવીસ તીર્થ'કરની સ્તુતિ કરતાં ૨૪ કાવ્યાે લખ્યાં છે, જે '' આન'દચાવીશી '' કે '' આન'દઘનજીની સ્તવનાવિલ ''ના નામે જાણીતાં છે. પ્રત્યેક સ્તવનમાં એક એક તીર્થ'કરના ગુણાનુવાદ છે.

૩૬. "શ્રીમદ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૪૯૩, પૃ. ૩૯૫.

૩૭. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા", આવૃત્તિ, ૪, ધૃ. ૧૫૧.

૩૮. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૫૭૦, આંક ૭૫૩.

પહેલા સ્તવનમાં આદિ તીર્થ'કર ઋષભદેવની, બીજામાં શ્રી અજિતનાથની, ત્રીજામાં શ્રી સંભવનાથની એ પ્રમાણે ચાવીસ સ્તવનમાં શ્રી મહાવીરસ્વામી સુધીના ચાવીસ તીર્થ'કરાની સ્તુતિ કરવામાં આવી છે. આ ચાવીસે સ્તવન ઊંડાં જ્ઞાનગભિંત છે, તેથી તે આખી સ્તવનાવિલ શ્રીમદ્દને ખૂબ જ પ્રિય હતી. અને તેમાં રહેલાં રહસ્યા અન્ય મુમુક્ષુઓને સમજાય એ હેતુથી તેની વિસ્તારથી સમજણ આપવાની વિચારણા શ્રીમદ્દને ઊગી હશે, તે અનુસાર તેમણે તે વિશે લખવાની શરૂઆત વિ. સં. ૧૯૫૩માં કરી હતી.

શ્રીમફે આર'લમાં જીવનું છજ્ઞસ્થ સ્વરૂપ ખતાવી, શુદ્ધ સ્વરૂપ પામનાર સિદ્ધની ઉપાસના કર્તવ્યરૂપે ખતાવેલ છે. તેના અનુસ'ધાનમાં 'સિદ્ધ'નું સ્વરૂપ, તે પદના મહિમા અને તીથે કરના ઉપકાર વગેરે જણાવેલ છે. તે પછી શ્રી આન દઘનજીએ ચાવીશી રચી તેના હેતુ ખતાવતાં લખ્યું છે કે, "સિદ્ધ ભગવાન કેવળ અમૂર્તપદે સ્થિત હોવાથી તેમનું સ્વરૂપ સામાન્યતાથી ચિંતવવું દુર્ગમ્ય છે. અહેં ત લગવાનનું સ્વરૂપ મૂળદૃષ્ટિથી ચિંતવવું તો તેવું જ દુર્ગમ્ય છે, પણ સચાગીપદના અવલ'બનપૂર્વક ચિંતવતા સામાન્ય જવાને પણ વૃત્તિ સ્થિર થવાને ક'ઇક સુગમ ઉપાય છે, જેથી અહેં ત લગવાનની સ્તવનાથી સિદ્ધપદની સ્તવના થયા છતાં, આટલા વિશેષ ઉપકાર જાણી શ્રી આનંદઘનજીએ આ ચાવીશી ચાવીશ તીર્થ કરની સ્તવનારૂપે રચી છે."ઉલ

આમ અહ તપ્રભુના ઉપકારના કારણે આ સ્તવનાવિલ શ્રી આનંદઘનજીએ રચી છે તેમ શ્રીમદ્દે દર્શાવ્યું છે, અને અહ તપ્રભુના ઉપકાર વિશેષ છે તે જણાવવા "સિદ્ધપ્રાભૃત "ની એક ગાથાની સાખ પણ આપી છે, પણ તે પછીથી આ પ્રાસ્તવિક ભાગ અધૂરા રહેલા જણાય છે. તેનું છેલ્લું અપૂર્ણ રહેલું વાકચ આ પ્રમાણે છે, "જ્યાં અહ 'તાદિના સ્વરૂપધ્યાનાલ' બન વગર વૃત્તિ આત્માકારતા ભજે છે, ત્યાં…" અહીંથી વાકચ અધૂરું રહેલ છે.

આ પ્રાસ્તિવિક લખાણ પછીથી પહેલા તીર્થં કર શ્રી ઋષભદેવનું સ્તવન "વીતરાગ સ્તવના" એ શીર્ષક નીચે સમજાવવામાં આવ્યું છે. શ્રી આનં દઘનજીનું આખું સ્તવન અહીં સમજાવાયેલું છે, પણ તેમાં બીજી કડીની સમજૂતી જેવા મળતી નથી. "પોતાની શ્રહા નામની રાખીને આનં દઘનજીની ચૈતન્યવૃત્તિ કહે છે કે…" એમ જણાવી આખું સ્તવન છે સખીઓના સંવાદર્ષે જણાવ્યું છે. તેમાં "ચૈતન્યવૃત્તિ" વક્તા છે અને "શ્રહા" શ્રીતા છે. પરસ્પર વાર્તાલાપ થતા નથી. આનં દઘનજીએ જેવી યોજના મૂળમાં રાખી છે તેવી જ યોજના શ્રીમદ્દે પણ સ્વીકારી છે. અને પ્રત્યેક કડી માટે તેમણે ૧૫ થી ૨૦૫ ક્તિની સમજૂતી આપેલી જેઈ શકાય છે. ઋષભદેવ પણ એ જ સાચા પતિ છે, અને તેને પતિ માનવાથી શું ફળ મળે છે, તથા તેને પતિ ન માનતાં સંસારના અન્ય જીવોને પતિ માનનાર વ્યક્તિએ કેવા કેવા પ્રયત્ના કરે છે, તેનું ખયાન આ સ્તવનમાં કરવામાં આવ્યું છે. ઋષભદેવને પતિ માનીને, કપટરહિતતાથી પૂજવાથી "ચિત્તની પ્રસન્નતા"નું ફળ મળે છે તે અંતભાગમાં સમજાવાયું છે. આ સંસારના રૂપકમાં કેવા આત્માર્થ સમાયેલા છે, તે શ્રીમદ્દે સરળ ભાષામાં સ્કુટ કરી ખતાવ્યો છે, અને પહેલા સ્તવનનું રહસ્ય વાચક સમક્ષ પ્રગટ કર્યું છે. પણ આ સ્તવનની છ કડીએમાંથી બીજી કડી:—

૩૯. '' શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ ", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૫૭૦. ૫૭૧.

" પ્રીત સગાઈ રે જગમાં સહુ કરે રે, પ્રીત સગાઈ ન કાેઈ; પ્રીત સગાઈ રે નિરૂપાંધિક કરી રે, સાેપાધિક ધન ખાેય."

આનું વિવેચન કે સમજૂતી અપાયેલ નથી. શ્રીમદના લક્ષ ખહાર આ કડી રહી ગઈ હશે કે તે લખાણ લુપ્ત થયું હશે તે સમજ શકાતું નથી.

પહેલા સ્તવન પછી તેમણે બીજ શ્રી અજિતનાથ સ્વામીના સ્તવનનું રહસ્ય બતાવવાનું ચાલુ કરેલ છે. બીજા સ્તવનમાં કઈ વસ્તુનું નિરૂપણ છે તે બતાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે :—

"પ્રથમ સ્તવનમાં ભગવાનમાં વૃત્તિ લીન થવા રૂપ હર્ષ અતાવ્યા, પણ તે વૃત્તિ અખ'ડ અને પૂર્ણપણું લીન થાય તો જ આન'દઘનપદની પ્રાપ્તિ થાય, જેથી તે વૃત્તિના પૂર્ણપણુંની ઇચ્છા કરતાં છતાં આન'દઘન બીજા તીર્થ'કર શ્રી અજિતનાથની સ્તવના કરે છે. જે પૂર્ણપણાની ઇચ્છા છે, તે પ્રાપ્ત થવામાં જે જે વિદન દીઠાં તે સ'ક્ષેપે ભગવાનને આન'દઘનજી આ બીજા સ્તવનમાં નિવેદન કરે છે; અને પાતાનું પુરુષત્વ મ'દ દેખી ખેદખિનન થાય છે એમ જણાવી પુરુષત્વ જાગ્રત રહે એવી ભાવના ચિ'તવે છે. "૪૦

આ બીજા પદની બે કડીની સમજણ આપ્યા પછી, આ આખી સ્તવનાવિલ વિશેની સમજણ અપૂર્ણ રહેલી છે. બીજા સ્તવનની માત્ર બે કડી સમજાની છે, તેમાં શ્રી અજિતનાથ ભગવાનના નામના અર્થ વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે, અને માક્ષમાર્ગ પામવા માટે કેવા દિવ્ય નેત્રની જરૂરિયાત છે તે બીજી કડીમાં દર્શાવ્યું છે.

આ સમજૂતીની ભાષા ઘણી સરળ છે, અને સાથે સાથે તેમાં તે પદનું રહસ્ય પણ તેમણે અતાવ્યું છે. આ સમજૂતીમાં નમ્ર, ભાવવાહી ભાષા, પોતાનું અલ્પત્વ, પ્રભુની મહાનતા આદિ સારી રીતે રકુટ થયેલાં છે, જે મૂળ સ્તવનમાં પણ પ્રગટ છે. આટલું અધ્ રું લખાણ વાંચતાં પણ શ્રીમદ્ વસ્તુને કેટલી સરળ અને સચાટ રીતે સમજાવી શકે છે તેના આપણને ખ્યાલ આવે છે.

આ ઉપરાંત શ્રીમદ્દે લખેલા પત્રામાં "આનંદઘનચાવીશી"માંથી અનેક અવતરણા લેવાયેલાં જોવા મળે છે. "મુનિસુત્રતજિન સ્તવન", "મહિલનાથજિન સ્તવન", "અજિતનાથજિન સ્તવન", "સંભવનાથજિન સ્તવન", "નિમનાથજિન સ્તવન", "અજિતનાથજિન સ્તવન", "વાસુપૂજ્યજિન સ્તવન", "શ્રેયાંસનાથજિન સ્તવન" આદિ સ્તવનામાંથી કેટલીક પંજિતઓ વાચન-મનન અર્થે શ્રીમદ્દે મુમુક્ષુઓને કેટલાક પત્રોમાં લખી જણાવી છે. કચારેક તે પંજિતઓની ટ્રંકામાં સમજણ પણ આપેલી છે. એ સર્વ શ્રીમદ્દને "આનંદઘનચાવીશી" કેટલી પ્રિય હતી તે બતાવે છે. એટલે શ્રીમદ્દ પાસેથી તેની પૂરી સમજૂતી આપણને મળી હોત તો એક યોગ્ય અધિકારી વ્યક્તિને હાથે લખાયેલ બહુમૂલ્ય ગ્રંથ પ્રાપ્ત કરવાને આપણે સદ્દભાગી બનત.

૪૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. પળ્પ. આંક હપ૩.

# "સમયસાર નાઢક"ની ગાથાની સમજણ<sup>૪૧</sup>

શ્રી બનારસીદાસજના "સમયસાર નાટક"ના કર્તાકર્મ ક્રિયાદારમાંથી એક કડી શ્રીમદ્દે શ્રી સાભાગભાઈ ને વિ. સ. ૧૯૪૮ના પાષ વદમાં લખી હતી, અને તે પછીના પત્રમાં તેને વિસ્તારથી સમજાવી હતી. તેમાં જડ અને ચેતન જુદાં છે, તેઓ એકબીજાનું રૂપ પામી શકતાં નથી, એક જ તત્ત્વ બે તત્ત્વની ક્રિયા કરી શકે નહિ વગેરે વિસ્તારથી શ્રીમદ્દે સમજાવ્યું છે.

કાઈ પણ વસ્તુ સારી રીતે સમજાવવાની શ્રીમદ્દની શક્તિના આપણુને અહી' પણ પરિચય થાય છે. તેઓ એક વસ્તુ જુદા જુદા દિષ્ટિકાણથી તથા દર્ણતથી ઘણી સ્પષ્ટ કરી આપે છે; જેમ કે "એક પરિનામકે ન કરત દરવ કાઈ" એ પ'ક્તિ સમજાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

"વસ્તુ પાતાના સ્વરૂપમાં જ પરિહામ એવા નિયમ છે. જીવ જીવરૂપે પરિહામયા કરે છે, અને જડ જડરૂપે પરિહામયા કરે છે. જીવનું મુખ્ય પરિહામયું તે ચેતન (જ્ઞાન) સ્વરૂપ છે, અને જડનું મુખ્ય પરિહામયું તે જડત્વસ્વરૂપ છે. જીવનું જે ચેતન-પરિહામ તે કાઈ પ્રકારે જડ થઈ ને પરિહામ નહીં, અને જડનું જડત્વ પરિહામ તે કાઈ દિવસ ચેતનપરિહામ પરિહામ નહીં, એવી વસ્તુની મર્યાદા છે. અને ચેતન, અચેતન એ બે પ્રકારનાં પરિહામ તા અનુભવસિદ્ધ છે. તેમાંનું એક પરિહામ બે દ્રવ્ય મળીને કરી શકે નહીં, અર્થાત્ જીવ અને જડ મળી કેવળ ચેતનપરિહામ પરિહામ પરિહામી શકે નહીં, અથવા કેવળ અચેતનપરિહામે પરિહામો શકે નહીં. જીવ ચેતનપરિહામે પરિહામો પરિહામ પરિહામ એ જડ અચેતનપરિહામે પરિહામ, એમ વસ્તુસ્થિતિ છે, માટે જિન કહે છે કે, એક પરિહામ બે દ્રવ્ય કરી શકે નહીં. "૪૨

અહીં શ્રીમફે એક પંક્તિને માટે દશ પંક્તિ લખીને સારી રીતે ભાવાર્થ સમજવ્યાે છે, તે પરથી પાતે કેટલી સ્પષ્ટતાથી સમજતા હશે, તથા તેમની ગ્રહણુશક્તિ ને તેમનું જ્ઞાન કેટલાં ઊંડાં હશે તેના આપણને ખ્યાલ આવે છે.

આ ઉપરાંત બનારસીદાસજકૃત '' સમયસાર નાટક ''ની ઉત્થાનિકાની નીચેની બે પ'ક્તિએ!ને વિસ્તારથી સમજાવતા એક પત્ર <sup>૪૩</sup> શ્રીમદે સાભાગભાઈ ઉપર લખ્યા હતા :—

> " સમતા રમતા ઊરધતા, જ્ઞાયકતા સુખ ભાસ; વેદકતા ચૈતન્યતા એ સબ જીવ વિલાસ."

૪૧. ૪૨. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૩૧૧. ૩૧૨, આંક ૩૧૬. ૩૧૭. ૪૩. એજન, પૃ. ૩૬૭, આંક ૪૩૮.

આ બે ૫'ક્તિએ સમજાવતી વખતે જીવના સમભાવ, રમણીયપણું, ઊધ્વંગમનતા, જાણવાપણું, સુખભાસ, વેદન કરવાની શક્તિ, ચેતનપણું એ સર્વ ગુણા વિસ્તારથી, સરળ ભાષામાં, શ્રીમ દ્વે સમજાવ્યા છે. અને આ બધા ગુણાની વિસ્તારથી સમજણ આપ્યા પછી શ્રીમદ્દે અંતમાં લખ્યું છે કે:—

"એ જે લક્ષણા કહ્યાં તે કરી કરી વિચારી જીવ' નિરાખાધપણું જાણ્યા જો, જે જાણવાથી જીવ જાણ્યા છે તે લક્ષણા એ પ્રકારે તીર્થ કરાદિએ કહ્યાં છે." જે આ ખેને સમજણ ઉપરાંત "સમયસાર નાટક"ના

- ૧. "જીવદ્વાર", ર. "બ'ધદ્વાર", ૩. "નિજ'રાદ્વાર",
- ૪. "સર્વવશુદ્ધિદ્વાર", પ. "સાધ્યસાધકદ્વાર", ૬. "માક્ષાદ્વાર"

આદિમાંથી અવતરહ્યા શ્રી સાભાગભાઈ વગેરે મુમુક્ષુઓને વાંચવા વિચારવા અર્થે શ્રીમફે લખી માકલ્યાં હતાં. આ " સમયસાર નાટક " માટેની શ્રીમફના પ્રીતિ બતાવે છે.

# '' યાગદષ્ટિની સજઝાય "ની કડીની સમજણ્ય

શ્રી <mark>યશાવિજય</mark>્છની '' આઠ યાગદર્શની સન્ન્ઝાય "માંની છઠ્ઠી દર્શની સન્ન્ઝાયમાંથી નીચેની છે પ'ક્તિની શ્રીમફે વિસ્તારથી સમજ્ય આપેલી છે:—

" મન મહિલાનું રે વહાલા ઉપરે, બીજાં કામ કરંત; તેમ શ્રુતધર્મે રે મન દઢ ધરે, જ્ઞાનાક્ષેપકવંત. "

વિ. સં. ૧૯૪૮ના શ્રાવણ માસમાં આ બે પંક્તિને વિસ્તારથી સમજાવતા ત્રણેક પત્રો શ્રીમફે શ્રી સાભાગભાઈ ઉપર લખ્યા હતા. તેમાં ભક્તિપ્રધાન દશાએ વર્તવાના લાભ શ્રીમફે વિસ્તારથી બતાવ્યા છે. શ્રી યશાવિજય છે પ્રભુભક્તિ કેવી દઢ હોવી જોઈએ તેનું ઉદાહરણ સંસારમાંથી લઈને બતાવ્યું છે, અને તેના ગૃઢાર્થ શ્રીમફે સાભાગભાઈને જણાવ્યા હતા. એ વાંચતાં એક જ વસ્તુ શ્રીમફ કેટલી વિવિધ રીતે વિસ્તારથી સમજાવી શકે છે, તેના આપણને પરિચય થાય છે. આ ઉપરાંત અન્ય દિષ્ટિઓમાંથી પણ શ્રીમફે અવતરણા મુમુક્ષુઓને લખી જણાવ્યાં છે.

આમ જોઈએ તો "આનં દઘનચાવીશી", "સમયસાર નાટક" અને "આઠ યાગદેષ્ટિની સજ્ઝાય"માંથી જુદી જુદી પંક્તિઓને, પદાને વિસ્તારથી સમજાવતાં લખાણે! શ્રીમદ્દે લખ્યાં છે, અને તે સર્વ વાંચતાં તેમાં વસ્તુને ઊંડાણથી સમજવાની તથા સમજાવવાની તેમની શક્તિના આપણને પરિચય થાય છે. કર્તાએ જે ગૃઢ રહસ્ય મૂક્યું હાય તેને સ્કુટ કરતા પણ આપણે તેમને જોઈએ છીએ. તેમાં તેઓએ ભાષા ઘણી સરળ વાપરી છે.

૪૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૩૬૯, આંક ૪૩૮.

૪૫. ઐજન, ૫. ૩૩૯. આંક : ૩૯૪-૫-- દ.

" આન' દઘનચાવીશી "નાં છે પદની સમજણ સિવાયની સર્વ સમજણ તેમણે શ્રી સાભાગભાઇને પત્રમાં લખી જણાવી હતી, તેથી એમાં કેાઈ સાહિત્યિક રચના કરવાના હેતુ ન હતા, છતાં તેનાં ઘણાં લક્ષણા આપણે તેમાં આવી ગયેલાં જોઈએ છીએ: શ્રીમદ્રનાં આ પ્રકારનાં લખાણાની આ બીજ વિશેષતા છે. અને એ જ કારણે એને આ પ્રકરણમાં સ્થાન આપ્યું છે.

## " માક્ષસિ**હાં**ત ''<sup>૪૬</sup>

વિ. સં. ૧૯૫૩માં મેક્ષને લગતા કેટલાક વિચારા શ્રીમદ્દે " માક્ષસિદ્ધાંત " એ શોર્ષક નીચે લખ્યાં હતાં. તેમાં શરૂઆતમાં ભગવાનને, વીતરાગ પ્રવચનને, પાંચ પરમેષ્ઠિ – અહ'ત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય અને સાધુ – ને, ઋષભદેવથી મહાવીર પર્ય'તના ૨૪ તીર્થ'કરને નમસ્કાર કર્યા છે. અને તે પછી મહાવીરસ્વામીપ્રણીત ધર્મની વર્તમાન પરિસ્થિતિ વિશે વિચાર કર્યો છે. અને એ પછી સાચા માક્ષમાર્ગ – મહાવીરપ્રભુપ્રણીત માર્ગ – વિશે લખવાની તેમની ઇચ્છા હશે તેમ જણાય છે. પણ ધર્મની વર્તમાન પરિસ્થિતિને લગતી વિચારણાથી આ લેખ અપૂર્ણ મુકાયેલા છે.

અહીં આપેલાં વચના એકખીજમાંથી સ્કુટ થતાં હોય એ રીતે અપાયેલાં નથી; જુદે સમયે તેમને જુદા જુદા વિચાર આવ્યા હોય અને તે એકત્ર કરીને મૂકી ફીધા હોય તેવું લાગે છે. તેમાં કાઈ જાતની વ્યવસ્થા કે તર્કબહતા જેવા મળતી નથી. આથી લાગે છે કે કદાચ જુદી જુદી જગ્યાએથી અમુક અવતરણા શ્રીમદ્દે ઉતાર્યા હોય અને તેને એકસાથે સંગ્રહમાં મૂકીને પ્રકાશકાએ છાપી દીધાં હોય, કારણ તે વિના આ લેખમાં પ્રવર્તતી સ્વતંત્રતા સમજી શકાય તેવી નથી. જે શ્રીમદ્દ પંદર-સાળ વર્ષની વયે " ભાવનાબાધ" કે "માક્ષમાળા" જેવાં સુસંકલિત પુસ્તકા રચી શકે તે ત્રીસ વર્ષની વયે, " આત્મસિદ્ધિ" અને " અપૂર્વ અવસર" જેવી કૃતિઓની રચના પછી, પાતાના લખાણમાં સુસંગતતા ન રાખી શકે તે સમજી શકાય તેમ નથી.

### ६६ चंट्रतप्रश्चा ५६०

નવ તત્ત્વ, છ દ્રવ્ય, ષડ્દર્શન વગેરેના સારરૂપ કોઈ સ્વતંત્ર બ્રાંબરચના કરવી હોય તેની વિચારણારૂપ મુદ્દાઓ શ્રીમદ્રે "દ્રવ્યપ્રકાશ " શીર્ષક નીચે લખ્યા હોય તેમ લાગે છે. આર'લમાં "દ્રવ્યસ'બ્રહ "માં થતા ત્રણ વિભાગનું દિગ્દર્શન ટ્રુંકાણમાં લખ્યું છે, તે પછી "ષડ્દર્શન સમુચ્ચય"ના સારરૂપ છ દર્શન વિશે સ'ક્ષેપમાં લખ્યું છે અને તે પછી "પ'ચાસ્તિકાય "ની ટ્રુંકાણમાં વિચારણા લખી છે. આમ માત્ર પ'દરથી વીસ પ'ક્તિમાં તેમણે ત્રણ મહત્ત્વના બ્રાંચાના મુદ્દાઓ ઉતાર્યા છે, જે કાઈ સ્વતંત્ર બ્રાંથરચનાની વિચારણા માટે હોય તેવું અનુમાન થાય છે, જેનું શીર્ષક તેમણે "દ્રવ્યપ્રકાશ " રાખવું ધાર્યું હોય.

૪૬. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ , ૫. ૫૮૦, આંક ૭૫૭.

૪૭. એજન, ૧. ૫૮૨, આંક ૭૫૮.

## જૈનમાગ<sup>©</sup>વિવેક४૬

પાતાને જૈનમાર્ગ યથાશક્તિ સમજાયા છે, તેનું નિરૂપણ પાતાના જ સમાધાન અર્થ કરવાની ઇચ્છાથી "જૈનદર્શન"ની તત્ત્વવિચારણા રજૂ કરતા લેખ લખવા શ્રીમફે વિ. સં. ૧૯૫૩માં ચાલુ કર્યો હતા. ૮–૧૦ પંક્તિએા લખાયા પછી તેમણે તે અપૃર્ણ છોડી દીધા હતા. તેમાં જીવ અને અજીવ એ બે તત્ત્વ સ્પષ્ટ હોવાપણે છે, તે જણાવ્યા પછી તે બંનેના સ્વરૂપના વિચાર કરવાની શરૂઆત કરી છે. પહેલાં જીવતત્ત્વ વિશેની વિચારણા ચાલુ કરી છે. અને તે પણ અપૂર્ણ રહેલ છે. આટલા ટૂંકા લખાણ વિશે કાઈ જાતના અભિપ્રાય બાંધી શકાય તેમ નથી; તે કારણે તેની ખાસ અગત્ય પણ રહેતી નથી.

# રીવિષ્ક વિનાના અપૂર્ણ લેખા

"શ્રીમદ રાજચંદ્ર" ચંચમાં ઉપપ આંક નીચે કાઈ લખના અપૂર્ણ લાગ છપાયેલા છે, જેનું શીર્ષ કે યાં લાયેલું નથી. શરૂઆતમાં પ્રસ્તાવનાર્પે સંસારમાં જેવા કેવા દુ:ખી છે, તે દુ:ખી શા માટે છે, તેનાથી છૂટવા શું કરવું જેઈએ વગેરે વિશે લખાલું છે. આ દુ:ખર્થી છૂટવા શ્રીમદ વીતરાગપ્રણીત માર્ગનું આરાધન કરવા તેમાં જણાવે છે, અને તેના અનુસંધાનમાં માક્ષમાર્ગનું આલેખન કરવાના તેમના અનિલાય હાય તેમ જણાય છે. માક્ષમાર્ગના પહેલા પગચિયાર્પે સમ્યગ્દર્શનને જણાવેલ છે. તે પછી તેનું માહાત્મ્ય બતાવનાર તથા માર્ગના બાબુનાર મહતપુરુષાની દુર્લ લતા બતાવી છે. જ્ઞાનીપુરુષના ચાગ ન હાય ત્યારે વીતરાગપુરુષપ્રણીત ધર્મનાં વચના જે આગમામાં સંગ્રહાયેલાં છે, તે આગમગ્રંથાને ઉપકારી સાધન તરી કે તેમણે બતાવેલ છે. અને તે પછી આગમનાં બાર અગસ્ત્રોનાં નામ, અને તેના વિશે ચાડું પ્રસ્તાવનારૂપ લખાલુ થયા પછી આ લેખ અપૂર્ણ રહેલ છે. આ આખા વિભાગ "મોક્ષમાર્ગ" નિરૂપતા ચંચની પ્રસ્તાવનારૂપે લખાયા હોય તેમ લાગે છે, કારણ કે અ'તભાગમાં એવું વચન મળે છે કે, "હવે આ પ્રસ્તાવના અત્રે સંદ્યોએ છીએ." 'લ્યુ આ લખાલુમાં ઘણાં વાકચો તૂટક છે, સંબંધ પણ અરાબર મળતો હોય તેમ લાગતું નથી, તેથી લાગે છે કે શ્રીમફે જે લખાલુ લખ્યું હશે તેમાંના વચમાંના ભાગ ગુમ થઈ ગયેલા છે, અને તેથી આ લેખનું સાચું મૂલ્યાંકન થઈ શકે તેવું નથી.

આ જ પ્રમાણે "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" ગંથમાં ૭૫૯ આંક નીચે પણ ચારે ગતિનાં દુઃખ વર્ણવતા એક ગ્રંય લખવાની શરૂઆત શ્રીમદ્દે કરી હોય તેમ જણાય છે. તેમાં પ્રાણીમાત્ર દુઃખી છે, પણ દુઃખનું સ્વરૂપ યથાર્થ ન સમજવાથી તેઓનું તે દુઃખ ૮ળતું નથી, તેમ જણાવી તે દુઃખનું યથાર્થ સ્વરૂપ વર્ણવવાની તેમણે શરૂઆત કરી છે. એકન્દ્રિયથી શરૂ કરી પંચેન્દ્રિય સુધીના જ્વોનાં દુઃખાનું વર્ણન કરવાની તેમની ધારણ લાગે છે. પણ તે દુઃખાનું વર્ણન શરૂ થયા પહેલાં તો આ ગ્રંથ અપૂર્ણ રહેલ છે. જેની માત્ર પંદરેક લીટી જ લખાઈ છે, તેવું આ લખાણ કાઈ ગ્રંથના જ એક ભાગ છે તેમ તેમના આ

૪૮. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ , પૃ. ૫૮૦, આંક ૭૫૬.

૪૯. એજન, ૧. પહેર. આંક ઉપપ

વચનથી જણાય છે : ''એકેન્દ્રિય જીવમાં વનસ્પતિમાં જીવત્વ સુપ્રસિદ્ધ પ્રસિદ્ધ છે, છતાં તેનાં પ્રમાણો આ ગ્રાંથમાં અનુક્રમે આવશે."<sup>૫૦</sup>

એ જ પ્રમાણે " શ્રીમદ રાજચંદ્ર" ગ્રંથમાં આંક ૭૬૦, ૭૬૪, ૭૬૫ વગેરે નીચે કાેઇ ગ્રંથ વિશેના શ્રીમદલિખિત અતિ સંક્ષિપ્ત મુદ્દાઓ પ્રગટ થયા છે, તે જેતાં પણ "માક્ષમાર્ગ"નું સ્વરૂપ, નવતત્ત્વ, છ દ્રવ્ય આદિનું નિરૂપણ કરતા વિશાળ ગ્રંથ લખવાની તમની યાજના હાેય તેમ જણાય છે. આમ આપણે જેઈએ તાે કાેઈ મહાન ગ્રંથ લખવાના પ્રયાસરૂપ મુદ્દા, પ્રાર'ભિક લખાણ વગેરે ૧૯૫૩ની સાલમાં ગદ્યમાં લખાયેલ જેઈએ છીએ, પણ તે બધા પ્રયાસા અપૂર્ણ જ રહેલા છે; તે પછી કાેઈ એવા ગ્રંથ રચાયા કે પ્રગટ થઈ શક્યો નથી. તેમ થવામાં તેમની ઉદાસીનતા, બાહ્યપ્રવૃત્તિ વગેરે કારણભૃત બન્યાં હશે તેવું અનુમાન થઈ શકે.

#### સુવચના

વિ. સં. ૧૯૪૫ પછી શ્રીમફે માત્ર સુવચના જ લખ્યાં હાય તેવા ત્રણ આંક "શ્રીમદ રાજચંદ્ર" ગ્રંથમાં જેવા મળે છે. ૨૦૦મા આંક શ્રી મણિલાલ સાભાગભાઈ ઉપર લખાયલ છે, ૪૬૬મા આંક શ્રી લલ્લુજી મહારાજ ઉપર લખાયા છે અને ૬૦૯મા આંક કાને લખાયા છે તે જાણી શકાતું નથી.

આતમા દુઃખી શા માટે થાય છે ત્યાંથી શરૂ કરી તે દુઃખમુક્ત કઈ રીતે થાય તે વિશેની ક્રમસર વિચારણા શ્રીમફે વિ. સં. ૧૯૪૭ના માહ સુદમાં કરી છે, જે આંક ૨૦૦ નીચે પ્રગટ થયેલ છે. તેમાં ૧૪ વચનાના સમાવેશ થાય છે. જીવ પાતાને ભૂલી ગયા છે તેથી, અજ્ઞાનથી, તે દુઃખી છે. એ અજ્ઞાન ટળે તો સુખ થાય. જ્ઞાનીની ઉપાસના કરી, તેની આજ્ઞાએ વર્ત તો તનું અજ્ઞાન ટળે. જ્ઞાનીને કાઈ પાતાની ભક્તિ કરે તેવી ઇચ્છા હોતી નથી, પણ જીવને પાતાનું અજ્ઞાન ટાળવાના, સ્વચ્છ ક મટાડવાના, "જ્ઞાનીની ભક્તિ અને તેની આજ્ઞાએ વર્તન "એ જ એક સચાટ ઉપાય છે. તેમાં પણ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીના લોકા થણો ઉપકાર છે, તેની આજ્ઞા જીવ યથાયોગ્ય પાળે તો અ તરમુહૂર્તમાં તો તે કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવી શકે એટલી ખધી સમર્થતા જીવમાં તથા જ્ઞાનીની આજ્ઞાના પાલનમાં રહેલી છે. આમ જ્ઞાનમાર્ગની શ્રેણી શ્રીમફે આ વચનાવલીમાં ક્રમબદ્ધ રીતે રજૂ કરી છે. એમાં ટૂં કાં સચાટ વાકથો છે, અને શ્રીમફે ચાડામાં ઘણું જણાવી દીધું છે. વીસ વર્ષની ઉમર પહેલાં શ્રીમફે લખેલાં સુવચનાને મળતાં આ વચના છે. પણ આ વચનાની વિશેષતા એ છે કે બધાં વચના સ્વતંત્ર રીતે વાંચતાં સમજ શકાય એવાં હોવાની સાથાસાથ એ વચના વચ્ચના ક્રમિક સંબ'ધ્ર પણ સ્પષ્ટતાથી ભેઈ શકાય છે; ઉદાહરણ તરીકે:

''જ્યાં સુધી પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનીની ઇચ્છાએ, એટલે આજ્ઞાએ નહીં વર્તાય ત્યાં સુધી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ સ'ભવતી નથી.''

૫૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૫૮૩. આંક ૭૫૯

"જ્ઞાનીની આજ્ઞાનું આરાધન તે કરી શકે કે જે એકનિષ્ઠાએ, તન, મન, ધનની આસક્તિના ત્યાગ કરી ભક્તિમાં જેડાય. "મ

એ વચનની સાથે સંબંધ ધરાવે છે; અને તે વચન પણ તે પછીનાં વચન સાથે સંબંધ ધરાવે છે. આમ પ્રત્યેક વચનને સાંધતાે તાર આ વચનાવલીમાં જોઈ શકાય છે.

વિ. સં. ૧૯૪૯ના ભાદરવા માસમાં શ્રીમદ્ શ્રી લલ્લુજી મહારાજને વિચારવા અર્થે કેટલાંક વચના એક પત્રમાં લખી માકલ્યાં હતાં. પર તેમાં ધર્મમાં શ્રહા કરવી, ધર્મ આપનારના ઉપકાર ગણવા, એ ધર્મ આપનાર જ્ઞાની છે કે નહિ તેની પૂરી ખાતરી કરવી, પ્રત્યક્ષ શરુના કેવા ઉપકાર છે વગેરે સામાન્ય રીતે ઉપયોગી થાય તેવાં વચના હતાં. પણ આ વચના વાંચતાં એટલી ખાતરી તા થાય જ છે કે, આ ખધાં વચના અનુભવમૂલક છે; જેમ કે:—

"જ્ઞાનીપુરુષે કહેવું બાકી નથી રાખ્યું; પણ જીવે કરવું બાકી રાખ્યું છે."

" જીવે મુખ્યમાં મુખ્ય આ વાત વિશેષ ધ્યાન આપવા જેવી છે કે સત્સ'ગ થયા હોય તો સત્સ'ગમાં સાંભળેલ શિક્ષાએાધ પરિણામ પામી, સહેજે જીવમાં ઉત્પન્ન થયેલ કદાગ્રહાદિ દોષો તો છૂટી જવા જોઈએ, કે જેથી સત્સ'ગનું અવર્ણવાદપણું ખાલવાના પ્રસ'ગ બીજા જીવાને આવે નહિ. "મર

આ ઉપરાંત આંક ૬૦૯ નીચે "શ્રીમદ રાજચંદ્ર" ગંગમાં કાઈ મુમુક્ષુને માક્ષમાર્ગનું સ્વરૂપ સમજાવતાં કેટલાંક વચના લખાયેલાં ઉપલબ્ધ થાય છે. તેમાં માક્ષ એટલે શું ? તે કઈ રીતે મળે ? તે મેળવવા માટે સત્સંગની જરૂર, સત્સંગનું માહાત્મ્ય, જીવમાં કેવા કેવા દોપા પ્રવૃત્તે છે વગેરે વિશેની વિચારણા અહીં આપી છે. આ બધાં વચના વિશે શ્રીમદ્દે અંતમાં લખ્યું છે કે:—

"સ'ક્ષેપમાં લખાયેલા જ્ઞાનીના માર્ગના આશ્રયને ઉપદેશનારાં આ વાકચો મુમુક્ષુજવે પોતાના આત્માને વિશે નિર'તર પરિણામી કરવા ચાેગ્ય છે; જે પોતાના આત્મગુણને વિશેષ વિચારવા શબ્દરૂપે અમે લખ્યાં છે. "પઉ

આ બધા ઉપરાંત તેમના પત્રોમાં તેમ જ તેમની અન્ય કૃતિઓમાં ઠેકંઠકાણું સુવચના મળે છે. પણ તે બધાંના અહીં સમાવેશ કર્યો નથી.

તેમણે લખેલાં આ બધાં વચનાની વિશેષતા એ છે કે તે બધાં વચના સૂત્રાત્મક શૈલીમાં નહિ, પણ ઉપદેશાત્મક શૈલીમાં લખાયેલાં છે; જ્યારે વીસ વર્ષની વય પહેલાં તેમણે રચેલાં નીતિવચના સૂત્રાત્મક છે. આ વચનાનું બીજું લક્ષણ એ જેવામાં આવે છે કે તે બધાં

પ્ય. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર" અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૨૬૨, આંક ૨૦૦

પર. એજન, પૃ. ૩૮૨, આંક ૪૬૬.

૫૩. એજન, ૫. ૪૭૦, આંક ૧૦૯.

વચનો મુખ્યત્વે માક્ષમાર્ગનું નિરૂપણ કરે છે, વ્યવહારનીતિ આદિનું કે બીજા સિદ્ધાંતાનું તેમાં નિરૂપણ નથી. શ્રીમદ્દે વીસ વર્ષની વય પહેલાં લખેલાં વચના માટે ભાગે પાતાને સંખાધીને લખેલાં છે, અને વળી નીતિ, વ્યવહાર, ધર્મ વગેરે અનેક વિષયને તથા સ્ત્રી, પુરુષ, મુનિ, ગૃહસ્થ, કુમારી, વિધવા, બ્રહ્મચારી આદિ ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાને અનુલક્ષીને લખાયેલાં છે તેવું કંઈ આ વચનામાં નથી. આ વચના કાઈ પણ વિવેધી આત્માને માક્ષમાર્ગ મેળવવા માટે ઉપયાગી થાય તેવાં છે; જાતિ કે વેશના સેદને લીધે તેનું ઉપયાગીપણ ટળે તેમ નથી.

આપણે એઇ શકીશું કે શ્રીમદ્દે વીસ વર્ષની વય પછી ગદ્ય લખાણ ઘણું કર્યું હોવા છતાં સુસંકલિત, પૂર્ણ અને સાહિત્યિક મૂલ્યવત્તાવાળું ગદ્ય લખાણ ખું જ અલ્પ મળે છે. પત્રો તો તેમણે ઘણા લખ્યા છે, પણ તે બધા આત્માર્થે લખાયેલા છે. ડાયરી આદિ પણ વિચારાના ટાંચણરૂપે છે, અને અન્ય શ્ર'થા, લેખા કે અનુવાદા લખવા તેમણે ચાલુ કર્યા હતા, તેમાંથી એક પણ પૂર્ણ થઈ શકેલ નથી. તેમ છતાં જે કંઈ લખાણ મળે છે તે કેવળ ગદ્યશૈલીની દેષ્ટિએ તપાસીએ તાપણ જણાશે કે તેમનું ગદ્ય સરળ, સબળ, વિશદ, પ્રાસાદિક અને ભાવવાહી છે. અર્થની દુખાયા અવતી હાય, વિચારાની ક્લિપ્ટના જણાતી હાય, તેવું કચારેય બનતું નથી. ઊલટાનું સરળ, સચાટ, ચિત્તને વિચાર કરતું કરી મૂકે તેવી પ્રેરકશક્તિવાળું તેમનું ગદ્ય છે. તેમની વાણી સમર્થ, વેગવંતી, મિષ્ટ-મધુર અને કર્ણાપ્રય હતી, તેમ તેમના સમાગમમાં આવનાર દરેક જણાવે છે. એ જ રીતે તેમનું ગદ્ય પણ સમર્થ, વેગવંતુ, મિષ્ટ-મધુર અને હૃદયપ્રિય છે એમ તેના વાચક જરૂર કહી શકે. આ બધા સાથે લાદ્યવના ગુણ પણ તેમાં જેવા મળે છે. તેમને જે કહેવાનું છે તે તેઓ માટે ભાગે સંક્ષેપમાં છતાં વિશદતાથી જણાવી દે છે. એટલે કે તેમના ગદ્યલખાણમાં ખાટે વિસ્તાર સધાયા હોય તેવું જણાતું નથી. એક-એ ઉદાહરણ એઈએ —:

" જ્ઞાનીઓએ મનુષ્યપહું ચિંતામિલુરત્નતુલ્ય કહ્યું છે, તે વિચારા તો પ્રત્યક્ષ જણાય તેવું છે. વિશેષ વિચારતાં તો તે મનુષ્યપણાના એક સમય પણ ચિંતામિલુ-રત્નથી પરમ માહાત્મ્યવાન અને મૂલ્યવાન દેખાય છે અને જો દેહાર્થમાં જ તે મનુષ્યપણું વ્યતીત થયું તો તો એક કૂટી અદામની કિંમતનું નથી, એમ નિસંદેહ દેખાય છે. "પજ

"પંચમકાળને નામે જૈન ગંથા આ કાળને ઓળખે છે; અને કળિકાળને નામે પુરાણ ગંથા ઓળખે છે, એમ આ કાળને કઠિન કાળ કહ્યો છે. તેના હેતુ જીવને 'સત્સ'ગ અને સત્શાસ ' ના જોગ થવા આ કાળમાં દુર્લભ છે, અને તેટલા જ માટે આ કાળને એવું ઉપનામ આપ્યું છે." પપ

આવાં અનેક ઉદાહરણામાં શ્રીમદ્રના ગદ્યના લાઘવ અને વિશદતાના ગુણ નજરે પહે છે. પણ તેમના લખાણમાં ઘણી વખત પુનરુચ્ચારણ-દોષ પણ જેવા મળે છે. તેમણે જે

પેજ. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ આંક હરપ, પૃ. ૫૬૧.

૫૫. એજન, પૃ. ૨૭૫. આંક ૨૨૨

દર્ષિએ અને જે હેતુથી આ બધી રચનાએ કરી હતી તે જેતાં આ દોષ સ્વાભાવિક અની જાય છે. તેમણે લગલગ ૪૦ જેટલી જુદી જુદી વ્યક્તિઓને જુદે જુદે સમયે આત્માની તત્ત્વિવચારણાને લગતા પત્રો લખ્યા હતા. વિવિધ વ્યક્તિઓને — અને તે પણ વિવિધ સમયે — લખાયેલી વિચારણામાં પુનરુક્તિ આવે તો નવાઈ ન જ કહેવાય. તેમની હસ્તનોંધ, ડાયરી વગેરેમાં પણ વિ. સં. ૧૯૪૬ થી વિ. સં. ૧૯૫૭ સુધીનાં વર્ષો દરમ્યાનના તેમના વિચારાનું પ્રતિખિંખ ઝિલાયેલું છે. એના ગદ્યનું સ્વરૂપ પણ એવું છે કે જેમાં પુનરુક્તિને અવકાશ છે. તેમાંય શ્રીમદ્દે તો તે વિચારો પોતાના અંગત ઉપયોગ માટે જ ઝિલેલા, એટલે પછી જેનું મહત્ત્વ વધારે તેની પુનરુક્તિ વધારે — એ સ્વાભાવિક ગણાય. આ ઉપરાંત તેમની જે કૃતિએ! અપૂર્ણ મળે છે, તેમાંની માટાભાગની કૃતિએ! કાઈ મહાન ગ્રંથના પ્રયોગાત્મક કે પ્રારંભિક સ્વરૂપા જેવી છે, તેથી તે પણ આવા જ પ્રકારની બને તે સહજ છે. આમ છતાં તેમના લખાણની પ્રાસાદિકતા એવી છે કે તેમાં પુનરુસ્થારણ દોષરૂપે લાગતું નથી; અને દરેક વખતે તેમાંથી કંઈ ને કંઈ નવીનતા મળતી હોય તેમ જણાય છે.

શ્રીમદ્રના ગદ્યમાં કેટલીક ભાષાકીય લાક્ષણિકતા પણ જોવા મળે છે. તેમની તત્ત્વવિચારણા મુખ્યત્વે જૈન દર્શનને અવલં બીને થયેલી હતી, તેથી તેમાં જૈન પારિભાષિક શબ્દોના છૂટથી ઉપયાગ થયેલા જોવા મળે છે. તેમના પત્રો પણ તેનાથી ભરપૂર છે. વીતરાગ, સમક્તિ, ગુણુસ્થાન, અપૂર્વ કરણ, સામાયિક, વ્યામાહ, વળેરે જૈન સંપ્રદાયમાં વિશિષ્ટ અર્થમાં વપરાતા સંખ્યાળાંય શબ્દોના ઉપયોગ તેમના ગદ્યમાં છૂટથી થયેલા જોવા મળે છે. આ વાતની વિશેષ ખાતરી તેમની "માક્ષમાળા", "ભાવનાબાધ", " સંયતિધર્મ", " પ્રતિમાનસિદ્ધિ" વગેરે કૃતિઓ જોતાં થાય છે. ઘણી વખત આવા વિશિષ્ટ — પારિભાષિક શબ્દો — જેમ કે કેવળજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન, અજ્ઞાન, સત્સંગ વગેરે — ને શ્રીમંકે તેમના પત્રામાં અર્થ સાથે સમજાવેલા છે.

તેમના પત્રાદિ સાહિત્યમાં સ'સ્કૃત તત્સમ શબ્દોના ઉપયાગ પણ જેવા મળે છે; જેમ કે -- અદર્શન, સત્પુરુષ, અદત્તાદાન, અનપવર્તન, અનાગાર, ઉત્સર્ગ, કૈવલ્ય, ચતુર્ગતિ વગેરે. તેમ છતાં તેમની ભાષા શુદ્ધ શુજરાતી કહી શકાય તેવી છે. અને તે નર્મદ, દલપત, ન'દશ'કરના યુગની હાવાથી ઘડાયેલી પણ છે. તેમ છતાં શ્રીમદની ભાષામાં આધુનિક યુગમાં ન વપરાતી હાય તેવી જેડળી, તેવાં રૂપા, તેવા પ્રયોગા પણ કેટલીક વખત જેવા મળે છે. "છું"ને અદલે "છઉં" ઘણી જગ્યાએ જેવા મળે છે; જેમ કે — માનું છઉં, કરું છઉં, ક્ષમાવું છઉં, શકું છઉં, વગેરે. અત્યારે ન વપરાતાં હાય તેવાં ભાવવાચક નામનાં રૂપના હપયાગ પણ જેવા મળે છે. ઉદાહરણ તરીકે — આત્માકારતા, વિસ્મયતા, ઉણાઈ, દુઃખમતા, વ્યતિતા, સહનતા, અશાભ્ય, અશાભ્યતા, વગેરે. એ જ રીતે વિશેષણનાં પણ એવાં કેટલાંક રૂપા મળે છે; જેમ કે — વાસ્તવ્ય, દ્રવ્યાકાર વગેરે. વળી, કચારેક અતિફેરે વપરાતા શખદા મળે છે; જેવા કે—પ્રયત્ન કરવું, પુરુષાર્થ કરવું, વગેરે. આ ઉપરાંત સૂચવન (સૂચન), તું આ ભવને વિશે ઉત્તમ છું, નિર્મમત્વતા (નિર્મમ), તાદશ્ય (તાદશ), આકળા (આકરો), અહિયાસવા (અભ્યાસવા), ઉપાધિશાદ્ય ( ગ્રસ્ત), પ્રત્યતી ( સ'ળ'ધી ), કવિ ( કઈ), વગેરે અપ્રચલિત રૂપા પણ તેમાં મળે છે. કેટલીક વખત શ્રીમફે ભારપૂર્વ'ક જણાવવા

શાહદમાં અક્ષરો બેવડાવેલા પણ જેવા મળે છે; જેમ કે— અડગ્ગપણે, બચ્ચારાં, એક્કે, સાહાય્યકપણું, યથાચ્ચિત વગેરે. આધુનિક જમાનામાં ઉપયોગમાં ન હોય તેવાં શાબ્દરૂપો પણ તેમના પત્રાદિ સાહિત્યમાં જેવા મળે છે. દાખલા તરીકે, બચારાં, પરમાર્થિ, મેળવ્યા રહોા, વર્તના, મનુષ્ય (ન.), ઇચ્છના, જેગ્યતા, તિમિરતા, પૂર્વિત, ઘટારત, પર્યંત (સંખંધી), ચિંતિત રહેવું, એકપ્રાય ધારણ, સચાડી, કઠણાઈ, સરળાઈ, સાતું નથી, રહેવું રહે છે, સમાપતતા, પ્રવર્ધના, પ્રત્યેના, ભણીમાં, વિનય સંપન્નતા, અજવું, જથાજોગ, દુઃખમતા, પાનારા, પ્રારંભતા, આવર્ષિક દિષ્ટિથી, દૈન્યતા, વૃદ્ધતા, વ્યતિતા, મળતું નથી ('ભળતું નથી'ના અર્થમાં), નિત્ય પ્રત્યે ('હ'મેશ'ના અર્થમાં), ચિંતના વર્તિયે છેયે, મધ્યમા વાચા, કહેતા હવા, સન્નીપાતી, પાચે ('પહોંચે'ના અર્થમાં), વ્હાલપ, ગયા કરે છે, સહનતા, જત્યાંતર, જતિફેર, સહજાકાર, પર્યાધિક, શ્રવણવું, સમરણવું, વિરોધવું, અવિવેકતા, શ્રદ્ધાચાદ્ધા, મેળવ્યા રહો—વગેરે વિશિષ્ટ શખ્દોના કે શખ્દસમૂહના ઉપયોગવાળાં વચેના વ્યાકરણની દિષ્ટિએ દોષિત બનેલાં છે, પણ તેમ છતાં તે શખ્દોના અર્થ કે વાકચો સમજવામાં કશી મુશ્કેલી આવતી નથી. આ પ્રકારના શખ્દોના પ્રયોગ તેમના ગદ્ધ સાહિત્યની જેમ પદ્ય સાહિત્યમાં પણ જોવા મળે છે.

શબ્દોના પ્રયોગની દરિએ કેટલીક વિશેષતા શ્રીમદ્દના લખાણમાં જેવા મળે છે, પશુ ઘણી વખત તો તે તેમનાં ગદ્યના વિશદતા, પ્રાસાદિકતા, પ્રતીતિકરતા વગેરે ગુણોને ખીલવવામાં પણ મદદ કરે છે, અને એથી તે તેમના ગદ્યની પ્રવાહિતાને લય પણ આપે છે. આવુ' બીજા બહુ એાછા લેખકામાં જેવા મળે છે. શ્રીમદ્દની શૈલી વિશે શ્રી માહનલાલ દલીચ'દ દેસાઈએ લખ્યું છે કે:—

"આચાર્ય આનંદશંકરના શખ્દોમાં 'ગાંધીજી…..એક સાદા પત્રકાર છે. પણ પત્રકાર તરીકે એમણે ગુજરાતી ભાષામાં સાદી, સીધી અને સચાટ, છતાં તળપદ્ધી નહિ કિંતુ આત્મસંસ્કારની સાદી શાભા ધરાવતી એવી, કાેઈક અવર્ણનીય શૈલી દાખલ કરી છે, જે વિદ્વાન અને અવિદ્વાન સર્વને સરખી રીતે મુખ્ય કરી મૂકે છે.' એવી ગાંધીજીની શૈલી કરતાં રાયચંદભાઈની શૈલી વધુ પ્રૌઢ, સંસ્કૃત, મિત અને સચાટ – અનુભવના અમૃતમય છે – કાેઈ અપૂર્વ શૈલી છે." પ્ર

પદ. "જૈન સાહિત્યના સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ", પૃ. ૭૨૨.

#### प्रकृत्य ११

# શ્રીમદ્ના ઉપદેશની લેવાયેલી નાંધા

શ્રીમદ રાજચંદ્રનું લગભગ બધું જ સાહિત્ય – લખાણ મુદ્રિત થયેલું છે. અને થાડાક ધર્મતર વિષયાની ગદ્યસ્થનાઓ સિવાયનું બધું જ સાહિત્ય "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર " શ્રંથમાં સંગ્રહીત કરી લેવામાં આવ્યું છે. આ ઉપરાંત શ્રીમદ્રના સાહિતમાં તેમણે પ્રસંગાપાત્ત આપેલા સદ્ભપદેશની નાંધ કેટલાક મુમુક્ષુએ ઉતારી લીધેલી, તેના આધારે " ઉપદેશનાંધ", "ઉપદેશછાયા" અને " વ્યાખ્યાનસાર-૧ અને ૨" નામના વિભાગા પણ આ શ્રંથમાં આપવામાં આવ્યા છે, તે વિશે આપણે અહીં એઈશું.

આ ચારે વિભાગામાંનું લખાણુ મૂળ શ્રીમદ્દના હસ્તાક્ષરનું નથી, પર'તુ તેમના સમાગમમાં આવનાર મુમુક્ષુઓએ શ્રીમદ્દ તરફથી થયેલા બાંધને પાતાની સમૃતિના આધારે ઉતારી લીધેલ, તેની નોંધા છે. સ્મૃતિના આધારે ઉતારી લેવાયેલાં આ લખાણાની ભાષા શ્રીમદ્દનાં લખાણાની ભાષા સાથે સરખાવતાં તેમાં ખાસ કંઈ ફેર બેવા મળતા નથી. લગભગ શ્રીમદ્દની જ કહી શકાય એવી આ ભાષા છે શ્રીમદ્દના અ'તેવાસી કેટલાક મુમુક્ષુઓને શ્રીમદ્દ તરફ એટલા ખધા પૂન્યભાવ હતા અને તેમનાં વચનામાં એટલી બધી શ્રહા હતી કે શ્રીમદ જે કંઈ બાલતા તે તેઓ ખૂબ ચીવટપૂર્વ'ક અક્ષરશઃ પાતાની સ્મૃતિમાં ધારણા કરી લેતા અને તરત જ ભાષામાં તે ઉતારી લેતા. કચારેક આવી ઉતારી લીધેલી નાંધ તેઓ શ્રીમદ્દને ખતાવી પણ બેતા, અને શ્રીમદ્દ તેમાં કચારેક આવશ્યક સુધારા પણ કરી આપતા. આમ આ બધાં લખાણોમાં વિચારા શ્રીમદ્દના જ છે એટલું જ નહિ, બીજાને હાથે સ્મૃતિના આધારે ઉતારાઈ લેવાયેલાં તે વચનાની ભાષા પણ લગભગ શ્રીમદ્દની જ છે એમ કહી શકાય.

શ્રીમદ્દનાં વચનાની આવી રીતે લેવાયેલી નેંધમાં વહેલામાં વહેલી નેંધ આપણુને વિ. સં. ૧૯૫૦ સુધીની ઓટલે સં. ૧૯૫૦ની મળે છે. અને આવી નેંધ માડામાં માડી વિ. સં. ૧૯૫૦ સુધીની એટલે કે શ્રીમદ્દના અ'તસમય સુધીની મળે છે. આમ આ નેંધના ગાળા ૭ વર્ષ જેટલા લાંળા થવા નાય છે પરંતુ તે વચના વાંચતાં શ્રીમદ્દના વિચારામાં કાઈ નાતનું પરિવંતન થયું હાય તેમ નેવા મળતું નથી; તેમણે જે વિચારા પહેલાં પ્રદર્શિત કર્યા હતા તે છેવટ સુધી કાયમ જ રહ્યા હતા. આ બીના શ્રીમદ્દના વિચારાની પરિપક્વતા તથા કાઈ પણ અભિપ્રાય પૂરેપૂરા વિચાર કર્યા પછી, બરાબર તાલીને ખીને જ વ્યક્ત કરવાની તેમની પહિતિના ખ્યાલ આપે છે.

આ નોંધામાં અ'ગત બાખતા, અ'ય વિશેની બાખતા, પ્રશ્નોત્તરી, કેટલાક સિદ્ધાંતાની વાતા, વગેરેના સમાવેશ થતા હાવાથી તેમાં વિષયવૈવિધ્ય પણ સારા પ્રમાણમાં રહેલું છે.

#### " ઉપદેશનોંધ "

શ્રીમદ્રના પરિચયમાં આવનાર શ્રી મનસુખભાઈ કીરતચંદ, શ્રી ત્રિભાેવનભાઈ, આંબાલાલભાઈ વગેરેએ પાતાને શ્રીમદ્ તરફથી સાંભળવા મળેલાં વચના નાંધી લીધાં હતાં, જે પાછળથી " ઉપદેશનોંધ " તરીકે પ્રગટ થયેલ છે.

વર્ષના અમુક મહિના શ્રીમદ્ મુંબઇની બહાર આણું દ, વડવા, ખંભાત, કાવિઠા, મારબી વવાિણયા, વઢવાણ, નડિયાદ, સાયલા, ખેડા વગેરે સ્થળાએ નિવૃત્તિ અર્થ રહેતા. તે વખતે તેઓ તેમના સમાગમ માટે આવનાર વ્યક્તિઓ સાથે વાર્તાલાપ કરતા કે બાધ આપતા. આમાંથી આવી વ્યક્તિઓએ પાતાની સ્મૃતિના આધારે ઉતારી લીધેલા બાધ તે "ઉપદેશનાંધ" તરીકે સચવાયેલ છે.

"ઉપદેશનોંધ"ના ૪૧ વિભાગ કરવામાં આવ્યા છે. તેમાં જુદીજુદી વ્યક્તિઓને થયેલા શ્રીમદ્રના પરિચય અંગેની તથા ઉપદેશની નોંધ જેવા મળે છે. વળી, સમયની દિપ્ટિએ જોઈએ તો તે વિ. સં. ૧૯૫૦થી ૧૯૫૭ સુધીના સાત વર્ષ જેટલા લાંબા ગાળા છે. એટલે કે શ્રીમદ્રનાં અંતિમ વર્ષોમાં અપાયેલા આ બાધ છે.

અનેક વિષયા પરત્વેના શ્રીમદ્દના વિચારા આમાં વ્યક્ત થયા છે. તેમાં તત્કાલીન પ્રસ'ગા વિશેનાં, ગ્રંથા વિશેનાં, વ્યક્તિ વિશેનાં, પદ્યો, સ્તવના કે શ્લોકાની સમજણ આપતાં દેશાંતા આપતાં, એમ વિવિધ વિષયા પરત્વેનાં તેમનાં વચનાના સમાવેશ થયેલા છે. કેટલીક વખત કબીર, નરસિંહ, અખાજી આદિની પદ્યપંક્તિએા પણ તેમાં ટાંકેલી જોવા મળે છે.

શ્રી મનસુખભાઈએ કરેલીર નાંધમાં વિવિધતા પણ છે. તેમાં તેમની અ'ગત બાબતો, તત્કાલીન પ્રસ'ગો, ગ્ર'થ વિશેના અભિપ્રાયા વગેરેના સમાવેશ થાય છે. શ્રીમદ્દે તેમના મનનું સમાધાન કરવા માટે કહેલાં વચના પણ અહીં જેવા મળે છે; જેમ કે "વિશેષ થઈ શકે તો સારું. જ્ઞાનીઓને પણ સદાચરણ પ્રિય છે. વિકલ્પ કર્તવ્ય નથી." "તિશિ પાળવી." વગેરે.

૧. પહેલા ૨૬ ભાગ મનસુખભાઇની નોંધમાંથી, ૨૭થી ૩૧ આંકના વિભાગ ત્રિભાવનભાઇની નેંધમાંથી, ૩૨૫ ૩૭ના આંક ખંભાતના જુદા જુદા મુમુક્ષુઓની નેંધમાંથી, ૩૯ – ૪૦ આંક મારબીના મુમુક્ષુની નેંધમાંથી, ૪૧મા આંક અંબાલાલભાઇની નેંધમાંથી ઉતારેલ છે; અને ૩૮મા આંકમાં ખેડાના એક વેદાંતી વકીલ સાથેના પ્રસંગ નેંધ્યા છે.

ર. શ્રી મતસુખભાઇએ કરેલી શ્રીમદ્દના ઉપદેશની નોંધ "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્રની જીવતરેખા"માં "શ્રીમદ્દના સાક્ષાલ સમાગમ"એ શીષ કતીએ પ્રગટ થઈ છે. તેમાં તે નોંધાના આશરે સમય આપાયેલા છે. અમ્માંના ઘણાખરા ભાગ "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ" પ્રથમાં લેવામાં આવ્યા છે. આ પ્રથમાં લેવાયેલી પ્રત્યેક નોંધ વિશે નિશ્ચિત તિથિ આપેલી છે.

૩. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૬૬૨.

શ્રી મનસુખભાઈ ને "ષડ્દર્શન સમુચ્ચય", " તત્ત્વાર્થસ્ત્ર", " ચાગદેષ્ટિ સમુચ્ચય", " ગામ્મટસાર" આદિ શ્રાંથા વાંચવાની ભલામણ કરતાં વચના પણ અહીં મળે છે. સાથે સાથે " શાંતસુધારસ", " આપ્તમીમાંસા", " ચાંગબિદું" વગેરે શ્રાંથાનું વિવેચનપૂર્ણ ભાષાંતર કરવાની ભલામણ શ્રીમદ્દે તેમને કરી હતી તે પણ અહીં જાણવા મળે છે. જુઓ એ વચનાઃ " શ્રી ' શાંતસુધારસ' નું પણ કરી વિવેચનરૂપ ભાષાંતર કરવા ચાંગ્ય છે, તે કરશા. " " પડ્દર્શન સમુચ્ચયનું ભાષાંતર થયેલ છે, પણ સુધારી ફરી કરવા ચાંગ્ય છે. ધીમે ધીમે થશે, કરશા. આનંદઘનજી – ચાવીશીના અર્થ પણ વિવેચન સાથે લખશા. " આમ શ્રંયનું ભાષાંતર કે વિવેચન કરવા જણાવતાં શ્રીમદ્દનાં ઘણાં વચના અહીં જોવા મળે છે. તે ખતાવ છે કે શાસ્ત્રના કાર્યની બાખતમાં શ્રીમદ્દને મનસુખભાઈ પર ઘણી શ્રહા હશે. અને તેને લીધે અધ્યયનચાગ્ય ગું થાની સૂચિ મનસુખભાઈ પાસે હાય તે સ્વભાવિક છે.

શ્રી મનસુખલાઈ પ્રતિની શ્રીમદ્દની શ્રહા તો "માક્ષમાળા"ની બીજી આવૃત્તિ માટે જે વચના તેમણે મનસુખલાઈ ને લખ્યાં હતાં તેમાં જેવા મળે છે. શ્રીમદ્ પાતાના ગ્રંથ વિશે પણ તેઓને માહિતી આપે છે. "માક્ષમાળા" કચારે, કેટલા દિવસમાં રચી હતી તે વગેરે વિશેની માહિતી પણ શ્રી મનસુખલાઈની નોંધમાં જેવા મળે છે; તે સાથે અન્ય ગ્રંથા વિશે શ્રીમદ્દે પોતાના અભિપ્રાયા વ્યક્ત કરેલા જેવા મળે છે.

" ભગવદ્ગીતા "નું મણિલાલ નભુલાઈ એ કરેલું ભાષાંતર, " સ્વામી કાર્તિ કૈયાનુપ્રેક્ષા " વગેરે વિશે પણ તેમને અભિપ્રાય આપ્યા છે. ઉદાહરણ તરીકે —

"ભગવદ્ગીતામાં પૂર્વાપર વિરોધ છે, તે અવલાકવા તે આપેલ છે, પૂર્વાપર શું વિરાધ છે તે અવલાકનથી જણાઈ આવશે. પૂર્વાપર અવિરોધ એવું દર્શન, એવાં વચન તે વીતરાગનાં છે."

"મણિભાઈ કહે છે (ષડ્દર્શન સમુચ્ચયની પ્રસ્તાવનામાં) કે હરિભદ્રસૂરિને વેદાંતની ખબર ન હતી, વેદાંતની ખબર હોત તો એવી કુશાગબુદ્ધિના હરિભદ્રસૂરિ જૈન તરફથી પોતાનું વલણ ફેરવી વેદાંતમાં ભળત. ગાઢ મતાભિનિવેશથી મણિભાઈનું આ વચન નીકળ્યું છે. હરિભદ્રસૂરિને વેદાંતની ખબર હતી કે નહીં એ મણિભાઈ એ હરિભદ્રસૂરિના 'ધર્મસંગહણી' જેયા હોત તો ખબર પડત. હરિભદ્રસૂરિને વેદાંતાદિ બધાં દર્શનોની ખબર હતી. તો બધાં દર્શનોની પયોલાચનાપૂર્વક તેમણે જૈનદર્શનને પૂર્વાપર અવિરોધ પ્રતીત કર્યું હતું. અવલોકનથી જણાશે. 'ષડ્દર્શનસમુચ્ચય'ના ભાષાંતરમાં દોષ છતાં મણિભાઈ એ ભાષાંતર ઠીક કર્યું છે. બીજા એવું પણ ન કરી શકે. એ સુધારી શકાશે. ''

૪. " શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૬૭૨.

પ. એજન, પૃ. ૬૭૧.

કુ. અંજન, પૃ. કંબર. જુએા, આ યુસાકનું પ્રકરણ ક અને ૧૩.

છ. એજન, પૃ. ક્૭૦.

આ વચનામાં શ્રીમદની નિષ્પક્ષતા તથા સત્યના પ્રેમ જેવા મળે છે. મણિલાઈની ભૂલ અહીં વ્યક્ત કરી છે, છતાં તેમાં અંગત રાગ કે દ્રેષ કશું જેવા મળતું નથી. તેઓ તો સહજ રીતે જ અભિપ્રાય આપે છે.

"ઉપદેશનાંઘ"માં શ્રીમદ્રે આનંદઘનજના "અજિતનાઘ સ્તવન "ની "તરતમ યાંગે રે તરતમ વાસના રે, વાસિત બાંધ આધાર-પંથહા." એ પંક્તિ સુંદર રીતે સમજાવેલી છે. એ સમજાવ્યા પછી તેમણે મનસુખભાઈને ભલામણ કરી છે કે, "આનંદઘનજીની ચાવીશી મુખપાંઠ કરવા ચાગ્ય છે. તેના અર્થ વિવેચનપૂર્વક લખવા ચાગ્ય છે, તેમ કરશા." આ ઉપરાંત શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યના "ચાગશાસ્ત્ર"ના મંગલાચરણના શ્લોક, શ્રી સમંતભદ્રાચાર્યના "દેવાગમસ્તાત્ર"નું પ્રથમ પદ, "ગંધહસ્તી મહાલાષ્ય"નું પ્રથમ સ્તાત્ર વગેરની સાર્ય સમજણ તેમણે આપેલી છે.

આમ શ્રી મનસુખભાઈએ લખેલી નાંધ જોઈએ તા તેના માટા ભાગ અધ્યયન યાગ્ય શ્રંચાની સૂચિ, કેટલાંક ગંચા વિશેના શ્રીમદ્રના અભિપ્રાય, કે કેટલાંક શ્લાકા ને પદાની સમજણ વગેરે શ્રંચાને લગની જ માહિતી આપવામાં રાકાયેલા છે.

તેમ છતાં તેમાં તત્કાલીન પ્રસંગા વિશેના તેમના કેટલાક અભિપ્રાય પણ જેવા મળ છે; જેમ કે:—

"વર્તમાનકાળમાં ક્ષયરાગ વિશેષ વૃદ્ધિ પામ્યા છે, અને પામતા જાય છે. એનું મુખ્ય કારણ બ્રહ્મચર્યની ખામી, આળસ અને વિષયાદિની આસક્તિ છે. ક્ષયરાગના મુખ્ય ઉપાય બ્રહ્મચર્ય સેવન, શુદ્ધ સાસ્વિક આહારપાન અને નિયમિત વર્તાન છે. "૧૦

"'ઇનોક્યુલેશન' — મરકીની રસી. રસીના નામે દાક્તરાએ આ ઘતિ'ગ ઊલું કર્યું છે. બિચારાં નિરપરાધી અધ આદિને રસીના બહાને રિગાવી મારી નાખે છે. હિંસા કરી પાપને પાેષે છે, પાપ ઉપાજે છે. પૂર્વ પાપાનુબંધી પુષ્ય ઉપાજ્યું છે, તે ચાેગે વર્તમાનમાં તે પુષ્ય ભાગવે છે, પણ પરિણામે પાપ વહાેર છે; તે બિચારા દાક્તરાને ખબર નથી. રસીથી દરદ દ્વર થાય ત્યારની વાત ત્યારે, પણ અત્યારે હિંસા તા પ્રગટ છે. રસીથી એક કાઢતાં બીજું દરદ પણ ઊલું થાય." ૧૧

શ્રીમદ આધ્યાત્મિક દર્ષિથી રસીની ખૂબ વિરુદ્ધ હતા તે ઉપરનાં અવતરણથી જોઈ શકાય છે. આ ઉપરાંત આત્મારામજી, <sup>૧૨</sup> ચંદ્રસૂરિ, <sup>૧૩</sup> આનં દેધનજી, <sup>૧૪</sup> હેમચંદ્રાચાર્ય <sup>૧૫</sup> વગેરે વ્યક્તિએ વિશે પણ લખ્યું છે. તેમાં પણ આનં દેધનજી અને હેમચંદ્રાચાર્યની આત્માર્થતા આળતમાં તો લગલગ નાના લેખ જેવું વ્યવસ્થિત લખાણ "ઉપદેશનાંધ"માં જોવા મળે છે. તે બનેએ લોકો પર કઈ રીતે કયા પ્રકારના ઉપકાર કર્યા છે તે સવિગત જણાવેલ છે.

૮. ૯. " શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર" અગાસ, આરોત્તિ ૧, ૪. ૬૬૪.

૧૦. એજન, પૃ. ૬૭૦.

**૧૧. એજન, પૃ. ૧૧૯**–૭૦.

૧૨. ૧૩. ૧૪. ૧૫. એજન, પૃ. ૬૬૪ થી ૬૬૭.

શ્રી મહીપતરામ રૂપરામ જૈનધર્મને લોકોની અધાગતિ કરાવનાર ગણાવતા હતા, તેમની પાસે એક પ્રસ'ગે વાર્તાલાપ દ્વારા શ્રીમદે જૈનધર્મને લોકોની ઉન્નતિ કરાવનાર કખૂલ કરાવ્યા હતા, તે સમયના રસિક વાર્તાલાપ પણ મનસુખભાઈની નાંધમાં છે. ૧૬ તેમાંથી તેઓ ખ'નેની સરળતા તથા સત્ય જલદી સ્વીકારી લેવાના ગુણ તરત નજરે તરી આવે છે.

સારી વસ્તુ સર્વ દેકાણુંથી ગહણ કરવાના ગુણ તથા મતમતાંતરમાં ન પડવાની શ્રીમદ્ની ફ્રાંતિ કબીર, નરસિંહ આદિનાં પદામાંથી તેમણે આપેલાં અવતરણો પરથી એઈ શકાય છે. તેઓ માત્ર જૈનધર્મન જ બ્રહીને એકાંતવાદી બન્યા હોત તા તેઓ સર્વનું સારું સ્વીકારી શકત નહિ. તેઓ અતિવેશના ભેદમાં માનતા ન હતા. તેમનાં વાણી, વર્તન સર્વ એકર્ય હતાં. તેમની આ નીતિને પરિણામે તેઓ પ્રતિમાને પણ માનતા, પ્રતિમાની પૃજા કરતા, અને બીજાને તેમ કરવા ભક્ષામણ પણ કરતા. પ્રે એ પ્રધું આપે અકીં જાણી શકીએ છીએ.

શ્રી ત્રિભુવનભાઈએ મનઃપર્યવજ્ઞાન, પાંચ ઇદ્રિયાના વિષયના ત્યાગ, ત્રત, માહકષાય તથા માક્ષમાર્ગની આસ્થા અને શ્રદ્ધા વિશેના વિચારા ઉતારી લીધા છે. જેમ જેમ મિત્રાનની નિર્મળતા વધતી જાય તેમ તેમ આત્માનું સંયમપણું આવે છે. અને તેથી મનઃપર્યવજ્ઞાન પ્રગેટ છે, તેમાં પારકાના મનના ભાવ જાણી શકાય છે. પાંચ ઇદ્રિયાના વિષયોને સતત માળા પાડવા પ્રયત્ન કરતા રહેવા અહીં ભલામણું કરાઈ છે, કારણું કે તેમ કરવામાં ન આવે તો યાગ્ય સમયે કષાયના ત્યાગ થઈ શકતો નથી. અને એ ન થાય તો આત્મામાં સંયમપણું આવી શકતું નથી. કષાયના ત્યાગ કરવા વત ઉપયોગી છે. પણું તે જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ કરવાં, નહિતર તેમાં માળા પડી જવાય છે. વતના ભંગ થાય છે, તેવી સમજણું અહીં અપાયેલી છે. આ પછી માહકષાયના સંબંધમાં કોધ, માન, માયા અને લાભ એ કમ કઈ અપેક્ષાથી રખાયો છે તે તેમણે સમજાવ્યું છે. અને તે પછી જ્ઞાનીઓએ બતાવેલા માક્ષમાર્ગમાં સંપૂર્ણ શ્રદ્ધા રાખવા ભલામણું તેમણે કરી છે. આમ શ્રી ત્રિભાવનભાઈની નાંધમાંથી શ્રીમદ્દનાં કેટલાંક મંતવ્યા ભાણવા મળે છે.

" ઉપદેશનાંધ "ના ૩૨મા વિભાગમાં " સૂયગડાંગસૂત્ર "ના ૮મા અધ્યયનની બે ગાયાના અર્લ વિશે કાઈ ને શ'કા થતાં, તે વિશેતું સમાધાન આપેલું છે. કઈ અપેક્ષાથી કરેા અર્થ લેવાના છે તેની સાચી સમજણ અહીં મળે છે.

તે પછી માણુંસે નિત્યક્રમ તરીકે શું શું કરવું એઈએ તેની યાકી આપેલી છે. તેમાં સવારે અને રાત્રે એમ બે વખત થયેલા દોષોની ક્ષમા માગવી, અર્થાત્ પ્રતિક્રમણ કરવું, ૪ ઘડી સુધી સત્શાસનું અધ્યયન કરવું કે સત્પુરુષના સમાગમમાં રહેવું, એક ઘડી 'પરમગુરુ'' અને ''સર્વદ્રદેવ''ની પાંચ પાંચ માળા ઉપરાંત સત્પુરુષોનાં વચનાનું રટણ કરવું, સાત વ્યસનોના ત્યાગ કરવા, રાત્રિલાજનના ત્યાગ કરવા, રસનેન્દ્રિય પર કાખૂરાખવા, પરિગ્રહનું નિયમન કરવું, બ્રહ્મચર્ય પાળવું વગેરે નિયમા બતાવ્યા છે. તેમાંથી એટલે અ'શે પાળી શકાય તેટલે અ'શે લાભ થાય. અહીં શ્રાવકને યાગ્ય આચારા જણાવાયા છે, સાધુ માટે તેથી પણ કડક નિયમા જૈનવર્મમાં દર્શાવાયા છે.

૧૬–૧૭. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧,૫. ૬૬૪ થી ૬૬૭.

લગલગ આ જ જાતની નોંધ આપણને ૩૬ મા વિભાગમાં જેવા મળે છે. તે પણ શ્રીમદ્રના ઉપદેશમાંથી જ કાેઈ મુમુક્ષુએ તારવેલી છે. અને તેની શરૂઆતમાં સ'ન્યાસી, ગાેસાંઈ અને યતિ વિશે સુંદર વ્યાખ્યા આપેલી છે; જુઓ —

"સર્વ વાસનાના ક્ષય કરે તે સંન્યાસી, ઇન્દ્રિયાન કાબૂમાં રાખે તે ગાસાંઈ, સંસારને પાર પામે તે યતિ (જતિ)." ક

38 મા વિભાગમાં સત્ય વિશે લઘુલેખ અપાયા છે. તેમાં સત્ય એટલે શું ? સત્યના પ્રકાર, તે પ્રકારની યથાર્થતા સમજાવતાં દર્ણતા, કષાયા માહનીયના અંગભૂત છે, તેના ક્ષયથી જ જ્ઞાનાવરણાદિના ક્ષય થાય છે, અને તે પછી જ પરમાર્થ સત્ય ભાલી શકાય છે. કષાયાના ક્ષય કરવાના ઉપાય, સાચા મુનિ કાેણુ ? વગેરે બાબતાની સમજણુ અહીં અપાયેલી છે. તેમાં સત્યના પરમાર્થ અને વ્યવહાર એમ બે પ્રકાર બતાવ્યા છે. વ્યવહાર-સત્યના પણ બે વિભાગ કર્યા છે: સર્વથા પ્રકારે અને દેશથી. એ બધાનાં દર્શતા પણ અહીં અપાયાં છે. અને અંતભાગમાં ગૃહસ્થે દેશથી સત્ય વચન બાેલવું જોઈએ તે કયા પ્રકારે તે વિશે લખ્યું છે કે:—

"કન્યાલીક, મનુષ્યસંખંધી અસત્ય; ગાવાલીક, પશુસંખંધી અસત્ય; ભોમાલીક, ભૃમિસંખંધી અસત્ય; ખાટી સાક્ષી, અને થાપજીમૃષા એટલે વિશ્વાસથી રાખવા આપેલા દ્રવ્યાદિ પદાર્થ તે પાછા માગતાં તે સંખંધી ઇનકાર જવું તે. આ પાંચ સ્થૂળ પ્રકાર છે. આ સંખંધમાં વચન બાલતાં પરમાર્થ સત્ય ઉપર ધ્યાન રાખી, યથાસ્થિત એટલે જેવા પ્રકારે વસ્તુઓનાં સમ્યક્ સ્વરૂપ હોય તેવા પ્રકારે જ કહેવાના નિયમ તેને દેશથી વત ધારજી કરનારે અવશ્ય કરવા ચાગ્ય છે." ક

છ દર્શનામાં જૈનધર્મ શા માટે ઉત્તમ છે અને તેમ હોવા છતાં લોકો અન્ય દર્શન પ્રત્યે શા માટે આકર્ષાય છે, તે દર્શાવવા તેમણે વૈદનું દર્શાત આપ્યું છે. જુદી જુદી કક્ષાના છ વૈદો છે, તેમાંથી એકની ચિક્તિસા કરવાની શક્તિ અદ્ભુત છે, સાથે સાથે ઔષધા પણ એવાં જ અસરકારક છે, તેથી તેની પાસે જનાર રાગી એકદમ તંદુરસ્ત થઈને આવે છે. પણ તેની ફી ભારે છે. બીજા વૈદો પાસે થાડીઘણી ચિકિત્સાશક્તિ અને અમુક પ્રમાણમાં સારાં ઔષધા છે. તેથી તેની પાસે જનાર રાગી સંપૂર્ણ તંદુરસ્ત ન ઘતાં જેટલા પ્રમાણમાં ઔષધા સારાં તેટલા પ્રમાણમાં નીરાગી અને છે. પણ આ વૈદાની ફી પહેલાના પ્રમાણમાં ઘણી એાછી છે તેથી લોકો એના તરફ વધુ આકર્ષાય છે. એવું જ ષડૂદર્શનની બાબતમાં છે. પીતરાગદર્શન એ સંપૂર્ણ દર્શન છે, પણ તેમાં પાળવાના નિયમા ઘણા કડક છે, તેથી લોકોને આકરું લાગે છે — જેમ કડવું ઔષધ પીવું આકરું લાગે તેમ. તેથી તેઓ સંપૂર્ણ નીરાગી થવાના લોભ છોડી દે છે. બીજાં દર્શનોમાં અમુક સાચું અને અમુક કલ્પિત આવે છે, પણ ત્યાંના નિયમાની શિથિલતાને લીધે અમુક લોકોને સારું લાગે છે. આ બધું સુંદર રીતે સમજાવાયેલ છે. રવ

૧૮. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અપ્રાપ્ત આવૃત્તિ ૧, પૃ. કૃ૭૮

૧૯. એજન, ૫. ૬૭૭. 💎 ૨૦. એજન, ૫. ૬૭૭-૭૮.

ખેડાના એક વિદ્વાન વકીલ ભટ્ટ પુંજાલાઈ સોમેશર સાથેના શ્રીમદ્દના વાર્તાલાપ પણ કેટલીક બાબતા વિશે સારી માહિતી આપે છે. વકીલ વેદાંતી હતા, તેથી તેમણે તેમના દિષ્ટિબિ દુશી પ્રશ્નો પૂછ્યા છે, અને શ્રીમદ્દે તેમના પાતાના અનુભવ પ્રમાણે ઉત્તરા આપ્યા છે. આ પ્રશ્નો મુખ્યત્વે આત્માને લગતા છે, તે આત્માના અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ વગેરે વિશે તથા કર્મ વગેરે વિશે પુછાયા છે. તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્દે આત્મા છે, જીવ અનેક છે, કર્મ છે, પુનર્જન્મ છે વગેરે પાતાના અનુભવની શ્રદ્ધા સાથે જણાવ્યું છે. આ પ્રશ્નોત્તરી શ્રીમદની આત્મા અને તેનાં છ પદની અચળ શ્રદ્ધા વ્યક્ત કરે છે. રા

અહી' છે સ'સ્કૃત શ્લોકાની સમજણ પણ આપેલી જેવા મળે છે. તેમાં એક સદ્દગુરુનું માહાત્મ્ય બતાવતા "ગુરુગીતા"ના શ્લાક છે અને બીજે સમ'તભદ્રાચાર્ય રચિત " દેવાગમસ્તાત્ર"ના મંગલાચરણના શ્લોક છે. તેમાં તેમણે પરમ આપ્ત પુરુષને વ'દન કર્યું છે અને એ શ્લોક તેમણે વિસ્તારથી સમજાવ્યા છે.<sup>૨૨</sup>

"ઉપદેશનાંઘ"માં આઠ કર્મની સમજણ પણ <mark>જોવા મળે છે. તેમાંનાં ચાર ઘાતી</mark> અને ચાર અઘાતી શા કારણથી કહેવાય છે તે સમજાવાયું છે. સાથે સાથે જ્ઞાની અને અજ્ઞાનીની વર્તાનાના ભેદ પણ તેમાં દર્શાવાયા છે.<sup>૨૩</sup>

" ઉપદેશનોંધ "ના અંતભાગમાં જીવના ચાર પ્રકારના ભેદ ચાર પ્રકારના ગાળાનાં દેશંતે થઈ શકે છે તે બતાવ્યું છે. આ ભાગ ખંભાતના શ્રી અંબાલાલભાઈની નોંધમાંથી લીધેલ છે. મીલા, લાખ, લાકડું અને માટી એ ચાર વસ્તુના ઝુદા ઝુદા ગાળા અગ્નિ પાસે ઝુદી ઝુદી તો વર્તે છે, તે પ્રમાલે એ ચાર જાતના જીવા સદ્દશુરુર્પી અગ્નિ પાસે ઝુદી ઝુદી રીતે વર્તે છે, તે તેમાં વિસ્તારથી સમજાવાયું છે. રે આ ભાગ " માસમાળા "ના ૧૧મા " સદ્દશુરુ તત્ત્વ ભાગ ૨" નામના પાઠની યાદ આપી જાય છે. તે પાઠમાં કાયસ્વરૂપ, કાગળસ્વરૂપ અને પથ્થરસ્વરૂપ એ ત્રલ પ્રકારના શુરુનું વર્લુન છે, તો અહીં મીલુસ્વરૂપ, લાખસ્વરૂપ, લાકડાસ્વરૂપ અને માટીસ્વરૂપ એ ચાર પ્રકારના મુમુસુએાનું વર્લુન છે. આ બ'નેની ભાષાશૈલી પણ ખૂબ મળતી છે, તેથી તે વાંચતી વખતે એમાં શ્રીમદના જ શબ્દા લાભગ ઉતારાયા હોય તેમ લાગે છે.

#### <sup>દદ</sup> ઉપદેશકાયા "

વિ. સ. ૧૯૫૨ના શ્રાવણ તથા ભાદરવા માસમાં શ્રીમદ કાવિડા, રાળજ, વડવા આદિ સ્થળાએ નિવૃત્તિ માટે રહ્યા હતા. તે સમયે ઘણા મુમુક્ષુએ તેમના સત્સમાગમ માટે આવતા. તે વખતે શ્રીમદ્દે જે ઉપદેશ આપ્યા હતા કે વાતચીત દરમ્યાન જે વિચારા વ્યક્ત કર્યા

૨૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૬૮૦.

૨૨. એજન, પૃ. ૬૭૯.

ર૩. એજન, પૃ. ૧૮૦-૮૧.

२४, खेळत, ५, ६८९, ८२,

હતા, તે તેમના એક સમીપવાસી ભાઈ શ્રી અંબાલાલ લાલચંદ પાતાની રમૃતિના આધારે સંક્ષિપ્તપણે ઉતારી લીધેલા. એમાં ઉપદેશની છાયા ઝીલી લેવામાં આવેલ છે માટે તે વચનાના સંગ્રહને " ઉપદેશછાયા" નામ અપાયું છે. "શ્રીમદ્દે રાજચંદ્ર" ગ્રંથમાં નોંધ્યું છે તેમ કેઈ મુમુક્ષુ ભાઈનું એમ કેઈવું છે કે તે વચના તેમણે શ્રીમદ્દને બતાવ્યાં હતાં, અને શ્રીમદ્દે તેમાં કાઈક ઠેકાણે સુધારા પણ કર્યા હતા. રપ શ્રી અંબાલાલભાઈની સ્મૃતિ ઘણી તીત્ર હતી. તેઓ ઘણા દિવસ પછી પણ યાદ રાખવા ધારેલી વાતચીત શખ્દશઃ કહી આપતા. તેમની સ્મૃતિ માટે શ્રીમદ્દે જ કહ્યું હતું કે:—

"અ' ખાલાલની વૃત્તિ અને દશા, પ્રથમ ભક્તિ અને વૈરાગ્યાદિના કારણે લખ્ધિ પ્રગટાવે તેવી હતી, તે એવી કે અમે ત્રણ્યાર કલાક બાધ કર્યો હોય તે બીજે દિવસે કે ત્રીજે દિવસે તેને લખી બતાવવા કહીએ તો તે બધુ' અમારા શબ્દોમાં જ લખી લાવતા." ર દ

શ્રી અ'બાલાલભાઈએ " ઉપદેશછાયા "ના ૧૪ વિભાગ કર્યા છે. કચારેક સાથે સાથે અને કચારેક થાડા દિવસને અ'તરે અપાયેલા શ્રીમદ્દના ઉપદેશ માટે પ્રત્યેક દિવસના એક વિભાગ એમ કુલ ૧૪ વિભાગ કરી આ " ઉપદેશછાયા " લખી લેવામાં આવી છે.

" ઉપદેશછાયા" એ પ્રાસંગિક બાધના સંગ્રહ છે. તેમાં કાઇની શંકાનું સમાધાન, કાઇના પ્રશ્નોના ઉત્તર અને તેના પરથી ફસિત થતાં અન્ય વચનાના પણ સમાવેશ થાય છે. આથી આ વચના વાંચીએ ત્યારે તેમાં સળંગસૂત્રતા જેવા મળતી નથી. તેમાં જુદા જુદા વિષયા પરત્વે શ્રીમદ્દે દિવસ દરમ્યાન વ્યક્ત કરેલા વિચારા વચનર્પે ઉતારી લેવામાં આવ્યા છે. એટલે આ વચના એકબીજામાંથી આપાઆપ ફસિત થતાં હાય એવું ન બને તે દેખીતું છે. વળી, તેમાં વિચારાનું પુનરાવર્તન જોવા મળે તે પણ સ્વાભાવિક છે.

"ઉપદેશછાયા" વાંચીએ ત્યારે સૌથી પહેલું ધ્યાન ખેંચે તેવું તત્ત્વ છે, તેમણે દર્શાવેલું સફગુરુ અને સત્પુરુષનું માહાત્મ્ય તેમાં સફગુરુના ઉપદેશને અને સત્પુરુષના સમાગમને જીવનું કલ્યાણ થવા માટે સૌથી માટું બાહ્ય સાધન કહેલું છે. જીવની પાતાની યાગ્યતા હાય તા સફગુરુ કે સત્પુરુષ જેવું બીજું કાઈ ઉપકારી નથી, એ તેમના નિશ્ચય છે. લગભગ પ્રત્યેક પાને જુદી જુદી રીતે તેમણે સત્પુરુષની ગુણગાયા કરી છે. તેમાંથી બેત્રણ નમૂના જોઈએ —

"જેમ એક વરસાદથી ઘણી વનસ્પતિ ઊગી નીકળે છે, તેમ જ્ઞાનીની એક પણ આજ્ઞા આરાધતાં ઘણા ગુણા પ્રગટે છે."રિ

" જગતને અતાવવા જે કંઈ કરતાં નથી તેને જ સત્સ'ગ ફળીભૂત થાય છે. સત્સ'ગ અને સત્પુરુષ વિના ત્રણે કાળને વિશે કલ્યાણ થાય જ નહિ. "રેલ્

રપ. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૧૮૩.

રક. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર જીવનકળા ", આવૃત્તિ ૪, ષૃ. ૨૧૧.

૨૭ – ૨૮. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૬૯૬.

" સત્પુરુષો ઉપકાર અર્થે જ ઉપદેશ કરે છે તે શ્રવણ કરે, ને વિચારે તો જીવના દોષો અવશ્ય ઘટે, પારસમણિના સંગ થયો, ને લોઢાનું સુવર્ણ ન થયું તો કાં તો પારસમણિ નહિ, અને કાં તો ખરું લોઢું નહિ. તેવી જ રીતે જે ઉપદેશથી સુવર્ણમય આત્મા ન થાય તે ઉપદેશ કાં તો સત્પુરુષ નહિ, અને કાં તો સામા માણસ યાગ્ય જીવ નહિ. યેાગ્ય જીવ અને ખરા સત્પુરુષ હોય તો ગુણા પ્રગટથા વિના રહે નહિ. "રલ

યાગ્ય જીવને સૌથી ઉપકારી સાધન સત્પુરુષ છે એમ તેઓ દર્શાવે છે. સાથે સાથે પ્રત્યેક જીવ માટે સત્પુરુષની આજ્ઞા માનવી, જ્ઞાનીની આજ્ઞા પૂર્ણ પણે પાળવા પ્રયત્ની થવું તે કલ્યાલુકારી છે, એ પણ વારંવાર તેમણે સમજાવ્યું છે. જ્ઞાનીની આજ્ઞાના આરાધન વખતે પણ માયા, લાભ આદિ જીવને કેવી રીતે છેતરે છે, ભુલાવામાં નાખે છે, તે પણ દર્શાના સાથે તેમણે જુદી જુદી જગ્યાએ અતાવ્યું છે. જીવ ને સવળા થઈ ને માહનીય આદિના ઉદયને પચાવી જાય તો તેનું કલ્યાલુ થયા વિના રહે નહિ તેવા શ્રીમદ્રના નિશ્ચય અહીં નેવા મળે છે. એ સુંદર પરિલામ મેળવવા માટે જીવની કેવી યાગ્યતા નેઈએ, એ યોગ્યતા મેળવવા કેવા સત્પુરુષ નેઈએ, તે સત્પુરુષનાં લક્ષણા કેવાં હાય તે તેમણે જુદી જુદી જગ્યાએ ઉપદેશેલું છે.

"ઉપદેશછાયા "માં આવું જ બીજું તત્ત્વ જેવા મળે છે, તે છે ધર્મનાં અને બીજાં મતમતાંતરાથી દ્વર રહેવાના ઉપદેશ. જૈનધર્મમાં વર્તમાન સમયમાં અનેક ફાંટા પડી ગયા છે: દિગં ખર, શ્વેતાંબર, મૂર્તિ પૂજક, તપા, હું ઢિયા, લેંકાગચ્છ વગેરે અનેક ભેદ છે. આ બંધાઈ ગયેલા જુદા જુદા વાડામાંથી કેઈ પણ એક સાથે બંધાઈ ન રહેતાં, તે બધાથી પર રહી, શ્રી તીર્થં કરપ્રભુએ દર્શાવ્યા છે તે માર્ગે જઈ આત્માનું કરયાણ કરવાના ઉપદેશ તેમણે આપ્યા છે. આતમા કેવા છે, તેના કયા કયા ગુણ છે, તે કઈ રીતે પ્રગટે એ મુખ્યપણે જાણી, તે પ્રગટાવવા પ્રયત્ન કરવા. અને તે ગુણા આવશે એટલે જ્ઞાન થતાં આપામાપ આ સર્વ મતભેદોના દોષાનું નિરાકરણ થશે, તથા ઉઠતી શંકાએાનું પણ સમાધાન થશે. પરંતુ જે યોગ્યતા વિના તે બધાનું નિરાકરણ કરવા જવ પ્રયત્ન કરે તો તેમાંથી મતમતાંતરનું પ્રમાણ વધશે અને દુરાગ્રહ વધશે. આથી આ બધા મતભેદાથી દ્વર રહી તેમણે આત્મકરયાણ સાધવા ઉપદેશયું છે. આવા મતભેદામાં ન રાચવાનું જણાવતાં તેઓ ઉપદેશ છે:—

" આત્માપેક્ષાએ કહ્યુખી, વાહ્યિયા, મુસલમાન નથી. તેના જેને લેદ મટી ગયા છે તે જ શુદ્ધ, લેદ લાસે તે જ અનાદિની લૂલ છે. કુળાચાર પ્રમાણે જે સાચુ' માન્યુ' તે જ ક્યાય છે. "3 ?

" સાચા માર્ગ એક જ છે; માટે આગ્રહ રાખવા નહિ. હું હું ઢિયા છું, હું તપા છું, એવી કલ્પના રાખવી નહિ. દયા, સત્ય, આદિ સદાચરણ મુક્તિના રસ્તા છે, માટે સદાચરણ સેવવાં." 3 ૧

૨૯. " શ્રીમદ્ રાજ્ય' દ્ર', અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૭૧૦.

૩૦. એજન, પૃ. ૭૧૧.

૩૧. એજન, પૃ. ૭૨૯.

"વાડામાં કલ્યાણ નથી; અજ્ઞાનીના વાડા હોય. દું દિયા શું? તપા શું? મૂર્તિ માને નહિ ને મુમતિ બાંધે તે દું દિયા; મૂર્તિ માને ને મુમતિ ન બાંધે તે તપા; એમ તે કાંઈ ધર્મ હોય! એ તો લોદું પાતે તરે નહિ, અને બીજાને તારે નહિ તેમ. વીતરાગના માર્ગ અનાદિના છે. જેનાં રાગ, દ્વેષ અને અજ્ઞાન ગયાં તેનું કલ્યાણ; બાકી અજ્ઞાની કહે કે મારા ધર્મથી કલ્યાણ છે તો તે માનવું નહિ, એમ કલ્યાણ હોય નહિમેં દું દિયાપણું કે તપાપણું માન્યું તો કષાય ચઢ...મુમતિ આદિના આગ્રહ મૂકી દેવા. "37

આમ મતમતાંતરથી દૂર રહેવા જણાવી તેઓ સત્પુરુષની આજ્ઞા સાચી રીતે પાળવા ઉપદેશે છે. સદાચરણ પણ જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ પાળવું, તેમાં સ્વચ્છંદ, અભિમાન, બીજાને જણાવવાની વૃત્તિ આદિનો લાપ હાવો જોઈએ. નહિતર તેનું ફળ આત્માર્થે મળતું નથી. આ ખધું જણાવવા સાથે "ઉપદેશછાયા"માં સમકિતના મહિમા, સદ્દશુરુનાં લક્ષણ, અધમ પુરુષનાં લક્ષણ, આત્માનું સ્વરૂપ, સાચું જ્ઞાન, મુનિના આચાર, પંચમહાવ્રત-મહિમા, જીવના દાપ કઈ રીતે દ્રર થાય, સાચા તરવાના કામી કાણ, કષાય કઈ રીતે માળા પડે, સત્સંગ, આદિ અનેક વિષય પરત્વે સમજણ અપાઈ છે. અલખત્ત, તે બધાંની ગાઠવણી વ્યવસ્થિત નથી, કારણ કે આ લખાણ વ્યવસ્થિત વિચારણાથી થયેલું નથી, પણ વાતચીત દરમ્યાન કે પ્રશ્નોત્તરી દરમિયાન જે જે મુદ્દાઓની વિચારણા થઈ હોય તેનું સંકલન છે. એટલે એમાં આપણે વ્યવસ્થાની અપેક્ષા રાખી ન શકીએ.

હવે અહીં આપેલ પ્રત્યેક વિભાગ શ્રીમફની વિચારણાની દૃષ્ટિએ જોઇએ, પહેલા વિભાગ શ્રાવણ પદ બીજના રાજ કાવિઠામાં આપેલા ઉપદેશના છે. આ વિભાગ ઘણા નાના છે. તેમાં મુનિને અસંગ દશા સૌથી શ્રેયકારી છે તે વિશે મહાવીરપ્રભુના દૃષ્ટાંત દ્વારા ભારપૂર્વક જણાવ્યું છે. મુનિ સંગદશા રાખે તો કચારેક માહનીયના ઉદયથી પતનના ભય આવે. આથી મુનિએ ઠીક-અઠીકના વિકલ્પમાં પડચા સિવાય અસંગપણે વિચરવું જોઈએ તેમ જણાવ્યું છે. શ્રીમફ પોતે તે વખતે આઆ લોકસમૂહમાં આવવા ઇચ્છતા ન હતા, તેથી લોકોને પોતાના આવ્યાની જાણ કરવાની બધાને ના કહેતા. તેમ છતાં લોકોને જૂઠું કહીને સત્સંગ માટે મુમુકુઓએ સદ્દગુરુ પાસે આવે એ વાતની એમણે સાફ ના કહી હતી તે વિશેની આ વિભાગમાં તેમણે કરેલી સ્પષ્ટતા અને લોકોને એ બાબતમાં કઈ રીતે સમજવવા તે વિશે તેમણે આપેલી સમજ તે તેમની સત્યપ્રિયતા તથા સૂક્ષ્મ વિચારકની શક્તિ દર્શાવે છે.

બીજ વિભાગમાં, શ્રાવણ વદ ત્રીજના ઉપદેશમાં કેવળી પ્રરૂપિત સિદ્ધાંતા સ્વઉપયાગ વખતે રચાયા હતા કે પરઉપયોગ વખતે, તે સિદ્ધાંતાના બાંધા કયા પ્રકારના છે, તેમાં હાલ જે ભેદ દેખાય છે તે શાને આભારી છે, ગુરુઆજ્ઞાએ પ્રવર્તતા અને ન પ્રવર્તતા જીવ વચ્ચે શા ભેદ પડે છે વગેરે વિશેની વિચારણા થયેલી છે. આ બધી વિચારણા તેઓ શ્રીએ કાઇ મુમુક્ષના "કેવળી સિદ્ધાંત પ્રરૂપે તે સ્વઉપયાગ કે પરઉપયાગ ?" એ પ્રશ્ના ઉત્તરમાં જણાવી હતી. કેવળીને ઉપદેશ આપતી વખતે રતિ, અરતિ, હર્ષ, અહ'કાર

૩૨. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ પૃ. ૭૩૦.

આદિ થતાં નથી તેથી તેઓ કચારય પરઉપયાગમાં વર્તતા નથી; જે તેમ થાય તો તે પરઉપયાગ કહેવાય. એટલે કે કેવળી સ્વઉપયાગમાં હાય છે.

વળી, તેમણે એ પણ ચાગ્ય જ જણાવ્યું છે કે કાઇ સિહાંત ન સમલ્ય તા તેને ખાટા ન માનતાં, કેવળીનાં વચના પર શ્રહા રાખવી; જીવની યાગ્યતા આવતાં આપાઆપ તે સિહાંત સમલ્યો. એ સત્ય જ હાય, કારણ કે તેના પ્રરૂપનાર અને લખનાર ખંને જ્ઞાની હતા. આ બધા સિહાંતા જે સ્વરૂપે આજે મળે છે તે જ રૂપે તીર્થ કરે કહ્યું હાય તેમ નથી, કારણ કે તેમણે તો ગણધરના પ્રશ્નોના ઉત્તરરૂપે જ બધું જણાવ્યું હાય. અને ગણધરાએ તે પછી સર્વ ગાંદવીને લખ્યું હાય, તેના બાંધા બાંધ્યા હાય. આથી આજે મળતાં વચનામાં તીર્થ કરે કહેલા સિહાંતાના ભાવ છે, પણ રાખ્દા ખદલાયા હાય તો ના ન કહેવાય. આ સિહાંતા સખત હાવાથી હાલના ઘણા મુનિઓ તે આચાર પાળી શકતા નથી. પણ ત્યાં વાણીના દાય નહિ, પણ જીવની સમજણશક્તિના દાય છે. આમ જ્ઞાનીના જ્ઞાનના ખ્યાલ આપ્યા પછી તેઓ જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ વર્તતા જીવને પતનના ભય કઈ રીતે નથી, અને સ્વચ્છ દે વર્તતા જીવનું કેવી રીતે પતન થાય છે, તે સમજાવતાં ગુરૂનું માહાત્મ્ય પણ બતાવે છે. અંતમાં સદ્દગુરૂની દુર્લ લતા અને અસદ્દગુરુની બ્રમણામાં પહેલા જીવને થતી હાનિ શ્રીમફે દર્શાવી છે. આમ જુદા જુદા વિષય વિશેના તેમના ઉચ્ચ વિચારા આપણને અહીં સંદ્યેપમાં લાણવા મળે છે. તે પરથી તેમણે વિચારેલા વિવિધ વિષયોનો આપણને ખ્યાલ આવે છે.

ત્રીજા વિભાગમાં જ્ઞાની પુરુષની દુર્લ લતા, તેના પ્રકાર, સત્પુરુષને ઓળખવાની જરૂર, સદાચારનું સેવન, દોષરહિત વ્રતાદિનું સેવન, સૂત્રવાચન, સમક્તિ કોને કહેવાય, દ્રેષરહિત આચરબુ, સત્સંગનું ફળ વગેરે વિશે સંક્ષેપમાં જબાવાયું છે. પહેલાંના કાળમાં સત્પુરુષની ઓળખાબું જલદી થાય એવી સરળતા લોકોમાં હતી, ત્યારે આજે તેવી સરળતા રહી નથી, તેથી સત્પુરુષની ઓળખાબુ થતી નથી, તે ખતાવીને તેમબુે લોકો લાધે રસ્તે કેવી રીતે ચાલ્યા જાય છે તેનું તથા સત્પુરુષની ઓળખાબુ શા માટે જરૂરી છે તેનું નિરૂપબુ કરેલું છે. તે પછી સદાચારસેવન અને વ્રતસેવનની અગત્ય સમજાવી, તે બધું નિર્દ ભપબું, નિરહ કારપબું અને નિષ્કામપબું કરવા બલામબુ કરી છે. તે બધાથી તથા સત્સંગથી થતા લાભ અંતભાગમાં તેમબું બતાવ્યા છે.

ચાથા વિભાગમાં મુમુસુએ કરેલા કેટલાક પ્રશ્નોના ઉત્તરરૂપે આત્માનુભવ કોને હોય, સમિક્તિની દશા કેવી હોય, સમભાવ કઈ રીતે આવે, ઇન્દ્રિયા વશ કઈ રીતે થાય વગેરે વિશે જેણાવ્યું છે. તે ઉપરાંત જીવનું પતન થવાનાં કારણા, માયા વગેરેથી જીવ કઈ રીતે છેતરાય છે, તે સમજાવ્યું છે. સાથે સાથે કેટલા પ્રકારના જીવ હાય તે સમજાવતું કઠિયારાનું દણંત, સમતા વિશે મહાવીરસ્વામીનું દેશંત, સરળતા તથા નિરહંકારપણું દર્શાવવા કેશીસ્વામી અને ગૌતમસ્વામીનાં દેશંતો, સદ્યુરુ-અસદ્યુરુના ભેદ જણાવતું ઝવેરીનું દેશંત વગેરે અનેક દેશંતા પણ અહીં અપાયેલાં છે. આમ અહીં દેશંતોથી બાધ અપાયેલા હોવાથી તે શ્રોતાસમુદાયમાં રાચક બન્યા હશે. એ જ કારણે કદાચ તે અંબાલાલભાઈની સ્મૃતિમાં

વધુ સારી રીતે સચવાયેલ હશે. અહીં આપવામાં આવેલાં ઘણાંખરાં દરાંતા શાસ્ત્રોક્ત અને અબુધ જીવાને ઉપકારક થાય તેવાં છે.

આ વિભાગમાં જ્ઞાનીની દશા કેવી હોય તેનું વર્ણન પણ આવે છે, તેને કેવા કેવા સંજોગોમાં હવે કે શોક થતા નથી, અને સમભાવ હોય છે, તે પણ જણાવવામાં આવ્યું છે. દુરાગ્રહ ન હોય, આચાર શુદ્ધ હોય, ભીતિક સુખના માહ ન હોય વગેરે બાબતાં જ્ઞાનીની સ્થિતિ બતાવે છે. એ પછી વસ્તુઓ પર કયા પ્રકારે તુચ્છભાવ લાવવાથી ઇન્દ્રિયા વશ થાય છે તે વિશે તેમણે જણાવ્યું છે. વૃત્તિઓના ક્ષય કરવાથી કલ્યાણ થાય. વૃત્તિને ક્ષય કરવાનું કારણ બતાવતાં તેઓ જણાવે છે કે ઉપશમ રહેલી વૃત્તિઓ ઉદયમાં આવી જીવનું પતન નાતર છે, એ જ કારણે ૧૧ મે ગુણુસ્થાનથી જીવ લથે છે, પણ વૃત્તિના ક્ષય કર્યો હોય તો તે ઉદયમાં આવી શકતી નથી. વળી, વૃત્તિ જીવને કેવી રીતે છેતરે છે તે પણ અહીં વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. આમ ઇન્દ્રિય વશ કઈ રીતે થાય તેના ઉત્તરમાં તે વશ થવાના ઉપાય, કયા સંજોગામાં તે વશ ન થાય, જીવ ઊંચે ચડચા પછી શા માટે નીચા પડે છે વગેરે વિશે પણ જણાવ્યું છે. આમ અહીં આપણને પ્યાલ આવે છે કે તેઓ એકસાથે ચારે બાજુના વિચાર કરીને શ્રોતાને બધુ જણાવી દે છે, જેથી તેને એક વખત સમજાવ્યા પછી તે વિશે મુશ્કેલી રહે નહિ.

" ઉપદેશછાયા "માં તેઓ સદ્ગુરુનું માહાત્મ્ય ખતાવતાં કહે છે કે :—

" સદ્દગુરુ, સત્દેવ, કેવળીના પ્રરૂપેલા ધર્મ તેને સમ્યક્ત્વ કહ્યું, પણ સત્દેવ અને કેવળી એ બે સદ્દગુરુમાં સમાઈ ગયા. "<sup>33</sup>

આ વચન વિશે ટીકા કરતાં મુનિ શ્રી હર્ષ ચંદ્રજીએ લખ્યું છે કે:---

"તેંગા સરદેવ ને કેવળી ખંનને સદ્દગુરુમાં સમાવી હે છે. જોકે ત્રણ તત્ત્વને તેઓ પ્રથમ ભિન્ન સમજાવે છે, પણ પછી સરગુરુમાં કેવળી ને સરદેવ એમ બે સમાઈ જાય છે એમ કહે છે અને સરગુરુના મહિમા બહુ વધારે છે. દેવ ને કેવળી તે પણ સદ્ગગુરુ સમજે. સદ્દગુરુ કરતાં કાઈ અધિક નથી, ને તે સદ્દગુરુ વર્તમાનકાળમાં આખા ભરતક્ષેત્રમાં જો કાઈ હોય તા તે એક જ પાતે છે? એટલે સરગુરુ થઈને દેવ ને કેવળીના અધિકાર પણ પાતે ખેંચી લે છે!" 38

મુનિ શ્રી હર્ષ ચંદ્રજીનાં આ વચના વાંચીએ છીએ ત્યારે તેમણું તે વચના પૂર્વ ગ્રહથી લખ્યાં હાય એવું લાખ્યા વિના રહેતું નથી.

કેવળી ને સત્દેવ સદ્ગુરુમાં સમાઈ ગયા, તે લખ્યું છે તે સાચું, પણ તે કઈ અપેક્ષાએ શ્રીમદે લખ્યું છે તે વિચારવું જેઈએ. સદ્ગુરુની આળખાણ વિના સત્દેવ કે કેવળીની

૩૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર ", અગાસ આકૃત્તિ ઇ. ૬૯૩.

३४. " श्रीमइ राज्य द वियार निरीक्षण ", आवृत्ति, २, ए. १३५.

ઓળખાલુ થતી નથી, એથી જે સફ્ગુરુની ઓળખાલુ થાય તો તે કેવળી તથા સત્દેવ ળ નેની ઓળખાલુ કરાવે. આ અપક્ષાએ જેઈ એ તો સફ્ગુરુમાં જ કેવળી અને સત્દેવ તત્ત્વ આવી જાય છે. કબીરજીના એક દુહા છે જે આ જ ભાવ વ્યક્ત કરે છે. અ આ રીતે વિચારતાં મુનિશ્રીએ કહ્યું તેવા કેવળી કે સત્દેવના અધિકાર છીનવી લેવાના પ્રયત્ન શ્રીમફે કર્યો હાય એમ લાગતું નથી. શ્રીમફ પાતે જાહેરમાં આવવા ઇચ્છતા નહોતા, તેમને ખ્યાતિ પણ જેઈતી ન હતી, તે તો તેમણે વીસ વર્ષની વચે જાહેર ક્ષેત્રના ત્યાંગ કર્યો હતો તે જ ખતાવે છે. આવી જ જાતના, ટીકાત્મક ઉદ્ગારા મુનિએ "ઉપદેશછાયા"નાં વચના જેવાં કે, "નિર્ધ" થ ગુરૂ એટલે પૈસારહિત ગુરૂ નહિ, પણ જેની ગંધ છેદાઈ છે એવા ગુરૂ. સદ્દગુરુની ઓળખાલુ થાય ત્યારે વ્યવહારથી ગંધિ છેદવાના ઉપાય છે. " વગેરે વિશે કાઢથાં છે, જે બિનપાયાદાર અને મતાગહી લાગે છે.

આ પછી ભાદરવા સુદ છઠના રાજ રાળજમાં અપાયેલા બાધ પાંચમા વિભાગમાં વાંચવા મળે છે. તેમાં શ્રીમદે સ્વચ્છંદ, અહંમર, લાેકલાજ, કુળધર્મ વગેરે કારણથી નહિ પણ સમતાભાવ કેળવવા માટે તપશ્ચર્યા કરવાની ભલામણ કરી છે. જ્ઞાનીની આજ્ઞા પાળવી, જ્ઞાનીને યથાર્થ આળખવા, બાહ્ય વસ્તુના રાગ ઘટાડવા, વૃત્તિઓ સંક્ષેપવી, આંતરક્રિયા તરફ વળવું, જૈનધર્મની ઉત્તમતા વગેરે વિશે સામાન્ય માણસે આગળ વધવા શું કરવું જેઈએ તે લક્ષ રાખીને આ ઉપદેશ અપાયા છે. આથી એવું અનુમાન થઈ શકે કે તે વખતના તેમના શોતાવર્ષ આધ્યાત્મિક રીતે બહુ આગળ વધેલા નહિ હાય.

છકું વિભાગમાં મિથ્યાત્વના ત્યાગ કઈ રીતે થાય, રાત્રિભાજનના ગેરફાયદા, જ્ઞાનીનું વર્તન, ઇન્દ્રિયસ'યમ, મુનિના આચાર, સ'સારત્યાગનું મહત્ત્વ વગેરે વિશેની સમજણ; મુમુક્ષુ તરફથી થયેલા કેટલાક પ્રશ્નોના ઉત્તર, તથા સત્સંગના ર'ગની વિશેષતા માટે મીરાંબાઈનું દેશંત, પંચમકાળના ગુરુનાં લક્ષણ દર્શાવતું દેષ્ટાંત વગેરેના સમાવેશ થયા છે. આ તથા અન્ય વિભાગા વાંચતાં એ ખ્યાલ આવે છે કે અન્ય મુમુક્ષુએા સાથે શ્રીમદ્ વાર્તાલાપ કરતા હાય તે વખતે સામાન્ય વાતચીત કરતા હાય તે જ રીતે દેષ્ટાંતા, બાધવર્ચના વગેરે તેમના મુખમાંથી અનાયાસે નીકળતાં હશે, કારણ કે વ્યાખ્યાન કે ઉપદેશ આપવાના કાઈ ચોક્કસ સમય તેમણે રાખ્યા ન હતા, એટલું જ નહિ એવા ઉદ્દેશથી તેઓ બાલતા હોય તો વિષયવિચારણા ક્રમબદ્ધ આવે, એવું અહીં નથી, તેથી એમ જણાય છે કે જેમ જેમ પ્રસંગ ઊલા થયા હશે તેમ તેમ શ્રીમદ્દના મુખમાંથી વચના નીકળતાં હશે.

આ જ પ્રમાણે સાતમા વિભાગમાં પણ તેઓએ સ'કલ્પવિકલ્પ મૂકવા, માયાથી બચલું, ત્યાગ ઉપર લક્ષ રાખવું, નિષ્કામ ભક્તિ કરવી, મતમતાંતરથી દૂર રહેવું વગેર

૩૫. કબીરજીના કુલા બલુ પ્રચલિત છે:

<sup>&</sup>quot; ગુરુ ગાંવિંદ દાના ખડે, કાંક લાગું પાય ! ખલિહારી ગુરૂ આપકા, છન ગાંવિંદ દીયા દાખાઇ."

૩૬. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૬૯૩.

જુદા જુદા વિષયા વિષે ટૂંકાગુમાં સમજાવ્યું છે. અહીં સુધીનાં તથા આ પછીનાં "ઉપદેશછાયા"નાં વચના વાંચતાં એ પ્રતીતિ થતી જાય છે કે તેમનાં વચના અનુભવીનાં છે અને એમાં શ્રદ્ધાના રુખકા છે.

આમ અનેકાનેક વિષયા વિશે શ્રીમફે ઉપદેશ આપ્યા છે. તે બધામાં વિષયવું પુનરા-વર્તન પણ જોવા મળે છે. "ઉપદેશછાયા "ના ૮થી ૧૪ સુધીના ભાગ પણ એ જ પ્રમાણે રચાયેલા છે. તેમાં પ્રશ્નોના ઉત્તર, દેષ્ટાંત વળેરે આવે છે. આ બધા વિભાગામાં મુખ્યત્વે આત્માનું સ્વરૂપ, જ્ઞાનીપુરુષની સમતા, જ્ઞાનીઅજ્ઞાની વચ્ચેના ભેદ, સમભાવ, સમક્તિની પ્રાપ્તિના ઉપાય, ભજ્તિનું માહાત્મ્ય, સત્પુરુષના ઉપકાર, માલ એટલે શું, બ્રહ્મચર્યના મહિમા, વૈરાગ્યનું મહત્ત્વ, જૈન ધર્મ કેવા છે, જીવની શક્તિ વળેરે વિશે સમજાવ્યું છે. આમાં સત્પુરુષની મહત્તા વળેરે વિશે વારંવાર ભારપૂર્વક કહેવામાં આવ્યું છે.

આ બધાં વચના વાંચીએ ત્યારે શ્રીમફની જ્ઞાની અને અનુભવી તરીકેની છાપ આપણા પર પડ્યા વગેરે રહેતી નથી. મુખ્યત્વે તીર્થ કર પ્રભુએ કઈ રીતે સમજાવ્યું છે, તે જ તેઓ જણાવે છે. પોતે તેમના માર્ગથી કંઈ સ્વતંત્ર રીતે કહેતા નથી, એમ તેઓ વાર વાર જણાવે છે, જેમાં તેમનું નિરિભમાનીપણું જોવા મળે છે. આમ છમાં તીર્થ કરની, જૈન-માર્ગની પોતે આળખાણ કરાવી શકે તેટલું જ્ઞાન તેમની પાસે છે એવી મતલબનાં કેટલાંક વચના અહીં જોવા મળે છે. તે વિશે મુનિ હર્ષચંદ્રજી એવા આક્ષેપ કરે છે કે શ્રીમફ બહુ અભિમાની, અજ્ઞાની હોવા છતાં પોતાને જ સર્વ શ્રેષ્ઠ ગણાવનાર તથા તેવા અન્ય દાપોવાળા છે. પણ શ્રીમદ્દનાં આ વચના વાંચીએ છીએ ત્યારે તેઓ અજ્ઞાની, અભિમાની કે શ્રેષ્ઠ ગણાવાની વૃત્તિવાળા હોય તેવી છાપ પડતી નથી. મુનિની આવી ટીકા અંગેનું એકાદ ઉદાહરણ જોઈએ. "ઉપદેશછાયા"માં "વત નિયમ કરવાં કે નહિ?" એવા એક પ્રશ્નના ઉત્તરમાં એવું વચન આવે છે કે, " વ્રતનિયમ કરવાનાં છે. તેની સાથે કજિયા, કંકાસ, છૈયાં છોકરાં અને ઘરમાં મારાપણું કરવું નહિ. "ઉપ

આ વચન વિશે મુનિ હર્ષચંદ્રજી લખે છે:---

"આ ઉત્તર વાંચી આપણને એમ થાય છે કે તેઓ એમ માનતા લાગે છે કે આપણે બાેલીએ તે શાસ્ત્ર છે. આ સ્થળે તેઓ આગળ કહી ગયા છે તે સાંભરે છે કે 'અજ્ઞાનીના રાગી બાળાભાળા જીવા અજ્ઞાનીએ કહ્યા પ્રમાણે ચાલે છે. 'એ કથન તેમણે પાતાના મંડળમાં સાચું પાડ્યું છે. જેમ તેઓ બાજાઓના મંડળમાં બાળાભાળા કહે છે, તેમ જ તેઓના મંડળમાં તેવા અજ્ઞાની જીવા ન હાય તા તેઓની હા એ હા, ને ના એ ના, કેમ કહે ? તેઓ કહે છે કે વ્રતનિયમ કરવાં પણ છૈયાં છા કરામાં ઘરમાં મારાપણું ન કરવું. ધારા કે તેમાં મારાપણું લોકા કરે, એટલે તેઓનાં વ્રતનિયમા શું જતાં રહ્યાં ? ગૃહવાસમાં શ્રાવકા શું મારાપણું નથી કરતા ? જે કરે છે તા તેઓને શું વ્રતનિયમા નથી હાતાં ? તેઓ આ કઈ જાતની રમતમાં લોકાને રમાડવા

૩૭. " શ્રીમદ્ રાંજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૭૧૭.

માંગે છે? આનંદ, કામદેવ આદિ શ્રાવકા ઘરમાં રહ્યા છતાં ત્રતિનયમવાળા હતા કે નહિ? શું તેઓને જમીન, મકાનમાં મમત્વભાવ નહિ હતા ? શું તેઓને કજીઓ કંકાસ થતા નહિ હતા કે? જે થતા હાય તા તેઓ શ્રાવકા ખરા કે નહિ? જૈન શાસમાં કે મનુષ્યના વ્યવહારમાં જે પ્રવૃત્તિ ચાલની હાય છે, તેથી બીજી રીતે બાલવું, તે તેઓની અપૂર્વ વાણી છે કે શું? તેઓ કહે છે કે સદ્દગુરની અપૂર્વ વાણી હોવી જોઈએ, એટલે તેઓ શાસમાં જેમ કહ્યું તેમ કરે તા તેમાં અપૂર્વતા જણાતી નથી. તેઓ જ્યારે શાસથી કાંઈ જુદું જ ખતાવે છે, ત્યારે તેઓમાં લોકા અધિકતા જુએ છે, સંયોગ જેઈ કાઈ વ્યક્તિ એક વસ્તુ – હકીકત પ્રચલિત હોય તેને ફેરફાર કરી બીજા રૂપમાં કરે, ત્યારે લોકોને તે વસ્તુની નૃતનતા લાંગે છે, અથવા રસિકતા લાંગે છે, પણ તે વસ્તુ સત્ય છે, કે ઈમીટેશન – બનાવટી છે, તે વાર્તાના ખ્યાલ કરવા સમાજને યાલવું આજે થાડું પણ ગમતું નથી. "ઉ

ત્રતિયમ કરવાની સાથે કિલ્યો, ક'કાસ, છૈયાં છો કરાં કે ઘરમાં મારાપણું ન કરવાનો બાંધ આપવામાં શ્રીમફના એવા આશય રહેલા જણાય છે કે જો જીવની આંતરિક કક્ષા ઊંચી ન હાય તા ત્રતિયમથી જે પરિષઢ આવે છે તેને કારણે માણસમાં કષાયભાવ વધી જાય છે. આ કષાયભાવ ન વધે તેના ખ્યાલ રાખવા શ્રીમફે અહીં ગર્ભિત રીતે જણાવ્યું છે. ઉપરાંત ત્રત, નિયમ, જપ, તપ, આદિ રાગ અને હેષ ઘટાડવા માટે કરવાનાં છે, તા તેનાથી ઘર, બાળક આદિમાંથી મારાપણું એાછું થવું જોઈએ. જો રાગ વધુ હોય તા હેષ આવે જ. અહીં રાગદેષથી અચવાનું પણ સૂચન મુકાયેલું છે. જો ત્રતાદિ કરવાથી કષાયાદિ ભાવ વધે તા ત્રતનું આત્માર્થે નહિવત્ ફળ મળે છે, પુલ્યાપાર્જન એાછું થાય છે, ત્યારે બીજ બાજુ કષાય આદિ ભાવના પરિણામરૂપ માહનીય, અંતરાય આદિના મોટા કર્મળાંય પહે છે, તેથી પરિણામે લાભ કરતાં હાનિ વિશેષ થાય છે. આ દરિથી વિચારતાં શ્રીમદના આ વચનમાં યથાર્થતા રહેલી જણાશે. મારાપણું કરવાથી ત્રતનિયમ જતાં નથી રહેતાં, પણ તેનું જેટલું ફળ મળવું જોઈએ તેટલું બીજા કર્મળ'ધને લીધે મળતું નથી.

શ્રાવક હોવા છતાં ગૃહવાસમાં પણ આત્માર્થી જવ મારાપણ કરતો નથી. તે સમજે છે કે આ બધી અનિત્ય વસ્તુ છે, એ બધાના પાતે એક વખત ત્યાગ કરવાના છે, પાતે સર્વથી ભિન્ન છે તેની પ્રતીતિ તેના અંતરમાં સદૈવ પડી હોય છે. તેથી અજ્ઞાનીને અન્ય વસ્તુ કે વ્યક્તિ પ્રત્યે જેવા માહ હોય છે તેવા જ્ઞાનીને હોતા જ નથી. તેઓ સંસારમાં રહે છે છતાં તેમાં મારાપણ માનતા નથી. અને એ કારણ જ તેઓ જ્ઞાની કહેવાય છે. તેઓના કથાય ઘણા માળા પડી ગયા હોય છે. આનંદ કે કામદેવ એવા શ્રાવક હતા. તેઓને બ્રતિયમ હતાં અને જે જે ભૌતિક સુખા હતાં તેને તેઓ કર્મના ફળરૂપે તથા પર માનતા હતા, તેથી તેને વ્રત કે નિયમ દ્વારા ત્યાગતા હતા. તે ચીજોમાં અંતરથી લાભ અને બાદાથી ત્યાગ એવી બેવડી સ્થિતિ તેમની ન હતી. જેમને ક્રોધ, માન, માયા અને લાભની અનંતાનુબ ધી કથાયની ચાકડીના ક્ષય કે ઉપશમ થાય તેમને જ આત્મદર્શન થાય. આનંદ અને કામદેવ શ્રાવક જ્ઞાવક જ્ઞાની હતા તેમ તો મુનિશ્રી પાતે જ કહે છે. તે સાબિત કરે છે કે તેમના કથાયો

૩૮. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર વિચાર નિરીક્ષણ ", આવૃત્તિ ૨, ૫. ૧૪૭.

માળા પડી ગયા હતા. જેના કથાય માળા પડી ગયા હોય તેને કજિયા કે ક'કાસ થાય એ સ'ભવિત છે ખરુ'?

આ ળધા ઉપરાંત એક બીજી વસ્તુ પણ ખ્યાલમાં રાખવા જેવી છે. શ્રીમફે આ ઉત્તર કર્ક વ્યક્તિને આપ્યા છે તે આપણે જાણતા નથી. સંભવિત છે કે એ વ્યક્તિનાં આંતરિક પરિણામાં ક્યાયભાવથી ભરેલાં હોય, અને શ્રીમફને લાગ્યું હોય કે માત્ર બાદ્ય વ્રતાદિમાં તે વ્યક્તિ પડી જાય તો તેને વિશેષ નુકસાન થવા સંભવ છે. તો તે સ્થિતિ ન આવે તેની ચેતવણી આપવા પણ આ પ્રકારનું વચન હચ્ચારાયું હોય. વ્રતનિયમ કરવાની તો હા જ કહી છે. પણ સાથે આંતરિક ક્રિયા પર પણ એટલા જ ભાર મૂકવા તેમણે જણાવ્યું છે. જૈનધર્મ એકાંતિક નથી, પણ બાદ્ય તેમજ આંતર બંને વૃત્તિ પર ભાર મૂકનાર છે, તેથી તે વસ્તુ યથાર્થ છે. વળી, આંતરવૃત્તિ છૂટે તો બાદ્યવૃત્તિ આપાઆપ છૂટતી જાય છે, પછી એ માટે લાંભા પ્રયત્ન પણ કરવા પડતો નથી. એથી એમ કહી શકાય કે શ્રીમફે અહીં બંને વસ્તુ પર સાથાસાથ ભાર મૂકી જણાવ્યું છે. અને એની સાક્ષી તે પછીનું વચન આપી શકે છે. તે વચન છે: " ઊંચી દશાએ જવા વ્રતનિયમ કરવાં." આ વચન સૂચવે છે કે ભીતિક સુખની લાલસાથી નહિ પણ આત્માર્થ માટે વ્રતાદિ કરવાં. અને તેમ થવા માટે કજિયા, કંકાસ આદિ છુટવાં જોઈ એ.

મુનિ હર્ષચંદ્રજીએ "શ્રીમદ રાજચંદ્ર વિચાર નિરીક્ષણ"માં "ઉપદેશછાયા"નાં બીજા કેટલાંક વચના વિશે પણ જુદા મત દર્શાવ્યા છે. શ્રીમદ્દે પારમાર્થિક અને અપારમાર્થિક ગુરૂના ભેદ દર્શાવ્યા છે, તે વિશે મુનિશ્રી પાતાની કલ્પનાને બળે લખે છે કે એ ળંને પ્રકારના ગુરૂ વચ્ચે માટા લેદ હાય, તે સામાન્ય વાત તેમને ઉચ્ચારવાની એટલા માટે જરૂર પડી કે તેમની પાસે કાઈ વ્યક્તિ બાધ સાંભળવા એક વખત આવી હશે. ત્યાર પછી તે કરીથી આવી નહિ હોય, તેથી પાતા જેવા સફગુરથી તે સહન નહિ થયું હોય તેથી એ વાત નીકળી ગઈ હશે. આમ સદ્દગુરુ-અસદ્દગુરુ વચ્ચેના શ્રીમદ્દે બતાવેલા ભેદમાં મુનિશ્રી શ્રીમદ્ની પાતાને એકાંતે સદ્દગુરુ ગણવાની યુક્તિ જુએ છે. શ્રીમદનું બાહ્ય તપ કરતાં આંતરિક તપ પર ભાર મૂકવા સંખ'ધી વચન વિશે મુનિ એમ લખે છે કે તેમ કરવામાં તેઓના સ્વચ્છ ક છે. તેઓ શાઓ કેરવવા માટે, અને પોતાની ખરી સ્થિતિ છુપાવવા જ્ઞાનીની આજ્ઞા બહાર બાલે છે. શ્રીમદ્દે સત્પુરૂષનાં આંતરલક્ષણા જેવાં કે પૂર્વાપર અવિરાધ વાણી તથા ક્રોધ. માન. માયા. લાભ આદિના ત્યાગ, ખતાવ્યાં છે, તે વિશે મુનિ એવા આક્ષેપ કરે છે કે તેમણે બતાવેલા ગુણામાંના એક પણ ગુણ શ્રીમદ્દમાં ન હતા, તા પછી તેમણે આ બાધ કરવા જ એક તા ન હતા; તેઓ જ લોકોને ખાટે રસ્તે ચડાવતા હતા. ચાથા ગ્રાથસ્થાને ક્ષાચિક કે ઉપશમ બેમાંથી કાઈ પણ પ્રકારનું સમક્તિ જીવને હોઈ શકે એવા શ્રીમફના વચન વિશે લખતાં મુનિશ્રી જણાવે છે કે તે કથન સિહાંતને આધારે નથી, ગ્રંથને આધારે છે. અને તેઓ તે સિદ્ધાંત ગણે છે. શ્રીમફ શાસના ફાવે તેવા અર્થ કરે છે વગેરે. વળી, સમક્તિને કઈ અપેક્ષાથી કેવળજ્ઞાન કહેવાય છે તે સમજાવતાં શ્રીમદ્રનાં વચના માટે મુનિશ્રી એમ કહે છે કે શાસમાં દર્શાવેલી વાતોને શ્રીમદ પાતાને ફાવે તેવા ---

પાતાને ગુરુ ગણાવી શકાય તેવા — અર્થ કરે છે. આ બધાં તથા તે ઉપરાંતનાં શ્રીમદ્રનાં બીજાં વચના વિશેના મુનિ હર્ષચંદ્રજીના અભિપ્રાય વાંચીએ ત્યારે સહેજે એવી પ્રતીતિ થાય છે કે મુનિશ્રીનાં વચના તટસ્થ દષ્ટિથી નહીં પણ દ્વેષથી પ્રેરાયેલાં અને પૂર્વ પ્રહ સહિતનાં હોવાથી અ'ગત આક્ષેપા કરનારાં છે.

"ઉપદેશછાયા"માં ઘણા ઘણા વિષયા વિશે ટૂંકાણમાં સ્પષ્ટતાથી સમજવેલું છે. તેમાં શ્રીમદ્દના જ્ઞાનના તથા અનુભવના ઘણા લાભ વાચકવર્ગને મળી શકે તેમ છે. કેટલાક શખ્દોના સાચા અર્થ, કેટલીક શંકાએશનું સમાધાન, ઘણા પ્રશ્નોના ઉત્તર વગેરે એમાં મળે છે. અને વચ્ચે વચ્ચે આવતાં કથારૂપ દુશંતાથી વાચનના રસ જળવાઈ રહે છે, તેમજ સિદ્ધાંતા સમજવા સહેલા થઈ પડે છે.

"ઉપદેશછાયા"માં રજૂ થયેલા વિચારા શ્રીમદ્રની અન્ય લખાણમાં પણ જેવા મળે છે. તેમના પત્રો, "આત્મસિદિ", "માક્ષમાળા" વગેરે કૃતિઓમાં તે મળી આવે છે. એ બધું સાહિત્ય વ્યવસ્થિત છે, પણ આ વચના તેા સત્સંગ વખતે પ્રાસંગિક રીતે નીકળેલાં એટલે એ પ્રમાણમાં એાછાં વ્યવસ્થિત છે. તેમ છતાં આ વાંચતી વખતે કાઈ વસ્તુ કે પ્રસંગ અપૂર્ણ રહી ગયેલ હાય તેવી છાપ પડતી નથી; પણ વિષય ઝડપથી ક્રે છે તે જોઈ શકાય છે. તેમના આ જ્ઞાનના લાભ તેમના અન્ય સાહિત્યમાંથી પણ લઈ શકાય છે. એ દિષ્યે "ઉપદેશછાયા"ની કિંમત આજે એાછી લાગે એ બનવાજેગ છે, પણ આ નાંધ અંબાલાલભાઈ માટે તા ખૂબ જ ઉપયોગી નીવડી હશે, કારણ કે તે સમયે શ્રીમદ્રનું સાહિત્ય ઉપલબ્ધ ન હતું, વળી, તેમના સમાગમ વખતે પાતે જ એ વચના ઉતાર્યાં હોય એટલે તેમને સમજણ પણ વિશેષ પડે, ને શ્રીમદ્રના સત્સંગ ન હોય ત્યારે એના વાચન મનનથી તે ખાટ પણ કેટલેક અંશે પૂરી થાય, એ સમજી શકાય છે.

શ્રીમદ્દના સમાગમમાં આવતી વ્યક્તિઓને કઈ કઈ જાતના પ્રશ્નો ઊઠતા હતા, અને શ્રીમદ્દ તેનું સમાધાન કઈ રીતે કરતા હતા, તે પણ આપણે "ઉપદેશછાયા" આદિ દ્વારા જાણી શકીએ છીએ.

## '' લ્યાખ્યાનસાર – ૧"

"ઉપદેશનોંધ" અને "ઉપદેશછાયા"ની માફક ''વ્યાખ્યાનસાર-૧" એ પણ શ્રીમફે આપેલા ઉપદેશની નોંધ જ છે. વિ. સં. ૧૯૫૪ પપમાં માહ માસથી ચૈત્ર માસ સુધીના અરસામાં શ્રીમદ્દ મારળી રહ્યા હતા, તે વખતે તેમણે કરેલાં વ્યાખ્યાનાની નોંધ કાેઈ શ્રોતાએ કરી લીધેલી, તે નોંધ ''વ્યાખ્યાનસાર-૧" નીચે '' શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર" ગ્ર'થમાં પ્રગટ થઈ છે.

અહીં શ્રીમદ્દના ઉપદેશના સંગ્રાહકે ૨૨૨ ફકરાઓ પાડચા છે. તેમાં મુખ્યત્વે તત્ત્વિવારણા વિશેના જ ઉપદેશ સંગ્રહાયા છે. આત્મા, ધર્મ, સમ્યક્ત્વ, કેવળગ્રાન, ગુણસ્થાનક, કષાય, કર્મબંધ, નિર્જરા, માક્ષ, ક્રિયા આદિ અનેક તાત્ત્વિક બાબતા પરના શ્રીમદ્દના વિચારા અહીં રજૂ થયેલા છે. એમાં મુમ્રક્ષુઓ સમક્ષ આપેલા ઉપદેશના સાર હાેવાને લીધે, મુખ્ય મુખ્ય મુદ્દાઓ વિશેનાં ટાંચણ જ એમાં જેવા મળે છે, પણ વિષયવાર કે વિષયક્રમમાં વ્યવસ્થિત રીતે થયેલું લખાણ જેવા મળતું નથી. કેટલીક વાર એક જ વિષય પર જુદી જુદી જગ્યાએ નિર્પણ થયેલું જેવા મળે છે, તો કેટલીક વાર પુનરુક્તિ પણ જેવા મળે છે. આમ થવાનું મુખ્ય કારણ એ છે કે જુદા જુદા દિવસે એક જ વસ્તુ પર શ્રીમદ્દે કહ્યું હોય તો તે વિશેનું લખાણ જુદી જુદી જગ્યાએ આવે તે સ્વાભાવિક છે. વળી શ્રીમદ્દ પોતે પણ પ્રસંગોપાત ચર્ચા કરતા હતા, તેથી વિચારણાના ક્રમ વ્યવસ્થિત ન હાય તે સમજ શકાય તેવું છે.

"વ્યાખ્યાનસાર-૧"માં મુખ્યત્વે આતમા વિશેની માહિતી મળે છે. જીવ આધ્યાત્મિક રીતે આગળ વધવું હોય તો શું કરવું જોઈએ તે અહીં દર્શાવવામાં આવ્યું છે. જીવની કક્ષા અનુસાર ૧૪ ગુણસ્થાના જૈનધર્મમાં પાડેલાં છે, તેમાં મિથ્યાત્વથી શરૂ કરી કેવળજ્ઞાન સુધીની ભૂમિકાના વિભાગ કરેલા છે. પહેલે ગુણસ્થાને ચ'થિ છે. એ ચ'થિના ભેદ કરવા તે મેાક્ષમાર્ગમાં સૌથી અગત્યની બાબત શ્રીમદ્દે ગણાવી છે. જીવ અકામ નિર્જરા કરતા કરતા કરતા આ ચ'થિ છેદવા સુધી તા પહેાંચી જાય છે. પણ ત્યાં ચ'થિનું અને માહનીય કર્માનું એટલું બધું પ્રબળપણું હોય છે કે ચ'થિલેદ કર્યા વિના જ જીવ પાછા કરી જાય છે, તેનું પતન થાય છે. એમ કરતાં કરતાં કાઈ વખતે જો જીવ ખૂબ પ્રબળ બની, ચ'થિને છેદાને તેને એાળ'ગી જાય છે, તો તે ચાયે ગુણસ્થાને આવે છે.

ચાર્ચ ગુણુસ્થાન પહેાંચ્યા પછી જીવ ધીરે ધીરે આગળ વધતા વધતો અને કર્મના ક્ષય કરતા કરતા જ્યારે સંપૂર્ણ કર્મક્ષયની સ્થિતિએ પહેાંચે ત્યારે માક્ષ પામે છે. આથી માક્ષ મેળવવા માટેનું સૌથી અગત્યનું અને પ્રથમ સાધન સમક્તિ છે. જેટલે અ'શે આત્માની શુદ્ધતા પ્રગટે તેટલે અ'શે માક્ષ પ્રાપ્ત થયા ગણાય.

ચાય ગુલુસ્થાન પહોંચ્યા પછી માેક્ષ થાય ત્યાં સુધીમાં આત્માના અનુભવ એકસરખા જ થાય છે. તેમાં જ્ઞાનાવરણીય કર્મની તરતમતા અનુસાર જ્ઞાનની વિશુદ્ધતા એાછી અઠકી હોય છે. આ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થાય તે જ કેવળજ્ઞાન છે, એ જ માેક્ષ છે; તે અનુભવગમ્ય છે, બુદ્ધિના વિષય નથી, બુદ્ધિથી નક્કી થયેલી વસ્તુ હાય તા પછીથી કરે છે, પણ અનુભવગમ્ય વસ્તુ ત્રિકાળમાં તે જ સ્વર્પે રહે છે. માેક્ષ ત્રણે કાળમાં સમાન જ રહે છે.

આ કર્મથી છુટવા માટે ઘાતી કર્મોના સંપૂર્ણ ક્ષય થવા જોઈએ. વ્યાખ્યાનસારમાં શાસ પ્રમાણે કર્મના લેદ શ્રીમદ્દે જણાવ્યા છે. કર્મ અનંત પ્રકારનાં છે, તેમાં મહત્ત્વનાં ૧૫૮ છે, તેમાં મુખ્ય ૮ છે; અને એમાં પણ સૌથી પ્રભળ માહનીય કર્મ છે. માહનીય હણાય તો બીજા કર્મો આપાઆપ શિયિલ થઈ જાય છે. આ કર્મોથી જ્યારે જીવના છુટકારા થાય ત્યારે તેના જન્મ તથા મરણના ફેરા બ'ધ થાય છે, અને તે પ'ચમ ગતિ એટલે કે માક્ષ પામે છે.

અહીં જોયું તે પ્રમાણે માક્ષ મેળવવા કર્મની નિર્જરા કરવી જોઈએ. રાગસહિત પ્રવૃત્તિ તે કર્મ, અને રાગરહિત અધ્યવસાય તે નિર્જરા. કર્મની નિર્જરાના બે પ્રકાર છે: સકામ અને અકામ. સકામ નિર્જરાથી કર્મ છૂટે છે, અને આતમા પ્રગટ થાય છે, ને નવાં કર્મ બંધાતાં નથી. અકામ નિર્જરામાં જૂનાં કર્મ છૂટે છે, પણ સાથે સાથે રાગદ્વેષ થતાં હોવાને લીધે તેવી લીધે નવાં કર્મ બંધાતાં જાય છે. આમ ઉદય પ્રમાણે નિર્જરા થતી હોવાને લીધે તેવી નિર્જરાને ઔદયિક નિર્જરા પણ કહેવાય છે. આવી ઔદયિક નિર્જરા જીવે અનંત વાર કરી છે, પણ તેથી તેનું પારમાર્થિક કડ્યાણ થયું નથી; સકામ નિર્જરા કર ત્યારે જ કડ્યાણુ થયું.

સકામ નિર્જરા સમકિત આવે પછી જ થાય છે. તે પહેલાં તો ઔદયિક ભાવે જ નિર્જરા થયા કરતી હોય છે, અને તેથી કાઈ પણ કર્મ પ્રકૃતિના ક્ષય થયા હોતા નથી, એટલે કે જીવને અન તાનુબ'ધી કર્મ હોય છે. આ અન તાનુબ'ધી કર્મ એટલે શુ'? તે વિશે "વ્યાખ્યાનસાર – ૧"માં આ પ્રમાણે જણાવ્યું છે કે:—

"સમ્યક્ જ્ઞાન, સમ્યક્ દર્શન અને સમ્યક્ચારિત્ર એ ત્રણેની એક ચતા તે માક્ષ. તે સમ્યક્ જ્ઞાન, સમ્યક્ દર્શન અને સમ્યક્ ચારિત્ર એટલે વીતરાગ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્ર છે. તેનાથી જ અનંત સંસારથી મુક્તપણું પમાય છે. આ વીતરાગજ્ઞાન કર્મના અબ' ધના હેતુ છે. વીતરાગના માર્ગે ચાલવું અથવા તેમની આજ્ઞા પ્રમાણે ચાલવું એ પણ અબ' ધક છે. તે પ્રત્યે જે કો ધાદિ કષાય હોય તેથી વિમુક્ત થવું તે જ અન'ત સંસારથી અત્ય'તપણે મુક્ત થવું છે, અર્થાત્ માક્ષ છે. માક્ષથી વિપરીત એવા જે અન'ત સંસાર તેની વૃદ્ધિ જેનાથી થાય છે તેને અન'તાનુબ' ધી કહેવામાં આવે છે; અને છે પણ તેમ જ. વીતરાગના માર્ગે અને તેમની આજ્ઞાએ ચાલનારનું કલ્યાણ થાય છે. આવે જે ઘણા જીવાને કલ્યાણકારી માર્ગ તે પ્રત્યે કો ધાદિભાવ તે જ અન'તાનુબ' ધી કષાય છે. "લ્લ

આમ અનંતાનુખંધી કષાય વિશે સમજાવવા સાથે તેમાં એ પણ સમજાવ્યું છે કે ક્રોધ, માન, માયા, લાભ આદિ કષાય પણ અનંત સંસાર વધારનાર છે. એ રીતે જેતાં અનંત સંસાર ભાગવ્યા વિના જીવની નિવૃત્તિ ન થાય. પણ આપણે જાણીએ છીએ કે તેવા જીવા ઘણી વખત તે જ ભવમાં માક્ષ પામ્યાના પણ દાખલા છે. તેથી એમ જણાય છે કે ઉગ્ર તપશ્ચર્યા આદિથી એ કર્મની નિવૃત્તિ થાય છે, માટે સાચા અર્થમાં તે કર્મ અનંતાનુખંધી નથી. પણ વીતરાગભાવ પ્રતિના ક્રોધાદિ ભાવ તે જ અનંતાનુખંધી કર્મ છે.

આ અનંતાનુખંધી કષાયના નાશ થાય ત્યારે જ સમકિત આવે છે. તે આવે એટલે કર્મની પ્રકૃતિઓનો એક પછી એક ક્ષય થવા માંડે છે, એ તેના મહિમા છે. અને તે ક્ષય એટલી ઝડપથી થાય છે કે સમકિતી જીવના વધુમાં વધુ ૧૫ ભવે માક્ષ થાય છે; અને જે તેને વમી નાખવામાં આવે તાપણ તે જીવના વધુમાં વધુ અર્ધપુદ્દગલપરાવર્તનના સમયમાં માક્ષ થાય છે. સમક્તિનું આટલું બધું સામથ્યે હાવાને લીધે તે જેમ બને તેમ જલદી પ્રાપ્ત કરવાની શ્રીમદ્દે ભલામણ કરી છે.

૩૯. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૭૩૮.

સમક્તિ મેળવવાના પુરુષાર્થ કરતી વખતે પ્રાપ્ત થયેલા માર્ગમાં જે કંઈ ન સમજાય, કંઈ શંકા જેવું લાગે, તો ત્યાં જ અટકી ન રહેતાં આગળ વધવું, કારણ કે જ્ઞાનની શુદ્ધતા થતાં તે શંકા આપાઓપ ટળી જાય છે, તેમ શ્રીમદ્દે જણાવ્યું છે. આ માટે તેઓએ એક વ્યાવહારિક ઉદાહરણ આપ્યું છે. જેમ કાઈ ગામ જતી વખતે માર્ગમાં કાંટામાં ફાળિયું ભરાઈ જાય, અને તે પુરુષાર્થથી જલદી નીકળી ન જાય તો ફાળિયા માટે ત્યાં ખેસી રહેવા કરતાં ફાળિયું છોડી ચાલતા થવું વધુ હિતકારી છે, તેમ કાઈ નાની શંકાના સમાધાન માટે ત્યાં જ અટકી રહેવા કરતાં આગળ વધવું વધુ હિતકારી છે, તેમ શ્રીમદ્દે માર્ગદર્શન આપ્યું છે.

માક્ષમાર્ગમાં પ્રવર્તવું એ માટા ભાગ્યની વાત છે. પણ જીવ જે જે પુરુષાર્થ કરે છે તનું ઉત્તમ ફળ મેળવવું હાય તા તેની સર્વ કિયા જ્ઞાનીની આજ્ઞા અનુસાર થવી જોઈએ. પાતાના સ્વચ્છં દથી થયેલી કિયાના કંઈ પણ લાભ થતો નથી, ઊલટાના ગેરલાભ થાય છે. સ્વચ્છં દના દોષ મટાડવા માટે જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ ચાલવાનું છે, અને તેમ કરવા માટે પ્રથમ ઉપદેશ લવાના છે, કાઈને ઉપદેશ આપવાના નથી. આમ કરવામાં નથી આવતું તા, સ્વચ્છં દથી ચાલતાં જીવની વૃત્તિઓ શાંત થવાને બદલે ઉન્માદી થઈ જાય છે અમે વિશેષ કર્મળં ઘ થાય છે, પણ જીવ જે જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ ચાલે તા તેના કર્મની નિર્જશ થાય છે. જ્ઞાનીના આ માહાતમ્ય ઉપર શ્રીમદ્દે કેકઠેકાં હો ભાર મૂક્યો છે.

પ્રવૃત્તિ કરતાં બીજી કેાઈ પણ બાબતમાં શ'કા થાય તો થવા દેવી, પણ આત્માનાં છ પદમાં તો કદી શ'કા કરવી જ નહિ, અને તે વિશે તો જ્ઞાનીએ જેમ જાણ્યું છે તેમ જ છે, તેવી શ્રદ્ધા રાખવી આ શ્રદ્ધાના બે પ્રકાર છે: એાઘશ્રદ્ધા અને વિચારપૂર્વકની શ્રદ્ધા.

સાચી વિચારપૂર્વં કની શ્રહા આવતાં સમકિત થાય છે. સમકિત વર્ધમાન થતાં કેવળત્તાન પ્રાપ્ત થાય છે. કેવળત્તાન આત્માથી પ્રગટે છે; તે દેહથી નિપજાથી શકાતું નથી. જેને મિત કે શ્રુત જ્ઞાન ન હાય તેને કેવળત્તાનનું સ્વરૂપ સમજાતું નથી. પણ તે જ્ઞાન મળતાં, જીવની કક્ષા ધીરે ધીરે આગળ વધતાં, કેવળત્તાનનું સ્વરૂપ સમજાય છે. અને પછી તો એક સમય એવા આવે છે કે જ્યારે જીવ પાતે જ કેવળત્તાન પ્રાપ્ત કરે છે.

આમ આત્મા, સમિક્ત, કેવળજ્ઞાન, માક્ષમાર્ગ, કર્મ વગેરે મુખ્ય મુદ્દાઓની વિચારબા ઉપરાંત શ્રોતા સમુદાયને થતી કેટલીક શંકાઓનું સમાધાન પણ " વ્યાખ્યાનસાર – ૧"માં જેવા મળે છે; જેમ કે — નિગાદમાં તથા કંદ્રમૂળમાં અનંત જીવ કઈ રીતે હોઈ શકે? પુદ્દગલનું અચિંત્ય સામર્થ્ય કઈ રીતે સમજાય? ગુણ અને ગુણી વચ્ચે શા ભેદ છે? નયભેદ કઈ રીતે છે? — વગેરે શંકાઓનું સમાધાન કરતી સમજણ અહીં અપાયેલી છે. આ ઉપરાંત કર્મનું સ્વરૂપ, કાળ, ક્રિયા, જાતિસ્મરણ્જ્ઞાન, કષાય આદિ વિશેની શ્રોતાયાં આ માહિતી એમાં અપાયેલી છે.

" વ્યાખ્યાનસાર – ૧ "માં તત્ત્વના ઘણા ઘણા વિષયા પર શ્રીમદ્રની શાસોક્ત વિચારણા જોવા મળે છે, એ પરથી તેમના બહાળા શાસજ્ઞાનના તથા તેમના આત્માનુસવના આપણન ખ્યાલ આવે છે. આમ આ લખાણમાં શ્રોતાએ શ્રીમદ્રના વ્યાખ્યાનમાંથી પાતાને જે ઠીક લાગ્યું હોય તે જ ઉતાર્યું હોવાને લીધે તેમાં શ્રીમદ્રનું સર્વાંગીણ પાસું જેવા મળતું નથી, એ જ કારણે "ઉપદેશનાંધ" અને "ઉપદેશછાયા "માં ગ્રંથ કે ગ્રંથકાર વિશેના અભિપ્રાય, અંગત અને વ્યક્તિગત પ્રસંગો, તત્કાલીન બનાવા વગેરે વિશેની નોંધ જેવા મળે છે, તેના અહીં અભાવ દેખાય છે. આ ઉતારનાર શ્રોતાએ માત્ર તત્ત્વની વાતો તથા તે વિશેના અભિપ્રાયને જ લક્ષમાં રાખીને નાંધ કરી છે.

### <sup>44</sup> વ્યાખ્યાનસાર – ૨ <sup>27</sup>

વિ. સં. ૧૯૫૬ના અપાડ-શ્રાવણ માસમાં શ્રીમદ્ર મારબી હતા તે વખતના તેમના ઉપદેશની, તથા તેમને પુછાયેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરાની નોંધ બીજા કાઈ મુમુસુ ભાઈએ કરેલી તે " શ્રીમદ્ર રાજચંદ્ર " શ્રુંથમાં " વ્યાખ્યાનસાર – ૨ " નામે આપવામાં આવી છે

" વ્યાખ્યાનસાર – ર "માં મિતિ પ્રમાણે સાર ઉતારાયેલા છે. વળી, તેમાં તત્ત્વની સમજણ, રાખ્દાના અર્થા, સુવાકથો વળેરે નાના ટાંચણરૂપે મળે છે. આમ " ઉપદેશછાયા"ની જેમ " વ્યાખ્યાનસાર – ર "ની નાંધ પણ વ્યવસ્થિત રીતે થયેલી છે. આ નાંધ ત્રીસ દિવસ સુધી અપાયેલા બાધનાં છે, તેથી તેના ૩૦ વિભાગ પાડવામાં આવ્યા છે, પ્રત્યેક દિવસના એક વિભાગ રાખવામાં આવ્યા છે.

આ વિભાગમાં મુખ્યત્વે સુભાષિત જેવાં વાકચો, તાત્ત્વિક બાબતની ટૂંકાણમાં સમજણ, સૂત્રની ગાથાની સમજણ, અન્ય ગ્રંથામાંથી પદ્મ અવતરલ, કાઈ કાઈ ગ્રંથ અને ગ્રંથકાર વિશેની સમજણ, શબ્દોના અર્થ વગેરેના સમાવેશ થયેલા છે. પણ આ બધું ખૂબ ટ્રંકાણમાં ઉતારી લેવાયેલું છે; વિસ્તાર તો બહુ થાડા મુદ્દા વિશે જ જોવા મળે છે, તથી પ્રત્યેક વસ્તુ એકબીજાથી સ્વતંત્ર હાય એવી છાપ આપણા મન ઉપર પડે છે.

જીવના પ્રકાર, જાતિસ્મરણજ્ઞાન, આત્માના અસ્તિત્વ અને નિત્યત્વના પ્રમાણ, મોક્ષમાર્ગની સરળતા અને અગમ્યતા, દેહ અને આત્માની ભિન્નતા, " દેવાગમસ્તોત્ર " અને "તત્ત્વાર્થસૂત્ર"ની ઢીકા " સર્વાર્થસિહિ "ની પહેલી ગાયાની સમજણ આદિ વિશે થાડી વિસ્તારથી સમજણ અપાયેલી છે; બાકી તો પ્રત્યેક મુદ્દા વિશે બેચાર વાકચથી વધારે લંબાણ નથી. આમ જોઈએ તો " વ્યાખ્યાનસાર – ર "માં પણ પ્રકીર્ણ વિષયા વિશે શ્રીમદ્દના વિચારા જ જોવા મળે છે. અને એમાં અમુક મુદ્દા વિશે વ્યવસ્થિત વિચારણા રજૂ થઈ હોય એવુ' જોવા મળતું નથી.

જીવના શ્રીમફે બે પ્રકાર ખતાવ્યા છે: સિદ્ધ અને સંસારી. શાસના આધારે સિદ્ધ જીવના તેમણે તીર્થ, અતીર્થ, તીર્થકર, અતીર્થકર, સ્વયંબુદ્ધ, પ્રત્યેકબુદ્ધ વગેરે મળી કુલ ૧૫ ભેદનાં નામ જણાવ્યાં છે; ત્યારે સંસારીના એક પ્રકારે, બે પ્રકારે, ત્રણ પ્રકારે એમ વધતાં વધતાં અનેક પ્રકારે લેદ ગણાવ્યા છે. તેમાં તેમણે ઉપયોગ લક્ષણે એક પ્રકારે, ત્રસ અને સ્થાવર એમ બે પ્રકારે, લિંગ અપેક્ષાએ ત્રણ પ્રકારે, ગતિ અપેક્ષાએ ચારે પ્રકારે ઇત્યાદિ ૧૪ ગુણસ્થાનની અપેક્ષાએ ૧૪ પ્રકારે જીવના ભેદ થાય ત્યાં સુધી વર્ણુ છે. અને એ રીતે વધતાં વધતાં અનેક પ્રકારે જીવ ગણી શકાય એમ જણાવ્યું છે. " ઉત્તરાધ્યનસૂત્ર"ના ૩૬મા અધ્યયનમાં જીવના પ્રકાર આ પ્રમાણે વર્ણુ વેલા છે. તેના અનુવાદ કરવાનું શ્રીમદ્રે ચાલુ કરેલું, જે અપૂર્ણ રહેલ છે. તે થાડું આગળ વધારી ટૂંકાણમાં જણાવાયું છે.

પોતાના પૂર્વ ભવાનું જ્ઞાન તે જાતિસ્મરણજ્ઞાન. પોતાના પૂર્વ ભવા યાદ કરવાનાં પૂરતાં સાધન ન હોવાને લીધે, તથા પૂર્વ પર્યાય છોડતાં મૃત્યુ આદિ વેદનાના કારણને લઈને, નવા દેહ ધારણ કરતાં ગર્ભવાસને લઈને વર્ત માન દેહમાં અતિલીનતાને લઈને જીવને પૂર્વ ભવનું જ્ઞાન થતું નથી. પણ જેમ બાલ્યકાળના પ્રસંગો માટપણે કેટલાકને યાદ નથી રહેતા, તેથી બાલપણું ન હતું તેમ કહી શકાય નહિ, તેમ અમુક કારણસર પૂર્વ ભવનું જ્ઞાન ન થાય તેો પૂર્વ ભવ નથી એમ કહી શકાય નહિ. આમ દર્શત દ્વારા શ્રીમફે જાતિસ્મરણજ્ઞાન કોને થાય, કઈ રીતે થાય, તે સમજાવ્યું છે. અને એના અનુસંધાનમાં તેમણે આત્માના અસ્તિત્વ અને નિત્યત્વનાં પ્રમાણો આપેલાં છે. એ જ પ્રમાણે વિભાવદશાને લીધે મતભેદ પડવાથી માલમાર્ગ અગમ્ય બન્યો છે, અને મતભેદની કડાકૂટ જવા દર્શ આત્મા અને પુદ્દગલ વચ્ચે વહેં ચણી કરી, શાંતપણે આત્મા અનુભવવામાં આવે તો મોલમાર્ગ સરળ પણ છે, એ પ્રમાણે અતાવી મોલમાર્ગનું અગમ્યપણું તથા સરળપણું કઈ અપેક્ષાથી છે તે તેમણે સમજાવ્યું છે.

" વ્યાખ્યાનસાર – ર "માં સમંતભદ્રાચાર્યના " દેવાગમસ્તાત્ર "ના પહેલા શ્લોક "તત્ત્વાર્થસૂત્ર "ની " સર્વાર્થસિદ્ધિ " નામે ટીકાની પહેલી ગાયા, " દશ્વૈકાલિકસૂત્ર "ની પહેલી ગાયા તથા " આચારાંગસૂત્ર "ના સાતમા અધ્યયનની નવમી ગાથાની ટૂંકાણમાં સમજણ આપેલી છે. આ ઉપરાંત તેમાં આન દઘનજી, બનારસીદાસજીનાં પદામાંથી તથા " સ્વામી કાર્તિ કેયાનુપ્રેક્ષા "માંથી લીધેલાં પઘાવતરણા પણ જોવા મળે છે. કચારેક તેનાં ભાવાર્થ કે સમજણ પણ અપાયેલ છે.

આમાં કેટલીક વખત નાનાં નાનાં સુવાદથો જેવાં કે, " જ્ઞાન વૈરાગ્ય સાથે અને વૈરાગ્ય જ્ઞાન સાથે હોય છે. એકલાં ન હોય. "૪૦ " શાંતપાણું પ્રાપ્ત કરવામાં જ્ઞાન વધે છે. " ૪૧ વગેરે મળે છે. પાણ આવાં વચના કરતાં આમાં જૈન પર પરામાં બનેલા બનાવા, જૈનમાર્ગની સમજણ આપતી ક્રિયા વગેરે વિશેનાં વચનાના સ ગ્રહ વધુ જોવા મળે છે. તદુપરાંત તીર્ધ કર પ્રભુપ્રણીત માર્ગ, કર્મ અને તેના પ્રકાર, ક્ષાયિક ચારિત્રનાં લક્ષણ, આયુષ્યપ્રકૃતિ, ગતિ જાતિ આદિના લાગવટાના પ્રમાણના આધાર, જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ ચાલવાથી યતા લાભ વગેરે અનેક તત્ત્વા વિશે ઉતારાયેલી બખ્ળે પ'ક્તિની ક'ડિકાઓના પણ આમાં સમાવેશ થાય છે; ઉદાહરણ તરીકે— " આશરે બે હજાર વર્ષ ઉપર જૈન યતિ શેખરસૂરિ આચારે વૈશ્યને ક્ષત્રિય સાથે મેળવ્યા." ૪૨ " સનાતન આત્મધર્મ તે શાંત થવું, વિરામ

૪૦. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અમાસ આવૃત્તિ, પૃ. હદ્દર.

૪૧. એજન, પૃ. હદ્દ. ૪૨. એજન, પૃ. હદ્દ.

થવું તે છે; આખી દ્રાદશાંગીના સાર પણ તે જ છે. તે ષડ્દર્શનમાં સમાય છે, અને તે ષડ્દર્શન જૈનમાં સમાય છે. "83 જેવાં અનેક વચના જેમાં ગ'ભીર વિષયાની કે પ્રાસ'ગિક બાબતાની માહિતી આપવામાં આવી હાય, તે "વ્યાખ્યાનસાર – ર "માં સ'ગ્રહાયેલા જેવા મળે છે,

આ વચનામાં ઘણી વખત મહાન આચાર્યા, તેમની કૃતિઓ વગેરે વિશેનું લખાણ પણ જેવા મળે છે. હેમચંદ્રાચાર્યની જાતિ, વૃત્તિ, તેમના ગુરુ વિશેની માહિતી પણ અહીં મળે છે. એ જ પ્રમાણે યશોવિજયા મળે છે. '' લગવતી આરાધના '', '' પરમાત્મ-પ્રકાશ '' જેવા ગંથાના વાચન માટેની ભલામણ, તેની છૂટક છૂટક ટૂં કાણમાં સમજણ, તે વિશે શ્રીમદ્રના અભિપ્રાય વગેરે અહીં અપાયેલ છે; જે આપણે '' પરમશાંત રસમય ' ભગવતી આરાધના ' જેવા એક જ શાસ્ત્રનું સારી રીતે પરિશુમન થયું હોય તો બસ છે, કારણ કે આ આરા( કાળ)માં તે સહેલું છે, સરલ છે. ''ઇઇ જેવાં વાકચોમાં જોઈ શકીએ છીએ. કુંદકું દાચાર્ય રચિત પ્રાભૃતા વિશે પણ તેમાં કેટલીક માહિતી આપી છે. આમ અહીં યું શ, ચે થકાર, તેમની સ્થિતિ, તેમની કક્ષા વગેરે વિશેનાં વચના પણ સંગ્રહાયેલાં છે.

છલસ્થ, શૈલેશીકરણ, સાપક્રમ, નિર્મક્રમ, અનપવર્તન, અસમ'જસતા આપ', લય'ત્રાણ, અનાગાર, અણુગાર સમિતિ, સત્તાગત, અનુપપન્ન, સ્થવિરકલ્પ, જિનકલ્પ, સાધુ, મુનિ, યતિ વગેરે મળી લગભગ ૮૦ જેટલા પારિભાષિક શખ્દાના અર્થ આમાંથી મળે છે. આ પરથી અનુમાન થઇ શકે કે શ્રીમદ્ પાતે પાતાના વ્યાખ્યાનમાં આવતા અનેક શખ્દાના અર્થ પણ પ્રસ'ગાપાત્ત સમજાવતા જતા હોવા જેઈ એ.

શ્રીમદ્રના અન્ય સાહિત્યની જેમ આ "વ્યાખ્યાનસાર – ર"માં પણ તેમની સર્વ પ્રતિ આદરવાળી દૃષ્ટિ નજરે ચડે છે. તેઓ ષડ્દર્શનની સમજણ આપી જૈનધર્મની ઉત્તમતા ખતાવે છે, તેમ છતાં અન્ય ધર્મો વિશે પણ તેમનું વલણ ઉદાર જ જેવા મળે છે. એ જ રીતે તેમણે જૈનધર્મમાં પડી ગયેલા દિગંભર અને શ્વેતાંબર જેવા ફાંટાઓનો ઉદ્લેખ કર્યો છે, પણ તેમાં કચાંય તેમના રાગ કે દેષ દેખાતા નથી; એટલું જ નહિ, તેમની અભિલાષા તો એવી હતી કે લોકોમાં પ્રવર્તતા મતભેદ એાછા થાય; જેમ કે:—

"જૈનધર્મના આશય, દિગ'બર તેમજ શ્વેતાંબર આચારેના આશય, ને દ્રાદશાંગીના આશય માત્ર આત્માના સનાતન ધર્મ પમાડવાના છે, અને તે જ સારરૂપ છે. આ વાતમાં કાઈ પ્રકારે જ્ઞાનીઓના વિકલ્પ નથી, તે જ ત્રણે કાળના જ્ઞાનીઓનું કહેવું છે, હતું અને થશે. પણ તે નથી સમજાતું તે જ માટી આંટી છે. " પ્ય

આવાં વચનામાં તેઓ વસ્તુના સમન્વય કેવી રીતે કરતા હતા, મતમતાંતર મિટાવવા કેવા પ્રયત્ન કરતા હતા તે જોઈ શકાય છે. અને આ બધાના સારા અ'શાના સમન્વયરૂપ માક્ષમાર્ગમાં તેમને કેટલી શ્રદ્ધા હતી તે માટે જુઓ —

૪૩. "્શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આકૃત્તિ, પૃ. હદ્ય.

૪૪. એજન, પૃ. ૭૭૧. ૪૫. એજન, પૃ. ૭૬૫.

"અમારી આજ્ઞાએ વર્તાં જે પાપ લાગે તો તે અમે અમારે શિર એહી લઈએ છીએ, કારણ કે જેમ રસ્તા ઉપર કાંટા પડ્યા હોય તે કાઈને વાગશે એમ લાણી માર્ગ ચાલતાં ત્યાંથી ઉપાડી લઈ કાઈને જ્યાં ન લાગે તેવી બીજી એકાંત જગાએ કાઈ મૂકે તો કાંઈ તેણે રાજ્યના ગુના કર્યો કહેવાય નહિ, તેમ રાજા તેના દંડ કરે નહિ. તેમ માક્ષના શાંત માર્ગ અતાવવામાં પાપ કેમ સંભવે ?" જિ

"વ્યાખ્યાનસાર – ર"માં ઉપર જેયાં તે કરતાં પણ ઘણા વધુ વિષયા જેમ કે – કર્મના ઉદયમાં ફેરફાર ન થઈ શકે, પ્રદેશબ'ધ કઈ રીતે થાય, કરણાનુયાંગ એટલે શું છે, અભવ્ય જીવ, હિંદના લાકાની વૃત્તિ, જૈનધર્મ સિવાયના અન્ય ધર્મામાં અહિંસાની દરિએ બોદ્ધ ધર્મનું ચિક્યાતાપણું વગેરે વિશેનું લખાણુ પણ જેવા મળે છે. અહીં નાના-માટા અનેક વિષયા પરત્વેનું લખાણુ હાવાથી વિષયવૈવિધ્ય ઘણા પ્રમાણમાં છે. આને લીધે કાઈ એક વિષય વિશે કમવાર લખાણુ, કે કાઈ વિષય અ'ગે સવિસ્તર લખાણુ મળતું નથી, પણ જુદા વિષયા પરત્વે છુટક છુટક લખાણું જેવા મળે છે. આ બધા વિચારા આપણુને શ્રીમદ્દના અન્ય સાહિત્યમાં એક અથવા બીજા રૂપે જેવા મળે છે. એ મહત્ત્વના સાહિત્યની સરખાનણીમાં "વ્યાખ્યાનસાર"ની બહુ અગત્ય નથી, પણ જે શ્રોતાએ આ ઉતાર્યું હશે, તેને માટે તે ઘણું ઉપયોગી નીવડ્યું હશે એમાં શ'દા નથી. કારણુ કે તે વખતે શ્રીમદ્દનું બીજું સાહિત્ય બહુ એાછા પ્રમાણુમાં ઉપલબ્ધ હતું. આ વિભાગ વિશે પંહિત સુખલાલજીએ લખ્યું છે કે:—

"' વ્યાખ્યાનસાર' આખા જૈન તત્ત્વજ્ઞાનની રુચિવાળા બધાએ વાંચવા જેવા છે. એ વાંચતાં એમ લાગે છે કે, એમણે સમ્યકૃત્વ પાકું અનુલવ્યું ન હાય તા એ વિશે આટલી સ્પષ્ટતાથી વાર'વાર કહી ન શકે. તેઓ જ્યારે એ વિશે કહે છે, ત્યારે માત્ર સ્થૂલ સ્વરૂપ નથી કહેતા. એમના એ સારમાં ઘણા પ્રસિદ્ધ દાખલાએ આકર્ષક રીતે આવે છે. ''૪૭

પ'ડિતજીએ આપેલા આ અભિપ્રાય સર્વ ઉપદેશનાંધને લાગુ પડી શકે તેવા છે.

"ઉપદેશનાંધ", "ઉપદેશછાયા" તથા "વ્યાખ્યાનસાર – ૧ અને ૨" એ ચારે વિભાગ, આપણે જોયું તેમ, લગભગ એક જ પ્રકારના છે. તેમાં શ્રીમદ્ દ્વારા અપાયેલા ઉપદેશની ઝુદાઝુદા મુમુક્ષુઓએ ઉતારેલી નાંધ આપેલ છે. આ ઉપરાંત આ મુમુક્ષુઓની પ્રવૃત્તિ પણ સારી હોવાને લીધે તથા શ્રીમદ્ પ્રતિ તેમને ખૂબ જ પૂજ્યભાવ હોવાને લીધે તેઓએ અને ત્યાં સુધી શ્રીમદ્ની જ ભાષા જાળવી રાખી છે, તે આ ચારે વિભાગની ભાષાને શ્રીમદ્ના અન્ય સાહિત્ય સાથે સરખાવતાં જણાય છે.

શ્રીમદ્રના અન્ય લખાણુ જેટલું આ ચારે વિભાગનું લખાણુ મહત્ત્વનું નથી, પણ તેમનાં તમામ લખાણુંના અભ્યાસ કરનારાઓ માટે તે અવશ્ય ઉપયાગી છે. શ્રીમદ્દને મુખેશી વહેલી વાણુમાંથી કેટલાંક વચના અહીં એવાં જેવા મળશે કે અન્યત્ર એ જ રૂપે ન પણ હોય.

४६. " श्रीमइ राज्य'द्र ", आवृत्ति, ए. ७७१.

૪૭. '' શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર – એક સમાલાયના ", '' શ્રી રાજ્યંદ્રનાં વિચારસ્તના ", પૃ. ૧૭૫.

# **વિભાગ પાંચમાે** સ્વ-પર આત્મવિકાસમાં શ્રીમદ્દના ફાળાે

#### પ્રકરણ ૧૨

# શ્રીમદ્રના ક્રમિક આત્મવિકાસ

આંભવયથી જ શ્રીમદ્દમાં કેટલાક આત્મિક ગુણોનો આવિલાંવ જેવા મળતો હતો. અને વય વધવા સાથે તે ઉપરાંતના બીજા ગુણો પણ તેમનામાં ખીલતા ગયા હતા. તેમનું ધ્યેય માક્ષ મેળવવાનું હતું, અને તે માટે તેમણે પ્રબળ પુરુષાર્થ પણ ઉપાડદ્યો હતો. આ પુરુષાર્થના પરિણામમાં તેમણે આત્માની નિર્મળતા અને સિદ્ધિઓ ઉત્તરાત્તર પ્રાપ્ત કરી હતી. અને તેમના આત્માની વિશુદ્ધિમાં ઘણો ઝડપથી વધારા થતો ગયા હતો, તે આપણે તેમના સમગ્ર સાહિત્ય તથા અન્ય ઉપલબ્ધ માહિતીના આધારે જાણી શકીએ છીએ. સામાન્ય વ્યક્તિ તો એ ઝડપથી વિકાસ સાધી શકે કે કેમ તે પણ પ્રશ્ન જ છે. અલખત, શ્રીમદ્દને એ વિકાસ સાધવામાં કેટલાંયે વિદના આવ્યાં હતાં, અને તેઓ એ બધાંમ ઓળ ગીને કઈ રીતે આગળ વધ્યા હતા, તેના ઇતિહાસ એ જ તેમના આત્માના ક્રમિક વિકાસ. આત્મા આદિના અસ્તિત્વની અશ્વદાથી શરૂ કરી, તેમાં શ્રદ્ધા કેળવી '' કેવળ લગભગ ભૂમિકા"ને સ્પર્શ કરવા સુધીના વિકાસ તેમણે માત્ર ૩૩ વર્ષના આયુષ્યમાં સાધ્યા હતો.

શ્રીમદ્દે સાધેલા આત્મિક વિકાસને સમજવા માટે તેમના જીવનને ચાર વિભાગમાં વહેંચવું યાંગ્ય છે. તેમાં સૌપ્રથમ તબક્કો વિ. સં. ૧૯૪૧ સુધીના ગણી શકાય. વિ. સં. ૧૯૪૧ સુધીના કાળ તેમના મંથનકાળ હતા. જગતમાં પ્રવર્તતા અનેક ધર્મોમાં કરોા ધર્મ શ્રેષ્ઠ, તેનું પરીક્ષણ તથા સત્યશાધન કરવામાં, તથા આત્માદિનાં અસ્તિત્વની વિચારણા કરવા માટે તેમણે વિ. સં. ૧૯૪૧ સુધીનાં વર્ષા ગાળ્યાં હતાં.

વિ. સં. ૧૯૪૨થી વિ. સં. ૧૯૪૬ સુધીના સમય એ શ્રીમદના વિકાસક્રમના બીજો તબક્કો છે. વિ. સં. ૧૯૪૧ સુધીમાં અનુભવેલા આત્મમંથનના પરિણામે તેમને વિ. સં. ૧૯૪૨માં અપૂર્વ વૈરાગ્ય જાગ્યા અને સંસાર તરફના નિવેદ ઘણા વધી ગયા. આ ગાળામાં તેમણે આત્માના નિર્ધાર કર્યા અને તેના અસ્તિત્વ આદિની અવ્યક્ત પ્રતીતિ પણ અનુભવી. વેદાંતાદિ દર્શનાના મંથનમાં વીતરાગમાર્ગ પ્રતિનું વલણ શરૂ થયું, અને અસંગદશાની ઇચ્છાની શરૂઆત થઈ.

વિ. સં. ૧૯૪૭થી ૧૯૫૧ સુધીના સમય ત્રીજે તખકો ગણી શકાય. તેમાં તેમણે આતમાં હોવાના સ્પષ્ટ નિર્ધાર કર્યા. વિ. સં. ૧૯૪૭માં તેમને શુદ્ધ સમક્તિ પ્રગટશું, એટલે કે અનુભવસ્વરૂપ આત્મન્નાન પ્રગટશું. અને વીતરાગમાર્ગ પ્રતિનું વલણ વધ્યું. એ અરસામાં પ્રવૃત્તિઓના તથા સાંસારિક જવાબદારીઓના ઘણા વધારા થયા, જે તેમની અસંગદશાની ઇચ્છા કરતાં સાવ વિરુદ્ધ પ્રકારના હતા. તેથી આત્મશુદ્ધિ કરવા તેમને ઘણા પ્રમળ પુરુષાર્થ કરવા પડ્યાં, અને ક્ષાયિક ચારિત્ર પામવાની, નિરાવરણ જ્ઞાન મેળવવાની આકાંક્ષા વિશેષ તીલ ખની.

છેલ્લા અને ચાર્યા તબક્કો તે વિ. સ'. ૧૯૫૨થી વિ. સ'. ૧૯૫૭ સુધીના એટલે કે તેમના દેહાંત થયા ત્યાં સુધીના સમય. આ સમયમાં પ્રવૃત્તિથી આવતાં વિદના હળવાં બન્યાં. આત્માના અફર નિર્ણય થયા. વીતરાગમાર્ગની સ'પૂર્ણ ખાતરી અને તે જ માર્ગ શ્રેષ્ઠ છે તેવા નિર્ધાર થયા. વીતરાગતાની વિશેષ તીવતા તેમનામાં આવી, પરિણામે " કેવળ લગભગ"ની ભૃમિકા સુધી પહોંચ્યા પછી તેમના દેહવિલય થયા. શ્રીમદ્રના ક્રમિક આત્મ- વિકાસના આ ચાર તબક્કા આપણે સવિગત એઈએ.

## તબકો પહેલા: મ'ચનકાળ

વિ. સં. ૧૯૨૪માં શ્રીમદ્દના જન્મ થયા. તેઓ ત્રણ-ચાર વર્ષના થયા ત્યારથી તેમના કંટલાક ગુણોના તેમ જ તેમને વરેલી તીત્ર સમરણશક્તિના આછા પરિચય તેમના કુટું બી-જેનાને તથા આંડાશીપાંડાશીઓને થવા લાગ્યા. આ ઉપરાંત શાંતિવાળી રમતગમત પ્રત્યેની રુચિ, તોફાન તરફના અણુગમાં અને વસાદિ વિશેની નિઃસ્પૃહતા તેમનામાં એ વયે પણ જેવા મળતાં હતાં. તેઓ સાત વર્ષના થયા ત્યાં સુધીના સમય બાળસુલભ રમતામાં તેમણે વિતાવ્યા હતાં. એ રમતામાં તેમને વિજય મેળવવાની તથા રાજરાજે ધર જેવી ઊંચી પદવી મેળવવાની તીત્ર ઇચ્છા રહેતી. પણ ખાવાપીવાની, સૂવાબેસવાની, સારાં વસ્ત્ર પહેરવાની કે તેને સ્વચ્છ રાખવાની વગેરે બાબતમાં તેમની દશા વિદેહી જેવી હતી તેમ તેમણે પાતે જ "સમુચ્ચયવયચર્યા"માં જણાવ્યું છે. એટલે કે સાંસારિક સુખામાં રાચવાને બદલે એ વયે પણ તેઓ કલ્પનામાં રાચતા હતા. તેમનું હૈયું પહેલેથી ઘણું કામળ હતું; કાઈને દુઃખી કરવાની તેમને ઇચ્છા થતી નહિ.

સાત વર્ષની વર્ષે એટલે કે વિ. સં. ૧૯૩૧માં તેમને જિતસ્મરણુત્રાનની શરૂઆત થઈ. તેમણે પાતે જ એક કાવ્યમાં એ વિશે લખ્યું છે કે, "ઓગણીસસે' ને એક્ત્રીસે, આવ્યા અપૂર્વ અનુસાર રે." શ્રી અમીચંદભાઈના અવસાનના નિમિત્તથી આ જ્ઞાનની તેમને શરૂઆત થઈ, પરિણામે બાળવથથી જ વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થવા લાગી. આ જ વર્ષથી તેમણે અભ્યાસની પણ શરૂઆત કરી, અને તેમાં, તેમની સ્મૃતિની બળવત્તરતાને લીધે, માત્ર બે વર્ષના ગાળામાં જ એમણે ગુજરાતી સાતે ચાપડીના અભ્યાસ પૂર્ણ કર્યા; અને પછી બીજા બે વર્ષ સુધી જુદી જુદી તાલીમ લીધી. આમ સાતથી ૧૧ વર્ષ સુધીના ગાળા તેમણે કેળવણી લેવામાં ગાળ્યા. આ સમય સુધીમાં તેમનાથી બહુ ભદ્રિકપણું સેવાયું હતું, અને તેઓ માણસજાતના ખૂબ જ વિધાસુ હતા. વળી, તેઓ વાતડાહ્યા, રમતિયાળ અને આન'દી પણ હતા. તે વખતની પાતાની આત્મદશા વિશે શ્રીમદ્ લખે છે કે:—

"તે વેળા પ્રીતિ – સરળવાત્સલ્યતા – મારામાં ખહુ હતી; સર્વથી એકત્વ ઇચ્છતો; સર્વમાં ભ્રાતૃભાવ હાય તા જ સુખ, એ મને સ્વાભાવિક આવડશું હતું. લાકામાં કાઈ પણ પ્રકારથી જુદાઈના અંકુરા જેતા કે મારું અંતઃકરણ રડી પડતું."ર

૧. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, ૫ ૮૦૧.

૨. એજન, ૪. ૨૦૪, આંક ૮૯.

આ ળવરથી સાંપદેલી હૈયાની આવી કામળતામાં જાતિસ્મરણજ્ઞાને વધારા કર્યો હતા.

બીજી ખાજુ તેમના પિતામહ પાસેથી તેમને કૃષ્ણકીર્તનનાં પદા તથા તેના અવતારાની ચમતકારી વાતા સાંભળવા મળી હતી. આળવચમાં જ એ રીતે વૈષ્ણવ સંપ્રદાયના સંસ્કાર તેમના પર પડ્યા હતા. તેથી તેઓ નિત્ય કૃષ્ણનાં દર્શન કરવા જતા. એ ચમતકારામાં પ્રીતિ થવાથી તે જેવાની અભિકાષા પણ તેમને થતી હતી. એ ચમતકારા જાણીને તેમને ત્યાગી થવાની ઇચ્છા થતી, તો કાઇ વૈભવીની વાતો સાંભળી સમર્થ વૈભવી થવાની ઇચ્છા પણ થતી. આમ આળસુકભ રીતે તેઓ જેવા વાતાવરણમાં આવતા તેને અનુકળ કલ્પના કરતા.

વૈષ્ણવ સંપ્રદાયના સંસ્કાર મળવાને લીધે જૈન પ્રતિ તેમને જુગુપ્સા હતી. જગતના કર્તા કર્યા ક્યર છે તે અંગે તેમને ખાતરી હતી, અને તેથી જૈનલોકા જગતના કર્તા તરીકે ક્યરને માનતા નથી માટે તેઓ ખાટા છે, એવા તેમના અભિપ્રાય બંધાઈ ગયા હતા. પણ વવાણિયામાં તેમને જૈન લોકાના વિશેષ સમાગમ થવાથી જૈનનાં સામાયિક, પ્રતિક્રમણ આદિ સુત્રો તેમના વાંચવામાં આવ્યાં. તે સૂત્રોમાં જગતના સર્વ જીવા સાથે મૈત્રી સાધવાની ભાવના એઈને શ્રીમદ્દને એના ઉપર ઘણા ભાવ થયા, કારણ કે તેઓ પણ સર્વ જગત સાથે મૈત્રીભાવ બાળવયથી ઇચ્છતા હતા. તેમ છતાં આ સમય આસપાસ, એટલે કે તેમની વય બાર-તેર વર્ષની થઈ તે અરસામાં તેઓ જગતના કર્તા ઈશ્વર છે, એવી શ્રહા ધરાવતા હતા. અને આચારવિચારની દરિએ તો વૈષ્ણવ સંપ્રદાય તેમને વિશેષ પ્રિય હતા.

આમ તેમના મંથનકાળની શરૂઆત લગભગ વિ. સં. ૧૯૩૯થી થઈ. જૈનસૂત્રો વાંચતાં, તેના સિદ્ધાંતા અનુકૂળ લાગતાં, તે વિશે વધારે જ્ઞાન મેળવવાની જિજ્ઞાસા તેમને પ્રગટી, અને તેમાંથી સર્વ દર્શન વિશે જાણી સત્યમાર્ગનું શોધન કરવાની અભિલાષા તેર-શીદ વર્ષની લઘુ વધે તીલ બની. તેના પરિણામમાં જેટલા ધર્મગંથા મળ્યા તેટલા વાંચી નાખવાના તેમણે પ્રયત્ન કર્યો. જે વચે સામાન્ય જ્ઞાન પણ માંડ મેળવી શંકાય, તે વચે શ્રીમદે, મહાન પંડિતાને યાગ્ય, ઉપાદેલું તત્ત્વશોધનનું કામ પાર પાડવા પૂરા પ્રયત્ના શરૂ કર્યા.

આ બધું વાચન ચાલતું હતું તે અરસામાં તેમના આત્માએ એક પલટા લીધા, તેમાં તેમની ધર્મની શ્રહા ચલિત થઈ ગઈ. તે વિશે શ્રીમફ લખે છે કે:—

"માટી કલ્પના તે આ અધું શું છે, તેની હતી. તે કલ્પનાનું એક વાર એવું રૂપ ક્ષેકું કે, પુનર્જન્મે નથી, પાપે નથી, પુણ્યે નથી, સુખે રહેવું અને સંસાર ભાગવવા એ જ કૃતકૃત્યતા છે. એનાથી અજ પંચાતમાં નહિ પડતાં, ધર્મની વાસનાએ કાઢી નાખી. કાેઈ ધર્મ માટે ન્યુનાધિક કે શ્રહાભાવપણું રહ્યું નહિ."

પણુ આ ભાવ લાંબા વખત ટકથો નહિ. થાેહા વખત પસાર થતાં તેમાંથી નવી જ શ્રહા જન્મી તેમાં તેમનું જાતિરમરેણજ્ઞાન, ધર્મગ'થાેનું વાચન આદિ મદદે આવ્યાં. ધર્મગ'થાેના વાચને વિશેષ જેતર પકડયું. તેમાંથી તેઓ એવા નિર્ણય પર આવ્યા કે

૩. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પૃ. ૧૯૭.

વીતરાગપ્રણીત માર્ગ જ શ્રેષ્ઠ છે. તેમાંથી વૈરાગ્યની શરૂઆત થઈ. વિ. સ'. ૧૯૪૦ પહેલાં જગત્કર્તાના બાધ કરતી "સ્ત્રીનીતિબાધક"ની ગરળી તથા અન્ય કાવ્યા રચાયાં હતાં, તે વિશે તેઓ ઉદાસીન બન્યા.

આ અરસામાં તેઓ અવધાની, જ્યાતિષી તથા કવિ તરીકેની ખ્યાતિ પામી ચૂકથા હતા. શતાવધાન સુધીના સફળ પ્રયોગા તેમણે મુંબઇમાં જાહેર સભાઓમાં અનેક વખત કરી બતાવ્યા હતા. અને એ રીતે તેઓ કીર્તિની ટાંચ પર હતા. પણ વિ. સં. ૧૯૪૧માં વૈરાગ્યના ઉદય આવતાં તેમના જીવનમાં પલેટા થયા.

## બીજો તબકો: વીતરાગમાર્ગ પ્રતિનું વલણ

વિ. સં. ૧૯૪૦ આસપાસ ધર્મ પ્રતિની અશ્રદ્ધાના તથા સંસારસુખની અભિલાધાના કાળ પૂરા થયા. ધર્મ પુસ્તકના વાચન તથા મનનથી તેમને વિ. સં. ૧૯૪૧માં વૈરાગ્યના ઉદય આવ્યા. તે વિશે તેમણે લખ્યું છે કે, "ઓગણીસસે' ને એકતાલીસે અદ્ભુત વૈરાગ્યધાર રે." આ વૈરાગ્યની ધારામાં તેમણે જાહેરજીવન તથા પ્રવૃત્તિઓના ત્યાગ કર્યો. સમરસુશક્તિના પરચા આપવા, વર્તમાનપત્રો કે માસિકામાં લેખા કે કાવ્યા માકલવાં, અવધાનના પ્રયોગો કરવા વગેરેના વિ. સં. ૧૯૪૩ સુધીમાં સંપૂર્ણ ત્યાગ કર્યો, અને માત્ર આત્માની ખાજમાં જ તેઓ ચાલ્યા ગયા. વિ. સં. ૧૯૪૦-૪૨માં તેમણે "ભાવનાબાધ" તથા "માક્ષમાળા"ની રચના કરી. તેમાં તેમના વૈરાગ્ય તથા તેમને આવેલી વીતરાગમાર્ગની શ્રદ્ધા જેઈ શકાય છે. આ ઉપરાંત "પુષ્પમાળા", "બાધવચન" આદિ નીતિવચનામાં તથા "મુનિસમાગમ", "દ્વાદશાનુપેક્ષા" આદિમાં તેમના વૈરાગ્ય જોઈ શકાય છે, એ સર્વની રચના લગભગ વિ. સં. ૧૯૪૨ આસપાસ થઈ હતી.

વિ. સં. ૧૯૪૧માં શરૂ થયેલી વૈરાગ્યની ધારાએ સમય જતાં વેગ પકડ્યો. વિ. સં. ૧૯૪૩માં તેઓ અવધાનથી મળેલી કીર્તિની ટેાચે હતા, છતાં તે સાલથી તેમણે તે પ્રયોગો બંધ કર્યા, અને ધર્મતર સાહિત્યની રચના પણ બંધ કરી. એ સાલમાં કેટલાક લેંબો લખવાની શરૂઆત કરી હતી, પણ તે અપૂર્ણ રહ્યા હતા. "ઉત્તરાધ્યયન" આદિ જૈન સ્ત્રોમાંથી અનુવાદ કરવાની શરૂઆત પણ કરી હતી, તે પણ વર્તતા વૈરાગ્યને લીધે પૂર્ણ લઇ શક્યા ન હતા. આ સમય દરમ્યાન વીતરાગમાર્ગની શ્રહા આવતાં, તે માર્ગ પ્રવર્તા વવાની અભિલાયાના જન્મ પણ આ સાલમાં થયેલા જોઈ શકાય છે.

વિ. સ'. ૧૯૪૩માં રચાયેલું તેમનું સાહિત્ય માત્ર ધર્મને લગતું જ છે. તેમાં મુખ્યત્વે નીતિનિયમાં દર્શાવનારાં વચના જેવા મળે છે. અને એ ઉપરાંત જૈન ગ'થા પરની દ્રીકા કે અનુવાદ મળે છે. તેમને પ્રવર્તાતી ઉદાસીનતાને લીધે સ'સારી સ'બ'ધામાં તેઓ સારી રીતે પ્રવર્તી શકતા ન હતા, તે વિશે પણ ઉદલેખ મળે છે. તેમણે તેમના બનેવીને આ સાલમાં લખ્યું હતું કે:—

૪. " શ્રીમદ્ રાજ્ય', અગામ આવૃત્તિ, ષૃ. ૮૦૧.

"પત્રના ઉત્તર નથી લખી શકથો. તમામ મનની વિચિત્ર દશાને **લીધે છે. રાષ** કે માન એ બેમાંતું કાંઈ નથી. કાંઈક સંસારભાવની ગમગીની તા ખરી. એ ઉપરથી આપે કંટાળી જવું ન જોઈએ...." <sup>પ</sup>

સ'સારથી ક'ટાહ્યાના તથા વૈરાગ્યના ઉદય થયાના ઉલ્લેખ તેમના આ પત્રમાં એઈ શકાશે —

" વૈરાગ્યને લીધે જોઈતા ખુલાસા લખી શકતો નથી હું કેવળ હૃદયત્યામી છું, થાડી મુદ્દતમાં ક'ઈક અદ્દસુત કરવાને તત્પર છું. સ'સારથી ક'ટાળ્યા છું.

હું બીજો મહાવીર છું, એમ મને આત્મિક શક્તિ વહે જણાશું છે. વૈરાગ્યમાં ઝીલું છું. સત્ય સુખ અને સત્ય આનંદ તે આમાં નથી. તે સ્થાપન થવા એક ખરા ધર્મ ચલાવવા માટે આત્માએ ઝંપલાવ્યું છે. જે ધર્મ પ્રવર્તાવીશ જ.

અત્રે એ ધર્મના શિષ્યા કર્યા છે. અત્રે એ ધર્મની સભા સ્થાપન કરી લીધી છે. સાતસે મહાનીતિ હમણાં એ ધર્મના શિષ્યાને માટે એક દિવસ તૈયાર કરી છે. આખી સૃષ્ટિમાં પર્યાટન કરીને પણ એ ધર્મ પ્રવર્તાવીશું. ધર્મના સિદ્ધાંતો દઢ કરી, હું સંસાર ત્યાગી, તેઓને ત્યાગાવીશ."

શ્રીમ ફે પોતાના બનેવીને વિ. સં. ૧૯૪૩માં લખેલા આ પત્ર પરથી જાણી શકાય છે કે વીતરાગમાર્ગની શ્રદ્ધા થવાથી શ્રીમફને તે માર્ગ પ્રવર્તાવવાના ઉલ્લાસ ઘણા વ્યાપ્યા છે. તેઓ નિશ્ચયપૂર્વ કે જૈનધર્મ પ્રવર્તાવવા ઇચ્છે છે. અને તે માટેના પ્રયત્ના પણ તેમણે શરૂ કરી દીધા છે. "નીતિવચના "ની રચના કરી છે, ઉપરાંત કેટલાક ચમત્કારા વિશેના ઉલ્લેખ પણ તે પછીના પત્રમાં મળે છે.

" પ'ચમકાળમાં પ્રવર્તન કરવામાં જે જે ચમતકારા જોઈએ તે એકત્ર છે અને થતાં જાય છે. "ઉ

આમ શ્રીમદ્દને જૈનમાર્ગ પ્રવર્તાવવાની તીત્ર અભિલાષા જાગી હતી. એક ખાજુ તેમના વેરાગ્યની વૃદ્ધિ થાય છે, અને બીજુ બાજુ તેમને ગૃહસ્થાશ્રમી બનાવવાની પ્રવૃત્તિ શરૂ થાય છે. લક્ષ્મી, સ'સાર આદિ પ્રતિ તેમને વૈરાગ્ય વર્તા તો હતો, છતાં તેના સ'પૂર્ણ ત્યાગના નિર્ણય લેવાય તે પહેલાં તત્કાલીન સંજોગા અનુસાર તેમણે વિ. સ'. ૧૯૪૪ના માહ સુદ્દ ૧૨ના રાજ ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ કર્યો. તે પછીથી પણ તેમનું લક્ષ આત્મા તરફથી ખસ્યું ન હતું. તેમને કેટલાક ચમત્કારી અનુભવા પણ થતા હતા, તેમાંના એક જોઈ એ. વિ. સં. ૧૯૪૪ના અષાડ વદમાં તેમણે લખ્યું હતું કે:—

" આ એક અફલુત વાત છે કે ડાળી આંખમાંથી ચાર-પાંચ દિવસ થયાં એક નાના ચક્ક જેવા વીજળી સમાન ઝબકારા થયા કરે છે. જે આંખથી જરા દ્વર જઈ એાલવાય

૫-૧-૭. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આદૃત્તિ ૧, આંક ૨૧; આંક ૨૭; આંક ૨૮;

છે. લગભગ પાંચ મિનિટ થાય છે, કે દેખાવ દે છે. મારી દરિમાં તે વાર વાર જેવામાં આવે છે. એ ખાતે કાેઈ પ્રકારની બ્રમણા નથી...પ્રકાશ અને દિવ્યતા વિશેષ રહે છે. અ.ત:કરણમાં બહુ પ્રકાશ રહે છે, શક્તિ બહુ તેજ મારે છે. ધ્યાન સમાધિસ્થ રહે છે."લ

આ ખધા અનુભવોને કારણે અન્ય જગ્યાએ લક્ષ જવાને બદલે તેમનું લક્ષ સત્સંગ પ્રતિ જ વધારે રહેતું થયું હતું. અને તે મેળવવા તેઓ પુરુષાર્થી હતા. આ અરસામાં તેઓ પ્રતિમાને માનતા થયા હતા. એટલે કે "જિનપ્રતિમાં "નું પૂજન કરવું તે પણ માક્ષમાર્ગ પામવા માટે એક સારું અવલં ખન છે તેવા તેના મત થયા હતા. આ સમય પહેલાં તેઓ જિનમાર્ગને સ્વીકારતા હતા, પણ તેમને પ્રતિમાપૂજનમાં શ્રહા ન હતી. પણ કેટલાક ગ્રંથાનાં વાચન અને અનુભવાથી તેમને "પ્રતિમાની સ્થાપના તો શ્રી મહાવીર પ્રભુના સમયથી ચાલી આવે છે" તેવી શ્રહા થઈ. તેમના એ વિચારાના ફેલાવા થતાં સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના લોકા તેમની વિરુદ્ધ થયા. તેમને સમજાવવા માટે શ્રીમદ્દે પ્રતિમાની સિદ્ધિ કરતા એક લઘુ પ્રંથ લખ્યા, પણ કેટલાંક કારણાસર તે પ્રસિદ્ધ ન કર્યા. સત્ય અપાનાવ્યા પછી, તેને માટે વર્તતા વિરાધ પ્રતિ શ્રીમદ્દ ઉદાસીન હતા, તે વિશે તેમણે શ્રી જ્ઠાભાઈ પર લખેલા પત્રા સારા પ્રકાશ પાકે છે. તેમના કષાયભાવા કેટલા માળા પડ્યા હતા તે, તથા આત્મા પામવાની જિજ્ઞાસા કેટલી તીવ હતી તે તેમનાં વિ. સં. ૧૯૪૪ના આસા વદ બીજના એક પત્રમાં લખાયેલાં વચના વાંચતાં જણાશે. તેમાં લખ્યું છે કે:—

"જગતને રૂડું દેખાડવા અન ત વાર પ્રયત્ન કર્યું, તેથી રૂડું થયું નથી; કેમ કે પરિભ્રમણ અને પરિભ્રમણના હેતુઓ હજુ પ્રત્યક્ષ રહ્યા છે. એક લવ જો આત્માનું રૂડું થાય તેમ વ્યતીત કરવામાં જશે, તો અન તભવનું સાટું વળી રહેશે, એમ હું લઘુત્વભાવે સમજ્યા છું. અને તેમ કરવામાં જ મારી પ્રવૃત્તિ છે. આ મહાળ ધનથી રહિત થવામાં જે જે સાધન, પદાર્થ શ્રષ્ઠ લાગે, તે ગ્રહવા એ જ માન્યતા છે, તા પછી જગતની અનુકૂળતા-પ્રતિકૂળતા શું જોવી ? તે ગમે તેમ બાલે પણ આત્મા જે બંધન રહિત થતા હોય, સમાધિમય દશા પામતા હોય તો તેમ કરી લેવું.

્મારે માટે કેાઈ કંઈ કહે તે સાંભળી મૌન રહેજો, તેઓને માટે કંઈ શાક-હર્ષ કરશા નહીં.

આ તમારા માનેલા ' મુરુખી ' માટે કાઈ પણ પ્રકારે હર્ષ-શાેક કરશાે નહિ; તેની ઇચ્છા માત્ર સ'કલ્પ-વિકલ્પથી રહિત થવાની જ છે; તેને અને આ વિચિત્ર જગતને ક'ઈ લાગતું વળગતું કે લેવાદેવા નથી. એટલે તેમાંથી તેને માટે ગમે તે વિચારા બ'ધાય કે બાલાય, તે ભણી હવે જવા ઇચ્છા નથી. જગતમાંથી જે પરમાણુ પૂર્વકાળે ભેળાં કર્યાં છે તે હળવે હળવે તેને આપી દઈ ઋણમુક્ત થવું એ જ તેની સદા સઉપયાગી, વહાલી, શ્રષ્ઠ અને પ્રમ જિજ્ઞાસા છે.

પૂર્વ કર્મનાં આધારે તેનું સઘળું વિચરવું છે, એમ સમજ પરમ સંતાષ રાખને; ન્યાં ત્યાંથી રાગદ્વેષરહિત થવું એ જ મારા ધર્મ છે;

૮. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૩૨

્હું કાેઈ ગચ્છમાં નથી; પણ આત્મામાં છું; એ ભૂલશા નહિ. "લ્

શ્રીમદ્દની આત્મિક સ્થિતિ જાણવા ખહુ ઉપયોગી થાય તેવા આ પત્ર પરથી આપણું જાણી શકીએ છીએ કે તેમણે કીર્તિ-અપકીર્તિના રાગ-દ્રેષથી છૂટવાના પ્રમળ પુરુષાથં ઉપાડચો હતો. અને પાતાનું સમગ્ર લક્ષ તેમણે આત્મા પામવા ઉપર જ કે દ્રિત કર્યું હતું. સંકલ્પ-વિકલ્પ અને રાગદ્રેષ રહિત થવાની તેમની આકાંક્ષા તેમણે અહીં સ્પષ્ટ શબ્દોમાં દર્શાવી છે. પ્રતિમાની શ્રદ્ધા થયા પછી લોકામાં તેમને માટે જે વિરાધ થયા હતા, તેના સંદર્ભમાં આ આખા પત્ર જૂઠાભાઈ ઉપર લખાયેલા છે, જે તેમની વીતરાગમાર્ગની શ્રદ્ધા, તે માર્ગે ચાલવાના નિર્ણય અને રાગ – દ્રેષથી મુક્ત થવાના નિર્ફ્યય બતાવે છે. તેમના આ નિર્ણય ધીરે ધીરે દઢ બનતા ગયા હતા.

વિ. સં. ૧૯૪૫માં આત્મતત્ત્વ પામવા માટેની તેમની ખાજ ચાલુ હતી. તે માટેના પુરુષાર્થથી પ્રગટતા કેટલાક ગુણા વિશે અન્ય વ્યક્તિ પ્રશ'સા કરે તાપણુ તે તંઓ વિશે ઉદાસીન હતા, અને આત્મા પ્રાપ્ત કરવાના પુરુષાર્થમાં જ મગ્ન હતા. આમ તેમની અ'તર'ગશ્રેણી નિર્ગ'ચ માર્ગ ભણી વહેતી હતી, અને બહારથી ગૃહસ્થ શ્રેણી હતી. તે બ'ને વચ્ચેના વિશેધ તેમને ખેદ આપતા હતા. જુઓ —

"ઉદય આવેલાં પ્રાચીન કર્મા ભાગવવાં; નૂતન ન ખ'ઘાય એમાં જ આપણું આત્મહિત છે, એ શ્રેણીમાં વર્તન કરવા મારી પ્રપૂર્ણ આકાંક્ષા છે; પણ તે જ્ઞાનીગમ્ય હાવાથી બાહ્ય પ્રવૃત્તિ હજુ તેના એક અંશ પણ થઈ શકતી નથી.

આંતરપ્રવૃત્તિ ગમે તેટલી નિરાગશ્રેણી ભણી વળતી હોય, પણ બાહ્યને આધીન હજી બહુ વર્તવું પહે તે દેખીતું છે, બાલતાં, ચાલતાં, બેસતાં, ઊઠતાં અને ક'ઈ પણ કામ કરતાં લોકિક શ્રેણીને અનુસરીને ચાલવું પહે; જો એમ ન થઈ શકે તાે લાેક કુતર્કમાં જાય, એમ મને સ'ભવે છે." ' ં

આમ શ્રીમદ્દના જીવનના બે સ્પષ્ટ પ્રવાહોની શરૂઆત વિ. સ'. ૧૯૪૫માં થઈ. તેમણે બાહ્યથી ગૃહસ્થાશ્રમ અને વ્યાપાર સ્વીકાર્યા હતા અને અ'તર'ગ ઇચ્છા નિરાગશ્રેણીમાં હતી, તે બ'નેના વિરોધથી શ્રીમદ્દની કસાેટીની શરૂઆત થયેલી દેખાય છે.

આ વિરાધન સહી શકે એટલું આત્મળળ તેમણે આ સમયે મેળવી લીધું હતું. તેમણે માક્ષમાર્ગની એકતા હાવાના નિર્ધાર કરી લીધા હતા, અને સાથે સાથે ધર્મના મતભેદામાં ન પડવાના નિર્ધય પણ લઈ લીધા હતા. તેમણે વિ. સં. ૧૯૪૫ના ફાગણ સુદ ૯ના એક પત્રમાં લખ્યું છે કે:—

"મોક્ષના માર્ગ બે નથી. જે જે પુરુષા માક્ષરૂપ પરમશાંતિને ભૂતકાળ પામ્યા, તે તે સઘળા સત્પુરુષા એક જ માર્ગથી પામ્યા છે, વર્તમાનકાળ પણ તેથી જ પામે છે અને ભવિષ્યકાળ પણ તેથી જ પામરો......

૯. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૩૭ ૧૦. એજન, આંક ૫૦

સર્વકાળે તે માર્ગનું હોવાપણું છે મતભેદ રાખી કાઈ માક્ષ પામ્યા નથી, વિચારીને જેણે મતભેદને ટાજ્યા, તે અંતવૃત્તિને પામી ક્રમે કરી શાધ્યત માક્ષને પામ્યા છે, પામે છે અને પામશે." "

આમ આ વર્ષમાં માર્ગની નિઃશ'કતા, આત્માનાં અસ્તિત્વ આદિની શ્રદ્ધા તેમને થઈ ગઈ હતી. અને આંતર તથા બાહ્ય પ્રવૃત્તિ વચ્ચે વધેલા વિરોધ તેમને દુઃખદાયક બન્યા હતા. તે વિશે તેમણે લખ્યું છે કેઃ—

" દુઃખિયાં મનુષ્યાનું પ્રદર્શન કરવામાં આવ્યું હોય તેા ખચીત તેના શિરાભાગમાં હું આવી શકું

મહારંભ, મહાપરિત્રહ, ક્રોધ, માન, માયા, લાભ કે એવું તેવું જગતમાં કંઈ જ નથી, એમ વિસ્મરણુધ્યાન કરવાથી પરમાનંદ રહે છે. તેને ઉપરનાં કારણોથી જેવાં પહે છે, એ મહા ખેદ છે. અ તરંગચર્યા પણ ક્રાઈ સ્થળ ખાલી શકાતી નથી. એવાં પાત્રાની દુર્લભતા મને થઈ પડી એ જ મહા દુઃખમતા કહેા."<sup>૧૨</sup>

આમ આ વિરાધી શ્રેણીથી તેમને દુઃખ અનુભવવું પડતું હતું, તેમ છતાં આત્માની કાઈ એવી અનુભૂતિ તેમને થઈ હતી કે તેઓ એ દુઃખમાં પણ સમતા રાખી શકતા હતા. જે નિર્ગ્રુંથ માર્ગ તેમણે સ્વીકાર્યો હતો, તેને પાષણ આપવારૂપ સત્સંગના અભાવ હાવાથી ખેદ રહેતા હતા, પણ તે માર્ગની શ્રહા થઈ હાવાથી જે શાંતિ વેદાતી હતી તે વિશે તેમણે લખ્યું છે કે:—

"તાપણ તે ક્રમનું બીજ હૃદયમાં અવશ્ય રાપાયું છે, અને એ જ સુખકર થયું છે. સૃષ્ટિના રાજથી જે સુખ મળવા આશા નહોતી, તેમ જ કાઈ પણ રીતે ગમે તેવા ઔષધથી, સાધનથી, સીથી, પુત્રથી, મિત્રથી કે બીજા અનેક ઉપચારથી જે અ'તર્શાંતિ થવાની નહોતી તે થઈ છે. નિર'તરની – ભવિષ્યકાળની – બીતિ ગઈ છે અને એક સાધારણ ઉપજીવનમાં પ્રવર્તાતો એવા આ તમારા મિત્ર એને જ લઇને જીવે છે." '' 3

આપણે જોઈ શકોએ છીએ કે શ્રીમદ્ વિ. સં. ૧૯૪૫ આસપાસ વીતરાગમાર્ગ પ્રતિ શ્રદ્ધાવાન થયા હતા. અને શુદ્ધ અનુભવસ્વરૂપ સમક્તિ પ્રાપ્ત કરવાની પૂર્વ તૈયારીરૂપ શમ, સંવેગ, નિવેદ, આસ્થા અને અનુકંપા – આદિ ગુણો તેમનામાં પ્રગટવા લાગ્યા હતા, જેની વિશેષતા વિ. સં. ૧૯૪૬ની સાલમાં જેવા મળે છે.

વિ. સ'. ૧૯૪૬માં આત્મા વિશેની વિચારણા વિશેષ જેર પકડે છે. તેને પ્રાપ્ત કરવાના પુરુષાર્થ કરવાના ઉલ્લેખ ઠેકંકેકાણે મળે છે. એક પત્રમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

૧૧. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ, આંક પડ

૧૨. એજન, આંક ૮૨ ૧૩. એજન આંક ૮૩

" આત્માને એાળખવાે હાય તાે આત્માના પરિચયીથવું, પરવસ્તુના ત્યાગી થવું. ૧૪

એ જ રીતે કાેઈ પણ ધર્મ વિશેના આગ્રહ તેમને આ વર્ષમાં છૂટી ગયા હતા. તેમની એવી માન્યતા થઈ હતી કે જે માર્ગ આત્મા પમાય તે જ ઉત્તમ ધર્મ. આથી મતમતાંતરના ત્યાગ કરવાની ભલામણ કરતાં વચના પણ તેમના આ સાલમાં લખાયેલા પત્રા જેતાં મળે છે. વિ. સં. ૧૯૪૬ના કારતક સુદ સાતમના રાજ શ્રી મનસુખરામ સૂર્યરામને તેમણે લખેલું કે:—

"જેન સંબ'ધી આપને કંઈ પણ મારા આગહ દર્શાવતા નથી. તેમ આત્મા જે રૂપે હા તે રૂપે ગમે તથી થાઓ એ સિવાય બીજી મારી અ'તર'ગ જિજ્ઞાસા નથી; એ કંઈ કારણથી કહી જઈ જૈન પણ એક પવિત્ર દર્શન છે, એમ કહેવાની આજ્ઞા લઉં છું. તે માત્ર જે વસ્તુ જે રૂપે સ્વાનુભવમાં આવી હોય તે રૂપે કહેવી એમ સમજને." પ

એ જ વર્ષના અષાડી અમાસના રાજ શ્રીમદ્દે શ્રી મનસુખરામ સૂર્યરામને ફરીથી લખ્યું હતું કે:—

"જૈનના આગ્રહથી જ માેક્ષ છે, એમ આત્મા ઘણા વખત થયાં માનવું ભૂલી ગયા છે. મુક્તભાવમાં માેક્ષ છે એમ ધારણા છે." <sup>૧૬</sup>

ઉપર જોયાં તેવાં અવતરહ્યું પરથી આપહો સમજ શકીએ છીએ કે તેમને જૈનધર્મની શ્રેષ્ઠતા જણાઈ હોવા છતાં, તે વિશે કાઈ જાતના પક્ષપાત રહ્યાં ન હતા, અને તેમની વૃત્તિ એકમાત્ર આત્મા પ્રાપ્ત કરવા તરફ જ વળી હતી. પરિણામે તેમને શ્રદ્ધારૂપ સમક્તિ પ્રાપ્ત થયું હતું —

" આમપુરુષના વચનની પ્રતાતિરૂપ, આ જ્ઞાની અપૂર્વ રુચિરૂપ, સ્વચ્છ દિનિસાધપણે આમપુરુષની ભક્તિરૂપ એ પ્રથમ સમક્તિ કહ્યું છે." " છ

આમ અનુભવસ્વરૂપ શુદ્ધ આત્મા પ્રગટ થયા પહેલાં આત્મા વિશે જે દઢતા આવે છે તે વિ. સં. ૧૯૪૬માં તેમને આવી ગઈ હતી. અને તેથી તો તેમને માર્ગની નિઃશ કતા લાગતી હતી. શ્રીમદ્દને આવેલી તે દઢતા તેમનાં વિ. સં. ૧૯૪૬ના કારતક સુદમાં લખાયેલાં નીચેનાં વચનામાં જેઈ શકાશે:—

"તે પવિત્ર દર્શન થયા પછી ગમે તે વર્લન હા, પરંતુ તેને તીલ ળંધન નથી, અનંત સંસાર નથી, સાંળ ભવ નથી, અભ્યંતર દુઃખ નથી, શંકાનું નિમિત્ત નથી, અંતરંગ માહિની નથી, સત્ સત્ નિરૂપમ, સવેંત્તમ, શુક્લ, શીતળ, અમૃતમય દર્શનગ્રાન, સમ્યક્ર્યોતિમંય, ચિરકાળ આનંદપ્રાપ્તિ, અદ્ભુત સત્સ્વરૂપદર્શિતાની બલિહારી છે!" ?

૧૪. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૮૫

૧૫. એજન, આંક ૮૭. ૧૧-૧૭. એજન, આંક ૧૨૦ આંક ૭૫૧

૧૮. એજન, આંક ૯૧

સમ્યગ્દર્શન થયા પછી શું નથી, અને શું છે તેનું નિર્ણયપૂર્વકનું આલેખન આ વચનામાં જોઈ શકાય છે. અનુભૃતિ વિના આ વચના શું નીકળી શકે ખરાં? આ વચના બતાવે છે કે તેમને સમક્તિ પ્રગટ્યું હતું.

આ શ્રહાનર્ય સમક્તિના પરિણામમાં જે ગુણા ખીલવા જોઈએ તે પણ તેમના જીવનમાં ખીલેલા જોઈ શકાય છે. તેનું સૌથી પહેલું લક્ષણ છે સ'સાર તરફની અરુચિ. આ અરુચિ થવાની શરૂઆત શ્રીમદ્દને લગભગ વિ. સં. ૧૯૪૧થી થઈ હતી. પણ વિ. સં. ૧૯૪૧માં તો તેમને નિર્ણય થઈ જાય છે કે:—

" કુટું બર્પી કાજળની કાેટડીના વાસથી સ'સાર વધે છે. ગમે તેટલી તેની સુધારણા કરશા તાેપણ એકાંતથી જેટલા સ'સારક્ષય થવાના છે, તેના સામા હિસ્સા પણ તે કાજળગૃહમાં રહેવાથી થવાના નથી. કષાયનું તે નિમિત્ત છે, માહને રહેવાના અનાદિકાળના પર્વત છે. " દલ્

અને સંસાર આટલા અકારા લાગતા હાવા છતાં તેમને તેમાં રહેવું પડ્યું હતું, તે જ તેમને માટે વિષમ પરિસ્થિતિ હતી. સંસારથી છૂટવાના વિચાર પણ તેમણે કર્યા હતા, પણ કાળના અનિપ્ટપણાની અળવત્તરતા આગળ તે વિચારને તેમને મહાએદની સાથે ગોણ કરવા પડ્યો હતા. જુઓ —

"જે વિવેકને મહાખેદની સાથે ગૌણ કરવા પડ્યો છે, તે વિવેકમાં જ ચિત્તવૃત્તિ પ્રસન્ન રહી જાય છે, બાહ્ય તેની પ્રાધાન્યતા નથી રાખી શકાતી એ માટે અકશ્ય ખેદ થાય છે. તથાપિ જ્યાં નિરૂપાયતા છે, ત્યાં સહનતા સુખદાયક છે, એમ માન્યતા હોવાથી મીનતા છે."ર?

આમ આંતરિક નિર્ગ થમાર્ગ ભણી જતી શ્રેણીને તેએા બાહ્યથી પ્રધાનતા આપી નહાતા શકતા. તેનાથી થતા દુઃખને સમભાવે વેઠી લેવાની દઢતા, સહનશીલતા તેમણે મેળવી લીધી હતી, તે આપણે ઉપરના પત્રથી જાણી શકીએ છીએ.

આમ વિ. સ. ૧૯૪૬ માં સંસાર તરફથી અરુચિને લીધે થતા ખેદ શ્રીમદ સમભાવે વેદી લેવા તત્પર બને છે તે આપણે જોઈ શકીએ છીએ. તેમ કરવામાં તેઓનો વિચાર એવા હતા કે જે કમા પછીથી ભાગવતાં લાંબા કાળ માગે તેને થાડા કાળમાં તીવપણે ભાગવી લેવાં. જેથી કર્માનિવૃત્તિ જલદી થાય. આ પરિસ્થિતિમાં તેઓ પાતાને બાધ આપતા હાય તેવાં વચના પણ જોવા મળે છે, જેમાં તેઓ પાતાને સગદ્રેષ છાડવાના, અ તરમાં જ સુખને શાધવાના ઉપદેશ કરે છે. રવ

ળીજી ભાજુ તેઓ શ્રી રેવાશંકર જગજીવન સાથે ઝવેરાતના ઘંધામાં ભાગીદાર તરીકે જોડાય છે. અને એ રીતે સાંસારિક ઉપાધિના વધારા થાય છે. તે ઉપાધિ ગ્રહણ કરવાના હેતુ શ્રીમદ્દે પાતાની રાજનીશીમાં આ પ્રમાણે લખ્યા છે—

૧૯. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૧૦૩

૨૦. એજન, આંક ૧૧૩ - ૨૧. અંજન, પૃ. ૨૧૨.

" ભવિષ્યકાળે જે ઉપાધિ ઘણા વખત રાકશે, તે ઉપાધિ વધારે દુઃખદાયક થાય તાપણ થાડા વખતમાં ભાગવી લેવી એ વધારે શ્રેયસ્કર છે. "રાજ્

અને એ ઉપાધિ કેટલાક હેતુથી સમાધિર્પ થશે તેમ તેમણે માન્યું હતું. તેમાં તેમણે નિયમ કર્યો હતા કે કાઈના દોષ જેવા નહિ, પોતાના જ દોષ જેવા. સ્વપ્રશંસા કરવી નહિ. સર્વને પ્રિય થાય તેવી જ વર્ત હ્યુક રાખવા પ્રયત્ન કરવા. હંમેશાં સત્ય બાલવું, ભૂલ માટે પશ્ચાતાપી થવું, અને પોતાની પરમાર્થ શ્રેણી સાચવવા પૂરા પ્રયત્ની રહેવું. આ પ્રમાણે વર્તીને તે વ્યવહારાપાધિ ચહણ કરવાના તેમણે નિર્ણય કર્યો હતા. આમ તેમની બાહ્ય અને આંતર શ્રેણી વચ્ચેના વિરાધ આ વર્ષમાં વધવામાં તેમના વધતા વૈરાગ્ય પણ નિમિત્ત હતા.

વિ. સં. ૧૯૪૬ની સાલમાં શ્રીમદ શ્રી સાેભાગભાઈ, અંખાલાલભાઈ તથા લલ્લુજી મહારાજના પરિચયમાં આવ્યા હતા. અને તેઓ બધા શ્રીમદ્દના ગુહાેથી આકર્ષાઈ તેમને સત્પુરુષ માનતા થયા હતા, તે જ ખતાવે છે કે આદ્ય ગૃહસ્થશ્રેણી હાેવા છતાં શ્રીમદ્દની અંતરંગ શ્રેણી કેટલી નિરાગી થઈ હશે. વળી, આ વર્ષમાં તેમને શ્રી જ્ઠાભાઈના વિચાગ થયા, તે દુઃખ પણ ખમવું પડશું હતું. તેમના અવસાન વિશે શ્રીમદે ત્રણ માસ પહેલાં નાંધ લીધી હતી તે તેમના આત્માની વિ. સં. ૧૯૪૬ સુધીમાં થયેલી નિર્મળતા સૂચવે છે.

સ'સાર તરફના વૈરાગ્ય એક બાજુ વધતા જાય છે, અને બીજી બાજુ સાંસારિક ઉપાધિઓ પણ વધતી જાય છે, તે સાથે "ભવિષ્યજ્ઞાનની જેમાં અવશ્ય છે તે વાત પર"નું લક્ષ ઘટતું જાય છે. તેમણે પ્રાપ્ત કરેલ જ્યાતિષ આદિ જ્ઞાન વિશે તેમના રસ ઘટવા લાગ્યા હતા. એમની અ'તર'ગચર્યા કેવી હતી તે વિશે તેમણે શ્રી સાભાગભાઈને વિ. સ'. ૧૯૪૬ના ભાદરવા સુદ બીજના પત્રમાં જણાવ્યું હતું કે:—

"રાત્રિ અને દિવસ એક પરમાર્થ વિષયનું જ મનન રહે છે. આહાર પણ એ જ છે, નિદ્રા પણ એ જ છે, શયન પણ એ જ છે, સ્વપ્ત પણ એ જ છે, ભય પણ એ જ છે, ભાગ પણ એ જ છે, પરિગ્રહ પણ એ જ છે, ચલન પણ એ જ છે, આસન પણ એ જ છે તેને લીધે નથી કંઈ જોવું ગમતું, નથી કંઈ સ્વંઘવું ગમતું, નથી કંઈ સાંભળવું ગમતું, નથી કંઈ આખવું ગમતું કે નથી કંઈ રપરાંવું ગમતું, નથી એલવું ગમતું કે નથી કેઉ ગમતું, નથી એલવું ગમતું કે નથી કેઉ ગમતું, નથી એલવું ગમતું કે નથી ભૂપ્યું રહેવું ગમતું, નથી અલું ગમતું કે નથી ભૂપ્યું રહેવું ગમતું, નથી અસંગ ગમતો કે નથી અલફમી ગમતો કે નથી સંગ ગમતો, નથી લફમી ગમતી કે નથી અલફમી ગમતી એમ છે; તથાપિ તે પ્રત્યે આશા નિરાશા કંઈ જ ઊગતું જણાતું નથી. તથાપિ બહારથી ગૃહસ્થપણાની પ્રવૃત્તિ નથી થઈ શક્તી, દેહભાવ દેખાડવા પાલવતો નથી, આતમભાવથી પ્રવૃત્તિ બાહ્યથી કરવાને કેટલાક અંતરાય છે. "રર

ર૧લ. ' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર', અગાસ આવૃત્તિ. આંક ૧૫૭ (૧૩) ૨૨. એજન આંક ૧૩૩.

આવી વિદેહી દશા વર્તા લોવાથી તેમને પ્રવૃત્તિ કરવી કેટલી મુશ્કેલ પડતી હશે તેનો કંઇક અંદાજ આ અવતરણ પરથી આવી શકશે. આવી પરિસ્થિતિને લીધે થયેલા જન્મ માટે થતા ખેદ તેમણે આ વચનાથી દર્શાવ્યા છે:—

" આ ક્ષેત્રમાં આ કાળે આ દેહધારીના જન્મ થવા યાગ્ય નહાતા. જેકે સર્વ ક્ષેત્રે જન્મવાની તેણે ઇચ્છા રૂ'ધી જ છે, તથાપિ થયેલા જન્મ માટે શાક દર્શાવવા આમ રદનવાકથ લખ્સ' છે. "રવ

વિ. સં. ૧૯૪૬માં શ્રીમદ્રની આત્મસાક્ષાત્કાર કરવાની જિજ્ઞાસા વધે છે, સંસાર અને વ્યાપારને લગતી ઉપાધિઓ પણ વધે છે, તે વિશેના તેમના વૈરાગ્યની પણ વૃદ્ધિ થાય છે, પરિણામે એ બે વિરાધી માર્ગને સમભાવે સહી લેવાના પ્રબળ નિશ્ચય તેમના આત્મામાં પ્રવતે છે. તેનું વેદન કરવામાં તેમની પરમાર્થ પ્રકાશવાની અભિલાષા ગૌણ બની નાય છે, અને અહીં તેમના આત્મિક વિકાસના બીને તબક્કો પૂર્ણ થાય છે.

## તબકો ત્રીજો: સમ્યગ્જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ

વિ. સં. ૧૯૪૬ સુધી ભાગવેલા આત્મમંથનના પરિણામરૂપે વિ. સં. ૧૯૪૭માં શ્રીમદ્રને શુદ્ધ સમક્તિની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે સાથે બીજ કેટલીક સિદ્ધિઓની તથા આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. આમ તેમના આત્મા પારમાર્થિક સુખના ભાકતા બને છે, કમંક્ષય કરી માક્ષસુખ પામવા ઉતાવળા થાય છે. પણ બીજી બાજુ ઉપાધિરૂપ કમોના પ્રબળ ઉદય આવે છે. જેમ જેમ વ્યવહાર, વેપારાદિથી છૂટવા શ્રીમદ્ પ્રયત્ના કરે છે તેમ તેમ તેઓ વધુને વધુ ખુંચતા જાય છે, અને તેથી અંતરંગ શ્રેણી અને બાહ્યશ્રેણી વચ્ચેના વિરાધ ઉચ સ્વરૂપ પકડે છે, તે એટલે સુધી કે સર્વ સમભાવે વેદી લેવાની ઇચ્છાવાળા શ્રીમદ્ પણ અકળાઈ ઊઠે એવી પરિસ્થિતિઓ આવે છે. છતાં તેઓ ભાગ્યે જ ધીરજ ગુમાવે છે, અને પરમાર્થમાર્ગને પ્રકાશવાની ઇચ્છા ગૌણ કરી ઉદયમાં આવેલાં કમોને લાગવવામાં જ તેમના વિ. સં. ૧૯૫૨ સુધીના સમય પસાર થઈ જાય છે. આ ઉદય એટલા બધા પ્રંબળ હતા કે આ ગાળામાં સાહિત્યને લગતી રચનાએ પણ બહુ ઓછી થઈ છે, પણ આવેલી સર્વ મુશકેલીઓને એાળ'ગીને શ્રીમદ્દે કઈ રીતે આત્મવિકાસ સાધ્યા હતા તે જાણવા માટે આ તબક્કો તેમના જીવનમાં સૌથી અગત્યના ગણી શકાય.

વિ. સં. ૧૯૪૭ની સાલની શરૂઆતમાં શુદ્ધ સમક્તિ પ્રગટથા પછી આખા વર્ષ સુધી તેનાથી પ્રગટ થતો ઉલ્લાસ નજરે ચડે છે. વિ. સં. ૧૯૪૬માં આવેલી સમજણની વૃદ્ધિ દિનપ્રતિદિન થતી ગઈ હતી. તે વિશે શ્રીમફે સાભાગભાઈ ને લખ્યું હતું કે:—

"એ જ્ઞાનની દિનપ્રતિદિન આ આત્માને પણ વિશેષતા થતી જાય છે... નિઃશ'કપણાની, નિર્ભયપણાની, નિર્મુઝનપણાની અને નિરપૃહપણાની જરૂર હતી,

૨૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૧૩૪

તે ઘણે અ'શે પ્રાપ્ત થઈ જણાય છે.. જગતને, જગતની લીલાને બેઠાં બેઠાં મફતમાં એઈએ છીએ. "ર૪

આ પછી થાડા દિવસામાં શુદ્ધ સમક્તિ પ્રગટથાની ખાતરી આપતાં શ્રીમદ્દનાં વચના મળે છે. કારતક સુદ ખારસના રાજ પાતાને જ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું હાય તેવી મતલખના એક પત્ર તેઓ અંખાલાલભાઈને લખે છે. અને તે પછી કારતક સુદ ૧૪ના રાજ તે વિશેનાં સ્પષ્ટ વચના શ્રી સાલાગભાઈને લખ્યાં છે કે:—

" આતમાં જ્ઞાન પામ્યા એ તો નિઃસ'શય છે; ગ્ર'થિલેદ થયા એ ત્રલે કાળમાં સત્ય વાત છે. સર્વ જ્ઞાનીઓએ પણ એ વાત સ્વીકારી છે. હવે છેવટની નિર્વિકલ્પ સમાધિ આપણને પામવી બાકી છે, જે સુલભ છે…માટે દઢ નિશ્ચય કર્યો છે કે એ દશાને પામી પછી પ્રગટ માર્ગ કહેવા — પરમાર્થ પ્રકાશવા — ત્યાં સુધી નહીં. અને એ દશાને હવે કંઈ ઝાઝો વખત પણ નથી. પંદર અ'શે તા પહોંચી જવાયું છે. નિર્વિકલ્પતા તા છે જ પર'તુ નિવૃત્તિ નથી, નિવૃત્તિ હાય તા બીજાના પરમાર્થ માટે શું કરવું તે વિચારી શકાય…આટલા માટે હમણાં તો કેવળ ગુપ્ત થઇ જવું જ યાગ્ય છે. એક અક્ષરે એ વિષયે વાત કરવા ઇચ્છા થતી નથી. " અ

શ્રીમદ્દે પાતાને થયેલા ગ્રાંથિભેદ વિશે, હસ્તનાંધમાં એક અ'ગત કાવ્યમાં પણ લખ્યું છે કે:—

> " એાગણીસસે' ને સુડતાલીસે, સમક્તિ શુદ્ધ પ્રકાશ્યુ' રે; શ્રુત અનુભવ વધતી દશા, નિજ સ્વરૂપ અવભાસ્યુ' રે."ર દ

આમ ગ્ર'થિલેદ થવાથી શ્રીમદ્દે એવા નિર્ણય કરેલા જણાય છે કે ત્યાગી થયા વિના પરમાર્થમાર્ગ પ્રકાશવા નહિ. એ અભિલાષા અને એ જ્ઞાનને ત્યાં સુધી અંતરમાં જ શમાવી દેવાં. ત્યાગી થવા માટેના નિર્ણય પણ ત્યારે લીધા હતા, પણ એ અભિલાષ પૂરા થાય તે પહેલાં તા તેમને અનેક સંકંટા વચ્ચેથી પસાર થવું પડશું હતું.

વિ. સ'. ૧૯૪૭ની શરૂઆતમાં જ તેમને જ્ઞાન પ્રગટથા પછી તેમની અ'તર'ગ અવસ્થા વર્ણ વતા ઘણા પત્રા મળે છે, જેમાં તેમની અવસ્થા, અભિલાષા ઇત્યાદિ વિશે આલેખન થયેલું જોવા મળે છે. આ વર્ષ એવું છે કે જેમાં શ્રીમફે પાતાની અ'તર'ગચર્યા સૌથી વિશેષ લખી છે.

શ્રીમદ્દે પાતાને થયેલા જ્ઞાનના ઉલ્લેખ જુદી જુદી વ્યક્તિએા પરના વિ. સ**ં.૧૯૪૭ના** પત્રામાં કરેલા જેવા મળે છે, જેમાંના માટા ભાગના પત્રા સાભાગભાઈ ઉપર લખાયેલા છે. તેમાંનાં કેટલાંક વચના જોઈએ —

૨૪. ''શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ, આંઠ ૧૬૫

રૂપ એજન, આંઠ ૧૭૦

રફ. એજન, હાથ નોંધ ૧-૩૨

- "એક બાઝુથી પરમાર્થમાર્ગ ત્વરાથી પ્રકાશવા ઇચ્છા છે, અને એક બાઝુથી અલખ 'લે' માં સમાઈ જવું એમ રહે છે. અલખ 'લે' માં આત્માએ કરી સમાવેશ થયા છે, યાંગે કરીને કરવા એ એક રટણ છે. "રહ
- " છેવટનું સ્વરૂપ સમજાયામાં, અનુભવાયામાં અલ્પ પણ ન્યૂનતા રહી નથી. જેમ છે તેમ સર્વ પ્રકારના એક દેશ બાદ કરતાં બાકી સર્વ અનુભવાયું છે." રેડ
- "તે માર્ગ જો તમારી યેાગ્યતા હશે તો આપવાની સમર્થવાવાળા પુરુષ ળીજો તમારે શાધવા નહિ પહે. "રલ
- " આ માર્ગ સર્વજ્ઞાનીઓએ સેવ્યાે છે, સેવે છે. અને સેવશે. જ્ઞાનપ્રાપ્તિ એથી અમને થઈ હતી, વર્તમાને એ જ માર્ગથી થાય છે, અને અનાગત કાળે પણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના એ જ માર્ગ છે. "30
- "પણ સુધાની ધારા પછીનાં કેટલાંક દર્શન થયાં છે, અને જે અસંગતાની સાથે આપના સત્સંગ હાય તાં છેવટનું પરિપૂર્ણ પ્રકાશે તેમ છે; કારણ કે તે ઘણ કરીને સર્વ પ્રકારે જાહ્યું છે." 3 ૧

શ્રીમદે વિ. સં. ૧૯૪૭માં લખેલાં આ વચના પરથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે તેમને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ અવશ્ય થઈ હતી તેમાં તેમને સુખ, આનંદા શાંતિ આદિ આત્માના ઉત્કૃષ્ટ ગુણોના આંશિક અનુભવ થયા હતા. અને પરિણામે વૈરાગ્યમાં વધારે થયા હતા. તેને લીધે અસંગદશા અને સત્સંગ પ્રાપ્ત કરવાની એમની અભિલાષા તીવ બની હતી. અસંગદશા મેળવવા માટેની તીવ્રતા આ વર્ષથી શરૂ થયેલી જોઈ શકાય છે. બાહ્ય ત્યાગી ન થઈ શક્યા તાપણ આંતરિક અસંગદશાનું મહત્ત્વ તેમને જ્ઞાન થયા પછી વિશેષ લક્ષમાં આવ્યું હતું. તેથી એ દશા મેળવવાના અભિલાષ તેમણે ઘણી જગ્યાએ વ્યક્ત કર્યો હતા. જેમ કે:—

" અસ'ગવૃત્તિ હોવાથી સમુદાયમાં રહેવું બહુ વિકટ છે. સત્સ'ગની અત્ર ખામી છે; અને વિકટ વાસમાં નિવાસ છે. પરમાન'દ છે, પણ અસત્સ'ગ છે. ''<sup>3</sup>ર

" અત્ર પરમાન દવૃત્તિ છે પણ હજુ અમારી પ્રસન્નતા મારા ઉપર થતી નથી; કારણ કે જેવી જોઈએ તેવી અસ'ગદશાથી વર્તાતું નથી, અને મિથ્યા પ્રતિબ'ધમાં વાસ છે. માટે અમે અસ'ગતાને ઇચ્છીએ છીએ, કાં તમારા સ'ગને ઇચ્છીએ. ''<sup>33</sup>

રહ. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૧૭૬.

ર૮. એજન, આંક ૧૮૭. રક એજન, આંક ૧૭૩.

૩૦. એજન, આંક ૧૯૪. ૩૧. એજન, આંક ૧૯૭.

<sup>3</sup>२. ऄिलन, आंड २०१. 33. ऄिलन, आंड २०४, २०५.

"અમે તો કંઇ તેવું જ્ઞાન ધરાવતા નથી કે જેથી ત્રણે કાળ સર્વ પ્રકારે જણાય, અને અમને એવા જ્ઞાનના કંઇ વિશેષ લક્ષે નથી; અમને તાે વાસ્તવિક એવું જે સ્વરૂપ તેની ભક્તિ અને અસંગતા, એ પ્રિય છે. "38

આમ શ્રીમદ્દ કેવળ અસંગતા પ્રાપ્ત કરવાના પ્રયત્ન વિ. સં. ૧૯૪૭થી પ્રમળ પુરુષાર્થથી આરાધે છે, અને તેમાં તેઓ કેટલેક અંશે સફળ પણ થાય છે. તેમની ચિત્તવૃત્તિ ખાદ્ય પ્રસંગામાં પ્રવર્તતી અટકીને અંતરમાં પ્રવર્તવા માંડે છે. અને તેમને અસંગદશા સ્વાભાવિક રીતે આવતી જાય છે. તેના ઉદલેખ પણ આપણને વિ. સં. ૧૯૪૭ના ફાગણ માસથી મળે છે—

"આ જગત પ્રત્યે અમારા પરમ ઉદાસીન ભાવ વર્તે છે; તે સાવ સાનાનું થાય તાેપણ અમને તૃણવત્ છે, અને પરમાત્માની વિભૂતિરૂપે અમારું ભક્તિધામ છે. "રૂપ

"અમારુ' ચિત્ત નિઃસ્પૃહ અતિશય છે; અને જગતમાં સસ્પૃહ ત**રીકે વતી'એ** છીએ, એ કળિયુગની કૃપા છે. "<sup>૩૬</sup>

" પાતાનું અથવા પારકું જેને કંઈ રહ્યું નથી એવી કાેઈ દશા તેની પ્રાપ્તિ હવ સમીષ જ છે, (આ દેંહે છે); અને તેને લીધે પરેચ્છાથી વર્તાઓ છીએ. "૩૦

"અમને કાેઈ પદાર્થમાં રુચિ માત્ર રહી નથી; કંઈ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા થતી નથી; વ્યવહાર કેમ ચાલે છે એનું ભાન નથી; જગત શું સ્થિતિમાં છે તેની સ્મૃતિ રહેતી નથી; કાેઈ શત્રુ-મિત્રમાં ભેદભાવ રહ્યો નથી; કાેણ શત્રુ છે અને કાેણ મિત્ર છે, એની ખબર રખાતી નથી; અમે દેહધારી છીએ કે કેમ તે સંભારીએ ત્યારે માંડ જાણીએ છીએ…પાતાની ઇચ્છાએ થાેડી જ પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે છે; જેમ હરિએ ઇચ્છેલા કમ દાેરે તેમ દાેરાઈએ છીએ આટલું ખધું છતાં મનમાનતી ઉદાસીનતા નથી, એમ માનીએ છીએ. ''ઉ

સ'સાર ચલાવતાં, વેપાર કરતાં કરતાં શ્રીમદ કેટલી અસ'ગતા પ્રાપ્ત કરી શક્યા હતા તે આપણુ તેમનાં ઉપરનાં વચનાથી જાણી શકીએ છીએ. તેમની દેહાત્મભુદ્ધિ કેટલી બધી ટળી ગઇ હતી તેના ખ્યાલ પણુ એમાંથી આવી શકે છે. અને એ પરિસ્થિતમાં જ્યાતિષ, સાહિત્ય, અવધાન આદિની પણુ અરુચિ વધે તે સ્વાભાવિક છે. આથી તા તેવી કાઈ બાબત વિશેની વિચારણા તેમણે લખેલા પત્રોમાં જેવા મળતી નથી, એટલું જ નહિ, તે વિશે કાઈ પુછાવે તા તેઓ " તેના ઉત્તર મળી શકે તેમ નથી" તેવા અભિપ્રાયના જવાબ લખતા. આટલી બધી અસ'ગ – ત્યાગી થવાની ઇચ્છા હોવા છતાં વ્યવહાર ચલાવવા પડતા હતા, અને સર્વને કમેદિય ગણી તેઓ વેદતા હતા. તેમાં વાર'વાર વનવાસ લેવાની ઇચ્છા પણ થઈ જતી. એક પત્રમાં તેઓ લખે છે કે:—

૩૪. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૨૧૩

૩૫. એજન, આંક ૨૧૪. ૩૧. **એજન**, આંક ૨૨૨.

૩૭. એજન, આંક ૨૩૪. ૩૮. અજન, આંક ૨૫૫.

" સરળ વાટ મળ્યા છતાં ઉપાધિના કારણથી તન્મયભક્તિ રહેતી નથી, અને એકતાર સ્નેહ ઊભરાતો નથી. આથી ખેદ રહ્યા કરે છે અને વાર વાર વનવાસની ઇચ્છા થયા કરે છે. જોકે વૈરાગ્ય તાે એવા રહે છે કે ઘર અને વનમાં ઘણું કરીને આત્માને લેદ રહ્યો નથી. "3લ

અને આવા વૈરાગ્યને લીધે તેમના અહમ્ કેટલા ગળા ગયા હતા તે તેમના "તાલુખલાના એ કટકા કરવાની સત્તા પણ અમે ધરાવતા નથી. "૪૦ એ એક વચનથી સમજ શકાય તેમ છે. આમ તેમના ચિત્તમાંથી કર્તૃ ત્વભાવ ઘણે અ'શે ચાલ્યા ગયા હતા. આથી જ હરિઇચ્છાથી જીવવાની અને પરેચ્છાથી ચાલવાની ભાવના તેઓ આરાધી શક્યા હતા.

આમ વિ. સં. ૧૯૪૭નું વર્ષ શ્રીમદ્દના જીવનમાં ઘણું જ અગત્યનું હતું. તે વર્ષમાં, અનાદિકાળના તેમના જીવનમાં નહોતો બન્યો તેવા અપૂર્વ પ્રસંગ બન્યા હતા. કેટલાયે ભવની સાધના પછી તેમને વિ. સં. ૧૯૪૭માં શુહ સમક્તિ પ્રકાશ્યું હતું, અર્થાત્ અનુભવસ્વરૂપ આત્માનું જ્ઞાન થયું હતું. જૈનદર્શન અનુસાર આત્મિક વિકાસશ્રેણીમાં સ્વસંવેદનરૂપ અનુભવ એ ચાયું ગુણસ્થાન છે, અને ત્યાગ પછી માક્ષ કંઈ દ્વર નથી. આત્મદર્શન થયા પછી તે ટકી રહે તો, વધુમાં વધુ પંદર ભવમાં આત્માની મુક્તિ નિશ્ચિત થઈ જાય છે, એમ શાસ્ત્રો કહે છે. એ રીતે શ્રીમદ્રની ભવસંખ્યા નિશ્ચિત થઈ ગઈ હતી. વળી, તેના કેટલાક આનુષંગિક શુણા પણ તેમનામાં આવ્યા હતા. તેએા સંસારમાં બેઠા હતા, છતાં સાવ નિઃસ્યૃહ તરીકે વર્તા શકે તેવા વરાચ્ય ધરાવતા હતા. સંગ છાડવાની વૃત્તિ ઘણી તીવ બની ગઈ હતી. કોઈ પણ કાર્ય કરવાની કતૃત્વખુહિનો લાપ થવા માંડચો હતો. અને સ્વાત્મમાં જ મન્ન રહેવાની વૃત્તિએ જોર પકડશું હતું. અને એ પરિસ્થિતિમાં "પ્રભુ પ્રત્યે હીનત્વ", "યમ નિયમ", " જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને", "જડ ભાવે જડ પરિભુમે" આદિ તત્ત્વસભર અને અનુભવમૂલક કાવ્યોની તેમના દ્વારા રચના થઈ.

આ જાતની પરિસ્થિતિ જે ચાલુ રહી હોત તો તેમની બાદ્ય તેમ જ આંતર બ'ને પ્રકારની દશા કોઈ એાર જ હોત તેમાં શ'કા નથી. પણ વિ. સ'. ૧૯૪૮થી તેમનાં કમાંએ નવું સ્વરૂપ લીધું. જેમ જેમ તેઓ સ'સારના બ'ધનથી છૂટવાના પ્રયત્ના કરતા ગયા, તેમ તેમ તેઓને વધુ ને વધુ ઉપાધિઓ આવતી ગઈ, અને તે એટલે સુધી કે કચારેક તો તેમને આત્માર્થ છૂટી જવાના ડર પણ લાગી જતો. આવી પરિસ્થિતિ લગભગ વિ. સ'. ૧૯૫૨ સુધી ચાલી. પણ તેઓ આવેલાં સઘળાં સ'કટોના સામના સફળતાપૂર્વ'ક કરીને પાર ઊતર્યા, અને કમોને પરાજય આપ્યા. તેમની કમોં સામેની આ લડત તે તેમના આત્મવિકાસના ત્રીએ તબક્કો. આ તબક્કામાં તેઓ બાદ્ય ગૃહસ્થશ્રેણી અને આંતરિક નિર્જ થશ્રેણીનાં દ્રન્દ્રમાં એવા તો અટવાઈ ગયા હતા કે તેમને પરમાર્થ માર્ગ પ્રકાશવાની ઇચ્છા સાવ ગીણ કરી નાખવી પડી હતી, એટલું જ નહિ પરિચિત વર્તું બાથી અને ત્યાં સુધી ગુપ્ત રહેવાના તેઓ કામી બન્યા હતા. કારણ કે, નહિતર લોકોને બ્રાંતિના હેતુ થાય તેવું હતું.પરિણામે તત્ત્વજ્ઞાનને લગતી કે તેમના જ્ઞાનના અનુલવ આપતી કૃતિઓ આ સમય દરમ્યાન ભાગ્યે જ રચાઈ છે.

૩૯. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૨૧૭.

૪૦. એજન, આંક ર૩૦.

વિ. સં. ૧૯૪૮થી આ ઉપાધિયાગની શરૂઆત થઈ. આ વર્ષમાં તેમના વેપાર ઘણા વધ્યા હતા તેથી તેમાં સમય વિશેષ પસાર થતા હતા. બીજી બાજુ સત્સંગના વાતા કરી શકે તેવાં પાત્રાની દુલં ભતા પણ તેમને અકળાવતી હતી, તેમ છતાં તેમના આત્મવિકાસમાં કાઈ રુકાવટ આ વર્ષમાં આવી હાય તેવું લાગતું નથી. ઉપાધિ તો હતી. પણ તે એટલી તીવ ન હતી કે તેમના આત્માર્થને હાનિ પહોંચાડે. આથી તો તેઓ પાતાની અંતરંગ શ્રેણી જાળવી શક્યા હતા. માત્ર તેમણે ઇચ્છેલા સર્વસંગત્યાગ કરી શક્યા ન હતા, તે માટા અવરાધ હતા. તેમની અસંગતા કેટલી આગળ વધી હતી તે જણાવતાં વિ. સં. ૧૯૪૮માં લખાયેલાં તેમનાં નીચેનાં વચના જુઓ :—

'' અત્ર સમાધિ છે… અસ'ગવૃત્તિ હોાવાથી અણુમાત્ર ઉપાયિ સહન થઈ શકે તેની દશા નથી, તોય સહન કરીએ છીએ…મુધાને વિશે અમને સ'દંહ નથી…."૮૧

" અપૂર્વ વીતરાગતા છતાં વેપાર સંખ'થી કંઈક પ્રવર્તન કરી શકીએ છીએ, "૪૨

"અમને જે નિર્વિકલ્પ નામની સમાધિ છે, તે તે આત્માની સ્વરૂપપરિણતિ વર્તાતી હોવાને લીધે છે...વન અને ઘર એ બ'ને કાઈ પ્રકારે અમને સમાન છે, તથાપિ વનમાં પૂર્ણ વીતરાગભાવને અર્થ રહેવું વધારે રુચિકર લાગે છે, સુખની ઇચ્છા નથી પણ વીતરાગપણાની ઇચ્છા છે."<sup>૪૩</sup>

" એક એવિકલ્પ સમાધિ સિવાય બીજુ' ખરી રીતે સ્મરણ રહેતું નથી, ચિતન રહેતું નથી, રુચિ રહેતી નથી, અથવા ક'ઈ કામ કરાતું નથી. "૪૪

" અમારે વિશે વર્તતો પરમ વૈરાગ્ય વ્યવહારને વિશે કચારેક મન મળવા દેતો નથી…અમે તો પાંચ માસ થયાં જગત, ઈધર અને અન્ય ભાવ એ સવ**ેને વિશે** ઉદાસીનપણે વર્તીએ છીએ…અમારુ જે ચિત્ત તે આત્મા સિવાય અન્ય સ્થળે પ્ર**તિબહ**તા પામતુ' નથી. "૪૫

આવું મુક્તપણું તેમને માગશર સુદ દ, વિ. સં. ૧૯૪૮થી એકધારું પ્રવર્તતું આવ્યું છે તેવા ઉલ્લેખ તેમણે તે જ સાલના શ્રાવણ વદના એક પત્રમાં કર્યો છે. ૪૬ આવું અસંગપણું વર્તતું હોવાથી તેમની જ્યોતિષ, સિબ્રિ આદિ વિશેની આસિક્ત સાવ લુપ્ત થઈ ગઈ હતી. તેથી તો સાભાગભાઈ ને તેમણે લખ્યું હતું કે:—

'' જ્યારથી યથાર્થ બાંધની ઉત્પત્તિ થઈ છે, ત્યારથી કાઈ પણ પ્રકારના સિદ્ધિયાં છે કે <mark>વિદ્યાના ચાર્ગ સાંસારિક</mark> સાધન પાતાસ'બ'ધી કે પરસ'બ'ધી કરવાની પ્રતિજ્ઞા છે;

૪૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૩૦૮.

૪૨. ઐજન, આંક ૩૧૩. ૪૩. ઍજન, આંક ૩૧૨.

૪૪. એજન, આંક ૩૨૯. ૪૫. એજન, આંક ૩૬૮.

૪૬. એજન, આંક ૪૦૦.

અને એ પ્રતિજ્ઞામાં એક ૫ળ પણ મ'દપણ આવ્યું હાય એમ હજુ સુધીમાં થયું છે એમ સાંભરતું નથી. "<sup>૪૪૭</sup>

શ્રીમદ્દનાં આ વચનાથી જાણી શકાય છે કે તેમણે જ્ઞાન પ્રગટના પછી પાતાને વરેલી સિદ્ધિઓના લેશ પણ ઉપયોગ કર્યો ન હતો. લાકા તે માટે કહેતા હાય છતાં આત્માર્થને કારણે તેના ઉપયોગ ન કરવામાં કેવી પ્રબળ નિશ્ચયશકિત જોઈએ તે તા સર્વ્**વિદિત છે.** શ્રીમદ્દે એ શક્તિ મેળવી હતી. આવું નિશ્ચયબળ તેમનામાં ત્રીજા તબક્કાથી પ્રગટ થયેલું જેઈ શકાય છે.

તેમનું મન સંસારમાંથી ઊઠી ગયું હતું. તેમનું ચિત્ત કુટુંબ, ધન, પુત્ર, આદિથી મુક્ત અને કોધ, માન, માયા, લાભ આદિથી અપ્રતિભ'ધ જેવું થઈ ગયું હતું. એ ચિત્તમાં સત્સંગની તથા અસંગતાની ઇચ્છા પ્રબળ બનતી જતી હતી. આમ સંસારની વચ્ચે અસંગભાવને લીધે તેમને જાતજાતની મુશ્કેલીએ નડતી હતી. ચિત્ત ઉદાસ હાય એટલે વ્યવહારમાં યથાયોગ્ય પ્રવર્તન કરી શકે નહિ, અને તે જાતનું પ્રવર્તન ન થાય તા સંબ'ધમાં આવનારનું ચિત્ત દુભાય. તેમ કરવાની તેમની ઇચ્છા નહાતી, એટલે સવ'ને શાંતિ ઊપજે તેવું વર્તન કરવા જતાં પાતાના ચિત્તમાં ઉપાધિ વેદવાના પ્રસંગ શ્રીમદ્દને આવતા હતા, જે તેઓ બને તેટલી શાંતિથી વેદતા હતા. કાઈ પણ પ્રત્યે કાઈ પણ પ્રકારના અલ્પ પણ દાષ કરવા ઉચિત નથી તેવો ઉત્કૃષ્ટપણે નિર્ધાર તેમણે આ વર્ષમાં કરી લીધા હતા, અને તે પ્રમાણે વર્તતાં તેમણે મનને ઘણું વશ કરી લીધું હતું. તેમને વર્તતા વૈરાગ્યને રકુટ કરતાં તેમનાં નીચેનાં વચના જુઓ —

" જો ઉપેક્ષા કરીએ તો ગૃહસ્થપણે પણ વનવાસીપણે લજાય એવા આકરા વૈરાગ્ય વર્તે છે." ' કોઈ પણ જાતના અમારા આત્મિક અંધનને લઈને અમે સ'સારમાં રહ્યા નથી. સ્ત્રી જે છે તેનાથી પૂર્વે અ'ધાયેલું ભાગકર્મ નિવૃત્ત કરવું છે. કુટું અ છે તેનું પૂર્વેનું કરેલું કરજ આપી નિવૃત્ત થવા અર્થે રહ્યા છીએ." '

આવા વૈરાગ હાવાથી તેઓ પૂર્વ કર્મના ઉદયને લઇને સંસારમાં રહીને તે ઉદાસીનપણે વેદતા હતા, તે અહીં જણાય છે. પણ તેમાં સત્સંગની ખામી તેમને વાર વાર જણાઈ આવતી હતી. અને તે માટે પણ ઉપાધિ વેદતા હતા. આમ શ્રીમદ્દની ખાદ્ય તેમ જ આંતર શ્રેણીએ પાતાના સિન્ન સિન્ન પ્રભાવ તેમના પર પાડવા ચાલુ કર્યો હતા, તે વિ. સં. ૧૯૪૯માં એર પકડે છે.

વિ. સં. ૧૯૪૯માં વ્યાપાર તથા સંસારની પ્રવૃત્તિ વધી હતી, તેથી એ વર્ષમાં લખાયેલા પત્રા વાંચીએ છીએ તો, ઉપાધિયાગના બળવાનપણાના ઉલ્લેખ વારંવાર મળે છે. તેમાં તેમના આત્મા ક્લેશિત થતા હતા તેવું દેખાતું નથી, પણ ધારી નિવૃત્તિ મળતી નહોતી તેના ખેદ જણાય છે. વ્યાવહારિક રીતે જોઈએ તો તેમની મુશ્કેલીઓ એવી કઠિન

૪૭. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૩૨૨

૪૮. એજન, આંક ૪૧૪. ૪૯. એજન, આંક ૪૧૫

નહોતી કે તેમને તેમના પત્રોમાં વ્યક્ત થાય છે તેવું દુઃખ વેઠવું પડે. પણ તેમની સાચી ઉપાધિ એ જ હતી કે તેમની નિવૃત્તિ લેવાની ઇચ્છા જેમ જેમ વધતી જતી હતી, તેમ તેમ નિવૃત્તિ તેમનાથી દૂર ભાગતી હતી. આ ઇચ્છા વિરુદ્ધ સંસારમાં કરવું પડતું પ્રવર્તન તે જ તેમની સૌથી માટી ઉપાધિ હતી. આ ઉપાધિને વ્યક્ત કરતાં ઘણાં વચના આ વર્ષના પત્રોમાં જોવા મળે છે. તત્ત્વબાધને લગતા પત્રોમાં પણ વચ્ચે વચ્ચે તેમના ઉપાધિ-યાગ આવી જાય છે, કારણ કે ઉપાધિને લીધે લખવાનું અની શકતું નથી, અન્ય પારમાર્થિક પ્રવૃત્તિએ થઈ શકતી નથી, તેવા ઉટલેખા તેમાં આવેલા છે. વિ. સં. ૧૯૪૯ના આરંભમાં જ તેમણે સાલાગભાઈ ને લખ્યું હતું કે:—

" ઉપાધિને વેદવા માટે જેઈ તું કઠિનપણું મારામાં નથી, એટલે ઉપાધિથી અત્યાત નિવૃત્તિની ઇચ્છા રહ્યા કરે, તથાપિ ઉદયરૂપ જાણી તે યથાશક્તિ સહન થાય છે."પ૦ આ ઉપરાંત જુઓ તેમનાં અન્ય વચનાઃ—

" પરમાર્થનું દુઃખ મટચા છતાં સંસારનું પ્રાસંગિક દુઃખ રહ્યા કરે છે, અને તે દુઃખ પાતાની ઇચ્છાદિના કારણનું નથી." પ

"કાળ સંખ'ધી તીર્થ કરવાણી સત્ય કરવાને અધે 'આવા ' ઉદય અમને વર્તે' છે, અને તે સમાધિરૂપે વેદવા યાગ્ય છે. "<sup>પર</sup>

" ઉપાધિના જોગ વિશેષ રહે છે. જેમ જેમ નિવૃત્તિના જોગની વિશેષ ઇચ્છા થઈ આવે છે, તેમ તેમ ઉપાધિની પ્રાપ્તિના જોગ વિશેષ દેખાય છે. ચારે બાજુથી ઉપાધિના બીડા છે. કાઈ એવી બાજુ અત્યારે જણાતી નથી કે અત્યારે જ એમાંથી છૂટી ચાલ્યા જવું હોય તા કાઈ ના અપરાધ કર્યો ન ગણાય." પા

"જે પ્રવૃત્તિ અત્ર ઉદયમાં છે, તે બીજે દ્વારેથી ચાલ્યા જતાં પણ ન છેાડી શકાય એવી છે, વેદવાયાગ્ય છે માટે તેને અનુસરીએ છીએ; તથાપિ અવ્યાબાધ સ્થિતિને વિશે જેવું ને તેવું સ્વારથ્ય છે." પ્ર

" ગઈ સાલના માર્ગશીર્ષ માસમાં અત્રે આવવું થયું ત્યારથી ઉત્તરાત્તર ઉપાધિ-ચાેગ વિશેષાકાર થતા આવ્યા છે. ''પપ

આમ વાર વાર જેના ઉલ્લેખ કરવા પડે તેટલા પ્રખળ ઉપાધિયાગ વેકતા હોવા છતાં, ત્યાગી થવાના અભિલાધ બાજુએ મૂકવા પડથો હાવા છતાં, શ્રીમદ આત્માની સમતા ઘણી જળવી રાખતા હતા. દેહનું પણ મમત્વ તેમને છૂટી ગયું હતું. દેહના ઉપયાગ તેમને માત્ર આત્માર્થ જ જણાતા હતા. તેથી એક પત્રમાં તેમણે લખ્યું હતું કે —

૫૦-૫૧. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૪૨૫.

પર. ઐજન, આંક ૪૩૩. ૫૩. એજન, આંક ૪૩૯.

પુષ્ઠ. ઐજન, આંક ૪૪૯. પુષ્. ઐજન, આંક ૪૫૩.

" અમારા અભિપ્રાય કંઈ પણ દેહ પ્રત્યે હોય તો તે માત્ર એક આત્માર્થે જ છે, અન્ય અર્થે નહીં, પણ આત્માંથે છે. "ધદ

આ આત્માર્થ માટે તેમને સર્વસંગપરિત્યાગની ઇચ્છા રહ્યા કરતી હતી. અને તે પાર પાડવામાં ઘણાં વિલ્ના દેખાતાં હાેવાથી તેમને મૂં ઝવણ પણ થતી હતી. તેમણે આ ત્યાગ વિશે આ વર્ષમાં લખ્યું હતું કે:—

" ઘણું કરીને આત્મામાં એક જ રહ્યા કરે છે કે જ્યાં સુધી આ વેપારપ્રસ'ો કામકાજ કરવું રહ્યા કરે, ત્યાં સુધી ધર્મકથાદિ પ્રસ'ો અને ધર્મના **જાણનારરૂપે કે**ાઈ પ્રકારે પ્રગટમાં ન અવાય એ યથાયાગ્ય પ્રકારે છે."<sup>પ્ર</sup>

આ બધી મુશ્કેલીઓમાં તેમણે જે વિકાસ આ વર્ષમાં સાધ્યા હતા તે તેમનાં નીચેનાં વચના જણાવે છે —

"જેવી દૃષ્ટિ આ આતમા પ્રત્યે છે, તેવી દૃષ્ટિ જગતના સર્વ આતમાને વિશે છે. જેવા આ સ્નેહ આતમા પ્રત્યે છે, તેવા સ્નેહ સર્વ આતમા પ્રત્યે વર્તે છે. જેવા આ આતમાની સહજાન દૃષ્ટિત ઇચ્છીએ છીએ, તેવા જ સર્વ આતમા પ્રત્યે ઇચ્છીએ છીએ. જે જે આ આતમા માટે ઇચ્છીએ છીએ, તે તે સર્વ આતમા માટે ઇચ્છીએ છીએ. જેવા આ દૃહ પ્રત્યે ભાવ રાખીએ છીએ, તેવા જ સર્વ દૃહ પ્રત્યે ભાવ રાખીએ છીએ... આ દૃહમાં વિશેષ ખુદ્ધિ અને બીજા દૃહ પ્રત્યે વિષમ ખુદ્ધિ ઘણું કરીને કચારેય થઈ શકતી નથી. "પ્

રાગ-દ્રેષનું ઘણું અલ્પત્વ એ તેમના આત્માએ સાધેલા આ વર્ષના વિકાસ ગણી શકાય. આ વર્ષમાં તેમના ખ્યાલ હતા કે જે ઉપાધિયાગ શરૂ થયા છે, તેની જલદી પૂર્ણતા આવે તેમ નથી. એટલે એક પત્રમાં લખ્યું હતું કે:—

"મનમાં એમ ને એમ રહ્યા કરે છે કે અલ્પ કાળમાં આ ઉપાધિયાગ મટી બાહ્યાલ્ય તર નિર્જ થતા પ્રાપ્ત થાય તા વધારે યાગ્ય છે, તથાપિ તે વાત અલ્પ કાળમાં ખને એવું સૂઝતું નથી, અને જ્યાં સુધી તેમ ન થાય ત્યાં સુધી તે ચિંતના મટની સંભવતી નથી." પલ

શ્રીમફે સેવેલી આ દહેશત સાચી પડી હતી, તે વિ. સ'. ૧૯૫૦માં તેમણે લખેલા પત્રો જેતાં જણાય છે.

વિ. સ<sup>\*</sup>. ૧૯૫૦ની શરૂઆતમાં આ ઉપાધિ વધી હતી, અને તેથી બા**દ્યા**થી કચારેક ચિત્તની અવસ્થા પણુ આવી જતી હતી, તેથી લાંખા વખત સુધી તે<mark>ઓ મુમુક્ષુઓને પત્ર</mark> પણુ લખી શકતા નહેાતા. અને ઘણી વાર તેા એવું બનતું કે થાેડા કાગળ લખ્યા પછી

પદ. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૪૩૧

૫૭. એજન, આંક ૪૬૩. ૧૮. એજન, આંક ૪૬૯.

૫૯. એજન, આંક ૪૫૩.

વૈરાગ્ય આવતાં તે અધ્રા જ મૂકી દેતા, વળી, બીજે સમયે લખવા પ્રવૃત્ત થતા. આમ આ ઉપાધિએ તેમણે ઘણા મૂંઝવણમાં મૂકવા હતા. જુઓ —

" ઉપાધિના યાગથી ઉદયાધીનપણે બાહ્ય ચિત્તની કવચિત્ અવ્યવસ્થાને લીધે તમ મુમુક્ષુ પ્રત્યે જેમ વર્તવું જોઈએ તેમ અમારાથી વર્તી શકાતું નથી." ' ?

" મનના, વચનના તથા કાયાના વ્યવસાય ધારીએ તે કરતાં હમણાં વિશેષ વર્ત્યા કરે છે, અને એ જ કારણથી તમને પત્રાદિ લખવાનું બની શકતું નથી."<sup>૬ ૧</sup>

"એક એક કાગળ લખતાં દશદશ, પાંચપાંચ વખત બન્બે—ચચ્ચાર લીઠી લખી તે કાગળ અધ્રા મૂકવાનું ચિત્તની સ્થિતિને લીધે બને છે. ક્રિયા વિષે રુચિ નહીં, તેમ પ્રારુખ્યબળ પણ તે ક્રિયામાં હાલ વિશેષ ઉદયમાન નહીં હોવાથી તમને તેમ જ ખીજા મુમુક્ષુઓને વિશેષપણે કંઇ જ્ઞાનચર્ચા લખી શકાતી નથી." <sup>દ</sup>ર

આવા ઉપાધિયાગમાં અન્ય સામાન્ય જીવનું તો વીર્ય જ પરવશ અની નાય, પહ્યુ શ્રીમદ્દે તો તેમાંથી પહ્યુ માર્ગ કર્યો હતો અને પાતાનું આત્મળળ વધાર્યું હતું. વિ. સં. ૧૯૪૯માં તેઓ તેનાથી થાકતા હોય તેવા અનુભવ થતા હતા, તેવી વૃત્તિ અહીં નેવા મળતી નથી. ગમે તે સંજોગોના હિંમતપૂર્વક સામના કરી લેવાના તેમને નિર્ણય થઈ ગયા હતા. અને તેથી જ તેઓ "આત્મસમાધિ"માં લેશ પશ્ચુ ન્યૂનતા આવવા દ્રીધા વિના, તેની સ્થિરતામાં વધારા કરી શક્યા હતા. જુઓ, તેમનાં નીચેનાં વચના —

" અત્રેના ઉપાધિપ્રસંગમાં કંઈક વિશેષ સહનતાથી વર્તવું પહે એવી માસમ હોવાથી આત્માને વિષે ગુણુનું વિશેષ સ્પષ્ટપણું વર્તે છે." કુ ર

" અત્રે ઉપાધિરૂપ વ્યવહાર વર્તે છે. ઘણું કરી આત્મસમાધિની સ્થિતિ રહે છે, ત્તાપણ તે વ્યવહારના પ્રતિબંધથી છૂટવાનું વાર'વાર સ્મૃતિમાં આવ્યા કરે છે, તે પ્રારુષ્ધની નિવૃત્તિ થતાં સુધી તા વ્યવહારના પ્રતિબંધ રહેવા ઘટે છે, માટે સમચિત્ત થઈ સ્થિતિ રહે છે. "<sup>૧</sup>૪

" આમ હોવાથી દિન દિન પ્રત્યે, પ્રસ'ો પ્રસ'ો, ઘણી વાર **ક્ષણે ક્ષ**ણે સત્સ'ા આરા**ધવાની** જ ઇચ્છા વર્ધમાન થયા કરે છે. ''<sup>૧૫</sup>

અને એ આંતરિક સ્થિરતા **વિશેષ મે**ળવી હોવાથી તેમના સર્વસ ગત્યાગી થવાના અભિલાષ પણ કરીથી આ વર્ષથી ખીલવા લાગ્યા હતા. ત્યાગી થવાની ભાવનાના — માર્ગ

૬૦. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક, ૪૭૮

કુ૧. એજન, આંક, ૫**૦૪** કર. એજન, આંક, ૫**૨**૦

૧૩. એજન, આંક, ૪૮૪ ૧૪. એજન, આંક, ૫૦૦

કૃષ. એજન, આંક, પરપ

પ્રકાશવાની ભાવનાના — ઉદલેખ આ વર્ષના પત્રામાં વિશેષ જેવા મળે છે. અને એ અભિલાષ ટ્રંક સમયમાં પૂરા નહિ થાય તેવા અ'દેશા પણ તેમને રહેતા હતા, અને તે વિશે ખેદ પણ રહેતા હતા. વળી, વ્યાવહારિક કામામાં ભાગ લેવાનું કે સલાહ આપવાનું પણ તેમણે અ'ધ કર્યું' હતું. વિ. સં. ૧૯૫૦ના ભાદરવા વદ ૧૨ ના રાજ સાભાગભાઈ ને લખ્યું હતું કે:—

" વ્યાવહાસ્કિ જ'જાળમાં અમે ઉત્તર આપવા યોગ્ય નહીં હોવાથી રેવાશ'કરભાઇ ને આ પ્રસ'ગનું લખ્યું છે. "દદ

આમ તેમણે જેમ ખને તેમ વ્યાવહારિક સંખ'ધમાં પ્રવર્તવાનું એક કરી નાષ્યું હતું.

ચિત્તની વિશેષ નિર્મળતા તથા સ્વસ્થતાને કારણે તત્ત્વજ્ઞાનને લગતા પત્રો વિશેષ લખાયેલા જેવા મળે છે. શ્રી લલ્લુજી મહારાજ આદિને જૈનદર્શન અનુસાર સમજણ આપતા પત્રો પણ ઠીક ઠીક લખાયા છે. કેટલાક પત્રોમાં તેમણે જૈન તથા વેદાંત દર્શનની સરખામણી કરેલી પણ જોવા મળે છે, જેમાં જૈનદર્શન શા કારણથી વધુ યાગ્ય છે તે પણ તેમણે સમજાવેલું છે. જૈનદર્શનના સિદ્ધાંતા સમજાવતાં પણ ઘણા પત્રો લખાયેલા છે, જે બધામાં " છ પદ "ના પત્ર સર્વેત્તિમ છે. તેમાં આત્માનાં છ પદની સમજણ તેમણે આપી છે.

ુઆમ આ વર્ષમાં તેમણે વિશેષ આત્મળળ મેળવ્યું જણાય છે. આ ઉપરાંત વીતરાગમાર્ગ પ્રતિતું વલણ પણ વિશેષ જેવા મળે છે. અને ક્ષાયિક ચારિત્રી થવાની, અશરીરિ થવાની આકાંક્ષા પણ પ્રળળ બનતી જણાય છે.

આ બધી વસ્તુની વિશેષતા વિ. સં. ૧૯૫૧ની સાલમાં આવે છે, અને તેમની નિવૃત્તિની ઇચ્છા પ્રબળ બને છે. આ વર્ષથી વ્યાપારથી નિવૃત્ત થઈ, સઘળો ભાર તથા પૈસા તેઓએ તેમના ભાઈ શ્રી મનસુખભાઈ ને સાંપવાના નિર્ણય કર્યો હતો. તે પાર પાડવા તેઓ તેમના ભાગીદારોને કહે છે. પણ શ્રીમદ્રની વ્યાપાર આદિની કુશળતાને કારણે તેઓ તેમને પેઢીના સલાહકાર તરીકે ચાલું રહેવા વીનવે છે, જે શ્રીમદ્ર માન્ય કરે છે, પણ તેમનું વ્યાપારદિમાં ચિત્ત ઘણું ઊઠી ગયું હતું. અને તેનાથી નિવૃત્ત થવાના માર્ગ જ તેઓ શાધ્યા કરતા હતા. તે વિશેનાં શ્રીમદ્રનાં વિ. સં. ૧૯૫૧ માં લખાયેલાં નીચેનાં વચના જુઓ

" આડતના વ્યવસાય ઉત્પન્ન થયા તેમાં કંઈક ઇચ્છાબળ અને કંઈક ઉદયબળ હતું. પણ માતીના વ્યવસાય ઉત્પન્ન થવામાં તા મુખ્ય ઉદયબળ હતું. બાકી વ્યવસાયના હાલ ઉદય જણાતા નથી. અને વ્યવસાયની ઇચ્છા થવી તે તા અસ'ભવ જેવી છે. "કળ

" હાલ વ્યવસાય વિશેષ છે, ઓછો કરવાના અભિપ્રાય ચિત્તમાંથી ખસતો નથી અને વધારે થયા કરે છે. " ક

દદ. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક, પરછ

કું એજન, આંક, ૫૪૦ કૃંડ. એજન, આંક, **૫**૪૫

"માતીના વેપાર વગેરેની પ્રવૃત્તિ વધારે ન કરવા સંબ'ધીનું બને તો સારુ', એમ લખ્યું તે યથાયાગ્ય છે, અને ચિત્તની નિત્ય ઇચ્છા એમ રહ્યા કરે છે. લાભહેતુથી તે પ્રવૃત્તિ થાય છે કે કેમ? એમ વિચારતાં લાભનું નિદાન જણાતું નથી. વિષયાદિની ઇચ્છાએ પ્રવૃત્તિ થાય છે, એમ પણ જણાતું નથી, તથાપિ પ્રવૃત્તિ થાય છે, એમાં સ'દંહ નથી. જગત ક'ઈ લેવાને માટે પ્રવૃત્તિ કરે છે, આ પ્રવૃત્તિ દેવાને માટે થતી હશે એમ લાગે છે. "દલ્

આમ વેપારાદિમાંથી નિવૃત્તિ લવાની તેમની ઇચ્છા વધી ગઈ હતી. અને તેમ કરવા માટે કાેઈ રસ્તો હાેય તાે તે જણાવવા તેમણે સાેભાગભાઈ ને કેટલીક વખત લખ્યું હતું. અન્ય વ્યાવહારિક કાર્યામાં તાે તેઓ ન છૂટકે ભાગ લેતા હતા. એવા એક પ્રસ'ેગે તેમણે આ વર્ષમાં સાેભાગભાઈ ને લખ્યું હતું કે:—

" અપે લખ્યું કે વિવાહના કામમાં આગળથી આપ પધાર્યા હો તો કેટલાક વિચાર થઈ શકે, તે સંબંધમાં એમ છે કે એવાં કાર્યોમાં મારું ચિત્ત અપ્રવેશક હોવાથી – અને તેમ તેવાં કાર્યનું માહાત્મ્ય કંઈ છે નહીં એમ ધ્યાન ઠર્યું હોવાથી મારું અગાઉથી આવવું કંઈ તેવું ઉપયોગી નથી."

વળી, તે જ વર્ષમાં શ્રીમકનાં અહેનનાં પણ લગ્ન થવાનાં હતાં. તમાં પણ ભાગ લેવાની તેમની ઇચ્છા નહાતી. પણ માતાપિતાને દુ:ખ ન પહોંચે તે ભાવથી લગ્નમાં જવાના તેમણે વિચાર રાખ્યા હતા. તે વિશે શ્રી સાભાગભાઈ ને ઉપરના જ પત્રમાં લખ્યું હતું કે —

"તે પ્રસંગ પર આવતું કે ન આવતું એ વિચાર પર ચાક્કસ હાલ ચિત્ત આવી શકશે નહિ કેમકે તેને ઘણો વખત છે અને અત્યારથી તે માટે વિચાર સૂઝી આવે તેમ બનવું કઠણ છે. ત્રણ વર્ષ થયાં તે તરફ જવાયું નથી તેથી શ્રી રવજભાઈના ચિત્તમાં તથા માતુશ્રીના ચિત્તમાં, ન જવાય તો વધારે ખેદ રહે, એ મુખ્ય કારણ તે તરફ આવવા વિષેમાં છે. તેમ અમારું ન આવતું થાય તો ભાઈખહેનોને પણ ખેદ રહે, એ ખીજું કારણ પણ આવવા તરફના વિચારને બળવાન કરે છે." "

આમ તેઓ વ્યાવહારિક પ્રસંગામાં ભાગ લેવાનું બંધ કરવાના વિચાર ઉપર આવી ગયા હતા, અને સર્વસંગપસ્ત્યાગની ઇચ્છા વિશેષ બળવાન બની હતી. તે વિશેના ઉલ્લેખા પણ આ સાલમાં વાર'વાર જેવા મળે છે. જુઓ —

"સર્વ વ્યવહારથી નિવૃત્ત થયા વિના ચિત્ત ઠેકાણે બેસે નહીં એવા અપ્રતિખધ અસંગભાવ ચિત્તે બહુ વિચાર્યા હોવાથી તે જ પ્રવાહમાં રહેવું થાય છે. "ળર

આમ તેઓ ત્યાગી થવાની ભાવના ભાવતાં ભાવતાં પણ સ'સારના નિભાવ કરતા હતા. તેમ તેઓ શા માટે કરતા હતા તે સમજાવતાં શ્રીમફે જે વચના શ્રી સાભાગભાઈ ને

કલ. " શ્રીમદ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ આંક પહક્ ૭૦–૭૧. એજન, આંક ૫૪૦ ૭૨. એજન, આંક ૫૪૭

લખ્યાં છે તે બહુ મનનચાગ્ય છે. અને તેમની આંતરિક સ્થિતિ જાણવામાં પણ તેટલાં જ ઉપયોગી છે —

" જ્ઞાનીપુરુષને આત્મપ્રતિખંધપણે સંસારસેવા હોય નહિ, પણ પ્રારુષ્ધપ્રતિ-બંધપણે હોય, એમ છતાં પણ તેથી નિવર્તવાર્પ પરિણામને પામે એમ જ્ઞાનીની રીત હોય છે; જે રીતના આશ્રય કરતાં હાલ ત્રણ વર્ષ થયાં વિશેષ તેમ કર્યું છે અને તેમાં જરૂર આત્મદશાને ભુલાવે એવા સંભવ રહે તેવા ઉદય પણ જેટલા બન્યા તેટલા સમપરિણામે વેદ્યો છે; જોકે તે વેદવાના કાળને વિષે સર્વ સંગનિવૃત્તિ કાઈ રીતે થાય તા સારું એમ સૂઝ્યાં કર્યું છે; તાપણ સર્વ સંગનિવૃત્તિએ જે દશા રહેવી જોઈએ તે દશા ઉદયમાં રહે, તા અલ્પ કાળમાં વિશેષ કર્મની નિવૃત્તિ થાય એમ બાણી જેટલું બન્યું તેટલું તે પ્રકાર કર્યું છે; પણ મનમાં હવે એમ રહે છે કે આ પ્રસંગથી એટલે સકલ ગૃહવાસથી દ્વર થવાય તેમ ન હાય તાપણ વ્યાપારાદિ પ્રસંગથી નિવૃત્ત, દ્વર થવાય તો સારું, કેમકે આત્મભાવે પરિણામ પામવાને વિષે જે દશા જ્ઞાનીને જોઈએ તે દશા આ વ્યાપાર વ્યવહારથી મુસુક્ષ્મજીવને દેખાતી નથી. "ઉ

વિ. સં. ૧૯૪૮ આસપાસથી શરૂ થયેલા પ્રભળ ઉપાધિયાંગ તેમણે સમપણે ત્રણ ત્રણ વર્ષ મુધી વેદ્યો તેના ઉલ્લેખ ઉપરના અવતરણમાં એઈ શકાય છે. સાથે સાથે માર્ગ ઉપદેશવા માટે એઈની જ્ઞાનદશા તેમણે પ્રાપ્ત કરી લીધી હતી, તે પણ અહીં જાણી શકાય છે. તેમાં માત્ર ત્યાનની ખામી છે, એથી એ પ્રાપ્ત કરવાની અભિલાષા વધી હાય તે સ્વાભાવિક છે. તેમ છતાં પાતાની જ્ઞાનદશા વિશે બીજાને પ્રશંસાપૂર્વક કહેવા તરફ તેમને અરુચિ હતી; તેમણે લખ્યું હતું કે:—

"અમારુ' કલ્પિત માહાત્મ્ય કચાંય દેખાય એમ કરવું, કરાવવું કે અનુમાદવું અમને અત્યાત અપ્રિય છે. " હ

વિ. સ'. ૧૯૫૧ના વર્ષમાં પાતાની આત્મદશા કેવી વર્તતા હતી તે વિશે એક પત્ર તેમણે સાભાગભાઈને લખ્યા હતા. તે ઉપરાંત ઠેકઠેકાણે એ વિશેના ઉલ્લેખા પણ આવે છે તે પરથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે તેમને અસ'ગપણાની વિશેષતા થઈ હતી. તેમણે કરેલું પાતાની અસ'ગતાનું વર્ણન તેમના જ શખ્દમાં જેઈએ:—

"એક આત્મપરિભૃતિ સિવાયના બીજા જે વિષયા તેને વિષે ચિત્ત અવ્યવસ્થિતપણે વર્તે છે; અને તેવું અવ્યવસ્થિતપણું લાકવ્યવહાસ્થી પ્રતિકૃળ હાવાથી લાકવ્યવહાર ભજવા ગમતા નથી, અને તજવા બનતા નથી; એ વેદના ઘણું કરીને દિવસના આખા ભાગમાં વેદવામાં આવ્યા કરે છે."

ખાવાને વિષે, પીવાને વિષે, બાલવાને વિષે, શયનને વિષે, લખવાને વિષે કે બીજા વ્યાવહારિક કાર્યોને વિષે જેવા જોઈએ તેવા ભાનથી પ્રવર્તાતું નથી, અને તે

૭૩. ''શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૫૬૦

૭૪. એજન, આંક પપજ

પ્રસ'ોા રહ્યા હોવાથી આત્મપરિણતિને સ્વત'ત્ર પ્રગટપણે અનુસરવામાં વિપત્તિ આવ્યા કરે છે; અને તે વિષેતું ક્ષણે ક્ષણે દુઃખ રહ્યા કરે છે. "<sup>૭૫</sup>

"આ જ ભવન વિષે અને ચાડા જ વખત પહેલાં વ્યવહારને વિષે પણ સ્મૃતિ તીવ્ર હતી. તે સ્મૃતિ હવે વ્યવહારને વિષે કવચિત જ, મંદમણે પ્રવર્ત છે. ચાડા જ વખત પહેલાં, એટલે ચાડાં વર્ષો પહેલાં વાણી ઘણું એાલી શકતી, વક્તાપણે કુશળતાથી પ્રવર્તી શકતી, તે હવે મંદપણે અવ્યવસ્થાથી પ્રવર્તે છે. ચાડાં વર્ષ પહેલાં, ચાડા વખત પહેલાં લેખનશક્તિ અતિ ઉગ્ર હતી; આજે શું લખવું તે સૂઝતાં સૂઝતાં દિવસના દિવસ વ્યતીત થઈ જાય છે; અને પછી પણ જે કંઈ લખાય છે, તે ઇચ્છેલું અથવા ચાગ્ય વ્યવસ્થાવાળું લખાતું નથી; અર્થાત્ એક આત્મપરિણામ સિવાય સર્વ બીજાં પરિણામને વિષે ઉદાસીનપણું વર્તે છે; અને જે કંઇ કરાય છે તે જેવા જોઈએ તેવા ભાનના સામા અંશથી પણ નથી થતું. જેમ તેમ અને જે તે કરાય છે. "ઉપ-અ

"વનને વિષે અથવા એકાંતન વિષે સહજસ્વરૂપને અનુભવતા એવા આત્મા નિર્વિષય કેવળ પ્રવર્ત એમ કરવામાં સર્વ ઇચ્છા રાકાણી છે." હ

આમ ભરપૂર પ્રવૃત્તિમાં પણ શ્રીમદ્ લગભગ અસ'ગદશા પ્રાપ્ત કરી રાકથા હતા, તે આપણે ઉપરનાં અવતરણોમાં જોઈ શકીએ છીએ. આ વર્ષમાં તેમના આત્મવિકાસના ત્રીજો તબક્કો પૂર્ણ થાય છે. આ તબક્કા વિષે શ્રીમદ્દે એક કાવ્યમાં લખ્યું છે કે :—

> "ત્યાં આવ્યા રે ઉદય કારમાં, પશ્ચિહ કાર્ય પ્રયુચ રે; જેમ જેમ તે હડસેલીએ, તેમ વધે ન ઘટે એક રંચ રે." "

ત્યાપારને લગતી અને સાંસારિક જવાબદારીઓ નિઃસ્પૃહ રહીને અદા કરવાના ભાર તેમણું આ વર્ષોમાં ઉઠાવ્યા હતા. અને જેમ જેમ પ્રવૃત્તિ વધતી ગઈ, તેમ તેમ તેમના અસંગતાના રંગ પણ વધવા લાગ્યા. પરિણામે સંસારાર્થ અને પરમાર્થ બંને સાચવવા માટે તેમને પ્રબળ પરિશ્રમ ઉઠાવવા પડ્યાં. આથી આ વર્ષામાં તેમની અંગત પરિસ્થિતિ જણાવતા ઘણા પત્રો મળે છે, તો બીજી બાજુ સાહિત્યિક રચનાઓ કહી શકીએ તેવી કૃતિઓ ભાગ્યે જ જોવા મળે છે. વળી, તેમણે વેઠેલા મંચનની વિચારણાનું કેટલુંક ટાંચણ તેમની હસ્તનાંધમાં પણ જોવા મળે છે. દાખલા તરીકે, " વૈશ્યવેષે અને નિર્ધ થલાવે વસતાં કાઢી કાઢી વિચાર થયા કરે છે. " લેવ પણ તેમાં મિતિ મળતી ન હોવાથી આત્મવિકાસ જાણવા માટે તે નોંધા બહુ ઉપયોગી થતી નથી.

૭૫-૭૫ઝ. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૫૮૩.

હદુ. એજન, આંક પલ્સ

૭૭. એજન, હાથનાંધ-૧ (૩૨), પૃ. ૮૦૧

હ્ય. એજન, હાથનાંધ-૧ (૩૮). યુ. ૮૦૩

આ ઉપરાંત આ તબક્કામાં એક બીં ફેરફાર પણ જેવા મળે છે. વિ. સં. ૧૯૪૬ સુધી શ્રીમદ્દ જે પત્રો લખતા હતા તેમાં તેઓ દસ્કતની જગ્યાએ મુખ્યત્વે પોતાનું નામ લખી પ્રણામ લખતા હતા; જેમ કે — "વિ. રાયચંદના સત્પુરુષને નમસ્કાર સહિત પ્રણામ" – આંક પૂર્વ. "વિ. આપના માધ્યસ્થ વિચારાના અભિલાષી રાયચંદ રવજીભાઈના પંચાંગી પ્રશસ્તભાવે નમસ્કાર" – આંક ૬૧. " ધર્મોપજીવન ઇચ્છક રાયચંદના વિનયયુક્ત પ્રણામ" – આંક ૬૮. "પ્રારુષ્ધથી જીવતા રાયચંદના યથાયોગ્ય" – આંક ૧૪૩. વગેરે.

પણ સમય જતાં જેમ જેમ તેમના આત્માની દશા ઉચ્ચ થતી ગઈ તેમ તેમની દસ્કત કરવાની રીતમાં પણ ફેરફાર થતા ગયાં હતા. આ તબક્કામાં તેઓ ભાગ્યે જ પાતાનું નામ દસ્કતની જગ્યાએ લખતા જણાય છે. તેઓ નામને બદલે આત્માની દશા બતાવતાં વિશેષણાના ઉપયોગ વધારે કરતા જણાય છે; જેમ કે – " લિ. બાધબીજ" – ૩૪૨. " શ્રી સ્વરૂપના યથાયાગ્ય" – ૩૧૨. " આત્મ પ્રણામ" – ૪૪૨. "વિપરિત કાળમાં એકાકી હોવાથી ઉદાસ " – ૪૬૬. " અભિન્ન બાધમયના પ્રણામ પહોંચે" – ૩૩૪. વગેરે. આ બંને પ્રકારના દસ્કતાના નમૂના જોતાં ખ્યાલ આવે છે કે તેમના આત્માની દશામાં થયેલા ફેરફારના નિદેશ દસ્કતામાં પણ જાવા મળે છે.

# ચાંચા તબકો : કેવળ લગભગ ભૂમિકા

વિ. સં. ૧૯૪૮થી વિ. સં. ૧૯૫૧ સુધીનાં ત્રણ વર્ષના ગાળામાં શ્રીમદ્દે પ્રવૃત્તિનાં પ્રળળ ઉદય વેઘો હતા. અને તે ઉદયકાળમાં પાતાની આત્માર્થતા ચૂકી ન જવાય તે માટે તેમને સતત કાળજી રાખવી પડી હતી. આ ઉદય વિ. સં. ૧૯૫૨થી નખળા પડવા લાગ્યા, અને શ્રીમદ્દે તે વિશે રાહત પણ અનુભવી. આ વર્ષના મોટા ભાગ તા તેઓ આત્મસાધના અર્થે મુંબઈની બહાર નિવૃત્તિક્ષેત્રોમાં રહ્યા હતા. અને વિ. સં. ૧૯૫૧માં પ્રવૃત્તિથી લાગેલી પછડાટન વિશ્રાંતિ આપવાના પણ પ્રયત્ન તેમણે કર્યા હતા.

વિ. સ. ૧૯૫૨માં તેઓ રાળજ, કાવિઠા, વસા વગેરે જગ્યાએ રહ્યા હતા. તેમાં સામાન્ય નહિ પણ ત્યાગીનું જીવન તેઓ જીવતા હતા. બ માંતરિક અસંગતા સાથે બાહ્ય અસંગતા પ્રાપ્ત કરવાના પ્રયત્ના તેમણે ચાલુ કરી ફીધા હતા. સૂવા માટે તેઓ ગાદલું રાખતા નિહ, ડાંસ, મચ્છર આદિના ઉપદ્રવા શાંતિથી સહન કરતા અને બીજા પણ કુદરતી પરિષહા સહેતા હતા. અર્ધરાત્રિએ ઊઠીને જંગલમાં જઈ ત્યાં ધ્યાનમાં બેસતા. ખારાકમાં પણ ઘણી સાદાઈ રાખતા. અમુક વખતે માત્ર બાફેલાં શાકભાજી લેતા, તો અમુક સમય બે રૂપિયાભાર લાટની રાટલી અને થાડું દ્રધ એટલું જ આખા દિવસના ખારાક તરીકે ઉપયોગમાં લેતા; બીજી વખત દ્રધ કે કશું લેતા નહિ. અમુક વખત માત્ર ઘી અને દ્રધમાં બનાવેલી રસાઈ નો દિવસમાં એક જ વખત ઉપયોગ કરતા. આમ બાહ્યથી પૂરા સંયમી બનવાના દેઢ પ્રયાસા તેમણે આ વર્ષમાં આદર્યા.

૭૬. શ્રીમદ્દના આ ત્યાગી જીવનના અનેક મુમુક્ષુએા સાક્ષી હતા. આ મુમુક્ષુએોએ ધોતાને થયેલા શ્રીમદ્દના ત્યાગી તરીકેના પરિચય ''અર્ધ'શતા∞દી સ્માસ્કશ્રંથ "માં તથા " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર − જીવનકળા "માં વહ્યુ'વ્યા છે.

દિવસના ઘણાખરા ભાગ મુંચવાચન તથા મનનમાં પસાર થતા. અને કેટલાંક સમય અંખાલાલભાઈ, સાંભાગભાઈ, લલ્લુજી મહારાજ આદિ મુનિઓ તથા મુમુક્ષુઓ સાથેના સત્સંગમાં પસાર થતા. તે સમયે તે સર્વ ને શ્રીમદ્ તરફથી અપૂર્વ બાય થતા તેવા ઉદ્લેખા મળે છે. એક વખત શ્રીમદ્ એકાંતમાં બેસીને કંઈ બાલતા હતા, તેઓ શું બાલે છે તે નાણવાની જિજ્ઞાસા મુનિ દેવકરણજીને થઈ, કારણ કે તેમને તે વખતે શ્રીમદ્ની મુખમુદ્રા તદ્દન ક્લાયરહિત તથા શાંત દેખાતી હતી. અને મુખ પર પ્રસન્નતાના ભાવા છવાયેલા હતા, તેમણે સાંભળશું તો શ્રીમદ્ પાતાને કહી રહ્યા હતા કે:—

" અડતાલીસની સાલમાં રાળજ બિરાજ્યા હતા તે મહાતમા શાંત અને શીતળ હતા. હાલ સાલમાં વસા ક્ષેત્રે વર્તતા મહાતમા પરમ અદ્ભુત ચાગી દ્ર પરમ સમાધિમાં રહેતા હતા, અને આ વનક્ષેત્રે વર્તતા પરમાતમા પણ અદ્ભુત ચાગી દ્ર પરમ શાંત બિરાજે છે." લ

આ વચના શ્રી દેવકરણજીએ લલ્લુજી મહારાજને ઉલ્લાસપૂર્વક લખી જણાવ્યાં હતાં, અને તે પછી શ્રીમદ્ તરફથી થયેલા બાેધથી પાતાને પ્રગટેલા ઉલ્લાસ પણ તેમાં વર્ણવ્યા હતા.

આમ સર્વસંગત્યાગની પૂર્વતૈયારીરૂપ કડક સંયમ પાળવાની શરૂઆત શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૫૨માં કરી હતી. તે તેમનું પરમાર્થમાર્ગમાં ભરેલું એક નવું પગલું હતું. આ સમયે તેમની પત્રધારા પણ ઠીક ઠીક વહી હતી એમ દેખાય છે. અને તેમાં પણ જ્ઞાનચર્ચા વિશેષ જોવા મળે છે. સોભાગભાઈ એ પુછાવેલા જ્ઞાનપ્રશ્નોના ઉત્તરા તેમણે વિગતે આપ્યા હતા. તે વાંચતાં શ્રીમદ્દને વીતરાગમાર્ગમાં પ્રગટેલી અનન્ય શ્રહાના આપણને પ્યાલ આવે છે. આ વર્ષના પત્રોમાં અંગત પરિસ્થિતિના ઉલ્લેખ કચારેક જ જોવા મળે છે. તેવા એક પત્રમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

"જૈન દર્શનની રીતિએ જેતાં સમ્યગ્દર્શન, અને વેદાંતની રીતિએ જેતાં કેવળજ્ઞાન અમને સંભવે છે…જૈન પ્રસંગમાં અમારા વધારે નિવાસ થયા છે તો કાઈ પણ પ્રકારે તે માર્ગના ઉદ્ધાર અમ જેવાને દ્વારે વિશેષ કરીને થઈ શકે…હાલ બે વર્ષ સુધી તો તે યાગસાધન વિશેષ કરી ઉદ્યમાં આવે તેમ દેખાતું નથી. તેથી ત્યાર પછીની કરપના કરાય છે, અને 3 થી ૪ વર્ષ તે માર્ગમાં આળવામાં આવ્યાં હોય તો 3દ મે વર્ષ સવંસંગપરિત્યાગી ઉપદેશકના વખત આવે…નાની વચે માર્ગના ઉદ્ધાર કરવા સંબંધી જિજ્ઞાસા વર્તતી હતી, ત્યાર પછી જ્ઞાનદશા આવ્યે કુમે કરીને તે ઉપશમ જેવી થઈ; પણ કોઈ કોઈ લોકો પરિચયમાં આવેલા, તેમને કેટલીક વિશેષતા ભાસવાથી કંઈક મૂળમાર્ગ પર લક્ષ આવેલા…ઉપદેશક પુરુષના જોગ અને તો ઘણા જવ મૂળમાર્ગ પામે તેવું છે…એમ દેખાવાથી કંઈક ચિત્તમાં આવે છે કે આ કાર્ય કોઈ કરે તો ઘણું સારું, પણ દર્ષિ કરતાં તેવા પુરુષ ધ્યાનમાં આવતા નથી, એટલે કંઈક લખનાર પ્રત્યે જ દર્ષિ આવે છે, પણ લખનારના જન્મથી લક્ષ એવા

૮૦. "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છવનકળા", આવૃત્તિ ૪, પૃ. ૭૬૨

છે કે એ જેવું એક્ક ને ખમવાળું પદ નથી, અને પોતાની તે કાર્યની યથાયાં ગયતા જ્યાં સુધી ન વર્ત ત્યાં સુધી તેની ઇચ્છામાત્ર પણ ન કરવી, અને ઘણું કરીને હજુ સુધી તેમ વર્ત વામાં આવ્યું છે... કહેવાના હેતુ એવા છે કે સર્વ સંગપરિત્યાત્ર થયે તે કાર્યની પ્રવૃત્તિ સહજસ્વભાવે ઉદયમાં આવે તો કરવી એવી માત્ર કરપના છે. તેના ખરેખરા આગ્રહ નથી... અમારા સંગમાં ત્યાગ કરવાને ઘણા જીવને વૃત્તિ થાય એવા અંગમાં ત્યાગ છે. ધર્મ સ્થાપવાનું માન માટું છે; તેની સ્પૃહાથી પણ વખતે આવી વૃત્તિ રહે, પણ આત્માને ઘણી વાર તાવી જોતાં તે સંભવ હવેની દશામાં ઓછા જ દેખાય છે, અને કંઇક સત્તાગત રહ્યો હશે તો તે ક્ષીણ થશે એમ અવશ્ય ભાસે છે, કેમકે યથાયાગ્યતા વિના, દેહ છૂટી જાય તેવી દઢ કલ્પના હોય તાપણ, માર્ગ ઉપદેશવા નહિ, એમ આત્મનિશ્ચય નિત્ય વર્ત છે. એક એ બળવાન કારણથી પરિત્રહાદિ ત્યાગ કરવાના વિચાર રહ્યા કરે છે. મારા મનમાં એમ રહે છે કે વેદાકત ધર્મ પ્રકાશવા અથવા સ્થાપવા હોય તો મારી દશા યથાયાગ્ય છે. પણ જિનાકત ધર્મ રથાપવા હોય તો હતુ તેટલી યાગ્યતા નથી, તાપણ વિશેષ યાગ્યતા છે, એમ લાગે છે. "દ્ય

શ્રીમદ્દે લખેલા પત્રમાંથી લીધેલા ઉપરના દીર્ઘ અવતરહુ પરથી તેમની સમગ્ર પરિસ્થિત આપહુને સમજાઈ જાય છે. તેઓ કેટલે અ'શે નીરાગી બન્યા હતા, વીતરાગમાર્ગ પ્રકાશવાની તેમની કેવી મહેચ્છા હતી, તે માટે તેમનામાં કેવી યાગ્યતા હતી એ વગેરે વિશેતું પૃથક્ષરહ્યું તેમછે આ પત્રમાં આપયું છે, અને એથી એમના આત્મવિકાસ જાહુવા માટે આપહુને એ ખૂબ ઉપયોગી છે. પરમાર્થમાર્ગ પ્રકાશવા માટે સર્વસંગત્યાંથી બનવાની તેમની ઇચ્છા હતી; તે માટે તેમછે પ્રયત્ના પહ્યુ શરૂ કર્યા હતા. અને છતાં તેમ કરવા પાછળ તેમના કોઈ માન-ભાવ નહોતો, તે તેમની આત્મિક ઉચ્ચ દશા બતાવે છે. આ વર્ષના અંતભાગમાં ''આત્મસિદ્ધિ" અને '' મૂળમાર્ગરહસ્ય" જેવી કૃતિઓની રચના કરી હતી, તે પશુ તેમના સાનની ઉચ્ચદશાના સબળ પુરાવો છે. જો ઉપર એઈ તેવી અદ્ભુત દશા તેમની ન હોત તેા સરળ ભાષામાં, ટૂંકાણમાં આવી તત્ત્વસભર રચનાએ! તેઓ આપી શક્યા ન હોત.

વિ. સં. ૧૯૫૩માં તેમની પત્રધારાના પ્રવાહ ઘણો ઘટી જાય છે. પરંતુ કેટલીક સાહિત્યિક કૃતિઓના સર્જન તરફ તેમનું વલણ વિશેષ રહે છે. પત્રો એક લખાયા છે, પણ જે લખાયા છે તે મુખ્યત્વે જૈનદર્શનની તત્ત્વવિચારણાને લગતા જ પત્રો છે. અને કૃતિઓના સર્જનમાં પણ જૈનદર્શનને મહત્ત્વ અપાતું જોઈ શકાય છે. જે માક્ષમાર્ગ પ્રકાશવાની તેમણે ઇચ્છા સેવી હતી, તેની વિચારણા જુદી જુદી રીતે કરીને ટપકાવી લીધેલી, અને તેમાંથી "જૈનમાર્ગ વિવેક", "માક્ષસિદ્ધિાંત", " દ્રવ્યપ્રકાશ", " આનંદઘનચાવીશી "નું વિચેચન, " પંચાસ્તિકાય" ના અનુવાદ વગેરે કૃતિઓની પૂર્ણ કે અપૂર્ણ સ્વરૂપમાં આપણુને પ્રાપ્તિ થાય છે. આ ઉપરાંત " પંચ પરમપદ બાદયા" અને " અપૂર્વ અવસર" જેવી કૃતિની રચના પણ આ વર્ષમાં થયેલી જણાય છે.

૮૧. " શ્રીમદ્ રાજ્ય દ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૭૦૮

"અપૂર્વ અવસર" એ તેમની અંગત પરિસ્થિતિ તથા અભિલાષા સ્ચવતું જૈન પરિપાટી અનુસાર રચાયેલું શ્રીમદ્દનું અનુપમ કાવ્ય છે. તેમાં બાહ્યાંતર નિર્ધાય થઈ, સર્વ પરિષહ અને ઉપસર્ગ સમભાવે સહીને "માહ્યપદ" પામવાના તેમના અભિલાષ વ્યક્ત થયા છે, જીવ એક પછી એક ગુણસ્થાન કેવી રીતે ચડતો નાય છે તેનું ક્રમિક વર્ણન તેમાં આપેલું છે. અને તેમાં પાતાનું ગુણસ્થાન ભાવથી એતાં સાતમું છે તેના પણ નિર્દેશ કરેલા છે. આમ વિ. સં. ૧૯૫૩માં તેઓ ભાવથી સાતમા ઉત્કૃષ્ટ ગુણસ્થાને આવી ગયા હતા તે આપશે નાણી શકીએ છીએ.

તેમની એ કક્ષા હોવાની સાક્ષી પૂરે એવો એક પ્રસંગ પહુ વિ. સં. ૧૯૫૩માં બન્યો હતો. વિ. સં. ૧૯૫૩ના જેઠ વદ ૧૦ના રાજ તેમના પરમાર્થ સખા અને પરમ વિશ્વામરૂપ સાલાગલાઈ એ દેહ છોડ્યો. તે સમાચાર જાણ્યા પછીથી પછુ તેમણે જે ધીરજ રાખી હતી, અને અન્ય મુમુક્ષુઓને જે બાધ આપ્યા હતો, તે જ તેમની આત્મિક ઉચ્ચ દશા બતાવે છે. તેમના આત્મા એટલી ઉચ્ચ કક્ષાએ વિરાજતો હતો, અને એવા પ્રકારની અસંગઠશા પામ્યા હતો કે આ દુ:ખને પણુ તેઓ ખૂબ જ સહેલાઇથી પચાવી ગયા હતા. જૂઠાલાઈના અવસાન વખતે પાતાને થતા ખેદના જેવા ઉદ્ગારા શ્રીમદ્દે કાઢ્યા હતા, તેમાંનું કંઈ પણ સાલાગલાઈ વિશે તેમણે લખેલું જણાતું નથી. સાલાગલાઈના ગુલ્ફોને સંલાયાં છે, પણ તેમના વિયાગથી થતો ખેદ દર્શાવ્યા નથી. અને ખરી રીતે એઈએ તા, તેમને જૂઠાલાઈ કરતાં સાલાગલાઈ સાથે ઘણો વિશેષ અને લાંબા ગાળાના સંબંધ હતો; તેમ છતાં બંનેના અવસાનથી થયેલી અસરમાં જે ફેર દેખાય છે તે તેમની આત્મિક સ્થિતિને આલારી હતું તેમ આપણે કહી શકીએ.

વિ. સં. ૧૯૫૪માં પણ તેમણે પરમાર્થમાર્ગમાં આગળ વધવાની જ પ્રવૃત્તિ રાખી હતી. તે વર્ષમાં અન્ય મુમુક્ષુઓને પરમાર્થ માર્ગદર્શન આપતા પત્રો વિશેષ જેવા મળે છે; સાથે સાથે પાતાની આંતરિક ઉચ્ચ દશાને વ્યક્ત કરતી તત્ત્વવિચારણા પણ તેમાં અપાયેક્ષી છે. તેમનું ચિંતન ગૃઢ અને નિશ્ચાત્મક બનતું જાય છે. બીજી બાજુ પત્રનું લખાણ વિશેષ ઘટી જાય છે. વિ. સં. ૧૯૫૨ની સાલથી નિવૃત્તિક્ષેત્રમાં રહેવાના સમય પણ તેમણે વધારી દીધા હતો, અને એ ફ્રોત્રોમાં કડક ત્યાગીનું જીવન તેઓ જીવતા હતા. આ વર્ષમાં કાઈ વિશિષ્ટ દશા જાણવા મળતી નથી. તેમણે પાતાની અભિલાષા વિશે વિ. સં. ૧૯૫૪ના આસા માસમાં લખ્યું હતું કે:—

"મારુ' ચિત્ત, મારી ચિત્તવૃત્તિએ। એટલી શાંત ઘઈ જાંએ કે કાેઈ મૃગ પહ્યુ આ શરીરને જાેઈ જ રહે, ભય પામી નાસી ન જાય!

મારી ચિત્તવૃત્તિ એટલી શાંત થઈ **લચ્ચા કે કાઈ વૃદ્ધ મૃગ જેના માથામાં ખૂજ**લી આવતી હોય તે, આ શરીરને જડપદાર્થ **લ**ણી પોતાનું માથું ખૂજ<mark>લી મટાડવા આ</mark> શરીરને ઘસે !"<sup>૮</sup>ર

વિ. સ'. ૧૯૫૫માં શ્રીમદ્દે ધારેલી નિવૃત્તિ મેળવી. તેઓ વેપારમાંથી સર્વથા નિવૃત્ત થયા, અને એક સભામાં લક્ષ્મી તથા સ્ત્રીના ત્યાગ કર્યો. અને એ વત તેઓ સ'પૂર્ણપણે

૮૨. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૮૫૦

પાળતા હતા. તે એટલે સુધી કે રેલગાડીમાં મુસાફરી કરતી વખતે ટિકિટ જેવી વસ્તુ પણ પોતાની પાસે રાખતા નહિ. ઘરમાં રહીને પાંચ મહાવતનું પાલન ચાલુ કર્યું. અને મુનિ થવાની ફરી એક વખત તેમણે પોતાની માતા પાસે આગ્રા માગી. તેમણે થાડા કાળ પછી એ આગ્રા આપવા જણાવ્યું. દરમ્યાન તેઓ જુદે જુદે ક્ષેત્રે આત્મગ્રાનમાં મમ રહેવા લાગ્યા. આ સમય દરમ્યાન તેઓ સંપૂર્ણ ઉદયાધીનપણે પ્રવર્તતા હતા, એથી એ વર્ષમાં લખાયેલા માત્ર ચાલીસેક જેટલા જ પત્રો મળે છે, અને તેમાં પણ ભાગ્યે જ કાઈ પત્ર આઠદશ લીટીથી લાંબા છે. તેમાં ગ્રંથા વિશેના અભિપ્રાયા, માક્ષમાર્ગ વિશેના નિદેશ આદિ પરમાર્થમાર્ગ વિશેની વિચારણા જેવા મળે છે. આમ તેમણે ધારેલી અસંગદશા પ્રાપ્ત કરી, અને મુનિ થવા માટે માતા રજા આપે તેની રાહ જેવા લાગ્યા.

અને એ જ જાતનું તેમનું જીવન વિ. સં. ૧૯૫૬માં પણ ચાલુ રહ્યું. તે વર્ષમાં પણ લાગ્યે જ ચાલીસ જેટલા પત્રો લખાયેલા મળે છે. પણ તે બધામાં તેમની આત્મિક ઉચ્ચ દશાના આપણને ખ્યાલ આવે છે. પરિગ્રહાદિશી તેઓએ નિવૃત્તિ સ્વીકારી લીધી હતી, તેથી ઘણો ખરા સમય અંખાલાલભાઈ, સાત મુનિએ આદિ સાથેના સત્સંગમાં પસાર થયા હતો. મુનિઓને તો તેમના તરફથી સૂત્રગ્રંથાની સમજણ પણ અપાઈ હતી. આ અરસામાં તેમનું જ્ઞાન કેટલે અંશે ખીલ્યું હતું તે બતાવતું એક વચન શ્રી લલ્લુજ મહારાજને તેમણે લખ્યું હતું કે:—

"એક શ્લોક વાંચતાં અમને હજારા શાસનું ભાન થઈ તેમાં ઉપયોગ ક્રી વળે છે. "લ્લ

डेटलुं ज्ञान छाय त्यारे आ परिस्थित आवे!

તેઓ સર્વસંગપરિત્યાગી બનીને તેમના અગાધ જ્ઞાનના લાભ લોકોને આપે તે પહેલાં તો એક વિશ્ન ઊભું થયું: વિ. સં. ૧૯૫૬થી તેમની દેહત દુરસ્તી ઘણી ખરાબ થઈ ગઈ, અને ત્યાગી થવાય તેવી દશા રહી નહિ. દિવસે દિવસે માંદગી વધતી ગઈ, શરીર ઘસાતું ગયું, અને છેવટે તો માત્ર ૪૫ રતલ જેટલા વજનની તેમની કાયા થઈ ગઈ, તેમણ તેમની ચિત્તપ્રસન્નતા કે અંતરાન દમાં લેશ પણ ફેર પડથો ન હતો.

વિ. સં. ૧૯૫૭માં સારવાર અથે તેમને મુંબઈ, વઢવાલુ, અમદાવાદ, રાજકાર વગેરે સ્થળાએ રાખવામાં આવ્યા હતા, પણ કાઈ જગ્યાએ સુધારા થયા નહીં. દેહની એટલી ખરાબ પરિસ્થિતિ હોવા છતાં તેમને તે વિશે લેશ પણ દરકાર ન હતી. દેહને તો તેઓ પિંજર માનતા હતા, અને માત્ર આત્મામાં જ આનંદ માનતા હતા. એ આત્માનંદ લેવા માટે તેમને કાઈ વિઘ્ન કરી શકે તેમ નહાતા. સ્ત્રયાંથા આદિનું તેમનું વાચન મનન, ધ્યાન વગેરે તા ચાલુ જ હતાં. અને તેનાથી મળતા આનંદની છાયા તેમના મુખ પર નિરંતર છવાયેલી રહેતી. તેઓ બીતરાગી બન્યા હતા. વિ. સં. ૧૯૫૭માં તેઓ અમદાવાદ આવ્યા તે વખતે મુનિએ પણ ચામાસું પૂરું કરી ત્યાં આવ્યા હતા. તે વખતે

૮૩. " શ્રીમુદ્દ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, આક ૯૧૭

શ્રી લલ્લુજી મહારાજ અને શ્રી દેવકરણજી મુનિને બાલાવીને તેમણે કહ્યું કે, "અમારામાં અને વીતરાગમાં લેદ ગણશા નહિ." જે એ જાણીને ખેને મુનિઓને ખૂબ જ આને દ થયા હતો.

શ્રીમદ્દની આ વીતરાગતાની છાયા તેમણે લખેલા પત્રોમાં જે જાતના દરકતો કરેલા છે, તેમાં પણ જોવા મળે છે. આ તબક્કામાં તેમની દરકત લખવાની શૈલીમાં ફેરફાર દેખાય છે. આ વર્ષોમાં પાતાનું નામ તો તેઓ ભાગ્યે જ લખતા જણાય છે. વળી, આત્મગુણ દર્શાવતાં વિશેષણોના ઉપયાગ પણ ઓછા થયેલા છે. અને શાંતિવાચક શબ્દા દરકતની જગ્યાએ છેવટનાં વર્ષોમાં જોવા મળે છે; જેમ કે—

" આત્મસ્વરૂપે પ્રણામ " – આંક ૪૮૫, " સહજાત્મસ્વરૂપ " – આંક ૩૬૪, " જ શાંતિ, શાંતિ, શાંતિ " – આંક ૯૧૫, " શમમ્ " – આંક ૯૪૫, " નિવિ'કલ્પ " – આંક ૮૪૩, " સહજાત્મસ્વરૂપે પ્રણામ " – આંક ૬૪૪, " શાંતિ " – આંક ૯૩૪.

વર્ગરે. આ બધા દસ્કતા વાંચતાં એ ખ્યાલ આવે છે કે તેઓ કેટલા નિર્મમ બન્યા હતા!

વિ. સં. ૧૯૫૭ના ચૈત્ર વદ પાંચમના દિવસે રાજકાટમાં શ્રીમદ્દના દેહવિલય થયા. તેમના દેહવિલયના સમયની પરિસ્થિતિ તેમના ભાઈ મનસુખભાઈએ વિગતથી લખી છે, જે અગાઉ આપણે જોઈ ગયા છીએ. પ્ય આમ આપણે જેયું કે અંત સમય આવતાં સુધીમાં શ્રીમદ્દની આંતરિક દશા ઘણી ઉચ્ચ ખની હતી. પણ તે કઈ કહ્યા સુધીની હતી તે માપવું ગજ બહારની વાત છે, તેમણે તે વિશે લખ્યું હતું કે:—

" આવી અપૂર્વ વૃત્તિ અહેા, થશે અપ્રમત્ત યાેગ રે; કેવળ લગભગ ભૂમિકા, સ્પરી'ને દેહવિયાેગ રે. "૮૬

"કેવળ લગભગ ભૂમિકા"ને સ્પર્શ્યા પછી પોતાના દેહવિલય થશે તેવા નિર્દેશ તેમણે ઉપરની બે પંક્તિઓમાં આપ્યા છે. જૈન દર્શન અનુસાર જ્ઞાનના પાંચ ભાગ પાડેલા છે: મિત, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યવ અને કેવળ. શાસ્ત્રો અને સિદ્ધાંતાના વાચનથી તથા સ્મરણથી જ્ઞાન થાય તે શ્રુત અને મિત જ્ઞાન. આ બંને પ્રકારનાં જ્ઞાન ઘણા માટા પ્રમાણમાં તેમને હતાં તે અગાઉ આપણે જોયું છે. દે સ્થળ તેમ જ કાળની અમુક હદ સુધીનું જ્ઞાન હોવું તે અવધિજ્ઞાન. અને સામાના મનના ભાવ જાણવા તે મનઃપર્યવ જ્ઞાન. આ બંને જ્ઞાન પણ શ્રીમદ્દમાં હતાં તે પણ આપણે અગાઉ જોયું છે. દે અને કેવળજ્ઞાન એટલે આત્માનું નિરાવરણજ્ઞાન. આત્મા સંપૂર્ણ રીતે કર્મથી મુક્ત થાય ત્યારે આ જ્ઞાન પ્રગટે છે.

८४. " श्रीमह राजय'५-छवनडणा ", आवृत्ति प, पृ. २९६.

૮૫. જુઓ પ્રકરણ ૧, " તેમનું અ'તિમ વર્ષ " પૃ. ૮૮

૮૬. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, હાથનાંધ-૧ (૩૨)

૮૭. જુઓ પ્રકરણ ૧, " તેમનું ભાષાત્રાન તથા શાસ્ત્રતાન" પૃ. ૪૬

૮૮. જુઓ પ્રકરણ ૧, " શ્રીમદ્દને પ્રગટલાં અવધિજ્ઞાન તથા લબ્ધિઓ " પૃ. ૪૨

અહી' શ્રીમદ કેવળજ્ઞાનની નિહિ, પણ "કેવળ લગભગ ભૂમિકા"ની વાત કહી છે. 'કેવળ લગભગ ભૂમિકા' એટલે શ્રુતકેવળી જેવી દશા. તેમાં તેને કેવળી જેટલું જ, પણ સાંભળેલું જ્ઞાન હોય, અર્થાત્ અનુભવસ્વરૂપ નહિ, પણ શ્રવણ કરેલું કેવળજ્ઞાન સુધીનું જ્ઞાન. શ્રીમદ્દના જણાવ્યા પ્રમાણે તેમને ત્યાં સુધી જ્ઞાન પ્રકાશિત થયું હતું. પણ તેમના એ જ્ઞાનને પામવું કે માપવું એ કોઈ તેમના જેવી જ્ઞાની વ્યક્તિનું જ કામ છે, બીજાનું તો તે ગજું પણ નથી. અલખત્ત, એટલું નિશ્ચિતપણે કહી શકાય કે તેઓ આત્માની કાઈ ઉચ્ચ, અલીકિક દશાએ વિરાજતા હતા.

ગૃહસ્થદશામાં રહીને આત્મશ્રેય કરનારા વિરક્ષા જ હોય છે. શ્રીમફ આવા વિરક્ષા પુરુષોમાંના એક વિરક્ષા પુરુષ હતા. તેમણે સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રગટાવવાના પુરુષાર્થથી શરૂ કરીને કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવવા સુધીના પુરુષાર્થ ઉપાડચો હતો. અને તેની સફળતા મેળવવા માટે માત્ર 33 વર્ષનું જ આયુષ્ય તેમને મળ્યું હતું. એટલા ટૂંકા ગાળામાં ભરતક્ષેત્રમાં પંચમકાળ વધુમાં વધુ જેટલું જ્ઞાન મેળવી શકાય તેટલું જ્ઞાન તેમણે મેળવી લીધું હતું. અને આથી તો આ ભવ પછી મુક્ત થવા માટે એક જ ભવ બાકી છે તેવી ખાતરી પણ તેમને થઈ ગઈ હતી; જુઓ —

" અવશ્ય કર્મના ભાગ છે, ભાગવવા અવશેષ રે; તેથી કેહ એક જ ધારીને, **બ**શુ સ્વરૂપ સ્વકેશ રે." લ્લ

૮૯. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર" અગાસ આવૃત્તિ, હાથનાંધ-૧ (૩૨) ષૃ. ૮૦૧

#### भक्ष १३

# શ્રીમદ્રના અન્ય વ્યક્તિએ પર પડેલા પ્રભાવ

શ્રીમદનું જીવન એ એમ ત્યાગીનું જીવન હતું. બાળવયથી જ તેમનામાં વૈશાગ્યનૃત્તિ ખીલવા લાગી હતી, અને સમયના વહેવા સાથે તેની વૃદ્ધિ થતી ગઈ હતી. ર૪મે વધે શુદ્ધ સમક્તિ પ્રકાશ્યા પછી તેમના એ વૈશાગ્ય સવિશેષ ઘરા બનતા ગયા હતા. તે પહેલાં તેઓ રમસ્થુશક્તિ, અવધાનશક્તિ, કવિત્વશક્તિ, જ્યાતિષની શક્તિ વગેરે શક્તિઓને લીધે કીક કીક ખ્યાતિ પામી ચૂક્યા હતા. આ ઉપરાંત કરુણાભાવ, સવંનું ભલું કરવાની વૃત્તિ, સવંની સાથે મૈત્રીભાવ, ઇત્યાદિ આંતરિક ગુણા પણ તેમનામાં સાશ પ્રમાણમાં ખીલ્યા હતા. અને તે સવંની સાથે સરળ, મિષ્ટ વાણીને લીધે શ્રીમદ્દના એક જ વખત પરિચયમાં આવનાર વ્યક્તિ પણ તેમની પ્રશંસક બની જતી. તેમની સાથે વિવાદ કરવાની ઇચ્છાથી આવનાર અનેક વ્યક્તિઓ, તેમની સાથેના વાર્તાલાપ પછીથી તેમની પ્રશંસક બનીને જતી તેવા પણ ઘણા દાખલાઓ નાંધાયેલા એવા મળે છે. અને આવી વ્યક્તિઓ શ્રીમદ્દના જ્ઞાનથી ઘણી પ્રભાવિત થઈ જતી.

આ તો કાઈ કાઈ વખત શ્રીમદ્દના સમાગમમાં આવનાર વ્યક્તિઓની વાત થઈ. પરંતુ કેટલીક વ્યક્તિઓ તો તેમના સમાગમમાં અનેક વખત આવી હતી. તેમના આંતરિક ગુહોાથી આકર્ષાયેલી એવી વ્યક્તિઓનું એક એવું વર્તુળ રચાયું હતું કે જે શ્રીમદ્દના નિરંતરનો સહવાસ ઇચ્છતું. તેઓમાંના ઘણા તો શ્રીમદ્દમય જ બની ગયા હતા, અને શ્રીમદ્દના માર્ગદર્શન અનુસાર જ વર્તવાની ચીવટ રાખતા, તથા તેમાં જ પાતાનું કલ્યાણ પણ માનતા. શ્રીમદ્દને તેઓ જ્ઞાની ગુરુ તરીકેનું માન આપતા, અને તેમની આજ્ઞાનુસાર વર્તવાથી કેટલાકે તો સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત કર્યું હતું, અને બીજાઓએ પણ યથાયાગ્ય મુમુશ્રદશા પ્રાપ્ત કરી હતી.

ખીજી ખાજુ શ્રીમદની આંતરિક શ્રેણી નિર્ગ થમાર્ગમાં હતી, અને ખાદ્ય શ્રેણી ગૃહસ્થની હતી. તેથી તેઓ બને ત્યાં સુધી ગ્રમ જ રહેવાની અને આંતરિક શ્રેણીથી ન ઓળખાવાની ઇચ્છા રાખતા હતા, કારણ કે તેમના પૂરા પરિચયમાં ન આવનારાઓ તેમના બાદ્ય ગૃહસ્થવેશ જોઈ વિકલ્પમાં પડી કર્મ બંધ કરે તે ઇપ્ટન હતું. આથી જેમને જેમને શ્રીમદ્દની સાચે સ્વર્પે એાળખ થઈ હતી, તે સર્વ ને તેઓ પોતાના વિશે કચાંય ન જણાવવા વાર વાર ભલામણ કરતા. આથી તેમને યથાર્થ ઓળખનારાઓનું વર્તુળ તેમની હયાતીમાં નાનું જ હતું. આ વર્તુળ નાનું હોવાનું ખીજું કારણ એ પણ હતું કે શ્રીમદ્દે પોતાની તત્ત્વજ્ઞાનસભર કૃતિઓને પ્રસિદ્ધિ આપી ન હતી, કે જે દ્વારા લોકો તેમને જાણી શકે. આમ શ્રીમદ્ લોકસમૂહથી ઇરાદાપૂર્વ કર્ર રહ્યા હતા.

આ બધાનું પરિણામ એ આવ્યું કે જેમને જેમને શ્રીમદ્રની ખરી ઓળખ થઈ તેઓ શ્રીમદ્રના વરાગ્યાદિ ગુણાથી રંગાઈ ગયા, અને શ્રીમદ્રમય બની તેમના વિશેષ લાલ લેવા લાગ્યશાળી થયા. આવા ભાગ્યશાળી મુમુસુઓ તે શ્રી જૂઠાલાઈ ઉજમશી, મનસુખલાઈ કી. મહેતા, મહાત્મા ગાંધીજી, અંબાલાલ લાલચંદ, સાભાગભાઈ લલ્લુભાઈ અને શ્રી લલ્લુજી મહારાજ હતા. એ બધાના જીવન ઉપર શ્રીમદ્રના ઘણા પ્રભાવ પહેલા એવા મળે છે. બીજી બાજુ તે બધાના ગુણાની અસર શ્રીમદ્ર પર પણ થયેલી. આ બધા મુમુક્ષુઓને જીવનમાં કાઈ પ્રકારની મુશ્કેલી આવતી તો તે વિશે તેઓ શ્રીમદ્ર પાસે જ માર્ગદર્શન ઇચ્છતા, અને શ્રીમદ્ તેમને આધ્યાત્મિક રીતે યાગ્ય માર્ગદર્શન આપતા પણ ખરા; તેથી આ બધાના ગૃહસ્થ જીવનમાં અને તેથી વિશેષ આધ્યાત્મક જીવનમાં, શ્રીમદ્રના ઘણા અને પ્રબળ પ્રભાવ એઈ શકાય છે.

આ બધા ઉપરાંત, શ્રી ખીમજી દેવજી, ત્રિભાવન માણેકચંદ, રેવાશંકર જગજીવન, માણેકલાલ ઘેલાભાઈ, ધારશીભાઈ કુશળચંદ, ડુંગરશીભાઈ, છોટાલાલ માણેકચંદ, છોટાલાલ રેવાશંકર, પદમશી ઠાકરશી, માતીચંદ ગિરધર કાપડિયા, ઝવેરભાઈ, શંકરભાઈ, બજાબાઈ, લહેરચંદભાઈ, જેસંગભાઈ ઉજમગી, મુનિ દેવકરણજી, મુનિ ચતુરલાલજી, મુનિ માહનલાલજી વગેરે અનેક વ્યક્તિએા જુદા જુદા નિમિત્તે શ્રીમદ્રના પરિચયમાં આવી હતી. અને એ બધા પર પણ શ્રીમદ્રની વધતે-એાછે અ'શે અસર પડી હતી. તેમ છતાં એ અસર એવી ગાઢ ન હતી કે જેથી તે વ્યક્તિનું જીવનવહેણ જ બદલાઈ જાય.

આ પ્રકરણમાં જીવનવહેણ ખદલાવી નાખે તેટલી ઘરી અસર જેમના પર થઈ હતી, તથા જેમણે મુશ્કેલીના સમયમાં શ્રીમદ્દનું માર્ગદર્શન ઇચ્છયું હતું, તેવી જૂઠાભાઈ, મનસુખભાઈ, ગાંધીજી, અંબાલાલભાઈ, લલ્લુજી મહારાજ અને સાલાગભાઈ એ છ વ્યક્તિએ સાથેના શ્રીમદ્દના સંખંધ વિચાર્યો છે. આ છમાંથી જૂઠાભાઈ, અંબાલાલભાઈ, લલ્લુજી મહારાજ અને સાલાગભાઈ, એ ચાર જણાને તો, શ્રીમદ્દના પાતાના જણાવ્યા પ્રમાણે શ્રીમદ્દની હયાતીમાં જ સમ્યગ્રાન પ્રગટ થયું હતું, અને મનસુખભાઈ તથા ગાંધીજીએ દઢ મુમુક્ષતા પ્રાપ્ત કરી હતી. આવી ઉચ્ચ આત્મદશા પ્રાપ્ત કરનાર વ્યક્તિએા, શ્રીમદ્દની શક્ય તેટલી ગ્રમ રહેવાની ઇચ્છાને કારણે, ગણીગાંઠી હોય તે સ્વાભાવિક છે.

# શ્રીમદ્ અને જૂઠાભાઈ

વિ. સ. ૧૯૪૩માં મું અઇથી વવાિલ્યા જતાં શ્રીમદ્ અમદાવાદમાં શેઠ પાનાચંદ ઝવરચંદને ત્યાં ઊતર્યો હતા. તે વખતે શેઠના એક માલ્ય સાથે શ્રીમદ્ મલ્લિચંદ જેચંદની પેઢી પર ગયા હતા. ત્યાં તેમને જેસ ગલાઈ તથા લહેરાભાઈ અને ર'ગજભાઈ સાથે એાળખાલ્યુ થઈ. શ્રીમદ્દે, તેમની માગલ્યીથી, તેમને પાતાના કાવ્યની થાડી પ્રસાદી આપી, જેનાથી બધા પૂબ આનંદ પામ્યા. એ રીતે જૂઠાભાઈના માટાભાઈ જેસ ગભાઈ સાથે શ્રીમદ્દને પહેલા પરિચય થયા.

વિ. સં. ૧૯૪૪માં શ્રીમદ્ "મોક્ષમાળા" છપાવવા માટે ફરીથી અમદાવાદ આવ્યા. તે વખતે તેઓ, મારબીના રહીશ વિનયય'દ પાપટભાઈ દક્તરી તરફથી, શેઠ જેસ'ગભાઈ ઉપર "માક્ષમાળા"ની છપાઈ વિશે બલામણપત્ર લઈ ને આવ્યા હતા. તે પત્ર અનુસાર શ્રી જેસ'ગભાઈ એ શ્રીમદ્ ને અમુક મદદ પણ કરી હતી, તે સમયે શ્રીમદ બેથી અઢી માસ અમદાવાદ રાકાયા હતા. જેસ'ગભાઈ શ્રીમદ્ પાસે વાર'વાર તેમના ઉતારે જતા, ત્યારે શ્રીમદ્ રમૂજ ખાતર તેમના મનની વાતા જાણીને પ્રગટ કહેતા, અને તેથી જેસ'ગભાઈ શ્રીમદ્રને વિદ્વાન તરીકે જાણતા. પર'ત કામકાજને અ'ગે જેસ'ગભાઈ ને વાર'વાર બહારગામ જવાનું થતું, તેથી તેઓ શ્રીમદ્ પાસે નિયમિત જઈ શકતા નહિ. આથી તેઓ પોતાના નાના ભાઈ જૂઠાભાઈ ને શ્રીમદ્ પાસે માકલતા. તેમ કરતાં જૂઠાભાઈ ના શ્રીમદ્ સાથેના પરિચય વઘ્યા. અને તેમને શ્રીમદ્ ની જ્ઞાની તરીકેની ઓળખાણ થઈ.

શ્રી જૂઠાભાઈ સાથેના સંખ'ધ ગાઢ થયા પછી શ્રીમદ જ્યારે જ્યારે અમદાવાદ જતા ત્યારે તેમને ત્યાં જ ઊતરતા. આ ઉપરાંત શ્રીમદ સાથે જૂઠાભાઈ દાઢથી બે માસ મારબીમાં રહ્યા હતા. અને થાડા દિવસ ભરૂચ પણ ગયા હતા. વળી, પ્રત્યક્ષ સમાગમ ન હાય ત્યારે અ'ને વચ્ચે ધર્માનિમિત્તે પત્રવ્યવહાર પણ નિયમિતપણે ચાલતા.

શ્રી જૂઠાભાઇ ના જન્મ વિ. સં. ૧૯૨૩ના કારતક સુદ ખીજના રાજ થયા હતા. એ હિસાએ તેઓ શ્રીમદ કરતાં એક વર્ષે માટા એટલે કે લગભગ સમવયસ્ક જેવા હતા. તેમના પિતાનું નામ ઉજમશીભાઈ અને માતાનું નામ જમનાખાઈ હતું. તેમના અલ્યાસ અંગ્રેજી ચાથા ધારણ સુધીના હતા. તેઓ ખુદિશાળી તથા ભક્તિ-ભાવવાળા હતા. શરૂઆતમાં તેઓ વૈષ્ણવ સંપ્રદાયની ભક્તિમાં જતા હતા. પણ શ્રીમદ્દના મેળાપ પછીથી તેમના એ સંગ છૂટી ગયા હતા, એમની ભક્તિમાં ઘણા વેગ આવ્યા હતા અને એમણે ઉચ્ચ દશા પ્રાપ્ત કરી હતી.

વિ. સ'. ૧૯૪૪ના ભાદરવા વદ પછીથી શ્રી જૂઠાભાઈ ઉપર શ્રીમફે લખેલ લગભગ વીસ જેટલા પત્રો '' શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર '' ગ'થમાં પ્રસિદ્ધ થયેલા જેવા મળે છે. ' આ પત્રોમાંના ઘણાખરા પત્રો ટૂ'કા છે. માત્ર ત્રણુ-ચાર પત્રો જ લાંળા છે. છતાં તે બધામાંથી શ્રીમદ્ની જૂઠાભાઈ પ્રતિની પ્રીતિ સ્પષ્ટ જણાય છે.

વિ. સં. ૧૯૪૫ આસપાસથી શ્રી જૂઠાલાઈની તળિયત નરમ રહેવા લાગી હતી, એથી તેમને શ્રીમદ્દના વિચાગ ખહુ આકુળ કરી મૂકતો હતો. જૂઠાલાઈ પાતાની આકુળતા પત્રોમાં વ્યક્ત કરતા. તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્દ વાર વાર જણાવતા કે મારા પ્રતિ કે બીજા ક્રોઈ પ્રતિ એવા રાગ ન કરવા જોઈએ કે જેથી શરીરને હનિ પહોંચે. વિ. સં. ૧૯૪૫માં શ્રીમદ્દે લખ્યું હતું કે:—

"મારાથી દ્વર રહેવામાં તમારી આરાગ્યતા હાનિ પામે તેમ થવું ન નેઈએ. સર્વ આનંદમય થશે."

૧. ટું કા ગાળે લખાયેલા આ પત્રોની ધારા, જૂઠાભાઇના અલ્પાયુને કારણે, લાંબા સમય ચાલી નહોતી.

ર. "શ્રીમદ્ રાજચંદ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૪૬

તે જ વર્ષના ચૈત્ર સુદમાં શ્રીમદે લખ્સું હતું કે:--

'' તમે દેહ માટે સ'ભાળ રાખશા. દેહ હોય તા ધર્મ થઈ શકે છે. માટે તેવાં સાધનની સ'ભાળ રાખવા ભગવાનના પણ બાધ છે."<sup>3</sup>

એ જ વર્ષના વૈશાખ સુદમાં પોતાને જૂઠાભાઈ પર શા માટે રાગ રહે છે, તે જહ્યાવતાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

"મારા પર અતિશય ભાવના રાખી વર્તવાની તમારી ઇચ્છાને હું રોકી શકતો નથી; પણ તેવી ભાવના ભાવતાં તમારા દેહને યતિકંચિત હાનિ થાય તેમ ન કરા. મારા પર તમારા રાગ રહે છે, તેને લીધે તમારા પર રાગ રાખવા મારી ઇચ્છા નથી; પરંતુ તમે એક ધર્મપાત્ર જીવ છેા અને મને ધર્મપાત્ર પર કંઇ વિશેષ અનુરાગ ઉપજાવનારી પરમ ઇચ્છના છે, તેને લીધે કોઈ પણ રીતે તમારા પર ઇચ્છના કંઈ અ'શે પણ વતે' છે."

આમ શ્રીમદ વાર'વાર જૂઠાભાઈ ને શું કરવા યાગ્ય છે તે બાધતા.

નરમ તબિયતને લીધે જ્ઠાભાઇ ને કેટલીક વખત એવી આશંકા થતી કે મૃત્યુ બહુ નજીક હશે તો આત્માનું શ્રેય કઈ રીતે કરીશ ? આ શંકા તેમણે શ્રીમદ્દને પણ જણાવી હતી, જે બાબત હૈયાધારણ આપતાં શ્રીમદ્દે તેમને વિ. સં. ૧૯૪૫ના વૈશાખ સુદ્દમાં લખ્યું હતું કે:—

"સમીય જ છું, એમ ગણી શાંક ઘટાડા, જરૂર ઘટાડા. આરાગ્યતા વધશે; જિંદગીની સંભાળ રાખા; હમણાં દેહત્યાગના ભય ન સમજો, એવા વખત હશે તા અને જ્ઞાનીદશ્ય હશે તા જરૂર આગળથી કાઈ જણાવશે કે પહોંચી વળશે. હમણાં તાં તેમ નથી."ય

શ્રીમદ્દે આપેલું આ હૈયાધારણ ખાેડું ન હતું. તેમણે જૂઠાભાઈના આયુષ્ય સંખધી આગાહી પણ કરી હતી. વિ. સં. ૧૯૪૬ના વૈશાખ સુદ ત્રીજે શ્રીમદ્દે લખ્યું હતું કે :—

"આ ઉપાધિમાં પડથા પછી જે મારું લિંગદેહજન્યજ્ઞાન-દર્શન તેવું જ રહ્યું હાય,—યથાર્થ જ રહ્યું હાય, તા જૂઠાભાઈ અષાડ સુદિ ૯ ગુરુની રાત્રે સમાધિશીત થઈ આ ક્ષણિક જીવનના ત્યાગ કરી જશે, એમ તે જ્ઞાન સૂચવે છે."

અવસાનનાં તિધિ તેમજ સમય તેમણે ત્રણ માસ અગાઉ નાંધી રાખ્યાં હતાં, અને તે બાબત જૂઠાભાઈ ને જણાવવા તેમણે છગનલાલ બેચરલાલને અગાઉથી લખ્યું હતું. શ્રીમફે

<sup>3. &</sup>quot;શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક પદ ૪-૫. એજન, આંક ૫૯ - દ. એજન, અંક ૧૧૬ (દૈનિક નેંધ)

કરેલી જૂઠાભાઇની અવસાનની નેાંધ માત્ર થાેડા કલાકના ફેર સાથે સાચી પડી હતી. વિ. સં. ૧૯૪૬ના અષાડ સદ ૧૦મે શ્રીમદ્દે એ વિશે નાેંધ્યું હતું કે :—

" લિંગદેહજન્યજ્ઞાનમાં ઉપાધિને લીધે યતિક ચિત્ ફેર થયા જણાયા. પવિત્રાતમા જ્ઠાભાઈ ઉપરની તિથિએ પણ દિવસે સ્વર્ગવાસી થયાના આજે ખબર મળ્યા."

જૂઠાભાઈ માટે શ્રીમદ્દને કેટલું માન હતું તે આપણને શ્રીમદ્દના અષાડ સુદ ૧૦ના લખેલા પત્રમાં જેવા મળે છે, તેમાં તેમણે લખ્યું હતું કે:—

એ પાવન આત્માના ગુણાનું શું સ્મરણ કરવું? જ્યાં વિસ્મૃતિને અવકાશ નથ્રી, ત્યાં સ્મૃતિ થઈ ગણાય જ કેમ?

એનું લોકિક નામ જ દેહધારી દાખલ સત્ય હતું,—એ આત્મદશારૂપે ખરા વૈરાગ્ય હતા.

મિથ્યાવાસના જેની ખહુ ક્ષીણ થઈ હતી, વીતરાગના પરમરાગી હતા, સ'સારના પરમજુશુપ્સિત હતા, ભક્તિનું પ્રાધાન્ય જેના અ'તરમાં સદાય પ્રકાશિત હતું, સમ્યક્ભાવથી વેદનીય કર્મ વેદવાની જેની અદ્ભુત સમતા હતી, માહનીય કર્મનું પ્રબળ જેના અ'તરમાં બહુ શૂન્ય થયું હતું, મુમુક્ષુતા જેનામાં ઉત્તમ પ્રકારે દ્વીપી નીકળી હતી, એવા એ જૂઠાભાઈ ના પવિત્રાતમા આજે જગતના, આ ભાગના ત્યાગ કરીને ચાલ્યા ગયા. આ સહચારીએાથી મુક્ત થયા. ધર્મના પૂર્ણાહ્લાદમાં આયુષ્ય અચિંતુ પૂર્ણ કર્યું.

અરેરે!એવા ધર્માત્માનું ડૂં કું જીવન આ કાળમાં હોય એ કંઈ વધારે આશ્ચર્યકારક નથી. એવા પવિત્રાત્માની આ કાળમાં કચાંથી સ્થિતિ હોય ? બીજા સ'ગીઓનાં એવાં ભાગ્ય કચાંથી હોય કે આવા પવિત્રાત્માનાં દર્શનના લાભ અધિક કાળ તેમને થાય? માક્ષમાર્ગને દે એવું જે સમ્યક્ત જેના અ'તરમાં પ્રકાશ્યું હતું, એવા પવિત્રાત્મા જૂઠાભાઈને નમસ્કાર હો! નમસ્કાર હો! "

આ પત્રમાં શ્રીમદ્દે જ્ઠાલાઈના નામના પરમાર્થ કેટલી સુંદર રીતે સમજવ્યા છે! દેહ પરની પ્રીતિશ્રી જેતાં તેઓ જૂઠા હતા તે "એનું લોકિક નામ જ દેહધારી દાખલ સત્ય હતું." એ વાકચ દ્વારા સમજવ્યું છે. અને પરમાર્થથી જેતાં દેહના મોહ વૈરાગ્યને લીધે છૂટી ગયા હતા તે શ્રીમદ્દે "અને આત્મદશા રૂપે ખરા વૈરાગ હતા." તે શબ્દા દ્વારા સમજવ્યું છે. આમ તેમના લીકિક નામમાંથી શ્રીમદ્દે તેના પરમાર્થ સ્કૂટ કરી બતાવ્યા છે.

ઉપરના પત્ર લખ્યા પછી પાંચ દિવસે એટલે કે અષાડી પૂનમે શ્રીમદ્દે તેમના વિશે લખ્યું હતું કે:—

૭-૮. " શ્રીમદ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૧૧૭

"ચિં સત્યપરાયણના સ્વર્ગવાસસૂચક શખ્દો ભય'કર છે. એવાં રત્નાનું લાંબું જીવન પર'તુ કાળને પાષાતું નથી. ધર્મ'ચ્છકના એવા અનન્ય સહાયક માયાદેવીને રહેવા દેવા ચાગ્ય ન લાગ્યા.

આ આત્માના, આ જીવનના, રાહસ્યિક વિશ્વામ કાળની પ્રભળ દર્ષિએ ખે**ંગી** લીધા. જ્ઞાનદર્શિથી શાકના અવકાશ નથી મનાતા; તથાપિ તેના ઉત્તમાત્તમ ગુણા તેમ કરવાની આજ્ઞા કરે છે, બહુ સ્મરણ થાય છે; વધારે નથી લખી શકતા."

અહીં પણ શ્રીમદ જૂઠાભાઈના આંતિક ગુણાને લક્ષમાં લઈને તેમને માટે ''સત્યપરાયણ" જેવું વિશેષણ નામરૂપે યોજે છે, તે સૂચક છે.

શ્રી જૂઠાભાઈની સાચી એાળખાણ તેમના કુટું બીજનાને થઈ નહોતી. માત્ર ૨૩ વર્ષની વચે સ્વર્ગવાસી થનાર જૂઠાભાઈનું આયુષ્ય જે લાંબું હોત તા તેમના સમાગમમાં આવનાર પ્રત્યેક વ્યક્તિને લાભ થાત તે નિઃશ'ક છે.

અહીં શ્રીમદ્ તથા જૂઠાભાઈ વચ્ચે પારમાર્થિક અનુરાગ કેવા હતા તે નાણવા મળે છે. શ્રીમદ્રના સમાગમમાં આવ્યા પછી જ શ્રી જૂઠાભાઈએ આત્મા વિશેનું શ્રદ્ધાન દઢ કર્યું હતું, અને કમે કમે ઉચ્ચ આત્મિકદશા નાની વયમાં પ્રાપ્ત કરી હતી, અને તેમ થવામાં શ્રીમદ્દના કાળા નાનાસૂના ન હતા તે આપણે અહીં નેયું. શ્રીમદ્દ તરફથી થયેલા અમૂલ્ય માર્ગદર્શન વિના જૂઠાભાઈ કદાચ આટલા આત્મવિકાસ સાધી ન શકત. બીજી બાજુ જૂઠાભાઈના સમાગમથી શ્રીમદ્દને પણ એટલા જ લાભ થયા હતા. જે સમયે શ્રીમદ્દને પરમાર્થમાર્થમાં ખીતા કાઈના સહારા ન હતા, તે વખતે જૂઠાભાઈ જ તેમના સાચા પરમાર્થસખા રહ્યા હતા. અને તે અરસામાં આત્મવિકાસમાં જૂઠાભાઈ ઘણા ફાળો આપી રહ્યા હતા. શ્રીમદના સૌપ્રથમ પરમાર્થસખા જૂઠાભાઈ હતા!

## શ્રીમદ્ અને મનસુખભાઇ

શ્રીમદ એક જ્ઞાની સત્પુરુષ છે એવા ભાવથી મારબીના રહીશ શ્રી મનસુખભાઇ કિસ્તચંદ મહેતા વિ. સં. ૧૯૫૫ના ચૈત્ર માસમાં શ્રીમદ્રના પરિચયમાં આવ્યા હતા. તે પહેલાં પણ તેઓ બ'ને વચ્ચે પરિચય તો હતો, પણ તે સામાન્ય પ્રકારના હતો. વિ. સં. ૧૯૫૫થી તે પરિચય અનાખા પ્રકારના બન્યા; અને વિ. સં. ૧૯૫૭ના ચૈત્ર માસ સુધી એટલે કે શ્રીમદ્રના અવસાન સુધી તે તેવા જ ચાલુ રહ્યો હતો. આમ લગભગ બે વર્ષ સુધી તેઓ ખ'ને વચ્ચે ગાઢ પરિચય રહ્યો હતો.

શ્રી મનસુખભાઈ શ્રીમદ્ કરતાં લગભગ આઠદશ વર્ષે નાના હતા. શ્રીમદ્ સાથેના તેમના પરિચયની શરૂઆત લગભગ વિ. સં. ૧૯૫૦થી, એટલે કે તેમણે મૅડ્રિકની પ**રીક્ષા** આપી ત્યારથી થઈ હતી. પરંતુ વિ. સં. ૧૯૫૦થી ૧૯૫૫ સુધીમાં તેમના પરિચય મર્યાદિત

૯. " શ્રીમદ્ રાજ્ય', '', અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૧૧૮

હતા; ત્યાં સુધીમાં તેમને શ્રીમદ્દના સમાગમ મારભી, મુંબઈ વગેરે સ્થળે ત્રણુચાર વખત થયાે હતાે, પણ તેઓ શ્રીમફને જ્ઞાની તરીકે ઓળખી શક્યા ન હતા. શ્રીમફની એવી એાળખાણ તેમને વિ. સં. ૧૯૫૫માં થઈ. તે વર્ષના ચૈત્ર માસમાં મનસુખભાઈ ને શ્રીમદ્દને મળવાની ઇચ્છા થઈ, પણ હાલમાં તેઓ કાઈ ને મળતા નથી, તથા પત્રવ્યવહાર કરતા નથી, તેવા સમાચાર સાંભળીને તે ઇચ્છા દળાઈ ગઈ. તે પછી થાડા દિવસ વીત્યા, અને શ્રીમદ્ વવાણિયાથી મારબી આવ્યા. શ્રીમફે કાેઈ પણ પ્રસંગ વિના, પાતાના આવ્યાના સંદેશા મનસુખભાઈ ને પહેાંચાડચો. મનસુખભાઈ શ્રીમદ્દને મળવા ગયા. તે વખતે તેમને મનમાં વિકલ્પ થયા કરતા હતા કે શ્રીમદ સાથે મારાથી બાલાશે કે કેમ ? કેવી રીતે વાત કરાશે ? વગેરે. પણ ત્યાં પહેાંચ્યા ત્યારે શ્રીમદ્દે જ તેમને સામેથી બાલાવી તેમના સંક્રાંચ દ્વર કર્યા. તેમની સાથેની વાતથી મનસુખભાઈને ખૂબ સ'તાેષ તથા આન'દ થયાે; અને સાથે સાથે એમને એ વાતના ખેદ પણ થયા કે " આવા ઉત્તમ પુરુષની હાજરીમાં હું આવા વિષયકષાયથી ભરપૂર કેમ?" બીજે દિવસે તે ખેદ સાથે મનસુખભાઈ શ્રીમદ્રને મળવા ગયા ત્યારે તેમના કેઈ કહ્યા વિના શ્રીમદ્દે સૌપ્રથમ શખ્દો ઉચ્ચાર્યા તે આ હતા; " મનસુખ, વિશેષ થઈ શકે તા સારું, જ્ઞાનીઓને સદાચરણ પણ પ્રિય છે, ખેદ કર્તવ્ય નથી." આમ વિ. સં. ૧૯૫૫ના ચૈત્ર માસમાં મનસુખભાઈ ને કેટલાક એવા અનુભવા થયા કે જે પરથી તેમને શ્રીમદ જ્ઞાની હોવાની ખાતરી થઈ.૧૦

આ પછી શ્રીમફનાં "માક્ષમાળા" આદિ પુસ્તકા મનસુખભાઈના વાંચવામાં આવ્યાં. સાથે સાથે તેમની સાથેના પરિચય પણ વધતા ગયા; અને તે બધાને પરિણામે મનસુખભાઈ ના શ્રીમફ પ્રત્યેના પૂજ્યભાવ વધતા ગયા હતા. શ્રીમફના પરિચયમાં પાતાને થયેલા તેમની શક્તિઓના અનુભવ તેમણે "શ્રીમફ રાજચ'દ્ર જીવનરેખા"માં જણાવ્યા છે.

શ્રીમફે વિ. સં. ૧૯૫૬ની સાલમાં પહેલા દુકાળની આગાહી કરી હતી, તે વિશે આપણે શ્રી મનસુખસાઈની નેાંઘમાંથી જ જાણી શકીએ છીએ. વિ. સં ૧૯૫૫ના ચૈત્ર સુદ આઠમે બપારના ચાર થયા, તે વખતે મનસુખસાઈ શ્રીમફ પાસે બેઠા હતા ત્યારે પૂર્વ દિશામાં આકાશમાં કાળું શ્યામવર્ષુ વાદળું જોઈ ને શ્રીમફે કહ્યું કે, "ઋતુને સન્નિપાત થયા છે." એ વરસનું ચામાસું કારું ગયું, અને ભયંકર છપ્પનિયા દુકાળ પડચો. ૧૧

વળી "સ'ગીતકલાધર" જેવા સંગીતન લગતા ગ્રંથાનું વાચન પણ શ્રીમદ્દ કરતા હતા, તે આપણે મનસુખભાઈની નેાંધમાંથી જ જાણી શકીએ છીએ. એક વખત સાેનેરી કિનારવાળું, સુશાેભિત પૂંઠાવાળું, સ્વચ્છ સુદ્રણ અને કાગળવાળું સુંદર પુસ્તક જોઈને મનસુખભાઈએ શ્રીમદ્દને તે વિશે પૂછ્યું. શ્રીમદ્દે તે વિશે ઉત્તર આપ્યાે કે:—

"એ 'સંગીતકલાધર' છે. ભાવનગર રાજ્યના કોઈ આશ્રિતે તે બનાવેલ છે. સંગીતકલાના ઠીક ખ્યાલ આપ્યા છે. પણ એ કલા જો આત્માર્થ કે ભક્તિ નિમિત્તો ન હોય તા કલ્પિત છે... કાવ્યકળા આદિ બીજી કળાએા માટે પણ સમજવાનું છે. આત્માર્થ કે ભક્તિપ્રયોજનરૂપ એ ન હાય તા કલ્પિત છે." ૧૨

૧૦. આ બધા પ્રસંગા મનસુખભાઈએ "શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની છવનરેખ ''માં નેધ્યા છે. ૧૧. એજન, પૃ. ૧૪૩–૪૪. ૧૨. એજન, પૃ. ૧૩૪.

શ્રી મહીપતરામ રૂપરામ જૈનધર્મન દેશની અધાગતિ કરનાર માનતા હતા. તે વિશે તેમને એક વખત શ્રીમદ્ સાથે વાતચીત થઈ. શ્રીમદ્દે તર્કપૂર્ણ દલીલથી, જૈનધર્મ દેશની બરબાદી નહિ પણ આબાદી કરનાર છે તે સાબિત કરી બતાવ્યું, અને મહીપતરામે તે કબૂલ પણ કર્યું. એ રસિક પ્રસંગ વિશે પણ આપણે મનસુખભાઇની નાેંધમાંથી જ જાણી શકીએ છીએ.

આ બધા ઉપરાંત બીજા કેટલાક પ્રસ'ગાની નોંધ પણ મનસુખભાઇએ કરી છે, જેમાંથી આપણને શ્રીમદ્દની વિશિષ્ટ શક્તિઓના પરિચય થાય છે, અને સાથે સાથે મનસુખભાઈમાં શ્રીમદ્દ માટે રહેલી ભક્તિ પણ જોવા મળે છે.

મનસુખભાઈની ચીવટ આદિને લીધે શ્રીમદ્દને તેમના પર સારા વિશ્વાસ હતા. તેથી ઘણી વખત શ્રીમદ્દ કાઈ ગ્ર'થનું ભાષાંતર આદિ કાર્ય કરવાનું પણ તેમને સાંપતા. શ્રીમદ્દ તેમને કહેતા:—

"ષડ્દર્શાનસમુ≈ચય, ચેાગદેષ્ટિસમુ≈ચયનાં ભાષાંતર કરવા ચાગ્ય છે. તે કરશા… આન'દઘનચાવીશીના અર્થ વિવેચન સાથે લખશા.''<sup>3</sup>ે

" શાંતસુધારસ વાંચ્યું ? તેનું પણ ફરી વિવેચનરૂપ ભાષાંતર કરવા ચાેગ્ય છે; તે કરશા. " ' ૪

" આપ્તમીમાંસા, ચાગિબ દુ, ઉપમિતિલવપ્રમ ચાતું ગુજરાતી ભાષાંતર કરશેત. ચાગિબ દુનું ભાષાંતર થયેલ છે, ઉપમિતિલવપ્રમ ચતું થાય છે, પણ તે બન્ને કરી કરવા ચાગ્ય છે, તે કરશા. ધીમે ધીમે થશે." <sup>૧૧</sup>

આમ ઘણા ગ્ર'થોનું ભાષાંતર, વિવેચન આદિ કરવાનું શ્રીમફે તેમને સાંપ્યું હતું, તે શ્રીમદ્નો તેમના પરના વિશ્વાસ બતાવે છે. પરંતુ આ બધામાંથી માત્ર " શાંતસુધારસ''નું જ ભાષાંતર મનસુખભાઈએ કર્યું છે, બાકીનાં તેઓ કરી શકચા ન હતા.

શ્રીમદ્રને મનસુખભાઈ પર કેવા વિશ્વાસ હતો તે તો આપણને તેમણે તેમને સાંપેલા "મોક્ષમાળા"ના બીજી આવૃત્તિના પ્રકાશનના કાર્યમાં જેવા મળે છે. જ્યારે " મોક્ષમાળા "ની બીજી આવૃત્તિ પ્રગટ કરવાની હતી ત્યારે તે વિશેના સર્વ ભાર પૂર્ણ વિશ્વાસ સાથ શ્રીમદ્ર મનસુખભાઈ ને સાંપ્યા હતા. એ પ્રસ'ો શ્રીમદ્દે તેમને લખ્યું હતું કે:—

"'મોક્ષમાળા 'માં શખ્દાંતર અથવા પ્રસ'ગવિશેષમાં કાઈ વાકચાંતર કરવાની વૃત્તિ થાય તા કરશા. ઉપાદ્ધાત આદિ લખવાની વૃત્તિ હાય તે લખશા. જીવનચરિત્રની વૃત્તિ ઉપશાંત કરશા." 'ક

"માક્ષમાળા વિશે જેમ તમને સુખ ઊપજે તેમ પ્રવર્તા." ' ં

૧૩. " શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્રની જીવનરેખા " પૃ. ૧૫૬.

૧૪. એજન, પૃ. ૧૫૯. ૧૫. એજન, પૃ. ૧૬૧–૬૨.

૧૬. ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃતિ, આંક ૯૨૧.

૧૭. એજન, આંક ૯૩૪

શ્રીમદ્રના આ લખાણ ઉપરથી જેઈ શકાય છે કે શ્રીમદ્રે શખ્કાંતર અને વાકચાંતર કરવા જેવી છૂટ પણ મનસુખભાઈને આપી હતી.

શ્રીમદ્દના અંતકાળ સમયંના એક પ્રસંગ પણ જાણવા જેવા છે, જે શ્રી મનસુખભાઈ એ પોતાનાં સંસ્મરેણામાં નેષ્યાં છે. શ્રીમદ્દના અવસાનના થોડા દિવસ પહેલાં મનસુખભાઈ શ્રીમદ્દને જોવા રાજકાટ ગયા હતા. ત્યાં અમુક દિવસ સુધી તેમને રાજકાટમાં રાકાવા માટે શ્રીમદ્દે શ્રી પુંજાભાઈ ને કહ્યું હતું. પણ પુંજાભાઈ મનસુખભાઈ ને એ કહેવાનું ભૂલી ગયા. દરમ્યાન તેમને મારખી જવાના વિકદ્ધ આવ્યા. એ વિકદ્ધ તેમણ ધારશીભાઈ ને જણાવ્યા, જે ધારશીભાઈ ને યોગ્ય લાગ્યા. તેથી તેઓ શ્રીમદ પાસે ખંન માટે રજા લવા ગયા – ચૈત્ર વદ ૪ની સવારે. શ્રીમદ્દે તેમને ત્રણ વખત પૃછ્યું કે, "કેમ ઉતાવળ છે?" છતાં ધારશીભાઈ એ રજા માગી, ત્યારે "જેવી ઇચ્છા" કહી શ્રીમદે ધારશીભાઈ ને રજા આપી. મનસુખભાઈ માટે તો તેઓ પૂછતાં જ ભૂલી ગયા, અને બહાર આવી તેમને કહ્યું કે, "ગાડીના વખત થઈ ગયા છે માટે જલદી ચાલા." મનસુખભાઈ એ પૂછ્યું, "મારા માટે આજ્ઞા લીધી છે?" ઉતાવળમાં ધારશીભાઈ એ હા કહી કહ્યું કે આપણે ગાડીમાં વાત કરીશું. ગાડીમાં બેઠા પછી ધારશીભાઈ એ બધી વાત કરી. તે વખતે મનસુખભાઈ એ કહેલું; "આપણ ખંનની ભૂલ થઈ છે. આપને ત્રણ વાર "ઉતાવળ છે?" એમ કહ્યું, છતાં આપ સમજ્યા નહિ,… અને મારા માટે તો આજ્ઞા જ માગી નથી." ધારશીભાઈ એ કહ્યું, "હશે, હવે ચાલા, ફરી વાત." ' પણ વળતે જ દિવસે, વદ પના રાજ તો શ્રીમદ્દના દેહવિલય થયા!

પાતાના અ'તકાળ સમયે મનસુખભાઈ હાજર હાય તા સાર્' તેવા શ્રીમદ્રના ભાવ ઉપરના પ્રસ'ગમાં જેવા મળે છે.

શ્રીમદ્દના પ્રભાવ પણ મનસુખભાઈ ઉપર ઘણો પડ્યો હતા. તેમને શ્રીમદ્દમાં જ્ઞાની પુરુષની શ્રદ્ધા હતી. પરંતુ તેઓ બ'ને વચ્ચેના સ'બ'ધ બે જ વર્ષ સુધી ચાલુ રહ્યો હતો. વળી, મનસુખભાઈ ની વય પણ તે વખતે નાની હતી, તેથી આત્મિક દિષ્ટિએ મનસુખભાઈની કક્ષા શ્રી અ'બાલાલભાઈ, સાંભાગભાઈ આદિ જેટલી ઉચ્ચ થઈ નહાતી. તેમ છતાં સરળતા, કરુણા વગેરે ગુણો તેમનામાં વિકસિત થયા હતા.

શ્રીમદ્રના અવસાન પછી તેમના સાહિત્યના સ'શાધનનું કામ પણ મનસુખમાઈએ પરિશ્રમપૂર્વક કર્યું હતું. તે વખતે તે સાહિત્યના વાંચનથી તેમના પ્રતિની માનવૃત્તિમાં વધારે થયા હતા. અને તેમાંથી તેમને શ્રીમદ્રનું જીવનચરિત્ર લખવાની વૃત્તિ પણ થઈ હતી, અને તે માટે તેમણે સુદ્દાઓ ભેગા કરવા પણ ચાલુ કર્યા હતા. પરંતુ તે બધું પૂર્ણ થાય તે પહેલાં તો મનસુખભાઈનું અવસાન થયું, અને તે કાર્ય અપૂર્ણ રહ્યું! પરંતુ જે જે મુદ્દાઓ એકઠા થયા હતા, મનસુખભાઈ શ્રીમદ્રના પ્રત્યક્ષ સમાગમના જે અનુભવ તથા તેમના જે પરિચય થયા હતા, તેના નિરૂપણની નાંધ "શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રની જીવનરેખા" માં પ્રગટ થયેલ છે. આ ઉપરાંત મનસુખભાઈ ના શ્રીમદ પત્યેના અહાલાવ તેમણે લખેલ " માક્ષમાળા"ના ઉપાદ્ધાતમાં તથા તેમણે શ્રીમદ્ રાજજયંતી નિમિત્તે આપેલા વ્યાખ્યાનમાં પણ જોઈ શકાય છે.

૧૮. શ્રીમદ્ રાજચંદની છવનરેખા ", પૃ. ૧૬૩-૬૪.

આ બધું હોવા છતાં શ્રીમદ્ અને મનસુખભાઈ વચ્ચે તત્ત્વવિચારણાને લગતા પત્રવ્યવહાર ભાગ્યે જ જોવા મળે છે. જે આઠદશ પત્રો શ્રીમદે મનસુખભાઈ પર લખ્યા હતા, તેમાં બહુ ટૂંકાલુ છે, અને ભાગ્યે જ બેચાર મુદ્દાઓની વિચારણા જોવા મળે છે. ત્રેલુંક પત્રો તો "માક્ષમાળા "ના પ્રકાશન અ'ગે જ લખાયેલા છે. તે પરથી લાગે છે કે શ્રીમદ્દના ર'ગથી મનસુખભાઈ, શ્રીમદ્દના અવસાન પછી જ વિશેષપણે ર'ગાયા હશે. આમ શ્રીમદ્દે તેમની હયાતીમાં તેમના આચરણ દ્વારા અને હયાતી બાદ તેમના સાહિત્ય દ્વારા મનસુખભાઈ પર પ્રભાવ પાડ્યો હતા, એમ જોઈ શકાય છે.

## શ્રીમદ અને ગાંધીજી

મહાત્મા ગાંધીજીના જન્મ વિ. સં. ૧૯૨૫ના ભાદરવા વદ ૧૨ના રાજ પારબંદરમાં થયા હતા. તેઓ શ્રીમદ્થી લગભગ પાણાંબે વર્ષે નાના હતા. તેમના પિતામહ, પિતાશ્રી અને માટાભાઈ ત્રણે પારબંદરમાં અનુક્રમે દીવાન થયેલા અને પાછલી વયમાં તેમના પિતાશ્રી રાજકાટ સ્ટેટના દીવાન હતા. ગાંધીજી તેમના પિતાના સૌથી નાના પુત્ર હાવાથી તેમનું બાળપણ સામાન્ય રીતે રાજકાટમાં જ વીતેલું, અને એમના અલ્યાસ પણ ત્યાં જ થયેલા. શ્રીમદ્રના બાલ્યકાળ મુખ્યત્વે વવાણિયામાં જ પસાર થયેલા, અને તેમણે શાળાના અલ્યાસ તો બહુ થાડી મુદ્રતમાં છાડી દીધેલા, તેથી વવાણિયા બહાર રહેવાના તેમને નાની વયમાં ઝાઝો પ્રસંગ પહેલા નહિ.

વિ. સ'. ૧૯૪૩માં ગાંધીજી મૅટ્રિક પાસ થયા; તે પછી કાયદાના અભ્યાસ માટે એમને વિલાયત માેકલવામાં આવ્યા. ત્યાં જતાં પહેલાં તેમનાં માતુશ્રીએ તેમને પરસ્ત્રી, દારૂ અને માંસાહાર એ ત્રણના ત્યાગની પ્રતિજ્ઞા એક જૈન મુનિ પાસે લેવડાવી હતી, જે તેમણે પૂરેપૂરી પાળી હતી.

વિ. સં. ૧૯૪૦ આસપાસ શ્રીમદ્દની અવધાની તરીકેની ખ્યાતી થવા લાગી હતી. વિ. સં. ૧૯૪૩થી તેઓ વેપારાર્થે મુંબઈ આવ્યા. ત્યાં તેમણે અવધાનના અનેક પ્રયોગો કર્યા અને વિશેષ ખ્યાતિ પ્રાપ્ત કરી. આ સમય સુધીમાં શ્રીમદ્દ તથા ગાંધીજીના મેળાપ થયા ન હતા. તેઓની સૌપ્રથમ મુલાકાત વિ. સં. ૧૯૭૪માં ગાંધીજી વિલાયતથી હિંદ પાછા ક્યાં તે જ દિવસે મુંબઈમાં થઈ.

ગાંધીજને વિલાયતમાં શ્રી રેવાશ'કર જગજવનના ભાઈ ડો. પ્રાણુજવનદાસ મહેતા સાથે ગાઢ પરિચય થયો હતો. તેથી વિ. સં. ૧૯૪૭ના જેઠ માસમાં ગાંધીજ અભ્યાસ પૂર્ણ કરી હિ'દ આવ્યા ત્યારે શ્રી પ્રાણુજવનદાસ મહેતાએ તેમને પાતાને ઘર ઉતારા આપ્યા હતો. તે જ દિવસે ગાંધીજને તેમનાં માતુશ્રીના અવસાનના ખબર આપવામાં આવ્યા. વિલાયતમાં એકલા રહેતા ગાંધીજ એ સમાચાર જરવી નહિ શકે એમ ગણી તેમના માટાભાઈએ એ ખબર તેમનાથી છુપાવ્યા હતા. માતાના અવસાનના ઘા ગાંધીજ ખમી ગયા.

તે જ દિવસે શ્રીમદ ડૉ. પ્રાણુજવનદાસ મહેતાને ત્યાં ગયા હતા. તે વખતે તેમની ગાંધીજ સાથે ઓળખાલુ થઈ. ગાંધીજને શ્રીમદ્ની ઓળખાલુ ડૉ. પ્રાલુજવનદાસના માટા લાઈ પાપટલાઈના જમાઈ તથા કવિ અને અવધાની તરીકે કરાવવામાં આવી. શ્રીમદ્નની શક્તિના થાંડા પરિચય ગાંધીજને તે વખતે થયા, અને થાંડી વાતચીતમાં જ ગાંધીજ શ્રીમદ્ પ્રતિ આકર્ષાયા. પહેલી જ મુલાકાતમાં શ્રીમદ્રની પાતાના પર કેવી છાપ પડી હતી તેનું સુંદર વર્ષુન કરતાં ગાંધીજએ " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" શંથની પ્રસ્તાવનામાં લખ્યું છે કે:—

- '' દાક્તરે રાયચ'દભાઈને કવિ કહીને એાળખાવ્યા, અને મને કહ્યું, 'કવિ છતાંચે અમારી સાથે વેપારમાં છે. તેએા જ્ઞાની છે, શતાવધાની છે.'"
- " કાઈએ સૂચના કરી કે, મારે કેટલાક શખ્દા તેમને સ ભળાવવા ને તેઓ તે શખ્દા ગમે તે ભાષાના હશે તાપણ જે ક્રમમાં હું બાલ્યા હાઇશ તે જ ક્રમમાં પાછા કહી જશે."
- "મને આ સાંભળીને આશ્રિય થયું. હું તો ઝુવાનિયા, વિલાયતથી આવેલા, મારા ભાષાજ્ઞાનના પણ ડાેળ, મને વિલાયતના પવન ત્યારે કંઈ એાે ન હતાે. વિલાયતથી આવ્યા એટલે ઊંચેથી ઊતર્યા."
- ''મેં' મારુ' બધું જ્ઞાન કાલવ્યું અને જુદી જુદી ભાષાના શખ્દો પ્રથમ મે' લખી કાઢ્યા – કેમ કે મને કમ કચાં યાદ રહેવાના હતો ? અને પછી તે શખ્દો હું વાંચી ગયા. તે જ ક્રમમાં રાયચંદભાઈ એ હળવેથી એક પછી એક બધા શખ્દો કહી દીધા. હું રાજી થયા, ચક્તિ થયા અને કવિની સ્મરહ્યુશક્તિ વિશે મારા ઊંચા અભિપ્રાય બ'ધાયા; વિલાયતના પવન હળવા પાડવા સારુ આ અનુભવ સરસ થયા ગણાય."
- " કવિને અંગ્રેજી જ્ઞાન મુદ્દલ ન હતું. તેમની ઉંમર તે વખતે પચીસથી ઉપર ન હતી. ગુજરાતી નિશાળમાં પણ થોડા જ અભ્યાસ કરેલા. છતાં આટલી સ્મરણશક્તિ, આટલું જ્ઞાન અને આટલું તેમની આસપાસનાએા તરફથી માન. આથી હું માહાયા."
- " સ્મરાષ્ટ્રશક્તિ નિશાળમાં નથી વેચાતી, જ્ઞાન પણ નિશાળની બહાર જો ઇચછા થાય – જિજ્ઞાસા હોય – તો મળે, અને માન પામવાને સારુ વિલાયત કે કચાંચે જેવું નથી પડતું, પણ ગુણને માન જોઈએ તો મળી રહે છે, એ પદાર્થપાઠ મને મુંબઈ ઊતરતાં જ મળ્યા."
- " કવિની સાથેના આ પરિચય બહુ આગળ ચારચાે. સ્મરણશક્તિ ઘણાની તીવ હાય, તેથી અ'નવાની કશી જરૂર નથી. શાસ્ત્રજ્ઞાન પણ ઘણાને નેવામાં આવે છે. પણ ને તે સંસ્કારી ન હાય, તાે તેમની પાસેથી કૂટી બદામ પણ નથી મળતી. સંસ્કાર સારા હાય ત્યાં જ સ્મરણશક્તિ અને શાસ્ત્રજ્ઞાનનાે મેળાપ શાભે અને જગતને શાભાવે. કવિ સંસ્કારી અંને જ્ઞાની હતા." પ્લ

૧૯. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર અને ગાંધીછ" પૃ. ૪૪. આ જ પ્રસંગ ગાંધીછએ પાેતાની "આત્મકથા"ના બીજા ભાગના પહેલા પ્રકરણમાં પણ આલેખ્યા છે.

આમ પહેલી જ મુલાકાતથી ગાંધીજી શ્રીમદ પ્રત્યે આકર્ષાયા, તેમના વિલાયતના પવન હળવા પડ્યો, અને જ્ઞાન મેળવવા વિલાયત જવુ' પઉ તે તેમની માન્યતા શ્રીમદ્રના મેળાપથી દૃર થઈ.

તે પછીથી ગાંધી લકીલાતની શરૂઆત કરવા મુંબઈમાં જ રાકાયા. તે દરમ્યાન તેઓ શ્રીમદ્દને વાર વાર તેમની પેઠી પર મળતા. તે વખતે તેમનામાં ધર્મ જિજ્ઞાસા બહુ ન હતી, પણ સામાન્ય જીવનમાંથી ઊઠતા અનેક પ્રશ્નોનું ધર્મની દૃષ્ટિએ નિરાકરણ શ્રીમદ્દ બહુ સારી રીતે કરતા, એટલે ગાંધીજીને તેમનું માર્ગ દર્શન બહુ મદદરૂપ થતું. વળી, શ્રીમદ્દના મેળાપ વખતે તેમની રહેણીકરણીનું બારીકાઇથી અવલાકન કરતા. અને તેમાં શ્રીમદ્દના ગુણા જોઈ તેમના પ્રત્યેના ગાંધીજીના આદર ઉત્તરાત્તર વધતા ગયા. તે ગુણાને પાતાનામાં ઉતારવા ગાંધીજી મથતા. આથી તો પત્ર લખતી વખતે શ્રીમદ્દની કેવી છાપ પડી હતી, તેનું વર્ણન કરતાં ગાંધીજીએ લખ્યું છે કે:—

" બાહ્યાડ બરથી મનુષ્ય વીતરાગી નથી થઈ શકતો. વીતરાગતા એ આત્માની પ્રસાતી છે. અનેક જન્મના પ્રયત્ને મળી શકે છે એમ હરકાઈ માણસ અનુભવી શકે છે. રાગાને કાઢવાના પ્રયત્ન કરનાર જાણે છે કે રાગરહિત થવુ' કેવુ' કહિન છે, એ રાગરહિત દશા કવિને સ્વાભાવિક હતી એમ મારી ઉપર છાપ પડી હતી." ? ?

"પાતે હજારાના વેપાર ખેડતા, હીરામાતીની પારખ કરતા, વેપારના કાયડા ઉકેલતા. પણ એ વસ્તુ તેમના વિષય નહોતી. તેમના વિષય — તેમના પુરુષાર્થ— તેા આત્મએ છખ — હરિદર્શનના હતા. પાતાની પેઢી ઉપર બીજી વસ્તુ હાય યા ન હાય, પણ કાઈ ને કાઈ ધર્મ પુસ્તક અને રાજનીશી હાય જ. વેપારની વાત પૂરી થઈ કે ધર્મ પુસ્તક ઊઘડે અથવા પેલી નાંધપાથી ઊઘડે…"

"જે મનુષ્ય લાખાના સાદાની વાત કરી લઈ ને તુરત આત્મજ્ઞાનની ગૃઢ વાતો લખવા બેસી જાય તેની જાત વેપારીની નહિ, પણ શુદ્ધ જ્ઞાનીની છે. તેમના આવી જાતના અનુભવ મને એક વેળા નહિ પણ અનેક વેળા થયેલા. મે તેમને કઠી મૃશ્કિંત સ્થિતિમાં નથી જોયા. મારી જોડે તેમને કશા સ્વાર્થ નહાતો."

"તેમના અતિ નિક્ટ સંબંધમાં હું રહ્યો છું. હું તે વેળા ભિખારી બારિસ્ટર હતો. પણ જ્યારે હું તેમની દુકાને પહોંચું ત્યારે મારી સાથે ધર્મવાર્તા સિવાય બીજી વાર્તા ન જ કરે. આ વેળા મેં મારી દિશા જેઈ નહોતી, મને સામાન્ય રીતે ધર્મવાર્તામાં રસ હતો એમ પણ ન કહી શકાય, છતાં રાયચંદભાઈની ધર્મવાર્તામાં મને રસ આવતો.

૨૦. ગાંધીજીની પ્રસ્તાવના : '' શ્રીમદ્ અને ગાંધીજ '' છું. ૪૮.

" ઘણા ધર્માચાર્યોના પ્રસ'ગમાં હું ત્યાર પછી આવ્યા છું. દરેક ધર્મના આચાર્યોને મળવાના પ્રયત્ન મે' કર્યો છે, પણ જે છાપ મારા ઉપર રાયચંદભાઈએ પાડી તે બીજા કાઈ નથી પાડી શક્યા. તેમનાં ઘણાં વચના મને સાંસરા ઊતરી જતાં. તેમની ખુદ્ધિને વિષે મને માન હતું. તેમની પ્રામાણિકતા વિષે તેટલું જ હતું. ને તેથી હું જાણતો હતો કે તેઓ મને ઇરાદાપૂર્વક આડે રસ્તે નહિ દોરે ને પાતાના મનમાં હશે એવું જ કહેશે. આથી મારી આધ્યાત્મિક ભીડમાં હું તેમના આશ્રય લેતો." પા

ગાંધીજી જેવી મહાન વ્યક્તિ પર આટલી ઘેરી છાપ પાડનાર શ્રીમદ્દની મહત્તા કેવી હશે! શ્રીમદ્દ તથા ગાંધીજીના પરિચય આ રીતે વિકસતો જતો હતો, તે વખતે પારખ દરના અખ્દુલા શેઠ નામના એ મુસ્લિમ વેપારીએ પાતાની દક્ષિણ આદ્રિકાની પેઢીના વ્યાપારી કેસ અ'ગે, એક વર્ષ માટે પગારદાર વકીલ તરીકે આદ્રિકા આવવાની ગાંધીજી પાસે માગણી કરી. મુંબઇની કાર્ડમાં એક વખત નિષ્ફળ ગયેલા ગાંધીજીએ એ વાત સ્વીકારી લીધી, અને વિ. સં. ૧૯૪૯ના ઉનાળામાં તેઓ એકલા આદ્રિકા ગયા. ત્યાં બંને પક્ષ વચ્ચે સમજૂતી કરાવી ગાંધીજીએ હાથમાં લીધેલું કામ એક વર્ષમાં સફળતાથી પૂર્ે કર્યું.

મળેલી સફળતાથી ગાંધીજીની પ્રતિષ્ઠા જામી, અને તેમની લાેકપ્રિયતા વધવા લાગી. તેથી સૌ મિત્રોએ પાતાના ધર્મની ખૂબીએા ગાંધીજ સમક્ષ મૂકી, તેમની પાસે પાતાના જ ધર્મ શ્રેષ્ઠ છે, એવું પ્રતિપાદન કરવા લાગ્યા અને પાતાના ધર્મ સ્વીકારવા ગાંધીજને લલચાવવા લાગ્યા. તે વખતે ગાંધીજ ખિસ્તી મિત્રાના કેટલાક ગુણાને લીધે તેમના પ્રતિ વિશેષ આકર્ષાયા હતા. વળી, હિંદુધર્મનાં કેટલાંક અનિષ્ટો તેમની નજર સમક્ષ હતાં, એટલે તે ધર્મની અપૂર્ણતા પણ તેમને ખૂં ચલી હતી, તેથી તેએા ધર્મ પરિવર્તન કરવાની ઇચ્છાવાળા બની ગયા હતા; જેથી તેમના મુસ્લિમ અને ખિસ્તી મિત્રા તેમના ધર્મ બાબત ચિંતા કરવા લાગ્યા. પરંતુ તેમણે એવા નિશ્ચય કરેલા કે જ્યાં સુધી હિંદુધર્મ પૂરેપૂરા સમજાય નહિ, જ્યાં સુધી હિં દુધર્મના દેખાતા દાવા અને અનિષ્ટોની ખાતરી થાય નહિં, ત્યાં સુધી ધર્મ પરિવર્તન ન કરવું. આમ તેમના જીવનમાં ધર્મ મંથનના કાળ શરૂ થયા. આ સમયે તેમણે હિંદના અગ્રગણ્ય ધર્માચાર્યા સાથે ધર્મની બાબતમાં પત્રવ્યવહોર કર્યો. પાતાની મુસીબતો તેમની સમક્ષ રજૂ કરી, અને માર્ગદર્શન માંગ્યું. તે બધામાં શ્રીમદ્દનું સ્થાન મુખ્ય હતું. ગાંધીજીએ તેમને ૨૭ પ્રશ્નો પૂછચા હતા, જેના ઉત્તરા સરળ, સમાધાનકારક ભાવામાં શ્રીમદ્રે આપ્યા હતા. આજે પણ એ પ્રશ્નોત્તર વાંચતાં ઘણા ખુલાસા થાય તેમ છે. આ ઉત્તરા માકલવાની સાથે શ્રીમદ્રે "ષડ્દર્શ નસમુચ્ચય", " મણ્દિરતમાલા", " માક્ષમાળા" વગેરે ચંચા વાંચવાની લલામણ પણ ગાંધીજને કરી હતી. ગાંધીજીએ એ સર્વનુ મનન કર્યું અને તેમના મનનું તેથી ઘણે અંશે સમાધાન થયું. તે વિશે ગાંધીજીએ લખ્ય છે કે:---

" તેનું પરિણામ એ આવ્યું કે હું શાંતિ પામ્યા. હિંદુધર્મમાં મને જે જોઈએ તે મળે એમ છે, એવા મનને વિશ્વાસ આવ્યા. આ સ્થિતિને સારુ શયચંદભાઈ

૨૧. " આત્મકથા", ભાગ ૨, પ્રકરણ ૧, " શ્રીમદ્ અને ગાંધીછ", પૃ. ૬૦.

જવાબદાર થયા, એટલે મારું માન તેમના પ્રત્યે કેટલું વધ્યું હોવું જોઈએ તેના ખ્યાલ વાંચનારને કંઇક આવશે. "??

આ જ પ્રસંગ વિશે ગાંધીજીએ પાતાની આત્મકથામાં વિસ્તારથી લખ્યું છે કે:--

" ઇસુને એક ત્યાગી, મહાતમાં, દૈવી શિક્ષક તરીકે હું સ્વીકારી શકતો હતો, પણ તેને અદ્ભિતીય પુરુષ રૂપે નહોતો સ્વીકારી શકતો. ઈસુના મૃત્યુથી જગતને ભારે દેશંત મળ્યું, પણ તેના મૃત્યુમાં કાંઈ ગુદ્ધ ચમત્કારી અસર હતી એમ મારું હૃદય સ્વીકારી નહોતું શકતું. ખ્રિસ્તીઓના પવિત્ર જીવનમાંથી મને એવું ન મળ્યું કે જે બીજા ધર્મી ઓના જીવનમાંથી નહોતું મળતું. તેમના પરિવર્તન જેવાં જ પરિવર્તન બીજાના જીવનમાં થતાં મેં જોયાં હતાં. સિદ્ધાંતની દૃષ્ટિએ ખ્રિસ્તી સિદ્ધાંતોમાં મેં અલોકિકતા ન ભાળી. ત્યાગની દૃષ્ટિએ હિંદુ ધર્મી ઓના ત્યાગ મને ચડતો જણાયા. ખ્રિસ્તી ધર્મને હું સંપૂર્ણ અથવા સર્વોપરી ધર્મ તરીકે ન સ્વીકારી શક્યો."

"આ હુદયમ થન મે પ્રસ'ો આવતાં ખ્રિસ્તી મિત્રોની પાસે મૂક્યું. તેના જવાબ તેઓ મને સ'તોષે તેવા ન આપી શક્યા."

"પણ હું જેમ ખિરતી ધર્મના સ્વીકાર ન કરી શક્યો, તેમ હિંદુ ધર્મની સંપૂર્ણતા વિષે અથવા તેના સર્વાપરિપણા વિષે પણ હું ત્યારે નિશ્ચય ન કરી શક્યો. હિંદુ ધર્મની ઝુટીએ મારી નજર આગળ ત્યાં કરતી હતી. અસ્પૃશ્યતા જે હિંદુ ધર્મનું અંગ હોય, તો તે સહેલું ને વધારાનું અંગ જાણવું. અનેક સંપ્રદાયા, અનેક નાતજાતોની હસ્તી હું સમજી ન શક્યો. વેદ જ ઈશ્વરપ્રણીત એટલે શું? વેદ ઈશ્વરપ્રણીત તો બાઇબલ અને કુશન કાં નહિ?"

"જેમ ખ્રિસ્તી મિત્રો મારા ઉપર અસર કરવા મથી રહ્યા હતા, તેમ મુસલમાન મિત્રોના પણ પ્રયત્ન હતો. અખ્દુલા શેઠ મને ઇસ્લામના અભ્યાસ કરવા લલચાવી રહ્યા હતા. તેની ખુબીઓની ચર્ચા તો કર્યા જ કરે."

"મે મારી મુસીબતો રાયચંદભાઈ આગળ મૂકી. હિંદુસ્તાનના બીજા ધર્મ શાસીઓ સાથે પણ પત્રવ્યવહાર ચલાવ્યા. તેમના જવાબ કરી વળ્યા. રાયચંદભાઈના પત્રથી મને કંઈક શાંતિ થઈ. તેમણે મને ધીરજ રાખવા ને હિંદુ ધર્મના ઊંડા અભ્યાસ કરવા ભલામણ કરી…તેમણે કેટલાંક પુસ્તકા માકલ્યાં, તે પણ મે વાંચ્યાં. તેમાં પંચીકરણ, માણિરત્નમાળા, યાગવાશિષ્ઠનું મુમુક્ષુ પ્રકરણ, હરિભદ્રસૂરિનું ધડદર્શનસમુચ્ચય ઇત્યાદિ હતાં…"

" ખિરતી ભાઈ એ!એ મારી જિજ્ઞાસા બહુ તીલ કરી મૂકી હતી. તે કેમે શમે તેમ નહાતી...તેમના સંબંધ મને જાગત રાખ્યા. જે કંઈ વખત બચતો તેના ઉપયોગ હું ધાર્મિક વાંચનમાં કરતો. મારા પત્રવ્યવહાર જારી રહ્યો હતો. રાયચંદભાઈ મને

રર. ગાંધીજમ લખેલી પ્રસ્તાવના " શ્રીમદ અને ગાંધાછ", પૃ. ૪૩.

દારી રહ્યા હતા...મારા હિંદુ ધર્મ પ્રત્યેના આદર વધ્યા. તેની ખૂબી હું સમજવા લાગ્યા. ''ર 3

શ્રીમફે લખેલા ઉત્તરે ાંચીને ગાંધીજના મનનું કેટલું સમામાન થયું હતું તે આ અવતરશુ બતાવે છે. ગાંધીજીએ શ્રીમફને પૂછેલા પ્રશ્નો તાત્ત્વિક તેમજ વ્યાવહારિક એમ ખંને પ્રકારના છે. પ્રશ્નો પૂછવામાં ગાંધીજીની વિચક્ષણતા જેઈ શકાય છે. આરંભમાં "આતમા શું છે?" એ પ્રશ્નથી શરૂઆત કરી, તેને લગતા અન્ય પ્રશ્નો જેવા કે "તે શું કરે છે? કર્મ શું છે?" વગેરે પ્રશ્નો મૂક્યા છે. તે પછી તેઓએ ઇધર, તેનું જગતકર્તાપશું, મોક્ષ, કર્માનુસાર ગિત વગેરે વિષે જાણવાની જિજ્ઞાસા બતાવી છે. તે પછી ગાંધાજીએ અમુક ચાક્કસ ધર્મ વિશેના પ્રશ્નો મૂક્યા છે; જેમ કે, — આર્યધર્મ તે શું? વેદ કાે છે કર્યા? ગીતા કાે છે બનાવી? વગેરે. આ પછી ગાંધીજી પોતાના મધ્યનપ્રશ્નો પર આવે છે. તેમાં તેમણે શ્રીમફને ખ્રિસ્તીધર્મ બાબત અને તેના કેટલાક પ્રચલિત મતો બાબત અભિપ્રાય આપવા જણવ્યું છે. અને છેલ્લે ગાંધીજી શ્રીમફને કેટલાક વ્યવહારુ પ્રશ્નો, ધાર્મિક દિષ્ટિએ પૂછે છે. દાખલા તરીકે — અનીતિમાંથી સુનીતિ થશે ખરી? સર્પ કરડવા આવે ત્યારે તેને કરડવા દેવો કે મારી નાખવાે? વગેરે. આમ જોઈએ તો ગાંધીજીએ પૂછેલા પ્રશ્નોમાં વ્યવસ્થિતપર્શું, વકીલ તરીકેની ચાકસાઈ વગેરે જેવા મળે છે.

ગાંધી અંગે શ્રીમદ્દમાં જે વિશ્વાસ મૂકીને તેમના અભિપ્રાય ઇચ્છચો હતો, તે વિશ્વાસને સાર્થક કરે તેવા ઉત્તરા શ્રીમદ્દે આપ્યા હતા. તે ઉત્તરા વાંચીને હિંદુ ધર્મની શ્રહા વધતાં, ગાંધી અખિતી ધર્મ અપનાવતા અટકી ગયા હતા. શ્રીમદ્દની કેવી અદ્દલુત અસર!

શ્રીમફે ગાંધીજીના પ્રશ્નાેના ઉત્તરા, વ્યવસ્થિત રીતે આપ્યા છે. તેમાં કાેઈ જગ્યાએ પરસ્પર વિરાધી કે કચાંય પણ તેમની માન્યતા વિશે સ'દેહ ઊભાે કરે એવું એક પણ વિધાન આવતું નથી; તેમના વ્યવસ્થિત વિચારામાં વિશદતા પણ એટલી જ રહેલી છે.

આતમા વિષેના ઉત્તરામાં શ્રીમફે આત્માનું અસ્તિત્વ, નિત્યત્વ, કર્તૃત્વ, લાેકતૃત્વ, અને માક્ષ એ પાંચ પદ સરળ, સચાટ તથા મિષ્ટ ભાષામાં સમજાવ્યાં છે. જીવ કઈ અપેક્ષાથા ઈશ્વર કહેવાય તથા ઈશ્વરને જગત્કર્તા કહેવાથી કયા કયા દોષા તેમાં આવે છે તે વિશે તર્ક બહાતાથી તેમણે બીજા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જણાવ્યું છે. કર્મરહિત સ્થિતિ તે માક્ષ, અને જેમ જેમ કર્મ છૂટતાં જાય તેમ તેમ જીવને તેના ખ્યાલ આવતાં, તેના માક્ષ થશે કે કેમ તે પણ કહી શકાય તે બાબત જૈન ધર્મના પારિભાષિક શબ્દોના ઉપયોગ વિના ગાંધીજીને ત્રીજા તથા ચાથા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં શ્રીમફે સમજાવ્યું છે. જીવની કર્માનુ સાર ગતિ કઈ રીતે થાય છે તે પછીના ત્રણ પ્રશ્નાના ઉત્તરમાં શ્રીમફે જણાવ્યું છે. અહાં સુધીની આત્માને લગતી બાળતો વિષે શ્રીમફે જૈન ધર્મના સિદ્ધાંત અનુસાર, છતાં કાઈ ને પણ ગળે ઉતરે તેવી પ્રતીતિકર ભાષામાં લખ્યું છે.

૨૩. "આત્મકથા", ભાગ ૨, પ્રકરણ ૧૫, "શ્રીમદ્ અને ગાંધીછ", પૃ. ૬૪.

તે પછી જગતમાં પ્રવર્તતા જુદા જુદા ધર્મો વિષેના કેટલાક પ્રશ્નોના ઉત્તરા શ્રીમદ્દે આપ્યા છે. આર્યધર્મ, વેદની ઉત્પત્તિ, ગીતા કે વેદ ઈશ્વરકૃત કઈ રીતે ન હાઈ શકે, પશુ આદિના યજ્ઞથી પુષ્ય ન મળે વગેરેની વિચારણા શ્રીમદ્દે જણાવી છે. એ જ રીતે જૈન, બીહ, વેદાંત વગેરે પૌર્વાત્ય ધર્મની સ્થિતિ શ્રીમદ્દે કેટલાક પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જણાવી છે. રામાવતાર કે કૃષ્ણાવતારને ઈશ્વર ગણવાથી કેવા દોષ આવે, બ્રહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશને-પુરાણના સ્વરૂપે સ્વીકારતાં કેવા ગૂંચવાડા ઊભા થાય, તે સર્વની છણાવટ શ્રીમદ્દે તાર્કિક રીતે કરી છે. અને આ બધા સાથે ખ્રિસ્તીધર્મ એ સર્વાપરી ધર્મ નથી, તેમાં પણ ઘણા દોષ પ્રવર્ત છે, તેવા પાતાના અભિપ્રાય શ્રીમદ્દે દર્શતા દાશ સમજાવ્યા છે, જે પ્રતીતિકર છે.

ગાંધીજીએ પૂછેલા પ્રશ્નોના શ્રીમદ્દે આપેલા ઉત્તરા આપણે વાંચીએ ત્યારે તેમાં તેમની સત્યપ્રિયતા તરત જ નજરે ચડે છે. સર્વધર્મને પાતાના જ્ઞાને તથા અનુભવની કસાેટીએ ચડાવ્યા પછી જ તેમણે જૈન ધર્મને શ્રેષ્ઠ ગણ્યા હતા. તેમ છતાં બીજા કાઈ પણ ધર્મ પ્રત્યે તેમણે અનાદર સેવ્યા ન હતા. પ્રત્યેક ધર્મના સારા અ'શા સ્વીકાર્યા પછી, તેના દાષ દર્શાવવા તેઓ એટલી નમ્ર અને સચાટ ભાષા વાપરતા કે તેમનું લખાણ વાચકને તે વિષે વિચારતા કરી મૂકે. વળી, શ્રીમફ પાતાનાં લખાણોમાં કથાંય અસ'ક્ટિંઘતા રહેવા દૈતા નહિ: એટલું જ નહિ તેઓ શંકાનું સમાધાન કરતી વખતે, છવ પાતે વિચાર કરીને ચાર્ચ નિર્ણય પર આવી શકે એ રીતે આંગળી ચી'ધીને ખસી જવાન કાર્ય પણ કરતા. શ્રીમદ્દે આપેલા, "સર્વ ધર્મની ઉત્પત્તિ વેદમાંથી છે?" એ પ્રશ્ન કે "સર્પ કરડવા આવે ત્યારે તેને મારી નાખવા કે જીવ જતા કરવા ?" એ પ્રશ્ન કે એવા બીજા પ્રશ્નના ઉત્તરા આનાં સંદર ઉદાહરણો છે. સર્પ વિશેના પ્રશ્નમાં સ્પષ્ટ અભિપ્રાય ન આપતાં શ્રીમદ જીવની ચાેગ્યતાના પ્રમાણમાં અહિંસા પાળવાનું ઉદ્દભાધન કરે છે. દેહ પરનું મમત્વ ટળી ગયું હાય તા, દેહ જતા કરવાની ભલામણ કરે છે. અને મમત્વ ન ટળ્યું હાય તા તે મમત્વભાવ પોષતાં કેવું હાનિકારક પરિણામ આવે છે તેનું ચિત્ર બતાવે છે, જેથી જીવ પાતે જ ચાગ્ય માર્ગ પસંદ કરી લે. તેમને માટે ગાંધીજી "શ્રીમદ રાજચંદ્ર"ની પ્રસ્તાવનામાં લખે છે કે:---

" રાયચંદભાઈ ને બીજા ધર્મ પ્રત્યે અનાદર નહોતો…મારી સાથે ચર્ચા કરતાં મને કાેઈ દિવસે તેમણે એવું તાે કહ્યું જ નહિ કે મારે માેક્ષ મેળવવા સારુ અમુક ધર્મને અવલ'બવા જેઈએ. મારા આચાર વિચારવાનું જ તેમણે મને કહ્યું." જ

શ્રીમદ માટે ગાંધીજએ દર્શાવેલા આ અભિપ્રાય, શ્રીમદ્દે આપેલા ઉત્તરા વાંચતાં, સાર્થક થતા જણાય છે.

શ્રીમદ્દે ગાંધીજી ઉપર લખેલા આ લાંબા પત્ર ઉપરાંત બીજા બે પત્રો મળે છે. તેમાંના એક પત્રમાં શ્રીમદ્દે આત્માનાં છ પદ સમજવાની અગત્ય બતાવી છે, અને બીજામાં જ્ઞાતિ-વ્યવહારની આવશ્યકતાના પ્રશ્ન જુદા જુદા દર્શિબ દુર્થી ચચ્ચેં છે. પાતાના ખ્રિસ્તી તેમ

ર૪. પ્રસ્તાવ**ના, પ્રકર**ણ **૫,** " શ્રીમદ્ અને ગાંધીછ ", પૃ. ૫૬.

જ મુસ્લિમ મિત્રોને ત્યાં ભાજન લેવું તે ધર્મની દેષ્ટિએ ચાગ્ય ગણાય કે કેમ તે બાબત ગાંધીજીને આફ્રિકામાં પ્રશ્ન થયા હતા. તે વિષે શ્રીમદ પાસે માર્ગદર્શન માગતાં, તેના ઉત્તરરૂપે શ્રીમદ્દે આ પત્રમાં આર્ય આચારવિચાર, આર્ય-અનાર્ય ક્ષેત્ર, ભક્ષ્યાભક્ષ્ય વિવેક, વર્ણાશ્રમ ધર્મની અગત્ય, વ્યવહારધર્મ વગેરે વિષે ખુલાસાપૂર્વક લખ્યું છે.

આમ આ ત્રણે પત્રોમાં આપણને આધ્યાત્મિક તથા વ્યાવહારિક એમ બ'ને પ્રકારની ચર્ચા જોવા મળે છે. શ્રીમદ્દના અન્ય સુમુક્ષુઓને લખાયેલા પત્રોમાં સુખ્યત્વે આત્મા, સત્સ'ગ, સમક્તિ આદિ વિશેનું ચિંતનાત્મક લખાણ જ જેવા મળે છે. પણ શ્રીમદ્દને ગાંધીજીએ વ્યવહારુ પ્રશ્ના ધર્મની દૃષ્ટિએ પૂછ્યા હાવાથી તેના ઉત્તરમાં વ્યવહારુ ચર્ચા પણ મળે છે, તે આ પત્રોની વિશેષતા છે. વ્યક્તિગત રીતે લખાયા હાવા છતાં સવ'ને ઉપયોગી થાય તેવા આ પત્રો છે.

શ્રીમદ સાથેના પત્રવ્યવહારથી ગાંધીજ હિંદુ ધર્મના રંગથી રંગાયા. એ અરસામાં સંશયાના વિખ્યાત તત્ત્વજ્ઞાની ટાૅલ્સટાય સાથેના પત્રવ્યવહારથી તથા તેના પુસ્તક-પરિચયથી ગાંધીજ પ્રત્યેક જીવ પ્રતિ ભ્રાતૃભાવ રાખવાનું શીખ્યા હતા. વળી, સાથે સાથે રસ્કિનનાં પુસ્તકોની અસર નીચે પણ તેઓ આવ્યા.

અખ્દુલા શેઠનું કામકાજ પૂરું કર્યા પછી ગાંધીજએ આક્રિકામાં ખાનગી વકીલાત શરૂ કરી. સરકાર તરફથી ત્યાંના હિંદીઓને થતા અન્યાય તેમનાથી ન સહેવાયા. પરિણામે હિંદીઓને તે ત્રાસમાંથી છાડાવવા પાતાની વકીલ તરીકેની સેવાઓ તેમણે મકત આપવા માંડી. તથી ગારી પ્રજા તેમની વિરુદ્ધ થઈ ગઈ, અને તેમના પર જીવલેણ હુમલા થયા. તેમાંથી તેમને હિંદીઓના આગેવાન તરીકે વિશેષ પ્રતિષ્ઠા મળી. આમ શરૂ થયેલી લડનને વ્યવસ્થિત રીતે ચલાવવાની જરૂર જણાતાં તેઓ હિંદીઓના સહારા મેળવવા વિ. સ.. ૧૯૫૨ના ઉનાળામાં હિંદ આવ્યા.

હિંદ આવ્યા પછી ગાંધીજી, સ્વેચ્છાપૂર્વ કસ્વીકારેલી જવાળદારીને અદા કરવાની તૈયારીમાં ગૂંથાઈ ગયા. ભાષણા કરવાં, પત્રિકાએા લખવી, દેશનેતાએ સાથે સંતલસ કરવી વગેરે કાર્યોમાં તેમના સમય વિશેષપણે પસાર થવા લાગ્યાે. આ રીતે સતત કાર્યભાર નીચે છ માસ પસાર થયા, ત્યાં તા તાકીદે પાછા આવવા તેમને ડરબનથી તાર મળ્યાે. તેથી વિ. સં. ૧૯૫૩ના શિયાળામાં તેઓ ક્રીથી આફ્રિકા ગયા. તેઓ હિંદમાં હતા તે વખતે શ્રીમદ્દ તા ગુજરાતમાં નિવૃત્તિ અથે વસતા હતા, તેથી તેઓના મેળાપ થઈ શક્યો નહોતાે.

આફ્રિકાથી ગાંધીજના શ્રીમદ્ સાથેના પત્રવ્યવહાર ચાલતા હતા. વિ. સં. ૧૯૫૫માં બાઅર લડાઈ ચાલ થઈ. તેમાં ગાંધીજીએ હિંદીઓ સહિત અંત્રેને મદદ કરી. અંત્રેને જત્યા. હવે હિંદીઓને જરૂર ન્યાય મળશે તેવી ગણતરીથી પાતાનું કામ પૂરું થયું ગણી, ગાંધીજી વિ. સં. ૧૯૫૭ના ઉનાળામાં હિંદ આવ્યા. તે પહેલાં શ્રીમદ્રના દેહાંતના સમાચાર તેમને મળી ચૂક્યા હતા. હિંદમાં તેઓ શ્રીમદ્રના કુટું બીઓને મળ્યા, તેમાં શ્રીમદ્રના લાઈ મનસુખભાઈ સાથે ગાંધીજીને મિત્રતા થઈ.

મુંબર્ગમાં વકીલાત ચાલુ કરવાના ઇરાદાથી ગાંધીજીએ ચર્ચાગેટ પર ઑફિસ લીધી. અને સાંતાકુઝમાં ઘર રાખ્યું. પણ આફ્રિકામાં કંઈ સુધારા ન થયા હોવાથી, તે સુધારા કરાવવા તાકીદે આવવા ગાંધીજીને આફ્રિકાથી તાર મળ્યા. તેથી વિ. સં. ૧૯૫૮માં ગાંધીજી આફ્રિકા ગયા. શ્રીમદનાં કેટલાંક પદ તથા "આત્મસિદ્ધિ" તેઓ સાથે લેતા ગયા.

આફ્રિકામાં તેમણે અસહકાર ચાલુ કર્યો. વિ. સં. ૧૯૬૦માં ડરબન નજીક ફિનિક્ષનો આશ્રમ સ્થાપ્યો, અને ત્યાં કુટું બસહિત તેઓ રહ્યા. વિ. સં. ૧૯૫૬થી ગાંધીજીએ પ્રદ્માચર્ય પાલનની શરૂઆત કરી હતી, અને વિ. સં. ૧૯૬૨માં તેમણે પત્નીસહિત આજીવન પ્રદ્માચર્યત્રત અંગીકાર કર્યું. આ ત્રત અંગીકાર કરવામાં મુખ્યત્વે શ્રીમદ્દની અસર હતી, તે જણાવતું એક પ્રકરણ ગાંધીજીએ પાતાની "આત્મકથા"માં લખ્યું છે. તેમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

"સ્વર્સી પ્રત્યે પણ બ્રહ્મચર્યાનું પાલન કરવું એ મન દક્ષિણ આક્રિકામાં સ્પષ્ટ સમજાશું. કયા પ્રસંગથા અથવા કયા પુસ્તકના પ્રભાવથી એ વિચાર મને ઉદ્દભવ્યાએ અત્યાર મને ચાપ્પું નથી યાદ આવતું. એટલું સ્મરણ છે કે એમાં રાયચંદભાઈની અસરનું પ્રાધાન્ય હતું." રપ

અને એ વ્રતની પાતાના પર પડેલી છાય વર્ણવતાં ગાંધી છએ લખ્યું છે કે:---

"સ્વપત્નીની સાથે વિકારી સંખંધના ત્યાગ એ નવાઇની વાત લાગતી હતી. છતાં એ જ મારું કર્તવ્ય હતું… મારી દાનત શુદ્ધ હતી. શક્તિ ઇશ્વર આપી રહેશે એમ વિચારી મેં ઝંપલાવ્યું… આજે વીશ વર્ષ પછી તે વતનું સ્મરણ થતાં મને સાનંદાશ્વાર્ય થાય છે. સંયમ પાળવાની વૃત્તિ તો ૧૯૦૧થી પ્રભળ હતી, ને હું પાળી રહ્યો હતા, પણ જે સ્વતંત્રતા અને આનંદ હું હવે ભાગવવા લાગ્યા તે સન ૧૯૦૬ પહેલાં ભાગવ્યાનું મને સ્મરણ નથી. કેમ કે તે વખતે હું વાસનાબદ્ધ હતાં, ગમેત્યારે તેને વશ થઈ શકતા. હવે વાસના મારા ઉપર સવારી કરવા અસમર્થ થઈ. "રદ

વિ. સં. ૧૯૬૨માં દક્ષિણ આક્રિકાના હિં'ક્ષિઓની મુશ્કેલી રજૂ કરવા ગાંધીજને લંડન માકલવામાં આવ્યા. તે વખતે તેમના પર શ્રીમદ્દે લખેલા પત્રા અને તેમણે કરેલું "આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર"નું અંગ્રેજી ભાષાંતર એક બસમાં ભુલાઈ જતાં ગુમાઈ ગયાં, જે પછીથી મળ્યાં જ નહિ.<sup>૨૭</sup>

તે પછીથી દક્ષિણ આફ્રિકામાં હિ'કીઓના વિજય થયા ત્યાં સુધી ગાંધીજી ત્યાં રહ્યા. અને વિ. સ'. ૧૯૭૨માં હિ'દ આવ્યા પછી તેમણે ત્રીશ વર્ષ સુધી અ'ગ્રેજ સરકાર સામે અહિ'સક લડત ચલાવી, સાથે સાથે સત્યાગ્રહ, ખાકી, અસ્પૃરયતાનિવારણ વગેરે પ્રવૃત્તિઓ

રપ. " આત્મકથા ", ભાગ ૩, પ્રકરણ ૭–૮; " શ્રીમદ્ અને ગાંધાજ ", ષૃ. ૬૪.

૨૬. '' આત્મકથા '', પ્રકરણ ૭–૮; ' શ્રીમદ અને ગાંધીછ ', પૃ. ૬૫.

૨૭. જુઓ " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર: અર્ધાશનાગદી સ્મારક શ્રેથ ", પૃ. ૭૩.

ઉપાડી, અને અન્યાયા સામે છત મેળવવા દેશને જાગ્રત કર્યા. તે અરસામાં ઊજવાતી '' શ્રીમદ્ર રાજચ'દ્રની જય'તી '' નિમિત્તે તેમણે ભાષણા પણ કરેલાં, જેમાં તેમણે પાતાના પર શ્રીમદ્દે કરેલા ઉપકારના ઉદલેખ કરી, તેમનું ઋણ જાઉરમાં સ્વીકાર્યું' હતુ'.

ધર્મ, સમાજસેવા અને રાજકારણમાં ગાંધીજએ દર્શાવેલા અને આચરણમાં મૂકેલા સત્ય અને અહિંસાના સિદ્ધાંતાની પ્રેરણાનું મૂળ શ્રીમદના તેમના પર પહેલા પ્રભાવમાં જોઈ શકાય છે. તે વિશે ગાંધીજએ લખ્યું છે કે:—

" ઘણી વાર કહીને લખી ગયા છું કે, મેં ઘણાના જીવનમાંથી લીધું છે, પણ સૌથી વધારે કાેઈના જીવનમાંથી મેં ગહણ કર્યું હાેય તાે તે કવિશ્રીના જીવનમાંથી છે. દયાધર્મ પણ હું તેમના જીવનમાંથી શીખ્યા છું."

".. આ ઉપરાંત, એમના જીવનમાંથી શીખવાની બે માટી વાતો તે સત્ય અને અહિ'સા. પાતે જે સાચુ' માનતા તે કહેતા અને આચરતા. અને અહિ'સા તો તે જૈન હતા એટલે અને એમના સ્વભાવથી એમની પાસે જ હતી."? લ્

આમ જોઈએ તો સત્ય, અહિંસા, પ્રદ્વાચર્ય વગેરે અનેક બાબતમાં શ્રીમદ્ની ગાંધીજી ઉપર ઘણી ઊંડી અસર હતી. તેઓ બંને પાંચ મહાવતના હિમાયતી હતા. અંગત સ્વાર્થ જેવાની વૃત્તિ તેઓ બેમાંથી કાેઈનામાં પણ નહાેતી. અને તેથી જ તેઓ બંને પરસ્પરના અત્યંત્ત નિક્ટ પરિચયમાં ખૂબ સ્વાભાવિકતાથી આવી શક્યા હતા.

આમ છતાં ખંનેનાં કાર્યક્ષેત્ર અલગ અલગ હતાં. શ્રીમદ્દનું કાર્યક્ષેત્ર "આત્મા" હતું. જેમ ખને તેમ ત્વરાથી જન્મમરણના ફેરામાંથી છૂટવાનું તેમનું ધ્યેય હતું. અલખત, તેઓ માથે પડેલી સાંસારિક જવાળદારીઓ પૂરી કરતા હતા, પણ તેમાં કચાંચે તેમનું ચિત્ત આસકત નહોતું. પોતામાં પ્રગટેલી ચમત્કારિક શક્તિઓને પણ શ્રીમદ્દે અ'તરમાં જ શમાવી દીધી હતી. અને તેઓ આત્મામાં જ મગ્ન બન્યા હતા; ત્યારે ગાંધી સમગ્ર માનવજાતના કલ્યાણ અર્થે કામ કરતા હતા. અને તે કાર્ય કરવાની લાયકાત મેળવવા તેઓ પૂરા પ્રયત્ની હતા. તેમ કરવામાં તેઓ સફળ પણ થયા હતા. તેમણે ધર્મ એ તે મનુષ્યના પ્રત્યેક અ'ગમાં રહેલા હાવો જોઈ એ, તે ભાવનાને શ્રીમદ પાસેથી જાણીને, તેના સ'દેશા આખા જગતને પહોંચાડચો. અને પોતાનું પ્રત્યેક કાર્ય પણ ધર્માનુસાર કરવાની ચીવટ રાખતા હતા. અને તેમના ગુણાને લીધે ગાંધી છ દુનિયાભરમાં પ્રખ્યાત થયા.

ગાંધી છુંએ બતાવ્યું છે તે પ્રમાણે શ્રીમદ્દે વ્યાપારમાં પણ ધર્મ પાલન સંપૂર્ણ રીતે થઈ શકે છે તે સાબિત કરી બતાવ્યું હતું. એ જ પ્રમાણે આપણે ગાંધી અમાટે કહી શકીએ કે રાજકારણમાં પણ સંપૂર્ણ પણે ધર્મ પાલન થઈ શકે છે તે તેમણે સાબિત કરી બતાવ્યું. બ'ને મહાવિભૂતિઓએ એક એક એવા ક્ષેત્રમાં ધર્મનું સ્થાન બતાવ્યું કે જેમાં આજ સુધી દુનિયા એમ જ માનતી હતી કે તેમાં તો ધર્મને સ્થાન જ ન હોઈ શકે. બ'નેમાં

૨૮. વિ. સં. ૧૯૭૮ની કાર્ત કર્યા પૂતમે ગાંધાજીએ આપેલું વ્યાખ્યાત. "શ્રીમદ અને ગાંધાજી", પૃ. ૭૨. ૨૯. વિ. સં. ૧૯૯૨માં કાર્ત કર્યા પૂતમે ગાંધીજીએ આપેલું વ્યાખ્યાન, પૃ. ૯૦.

આમ ઘણા અ'શે ધર્મ એાતપ્રાત થઈ ગયા હાવાને લીધે તેમનાં સર્વ આચરણ, લખાણ વગેરે સત્યથી ભરેલાં, નિખાલસ, નિરાડ બર, સરળ અને હૃદયસ્પશી બન્યાં હતાં.

આમ છતાં બ'નેમાં એક મુખ્ય તફાવત હતા, તે બતાવતાં ગાંધીજી પાતે જ લખે છે કે:--

" આપણું સ'સારી જીવાે છીએ, ત્યારે શ્રીમદ્ર અસ'સારી હતા. આપણુને અનેક ચાૈનિએામાં ભટકવું પડશે, ત્યારે શ્રીમદ્રને કદાચ એક જન્મ બસ થાંએા. આપણે કદાચ માક્ષથી દ્વર ભાગતા હાેઈશું, ત્યારે શ્રીમદ વાયુવેગે માક્ષ તરફ ધસી રહ્યા હતા. આ ચાઉા પુરુષાર્થ નથી. "૩૦

આમ થવાનું મુખ્ય કારણ બ'નેના ધ્યેયના ભેદ હતા. શ્રીમદ્દે આત્મકલ્યાણને પાતાનું ધ્યેય બનાવ્યું હતું. ગાંધીજએ સામાજિક કલ્યાણને પાતાના ધ્યેય તરીકે સ્વીકાર્યું હતું. આથી, આત્મકલ્યાણના દરિખિંદુથી વિચારીએ તો, શ્રીમદ્રની કક્ષા ગાંધીજી કરતાં ઘણી ઊંચી હતી. જેને ગાંધીજ જેવી મહાન વ્યક્તિ પણ મહાન ગણે છે, તે શ્રીમદ્ આપણા માટે ઘણી ઘણી મહાન વ્યક્તિ અની રહે તે સ્વાભાવિક છે.

## શ્રીમદ અને અ'બાલાલભાઇ

શ્રી અ'ળાલાલભાઈ શ્રીમદ કરતાં ઉ'મરમાં બે વર્ષ નાના હતા. તેમના પિતાશ્રીનું નામ મગનલાલ હતું, પણ તેમના માતામહ લાલચંદલાઈને પુત્ર ન હોવાથી તેમણે અંબાલાલભાઈ ને દત્તક લીધા હતા. આથી અંબાલાલભાઈ ખંભાતમાં શ્રી લાલચંદભાઈ ને ત્યાં ઊછર્યા હતા અને તેઓ અંબાલાલ લાલચંદને નામે ઓળખાતા હતા. તેમની ન્યાતના શ્રી માણેકલાલભાઈના પુત્રો છેાટાલાલ, સુંદરલાલ અને ત્રિભાવનભાઈ સાથે અ ખાલાલભાઈ ને મિત્રતા હતી. તેમને લીધે તેઓ ત્રણ પણ શ્રીમદ્રના સમાગમમાં આવ્યા હતા.

વિ. સં. ૧૯૪૫ના વૈશાખ માસમાં શ્રી અંબાલાલભાઈ તથા શ્રી છોટાલાલભાઈ કોઈ લગ્નપ્રસ'ગે અમદાવાદ ગયા હતા. ત્યાં તેઓ લગભગ તેમની જ ઉ'મરના શ્રી જુઠાભાઈના પરિચયમાં પણ આવ્યા હતા, તેથી તેઓ તેમને ત્યાં ઘણી વખત જતા. જ્યારે વરઘાડા નીકળવાના હતા ત્યારે અંબાલાલભાઈ તથા અન્ય ભાઈએા જૂઠાભાઈને વરઘાડામાં જવા બાલાવવા આવ્યા. નાની વયમાં જ વૈરાગ્યવ ત અનેલા જૂઠાભાઈ એ વખતે શ્રીમદ્રના આવેલા પત્રાનું વાચન કરતા હતા, તેથી તેમના વિષે કંઈક કહેંવાની સ્વાસાવિક ઊર્મિ જૂઠાસાઈ ને થઈ આવી. પણ મનને પાછું ખેં ચતાં તેઓ એટલું જ બાલ્યા કે " કચાં પ્રતિખ'ર્ધે કરું ? ", અસંબદ્ધ રીતે ઉચ્ચારાયેલું આ પ્રશ્નાર્થ વાકચ અંબાલાલભાઈ આદિથી સમજ શકાસું નહિ. તેથી તેના ખુલાસા તેમણે જૂઠાભાઈને આગ્રહપૂર્વંક પૂછચો. તેના ઉત્તરમાં જૂઠાભાઈએ શ્રીમદ્રના વિષે વાત કરી અને શ્રીમદ્રના આવેલા કેટલાક પત્રો વાંચવા આપ્યા. તે વાંચતાં

૩૦. ગાંધીજીની પ્રસ્તાવના, " શ્રીમદ્ અને ગાંધીજી ", પૃ. ૬૯.

અ'બાલાલભાઈ ને તથા બીજા ભાઈ એાને પણ શ્રીમદ્ પ્રતિ શ્રદ્ધા થઈ. અને શ્રીમદ્રના સમાગમ સત્વર થાય તેમ તેઓ ઇચ્છવા લાગ્યા. આમ લગ્નનિમિત્તે અમદાવાદ આવેલા હોવા છતાં શ્રી અ'બાલાલભાઈ જ્ઠાભાઈના નિમિત્તે ધર્મની લગની લઈ ખ'ભાત ગયા. સાથે તેઓ જ્ઠાભાઈ પર શ્રીમદ્દના લખાયેલા પત્રોની નકલ પણ પાતાના ઉપયોગ માટે લેતા ગયા.

ખ'ભાત ગયા પછી તેમણે શ્રીમફને ખ'ભાત પધારવાની વિન તિ કરતા ઉપરાઉપર પત્રો લખ્યા. અને સાથે સાથે તેમાં એવી વિન તિ પણ કરી કે જે શ્રીમફ સંજોગવશાત્ ખંભાત આવી શકે તેમ ન હોય તો તેમના સમાગમ માટે વવાશિયા કે મુંબઈ આવવાની અનુમતિ માકલવી. છેવટે અનુકૂળતાએ ખ'ભાત આવવાનું બનશે તેવા પત્ર શ્રીમફ તરફથી મળતાં તેમને સ'તાલ થયા હતા.

અંબાલાલભાઈ આદિ ભાઈ એ સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના હતા, તેથી નિયમિતપણે ઉપાશ્રયે જતા. પરંતુ જૂઠાભાઈ ના સમાગમ થયા પછી તેઓ ત્યાં વ્યાખ્યાનમાં ખેસવાને ખદલે કાઈ એકાંત જગ્યાએ ખેસી શ્રીમદ્રના પત્રો ઉતારી લાવ્યા હતા તે વાંચતા તથા વિચારતા. તેમની આવી વર્તણું જેઈ ને તે વખતે તે ઉપાશ્રયમાં રહેલા શ્રી લલ્લુજી મહારાજે ધર્મસ્નેહથી તે બાબત તેમને પૂછ્યું. અંબાલાલભાઈ એ જવાબમાં તેમને શ્રીમદ્રની વાત કહી સંભળાવી કે તેઓ સર્વ આગમના જ્ઞાતા છે, અને આપણી બધી શંકાઓનું સમાધાન કરી આપે છે. આ સાંભળી લલ્લુજી મહારાજને શ્રીમદ્રને મળવાની ખૂબ ઉત્કંઠા થઈ, કારણ કે કેટલાક પ્રશ્નોની બાબતમાં તેમના ગુરુ પણ તેમને સંતાયકારક પ્રત્યુત્તર આપી શક્યા નહોતા. આથી તેમણે અંબાલાલભાઈ ને એ પુરુષના મેળાપ કરાવી આપવા વિનંતિ કરી, જે અંબાલાલભાઈ એ માન્ય કરી.

વિ. સં. ૧૯૪૬માં શ્રીમદ્ અંખાલાલભાઈના આગ્રહને માન આપી ખંભાત આવ્યા અને તેમને ત્યાં જ ઊતર્યા. એ વખતે અંબાલાલભાઈ શ્રીમદ્દને સ્થાનકવાસી ઉપાશ્રયે લઈ ગયા. ત્યાં શ્રીમદ્ અને લલ્લુજ મહારાજના મેળાપ થયા. તેમની પાસે મહારાજની ઘણી મુશ્કેલીએ દ્વર થઈ, તેથી તેમને માટે મહારાજને એટલા બધા પૂજ્યભાવ થયા કે તેમણે શ્રીમદ્દને ત્રણ કંડવત્ નમરકાર કર્યા. તે પછીથી તેમના શ્રીમદ્દ માટેના પૂજ્યભાવ દિવસે દિવસે વધતા ગયા. અને તેને લીધે તેમના અંબાલાલભાઈ સાથેના સંબંધ પણ ગાઢ બન્યા, કારણ કે મુનિ પાતાને થતા કાઈ પણ પ્રશ્ન શ્રીમદ્દને અંબાલાલભાઈ મારફત જ પુછાવતા.

વિ. સ. ૧૯૪૬ના શ્રીમદ્દના સમાગમ પછી અંબાલાલભાઈનું જીવન શ્રીમદ્દમય જ બન્યું હતું. તેઓ પૂર્વના સંસ્કારી, ઉત્તમ ક્ષયાપશમવાળા, સેવાભાવી અને એકનિષ્ઠ ભક્તિવાળા હતા. શ્રીમદ્દ જ્યારે જ્યારે ચરાતરમાં આવતા ત્યારે તેઓ શ્રીમદ્દની પાસે રહી તેમને માટે બધી જાતની સગવડ કરતા. વળી, જે કાઈ મુમ્રક્ષુઓ આવે તેની તેઓ તન, મન અને ધનથી સેવા કરતા. આમ તેમનું જીવન વિશેષ વૈરાગ્યમય બનતું ગયું હતું. એના પરિણામે કેટલીક વખત એવું પણ બનતું કે તેઓ શ્રીમદ્દની સેવામાં એવા રત બની જતા કે પાતાનાં પત્ની કે માતાપિતા સાથે પણ કશા સંબ'ધ રાખતા નહિ. તેમની આવી હપ

વર્તાણકને લીધે તેમનાં માતા-પિતાને ખૂબ દુઃખ થતું. તે વાત ફરતી ફરતી એક વખત શ્રીમદ્ પાસે આવી. તે જાણીને શ્રીમદે અ'આલાલભાઈને પાતાની સેવામાંથી જવા આજ્ઞા કરી કહ્યું કે:—

" તેમના મનને સ'તોષો. ગમે તે રીતે સામાને સમજાવીને, રાજી રાખીને ધર્મ સાધવો; દુભવણી ન કરવી."3૧

શ્રીમફે કરેલી આ આજ્ઞામાંથી સાચા ધર્મ શા છે તે સ્પષ્ટ સમજાય છે. વ્યક્તિએ જે જવાબદારી ઉપાડી હોય તેને પાતાનું દિલ ગમે તેટલું દુભાય તાપણ, તે પૂરેપૂરી રીતે, સામાનું મન સંતાષાય તે રીતે, અદા કરવી જોઈ એ. પાતાના નિમિત્તે અન્ય જીવને ક્લેશ ન થવા જોઇ એ, છતાં આવી પડેલી પ્રવૃત્તિઓમાં એકરૂપ ન બનતાં પાતે તેનાથી ભિન્ન છે, તેવું ભેદજ્ઞાન પણ સતત રહેવું જોઈએ. પરમાર્થમાર્ગના પ્રેમને લીધે જરાક પણ બેદરકારી આવતાં, શ્રીમફે અંબાલાલભાઈને ચેતવ્યા હતા, અને સાચું માર્ગદર્શન કર્યું હતું. તે પછીથી આવી ચૂક તેમનાથી કદી થઈ નહાતી.

અ'બાલાલભાઇની સ્મૃતિ ઘણી તીલ હતી. તેઓ યાદ રાખવા ધારેલી વાતચીત છેત્રણ દિવસે પણ અક્ષરશઃ કહી શકતા. તેમની આવી સ્મરણશક્તિ શ્રીમદ્દે પણ વખાણી હતી. વિ. સં. ૧૯૫૫માં શ્રીમદ્દે ઇડરના પહાડ ઉપર સાતે મુનિઓને કહેલું કે:—

" મુનિઓ ! જીવની વૃત્તિ તીવપણામાંથી પણ નરમ પડી જાય છે. અંબાલાલની વૃત્તિ અને દશા, પ્રથમ ભક્તિ અને વૈરાગ્યાદિને કારણે લબ્ધિ પ્રગટાવે એવી હતી, તે એવી કે અમે ત્રણચાર કલાક બાધ કર્યા હોય તે બીજે દિવસે કે ત્રીજે દિવસે તેને લખી લાવતા. હાલ પ્રમાદ લખી લાવતા. હાલ પ્રમાદ લાભાદિના કારણથી વૃત્તિ શિથિલ થઈ છે, અને તે દેષ તેમનામાં પ્રગટ થશે એમ અમે બાર માસ થયાં પહેલાં જાણતા હતા." 3ર

અહી' શ્રીમદ્દે અંબાલાલભાઈની સ્મૃતિ કેવી તીવ હતી તેના પરિચય આપવા સાથે વિ. સ'. ૧૯૫૫માં તે થાંડી શિથિલપણાને પામી હતી તે પણ જણાવ્યું છે. પણ દોષ દૂર થતાં તેમની એ સ્મૃતિ કરી પાછી એવી જ બળવત્તર થવાની હતી, તે પણ તેમણે તે વખત જણાવ્યું હતું. અને તેમ બન્યું પણ હતું. તેમની આટલી તીવ સ્મૃતિ હતી તે કારણે અન્ય મુમુશુભાઈઓને શ્રીમદ્દનાં વચનાની નકલા માકલવી, શ્રીમદ્દનાં વચના ઉતારવાં, અન્ય મુખ્યાની નકલા કરવી વગેરે કાર્યો શ્રી અંબાલાલભાઈ ને શ્રીમદ્દે સોંપ્યાં હતાં. માતીના દાણા જેવા મુંદર અક્ષર પણ તેમના કાર્યમાં એટલા જ મદદરૂપ હતા. સામાયિકમાં તેઓ આવું બધું કામ એકચિત્રો કરતા.

વિ. સં. ૧૯૫૨ના ચૈત્ર માસમાં શ્રીમકે, અંબાલાલભાઈ ને સુવચના માેકલવા વિશે માર્ગદર્શન આપતાં લખ્યું હતું કે:—

<sup>31. &</sup>quot; ઉપદેશામૃત ", આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૨૭૮.

૩૨. " શ્રીમદ્ રાજસંદ્ર જીવનઢળા ", આવૃત્તિ ૪, ષૃ. ૨૧૧.

" શ્રી કુંવર છએ અત્રે ઉપદેશવચના તમારી પાસે લખેલાં છે, તે વાંચવા મળવા માટે વિજ્ઞાપના કરી હતી. તે વચના વાંચવા મળવા માટે સ્થં ભતીર્થ લખેશા અને અત્રે તેઓ લખેશ તા પ્રસંગયાગ્ય લખીશું, એમ કલાલ લખ્યું હતું. જો બને તા તેમને વર્તમાનમાં વિશેષ ઉપકારભૂત થાય એવાં કેટલાંક વચના તેમાંથી લખી માકલશા. સમ્યક્દર્શનનાં લક્ષણાદિવાળા પત્રો તેમને વિશેષ ઉપકારભૂત થઈ શકવા યાગ્ય છે.

વિરમગામથી શ્રી સુખલાલ જે શ્રી કુંવરજીની પેંઠ પત્રોની માગણી કરે તો તેમના સંબંધમાં પણ ઉપર પ્રમાણે કરવા ચાગ્ય છે. "<sup>33</sup>

વળી, અ'બાલાલભાઈ નકલ કરતા તે વિષે શ્રીમદ્ર ચાેકસાઈ તથા કાળજી પણ ઘણી રાખતા. એના નમૂનારૂપ વિ. સં. ૧૯૫૨ના વૈશાખ સુદ દના શ્રીમદ્રના પત્ર જુઓ —

"પત્ર મળ્યું છે, તથા વચનાની પ્રત મળી છે. પ્રતમાં કાઇ કાઇ સ્થળે અક્ષરાંતર તથા શબ્દાંતર થયેલ છે, પણ ઘણું કરી અર્થા તર થયેલી નથી. તેથી તેવી પ્રતો શ્રી સુખલાલ તથા શ્રી કુંવરજીને માકલવામાં અડચણ જેવું નથી, પાછળથી પણ તે અક્ષર તથા શબ્દની શુદ્ધિ થઇ શકવા યોગ્ય છે." 3 8

અહીં અક્ષરના કે શબ્દના લાંડા ફેરફાર પણ શ્રીમફની નજરમાં આવી જતા તે એઈ શકાય છે. તેમની આટલી કાળજીને પહોંચી વળવા અંબાલાલભાઈને કેટલી સાવચેતી રાખવી પડતી હશે! શ્રીમફની કસાટીમાંથી આ બાબતમાં પાર ઊતરનાર તેઓ એક જ હતા, તે જ તેમની ચાગ્યતા પુરવાર કરે છે. તેઓ શ્રીમફના પત્રોની નકલા શ્રી સાલાગભાઈ, લલ્લુજ મહારાજ વગેરને માકલતા અને એ રીતે શ્રીમફના કાઈ એક વ્યક્તિને લખાયેલા પારમાર્થિક પત્રના લોક્તા અન્ય ચાગ્ય મુમુક્ષુઓને બનાવવાનું પુષ્યકાર્ય શ્રી અંબાલાલભાઈ કરતા.

અ'બાલાલભાઈ ને શ્રીમદ્ પ્રત્યે એટલા બધા પૂજ્યભાવ હતા કે તેએા જ્યારે જ્યારે તક મળે ત્યારે ત્યારે શ્રીમદ્દનાં ઉપદેશવચના ઉતારી લેતા. તેમણે કરેલા આ પ્રકારના સ'બ્રહને પરિણામે આપણને "ઉપદેશછાયા" મળી છે.

આ ઉપરાંત એક બીજું સફભાગ્ય પણ અંબાલાલભાઇ ને પ્રાપ્ત થયું હતું. વિ. સં. ૧૯૫૨ના આસા માસમાં શ્રીમફ નડિયાદમાં રહ્યા હતા, તે વખતે અંબાલાલભાઈ પણ શ્રીમફની સાથે જ હતા. આસા વદ એકમે સાંજના બંને ફરીને આવ્યા. તે પછી શ્રીમફે તેમની પાસે લેખનસામથી માગી, તેમણે આપી. અને એક ઢાળિયા પાસે બેસીને શ્રીમફે લખવાનું ચાલુ કર્યું. તે વખતે શ્રીમફને પૂરતા પ્રકાશ પહોંચે તે માટે અંબાલાલભાઈ તેમની પાસે ફાનસ ધરી ઊલા રહ્યા. દાઢ બે કલાક સુધી શ્રીમફનું લખવાનું ચાલ્યું ત્યાં સુધી તેઓ તે જ સ્થિતિમાં ઊભા રહ્યા. આ સમયે "આત્મસિદ્ધિ"ની રચના થઈ હતી. આમ "આત્મસિદ્ધિ"નું અવતરણ થવામાં અંબાલાલભાઈ ના પણ ફાળા હતા. તેની ચાર નકલમાંથી એક શ્રીમફે અંબાલાલભાઈ ને પણ આપી હતી. અંબાલાલભાઈ તે વાંચીને

૩૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક કૃડપ

૩૪. એજન, આંક ૬૮૮

તેમાંથી ખૂબ આનંદ મેળવતા. તે ઉપરાંત તેમણે "આત્મસિદ્ધિ"ના ગદ્યાનુવાદ પણ કર્યો હતો, જે શ્રીમદ્ની નજર તળથી નીકળી ગયા હતા. આ ગદ્યાર્થ "શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર" શ્ર'થમાં "આત્મસિદ્ધિ"ની ગાથાઓ સાથે પ્રસિદ્ધ થયેલ છે.

શ્રીમદ્રના સમાગમથી અ'બાલાલભાઇની દશા પણ ધીરે ધીરે ઉચ્ચ થતી જતી હતી, તેના નિદે શ આપણને શ્રીમદ્દે લખેલા પત્રોમાંથી મળે છે. વિ. સ'. ૧૯૫૩ના માહ વદ ચાથે શ્રીમદ્દે તેમને લખ્યું હતું કે:—

''જે પ્રકારે બીજા મુમુક્ષુ જીવાનાં ચિત્તમાં તથા અંગમાં નિર્મળતા ભાવની વૃદ્ધિ થાય, તે તે પ્રકારે પ્રવર્તલું કર્તવ્ય છે. નિયમિત શ્રવણ કરાવાય તથા આર'ભ પરિશ્રહનાં સ્વરૂપ સમ્યક્ પ્રકારે જેતાં નિવૃત્તિને અને નિર્મળતાને કેટલા પ્રતિબ'ધક છે તે વાત ચિત્તમાં દઢ થાય તેમ અરસપરસ જ્ઞાનકથા થાય તેમ કર્તવ્ય છે."ઉપ

અહીં શ્રીમદ્દે અંબાલાલભાઈ ને અન્ય મુમુક્ષુઓના હિતાર્થે વર્તવાની ભલામણ કરી છે. આ પહેલાંના માટા ભાગના પત્રોમાં શ્રીમદ્દે સર્વને સહાયક થાય તેવી રીતે વર્તવાની ભલામણ કરી છે, ત્યારે અહીં અંબાલાલભાઈની ઉચ્ચ કક્ષા જાણી અન્યને પણ તે કક્ષાએ લાવવા પ્રયત્નશીલ અનવા ભલામણ કરી છે. વળી, કચારેક વૃત્તિઓની શિથિલતા થતાં આધ્યાત્મિક વિશેષ ઉચ્ચ કક્ષા પ્રાપ્ત થશે કે કેમ તેવી શંકાના સમાધાનરૂપે શ્રીમદ્દે તેમને લખ્યું છે કે:—

"ઉપરની ભૂમિકાઓમાં પણ અવકાશ પ્રાપ્ત થયે અનાદિ વાસનાનું સંક્રમણ થઈ આવે છે, અને આત્માને વારંવાર આકુળવ્યાકુળ કરી દે છે; વારંવાર એમ થયા કરે છે કે હવે ઉપરની ભૂમિકાની પ્રાપ્તિ થવી દુર્લભ જ છે, અને વર્તમાન ભૂમિકામાં સ્થિતિ પણ કરી થવી દુર્લભ છે. એવા અસંખ્ય અંતરાયપરિણામ ઉપરની ભૂમિકામાં પણ બને છે, તો પછી શુભેચ્છાદિ ભૂમિકાએ તેમ અને એ કાંઈ આશ્ચર્યકારક નથી. તેવા અંતરાયથી ખેદ નહિ પામતાં આત્માથી છવે પુરુષાર્થદર્ષિ કરવી અને શૂરવીરપણું રાખનું, હિતકારી દ્રવ્ય ક્ષેત્રાદિ યાગનું અનુસંધાન કરવું, સત્શાસ્ત્રના વિશેષ પરિચય રાખી વારંવાર હઠ કરીને પણ મનને સદ્વિચારમાં પ્રવેશિત કરવું, અને મનના દુરાત્મ્યપણાથી આકુળવ્યાકુળતા નહીં પામતાં દીર્યથી સદ્વિચારમાં છે જવાના ઉદ્યમ કરતાં જય થઈ ઉપરની ભૂમિકાની પ્રાપ્તિ થાય છે, અને અવિક્ષેપણું પ્રાપ્ત થાય છે. "૩૬

જીવને શિથિલતા આવે તે વખતે વિશેષ પુરુષાર્થ કરવા ઘટે તે શ્રીમેટ્ટે અહીં બતાવ્યું છે. આગળની ભૂમિકાએ પણ શિથિલતા આવે છે તે જણાવી શ્રીમેટ્ટે અ'બાલાલભાઈ ને તે વિશે સાવચેત રહેવા જણાવ્યું છે. તેમને શ્રીમદ્દના સમાગમ પછી આત્મન્નાન પણ થયું હતું, એમ શ્રીમેટ્ટે જ જણાવ્યું હતું. અંબાલાલભાઈ શ્રીમેટ્ટને સાક્ષાત્ પ્રભુ જેવા જ ગણતા હતા, આથી જયારે વિ. સં. ૧૯૫૭ના ચૈત્ર માસમાં શ્રીમેટ્ટના દેહાંત થયા ત્યારે અંબાલાલભાઈ ને ઘણા આઘાત લાગ્યા હતા. તે બાબતમાં તેમણે પોતાનું હૃદય નીચેના પત્ર મુજબ પ્રગટ કર્યું હતું.—

૩૫. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", આવૃત્તિ, આંક ૭૪૨.

૩૬. એજન, આક ૮૧૩.

"વિશાળ અરહ્ય વિશે અતિ સુંદર અને શાંતિ આપનારું એવું એક જ વૃક્ષ હોય, તે વૃક્ષમાં નિઃશંકતાથી શાંતપણે કાેમળપણે સુખાન દમાં પક્ષીગણ મલકતાં હાેય, તે વૃક્ષ એકાએક દાવાસિથી પ્રજ્વલિત થયું હાેય તે વખતે વૃક્ષથી આનંદ પામનારાં પક્ષીઓનં કેટલું દુઃખ પ્રાપ્ત થાય ? જેને ક્ષણ એક પણ શાંતિ ન હાેય! અહાહા! તે વખતના દુઃખનું માટા કવીધરા પણ વર્ણન કરવાને અસમર્થ છે. તેવું જ અપાર દુઃખ અદાર અટવીને વિષે આ પામર જીવાને આપી હે પ્રભુ! તમે કર્યા ગયા?

"હે! ભારતભૂમિ, શું આવા, દેહ છતાં વિદેહપણે વિચરતા પ્રભુના ભાર તારાથી વહન ન થયા ? જો તેમજ હાય તો આ પામરના જ ભાર તારે હળવા કરવા હતો, કે નાહક તે તારી પૃથ્વી ઉપર બાજારૂપ કરી નાખ્યા.

"હં! મહાવિકરાળ કાળ, તેને જરા પણ દયા ન આવી ? છાપનિયાના મહાદુષ્કાળ વખતે લાખા મનુષ્યાના તે ભાગ લીધા. તાપણ તું તૃપ્ત થયા નહિ! અને તેથી પણ તારી તૃપ્તિ નહોતી થઈ, તો આ દેહના જ પ્રથમ ભક્ષ તારે કરવા હતો કે આવા પરમ શાંત પ્રભુના તે જન્માન્તરના વિચાગ કરાવ્યા! તારી નિર્દયતા અને કંઠારતા મારા પ્રત્યે વાપરવી હતી! શું તું હસમુખા થઈ મારા સામું જુએ છે?

"હે શાસનદેવી! તમારું પરિબળ આ વખતે કાળના મુખ આગળ કર્યા ગયું? તમારે શાસનની ઉન્નતિની સેવા બજાવવામાં અગ્રસર તરીકે સાધનભૂત એવા પ્રસુ હતા, જેને તમે ત્રિકરણ યાંગે નમસ્કાર કરી સેવામાં હાજર રહેતા તે આ વખતે કયા સુખમાં નિમગ્ન થઈ ગયા કે મહાકાળે શું કરવા માંડ્યું છે તેના વિચાર જ ન કર્યો ?"

"હે પ્રભુ! તમારા વિના અમે કાની પાસે ફરિયાદ કરીશું? તમે જ જ્યારે નિર્દયતા વાપરી ત્યાં હવે બીજે દયાળુ થાય જ કાે છું? હે પ્રભુ! તમારી પરમ કૃષા, અનંત દયા, કરુણામય હૃદય, કાેમળ વાણી, ચિત્તહરણ શક્તિ, વૈરાગ્યની તીવતા, બાંધબીજનું અપૂર્વપણું, સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યક્દર્શન અને સમ્યક્ચારિત્રનું સંપૂર્ણ ઉજમાળપણું, પરમાર્થલીલા, અપાર શાંતિ, નિષ્કારણ કરુણા, નિસ્વાર્થ બાંધ, સત્સંગની અપૂર્વતા, એ આદિ ઉત્તમાત્તમ ગુણાનું હું શું સ્મરણ કરું? વિદ્વાન, કવિઓ અને રાજેંદ્ર દેવા આપનાં ગુણસ્તવન કરવાને અસમર્થ છે તો આ કલમમાં અલ્પ પણ સમર્થતા કચાંથી આવે? આપના પરમાત્કૃષ્ટ ગુણાનું સ્મરણ થવાથી મારા શુદ્ધ અંતઃકરણથી ત્રિકરણુયાંગે હું આપના પવિત્ર ચરણારવિંદમાં અભિવંદન કરું છું. આપનું યાગળળ, આપે પ્રકાશિત કરેલાં વચના અને આપેલું બાંધબીજ મારું રક્ષણ કરા. એ જ સદૈવ ઇચ્છું છું. આપે સદૈવ માટે વિયાગની આ સ્મરણમાળા આપી તે હવે હું વિસ્તૃત નહિ કરું."

"ખેદ, ખેદ અને ખેદ, એ વિના બીજું કંઈ સૂઝતું નથી. રાત્રિદિવસ રડી રડીને કાહું છું, કંઈ સૂઝ પડતી નથી."30

૩૭. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર-જીવનકળા ", આવૃત્તિ ૪, પૃ. ૨૩૦.

આ પત્ર પરથી આપણે જાણી શકીએ છીએ કે શ્રી અંબાલાલભાઈ ને શ્રીમદ્રના દેહાંતથી ઘણા શાક થયા હતો, કારણ કે પરમાર્થમાર્ગમાં આગળ વધારનાર ગુરુ તેમણે ગુમાવ્યા હતા. વળી, તેઓ વારંવાર શ્રીમદ્રના સમાગમમાં તથા સેવામાં રહેતા હતા એ દેષ્ટિએ પણ તેમને વિશેષ આઘાત લાગે એ સ્વાભાવિક છે. અંબાલાલભાઈ એ તે પછીથી પાતાનું જીવન વિશેષ ધર્મમય બનાવ્યું હતું, અને ધર્મારાધન માટે પાતાના દેહના ત્યાગ પણ તેમને સહજ બન્યા હતો. તેમને તે જાતનું નિમિત્ત પણ મળી આવ્યું હતું, જે આ પ્રમાણે છે:—

"કુણાવના શા. છાટાલાલ કપુરચંદ, અંબાલાલભાઈના સત્સંગી હતા. તેમન " માેક્ષમાળા "ના ૧૭મા પાઠ તરીકે મુકાયેલું " બહુ પુણ્ય કેરા પુંજથી " એ કાવ્ય, અને તમાંથે તેની પહેલી બે પ'ક્તિ ખૂબ જ પ્રિય હતાં. તેથી પહેલી કડીનું સ્ટાય સતત ચાલુ જ રાખતા. એનાથી તેમના મતિજ્ઞાનની નિર્મળતા થઈ, અને તેમને પાતાના મરા સંબ'ધી કંઈક આગાહી થઈ. તે પછી એક દિવસે તેઓ અંબાલાલભાઇ વગેર પાસે આવીને સર્વને નમસ્કાર કરવા લાગ્યા. તેમણે અચાનક કરેલી આવી વર્તણૂક ન સમજાતાં અ'બાલાલભાઈએ તેનું કારણ પૂછ્યું તો તેમણે જણાવ્યું કે '' માર તમારી પાસેથી ક'ઈક વચન લેવું છે." અ'બાલાલભાઈએ કહ્યું કે શું વચન લેવું છે તે જણાવા. છાટાભાઈ કહે, પહેલાં વચન આપા પછી જણાવું. અંબાલાલભાઈ એ વચન આપતાં છાટાભાઈએ તેમની પાસે માગણી કરી કે, "મારા મરાયુ વખતે હાજર રહી, મરણ સુધારવા અને સ્મરણ આપવાની કૃપા કરવી. " આ પ્રમાણે તેમણે અ બાલાલભાઈ અને તેમની પાસે બેઠલા નગીનભાઈ પાસે કળૂલ કરાવ્યું. એકાદ અઠવાડિયા પછી છાટાલાલભાઈને પ્લેગની ગાંઠ નીકળી. એથી વ્યાવહારિક ઉપકારને લઈને, તથા આપેલા વચન મુજબ અંખાલાલભાઈ ત્રણ દિવસ તેમની પાસે રહેલા અને વાંચન. ભક્તિ, બાંધ વગેરેથી છાટાભાઈ ના ઉપયોગ આત્મામાં જ જોડાઈ રહે તેમ પ્રવર્ત્યા હતા. તેમના કાર્યમાં સાથ આપવા નગીનભાઈ તથા અંબાલાલભાઈના ભત્રીજા પાપટભાઈ પણ છાટાભાઈની સેવામાં રહ્યા હતા. અને ત્રણેએ સાથે મળીને છાટાભાઈન મરણ સુધાર્યું. તે પછી તરત જ તે ત્રણેય ભાઈ એકને પણ ચેપ લાગુ પડતાં પ્લેગની ગાંઠ નીકળી, અને ત્રણેનાં મરણ સાથે થયાં. આ પ્રસંગ વિ. સં. ૧૯૬૧માં બન્યા. અંબાલાલભાઈ એ છાટાભાઈ ને સમાધિમરણ કરાવવા પાતાના દેહના પણ સમાધિપૂર્વ ક ત્યાગ કર્યો. ધન્ય છે, તેમના દેહ પ્રત્યેના અમમત્વન ! ''ઉદ

શ્રીમદ્દના અવસાન પછી તેમનું સાહિત્ય તથા પત્રા બહાર પાડવા વિષે પણ અંબાલાલભાઈએ શ્રી મનસુખભાઈ ને ઘણા સારા પ્રમાણમાં સહાય કરી હતી. તેઓએ જ્યાં જ્યાંથી બને ત્યાં ત્યાંથી શ્રીમદ્દના પત્રા મેળવી, નકલા એકઠી કરી આપી હતી. એ રીતે "શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર" ગ્ર'થની પહેલી આવૃત્તિ બહાર પાડવામાં પણ તેમના ફાળા કંઈ નાનાસ્ના ન ગણાય.

૩૮. આ આખા પ્રસંગ લલ્લુછ મહારાજે જણાવ્યા છે. જુઓ, "ઉપદેશામૃત", પૃ. ૨૮૫.

" શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર" ચંથમાં આજે લગભગ ૧૨૭ જેટલા પત્રા અંબાલાલભાઈ પર લખાયેલા જોવા મળે છે. તેમાં શ્રીમદ્દની તેમના પ્રતિની શ્રહા, તેમને કરેલું માર્ગદર્શન, સૂત્રલ્રંથોના પાઠાની સમજણ, અન્ય લ્રંથાનાં અવતરણા વગેરેના સમાવેશ થાય છે. આ બધા પત્રામાંના ઘણાખરા પત્રા પ્રમાણમાં ટૂંકા છે. પણ પંદર-વીસ જેટલા પત્રો સુદી દં કહી શકાય તેવા છે, જેમાં તેમણે ગંભીર વિષયની સમજાવટ કરી છે. અથવા તો કાઈ પ્રશ્નનું નિરાકરણ કર્યું છે, અથવા તો બીજા કાઈ નિમિત્તથી લંબાણ કર્યું છે. બાકીના પત્રામાં ચાર વાકચથી ચાલે તો પાંચ વાકચો ન લખવાં એલું શ્રીમદ્દનું વલણ દેખાય છે. તેમ છતાં તેમણે કહેવાનું અપૂર્ણ રહી જતું હોય, વક્તવ્ય સ્પષ્ટ થતું ન હોય, એવું કચારેય બનતું હોય તેમ લાગતું નથી.

શ્રીમફે જણાવેલાં સ્ત્રોની પ્રતાની નકલ, તેમનાં વચનાની નકલ કે તેના સંગ્રહ વગેરે અંખાલાલભાઈ તેમની સ્ચના અનુસાર કરતા. અને જયારે નકલ કરતી વખતે કાઈ પાઠની અચાકસાઈ લાગે કે અર્થની અસ્પષ્ટતા લાગે ત્યારે તે બાબત તેઓ શ્રીમફને પુછાવી જેતા. શ્રીમફ તેનું યાગ્ય પુલાસા સાથે સમાધાન કરતા. આવું સમાધાન કે કાઈ જાતના અન્ય પુલાસા જણાવતા કેટલાક પત્રો મળે છે. તેમાં "ભગવતીસ્ત્ર", "આચારાંગસ્ત્ર", "કાણાંગસ્ત્ર", "સમયસાર" વગેરેના પાઠા, આશ્યોની કેટલીક સમજણ પણ આપેલી છે. ક

એ પરથી ખ્યાલ આવે છે કે શ્રીમદ્ને આવાં સૂત્રનું વાંચન તથા મનન સતત રહેતું હશે.

જૈન સૂત્રો ઉપરાંત બીજા અનેક શ્રંથાનું વિશાળ વાંચન પણ શ્રીમંદ્રે કર્યું હતું. તેથી અ'બાલાલભાઈની યાગ્યતા વધે તેવા શ્રંથા વાંચવા તેઓ ભલામણ કરતા; જેમાં મુખ્યત્વે પ્રભાધારતક, વિચારસાગર, શિક્ષાપત્ર, યાગવાશિષ્ઠનું વૈરાગ્ય પ્રકરણ, મુંદરદાસજીના શ્રંથા, આત્મસિદ્ધિ, પ'ચાસ્તિકાય, મોક્ષમાર્ગપ્રકાશક, પદ્મનં દીશાસ્ત્ર, સ્વામી કાર્તિ કેયાનુપ્રેક્ષા, ગામ્મટસાર, કર્મ શ્રંથ, સમયસાર, યાગશાસ્ત્ર વગેરે જૈન તેમજ જૈનેતર શ્રંથાના સમાવેશ થાય છે. આ શ્રંથા કઈ દિશ્મિ અને ક્યારે વાંચવા તે વિષે પણ કેટલીક વાર તેઓ ભલામણ કરતા, ઉદાહરણ તરીકે—

" શ્રી ' પદ્મન' દીશાસ 'ની એક પ્રત કાઈ સાગ સાથ યાગે વસા ક્ષેત્રે મુનિશ્રીને સંપ્રાપ્ત થાય તેમ કરશા. બળવાન નિવૃત્તિવાળા દ્રવ્યક્ષેત્રાદિ યાગમાં તે સત્ શાસ્ત્ર તમે વાર' વાર મનન અને નિદિધ્યાસન કરશા. પ્રવૃત્તિવાળાં દ્રવ્યક્ષેત્રાદિમાં તે શાસ્ત્ર વાંચવું યાગ્ય નથી.'' વગેરે. ૪૦

કેટલાંક અવતરણા કબીર, સુંદરદાસ, આનંદઘનજ આદિનાં પદ્યોમાંથી અપાયેલાં પણ જેવા મળે છે, તા કેટલાક પત્રામાં સુવાકથો તરીકે ઉપયાગ કરી શકાય તેવાં વચના કે સત્પુરુષતું માહાત્મ્ય ખતાવતાં નમસ્કાર-વચના પણ જોવા મળે છે. જેમ કે —

<sup>ં</sup> ૩૯. જુઓ, " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર '', પત્રાંક ૧૧૫, ૧૧૮, ૧૩૧, વગેરે.

૪૦. "શ્રીમદ્રાજયંદ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૮૮૬.

"ગમ પડચા વિના આગમ અનર્થકારક થઇ પડે છે. સત્સ'ગ વિના ધ્યાન તે તરંગરૂપ થઇ પડે છે. સંત વિના અંતની વાતમાં અ'ત પમાતા નથી." ૪૧

"લુજાએ કરી જે સ્વય'ભૂરમણસમુદ્ર તરી ગયા છે, તરે છે, અને તરશે તે સત્પુરુપોને નિષ્કામ ભક્તિથી નમસ્કાર."<sup>૪૪૨</sup> વગેર.

શ્રીમદ્દનાં આવાં વચનામાં તેમની તત્ત્વદૃષ્ટિ તથા ભક્તિ સ્પષ્ટ જેવા મળે છે. અને પત્રોમાં લખાયેલાં આવાં વચનાને લીધે તે માત્ર વ્યક્તિગત ન બનતાં સર્વ જિજ્ઞાસને માટે ઉપયોગી બની જાય છે.

આમ હોવા છતાં તેમના પત્રોમાં અંગત બાબતો આવતી જ નથી તેમ નથી. અંબાલાલભાઈ ઉપર લખાયેલા પત્રોમાં કેટલીક જગ્યાએ તેમને માર્ગદર્શન અપાયું છે, તો કેટલીક જગ્યાએ શ્રીમદ્દે પાતાની આંતરિક સ્થિતિ કે બાદ્ય પ્રવૃત્તિના ઉપાધિયાં સંક્ષેપમાં જણાવ્યા છે. તે સ્થળે આપણે શ્રીમદ્દની વિચારસરણીથી વિશેષ વાકેક થઈએ છીએ. બળવાન વ્યાવહારિક ઉપાધિયાંગ છે, તેવા ભાવાર્થ આંક ૧૭૮, ૨૨૫, ૨૪૦, ૨૪૫, ૩૯૧, ૪૨૮, ૪૫૪, ૪૭૫, ૪૭૮ વગેરે નીચે અપાયેલા પત્રોમાં મળે છે. એ જ રીતે નિવૃત્તિક્ષેત્રે એકાંતમાં જવાની ઇચ્છા પણ તેમણે પત્રોમાં વ્યક્ત કરી છે. ૪૩

પાતાના ચિત્તની ઉદાસીનતા, પરમાર્થમાર્ગે મીન રહેવાની ઇચ્છા વગેરે પણ તેમણે પત્રમાં વ્યક્ત કરી છે. <sup>૪૪</sup>

આમ, તેમની કેટલીક અંગત આખતા વિશે પણ આ પત્રોમાંથી જાણવા મળે છે, તો ખીજી બાજુ વ્યવહારમાર્ગમાં તેમણે અંબાલાલભાઈ ને કરેલું માર્ગ દર્શન પણ આ પત્રોમાં જોવા મળે છે. ગૃહસ્થપણામાં રહેલા શ્રીમદ્દને ગુરુ તરીકે માનવાથી સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં અંબાલાલભાઈ વિષે કેટલાક વિરાધ થયા હતો. તે વિષમ પરિસ્થિતિમાં અંબાલાલભાઈની સ્વસ્થતા તથા પરમાર્થ શ્રેણી બરાબર જળવાઈ રહે તેવા બાધ શ્રીમદ્દે તેમને કર્યો હતા. અંબાલાલભાઈ ને ક્ષમા, ધીરજ તથા સત્યની પકડ ન છાડવાના અનુરાધ એ પત્રોમાં થયેલા જોવા મળે છે. પ્રવ વળી, એક ક્ષણ માટે પણ પ્રમાદ ન કરવા તેવા બાધ તેમણે કેક્દેકાણે કર્યો છે. સત્સંગનું માહાત્મ્ય પણ એટલી જ વાર સમજાવ્યું છે.

પ્રત્યેક સ'વત્સરીને દિવસે ગતકાળમાં થયેલી ભૂલાેની ક્ષમાયાચના કરવાનું શ્રીમદ્ર ભૂલ્યા નથી. તેમણે સર્વ પરમાર્થ સ્નેહીઓને ક્ષમાપનાના કાગળાે તે દિવસે લખેલા જેવા મળે છે.

આ બધા ઉપરાંત અંબાલાલભાઈ ઉપરાંત શ્રીમદે લખેલા પત્રોના મુખ્ય ભાગ રાકે છે તે ''માક્ષમાર્ગ'' સંબંધીનું માર્ગદર્શન, જીવનું કર્તવ્ય વર્ણવતાં વચના તથા આત્મા, સત્સ'ગ, જ્ઞાની પુરુષની આજ્ઞા, કર્મદોષ, કર્મની વિચિત્રતા, પંચમકાળ, શ્રહાનું બળ, સત્દેવ, સત્ગુરુ, મુમુક્ષુનાં લક્ષણા, પ્રમાદ, રાગદ્રેષની નિવૃત્તિ, જ્ઞાનદશા વગેરે વિષેની

૪૧. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૧૨૮.

૪૨. એજન, આંક ૧૯૧. ૪૩. એજન, આંક : ૨૬૧, ૩૦૦ વગેર

તત્ત્વવિચારણા. આ બધાં વિશે શ્રીમદ્રે અ'બાલાલભાઈ ને માર્ગદર્શન આપ્યું હતું, તે તેમની ઉચ્ચદશા બતાવે છે.

કેટલાક પત્રામાં આઠ રુચકપ્રદેશ, એકદેશેઉણા ચૌદપૂર્વધારી નિગાદમાં કઈ રીતે જાય, સમુક્ષુતા ન જાગવાનાં કારણા, પ'ચમહાવતની મહત્તા, સત્સ'ગનું માહાત્મ્ય, પસ્થિહની સહનશીલતા વગેરે વિશે શ્રીમદે વિસ્તારથી સમજણ આપી છે. ધ્ર

અન્ય બાબતા સંક્ષેપે જણાવી છે.

ધર્મમાં રુચિ ધરાવનાર અ'બાલાલભાઈ ને યાગ્ય માર્ગદર્શન આપી ઉચ્ચ આત્મદશાએ પહેાંચાડનાર શ્રીમદ્દ હતા. તેઓ ખ'ને વચ્ચેના પત્રવ્યવહાર જેતાં પણ સમજાય તેવું છે કે શ્રીમદ્દે તેમના આત્મવિકાસમાં કેટલા ફાળા આપ્યા હતા. શ્રીમદ્દ તેમના સદ્ગુરુ જ હતા. અને સદ્ગુરુનું માહાત્મ્ય કેવું છે તે શ્રીમદ્દે દેકઠેકાણું બતાવ્યું છે. બીજી બાજુ અ'બાલાલભાઈ પણ શ્રીમદ્દને પરમાર્થમાર્ગમાં આગળ વધવા સહાયરૂપ થયા. તેમના સ'પર્કમાં શ્રીમદ્દ સત્સ'ય માણી શકતા હતા. વળી, હસ્તપ્રતાની નકલ કરવી, શ્રીમદ્દનાં વચનાની નકલ કરવી વળેરે કાર્યમાં શ્રીમદ્દના મ'ત્રી જેવા જ હતા. શ્રીમદ્દ નિવૃત્તિ માટે ગુજરાતમાં વસતા ત્યારે તેમની સગવડના બધા જ ભાર અ'બાલાલભાઈ ઉપર રહેતા. આમ આ બ'ને ગૃહસ્થ વેશમાં છતાં સાચા અર્થમાં ગુરૃશિષ્ય હતા.

### શ્રીમદ્ અને લધુરાજસ્વામી

ભાલ પ્રદેશના વટામણ ગામમાં સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયના ભાવસાર કુટું ખમાં કૃષ્ણદાસ ગાપાલજી નામના વ્યવહારકુશળ અને અગ્રગ્રગ્ય પુરુષ રહેતા હતા. તેઓ ચાર વખત પરણેલા પણ સંતાન થયું નહોતું. તેમના આયુષ્યના અંતિમ વર્ષે કુશલા (કસલી) બાઈ ને ગર્ભ રહ્યો. એ અરસામાં કૉલેરાના રાગ ફાટી નીકળતાં કૃષ્ણદાસભાઈ તે રાગથી પૃત્યુ પામ્યા. તેમના અવસાન પછી થાડા સમયમાં, વિ. સં. ૧૯૧૦માં, કસલીબાઈએ પુત્રના જન્મ આપ્યા. એ પુત્રને ઉછેરવામાં ચારે માતાએાનું વૈધવ્યદુઃખ વિસારે પડવા લાગ્યું. પુત્રનું નામ લલ્લુભાઈ રાખવામાં આવ્યું.

લલ્લુભાઈને યાેગ્ય ઉ'મરે ગામઠી શાળામાં માેકલવામાં આવ્યા, પણ તેમને બીજા બાળકાના પ્રમાણમાં ઘણું એાછું યાદ રહેતું હતું. તેથી તેમને ગણિત જેવા વિષયા કાંકરાની ઢગલી કરીને, એટલે કે પ્રત્યક્ષ અનુભવરૂપે શીખવવામાં આવ્યા હતા. ચાડું ઘણું લખતાં-વાંચતાં આવડ્યું એટલે તેમણે દુકાને બેસવાનું ચાલુ કર્યું. તેએા દુકાનની દેખરેખ રાખતા, બાકીનું લેવડદેવડ આદિનું કામકાજ મુનિમ મારફત ચાલતું.

છક

૪૬. "શ્રીમદ્ રાજ્યદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંકે: ૨૪૨, ૨૫૪, ૨૮૫, ૨૯૧, ૩૭૬, ૩૯૯, ૪૫૪, ૫૦૩, ૫૩૭, ૫૭૨, ૬૧૬, ૬૨૧, ૭૦૮ વગેરે.

ગામના લાકામાં તેમની આબરૂ સારી હતી, કારણ કે સર્વાને પ્રસન્ન કરવાની આવડત તેમનામાં બાળપણથી જ આવી હતી. પુખ્ત ઉંમરે તેમનાં લગ્ન થયાં. થાડા વખત પછી સગલાંવસ્થામાં તેમનાં પત્નીના દેહ છૂટી ગયા. તે પછી વરતેજ ગામના ભાવસારની પુત્રી નાથીબાઈ સાથે તેમનાં બીજી વારનાં લગ્ન થયાં. આમ ૨૭ વર્ષ સુધીનું જીવન સાંસારિક સુખમાં વીત્યું. તેમની વૃત્તિ ઉદાર હોવાને લીધે તેઓ ઘણાને પૈસા ધીરતા, અને લોકા પણ પાતપાતાની પ્રામાણિકતા અનુસાર તેમને પૈસા પાછા આપી જતા. પરંતુ લસ્લુભાઈ કદી પૈસા ઉઘરાવવા ગયા ન હતા.

વિ. સં. ૧૯૩૭માં તેમને પીતપાંડુ નામના રાગ થયા. અનેક પ્રકારના ઉપચારા કરવા છતાં રાગ મટથો નહિ. અને એક વર્ષમાં તેમનું શરીર બહુ ક્ષીણ થઈ ગયું. પાતાના દેહ હવે નહિ જ બચે એમ લાગવાથી તેઓ જે કાઈ આવે તેમની પાસે ક્ષમાપના લેતા. પુણ્યના યાગથી આ ભવના વભવ મળ્યા હતા, તેમ ભવિષ્યમાં પણ સુખની ઇચ્છા હાય તા આ ભવે ધર્મની આરાધના કરી લેવી એઈએ તેમ તેમને લાગતું હતું, તેથી એ આ માંદગીમાંથી ઉઠાય તા સંસારત્યાગ કરી સાધુ થવાના તેમણે વિચાર કર્યા. સાધુ થવું હાય તા સાથે કાઈ ઉપદેશ – વ્યાખ્યાન કરી શકે તેવા સાધુ પણ એઈએ એમ તેમણે વિચાર્યું. તેથી પાતાના પાડાશી અને મિત્ર જેવા ભાવસાર દેવકરણ, જે તીક્ષણ મુહિના હતા, તેઓ પણ સાધુ થાય તા સાર્યું, એમ તેમણે ઇચ્છયું. તેઓ બંને દરરાજ ઉપાશ્રયે સામાયિક કરવા જતા. તેમાં એક વખત લલ્લુભાઈએ દેવકરણને પૂછ્યું કે, " હું સાધુ થાઉં તા તમે મારી સાથે સાધુ થાઓ ખરા ?" આવા સુખી કુટું બના એકના એક છાકરા સાધુ થાય તે મનવાઓગ નથી, એમ વિચારી દેવકરણે સંમતિ આપતાં કહ્યું કે, " હા, તમે સાધુ થાઓ તા હું સાધુ થઈ તમારા શિષ્ય થાઉં." એ આ પ્રમાણે ખને તો દેવકરણ પર થયેલું દેવું પતાની દેવાની લલ્લુભાઈએ તૈયારી બતાવી, આથી દેવકરણને ઘણો આનંદ થયો.

લલ્લુભાઈને કાેઈ ઢાકર પાસેથી દવાનાં પડીકાં લાવી આપતાં આરામ થયા, અને તેથી તેમણે દેવકરણ સાથે કરેલા સ'કલ્પ પાર પાડવાના પ્રયત્ના શરૂ કર્યા. તેઓ બ'ને કાેઈ સગાને ત્યાં મળવા જવાનું બહાનું કાઢી, ખ'ભાત સ'ઘાડાના ગુરૂ હરખચંદજી મહારાજ, જેઓ તે સમયે સુરત હતા, તેમની પાસે ગયા. ત્યાં પાતાને દીક્ષા આપવા બ'નેએ વિન'તી કરી. મહારાજે માતાપિતાની સ'મતિ વિના દીક્ષા આપવા ના જણાવી. એવામાં લલ્લુભાઈની દીક્ષાના સમાચાર વટામણ પહોંચતાં તેમનાં માતુશ્રી રાતાં-કઠળતાં હરખચંદજી મહારાજ પાસે સુરત આવ્યાં. ત્યાં બધી પરિસ્થિતિ જાણ્યા પછી લલ્લુભાઈનાં માતાએ જણાવ્યું કે, લલ્લુભાઈ હજી બ વર્ષ સ'સારમાં રહે, અને પછી જે વૈરાગ્ય ટકે તો દીક્ષા લે, તે પછી પાતે તેને રાકશે નહિ. આમ કાેઈ પણ જાતના રસ્તા ન રહેતાં લલ્લુભાઈ તથા દેવકરણજી પાછા આવ્યા, અને બે વર્ષ સુધી સ'સારમાં પરવશપણે રહ્યા.

વિ. સ'. ૧૯૪૦માં લલ્લુભાઇ ને ત્યાં પુત્રજન્મ થયો. પુત્ર માહન સવામાસના થતાં તેમણે કીક્ષા લેવા માટેનાં ચક્રો ફરીથી ગતિમાન કર્યાં. તેઓ તથા દેવકરણુજી શુરુને વાંદવા ગાંધરા ગયા. ત્યાં તેમણે શુરુને પાતાને કીક્ષા આપવા ફરીથી વિન'તી કરી. શુરૂએ વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ થાય તેવા બાધ કરી, પણ માતાની રજા વગર દીક્ષા આપવાની ના કહી. આથી

ગુરુને વટામણમાં પધારવાની વિનંતિ કરી તેઓ બંને પાછા આવ્યા. હરખચંદછ મહારાજ વિહાર કરી થાડા દિવસમાં વટામણ આવ્યા અને ત્યાં એમણે એક માસની સ્થિરતા કરી. તે સમયે લલ્લુભાઈનાં માતાજને વૈરાગ્યના બાધ સાંભળવાના તથા ગુરુસેવાના લાભ મળ્યા. અને તેમણે આ બંનેને દીક્ષા લેવા માટે સંમતિ આપી. વિ. સં. ૧૯૪૦ના જેઠ વદ ત્રીજે લલ્લુભાઈ તથા દેવકરણજને ખંભાતમાં હરખચંદજ મહારાજે માતાજ આદિ સંધ સમક્ષ દીક્ષા આપી, અને દેવકરણજ મુનિને લલ્લુજસ્વામીના ચેલા સ્થાપ્યા. તેમની દીક્ષા પછી, તે સંપ્રદાયમાં બીજા પણ કેટલાકે દીક્ષા લીધી તેથી તેઓ બંને બહુ સારાં પગલાંના ગણાયા.

તેઓ બંને શાસો, સ્તવના, સન્ઝાયાદિ ભણી કુરાળ થયા. તેમાં શ્રી દેવકરણું વ્યાખ્યાનમાં બહુ કુશળ હોવાથી લાકપ્રિય થયા, અને સરળતા, ગુરુ લક્તિ તથા પુષ્યપ્રભાવન લર્કને લલ્લુ અહારાજ પણ સર્વના સન્માન્ય બન્યા. દીક્ષા લીધા પછી લલ્લુ મહારાજે પાંચ વર્ષ સુધી એકાંતરા ઉપવાસ કર્યા હતા. આમ તેઓ બાદ્ય તપ કરતા હતા, તે સાથે તેઓ આંતરિક તપ, કાચાત્સર્ગ આદિ પણ કરતા હતા. પરંતુ ઘણા ઘણા પ્રયત્ના કરવા હતાં તેમની કામવાસના સંપૂર્ણ નિર્મૂળ થઈ નહોતી. તે વિશે તેમણે પાતાના ગુરૂને પણ ઘણી વાર પૂછ્યું હતું. પણ ગુરુએ આપેલા ઉત્તરાથી તેમના મનનું સમાધાન થયું નહોતું.

વિ. સ. ૧૯૪૬માં લલ્લુજી મહારાજ ખંભાતમાં હતા. એક વખત તેઓ મુમુક્ષએા સાથ " ભગવતીસત્ર"નાં પાનાં વાંચતા હતા, અને ઉપાશ્રયના મેડા પર તેમના ગર વ્યાખ્યાન કરતા હતા. સુત્રનાં પાનાં વાંચતી વખતે "ભવસ્થિતિ પાકચા વિના કાઈના માક્ષ ન શાય" એવા ભાવાર્થના અધિકાર તેમના વાંચવામાં આવ્યા. જે એમ જ હાય તાં સાધુપાયું, કાયકલેશ આદિની શી જરૂર છે? — એ વિષે તેમને પ્રશ્ન થયા. તે વખતે મુમુક્ષુઓ સાથે એ અ'ને ચર્ચા તો ઘઈ, પણ કંઈ સમાધાન મળ્યું નહિ. તેથી તે વિષે તેમણે પાતાના ગુરૂને પૂછવાનું વિચાર્ધું. તે અરસામાં તેમની નજર અંખાલાલભાઈ વગેરે એત્રણ ભાઈઓ પર પડી. તે ભાઈ એ એકાંતમાં એસીને કંઈક વાંચતા હતા. તેથી લલ્લ્છ મહારાજે તેમને ધર્મસ્નેહથી કહ્યું કે, "વ્યાખ્યાનમાં કેમ જતા નથી? ઉપર જાએ કે અહી' આવીને બેસા." આથી તે ભાઈ આ ઉપર જવાને બદલે લલ્લ્ મહારાજ પાસે આવીને બેઠા, અને એમણે ચાલતી ચર્ચામાં ભાગ લીધા. તે પછી અંબાલાલભાઈ એ મુનિને જણાવ્યું કે, આવા પ્રશ્ના તો શું, પણ અનેક આગમા જેને હસ્તામલકવત્ છે એવા પર્ધ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર છે. તેમના પત્રા અમે વાંચતા હતા તેઓ અહીં ખંભાત પણ પંચારવાના છે. એ વાત સાંભળીને તથા શ્રીમદ્દના પત્રા વાંચીને લલ્લુજી મહારાજને શ્રીમદ્દનો સમાગમ કરવાની તીત્ર અભિલાષા જાગી, અને તેથી શ્રીમદ ખ'ભાત પધારે ત્યારે તેમને ઉપાશ્રયમાં તેડી લાવવા વિન'તિ પણ કરી. અંબાલાલભાઈ એ સંમતિ આપી.

વિ. સં. ૧૯૪૬ના દિવાળીના દિવસામાં શ્રીમદ્ ખંભાત પધાર્યા, અને અંબાલાલભાઈ વગેરેના આગ્રહથી ઉપાશ્રયમાં પણ ગયા. ત્યાં હરખઅંદજ મહારાજના આગ્રહને માન આપી શ્રીમદ્દે અવધાનના બંધ કરેલા પ્રયાગાને ઉપાશ્રયમાં હિતકારણ નાણી કરી બતાવ્યા. મહારાજે શ્રીમદ્ સાથે થાડી શાસ્ત્ર સંખંધી વાતચીત કરી તે પરથી તેમણે શ્રીમદ્ની ઘણી

પ્રશંસા કરી. આથી શ્રીમદ્ પાસેથી શાસના મર્મ જાણવા લલ્લુજી મહારાજે ગુરુ પાસે આજ્ઞા માગી. ગુરુએ આજ્ઞા આપી. મુનિ તથા શ્રીમદ્ ઉપાશ્રયના મેડા ઉપર ગયા. અને ત્યાં મુનિએ પાતાનાથી ૧૪ વર્ષે નાના, અને ગૃહસ્થવેષી શ્રીમદ્ને પાતાના પૂન્ય માની ત્રણ દંડવત્ નમસ્કાર કર્યા. તે પછી શ્રીમદ્દે મુનિને તેમની ઇચ્છા બાબત પૂછ્યું. ? તો મુનિએ સમક્તિ અને બ્રદ્ધાચર્યની દઢતાની માગણી કરી. થાડી વાર મીન રહ્યા પછી શ્રીમદ્દે જણાવ્યું, "ઠીક છે." પછી તેઓ નીચે ગયા; અને ઘર જતાં રસ્તામાં તેમણે અંબાલાલભાઈને જણાવ્યું કે શ્રી લલ્લુજી પૂર્વના સંસ્કારી પુરુષ છે.

બીજે દિવસે લક્લુજી મહારાજ અંબાલાલભાઈને ત્યાં શ્રીમદ્દના સમાગમ માટે ગયા. ત્યાં એકાંતમાં શ્રીમદ્દે તેમને પૂછ્યું, "તમે શા માટે અમને માન આપા છા ?" તેના ઉત્તરમાં મુનિએ તેમને જણાવ્યું કે, "તમને જોઈને તમારા પ્રતિ ઘણા પૂન્યભાવ થતો હતો, અને હર્ષ થતો હતો. વળી, પૂર્વભવના પિતા હો તેવા ભાવ આવતો હતો અને આત્મામાં નિર્ભયતા આવતી હતી, એટલે તમને માન આપીએ છીએ." તે પછી શ્રીમદ્દે મુનિને પૂછ્યું કે, "તમે અમને શાથી એાળખ્યા?" મુનિએ સત્ય વસ્તુ જણાવી કે, "અ'બાલાલભાઈના કહેવાથી."

તે પછી શ્રીમદ્દે "સૂયગડાંગ" સૂત્રમાંથી ચાડું વિવેચન કર્યું. એનાથી મુનિ ખૂબ આનંદ પામ્યા. શ્રીમદ્દ જેટલા દિવસ ખંભાત રહ્યા તેટલા દિવસ મુનિ તેમની પાસે સત્સંગ અર્થે જતા. અને તેમાંથી પૂજ્યભાવ વધતાં મુનિ તેમને ગુરુ તરીકે ગણવા લાગ્યા. આમ હવે મુનિએ ગુરુ તરીકે ગૃહસ્થને સ્વીકાર્યા. હિંદના ઇતિહાસમાં મુનિને ગૃહસ્થ ગુરુ હોય તેવા દાખલા ભાગ્યે જ જેવા મળે છે. આ પહેલાં આવાં બે ઉદાહરણો જાણીતાં છે: સ્વામી વિવેકાન દના ગુરુ રામકૃષ્ણ પરમહંસ ગૃહસ્થ હતા; અને સ્વામી પ્રકાશાન દજના ગુરુ શ્રી લલ્લુભાઈ ગારધનદાસ પણ ગૃહસ્થ હતા. અને મુનિ લલ્લુભના ગુરુ ગૃહસ્થ શ્રીમદ્દ ખન્યા. એ ખતાવે છે કે શ્રીમદ્દનું જવન ત્યાગીને પણ બાધરૂપ થાય તેવું હતું.

શ્રીમદ્રના મુંબઇ જવા પછી લસ્લુજી મહારાજ, અ'બાલાલભાઈ મારફત, શ્રીમદ્ર સાથે પત્રવ્યવહાર કરી જ્ઞાનવાતોના લાભ મેળવતા હતા. મુનિએ વિ. સ'. ૧૯૪૯માં વટામણમાં ચામામું કર્યું; વિ. સં. ૧૯૪૮માં સાણંદ ચામામું કર્યું, અને વિ. સ'. ૧૯૪૯માં મુંબઈ ચામામું કરવાનું નક્કી કર્યું. મુંબઈ ચામામુ કરવામાં મુનિની ઇચ્છા શ્રીમદ્રના સમાગમના લાભ મળે તે પણ હતી, તેથી શ્રીમદ્રે જ્યારે તેમને મુંબઈ જેવા અનાર્ય દેશમાં ચામામું કરવાનું કારણ પૂછ્યું ત્યારે તેમણે જણાવેલું કે, "આપના દર્શન-સમાગમની ભાવનાને લીધે અહીં ચાતુમાંસ કર્યું છે." એ જાણ્યા પછી શ્રીમદ્રે મુનિન, કાઈની આડખીલી ન હાય તો, પાતાની પેઢી પર રાજ એક કલાક સત્સમાગમ માટે આવવા જણાવ્યું હતું. એ પ્રમાણે મુનિ રાજ ત્યાં જતા, અને શ્રીમદ્ વ્યાપાસદિનું કામકાજ છાડી પાસેની એારડીમાં મુનિની સાથે એકાંતમાં સત્સંગ કરતા. તે વખતે શ્રીમદ્ મુનિને અનેક શાસ્ત્રોના ભાગ વાંચી સંભળાવતા અને સમજાવતા.

એક દિવસ મુનિએ શ્રીમદ્ પાસે ચિત્રપટની માગણી કરી. શ્રીમદ્દે તે વિશે કંઈ ધ્યાન આપ્યું નહિ. પણ જ્યારે મુનિએ કરી કરી આગ્રહ કર્યો, ત્યારે તેમણે તેમને નીચની ગાથા એક કાગળ પર લખી આપી.

> " संबुद्धह जतको माणुसत्ते, दटहुं भवं बालिसेणं अलंभो । एगंतदुक्खें जरिए व लेए, सकम्मुणा विष्यरियामुबेह ॥ " १-७-९२॥

"સ્વડાંગસૂત્ર"ની ઉપરની ગાથાના અર્થ આવા થાય છે: "હે છવા, તમે બાંધ પામા, બાંધ પામા, મનુષ્યપણું મળવું ઘણું દુર્લાભ છે, એમ સમજે, અજ્ઞાનીને સફવિવક પામવા દુર્લાભ છે, એમ સમજે, આખા લાક કેવળ દુઃખથી બહ્યા કરે છે, એમ જાણો. અને પાતપાતાનાં ઉપાર્જિત કર્મા વડે ઇચ્છા નથી છતાં પણ જન્મ-મરણાદિ દુઃખાના અનુભવ કર્યા કરે છે, તેના વિચાર કરા."

થાડા દિવસ પછી "સમાધિરાતક"ની પહેલી ૧૭ ગાથા સુધી શ્રીમદે વાંચી સ'લળાવ્યું. અને પછીના બધા લાગ વાંચવા તથા વિચારવા તે પુસ્તક મુનિને આપ્યું. મુનિ પુસ્તક લઈને દાદર સુધી પહેાંચ્યા ત્યાં તેમને પાછા બાલાવી, તે પુસ્તકના પહેલા પાના પર, "આતમ ભાવના ભાવતાં જીવ લહે કેવળજ્ઞાન રે" એ અપૂર્વ લીઠી લખી આપી.

શ્રીમદ્ ઘણી વાર મુનિને મૌન રહેવાના બાધ આપતા, તેથી વિ. સ<sup>\*</sup>. ૧૯૪૯નું ચામાસું પૂરું થયા પછી મુનિએ ત્રણ વર્ષ માટે મૌન ધારણ કર્યું. તેમાં માત્ર સાધુઓ સાથે જરૂર પૂરતું બાલવાની તથા શ્રીમદ્ર સાથે પરમાર્થ કારણે પ્રશ્નાદિ કરવાની છુટ રાખેલી. એ અરસામાં "સમાધિશતક"નું વાંચન પણ ચાલતું હતું.

વિ. સં. ૧૯૫૦-૫૧ ખંને વર્ષનાં ચામાસાં સુરતમાં થયાં હતાં. સુરતમાં તેમને તથા મુનિ દેવકરજ્ઞુજીને કેટલાક વંદાંતના શ્રંથાના અને કેટલાક વંદાંતીઓના પરિચય થયેલા. એમાંથી મુનિ દેવકરજ્ઞુજી પાતાને પરમાત્મા માનવા લાગ્યા હતા, એટલું જ નહિ તેમ કહી અતાવતા પણ હતા. એ બાબત લલ્લુજી મુનિએ શ્રીમદ્રને લખી જણાવ્યું. પ્રત્યુત્તરમાં શ્રીમદ્દે દેવકરજ્જ મુનિને યાગ્ય બાબ થાય તેવા પત્ર લખ્યા, જે વાંચી દેવકરજ્જ સાચા રાહ પર આવ્યા.

તં પછી શ્રીમદ્ એક વખત સુરત એક દિવસ માટે ઊતરેલા, ત્યારે તેમણે દેવકરણજના મનનું સમાધાન કર્યું હતું. સુરતમાં લક્લુજ મુનિને દસ—બાર માસથી તાવ આવતો હતો. તેથી લક્લુજી મહારાજને દેહ છૂટી જવાના ભય લાગ્યા. આથી તેમણે પાતાના કૃપાળુ શ્રીમદ્દને ઉપરાઉપર પત્રા લખી વિન'તિ કરી કે:—

" હ નાથ! હવે આ દેહ ખચે તેમ નથી. અને હું સમક્તિ વિના જઈશ તો મારા મનુષ્યભવ વૃથા જશે. કૃપા કરી હવે મને સમક્તિ આપા. "૪૭

૪૭, શ્રીમદ્ પરના પત્ર, "ઉપદેશામૃત ", ૪. ૯.

મુનિનાં આ વચના શ્રીમદ્ પ્રતિની અનત્ય શ્રહા વ્યક્ત કરે છે. આ વિન તિને માન આપી શ્રીમદ્દે તેમને "છ પદ"ના પત્ર વિ. સં. ૧૯૫૦માં લખ્યા, અને સાથે જણાવ્યું કે દેહ છૂટવાના ભય કર્તવ્ય નથી. વળી, શ્રીમદ્દ તે પછી સુરત આવ્યા ત્યારે એના વિશેષ પરમાર્થ મુનિને સમજાવ્યા. આ પત્રનું મુનિને ઘણું મહત્ત્વ હતું, અને તેને તેઓ ચમત્કારી પત્ર તરીકે જ ઓળખાવતા હતા.

વિ. સં. ૧૯૫૨નું ચામાસું મુનિએ ખંભાતમાં કર્યું. તેઓ શ્રીમદ્દને – એક ગૃહસ્થને – ગુરુ માનવા લાગ્યા હતા તેથી સંઘની તેમના પરની પ્રીતિ ઓછી થઈ ગઈ હતી. વળી, અંભાલાલભાઈ તથા અન્ય મુમુક્ષુએા દર પૂર્ણિમાએ રાત્રિદિવસ ગુરુભક્તિ કરતા; એક વખત મુનિ તેમની સાથે રહ્યા હતા. કાેઈને કહ્યા વિના તેઓ આમ બહાર રહ્યા તેથી શ્રાવક-શ્રાવિકાના સંઘને પણ એ વાત બહુ ગમી નહિ, અને લાેકાેના લલ્લુજ પ્રત્યેના સદ્ભાવ વિશેષ ઊતરી ગયા. પણ તે કંઈ ગણકાર્યા વિના મુનિ પાતાના કાર્યમાં મગ્ન રહ્યા.

વિ. સં. ૧૯૫૨માં પર્સુષણ પર નિવૃત્તિ લઈ ને શ્રીમદ્દ ચરાતરમાં પદ્માર્યા હતા, ત્યારે તે સમાચાર મુનિને પણ મળ્યા. તેમને શ્રીમદ્રનાં દર્શનની ઇચ્છા તીવ બનતાં, તેઓ સવારે રાળજ સુધી દર્શન કરવા જવા નીકળ્યા. રાળજની ભાગાળે જઈ, શ્રીમદ્ની સેવામાં રહેલા અંબાલાલભાઈને પાતાના સંદેશા માકલ્યા. અંબાલાલભાઈએ તેમને આજ્ઞા નથી અને કેમ આવ્યા છા એવા પ્રક્ષ કર્યો. મુનિએ જણાવ્યું કે, '' આજ્ઞા મ'ગાવવા તા આટલે દૂર રહ્યો છું, સર્વ મુમુક્ષુને લાભ મળે અને મારે વિરહ વેઠવા એ ન સહેવાતાં અહીં આવ્યા છું. આગા ન હોય તા પાછા જાઉં. " અંબાલાલભાઈ શ્રીમદ્રની આગા મેળવવા પાછા ગયા. શ્રીમદ્દે તેમની સાથે મુનિને સ'દેશા કહેવડાવ્યાે કે, " મુનિશ્રીના ચિત્તમાં અસ'તાેષ રહેતા હાય તા હું તે તરફ નીકળીને સમાગમ કરાવું અને તેમના ચિત્તને વિશે શાંતિ રહે તો ભલે ચાલ્યા જાય. <sup>ઝ૪૬</sup> મુનિ આજ્ઞાપાલન માટે, વિરહવેદના અને આશાભ'ગથી વહેતાં આંસુ લઈને ખંભાત પાછા આવ્યા. સાથે એવી શ્રહા પણ દઢ કરી કે ગુરુની આજ્ઞા માનવામાં જ કલ્યાણ છે. બીજી સવારે તેમને સમાચાર કહેવામાં આવ્યા કે, શ્રીમદ્ શ્રી સાભાગભાઈ, અ'બાલાલભાઈ તથા ડુંગરશીભાઈ ને સત્સ'ગ કરાવવા મુનિ પાસે માકલ્યા છે. સાભાગભાઈએ તેમને શ્રીમકે માકલેલા સ દેશા જણાવ્યા, અને વિશેષમાં જણાવ્યું કે પાંચ માળા ફેરવવા આજ્ઞા કરી છે, અને ચાડા વખત પછી શ્રીમદ જાતે જ ખેલાત પધારી સત્સંગ કરાવશે, જે સાંભળી મુનિને ઘણા પ્રમાદ ભાવ થયા.

થોડા દિવસ પછી શ્રીમદ ખંભાત નજીક વડવા આવ્યા. અને ત્યાં, લલ્લુજી મહારાજ સહિત, સાતે મુનિઓ તેમને એકાંતમાં મળ્યા. એ વખતે લલ્લુજી મહારાજને શ્રીમદ્રની વિરહવેદના અસદ્ય થઈ પડી હતી, અને તેનું કારણ મુનિવેશ લાગતું હતું તેથી મુહપત્તિ કાઢીને, આવેશમાં આવી તેમણે કહ્યું કે:—

" હૈ નાથ, આપના ચરણુકમળમાં મને નિશદિન રાખા. આ મુહપત્તિ મારે જોઈતી નથી…મારાથી સમાગમના વિયાગ સહેવાતા નથી." આટલું કહેતાં તેમની

૪૮. શ્રીમદ્ પરના પત્ર, '' ઉપદેશામૃત '', પૃ. ૧૦.

આંખમાંથી અશ્રુધારા વહેવા લાગી. તે જોઈ શ્રીમદ્રની આંખમાંથી પણ આંસુ વહેવા લાગ્યાં. થોડી વાર પછી શ્રીમદે દેવકરણજીને કહ્યુ કે:—

" આ મુહપત્તિ મુનિશ્રીને આપે! અને જણાવાે કે હજી પહેરવાની જરૂર છે."પ૦

શ્રીમદ્ અઠવાડિયા સુધી — વડવા રાકાયા ત્યાં સુધી — સર્વ સુનિઓને લાભ આપતા રહ્યા અને તેમાંથી સુનિ માહનલાલજી તથા અન્ય મુનિઓને પણ તેમનામાં શ્રહા આવી.

વડવાથી શ્રીમદ સંવત ૧૯૫૨ ના આસા માસમાં નડિયાદ ગયા. ત્યાં આસા વદ ૧ ને ગુરૂવારે '' આત્મસિદ્ધિશાસ ''ની રચના થઈ. તેની એક નકલ શ્રીમદ્દે લલ્લુજી મહારાજને પણ માકલી આપી. મુનિ વનમાં જઈ એકાંતમાં તે વાંચતા, અને તેના અધ્યાત્મરસ માણતા. તેના વાંચનથી તેમને બહુ ઉલ્લાસ રહેતા, અને અન્ય સર્વ બાબતામાંથી વૃત્તિ ખસી જતી.

વિ. સં ૧૯૫૩નું ચામાસું મુનિએ ખેડામાં કર્યું. ત્યાં સ્વાઘ્યાય કરવા માટે શ્રીમફે તેમને "માક્ષમાર્ગ પ્રકાશક" નામનું પુસ્તક માકલ્યું હતું. તે પુસ્તકને મતમતાંતરથી દ્વર રહી વાંચવાની ભલામણ શ્રીમફે કરી હતી. વિ. સં. ૧૯૫૪નું ચામાસું મુનિએ વસામાં કર્યું; તે વખતે શ્રીમદ્દના પૂછવાથી મુનિએ એક માસ માટે પાતાને સત્સંગ કરાવવાની માગણી શ્રીમદ્ પાસે કરી. શ્રીમદ્દે તે સ્વીકારી. મુનિ વહારવા માટે ગામમાં જતા ત્યારે અમીન તથા બીજા પાટીદારાને શ્રીમદ્દ વિશે વાત કરતા હતા. પરિણામે તેઓ બધા પણ શ્રીમદ્દના સમાગમ માટે આવવા લાગ્યા. શ્રીમદ્દે મુનિઓને આજ્ઞા કરી કે લોકો આવે ત્યારે તમારે ન આવવું. તેથી મુનિને ઘણા અફસાસ થયા કે એ રીતે તા એક માસના સમાગમમાં માટે! અંતરાય થશે. પણ શ્રીમદ્દ વનમાં જતા ત્યારે મુનિઓને તેમના સમાગમના પૂરતો લાભ મળતા હતા.

તે અરસામાં શ્રીમદ્દે મુનિને મુમુક્ષુઓને આત્મહિત માટે ઉપયોગી સાધના જણાવ્યાં. તેમાં સાત વ્યસન, કંદમૂળ, રાત્રિભાજન વગેરેના ત્યાગ, તથા ક્ષમાપનાના પાઠ, વીસ દોહરા, માળા ફેરવવી વગેરેના સમાવેશ થતા હતા.

શ્રીમંદ પોતાની નોંધનાં અમુક પાનાં મુનિને ઉપયોગી ળને તેમ હોવાથી હોમને ઉતારવા આપ્યાં. પરંતુ આજ્ઞા આપી હતી તે પાનાં ઉપરાંતનાં બીજ પાનાં પણ ઉપયોગી ગણી મુનિએ ઉતાર્યાં, અને બીજે દિવસે મુનિએ તે વાત શ્રીમદ્દને કરી. પરંતુ શ્રીમદ્દને એ ન ગમ્યું. શ્રીમદ્દે બધાં પાનાં લઈ લીધાં અને આજ્ઞા વિરુદ્ધ ન કરવા જણાવ્યું. પછી આંબાલાલભાઈ દ્વારા મુનિએ આજ્ઞા મુજબનાં પાનાં મેળવવા વિન'તી કરી. અ'તે શ્રીમદ્દે તે પાનાં અંબાલાલભાઈ પાસે લખાવી મુનિને આપ્યાં. આવા નાના પ્રસ'ગ દ્વારા પણ શ્રીમદ્દ આચાર માટે કેટલા કડક નિયમ પાળનાર હશે તેના પ્યાલ આપણને આવે છે.

વસામાં છેલ્લે દિવસે શ્રી લલ્લુજી મુનિને શ્રીમદ્દે એક કલાક બાધ આપ્યા અને તેમની રાગદેષ્ટિ પલટાવી આત્મદેષ્ટિ કરાવી, અર્થાત્ તે દિવસે મુનિને સમ્યગ્જ્ઞાન થયું હતું, એમ કહેવાય છે.

૫૦. શ્રીમદ્ પરના પત્ર, "ઉપદેશામૃત ", પૃ. ૨૬૮.

વસામાં એક માસ રહ્યા પછી દેવકરણ મુનિને ખેડામાં ૨૩ દિવસ સુધી શ્રીમેટ્ટે સત્સ'ગ કરાવ્યા. ચાતુમાંસ પૂરા થતાં સાતે મુનિએા નહિયાદમાં મળ્યા. અને લગભગ દાઢ માસ સુધી અલ્પ આહાર, નિહાર, નિદ્રા વગેરેનું પાલન કરી રહ્યા. તે સમયે દિવસના માટા ભાગ શાસ્ત્રવાચનમાં તથા શ્રીમદ્ તરક્થી થયેલા બાધની આપ-લે, બક્તિ, મનન વગેરમાં ગાળતા હતા.

નડિયાદથી લક્લુજી મુનિ ખંભાત તરફ જવાના હતા, અને દેવકરણુ મુનિ આદિ અમદાવાદ જવાના હતા. તેવામાં શ્રીમદ્દના મું ખઈથી ઇડર જવાના ખબર મળ્યા. તેથી અન્યત્ર વિહાર ખંધ રાખી બધા મુનિઓ ઇડર તરફ ગયા. લક્લુજી મુનિ તથા બીજા બે મુનિ વહેલા પહેાંચ્યા, અને બીજા ચાર પાછળથી પહેાંચ્યા. તેમને આવેલા જાણી શ્રીમદ્દે સહજ ખિજાઈને કહ્યું કે તમે શા માટે પાછળ પડ્યા છેં ? જે જણાવવાનું હતું તે જણાવી દ્દીધું છે, માટે કાલે વિહાર કરી પાછા જાઓ. લક્લુજી મુનિએ હા કહી, પછી વિન'તી કરી કે દેવકરણુજી સાથેના બે મુનિઓને આપનાં દર્શન થયાં નથી, તો તેમને દર્શનની આજ્ઞા આપો, પછી અમે ચાલ્યા જઈશું. શ્રીમદ્દે આજ્ઞા આપી. ઇડરમાં મુનિઓને સાત દિન સુધી પહાડો અને વનમાં સમાગમ કરાવ્યો. એ સમયે મુખ્યત્વે '' દ્રવ્યસ'ગ્રહ ''ની ગાથાએા સમજાવતા હતા, અને વૈરાગ્યની સવિશેષ વૃદ્ધિ થાય તેવા બાધ આપતા હતા. પ્ય

ત્યાંથી નીકળી લલ્લુજ મુનિ બે અહી માસ સુધી ઇડરની આજુઆજુના પ્રદેશમાં વિશ્વર્યા. અને ત્યાંથી નિડયાદ આવી વિ. સં. ૧૯૫૫નું ચામાસું ત્યાં જ કર્યું. મુંબઈમાં શ્રીમદ્ સાથે મુનિને સમાગમ થયા, તે પછી શ્રીમદ્ સાથેના તેમના પત્રવ્યવહાર વધી ગયા. પરિણામે તે ખુલ્લી ચર્ચાના વિષય બન્યા. અને એ વાત શ્રીમદ્ પાસે પહેાંથી. તે વિશે યાગ્ય બાધ આપતા એક પત્ર શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૫૦ના વૈશાખ વદ સાતમના રાજ મુંબઇથી લખ્યા હતા. પર તેમાં પત્રાદિ લખવાની મુનિને શા માટે શાસમાં આજ્ઞા નથી આપી તે વિશે તેમણે સમજાવ્યું છે. અને મુનિએ કરેલા કાર્ય માટે, જોકે એ અયાગ્ય ન હોવા છતાં બીજા ખાટે માર્ગ ન અપનાવે તે હેતુથી, સંઘ પ્રાયક્ષિત્ત આપે તે તે લઈ લેવા શ્રીમદ્દે મુનિને અનુરાધ કર્યો છે. મુનિને જે ભાવાર્થના પત્ર લખ્યા હતા, તે વિશે તેમણે શ્રી અંબાલાલભાઈને પણ યાંડા દિવસ પછી જણાવ્યું હતું. આ બંને પત્રો વાંચતાં મુનિના આચાર વિશેની શ્રીમદ્દની ઝીણવટભરી દર્શના આપણને ખ્યાલ આવે છે. સાધુપણં ચહેલ કરનાર વ્યક્તિ પણ કેટલીક વાર ન સમજે તેટલી સમજ તેમનામાં હતી, તે આ પત્રો વાંચતાં આપણને સમજાય છે.

વિ. સં. ૧૯૫૨માં શ્રીમદ્દના સમાગમ માટે મુનિઓ જતા, તેથી સંઘમાં તેમના વિશે વિશેષ ચર્ચા ચાલી; અને લોકા તરફથી તેમને ખૂળ ત્રાસ આપવામાં આવ્યા. આ પરિસ્થિતિમાં બધા મુનિઓ કેવા સમભાવથી વર્તતા હતા તે વિશે અંબાલાલભાઈએ વિ. સં. ૧૯૫૩ના ફાગણ માસમાં શ્રીમદ્દને લખ્યું હતું કે:—

પ૧. આ દિવસોનું વિગતવાર વહું ત " ઉપદેશામૃત "ની પ્રસ્તાવનામાં, તથા " શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્ર છવનકળા "માં મળે છે.

પર. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૫૦૧.

" મુનિશ્રી ભાષાજી રખજીએ તૈડાવવાથી કુલ સાધુ ૨૦ એકઠા થયા છે. મુનિશ્રી લલ્લુઝ આદિ ઠાણાં ૧ આજ્ઞાનુસાર વતે છે, તે લોકા વિશેષ ચેષ્ટામાં, નિંદામાં આવી ગયા છે. અત્રેના સૌ મુમુક્ષુએ આજ્ઞાનુસાર વર્તે છે. હવે તો તે લોકાએ હદયાર પ્રરૂપણા અને નિંદા કરવા માંડી છે. તે પ્રસ'ગે જે જરા કહેવા જાય છે કે મુનિના માર્ગ કેવા હાવા જોઈએ, વગેરે સહજ કહે છે તો તે પણ તે લાકાને અવળુ ભાસે છે... અનેક પ્રકાર અન્યાયથી પ્રરૂપે છે, ત્યાં મુનિ વગેરે સૌ અત્યારે તો સમપણે રહ્યાં છે, કાઈ કાંઈ બાલતું નથી. જરા વાત કરવા જઈએ તો અન્યાયપણે જ બાલવું, ત્યાં આ જવના શા આશરા ? હવે તો હે પ્રભુ! આપનું શરણ એક આધારભૂત છે, જે સાધુ સન્માર્ગની ઇચ્છાવાળા છે તેમાંથી એક્કે એક્કને બાલાવી વિશેષ પ્રકાર દબાવે છે. માર્ગથી પાડવાનું પ્રયત્ન કરે છે. અને લાકસમુદાય વખતે અન્ય અન્ય પ્રકારે હાસ્યાદિક ચેષ્ટા કરે છે. તેંએા છ મુનિએા તો સમપણે રહ્યા છે, મુનિ દેવકરણ્ઇને સાચી વાતમાં શૂરવીરપણું આવી જાય છે. પણ મન દખાવી બેસી રહ્યા છે. હવે તો તે લાકાને વિશેષ આગ્રહ થેઈ પડચો છે. ત્યાં ત્રગર પૂછ્યે આ સાધુઓને સંઘાડા બહાર મૂકી દે ત્યાં આ છ મુનિઓને શી રીતે વર્તવું? કેદાપિ સંઘાડા બહાર ન મૂકે અને એકેકને જુદા પાડીને પાતાના સંઘમાં રાખીને વિષમપણે દળાવે અથવા પોડવાના પ્રયત્ન કરે ત્યાં આ મુનિઓએ શી રીતે વર્ત વું ? કેટલાક થતી જિજ્ઞાસાવાળા મુનિએકને તો આ પ્રસ'ો વિશેષ દઢ થયું છે, અને થાય છે તોપણ હવે ડરે છે કે આ સ'ગ ભૂંડા છે, અને તેમાં રહેવું થશે તો કેમ કરવું ? એ વિશે ખુલાસા ઇચ્છે છે. પત્રથી વિશેષ લખવાનું બન્યું નથી. પણ અદ્ભેષ પરિણામે જ વર્તવાનું રાખ્યું છે. તોપણ અગ્નિઝાળ આંગળ રહેવાથી ઉષ્ણુપણ થયા વિના રહેતું નથી. છતાં દાખી દાખીને રાખી રહ્યા છે. હવે તો આપ પરમ કૃપાળુદેવશ્રીની પરમ કૃપાથી જગતનું કલ્યાણ થાઓ. આ સ'સર્ગથી ગમે તેટલું હાય તોપણ ચિત્ત વિક્ષેય પામી જાય છે. હવે તો તે મુનિઓને ઊઠવા દે તેમ લાગતું નથી. તેમ તે લોકા અમારા સાથે તો કંઈ વાત જ કરતા નથી... અત્યંત દઢ પરિણામે રહી શકવા જેટલી મારી સ્થિતિ નથી એટલે સત્યની વાતમાં શૂરવીરપણ' આવી જાય છે, અને સાચી વાત કરીએ છીએ તેને હાસ્યમાં અન્યાયમણે કાઢી નાખે છે. એ વળી કરી પાછી અનુક'પા આવી જાય છે. "પર

શ્રીમદ્દની સંપીને, અદ્વેષ પરિણામથી રહેવાની સૂચનાને અનુસરીને મુનિઓ વિષમ પરિસ્થિતમાં પણ કેટલા સમભાવથી રહ્યા હતા તે આપણે ઉપરના પત્રમાં જોઈ શકીએ છીએ. અને મુનિશ્રી લલ્લુ આદિએ રાખેલી સમતાના પ્રભાવ લોકા પર પડ્યા વિના રહ્યો નહોતો. નિંદક વર્ગમાંની વ્યક્તિઓના પલટા પણ થયા હતો. વળી, આ મુનિઓ તેમનામાં માટા ગણતા સાધુની આજ્ઞા વિરુદ્ધ સહેજ પણ ચાલ્યા નહોતા. વિ. સં. ૧૯૫૫ના ચૈત્ર સુદ પાંચમના પત્રમાં લલ્લુ મહારાજ શ્રીમદ્દને લખે છે કે:—

પ૩. "ઉપદેશામૃત", પ્રસ્તાવના, પૃ, ૨૦.

" ચામાસું મુનિ છગનનું ખંભાત થાય તેમ સમજાય છે. પણ મુનિ દેવકરણજ-કચ્છથી – આવે તો ફેરફાર કરવું હશે તો તે સવડ ખને તેમ છે. કાઈ વિષમ ખને તેમ નથી આજ મુનિ ભાણુ રખજીના પત્ર આવશે." પ્ય

તે પછી લદલુજી મહારાજે નહિયાદ અને મુનિ દેવકરણજીએ વસામાં ચામાસું કર્યું હતું.

વિ. સં. ૧૯૫૫ના ચામાસા પછી લદલુજી મહારાજ સહત સાતે મુનિઓને ખંભાતના સંઘાડા ખહાર મૂકવામાં આવ્યા હતા. આમ છતાં સામા પક્ષ સાથે કાઈ પણ જાતના દ્રેષભાવ થયા જ ન હાય, તેવી જાતના વર્તાવ તેમણે રાખ્યા હતા. વળી, જે વખતે સંઘાડામાં ભાગ થયા ત્યારે પણ પુરતક કે અન્ય કાઈ ચીજ માટે આ મુનિઓએ કાઈ પણ જાતની માગણી કે તકરાર કરી ન હતી, એ તેમની ઉદારતા તથા નિઃસ્પૃહતાની છાપ ખધા સાધુઓ ઉપર પહેલી. કષાયની વૃદ્ધિ થાય તેવા પ્રસંગામાં પણ આ સાધુઓ સમતાભાવે રહી, આત્મહિતમાં જ મશગૂલ રહ્યા હતા. આ સ્થિતિ વિશે શ્રીમદને જણાવતાં અંખાલાલભાઈ એ લખ્યું હતું કે:—

" આવા લોકિક ઉદયથી મનને સ'કાેચ નહિ કરતા, મહા મુનિઓ આન'દમાં રહે છે. અને નીચે પ્રમાણે પરમાર્થ વિચારે છે."

"અસત્સંગ દ્રર થશે, મારાપણું આખા જગતથી છેાડવું હતું અને તેમાં આ લિપિયા સંઘાડાને લઈ ને કંઈ વળગ્યું હતું તે સહેજે છૂટ્યું, એ પરમ કૃષા શ્રી સદ્ગુરુની છે. હવે તો હે જીવ! તારા ગચ્છ, તારા મત, તારા સંઘાડા ઘણા માટા થયા – ચૌદ રાજલાક જેવડા થયા. ષડ્દર્શન ઉપર સમસાવ અને મૈત્રી રાખી નિર્મમત્વભાવે, વીતરાગભાવે આત્મસાધનને બહાળા અવકાશ મળ્યા."

"… જીવ અજ્ઞાન, મિથ્યાત્વભાવમાં જ્યાં સુધી છે ત્યાં સુધી મિથ્યાત્વમાં ને ગચ્છમાં જ્ઞાની તેને ગણે છે. મિથ્યાત્વ ગયા પછી સમકિત પ્રાપ્ત થતાં તેને તે નાત, જાત, ટાળી, મત-ગચ્છમાં ગણ્યા; અને તેરમે ગુણુઠાણે ગયા કે ચીદમે છે તોપણ દેહધારીના ગચ્છમાં ગણાણા; પણ શુદ્ધ, નિર્મળ, શુદ્ધ સચ્ચિદાન દ સિદ્ધસ્વરૂપ પ્રગટયું ત્યારે તે કૃતાર્થ થયા, સર્વથી ભિન્ન નિર્મળ થયા… "પપ

આ તથા બીજા કેટલાક પત્રામાં મુનિઓની આંતરિક ઉચ્ચ પરિસ્થિતિનું આપણને દર્શન થાય છે. તેમાં આપણે મુનિઓને, નરસિંહ મહેતાની જેમ કહેતાં સાંભળીએ છીએ કે :—

"ભલું થયું ભાંગી જંજાળ, સુખે ભજીશું શ્રી ગાેપાળ."

નડિયાદનું ચામાસું પૂરું થયા પછી સુનિ વીરમગામ જવા નીકળ્યા. બધા સાધુઓ ત્યાં મળીને લક્તિ વગેરમાં પાતાના સમય પસાર કરવા લાગ્યા. ત્યાં પણ શ્રીમદ્દે તેમને સત્સંગ કરાવ્યા હતો. પછી શ્રીમદ્દ વવાલ્યાિ જઈને વળતાં અમદાવાદ આવ્યા, તે વખતે સુનિઓ પણ અમદાવાદ પહેાંચ્યા હતા. અને ત્યાં પણ એ રીતે તેઓના મળાપ થયેલા.

પુષ્ઠ--પુષ. " ઉપદેશાસ્ત ", પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૧.

શ્રી લલ્લુજી વગેરે મુનિએા શ્રીમદ્દના જ્યાં જ્યાં જવાના સમાચાર મળે ત્યાં ત્યાં વિહાર કરીને બને ત્યાં સુધી પહેાંચતા, અને તેમની સાથે સત્સ'ગ કરવાના લાભ મેળવતા.

વિ. સં. ૧૯૫૫માં શ્રીમફ મુનિએ પાસે નરાડા આવ્યા હતા. ત્યાં એક દિવસ બપારે શ્રીમફે મુનિએને સત્સંગ કરાવવા વનમાં બાલાવ્યા હતા. ગામ બહાર બધા મહ્યા, તે વખતે મુનિએનો પગ દાઝતા હશે, એમ વિચારી શ્રીમફે પાતાના પગમાંથી એડા કાઢીને પુલ્લા પગે પૂબ જ ધીમી ચાલથી ચાલવા માંડશું હતું. તાપ સખત હતો, છતાં તેની કશી પણ પરવા કર્યા વિના તેઓ નિયત સ્થળે પહોંચ્યા. તેમના પગનાં કૃષ્ણાં તળિયાં તો એકદમ લાલ થઈ ગયાં હતાં, અને ફાલ્લા પણ ઊપડચા હતા, છતાં વડ નીચ બેઠા પછી પણ તેમણે ત્યાં હાથ સુદ્ધાં ફેરવ્યા નહાતો. તેઓએ શ્રી દેવકરણ મનિ સામે એઈ ને જણાવ્યું કે:—

'' હવે અમે તદ્દન અસ'ગ થવા ઇચ્છીએ છીએ. કેાઈના પરિ<mark>ચયમાં આવવુ'</mark> ગમતું નથી. એવી સ'યમેપ્રેણીમાં આત્મા રહેવા ઇચ્છે છે. ''

ેતેથી દેવકરણજી મુનિએ એ પૂછશું, '' તો અન'તી દયા જ્ઞાની પુરુષની છે તે કચાં જશે ?"

શ્રીમદ્દે જવાબ આપ્યા, ''અ'તે એ પણ મૂકવાની છે. "

તં પછી શ્રીમફે મુનિઓને બાંધ આપ્યા હતો. વિ. સ'. ૧૯૫૬માં લલ્લુજી મુનિએ સાજિત્રામાં સાનીની ધર્મ શાળામાં ચામાસું કર્યું હતું, તે પૂરું થયું ત્યારે ખબર મત્યા કે શ્રીમફ અમદાવાદ આવ્યા છે, તેથી તેઓ પણ વિહાર કરી ત્યાં પહોંચ્યા. બીજા બધા મુનિઓ પણ ત્યાં આવ્યા. તે વખતે શ્રીમફે લલ્લુજી મુનિને "કાર્તિ કેયાનુપ્રેક્ષા" વાર વાર વિચારવાની ભલામણ કરી હતી. શ્રીમફ જ્યારે અમદાવાદથી વઢવાણ જવાના હતા તેની આગલી રાતે શ્રીમફે લલ્લુજી મુનિને કહ્યું કે:—

"તમે જ અમારી પાછળ પડથા છાં, અમે જ્યાં જઈ એ છીએ ત્યાં દોડથા આવે! છાં, અમારા કેડા મૂકતા નથી."<sup>પદ</sup>

આ ઠપકા સાંભળી, ધ્યાનમાં લઈ લલ્લુજ મુનિએ નિર્ણય કર્યો કે હવે તેઓ તોડાવશે ત્યારે તેમના ચરણમાં જઈશ, ત્યાં સુધી દ્વર રહીને તેમની ભક્તિ કર્યા કરીશ. ત્યાં તો બીજા જ દિવસે શ્રીમદ્દે તેમને તથા શ્રી દેવકરણજી મુનિને પાતાને ઉતારે તેડાવી પાતાની દશા વિષે જણાવ્યું કે:—

"હવે એક વીતરાગતા સિવાય અમને બીજું કાંઈ વેદન નથી. અ<mark>મારામાં અને</mark> વીતરાગમાં ભેદ ગણશો નહિ. <sup>ગપાહ</sup>

ખ'ને મુનિઓને તેવી શ્રદ્ધા હતી, અને આ વચના તેમના સ્વમુખે સાંભળતાં બ'નેને પરમ ઉલ્લાસ થયા. શ્રીમદ્ર અમદાવાદથી વઢવાણ ગયા, ત્યાંથી કેટલાક કાળ રહી રાજકાટ ગયા અને ત્યાં ૧૯૫૭ના ચત્ર વદ પના શ્રીમદ્દના દેહાત્સર્ગ થયા.

પદ ."ઉષદેશામૃત", પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૫.

યહ. એજન, પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૫.

તે વખતે લલ્લુજી મુનિ કાવિઠામાં હતા, આ સમાચાર શેઠ ઝવેરચંદ ભગવાનદાસને સરનામે જણાવવામાં આવ્યા. મુનિને પાંચમના ઉપવાસ હતો, તેથી છઠ્ઠને દિવસે તેઓ જ ગલમાંથી ગામમાં આવ્યા ત્યારે તેમને આ સમાચાર મળ્યા. ઝવેરચ દભાઈની ઇચ્છા આ સમાચાર પારણું થઈ જાય પછી જણાવવાની હતી, પણ મુનિના આગ્રહને લીધે વહેલા કહેવાઈ ગયા. આ સમાચાર સાંભળીને તેઓ પાછા જંગલમાં ચાલ્યા ગયા અને તે દિવસે તેમણે નિર્જળા ઉપવાસ કર્યા. ચૈત્રમાસની ગરમીના તે દિવસ તેમણે પાતાની વિસ્હની વ્યથાને લીધે અચાત્સર્ગ, ભક્તિ વગેરેમાં એકાંતમાં જ ગાળ્યાે. ત્યાંથી મુનિ વસાે તરફ ગયા. તે પછીથી મુનિન અ'બાલાલભાઈના સત્સ'ગ આવ્યાસક અને ઉત્સાહપ્રેરક બન્યાે. વિ. સ'. ૧૯૫૭નું ચામાસું મુનિએ વસાે ક્ષેત્રે કર્યું, વિ. સં. ૧૯૫૮માં મુનિ દેવકરણજીનાે દેહ પણ છૂટી ગયા. અને તે રીત સત્સ ગયાગ્ય વધુ એક વ્યક્તિથી મુનિશ્રી વિખ્ટા બન્યા. પણ તે અધું જ તેઓ પાતામાં પચાવી ગયા. વિ. સં. ૧૯૫૮નું ચામાસું તેમણે દૂર દક્ષિણમાં કરમાળામાં કર્યું. એ દરમ્યાન તેમના અંબાલાલભાઈ સાથેના પત્રવ્યવહાર ચાલુ જ હતો. આચાર્ય પદવી કે એવી બીજી કાઈ પદવી લેવાના માહ પહ તેમણે છાડી કાર્ધો હતો. શ્રી અ'બાલાલભાઈ એ એ બાબત ક'ઈ લખેલું તેના ઉત્તરમાં મુનિએ પાતાની અનિચ્છા જ વ્યક્ત કરેલી. સુનિએ રાખેલી આ અસ'ગ થવાની ઇચ્છાથી અ'બાલાલભાઈએ ખૂબ પ્રસન્નતા પણ અનુભવી હતી.

તે ચામાસમાં અ'બાલાલભાઈ ને કરમાળા જવાનું થયું હતું અને ત્યાં શ્વેતાંબર, સ્થાનકવાસી અને દિગંબર એ ત્રણે સ'પ્રદાયના છેલ્લાં ત્રીસ વર્ષથી ચાલતા ઝઘડા, શ્રી લલ્લુજ મુનિ આદિની સમજાવટ તથા સહાયથી સમાધાનનું સ્વરૂપ પામ્યા હતા. કરમાળાથી વિહાર કરી આજુબાજુનાં ગામામાં લોકોને ધર્મલાભ આપી મુનિવરા નરાડા આવ્યા. અને વિ. સ'. ૧૯૫૯નું ચામાસું નરાડા જ કર્યું.

ત્યાંથી તેઓ રાણકપુર જવાના હતા. આ ખબર જાણી એક દ્રેષી સાધુએ ત્યાં જઈ ત્યાંના લોકોને આ મુનિ વિરુદ્ધ ઉશ્કેર્યા અને તેમને મદદ કરવાથી મિશ્યાત્વ લાગે એવું લોકોના મગજમાં ઠસાવી ક્ષીધું. મુનિઓ ત્યાં પહોંચ્યા ત્યારે લોકોએ આહાર તો શું, પાણી પણ વહારાવ્યું નહિ. ગરમ પાણી પણ તેમને મળ્યું નહિ તેથી બીજા સાધુઓએ ત્યાંથી વિહાર કરવાની ઇચ્છા દર્શાવી, પણ લલ્લુજી મહારાજે કહ્યું કે પ્રાપ્ત પરિષહને જીતવા એ જ મુનિનું કર્તવ્ય છે. તેથી અહીંથી ચાલી જવું યોગ્ય નથી. આથી તેઓ બધા ત્યાં રહ્યા. એ રીતે તેમને ત્રણ નિર્જળા ઉપવાસ થયા. ચોથ દિવસે ખંભાતના સ'ઘ યાત્રાએ નીકળેલા તે રાણકપુર આવી પહોંચ્યા. સ'ઘને કોઈ મુનિ હોય તો તેમને વહારાવ્યા પછી ભાજન લેવાની ઇચ્છા હેતી. તેથી ગામમાં તપાસ કરાવી તો આ મુનિઓની ખબર મળી. તેઓને બોલાવી સ'ઘ આદરપૂર્વક વહારાવ્યું. અહીં પણ લલ્લુજી મુનિમાં રહેલી સાચી સાધુવૃત્તિના આપણને પરિચય થાય છે. સમતાપૂર્વક પરિષહોને સહેનારના અ'તરની શાંતિ કેવી હશે!

તે પછી મુનિઓ વિહાર કરતા કરતા પાલણપુર, પાલીતાણા આદિ સ્થળાએ જઈને જૂનાગઢ આવ્યા. ગિરનાર પર તેઓ બધા પાંચમી ટૂંક સુધી અન્ય મુમુક્ષુઓ સાથે ગયા. ત્યાંની એક ગુફા વિષે એવી કિંવદન્તી પ્રચલિત હતી કે જે કાઈ તેમાં રાત રહે તે સવાર મુધીમાં મૃત્યુ પામે. આ જાણી શ્રી લલ્લુજ મુનિએ ત્યાં રહેવાની ઇચ્છા કરી. મુમુક્ષુઓની ઘણી

ઘણી ના હોવા છતાં તેઓ અને મુનિ માહનલાલજી ત્યાં રહ્યા. રાત્રે ખ'ન સ્મરહ્યુમ'ત્રની માળા, ભક્તિ વગેરેમાં સમય પસાર કરવા લાગ્યા. થાહી વાર પછી વીજળીના કડાકાના જેવા ભય'કર અવાજે થવા લાગ્યા, પણ તે તરફ ધ્યાન ન આપતાં મુનિઓએ ભક્તિ ચાલ રાખી. કેટલાક સમય પસાર થયા પછી એ ઉપદ્રવ શાંત થઈ ગયા. સવારે ગુફાની બહાર આવી એ અવાજ થવાનું કારણ તપાસ્યું તો કાઈ કારણ જણાયું નહિ. ખીજી રાત પણ તેઓએ ત્યાં ગાળી. તે રાતે આગલી રાત કરતાં ઓછા ઉપદ્રવ થયા હતા.

પછી જૂનાગઢથી વિહાર કરી તેઓ ધંધૂકા આવ્યા, અને ત્યાં જ વિ. સં. ૧૯૬૦નું ચામાસું કર્યું. ત્યાં અંબાલાલભાઈ વગેર તેમના સત્સંગ માટે થાડા દિવસ આવ્યા હતા. તે પછી મુનિઓ ખંભાત પથાયાં ત્યાં સર્વંનો મેળાપ થતાં તેઓ શ્રીમફે આપેલા બાધ પર વિચાર કરવામાં સમય ગાળતા હતા. ત્યાંથી મુનિ આદિ વટામણ ગયા, અને પાછળથી શ્રી અંબાલાલભાઈ પ્લેંગના રાગમાં નધાર દેહ છાંડી ગયા. તે પછી થાડા જ વખતમાં વિ. સં. ૧૯૬૧માં — "પરમશુત પ્રભાવક મંડળ" તરફથી "શ્રીમફ રાજચંદ્ર" અંથની પ્રથમ આફૃત્તિ પ્રગટ થઈ એથી શ્રી લક્લુજ મુનિને ઘણું આનંદ થયા, કારણ કે અત્યાર સુધી તેમની પાસે શ્રીમફના થાડા પત્રા જ વાંચવા-વિચારવા માટે હતા પણ હવે તેમનું ઘણું સાહિત્ય ઉપલબ્ધ બન્યું. તેમને માટે તે ઉપકારી પણ હતું.

વિ. સં. ૧૯૬૧નું ચામાસું વડાલીમાં કર્યા પછી, વિ. સં. ૧૯૬૨નું ચામાસું તેમણે ખેરાળુમાં કર્યું. તે પછી તેમના સમાગમમાં શ્રી રતનરાજ મહારાજ નામે એક મુનિ આવ્યા. જેમ જેમ સમય પસાર થતા ગયા તેમ તેમ તે મુનિને લક્ક્રુઝ મહારાજમાં વિશેષ શ્રદ્ધા થતી ગઈ. અને તેમના મેળાપ પણ વાર વાર થવા લાગ્યા. લક્ક્રુઝ મહારાજને તા સર્વને એક જ બાધ આપવાના હતા કે, " શ્રીમદ એ સાચા ગુરૂ છે, અને તેમને શ્રદ્ધવાથી જીવના સંસારરાળ મટશે. " જે તેમના પત્રા, ઉપદેશ, આચરણ વગેરમાંથી પ્રત્યક્ષ થાય છે.

મુનિએ વિ. સં. ૧૯૬૩નું ચામાસું વસામાં, વિ. સં. ૧૯૬૪નું ચામાસું ભારસદમાં, વિ. સં. ૧૯૬૬નું પાલીતાણામાં અને વિ. સં. ૧૯૬૭નું ખંભાતમાં કર્યું. આ બધાં વર્ષ તેમણે પાતાની ભક્તિ દઢ કરવામાં ગાળ્યાં. તેના લાભ લોકોને પણ મળતા; તેમાંથી કેટલાકને તા જિંદગીભર ચાલે તેવા ભક્તિના રંગ લાગ્યા.

શ્રીમદ્દ, દેવકરેલું મુનિ, અંબાલાલભાઈ વગેરેના વિધાગ લયા પછી લસ્લું મહારાજની સ્થિતિ વિકટ ખની હતી. વળી, તેમની વૃદ્ધાવસ્થા વધતી જતી હતી, અનેક રાગાએ તેમના શરીરમાં દેખા દીધી હતી. તેમને સારલુગાંઠ, હરસ વગેરે રાગાને લીધે બાદ્ય ચારિત્ર પાળવામાં ખૂબ મુરકેલી નડવા લાગી. તેમાં વળી વાના ઉપદ્રવથી બંને પગ ઝલાઈ ગયા, એટલે મુશકેલી વધી. અંતરંગ વલલું વીતરાગતા તરફ હોવાને લીધે આ જતનું વિદન તેમનાથી સહેવાતું નહોતું, તેથી જંગલમાં એકાંતમાં ચાલ્યા જવાની ઇચ્છા રહેતી હતી, પણ બધું સમતાથી સહેતા હતા. જેન લાકો તરફથી સતામણી પણ વિશેષ થતી હતી, પણ તેમના અંતરમાં સમતા અને ક્ષમા ભરી હોવાને લીધે, તેમણે તે વિપે કદી કોઈ ને કશું કહ્યું ન હતું. માત્ર તેમના પર આવેલા મુમુક્ષુઓના પત્રા પરથી કે મુમુક્ષુએ કરેલી વાતા પરથી થાડું થાડું જાણી શકાય છે.

શ્રી રત્નરાજજી, લલ્લુજી સ્વામીની સેવામાં રહેલા શ્રી રખુછાંડભાઈ ને લખે છે કે :—

"તમાં ભાઇને પ્રસંગ પામી પ્રતિભાધ તરીકે નહિ, પણ પ્રેમ પ્રીતિભાવ તરીકે જણાવવાનું થાય છે કે, તેના ઉપર ખાસ ધ્યાન રાખી અગમચેતીપણે વતીં પ્રત્યક્ષ પુરુષની આજ્ઞા આરાધનરૂપ મહત્ કાર્ય કર્લવ્ય છે. તમા ભાઈ, જાત વ્યવહારકુશળ અને વિચક્ષણ છેા, પરંતુ તમારી જાતિ સરળસ્વભાવી છે. માટે આવા કટોકટીના વખતમાં સાવચેતી રાખી મન મહુમ રાખલું. કારણ કે કહેવાતા મુમુક્ષુઓનું માપ મોટેભાગે વગર લીધે માપ આવી ગયું છે... ભાઈ હાલ તા મહાપ્રભુને સાચવવાનાં તમારાં સફભાગ્ય છે."પડ

મુનિ લક્લુજી મહારાજને થતા પશ્ચિહની વાત જાણી શ્રી રત્નરાજજી અઠળાઈ ગયા હતા. તે વ્યથા વ્યક્ત કરતાં એક પત્રમાં તેઓ શ્રી ચતુરલાલજી મુનિ રત્નરાજજીને લખે છે કે:—

"…તમાં ખરી કસોડીના વખતે પરમ પ્રભુશ્રીના ચરણમૂળમાં રહ્યા છા. સેવા કરી જન્મ સફળ કરા છે. અમારી હાજરીની જરૂર જણાય તો બેશક તુરત લખી જણાવે… બનતી ત્વરાએ હાજર થઈશ . હે મુનિ! મુખે સમાધિની વાત હોત તો મને જણાવવાની જરૂર ન પડત, પણ આ અવસર સાંભળ્યા પ્રમાણે એવા આવી ચડ્યો છે કે મારા અંતરમાં એમ જ થાય છે કે હે પ્રભુ! સહાય કરતો! હે પરમકૃપાળ કૃષા કરતો! ભરૂચમાં રહેવાની ઇચ્છા હતી. છતાં…વાતચીત .. સાંભળતાં મારું ચિત્ત ઊપડી ગયું. તેમણે ઘણીએ મનુહાર કરી પણ એમ એકદમ ઊપડી ગયા…ભરૂચથી પાંચ દહાડામાં આવે ગરીરે કાળા ઉનાળામાં અત્રે – વડાદરા – આવ્યા છું. હવે કૃષ્ત આપના અભિપાયની વાટ તેલે છું. "પલ

શ્રી લક્લુજી મુનિ તબિયતના કારણે બે વર્ષ સુધી નડિયાદ રહ્યા તે વખતે તેમના પર કેટલી વીતી હશે, તેના કંઇક ખ્યાલ શ્રી રત્નરાજજી મુનિનાં આગળ આપેલાં અવતરણો પરથી આવી શકે છે. આ પત્રવ્યવહાર અ'ગે, તથા લક્લુજી મહારાજની તે વખતની સ્થિતિ વિષે શ્રહ્મચારી શ્રી ગાેવર્ષનદાસજી જણાવે છે કે:—

"ઘણાખરા પત્રા અમુક અંગત માણુસા સાથે માેકલેલા એવું તે પત્રા પરથી જણાય છે. અને પત્ર લાવનાર પાસેથી પત્રમાં ન લખવા યાગ્ય બાબત શ્રવણ કરવા અનેક પત્રામાં ભલામણ છે, એટલે કાેંકનાય દાષ પ્રસિદ્ધિમાં આવે તેવું તેમનું અંતઃકરણ ઇચ્છતું નહિ. કેટલાએક ઉદ્ગારા પત્રમાં નીકળી ગયા છે, તે તે પ્રસંગની પ્રબળતા સૂચવે છે. એટલે એ પ્રસંગા, આ પત્રા લાવનારનાં નામ આવે છે તેમની પાસેથી સાંભળ્યા છે. છતાં મહાપુરુષના સાધુચરિતને અવલાકતાં તેના વિસ્તાર કરવાને ચિત્ત પ્રેરાતું નથી. તેમ છતાં તેનું કંઈ પણ દિગ્દર્શન ન થાય તાે જે ચરિત્ર લખવાનું કાર્ય હાથમાં લીધું છે તેને અન્યાય પણ થાય છે, એટલે ખરી રીતે કસાેટીના

પડ. ત્રિ. સ. ૧૯૭૧ના પત્ર; " ઉપદેશામૃત ", પ્રસ્તાવના પૃ. ૫૦. ૫૯. એજન, પૃ. ૫૧.

વ ખતના વર્ત નના, સહનશિલતાના સદ્દગુરુની અનન્ય દઢ લક્તિના એક આશ્રય ટકાવી રાખવાના સિંહ લ્વલાવ જે શ્રી લઘુરાજ જ સ્વામીમાં હતા તે આ પત્રોના ઉતાસમાં દૃષ્ટિગાચર થતા નથી. 250

આ પરથી શ્રી લલ્લુજી મહારાજે કેટલી સહનશીલતા રાખી હશે તેના કંઈક અંદાજ આવશે.

શ્રીમદ્દના અવસાનથી શરૂ કરી શ્રી લલ્લુઝ સ્વામીના નડિયાદના નિવાસકાળના સમય સુધી મુમુક્ષુમંડળની બાહ્ય ધર્મ પ્રવૃત્તિ વ્યવસ્થિત રહી. તે પછી તેઓમાં અંદરોઅંદર પૈસાની બાખતમાં ફાટફટ પડી. શ્રી લલ્લુઝ મુનિ બંને પક્ષાને એક કરવા ઇચ્છતા હતા; પણ તે પક્ષપ્રેમીથી ન સહેવાયું; તે એટલે સુધી કે કેટલાકે તો શ્રી લલ્લુઝ મુનિને એમ પણ સ્પષ્ટ જણાવી દીધું કે તમે ગમે તે એક પક્ષમાં રહો, નહિ તો નિરાધાર બનવું પડશે. પક્ષની આ પ્રમાણેની તીત્ર લાગણી જાણ્યા પછી શ્રી લલ્લુઝ મુનિ તે પક્ષને છાડીને સ્વતંત્ર રીતે નડિયાદમાં રહેવા લાગ્યા. પરિણામે તે પક્ષ મુનિ નિ'દાનું કામ હાથ ધર્યું. લાકામાં શ્રી લલ્લુઝ મુનિના આદર એાછા કરાવવાની પ્રવૃત્તિએ મુખ્ય સ્થાન લીધું. પરિણામે ચરાતરમાં, જ્યાં શ્રીમદને માનનાર મુમુક્ષુવર્ગ હતો ત્યાં, શ્રી લલ્લુઝ મુનિને રહેવું પણ અશક્ય થઈ પડશું!

આથી વિ. સં. ૧૯૭૨ના કારતક વદમાં તેઓ કાશિસા ગામ આવ્યા. ત્યાં ગામ બહાર જંગલમાં કામનાથ મહાદેવના એકાંત સ્થાનમાં મુનિશ્રી રત્નરાજ સાથે રહેવાના તેમણે વિચાર કર્યો. ત્યાંના લોકોએ શ્રી લદલ મિન માટે જુદી સ્વતંત્ર એારડી પણ બંધાવી આપી. વળી, મુનિને તકલીક ન પડે તેના ખ્યાલ ત્યાંના સાધારણ સ્થિતિના ભાઈ રણછાડભાઈ રાખતા હતા. પણ પાતાના નિમિત્તો તેમના એકના ઉપર જ બધા બાજો ન પડે તે ઇરાદાથી શ્રી લદલ અ મુનિએ જંગલમાં ચાલ્યા જવાનું નક્કી કર્યું અને જૂનાગઢ તરફ વિહાર કરી, વિ. સં. ૧૯૭૨નું ચામાસું જૂનાગઢમાં કર્યું.

તે પછી શ્રીલલ્લુ મુનિએ બગસરા, તારાપુર, રાજકાટ, સીમરડા, સંદેશર આદિ સ્થળોએ વિહાર કરીને વિ. સં. ૧૯૭૬ સુધીના સમય પસાર કર્યો. વિ. સં. ૧૯૭૬માં તેમની છત્રછાયા નીચે અગાસ સ્ટેશન પાસે એક આશ્રમની સ્થાપના થઈ. શરૂઆતમાં આ આશ્રમનું નામ તેમના નામે '' શ્રી લઘુરાજ આશ્રમ'' રાખેલું. તેઓ તેમના નમ્રતાના ગુણને લીધે, તથા પાતાની નાના રહેવાની માન્યતાને લીધે, લઘુરાજ તરીકે પણ જાણીતા હતા. આશ્રમ સાથે પાતાનું નામ જેડવામાં આવે એમ તેઓ મુદ્દલ ઇચ્છતા ન હતા, એટલું જ નહીં, આશ્રમમાં પાતાનું ચિત્રપટ રહે, એ પણ એમને પસંદ ન હતું. તેઓ આટલા બધા વિનમ્ર અને કીર્તિના અનાકાંક્ષી હતા. તેથી તેમણે જ સૂચલ્યું કે શ્રીમદ રાજચંદ્રથી લોકસમુદાયનું કલ્યાણ થયેલ છે, અને તેના બદલા તો કોઈ રીતે વળી શકે તેમ નથી, માટે આ આશ્રમનું નામ તેમના રમરણરૂપે રાખવું. ત્યારથી એ આશ્રમનું નામ '' શ્રીમદ રાજચંદ્ર આશ્રમ '' રાખવામાં આવ્યું.

તે પછીનાં વિ. સં. ૧૯૭૭ – ૭૮ – ૭૯ એ ત્રણે ચામાસાં તેમણે આશ્રમમાં કર્યાં. ઉપદેશ આપતી વખતે શ્રી લલ્લુજી સુનિ નાના, માટા, રાય, ર ક, સ્ત્રી, પુરુષ સર્વાને તેમના

<sup>ું</sup> ૬૦. વિ. સં. ૧૯૭૧ના પત્ર, "ઉપદેશાસ્ત્ર ", પ્રસ્તાવના, પૃ. પર.

પરમાત્મસ્વરૂપને લક્ષમાં લઈ "પ્રભુ" તરીકે સંબાધતા, અને સર્વમાં પ્રભુભાવ જેતા. તે પરથી સૌ કાઈ તેમને પ્રમુષ્ઠી એવા માનાર્હ નામથી સંબાધવા લાગ્યા. વિ. સં. ૧૯૮૦માં તેઓ સમેતશિખરની જાત્રાએ ગયા, અને તે વર્ષનું ચામાસું તેમણે પૂનામાં કર્યું. તે પછીનાં બધાં જ — એટલે કે વિ. સં. ૧૯૮૧થી ૧૯૯૧ સુધીનાં અગિયાર ચામામાં તેમણે આશ્રમમાં જ કર્યાં. આમ તેમણે કુલ ૧૪ ચામાસાં અગાસ આશ્રમમાં કર્યાં.

આ આશ્રમની સ્થાપનામાં મુખ્ય ભાગ લેનાર, પ્રભુશ્રીની સેવા કરનાર તથા તેમના પરમપ્રેમી શ્રી રણેકોડભાઈ નારના વતની હતા. રણેકોડભાઈની સમજવાની અને લોકોને ધર્મપ્રેમી બનાવવાની શક્તિ ઘણી હતી, તેથી જ્ઞાનીની સમજ ન પામી શકે તેવા ઘણા લોકો " શ્રીમદ્ "ને બદલે શ્રી "રણેકોડભાઈ"ને જ પ્રભુ માનીને પૂજવા લાગ્યા હના; તો વળી કેટલાક કાઈ બીજા ભાઈને પણ પૂજવા લાગ્યા હતા. લાકોની આ દૃષ્ટિ છોડાવવા પ્રભુશ્રીએ એક વખત ઈ. સં. ૧૯૨૪ ના ૨૩મી જુને.ઉપદેશ આપ્યા હતો. તેમણે શ્રીમદ્રના ચિત્રપટને બતાવી શ્રી રણેકોડભાઈને પૂછ્યું કે "તમને જ્ઞાન થયું છે?" શ્રી રણેકોડભાઈએ ના કહી. તે પછી તેમણે જે ઉપદેશ આપ્યા તેમાં તેમની નિઃસ્પૃહતા જોવા મળે છે. જુઓ તે વચના ——

"નિષ્પક્ષપાતપણે એક આત્મહિતની ખાતર અમે એક વાત જણાવવા ઇચ્છીએ છીએ. તેમાં નથી અમારા સ્વાર્થ, નથી કાઈને આડા રસ્તા બતાવવા કે નથી પૂજાસત્કાર સ્વીકારવાની વાત. બધા સંઘની સાક્ષીએ એ વાત કહીએ છીએ. જે ભરી સભામાં સંઘ આગળ જૂઠું કે છેતરવાને બાલે તેનું શાસમાં મહાપાપ વર્ણવ્યું છે. તેવા બાબડા જન્મે છે, વાચા બંધ થઈ જાય છે, મૃઢ પણ થાય. અમે જે કહીએ હોએ હોએ તેના ઉપર જેને વિધાસ હાય તે જ ઊભા થાય. અમે કહીએ તેમ કરવું હાય તો ઊભા થઈ કૃપાળુદેવના ચિત્રપટ આગળ હાથ મૂકે અને કહે કે સંતના કહેવાથી મારે કૃપાળુદેવની આજ્ઞા માન્ય છે. અમેન તો ભલા એમ થયું કે જે વચન અમેને આત્મહિતનું કારણ થયું તે વચન બીજા પણ સાંભળે, શહે તો કરયાણ થાય. તેથી તેની આજ્ઞા, "સહજાતમસ્વરૂપ પરમ શુરુ ' જે અમારી પાસે આવ્યા તેમને કૃપાળુની કૃષ્યો કહી સંભળાવી."

"પણ અણુસમજપણે કાઈક તો પાપટલાલને, કાઈક રત્નરાજને, કાઈક આ બાઈશ્રીને – રણુંછાંડભાઈ ને – અને અમને દેહદૃષ્ટિએ વળગી પડ્યા. ઝેર પીઓ છાં ઝેર! મરી જશા. ન હાય એ રસ્તા. જ્ઞાની તો જે છે તે છે. એની દૃષ્ટિએ ઊભા રહો તો તરવાને કંઈક આરા છે. અમને માનવા હાય તા માના, ન માનવા હાય તા ન માના, પણ જેમ છે તેમ કહી દેવું છે.. ઢીક થયું, નહીં તો તમે કૃપાળુદેવની સાથે આ દેહની મૂર્તિ પણ દેરાસર થાત ત્યારે મૂકી દેત. એવું કરવાનું નથી. બારમા ગુણુકાણા સુધી સાધક, સાધક અને સાધક જ રહેવાનું છે. આડું અવળું જોયું તો મરી ગયા જાણું તો. "દર વગેરે.

ક૧. " ઉપદેશામૃત ", ધૃ. ૨૭૩.

આમ કડક છતાં તળપદી અને હળવી ભાષામાં પ્રભુશ્રીએ લાેકાને સાચી દૃષ્ટિ સમજાવી છે, જેની અસર પણ એટલી જ સારી પડી હતી. આ વચનામાં તેમની નિઃસ્પૃહતા પણ સ્પ્ર્ય જેવા મળે છે.

પ્રભુશ્રી મુમુક્ષુઓના અંત સમયે તેમને બાેધ આપવા, તથા કેવળ આત્મામાં જ રહેવાના ઉપદેશ આપવા જતા, જેથી તે જીવનું સમાધિમરણ થાય. તેઓ ઘણી વખત મુમુક્ષુઓને કહેતા કે અમારા અંત સમયે તમા સવે હું જે જગ્યાએ હાેઉ તે જગ્યાને " સહજાતમરવરૂપ પરમગુરુ" એ મંત્રના ધ્વનિથી ભરી દેજો.

વિ. સ. ૧૯૮૮માં મુનિ શ્રી માહનલાલજના પણ દેહાંત થયા.

પ્રભુષ્રી ચાતુર્માસ આશ્રમમાં કરતા, અને આકીના સમયમાં કેટલાક વખત વિહાર કરતા. દેહતાં દુરસ્તી સારી ન હાેવા છતાં તે વિશે તેઓ બેફિકર રહેતા. તેમને સદાય શ્રીમદનું જ રટણ રહેતું. પાતાની આંતરિક સ્થિતિ વિશે તેમણે એક જ વાકચમાં બતાવ્યું છે કે:—

"મરણ આવા, અશાતા આવા, સુખ આવા, દુઃખ આવા, પણ તે મારા ધર્મ નથી. મારા ધર્મ તો જાણવું, દેખવું અને સ્થિર થવું એ છે. બીજું બધું પુદ્દગલ, પુદ્દગલ અને પુદ્દગલ. ચકરી ચઢે, બેલાન થઈ જવાય, અને શાસ ચઢે એ બધું દેહથી જુદા થઈ ને બેઠા બેઠા જેવાની મજા પડે છે." દર

આમ નિઃસ્પૃહી થઈ તેઓ મરણની તૈયારી કરીને બેઠા હતા. વિ. સં. ૧૯૯૨ના વૈશાખ સુદ ૮ના રાજ તેમણે આ નશ્વર દેહ અગાસ આશ્રમમાં જ છાડચો. તેમના લાંબા આયુષ્યમાં તેમણે બીજા અનેક જ્વાને શ્રીમદ્ની સાચી આંજખ કરાવી હતી. તેમના એ ઉપદેશ સાંભળનાર અનેક વ્યક્તિઓ આજે પણ અગાસ આશ્રમમાં રહી, તેમની આત્રાએ ચાલી પાતાનું આત્મશ્રેય સાધી રહી છે.

પ્રભુષ્ત્રીના પત્રો, ઉપદેશ વગેરે વાંચીએ છીએ ત્યારે જ આપણને ખ્યાલ આવે છે કે તેમના જીવનમાં શ્રીમદ્દ કેટલે બધે અ'શે વણાઈ ગયા હતા. ભાગ્યે જ કાઈ પત્ર એવા જોવા મળે છે કે જેમાં શ્રીમદ્દનાં ગુણગાન ન હાય, કે એમના ઉપકારના ઉત્લેખ ન હાય. શ્રીમદ્દ પ્રત્યેની અનન્ય ભક્તિને લીધે તેમનું ધ્યેય લાકાને શ્રીમદ્દની ઓળખાણ કરાવવાનું જ બની ગયું હતું. તેમની ગુરુભક્તિ બતાવતાં નીચેનાં વચના જુઓ; વિ. સં. ૧૯૭૬ના એક પત્રમાં સનાવદથી તેમણે લખ્યું છે કે:—

" ગુરુભક્તિમાં ગુરુના ગુણગ્રામથી કર્મની કેાડ ખપે છે છ, તે કર્તવ્ય છે છ... હે ! પ્રભુ, અમે તેા આ યથાતથ્ય સદ્દગુરુના ભક્તના દાસના દાસ છીએ અને તે

કર. " ઉપદેશામૃત " — ઉપદેશસંત્રહ-૨, ષૃ. ૨૫૮.

સદ્દગુરુ યથાતથ્યની ભક્તિ જે કરે છે તેને નમસ્કાર કરે છે છે. હે પ્રભુ! આપ સર્વના જાણવામાં છે કે શ્રીમદ સદ્દગુરુ રાજચંદ્ર પ્રભુના આ એક ક્ષન શિષ્ય છે છે. "દે લિ. સ. ૧૯૭૭ના ચૈત્ર સુદના એક પત્રમાં તેમણે લખ્યું છે કે :—

" નરમગરમ શરીર પ્રકૃતિ સંજોગે, વૃદ્ધ અવસ્થાએ તથા ઉદયકર્મને લઇ ને રાગ, વ્યાધિ, વેદની આવે તે સમલાવે, દેવાધિદેવ પરમકૃપાળુ સદ્દગુરુદેવના શરણથી, ભાગવાય તેવી ઇચ્છાએ વર્તવું થાય છે જી...પરમકૃપાળુ શ્રી સદ્દગુરુ દેવાધિદેવ શ્રી પ્રભુની છળી હૃદયમ દિરમાં રથાપી, ખડી કરી, મનને ત્યાં જ પરાવી, પરમ શુદ્ધ ગ્રેતન્યનું નિવાસધામ એવા જે સદ્દગુરુદેવના પવિત્ર દેહ તેનું વીતરાગભાવે ધ્યાન કરવાથી, સ્મરણ કરવાથી વાર વાર યાદ કરવાથી પણ જીવ પરમ શાંત દશાને પામે છે તે ભૂલવા યાગ્ય નથી. તે વિષેનો બાધ દેવાધિદેવ સદ્દગુરુના મુખમાંથી થયેલ તે હૃદયને વિષે ધારી રાખેલ છે, તે આજે પરમાથ હેતુ જાણી, અતરમાં કાઈ પ્રકારે સ્વાર્થ કે અન્ય ભાવના હેતુએ નહિ, એમ વિચારી આપને અત્રે પત્ર દ્વારા સરલ ભાવે જાહેર કર્યું છે જી. " દ્વ

આમ શ્રી લલ્લુઝ મહારાજે શ્રીમદ્દના મહિમા ઘણી જગ્યાએ વર્ણવ્યા છે. તેમાં પણ તેમણે આપેલા મ'ત્ર "સહજાત્મરવરૂપ પરમગુરુ"નું માહાત્મ્ય તા ઘણું જ બતાવ્યું છે. તેના સ્મરણથી કરાહા કર્મ ખપી જાય છે તેમ તેમણે બતાવ્યું છે.

"જેમ અને તેમ શાંતિભાવે "સહજાત્મસ્વરૂપ પરમગુરુ" નામના મંત્રના જાપ કરતા રહેવું. <sup>??૬પ</sup>

એવી ભક્ષામણું ઘણા પત્રામાં આપણને જેવા મળે છે. શ્રીમફે મુનિને તે મંત્ર આપ્યા ત્યારે મુનિએ તે મંત્રની રાતદિવસ અખંડ ધૂન ચક્ષાવેલી. પણ તેમાં તેમને વિકલ્પ આવતો કે—"હજુ કેમ કંઈ જણાતું નથી ? આત્મા હોય તો કંઈક દેખાય ને ?" પછી તેમણે એ વાત શ્રીમફને કહી. શ્રીમફે કહ્યું, "કંઈ નહિ, હજી જારી રાખા." તે વચનમાં શ્રહા કરી, અને તે જારી રાખ્યા. પરિણામે સમય પાકતાં તેમને જ્ઞાન થયું. અને તે પછીથી એ મંત્રનું માહાત્મ્ય સર્વને બતાવ્યું. કંદ

પ્રભુશ્રીને કેટલીક લખ્ધિએ પણ પ્રાપ્ત થઈ હતી. તે વિષે તેઓ વિ. સં. ૧૯૭૨ના ભાદરવા વદ ૮ના એક પત્રમાં લખે છે કે:—

"અનંત શક્તિ છે, સિહિએા છે, પૂર્વભવ પણ જણાય છે, આનંદ આનંદ વતે છે, એક જ શ્રહાથી! કહ્યું-લખ્યું જતું નથી. આપના ચિત્તને શાંતિ થવાના હેતુ જાણી જણાવ્યું છે. કાેઈને જણાવવાની જરૂર નથી." દુ

તેમણે આ લખ્ધિના કચારેય ઉપયોગ કર્યો ન હતા.

કુલ. " ઉપદેશામૃત ", પત્રાવલી-૪૨

કુ૪. એજન, પત્રાવલી<del>~</del>કુ૦.

**૧૫. એજન, પત્રાવલી–૭૧.** 

૬૬. એજન, ઉપદેશ સંગ્રહ—ર પૃ. ૨**પ**૯.

૬૭. ઐજન, પત્રાવલી–૨૮.

આમ શ્રી લલ્લુઝ મહારાજમાં શ્રીમદ્રના સમાગમથી કેટલાક આંતરિક ગુણા ખીલ્યા હતા. તેને લીધે તેઓ પ્રાપ્ત પરિષહ સામે સમતા રાખી શકતા, આત્મરવર્ષમાં રહેવા અસ'ગ બની શકતા તથા પૂર્ણ પ્રેમથી શ્રીમદ્રની ભક્તિ પણ કરતા. લોકોની કનડગત સામે પણ સાચે માગે ચાલવાની દઢતા તેમણે કેળવી હતી. વળી, સર્વ ઝવ શ્રીમદ્રને આળખે, પૂરુ અને પાતાના આત્માનું કલ્યાણ કરે એવી કરુણાભાવના પણ તેમના હૃદયમાં સતત રહેતી હતી.

શ્રીમદ્દના સમાગમથી શ્રી લલ્લુજ મહારાજના વ્યક્તિત્વમાં એટલા બધા ફેરફાર થઈ ગયા હતા, તેઓ એટલા બધા શ્રીમદ્દમય બની ગયા હતા કે તેમના વિના મુનિની કલ્પના પણ કરવી અઘરી બની જાય. એને લીધે મુનિનાં પત્રો, વચના, ઉપદેશ વગેરમાં શ્રીમદ્દનાં લખાણની, વિચારની, ઉપદેશની છાપ આવે તે સ્વાભાવિક છે. તેવા બે-ત્રણ નમૂના જુઓ. વિ. સં. ૧૯૫૮માં મુનિ દેવકરણજીના દેહાત્સર્ગ થયા તે વખતે શ્રી લક્ષ્મીચંદજ આદિ મુનિઓને શ્રી લલ્લુજ મહારાજે લખ્યું હતું કે:—

" મુનિવર શ્રી દેવકીર્જુ અતમાર્થા, માેક્ષઅભિલાષી હતા. તેમને આત્મસ્વરૂપના લક્ષ લેવાની ઇચ્છા હતી, તે ગુરુગમથી મળી હતી. વળી, અશુભ વૃત્તિના અભાવ કરી શુભ વૃત્તિ રાખવામાં પુરુષાર્થ કરવાની ઇચ્છાએ તે લક્ષમાં લેતા હતા. ઘન્ય છે તેવા આત્માને! તે આત્મપરિણામી થઇ વર્તતા આત્મા પ્રત્યે નમસ્કાર હા ! નમસ્કાર હા !" વગેરે. દ

આ આખા પત્ર તથા અન્ય પત્રા વાંચતાં શ્રીમદ્દનાં લખાણની છાપ મુનિ પર હતી તે રપષ્ટ સમજાય છે. સાથે સાથે ઘણા પત્રામાં શ્રીમદ્દનાં વચનાના ઉલ્લેખ પણ જોવા મળે છે. આ પત્રમાં જ શ્રીમદ્દનાં બે વચના મુનિએ ટાંકર્યા છે; જેમ કે:—

" દેહ પ્રત્યે જેવા વસ્ત્રના સંખ'ધ છે, તેવા દેહ પ્રત્યે જેણે આત્માના સંખ'ધ દીંઠા છે, અબહ! ૨૫૯ આત્મા જેણે અનુભવ્યા છે તે મહત્ પુરુષને જીવન અને મરણ બ'ને સમાન છે." દેલ

શ્રી લલ્લુઝ મુનિના એક પત્રમાં નીચેતું વચન મળે છે:—

"બીજું કંઈ શાધ મા. એક સત્પુરુષ પ્રત્યે એક નિષ્ઠાએ તેના વિજોગમાં પણ સર્વ યાગ અપંણ કરી આત્મજાગૃતિમાં અખંડ રહ્યા છે, તેની આત્રાએ યથાઈ સ્વરૂપ જાણ્યું છે, શ્રહ્યું છે, વેદ્ધું છે, વેદ્દે છે, ત્રિકાળ તે જ છે, તે યથાતથ્ય સ્વરૂપ જાણનારની પ્રતીતિ કર્તવ્ય છે. "હવ

આ વચનમાં શ્રીમદ્દના નીચેના વચનની સ્પષ્ટ છાય આપણને જેવા મળે છે:--

૬૮. " ઉપદેશામૃત ", પૃ. પ. પત્રાવલી–૬૦

**૧૯. એજન, પૃ. ૭૦.** 

૭૦. એજન, પૃ. ૧. પત્રાવલી-૫

" બીજુ' કંઈ શાધ મા. માત્ર એક સત્પુરુષને શાધીને તેનાં ચરણુકમળમાં સર્વભાવ અર્પણ કરી દઈ વર્ત્યો જા. પછી જે માક્ષ ન મળે તેા મારી પાસેથી લેજો." હ

શ્રીમદ્ની મુનિ પર આટલી અધી અસર થવાનું મુખ્ય કારેલું મુનિની શ્રીમદ્ પ્રત્યેની અનન્ય ભક્તિ હતી. વિ. સં. ૧૯૭૨માં પાતાની વિકટ પરિસ્થિતિમાં શ્રીમદ્રના શરેલુથી ઘણી શાંતિ હતી, તે જણાવતાં તેમણે લખ્યું હતું કે:—

"આપ અમારા વિશે ચિંતા કરશા નહિ. સફગુરુ પરમકૃપાળ ચાંગીન્દ્ર પ્રભુનું શર્ણું છે તેને કશી વાતની કમી નથી. સર્વ વસ્તુ તેને મળી આવી છે. સફગુરુની કૃપાદિષ્ટ એ જ કલ્યાલુ, સત્પુરુષની સર્વ ઇચ્છા પ્રશંસવામાં કલ્યાલું છે, એ જ અમને આનંદ છે! અત્યાનંક છે! "<sup>૭</sup>ર

આમ આપેલું જોઈએ તો મુનિશ્રી લલ્લુજનું જીવન શ્રીમદ્રના સમાગમ પછી શ્રીમદ્રમય ળની ગયું હતું. અને રોષ જીવન તેમલે તેમની ભક્તિ કરવામાં જ ગાળ્યું હતું. આના બીજે પર આપણને એ લાભ થયા કે તત્ત્વવિચારણાને લગતા, ચિંતનપ્રેરક તથા મુનિના આચાર દર્શાવતા ઘણા પત્રા શ્રીમદ્દે મુનિન લખેલા, તે આપણને પ્રાપ્ત થાય છે.

શ્રીમદ્દે મુનિ પર લખેલા લગભગ ૩૩ જેટલા પત્રો હાલ મળે છે. તેમાં માટા ભાગના પત્રા વિસ્તારવાળા છે. આવા પત્રા સાભાગભાઈ અને મુનિ સિવાય કાઈને લખાયેલા જેવા મળતા નથી.

આ પત્રામાં શ્રીમદ્રે મુનિન સૂત્રકૃતાંગ, ઉત્તરાધ્યયન, યાગવાશિક, આચારાંગસૂત્ર, કાસબાધ, માક્ષમાર્ગપ્રકાશક, શાંતસુધારસ, યાગદિષ્ટિસમુવ્યય, કર્મશ્રંથ, ગામ્મટસાર, યાગપ્રદીપ, કાર્ત્તિ કેયાનુપ્રેક્ષા, પદ્મન દી પ'ચિવ શતિ વગેરે શ્ર'થા વાંચવાની ભલામણ વાર'વાર કરી હતી. તેમાં પણ સૂત્રકૃતાંગ, ઉત્તરાધ્યયન વગેરે પર વિશેષ ભાર મૂકથો હતા.

આ પત્રામાં મુનિના આચાર વિષેની સૂક્ષ્મ શાસ્ત્રીય છણાવટ પણ કેટલીક વાર જેવા મળે છે. જે વખતે લોકો મુનિ વિરુદ્ધ થયા હતા, તે સંજોગામાં મુનિએ કઈ રીતે વર્તવું તે જણાવવા આ પત્રા લખાયેલા છે. મુનિન પત્ર લખવાની છટ, પંચમહાવતી અગત્ય, વ્યાખ્યાન કઈ રીતે કરવું વગેરે વિષે આ પત્રામાં જણાવ્યું છે. ઉ

આમ મુનિશ્રી પર લખાયેલા પત્રામાં લંગવાચન વિષે સમજણ, કેટલાક લંગો વિષેના શ્રીમદ્રના અભિપ્રાય, મુનિના આચરણ વિષેતું માર્ગદર્શન, આનંદઘનજ, યશાવિજયજી આદિ કવિઓાનાં પદામાંથી અવતરણા, અન્ય લંગાંથી અવતરણા, શ્રીમદ્રની આંતરિક સ્થિતિના પરિચય વગેરે જેવા મળે છે. પણ તેમાં જે વિષય સૌથી મહત્ત્વના ભાગ રાકે છે, તે તા છે, આતમા વિષેની તાત્ત્વિક વિચારણા.

હત્ર. " બ્રાંમદ્ રાજ્ય' છે", અગાસ આવૃત્તિ, આંક, હદ

૭૨. " ઉપદેશામૃત ", પૃ. ૧૧. પત્રાવલી⊶૧૭

૭૩. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'', અગાસ આવૃત્તિ, જુઆ પત્રાંક : ૨૦૭, ૫૦૧, ૭૧૬ વગેર.

છત્રનું કર્તવ્ય, જ્ઞાનીના માર્ગ, તે માર્ગની સરળતા તથા દુર્લાભતા, સત્સંગનું માહાત્મ્ય, માર્ગપ્રાપ્તિ, ગુરુલક્તિ, વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ, આત્માના ગુણા, મુમુક્ષનાં લક્ષણા, ત્યાગની અગત્ય વગેરે વિશેની સમજણ આ પત્રાના મહત્ત્વના ભાગ રાકે છે. આ ખધી સમજણ આપવાના તેમના હેતુઓમાં વૈરાગ્યની વૃદ્ધિ કરાવવી, રાગદ્વેષરહિત દશા અપાવવી, પંચનહાલતની દઢતા કરાવવી, સ્વછંદ અને પ્રતિબંધ એ બે બંધન ટાળવાં, મતમતાંતરના ત્યાગ કરાવવા, આત્મભાવ વધારવા, વગેરે હતા. તે આ પત્રા વાંચતાં જણાશે.

આવા સુંદર હેલુથી લખાયેલા પત્રોમાં આપણને વિવિધ પ્રકારનાં નમસ્કાર-વચના, સુવાકચો, ખાલવચના વગેર જાવા મળે છે. ઉદાહરણ તરીકે :—

'' શ્રી જિન વીતરાગ દ્રવ્ય – ભાવ સંચાગથી કરી ફરી છુટવાની ભલામણ કહી છે, અને તે સંચાગના વિશ્વાસ પરમજ્ઞાનીને પણ કર્તવ્ય નથી, એવા અખ'ડ માર્ગ કહ્યો છે, તે શ્રી જિન વીતરાગના ચરણુકમળ પ્રત્યે અત્ય'ત ભક્તિથી નમસ્કાર." જ

"અનંત વાર દેહને અર્થ આતમા ગાળ્યા છે. જે દેહ આત્માને અર્થ ગળાશે તે દેહ આત્મવિચાર જન્મ પામવા યાગ્ય જાણી, સર્વ દેહાર્થની કલ્પના છાડી દઈ, એકમાત્ર આત્માર્થમાં જ તેના ઉપયાગ કરવા, એવા મુમુક્ષુભવને અવશ્ય નિશ્ચય જોઈએ." જ્પ

આમ શ્રીમેક પ્રત્યક્ષ તેમ જ પત્રાદિ દ્વારા પરાક્ષ બાંધ આપીને શ્રી લક્લુજી મહારાજને મૂળમાર્ગ પામવાના યથાર્થ રસ્તા ચીંધ્યા હતા. અને મુનિએ પણ તેમની આજ્ઞા અનુસાર ચાલીને સમ્યગ્જ્ઞાન અને સંત – અવસ્થા જેવી દુર્લભ વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી હતી. મુનિન આતમાનુભવ કરાવવામાં શ્રીમદ્દના ફાળા કંઈ નાનાસૂના ન હતા! તેના પરિણામે તેમનામાં શ્રીમદ્દ પ્રતિની અનન્ય ભક્તિ જન્મી હતી. તેમનામાં ખીલતા જતા આ ગુણોને લીધે શ્રીમદ્દને તેમના માટે એટલા બધા પ્રમાદભાવ આવતા હતા કે તેઓ તેમને "ચાથા આરાની વાનગી" કે "ચાથા આરાના મુનિ" તરીકે આંળખાવતા હતા!

### શ્રીમદ્ અને શ્રી સાભાગભાઈ

સાયલાનિવાસી શ્રી સાભાગભાઈના પિતા શ્રી લલ્લુભાઈ લી'બડીમાં કારભારું કરતા હતા. રાજખટપટ અંગે કારભારું જતાં શ્રી લલ્લુભાઈ સાયલા આવી વસ્યા. સાયલામાં તેમણે સારી આર્થિક સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી. પણ ચંચળ લક્ષ્મી ચાલી જતાં તેમને આર્થિક મુશ્કેલી-ઓનો સમય આવ્યા અને તે દૂર કરવાની ચિંતામાં તેઓ પડી ગયા.

એ અરસામાં મારવાડના સાધુએા મંત્રવિદ્યામાં કુશળ ગણાતા હતા. તેવા કાેઈ સાધુને પ્રસન્ન કરીને, લક્ષ્મી સંબ'ધી ચિ'તા દ્વર કરવાની ઇચ્છાથી શ્રી લલ્લુભાઈ મારવાડ ગયા. તેમને

હજ. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક, ૫૮૮ હપ. એજન, આંક, હે૧૯

રતલામમાં એક પ્રખ્યાત સાધુના પરિચય થયા. તે સાધુની ખૂબ સેવા કરી શ્રી લલ્લુભાઈએ તેમને પ્રસન્ન કર્યા. તે પછી યોગ્ય સમય જોઈ તેમણે સાધુ પાસે પાતાની આર્થિક સ્થિતિ સુધરે તે માટે કંઈક ઉપાય બતાવવાની વિનંતિ કરી. પણ તે અધ્યાતમપ્રેમી સાધુએ શ્રી લલ્લુભાઈને ઠપેકા આપ્યો કે એમના જેવા વિચક્ષણ પુરુષે ત્યાગી પાસે આત્માને બદ્દલે માયાની વાત કરવી તે ઘણું જ અઘિદત ગણાય. સાધુના અભિપ્રાય સમજી જઈ શ્રી લલ્લુભાઈએ પાતે કરેલી ભૂલ બદલ ક્ષમા માગી, અને આત્માર્થ માટે કંઈક આપવા જણાવ્યું. તેમના ઉપર કૃપા કરી તે સાધુએ તેમને "બીજજ્ઞાન"ના મંત્ર આપ્યા, અને વિશેષમાં જણાવ્યું કે કેઇક લાયક વ્યક્તિ જણાય તો તેને પણ એ મંત્ર અતાવવા.

સાયલા આવ્યા પછી શ્રી **લ**લ્લુભાઈ એ મ'ત્ર પાતાના પુત્ર શ્રી સાભાગભાઈ ને આપ્યા, અને તે મ'ત્ર બીજી કાઈ યાગ્ય વ્યક્તિને પણ આપવા જણાવ્યું. એ મ'ત્ર પામી શ્રી સાભાગભાઈ પ્રસન્ન થયા.

તે પછી થાડા સમયમાં શ્રી સાભાગભાઈ ને તેમના કામકાજ અંગે મારબી જવાનું થયું. તે વખતે શ્રીમદ પણ ધારબી આવ્યા હતા, તે સમાચાર શ્રી સાભાગભાઈ ને મળ્યા. શ્રીમદ્રની કવિ તરીકેની, અવધાની તરીકેની તથા અદ્દસત સ્મરણશક્તિ ધરાવનાર વ્યક્તિ તરીકેની પ્રયાતિ શ્રી સાભાગભાઈ એ સાંભળી હતી. તેથી યાગ્ય વ્યક્તિ જાણી તેમને " બીજજ્ઞાન "ના મંત્ર આપવાની ઇચ્છા શ્રી સાભાગભાઈ ને થઈ. પાતાની ઇચ્છા બાબત તેમણે તેમના પિતાશ્રીની સંમતિ માગી, જે શ્રી લલ્લુભાઈ એ સહર્ષ આપી. તે પછી વિ. સં. ૧૯૪૬ના પ્રથમ ભાદરવા માસમાં શ્રી સાભાગભાઈ મારબી ગયા.

મારળીમાં શ્રી સાભાગભાઈ "બીજજ્ઞાન"ના મંત્ર આપવા શ્રીમદ્દન ળવા ગયા. શ્રીમદ્દે તેમને અતિથિસત્કાર તરીકે નામ દઈ છાલાવ્યા. તેથી તેમને ખૂબ જ આશ્વર્ય થયું કે, "જેમને હું પહેલાં મળ્યા નથી, જેમને મારા આવવાના સમાચાર માકલાવ્યા નથી, તે મને નામ દઈ કઈ રીતે છાલાવી શકે ?" એ આશ્વર્ય માંથી શ્રી સાભાગભાઈ મુક્ત થાય તે પહેલાં તો શ્રીમદ્દે તેમને જણાવ્યું કે " આ ગલ્લામાં એક કાપલી છે તે કાઢીને વાંચા." શ્રી સાભાગભાઈ એ કાપલી વાંચી ને એથી પણ વિશેષ આશ્વર્ય અનુભવ્યું, કારણ કે એ કાપલીમાં શ્રી સાભાગભાઈ એ આપવા ધારેલા બીજજ્ઞાનના મંત્ર લખેલા હતા. એ અનુભવ પરથી તેમને શ્રીમદ્દની જ્ઞાની તરીકેની પ્રતીતિ થઈ. શ્રીમદ્દના જ્ઞાનની વિશેષ પરીક્ષા કરવા શ્રી સાભાગભાઈ એ તેમને પ્રશ્ન કર્યો કે, " સાયલામાં અમારા ઘરનું બારણું કઈ દિશામાં છે?" શ્રીમદ્દે અંતર્જ્ઞાનથી યથાર્થ ઉત્તર આપ્યા, તેથી શ્રીમદ્દ પ્રતિ પૂજ્યભાવ થવાથી શ્રી સાભાગભાઈ એ તેમને ત્રણ વાર વ'દન કર્યાં. એ વખતે શ્રીમદ્દ અપૂર્વ સમાધિમાં લીન બન્યા હતા. તે પછી શ્રીમદ્દે તેમને "તરણા એ!યે ડુંગર રે, ડુંગર કાઈ દેખે નહિ" એ પદ સમજ્ઞવ્યું. આમ પહેલી જ મુલાકાતથી તેઓ બંને વચ્ચે પરસ્પર મૈત્રી પ્રગદી.

શ્રી સાલાગલાઈ શ્રીમદ્દ કરતાં વયમાં ૪૪ વર્ષ માટા હતા. એટલે કે વિ. સં. ૧૯૪૬માં, તેમના મેળાપ વખતે જ્યારે શ્રીમદ્દની ઉંમર ૨૩ વર્ષની હતી ત્યારે, શ્રી સાલાગલાઈની ઉંમર ૬૭ વર્ષની હતી. તેમ છતાં જ્ઞાનમાં પાતાનાથી આગળ વધેલા શ્રીમદ તરફ પૂજ્યભાવ રાખી નમસ્કાર કરવામાં શ્રી સાભાગભાઈ ને કદી આંચકા નહાતા આવ્યા, એટલી તેમની સરળતા હતી.

પ્રથમ સમાગમ પછી શ્રી સાભાગભાઈ સાયલા ગયા. થાડા દિવસ પછી તેમના પિતાશ્રીના દેહ છૂટી ગયા, તેથી કુટું બના નિર્વાહની ચિંતા તેમના શિરે આવી પડી. તે પછી પ્રથમ ભાદ્રપદ વદિ ૧૩ના રાજ "क्षणमण सङ्जन्म गतिरेका भिवत भगण वतरण नौका" એ શંકરાચાર્યના વચનને સમજાવતો પત્ર શ્રીમદ્ શ્રી સાભાગભાઈ ને લખે છે. અને તે પછી ત્રણ-ચાર દિવસે " આત્મવિવેકસ પન્ન ભાઈ શ્રી સાભાગભાઈ" એવું સંભાધન કરતા, પાતાની આંતરિક સ્થિતિ વર્ણવતા તથા બાધ આપતા એક લાંબા પત્ર શ્રીમદ્દે શ્રી સાભાગભાઈ ઉપર લખેલા. તે પછીથી તો તેમના પર લખાયેલી શ્રીમદ્રની એકધારી પત્રપર પરા જોવા મળે છે.

" શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર" શ્રંથમાં વિ. સં. ૧૯૪૬ના ભાદરવા માસથી શરૂ કરી વિ. સં. ૧૯૫૩ના જેઠ માસ સુધીમાં, એટલે કે શ્રીમદ્ અને શ્રી સાભાગભાઈના પ્રથમ મેળાપથી શરૂ કરી શ્રી સાભાગભાઈના અવસાન સુધીના સાત વર્ષના ગાળામાં, શ્રીમદ્ દ્વારા શ્રી સાભાગભાઈ ઉપર લખાયેલા લગભગ ૨૬૦ જેટલા પત્રો છપાયેલા છે. આ શ્રંથના પત્રોના કુલ જથ્થાના આ જથ્થા લગભગ ત્રીજા ભાગના થાય છે. વળી, આ પત્રોમાંના ઘણા પત્રો લંબાણપૂર્વક લખાયેલા છે, અને તેમાં શ્રીમદ્રે પાતાના અંતરની ઘણી ઘણી વાતા લખી છે. એ સર્વ વાંચતાં આપણને તેઓ અને વચ્ચેના ઘનિષ્ઠ સંબંધના ખ્યાલ આવે છે. અલબત્ત, આ ઘનિષ્ઠતા જેટલી પ્રત્યક્ષ મિલનથી થઈ હતી તેથી વિશેષ પત્ર દ્વારા થઈ હતી.

## શ્રીમદ્ તથા શ્રી સાભાગભાઇના પ્રત્યક્ષ સમાગમ

વિ. સં. ૧૯૪૬ના પ્રથમ ભાદરવા માસમાં મારબીમાં તેઓના પહેલો મેળાપ થયા, તે પછીનાં વર્ષોમાં તેઓ બંન સામાન્ય રીતે વર્ષમાં એકાદ વખત મળતા. અને તેમાં પણ શ્રીમદ્દ નિવૃત્તિ માટે ગુજરાતમાં જતા, ત્યારે તેમના મેળાપ વિશેષ થતા. આ ઉપરાંત શ્રી સાલાગભાઈ બે-ત્રણ વખત મુંબઈ આવ્યા હોય તેવા ઉલ્લેખ પણ મળે છે. પરંતુ તેમના આ સમાગમના સમય કથારેય પંદર દિવસથી લંબાયા હોય તેવું સામાન્ય રીતે જણાતું નથી.

કચ્છ નજીક અંજારમાં શ્રી સાભાગભાઈની દુકાન હતી, તેથી ત્યાં જતાં-આવતાં, જે શ્રીમદ્ એ અરસામાં મારળી કે વવાણિયામાં હાય તા શ્રી સાભાગભાઈ તેમની પાસે બેત્રણ દિવસ રાકાતા, સત્સંગના લાભ લેતા-દેતા. આ રીતે તેમણે વિ. સં. ૧૯૪૬, ૧૯૪૮ વગેરે વર્ષોમાં એકળીજાના મેળાપ કર્યો હતા. એ જ રીતે વિ. સં. ૧૯૫૨માં શ્રી સાભાગભાઈ મુંબઈમાં શ્રીમદ્ પાસે હોવાના ઉદલેખ મળે છે. આ સિવાય તા તેઓ ખંને દિવાળી કે પશુંષણ આસપાસ ગુજરાતનાં કાેઈ ગામામાં મળતા. તેમાં પણ વિ. સં. ૧૯૪૯થી વિ. સં. ૧૯૫૧ સુધીનાં ત્રણ વર્ષમાં બાદ્ય પ્રવૃત્તિની ઉપાધિને લઈને શ્રીમદ ધારી નિવૃત્તિ લઈ શક્યાન હતા, તેથી તે વર્ષામાં તેમના મેળાપ થયા હશે કે કેમ તે વિશે પ્રશ્ન થાય છે, કારણ કે એ સમયના પત્રામાં વિચાગની વાતા ઘણી વાંચવા મળે છે.

આ બધા મેળાપામાં વિ. સં. ૧૯૫૩ના માહ માસ પછી થયેલા તેમના મેળાપ સૌથી અગત્યના ગણી શકાય. આ અરસામાં શ્રીમદ્દે તેમને તથા ડુંગરશીભાઈને પાતાની સાથે ઇડર આવવા આમંત્રણ આપ્યું હતું. તે અનુસાર સાભાગભાઈ શ્રીમદ્દ સાથે વૈશાખ વદમાં ઇડર ગયા હતા. ત્યાં જેઠ સુદ બીજ સુધી તેઓ સાથે રહ્યા. અને એ અરસામાં "સમ્યક્ત્રાન"—" આત્મદશા" વર્ષમાન કરવાના અમૂલ્ય લહાવા શ્રી સાભાગભાઈને મળ્યા. આ તેમના છેલ્લા મેળાપ હતા, કારણ કે ઇડરથી આવ્યા પછી થાડા જ દિવસમાં, વિ. સં. ૧૯૫૩ના જેઠ વદ ૧૦ના રાજ સાભાગભાઈના દેહાંત થયા. આમ તેઓ ખને વચ્ચેના મિલનસમય બહુ અલ્પ હતા. તેથી તેઓ પત્ર દ્વારા જ સત્સંગ કરતા હતા.

# શ્રી કુંગરશીભાઇની અસરમાંથી મુક્તિ

સાયલામાં પાડાેશમાં જ રહેતા શ્રી ડુંગરશીભાઈ ગાેશળિયા નામના એક ભાઈ નાની વયથી જ શ્રી સાેભાગભાઈના મિત્ર હતા. તેઓ શ્રી સાેભાગભાઈ કરતાં પણ વયમાં માેટા હતા

શ્રી ડુંગરશીભાઇ ખુન્નિમાન તર્કવાદી હતા, ત્યારે શ્રી સાભાગભાઇ સરળ ભક્તિભાવી હતા. શ્રી ડુંગરશીભાઈ એ ચાગસાધના કરી કેટલાક અમતકારો સિન્દ કર્યા હતા. તે અમતકારો જોઈ શ્રી સાભાગભાઈ ને તેમના પ્રતિ શ્રન્દા થઈ હતી, તેથી તેઓ શ્રી ડુંગરશીભાઈની ઘણી અસર નીચે આવ્યા હતા.

વિ. સં. ૧૯૪૬માં શ્રીમદ્રના મેળાપ થયા પછી, શ્રી સાંભાગભાઈ ને શ્રીમદ્રની જ્ઞાના તરીકેની એ! ળખાલુ થતી ગઈ અને તે પછીના સમાગમ તથા પત્રવ્યવહારથી તેમની શ્રદ્ધા શ્રીમદ્રમાં વિશેષ દઢ અનતી ગઈ. પરિણામે શ્રી ડુંગરશીભાઈ પ્રતિની જ્ઞાની તરીકેની તેમની શ્રદ્ધા ઘટતી ગઈ. પરંતુ તેઓ અને વચ્ચેની મિત્રતા તો ચાલુ જ હતી. આથી શ્રીમદ્ તરકથી આવતા પત્રા તેઓ અને સાથે બેસીને વાંચતા તથા વિચારતા. શ્રી સાભાગભાઈ એ (પત્રો) વાંચ્યા પછી શ્રી ડુંગરશીભાઈ ને શ્રીમદ્રનું શરશું લેવા ઘણી વાર સમજાવતા તે વખતે શ્રી ડુંગરશીભાઈ ઘણી વાર તર્ક પૂર્ણ પ્રશ્નો ઉઠાવતા. કારણ કે તેમને વેદાંતમાં વિશેષ રસ અને શ્રદ્ધા હતાં. તેમ છતાં, તેઓ શ્રી સાભાગભાઈ સાથે શ્રીમદ્રના આવેલા પત્રા નિયમિત વાંચતા તથા વિચારતા, તેમ જ સંચાગ મળે ત્યારે, શ્રીમદ્રના પ્રત્યક્ષ સમાગમ વખતે, પાતાની આશંકા બાળત સમાધાન મેળવતા. તેમ જ કેટલીક વખત પત્રા ઢારા પણ તેઓ સમાધાન મેળવી લેતા.

ધીરે ધીરે પ્રત્યક્ષ તેમ જ પત્ર દ્વારા શ્રીમદ્દના સમાગમ વધતાં શ્રી ડુંગશીભાઈને પણ શ્રીમદ્ પ્રત્યે શ્રદ્ધા થઈ. અને તેઓ પણ તેમનું શરણું લેતા ગયા. આ બધું થવામાં મુખ્ય દ્વાળા શ્રી સાભાગભાઈના હતો, કારણ કે આ બે વ્યક્તિઓને સાંધનાર કડીરૂપ તેઓ હતા. શ્રી ડુંગરશીભાઈમાં આવતી જતી ચાગ્યતાના ખ્યાલ શ્રીમફને પણ હતો. તેથી જ્યારે શ્રી સાભાગભાઈને શ્રીમફે "આત્મસિદ્ધિ" વાંચવા તથા વિચારવા અર્થે માકલી ત્યારે તે વાંચવાની તથા તેના મુખપાઠ કરવાની અનુમતિ તેમણે શ્રી ડુંગરશીભાઈને પણ આપી હતી. એ વિષે શ્રીમફ આસા વિદ અમાસ, ૧૯૫૨ના રાજ, "આત્મસિદ્ધિ" લખાયા પછી ચોક દિવસે શ્રી સાભાગભાઈને લખે છે કે:—

"શ્રી ડુંગરને આત્મસિદિ મુખપાઠ કરવાની ઇચ્છા છે. તે માટે તે પ્રત તેમને આપવા વિશે પુછાવ્યું તો તેમ કરવામાં અડચણ નથી. શ્રી ડુંગરને એ શાસ મુખપાઠે કરવાની આજ્ઞા છે, પણ હાલ તેની બીજી પ્રત નહીં ઉતારતાં આ પ્રત છે તે ઉપરથી જ મુખપાઠે કરવા યાગ્ય છે, અને હાલ આ પ્રત તમે શ્રી ડુંગરને આપશો. તેમને જણાવશો કે મુખપાઠે કર્યા પછી પાછી આપશો, પણ બીએ ઉતારા કરશો નહિ. " હ

શ્રી સાભાગભાઈ, શ્રી લલ્લુજી મહારાજ, શ્રી અંગાલાલભાઈ અને શ્રી માણેકલાલ ક્ષેલાભાઈ એ ચાર જ વ્યક્તિએ માટે " આત્મસિદ્ધિ "ની નકલા કરવામાં આવી હતી. તેઓને પણ એ શાસ વિષે કાઈને ન જગ્રાવવા સૂચના હતી. તેમાં શ્રી ડુંગરશીભાઈ માટે શ્રીમદ્ આટલી છૂટ આપે તે ડુંગરશીભાઈની આધ્યાત્મિક યાગ્યતા ખતાવે છે; તે ઉપરાંત તેમનામાં કેટલું આંતરિક પરિવર્તન થ્યું હતું, તેનું પણ તે સૂચન કરે છે.

શ્રી ડુંગરશીભાઈ જેમ જેમ શ્રીમદનું શરણું સ્વીકારતા ગયા, તેમ તેમ ખાટી સિદ્ધિના મોહમાંથી છૂટતા ગયા. અને શ્રી સાભાગભાઈ તો પછીથી એ ચમત્કારની અસરથી સાવ મુક્ત થઈ ગયા હતા. તેના નિદે શ તેમણે વિ. સં. ૧૯૫૩ના જેઠ સુદ ૧૪ના રાજ શ્રીમદ્ પર લખેલા એક પત્રમાં કર્યો છે—

" ગાશિળયા વિશે જે કંઈ આસ્થા હતી તે બિલકુલ નીકળી ગઈ છે. તો હવે વખતાવખત બાધ આપવાના પત્રો આપની ઇચ્છા પ્રમાણે લખી મને માટી પાયરીએ ચડાવશા. " ઉષ્

શ્રી સાભાગભાઈ ને શ્રી ડુંગરશીભાઈની અસરમાંથી મુક્ત કરી સાચા માર્ગ બતાવનાર શ્રીમદ હતા. તેમ છતાં શ્રીમદે તેમને એવું કચારેય જણાવ્યું નહેાતું કે શ્રી ડુંગરશીભાઈ ખાટા છે, તેમના સંગ છાંડી દો. તેમણે તા આ કારણથી આમ કરવા જેવું છે, અને એ વિષે વિચારી યાગ્ય લાગે તો સ્વીકારજો, એમ જણાવ્યું હતું. તેથી શ્રી સાભાગભાઈ પાતે જ વિચારપૂર્વક શ્રી ડુંગરશીભાઈની અસરમાંથી ધીરે ધીરે મુક્ત થતા ગયા. શ્રીમદની એ નીતિનું પરિણામ એ આવ્યું કે શ્રી સાભાગભાઈ અને શ્રી ડુંગરશીભાઈની મૈત્રી અતૂટ રહી. મ'નેની શ્રીમદ્દ પ્રતિની શ્રહા વધી, એટલું જ નહિ, તેએ ખંને પરમાર્થમાર્ગમાં પણ ઠીક ઠીક આગળ વધ્યા. આમ માત્ર સાચા માર્ગ ચીંધવાથી અને કાઈ પ્રત્યે દ્વેષભાવ ન આણવાથી ઘણી રીતે તેઓને લાભ થયા.

૭૬. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૭૨૧.

૭૩. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર – જીવનકળા ", આવૃત્તિ ૫, પૃ. ૧૨૪.

## શ્રી સાભાગભાઇ ઉપર શ્રીમદૃની અસર

વિ. સ. ૧૯૪૬માં " બીજજ્ઞાન"ના મંત્ર આપવા જનાર શ્રી સાભાગભાઈ ને શ્રીમદ્દની આંતરિક શક્તિના અનુભવ થાય છે, અને પૂર્વના ઋણાનુભંધે તેઓ પ્રબળ આકર્ષણ અનુભવે છે. એ જ વર્ષમાં શ્રી સાભાગભાઈ ત્રલુ-ચાર વખત શ્રીમદ્દના પ્રત્યક્ષ પરિચય કરવાના લાભ મેળવી, તેમની આધ્યાત્મિક અસર નીચે આવે છે. અને શ્રીમદ્દ દ્વારા સાચા પરમાર્થમાર્ગ સમજાતાં તેઓ શ્રી ડુંગરશીભાઈની સિદ્ધિ અને ચમત્કારની અસરથી મુક્ત થાય છે.

શ્રીમદ્દને જ્ઞાની તરીકે સ્વીકારી, તેના શરે આવ્યા પછી શ્રી સાભાગભાઇની ધીરજની અને શ્રદ્ધાની કસાટી થાય તેવા કપરા સંજોગામાંથી તેમને પસાર થવું પડે છે. વિ. સં. ૧૯૪૬માં શ્રી સાભાગભાઇના પિતાશ્રીના દેહાંત થતાં કુટું બનિવાંહની જવાબદારી તેમના પર આવી પડી, અને તે પછી તેમની આર્થિક સ્થિતિ દિવસે દિવસે નળળી પડતી ગઈ. આથી એ ચિંતા પીડાકારક લાગતાં તેના કંઇક ઉપાય સૂચવવા તેઓ શ્રીમદ્દને લખતા. જે જે કમંના ઉદય આવે તે તે સમતાભાવે વેદી લેવા શ્રીમદ્દ તેમને બાધ આપતા. એ બાધ તથા તત્ત્વની વિચારણાથી તેમની ચિંતા થાડી ઉપશમતી, પણ વળી પાછું તેનું જેર વધતાં તેઓ શ્રીમદ્દને ચિંતામુદ્ધત કરવા જણાવતા. અને તેના ઉત્તરમાં શ્રીમદ્ પાતાની મુશ્કેલીઓના, પાતાની અંતરંગ સ્થિતિ વગેરેના ખ્યાલ આપી બધું સમતાભાવે સહન કરવાના અનુરાધ કરતા. આવી જાતના બાધ આપતાં શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૪૭ના જેઠ સુદ પૂનમે તેમને લખ્યું હતું કે:—

" વ્યવહારચિ'તાથી અકળામણુ આવતાં, સત્સ'ગના વિધાગથી કાઇ પ્રકારે શાંતિ નથી હોતી એમ આપે લખ્યું તે ચાગ્ય જ છે. તથાપિ વ્યવહારચિ'તાનું અકળામણ તો ચાગ્ય નથી. સર્વત્ર હસ્ઇચ્છા બળવાન છે. એ દઢ કરાવવા માટે હસ્એ આમ કર્યું છે, એમ આપે નિઃશ'કપણે સમજવું." "

વિ. સ. ૧૯૪૮ના એક પત્રમાં શ્રીમફે શ્રી સાભાગભાઈને લખ્યું છે કે :—

"સ'સારસ'ળ'ધી તમને જે ચિંતા છે, તે જેમ ઉદયમાં આવે તેમ વેદવી, સહન કરવી. એ ચિંતા થવાનું કારણ એવું કાેઈ કર્મ નથી કે જે ટાળવા માટે જ્ઞાની પુરુષને પ્રવૃત્તિ કરતાં બાધ ન આવે."—

"પ્રાણીમાત્ર પ્રાયે આહાર, પાણી પામી રહે છે. તો તમ જેવા પ્રાણીના કુટું ખને માટે તેથી વિપર્થય પરિણામ આવે એવું જે ધારવું તે ચાંચ જ નથી. કુટું ખની લાજ વારંવાર આડી આવી, જે આકુળતા આપે છે, તે ગમે તા રાખીએ અને ગમે તા ન રાખીએ તે ખંને સરખું જ છે, કેમ કે જેમાં પાતાનું નિરુપાયપણું રહ્યું તેમાં તા જે થાય તે ચાંગ્ય જ માનવું એ દર્ષિ સમ્યક્ છે." રહ્

૭૮. "શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૨૫૦ ૭૯. એજન. આંક ૩૨૨

શ્રીમદ્દે વાર'વાર આપેલા બાેધની અસર શ્રી સાભાગભાઈ પર કેવી થતી હતી તે વિશે શ્રીમદ્દના જ એક પત્ર પ્રકાશ પાંડે છે. તેમાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

"'માગી ખાઈને ગુજરાન ચલાવશું, પણ ખેદ નહિ પામીએ; જ્ઞાનના અનંત આનંદ આગળ તે દુઃખ તૃણુ માત્ર છે' આ ભાવાર્થનું જે વચન લખ્યું છે, તે વચનને અમારા નમસ્કાર હાં! એવું જે વચન તે ખરી જોગ્યતા વિના નીકળવું સંભવિત નથી." વ

શ્રી સાંભાગભાઈ એ શ્રીમદ્દના બાંધથી ખેદ ન પામવાના આત્મનિશ્ચય કર્યો, છતાં તેમને કર્માદય એવા વિષમ પ્રકારના હતા કે તેમને ખેદ વાર વાર થઇ જતા. અને શ્રીમદ્દ તેમને એ જ બાંધ કરીથી કરતા. પરિણામે શ્રી સાંભાગભાઈ કરીથી આત્મલક્ષ ભણી વળતા. અને કેટલીક વાર તે વિશે શ્રીમદ્દ કડક શબ્દોમાં પણ લખતા. – વિ. સં. ૧૯૪૮ના વૈશાખ માસમાં શ્રીમદ્દે તેમને લખ્યું હતું કે:—

" ઉદય આવેલા અંતરાય સમપરિણામે વેદવા યાગ્ય છે, વિષમપરિણામે વેદવા યાગ્ય નથી.

તમારી આજીવિકા સંખંધી સ્થિતિ ઘણા વખત થયાં જાણવામાં છે; એ પૂર્વ કર્મના યાગ છે...

ધીરજ ન રહે એવા પ્રકારની તમારી સ્થિતિ છે એમ જાણીએ છીએ, તેમ છતાં ધીરજમાં એક અ'શનું પણ ન્યૂનપહું ન થવા દેવું તે તમને કર્તવ્ય છે; અને એ યથાર્થ બાધ પામવાના મુખ્ય માર્ગ છે...

કાઈ પણ પ્રકારે ભવિષ્યના સાંસારિક વિચાર છાડી વર્ત માનમાં સમપણે પ્રવર્તવાને દઢ નિશ્ચય કરવા એ તમને ચાગ્ય છે; ભવિષ્યમાં જે થવા ચાગ્ય હશે, તે થશે, તે અનિવાર્ય છે, એમ ગણી પરમાર્થ-પુરુષાર્થ ભણી સન્મુખ થવું ચાગ્ય છે...

ઘણા વખત થયાં આજીવિકા અને લાકલજ્જાના ખેદ તમને અ'તરમાં ભેળા થયા છે. તે વિષે હવે તા નિર્ભયપણું જ અ'ગીકાર કરવું યાગ્ય છે. ક્રી કહીએ છીએ કે તે જ કર્તવ્ય છે

લજ્જા અને આજીવિકા મિથ્યા છે." વગેર.

કમેંદ્રય સમપરિભામે વેદવાના બાધ શ્રીમદ્ શ્રી સાભાગભાઈ ન કરતા, અને ત બાધ ધ્યાનમાં લઈ શ્રી સાભાગભાઈ પણ બને ત્યાં સુધી સમપરિભામ સાચવતા. કંઈક કરવા તેઓ શ્રીમદ્રને વીનવતા ખરા, પણ તેઓ જે સૂચવે તે જ શ્રી સાભાગભાઈ કરતા, તેથી કશું વિશેષ કરવા પ્રવૃત્ત થતા નહીં, એટલા દઢ વિશ્વાસ તેમણે શ્રીમદ્રમાં કેળવ્યા હતા. શ્રી ડુંગરશીભાઈના ચમત્કારના કે બીજા કાઈના ચમત્કારના તેમણે પાતાની વ્યાવહારિક મુશ્કેલી ઓછી કરવા માટે ઉપયોગ કર્યા ન હતા, એ જ શ્રીમદ્દની તેમના પરની પ્રબળ અસર સૂચવે છે.

૮૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૩૨૨

૮૧. એજન, આંક, ૩૭૪

ચારેક વર્ષ સુધી – લગભગ ૧૯૫૦ની સાલ સુધી – આવી ત'ગ પરિસ્થિતિ ભાગવ્યા પછી શ્રી સાભાગભાઈ ને ક'ઈક આર્થિક રાહત થઈ હતી. વિ. સ'. ૧૯૫૦માં પણ શ્રી સાભાગભાઈ ને શ્રીમદ્દે જણાવ્યું હતું કે:—

"આત્મામાં વિશેષ આકુળતા ન થાય તેમ રાખશા. જે થવા ચાગ્ય હશે તે થઈ રહેશે. અને આકુળતા કરતાં પણ જે થવાચાગ્ય હશે તે થશે, તેની સાથે આત્મા પણ અપરાધી થશે. "લ્સ

પરંતુ આ સમય સુધીમાં શ્રી સાભાગભાઈ ના શ્રીમદ સાથેના પરિથય ગાઢ થયા હતા, તેમના પ્રતિની શ્રહા પણ વિશેષ દઢ થઈ હતી, આથી તો તેઓ પરમાર્થમાર્ગમાં વિશેષ સ્થિરતા પામ્યા હતા. વિ. સં. ૧૯૫૧ પછી શ્રીમદ્દે શ્રી સાભાગભાઈ ને લખેલા પત્રામાં આવી સુશ્કેલીઓ ના નિદ્દેશ થયેલા જોવા મળતા નથી. વિ. સં. ૧૯૫૧ના માગશર માસમાં શ્રીમદ્દે શ્રી સાભાગભાઈ ને સકામ ભક્તિથી થતા ગેરલાભ જણાવતાં લખ્યું હતું કે:—

"પૂર્વે જાર્યું હતું અને સ્પષ્ટ પ્રતીતિ સ્વરૂપ હતું કે જ્ઞાનીપુરુષને સકામપણ ભજતાં આત્માને પ્રતિખ'ધ થાય છે, અને ઘણી વાર પરમાર્થ દર્ષિ મટી સ'સારાર્થ દર્ષિ થઈ જાય છે. જ્ઞાની પ્રત્યે એવી દર્ષિ થયે કરી સુલભળાધીપણું પામનું કઠણ પડે છે; એમ જાણી કાઈ પણ જીવ સઠામપણે સમાગમ ન કરે, એવા પ્રકારે વર્તવું થતું હતું. તમને તથા શ્રી ડુંગર વગેરેને આ માર્ગ સંબંધી અમે કહ્યું હતું. પણ અમારા બીજા ઉપદેશની પેઠ તહાળ તેનું ગહુવું કાઈ પ્રારુષ્ધયાગથી ને થતું. અમે જ્યારે તે વિષે ક'ઈ જણાવતા ત્યારે પૂર્વના જ્ઞાનીઓએ આચર્ધ છે. એવા પ્રકાર આદિથી પ્રત્યત્તર કહેવા જેવું થતું હતું. અમને તેથી ચિત્તમાં માટા ખેક થતા હતા કે આ સકામવૃત્તિ દુષમકાળને લીધે આવા સુસુક્ષુપુરુષને વિષે વતે છે, નહીં તો તેના સ્વપ્ને પણ સંભવ ન હાય. જોકે તે સકામવૃત્તિથી તમે પરમાર્થ દૃષ્ટિપણું વિસરી જાંગા એવા સંશય થતા નહોતા. પણ પ્રસંગાપાત્ત પરમાર્થદર્શિને શિથિલપણાના હેતુ થવાના સંભવ દેખાતા હતા; પણ તે કરતાં માટા ખેદ એ થતા હતા કે આ મુમુક્ષના કુટ બમાં સકામખુદ્ધિ વિશેષ થશે, અને પરમાર્થદૃષ્ટિ મટી જશે, અથવા ઉત્પન્ન થવાના સંભવ ટળી જશે, અને તેને લીધે બીજા પણ ઘણા જીવાને તે સ્થિતિ પરમાર્થ અપ્રાપ્તિમાં હતુભૂત થશે; વળી સકામપણે ભજનારની અમારાથી કંઈ વૃત્તિ શાંત કરવાનું બનવું કઠણ, તેથી સકામી જવાને પૂર્વાપર विराधभुद्धि થાય અથવા પરમાર્થ પૂજ્યભાવના ટળી જાય એવું જે જોયું હતું, તે વર્તમાનમાં ન થાય તે વિશેષ ઉપયોગ થવા સહેજ લખ્યું છે. ''દર

શ્રીમફે સેવેલા ભય તથા ચિંતા આ પછી ટળી ગયાં, શ્રી સાભાગભાઈએ જ્ઞાની પાસેથી સાંસારિક ફળની ઇચ્છા મૂકી ક્રીધી, અને માત્ર પરમાર્થદષ્ટિ જ રાખી શ્રીમફને સેવ્યા. તેનું ઉત્તમ પરિણામ આવ્યું. વિ. સં. ૧૯૫૩ના વૈશાખ માસમાં શ્રી સાભાગભાઈએ લગભગ ૨૦

૮૨. " શ્રીમદ્ રાજચંદ ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૪૯૮.

૮૩. એજન, આંક ૫૫૨.

દિવસ શ્રીમદ સાથે ગાળ્યા હતા. તેમાંના લગલગ ૧૦ દિવસ તેઓ ઇડરના પહાડામાં વસ્યા હતા. ત્યાં શ્રીમદે તેમને ઉત્તમ બાેધ આપ્યા હતા, જે ફળદાયી થયા હતા. તે વિષે શ્રી સાભાગભાઈએ વિ. સં. ૧૯૫૩ના જેઠ સુદ ૧૪ના રાજ એક પત્રમાં શ્રીમદ્રને લખ્યું હતું કે:—

"આ કાગળ છેલ્લા લખી જણાવું છું……હવે આ પામર સેવક ઉપર બધી રીતે કૃપાદિ રાખશાે……દંહ ને આત્મા જુદા છે. દેહ જડ છે, આત્મા ગ્રાતન્ય છે. તે ચેતનના ભાગ પ્રત્યક્ષ જુદા સમજમાં આવતા નહાતા, પણ દિન આઠ થયાં આપની કૃપાથી અનુભવગાંચરથી બેફાટ જુદા દેખાય છે. અને રાત – દિવસ આ ચૈતન્ય અને આ દેહ જુદા એમ આપની કૃપાદિ શી સહજ થઈ ગયું છે; એ આપને સહજ જણાવવા લખ્યું છે……વગર ભણ્યે, વગર શાસ્ત્ર વાંચ્યે, થાડા વખતમાં આપના બાધથી અર્થ વગેરેના ઘણા ખુલાસા થઈ ગયા છે. જે ખુલાસા પચીસ વર્ષે થાય એવા નહાતો તે થાડા વખતમાં આપની કૃપાથી થયા છે. જે

ઉપરના પત્રથી સ્પષ્ટ થાય છે કે શ્રી સાંભાગભાઈ ને સમ્યગ્દર્શન થયું હતું એટલું જ નહિ, આત્મદશા વિશેષ વર્ધમાન થઈ હતી. સમ્યગ્દર્શન થાય પછી વધુમાં વધુ પંદર ભવે મુક્તિ થાય છે, એવું શાસ્ત્રવચન છે. આમ શ્રી સાંભાગભાઈની ભવકિટ થતાં તેઓ સમીપમુક્તિગામી બન્યા હતા. આ બધું થવામાં શ્રીમદ્રની અસર મુખ્ય કારણુભૂત હતી, તેના સ્પષ્ટ સ્વીકાર શ્રી સાંભાગભાઈ એ ઉપરના પત્રમાં કરેલા જણાશે. તે પછી શ્રીમદ્ર સમાધિમરણ કઈ રીતે થાય તે જણાવતા ત્રણ પત્રા વિ. સં. ૧૯૫૩ના જેઠ માસમાં શ્રી સાંભાગભાઈ ને લખ્યા હતા, જે ત્રણે પત્રા કોઈ પણ મુમુક્ષુએ સમાધિમરણ માટે વિચારવા શ્રીએ છે. તેમાં શ્રી બનારસીદાસજીના "સમયસાર નાટક"માંથી કેટલાંક અવતરણે લઈ સમજાવ્યાં છે; આ અવતરણે સ્વભાવજાગૃતિ, અનુભવઉત્સાહદશા, સ્થિતિદશા, પરમપુરુષદશાવર્ણન વગેરેને લગતાં છે. આ ઉપરાંત દેહની અનિત્યતા અને અગત્ય ખતાવતાં જેઠ સુદ ૮ ના પત્રમાં શ્રીમદ્દે શ્રી સાંભાગભાઈ ને લખ્યું છે કે:—

'' પરમયાગી એવા શ્રી ઋષભદેવાદિ પુરુષા પણ જે દેહને રાખી શકયા નથી, તે દેહમાં એક વિશેષપણું રહ્યું છે તે એ કે, તેના સંબંધ વર્તે ત્યાં સુધીમાં જીવ અસંગપણું, નિર્મોહપણું કરી લઈ અબાધ્ય અનુભવસ્વરૂપ એવું નિજસ્વરૂપ જાણી, બીજા સર્વ ભાવ પ્રત્યેથી વ્યાવૃત્ત (છૂટા) થવું કે જેથી કરી જન્મમરણુના ફેરા ન રહે. તે દેહ છાડતી વખતે જેટલા અંશે અસંગપણું, નિર્મોહપણું, યથાર્થ સમરસપણું રહે છે તેટલું માક્ષપદ નજીક છે એમ પરમ જ્ઞાની પુરુષના નિશ્ચય છે. "લ્દ

"કંઈ પણ મન, વચન, કાયાના યાગથી અપરાધ થયા હાય, જાણતાં અથવા અજાણતાં, તે સર્વ વિનયપૂર્વક ખમાવું છું. ઘણા નમ્ર ભાવથી ખમાવું છું. "૯૭

૮૪. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર-છવનકળા ", આવૃત્તિ ૫, પૃ. ૧૨૪.

૮૫. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, પત્રાંક : ૭૦૯, ૭૮૦ અને ૭૮૧ ૮૬-૮૭. ઍજન, આક ૭૮૦.

શ્રીમદ્દે પર્શુષણપર્વ સિવાય આ રીતે ક્ષમાપના યાચતા પત્ર લખ્યા હાય તેમ બન્યું નથી. આ પહેલા જ એવા પત્ર મળે છે કે જેમાં તેમણે પર્શુષણપર્વ સિવાયના સમયે ક્ષમાપના ઇચ્છી હાય. આ પરથી એવું અનુમાન થાય છે કે શ્રીમદ્દને શ્રી સાભાગભાઈના અંતસમયના ખ્યાલ આવી ગયા હાવો જોઈએ. જો એમ ન હાય તા સમાધિમરણને લગતા તથા ક્ષમાપના ઇચ્છતા પત્રો લખવાનું કાઈ પ્રયોજન નહાતું. આ પત્ર લખાયા પછી થાડા જ દિવસમાં એટલે કે જેઠ વદ ૧૦ – ૧૯૫૩ના રાજ – શ્રી સાભાગભાઈનું સમાધિમરણ થયું એ પરથી ઉપરની માન્યતાને વિશેષ બળ મળે છે.

#### શ્રીમદ્ પર સાભાગભાઈની અસર

શ્રીમફન પણ પહેલી જ મુલાકાત વખતે શ્રી સાંભાગભાઈ પ્રતિ રાગ ઉપજ્યો હતા. તેમના સરળતા આદિ ગુણા જોઈ તેમના પ્રતિ શ્રીમફ વિશેષ આકર્ષાયા હતા, અને શ્રીમફના તેમના પ્રત્યેના એ રાગ દિવસે દિવસે વધતા ગયા હતા, — અલખત્ત, એ રાગ માત્ર પરમાર્થમાર્ગ પૂરતા મર્યાદિત હતા. પહેલા મેળાપ પછીના થાડા દિવસે લખાયેલા પત્રમાં જ તેમણે શ્રી સાંભાગભાઈના સત્સંગની ઇચ્છા દર્શાળી છે, વિ. સં. ૧૯૪૧ના ભાદરવા સુદ બીજના પત્રમાં તેમણે લખ્યું છે કે:—

"આપના સમાગમ અધિક કરીને ઇચ્છું છું; ઉપાધિમાં એ એક સારી વિશ્રાંતિ છે. "લ્લ

અને તેમની આ ઇચ્છા પછીથી પણ ચાલુ જ રહેલી જેવા મળે છે. શ્રીમદ્રની ઇચ્છા તાે એવી જ હતી કે શ્રો સાભાગભાઈના સમાગમ નિર'તર મળ્યા કરે તાે સારું. જુઓ તેમનાં આ વચના —

"સુધાની ધારા પછીનાં કેટલાંક દર્શન થયાં છે, અને જે અસ'ગતાની સાથે આપના સત્સ'ગ હાય તા છેવટનું પરિપૂર્ણ પ્રકાશે તેમ છે; કારણ કે તે ઘણું કરીને સર્વ પ્રકારે જાણ્યું છે. "લ્લ્લ્ — મહા સુદ ૯, ૧૯૪૭ના પત્રમાંથી.

" ઉદાસીનતા એાછી થવા આપે બે ત્રણ દિવસ અત્ર દર્શન દેવાની કૃપા બતાવી, પણ તે ઉદાસીનતા બે ત્રણ દિવસના દર્શનલાભે ટળે તેમ નથી. પરમાર્થ ઉદાસીનતા છે. ઈચર નિરંતરના દર્શનલાભ આપે તેમ કરા તા પધારવું નહીં તા હાલ નહીં." "

" હરિકૃપાથી અમે પરમ પ્રસન્ન પદમાં છીએ. તમારા સત્સંગ નિરંતર ઇચ્છીએ છીએ. "લ્ય — અષાઢ સુદ ૧૩; ૧૯૪૭ના પત્રમાંથી.

૮૮-૮૯. " શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૧૩૩–૧૯૭ ૯૦. એજન, આંક ૨૧૯. - ૯૧. એજન, આંક ૨૫૫.

" સત્સ'ગ થવાના પ્રસ'ગ ઇચ્છીએ છીએ, પણ ઉપાધિયાગના જે ઉદય તે પણ વેદવા વિના ઉપાય નથી. ચિત્ત ઘણી વાર તમ પ્રત્યે રહ્યા કરે છે. "લ્ર

– ચૈત્ર વદ ૫, ૧૯૪૮ના પત્રમાંથી.

" તમારા સત્સ'ગને વિશે અત્ય'ત રુચિ રહે છે, તથાપિ તે પ્રસ'ગ થવા હાલ તા 'નિર્જાળ' થઈ શ્રી 'હરિને' હાથ સાંપીએ છીએ. "લ્૩

- જેઠ વદ અમાસ, ૧૯૪૮ના પત્રમાંથી.

શ્રી સાભાગભાઈ ના સમાગમ ઇચ્છતા શ્રીમદ્દનાં આવાં અનેક વચના તેમના પત્રોમાં લખાયેલાં જેવા મળે છે. શ્રી સાભાગભાઈ સિવાય કાઈ પણ મુમુસુ વિશે આ જાતની સત્સંગની ઇચ્છા સેવી હોય એવું શ્રીમદ્દની બાબતમાં જણાયું નથી. અન્ય મુમુસુઓની ઇચ્છાને માન આપી તેઓ તેમના સંગ કરતા, ત્યારે અહીં અંને પક્ષે સરખી ઉત્કૃષ્ટતા હતી તે જોઈ શકાય છે. આથી સત્સંગના લાભ આપવા બદલ ઘણી વાર શ્રીમદ્ તેમના આભાર પણ માનતા.

વિ. સ'. ૧૯૪૭ના ફાગણ સુદમાં શ્રીમદ્દે સાભાગભાઇ ને લખ્યું હતું કે:—

" અમને તમારા માટા આથ આ કાળમાં મળ્યા અને તેથી જ જિવાય છે. "લ્ક એ જ વર્ષના શ્રાવણ સુદમાં શ્રીમદ્દે લખ્યું છે કે:—

" તમે અમારે માટે જન્મ ધાર્યો હશે એમ લાગે છે. તમે અમારા અથાગ ઉપકારી છે. તમે અમને અમારી ઇચ્છાનું સુખ આપ્યું છે, તે માટે નમસ્કાર સિવાય બીજો શું અદલા વાળીએ ? "લ્પ

શ્રી સાભાગભાઈ નાે ઉપકાર શ્રીમદ્રના દિલમાં વરચા હતાે તે વિષે તેમની હસ્તનાંધમાં પણ જાણી શકાય છે, જુએક:---

" હે શ્રી સાભાગ! તારા સત્સમાગમના અનુગહથી આત્મદશાનું સમરણ થયું તે અર્થ તને નમસ્કાર હા ! "લ્ફ

શ્રીમફનાં ઉપર જેયાં તેવાં વચના પરથી ખ્યાલ આવે છે કે તેમની આંતરિક સ્થિતિ ઉચ્ચ કક્ષાએ પહોંચાડવામાં શ્રી સાભાગભાઈ ના ફાળા સૌથી વિશેષ હતા. તેમના ચાગમાં શ્રીમફને જાતિસ્મરણજ્ઞાનની વિશેષતા થઈ હતી. વળી, શ્રીમફનાં આ વચના વાંચતાં ખ્યાલ આવે છે કે શ્રી સોભાગભાઈ ના તેમના પરના ઉપકાર ઘણા માટા હોવો જોઈએ. પર'તુ આ ભવમાં એવા માટા ઉપકાર કાઈ હોય તેવું જણાતું નથી. અને તે જ કારણે શ્રીમફને તેમને માટે આવા અનુરાગ જન્મ્યા હશે. શ્રી સાભાગભાઈના અવસાન સંખ'યે લખાયેલાં શ્રીમફનાં નીચનાં વચના વિચારવા યાગ્ય છે:—

૯૨. " શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૩૫૭.

૯૩. એજન, આંક ૩૭૯ - ૯૪. એજન, આંક ૨૧૫

૯૫. એજન, આંક ૨૫૯ - ૯૬. એજન, હાથ નોંધ ૨ આંક ૨૦.

" આ ક્ષેત્રે આ કાળમાં શ્રી સાભાગ જેવા વિરક્ષા પુરુષ મળે એમ અમને વાર'વાર ભાસે છે. શ્રી સાભાગની સરળતા, પરમાર્થ સ'બ'ધી નિશ્ચય, મુમુક્ષુ પ્રત્યે ઉપકારકતા આદિ ગુણા વાર'વાર વિચારવા યાગ્ય છે. "લ્હ

" આર્ય સાભાગની અંતર ગદશા અને દેહમુક્ત સમયની દશા, હે મુનિઓ! તમારે વાર વાર અનુપ્રેક્ષા કરવા ચાગ્ય છે. "લ્લ વગેરે

આ બધાં વચના શ્રી સાેભાગભાઇની ઉચ્ચ અ'તર'ગદશાની સાક્ષી પૂરે છે. અને તે દશા માટે શ્રીમદ્રને ઘણું ઘણું માન હતું તે પણ અહીં જોઈ શકાય છે. આત્મકલ્યાણ કરવા માટે એવી અ'તર'ગદશા બહુ ઉપકારી નીવડે તેવી હાેવાથી, મુનિદશામાં રહેલા શ્રી લલ્લુઝ મહારાજ, શ્રી દેવકરણુઝ, શ્રી માેહનલાલઝ આદિને પણ તે દશા વાર'વાર વિચારવા યાેગ્ય શ્રીમદ્દે કહી છે.

શ્રીમદ્દને શ્રી સાંભાગભાઇની દશા વિશે ઘણું માન હતું, તે તેમના પત્રામાં વ્યક્ત થાય છે, એટલું જ નહિ, તેમને કરેલાં સંબાધનામાં પણ એ વિશેષતા નજરે ચડે છે. શ્રી સાંભાગભાઇ ને સંબાધન કરવા માટે તેમણે જેટલી વિવિધતા દાખવી છે, તેટલી બીજા કાઈના પત્રોમાં નથી. ઘણાના પત્રો તા સંબાધન વિના જ લખાયેલા જેવા મળે છે. એ જ પ્રમાણે શ્રી સાંભાગભાઈ પરના પત્રને અંતે શ્રીમદ્દે દસ્ક્ત પણ એટલી જ વિવિધતાથી કરેલ છે, તેમાંના કેટલાક નમૂના પરથી ખ્યાલ આવશે કે શ્રીમદ્દના હૃદયમાં શ્રી સાંભાગભાઈ માટે કેટલું બધું સ્થાન હતું. પત્ર લખવાની શરૂઆત થઈ તે વખતે શ્રીમદ્દ તેમને અહાલાવયુક્ત સંબાધન

૧. " આત્મવિવેકસ'પન્ન ભાઈ શ્રી સાભાગભાઈ"

આંક ૧૩૩

ર. " જીવનમુક્ત સૌભાગ્યમૂર્તિ સાભાગભાઈ"

१७६

3. "મહાભાગ્ય જીવનમુક્ત" આંક ૧૯૧ ૪. "પરમ વિશ્રામ સુભાગ્ય" ૨૮૨ પ. "સ્મરહીય મૂર્તિ સુભાગ્ય" આંક ૩૦૧ ૬. "હૃદયરૂપ શ્રી સુભાગ પ્રત્યે" ૩૩૪ પછી સમય જતાં વિ. સં. ૧૯૪૭ આસપાસથી જેવાં પોતાના સાથેના આંતરિક સંખધ વિશેષપછે બતાવતાં સંબાધના કરતા હતા. આ બધાં સંબાધનામાં પોતાને શ્રી સાભાગભાઈ કેવા લાગતા હતા તે વિશેના ખ્યાલ શ્રીમફે આપ્યા છે; તેમાં શ્રી સાભાગભાઈ ને માત્ર "સુભાગ" તરીકે સંબાધ છે. એથી પણ આગળ જતાં, શ્રી સાભાગભાઈની આંતરિક દશા વિશેષ સારી થતાં, શ્રીમફે લાંબાં, અનેક વિશેષણયુક્ત સંબાધના શ્રી સાભાગભાઈને કર્યા છે. જુઓ —

"સ્વસ્તિ શ્રી સાયલા ગ્રામ શુભસ્થાને સ્થિત, પરમાર્થના અખંડ નિશ્વરી, નિષ્કામ સ્વરૂપ...ના વાર વાર સ્મરણરૂપ, મુમુક્ષુ પુરુષોને અનન્ય પ્રેમે સેવન કરવા થાય, પરમ સરળ અને શાંતમૂર્તિ એવા શ્રી 'સુભાગ્ય,' તેમના પ્રત્યે" – આંક ૩૯૮, "સ્વસ્તિ શ્રી સાયલા શુભસ્થાને સ્થિત, મુમુક્ષુ જનને પરમ હિતસ્વી, સર્વ જીવ પ્રત્યે પરમાર્થ કરુણાદેષ્ટિ છે જેની એવા નિષ્કામ ભક્તિમાન શ્રી સુભાગ્ય પ્રત્યે" – આંક ૪૦૨. "ઉપકારશીલ શ્રી સોલાગ પ્રત્યે—" પપર. વગેરે.

૯૭. " શ્રામદ્ રાજ્યંદ્ર ", અગાસ આવૃત્તિ, આંક ૭૮૨.

૯૮. એજન, અાંક. ૭૮૬.

આમ લગભગ ૬૦ જેટલા પ્રકારનાં વિશિષ્ટ સંબાધના શ્રીમફે શ્રી સાેભાગભાઈ માટે યાજ્યાં છે.

પત્રની નીચે સહી કરતી વખતે શ્રીમદ્ મુખ્યત્વે શ્રી સાભાગભાઈ ને નમરકાર કરતા. બીજી વ્યક્તિએ ઉપરના પત્રોમાં નમરકાર કે દરક્ત બહુ એક પ્રમાણમાં જેવા મળે છે; ત્યારે શ્રી સાભાગભાઈ ઉપરના પત્રોમાં તે ન હોય તેવું ભાગ્યે જ જેવા મળે છે. તેઓ નમસ્કાર કરતા તેમાં પણ અનેક જાતની વિવિધતા રહેલી હતી. ઉદા.

"राययं हना प्रश्नाम", "आज्ञां ित राययं हना ह उवत", "अिलन्न शिधमयना प्रश्नाम", "सत्स्व३५ पूर्व ह नमरहार", "आत्मप्रहेश समस्थितिओ नमरहार", "प्रेमलिक्तिओ नमरहार" विविध प्रहारनां नमरहार सही हरवानी क्रायाओ जेवा मणे छे; तो हैटलीह वणत "आत्मरव३५ना यथाये। व्याये। यथाये। व्याये। व्ये

પોતાના હૃદયના ઉત્સાહથી શ્રીમદ્દે કરેલાં વિવિધ સંભાધના અને દસ્કતામાં તેઓ વચ્ચેના હૃદયરૂપ સંબંધના ખ્યાલ આવવા સાથે શ્રીમદ્દના તેમના પ્રતિના પૂત્યભાવ પણ જોવા મળે છે. એ જ રીતે કાઇની પણ પાસે પોતાની આંતરિક અવસ્થા ભાગ્યે જ પ્રગટ કરનાર શ્રીમદ્દ શ્રી સાભાગભાઇ ને ઘણા ખુલ્લા દિલથી પત્રો લખતા, અને તેમાં પોતાની પરમાર્થદશા અતાવવાની સાથે લંબાણથી તત્ત્વવિચારણા પણ કરતા; શ્રી સાભાગભાઈ એ પૂછેલા પ્રશ્નોના ઉત્તરા વિસ્તારથી લખતા અને કાઇ વખત તે સત્સંગચર્ચા દીલમાં પડે તા શ્રીમદ્દ તેને માટે શ્રી સાભાગભાઈ ને ઠપકા પણ લખતા.

વિ. સં. ૧૯૫૧ અસપાસ પાતાને માેકલાયેલા "છ પદ"ના ગદ્યપત્રની નકલ યાદ રાખવામાં શ્રી સાેલાગભાઈને ઘણી મુશ્કેલી પડી, તેથી તેમણે તેનું સહેલાઈથી યાદ રહી નાય તેવું પદ્યસ્વરૂપ રચનાની માગણી શ્રીમદ્ પાસે કરી. શ્રીમદ્દે તે પત્રના ભાવાર્થ સાચવતી "આત્મસિદ્ધિ"ની સરળ પદ્યમાં રચના વિ. સં. ૧૯૫૨માં કરી. અને તે રચના શ્રી સુભાગ્ય આદિ સુમુક્ષુ કાજે કરી હતી, તેવા ઉલ્લેખ પણ તેમાં કર્યો. લ્લ્ તે જ શ્રી સાેલાગભાઈ માટેનું શ્રીમદ્દનું માન બતાવે છે.

શ્રીમદ્ શ્રી સાભાગભાઇ પાસે પાતાનું અંતરંગ વિશેષતાથી ખાલતા, તે કેટલાક પ્રસંગાથી જણાય છે. પાતાને આત્મજ્ઞાન થયું તે બાબત તેમણે સૌપ્રથમ શ્રી સાભાગભાઈ ને જ જણાવ્યું હતું, એટલું જ નહિ, તે વિષે બીજાને જણાવવાની તેમની ઇચ્છા પણ નહાતી. શ્રીમદ્દે વિ. સં. ૧૯૪૭ના કારતક સુદ્દ ૧૪ના રાજ શ્રી સાભાગભાઈ ને લખ્યું હતું કે:—

" આત્મા જ્ઞાન પામ્યા એ તા નિઃસ'શય છે; ગ્ર'થિલેદ થયા એ ત્રણે કાળમાં સત્ય વાત છે...આટલા માટે હમણાં તાે કેવળ ગુપ્ત થઈ જવું જ યાગ્ય છે. એક

૯૯. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર", અગાસ આવૃત્તિ ૧, ૫. ૫૫૫.

અક્ષરે એ વિષયે વાત કરવા ઇચ્છા થતી નથી. આપની ઇચ્છા જાળવવા કચારેક કચારેક પ્રવર્તન છે...આકી સર્વ પ્રકારે ગુમતા કરી છે. "૧૦૦

આ પત્ર પરથી પાતાના જ્ઞાન વિષે ખીજાને જણાવવાની ઇચ્છા શ્રીમદ્દને ન હતી, તે સ્પષ્ટ જણાય છે. વળી જુઓ:---

"બીજી તો કંઈ સ્પૃહા નથી, કાેઈ પ્રારુષ્ધર્મ સ્પૃહા પણ નથી, સત્તાર્મ કાેઈ પૂર્વે ઉપાર્જિત કરેલી ઉપાધિર્મ સ્પૃહા તે તાે અનુક્રમે સંવેદન કરવી છે. એક સત્સંગ – તમર્મ સત્સંગની સ્પૃહા વર્તે છે. રુચિમાત્ર સમાધાન પામી છે, એ આશ્ચર્યર્રમ વાત કર્યા કહેવી ? આશ્ચર્ય થાય છે. "૧૦૧

"જ્યારથી તમે અમને મળ્યા છાં, ત્યારથી આ વાર્તા કે જે ઉપર અનુક્રમે લખી છે, તે જણાવવાની ઇચ્છા હતી, પણ તેના ઉદય તે તે પ્રકારમાં હતા નહિ એટલે તેમ બન્યું નહિ; હમણાં તે ઉદય જણાવવા યાગ્ય થવાથી સંક્ષેપે જણાવ્યા છે…આ પત્રની વિગત જાણવાને બીજા જેંગ જીવ હાલ તમારી પાસે નથી, આટલી વાત સમરણમાં રાખવા લખી છે. "૧૦૨

આ તથા અન્ય પત્રો જેતાં જણાશે કે શ્રીમદ્દે પાતાનું અંતર'ગ જેટલું શ્રી સાલાગલાઈ પાસે ખાલ્યું હતું તેટલું બીજા કાઈ પાસે ખાલ્યું જ નહાતું.

શ્રીમદ્દે શ્રી સાભાગભાઈ પર કેટલાંક પદ્યાવતરણા તથા તેની સમજૂતી પણ માકલ્યાં હતાં. તેમાંનાં કેટલાંક અવતરણા મુક્તાન દસ્વામીની ઉદ્ધવગીતા, નિષ્કુલાન દના ધીરભાષ્યાન; શ્રીમદ્દ ભાગવત, પંડિત ઉત્તમવિજયજના પ્રકરણરત્નાકર, આઠ યાગદૃષ્ટિની સન્જાય, સમયસાર નાટક, આન દદ્યનચાવીશી, દયારામનાં પદા, વિહારવૃદાવન વગેરે જુદા જુદા સંપ્રદાયના પ્ર'થામાંથી લેવાયેલ છે, તેમ છતાં તેમાં વિષય તરીકે તા આત્મા જ નિરૂપાયા છે.

આ ઉપરાંત શ્રી સાભાગભાઈના પત્રોમાં સૌથી વિશેષ તત્ત્વવિચારણા પણ લખાયેલી છે. તેમાં જીવને સંસારપરિભ્રમણ થવાનાં કારણા, સંસારનું સ્વરૂપ, સંસારથી છૂટવાના માર્ગ, ભક્તિનું માહાત્મ્ય, જ્ઞાનીની આજ્ઞાએ ચાલવાનું ફળ, કાળનું સ્વરૂપ, લોકિક અને અલોકિક દિષ્ટ વચ્ચેના ભેદ, સત્સંગનું માહાત્મ્ય, આત્મસ્વરૂપની મહત્તા, કર્મના પ્રકાર, ગૃહસ્થનું કર્તાવ્ય, જ્ઞાનીની વર્તના, જાતિસ્મરણજ્ઞાન ધરાવનાર પૂર્વભવ કઈ રીતે જુએ, સત્પુરુષનું દુર્લભપણું વગેરે પરમાર્થમાર્ગમાં ઉપયોગી થાય તેવા વિવિધ મુદ્દાઓ વિષેની વિચારણા, સુંદર બાધવચના, સુવાકયો, નમસ્કાર-વચના ઇત્યાદિ સાથે આ પત્રોમાં જોવા મળે છે.

આમ શ્રીમદ્દે તેમના આચરાલુ અને સાહિત્ય દ્વારા મુમુક્ષુઓના આત્મવિકાસમાં મહત્ત્વના ફાળા આપેલા એઈ શકાય છે.

૧૦૦. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર" અગાસ આવૃત્તિ ૧, પૃ. ૨૪૯.

૧૦૧. એજન, પૃ. ૩૩७.

૧૦૨. એજન, પૃ. ૩૪૭. આ ઉપરાંત શ્રીમદ્ની આંતરિક સ્થિતિ વર્ણવતા પત્રો માટે જુએ આંક : ૧૮૭, ૨૪૪, ૨૪૭, ૨૫૫, ૩૦૮, ૩૨૨, ૩૨૯, ૩૩૪, ૩૬૮, ૩૯૮, ૪૫૦. ૪૫૩, ૫૨૦, ૫૪૮, ૫૮૬, ૫૮૬ વગેરે.

#### પ્રકરણ ૧૪

## વિહંગાવલાકન

વિ. સં. ૧૯૨૪માં દેહ ધારણ કરી, વિ. સં. ૧૯૫૭માં દેહ વિલય કરનાર શ્રીમદ્ રાજ્યં દ્રતું જીવન એક ગૃહસ્થ-યાગીતું જીવન હતું. તેમણે સંસારની જવાબદારીઓ અદા કરતાં કરતાં, આત્માના ત્વરિત ગતિથી વિકાસ સાધ્યા હતા, અને તેમ કરતાં કરતાં, સાથે સાથે, તેમનામાં સ્મરણશક્તિ, કવિત્વશક્તિ, અવધાનશક્તિ, જ્યાતિષતું જ્ઞાન, જાતિસ્મરણ જ્ઞાન, મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન વગેરે સહજ રીતે ખીઠ્યાં હતાં.

બાળપણથી જ તેમની સ્મરણશક્તિ ઘણી તીવ હતી, અને સમયના વહેવા સાથે તે શક્તિ વિશેષ ખીલતી હતી. તેમની ૧૯–૨૦ વર્ષની વય આસપાસ તેમના અવધાનના પ્રયોગો જોઈને કેટલાક વિદ્વાનાએ ગણતરી કરી હતી કે તેઓ એક કલાકમાં ૫૦૦ જેટલા નવા શ્લોકા સ્મરણમાં રાખી શકે તેટલી તીવ સ્મરણશક્તિ ધરાવે છે. પાતાની ધારણારૂપ એ શક્તિના કારણે તેઓ, જ્યાં અષ્ટાવધાન કરવાં પણ અતિદુર્લભ ગણાય ત્યાં, શતાવધાન સુધીના પ્રયોગા જાહેર સભામાં સફળતાપૂર્વક કરી શક્યા હતા. અને તેથી તેઓ " શતાવધાની રાયચ'દલાઈ" તરીકે પણ એાળખાતા હતા.

કવિત્વશક્તિ પણ તેમનામાં એકદમ બાળવયથી ખીલી હતી. પહેલી પઘરચના તેમણે કૃક્ત આઠ વર્ષની ઉંમરે જ કરી હતી. તે પછીથી તે શક્તિ પણ ઉત્તરોત્તર ખીલતી ગઈ હતી; અને ચૌદ-પંદર વર્ષની ઉંમર આસપાસ તો તેઓ લોકોમાં "કવિ" તરીકે આળખાતા થઈ ગયા હતા. તત્ત્વસભર પઘરચના કરવી તે પણ તેમને મન રમતવાત હતી. "આતમસિદ્ધિશાસ" કે "અપૂર્વ અવસર" જેવી ગૃહતત્ત્વજ્ઞાનનું નિરૂપણ કરતી રચનાઓ પણ તેમણે માત્ર એક જ બેઠકે અને કોઈ પણ જાતના શાબ્દિક ફેરફાર વિના સર્જી હતી, તે જ તેમની કવિપ્રતિભાના ઉત્તમ નમૂના છે. વળી, શ્રીમદ્દની કૃતિઓની એ વિશેષતા છે કે તેમની કૃતિઓમાં જૈન તત્ત્વજ્ઞાન વિશેષ આવતું હોવા છતાં તે જૈન-જૈનેતર સર્વને ઉપયોગી થઈ શકે તેવી બની છે. તે વિશે દિ. બા. કૃષ્ણલાલ માહનલાલ ઝવેરીએ વિ. સં. ૧૯૬૬ની કાર્તકી પૂર્ણિમાએ "રાજ જયંતી" નિમિત્તે મું બઈમાં પ્રમુખપદેશી બાલતાં જણાવ્યું હતું કે:—

" કવિશ્રીના જીવનના ઉચ્ચ આશય, તેમના લેખમાંથી મળી આવતા ઉચ્ચ વિચારા, સ્વીકારવા લાયક શિખામણુનાં વચના અને સ્તુત્ય તથા ફિલસૂફીથી ભરપૂર સિદ્ધાંતા, એકલા જૈનસમૂહને ઉપયાગી છે તેમ નથી, પરંતુ તે સર્વમાન્ય છે. અને તે સર્વમાન્યતાને લીધે તે જેમ પ્રસિદ્ધિમાં આવે તેમ સારું."

૧. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર : અધ શતાહદી સ્મારક્રપ્રથ ", પૃ. ૮૨.

આ અવધાનશક્તિ અને કવિત્વશક્તિ સાથે તેમણે જ્યાતિષનું જ્ઞાન પણ ઘણા સારા પ્રમાણમાં મેળવ્યું હતું. તેમણે ભાખેલું ભવિષ્ય ભાગ્યે જ ખાતું પડતું. માત્ર બ્રાહ્મણોનું જ ધન ગણાય, તેમની અમૂલ્ય વિદ્યા ગણાય, તે નષ્ટ વિદ્યાના પ્રયાગ પણ તેઓ કરી શકતા. તેમાં પણ તેમની તીવ સ્મરણશક્તિ અને ગણિતના અઠપઠા કાયડા ત્વરાથી ઉકેલવાની શક્તિ મદદરૂપ થતી હતી.

આ બધાં બાહ્યક્ષેત્રમાં મેળવેલી સિદ્ધિઓની સાથે તેમણે કેટલીક આંતરિક શક્તિઓ પણ મેળવી હતી. એ બધી શક્તિઓ તેમને આત્માની નિર્મળતાના ફળ રૂપે પ્રાપ્ત થઈ હતી; તે મેળવવા તેમણે ક્રોઈ વિશિષ્ટ પુરુષાર્થ કર્યો ન હતો. તેમ તે શક્તિઓના તેમને ક્રોઈ વિશેષ માહ પણ ન હતો.

માત્ર સાત વર્ષની વયે, તેમના પર વહાલ રાખનાર શ્રી અમીચ દભાઈના અવસાન પ્રસ'ગે વવાણિયામાં ઝાવળના ઝાડ ઉપર તેમને જાતિસ્મરણજ્ઞાનની શરૂઆત થઈ હતી અને તે જ્ઞાન વધતાં વધતાં પૂર્વના અનેક ભવા સુધી વિકસ્યું હતું, પણ તે વિષે તેઓ કેવળ નિઃસ્પૃહી હતા!

તેમનાં મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન પણ ઘણા સારા પ્રમાણમાં વિકસ્યાં હતાં, માત્ર 33 વર્ષ જેટલા, અને તે પણ પ્રવૃત્તિમય જીવનમાં તેમણે અનેક શ્ર'શેનું અવલાકન કર્યું હતું, તે શ્ર'શોના આશય પચાવ્યા હતા અને તેમાંથી મેળવેલ આદર્શ પાતાના જીવનમાં ઉતારવા મથામણ કરી હતી. આ આદર્શી પાતાના જીવનમાં ઉતારતી વખતે પાતાને થતા અનુભવા તેઓ પાતાના પરમાર્થ સખા અને પરમાર્થ સ્તેહીઓને વાર'વાર જણાવતા રહેતા. તેમના એ વર્તન વિષે, શ્રી કાકાસાહેબ કાલેલકરે વિ. સં. ૧૯૮૮ની કાર્તકાં પૂર્ણિમાએ "રાજજ્યાંતી" નિમિત્તે અમદાવાદમાં ખાલતાં જણાવ્યું હતું કે:—

"શાસ્ત્રોમાં મૂળ મુદ્દાની વાતા લખી છે. તેના પ્રયાગ અને અનુભવ કર્યા વગર રહેવાય જ નહિ, એ જાતના આગ્રહ રાખનાર જે થાડાક પુરુષા છે તેઓ જ ખરું જોતાં ધર્મની બાબતમાં છવતા લોકા કહેવાય. શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર એ કાંટિના ગણાય. એમનાં લખાણ પરથી સ્પષ્ટ થાય છે કે છેક નાનપણથી ધાર્મિક છવનના આગ્રહ તેમનામાં હતા, મનામંથન અખંડ ચાલુ હતું. પ્રયાગવીર તરીકે પાતાના પ્રયાગાના રિપાર્ટ વખતાવખત પાતાના મિત્રોને અને સહધર્મીઓને આપવાને પાતે બધાયેલા છે એમ તેઓ માનતા. તેથી જ તેમના કાગળામાં પાતાને વિષે અનેક વાર ઉલ્લેખા આવે છે...એમનું કવિપદ વિશાળ અર્થમાં સાર્થ થાય છે. કવિ એટલે અનુભવી, કવિ એટલે છતેલા, કવિ એટલે કાન્તદર્શી, છવનના બધા મહત્ત્વના સવાલાના ઉકેલ જેને હાથ લાગ્યા છે તે કવિ. "ર

મતિ અને શ્રુતજ્ઞાનની સાથે તેમનામાં અવધિજ્ઞાન પણ તેમના આત્માની નિર્મળતાને લીધે ખીક્યું હતું. તેઓ ભવિષ્યમાં ખનનારા પ્રસંગાની આગાહી કરી શકતા, જે આપણે

ર. "શ્રીમદ્ની જીવનવાતા", પૃ. ૧૫૮, " નવજીવન ", તા. ૨૯-૧૧-૧૯૩૧.

૧૪. વિહ'મા વસાકત કુક્ર ક

શ્રી જૂઠાભાઈના અવસાન આદિ બાબતમાં જેયું છે. તેઓ સામા માણુસના મનના ભાવા પણ જાણી શકતા, પણ તેમણે તે જ્ઞાનના ઉપયાગ ભાગ્યે જ કરલા જણાય છે.

આમ તેઓમાં નાની વયથી જ આત્મિક શક્તિઓનો આવિર્ભાવ જેવા મળતો હતો. પણ તેઓ પાત તે વિષે કચારેય સભાનપણે વત્યાં હાય કે તે વિષે અભિમાન ધર્યું હોય તવું જોવા મળતું નથી. તેઓ તે સર્વ વિષે સદાય નિરિભિમાની જ હતા, અને તેમનું ધ્યેય તેનાથી પણ વિરોષ પ્રાપ્ત કરવા તરફ હતું, અર્થાત્ આત્માને મુક્ત કરવાના પુરુષાર્થ પાછળ જ પોતાનું સમય જીવન વ્યતીત કરવાના તમણે નાના વય જ નિર્ણય લઇ લાધા.

પરિણામે વીસ વર્ષની વયે તેમણે જાહેર ક્ષેત્રના ત્યાગ કર્યા, અવધાન આદિના પ્રયોગા બંધ કર્યા, કાવ્યા કે લેખા માસિકામાં માંકલવા બંધ કર્યા, પાતાના સ્મરણશક્તિના પરચા આપવા બંધ કર્યા, અને તંપછી જ્યાંતિષના ઉપયાગ પણ સદ'તર બંધ કરી દીધા. આમ કાઈ યાગવિભૂતિના પેઠ સિદ્ધિ અને પ્રાસદિના માહ છોડા તઆ સ'સારમા જળકમળવત્ રહવા લાગ્યા. વિ. સં. ૧૯૪૪મા ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવશ્યા પછી પણ તમનું ત ધ્યય બદલાયું ન હતું. અને સંસાર, વ્યાપાર આદિના જવાબદારાઓ પૂરા કરતા કરતા તમણે જે આત્મક વિકાસ સાધ્યા હતા, તે કાઈ ને પણ આદશે રૂપ બની જાય તથા છે.

મુંબઈ જેવા શહેરમાં, ઝવરાતના વેપારમાં ગૃહસ્થાશ્રમી શ્રીમદ્દનું બાહ્ય જીવન વ્યતીત થતું હતું. પણ તમનું આતારક જીવન જુદા જ પ્રકારનું હતું. ત વિશે આપણુ શ્રી નમંદાશંકર મહતાએ વિ. સં. ૧૯૭૨મા કાર્તાકી પૂર્ણમાએ "રાજ જયંતી" નામત્તે અમદાવાદમાં કહલા શબ્દોમા કહીએ તા:—

"શ્રીમાન રાજચંદ્રના સંખંધમાં આપણુંને સ્પષ્ટ સમજાય છે કે તેઓ પરધર્મ પ્રતિ માનદૃષ્ટિવાળા છતા નિશ્ચયળળથા ચુસ્ત જેની હતા... ધર્માં સહિમા પૈરાગ્યભાવના પ્રકર્ષ પામવા જ જોઇ એ અને તવા પ્રકર્ષ મુશ્રીમાન રાજચંદ્રમાં ત પામી વિલાસરૂપે તે ઝળકતી હતી. તેમનું સમગ્ર જીવન કાઈ પણ સાસારિક સુખની અથવા કાર્તિ આદિનો લાલસાથા રંગાયલું ન હતું. અને તથા શ્રી મહાવારના જૈન શાસનને પાતાના સંખંધમાં આવનાર અધિકારીજનાને તે સચાટ પ્રભાધી શક્યા હતા. વરાગ્યભાવનાના પ્રકર્ષ વહે તમની વિશાળ ખુદિ, મધ્યસ્થતા સરળતા અને જીત-દ્રીયપણું તત્ત્વાદયમાં આવશ્યક શુણા તેઓ શ્રીએ માન્યા છે તે વધારે દીમિવાળા થયા હતા."

આમ શ્રીમફે સ'સારમાં રહીને ધર્મ સાધના કરી હતી, અને તેમાં તેમણે ઘણા આત્મવિકાસ સાધ્યા હતો. શ્રીમફ થાંડીક પણ નિવૃત્તિ મળે એટલે ધર્મ ત્ર'થ વાચવામાં કે ચિંતન કરવામાં તલ્લીન બની જતા – પછી તેઓ ઘરમાં હાય, પેઢા પર હાય કે અન્ય કાઈ જગ્યાએ હાય. ટ્ર'કમાં કહીએ તો તેમને સતત પરમાર્થનું જ ચિંતન રહેતું હતું, કર્મના ઉદયને લીધે જે કાઈ અન્ય પ્રવૃત્તિ કરવી પડે તે તેઓ કરતા, પણ તેમાં તમને કઢી આસક્તિ થતી નહિ. આપણે પણ મુનિશ્રી પુરુષવિજયજની જેમ કહી શકાએ કે:——

૩. "જૈન સાહિત્યના સાક્ષેપ્ત ઇતિહાસ ", પૃ. હર૧.

"શ્રીમફે માહના ઘરમાં રહીને જ માહને જર્જારત કર્યા! એ તો એમના જેવા અપવાદરૂપ અસાધારણ એાલિયાં ધીર પુરુષા જ કરી શકે!"

આમ શ્રીમદ્દનું જીવન સંસારી હોવા છતાં ધર્મસાધના પાછળ જ વ્યતીત થતું હતું. આથી તેમનું પરિચિત વર્તુંળ પણ આધ્યાત્મિક બાબતામાં રસ ધરાવનાર વ્યક્તિઓનું બનેલું હતું. સંસારના રસિયા જવા તો તેમની પાસે ટકી પણ શકતા નહિ, કારણ કે તેમને તો કેવળ પરમાર્થની જ લગની લાગી હતી. અને તે લગની તેમના પત્રોમાં તથા અન્ય સાહિત્યમાં પણ જેઈ શકાય છે. તેઓ નિવૃત્તિ માટે મુંબઈની બહાર વસતા ત્યારે તેઓ પૂર્ણ સંયમી જીવન ગાળતા. કારણ કે તેમને મહાવીરના ધર્મ પ્રકાશવાની ઘણી ઇચ્છા હતી, અને તે યથાયાંગ્યતા વિના ન પ્રકાશવાના તેમણે નિર્ણય કર્યા હતા. એટલે માર્ગ પ્રકાશકને યાગ્ય ગુણું પોતામાં પૂર્ણપણે ખીલવવા માટે તેઓ સતત પ્રયત્ન કરતા હતા, જે માટે સંયમી જીવન એ પહેલી આવશ્યકતા હતી.

શ્રીમદ્દે પાતે સેવેલા આત્મમંથનને પરિણામે જે કેટલાંક સત્યાની શાધ કરી હતી, તે તેમણે અન્ય મુમુક્ષુઓ પાસે પણ મૂકી હતી. તેમાં સૌથી પહેલા તેમના ઉપદેશ કાઈ પણ જાતના મતમતાંતરમાં ન પડવાના હતા. નાના નાના ભેદામાં પડી, ખંડનમંડનમાં ઉતરી લોકા પાતાનું કલ્યાણ કરવાને બદલે અકલ્યાણ જ કરે છે, તેવા તેમના અભિપ્રાય હતા. સાચું જ્ઞાન પ્રાપ્ત ન થયું હોવાથી કેટલીક વસ્તુઓ ન સમજાતી હોય તા તે ખાટી જ છે, એવા આશ્રહ મૂકી દેવાના શ્રીમદ્રના ઉપદેશ હતો. એવી જંજળમાં પડ્યા સિવાય આત્માન કઈ રીતે પામી શકાય તેના જ વિચાર કરવાના ઉપદેશ શ્રીમદ્દે પાતાના પરિચિત વર્તુળમાંની પ્રત્યેક વ્યક્તિને આપ્યા હતો. અને તેઓ પાતે પણ તેવા મતભેદાના પ્રસંગાથી સદાય દ્વર રહ્યા હતા. આ મતભેદનું મમત્ય છાડવાના તેમના ઉપદેશ એ તેમનું અગત્યનું વલણ ગણાય.

શ્રીમદ્દે જે સદ્દગુરુનું માહાત્મ્ય ખતાવ્યું છે, તે પણ આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે તેમના મહત્ત્વના કાળા ગણાય. સદ્દગુરુની શી આવશ્યકતા છે, તેમનાં લક્ષણ કેવાં હોય, તેમની આજ્ઞાએ ચાલવાથી શા લાભ થાય વગેરે વિશે શ્રીમદ્દે જે નિરૂપણ કર્યું છે, તે તેમના સમયમાં સામાન્ય રીતે કાઈ જણાવતું નહાતું. એ રીતે જોતાં વર્તમાનકાળમાં સાચા માર્ગ ચીં ધનાર શ્રીમદ્દ એક મહત્ત્વની વ્યક્તિ ગણી શકાય. એથી તો શ્રી ગાવિંદજ મૂલજ મેપાણીએ વિ. સં. ૧૯૬૬ માં "રાજ જયંતી" નિમિત્તે જણાવ્યું હતું કે:—

"હાલના સમયમાં એમના જેવા સમર્થ તત્ત્વજ્ઞાની કાઈ પણ થયા નથી. એટલે અધ્યાત્મવર્ગનું ખરું રહસ્ય સમજવા ઇચ્છનારને, પછી તે ગમે તે ધર્મને માનનાર હાય તેમણે, એમનાં લખાણા અવલાકવાની ખાસ આવશ્યકતા છે. ઉપશાંત તથા વીતરાગવૃત્તિના પુરુષોને પ્રભુભક્તિના સત્ય રંગ ચઢાવવા માટે તે વિશેષ ઉપકારી થશે. "પ

શ્રીમદ્દના આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રમાં આવે જ મહત્ત્વના બીજો ફાળા તે તેમણે બતાવેલા ભક્તિના માહાત્મ્યમાં છે. ઘણા લાકા, માત્ર જ્ઞાન કે માત્ર ક્રિયાને જ પ્રાધાન્ય આપી તેઓ

४. " श्रीमइ राजय' ह छवनक्याति ", पृ. १०.

પ. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ : અધિશતાબ્દી સ્મારકપ્રથ", પૃ. ૮૩.

૧૪. વિહ'ગાવલાકન ૬૩૯

શુષ્કજ્ઞાની કે ક્રિયાજડ થઈ જાય છે. એ ખ'ને સામે લાલખત્તી ધરી શ્રીમદ ભક્તિમાર્ગનું પ્રાધાન્ય સમજાવે છે, અને પાતાને લાધેલા અનુભવને પરિણામે તેની શ્રેષ્ઠતા પણ ખતાવે છે. પાતાના આધ્યાત્મિક મ'ધનના ફળરૂપે શ્રીમદ્રને આ સત્ય લાધ્યું હતું, અને તે તેમણે જગત સમક્ષ મૂક્યું.

આમ શ્રીમફે વીસ વર્ષની વચે જાહેર ક્ષેત્રના ત્યાગ કર્યા હતો, પણ તેથી કંઇ જગતનું હિત કરવાની તેમની ખુહિ ઓછી નહાતી થઇ, બલ્કે વિશેષતા પામી હતી. તેમની હયાતી દરમ્યાન શ્રીમફે બહુ ઓછી વ્યક્તિઓને પોતાના અંગત પરિચયમાં રાખી હતી, તેનું કારણ તેમની પરમાર્થ પ્રત્યેની પ્રીતિ અને વર્તતો કર્મોદય હતો. તેથી તે સમયે આ બધું કાર્ય કરવા છતાં, ધર્મનાં સાચાં મૂલ્યા જણાવવા છતાં, પ્રકાશમાં આવ્યા ન હતા. જેકે તેમને તેવી ખેવના પણ ન હતી! પણ જેઓ તેમના પરિચયમાં આવ્યા હતા, જેમને તેમની સાચી આળખાણ થઈ હતી, તેમને શ્રીમદ્દના કાર્યનું અને તેમની પ્રતિભાનું મૂલ્ય સમજાયું હતું. તેથી તેમની હયાતી બાદ જનતાને તેમની સાચી ઓળખ આપવાનું કાર્ય તે સર્વએ હપાડી લીધું, તે કાર્ય વિવિધ રીતે શરૂ થયું.

શ્રીમદ્દના લઘુળ'ધુ શ્રી મનસુખભાઇ રવછભાઇ મહેતાએ, શ્રી અ'બાલાલભાઇ વગેરેની મદદ લઈ શ્રીમદ્દનું સઘળું સાહિત્ય તથા પત્રો ઘણા પરિશ્રમથી એકઠાં કર્યાં. અને તે સર્વ વિ. સં. ૧૯૬૧માં, શ્રીમદના અવસાન પછી ચાર વર્ષે, "પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ" તરફથી "શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર" નામના શ્રંથમાં પ્રગટકર્યું. આમ શ્રીમદ્દનું સાહિત્ય પ્રકાશિત થતાં તેમની ઉચ્ચ ગુણવત્તાથી લોકો આકર્ષાયા અને તેમના જીવનનું તથા સાહિત્યનું મૂલ્ય સમજવા લાગ્યા. આ શ્રંય વિશે આચાર્ય આનંદશ'કર ઘુવે, વિ. સં. ૧૯૭૩ની કાર્તાકી પૃર્શ્વિમાએ, "રાજ જયંતી" નિમિત્તે વઢવાણ કેમ્પમાં કહેલું કે:—

"શ્રીમદ રાજરા દ્રના ગ્રાંથને એક આદર્શ રૂપે રાખવામાં આવે તો તેથી તેના ઉપાસકને અત્ય ત લાભ થયા વિના રહે નહિ. એ ગ્રાંથમાં તત્ત્વજ્ઞાનનાં ઝરહોા વદ્યાં કરે છે. એ ગ્રાંથ કાેઈ ધર્મા વિરાધી નથી, કારણ કે તેની શૈલી બહુ ગ'ભીર પ્રકારની છે. "દ

અમદાવાદમાં પર્યુષણ વ્યાખનમાળામાં શ્રીમદ રાજ્યાં દ્ર વિષે બાહતાં શ્રી રસિકલાલ પ**રીખે** જણાવ્યું હતું કે :—

" આ લખાણા એવા રવરૂપનાં છે કે જેમાં મેં અન્ય કાઇ ને વિષે જાણ્યાં જોયાં નથી. કાઇ દેહીની પાતાની આત્મસાધનાની આવી રાજનીશી, જેમાં આત્મસાનની ધગશ, તે તરફ થતી પ્રગતિ, તેમાં આવતાં વિલ્ના, ચમત્કાર સમા સાક્ષાત્કારા આવી સળ'ગ રીતે મળતા હાય, તેવી મારા જેવામાં નથી આવી! આત્મા છે કે નહિ, પુનજ'ન્મ છે કે નહિ, માક્ષનું સ્વરૂપ કેવું છે, આત્મા પૂર્ણ સ્વરૂપને પામે તે પહેલાં કર્યા કર્યા અવસ્થાન્તરા પામે — આ પ્રશ્નોનું અનુલવી શૈલીએ થતું વિવરણ 'શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર'માં જોયું."

૬. " શ્રીમદ્ની છવનયાત્રા ", પૃ. ૧૫૩.

છ. '' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર: અધ'શતાગદી સ્મારકપ્રથ'', પૃ. ૮૪.

વિ. સં. ૧૯૭૧માં "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ"ની સ્થાપના થઈ. શ્રીમદ્રના અતિ નિકટના પરિચયમાં આવનાર તથા તેમને યથાર્થ એાળખનાર મુનિશ્રી લલ્લુજી મહારાજે ત્યાં રહીને ચૌદ વર્ષ સુધી શ્રીમદ્રના સાહિત્યના તથા તત્ત્વવિચારણાના લાકાને ઉપદેશ આપીને શ્રીમદ્રની યથાર્થ એાળખાણ કરાવવાના પ્રયત્ન કર્યો હતા. તેઓ પાતાના ઉપદેશમાં શ્રીમદ્રનું તથા તેમના સાહિત્યનું માહાત્મ્ય બતાવતા, અને પાતાની શ્રીમદ્ પ્રતિની અનન્ય ભક્તિ પણ જણાવતા. તેઓ પણ શ્રી ભદ્રમુનિની જેમ માનતા હતા કે:—

" વર્ત માન શાસનપતિ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરની સાધનાનું અન્ય તીર્ધ 'કરવૃ' દકૃત સાધનામાં જેમ અદિતીયપણું છે, તેમ કલિયુગસાધકવૃ' દમાં શ્રીમદ્દનું ખરે જ અદિતીયપણું પ્રણામ કરવા યાગ્ય છે. "

અને મુનિમાં ખીલેલા ગુણે!થી આકર્ષાઈને તેમનામાં શ્રદ્ધા થવાથી ઘણા લોકો! શ્રીમદ્દના ભક્ત થયા હતા.

શ્રીમદ્રના ગાઢ પરિચયમાં આવનાર પૂજ્ય ગાંધીજીએ પણ કેટલાંયે ભાષણામાં તથા "આત્મકથા" આદિનાં લખાણામાં અનેક વાર પાતાના પરનું શ્રીમદ્રનું ઋણ સ્વીકાર્યું હતું. એક પ્રસંગે ગાંધીજીએ જણાવ્યું હતું કે:—

"यदि उनकी इच्छा होती तो उनमें असी शक्ति थी कि वे अक अच्छे प्रतिभाशाली बेरिस्टर, जज या बाइसरेग्य हो सकते । यह अतिशयोक्ति नहि, किन्तु मेरे मन पर उनकी छाप है। उनकी विचक्षणता दुसरे पर अपनी छाप लगा देती थी।"

" આ પુરુષે ધાર્મિક બાળતમાં મારું હૃદય જતી લીધું, અને હજુ સુધી કાઈ પણ માણસે મારા હૃદય પર તેવા પ્રભાવ પાડ્યો નથી, ઘણી બાબતમાં કવિના નિર્ણય – તુલના, મારા અંતરાતમાને – મારી નૈતિક ભાવનાને – ખૂબ સમાધાનકારક થતા. કવિના સિદ્ધાંતના મૂળ પાયા નિઃસ'દેહ અહિંસા હતા. કવિની અહિંસાના ક્ષેત્રમાં ઝીણામાં ઝીણાં જંતુથી માંડીને આખી મનુષ્યન્નતિના સમાવેશ થતા હતા. "લ્

મહાતમા ગાંધી જેવી જગતવંદ વિભૂતિ પર આવી પ્રમળ અસર કરનાર વ્યક્તિની મહત્તા કેવી હશે, એ જિજ્ઞાસાથી પ્રેરાઈને ઘણા લોકા શ્રીમદનાં જીવન તથા સાહિત્યના અભ્યાસ કે પરિચય કરવા પ્રેરાયા હતા.

વળી, શ્રીમદ્રના અવસાન પછી લગભગ દર વર્ષે ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જયંતી '' તુંદે લુંદે સ્થળે ઘણાં વર્ષો સુધી ઊજવાઈ. તેમાં પૂ. ગાંધીજી, આચાર્ય આનંદશ કર ધ્રુવ વગેરેએ પ્રમુખસ્થાનેથી તથા મનસુખભાઈ રવજીભાઈ, કાકા કાલેલકર, ખળવ તરાય કલ્યાણુરાય ઠાકાર, દી બા. કૃષ્ણલાલ માહનલાલ ઝવેરી, રસિકલાલ પરીખ, ગાવિ દજ મૂલજ મેપાણી, મગનભાઈ દેસાઈ, માણેકલાલ ઘેલાભાઈ ઝવેરી, મનસુખભાઈ કીરતચંદ મહેતા, જીવાભાઈ અમીચંદ,

८. " શ્રીમદ્ રાજ્યંદ શતાબ્દી સ્મારકમંથ ", પૃ. ૩૨.

૯. એજન, પૃ. ૯, મેડાન રિવ્યુ ", જૂન ૧૯૩૦.

૧૪. વિહ'ગાવક્ષાકત ૬૪૧

અમરચંદ પી. પરમાર, મુનિશ્રી ચારિત્રિવિજયજી વગેરે અનેક નામાંકિત વ્યક્તિઓએ વક્તા તરીકે "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જયંતી " નિમિત્તે ભાષણા કર્યા હતાં અને સૌએ પાતાના શ્રીમદ્દ પ્રતિના અભિપ્રાય, અથવા તા શ્રીમદ્દની પાતા પરની અસર વ્યક્ત કરી હતી અને એ રીતે લોકા શ્રીમદ્દને એાળખતા થયા હતા. વળી તેમના સાહિત્યના પરિચય કરનાર અન્ય વ્યક્તિએાએ પણ તેમને માટે અભિપ્રાયા વ્યક્ત કર્યા હતા. આ બધાને લીધે પણ લોકામાં શ્રીમદ્દની વિશેષ એાળખ થવા પામી હતી. તેમનામાંથી કેટલીક વ્યક્તિએાનાં વચના નોઈએ :—

શ્રીમદ્દની નીડરતા, આત્મા મેળવવાની ધગશ, અને તે માટે કરવી જોઈતી તપશ્ચર્યા માટેના પ્રયત્ન કરવાનું જણાવતાં પૂ. ગાંધીજીએ વિ. સં. ૧૯૮૨ની કાર્તકી પૂર્ણિમાએ માંડવીમાં આપેલા વ્યાખ્યાનમાં કહ્યું હતું કે:—

"જે વસ્તુ આત્માને દ્વધ જેવી દેખાય છે તેને જગતમાં કાઈ ના પણ ડર રાખ્યા વિના પ્રગટ કરવાની શક્તિ આપણે એ પુરુષના સ્મરણમાંથી આજે મેળવીએ. ડર એક માત્ર ચૈતન્યના રાખીએ, ચાવીસે કલાક, રખેને એ હ'મેશાં ખબરદારી કરનારા દુભાશે તા નહિ એવી ચિ'તા રાખીએ. રાજચંદ્રના જીવનમાંથી તેમની અન'ત તપશ્ચર્યા શીખીએ, અને જે અન'ત તપશ્ચર્યાને પરિણામે તેઓ ચૈતન્યની આરાધના કરતાં શીખ્યા તે સમજએ, અને આપણી અલ્પતા વિચારી બકરી જેવાં રાંક બની, આપણામાં વિરાજતા ચૈતન્યને વિચારી સિંહ જેવા સમર્થ બનીએ તો જીવનનું સાર્થક્રય છે. " ' ?

વિ. સં. ૧૯૬૬ની કાર્લંકી પૂર્ણિમાએ શ્રી બળવંતરાય કલ્યાણરાય ઠાકારે મુંબઈમાં શ્રીમદ્રને આજન્મ તપરવી ગણાવતાં કહ્યું હતું કે :—

" હું માનવાની હિંમત કરી શકું છું કે શ્રીયુત રાજચંદ્રજી જન્મના તપસ્વી (Born Ascetic) હતા, એ વાત સત્ય હાેવી એઈ એ. " રા

શ્રી મગનભાઈ પ્રભુભાઈ દેસાઈએ વિ. સં. ૧૯૯૧ની કાર્તકી પૂર્ણિમાએ અમદાવાદમાં "રાજ જય'તી " નિમિત્તે વાંચેલા વ્યાખ્યાનમાં શ્રીમદ્દને સાચા અર્થમાં ધર્મપુરુષ ગણાવતાં કહેલું કે:—

" શ્રીમદ્ સાચા અર્થમાં એક ધર્મ પુરુષ હતા. જે પાતે માનતા ને સત્શાસના શુદ્ધ ભાષ તરીકે સમજતા તેને જીવનમાં ઉતારવા મથતા અને આ મથામણે તેમના જીવનમાં કેવી ધમસાણ મચાવી મૂકી હશે એ તો તેમના ડૂંકા આયુ પરથી અનુમાની શકાય. એમ જ લાગે છે કે જાણે અસત્ય સામે ઝૂઝતાં તેમણે શરીરને સાવ ઘસી નાખ્યું. એમની ચિત્તશક્તિ અને જિજ્ઞાસા તો દિનપ્રતિદિન સતેજ થતાં જતાં હતાં. પણ શરીર તેની સાથે ટકી ન શક્યું. " ર

૧૦. " નવજવન ", તા. ૯ - ૧૧ - ૧૯૨૫, " શ્રીમદ્ની જીવનયાત્રા ", પૃ. ૧૪૩.

૧૧. " શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર: અર્ધાંશતાન્દી સ્મારકપ્રથ ", પૃ. ૮૧.

૧૨. " શ્રીમદ્ છવનયાત્રા ", પૃ. ૧૭૮.

શ્રીમદ્દને વિવેકાન દની કાેટિમાં મૂકતાં "જૈન "ના અધિપતિએ તા. ૨૮–૧૧–૧૯૦૯ના રાજ લખ્યું હતું કે:—

" વેદાંતના નવસુગ પ્રવર્તક તરીકે શ્રીસુત વિવેકાન દે પોતાના વર્ગમાં જે કીર્તિ મેળવી છે, તે જ પ્રકારની કીર્તિ અમા જૈનોના વિષયમાં શ્રીમાન રાજચંદ્રને આપીએ તો તેમાં કાઈ જાતની અત્સુક્તિ નથી." 13

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના એક અભ્યાસી ડૉ. ભગવાનકાસ મનસુખભાઈ મહેતાએ શ્રીમદ્ માટે અહેલાલભરી વાણીમાં એક જગ્યાએ લખ્યું છે કે:—

"આ પુરુષરતને પામીને ત્યાય ત્યાયપાશું પામ્યા, કાવ્ય કાવ્ય ખન્યું, અલંકારને અલંકાર સાંપડ્યો, રસમાં સ-રસતા આવી, કરમાયેલી શ્રુતવલ્લરી નવપલ્લવિત થઈ, યોગ કલ્પત્ર ફૂલભારથી નમ્ન બન્યા, યુક્તિ આગ્રહમુક્ત થઈ, મુક્તિ જીવનમુક્તપાયું પ્રત્યક્ષ થઈ, ભક્તિમાં શક્તિ આવી, ધર્મમાં પ્રાણ આવ્યા, સ'વેગમાં વેગ આવ્યા, વૈરાગ્યમાં ર'ગ લાગ્યા, સાધુતાને સિદ્ધિ સાંપડી, શાસનનું શાસન ચાલવા લાગ્યું, કલિકાલનું આસન હાલવા લાગ્યું, દર્શનને સ્વરૂપદર્શન થયું, સ્પર્શગ્રાનને અનુકૂળ સ્થાન મળ્યું, ચારિત્ર ચરિતાર્થ બન્યું, વચનને કસાદી માટે શ્રુતચિંતામણિ મળ્યા, અનુભવને મુખ જેવા દર્પણ મળ્યું, તત્ત્વમીમાંસા માંસલ બની, દર્શનવિવાદો દુર્ભલ થયા, વાડાનાં બ'ધન તૃટ્યાં, અખંડ માક્ષમાર્ગ વિધમાં વ્યાપી રહ્યો, અ'ધશ્રદ્ધાની આંધી દ્વર થઈ, દંભના પડદા ચિરાયા, કુગુરુઓના હેરા-ત'બૂ ઊપડ્યા, વેષવિડ'બકોને વિડ'બના થઈ, શુષ્કન્નાનીએાની શુષ્કતા સુકાઈ, ક્રિયાજહાની જડતાની જડ ઊખડી અને ધર્મ તેના શુદ્ધ વસ્તુધર્મ સ્વરૂપે પ્રસિદ્ધ થયા. "૧૪ દ્વા

આમ જૈન-જૈનેતર સૌ કાઈ શ્રીમદ્રની મહાનતાને તથા પાતાના પર પડેલા પ્રભાવને જુદા જુદા દૃષ્ટિએ નિહાળ છે અને જણાવે છે. કેટલીક વાર તેઓ શ્રીમદ્દને વિશિષ્ટ શબ્દ-પ્રયાગાથી બિરદાવે છે: કાકાસાહેબ કાલેલકર તેમને "પ્રયાગવીર" કહે છે, બળવાતરાય ઠાકાર "જન્મના તપસ્વી" કહે છે, ડા. ભગવાનદાસ મહેતા "ભારતના જ્યાતિર્ધર" અને "યુગાવતાર" તરીકે આળખાવે છે, શ્રી રમણલાલ જેષી "આષ્દ્રણ" તરીકે આળખાવે છે, બ્ર. ગાવર્ધનદાસજી "ધર્મમૂર્તિ" તરીકે જણાવે છે, વલ્લભજી ભાણજી "મચ્છુકાંઠાના મહાજન" તરીકે આળખાવે છે – આમ સૌ પાતપાતાને મહત્ત્વના લાગતા અંશને પ્રાધાન્ય આપી તે રીતે શ્રીમદ્દને આળખાવતા આવ્યા છે. પણ તે બધાના સમગ્રપણે વિચાર કરીએ તો જ શ્રીમદ્દના વ્યક્તિત્વના પૂરા પરિચય થઈ શકે છે.

આવા પ્રભાવક પુરુષ શ્રીમદ્દના પ્રભાવ તેમની હયાતી દરમ્યાન તેમના પરિચિત વર્તું ળામાં પડ્યો હતા, એટલું જ નહિ તેમના દેહવિલય પછી પણ તેમના સાહિત્ય દ્વારા તેમનાં ઉપદેશ અને તત્ત્વવિચારણાના પ્રભાવ લોકા ઉપર સતત પડતા રહ્યો છે. વળી,

૧૩. " શ્રીમદ્ રાજ્યદ: અધિશતાબ્દી સ્મારક્રપ્રથ " પૃ. ૮૨.

૧૪. એજન, પૃ. ૨૭.

કેટલાંક સ્થળે તા શ્રીમદ્રના અનુયાવીઓએ એમના નામથી મ'દિર કે આશ્રમાં પણ બ'ધાવ્યાં છે. શ્રીમદ્ જુદાં જુદાં જે સ્થળાએ રહેલા તથા વિચરેલા તેવાં કેટલાંક સ્થળામાં અત્યાર સુધીમાં બ'ધાયેલાં મ'દિરા કે આશ્રમા નીચે મુજબ છે.

આત્મહિતના નિમિત્તભૂત સત્થુત પ્રાપ્તિની સ'સ્થા તથા શ્રીમદ્ જ્યાં જ્યાં વિચરેલ ત્યાં બનેલ મ'દિરા તથા આશ્રમા શ્રીમદ્ રાજચ'દ્રના દેહાંત બાદ સ્મારક રૂપે છે.

| નામાવલી                                          | સ્થળ               | વિ. સં. |
|--------------------------------------------------|--------------------|---------|
| ૧. પરમક્ષત પ્રભાવક મંડળ, ઝવેરી ખજાર, (હાલ અગાસ)  | મુ ંબઇ             | ૧૯૫૬    |
| ર. શ્રી સુખાધક પાઠશાળા,                          | ખ ભાત              | ૧૯૫૬    |
| ૩. શ્રી રાજમ'દિર આશ્રમ,                          | રાજપુર             | ૧૯૫૮    |
| ૪. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર,                       | સુષ્યુવ            | १५६५    |
| પ. શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્ર નિજાલ્યાસ માંડપ,          | વડવા               | ૧૬-હર   |
| ૬. શ્રી રાજનગર સુબાેધ પુસ્તકાલય,                 | અમદાવાદ            | ૧૯૭૫    |
| ૭. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ચ્યાશ્રમ,                    | અગાસ               | १६७६    |
| ૮. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર,                       | સીમરડા             | १६७६    |
| ૯. શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્ર જ્ઞાન ભંડાર,              | અમદાવાદ            | ૧ ୯-७७  |
| ( ગુજરાત વિદ્યાપીઠ અ તર્ગત વિશેષ વિભાગ).         |                    |         |
| ૧૦. શ્રીમદ રાજચંદ્ર મંદિર, પંચલાઈની પાેળ         | અમદાવાદ            | १६८०    |
| ૧૧. શ્રી સુબાધ પુસ્તકાલ્ય,                       | વસાે               | १६८७    |
| ૧૨. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મુંદિર,                     | નાર                | १६८७    |
| ૧૩. શ્રીમદ રાજચંદ્ર મંદિર, (શ્રી સુબાધક પાઠશાળા) | ક્લાેલ             | १६८८    |
| ૧૪. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર,                      | આહેાર              | १५५३    |
| ૧૫. શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર આશ્રમ,                     | ભાદરહ્યુ           | ૧૯૯૪    |
| ૧૬. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર સમાધિમ દિર,                 | રાજકાેટ            | ૧૯૯૫    |
| ૧૭. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મે દિર,                     | સડાહરા             | १८८६    |
| ૧૮. શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર વિહાર – ભવન,               | ઇડેર               | १५५६    |
| ૧૯. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર,                      | નરાેડા             | १६६८    |
| ૨૦. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર,                      | ઇ'દેોર             | ૧૯૯૮    |
| ૨૧. શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્ર આશ્રમ,                   | ધામણ               | ૧૯૯૮    |
| ૨૨. શ્રી રાજમંદિર, (હાલ સુરેન્દ્રનગર)            | ાઢવાણું કેમ્પ      | १६६८    |
| ર૩. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જન્મભુવન,                   | વવાજીયા            | २०००    |
| ૨૪. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર,                      | <b>બારસ</b> દ      | २०००    |
| રપ. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર,                      | કાવિઠા             | २००४    |
| ૨૬. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાન પ્રકાશ મંદિર,         | વવાશ્ચિયા          | २००८    |
| ૨૭. રાજગૃહ વનક્ષેત્ર,                            | ઉત્તરસ <b>ં</b> ડા | २०१२    |
| ર૮. શ્રી રાજચંદ્ર આશ્રમ,                         | હસ્પી              | २०१७    |

| <b>૨૯. શ્રીમફ રાજચં</b> દ્ર સ્વાધ્યાય મ'દિર,             | દેવલાલી         | २०२९          |
|----------------------------------------------------------|-----------------|---------------|
| ૩૦. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર,                              | વટામણુ          | २० <b>२</b> ३ |
| ૩૧. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાન મંદિર, (ઘાટકાપર)              | સુ બઇ           | २०२४          |
| ૩૨. શ્રીમફ રાજચંદ્ર જ્ઞાન મંદિર,                         | <b>છે</b> 'ગહાર | २०२४          |
| ૩૩. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ,                              | સુરત            | २०३३          |
| ૩૪. શ્રીમદ્ <b>રાજચંદ્ર મ</b> ંદિર, ચાપાડી               | મુ'બર્ધ         | २०३५          |
| ૩૫. શ્રી. રાજ–સાભાગ સત્સ'ગમ'ડળ,                          | સાયલા           | २०४१          |
| ૩૬. શ્રી. રાજમ'દિર,                                      | ગઢ-શિવાણા       | २०४१          |
| ૩૭. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર,           | કાળા            | २०४२          |
| ૩૮. શ્રીમદ રાજચંદ્ર ज्ञान મ <sup>*</sup> દિર,            | યવતમાલ          | २०४२          |
| ૩૯. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનુ મંદિર,                       | મદ્રાસ          | २०४३          |
| ૪૦. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર,                              | રાજકાટ          | २०४३          |
| ૪૧. શ્રીમફ રાજચંદ્ર જ્ઞાન મંદિર,                         | <b>ખાં ધ</b> ણી | २०४४          |
| ૪૨. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પાઠ્યાળા,                           | જયપુર           | _             |
| ૪૩. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર સ્મૃતિગૃહ માેેેેેે બાસા., ( એાફીસ ) | માેમ્બાસા       |               |

શ્રીમદ રાજચંદ્રના આત્માનુલવી સાહિત્ય અને સાધનાથી આકર્ષાતા લકતોના સમુદાય દિન પ્રતિદિન વધતા જાય છે. તેમ તેમ ઉપાસના સાધનાનાં સ્થાના મ'દિરા, આશ્રમા સ્મારકરૂપે વધતા જાય છે.

'' આવાં સ્થાનકા શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના મૂળભૂત વિચારા, સ્વાનુભવા, યથાર્થ વીતરાગ માર્ગની શૈલીની પ્રરૂપણા અને સમ્યક્ આત્મ સ્વરૂપની પ્રાપ્તિના સાધના અને કારણા બની રહી, આ જગતના ત્રાસિત જીવાને સાચા સુખના માર્ગ બતાવવા સમર્થ ધાંચા."

ં શ્રીમદ્ પ્રત્યે લક્તિવ'ત ભાઇએાએ પાતપાતાનાં ગામામાં યા શહેરામાં સત્સ'ગ લક્તિના નિમિત્તે શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર મ'દિરા અને આશ્રમાની સ્થાપના કરી છે. એવા સ્મારકાની માહિતી પરિશિષ્ઠ ૧ ઉપર પ્રાપ્ત થયા પ્રમાણે આપી છે.

<sup>\*</sup> શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જન્મ શતાવ્હી અંકના આધાર.

## પરિશિષ્ટ ૧

## श्रीमहना भ'हिरा आश्रमा तथा ज्ञान प्रचारक भ'उला

## ૧. પરમક્ષુત પ્રભાવક મહળ, ઝવેરી ખજાર, મુ'અઈ. વિ. સ'. ૧૯૫૬

વિ. સં. ૧૯૫૬માં શ્રીમદ્ વઢવાલું કેમ્પમાં રહ્યા હતા તે વખતે તેમને એવા વિચાર આવ્યા હતા કે જ્ઞાનપ્રચારનું કંઇક કામ થઈ શકે તો સારું. તેમના ગુલાનુરાગી મુમુક્ષુઓએ એમની એ ઇચ્છાને વધાવી લીધી અને થાડા જ દિવસમાં લગભગ રા. ૯,૦૦૦/–ના ફાળા કરી તે રૂપિયા શ્રીમદ્દને અપંલુ કર્યા. ખીજા થાડા દિવસ જતાં તે ફાળા રા. ૧૪૦૪૨/–ના થયા. શ્રીમદ્દે તે સર્વ શ્રી રેવાશંકર જગજીવનની પેઢી પર માકલી આપ્યા. સંવત્ ૧૯૭૨ની આખર તે લંકોળ રૂ. ૨૫,૩૬૪નું થયું હતું. અને આ જ્ઞાનપ્રચારનું કામ કઈ રીતે કરવું તે વિષે યોજના ઘડાવા લાગી. આ સંસ્થાનું નામ શ્રીમદ્દની ઇચ્છાનુસાર '' પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ '' રાખવામાં આવ્યું. લાક સમૂહમાં ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનના પ્રચાર ફેલાવા કરનાર એમ, એ નામના ભાવાર્થ વિચારવામાં આવ્યા હતા.

પણ આ સ'સ્થા વિષે કાેઈ નક્કર ચાંજના ઘડાય, તે પહેલાં તા શ્રીમદ્રની લથડેલી તિખયત વિશેષ લથડી અને વિ. સ'. ૧૯૫૭માં તેમના દેહવિલય થયા. તે પછી જૈન લ'ડારાનાં અસલ પુસ્તકા મેળવી ભાષાંતર કરવાનું કામ બની શકે તેમ નહિ હાવાથી શ્રી વીતરાગશ્રુતના સિદ્ધાંત પૈકી, ન્યાય અને તત્ત્વવિષયક શ'થાની પ્રસિદ્ધિ હિં' શ અનુવાદર્પે દ્વિમાસિક દ્વારા શરૂ થઈ. પાછળથી દ્વિમાસિકને બદલે શ્ર'થશ્રેણી પ્રગટ કરવાનું શરૂ થશું. આ પ્રમાણે પ્રગટ થતાં પુસ્તકાની શ્રેણીને "રાજચંદ્ર જૈન શાસ્ત્રમાળા" એવું નામ આપવામાં આવ્યું હતું. આ શાસ્ત્રમાળામાં બીજા અનેક પુસ્તકાની સાથે શ્રીમદ્દના સાહિત્ય તથા પત્રાનું પ્રકાશન વિ. સ'. ૧૯૬૧માં "શ્રીમદ રાજચંદ્ર" શ્ર'થમાં પ્રસિદ્ધ થયું. શરૂઆતમાં આ મ'ડળને શ્રી મનસુખભાઈ રવજીભાઈ મહેતા તરફથી ઘણી સહાય મળી હતી.

રાષ્ટ્રપિતા મહાત્મા ગાંધી તથા રેવાશ કરલાઈ જગજીવનદાસ એ બે આ મંડળના દ્રસ્ટી હતા. બંનેની હયાતિ બાદ ભાઈશ્રી મણીલાલ રેવાશ કર દ્રસ્ટી તરીકે વ્યવસ્થા સંભાળતા હતા. ત્યારબાદ સં. ૨૦૧૪ માં શ્રીમદ્દજોના ગુણાનુરાગી સંસ્થા વ્યવસ્થા સંભાળ તા યોગ્ય થાય, એવા વિચારથી સમગ્ર વ્યવસ્થા શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર આશ્રમ અગાસને સાંપી. અને હાલમાં તેના વહીવટ શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર જૈન અગાસના ટ્રસ્ટીઓ કરે છે.

#### ર. શ્રીમદ્ રજચ'દ્ર શ્રી સુબાેધક પાઠશાળા, ખ'ભાત. વિ. સ'. ૧૯૫૬

વિ. સ. ૧૯૫૬માં શ્રીમદ ખ'ભાત આવ્યા હતા ત્યારે તેમની પ્રેરણાથી આ પુસ્તકાલયની સ્થાપના થઈ હતી. શરૂઆતમાં કુમારવાડામાં મકાન ભાઉ રાખવામાં આવ્યું હતું. અને વિ. સ. ૧૯૬૮માં છીજું મકાન લોકાપરીમાં બાંધી, ત્યાં આસા વદ પાંચમે પુસ્તકાલય લઈ

જવામાં આવ્યું હતું. ત્યાં શ્રીમદ્રના ચિત્રપટની સ્થાપના પણ છે. અને હાલમાં દરરાજ તેમાં સવારના નિયમિત સ્વાધ્યાય ભક્તિ પણ થાય છે.

#### ૩. શ્રી રાજમ'દિર આશ્રમ, રાજપુર, વિ. સ' ૧૯૫૮

સ્થાનકવાસી સંપ્રદાયમાં જૈન દીક્ષા પામેલા શ્રી રતનરાજ સ્વામી શ્રીમદ્દના જ્ઞાનની મહત્તા સાંભળી તેમને મળવા વિહાર કરતા કરતા વિ. સં. ૧૯૫૭માં મારવાડથી ગુજરાતમાં આવ્યા. પણ ત્યાં તો તેમને શ્રીમદ્દના દેહાંતના સમાચાર મળ્યા. આથી તેઓ શ્રી લલ્લુજી મહારાજના સમાગમમાં આવ્યા, અને તેમના ભક્ત બની ગયા. તેમને શ્રીમદ્દનું સ્મારક કરાવવાની ઇચ્છા થતાં, શ્રી સિદ્ધપુર પાસેના રાજપુર ગામની નજીક " શ્રી રાજમ દિર આશ્રમ " નામની સંસ્થા સ્થપાવી, અને તેમના ત્યાં રહેવાથી તે સ્થળ ભક્તિ તથા સત્સંગનું ધામ બની ગયું હતું.

#### ૪, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર, સુણાવ, વિ. સં. ૧૯૬૯

વિ. સ'. ૧૯૬૯માં પૂ. મુનિશ્રી લક્ષ્મીચંદજીના શુભ હસ્તે પેટલાદ પાસે આવેલા સુણાવ નામના ગામમાં આ મ'દિરની પ્રતિષ્ઠા થઈ હતી. મકાનમાં મેડા ઉપર ઘરદેરાસર છે. તેમાં શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનની પ્રતિમા છે, અને નીચે ઉપાશ્રયમાં શ્રીમદ્દનું ચિત્રપટ છે.

## પ. શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર નિજાભ્યાસ મ'ડષ, વડવા. વિ. સ'. ૧૯૭૨

વિ. સં. ૧૯૭૨ના આસો સુદ પૂનમે શ્રી પાપટલાલ મહાકમચંદભાઈ કે જેઓ તેમના પરિચિત વર્તું ળમાં 'ભાઇશ્રી'ના બહુમાન સૂચક નામથી ઓળખાય છે, તેઓની પ્રેરણાથી ખંભાત પાસે આવેલા 'વડવા' નામના સ્થળમાં, " શ્રીમદ રાજચંદ્ર નિજાલ્યાસ મંડપ ''ની રચના થઈ હતી. આ સ્થાનની સામે એક વાવ અને વડ આવેલા હતાં. વાવ હજુ પણ મોજૂદ છે. વડ થોડાં વર્ષોથી નથી. શ્રીમદ્ ત્યાં સં. ૧૯૫૨માં રહ્યા હતા. અને એમણે ઉપદેશ આપ્યા હતો. તેઓ જે સ્થળે રહ્યા હતા, ત્યાં વડ અને વાવ હોવાથી તે સ્થાનને વડવા – વડવાવ કહે છે. શ્રીમદ્રનાં વિચાર-મનનને અર્થ બક્તિધામ તરીકે સી પ્રથમ બંધાયેલ આ સ્થળ ગણી શકાય. મંડપના મુખ્ય દરવાજાની આઝુખાઝુ નિવાસસ્થાનો છે. મુખ્ય દરવાજા ઉપર પુસ્તકભંડાર છે. અંદર જતાં સ્વાધ્યાય મંડપ આવે છે. તેમાં ડાબા હાથે જિનમંદિરનું પ્રવેશદ્રાર છે, જેની પ્રતિષ્ઠા વિ. સં. ૧૯૮૨માં થઇ હતી. જમણા હાથે ગુરુમંદિર છે, જ્યાં શ્રીમદ્રની પ્રતિમાની સં. ૨૦૧૧ માં સ્થાપના કરવામાં આવી છે. તેની બાજુમાં સ્વાધ્યાય-મંડપ છે. આજે પણ શ્રીમદ્રના આ તીર્થક્ષત્રમાં અનેક મુમુક્ષુ ભાઈ બહેના પધારી સ્વાધ્યાય સત્સંગ બક્તિના લાભ લે છે. આ નિવૃત્તિ ક્ષેત્રના શાંત વાતાવરણમાં અનેક મુમુક્ષુઓ કૃપાળુદેવનાં દર્શન કરી સંતોષ અનુભવે છે. હાલમાં અહી' ભગવાન બાહુબલીની પ્રતિષ્ઠા પણ કરેલ છે.

# દુ, શ્રી રાજનગર સુપ્રાધ પુસ્તકાલય, અમદાવાદ વિ. સં. ૧૯૭૫

શેઠ શ્રી જેસ'ગભાઈ ઉજમશીભાઈ એ અમદાવાદમાં દિલ્હી દરવાજા બહાર તેમના લધુખ'ધુ શ્રી જૂઠાભાઈના સ્મરણાર્થે સત્સંગ ભક્તિભાવ માટે એક સ્થાન બનાવ્યું હતું, અને તેમાં શ્રીમદ્રના ચિત્રપટની સ્થાયના વિ. સં. ૧૯૭૫ના આસા સુદ ર ના રાજ કરી હતી.

## **૭. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ. વિ. સ**ં. ૧૯૭૬

શ્રીમદ્દના એક પરમ અનત્ય ભક્ત મુનિશ્રી લધુરાજ સ્વામી તેમની ઉત્તરાવસ્થામાં જે કોઈ એકાંત સ્થળે સત્સંગ અને ભક્તિના ધામરૂપ આશ્રમ જેવું કંઈક કરી નિવાસ કરીને રહે તો ઘણા મુમુક્ષુઓને તેમના સત્સંગ-સમાગમના સારો અને સતત લાભ મળે, તેવા હેતુથી વિ. સં. ૧૯૭૬ના કારતક સુદ પૂનમે સંદેસર મુકામે એક ટીપ થઈ હતી. તેમાં રૂ. ૧૭,૪૦૨/- ભરાયા. તરત જ તેની પાડાશના જંગલમાં અને આણુંદ ખંભાત રેલવે લાઇનમાં આવેલા ચરાતરના અગાસ સ્ટેશનની બાજુમાં આશરે; પંદરેક વીઘાં જમીન ખરીદવામાં આવી હતી. જમીનમાં ત્રણેક એારડીની એક ધર્મશાળા બાંધવાનું નદ્ધી થયું હતું. આ રીતે આશ્રમની શરૂઆત થઈ હતી.

મુનિશ્રી લધુરાજ સ્વામીની છત્રછાયા નીચે આ આશ્રમની ઉત્પત્તિ થઈ તેથી લક્તજનાએ શરૂઆતમાં આ આશ્રમનું નામ "શ્રી લઘુરાજ આશ્રમ " રાપ્યું હતું. પણ પાતાનું નામ કે સ્થાપના સરખી પણ નહિ રાખવાની ઇચ્છાવાળા કેવળ નિઃસ્પૃહ અને ગુરુલક્ત મુનિએ સ્વવ્યું હતું કે જેમનાથી ઘણું કલ્યાણ થયું છે અને જે સાચા ગુરુ હતા, તેમના સ્મરણરૂપે આ આશ્રમનું નામ રાખવું જોઈએ. તેથી આ આશ્રમને "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ" એવું નામ આપવામાં આવ્યું હતું. આ આશ્રમના વહીવટ દ્રસ્ટ દ્વારા ચલાવવામાં આવે છે.

આ આશ્રમમાં દાખલ થતાં ભવ્ય પ્રવેશદ્વાર છે, જેના પર માટા અક્ષરે "ક્ષમા એ જ માક્ષના ભવ્ય દરવાને છે" તેમ લખેલું છે. અંદર પ્રવેશ કર્યા પછી જમણી બાજુ એક સુંદર દેરાસરવાળું ચાંગાન છે, તેમાં નીચે શ્વેતાંબર અને ઉપર દિગંબર એમ બે જાતનાં દેરાસર છે. તથા ભાંયરામાં શ્રીમદની આરસપહાણની પ્રતિમા છે, જે " ગુરુમ દિર " તરી કે એાળખાય છે. દેરાસરની બાજુમાં વિશાળ સભામ ડપ છે, જેમાં ભક્તિ, સત્સંગ, પૂજા, સત્શ્રવણ આદિ નિમિત્તે સેંકડા મુમુક્ષુઓ સાથે બેસીને આત્મધર્મની સાધના કરે છે. વળી, મુમુક્ષુની સંખ્યાબળ વધતી જવાથી હાલમાં છે તેની બાજુમાં નવા વિશાળ સ્વાધ્યાય હાલ બંધાયા છે. તેની નીચે વિશાળ ભાંયરૂ પણ છે.

મુખ્ય પ્રવેશદ્વારની ઉપર બીજે માળે વિશાળ પુસ્તકાલય છે અને ત્રીજે મજલે ખુલ્લી અગાસીની વચમાં સુંદર આરસની દેરી મધ્યે શ્રીમદ્દની કાયાત્સગંની ધ્યાનમુદ્રાની પંચધાતુની પ્રતિમા છે.

ચાગાનમાં એક બાજુ બ્રહ્મચારી ભાઈ એ વસે છે, તેની બાજુમાં વ્યાપ્યાનમ દિરમાં શ્રીમદ્રનું માટું ચિત્રપટ સ્થાપન કરેલું છે. આ વ્યાપ્યાન—મ દિરની ઉપર " શાંતિસ્થાન" છે. તેમાં પણ સુંદર ચિત્રપટની સ્થાપના છે. ત્યાં નિત્ય પ્રતિક્રમણ થાય છે. ત્યાંથી પૂર્વમાં શ્રી લઘુરાજ સ્વામીના નિવાસ ખંડ હતો, જ્યાં સં. ૧૯૯૨ ના વૈશાખ સુદ ૮ ના રાજ શ્રી લઘુરાજ શ્રીના દેહાત્સર્ગ થયા હતા. અને હવે ત્યાં તેમનું ચિત્રપટ મૂકવામાં આવ્યું છે.

આ બધાની પાછળના ભાગમાં ગૃહસ્થ મુમુક્ષુએ। માટે ધર્મશાળા તથા મકાના છે, અને બહારગામથી આવતા મુમુક્ષુએા માટે ભાજનાલય છે, આશ્રમથી થાઉ દૂર શ્રી લઘુરાજ મહારાજનું સમાધિમ'દિર, દેરી છે. તથા ઉત્તમ દર્શન ગ્ર'થાના સંગ્રહવાળુ એક સુંદર પુસ્તકાલય છે. આ આશ્રમ તરફથી ઘણા ઉત્તમ ગ્ર'થાના ગુજરાતી અનુવાદ કરાવી પ્રકાશિત કરેલ છે. જે હાલમાં ઉપલબ્ધ છે.

આશ્રમમાં રહેતા તથા આવતાં-જતાં ભાઈ-ખહેના માટે પ્રદ્વાચર્ય પાલન, રાત્રિભાજન-ત્યાગ આદિ કેટલાક નિયમાં તેમજ ભક્તિ, વાચન આદિ નિત્યક્રમ રાખેલા છે. આ કાર્યક્રમ સવારના પાંચથી શરૂ કરી રાતના દશ સુધી ચાલે છે. તેમાં મ'ત્રસ્મરણ, આલાચના, ભક્તિ, વચનામૃત-વાચન, આઠ ચાગદિણની સજ્ઝાય, આત્મસિદ્ધિ વગેરે સિક્યા થાય છે. ઘણા લોકા બહુ ઉલ્લાસપૂર્વક લાગ લે છે. આ સ્થળે શ્રી લલ્લુજી (લઘુરાજજી) મહારાજે ચોદ વર્ષનાં ચોમાસાં ગાળ્યાં હાવાથી તે એક તીર્થક્ષેત્ર બની ગયું છે.

#### ૮. શ્રીમદ રાજ્યંદ્ર મંદિર, સીમરડા વિ. સં. ૧૯૭૬

ખારસદ-પેટલાદને રસ્તે આવેલા સીમરડા નામના ગામમાં પૂ. શ્રી લઘુરાજ સ્વામીના શુભ હસ્તે વિ. સં. ૧૯૭૬ના કાર્તાકી પૂનમે, શ્રી માતીભાઈ ભગતજીના મકાનમાં શ્રીમદ્દના ચિત્રપટની સ્થાપના કરવામાં આવી હતી. મકાન મ'દિર ખાતે ભેટ તરીકે સાંપી દેવામાં આવ્યું હતું. અને તેની વ્યવસ્થા માટે કમિટી નીમવામાં આવી હતી.

### ૯. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનભંડાર, અમદાવાદ વિ. સ' ૧૯૭૭ (ગુજરાત વિદ્યાપીઠ અંતગ<sup>ર</sup>ત વિશેષ વિભાગ)

આશ્રમરાડ, ગુજરાત વિદ્યાપીઠ અમદાવાદમાં " શ્રીમદ રાજચંદ્ર જ્ઞાનભંડાર" નામની સાહિત્ય પ્રકાશન માટેની સંસ્થાના સમાવેશ સન ૧૯૨૧ માં ગુજરાત વિદ્યાપીઠ સંચાલિત પુરાતત્ત્વ મંદિરમાં નિર્માણ કરવામાં આવેલ હતા પરંતુ કાળાંતરે એ પુરાતત્ત્વમંદિર બંધ થતાં હવે સન ૧૯૨૭ થી " શ્રીમદ રાજચંદ્ર જ્ઞાન ભંડાર" ગુજરાત વિદ્યાપીઠ જ ચલાવે છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના ભક્ત સ્વ. શ્રી પુંજાભાઈ હીરાચંદ શ્રી ગાંધીજીના મિત્ર હતા. તેમણે પૂ. મહાત્મા ગાંધીજને – શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર નિમિત્તે એક ચંથમાલા પ્રકાશન કરવા સુચન કર્યું. તેથી જે ચાલતા જૈન પ્રકાશન પૈકી અલગ ચંથાવલી શરૂ કરવા — ગુજરાત વિદ્યાપી કે ઠરાવ કરી શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જય'તિમાળા ચાલુ કરી. તેમાં આજ સુધી તત્ત્વજ્ઞાનને તથા શ્રીમદ્દને લગતાં સાત મણકા (પુસ્તીકા) પ્રસિદ્ધ થયેલ છે. એમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કૃત "આત્મસિદ્ધિશાસ" અને " શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની દેષ્ટ્રાંત કથાઓઓ " આદિના સમાવેશ થાય છે.

## ૧૦. શ્રીમદ રાજચંદ પાઠશાળા, પંચભાઇની પાળ, અમદાવાદ વિ'. સ'. ૧૯૮૦

મુમુક્ષુ લાઇએની સંખ્યા વધતી જવાથી સ્વ. શ્રી પાેષટલાલભાઈ માેકમચંદભાઈ (લાઈશ્રીએ) આ જગ્યાએ પાઠશાળાની સ્થાપના કરી હતી અને શ્રી પાેષટભાઈ અમદાવાદ હાેય ત્યારે પાેતાનું મકાન ધાંચીની પાેળમાં હતું છતાં પાઠશાળા – પંચભાઈ પાેળે રહેતા જ સત્સંગ ભક્તિ થતી હતી. છેલ્લે શ્રી પાેષટભાઈ (લાઇશ્રીએ) ત્યાં જ સમાધિપૂર્વ ક છેલ્લા શાસાશાસ લીધાં હતાં. અને દેહ છાંડથાં હતાં.

પરિસિષ્ટ કૃષ્ટ

#### ૧૧. શ્રી સુષ્માધ પુસ્તકાલય, વસા. વિ. સ'. ૧૯૮૭

પેટલાદ પાસે વસામાં શ્રીમદ્રના અનુયાર્યાએએ મળીને એક મકાન વિ. સ**ં. ૧૯૮૭માં** રૂ. ૮૦૦/–ની કિંમતે ખરીદ્યું. એમાં સ્વ. ભાઈલાલ જગજીવનભાઈના શુભ હસ્તે શ્રીમદ્દની પ્રતિમાની સ્થાપના કરવામાં આવી છે. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રજી સં. ૧૯૫૪ માં અત્રે પધારેલ તેના સ્મારક રૂપે આ શ્રી સુભાધ પુસ્તકાલયનું નિર્માણ કરેલ હતું.

## ૧૨, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મંદિર, નાર, વિ. સં. ૧૯૮૭

શ્રી લક્ષ્મીચંદજ, શ્રી ચતુરલાલજ તથા શ્રી નરસી રખજ આદિ મહારાજેના વતનમાં શ્રી લલ્લુજ મહારાજની પ્રેરણાથી આણંદ—ખંભાત રેલ્વેલાઇન પર આવેલા નાર નામના ગામમાં વિ. સં. ૧૯૭૪ના માહ સુદ બીજના રાજ મંદિર બાંધવાની શરૂઆત થઈ હતી. તે વર્ષનું તેમનું ચામાસું નારમાં થયું હતું. વિ. સં. ૧૯૮૭ના વૈશાખ સુદ ત્રીજે તેમાં શ્રીમદ્રના ચિત્રપટની સ્થાપના શ્રી લઘુરાજજ મહારાજના શુભ હસ્તે થઈ હતી. મંદિર બંધાવવામાં મુખ્ય આર્થિક સહાયક શ્રી રશુછાંડભાઈ લખાભાઈના સુપુત્રા સર્વશ્રી મણીભાઈ તથા શ્રી રામજભાઈ હતા.

## ૧૩, શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર મ'દિર તથા શ્રી સુબાધક પાઠશાળા, ક્લાેલ. વિ. સ' ૧૯૮૮

પૂજ્ય પાયટલાલભાઈ માહકમચંદ શાહ (ભાઈશ્રી)ની પ્રેરણાથી તેમના ધર્મી મિત્ર શ્રી માણેકલાલ પ્રેમચંદની સ્વદેશી મિલના એક અલાયદા હાલમાં કૃપાળુદેવના ચિત્રપટની સ્થાપના કરી હતી. ભાઈશ્રી અવારનવાર ત્યાં જતા હતા. સ્વાધ્યાય ભક્તિ થતી હતી. તેની માલીકીની મિલ તથા ચાલી વડવા આશ્રમને અપંણ કરી હતી. તેનું વાર્ષિક ભાડું રૂ. ૮૦,૦૦૦ હાલમાં આવે છે. જેથી વડવા, ઈડર અમદાવાદની સંસ્થાને આર્થિક સહાય થઈ રહી છે.

#### ૧૪, શ્રીમદ રાજ્યંદ્ર મંદિર, આહેાર. વિ. સં. ૧૯૯૩

શ્રી લલ્લુજી મહારાજની ઉપસ્થિતિ દરમ્યાન અને પ્રેરણાથી વિ. સં. ૧૯૯૧માં સર્વ મુમુક્ષુભાઈ એ રાજસ્થાનમાં આવેલા આહારમાં મંદિર બંધાવવાના નિર્ણય કર્યો. વિ. સં. ૧૯૯૧માં એત્ર માસ પછી મકાન બાંધવાની શરૂઆત કરવામાં આવી અને વિ. સં. ૧૯૯૩ના જેઠ શુદ તેરસના રોજ શ્રી શ્રદ્ધાચારી ગાવર્ધનદાસજીના શુભ હસ્તે શ્રીમદ્રના ચિત્રપટની રથાપના કરવામાં આવી હતી. હાલમાં આ મંદિર ક્રીથી બંધાયું છે, અને તેમાં શ્રીમદ્રની આરસની પ્રતિમાની સ્થાપના વિ. સં. ૨૦૨૦ માં ઘઈ હતી. તેના ઉત્સવ વિ. સં. ૨૦૨૦ માં ઘઈ હતી.

#### ૧૫. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર અાશ્રમ, ભાદરણ, વિ. સં. ૧૯૯૪

વિ. સં. ૧૯૯૨ના કાર્તાકી પૂનમે બારસદ પાસે આવેલા ભાદર**ણમાં "શ્રીમદ રાજચંદ્ર** આશ્રમ " બાંધવાનું નક્કી થયું. તેનું ખાતમુદ્ધાં વિ. સં. ૧૯૯૩ના પાય માસમાં થયું, ૮૨ અને તે મકાનનું બાંધકામ વિ. સં. ૧૯૯૪ના મહા માસમાં રૂ. ૧૫,૪૦૦/-ના ખર્ચે પૂર્ણ થયું. તેમાં વિ. સં. ૧૯૯૪ના માહ સુદ પાંચમના રાજ શ્રીમદ્દના ચિત્રપટની સ્થાપના શ્રી હીંગલાલ એમ. ઝવેરી તરફથી કરવામાં આવી હતી.

## ૧૬, શ્રીમદ રાજચંદ્ર સમાધિમંદિર, રાજકાર, વિ. સં. ૧૯૯૫

વિ. સ\*. ૧૯૫૭ના ચૈત્ર વદ પાંચમ મ\*ગળવાર તા. ૯–૪–૧૯૦૧ ના રાજ પરમ પૂ. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાે રાજકાેટમાં દેહાત્સર્ગ થયાે. તેમના અગ્નિસંસ્કાર ડાસાના વડનીં પાસે રમશાનભૂમિની બાજુમાં આજી નદીને કિનારે કરવામાં આવ્યો હતો. તે સ્થળે સ∴ ૧૯૯૬ માં સમાધિમ દિર ખાંધવાના વિચાર થતાં પેથાપુરના શ્રી હીરાલાલ ઝવેરીની પ્રેરણાથી શ્રી જ્ઞાનચ'દ નાહટાજીની સખાવતથી " શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર સમાધિમ'દિર " અસ્તિત્વમાં આવ્યું હતાં. ત્યાંની જમીન ખરીદવાના તથા મકાન બાંધકામના ખર્ચ રૂ. ૪,૨૦૦/- થયેલા. તેની ઉદ્દઘાટનિકિયા જસદા દરખારના શુભ હસ્તે તા. ૩-૪-૧૯૩૯ના રાજ થઇ હતી. આ પછી આ મ'દિરમાં એક પળાસણ ભાઈશ્રી રેવાશ'કર ડાહ્યાભાઈ સ'ઘવી (શ્રીમદ્જના જમાઈ) તરફથી ખંધાવી આપવામાં આવ્યું હતું. તેની ઉપર શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીના ત્રણ અવસ્થા ત્રણ ચીત્રપટાની સ્થાપના, પૂ. શ્રી પ્રદ્મચારીજ ગાવર્ધ નદાસજના શુભ હસ્તે કરવામાં આવી હતી. તે મકાનની દેરીમાં શ્રીમદ્રની પાદુકાની સ્થાપના પૂ. શ્રીપ્રદ્વાચારીજીના વરદ હસ્તે સં. ૧૯૯૬ ના માહ સદ ૧૩ તા. ૨૦-૨-૧૯૪૦ ના રાજ કરવામાં આવી હતી. તે મકાનની ઊંચાઈ ઘણી એાછી હોવાથી યાગ્ય સુધારા-વધારા કરવા માટે સંવત ૨૦૨૨ માં શ્રીમદ્દજના પરમ ભક્ત સ્વ. શ્રી ધારસીભાઈના પુત્રીના પુત્ર મારબીના શ્રી રસીકલાલ તથા શ્રી જમનાદાસ પી. શેઠે આસરે રા. ૧૦,૦૦૦ આપેલ હતા. મકાનની સંગીનતા અને બીજી જરૂરીયાતાે પણ કરવામાં આવી હતી.

જ્યાં સ્વાધ્યાય ભક્તિ-ભજન દેવવંદન આદિ ક્રમ ચાલુ છે

#### ૧૭. શ્રીમદ રાજચંદ્ર મંદિર, સંડાદરા, વિ. સં. ૧૯૯૬

શ્રી હીરાલાલ ઝવેરીએ વિ. સં. ૧૯૯૫માં સુરત જિલ્લામાં સહાદરા ગામમાં મુમુક્ષુઓ વતી આ મ'દિરનું ખાતમુહૂર્ત કર્યું. વિ. સં. ૧૯૯૬ના વૈશાખ સુદ ત્રીજે શ્રી જ્ઞાનચંદ નાહટાજીના હસ્તે શ્રીમદ્દના ચિત્રપટની સ્થાપના કરવામાં આવી. આ મકાનના બાંધકામમાં થયેલા રૂ. ૮૦૦૦ —ના ખર્ચમાં મુખ્ય હિસ્સા શ્રી જ્ઞાનચંદ નાહટાજીના હતા.

## **૧૮. શ્રીમદ રાજચં**લ વિહા<mark>ર-ભવન,</mark> ઈડર, વિ. સં. ૧૯૯૬

ભૂતકાળે આ ક્ષેત્રે ઘણા સંત-મહાત્માંઓ થઈ ગયા છે. તેઓ પૈકી આજશી ૮૭ વર્ષ પૂર્વે પણ આશ્ચર્યની પ્રતિમારૂપ ' યુગ પુરૂષ સજીવનમૂર્તિ એક અદિતીય સત્પુરૃષ થઈ ગયા, "શ્રીમદ્ રાજચંદ્રદેવ".

શ્રીમદ પાતાની હચાતીમાં ઈડરના ઘ ટિયા પહાડ ઉપર વિચરેલા, ત્યાં હાલમાં એક સુંદર ધામ બનાવેલ છે, અને ત્યાં જાત્રાળુ મુમુક્ષુએાને રહેવાની સારી વ્યવસ્થા પણ છે. પરિશિષ્ટ કુપ્ય

પૂ. શ્રી લહ્લુજી મહારાજ તથા છાટાલાલ મલુકચંદ શાહની પ્રેરણાથી આજથી પટ વર્ષ પૂર્વે વિ. સં. ૧૯૮૬ ના વૈશાખ વદ ૧ ના એક નિષ્ઠાવાન ભક્ત લીં બડી નિવાસી પૂ. શ્રી મનસુખભાઈ દેવસીના સુપુત્ર પૂ. શ્રી ગીરધરલાલભાઇની આર્થિક સહાયથી વિહારભવન, આવાસા, ભાજનાલય તથા ઓરડીએા તૈયાર કરવામાં આવ્યા હતા. તેમજ "સિદ્ધ શિલા" પણ છે. જેની ઉપર શ્રીમદ્દની પાદુકાની સ્થાપના કરવામાં આવી છે. આ સ્થળને પૂ. વિનાબાજીએ પણ ખૂબ પસંદ કર્યું હતું.

આ પહાડ તે પાવનભૂમિ પૈકી એક હોઈ તે પણ એક તીર્થભૂમિ ધામ છે.

## ૧૯. શ્રામદ્ રાજચંદ્ર મંદિર, નરાેડા. વિ. સં. ૧૯૯૮

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજ આ રથળ મુનીઓ સાથે વિ. સં. ૧૯૫૫ માં પધારેલ તેના સ્મારક રૂપે શ્રી લક્લુજ મહારાજની પ્રેરણાથી આ મંદિર માટે અમદાવાદ પાસે નરોડામાં જમીન ખરીદવામાં આવી હતી. અને પ્રદ્રાચારીજની સ્ચનાથી મંદિર બંધાવવા માટેના ફાળા એકઠા કર્યો હતા. મુખ્ય સહાયક શ્રી જૂઠાભાઈના માટાભાઈ, શ્રી જેસંગભાઈ ઉજમશીભાઈ અને શ્રી જ્ઞાનચંદ નાહટાજી હતા. વિ. સં. ૧૯૯૮ના માગશર વદ દના રાજ શ્રી નાહટાજીના શુભ હસ્તે ખાતમુહૂર્ત થયું હતું. અને તે જ વર્ષમાં મકાનનું બાંધકામ રૂ. ૯,૦૦૦/–ના ખર્ચે પૂરું થયું હતું. તેમાં શ્રીમદ્રના ચિત્રપટની સ્થાપના કરવામાં આવી છે.

## ૨૦. શ્રીમદ્દે રાજચ'લ મ'દિર, ઇ'દાર, વિ. સ', ૧૯૯૮

વિ. સં. ૧૯૯૮ ના કારતક માસમાં શ્રી હીરાલાલ ઝવેરી તથા શ્રી જ્ઞાનચંદ નાહટાજની પ્રેરહાથી મંદિર માટે એક મકાન ભાંહે રાખવામાં આવ્યું હતું અને શ્રી પ્રદ્વાચારી ગાવધ નદાસજ જ્યારે ઇન્દોર પધાર્યા ત્યારે સ. ૧૯૯૮ ફાગણ વદ ૨, ના રાજ તેમના શુભ હસ્તે શ્રીમદ્રના ચિત્રપટની ત્યાં સ્થાપના કરવામાં આવી હતી.

#### **૨૨. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર અાશ્રમ, ધામણ, વિ. સ**ં. ૧૯૯૮

સુરત જિલ્લામાં નવસારી પાસે આવેલા ધામણના મુમુક્ષુજના શ્રી લલ્લુજ મહારાજના સમાગમમાં વાર વાર આવતા હતા, તેથી તેમને શ્રીમદ્દની મહાનતા સમજાઈ હતી, અને એ મુમુક્ષુઓની સંખ્યા વધતાં, તેમને અગાસ જેવું ધામ ઊભું કરવાની ઇચ્છા થઈ હતી. ધામણના એવા એક મુમુક્ષુભાઈ શ્રી કાળાભાઈ ભગાભાઈની ઇચ્છા તીવ ખની. તેઓ અગાસ ગયા હતા, અને શ્રી લલ્લુજ મહારાજને આખા સંઘ સાથે ધામણ પધારી પાતાના સ્વતંત્ર મકાનમાં શ્રીમદ્દના ચિત્રપટની સ્થાપના પાતાના ખર્ચે કરી આપવા વિનંતિ કરી હતી. શ્રી લલ્લુજ મહારાજે તે સ્વીકારી હતી.

વિ. સં. ૧૯૮૯ના વૈશાખ સુદ ત્રીજે – અખાત્રીજે પૂ. શ્રી લલ્લુજી મહારાજ લગભગ ત્રણેક હજાર મુમુક્ષુએા સાથે ધામણ પધાર્યા હતા, અને બે દિવસ સુધી વિશાળ મ'ડપમાં ભક્તિ કરાવી હતી. અને તેમણે ત્યાં ચિત્રપટની સ્થાપના કરી હતી. આ મકાનમાં પ્રત્યેક પૂર્ણિમાએ ભક્તિ થતી હતી. અને અનેક મુમુક્ષુએા એના લાભ લેતા હતા. પરિણામે મુમુક્ષુઓને ત્યાં આશ્રમ બાંધવાની ઇચ્છા થઈ હતી.

વિ. સ'. ૧૯૯૪થી એ માટે ફંડની શરૂઆત થઈ હતી, અને વિ. સ'. ૧૯૯૭માં ત્યાં એક મે દિર બાંધવામાં આવ્યું હતુ. અને વિ. સં. ૧૯૯૮ના માગશર સુદ ૧૦ના રાજ ધામધૂમથી શ્રી ખ્રહ્મચારોજીના શુલ હસ્તે શ્રીમદ્રના ચિત્રપટની સ્થાપના કરવામાં આવી હતી. ત્યારથી વિવિધ કાર્યક્રમાં ત્યાં યાજાતા રહે છે. આશ્રમમાં ધર્મશાળા, ગુરૂમ દિર, જિનમ દિર, સ્વાધ્યાય હોલ, ભાજનશાળા, પાઠશાળા, વી. સાધકા માટે સુવિદ્યા છે. મુમુક્ષુએ કાયમી રહી સ્વાધ્યાય લક્તિ, સત્સંગના સારા એવા લાલ લે છે. વલી તીર્થ સ્થાન પણ છે.

### **રર. શ્રી રાજમ'દિર,** (વહવાણ કેમ્પ) સુરેન્દ્રનગર, વિ. સ'. ૧૯૯૮

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજી અવારનવાર નિવૃત્તિ દરમ્યાન તેમના સત્સંગ અને ભક્તિના લાભ મળે તે નિમિત્તે સ્વ. શ્રી જેસ'ગલાઈ ઉજમશીએ પાતાના ખંગલામાં વિ. સં. ૧૯૯૮ના માગશર સદ ૮ ના રાજ વઢવાલુ કેમ્પમાં શ્રીમદ્દના ચિત્રપટની સ્થાપના કરી હતી.

## ર૩. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જન્મભુવન, વવાષ્ટ્રિયા, વિ. સં. ૨૦૦૦

શ્રી રવજીલાઈ પંચાહલાઈની મૂળ જગ્યા તથા તેની આસપાસની ઘણી જગ્યા વવાહિયામાં વેચાતી લઈ ને શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજના જન્મસ્થળમાં, શ્રી રહ્યુંછાંડદાસભાઈના પુત્ર અને શ્રીમદ્દના જમાઈ શ્રી ભગવાનલાલ માહીએ "શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર જન્મભુવન" નામનું આ આલિશાન મકાન ખંધાવ્યું છે. એમ કરવામાં શ્રીમદ્દનાં પુત્રી શ્રીમતિ જવલખહેનની પ્રેરણા મુખ્ય હતી. આ મકાનમાં જિનાલય, ગુરુમંદિર, વ્યાખ્યાનહાલ તથા ધર્મશાળાના સમાવેશ થાય છે. આ સ્થાનનું શિલારાપણ વિ. સં. ૧૯૯૯ના આસા મુદ ૧૦ના રાજ થયેલ. અને એનું ઉદ્ઘાટન વિ. સં. ૨૦૦૦ના કારતક સુદ પૂનમે મારખીના મહારાજા શ્રી લખધીરજ બાપુના શુભ હસ્તે થયેલું. ત્યારથી સ્વ. શ્રીમતિ જવલબહેન પ્રત્યેક વર્ષે કાર્તાકી પૂર્ણિમાએ ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જય'તી'' ઊજવવા વવાહ્યા જતા હતા. વિ. સં. ૨૦૧૬માં તેમના માટા પુત્ર શ્રી બુદ્ધિનભાઈ ના નાની વયે, કારતકી પૂનમે વવાહ્યામાં અચાનક દેહાંત થયેલા હતા, છતાં તેમણે તે ઉજવણું ચાલુ જ રાખ્યું છે. ધન્ય છે તેમની અડગ પિતૃભક્તિને.

આ સ્થળે મ'દિર સામે જગ્યામાં મુમુક્ષુઓએ પાતાના ખર્ચે તથા સ'સ્થાએ પણ ઓરડીઓ તથા ભાજનાલય બનાવેલ છે. કાર્તકી પૂર્ણી માએ અત્રે ઉત્સવ થાય છે, આખું ગામ સ'સ્થાના એક જ રસાડે જમે છે.

## **૨૪. શ્રીમદ્ રાજ્ય'**લ મ'દિર, બારસદ, વિ. સ<sup>.</sup>. ૨૦૦૦

આશરે ૪૫ વર્ષ ઉપર આ સંસ્થાનું નવું મકાન બજારની મધ્યમાં આશરે રૂપિયા પર્ચાસેક હજારના ખર્ચે બાંધવામાં આવેલ હતુ. આ મકાનમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના ચિત્રપટની સ્થાપના કાવિઠાના શ્રી સામાભાઈ પ્રભુદાસ પટેલના હસ્તે થઈ હતી. સવાર-સાંજ ભક્તિભાવ-સ્વાધ્યાય મુમુભુઓ કરે છે. **પરિસ્થિ** 

## રૂપ. શ્રીમદ્ રાજ્ય' મ'દિર, કાવિઠા. વિ. સ'. ૨૦૦૪

મુનિ લક્લુજી મહારાજની પ્રેરણાથી શ્રીમદ જયાં ત્રણ વખત રહેલા હતા, તે કાવિઠામાં મે દિર બંધાવવા માટે મુમુક્ષ ભાઈ એાએ વિ. સં. ૧૯૮૫માં જમીન ખરીદ કરી હતી. વિ. સં. ૧૯૯૩ના ચૈત્ર સુદ પાંચમે શ્રી હીરાલાલ ઝવેરીના શુભ હસ્તે ત્યાં ખાતમુહૂર્ત થયું હતું અને વિ. સં. ૧૯૯૮માં રૂ. ૫૧,૦૦૦/–ના ખર્ચે બાંધવામાં આવેલા મે દિરનું કામકાજ પૂર્ થયું હતું. વિ. સં. ૨૦૦૪માં વૈશાખ સુદ ૧૩ના રાજ મે દિરની પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવી હતી.

આ મ'દિરમાં અ. સો. સદગુણાયહેન નાહટાજીના શુભ હસ્તે શ્રીમદ્ની પ્રતિમાની સ્થાપના થઈ હતી. તે સાથે પ્રભુશ્રી – શ્રી લઘુરાજ સ્વામીની પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા શ્રી સામાભાઈ પ્રભુદાસના શુભ હસ્તે થઈ હતી.

આ મ'દિરમાં બીજે મજલ શ્રી સ'ભવનાય, શ્રી શાંતિનાય તથા શ્રી મસ્લિનાય આદિ તીર્ય'કરદેવની ત્રણ પ્રતિમાજીની પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવી હતી.

## રદ્દે. શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર જ્ઞાત પ્રકાશ મ'દિર, વવાણિયા. વિ. સ'. ૨૦૦૮

શ્રીમદ્દન સાત વર્ષની ઉંમરં રમશાન ભૂમિનાં જે ભાવળના ઝાડ ઉપર જાતિસ્મરણુત્તાન થયું હતું, તે જગ્યા રાજકાંટના શ્રી રસિકલાલ ત્રંબકલાલ મહેતાએ વેચાતી લઈ ત્યાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાન પ્રકાશ મંદિર બંધાવ્યું છે. તેમાં વિ. સ.. ૨૦૦૮માં કાર્તકી પૂનમે પાદુકાજીની સ્થાપના કરવામાં આવી હતી. ત્યારબાદ વિ. સ.. ૨૦૨૦ના આસા વદ ૮ થી શ્રીમદ્ રાજચંદ્રજીની કાંચાત્સર્ગ મુદ્રાની પ્રતિમા સ્થાપિત કરવામાં આવી હતી.

#### ર૭. રાજગૃહ વનક્ષેત્ર, ઉત્તરસંડા. વિ. સં. ૨૦૧૨

વિ. સં. ૧૯૫૪માં ઉત્તરસંડાના વનમાં શ્રીમદ્ થાંડા વખત નિવૃત્તિ માટે શ્રી ધનવંતરીના બંગલામાં રહ્યા હતા. ને તે સ્થળનું નામ તેમણે વનક્ષેત્ર આપેલ હતું ત્યાં તેમના નામે એક સ્મારક ઊભું કરવાની ઇચ્છાથી નારના વતનીઓએ ત્યાં જગ્યા ખરીકી હતી. તે પછી બેંગલારના મુમુક્ષુઓ તથા શ્રી જ્ઞાનચંદ નાહટાજી તથા શ્રી હીરાલાલ અવેરીએ મળીને ત્યાં મંદિર બંધાવ્યું હતુ, અને વિ. સં. ૨૦૧૨ની કાર્તકી પૂર્ણિમાએ ત્યાં શ્રીમદ્દના ચિત્રપટની સ્થાપના કરી હતી.

### ર૮. શ્રીમદ રાજચંદ વ્યાશ્રમ, હંપી (દક્ષિણ ભારત) વિ. સં. ૨૦૬૭

જૈના, શેવા અને વૈષ્ણવાનું પ્રાચીન તીર્થધામ આ હંપી, મૈસુર રાજ્યના એલ્લારી જિલ્લામાં 'શું ટકલ-હુબલી' રેલવ લાઇનના હારપેટ સ્ટેશનથી સવા સાત માઇલ દ્વર છે. આવવા જવા માટે એસ.ટી. ખસ સર્વિસની પૂરતી સગવડ છે. હરિયાળા પ્રદેશ અને અતિહાસિક પુરાતત્ત્વ-સામગ્રી વિશ્વસરના યાત્રિકાન અહીં ખેંચી લાવે છે.

સને ૧૩૩૬ માં વિજયનગરનું નિર્માણકાર્ય પ્રારંભાયું તે પહેલાં અહીં હેમફૂટને અડીને ઉત્તરીય ખીણમાં હ પિત્રામ અને દક્ષિણે કૃષ્ણાપુરમ્ ગ્રામ હતાં. તથા નહી પાર ભાટ જૈન તીર્થ હતું. અને આ પાર હેમફૂટ તથા ચક્રકૂટ નામનાં બે જૈન તીર્થો પણ હતાં. આ ત્રણે તીર્થો દિગમ્બર સમ્પ્રદાયના અધિકારમાં હતાં.

નગરને ઉત્તર કિનારે ભારમાસી પ્રવાહવાળી તુંગભદ્રા નદ્રી અસ્ખલિત પ્રવાહે પ્રવહે છે.

હેમફટની પૂર્વ દિશામાં સડકને અડીને ત્રીસંક એકરના વિસ્તારવાળું સાધારણ ઊંચાઈ ધરાવતું એક શિખર છે, જેને રત્નફટ કહે છે. તેના પૂર્વ છેડે માતંગ પર્વત આવેલ છે. રત્નફૂટ ઉપર લાંબી માટી ગુફાએ તથા કેટલીક નાની ગુફાએા, પ્રાકૃતિક ચાર કુંડા, નાનાં ખેતરા અને બાકીના પુઠ્વી શિલામય વિસ્તાર છે, જેના ઉપર વિ. સં. ૨૦૧૭ના અષાડ સુદિ એકાદશીએ "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ"ની સ્થાપના ઘણા જ ઉલ્લાસપૂર્વક થઈ, જેમાં શ્રી સદ્દમનિ (પૂ. શ્રી સહજાન દધન) મુખ્ય નિમિત્ત બન્યા હતા.

રત્નકૂટ ઉપર ગમનાગમન માટે અઢી ક્લાંગ વ્યવસ્થિત પગ રસ્તો, બે માટી ગુફાઓ, આંક નાની ગુફાએ!, એક માટી ગુફામાં ચૈત્યાલય, જ્યાં શ્રી ચંદ્રપ્રભ સ્વામીની પાષાણુ પ્રતિમાછ તથા શ્રી પાર્યાનાથછની ધાતુની પ્રતિમાછ બિરાજમાન છે. શ્રી પરમકૃપાળુદેવની 3૧ ઈંચની સુરમ્ય પાષાણુ પ્રતિમાછ, ચરણચિદ્ધ તથા તેમનાં ચિત્રપટા સ્થાપિત છે, જેમની સન્મુખ સત્સંગ–ભક્તિ નિયમિત બે વખત થાય છે. એની સાથે પરમકૃપાળુદેવના નામની સુગંધ દક્ષિણભારતમાં સર્વત્ર પ્રસરી ગઈ. ત્યાં આવનાર મુમુક્ષુ માટે એક વિશાળ જિનાલય યુક્ત સત્સંગ ભવન, આવાસગૃહા કેટલાક ભાવિકાએ પાતાના ખર્ચે બાંધેલા નિવાસ સ્થાના ભાજનાલયની સગવડતા છે. જેમાં બે ટ'ક મફત ભાજન અપાય છે. ભાવિકાની સંખ્યા દિનપ્રતિદિન વધતી ભાય છે.

#### **રહ. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર સ્વાધ્યાય મંદિર, દેવલાલી. વિ. સં. ૨૦**૨૬

શ્રી જયસિંહલાઈ નારણલાઈ લખપતવાળાએ ઈ.સ. ૧૯૬૪માં લગલગ રૂ. ૮૦,૦૦૦ — ના ખર્ચે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું ભક્તિયામ દેવલાલીમાં ખંધાવ્યું છે. દેવલાલીમાં પોતાની માલિકીની કેટલીક જમીન તેમણે મંદિરને અપંણ કરી. ને ત્યાં વિ. સં. ૨૦૨૦ના ચેત્ર વદ પાંચમના રાજ મંદિરનું ખાતસુદૂર્ત કૃપાળુદેવનાં પરમ ભક્ત અ. સૌ. નીલાબહેન શશીકાંત મહેતાના હસ્તે થયું તે પછી માત્ર છ માસમાં મંદિરનું કામકાજ પૂર્ણ કરી વિ. સં. ૨૦૨૧ની કાર્તકી પૂર્ણિમાએ અ. સૌ. નીલાબહેનના હસ્તે શ્રીમદ્રની પ્રતિમાની તથા ચિત્રપટની સ્થાપના કરવામાં આવી. તે ઉત્સવમાં લગલગ ૧૦૦૦ ઉપરાંત મુમુક્ષુએાએ ભાગ લીધા હતો.

મ'દિરના ઉપરના ભાગમાં સ્વાધ્યાય-હાલ છે, જ્યાં શ્રીમદ્દનું માટું ચિત્રપટ રાખવામાં આવ્યું છે. અને નીચેના ભાગમાં, ઇડરના પહાડ પર જે શિલા પર બેસીને શ્રીમદ્ બાંધ આપતા હતા તેવી શિલા ઉપર તેમની પ્રતિમા રાખવામાં આવી છે. આજુબાજુના દેખાવ ગુફા જેવા રાખેલ છે. તેથી નીચેના ભાગમાં તા પર્વતની ગુફાનું જ વાતાવરણ ખડું થાય છે.

આ ઉપરાંત ત્યાં આશ્રમમાં મુમુક્ષુઓને રહેવાની સગવડ છે, અને નિયમિત રસાેડું પણ ચાલે છે.

#### ૩૦, શ્રીમદ્ રાજ્યં ક્ર મંદિર, વડામણ, વિ. સં. ૨૦૨૩

વટામણુ ભાલ પ્રદેશમાં ધાળકા તાલુકામાં ૩૦૦૦ વસ્તીવાળું નાનકડું ગામ છે. તે ગામના વેલાણી કુટું બમાં શ્રી લઘુરાજસ્વામી (પ્રભુશ્રીજી)ના જન્મ સંવત ૧૯૧૦ ના અશ્વિન વદ ૧ ના રાજ થયા હતા. તેઓ શ્રી દેવકરણજી સાથે સ્થાનકવાસી જૈન સંપ્રદાયમાં ખંભાત સંઘાડામાં સંવત ૧૯૪૦ દિક્ષિત થયા હતા.

પેથાપુરનિવાસી શ્રી હીરાલાલ એમ. ઝવેરીએ શ્રી લઘુરાજસ્વામીના સ્મારકરૂપે તેએાશ્રીની જન્મભૂમિ વટામણમાં શ્રીમદ રાજચંદ્ર મે દિર બંધાવવા સંકલ્પ કરેલા અને તે માટે સંવત ૨૦૦૦ માં શ્રી ગુલાબચંદભાઈના હાથે ખાતમુહુર્ત કરાવી પાયા પૂરેલા. ત્યાર બાદ શ્રી નાર મુમુક્ષુ મંડળ તથા શ્રી કાવિઠાના કેટલાક મુમુક્ષુઓએ સારી એવી રકમ ખર્ચી ને મજલાનું સુંદર આલીશાન મંદિર પૂ. લાઈશ્રી મણિલાઈ રણછાડબાઈની પ્રેરણાથી તેમ જ તેમના માર્ગદર્શન પ્રમાણે બાંધ્યું છે. આ મંદિરમાં પ. કૃ. દેવ શ્રીમદ રાજચંદ્ર તથા શ્રી લઘુરાજસ્વામીનાં ચિત્રપટાની સ્થાપના સં. ૨૦૨૩ આસા વદ ૧ ના રાજ કરી હતી.

#### ૩૧. શ્રીમદ્ રાજચંવ જ્ઞાનમ'દિર, ઘાટકાપર, મુ'બઇ વિ. સ'. ૨૦૨૪

વિ. સં. ૨૦૨૪, ઈ. સ. ૧૯૬૭માં શ્રી ય્રેમચંદભાઈ કાઢારીના વિશેષ પ્રયત્નાથી અને અનેક મુમુક્ષુએાના સહકારથી આ વિશાળ, ભવ્ય, બહુજનાપથાંગી અને સુંદર સંસ્થા અસ્તિત્વમાં આવી. કુલ લગભગ ૧૧૦૦ મુમુક્ષુએા એકસાથે સ્વાધ્યાય-ભક્તિના લાભ લઈ શકે તેવી વ્યવસ્થા છે. પરમકુપાળુદેવનાં વિવિધ અવસ્થાનાં ચિત્રપટા, આત્મસિદ્ધિ તથા તે લખતી વખતનું માટું ચિત્રપટ, તેમ જ શ્રીમદ્દજનાં ઘણાં સુવાકચો ઉપરાંત લગભગ શ્રી મહાવીરસ્વામી તથા શ્રી લઘુરાજસ્વામીના ચિત્રપટાનું સ્થાપન કરવામાં આવેલ છે.

દરેક પૂનમ, રવિવાર તથા અન્ય પર્વાના દિવસામાં સ્વાધ્યાય ભક્તિના કાર્યક્રમ નિયમિત્તપણે ગાઠવવામાં આવે છે, જેના અનેક મુમુક્ષુઓ લાભ લે છે.

સ'સ્થાના વ્યવસ્થાપકાની ઉદાર દુષ્ટિને લીધે છેલ્લાં દસ વર્ષમાં આ સ'સ્થાએા ઘણી પ્રગતિ સાધી છે, જે સૌને માટે ખરેખર આન'દના વિષય છે.

૩<mark>૨. શ્રીમદ્ રાજચ</mark>ંદ્ર ગુરૂ મ'દિર, બે'ગલાેર, વિ. સ'. ૨૦૨૪. જૈન <mark>દેમ્પલ</mark> સ્દ્રીક, વીશ્વેશ્વર પુરમ

મ'દિર આજથી આસરે ૨૦ વર્ષ ઉપર શ્રી જ્ઞાનચ'દ નાહટા સાહેબની પ્રેરણા તથા આર્થિક સહાયથી નિર્માણ થયેલ હતું તેમાં શ્રીમદ્દ રાજચ'દની પ્રદ્યાસન મુદ્દાનું તથા શ્રી લઘુરાજજીનું ચિત્રપટ ઉતરાસ'ડાવાલા અ. સી. સુર્વણાબહેન નાહાટાના શુભ હસ્તે સ્થાપના કરવામાં આવી હતી અહીં ભષ્તિ વી. નીયમીત થાય છે.

## 33. શ્રીમદ્ રાજ્ય'ડ મ્યાશ્રમ સુરત. વિ. સ'. ૨૦૩૩

આ આશ્રમ સુરતમાં શહેરની બહાર રેલ્વે દ્રેક ઉપર શ્રી મનહરલાલ ગાવર્ધનદાસ કડીવાળાની પ્રેરણા તથા સહાયથી નિર્માણ થયું છે જગ્યા વિશાળ છે તેમાં દાખલ થતાં એક ગુરૂમ દિર બાજુમાં મુમુક્ષુભાઈ એા રહી શકે તેવી ધર્મશાળા, તથા ભાજનાલયની સગવડતા છે. શ્રી મનહરલાલ કડીવાળાના બ'ગલા પણ અ'દર છે અને તેઓ અ'દર રહે છે. અને આ મ'દિરની વ્યવસ્થા કરે છે. સ્વાધ્યાય તથા ભક્તિના કાર્યક્રમ નિયમિત થાય છે.

### *૩૪. શ્રીમદ્ રાજચંદ સ્વાધ્યાય હેાલ*, મુ*ંખઈ,* વિ. સં. ૨૦૩૫

સન ૧૯૭૯ માં મું ખઇ - ચાપાટી, વાલકે ધર – મહાલક્ષ્મી વિસ્તારમાં રહેતા. સ્વ હિતાર્થ મુમુક્ષુભાઇ એ ધર્મ આરાધના થાય તેવા હેતુથી એક સ્થળ તે વીસ્તારમાં નિર્માણ થાય તેવું વિચાર્યું અને તેથી કેટલાક ભાઈ એ ભક્તિને માટે ખાનગી પાતાના ઉપયોગ માટે એક પ્લોક સાગર વિહાર સાતમે માળે ૪૫, કુળપતિ મુન્શી માર્ગ ચાપાટી ખરીકી, એ સ્વપ્ન સિદ્ધ કર્યું. જ્યાં કૃપાળુદેવ ઉપરાંત શ્રી લઘુરાજ લા પ્રદ્ધાચારી શ્રી ગાવધનદાસજનું ચિત્રપટ મુકવામાં આવેલ છે. અને દરરાજ સવારે તે ખુલ્લે છે. દર્શનાથી એ આવે છે. ભક્તિ, કરે છે. દર રવીવારે સવારે ૯ થી ૧૧ સ્વાધ્યાય ભક્તિ થાય છે.

## ૩૫. શ્રી ૨ાજ-સાભાગ સત્સભા મહળ-સાયલા, (સૌરાષ્ટ્ર) ૨૦૪૧

ઉપરાક્ત સંસ્થા દ્વારા શ્રી રાજ-સાભાગ આશ્રમનું ઉદ્ઘાટન વિ. સં. ૨૦૪૧ના આહ માસમાં તા. ૨૨–૨–૮૫ના રાજ આદરણીય શ્રી ક્ષાડકચંદભાઈ વારાની પ્રેરણાથી અને મુંબઈ અને બીજા સમગ્ર મુમુક્ષુઓના આઘીં ક સહકારથી થયેલ છે. પરમકુપાળદેવના પરમસખા શ્રી સાભાગભાઈના જન્મસ્થળમાં આકાર પામેલા આ આશ્રમ સૌને સાધનાની તથા રહેવા જમવાની મુંદર સગવડ પૂરી પાડે છે, તેવી આશા ઉદ્ઘાટન સમયના વાતાવરણને જેતાં સૌના દિલમાં ઊપજી છે.

આશ્રમમાં વિવિધ વિભાગા ઉપરાંત શ્રી જિનમ'દિર અને સ્વાધ્યાય હાલ-ખનાવેલ છે. જેમાં કૃપાળુદેવ, સાભાગભાઈ તથા શ્રી લઘુરાજસ્વામીનાં ત્રહ્યુ-માટા ચિત્રપટાની સ્થાપના થયેલ છે. નૅશનલ હાઈ વેનો તદ્દન નજીક આવેલ હાવાથી. અવરજવર કરતા અનેક મુમુક્ષુઓ આ સ'સ્થાના લાભ લેશે તેવી પ્રયોજકાની ભાવના છે.

સાયલા બહારના તથા પરદેશના મુમુક્ષુએાએ પાતાના ખર્ચ આવાસા બાંધી સ'સ્થાને અર્પણ કરેલ છે જેથી બહારથી આવનાર બીજી મુમુક્ષુએા તેના સારા લાભ લે છે અને એ એક તીર્થ બની રહેલ છે.

## ૩૬. શ્રીરાજમ'દિર, ગઢ શિવાણા, વિ. સ'. ૨૦૪૧

આ ગામના વતનીઓએ દક્ષિણમાં વસવાટ કરેલ પણ અગાસમાં રહી આરાધના કરતા હતા તેવા ભાઈઓની ભાવનાથી આવું એક મ'દિરનું નિર્માણ થયેલ છે. નીચે ભાયરામાં મ'દિર છે તેમાં તિથે કરાની આરસની પ્રતિમાએા છે. ઉપર શ્રીમદ્દનું ચિત્રપટ તથા સ્વાધ્યાય હોલ છે. પરિશ્રિષ્ટ કુપુરુ

ભાવિક મુમુક્ષુ અત્રે આવી સ્વાધ્યાય ભક્તિ વી.ની આરાધના કરે છે. આ સ્થળ ખાડમેર (રાજસ્થાન) જિલ્લામાં નાકાેડા પાર્શ્વનાથ તીર્થ પાસે આવેલ છે.

## ૩૭. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર વ્યાધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર—કેાળા<sub>:</sub> ( જિ. ગાં<mark>ધીનગર</mark> )વિ. સ' ૨૦૪૨.

વૈષ્ણવ કૃદું ખમાં જન્મેલા પણ સર્વ દર્શનના અને ખાસ કરી જૈન દર્શનના ઉંડા અગ્યાસી, તત્ત્વચિંતક, તીવ સાધના કર્મ અંતરંગ પ્રસન્ન દશાવાળા શ્રી ડૉ. મુકું દલાઈ વીરજીલાઈ સાનેજી, હાલ પૂ. શ્રી આત્માનં દજીએ વિ. સં ૨૦૩૧ના વૈશાખ સુદ ૧૦ (શ્રી મહાવીર પ્રલુજીના કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિ)ના તા. ૧૦-૫-૧૯૭૫ ના મંગળ દિવસે અમદાવાદ – મીઠાખલી – "પુષ્પવીલા" માં શ્રી "સંત્ર્યુત સેવા સાધના કેન્દ્ર"ની સ્થાપના કરી હતી. જ્યાં અઠવાડીયે એક કલાકથી દોઢ કલાક શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રના પુસ્તકો કે સત્ત્ર્યુતના પુસ્તકો ઉપર વાંચન સ્વાધ્યાય અપાતા હતા સંસ્થાની મુખ્ય પ્રવૃત્તિ:—પુસ્તકાલય; સત્ સાહિત્ય પ્રકાશન તથા તીર્થ યાત્રા કે ધર્મયાત્રાનું આયાજન પુરતી હતી. ત્યારબાદ વિ. સંવત ૨૦૩૨ માં સંસ્થાએ પાતાનું એક મુખપત્ર " દિવ્યધ્વની" ગુજરાતી આધ્યાત્મિક માસિક શરૂ કર્યું હતું જેનું પ્રકાશન નિયમિત ચાલુ છે.

વખત જતાં તથા આધ્યાતમ પ્રવૃત્તિમાં લોકોના રસ વધતાં તથા એકાંત નિવૃત્તિ સ્થળે રહી. વિશેષ સાધના થઇ શકે તે હેતુથી દાનવીર શ્રી રસીકલાલ અચરતલાલ શાહે લેટ આપેલ ૬૫૦૦ ચારસ વાર જમીન ઉપર; કાેળા (જિલ્લા ગાંધીનગર) અમદાવાદ શહેરથી સાળરમતી ગાંધીનગર જતાં રસ્તે હાઇવે ઉપર ૧૬ કીલા મીટરના અ'તરે — "આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર"નું ઇ. સ. ૧૯૮૧ માં નિર્માણ થયું. જ્યાં કમેકમે, સ્વાધ્યાય હાેલ – સાધક નિવાસ; લાેજનાલય, મહિલા સાધના ભવન, સ'તકુટિર, જિનાલય, પુસ્તકાલય આદિ અસ્તિત્વમાં આવેલ છે.

વિ. સ'. ૨૦૪૩માં સમયના વહેલુ સાથે અનુકુળ થઈ, આ સ'સ્થાની ઉમદા, વિશાળ અને ઉદ્દાત વિચારધારા ધરાવતા દ્રસ્ટીગણા તથા હિત ચિ'ત કાએ નિર્ણય કરી આ સ'સ્થાના નામ સાથે શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર નામ જેડી આ સ'સ્થાનું તા. ૫–૧૦–૮૬ થી " શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર આધ્યાત્મિક સાધના કેન્દ્ર " એ નામકરણ વિધી સાદાઇથી કરી હતી.

આ સ'સ્થા-આશ્રમમાં સ્થાનિક તથા દેશ-વિદેશના મુમુક્ષુએા, સાધક દશામાં રહી સારા એવા સ્વાધ્યાય, ભક્તિ, સત્સંગ, સત્સમાગમ, ચિતનના લાભ લે છે.

# ૩૮. શ્રી રાજચંદ્ર જ્ઞાન મ'દિર, યવતમાલ, ( મહારાષ્ટ્ર) વિ. સ' ૨૦૪૨

આ ગામના મુમુક્ષુએ અગાસ રહી આરાધના કરતા હતા. અને તેથી પાતાના વતનમાં એક મ'દિર – આરાધના કેન્દ્ર નિર્માણ થાય તેવી શુભ ભાવના જાગી. તેના ફળરૂપે વિ. સ'. ૧૯૪૨ માં અગાસના મુમુક્ષુભાઈ એાની ઉપસ્થિતિમાં ત્યાંના સ્થાનિક મુમુક્ષુએાએ મ'દિરની પ્રતિષ્ઠા કરી હતી.

## ૩૯. શ્રીમદ્ રાજ્યંવ જ્ઞાન મ'દિર, મદાસ, વિ. સ. ૨૦૪૨

મદ્રાસના ઘણા ભાવિક ભાઈએ અગાસમાં અવારનવાર આવી, મહિના સુધી ધર્મ આરાધના કરતાં હતાં. અને તેથી પ્રેરાઇને પાતાનું આવું એક મ'દિર – આરાધના કેન્દ્ર કરવા વિચાર્યું અને તેથી તેનું નિર્માણ, વિ. સં. ૨૦૪૨ માં કરવામાં આવ્યું હતું.

## ૪૦. શ્રીમદ્ રાજચ'લ મ'દિર, રાજકાેટ, વિ. સ'. ૨૦૪૩

રાજકોટ તથા પાડાશમાં રહેતા અને મુંબઇ સ્થિત થયેલ ભાઇ ઓએ રાજકોટમાં શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના દેહાંત થયેલ હોવાથી એક મંદિર – અને સ્વાધ્યાય હોલ બનાવી આરાધના કરી શકાય તે ભાવના ભાવી. તેથી સ્વ. શ્રી અમૃતલાલ વીરચંદ જસાણીએ ઉદારભાવથી ખાલી પ્લાટ તથા આર્થિક સહકાર આપતાં તથા મુંબઇ તથા અગાસની સ'સ્થાના સહયાગ સાંપડતા આ મ'દિર અરિતત્વમાં આવેલ છે. ત્યાં હવે ધર્મ આરાધના નિયમિત થાય છે. અને એક તીર્થક્ષેત્ર બની રહેલ છે.

## ૪૧. શ્રીદ રાજચંદ જ્ઞાન મ'દિર, આંધણી. વિ. સ'. ૨૦૪૪

પૂ. શ્રી ખ્રદ્ધાચારીજી ગાર્વધનદાસના જન્મ સ્થળ શ્રી બાંધણીમાં તેમના સ્મારકર્યે શ્રીમદ રાજચંદ્ર જ્ઞાન મંદિર બાંધવાનું નક્કી કરેલ તેથી તે નિર્માણ થયેલ છે જેનું ઉદ્દઘાટન વિ. સં. ૨૦૪૪ના માહ સુદ ૧૪ ના કરવાનું અગાસના તેમના ગુણાનુરાગીએ જાહેર કરેલ છે. જેથી ત્યાં ધર્મ આરાધનાનું નવું ક્ષેત્ર ખુલેલ છે.

## ૪ર. શ્રીમદ્ રાજચંદ સાધના મંદિર, જયપુર, (રાજસ્થાન)

શ્રીમદ્રના અનન્ય ભક્ત સ્વ. શ્રી અમરચંદ્રજી નાહર ભક્તિભાવથી પ્રેરાઈ એઠ મંદિર બનાવવાનું સ્વપ્ન સેવેલ તેથી સાથલીવાલોકા રસ્તા; ચીવરા. જયપુરમાં પાતાના નિવાસની બાજુમાં જ એક ભવ્ય સંપૂર્ણ આરસનું મંદિર પાતાના જ અંગત આર્થિક સહાયથી ત્રણ મજલાનું નિર્નાણ કર્યું હતું. ત્યાં દરરોજ દર્શનાથી આવી ધર્મ આરાધના કરે છે. અને એક તીર્થ જેવું બનેલ છે.

#### ૪૩. શ્રીમદ રાજચ'દ સ્મૃતિગૃહ, મામ્ખાસા

એક સુંદર મકાનમાં આ સ્મૃતિગૃહ નિર્માણ થયેલ છે તેના પ્રવેશદ્વાર ઉપર ૭ શ્રી સદ્દશરૂ દેવાય નમઃ લખેલ છે. બીજ વિશેષ માહિતી ઉપલબ્ધ નથી.

#### જ શાંતિ શાંતિ શાંતિ

## પરિશાષ્ટ ર

#### શ્રીમદ્રની જીવન-તવારીખ

સંવત

ઘટના

૧૯૨૪ કાર્તિકી પૂર્ણિમા, રવિવારે રાત્રે છે વાગે વવાણિયામાં જન્મ.

૧૯૨૮ જન્મનું લક્ષ્મીન દન નામ બદલીને રાયચંદ રાખ્યું.

૧૯૩૧ વવાણિયા ગામે સ્મશાનમાં બાવળ ઉપર જાતિસ્મરણજ્ઞાન. વવાણિયામાં અભ્યાસની શરૂઆત.

૧૯૩૨ પહેલું કાવ્ય રચ્યું, જે અપ્રાપ્ય રહ્યું છે.

૧૯૩૫ શાળાના અભ્યાસ છેાડચો.

૧૯૪૦ ચૈત્ર માસમાં '' માેક્ષમાળા "ની રચના. માેરળીમાં અવધાનની શરૂઆત:

૧૯૪૧ - બાેટાદમાં પર અવધાન, લીં બડી વઢવાથુમાં '' સાક્ષાત્ સરસ્વતી "નું બિરુદ મળ્યું.

૧૯૪૨ મુ બઇમાં શતાવધાન, કીર્તિની ટાેચે, વૈરાગ્યની અપૂર્વતા.

૧૯૪૪ મહા સુદ ૧૨, પાેપટભાઈ મહેતાનાં પુત્રી ઝબકબહેન સાથે ગૃહસ્થાશ્રમમાં પ્રવેશ, અવધાન આદિ પ્રવૃત્તિ બ'ધ કરી; " માક્ષમાળા "નું પ્રકાશન, અમદાવાદમાં શ્રી જૂઠાભાઈ ઉજમશી મળ્યા. પ્રકાશ અને દિવ્યતાના અનુભવ થયાે.

૧૯૪૫ મું બઈમાં શ્રી રેવાશક'ર જગજીવન સાથે ભાગીદારીમાં વેપારકાર્યની શરૂઆત.

૧૯૪૬ ભાદ્રપદ માસમાં મારેબીમાં શ્રી સાભાગભાઈ મળ્યા. દિવાળીમાં ખંભાત ગામે મુનિશ્રી લલ્લુજી, શ્રી અંબાલાલભાઈ આદિના સમાગમ.

૧૯૪૭ શુદ્ધ સમક્તિ પ્રકાશ્યું, સુધાની ધારા પછીનાં કેટલાંક દર્શન અને નિરંતર અદ્દ્ભુત દશાના અનુભવ, જ્યાતિષના ત્યાગ કર્યો, ગાંધીજી શ્રીમદ્દને મુંબઇમાં મળ્યા.

૧૯૫૦ શ્રી લલ્લુજી મુનિ અર્થે આત્માનાં છ પદના પત્ર રચ્યાે. મહાત્મા ગાંધીજીએ પુછાવેલા ૨૭ પ્રશ્નોના ઉત્તરાે લખ્યા.

૧૯૫૧ વિ. સં. ૧૯૫૩થી સર્વસંગપરિત્યાગ કરવાના સંકલ્પ કર્યો.

૧૯૫૨ નડિયાદમાં " આત્મસિદ્ધિશાસ "ની રચના કરી, અપૂર્વ જ્ઞાનદશા.

૧૯૫૩ સાયલામાં તથા ઇડરના પહાડામાં શ્રી સાભાગભાઈ ને બાધ કર્યો, પરિણામે તેમને આત્મ-વિશુદ્ધિના લાભ.

૧૯૫૪ શ્રી લલ્લુજ મુનિને વસા ક્ષેત્રે આત્મદર્શન કરાવ્યું.

૧૯૫૫ ઓ, લક્ષ્મીના ત્યાગ કર્યો. વેપારમાંથી સર્વાથા નિવૃત્તિ.

૧૯૫૬ વઢવાણ કૅમ્પમાં સ'વત્સરીને દિવસે "શ્રી પરમશ્રુત પ્રભાવક મ'ડળ " માટે ટીપ શરૂ થઈ. દેહ ત'દુરસ્તી ખહુ ખરાળ થઈ.

૧૯૫૭ ચૈત્ર વહી પ, મ'ગળવાર, દિવસે છે વાગ્યે રાજકાટમાં દેહવિલય.

# પરિશિષ્ટ ૩

## શ્રીમદ્રત સાહિત્ય

# [ '' શ્રીમદ રાજચ'દુ '' અગાસ આવૃત્તિ ૧ માં આપવામાં આવેલ આંક અહી' સમજવા. ]

| [                                                                                                                                                                | -                                                                                                                                                                                |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| વિ. સ'વત ૧૯                                                                                                                                                      | <b>:</b> ૪૨ <b>પહેલાં</b>                                                                                                                                                        |  |  |  |
| કાળ કાઈને નહિ મૂકે*¹ 3 દોહરા ૧૫ માક્ષસુંબાધ ૧ શાંતિનાથ ભગવાનની સ્તુતિ* ૧૩ દ્વાદશાનુપ્રેક્ષા* ૧૦ માક્ષમાળા, સં. ૧૯૪૦ ૧૭ પ્રશ્નોત્તર ૯ મુનિસમાગમ* ૧૧ સહજ પ્રકૃતિ ૮ | છત્ર પ્રથમ પ્રેમ પ્રાર્થના ૧૪<br>ધર્મ વિશે ૪<br>સુબાંધસ શહ <sub>ર</sub> પ્રગટ વિ. સં. ૨૦૦૮<br>ઉપયાગ ત્યાં ધર્મ છે ૬<br>નિત્ય સ્મૃતિ ૭<br>યુષ્યમાળા ૨<br>બાંધવચના પ<br>સજ્યનતા ૧૨ |  |  |  |
| િ. સ <b>ં</b> વત ૧૯૪૨                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| ભાવનાએાધ૧૬                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| વિ. સંવત ૧૯૪૩                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| વચન સપ્તશતી૧૯<br>સ્વરાદયજ્ઞાન પરની ટીકાલ્૨૨<br>જીવાજીવ વિભક્તિ-અનુવાદલ્૨૪                                                                                        | વચનામૃતર૧<br>જીવતત્ત્વ સંખ'ધી વિચારઃ ૨૩                                                                                                                                          |  |  |  |
| વિ. સ'વહ                                                                                                                                                         | 1 1688                                                                                                                                                                           |  |  |  |
| પ્રતિમા સિહિ:૪૦                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                  |  |  |  |
| વિ. સ'વહ                                                                                                                                                         | ા ૧૯૪૫                                                                                                                                                                           |  |  |  |
| ભિન્ન ભિન્ન મતદર્શન૭૯<br>સ'યતિધર્મ અનુવાદ                                                                                                                        | લઘુવયથી અદ્ભુત થયેા૭૭                                                                                                                                                            |  |  |  |
|                                                                                                                                                                  | a to the second control of                                                                                                                                                       |  |  |  |

૧. જે જે રચનાની પાસે \* આવી કૂદડી મુક્કી છે, તે રચનાઓ અપૃર્ણ સમજવા. ૨. " સુબાધસંત્રહ "માં " આનીતિબાધક વિભાગ ૧"ની ૪૦ ગરળીઓ, ૪૦ જેટલાં અવધાન કાવ્યા અને ૧૫ ધમે<sup>લ</sup>તર કાવ્યાના સમાવેશ થાય છે. ૪ અપૃર્લુ કૃતિઓ.

| વિ. સંવત                                                                       | १८४६                                                                                                                 |  |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| લાકસ્વરૂપ રહસ્ય૧૦૭<br>રાજનીશી૧૫૭<br>હસ્તલિખિત નાંધપાથી૧૬૦                      | ત્રણું દોહરા૧૫૪<br>સ <b>મુચ્ચયવય</b> ચર્યા૮૯                                                                         |  |
| ્_ વિ. સ'વત                                                                    | <b>રેલ્૪૭</b>                                                                                                        |  |
| ખિના નયન૨૫૮<br>જિનવર કહે છે જ્ઞાન તેને ૨૬૭<br>યમ નિયમ૨૬૫                       | જડભાવે જડ પશ્ <mark>ષિમેર</mark> દ્દદ<br>પ્રભુ પ્રત્યે દીનત્વ૨૬૪<br>વચનાવલિ૨૦૦                                       |  |
| વિ. સ'વત                                                                       | १६४८                                                                                                                 |  |
| સમયસારની ગાથાની                                                                | યેાગદિષ્ટની સજ્ઝાયમાંથી                                                                                              |  |
| સમજણ3૧૭                                                                        | સમજણ ૩૯૪ થી ૩૯૬                                                                                                      |  |
| વિ. સ'વત                                                                       |                                                                                                                      |  |
| આતમ્ ભાવના ભાવતાંપ૭૪                                                           | સમયસાર નાટકની ગાથાની                                                                                                 |  |
| સુવચના૪૬૬                                                                      |                                                                                                                      |  |
| વિ. સંવત                                                                       | १६५०                                                                                                                 |  |
| છ પદના પત્ર૪૯૩                                                                 | A.A.                                                                                                                 |  |
| વિ. સ'વત<br>આત્મસિદ્ધિશાસ૭૧૮<br>પ'ચાસ્તિકાયનું સ્વરૂપ૬૯૮, ૬૯૯, ૭૦૧<br>વિ. સ'વત | મૂળમાર્ગ રહસ્ય૭૧૫                                                                                                    |  |
| અપૂર્વ અવસર                                                                    | પ'થ પરમયદ બાેધ્યાે ૭૨૪<br>ના ''* ૭૫૩<br>માેક્ષસિદ્ધાંત* ૭૫૭<br>જીવનાે સુખ માટે વિચાર* ૭૫૯<br>પ'ચાસ્તિકાય, અનુવાદ ૭૬૬ |  |
| વિ. સવત ૧૯૫૬                                                                   |                                                                                                                      |  |
| જડ ને ચૈતન્ય વિવેક ૯૦૨                                                         |                                                                                                                      |  |
| વિ. સ'લત                                                                       | १८५७                                                                                                                 |  |
| અ'તિમ સ' દેશા સ્પૃષ્ઠ                                                          |                                                                                                                      |  |
| અલ્ય'તરપરિણામ અવલાકન                                                           |                                                                                                                      |  |
| હસ્તનાંઘ ૧, હસ્તનાંઘ ૨, હસ્તનાંઘ ૩,                                            | ······                                                                                                               |  |

# પરિશિષ્ટ ૪

#### શ્રીમદ્દે અવગાહેલા ગ'ધાની યાદી<sup>૧</sup>

અખાના પદા – અખાજી. અધ્યાત્મગીતા – શ્રી દેવચ દ્રછ. અધ્યાત્મસાર – શ્રી યશાવિજયજી. અનાથદાસનાં પદા – શ્રી અનાથદાસ. અનુભવપ્રકાશ. અપ્ર પ્રાભત – શ્રી કું દકું દાચાર્ય. અધ્યાત્મકંદપદ્રમ – શ્રી મુનિસું દરસૂરિ. અધ્યાત્મ ભજનમાલા – શ્રી છેાડમ અન તજીનસ્તવન – શ્રી આન દંધનજી. અનુત્તરી પપાતિકસૂત્ર. અષ્ટક – હરિભદ્રાચાર્ય. અ તકતદશાંગસૂત્ર. આચારાંગસૂત્ર. આઠ ચાેગદરિની સજ્ઝાય - યશાવિજયજી. આન'દઘનચાવીશી – શ્રી આન'દઘનજી. આચારાંગસૂત્ર નિર્ધુ ક્રિત. આત્માનુશાસન – શ્રી ગુણલદ્રાચાર્ય. આપ્તમીમાંસા – શ્રી સમ'તભદ્રાચાર્ય. ઇન્દ્રિયપરાજયશતક. ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર. ઉપદેશપદ – શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય. ઉપનિષદ. ઉપાસક્દશાંગસૂત્ર. ઉત્તરયુરાણ. ઉદ્ધવગીતા – શ્રી મુક્તાન દસ્વામી. ઉપદેશરહસ્ય – શ્રી યશાવિજયજી.

ઉપમિતિભવપ્રય ચ - શ્રી સિદ્ધિં. કબીરનાં પદેા – કબીર. કાલગ્રાન. કક્કામાં વવ્વા – શ્રી પ્રીતમસ્વામી. કર્મ શ્રુ'થ – દેવેન્દ્રસૂરિ. ક્રિયા કાેશ. ક્ષપણાસાર – શ્રી નેમિચ દ્રાચાર્ય. ક્ષેત્રસમાસ. જ્ઞાતાધર્મ કથાંગ. ગીતા – વેદવ્યાસ. ોાંકુલચરિત્ર. ગુરૂગીતા. ગામ્મટસાર – શ્રી નેમિચ દાચાર્ય. ચારિત્રસાગર. છજીવનિકાય અધ્યયન. છાટમ્ કૃત પદસ'ગ્રહ – શ્રી છાટમ. જૂનાે કરાર – બાઇબલ. જ બુદ્ધીપપ્રજ્ઞમિ. ઠાણાંગસૂત્ર. તત્ત્વાર્થ સૂત્ર – શ્રી ઉમાસ્વાતી. તત્ત્વસાર – શ્રી અમૃતચંદ્રાચાર્ય. ત્રિલાકસાર – શ્રી નેમિચ દ્રાચાર્ય. દશવૈકાલિકસત્ર. દેવચ'દ્રજીની ચાવીશી – શ્રી દેવચ'દ્રજી. દ્રવ્યસંગ્રહ – શ્રી નેમિચંદ્રાચાર્ય. દાસંબાધ - શ્રી રામદાસસ્વામી.

૧. બ્રીમદ્ના સાહિત્ય તથા કેટલીક માહિતીના આધારે આ યાદી તૈયાર કરીને કૃતિઓના અકારાદિ ક્રમ પ્રમાણે અહીં આપવામાં આવી છે. બ્રીમદ્દે આથી વધારે કૃતિઓના અલ્યાસ કર્યો હોય એવા સંભવ વિરોધ છે. જ્યાં શક્ય બન્યું ત્યાં કૃતિ સાથે કર્તાનું નામ પણ આપ્યું છે.

દેવાગમસ્તોત્ર – શ્રી સમ'તભદ્રાચાર્ય'. દગ-દશ્યવિવેક – શ્રી શ'કરાચાર્ય'. ધર્મ બિ'દૃ. ધીરજા**ગ્યાન – શ્રી નિષ્કુલાન** દ. નયરહસ્ય – શ્રી યશાવિજયજી. नव तत्त्व. નાર**દભક્તિસ્**ત્ર – મહિષ<sup>્</sup> નારદ. નરસિંહ મહેતાનાં પદાે. ન દીસૂત્ર. **નિરાંત કાૈ**ળીનાં પદાૈ. પદ્મન'દી પ'ચવિ'શતિ – શ્રી પદ્મન'દીસ્વામી. પ ચાસ્તિકાય – શ્રી કુ દકુ દાચાર્ય. પ્રક**રણર**ત્નાકર – પ'ડિત ઉત્તમવિજયછ. પંચતંત્ર. પ'ચીકરણ – અખાજી. પ્રતિક્રમણસૂત્ર. પાત જલ યાગ – શ્રી પત જિલ. પુરુષાર્થ સિન્દિઉપાય – શ્રી અમૃતચ દ્રાચાર્ય. પાંડવપુરાણ. પ્રજ્ઞાપનાસિહાંત. પ્રભાધશતક. પ્રવીશુસાગર. **પ્રીતમનાં** કાવ્યા – શ્રી પ્રીતમ. પ્રદ્યુસચરિત્ર. પ્રવચનસાર – શ્રી કું દકું દાચાર્ય. પ્રશ્નવ્યાકરણ. પ્રાથ्विनिभय - મેસ્મેરિઝમનુ' પુસ્તક. **બાઈ**બલ. બુહદ્રકલ્પસૂત્ર – ભદ્રબાહુસ્વામી. ભગવતી આરાધના. ભ**ર્તું હરિશતક –** શ્રી ભર્તું હરિ. ભાવાર્થ પ્રકાશ. ભક્તિનીતિ કાવ્યસંગ્રહ – શ્રી દયારામ. ભગવત્તીસૂત્ર. ભદ્રભાહુસ હિતા – ભદ્રભાહુસ્વામી. ભાજા ભગતનાં પદા.

મણિરત્નમાલા – મણિકાંત. મનુસ્મૃતિ – મનુ મહારાજ. માણેકદાસનાં પદા – શ્રી ધનપાળ કવિ. મીરાંબાઇનાં પદ્યા. માેક્ષમાર્ગ પ્રકાશક – પંડિત ટોડરમલજી. મનહરપદ – શ્રી મનાહરદાસ. મહાભારત – વેદવ્યાસ મિતાક્ષરા. મૂળ પહિતિકર્મ થે થ. માહમુદ્દગર – શ્રી શ કરાચાર્ય. ચાગકલ્પદ્રમ. ચાેગપ્રદીપ–હરિભદ્રાચાર્ય. ચાગવાશિષ્ઠ. યાગદેષ્ટિ સમુચ્ચય – શ્રી હરિભદ્રાચાર્યં. ચાેગખિંદુ – શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય. યાેગશાસ – શ્રી હેમચ દ્રાચાર્ય. રઘુનાથદાસની ગરળીએા. રયણસાર – શ્રી કું દકું દાચાર્ય. રત્નકર'ડશ્રાવકાચાર – શ્રી સમ'તભદ્રાચાર્ય'. રામાયણ – શ્રી વાલ્મિકી. લબ્ધિસાર – શ્રી નેમિચ દ્રાચાર્ય. લાેકતત્ત્વનિર્ણય – શ્રી હરિભદ્રાચાય . વિચારમાળા. વિપાકસૂત્ર. વેદોત અંથ – પ્રસ્તાવના. વૃદિસતસૈ. વિચારસાગર. વેદ. વૈરાગ્યશતક – શ્રી ભતૃંહરિ. શાંતિપ્રકાશક. શ્રીપાળરાસ – શ્રીવિનયવિજય-યશાવિજયજી. ષડ્દર્શન સમુચ્ચય – શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય. શાંતસુધારસ. શિક્ષાપત્ર. શ્રીમદ્ ભાગવત – શ્રી વ્યાસછ. ષટ્રપાભતસ એહ – શ્રી કું દકું દાચાર્ય.

સમયસાર નાટક – શ્રી બનારસીદાસજી. સમ્મતિતર્ક પ્રકરણ – સિદ્ધસેન દિવાકર. સિદ્ધપ્રાભૃત – કુંદકું દાચાર્ય. સુદ્દષ્ટિતર ગિણી. સમયસાર – શ્રી કુંદકું દાચાર્ય. સુંદરવિલાસ – સુંદરદાસ. સ્વરાદયજ્ઞાન – શ્રી ચિદાન દજી.

સંગીતકલાધર – સંગીતના ગ્રંથ. સમવાયાંગસૂત. સમાધિશતક – શ્રી યશાવિજયજી. સિદ્ધાંત રહસ્ય – શ્રી યશાવિજયજી. સંયમમણ્યિસ્તવન – ઉત્તમવિજયજી. સ્ત્રકૃતાંગ. સ્વામીકાર્તિ કેયાનુપ્રેક્ષા.

## પરિશિષ્ટ પ

## શ્રીમદ્ની કાળાનુકમે ક્ષેત્રસ્થિાત

સંવત સ્થાન

૧૯૪૦ જામનગર, મારબી, વવાશિયા.

૧૯૪૧ જેતપુર, બાટાદ, મારળી, રાજકાેટ, વવાલ્રિયા.

૧૯૪૨ અમદાવાદ, જેતપુર, વવાશ્ચિયા.

૧૯૪૩ અમદાવાદ, મુંબઈ, મારળી, વવાણિયા.

૧૯૪૪ અમદાવાદ, જેતપુર, મુંબઈ, મારબી, વવાબિયા.

૧૯૪૫ અમદાવાદ, ખજાણા, ભરૂચ, મુંબઈ, મારખી, સુરત, વઢવાછુ, વવાણિયા.

૧૯૪૬ ખંભાત, જેતપુર, મુંબઈ, મૂળી, મારળી, સાયલા, વવાણિયા.

૧૯૪૭ આણુંદ, ખંભાત, મુંબઈ, રાળજ, વવાણિયા, વીરસદ.

૧૯૪૮ આવાં ક, ભરૂચ, મુંબઈ, મારળી, રાળજ, વવાણિયા.

૧૯૪૯ ખંભાત, પેટલાદ, મુંબઈ, વડાદરા.

૧૯૫૦ સુંબઇ.

૧૯૫૧ ઉ'દેલ, કઠોર, ખ'ભાત, ધર્મજ, બાટાદ, મુંબઈ, મારબી, રાષ્ટ્રપુર, લી'બડી, વડવા, વવાશ્ચિયા, વીરસદ, સાયલા, સુરત, હડમતાલા.

૧૯૫૨ - આલું દ, કાવિઠા, ખંભાત, નહિયાદ, મુંબઈ, મારળી, રાળજ, વડવા, વવાશ્ચિયા.

૧૯૫૩ ઇડર, મુ'બઇ, મારબી, વવાબ્રિયા, વીરમગામ, સાયલા.

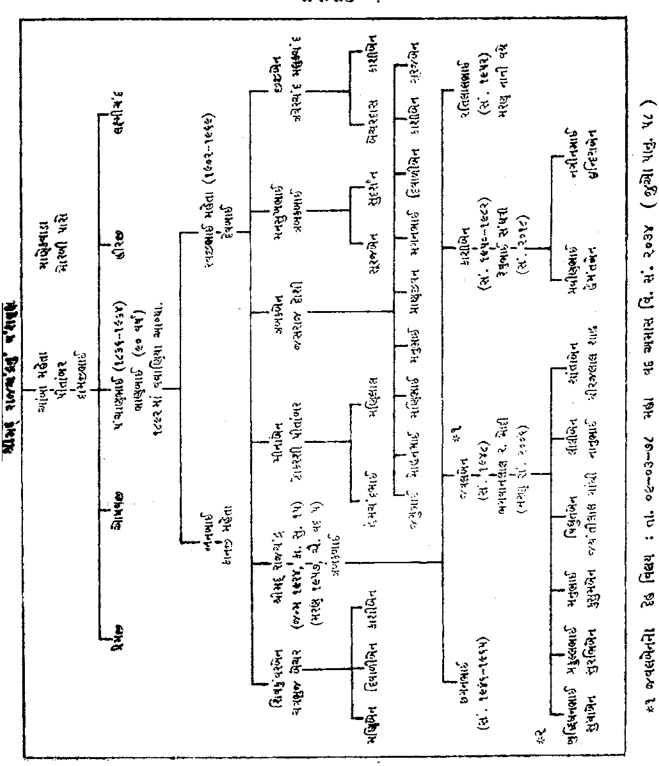
૧૯૫૪ આણું દ, ઉત્તરસંડા, કાવિઠા, ખેડા, મુંબઈ, મારબી, વવાણિયા, વસા, સાયલા.

૧૯૫૫ અમદાવાદ, ઇડર, નરાડા, મદ્રાસ, મું અઈ, મારબી, વવાસિયા, વીરમગામ.

૧૯૫૬ અમદાવાદ, ધરમપુર, મુંબઈ, મારળી, વઢવાણ, વવાણિયા, વીરમગામ.

૧૯૫૭ અમદાવાદ, તિથ્થલ, નડિયાદ, મુંબઈ, મારળી, રાજકાટ, વઢવાણ કેમ્પ.ધ

૧. શ્રીમદ્ના સાહિત્ય તથા અન્ય પ્રકીહું માહિતીને આધારે, સ્થળાના અકરાદિ ક્રમ પ્રમાણે, આ યાદી તૈયાર કરવામાં આવી છે. તેમાં આચી પણ વિશેષ સ્થળા હોવાના સ'લવ છે.



that is no less that the is no less in a

## પરિશિષ્ટ ૭

### શ્રીમદ્ની જીવનસિદ્ધિમાં ઉપયોગી થયેલા પ્ર'થાની યાદી

- ૧. આચારાંગ સૂત્ર (મૂળ સહિત) પ્રયોજક અને પ્રવર્તક પ્રેા. રવજીલાઇ દેવરાજ અને જૈન રકાલર્સ. આવૃત્તિ ૧, વિ. સ<sup>\*</sup>. ૧૯૫૮.
- ર. આત્માનુશાસન શ્રી ગુણુભદ્રાચાર્ય, અનુ. સામચંદ અમથાલાલ શાહ, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર નિજાલ્યાસ મંડપ, વડવા. આવૃત્તિ ૧, વિ. સં. ૨૦૦૯.
- ૩. અધ્યાત્મસાર શ્રી યશાવિજયજી, શેઠ નરાત્તમદાસ ભાષુજી. (પ્રકા.) વિ. સં. ૧૯૭૨.
- ૪. ઉત્તરાપ્યયનસૂત્ર સંપા. સ્તનલાલ દોશી. પ્રકા. શ્રી અ. ભા. સાધુમાર્ગી જૈન સંસ્કૃતિ રક્ષક સંઘ, સૈલાના. આવૃત્તિ ૨, સં. ૨૦૧૪.
- પ. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર (ગુજરાતી અનુવાદ) અનુ. મુનિ સૌભાગ્યચ'દજી સ'તબાલજી. પ્રકા. મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મ'દિર, સાળરમતી. આવૃત્તિ ૧, વિ. સ'. ૧૯૯૧.
- ઉપાસકદશાંગ સૂત્ર નિયાજક, કનૈયાલાલ મહારાજ, પ્રકા. શ્રી અ. લા. શ્ર્વે. સ્થા. જૈન શાઓદ્ધાર સમિતિ, રાજકાટ. આવૃત્તિ ૨, વિ. સં. ૨૦૧૨.
- ં કર્મશ્ર'થ ( સાર્થ ) શ્રીમદ્દ દેવેન્દ્રસૂરિ, પ્રકા. શ્રી જૈન શ્રેયસ્કર મંડળ, મહેસાણા. આવૃત્તિ ૨, સં. ૧૯૮૭.
- ૮. ઠાર્ણાંગ સૂત્ર.
- ૯. ત્રિષષ્ટિ શલાકાપુરુષચરિત્ર (યવ' ૧ થી ૧૦) શ્રી હેમચ'દ્રાચાર્ય, પ્રકા. જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા – ભાવનગર. આવૃત્તિ ૬, વિ. સં. ૨૦૦૮.
- ૧૦ દશવૈકાલિક સૂત્ર સ'પા. ઘેવરચંદજ બાંઠિયા, પ્રકા. શ્રી અ. ભા. સાધુમાગી જૈન સ'સ્કૃતિ રક્ષક સ'ઘ, સૈલાના. આવૃત્તિ ૧, વિ. સ'. ૨૦૧૪.
- ૧૧. દશવૈકાલિક સૂત્ર (ગુજરાતી અનુવાદ) અનુ. મુનિ સૌભાગ્યચંદજી સંતળાલજી, પ્રકા. મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મંદિર, સાળરમતી. આવૃત્તિ ૧, વિ. સં. ૧૯૯૧.
- ૧૨. દ્રવ્યસંત્રહ (નેમિચંદ્રાચાર્ય'વિરચિત) વિવેચક શ્રી સરતચંદ ધાશાલ, પ્રકા. ધી સેંદ્રલ જૈન પબ્લિશિંગ હાઉસ, આરા. આવૃત્તિ ૧, ઈ. સ. ૧૯૧૭
- ૧૩. પંચાસ્તિકાયસંગ્રહ (કુંદકુંદાચાર્ય વિરચિત) અનુ. હિંમતલાલ જેઠાલાલ શાહ, પ્રકા. શ્રી દિગંબર જૈન સ્વાધ્યાય મંદિર ટ્રસ્ટ, સાેનગઢ. આ. ૧, સં. ૨૦૧૪.
- ૧૪. પ્રભાવકચરિત્ર પ્રભાચ દ્રસૂરિ, પ્રકા. શ્રી જૈન આત્માન દ સભા, ભાવનગર. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૮૭
- ૧૫. ભરતેશવૈભવ રત્નાકર વર્ણા, અનુ. અમૃતલાલ માણેકલાલ ઝાટડિયા, પ્રકા. ચૂનીલાલ માણેકચંદ રવાણી, આંકડિયા. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૦૫.
- ૧૬. રત્નકરે ડશ્રાવકાચાર, સંમતભદ્રાચાર્ચ વિરચિત ટીકાકાર. પં. સુખદાસજી કાશલીવાલ, પ્રકા. અખિલ ભારતવર્ષી ય કેન્દ્રીય શ્રી દિ'ગખર જૈન મહાસમિતિ, દિલ્હી. આ ૨, વિ. સં. ૨૦૦૭.

- ૧૭. લાેકતત્ત્વનિર્ણય શ્રી હરિભદ્રાચાર્ય...
- ૧૮. વસુદેવહિં'ઊ (સંઘદાસવાચક ગણિ કૃત) અતુ. ભાેગીલાલ સાંડેસરા, પ્રકા. જૈન આત્માન'દ સભા, ભાવનગર. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૦૩.
- ૧૯. સ્વરાદયજ્ઞાન (શ્રી ચિદાન દજી કૃત) પ્રકા. શા. કુંવરજી આણું દજી, ભાવનગર. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૯૩.
- ૨૦. સમ્મતિતર્ક પ્રકરણ આચાર્ય સિદ્ધસેન દિવાકર.
- ૨૧. સ્થાદ્વાદમાં જરી મલ્લિયેલુસૂરિ પ્રણીત, સંપા. જગદીશચંદ્ર શાસ્ત્રી, પ્રકા. શ્રેષ્ઠી મણિલાલ રવાશ કર જગજીવન ઝવેરી. વિ. સં. ૧૯૯૧.

### શ્રીમદ્દ રાજચંદને લગતાં પુસ્તકા

- રર. અધ્યાયત્મયાગી શ્રી કાનજીસ્વામીનાં શ્રી આત્મસિહિશાસ પરનાં પ્રવચના, પ્રકા. જૈન સ્વાધ્યાય મ'દિર ટ્રસ્ટ, સાનગઢ. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૯૯.
- ૨૩. <mark>આત્મસિદ્ધિ વિવેચન પ્રકા. મનેહરલાલ ગારધનદાસ કડીવાલા, સુરત. આ. ૧, વિ.</mark> સ**ં. ૧**૯૯૯
- ર૪. "અપૂર્વ અવસર એવા કચારે આવેશ ?" કાવ્ય પર પ્રવચના શ્રી કાનજી સ્વામી, પ્રકા. જૈન સ્વાધ્યાય મ'દિર ટ્રસ્ટ, સાનગઢ. આ. ૨, વિ. સં. ૨૦૧૩.
- રપ. ઉપદેશામૃત શ્રી લઘુરાજ સ્વામી, પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર આશ્રમ, અગાસ. આ. ૧, વિ. સ<sup>\*</sup>. ૨૦૧૦.
- ૨૬. જૈન સાહિત્યના સ'ક્ષિપ્ત ઇતિહાસ માહનલાલ દલીચ'દ દેસાઈ, પ્રકા. જૈન શ્વેતાંબર કાન્ફરન્સ, ઑફિસ, મુ'બઈ. આ. ૧, વિ. સ'. ૧૯૮૯.
- ૨૭. દિવ્યદેશ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર સંગ્રા. જિજ્ઞાસુ સુનિ, પ્રકા. શ્રી જીગજીવનદાસ શિવલાલ દેસાઈ, સાયલા. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૦.
- ૨૮. નિત્યનિયમાદિ પાઠ સાર્થ છા. ગાેવર્ષનદાસજી, પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર આશ્રમ, અગાસ. આ. ૨, વિ. સ'. ૨૦૦૭.
- ર૯. પરમપદ પ્રાપ્તિની ભાવના શ્રી નગીનદાસ ગિ. શેઢ, પ્રકા. જૈન સિહાંત સભા, મુંબઇ. આ. ૧, વિ. સ<sup>\*</sup>. ૨૦૧૭.
- ૩૦. પ્રજ્ઞાવભાષ માક્ષમાળા ડૉંગ્ ભગવાનદાસ મ. મહેતા, પ્રકા. કંચનઅહેન ભગવાનદાસ મહેતા, મુંબઈ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૦૮.
- ૩૧. પ્રજ્ઞાવભાષ (માેક્ષમાળા) પુ. ૪ ષ્ર. ગાેવર્ધ નદાસછ, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મુમુક્ષુ મંડળ, અગાસ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૨.
- ૩૨. બાંધામૃત (ભાગ ૧, ૨) ત્ર. ગાેવર્ધ નદાસજી, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મુમુક્ષુ મંડળ, અગાસ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૬.
- 33. સિહિનાં સાેપાન, શ્રીમ<sup>દ</sup>ના અપૂર્વ અવસર પરનું વિવેચન સંતળાલછ, પ્રકા. શ્રી મહાવીર સાહિત્ય પ્રકાશન મ'દિર, અમદાવાદ. આ. ૧, વિ. સ'. ૨૦૦૭.

- ૩૪. સુબાેધસ'ગ્રહ શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર રવછભાઈ મહેતા, પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર આશ્રમ, અગાસ. આ. ૧, વિ. સ'. ૨૦૦૮.
- ૩૫. શ્રી ગુણુસ્થાન ક્રમારાહણ અથવા શ્રી રાજચંદ્ર પ્રણીત ''અપૂર્વ' અવસર એવા કચારે આવશે ?" એ પદ પર વિવેચન – મુનિ જયવિજયજી, પ્રકા. શા. વાલજીભાઈ જેઠા, આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૭૮
- ૩૬. શ્રીમફની જીવનયાત્રા સંગ્રા. ગાેપાળદાસ જીવાલાઈ પટેલ, પ્રકા. જૈન સાહિત્ય પ્રકાશન સમિતિ, અમદાવાદ. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૯૧.
- ૩૭. શ્રીમફના સ'દેશા શાહ શિવજી દેવસિ'હ, પ્રકા. શિવસદન ગ્ર'થમાલા કાર્યાલય, મઢડા આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૯૪.
- ૩૮. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પ્રસ. પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ, સુંબર્ધ. આ. ૧ (દેવનાગરીલિપિ), વિ. સં. ૧૯૬૧.
- ૩૯. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર (ગુજરાતી લિપિ) શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, પરમશ્રુત પ્રભાવક માંડળ, મુંબઇ. આ. ૨, વિ. સં. ૧૯૭૦.
- ૪૦. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ( ગુજરાતી લિપિ ) શ્રીમદ્ રાજ્ચંદ્ર, પ્રકા. પરમક્ષુત પ્રભાવક માંડળ, મુંબઈ. આ. ૩, વિ. સં. ૧૯૮૦.
- ૪૨. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર ( દેવનાગરી લિપિ ) શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર, સંશાે. મનસુખભાઇ કીરતચંદ મહેતા, પ્રકા. પરમશ્રુત પ્રભાવક માંડળ, મુંબઇ. આ. ૨, કુલ આ. ૪, વિ. સં. ૧૯૮૨.
- ૪૨. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર (ગુજરાતી લિપિ) શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, સંશાે. હેમચંદ ટાેકરશી મહેતા, પ્રકા. હેમચંદ ટાે. મહેતા. મુંબઇ. આ. ૫, વિ. સં. ૧૯૯૧–૨.
- ૪૩. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ( ગુજરાતી લિપિ ) શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, સંશા. હેમચંદ દા. મહેતા, પ્રકા. પરમક્ષત પ્રભાવક મંડળ, મુંબઇ. આ. ૬, વિ. સં. ૧૯૯૭.
- ૪૪. શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર ( ગુજરાતી લિપિ ) સ'પા. ગાવધ'નદાસજી, પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર આશ્રમ, અગાસ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૦૭.
- ૪૫. શ્રીમદ્ર રાજચંદ્ર (ગુજરાતી લિપિ) સંપા. રાવછભાઈ છે. દેસાઈ, પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ. આ. ૨, વિ. સં. ૨૦૨૦.
- ૪૬. શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્ર અર્ધ શતાપ્કી સ્મારકર્લાય પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્ર સુસુક્ષુ માંડળ, અગાસ. આ. ૧. વિ. સં. ૨૦૦૮.
- ૪૭. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર અને ગાંધીજ સંપા. સુકુલભાઈ કલાર્થી, પ્રકા. ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદ. આ. ૧, ઈ. સ. ૧૯૬૪.
- ૪૮. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર કાવ્ય અમૃત ઝરહ્યાં સંપા. તથા વિવેચક રાવજીભાઈ છે. દેસાઈ, પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાન પ્રચારક સમિતિ, મુંબઈ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૬.
- ૪૯. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા છા. ગાેવર્ધનદાસજી, પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ. આ. ૪, વિ. સં. ૨૦૧૨.
- ૫૦. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનકળા ખ્ર. ગાેવર્ધનકાસજી, પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ. આ. ૫, વિ. સં. ૨૦૧૬.

- પ૧. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનજ્યાતિ ~ લેખક અને સંગ્રા. મુનિશ્રી પુષ્યવિજયજી ( જિજ્ઞાસુ ), પ્રકા. જીવનમણુ સદ્દવાચનમાળા ડ્રસ્ટ, અમદાવાદ. આ. ૩, વિ. સં. ૨૦૧૯.
- પર. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જીવનપ્રભા મુનિ પુણ્યવિજયજી (જિજ્ઞાસુ), પ્રકા. રતિલાલ નાગરદાસ શાહ, મુંબઇ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૭.
- પરા શ્રીમદ રાજચંદ્ર જીવનરેખા મનસુખભાઈ કીરતચંદ મહેતા, સંપા તથા પ્રકા ડા. સગવાનદાસ મ. મહેતા, મુંબઈ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૦૫.
- પ૪. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ટૂંકી જીવનઝરમર સુકુલભાઈ કલાર્થી, પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાન પ્રચારક ટ્સ્ટ, અમદાવાદ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૧.
- પપ. શ્રીમદ રાજચંદ્રનું જન્મચરિત્ર પ્રકા. શ્રીમદ રાજચંદ્ર વિહાર ભવન, ઇડર. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૬.
- ૫૬. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રણીત આત્મસિદ્ધિશાસ સ'પા. મુકુલભાઈ કલાથી , પ્રકા. ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદ. આ. ૧, ઈ. સ. ૧૯૫૪.
- ૫૭. શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર પ્રણીત આત્મસિહિશાસ્ત્ર સંપા. અને પ્રકા. મનસુખભાઇ રવજીભાઈ મહેતા, સુંબઈ. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૬૪.
- પ૮. શ્રીમદ રાજચંદ્ર પ્રણીત આત્મસિદ્ધિશાસ વિ. ભાગીલાલ ગિ. શેઠ, પ્રકા. શ્રી જૈન સિદ્ધાંત સભા, મુંબઈ. આ. ૧, ઈ. સ. ૧૯૬૧.
- પલ, શ્રીમદ્ રાજ્યાં દ્ર વિચાર નિરીક્ષણ મુનિશ્રી હર્ષચાંદ્રજી, પ્રકા. સ્થાનકવાસી જૈન કાર્યાલય, અમદાવાદ. આ. ૨, વિ. સં. ૧૯૯૨.
- ૬૦. શ્રી રાજચંદ્રનાં વિચારરત્ના સંગ્રા. ગાપાળદાસ જવાભાઇ પટેલ, પ્રકા. જૈન સાહિત્ય પ્રકાશન મંડળ, અમદાવાદ. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૯૨.
- દ૧. શ્રી રાજચંદ્ર: જીવનયાત્રા તથા વિચારરતના સંગ્રા. ગાપાળદાસ જીવાભાઈ પટેલ, પ્રકા. જૈન સાહિત્ય પ્રકાશન મંડળ, અમદાવાદ. આ. ૨, ઇ. સ. ૧૯૪૬.
- શ્રી રાજજય તી વ્યાખ્યાના નવજીવન કાર્યાક્ષય, અમદાવાદ. આ. ૧, ઈ. સ. ૧૯૧૩.
- ૬૩. સત્યના પ્રયાગા : આત્મકથા, માહનદાસ કરમચંદ ગાંધી, નવજીવન કાર્યાલય, અમદાવાદ, આ. ૪.

#### વર્લમાનપત્રા તથા સામવિકા

| ६४. | ધર્મ-દર્પણ,       | જેઠ, વિ. સં. ૧૯૪૧.           | ૭૦. ટાઇમ્સ ઍાફ ઇન્ડિયા  | २४-०१-१८८७.                   |
|-----|-------------------|------------------------------|-------------------------|-------------------------------|
| ६५. | ઇન્ડિયન સ્પેકટેટર | <b>२८∸</b> ૧૧ <b>−૧</b> ८८६. | <b>૭૧. મુ</b> ંબઇસમાચાર | २०-०१-१६०१.                   |
| ६६. | મુ'બઈ સમાચાર      | <b>૩</b> −૧૨−૧૮૮૬.           | ૭૨. પાચાનિયર            | ર <b>ર−૦</b> ૫−૧ <b>૯૦૧</b> . |
|     | <b>,,</b> ,,      | ४-१२-१८८६.                   | <b>૭૩. નવજીવન</b>       | ર <b>૪−૧૧−</b> ૧૯૨૧.          |
|     | ગુજરાતી           | २३-०१-१८८७.                  | ৩४. "                   | ૯-૧૧-૧૯૨૫.                    |
| ₹€. | જામે જમરોદ        | २४-०१-१८८७.                  | ૭૫. ,,                  | ૨ <b>૯-૧૧-</b> ૧૯૩૧.          |

## ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'' ગ્ર'થમાંથી સ'કલન કરેલું સાહિત્ય

- ૭૬. અપૂર્વ સાધના શ્રી સનાતન જૈન મંડળ, બેંગ્લોર સિટી. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૦૯.
- ૭૭. મહાત્મા ગાંધીજી અને શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર ઊંઝા ફાર્મસી લિ., ઊંઝા.
- ૭૮. માક્ષમાળા શ્રીમદ રાજચંદ્ર નિજાભ્યાસ મંડપ, વડવા. આ. ૬, વિ. સં. ૧૯૯૩.
- ૭૯. રાજબાધ લખમશી હીરજ મેશેરી, મુંબઈ. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૬૫.
- ૮૦. રાજપ્રશ્ન જીવનમણિ સફવાચનમાળા ૮સ્ટ, અમદાવાદ. આ. ૨, વિ. સં. ૨૦૧૭.
- ૮૧. લઘુ સ્વાધ્યાય સંગ્રહ શ્રી સનાતન જૈન મંડળ, બે ગ્લાર. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૯૮.
- ૮૨. સ્વાધ્યાય સ'ચય શ્રીમફ રાજચ'દ્ર સ્વાધ્યાય મ'દિર, દેવલાલી. આ. ૧, વિ. સ'. ૨૦૨૧.
- ૮૩. શ્રી આત્મન્યોતિ ઊંઝા ફાર્મસી લિ. ઊંઝા. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૯૩.
- ૮૪. શ્રીમદ્ શુરુ રાજચંદ્ર વિહારભવન શ્રી શુરુ રાજચંદ્ર વિહારભવન ટ્રસ્ટ, ઇડર. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૨૦.
- ૮૫. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આત્મકથા હેમચંદ ટાેકરશી મહેતા, મંબઈ. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૯૩.
- ૮૬. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આત્મકથા શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનપ્રચારક ટ્રસ્ટ, અમદાવાદ. આ. ૨, વિ. સં. ૨૦૨૦.
- ૮૭. શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર આત્મચર્યા શ્રી જીવનમણિ સદ્વાચનમાળા ટ્રસ્ટ, અમદાવાદ. આ. ૧, વિ. સે. ૨૦૨૦.
- ૮૮. શ્રીમદ રાજચંદ્ર ઈડરના પહાડ ઉપર શ્રી રાજચંદ્ર વિહાર ભવન દ્રસ્ટ, ઈડર. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૯.
- ૮૯. શ્રીમદ રાજ્યાં દ્ર તત્ત્વદીપિકા કમળાબહેન મહિલાલ શાહ, મુંબઈ. આ. ૧, વિ. સ. ૨૦૧૬.
- ૯૦. શ્રીમદ્ સંજચંદ્ર દર્શિત કલ્યાણના માર્ગ હેમચંદ ટાેકરશી મહેતા, મુંબઇ. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૯૭.
- ૯૧. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનાં બાેધવચના શ્રી રાજચંદ્ર વિહાર ભવન ટ્રસ્ટ, ઇંડર. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૯.
- ૯૨. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રની દર્શાંતકથાએ મુકુલભાઈ કલાર્થી, ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદ. આ. ૧, ઈ. સ. ૧૯૫૯.
- લ્૩. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રનું રાજપદ્ય (સંપા. મનસુખભાઈ ર. મહેતા), શાહ યું જાભાઈ હીરાચંદ્ર, અમદાવાદ. આ. ૧, વિ. સં. ૧૯૭૨.
- ૯૪. શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર પ્રણીત પુષ્પમાળા શ્રીમદ્ જ્ઞાન પ્રચારક ટ્રસ્ટ, અમદાવાદ. વિ. સ'. ૨૦૧૯.
- લ્પ. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રણીત ભાવનાળાય માક્ષમાળા શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ. આ. ૬.
- ૯૬. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રણીત માક્ષમાળા શ્રી રાજનગર સુખાધ પુસ્તકાલય, આ. ૫, વિ. સ. ૧૯૮૬
- ૯૭. શ્રીમદ રાજચંદ્ર પ્રણીત ભાવનાળાય, માક્ષમાળા અને આત્મસિહિશાસ, ગાંધીજીની પ્રસ્તાવના સાથે – પ્રકા. ઊંઝા ફાર્મસી લિ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૦૫.

- ૯૮. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર પ્રણીત હસ્તિલિખિત આત્મસિહિશાસ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાનપ્રચારક ૮સ્ટ, અમદાવાદ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૩.
- ૯૯. શ્રીમદ રાજચંદ્રમાંથી સંકલિત તત્ત્વજ્ઞાન સંપા. મુનિશ્રી લદ્રમુનિ, પ્રકા. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જ્ઞાન પ્રચારક ટ્રસ્ટ, અમદાવાદ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૯.
- ૧૦૦. શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર વચનામૃત, પત્રશતક શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર આશ્રમ, અગાસ. પુનર્કેદ્રણ, વિ. સ'. ૨૦૨૦.
- ૧૦૧. શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર વચનામૃત સારસંગ્રહ રામકૃષ્ણ સેવાસમિતિ, અમદાવાદ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૦૫.
- ૧૦૨. શ્રી સદ્યુર પ્રસાદ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ. વિ. સં. ૧૯૮૭.
- ૧૦૩. જ્ઞાનામૃત ધનસુખલાલ અમૃતલાલ પારેખ, મુ'બઈ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૧.

### અન્ય ભાષાઓમાં અનુવાદા

- ૧૦૪. આત્મસિદ્ધિ, મરાઠી, અજ્ઞાત કવિ, પ્રકા. જૈન વાડ્-મય કુસુમમાલા, ઉસ્માનાબાદ. આ. ૧, ઈ. સ. ૧૯૨૭.
- ૧૦૫. આત્મસિહિ, પં. બેચરદાસ દાશી, સં. ૧૯૭૬, સંસ્કૃત Self Realisaiton સાથે પ્રગઢ.
- ૧૦૬. શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર, હિ'દી, અનુ. જગદીશચ'દ્ર શાસ્ત્રી, પરમશ્રુત પ્રભાવક મંડળ. આ. ૧, સ'. ૧૯૯૪
- 909. Self Realisation: Atma Siddhi of Shreemad Rajchandra, by J. L. Jaini, Pub. Shreemad Rajchandra Gyan Pracharak Trust, 2nd Ed. 1960 A. D.
- ૧૦૮. શ્રીમદ રાજચંદ્ર પ્રણીત યુષ્યમાળા, માક્ષમાળા ઔર ભાવનાળાય પ્રકા. રાવજીભાઈ છ. દેસાઈ, અગાસ. આ. ૧, વિ. સં. ૨૦૧૪.

# સૂચિ

### ૧. વિશેષ નામા

અખા–૪૯, ૫૦, ૯૬, ૨૭૪, ૫૧૫ અચળ–૨૫૧ અજીતનાથ (તીથ°કર)–૫૦૩, ૫૦૪, ૫૧૭ અનાથી મુનિ–૧૧૩, ૧૮૦, ૧૮૬, ૧૯૬, ૧૯૭, ૨૨૫ અનુષર્ચંદ મહુક્યંદ–૩૧, ૩૨ અબ્દુલા શેઠ–૫૮૫, ૫૮૬, ૫૮૯ અભ્યયુમાર–૧૭૧, ૧૮૨ અભ્યારાણી–૧૮૨

અભિનન્યુ–૨૧૭ અમરચંદ્ર પી. પરમાર–૬૩૮, ૬૪૧ અમીચંદભાઇ–૧૨, ૬૩૬ અમીન–૬૦૭ અમૃતચંદ્રાચાં ૧૯૯–૪૭૩ અમૃતસાલ–૬૯ અર્જુ-૧–૨૧૭ અર્જુ-૧, ૪૪૨, ૫૦૩ અંબાલાલભાઇ–૧૪,૧૫, ૩૮, ૫૮, ૬૩, ૬૪, ૭૯, ૮૧, ૮૩, ૯૧, ૧૦૦, ૧૦૧, ૨૫૧ થી ૨૫૬ ૪૧૦, ૪૧૮, ૪૯૯, ૫૧૫ ૫૨૦, ૫૨૧, ૫૨૪, ૫૩૧,૫૫ ૫૬૦, ૫૯૦, ૫૯૪, ૧૮૦, ૧૮ ૫૯૨, ૫૯૫ થી ૬૧૬, ૬૨૬ ૬૩૯, ૬૪૭ આત્મારામજી–૫૧૭ આનંદઘનજી–૪૦, ૩૦૮, ૩૧૯ ૪૧૭,૪૭૩, ૪૭૪, ૪૮૮, ૫૯ ૫૦૩,૫૦૪,૫૧૬,૫૧૭,૫૫

**આનંદ**શંકર આચાય<sup>ર</sup>–૫૧૩, ૬૩૯ **{80, {8}** અત્રાત-૨૫૯ આર**મથન**ટ લેયમ–૬૯ એાધવછ–૨૦૦ ઔરંગ∄ખ–૨૦૮ **U-X-82** 5 ઈ4ાર⊶૨૮૮ ઈંધરચંદ્ર વિદ્યાસાગર–૪ ઇસુ ૫૮૬ **ઉજસરીભા**ઈ–૫૭૫ **ઉદયલાલ કશલી**વાલ-૨૫૬, ૨૫૭, रा. ઉદયત राज्य-१८४ **ઉમેદ્ય'દ** ખરાડિયા-૩૯૭ **ड≈७ ६२५।२**−१० કપિલમુનિ-૧૮૩, ૧૮૬, ૧૮૭, १८६, १८६, २७४ કખીર-૪૮, ૪૯, ૫૦, ૯૬, ૪૯૧, ४३५, ४५२, ५१५, ५१८, ५७७ કુશલા (કસલી)ભાઈ–૬૦૧ કાકા કાલેલકર-૬૩૬, ૬૪૦, ૬૪૨ કાનજી સ્વામી-૨૫૬, ૨૬૫, ૨૬૮, ૨७૪, ૨૭૭, ૨૮૨, ૨૮૫, ૨૯૭, ३१५, ३१६, ३२३, ३३०, ३३५, ૩૪૨,૩૪૫,૩૪૮,૩૫૩, ૩૫૬, ३५४, ३६३, ३६८, ३७५ કામદેવ શ્રાવક-૧૮૧, ૧૯૬ કાશીબહેન-૫૮ ક્રીરતચ**ંદ**⊸૧૦૦ ५ उरिक-१४८, १४५ કુ દેકુ દાચાર્ય - ૪૦, ૧૧૨, ૧૨૮, ४७३, ४७५, ४८६, ५३६ કુમારપાળ-પ કુ વરજી–પક્રપ કૃ**ખ્યુ–૯, ૯**૨, ૯૪, ૯૬, ૧૧૬, १८२, २०७, २१५ કૃષ્ણદાસ–૧૩ કૃષ્ણદાસ ગાપાલછ–૬૦૧ ८५

કૃષ્ણુલાલ માહનલાલ ઝવેરી–૯૯, ૧૦૭, ૬૩૫, ६४०, ६४१ કેશી સ્વામી–પર૪ **डोरवे।-**२३, २२५ ખાદાવક્ષ શીરમહમદ–૨૬ પીમજી દેવજી--૮૬, ૨૭૫, ૪૧૯, ૫७४ ખેતશી–૧૮૧ ગજસકુમાર–૧૮૨, ૧૮૩, ૨૪૨, 308 ગઢલાલછ~૧૭, ૨૭ ગરાશિયાબાપુ–૪૩, ૧૦૮ ગાંધીજી મ.-૫, ૩૮થી ૪૨, ૪૬, પેલ, ૭૧થી ૭૬, ૭૯, ૮૩, ८६**, १०० १०१,** १५४, १७६, ૨૪૦, ૨૫૮, ૩૧૭, ૩૭૫, ૪૧૮, ૪૯૯, ૫૧૩, ૫૭૪, ૫૮૨થી ५७२ ६४०, ६४१ ગિરધરભાઇ-૧૧૫ ગાે.પાલક∙ણ ગાેખલે–પ ગાેપાલદાસ ખારૈયા–૧૧૬ ગાપ**િંગા**–૯૬ લ. ગાવ**ધ<sup>દ</sup>તદા**સછ-૧૨૭, ૧૫૫, ९७८, **२११, २**१८, २४०, २४७. ૨૫૬, ૨૫૭, ૨૫૮, ૨૬૩, ૨૯૧, ३८४, ६९४, ६४२, ६४६, ६४८ ગાવિ**'દછ મૂ**ળછ–૬૩૮, ૬૪૦ ગે**ાશાલક**–૩૪૯ **ગૌતમસ્વામી–૧**૭૩, ૧૮૨, ૧૮૩, १८६, १८६, ३०१, ३४५, ४३४, ४७४, ५२४ થેલાભાઈ <mark>ઝવેરી–</mark>૬૪,૫૫ ચત્રભુજ એચર-૩૦, ૩૧, ૨૨૬, २४०, ४१६ ચતુરભુજ–૨૨૨ ચતુરેલાલજી–૧૧૭, ૫૭૪, ૬૧૪ ય'ડ–૨૨૫ ય દ્રસિ હ–૨૩૪

ચ**ં**દ્રસુ**રિ–૫૧**૭ સર ચાલ્સે સાજે ટ-૨૯,૩૦ यःश्तित्रविकथ्य७-६४२ ચાર્વાક−૨૭૯, ૨૮૧ ચિ**દાન દ**છ~૪૮, ૨૩૬ છગનલાલ ( છગનશાસ્ત્રી )-૫૮ છગનલાલ ખેચર-૫૭૬ भुनि छ्यन-६५० છાટમ્-૪૯, ૫૦, ૯૬ છેાટાલાલ કપૂરચ'દ–૫૯૮ છાેટાલાલ માણેક**ય'દ–૧**૪, ૪૩, **કેર, ৩**৫, **૧**૦૭ 990, ૧૧૨, ૫૭૪, ૫૯૨ છેાટાલાલ રેવાશ કર અ જારિયા– उ२, ४३, १०५, १०६, १०७, ११०, ५७४ જગદીશચંદ્ર શાસ્ત્રી-૧૯૮, ૨૫૬ જનક-૨૧૫ જનાદેન કાલીલકર-૨૬ જમનાભાઇ-૫૭૫ क्भशे**६७** ताता-४ જવલભહેત-૫૮, ૬૫૨ જયविજ<mark>યજી–</mark>३१५, ३१७, **३२**२, 330 જિનદાસ ૧૪૯ જ્રજમાઈ-૫ જિનેન્દ્ર–૪૨૬ છવાભાઇ અમીય'દ- ૬૪૦ જે. એલ. જૈની–૨૫૭, ૨૫૮ જેડમલજી--૧૧૨ જેસંગભાઇ-૧૨૧,૫૦૪,૫૭૫,૬૪૬ જ્ઠાભાઈ (સત્ય પરાયણ)-3૮, ४३, ६४, १००, १०१, १०८, ૧૫૫, ૪૧૭, ૪૧૮, ૪૩૭, ૪૯૯, પર૭, ૫**૪૬, ૫૬૯, ૫૭૪ શી** ५७८**, ५**८२, ६३७, ६४६ ઝબકબાઇ–૫,યર, ૧૦૮ अवेरसंह अगवानहास-६१२

**ઝવેરભાઇ–૭૮, ૧૧૫, ૫**૭૪ દી. મા કૃષ્ણલાલ માહનલાલ ઝવેરી ६६, १६७, ६४७ મિ. ટર્ન ર~રહ ટાકરશા મહેતા-૪૪, ૧૧૦, ૧૧૧, ૧૧૯ ટાલ્સટાય–૫૮૯ ડાકરશી લહેરચંદ–૪૩, ૧૧૪, ડુ**ંગર**શીભાઇ ( ગાેસક્રિયા )– ૧०७, ११४, २१८, २५२, २५३, મહ્યુ, ૬૦૬, કર્યથી કર્ક જસ્ટિસ તેલ ગ-૧૦૬ તાજમહાલ-૩૧૬ ૦ય'**લકભાઇ–૧૧૧** ત્રિભુવનદાસ ભાષ્- ૧૪, ૧૧૧ **૧૧૨**, ૪૧૭ ત્રિભાવન માણેક્ય દ ( ત્રિભુવન-ભાઇ)∽૩૮, ૧૧૧**, ૧**૧૨ ४१७, ४१७, ५१५, ५१८, યહ૪, ૫૯૨ દ્રમયંતી~૨૦૭ **દયાન** ંદ સરસ્વતી~પ हयाराभ-४७, ५०, ७६, २७४, ६३४ દલપતભાઈ ભગુભાઈ–૩૩ इक्षपतराभ-२८, ६०, २०७, २१४ ૨૧૮, પ૧૨ દલાલ–૨૬ દલીચંદભાઇ–૪૩, ૧૦૮, ૧૫૩ દાદાભાઇ-૪ ત્રાે. દીતુભાઇ પટેલ–૨૫૬, ૩૧૧ દેવકરણજ-૧૧૬થી ૧૧૮, ૨૫૨ ૫૪૧, ૫૬૭, ૫૭૧, ૫૭૪, ૬૦૨, કંગ્ય, કંગ્હ થી કંશ્વ, ક્વર દેવચ'દભાઇ-૧૧૦, ૧૧૧ **દેવભાઇ–૫, ક, ૭, ૧**૧૩ દેવસી−૧૮૧ દઢ પ્રહારી–૧૫૦ કુપદ--૨૧૫ દ્રોણ–૨૧૫, ૨૧૬

દ્રી પદ્દી--૨૦૭ ધનસ'ચય-૧૩૩ ધમ**ેલા**ષસૂર્રિ–૧૮૩ ધીરાે–૪૯ ધારશીભાઇ–૪૨, ૮૦, ૯૧, ૧૦૩ થી 9 05, 862, 866, 468, 429 તગીનદાસ શેઠ–૬૬, ૩૧૫,૩૨૮, ३३०, ३३५, ३४७, ३६५, 360, 369 નગીનચંદ ઝવેરચંદ-૬૫, ૬૬, **\$2. 808** નમ'દાશ'કર મહેતા (નમ'દ)- ४, ६०, २०८, ५१२,६३७ નરભેરામ–૯૦ નરસિંહ મહેતા–૪૯, ૫૦, ૯૬, १४७, १८८, ४१०, ४५२, ४५३, ५१५, ५१८, ६९० નવલચ'દભાઈ–૯૧ તમિરાજ-૧૨૬ થી **૧**૨૮, ૧૩૬ થી ૧૪૦, રરહ તવલરામ–૫૯, ૨૧૧ નીળ**−રે**૩. **ર**ર્૧ નિરાંત કાળા-૫૦, ૯૬ નિષ્કુલાન દ–૫૦, ૬૩૪ નીલાખહેન શશીકાંત-૬૫૦, ૬૫૪ નાથીળાઇ– ૬૦૧ નાનચ'દભાઇ–૧૧૩ નેમિયંદ્ર મુનિ–૫૦૦ ન દર્શ કર-પ૧૨ નાંગેન્દ્ર–૪૨૬ પત'જલ−૨૧૫, ૨૧૬ યદમશીભાઇ ઠાક્રરશી–૧૨, ૪૪, ૧૧૧થી ૧૧૬, ૧૨૦, ૫૭૪ પર**શુરામ⊸ર**૧૫, ૨૧૬ પ′ચાહાભાઇ–૬ પાનાચંદ ઝવેરચંદ શેડ-૫७૪ ડાં₊ પિટરસન–ર∠ પુરુષવિજયજી મુનિશ્રી- કુટ્ટ ક યું કરિક–૧૪૮, ૧૪૯

પુંજાભાઇ ભદ-હદ, ૧૧૮, પર૦ **પે**૮૧, ૬૪૨ પુજયમાદ સ્વામી-૧૧૯. ૪૭૩ પાેપટભાઇ મન**છ દે**સાઇ**~૪**૮ પાેપટલાલ મહેાકમચ**ેદ−૬૪૪થી** ૬૪૮ યાપટભાઇ–પર, પ૮૩ પ્રકાશાન દેજ⊸ દે∘& પ્રભાચ'દ્ર સૃર્રિ–૧૪૯ પ્રયાગવીર–૩૮ પ્રાગછભાઇ-૧૧૪ ડાે. પ્રાણ્છવનદાસ–૭૯, **??**0, **१**१૯ પ્રીતમ–૪૯, ૫૦, ૯૬ પ્રેમચંદ માેતીચંદ–૧૧૯ **પૃથુરાજ–૨૧**૭ પૃથ્વીરાજ**–૨૧**૯ યાર્ધ્વનાથ–૪૪૩ યું જાભાઇ હીરાચ'દ∽૬૪૮ કરામજી સન્સ–૬૯ બનારસીદાસજી–૪૮, ૩૨૫, ૫૦૪, પેરૂપ, કરહ ભળવ<sup>ા</sup>તરા**ય** કલ્યાણરાય કાંકાર– ક્ષ્ઠ૦ થી ક્ષ્ઠર યાહુબળ−૧૮૦, ૧૮૬, ૧૯૬ બુર્દ્ધિધનભાઈ–૬૪૯ બેચરદાસ દેાશી–૨૫૮**, ૨**૫૯ थहाइत य**३वती<sup>र</sup>−१**७६ **ધક્ષા-૫૮૮** ષ્ટ્રાહ્મી–૧૮૦ બૌદ્ધ–૨૮૩, ૪૬૭, ૫૮૮ ડા. ભગવાનદાસ મનસુખભાઈ-૧૫૫, ૩૦૩, ૪૭૩, ૬૪૨, ૬૫<sup>.</sup> ભગવાનલાલ માેદી–૧૪૮ ભગીર**થ~૨૧**૭ ભક્ષ્માહ્ સ્વામી-૩૧, ૧૪૦ ભદ્રમુનિ–૬૪૦ ભર્ત હરિ-૪૭, ૧૨૯, ૧૩૦ ભરત ચક્રવતી°–૧૪૦થી ૧૪૩, १८0, १८६

ભાઇલાલ જગજીવ**ન**- **૧**૪૯ ભાષ્**છ રખછ–**૬૦૯, ૬૧૦ ડા. ભાંડારકર–**ય** ભીમ–૨૧૭ ભીમછ વલભછ-૬૮, ૬૯ લીજ્મ પિતા–૨૧૭ ભાગીલાલ શેઠ–૨૫૬, ૨૭૨, ૨૭૪ ભાજો ભગત-૫૦, ૯૬ મગનભાઇ દેસાઇ–૬૪૦, ૬૪૧ મગનલાલ (ખંભાત)–૫૯૨ મશિલાલ નભુભાઇ–૫૧૬ મુશિલાલ સાભાગભાઇ–૫૦૯ मनसुष्रकार्ध हिरतय ६- ३८, ४३ **૧૦૦, ૧૦૧, ૧**૦૬, ૧૦૯, ૧૧૩, ૧૫૨, ૧૫૪, ૧૫૫, ૧૯૭, ૨૨૩, ૪૧૯, ૪૯૮, ૫૧**૫થી૫૧**૮, ૫૬૨, મહ્ય, મહ્ય થી મેટર, ક્ષ્યું મનસુખભાઇ છત્રનભાઇ–૩૭૯ મનસુખભાઇ રવછભાઇ–૫, ૩૮, પુંછ, પુંટ, પુંક, કુંકુ, કુંકુ, છેંઠ, ७०, १०१, १०८, १०७, १८५, २४७,२४७,२५५,२५६,२५०, २६६, ३०८, ३०७, ३१४, ५६२, **પછ૧, ૬૩૯, ૬૪૦, ૬૪૬** मतःसुभराम स्वर्शम-३८, ५४, ૯૬, ४१७, ४१૯, ४७७, ५४૯ મનહરલાલ કડીવાલા~૨૫૬ મતુ મહારાજ-૨૧૬ મનાહેરદાસ ૫૦ મસ્લિયંદ જેયાંદ-૭૯, ૮૦ મસ્લિનાથ પ્રભુ–૬૫૦ મલ્હારરાવ–૨૨૧ મલુકચ દભાઇ–૭૯, ૮૦ 4613KI-801 महादेव नाविंद रानडे-प મહીપતરામ રૂપરામ–૫૧૮ મહાવીરસ્વામી−૧૫, ૯૪, ૧૩૦, **૧૬૬,૧૬७, ૧**७૩,**૧**७८, ૧૮૩, १८६,२६४,३०१, ३२६, ३३४,

334,380,384,382,388, ४३१,४३४,४६७,४७८,४७८, પેંગ્ર, ૫૦૬, પેરે૪, પે૪૪, પે૪૫, 680 મહેશ–૫૮૮ માણેકલાલભાઇ ઘેલાભાઇ ઝવેરી– ६४, ६७, ७२, ८६, ८७, ૧૧૦, ૨૫૧, ૨૫૪, ૫૭૪, ६२४, ६४० માલશીભાઇ~૪૨, ૧૦૪ મીરાં–૪૯, ૯૬, ૧૫૯, ૪૧૦, ૪૫૧, પરપ સુક્તાન દ–૪૯**, ૫૦,** ૬૩૪ <u>મુકુલભાઇ</u> કલાથી'–૨૫૬, ૨૬૧, २६**३, २७१, २**८१, २८**५,** २८८, २४२,३०३,३०४,३१०,३१२ મેધછ થાેભણ–૧૦૬ મેનાભાઇ-૫ માેતીચ દભાઇ કાષડિયા–દ૧૭ માતીભાઇ લગતછ–૬૪૮ માહનલાલ દલીચ દ–૨૫૮, ૪૨૦, · ४**६९, ५**०८ માહન લલ્લુભાઇ--૬૦૨ માહનલાલજ મુનિ–૧૧૭, ૫૬૩, भ७४, ६०६, ६१२, ६१६, ६३१ મેાંધીભાઇ (દેવીભાઇ)–૬ મગાયુત્ર−૧૪૫, ૧૪૬, ૧૪૭ યશાવિજયછ–૧૨૦, ૨૬७, ૨૬૮, २७०, २७३, २७५, २८०, २८२, २८४,२८७,२७०,२७२,३१०, ૩૧૨, ૫૦૫, ૫૦૬, ૫૩૬, ૫૯૯ હુધિક્રિસ**-૨૧૫** યાગવાશિષ્ઠ-૫૮૬, પહહ રણ્છેાંડભાઇ–૮૦ રત્નરાજ મુનિ–૬૧૪થી ૬૧૬, ૬૪૬ રત્**નાકર વર્સા<sup>ર</sup>∽૧૪**૨ રમણલાલ જે. જોષી-૩૭૩, ૧૪૨ રમાભાઈ રાતડે -૪ રવજીભાઇ–૫૮૮

પ્રાે. રવછભાઇ દેવરાજભાઇ**–૧**૭ ૩૫, ૧૧૬ રસ્કિન-૫૮૮ રસિકલાલ ત્ર'બકલાલ મહેતા–દૂપ૦ રસિકલાલ પરીખ-૬૩૯, ૬૪૦ રહનેમિ–૨૪૨ ર ગજભાઇ–૫૭૪ રવજભાઇ મહેતા–૫, ૧૦૮ રવીચિદેવી– દ રાધવજભાઇ– દ્ રાજેમતી–૨૪૧ राज राममेखन राय-४ २।भ-७, ९०, १२६,२११, २१४, ર૧૭, ૪૨૨ રામદાસછા–૯, હર રામકૃષ્ણ પરમહ સ–૫ રાયશી–૧૮૧ રાવજભાઇ દેસાઇ–૨૫૬, ૩૮૧, ३८४, ३६६, ४०१ રકિમણી–૧૪૯ રઠી રાધ્યી–હ૮ રુસ્તમછ ( રુસ્તમછ )–૨૫, ૨૬ રૈવાશ કર જ. ઝવરી—૩૩, પ્ર. **પ**છ, ૬૪, ૬૫, ૬૭, ૭૦, ૧૦૬, ૧૦૭, ૧૫૨ ઋષભદેવ–૧૪૨, ૧૫૨, ૧૮૦, २२३, २६७, ५०२ ઋષિશ્વર ૩૨૬ ડા. રાય-૨૬ લખધીરજી ભાપુ–૬૫૦ લલ્લુભાઇ (બારૈયા )-૭૮ લલ્લુજી મહારાજ (લઘુરાજ સ્વામી) 43, 44, 3८, ६3, ७६, ७८, ८६, ८७, ७१, १००, १०१, ૧૧૬, ૧૧૭, ૧૭૩, ૨૫૦થી ૨૫૩, २७६,३०६, ३१२,३१३,३८३, 364,806,820,824,855, ૪૮૮, ૪૯૯થી ૫૦૨, ૫૦૮,૫૦૯, ય૪૩, ૫૫૦, ૫૬૨, ૫૬૬, ૫૬૬

થી ૫૭૪, ૫૯૨ થી ૫૯૫ ૬૦૧ થી ૬૨૮, ૬૩૯, ૬૪૬ થી૬૫૨ લલ્લભાઇ ગારધનદાસ–૬૦૪ લહેરચ દભાઈ–૫૭૪ લહેરાભાઇ–૧૦૭, ૫૭૪ લક્ષ્મીચ'દછ મુનિશ્રી–ક૧૯, ક૪૪ લક્ષ્માન દન ( જુઓ શ્રી. રા.)-૭ લક્ષ્મણ-૨૧૭ લાલચ દલાઇ-૧૪ પં. લાલન–૧૦૬, ૧૧૯ લાેકમાન્ય તિલક~પ લેાડ<sup>ર</sup> ડેલહાઉઝી−પ વજભાઇ ગંગાદાસ પટેલ–૧૦૭ વનમાળી–૧૧૪ વસુરાજા-૧૮૧, ૧૯૬ વશિષ્ટ-૨૧૫. ૨૧૬ વજસ્વામા-૧૪૯ વ્યાસ મુનિ-૯૬,૨૧૫,૨૧૬,૩૧૦ વાઈહાઉસ-૨૬ વાલ્મિક્ષા-૨૧૫, ૨૧૬ વાસુદેવ~૯૬ વાત્સાય**ન**–૩૧૦ વિકટારિયા રાષ્ટ્રી–૪ વિનયચ'દ પાેપટભાઇ-૩૬, ૧૨૬, વિ**વેકાન દ~૫**, ૬૪૨ વિષ્ણ-૫૮૬ વીરચંદ દેસાઇ-૪૩, ૧૦૮ વેહ્લ્ટર સ્ક્રેક્ટ-૨૧૮ વલ્લભદાસ ભાષાછ–૬૪૨ શક્રેન્દ્ર દેવ–૧૩૬, ૧૩૮ શ્યામ-૨૦૦ શ કર–૧૮૯ શંકરલાઇ-૧૦૧, ૫૭૪ શ્રી શંકર પંચાળી-૩૦, ૩૧, ૩૨ શકરાચાય<sup>દ</sup>–૪૭, ૩૧૦ શામળભાઇ–૧૦૭, ૧૦૮

અખાનાં પદા (અખેગીતા)-૨૭૪ અધ્યાત્મે કલ્પદ્ગ-૪૯ રાસ્ત્રી શ'કરલાલ મહેધર–૧૭ શાંતિનાથપ્રભુ–૧૧૨, ૨૨૫, ૬૪૪ શિવક વરબાઇ–પ શેખરસૂ રિ–૫૩૪ શ્રમણ ભગવંત-130 શ્રેણિક–૧૩૩ યી ૧૩૬, 909, १८२, ४०८, ४५५ सत्य परायश-५७८ સદ્દગુણાબહે**ન–૬**૪૯ સનત ક્રમાર ચક્રવર્તી –૧૪૩, ૧૪૪, १४५, १८६, १७६, ३४५ સમાતભદ્રાચાય'-૪૭, ૪૮, ૧૨૯, **૨૩૦, ૪**૭૨, **૫૧**૬, ૫૧૯, ૫૩૪ સયાછરાવ ગાયકવાડ-૪, ૨૨૧ સહજાન દ–૪૯ સાક્ષાત સરસ્વ**તી~૧૨**૬ સંઘદાસ વાચક~૧૮૧ સંભવનાથ તીથ° કર-૫૦૪, ૬૫૦ સ'તબાલજ–૩૯, ૩૧૫, ૩૧૬, उरर, **उरा, ३३० थी ३**३७ ३४८, ३५०, ३५४, ३५८, ३६२, 3 8 8 **, 3 8 4 ,** 3 8 6 **, 8 1 8** સિહસેન દિવાકર~૨૭૫**.** ૨૮૫, 3**48, 89**3 સિંહાથ° રાજા–૧૩૦ સીતા⊶ર∘૭, ર૧૯ પ**ં**ડિત સુખદાસછ<del>્-</del>૨૩૦ સુખલાલ છગનલાલ–૫૯૫ પં. સુખલાલછ-૩૦, ૯૯, ૨૪૦, २५६, २६०, २६४, २६५, ૨૭૧, ૨૮૧, ૨૮૫, ૨૮૯, ૨૯૨, 300, 303, 30%, 390, 399, उ७६, ४२०, ४७२, ५३२ સુદરા ન શેક-૧૮૨, ૧૯૬, ૩૪૫ સું દરદાસ-૪૯, ૬૦૨ સું દરલાલ (ખંભાત)-૫૯૨

#### ર, મુંથા

અધ્યાત્મ સાર–૨૬૭, ૨૬૯ થી ૨૭૮, ૨૮૩ થી ૨૮૮, ૩૩૭ સું**દરી-૧**૮૦ સામાભાઇ પ્રસુદાસ–૬૪૮ સામાલાઇ મહાસુખરામ–૮૯ સુભુમ ચકુવતી<sup>6</sup>-૧૭૦, ૧૮૧, ૧૮૬ સાભાગભાઇ લલ્લુભાઇ-૧૧, ૧૪, ૧૫, ૩૩, ૩૪, ૩૫, ૩૮, ૩૯, ૪૨, ૪૩, ૫૧, ૫૬**, ૫૭, ૬૩**, **૭૧, ૭૬, ૭૯, ૮૨, ૮૩, ૮૪,** ૯૬, ૧૦૦, **૧૦**૨, **૧૦૫, ૧૦**৬, ૧૧૧, ૧૧૪, ૨૫૧થી ૨૫૪, ૩૫૮, ૩૭૯**, ૩૯૧, ૩૯૯, ૪૧**૭. ૪૧૮, ૪૨૩, ૫૬૨, ૫**૬૩, ૫**૬૪ પેક્છ, પેક્લ, પેઝ૪, પે૮૧, કુંંંં ક સામાભાઇ મહાસુખલાલ–૮૯ સામાભાઇ ત્રભુદાસ-૧૪૮ સાેેેેેેેેલ−૧૮૨ હતુમાન-૨૧૧ હેરખર્ચ દેજી મહારાજ–૧૦૨, ૧૦૩ હરિલદ્રાચાય°–૯૬, ૧૪૯, ૧૯૫, २७५, ३१०, હરિભદસરિ–૨૪૯, ૩૦૯, ૪૭૨, **५१६, ५८६** પૂ. હર્ષ ચ દ્રજી–૧૯૪, ૩૧૭, ૪૯૨, **પરપ, પરહ, પરહ,** પ૩૦ હરિશ્ચ દ્ર–૨૧૫ હાહુલીરાય–૨૧૯ હીરા–૧૦૮ હીરાલાલ ઝવેરી–૬૪૫ થી ૬૪૭ હેમચ'દ ટાકરશી-૫૮, ૩૧૪ હેમચંદ્રાચાર્ય-પ, ૪૭, **૧**૨૮, १४२, १४५, १८०, १८३, ४७२, ५१७ ५३६ હેમરાજભાઇ–૪૨, ૧૦૪ ડાે. હાેપ્**કા–**૧૨૦ ज्ञानयद नाउंटाछ-१४७, ६५० ત્રાતપુત્ર–૩૩૬

અવધાન કાવ્યાે-૨૨૦ અનંતજીન સ્તવન-૫૦૪

अ**॰**८ प्रा**भूत-४**८ અત¦ત દશાંગ સ્ત્ર−૧૭૯ અજિતનાથ જિન સ્તવન–૫૦૪, પ૧૪ આચારાંગ સૂત્ર-૪૭, ૪૯, ૨૭૬, ३०४, ३३६, ३४०, ३४८, 353, 302, 304, 340, ४७६, ५३४, ५८८ આડ યાગદષ્ટિની સજ્ઝાય-૪૮૮, પૃંદ આત્મસિદ્ધિ-૩૮, ૩૯, ૪૦, ૪૨, **{1, {2, {3, (2, 23,** ૮૭, ૮૮, ૯૫, ૨૪૯ થી ૨૭૫ ૩**૦૩ થી ૩૧૨**, ૩**૭**૭, ૩૭૮, ૩૯૩, **૩૯૪,** ૩૯૫, ૪૦૧, ૪૦**૨**, ४०३, ४१२, ४४७, ५०७, ५६७, પક્ષ, ૫૯૯, ૧૦૬, ૬૩૨ આત્મસિહિન્સ પા. મુકુલ કલાથી'--२६१, २६५, २६७, २८१, २८५, २६४, ३०३, ३०४, ३१०, ३१२ आत्मसिद्धि वि**वे**थन-स'पा-મનસુખભાઇ રવછભાઇ મહેતા– રકુંદ્ર, ૩૦૫, ૩૦૯ આત્મસિહિશાસ્ત્ર પરનાં પ્રવચના અધ્યાત્મ યાેગી શ્રી કાનજી સ્વામી~ २६४, २६६, २७६, २८३, २८७, २८७ આત્મસિહિશાસ્ત્ર વિવેચન--શ્રી **ભાગીલાલ ગિરધરલાલ** શેડ– २७२, ३०२ આત્માનુશાસન-૪૮ આનં દધન ચાવીશી ( આનં 4ઘનછ સ્તવનાવલી, પદા )-૪૮, ૪૮૮, ૫૦૨ થી ૫૦૭, ૫૧૫, ૫૧૬, મં૩૪, મેક્છ, મહું, પહેંદ અાત મીમાંસા**-૪૬, ૨૭૨, ૫**૮૦ 466 અપૂર્વ અવસર-૪૦, ૪૨, ૯૫,

३७८, ४०२, ५०७, ५६७ "અપૂર્વ" અવસર" પરનાં પ્રવચના– ક૧૫, ૩૨૨, ૩૨૪, ૩૨<mark>૭, ૩</mark>૩૪, 33**७,** ३४१, ३४६, ३४७, ३**५**२, ૩૫૬, ૩૫૮, ૩૬૨, ૩૬૭, ૩૭૪ આશ્રમ ભજનાવલિ–૩૧૭ આવશ્યક નિયુધ્કત–૧૪૯, ૧૫૦ ઉત્તરાધ્યયન **સ્**ત્ર–૪૨, ૪૬, ૪૭, ૪૯, ૭૮,૧૨૫, ૧૩૧ થી ૧૩૮. ૧૪૫, ૧૪૬, ૧૫૦, ૧૬૨, ૧૭૬, ર૩૩, ૨૬૮,૩૧૧, ૩૨૨,૩૨૫ થી ૩૨૮,૩૩૨,૩૪૬, ૩૫૦ થી ३७४, ३८७, ५३४, ५५० ઉત્તરનિયું ક્તિ-૧૪૦ ઉદ્ધવગીતા∸૪૮ ઉપદેશામત-૩૧૦, ૩૧૨, ૪૦૯, **પલ્સ, પલ્ટ, ૬૦**૫ ઉપદેશઅાયા→૬૧, ૭૮, ૧૦૦, ૫૧૪, પરહ્થી પ૩૭, ૬૦૮, ६०४, ६९३, ६२६, ६२७, ६९५ ઉપદેશ નેાંધ–૮૦, ૧૦૦, ૩૪૨, **ય૧૪થી ૫૨૦, ૫૩૦, ૫૩૩.** ૫૩૭ ઉપ**દેશ પ્ર**સાદ–૧૫૦ ઉપનિષદ–૩૭૧ ઉપમિતિ ભવપ્રપંચ-૫૮૦ ઉપાશકદશાંગ સૂત્ર-૧૮૦ કબીરનાં પદેા–૪૭ કમ'બ્ર'થ-૪૯, ૩૨૭, ૫૯૯ કરહાનુયાગ–૫૩૬ કાર્તિ કેયાનુપ્રેક્ષા–૫૩૪ કાલગ્રાન–૨૩૬ કાવ્યમાળા–૩૬, ૧૨૫, ૧૨૭ **५२!**न-५८६ કું**દકું દા**ચાર્ય રચિત પ્રાભૃતાે-૫૩૬ ગંધહેસ્**તી** મહાભાષ્ય–૫૧૭ -ગીતા–૪૯, ૯૬, ૩૧૬, ૫૮૭, ૫૮૮ શ્રી ગુણસ્થાન ક્રમારાહણ–૩૧૬,૩૧૭ ગુરુગીતા–૪૭ ગાેમ્મટસાર–૪૯, ૧૧૬, ૫૧૬, પૃહહ

ચિદાન દછનાં પદા–૪૭ छ ६८४–५०७, ५०८ છાેેેેે પદાને જલ્ ક્ષમાપનાના પાડ–૬૦૮ જ છુદ્દીય પ્રત્તપ્તિ~૪૯ જિનેધરની સ્તુતિ–૧૭૯, ૧૯૧, ૧૯૨, ૧૯૬, ૨૩૦ જિત વચન શાસ્ત્રા–૨૬૬ છવન **કળા–૧૨૬, ૨**૧૧ જૈન ભૂગાળ–૩૫૮ જૈનદરા'ન–૩૭૭, ૩૭૮, ૪૦૨, ४२०, ५०७ જિન સ્ત્રા—૩૧૫, ૩૧૬, **૩**૨૨, ૩૭૫, ૪૭૭ कैत भाज विवेक-( श्रीभइ राज-ચંદ્ર)–૪૧૭, ૫૦૭, ૫૬૭ જડ चेतन विवेश-८२, ८४, ४०७ જૈન સાહિત્યના સ'ક્ષિપ્ત ¥તિહાસ– રકર, ૪૨૧, ૫૧૩ કાર્લાંગ સૂત્ર-૪૮, ૪૯, ४०६, ४०८, ५६८ તત્ત્વાર્થ સુત્ર–૪૯, ૧૫૬, ૧૯૪, પ૧૬, પ૩૪, ૫૩૬ ત્રિષછી શલાકા પુરુષ ચરિત્ર-૧૪૨, ૧૪૫, ૧૫૧, ૧૮૦, ૧૮૧, 963, 968, 968 દગદસ્ય વિવેક--(શ'કરાચાય')--૪૬ દયારામનાં પદા-૪૯ દશવૈકાલિક સ્ત્ર–૪૦, ૪૮**, ૪૯,**૭૮, ર કૃષ્ક, ૩૨૬, ૩૪૩**, ૩**૭૫, ४१७, ४८८, ४६२ ४६३, ५३४ દશપતિ ધમ°-૭૮ ६८४ प्रकाश-४०, ४१७, ४८६, ५०७, ६०८ ६८४ संश्रद-४०, ४८, ४८८, ४६६, ५००, ५०७, ६०८ દાસબાેધ–૪૯ દ્રાદશાંગી–૪૦, ૧૬૬, ૧૬૭, ૧૯૨, પુરુપ

૩૧૫ થી ૩૧૯, ૩૫૩, ૩૭૨ ધો

દ્રાદશાનુપ્રેક્ષા–૧૨૫, ૧૯૯, ૨૩૮, ર૩૧, ૫૪૪ દેવાગમ સ્તેાત્ર–૪૯, ૫૧૭, ૫૧૯, **५३४, ५३७** દૈવત્ત દપ<sup>દ</sup>ણ~ ૨૦૦ ધમ' સંત્રહિણી–૫૧૬ ધીરા (પંદા)-૪૯ नभिनाथ छन स्तवन-पञ्प नवतत्त्व प्रक्षर्थ्-१२१, १६४, ૧૬૭, ૧૯૯, ૨૩૭ नवतत्त्व-३८, १५४, २३७,५०८ નમિરાજ ગ્રાંથ-૩૬, ૧૨૬ ન દી સૂત્ર–૪૮, ૪૯, ૪૦૬, ૪૦૮ તરસિંહનાં પદા–૪૮, ૪૯ નિત્યનિયમાદિ પાડ–૩૭૭ : નિરાંત *`*કાળીનાં પંદા–૪૮ નિષ્ફળાન દનાં પદા–૪૯ નીતિ વચના-૩७, ૧૨૬, ૧૯૯, २०१, ५४५ શ્રી પદ્મનંદી શાસ્ત્ર–૫૯૯ પદ્મન દી પંચવિ શતિ–૪૯ પરમાત્મા પ્રકાશ-૫૩૬ પરમ**ષદ પ્રાપ્તિની ભાવના–**૩૧૬, ૩૨૪,૩૩૫,૩૪૩,૩**૪૮,**૩**૫**૧, ૩૫૪, ૩૬૫, ૩૬૮ થી ૩૮૦ પરમ શાંત રસમય–પ૩૬ પ'ંચત ત્ર−૪૭ પંચાસ્તિકાય-૪૦, ૪૮, ૪૯, ४८८ थी ५००, ५०७, ५६७, 466 પંચીકર્ણ−૪૮, ૯૬, ૫૯૬ ધાર્વલી ક્રુંવરાખ્યાન⊸૨૦૧ યુરાણ–૩૧૨ પુષ્પમાળા–૩૭, ૧૨૬, ૧૭૪, ૧૯૯, ૨૩૭ થી ૨૪૩, ૫૪૪ યુષ્પીકા–૧૩૧, ૧૩૨ યુ<sup>\*</sup>ડરિયણાય–૧૪૮ अ**३२**७ २त्नाइ२-४८, ६३४ પ્ર<del>ત</del>્રાવળા**ધ–૧**૫૪, ૧૫૫

પ્રતિક્રમણસ્ત્ર-૯, ૪૬, ૯૩, ૧૫૩ પ્રતિમા સિદ્ધિ–૪૦, ૯૭, **૯**૯, ૪૧૭, ૪૮૮ થી ૪૯૧, ૫૧૨ પ્રમાધેશતક–૪૮, ૯૬, ૫૯૯ પ્રભાવક ચરિત્રો-૧૫૧ પ્રમાણ શિક્ષા-૧૩૧ થી ૧૪૭ પ્રવચન સાર–૪૬ થી ૪૯, ૩૧૦ પ્રવીણુ સાગર–૯, ૪૬ પ્રશ્નોત્તર ચિંતામણિ–૬૦ પ્રીતમનાં કાવ્યા–૪૮ **યનારસદાસછ**નાં પદાેેેેેેેેે પ્રેને બાઇબલ-૫૮ ધ **બાલાવબાેધ–૧૪**૭ **બાલ–ગરબાવલી–૨૧**૦ બાેધવચનાે–૩૭, ૧૨૬, ૨૪૨, ૫૧૭ ભોહ દર્શન–૨૬૬ ભગવદ્દગીતા–૫૧૭ ભગવ**તી** આરાધના~૪૯, ૫૩૬ ભગવતી સૂત્ર–૪૬ થી ૪૯, ૪૦૭, ४०८, ४०६, ४७६, ४७८, પહેર, ૬૦૨ ભરતેશબેભવ (શ્રી રત્નાકરવણી<sup>૬</sup>)– ૧૪૨ ભદ્રભાહુ સંહિતા-૩૧, ૬૨ **ભાગવત−४૯, ૫૧, ૯૬, ૧८०,** २१५, २७४ ભાવનામાધ-૩૫ થા ૩૮, ૪૫, ૪૭, ७४, ७६, ૧૨૬ થી ૧૩૨, ૧૪૫, ૧૪૯ થી ૧૫૩, ૧૬૯, ૧૭૮, ૧૮૧ થી ૧૮૬, ૧૯૭, ૧૯૯, ૨૦૩, ૨૨૯, ૨૩૧, ૨૪૩ થી ૨૪૭, ૨૫૫, ૩૯૦, ४१७,४८८,५०७,५११,५४४, ભૂતનિબ'ધ–૨૦૧ મનાહરદાસનાં પદા–૪૯ મહ્યુિરત્નમાળા⊸૪૯, ૯૬, ૫૮૫, 446 મલ્લિનાથ જિત સ્તવન-૫૦૫

મહાભારત-૩૬, ૧૨૬, ૩૧૨ મીમાંસા–૪૦૭, ૪૭૨ મીરાંળાઈનાં પદા–૪૯ મુક્તાન દ પદે!~૪૮, ૪૯ મુનિસમાગમ–૩૮, ૧૨૫, ૧૫૨, **૧૯૯, ૨૩૪, ૪**૧૭ મૂલ્ડકાયનિષદ–૩૭૪ મુનિસુવત જિત સ્તવન–૫૦૫ મેલિમાર્ગ પ્રકાશક–૫૯૯, ૬૦૬ માક્ષમાળા–૩૧, ૩૭, ૩૮, ૪૭, ૭૪, ૮૬, ૯૩ થી ૯૭, ૧૨૬, યી ૧૩૨, ૧૫૨ થી ૧૬૧. ૧૭૮, ૧૭૯, ૧૮૬ થી ૨૦૩, રર૯ ધી ૨૩૭, ૨૪૪, ૨૪૭, રપય, રહ્૧. ૩૪૧ થી ૩૪૬. 3 {४,४०१,४०**3,४**११**,४१**५, ४१७,४७६,४८८,५०७,५१२, પ૧૬,પ૧૭,પ૨૦**, ૫૪૪, ૫૭૪,** ૫૭૯, ૫૯૦, ૫૮૨, ૫૮૬, ૫૯૮, માક્ષમાર્ગ સ્વરૂપ⊶પ૧૦⊹ માં સ સિહાંત–૪૦, ૯૯, ૪૧૭, ४८६, ५०६, ५६७ માંક્ષ સુબાેધ–૩૭, ૧૨૬,૧૫૦, ૧૫૨, ૨૨૪, ૨૪૭ યાગદર્શ**ત–૨૬**૬ યાગદષ્ટિ–૫૩૬ યાેગદષ્ટિ સજ્ઝાય ( આઠ )-૧૨૦, 404, 405, 538 યાેગદષ્ટિ સમુચ્ચ**ય–૫૧૬, ૫૭**૨ યાગબિંદુ–૫૧૬, ૫૭૨ યેશગવાસિષ્ડ-૪૯, ૯૬, ૩**૯**૦, ४७६, पॅ८६, ५८७ યેલ્ગશા**સ–( હેમચંદ્રાચાય<sup>c</sup> )–૪૧,** ४७, ४८, ५८८ રત્તકરેડ શ્રાવકાચાર (સમેત ભદ્રાચાર્ય )-४८, ૧૨૫, ૧૨૯. १७७, २३०, २३२, २३३, ५०० રસિક વલ્લભ (દયારામ )-૨૭૪ રાજપઘ-૧૮૯, ૨૨૫

રામાયણ-૩૬, ૧૨૬ ઋષિમ ડળ ( ધર્મ ધેષસરિ કત )-લાકતત્ત્વ નિર્ણય-૪૯, ૧૯૫ લાક સ્વરૂપ રહસ્ય-૩૯૪, ૪૦૦, વચનસપ્તશતી–૩૬, ૧૨૬, ૧૭૮, **૧૯૯, ૨૪**૦, ૨૪૧ વસુદ્દેવહિણ્ડિ (સંઘદાસવાચક કૃત)– 9.49 વ્યાખ્યાનસાર (૧-૨) (શ્રીમદ્ રાજસંદ પ્રથ)–૮૦, ૧૦૦, **પર્૪. પ**૩૦ થી ૫૪૦ વાસુપૂજ્યજિત સ્તવન-૫૦૫ વિચારસાગર–૪૯, પ૯૯ **વેદ-૧**૦૨, ૫૮૭, ૫૮૮ વેદાંત-૨૬૬, ૪૨૦ **વૈરાગ્યંશતક** (ભતૃ°હરિ)–૪૭ શાસ્ત્રવાર્તા સમુચ્ચય (હરિભદ્રા– ચાય<sup>ર</sup>) -૨૭૫, ૩૧૦ **રા**તિ સુધારસ–૫૧૬, ૫૮૨

**સિક્ષાપત્ર-પ**હેલ શ્રીપાળ રાસ–૪૯ શ્રીમદ્ ભાગવત−૪૭, ૬૩૪ શ્રીમદ્ રાજચ'દ્ર નાચે લુએા. શ્રીયાંસનાથ જિન સ્તવન-૫૦૪ ષ્ટક્શેન સમુચ્યય-૨૫૦, ૨૭૯ ३०३, ३०७, ५०७, ५९५, ५९६, પ૧૯, ૫૩૨, ૫૩૩, ૫૭૨, **પટપથીપટ** દ ષટ્રપ્રાભુત સંગ્રહ–૪૮ સમક્તિ અધિકાર–૨૮૨ સમયસાર-૧૧૨, ૧૧૩, ૩૦૯, ૩૧૦, ૫૯૮ થી ૬૦૦ સમયસાર તાટક–૪૮, ૪૯, ૪૧૭, ४८९, ४८८, ५०४, ५०५ ५०६, ६३४: સમવાયાંત્ર સૂત્ર-૪૯ સમ્મતિ તક પ્રકરણ–૨૭૫, ૨૮૫, 806 સમાધિ શતક-૪૯, ૧૧૯, ૬૦૪ સર્વાથ સિદ્ધિ-૩૧૧, પ૩૩થીપ૩૪

સંગીત કલાધર-૫૭૧ સંભવનાથ જિન સ્તવન-૫૦૪ संयति धम<sup>६</sup> (श्रीमह राज्यक्)-४१७, ४७५, ५१२ મેં સાર સુખ-૨૦૧ સામાયિક સૂત્ર-૯, ૪૬, ૯૩, ૧૫૩, સાવ°જનિક સાહિત્યં–૩**૬, ૧૨**૬ સાક્ષાત્ સરસ્વતી–૩૫, ૩૭, ૧૨૬ સિંહ પ્રાભત-૪૮ સિંહાંત રહસ્ય-સિહિનાં સાેપાન-૩૧૫, ૩૧૬, **३१७, ३२०, ६२१, ३२६, ३३**०-થી ૩૩૮, ૩૫૮, ૩૫૧, ૩૫૩, 348, 344, 346, 3 <del>{ 2</del>, 3 **{ 8**, ૩૬૫, ૩૬૯ થી ૩૭૬, ૪૭૪ સિદ્ધાંત સાર–૨૭૯ સુંદરદાસજીના ગ્રંથા (પંદા)-પહહ સંદર વિલાસ~૪૯ સુબાેધ સંગ્રહ−૧૯૯, ૨૦૦, ૨૦૧, २११, २१७, २२०

# શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ અને શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ

અગાસ આવૃત્તિ ૧–૭થી૧૮, ૩૦. ૪૪,૪૫, ૪૬, ૪૮ થી ૫૬,૬૧, ૬૨, ૬૩, ૭૦થો૭૫, ૭૯થો૯૦, ६३, ६४, ६५, ६७, ६८, ११८, ૧૩૪થી ૧૪૧, ૧૪૬થી ૧૫૦, ૧૫૪, ૧૫૫, ૧૫૬, ૧૬૬, ૧૬૭, ૧૭૦, ૧૭૧, ૧૮૧થી ૧૮૪, ૧૯૩થી૧૯૮, ર૨૪થી **૨૨**૭, ૨૨૯ થી ૨૩૭, ૨૪૧, २४२, ३०६, ३०७, ३२५, ३२६, 337, 336, 3४७, ३४८, ३५७ થી ૩૬૦, ૩૭૪, ૩૭૫, ૩૭૯ થી ૩૮૨, ૩૮૬, ૩૮૭થી ૨૮૯, ૩૯૭, ૩૯૮,૪૦૧,૪૦૨,૪૦૯થી ૪૧૨, ૪૨૦થી ૪૨૬, ૪૩૦થી ૪૩૫, ૪૩૮, ૪૪૧ લો ૪૪૮, ૪૫૧,

૪૫૪થી ૪૫૮, ૪૬૦, ૪૬૧, ૪૬૨, ૪૭૮થી ૪૮૨, ૪૮૯, ૪૯૨થી ૫૦૫, પ૧૫, ૫૧૬, પવ**૭, પરવ, પરર, પર**૩, પ૩૧, ५३२, ५३७, ५४२, ५४३, ५६७ થી ૫૭૨, ૫૭૫, ૫૮૦, ૫૮૧, **५८५, ५८८, ५८८, ६००, ६०८,** ६०७, ६९२, ६९३, ६२०, ६२९ અગાસ આવૃત્તિ ર–૪૨૬, ૪૨૭ व्यावृत्ति **५–५, ६, २३, २४,** રષ, ૧૬થી ૭૦, ૧૫૩, ૧૫૪, १६७,१६८, ३८७, ४८८, ४१०, ૪૧૧, ૪૨૨ થી ૪૩૧, ૪૩૮, ४४२, ४४३, ४४४, ४४०थी ૪૫૭, ૪૬૦થી૪૬૩ -પ્રથ-૪૧૭, ૪૧૮, ૪૭૪, થી

# પ્રણીત

૪૭૬, ૪૮૧, ૫૦૮ થી **પ૧૨** પ૧૪, પ૧૫, પ૩૩, ૫૩૪, ૫૮૨ પહકુ થી પહુંદ, કુંગુંહ, થીક્ય -કાવ્ય અમૃત ઝરણાં-૩૮૧,૩૮૫, ४०१ –અલ્ય<sup>ન</sup>તર પરિણામ અ<mark>વલાેકન</mark>– ૪૭૪, ૪૭૫, ૪૭૯થી ૪૮૧ –આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર (કાનજીસ્વામી)–૨૬૦ –આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર (ભાેગીલાલ ગી. શેઠ)-૧૯૧, ૨૬૦ -આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર (મનસુખલાલ રવજભાઇ) ૨૪૮, રપુષ, ૨૬૦ −આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર (સુકુલભાઇ ક્લા<mark>થી<sup>c</sup>)-૨</mark>૫૦

 मात्मसिकि शास्त्र-गद्य लावाधः (મનહરલાલકડીવાલા)–૨૫૬ -आत्मसिद्धि शास्त्र (गेवर्ध नहासल क्षस्थारी) (अ<sup>•</sup>ગ્રેજી અનુવાદ)= २५०, २५१, २५२ –આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર (રાવછભાઈ દેસાઈ)-–આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર (અ'ચેછ અનુવાદ) (જે. એલ. જૈની)– २५०, २५१, २५२ –આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર–મરાઠી અનુવાદ (અજ્ઞાત)-૨૫૭, ૨૫૮ −આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્ર–સ'સ્કૃત અનુવાદ (પંડિત એચરલાલ દાશી)-રપ કુ, રપછ **∽આત્મસિહિ શાસ્ત્ર−હિંદી અનુવાદ** (ઉદયલાલ કશલીવાલ)-૧૬૮, રપ૦ થી રપ૩ ~અધ<sup>ર</sup> શતાબ્દી સ્મારક ગ્રંથ-૬, ૭, ૧૫, ૩૩, ૪૨, ૭૭, થી ૮૧ ૧૯૬, ૧૯૭, ૨૫૭, ર૯૧, ૨૯૨, ३०३,३०४,३२२,३१३,३७४, ३७५, ३८७, ३८८, ४७२, ४७३, યહ**ર, ૫૯**૦, ૫૯**૧, ૧૩૬**થી ૬૪૩

ધી ઇન્ડિયન સ્પેક્ટેટર (Indian Spector)-૧૮, ૨૪, ૨૭, ૯૧ ચુજરાતી-૨૮ ધી ટાઇગ્સ એાફ ઇન્ડિયા-૧૮, ૨૪, ૨૭, ૨૯ જામે જમરોદ-૧૮, ૧૪, ૨૬, ૨૯,

- અને ગાંધીછ-૩૭૪, ૩૭૫,

પટક થી પહેટ

અજ્ઞાન-૪૩૧, ૪૩૩, ૪૫૦,૪૫૭ અન્યત્વભાવના–૧૨૮, ૧૪૦ અના**ધીપહ્યું**–૫૦, ૯૬, ૧૩૫ અનાનુપૂરી<sup>૯</sup>–૧૧૧

–છેવટની ભલામણ–૪૯૧, ૪૯૩, ४५४ -રાજ જયંતી વ્યાખ્યાના-૧૭૨ ૧૦૧, ૧૦૨, ૪૮૪, ૪૮૫, **५८१, ५८२, ६३५, ६३**६ −છવનકળા~૧૬, ૧૭, કૃષ, ૬૬, १०७, १०८, १०८, ११३, ५१४, १२०, १२१, १२६, १२७, १८७, १४८, २९०, २९९, २३९, २४९, २४२,२५३, २५४, ५०३,५०४, પર૧, પરર, ૫૬૫, ૫૬૬, ૫૬૯, भ७**०**, भ૯૩, ૫०६, **૫૯**८, ६०८ –જીવન જ્યાતિ–ક૩ક, ક**૩**૭ -छवनयात्रा-४५, ४६, ७३, ७४, **૭૬ થી ૭૯, ૮૪, ૮૫, ૮૬** ६३७ थी ६४१ -छवनरेभा-२८, ३०, **३१, ४२,** ४३, ६३, ६४, ९०४, ९०५, ૧૧૦, ૧૧૧, ૧૧૫, ૧૧૬, ૧૫૦, ૧૫૧, ૫૧૫, ૫૧૬, યુક્ર થી પુઝ્પ –જૈન શાસ્ત્રમાળા ૫૮૭, ૫૮૮ –પ્રણીત તત્ત્વનાન–૪૮૦, ૪૮૧ –વચનાવલી–પ૧૧, પ૧્ર –વિચાર નિરીક્ષણ–૧૯૪, ૧૯૫, 399, 397, 863, 868,

૪૧, ૧૦૭ જૈન-૬૪૨ ધર્મ દર્મ હ્યુ-૨૨૨ ધર્મ સદ્દેબોધ રત્ન-૨૨૨ બામ્બે ગેઝેટ-૨૯ મું બઈ સમાચાર-૧૮, ૧૯, ૨૩, ૪. **વિષધા** 

૩. સામયિકા તથા વર્ત<sup>્</sup>માનપત્રાે

અનિત્ય ભાવના-૩૭, ૧**૨**૮, ૧૩૨, ૧૪૦ અપૂર્વ અવસર-ના રચનાસમય-૩૧૫, ૦ની સવ<sup>c</sup>પ્રિયતા-૩૧૭

પરપ થી પ૩૦ ~િવચારરત્નાે–૨૯,૩૦,૨૩૭,૨૩૮, उ७६, ४९८, ४४०, ४५२, ४७१, ४७२, ५३७ –શાસ્ત્રવાર્તા સમુચ્યય–ર૭૫, ર૭૬, ૩૧૦, ૩૧૧ ~સમુ≈ચયવયથથં-હ૪, ૧૨૬,૪૧૭ ૪૭૪, ૪૮૩ થી ૪૮૮ -હસ્તાક્ષર નોંધ (રાજનીશી)-૪૧૭ ૪૧૮, ૪૭૪, ૪૮૩ થી ૪૮૬, અતુસ'ધાન પા. ૬૭૬ શી સ્ત્રકુતાંગ-સૂયગડાંગ-૧૭. ૪૦. ४६, ४८, ४४, ७८, १३०, ३१०, ४१७, ५१८, ६०३, ६०४ સ્મરણીય પ્રસંગ~૪૧ સ્થી નીતિ ધમ"−૨૦૧ स्त्री नीति थे।धड-३६, ३७, ६०, १२६, १२७, २००, २०२, ૨૦૬થી ૨૧૧, ૨૨૧, ૨૩૩, ર૪૫, ૨૫૨, ૨૫૫, ૫૫૪ સ્યાદવાદ મ'જરી–૨૭૯,૨૯૩,૩૦૪ स्वराह्य ज्ञान-३६, ३८, ४६थी ४७, १२६, १७७, २३६ સ્વામી કાતિ કેયાનુપ્રેક્ષા–૫૧૬, યે૩૨, ૫૯૯, ૬૦૫

ર૪, ર૭, ૯૧ પાયાની વર (The Pioneer)-૯૧ વિજ્ઞાન વિલાસ-૩૭, ૨૧૧ ઝુબાધ પ્રકાશ-૩૭, ૨૧૮ સૌરાષ્ટ્ર દષ્દ્રા-૨૧૧

અ**લયદાન !**–૨૩૫ અ**લિનિવેશ–૮૭,** ૪૩૧થી૪૭૨, ૪૩**૩, ૪૫૦, ૪૫**૭ અ**લિમાન–૪૩૧,૪૩૨,૪૩૩,૪૫**૦ અલ્યાતર પરિણામ–૪૮૦ અવધાન-૪, ગ્શક્તિ-૧૬, ગ્મતિ-તાનનાે પ્રકાર છે–૧૭. વ્શ્રીમદે કરેલા અવધાનની વિગત ૧૭થી ૩૧. ૦શક્તિસ્વયંભૂ–૨૯ અવધિજ્ઞાન-૧૬, ૪૦, ૪૨, ૪૩, ૪૪ ૦ની પ્રસંગાે—૧૦૩,૧૦૫, 904, 906 અશુચિભાવના–૧૨૮,૧૪૩,૧૭૫, ૨૦૩ ૦નાે સનત્ કુમારનાે અનુભવ–૧૪૩ અશરણ ભાવના–૩૭,૧૨૮, ૧૩૩, ર૩૨ અસ્તિકાય-૪૯૫, ૪૯૬ અસ'તાષ–૩ અ'તક્ષિ'પિકા–રરર અતરંગ શ્રેણી-૧૦, ૪૫૪ અ તરાય–૧૫૭, ૪૨૯ आत्मा-२७८ थी **२**८० अह्लुत આ**ત'દમય–૬**૦૧, પર, ૦નાં છ पह १५७⊸२६१, २७५, ५३१ ૦ની મહત્તા ૧૭૩, અસંગ ૨૮૬, ૩૬૧ તના ચુણા ર૯૭, ૨૯૯, ૪૩૬, ૦નું એકત્વ ૪૩૬ અહમાનું અસ્તિત્વ–૨૬૨, ૨૭૬, ૨**७८, २८१,** ३८८, ४७३,५३३ નિત્યત્વ–૨૬૨, ૨૭૬, ૩૯૦, પે૩૩ કર્તાપણ-૨૬૨, ૨૭૬, ૨૮૬, ૨૮૮ ભાેકતાપહું–૨**૧૨, ૨**૭૬, ૨૮૮ માેક્ષ-૨૬૨, ૨૭૭, ૨૯૦ માક્ષના ઉપાય-૨૬૨, ૨૭૭, ૨૯૨ આત્માથી°–૨૬૩, ૦નાં લક્ષણા– ३**८, २६८, २७२, २७३,** २७४ ૩૧૦ ૩૩૦ થી ૩૩૫ ૩૫૨, **૩૯૨** આત્મભ્રાંતિ–૩૦૧ આત્મસ્થિરતા-332, ૩૯૯ આત્મવિકાસ–૩૯૩, ૩૯૪ 18

આત્મસિદ્ધિ શાસ્ત્રની ગહનતા– ર૧૫, ૦૮૦યાનુયાગના પ્રાથ ૨૪૫, ૦તા મનનના અધિકારી . વગ°–૨૫૧, ૦ના અધિકા**રી** વર્ગપર પડેલાે પ્રભાવ ૨૫૨, ૦ની રચના વીતરાંગ માગ<sup>૯</sup> પ્ર**તિતી–૨૬૦, મતમતા**તર રહિત ૨૬૦, ૦માં સુસ ગતતા– રક, ૦માં છ દર્શનનાે સાર– ૩૦૨, ૩૦૩, ૦ની મોલિકતા ૩૦૯, ૦ની લાકભાગ્યતા અાશ્રવ ભાવના-૧૨૮, ૧૪૭, ૧૪૮ **ઇ**द्रियक्थ–४४०, ४४१, ४४६ ઈશ્વરનું અક્તોપહા-૬૧૧ ઉદાસીનભાવ-૩૭, ૩૨૪, ૩૩૫, 425 833 ૦શ્રીમદ્ની– ઉદ્યમ– ૬ • ૫ ઉપદેશબાધ~૪૭૦ ઉપશમ કોણી-૧૪, ગમાં જીવનું પત્તન-૧૪ ઉપસગ°–૩૨૮, ∘ના પ્રકાર–૩૩૨, 333-33V એકત્વ સવધી–૯, ૦ભાવના– ૧૩૫, ૦ની નમિરાજેનસિહિ– 9,30 કટાક્ષ કાવ્ય-રરહ કદાગ્રહમાં હિત નથી–૬૧ ક**મ**િસ**હાંત–૨**૩૫, ૨૩૬, ૨૮૮, २८१,२८२, **२**८६, २८७ ३१८ બ્ના પ્રકાર~૨૯૩, ૩**૬૧,** ૩૬૨ ૦ના નાશ ૨૯૦, ૨૯૪, પર૯ ૦ઘાતી–૪૨૭, અઘાતી–૪૨૭ કલ્પતા–૮ કલ્યાણ–૪૩૮, ૪૫૧ કવિત્વશક્તિ-૧૬૧ **કષાય–૮૧, ૮૫, ४२७ ०ના પ્રકા**ર ८१, ३२५, ३४८, ० हेर्स-८७,

૩૪૧, બ્સાન-૩૪૧, માયા-૩૪૧, લેાભ−૩૪૧, ∘અન'તા-નુભંધી ૪૨૯, ૪૫૦, ૫૩૧ ક્રાંતિ-૩, ૫૮, જ્લીમદના વિચારામાં-૫૮, સમાજક્ષેત્રે-૫૯, ૦અધ્યાત્મક્ષેત્રે ૬૦ ક્રિયાજડ–૨૬૨ ેકેવળજ્ઞાન-૧૬, ૪૪, ૩૫૬, ૩૬૦, ३६१, ४२२, ४६१ ૅકવળા–સ**યાેગા–૩૭૨, ૦અયાેગા**– ૩૭૩, ૦પ્રરૂપિત સિલાંતા–૫૨૭ ક્ષમા–૧૫૬, ૧૮૧ ક્ષપક શે**ણી–૧૩, ૩૩૫,** ૩૫૬ ક્ષીસમાહ–૩૫૯, ૩૬૦ **ખા**લસાનીતિ–૩ ગતિ–૧૬૦, ૪૨૫ ગરબી–૦૦૨ ૦પ્રાથ'ના વિશ– ૨૦૩, **૦ક્ષણભ** ગુ**રદે**હ વશ-૦ઉદ્યમ વિશે–૨૦૪, વિશે–૨૦૪, **ંદાષ**નિવારણ અ**થે<sup>c</sup>–૨૦૬, ૦નીતિ વિશે–૨૦**૭ ગ**ંથાભ્યાસ–શ્રીમદ્દના–૪૫, ૦શ્રીમદ્** કઇ રીતે કરતા-૪૬, અનેક ધમ અને સંપ્રદાયને લગતા હતેા–૪૭ ચ**્રાચાન–૩૧૫, ૩૯, ૨૬૮ ૩<b>૫૬** થી ૩૫૯ ૩૬૧ ૯ના નામ-૩૧૫ થી ૩૧૮ ગુરુમાહાત્મ્ય–૩૭૯થી ૩૮૩, ૩૯૭ ४४३, ४४८ ગૃહેસ્થ ઉત્તમ–૧૭૩ ગૃહસ્થાશ્રમ–૧૦, ૫૧, 🛮 ૦શ્રીમદના વિશેના ખ્યા**લા-**૫૫, ૦કેવા જોઈએ-૫૮, –મીનુ કત<sup>્</sup>લ્ય–૫૫, ૦માં પણ કલ્યાણ થઇ શક્રે–૫૮ **ध्राधे**न्द्रियनी विशेषता-१०६ ચારિત્ર–દ્રવ્યથી અને ભાવથી–

૩૫૮, બ્અાત્મચારિત્ર–૩૯૬ यारित्र भेाउ-३२५, ३२८, ३५५ 344 ચાર્વાક દર્શન–૩૦૩, ૩૦૪ ચે**તન–૨**૮૩ થી ૨૮૮ ૪૦૩થી ૪૦૭ धत्र प्रष'ध-२२७, २२८ જગત–૩૧ ૦પ્રતિ ઉદાસીનતા– ૩૨ ૦૬તો−૨૦૩, ૦નું સ્વરૂપ ४२४, ४६८ **७०४ धि ६०४–४०**७ જયાતિષ ૧૦, ૦પ્રહાચારના અવ-લાેકન પરથી ધડાયેલ શાસ્ત્ર ૩૦ થી ૩૬, ૦માં શ્રીમદ્દનું ज्ञान-३०थी३६ ०मां नष्टविद्यानु ज्ञान २७, व्तर्ध श्रीभइने વૈરાગ્ય આવવાનું નિમિત્ત ૨૮, ૦ક સ્પિત ૨૯, કસ્પિત કહેવાના હેતુ~૨૯, ૦માયિક પદાથ - ૨૯, ૦૫઼૧માર્વ માર્ગમાં વિઘરૂપ-૩૦ થી ૩૬ **जिति स्भरश्जान-१०४६३, ५३**३ .૦કચારે થાય~૧૨. ૦કેવી રીતે થાય-૨૧, ૧૨. ૧૫, ગ્લીમદ્રને **कि**तेन्द्रियता∹**१**६७ જિત આત્રા-૨૬૭, ૩૩૫ જિત પ્રસુની વાસી–૪૦૭, ૪૧૨ છવના પ્રકાર-૪૦૬, ૪૨૭, ૫૨૦, પાંકદ જૈન દશ<sup>દ</sup>ન ૩૯, ૪૬૪, ૪૬૬, प०७ ०नी उत्तमता ३६, १८४, ३०७, ३१७, ३७७, ३८७, ५१८ બ્માં અનેકાંતવાદ ૩૦૭, ૪૧૨ ૦પ્રકાશવાની યેાગ્યતા કાનામાં ? ૪૬૪, ૦ની વર્તમાન સ્થિતિ तत्त्ववियारखा-४०५, ४१७ ४१८, त्य**-3**य3, ४४०

તિય<sup>દ</sup>'ચ ગતિ⊸૧૬૦ તીથ" કર–૧૫, ૧૧૪, ૧૨૮, ૧૫૬ ३२३, ३४०, ३४२, ३६५, ३७०, ३७३, ४०८, ४२७, ४३७, ४४८, ४५९, ४५५ તૃષ્ણા ભ્સં**સ્કારી–૧૦. ૧**૬૯. ૧૭૪ ०नु स्वरूप १८७ દયા-૧૫૮, ૧૫૯, ૧૬૯, ૦તા પ્રકાર –૧૫૯, ૦ની અત્રત્ય ૧૫૯, **ં**ધમ<sup>6</sup>નુ મૂળ ૧૭૦, ૧૭૧ દશ<sup>દ</sup>ન**માે**હ–૩૨૫, ૩૨૭ દર્શનાવરણીય–૧૫૬, ૪૨૭ દેવગતિ∽૧૬૦, ૪૨૫ દેહ–૨૦૩, ૨૮૧, ૨૮૩, ૪૦૭, ૪૨૫, ૪૨૬ ૦ની ક્ષણભ ગુરતા-२०३ દ્રવ્ય−૪૯૫ **થી ૪૯૮, ∘સં**ગ્રહ– ४६६ ०प्रहाश-५०७ દ્રવ્ય ચારિત્ર–૩૪૭ દ્રવ્યાનુધામની વિશેષતા–૩૯, ૨૪૯ દુ: ધમકાળ-૪૧૯, ૪૨૧, ૪૫૧ **ધ**ર્મ –૪, ૩૮૪, બ્માં ભેદા ૧૬૨, ૦માં મતમતાંતર ૧૬૫, ૪૩૭, ધમ<sup>ર</sup>મ થનકાળ–૯૩. વ્ધમેમાં જૈન ધર્માની શ્રેષ્ટતા ધ્યાન–૧૬૨, ૪૪૨, ૦ના–પ્રકાર ૧૬૨, ૪૪૦ ૦ના ભેંદ ૧૬૨, oના **સક્ષણ**–૧૬૨ નરકની વેદના–૧૪૫, ૦ની–ગતિ ૧૬૦, વના દુ:ખ~૨૩૩ થી ૨૩૫ નિસંથ વ્થવાની ભાવના–૩૧૭થી ૩**ર૯, ૩૫૬, ૩૮૭, ૦માં** મહત્ **યુર્ષ~૩ર**ર નિર્જરાભાવના–૧૨૮, ૧૩૧, ૧૫૦, 858 !નત્ય**ક્રમ∽૧**૭૫ નિશ્વય ધમ°∽૧૫૮ નિવૃ**તી** બાેધ−૧૪૬

નૈયાયિક–૧૦૧, 962, 303, उ०६, ४३५ પરમહિમા⊸૩૨૧ પરમેશ્વર-૩૧, ૦નું પ્રભુત્વ-૨૦૨, પરિત્રહની અનિષ્ટતા∸૧૮૦, ૩૪૭ 833, 888 પરિભ્રમણ–૧૨ ૦શાથી થયું !–૧૪ પરિષહ–૩૩૨, થી ૩૩૪ **अ**क्षर-પૂર્વ કર્મ –પ૩ પ્ર**વેજન્મ-૧૨, ૧૩,** ૧૫ પૂર્વભવ–૧૨, ૧૫ પુદ્રગલ-૩૪૯, ૩૫૫, ૩૬૭ યુ**નજ<sup>દ</sup>ન્મ–૧**૩ પંચમકાળ ને તેના લક્ષણા-૧૬૨, **૧**૬૬, ४४८ પ'ચમહાવત-૪૦૮, ૪૬૬ પ્રતિક્રમણ-૯, ૪૬, ૯૩, ૧૫૩, **૧૭૩, ૧૭**૬ પ્રતિબ'ધ–૩૩૮ પ્રતિમાસિદ્ધિ–૪૮૭ પ્રત્યાખ્યાન–૧૭૦, ૪૦૮ પ્રા**થ°ના–૨**૦૨ प्रभाह व्यने तेना प्रकार-१६, १७३, 33**८, ४**33, ४३४, १७३ **ખી**જજ્ઞાન–૪૧, ૧૦૨, ૩૮૩ પ્ર**કાચર્ય અને તેના મહિમા**–૩૭ ૧૭૦, થી ૧૭૫, ૧૮૮ હ્રિ**ટિશસત્તા**–૩ ખૌ**દ્ધદશ<sup>દ</sup>ન−૩૦૧,** ૩૦૪ ભક્તિ-૧૫૮, ૪૦૯, ૪૫૨, oજિનેશ્વરની ૪૫૧, oના લાભ− ૧૫૯, ૦નાે મહિમા–૨૪, ૧૫૮ ૧૫૯, ૪૦૯, ૪૫૧, ૪૫૨ ભક્તિમાર્ગની શ્રેષ્ડતા– ૧૨, હપ, ૯૬ ભાવના**બાધ-૧૨૮, ૦ની રચના-૧**૨૯ ભાષાશાન ૦ શ્રીમદ્દનું – ૪૪ બેદત્યા**ગ–**હપ

त्याम-४३८, ४३८, ४३६

**મ**તમતાંતર-૩૯, ૨૬૨, ૪૩૭, ૪૬૭ પર૧, પ૩૩ મતા**થા** જીવ ૦નાં લક્ષણા–૩૯, રક્ષ્કથી ૨૭૧, ૩૧૦ મન:પય વરાન-૧૬, ૪૧ થી ૪૪ મનુષ્યગતિ-૧૬૦, દના દુ:ખા-૪૨૫ મતુષ્ય દેહ-૪૨૫, ૦સવ દેહાત્તમ-૧૪૫ વની ઉપયાેગિતા⊸૧૪૫ **भानक्षाय–८२, ८४, २६४, ३४६** भायाक्षाय-८२, ८४, ३४६ મિથ્યાત્વ~૮૫ ૦ તેના લક્ષણા–૮૭ ૦ ના સ્થાનેકા–૨૭૬ ૦ ના ભાવ-૨૯૬ ૦ દ્રષ્ટિ-૪૫૬ ૧ અભિમહિક–૮૭, ૮૮, ૪૫૭ ર અના ભિત્રહિક-૮૭, ૪૫૭ ૩ અભિનિવેશિક-૮૭, ૪૩૧ થી ૪૩૩ ૪ સાંશિયિક-૮૭, ૪૫૭ પ અશુભાગ-૮૭, ૮૮, ૪૫૭ માક્ષ-૯૪, ૩૧૧, <u> મુક્તભાવમાં</u> 833, 883 મુમુક્ષુ–તા–૪૪૩, ૦ની ભગૃતિ– ૪૪૪, ૦ના લક્ષણા--૪૪૫. ૪૪૬ માેક્ષપ'થ~રહક્, ૩૭૧, ૩૭૭, ૪૦૬ માક્ષમામ ની એકતા-૯૩, ૨૬૩, २६४, २७३, २७५, २७६, ३६७, **૩૭૫,** ૩૯૪, ૫૪૧, ૫૪૭ ૦પ્રાપ્તિ–૩૨૦ **માક્ષ–સુખ–૧૮**૬, ૩૭૫, ૪૬૬, મુ૩૧, ૦ વર્જ્યન-૩૭૫, ૦માગ<sup>૯</sup>– ૩**૯**૪થો૩૯૮ **માહનીય-૧૫૭,** ૨૯૪, ૩૬૦, **३६९, ३६२, ४२**०, ४२७ **યમ**નિયમ–૪૦, ૪૮, ૩૨૧, ૩૭૭, 366, 366, 806 **રાગદ્વેષ-૮૪,** ૩૮૫, ૪૦૩, ૦નું

રાજકારણ⊸૩ રાત્રિભાજન–૧૬૯ રાષ્ટ્રજીવન-૩ રાજનીશી–૪૧, ૪૭૬, ૪૭૯ લ બ્ધિ-૪૨, ૪૪, ૪૬ ૦ના ઉપયોગ ૪૬, ૪૭ ૦શ્રીમદ્દને પ્રગરી હતી– 88, 80 લિંગદેહજન્ય જ્ઞાન-૫૭૫ લાેકસ્વરૂપ ભાવના∸૧૨૮, ૧૩૧, १५०, ४०० લાભકષાય–૮૪, ૩૪૬ વચનામત-૧૨૬, ૧૯૯, ૨૪૨ વ્યવહાર ધમ<sup>c</sup>-૧૫૮, ૦શુદ્ધિ–૧૫૮, 838 વ્યાપાર**-શ્રીમ**દ લ્યાપા**રી**–દુરથી US E ,, ૦માં શ્રીમદ્દની ચાેકસાઈ–૬૨ ,, બ્માં**નફા** વિશેતા ખ્યાલ–૬૨ થીહદ ,, ૦માં શ્રીમદ્ની પ્રામાણિકતા– દુરથીઙદ ,, •માં ભાગીકારા સાથેના વર્તાવ – દુરથી ૭૬ ,, ૦માં શ્રીમદ્દનું જળકમળવત્ત-પણ – કુરથી હક્ ,, વ્યી નિવૃત્તિ–૭૦ ,, ૦માં નિવૃત્તિના સમયે ધર્મા-ચિંતન–૭૧, ૭૨ ,, વ્યી છૂટવાની વૃત્તિ–દુરથી ,, ૦માં પાળવા ધાગ્ય નિયમા-શ્રીમદે વિચારેલા ૭૫, ૭૬ ,, ૦માં ધમ<sup>c</sup>-૭૬, ૭૭ વ્યાસજની અદ્દભુત ભક્તિ-૮૬ विद्या-२०५, ०नी अगत्य-२०५, વિ**તય ૧૮૦, ૦નું** માહાત્મ્ય– १८०, २६८, २६६

विवेड⊶ १७४, ०त्रान–४६७ विषय-१८८, ३३८ વીતરાગતા–૩૨૪ વૈદાંત~શ્રીમદ્ના વિચારા–૯૩થી १००, १६२, ४२१ वैराज्य–१२, उउ७, उ८३, य४४, **५५७ ०नी म**હत्ता-१३०, २६५, श्रीमहना-३२३, ४४९, ४४४, શાંતિ-૧૬૦ શુષ્કનાની--૨૬૫ **શ્રી**મદ્વું સાહિત્ય–૩૨ –રામાયણ મહાભારત પદ્મમાં<del>–</del> ∽અપૂર<sup>દ</sup> અવસર–૩૯ –અાત્મસિહિ–૩૮ -કાવ્યકળાના ઉત્તમ નમૂના-૩૨ –ધડિયાળ વિશે ૩૦૦ કડી–૩૩ ~છૂટક લેખા તથા અન્ય ગાથાઓની अ**म्क्ती-४०** −છવાછવ વિભક્તિ-૩૬ –જીવતત્ત્વ સંખંધી વિચાર–૩૬ -તમિરાજ ગ્રંથ. સાવ<sup>°</sup>જનિક સાના પ્રથ–૩૩ ~પત્રા−૩૮ –૫ ચાસ્તિકાયના અનુવાદ-૪૦ −પ્રક્રીર્ણકાવ્યાન્૩૯ –ભાવનાબાેધ–૩૩, ૧૨૮ ~મુનિસમાગમ–૩૬ –માક્ષમાળા–૩૩, ૧૫૦ –માક્ષસુબાધ–૩૫ –રામાયણ–મહાભારત પદ્મમાં– –રાજનીશી, હસ્તનેાંધ–૪૧ –विवेयनात्मक सभाज्- ४० −સ્થી**ની**તિ **બાધક**–૩૩ −સ્વરાદય જ્ઞાન પરની *ટીકા*– શ્રીમદ્ની આત્મદશા−૫ક૪, પક્**પ** 

અલ્પત્વ-૫૧૪

શ્રીસદ્રના આત્મવિકાસ–૫૪૧ શ્રીમદ્રનું વ્યક્તિત્વ-૭૬થી૯૦ -અદ્ભુત કંઠમાધુર<sup>4</sup>-૭૮, હહ -ગૃહસ્થ છતાં મુનિ-૭૯, ૮૦, **~જગતના વૈલ**વ પ્રતિ અમાેહ− **64, 64** –નિ:સ્પૃહ−૮૩, ૮૪ –ની સમાધિસ્થ દશા–૮૯, ૯૦ - વૈરાગ્ય પ્રત્યેક કાય<sup>ર</sup>માં-૭૮, --સત્યા**ન્વે**લક--–સ યમી⊶૭૭, ૭૮, ૭૯ **ધડુદશ<sup>દ</sup>ન–૪૬૩, ૪૬૪**ા સત્દેવ-૧૫૭, ૦ના ગુણા-૧૫૮, ૧૬૨ ૦ના ઉપકાર–૨૫૩, ૨૬૧ સત્ધમ"–૩૭, ૧૫૭, ૨૬૧, ૪૧૨ સદ્ગુરનાં લક્ષણા–૧૫૯, ૨૬૫ –ની પ્રાપ્તિ–૪૧૨, ૪૧૫ –નું માહાત્મ્ય–૨૬૮, ૨૬૯, **୪**ፂ५, ४४४ सत्यु**रुष-६**२ -3161 3-88£ --કેમ એાળખાય !-૪૪૬ -ની આજ્ઞા આરા**ધનનું** ફળ-886 **–ની અવજ્ઞાનું ફળ~૪**૫૦ -તું માહાત્મ્ય-૬૨, પર૨,પરપ –માં બ્રહા~કર सत्य-१७८, १८१ सत् श्रुत-४४२, ४४३ सत् संग-१२,४२०,४४२,४४७ −ની દુલ<sup>c</sup>ભતા–૪૫૦ –નું માહાત્મ્ય–૧૨ -સમ્યગ્દર્શનનું સાધન-૧૬૦ સમપશં⊸૧૧ક સમભાવ-૩૫૧, ૩૫૨, ૩૫૩

ક્ષમાધિમરણ-૮૯, ૯૧ સમ્યક્ચારિત્ર-૧ક, ૩૭, ૧૫ક, ધ્યાહ, ૧૭૧ ૧૫૨, ૧૫૯, २६५, उ०४ સમ્યગ્સાન–૩૭, ૧૫૧, ૧૬૦, ૧૬૫, ૧૬૯, ૧૭૧ ૧૭૨, १७४, २६५ ३०४ સ**ેયઃદશ<sup>હ</sup>ન–૩७, ૭૬, ૧૫૬,** ૧૫૭, ૧૬૯, ૧૭૦, ૧૭૨ ૧૭૯, ૧૯૭ ૪૫૩ થી ૪૫૭ –ક્ષાયિક–૪૫૬ –નાં આવશ્યક અંગા–૪૪૭ –નાં લક્ષેહ્રા–૮૦, ૮૪, ૫૪૯ --તું માહાત્મ્ય ૪૫૬, **૫૦**૧ –ને સિદ્ધિ સાથે સંભ'ધ–૪૫૬ –તે**ા પુરુષાથ'–પ**૩૨ સાક્ષાત્ સર**સ્વતી-૧૨**૬ –પાસવા માટેનું મુખ્ય સાધન– શ્રીમદને-૭૭, ૭૮ स**જ°न प्रति**ભा−३४ સવ<sup>દ</sup> સંગ પરિત્યામ-૮૮, ૮૯, ૯૮ ૦ માર્ગ ૪૩૮ થી ૪૪૦ પ્રકાશવામાં સૌથી અગત્યના-800 સ'કલ્પ વિકલ્પ−૧૨ સ**ંયતિધમ'–૪૪૩,** ૪૯૩ સ'વરભાવના- ૧૨૮, ૧૨૯, ૧૪૯ સ**ેસાર**— -કેમ વધે ?-૫૫ –ह:ખभय-१४१, १०५ –ની અસારતા–૩૧૪ –ની નિવૃત્તિ–૧૩૦ –ની પ્રવૃત્તિ પૃવ<sup>દ</sup>કમ<sup>દ</sup>ના ભાગવટા **અથે<sup>c</sup>–પ**્ર

--તું સ્વરૂપ-૧૬૧, ૪૨૦ –નાે ક્ષય કેમ થાય ?–૫૫, ४२२२, ४२७, ३२४, ४४% −ના ત્યાગ=૧૩૦ –ના શ્રીમદ્ના આવેલા ક ટાળા– પૃષ –ના સુધારા–૨૦૦, ૨૦૧ સામાયિક–૧૬૮, ૧૬૯, ૧૭૩ સાંખ્ય-૧૦૧, ૧૬૨, ૩૦૩, ૩૦૮ सिद्धेत्र-१५०, ३६८, ३७० સિંહાંત બાેધ–૪૭૦ સ્ત્રી `કેળવણી–પક, ૨૦૧, ૨૦૨ સ્ત્રી વિષે વિચારા-૪૪, બ્ની સાથેના વર્તાવ કેવા હાવા જોઇએ–૫૩, ૫૪ સ્પશે<sup>ર</sup>ન્દ્રિય**ની અજળતા–૧**૦૬ સ્મરણશક્તિ-૮, ૧૦, ૧૦૬ સ્યાદ્વાદરો લી–૧૬૬, ૨૮૪, ૨૮૮, 308, 306 સ્વચ્છ**ંદ–૨**૬૪ ૨૬૭, ૩૨૨, ૩૮૦ ૩૮**૧, ૪૦૯, ૪૩૧ થી ૪૩**૩ ४५०, ४५७, ५३२ સ્વાત ત્ર્ય સંભામ-3 સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર–૩૫૧, ૩૫૯ বান-४८, ४०७ -6811-840 -ता प्रकार-४६० –ની નિમ<sup>દ</sup>ળતા–૪૯ –ની શ્રીમદ્દને પ્રાપ્તિ– જ્ઞાનાવરણીય–૧૫૭, ૪ર૭ ત્રાની-અત્રાનીને∖ ભેદ-૪૫૯ જ્ઞા**નીની** દુર્લ ભતા=**પ**ર૪ ત્રાનીની આજ્ઞા−૪૦૮, ૪ર૩ થી ४२६, ४४६, ४५१, ४५७ हानीनी अवहा-४५०

⊸ન બધાન⊶૩**ર**૨