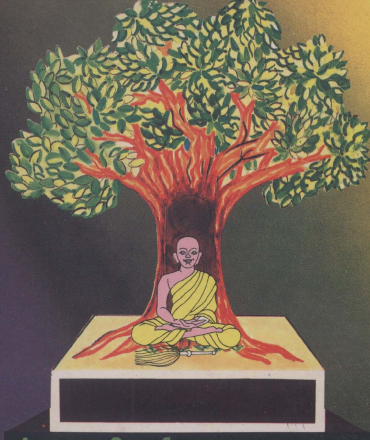
વિદ્યાધર કૂલભૂષણ આ. ભ. શ્રી સ્વયંપ્રભસૂરીશ્વરેભ્યો નમઃ

श्री भाणी वंशनो हित्हास अने श्री भीनमास तीर्थ भाग - १ - २



પૂ. વિદ્યાધરગચ્છ કૂલભૂષણ આ. ભ. શ્રીમત્ સ્વયંપ્રભસૂરીશ્વરેભ્યો નમ:

# શ્રીમાળી વંશનો ઇતિહાસ અને શ્રી ભીનમાલતીર્થ

ભા-૧લો-૨જો

# સંકલન કર્તા

પરમ પૂ. ગચ્છાઘિપતિ આ. ભ. શ્રીમત્ કૈલાસ સાગરસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના પ્રશિષ્ય પ્રસિદ્ધ વક્તા શાસન પ્રભાવક આચાર્યદેવ શ્રીમત્ પદ્મસાગરસૂરીશ્વરજી મ. સા. નાપદાલંકાર પંન્યાસ વર્ધમાન સાગર ગણાવર્ય

### પ્રાપ્તિસ્થાન

ચંદુલાલ ખી. શાહ ૪/૪૪, વોર્ડન કોર્ટ, ગોવાલીયા ટેંક રોડ, મુંખઈ-૪૦૦૦૩૬

શ્રી પ્રિયવદન ચંદુલાલ શાહ F/૧ ગૌરી એપાર્ટમેન્ટ, મહેસાણા સોસાયટી સામે, નવા વાડજ અમદાવાદ-૩૮૦ ૦૧૩

વૈભવકુમાર મહેન્દ્રભાઈ ગાંધી ઘનાસુથારની પોળ, ગાંધી નિવાસ હવેલી સામે, અમદાવાદ-૧

દિલીપકુમાર C/o. શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર મુ. પો. કોબા- ૩૮૨૦૦૯ જિ.ગાંધીનગર

#### પ્રકાશક

શ્રી મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર મુ. પો. કોખા- ૩૮૨૦૦૯ જિ. ગાંધીનગર વિમોચનકર્તા પેટેલ દશરથભાઈ મકરળા

> મહાલક્ષ્મી ઓફસેટ પ્રિન્ટર્સ ઘીકાંટા રોડ, અમદાવાદ

**भू** ५५

ફોન નં. ઓફીસ : ૨૫૬૩૯, ઘર : ૪૧૪૩૮૨

કિંમત રૂ. ૩૧-૦૦ આવૃત્તિ : ૧૦૦૦

# - दो शब्द -

### विश्व वंदनीय -

श्रमण भगवान महावीर प्रभु के शासन की प्राचीनतम जैन ज्ञाति श्री वीसा श्रीमाली लोगों की है। महान् शासन प्रभावक आचार्य देव श्री स्वयंप्रभसूरीश्वरजी म. सा. के परमोपदेश द्वारा भीनमाल (श्रीमाल) नगरी में (राजस्थान) जैन धर्मानुरागी बने। जिन शासन की अनेक प्रभावना पूर्ण कार्य इस ज्ञाति जनोंके द्वारा हुई है। जिन मंदिरों के निर्माण में भी इस ज्ञाति का बहुत बडा योगदान रहा है। आगम ग्रंथों के लेखन कार्य में भी इन्होंने अपनी श्रुत भक्ति एवं उदाहरता का परिचय दिया है। राजकीय - सामाजिक एवं व्यापार के क्षेत्र में भी इस ज्ञाति ने अपने साहस एवं बुद्धिमत्ता का सुंदर परिचय दिया है।

इस पुस्तक में पं. श्री वर्धनाम सागरजीने संक्षिप्त में व सुंदर - सरल भाषामें इस ज्ञाति के इतिहास की झलक बताने का प्रयास किया है, जो प्रशंसनीय है। इस पुस्तक के पठन द्वारा धर्मकार्य - परोपरकार के कार्यकी प्रेरणा लोगोंको मिले यही मंगल कामना मैं करता हूँ।

आ. पद्मसागरसूरी

### \*\*\*\*

દિવ્ય આશીર્વાદ દાતા પરમ પૂજ્ય પ્રાત:સ્મરણીય કુપાસિંઘુ પ્રસિદ્ધ વક્તા શાંતમૂર્તિ ગચ્છાધિપતિ આચાર્ય ભગવંતશ્રી **કૈલાસસાગર** સૂરીશ્વરજી મ.સા.ને કોટીશ: વંદનાવલી.

- વર્ધમાનસાગર

\*\*\*\*

### સમર્પણ....

પરમ પૂજ્ય પરમોપકારી પરમ શાસન પ્રભાવક પ્રસિદ્ધવક્તા પ્રાતઃસ્મરણીય પૂ. આચાર્યદેવ શ્રી પદ્મસાગર સૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબના પવિત્ર કર કમલમાં સાદર સમર્પણ

ગુરુપાદ પદ્મરેણુ : વર્ધમાન સાગર

# અનુક્રમણિકા

|             | <del>-</del>                                 |     |
|-------------|----------------------------------------------|-----|
| ٩.          | દો શબ્દ                                      |     |
| ર્.         | આ, બુદ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજી મ.સા. સમુદાયના       |     |
|             | પૂ. શ્રીમાળી વંશના પૂજ્ય શ્રમણ શ્રમણી સમુદાય |     |
|             | (વર્તમાન)                                    | ٩   |
| 3.          | લેખકશ્રીનો ટૂંક પરિચય                        | 3   |
| ४.          | બે ખોલ                                       | પ   |
| પ.          | જૈનોની મુખ્ય ત્રણ જાતિ                       | ૭   |
| ξ.          | જૈન રાજાઓનો ઇતિહાસ                           | ૧૦  |
| ૭.          | જૈનોના ગચ્છનો ઇતિહાસ                         | ૧૩  |
| ۷.          | શ્રીમાળી જ્ઞાતિઓની ઉત્પત્તિ                  | ૧૯  |
| e.          | જ્ઞાતિ બંધારણનો તાસ્વિક વિચાર                | ર૮  |
| ૧૦.         | શ્રીમાળ અને શ્રીમાળીઓ ભીનમાલ નગરરાજ          | ૪૫  |
| ૧૧.         | વસ્તુપાલ તેજપાળની ઉદારતા                     | ४૯  |
| ૧૨.         | એક મારવાડી કવિ કૃત્ય કાવ્ય                   | ૫.૧ |
| ૧૩.         | મલ્લીકાર્જુનનો સીલાલેખ                       | પ૩  |
| ૧૪.         | <b>99</b>                                    |     |
|             | અને ખડાયતા ગામની પ્રાચીનતા                   | ਪረ  |
| ૧૫.         | લેખ સંગ્રહ                                   | ६१  |
| १६.         | આ.શ્રી બુહિસાગરસૂરીશ્વરજીનો જૈન ઘાતુ પ્રતિમા |     |
|             | લેખસંગ્રહ                                    | ६४  |
| ૧૭.         | શ્રીમાળી જૈનોની વર્તમાન અટક કેવી રીતે પડી    | ૭૨  |
| ٩८.         | વિચારણીય વાક્ચો                              | ૭૪  |
| ૧૯.         | શ્રી ભીનમાલ તીર્થ ભાગ બીજો                   | ૭૭  |
| ૨૦.         | પ્રાચીન તીર્થ ભીનમાલ શ્રીમાલ (રાજ.)          | ૭૮  |
| <b>ર</b> ૧. | શ્રી ભીનમાલ નગરની મહત્વ પૂર્ણ ઘટનાઓનો ઉદ્ઘેખ | 60  |

| <b>૨૨</b> . | શ્રી ભીનમાલ વિભિન્ન રાજાઓનો કાર્યકાળ         | ૯૪          |
|-------------|----------------------------------------------|-------------|
| ૨૩.         | શ્રી ભીનમાલ વિભિન્ન પરમાર રાજાઓનો રાજ્યક     | ાળ ૯૬       |
| ૨૪.         | ૫. પૂ. આચાર્ય ભ. સ્વયં પ્રભસૂરિશ્વરજી મ. સા. |             |
|             | નું જીવન ઝરમર                                | ૯૭          |
| ૨૫.         | વીસા શ્રીમાળી જૈન                            | ૧૨૯         |
| २६.         | સાણંદીયા શ્રીમાળી જૈન                        | <b>૧૩</b> ૦ |
| ૨૭.         | ભીનમાલ તીર્થ કાવ્ય.                          | <b>૧૩૧</b>  |
| <b>૨૮</b> . | શ્રી ગૌતમ સ્વામિનો છંદ                       | ૧૩૬         |
|             |                                              |             |
|             |                                              |             |
|             |                                              |             |

### શ્રીમાળી વંશની ઉત્પત્તી અને શ્રી ભીનમાલ નગર ભા.૨ જો

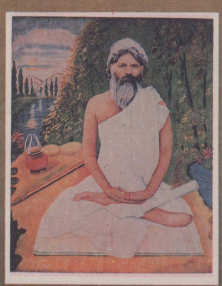
# દ્રવ્ય સહાયક મહાનુભાવો

| શ્રી મહાવીર નગર શ્વેતામ્ખર મૂર્તિપૂજક સંઘ   |        |
|---------------------------------------------|--------|
| શંકરલેન, કાંદીવલી (વેસ્ટ)                   | ૫૦૦૧/- |
| શ્રી અચલગચ્છ જૈન સંઘ ભીનમાલ                 | ૩૧૦૦/- |
| શ્રીમાન હંજારીમલજ લાદાજ ગોટી                | ૨૧૦૦/- |
| શ્રી ઝવેરીપાર્ક આદીશર જૈન સંઘ,              |        |
| ઝવેરીપાર્ક, અમદાવાદ                         | ૧૫૧૧/- |
| સાધ્વીશ્રી લાવણ્યશ્રીજીના શિષ્યા સા. શ્રી   |        |
| સૂર્વપ્રભાશ્રીજી મ. ની પ્રેરણાથી ભગવતી      |        |
| નગરના ઉપાશ્રયનાં જ્ઞાનખાતા તરફ્થી           | ૧૧૧૧/- |
| અંકુર સોસાયટીનાં બહેનો તરફથી                |        |
| સીમંઘરસ્વામી મહિલા મંડળ                     | ૧૧૧૧/- |
| પ્રર્વતિની સાધ્વીજી શ્રી નેમશ્રીજી મ. સા.ના |        |
| સદુપદેશથી નેમ-મંજુ-વારી-વજ જૈન સ્વાઘ્યાય    |        |
| મંદિર સાબરમતી                               | ૧૧૧૧/- |
| બોટાદ જિન મિલ. એક સદગૃહસ્થ તરફ્થી           | ૧૧૧૧/- |
| સ્વ. શેઠ શ્રી હીરાલાલ રવચંદભાઇ હ. ચિ.       |        |
| રાજેન્દ્રભાઇ હીરાલાલ શાહ, અંકુર સોસાયટી     | ૧૧૧૧/- |
| રતનચંદ જોરાજી મુંખઇ ( મંડારવાળા) રાજ.       | ૧૧૧૧/- |
| શ્રી મહાવીર ટેક્ષ્ટાઇલ્સ, પાલિ. (રાજ.)      | ૧૧૧૧/- |
| શ્રીમાન જસરાજજી બબુજી વ્હોરા                | ૧૧૦૦/- |
| શાહ જારીમલજી.                               | ૧૧૧૧/- |
| પુખરાજ્જ લુમ્બાજ ભીનમાલ.                    | ૧૧૦૦/- |
| ઘેવરચંદ માણેકચંદ શેઠ ભીનમાલ.                | ૦૫૦૧/- |
| ઘેવરચંદ માણેકચંદ શેઠ                        | ૦૫૦૧/- |

#### ભાવમાલ નગર મંડાણ શ્રી શાન્દોનાથ સ્વામી



સૌજન્ય : શ્રી અંચલગચ્છ જેન સંધ ભીનમાલ અષ્ટોત્તર ગ્રંથ પ્રણેતા યોગનિષ્ઠ આ. ભ. શ્રીમદ્ બુબ્રિસાગરસૂરીશ્વજી મ. સા.



સેવાભાવિ સાધ્વીજી કલ્યાશ ધર્માશ્રીજી મ. સા. ના સદુપદેશથી સાલડી નિવાસી રઇબેન જીવીદાસના સુપુત્ર ભોળીદાસ આત્મારામભાઇ કેશાભાઇ પટેલ Jain Educationa International પટે For Personal and Private Use Only ેવાર www.jainelibrary.org

जाह्य अध्ययं अध्ययितानी छत्रध्यय भुभावेत छतां छत्वनमां



સા. શ્રી અનેકાન્ત લતાશ્રીજી મ.



સ્વ. **શ્રી ટીલચંદછ** જન્મ વિ. સ**ં. ૧૯૮૨** સ્વ. વિ સં. ૨૦૫૦ આસોસક-૪

## સંક્ષિપ્ત જીવન પરિચય

શ્રી ટીલચ'દજનું જવન ખૂબજ સાદગી પૃર્ણ હતું. તેએ મધુરભાષી અને ધમ<sup>૧</sup>પરાયણ હતા. બાલ્ય કાળમાંજ માતાપિતાની છત્રછાયા ગુમાવેલ છતાં જીવનમાં ખૂબસ'ઘર્ષ કરીને આગળ આવ્યા. જીવનના ઉત્તરાધેમાં ભાગ્યના સિતારા ચમકયા અને વ્યવસાયમાં પ્રગતિ કરી.

કમ્મે શૂરા તે ધમ્મે શૂરા – જેવા કર્મમાં શુરવીર હતા એવા ધર્મમાં પણ શુરવીર હતા. ધાર્મિક કાર્યોમાં પણ એમને ઉદાર હાથે લાભ લીધા હતા. પાતાના જીવનમાં ઉપધાનતપ મુનિશ્રી જ્યાનંદવિજયજી મ.સા. ની નિશ્રામાં સં. ૨૦૪૩ માં ભીનમાલ નગરની અંદર ખૂબ જ ઉદારતા સાથે તન, મન, ધનથી પૂર્ણ સહયાગ આપી જીવનને ધન્ય ળનાવ્યું હતું.

પોતાના પરિવારમાં પણ પુત્રોને પુત્રીઓને નાનપણથી જ ધાર્મિક સંસ્કાર આપ્યા હતા. એના કારણે જ એમની એક પુત્રીએ પ. પ્.— આચાર્ય ભગવંત શ્રી જયંતસેનસૂરીશ્વરજી મ. સા. ની પ્રજ્ઞાવતિ'ની સા. શ્રી કોમલલતાશ્રીજીની શિષ્યા તરીકે સા. શ્રી અનેકાન્તલતાશ્રીજી મ. ખની. સુંદર રીતે સંયમજીવનની આરાધના કરી રહ્યા છે.

શ્રી ટીલચંદજી મહેતાના ધર્મ પત્ની ખ્રૃબ જ સંસ્કારી અને ધાર્મિક- પરાયણ છે. પતિદેવના દરેક શુભ કાર્યોમાં એમના પણ પૂર્ણ સહયાગ રહ્યો છે આરાધનામાં એ પણ પાછળ રહ્યા નથી. પાતાના જીવનમાં ૨૬ ઉપવાસ, ત્રણ અફાઇ, ત્રણ ઉપધાન, ૨ વર્ષિતપ, ૧૧ ઉપવાસ, માેક્ષદંડ તપ, વીશસ્થાનક તપ આદિ વિવિધ તપા તથા અનેક તીર્થાની યાત્રા કરીને જીવનને ધન્ય બનાવ્યું છે.

શ્રી ટીલચંદજી જીવનની ચ'તિમ ઘડી સુધી જાગૃત દશામાં હતાં. એ દિવસની ટૂકી માંદગીમાં પરમાત્માનું સ્મરણ કરતાં કરતાં સ્વર્ગ'વાસી થયા હતા.

| પુત્રા                  | પૌત્ર             | પુત્રી <b>એ</b> ા |
|-------------------------|-------------------|-------------------|
| કિશારમલજ                | પ <sup>*</sup> કજ | સીતા              |
| પૃ <sup>દ</sup> વીરાજજી | અમિત              | માહની             |
| <b>મૂલચ</b> ંદછ         | અ <b>વ્યિત</b>    |                   |
| સુકેરાકુમાર             | દિલીપ             |                   |

### ચોગનિષ્ઠ આચાર્ચ ભગવંત શ્રીમત્ બુદ્ધિસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજસાહેબના સમુદાયના શ્રીમાળી વંશના પૂજ્ય શ્રમણ ભગવંતો. (વર્તમાન)

૧.પંન્યાસ વર્ધમાન સાગરજી ગણિ. ર.ગણિવર્ધ અમૃતસાગરજી મહારાજ સાહેખ ૩.મુનિરાજ શ્રી દેવેન્દ્રસાગરજી મહારાજ સાહેખ ૩.મુનિરાજ શ્રી દેવેન્દ્રસાગરજી મહારાજ સાહેખ ધ્યારાજ સાહેખ ધ્યારાજ શ્રી પ્રેમસાગરજી મહારાજ સાહેખ દ્યુનિરાજ શ્રી કેદયકિર્તીસાગરજી મહારાજ સાહેખ ૭.મુનિરાજ શ્રી ઉદયકિર્તીસાગરજી મહારાજ સાહેખ ૭.મુનિરાજ શ્રી નયપદ્મસાગરજી મહારાજ સાહેખ ૯.મુનિરાજ શ્રી ધ્યારાજ શ્રી ઉદયસાગરજી મહારાજ સાહેખ ૧૦.મુનિરાજ શ્રી પદ્મવિમલસાગરજી મહારાજ સાહેખ ૧૧.મુનિરાજ શ્રી વિદ્યોદયકિર્તીસાગરજી મહારાજ સાહેખ ૧૧.મુનિરાજ શ્રી ગુણરત્નસાગરજી મહારાજ સાહેખ

આચાર્ય ખુદ્ધિસાગર સૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ સમુદાયના શ્રીમાળી વંશના પૂ. સાધ્વીજી ગણ (વર્તમાન).

૧.સાધ્વીજી શ્રી ઇન્દ્રશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ર.સાધ્વીજી શ્રી કુસુમશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૩.સાધ્વીજી શ્રી રાજેન્દ્રશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૪.સાધ્વીજી શ્રી મંજુલાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૫.સાધ્વીજી શ્રી જયપ્રભાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧.સાધ્વીજી શ્રી વસંતશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૭.સાધ્વીજી શ્રી સૂર્યલતાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૮.સાધ્વીજી શ્રી કિરણ પ્રભાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૯.સાધ્વીજી શ્રી ધર્મ રત્નાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૦.સાધ્વીજી શ્રી શીલપૂર્ણાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૧.સાધ્વીજી શ્રી અરુણ શ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૨.સાધ્વીજી શ્રી હિતપ્રમાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૩.સાધ્વીજી શ્રી સમ્યગ્ દર્શિતાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૪.સાધ્વીજી શ્રી સુરય પ્રભાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૫.સાધ્વીજી શ્રી હિતપ્રમાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૪.સાધ્વીજી શ્રી હિતપ્રમાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૫.સાધ્વીજી શ્રી હિતપ્રમાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૭.સાધ્વીજી શ્રી સુર્યાથીજી મહારાજ સાહેખ ૧૯.સાધ્વીજી શ્રી ચારુયશાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૯.સાધ્વીજી શ્રી ચારુયશાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૧૯.સાધ્વીજી

કલ્પગુણાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૨૦.સાધ્વીજી શ્રી નલિનયશાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ૨૧.સાધ્વીજી શ્રી ઉજ્જવલ પ્રજ્ઞાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ૨૨.સાધ્વીજી શ્રી જયદર્શિતાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ર૩.સાધ્વીજી શ્રી રત્નત્રયાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૨૪.સાધ્વીજી શ્રી કોટિગુણાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૨૫.સાધ્વીજી શ્રી સોમ્ય રસાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ૨૬.સાઘ્વીજી શ્રી જય નંદિતાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ર૭.સાધ્વીજી શ્રી ઋજુ દર્શિતાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૨૮.સાધ્વીજી પુનિત ધર્માશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૨૯.સાધ્વીજી ચંદ્રગુણાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૩૦.સાઘ્વીજી શ્રી રાજરત્નાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ૩૧.સાઘ્વીજી શ્રી પીયુષ પૂર્ણાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૩૨.સાઘ્વીજી શ્રી હિતદર્શિતાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૩૩.સાધ્વીજી શ્રી મુક્તિ રત્નાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૩૪.સાધ્વીજી શ્રી પ્રશાન્ત પૂર્ણાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૩૫.સાઘ્વીજી શ્રી નય દર્શિતાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૩૬.સાધ્વીજી શ્રી કલ્પલતાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૩૭.સાધ્વીજી શ્રી નયતત્ત્વન્નાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૩૮.સાધ્વીજી શ્રી મૃગલોચનાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૩૯.સાધ્વીજી શ્રી મયમલતાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૪૦.સાધ્વીજી શ્રી સૂરપ્રભાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ૪૧.સાઘ્વીજી શ્રી તત્ત્વગુણાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ૪૨.સાધ્વીજી શ્રી જિતેન્દ્રશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૪૩.સાધ્વીજી શ્રી તીર્થરત્નાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૪૪.સાધ્વીજી શ્રી શ્રુતરત્નાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ૪૫.સાધ્વીજી શ્રી સાસન રત્નાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ૪૬.સાધ્વીજી શ્રી સંયમરત્નાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ૪૭.સાધ્વીજી શ્રી અનંતદર્શનાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ ૪૮.સાધ્વીજી શ્રી ભવ્યરત્નાશ્રીજ મહારાજ સાહેખ ૪૯.સાધ્વીજ શ્રી તારકશ્રીજ મહારાજ સાહેખ ૫૦.સાધ્વીજી શ્રી સુધર્માશ્રીજી મહારાજ સાહેખ પ૧.સાધ્વીજી શ્રી સુનયનાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ પર.સાધ્વીજી શ્રી જય પૂર્ણાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ પરાસાધ્વીજી શ્રી સિદ્ધિપૂર્ણાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ ૫૪.સાધ્વીજી શ્રી મોક્ષરત્નાશ્રીજી મહારાજ સાહેબ

\* \* \* \* \* \*

# લેખકશ્રીનો ટૂંક પરિચય…

માનવમાત્રનો એવો સ્વભાવ છે કે કંઇક નવું કરવું. કંઇક નવું જેવું. કંઇક નવું જેવું. એના એવા સ્વભાવને કારણે જ એ કંઇક નવું કરી શકે છે, જોઈ શકે છે અને જાણી શકે છે.

અંતરની આવી જિજ્ઞાંસાથી માનવે ઘણી નવી શોધો કરી છે. વણાં આશ્ચર્યજનક કાર્યો પણ માનવે કર્યાં છે. જૂના અવનવા ઇતિહાસ પણ માનવે જ લખ્યા છે.

દુનિયાનો ઇતિહાસ માનવને મુખપાઠ છે. માનવમાત્ર બીજાનો ઇતિહાસ જાણે છે. પરંતુ તેને કોઈ પોતાના પૂર્વજોનો ઇતિહાસ પૂછે તો મૌન રહી નીચે જોઈ જાય છે. કારણ પોતાના પૂર્વજોનો ઇતિહાસ પોતે જાણતો નથી.

પ.પૂ. શાંતમૂર્તિ ગુરુભગવંત પંન્ચાસ શ્રી વર્ધમાન સાગરજી મહારાજ સાહેબની ઘણાં વર્ષોની એવી ભાવના હતી કે શ્રીમાળી વંશનો ઇતિહાસ બહાર પડે અને લોકો જાણે કે અમારા પૂર્વજો કોણ હતા, એમણે કેવાં કેવાં શાસનનાં મહાન કાર્યો કર્યા હતાં. શ્રીમાળીવંશના ઇતિહાસના કાર્ય માટે પૂ. ગુરુદેવશ્રી આઠ વર્ષથી આ કાર્યની પાછળ પ્રયત્નશીલ હતા. ભગીરથ પ્રયાસથી આઠ આઠ વર્ષની મહેનત હવે ફળીભૂત થતી દેખાઈ રહી છે. પુસ્તકકાર્યમાં ઘણાં વિઘ્નો પણ આવ્યાં પરંતુ શાસનદેવની કૃપાથી નિર્વિઘ્નેકાર્ય પૂર્ણતાને આરે પહોંચ્યું છે.

પૂ. ગુરુદેવશ્રીનો જન્મ કુવાલા (જિ. ખનાસકાંઠા, ગુજરાત)માં શ્રી અમુલખદાસભાઈનાં ધર્મપત્ની શ્રીમતી શાંતાબેનની કૂખે. કુળદીપકરૂપે જન્મેલા વસંતભાઈ જૂઈના પુષ્પની જેમ ઊઘડતી જવાનીમાં ૧૭ વર્ષની વયે શ્રી યશોવિજયજી જૈન સંસ્કૃત પાઠશાળા (મહેસાણા)માં અધ્યયન કરીને પાદરલી (રાજસ્થાન)માં અધ્યાપકરૂપે ગયા હતા. ત્યાં પૂજ્યપાદ આચાર્ય ગુરુ ભગવંતશ્રીનો સંગ થતાં ગુરુવચન શિરોમાન્ય કરી વિ. સં. ૨૦૨૧ જેઠ સુદ-૧૨ના મેડતારોડ (રાજસ્થાન)માં પરમ શ્રહ્યે ગુરુભગવંતશ્રી

પદ્મસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેખના વરદ હસ્તે દીક્ષા ગ્રહણ કરી વસંતમાંથી મુનિ વર્ધમાન સાગરજી મહારાજ સાહેખ ખની દીક્ષાના પ્રારંભથી જ ફરી અઘ્યયનની યાત્રા આંરભી દીધી. સાથે સાથે નૂતન મુનિઓને અઘ્યાપન કરાવતા હતા. ગુરુની આજ્ઞા જ સર્વસ્વ માની સંયમ આરાધનામાં ઉત્તરોત્તર આગળ વધી ગુરુદેવશ્રીના કૃપાપાત્ર ખન્યા. વિ.સં.૨૦૩૪ મહાસુદ-૧૩ના સિહોર (સૌરાષ્ટ્ર) મુકામે ગણપદ પ્રદાન કરવામાં આવ્યું.

પૂ. ગુરુદેવશ્રીનો સાહિત્યપ્રેમ ખૂબ જ પ્રસંશનીય છે. પ્રેમ વગર લોકભોગ્ય સાહિત્ય બહાર પાડી શકાય નહીં. સાહિત્યપ્રતિ અત્યંત લગાવને કારણે ગુજરાતીમાં અને હિન્દીમાં પુસ્તકો બહાર પાડ્યાં.'મુક્તિના મંગલ પ્રભાતે', 'મુક્તિ કા મહલ', 'ગુરુ કૈલાસના ચરણે' આરાધકોને આ પુસ્તકો ખૂબ ઉપયોગમાં આવ્યા.

વર્ષોની જે એમની ભાવના હતી એ ભાવનાપૂર્તિમાં જેમનો જેમનો સાથ સહકાર મળ્યો એમનું વિસ્મરણ થઈ શકે એમ નથી. સાથ સહકાર વિના આ કાર્ય ઝડપથી પૂર્ણ થાત નહીં પરંતુ સાધ્વીજી શ્રી પવિત્રલતાશ્રીજી મહારાજ સાહેખ તથા સુશ્રાવક શ્રી દિલીપભાઈ, સુશ્રાવિકા શ્રી મીનાક્ષીખેન રજનીકાંતભાઈ વર્ધમાની તથા મહાલક્ષ્મી ઑફસેટ પ્રિન્ટર્સના માલિકે આ પુસ્તકનું છાપકામ ધાર્યા કરતાં જલદી તૈયાર કરી આપ્યું છે. સર્વેને ખૂબ ખૂબ ધન્યવાદ.

મને આશા છે કે ધર્મપ્રેમી આરાધકો આ પુસ્તકનો ખૂબ સારો લાભ ઉઠાવી પોતાનો ઇતિહાસ જાણી પૂર્વજોએ જે શાસનના મહાન કાર્યો કર્યા છે એમાંથી સુંદર કાર્યો કરવાની પ્રેરણા લઈ જીવન ઉદ્યાનને સુવાસિત કરી આત્મકલ્યાણ સાધે એ જ મંગલ શુભકામના.

વિ. સં. ૨૦૪૯ વૈશાખ સુદ પ

> મુનિ વિનયસાગર શ્રી મહાવીર જૈન આરાઘના કેન્દ્ર કોળા (જિ. ગાંઘીનગર)

## બે બોલ

મહાજન સંઘનો ઇતિહાસ એ વાત પુરવાર કરે છે કે વીર સં. ૪૫માં વિદ્યાધર ગચ્છ કુલભૂષણ શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુના પંચમ પદ્યરંપરક આચાર્ય ભગવંત શ્રીમત્ સ્વયંપ્રભસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાંહેબે શ્રીમાલનગર હાલમાં (ભીનમાલ) નગરીને વિષે મહાજન સંઘની સ્થાપના કરી. પૂ. આચાર્ય ભગવંત સ્વયંપ્રભસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાંહેબ પોતાના શિષ્ય રત્નપ્રભસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાંહેબ સાથે વિચરતાં આખુપર્વત ઉપર પદારેલ અને ત્યાં શ્રીમાલનગરના ગૃહસ્થો પૂજ્યશ્રીને વિનંતી કરવા માટે આવેલ અને ત્યાંની બધી પરિસ્થિતિ જણાવી કે---

શ્રીમાલનગરમાં ભયંકર હિંસા થઈ રહી છે. એ પણ ધર્મને નામે પશુઓની બલિ ચઢાવાઈ રહી છે. ક્ષત્રિયો હિંસામાં ધર્મ માને છે. આ વાત સાંભળી આચાર્યશ્રીનું હૃદય દ્રવી ઊઠયું. આચાર્યશ્રીએ જ્ઞાનખળથી જાણ્યું કે ત્યાં જવાથી એકાંતે પરોપકાર થશે. જીવોને અભયદાન મળશે અને શાસનપ્રભાવના થશે. પરમાત્માનું શાસનપ્રાપ્ત કરશે.

પોતાના વિશાળ શિષ્યસમુદાય સાથે આચાર્યશ્રી શ્રીમાલનગર પધાર્યા. ત્યાંની પરિસ્થિતિ જાણી આચાર્યશ્રીનું કરુણાળુ હૃદય છલકાઈ ગયું. ક્ષત્રિયોને પ્રતિબોધ પમાડી શ્રાવક ધર્મ અંગીકાર કરાવ્યો અને મહાજન સંઘની સ્થાપના કરી. આચાર્ય ભગવંતશ્રી સ્વયંપ્રભસૂરીશ્વરજી મહારાજે તેમને શ્રાવકનાં સમ્યક્ત્વ સહિત ખાર વ્રત અંગીકાર કરાવ્યાં.

શ્રીમાલનગર ઉપર કાળક્રમે પરધર્મીઓનાં આક્રમણ થયાં. ભાંગી ગયું-- છિન્ન ભિન્ન થઈ ગયું તેથી તેનું બીજું નામ પાછળથી ભિન્નમાલ એ પ્રમાણે પ્રસિદ્ધ થયું.

ભિન્નમાલમાં ખે ભાઈઓ રહેતા હતા. ખંનેમાં કૌંદુંખિક કારણસર ઝગડો થયો. નાનો ભાઈ ઉપકેશપુરનગર જે હાલમાં (ઓશીયાજી)ના નામે પ્રસિદ્ધ છે, ત્યાં જઇને વસ્યો અને મોટો ભાઈ આખુની તળેટીમાં ચંદ્રાવતીનગરી હતી ત્યાં જઇને વસ્યો. એ નગરીમાં તે સમયમાં ૭૦૦ શ્રીમાળીઓ કોટ્યાધિપતિ હતાં અને અનેક જિન મંદિરોથી વિભૂષિત હતું. પાછળથી આ નગરી મોગલોના આક્રમણ દ્વારા છિન્નભિન્ન થઈ નામશેષ થઈ ગઈ. અને ત્યાં રહેલા શ્રીમાળી જૈન શ્રાવકો ત્યાંથી જ્યાં જ્યાં વહેપારને યોગ્ય સ્થળો મળ્યાં ત્યાં ગયા અને વસી ગયા. પૂરા ગુજરાતમાં નાનાં મોટાં ગામ-નગરોમાં વસી ગયા. હાલમાં જે જે શ્રીમાળીઓની વસ્તી જણાય છે તે ખધા ચંદ્રાવતીનગરીમાંથી ઊઠીને આવેલાના વંશજો છે. ત્યારખાદ જેમ જેમ મોટી જ્ઞાતિ થવા લાગી એટલે અમુક અમુક સ્થાનના હિસાખે પોતાની જ્ઞાતિનું ખંધારણ નક્કી કર્યું અને તે તે જ્ઞાતિમાં તેમનો વ્યવહાર ચલાવવા લાગ્યા.

મારે આ ઇતિહાસ લખવાનું મુખ્ય કારણ એ છે કે અમે અમારા ઉપકારી ગુરુદેવને પણ ભૂલી ગયા. ઉપકારીના ઉપકારને ભૂલવો ન જોઈએ. જેમણે કેષ્ટો વેઠીને ક્ષત્રિયોમાંથી અમને જૈન ખનાવ્યા, પરમાત્માના શાસનના રાગી ખનાવ્યા, એમનો ઉપકાર જેટલો માનીએ એટલો ઓછો છે. એમના ઉપકારનો ખદલો વાળી શકાય એવો નથી. માત્ર એમનું સ્મરણ કરી એમના ચરણોમાં ભાવથી વંદના કરી પુસ્તક રૂપી પુષ્પાંજલિ અર્પણ કરી જીવન ધન્ય ખનાવું.

શ્રીમાળીવંશનો ઇતિહાસ ખહાર પાડવાથી શ્રીમાળીઓને ખબર પડે કે અમારા ઉપકારી ગુરુદેવ કોણ છે ? આપણે કોણ છીએ? ઇતિહાસ વાંચી ઉપકારીને ઓળખે. એમના ઉપકારોનું સ્મરણ કરે.

મારી ઘણાં વર્ષોની જે ભાવના હતી એ કંઇક અંશે સફળ થઈ છે. વાચક વર્ગ ઇતિહાસ જાણી પોતે શુદ્ધ શ્રાવક ખની સમ્યક્ત્વને ધારણ કરી પરંપરાએ પરમપદને પ્રાપ્ત કરવા પ્રયત્ન કરે.

સુજ્ઞ વાચક બંધુઓ આ પુસ્તકમાં કાંઈ પણ ભૂલ રહી જવા પામી હોય તો મને જણાવશો જેથી ભવિષ્યમાં તેને સુધારવા પ્રયત્ન કરીશ.

વિ. સં. ૨૦૪૯ અક્ષય તૃતીયા

પંન્યાસ વર્ધમાન સાગર

# જૈનોની મુખ્ય ત્રણ જાતિ

જૈનોમાં મુખ્ય તથા પ્રાચીન ત્રણ જાતિઓ છે (૧) શ્રીમાળી (૨) પ્રાગ્વાટ (પોરવાલ) (૩) ઉપકેશજ્ઞાતિ (ઓસવાલ)

આમાં શ્રીમાળ અને પોરવાલ જ્ઞાતિના સ્થાપક આચાર્ય સ્વયંપ્રભસૂરિ હતા કે જેઓ પ્રભુ પાર્શનાથના પાંચમા પદ્ધર હતા અર્થાત્ આચાર્ય કેશીશ્રમણના શિષ્ય તથા આચાર્ય રત્નપ્રભસૂરિના ગુરુ હતા.

ખાદ આ ખન્ને જાતિઓના ઉત્કર્ષ માટે ઉપદેશ ગચ્છાચાર્યી ઉપરાંત વિક્રમની આઠમી સદીમાં શંખેશ્વર ગચ્છીય ઉઘ્યપ્રભસૂરિ તથા ૧૪૪૪ ગ્રંથોના કર્તા આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિજીએ પણ આમાં રસ લીધેલો.

આમ શ્રીમાલ તથા પોરવાડનું મૂળ ગચ્છ ઉપકેશગચ્છ જ છે.

હવે રહી ત્રીજી ઓસવાલ જ્ઞાતિ. તેના મૂળ સ્થાપક આચાર્ય રત્નપ્રભસૂરિ છે. આચાર્ય રત્નપ્રભુસૂરિ પછી લગભગ ૧૫૦૦ વર્ષ સુધી ઘણું ખરું ઉંકેશ ગચ્છાચાર્યોએ આ જ્ઞાતિનો ઉદ્ધાર કર્યો હતો. તેનો વિસ્તાર કર્યો હતો. આ જ્ઞાતિનો ગચ્છ ઉપકેશગચ્છ હતો છતાં પણ આ લાંબા સમય સુધી બીજા ગચ્છીય આચાર્યોએ અજેનોને પ્રતિબોધ કરી ઓસવાળ જ્ઞાતિની વૃદ્ધિ કરવામાં ઉપકેશગચ્છાચાર્યોના હાથ મજબૂત કર્યા હશે ? તેમ છતાં આ ઉદારવૃત્તિવાળા આચાર્યોને ગચ્છનું મમત્વ ન હોવાથી પોતે બનાવેલા પ્રતિબોધ કરેલા ભાવિકોને અલગ રાખતા આ સંગઠન સંસ્થામાં સામેલ કરી દેવામાં સંઘનું હિત તથા પોતાનું ગૌરવ સમજ્યા અને આ જ કારણથી આ સમયે આ જ્ઞાતિનું સંગઠન બળ વધતું રહ્યું.

આચાર્ય રત્નપ્રભસૂરિથી ૧૫૦૦ વર્ષ પછી જૈનશાસનની પ્રચલિત પ્રથામાં અમુક લોકોએ બે ભેદ પાડ્યા અને નવા નવા ગચ્છો રચવાની પ્રક્રિયા શરૂ કરી અને આ લોકો ઓસવાલાનવાદિ પૂર્વાચાર્યો હારા પ્રતિબોધ શ્રાવકોને પોતાની મન માની ક્રિયા કરાવી તથા આંખોના જાદુથી તેઓને પોતાના ઉપાસક બનાવવા લાગ્યા. અને તેમના ઉપાસક બનાવવા લાગ્યા. પણ તેમના વંશને નહિ બદલી તેનો

તે રાખ્યો. આ કાર્ય ઇતિહાસને સુરક્ષિત રાખવું. બસ આ કારણ માત્રથી અમે આ બધી વાતો લખવાનું ઊચિત માન્યું છે.

૧. મહાજનવંશ તેમજ ઉપકેશવંશ તથા ઓશવંશની સ્થાપના તથા વૃદ્ધિ કરવાવાળા ઉપકેશગચ્છમાં આચાર્ય રત્નપ્રભસૂરિ, યત્તદેવસૂરિ, કક્કસૂરિ, દેવગુપ્તસૂરિ, સિહસૂરિ, દ્વિકદી શાખાના કુંદકુંદાચાર્ય, કક્કસૂરિ, દેવગુપ્તસૂરિ, સિહસૂરિ, દિવન્દનીય શાખાના - કક્કસૂરિ, દેવગુપ્તસૂરિ, સિહસૂરિ, ખજવળની શાખાના કક્કસૂરિ, દેવગુપ્તસૂરિ, સાહસૂરિ, આ સિવાય જખ્દુનાગગુરુ કૃષ્ણાર્થી પત્તપ્રભવાચક વગેરે મહાન પ્રભાવિક આચાર્ય થયા છે. અને આ ગચ્છ પરંપરાથી તેઓએ શુદ્ધિ સંગઠન દ્વારા જેરદાર કાર્ય કરી જૈનશાસનની કીમતી સેવા કરી છે.

જૈન સમાજ ભલે પોતાના પ્રમાદ, અજ્ઞાન તથા કૃતદનીપણાથી ભૂલી જય. પરંતુ જૈન સાહિત્ય ડંકો વગાડી ખતાવી રહ્યું છે કે આજ જે જૈન ધર્મજગતમાં ગર્જના કરી રહ્યો છે તે એ મહાત્માઓની શુભ દૃષ્ટિ તથા મોટી કૃપાનું કળ છે કે જેઓએ મહાજનવંશની સ્થાપના કરી જૈન શાસનનો બહુ ભારે ઉપકાર કર્યો છે. ઉપર બનાવેલ ખૃહદ શાન્તિ સ્નાત્ર પૂજામાં ભાગ લેવા વાળા ૧૮ ગોત્રોનાં નામ આ પ્રમાણે ખતાવ્યાં છે.

तप्र' भटो, बण्' नाग, स्ततः क' एगार्ट गोत्राजः ।
तुर्यो बला भयो नामाऽपि,श्री श्रीमा लः पञ्चमस्तथा ॥ १६९
कुल भद्रो मोरि श्रा, विरिहि यह्ययोऽष्टमः ।
श्रषष्टि गोत्राण्यमून्यासन् पणे दक्षिण संज्ञके ॥ १७०
सुयि तताडडदित्य नागौ, भूरि मोद्र डथ पि यचि ।
कुंम टः कान्यकुब्जौडथ, डिडु भाखयोडष्टमोडपियः ॥ १७१
तथाडन्यः श्रेष्टि गोत्रोयो, महारवीरस्य वामनः ॥
'अपेटेशाग्य्यः यरिश्र'

તાતેડ ખાક્ના, કરણાવટ, ખલાહ, શ્રીશ્રીમાલ, કુલભદ્ર મોખ, વીરહક તથા શ્રેષ્ટિ આ નવગોત્રોવાળા મહાવીર પ્રભુની મૂર્તિની દક્ષિણ ખાજુ પૂજાપો લઇ ઊભા છે.

સંચેતિ, આદિત્યનાગ, ભૂરિ, ભાદ્ર ચિંચટ કુમ્ભટ, કાન્યકુખ્જ ડિડૂ તથા લઘુશ્રેષ્ટિ આ નવ ગોત્રોવાળા ભગવાન મહાવીરના વામ પ. પૂ. પ્રશાન્તમૂર્તિ ગચ્છાધિપતિ આ. ભ. શ્રીમત્ પૂ. કૈલાસસાગરસૂરીશ્વરજી મ. સા.



સેવાભાવી સાધ્વીજી શ્રી કલ્ચાણધર્માશ્રીજી મ. સા. ની. સત્પ્રેરણાથી સાલડી નિવાસી પટેલ રઇબેન જીવીદાસના પુત્ર ભોળીદાસભાઇ, આત્મારામભાઇ, કેશાભાઇ .



મોજન્ય: સાધ્વીજી શ્રી કોટીગુણાશ્રીજી મ. સા. ના સદુપદેશથી શ્રી પ્રાણલાલ કે દોશી, Jain Educationa International મુચાર્ગ પુરુતલાલ કોઠારી લલીના વસ્તાલાલ આપ્રસ્થાન મુક્તલાલ મકતલાલ કોઠારી લલીના પ્રાથમિક પ્રાથમિક સ્ટાલિક મકતલાલ પાર્શ્વમાં ઊભા રહ્યાં હતાં, ઘણાં સ્નાત્રો કરાવ્યાં હતાં, આ અહાર ગોત્રોનું પુણ્ય ક્યાં સુધી વધ્યું અને ક્યાં સુધી ફૂલ્યું ફાલ્યું ? તે નીચે લખેલ શાખા - પ્રતિ શાખાઓની સારણી ઉપરથી અનુમાન કરી શકશો.

#### १. मूलगोत्र तप्तलटः (ઉत्पति वीरात् ७० वर्ष)

| તાતેડ    | તલવાડા   | માલાવન         | નાગડા    |
|----------|----------|----------------|----------|
| તોડિયાણિ | નરવારા   | સુરતી          | પાકા     |
| ચૌમોલા   | સંઘવી    | <b>જો</b> ખેલા | હરસોન    |
| કૌસિયા   | ડ્રગરિયા | પાંચાવન        | કેલાણી   |
| ધાવડા    | ચૌધરી    | વિનાચિકા       | આવી કલ   |
| ચૈનાવન   | રાવન     | સાંઠેરાવા      | રર શાખાઓ |

#### २. भूक्षगोत्र अप्पनागः (ઉत्पति वीरात् ७० वर्ष)

| ૧ બાફના    | ખાલા           | દક્રનરી          | ચમકિયા          |
|------------|----------------|------------------|-----------------|
| ર ખહુકૂણશ  | ધાતુરિયા       | ઘોડાવન           | બોહરા           |
| ૩ નાહટા    | ત્તિહુપણા      | કુચે <b>રિયા</b> | મિકડિયા         |
| ૪ ભો પાલા  | કુરા           | <b>ખા</b> લિયા   | માસ             |
| ૫ ભૂતિયા   | વેતાલા         | સંઘવી            | રણધીરા          |
| ૬ ભાભુ     | સલગણા          | સોનાવન           | <u> બ્રહેચા</u> |
| ૭ નવસારા   | <b>ખુચા</b> ણિ | સેલોન            | પાટલિયા         |
| ૮ મુગડિયા  | સાબલિયા        | ભાવડા            | ખાનુજા          |
| ૯ ડાગરેચા  | તોસટિયા 🦠      | લઘુનાહટા         | તાકલિયા         |
| ૧૦ ચમકિયા  | ગાન્ધી         | પંચભાયા          | યોદ્ધા          |
| ૧૧ ચોધરી   | કોડારી         | હુડિયા           | ધારોલા          |
| १२ कंगडा   | ખોખરા          | ટાટિયા -         | દુલિયા          |
| ૧૩ કોટેચા  | પટવા           | ઠગારા            | વાઘેલા          |
| ૧૪ શુકનિયા |                |                  |                 |

### આમ કુલ પ૩ શાખાઓ થઈ.

E

## પ્રાચીન જૈન ઇતિહાસ

#### સંગ્રહ ભાગ - ર

# જૈન રાજાઓનો ઇતિહાસ

જૈન ધર્મ એ વીર ક્ષત્રિયોનો ધર્મ છે. આ અવસર્પિણી કાળની અપેક્ષાએ શ્રીઋષભાદિ ચોવીસ તીર્થંકર, ભરતાદિ ખાર ચક્રવર્તી, રામચન્દ્રાદિ નવ ખળદેવ, કૃષ્ણાદિ નવ વાસુદેવ, સમ્રાટ રાવણાદિ નવ પ્રતિ વાસુદેવ તથા મંડલિક રાજા મહારાજા આ ધર્મના પરમ ઉપાસક નહીં કિન્તુ કદ્દર પ્રચારક હતાં, અને આ કારણથી જ જૈન ધર્મ વિશ્વ ધર્મ કહેવાતો હતો અને જ્યાં સુધી જૈન ધર્મ રાષ્ટ્રિય ધર્મ રહ્યો ત્યાં સુધી વિશ્વાસની ઉત્તરોત્તર ઉત્રતિ થતી રહી. સુખ અને શાંતિમાં જ લોકો પોતાનું કલ્યાણ કરવામાં તત્પર રહેતા.

વર્તમાન સમયમાં ફક્ત વૈશ્યજાતિ જ જૈનધર્મનું પાલન કરતી જોઇને લોકો કહેતા કે જૈન ધર્મ તો ફક્ત વૈશ્ય જાતિનો જ છે.

આ મંદિરોની મૂર્તિઓની પ્રતિષ્ઠા કરવાવાળા કોઈ એક ગચ્છના નહિ પરંતુ જુદા જુદા ગચ્છના આચાર્યો હતા. અને આ જૈન જાતિઓ ને પ્રતિબોધ કરનારા પણ કોઈ એક આચાર્ય નહોતા. પરંતુ આ બધા આચાર્યોએ ઓસવાળ જાતિના તમામ ગોત્ર તથા જાતિઓની સાથે ઉપકેશવંશનો ઉદ્લેખ કરી એ સાબિત કરી આપ્યું છે કે ઉપકેશવંશના પ્રતિબોધ ઉપકેશગચ્છ આચાર્ય હતા અને તેમનો ગચ્છ પણ ઉપકેશ ગચ્છ જ છે.

ઉપકેશગચ્છો ઉપાસકોની જાતિઓની ગણતરી કરવી એટલી ખધી મુશ્કેલ છે કે, રત્નાકરમાંથી રત્નોની ગણતરી કરવી જેવી મુશ્કેલ છે. છતાં વિરાત્ 393 વર્ષમાં ઉપકેશપુરમાં ખૃહદસ્નાત્ર ભણાવાયું તે સમયે ૧૮ ગોત્રવાળા સ્નાત્રીય ખનેલા એ ૧૮ ગોત્રોનો ઉદ્ઘેખ પ્રાચીન ગ્રંથોમાં અવશ્ય મળે છે. કિન્તુ ઉપકેશપુરમાં રહેવાવાળા ખીજા લોકોનાં ક્યાં ક્યાં ગોત્ર છે ? તથા ઉપકેશપુર સિવાય ખીજાં અન્ય ગામોમાં વસેલા મહાજનવંશના ક્યાં ક્યાં ગોત્ર હશે ? તેમાં જે કોરણટપુરમાં રહીને આશ્ચર્ય कनकपुरणि તથા આદિ આચાર્યોએ અજૈનોને જૈન ખનાવી મહાજનવંશની જે વૃદ્ધિ કરી તેના ક્યાં ક્યાં ગોત્ર હશે ? વગેરે આ વિષય ઉપર સિલસિલાબંધ કોઈ ઇતિહાસ મળતો નથી.

સંભવ છે કે આટલા લાંખા સમયમાં આવા ઉત્કૃષ્ટ ઉન્નતિકાળમાં પણ બીજાં અનેક ગોત્ર હશે. છતાં વર્તમાનમાં જે કંઈ વિગતો મળે છે તેનાથી જ સંતોષ માનવો પડે છે. કારણ કે બીજો શું ઉપાય છે ?

છતાં અમે આ સમય માટે આટલું પણ નહિ લખીએ તો અમને વિશ્વાસ છે કે પાછળના લોકો માટે આ પણ વિગતો નહીં રહે.

#### 3. મૂલગોત્ર કર્ણાટ: (ઉત્પતિ વીરાત્ ૭૦ વર્ષ)

| કરણાવટ  | આરછા   | થંભારા  | સંખલા     |
|---------|--------|---------|-----------|
| વાગડિયા | દદલિયા | કુદેચા  | ભીનમાલા   |
| સંઘવી   | હુના   | જિનોત   | આમ કુલ ૧૪ |
| રણસોત   | કાકેચા | લાભાંણી | શાખાઓ થઇ. |

#### ૪. મૂલગોત્ર ખલાહા (ઊ.વી. ૭૦ વર્ષ)

| ખલાહા લાલા સુખિયા હાકા<br>રાંકા બોહરા પાટોન સંઘવી | l          |
|---------------------------------------------------|------------|
| વાંકા ભૂતેડા પેપસરા કાગડ                          | l          |
| સેઠ કોટારી ધારીયા કુશલે                           | <b>ા</b> ન |
| શેઠીયા લઘુરાંકા જડિયા ફ્લોિ                       | દેયા       |
| છાવત દેપારા સાલીપુરા આમ                           | કુલ        |
| ચૌધરી નેરા ચિતોડા રદ્દ શ                          | ાખાઓ       |

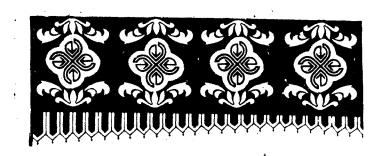
99

### પ. મૂલગોત્ર મોરખ (ઊ.વી. ૭૦ વર્ષ)

| મોરખ       | બાં દોલીય <u>ા</u> | ગોરીવાલ | શીગાલા   |
|------------|--------------------|---------|----------|
| પોકરણ      | ચુંગા              | કેદરા   | કોઠારી   |
| સંઘવી      | લઘુચુંગા           | વાકોકડા | આમ કુલ   |
| તેજારા     | ગુજા               | કરચુ    | ૧૭ શાખાઓ |
| લઘુષોકરણાં | ચૌધરી              | કોલોરા  |          |

### મૂલગોત્ર ગુલહટ (ઊ.વી. ૭૦ વર્ષ)

| કુલહટ    | ખો ડી દા | સુરાણીયા | મન્ની    |
|----------|----------|----------|----------|
| સુરખા    | સંઘવી    | સામેચા   | પાલખીયા  |
| સુંસાણી  | લઘુસુખા  | કટારા    | ખૂમાણશ   |
| પુકારા   | બો૨ડા    | હાકડા    | આમ કુલ   |
| મસાંણીયા | ચૌધરી    | મલોડી    | ૧૮ શાખાઓ |



## જૈનોના ગચ્છનો ઇતિહાસ

### વિભાગ - ૧

મહાજન સંઘનો ઇતિહાસ એ વાત પુરવાર કરે છે કે વીરાત્ ૪૫ મા વર્ષમાં પ્રાય: વિદ્યાધર ગચ્છ કુલભૂષણ આચાર્ય સ્વયં પ્રભસૂરીએ મહાજનસંઘની સ્થાપના કરી હતી. ઉએશ, ઉકેશ, ઉપકેશ ઓસવંશ તથા ઓસવાળ એ મહાજન સંઘના પર્યાયવાચી નામો છે.

પ્રભુ મહાવીરના નિર્વાણ બાદ ૩૭૩ વર્ષે ઉપકેશમાં એક દુર્ઘટના ખની.

પ્રભુ વીર ભગવાનની મૂર્તિના વક્ષ:સ્થલ ઉપર ઉપસાવેલ ગ્રંથિઓને કેટલાક નવયુવકોએ એક સુથારને બોલાવી તેને નષ્ટ કરવાનું દુ:સાહસ કર્યું.

આ કાર્યથી દેવીનો કોપ થયો અને આખા નગરમાં હાહાકાર મચી ગયો. તે વખતે પૂ. આ દેવશ્રી કક્કસૂરિજીએ શાંતિ કરાવી, હવે આ વખતે ઉપકેશપુરના કેટલાક જૈનો આ નગરનો ત્યાગ કરી હિજરત કરી ગયા અને તેઓ ત્યાંથી નીકળી બીજાં ગામોમાં જઈ વસ્યા. હવે તેઓ જે ગામો કે નગરમાં વસ્યા ત્યાંના લોકો આ લોકોને ઉપકેશી તરીકે ઓળખવા લાગ્યા કારણ કે તેઓ 'ઉપકેશપુર' નગરમાંથી આવેલા હતા. આગળ ઉપર આ લોકો ઉપકેશવંશ તરીકે પ્રખ્યાત બન્યા. આ એક સામાન્ય બાબત છે કે ગામના નામ ઉપરથી કોઈ એક જાતિ બની જાય છે.

દાખલા તરીકે મહેશ્વરી નગરી ઉપરથી મહેશ્વરી, ખંડવા ઉપરથી ખંડેલવાલ, અગ્રહથી અગ્રવાલ, પાળીથી પાલીવાલ વિ. વિ. આ કારણથી જ ઉપકેશનગર ઉપરથી ઉપકેશવંશ પડ્યો.

હવે આ **ઉપકેશવંશના** પ્રતિખોધક આચાર્યોના વધુ પડતા વિહારો **ઉપકેશપુરની** આસપાસના પ્રદેશોમાં વધુ રહેવાના કારણથી આ સાધુ - ભગવંતોનો સમૂહ **ઉપકેશગચ્છ** તરીકે ઓળખાવા લાગ્યો જે આજદિન સુધી વિદ્યમાન છે. આ રીતે શંખેશ્વર ગામથી શંખેશ્વરગચ્છ, વાયટગામથી વાટગચ્છ, નાણા ગામથી નાણાવળગચ્છ, કોરંટ ગામથી કોરંટગચ્છ, હર્ષપુરાથી હર્ષપુરણગચ્છ, ભિન્નમાલથી ભિન્નમાલગચ્છ.િવ.

આ પ્રમાણે ઉપકેશપુરથી ઉપકેશગચ્છ સ્થપાયો છે.

ઉએશ : આ મૂળ શબ્દ **ઉસવાળી (ઉસકી)** ભૂમિથી ઉત્પન્ન થએલ છે.

પ્રાકૃતના લેખકોએ **ઉકેશ** તથા સંસ્કૃતના વિદ્વાનોએ ઉપકેશ શખ્દનો પ્રયોગ કર્યો છે. આ ત્રણે શખ્દોનો જેવી રીતે નગરો માટે પ્રયોગ થાય છે તેવી રીતે **ઉપકેશવંશ જા**તિ તથા **ઉપકેશગચ્છ** માટે થાય છે.

- ૧. ઉએશપુર ઉકેશપુર ઉકેશપુર
- २. ઉએ यવंश (ज्ञाति) ઉકેશવંશ ઉપકેશવંશ
- 3. ઉએશગચ્છ ઉકેશગચ્છ ઉપકેશગચ્છ

આ ત્રણે શબ્દોનો પ્રયોગ નગર, વંશ તથા ગચ્છની સાથે કેવી રીતે અને ક્યાં ક્યાં થયો છે તેના માટે અહીં એક સર્વસાઘારણ વિશ્વસનીય નમૂના નીચે મુજબ બનાવેલ છે :

ઉએશપુરે સમાતી - ઉ. ગ.

પદાવળી ઉકેશપુરે વાસ્તવ - ઉપકેશગચ્છ ચરિત્ર

શ્રીમત્યુપકેશપુરે - નાભિનન્દનો હાર

ઉએશવંશે - ચંડાલિઆગોત્રે શિલાલેખ ૧૨૮૫ +

ઉકેશવંશ - જાંગડા ગોત્ર શિલાલેખ ૪૦૦ +

ઉપકેશવંશે - શ્રેષ્ટો ગોત્ર શિલાલેખ ૧૨૫૬ +

+ બાબુપૂર્ણચંદ્રજી સંપાદિત

ઉએશગચ્છે શ્રી સિદ્ધસૂરિભી લેખાંક ૫૫૮ +

ઉકેશગચ્છે શ્રી કક્ષ્કસૂરિસંનાને લેખાંક ૧૦૪૪ +

ઉપકેશગચ્છે શ્રી કુકંદાચાર્યસંતાને લેખાંક ૧૫૫

+ આચાર્ય ખુદ્ધિસાગરસૂરિ સંપાદિત

આ રીતે આ ત્રણે શબ્દોને માટે સેંકડો સાબિતી વિદ્યામાન છે અને આનાથી એ ફલિત થાય છે કે પહેલા **ઉપકેશપુર** ત્યારબાદ ઉપકેશવંશ અને તે પછી ઉપકેશગચ્છ નામકરણ થયાં છે. અને આ ત્રણે શબ્દો એકબીજા સાથે ઘનિષ્ટ સંબંધ ધરાવે છે.

સારાંશ: આજે આપણે જેને ઓસિયા નગરી કહીએ છીએ તેનું મૂળનામ ઉપકેશપુર છે અને આ ઉપકેશપુરનું અપભ્રંશ ઓસિયા વિક્રમની અગિયારમી શતાબ્દીની આસપાસ થયેલ છે અને ત્યાંથી ઉપકેશપુરને લોકો ઓસિયા કહેવા લાગ્યા. તેમ છતાં સંસ્કૃત સાહિત્યના લેખકોએ આ નગરીનું નામ ઉપકેશપુર જ લખ્યું છે.

જેઓને આપણે **ઓસવાલ** કહીએ છીએ તેઓનું મૂળ નામ ઉપકેશવંશ છે. જ્યારથી ઉપકેશવંશનું અપભ્રંશ ઓસિયા થયું ત્યારથી ઉપકેશવંશ અપભ્રંશ પણ ઓસવાળ થઈ ગયું.

તેમ છતાં શિલાલેખો વગેરેમાં આ વંશનું નામ ઉપકેશવંશ જ લખેલું માલૂમ પડે છે.

અગર કોઇને પણ ઓસવાલના નામનો ઇતિહાસ જોવો હશે તો વિક્રમની અગિયારમી શતાખ્દી પહેલાંનો તો નહિ જ મળે. કારણ કે તે વખતે આ જ્ઞાતિનું નામ સંસ્કરણ પણ થએલ નહોતું. પણ તેથી કદી એમ માનવાને કારણ નથી કે ઓસવાલ જાતિનો ઇતિહાસ વિક્રમની અગિયારમી શતાખ્દીપૂર્વે ન મળે. કારણ કે અગિયારમી સદી પૂર્વે આ જ્ઞાતિનું નામ ઉપકેશવંશ હતું. એટલે અગિયારમી સદી પહેલાંનો ઇતિહાસ ઉપકેશવંશના નામથી જ મળશે.

જ્યારથી આ જ્ઞાતિ પ્રકાશમાં આવી ત્યારે તેનું નામ ઉપેકેશવંશ પણ નહોતું. પણ તે વખતે નામ મહાજનવંશ હતું. ત્યારબાદ ચાર-પાંચ સદીઓ પછી ઉપેકેશવંશના લોકો બીજે અન્ય સ્થાનમાં જઈવસ્યા તે કારણથી મહાજનવંશનું નામ પછી ઉપેકેશવંશ પડ્યું.

પરંતુ જે મહાનુભાવોએ આ બાબતનો ઇતિહાસ જાણવાની આછીપાતળી પણ મહેનત કરી છે, તેઓ ખુદ કહી શકશે કે જૈન ધર્મ તો એક રાષ્ટ્રિય ધર્મ છે. ભારતને આર્યાવર્ત તથા અહિંસાપ્રધાન દેશ કહેવામાં આવે છે એ જ વાત સિદ્ધ કરે છે કે ભારતમાં જૈન ધર્મની જ પ્રધાનતા હતી. વેદકાળ પહેલાં પણ જૈન ધર્મ અસ્તિત્વમાં હતો તે ખુદ વેદ તથા પુરાણોમાં ખતાવવામાં આવે છે.

#### \* નીચે લખેલ હકીકત વાંચો :

#### ॐ नमोऽईन्तो ऋषभन्ते ॥

અર્થ :- અર્હન્ત નામવાળા (પ) પૂજ્ય ૠષભદેવને નમસ્કાર હોજો. (યજુર્વેદ)

#### 🕉 सदा रक्ष अरिष्टनेमिस्वाहा ॥

અર્થ:- હે અરિષ્ટ નેમિ ભગવાન અમારી રક્ષા કરો. (યજુર્વેદ અધ્યા. ૨૬)

### ॐ त्रेलोक्य प्रतिष्टतानां, चतुर्विशति तीर्थंकराणां । ऋषभादि वर्द्धमानान्तानां, सिद्धानां शरणं प्रपद्ये ॥

અર્થ:- ત્રણ લોકમાં પ્રતિષ્ઠિત શ્રી ૠષભદેવથી આદિથી વર્ધમાનસ્વામી સુધીના ચોવીસ તીર્થંકરો છે. તે સિદ્ધોનું શરણ પ્રાપ્ત થાઓ. (ઋગ્વેદ)

#### ॐ पवित्रं नग्नमुपवि(ई) प्रसान हे येषां नग्ना (नग्नये) जातिर्येषां वीरा ॥

અર્થ :- અમે લોકો પવિત્ર "પાપથી ખચાવવાવાળા" નગ્ન દેવતાઓને પ્રસન્ન કરીએ છીએ. જે નગ્ન રહે છે તથા ખળવાન છે. (ૠગ્વેદ)

કુદરતનો એક અટલ નિયમ છે કે દરેક પદાર્થની ઉન્નતિ અને નાશ અવશ્ય થયા કરે છે. ભગવાન મહાવીર પ્રભુની પહેલાં ભારતમાં યજ્ઞવાદીઓનું ખહુ જોર વધી રહ્યું હતું. અશ્વમેધ, ગજમેધ, નરમેધ, ખકરાખલિ, વિ. યજ્ઞના નામ ઉપરથી અસંખ્ય નિરપરાધી મૂંગા પ્રાણીઓના ખલિદાનથી રક્તની નદીઓ વહી રહી હતી. આ રીતભાતથી જનતા ત્રાહિમામ થઇ રહી હતી. વર્ષ - જાતિ - ઉપજાતિ મત-પંથના કીચડમાં જનતા ફ્સાઇને પોતાની શક્તિનો દુરુપયોગ કરી રહી હતી. ઉચ્ચ-નીચનું કાતિલ ઝેર ચારે ખાજુ ફેલાઈ રહ્યું હતું. દુરાચારનો અગ્નિ ચારેકોર લખકારા કરી રહ્યો હતો.

નૈતિક, સામાજિક તથા ધાર્મિક પતન પોતાની ચરમસીમાએ પહોંચ્યું હતું. ત્યારે જનતા એક એવા મહાપુરુષની પ્રતીક્ષા કરી રહી હતી કે જે આ બધી હરકતોને ઉલઝાવી શાંતિ સ્થાપી શકે.

ઠીક આ સમયે ભગવાન મહાવીર તીર્થંકર થઇને જનતાના કલ્યાણ અર્થે અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય, સંતોષ, પ્રેમ તથા પરોપકારનો સંદેશ ભારતના ચારે ખૂજો પોતાના ખુલંદ અવાજથી પહોંચાડયો. નીચ ઉચ્ચનો ભેદભાવ મિટાવી પ્રાણી માત્રને ધર્મના અધિકારી બનાવ્યા. આત્મકલ્યાણ કરી સ્વર્ગ - મોક્ષના હક્ક બધાંને સમાન રૂપમાં આપ્યા અને સર્વત્ર શાંતિનું સામ્રાજ્ય પ્રવર્તવા લાગ્યું.

ભગવાન મહાવીરનો પ્રભાવ ફક્ત સાધારણ લોકો પર જ નહોતો કિન્તુ મોટા રાજા તથા મહારાજાઓ ઉપર પણ પડ્યો હતો અને કરોડોની સંખ્યામાં મહાવીર ભગવાનના શાંતિના ઝંડા નીચે જનતા શાંતિ અનુભવી રહી હતી. આજે અમે ભગવાન મહાવીરના ઉપાસક કેટલાક રાજાઓનો જ ઉદ્ઘેખ કરવા માંગીએ છીએ.

જો કે તેનો ઉદ્ઘેખ જૈનોના પ્રાચીન એવા પ્રમાણભૂત અંગો પાંગ સૂત્રમાં વિદ્યમાન છે. વિશાલાનગરીના મહારાજા ચેટ્ટક કેટર જૈન ધર્મી હતા. તેમની ખહેન ત્રિશલા મહારાજા સિદ્ધાર્થની સાથે પરણાવેલ અને તેમની કૂખે ભગવાન મહાવીરનો જન્મ થયેલ.

મહારાજા ચેટકના કખજામાં કાશી કોરલના ૧૮ રાજા હતા અને તેઓ પણ જૈનધર્મના ઉપાસક હતા. એ બધાએ ભગવાન મહાવીરની પરમ ઉપાસના કરી હતી અને અંત સમયે ભગવાનની પાસે પાવાપુરીમાં પોષધ વ્રતમાં હતાં.

#### (निरियाविक्षिः तथा लगवतीसूत्र)

સિન્ધુસોવીરના દેશના મહારાજા ઉદાઈ તથા તેમનાં મહારાણી પ્રભાવતી પાકાં જૈન હતાં. તેમણે તેમના ભાણેજ કેશીકુમારને રાજકારભાર આપી ભગવાન મહાવીરના ચરણકમળોમાં ભગવતી જૈન દીક્ષા ગ્રહણ કરી મોક્ષપદ પ્રાપ્ત કર્યું.

તેમના પુત્ર અભિજિતકુમાર તથા મહાજન કેશીએ પણ જૈન ધર્મનો ખૂબ પ્રચાર કર્યો.

(ભગવતી સૂત્ર)

અવન્તી નગરીના મહારાજા ચંડ પ્રદ્યોત જૈન ધર્મનું પાલન કરતા હતા.

(ઉत्तराधन सूत्र)

કપીલપુરનગરના મહારાજા સંચતિએ ભગવતી જૈન દીક્ષા પાલન કરી અક્ષયસુખને પામ્યા.

#### **ઉत्तराधायन सूत्र 39.9८**

દર્શનપુર નગરના મહારાજ દશાર્ણભેદ્રે એક વખત ભગવાન મહાવીરનું સ્વાગત ખહુ શાનદાર અને ભવ્ય રીતે કર્યું પણ તેમને મનમાં અભિમાન થયું કે ભગવાન મહાવીરના ઉપાસક રાજાઓ ઘણા છે. પણ મારા જેવું શાનદાર સ્વાગત કોઈએ નહીં કર્યું હોય.

આ વાત ત્યાં આવેલ શકેન્દ્રને થઈ. તેમણે વૈકિયથી અનેક રચનાઓ કરી જેને દેખી રાજા દશાર્ણભદ્રનો ગર્વ ઊતરી ગયો. તે એ વિચારમાં હતો હવે ઇન્દ્રની સામે મારું માન કેવી રીતે રહે ? આખર તેમને સમજી વિચારી ભગવાન મહાવીરપ્રભુની પાસે ભગવતી જૈન દીક્ષાનો અંગીકાર કર્યો. આ જોઈ ઇન્દ્રે આવીને આ મુનિના ચરણકમળમાં પોતાનું મસ્તક નમાવીને કહ્યું કે હે મુનિ સાચું માન રાખવાવાળા સંસારભરમાં આપ એક માત્ર છો. દશાર્શભદ્ર મુનિએ તે જ ભવમાં સદ્દગતિ પ્રાપ્ત કરી લીધી.

#### 'ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર'

અવંતી દેશના સુદર્શનનગરના મહારાજા યુગબાહુ તથા તેમની રાણી પાકાં જૈન હતાં. વિદ્યાધરકુલભૂષણ સ્વયંપ્રભસૂરીશ્વરજી મ. દ્વારા શ્રાવકોને સમ્યક્ત્વ સહિત ખારવ્રત અંગીકાર કરાવ્યાં.

#### ચરમતીર્થપતિ શ્રી વર્ધમાન સ્વામીને નમ:

## શ્રીમાળી જ્ઞાતિઓની ઉત્પત્તિ :

શ્રીમાળી જ્ઞાતિ એ મહાજ્ઞાતિ છે. એ જ્ઞાતિની ઉત્પત્તિનો ઇતિહાસ ખહુ જ જૂનો છે. શ્રીમાળ પુરાણ પરથી જણાય છે કે હાપરયુગને અંતે શ્રીમાળી જ્ઞાતિની સ્થાપના થઈ હતી. જૂના સમયમાં જ્ઞાતિના ખંધારણમાં અત્યારના કરતાં ઘણો જ ફેરફાર હતો. મૂળ ચાર વર્ણો હતા. બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શૂદ્ર. જેઓ કુળગોર તરીકે લોકોને ધર્મ સંસ્કાર આપતા, તેમને અભ્યાસ કરાવતા, પાઠશાળા સ્થાપી અનેક વિદ્યાર્થીઓને વિદ્યાદાન આપતા તેમજ ભિક્ષાવૃત્તિથી જીવનનિર્વાહ ચલાવતા તે સર્વ બ્રાહ્મણ તરીકે ઓળખાતા. જેઓ સામૂહિક હતા, ચોર, લૂંટારાથી લોકોનું રક્ષણ કરતા હતા, દુશ્મનથી ઘેરાયેલા દેશને વિજયી બનાવતા તેઓ ક્ષત્રિય તરીકે ઓળખાતા. જેઓ પશુપાલન કરીને પોતાનો જીવનનિર્વાહ કરતા, જેઓ વ્યાપારી હતા, ખેતી કરનારા હતા તે બધા વૈશ્ય તરીકે ઓળખાતાં, અને જેઓ હિંસક વૃત્તિવાળા હતા, હલકા ધંધા કરનારા, હલકું આચરણ કરનારા સ્વચ્છતામાં નહિ સમજનારા, ઊતરતા પ્રકારના લોકો તે શૂદ્ર નામે ઓળખાતા.

- 9. आचार्या अध्यापका याजकाः साधवाः मुनयश्च ब्राह्मणः [सद्धर्भ सूत्र]
- २. कामयोग प्रियार-तीक्ष्णाः क्रोधनाः प्रिय साहनाः । त्यस्वधर्मा रसांगस्ते द्विजा क्षत्रतां गताः ॥
- गोज्यां वृत्तिः समास्थाय पीताः कृष्युपजीविनः ।
   स्वधर्मात्रनुतिष्ठति ते द्विजाः क्षत्रतां गताः ॥
- हिसांनृतक्रिया लुब्धाः सर्वे कर्मोपजीवीनः ।
   कृष्णाः शौर्य परिश्रष्टास्ते द्विजाः शूद्रतां गताः

[મહાભારત શાંતિપર્વ]

વિદ્વાનનો છોકરો વિદ્વાન સહેલાઇથી ખની જતો કારણ વિદ્વાન વિદ્વાનું મહત્ત્વ સમજતા હોઈને ગળથૂથીમાંથી જ એમાં કેળવે છે. છોકરો પણ પિતાનો ગુણ સહજતાથી, સરળતાથી શીખી લેતો હોય છે. એવી રીતે ઊંચી યોગ્યતા પર ચઢેલા માણસની પ્રજા ઊંચી યોગ્યતાવાળી થાય એ સ્વાભાવિક છે. તેથી વિરુદ્ધમાં જેઓને ઊંચી યોગ્યતાનાં દર્શન પણ ન થયાં હોય, ઘરમાં પણ આવી યોગ્યતા ખિલકુલ ન હોય એમને યોગ્યતાનું મહત્ત્વ જલદી સમજાતું નથી. ટૂંકમાં સહુ પોતપોતાનામાં આગળ વધતાં અને ઉચ્ચતા અને નીચતા એકની એક જગ્યા એ સ્થિર સ્થાપન થતાં થોડા કાળે સ્થાપિત થયા જેવી થઈ ગઈ. પદવીરૂપ વર્ષો આ નિયમે સ્થિર સ્થાપન થતા ગયા અને જે જે વર્ષમાં જન્મે તે તે વર્ષનો થાય, એ વાત સિદ્ધાંત રૂપ થઈ પડી. આ રીતે આર્યજાતિ ઉચ્ચ-નીચના ભેદરૂપ ચાર વિભાગોમાં વહેંચાઈ ગઈ. પછી તો જૂનું સત્ય સ્વપ્નવત્ ખની ગયું.

મહાભારત, મનુસ્મૃતિ પુરાણો વગેરે ગ્રંથો આવી નોંધો પૂરી પાંડે છે.

|                                                  | महाभारत |
|--------------------------------------------------|---------|
| क्षत्रियाञ्जात मेवंहि विद्याद्वैश्यान्त थैवय     | &       |
| शूद्रो ब्राह्मणतामेति ब्राह्मणश्वेति शूद्रताम् । |         |
| ब्राह्मणोडपि क्रियाहीन शूद्राद्रप्यधर्मी भवेत्   | }       |
| शूद्रोडिप शील संपन्नो गुणवान ब्राह्मणो भवेत् ।   |         |
| एकिन्द्रियोंद्वियाथाश्च तस्मास्छील गुणो द्विज    | ारा     |
| सर्व वै योनिज मर्ताय सर्वे मूत्रपुरीषिण          |         |
| कर्मक्रिया विशेषण, चातुर्वण्यं प्रतिष्ठितम्      | 11 9 11 |
| एक वर्णमिदं पूर्ण विश्वमासीदयुद्धिष्ठिर ।        |         |

હે યુધિષ્ઠિર! આખું જગત એક જ જાતિનું છે. કર્મ ક્રિયાની વિશેષતા વડે ચાર વર્ણ સ્થાપાયા છે: [૧] સર્વ યોનિથી ઉત્પન્ન થયેલા છે. સર્વે મળમૂત્રથી ભરેલા છે. સર્વની ઇન્દ્રિયો એક સરખી છે. અને વિષય (ઇન્દ્રિયોના ઉપભોગ) પણ ખધાના એક સરખા છે, એટલે શીલગુણ એના વડે જ હિજ છે. [ર] શૂદ્ર પણ શીલવાળો હોય તો ઉત્તમ ખ્રાહ્મણ થાય અને ખ્રાહ્મણ પણ ક્રિયાહીન હોય તો શૂદ્રથી પણ હલકો થાય. [3] શૂદ્ર ખ્રાહ્મણ થઈ શકે છે અને ખ્રાહ્મણ શૂદ્ર થઈ શકે છે. એ જ પ્રમાણે ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય પણ. (પોતાના ગુણકર્મ ઉચ્ચ-નીચ થાય). [૪] છાન્દોગ્ય ઉપનિષદની એક કથા બહુ અસરકારક છે.

સત્યકામ નામનો ખ્રાહ્મણ વિદ્યાધ્યયન કરવા ગુરુના આશ્રમમાં ગયો. ગુરુએ તેને તેનું ગોત્ર પૂછ્યું. સત્યકામે કહ્યું કે હું તે જાણતો નથી ત્યારે ગુરુએ કહ્યું કે તું તારી માતાને પૂછી આવે. માતાને પૂછવા ગયો ત્યારે તેની માએ કહ્યું કે હું તારું ગોત્ર કયું છે તે જાણતી નથી. હું જ્યારે યુવાનીમાં દાસીરૂપે અનિયમિત ફરતી હતી ત્યારે તું ઉત્પન્ન થયો. તેથી તારું ગોત્ર કયું છે તે હું જાણતી નથી. મારું નામ જાખાલા છે અને તારું નામ સત્યકામ છે માટે સત્યકામ જાખાલા એ પ્રમાણે તું કહેજે. તેણે ગુરુ પાસે જઈને શબ્દેશબ્દ સત્ય વાત કહી. ગુરુએ કહ્યું વત્સ, ખુશીથી ખ્રહ્મચારી થા અને ભણા. તું સત્યપ્રિય છે ને તેથી તારી જાત ખાદ્મણ છે. આ પ્રમાણે ગુરુએ સત્યકામની ગુણ પ્રમાણે જાતિ ઠરાવીને તેને ભણાવ્યો. એ જ પ્રમાણે હલકી જાતમાં ઉત્પન્ન થવા છતાં તપ વડે ખાદ્મણ પદવી પામ્યાં. આવાં દૃષ્ટાંત મહાભારત, રામાયણ અને પુરાણોમાં અનેક મળી આવે છે.

વિદ્યા અને ઉત્તમ સદાચારના કારણથી જેઓ બ્રાહ્મણ પદવી પામ્યા હતા તે (તેમના વંશજો) અભણ અને દુરાચારી થયા પછી પણ બ્રાહ્મણ ગણાતાં રહ્યાં. અને અજ્ઞાન તથા દુરાચારને લીધે જેઓ ઊતરતી દશા પામ્યા હતા તેઓમાંથી કોઈ વિદ્યાન અને પવિત્ર આચરણવાળો નીવડે તો પણ તે શૂદ્રનો શૂદ્ર રહેવા લાગ્યો. કોઈપણ ઇતિહાસ જુઓ, હિંદુસ્તાનનો કે રોમનો , ગ્રીસ કે યુરોપનો, જ્યાં ત્યાં ઊંચી પદવી પામેલાઓમાં જાતિમત્સર એ એક સ્વાભાવિક વસ્તુ છે. વિદ્યાથી, ઘનથી, રાજસત્તાથી કે કોઈપણ કારણથી જેઓ ઊંચી પદવી પામે છે તેમનામાં ધીમે ધીમે જાતિમત્સર દાખલ થયા વિના રહેતો જ નથી. અમારા જેવા જેઓ નથી તે અમારાથી હલકા એ ભાવ અત્યારની ઊંચી કેળવણી પામેલા વકીલ, ડૉક્ટરો અને સરકારી

અમલદારો નિવારી શક્યા નથી તેમ, પ્રાચીન કાળમાં જીવનારા અને તેમના ગુરુ તરીકે પૂજાતા બ્રાહ્મણો પણ નિવારી શક્યા નહોતા.

વર્ણો ઉપર જડતા આવ્યા પછી પહેલેથી ચાલતા આવેલ કન્યાવ્યવહાર ઉપર અંકુશ મુકાયો તેમજ ઊંચાવર્ણની કન્યા નીચા વર્ણમાં જાય નહિ તેને માટે ખાસ નિયમો બંધાવા લાગ્યા. ઊંચા વર્ણનો પુરુષ નીચા વર્ણની ગમે તેવી કન્યા લઈ શકે. પણ નીચા વર્ણના પુરુષને ઊંચા વર્ણની કન્યા જાય નહિ તેની પૂરેપૂરી કાળજી રાખવા માંડી. બ્રાહ્મણ બ્રાહ્મણની, ક્ષત્રિયની, વૈશ્યની અને શૂદ્રની ચારે વર્ણની કન્યા લઈ શકે. ક્ષત્રિય ક્ષત્રિયની, વૈશ્યની અને શૂદ્રની ત્રણે વર્ણની કન્યા લઈ શકે. વૈશ્ય વૈશ્યની અને શૂદ્રની ત્રણે વર્ણની કન્યા લઈ શકે. વૈશ્ય વૈશ્યની અને શૂદ્રની ત્રણે વર્ણની કન્યા લઈ શકે. વેશ્ય વૈશ્યની અને શૂદ્રની મરણી શકે. આ પ્રમાણેનાં લગ્ન તે અનુલોમ લગ્નને નામે ઓળખાતાં થયાં. પરંતુ આ પ્રમાણે બંધારણ ચાલુ રહી શક્યું નહિ અને ઊંચા વર્ણની કન્યા અને નીચા વર્ણના પુરુષોનાં લગ્ન ચાલતાં રહ્યાં. આવા લગ્નને પ્રતિલોમ (ઊલટાં) લગ્ન એવું નામ અપાયું. આવાં વિરુદ્ધ લગ્ન ન થાય તે માટે યોગ્ય પગલાં (શિક્ષા) કરવાને માટે તેની પ્રજા નીચી પાયરીની ગણાય એવું ઠરાવવામાં આવ્યું.

દા. ત. શૂદ્ર જો વૈશ્યની કન્યાથી પ્રજા ઉપજાવે તો વૈદેહક (ભરવાડ) જાતિની થાય તેણે પશુપાલન કરવા દ્વારા, ઘી, દૂધ, છાસ વિ. વેચીને નિવહિ કરવો.

શૂદ્ર જો વૈશ્ય સ્ત્રીથી વ્યભિચાર કરવા દ્વારા પ્રજા ઉપજાવે તો તે પ્રજા ચકી (ઘાંચી) જાતિની ગણાય. તેણે તલ પીલીને તે વેચવાનો તથા મીઠું વેચવાનો ઘંઘો કરવો.

શૂદ્ર તે ક્ષત્રિયની કન્યાથી પ્રજા ઉપજાવે તો દારૂ, મઘ વેચવાનો ધંધો કરવો.

શૂદ્ર જો ખાહ્યણીથી પ્રજા ઉપજાવે તો તે "ચાંડાલ" (ભંગી) જાતની થાય.

એણે સીસાનાં અથવા લોઢાનાં ઘરેણાં પહેરવાં, બગલમાં કગલર બાંધવી, બપોર પહેલાં ગામમાં જઇને માર્ગ સાફ કરવાનું

કામ કરવું. બપોર પછી ગામમાં જવું નહિ. ગામની ખહાર નૈર્ૠત્ય ખુણામાં રહેવું. એ જાતિના ખધા લોકોએ એક સાથે રહેવું. ને જો તેમ ન કરે તો તેમનો વધ કરવો. આ પ્રમાણે નિયમો કર્યાં શા માટે? તેનું કારણ ખતાવતાં કહે છે કે. જાતિભેદમાં સૌથી નીચામાં નીચી જાતિ ચાંડાલની, સૌથી ઊંચી ખાહ્મણની, તેણે શ્દ્રની જાતિ સૌથી નીચી તેની સાથે સંસર્ગ કર્યો તેથી તેની પ્રજાને સૌથી અંધમ ઠરાવી. આમ, ઊંચા વર્ણની સ્ત્રીઓ નીચા વર્ણ સાથે સંસગમાં ન આવે તેના માટે આ પ્રકારનાં સખત બંધન લગાવવામાં આવ્યાં. બ્રાહ્મણ બ્રાહ્મણ જતિની કન્યા પરણ્યો હોય તો તેનાથી થનારી પ્રજા તે બ્રાહ્મણ ગણાય अने जो ते क्षत्रिय जातिनी उन्या परणे तो तेनाथी थनारी प्रजा ते ષ્રાહ્મણ નહિ પણ મુર્ધાવિષિકત રાજ્યાભિષેક કરવાને યોગ્ય ઊંચા પ્રકારના ક્ષત્રિયની જાતિની થાય. બ્રાહ્મણને પરણેલી વૈશ્ય સ્ત્રીથી પ્રજા ઉત્પન્ન થાય તે અંખષ્ટ, વૈશ્યથી થોડી ચઢતા દરજ્જાવાળી અને મનુષ્યો તેમજ હાથી, ઘોડાનુવૈધક કરવાનો ઘંધો કરીને નિર્વાહ કરવાના અધિકારવાળી જાતિ થાય. તેમજ બ્રાહ્મણને પરણેલી શદ્ર સ્ત્રીથી પ્રજા ઉત્પન્ન થાય તે નિષાદ અથવા પારારાવ નામની જાતિની પ્રજા ગણાય એનો દરક્ષ્ટો શુદ્રથી જરા ઊંચો અને ધંધો સોનું ઘડવાનો કરીને નિર્વાહ કરવાનો અધિકાર ભોગવે. આ પ્રમાણે જાતિમત્સરના કારણે એક જ પુરુષથી થનારી પ્રજા પણ મોસાળના વર્ણ પ્રમાણે જુદી જુદી જાતિની અને જુદા જુદા અધિકારની થવા લાગી.

અનુલોમ લગ્નથી એક ખ્રાह્મણ ત્રણ નવી જાતિઓ ઉત્પન્ન કેરે, એ જ પ્રમાણે એક ક્ષત્રિય બે જાતિઓ વધારે અને એક વૈશ્ય એક જાતિભેદનો વધારો કરી શકે. આ અનુલોમ જાતિભેદ અને તેથી વિરુદ્ધ બીજા પ્રતિલોમ જાતિભેદ એટલા ભેદ તો ફક્ત ચાર વર્ણોના મિશ્રણથી જ થતા હતા. જાતિભેદ આટલેથી જ અટક્યો નહિ પરંતુ પરસ્પર મિશ્રણથી ઉત્પન્ન થયેલી વર્ણસંકર જાતિઓ જે કોઈની સાથે લગ્ન કરે તે દરેક લગ્નથી થનારી પ્રજાની જાતિ નવી. તેમનો દરક્ષો અને તેમના નિર્વાહની વ્યવસ્થા પણ નવી. આમ, ખૂબ જ વિશાળ સ્વરૂપ થઈ ગયું. કોઈપણ બે જાતિનો અનુલોમ પ્રતિલોમ દરક્ષો ઠરાવવાનું કામ શાસ્ત્રકાર બ્રાહ્મણોનું હતું. શાસ્ત્રકારો શાસ્ત્રના મૂળ

तत्त्वो ध्यानमां राणीने नवा निर्णध णांधे अने राजा से नियमोनो અમલ કરે તે એ વખતની શાસનમદ્ધતિ હતી. દેશના જુદા જુદા ભાગમાં વસનારા બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય વગેરે ચારે વર્ણના લોકોનું મૂળ બંધારણ એકસરખું હતું. પણ જેમ જેમ તેઓ છૂટા પડતા ગયા તેમ તેમ તેમનાં વ્યાવહારિક ખંધારણોમાં ફેર પડતો ગયો. પોતપોતાના જરૂરી અને શાસ્ત્રકારોના સાભિપ્રાય પ્રમાણે જુદા જુદા ભાગના ૪૩ લોકો માટે જુદા જુદા નિયમો ઠરાવવામાં આવ્યો હતો. જુદા ભાગના લોકો માટે જુદા જુદા નિયમો ઠરાવવામાં આવ્યા હતા. વ્યવહારનું નિયમન કરનાર આ શાસ્ત્રને સ્મૃતિ કહેતા. સ્મૃતિઓ રચતાં પહેલાં વ્યવહાર નિયામક ગ્રંથો થયા હતા તે "ગુજ્ઞ સૂત્ર" એ નામે ઓળખાતાં હતાં. સ્મૃતિઓ રચાયા પછી પણ બ્રાહ્મણોમાં તો ગુહ્યસૂત્રને જ પ્રમાણ માનવામાં આવતાં હતાં. જુદા જુદા ભાગમાં વસનારા ખ્રાહ્મણોમાં વેદ અને તેની શાખાઓ જુદી જુદી હતી, તેમ જુદી શાખા પ્રમાણે વ્યવહારનિયામક ગુહ્વસૂત્રો પણ જુદા જુદા હતાં. જુદા જુદા ભાગમાં વસનારા બ્રાહ્મણોમાં વેદ અને તેની શાખાઓ જુદી જુદી હતી, તેમ જુદી શાખા પ્રમાણે વ્યવહારનિયામક ગુહ્યસૂત્રો પંણ જુંદા જુદા હતાં. આમ, એકબીજા ભાગ અને એકબીજા સમૂહ વચ્ચે વ્યાવહારિક બંધારણો જુદાં પડતાં થયાં હતાં. સ્મૃતિના નામે ઓળખાતાં અઢાર - વીસ ગ્રંથો અત્યારે મળે છે, તે જુદા જુદા સ્થળમાં વસનારા લોકો માટે જુદા જુદા કાળે રચાયેલા છે. મનુસ્મૃતિ અને યાજ્ઞવલ્ક્ય સ્મૃતિ એ બે મુખ્ય ગ્રંથો છે. દેશના સર્વભાગના લોકો એ બે ગ્રંથોને માન આપતા અને તેના આધાર ઉપર શાસનપદ્ધતિ ચાલતી. જે તેમણે ઉપરના બે ગ્રંથો પ્રમાણ માનીને તેની પુરવણી રૂપે પોતાને જોઇતા નિયમો ઘડી કાઢ્યા હતા. ગુદ્ધસૂત્રોમાં તેમજ મનુસ્મૃતિ અને જ્ઞાનવલ્ક્ય સ્મૃતિમાં વર્ણસંકર પ્રજાના ઘારા છે. પણ તે ખૂબ છે. એ જાતિઓનો જે ભાગમાં જે પ્રમાણે વધારો થતો ગયો તે પ્રમાણે તે ભાગના શાસ્ત્રકર્તાઓને વિશેષ નિયમ ઘડવાની જરૂર પડી. કોઈ સ્મૃતિમાં એ નિયમ થોડા અને કોઈમાં ઘણા જ વિસ્તારવાળા છે. એકથી બીજી, બીજીથી ત્રીજી, ચોથી એમ ઉત્તરોત્તર વધતી જતી જાતિઓનાં નામ, તેમના સાંસારિક ધાર્મિક અધિકાર અને તેમનાં

નિર્વાહન સાધન સર્વ બાબતના સવિસ્તર નિયમ ઘડવામાં આવ્યા છે. "ઔષનસ્ સ્મૃતિ" એ ખાસ વર્ણસંકર જાતિઓના નિયમોનો જ ગ્રંથ છે. એ સ્મૃતિઓમાં બીજી સ્મૃતિ કરતાં વિસ્તારથી લખાયું છે કારણ કે જે પ્રદેશમાં ઔષનસ સ્મૃતિનો અમલ થથો હશે તે પ્રદેશમાં એ જાતિઓ બહુવિશેષ ફેલાવો પામેલી હોવી જોઈએ. બીજી સ્મૃતિના અમલના પ્રદેશમાં વર્ણસંકર જાતિઓ બહુ જ ઓછી હોય તેથી તે પ્રદેશના શાસ્ત્રકારોને એ સંબંધી વિશેષ નિયમો ઘડવાની જરૂર પડી ન હોય તે બનવા જોગ છે. ગુજરાતમાં જેટલી જ્ઞાતિઓ (વર્ણસંકર જ્ઞાતિઓ) છે, તેટલી બીજા કોઈ પ્રદેશમાં નથી તેથી એમ અનુમાન કરી શકાય તે ઔષનસ સ્મૃતિ કદાચ ગુજરાતને માટે જ રચાયેલી હોય. જ્યાં જરૂર પડતી ત્યાં બીજા વિભાગ માટે રચાયેલી પુરવણી સ્મૃતિઓનો આધાર લેવામાં આવતો હતો. અત્યારે જેમ જુદી જુદી હાઈકોર્ટી એકબીજાના ફેંસલાનો આધાર લે છે તેના જેવું હતું.

જ્યારે વર્ણસંકર જાતિઓનો વધારો અસદ્ય થઈ પડ્યો ત્યારે શાસ્ત્રકર્તાઓએ કંટાળીને એ પીડાનો અંત આણવાનો નિશ્ચય કર્યો. વિષમ જાતિઓ વચ્ચેનો લગ્ન વ્યવહાર બંધ કરવાનું નક્કી કર્યું. દરેક માણસે પોતાની સમાન જાતિના અને પોતાની પૂરેપૂરી ઓળખાણ પિછાનના લોકો વચ્ચે જ લગ્ન સંબંધ બાંધવો. જેમનો દરજ્જો જરાપણ ભિન્ન હોય અથવા જે લોકો વચ્ચે ઓળખાણ ન હોય તેમના વચ્ચે લગ્નવ્યવહાર કરવો જ નહિ. આવા નિયમ ઘડવામાં આવ્યા. આ નવા નિયમોથી સમાન દરજ્ઞાના અને જાણીતા લોકોના જે સમૂહ બંધાયા તે જ અત્યારની જ્ઞાતિ.

शाति એटले शुं ?

ગ્રાતિ એ શબ્દ ગ્રા ઘાતુ ઉપરથી થયો છે. ગ્રાનો અર્થ જાણવું થાય છે.

જાણીતા લોકોનો સમૂહ તે જ્ઞાતિ. પહેલા એક વંશના, એક ગોત્ર પ્રવરના જેમને સૂતક લાગ્યું તેવા અને જેઓ વારસો પામે એવા ય તે એક જાતિ અથવા જ્ઞાતિ કહેવાતી. એ જ પ્રમાણે ખ્રાહ્મણ માત્રની જ્ઞાતિ ખ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિયની ક્ષત્રિય, વૈશ્ય અને શૂદ્રની જ્ઞાતિ શૂદ્ર એમ પણ ગણાતી. પણ વર્ણસંકરતાનો ગૂંચવાડો વધ્યા પછી જે નવા સમૂહ ખંધાયા તેને જ્ઞાતિ શબ્દ લગાવવામાં આવ્યો. એક જ ગામમાં વસવાને લીધે એક જ ઘર્મમત માનતા હોય તેથી એમ વિવિધ કારણોથી જાણીતા લોકોનો સમૂહ ખંધાય છે. અત્યારની જ્ઞાતિઓ તે ધોરણ પર જ લંખાઈ છે. એ ખંધારણની શરૂઆત ક્યાંથી થઈ? કયા ખ્રાહ્મણો એ ખંધારણનો ખરડો તૈયાર કર્યો?

सर्व धर्मेषु तस्मातु यौ न पिंडो विधीयते ।
स्थापित स्थलवृन्ति ज्ञाति भेदः कलौयुगे ॥ १ ॥
संकरत्व निषेधाय वर्तते शिष्ठ संग्रहात्
अमातोत्पत्ति भावनां भूयस्त्वे सित स्थिति सोन्वयः ॥ २ ॥
सांकर व्यवहारोत्र मास्तु तस्मात् स्थिति कृता ।
स्थान स्थापित भेदेन स्थान स्थापक नामिः ॥ ३ ॥
समवायो भेवडज्ञातिः सज्ञातिस्यात् कलौ युगे ।

(पद्मपुराणशंतर्गत एकलिंग महात्म्य)

એ ખરડાનો અમલ કયા રાજાના વખતમાં મુકાયો ? આ બધું સ્પષ્ટપણે જાણવા મળ્યું નથી, પુરાણો સ્મૃતિઓ ઉપરથી એમ જોઈ શકાય છે કે સામાજિક બંધારણના નિયમો બ્રાહ્મણો ઘડતા અને રાજાઓ તેનો અમલ કરતા. સ્મૃતિઓ અને પુરાણો વિક્રમ સંવત પહેલાં ૪૦૦ - ૫૦૦ વર્ષથી શરૂ કરીને વિક્રમ સંવત ૫૦૦ સુધીમાં રચાયા છે. એ ગ્રંથોમાં વર્ણસંકર (એક વર્ણનો પુરુષ અને બીજા વર્ણની સ્ત્રીથી થયેલી) પ્રજા અને તેમના માટેના નિયમો ઘણી જગ્યાએ વર્ણવ્યા છે. જાતિસંબંધીનો વિચાર કરનાર એક એક સ્મૃતિ એ સંબંધી કંઈને કંઈ પુરાવો આપે છે. એ ગ્રંથોની રચનાના કાળે હાલનું જ્ઞાતિઅંધારણ જન્મ પામ્યું છે. જુદી જુદી જ્ઞાતિઓનાં પુરાણો બહુ પાછળના વખતમાં રચાયાં હોય એવા પુરાવા તે પુરાણોમાંથી મળી આવે છે. એટલે જ્ઞાતિઓનાં પુરાણ વિક્રમ સંવત ૫૦૦ પછી રચાયાં છે એમ આપણે માનીએ તો પણ તેનો કાળ સંવત્ એક હજાર કરતાં વધારે નીચો ઉતારી શકાય એવું નથી. સંવત એક હજાર પછીના ઐતિહાસિક સાધનો આપણને વિગતવાર મળે છે. ને એ ઉપરથી આપણે જોઈ શકીએ છીએ કે હાલની ઘણીખરી જ્ઞાતિઓ આજથી

એક હજાર વર્ષ પહેલાં હાલના જેવા જ સ્વરૂપમાં ચાલતી હતી. એ જ્ઞાતિઓ તે કાળે પુર બહારમાં હતી. તેમને પોતાનું મહત્ત્વ ખતાવવાની લાલસા તે કાળે થઈ હતી. તેમને પોતાનું મહત્ત્વ ખતાવવાની લાલસા તે કાળે થઈ આવી નહોતી એમ માનવાને કંઈ કારણ નથી. એથી ઊલટું એવા પુરાવા મળે છે કે જ્ઞાતિનાં પુરાણોમાં જ્ઞાતિની ઉત્પત્તિનો કાલ્પનિક ઇતિહાસ ખતાવ્યો હોય છે તેવો જ ઇતિહાસ સંવત એક હજારની આસપાસ અને તેની પહેલાંના લેખોમાં પણ પ્રમાણભૂત માનીને તેનો ઉદ્ધેખ કરેલો હોય છે. આ પ્રમાણે જોતાં જો જ્ઞાતિઓનાં પુરાણો સંવત્ એક હજાર પહેલાં રચાયાં છે, તો તે જ્ઞાતિઓ એ પુરાણો રચાયાં તેના કરતાં ખસેં પાંચસેં વર્ષ જેટલી વધારે જૂની તો અવશ્ય હોવી જોઈએ. જ્ઞાતિઓનાં નામો જે ગામોનાં નામ ઉપરથી પડ્યાં છે તે ગામોના ઇતિહાસ તરફ જોઈએ તો પણ નિર્વિવાદ સિદ્ધ થાય છે કે વિક્રમ સંવત ૫૦૦ પૂર્વ આ જ્ઞાતિઓ હતી.

જેમ કે શ્રીગૌડ, શ્રીમાળી, પુષ્કરણા, અગ્રવાલ, સારસ્વત, વગેરે. અત્યારના શોધકો પણ લગભગ એકમત થયા છે કે હાલની જ્ઞાતિઓ એ વિક્રમ સંવત્ પૂર્વે ચારસેં પાંચસે પછીથી હયાતીમાં આવેલી છે. જ્ઞાતિઓની ઉત્પત્તિ સંબંધે આપણે જે જાણી શકીએ એવું છે તે ટૂંકામાં જોઈએ તો આ છે.

આપણે જોયું કે પહેલાં લગ્નને માટે બારે દરવાજા ખુલા હોય એવી સ્થિતિ હતી. જ્ઞાતિબંધારણ અસ્તિત્વમાં આવ્યા પછી બારેબાર દરવાજા એકદમ બંધ થઈ ગયા છે. જ્ઞાતિ બંધાયા પછી લગ્નને માટે જે માર્ગ ખુલો રહ્યો તે એ જ કે જ્ઞાતિની અંદર રહીને જે થાય તે કરવું. આપણે પાછળ જોયું કે કેવળ લગ્નના કારણથી જ વર્ણમાંથી વર્ણસંકર અને વર્ણસંકરમાંથી જ્ઞાતિઓનું બંધારણ જન્મ પામ્યું છે. તેથી જ્ઞાતિને અંગે જે કંઈ વિશેષતા છે તે એ છે કે એ સમૂહમાં કન્યાવ્યવહાર થઈ શકે છે. ખાવાપીવાનો વ્યવહાર તો અનેક જ્ઞાતિઓમાં અત્યારે પણ સેળભેળ ચાલે છે. માત્ર કન્યાવ્યવહાર જેન્તે જ્ઞાતિના અંગમાં ઐતિહાસિક સંબંધ સિવાય બીજી કોઈ વિશેષતા રહેતી નથી. આપણને આગળ જે સમજવાનું છે તે બરાબર સમજાય એટલા માટે આ વાત બરાબર ધ્યાનમાં રાખવી જોઈએ કે જ્ઞાતિ એ લગ્ન સંબંધને માટે બંધાયેલો સમૂહ છે.

### ज्ञातिलंधारणनो तात्त्विङ विचार

કોઈપણ મહાપ્રજાના બંધારણનો વિચાર કરતાં એટલું અવશ્ય ધ્યાનમાં રાખવું જોઈએ કે એ બંધારણો કોઈ વ્યક્તિ કે જાતિએ પોતાની નજરમાં આવે તેમ ખાંધી દીધેલાં કદી હોઈ શકે નહિ. પ્રજાસમૂહ પોતે અમુક પ્રકારના વલણવાળો હોય છે, ને આગળ જે કાંઈ થાય છે તે આ મૂળતત્ત્વના ફેલાવ રૂપે હોય છે. દક્ષ આગેવાનોથી દોરાતી પ્રજાનાં બંધારણ પ્રયત્નપૂર્વક ખાંધેલું છે એ વાત ખરી અને જાપાનની પ્રજાનું હાલનું બંધારણ ખાસ પ્રયત્નપૂર્વક ખાંધેલું છે એ પણ ખરું; પણ પ્રજાઓના પ્રાચીનકાળના ઇતિહાસમાં આવા અસાધારણ ફેરફાર બીજા કોઈ વખતે થયા નથી. જે કંઈ થયું છે તે મોટા ભાગે પ્રવાહપતિત ધોરણે જ બન્યું છે. તે કાળ તેમ થવાને માટેજ અનુકુળ હતો. અત્યારે આખી દુનિયાનો ઇતિહાસ આપણી આંખ ઉઘાડવાને વીજળીનો પ્રકાશ લઇને ઊભો રહ્યો છે. એટલે અત્યારે વ્યક્તિ કે જાતિનું બંધારણ કેવળ પરંપરાપ્રાપ્ત તત્ત્વોથી બનતાં નથી. સારાખોટાના વિવેકપૂર્વક બંધારણો બાંધવાને માટે અત્યારે આપણે પ્રયત્ન કરીએ છીએ. પ્રાચીનકાળની પ્રજાઓની પાસે હાલના જેવા વિચારોને પોષણ આપનારાં સાધનો વિદ્યમાન નહોતાં: તેથી તેઓ જે કંઈ કરતા તે પ્રવાહપતિત થઇને જ કરતા. જો કોઈ તત્ત્વન્નાની કે રાજા અસાધારણ નીવડે તો તે પ્રજા જીવનને વિશિષ્ટ માર્ગે વાળતા, ્ર પણ તે પણ મૂળના ચાલતા આવેલા પ્રવાહથી તદ્દન જુદે રસ્તે નહિ. ેએક નદીના પ્રવાહને કોઈ મજબૂત ખડક અથવા કોઈ એક ડુંગર આડે આવીને દિશા ખદલાવે. અથવા કોઈ એક નદીમાંથી એકાદ નહેર ખોદીને તેના પ્રવાહનું ખળ ઓછું કરવામાં આવે અથવા એકાદ વહેળીઆ સાથે ખીજા વહેળીઆને જોડી દઇને તેનો પ્રવાહ વધારી આપવામાં આવે તેના કરતાં વિશેષ પ્રયત્નનું બીજું કોઈ કાર્ય પ્રાચીન પ્રજાઓના ઇતિહાસમાં બન્યું નથી. અને તેનું કારણ ઉપર જણાવ્યું તેમ દરેક પ્રજાની દૃષ્ટિમર્યાદા વિશાળ થવાને હાલના જેવાં સાધનો નહોતાં તે છે. અત્યારે કોઈ એક માણસ કે કોઈ એક જાતિ પોતાના

જીવનને માટે જે કંઈ બંધારણો બાંધી શકે એમ છે તે અત્યારે જેમ નદીને વોટરવર્ક્સ દ્વારા તદ્દન મનસ્વી માર્ગે વહેતી કરી દેવામાં આવે છે અથવા દરિયો પૂરીને જે જગાએ મુંબઈ જેવાં શહેર વસાવવામાં આવે છે અને સુવેજની નહેર જેવાં ખોદકામ કરીને જમીનને સ્થાને દરિયો બનાવી દેવામાં આવે છે તેના જેવું છે. જો કે આમ થવું હાલ શક્ય છે, પણ તે સર્વને માટે સાધ્ય નથી ને તેથી મોટે ભાગે મૂળથી જે પ્રવાહમાં પડ્યા હોય તે ને તે પ્રવાહમાં ધકેલાતા આગળ વધવું એ જનસ્વભાવ થોડો કે ઘણો સર્વત્ર પ્રવર્તે છે. પર્વતમાંથી તૂટેલી એક શિલાના વખત જતાં નાના-મોટા ટુકડા થાય છે ને તેના નાના-મોટા પત્થર બને છે. એ પત્થર ભાંગતાં વળી વધારે નાના પત્થર બને છે. એ પત્થર ભાંગતાં વળી વધારે નાના પત્થર બને છે. એ પત્થર માંગતાં વળી વધારે નાના પત્થર બને છે. એ પત્થર ભાંગતાં વળી વધારે નાના પત્થર બને છે. એ પત્થર ભાંગતાં વળી વધારે નાના પત્થર બને છે. એ પત્થર ભાંગતાં વળી વધારે નાના પત્થર અને છે. એ પત્થર ભાંગીને તેની વિવિધ પ્રકારની આકૃતિઓ બને છે.

જો આપણે કોઈએક મોટી નદીને કિનારે પાંચ-પચીસ ગાઉ ચાલીએ તો આપણને કોઈ ઠેકાણે મોટા મોટા પત્થરો પડેલા જણાઈ આવે. કોઈ ઠેકાણે નાના ગોળ પથરા પથરાઈ રહેલા જણાય, કોઈ ઠેકાણે જાડી રેતીના થર પડેલા હોય છે, તો કોઈ ઠેકાણે ઝીણી રેતી કે સુંવાળી માટી પથરાઈ રહેલી હોય છે. આ ખધું જેમ સ્વાભાવિક રીતે બને છે અને કોઈએ કાંઈ ખાસ પ્રયત્નો કરીને એમાંનું કંઈ કરેલું હોતું નથી, તેમ પ્રજાસમૂહની સ્થિતિ ને બંધારણો પણ કાળના પ્રવાહમાં પડીને ઘડાતાં ઘડાતાં અમુક રૂપાંતર પામેલા હોય છે. મૂળની અર્થ પ્રજાને ચાર વિભાગમાં વહેંચી નાંખીને પ્રજાનું એક્ય તોડી નાખવાનો કોઈનો ઈરાદો નહોતો. પણ હરકોઈ પ્રજામાં યોગ્યતાને પરિણામે ભેદ પાડવા જોઈએ અને જેવા સમૂહો ખાંધવા જોઈએ તેવા ભેદ હતા. વિદ્યાને સુધારાના વિચારમાં મશગૂલ રહેનારા લોકો પોતાને બીજાથી ઊંચી પંક્તિના લેખે એ સ્વાભાવિક છે. એ જ પ્રમાણે બળ ઉપર નિર્વાહ કરનારા લોકો પોતાના બળ વડે પોતાને મનગમતી સ્થિતિ મેળવી લે અને પોતાની સત્તાથી પોતાને બીજા કરતાં શ્રેષ્ઠ લેખે એ પણ સાધારણ છે. ઉદ્યોગી લોકો ધનધાન્યના ધણી હોવાથી તેમને પોતાનું મહત્ત્વ લાગે એ પણ સ્વાભાવિક છે,

આમ વિદ્યા, બળ અને ધન એનાથી મગરૂરી માનનારા લોકો પોતાને શ્રેષ્ઠ માને અને જેઓ એ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી શકે નહિ તેમને હલકી પંક્તિના માનવામાં આવે એ બધું કેવળ સ્વાભાવિક છે. પ્રાચીન કાળના લોકો એ કારણો વડે પોતાનું મહત્ત્વ માન્યું તેમ અત્યારના લોકો પણ એ જ કારણો વડે પોતાનું મહત્ત્વ સમજે છે. બે સગાભાઈ હોય પણ તેમાંનો એક વિદ્વાન અમલસાર કે ધનવાન થાય તો જરૂર તે પોતાને પોતાના બીજા ભાઇથી ચઢતા પ્રકારનો માને. નીતિના ઊંચા વિચારો વડે આવા પ્રકારની મગરૂરી ઉપર અંકુશ મૂકી શકાય પણ એ અંકુશ - એ કૃત્રિમ અંકુશ અમુક વ્યક્તિઓ ઉપર જ ચાલી શકે. સમૂહ તો સ્વાભાવિક વલણ વળતું હોય તે વલણે જ વળે.

આર્ય પ્રજા ત્રણ મહત્ત્વવાળા અને ચોથો લકી પંક્તિનો એમ ચાર ભેદમાં વહેંચાઈ ગઈ તે આપણે ઉપર જોયું તેમ કોઈના ખુદ્ધિપૂર્વકના ખાસ પ્રયત્નથી નહિ પણ જે કારણો વડે જનસમૂહમાં ઊંચનીચના ભેદ ઉત્પન્ન થાય છે તે કારણોને લીધે તે ભેદ પાડ્યા હતા. એ ભેદ જડ થયા તે પણ કેવળ સ્વાભાવિક કાર્ય હતું. આખી દુનિયાના ઇતિહાસમાં જ્યાં નજર કરીએ ત્યાં ખધે આમ થતું આવ્યું છે. રાજાનો છોકરો હોય તેથી કરીને તેને કંઈ ચાર માથાં હોતાં નથી અથવા તેની યોગ્યતા ખીજા માણસોથી કંઈ વિલક્ષણ પ્રકારની હોય એવું પણ કંઈ હરહંમેશ હોતું નથી, છતાં તે રાજ ્ય છે; અને તેના વંશજો રાજકુટુંખીઓ, સરદારો, ધર્માધિકારીએ. અને ધનવાનોના છોકરા પણ બાપની મોટાઈના કારણને લીધે જ પોતે મોટા થઈ પડે છે તેઓ પોતે પોતાને મોટા માને છે તેમ બીજા લોકો પણ તેમને મોટા માને છે. આમ મોટાઈ ગુણ ઉપરથી ઊતરીને વંશપરંપરા પર જઈ પડે છે. મોટાઈ જડ થાય છે એટલે એ મોટાઈના રક્ષણને માટે કેટલાંક બંધનો બંધાય છે. આપણા દેશમાં જ્ઞાતિભેદનાં આવશ્યક બંધનોમાં ખટાળનું બંધન માનવામાં આવ્યું છે. ચઢતી જ્ઞાતિવાળો ચઢતી જ્ઞાતિવાળાનું વગર હરકતે જમી શકે. આવું બંધન બીજા કોઈ દેશમાં બંધાય નહિ, પણ આવા પ્રકારનું બંધન તો બીજે ઘણે ઠેકાણે ચાલે છે. હલકા માણસોને મોટા માણસોની સાથે બેસીને ભોજન કરી શકાય નહિ એવો ધારો યુરોપના સર્વ દેશોમાં ચાલે છે અને મોટા

માણસો કોઈ માણસને પોતાની સાથે જમવા બેસાડે તો તે માણસને બહુમાન આપ્યાનાં ચિદ્ધ તરીકે ગણવામાં આવે છે. આપણે ત્યાં, હલકી જ્ઞાતિનું જેમાં વટલાઈ જવાનું માનવામાં આવે છે, તેવા વટાળ વિશે હિંદુસ્તાનની બહારના લોકોને કશી કલ્પના હોતી નથી, પણ મોટાઈના સૂચક ચિદ્ધ તરીકે પંક્તિભોજનનું બંધન માન્યું છે.

લગ્નસંબંધ એ બીજા બધા વ્યવહારો કરતાં વધારે નિકટનો ને કાયમનો વહેવાર ખાંધનારો સંબંધ છે. લગ્ન વડે જુદી જુદી બે વ્યક્તિઓ હંમેશને માટે એક થઈ જાય છે. અને એ બે વ્યક્તિઓ જ નહિ પણ વ્યક્તિઓ ઉપરાંત અંનેનાં કુટુંબો પણ એક બીજા સાથે સંબંધમાં બંધાય છે. એથી સમાનતાના હદનિશાન તરીકે લગ્નવ્યવહારનો પ્રતિબંધ ખાંધ્યાના દાખલા ખધી પ્રજાઓમાં મળે છે. જ્ઞાતિભેદ નહિ માનનારી યુરોપની પ્રજાઓમાં પણ અમુક રાજકુમાર કે રાજકન્યાથી અમુક પ્રકારના લોકો સાથે લગ્નવ્યવહાર થઈ શકે નહિ એવો પ્રતિબંધ વ્યક્તિસ્વાતંત્ર્યના હાલના જમાનામાં પણ દુર થઈ શક્યો નથી. ઇંગ્લાંડના અમીર ઉમરાવોમાં પણ આવો પ્રતિખંઘ ચાલે છે. આપણા દેશના રજપૂતો કન્યા આપવામાં જે ચીવટાઈ ધરાવે છે તે વાંચનારાથી અજાણ્યું નહિ હોય. કુળની મોટાઈ સાચવી રાખવા માટે તેનાં માની લીધેલાં બંધનો મૂળમાં સ્વાભાવિક છે. લગ્ન જેવો કાયમનો સંબંધ ખાંધવો તે બે સમાન દરક્ષ્ટાનાં કુટુંબો વચ્ચે જો હોય તો વધારે સારું થાય; એ તત્ત્વ આ બંધારણના મૂળમાં છે, અને તે ખરું છે. વર અથવા કન્યાનો પક્ષ સમાન હોવાને બદલે અતિશય ઉચ્ચનીચ હોય તો એ બે કટંબો વચ્ચેનો સંબંધ સરળ અને આનંદજનક થઈ પડે નહિ. તેમ લગ્નસંબંધ વડે જે વરકન્યા જોડાવાનાં તે પણ ગુણોમાં, રીતભાતમાં અને માની લીધેલા દરજ્જામાં એકબીજા સાથે અસમાન હોય તો તેમનો સંબંધ પણ સુખકારક થઈ શકે નહિ. લગ્નસંબંધમાં સમાનતાનું બંધન વિવેકપુર:સર સચવાય એ બહુ અગત્યનું અને ભાવિ જોડાણને અત્યંત હિતકારક છે. પણ આ સમાનતા જ્યારે વિવેકશ્ન્ય થઈ જાય છે અને યોગ્યતાને બદલે માત્ર પરંપરાને પકડી લઇને અમારાથી અમુક ઠેકાણે કન્યા અપાય ને અમુક ઠેકાણે ન અપાય એવા જડ સૂત્રને વળગી રહેવામાં આવે છે.

ત્યારે આ સમાનતા ચાર વર્ણીના જે નવી જડ-જીવન જેવી અને સુખકારક થવાને બદલે દુ:ખકારક થઈ પડે છે. ચાર વર્ણી જડ થયા પછી લગ્નવ્યવહાર એ આર્ચ પ્રજામાં કુળગૌરવ સાચવનારો આધારસ્તંભ થઈ પડ્યો. મોટા-નાના થવાનો બધો આધાર એકલા લગ્ન ઉપર આવી પડ્યો. પહેલાં કેટલાક વખત સુધી આ બંધન શિથિલ હતું. એ વખતે હલકાં લગ્નથી થયેલી પ્રજા પણ ગુણકર્મસ્વભાવથી ઊંચી યોગ્યતા પ્રાપ્ત કરે તો તેને ઊંચા વર્ણની ખરોખર થવાનો હક પ્રાપ્ત થતો હતો પણ વસ્તુ માત્રમાં કાળક્રમે જડતા ઉત્પન્ન થવાનો જે સામાન્ય નિયમ છે તે નિયમ ગુણગૌરવની માન્યતા જેમ જેમ જડ થતી ગઈ તેમ તેમ લગ્નવ્યવહારના નિયમો પણ જડ થતા ગયા અને તેનાં પરિણામો પણ જડ થતાં ગયાં. જે કુળમાં જન્મે તે જ તેની યોગ્યતાનું કાયમનું સ્થાન થઈ પડ્યું. એ સ્થાનથી નીચે પડી શકાય ખરું પણ ઊંચે ચઢવાનું તો બની શકે જ નહિ!

વર્ણસંકર પ્રજાની ઉત્પત્તિ એ લગ્નખંધનનું સર્વથી મોટામાં મોટું અનિષ્ટ પરિણામ થયું. બીજી કોઇપણ પ્રજાના ઇતિહાસમાં આવા એક જ પ્રજા વચ્ચેના લગ્ન સંબંધથી થયેલા અસાધારણ ભેદ જાણવામાં આવ્યા નથી. આર્ય પ્રજાના ઊંચી પંક્તિના પૂર્વજોએ પોતાને પોતાના વર્ણની અને પોતાથી હલકી વર્ણની કન્યાઓ પરણવાની છૂટ લીધી એ પણ એક સાધારણ વાત છે. મોટા થયેલાઓ હંમેશાં પોતાની અનુકૂળતા માટે બીજાઓનો ભોગ લેતા આવ્યા છે. તેમજ હલકી વર્ણના લોકોને ઊંચી વર્ણની કન્યા લેવાનો પ્રતિખંધ કર્યો, એ પણ બીજી બધી પ્રજાઓમાં તેમજ બધા કાળમાં ચાલતી આવેલી સાધારણ પ્રણાલિકા પ્રમાણેનું ય છે. હલકી વર્ણના લોકો ઉન્મત્ત થઇને ઉપલી વર્ણની કન્યાઓ પરણે અને ઉપલી વર્ણની કન્યાઓ સ્વેચ્છાચારી થઇને હલકી વર્ણના પુરુષોને પસંદ કરે એ પણ વધતું ઓછું પ્રાચીનકાળમાં તેમજ આ કાળમાં, આ દેશમાં તેમજ પરદેશમાં હેરહંમેશ ખનવા જોગ છે. આમ આર્ય પ્રજામાં જે સ્થિત્યંતર થયું છે તે કેવળ સ્વાભાવિક અને સદા સર્વદા સર્વ પ્રજામાં ખનવા જોગ હતું તે પ્રમાણે જ બન્યું છે. માત્ર આર્ય પ્રજાનો વર્ણસંકર ભેદ

બીજી બધી પ્રજાઓમાં પડતા નાના-મોટા ભેદોથી વધારે અનિષ્ટભેદ થઈ પડ્યો. તેનું કારણ એ થયું કે આર્યપ્રજાની વર્ણવ્યવસ્થા જડ થઈ ગઈ અને તેના નેતાઓએ જે કંઈ કર્યું તે મૂળને અનુલક્ષીને કરવાને ખદલે વર્તમાન પરિણામને અનુલક્ષીને કર્યું. ઊંચી વર્ણની ઉચ્ચતા જાળવી રાખવા તેમણે તેને અત્યંત જડ બનાવનારા બંધનો વધારે ખાંધ્યા. અને અધમતાનું એકાદ પગથિયું ખોદીને જ અટક્યા નહિ, પણ એકની પછી બીજું, બીજા પછી ત્રીજું એમ ઉત્તરોત્તર સેંકડો પાયરી નીચે ઊતરી ગયાં. બીજી બધી પ્રજાઓમાં ઉચ્ચનીચ, નીચાના ભેદ અને લગ્નનાં ખંધન એ ખધું હતું. તેમ સ્વેચ્છાચારી લગ્ન તથા તેનાથી થનારી પ્રજા ઊતરતી પાયરીની પણ ગણાતી, પણ એ ખધું હતું તે આટલેથી જ અટકી જતું. જુદો પડતો આ પ્રવાહ ખહુ જ નજીકની મર્યાદામાં અટકીને થોડા જ સમયમાં વિશાળ ૩૫ ધારણ કરી લેતો અને એ પછી સહજ અનુયોગ દ્વારા મળતાં મૂળની સાથે જોડાઈને તે એકાકાર થઈ જતો. આર્ય પ્રજાની વર્ણવ્યવસ્થા જડ થઈ જવાના પરિણામે અને જ્ઞાતિઓના વંશ નવા નવા થવાના કારણે આર્ય પ્રજાના ભેદ એકખીજા સાથે જોડાઈને તે એકાકાર થઈ જતો. આર્ય પ્રજાની વર્ણવ્યવસ્થા જૂની થઈ જવાના પરિણામે અને ગ્રાતિઓના વંશ નવા નવા થવાના કારણે આર્ય પ્રજાના ભેદ એકખીજા સાથે સંઘાવા પામ્યા નહિ. મૂળની એકતામાંથી તૂટેલાને પાછા જોડાવાનો પ્રસંગ મળ્યો નહિ. પ્રજાકીય એક્ય છિન્ન ભિન્ન થઈ ગયું અને આખરે જ્યારે નવા થતા ભેદોની સંખ્યા અત્યંત અસહ્ય થઈ પડી ત્યારે તેમણે હતું તેટલું કાયમ રાખીને નવા ભેદ થતા અટકાવ્યા. આ વખતે જે જ્યાં હતા ત્યાંને ત્યાં જડાઈ ગયા. હાલનું જ્ઞાતિબંધારણ આ રીતે બંધાયું છે.

હાલની જ્ઞાતિઓ વિષે પ્રાચીન સંસ્કૃત ગ્રંથોમાં જાણવા જેવું કશું ય મળતું નથી. કારણ કે તે છેક પાછળના વખતમાં બંધાઈ છે. જે કાળે પુરાણોની રચના ચાલતી હતી તે કાળે હાલની ઘણીખરી જ્ઞાતિઓ બંધાઈ છે. એ બંધારણના કાળે જે તે જ્ઞાતિને તેના મૂળના વર્ણના અથવા મૂળસંકર જાતિના પેટા ભેદરૂપે માનવામાં આવતી હતી. આજે લાંબા કાળે દરેક જ્ઞાતિ જેવું પોતાનું સ્વતંત્ર સ્વરૂપ પામી

છે તેવું વિશિષ્ટત્વ તે કાળે નહોતું. એટલે પુરાણોમાં તેમજ તે કાળના બીજા ગ્રંથોમાં જ્ઞાતિઓ સંબંધી વિશેષ હકીકત લખાયેલી નથી. જો કે કેટલીએક જ્ઞાતિઓનાં પુરાણો રચાયાં છે, અને તે પુરાણોને અઢાર મહાપુરાણોમાં કોઈ એકની સાથે જોડી દેવામાં આવ્યા છે, પણ આ જોડાણ દેખીતી રીતે જુદું પડતું દેખાય છે. અને એ જોડાણમાંની વાત એ પુરાણોના બીજા કોઈ ભાગમાં અથવા બીજા કોઈ પુરાણમાં મળી આવતી નથી. ખ્રાહ્મણ સિવાયના વર્ણોની જ્ઞાતિઓ બંધાઈ તે વર્ણ સંકરતાનો પ્રતિબંધ કરવા બંધાઈ. બ્રાહ્મણોમાં વર્ણસંકર જ્ઞાતિઓ હતી નહિ તે છતાં વાડા ખાંધવાનો પવન તેમને પણ લાગ્યો. તેમણે પણ પોતપોતાને સગવડ પડતા જથા બાંધી લીધા. આ જથા લાંબો વખત કાયમ રહ્યાથી અત્યારે તે સ્વતંત્ર જ્ઞાતિનું રૂપ પામ્યા છે. ગુજરાતમાં ખ્રાह્મણેતર વર્ણોની જ્ઞાતિઓ જેટલી છે તેટલી હિંદુસ્તાનના ખીજા કોઈ ભાગમાં નથી. તેમજ ગુજરાતના ખ્રાહ્મણોમાં જેવી જ્ઞાતિઓ છે, તેવી દક્ષિણમાં, ઉત્તર હિંદુસ્તાનમાં કે બંગાળમાં કોઈપણ ઠેકાણે નથી. દક્ષિણ દેશ ખ્રાહ્મણોથી ભરેલો છે, છતાં ત્યાં દેશસ્થ, કોકણસ્થ અને કહાડા એ ત્રણ ભેદમાં જ ખધા ખ્રાહ્મણો સમાઈ જાય છે. એ જ પ્રમાણે ઉત્તર હિંદુસ્તાનમાં ગૌડ, સારસ્વત અને સરવરીઆ એ ત્રણ ભેદમાં ખધા બ્રાહ્મણ સમાઈ જાય છે. ગુજરાતમાં માત્ર બ્રાહ્મણોના ચોરાશી અથવા તેથી પણ વધારે ભેદ પડ્યા છે. સંવત એક હજાર પહેલાંના શિલાલેખો, તામ્રપત્રો અને એ કાળે રચાયેલાં ગુંથો જોઈએ તો તેમાં ખ્રાહ્મણોની હાલની જ્ઞાતિઓનાં નામ હોવાને ખદલે જેના તેના ગોત્રનાં નામ મળી આવે છે.

सिंहपुर विनिर्गत किक्काटा पुत्र ग्रामनिवासी सिंहपुर चातुर्व्विद्य सामान्य भारद्वाजस गोत्र छन्दोगस ब्रह्मचारि ब्राह्मण गुहाढ्य पुत्र ब्राह्मणर्जुनाय सुराष्ट्रेषु कालापक पथगान्तग्गर्त...(५६०००। ६२२०-नं ताभ्रपत्र.)

"श्री वध्मानभुक्ति विनिर्गत लिप्तिखंड वास्तव्य तद्यातु र्विद्य सामान्य गागर्यस गोत्र बह्वच ब्रह्मचारी भट्ट दामोदर भूति पुत्र भट्ट वासुदेवभूतिनाय....(५६१भीना शिक्षाहित्थनुं सं. ४०३नुं ताभ्रभत्र) "अमिच्छत्र वास्तव्यत चातुर्विद्य सामान्य कश्यपशस गोत्र बह्वचसव्रह्मचारी भट्टगोविन्दस्तस्य सूनु भट्ट नारायणाय(भ ३२४ न। ६६नुं श.४ सं. ४९७नुं ताभ्रपत्र)

''मस्मै गार्ग्यस गोत्रायं वेदविद्यादाताय शिवार्याय (शक्ष संपक्षर पृथ्वीवक्षल सत्याश्रय ध्रुवनुं क्रेटेसीनुं ताभ्रपत्र) वगेरे

આથી સ્પષ્ટ સમજાય છે કે બ્રાહ્મણોની હાલની જ્ઞાતિઓ સંવત એક હજાર પહેલાં એવું વિશિષ્ટત્વ પામી નહોતી કે જેમનો કાયમના લેખોમાં ઉદ્યેખ કરી શકાય. એ કાળે હાલની ઘણીખરી જ્ઞાતિઓ હતી ખરી, પણ તે માત્ર કામચલાઉ સમૂહ, અને ગોત્ર જ બ્રાહ્મણોના કુળનો જાણવા જેવો ભેદ છે, એવું એ કાળના લોકો માનતા હોવા જોઈએ. સંવત અગ્યારસેં પછી જેમ જેમ નીચે ઊતરતા જઈએ છીએ તેમ તેમ પ્રાચીન લેખોમાં જ્ઞાતિઓના ઉદ્યેખ સ્પષ્ટ થતા જાય છે અને ગોત્ર કે જે બ્રાહ્મણોના કુળની ઓળખ તરીકે ઘણા લાંખા કાળથી ચાલતા આવ્યાં હતાં તે અદૃશ્ય થતાં જાય છે. જેમ

"ચાતુરવિશંતિ જ્ઞાતિ બ્રાહ્મણ ભટ પ્રેમાનંદ નામ" "શ્રીગોડ માળવી વિપ્ર શુભ ત્કવિ શામળદાસ" વગેરે

ખ્રાહ્મણોમાં હાલ જે જ્ઞાતિઓ ચાલે છે તેમાં થોડી એક જ્ઞાતિઓ સંવત એક હજર પછી બંધાઈ છે. ઉદીચ્ચ એ શબ્દ બહું બહોળા અર્થનો છે. ઉત્તર દિશા રહીશ તે ઉદીચ્ય. ગુજરાત અને બીજ દેશોમાં વસતા ખ્રાહ્મણો મૂળ ઉત્તરમાંથી નીકળીને બીજે રહેવા ગયા છે. એથી ઘણીખરી જ્ઞાતિઓ મૂળની ઉદીચ્ય ગણાય. હાલમાં ઉદીચ્ય એ નામ ફક્ત પાટણના સોલંકી રાજાઓએ જેમને ઉત્તરમાંથી તેડાવીને ગુજરાતમાં વસાવ્યા તેમના સમૂહને જ લગાડવામાં આવે છે. ખ્રાહ્મણોની જ્ઞાતિ જે તે સ્થાનના નામથી બંધાઈ છે. ગુજરાતમાં ઉદિચ્ય ખ્રાહ્મણોને પાટણના રાજાઓના તાખામાં હતું. અને ઔદિચ્ય ખ્રાહ્મણોની વસ્તી સૌથી વધારે છે, કારણ કે ગુજરાતનું રાજતંત્ર પહેલાં પાટણના રાજાઓના તાખામાં હતું, અને ઔદિચ્ય ખ્રાહ્મણોને પાટણના રાજાઓના તાખામાં હતું. અને શ્રીમાળી પાટણના રાજકર્તાઓનો ખાસ આશ્રય હતો. મોઢ અને શ્રીમાળી

બ્રાહ્મણ ગુજરાતના અથવા તેની પાસેના પ્રદેશના વતની છે. એટલે તેમની વસ્તી પણ વધારે છે. પાટણની પાસે મોઢેરા છે પણ તે મોઢેરા કરતાં મારવાડની દક્ષિણે પાલિ વગેરેનો જે પ્રદેશ ઘણી જ્ઞાતિઓના મૂળસ્થાન તરીકે પ્રસિદ્ધ છે, તે પ્રદેશમાં આવેલું મુઢેરા ગામ ગુજરાતના મોઢેરા ગામ કરતાં વધારે જૂનું છે. ગુજરાતના મોઢેરા ગામ કરતાં વધારે જૂનું છે. ગુજરાતના મોઢેરાનું મૂળ મારવાડનું મુઢેરા હોય એ બનવા જોગ છે. મોઢ જ્ઞાતિનું નામ મોઢેરા સ્થાન ઉપરથી પડ્યું છે. તેમજ શ્રીમાળ એ સ્થાન ઉપરથી શ્રીગોડ નામ પડ્યું. મેવાજ દેશના નામ પરથી મેવાડા નામ પડ્યું. મેસાણા પાસેના વાલમ નામ પરથી વાલમ નામ પડ્યું છે. અને નગર (વૃદ્ધનગર) એ નામ પરથી નાગર નામ પડ્યું છે.

વાણિયા એ શખ્દ કુળસૂચક નહિ, પણ ધંધાસૂચક છે. વહેપારનો સંસ્કૃત શબ્દ वाणिज्य છે. વાણિજય (વહેપાર) જે કરે તે वणिकाः डेहेवाय. वणिका भेभांनी क प्राइत व्याडरशना नियम प्रभाशे ઉચ્ચારમાં દખાઈ જાય છે, તેથી પ્રાકૃત બોલનારાઓ વાણિયા એવો ઉચ્ચાર કરે છે. હિંદુસ્તાનમાં વને ઠેકાણે ब ખોલવાનો ચાલ છે ને ण ને ઠેકાણે ન ખોલવાનો ચાલ છે. તેથી વાણિયાને ખદલે ખનિયા કહે છે. જે કોઈ વહેપાર કરે તે બધા વાણિયા કહેવાય. અત્યારે જેમ भास्तर એ शण्द डोઈ ज्ञातिस्च नथी, अने ख्राह्मण, वाणिया, હજામ, ધોબી, પારસી, મુસલમાન હરકોઈ ન્યાતનો માણસ ભાષાવવાનું કામ કરતો હોય તે માસ્તર કહેવાય છે, તેમ હરકોઈ જાતિનો માણસ વાણિજય (વહેપાર) કરે તે વાણિયો કહેવાય. પહેલાં જ્યારે વર્ણવ્યવસ્થાનું નિયમન થતું હતું અને દરેક જાતિને માટે ઘંઘા મુકરર કરી આપવામાં આવ્યા હતા. ત્યારે ચઢતી જ્ઞાતિવાળાઓને ઊતરતી જ્ઞાતિવાળાઓના ધંધા કરવાની છૂટ હતી. માત્ર ઊતરતી ગ્રાતિવાળાથી ચઢતી ગ્રાતિવાળાનો ધંધો થઈ શકે નહિ. અને જો તે પોતાના અધિકાર ઉપરાંતનો ધંધો કરવા જાય તો કાયદાથી શિક્ષાને પાત્ર ગણાય, એવો તે કાળો ધારો હતો. કોઈ એક ગામ કે સમૃહને અધિકાર નહિ ધરાવનારી જાતિનો કોઈ માણસ ઉપલી જ્ઞાતિનો ઘંઘો કરી લેતો, અને વખત જતાં એવા ધંધાદારી વર્ગ પણ અંધાતા; પણ

એ વર્ગ ખરેખર હકદાર ઘંદાદારીઓના સમાન લેખાતા નહિ. તેમની યોગ્યતા નીચી જ ગણવામાં આવતી. અને તે હલકા વર્ગમાં જ પોતાના ઘંઘા કરી ખાતા. જેમ ઢેઢના ઢેડના ગોર, કોળીના ભવાયા, વહેપાર ઘાંચીઓ વગેરે ઉપલી +તપોધન, કાઇટીઆ, રાજગર વગેરે થોડાએક આના અપવાદરૂપ છે.

ગ્રાતિવાળા જો ચાહે તો હલકી ગ્રાતિવાળાનો ધંધો કરી શકે, પણ તેમ કરવા જતાં તેની યોગ્યતા ઊતરતી ગણાય. અને એવો નિયમ હતો કે ચઢતી ગ્રાતિનો કોઈ માણસ અમુક પેઢી સુધી ઊતરતી ગ્રાતિવાળાનો ધંધો કરે તો તે પોતાની ચઢતી ગ્રાતિમાંથી પતિત થઇને ધંધા પ્રમાણેની ઊતરતી ગ્રાતિનો થઈ જાય.

#### कृषि गोरक्ष वाणिज्यं वैश्यकर्म स्वभावजं ।

એ ભગવદ્ગીતાનું વાક્ય છે. ખેતી કરવી, ઢોર પાળવાં, તેનાં દહીં, દૂધ, ઘી, વગેરે વેચવાં, તેમજ દરેક જાતનો વહેપાર કરવો, એ વૈશ્યનું નિયમિત થયેલું કામ હતું. એટલે ખાદ્મણ-ક્ષત્રિય, જો ધારે તો વહેપાર કરવાનું વૈશ્યનું કામ કરી શકે, પણ અમુક પેઢી સુધી તે કામ પર ચાલુ રહ્યાથી તેઓ વૈશ્ય (વહેપારી - વાણિયા) થઈ જાય. હાલ આપણે જેને વાણિયા જોઈએ છીએ, તે આવી રીતે ખાદ્મણ ક્ષત્રિય ને વૈશ્ય એ ત્રણમાંથી થયેલા વહેપાર કરનારા લોકોનો સમૂહ છે. પણ અત્યારે આપણે જેમને વાણિયા જોઈએ છીએ તે ફક્ત આવા કારણથી વાણિયા થયા નથી. આર્ય પ્રજામાં થયેલી એક મહાભારત ઊથલપાથલને પરિણામે હાલના ઘણાખરા વાણિયા વાણિયાપદ પામ્યા છે. એ ઉથલપાથલ શું છે તે આપણે જોઈએ.

આગળ આપણે જોયું છે કે આર્યપ્રજામાં જમિત્સરને પરિણામે વર્ણો જડ થઈ ગઈ હતી અને તેનાથી વર્ણસંકર જ્ઞાતિઓના એક ઉપર એક સેંકડો પેટાભેદ (ટુકડા) થતા જતા હતા. આ અનિષ્ટ્યટ પરિણામ તરફ એ કાળના વિચારશીલ સુધારકોનું લક્ષ ખેંચાયા વગર રહ્યું નહીં. બૌદ્ધ અને જૈન ધર્મના પ્રવર્તકો જેમ બ્રાહ્મણોના યજ્ઞારીયાગાદિનો બંધારણનો નિષેધ કરવાને પણ ચૂક્યા નહિ. વર્ણસંકર જાતિના બધા ભેદોનો તેમણે અનાદર કર્યો અને એક જ જાતિ (સંઘ)ની સ્થાપના કરી. જે કોઈ પોતાના સિદ્ધાંતનો અનુયાયી થાય તે આ સંઘનો સભાસદ થઈ શકે અને સંઘનો જે કોઈ સભાસદ થાય તે સંઘના સર્વ માણસો સાથે સમાન વ્યવહાર કરી શકે. બૌદ્ધ અને જૈનધર્મપ્રવર્તકોની સાધુતા, ઉગ્ર તપશ્વર્યા, અને નિ:સ્વાર્થ લોકહિતવૃત્તિ જોઈન લાખો લોકો તેમના તરફ આકર્ષાયા. સર્વન સમાન ગણવા અને સર્વ જીવો તરફ દયા રાખવી એ સત્ય સિદ્ધાંતોએ લાખો લોકોને વશ કરી લીધા. લાખો બ્રાહ્મણો, લાખો ક્ષત્રિયો અને લાખો વૈશ્યો પોતપોતાના વર્ણનું પદ છોડીને આ સંઘમાં જોડાયા. ક્ષત્રિયોના પેટામાં સમાઈ જાય એવી જે વર્ણસંકર જાતિઓ હતી તેમને ક્ષત્રિય માનીને સંઘમાં તેમનો સ્વીકાર કરવામાં આવ્યો, તેમજ જે વર્ણસંકર જાતિઓ વૈશ્યોની પરંપરામાંથી ઉત્પન્ન થઈ હતી તેમને વૈશ્ય વર્ણના માનીને તેમનો પણ આ સંઘમાં સમાવેશ કરી લીધો. જૈન સૂત્રગ્રંથોમાં લખ્યું છે કે બાહ્યણ, ક્ષત્રિય ને વૈશ્ય એ ત્રણ વર્ણ એકત્ર કરીને તેનો સંઘ ખનાવવામાં આવ્યો. શૂદ્ર એ ત્રણ વર્ણ એકત્ર કરીને તેના સંઘમાં જોડાઈ શકી કે નહિ, તે જાણવાનું જોઈએ તેવું સાઘન મળતું નથી, પણ રંગરેજ (છીપા) વગેરે કેટલીક શૂદ્ર જાતિઓ જૈનદ્યર્મ પાળતી હોવા છતાં જૈનસંઘમાં તેમનો ખાવાપીવા વગેરેનો એકાર વહેવાર નથી, એ ઉપરથી આપણે એમ ધારી શકીએ કે શદ્ર જાતિને આ સંગમાં ભેળવવામાં આવી નહિ હોય. એ ખનવાજોગ છે કે શૂદ્રજાતિ તરફ લોકોનો અત્યંત તિરસ્કાર હોવાથી, લોક રૂચિને ખાતર તેમનો અનાદર કરવામાં આવ્યો હોય ત્યારે જેમ લોકોનો અત્યંત તિરસ્કાર ધરાવતી ઢેડ, ભંગી વગેરે જાતિઓને કિશ્ચિયનોએ ખ્રિસ્તી સમૂહમાં ભેળવ્યાથી ચઢતી વર્ણના લોકો ખ્રિસ્તીઓમાં ભળતા અટકી ગયા. તેમ જૈન અને બૌહસંઘના નેતાઓને શૂદ્રજાતિને પોતાના સંઘમાં ભેળવી હોત તો ઉપેદા ગમે તેટલો અસરકારક હોવા છતાં પણ ચઢતી જ્ઞાતિનો લોકસમૂહ તેમના સંઘમાં ભળતાં ખચકાયા વગર રહેત નહિ. આ અનિષ્ટ સમજી લઇને બૌદ્ધ અને જૈન પ્રવર્તકોએ શૂદ્રોને પોતાના સંઘમાં ભેળવ્યા ન હોય તો તે ખનવાજોગ છે.

બૌદ્ધ અને જૈન સંઘ બહુ જ થોડા વખતમાં બળવાન સંઘ થઈગયો. આખો દેશ આ સુધારક સંઘથી છવાઈગયો. ખ્રાહ્મણો અને તેમનો ધર્મ જ્યાં ત્યાંથી અદૃશ્ય થવા લાગ્યો. અને વેદધર્મના અનુયાયીઓમાં પોતાનો ધર્મ નાખૂદ થઈ જશે કે કેમ, એની મોટી ફિકર ઉત્પન્ન થઈ. મોટા મોટા રાજાઓ સુદ્ધાંત બૌદ્ધ અને જૈનધર્મમાં ભળી જવા લાગ્યા અને વેદધર્મીઓમાં કો વેદાનુધરિષ્યતિ (વેદનો ઉદ્ધાર કોણ કરશે?) એ પ્રશ્ન બહુ જ ચિંતાગ્રસ્ત ચિત્તે પુછાવા લાગ્યો.

એ વખતે હાહ્મણો અને જૈનબૌદ્ધો જીવ ઉપર આવીને લડતા હતા. શાસ્ત્રાર્થ થતા અને હારજીત થયા કરતી, પણ તેથી ખૌદ્ધ અને कैनसंघनी वृद्धि थती डोधीपण रीते अटडावी शडाती नडोती. हस्तिना तादय मानोपि न गजैन मंदिर ढाथी भारवा धसी आवती ढीय तो पश (પોતાનો જીવ ખચાવવાને માટે પણ) જૈન મંદિરમાં જવું નહિ. આવા એક બીજા સામે વેરભાવના વિધિનિષેદ્યો બંદાયા હતા. પોતપોતાના પક્ષના રાજાઓને ઉશ્કેરીને એક બીજાનું નિકંદન કરાવવાના પ્રયત્ન પણ થતા હતા. એકબીજા વિરુદ્ધ સેંકડો નિંદાપ્રચુર ગ્રંથો લખાયા હતા, અને વેરભાવ ધરાવનારી બે વ્યક્તિઓ એકબીજાને હલકા પાડવા અને નિર્મૂળ કરવા જે કંઈ કરી શકે તે ખધું ખ્રાહ્મણો અને ખૌદ્ધ જૈનો વચ્ચે થતું હતું. વામમાર્ગના પ્રચારને લીધે બ્રાહ્મણોનો ધર્મ તે કાળે એવું ખીભત્સ રૂપ પામ્યો હતો કે તેના તરફ ધિક્કાર ઉપજાવતાં વાર લાગે નહિ. ધર્મકિયાઓને માટે ડગલે ડગલે થતી પશુહિંસા અને મનુષ્યહિંસા તેમજ દુરાચાર મદ્યપાનાદિના દેખીતા દુષ્ટાચારો બ્રાહ્મણધર્મમાં સર્વત્ર ચાલતા હતા. જ્યારે તેમના વિરોધી બૌદ્ધો અને જૈનો અત્યંત સાઘુતાથી અત્યંત તપશ્વર્યાથી અને અત્યંત ત્યાગથી લોકોને સર્વ જીવો ઉપર દયા કરવાનો અને સર્વ મનુષ્ય સાથે સમભાવ રાખવાનો ઉપદેશ આપતા હતા. બ્રાહ્મણોના ખર્ઘા પ્રયત્નો નિષ્ફળ જતા હતા અને બૌદ્ધ તથા જૈનસંઘ પ્રતિદિન વધારે વધારે ખળ પામતા હતા. પોતાનો ધર્મ નષ્ટ થઈ જશે તેવી ફિકર ઉત્પન્ન થઈ त्यारे भ्राह्मणो समक्या अने के ते रस्ते सोडोने पोताना तर्झ वाणी લેવાનો પ્રયત્ન કરવા લાગ્યા. લોકોને ભાવતો ધર્મ ઉત્પન્ન કરવાની પ્રવૃત્તિ આ કારણથી થઈ. જુદા જુદા ભાગમાં જુદા જુદા જે વિચારો ધર્મ રૂપે માનતા હતા તે તે વિચારોને સુધારીને અને સંકલિત કરીને પુરાણોની રેચના કરવામાં આવી અને વામમાર્ગના તંત્રગ્રંથોનું સ્થાન

એ પુરાણોને આપવામાં આવ્યું. એક પછી એક અઢાર પુરાણો રચાયા. વધતા જતા વર્ણસંકર ભેદ અટકાવીને જ્ઞાતિભેદનં સ્થિરસ્થાવર બંધારણ આ કાળે બંધાયું. જૈન અને બૌદ્ધમતના અનુયાયી થઇને એકાકાર સંઘમાં ભળી ગયેલા લોકોને પાછા પોતાના ધર્મમાં અને પોતાના સમાજમાં દાખલ કરવાની હવે જરૂર પડી. ત્યાર સુધી જે ખંધારણો ચાલતા આવ્યાં હતાં તે ખંધારણો પ્રમાણે સંઘમાંથી પાછા આવેલા લોકોને બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય કે વૈશ્ય કોઈ વર્ણમાં દાખલ કરી શકાય એવું હતું નહિ. આચાર-વિચાર, રહેણીકરણી અને ધંધાઉદ્યોગથી તેઓ શૂદ્ર કરતાં ઊંચી યોગ્યતા ધરાવતા હતા. તેમને શ્દ્ર ખનાવવામાં આવે તો એ લોકો તે કખૂલ રાખે નહીં, અને બ્રાહ્મણ ધર્મમાં ભળવા કરતાં પોતાના સંઘને વળગી રહે એ બનવાજોગ હતું. આથી તેમને માટે એક નવું દ્વાર ઉઘાડુયું. ખ્રાહ્મણ - ક્ષત્રિય - વૈશ્ય અને શદ્ર એ ચાર વર્ણને ખદલે એક પાંચમી વર્ણ ઊભી કરી આ વર્ષનું નામ સતશ્દ્ર (સચ્છુદ્ર) રાખવામાં આવ્યું. શુદ્રો કરતાં એમનો દરક્ષ્ટ્રો ઊંચો ઠરાવ્યો. કળિયુગમાં ક્ષત્રિય અને વૈશ્યનો લોપ થઈ ગયો છે, એટલે બ્રાહ્મણો અને શુદ્ર એ બે જ વર્ણ અસ્તિત્વમાં છે. સતશદ્ર એ શુદ્રથી ઊંચી પંક્તિના છે અને ક્ષત્રિય વૈશ્ય તો છે જ નહીં એટલે ખ્રાહ્મણથી ઊતરતો દરક્ષો તેમનો થશે, એમ ઠરાવીને ખૌદ્ધ તથા જૈનસંઘમાંથી પાછા આવતા લોકોને આ વર્ગમાં દાખલ કર્યા. બૌદ્ધ અને વિશેષ કરીને જૈનધર્મના સિદ્ધાંતો એવા છે કે એ ધર્મમાં ભળનાર માણસથી વહેપાર સિવાય બીજો ધંધો થઈ શકે નહીં. ખેતી વગેરે ખીજા ધંધા કરવામાં જીવહિંસા થવાનો ભય હોવાથી આ ધર્મના અનુયાયીઓને એવા ધંધા કરવાનો પ્રતિબંધ કર્યો છે. ધર્મનો પ્રતિબંધ હોવા છતાં કોઈ માણસ ખેતી વગેરેનો ધંધો કરે. તો સંઘમાં તે નિંદાપાત્ર ગણાય. આથી ઇચ્છા હોય કે ન હોય, પણ એ ધર્મમાં ભળનારે બીજા બધા ધંધા છોડી દઇને આખરે વહેપાર ઉપર જ આવી પડવું પડે. આ કારણને લીધે જે બ્રાહ્મણ ક્ષત્રિયો બૌદ્ધ કે જૈનધર્મના અનુયાયી થયા હતા તે મોટે ભાગે વાણિયા (વહેપારી) થઈ ગયા હता. ने तेथी એ आणा संघ वहेपारीना संघ केवा थर्ध रह्या हता. આ વહેપારીઓ જેમ જેમ સંઘમાંથી છટા પડીને બ્રાહ્મણઘર્મમાં

ભળવા લાગ્યા, તેમ તેમ પાંચમી વર્ણ (સતશ્દ્ર)ની સંખ્યાનો વધારો થતો ગયો. પાછળથી કુમારિલ ભદ્રાચાર્ય અને શંકરાચાર્ય થયા. એમણે બૌદ્ધ અને જૈનધર્મીઓ સાથે વાદવિવાદ કરીને મોટો યશ મેળવ્યો. ખનવાજોગ છે કે આ વખતે ખ્રાહ્મણોના પક્ષમાં કોઈ રાજસત્તા કામ કરતી હોય. લાખો કરોડો બૌદ્ધો પાછા બ્રાહ્મણ ધર્મમાં આવી ગયા. હિંદસ્તાનમાંથી ખૌદ્ધધર્મ નામશેષ થઇ ગયો. જૈનો પણ રડ્યા ખડયા રહ્યા અને રૂપાંતર પામેલો વેદધર્મ પુન: જોર પર આવ્યો. વિક્રમ સંવતના આઠમા શતકમાં આ અંક પર છેવટનો પડદો પડ્યો. બ્રાહ્મણધર્મમાંથી બૌદ્ધ કે જૈન ધર્મમાં જવું, અને તેમનામાંથી પાછા બ્રાહ્મણધર્મમાં આવવું એ ઊથલપાથલ વિક્રમ સંવત પૂર્વે લગભગ પાંચસો વર્ષથી માંડીને વિક્રમ સંવતના આઠમા શતક સુધી એટલે લગભગ ખારસેં વર્ષ સુધી ચાલી: બ્રાહ્મણ ધર્મ અને બ્રાહ્મણોની વર્ણવ્યવસ્થા એ બંનેને ઉથલાવી નાખનારા બે પ્રબળ શત્રુઓએ તેમનો ધર્મ અને તેમની વર્ણવ્યવસ્થા એ બેઉને મૂળમાંથી હલાવી નાંખ્યાં. ખધું છિન્નભિન્ન ને અસ્તવ્યસ્ત થઈ ગયું. અત્યારે આપણે ગુજરાતમાં વસતા (ક્ષત્રિય ગણાતા) રજપૂતોને જનોઈ જોતા નથી તેનું મુખ્ય કારણ ઉપર જણાવ્યું તેમ તેમનું સ્થિત્યંતર અને તેનો પ્રભાવ એ છે. ઉત્તર હિંદુસ્તાન અને દક્ષિણમાં ક્ષત્રિયો ને વાણિયા હજુ સુધી પરાપૂર્વ જનોઈ ઘારણ કરતા આવ્યા છે. દક્ષિણના વાણિયાઓ ખાવાપીવામાં નિંઘઆચાર પાળે છે. છતાં તેઓ જનોઈ પહેરે છે, કારણ કે તે તેમની પરંપરાથી જનોઈ પહેરતા આવ્યા છે. ગુજરાત અને મારવાડના વૈશ્યો તથા ક્ષત્રિયોને જનોઈ નથી. કારણ કે પહેલાં તેઓ બૌદ્ધ અથવા જૈનસંઘમાં દાખલ થયા તે વખતે તેમણે જનોઇનો ત્યાગ કર્યો હતો. પાછળથી તેઓ ખ્રાહ્મણ ધર્મમાં આવ્યા ત્યારે તેમને તેમના ધંધા પ્રમાણે ક્ષત્રિય કે વૈશ્ય વર્ગમાં ગોઠવી દીધા. ઘણી પેઢીઓથી તેમનું યજ્ઞોપવિત (જનોઇ) જતું રહેલું હોવાથી તેમને નવું યજ્ઞોપવિત આપવાનો શાસ્ત્રાધાર મળ્યો નહીં. આથી જ સતશૂદ્ર નામની પાંચમી वर्शमां तेमने गोठववा पउथा.

ભરતખંડની ખહારની અનેક પ્રજાઓ અનેક કારણોને લીધે અનેકવાર આ દેશમાં ઊતરી આવી હતી એ લોકો બીજી વર્ણો સાથે ભળીને બીજી વર્ણોના જેવા આચાર વિચાર પાળતા થઈ ગયા હતા. જેઓ સત્તાવાળા હતા તેઓ તો સત્તાના બળે પોતાને શ્રેષ્ઠ ગણાવતા હતા, પણ (\*એક જૈનકથા ઉપરથી સમજાય છે કે બૌદ્ધસંઘમાં જનો ઈનો ત્યાગ કરવો પડતો નહોતો.) આર્યપ્રજાનું વર્ણબંધન ખહુજ મજખૂત ખંધાયેલું હોવાથી તેઓ (પરદેશીઓ) આર્યપ્રજા સાથ અત્યંત એકરૂપ થઈ જતા નહોતા. જ્યારે બૌદ્ધો અને બ્રાહ્મણો વચ્ચે ઝઘડો ચાલ્યો અને લાખો લોકો બ્રાહ્મણધર્મ છોડીને બૌદ્ધ કે જૈનસંઘમાં ભળી ગયા, ત્યારે બ્રાહ્મણોને ડહાપણ આવ્યું અને તેમણે પોતાનામાંથી નીકળી ગયેલા લોકોને ફરી પોતાના ધર્મ અને સમૂહમાં દાખલ કર્યાં, એટલું જ નહીં પણ પરદેશથી આવી રહેલા અને આર્યોના આચારવિચારમાં ભળી ગયેલા લોકોને પણ તેમની યોગ્યતા પ્રમાણેના વર્ગમાં ગોઠવી દીધા. પુરાણોમાં આવી કથાઓ અલંકાર રૂપે નોંધાઈ છે. અમુક દેવને જરૂર પડી એટલે આટલા નવા ક્ષત્રિયો ઉત્પન્ન કર્યા અને અમુક દેવે આટલા નવા ખ્રાહ્મણો ઉત્પન્ન કર્યા, એવી અનેક દંતકથાઓ રચાઈ છે. નવા ઉત્પન્ન કર્યા એટલે કંઈ આકાશ કે ્પાતાળમાંથી પેદા કર્યા અથવા લાકડાં કે માટીના બનાવ્યા એમ નહીં, પણ જેઓ અત્યાર સુધી ક્ષત્રિય કે ખાહ્યણ તરીકે ઓળખાતા કર્યા, એ જ એનો અર્થ.

ઊંચી પંક્તિની **ષયલીક** વર્ણસંકર જાતિઓ તેમજ ઊંચી યોગ્યતાવાળી કેટલીએક પરદેશી જાતિઓ તેમજ ઊંચી યોગ્યતાવાળી કેટલીએક જાતિઓ એમને બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય કે વૈશ્ય વર્ગમાં દાખલ કર્યા. તેમજ ઊતરતી વર્ણની કન્યા લેવાથી જેઓ પતિત ગણાતા હતા, તેમને પણ તેમના આચાર વિચાર પ્રમાણે ઊંચી પંક્તિ પર મૂક્યા. પુરાણોમાં આવી કથાઓ પણ છે. અમુક બ્રાહ્મણોને નાગની કન્યા સાથે પરણાવ્યા, ને અમુક ક્ષત્રિય અમુક જાતની કન્યા પરણ્યા, તેથી અમુક જ્ઞાતિની પ્રજા થઈ. આવા બધા પ્રસંગોમાં કોઈ દેવનું, કોઈ અવતારી પુરુષનું કે કોઈ ઋષિનું નામ જોડવામાં આવ્યું છે. અસાધારણ કૃત્ય કરવું, સમાજમાં માન્ય ગણાતું ન હોય એવા કૃત્યને લોકમાન્ય કાર્ય તરીકે મંજૂર કરાવવું એ કામ કોઈ સાધારણ માણસથી થઈ શકે નહીં. કાં તો રાજસત્તાથી અથવા ધર્મસત્તાથી જ એવાં કામ

થઈ શકે પણ એ કાર્ય કરનારાઓને ઇશ્વર, દેવ કે અલોકિક પુરુષ ઠંરાવી દેવાનું પરિણામ એ થાય છે કે એવાં કાર્ય ફરી બીજા માણસોથી કરી શકાતાં નથી. અબાહ્મણને બાહ્મણ, અક્ષત્રિયને ક્ષત્રિય અને અવૈશ્યને વૈશ્ય બનાવવાનું કામ જ્ઞાતિબંધારણ બંધાયાના નજીકના સમયમાં જ બનેલું હોવા છતાં એ કામ આગળ ચાલતું રહ્યું નહીં અને જે થયું તે થયું ને રહ્યું તે રહ્યું એમ થઈ ગયું. તેનું કારણ આ જ છે. નવા બાહ્મણ-ક્ષત્રિય કે વૈશ્ય બનાવનારે અથવા હલકી વર્ણની કન્યાઓ લેવાની છૂટ આપનારે જો કોઈ પણ અપવાદ કરાવીને એ નિયમ કાયમના નિયમ તરીકે સ્થાપિત કર્યો હોત તો બીજા લાખો લોકો ઊંચી પંક્તિપર આવી શક્યા હોત; પણ તેમ થયું નહીં અને જ્ઞાતિભેદની જડતા સ્થિરસ્થાવર કાયમ રહી, એ પ્રાચીન બંધારણનો અનાદર ન થવાનું પરિણામ થયું.

વર્ણસંકર ભેદ આગળ વધતા અટકાવીને જ્ઞાતિઓનો સમૂહ મુકરર કર્યો તે વખતે જ્ઞાતિ અંધાઈ. જૈન અને બૌદ્ધસંઘમાં ભળનાર ખાદ્મણ ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય એ પણ એમના ધાર્મિક બંધારણને લીધે બ્રાહ્મણ અને ક્ષત્રિયના ઘંઘા છોડી દઇને વિષાકોના ઘંઘામાં ભળી જતા હતા. અથવા વણિકના સમૂહ સાથે જોડાઇને વાણિયા થઈ જતા હતા. આ સંઘની સાથે સમાન દરક્ષ્ટ્રો રહે એટલા માટે વેદધર્મી વાણિયાઓનો દરશ્રો ઊંચો ઠરાવ્યો. બ્રાહ્મણો વગેરે ખાવા ખવરાવવા અને કન્યા આપવા લેવા માટે પોતાની અનુકૂળતા પ્રમાણે જથા બાંધતા ગયા, તેમ વિષાકોમાં પણ ગામ પ્રમાણે જથા બંધાવા લાગ્યા. આ કાળે શ્રીમાળનગર મોઢું પ્રસિદ્ધિ પામેલું, ધનધાન્યથી ભરપૂર અને રાજસત્તા ધરાવનારું શહેર હતું. સાધારણ રીતે શહેરના લોકો ગામડાના લોકો કરતાં પોતાને ચઢતા માને છે. ગામડાના લોકો પણ તેમના તેજથી અંજાય છે. તેથી શહેરીઓ ઊંચો દરક્ષો પામે છે. આમાં પણ જ્યારે શહેર એક જ પ્રકારના લોકોની ખહોળી વસ્તીવાળું હોય. વ્યાપારઘંઘાથી ખીલેલું હોય અને વળી રાજરક્ષાથી રક્ષાયેલું હોય ત્યારે તે શહેરનું મહત્ત્વ ખીજાં સાધારણ શહેરો કરતાં વધારે ગણાય અને તે શહેરના શહેરીઓ પોતાને માટે વધારે અભિમાન ધરાવતા થાય એ સ્વાભાવિક છે. ગુજરાતનું પાટણ તે વખતે વસ્યું નહોતું અને વૃદ્ધનગર (વડનગર) સિવાય ગુજરાતમાં બીજું કોઈનગર હતું નહીં. શ્રીમાળ એ ગુજરાત અને મારવાડની સરહદ પર આવે છે, એટલે જ્ઞાતિબંઘારણના કાળે શ્રીમાળની રાજસત્તા અને શ્રીમાળનો વ્યાપાર ગુજરાત અને મારવાડમાં લાંબે સુધી પથરાયેલો હતો. આથી ત્યાંના લોકો પોતાને શ્રીમાળી જ્ઞાતિઓમાં કેવા ફેરફાર થયા છે તે હવે આપણે જોઈશું.



### શ્રીમાળ અને શ્રીમાળીઓ ભીનમાલ નગરરાજ

જે સ્થાને જે જ્ઞાતિની સ્થાપના થઈ હોય અથવા જે સ્થાને જે જ્ઞાતિનું મુખ્ય સ્થાન હોય તે સ્થાન તે જ્ઞાતિનું "મહાસ્થાન" કહેવાય છે. નગરોનું મહાસ્થાન વડનગર, મોઢજ્ઞાતિનું મહાસ્થાન મોઢેરા, વાયડાઓનું મહાસ્થાન વાયટ તેમ શ્રીમાળીઓનું મહાસ્થાન શ્રીમાળ છે. અમદાવાદથી અજમેર જતી રેલવે લાઇનના પાલનપુર અને આખુરોડ સ્ટેશનથી પશ્ચિમે ચાળીસેક માઇલ ઉપર ગુજરાત અને મારવાડની સરહદ ઉપર શ્રીમાળ નગરનાં પ્રાચીન ખેડેરો પડ્યા છે. ઘણુંખરું ખધી પ્રાચીન જ્ઞાતિઓનાં મહાસ્થાન નષ્ટ ભ્રષ્ટ થઈ ગયાં છે. જાહોજલાલી ભોગવતી જ્ઞાતિનાં આદિસ્થાનમાં અત્યારે તે જ્ઞાતિનું એકપણ ઘર હોતું નથી. (વર્તમાનમાં જેને આપણે ભીનમાલ તરીકે ઓળખીએ છીએ)

કારણ કે-

#### बडे बडेकुं दुख है, छोटेसे दुख दूर; तारा सो न्यारा रहै, ग्रहै चंद्र और सूर.

મોટાઈ પામનારા દરેકને માથે મોટા ભય હોય છે. રાજસત્તાવાળાં અને ધનધાન્યથી ભરપૂર નગરો ઉપર મોટા રાજકીય ભય અનેકવાર આવી પડે છે. મોટા રાજકીય હુમલાઓ આવે તે હંમેશાં એવાં સ્થાનો તરફ જ ધસતા આવે છે. શ્રીમાળ નગર ઉપર અનેક રાજકીય હુમલા આવ્યા છે અને અનેકવાર તેનો નાશ થયો છે. અને શ્રીમાળ પડ્યું છે તેમ એ નગરવાસીઓનું નામ શ્રીમાળી એ પણ તે કાળ પછી પડ્યું છે, તેથી શ્રીમાળનગરની સ્થાપના અંતે થઈ, એમ માનવું સુગમ પડે છે. વિમળપ્રબંધ અને વિમલચરિત્રમાં કહ્યા પ્રમાણે -

श्रीकार स्थापना पूर्व, श्रीमाले द्वापरान्तरैः । श्री श्रीमालि इति ज्ञाति, स्थापना विहिता श्रिया ॥

XU

#### भेटतणी रुषिमी वाषरी, श्रीप्रासाद सुरंगउ करी। थापी मूरित महूरत जोड़, रुषिमी रुक्षणवंती होई।। द्वापरमांहि होइ थापना, जेहनइ भय ट्रीया पापना। श्री गोत्रज श्रीमाली तणी, करइ चींत प्रासादह तणी।।

દ્વાપરયુગને અંતે શ્રીમાળનગરમાં શ્રીમાલી જ્ઞાતિની સ્થાપના થઈ: અને જ્યારથી ગોત્રજ દેવી તરીકે સ્થપાઈ. એ નગર વસાવવા માટે શ્રીદેવીએ જુદાં જુદાં અનેક તીર્થીમાં ચારે વેદના વિદ્વાન સંખ્યાબંધ બ્રાહ્મણોને તેડાવ્યા. શ્રીમાળ પુરાણમાં કહ્યું છે કે ૧૮૦૦ ગોત્રના ૪૫,૦૦૦ બ્રાહ્મણો ત્યાં વસ્યા. લક્ષ્મીદેવીને પહેલા હારમાં બ્રાહ્મણોનાં પ્રતિબિંબ દેખાતાં હતાં. દેવી તે જોઈ રહ્યાં અને જોતાં જોતાં હર્ષથી તેમના નેત્રમાં આંસું આવી ગયાં. લક્ષ્મીદેવીના હારના અષ્ટદલ કમળમાં બ્રાહ્મણનાં પડેલાં પ્રતિબિંબ સજીવન થઇને બહાર નીકળ્યાં. તેઓ રેશમી વસ્ત્ર, રત્ન, સુવર્ણ અને ચંદનથી શોભતાં હતા. હાથ જોડીને તેમણે કહ્યું કે અમારાં નામ પાડો, અમારે ક્યાં રહેવું અને કઈ કળાથી વર્તવું (શું ઉદ્યોગ કરવો ?) લક્ષ્મીદિવીએ કહ્યું. તમે સવર્ણ યજ્ઞથી ઉત્પન્ન થયા છો. માટે તમારે સવર્ણકળાથી વર્તવં. આ નગરમાં તમે વસો નગરને કલા આપનાર સોની થાઓ. આ પ્રમાણે આઠ હજાર ચોસઠ સોનીઓ ઉત્પન્ન થયા. જે બ્રાહ્મણ પ્રતિબિંબથી જે સોની થયો હતો તે ખ્રાહ્મણોના આટલા બધા ધન ધન્યનું રક્ષણ કોણ કરશે ? ભગવાને લક્ષ્મીનો વિચાર સમજી જઇને પોતાની સાથળ તરફ જોયું એટલે ઘોળાં વસ્ત્ર, ઉખરાનો દંડ અને જનોઈ ધારણ કરેલા ૯૦,૦૦૦ વર્ણાકો ઉત્પન્ન થયા. પોતાને માટે કામ માગતાં વિષ્ણુએ તેમને કહ્યું કે-

विप्राणामाज्ञया नित्यं वर्तितव्यमशेषतः ॥ २०॥ पशुपाल्यं कृषिर्वार्त्तावाणिज्यं चेति वः क्रियाः । अध्येष्यति द्विजा वेदान्यजिष्यति तथश मखैः ॥ २९॥ तपस्यंति महात्मानो यजिष्येति समाधिना । गृहभारं समारोष्य युष्मासु प्रवीणेषु च

તમારે સંપૂર્ણ રીતે બાહ્મણોની આજ્ઞામાં રહેવું. તમને પ્રવીણને ઘરભાર સોંપીને બાહ્મણો વેદ ભણશે, યજ્ઞ કરશે અને સમાધિ વડે (પરબ્રહ્મનું) પૂજન કરશે.

જે જૈન જે બ્રાહ્મણનું દાનાદિથી પોષણ કરતા થયા તે બ્રાહ્મણનું ગોત્ર તે તે જૈનનું ગૌત્ર ગણાયું. આ પ્રમાણે શ્રીમાળી બ્રાહ્મણ, શ્રીમાળી સોની અને શ્રીમાળી જૈન થયા.

શ્રીમાળી પુરાણીને આ કથામાં બ્રાહ્મણ એ જ જાણે માણસ હોય અને તેમના સુખના માટે જ બીજાં બધાં માણસો સરજાયાં હોય તેવું છે. ખરું જોઈએ તો કોઈ કોઈને માટે નહિ પણ મોટામાં મોટા હરકોઈ માણસની પેઠે પોતાને અને જગતને માટે જીવવાને હકદાર છે. અસ્તુ આ કથા ઉપરથી આપણે એ જોઈ શકીએ છીએ કે શ્રીમાળી સોનીઓ બ્રાહ્મણો સાથે સંબંધ ધરાવે છે. અર્થાત્ એમની ઉત્પત્તિ બ્રાહ્મણો સાથે સંબંધ ધરાવે છે. શ્રીમાળી સોનીઓમાં અત્યારે ઘણા ભેદ પડી ગયા છે અને તેમની જુદી જુદી જ્ઞાતિઓ બંધાઈ છે. તેમનામાં ઘરશઓ જનોઈ રહિત રહી ગયા છે. જેઓ જનોઈ પહેરે છે તેઓ ત્રાગડ\* સોની એ નામે ઓળખાય.

(તરાગડો) એ નામે જનોઇને ઓળખવામાં આવતી હતી. સંવત ૧૪૬૨માં રચાયેલા પૃથ્વીઘર ચરિત્રમાં બ્રાહ્મણોનું વર્ણન કરતાં લખે છે. "શ્રી વચ્છ, પદ્મનાભ, પુરષોત્તમ, પ્રમુખ બ્રાહ્મણ મલ્યા, શાંતિક કીવા તણાઈકારણા કલકલ્યા. ગલે ત્રાગા, વેદઘ્વનિ ઉચરવા લાગા".

સંવત્ ૧૬૮૩માં હાથે લખેલા એક પુસ્તકમાં "હરિયાલી (સમશ્યા) તરીકે એક કુંડળીઓ છંદ લખ્યો છે, તેમાં "ત્રાગડ" શબ્દ વપરાયો છે. એ છંદ આ પ્રમાણે છે -

જીજે ઉદયો ન ચંદ્રમા, દસસર નહીં અસુરેશ, હરીવંસે જ્યાદવ નહીં, લંબોદર, ન ગણેશ. લંબોદર ન ગણેદ વસે કેદાર ન શંકર, ધારાલો નહીં ખડગ અછે ત્રાગડ નહીં હિજવર. પાક શ્યાક નહીં અંદ્ર, મંડેજ જાલ લોધી નહીં, વધાયો વગડ વરાહ નહી, તે બીજે ઉદયો ન ચંદ્રમા.

(ધીસોડાં)

ભવાઈ કરનારા લોકોની ન્યાત "તરગાળા" એ નામે ઓળખાય છે, કારણ કે તેઓ પણ જનોઈ પહેરે છે. એ તરગાળા તે ત્રાગડવાળા એ શખ્દનો ઉચ્ચારભેદ છે. ત્રાગાળા (ત્રાગ કરનારા) એ અર્થમાં નથી.

સાતસેં વર્ષ પહેલાંના એક પ્રસંગને માટે આજના દશા વીશાઓને ચઢતા ઊતરતા માનવા એ ભૂલ અજ્ઞાન છે.

ખુ હિવાદના હાલના યુગમાં દશા વીશા જેવા ક્ષુલક ભેદો રાખી મૂકીને હજારો લોકોને સંકડાવી મારવા એ ભૂલ છે.

ઐતિહાસિક સ્થિતિને માટે શરમાવું અને તે સ્થિતિ છુપાવવા ઈચ્છવું એ અજ્ઞાન છે.

અપવાદ અનિવાર્ય છે. હિસાબે દશા વીશાની ૩૫ પેઢી ગુજરી ગઈ. ૩૫ પેઢી ઉપરના વશાના પૂર્વજોએ નિંદાતા બે માણસનો પક્ષ ના કર્યો તેને માટે ૭૦૦ વર્ષ પછીની જ તેમની પ્રજા ઉત્તમ અને દશાના પૂર્વજોએ નિંદાતા બે માણસનો પક્ષ કર્યો તેને માટે ૩૫ પેઢી પછીની તેમની પ્રજાને હલકી માનવી એ ન્યાય અને એ બુદ્ધિવાદ અદ્દભુત ગણાય! બાપે દેવાળું કાઢ્યું હોય તો પણ દીકરો સારી કમાણી કરતો થાય તો તેને કોઈ દેવાળિયો કહી શકતું નથી. શેઢ તરીકે જ સર્વ સ્થળે તે પ્રતિષ્ઠા પામે છે. પણ આ એખ તો દેવાળું કાઢવા કરતાં પણ વધારે ભયંકર કે આજે ૩૫ પેઢી વીતી ગયા છતાં હતું તે કાયમની કાયમ! બાપે ચોરી કરી હોય ને જેલમાં જઈ આવ્યો હોય પણ દીકરો સદાચરણી થાય તો દીકરાને કોઈ ચોર કહેતું નથી, પણ અહીં તો ચોરનો ન્યાય પણ નહિ!

મુસલમાની રાજ્યકાળે શ્રાવકોના અને બ્રાહ્મણવર્ગના લાખો લોકોને મુસલમાનોએ જોર જુલમથી વટલાવ્યા છે. લાખો લોકોની ખહેન દીકરીઓને પકડીને લઈ ગયા છે, લાખો દેવસ્થાનોનો નાશ કર્યો છે અને લાખો મૂર્તિઓ ભાંગી નાખીને મસ્જિદો ચણાવી છે. હાલના મુસલમાનોના પૂર્વજોએ આવાં ભયંકર કૃત્ય કર્યા છે, પણ એ કૃત્ય કરનારની દશમી પેઢીના કે પચીસમી પેઢીના હાલના મુસલમાનોને કોઈ ગુન્હેગાર ગણતું નથી. અત્યારે તો ઊલટા મુસલમાનોના પક્ષમાં રહેવાને હિંદુઓ તૈયાર થાય છે. પણ દશાના પૂર્વજોના ગુન્હો તો મુસલમાનોના પૂર્વજો.

### વસ્તુપાળ તેજપાળની ઉદારતા

વસ્તુપાળ તેજપાળે ઉદારતાથી જેટલું ધન વાપર્યું છે તેટલું બીજા કોઈએ વાપર્યું નથી. એકલા જૈનધર્મના જ નહિ, સર્વ ધર્મના લોકો માટે તેમણે તળાવ, કૂવા વગેરે સાર્વજિનિક કામો પાછળ એમણે જેટલું ધન ખર્ચ્યું છે, તેટલું બીજા કોઈ શ્રાવકે ખર્ચ્યું નથી. ને તેથી જ એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે ઉદારતામાં વસ્તુપાળે જે કર્યું છે તેવું બીજા કોઈએ કર્યું નથી. અમદી ઉદારકૃતિની નોંધ જેની પાસે ન હોય તેવો કોઈપણ જૈન સાધુ નહોતો. સં. ૧૭૨૧માં મેરુવિજય કવિએ વસ્તુપાળ તેજપાળનો રાસ બનાવ્યો છે, તેમાં એમની ઉદાર કરણીની નોંધ આ પ્રમાણે છે.

"જૈન પ્રાસાદ કરાવિયા, પંચ સહસ્સ પાંચસેં ચ્યારરે. વીસ સહસ્સ ત્રણસો ઉર્ધયાં, જિનમંદિર ઉદારરે. ૪ ભગવંત બિંબ ભરાવિયાં, લાંખ સવા કહેવાયરે, અઢાર કોડિ ત્યાં વ્યય કરી, વિલ ત્રણ ભંડાર ભરાયરે. પ દાંત સિંહસન સાતમેં, નવદેં નેવ્યાશી પોલાસ રે, \* સિદ્ધરાજને માટે જેમ કહેવામાં આવ્યું છે કે:-

#### महालयो महायात्रा महास्थानं महासरः । यत्कृतं सिद्धराजेन तत्कृतं केतक्वचित् ।

वस्तु पाण भाटे पण ते भक्ष કહેવામાં આવ્યું છે કे : अअन्नदाने पयःपाने ० अपासरा-कैन साधुओने રહેવાનાં स्थान अने श्राव कीने धर्मध्यान કरवा भेसवानी क्या.

સમવસરણ + પટકૂલનાં, પાંચસેં પંચ રસાલરે. દ શત્રું જે દ્રવ્ય ખરચિયું, અઢાર કોડિ છન્નુ લાખરે, ગિરનાર ઉપર એટલા, એંશી લાખ અઢાર કોડિ ભાંખરે. ૭ અર્બુદાચલ ઊપરે, દ્રવ્ય ખરચે મનરંગ રે, બાર કોડિ એશીલાખ લહું, લૂંણિગ વસહી નાંમે સુચંગરે. ૮

<sup>\*&</sup>quot;ત્રાગો"

| તોરણ ત્રણ ચઢાવિયાં, શેત્રુંજે આખૂ ગિરનાર રે,     |      |
|--------------------------------------------------|------|
| સોનઇયા ત્રણ લાખન, એકેકું તોરણ સાર રે.            | E    |
| દેહરાસર ઘર પૂજતા, સાગ તણાં તે સો પંચવિસ રે,      |      |
| જૈનરથ નીપજાવિયા, દાંત તણા તે ચોવીસરે.            | १०   |
| ગ્રાન પંચમી આરાઘતો, ઊજવણું અનેક પ્રકાર રે,       |      |
| અઢાર કોડિ સોના તણાં, પુસ્તક લિખ્યાં ભંડાર રે.    | ૧૧   |
| બ્રાહ્મણ નિશાલ સાતસેં, સાતસેં ઘર શત્રુકાર રે,    |      |
| મેસરી પ્રાસાદ કરાવિયા, ત્રણ સહસ્સ ને વલિ ચાર રે. | १२   |
| તાપસ મક કર્યા સાતમેં, ચોસક મસીત તે લાયરે.        |      |
| ચૈત્ય રખવાલા તે કહું, શિવ મલ્છનાં મન રાખરે,      | १३   |
| પાષાણ બંધજ તે કર્યા, ચોરાસી સરોવર જોય રે,        |      |
| વાંટે કરાવી વાવડી, ચારસે ચોસક વલિ હોય રે.        | १४   |
| સાતમેં કૂપ કરાવિયા, વીસામા ચાર હજારે,            |      |
| ચરમ તલાવ તે ચાલતાં, ચારસેં ચોરાશી સાર રે.        | ૧૫   |
| મોટા ગઢ મંડાવિયા, છત્રીસંકે પ્રસિદ્ધરે.,         |      |
| પ્રપા + મંડાવી બરસેં, એમ ઉપકાર મંત્રી કીઘરે.     | १६   |
| ગચ્છવાસી જતી સાતસેં, સૂજતો લહે ત્યાં આહાર રે,    |      |
| એક સહસ્સ ને આઠશે એકાકી વિચરે વિહાર રે.           | ૧૭   |
| બ્રાહ્મણ વેદ તિહાં ભણે, પાંચસેં ત્યાં દરબાર રે,  |      |
| એક સહસ તાપસ કહું, કાપડી સહસ્સ ચાર રે.            | 16   |
| પ્રેમસું સહુને પોષતો, મંત્રી બોલે મધુરી ભાષ રે,  |      |
| ત્રંબાવતીમાં વ્યય કરે, સોનઇયા તે બે લાખરે.       | ૧૯   |
| જય જયકાર દીસે સદા, સામીવચ્છલ ખહુ કીધરે,          |      |
| સંઘપૂજા વરસે ત્રણ કહું, વસ્ત્ર આભરણ અનેક દીઘરે.  | २०   |
| જે જે મનોરથ ઉપન્યા, તે તે ઈઘલા થયા સિદ્ધરે,      |      |
| એકવીશ સૂરિપદ થારિયાં, પદ મહોચ્છ મેરુસમ કીધરે     | . ૨૧ |

\* \* \* \* \* \* \*

### એક મારવાડી કવિકૃત્ય કાવ્ય

પંચ અર્બ જિન ખર્વ દુર્બલાં અધારા, પંચ અર્બ જિન ખર્વ કીધ જિન જામણવારા. સિત્યાણવે કોઠિ દીધ પ્રોહિતાં, પોરવાડ કબહુ ન નટે, ઓર પિચાસી કોડિ, કૂલ તંબોલી હટે.

ચંદન સુ ચીર કપૂર મિસિ, કોડિ બહતરિ કપડા, દેતાજ દાંન બસ્તપાલ યોં, તેજપાલ કરતબ બડાં.

शुरो रणेषु चरणप्रणतेषु सोमो, वक्रोतिवक्र चरिषि बुद्धोडर्थ बोधे । जीतौ गुरुः कविजने कविरक्रियासु, मंदोपि च ग्रहमयो नहि वस्तुपालः

94

(અર્થ: યુદ્ધમાં શૂરો શરણે આવેલાને શીતળ, વાંકાની સાથે વાંકો, અર્થ બોધમાં જ્ઞાતા, ઇંદ્રિય જીતનારનો ગુરુ (મોટો જિતેન્દ્રય), કવિઓમાં કવિ, અને સદ ઉદ્યોગી એવો (સર્વ ગ્રહોના ગુણવાળો) વસ્તુપાલ છે.

વસ્તુપાલ આટલો મોટો ધનવાન અને આવો મોટો સત્તાધારી છતાં કેવો ત્યાગી અને જિતેન્દ્રિય હતો તે આ શ્લોક ઉપરથી જણાય છે :-

# एकलहारी भूमिसंस्तारकारी, पद्रयांचारी शुद्ध सभ्यकथत्वधारी । यात्राकाले सर्वसचितहारी, पुण्यात्मा स्याद् ब्रह्मचारी विवेकी ।

(અર્થ: દિવસમાં એક વખત ભોજન કરનાર, જમીન પર પથારી કરીને સૂનાર, પગે ચાલીને જનાર, શુદ્ધ સદાચારી, યાત્રાએ જતાં આવતાં જૈન સાધુઓને ન ખપે તેવા સર્વ આહારનો ત્યાગી બ્રહ્મચારી, પુષ્યાત્મા અને વિવેકી છે.)

વસ્તુપાળ-તેજપાળના ચારિત્ર્યવર્ણનને માટે ખાસ બે સંસ્કૃત ગ્રંથો રચાયા છે. દરેક જૈનકથાસંગ્રહમાં એમની કથા નોંધાયેલી છે અને સોમેશ્વર જૈનકથાસંગ્રહમાં એમની કથા નોંધાયેલી છે અને

<sup>\*</sup> પીતલની ઉપાશ્રય.

સોમેશ્વર નામના બ્રાહ્મણ કવિએ તેમની કીર્તિને ઉદ્દેશીને "કીર્તિકી મુદ્દી" નામનું અતિ ઉત્તમ સંસ્કૃત કાવ્ય રચ્યું છે. એમની હયાતીને કાળે હજારો વિદ્વાન તેમની ઉદારતાનો લાભ લેવા આવતા હતા અને દરેક કવિ એમના ગુણવર્ણન કંઈ કંઈ કાવ્ય કરી જતા. વસ્તુપાળ જેવા કાવ્યના મર્મ સમજનારા અને કવિઓને ઉત્તેજન આપનાર હતા તેવા તે પોતે પણ વિદ્વાન હતા. તેઓ સંસ્કૃત ભાષા સારી રીતે સમજતા હતા એટલું જ નહિ પણ વસ્તુપાળ પોતે સંસ્કૃત કાવ્ય કરતા હતા. દુર્ભાગ્યે એમનાં રચેલાં કાવ્ય બહુજ થોડા હાથમાં આવ્યાં છે.

\* એમનું રચેલું કાવ્ય જે હજુ સુધી અપ્રસિદ્ધ છે તે મારી પાસે છે તે જૈન ધર્મની ક્રિયા વિધિને લગતું અને સંસ્કૃતમાં છે.

વસ્તુપાળનાં ખિરુદ (પદવી) આ પ્રમાણે બોલતાં :

"(૧) પ્રાગ્વાટમાંતિ અલંકરણ (૨) સરસ્વતીકંઠાભરણ (૩) સચિવચૂડામણિ (૪) કૂર્ચાલસરસ્વતી (૫) ધર્મપુત્ર (૬) લઘુભોજરાજ (૭) ખડેરા (૮) દાતારચક્રવર્તી (૯) ખુદ્ધિ અભયકુમાર (૧૦) રૂપિ કંદર્પ (૧૧) ચતુરિમા ચાણક્યા (૧૨) મ્રાતિવારાહ (૧૩) મ્રાતિગોવાલ (૧૪) સાધ્યદવંશ ક્ષયકાલ (૧૫) સાંખલારાય માનમર્દન (૧૬) મક્ષાજૈન (૧૭) ગંભીર (૧૮) ધીર (૧૯) ઉદાર (૨૦) નિર્વિકાર (૨૧) ઉત્તમ જન માનનીય (૨૨) સર્વજન શ્લાઘનીય (૨૩) શાંત (૨૪) ઋષ્ધિપુત્ર (૨૫) પરનારી સહોદર ઇતિશ્રી વસ્તુપાલ ખિરુદાવલી."

પોરવાડના કુલગુરુ (ગોર) શ્રીમાળી બાહ્નણો છે, એ તેમની શ્રીમાળીઓ સાથેની એકતાનો સબળ પુરાવો છે.

પોરવાડની વસ્તી ગુજરાતમાં અધે ફેલાયેલી છે, તેમજ માળવા, આખુની આસપાસનો પ્રદેશ, મારવાડ અને દેશના બીજા ભાગોમાં પણ છૂટી છવાઈ છે. પોરવાડોની શાખા સોરિક્યા પોરવાડ અને કપોળ એ જ્ઞાતિઓ વૈષ્ણવ ધર્મ પાળે છે તેમજ શુદ્ધ પોરવાડમાં પણ વૈષ્ણવ અને જૈન એ બેઉ ધર્મ ચાલે છે. પોરવાડોની એક શાખા જાંઘડા નામની છે તે મુખ્યત્વે જૈન છે. એ શાખાનાં ચોવીસ ગોત્ર છે તે આ પ્રમાણે: ચૌધરી, કાલા, ધનગર, રતનાવત, ધનૌત, મજાવર્થા, ડવકારા, ભાદલીયા, કામલીયા, શેઠીયા, ઉધિયા, બેખંડ, ભૂત, ફરક્યા, ભલેપરીઆ, મંદોવરીયા, મુનિયા, ઘાંટીઆ, ગલિયા, ભેસોતા, નવેપર્યા, દાનગડ, મહતા, ખરડીયા.

<sup>+</sup> સાધુઓ વ્યાખ્યાઓ વાંચવા બેસે તેમના ઉપર બાંધવાના કીમતી ચંદરવા. સદાવ્રત આપનારાં સ્થાન. પરબ.

## મિકાર્જુનનો શિલાલેખ

શ્રી ગણેશાય નમ: 11 સંવત ૧૬૭૯ વરવે શાકે ૧૫૪૫ પ્રવર્તમાને.... મતે શ્રી સૂર્થે ગ્રીષત રતે મહા મંગલપ્રદે વૈસાખ માછે શુક્લ પણે ૧૨ ગુરૂવારે સી નક્ષત્રે સીધી જોગે તદ પ્રારંભ પ્રાસાદ મુર્ત પાદસા શ્રી જાંગીરસાહા વીજય રાજ્યે પઅગણે ચીખલી દેસાઈ નાયક પ્રાગજી ભ્રાતા સૂરજી પ્રાસાદકર્તા સૂરત બંદરે વાસ્તવ્ય શ્રી જાંગીસાહા વજ્યે રાજ્યે પ્રગણે ચીખલી દેસાઈ નાયક પ્રાગજી ભાતા. સરજી પ્રાસાદકર્તા સુરત બંદરે વાસ્તવ્ય તપસી રઘુનાથ ભટ ગીરનારા આશીર્વાદ પરીખ માધવ સૂત પરીખ રામા સૂત પરીખ રાજપાલ, સુત પરીખ કીકા સૂત પરીખ નાથજી ભાર્યા બાઈ બબાઈ પીતા પરીખ સહકીર્ણ શીરંગની દીકરી તેના સૂત ર પરીખ કાહાનની ભાર્યા માનબાઈ સીહા ભાઈઆની દીકરી તેનિ સૂત ૪ તાપીદાસ ॥ તુલસીદાસ ॥ ગોવંદદાસ ॥ ગોકલદાસ ॥ નિ ૧ ખાળ લાડકી, બીજ્ ભાઈ પરીખ નામની ભાર્યા ગુરખાઈ, તેનું પીતા વીરજી કાહનની દીકરી તેનિ સત માહનદાસ ગ્રાતી શ્રી ડિડ્રુ સાજનિ વસા ૨૦, ગોત્રદેવ્યા લેખશસર વાસવસૂત્ર ॥ કાર્યકર્ત્તા સાર્થી સાહા દેવજી વાઘજી વંત ત્રય પેઢી ગ્રાતી સોમપરા શાષા ઇંદુલ્યભીં ગોત્રદેવ્યા ત્રીપૂરસૂંનરી વિશ્વકર્મા કુલે પ્રાસાદ કર્ત્તસંવત ૧૬૮૬ વર્ષ શાંકે ૧૫૫૧ પ્રવિતમાને માર્ગશીર્ષ માસે કૃષ્ણપક્ષે ૧૩ બુધવાસરે વીસાખા નક્ષત્રે તિકિને કાર્ય સંપૂર્ણ શીવમલકાઅર્યનની ક્રીપાથી કાર્ય દાપાદઆ.

આ લેખમાં "ડિડૂસાજનિ વસા ૨૦" એમ લખ્યું છે. "વિસા ડીડૂ" એમ લખવાને ખદલે "વસા ૨૦" એમ લખ્યું છે. "વીસા" અથવા "વિસા વસા" એ બે એક જ અર્થના શખ્દો છે એવું લેખ ઉપરથી જણાય છે.

સંવત્ ૧૭૪૧ માં લક્ષ્મીરત્ને રચેલા "ખેમા હડાલીયા"ના રાસમાં પણ વીશાનો અર્થ વીસ વશાના એવો જ કર્યો છે.

"લિએ દીએ લેખે કરી લાખ કોટ ઘનઘાર; વણીક સમો કો અવર નહી, ભરણ ભૂપભંડાર. "વીસ વસાયલ વાંણિઓ જુઓ તે નામ કહાઈ, આચારજ થાપન કરી ગછ ચોરાસી માંહિ" પર.

(ઐતિહાસિક રાસમાલા)

શામળભટ પણ એમ જ કહે છે:"વિણક માંહિ ગુણ વીશ, રીસનો ન ચડે રંગે,
"વીશ વસા નહિ, વિણક, જીભે જે જૂઠું ખોલે,
વીશ વસા નહિ વિણક પેટના પડદો ખોલે,
વીશ વશા નહિ વિણક ઉતાવણીઓ જે થાએ,
વીશ વશા નહિ વિણક વિનતા શું વહેવાયે,
વળી વીશ વસા તે વિણક નહિ, ચડ્યો રાવલે જાણાયો,
જે સત્ય તજે શામળ કહે, વીશ વશા નહિ વિણયો."

"જૈન સંપ્રદાય શિક્ષા" નામના હમણાં પ્રકટ થયેલા ગ્રંથમાં સન્નિપાતનું વર્ણન કરતાં એ શબ્દનો આ પ્રમાણે ઉપયોગ કર્યો છે :-

જિલ્હાસ્યમામ દગ્ધસી દીસે, તીક્ષ્ણ સ્પર્શ પુનિ વિશ્વાવિસે"

પ

(4. 858)

″ઉખાઘ ખાઈ દિન એકવીસ,ખયનરોગ જાઈ વિશ્વા વીસ." ૮૯

જૈન પત્રલેખન પદ્ધતિમાં શ્રાવક પોતાના ગુરુને પત્ર લખે તો તેમાં બીજી ઉપમાઓ સાથે આ ઉપમા લખાય છે.

वीस विश्व जीवदया प्रतिपालक ॥

ચારણ કવિ લક્ષ્મણે રચેલા રૂકમણિ વિવાહમાં એ શબ્દો આ પ્રમાણે વપરાયા છે :-

"મૈ મન કલ્પ્યો માહ રે, કારણ તુજ કિસંન, બીસવા બીસ ન આવીસ્યી, તો હોમેસ્યી તન."

ઉત્તમ કુળવાળા - પૂરેપૂરી યોગ્યતાવાળા તે વીસ વસાના અને તેથી ઓછી યોગ્યતાવાળા તે ઓછા વશાના એવું કહેવાનો ચાલ ઘણા લાંખા કાળથી આપણા આખા દેશમાં ચાલતો આવ્યો છે. પૃથરાજ ચૌહાણના મસીઆઈ જયચંદે યજ્ઞ કર્યો ત્યારે જે કાન્યકુખ્જ બાહ્મણો વરુણમાં આવ્યા હતા, તેમને તેમની યોગ્યતા પ્રમાણે ચઢતા-ઊતરતી પદ આપવામાં આવ્યાં હતાં. તે ચઢતા પદ એક વિશ્વા (વશા)થી વીસ વિશ્વા સુધીનાં હતાં. તે વખતે અસ્તિત્વમાં આવેલો એ વશાના ચઢતા-ઊતરતાપણાનો ભેદ સંયુક્ત પઆન્તના કુળ એક વશાથી વીસ વશા સુધીની ચઢતા-ઊતરતી મરજદ (યોગ્યતા)નાં ગણાય છે. પાંચ વશાના કુળવાળો સાત વશાના કુળવાળાને કન્યા આપે તો કન્યાના બાપે વરને પહેરામણી આપવી પડે, પણ સાત વશાના કુળવાળો તો પાંચ વશાના કુળવાળાને કન્યા આપે જ નહિ. વીસ વસાવાળાનાં ખટકુળ છે. દશથી ઓગણીસ વસા સુધીના તે "પંચાદર" કહેવાય છે. અને દશથી ઓછા વસાની મરજદ (યોગ્યતા) વાળા તે "ધાકર" (નાના) કહેવાય છે. ગુજરાતમાં વસતી કેટલીક જ્ઞાતિઓમાં પણ વશાનું પ્રમાણ ચાલે છે. ખંભાતના ઔદિત્ય ટોળકિયા બ્રાહ્મણમાં દશા, વીશા, અને પાંચાના કુળ ભેદ છે. એ ભેદમાં વીસા સૌથી ચઢતા, દશા તેથી ઊતરતા, અને પાંચા દશાથી પણ ઊતરતા એમ મનાય છે

નવા વર્ષની શરૂઆતમાં વાસનો વરતારો વાંચવામાં આવે છે, જેને સારપત્રિકા અથવા સારો કહે છે. તેમાં જુદી જુદી વસ્તુનું પ્રમાણ વસાથી ખતાવવામાં આવે છે. જેમ વાયુના વશા, વિગ્રના ૧૧ વશા, વિનાશના ૧૫ વશા, ૫૨ચકના ૧૭ વશા, વસ્ત્રના ૧૭ વશા, ઘીના ૯ વશા, એમ અનેક વસ્તુઓનું વધતા ઓછાનું પ્રમાણ વશાથી ખતાવવામાં આવે છે. જેના વીશ વશા હોય તે પરિપૂર્ણ કહેવાય અને તેથી જેટલા વશા ઓછા હોય તેટલું તે ઓછું ગણાય.

એ જ પ્રમાણે માણસને માટે બોલતાં જે ઠરેલ, પ્રમાણિક, ડાહ્યા તેને "એ તો વીશી માણસ છે." એમ કહે છે. માલમાં પણ સારા માઠાને બદલે "વીશી પોણીવીશી" કહેવાનો ચાલ છે. અર્થાત્ હરકોઈ માણસ, સમૂહ કે વસ્તુનું ચઢતા ઊતરતાપણું વશાથી ગણાય છે.

સત્તરમા શતકમાં થયેલા મહોપાધ્યાય શ્રી જયસોમના શિષ્યમહો શ્રી ગુણવિજય તેમના શિષ્ય વાચકથી કીર્તિ ગણિ એમના લખેલા "प्रश्नित पश्नानां प्रत्युत्तराणि" એ નામના લેખમાં હીનજાતિ સંબંધનીના પ્રશ્નના જવાખમાં લખે છે કે

तेने लोके विंशति विश्वापकोड्यं दश विश्वकोड्यं इत्तेवं व्यवहारः सांप्रतोन एव बोधव्यो''.

(અર્થ: તે લોકોમાં આ વીશો - વીશ વશાનો, આ દશ વશાનો એવો વ્યવહાર ચાલે છે તે જાણવું.) અર્થાત્ ચઢતા તે વીસ વશાના અને ઊતરતા તે દશ વશાના એવું લોકમાં મનાય છે.

ભરૂચ અને કામરેજના ભાગવિ બ્રાહ્મણોમાં પણ ઊંચા-નીચાના ભેદથી દશા વીશા મનાય છે. 'બ્રાહ્મણોત્પત્તિ માર્તાંડ'માં લખે છે કે દશા વીસા મનાય છે. 'બ્રાહ્મણોત્પત્તિ માર્તાંડ'માં લખે છે કે દશા વીસાપ્રેમેદશ યેષાં મધ્યેસ્તિ સાંપ્રતમ્ (એમનામાં હાલ દશા-વીશાના ભેદ ચાલે છે.) જૈનોમાં દશા વીશા મનાય છે, તે પણ આ જ ધોરણે મનાય છે. વીશા તે ઊંચા અને દશા તે નીચા એવી માન્યતા સર્વ કેકાણે ચાલે છે. આ માન્યતા શા કારણથી ઉત્પન્ન થઈ તે આપણે આગળ જોઈશું. હમણાં આપણે એ જોઈએ કે આ માન્યતા ક્યારથી ચાલતી આવે છે.

જૈન દેરાસરોમાં પાષાણની અને પિત્તળની પ્રાચીન સંખ્યાબંધ મૂર્તિઓ મળે છે. આ મૂર્તિઓ ઉપર તે મૂર્તિની પ્રતિષ્ઠા કરાવનારનું નામ, તેના બે-ત્રણ પેઢીના પૂર્વજોનાં નામ, તેની જ્ઞાતિનું નામ, તેનાં સ્ત્રી-પુત્રાદિનાં નામ, જે ગામનો તે રહીશ હોય તે ગામનું નામ અને જે ગામે તે મૂર્તિની પ્રતિષ્ઠા કરાવી હોય તે ગામનું નામ પણ ઘણી મૂર્તિઓમાં હોય છે. આ ઉપરાંત પ્રતિષ્ઠા કર્યાની તિથિ, વાર, માસ, સંવત અને પ્રતિષ્ઠા કરાવનાર ધર્મગુરુ તથા તેમનો ગચ્છ અને તેમના પૂર્વગુરુઓનાં નામ પણ હોય છે. વાષ્ટ્રિયા જ્ઞાતિના ઇતિહાસની શોધ કરનારને માટે આ બહુ સારાં સાધન છે. 'દશા', 'વીશા'ના ભેદ ક્યાંથી પડ્યા એ પ્રશ્નના ખુલાસા માટે આ મૂર્તિઓ ઉપરના લેખ બહુ પ્રમાણભૂત પુરાવા પૂરા પાડે છે.

મૂર્તિઓ ઉપરના લેખ નાગરી લિપિમાં અને સંસ્કૃત ભાષામાં લખેલા હોય છે, એથી 'દશા' અને 'વીશા' એ પ્રાકૃત નામોને ખદલે સંસ્કૃતમાં "લઘુશાખા" અને "વૃદ્ધશાખા" એ નામે બે ભેદ બતાવવામાં આવ્યા છે.

અત્યારે કોઈ પણ વાણિયાને તેની જ્ઞાતિ પૂછીએ તો તે પોતાની જ્ઞાતિ સાથે "દશા" કે "વીશા" જે હશે તે ભેદ જોડીને પોતાની જ્ઞાતિનું નામ કહેશે. એજ પ્રમાણે પાછલાં એક બે શતકોમાં પ્રતિષ્ઠિત થયેલી મૂર્તિઓ પર "દશા" કે "વીશા" અથવા "લઘુશાખા" કે "વૃદ્ધશાખા" એ ભેદ જ્યાં ત્યાં બધા લેખોમાં લખાય છે. આપણે એ ભેદની પ્રાચીનતા જોવી છે તેથી પાછલા એક બે શતક પડ્યાં મૂકીને આગળના વખતના લેખોમાં "લઘુશાખા" "વૃદ્ધશાખા" ના ભેદ ક્યાં સુધી મળે છે તે જોઈએ.



# "મધુપુરી (મહુડી) તીર્થની પ્રાચીનતાનો ઇતિહાસ અને ખડાચત ગામની પ્રાચીનતા

મહેસાણા જિલ્લાના વિજાપુર તાલુકાના ખડાયત ગામ પાસે કોટયાર્કનું જૂનું મંદિર છે. જ્યાં ખડાયતા વર્ણિકો દર્શન કરવા આવે છે. અત્યારે મહડીમાં છે એ તો નવું મંદિર છે.

વિજાપુરથી અગ્નિ ખૂણામાં સાખરમતી નદી ઉપર ખડાયત ગામ વસેલું હતું. આ ગામ એક હજાર વરસ ઉપરાંત જૂનું હોવાનું મનાય છે. મુસલમાનોના શાસન દરમિયાન આ ગામ ભાંગી ગયું હતું. ખડાયત ગામમાં હાલ કોઈ ઘર નથી પરંતુ તેની પાસે નવું ખડાયત ગામ ઠાકોરોએ વસાવ્યું હોવાનું મનાય છે. ખડાયત ગામ સંસ્કૃતમાં ખડાયતન નગર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. માળવાના રાજા ગદર્ભસેનની રાજ્યની હદ ખડાયતા સુધી હોવાનું મનાય છે. ગદર્ભસેનને ગદભી વિઘા સાધ્ય હતી. ખડાયતા પ્રાચીન નગર છે. નદીમાં જૂની વાવ છે. નદીમાં કોઈ વાવ કરાવે નહિ પરંતુ આ વાવનું અસ્તિત્વ એ પુરાવો આપે છે કે નદી ત્યાંથી દૂર હોવી જોઈએ. મહુડીના આરે કોટયર્ક મંદિરના માર્ગે એક કૂવો પણ છે. ખડાયતમાં ભીલ ઠાકોરોની વસતી વધુ હતી.

જૂના ખડાયત ગામમાંથી ખોદકામ કરતાં જૈનતીર્થંકર અજિતનાથ ભગવાનની ચાર હાથ ઊંચી પ્રતિમા મળી હતી તેથી એ ફિલિત થાય છે કે આ નગરમાં જૈન દેરાસર વિદ્યમાન હતું. તેના અવશેષો ક્યાંક ક્યાંક નજેર પડે છે. મુસ્લિમ શાસન દરમિયાન વારંવાર હુમલાથી કંટાળીને કહે છે કે નડિયાદ, મોડાસા, હલઘરવાસ, ઉમેરેઠ વગેરે તરફ સ્થળાંતર કરી ગયા. જૈનાચાર્ય ખુહિસાગર સૂરીશ્રરજીએ વિજાપુર વૃત્તાંત નોંઘ્યું છે તેમ ખડાયતા વાણિયાઓ પહેલાં જૈન શ્રાવકો થયા એમ જૈન ઘાતુ પ્રતિમાના લેખ ઉપરથી માલૂમ પડે છે. ગુજરાતના સુલતાન અહમદ શાહના વખતમાં

ખડાયત ભાંગ્યું અને મંદિર પણ તૂટ્યું હતું. અત્યારે જે કોટયર્ક મંદિર ઊભું છે તે તો પંદરમા - સોળમા સૈકામાં બંધાયેલું લાગે છે તે મંદિર કોણે નિર્માણ કર્યું તેની કોઈ વિગતો મળી નથી. પણ મંદિર ભવ્ય છે. જૂનું ખડાયત ગામ ભવ્ય હશે તે અવશેષો પરથી ખ્યાલ આવે છે. અત્રેના ટેકરા પર આરસની જૈન અંબિકા દેવીની મૂર્તિ પણ હતી. તે પર પૈસો ખખડાવતાં મધુર અવાજ નીકળતો હતો. નવું કોટયર્ક મંદિર સંવત ૧૯૭૭માં બંધાવું શરૂ થયું હતું. (ખડાયતના) વિષકોને ખડાયતા વિષકો, બ્રાહ્મણોને ખડાયતા બ્રાહ્મણો અને ઠાકોરો, ભીલો ને ખડાયતા ઠાકોરો કહેવામાં આવે છે. વિષક્ષિકોના વીસા ખડાયતા અને દશા ખડાયતા એમ બે ભેદ છે. એક વાયકા પ્રમાણે વસ્તુપાળ તેજપાળે પાટણમાં ચોરાશી નાત જમાડી ત્યારથી દશા વીશા એમ બે ભેદ પડ્યા છે. વસ્તુપાળ રાસમાં આ નિર્દેશ જોવા મળે છે.

હાલનું મહુડી - મધુપુરી સંવત ૧૯૭૧ વસાવવાનો મહાજને ઠરાવ કર્યો હતો. સાખરમતી નદી ઠેઠ પાસે આવી જવાથી મોટાં કોતરો પડી જવાથી સાતસો વરસ જૂની મહુડીની આથમણી દિશામાં ચાર ખેતર દૂર નવું મહુડી વસાવવામાં આવ્યું હતું.

જૂના મહુડી ગામમાં વીસ જેટલા જૈન વાણિયાઓનાં ઘર અને એક જૈન દેરાસર હતું. મહુડીમાં ઠાકોરોની વસતી વધારે હતી. તેઓ ખેત-મજૂરોનો ધંધો કરતા હતા.

ખડાયત મહુડીમાં કોટયર્કનું વૈષ્ણવ દેવનું મંદિર છે અને ત્યાં વિષ્ણુની મૂર્તિ છે. અહીંયા કારતક મહિનામાં અગિયારસથી પૂનમ દરમિયાન મેળો ભરાય છે. શામળાજીમાં પણ આ સમય દરમિયાન કાળિયાદેવના સાન્નિધ્યમાં મેળો ભરાય છે. કિંવદંતી પ્રમાણે ખડાયતના કેટલાક ઠાકોરે એક મહુડીના વૃક્ષ નીચે પરું વસાવ્યું તેથી તે મહુડી ગામ ગણાયું હતું. જૂના મહુડી અને ખડાયત ગામથી દોઢ ગાઉ ઉપર સાબરમતી વહેતી હતી. કોટયર્કની પાસે એક જૂનું મહાદેવનું દહેરું છે. પૂ. જૈનાચાર્ય સૂરિ ખુદ્ધિસાગર મહારાજે મહુડીનું મધુપુરી નામાભિધાન કર્યું હતું. જૂનું ખડાયત ગામ તો હજાર બે-હજાર વરસ કે તેથી પણ પ્રાચીન હોવાનો સંભવ છે.

આજે મહુડી મધુપુરી જે કંઈ છે તે જૈનાચાર્ય ખુદ્ધિસાગરસૂરીજી મહારાજના પુષ્યપ્રતાપે છે. જૂની મહુડીના દેરાસરમાંથી પદ્મપ્રભુની પ્રતિમા હતી તે લાવીને નવી મહુડીના દેરાસરમાં પધરાવી છે. ત્યાં સુધી ઘંટાકર્ણ વીરની પૂજા પૂર્વ થતી હતી તેની થાળી પ્રતિષ્ઠા વખતે ખાંધવામાં આવતી હોવાનો નિર્દેશ મળે છે પરંતુ યોગનિષ્ઠ જૈનાચાર્ય ખુદ્ધિસાગર સૂરી મહારાજે પાદરામાં ઘંટાકર્ણવીરને પ્રત્યક્ષ કરી તેમણે આપેલાં દર્શન પ્રમાણે તેની આકૃતિ દોરી મૂર્તિ કંડારાવી દેરી બનાવીને સંવત ૧૯૮૦માં પ્રતિષ્ઠા કરાવી હતી. ત્યાર પછી તેનો મહિમા વધતો જતાં આજે મહુડી મધુપુરી એક મહાતીર્થ બની ગયું છે. જૈનો અને જૈનેતરો પણ વીરની માનતા માટે આવે છે. મહુડીની સુખડીની પ્રસાદી વધુ પ્રખ્યાત બની છે.

મહુડીમાં દેરાસરમાં તીર્થંકર પદ્મપ્રભુની ચમત્કારિક મૂર્તિ છે. તેના રક્ષક વીર તરીકે ઘંટાકર્ણ મહાવીરની સ્થાપના કરવામાં આવી છે.

મહુડીની જેમ આગલોડમાં પણ જૈન શાસન રક્ષક માણીભદ્રકનું સ્થાનક એટલું જ પ્રસિદ્ધ છે. આગલોડ ઘણું પ્રાચીન નગર છે.

મહુડીનો મહિમા દિવસે દિવસે વધવા માંડ્યો છે. યાત્રિકોની અવરજવરના કારણે ગામના વિકાસની પણ વૃદ્ધિ થઈ છે. ગાડા રસ્તાનો અત્યારે ડામરનો પાકો રસ્તો થઈ ગયો છે. એસ. ટી.ની સુવિધામાં વધારો થતાં યાત્રિકોને ઘણી સુવિધા થઈ છે. ભોજનશાળા અને રહેવા માટેની સગવડના કારણે યાત્રિકોને રાત્રિ રોકાણમાં કોઈ મુશ્કેલી પડતી નથી.

ઉત્તર ગુજરાતમાં મોટા એક એક ગામોમાં પ્રાચીન કાળમાં એક એક દેરાસર હતાં તેવા નિર્દેશો મળે છે. માણસા વિક્રમ સંવત્ તેરમા સૈકામાં વસ્યું હતું. તેમાં એક દેરાસર હતું. તે એ કાળે વિદેશી હુમલામાં તોડવામાં આવ્યું હતું તેમજ વિ.સં. ૧૭૯૮માં માણસાને ભારે ક્ષતિ પહોંચાડવામાં આવી હોવાનો નિર્દેશ મળે છે.

# લેખ સંગ્રહ

### સુરત દેસાઈપોળ સુવિધિનાથના દેહરામાં પિત્તળની પ્રતિમા ઉપરનો લેખ

સંવત ૧૫૫૧ વર્ષે વેશાખ શુદિ ૧૩ ગુરૌ ઉપકેશ જ્ઞા. વૃદ્ધસા જેને શ્રે. કેલ્હા ભા. કીલ્હા દે પુ. મના, શવા, નિહીયા ભા. ગુજરિ પુ. ૨ દેવા, માંકા સહિતેન ભા. દેવલદે સ્વકુટુંખ શ્રેયોર્થ શ્રી સંભવનાથ ખિંખ કારા. પ્રતિષ્ઠિતં શ્રી ખિવંદણીકગછે શ્રી શવાચાર્ય સંતાને શ્રી કક્કસૂરિભિ:

### સુરત તાલાવાળાની પોળમાં મંદિરસ્વામીના દેહરાસરમાં પિત્તળની પ્રતિમા ઉપરનો લેખ

સં. ૧૫૧૧ વર્ષે માઘ વિદ ૫ શુક્રે શ્રી શ્રીમાલ વંશે લઘુ સંતાને વ. મહુણા ભા. માણિકંદે પુ. જગા ભાર્યા ગંગી સુ શ્રાવિકયા શ્રી અંચલગછનાય શ્રી જય કેસરિસૂરીણામુપદેશેન સ્વશ્રેયસે શ્રી કુથનાથ બિંબં કારિતં પ્રતિષ્ઠિતં શ્રી સંઘેન ॥ શ્રી

#### લઘુ શાખીય

સંવત ૧૫૭૩ વર્ષે માહ વિદ ૨ રવૌ । ઉસવાલ જ્ઞાતિય લઘુશાખીય મં. સહજ ભાર્યા પૂતલિ પુત્ર પાહિરાકેન માલ્હણદેવી યુતેન સ્વશ્રેયસે શ્રી સુમતિનાથ બિખકારિતં પ્રતિષ્ઠિતં શ્રી કોરંટ ગચ્છે શ્રી સાવદેવસૂરિ પટ્ટે શ્રી નન્નસૂરિ તજાદઉલી ગ્રામ.

#### સં. ૧૫૯૧ લઘુશાખા

સં. ૧૫૯૧ વ. પોસ વ. ૧૧ ગુરે શ્રી પત્તને ઉસવાલ લઘુશાખાયાં દો. ટાઉઅ: ભા. લિંગી પુ. લકા ભા. ગુરાઈ નામ્રા સ્વશ્રેયોર્થ પુ. વીરપાલ અમીપાલ યુ. અંચલગચ્છે શ્રી ગુણનિધાનસૂરીણા મુ. કુંથનાથ બિંબં કા.પ્ર. (સુરત હરિપુરાનું દેહરું.)

શ્રીમાન્ શેઠ પૂર્ણચંદ્રનાહેરે પ્રકટ કરેલા જૈન લેખ સંગ્રહમાંથી-

### લઘુશાખા

સં. ૧૫૧૫ વર્ષે ફાગુણ વદિ ૫ ગુરૌ શ્રી શ્રીમાલ જ્ઞાતીય લઘુશાખામાં શ્રે. અર્જન ભા. મંદોઅરિ પિતૃ માતૃ શ્રેયસે સુત ગોઇદેન ભા. માકપુત્ર મેહાજલ સહિતેન શ્રી કુંથનાથ વિંવં કારિતં પૂર્ણિમાપક્ષે ભીમપક્ષીય ભટ્ટારક શ્રી જયચંદ્રસૂરીણામુપદેશેન પ્રતિષ્ઠિતં ॥શ્રી॥ છ ।

## (हिनाकपूर-धातुनी प्रतिभा ઉपरनो क्षेभ.)

## કતારગામ લાડુઆ શ્રીમાળી જ્ઞાતિના દેહરામાં પિત્તળની પ્રતિમા ઉપરનો લેખ

અલાઈ ૪૫ સં. ૧૬૫૬ વર્ષે વૈશાખ સુદિ ૭ બુઘવારે લઘુશાખાયાં ઓસવાલ જ્ઞાતીય સ્તંભતીર્થ વાસ્તવ્ય સા. અમીઅ! ભાર્યા અમરાદે પુત્ર સા. કાનજીકેન ભાર્યા મરઘાઈ પ્રમુખ કુટુંબયુતેન સ્વશ્રેયોર્થ શ્રી ધમ્રામનાથ બિંબં કારિતં પ્રતિષ્ઠિતં ચ તપાગચ્છે શી હીરવિજયસૂરિ પદાલંકાર ભદારક શ્રી વિજયસેન સૂરિભિ: શુભંભવતુ કલ્યાણં !!

#### વૃદ્ધશાખા

સં. ૧૬૬૭ વ. વૈશાખ વ. ૭ ખુધે સ્તંભતીર્થ વાસ્તવ્ય ઊકેશ જ્ઞાતીય વૃદ્ધશાખાયાં સા. કર્મસી ભા. સખમાદે સુત સા. ઉદયવંતેન ભા. ગમનાદે યુતેન સ્વકુટુંખ શ્રેયસે શ્રી આદિનાથ બિંબં કારિતં ॥ શ્રી તપાગચ્છેશ શ્રી હેમ સોમસૂરિભિ: આચાર્ય શ્રી વિમલસોમસૂરિ યુતેન પ્રતિષ્ઠિતં ॥

#### લઘુશાખા

પુસ્તકની નીચેનો લેખ-

"ઇતિ શ્રી સેરીસા લોડણ પાર્શ્વનાથ સ્તવન સમાપ્ત:

ं संવત ૧૬૭૦ વર્ષે આશ્વન માસે કૃષ્ણપક્ષે દ્વાદશ્યાયાં તિથૌ ગુરુ વાસરે શ્રી સૂર્યપુરે લિખિતં ॥७॥ શ્રીમાલ જ્ઞાતીય લઘુશાખાયાં સા. કેશવરગૃહે ભાર્યા બા. કમલાંદે તત્સુત સાહા અમરશી પઠનાર્થ ∮ ગ્રંથાગ્રં ॥૫૫॥

### કુંભારીયાનાં દેહરાંની પ્રતિમાચ્યો ઉપરના લેખ.

સંવત ૧૬૭૫ વર્ષે માઘ શુદ્ધ ચતુર્થાય-શનૌ-શ્રી ઉપકેશ જ્ઞાતીય વૃદ્ધસ&નીય તપાગછે ભદારક.

( તીર્થ ગાઈડ )

६२

સંવત ૧૬૭૫ વર્ષે માઘ વદિ ૫ શ્રીમાલી જ્ઞાતિય વૃદ્ધશાખીય શા રંગા ભાર્યા કિલા ભાર્યા સપત્ની ભાર્યા સેપૂર સુત હીરજી શ્રી આદિનાથ ખિંબં કારિતં.

( તીર્થ ગાઇડ )

સંવત ૧૬૬૫ વર્ષે માઘ ઘવલેતર શનો ઉપકેશ વંશીય વૃદ્ધસઋનીય સા. જગડુ ભાર્યા જમનાદે સુત રહિયા ભાર્યા ચાપલદે સુત નાનજીકેન ભાર્યા નવરંગદે.

( તીર્થ ગાઇડ )

## સુરત તાલાવાળાની પોળમાં મંદિર સ્વામીના દેહરામાં પિત્તળની પ્રતિમા ઉપરનો લેખ

ા સંવત ૧૬૫૯ વર્ષે વૈશાખ શુદિ ૧૩ ખુધે લઘુ ઉસવાલ જ્ઞાતીય સૂરત બંદર વાસ્ત્ય સા. દેવરાજ ભાર્યા ધનાદે સુત જેષ્ટ સા. ભાષાજી, લઘુ સુત સોમજી તદભાર્યા, શ્રા. લાલખાઈ કારિતં ચતુર્વિશતિ જિન પરિકરિતં સી શાંતિનાથ ખિંખં પ્રતિષ્ઠિતં ચ તપાગચ્છે ભદારક શ્રી હીરવિજયસૂરિ શિષ્ય શ્રી વિજયસેન સૂરિભિ:

સંવત ૧૬૬૪ વર્ષે જેષ્ઠ સુદિ ૫ સોમે વૃદ્ધશાખાયાં ઊકેશ જ્ઞાતીય સૂરતિ બંદિર વાસ્તવ્ય સા. નાના ભા. વર્ઇજબાઈ સુત સા. વસ્તુપાલ નામના ભા. હીરબાઈ સુત સા. અલવેસર કુંઅરજી હેમજી ભા. હરખાદે, કમલાદે, પ્રમુખ કુટુંખ યુતેન સ્વશ્રેયશે શ્રી સુપાર્શ્વ બિંબંકા. પ્રતિ અકખ્બર સભાલબ્ધ વાદિવાદજયકાર ભદારક પુરંદર પ્રભુ શ્રી વિજયસેનસૂરિભિ: આ ચંદ્રાર્ક નંદનાત્ !!

## સુરત નગરશેઠની પોળમાં ગોડીપાર્શ્વનાથના દેહરામાં પિત્તળની પ્રતિમા ઉપરનો લેખ

સંવત ૧૬૧૫ વર્ષે પોષ વદિ ૬ શુક્રે શ્રી ભૃગુકચ્છ વાસ્તવ્ય શ્રી શ્રીમાલ જ્ઞાતીય વૃદ્ધશાખાય સા. જીવા ભાર્યા બાઈ અમરી સુત દોસી માધવકેન શ્રી સુમતિનાથ ખિંબ કરાવિતં શ્રી લઘુતાપક્ષે ભ. શ્રી વિજયદાન સૂરિભિ: ॥

# આમોદ વાંટાના દેહરામાં પિત્તળની પ્રતિમા ઉપરનો લેખ વૃદ્ધશાખા

"સંવત ૧૬૪૩ વર્ષે ફાગણ શુ ૫ ગુરુ શ્રી સ્થંભતીર્થ વાસ્તવ્ય શ્રી શ્રીમાલ જ્ઞાતીય વૃદ્ધશાખાયાં સા. જગપાલ ભા. જાસલાદે સુત સા. જિનપાલ ભા. સંપૂરાદે સૂ. દેવકરણ, સોમકરણ શ્રી આગમગચ્છે શ્રી સંયમરત્નસૂરિ તત્પેટ શ્રી કુલવર્દ્ધનસૂરિણા મુપદેશેણ શ્રી ચંદ્રપ્રભસ્વામિ બિંબ કારાપિતં પ્રતિષ્ઠિતં ॥ શ્રી રસ્તુ ॥

#### લઘુશાખા

।। સંવત ૧૬૪૩ વર્ષે ફાગણ સુ. ૫ ગુરુ શ્રી સ્થંભ તીર્થ વાસ્તવ્ય શ્રી શ્રીમાલ જ્ઞાતીય લઘુશાખાયાં સા. હાસા ભાર્યા લખમાદે સૂ. સા. લાલા ભાર્યા ગંગાદે સૂત સા. જસા ભાર્યા વજુ સૂત સી. કેસવ, દેવકરણ, કાન્હજી શ્રી આગમગચ્છે શ્રી વિવેકરત્નસુરિ તત્પેટ શ્રી સંયમરત્નસુરિ તત્પેટ શ્રી કુલવર્દ્ધનસુરિણા મુપદેક્ષેણ શ્રી શ્રીઆંસનાથ ખિંબં કારિતં પ્રતિષ્ઠિતં ॥

## આચાર્ય શ્રી ખુદ્ધિસાગરસૂરિનો જૈન ધાતુપ્રતિમા લેખસંત્રહ

આચાર્ય શ્રી ખુદ્ધિસાગરસુરિએ પાટણ, માણસા, વિજાપુર, ઊંઝા, ડભોઈ, પાદરા, ડુંગરપુર, ઇડર, વિરમગામ, કેસરીયાજી, ભોયણી, કડી, કલોલ, પેથાપુર, અમદાવાદ, વડનગર, પ્રાંતિજવગેરે ગામે ઉત્તર ગુજરાતમાં ફરીને ધાતુની પ્રતિમાઓ ઉપરના લેખોનો મોટો સંગ્રહ ભેગો કર્યો છે. એ સંગ્રહમાંના ૧૫૨૩ લેખનો એક ભાગ એમણે પ્રસિદ્ધ કર્યો છે. તલ ગુજરાતમાંથી ભેગો કરેલો પ્રાચીન લેખોનો આ મોટો સંગ્રહ ઇતિહાસને લગતી વિવિધ સામગ્રીથી ભરપૂર છે. વાંચનાર સુજ્ઞ હોય તો આ સામગ્રીનો ઉપયોગ કરીને પોતાને જોઇતા વિવિધ ઘાટ ઘડી શકે.

આપણે આપણા પ્રસંગને માટે જોઈએ તો આ સંગ્રહમાં ૧૫૨૩ લેખ છે. તેમાંથી પાંચમા ભાગના એટલે ૩૦૩ લેખમાં લેખ લખાવનારની જ્ઞાતિનું નામ નથી. તે લેખો કુલ લેખમાંથી ખાદ કરીએ તો બાકીના ૧૨૨૦ લેખ રહે. એ લેખમાં ૪૭૭ એટલે લગભગ ૨/૫ ભાગ જેટલા શ્રીમાળી વાણિયાના લેખ છે. ૨૯૪ એટલે લગભગ ૧/૩

ભાગ જેટલા પોરવાડોના લેખ છે અને ૩૦૯ એટલે તે પણ લગભગ ત્રીજા ભાગના ઓશવાળોના લેખ છે. એ રીતે શ્રીમાળી પોરવાડ અને ઓશવાળ ત્રણ जातिना લેખોનો સરવાળો કરીએ તો તે ૧૦૮૦ લેખ થાય છે. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે જ્ઞાતિના નામવાળા ૧૨૨૦ લેખમાંથી ૧૦૮૦ લેખ બાદ કરીએ તો બાકી ૧૪૦ લેખ રહે છે જે જૂદી જૂદી જ્ઞાતિઓના લેખનો સરવાળો છે. પણ એ ૧૪૦ માંથીએ "શ્રી વંશ"નો ૧ અને "શ્રીશ્રીવંશ"ના ૧૪ એ કોઈ જુદી જ્ઞાતિના નહિ પણ શ્રીમાળી વાણિયા જ્ઞાતિના જ ટુંકા નામના લેખ છે તે અને લાડવા શ્રીમાળીના ત્રણ લેખ છે તે શ્રીમાળીના લેખમાં મેળવી લઇએ. "વીરવંશ"ના ૮/ લેખ છે તે ઓશવાળમાં મેળવી લઈએ, હંખડ જ્ઞાતિના ૩૩ લેખ છે તેમાંના દિગંખરોના હોય તે તેમજ શ્રીમૂલસંઘના ૯ લેખ છેં તે દિગંખરોના લેખ બાદ કરીએ તો બાકી બહુજ થોડા લેખ જુદી જુદી જ્ઞાતિઓ માટે બાકી રહે છે. જુદી જુદી જ્ઞાતિઓમાં વાયડાના ૮, ડીસાવાલના ૧૦, ગુર્જર જ્ઞાતિના ૧૧, નાગર જ્ઞાતિના ૧૧, પક્ષીવાલના ૪, નેમાના ૪, નરસિંગપુરાના ૨, નાગેંદ્રના ૩, ખડાયતાના ૨, સિંહપુરાનો ૧, વાઘેલાનો ૧, કપોળનો ૧, મોઢના ૨, ખંડેલવાલ ૧, ભાવસારના ૪, અને શલાટનો ૧ લેખ છે. વાણિયાની કઈ જ્ઞાતિમાં જૈનધર્મનો કેટલો પ્રચાર હતો તે લેખોની આ સંખ્યા ઉપરથી જોઈ શકાય છે.\*

લેખોની સાલવાર સ્થિતિ જોઈએ તો શ્રીમૂલસંઘનો ૧ લેખ લપદ નો છે. ૧ લેખ શક સંવત ૯૧૦ નો છે. એક લેખ જ્ઞાતિના નામ વગરનો ૧૦૪૨ નો છે. ૧૦ લેખ સં. ૧૧૦૦ થી ૧૨૦૦ સુધીના નામ વગરના અને એક લેખ સં. ૧૧૮૮ નો શ્રી શ્રીમાળી જ્ઞાતિનોછે. ૧૨૦૦ થી ૧૩૦૦ સુધીના ૪૩ લેખ છે, જેમાં ૨ પોરવાડના, ૨ ગુજર વાણિયાના, ૧ ખેડેરકગચ્છનો અને ૩૮ જ્ઞાતિના નામ વગરના છે ૧૩૦૦ થી ૧૪૦૦ સુધીના ૧૦૮ લેખ છે જેમાં શ્રીમાળી જ્ઞાતિના ૧૯

<sup>\*</sup> હજારો માણસોની વસ્તીવાળી એક જ્ઞાતિમાંથી એકાદ બે લેખ મળી આવે તે ઉપરથી એ આખી જ્ઞાતિ પરાપૂર્વથી જૈનધર્મ પાળતી હતી, એવું અનુમાન કરવું ભૂલ ભરેલું ગણાય.

(એમાં ફ લેખમાં શ્રી શ્રીમાળી જ્ઞાતિનું નામ છે ને ૧૩ લેખમાં "શ્રીમાળી જ્ઞાતિ" લખ્યું છે.) પોરવાડના ૧૩, ઓશવાળના ૮, વાયડાના ૨. ખડાયતાના ૨. ગુર્જરનો ૧. પક્ષીવાલના ૪, મોઢનો ૧ ને ૫૮ લેખ જ્ઞાતિના નામ વગરના છે. ૧૪૦૦ થી ૧૫૦૦ સુધીના ૨૫૦ લેખ છે. તેમાં શ્રીમાળીના ૮૦ (શ્રીમાળીના ૬૧ ને શ્રીમાળીના ૧૯ મળીને), પોરવાડના ૬૧ અને ઓશવાળના ૪૯ લેખ છે. એમાં સં. ૧૪૯૫ના એક લેખમાં "ઊકેશવંશે સાહુ શાખાયાં" એમ લખ્યું છે. સાધુનો અર્થ સજ્જન છે. વૃદ્ધશાખાવાળા પોતાને સારા માણસ માનતા હતા ને તેથી તેમણે પોતાના તડને આ શબ્દ લગાડ્યો હોય તો તે સંભવિત છે. આગળ પણ સાધુશાખાના બીજા બે લેખ છે અને ખાબુ સાહેબે પ્રસિદ્ધ કરેલા સંગ્રહમાં પણ એક લેખમાં સાઘુશાખાનું નામ છે. એટલે આ શબ્દ વીશા અથવા વૃદ્ધશાખાને ખદલે લખાયેલો હોય એમ લાગે છે. હુંખડના ૧૬, નાગરના ૩, વાયડાના ૩, ડાસાવાલના ર, ગુર્જરનો ૧, વીરવંશનો ૧, ને ૩૪ લેખ જ્ઞાતિના નામ વગરના છે. એકંદરે સંવત ૯૦૦ થી ૧૫૦૦ સુધીના ૪૧૫ લેખ છે. તેમાં ઉપરનો સાધુશાખાનો એક લેખ છેક છેવટના સંવતમાં છે તે ખાદ કરતાં બીજા કોઈ પણ લેખમાં દશાવીશા સંબંધીનો કંઈ પણ ઉદ્ઘેખ મળતો નથી. સંવત ૧૫૦૦ પછીના લેખોમાં દશાવીશાનો ભેદ જણાવા માંડે છે. સંવત ૧૫૦૦ થી ૧૬૦૦ સુધીના ૯૧૦ લેખ છે. જેમાં શ્રીમાળીના ૩૩૭ (એમાં ૨૭૧ લેખમાં શ્રી શ્રીમાળી લખ્યું છે ને ૬૬ લેખમાં શ્રીમાળી લખ્યું છે.) સં. ૧૫૧૫ના એક લેખમાં શ્રી શ્રીમાલ જ્ઞ. શ્રે. સિદ્ધસંતાને એમ લખ્યું છે, પણ તે ભૂલ છે. સિદ્ધને ઠેકાણે વૃદ્ધ જોઈએ. ૧૫૧૭ના એક લેખમાં શ્રી શ્રીમાલ જ્ઞાતીય લઘુસંતાનીય દોસી મહિરાજ એમ લખ્યું છે. ને સં. ૧૫૭૫ના એક લેખમાં શ્રીમાલ જ્ઞા. લઘુસંતાનીય લખ્યું છે. સં. ૧૫૧૯ના એક લેખમાં "લઘુશાખાયાં" એવું લખ્યું છે, પણ તેમાં જ્ઞાતિનું નામ લખ્યું નથી. એકંદરે આ શતકમાં શ્રીમાળી જ્ઞાતિના લઘુશાખા (દશા)ના બે અને વૃદ્ધશાખા (વીસા)નો એક મળી 3 લેખ છે.

આ શતકમાં પોરવાડ જ્ઞાતિના ૧૯૮ લેખ છે. જેમાં વૃદ્ધપ્રાગ્વાટ જ્ઞાતીય કે પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતીય વૃદ્ધશાખાયાં એવું લખેલા ૧૦ લેખ છે. જેની સંવત ૧૫૦૯, ૧૫૧૨, ૧૫૧૩, ૧૫૫૯, ૧૫૮૧, ૧૫૭૭, ૧૫૨૮, ૧૫૯૬, ૧૫૭૩ અને ૧૫૮૦ છે. ૧૫૮૦ના એક લેખમાં "પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતીય વૃદ્ધસંતાને" એવું લખ્યું છે. ૧૫૪૮ના એક લેખમાં "પ્રા. જ્ઞા. ખૃહસ્તજને ગાં. સા. હેમરાજ" એમ લખ્યું છે. ૧૫૩૩ના એક લેખમાં "પ્રાગ્વાટ જ્ઞા. લઘુમંત્રિ" એમ લખ્યું છે અને સં. ૧૫૦૮ અને ૧૫૮૪ના બે લેખોમાં "પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતીય લઘુશાખાયાં" એ પ્રમાણે લખ્યું છે. એકંદરે આ શતકમાં પોરવાડના ૧૨ લેખમાં વૃદ્ધશાખા (વીસા)નો ઉદ્દેખ છે અને ૩ લેખમાં લઘુશાખા (દશા)નું નામ છે.

આ શતકમાં ઓશવાળ જ્ઞાતિના ૨૦૯ લેખ છે. તેમાં દશા અને વીશાના ઉદ્ધેખવાળા ૧૬ લેખ છે. સં. ૧૫૧૫ અને ૧૫૨૧ના લેખમાં "ઉકેસ જ્ઞાતીય વૃદ્ધ સંતાનીય" એમ લખ્યું છે. ૧૫૬૬ના લેખમાં "ઊંકેશ વંશીય વૃદ્ધ સોની શાખાયાં" એમ લખ્યું છે. સં. ૧૫૨૮ અને ૧૫૬૮ના લેખમાં "ઊકેશવંશે સાધુશાખાયાં" લખ્યું છે. ૧૫૨૧ના લેખમાં "ઉકેશ વંશે ખુહત્સંતાનીય" લખ્યું છે. ૧૫૩૯ના લેખમાં "ઓસવાલ વૃદ્ધ જ્ઞા." એ પ્રમાણે છે અને ૧૫૭૨ના લેખમાં ઊકેશ જ્ઞાતીય વૃદ્ધ શાખાયાં એમ લખ્યું છે. ઉપર જણાવ્યા તે "સાધુ" "ખૃહત" અને "મહા શાખીય" એ બધા વૃદ્ધશાખા (વીસા)ના પર્યાય (બદલે વપરાયેલા શબ્દ) એમ લખ્યું છે. ૧૫૨૧ના એક લેખમાં "ઉપ. આવવાણ ગોત્રે લઘુ પારેખ નાથા" એમ લખ્યું છે. ૧૫૧૪ના એક લેખમાં "ઉપકેશ જ્ઞાતીય લઘુ સંતીનીય મં. સાથલ", અને ૧૫૨૧ના એક લેખમાં "ઉપકેશ જ્ઞાતીય લઘુ સંતાનીય મં. ભોજા" એ પ્રમાણે છે. ૧૫૭૯ના લેખમાં "ઉપકેશ જ્ઞાતૌ બપ્પણા ગોત્રે લઘુ શાખીય કોકલિયા સંજ્ઞાયાં મં. નામણ" એમ છે. ૧૫૬૬ના લેખમાં "ઉકેશવંશે લઘુશાખાયાં" ૧૫૯૧ના લેખમાં "ઉસવાલ લઘુશાખાયાં દો. ટાઉઆ" અને ૧૫૯૭ના લેખમાં "શ્રી ઓશવશે લઘુશાખાયાં" એ પ્રમાણે છે. એકંદરે આ શતકમાં ઓશવાળના વૃદ્ધશાખાના ૯ અને લઘુશાખાના ૭ મળી ૧૬ લેખ છે.

સંવત ૧૬૦૦ થી ૧૭૦૦ સુધીના ફક્ત ૯૯ લેખ છે. તેમાં શ્રીમાળીના ૨૦ લેખ છે. (તેમાં શ્રી શ્રીમાળીના ૧૬ અને શ્રીમાળીના ૪ છે). તેમાં ૧૬૬૬, ૧૬૭૦, ૧૬૮૨, ૧૬૪૩, ૧૬૭૫, અને ૧૬૬૮ મળી છ લેખોમાં "શ્રી શ્રીમાળી જ્ઞાતીય વૃદ્ધશાખાયાં" કે "વૃદ્ધ શાખીય" લખ્યું છે. ૧૬૭૨ના લેખમાં +વૃ. શ્રી જ્ઞા. દો. મેઘા. "લખ્યું છે. ૧૬૯૭ના લેખમાં "શ્રી શ્રીમાલ જ્ઞાતીય વીસા શ્રી" એમ લખ્યું છે. એકંદરે ૨૦માંના ૮ લેખમાં વૃદ્ધશાખા (વીસા) નો ઉદ્ઘેખ છે. આ શતકમાં શ્રીમાળીની લઘુશાખા (દશા)નો કોઈ લેખ નથી.

પોરવાડના ૧૨ લેખ છે. તેમાં ૧૬૩૨, ૧૬૬૩ અને ૧૬૮૧ના લેખમાં "પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતીય વૃદ્ધશાખાયં" લખ્યું છે. ૧૬૨૪ના લેખમાં "વૃ. પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતીય" લખ્યું છે. ૧૬૧૭, ૧૬૭૮ અને ૧૬૯૭ના લેખમાં પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતીય લઘુશાખાયાં લખ્યું છે. ૧૬૦૮ના લેખમાં કુમરિગિરિ (કુણઘેર) વાસ્તવ્ય પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતીય લઘુસ જ્રને અને ૧૬૭૧ના લેખમાં લઘુસ જ્રન પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતિ એ પ્રમાણે લખ્યું છે. એકંદરે ૧૨ લેખમાંના ૯ લેખમાં વીશા દશાનો ઉદ્ઘેખ છે ને ૩ લેખમાં એકલું પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતિ લખ્યું છે.

ઓશવાળોના ર૪ લેખ આ શતકમાં છે. તેમાં ૧૬૫૫નો એક ૧૬૭૫, ૧૬૯૭ ના બે, અને ૧૬૧૩ના એક લેખમાં ઉકેશ જ્ઞાતીય કે ઓશવાલ જ્ઞાતીય વૃદ્ધશાખાયાં લખ્યું છે. ૧૬૬૫ના લેખમાં ઉપેકેશવંશીય વૃદ્ધશ્રદ્ધભીય લખ્યું છે. ૧૬૨૪ના લેખમાં વૃદ્ધકેશ લખ્યું છે. ૧૬૬૮ના લેખમાં વૃદ્ધશાખીય ઓસવાલ જ્ઞા. લખ્યું છે. ૧૬૨૮ના લેખમાં ઓસવાલ જ્ઞા. ઉટસજ્રન સોની શ્રીવેત લખ્યું છે, પણ તે ભૂલ છે. ઉટની જગાએ વૃદ્ધ જોઇએ. એકંદરે આ શતકમાં ઓશવાળોના ૨૪ લેખમાં ૯ લેખ વૃદ્ધશાખા (વીસા)ના ઉદ્ધેખવાળા છે. બાકીના ૧૫ લેખમાં એકલું ઉએશ ઉપેકેશ કે ઓસવાલ જ્ઞાતિનું જ નામ લખ્યું છે.

3૪ લેખ જ્ઞાતિના નામ વગરના, ર હુંબડના, ૧ લાડવા શ્રીમાળીનો. ૧ નાગહ્દ જ્ઞાતિનો, ૪ મૂલ સંઘના અને ૧ સિંહપરાજ્ઞાતિનો મળી કુલ ૯૯ લેખ આ શતકમાં છે.

સં. ૧૭૦૦ થી ૧૮૦૦ સુધીનાં સો વર્ષમાં ખધા મળીને ફક્ત ૨૫ જ લેખ છે. તેમાં શ્રીમાળી જ્ઞાતિના ૬ જેમાં ૧૭૦૧, ૧૭૨૧, ૧૭૬૮ અને ૧૭૦૬ના મળી ચાર લેખોમાં "શ્રી શ્રીમાળી વૃદ્ધશાખામાં" લખ્યું છે. ૧૭૬૮ ના લેખમાં "શ્રીમાલી જ્ઞાતીય લઘુશાખાયાં" લખ્યું છે અને ૧૭૦૫ના લેખમાં ફક્ત "શ્રી શ્રીમાલી" લખ્યું છે. પોરવાડ જ્ઞાતિના પ લેખ છે, જેમાં ૧૭૫૧, ૧૭૮૩ અને ૧૭૨૧ ના ત્રણ લેખમાં "પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતીય ખૃહત્શાખાયાં" લખ્યું છે અને એક લેખમાં એકલું પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતિ લખ્યું છે. ઓશવાળોના પ લેખ છે. જેમાં ૧૭૦૫ના બે અને ૧૭૮૮ના એક લેખમાં "ઉકેશ જ્ઞાતીય વૃદ્ધશાખાયાં" લખ્યું છે. ૧૭૬૮ના એક લેખમાં "ઉકેશ જ્ઞાતીય લઘુશાખાયાં" લખ્યું છે ને એક લેખમાં એકલું જ્ઞાતિનું જ નામ લખ્યું છે. આ શતકમાં જ્ઞાતિના નામ વગરના ૯ લેખ છે. બીજી જ્ઞાતિઓનો એક પણ લેખ નથી.

૧૮૦૦ થી ૧૯૦૦ સુધીના પટ લેખ છે. જેમાં શ્રીમાળીઓના ૧૪ છે. તેમાં "શ્રી શ્રીમાલી જ્ઞાતીય વૃદ્ધ શાખાયાં" લખ્યું હોય એવા ત્રણ લેખ છે. ૪ લેખમાં "શ્રીમાલી જ્ઞાતીય વૃદ્ધશાખાયાં" લખ્યું છે. એક લેખમાં "વીસા શ્રીમાલી" લખ્યું છે. ૪ લેખમાં એક લું શ્રી શ્રીમાલી લખ્યું છે. પોરવાડના બે લેખ છે, તેમાં ૧ વૃદ્ધશાખાનો ને એક લઘુશાખાનો છે. ઓશવાળોના ૧૨ લેખ છે તેમાં ૭માં વૃદ્ધશાખાયાં લખ્યું છે. એકમાં વૃ. શાખામાં લખ્યું છે, પણ તેનો સંવત ૧૨૦૦ લખ્યો છે તે ભૂલ છે. સાવલી ગામના ગૃહસ્થની ભરાવેલી એ પ્રતિમા સાથે બીજી પ્રતિમાઓ પણ છે જેમાં સં. ૧૮૮૮નો સંવત છે. એટલે આ પ્રતિમા ઉપરનો સંવત ૧૯૦૦ હોવો જોઈએ. છાપનારે બાળબોધ ને બદલે ૨ મૂક્યો હશે. ત્રણ લેખમાં લઘુ વૃદ્ધ કંઈનથી. એક લું જ્ઞાતિનું નામ છે. નામ વગરના ૨૯ અને ૧ લેખ હું બડ જ્ઞાતિનો છે જેમાં "હુંબડ જ્ઞાતીય વૃદ્ધશાખાયાં" લખ્યું છે.

સંવત્ ૧૯૦૦ પછીના ૧૦ લેખ છે. જેમાં શ્રીમાલી જ્ઞાતીય લઘુશાખાયાં વાળો, ૧, પોરવાડ જ્ઞાતિના નામવાળો ૧, ઓશવાળ લઘુશાખાનો ૧, વૃદ્ધશાખાનો ૧, અને એક એકલા જ્ઞાતિના નામવાળો મળી કુલ ત્રણ, જ્ઞાતિના નામ વગરના ૩, તેમાંનો ૧ અને ૧ વાઘેલાનો છે. \*

ઉપર જ્ણાવેલી વિગતમાં વૃદ્ધશાખાને જુદી જુદી રીતે ઓળખાવી છે. જ્ઞાતિ સમૂહને સાજનું કહેવાનો ચાલ તો હજુ પણ સુરતમાં સર્વ જ્ઞાતિઓમાં ચાલે છે. એટલે

\* છેલાં ૧૨ શતકના આ સંગ્રહમાં ૧૫૨૩ લેખ છે. જેમાંના અર્ધા ભાગ કરતાં પણ વધારે ૯૧૦ લેખ એકલા ૧૫૦૦ થી ૧૬૦૦ સુધીના એક શતકમાં છે. એથી ઊતરતા એટલે ૨૫૦ લેખ એની પહેલાના ૧૪૦૦ થી ૧૫૦૦ સુધીના શતકમાં છે. આ બે શતકના લેખનો સરવાળો કરીએ તો ૧૧૬૦ લેખ એટલે કુલ લેખના પોણા ભાગના લેખો ફક્ત આ બે શતકમાં સમાઈ જાય છે. આ શતક પછીનો નંખર ૧૩૦૦ થી ૧૪૦૦ સુધીના શતકનો છે. એ શતક આપણાથી ઘણું છેટે હોવાને લીધે તેના ઘણા લેખ જતા રહેલા હોવાનો સંભવ છે, છતાં હજુ પણ ૧૦૮ લેખ એ શતકના મળ્યા છે તે એ શતકમાં મૂર્તિઓ ગણી હોવાનો સખળ પુરાવો છે. વસ્તુપાળ તેજપાળે ઘણાં દેહરાં બંધાવ્યાં ને ઘણી મૂર્તિઓ પધરાવી તે દેખાદેખી લોકોમાં મૂર્તિઓ વધારવાની વૃત્તિ વધી ગઈ. ઉપદેશક સાધુઓએ પણ એ જ ઉપદેશ ચાલતો રાખ્યો, પરિણામે ૧૫૦૦ થી ૧૬૦૦ સુધીમાં જ્યાં ત્યાં મૂર્તિઓ જ મૂર્તિઓ થઈ રહી. જે ઘણું થાય તે કોઈની પણ આંખમાં આવ્યા વગર રહે નહિ. મૂર્તિઓની પ્રવૃત્તિ ઘણી વધી પડતાં લૉકાશાહ નામનો અમદાવાદનો વાણિયો તેના વિરોધી તરીકે ખહાર પડ્યો. તેણે હજારો શ્રાવકોને મૂર્તિપૂજાના વિરોધી ખનાવ્યા. સંવત ૧૬૦૦ પછીના આરંભ કાળમાં શ્રી હીરવિજય જેવા મહા પ્રભાવ આચાર્ય થયા. એમણે તેમજ એમની પછી ગાદીએ આવનાર સિંહ અને સેનસ્રિએ મૂર્તિઓ પધરાવવા અતિશય પ્રવૃત્તિ કરી છે, છતાં એમના શતકની મૂર્તિઓના ફક્ત ૯૮ લેખ છે જે એની અગાઉના શતકના ૯૧૦ લેખ સાથે સરખાવતાં બહુ જ જૂજ છે એમ કહ્યા વગર ચાલતું નથી. મૂર્તિઓની સંખ્યા એકાએક આટલી બધી ઘટી ગઈ તે આ શતકમાં મૂર્તિપૂજક જૈનો ઘટી ગયાનો સબળ પુરાવો છે. એક બાજુએ લૉકાશાહનો સ્થાપેલો ધર્મ જોર ઉપર આવ્યો ને બીજી ખાજએ વક્ષભાચાર્યનો વૈષ્ણવ ધર્મ ફેલાતાં ઘણા શ્રાવક વૈષ્ણવધર્મી થયાં એ બે કારણથી આ શતકમાં શ્રાવકો અને તેમણે સ્થાપેલી પ્રતિમાઓની સંખ્યા ઘણી જ ઓછી થઈ ગઈ.

મૂર્તિઓની સંખ્યામાં સૌથી વધારે ઘટાડો ૧૭૦૦ થી ૧૮૦૦ સુધીના શતકમાં જણાય છે. એકંદર ૧૫૨૩ લેખમાં આ શતકના ફક્ત રપ જ લેખ છે. એનું કારણ આ શતકની જુલમી રાજનીતિ છે. ઔરંગઝેખનો જુલમી અમલ શરૂ થતાની સાથે જ મૂર્તિઓ અને દેવળો ભાંગવાનું કામ ચાલતું થયું. કેરવાડાના દેહરાની સં. ૧૬૮૩માં ખેસાડેલી નવ દશ ખંડિત પ્રતિમાઓ જમીનમાં ભંડારી રાખેલી મળી છે. એ ખતાવે છે કે ૧૬૮૩ પછી જુલમનું રાજ્ય ચાલ્યું છે.

મુગલાઈ તૂટી અને પેશાનો અમલ ચાલતો થયો એટલે મૂર્તિઓ સામેનો વિરોધ પણ જતો રહ્યો. સં. ૧૮૦૦ પછીના લેખો વધારે છે તે આ કારણથી છે.



# શ્રીમાળી જૈનોની વર્તમાન અટક કેવી રીતે પડી ?

જે નામને છેલે શી પ્રત્યય હોય તે બાપદાદા પૂર્વમાંની પેઢીમાં પ્રસિદ્ધ થઈ ગયા હોય અને તે નામથી અટક પડી હોય છે. જેમ કે "દુંગાશી" બારમી પેઢીએ ડુંગરશીભાઈ થઈ ગયેલ અને દુંગાણી તરીકે અટક પ્રસિદ્ધ થઈ. વેલાણી ફોફાણી ઉદાશી પીતાણી વિગેરે પણ તે જ પ્રમાણે અટક જાણવી.

જે નામને છેલે યા પ્રત્યય લાગ્યો હોય તે અટક ગામથી આવેલા અને તે નામથી પ્રસિદ્ધ થયા.

જેમકે લોલાડીયા - મશાલીયા, વિગેરે લોલાડા મશાલી વિગેરે ગામોથી આવેલ હોવાથી તે નામથી પ્રસિદ્ધ થયા. મોરખીયા ફોફ્લીયા વિગેરે.

અને ત્રીજી અટક

ધંધા વેપાર દારા પડી ગયેલ છે. જેમકે કોઠારી - ભંડારી મહેતા, ઘીયા તેથી, રાજા મહારાજાઓના સમયમાં કોઠારીનું કામ સંભાળે, કરે તેને કોઠારી, ભંડારીનું કામ સંભાળે તે ભંડારી અને ઘી-આપીને ધંધો વેપાર કરતા હોવાને કારણે ઘીયા. આવી અટક પડેલ છે.

ઉપરની બધી શ્રીમાળી જ્ઞાતિની અટક છે.

મોકલનાર,

ડી. એ. મોદી ૨૬, જ્ઞાનનગર, એલ. ટી. રોડ, બોરીવલી વેસ્ટ ૪૦૦ ૦૯૨.

૧. દુંગાણી ૨. કપાસી .૩ રવણી ૪.જુઠણી ૫.અજમેરા ૬. પરીણ ૭. ડોસાણી ૮. ડેલીવાળા ૯. બીલખીય ૧૦.મેઘાણી ૧૧. ટોલીયા ૧૨. મણીયાર ૧૩. લાડીયા ૧૪. સુતરીયા ૧૫. હીમ્લડીયા ૧૬. તુરખીયા ૧૭. બદાણી ૧૮. કામાણી ૧૯. લાખાણી ૨૦. અવલાણી ૨૧.ખારા ૨૨. પીપલીયા ૨૩. મારડીયા ૨૪. તેલી ૨૫. રાભીયા ૨૬.

ગાઠાણી ૨૭. મડીયા ૨૮. ગો૨ડીયા ૨૯. મખીદા ૩૦. જીવાણી ૩૧. પતીરા ૩૨. ઝવેરી ૩૩. મોદી ૩૪. સંઘાણી ૩૫. દોશી ૩૬. ખાવીસી 39. ભીમાણી ૩૮. ભાયાણી ૩૯. હેમાણી ૪૦. મોટાણી ૪૧. વિરાણી ૪૨. સંઘવી ૪૩. વોરા ૪૪. ભરવાડા ૪૫. પારેખ ૪૬. છેડા ૪૭. ગડા ૪૮. ગંગર ૪૯. ગેશલીયા ૫૦. મહેતા ૫૧. શાહ ૫૨. શેઠ ૫૩. જશાણી પ૪. ચીત્તલીયા ૫૫. દોલાણી ૫૬. મગીયા ૫૭. ગાઠામી ૫૮. જોલાલીયા ૫૯. ગાંધી ૬૦. તૂરખીયા ૬૧. ગાલા ૬૨. પુનમિયા ૬૩. પંચમિયા ૬૪. અવલાણી ૬૫. પાદશાહ ૬૬. દેશાઈ ૬૭. પરીખ ૬૮. આણી ૬૯. પોપરાણી ૭૦. ઝારકીયા ૭૧. રૂપાણી ૭૨. દોમડીયા ૭૩. ગદાણી ૭૪. ચોવટીયા ૭૫. દક્તરી ૭૬. ઘુયુ ૭૭. ગોડા ૭૮. કામદાર ૭૯. ખેઢેલીયા ૮૦. કોટીયા ૮૧. પીપલીયા ૮૨. ઢેઢા ૮૩. ઉચાટ ૮૪. દડીયા ૮૫. કપાસી ૮૬. રવાણી ૮૭. જુઠાણી ૮૮. અજમેરા ૮૯. સિરોહીયા ૯૦. કોશાલી ૯૧. ડેલીવાલા ૯૨. ખીલખીયા ૯૩. મેઘાણી લ્૪. ટોખીયા ૯૫. મણિયાર ૯૬. લાડીયા ૯૭. સુતરીયા ૯૮. ટીમડીયા ૯૯. તુરખીયા ૧૦૦. બદાણી ૧૦૧. કામાણી ૧૦૨. લાખાણી ૧૦૩. અવલાલી ૧૦૪. ખારા ૧૦૫. પીપલીયા ૧૦૬, મરડીયા ૧૦૭. ટેણી ૧૦૮.રાંભીયા ૧૦૯. ગાકાણી ૧૧૦. મડીયા ૧૧૧. ગોરડીયા ૧૧૨. સખીદા ૧૧૩. જવાણી ૧૧૪. જવેરી



# વિચારણીય વાક્ચો

- વ. પંડિત પુરુષ વિચારીને બોલે અને મૂર્ખજન બોલ્યા પછી
   વિચારે. આ બન્નેમાં આટલો જ ફરક હોય.
  - ર. ઉન્માર્ગ જાય તે મહાજન નહિ પરંતુ મૂર્ખજન કહેવાય.
- મનુષ્યભાવ પામીને જે આત્માઓ રત્નત્રથીની આરાધના કરે છે તેઓનો જન્મ સફળ થાય છે.
- ૪. નવયુગના નામે ફેલાવાતા ઝેરી પ્રચારથી ખચવા માટે ધર્મક્રિયાઓ ખૂબ વધારો.
- પ. પેટ ભરવાની વિદ્યા માટે વર્ષો ગુમાવ્યાં પણ સંસારમાંથી તારનાર તત્ત્વજ્ઞાન માટે કેટલાં વર્ષો કાઢ્યાં તેનો કદીએ વિચાર કર્યો છે ?
- શરીર તે હું નથી અને આજુબાજુ દેખાતી પુદ્દગલિક સામગ્રી મારી નથી.
  - 9. જે જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ નથી તે જ્ઞાન અજ્ઞાન છે.
- ૮. સંસારમાં નહિ રહેવાની ઇચ્છાવાળો તે જૈન અને જૈન તો જિનેશ્વર પરમાત્માની વાણીનું રસપાન કરી આચરણમાં ઉતારે તેને જૈન કહેવાય.
- ૯. આપણે જ્ઞાની છીએ કે અજ્ઞાની તે મહત્ત્વની વસ્તુ નથી પણ મહત્ત્વની વસ્તુ તો આપણું અંત:કરણ પવિત્ર છે કે અપવિત્ર તે છે!
- ૧૦. જીવનની એક ક્ષણ કરોડો સોનામહોરોથી પણ ખરીદી શકાતી નથી, તેને વ્યર્થ ગુમાવવા જેવી બીજી નુકસાની કઈ છે ?
- ૧૧. પશાત્તાપથી પાપનાશ, પાપનાશથી ચત્તિશુદ્ધિ અને તેનાથી પરમાત્મ પદની પ્રાપ્તિ થાય છે!
- ૧૨. શરીરનો ખોરાક અન્ન છે, મનનો ખોરાક ભક્તિ છે, જ્ઞાનનો ખોરાક ગુણાનુવાદ છે, નેત્રનો ખોરાક પરમાત્મ દર્શન છે અને હાથનો ખોરાક પવિત્ર પુરુષોની સેવા છે!

- ૧૩. ૫૨૨૦૧ી-૫૨ દ્રવ્ય-અને ૫૨ નિંદાથી જેઓ દૂર છે, તેઓ પવિત્ર વસ્તુથી પણ વધુ પવિત્ર છે!
- ૧૪. સમજણ ભાડે મળે છે, પરંતુ સદ્વર્તન ભાડે મળતું નથી. તે તો પોતે જાતે જ સેવવું પડે છે.
- ૧૫. ''કોઇનું મારે ન જોઇએ અને મારું સૌને આપો" એવી ભાવના ભગવાન ખનાવે છે!
- ૧૬. કોઇને પાડી નાખવામાં બહાદુરી નથી, પણ પડી ગયેલાને ઊભો કરવામાં સાચી વીરતા છે!
- ૧૭. સૌથી મોટો કોણ ? જે કોઇની પાસેથી કાંઈ પણ ઇચ્છતો નથી તે.
- ૧૮. આપણા મનના ચશ્માંનો જે રંગ હોય છે, તે રંગે જ આપણને દુનિયા દેખાય છે.
- ૧૯. સેવા-સહકાર-શ્રદ્ધા-સદ્ભાવ જીવનની ઇમારતના ચાર પાયા છે.
- ર૦. જ્ઞાનથી પરમાત્માને જાણી શકાય છે, પ્રેમથી તેને પરખી શકાય છે અને ધ્યાનથી તેને મેળવી શકાય છે.
  - ર૧. ભાગ્ય બંધ તિજોરી છે, પુરુષાર્થ તેની ચાવી છે.
  - રર. તપનું અજર્ણ ક્રોધ અને જ્ઞાનનું અજર્ણ અભિમાન છે.
  - ર૩. માન માંગીને નહિ પણ આપીને જ મેળવી શકાશે.
- ર૪. ઉદાર આપીને શ્રીમંત ખને છે, જ્યારે કંજૂસ સંઘરીને રંક ખને છે.
- રપ. સંસારનું સુખ એ ખરેખર સુખ નથી, પણ દુઃખનું જ એક બીજું નામ છે.
- રદ. જે સીધું ચાલે, સાદું ખાય, સાદું પહેરે અને સાચું બોલે તેનું નામ જ સત્પુરુષ.
  - ર૭. નિંદા કરવા કરતાં નિદ્રા લેવી સારી છે.
- ર૮. ક્રોધના આવેશમાં કોઈ પણ કાર્ય કરવું તે તોફાની દરિયામાં નાવ ચલાવવા જેવું છે.

- ર૯. અનીતિનો આરંભ એ વિપત્તિનું આમંત્રણ છે.
- ૩૦. પ્રમાદ એ જીવતા મનુષ્યની કબર છે.
- ૩૧. સ્વેચ્છાએ સ્વીકારેલ નિયમ એ બંધન નથી સંયમ છે.
- ૩૨. જીવનને વર્ષોથી નહિ, સારાં કાર્યોથી માપો.
- 33. તક, તકરાર <mark>અને શ્ર</mark>દ્ધા એકરાહ કરાવે છે.
- 3૪. નિષ્ક્રિય ઊંડા જ્ઞાન કરતાં સક્રિય સાદી સમજ મહાન છે!

#### પ્રથમ ભાગ સમાપ્ત



પ. પૂ. વિદ્યાધર ગચ્છ કૂલભૂષણ આ. ભ. શ્રીમત્ સ્વયંપ્રભ સૂરીશ્વરેમ્યો નમ:

# શ્રીમાળી વંશની ઉત્પત્તિ અને શ્રી ભીનમાલ તીર્થ

ભાગ- રજો

# પ્રાચીન તીર્થ ભીનમાલ શ્રીમાલ (રાજ.)

ગુજરાતની પ્રાચીન રાજધાનીનું મુખ્ય નગર ભિન્નમાલ એક સમયે ખૂબ પ્રસિદ્ધ હતું. આ નગર કોણે વસાવ્યું એનો ઇતિહાસ મળતો નથી પણ લોકસાહિત્યના આધારે આ નગરનું અસ્તિત્વ અતિ પ્રાચીન કાલથી હતું એમ જણાય છે. પુરાણોના કથન મુજબ આ નગરના ચાર યુગમાં જુદા જુદા નામો હતાં. સત્યયુગમાં તેનું નામ શ્રીમાલ, ત્રેતા યુગમાં રત્નમાલ, દ્વાપર યુગમાં પુષ્પમાલ અને કલિયુગમાં ભિન્નમાલ હતું. છેલું નામ ભિન્ન અને માલ નામની જાતિઓના કારણે પડ્યું. ઇતિહાસ-વિદોનું માનવું છે વસ્તુત: શ્રીમાલ ચાર વખત કરતાં પણ વધુ વખત લૂંટાયું છે. એને જ યુગની કલ્પનામાં ઘટાવાયું હશે. બીજાં બે નામો કરતાં શ્રીમાલ અને ભિન્નમાલ એ નામો લોક પ્રસિદ્ધ રહ્યાં છે. શ્રીમાલમાંથી ભિન્નમાલ નામનો ફેર કોઈ ઘટના વિશેષને આભારી જણાય છે. શ્રી થી ભિન્ન એવું ભિન્નમાલ એવો સંકેત જ આમાંથી ફલિત થતો લાગે છે. પરંતુ અહીં એની ચર્ચાને અવકાશ નથી. લોક સાહિત્યના આધારે આ નગરીની કેટલીક તાવારીખો બોમ્બેમાં નોંઘેલી છે. એ મુજબ જગત સ્વામી સૂર્યમંદિર સંવત ૨૨૨ માં અહીં બંધાયું. સં. ૨૬૫ માં આ નગરનો ભંગ થયો. સં.૪૯૪ માં આ નગર લૂંટાયું સં. ૭૦૦ માં આ નગર ફરી રચાયું. સં. ૯૦૦ માં ત્રીજીવાર લૂંટાયું સં. ૯૯૫ માં આ નગરનો ફરીથી સંસ્કાર થયો. અને ચૌદમા સૈકાના આરંભ સુધી એની જાહોજલાલી જળવાઈ રહી છે. આજે ૩૦૦૦ જન સંખ્યાવાર્ણું નાનું શહેર છે. લગભગ ૨૦૦૦ જૈનોનાં ઘરો છે. આ હકીકત ઉપરથી આ નગર ઉપર ફરી વળેલા ભરતી ઓટના ચક્રનો ખ્યાલ આવે છે. જૈન સાહિત્ય આ નગરમાં ખની ગયેલી કેટલીક વિશિષ્ટ ઘટનાની નોંધ કરે છે. અહીંના એક જૈન મંદિરના ખંડિયેરમાંથી સં. ૧૩૩૩ નો શિલાલેખ મળી આવ્યો છે જેની નોંધ અમે આગળ આપીશું તેમાં જણાવ્યું છે કે ભગવાન મહાવીર સ્વામી અહીં શ્રીમાલમાં પધાર્યા હતા. જો કે આ

હકીકત ઇતિહાસ સંશોધકો માટે એક નૂતન સમસ્યા ખડી કરે છે. કેમકે ભગવાન શ્રી મહાવીર સ્વામીના વિહાર ક્રમમાં મારવાડ કે ગુજરાત તરફ તેમના આવવાનો ક્યાંય પણ ઉદ્ઘેખ મળતો નથી. એથી આ વિષયના ઇતિહાસવિદ જ આનું નિરાકરણ આપે એ જ વધુ યોગ્ય ગણાય. જૈનોના ચૂર્ણી ગ્રંથોથી જણાય છે કે વિક્રમની પહેલી શતાબ્દીમાં હયાત વજ સ્વામીએ શ્રીમાલ તરક વિહાર કર્યો હતો. સંભવ છે કે એ જ સમયે અહીં જૈનોનું પવિત્ર યાત્રાસ્થાન હોય. એ જૈન પદ્રાવલીની નોંઘમાંથી જણાય છે કે શ્રીમાલ નગરના રાજવીથી અસંતુષ્ટ થયેલા રાજકુમાર સુંદર અને મંત્રી ઉહેડે શ્રી રત્નપ્રભ સરિ (વીર નિર્વાણ સં. ૭૦) ના સમયમાં ઓસીયા નગર વસાવ્યું જેમાં શ્રીમાલના અનેક શ્રાવક કુટુંબો આવીને વસ્યા. બીજા મતે શ્રીમાલના રાજા દેશલે જ્યારે મોટા ધનાઢ્યોને જ પોતાના નગરના કિલ્લામાં રહેવાની પરવાનગી આપી ત્યારે બાકીના લોકોએ રાજથી અસંતુષ્ટ થઇને દેશલના પુત્ર જયચંદ્રની આગેવાની હેઠળ વિ. સં. ૨૨૩ લગભગમાં આ નગરમાંથી ઉચાળા ભરી બીજે સ્થળે વસવાટ કર્યો. એમના વસવાટનું સ્થળ એ જ ઓસિયાનગર પાછળથી ખૂબ પ્રસિદ્ધિને પામ્યં.

આ અને બીજી હકીકતોના સમન્વયથી એટલું તો નિશ્ચિત છે કે લગભગ બીજા સૈકા સુધી આ શ્રીમાલ (નગર) એક સમૃદ્ધિશાળી નગર હતું.

વહી વંચા અને વંશાવલીઓ આ નગરની સમૃદ્ધિનું વર્ણન આપતાં નોંધે છે કે એટલા પ્રાચીન કાળમાં આ નગર વીસ ગાઉના ધેરાવામાં હતું. એને ફરતો મજખૂત કિલ્લો હતો. એ કિલ્લાને ૮૪ દરવાજાઓ હતા એમાં ૮૪ કરોડપતિ શ્રીમંત શ્રાવકો વસતા હતા ઉપરાંત ૧૪ શ્રીમાલ બ્રાહ્મણો અને ૮ પ્રાગ્વાટ બ્રાહ્મણો કરોડ-પતિ હતા. સેંકડો સૌધ શીખરી મંદિરોથી આ ભૂમિ રમણીય બનેલી હતી.

મોટા વિદ્વાનો પૈકી બ્રહ્મગુપ્ત નામના જ્યોતિષી જેમણે સ્કૂટ આર્ય સિદ્ધાન્તની સં. ૬૮૫ માં રચના અહીં કરી હતી અને લગભગ એ જ સમયમાં શિશુપાલવધ મહાકાવ્યના કર્તા કવિ માઘ આ ભૂમિમાં જન્મ્યા હતા.

જિનદાસ ગણિએ સં. ૭૩૩ માં રચેલી નિશીય ચૂર્ણીમાં અહીંના રૂપા નાણાંના ચલણની હકીકત આ પ્રકારે આપી છે. રુપ્યમય જહાં ભિન્નમાલે વમ્મલતો એટલે કે સાતમા આઢમા સૈકા પહેલાંથી આ નગર ખૂબ સમૃદ્ધિશાલી હતું જેમાં શ્રાવકોની વિપુલ વસ્તી હતી. જેન દેરાસરો પણ મોટી સંખ્યામાં વિદ્યમાન હતાં. આનું પ્રમાણ ઉદ્યોતનસૂરિ વિ.સં. ૮૩૫ માં પ્રાકૃતમાં રચેલા કુવલય માલા નામના ગ્રંથની પ્રશસ્તિમાં આપે છે. પ્રશસ્તિનો આ ઉદ્યેખ આપણું ધ્યાન ખેંચે છે:-

## सिवचंदगणि य महयारो ति (१) ॥ ५ ॥ सो जिण वंदण हेउ कहिव भमतो कमेण संपत्तो । सिरिभिन्नमालणयरिम्म संटिओ कप्परुक्खोच्य ॥ ६ ॥

શ્રી શિવચંદ્ર ગણિ મહત્તર વિહાર કરતા કરતા કમશ: અહીં જિનવંદન નિમિતે આવ્યા અને શ્રી ભિન્નમાલ નગરમાં કલ્પવૃક્ષની જેમ સ્થિર થયા.

આ ઉદ્ઘેખ આપણને સૂચવી રહ્યો છે કે સાતમા અને આઠમા સૈકાના વચગાળાના સમયમાં અહીંના જિનમંદિરનું પવિત્ર સ્થળ એટલું બધું પ્રસિદ્ધિ પામી ચૂક્યું હતું કે જેની યાત્રા કરતા શિવચંદ્ર ગણા બીજાઓની જેમ અહીં આવ્યા હતા અને ધર્મના કલ્પદ્ધમની જેમ અહીં જ સ્થિર થયા. એ જ કારણ છે કે એમના શિષ્ય પ્રશિષ્ય ધર્મની લહાણ કરી આ ગુજરાત દેશને દેવગૃહો જિનમંદિરોથી રમ્ય બનાવી દીધો; એ વિશે પ્રશસ્તિમાં જ આ પ્રકારે ઉદ્ઘેખ આવ્યો છે "तस्सय बहुया सीसी तववीरे अवयणल द्वि संप्षणो रम्मो गुज़रदेसो जो हिकओ देवहरएहिं च"

એ પછી એટલે લગભગ સાતમા સૈકાથી લઇને દશમા સૈકા સુધીમાં થયેલા પ્રભાવશાળી આચાર્યોએ આ નગરમાં પદાર્પણ કરીને આ પ્રદેશને પવિત્ર અને રમણીય બનાવ્યો. તેમ મોટી અનુપમ સાહિત્ય કૃતિઓથી સુવાસિત બનાવી જૈન ભંડારને ભરી દીધો; જેના પ્રતાપે આજે એ સમયની સમગ્ર સ્થિતિનો ખ્યાલ આપતો ઐતિહાસિક આદર્શ આજની પ્રજાને નવી તાજગી બક્ષે એવો મળી શકે એમ છે.

વિક્રમની આઠમી સદીમાં ભિન્નમાલમાં કુલગુરુઓની સ્થાપના થયાના ઉદ્વેખો સાંપડે છે. એ સમયે અહીં ૮૪ ગચ્છના સમર્થ આચાર્યો વિદ્યમાન હતા. અહીંના શ્રીમાલ પ્રાહ્મણો અને પ્રાગ્વાટ પ્રાહ્મણોને શંખેશ્વર ગચ્છના આચાર્ય શ્રી ઉદયપ્રભસૂરિએ સંવત ૭૯૧ માં જૈનધર્મી ખનાવ્યા હતા. સેંકડો સાહિત્ય કૃતિઓના રચયિતા તાર્કિક શિરોમણા શ્રી હરિભદ્રસૂરિએ આ સ્થલમાંથી મોટા ભાગની કૃતિઓ રચવાની પ્રેરણા મેળવી હતી.

શ્રી સિદ્ધર્ષિ ગણા આચાર્યે પોતાની વિશાલ કાય ઉપમિતિભવ પ્રપંચકથાની રચના વિ. સં. ૯૯૨ માં અહીં જ કરી હતી. શ્રી સિદ્ધર્ષિની જેમ વીર ગણિએ પોતાના જન્મથી અને પાંડિત્યથી આ નગરને પવિત્ર કર્યું હતું.

આ વીર ગણિએ ગૂર્જર નરેશ ચામુંડ રાજને પોતાની માંત્રિક શક્તિથી આશ્ચર્યચકિત કર્યો હતો.

લગભગ દશમા અગિયારમા સૈકામાં આ નગરમાંથી ૧૮,૦૦૦ શ્રીમાલીઓ ચાલ્યા ગયા અને ગુજરાતની નવી રાજધાની પાટણ અને તેની આસપાસના ગામડાંઓમાં જઇને વસ્યા. આ રીતે ભિન્નમાલની (વસ્તીનો) સમૃદ્ધિનો પ્રવાહ ગુજરાત તરફ વળ્યો અને જોત જોતામાં પાટણં અને ગુજરાત સંપત્તિ અને શક્તિથી સંપન્ન ખન્યું.

ટૂંકમાં શ્રીમાલ પાટણને ખધી રીતે પ્રેરક થઇ પડ્યું હતું. લગભગ ચૌદમા સૈકામાં આ ભિન્નમાલ ઉપર નમતા પહોરનો સૂર્ય આથમી ચૂક્યો હતો. ઈ. સ. ૧૬૧૧ માં નિકોલસ ઉપલેટ નામનો અંગ્રેજ વ્યાપારી આ શહેર ફરતા વેરાન ખનેલા ૩૬ માઇલના વિસ્તારની અને સુંદર ટાંકાવાલા કિલાની વાત કરે છે. આજે પણ ભિન્નમાલથી પ-૬ માઇલ દૂર ઉત્તર તરફ જાલોરી દરવાજો, પશ્ચિમ તરફ સાંચોરી દરવાજો, પૂર્વ તરફ સૂર્ય દરવાજો અને દક્ષણ તરફ લક્ષ્મી દરવાજો છે. એ વિસ્તારમાં ટેકરાઓ અને મેદાનમાં ઘાસ ઊગી ગયું છે અને તેમાં જ મકાનના પાયા, ઇંટો, કોરણીવાળા થામલા તેમજ મંદિરના કોરણીવાળા પથ્થરો વગેરેના ઢગલાબંધ અવશેષો પડેલા જોવાય છે.

આજે આ સ્ટેશનનું ગામ છે. ગામમાં લગભગ ૧૪૦૦ ઘરો જૈનોનાં વિદ્યમાન છે. ચાર જૈન ધર્મશાળા, ૪ ઉપાશ્રય અને ૧૨ જૈન મંદિરો ઊભાં છે. શહેરની ઉત્તર દિશામાં આવેલી ગજનીખાનની કખરની પાસે એક જૈન મંદિરનું ખંડિયેર પડ્યું છે. તેની મહેરાખમાં જૈન મૂર્તિ અંકિત છે. પાસેના જાકખ તલાવની ભીતમાં સં. ૧૩૩૩ નો મોટો લેખ આ પ્રકારે ઉત્કીર્ણ છે.

य पुरात्र महास्थले श्रीमाले स्वयमागतः । स देवः श्री महावीरो देया [द्व:] सुख संपदं 11 9 11 पुनर्भवगस्ताः संतो यं शरण गताः । तस्य वीर जिनेन्द्र[स्य] पूजार्थ शासनं तवं 11 7 11 थारापद्र महागच्छे पुण्ये पुण्येक शालिना श्री पूर्णचंद्रसुरिना प्रासादाङ्किख्यते यथा 11 3 11 स्वस्ति संवत १३३३ वर्षे अश्विनी शृदि १४ सोमे अद्येद्य श्री श्रीमाले महाराजकुल श्री चा चिगदेव कल्याण विजयि राज्ये तन्नियुक्त महं गजसिंह प्रभृत्ति पंचकुल प्रति पलौ श्री-श्रीमाल देशवादिकाधिकित्तेन मेघमावयकायस्थ महतमसुमहेन तथा चट्टेकर्य श्रीदेन सवश्रेय अश्विन क्षासीय यात्रा महोत्सवे अश्विन शुदि १४ चतुर्दशी दिने श्री महावीर देवाय प्रतिवर्षे पंचोपचार पूजा निमित्तां श्री करणिय पंच शैल हथडाभी नरपालं स भक्ति पूर्वशम्भुदय

तलपदेएलसह दीपद मध्यात् फूरकरहलसहडी एक सक्तपद पार सप्तविंशको केत पंच चन्द्रमास (त) था सेलह थामाव्ये आठडा मध्याद्र द्र ८ अथे द्रमा ॥ उभयं सप्त विशोपको पेतत्रयोदश द्रम्मा आचंद्राकर्क देवदाये कारिपताः वर्तमान पंचकुलेन वर्तमान सेलहथेन देवदायकृतमिदं स्वश्रेयसे पालमीयं ॥

આ લેખમાં શ્રી મહાવીર સ્વામી ભગવાન શ્રીમાલમાં પધાર્યા હતા એવો ઉદ્વેખ કર્યો છે જેના વિશે અમે અગાઉ નિર્દેશ કર્યો. વળી, સંવત ૧૩૩૩ આસો વદ ૧૪ના યાત્રા મહોત્સવ પ્રસંગે તે સમયના રાજવી ચાચિંગદેવ આ મહાવીર સ્વામીના મંદિરમાં પૂજા ભણવવા માટે ગામના પંચને અધિકારીઓ પાસેથી માંડવીની જકાતમાંથી પ્રતિવર્ષ ૧૩ દ્રમ ૭ વિશોપ ક ઉક્ત મંદિરમાં દેવદાન તરીકે આપવાનો ઠરાવ કરાવ્યો એ સમયે થારાપદ્રગચ્છીય શ્રી પૂર્ણચંદ્ર સૂરિ અહીં હતા જેમના ઉપદેશથી આ દાન અપાયું હશે. અહીંના વિદ્યમાન મંદિરોના પરિચય આ રીતે જણાય છે. ૧ શેઠના વાસમાં ભગવાન શ્રી પાર્શનાયનું શિખરબંધી મોટું જિનાલય ઊંચી બેઠક પર બંધાયેલું છે. તેમાં મૂળનાયકની ધાતુમય પરિકરવાળી સુંદર મૂર્તિ બિરાજમાન છે. પરિકર ઉપર સં. ૧૦૧૧ ની સાલનો લેખ છે. આ મૂર્તિ ભિનમાલ અને નરતા ગામની વચ્ચેના ખેતરમાંથી મળી આવી હતી તેની અંજન શલાકા કોણે કરી હતી એ જણાવ્યું નથી. ધાતુની બીજી ચારેક પ્રતિમાઓ ઉપર બારમીથી અઢારમી સદીના લેખો છે.

મંદિરના પ્રવેશદ્વારમાં ઉપર પાષાણના પાટલા ઉપર આ પ્રમાણે લેખ વંચાય છે.

श्री पार्श्वपते (तये नमः) ।। संवत १६७१ वर्षे शाके १५२६ वर्तमाने चैत्र शुदि १५ सोमवारे श्री पार्श्वनाथादेवल मध्ये श्री चंद्रप्रभमंदिरं कारायितं रुपईया सहस्त्र २०१५६ स्वस्वाणा जालोरं खां पहाडखान सुत्त राज्ये भीनमाल सोलंकी विद्वा रहनेरा दोकडा श्री पारसनाथरा देवका स्वरचाणा

प्र. उद्विम श्री वडवीर भीमशा- रवावाला श्रीमानचंद्र शिष्य भट्टारक श्री विजय चंद्रसूरी वराभ्यां सगृवट जसा सोदा देदा काम कीधुं नाम उकेर्यो श्री श्री ।।

આ લેખથી જણાય છે કે, શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનના મંદિરમાં શ્રી ચંદ્રપ્રભ સ્વામીજનું જિનાલય બંધાવવામાં આવ્યું હતું. મૂળ મંદિરના શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનની મૂર્તિ વિશે સં. ૧૬૬૨ માં શ્રી પુષ્યકેમલ મુનિએ રચેલા "ભિન્નમાલ સ્તવન"માં ચમત્કાર ભરી ઘટના આલેખી છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે સં. ૧૬૫૧ માં આ મૂર્તિ અને બીજી કેટલીક મૂર્તિઓ જમીનમાંથી મળી આવી હતી જે મૂર્તિઓને જલોરના ગજનીખાને કબજે કરી હતી પરંતુ કબજે કરેલી એ મૂર્તિઓના કારણે એ દુઃખી થયો હતો. આખરે એ મૂર્તિઓ તેણે શ્રી સંઘને સુપરત કરી ત્યારે સં. ૧૬૬૨ માં સંઘવી વરજંગ શ્રેષ્ટિએ અહીં નવચોકી અને પ્રદક્ષિણાની ભમતીવાળું ભવ્ય મંદિર બંધાવી એ મૂર્તિઓને મોટા ઉત્સવપૂર્વક સ્થાપન કરી હતી. એ પ્રસંગે ખુદ ગજનીખાને જિનમંદિર ઉપર સુવર્ણના ૧૬ કળશ ચઢાવ્યા હતા. આ હકીકતનું સમર્થન શ્રી શીલવિજય ગણિએ રચેલી 'તીર્થમાલા' માંથી પણ આ પ્રકારે મળે છે.

जालोर नयरी गजनीखान
प्रमुत वचित प्रभु धिरया तान
वरसंग संघवी वरीउ जाप
पास पेरवीनिं जिंमस्बूं ताम
स्वामी महिमा घरणेन्द्रि धर्यो
मानी मिलकानि वली वसी कर्यो
पूजी प्रणमी आप्या पास
संघ चतुर्विध पूगी आस
स्वामी सेवा तणी संयोगि
पाल्ह परमारनो हलीयो रोग
सोल कोचीसां दिन हर सिरि

68

## हेमतणां तिणि कीधां धारे

#### भिनमाली भयभंजन नाथ

મતલખ કે આ મંદિર સં. ૧૬૬૨ માં બંધાયું અને સંવત ૧૬૭૧ માં શ્રી ચંદ્રપ્રભ સ્વામીનું મંદિર પણ તેમાં જ બંધાવવામાં આવ્યું જેમાં મૂળનાયક પાર્શ્વનાથ ભગવાનની મૂર્તિ પરિકરના સંવત - ૧૦૧૧ ની સાલની પ્રાચીન હોવાનું જણાય છે પરંતુ પરિકરમાંની મૂર્તિ એટલી પ્રાચીન જણાતી નથી.

- ર. ગાંધીમૂતાના વાસમાં શ્રી શાન્તિનાથજ ભ. નું શિખર-ખંધી જિનાલય પ્રાચીન છે. સંવત ૧૬૩૪ માં શ્રી હીરવિજય સૂરિએ એની પુન: પ્રતિષ્ઠા કરેલી છે. આ મંદિરમાં એક ઊભી અને બે બેઠેલી મૂર્તિઓ લગભગ સાતમા સૈકાની જણાય છે. સિવાય ચાર મૂર્તિઓ શ્રાવક - ગૃહસ્થોની પણ છે.
- 3. ગાંધીમૂતોના વાસમાંથી પાર્શ્વનાથ ભગવાનનું ઘુમટબંધ નાનું દેરાસર છે. મૂળ નાયકની ગાદી નીચે આ પ્રકારે લેખ વંચાય છે.

संवत १६८३ वर्षे अषाढ वदी ४ गुरौ श्रीमाल वासी सा पेमा खेमा श्री पार्श्वेंबं का. प्र. श्री देवसूरिभिः

સંવત ૧૬૮૩ ના આષાઢ વદ ૪ ને ગુરુવારે શ્રીમાલ રહેવાસી શા પેમા અને ખેમા નામના શ્રાવકોએ શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનનું બિંખ ભરાવ્યું અને શ્રી વિજયદેવ સૂરિએ પ્રતિષ્ઠા કરી.

સંભવત: આ મંદિર સં. ૧૬૮૩ માં બંધાયું હશે. આમાં રહેલી બીજી મૂર્તિઓ લગભગ ૧૫-૧૬મી શતાબ્દીની પ્રતીત છે.

- ૪. ઉપર્યુક્ત તે મંદિરના પાસે આવેલા જૂના તપગચ્છના ઉપાશ્રયના ગોખલામાં ખદામી વર્ણની એક હાથ ઊંચી શ્રી મહાવીર સ્વામી ભગવાનની મૂર્તિ પ્રતિષ્ઠિત છે તેના ઉપર સં. ૧૮મીનો લેખ છે.
- પ. બજારમાં આવેલા ગણેશ ચોકમાં શ્રી શાન્તિનાથ ભગવાનનું શિખરબંધી નાનું દેરાસર છે. મૂલનાયક શ્રી શાન્તિનાથની બદામી વર્ણની પ્રતિમા ર ફૂટ ઊંચી ખિરાજમાન છે. અહીં પહેલાં

શ્રી આદીશ્વર ભગવાન બિરાજમાન હતા. એ સંબંધી આ મંદિરના મંડપના ડાબા હાથ તરફની ભીંતમાં સં. ૧૨૧૨ નો લેખ આ પ્રકારે છે.

श्री श्रुतायः नम संवत ।। १२१२ वेसाख शुदी ३ गुरुवासरे रलरपुरे भूपतिश्री रायपाल देव सुत महाराज सुवर्णदेवस्य प्रति भुजायमान महाराजाधिराज भूपति श्री रलपाल देव पादा पद्मोपजी विनः पादपूज्य भाडा कबीर - देवस्य महं देवहतः साठा पातस-मित महामातृ लखणा श्रेयसे धानत्यसक्रयमहनीयजूपामिधा ।। श्रेयो निमित्तं श्री ऋषभदेवयात्रायां भूपश्रीमान् मातृ जागेरवलि निमित्तं दत्तं शतमेकं शुमा देवकस्मलके प्रविष्टमत्र शत सूवर्ण व्याजेन गोवृषसोलस्य लखावत श्रयार्थ प्रवृद्धेन लाषा साढा प्रभृति श्रावकैयत वत श्रैयार्थ प्रवृद्धेन लाषा साढा प्रभृति श्रावकैयत वत श्रैयार्थ प्रवृद्धेन लाषा साढा प्रभृति श्रावकैयनसेससमलकेन वर्षप्रति द्र. १२ द्वादशं देयं सेवार्थेति मंगलं महाश्रीः ।।

આ લેખમાંથી કેટલીયે ઐતિહાસિક વિગતો પ્રાપ્ત થાય છે. અહીં તો માત્ર આ ઋષભદેવનું જિનાલય સંવત ૧૨૧૨ માં ખંધાયું એ મુખ્ય હકીકત જાણ્યા પછી અત્યારના મૂલનાયક શ્રી શાન્તિનાથ ભગવાનની પ્રતિમા જિર્ણો દ્વાર સમયે પ્રતિષ્ઠિત થઈ એટલું નિર્ણીત થાય છે.

દ. ખુધ વાસમાં શ્રી મહાવીર સ્વામી ભગવાનનું ઘર-દેરાસર છે. કહેવાય છે કે આ મંદિર ગૂર્જર નરેશ શ્રી કુમારપાલે ખંધાવ્યું છે. એ સમયે અહીં મૂલનાયક શ્રી આદીશ્વર પ્રભુ હતા. પણ એ સમયનો કોઈ લેખ મળતો નથી. આજે મૂળનાયક શ્રી વીરપ્રભુની જે પ્રતિમા ખિરાજમાન છે તે સંવત ૧૮૦૩ માં શ્રી જિતેન્દ્ર સૂરિએ પ્રતિષ્ઠિત કેરેલી છે. ખીજી મૂર્તિઓ એ જ સાલના લેખવાળી છે.

ભીનમાલથી ૧ માઇલ દૂર પશ્ચિમોત્તર દિશામાં એક નાનું દેવળ છે તેમાં શ્રી ગોડી પાર્શ્વનાથ ભગવાનની અતિ પ્રાચીન ચરણ પાદુકાઓ સ્થાપન કરેલી છે. જૈન જૈનેતર લોકો આ સ્થળે દર્શનાર્થે આવે છે. ભિન્નમાલથી ાાા માઇલ દૂર દક્ષિણ પશ્ચિમ દિશામાં મજખૂત કોટવાળું એક જિનમંદિર છે. તેમાં શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથ

ભગવાનની ચરણ પાદુકાઓ બિરાજમાન છે. અહીં પ્રતિવર્ષ કાર્તિક શુદ્દ ૧ ના દિવસે મેળો ભરાય છે.

पल्ली संडेरय नाणण्सु कोरिंट भिन्नमालेसु । वंदे गूजरदेसे आहाडाईसु मेवाडे ।।

આ રીતે જૈન દૃષ્ટિએ ભિન્નમાલનું ઐતિહાસિક મહત્ત્વ ગૌરવ ભર્યું છે. 'સકલ તીર્થ સ્તોત્ર'માં શ્રી સિદ્ધસેન સૂરિએ ભિન્નમાલને એક તીર્થ સ્વરૂપ ગણાવ્યું છે.

આમ તીર્થ તરીકે પણ પ્રસિદ્ધ આ સ્થળના પ્રાચીન અવશેષો શોધી કાઢવામાં આવે તો બીજુ ઘણું જાણવા જેવું મળી શકે એમ છે.

મહાન શાસન પ્રભાવક આચાર્યદેવ શ્રી જ્ઞાનવિમલ સૂરીશ્વરજી મ.નો જન્મ ભીનમાલ નગરમાં થયેલ હતો.

મહાન શાસન પ્રભાવક ઉપમિતિ ભપ્રપંચા કથાના રચયિતા શ્રી સિદ્ધર્ષિ ગણાનો જન્મ ભીનમાલ નગરમાં થયેલ હતો.

ભીનમાલ નગરમાં આજ ૧૧ જૈન દેરાસર છે. એનો વિશેષ પરિચય આ પ્રકારે છે.

- (૧) ગાંધી મુતોનો મહોક્ષો. ત્યાં ભગવાન શ્રી શાન્તીનાથ ભગવાનનું શિખરબંધી દેરાસર અતિ પ્રાચીન છે. સં. ૧૬૩૪ માં મહાન આચાર્ય શ્રી હીરવિજય સૂરિજી મહારાજ દ્વારા પુન: પ્રતિષ્ઠિત છે.
- (૨) આ મહોલામાં ભગવાન શ્રી પાર્શ્વનાથનું ઘુંમટખંધી મંદિર છે. મૂળનાયક શ્રી ભગવાનની ગાદી નીચેના લેખથી આ પ્રાચીનતમ મંદિરની પ્રતિષ્ઠા સં. ૧૬૮૬ અષાડ વિદે ૪ ના આચાર્ય શ્રી વિજયદેવ સૂરીજી ઢારા થઈ હતી. અને મૂળનાયકજી ભગવાનના પ્રતિમાજી ભરાવવાનો લાભ શ્રીમાલનગર ભીનમાલ નિવાસ આદરણીય શેઠ શ્રી પ્રેમાશા અને ખેમાશાએ લીધો હતો.
- (3) આ મંદિરની પાસમાં તપાગચ્છનો ઉપાશ્રય ગોખલામાં શ્રી મહાવીર સ્વામીની મૂર્તિ પ્રતિષ્ઠિત છે અને તે વિક્રમ

- સં. ૧૮ ની હોવાનો લેખ છે. ઉપર લખેલ ત્રણે જિન મંદિરોની પાસે નવો વિશાળ તપાગચ્છ ઉપાશ્રય છે.
- (૪) ખજારમાં આવેલ શાન્તિચોક (ગણેશ ચોક)માં શ્રી શાન્તિનાથ ભગવાનનું શિખરબંધી સુંદર જિનાલય છે. આ દેરાસર પણ અતિ પ્રાચીન છે. સંવત ૧૨૧૨ માં આ દેરાસરમાં આદીશ્વર ભગવાનની પ્રતિમાજી બિરાજમાન કરેલી છે.
- (પ) શેઠોના મહોલ્લામાં ભગવાન શ્રી પાર્શનાથ પ્રભુનું શિખરબંધી વિશાળ જિનાલય છે. મૂળનાયક પાર્શનાથ પરમાત્માની મૂર્તિ આ નગરની સૌથી વધારે પ્રાચીન મૂર્તિ છે. વિ. સં. ૧૦૧૧ ના વર્ષમાં પ્રતિષ્ઠા કરેલી છે. ભગવાન શ્રી પાર્શનાથ પ્રભુની આ સુવર્ણમય પ્રતિમાજી ભીનમાલ અને નરતા ગામની વચમાં આવેલ એક ખેતરમાંથી નીકળેલી હતી. આ મૂર્તિને લાવવાવાળા નરતા ગામના શ્રાવકો પ્રતિદિન ત્રણ ગાઉ દૂરથી આવીને ભગવાનની પૂજા કરીને કઠોર નિયમનું પાલન કરતા હતા.
- (६) આ મંદિરના પાસમાં શ્રી મહાવીર સ્વામીજી ભગવાનનું શિખરબંધી સુંદર દેરાસર છે. શ્રી મહાવીર સ્વામીની સુવર્ણમયી આકર્ષક પ્રતિમાજી સાત ધાતુના સિંહાસન અને બે વિશાળકાય ઘેરાના આ નગરના ખેતરમાંથી એકએક પ્રાપ્ત થયેલ છે. આ મંદિરના પ્રતિષ્ઠા વર્તમાન આ વિદ્યાચંદ્ર સૂરિએ કરાવેલી છે. સં. ૨૦૧૮
- (૭) નગરની પુરાણી પોસ્ટ ઑફિસની પાસે શ્રી મહાવીર સ્વામીનું વિશાળ જિનાલય શિખરબંધી છે. મહાવીર સ્વામીની મૂર્તિ મહાન ચમત્કારી છે અને દર્શનાર્થીઓના માટે ધ્યાનથી દર્શન કરવાની પ્રેરણા પ્રદાન કરવાવાળી છે. પહેલાં આ મંદિર ગુજરાતના મહાન રાજર્ષિ શ્રી કુમારપાળ દારા બંધાયું હતું. અને સં. ૧૮૭૩ માં

મૂળનાયક ભગવાનની પ્રતિષ્ઠા શ્રી જિતેન્દ્ર સૂરિજી ઢારા થયેલી હતી. અને પછી પ્રાચીન દેરાસરની જગ્યાએ નવું કલામય શિખરબંધી જિનમંદિર શ્રી સંઘ ભીનમાલ ઢારા નિર્માણ થયું અને સં. ૨૦૧૮ માં વિઘાચંદ્ર સૂરિજીના કર કમલો ઢારા પાછી પ્રતિષ્ઠા સંપન્ન થઈ. આ મંદિરની પાસે વિશાળ ધર્મશાળા, એક આયંખિખ ખાતું અને પાઠશાળા નવી તૈયાર થઈ રહી છે. અહીં રહેવા માટે અને ખાવા પીવા માટેની સારી સગવડ રહેલી છે.

- (૮) ભીનમાલ રેલવે સ્ટે. રોડ પર પ્રતાપ સરાય ધર્મશાળામાં શ્રીમાન્ ખિમચંદજી પ્રતાપજી ભીનમલ નિવાસી દ્વારા શ્રી જગવલ્લભ પાર્શ્વનાથની મનોહર મૂર્તિનું ખિંખ ભરાવી આચાર્ય શ્રી વિદ્યાચંદ્ર સૂરિ દ્વારા પ્રતિષ્ઠિત કરાઈ.
- (૯) ભીનમાલથી રાનીવાડા રોડ ઉપર ૧ કિલોમીટર નગરથી દૂર પ્રાચીન શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથ ભગવાનનું જિનાલય છે. અને નૂતન જિનાલયનું નિર્માણ કાર્યચાલુ છે.
- (૧૦) નગરથી એક કિલોમીટર દૂર શ્રી ગોડી પાર્શ્વનાથ ભગવાનનું અતિરમણીય જિનમંદિર છે.
- (૧૧) ખારી રોડ પર આવેલું ચૌમુખજીનું જિનાલય નવું છે. મૂળનાયક શ્રી મહાવીર સ્વામી ભગવાન છે. દેરાસરની નીચે ઉપાશ્રય છે. આ મંદિર અને ઉપાશ્રય શ્રીમતી વિજુભાઈ ઉખચંદજીએ ખનાવેલું છે.
- (૧૨) માધ ચોરાયા ઉપર નવનિમણિ થતું જિનાલય એસ. એમ. બાક્ષ્ણા પરિવારે પૂ. પિતાશ્રીની સ્મૃતિ નિમિત્તે બનાવેલ છે. અંજનશલાકા પ્રતિષ્ઠા આ. ભ. શ્રીમદ્ પદ્મસાગર સૂરીશ્વરજી મ.સા.ની નિશ્રામાં સંવત ૨૦૫૦ મહામહિનામાં થશે.

# ભીનમાલ નગરની મહત્ત્વપૂર્ણ ઘટનાઓનો ઉક્ષેખ

## વિ. સં. વર્ષો પૂર્વે વીર સંવત ૪૫

- ૧. શ્રી સ્વેયેપ્રભુસૂરિનું આગમન
- ર જયસેન રાજાનું નગર ઉપર આધિપત્ય અને જૈન ધર્મનો સ્વીકાર કરવો.

#### વિ. સં. ૪૦૦ પૂર્વ વીર સં. ७०

 નગરનો ૪૦ વર્ગ માઇલનો વિસ્તાર તથા ૭૨ કોટ્યાધિ બ્રાહ્મણોનું નિવાસ સ્થળ

#### વિ. ૩७૬ પૂર્વ

 ઉપલેદેવના મંત્રી ઉહડ દ્વારા ઉપકેશપુર વસાવવું નગર પર મૌર્થ પરમાર રાજાનું રાજ્ય

#### વિક્રમની પહેલી શતાબ્દીમાં :

વજસ્વામીજીએ નગરમાં વિહાર કર્યો. વિ. સં. ૧૫૭માં - ક્ષત્રિય રાજાનું રાજ્ય વિ. સં. ૨૦૨માં - સોલંકી રાજા અજિતસિંહ દેવનું રાજ્ય વિ. સં. ૨૨૨ યા ૨૨૩માં - ય-યાતિએ સાત મંજિલનું જગતસ્વામીનું સૂર્યમંદિર ખનાવ્યું. વિ. સં. ૨૬૫માં - ભૂકંપના કારણે નગરનો નાશ થયો. વિ. સં. ૪૯૪માં- વિદેશીઓ દ્વારા નાશ થયો.

#### વિક્રમની છટ્ટી શતાબ્દી :

- પંજાખથી આવીને તોરમાણે અહીં રાજધાની ખનાવી.
- હરિગુપ્તસૂરિના ઉપદેશથી તોરમાણે જૈનધર્મનો સ્વીકાર કર્યો,
- 3. મિહિરકુલનું શાસન બનાવ્યું.

#### વિ. સં. ૫૮૫માં -

વિઘરાજ રાજા થયો.

- વિ. સં. ७મી શતાઉદીમાં -જલોર નાગોર જોધપુર
- **વિ. સં. ક૦૪માં -**મિહિરકુલનું મૃત્યુ થવું
- વિ. સં. ૬૮૨ વિ. સં. ૬૮૫માં -બ્રહ્મગુપ્ત દ્વારા બ્રહ્મસ્પુટ સિદ્ધાન્ત ગ્રંથની રચના કરવી.
- વિ. સં. ૬૮७માં -આ નગર વિદ્યાના મોટા કેન્દ્રસ્થાન તરીકે ઓળખાયું
- વિ. સં. ७००માં -નગરની ચરમ સીમા પર પ્રગતિ
- વિ. સં. ७ થી ૮મી શતાઉદીમાં -ગૂર્જર પ્રતિહારોની શાન્તિનો પ્રારંભ થયો.
- વિક્રમની ૮મી શતાબ્દીમાં -કુલ કરોની સ્થાપના તથા ૮૪ ગચ્છોનું ઉત્પત્તિ સ્થળ
- વિક્રમ સં. ७૩૨માં -મહાકવિ માઘ દ્વારા શિશુપાલ વધ મહાકાવ્યની રચના
- વિ. સં. ७३३માં -નગરમાં ચાંદીના સિક્કાનું ચલન

#### વિ. સં. ७७५

- ૧. રાજા ભાલ દ્વારા નગર ઉપર રાજ કરવું
- શ્રી ઉદયપ્રભસૂરીશ્વરજી દ્વારા નગરના ६४ કોટ્યાધિપતિ બ્રાહ્મણોને જૈન બનાવવું
- 3. રાજ ભાષાના કાકાએ દીક્ષા લીધી જેઓ ખાદમાં સોમપ્રભાચાર્યના નામે પ્રસિદ્ધ થયા.
- વિ. સં. **૭૯૧માં -**શ્રી ઉદયપ્રભ સૂરિ દ્વારા પ્રાગ્વાટ **યા**હ્મણોને જૈનધર્મી બનાવીને પોરવાડ જાતિનું ઉત્પત્તિ સ્થળ

૯૧

વિ. સં. ७૯૫માં -શ્રી ઉદયપ્રભસૂરિએ ૨૪ બ્રાહ્મણોને જૈન ખનાવ્યા જેઓ બાદમાં સેઠિયા જાતિ (ઓસવાલ જૈન)ના

નામે પ્રસિદ્ધ થયા.

વિ. સં. ૭૯૬માં -અરબ તથા સિંઘ ખાળીએ નગર ઉપર આક્રમણ કર્યું.

जવમી શતાઉદીમાં -શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીને સાહિત્ય પ્રેરણાઓ અહીંથી (મળેલી) હતી.

**વિ. સં. ૮૨૦માં -**પાટણની સ્થાપના

વિ. સં. ૮૩૫માં -શ્રી ઉદ્યોતનસૂરિએ કુવલયમાળા કથા પ્રશસ્તિની પૂર્ણાહુતિ અહીં કરી હતી.

**દશમી શતાઉદીમાં -**૧૮,૦૦૦ બ્રાહ્મણોનું નગર છોડીને પાટણ જવું.

**વિ. સં. ૯૦૧માં -**મુસલમાનોના આક્રમણથી નગરનો નાશ થવો.

**વિ. સં. ૯૫૫માં -**નગરનો ફરી વિકાસ થવો અને પ્રગતિ કરવી.

વિ. સં. ૧૧૦૮માં -શ્રી ભૈંસાસાહ શેઠ દ્વારા ગુજરાતીઓને ધોતીની એક લાંગ ખોલવાની પ્રતિજ્ઞા કરાવવી.

તેરમી શતાબ્દી -શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યજીના ઉપદેશથી કુમારપાળ દ્વારા અહીં મહાવીર સ્વામીજીનું એક જિનાલય ખનાવવું.

વિ. સં. ૧૨૦૩માં -શેઠ સુનન્દના વિશેષ આગ્રહથી લક્ષ્મીનું પાટણ જવું.

#### ચોદમી શતાબ્દી -

- ૧. નગરમાં ફક્ત ૧૫૦૦ ઘર તેમાં ૧૨૦ ભીલોનાં ઘરો હતાં.
- ર. જૈન ધર્મનો સારો એવો પ્રભાવ
- **વિ. સં. ૧૩૦૧માં -**નગરની ઇંટો દ્વારા જાલોરના કિલ્લાનો પરકોટો ખનાવવો.
- **વિ. સં. ૧૩૨૩માં -**શ્રી પૂર્ણચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા.
- **વિ. સં. ૧૩૨૪માં -**શ્રી પ્રભાચંદ્રજીએ અહીંયા પ્રભાવક ચારિત્રની રચના કરી હતી.
- વિ. સં. ૧૩૬૫માં -અલાદ્દીન ખીલજ દ્વારા નગર પર આક્રમણ કરવું.
  - **વિ. સં. ૧૩૯૩માં -**ઉદ્યોતનસૂરિ મ. ઉપકેશગચ્છ પ્રબંધની રચના કરી.
- **વિ. સં. ૧૩૫૦માં -**રાયસિંહે અહીં આક્રમણ કર્યું તેમાં જાલોરના પઠાણોના હાથે માર્ચી ગયો
  - વિ. સં. ૧૩૬૮માં -અંગ્રેજ નિકોલસ ઉપલેટ આ નગરને ૧૬ માઇલના ક્ષેત્રમાં ખનાવ્યું જેમાં ૬ જૈન મંદિરો હતા.

### વિ. સં. ૧૩૯૨માં -

- અજિતસિંહે કૂકરુશિયરથી હારીને સંઘી સ્વરૂપ પુત્રીની શાદી બાદશાહ ફકરુશિયર સાથે કરી જેમાં રાજ્ય અને ગુજરાતની સૂબેદારી પ્રાપ્ત થઈ.
- અજિતસિંહ દારા ગુજરાત જતી વખતે ભીનમાલને લૂંટવું. ૧૯૯૨ ઉજેનના - તીર્થેન્દ્ર સૂરિ દારા નગરનો ચારે ખાજુ વિકાસ થયો.

# ભીનમાલના વિભિન્ન રાજાઓનો કાર્ચકાળ -

#### ભીનમાલ પ્રતિહાર રાજાઓનું

#### વિવરણ

- **૧. શ્રી નાગભટ** ૭૬૫ ઈ.સ.ના લગભગ
- **ર. શ્રી કુકુડસ્થ** અજ્ઞાત
- 3. શ્રી દેવરાજઅજ્ઞાત અગ્નાત
- **૪. શ્રી વત્સરાજ** ૭૮૩ ઈ.સ.ના લગભગ
- પ. શ્રી નાગભક ૨ (નાગરાજ) ૮૧૫ - ૮૩૩ સન લગભગ (નાગવલોક)
- **૬. શ્રી રામચંદ્ર** ૮૩૩ સન લગભગ
- **७. શ્રી ભોજદેવ- (ભોજ)** ૮૪૩ - ૮૮૧ લગભગ (આદિ વરાહ યા મિહિર)
- **૮. શ્રી મહેન્દ્રપાલ ૧** ૮૯૩ લગભગ
- e. શ્રી મહિપાલ ૯૧૭ લગભગ
- **૧૦. શ્રી ભોજ ૨** અજ્ઞાત
- **૧૧. શ્રી વિનાચક પાલ** સન ૯૩૧ લગભગ

68

- **૧૨. શ્રી મહેન્દ્ર પાલ -**૯૪૬ ઈ.સ. લગભગ
- **૧૩. શ્રી દેવપાલ** ૯૪૮ સન્ લગભગ
- **૧૪. શ્રી કવિ જયપાલ** ૯૫૯ સન લગભગ
- **૧૫. શ્રી રાજપાલ** ૧૦૧૮ સન લગભગ
- **૧૬. શ્રી ત્રિલોચનપાલ** ૧૦૨૭ સન લગભગ
- **૧७. શ્રી ચશપાલ** ૧૦૩૯ સન લગભગ

# શ્રી ભીનમાલના પરમાર રાજાઓનો રાજ્યકાલ

#### ૧. શ્રી દેવરાજ

૧૦૬૦ - ૧૦૬૬ ઈ. સ. લગભગ

#### ર. શ્રી કૃષ્ણરાજ

વૈ૧૧૬ ઈ. સ. લગભગ

#### ૩. શ્રી સોછારાજા

અજ્ઞાત

#### ૪. શ્રી ઉદયરાજ

૧૧૧૭ સન લગભગ

#### ૫. શ્રી સોમેશ્વર

૧૧૬૧ સન લગભગ

#### ૬. શ્રી જયંતસિંહ

૧૧૮૨ સન લગભગ

#### ७. શ્રી અલગ

અન્નાત

ભીનમાલની પાસે સાવીદર ગામમાં ગયા બે મહિના પહેલાં પાષાણની જિન પ્રતિમાજી ખેડૂતના એક ખેતરમાંથી હળ ખેડતા (મળેલી) પ્રાપ્ત થયેલી દ પ્રતિમાઓ સંવત ૧૩૬૩ શ્રાવણ સુદ ૮ આ પ્રમાણે શિલાલેખ છે અને આ મૂર્તિઓ પર ભીનમાલનું પ્રાચીન નામ શ્રીમાળ અંકિત કેરેલ છે.



## ૫. પૂ. આચાર્ચ ભ. સ્વયંમપ્રભસૂરિશ્વરજી મ. સા.નું

## अत्व अरमर

કેશી શ્રમણ આચાર્ય પટ વિભૂષક ઉદયાચલ પર સૂર્ય સમાન શ્રુત જ્ઞાનનો પ્રકાશ કરવાવાળા આચાર્ય શ્રી સ્વયંપ્રભસૂરિ થયા. તેઓનો જન્મ વિદ્યાધર કુળમાં થયો હતો. તેથી કરી તેઓ અનેક વિદ્યાઓના પારગામી અને સ્વપરમતના શાસ્ત્રોમાં નિપુણ હતા. તેઓના આજ્ઞાવર્તી હજારો મુનિઓ ભૂમંડલ પર વિહાર કરી ધર્મ પ્રચારની સાથે જનતાનો ઉદ્ધાર કરી રહ્યા હતા. ભગવાન મહાવીરના ઉપદેશથી બ્રાહ્મણોનું જોર અને યજ્ઞ કર્મ નષ્ટ પ્રાય: થઈ ગયા હતા. તથાપિ મરુસ્થલ જેવા રેતીલા પ્રદેશમાં ન તો જૈન પહોંચી શકે અને ન ખુદ્ધ પણ અહીં આવી શકતા તેથી કરી અહીં વામમાર્ગીઓનું ભારે જોર હતું. યજ્ઞ હોમ સિવાય પણ મોટા-મોટા અત્યાચાર થઈ રહ્યા હતા. ધર્મના નામે દુરાચાર (વ્યભિચાર)નું પણ પોષણ થઈ રહ્યું હતું. કુંડાપંથ, કાંચલિયા પંથ એ વામમાર્ગીઓની શાખાઓ હતી. દૈવી શક્તિના ઉપાસક હતા. તે સમયે મારવાડમાં શ્રીમાલ નામનું નગર વામમાર્ગીઓનું કેન્દ્રસ્થાન માનવામાં આવતું હતું.

આચાર્ય સ્વયંપ્રભસૂરિના ઉપાસક જેમ ખેચર-ભૂચર મનુષ્ય વિદ્યાધર હતા તેમ દેવી - દેવતા પણ હતા. તેઓ પણ સમય જોઇને વ્યાખ્યાન સાંભળવા આવતા હતા. એક સમય આચાર્ય શ્રી સંઘની સાથે સિદ્ધાચલની યાત્રા કરી - અર્બુદાચલની યાત્રા કરવા માટે આવ્યા હતા તે સમયે વ્યાપાર નિમિત્તે આવેલ શ્રીમાલનગરના કેટલાક શેઠ - શાહુકારે સૂરિજીની અહિંસામય અપૂર્વ દેશના સાંભળીને સૂરિજીને વિનંતી કરી કે હે ભગવન્! આપ તો અહિંસા ભગવતીની ભારે મહત્તા ખતાવી રહ્યા છો. અને અમારે ત્યાં તો હર વર્ષે હજારો-લાખો પશુઓનું યજ્ઞમાં બલિદાન થઈ રહ્યું છે. અને એમાં જ જનતાની શાંતિ અને ધર્મ માનવામાં આવે છે. આજે આપનો ઉપદેશ સાંભળવાથી એ જાણવા મળ્યું કે આ તો એક મહાન નરકનું જ દ્વાર છે. અગર આપ જેવા પરોપકારી મહાત્માઓનું અમારા જેવા અજ્ઞાન દેશમાં

પધારવાનું થાય તો ત્યાંની ભદ્રિક જનતા આપના ઉપદેશનો મહાન લાભ જરૂર ઉઠાવે. ઇત્યાદિ વિનંતી કરવાથી સૂરિજીએ તેનો સહર્ષ સ્વીકાર કર્યો. જેમ ચિત્ત સારથીની વિનંતીનો સ્વીકાર કૈશી શ્રમણાચાર્યે કર્યો હતો તેમ અવસર જોઇને સૂરિજી કમશ: વિહાર કરી શ્રીમાળ નગરના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા, એ સમાચાર નગરમાં પણ પહોંચી ગયા. ત્યારે જેઓ અર્બુદાચલ પર વિનંતિ કરી હતી તેઓ મિત્ર પરિવાર સાથે સૂરિજીની સેવામાં તત્પર થયા અને હરેક પ્રકારની સુવિધા કરી આપી. તે સમયે શ્રીમાળ નગરમાં અશ્વમેધ નામના યત્ત્રની તૈયારી થઇ રહી હતી. દેશ-પરદેશથી હજારો યાત્તિક લોક એકત્ર થયા અને આ બાજુ હજારો લાખો નિરપરાધી પશુઓને એકઠાં કર્યા હતાં. એક મોટો ભારે યત્તમંડપ પણ બાંધવામાં આવ્યો હતો. ઘર-ઘરમાં બકરાં ભેંસ બાંધી હતી. તેઓને ધર્મના નામ પર યત્ત્રમાં બલિદાન કરી શાંતિ મનાવીશું વગેરે વગેરે.

આ બાજુ સૂરિજીના શિષ્ય નગરમાં ભિક્ષા માટે ગયા હતા તેઓ નગરની હાલત જોઈને જનતા ઉપર કારુણ્ય ભાવ લાવી એમને એમ પાછા આવી ગયા. સૂરિજીને વિનંતી કરી કે હે ભગવંત! આ નગર સાધુઓને ભિક્ષા લેવા યોગ્ય નથી એમ કહી યત્ત સંબંધી બધી વાત કહી સંભળાવી. આ વાત સાંભળીને કરુણાસિંધુ સૂરિજી મહારાજ પોતાના ખાસ વિદ્વાન શિષ્યોને સાથે લઈ રાજસભામાં ગયા. ત્યાં યત્ત સંબંધી વિચાર વિમર્શ અને તૈયારીઓ થઈ રહી હતી. અને મહાન્ નિષ્ફર કર્મના અધ્યાપક મોટા મોટા જટાધારી શિર ઉપર રાખ લગાવી અને ગલમાં સુતરની દોરી ઘાલી માંસ લુબ્ધક મિરા લોલુપરી નામધારી પંડિતો બેઠા હતા અને તેઓ બધા અનેક કપોલ કસ્પિત વાતો કરીને રાજાને પોતાની તરફ આકર્ષિત કરી રહ્યા હતા. કારણ નગરમાં મોટા જૈનાચાર્યનું આગમન થવાથી તેમના મનમાં મોટો ભય હતો.

આચાર્ય ભગવંતનો પ્રભાવ - તપ - તેજ એટલો ખધો જખરજસ્ત હતો કે તેઓ સભામાં પ્રવેશ કરતાં જ રાજા જયસેન પોતાના આસનથી ઊઠીને સૂરિજીની સામે આવ્યો અને ખૂબ આદર સત્કારથી વંદના કરી નમસ્કાર કર્યા. સૂરિજીએ પણ રાજાને "ધર્મલાભ" આપ્યો. એના ઉપર ત્યાં ખેઠેલા નામધારી પંડિત આપસમાં હસવા લાગ્યા. રાજાએ આ પહેલાં ક્યારે પણ "ધર્મલાભ" શખ્દ કાનોથી સાંભળ્યો નહોતો. એટલે રાજાએ નમ્રતાપૂર્વક સૂરિજીને પૂછ્યું કે હે પ્રભો! આ ધર્મલાભ શું ચીજ છે? શું આપ આશીર્વાદ નથી આપતા જેમ કે અમારા ગુરુ બ્રાહ્મણ લોક આપ્યા કરે છે? એના જવાબમાં સૂરિજીએ રાજાને કહ્યું કે હે રાજન્ કેટલાક લોકો દીર્ધાયુષ્યનો આશીર્વાદ આપે છે. પરંતુ દીર્ધાયુષ્ય તો નરકમાં હોય છે. કેટલાક ઘણા પુત્રાદિકનો આશીર્વાદ આપે છે પરંતુ એ તો ડુક્કર જનવરાદિને પણ હોય છે. કેટલાક લક્ષ્મીવૃદ્ધિનો આશિર્વાદ આપે છે પરંતુ લક્ષ્મી તો શૂદ્ર અને વેશ્યાને ત્યાં પણ હોય છે.

હે રાજન્ એમાં કોઈ મહત્ત્વનો આશીર્વાદ નથી પરંતુ જૈન સાધુઓનો જે "ધર્મલાભ" રૂપી આશીર્વાદ અર્થાત્ તમને ધર્મનો લાભ કાયમ મળતો રહે. ધર્મલાભના પ્રભાવે જ આ લોકમાં કલ્યાણની સાધનસામગ્રી (સુખ - સંપત્તિ) અને પરલોકમાં સ્વર્ગ-મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે. એ જ કારણથી જૈન સાધુઓનો ધર્મલાભ જગતના જીવોના કલ્યાણના હેતુ રૂપ છે.

સૂરિજી મહારાજની યુક્તિ અને વિદ્વત્તામય શબ્દ સાંભળીને રાજાને અત્યંત આનંદ થયો. રાજાએ સૂરીશ્વરજીની સ્તુતિ અને આદર સત્કાર કરી અને આસન ગ્રહણ કરવાની વિનંતી કરી. ત્યાર ખાદ સૂરિજી ભૂમિ પ્રમાર્જન કરી કાંખલીનું આસન બિછાવી શિષ્યોની સાથે બેસી ગયા. રાજા શિવ ઉપાસક હતો પરંતુ એના હૃદયમાં મધ્યસ્થ વૃત્તિ હતી અને નીતિજ્ઞ હોવાથી મહાપુરુષો ઉપર ગુણાનુરાગ હોવો સ્વાભાવિક વાત હતી. રાજાએ આચાર્ય ભગવંતને વિનંતી કરી પૂછ્યું કે હે ભગવંત ધર્મનું શું લક્ષણ છે ? કયા ધર્મથી જીવ જન્મ-મરણથી મુક્ત થઇને અક્ષયપદ પ્રાપ્ત કરી શકે ? તેના જવાખમાં સૂરિજી મહારાજે પોતાના વિશાળ જ્ઞાનથી ધર્મની વ્યાખ્યા કહી સંભળાવી. તેના સારાંશ રૂપે અહીં તેનો થોડો ઉદ્યેખ ખતાવે છે.

"अहिंसा रुक्षणो धर्मो य धर्म प्राणिनां वधः तस्मात् धर्मार्थिर्मिर्योगः कर्तव्या प्राणिनां दया ॥" અર્થાત્ ધર્મનું લક્ષણ અહિંસા છે. અને જીવોનો વધ એ અધર્મ છે. એટલા માટે ધર્માર્થીનું કર્તવ્ય છે કે સદૈવ જીવોની રક્ષા કરે અને સાંભળો.

#### "पद्यैतानि पवित्राणि, सर्वेषां धर्म चारिणाम् । अहिंसा सत्यमस्तेयं, त्यागो मैथुन वर्जनम् ॥"

અર્થાત્ અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય અને મૂર્ચ્છા ત્યાગ આ પાંચ મહાવ્રત સર્વ દેશના અનુયાયી મહાપુરુષોને બહુમાનપૂર્વક માનનીય છે. હે રાજન્ ! પ્રાણીઓની દયા કરવી એ જ મનુષ્યોનો પરમ ઘર્મ છે. જુઓ શ્રી કૃષ્ણચન્દ્રે પણ એ જ ફરમાવ્યું છે કે -

# यो दद्यात् कांचनं मेरुः कृत्स्नां चैव वसुन्धरा । एकस्य जीवीतं दद्यात् न च तुल्यै युधिष्ठिरः ॥

સોનાનો મેરુ અને સંપૂર્ણ પૃથ્વીનું દાન દેનાર પણ એક જીવને પ્રાણદાન દેનારની બરાબરી કરી શકતો નથી. અને સાંભળો

#### ''सर्वे वेदा न तत् कुपुः सर्वे यज्ञाश्च भारत । सर्वे तीर्थाभिषेकाश्च, यत् कुर्यात् प्राणिनां दया ॥''

અર્થાત્ હે અર્જુન ! જે પ્રાણી દયાનું ફળ આપે છે એ ફળ ન તો ચારો વેદ ભણવાથી, ન તો સર્વ યજ્ઞોથી, ન તો બધા તીર્થીમાં સ્નાન કરવાથી, ફળ મળતું નથી, એટલા માટે સર્વ તત્ત્વવેત્તા મહર્ષિઓએ ધર્મનું લક્ષણ અહિંસા જ ખતાવ્યું છે.

### "अहिंसा सर्व जीवेषु तत्त्वज्ञैः परिभाषितम् । इदं ही मूल धर्मस्य, शेषस्तस्यैव विस्तरम् ॥"

હે નરેશ! આ અપરંપાર સંસારની અંદર જે તત્ત્વવેત્તા અવતારીક મહાપુરુષો થયા છે તેઓએ ધર્મનું મૂળ અહિંસા જ બતાવી છે. બાકી સત્ય-અચાર્યાદિ અહિંસાના જ વિસ્તાર રૂપ છે. ઇત્યાદિ અનેક ઉદાહરણોથી સૂરિજીએ રાજાને ઉપદેશ આપ્યો. અને કહ્યું કે રાજન્ જેમ આપણું જીવન આપણને પ્યારું છે એવી જ રીતે બધા જીવોને પોતાનો પ્રાણ પ્રિય હોય છે. પરંતુ માંસ લોલુપી કેટલાક અજ્ઞાની પાપાત્માઓએ બિચારા નિરપરાધી પ્રાણીઓનાં બલિદાન

કરવામાં પણ ધર્મ માની ભદ્રિક લોકોને ઘોર નરકમાં નાખવાનો પાખંડ મચાવી રહ્યા છે.

પરંતુ કેટલાક દેશોમાં સત્યવક્તાઓના ઉપદેશથી જ્ઞાનનો પ્રકાશ થવાથી આ નિષ્ઠુર કર્મ મૂળથી નાશ થઈ ગયું છે. પરંતુ મરુસ્થલ જેવા અજ્ઞાન પ્રદેશમાં સદ્દ્રશન અને ઉપદેશના અભાવના કારણે અજ્ઞાન લોકો આ ગલત કાર્યના કીચડમાં ફરીને નરકના અધિકારી બની રહ્યાન્છે. વગેરે.

અ. સાંભળતાં જ નિર્દય પાખંડી માંસ લોલુપી યજ્ઞાધ્યક્ષ બોલી ઊઠયો કે મહારાજ આ જૈન લોકો તો નાસ્તિક છે. વેદોને અને ધિયરને માનતા નથી. દયા દયા કરીને સનાતન યજ્ઞ ધર્મનો નિષેધ કરી રહ્યા છે. આ લોકોને શું ખબર છે કે શાસ્ત્રોમાં યજ્ઞ કરવો મહાન ધર્મ અને દુનિયામાં શાંતિ થવી કહ્યું છે. દેખો ભગવન્ મનુએ શું ફરમાવ્યું છે -

"यज्ञार्थ पशवः सृष्टाः स्वयमेव स्वयम्भूवा । यज्ञस्य भूत्त्यै सर्वस्य, तस्मात् यज्ञे औषध्यः पशवोवृक्षास्तिर्यचः पक्षिणस्तथा यज्ञार्थ निधानं प्राप्ताः प्राप्नुवन्त्युत्सृतीः पुनः ॥"

અર્થાત્ બ્રાહ્મણોને સ્વયં યજ્ઞ માટે અને સંપૂર્ણ સિદ્ધિ નિમિત્તે જ પશુઓને બનાવ્યા છે. યજ્ઞમાં ઔષધી-પશુ-પક્ષી તીર્યંચાદિ જવો અને કપીજળાદિ પક્ષીઓનો જે બલિ આપવામાં આવે છે તે જવો યજ્ઞમાં મરીને ઉત્તમ જન્મને પામે છે..... ઇત્યાદિ.

એના જવાખમાં સૂરિજી મહારાજે કહ્યું કે હે મહાનુભાવો તમે લોકો થોડાસા સ્વાર્થના કારણે મિથ્યા ઉપદેશ આપી આપ સ્વયં કેમ ડૂબો છો અને બિચારા અજ્ઞાન લોકોને શા માટે અધોગતિના પાત્ર ખનાવો છો. અને જો યજ્ઞમાં ખલિ દેવાથી પ્રાણી ઉત્તમ ગતિ (સ્વર્ગ)માં જતા હોય તો .....

"निहतस्य यशोर्यज्ञे । स्वर्ग प्राप्तिव दीर्घ्यते । स्विपता यजमानेन । किन्तु तस्मान्न हन्यते ॥" અગર સ્વર્ગમાં જવાના હેતુથી પશુઓને મારતા હો તો પહેલાં આપનાં પુત્ર-સ્ત્રી યજમાન અને તમે પોતે જ સ્વર્ગના માટે યજ્ઞમાં ખલિ કેમ થતા નથી ? કેમકે આપ લોકોને જેટલી સ્વર્ગની અભિલાષા છે એટલી પશુઓને નથી, પશુ તો બિચારા પુકારી-પુકારીને કહે છે, એક કવિનું વાક્ય -

## "नाहं स्वर्ग फलोपभोग तृषितो नाभ्यर्थितस्त्वमया संतुष्टस्तण भक्षणेन सततं साधो न युक्तं तव स्वर्गे यान्ति यादित्वया, विनिहता यज्ञे धृवं प्राणिनो !! यज्ञं किं न करोसि मातृपितृभिः पुत्रस्तथा बान्धवै ॥"

ભાવાર્થ - યજ્ઞમાં અસંખ્ય પશુઓનાં ખલિદાન આપનાર જરા અમારી પુકાર પણ સાંભળો. અમે સ્વર્ગ ફળના ઉપભોગના તરસ્યા નથી. અને ન તો અને તમને પ્રાર્થના કરી કે તમે અમને સ્વર્ગમાં પહોંચાડો! પરંતુ અમે તો માત્ર ઘાસ ખાઇને જ આનંદમાં રહેવા ચાહીએ છીએ. એટલા માટે અમને મારવા ઉચિત નથી. અને જો તમે અમને સ્વર્ગમાં મોકલવાના ઇરાદાથી મારતા હો તો આપના માતા-પિતા, પુત્ર-સ્ત્રી-આળ વગેરેને સ્વર્ગમાં મોકલવા જોઇએ.

મહાનુભાવો આપ જરા જ્ઞાનદૃષ્ટિથી વિચાર કરો કે-

#### ''युपंछित्वा पशून हत्वाः कृत्वा रुधिर कर्दमम् । यद्यैव गम्यते स्वर्गे । नरके कन गम्यते ॥''

પ્રાણીઓના રુધિરનું કર્દમ કરનાર પણ સ્વર્ગમાં જશે ? તો નરકમાં કોણ જશે ? હે રાજન્ ! આ નિષ્ઠુર વૃત્તિથી જનતામાં શાંતિ નહિ પરંતુ અશતિ થાય છે. જુઓ

## "हिंसा विध्नाय जायते, विध्न शान्तयै कृताऽपि हि । कुलाचारिधयाऽप्येषा कृता कुल विनाशिनी ॥"

મતલખ વિઘ્નની શાંતિ માટે કરેલી હિંસા શાંતિ નહિં પરંતુ વિઘ્ન કરવાવાળી ખને છે. જેમ કોઈના કુળમાં મિથ્યારુઢિ હોય છે કે અમુક દિવસે હિંસા કરવી જોઈએ. પરંતુ તે જ હિંસા કુળનો નાશ કરવાવાળી હોય છે. હે નરેશ ! કેટલાક લોકો એવા પણ નિષ્ઠુર હોય છે કે કર્મને પણ પોતાના કુળની પરંપરાથી ચાલી આવતી હોવાથી સમજીને એને છોડવામાં હીચકીચાય છે. પરંતુ ખુદ્ધિમાન અહિતકારી કર્મને જલદી છોડીને સુખી બની શકે છે. જેમ

### "अपि वंशक्रमायातां यस्तु हिंसा परित्यनेत् । सश्रेष्टः सुलस इव काल सौकारिकात्मजः ॥"

હે રાજન્ ! પ્રાણી હિંસાને કોઈ પણ શાસ્ત્રકારોએ ધર્મ નથી કહ્યો. આપ ખુદ ખુહિથી વિચાર કરશો તો સમજાશે કે

"यदि ग्रावानोर्य तरित तरिणर्युद्धदयते । प्रतीच्यांप्तार्चिर्यदि भजित शैल्यं कथमि ॥ यदिक्ष्मापीठं स्यादुपरि सकलस्यापि जगतः । प्रसूते सत्यानां तदिप नव वधः कापि सुकृतम् ॥"

અર્થાત્ જલમાં પથ્થર તરતો નથી. સૂર્ય પશ્ચિમ દિશામાં ઊગતો નથી. અપ્રિ કદાપિ શીતળ નથી હોતો. પૃથ્વી કદાપિ અધોગમનમાં નથી જતી. છતાં પણ ઉપરોક્ત કાર્ય કોઈ દેવ દ્વારા પ્રયોગથી થઈ પણ જાય પરંતુ પ્રાણીઓની હિંસાથી તો ક્યારે પણ સુકૃત નહીં થાય કારણ કે .....

#### यावन्ति पशुरोमाणि, पशु गोत्रेषु भारत ? तावदु वर्ष सहस्त्राणि पच्चयन्ते पशुघातकाः ।

પશુના શરીરમાં જેટલા ખાલ છે એટલા વર્ષ સુધી પશુને મારતા નરકમાં જઇને દુઃખ ભોગવે છે! હે રાજન્ પ્રાણીઓને પ્રાણ કેવો પ્યારો છે.

#### "दीपते भ्रय माणस्य, कोटिजीवित एव या। धनकोटिं परित्यज्य, जीवो जीवितु मिच्छति ॥"

મરણ સમયે એક તરફ કોઈ સુવર્ણ દાન દેવાવાળો હોય ખીજી ખાજુ જીવન દેવાવાળો હોય તો તે જીવ સુવર્ણને છોડીને જીવન જીવવાની જ ઇચ્છા કરશે. હે નીતિજ્ઞ મહાનુભાવ! જરા આપ આપની નીતિ પર જુઓ.

#### ''वैरिणोडपि विमुच्यन्ते, प्राणान्ते नृणभक्षणात् । तृणाहराः सदैवैते हन्यन्ते पशवः कथम्'' ॥ १ ॥

પ્રાણાન્તે મુખમાં ઘાસ લેવાવાળો મહાન શત્રુને પણ અવધ ગણાય છે. તો હંમેશાં ઘાસ ભક્ષણ કરનાર પશુને મારવું કેટલો અન્યાય કહેવાય ?

### ''ये चक्रः कृर कर्माणः शास्त्र हिंसोपदेशकम् । ते यास्यन्ति नरके नास्तिके भ्योऽपि नास्तिकाः ॥''

અર્થાત્ જે કૂરકર્મીઓએ હિંસો પદેશક શાસ્ત્રોની રચના કરી છે તેઓ નાસ્તિકોથી પણ નાસ્તિક હોવાથી નરકના ભાગી થશે. એટલું જ નહીં પરંતુ એવા શાસ્ત્રો ઉપર જેઓ વિશ્વાસ અને શ્રદ્ધા રાખવાવાળાઓને પણ નરકમાં સાથે લઈ જશે! જેમ

## ''विश्वस्तो मुग्धीलोकः पात्यते नारकावनौ । अहो नृशंसैर्लोभान्धे हिंसा शास्त्रोपदेश कैः ॥''

ભાવાર્થ - બિચારા વિશ્વાસુ ભદ્રિક લોકો પણ નિર્દય લોભાંન્ય અને હિંસામય શાસ્ત્રોના પ્રભાવથી પ્રભાવિત થઇને નરકમાં જાય છે, અર્થાત્ નિર્દય એવા તેઓ પોતાના ભક્તોને પણ નરકમાં સાથે લઇ જય છે. વગેરે ધર્મો પદેશ સાંભળીને રાજ અને સભાજનો ખૂબ જ ઉદ્ધાસથી આનંદમાં આવીને બોલ્યા કે ભગવાન્ અમે તો આવા ઉત્તમ શબ્દો આજે જ અમારા કાન દ્વારા સાંભળ્યા અને આપશ્રીનું કહેવું પણ સત્ય જ છે. પ્રાણીઓની હિંસા કરવી તો ઘોર નરકનું જ કારણ છે. અને તે સર્વથા ત્યાજ્ય છે. હું આપની સામે પ્રતિજ્ઞા કરું છું કે મારા નગરમાં જ નહીં પરંતુ આખા રાજ્યમાં કોઈ પણ નિરપરાધી જીવોને મારવું તો દૂર રહ્યું પરંતુ તેઓને તકલીક પણ નહીં આપવામાં આવે.

હે કૃપાનિધિ! જગતમાં ધર્મના અનેક ભેદો સાંભળવામાં આવે છે. અર્થાત્ મતમતાંતર છે તેની પરીક્ષા કઈ કસોટીથી કરી શકાય તે કૃપા કરીને ખતાવો. હું એ ધર્મનો સ્વીકાર કરવા ચાહું છું. જેથી આત્મકલ્યાણ થઈશકે. એટલે સૂરીશ્વરજીએ કહ્યું કે હે ઘરાધિપ! આમ તો દરેક ધર્મવાળાઓ પોત-પોતાના ધર્મને શ્રેષ્ઠ બતાવે છે. પરંતુ બુદ્ધિમાન પુરુષો તો ખુદ પરીક્ષા કરી શકે છે.

### यथा चतुर्भिः कनकं परीक्षते निघर्णच्छेदन तापज्ञाड़नैः । तथैव धर्म्मे विदूषा परीक्षते श्रुतेन शीलेन तपोदयागुणै ॥

૧. જેમ કસોટી ઉપર કસવું. ૨. છેદવું. ૩. તપાવવું

એવી રીતે ચાર પ્રકારથી સોનાની પરીક્ષા કરવામાં આવે છે. એ જ રીતે ૧. શાસ્ત્ર ૨. શીલ ૩. તમ અને ૪. દયા આ ચાર પ્રકારોથી ખુદ્ધિમાન પુરુષ ધરમની પરીક્ષા કરી શકે છે.

- (૧) જે શાસ્ત્રોમાં પરસ્પર વિરૂદ્ધતા ન હો. "અહિંસા પરમો ધર્મ" ને મુખ્ય - પ્રધાન સ્થાન આપવામાં આવ્યું હોય, આત્મ કલ્યાણનું પૂર્ણ રહસ્ય ખતાવ્યું હોય. તે શાસ્ત્રનો ધર્મ પ્રમાણિત હોય છે.
- (૨) શીલ જેનું ખાન-પાન, આચાર, વ્યવહાર, બ્રહ્મચર્યાદિ શુદ્ધ હોય તે શીલ પ્રામાણિક માનવામાં આવે છે.
- (૩) તમ ઇચ્છાનો નિરોધ કરવો મતલખ અન્નાદિનો ત્યાગ કરવો.
  - (૪) દયા બધા જ જીવોની સાથે મૈત્રી ભાવના રાખવી.

પરીક્ષાના આ ચારેય સાધનો ઉપર સૂરીશ્વરજી મહારાજાએ જૈન-જૈનેતર ધર્મની ખૂબ જ સમાલોચનાપૂર્વક વિવેચન કરી સંભળાવ્યું અને જૈન ધર્મના તાસ્વિક જ્ઞાનની સાથે મુનિધર્મ અને શ્રાવકધર્મ તથા સમ્યક્ત્વનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું. જે સાંભળીને રાજા અને નાગરિકોનો અંતરપૃદ ખૂલી ગયો. જે ચિરકાળથી હૃદયમાં મિથ્યાત્વ ઘૂસ્યું હતું તે એકદમ દૂર થઈ ગયું. રાજાએ કહ્યું કે હે ભગવાન્! મેં મારી આટલી ઉમર વ્યર્થ ગુમાવી દીધી છે એના માટે હું શું કરું ?

હે પ્રભો ! હું આજે જૈન ધર્મ સ્વીકારવા તૈયાર થયો છું. સૂરીશ્વરજીએ કહ્યું "જહા સુખમ્" ત્યાર ખાદ વિધિ વિધાનની સાથે વાસક્ષેપપૂર્વક રાજા અને પ્રજાને જૈન ધર્મની દીક્ષા આપી. રાજા સમ્યક્ત્વ પામતાં જ પોતાના રાજ્યમાં ફરમાન કાઢ્યું કે જે યજ્ઞ માટે મંડપ ખનાવ્યો છે તેને શીઘ્રતાથી તોડીફોડી નાખો. અને જે હજારો-લાખો પ્રાણીઓને ખલદાન માટે ભેગા કરવામાં આવ્યા હતા

ते भोने छोडी हो अने मारा राज्यमां आ सहेशो पढ़ों याडी हो डे डे। धिप श सक्स मारा राज्यमां डोधिप श निरपराधी छवोने मारशे ते प्राश हंउनो लागी जनशे. अर्थात् प्राशना जहसामां प्राश आपवी पउशे. राज-प्रज अिंसा लगवतीना परम उपासक जनी गया. आ जा जा डु डजरो-साजो पशुओ ज यज्ञमां जिस माटे अकित क्यां हतां तेमने छवीत हान मजवाथी तेओ जतां जतां आशीर्वाह आपी रह्या हता. नगरमां स्थान-स्थान उपर कैन धर्मनी अने सूरीश्वरछ महाराजनी वाह वाह धर्ध रही हती. पहावसीमां ओ जाशवा मजे छे डे ते समये कुस ६०,००० घरोने कैन जनाव्या हता. सर्व प्रथम आचार्य श्री स्वयंप्रलसूरिओ ज वर्ण इपी जंछरने तो डीने "महाजन" संघनी स्थापना करी हती. त्यार जाह श्रीमाज नगरीना सो डो जुहा जुहा प्रहेशोमां जवाथी तेओने श्रीमासवंशी कहेवा साग्या अने ओ ज शज्द लिविष्यमां ज्ञातिना उपमां प्रयक्षित थयो.

શ્રીમાલ નગરના લોકો જૈન ધર્મના તત્ત્વજ્ઞાન અને ક્રિયા સમાચારીના અભ્યાસ માટે સૂરીજીને પ્રાર્થના કરી અને આચાર્યશ્રીએ તેનો સહર્ષ સ્વીકાર કરી અને પોતાના કેટલાક મુનિઓને ત્યાં થોડા સમય માટે રોકાવા માટે આજ્ઞા કરી. તે જ દિવસે સમાચાર મળ્યા કે આખુની પાસે પદ્માવતી નગરીમાં ચૈત્રશુક્લા પૂર્ણિમાના દિવસે અશ્વમેઘ નામનો મહાયજ્ઞ છે, આ સમાચાર સાંભળતા જ શ્રાહ્વર્ગ એકત્ર થઈને સાંજના સમયે આચાર્યની પાસે આવ્યો અને વિનંતી કરી કે હે ભગવાન્! આપશ્રીના પવિત્ર આગમનથી હજારો-લાખો પ્રાણીઓને અભયદાન મળ્યું. જે ક્રૂરકર્મી-વ્યભિચારી અને યજ્ઞ ખલિદાન જેવા મિથ્યા આચારથી નરકમાં જવાવાળા જીવોને સમ્યગ્ દર્શનની પ્રાપ્તિ થઈ સ્વર્ગ અને મોક્ષનો રસ્તો મળ્યો.

પવિત્ર જૈન ધર્મની ખૂબ જ સારી પ્રભાવના થઈ છે.

હે દયાળુ ! કરુણાસિંધુ આપના મહાન ઉપકારનો બદલો આ ભવમાંતો શું પરંતુ ભવોભવમાં પણ દેવાને અમે સર્વથા અસમર્થ છીએ. આપના ચરણકમળની સેવા ઉપાસના અમે લોકો એક ક્ષણ પણ છોડવા નથી માંગતા. પરંતુ આ સમયે એક ખાસ વિનંતી કરવા ચાહીએ છીએ. અને તે એ કે આખુની પાસે પદ્માવતી નગર છે. ત્યાંનો રાજા પદ્મસેન એક દેવીના ઉપદ્રવને શાંત કરવા માટે અશ્વમેઘ નામના યજ્ઞનો પ્રારંભ કર્યો છે. ત્યાં પણ હજારો-લાખો પશુઓને બલિદાન માટે એકત્ર કર્યા છે. કાલે પૂર્ણિમાનો જ યજ્ઞ છે. અગર આપશ્રીનું કોઈ પણ હિસાબે ત્યાં પધારવું થાય તો જેમ અહીં લાભ થયો એ જ રીતે ત્યાં પણ મોટો ઉપકાર થશે. લાખો જીવોને પ્રાણદાન મળશે અને જૈન ધર્મની ઉન્નતિ થશે.

અમને પૂર્ણ વિશ્વાસ છે કે આપશ્રી ત્યાં પધારો તો આ કામમાં જરૂર સફળતા મળશે.... વગેરે.

સૂરિજી મહારાજાએ તેઓ શ્રાવકવર્ગની વિનંતીનો સહર્ષ સ્વીકાર કરીને કહ્યું કે અમે લોકો કાલે સવારે જ પદ્માવતી પહોંચી જઈશું. આ વાત સાંભળીને સંઘે સોચ્યું છે મહાત્માઓના માટે કયું કાર્ય અશક્ય છે? છતાં પણ "પરોપકારાય શતં વિભૂતય" પરંતુ આપણે પણ સૂરિજી મહારાજની સેવામાં સવારે જરૂર પહોંચવું જોઈએ. ખધાની સંમતિ થતાં જ તુરંત ગામની સવારીઓ દ્વારા તે જ સમયે રવાના થઈ અને સવારે પદ્માવતી પહોંચી ગયા અને પદમાવતી નગરમાં સ્થાન-સ્થાન પર આ વાત ચર્ચાવા લાગી કે શ્રીમાળ નગરમાં એક જૈન ભિક્ષુકે રાજા-પ્રજાને યજ્ઞ ધર્મથી હટાવી અને જૈન ખનાવી દીધા, અને એ ભિક્ષુક અહીં પણ આવવાવાળો છે. આ વાત સાંભળી યજ્ઞાધ્યક્ષકોના મનમાં ભારે ખળભળાટ મચી ગયો અને તેઓ પોતાના પક્ષને મજખૂત કરવાની કોશિશમાં લાગી ગયા!

આ બાજુ આચાર્યશ્રી સૂર્યોદય થતાં જ પોતાની મુનિ કિયાઓથી નિવૃત્ત થઈ વિદ્યાબળથી એક મૂહુર્ત માત્રમાં પદ્માવતી પહોંચી ગયા. શ્રીમાળ નગરનો શ્રાદ્ધવર્ગ પહેલાંથી જ ત્યાં રાહ જોઈ રહ્યો હતો. આચાર્યશ્રીને ત્યાં પધારતાં જ તેઓ ખૂબ જ ઉત્સાહથી તેઓને સ્વાગત સાથે રાજસભામાં પધારવા માટે વિનંતી કરી.

સૂરિજી શ્રાહ્મવર્ગની સાથે રાજસભામાં પઘાર્યા. રાજાએ ખૂબ જ ઉત્સાહથી સત્કારપૂર્વક સૂરિજીને નમસ્કાર કરી અને આસન ગ્રહણ કરવા વિનંતી કરી. સૂરીશ્વરજી મહારાજ પોતાની કાંબલીનું આસન કરી તેઓ તેના ઉપર બિરાજમાન થયા. એટલામાં તો નગરજનોથી સભાહોલ ચિક્કાર ભરાઈ ગયો. રાજાની પાસે યન્નાધ્યક્ષ મોટી-મોટી જટાવાળા પણ બેસી ગયા. ત્યાર બાદ આચાર્યશ્રીએ "અહિંસા પરમો ધર્મ" ઉપર વિસ્તારથી વિવેચનની સાથે વ્યાખ્યાન આપ્યું. ધર્મનું રહસ્ય અને આત્મકલ્યાણનો માર્ગ એવી ઉત્તમ શૈલીથી બતાવ્યો કે ત્યાં ઉપસ્થિત શ્રોતાગણોનાં કઠોર પથ્થર, વજ જેવાં દૃદય પણ કોમળ થઈ ગયાં. તેઓના અંતર આત્મામાંથી અહિંસાનું ઝરણું વહેવા લાગ્યું અને યન્ન જેવા નિર્દય નિષ્ઠુર કર્મ ઉપર તેઓને ઘૃણા થવા લાગી. માનો કે અહિંસા ભગવતી દેવીએ તેઓના દૃદયકમળમાં પોતાનું સ્થાન જ જમાવી દીધું સૂરિજી મહારાજના વ્યાખ્યાનના અંતમાં પેલો નામધારી બ્રાહ્મણ યન્નાધ્યક્ષ એકદમ બોલી ઊઠયો કે મહારાજજી! આ કોઈ શ્રીમાળનગર નથી કે આપની દ્યા-દયાની પુકાર સાંભળીને સ્વર્ગ-મોક્ષ આપનાર યન્ન કરવો છોડી દે. આ ધર્મ કોઈ નવો નથી પરંતુ હમારી રાજપરંપરાથી ચાલી રહ્યો છે. વગેરે.

તેના જવાખમાં આચાર્યશ્રીએ કહ્યું કે મહાનુભાવો ! હું ન તો શ્રીમાળ નગરથી ઘન લઇને આવ્યો - અને હું અહીંથી પણ કંઈ ઘન માલ લઇ જવાનો નથી. સદુપદેશના અભાવથી ભદ્રિક લોકો આત્મ-કલ્યાણના રહસ્યને છોડીને હજારો લાખો પ્રાણીઓનાં લોહીથી - ખૂનની નદીઓ વહાવી કુકૃત્યથી નરકને પાત્ર બની રહ્યા છે. તેઓને સદ્માર્ગ ખતાવવો એ અમારું પરમ કર્તવ્ય છે એટલું જ નહીં પરંતુ આ કાર્ય માટે અમે અમારું જીવન અર્પણ કરી દીધું છે! હે મહાનુભાવો સાંભળો

#### तुष्यन्ति भौजनैविप्राः मयूर धनगञ्जिते । साधवाः पर कल्याणै खल पर विपतिर्भि ॥

જેમ બ્રાહ્મણોને ભોજન મળવાથી સંતુષ્ટ થાય છે. વાદળના ગર્જવાથી મોર આનંદ પામે છે. બીજાની પીડામાં લુચ્ચા લોકો ખુશી માને છે. એ જ રીતે સાધુજનો પરકલ્યાણમાં જ આનંદ માને છે.

હે બ્રાહ્મણો શ્રીમાળ નગરના સજ્ઞનોએ હજારો-લાખો નિર્દોષ પ્રાણીઓને અભયદાન આપ્યું. શું આપ એને બુરું માનો છો ? અને યજ્ઞ માટે એક ઝ કરલા અસંખ્ય પ્રાણીઓનું ખલિદાન આપી એનું માંસ ખાવાનું સારું સમજો છો ? ભલે, તમે જ તમારા દિલમાં વિચારો કે આપનો ભાઈ જ આપને નરમેઘ યજ્ઞ કરી તેમાં આપને ખલિ કરી દે તો આપને દુ:ખ થાય યા સુખ ? જટાધારીઓ આનો કોઈ પણ જવાબ આપી શક્યા નહીં! સૂરિજીએ કહ્યું મહાનુભાવો! પ્રાણીઓની ઘોર હિંસારૂપ યજ્ઞનો ત્યાગ કરી શાસ્ત્રના આદેશ મુજબ ભાવ યજ્ઞ કરો!

## ''सत्ययूपं तपोभग्निः कर्मणा समाधीमम् ! अहिंसा मुहुतिदद्या ! देवं यज्ञ सत्तांमतः'' ॥ १ ॥

અર્થાત્ સત્યનો સ્તુપ, તપની અગ્નિ, કર્મોની સમાધિ અને અહિંસારૂપ આહુતિ દ્વારા આત્માની સાથે અનાદિકાલથી લાગેલાં કર્મોનો નાશ કરી આત્માને પવિત્ર બનાવવો એ બ્રાહ્મણોનું પરમ કર્તવ્ય છે અર્થાત્ આને ભાવ યજ્ઞ પણ કહેવાય છે. આ ભાવયજ્ઞથી જીવ સ્વર્ગ અને મોક્ષનો અધિકારી બની શકે છે, પરંતુ માંસ-મદિરાના લોલુપી લોકો પશુ હિંસા રૂપી યજ્ઞ કરી ખુદ નરકમાં જાય છે અને બિચારા ભદ્રિક જીવોને નરકમાં મોકલવાનો ઘોર અધર્મ કરે છે. જુઓ વરાહાવતારે માંસ ભક્ષણ કરવાવાળાને અઢારમો દોષી માન્યો છે.

''यस्तु मात्स्यानि मांसानि भक्षयित्वा प्रपद्यते । अष्टादशापराधं च कल्पयामि वसुन्धरा'' ॥ १ ॥ ''देवापहार व्याजेन, यज्ञ व्याजेन येडथवा ! ध्नन्ति जन्तून गतधृणा घोरं तेयांति 'दुर्गतिम् ॥''

અર્થાત્ દેવની પૂજાના નિમિત્તે અથવા યજ્ઞ કર્મ હેતુથી જે નિર્દય પુરુષ પ્રાણીઓને મારે છે તે ઘોર દુર્ગતિમાં જાય છે, અને વાળી સાંભળો વેદાંતિઓના વચનોને.

## "अर्न्धतमित मञ्जमट, पशुभिर्यजामहे । हिंसा नाम भवेद् धर्मो, न भूतो न भविष्यति ॥"

અર્થાત્ જે લોકો યત્ત કરે છે તેઓ અંઘકારમય સ્થાનમાં (નરકમાં) ડૂબે છે. કેમકે હિંસાથી ન ક્યારે ધર્મ થયો છે ન થશે. હિંસાથી ધર્મની ઇચ્છા રાખવા વાળાઓ માટે શાસ્ત્રકારોએ ઠીક જ કહ્યું છે કે

"स कमल वनग्रेर्वासरं भास्वदस्ता दमृतमुरगकृत्रात् साधुवादं विवादात् रुगपम ममजीर्वाजीवितं कालकूटा-दभिलपति वधाद् यः प्राणिनां धर्ममिच्छेन ॥"

અર્થાત્ જે પુરુષ પ્રાણીઓના વધથી ધર્મની ઇચ્છા કરે છે તે દાવાનળ પાસે કમળની ઇચ્છા બરાખર છે, સૂર્યાસ્ત થયા ખાદ સૂર્યની ઈચ્છા

વિવાદમાં સાધુવાદ, અજીર્ણથી રોગની શાંતિ અને હળાહળ ઝેરથી જીવવાની ઇચ્છા કરે છે. અર્થાત્ ઉપરોક્ત કલ્પનાઓ કરવી ફોગટ છે. એવી જ રીતે હિંસાથી ધર્મની ઇચ્છા કરવી નિરર્થક છે. કારણ કે પૂર્વના મહર્ષિઓએ સર્વ ધર્મોમાં અહિંસા ધર્મને અને સર્વ દાનમાં અભયદાનને મહાન માન્યો છે.

## न णो प्रदानं न मही प्रदानं नाऽत्र प्रदानं हि तथा प्रदानम् यथा वादन्तीह बुधाः प्रदानं सर्व प्रदानेष्वभय प्रदानम्

અર્થાત્ સર્વ દાનોમાં જેમ અભયદાનને ઉત્તમ માન્યું છે તેમ ગૌદાન, સંપૂર્ણ પૃથ્વીદાન અને અભયદાનને પણ માન્યું છે. હે રાજન્! હિંસા કરવી ધર્મ નથી પરંતુ શાસ્ત્રકારોએ તો હિંસાને ધર્મ નષ્ટ કરવા વાળી કહી છે.

### ''धर्मोपघात कस्त्वेष समारंभ स्तव प्रभो । नायं धर्म कृतो यज्ञो निहं साधर्म उच्यते ॥' (सुगमार्थ)

હે નરનાથ ! અહિંસા ભગવતીનો મહિમા મહર્ષિઓએ કેવો ખતાવ્યો છે તે પણ આપ જરા શાંતિથી સાંભળો.

''मातेव सर्वभूतानां म हिंसा हितकारीणी अहिंसेव हि संसारमराववृत सारिणिः

11 9 11

#### अहिंसा दुःख दावाग्नि प्रवृतेण धनाऽऽवली भवभ्रभिरु जार्तानाम् हिंसा परमोपधीरः ॥ २ ॥

અથિત્ અહિંસા સર્વ જીવોનું હિત કરવાવાળી માતા છે. અને અહિંસા જ સંસારરૂપ નિર્જન પ્રદેશમાં અમૃતની ખાણ સમાન છે. તથા દુ:ખરૂપ દાવાનળને શાંત કરવા માટે વર્ષાૠતુ સમાન છે અને ભવભ્રમણ રૂપ મહારોગથી દુ:ખી જીવોના માટે પરમ ઔષધિ તુલ્ય છે.

આવી રીતે અનેક શાસ્ત્રો અને યુક્તિઓ દ્વારા આચાર્યશ્રીએ તેઓ શ્રોતાગણ ઉપર અહિંસા ભગવતીનો એવો જોરદાર પ્રભાવ પાડયો જેથી રાજા અને પ્રજાના હૃદયમાં ધૃણિત એવા વર્ષ કર્મ રૂપી મિથ્યા અંધકાર દૂર થઈ ગયો અને અહિંસા ભાવ રૂપી સૂર્યનાં કિરણો પ્રકાશિત થવા લાગ્યાં.

રાજા અને નાગરિકો સૂરિજી મહારાજનું પ્રવચન સાંભળીને ખૂબ જ આનંદિત થયા અને કહેવા લાગ્યા કે ભગવાન્ આપનું ફરમાન અક્ષરશ: સાચું છે. અમે લોકો આટલા દિવસથી અજ્ઞાનતાના કીચડમાં ફસ્યા હતા. અમે લોકો હર કામોમાં યજ્ઞ કરવો એ જ ધર્મ અને શાંતિ માનતા હતા. પરંતુ આજે આપશ્રીની દેશનાથી અમને ઠીક જ્ઞાન થયું છે કે પ્રાણીઓને તકલીફ આપવાથી પણ પરભવમાં બદલો આપવો પડે છે. તો પછી પ્રાણીઓનો નાશ કરવો એ ધર્મ નહીં પરંતુ પરમ અધર્મ જ છે. અને પરભવમાં એનો બદલો ચોક્કસ આપવો પડશે.

આચાર્યશ્રીએ પોતાની સામે બેઠેલા બ્રાહ્મણોને પૂછ્યું કેમ ભદ્દજ મહારાજ! તમારા હૃદયમાં પણ અહિંસા ભગવતીનો કંઈ સંચાર થયો કે નહીં? કારણ કે મેં પ્રાય: કરીને આપના મહર્ષિઓનાં જ વાક્યો આપની સામે રજૂ કર્યાં છે. આપના ઉપર જનતા સારો એવો વિશ્વાસ રાખે છે અને આપના સ્વલ્પ સ્વાર્થના કારણે વિશ્વાસ કરવાવાળાઓને અધોગતિના પાત્ર બનાવવું એ એક વિશ્વાસઘાત અને કૃતલ્નીપણું જ છે. એનાથી આપ ખુદ ડૂબો છો અને આપની ઉપર વિશ્વાસ કરવાવાળાઓને પણ ઊડી ખાઈમાં ડૂબાડો છો. અગર

આપ લોકો જો આપનું કહ્યાણ ચાહતા હો તો વીતરાગ-ઇશ્વર-સર્વજ્ઞ પ્રણિત શુદ્ધ પવિત્ર અહિંસામય ધર્મનો સ્વીકાર કરો. જેથી પૂર્વે કેરેલાં દુષ્કર્મોથી છૂટી ભવિષ્યમાં આપની સદ્દગતિ થાઓ એવી અમારી હાર્દિક ભાવના છે.

એના અનુસંધાનમાં બ્રાહ્મણોએ કહ્યું કે આપના સર્વજ્ઞ પુરુષોએ કયો ધર્મ બતાવ્યો છે કે જેના દ્વારા આપ અમારું ભલું કરી શકો ? સૂરીશરજીએ કહ્યું કે હે મહાનુભાવો ! ધર્મનું મૂળ સમ્યક્ત્વ (શુદ્ધ શ્રદ્ધા) છે, તે સમ્યક્ત્વ બે પ્રકારે છે : (૧) નિશ્ચય સમ્યક્ત્વ (૨) વ્યવહાર સમ્યક્ત્વ. જેમાં અત્યારે તો હું વ્યવહાર સમ્યક્ત્વ બાબતમાં જ સંક્ષિસમાં કહું છું. જેમ કે -

### ''देवत्व श्री जिनेष्ववा मुमुक्षु पुगुरुत्वथी । धर्म धीराईता धर्मः, तस्यातु सम्यकत्व दर्शनम् ॥''

દેવ - અરિહંત વીતરાગ સર્વજ્ઞ સકલદોષ વર્જિત કેવલજ્ઞાન દર્શન અર્થાત્ સર્વ ચરાચર પદાર્થીને હાથમાં રહેલા આમળાની જેમ દેખે અને સમજે, જેનું આત્મજ્ઞાન - તત્ત્વજ્ઞાન ખૂબ જ ઉચ્ચ કોટીનું હોય, પર કલ્યાણાર્થે જેનો પ્રયત્ન હોય, બધા જ જીવો પ્રતિ સમદ્ષષ્ટિ હોય, "અહિંસા પરમો ધર્મ" જેનો ખાસ સિદ્ધાંત હોય, કીડા-કુંતૂહલ અને વારંવાર અવતાર ધારણ કરવાથી સર્વથા મુક્ત હોય તે જ સાચા દેવ સમજવા.

ગુરુ - અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, પ્રહ્મચર્ય અને નિસ્પૃહતા એવં પાંચમહાવ્રત, પાંચ સમિતિ, તીન ગુપ્તિ, દશ પ્રકારે યતિ ધર્મ સત્તર પ્રકારે સંયમ ધર્મ, ખાર પ્રકારનો તપ ધર્મ વગેરે શમ-દમ-ગુણયુક્ત ભવ્ય પ્રાણીઓના કલ્યાણ માટે જેમને ખુદનું જીવન અર્પણ કરી દીધું છે તેઓને ગુરૂ સમજવા.

ધર્મ - "અહિંસા પરમો ધર્મ" જ ધર્મનું મુખ્ય લક્ષણ છે. એની સાથે ક્ષમા-તપ-દાન-પ્રહ્મચર્ચ - દેવ - ગુરુ સંઘની પૂજા, સ્વધર્મીઓની ઉપાસના - ભક્તિ કરવી, જે ધર્મથી કોઈ પણ પ્રાણીઓને તકલીફ ન થાય અને ભવિષ્યમાં સ્વર્ગ- મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય એને ધર્મ સમજવો. ત્યાર બાદ સૂરિજીએ મુનિ ધર્મ પાંચ મહાવ્રત અને શ્રાવક (ગૃહસ્થ)

ધર્મનાં ખાર વ્રત અને એના આચાર - વ્યવહારનું ખૂબ જ વિસ્તારથી વર્ણન કર્યું. જેનો પ્રભાવ જનતા ઉપર એવો પડેયો કે તે જ સ્થળે રાજા આદિ ૪૫,૦૦૦ ઘર પવિત્ર જૈન ધર્મનો સ્વીકાર કરી અને હજારો લાખો પશુઓને અભયદાન આપ્યું. રાજાની પૂર્વાવસ્થામાં ગુરૂ પ્રાગ્વાટ <u>બ્રાહ્મણ હતા તેઓએ કહ્યું કે પ્રભો ! અમારા પૂર્વજોની સાથે અમારું</u> પણ કંઇક નામ રાખવું જોઇએ કે અમે આપના ઉપદેશથી જૈનધર્મનો સ્વીકાર કર્યો છે. એટલે સૂરિજીએ એના ઉપરની સંઘની પ્રાગ્વાટ જ્ઞાતિની સ્થાપના કરી. આગળ જતાં એ જ જાતિનું નામ "પોરવાડ" ૫ડયું, એ જ મુજબ શ્રીમાળ નગર અને પદ્માવતી નગરીની આસપાસ વિચરીને હજારો-લાખો મનુષ્યોને પ્રતિબોધીને જૈન બનાવી એ જ પૂર્વ જાતિઓમાં શામિલ કરતા ગયા. તેથી આ જાતિઓનો ખૂબ વિસ્તાર થયો. પૂજ્યશ્રીના ઉપદેશથી શ્રીમાળનગરમાં શ્રી ૠષભદેવ ભગવાનનું અને પદ્માવતીનગરીમાં શ્રી શાંતિનાથ ભગવાનનું વિશાળ જિનમંદિર ખનાવ્યા તથા તે પ્રાંતોમાં બીજા પણ ઘણા જૈન મંદિરોની પ્રતિષ્ઠા પૂજ્યશ્રીના કરકમળોથી થઈ. શ્રીમાળનગર પ્રાંતમાંથી સિદ્ધાચળજીનો એક ભારે મોટો સંઘ નિકાળ્યો હતો, અને આખુના મંદિરોનો જિર્ણોદ્ધાર પણ આ જ સંઘે કરાવ્યો હતો. વગેરે પૂજ્યશ્રીના ઉપદેશથી અનેક ધર્મકાર્યો થયાં.

આચાર્યશ્રી સ્વયંપ્રભુસૂરિજી પાસે અનેક દેવ-દેવીઓ પણ વ્યાખ્યાન સાંભળવા આવ્યા કરતા હતાં. એક સમયની વાત છે. શ્રી ચક્કેશરી, અંબિકા, પદ્માવતી અને સિદ્ધાયિકા દેવીઓ સૂરિજીનું વ્યાખ્યાન સાંભળી રહી હતી. તે સમયે આકાશમાર્ગથી રત્નચૂડ વિદ્યાયર સપરિવાર શ્રી નંદિશ્વર દ્વીપની યાત્રા કરીને સિદ્ધાચળજીની યાત્રા કરવા જઈ રહ્યો હતો. તેનું વિમાન આચાર્ય શ્રી સ્વયંપ્રભસૂરિજી ઉપર થઇને જઈ રહ્યું હતું. તે સૂરિજીની ઉપર આવતાં જ અડકી ગયું. તે જોઇને રત્નચૂડ વિદ્યાયરનાયક વિચારવા લાગ્યો કે મારું વિમાન રોકવાવાળો કોણ છે? ઉપયોગ મૂકતાં ખબર પડી કે મેં જંગમ તીર્થની આશાતના કરી છે. આ ખોટું થયું. અને ઝડ વિમાનમાંથી ઊતરી સૂરિજીને વંદન કરી પોતાની ભૂલની માફી માંગી. આચાર્યશ્રીએ ધર્મલાભ આપ્યો અને અજાણતાં થયેલી ભૂલની માફી આપી. બાદ

રત્નચૂડ રાજા સપરિવાર સૂરિજીનું વ્યાખ્યાન સાંભળવા ખેસી ગયો. આચાર્યશ્રીએ વૈરાગ્યમય દેશના આપી. સંસારની અસારતા અને મનુષ્યજન્મની દુર્લભતા સમજાવી વગેરે ઉપદેશની અસર વિદ્યાધર નાયકના કોમળ હૃદય પર એવી પડી ક તેઓ ખુદ સંસાર છોડી સૂરિજીની પાસે ચારિત્ર લેવા માટે તૈયાર થઈ ગયા. પરંતુ એક પ્રશ્ન એના દિલમાં એવો ઉત્પન્ન થયો કે તે ઝટ ઊભો થઈ અને સૂરિજીને કહેવા લાગ્યો કે -

"सुगुरु मम विज्ञापियति मम परम्परागत श्री पाश्वर्नाथ - जिनस्य प्रतिमास्ति तस्य वन्दनो मम नियमोऽसि सारावणलंकेश्वरस्य चैत्यालस्य अभवत् यावत् रामेण लंका विध्वंसिता तावद् मदीया पूर्वजेन चन्द्रचूडनरथानेन वैताढय आनिता साप्रतिमा मम पाश्वांस्ति तथा सह अहं चारित्रं ग्रहीष्यामि ।"

ભાવાર્થ - જે સમયે રામચન્દ્રજીએ લંકાનો વિઘ્વંસ કર્યો હતો તે સમયે અમારા પૂર્વજ ચન્દ્રચૂડ વિદ્યાઘરોનો નાયક પણ સાથે હતો. અન્યોન્ય ચીજવસ્તુઓની સાથે રાવણના મંદિરમાંથી લીલાપન્નાની પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પ્રતિમા વૈતાઢયગિરિ પર લઈ આવ્યો હતો, તે અનુક્રમે આજે મારી પાસે છે. મારે અટળ નિયમ છે કે હું તે પ્રતિમાનાં દર્શન-પૂજા કર્યા વિના અન્ન-જળ નથી લેતો, મારી ઈચ્છા છે કે ભગવાનની પ્રતિમા સાથે રાખીને દીક્ષા લઈ ભાવ-પૂજા કરતો થકો મારા પૂર્વ નિયમને અખંડિત રાખું! આચાર્યશ્રીએ પોતાના શ્રુતજ્ઞાન દ્વારા ભવિષ્યના લાભાલાભ પર વિચાર કરીને કહ્યું કે "જહાસુખમ્" એટલે વિદ્યાઘરોનો રાજા રત્નચૂડ ભારે ઉત્સવ મનાવવા સાથે પોતાના વિમાનવાસી પાંચસો વિદ્યાઘરોની સાથે દીક્ષા લેવા તૈયાર થઈ ગયો.

#### ''अरुणा लाभ ज्ञात्था तस्मै दीक्षा दत्वा''

શેષ વિદ્યાધરો દીક્ષાની અનુમોદના કરતા થતા શ્રી શત્રુંજયાદિ તીર્થોની યાત્રા કરી વૈતાઢયગિરિ ઉપર જઈ બધા સમાચાર આપ્યા. ત્યાર બાદ રત્નચૂડ રાજાના પુત્ર કનકચૂડને રાજગાદી ઉપર બેસાડયો. અને તે સહકુટ્ટમ્બ આચાર્યશ્રીને વંદન કરવા માટે આવ્યો. રત્નચૂડ મુનિનાં દર્શન કરી પહેલાં તો ઓલંભો આપ્યો અને પછી ચારિત્રની અનુમોદના કરી દેશના સાંભળી વંદન નમસ્કાર કરી વિસર્જન થયા. રત્નચૂડ મુનિ અનુક્રમે ગુરુમહારાજનો વિનય વૈયાવચ્ય-સેવા-ભક્તિ કરતાં કરતાં "ક્રમેણ દ્વાદશાંગી ચતુર્દશ પૂર્વા ખભૂવ" કહેવાની આવશ્યકતા નથી કે પહેલાં તો એમનો જન્મ જ વિદ્યાદ્ય વંશમાં થયો હતો, બીજું તેઓ વિદ્યાદ્યરોના રાજા હતા. ત્રીજું વિદ્યાનિધિ ગુરુ ચરણાવિંદની સેવા કરી, પછી કંઈવાતની ખામી હોય ? તેઓ સ્વલ્પ સમયમાં દ્વાદશાંગી-ચૌદ પૂર્વાદિ સર્વાગમ અને અનેક વિદ્યાના પારગામી થઈ ગયા. એટલું જ નહીં પરંતુ ઘૈર્ય ગાંભીર્ય શૌર્ય - ર્તક વિતર્ક સ્યાદ્યાદિ અનેક ગુણોમાં નિપૃણ થઈ ગયા. આ ખાજુ આચાર્યશ્રી સ્વયંત્રભસૂરિ શાસનોન્નતિ - શાસનસેવા આદિ કરતા, અનેક ભવ્ય જીવોનો ઉદ્ધાર કરતા કરતા પોતાની અંતિમ અવસ્થા જાણી રત્નચૂડ મુનિને યોગ્ય સમજીને આચાર્ય પદાર્પણ કર્યું.

#### "गुरुणा स्वपदे स्थापितः श्रमद्वीर जिनेश्वरात् द्वपंचाशत् वर्षे (पूर) आचार्य पद स्थापिताः पंचशत साधुसह धरां विचरन्ति ॥"

ભગવાન મહાવીરના નિર્વાણ ખાદ પર વર્ષે રત્નચૂડ મુનિને આચાર્યપદ પર સ્થાપન કરી પ૦૦ મુનિઓની સાથે પૃથ્વીતળ પટ વિહાર કરવાની આચાર્ય શ્રી સ્વયંપ્રભસૂરિએ આજ્ઞા આપી. બીજ હજારો સાધુ - મહાત્માઓ આચાર્યશ્રી રત્નપ્રભસૂરિની આજ્ઞાથી અન્યોન્ય પ્રાંતોમાં વિહાર કરવા લાગ્યા. આ ખાજુ સ્વયંપ્રભસૂરિ સંલેખના કરીને અંતમાં શ્રી સિહિગરિ ઉપર એક મહીનાનું અનસન કરી સ્વર્ગમાં ઉત્પન્ન થયા. ઇતિ. શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનની પાંચમી પાટ પર આચાર્ય સ્વયંપ્રભસૂરિ થયા! તેઓશ્રીએ પોતાના જીવનમાં વર્ણ જંજીરોને તોડીને "મહાજન" સંઘની સ્થાપના કરી. જૈન સંઘ ઉપર મોટો ઉપકાર કર્યો. લગભગ ૨૦ લાખ મનુષ્યોને જૈન ધર્મની દીક્ષા આપી. આકાશમાં જ્યાં સુધી ચંદ્ર-સૂર્યનું અસ્તિત્વ રહેશે ત્યાં સુધી જૈન જાતમાં તેઓશ્રીનું નામ અમર રહેશે. જૈન કોમ સદૈવના માટે આપના ઉપકારની આભારી છે. કારણ શ્રીમાળ-પોરવાળ જાતિઓની સ્થાપના અને અનેક રાજા-મહારાજાઓને ધર્મબોધ!

લાખો પશુઓને જીવિતદાન અને યજ્ઞમાં હજારો પશુઓનું ખલિદાન રૂપ મિથ્યા-કુકર્મીઓનો જડ મૂળથી નાશ કરી દેવો વગરે ઘણી જ ધર્મ અને દેશની ઉન્નતિ થઈ. આ બધું આપશ્રીની કૃપાનું જ ફળ છે.

#### ઉપકેશ પટન (હાલમાં જેને ઓશિયા નગરી કહે છે) ની સ્થાપના

શ્રીમાલ નગરનો રાજા જયસેન જૈન ધર્મનું પાલન કરતો થકો અનેક પુષ્યકાર્ય કર્યા. પટાવલી નં. ૩ માં લખ્યું છે કે જયસેન રાજાએ પોતાના જીવનમાં ૧૮૦૦ જાઈ મંદિરોનો ઉદ્ધાર અને ૩૦૦ નવા મંદિર બનાવ્યાં. અને ૬૪ વાર તીર્થીનો સંઘ કાઢયો. અને કુવા, તળાવ, વાવડીઓ વગેરે ખનાવરાવીને ધર્મ અને દેશની ખૂબ જ સેવા કરી અનંત પુષ્યોપાર્જન કર્યું, આપશ્રીનું વિશેષ લક્ષ સાધર્મિકોની તરફ વધારે હતું. જૈન ધર્મ પાલન કરવાવાળાઓની સંખ્યામાં આપે ઘણી વૃદ્ધિ કરી. જયસેન રાજાને બે રાણીઓ હતી. મોૃટી રાણીનો ્પુત્ર ભીમસેન. નાનીનો પુત્ર ચન્દ્રસેન. તેમાં ભીમસેન તો પોતાની માતાના ગુરુ બ્રાહ્મણોના પરિચયથી શિવલીંગોપાસક હતો. અને ચન્દ્રસેન પરમ જૈનોપાસક હતો. ખન્ને ભાઈઓમાં ક્યારે ક્યારેક ધર્મવાદ થયા કરતો તેમાં ક્યારે ક્યારેક તો ધર્મવાદ એટલું જોર પકડી લેતો કે એક-બીજાનું અપમાન કરવામાં પણ પાછા નહીં પડતા. આ વાત રાજા જયસેન સુધી પહોંચવાથી રાજાને ભારે દુ:ખ થતું. ભવિષ્યના માટે રાજા વિચારમાં પડી ગયો કે ભીમસેન મોટો છે. પરંત એને રાજ આપવામાં આવે તો તે ધર્માંધતાના કારણે અને બ્રાહ્મણોના પક્ષપાતમાં પડી જૈન ધર્મ અને જૈનોપાસકોનું અવશ્ય અપમાન કરશે. અને જો ચન્દ્રસેનને રાજ આપી દેવામાં આવે તો રાજ્યમાં અવશ્ય વિગ્રહ પેદા થશે. આ વિચારમાં ગોથાં ખાતાં રાજાને એક પણ ઉપાય ન મળ્યો પરંતુ સમય તો પોતાનું કાર્ય કર્યા જ ५३ हे

રાજાની ચિત્તવૃત્તિને જોઈ એક દિવસ ચન્દ્રસેને પૂછ્યું કે પિતાજી આપના દિલમાં શું વિચારો છો ? એના જવાખમાં રાજાએ સારી પરિસ્થિતિ બતાવી. ચન્દ્રસેને નમ્રતાપૂર્વક મધુર વચનોમાં કહ્યું કે પિતાજ આપ તો ન્નાની છો. આપ તો જાણો જ છો કે સર્વ જાવો કર્માધીન છે, જે જે જ્ઞાનીઓએ જોયું છે અર્થાત્ જેવી ભવિતવ્યતા હશે એમ જ થશે. આપ આપના દિલમાં શાંતિ રાખો. જૈન ધર્મનો એ જ સાર છે. મારા તરકથી આપ ખાતરી રાખો કે મારી નસોમાં આપનું જ્યાં સુધી ખૂન હશે ત્યાં સુધી હું તન-મન-ધનથી જૈન ધર્મની સેવા કરીશ. આ સાંભળી રાજા જયસેનને પરમ સંતોષ થયો. અદ્યપિ પોતાની અંતિમ અવસ્થામાં મંત્રીઓ તથા ઉમરાવોને ખાનગીમાં આ સૂચન કરી દીધું કે મારા પછી રાજગાદી ચંદ્રસેનને આપજો. કારણકે તે રાજ કે સર્વ કાર્યોમાં યોગ્ય છે વગેરે સૂચન કરી દીધું. અન્તમાં રાજા તો અરિહન્તાદિ પંચપરમેષ્ઠિનું સ્મરણ કરવાપૂર્વક આ મૃત્યુલોક અને નાશવંત એવા શરીરનો ત્યાગ કરી સ્વર્ગમાં પ્રસ્થાન કરી દીધું. રાજાના મૃત્યુના સમાચાર સાંભળતાં જ નગરમાં શોકનાં વાદળો છવાઈ ગયાં. હાહાકાર મચી ગયો. ત્યાર બાદ બધા લોકો મળીને રાજાની અંતિમ ક્રિયા મોટા મહોત્સવપૂર્વક કરી. ખાદ રાજગાદીના વિષયમાં બે મત થઈ ગયા. એક મતનું કહેવું હતું કે ભીમસેન મોટો છે એટલે રાજ્યનો અધિકારી ભીમસેન છે. જ્યારે ખીજો મત કહી રહ્યો હતો કે મહારાજા જયસેનનું અંતિમ કહેવું હતું કે રાજ્ય ચંદ્રસેનને આપવું અને ચન્દ્રસેન રાજગુણ ઘૈર્ય-ગાંભીર્ય વીરતા ધીરતા-પરાક્રમ અને રાજતંત્ર ચલાવવામાં હોશિયાર છે. આ ખન્ને પક્ષોનો વાદવિવાદ એટલો ખધો વધી ગયો કે જેનો નિર્ણય કરવો ભૂજાબળ ઉપર આવી ગયો. પરંતુ ચન્દ્રસેને પોતાના પક્ષકારોને સમજાવી દીધા કે મારી તો રાજ્યગાદીની ઇચ્છા નથી. આપ આપની હઠ છોડી દો. કારણ ઘર ક્લેશમાં ભવિષ્યમાં ભારે હાનિ થશે વગેરે સમજાવવાથી તેનો સ્વીકાર કરી લીધો. ખસ. હવે તો બ્રાહ્મણો વગેરે શિવોપાસકોનું પાણી નવ ગજ ચઢી ગયું. સર્વ પ્રથમ જ ભીમસેન રાજાએ પોતાની રાજસત્તાનો જોર-જુલમ જૈનો ઉપર જ જમાવવો શરૂ કરી દીધો. ક્યારે ક્યારેક તો રાજસભામાં પણ ચન્દ્રસેનની સાથે ધર્મયુદ્ધ થવા લાગ્યું, ત્યારે ચન્દ્રસેને કહ્યું કે મહારાજ હવે આપ જ્યારે રાજગાદી ઉપ ન્યાય કરવા બેસો ત્યારે આપનું કર્તવ્ય છે કે જૈનોને અને શિવોને એક જ દૃષ્ટિથી જુઓ. જેમ મહારાજ જયસેન પરમ જૈન હોવા છતાં પણ ખન્ને ધર્મવાળાઓને સમાન દૃષ્ટિથી જોતા હતા. હું આપને બરાબર કહું છું. આપ જો આપની કૂર નીતિનો પ્રયોગ કેરશો તો આપના રાજ્યની જે આખાદી છે તે આખર સુધી રહેવી અસંભવ છે. વગેરે ઘણું સમજાવ્યું, પરંતુ સાથમાં બ્રાહ્મણ લોકો પણ રાજાની અનભિગ્નતાના ખહાને જૈનોથી ખદલો લેવા ચાહતા હતા. ભીમસેનને રાજગાદી મળી ત્યારથી જ જૈનો ઉપર જુલમ ગુજારવો પ્રારંભ થઈ ગયો હતો. આજે તો તેઓ જૈન લોકો પૂરી તરહથી તંગ આવી ગયા હતા, ત્યારે ચન્દ્રસેનની અધ્યક્ષતામાં જૈનોની એક વિરાટ સભા ભરાઈ. તેમાં આ પ્રસ્તાવ પાસ થયો કે બધા જ જૈનોએ આ નગરનો ત્યાગ કરી દેવો, વગેરે ! બાદ ચન્દ્રસેન પોતાના દશરથ નામના મંત્રીને સાથે લઇને આખુ તરફ ચાલ્યો ગયો. ત્યાં એક ઉન્નતભૂમિ જોઈ શુભ શુકન - મૂહુર્તમાં નગર વસાવવો પ્રારંભ કર્યો. ત્યાર ખાદ શ્રીમાળ નગરથી ૭૨,૦૦૦ ઘરો જેમાં ૫,૫૦૦ ઘર અરબાહ્યિ પતિ અને ૧૦,૦૦૦ હજાર ઘરો લગભગ કરોડપતિના હતા. તેઓ બધા પોતાના કુટુંબ-પરિવાર સાથે નૂતન નગરીમાં આવી ગયા. ते नगरीनुं नाम चन्द्रसेन राजना नाम पर चन्द्रावती राणी हीधुं. પ્રજાની ઠીક ઠીક જમાવટ થયા ખાદ ચન્દ્રસેનને ત્યાંના રાજપદ ઉપર અભિષેક કરી દીધો. નગરીની આખાદી એવી રીતે થઈ કે ટ્રંક સમયમાં નગરી દેવલોક જેવી બની ગઈ. રાજા ચન્દ્રસેનના પુત્ર શિવસેને ખાજુમાં જ શિવપુરી નગરી વસાવી દીધી. તે પણ સુંદર આખાદી विन्नति विभाग वसी गर्ही

આ બાજુ શ્રીમાળનગરમાં જે શિવોપાસક હતા તે જ લોકો ત્યાં રહી ગયા. નગરની હાલત જોઈને રાજા ભીમસેન વિચારમાં પડી ગયો કે બ્રાહ્મણોના ઘોખામાં આવીને મેં ખરાખર નથી કર્યું, મારા રાજ્યની આ હાલત થઈ વગેરે શોચવા લાગ્યો. પરંતુ વહી ગયેલી વાતનો હવે પશ્ચાત્તાપ કરવાથી શું થાય ? રહી ગયેલા નાગરિકોના માટે શ્રીમાળ નગરના ત્રણ વિભાગ પડયા. તેમાં પહેલા વિભાગમાં કોડાઘપિત, બીજામાં લક્ષાઘપિત અને ત્રીજામાં સાઘારણ લોકો એવી રચના કરી શ્રીમાળનગરનું નામ "ભિન્નમાળ" એવું નામ રાખી દીઘું. ત્યાં ચંન્દ્રસેને પોતાના નામે ચન્દ્રાવતી નગરીની આખાદી કરી

હતી. ચન્દ્રસેને ચન્દ્રાવતી નગરીમાં અનેક જૈન મંદિરો બનાવ્યા હતાં. જેમાં પ્રતિષ્ઠા આચાર્ય શ્રી સ્વયંપ્રભસૂરિના હાથે થઈ હતી. અસ્તું.

ચન્દ્રાવતી નગરી વિક્રમની ખારમી-તેરમી શતાબ્દી સુધી તો ખૂબ જ આખાદીવાળી હતી. ૩૬૦ ઘરો તો ફક્ત કરોડપતિઓનાં હતાં અને પ્રત્યેક કરોડપતિઓની તરફથી હંમેશાં સ્વામી વાત્સલ્ય થયા કરતા હતા. પદ્દાવલીથી જાણવા મળે છે કે ચન્દ્રાવતીમાં ૩૦૦ જિનમંદિર દેવભવન સમાન હતા. આજ તેના ખંડેર માત્ર રહી ગયા છે. એ સમયની જ બલિહારી છે. આ બાજું ભિન્નમાળ નગર શિવોપાસકો - વામમાર્ગિઓનું નગર બની ગયું. ત્યાંના કર્તા-હર્તા બ્રાહ્મણો હતા. રાજા ભીમસેન તો એક માત્ર નામનો જ રાજા રહ્યો હતો. રાજા ભીમસેનને બે પુત્ર હતા એક શ્રીપુંજ બીજો ઉપલદેવ. પદ્દાવલી નં. 3માં લખ્યું છે કે ભીમસેનનો પુત્ર શ્રીપુંજ અને શ્રીપુંજનો પુત્ર સુરસુન્દર અને ઉપલદેવ હતા પરંતુ સમયનું જોડાણ કરતાં પહેલાની પદ્દાવલીનું કથન બરાબર મળે છે.

મહારાજા ભીમસેનના મહાત્માત્ય ચન્દ્રવંશીય સુવડ હતો એના નાના ભાઈનું નામ ઉહડ હતું. સુવડની પાસે અઢાર કોડ દ્રવ્ય હતું તેથી તે પહેલા વિભાગમાં અને ઉહડની પાસે નવાણું લાખ દ્રવ્ય હોવાથી તે ખીજા વિભાગમાં વસતો હતો. એક સમયે ઉહડના શરીરમાં તકલીફ થવાથી તેને વિચાર આવ્યો કે અમે બે ભાઈઓ હોવાથી એક બીજાનાં સુખ દુ:ખમાં કામ નથી આવતા. એટલે એક લાખ દ્રવ્ય મોટા ભાઈથી લઈ કોડપતિ બનીને પહેલા વિભાગમાં જઈ વસુ. સવારે ઉહડે પોતાના ભાઈની પાસે જઈને એક લાખ દ્રવ્યની યાચના કરી પરંતુ ભાઈએ કહ્યું કે તારા વગર પ્રકોટમાં ખોટ નથી (બીજી પટાવલીમાં લખ્યું છે કે ભાઈની સ્ત્રીએ એવું કહ્યું) કે તું કરજ લઈને કોડપતિ બનવાની કોશિશ કરે છે. વગેરે અહંકારી વચન સાંભળી ઉહડને ભારે દુ:ખ થયું ને ત્યાંથી જલદી નીકળી પોતાના મકાને ગયો અને એક લાખ દ્રવ્ય બનાવવાનો ઉપાય વિચારવા લાગ્યો.

આ ખાજુ યુવરાજ શ્રીપુંજ અને રાજકુમાર ઉપળદેવને આપસમાં કોઈ સાધારણ વાતમાં બોલાચાલી થઈ ગઈ એના કારણે શ્રીપુંજે કહ્યું ભાઈ આવો હુકમ તો તમે પોતાના ભૂજા બળે રાજ જમાવો ત્યારે જ ચાલશે ? આ મેણાનો માર્યો ઉપલદેવ પ્રતિજ્ઞા કરી લીઘી કે જ્યારે હું મારા ભૂજબળથી રાજ્ય સ્થાપન કરીશ ત્યારે જ આપને મોઢં ખતાવીશ. ખસ એનો સહાયક ઉહડ મંત્રી વ્યગ્ર ચિત્તમાં ખેઠો જ હતો. ખન્ને આપસમાં વાર્તાલાપ કરી પ્રતિજ્ઞાપૂર્વક ભિન્નમાળ નગરથી નીકળી ગયા અને ચાલતા ચાલતા રસ્તામાં એક સરદાર મળ્યો એણે પૂછ્યું કુમાર સાહેબ આજે કઈ તરફ ચઢાઈ કરી છે? ઉપલદેવે કહ્યું કે અમે એક નવા રાજ્યની સ્થાપના કરવા જઈ રહ્યા છીએ, ફરી પુછ્યું આ સાથે કીન છે ? આ મારો મંત્રી છે. પેલા સરદારે કહ્યું કુમાર સહેબ રાજ્ય સ્થાપન કરવું કોઈ બાળકોનો ખેલ નથી. આપની પાસે કઈ એવી સાધન-સામગ્રી છે કે જેનાથી આપ રાજ્ય સ્થાપન કરી શકશો ? કુંવરે કહ્યુ કે અમારી ભુજાઓમાં ખધી સામગ્રી ભરી છે કે જેના સહારે અમે નવા રાજ્યની સ્થાપના કરી શકીશું. વીરતાભર્યા વચનો સાંભળીને સરદારે આમંત્રણ આપ્યું કે સમય ખૂબ જ ખરાબ છે. એટલે રાત્રિ અમારે ત્યાં વિશ્રામ કરો કાલે સવારે પંઘારશો. ઘણોજ આગ્રહ હોવાથી કુમારે સ્વીકાર કર્યો અને સરદારની સાથે ચાલ્યો. તે સરદાર હતો વૈરાટ નગરનો રાજા સંગ્રામસિંહ. કુમારને ઘણા સત્કારપૂર્વક પોતાના નગરમાં લાવ્યો ઘણું સ્વાગત કર્યું. તેના ગુણો શૌર્ય-ઘૈર્ય ગાંભીયાદિ અનેક સદ્દ્રગુણોથી મુગ્ધ થઈ રાજા સંગ્રામસિંહે પોતાની પુત્રીની સગાઈ ઉપલંદેવ કુમારની સાથે કરી દીધી. રાત ત્યાં રોકાઈ અને બીજા દિવસે સવારમાં ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા. રસ્તામાં અશ્વ વેપારીઓની પાસેથી પપ ઘોડા (પદ્માવલી નં. ૩ માં ૧૪૦ ઘોડા) ખરીદ્યા, લખ્યું છે કે રાજ્ય સ્થાપન થયા ખાદ પૈસા આપવાની શર્ત ઉપર ઘોડાની ખરીદી કરી ત્યાંથી રવાના થઈ ઢેલીપુર (દિલ્લી) પહોંચ્યા. ત્યાં શ્રી સાધુ નામનો રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તે છ મહિના રાજ્યનું કામ કરતો હતો અને છ મહિના અંત:પુરમાં રહેતો હતો. ઉપલદેવ રાજકુમાર હંમેશાં રાજદરખારમાં જતો હતો અને એક એક અશ્વ ભેટ કર્યા કરતો હતો. જ્યારે કુમારે ૧૮૦ દિવસમાં ખધા ઘોડા ભેટ કરી દીધા ત્યાર ખાદ એક દિવસ રાજા રાજ્યસભામાં આવ્યો અને તેને ઘોડા ભેટ કર્યાની વાત સાંભળી ત્યારે ઉપલદેવ કુમારને બોલાવ્યો, અને હકીકત પૂછી. ત્યારે કુમારે કહ્યું કે ભિન્નમાળના રાજા ભીમસેનનો પુત્ર છું. નવું નગર વસાવવા માટે થોડી જમીનની યાચના કરવા માટે અહીં આવ્યો છું. (આ વિષય પદાવલીઓના સિવાય બીજે પણ કવિતાઓમાં મળે છે) પરંતુ તે શાયદ પાછળથી કવિઓએ રચેલી જણાય છે. ખેર, રાજા સાધુએ કુમારની વીરતા ઉપર મુગ્ધ થઈ એક ઘોડી આપી અને કહ્યું કે જાઓ જ્યાં ઉપર ઉજડ ભૂમિ જુઓ ત્યાં આપનું નવું નગર વસાવજો, તે સમયે ખાજુમાં જ એક શકુનિ બેઠો હતો તેણે કુમારને કહ્યું કે જ્યાં ઘોડી પેશાખ કરે ત્યાં જ આપનું નવું નગર વસાવી દેજો. આજ શુકન ઉપર રાજકુમાર અને મંત્રી ત્યાંથી ઘોડેસવારી કરી ચાલી નીકળ્યા. ક્રમશ: સવાર થતાં જ મંડોરથી થોડે દૂર ઉજડ ભૂમિ પડી હતી ત્યાં ઘોડીએ પેશાબ કર્યો. બસ ત્યાં જ છડી રોપી દીધી. નગર વસાવવાનો પ્રારંભ કરી દીધો, ઉછીની જમીન હોવાથી તે નગરનું નામ ઉહસપદ્રન રાખી દીધું. મંત્રીશ્રી અહીં-તહીંથી લોકોને નગરમાં વસાવી રહ્યો હતો, આ સમાચાર ભિન્નમાળમાં થયા ત્યાંથી પણ ઉપદેવ અને ઉહડના કુટુમ્બીજનો અને નાગરિકો ઘણી જ સંખ્યામાં ઉહસપદનમાં આવી ગયા.

#### ''ततो भीन्नमालात् अष्टादश सहस्त्र कुटुम्ब आगतः द्वादश योजन नगरी जता''

भा सिवाय पण घणी प्राचीन उविताओ पण मणे छे.

''गाडी सहस गुण तीस. भला रथ सहस इग्यार अदारा
सहस अवतार पाला पायक नही पार, ओठी सहस अठार,
तीस हस्ति मद झरंता. दश सहस दुकान. कोड व्यापार करंता.
पंच सहस विप्र भित्रपाल से मणिधर साथे माडिया.
शाह उहडने उपलदे सहित, घर बार साथे छाडिया'' ॥ १ ॥

ભલે ઉપલદેવ અને ઉહડના કુંદુમ્ખ અઢાર હજાર અને બાકીના પાછળથી આવ્યા હશે ? પરંતુ એ તો ચોક્કસ છે કે ભિન્નમાળ તૂટીને ઉહસપટન વસ્યું છ ! મૂળ પટ્ટાવલીમાં નગરનો વિસ્તાર બાર યોજનનો છે સાથે ખંડોર નગરી પણ એ જ સમયે મોજુદ હતી. ઉહશનું નામ સંસ્કૃત ગ્રંથોમાં ઉપકેશપટ્ટન લખ્યું છે. ઉહશનું અપભ્રંશ "ઓશિયા" થયું છે. વંશાવલીઓથી જાણવા મળે છે કે વર્તમાન ઓશિયાથી ૧૨ માઇલ તિવરી ગામ છે. તે તેલીપુર હતું. દ માઇલ ખેતાર ક્ષત્રિયપુરા ૨૪ માઇલ લોહાવટ ગામ છે. ત્યાં પર ઓશિયાનો દરવાજો હતો. જેના જૂના કંઇક ચિહ્નો આજે પણ ખોદકામ કરતા મળે છે. થોડાં જ વર્ષો પહેલાં તિવરીની બાજુમાં ખોદકામ કરતા સમયે એક શિખરખદ્ધ જૈનમંદિર જમીનમાંથી નિકળ્યું છે વગેરે પ્રમાણોથી ઉહશપુર.

## શ્રી જૈન જાતિ મહોદય

#### પ્રકરણ ચોથું

#### પરિશિષ્ટ નંબર - ૩ (શ્રીમાળ જ્ઞાતિ)

શ્રીમાળ જ્ઞાતિ : શ્રીમાળ જ્ઞાતિનું ઉત્પત્તિસ્થાન શ્રીમાળનગર છે. અને આ જ્ઞાતિના પ્રતિબોધક આચાર્ય શ્રી સ્વયંપ્રભસૂરિ જેઓ ભગવાન શ્રી પાર્શનાથની પાંચમી પાટે થયા છે. આ જ્ઞાતિના ઐતિહાસિક પ્રમાણોના વિષયમાં અમે પહેલાં જ લખી ચૂક્યા છે કે આ જ્ઞાતિનો શ્રૃંખલાબદ્ધ ઇતિહાસ જેવો જોઇએ એવો મળતો નથી. છતાં એટલા માત્રથી અમે સર્વથા હતાશ પણ થતા નથી. કારણ શોધ-ખોળ કરવાથી એવા ઘણા પ્રમાણો મળી પણ શકે ખરા ? હમારી પટાવલીઓના પ્રમાણોને સ્થાઇ કરી રહ્યા છે તેનું થોડું પ્રમાણ અહીં આપવું સમુચિત ગણાશે.

(१) विभक्ष प्रणंध अने विभक्ष यरित्र

श्रीकार स्थापना पूर्व !! श्रीमाल द्वापरान्तरे ।
श्री श्रीमाल इति ज्ञाति स्थापना विहिताश्रियाः ॥
सेट ति सि सि वापिरे ! श्री प्रसाद सुरंगि करी
थापी भूरति मुदूर्त कोई! सि सि सि सि सि विविद्या ।
सि से सि हैं धापना ! सि हुना सिय टेंग्या पापना !
श्रीगोत्रका श्रीभाणी ति ही करों विंता प्रसाद सि ॥।

આ લેખોથી શ્રીમાળ નગરની એટલી બધી પ્રાચીનતા સિદ્ધ થાય છે કે તે દ્વાપરના અંતમાં વસ્યું છે. અને આ જ નગરના નામે "શ્રીમાલ" જ્ઞાતિની ઉત્પત્તિ થઈ અને શ્રીમાળ જ્ઞાતિની ગૌત્રજ લક્ષ્મીદેવી છે.

(ર) વિમળ ચારિત્રમાં એવો પણ ઉદ્ઘેખ મળે છે કે ઉપકેશપુરની સ્થાપના સમયે શ્રીમાળ નગરના ઘણા ખરા લોકોએ આવીને ઉપકેશપુરમાં વાસ કર્યો. તે લોકો ઘણા જ ઘનાઢય અને પ્રતિષ્ઠિત તથા મોટા-મોટા વ્યાપારીઓ હતા. એટલા જ માટે ઉપકેશપુર નગર થોડા જ સમયમાં વેપારનું એક કન્દ્રસ્થાન બની ગયું.

યાચકોની આજીવિકા એમના યજમાનો ઉપર નિર્ભર હોય છે. તેથી કરી જ્યાં યજમાનો જાય ત્યાં યાચકોને પણ જવું પંડે છે. એ નિયમાનુસાર શ્રીમાળ નગરના લોકો આવીને ઉપકેશપુરમાં વસ્યા ત્યારે તેમના યાચકો (બ્રાહ્મણો) પણ એમની પાછળ-પાછળ ઉપકેશપુરમાં આવીને વસ્યા. તે યજમાનો ઉપર બ્રાહ્મણોનો કર એટલો જોરદાર હતો કે "પંચ શતીશષોડશાધિકં" અર્થાત્ પ૧૬ ટકાનો લાગ દાણા રૂપ ટેક્ષ હતો, આવા જુલ્મી કરથી જનતા તે જમાનામાં ઘણી જ દુઃખી હતી. પરંતુ તે લોભાનંદી બ્રાહ્મણોના જુલમથી તે જમાનામાં છૂટવું કોઈ સહજ ખાત નહોતી. એક સમયની વાત છે કે જૈન મંત્રી ઉહડ વેપાર નિમિત્તે મ્લેચ્છ દેશમાં જઇને આવ્યો હતો એના કારણે બ્રાહ્મણોએ ઠરાવ કરી દીધો કે ઉહડ મંત્રી મ્લેચ્છ દેશમાં જઇને આવ્યો છે એના કારણે એને ત્યાં ક્રિયાકાંડ કોઈ પણ બ્રાહ્મણ નહીં કરાવે, જ્યાં સુધી શુદ્ધિ નહીં કરાવે કારણ એમાં પણ બ્રાહ્મણોને ભારે લાભ હતો. ત્યારે મંત્રીશ્વર તે ખ્રાહ્મણોથી થાકીને પોતાના નગરવાસી તમામ ભાઈઓને સુખી બનાવવાની નિયતથી પોતાના દ્રવ્યની સહાયતાથી મ્લેચ્છ દેશમાંથી એક મોટી સેના બોલાવીને પેલા પ્રપંચી બ્રાહ્મણોની પાછળ કામે લગાડી ત્યારે બ્રાહ્મણો તંગ આવી જઇને ઉપકેશપુરથી ભાગીને શ્રીમાળ તરફ ચાલ્યા ગયા. સેનાએ પણ તેઓનો પીછો છોડયો. બ્રાહ્મણો શ્રીમાળ નગરમાં પેસી ગયા અને મ્લેચ્છોએ શ્રીમાળ નગરને ઘેરી લીધું. જ્યારે નગરના અગ્રેસર

લોકોએ મ્લેચ્છોને સૈન્ય લાવવાનું કારણ પૂછ્યું ત્યારે મ્લેચ્છોએ ખધી વાત કહી સંભળાવી. અંતમાં કહ્યું કે આ બ્રાહ્મણ લોકો ઉપકેશપુર-વાસીઓ ઉપરનો કર છોડી દે તો અમે પાછા હટી જઈશું, એટલે બ્રાહ્મણોએ નાગરિકો સાથે સમજૂતી કરી ઉપકેશપુરવાસીઓ ઉપર જે બ્રાહ્મણોએ જુલમી ટેક્ષ નાખ્યો હતો તે કાયમના માટે બંધ કરી દીધો. ત્યારે મ્લેચ્છ લોકો પોતાની સેના લઈ ઉપકેશપુર આવી ઉહડ મંત્રીને વિગતવાર વાત કહી સંભળાવી, ત્યારે મંત્રીશ્વરે ઉપકેશપુરમાં ઉદ્દેઘોષણા કરાવી દીધી. આ વિષયમાં લેખકશ્રીએ સમરાદિત્ય કથાનો સાર ભાગ અહીં આપ્યો છે.

"तस्मात् उपकेश ज्ञातिनां गुरुवो ब्राह्मणा निह । उएस नगर सर्वं कररीण समृद्धि मत्ता ॥ सर्वथा सर्व निर्मुक्त मुएश नगरं परम् । तत्प्रमृति संजातमिति लोको प्रवीणम् ॥"

ભારતીય અન્યોઅન્ય જ્ઞાતિઓના ગુરુ બ્રાહ્મણો છે. પરંતુ ઉપકેશ જ્ઞાતિ (ઓસવાળ જ્ઞાતિ)ની સાથે બ્રાહ્મણોનો કંઈપણ સંબંધ નથી. એનું કારણ ઉપર લખેલી કથા જ બરાબર બેસે છે. આ લેખથી એ સિદ્ધ થાય છે કે ઉપકેશપુરની સ્થાપનાના પહેલાં શ્રીમાળ નગર ભારે જાહોજલાલીમય હતું. ઉપકેશપુરનો સમય વિક્રમ પૂર્વની પાંચમી શતાબ્દી લગભગનો છે. તો શ્રીમાળ નગર આનાથી કેટલું પ્રાચીન હોવું જોઈએ એનો વિચાર વાંચકોએ સ્વયં કરવો જોઈએ.

(3) શ્રીમાળ નગરના તલાચી ઉપર એક જૈન મંદિરના ખંડેરમાં પ્રાચીન શિલાલેખ મળ્યો છે. જેનો અક્ષરાંસ નકલ "પ્રાચીન જૈન લેખ સંગ્રહ" બીજા ભાગમાં લેખાંક ૪૦૨ માં આપ્યો છે. તેનો પહેલો શ્લોક અહીં આપવામાં આવે છે.

## ई. ॥ यः पुरुष महास्थाने श्रीमाल स्वयमागताः । सदेव श्री महावीरों दया (द्वा) सुख संपद ॥ १ ॥

આ લેખ વિ. સં. ૧૩૩૩ આસો સુદ, ૧૪ નો લખેલો છે. આ સમયની પૂર્વે અમારા આચાર્યોની એ માન્યતા હતી કે ભગવાન મહાવીર સ્વયં-ખુદ શ્રીમાળ નગરમાં પધાર્યા હતા. પરંતુ લેખ સમયે પૂર્વના કેટલા પ્રાચીન કાળથી આ માન્યતા ચાલી આવી હશે એનો નિર્ણય કરવા હાલમાં અહી અમારી પાસે કોઈ સાધન નથી, પરંતુ એ અનુમાન થઈ શકે છે કે કોઈ પ્રાચીન ગ્રંથ તથા પરંપરાથી ચાલી આવતી માન્યતાને લેખના સમયે લિપીબદ્ધ કરી હોય.

હશે ..... તાત્પર્ય આ છે કે અગર ભગવાન મહાવીરના સમયે શ્રીમાળ નગર સારી ઉન્નતિ પર હોય તો હમારી પદાવલીઓનાં પ્રમાણથી આ લેખ મળતો છે.

- (૪) મહાજન વંશ મુક્તાવિલ નામના પુસ્તકમાં લખ્યું છે કે, ભગવાન ગૌતમસ્વામીએ શ્રીમાળ નગરમાં પધારીને રાજા શ્રીમદ્ધને ઉપદેશ દ્વારા જૈન ખનાવ્યો હતો. અને એની શ્રીમાલ જ્ઞાતિ સ્થાપન કરી હતી વગેરે. આમાં રાજા અને આચાર્યના નામો અમારી પદાવલીથી વધારે છે. પરંતુ શ્રીમાળ નગરથી શ્રીમાળ જ્ઞાતિની ઉત્પત્તિનો સમય અમારી પદાવલિઓથી મળતી-ઝુલતી છે.
- (૫) ઉપકેશ ગચ્છ ચરિત્ર, પ્રભાવિક ચરિત્ર, પ્રબન્ધ ચિંતામણા અને તીર્થકલ્પાદિ, પ્રાચીન અને અવિચીન પ્રંથોમાં શ્રીમાળ નગર, શ્રીમાળપુર, શ્રીમાળક્ષેત્ર, શ્રીમાળ મહાસ્થાનાદિનો પ્રયોગ દ્ષેગોચર થાય છે, આ ગ્રંથકારોએ શ્રીમાળ નગરને એટલું બધું પ્રાચીન માન્યું છે કે જેટલું પદાવલકાિઓએ માન્યું છે.
- (६) ઉપકેશગચ્છ પ્રાચીન પદાવિલમાં એવો પણ ઉદ્ઘેખ મળે છે કે શ્રીમાળનગરના લોકોને રાજા તરફથી ઘણી તકલીફો વેઠવી પડતી હતી, આખરમાં તેઓએ લાચાર થઈ શ્રીમાળનગરનો ત્યાગ કરી ચન્દ્રાવતી નગરી વસાવી અને અન્ય સ્થાનોનો સહારો લીધો. ખાકી રહેલી નગરીની વ્યવસ્થા ભીમસેન રાજાએ કરી અને નગરને આખાદ કર્યું એના કારણે શ્રીમાળનું નામ ભિન્નમાલ થયું, ત્યાંથી પણ ઘણા લોકો ઉપકેશપુરમાં જઈ વસ્યા ત્યારે ભિન્નમાલની સાધારણ સ્થિતિ રહી ગઈ હતી, વગેરે. આ હાલતમાં અમારા ગ્રંથકારોએ કોઈક જગ્યાએ પ્રાચીન નામ શ્રીમાળ કોઈક જગ્યાએ અવિચીન નામ ભિન્નમાલનો પ્રયોગ પોતાના ગ્રંથોમાં કર્યો છે. આ પ્રથા કેવળ આ

નગર માટે જ નથી પરંતુ જાવલીપુર - માડવાપુર - ઉપકેશપુર -નાગપુર, શાકમ્ભરી, આદિ સ્થાનોનાં મૂળ નામો ખદલી અનુક્રમે, જાલોર, ઓશિયો, નાગૌર, સાંચટ આ નામો પ્રચલિત થયા ખાદ પણ કેટલાક શિલાલેખો અને ગ્રંથકારોએ મૂળ નામોનો જ ઉપયોગ કર્યો અને કેટલાક લેખકોએ પ્રચલિત નામોનો ઉદ્લેખ કર્યો, આ મુજબ શ્રીમાળ-ભિત્રમાલના વિષયમાં પણ સમજવું.

- (૭) શ્રીમાળ નગરના માટે શ્રીમાળ પુરાણમાં ખૂબ જ વિસ્તારથી ઉદ્ઘેખ મળે છે. પરંતુ શ્રીમાળ પુરાણ એટલું પ્રાચીન નથી, કે જેટલું શ્રીમાળ નગર પ્રાચીન છે. તથાપિ શ્રીમાળ પુરાણની રચનાના સમય પહેલાં શ્રીમાળ નગર દ્વાપરના અંતમાં વસ્યાની માન્યતા પ્રચલિત અવશ્ય હતી તે કેટલા પ્રાચીન સમયની હતી એનો નિર્ણય સાધન મળતાં પ્રકાશિત કરવામાં આવશે.
- (૮) "શ્રીમાળ વાિણયાઓના જ્ઞાતિભેદ" નામના પુસ્તકમાં જે પ્રો. મણીભાઈ ખકોરભાઈ વ્યાસ સુરતવાળાએ લખી છે. પ્રસ્તુત પુસ્તકમાં શ્રીમાળનગર અને શ્રીમાળ જ્ઞાતિના વિષયોમાં લેખક મહોદયે પુરાણિક પ્રમાણો સાથે ઐતિહાસિક પ્રમાણ દ્વારા સિદ્ધ કરી દીધું છે કે ઉપકેશપુરની પહેલાં શ્રીમાળનગર તૂટતાં જ ઉપકેશપુર વસ્યું છે. ઉપકેશનો સમય વિ. સં. ૪૦૦ વર્ષ પહેલાંનો છે તો શ્રીમાળનગર તો એનાથી પ્રાચીન હોવું સ્વાભાવિક છે. છતાં આ વિષયમાં અમારી શોધ-ખોળ ચાલુ છે. જેમ જેમ પ્રમાણ મળતા જશે તેમ તેમ અમો વિદ્વાનોની સામે મૂકતાં જઈશું. સત્યનો સ્વીકાર કરવો એ અમાર્રુ પરમ કર્તવ્ય છે.

શ્રીમાળ જ્ઞાતિ વીરોએ પોતાની જ્ઞાતિની એટલી ઉન્નતિ કરી લીધી હતી કે જેના દ્વારા જ્ઞાતિના મોટા-મોટા નામી પુરુષોના નામથી, વ્યાપારથી અને ગામના નામથી અને કંઈ ધર્મકાર્યોથી અનેક શાખા-પ્રશાખા રૂપ જાતિઓ પ્રચલિત થઈ ગઈ. જેમ કે ઓસવાળ જ્ઞાતિમાં ગૌત્ર અને જાતિઓ વિસ્તૃત રૂપમાં છે. એવી જ રીતે શ્રીમાળ જ્ઞાતિમાં પણ ગૌત્ર-શાખા અલગ-અલગ છે. એમાંથી થોડી જ્ઞાતિઓનાં નામ અહીં આપવામાં આવે છે.

અંગરીપ, આકોકુપડ, ઉખરા, કુંચલીયા, કટારીયા, કહુધિયા, ઠાઠ, કાલેરા, કાદઇય, કુરાડીક, કાળ કુઠારિયા, ફૂકડા, કૌડિયા, કૌકગઢ, કંબોજયા, બગલ, ખારેડ, ખૌર, ખૌચડીયા, ઔસડીયા, ગલકરા, ગપ્પતાણીયા, ગદઈયા, ગીલાહલા, ગીદોડીયા, ગુજરિયા, ગુર્જર, ઘૂઘરિયા, ઘેઘરિયા, ઘોંઘટિયા, ચરડ, ચંડિ, ચુગાચડિયા, ચંદેરિવાળ, છકડિયા, છાલિયાં, ઝલકટ, જુંડ, જુડિવાળ, ઝાંઠ, ઝામ, ચૂંટટાંક, ટાંકળિયા, ગેગડ, ડહેરાડાગળ, ડ્રગરિયા, થોર ઢોળ, તવળ, તાડિયા, તુરકિયા, તુસર, દૂસાજ, ધનાલિયા, ઘોયણા, ધૂપડ, ધાણિયા તાવી, નરટ, દિક્ષિણોદનાચણ. નાંદરિવાળા, નિરહટિયા, નિરદ્રળ, નિરહેરિયા, પરિમાલ, પંચોસળિયા, પડવાળા, પસેરણ, પંચોમૂ, પંચાસિયા, પાનાણા, પાપણોના પુરવિયા, ફ્લોદીયા, ફાકૂ, ફોફલિયા, ફૂસમાણ, ખહાપુરિયા, ખરડા, ખાદલિયા, ખંદૂભા, ખહાકરા, ખેવીસાજ, ખારીગોતા, ખહડા, વિમળા, નાયક વિચડ, ખોહલિયા, ભઇલાલ, પાંડિયા, આલોદી, ભૂંવર, ભંડારિયા, ભાડૂકા, ભોસા, મહિમવાળે, મોઉરિયા, માદલપુરી માળવી મારૂં, મહટા, માંદોદિયા, મુશલ, મોવા, મુશરી, મુદડોયા, રાડીકા, રાંકીખાણ, રહાલીયા, લોહારા, લડાસ, સગરીવ, લડવાળા, સાકીયા, સંબડની, સિંઘરા, સુઘારા, સાવટીયા, સોહુ, કાઠીગણ, હેડાઉ હિડોચા ખોહરા, સાંગરિયા, ફલોદર વગેરે. જ્ઞાતિઓ જ શ્રીમાળીઓની આખાદી અને ઉન્નતિ ખતાવી રહી છે. સામાન્યતયા આ જ્ઞાતિઓમાં બે ભેદ છે (૧) વીશા શ્રીમાળી (વૃદ્ધ સજ્ભનિયા) (૨) દશા શ્રીમાળી (લઘુ સજ્ભનિયા) આ ज्ञातिना रीति रिवाण - भान-पान, शौर्य, वीरता, ઉદारता ઓસવાળોની જેમ જગત પ્રખ્યાત છે. આ જ્ઞાતિનાં નર રત્નોએ દેશસેવા. સમાજસેવા. ધર્મસેવા. આદિ-આદિ પવિત્ર કામો કરી પોતાની ઉજ્જવળ કીર્તિને અમર બનાવી દીધી છે. એમાં અગ્રેસર વીરોનાં થોડાં નામો અહીં આપવામાં આવે છે. જેમાં

સાંડાશા, રાકાશા, ગોપાશા, વાગાશા, ડુંગરશી, ભીમશી, પુનશી, પેદાશ, ભાદશા, નરસિંહ, મેણમાળ, રાજમાળ, ઉદ્ધાશા, ભોજરાજ, નૈણશી, ખેતશી, ધર્મશી, મીઠાશા, ટીલોવાણીયો, સતીદાસ, ભાળીશા, હરખાશા, ટોડરમલ, ભોલાશા, દેવાલશા, તારાચંદ, રત્નસી, નરપાળ, જગડૂશા, પાલ્હણસી, ઉદાયન, આમ્ર અરેપાળ, ભૈરૂશા, રામાશા, ભારમલ, જગજીવન વગેરે હજારો પ્રસિદ્ધ પુરુષો થયા છે. અમારી શોધખોળમાં અમને જેટલો ઇતિહાસ મળ્યો છે તે અમે આગળના પ્રકરણમાં આપીશું. અને અમે અમારા શ્રીમાળ જ્ઞાતિના અપ્રેસર ભાઇઓને નિવેદન કરીએ છીએ કે આપની જ્ઞાતિના વીર પુરુષોનો જેટલો ઇતિહાસ મળે તે અમને મોકલવાનો પ્રબંધ કરશો તો આગળના પ્રકરણમાં આપવામાં આવશે.

આચાર્ય સ્વયંપ્રભસૂરિની પછી વિક્રમની આઠમી શતાબ્દીમાં આચાર્ય શ્રી ઉદયપ્રભસૂરિ થયા. તેઓએ પણ ઘણા લોકોને પ્રતિબોધ કરી શ્રીમાળ જ્ઞાતિમાં વૃદ્ધિ કરી હતી. ઉદયપ્રભસૂરિના પહેલાં શ્રીમાળી જ્ઞાતિ ખૂબ જ ઉત્રતિ ઉપર હતી. આ વિષયમાં ઘણા પ્રમાણો ઉપલબ્ધ છે. પાટ્ણ (અણહીલવાડ)ની સ્થાપનાના સમયે સેંકડો શ્રીમાળ લોકોને ચન્દ્રાંવતી અને ભીનમાળથી આમંત્રણ આપીને બોલાવવામાં આવ્યા હતા અને પાટણમાં વસાવ્યા હતા. તેઓનાં સંતાન આજ સુધી પાટણમાં નિવાસ કરી રહ્યાં છે. વિશેષ શ્રીમાળ જ્ઞાતિનો ઉદ્ધેખ આગળના પ્રકરણોમાં લખવામાં આવશે.

#### શ્રીમાલી જ્ઞાતિના ગોત્ર - હરિયાણ ગોત્રની ઉત્પત્તિ

આ ગૌત્રની મુખ્ય બે શાખાઓ છે. એક વૃદ્ધ સજનીય (વીસા) અને બીજી લઘુસજનીય (દશા) અને તેની પેંટા શાખાઓ પણ છે, તે આ પ્રમાણે છે. આંબલીયા, મણીયાર, વહોરા, વીંછી, વાડીઆ, સદસા, ગુણા, કકા, ગ્રંથલીયા અને અન્ના વિગેરે. વિક્રમ સંવત ૭૯૫ માં ભિન્નમાલ નગરમાં શ્રીમાળી જ્ઞાતિના આ ચાર કોડ દ્રવ્યનો ડાલિક શંખ નામે વૈષ્ણવ શેઠ રહેતો હતો. તેને ઉદયપ્રભસૂરિએ પ્રતિબોધી જૈન કર્યો. તેના વંશમાં વિક્રમ સંવત ૧૧૧૧ માં સહસા શાહ નામે શેઠ થયો. તે વખતે ભિન્નમાલ નગરનો મોગલોએ નાશ કરવાથી તે સહસા શાહ ત્યાંથી નાસી થિરાદિ (ઘરાદમાં) આવેલા અચવાડી ગામમાં આવી વસ્યો. તેના વંશમાં થયેલા મહીપતિના નામના શેઠની જોગિણી નામની પત્નીથી આકા, વાંકા, નાકા, તથા નોકા નામે ચાર પુત્રો થયા. તેમાંથી વાંકાનો પુત્ર કાલા અને તેનેવઈની નામે પુત્ર ઉમટા નામના ગામમાં આવી વસ્યો.

## -ઃ વીસા શ્રીમાળી જેન :-

પૂ. મારા ગુરુદેવ શ્રી પન્યાસ પ્રવર શ્રી વર્ધમાન સાગરજી મ. સા. ના પૂર્વજોમાં ૧૨ મી પેઢીમાં પ્રસિદ્ધ થયેલ ડુંગરશીભાઈ તેઓશ્રી પોતાના જીવનમાં અનેક ધર્મકાર્યો, સંઘો તથા પ્રદિષ્ઠાદિ કાર્યો કરવાથી તેઓશ્રી ડુંગરશીમાંથી દુંગાણી તરીકે તેમની અટક પ્રસિદ્ધ થઈ. તે અત્યારે પણ દુંગાણી પરિવાર કુવાળા રવેલમાં (ઉ. ગુ.) છે. તેઓ ભીનમાલથી સાંતલપુર આવીને વજ્ઞેલ અને ત્યાંથી નીકળી રવેલ ગામે આવેલ ત્યાંથી કુવાળા અને કુવાળાથી નીકળી પાટણ આવીને વસેલ છે. અને અત્યારે પાટણથી પણ મુંબઈ ઘંઘાર્થે જઈ વસેલ છે. પૂજ્ય પન્યાસશ્રીના સંસારી દાદા શ્રી વાઘજીભાઈ એક ગામમાં આવીને વસેલ ત્યાં એક સમયે એક ઘટના બનેલ. વાઘજીભાઈના ઘરમાં લીંખડાનું એક ઝાડ હતું. તે ઝાડ પર રહેલ એક કાગડાને તે ગામના એક ઠાકરે કાગડાની હત્યા કરી મારી નાખ્યો તે જ વખતે વાઘજીભાઈએ તે ઠાકરને જણાવ્યું કે તું પ્રાથિશ્વત કર. ઘણું કહ્યું છતાં તેણે પ્રાયશ્ચિત ન કર્યું ત્યારે વાઘજીભાઇએ નિર્ણય કર્યો ેકે જ્યાં સુધી તું પ્રાયશ્ચિત નહીં કરે ત્યાં સુધી હું આ મકાનમાં નહીં રહું અન હવે પછી જ્યાં જઈશ ત્યાં પણ ભાડાના મકાનમાં રહીશ. આ પ્રમાણે તેઓ શ્રીએ પ્રતિજ્ઞા કરી અને તે પ્રતિજ્ઞા તેઓ શ્રીએ જીવનપર્યંત અખંડ રાખી અને ભાડાના મકાનમાં જ રહ્યા. જે અત્યાર સુધી તેમના સુપુત્ર અમુલખદાસભાઈ પછી ત્યાંથી નીકળી કુવાળા ત્યાંથી નીકળી પાટણ આવીને વસ્યા

આ છે પૂજ્યશ્રીના સંસારી દાદા શ્રી વાઘજીભાઇનું જીવન વૃત્તાંત.

વિનય સાગર.

## સાણંદીયા શ્રીમાળી જૈન

વિસા શ્રીમાળી ગૌત્ર વશિષ્ટ મૂળ ચૌહાણ માતા કુલદેવી અંખાજી પૂજાય છે.

પહેલાં દીકરાની લાપશી શે. પા કુટુંખમાં વહેંચવાની. પહેલા દીકરાનો કાનખુટ વિંધાય નહિ. પહેલા દીકરાનો રૂ. ૧ અંખાજી મોકલ્યા પછી કંદોરો બંધાય. દીકરાને નિશાળે ખાપથી મૂકવા જવાય નહિ.

શ્રી ભીનમાલ નગરથી નીકળી સં. ૮૦૨ ધનપાળશા પાટણ આવેલ ત્યાં ૮૪ ગામ ઈજારે રાખ્યાં. વનરાજ ચાવડાના સમયમાં સં. ૮૫૧ માં રતનપોળ પાટણમાં દેરાસર બનાવ્યું અનેક પ્રતિમાઓ ભરાવી નાત જમાડી પાટણમાં સિદ્ધરાજ સોલંકી સાથે અણબનાવ બન્યો તેથી રાજધરભાઈ ત્યાંથી સરધાર ગામે આવીને વસ્યા (સં. ૧૨૦૨ માં) સંવત ૧૨૬૫ માં સરધારથી સિદ્ધગિરિરાજનો સંઘ કઢાવ્યો. ઘરે આવી નાત જમાડી સરધારમાં સરવૈયા રાજપૂતો સાથે તકરાર થઈ તેથી તે ગામ છોડી ચોટીલા આવી વસ્યા. સં. ૧૨૭૯ માં ત્યાંથી ગાંગડ આવી વસ્યા ત્યાંથી ૧૩૨૫ માં ધોલકા આવી વસ્યા. ૧૩૬૫ માં કરસન મહેતા સાણંદ આવી વસ્યા. કરસન મહેતાને ત્રણ દીકરા હતા તે પ્રમાણે

- (૧) દેવાભાઈ પરિવાર મોટા મહેતાવરી કહેવાયો.
- (૨) ડાહ્યાભાઈ પરિવાર નાની મહેતાવરી કહેવાયો અને
- (૩) ત્રીજા મક્કનભાઇનો પરિવાર તે ગાંધી નકરી તેથી ગાંધી કહેવાયા.

વર્તમાન સાણંદમાં રહેતા જૈનો ઉપરના ત્રણ ભાઇઓનો પરિવાર સમજવો.

## શ્રી ભીનમાલ તીર્થ કાવ્ય

ઈતિહાસ પ્રસિદ્ધ છે ભીનમાલ ગુજરાતની રાજધાની હતી. જગત્ અંખા અહીંની રાણી હતી જેણે મતી પ્રથા પાલી હતી. પુષ્પોથી ખગીચા સુગંધિત હતા ફૂલોથી પૂજા થતી હતી એ સમયે કહેવાતું હતું તે પુષ્પમાળ સપ્ત મંજલાનું સૂર્ય મંદિર હતું પાટણના કિલા દેખાતા હતા નગરોના અવાજથી આ આખો દેશ પ્રકાશમાન હતો. તે સમયે થયો મોટો રાજા श्रीभाणी जातिनी वस्ती હती के उपन डोभ अरावता उता સંસ્કૃતનો અભ્યાસ થતો હતો સરસ્વતીની પૂજા-શોભા અપાર હતી તે સમયે કહેવાતું શ્રીમાળ નગર અહીં માઘ કવિ જન્મ્યા હતા ગોવ્યાધિ ઋષિઓના આશ્રમ હતા जील हेशोधी आवीने કિંમત તેની અંકાતી હતી એ સમયે થયા કંઈક ચમત્કાર વીતરાગની પૂજા થતી હતી વાવોના પાણીથી હમેશા ત્યારે દાનમાં મોતી મળતા હતા.

939

अने रत्नोनी सजवट हती ते सभये उद्धेवातुं रत्नभाण અહીં મોટો સમુદ્ર હતો અને કુવાળી સંખ્યા મોટી હતી નદીઓ કલ કલ વહેતી હતી ખેતરોની શોભા ન્યારી હતી તે સમયે કહેવાયું આલમાળ ક્ષેમકરીની પૂજા થતી હતી શિખરની શોભા અનેરી હતી કલાકારની તે મૂર્તિ હતી જન-જનમાં અતિ પ્યારી હતી તે સમયે થયું શ્રીમાળ નગર અહીં દંડક વન એક હતું શ્રી રામે અહિલ્યા તારી હતી ભીલોની વસ્તી ખૂબ હતી જે તીર કમાન ચલાવતી હતી हेशमां ज्यारे विपत्ति परे ત્યારે દેશના હિત માટે જતી હતી તે સમયે કહેવાયું ભીક્ષમાલ. આ ભૂમિના આકર્ષણથી ગજનવી સમ્રાટ અહીં આવ્યો હતો કણ વરાહ જેવી મૃતિન તે કાકર તોડવા આવ્યો હતો તે સમયે થયા બે હાલ આ દેવ ભૂમિ આ માત્રભૂમિ ચરણમાં શીશ નમાવું છું તારી આ અમર ગાથા દ્વારા

૧૩૨

જનતાની આગળ આવીને આ ગીત ગાવાને આવ્યો છું શ્રી પાર્શ્વપ્રભુના ચરણે નમી ''વર્ધમાન'' ઝુકતો લળી લળી સંવત ૨૦૪૯ ના ભાદરવા સુદી ચતુર્દશીએ આ ગીત ગાઈ પાવન થઈએ ધન્ય ઘડીએ.

## ગૌરીશંકર દુર્લભરામ (વડગામ વાળા)

જીન ગુણ ગાયક, ભોજક, કેમિની ઉત્પત્તિ

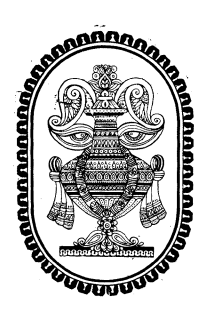
જે વખતે આ નગરી (ભીનમાલ)નું નામ શ્રીમાલ નગર હતું તે વખતે શ્રીમાલી બ્રાહ્મણોની વસ્તી હતી. તે વખતે તેમાંનાં બે કુટુંખ. ખન્ને સગા ભાઈ હતા. તે મહાન ખુદ્ધિશાળી અને મહાન વિદ્વાન હતા. જૈન મુનિઓ પાસે આવતા જતા હતા. ને તેમના પાસે જવાથી તેમને આનંદ આવતો હતો. ને એમને એમ લાગ્યું કે અમારા પુત્રો જૈન મુનિઓ પાસે જાય અને વિદ્યા લે તો અમારા કરતાં પણ સારા વિદ્વાન થઈ શકે. તેથી તેમના ખાળકોને જૈન મુનિ પાસે ભણવા મોકલતા અને તે બાળકો સારી રીતે અભ્યાસ કરવા લાગ્યા. તે સારો અભ્યાસ કરતા હતા અને જૈન ધર્મના બહુ સારા પ્રેમી હતા. એટલે એમના ઉપર જૈન મુનિ મહારાજ બહુ પ્રેમ કરતા હતા. એ છોકરાઓ દિવસે દિવસે સારા ખુદ્ધિશાળી થતા ગયા. એ ખાળકો શ્રીમાળી બ્રાહ્મણ સાથે ઘણી વાર શાસ્ત્રાર્થ કરતા. એનાથી શ્રીમાળી બ્રાહ્મણોને લાગ્યું કે આ અમારા કરતાં પણ ભવિષ્યમાં મહાન પંડિત થઈ જશે એટલે તે બાળકોના પિતાઓ હતા તેમના ઉપર દબાણ કર્યું કે તમે લોકો તમારા દિકરાઓને જૈન મુનિઓ પાસે અભ્યાસ કરાવો છો તેથી તમે વટલી ગયા છો એટલે તમોને નાત ખાર કરવામાં આવે છે. અને નાતમાં આવવું હોય તો નાતમાં જમણ અને દંડ આપો.

એ બન્ને વડીલે શ્રીમાળી બ્રાહ્મણોને દંડ તથા એક જમણ આપ્યું અને સમાજમાં પાછા આવ્યા છતાં બી તેમને જૈન મુનિઓ

પાસે જવાનું અને દેરાસરે દર્શન પૂજા કરવાનું ચાલુ રાખેલ. અને વિદ્યા શિખવાનું ચાલુ રાખેલ તેથી તેમને સમાજે પાછા જ્ઞાતિ ખહાર કરી નાખ્યા પણ એ બે કુટુંબોએ એની પરવા ન કરી. અને જૈન દેરાસરે દર્શન કરવાનું ચાલુ રાખેલ એ અરસામાં શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યસૂરી મહારાજ સાહેળ શ્રીમાલ નગરમાં પધારેલ. એમને ત્યાં મોજુદ મુનિરાજ હતા તેમણે આચાર્ય ભગવંતને આ ખન્ને કુટુંખ વિષે વાત કરી. આ લોકોને એમની જાતિવાળાઓએ ખખ્ખે વાર જાતિ બહાર કર્યા છે. પણ એ લોકો તો બી અમારા પાસે આવે છે. આપણા જૈન ઘર્મમાં સારી શ્રદ્ધા રાખે છે. સુરીજીએ ખન્ને ખાળકોને તેમની પાસે બોલાવ્યા ને એમનાથી વાતચિત કરી એટલે એ છોકરાઓએ આચાર્ય ભગવંત સાથે ખહુ પ્રેમથી ધર્મ વિષે વાતચિત કરી. અને એ છોકરાઓને સરસ્વતી પ્રસન્ન હતી એટલે તેમને જીનેશ્વર ભગવંતના ગુણગાન સારી રીતે સંગીતમય સુસ્વરથી કર્યા. આચાર્ય ભગવંત તેમના ઉપર પ્રસન્ન થયા એટલે આંચાર્ય મહારાજ સાહેબે તેમના વડીલોને ખોલાવ્યા. ને એમનાથી વાતચીત કરીને મહારાજ સાહેબે કહ્યું કે આ તમારી જાતવાળા તમારી વિદ્યાના લીધે વારંવાર જ્ઞાતિ ખહાર કરે છે ને દંડ પણ લે છે. છતાંય તમને જૈન ધર્મ પ્રત્યે પ્રેમ છે તેથી અમોને આનંદ થયો છે. મારું માનો તો તમો આજથી જૈન થઈ જાવ. અમો તમોને જૈન તરીકે સ્વીકારવા તૈયાર છીએ. એ સાંભળી તે ખન્ને કુટુંબોએ જૈન થવાનું નક્કી કર્યું એટલે આચાર્ય ભગવંતે શ્રીમાલ નગરના સકલ સંઘને ખોલાવેલ અને શ્રી સંઘ બિરાજમાન કેરેલ. તેમના વચ્ચે આચાર્ય ભગવંતે આખા નગરની આગળ એ બે બ્રાહ્મણ કુટુંબને આશીર્વાદ આપીને તેમના ઉપર વાસક્ષેપ નાખીને આજથી આ બે શ્રીમાળી ખ્રાह્મણોના કુટુંબોને જૈન બનાવાયા છે ને એમને આચાર્ય ભગવંતે કહ્યું આજથી આમનું નામ ભોજક આપું છું તે ત્રણ અક્ષરનું નામ છે. શ્રી આચાર્ય ભગવંતે કહ્યું કે ભો/૧ એટલે બ્રાહ્મણ જ∕ર એટલે જૈન ક/૩ એટલે કિયા. એમ કરીને મહારાજ સાહેબે કહ્યુ કે આ ત્રણ અક્ષરનો મતલબ જૈનોની ક્રિયા કરવા વાળા છે તે. શ્રી સકલ સંઘને કહ્યું આજથી આપણા મંદિરમાં પૂજા પાઠ અને ભક્તિ સંગીતનું આ લોકો જૈન તરીકે કામ કરશે તે વખતે શ્રી સકલ સંઘે ભોજક લોકોને ભોજક ઠાકરની પદવી આપી. આજથી ભોજક લોકો અમારા એક રોટલાની અંદરથી અડઘા રોટલાના તમો અધિકારી છો ને અમો તમોને આજથી અમારા જેવા જ સમજીશું. તે દિવસથી આ લોકો જૈન તપગચ્છના અધિષ્ઠાયક દેવ શ્રી માણિભદ્ર વીરના (મગરવાડા) આગળ તેમના માથાની ચોટી ઊતરે છે.

. તા. કે. :

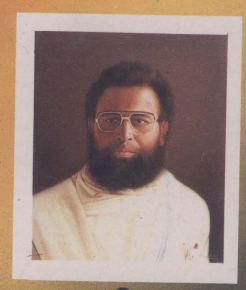
આ બાબતનો તામ્રપત્ર પરનો લેખ પાટણના જૈન સંઘના ભોંયરામાં છે.



## શ્રી ગૌતમાષ્ટક છન્દ

વીર જિણેસરકેરો શિષ્ય, ગૌતમ! નામ જપો નિશદિન! को डीके गौतभनुं ध्यान, तो घर विक्षसे नवे निधान 11911 ગૌતમ નામે ગિરિવર ચઢે, મનવાં છિત હેલા સંપજે ! ગૌતમ નામે નાવે રોગ. ગૌતમ નામે સર્વ સંજોગ 11 2 11 के वैरी विरुभा वंडडा, તસ નામે નાવે ઢુંકડા ! ભૂત પ્રેત નવિ છાંડે પ્રાણ, ते गौतभना अट्टं वणाण 11 3 11 ગૌતમ નામે નિર્મલ કાય, ગૌતમ નામે વાઘે આય! ગૌતમ જિનશાસન શણગાર. ગૌતમ નામે જયજયકાર 11 8 11 શાલ દાલ સુરહાં ઘત ઘોલ, મનવાં છિત કાપડ તંબોલ ! घर सुघरणी निर्मस यित्त, ગૌતમ નામે પુત્ર વિનીત ા પા ગૌતમ ઉદયો અવિચલ ભાષા. ગીતમ નામ જપો જગ જાણ! મોહોટા મંદિર મેરુ સમાન, ગૌતમ નામે સફલ વિહાણ !! ૬ !! घर भयगस घोडानी कोड, વાર પહોંચે વંછિત કોડ !

પંન્યાસ શ્રી વર્ધમાનસાગરજી મ. સા.



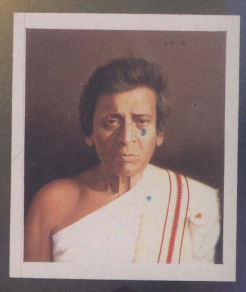
જન્મ સંવત

વિ. સં. ૨૦૦૩ અષાડ વદ પ રવેલ
( ઉ. ગુ. )
દિક્ષા

વિ. સં. ૨૦૨૧ જેઠ શુદ ૧૨ મેડાતારોડ
(ક્લવૃદ્ધિપાર્યનાથ )
ગોલિપદ

વિ. સં. ૨૦૩૪ મહાશુદ ૧૩ શિહોર
( સોરાષ્ટ્ર )
પંન્થાસ પદ
વિ. સં. ૨૦૪૯ વેશાખ શુદ ૩
( અક્ષય તૃતિયા )
શ્રી મહાવીર જૈન આરાધાના કેન્દ્ર કોલા
( જી. ગાંધીનગર )

संडलन डता थी ना पू. पिता थी म. सा.



પૂ. મુનિ પ્રવર શે અમૃતાંવજયજી મ. સા. કર્મમાં માલ જિમ્મ સંવત તિ સો ૧૯૬૮ કુવાલા (ઉ. ગુ. ) દિશા વિ. સં. ૨૦૧૪ થા. શુ. ૩ મંડાર (રાજ. ) કાળધર્મ વિ. સં. ૨૦૪૩ વિજયનગર આવશ વ. ૧૪ કલ્પધર દિન પર્યુષણ પર્વમાં અમદાવાદ-૧૩.