# S'RÎMAD APPAYYADÎKŞITA'S SIDDHANTALESASANGRAHA

L. D. SERIES 114

GENERAL EDITORS Dr. R S. BETAI Dr. Y. S. SHASTRI TRANSLATED BY Dr ESTHER A. SOLOMON



h

L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY, AHMEDABAD-380009

# S'RÍMAD APPAYYADĪKSITA'S SIDDHANTALESASANGRAHA

L. D. SERIES 114

GENERAL EDITORS Dr. R. S. BETAI Dr. Y. S. SHASTRI TRANSLATED BY Dr. ESTHER A. SOLOMON



L. D. INSTITUTE OF INDOLOGY, AHMEDABAD-380009

Published by ;

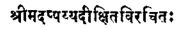
Dr. R. S. BetaiActing Director,L. D. Institute of Indology,Ahmedabad-380 009.

Printed by ; Shri Swaminarayan Mudran Mandir, Pro. K. Bhi. Bhavsar, 21, Purushottam Nagar, New Wadaj, Ahmedabad-380 014.

FIRST EDITION May, 1990

PRICE RUPEES Rs 95 P L.D. Inc. 80. Published with the financial assistance of the Gujarat Sabitya Academy,

Government of Gujarat, Gandhinagar.





अनुवादकत्री डॅा. अेस्तेर सोल्रोमन



<sup>प्रकाशक</sup> लालभाई दलपतभाई भारतीय संंस्कृति विद्यामंदिर, अहमदाबाद-३८०००९

#### સ પાદકીય

એક અતિ અગત્યને અને ખ્યાત પ્રચ " સિદ્ધાન્તਲે શસદ્દ્વદ " ગુજરાતી અનુવાદ અને વિવરણુ સાથે અભ્યાસીઓ સમક્ષ પૂકર્તા અમે સૌ ખૂખ આનંદ અનુસવીએ છીએ; આનન્દ વિશેષ એટલા માટે કે આ અનુવાદ તથા વિવરણવું કઠિન અને જવાબદાર લર્ધું ઠામ બહેન શ્રી હાે. એસ્તેરબહેન સાલામતને હાથે થયું. જીવનલર જેમણે તત્ત્વત્રાનનું, દર્શનનું, વેદાન્તનું અખ્યયન-અપ્યાપન કર્યું છે તેવાં **બહેનશી** એસ્તેરબહેન સાલામન કરતાં વિશેષ અધિકારી આ કામ માટે સંભવતઃ અન્ય કાેઈ ન મળી શકે.

અમારી સંસ્થાનાં મૂલ્યવાન પ્રકાશનામાં આ કૃતિથી એક નેધિયાત્ર વધારા થાય છે. આ સંસ્થા આવાં ઉચ્ચ કક્ષાનાં સંશોધના તથા પ્રંથા સતત આપ્યા કરે છે. ગયા વધે<sup>°</sup> અમારા આવા ચાર ગ્રન્થા પ્રગટ થયા. આવા સાત અન્ય ≭ન્થા હાલ પ્રેસમાં છે, જે આગામી વર્ષમાં પ્રગટ થઈ જશે.

બહેનશ્રી ડાૅ. એસ્તેરબહેને આ કામ પૂર્ટુ કરી આપ્યું તે બદલ અમે તેમના આલારી છીએ.

આ પ્રાંથના પ્રકાશન માટે ગુજરાત સાહિત્ય ઍકેડેમીએ સંસ્થાતે ઉદાર પ્રકાશન્ સહાય આપી છે તે બદલ અમે તેના આભારી છીએ.

> રમેશ ધ્રાઈ યજ્ઞેયર શસ્ત્રી

#### આભારદશ<sup>૧</sup>ન

શ્રીમદ્ અપ્પય્ય દીક્ષિતના શ્રંથ ' સિદ્ધાन્ત છે શસ ફ્રમ્ ફ્ર 'તું નામ અન્વર્થ' છે કારણ કે તેમાં શ્રીમદ્દ શંકરાચાર્ય'ના ઉત્તરકાલમાં વિક્રસેલી કેવલાદ્દેત-નેદાંતની પેટા વિચારસરણીઓ તેમ જ તેના મુખ્ય સિદ્ધાન્તોને શુક્તિશુક્ત રીતે સમગ્નવવાની વિવિધ પ્રક્રિયાઓનું નિરૂપણુ છે. "શ્રી લાલભાઈ દલપતભાઈ ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર''ના અધ્યક્ષશ્રીએ આ શ્રંથના ગુજરાતી અનુવાદ ( પ્રસ્તાવના અને વિવરણુ સાથે ) તૈયાર કરવાનું કામ મને સાંપ્યું તે માટે દું અત્યંત આભારી છું. આ કામ કરવામાં મને ખૂળ આનંદ પ્રાપ્ત થયા છે. અચ્યુત કૃષ્ણાનંદની વ્યાખ્યા 'કૃષ્ણાલંકાર' ઉત્તમ કોટિની છે અને તેના મે પૂરતા પ્રમાણમાં લાભ લીધા છે, તેમ જ અબ્યાસી વાચકને તે મળે તે જોવાના પ્રયત્ન કર્યા છે. આ કામમાં મે ચોખામ્બા સંસ્કૃત શ્રંથમાલા, વારાણસીમાં ૧૯૧૬માં પ્રકાશિત પુસ્તકના ઉપયોગ કર્યો છે. શ્રી સૂર્થ'નારાયણુ શાસ્ત્રીતા અંગ્રેજી અનુવાદ (અચ્યુત ગ્રંથમાલા, કાશી, સંવત્ ૧૯૯૩)ની પણ મે મદદ લીધી છે, જેના આદરપૂર્વ'ક ઉલ્લેખ કરીને મારા આભાર વ્યક્ત કરું છું.

મુ. શ્રી દલસુખભાઇ માલવણ્ડિયા, ડા. શ્રી નગીનભાઈ શાહ, ડા. શ્રી ત્રેશ્વર શાસ્ત્રી અને ડાં. શ્રી રમેશબાઈ બેટાઈ એ દાખવેલા સદ્ભાવ માટે હુ તેમના અતઃકરણ્યૂર્વ'ક આભાર માનું છું.

બનતી ઉતાવળે છાપવાનું કામ ઉત્સાહપૂર્વ ક અને છતાં ધીરજથી કરવા માટે શ્રી સ્વામિનારાયણ સુદ્રણુ મંદિરના સાૈ કાર્ય કરોનો આભાર માતું છું.

ખાશા છે કે સૌ રસ ધરાવનાર અબ્યાસીઓને આ ગ્રાંથ ઉપયોગી થશે. \

એસ્તેર સાેલામન

૩૩, નલે્નગર, અમકાવાદ-૩૮૦ ૦૧૫. તા. ૧૦−૪-૧૯૯૦.

#### सिद्धान्तलेशसक्म् महना કર્તા અપ્યય્ય દીક્ષિત -

અપ્પય્ય દીક્ષિતના જન્મ કાંચીતી નજીકમાં અડ્યાપ્પલ અગ્રહારમાં થયા હતા. સામાન્ય રીતે તેમના જીવનકાળ ઈસ. ૧૫૨૦–૧૫૯૩ માનવામાં આવે છે, જો કે કેટલાક ૧૫૫૨–૧૬૨૨ માને છે. અપ્પય્ય દીક્ષિતના વાંશજ મહાલિંગ શાસ્ત્રી શિલાલેખ, સાંપદાય, સાહિત્ય આદિના આધારે તેમના સમય ઈ.સ. ૧૫૨૦–૧૫૯૩ માને છે.\*

અપ્પય્ય દીક્ષિતના પિતામહનું નામ આચાર્ય દીક્ષિત કે અહ્ય્ચાન દીક્ષિત હતું. અપ્પય્ય દીક્ષિતે ન્યાયરક્ષામગ્રિ પ્રાથમાં પિતામહના નામના નિદેશ કરીને તેમને નમસ્કાર કર્યા છે—

#### "अस्तेतुबन्धतटमा च तुषारशैखदाचार्यदीक्षित इति प्रथिताभिधानम् । अद्वैताचत्सुखमहाम्बुधिमग्नभावमस्मत्पितामहम्शेषगुरुं प्रभ्ये ॥ "

આચાર્ય' દીક્ષિતને વક્ષસ્થલાચાર્ય' પણુ કહેતા. અપ્પય્ય દી ક્ષતની **ચિત્રમીમાંસા** કૃતિમાં તેને માટે પ્રમ.ણુ મળે છે. સંદેડાલ કારષ્વનિના સ<sup>\*</sup>દભ'માં ઉદાહરણુ આપતાં કહ્યું છે—વથાઽસ્મટજીઝજીટસ્થવક્ષસ્થજાગાર્થવિરવિત્વય્વરાગવસન્તોત્સવે—

#### काञ्चित काञ्चनगौराङ्गों वोक्ष्य साक्षादिव श्रियम् । वरदः संशयापन्नो वक्ष स्थलमविक्षत ॥

આ બિરુદ તેમને વિજયનગરના રાજા કૃષ્ણુર જે આપેલું એમ મનાય છે. એમ કૉાય છે કે વિજયનગરના રાજા પતાં અને પરિવાર સાથે કાબ્યીનગરમાં આ વ્યા ત્યારે રહીને વરદરાજના બાજુમાં જોઈ ને આચાય' દીક્ષિને કાબ્લિવ કાબ્લરબ એ બ્લાક ઉચ્ચાર્યા બાય પ્રસન્ન થયેલા રાજાએ આચાય'દાક્ષિતને 'વક્ષરથલાચાય' તરીકે સંગોપ્યા. આ નાય' દ્વિતને બે પત્નીએ હતી. બીજી પત્ની શ્રી વૈષ્ણુવ કુલતિલક શ્રી વેકટાચાય'ના વ શજ શ્રી રંગરાજાચાય'ની પુત્રી નામે તાતાર'બી હતી. તેનાથી આ ચાય' દીક્ષિતને ચાર પુત્રે પ્રાપ્ત થયા જેમાંના એકનું નામ રંગરાજ પાડવામાં આવ્યું અને તે રંગરાજાધ્વરા ત કે ક્સિદ્ધ થયા આ રંગરાજાધ્વર તે અમ્પય્ય દીક્ષિતના પિતા. રંગરાજાધ્વરી અદ્વે પ્લુફર, વિવરથન દ્વે આ દક થોના કર્તા હતા અને સર્ગ'વિદ્યા-વિશારદ હતા. આ માહિતી અમ્પલ્દ ક્ષિતના

\* જુઓ ' Journal of Oriental Research, Madras', Vol. III, p 160 સુરેન્દ્રનાથ દાસગુપ્ત અપ્પય્ય દીક્ષિતને ત્યુમાં સૈકાના મધ્ય ભાગના માને છે. (' History of Indian Philosophy' Vol 11, p. 230). અપ્પય્ય દાક્ષિતના સમય અને જીવન આદિની વિગતો માટે જુઓ --R. Thangaswami--'Advaita Vedanta Literature-A Bibliographical Survey' (pp. 271-278), University of Madras, 1980) <mark>ન્યાયરક્ષામાં</mark>જી અને નીલકંઠ દીક્ષિતના **નલચરિતમાંથી મળે છે. ૨ંગરાજધ્વરીને બે પુત્રા** હતા—અપ્પય્ય દીક્ષિત અને આચાર્ય' દક્ષિત (જે આચ્ચાન દીક્ષિત તરીકે પણુ આેળખાય છે).

અમ**પપ**ય્ય દીક્ષિતનાં નામ—નામકરણ સંસ્કાર પ્રસંગે તેમતે 'વિનાયક' નામ આપવામાં આવેલું એમ મનાય છે. પણ પિતા લાડમાં તેમને 'અપ્પા' કે 'અય્યા કહેતા, તેયી તેઓ અપ્પય્ય દીક્ષિત, અપ્પય દીક્ષિત કે અપ્પ દીક્ષિત કહેવાયા. દાસગુપ્ત નેાંધે છે કે અપ્પય્યદીક્ષિતની ન્યાયસિદ્ધાન્તમ**ંજરીવ્યા પ્રયો** જણાય છે કે તેમનું એક નામ 'અવધાનિયજવા' પેશ હતું.

તેમના ગુરૂએા :---અપ્પય્ય દીક્ષિતે તેમના પિતા રંગરાજાપ્વરી પાસેથી બધી વિદ્યા પ્રાપ્ત કરી હતી એમ માનવા માટે ચિત્ર મીનાં સાનાં આવાં વચના પ્રમાણભૂત છે---'તાત પજી તેમના ગુરુ હતા. વળી પ્રાકૃત્મ બિદીપિકા નામની કૃતિમાં 'ઘ્યાયામિ વાવવરમે સચ્ચિદાયમ્મ પજી તેમના ગુરુ હતા. વળી પ્રાકૃત્મ બિદીપિકા નામની કૃતિમાં 'ઘ્યાયામિ વાવવરમે સચ્ચિદાયમ્મ શાભિળ:' એમ કહ્યું છે તેથી સચ્ચિદાનન્દ શાસ્ત્રી પછુ તેમના ગુરુ હતા એમ કેટલાક માને છે, જો કે ઘણાના મતે 'પ્રાકૃતમણિદીપિકા' એ પ્રસિદ્ધ અપપય્ય દીક્ષિતની કૃતિ નથી. કેટલાક કહે છે કે સંન્યાસ ગ્રહણ કર્યો તે પહેલાં નસિંહાબ્રમીતું જ નામ સચ્ચિદાનન્દ શાસ્ત્રી હતું. અપપય્ય દીક્ષિત વિજયનગરના અધીશ્વર ચિત્રધામ્મ, નરસિંહદેવ અને વે કેટપતિરાવના

સ્મમકાલીન હતા એમ માનવાને માટે પ્રમાણ છે →

" द्विभौवः पुष्पकेतोर्विबुधविटपिनां पौनरुक्त्यं विकल्प-श्विन्तारत्नस्य वीप्सा तपनतनुभुत्रो बासवस्य द्विरुक्तिः । द्वितं देवस्य दैत्याधिपमथनकरु।केलिकारस्य दुर्थ-न्नानन्दं कोविदानां जगति विजयते श्रीनृसिंहः क्षितीन्द्रः ॥ '' (अभ्यय दीक्षितकृत भित्र सी मांसा)

"अम्रुं कुत्रख्यानन्दमकरोद्प्पदीक्षितः । नियोगादु व्यङ्कटपतेनिरुपाधिक्रुपानिष्ठेः ॥'' (અ૫૫ય દીક્ષિતકૃત કુવલयान'६).

એવી એક્ક્રયા છે કે અપ્પય્ય દીક્ષિત ચિદંખર ક્ષેત્રમાં ગયા અને ત્યાં ચિદમ્બરેશની હાજરેમાં---

"आभाति हाटकसभानटपादपद्म-ब्योतिर्मयो मनसि मे तरुणारुणोऽयम् ।" "चिदम्बरमिदं पुरं प्रथितमेव पुण्यस्थरूं वयांसि मम सप्ततेरुपरि नैव भोगे स्पृहा । सुनाआ विनयोश्ज्वलाः सुछतयश्च काश्चित्कृताः न किञ्चिदहमर्थये शिवपदं दिदृक्षे.परम् ॥ " એમ ખાલતા પરમ તત્ત્વ સાથે ઐક્ષ્યને પામ્યા આમ તેમને પ્રાથ'ના કરતાંની સાથે જ સાયુજ્યસિદ્ધિ થઈ.

અપ્પય્ય દીક્ષિતના ભત્રીજા નીલકંઠ દીક્ષિતે પણુ **શિવસીલા છુંવના પ્રથમ સગ<sup>•</sup>માં** કહ્યું છે—+

"कालेन ग्रम्भुः किल तावताऽपि कलाश्चतुःषण्टिभिताः प्रणिन्ये ।

#### द्वासप्तति प्राप्य समाः प्रबन्धाञ्छतं व्यधादृष्पयदीक्षितेन्दुः ॥"

આ પરથી એમ કહી શકાય કે અપ્પય્ય દીક્ષિત હર વર્ષની આયુ બાગવીને અને સે (કે તેથી વધારે) ગ્રાંથા રચીને અવસાન પામ્યા.

અપ્પય્ય દીક્ષિતના નાના ભાઈ આચાય' દીક્ષિતને પાંચ પુત્રા હતા; જેમાં બીજો પુત્ર નીલકંઠ દીક્ષિત નીલકંઠ-વિજયચંપૂ વગેરે ગ્રંથાના કર્તા તરીકે જાણીતાે છે.

અપ્પય્યદીક્ષિતની પત્ની નામે મંગલનાયિકા પ્રસિદ્ધ રત્નખેટ શ્રીનિવાસ દીક્ષિતની પુત્રી હતી. અપ્પય્યદીક્ષિતને ત્રણુ પુત્રા હતા—નીલકંઠ, ઉમામહેશ્વર અને ચંદ્રાવત સ; અને બે પુત્રીઓ હતી—મરકતવઢલી અને મંગલાંબા. અપ્પય્ય દીક્ષિતના શિષ્યોમાં સિદ્ધાન્તકૌ સુદીના રચયિતા લદ્દોાજ દીક્ષિત પ્રસિદ્ધ છે, જેમણે તેમની પાસે અભ્યાસ કરીને અદ્દેત-વેદાન્ત સંબંધી તત્ત્વકોસ્તુભા નામના પ્રધ લખ્યો. નીલકંઠ દીક્ષિત પણું તેમના ખ્યાતનામ સિધ્ય હતા.

#### અપ્પય્ય દીક્ષિતના સમકાલીન કેટલાક વિદ્વાના-

- (૧) વિદ્યાપરિષ્ટ્રય, જીવાન'દ આદિના કર્તા આનંદરાય મખી;
- ્(ર) **રત્નકેત્દય, સુભ**દ્રાપરિષ્ણ્ય આદિના કર્તા વીરરાધવયજવા ઉદ્દે<sup>\*</sup> ભાલકવિ;
- (3) મલ્લિકામારુત આદિના કર્તા ઉદ્દંડ કે સાવે ભૌમકવિ:
- (४) श्री वैभ्शुव तातायाय';
- (૫) ભાટરહસ્ય, ભાટદીપિકા આદિના કર્તા અને પંડિતરાજ જગન્નાથના પિતા પેલંદ
- (૬) સંન્યાસ પછી શ્રીધરેન્દ્ર તરોકે જાણીતા થયેલા ખંડદેવ:
- (છ) યાત્રા પ્રભ'વના કર્તા સમરપુંગવ દીક્ષિત;
- (૮) કમલિનો-કલહ`સ. આનંદરાજ્વ, ભાવનાપુરુષાસમ, હૈયષ્મીપ્રચ્ય, કાવ્યદર્પછુ, ત'ત્રાંશખામણિ આદિ પ્રધાના કર્તાઅને રત્નખેટ દીક્ષિતા પુત્ર રાજચૂડામણિ:
- (૯) વિશ્વગુણાદર્શ ચમ્પૂ આદિના કતા વેંકટાપ્વરી;
- (૧૦) શતદ્વષણીના આખ્યાકાર દાંકુવાચાય",
- (૧૧) નીલકંઠ દીક્ષિતના મંત્રગુરુ ગીર્વાજીયોગો;
- (૧૨) વાર્ત્તિ કાલાર ચુના કર્તા અને નીલકંઠ દીક્ષિતના વિદ્યાગુરુ વે કટેશ્વરમખો.
  - + જુએ। અપ્પય્ય દીક્ષિત વિરચિત सिद्धान्त छेश वङ्ग्रह શ્રી મુલશ કર વ્યાસ રચિત હિંદી અનુવાદ અને ટિપ્પગ્રુ સાથે (ભૂમિકા પૃ ૩, પાદટીપ) — અચ્યુત મંથમાળા, કાશી સાવત ૧૯૯૩

કેટલાક માતે છે કે **૨સગ ગાધરના કર્તા, ચિત્રમીમાં સાનું ખ**ંડન કરનાર અને શાહજહાંના પ્રીતેષાત્ર જગત્નાથ પાંડેવ, અને **બ્રહ્માત્ત્વપ્રકાશિકાકાર સદાશિવ** ક્લેન્દ્ર પહ્યુ અપ્પય્ય દીક્ષિતના સમકાલીન વિદ્વાના હતા.

શિવાદ્વૈતના પક્ષપાતી અને સવ<sup>\*</sup> શાસ્ત્ર⊸વિશારદ પ્રકાંડ પંડિત અપ્પય્ય દીક્ષિતને નૃસિંહાક્ષમીએ જ કેવલાદ્વૈત–વેદાન્તના પક્ષપાતી અને તેના પ્રચાર માટે કટિબહ બનાવ્યા એવી સાંપ્રદાયિક માન્યતા છે. અપ્પય્ય દીક્ષિતે યરૂપ્યર દીક્ષિત સાથે ન્યાયશાસ્ત્રનો પછુ અભ્યાસ કર્યો એમ જાનકીનાથ કૃત ન્યાયાસદ્ધાન્તમજરી નામના પ્રથની વ્યાપ્પ્યા પરથી જણાય છે.

અષ્પય્ય દીક્ષિતે ૧૦૪ જેટલા પ્રંથેા લખ્યા હતા એવી પ્રસિદ્ધિ છે: તેમને કેટલીક જગ્યાએ चतुराधकशतप्रवन्धनिवांहकाचाय કલા છે.

અદુવૈત વેદત સબધો તેમના નીચેના પ્રંથા ગણાવા શકાય :

(૧) **!સદ્ધાન્ત ઝેરાસ ફ્રમ્ફ — શ**ંકરાચાર્ય થી આરંભીતે નૃસિંહા શ્રમી સુધીના આચાર્યોની પ્રેક્રિયા અને સિદ્ધાન્તાનું પ્રતિપાદન કરતા આ પ્રય ઐતિહાસિક દ્રષ્ટિએ પણ મહત્ત્વના છે, કારણ કે અદ્વેત વેદાંત સંપ્રદાયમાં થયેલા તત્ત્વચિતનના વિકાસના અને ભિન્ન વિચાર-પ્રવાહોના તે પરથી ખ્યાલ આવે છે. તેના પર નોચ જણાવલ વ્યાખ્યાઓ છે :

(અ) અચ્યુત કૃષ્ણાનંદ કૃત કુષ્ણાસંકાર, (મ) રાધવાનંદ કૃત સિદ્ધાન્તકો સુદી, (ક) રામચદ્રપૂજ્યપાદ કૃત સિદ્ધાન્ત સુક્લા મજ્જરી, (ડ) વિશ્વનાથ કૃત વ્યાખ્યા, 'ઇ) વાસુદવધ્ધલ કૃત સંગ્રહસાર. દાસતુપ્ત પ્રતિપાદન કર્યું છે કે ગ ગાધરન્દ્ર સરસ્વતીએ હદ્ધાન્તબિન્દુસીકર, રામચન્દ્ર યજ્વાએ ગૃદ્ધા પ્રકાશ અન વિશ્વનાયતાર્થ તેમ જ 'ધ'ય્ય દીક્ષિત બાખ્યાઓ રચી હતી (History of Indian Philosophy, Vol. II, p.220). કટલાક માને છે કે મધુસદન સરસ્વતાએ પશુ વ્યાખ્યા લખી હતી.

(૨) (શારીર ક)ન્યાયર દ્વામાળ — આ ગ્ર થ ધલસ સત્ર દત્તિ ૨૫ છે અને ધ્રદ્ધ સૂત્ર શાકર-ભાષ અને વાચરપતિકૃત ભાખતીને અનુસરે છે. પ્રથમ અધ્યાયના અંત સુધી પ્રાપ્ત આ ગ્રા વાછીવિલાસ સુદ્રણાલય, શ્રીરંગમાં પ્રકાશિત થયો છે.

(a) परिमल-ભામલીની અમલાન દેકૃત વ્યાખ્યા કલપતર છે તેની વ્યાખ્યા આ ગાયમાં પરી છે. એનો 'સગ્રહ' પશુ છે.

(ધ મધ્યતન્ત્રમુखમર્दન – અગ્ધરા છંદનાં પદ્યોમાં લખાયેલેા આ ગ્રંથ મધ્વાચાર્યની દ્વેત પરંપરનુ ખંડન કરે છે. તે મધ્વસુખ મદેવન, મધ્વસુખ સર્વગ એ નામે પ્રસિદ્ધ છે. વ્યષ્વવિષ્વસન નામની સ્વાપન્ન વ્યાખ્યા પછુ છે. વાછ્યી વિલાસ સુદ્દણાલયમાં પ્રકાશિત થયલો છે.

🐘 🔍 (૫) व्यध्वविध्वंसन (વાછ્યી વિલાસમાં છપાયેલે। છે).

ં (૬) इयायमञ्ज्ञती—અદ્વૈત મત અનુસાર સત્રના અર્થ'નું વિવરણુ આ ગ્રંથમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં ૧૮૨ પદ્યા છે અને અપ્પય્ય દાક્ષિત કૃત ચતુમ'તસારસ પ્રહના અન્તિમ ચતુથ' પરિચ્છેદરૂષ છે જેમાં સિદ્ધાન્ત તરોકે અદ્વૈત મતનું પ્રતિપાદન છે. આ પ્ર**ંથ વા**ણું વિલાસમા છપાયેલા છે.

(७) अचिकरणकुञ्चिका—આ ગ્રંથ ભારતી સદન મુદ્રાક્ષર શાળામાં કાવે\*ટનગરમાં મુદ્રિત થયલા છે.

(૮) चतुर्मतसारसङ्ग्रह— તેમાં ચાર પરિચ્છેદો છે : ન્યાયસુક્તાવલી નામના પ્રથમ પરિચ્છેદમાં દ્વૈતાંચ્યાના મતનુ, નયમયૂખમાલિકા નામના દ્વિતંય પરિચ્છેદમાં વિશિષ્ટાદ્વેત-મતનું, નયમહિુમાલા નામના તૃતાય પરિચ્છેદમા શ્રીકઠાચાય'ના મતનુ પ્રતિપાદન છે અને નયમબ્જરી નામના ચતુર્થ પરિચ્છેદમાં સિદ્ધાન્તપદ્ધતિથી કેવલાદ્વવૈત મતનું નિરૂપણ છે. વાહ્યી વિલાસ પ્રેસમાં સુદ્રિત છે.

(૯) वादनक्षत्रमास्टिका—પુર્વે તિરમીમાંસાવાદનક્ષત્રમાલિકા તરીકે પ્રસ્તિદ આ ગ્રંથ ૨૭ વાદ કે.ટિઆમાં રચાયલા છે. પ્રથમ આઠ કોટિઓવા પૂવ મામાંસા વિષયક પૂર્વ પક્ષ– સિદ્ધાન્તોનું પ્રતિપાદન કર્યું છે, અને બીજી ૧૯ કોટિએાથા શ્વાંકરભાબ્ય ઉપર પ્રવૃત્ત થયેલા પૂર્વ પક્ષેાનું ખોડન કર્યું છે. આમ આ ગ્રંથતું નામ બરાતર જ અપાવું છે. વાહ્યુી વિલાસ પ્રેસમાં મુદ્રિત છે.

#### અમ્પય્ય દીક્ષિતની બીજી કૃતિઓ-

(१) अद्वेतानर्णयः, (२) अधिकरणमाला, (३) अधिकरणसारावलिः, (४) अनु-महाब्दकम, (५) अमरकाशत्रयाख्या, (६) अरुणाचलेश्वरस्तुतिः, (७) आत्मापेणस्तुतः, (८) आदित्यस्तोत्ररतम् . (८) आनन्दलहरी, (१०) आनन्दलहरीव्याख्या चन्द्रिका, (૧૧) आर्याशतकम् ; રાધવરામાંએ તેની વ્યાખ્યા લખી છે જે પૂછ્યના મુદ્રિત થયેલી છે. (१२) उपक्रमपराक्रमः, (१३) दुवेख्यानन्दः, (१४) कृष्णध्यानपद्धांतः, (१५) कृष्णध्यान-पद्धतिव्याख्या. (११) गङ्गाधराध्टकम्, (१७) चित्रपटः (रुघुवात्तिकम-- Journal of Oriental Research, Vol. III, Madrashi महाशित), (१८) चित्रमीआंसा. (१८) जयोछासानाधः, (२०) णत्वसमर्थनम्, (२१) तत्त्वमुक्तावछिः, (२२) तत्तमुद्रा-विद्रावणम, (२३) ताान्त्रकमीमांसा (Annals of Oriental Research, Vol VI. Madras), (२४) तिङ्न्त रोषसङ्महः, (२4) दशकुमारचरितसङ्ग्रहः, (२६) दशकोाट: (२७) दुगीवन्द्रकुखारतुतिः, (२८) दुगीवन्द्रकुलावेवरणम् , (२८) धर्ममीमांसापरिभाषा. (३०) नामर्भप्रहमाला. (३१) नामसंग्रहमालाव्याख्या, (३२) ानप्रहाध्टकम् , (33) न्यायमुक्तावाल्डः, (३४) न्यायमुक्तावलीव्यास्या, (३५) न्यायरत्नमाला. (३१) न्यायरातमालाव्याख्या, (३७) पञ्चरातग्तुतिः, (३८) पञ्चरत्तस्तुत्तिव्याख्या, (३८) पद्धस्वरवृत्तः, (४०) पादुकासहस्रव्याख्या, (४१) पूबमीमासाविषय-सङ्ग्रह्दी।पका ( Journal of Oriental Research, Vol. IX, Madras ), (४२) प्रबोधचन्द्रादयटाका, (४३) प्राक्ठतचान्द्रका, (४४) ब्रह्मतर्कस्तव:, (४५) ब्रह्मतर्क-स्तवविवरणम्, (४६) भक्तिशतकम् , (४७) भस्मवादावलिः, (४८) भारततात्पर्यसङ्ग्रहः, (४४) भारततारपर्य सङ्महव्याख्या, (५०) मृत्यमाल्डका, (५९) मतसारार्थ संमहः, (४२) मार्गबन्धुचम्पू., (४३) मार्गबन्धु अख्र (तनम् , (४४) मार्धसहायां के करत्ति;, (५५) मार्गे बहायरतात्रम् . (५६) मानसाल्लासः, (५७) याद्वाभ्यूद्यव्याख्या.

(५८) योगमार्ताण्डः, (५८) रत्नत्रयपरीक्षा, (६०) रत्तत्रयपरीक्षाठयाख्या चन्द्रिका, (६९) रामायगतात्पर्यसङ्ग्रहः, (६९) रामायगतात्पर्यसंग्रहव्याख्या, (६३) रामायणस्तवराजः, (६४) रामायणसारसङ्ग्रहः, (६९) रामानु जश्द्र इभङ्गः, (६०) लक्षणरत्नावली सव्याख्या (Journal of Oriental Research, Vol IV, Madras), (७०) वरदराजस्तवः, (७१) वरदराजस्तव वेवरणम्, (७२) वसुमतीचित्रसेनविल्लासः, (७३) विधिरसायनम्, (७३) विधिरसायनव्याख्या सुखोपयोगिनी, ७५१) विष्णुतत्त्तवरहस्यम्, (७६) वीरिश्तायनम्, (७३) व्रविरात्तायनव्याख्या सुखोपयोगिनी, ७५१) विष्णुतत्त्तवरहस्यम्, (७६) वीरिश्तायनम्, (७३) व्रविरात्तायनव्याख्या सुखोपयोगिनी, ७५१) विष्णुतत्त्तवरहस्यम्, (७६) वीरिश्तायनम्, (७३) व्रवार्विकवर्गाख्या, (८२) शिखरिणीमाला, (८३) शिवकर्णाम्रतम्, (८४) झिव-कल्पद्रम्, (८५) शिवनत्त्व वेवेकः, ८४१) शिवध्यानपद्धतिः, (८७) शिवध्यानपद्धतिव्याख्या, (८१) शास्त्रदीपिकाव्याख्या, (८२) शिखरिणीमाला, (८३) शिवकर्णाम्रतम्, (८४) झिव-कल्पद्रम्, (८५) शिवनत्त्व वेवेकः, ८४१) शिवध्यानपद्धतिः, (८०) शिवध्यानपद्धतिव्याख्या, (८८) शिवपुराणतामसत्त्वखण्डनम्, (८८) शिवपूजाविधिः, (८०) शिवध्यानपद्धतिव्याख्या, (८१) शिवपुराणतामसत्त्वखण्डनम्, (८४) शिवार्चनाचन्द्रिकाव्याख्या-बाल्यन्द्रिका, (८३) शिवद्वित्तावन्द्रिका, (८२) शिवार्क्तवन्द्रिकात्याख्या-बाल्यन्द्रिका, (८३) शिवद्वित्तात्तत्वविवरणम्, (८८) सिद्धान्तरत्नाकरः, (८७) स्तोत्रग्ताकरः, (४७) श्रीविद्यातत्त्वविवरणम्, (८८) सिद्धान्तरत्नाकरः, (८७) स्तित्रग्रस्ताकरः, (१०२) हरिवंशसारचरितव्याख्या, (१०१) हरिष्टरस्तुतिः, (१०२) इंससन्देशटीका.

આમ જોઈ શકાય છે કે ભિન્ન ભિન્ન શાસ્ત્રામાં અપ્પય્યદીક્ષિતને৷ પ્રવેશ હતે৷ અને તેમની વિદ્વત્તા સવ<sup>ર</sup>તાસુખી હતી.

સિદ્ધા**ન્ત**જ્રેગ્નસ**€્**ગ્રहમાં પ**ણુ કેવલાદૈત મતના શ**ંકરાચાર્ય પછીના વિચારપ્રવાહેાનું સંકલન વ્યવસ્થિત રીતે કર્યું છે જેથી અદ્ભૈતવેદાંતના ઇતિહાસની દબ્ટિએ પણુ આ પ્રાંથ ઘણા ઉપયોગી છે.

+ અપ્પય દીક્ષિત અને તેનો કૃતિઓની માહિતી R. Thangaswami—' Advaita-Vedānta Literature — A Bibliographical Survey', pp. 270-278 (University of Madras, 1980)માંથી પ્રાપ્ત થઇ છે તેના સહ્યુ સ્વીકાર્ટુ છું. સિઝાન્તਲેશસङ्ग्रह માં જેમના મત સ'ગૃહીત થયેલા છે અથવા જેમને। ઉલ્લેખ છે :

(૧) પ્રકટાર્થ'કાર અથવા પ્રકટાર્થ' વિવરણુકાર, (૨) વિવરણુકાર, (૩) વિવરણુના એકદેશીઓ; (૪) સ લેપશારીરકકાર (૫) વાત્તિ'કકાર, (૬) વાચર પ્રતિમિશ્ર, (૭) કૌ મુદીકાર, (૮) માયા અને અવિદ્યાને ભિન્ત માનનારા, (૯) ઉક્ત ભેદવાદીઓના એકદેશી, (૧૦) માયા અને અવિદ્યાને અભેદ માનનારા, (૧૧) પદાર્થ'તત્ત્વનિર્ણું થકાર, (૧૨) વિવર્ત વાદી, (૧૩) પરિણામવાદી, (૧૪) સિદ્ધાન્ત મુક્તાવલીકાર, (૧૫) તત્ત્વવિવેકકાર, (૧૬) નેષ્કમ્ય'સિદ્ધિકાર, (૧૭) દગ્દરયવિવેકકાર, (૧૮) કલ્પતરુકાર (૧૯) ભારવાલી કરાર, (૨૦) તત્ત્વશુદ્ધિકાર, (૨૧) ન્યાયચન્દ્રિકાકાર, (૨૨) પગ્ર ચદ્ધીકાર (૨૭) તત્ત્વ પ્રદ પિકાકાર, (૨૦) તત્ત્વશુદ્ધિકાર, (૨૧) ન્યાયચન્દ્રિકાકાર, (૨૨) પગ્ર ચદ્ધીકાર (૨૭) તત્ત્વ પ્રદ પિકાકાર, (૨૪) કવિતાકિ'ક (ન સંહાગ્રમી) (૨૫) પગ્ચપાદિકાકાર, (૨૬) ન્યાયસુધાકાર, (૨૭) વિવરણુ–વાર્તિકકાર, (૨૮) શાસ્ત્રદીપિકાકાર, (૨૯) ન્યાયરત્નમાલાકાર, (૨૬) અદ્દૈતવિદ્યાચાય', (૩૧) વિવરણુપ-યાસકાર, (૩૯) ગ્ર સાસદિકાર, (૨૯) ન્યાયત્ત્વ્યાય', (૩૦) આદ્દનવિદ્યાચાય', (૩૨) ગદ્દવૈ વદી વિકાર, (૩૯) ગ્ર સાસદિકાર, (૪૦) દન્દિસહિટવાદી, (૪૨) સૃષ્ટિદષ્ટિવાદી.

શાંકરાચાર્ય પછી તેમના સિદ્ધાન્ત અને તત્ત્વચિંતનને યુક્તિયુક્ત રીતે સમજાવવા માટે તેમના શિષ્યા અને ઉત્તરવતી' ચિતકોએ ભિન્ન ભિન્ન પ્રક્રિયાના આશ્રય લીધા. અવિદ્યાતે આક્રય અને વિષય માન્યું, બીજાએોએ છવતે પ્રહ્યને કેટલાકે અવિદ્યાના આશ્રય માન્યો અને પ્રક્ષને અવિદ્યાના વિષય માન્યું. કેટલાકે જીવના સંબંધ અવિદ્યા દારા પ્રદન સાથે જોડયા, જ્યારે બીજાઓએ ઇધર સાથે. કેટલાકે માયા અને અવિદ્યાના બેદ માન્યા. બીજાઓએ અબેદ, પ્રદ્ય-જીવ-ઈશ્વરની વિભાવના સમજાવતાં અવચ્છેદવાદ, પ્રતિનિખવાદ અને આભાસવાદનાં પ્રસ્થાન કેવલાદુત વેદાતમાં ઉદ્ભવ્યાં, અને કઢિયત જગતને સમજાવવા માટે ઉપર્યક્ત મતાના અપેક્ષાએ સુષ્ટિદ્દ દિવાદ અને દુષ્ટ્રિદિટ વાકનુ પ્રતિપાદન થયું. સુખ્ય પ્રતિપાદ્ય તેા સવ' ચિંતકોનું એક જ હતું કે સન્ચિદાનન્દરૂપ નિયું આ નિવિ શેષ કટસ્ય છાહા એ જ પરમાર્થ છે, બાકી બધું અવિદ્યા પ્રત્યુપસ્થા િત કે અવિદ્યાકરિપત છે. છતાં મુખ્ય આયાર્ય-ચિંતકોએ આ સત્ય યુક્તિયુક્ત રાતે સમજાવવાની. તેની ઉપપત્તિ બતાવવાની પ્રક્રિયા જુદી જુદી અપનાવી જેને પરિણામે એકજીવવાદ, અનેક જીવવાદ, સુબ્ટિદ્દબ્ટિવાદ, દષ્ટિસબ્ટિવાદ, મુક્તિના સ્વરૂપમાં દબ્ટિલેક વગેરે થવા પામ્યા દરેક ચિંતકે આ રીતે પોતાની વિચારસર સીના સુસંગતિ જાળતીને પરમ સત્યનું પ્રતિવાદન કરવાના પ્રયત્ન કર્યો. અપ્પય્ય દીક્ષિતે આમાંથી ઘનાખરા મતા અને વાદેલુ સુંદર સકલન કર્યું છે અને આ રીતે પ્રાથનું નામ 'સિદ્ધાન્તલેશસંપ્રહ' અન્વર્થ ડરે છે. અપ્પય્ય દ ક્ષતે તટસ્થ રીતે સવ' મતાનું પ્રતિપાદન કર્યું છે, પાતાના પક્ષપાત દાખવ્યા નથી. તેમને અવ્યુત કષ્ણાનંદ જેવા સક્ષ્મ વિવેચન કરનાર વ્યાખ્યાકાર સદભાગ્યે મહ્યા જેમણે આ મતામાં કર્યા દેષ દેખાય છે તે પણ નિસંધ્કપણે યતાવ્યું અને સચન પણ કર્યું કે અપ્પય્ય દીક્ષિતને પણ અમક રમ્યું નહીં હોય તેથી એ જ મતનું બીજું ઉદાહરણ આપે છે કે એક્ટેરીના કે કાઈ બી જોતા મત તેની પછી રજુ કરે છે. ઉપર જે નામા ગણાવ્યાં છે તેમાં કેટલાકની દ્વિક્તિ છે, જેમ કે કીમુદીકાર કે વેદાન્તકીમુદીકાર કે રામાદ્વય એક જ છે. વાર્ત્તિકાર

અને નૈષ્ક્રમ્ય\*સિદ્ધિકાર એક જ છે---પુરેધરાયાર્ય. આ ચિંતકોની સંક્ષિપ્ત માહિતી નીચે આપી છે :

#### બ્રહ્મસિડ્ડિ ાર મંડનમિશ્ર (ઈ.સ. ૭૫૦-૮૫∞)

સાંપ્રદાયિક માન્યતા અનુસાર મ ડનમિશ્ર પહેલાં પૂર્વ મીમાંસાના પંડિત અને કર્મ નિષ્ઠ હતા, અને પાછ ગથી શંકરાચાય ના સંપર્કમાં આવતાં તેમણે સંત્યાસ ગ્રહણ કર્યા અને સુરેષરાચાર તરીકે આળખાયા. વિદ્રાનોમાં આ અંગે મતભેદ છે. કેટલાક મંડનમિશ્ર અને સુરેષ્વરને એક માને છે પણુ મેાટા ભાગના તેમને જુદા માને છે કારણ કે વિચારામાં ઘણું વૈલક્ષણ્ય છે. કેટલાક તો મંડનમિશ્રને શંકરાચાર્યના વૃદ્ધ સમકાલીન માને છે. વાચરપતિમિશ્રે ચલતત્ત્વ-સમીક્ષા ગ્રંથ લખ્યા (—જે મળતા નથી પણ વાચરપતિએ પાતે તેના હત્લેખ કર્યો છે—) જે હાસસિદ્ધિની વ્યાખ્યારૂપ હતા એમ મનાય છે વાચરપતિ પણુ મંડનમિશ્રની જેમ છવને અવિદ્યાના આશ્રય માને છે, અને તેળી જ પ્રકટ થ'કાર અનુત્રતિત્વરૂપ જેવા વાચરપતિને 'મંડનપૃષ્ઠસેવી' કહે છે. મંડનમિશ્રની પ્રતિભા અસામાન્ય હતા એમાં કાઈ શંકા નથી. તેમની આ કૃતિઓ જાણીતી છે :

(૧) ब्रह्मसिद्धि (આ પ્ર'થ Madras Govt. Oriental Manuscripts Library Series માં પ્રકાશિત થયે છે)---તેની વ્યાખ્યાએ --વાચસ્પતિમિત્રકૃત લાલતત્ત્વસમીક્ષા, ચિત્સુખાચાર્ય'કૃત અભિપ્રાયપ્રક્રા શકા, આન દપૂર્ણુ'કૃત ભાવશુદ્ધિ કે ટીકારત્ન અને શંખપા શ-કૃત બ્રહ્નસિદ્ધિટીકા (૨) विभ्रमाववेक-- ૧૬૨ પદ્યોના આ પ્ર'થમાં પંચખ્યાતિનું પ્રતિપાદન છે, 'Journal of Oriental Research', Madrasમાં મુદ્રિત થયેલા છે.

બીજા પણ મીમાંસાશાસ્ત્ર સંબંધી તેમજ અન્ય પ્રંથા તેમણે રચ્યા હતા.

#### પત્ર્ચપાદિકાકાર પદ્મપાદ અને વિવરણકાર પ્રકાશાત્મન્

પદ્મપાદ શંકરાચાર્યના સાક્ષાત શિષ્ય હતા. એમ કહેવાય છે કે તેમણે પોતાના ગુરુ પાસેથી ત્રણ વાર બ્રહ્મસત્રશાંકરભાષ્યના પાઠ પ્રહણ કર્યો હતા. આચાય'ની અનુજ્ઞાથી તેમણે ભાષ્ય પર વદ્વવાદ્વિક્રા નામનો ટીકા લખી. એવી એક દંતકથા છે કે પૂર્વમીનાંસાના પંડિત અને કર્મ'નિષ્ઠ એવા પોતાના સગાને ત્યાં આ ટીકા પ્રક્રીને પદ્મપાદ તીર્થયાત્રાએ ગયા. જુદા મતના હેાવાને કારણે તે સગાને દ્વેષ થયા પણ લેાકાપવાદની બીક હતી તેથી પ થપાદિકાને ભસ્મસાત કરવા ઇચ્છતા તેમણે પોતાનું ધર જ બાળી નાખ્યું. આમ પંચ-પાંદકા નષ્ટ થઈ ગઈ, પણ શરૂર શંકરાચાર્ય જેટલુ યાદ અનગવ્યું તે પદ્મપાદે ફરીથી લખ્યું. અને આમ અધ્યાસભાષ્ય અને પહેલા ચાર સત્નો પરના ભાષ્યની ટીકા રૂપે પંચપા( કા મહા છે; તેના પર ધ વૃા વ્યાખ્યાંઓ છે પરંતુ સૌથી મહત્ત્વની છે પ્રકાશાત્મયતિકૃત વજીવાદ્વિજ્ઞા-વિવરળ જેને લીધે વિવરણપ્રસ્થાન અસ્તિત્વમાં આવ્યું પદ્મપાદે બીબ્ન મંથા પણ લખ્યા છે જેવા કે વિજ્ઞાનદોવિક્રા, ભારમવોધઘ્વાદ્યા વગેરે, પણ તેમના કર્વ'ત્વ વિશે સબળ પ્રમાણ નથી.

પ્રકાશાત્મા (ઈ.સ ૧૦૦૦) અનન્યાનુભવના શિષ્ય અને તત્ત્વશુદ્ધિકાર દાનધનના સમકાલીન હતા. પ્રકાશાત્માએ પદ્મવાદની પંચયદિકા પર વિવરણ લખ્યું. અદ્વૈતવેદાન્તના મુખ્ય બે પ્રસ્થાનના પ્રચારમાં ભામતીકાર વાચસ્પતિ અને વિવરણકાર પ્રકાશાત્મા કા**રણ**ભૂત ખન્યા: તેઓ અનુક્રમે અવચ્છેદવાદ અને પ્રતિભિંબવાદના પુરસ્કર્તા છે. પંચપાદિકાવિવરણ પર અનેક વ્યાખ્યાઓ છે— અખ ડાનન્દમુનિકૃત તત્ત્વદીપન, અમલાન દકૃત વિવરણદ્દપંશુ. ચિત્સૂખ-કૃત ભાવદ્યોતનિક, આન દપૂર્ણુંકૃત ટીકારત્ન, વિષ્ણુભરાપાધ્યાયકૃત વ્હજુવિવરણ, વિદ્યારણ્યકૃત વિવરણુપ્રબેયસંગ્રહ, નૃત્સંહાબ્રમિકૃત ભાવપ્રકાશિકા, રામાનન્દ સરસ્વતાકૃત વિવરણોપન્યાસ યત્રેશ્વરદીક્ષિતકૃત વિવરણેજજીવિની, રામતીર્થકૃત વ્યાખ્યા, કૃષ્ણુકૃત વ્યાખ્યા, પરિવાજકકૃત ભાવપ્રકાશિકા.

પ્રકાશાત્માની બીજી કૃતિએ। પશુ છે — ગ્રाঙदनिर्णय, ગ્રारीरकन्यायसङ्ग्रह, स्त्रीकिकन्यायसङ्ग्रह (१)-

#### वात्ति ३३१२ नै७३२ मे सिदिझार सुरेश्वरायार्थ (र्धस. ८००-७००)

સુરેશ્વરાયાર્થ શંકરાયાર્થના સાક્ષાત્ શિષ્ય અને પદ્મપાદ, તોટક અને હસ્તામલકના સતીચ્ય' હતા પૂર્વાબ્રમમાં તેઓ શાણુ નદ ના તીરના વાસી, કુમારિલ ભટના જમાઈ અને કમંકાંડના પ્રવત'ક મંડનમિબ્ર હતા એવી સાંપ્રદાયિક માન્યતા છે જેને કેટલાક વિદ્વાના સ્વીકારે છે, અને માને છે કે મધ્ડનમિબ્ર, સુરેશ્વર અને વિશ્વરૂપ એક જ વ્યક્તિનાં નામ છે. વિ<sup>દ્વા</sup>રૂપ્યે, વિવર્ણુપ્રમેવસ ગ્રહમાં બૃદ્ધદાર્ણ્યકા પનિષદ્ભાબ્ય માં તે કમાયા ઉદાહરણુ આ 'સું છે ત્યાં સુરેશ્વરના ાનદેશ વિશ્વરૂપ શબ્દથી કર્યો છે. દાસશુધ્ત, કુ પુરવામાં શાસ્ત્ર વગેર સુરેશ્વર અને બ્રહ્મસિલ્લના કર્તા મંડનમિશ્રના સિદ્ધાન્તગતલેદ છે એમ બતાવીને આ સ્વીકારવા તૈયાર નથી.

સુરેશ્વરના કૃતિઓ નીચે પ્રમાણે છે :

(१) तैत्तिरीयोपनिषद्भाब्यवार्त्तिक --आ भग्रभय अंध तैतिरीय ઉत्तिषद्द परना શ'કरायार्त्रना काष्पना वात्ति' करूप છे.

(૨) नब्द्रम्यसिद्धि—-આ સંથમાં સુરશ્વરાચાર્ય એમ સિદ્ધ કરે છે કે કર્મને તાનપ્રાપ્તિ કે મુન્તિ સાથે કોઈ સીવા સંયધ નથી, તે ચિત્ત શુદ્ધે માટે જ છે અને ગ્રાન પ્રાપ્ત થયાં કર્મને ઠોઇ સ્થાન નથી. શ્રવછાથા પ્રહ્નગ્રાન પ્રાપ્ત થાય છે. નેષ્ક્રગ્ય'ની અવસ્થા તે જ મોક્ષ.

(**ə) વૃદ્દ**द्दारण्यकोप नधद् માહ્યવાર્ત્તિ — આ છૃહત્કાય પદ્યમય પ્ર ચ ઝહદારપ્યકાપનિષદ્ પરના શાંકરભાષ્યના વાર્તિ કરપ છે. તેની વ્યાપ્યાઓ — આન દગિરિકૃત શા અઠા િકા, આન દ પૃણુ કૃત ન્યાયક્રલ્પલતિકા, નૃસિ હાત્રમિકૃત ન્યાયતત્ત્વવિવરણુ. વિદ્યારપ્લકૃત **ગહદારપ્યક્રવાત્તિ ક** સાર, વિશ્વાનુભવક્રત સખન્ધાક્રિત

(४) पम्च करणवार्तिक. (५) प्रणवार्धवारिकाः, (६) मानमोरुलास - शं अरायार्थं ना भनाता इक्षिश्वाभूति स्तीन्न ५२ व्याभ्यात्मक अध छे, (७) मोश्चनिर्णय हे काशीमोश्चनिर्णय, (८) वेदाम्तसारवार्तिकराजसंग्रह.

નેષ્ક્રમ્ય'સિદ્ધિ, ગૃહદારપ્યકાેયનિષદ્ભાવ્યવાતિ'ક અને તૈત્તિરીયેાપનિષદ્ભાષ્યવાતિ'ક ખૂખ પ્રખ્યાત પ્ર'થા છે અને સુરેશ્વર વાર્ત્તિકકાર તરીકે એાળખાર્ય છે. રાજકુમાર શિકારીને ત્યાં ઊઝ્યો દ્વાય છે તેવી તેને પાતાની એાળખ નથી હોતી અને પોતાને શિકારી માને છે પશુ

3

જેવું તેને કહેવામાં આવે કે તું રાજકુલને છે, તે જ ક્ષણે તે શિકારી મટી જાય છે અને તેને પોતાની સાચી ઓળખ થાય છે; તેવું જ જીવનું છે, તેને તત્ ત્યમસિ ના શ્રવણુથી अદં वद्यास्मिની અનુભૂતિ થાય છે કે તરત જ તે જીવ મટી જાય છે. પોતાને ઓળખવાનું નામ જ મેક્ષિ, તેમાં કશું કરવાપછું નથી હોતું એ તાત્પર્વની રજૂઆત તેમણે કરી છે.

#### 'ભામતી'ના કર્તા વાચરપતિમિશ્ર (લ્મો સદી)

વાચરપતિ ભિશ્ર 'સવ'ત'ત્ર સ્વત ત્ર' કહેવાય છે કારણ દે તટસ્થભાવે સવ' દશ'નસંબંધી મંધા લખ્યા છે—ઉદ્દોતકરના ન્યાયસ્ત્રભાષ્યવાતિ'ક પર તાત્વચટીજા, ઈધર કૃષ્ણની સાંખ્યકારિકા પર તત્ત્વજ્ઞૌમુદ્દી. વ્યાસના યાગસ્ત્રભાષ્ય પર તત્ત્વજ્ઞૈગ્રાદ્દવી. વ્યલસ્ત્રશાંકરભાષ્ય પર મામતી. મંદુ બિત્રની વ્રહાસિદ્ધિ પર તેમણે ब्रह્મતત્ત્વસ્મીક્ષ્મા નામના વ્યાખ્યાત્મક ગ્રંથ રમ્યા હતા જેના ઉલ્લેખ તાત્પય'ટીકા અને ભામતીમાં મળે છે, પણ આ વ્યલતત્ત્વસમીક્ષા ઉપ-સબ્ધ નથી. વાચરપતિમિત્રના બીજા ગ્ર થા છે—ન્યાયસ્ત્રથીનિવન્ઘન, તત્ત્વવિન્દુ, ન્યાયજ્ઞાંળજ્ઞા વગેરે. આમ ન્યાય, સાંખ્ય, યાગ, મીમાંસા અને વેદાન્ત સંબંધી ગ્રંથા તેમણે રમ્યા અને દરેક દશ'નનું પક્ષપાત વિના વિદ્વાપૂર્ણુ પ્રતિપાદન કર્યું' તેથી સવ'તંત્રસ્વતંત્ર કહેવાયા. તેઓ વ્રદ્ધાસ્ત્ર્વાશાંકરભાષ્યની ભામતી નામની ટીકાના કર્તા તરીકે ખૂબ પ્રખ્યાત છે અને ભામતીપ્રસ્થાન તેમાંથી શરૂ થયું. તેઓ મંડનમિત્રના મતને વ્યનુસ્તનિસ્વર્યાઓર') તેમતા 'મળ્ઢનગ્રહ્તેથો' તરીકે ઉપહાસ કર્યો છે. પોતાની પત્નીના નામ પરથી મામતી નામ સખ્યું છે એવી માન્યતા છે. તેઓ અવ-એવાદના પુરસ્કર્તા છે.

પ્રક્રકાર્થાં કાર કે પ્રકટાર્થા વિવરજીકાર : ગ્રંથમાં કર્તાના નામના ઉલ્લેખ નથી: તેમ અન્ય ચિંતકા પણ તેમને પ્રકટાચ'કાર કે પ્રકટાચ'વિવરણકાર તરીકે જ નિદે'શ કરે છે. પશુ હવે સંશોધનકારાએ સિદ્ધ કર્યું છે કે આ પ્રકટાર્થ નામના પ્રસસૂત્રશાંકરભાષ્ય-વિવરહાના કર્તા તે બીજા ઠાઈ નહીં પણ વ્યત્વભૂતિસ્વરૂપાચાર્ય સદ્દગત વિદ્વાન ડા. વી રાધવન એ અનુભૂતિસ્વરપાચાર્ય વિષે ખૂબ ઉપયોગી લેખ લખ્યો છે. જે 'Annals of the Bhandarkar Oriental Research Institute', Puneett રજતજય-તીના અંકમાં પ્રસિદ્ થયેલે! છે. અનુભૂતિસ્વરૂપાચાર્ય દાક્ષિહાત્ય હશે કારણ કે તેઓ પોતાના દરેક પ્રથમાં 'હયગ્રીવ'ને નમરકાર કરે છે અને આ વિશેષ કરીને દક્ષિણમાં પૂજાતા દેવ છે. તેમ છતાં તેઓ ગુજરાતના કાઠિયાવાડ પ્રદેશમાં ખાસ કરીને દારકામાં રહ્યા હશે અને ત્યાં વિદ્યો પાસના તેમ જ વિદ્યાનું વિતરસ કર્યું હશે એમ માનવા માટે પુરાવા છે. તેઓ આનંદગિરિના વિદ્યાગર હતા. કારણ કે જનાદ'ન (આનંદગિરિનું સંન્યાસમહણ પૂર્વ'નું નામ—)ના 'તત્ત્વાલેાક માં તેમને ગુરુ તરીકે વાંદન કર્યાં છે, અને આનંદગિરિ દારકાધીશને નમરકાર કરે છે તેથી કેટલાકના મતે તેઓ દ્વારકાની શારદાપીરના અધીશ હતા. એટલું ચાક્કસ કહી શકાય કે ગુરૂ-શિષ્ય બન્ને મુજરાતમાં કેટલાક વખત રહ્યા હતા-વિશેષ કરીને દ્વારકામાં. અનુભૂતિમ્વરૂપાન ચાય'ની શ્રીહ્ય'કત ખ'ડનખ'ડખાદ્ય પરની શિષ્યહિતૈયિશી ટીકાની હસ્તપ્રતા પાટણ અને જેસલમેરના બંડારામાં જળવાઈ રહી છે. અનુભૂતિસ્વરૂપાચાર્ય ના સમય ઈ.સ. ૧૨મી સદીને ભાંત ભાગ કે ૧૭મી સદીને પૂર્વ ભાગ માની શકાય, કેટલાક તેમને બીંહવેના

શિષ્ય માને છે, કારણુ કે શ્રીહર્ષકૃત ખંડનખંડખાદ્ય પરની શિષ્યહિતૈષિણીમાં આદિ-અંતમાં અને વચ્ચે પછુ ખૂત્ર આદરપૂર્વ'ક શ્રીહર્ય'ને નમસ્કાર કર્યા છે અને આવું તેમના બીજા ટીકારપ રાંધામાં મૂળ કર્તા વિશે દેખાતું નથી.

તેમના શ્રંથા નીચે પ્રમાણે છે: (१) सारस्वतस्त्रप्रक्रिया-- કેટલાકના મતે સારસ્વત સત્રા પણુ તેમણે જ રચેલાં: (२) इष्टसिद्धिविवरण, (३) गौडपादीयभाष्यटिप्पण, (४) આનંદબોધની કૃતિ न्यायदीपावलि ५२ व्याખ्या- चन्द्रिका, (५) આનંદબોધની प्रमाण-रत्नमाला ५२ निवन्धन, (६) भगवद्गीताभाष्यटिप्पण. (७) प्रकटाधीविवरण - अक्षस्त्र-શાંકરભાવ્ય પર પ્રકટાર્થ નામનું વિવરણ, (८) શ્રીહર્ષ પ્રણીત खण्डनखण्डखाद्यनी ટીકા शिष्यहितैषिणी.

આ ગ્ર થેામાંથી કેવળ सारस्वतसुत्रप्रकिया અને प्रकटार्थनिवरण (મકાસ સુનિવર્સિટી દ્વારા બે ભાગમાં ) પ્રકાશિત છે. અને झिल्यहितेषिणीनું પ્રકાશન હમણાં ગુજરાત સુનિ-વર્સિટીએ કર્યુ: × પ્રકટાર્થવિવરણુ અદ્વવૈતવેદાંતના વિવરણ-પ્રસ્થાનને અનુસરનારા પ્ર'થ છે.

#### સંક્ષેપશારીરકઠાર સવંજ્ઞાત્મન્ (ઈસ. ૧૦૫૦)

સર્વ' શાત્મમુનિ પાતાને માટે શ્રીદ્દેવેશ્વરપાદ્પજી જ્વાજ્ સમ્પર્કપૂતાજા ચઃ અંમ કહે છે, તેથી એ દેવેશ્વરના શિષ્ય હતા એ નિશ્ચિત. કેટલાક કહે છે કે દેવેશ્વર એ જ સુરેયર જે શ'કરાચાય'ના સાક્ષાત શિષ્ય હતા. સર્વ' શાત્મા કામકાટિપાઠના અધિષ્ઠાતા હતા એમ પછ્ કહેવાય છે. બીજા કેટલાક માને છે કે દેવેશ્વર એ સુરેયર નહિ, પછુ સર્વ' શાત્માના પ્રમાણ્ય લક્ષણ પ્રથના પ્રમાણ્યથી કહી શકાય કે એ શ્રેપ્કાન દના પ્રશિષ્ય અને દેવાન દના શિષ્ય દેવેશ્વર છે (જુએ 'Indian Historical Quarterly,' Vol. XIV; Journal of Oriental Research, Madras, 1937). દાસયુપ્ત<sup>+</sup> માને છે કે સંક્ષેપશારીરકના કર્તા સવ<sup>\*</sup> શાત્મા</sup> સુરેશ્વરાચાર્થના શિષ્ય જ છે, અને તેમનું બોજું નામ નિત્ય ધાચાર્થ હતું અને તેમના સમય નવમા સૈકા હતા; શ્રીક ઠેશાસ્ત્રી એ એવું પ્રતિપાદિત કર્શ' છે કે સર્વ' શાત્મા સુરેશ્વરના શિષ્ય નહોતા, પરંતુ છ પ્ટસિદ્ધિના કર્તા વિસુક્તાત્માથી અર્વાચીન હતા. તેમના કૃતિઓ નીચે પ્રમાણે છે :

(१) સ**ર્ફ્સેપજ્ઞારોર** જ્ર—આ ગ્રંથ પદ્યમય છે અને પ્રહ્નસ્ત્રશાંકરભાષ્યના અર્થ'ની વિચારજ્યા કરે છે. તેના ચાર અખ્યાયેા છે—સમન્વય, અવિરાધ, સાધન અને ફ્લ એ નામના. તેની વ્યાખ્યાઓ—નૃસિંહાશ્રમિકૃત તત્ત્વખાધિના, પુરુષોત્તમ દીક્ષિતકૃત સુપાધિની, પ્રત્યગ્વિષ્ણુકૃત બાખ્યા, મધુસદ્દન સરસ્વતીકૃત સારસંગ્રહ, રાધવાનન્દકૃત વિદ્યાપ્રતવવિ'જીં, રામતીર્થ'કૃત અન્વયાર્થ'પ્રકાશિકા, વિધદેવકૃત સિદ્ધાન્તદીપ, વેદાનન્દકૃત સ ક્ષે સ્શારીરક-સંબન્ધાકિત.

- (૨) પજ્રचप्रक्रिया-દાસગુપ્ત માને છે કે આ સંક્ષેપશારીરકકારની કૃતિ નથી.
- (३) प्रमाणलक्षण (अप्रकाशित छ).
- × બ્રી હવ'પ્રહ્યુીત 'ખંડનખંડખાલ' શિષ્યહિતવિહ્યી ટીકા સાથે ગુજરાત યુનિવર્સિટીએ પ્રકાશિત કર્યું છે (૧૯૯૦) (સંપાદક-એસ્તેર સાલામન).
- + S. N. Dasgupta -' History of Philosophy', Vol. II, p. 112.

#### પંદાર્થ તત્ત્વનિષ્ણ વકાર આનંદાનુભાવ (ઈસ. ૧૧૦૦-૧૨૦૦)

આનં દાનુભવ પોતાના પ્રંથોમાં નારાયણુ જ્યાતિષને વ દન કરે છે તેથી નારાયણુ-જ્યાતિષના શિષ્ય હતા એમ નિશ્ચિત કહી શકાય. એવી સંભાવના સ્વીકારવામાં આવે છે કે સંન્યાસગ્રહણુ પૂર્વે તેમનું નામ ગડ્ગાપુરી ભદારક હતું. દાસગ્રુપ્ત તેમના સમય ઈ. સ ૯૫૦–૧૦૫૦ માને છે. વિમુક્તાત્માની ઇબ્ટસિદ્ધિ પર આનન્દ્રાનુભવે વ્યાખ્યા રચી છે અને આનંદગિરિએ પદાર્થ-તત્ત્વનિર્ણું ય પર ટીકા લખી છે તેથા વિમુક્તાત્મા અન આનન્દગિરિની વચ્ચેના તેમના સમય હતા એ નિશ્વિત છે. તેમના ગ્રથા નીચે પ્રમાણે છે :

(૧) पदार्થतत्त्वनिर्णय----આ મંચ ન્યાયવૈશેષિકના પદાર્થોતું ખંડન કરે છે અને અદ્વૈત વેદાંતની દ્વિટએ પદાર્થાતું પ્રતિપાદન કરે છે. તેની વ્યાખ્યા આનંદગિરિ અને આત્મસ્વરૂપે કરી છે.

(२) इष्टसिद्धिवित्ररण,

(૩) <mark>ન્યાયરત્નવૈષા</mark>લાંસ્ટ—આ પ્રકરણ પ્રાથના સમન્વય, અવિરાધ, સાધન અને કલ નામના ચાર અધ્વાય છે અને તેના પર આન'દગિરિએ ઠીકા લખી છે.

#### વેદાંતને સુક્રોકાર રામાદ્રયાચાર્ય (ઈ.સ. ૧૩૦૦-૧૪૦૦)

અદ્ધયાશ્રમના શિષ્ય રામાદ્ધયાચાર<sup>િ</sup> પોતાના **વેવાન્તજોમુ**વી મંચમાં ૧૩મી સદીના ન્યાય– વેદાન્તના ચિતકોનેા ઉલ્લેખ કરે છે અને વેદાન્તકોમુદ્ધી પરની સ્વાપત વ્યાખ્યામાં આનંદગિરિતા ઉદલેખ કરે છે. વેદાન્તકોમુદી મચમાં અમલાન દના કલ્પતરૂ, વિમુક્તાત્મનની ઇષ્ટસિદિ અને (અનુભૂતિસ્વરૂપાચાર્ય' કે) પ્રકટાર્થ'કારના નિર્દ'શ હાેઇ તે અગત્યના મંચ છે. Madras University Sanskrit Seriesમાં આ પ્રકરણ મંચ પ્રકાશિત થયલા છે.

#### કલ્પતરુવાર અને શાસદર્ધ વુકાર અમલાનંદ (ઈ.સ. ૧૨૪૭-૧૩૪૭)

અમલાન દતું બીજું નામ વ્યાસાશ્રમ હતું. તેમણે તેમના ગ્રચામાં નમસ્કાર કર્યા છે તે પરથી સિદ્ધ થાય છે કે અનુભવાનન્દ તેમના દક્ષિાનુરુ, આનન્દાત્મા દક્ષિાપ્રગ્નરુ, સુખપ્રકાશ વિદ્યાનુરુ અને ચિત્સુખ વિદ્યાપ્રગ્નરુ હતા. તેમના પ્રથા--- (૧) જ્રહ્ળવરુ-વાચસ્પતિકૃત ભામતી દીક્ષાની બ્યાખ્યા છે જેમાં પ્રક્તાર્થ કારતું ખંડન કરાને ભામતીના મત અક્ષુપુષ્ટ્યુ સિદ્ધ કર્યા છે. તેના પર અપ્પય્ય દીક્ષિતે 'પરિમલ'ની રચના કરી છે. બીજી લક્ષ્મીન્ટસિંદકૃત આભેગ અન વૈદ્યનાથકત ક્રક્ષ્યતરૂમન્દારમખ્જરી બ્યાખ્યા પહ્યુ છે (નિર્શ્વ'યસાગરમાં મુદ્ધિત).

(૨) **ગાચાવર્પળ**—બ્યક્સસત્રવૃત્તિરૂપ આ પ્રથ ભામતોને અનુસરે છે (વાણીવિ<mark>લાસ</mark> માં મુદ્રિત<sup>ા</sup>.

(३) पडन्चपादिकादर्पण — સાંપ્રદાયિક માન્યતા પ્રમાણે આ अध भंચ પંચપાદિકા– બ્યાખ્યાત્મક છે.

#### इन्हरक्षिवेक्षेम्नार स्सारतीतीथै (ई.स. १२८०-१३५०) : प्रणम्य परमात्मानं श्रीविद्यातीर्घरूपिणम । वैयासिकम्यायमाखा म्लीकैः सबग्रहते एक्टम ॥

એમ वैयासिकन्यायमालाમાં કહ્યું છે તેથી ભારતીતીર્થ ના ગુરુ વિદ્યાતીર્થ હતા એમ વિદિત થાય છે. વળી (ववरणत्रमेयसङ्ग्रहमां

स्वमात्रयाऽऽनन्दयदत्र जन्तून्सर्वात्मभावेन तथा परत्र ।

यच्छङ्करानन्दपदं हृद्बजे विभ्राजते तद्यतयो विद्यन्ति ॥ એમ કહ્યું છે તેથી એમ કહી શકાય કે વિદ્યાતીય' એ જ વિદ્યાશ કરતીય' કે શંકરાનન્દ તરીકે પ્રસિદ્ધ હતા અને તેઓ શંગગિરિપીઠાવીત હતા: આ વિદ્યાતીર્થ કે શંકરાનંદના શિષ્ય તે ભારતીતીય'. વિદ્યાતીય'ની પછી ભારતીતીથ' શંગગિરિપીઠાધીશ થયા હતા.

ભારતીતીર્થાના શિખ્યામાં માધવાચાર્યાંના સમાવેશ થાય છે. વિદ્યારણ્યમુનિએ સંન્યાસમ્રદ્ધણું કુવું તે પહેલાં તેમનું નામ માધવાચાર્યાં હતું. આમ વિદ્યારણ્યના ગુરુએામાં ભારતીતીર્થા એક હતા. ભારતીતીર્થાંના એક ખીજા શિબ્ય હતા લ્લક્ષાનન્દ્ર ભારતી, જેમણે દ્વરશ્યવિવેકની વ્યાખ્યા કરી છે. મહાવાકચદપંચુકાર કૃષ્ણાનન્દ્રભારતી પણુ ભારત તીર્ધના શિબ્ય હતા. અનેક પ્રંથાના ભારતીતાર્થ સ્વત ત્ર કર્તા છે પણુ પંચદર્શા આદિ કેટલાક પ્રંથા તેમણે વિદ્યારણ્યની સાથે મળીને રચ્યા છે.

ગ્ર'થેા ઃ

(૧) हरहरुयविवेक अथवा वाक्यसुधा---आ अधभां तेना नामने અનુ३૫ हज्--આત્મા અને हरय-જગત અને તેમના સંબ ધનુ માર્મિક વિવેચન છે. આ પ્રંથ વારાણુસી પ્રથમાલામાં તેમજ રત્નવિટક પ્રંથમાલામાં પ્રકાશિત છે. તેના પર બ્રહ્માનન્દ ભારતીની ડોકા છે.

(ર) વૈયાસિક્રન્યાચમાસ્ત્ર (અથવા અધિકરણુરત્નમાલા) (આનંદાશ્રમ સંસ્કૃત ત્ર થાવલિમાં સુદ્રિત)--આ શ્ર'ય બ્લહ્મસૂત્રોના શંકરાચાર્ય ને અભિમત અધિકરણુના વર્ણુ નપૂરક છે. દરેક અધિકરણુ માટે ખે શ્લાક ફાળવ્યા છે--- એક પૂવ પક્ષ ખતા ત્વા અને બીજો સિદ્ધાન્ત માટે. તેની ન્યાયમાલાવિસ્તર નામના વ્યાખ્યા પણ ભારતોતીર્થ જ લખા છે.

- (३) पजचकाशाववेक,
- (४) उपनिषत्संक्षेपवार्त्तिक---आ अधने। निर्देश वाडयसुधारीक्षमां छे.
- (५) माण्डूक्योपांनषद्दांपिका (!).

#### **પ-ચદશીકાર વિદ્યારણ્**ય (ઈ. સ. ૧૨૯૬-૧૩૮૬)

ભારદાજ ગાંત્રમાં જન્મેલા વિદ્યારચ્યનું બીજું નામ માધવ હતું. તેઓ સડ્-ગમગજના મહામંત્રી માવણુ અને શ્રીમતીના પુત્ર હતા અને સાયણુ, ભાગનાથ તેમ જ સિંગલાના ભાઈ હતા. તેઓ વિજયનગરના રાજા સુક્ષણુના સમકાલીન હતા. ભારતાતીથં, શ્રીકંદાચાર્ય, શંકરાનંદ્રના શિષ્ય અને વિદ્યાતીથં તેમજ નૃસંહતોર્થના પ્રશિબ્ધ હતા. અને કૃષ્ણુાનંદ્રભારતી પ્રદ્યાન દભારતી અને રામકૃષ્ણુના શુરુ હતા. વિજયનગરના વાસી આ કર્ણુંટક પ્રાઇસ્ગુના વિજય-નગરના રાજ્ય ા ત્યાપનામાં આગળ પડતો ભાગ હતો, અને તેઓ રાજકીય કાર્યલાર વહન કરવામાં સમય' હતા. તેઓ ૮૫ વર્ષ'લી અધિક જીત્યા હતા અને શ ગગિરિપીઠાધીશ હતા. સંત્યાસગઢણુ પુવે' તમતું નામ માધવાચાર્ય હતું. એ નોંધવા જેવું છે કે વિજયનગરમાં ત્રણુ માધવ હતા (૧) સાયણુના પુત્ર માધવ; (૨) માધવમન્ત્રી, (૩) માયણુના પુત્ર માધવ જેતું સંન્યાસગ્રહણ પછી વિદ્યારણ્ય નામ થયું. આ ત્રણુમાંધી વિદ્યારણ્ય (માધવ) શ`ગેરીપીઠાધીશ હતા. વિદ્યારણ્ય અમલાનંદના સમક.લીન હતા અતે બન્ને શ`કરાનંદ અને અનુભવાનંદના શિષ્યા હતા. દાસગુપ્ત માને છે કે આ બન્ન આન દાત્માના પશુ શિષ્યા હતા. (History of Indian Philosophy, Vol. 11, pp. 57–58).

#### પ્ર\*થેાઃ

(૧) અનુભૂતિ પ્રકાશ (નિર્ણુ'યસાગર પ્રેસમાં મુદ્રિત)— ૨૦ અષ્યાયના આ ગ્ર'થ ૧૨ ઉપનિષદાના સારફય છે.

(૨) અપરાક્ષાનુભૂતિદીપિકા (Mysore Bibliotheca Sanskrit Seriesમાં સુદ્રિત)— શંકરાચાર્ય'ની 'અપરાક્ષાનુભૂતિ' કૃતિના બ્યાખ્યા છે.

(૪) ઐતરેયેાપનિષદોષિક્ષ (અાનંદાશ્રમ સંસ્કૃત (૩) ઉપનિષત્કારિકાઃ (અમુદ્રિત) ગ્રંથાવલિમાં મુદ્રિત (૫) જીવ-મુક્તિવિવેક (આનંદાશ્રમ સંસ્કૃત ગ્રંથાવલિમાં પ્રકાશિત)-આ ગલપદ્યમય ગ્રંથમાં પાંચ પ્રકરણામાં જીવન્મુક્તિ, વાસનાક્ષય, મનાનાશ, સ્વરૂપસિદ્ધ-પ્રયોજન અને વિદ્વત્સ ન્યાસ સંબંધી વિચારણા કરી છે. વિરક્તિદ્વેવિષ્ય, ન્યાસદ્વેવિષ્ય, સુક્તિદ્વેવિષ્ય અને તેમના લેદ તેમજ સંસારી અને મુક્તના રવાભાવિક ભેદને વર્ણવતા આ પ્રથ પ્રકરણ કોટિતા છે. (1) તૈતિરીયલઘદી વિકા આમદિત), (૭) નૃસિંહોત્તરતા પિનીદી પિકા (અમુદ્રિત), (૮) પ્રચ્યદશી -- પંદર અધ્યાવવાળા અ પ્રકરણપ્રાંથ નિર્ણાયસાગરમાં મુદ્રિત થયા છે. સાંપ્રદાયિક માન્યતા અનુકાર આ પ્રાથ વિદ્યારણ્ય અને ભારતીતીથ બન્નેની કૃતિ છે. પબ્ચદશીમાં ૧૫ અધ્યાય છે : (૧) તત્ત્વવિવેક, (૨) મહા મૂતવિવેક, (૩) પ્રશ્ચકાશવિવેક, (૪) દ્વૈતવિવેક, (૫) મહા-વાકચવિવેક, (૬) ચિત્રદોય, (૭) તૃપ્તિદીય, (૮) કુટસ્થદીય, (૯) ધ્યાનદીય, (૧૦) નાટકદીય, (૧૧) પ્રદ્યાન-દે યાગાન-દઃ, (૧૨) પ્રદ્યાન-દે આત્માન-દ, (૧૨) પ્રદ્યાન દે અદ્વૈતાન-દઃ, (૧૪) હાલાનન્દે વિદ્યાનન્દ:, (૧૫) હાલાનંદે વિષયાનન્દ:. પબ્ચદશીના વ્યાખ્યાતા નિશ્વલદાસ સ્વામીએ એવું પ્રતિપાદિત કર્યું છે કે શરૂઆતના દશ પરિચ્છેદ ાવલારણ્યકૃત છે જ્યારે રામકૃષ્ણ તાે સાતમાં પરિચ્છેદના આરંભમાં જ એ ભારતોતીર્થાકૃત છે એના નિર્દેશ કરે છે. કેટલાક માને છે કે પહેલા છ પરિચ્છેદ વિદ્યારહ્યકૃત છે અને પછ**ેના નવ** પરિચ્છેદ ભારતોતીર્થ કૃત છે. અષ્પય્યદીક્ષિત પશુ પંચદશીના જ અખ્યાયાની બાબતમાં વિદ્યારપ્ય અને ભારતીતાથ ના જુદો ઉલ્લેખ કરતા જણાય છે. ભારતીતીથ'ના ધ્યાનદાપના ઉલ્લેખ છે; કૂટરથદીય વગેરેના સદભામાં કર્તાનું નામ નથી પણ વ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાનંદ ત્યાં વિદ્યારપ્યને৷ ઉલ્લેખ કરે છે

પચ્ચદર્શાની ઘણી વ્યાખ્યાએ છે--નિશ્વલદાસકૃત વૃત્તિપ્રભાકર, રામકૃષ્ણુકૃત તાત્પય'--ખાધિતી પદદીપિકાક, રામાન-દકૃત વિશુદ્ધદ્ધષ્ટિ, સદાન દકૃત વ્યાખ્યા, અચ્યુતશર્માની પૂર્ણા-ન-દેન્દુકીમુદી. લિ ગનસામયાજિકૃત કલ્યાણુપીયુષ, અદ્યાતકતુક તત્ત્વખાધિની.

(૯) પ્રક્ષવિદાશીર્વાદપદ્ધતિ-વિદ્યાવિનાદ મુદ્રશાલય, તેજપુરમાં મુદ્રિત.

(૧૬) બૃહદારપ્યકડીકા (અપ્રકાશિત).

- (૧૧) બુહદારસ્યકવાતિ કસાર (Benares Sanskrit Seriesમાં ગ્રકાશિત)
- (૧૨) વિદ્યારત્નદીપિકા (અપ્રકાશિત).

(૧૩) વિવરશ્યુપ્રમેયસ ગ્રહ—સિદ્ધાન્તલેશસંગ્રહમાં આ ચંચને વિવરણેાપન્યાસ કલો છે; તે પન્ચપાદિકાવિવરશ્વના પ્રતિપાદ્યોના સંગ્રહરૂપ છે (વિજયનગર સંસ્કૃતમાલામાં સુદ્રિત),

(૧૪) સવ'દર્શ'નસ ગહ,

(૧૫) પરાશરમાધવ, (૧૬) કાલમાધવ,

(૧૭) શંકરદિગ્વિજયકાવ્ય-એમ મનાય છે કે આ ગ્રંથ વિદ્યારપ્યની કૃતિ નથી પશુ અભિનવકાલિદાસની છે, (૧૮) સંગીતસાર.

### **ન્યાયચ્ચ-િક્રકાકાર** આ**ન'દપૂછ્' (**ઈ.સ. ૧૨૭૫-૧૩૫∘)

આનંદપૂર્ણુંનું બૌજું નામ વિદ્યાસાગર હતું. તેએ અલ્યાનંદના શિષ્ય હતા એમ તેમની કૃતિએામાં કરેલી સ્તુતિઓ પરથી જણાય છે. બૃહદારણ્યકોપનિષદ્દભાષ્યવાત્તિંકની બ્યાખ્યા ન્યાયકલ્પલતિકામાં ગુરૂ શ્વેતગિરિને નમત્કાર કયા છે તેથી એમ કહી શકાય કે શ્વેતગિરિ તેમના દીક્ષાગુરુ હતા અને અભયાનંદ વિદ્યાગુરુ. તેઓ ગાકર્જી ક્ષેત્રના નિવાસી હતા અને વ્યાકરણુના પણ પ્રકાંડ પંડિત હતા એમ ન્યાયય દિકાની વ્યાખ્યા ન્યાયપ્રકાશિકામાં સ્વરૂપાનંદનું કથન છે 'ચેન કથા કરળાટવી સ્વુટતર્ર સંપ્લાવિતા લોલ્યા' તેના પરથી જણાય છે. ડા. વા. રાધવન્ માને છે કે આનંદપૂર્ણુ ૧૩૫૦ કામદેવ ભૂપાલના સમકાલીન હતા (જુઓ ' Annals of Oriental Research,' Madras Vol. IV, Part 1). શ્રી તેલંગે મદ્દાવિદ્યાધિ<sup>3</sup> મ્લનની ભૂમિકામાં એવું પ્રતિપાદિત કર્શુ' છે કે આનંદપૂર્ણુ'નો સમય ઈ. સ. ૧૫૨૯–૧૬૦૦ હતો.

ક્રતિએ :

(૧) ખંડનફક્રિકાવિભજન અથવા વિદ્યાસાગરી—શ્રીહર્ષ'કૃત ખંડનખંડખાદ્યની વ્યાખ્યા (ચે ખાંબામાં અને ષડ્દર્શ'ન પ્રતિહાન, વારાણુસી દ્વારા પ્રકાશિત).

(૨) ટીક્રારત-પંચપાદિકાવિવરજીની વ્યાખ્યા (અમુદ્રિત),

(૩) ન્યાયચ દ્રિકા (અમુદ્રિત — તેના સિદ્ધાન્તલેશસ ગ્રહમાં ઉલ્લેખ છે. તેમાં ચાર પરિચ્છેદા છે. ન્યાય, વૈશેષિક, મીમાંસા આદિના મતાેનું ખંડન કરી પ્રેમ હુના લક્ષહ્યુ રું પ્રતિપાદન ક્રવું છે. તેના પર સ્વરૂપાન દક્ત 'ન્યાયપ્રકાશિકા' નામની વ્યાખ્યા છે.

(૪) ન્યાયકલ્પલાંતકા----બુદ્ધદારપ્યકભાષ્યવાત્તિ કની વ્યાખ્યા છે. (તિરૂપતિ કેન્દ્રોય વિદ્યાલય દ્વારા પ્રકાશિત),

(૫) બૃહદારસ્યકગ્યાખ્યા---આ પ્રાંથ ઉત્લબ્ધ નથી. પણુ ગ્રભાધચન્દ્રોદયની ચદિકા ગ્યાખ્યામાં (નિર્ણુંયસાગર, પૃ. ૨૦૪) નન્દિલ્લગાપમન્ત્રિશેખરતું ક્રચન છે – 'वृहदारण्यकमाज्ये मधुकाण्डे विद्यासागरीतोऽवगन्तध्यम्' ते પરથી આવી કૃતિ હશે એમ કહો શક.ય, સિવાય કે ઉપર્શુંક્ત બહદારસ્યકભાષ્યવાર્તિંકબ્ગાખ્યા માટે જ આવે। પ્રયોગ કર્યો હોય.

(૬) પબ્સપાદિક્રા--બ્યાખ્યા (અમુદ્રિત),

(૭) ભાવશુદ્ધિ (—પ્રક્ષસિદિન! વ્યાખ્યા),

(૮) સમન્વયસ્ત્રવૃત્તિ;

- (૯) ન્યાયસારબ્યાખ્યા (બ્યાખ્યારતન),
- (૧૦) પુરુષાય બાધ,
- (૧૧) પ્રક્રિયામબ્જરી (ક્રાસિકાવૃત્તિ બ્યાખ્યા),
- (૧૨) મેક્ષધમ'બ્યાખ્યા,

(૧૩) મહાવિદ્યાવિડમ્બનબ્યાખ્યા.

### તત્ત્વપ્રદીષિકાકાર ચિત્સુખાચાય' (ઈ. સ. ૧૧૨૦-૧૨૨૦)

ચિત્સુખાયાર્થના પ્રાથાર્થ તત્ત્વશુદ્ધિકાર જ્ઞાનધન હતા અને તેમના ગુરૂ જ્ઞાનોત્તમ હતા. તેમને માટે ચિત્સુખ તત્ત પ્રદીપિકાને આંતે 'ગોડે ધરાચાર્થ' વિશેષણુ પ્રયોજે છે. આ જ્ઞાનો ત્તમ ને બ્રેમ્પ સિદ્ધિ અને છુલ્ટસિદ્ધિની વ્યાખ્યા લખનાર ચોલદેશીય જ્ઞાને ત્ત્તમથી જુદા છે. ચિત્સુખના ગુરુ જ્ઞાનોત્તમે ન્યાયસુધા અને જ્ઞાનસિદ્ધિ નામના પ્ર'શા લખ્યા હતા એમ તત્ત્વપ્રદીપિકામાથી જ્ઞાત થાય છે. સિદ્ધાન્તલેશસ પ્રહમાં ન્યાયસુધાના ઉલ્લેખ છે. તત્ત્વ-પ્રદીપિકાબ્યાખ્યા આદિ પોતાના પ્ર'શામા સુખપ્રકાશ ચિત્સુખને નમસ્કાર કરે છે તેથી સુખ-પ્રકાશ ચિત્સુખના શિબ્ધ હતા એમ નિશ્ચિત કહી શકાય. આનંદગિરિના દીક્ષાયરુ શુદ્ધાનંદ પછુ ચિત્સુખના શિબ્ધ હતા.

ચિત્સુખના ગ્ર'થા :

(૧) અમાધકરજ્યુ-મગ્જરી ( 'Journal of Oriental Research', Madras, Vol. Vમાં મુદ્રિન)--- પ્રક્ષસૂત્રશાંકરલાખ્ય પ્રમાણુ અધિકરણાની સંખ્યા અને તેમના અર્થ દર્શાવ્યા છે.

(२) व्यधिकरखस३ आति (Journal of Oriental Research, Vol. VINi मुद्रित),

(ઢ) અમિપ્રાયપ્રકાશિકા (અમુદ્રિત, શરૂઆતનાે ભાગ મળતાે નથી)— મંડનમિશ્રકૃત થઇનસિદ્વિની વ્યાખ્યા,

(૪) ખવડનસાવપ્રકાશિકા—શ્રી હર્ષ'કૃત ખરુરનખરુરખાલની વ્યાખ્યા (ચૌખાંબામાં અંશતઃ મુદ્રિત),

(૫) વત્ત્વપ્રદીષિકા—સમન્વય, અવિરાધ, સાધન, ફૂલ નામના પરિચ્છેટોવાલા આ મંચ અદ્વૈતના સિદ્ધાન્તાનું રક્ષણ કરે છે અને તેમનું બ્યાખ્યાન કરે છે. તેના પર સુખ-પ્રકાશકૃત ભાવદ્યોતનિકા અને પ્રત્યક્સ્વરૂપકૃત નયનપ્રસાદિનો એ બે બ્યાખ્યાએ છે. (નિર્ણુંચ-સાગરમાં તેમજ ધડુદર્શન પ્રતિઠાન, વારાણુની દ્વારા પ્રક્રાશત),

(૬) ન્યાયમકરન્દટીકા : આન દબાધકૃત ન્યાયમકરદની વ્યાખ્યા. આનંદખાધ થલપ્રકાશિકાનું ખંડન કરે છે એમ ચિલ્તુખે બતાવ્યું છે (પુ. ૧૪૬) (ચાખાંબા સુદ્રણાલય માં સુદ્રિત),

(૭) પ્રમાણુરત્વમાલાવ્યાખ્યા : આનંદબેહધની કૃતિ પ્રમાણુરત્વમાલાની વ્યાખ્યા ('વ્યક્ષવિદ્યાં પત્રિકામાં પ્રકાશિત),

(૮) ભ વતત્ત્વપ્ર કાશિકા - સુરેશ્વરકૃત નેષ્ક્રમ્ય સિદ્ધિની વ્યાખ્યા (અમુદ્રિત).

(૯) ભાવધોતનિકા (અથવા તાત્ નય દીપિકા) -- પ ચપાદિકાવિવરણની બ્યાખ્યા,

(૧૦) ભાષ્યભાવ પ્રકાશિકા—અખ્યાસભાષ્ય સુધીની હ્રહ્મસત્રશ કરભાષ્યની વ્યાખ્યા (અમુદ્રિત),

(૧) વેઢાં લસિદ્ધાન્લકા રિકા મગજરી (અમુદ્ધિ).

(૧૨) વિષ્ણુપુરાજીવ્યાખ્યા,

પ્યક્ષસ્તુતિ અને સદ્વરા નસંત્રહ ચિત્સુખની કૃતિએહ મનાય છે, પહ્યુ તેને માટે પ્રમાણુ નથી.

#### તત્ત્વશુદ્ધિકાર જ્ઞાનધન (ઈ.સ. ૧૦૫૦)

ત્રાનધન એાધધનના શિબ્ય અને ગ્રાનેાત્તમના ગુરુ હતા અને ગ્રાનેાત્તમ ચિત્સુખના ગુરુ હતા. શાનધનના 'તત્ત્વશુદ્ધિ ' ગ્રચ Madras University Sanskrit Seriesમાં પ્રકાશિત છે ૪૬ પ્રકરણોાત્રાથા આ પ્રંથ ક્યાંક ક્યાંક વાકય અને ભાવની દબ્ટિએ મંડન-મિત્રની ઘલસસિદિને અનુસરે છે તેમાં બનાવ્યું છે કે શકરાચાર્યના મતે तत्त्स्यमसि આદિ વાકયથી ઉત્પન્ન કરાયેલા અપગક્ષ બ્રજ્ઞગ્નાનથી અનાદિ અવિદ્યાને નાથ થતાં નિત્યસિદ્ધ નિરતિશય, આનન્દરૂપ અદ્વિતીય પરમાત્મચૈતન્ય સ્વરૂપે અવરથાન તે જ અપવર્ગ.

#### ન્માયસુધાકાર જ્ઞાનાત્તમ (ઈ સ. ૧૧૦૦-૧૨૦૦)

દ્યાનાત્તમ ત્રાનધનના શિષ્ય હતા અને ચિત્સુખના ગુરૂ હતા. તત્ત્વપ્રદીપિકામાં ચિત્સુખ તેમને ગૌડેશ્વરાચાર્ય' કહે છે. ચિત્સુખના ત્ર ચામાં દ્યાનાત્તમ માટે સસ્યાનંદ એવું નામ પશુ પ્રયાજાયું છે. (ઇબ્ટસિદ્ધિ અને નોષ્ક્રમ્ય'સિદ્ધિના ડીકા લખનાર દ્યાનાત્તમયી આ દ્યાનાત્તમ જુદા છે.) દ્યાનાત્તમના ખે જાગ્રીતા શિષ્યા હતા—ચિત્સુખ અને પંચપાદિકાવ્યાખ્યા તાત્પય'. દ્યોતિનીના અને શ્વેતાશ્વતરાપનિષદ્વીપિકાના કર્તા વિદ્યાનાત્મા.

ગ્રાનાત્તમના પ્રચા મળતા નથી પશુ ચિત્સુખે તત્ત્વપ્રદીપિકામાં (પ્ર ૩૯ર, નિશું યસાગર) ન્યાયસુધાના વિદેશ કર્યો છે અને પ્રત્યક્સ્વક્ષ્પે आराध्यपादाः स्वगुरवः ज्ञान सदिकाराः, सत्प्रणीतं वेदान्तप्रकरणं ग्यायसुधा' એમ વ્યાખ્યા કરી છે આ પરથી એમ જશાય છે કે ન્યાયસુધા અને ગ્રાનસિદ્ધિ ગ્રાનાત્તમના ગ્રંથ હશે. શ્રીક દેશાસ્ત્રી માને છે કે ગ્રાનસુધા પશુ તેમના ગ્રંથ હાવે! જોઈએ ('Indian Historical Quarterly' Vol. XIV p. 410).

#### न्यायनिष् थुडार आनन्द्रिशि (१०मे सैडेा)

આનન્દગિરિ કે આનંદતાનતું સંન્યાસગ્રહણ પ્રુવે જનાદન નામ હતું જે નામે તેમણે તત્ત્વાલાક રચ્યું છે. એમ મનાય છે કે તેઓ ગુજરાતમાં જન્મ્યા હતા અને સંન્યાસ લીધા પછી દ્વારકાશાંકરપીઠાધીશ હતા. તર્ક`સ'બ્રહમાં તેમણે દ્વારકાધીશને વંદન કર્યા છે. તેથી એટલુ તે નિશ્ચિત કે તેઓ કેટલેાક વખત ગ્રજરાતમાં અને વિશેષ કરીને દ્વારકામાં રવા હતા. કેટલાક તેમને આંધ દેશના અને બીજા ચેરદશના માને છે. તત્ત્વાલાકમાં તેમજો અનુભવસ્વરૂપ (અનુભૂતિસ્વરૂપ)ને વંદન કર્યા છે તેથી સારસ્વતપ્રક્રિયા, પ્રકટાથ વિવરણ, ખંડનખડખાલની શિષ્યદિતૈષિજ્ઞી ટેકા આદિના કર્તા અનુમૂતિસ્વરૂપાચાર્ય તેમના વિદ્યાગ્રુર હતા; અને બહુશ: શુદ્ધાન દને નમસ્કાર કર્યા છે તેથી શુદ્ધાન દ તેમના દક્ષાયુરુ હતા એમ મનાય છે. તત્ત્વદી પનકાર અખે ડાનન્દ સરસ્વતી અને તત્ત્વાલાકના વ્યાખ્યાતા તત્ત્વપ્રકાશિકાકાર પ્રતાનન્દ આનંદગિરિના શિષ્યામાં વધારે જાણીતા છે. આનંદગિ રની તર્કવિવેઢ નામની પદાર્થતત્ત્વનિર્ણાવની બ્યાખ્યામાં તેમએ કહ્યું છે કે કલિ ગદેશના અધિવૃતિ નૃસિંહદેવ રાજ કરતા હતા ત્યારે આ પ્રબધ્ધ મેં કર્યો છે, તેથી એમ તાત થાય છે કે કલિંગદેશાધિપતિ નૃત્તિ હદેવતા સમકાલીન હતા. વ્યાનંદ-ગિરિએ પ્રાયઃ સર્વ શાહ કરભાષ્યાની જ્યાખ્યા કરી છે, પણ ઐવરેયાપનિષદ્ભાષ્ય અને પ્ર\*નેા પનિષદ્ભાષ્યની વ્યાખ્યા આન દગિરિકૃત તરીકે છપાયેલી છે<sup>ં</sup> તે વસ્તુતઃ આન**ંદગિરિની** નથી કારણ કે તેમના અંતભાગમાં વિદ્યારપ્યની દીનિકાના ઉલ્લેખ છે, અને વિદ્યારપ્ય તા આનંદગિરિયી અવીચીન છે.

કુતિઓ : (૧) આત્મજ્ઞાનાપદેશવિધિઠીકા (અમુદ્રિત),

(ર) ઈશાવાસ્યશાડ્ કરભાષ્યદિપ્પણી (આનંદાશ્રમમાં મુદ્રિત),

(૩) ઉપદેશસાહસ્ત્રી યાખ્યા (અમુદ્રિત),

(૪) ઉપસંકન ત્યાખ્યા (અમુદ્રિત), (૫) કાઢકા પનિષદ્ભાષ્યવ્યાખ્યા (આનં દાશ્રમ),

ં(ક) કેનાપનિષદ્ભાષ્યવ્યાખ્યા (આનંદાલમ), (૭) ગાવિન્દાષ્ટકટીકા,

(૮) છા-દાગ્યભાષ્યવ્યાખ્યા (આનંદાયમ),

(૯) તક (વવેક -- આનન્દા નુભવના પદાર્થ તત્ત્વનિ છે થની વ્યાખ્યા (અમુદ્રિત),

(૧૦) **તત્ત્વાલાેક** (ભારતીય વિદ્યાભવન દારા પ્રકાશિત)— તેમાં ન્યાયવૈશેષિકના સિદ્ધાંતા .અને ભાસ્કરાચાર્ય-નિંબાર્કાચાર્ય'ના મતાેનું ખ ડન છે. તેની પ્રજ્ઞાન દકૃત તત્ત્વપ્રકાશિક્ષ વ્યાખ્યા છે.

(11) লগ'ৰ এও (Gaekwad's Oriental Seriesમાં પ્રકાશિત);

(૧૨) ત્રિપુટીવિવરણ (અમુદ્રિત); (૧૩) તે (ત્તરીયભાષ્યવ્યાખ્યા (આનંદાશ્રમ);

(૧૪) પગ્ચ પ્રકરજીગ્યાખ્યા---સર્વ ત્રાત્મમુનિકૃત પશ્ચપ્રક્રિયાની વ્યાખ્યા છે (Madras University Sanskrit Bulletin Seriesમાં પ્રકાશિત),

(१५) तैत्तिशीयवात्ति इंधीडा (आनं हाश्रम);

🦳 (૧૬) પગ્નીકરણવિવરણ (ચોખાંબામાં મુદ્રિત); (૧૭) બૃહદારણ્યકભાષ્યવ્યાપ્યા,

(૧૮) અહદારસ્યકવાત્તિ કચ્યાખ્યા, (૧૯) ભાગવદ્ગીતાભાષ્યવિવેચન,

(૨૦) માજરૂકથાપનિષદ્ભાષ્યવ્યાખ્યા (૨૧) માજરૂકયકારિકાવ્યાખ્યા,

(૨૨) સુરકલ્સાવ્યવ્યા ખ્યા ા૧૭-૨૨ – આનં દાક્ષમ સંસ્કૃત પ્રથાવલિમાં ગ્રકાશિત),

(२ंड) वा झ्यवृत्तिव्याभया (अमुद्रित),

(૨૪) વેદાન્તવિવેક-આનંદમાધકૃત ન્યાયદીપાવલીની વ્યાખ્યા,

🦷 (૨૫) **શારીવ**કન્યાય**(નહુ°ય**—ક્લસ્ત્રશાક્રુકરભાષ્યની વ્યાખ્યા (નિર્હાયસાગરમાં મુદ્રિત)

્(૨૬) સ્વરૂપવિવરહ્યુ (અમુદ્રિત),

નીચેની કૃતિએ આનંદબિરિની છે કે કેમ તે શંકારપદ છે :

(૨૭) ગ્રેમતરેય ભાષ્ય બ્યાખ્યા (આનંદાશ્રમ),

(૨૮) ગુરુસ્તુતિ, (૨૯) ગૂલિકાેપનિષદ્વગ્યાખ્યા,

🐘 (૩૦) પ્રશ્નોપનિષદ્ભાષ્યવ્યાખ્યા, (આનંદાશ્રમ),

(૩૧) ખૃઢચ્છડ કરવિજય, (૩૨) મિતભાષિણી,

(33) शतश्दीाडी व्याभ्या (Benares Sanskrit Series),

(૩૪) શહ કરાચાર્યાવતારકથા, (૩૫) હારમી ઉસ્તુત્વિયા ખ્યા.

આન'દળાધ (ઈ.સ. ૧૦૫૦-૧૧૫૦)

આત્માવાસના શિષ્ય આનંદબાધ ઉત્તરભારતવાસી હતા એમ તેમની શાબ્દનિર્ણુયવ્યાખ્યા પરથી જણાય છે. આનંદબાધ પ્રમાણુમાલામાં 'एतदेवोक्तं गुरुभिः' એમ કહે છે તેમાં 'ગુરુ' શબ્દ ઇપ્ટસિદ્ધિકાર વિક્ષુક્તાત્મા માટે પ્રયોજ્યા છે એમ મનાય છે. તેમની કૃતિઓ નીચે પ્રમાણુ છે :

(૧) ન્યાયદીપાવલિ—બેદવાદનું ખંડન ન્યાયપ્રક્રિયાના ખંડનપૂર્વ'ક કરીને અદ્વૈત-પ્રક્રિયાની સ્થાપના કરી છે, તેની વ્યાખ્યાએાઃ—અમૃતાનન્દકૃત ન્યાયવિવેક, સુખપ્રકાશકૃત

٠.

વ્યાખ્યા, અનુભૂતિસ્વરૂપકૃત ચંદ્રિકા, આનંદગિરિકૃત વેદાન્તવિવેક. (ર) ન્યાયમ કરન્દ્ર — બેદવાદનું ખંડન કરતાં વાચરપતિમિશ્ર, મંડનમિકા, પંચપાદિકાવિવરણુકાર પ્રકાશાત્માંને પ્રમાણુ તરીકે ટાંક્યા છે. આ પ્રંથમાં અનિવ<sup>\*</sup>ચનીયખ્યાતિ, જીવ અને હાહાનું એકચ, અને માક્ષસ્વરૂપ જેવા વિષયોનું પ્રતિપાદન છે. (૩) પ્રમાણુ માલા — ન્યાયમકરન્દ્રના જેવા વિષયોનું પ્રતિપાદન છે. (૩) પ્રમાણુ માલા — ન્યાયમકરન્દ્રના જેવા વિષયોનું પ્રતિપાદન છે. અને વાચરપતિમિશ્રકૃત પ્રહાતત્ત્વસમીક્ષાને સમર્થન્દ્ર છે. અનુભૂતિસ્વરૂપે તેના પર નિયંધન નામની વ્યાખ્યા લખી છે જે અમુદ્રિત છે. આ ત્રણેય કૃતિમા કાલ્યક પાલા પ્રાયમકરાર ક્રાન્ટ છે. અને આંદન છે. અને વાચરપતિમિશ્રકૃત પ્રહાતત્ત્વસમીક્ષાને સમર્થનમાં ટાંક્ય છે. અનુભૂતિસ્વરૂપે તેના પર નિયંધન નામની વ્યાખ્યા લખી છે જે અમુદ્રિત છે. આ ત્રણેય કૃતિમા કિલાયક ડિવાયક ડિયાડમાં પ્રકારકાર્ય પ્રકાશિત છે.

(૪) શાખ્કનિર્જુ ચેન્ચ્યાખ્યા : પ્રકાશાત્મન્ન શાખ્દનિર્જુ ય પર વ્યાખ્યા.

### (वेधान्त) (सद्धान्तमुख्तावसीधार प्रधारानन्द (१६मी सही)

પ્રકાશાનન્દ અદ્વૈતાનંદ અને જ્ઞાનાનન્દના શિબ્ય હતા. તેમણુ પાતાના સિદ્ધાન્ત-સુકતાવલી પ્રયમાં એકજીવવાદ અને દબ્ટિસબ્ટિવાદનું પ્રતિપાદન કર્યું છે અને એ સંદર્ભમાં જ સિદ્ધાન્તલેશસંગ્રહમાં તેમના ઉલ્લેખ છે.

## તત્ત્વવિવેકકાર અને અદ્વૈતદીપિકાકાર નૃસિંહાબ્રમિન્ (ઈ.સ. ૧૫૦૦-૧૬૦૦):

વસિંહાશ્રમીના વિદ્યાગુરુ જગનાયાક્ષમ હતા અને દીક્ષાગુરું ગીવાંગુન્દ્ર સરસ્વતી હતા. રૃસિંહાશ્રમી અષ્પય્ય દીક્ષિતના ગુરુ હતા અને એમ મનાય છે કે સંન્યાસગ્રહણ પૂવે' રૃસિંહાશ્રમીનું જ નામ સન્ચિદાનંદ શાસ્ત્રી હતું. નૃસિંહાશ્રમીએ જ સગુણુક્ષક્ત અને શિવાદ્વતમાં માનતા એવા અષ્પય્યદીક્ષિતને નિર્ગુ ણુષ્વદ્યવાદી કેવલાદ્વતી બનાવ્યા એવી સાંગ્રદાયિક માન્યતા છે. તેઓ વેદાન્તસારકર્તા સદાનંદ સરસ્વતી, પ્રકાશાનંદ, નાનાદાક્ષિત, અદ્વતાનંદ, લટ્ટોજિદીક્ષિત અને અષ્પય્યદીક્ષિતના પિતા રંગરાજાપ્વર્શના સમઢાલીન હતા. તેઓ વેસ ૧૬વેતવેદાન્તાઆર્યોમાં ખૂબ પ્રસિદ્ધ હતા તેઓ કેવલાદ્વતવેદાન્તાઆર્યોમાં ખૂબ પ્રસિદ્ધ હતા.

(૧) તત્ત્વવિવેક - આ પ્રાંચ નબ્યન્યાયની પદ્ધતિથી અને વિવરણુમતને અનુસરીને અદ્વૈતવેદાન્તના સિદ્ધાન્તોનું પ્રતિપાદન કરે છે અને વૈશેષિકાદિ મતનું ખંડન કરે છે. વસિંદ્ધાર્શ્વમીએ પાંતે તેના પર તત્ત્વવિવેકદીપન કે અદ્વૈતરત્નકારા નામની બ્યાખ્યા લખી છે. તત્ત્વવિવેકનો ભટોજિદીક્ષિતકૃત વાકચમાલા નામની બ્યાખ્યા પણ છે. તત્ત્વવિવેક-દીપન પર અનેક બ્યાખ્યાઓ લખાઈ છે. તત્ત્વવિવેક અને તત્ત્વવિવેકદીપન બન્ને સુદ્દિત છે.

(૨) અદ્વૈતદીપિટા—આ પ્રથમાં સાક્ષિવિવેક, વિભાગપ્રક્રિયા, ઔષનિષદ્ધીપિકા, આન-દરીપિકા નામના પરિચ્છેદ છે. પંડિત પ્રથમાલા, વારાહ્યુસીમાં મુદ્રિત છે.

(૩) મ્યદ્વૈનસિદ્ધાન્તવિજય (અમુદ્રિત)

(૪) અદ્વૈતાનુસન્ધાન (અમુદ્રિત)

(પ) તત્ત્વખોાધિતી—સંક્ષેપશારીરકની વ્યાખ્યા છે. સરસ્વતી ભવન ગ્રાંચમાલામાં સુદ્રિત છે.

(૭) **નૃસિંહવિશા પતા** : આ ગ્રંથ મહત્ત્વતો છે. તેમાં છવ, ઇયર અને સાક્ષીનું સ્વરૂપ, ખિંતપતિમિંતવાદ, અવિદ્યાનું સ્વરૂપ, સર્વપ્રિતિબોતું અદ્વૈતપરક ઐક્રમત્ય ઇત્યાદિનું સરળ નિરૂપણુ છે. સરસ્વતી લવન પ્રથમાલામાં મુદ્રિત છે.

(૮) પગ્ચપાદિકાદીકા (અથવા વેદાન્તરત્નકાશ) - અપૂર્ણ મળે છે અને અમુદ્રિત છે.

(૯) પગ્ચપાદિકાવિ (રણગ્યાખ્યા અથવા ભાવપ્રકાશિકા (અમુદ્રિત),

(૧•) ભાવાજ્ઞાનપ્રકાશિકા (અમુદ્રિત), (૧૧) મહામગજરી -- મનીષાયગચકની બ્યાખ્યા – અમુદ્રિત, (૧૨) ભેદધિક્કાર – Benares Sanskrit Seriesમાં પ્રકાશિત છે. તેમાં મધ્વસિદ્ધાન્તમાં પ્રતિપાદિત તેમજ ન્યાયવૈશેત્વકમાં પ્રતિપાદિત બેદવાદન ખંડન તેમની જ યુક્તિથી કર્યું છે; તેના પર કાલહસ્તીશક્ત વિવૃતિ અને નારાયણાશ્રમિકન સતિક્રયા બ્યાખ્યાએ છે. (૧૩) વાચા**ર≯ભ**ાચપ્રકરચ (અમુદ્રિત) (૧૪) વૈદિકસિદ્ધાન્વ**સ ગઢ** (અપૂર્શ મળે છે અને અમુદ્રિત છે) -- તેમાં એવું પ્રતિપાદન કર્યું છે કે શિવ, વિષ્ણુ અને <u>વ</u>ેલ પરપ્રક્ષના જ સગુચરૂપે આવિર્ભાવ છે અને મૂર્નિંત્રયનું અદવૈત અતાવ્યુ છે. (૧૫) તત્ત્વદી યન (અમુદ્રિત) — અખંડાનંદમુનિકન તત્ત્વદાપનથી આ પ્રાથ ભિન્ન છે.

તેના કર્તા આ જ પ્રસિદ્ધ નૃસિહાબ્રમી હતા કે બીજા એ નક્કી કરી શકાતું નથી.

સિદ્ધાન્તઝે ત્રસ≆પ્રકૃતી વ્યાખ્યા કરતાર અવ્યુવ કૃષ્ણાનંદ તીર્થ (ઈ.સ. ૧૬૫૦-૧૭૫૦) દાક્ષિણાત્ય અચ્યુતકૃષ્ણાનંદ સ્વયં પ્રકાશ અને અદુવૈતાનન્દ સરસ્વતીના શિષ્ય હતા. અને અદ્વવૈતાનન્દ રામાનન્દના શિષ્ય હતા. અદ્વવૈતવાણી એ અદ્વવૈતાનન્દ સરસ્વતીનું જ બોજું તેમની કૃતિઓ : (૧) દુષ્ણાલડુન્કાર—સિદ્ધાન્તલેશસંગ્રહની વ્યાખ્યા. નામ છે.

(ર) કઠાેપવિષચ્છ.ડુ. કરભાષ્યર્દીકા (અનુદ્રિત),

(૩) **વનમા**લા—તૈત્તિર<sup>ા</sup>યશાડુ કરભાષ્યની વ્યાખ્યા (વાછી વિક્ષાસમાં મુદ્રિત),

(૪) ભાવદીપિકા-ભામતીની વ્યાખ્યા (અમુદ્રિત),

(૫) ભાષ્યયત્વ પ્રભાભાગવ્યાખ્યા-જિજ્ઞાસાસ્ત્રથી શરૂ કરીને આનંદમયાધિકરહા સધીની આ રત્નપ્રભાની વ્યાખ્યા છે (અમુદ્રિત)

(ક) માનમાલા : પ્રમાણ, પ્રમેય, પ્રમા, પ્રમાત એ નામનાં પ્રકરણામાં પદાર્થોના <mark>બેદ સમજાવીને પ્રમાણુના સ્વભાવનું પ્રત</mark>િપાદન કર્યું છે (અડ્યારથી મુદ્રિત); તેની <mark>રામા</mark>નન્દ ભિભ્નરચિત વિવરસા નામની વ્યાખ્યા છે.

કુષ્ણાલ કાર ટીકાના અધ્યયનથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે અચ્યુત કૃષ્ણાનંદ સંદ્વેપમાં જરૂર પુરતી જ બ્યાખ્યા કરે છે પણ તેથી મૂળ પ્રાથના અર્થ તદન સ્પાટ થઈ જાય છે. આપ છતાં જરૂર જણાય ત્યાં પૂરા સંદર્ભ આપીને લંખાણપૂર્વ'ક વિવેચન કરે છે. પોતે <mark>સંગત ન થતા હ</mark>ોય ત્યાં દવીલેા આપીને નિબ્રી<sup>\*</sup>કપણે સમીક્ષા કરે છે, તેથી અ<sup>ગ્</sup>યુત કબ્જ્યા વ'દ્રતીર્ઘ' ઉચ્ચ કક્ષાવા બ્યાખ્યાકાર છે. એમ તેમની ટીકાનેા અભ્યાસ કરનાર સહથ' સ્વીક્ષરે છે.

અચ્યુત કુષ્ણાનંદ પાતાની વ્યાખ્યાની શરૂઆતમાં મુરૂ સ્વયં જ્યાતિવાંણી અને અદ્વવૈતાન નન્દવાણીને વંદન કરે છે.

1<sub>2-1</sub>

N. 19

# સિદ્ધાન્તલેશસ ગ્રહની વિષયાનુક્રમણિકા

# પ્રથમ પરિચ્છેક (પૃ. ૧-૨૬૦)

| કેમ | વિષય                                         | "ર છ                |
|-----|----------------------------------------------|---------------------|
| ą   | <b>અપૂર્વ વિધિ, નિયમવિધિ, પરિસ ખ્યા</b> વિધિ | 3                   |
| ર   | श्रोतव्यः – दिधिवियार                        | د                   |
| 3   | <b>હાકાના લક્ષ</b> ભ્રતા વિચાર               | ¥3                  |
| ۲   | <b>પ્રક્ષકાર</b> જીત્વ <sup>તે</sup> વિચાર   | ૪૫                  |
| ય   | માયાના કારણુત્વનાે વિચાર                     | પર્ય                |
| ٤   | જીવ અને ઇશ્વરના સ્વરૂપને৷ વિચાર              | કપ                  |
| U9  | જીવના એકત્વ–અનેકત્વના વિચાર                  | ૧૦૫                 |
| ۷   | મ્લલનું કર્તૃત્વ                             | 110                 |
| k   | બ્રહ્મનું સવ <sup>1</sup> દાલ                | १२१                 |
| ٦٥  | વૃત્તિની ઉપયોગિતા                            | ૧૨૮                 |
| ૧૧  | વૃત્તિનેા વિષય સાથે સંબંધ                    | 131                 |
| ૧ર  | અભેદની અભિવ્યક્તિ                            | <b>U</b> 6 <i>f</i> |
| ૧૩  | આવરસુને અભિલવ                                | 181                 |
| 18  | સાક્ષોનું <b>અજ્ઞાનથી અના</b> વૃત <b>ત્વ</b> | 120                 |
| ૧૫  | સાક્ષિ-ગ્ઞાનંદનું અનાવૃતત્વ                  | 220                 |
| ٩٩  | અહકાર આદિનું અનુસંધાન                        | ૧૯૪                 |
| १৩  | સકારણ અધ્યાસ                                 | २०२                 |
| ٩٢  | વૃત્તિના નિગ <sup>*</sup> મની આવશ્યકતા       | २ <b>४</b> ३        |

## દ્વિતીય પરિચ્છેક ( પૃ. ૨૬૧-૪૨૬ )

| ٩ | પ્રત્યક્ષથી અર્દ્વતશ્રુતિના અળાધિતત્વના વિચાર | २६१         |
|---|-----------------------------------------------|-------------|
| २ | પ્રત્યક્ષયી આગમના પ્રાબક્યનાે વિચાર           | ٦/ ٥        |
| a | પ્રતિભિષ્યના સત્યત્વનું નિરાકરણ               | ૩૧૮         |
| ¥ | રવાપ્ન પદ્મર્થીના અધિષ્ઠાનનું નિરૂપછુ         | 328         |
| ч | રવાપ્ન પદ્મર્થીના અનુભવ-પ્રકારનું નિરૂપણ      | <b>३</b> ५६ |

30

|            | <b>Q</b> U                                                                       |                     |  |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------|--|
| ર્ક્રમ     | વિષય                                                                             | ઝુઇ                 |  |
| ş          | સચ્ટિતા કલ્પકને વિચાર                                                            |                     |  |
| ৩          | મિથ્યા પદાર્થાની અર્થાં ફ્રિયાકારિતાનું ઉપપાદન                                   | 392                 |  |
| ۷          | મિથ્યાત્વનું મિથ્યાત્વ હેાવા છતાં પ્રપંચના મિથ્યાત્વનાે વિચાર                    | ૩૮૫                 |  |
| Ŀ          | જીવાપાધિબેદવિચાર                                                                 | ૩૯૧                 |  |
| <b>₹</b> • | ઉપાધિતે৷ બેદ દેાવા છતાં 'હુ સુખી છું' ઇત્યાદિ અતુસંધાનના<br>સ કર્યાપાદનનાે વિચાર |                     |  |
| <b>1</b> 1 | જીવના અહ્યુત્વનું નિરાકરણ                                                        | ४०६                 |  |
|            | તૃતીય પરિચ્છેદ (પૃ. ૪૨૭–૫૩૪)                                                     |                     |  |
| ĩ          | ત્રાનની ઉત્પત્તિમાં ક્રમોની ઉપયાગિતાના વિચાર                                     | ૪૨૭                 |  |
| ર          | શ્રુતિ દારા વિનિયુક્ત કર્માવેશેષતું પ્રતિપાદન                                    |                     |  |
| 3          | વિદ્યા અર્થ કરવાનાં કર્મોમાં ગેવણિ કના અધિકાર અને અન્યના અનધિકાર                 |                     |  |
| . <b>X</b> | સંન્યાસની વિદ્યોપયોગિત                                                           | ૪૫૬                 |  |
| ્ય         | શ્રવહ્યુ આદિમાં ક્ષત્રિય∽વૈશ્યનેા અધિકાર                                         | <b>४</b> ६ <b>१</b> |  |
| ŧ          | અમુખ્ય અધિકારોએ કરેલાં બ્રવણુ અહિની જન્માન્તરીય વિદ્યામાં ઉપયોગિતા               |                     |  |
| ە .        | વિદ્યોપયેાગી યાગમાગ                                                              | 808                 |  |
| ۷          | પ્રદ્યસાક્ષાત્કારમાં કરણ્યુ                                                      | 828                 |  |
| ¥          | પ્લસ્ત્રશાનમાં શાબ્દા પરાક્ષત્વના વિચાર                                          | ૪૯૨                 |  |
| ٦°         | અન્નાનનિવત*કતું નિરૂપણ                                                           | <b>પ</b> ૦પ         |  |
| ૧૧         | બ્રહ્મગ્રાનના વિનાશકના વિચાર                                                     | ષરપ                 |  |
| ·.         | <b>ચતુથ° ય</b> સ્ચ્છિદ (પૃ. પ૩૫–૫૮૬)                                             |                     |  |
| ્વ         | અવિદ્યાલેશતું નિરૂપણુ                                                            | પરૂપ                |  |
| ર          | અવિદ્યાનિવૃત્તિના સ્વરૂપને৷ વિચાર                                                | 420                 |  |
| 3          | માક્ષના સ્વતઃપુરુષાથ્ર'ત્વ્ના વિચાર                                              | ዛሄረ                 |  |
| ¥          | સ્વરૂપાન દરૂપ મેહ્લના પ્રાપ્યત્વ-અપ્રાપ્યત્વના વિચાર                             | ષપર                 |  |
| ч          | મુક્તના સ્વરૂપનેા વિચાર                                                          | 445                 |  |
| પરિ        | 42 200                                                                           |                     |  |
|            |                                                                                  |                     |  |
| •          |                                                                                  |                     |  |
|            |                                                                                  |                     |  |

www.jainelibrary.org

# श्रीभद्द અખ્ષ્ય્ય દ્વક્ષિત વિરચિત सिद्धान्तऌेशसङ्ग्रहः

(ગુજરાતી શ્વનુવાદ અને વિવરણ સાથે)

श्रीमदप्पय्यरीक्षितविरचितः

सिद्धान्तऌेशसङ्ग्रहः

# પ્રથમ પરિચ્છેદ

अधिगतभिदा पूर्वांचार्यां चुपेत्य सहस्रधा सरिदिव महीभेदान् सम्प्राप्य शौरिपदोद्गता । जयति भगवत्पादश्रीमःमुखाम्बुजनिर्गता जननहरणी स्वचितर्त्रसाद्वयैकपरायणा ॥१॥ प्राचीनैर्च्यवहारसिद्धविषयेष्वात्मैक्यसिद्धौ परं सन्नग्रद्धिरनार्ात् सरणयो नानाविधा दर्शिताः । तन्मूलानिह सङ्घहेण कतिचित् सिद्धान्तभेदान् धिय-इशुद्धयै सङ्कलभामि तातचरणव्याख्यावचः ख्यापितान् ॥२॥ तेषूपपादनापेक्षान् पक्ष न् प्रायो यथामति । युक्त्योपपादयन्नेव लिखाम्यनतिविह्तरम् ॥३॥

શ્રીવિષ્ણુના ચરણે!માંથી નીકળેલી (ગંગા) નદી જેમ જુદા જુદા ભૂમિપ્રદેશે। આગળ જઈને હજારાે લેઠા (ફાંટાએા)ને પ્રાપ્ત કરે છે તેમ ભગવત્પાદ (શ્રી શંકરાચાર્ય)ના શ્રીયુક્ત મુખરૂપી કમળમાંથી નીકળેલી, સંસારને હરનારી તેમ એક અદિવીય-બ્રદ્ધપરક એવી સુક્તિ પૂર્વાચાર્યો આગળ (બ્યાખ્યેય તરીકે) જઈને હજારા લેદા (ફાંટાઆ, સિદ્ધાન્તલેદા)ને પામી છે, તે વિજયી છે (સર્વાંત્કૃષ્ટ છે). (૧)

પ્રાચીના આત્માના ઐકચની સિદ્ધિને માટે અત્યન્ત કઠિબદ્ધ રહેતા તેથી તેમણે વ્યવહારસિદ્ધ વિષયા (જીવ, જગત, ઈશ્વર)ની બાબતમાં ખાસ ધ્યાત ન આપીને જાત જાતના માંગો (પકારા) દર્શાવ્યા. તેમના પર આધાન્તિ કેઠલાક સિદ્ધાન્તલેદા, જેમનું પ્રતિપાદન પૂજ્ય પિતાજના વ્યાખ્યાનરૂપ વચનથી થચેલું છે, તેમનું સકલન અહીં સંગ્રહથી બુદ્ધિના પરિષ્કાર માટે કરું છું. (૨)

્ર તેઓમાં જે પક્ષાની આખતમાં ઉપપત્તિ ખતાવવી જરૂરી છે તે પક્ષાની ઘણુ ભાગે મારી મનિ અનુસ ર ચુક્તિથી ઉપપત્તિ ખતાવીને જ વધારે પડતું લાંબાજી કર્યા વિના હું લખુ છું. (૩)

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

વિવસ્ણ : શાંકરાચાર્યની દેલરહિત શુદ્ધ વાણીને અલગ અલગ રીતે શિષ્ય-પ્રશિષ્યોએ સમજાવી છે, જો કે સર્વાના કહેવાનું પરમ તાત્પર્ય' તેા એક અદિનીય પ્રદાપરક છે. તેમનું બધુ ખ્યાન નિર્તું છુ નિવિધ્શેષ સચ્ચિદાનન્દરૂપ પ્રદા એ જ પરમ તત્ત્વ છે એ સિદ્ધ કરવા પર હતું તેથી જીવ, જગત, ઈશ્વર જેવા વ્યવહ રવિષયા અર્થાત્ અવિદ્યાકલ્પિત વિષયો તરફ ખાસ પ્યાન ન આપ્યું. તેમણે આ વિષયા અગે પાતપાતાની રીતે સમજૂતી આપી, જેથી પરમ તત્ત્વ એક અને અદ્વિતીય છે એ પ મ સતય સિદ્ધ થઈ શકે. પણ આમ કરતાં આ વ્યવહાર--વિષયે.ને વિષેનાં તેમનાં મન્તવ્યા કે તેમની રજૂઆત પરસ્પર વિરોધી જેવી પણ બની. આવા ભિન્ન મતાને અપ્યધલિક્ષિત્તે સિદ્ધાન્તલેશ સંગ્રહ દારા રજૂ કર્યા છે અને દલીલા આપાને તે કેટલા વજૂદવાળા છે તે બરાબર સમજાવ્યું છે.

પ્રચાર બે જ અનુખન્ધાના નિદેશ હોવા જોઈએ એવા રિવાજ હતા તે અનુસાર પ્રથમ મગલાચરહ્યુના શ્લોકમાં જ શ્રી અપ્યય હા ફિવા વિષય પ્રયોજન, અધિકારી અને સંબંધ એ ચારેય અનુખન્ધાના નિદેશ કરે છે. પ્રપંચશૂન્ય એક અદિતીય સચ્ચિદાનન્દ-લક્ષણુ હાસ એ વિષય છે. સુન્તિને 'જનનહરગ્રી' કહીને એમ સ્વચ્યું છે કે મુક્તિ એ પ્રયોજન છે. અર્થાત્ મુપ્રક્ષુ સુક્તિ ઇચ્છનાર આ શાસ્ત્રના અધિકારી છે. સુક્તિ અને અધિકારીના પ્રાપ્ય પ્રાપ્રક્ષાવ છે એ સંબંધ પણ સ્વિત થાય છે. જે શ'કરાચાર્યના હ્રદ્ધ-સૂત્ર હંન્સ્ભાષ્યના અનુખંધા છે તે જ પોતાના બ્રથના પણ અનુબંધ છે એમ અપપ્યચ-દાક્ષિત શ'કરાચાર્યની સુક્તિના અનુખન્ધા સ્વવીને સ્વબ્ધ છે નિરવધિક આન દરૂપ મુક્તિ ઇચ્છનાર આ ગયના અધ્યયનમાં અવશ્ય પ્રવૃત્ત થાય, કારણ કે આ ઇપ્ટનું સાધન છે એ ત્રાન પ્રવર્ત ક બને છે.

**શે કરા થાય** ને અનુસરનારી પરંપરામાં કે ઈક આચાય એક છવ માને છે તા કાઈ અનેક માને છે, કાેઈ જીવને પ્રતિમિંબ કહે છે. તા કાેઈ ઈપરને પ્રતિબિંબ કહે છે. વગેરે વગેરે. પણ તેથી તેમનાં વચનામાં બ્રહ્મા કેવી રીતે રાખી શકાય એવી શંકા થવી ન જોઈએ. આ પક્ષેત્ને વિષે આચાર્યાતું તાતપર્ય નથી; તેમને તા સક્તિનું સાધન એવું જે પ્રક્ષાત્મેક પ્ ગ્રાન છે તેનું પ્રતિપાદન કરવું છે, અને જે પ્રક્રિયાથી એ સારામાં સારી રીતે કરી શકાય એમ લાગ્યું તે દરેકે અપનાવી અન્તે તા જીવ, જગત, ઈ પર એ વિષયા પારમાથિ ક દબ્ટિએ સિદ્ધ નથી જ, એ તા અવિદ્યાક દિપત છે; તેમના દારા પરમાથ નું ગ્રાન આપવાનું લક્ષ્ય છે. સુરેશ્વરાચાર્ય કહ્યું છે—

यदा गया भवेन पुंसां व्युत्पत्ति प्रत्यगात्मनि ।

सा सैद प्रक्रियेह स्यात् साध्वी सा वानवस्थिता॥ (बृहद् भाष्यवार्त्तिक १. ९. ९०२) के डेार्ड प्रधारे सर्वान्तर थिहात्मा अंगेनुं ज्ञान अशअर थर्ड शडे ते प्रधार साग अने એ अनेક છે. परिभक्षमां अभ्यत्य दिक्षिते आ ज वात रजू करतां कहां छे डे अक्वस्पित (सत्य) वस्तुना ज्ञानना छिपाय तर? डे करपेक्षा पहार्थीमां विशेष छाय ता ते होषावछ नधी. जेम साथी अन्द्रन्धतीनुं ज्ञान आपवा माटे तेनी आलुआलुनां स्थूस नक्षत्राने जुदा जुदा माधुसे। अन्द्रन्धतीनुं ज्ञान आपवा माटे तेनी आलुआलुनां स्थूस नक्षत्राने जुदा जुदा माधुसे। अन्द्रन्धती तरीडे अतावे ते। तेमां डार्ड देश नथी क्षरेख डे साद्युं ज्ञान आपवाना छिपाय तरीडे तेने। छिपयेग्र करवामां आव्योग छे (अकल्पितवस्तुप्रतिपत्युपायतया कल्प्यमानेषु पर्यार्थेषु विरोधो न दोषावद्दा । यथा तात्त्वकारुन्धतीग्रतिपत्युपायतया नानापुरुवेः

\$

इत्व्यमानाषु तत्व्राच्योदीच्यादिनक्षत्ररूपासु स्थूलारुन्धतीषु विरोधो व दोषावहः । ), આ આચાર્યાર્ધાની ભિન્ન ભિન્ન રજૂઆતને આધારે અમ્પય્યદાક્ષિતે તેમના ઉપર આધારિત સિદ્ધાન્ત-બેદોના સંગ્રહ કર્યો છે અને તેમની ઉપ તિ ખતાવી છે, એ કેવી રીતે યુક્તિક્ક્ત છે એ સમજાવ્યું છે. આ ભિન્ન ભિન્ન સિદ્ધાન્તાનું જ્ઞાન તેમના પૂજ્ય પિતાજી પાસેથી મળ્યું હતું, આમ તેમનું જ્ઞાન આચાર્ય પર પરાપ્રાપ્ત છે એમ સચવ્યું છે.

(१) तत्र तावत् 'आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः श्रोतच्यः मन्तच्यः' [बृहद्० उप० २.४.५; ४.५.६] इति अधीतसाङ्गस्वाध्यायस्य वेदान्ते-रापातप्रतिपन्ने अस्मान्मनि सम्रुदितजिज्ञासस्य तज्ज्ञानाय वेदान्तश्रवणे विधिः प्रतीयमानः किंविध हाते चिन्त्यते । तिस्नः खल्छ विधेर्विधाः— अपूर्वविधिः, नियमविबिः, परिसंख्याविधिश्चेति ।

तत्र काल्रत्रयेऽपि कथमप्यप्राप्तस्य प्राप्तिफलको विधिराद्यः, यथा 'वीद्दीन् प्रोक्षति' इति । नात्र वीद्दीणां प्रोक्षणस्य संस्कारकर्मणो विना नियोगं मानान्तरेण कथमपि प्राप्तिरस्ति ।

એ આખતમાં ત્યારે વિચારવામાં આવે છે કે જેશે અંગા સહિત વેઠ (સ્વાધ્યાય)નું અધ્યયન કર્યું છે અને જેને વેદાન્તા (ઉપનિષદ્ લાકવો)થી ઉપર ઉપરથી પ્રદ્યાત્માનું જ્ઞાન થતાં જિજ્ઞાસા ઉત્પન્ન થઈ છે એવાને માટે તેના જ્ઞાનને માટે "અરે આત્માના સાક્ષાહાર કરવા જોઈએ, તેનું બ્રવણ કરવું જોઈએ, મનન કરવું જોઈએ' એવા જે વેદાન્તના બ્રવણુ વિષે વિધિ જણાય છે તે વિધિ કયા પ્રકારના છે ? વિધિના ત્રણુ પ્રકારા કહ્યા છે—અપૂવ'વિધિ, નિયમવિધિ અને પારસ ખ્યાવિધિ.

તેઓમાં, ત્રણેય કાળમાં કાઇ પણુ રીતે જે અપ્રાપ્ત છે તેની પ્રાપ્તિ કરાવનાર વિધિ તે પહેલાે (અપૂર્વ) વિધિ; જેમ કે, 'જ્ઞોદ્દીન્ પ્રોક્ષત્તિ' (લીહિઓનું પ્રોક્ષણુ કરે છે—પ્રોક્ષણુ કરેદ). અહીં લાહિઓનું પ્રોક્ષણુરૂપ સસ્કાર-કર્મ વિધાયક યુતિ વિના બીજ પ્રમાણથી કાેઇ પણુ રીતે પ્રાપ્ત નથી ( તેથી તેની પ્રાપ્તિ કરાવનાર આ વિધિ અપૂર્વવિધિ છે)

વિવરણ : યદ્યસ્ બુનું પહેલું સત્ર ગ્રથાતો વદ્યાં જિજ્ઞાલા છે, તેની અપેક્ષાએ આ ચર્ચાના આર લ કર્યો છે. શિક્ષા, કલ્પ, બ્યાકરણ નિ કત, છંદ, જ્યાંતિષ એ છ વેદાંગા છે; તેમનું અખ્યયન ન કર્શ' હાય તા વેદના અર્થ'નું જ્ઞાન બરાબર ન થાય અને તા બ્રહ્મજિજ્ઞાસા થવા માટે ઓછામાં એાછું જે ઉપર ઉપરનું જ્ઞાન હાેવું જરૂરી છે તે પણુ ન સંભવે. માટે વેદ સાથે વેદાંગાના ઉદ્લેખ છે. અંગસહિત વેદના અખ્યયનથી (શુરુની પાછળ પાઠ કરી ગ્રહણ કરવાથી) ઉપનિષદ્દ-વાકધાને આધારે આપાત-પ્રતિપત્તિ જ થાય; ઉપરચાટિયું જ્ઞાન થાય, વાકપાર્થ દાન થાય. પણ અનેક સંકાઓ રહે કે જીવ બ્રહ્મ કેવી રીતે હાેઈ શકે; જડ જગત બ્રહ્મથી અભિનન કેવીં રીતે

#### सिद्धान्सलेशसङ्ग्रहः

હેાઈ શકે, વગેરે. તેથી શંકાથી પર એવા પ્રભાત્મતાનને માટે વેદાન્ત બ્રવણ આવશ્યક છે; અને તેને વિષે પ્રેરવાને માટે 'શ્રातब्य:' એવા વિધિ છે તેના વિચાર અહી કરવામાં આવ્યા છે (બાત્મા વ) અરે દ્રષ્ટદ્ય; બ્રોતવ્યો मन्तव्यो निदिष्यासितब्भो मंग्रेथि, आत्मनो वा अरे दर्शनेव श्रवणेन नत्या विज्ञाने नेदं सर्व' विदितम् – बृहद् उउप २.४ ५. आत्मा मैंत्रेयि, आत्मनि खल्वरे દલ્टे श्रुते मते विज्ञाने न्दं सर्व' विदितम् – बृहद् उउप २.४ ५. आत्मा मैंत्रेयि, आत्मनि खल्वरे દલ્टे श्रुते मते विज्ञाने न्दं सर्व' विदितम् – बृहद् १४.५.६) सळ शब्द शब्द श्रे स्व भ्ये स्थव्युं છે કે વિધિના આ પ્રકાર પૂર્વ મોમાં साशास्त्रमां જાણીના છે. કાઈ પણ રીતે કથારેય પ્રાપ્ત નહીં. એવાની પ્રાપ્તિ કરાવનાર તે અપૂર્વ' વિધિ, જેમકે ' बोहीन प्रोक्षलि '. દશ્' પૂર્ણ માસ યદ્યમાં પુરાહાશને માટે वीહિની (ડાંગરની) જરૂર પડે છે અને તેનું પ્રોક્ષણ કરવાનું હોય છે. દબ્ટ કે અદબ્ટ કોઈ પ્રધાજનને માટે કોઈ અન્ય પ્રમાણ દ્વારા वीढि–પ્રોક્ષણની પ્રાપ્તિ થતી નથી; કેવળ આ વિધાયક, પ્રેરક વાકથથી જ થાય છે તેથી તેને અપૂર્વ' વિધિ કહેવામા આવે છે. લગ્નाહાર્થજ્ઞાલાર્થજ્ઞाવાર્થજ્ઞાવકો વેદમામો ત્રિધિ: 1 – અર્થસંઘટ: ૧ રૂ રૂ )

पक्षप्राप्तस्याप्राप्तांशपरिपूरणफल्को विश्विद्वितीयः । यथा 'व्रीहीन-वहन्ति ' इति । अत्र विध्यभावेऽपि पुरे डाशप्रकृतिद्रव्याणां ब्रीहीणां तण्डुलनिष्पत्त्याक्षेपादेशवहननप्राप्तिभविष्यति इति न तत्प्राप्त्ययोऽयं विधिः, किन्त्याक्षेपादवहननप्राप्तौ तद्वदेव लोकावगतकारणत्वाविश्चेषात् नखविदलनादिरपि पक्षे प्राप्नुयादिति अश्वहननाप्राप्तांशस्य संभवात् तदशपरिपूरणफल्कः ।

વિવરણ : પુરાેડાશ ડાંગરમાંથી બનાવે છે; ડાંગર પુરાેડાશની પ્રકૃતિ-મૂળકારણ — છે. પશુ તેમાંથી ચાંખા બનાવ્યા પછી જ પુરાેડાશ બનાવી શકાય. અને ચાખાની નિષ્પત્તિ માટે તેનું કારણ અવહનન ( મુસળથી ખાંડવું, ) એના ખ્યાલ પણ મુદ્ધિમાં તરત સથાઈ જાય છે, કારણ કે તે વિના ચાખા પ્રાપ્ત ન થાય. આમ અવહનનને માટે અપૂવ'વિધિની જરૂર નથી, કારણ કે તેની પ્રાપ્ત વિધિ વિના પણ થાય છે. પણ લોકમાં જેમ ત્અવહનન ડાંગરમાંથી ચાખા મેળવવામાં કારણુબૂત મનાય છે, તેમ નખથી તાેડીને, ફાલીને પણ ચાખા મેળવવાનું જાણીતું છે. માટે અપ્રાપ્ત અંશના સંભવ છે તેની પૂર્તિ કરનાર

ţ¥

તે નિયમ વધિ—અર્થાત્ પુરાડાશ માટે ચાખાની નિષ્પત્તિ અવધાતથી (મુસળથી ખંડીને) કરવી, નખવિદલનથી નહિ. આમ અવધાત પ્રાપ્ત થાય છે. અને નખવિદલન આદિની અર્થાત્ બ્યાવૃત્તિ થાય છે. નાનાસાધનસાધ્યक्રिणयામેક્સસાધનપ્રાવ્તાવપ્રાવ્યવસ્યાધનસ્ય પ્રાવકો વિધિર્નિયમવિધિ: અર્થસંગ્રદ્દ, ષ્ટ ૧૫૬. (અલગ અલગ સાધનથી સાધી શકાય તેવી ક્રિયામાં એક સાધનની પ્રાપ્તિ થતાં બીજા સાધનની પ્રાપ્તિ કરાવનાર વિધિ તે નિયમનિધિ). પહ્યુ એટલ પ્યાનમાં રહે કે અવધાત અને નખવિદલન ક્રિયાઓ સાથે નથી થઈ શક્તી.

એ શેવી (અંગી)ના સંબંધમાં એક શેષ (અંગ) કે એક શેષ'ના સંબંધમાં એ શેષ નિત્ય પ્રાપ્ત હોય ત્યારે બીજા શેષી કે બીજા શેષની નિવૃત્તિ એ જેનું કળ છે તે ત્રોજે વિધિ (પરિસંખ્યા). જેમ કે અગ્નિચયનમાં "इमामग्रभणन रशनामृत्तस्य (ઋતની-ચર્ચની કે સત્યની આ રાશ તેમણે પકડી) એમ કહેતાં અશ્વાભિધાનીને પકડે છે અર્થાત પકડવી". અથવા ચાતુર્માસ્યની અન્તર્ગત ગૃહમેધીય નામની એક ઇબ્ડિમાં "આજ્યભાગનું યજન કરે છે (કરવું)." અગ્નિચયનમાં અશ્વની રાશનું ચહણ અને ગધેડાની રાશનું ગ્રહણ બન્ને કરવાનાં છે. તેમાં અશ્વર્સા રાશનું ચંદ્રણ અને ગધેડાની રાશનું ગ્રહણ બન્ને કરવાનાં છે. તેમાં અશ્વર્સા સંચ્લામાં 'इमामगૃઞ્ળન્ય એ મંત્ર રશનાના ગ્રહણરૂપ અર્થના પ્રકાશનના સામર્થવરૂપ લિંગથી જ નિત્યપ્રાપ્ત છે તેથી 'અશ્વામિધાનીમાવત્તે' (અશ્વાભિધાનીને પકડવી) એ વિધિ તે મંત્રની પ્રાપ્તિને માટે નથી (અર્થાત અપ્રાપ્તની પ્રાપ્તિ કરાવનાર અપૂર્વ વિધિ નથી). અથવા તેના અપ્રાપ્ત અંશના પરિપુરણને માટેના (નિયમ) વિધિ નથી; પણ (રશનાગ્રહણરૂપ અર્થના પ્રકાશન સામર્થ્ય રૂપ) લિંગ સમાન હોવાથી ગઈલ રશના-બ્રહણમા પણ મંત્ર પ્રાપ્ત થાય તેની નિવૃત્તિને માટે આ વિધિ છે (તેથી

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

પરિસંખ્યાવિધિ છે). તેમ જ દશ<sup>®</sup>પૂર્ણુમાસ એ ગૃહમેધીય ઇબ્ટિને માટે પ્રકૃતિ છે તેથી અતિદેશથી જ તેમાં બે આજ્યભાગ નિત્ય પ્રાપ્ત થાય છે માટે ત્યાં आज्यभागी यजति એ વધિ તેનો પ્રાપ્તિને માટે નથો, તેમ તેને અંગે કેાઇ નિયમને માટે નથી: પણ અતિદેશથી (આજ્યભાગ પ્રાપ્ત થાય છે તેમ) પ્રયાજ વગેરે પણ પ્રાપ્ત થાય તેથી તેમની નિવૃત્તિને માટે છે. ગૃહમેધીય અધિકરણ (પુ. મી સૂ. ૧૦.૭.૯) માં પૂર્વપક્ષની રોતથી આ (પરિસંખ્યા વિધિનુ:) ઉદાહરણ છે તે ગમે ત્યાં ઉદાહરણ તરીકે આપી શકાય તેથી તેનું ઉદાહ ણ નહીં આપ્યું છે.

વિવરણ : પરિસંખ્યાવિધિની બાળતમાં બે શકવતાએ। છે – બે શેષીના સળધમાં એક શેષ હાેય લા એક શેબીની નિવૃત્તિ આ પરિસ ખ્યાવિધિએ કરવાની હાેય છે: અથવા એક શેપીના સંબંધમાં બે શેય હાેય તાે એક રોપની નિવૃત્તિ કરવાની છે. બન્નેન ઉદાહરણ અહીં આપ્યાં છે. અગ્નિચયન નામનું રથ ડિલ હેમ્ય છે જે સામયામનું આંગ છે. ચયન એ ઈ ટાેથ બનાવવ માં આવેલ જગ્યા છે. સામયાગમાં ઉત્તર વેદીને વધારીને ઈ ટાેથી ચયન કરવામાં આવે છે અને તેના પર આહવનીય અગ્નિ સ્થાપીને તેમાં હાેમ કરવામાં આવે છે આ ચયન અગ્નિનેર આધાર હાેઈ તે તેને અગ્નિચયન કહેવામાં આવે છે અને ત્યાં કરવામાં આવતા યરાવિશેષને પણ અગ્નિચયન કહેવામાં આવે છે. 'इमामग्रम्णन એ મંત્રમાંથ<sup>ા</sup> રાશ પકઠવાના અર્થ નીકળે છે જે અશ્વરશનાત્રહણુ તેમ ગઈભરશનાગ્રહણુ બન્નેને સરખી રીતે લાગુ પડી શકે તેથી આ મંત્રરૂપ એક શેષ (અંગ)ને માટે બે શેલી (અશ્વરશનાગ્રહણ, ગદ'ભરશના-**ઝહણ) નજરે પડે છે. મંત્રનુ અર્ચ'**ઝકાશન સામર્થ્ય જેને લિંગ કહેવામાં આવે છે તેન **ચ**ી જ અધરશના મહણ પ્રસ ગે આ મંત્ર પ્રાપ્ત થાય છે તેથી '... અશ્વા મિષા ની મા दત્તો એ વિધિ મંત્રની પ્રાપ્તિ અપૂર્વ રીતે કરાવે છે એવું નથી. વળી મંત્રની નિસ પ્રાપ્તિ છે તેથી અપ્રાપ્તાંશની પરિપૂર્તિ પણ કરવાની નથી માટે નિયમવિધિ ય નથી. પણ આ વિધિથી એમ સમજાય છે કે અશ્વરશનાગ્રહણ વખતે જ આ મંત્રના ઉપયોગ કરવા, ગઈલરશનાના ગ્રહણ વખતે નહિ. તેથી આ પરિસંખ્યાવિધિ છે.

ચાલુર્માસ્ય નામના યાગ છે જેનુ અનુષ્ઠાન ચાર માસમાં થાય છે. તેના ચાર પવ' છે— વૈયદેવ, વરુણુપ્રધાસ, સાકમેધસ અને શુનાસીરીય. પ્રથમ પવ' ફાલ્ગુન માસની પૂર્ણિ માએ આવે છે, બીજુ' ચાર માસ પછી અષાઢની પૂર્ણિ માએ, ત્રીજુ' કાર્ત્તિકની પૂર્ણિ માએ અને ચાશું ફાલ્ગુનની શુક્રલ પ્રતિપદાએ. આ ચાલુર્માસ્ય યાગના સાક્રમેધ નામના પવ'માં ગૃઢમે ીય નામની ષ્ઠ હિલ છે. આ સક્રમેધ પવ' બે દિવસમાં પૂરુ' થાય છે; તેના અનુજ્દાનના પ્રથમ દિવસે સાયંકાલમાં 'મહ્લ્મ્ગ: શદ્દમેધિમ્ય: સર્વાસાં દુગ્પે સાયમો દ્વસ્ત્ એ વાકપથી ગૃઢમેધીય પ્રષ્ટ વિદિત છે, જેમાં મસ્ત્ દેવતા ગૃઢમેધી છે, દૂધમાં પક્રવેલ ચરુ દ્વચ્છે અને સ્ટબ્લ દક્ષિણા છે. આ ગૃઢમેધીય ઇપ્ટિને માટે દર્શ પૂર્ણુ માસ યાગ પ્રકૃતિ છે. અર્થાત્ દર્શ પૂર્ણ માસની જેમ ગૃઢમેધીય ઇપ્ટિને માટે દર્શ પૂર્ણુ માસ યાગ પ્રકૃતિ છે. અર્થાત્ દર્શ પૂર્ણ માસની જેમ ગૃઢમેધીય ઇપ્ટિને માટે દર્શ પૂર્ણુ માસ યાગ પ્રકૃતિ છે. અર્થાત્ દર્શ પૂર્ણ માસની જેમ ગૃઢમેધીય ઇપ્ટિને માટે દર્શ પૂર્ણુ માસ થાગ પ્રકૃતિ છે. અર્થાત્ દર્શ પૂર્ણ માસની જેમ ગૃઢમેધીય ઇપ્ટિને સાટે દર્શ પૂર્ણુ માસ થાગ પ્રકૃતિ છે. અર્થાત્ દર્શ પૂર્ણ માસની તેમ ગૃઢમેધીય વર્ણિ કરવાની હોય છે પ્રકૃતિવદ્ધિ થયે છે તે બધું વિકૃતિમાં પ્રયુક્ત થયુ બેઈએ. આમ આજ્યભાગ જે પ્રકૃતિયાગમાં પ્રાપ્ત છે તે ગૃઢમેધાંય વિકૃતિમાં આ અતિદેલથી નિત્ય પ્રાપ્ત થાય છે તેથી તેની પ્રાપ્તિ કરાવવાની નથી, માટે ગાગ્યમાથી વર્ગતિ' એ અપૂર્લ વિધિ નથી. તેમ નિત્ય પ્રાપ્તિ દ્વાંઇ ને અપ્રાપ્ત અંશનું પરિપુરણુ કરવાનું નથી તેથી નિયમવિધિ પણુ નથી. પણુ અતિદેશથી જેમ આજ્યભાગ પ્રાપ્ત છે તેમ પ્રયાજદિ પણુ પ્રાપ્ત થાય જે કરવાનાં નથી તેથી તેની નિવૃત્તિ કરવાનું કામ આ વિધિ કરે છે, તેથી તે પરિસંખ્યાવિધિ છે. દરા પૂર્ળ' માસી એ સમગ્ર યાગ બે ભાગમાં વદ્ધે થાઈ જાય છે — અમાવાસ્યાને દિવસે આગ્ન્ય, અને બે સાન્નાય્ય યાગ કરવામાં આવે છે તે દરા'; અને પૂર્ણિ'માને દિવસે આગ્નેય, ઉપાંશુ અને અગ્નિષોમીય એ યાગ કરવામાં આવે છે તે દરા'; અને પૂર્ણિ'માને દિવસે આગ્નેય, ઉપાંશુ અને અગ્નિષોમીય એ યાગ કરવામાં આવે છે, આમ કુલ છ યાગ છે જેને બે સમૂહમાં વહેચી દર્શપૂળમાથી એમ દિવચનવાળું નામ પ્રયોજે છે. દર્શ અને પૂર્ણુ'માસ બધી પ્રષ્ટિઓ માટે પ્રકૃતિ છે. આ ઉદાહરણુમાં એક શેલો – ગૃહમેધીય પ્રષ્ટિ – ને માટે બે શેય (આજ્યમાગ અને પ્રયાજદિ)ની અતિદેશવાકથથી પ્રાપ્તિ થવાનો શક્યતા છે, તેમાંથી એક શેલની નિવૃત્તિ કરવાનું કામ પરિસંખ્યાવિધિ કરે છે.

**અપ્પયદીક્ષિત આપશું ધ્યાન દારે છે કે પૂર્વ મીમાંસ સૂત્રના ગૃહમેધીય અધિકરણુમાં** સિદ્ધાન્તરૂપે 'શાગ્યમાળો યજાતિ' તે પરિસંખ્યાવિધિ નથી માન્યો તો તેનું ઉદાહરણુ આપી શકાય નહિ એવી શંકા થવાની સંભાવના છે. એના ઉત્તર એ છે કે ત્યાં પૂર્વ ક્ષાની રીતે તે પરિસંખ્યાવિધિ છે. અહીં તા પરિસંખ્યાવિતિ સમજ્યવવાનું જ લક્ષ્ય હોઇ ને પરિસંખ્યા વિવિનું સ્વરૂષ સમજ્યવવા માટે ઉદાહરણુ આપ્યું છે. આ રીતે તા એના ઉપયોગ ગમે ત્યાં થઇ શકે અને અહીં કર્યો છે.

કમચાેથ શુષ્પત્વાવ્તાવિતરથ્યાવ્रसिपरे। विધिः વરિસંહ્याविધિઃ-અર્થસ'વ્રદ્દ, વૃ. ૨૦૬ (જ્યાં ખે એક સાથ પ્રાપ્ત હાેય ત્યાં એકની નિવૃત્તિ કરાવનાર વિધિ તે પરિસ'ખ્યાવિધિ. નિયમવિધિમાં ખે સાધનાની એક **સાથ** પ્રાપ્તિ નથી હોતી.)

विधिरस्यन्तमप्राण्तौ नियमः पाक्षिके सति ।

तन्न चा≠यत्र च प्राण्तौ परिष ख्येति गोयते ।। આમ त'ત્રવાત્તિ'કમાં કુમારિલ ભટ્ટે ત્રહ્યુ વિધિનું લક્ષણુ આપ્યું છે.

न च नियमविधावपि पक्षप्राप्तावहननस्याप्राप्तांग्नपरिपूरणे कृते तदवरुद्धत्व।त् पाक्षिकसाधनान्तरस्य नखविदल्जनादेर्निंधत्तिरपि छभ्यते इतीतरनिधत्तिफलकत्वाविशेषाजियमपरिसंख्ययोः फल्तो विवेको न युक्तः इति ग्रङ्क्यम्, विधितोऽवहनननियमं विना आक्षेपलभ्यस्य नख-विदल्जनादेर्निंवर्तयितुमशक्यतया अप्राप्तांशपरिपूरणरूपस्य नियमस्य प्राथम्यात् विधेयावहननगतत्वेन प्रत्यासम्नत्वाच तस्यैव नियमविधिफलत्बोप-गमात् । तदनुनिष्पादिन्या अविधेयगतत्त्वेन विप्रकृष्टाया इतरनिध्नत्तेः समिक्रण्टफल्संभवे फलत्वानौचित्त्यात् ।

"નિયમવિષ્ઠિમાં પણુ પક્ષમાં પ્રાપ્ત અવહનન (ખાંડવું)ના અપ્રાપ્ત અવાન પરિપુર્વિ કરવામાં આવતાં તેનાથી રાકી દેવાને કારણે પાક્ષિક (વૈકલિપક) બીજ સાધન, નખવિદલનાદિની નિવૃત્તિ પણુ પ્રાપ્ત થાય છે તેથી ઇત્તરની નિવૃત્તિરૂપ

#### सिद्धान्तलेशस**रू**प्रहः

કળ હેાવું એ (ન્યિમલિધિ અને પરિસંખ્યાવિધિમાં) એક સરખું હાેલાથી નિયમ અને પરિસંખ્યા વિધિઓના ફળની દ એિ વિવેક કરવા (-તેમને જીદુર ગણવા--) એ બરાબર નથી" — એવી શકા કરવી નાંહ. વિધિથી અવહનનના નિયમ કર્યો છે તે વિના આણેપથી પ્રાપ્ત થઈ શકે તેવાં નખતિદલન વગેરેની નિવૃત્તિ કરવી શક્ય નથી. તેથી અપ્રાપ્ત અંશના પરિપુરણરૂપ નિયમ પહેલા આવતા હેવાથી અને એ તિથેય એવા અવહનનને લગતા હાેઈ પ્રત્યાસન્ન (નિકટવર્તાં) હાેઈને તે જ (અપ્રાપ્તાંશપરિપુરણરૂપ નિયમ જ) નિયમવિધિના ફલ તરીકે સ્તીકારવામાં આવે છે. જ્યારે તેની પાછળ ઉપસ્થિત થતી અને અવિધેય (એને બિધે િધિ નથી એવા નખવિદલનાદિ)ને લગતી હાેઈ વિપ્રકૃષ્ટ એવી ઇતરનિવૃત્તિને, સન્નિકૃષ્ટ ફલના સંભવ હાેય ત્યારે ફલરૂપ માનવી એ ઉચિત નથી (તેથી ઉપસું જ્ય કથન બરાબર નથી).

વિવરણ : પુરાેડાશ બનાવવા માટે ડાંગરમાંથી ચાંખા બનાવવા જોર્ડએ એ તો આક્ષિપ્ત જ છે, આક્ષેપ (Implication થી પ્રાપ્ત છે અને તેને માટે અવહનતને વિધિ છે તેનાથી આ તંકુલનિષ્પત્તિ અંગેના આક્ષેપ શાન્ત થઈ જાય છે તેથી નખવિદલન (નખથી ફેાલવું) વગેરે બીજાં સાધનાની નિવૃત્તિ પ્રાપ્ત થઈ જ જાય છે. આ ઇતરની નિવૃત્ત્તિ એ નિયમવિધિ અને પરિસંખ્યાવિધિ બન્નેનું ફળ છે તેથી ફળની દર્િએ તા વેમનામાં કાંઈ બેદ નથી, જો કે સ્વરૂપની દ્રષ્ટિએ બેદ છે કારણ કે નિયમવિધિ પક્ષ-પ્રાપ્ત અવહનન વગેરે કિયાનું વિધાન કરે છે અને પરિસંખ્યાવિધિ નિત્યપ્રાપ્ત કિયા વગેગ્નું વિધાન કરે છે. છતાં ફળની દર્ષ્ટિએ બેદ કરવા થાગ્ય નથી. આવી શંકા કાંઈ કરે તા તેના ઉત્તર એ છે કે નિયમવિધિનું ફળ અપ્રાપ્ત અંશનું પરિપૂરણ છે કારણ કે એ જ સૌ પ્રથમ ઉપરિથત થાય છે અને વિધયને લગતું હાંઈ નિકટવર્તા (સીધું સંકળાયેલું) છે અને તેની પછી ઈતરનિવૃત્તિના ખ્યાલ આવે છે તેથી અને તે નિધૃત્તિ અંવધેય એવા નખવિદલનાદિને લગતી હાંઈને વિધાકૃષ્ટ છે તેથી તેને નિયમ વિધિનું ફળ ખાની શકાય નહિ, જ્યારે ઇતરનિવૃત્તિ એ પરિસંખ્યાવિધિનું ફળ છે; તેથી ફળની દર્ષ્ટિએ પણ આ બે વિધિ વચ્ચે બેદ છે).

एवं विविचतासु तिसृषु विधेविंधासु किंविधः अवणविधिराश्रीयते । अत्र प्रकटार्थकागदयः केचिदाहुः — अपूर्व धिरयम्, अप्राप्त खान् । न हि 'वेदान्तश्रवणं ब्रह्मसाक्षात्कारहेतुः' इत्यत्र अन्वयव्यतिरेकप्रमाण-मस्ति । छोक हि कृतश्रवणस्यापि बहुझस्तदनुत्पत्तेः, अकृतश्रवणस्यापि गर्भगतस्य वामदेवस्य तदुन्पर्नेरुमयतो व्यनिचारात् । न वा 'श्रवणमात्रं श्रोतव्यार्थसाक्षात्मा हेतुः' इति शास्त्रान्तरश्रवणे गुहीतः सामान्यनियमोऽ-स्ति, येन त्र विशिष्य हेतुत्वग्राहकाभावेऽपि सामान्यसुखेनेव हेतुत्व प्राप्यत इत्याश्वङ्वयेत । गान्वर्वादिशास्त्रश्रवणस्य पड्जादिसाक्षात्कारहेतुत्वाभ्युपगमेऽपि

۲

कर्मकाण्डादिश्रवणात् तदर्थधर्मादिसाक्षात्कारादर्शनेन व्यभिचारात् । तस्मादपूर्वविधिरेवायम् ।

भाष्येऽपि 'सइकार्यन्तरविधिः पश्चेण तृनीयं तद्वतो विध्यादिवत्' (३. ४. ४७) इत्यधिकरणे ''विद्यामहकारिणो मौनस्य बाल्यपाण्डित्य-वद्विधिरेवाश्रयितव्यः अपूर्वत्वात्'' इति पाण्डित्यक्षब्दज्ञब्दिते श्रवणे अपूर्व-विधिरेवाङ्गीक्रियते इति ।

શ્રવણવિધિ ('શ્રોતન્ટા')ને। આશ્રય લેવામાં આવે છે, તે આ ત્રણ જુદા પ્રકારમાંથી કયા પ્રકારનો વિધિ છે !

આ બાળતમાં પ્રક્રાથ ધાર વગેરે કેટલાક કહે છે કે આ અપૂ વિધિ છે, કારણ કે (શ્રવણ) પ્રપ્ત નથી, વેદાન્ત ( અર્થાન્ ઉપત્ષિદ્ર )નું શ્રવણ ગ્રદ્ધ સાક્ષાત્કારનું કારણ છે' એને વિષે અન્વયબ્યતિરેકરૂપ પ્રમાણ નથી. લાકમાં જેણે શ્રવણ કર્યું છે એવાને ઘણું ખરું તેની (ગ્રહ્મસાક્ષાત્કારની) ૬ પત્તિ થતી નથી અને જેણે શ્રવણ નથી કર્યું એવા ગર્ભમાં રહેલા વામદેવને તેની ઉત્પત્તિ થઈ હતી (વામદેવને પ્રદ્ધાસાક્ષાત્કાર થયેા હતા), તેથી બન્ને બાજુએથી બ્યભિચાર છે. અને નથી શ્રવણમાત્ર શ્રોતબ્ય અર્થના સાક્ષાત્કારના હેતુ છે એવા અન્ય શાસ્ત્રના શ્રવણના સંબંધમાં ગૃહીત કાઈ સામાન્ય નિયમ, જેથી અહીં વિશેષે કરીને હેતુ તરીકે ગ્રહણ કરાવનાર (પ્રમળ્ણ)ના અભાવમાં પણ સામાન્ય (નિયમ) દ્વારા જ તે (શ્રવણ) (પ્રદ્ધાસાક્ષાત્કારનન) હેતુ તરીકે પ્રાપ્ત છે એવી આશ'કા કરી શકાય. ગાન્ધર્વાદ શાસ્ત્રનું શ્રવણ ધર્જ આદિના સાક્ષાત્કારના હેતુ તરીકે સ્વીકારવામાં આવતું હોવા છતાં ક્રમ'કાંડ વગેરના શ્રવભુથી તેને અર્થ આ અપૂર્વ વિધિ જ છે.

" તેના વાળા (અર્થાત્ શ્રવણુમનનથી ઉત્પન્ન થયેલ તત્ત્વનિર્ણંયરૂપ વિદ્યાવાળા અને તત્ત્વસાક્ષાત્કારની ઇચ્છાવાળા) ને માટે (વિદ્યામાં) અન્ય સહકારિભૂત ત્રીજા (મીન) અંગે વિધિ છે કારણ કે તે પક્ષથી (પ્રાપ્ત નથી), (અંગ) વિધિ વગેરેની જેમ" (છ્ર સૂ. ૩. ૪. ૪૭)—એ અધિકરણુમાં (શાંકર) ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે " બાલ્ય અને પાંડિત્યની જેમ મૌન અંગે વિધિ જ માનવો જોઈએ કારણ કે તે અપૂર્વ છે". આમ પાંડિત્ય શખ્દથી વાચ્ય શ્રવણુની બાબતમાં અપૂર્વ વિધિ જ સ્વીકારવામાં આવે છે.

વિવરષ્ણ : શ્રવસ્થ્ બાદ્યસાક્ષાત્કારના હેતુ છે એ હક્યકત શ્રુતિ સિવાય પ્રત્યક્ષાદિ કાંઈ પ્રમાણુથી ત્રાત નથી. કાલ\*કારણુભાવના નિર્ણુય અન્વયબ્યતિરેક દશ\*નથી થાય છે— કારણુ હાેય તાે જ કાર્ય દેખાય, કારણુ ન હાેય તાે કાર્ય પણુ ન હાેય. પણુ વેદાન્તશ્રવણુ હાેય તાે જ બ્રાહ્યસાક્ષાત્કાર હાેય એવા અન્વય હમેશાં જોવામાં નથી આવતાે. તેમાં

सि-२ .

e

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

બ્યભિચાર પણ સંભવે છે—વેશન્ત શ્રવણ કર્યું હોય તો ય બ્રહ્મસાક્ષાત્કાર ન થયે છે હોય એવું ઘણી વાર જોવામાં આવે છે. શ્રવણના અભાવમાં સાક્ષાત્કાર ન થાય એવા વ્યતિધ્ક પણ બ્યભિચાર વિનાના નથી, કારણુ કે શ્રવણ વિના પણ વામદેવને બ્રદ્ધસાક્ષાત્કાર એ ગર્ભમાં હતા ત્યારે જ થયા હતા અન્વય અને બ્યતિધ્ક ખન્તેમાં આ વ્યભિચાર છે તેથી વેશન્તશ્રવણ પ્રક્ષસાક્ષાત્કારના હેતુ છે એ અન્વય બ્યતિધ્ક ખન્તેમાં આ વ્યભિચાર છે તેથી વેશન્તશ્રવણ પ્રક્ષસાક્ષાત્કારના હેતુ છે એ અન્વય બ્યતિધ્ક ખન્તેમાં આ વ્યભિચાર છે તેથી વેશન્તશ્રવણ પ્રક્ષસાક્ષાત્કારના હેતુ છે એ અન્વય બ્યતિધ્ક ખન્તેમાં આ વ્યભિચાર છે તેથી વેશન્તશ્રવણ પ્રક્ષસાક્ષાત્કારના હેતુ છે એ અન્વય બ્યતિધ્ક પણ નથી. આ અજ્ઞાત વ્યર્થનું જ્ઞાપન શ્રાત્રગ્ય: એ વિધિ કરે છે તેથી એ અપૂવ'વિધિ છે. બીજા શાસ્ત્રોના શ્રવણના સંખ ધમાં ગૃહીત થયેલો એવા કાઈ સામાન્ય નિયમ પણ નથી કે શ્રવણ માત્રથી સાક્ષાત્કાર થાય જ છે જેથી કરીને વેદાંતશ્રવણની બાખતમાં આ પોતાની મેળે જ્ઞાત થઈ જાય અલભત્ત ગાંધર્વશાસ્ત્રના શ્રવણથી પડ્જાદિના સાક્ષાત્કાર થાય છે એમ માનવામાં અવે છે પણ કમ'કાંડના શ્રવણથી તેના અર્થ – ધર્મ'ના સાક્ષાત્કાર થયતે જેવામાં નથી આવતા, તેથી ભાવા કોઈ સામાન્ય નિયમ પણ જ્ઞાત નથી જે વેદાંતલવણરૂપ વિશેષને લાગુ પાડી શકાય. આમ શ્રવણ બીજા કાેઈ પ્ર્યાણથી ધાપ્ત ન હોા તે આ અપ્રાપ્ત શ્રવણની પ્રાપ્તિ કરાવનાર શ્રોતચ્ય: એ વિધિ અપૂર્વ'વિધિ છે એમ પ્રકટા**થા**'કાર જેવા કેટલાક માને છે.

શાંકરભાષ્યમાં શાંકરાચાર્ય પહા બ્રવહાવિધિને આ વ'વિધિ તરીકે સ્વીકારે છે. अलुद्धार्ष्य 5 94 निषड्मां हर्युं छे - 'तस्माद बाह्यणः पाण्डिम्य' निर्विध बाल्येन तिष्ठासेत् बाल्य' च पाण्डित्य च निर्विधाध मुनिः' बृहद्द० डप० ३.५.५.) (आक्षणे पांडित्य अराजर मेलवीने पछी આલભાવથી (ભાવશદ્ધિપૂર્વ'ક) રહેવા ધારવું, આવ્ય અને પાંડિત્ય અરાબર મેળવીને પછી મુનિ બનવું), અહીં પાંડિત્યથી શ્રવણ અભિપ્રેત છે ખ્યાન ન કરતા હાય અને ચાર. માત્રથી અટકતા હાય એવા કાઈને માટે 'મુનિ' શબ્દ પ્રયાજાતા નથી, જ્યારે ધ્યાનનિષ્ઠ બ્યાસાદિ મુનિ કહેવાય છે. જેમ અપૂર્વ હોવાને કારણે શ્રવણ અંગે વિધિ છે તેમ મૌન જે વિદ્યાની ઉત્પત્તિમાં સાધનરૂપ છે તેની બાબતમાં વિધિ માનવા કારણ કે અપૂર્વ છે, અપ્રાપ્ત છે એમ ભાષ્યકાર કહેવા માગે છે. ''પાંડિત્ય અને બાલ્યથી જેણે તત્ત્વના નિર્ણય કર્યો છે તેને સાક્ષાત્કારની ઇચ્છા હશે તો તે પોતાની મેળે પ્યાન (મૌન)માં પ્રવૃત્ત થશે. તેને માટે પ્રવર્ત'ક વિધિની જરૂર <mark>નથી</mark> રત્નની સન્યાઈને સાક્ષાત્કાર કરવા માટે રત્નતત્ત્વને વિષે શાનસ તતિમાં ઝવેરી પ્રવૃત્ત થાય જ છે ને.''---એવી શંકા કાઈ કરે તો તેના જવાબ આપવા વક્ષેળ એમ કહ્યું છે. સાક્ષાત્કારને માટે ધ્યાનમાં પાતાનો મેળે પ્રવૃત્ત થયેહ હાેય તાે પણ વિષય-દર્શન પ્રભળ હાવાને કારણે ખાનની કયારેક અપ્રાપ્તિ થઈ જાય એ સંભવે છે. આંગમીન-વિધિ એ અપૂવ'વિધિ ન હાેય તાે પણ નિયમવિધિ તાે છે જ. જો આ નિયમવિધિનું ઉદલ ધન થાય તા તેનાથી ઉત્પન્ન થતું અદાર ન મળે અને તા પછી સાક્ષાત્કારના ઉદય ન થાય એ ભયથી સ્વાભાવિક એવા રૂપાદિ વિપયના દશ<sup>હ</sup>નને એ પ્રયત્નપૂર્વ'ક દૂર રાખે છે અને ધ્યાનમાં જ પ્રવૃત્ત થાય છે. એવે! સૂત્રમાના વજ્ઞેળ શબ્દના અભિપ્રાય છે. "હાદ્ધવિદ્યાને પ્રાધાન્ય આપનાર પ્રકરસમાં ખ્યાનાદિ વિધિ કેવી રીતે હાેઈ શકે. એથી તા વાકચસેદના દોષ ચાય" ---આ શંકાને ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે : વિચ્ચાદિવત્ (અગવિધિનો જેમ). જેમ પ્રધાનવિધિપરક પ્રકરણમાં અવાન્તર વાકચભેદથી પ્રયાજદિ અંગા વિષે વિધિ છે તેવ પ્રક્રાવિદ્યાનાં અંગભૂત પ્યાનાદિ અંગેના વિધિનું સમજવું.

(જુએ) છે. સુ. શાંકરભાષ્ય ૩,૪,૪૭).

90

अन्ये तु - वेदान्तश्रवणस्य नित्यापरोक्षत्रह्मसाक्षात्कारहेतुत्वं न अप्राप्तम् । अपरोक्षवस्तुविषयकप्रमाणत्वाधच्छेदेन साक्षात्कारहेतुत्तस्य प्राप्तेः झाब्दापरोक्षवादे व्यवस्थापनात् । तदर्थमेव हि तत्प्रस्तावः । न च तावता प्रह्मप्रमाणत्वेनापातदर्शनसाधारणत्रह्मसाक्षात्कारहेतुत्वप्राप्तावप्यविद्यानिष्टत्त्य-र्थमिष्यमाणसत्तानिश्चयरूपतत्साक्षात्कारहेतुत्वं श्रवणस्य न प्र प्तमिति वाच्यम् । विचारमात्रस्य विचार्यनिर्णयहेतुत्वस्य, ब्रह्मप्रमाणस्य तत्साक्षात्कारहेतुत्वस्य च प्राप्तौ विचारितवेदान्तश्वद्ज्ञानरूपस्य श्रवणस्य तद्धतुत्वप्राप्तेः । न चोक्त उभयतो व्यभिचारः, सहकारिवैकल्येनान्वयव्यभिचारम्यादोषत्वात् । जातिस्मरस्य जन्मान्तरश्रत्रणात् फलसम्भवेन व्यतिरेकव्यभिचारामावात् । अन्यथा व्यभिचारोणैव हेतुत्वबाधे श्रुत्यापि तत्साधनताज्ञानासम्भवात् । घटसाक्षात्कारे चध्नुरातरेकेण त्वगिन्द्रियमिव ब्रह्मसाक्षात्कारे श्रवणातिरेकेण उपायान्तरमस्तीति शङ्कायां व्यतिरेकव्यभिचारस्याप्यदोषत्वात् । तथा च प्राप्तत्वान्नापूर्वविधिः ।

ભ્યારે બીજા (વિવરણને અનુસરનાર વિચારકા) કહે છે : વેદાન્તનું શ્રવણ નિત્ય અપરોક્ષ ઘદાના સાક્ષાત્કારના હેતુ છે એ પ્રાપ્ત નથી એવું નથી વેદાન્તશ્રવણ અપરોક્ષ વસ્તુને વિષય કરનારું પ્રમાણ હેાઈને સાક્ષાત્કારના હેતુ છે એ પ્રાપ્ત છે કારણ કે શાળા પરોક્ષવાદમાં એ સિદ્ધ કશું' છે, તેને માટે જ તો તેના ઉપક્રમ છે. અને કાેઈશ કા કરે કે તેટલાથી તા ઘહાને વિષે પ્રમાણ હાવાને કારણે ઉપરચાટિયા દર્શનમાં થાય છે તેમ ખ્રદ્ધ સાક્ષાત્કારના હેતુ તરીકે (વેદાન્તશ્રવણ) પ્રાપ્ત થતું હોય તા પણ અવિદ્યાની નિષ્ટ ત્તન માટે અભિદ્ધષિત (જરૂરી) એવા સત્તાના નિશ્ચયરૂપ તેના સાક્ષાત્કારના હેતુ તરીકે શ્રવણની પ્રાપ્તિ નથી—આવી શકા કરવી ન જોઈએ, કારણ કે વિચારમાત્ર જેના વિચાર કરવામાં આવે છે તે વસ્તુના તિર્ણુયના હેતુ છે, અને પ્રદ્ય અંગેનું પ્રમાથુ તેના સાક્ષાત્ કારના હેતુ છે એ પ્રાપ્ત થતાં જેના વિચાર કરવામાં આવે છે એવા વેદાન્તશળ્દનું ગ્રાનરૂપ શ્રવણ તેના હેતુ તરીકે પ્રાપ્ત છે. અને (ઉપર) કહ્યો છે તે બન્ને બાજુએથી બાનિચાર નથી, કારણ કે સહકારીના ઊણુપને લઇ ને અન્વયના બ્યબિચાર હાય તો તે દેાષ નથી, (અને) પૂર્વજન્મનું સ્મરણ કરનાર (વામદેવ)ને અન્ય જન્મના શ્રવણુથી ફલના સંજાવ છે તેથ વ્યતિરેકના બ્યબિચાર નથી. આમ ન હાય તે બાબિચારથી જ તેના (વેદાન્તશ્રવણુના) (પ્રદ્યસાક્ષાહારાના) હેતુત્વના બાધ થઈ જતાં શ્રુતિથી પદ્યુ તે (શ્રવણ) (પ્રદ્યસાક્ષાત્કારનું) આવન છે એ ગ્રાન સંભવે નહિ. ઘટના સક્ષાત્કારમાં જેમ ચક્ષુ સિવાય ત્વર્ગિન્દ્રિય સાધન છે તેમ પ્રદ્યસાક્ષાહારામાં શ્રવણ સિવાય બીજો ઉપાય છે એવી શ'કા થતાં (વામદેવની બાબતમાં થતેા) બ્યતિરેક-બ્યનિચાર દોષ નથી. આમ (સાક્ષાત્કારના હેતુ તરીકે શ્રવણ) પ્રાપ્ત હોવાથી (શ્રોત્તદ્ય: એ) અપૂર્વ વિધિ નથી.

વિવર લુ: (પ્રકાશાત્મન્ના) વિવર લાતે અનુસરનાર વિચારકા જોતવ્ય: અપૂવ વિધિ છે એમ નથી માનતા અને એવું માનનારની દલીલેાનું ખંડન કરે છે તે પક્ષ હવે રજૂ થાય છે. વિચાર–વિશિષ્ટ વેદાન્તરૂપ શ્રવલ્યુ (અર્થાત્ વેદાન્ત-શખ્દગ્રાનરૂપ શ્રવણ) હાદ્યસાક્ષાત્કારના હેતુ તરીકે વિધિ વિના પહ્યુ પ્રાપ્ત છે તેથી ક્ષોતવ્ય: અપૂવ વિધિ નથી. અહીં એવી શકા સભવે કે ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાન જ સાક્ષાત્કારરૂપ હાય છે તો પછી વાક્ય કેવી રીતે સાક્ષાત્કારના હેતુ હોઈ શકે છે તેના ઉત્તર એ છે કે જ્ઞાનના અપરાક્ષત્વને માટે એના વિષય અપરાક્ષ હોવો જરૂરી છે; જ્ઞાન ઇન્દ્રિયજન્ય હોય તે જ અપરાક્ષ હોય એવું નથી. અને વસ્તુનું અપરાક્ષ હોવું એટલે વસ્તુના વ્યવહારને અનુકૂલ ચૈતન્યથી અભિન્ન હોવું એમ શાબ્દાપરાક્ષ ભાદનમાં કહેવામાં આવશે. અને આમ નિત્ય અપરાક્ષ તરીકે શ્રુતિસિદ્ધ હાલરૂપ વસ્તુને વિષય કરનાર હોઈ તે વેદાન્તજન્યત્રાન સાક્ષાત્કારરૂપ છે એ સિદ્ધ છે. વેદાન્ત હાદ્યની અપરાક્ષ પ્રમિતિ હાઈ તે વેદાન્તજન્યત્રાન સાક્ષાત્કારરૂપ છે એ સિદ્ધ છે. વેદાન્ત લાદ્યની અપરાક્ષ પ્રમિતિ

ક<sup>5</sup>' શ'કા થાય કે અપરાક્ષવસ્તુને વિષય કરનાર પ્રમાણ પોતાના વિષયની બાબતમાં સાક્ષાત્કારનો હેતુ છે એમ શાબ્દા પરાક્ષવાદમાં સિદ્ધ કર્યું છે તેથી તો વેદાંત (ઉપનિષદ્વાકયો) પછુ પોતાના વિષય – નિત્ય અપરાક્ષ લાક્ષની બાળતમાં અપરાક્ષ જ્ઞાનસામાન્યના હેતુ છે એટલું જ પ્રાપ્ત થયું, પણું એ સત્તાના નિશ્વયરૂપ તેના સાક્ષાત્કારના હેતુ તરીકે પ્રાપ્ત થતાં નથી; વિચારવિશિષ્ટ વેદાન્તરૂપ શ્રવણ જ સત્તાનિશ્વયરૂપ સાક્ષાત્કારનો હેતુ બની શકે. અન્યથા વિચારની પહેલાં પણુ સત્તાનો નિશ્વય થઈ જવા ભેઈએ, પણું એવું થતું નથી. વાકચજન્ય સાક્ષાત્કાર માત્રથી જ અવિદ્યા-નિવૃત્તિરૂપ ફળ સંભવે છે તેથી સાક્ષાત્કાર સત્તા-નિશ્વયરૂપ છે કે કેમ એ તપાસવાની જરૂર નથી એમ પણુ કહી શકાય નહિ. જ્યાં જ્યાં હલ અને ઉપદેશા આપ્યા છે ત્યાં ત્યાં ઉપનિષદ્માં સંશયની નિવૃત્તિ ન થાય ત્યાં સુધી ફરી ફરી પ્રશ્ન અને ફરી ફરી તેના ઉત્તર કહ્યા છે. 'વેદાન્તવિદ્યાનવુનિશ્વિત્તાર્થાઃ (મુण્ઢજ રૂ.૨.૬) જેવી શ્રુતિ છે, અને ક્રલ અને શ્રવણ કર્યું હોય તેવાને પણુ પહેલાંની જેમ સંસારાવસ્થા ચાલુ રહે છે તેથી અનુમાન થઈ શકે છે કે અવિદ્યાની નિવૃત્તિ થઈ નથી; અને શ્રવણ, મનન, નિદિધ્યાસન, શમ, દમ, ભક્તિ, વૈરાગ્ય જ્ઞાનપરિપાકના હેતુ છે એમ માનવા માટે શ્રુતિ અને પ્રત્યક્ષ અનુભવાેરૂપ પ્રમાણ છે. આથી સ્વષ્ટ છે કે સત્તાનિશ્વયરૂપ પ્રક્ષસાક્ષાત્કારને જ અવિદ્યાનિવૃત્તિ માટે જરૂરી ગણ્યાે છે. આમ વેદ<sup>ા</sup>ત–શ્રવણુ ઉક્તરૂપ પ્રક્ષસાક્ષાત્કારના હેતુ તરીકે પ્રાપ્ત નથી.

આ શાકાના ઉત્તર આપતાં વિવરણાનુયાથીએ કહે છે કે અપરાક્ષ વસ્તુને વિષય કરનાર પ્રમાણ અપરાક્ષ જ્ઞાનના કેલુ છે એમ ઠર્યું છે, અને વિચાર વિચાર વસ્તુના નિહા યના હેતુ છે એમ ઠયું છે તા આ બંને મેળવવાથી સિદ્ધ થાય છે કે વિચારવિશિષ્ટ વેદાન્તગ્રાનગપ શ્રવણ સત્તાનિશ્વયગપ બ્રહ્મસાક્ષાત્કારના હેતુ છે. શ્રવણ કર્યું હાય છતાં સાક્ષાત્કાર થયા નથી એવું જોવામાં આવે છે એમ જે કહ્યું તેમાં એ ખ્યાન રાખવું જોઈ એ કે કાંઈ પણ કારણને કાર્ય ઉત્પન્ન કરવામાં સહકારી કારણાની જરૂર પડે છે અને તેની કાેઈ ઊછ્ય હાેય તેા કાર્ય ઉત્પન્ન થતું નથી પ્રસ્તુતમાં પણ ચિત્તની એકાપ્રતા વગેરે સહકારી કારણની વિકલતાને લઈને સાક્ષાત્કાર ન થતા હાય તા અન્વયબ્યભિચાર થતા નથી, કારણ કે કારણ–સામગ્રી પૂરી ન હાેય તાે કાર્ય કે ફળ ન જ ચાય. વામદેવ જેવાની બાબતમાં શ્રવર્ણન કર્યું હોવા છતાં સાક્ષા કાર થયે। તેથી વ્યતિરેક–વ્યભિચાર થયે। એવું પણ ન કહેવાય કારણ કે તેવી વ્યક્તિઓ જાતિસ્મર હાેય છે, પૂર્વ જન્મનું સ્મરણ તેમને હેાય છે તેથી અન્ય જન્મના શ્રવણને કારણે સાક્ષાત્કાર સંભવ્યો. અથવા તા જેમ શ્રવણ પ્રક્ષ-સાક્ષાત્કારનું કારણ છે તેમ ઉત્કુષ્ટ પ્રકારનું તપ વગેરે કે ઉત્કુષ્ટ જન્મની પ્રાપ્તિ વગેરે અન્ય કારણ પણ હેાઈ શકે જેથી સાક્ષાત્કાર શક્ય બન્યો હોય; તેથી શ્રવણ પ્રદ્ભ-સાક્ષાત્કારના હેત છે એમ અન્વય વ્યતિરેકથી જ્ઞાત થાય છે અને એ આમ અપ્રાપ્ત ન હોવાથી શ્રોતઘ્ય: અપૂર્વ વિધિ તથી એમ વિવરહ્યાનુયાયીઓ માતે છે.

શ્રવણાદિ વિધિને માનીએ તેા જ પ્ર**હાસ્**યૂત્રનું આવત્ત્યધિકરણ સંગત ખને એમ હવે સમજાવે છે.

अत एव 'आष्टतिरसक्रुदुपदेशात्' (४.१.१) इत्यधिकरणभाष्ये ''दर्शनपर्यवसानानि हि अवणादीन्यावर्त्यमानानि दृष्टार्थनि भवन्ति, यथावधातादीनि तण्डुलनिष्पत्तिपर्यवसानानि '' इति अवणस्य ब्रह्मदर्शना-र्थस्य दृष्टार्थस्य दार्शपूर्णमासिकावधातन्यायप्राप्तावाष्ट्रत्युपदेशः । अपूर्व-विधित्वे तु स न सङ्गच्छने सर्वींषधावधातवत् । अग्निचयने—'' सर्वौं-पषस्य पूरयित्वाऽवद्दन्ति अयैतदुपदधाति'' इत्युपधेयोत्दखल्यसंस्कारार्थत्वेन विद्दितस्यावधातस्य दृष्टार्थत्वाभावान्नाष्टत्तिरिति दि तन्त्रलक्षणे (११.१.६) स्थितम् । अतो नियमविधिरेवायम् । तदभावे हि यथा वस्तु किञ्चि-चन्द्युषा वीक्षमाणस्तत्र स्वाग्रहीते सक्ष्मे विशेषान्तरे केनचित् कथिते तदबगमाय तस्यैव चक्षुषः पुनरपि सप्रणिधानं व्यापारे प्रवर्तते, एवं मनसा 'अहम्' इति गुह्यमाणे जीवे वेदान्तैरध्ययनगृहीतैरूषदिष्टं निर्विशेष- त्रसंचैतन्यरूपत्वमाकर्ण्य तदवगमाय तत्र सावधानं मनस एव प्रणिधाने कदाचित् पुरुषः प्रबर्चेतेति वेदान्तश्रवणे प्रवृत्तिः पाक्षिकी स्थात् । 'अप्राप्य मनसा सद्द' (तैत्ति० २.४, २.८) इति श्रुतिः 'मनसैवानुद्रष्टव्यम्' (वृहद्० ४.४.१९), 'दृश्यते त्वझ्यया बुद्ध्या' (कठ ३.१२) इत्यपि श्रवणेनानवहितमनोविषयेति शङ्कासम्भवात् ।

તેથી જ ''आवृत्तिरमक्ठदुपदेशात्'' (છા. સૂ. ૪. ૧. ૧) એ અધિકરવુના (શાંકર) ભાષ્યમાં "આવત'ન કરવામાં આવતાં શ્રવણાદિ (ગ્રદ્ય)સાક્ષાત્કારમ પર્ચાવસાન પામે છે અને દુલ્ટ પ્રયોજનવાળાં છે, જેમ ચાખાની નિષ્યત્તિમાં પર્ચ-વસાન પામતાં અવહેનન વગેરે દબ્દ ફળવાળાં છે" – એમ ચલેદશ નરૂપ પ્રચાજનવાળું શ્રત્તથ દેબ્ટ કળવાળું છે તેથી દર્શપૂર્ણમાસ સંખંધી અવહનનના ન્યાય લાગુ પડતાં હેઈ (શ્રવણાદિ)ના આવત નો ઉપદેશ છે. (શ્રોતવ્યઃ ને) અપૂવ'વિધિ માનીએ તાે એ (આવત'નનાે ઉપદેશ) સંગત ન બને. સવ' ઔષધિઓની ભાબતમાં અવધાતની જેમ. અગ્નિચયનમાં 'ાઊખળમાં) બધી ઔષધિ સરીન, ખાંડીને, પછી એ (ઊખળ)ની સ્થાપના કરવો' એ જેની સ્થાપના કરવાની છે તે ઊખળનાં સંસ્કારને માટે હાે ઈને જે અવધાન (ખાંડવું તે)નું વિધાન કર્યું છે તેનું दृष्ट इल नथी तेथी तेनी अव्युत्त (आवर्तन नथी अभ तंत्रवक्षण (पूर्वभीमांस સૂત્ર ૧૧ ૧. ૬)માં નક્કી થયું છે તેથી આ નિયમવિષ્ધે જ છે. એ ને હેલ્ય તેન જેમ કેાઈ વસ્તુને આંખથા જેતે। માણસ પાતે ગઢણ નહીં કરેલી તેની કાેઈ સક્ષમ ખાસિયત વિષે કાઇ તેને કહે તો તે જાણવા માટે એ જ આંખના કરીય થ્યાનપૂર્જક વ્યાપાર કરવામાં તે પ્રવૃત્ત થાય છે તેમ મનથી 'હું' એમ ગૃહીત થતા જીવને વિષે અધ્યયનથી ગૃહીત થયેલાં વેદાન્તા ( ઉપનિષદ્-વાકથો) દાસ જીવ નિવિ શેષ પ્રદ્યચંતન્યરૂપ છે એમ ઉપદેશેલું સાંભળીને તેના વાનને માટે એને વિષે અવધાનપૂર્વક મનનાં જ પ્રશિધાનમાં કયારેક મહ્યુસ પ્રવૃત્ત થાય છે. આમ વેદાન્ત પ્રવહાની આબતમાં પાક્ષિકો પ્રવૃત્તિ થાય. "ન્યાંથી (પ્રદ્ય પાસેથી) મનની સાથે શબ્દા તેને પ્રાપ્ત કર્યા વિના પાછા કરે છે" (તૈત્તિ. ૨.૪; ૨૮) એ બ્રુતિ 'મનથી જ તેનું અનુદરા'ન કરવું જોઇએ' (ખુકુદ્ ૪ ૪. ૧૯), અગ્ર્ય (અકાગ્ર) ખુદ્ધિથી તે દેખાય છે' (કઠ 3.૧૨) એવી પણ બ્રુતિ છે તેને કારણે (ઉપરની મુતિ) અનવહિત (એકાગ્ર નહી એવા) મનને વિષે છે એવી શ'કા સંભવે છે તેથી (पाक्षिडी प्रवृत्ति छे).

વિવરણ : ક્ષાવ્રત્તિસક્રદ્રપદેશાત (પ્ર. સ. ૪.૧.૧) એ અધિકરણમાં સિદ્ધ કર્યું છે કે શ્રવણાદિ પ્રક્ષસાક્ષાત્કારરૂપી દપ્ટ કળતે માટે હાેઈને જ્યાં સુધી એ કળ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યા સુધી શ્રવણાદિનું આવર્તન કરવું જોઈએ, એ કર્યાં જ કરવું જોઈએ; જેમ ચાેખા પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી ડાંગરને ખાંડવાનું ચાલુ રાખીએ છીએ તેમ. એક વાર કરવા<sup>મા</sup> પણુ શ્રોતબ્ય: વગેરે વિધિ ચરિતાર્થ થઈ જશે એ દલીલ ખરાબર નથી. જે અદબ્ટ ફળ માટે હોય તેનું આવર્તન કરવાની જરૂર નહિ, પણુ જેનું કળ દધ્ટ છે, અહીં જ અને તરત મળે તેમ હેન્ય એવા ચાખા વગેરે માટેના અવહનનાદિનુ આવર્તન કરવાનું હોય છે અગ્નિ-ચ્યનમાં સર્વ ઓષધિનું અવહનન એ ઉપધેય ઊખળના સંસ્કારાથે છે તેથી તે એકજ વાર કરવાનું હોય છે, જ્યારે દર્શપૂર્ણું માસના પુરાડાશ માટે ડાંગરનું અવહનન એ દધ્ટ ફળ—ચાખા મેળવવા માટે છે તેથી અવહનના શા આવૃત્તિ કરવા 1 હોય છે. અહીં પણ બ્રવણાદિ ઘણ-સાક્ષાત્કારરૂપ દધ્ટ ફળમાં પરિશુમે છે તેથી તેની આવૃત્તિના ઉપદેશ છે જે અપૂર્વ વિધિ-વાદીઓના મત સાથે સંગત નથી.

પ્રિણિધાન એટલે રત્નાદિ વસ્તુ પ્રત્યે અભિમુખ થાય એ રીતે ચક્ષુરાદિનું સ્થાપન પછી ઉન્મીલનાદિ વ્યાપારને અનુકૂલ યત્ન તે પ્રવૃત્ત. એ પ્રશિધાન અને પ્રવૃત્તિ વચ્ચેને બેદ છે. જેમ કાેઈ વસ્તુને જોઈ હાેય, પશુ કાેઈ માણસ તેની કાેઈ એવી વિશેષતાની વાત કરે જે નજરે ન ચઢી હાેય તા આપણુ એ જ દર્શ'નવ્યાપારમાં ફરીથી પ્રશિધાનપૂવ'ક પ્રવૃત્ત થઈ જઈએ છીએ તેમ મનથ! 'હુ' તરીકે જેનું ગ્રહણ કર્યુ' છે તેવા છવાત્મા વિષે સ્વાધ્યાયોડ. ધ્વેઉલ્સાર અધ્યયનવિધિવશાત્ સ્વાધ્યાયથી ગૃહીત ઉપનિષદ્-વાક્યોથી એવું પરાક્ષ જ્ઞાન થાય કે આ છવ તા નિવિ'શેષ પ્રહાચૈતન્ય સ્વરૂપ છે તા માણસ તેના નિવિ'શેષ સ્વરૂપના અપરાક્ષ જ્ઞાનને માટે કદાચ અવધાનપૂર્વ'ક તે જ મનના પ્રશિધાનમાં પ્રવૃત્ત થાય. તેથી વેદાન્તત્રવણુને વિષે પાક્ષિક્ષી પ્રવૃત્તિ સભવે છે, આમ શ્રોત્તચ્ય: નિયમવિધિ છે.

અહી કાેઈ શાંકા કરે કે અંગે સહિત વેદતું અધ્યયન કર્યું હોય તેને એ ત્રાન તો હોય જ કે બ્રહ્મ મનનો વિષય નથી—યતાે વાચા નિવર્ત સ્તે બગાવ્ય મનસા સદ એવી શુતિ જ છે, તેથા વેદાન્તત્રવણુની જેમ મનેાબ્યાપારમાં તે કદાચિત્ પ્રવૃત્ત થાય એમ માનવું બરાવર વયા. આને હત્તર એ છે કે આ શુતિ અનવહિત, એકાપ્રતા ાવનાના મનને વિષે છે. એનેા અર્થ એ છે કે સત્ય, ત્રાન વગેરે શબ્દો અનિધાશક્તિથી છાદ્યતું પ્રતિપાદન ન કરીને મનની સાથે નિવૃત્ત થાય છે અર્થાત્ લક્ષણુના આશ્રય લે છે. આ શુતિ એમ જણાવે છે કે બ્રહ્મ મનના વિષય નથી. પણ બીજી બાજુ એવી પણ શુતિ છે કે એકાપ્ર મન કે છુદ્દિથી પ્રદ્યાને જાણુવું જોઇએ. તેથી શાંકા સંભવે છે કે હપરની શુતિનો એવા અભિપ્રાય છે કે અનવહિત મનથી બ્રહ્મ જાણી શકાય નહિ. આમ મનના જ બ્યાપારમાં પ્રવૃત્તિને વારી શકાય નહિ એ તાે ઉપરની સમજૂતીથી સ્પષ્ટ છે. કેવળ મનાવ્યાપારને વિષે નહિ પણ શ્રવણમાં જ પ્રવૃત્ત થવું એમ શ્રોતચ્ય: એ નિયમવિધિ કહે છે એવા અભિપ્રાય છે.

બ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન દેલીર્થ આનું વિવેચન કરતાં કહે છે કે અપ્પચ્ચદીક્ષિતે આ ભૂતિ અનવહિત મનને વિષે છે એવા નિશ્વય સંભવે છે એમ કહેવાને બદલે એમ કહ્યું છે કે શંકા સંભવે છે. એ ઉક્તિના આશય એ છે કે નિગુ'ણ પ્રહ્નના સાક્ષાત્કારમાં મન કરણ નથી કારણ કે નિગુ'ણ પ્રહ્નને ઓપનિષદ, ઉપનિષત્પ્રતિપાદ્ય, ઉપનિષદ્રગ્યો પ્રમાણ્યો વેદ્ય કહ્યું છે. સાપાધિક આત્માના સાક્ષાત્કારમાં પણ મન કરણ નથી કારણ કે સાપાધિક-આત્મસાક્ષાત્કાર નિત્યસાક્ષી રૂપ છે. તેથી 'મનસેવાગ્રદ્રવ્ટરુચમ્' વગેરેમાં જે તૃલીયા છે તે વાક્ય જન્ય વૃત્તિસાક્ષાત્કારને વિષે મન કરણ છે એ અપેક્ષાએ છે. આ અર્ચા શાબ્દાપરોક્ષવાદમાં આવશે. આમ વાસ્તવમાં મન કરણ ન હોવાથી મનના વ્યાપારમાં જ કદાચિત્ પ્રવૃત્ત થાય એમ જે નિયમવિધિનું બ્યાવર્ત્ય કલ્પ્યું છે તે અયુક્ત છે. માટે જ બીજું બ્યાવર્ત્ય કહ્યું છે :--- अथवा 'जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीश्वमस्य महिमानमिति वीतश्वोकः (ग्रुण्डल ३.१.२) इत्यादिश्रवणात् भिन्नात्मज्ञानाद् ग्रुवितरिति श्रमसम्भवेन ग्रुवितसाधन-ज्ञानाय भिन्नात्मविचाररूपे शास्त्रान्तरश्रवणेऽपि पक्षे प्रवृत्तिस्स्यादित्यद्वैतात्म-परवेदान्तश्रवणनियमविधिरयमस्तु । इहात्मशब्दस्य 'इदं सर्वं यदयमात्मा ' इत्यादिप्रकरणपर्यालोचनया अद्वितीयात्मपरत्वात् । न दि वस्तुसत्साधनान्तर-प्राप्तावेव नियमविधिरिति कुल्धर्भः, येन वेदान्तश्रवणनियमार्थवस्वाय नियमादष्ट नन्यस्वप्रतिवन्धककरूमधनिव्हत्तिद्वारा सत्तानिश्चयरूप व्रह्यासाक्षात्-कारस्य वेदान्तश्रवणै कसाध्यत्वस्याभ्युपगन्तव्यत्वेन तत्र वस्तुतः साधनान्तरा-भावान्न नियमविधिर्युज्यत इति आशङ्क्येतः किन्तु यत्र साधनान्तरतया सम्भाव्यमानस्य पक्षे प्राप्त्या विधित्सितसाधनस्य पाक्षिक्यप्राप्तिर्निवारयितुं न शक्यते तत्र नियमविधिः । तावत्वेद्याप्राप्तांक्षयरिष्ट्रणस्य तत्फलस्य सिद्धेः।

અથવા "જ્યારે (ઝાબિસ ઘથી) સેવેલા એવા (ખુદ્ધિ આદિથી) મન્ય ઇશને જ્યારે જુએ છે ત્યારે શાકરહિત એવા તે તેના મહિમાને પ્રાપ્ત કરે છે" (મુડક 3.૧.૨) ઇત્યાદિ શ્રુતિ-વચના હાવાથી (જીવથી) ભિન્ન એવા આત્માના જ્ઞાનથી મુક્તિ થાય છે એવા ભ્રમના સંભવ છે: તેથો મુક્તિના સાધનરૂપ જ્ઞાનને માટે બિન્ન એવા આત્માના વિચારરૂપ (ધ્રદ્ધામીમાંસાથી) અન્ય શાસ્ત્રના શ્રવણુમાં પણ પક્ષમાં મવૃત્તિ હાેઈ શકે, તેથી અદ્રેત એવા આત્મતત્ત્વપરક વેદાન્તના શ્રવણ અગે લલે આ નિયમવિધિ હા. કારણ કે અહી' 'આત્મન' એ શબ્દ અદિતીય આત્મપરક છે એમ 'इदं સર્થ' बदबमात्मा' (અત્મા આ જે કંઇ બધું છે એ છે) વગેરે પ્રકરહની પર્યાલાચનાથી અમજાય છે. સાચું બીજું સાધન હાય તેની પ્રાપ્તિ હાય તાે જ નિયમવિધિ હાેઇ શકે એવા કુલંધમ તો નથા, જેથા કરીને નિયમની સાથ'કતા માટે એવી આશ'કા થાય કે નિયમથી જન્ય અદબ્દથી ઉત્પાદ્ય એવી પાતાના (સાક્ષાત્કારના) પ્રતિબન્ધક કલ્મષની નિવૃત્તિ દ્વારા સત્તાના નિશ્ચયરૂપ પ્રદ્ય માક્યા તકાર વેદાન્ત પ્રવ શરૂ પ એક (ઉપાયથી) સાધ્ય છે એમ સ્વીકારવું જરૂરી બનતું હાવાથો ત્યાં (એની બાબતમાં) બીજું સાધન ન હાેવાથો આ (શ્રોતઠવઃ વિધિ) નિયમવિષિ તરીકે ચક્રત નથી. (જો નિયમવિષિ માટે બીજ જે સાધનની સંનાવના હોવી જોઈએ એ વાસ્તવમાં સાધન હેાવું જોઇએ એ અનિવાર્ય હોય તાે નિયમ વિધિની સાથ'કતાને માટે આમ માનવું પડે; પશુ એ બિલકુલ જરૂરી નથી; કાઈ સાધનની સંભાવના હાય એજ પૂરતું છે). પણ જ્યાં બીજા સાધન તરીકે જેની સંભાવના હાેઇ શકે તેની પક્ષમાં પ્રાપ્તિ હાેવાથી જેનું વિધાન કરવા ધાર્યું છે તે સાધનની પક્ષમાં અપ્રાપ્તિ નિવારી શકાલી નથી ત્યાં નિયમવિધિ (આવશ્યક) છે, કારણ કે તેટલા માત્રથી જ અપ્રાપ્ત અંશના પરિપૂરણુરૂપ તેના ફલતી સિદ્ધિ થાય છે.

વિવરણ : જેણે અંગસહિત વેદનું અધ્યયન કર્યું છે તેને તરતિ શોજમારમવિદ્ (છા. હ.૧.૩) (આત્મત્તાની શેકને તરી જાય છે , જેવી પ્રુતિથી આત્મત્તાન સુક્તિનું સાધન છે એવું જ્ઞાન થાય છે પણુ આવાનેય લેકમાં વિચાર વિના આત્મતત્ત્વવું દાન ઉદ્લવ રૂં નથી આત્માનું પ્રતિપાદન કરનાર ઉપનિ દ્-વાકયાને અનેક રીતે યાજી શકાય છે -- તેમના શબ્દોના સંબંધ અલગ અલગ રીતે સમજાવી શકાય છે-- તેથી તેમના તાત્પર્ય અગે બ્રમ, સંશય આદિ સંભવે છે એ અનુભવથી સિદ્ધ છે. તેથી મુક્તિના સાધનરૂપ દાનની ઇન્છા ધરાવનાર એ જ્ઞાનમાં પ્રતિ મધક (અવરોધ કરનાર તાત્પર્ય વિષેના ભ્રમ, સંશયાદિને દૂર કરવા માટે વેદાંતવિચારમાં પ્રવૃત્ત થાય ત્યારે જેમ ધ્યદ્ધ મીમાં નામાં પ્રવૃત્ત થાય, તેમ જ ન્યાય, સાંખ્યાદિ શાસ્ત્ર વચારમાં પણ પ્રવૃત્ત થઇ શકે, કારણુ કે તેમાં પણ તે તે શાસ્ત્રને માન્ય યોજના પ્રમાણે વેદાંતવિચાર છે.

કાઈ દલીલ કરી શકે કે સાંખ્યાદિ તર્ક'શાસ્ત્રમાં રહેલાે આત્મવિચાર અદ્વિતીય એવા આત્મતત્ત્વના વિયારરપ નથી તેથો અદ્વિતીય આત્માને વિયેનાં વેદાંતવાકયોના તાત્પર્ય સંગંધી ભ્રમ, સશયાદિ છે તે તેનાથી દૂર થઈ શકે નહિ. માટે આત્મતાનાથી ની પોતાની મેળે જ (કાંઈ વિધિ વિના) તે દિશામાં પ્રવૃત્તિ સંભવતી નથી અને પ્રદ્વામી માંસાશાસ્ત્રને વિયે જ તેની પ્રવૃત્તિ થશે. પણુ આ શંકા ખરાખર નથી, કરણુ કે કેટલાંક શ્રુતિવચનામાં આવતા અન્ય જેવા શબ્દને લીધે 'જીવથી ભિન્ન એવા પરમાત્માનું જ્ઞાન મુક્તિનું સાધન છે' એવા ભ્રમ થવાયી સાંબપન્યા પાદિને વિયે પણુ પ્રવૃત્તિ સંસવે છે જ્વદં बજ્ઞાદિમ જેવાં વેદા ત વાકયોમાં જીવ અને પરમાત્માના અભેદનું જ પ્રતિનદન છે તેથી જીવ અને પરમાત્મા ભિન્ન છે એવા સંશય કે ભ્રમ સ ભવે જ નહિ એમ પણ કડી શકાય નહિ, કારણ કે જ્વર શબ્દથી એવા બાન્સથી ભિન્ન છે વાસ્તવમાં તેના અથ' તે! 'બુદ્ધિ આદિથી અન્ય' એવા છે કા ણુ કે જીવ પ્રહ્નથી ભિન્ન છે એવું તો વ્યાવહારિક પ્રત્યક્ષથી સિદ્ધ છે તેથી તેનું પ્રતિપાદન કરવા માટે વૈદિક શબ્દ 1 જરૂર નથી. ઉપર નિદિધ્છ શ્રુતિને સાચે અર્થ' તે એવા છે કે બુદ્ધિ આદિથી ભિન્ન ચિત્ત્વને વિયે 'છુ કળા છું એવા સાસ્ત ત્કાર તેને થાય છે ત્યારે તે શાકથી સિન્ન ચિત્ત વત્ત તત્વને પિયે 'હુ ઈશ છું એવા સાસ્ત ત્કાર તેને થાય છે ત્યારે તે શાકથી સુક્ત બનીને મહત્ત્વોપલર્તિત સ્વરૂયને પામે છે.

શ`કા — શ્રોત્રહ્ય: એ વાક્યમાં આત્મવિયારની જ પ્રતીતિ થાય છે, અદ્વેતાત્મવિયારની નહિ તેા પછી આ વિધિથી (છાથી) ભિત્ર એવા આત્માના વિયારની બ્યાવૃત્તિને! લાભ કેવી રીતે થશે !

ઉત્તર — ' इदं સર્વ ચયવ ત્મા ' ( બહદ્ ઉપ. ૨.૪.૬; ૪.૫.૭ ) ' अ त्मनि टब्टे સર્વ વિદિત મહતિ વગેરથા સમજાય છે કે અદિતીય આતમાના જ ૩૫કેશ છે આતમા સવ'નું અધિષ્ઠાન હાેય અને એથી સર્વાત્મક હાેય તાે જ આત્માનુ જ્ઞાન થતાં વધું જ્ઞાત થાય, અન્યથા નહિ તેથી બ્રોતદ્રય: એ વાક્યમાનું 'લ ત્મા' એ પ અદિતીય આત્મતત્તવપરક છે અને એ અદિતીય આત્મતત્ત્વ અ ગેના વિચારવિધિથી લિન્ન એવા આત્માના વિ ારતો વ્યાવૃત્તિના લાભ થાય છે.

શ કા – ચાખા મેળવવા માટે ખાંડવું એ જેમ એક ઉપાય છે તેમ નખવિદલન વગેરે પહુ સાચાં સાધન છે તેથી તેમની વ્યાદ્ધતિ કરવા માટે વિરમવિધિ હોય એ જરૂરી સિ–૩ છે. પણુ અહીં તે৷ અદ્વિતીય પ્રદ્યના સાક્ષાત્કારને માટે છવથી ભિન્ત એવા પરમાત્માને વિચાર વાસ્તવમાં સાધન નથી તેથી તેની વ્યાવૃત્તિ માટે નિયમવિધિ આવશ્યક ગણી શ્રોત્તब્य: ની નિયમવિધિ તરીકે યોજના કરવી એ બરાબર નથી. એવા બચપ્વ કરવાના પ્રયત્ન થાય કે ભિન્ન એવા આત્મવિચારની વ્યાવૃત્તિ ભલે કરવાની ન હેથ્ય પણુ તેટલા માત્રથી તે નિયમવિધિ તરીકે અનુપપન્ન-વજૂદ વિનાના છે – એમ ન કહી શકાય, કારણ કે ગુરુથી નિરપેક્ષ (સ્વતંત્રપણે કરેલેા) વિચાર, ભાષા-પ્રબંધ, ઇતિહાસ, પુરાણુ વગેરે સત્તાના નિશ્વયરૂપ પ્રભાસક્ષિત્કારના હેતુ છે તેથી તેમનો વ્યાવૃત્તિ આ નિયમવિધિથી થશે. પણુ આ દલીલ બરાબર નથી; કારણ કે હમણું જ બતાવવામાં આવશે કે અવિદ્યાના નિવર્ત'ક એવા સત્તાનિશ્વયરૂપ સાક્ષાત્કારમાં પ્રતિબંધક કલ્મથ ( મલ, પાપ)ની નિવૃત્તિ દ્વારા એ ગુટુને અધાન વેદાન્તવિચારની જેમ સાક્ષાત્કારના હેન લોઈ શકે નહીં.

ઉત્તર — વાસ્તવમાં ખીજું સાધન હાેય તેા જ નિયમવિધિ સંભવે એવા કાેઈ કુલધર્મ નથી. કુલધર્મ'ની આવશ્યકતા છે, એનું ઉલ્લાંધન કરી શકાય નહીં. તેની જેમ નિયમવિધિ માટે વાસ્તવમાં સાધન હાેય તેવા જ ખીજા સાધનની પ્રાપ્તિ હોય એ આવશ્યક નથી.

શંકાકારે કલ્પેલી વિરાધી દલીલમાં નિયમવિધિની સાર્થંકતા બતાવવા માટે જેનું વિધાન કરવા ધાશું' છે તે શુરુને અધીન એવા વેદાન્તશ્રવણુથી જેમ સંભવે છે તેમ શુરુથી સ્વતંત્ર રહીને કરેલા વિચારાદિથી પણ સત્તાનિશ્ચયરૂપ સાક્ષાત્કારની ઉત્પત્તિ સંભવતી હોય તેા શુરુને અધેન વેદાન્તશ્રવણના નિયમનું દૃષ્ટ પ્રયોજન ન હોવાથી, નિયમનું અદૃષ્ટ ફળ માનવું પડે અને તે પ્રતિખ ધકની નિવૃત્તિ કરીને એ રીતે વિદ્યાનું સાધન અને છે એમ કલ્પવું પડે. પણ સાંખ્યાદિશાસ્ત્ર-વિચાર મુક્તિનું સાધન માનવામાં આવે છે; તેની સંભાવના સ્વીકારવામાં આવે છે (- વારતવમાં એ સાધન નથી તેા પણ --) અને આમ શ્રવણની પક્ષમાં અપ્રાપ્તિ નિવારી શકાતી નથી. તેથી શ્રોતવ્યઃ ત્યાં નિયમવિધિ છે અને સાંખ્યાદિ શાસ્ત્રવિચારની વ્યાવૃત્તિ તે કરે છે અને અપ્રાપ્ત આંશનું પરિપૂરણ તેનું ફળ સિદ્ધ થાય છે. બીજું વ્યાવત્ય કહે છે :

अथवा गुरुमुखाधीनाध्ययनादिव निषुणस्य स्वप्रयत्नमात्रसाध्यादपि वेदान्तविचारात् सम्भवति सत्तानिश्चयरूपं ब्रह्मापरोक्षज्ञानम्, किन्तु गुरु-मुखाधीनवेदान्तवाक्यश्रवणनियमादृष्टमविद्यानिष्टत्तिं प्रति कल्मपनिरासेनोप-युज्यते इति तदभावेन प्रतिवद्धमविद्यामनिर्वतयत् परोक्षज्ञानकल्पमवतिष्ठने । न च ज्ञानोदये अज्ञानानिष्टरयनुपपनिः । प्रतिबन्धकामावस्य सर्वत्रा-पेक्षितत्वेन सत्यपि प्रत्यक्षविशेषदर्शने उपाधिना प्रतिबन्धकामावस्य सर्वत्रा-नेश्वतिवत् तदनिष्टरयुपपत्तेः । एवं च लिखितपाठादिनाऽपि स्वाध्याय-प्रहणप्रसकौ गुरुमुखाधीनाध्ययननियमविधिवत् स्वप्रयत्नमात्रपूर्वकस्यापि वेदान्तविचारस्य सन्तानिश्चयरूपत्रक्षप्राक्षात्कारार्थत्वेन पक्षे प्राप्तौ गुरु-मुखाधीनश्रवणनियमविधिरयमस्तु । न च 'तदिज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत्' (ग्रुण्डक १.२.१२) इति गुरूपसदनविधिने व गुरुरहितविचारव्याष्ट्रतिसिद्धविंफलो नियमविधि-रिति शङ्क्षयम् । गुरूपसदनस्य अवणाङ्गतया अवणविध्यभावे तद्विविधिरेव नास्तीति तेन तस्य वैफल्याप्रसक्तेः । अन्यथा अध्ययनाङ्गभूतोपगमन-विधिने व न्निस्तितपाठादिव्यावृत्तिरित्यध्ययननियमोऽपि विफल्टस्स्यात् ।

અથવા જેમ ગુરુપુષને અધીન અધ્યયન દ્વારા સંભવે છે તેમ નિપુણ (જિજ્ઞાસ)ને પાતાના પ્રયત્ન માત્રથી સાધ્ય ઐવા વૈદ્યાન્ત વિચારથી પંચ સત્તાનિશ્ચયરૂપ પ્રહ્મનું અપરાક્ષજ્ઞાન સંભવે છે. પણ ગુરુમુખને અધીન વેદાન્તવાકચના શ્રવણના નિયમથી ઉત્પન્ન થયેલું અદબ્દ કલ્મયને દૂર કરીને અવિદ્યાની નિવૃત્તિ પ્રતિ ઉપયાગી અને છે એટલે તેના અભાવથી (કલ્મયના નિરાસના અભાવથી) પ્રતિબદ્ધ એવું (સ્વપ્રયત્નસાધ્ય વૈદાન્તવિચારથી થયેલું અપરાક્ષણાન) અવિદ્યાને દૂર નહીં કરતું, પરાક્ષણાનના જેવું રહે છે. જ્ઞાનના ઉદય થાય અને તાે પજી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ ન થાય એમાં અનુપર્ધાત્ત નથી (-એ વજુદ વિનાની હકીકત નથી, કારણ કે પ્રતિબન્ધકનાં અભાવ હોય એ સવ'ત્ર અપેક્ષિત હાવાથી પ્રત્યક્ષથી વિશેષદર્શન થયું હાય તા પણ ઉપાધિથી પ્રતિબન્ધ હેાવાથો જેમ પ્રતિબિંબના ભ્રમની નિવૃત્તિ થતી નર્થો તેમ તેની (अविद्यानी) निवृत्ति न थाय એ ઉपपन्न છे. अने એ જ राते स फेसाना पाठ વગેરેથી પણ સ્વાધ્યાયગ્રહણ પ્રસષ્ઠત બનતાં ગુરુસુખને અધીન અધ્યયન અંગેના નિયમવિધિની જરૂર પડે છે તેમ પાતાના પ્રયતને માત્રથી કરેલા વેદાન્ત-વિચાર પણ સત્તાનિશ્ચયરૂપ હાદ્યસાક્ષાત્કારરૂપી પ્રયોજનવાળા તરોકે પક્ષમાં પ્રાપ્ત થતાં આ ગરમખને મધીન શ્રવણ અંગે નિયમવિધિ ભલે હા.

અને એવી શંકા કરવી નહિ કે 'તેના જ્ઞાનને માટે ગુરુની પાસે એસવુ' (મુંડક ઉપ. ૧.૨.૧૨) એમ ગુરુની પાસે (પ્રવણાથેં) બેસવા અંગે વિધિ છે તેનાથી જ ગુરુ વિનાના વિચારની વ્યાવૃત્તિ સિન્ક થાય છે તેથી આ નિયમવિધિનું કાઈ કળ નથી (એ વ્યર્થ છે). (આ શંકા ખરાબર નથી) કારણ કે ગુરુની પાસે બેસવું તે પ્રવણનું અંગ છે અને પ્રવણ અંગે વિધિ ન હાય તા તે વિધિ જ રહેતા નથી, માટે તે (અંગ વિષેના વિધિ)થી તેના વૈકલ્યનેા પ્રસંગ આવતા નથી. નહીં તેશ (-અંગવિધિ પ્રધાન-વિધિને વિકલ બનાવી શકે તે અધ્ય નથી અધ્યયન અંગેના વિષેના વિધિથી જ લિખિત-પાઠાદની વ્યાવૃત્તિ થઈ ભય તેથી અધ્યયન અંગેના નિયમ પશુ વિકલ બનો જાય

વિવરણ : પહેલાં એમ કહ્યું હતું કે નિયમાદબ્ટ કરમયની નિવૃત્તિ કરીને ગ્રાનની ઉત્પત્તિમાં હેતુ છે, જ્યારે અહીં એમ કહ્યું છે કે ઉત્પન્ન થયેલા ગ્રાન દ્વારા અવિદ્યાની નિવૃત્તિ કરવાની હેાય ત્યારે પ્રતિમંધક એવા કરમયના નિરાસ દ્વારા શ્રવણુ વિષેના નિયમનું અદબ્ટ સાધન છે. પણુ પૂર્વાપરવિરોધની શંકા કરવી નહિ કારણ કે આ બે જુદા જુદા

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

મતા છે તેથી તેમની વચ્ચે કાંઈ વિરાધ નથી. તેા પછુ ''ઉત્પન્ત થયેલી હાણવિદ્યા પાતે અવિદ્યાની નિષ્ટત્તિ કરવાની છે તેમાં નિયમાદબ્ટથી સાધ્ય કલ્મપતિષ્ટત્તિની અપેક્ષા રાખે છે એમ માનવું બરાબર નથા, કારણુ કે એ પ્રમા છે, શુક્તિ વગેરેની પ્રમાની જેમ" એવી શકા સભવે છે તેથી કહ્યું છે કે ત્રાનના ઉદય થાય છતાં અજ્ઞાનની નિષ્ટત્તિ ન થાય એમાં કશું અનુપપન્ન નથી બે જે કે જ્ઞાનના ઉદય થાય છતાં અજ્ઞાનની નિષ્ટત્તિ ન થાય એમાં કશું અનુપપન્ન નથી બે જો તદ્દન શક્ય છે. શુક્તિપ્રમાને અન્યતી અપેક્ષા નથી પણુ પ્રતિબિ બજામ થાય છે ત્યાં પ્રતિબ ધકના અભાવની અપેક્ષા જોવામાં આવે છે. તેથી હાણવિદ્યાને પણુ પ્રતિબ ધકના અભાવની અપેક્ષા રહે એ સમજી શકાય તેવુ છે. જો કે પ્રતિબ ધકના અભાવને સિદ્ધાંતમાં ક્યાંય હેતુ કહ્યો નથી તેા ણ 'અપ્રતિબદ્ધ સામચી કાય હેતુ છે' એમ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે તેથી અવચ્છેદક તરીકે પ્રતિમ ધકના અભાવની જરૂર છે. ગુરુરહિત વિચારથી સાધ્ય વિદ્યાર્થી અવિદ્યા દર ન થાય એ ઉપયન્ન છે એમ કહેવાના આશય છે.

અભ્યુદય (સ્વર્ગાદિ) અને નિઃશ્રેયસ (મુક્તિ)ની ઇચ્છા રાખનારને વેદાર્થના અનુષ્ઠાન વિના અભ્યુદય કે નિ શ્રેયસની સિદ્ધિ થતી નથી, અને વેદાર્થાનુષ્ઠાન વેદાર્થના જ્ઞાન વિના સ ભવતું નથી, અને વેદાર્થતું જ્ઞાન જેને સ્વાધ્યાય કહેવામાં આવે છે એ વેદાવાપ્તિ વિના સ ભવતું નથી અને વેદાવાપ્તિ માટે ગુરૂમુખેથા કરેલા ઉચ્ચારણુની પાછળ પાછળ ઉચ્ચારણ કરવુ એ પ્રકારતું અધ્યયન, લખેલુ વાંચવું વગેરે લેાકમાં જાણીતાં સાધન છે. આ સ જોગેમાં 'લ્લાવ્યાયાડબ્યેતક્વર' એ અધ્યયનવિધિથી વેદાધ્યાનનુ નિયમ કરવામાં આવે છે કે અધ્યયનથી જ અક્ષરની અવાપ્તિ કરા. તેનાથી જેમ લખેલાના પાઠ વગેરે સાધવની વ્યાવૃત્તિના લાભ થાય છે તેમ પ્રસ્તુતમાં પણ સ્વપ્રયત્મત્ત્રથી સાધ્ય વેદાન્તવિચારની વ્યાવૃત્તિ થાય છે.

શાંકા — પ્લક્ષવિજ્ઞાનને માટે ચુટુની પાસે જવા અંગે શ્રુતિ છે. પછુ ગુટુની પાસે જવુ એ શ્રુતિજન્ય પ્લદ્ધાતાનમાં સાક્ષાત સાધન નથી. તેથી તેનાથી જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરવાનું હોય અને ક્રાઈ દારની જરૂર હોય તા ગુપ્તે અધીન વિચારની જ એ દ્વાર તરીકે કલ્પના કરવી જોઈએ કારણુ કે તેની એ બાબતમાં યાગ્યતા છે. અદૃષ્ટની કલ્પના કરી ન શકાય, કારણુ કે દુષ્ટ દારતો સંભવ હોય ત્યારે અદૃષ્ટ દ્વારની કલ્પના કરવી બરાબર નથી. આમ ગુર્વભિગમન ગુટુને અધીન વિચાર દ્વારા ગ્રાનનું સાધન છે એ અભિગમન વિધિથી જ સિદ્ધ થાય છે: ત્યારે તેનાથી જ ગુટુરહિત વિચારની બ્યાવૃત્તિ સિદ્ધ થઈ જાય છે તેથી શ્રોત્તગ્ય: એ વાક્રવથી શ્રવજીને વિધે નિયમવિધિ બ્યથ' બની જાય છે.

ઉત્તર—આવી શકા કરવી નહિ. ' નાજાળ: તિર્વેવમાયાગ્તાસ્ત્યજીત: જ્રતેન ' (મુંડક ઉપ. ૧.૨.૧૨) (ધ્રાક્ષણુ નિવેદ પામે— અકૃત નિત્ય માક્ષ કમ'થી નથી) એ ધ્વ'વાકચમાં જે પ્રાક્ષણુના નિદે'શ છે તેના જ પરામરા ' 'તદ્દિજ્ઞાનર્ધ' મ ગુરુમેવામિય્ય છેતે'માં 'સઃ'થે કર્યા છે. માક્ષ ધ્રક્ષગ્રાનથી સાધ્ય છે એમ જાણીને તેણે એ તાનને માટે ગુરુની પાસે જવું જોઈએ એવા અથ' છે. શ્રોતવ્ય:—એ વાકચથી ગુરુને અધીન વિચાર અંગે નિયમ સિદ્ધ થતાં તેના અંગ તરીકે ગુવ'ભિગમનનું વિધાન છે જો શ્રવણુવિધિ જ ન હોય તા આ તેના અંગભૂત અભિગમનવિધિનું અસ્તિત્વ જ ન હોય. તેથી અભિગમનવિધિ શ્રવણુવિધિને વ્યથ' કે વિક્લ બનાવી શકતા હોય તા સ્વાધ્યાયોડધ્યેતચ્ય: એ અધ્યયનવિધિના અંગભૂત અભિગમનવિધિયી જ લખેલું વાંચવું વગેરે ઉપાયની નિવૃત્તિ થઈ જતાં અધ્યયનનિયમ પણ નિરથ'ક ખની જાત; ગુરુપગમનને અક્ષરાવાપ્તિની પ્રતિ (વેદ મોઢે કરી લેવાને માટે) અધ્યયનરૂપ દબ્ટ દાર (માધ્યમ) સંભવતું હેાય તેા તેના ત્યાગ કરે જ નહિ, અને તાે સ્વાઘ્યાયોડઘ્યેત**વ્યઃ એ** અષ્યયન અંગેના નિયમવિધિની જરૂર ન રહે. પણ અંગવિધિ પ્રધાનવિધિને વ્યથ<sup>°</sup> બનાવી શકે નહિ, કારણુ કે તેને માટે જ તેનું અસ્તિત્વ છે.

બીજું બ્યાવત્યં કહે છે :

अथवा अद्वैतान्मपरभाषाप्रबन्धश्रवणस्य पक्षे प्राप्त्या वेदान्त श्रवणे नियमविधिग्स्तु । न च 'न म्छेच्छितवै' इत्यादिनिषेधादेव तदप्राप्तिः । शास्त्रच्युन्पत्तिमा द्यात् वेदान्तश्रवणमशक्यमिति पुरुषार्थनिषेधमुछङ्घ्यापि भाषाप्रबन्धेनाद्वैतं जिज्ञासमानस्य तत्र प्रवृत्तिसम्भवेन नियमविधेरर्धवत्त्वो-पपत्तेः । अभ्युपगम्यते हि कर्त्रधिकरणे च्युत्पादितं-पुरुषार्थं अतृतवदन-निषेधे मत्यपि दर्शपूर्णमासमध्ये क्रुतश्चिद्वेतोरङ्गीकृतनिषेधोछङ्घनस्याविकल्णं कतुसिद्धिं कामयमानस्यात्रतवदने प्रवृत्तिः स्यादिति पुनः कर्व्वर्धतया दर्शपूर्ण-मासप्रकरणे 'नातृतं वदेत्' इति निषेध इति कर्त्वर्थतया निषेधस्यार्थवत्त्वम् ।

અથવા અદૈત-આત્મપરક ભાષા-પ્રબંધનું શ્રવણ પક્ષમાં પ્રાપ્ત થાય છે તેથી વેદાન્ત- કવણને વિષે નિયમવિધિ ભલે હો. " મ્લેચ્છ જેવું વર્તન ન કરવું" ઇત્યાદ િષેધથો તેની પ્રાપ્તિ નહીં થાય એમ નહિ, કારણ કે શાસ્ત્રમાં બ્યુત્વત્તિ મેળવવામાં મંદતાને કારણે વેદાન્તશ્રવ્ય અશક્ય છે એમ માનીને પુરુષાર્થ-નિષેધ(પુરુષને માટે જે નિષેધ કર્યો છે તે)નું ઉલ્લ'ધન કરીને પણ ભાષા-પ્રબંધથાં અદ્વૈતને જાણવા ઇચ્છતા માણસની ત્યાં પ્રવૃત્તિના સંભવ છે, તેથી વિયમવિધિની પ્રયોજનવત્તા ઉપપન્ન છે. ક્રગંધિકરણમાં (મીમાંસકે) સમજાવેલી અર્થ વત્તા (પ્રચાજનવત્તા) સ્વીકારવામાં આવે છે--પુરુષાર્થ છે (પુરુષને માટે છે એવા) અસત્યભાષણના નિષેધ હાવા છતાં દર્શ પૂર્ણમાસની વચ્ચે કાઇક કારણથી (અસત્યભાષણના) નિષેધના ઉલ્લ'ઘનના જેણે અગીકાર કર્યો છે અને જે ઊણપ વિનાની કતુસિદ્ધિ ઇચ્છે છે તેવા માણસની અસત્યભાષણમાં પ્રવૃત્તિ હાઇ શકે તેથી ફરાથી ક્રત્વર્થ તરીકે (ક્રતુને માટે ઉપયોગી છે એ રીતે) દર્શપૂર્ણમાસ-પ્રકરણમા ' અસત્ય ન બાલવુ ' એમ ક્રત્વર્થ છે એ રીતે નિષેધની પ્રયાજનવત્તા (સમજાવી છે તે અહીં સ્વીકારવામાં આવે છે).

વિવ**રછા** : અદ્વેતનુ ગ્રાન મેળવવા **પ્ર**ચ્છનારે વેદાન્તના જ વિચાર કરવા, ભાષા– પ્રબન્ધોના નહિ એમ વિચારવિષયક નિયમવિધિ માની શકાય. જેને મ્લેચ્છ કહ્યા છે એવા ભાષા--પ્રબન્ધરૂપ અવ્યક્ત, અસાધુ શબ્દનું ઉચ્ચારણુ ન કરવુ જોઈએ, નહીં તા પાપ લાગે એવા નિષેધના બળે શ્રવણુના અધિકારીને માટે ભાષા પ્રબન્ધનો વ્યાવૃત્તિ સિદ્ધ છે તેથી આ વિધિની જરૂર નથી એવી શંકા થાય. પણુ એના ઉત્તર એ છે કે અધિકારીને વ્યુત્પત્તિની મંદતાને કરણુ એમ લાગે કે વેદાન્તશ્રવણુ અશક્ય છે તે પુરુષને માટેના આ નિષેધ છે કે ભાષા-પ્રબન્ધનું ઉચ્ચારણુ ન કરવું. તેનું ઉદ્ધ્લંધન કરીને પણુ તે અદ્વૈતનું ગ્રાન મેળવવા

# सिद्धान्तलेशस**र्व्यह**ः

ઇચ્છતો હેરઈને ભાષા-પ્રયત્ધને વિષે પ્રવૃત્તિ કરે એવી સંભાવના છે તેથી આમ પક્ષમાં વેદાન્તવિચારની અપ્રાપ્તિ હેાઈને નિયમવિધિતું પ્રયોજન અવશ્ય છે. મંદ અધિકારીને માટે ભાષ્યાદિરૂપ વેદાન્તગ્રંથોના વિચાર સભવતા ન હાય તા પણ વેદાન્તના પ્રક્રસણ ગ્રંથા જે સરળ છે તેના વિચાર તા મંદ અધિકારી પણ કરો જ શકે. પંચદ્રશીમાં વિદ્યાર્થ્ય કહ્યું છે કે મંદ પ્રગ્નાવાળા જિજ્ઞાસને આ તમાનન્દ્ર નામના પ્રકરણથી ખાધ આપવા. યાજ્ઞવલ્કયે पोतानी प्रिया भेनेत्रेयीने आ शते आध आप्ये। दुता (मन्दर्झ तु जिज्ञासमातम्देन बोधयेत् ॥ बोधयामास मैत्रेवी याज्ञवल्क्यो निजां प्रियाम् । — ब्रह्मानन्दे आत्मानन्दः, ४,५५, 'पूर्व'भीभांस् ।-**સૂત્રમાં** પણ પુરુષાર્થ નિષેધનું ઉદલાંઘન કરીને પણ મહાફલની સિદ્ધિને માટે નિષ્દ્ધિને વિષે પ્રવૃત્તિની શકયતા વિચારી છે અને નિષેધની સાથ કતા સિદ્ધ કરી છે તેના સ્વીકાર અહીં થાય છે. પૂ<mark>વ<sup>જ</sup>મીમાં સાસ્ત્રત્રમાં</mark> (૩.૪. અધિકરણ ૪, સૂત્ર ૧૨-૧૩) **બ**વૃત્તવदનસ્ય मतुधर्मत्वाधिकरण न भनुं अधि रखे છे જેમાં એવું પ્રતિપાદિત કર્યું છે કે અસત્યભાષણાં ! નિષેધ કુતના ધર્મ છે. આ અધિકરણમાં પ્ર પૃય એવા છે કે નાન્ટત વદેત (અસત્ય ન ખોલવું) એ નિષેધ એના જેવા જ સ્માર્ત વચનથી અથવા સત્ય વદ જેવા ઉપનયનકાલિક ઉપદેશથી સિદ્ધ છે તેથી દરા પૂર્ણામાસ પ્રકરણમાં ફરીથી અસત્યભાષણના નિષેધ કર્યા છે તે નિત્યગ્રાપ્તના અનુવાદ માત્ર છે અને શ્રુતિને નવું કશું કહેવાનું નથી. સિદ્ધાંત એવા છે કે કતુપકરણમાં પાઠત અનૃતવદનનિષેધ વિધિ જ છે કારણ કે સંયોગ જુદો છે. ઉપનયન-કાલિક ઉપદેશ છે તે પુરુષને માટે છે તેથી કતુમાં ગુણ કે દોષના બાધ થતા નથી, જ્યાર કત પ્રકરણમાં કરેલાે અનૃતવદનના નિષેધ એ કેત્વર્થ છે. આમ અસત્યભાષણની સંભાવના ઊભી થતાં આ કત્વર્થ નિષેધ પ્રયોજનવાળા છે. ( લાહ્ય વનું કર્ત્ર ધિકરણ આ પૂર્વ મીમાં સાના પ્રકરણથી જુદ્દ છે.)

यद्वा यथा 'मन्त्रैरेव मन्त्रार्थस्मृतिः साध्या' (पूर्वमीमांसास्चत्र २.१, अधिकरण ६) इति नियमः तन्मूल्कल् स्वात्मीयमइणकवाक्यादी-नामपि पक्षे प्राप्तेः, तथा वेदाग्तमूल्ठेतिडास पुराणयौरुषेयप्रबन्धानामपि पक्षे प्राप्तिसम्भवान्नियमोऽयमन्तु । सर्वथा नियमविधिरेवायम् ।

'सइकार्यन्तरविधिः' (ज्ञ. स्र. ३.४. अभि १४, स्र. ४७) इत्य-भिकण्णभाष्ये अपूर्वविधित्वोक्तिस्तु नियमविधित्वेऽपि पाश्चिकाप्राप्ति-सद्भावात् तदभिप्रायेति तत्रैा 'पश्चेण' इति पाश्चिकाप्राप्तिकथनपर-स्रत्रपदयोजनेन स्पष्टीइतमिति विवरणानुपारिणः ।

અથવા જેમ 'મન્ત્રાથી જ મ'ત્રના અર્થ'નું સ્મરણ સાધવું' એ નિયમ છે કારણ કે તન્મૂલક કલ્પસૂત્ર અને પાતાના પદાથ'ના સંગ્રહ કરનાર વાકચાદિની પણ પક્ષમાં પ્રાપ્તિ છે, તેમ વેદાન્તમૂલક ઇતિહાસ, પુરાણુ, અને પુરુષાએ રચેલા પ્રબન્ધાની પણ પક્ષમાં પ્રાપ્તિ સ'ભવે છે તેથી ભલે (શ્રોત્તઘ્યઃ એ) નિયમ હા. દરેક રીતે (વિચારતાં) આ નિયમવિધિ જ છે. सहकार्यन्तरविधिः (14. સૂ. 3.૪ અધિ. ૧૪, સૂ. ૪७) એ અધિકરણના ભાષ્યમાં તેને અપૂર્વવિધિ કહ્યો છે તે તે એ નિયમ િધિ હાવા છતાં પણ પક્ષમાં અપ્રાપ્તિ છે એ અભિપ્રાયથી એવું કહ્યું છે એમ ત્યાં જ (અધિકરણ ભાષ્યમાં જ) पक्षेण એ પાક્ષિક–અપ્રાપ્તિના કથનપરક સૂત્રપદના ચાજનથી સ્પષ્ટ કર્યું છે એમ વિવસ્થુને અનુસરનાર (વિચારકા) કહે છે.

विधन छा: ' अग्निमू ' धां' 'उह प्रथस्व' हे परे। आश, तमे सारी पेठे डेलाओ। वगेरे મંત્રોના વિનિયાગ શ્રહ્યિ વગેરમાં ખતાવ્યા છે. આ મંત્રા ઉચ્ચારણ માત્રથી અદષ્ટ ઉત્પન કરીને કુતમાં ઉપકારક છે કે અર્થ સ્મરજીરપી દૃષ્ટ કળ ઉત્પન્ન કરી એ કુતમાં ઉપકારક છે ? પૂર્વ પક્ષી કહી શકે કે કલ્પસૂત્ર વગેરેથી પણ અર્થ સ્મરણ તાે કરી શકાય તેમ છે. તેથી મંત્રોનું અદ્વષ્ટ કળ માનવું જોઈએ, આની સામે સિદ્ધાંત છે કે મંત્રો અર્થનું પ્રકાશન કરીને કતમાં ઉપકારક છે. જ્યાં સુધી દુષ્ટ કળ સંભવતું હાય ત્યાં સુધી અદુષ્ટ કળની કૃષ્યના અનુષપન્ન છે આમ ફળવાળા અનુષ્ટાનને માટે જરૂરી ક્રિયા તથા તેના સાધનનું રમરહા કરાવીને મંત્રો ઠર્મ'નાં અગ બને છે, તેમાં ઉપકારક બને છે. કલ્પસત્રાદિશી પછ રમરણ કરાવી શકાય એવી દલીલ કરવી નહિ કારણ કે મંત્રોથી જ મંત્રાર્થનું સ્મરેશ કરવું એવા નિયમવિષિના સભવ છે, પણ એ નિયમ તા અદ્ધષ્ટ કળવાલા બનશે: अने ज्यां ६९८ इस नजरे न अढे त्यां ज अ६९८नी अहपना छपपनन छे. आम जेम मंत्र અંગેના નિયમવિધિથી મંત્રગલક કદપસંત્ર અને એના જ પદાર્થતા સંગ્રહ કરનાર વાકચાદિની વ્યાવૃત્તિ કરવામાં આવે છે તેમ જેણે અંગસહિત વેદનું અપ્યયન કર્યું છે એવા વ્યક્ષજિજ્ઞાસુએ વેદાન્ત (ઉપનિષદ)નાે જ વિચાર કરવાે એવાે વેશન્ત અગે નિયમ કરવામાં આવતાં વેદાન્તમૂલક ઇતિહાસ (મહાભારત), પુરાણા અને પુરુષોએ રચેલા પ્રધ્યાધથ દ્રોculeनी व्यावृत्ति आप्त थाव છे. विवरशानुसारी भोतव्याने नियमविधि समर्थ छे अने સદ્દ काર્ય-તર बिधि: એ અધિકર હા પરના છા દ્વાર માર્ગ કરભા બ્યમાંથી પાતાના મતનું સમય ન શાધે છે.

આમ અનેક રીતે વિચારતાં, વ્યાવર્ત્ય ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે જુદાં જુદાં માનીએ તે પણુ શ્રતવ્યઃ એ નિયમવિધિ જ છે, એમ વિવરણને અનુસરનાર વિચારકોનું માનવું છે.

# હવે વિવરણુકદેશીના મત રજૂ કર્યો છે

कृतश्रवणस्य प्रथमं शब्दान्निर्विंचिकित्सं परोक्षज्ञानमेवोत्पद्यते, शब्दस्य परोक्षज्ञानज् ननरः । माच्येन क्छप्तसामध्यानतिलङ्घनात् । पश्चात्तु कृतमनन निदिध्या नन्स्य सहका शिविशेषसम्पन्नात् तत एवापरोक्षज्ञानं जःयते । तत्तांशगो वग्ज्ञानजननासमर्थस्यापी न्द्रियस्य तत्समर्थसंस्कार-साहित्यात् प्रत्यभिद्धानं जन कत्ववत् स्वतोऽपरोक्षज्ञानजननासमर्थस्यापि शब्दस्य विधुरपरिभावितकामिनीसाक्षात्कारस्थळे तत्समर्थस्वेन वऌप्त-भावनाप्रचयसाहित्याद् अपरोक्षज्ञ.नजनकत्वं युवत् । तत्वश्व शब्दस्य

# स्वतः स्वविषये परोक्षज्ञानजनकत्वस्य भावनाप्रचयसहक्रुतज्ञानकरणत्वा-वच्छेदेन विधुरान्तःकरणवदपरोक्षज्ञानजनकत्वस्य च प्राप्तत्वात् पूर्ववन्त्रियमविधिरिति तदेकदेशिनः ।

જે છે. શ્રવણ કર્યું છે તેને પહેલાં શખ્દથી સંદેહરહિત (નિશ્ચિત) પરાક્ષ ગાન જ થાય છે કારણ કે શબ્દના પરાક્ષજ્ઞાન ઉત્પન્ન કરવાના સ્વસાવ હાંઇ પોતાના તિયત સામથ્ય તું તે વધારે પડતું ઉલ્લ ઘન ન કરે પણુ પછી જેણે મનન નિદિધ્યાસન કર્યું છે તેની બાબતમાં સહકારિવિશેષથી સ'પન્ન એવા તેનાથી જ (શબ્દથી w) अपरेक्षिज्ञान ઉत्पन्न थाथ છे. જેમ ('आ ते w हेवहत्त छे' એ प्रत्यक्षिज्ञा કે એાળખાણમાં) ઇન્દ્રિય 'તે' પણાના અંશ છે તેને વિષે જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરવા અસમર્થ હોવા છતાં તેને માટે સમર્થ એવા સંસ્કારના સાથ મળતાં તે પ્રત્યભિ-ગાન ઉત્પન્ન કરે છે. તેમ શબ્દ પાતાની મેળે અપરાક્ષ જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ ન હાેવા છતાં, વિધુર (વિરહી)થી જેનું પરિભાવન કરવામાં આવ્યું છે તેવી કામિનીના સાક્ષતકાર થાય છે ત્યાં તેન (સાક્ષાત્કારને) માટે સમધ હોવાથી શબ્દ નિશ્ચિત ભાવના-પ્રચયનાે સાથ મળતાં અપરાક્ષજ્ઞાન ઉત્પન્ન કરે એ ચુક્ત છે અને તેથી શબ્દની બાબતમાં પાતાની મેળે પાતાના વિષય અગે પરાક્ષજ્ઞાનના જનક હેાવું અને ભાવનાપ્રચયથી સુક્રત જ્ઞાનકરણત્વના અવચ્છેદથા વિધુરના અન્તઃકરણની જેમ અપરાક્ષજ્ઞાનના જનક હોલું એ (બન્ને) પ્રાપ્ત થાય છે તેથી પર્વની જેમ (શ्रातव्यः) નિયમવિધ છે એમ તદકદેશીઓ (વિવરણેકદેશીઓ) SE 53.

વિવરક્ષુ : બ્રોડચ્ચ: —એ વાકચથી શ્રવણનું વિધાન કર્યું છે તે સંદેહર.હેત પરાક્ષ એવા શાબ્દત્તાનના ઉદ્દેશથી, નહી કે શાબ્દસાક્ષા કારના ઉદ્દેશથી, કારણુ કે શબ્દ સ્વભાવથી જ પરાક્ષત્તાન ઉત્પન્ન કરનાર છે. વિચારના સાથ મળતાં પણુ શબ્દ સાક્ષા હારના હેતુ બને એવું ક્યાંય જોવામાં નથી આવતું. (<sup>8</sup>લાકવાર્ત્તિકમાં સવ<sup>°</sup> જ્ઞાત્વવાદનું ખંડન કરતાં કુમારિલ કહે છે કે ગમે તેટલી અતિશયતા હોય તા પણુ ઇન્દ્રિય પાતાના વિધયને એશળંગી શકે નહિ. આત્યંત ઉત્કૃષ્ટ ચક્ષુરિન્દ્રિયથી રૂપથી અતિરિક્ત ગન્ધાદિનું જ્ઞાન થઇ શકે નહિ---શ્લાકવાર્ત્તિક, ર.૧૧૪)

ખીજું પણ નહિ કારણ કે શખ્દમાં પરેક્ષિત્રાન જ ઉત્પન્ન કરવાનું સામચ્ય છે એમ બન્ને પક્ષ માને છે. આ શકાના પરિહાર દ્વિતીય પક્ષ સ્વીકારીને કર્યો છે.--''પણ પછી.....'' સહકારીમાં વૈચિત્ર્ય આવતાં ક્રાય'માં વૈચિત્ર્ય જોવામાં આવે છે એવા ભાવ છે. સાડવં દેવદત્ત 'આ તે દેવદત્ત છે ' એમ પ્રત્યભિજ્ઞાનમાં, ઇન્દ્રિય તત્તાતેપણા થી વિશિષ્ટ વસ્તુનું અપરોક્ષ પ્રહણ ન કરી શકે એ સાચું હોવા છતાં સંસ્કારની મદદ મળતાં એ કરી શકે છે, તેમ સહકારિવિશેષની મદદ મળતાં શબ્દ અપરોક્ષત્રાન ઉત્પન્ન કરી શકે છે એ શુક્ત છે. અહીં શંકા થાય કે તત્તાના સંસ્કારને સહકારી બનતા કલ્પ્યે છે પણ ભાવના-પ્રચયમાં ત્રાનના કરણના સહકારી તરીકે અપરોક્ષ ત્રાન ઉત્પન્ન કરવાનું સામચ્ય ક્યાંય કલ્પ્યું નથી. આ શંકાના ઉત્તરરૂપે વિધુરનું દળ્ટાંત આપ્યું છે---વિધુરના અન્તઃકરણને ભાવનાપ્રચય કામિનીના સાક્ષાત્કાર કરવામાં સાથ આપે છે.

આમ હાય તા પણ શબ્દના સહકારી તરીકે મનનખ્યાનાત્મક ભાવનાપ્રચય શાબ્દ સાક્ષાત્ કારના હેતુ છે એ હકીકત બીજા કાંઈ માન (જ્ઞાન-કરણ)થી પ્રાપ્ત ન હોવાથા મનનાદિ અંગે વિધિ અપવ'વિધિ થશે--એવી દલીલના ઉત્તરમાં કહે છે કે શબ્દનું સ્વતઃ પગેક્ષ-ગ્રાનજનકત્વ અને સહકારીની મદદથી અપરાક્ષત્રાનજનકત્વ એ બંને પ્રાપ્ત છે તેથી નિયમવિધિ જ છે. ભાવનાના સાથ જેને મળ્યા છે તેવું વિધુરનું અન્તઃકરણ કામિનીના સાક્ષાત્કારના હેતુ છે એ જોવામાં આવે છે ત્યાં 'બાહ્ય વસ્તુની બ બતમાં અસ્વતંત્ર હોવા છતાં બાહ્યવરતુની ભાવનાના સહકાર મળતાં જ અન્તઃકરણ તેના સાક્ષા કારના હેતુ બને છે' એમ વિશેષ કરીને કાર કારાજાભાવ ગ્રહણ કરવાના હોય ત્યારે લાધવને કારણે અને કાઈ બાધક ન હોવાને કારણે 'ભાવનાપ્રચયને સહકાર જેને મળ્યા છે તેવું જે જ્ઞાનકરણ છે એ અપરાક્ષ-ન્રાનના હેતુ છે. એમ કાય કારણભાવનું પ્રહણ કરવામાં આવે છે એવા ભાવ છે

અહીં એ તેષિવું જોઈએ કે શબ્દના પરાક્ષતાન ઉત્પન્ન કરવાના સ્વભાવ જ અસિદ્ધ છે, કારણુ કે ન્નાનમાંનું પરાક્ષત્વાદિ કરણુવિશેષને લીધે છે એનું ખંડન કરવામાં આવશે. તેથી શાબ્દ અપરાક્ષને વિષે મનનાદિની જેમ શ્રવણુના વિધિ પણુ અનુપપન્ન નથી તેથી એકદેશીના મત માન્ય લાગતા નથી અને એ સચવવા 'તદેકદેશીઓ' એમ કહ્યું છે એમ કૃષ્ણ્યાન-દ્વીથે પાતાની કૃષ્ણ્યાલ કાર વ્યાખ્યામાં કહે છે.

ખીજો મત રજૂ કરે છે--

वेदान्तश्रवणेन न ब्रह्मसाक्षात्कारः किन्तु मनसैव । 'म्नसैानु-द्रष्टच्यम् ' [बुहद्. उप. ४.४.२९] इति श्रुतेः । '' शास्त्राचार्यो देश-शमदमादिसंस्कृतं मन आत्मदर्शने काणम् '' इति गीतामाष्यवचनाच । श्रवणं तु निर्विचिकित्सपरोक्षज्ञानार्थमिति तादर्थ्येन नियमविधिरिति केचित् ।

વૈદાન્તશ્રવણથી છે.દ્વાસાક્ષાત્કાર થતા નથી, પણુ મનથી જ થાય છે, કારણુ કે 'મનથી જ અનુદર્શ'ન કરવું ' અવી શ્રુતિ છે અને ''શાસ્ત્ર આચાય'ના ઉપદેશ, શમ, દમ વગેરેથી સ સ્કાર પામેલુ મન આત્મદર્શ'નમાં કરણુ છે'' એમ ગીતા ભાષ્યમાં (શ કરાચાય'નું) વચન છે: જ્યારે શ્રવણુ તા સ દેહરહિત પરેક્ષ જ્ઞાનને માટે છે એટલે એ તેને માટે છે એ તરીકે તેને અંગે નિયમવિધિ છે એમ કેટલાક કહે છે. સિ-૪

રપ

વિવરજી : શાસ્ત્ર એટલે 'તત્ત્વમર્તિ' ( છા. ૬.૮.૭; ૬.૯.૪ વગેરે ) આદિ વાક્ય; આચાય'તો ઉપદેશ એટલે આચાય' કરેલા આ શાસ્ત્રના અથ'ના વિવરણુરૂપ ઉપદેશ. શમદમ વગેરે—શમ, દમ, ઉપરતિ, તિતિક્ષા, શ્રદ્ધા, સમાધાન. અહીં હાલસાક્ષાત્કાર માનસ છે, મનથી થાય છે એ રીતે તેનું પ્રતિપાદન કશું છે તેથી મનનનિદિધ્યાસનનું વિધાન હાલસાક્ષાત્કારના કરણ મનના સહકારી તરીકે કર્યું છે; જ્યારે અગાઉ કહેલા મતાનુસાર હાલસાક્ષાત્કારને શાબ્દ સાક્ષાત્કારરૂપ માન્યો છે અને તેના કરણ શબ્દના સહકારી તરીકે મનનનિદિધ્યાસનનું વિધાન છે એટલા બે મત વચ્ચે બેદ છે. બન્ને મતમાં કેવળ શ્રવણુથી તા સંદેહરહિત પરાક્ષ એવું શાબ્દશાન થાય છે એમ સ્વીકાર્શું છે અને તે માટે શ્રવણ અંગે નિયમવિધિ છે એમ સ્વીકાર્શું છે. અન્ય મતનું પ્રતિપાદન કરે છે—

अपरोक्षज्ञानार्थत्वेनैव अवणे नियमविधिः । 'द्रष्टव्यः' इति फलकीर्तनात् । तादर्थ्ये च तस्य करणभूतमनःसहकारितयैव न साक्षात् । बाब्दादपरोक्षज्ञानानक्रीकरणात् ।

न च तस्य तेन रूपेण तादर्थ्य न प्राप्तमित्यपूर्वविधित्वप्रसङ्गः । आवणेषु षड्जादिषु समारोपितपरस्पराविवेकनिष्ट्रन्यर्थं गान्धर्वशास्त्र-अत्रणसद्दकृतश्रोत्रेण परस्परामङ्कीर्णतद्याथार्थ्यापरोध्त्यदर्शनेन प्रकाशमाने वस्तुन्यारोपिताविवेकनिष्टत्त्यर्थशास्त्रसद्भावे तच्छ्रवणं तत्साक्षात्कारजनके-न्द्रियसद्दकारिभावेनोपयुज्यते इत्यस्य क्ऌप्तत्वादित्यपरे ।

શ્રવણ અંગે નિયમવિધિ છે તે એ અપરાક્ષગ્ઞાનને માટે છે એ તરાંઠે જ છે, કારણ કે 'દ્રષ્ટચ્ચઃ' એમ કલનું કથન છે. અને એ (શ્રવણ) તેને માટે હાય એ કરણ એવા મનના સહકારી તરીકે જ હાેઈ શકે, સાક્ષાત્ નહિ (--શ્રવણ પ્રદ્યા સાક્ષપ્કારનું સૌધું સાધન હાેઈ શકે નહિ) કારણ કે શબ્દથી અપરાક્ષગ્ઞાન થાય છે એમ સ્વીકારવામાં આવતું નથી

તેનું તે રૂપે તેને માટે હાેવું એ પ્રાપ્ત નથી તેથી (સ્રોત્તચ્ચ) અપૂર્વલિધ છે એમ માનવું પડશે એવું નથી. (અર્થાત અપૂર્વવિધિ માનવાની પરિસ્થિતિ ઊભી નદીં થાય). શ્રોત્રગ્રાહ્ય એવા ધડ્જ વગેરે પર પરસ્પર અવિવેકના આરેાપ કરવામાં આવે છે. તેની નિવૃત્તિને માટે ગાન્ધવર્જશાસ્ત્રના શ્રવણુ (ગુડુ પાસેથો મેળવેલું વિચારપૂર્વક શાબ્દ જ્ઞાન)ના સહકાર જેને મળ્યા છે તેવા કાનથી પરસ્પર અસંકીર્ણ એવા તેમના સાચા સ્વરૂપ અને તેમની અપરાક્ષતાનું દર્શન (પ્રત્યક્ષ અનુભવ) થાય છે. તેથી પ્રકાશતી વસ્તુને વિધે આરોપિત અવિવેકનો નિવૃત્તિ એ જેનું પ્રયોજન છે એવા શાસ્ત્રના સદ્ભાવ હાેતાં તેનું શ્રવણુ તેના સાક્ષાત્કાર ઉત્પન્ન કરનાર ઇન્દ્રિયના સહકારી તરીકે ઉપયોગી છે. તેથી આનું તાદથ્ય (–શ્રવણ અપરાક્ષજ્ઞાનને માટે છે એવું) માન્યું છે (–આમ એ પ્રાપ્ત છે તેથી શ્રોત્તચ્ય: એ અપૂર્વવિધિ નથી પણ નિયમવિધિ છે) એમ બીજા કહે છે.

વિવરષ્ટ-તક રૂપ વિચારાત્મક વેદાન્તશ્રવણ સ્વતંત્રપણે (પોતાની મેળે) સાક્ષાત્કાર કરાવી શકે નહિ પણ સાક્ષાત્કારના કરણરૂપ મનના સહકારી તરીકે (-શબ્દના સહકારી તરીકે નહિ-) તે ઉપકારક છે. સાક્ષાત્કારના કરણ અન્તઃકરણના સહકારી તરીકે શ્રવણ ભલે પ્રાપ્ત ન હાેય પણ તેના કરણરૂપ ઇન્દ્રિયના સહકારી તરીકે તે! તે પ્રાપ્ત છે જ તેથી શ્રોતઘ્યાને અપૂર્વ'વિધિ માનવા પડે એમ નથી. પડ્જ વગેરે શ્રોત્રજન્ય પ્રત્યક્ષદાનના વિષય છે. તેમ છતાં જેણે ગાન્ધવ' શાસ્ત્રનું શ્રવણ નથી કર્યું તેવાની બાબતમાં ષડ્જાદિની ઉપર પરસ્પર અવિવેકનાં આરાપ થયેલે. હાય છે-એક શબ્દને બીજા શબ્દથી જુદો જાણી શકાતા નથી, અને એકને બીજા શબ્દ તરીકે જાણવામાં આવે છે. જ્યારે ગાન્ધવ'શાસ્ત્રના વિચાર કર્યો છે તેવા માહાસ ગાન્ધવ'શાસ્ત્ર વચારા સાથવાળી ઇન્દ્રિયથી તેમને તેમના જુદા જુદા યથાથ સ્વરૂપવાળા તરીકે અનુભવે છે. એ જ રીતે મનરૂપી અન્તરિન્દ્રિયથી ચિદ્યત્મા અને પ્રાણાદિની બાબતમાં પરસ્પર તાદાતમ્યરૂપ અમ સંક્ષવે છે –પ્રાણાદિત આત્મા માની લેવામાં આવે છે. એ અનુભવસિદ્ધ હકીકત છે. આ અવિવેકના આરાયને દૂર કરનાર શાસ્ત્ર છે. શાસ્ત્રની મદદથી અન્તરિન્દ્રિય મન જ શહિ આદિથી વિવિકત આત્મા જેનું બ્રહ્મસ્વરૂપ તરીકે વેદાન્ત⊶ વાક્રયોથી ત્રાન થાય છે. તેના સાક્ષાત્કાર કરે છે. આમ વેદાન્તશ્રવણ સાક્ષાત્કારના કરણ એવા ઇન્દ્રિયના સહકારી તરીકે વિધિ વિના પણ પ્રાપ્ત હેાઈને શ્રોતઘ્ય: એ અપૂર્વ વિધિ નથી પણ **હપર કહ્યું છે તેમ નિયમવિધિ છે**.

®પર કહેલા પક્ષેત્માં શાબ્દાદિ અપરાક્ષશાનના ઉદ્દેશ્યથી કે શાબ્દપરાક્ષશાનના ઉદ્દેશ્યથી ગમે તે રીતે ઝૉતવ્યઃ એ વિધિ છે એમ ઠયુ<sup>\*</sup>. હવે બીજો મત કહે છે જે પ્રમ.ણે પ્રતિબધના નિરાસના ઉદ્દેશ્યથી શ્રવણુનું વિધાન છે એમ સિદ્ધ કર્યુ\*ં છે.

वेदान्तवाक्यानामद्वितीये ब्रह्मणि तात्पर्थनिर्णयानुकूलन्यायविचारा-त्मकचेतोष्टत्तिविशेषरूपस्य अवणस्य न ब्रह्मणि परोक्षमपरोक्षं वा ज्ञानं फल्स् । तस्य शब्दादिप्रमाणफलत्वात् । न चोक्तरूपविचारावधारित-तात्पर्यविशिष्टशाब्दज्ञानमेव अवणमस्तु तस्य ब्रह्मज्ञानं फलं युज्यते इति वाच्यम् । ज्ञाने विध्यनुपपत्तेः ; अवणविधेर्विचारकर्तव्यताविधायकजिज्ञासा-सूत्रमूलत्वोपगमाच ऊद्दापोहान्मकमानसक्रियारूपविचारस्यैव अवणस्तौ-चिस्यात् । न च विचारस्यैव तात्पर्यनिर्णयद्वारा तज्जन्यतात्पर्यभ्रमादि-पुरुषापराधरूपप्रतिबन्धकविगमद्वारा वा ब्रह्मज्ञानं फल्रमस्त्विति वाच्यम् । तात्पर्यज्ञानस्य शाब्दज्ञाने कारणत्वानुपगमात्, कार्ये ववचिद्षि प्रति-बन्धकामावस्य कारणत्वानुपगमाच्च तयोद्वारत्वानुपपत्तेः । ब्रह्मज्ञानस्य विचाररूपातिरिक्तकारणजन्यत्वे तत्यामाण्यस्य परतस्त्वापत्तेः । तस्मात् तात्पर्यज्ञानस्य कारणत्वानुपगमाच्च तयोद्वारत्वानुपपत्तेः । व्रह्मज्ञानस्य विचाररूपातिरिक्तकारणजन्यत्वे तत्यामाण्यस्य परतस्त्वापत्तेः । तस्मात् तात्पर्यनिर्णयद्वारा पुरुषापराधनिरासार्थत्वनैव विचाररूपे अवणे नियमविधिः । 'द्रष्टव्यः' इति तु दर्शनार्हत्वेन स्तुतिमात्रम्, न अवणफल्लसङ्क्तिनमिति सङ्क्षेपन्नारीरक्तानुसारिणः । (સંક્ષેપશારીરકને અનુસરનારાએોના મત)

વેદા-તવાકચોનું અદ્વિતીય પ્રદ્વાને વિષે તાત્પર્ય છે એવા નિર્ણુયને અનુકૂળ ન્યાયવિચ રાત્મક ચિત્તવૃત્તિવિશેષ તે શ્રવણ; પ્રદ્વાને વિષે પરાક્ષ કે અપરાક્ષ જ્ઞાન તેનું (શ્રવણનું) કળ નથી, કારણું કે તે (જ્ઞાન) શબ્દાદિ પ્રમાણનું કલ છે. એવી દલીલ કરવી નહિંકે શ્રવણ ભલે કહ્યા પ્રમાણેના વિચારથી નિશ્ચિત કરેલા તાત્પય'થી વિશિષ્ટ શાબ્દ જ્ઞાન જ હા, તેનું પ્રદ્વાજ્ઞાન કલ હાય એ સુક્રત છે– (આ દલીલ અરાબર નથી), કારણું કે જ્ઞાનમાં વિધિની ઉપપત્તિ નથી; અને વિચાર કરવા જોઇ એ એવું વિધાન કરનાર જિજ્ઞાસાસૂત્રના મૂલ તરીકે શ્રવણ-વિધિના રવીકાર કરવામાં આવ્યો છે, તેથી ઊદ્ધાપાહાત્મક માનસક્રિયારૂપ વિચાર જ શ્રવશું હાય એ ઉ(ચત છે.

અને એવો દલીલ કરવી નહિ કે તાત્પર્યંના નિર્ણય દ્વારા અથવા તાત્પર્ય વિષેના બ્રમ વગેરે પુરુષા પરાધરૂપ પ્રતિબંધકો છે તેના તેનાથી (તાત્પર્ય'નિર્ણુ થયી) નિરાસ થાય છે તે દ્વારા વિચારનું પણ ફળ પ્રહ્નગ્નાન ભલે હોય. (આ દલોલ અસબર નથી) કારણ કે તાત્પર્યંગ્નાનને શાબ્દગ્નાનને વિષે કારણ તરીકે સ્વીકારવામાં નથી આવતું, અને કાર્યની બાબતમાં કર્યાય પ્રતિબંધકના અભાવના કારણ તરીકે સ્વીકાર નથી. તેથી તે બેના દ્વારપણાની ઉપપત્તિ નથી. પ્રદ્વાગ્નાન (શબ્દ પ્રમાણથો) બતિરિક્ત વિચારરૂપ કારણથી ઉત્પન્ન થઈ શકે એમ હાય તા તેના પ્રામાણ્યના પરતસ્ત્વની આખત્ત્વ થય તેથી (બ્રવણનુ) તાત્પર્યંના નિર્ણય દ્વારા પુરુષાપરાધના નિરાસરૂપ પ્રયોગ્ન છે માટે જ વિચારરૂપ બ્રવણની બાબતમાં વિચમવિધિ છે. 'દ્વદટક્ય:' એમ (કહીને) દર્શનાર્હ દર્શનચાગ્ય) છે એ તરીકે માત્ર સ્તુતિ કરી છે, બ્રવણના ફલનું કથન નથી—એમ સંક્ષેપશારીસ્કને અનુસરનાર (ચિતકા) કહે છે.

 अध संपरण्ये ' (છા. ઉપ. ૬.૧૪.૨) એમાં હક્ષત્રાનનું વિદેહ કૈવલ્યરૂપ ફ્લે છે એ ચોશું લિંગ છે. 'अनेन जीवेनास्मनाऽनुप्रविश्य' (છા. ઉપ. ૬.૩.૩). વગેરે અદિલીય તત્ત્વના જ્ઞાનને માટે અર્થવાદ છે. 'एक्रेन स्टल्पिण्डेन...' (છા. ઉપ. ૬,૧.૪) વગેરેમાં દ્રષ્ટાન્તાેથી ઉપપત્તિ રજૂ કરી છે તે છર્દ્ર લિંગ છે. આ છ લિંગા દ્વારા તાત્પ્ય'ના નિર્ણય થાય છે.

> अपक्रमोपसंहारावभ्यासोऽपूर्वता फलम् । अर्थवादोपपत्ती च लिङ्गं तात्पर्मनिर्णये ॥

ઝાનના ઉદ્દેશ્યથી શ્રવણુનું વિધાન છે એમ માનનારના મતમાં તાત્પથ નિર્ણયને અનુકુલ ન્યાયવિચારાત્મક ચિત્તવૃત્તિથી નિશ્ચિત તાત્પય થી વિશિષ્ટ શાબ્દજ્ઞાન એવા શ્રવસ્થુના અર્થ માનવામાં આવે છે તેનું ખંડન અહીં કર્યું છે—" એવી દલીલ કરવી નહિ..." अधातो ब्रह्मजिहासा (19. सू १.१.१) એ જिल्लासासलने। એવે! અર્થ છે કે નિત્યાનિત્યવસ્તુવિવેક વગેરે સાધનચતુષ્ટયથી સજ્જ વ્યક્તિએ બ્રહ્મગ્રાનને માટે વેદાન્તવિચાર કરવા જોઇએ: સૂત્રમાંના 'જિજ્ઞાસા' પદના લક્ષણાથી 'વિચાર' અર્થ છે અને આ સૂત્રનું મૂલ શ્રોતब્य: એ વાકય છે (તેથી જ તા સિદ્ધાન્તલેશસ પ્રહમાં આ સૂત્રને ખ્યાનમાં રાખીને કરેલા પ્રતિ-પાદનમાં શ્રોતવ્ય: ..ની વિસ્તારથી ચર્ચા કરી છે). જો આ વાકચમાં શ્રવણ જ્ઞાનગ્રપ અભિપ્રેત હાય તા શ્રવણવિધિને અર્થ એવે! થાય કે શ્રવણ રૂપ નાન કરવું જોઈએ. અને એવું જે હોય તા ક્રોતચ્યઃ એ વાકચ અને જિજ્ઞાસાસત્ર વચ્ચે મૂલ-મૂલિભાવ ન હાય કારણ કે પ્યન્ને વચ્ચે એકાર્થાત્વ જ સંભવે નહિ આ વિધિવાકપને એ જિત્તાસાસવનું મૂલ માન્યું છે. એ જ ખતાવે છે કે શ્રવણથી વિચાર અભિપ્રેત છે. જ્ઞાન નહિ જ્ઞાન વસ્તુતંત્ર છે અને પ્રમાણતન્ત્ર છે. હ્રાન પુરુષતંત્ર (પુરુષને અધીન) નથી જેથી 'હ્રાન કરા' એવા વિધિ તેને અંગે સંભવે- કાંઈને જ્ઞાનને વિષે પ્રવૃત્ત કરી શકાય નહિ જેમ ક્રિયાને વિષે પ્રવૃત્ત કરી શકાય છે. તેથી છોતારુ: એ પ્રયત્નસાખ્ય ચિત્તવૃત્તિ વિષયક વિધિ છે, જ્ઞાન વિષયક નહિ. ઊઢ એટલે ન્યાયાભાસામાંથી મુક્ત કરી ન્યાયને અપનાવવા; અને અપોહ એટલે ન્યાયાભાસન નિગકરણ, ઊઢાપાહાત્મક માનસક્રિયારૂપ વિચાર એ જ શ્રવણ

(શ`કા) તાત્પય'ને નિર્ણુય કરીને અચવા તાત્પય'ભ્રમ વગેરે પુરુષદોષરૂપ પ્રતિબ ધકોને દૂર કરીને વિચાર પણ જ્ઞાનનું કારણ કે જ્ઞાનફ્લક હાેઈ શકે; શખ્દ, પ્રત્યક્ષ વગે<sup>ડ્</sup>થી ઉત્પન્ન ચતા જ્ઞાનમાં વિચાર પણ તાત્પય'નિર્ણય દ્વારા કે તદધીન પ્રતિબન્ધનિરાસ દ્વારા હેતુ હાેઈ શકે.

(ઉત્તર) તાતપર્ય જ્ઞાનને શાબ્દજ્ઞાનની ખાબતમાં ક્યાંય કારણુ તરીકે સ્વીકાર્યું નથી. કહેવાના આશ્ય એ છે તાતપર્ય જ્ઞાન જો શાબ્દભોધનુ કારણુ હાેય તા તે નિયત પૂર્વ વતીં હોવું જોઈ એ. પણુ આપણુ જોઈએ છીએ કે પાપટ વગેરે વાકય બાલે કે મૂર્ખ કે બાળક વાકપ બાલે તા વક્તાનું કાઈ તાતપર્ય નથી એવા નિશ્વય હોવા છતાં શાબ્દબાધ થાય છે તેથી તાતપર્ય જ્ઞાન શાબ્દબાધનું કારણુ છે એમ ન કહી શકાય. વળી 'ગ્રદ્દો વિમરૂં ગર્જુ વ્હા તાતપર્ય જ્ઞાન શાબ્દબાધનું કારણુ છે એમ ન કહી શકાય. વળી 'ગ્રદ્દો વિમરું ગર્જુ વ્હા તેથી તાતપર્ય જ્ઞાન શાબ્દબાધનું કારણુ છે એમ ન કહી શકાય. વળી 'ગ્રદ્દો વિમરું ગર્જુ વ્હા તાતપર્ય જ્ઞાન વાકપમાં શાબ્દબાધ થાય છે પણ તાતપર્ય જ્ઞાન નથી કારણુ કે નચાઃને સન્નિધાનવશાત જરૂમ સાથે યોજી શકાય તેમ જીરૂ સાથે પણ યોજી શકાય. તેથી શબ્દના સમભિત્ર્યાહાર (એક સાથે ઉચ્ચારણુ)થી તાતપર્ય તા નિર્ણય કર્યા પછી બાધ થય એવું અહીં જોવામાં નથી આવતું. અને 'વગઃ બ્રાનગવામ,' વગેરમાં અર્થ બાધ થયા પછી પોતાને પ્રશ્ન થતા જોવામાં આવે છે કે દૂધ લાવવાનું કહે છે કે પાણી; તેથી અહી તાતપર્ય- ત્રાન વિના અર્થ°બાધ છે. આમ તાત્પય'ન્નાનને શાબ્દબાધનું કારણુ કહી શકાય ન**હિ, તેથી** વિચાર તાત્પય'નિર્ણુ'યથી સાધ્ય પ્રતિબન્ધ–નિવૃત્તિ દારા શાબ્દબાધના હેતુ છે એવું તા બિલકુલ કહેવાય નહિ.

વેદાન્વસિદ્ધા-તમાં તાત્પર્યાંગ્રાનને શાબ્દમોધનું કારણુ માન્યું નથી અને પ્રતિભ ધકના (અર્થાત્ જે કાય'ની ઉત્પત્તિ થવા ન દે તેના) અભાવને ક્રાઈ પણુ કાય'નું કારણુ નથી માન્યું. તેથી તેમના દ્વારા વિચાર શબ્દપ્રમાણુનું ફળ એવા હ્રદ્મગ્રાનનું કારણુ બની શકે નહિ. દ્વાર-કારણુનું લક્ષણ છે – તज્जन्यत्वे સતિ તગ્जन्यज्ञनकत्वम – જે સ્વયં કારણુથી ઉત્પન્ન થઈ એ જ કારણુથી ઉત્પન્ન થનાર કાર્ય'ને વિષે કારણુ બને તે દ્વાર કારણુ. જેમ કે બ્રમિ (ફરવું તે) દંડથી ઉત્પન્ન થાય છે અને દંડથી ઉત્પન્ન થનાર ઘટ પ્રતિ કારણ છે. તેથી બ્રમિ દ્વારકારણુ છે. પ્રતિત્ય-ધકાભાવને કાર્ય'નું કારણુ નહીં માનવા માટેની દલીલ એ છે કે પ્રતિબન્ધાભાવના સમાવેશ સામપ્રીમાં કરી શકાય નહિ—આપણે લોકોને એવું કહેતા સાંભળીએ ઝોએ કે 'સામગ્રી હોવા છતાં પણુ પ્રતિબન્ધને લીધે કાર્ય ઉત્પન્ન થયું નહિ. આમ અપ્રતિબહ સામપ્રી ક્રાય'નું કારણુ છે. 'અર્ધતિબન્ધને લીધે કાર્ય ઉત્પન્ન થયું નહિ. આમ અપ્રતિબહ સામપ્રી ક્રાય'નું કારણુ છે. 'અર્ધતિબન્ધને લીધે કાર્ય ઉત્પન્ન થયું નહિ. આમ અપ્રતિબહ સામપ્રી ક્રાય'નું કારણુ છે. 'અર્ધતિબન્ધને લીધે કાર્ય કારણુ નથી હોતું કારણુ કે ત્યાં અન્યથાસિદ્ધિ છે. તેથી જ ઘટની પ્રતિ દરહત્વ (દરનું અવચ્છેદક છે તે) કારણુ કે ત્યાં અન્યથાસિદ્ધિ છે. તેથી જ ઘટની પ્રતિ દરંડત્વ (દરનું અવચ્છેદક છે તે) કારણુ નથી કારણુ કે અન્યથાસિદ્ધિણ ગ્રત્થ નથી. તેથી પ્રતિબ-ધકાભાવ દ્વારારણ ન થઈ શકે.

આમ જ્યારે તાત્પર્ય'દ્યાન શાબ્દજ્ઞાનનું કારણુ નવી અને પ્રતિમધ્ધકાભાવ કાઈ કાર્યુનું કારણુ નથી ત્યારે આ એ દ્વારકારણુ ન જ હાેઈ શકે.

જો એમ માનીએ કે શાબ્દપ્રમિતિ શબ્દપ્રમાણથી અતિરિક્ત વિચારથી (તાત્પય\*ની અનુમિતિના હેતુવિચારાત્મક અનુમાનથી) ઉત્પન્ન થાય છે તેા તેતું પ્રામાણ્ય પરતઃ માનવું પડે—જ્યારે વેદાન્તસિદ્ધાન્તમાં સ્વતઃપ્રામાણ્યનેા સ્વીકાર છે જે કારણુથી જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે તેનાથી જ તેનું પ્રામાણ્ય ઉત્પન્ન થાય છે અને જે કારણુથી જ્ઞાનનું ત્રહણુ થાય છે તેનાથી જ તેના પ્રામાણ્યનું ગ્રહણુ થાય છે. જો જ્ઞાનના હેતુ શબ્દપ્રમાણુથી અતિરિક્ત વિચારને પ્રામાણ્યનો હેતુ માનીએ તા પરતઃપ્રામાણ્ય સ્વીકારવાના દોષ લાગે.

સંક્ષેપશારીરકના અનુયાયીઓના મતે બ્રવર્ણુવધિ પ્રક્ષનાનના ઉદ્દેશ્યથી નથી પણુ તાત્પર્વનિષ્ટ્રય દ્વારા બ્રવણુ ભમાદિ પુરુષદોવના નિરાસ કરે છે એ તરીકે જ વિચારરપ બ્રવણુ અંગે નિયમવિધિ છે. દર્શાનને તેના ફળ તરીકે નથી રજૂ કર્યું પણુ વ્રવ્ટક્ચા દ્વારા જે આત્માને વિષે શ્રવણુનું વિધાન છે તેને દર્શાનયાગ્ય કહીને તેની માત્ર સ્તુતિ કરી છે :

शुओ। संक्षेपशारीरक-

अहे<sup>र</sup> कृत्यतृचक्ष पाणिनिवचः स्पन्ध विधन्ते यतः । तस्माद दर्शनयोग्यतां वदति नम्तव्यो न तत्त्वान्तरम् ॥२.५९॥ प्रयुत्तिशास्त्रेण समेऽपि संमते निष्ठुत्तिशास्त्रस्य विधेयषोधने । निष्ठत्त्यनुष्ठाननिवन्धनत्वतो निवर्तकं शास्त्रसिदं प्रचक्षते ॥१.८९॥

(......अवणावेरारमज्ञानसाधनन्दं यद्यव्यन्यतः सिद्धं तथापि तुषनिवृत्तिसाधनतया सिद्धावहृनव इगात्रापि निधमविधिसम्भवाद् नियमापूर्वस्त्र झानप्रतिबन्धकनिवृत्त्याऽर्धवस्वोपप्रतेरिति । ----

भधुसहन सरस्वतीनी सारसङ्ग्रहव्याख्या, १.८८)

વિચારરૂપ અવણુનું ફળ પ્રતિખંધક નિરાસ છે.

रुओ। 'संक्षेपशारीरक, १.१४-१७ (अश्वी संस्कृत सीरिअ, १७२४). सुरुषावराधमलिना विषणा निरवयचक्कुरुक्यापि यथा । न फलाय भच्क्वेविषया भवति क्रुतिसम्भवानि तु तथात्ननि घीः ॥ पुरुषापराधविगमे तु पुनः प्रतिबन्धकच्युदसमात् सफला । मणिमन्त्रयोरपगमे तु यथा सति पावकाद् भवति धूमरुता ॥ पुरुषावराधविनिवृत्तिफलः सकलो विचार इति वेदविदः । अनपेक्षतामनुपरुष्य गिरः फलचद भवेत् प्रकरणं तदतः ॥ पुरुषापराधवानवृष्ठ्रध्य गिरः फलचद भवेत् प्रकरणं तदतः ॥ स्वयमेव वेदशिरसो बचनाद् अथ बुद्धिरुद्भादि मुक्तिफला ॥

આ શ્લોકોનો ભાવાર્થ એ છે કે પ્રમાણ (પ્રમા-કરણ) ક્રોઇક પ્રતિબંધકને કારણે પ્રમા ઉત્પન્ન કરી શકતાં તથા. ભચ્છુ' નામના કાંઈ રાજાના પ્રૌતિયાત્ર સેવક હતા જેના બીજા નાકરા દ્વેષ કરતા. તેને તેઓ કપટથી કપાંક મૂક્ય આવ્યા અને આવીને રાજાને કહ્યું કે તે મરી ગયા. તે પછી રાજાએ તેને પાતાના ઉપવનમાં જોયા ત્યારે આંખમાં કાંઈ દાવ ન હોવા છતાં 'મરી ગયા' એ ગ્રાનના સંસ્કારને કારણે અર્થાત પુરુષાપરાધવશાત તેને પ્રમાર્પ શાન ન થયું, ઉલટું પિશાચની બ્રાન્તિ થઈ. આમ વેદવાકપ સ્વતઃપ્રમાણ હોવા છતાં પુરુષાપરાધરૂપ થતી અસંભાવના અને વિપરોત ભાવનાને લીધે નિર્ણયાત્મક પ્રમારૂપ ગ્રાન થતું નથી. તેથી વિચારનું ફળ આ પુરુષાપરાધરૂપ પ્રતિબન્ધકના નિરાસ છે જે થયા પછી વેદાંતવાકનોથી સુક્તિરૂપ ફલ આપનારું ગ્રાન પોતાના મેળે ઉદ્ભવે છે. આમ મીમાંસાશાસ્ત્ર અને પ્રક્રયણત્રાંથાનું કામ માત્ર સંદેહ, બ્રમ વગેરે પ્રતિબંધકા દૂર કરવાનું છે.

હવે શ્રોત્તગ્યઃ પરિસંખ્યાવિધિ છે એ મત રજૂ કરે છે :

त्रह्मज्ञानार्थं वेदान्तश्रवणे प्रष्टत्तस्य चिकित्साज्ञानार्थं चरकष्ठश्रुतादि-श्रवणे प्रष्टत्तस्येव मध्ये व्यापारन्तरेऽपि प्रष्टत्तिः प्रसज्यत इति तन्मिष्टत्ति-फल्रकः 'श्रोतच्यः' इति परिसङ्ख्याविधिः ।

' त्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेति' (छा. २.२३.१) इति छान्दोग्ये अनन्य-च्यापारत्वस्य ग्रुक्त्युपायत्वावधारणात् सम्पूर्वस्य तिष्ठतेः समाप्तिवाचितया वह्ममंस्थाशब्दशब्दिताया ब्रह्मणि समाप्तेरनन्यच्यापाररूपत्वात् । 'तमेवैकं जानथ अन्या वाचा विम्रुठचथ' (म्रुण्डक २.२.५) इत्याधर्वणे कण्ठत एव च्यापारान्तरप्रतिषेधाच्च । ' आ ग्रुप्तेरा मृतेः कालं नयेद्वेदान्तचिन्तया ' इत्यादिस्मृतेश्व । न च – ब्रह्मज्ञानानुपयोगिनो व्यापारान्तरस्य एकस्मिन् साध्ये अवणेन सह समुच्चित्त्य प्राप्त्यभावान्न तश्विवृत्त्यर्थः परिसङ्ख्याविधि-युज्यते इति वाच्यम् । ''सइकार्यन्तरविधिः'' (ब्रन्ध. ३.४, अथि.१४, छ.४७) इत्यादि सत्रे "यस्मात् पक्षे भेददर्शन प्रावल्याम प्राप्नोति तस्माम्नियमविधिः" इति तदभाष्ये च कृतश्रवणस्य शाब्दज्ञानमात्रात् कृतकुत्यतां मन्वान-स्याविद्यानिवर्तकसाक्षात्कारोपयोगिनि निदिध्यासने प्रवृत्तिर्न स्यादिति अतत्साधनपक्षव्राप्तिमात्रेण निदिध्यासने नियमविधेरभ्युपगततया तन्न्यायेना-साधनस्य सम्रुच्चित्य प्राप्तावपि तन्निष्टत्तिफल्लकस्य परिसङ्ख्याविधेः सम्भवादिति ।

नियमः परिसङ्ख्या वा विध्यथोँऽत्र भवेद्यतः । अनात्मादर्शनेनैव परात्मानमुपासाहे ॥१॥ इति वार्त्तिकवचनानुसारिणः केचिदाहुः ॥

જેમ વૈદકના ઉપચારના જ્ઞાનને માટે ચરક, સુષ્રુત આદિના શ્રવણમાં પ્રવૃત્ત થયેલાને વચ્ચે બીજા વ્યાપારમાં પણ પ્રવૃત્તિની પ્રસાક્ત છે (એવું બને કે વચ્ચે વચ્ચે એ બીજું કામ કરવા લાગી જાય) તેમ બ્રદ્ધાજ્ઞાનને માટે વેદાન્તશ્રવણમાં પ્રવૃત્ત થયેલાને અન્ય વ્યાપારમાં પણ પ્રવૃત્તિની પ્રસક્તિ છે. તેની નિવૃત્તિને માટે 'શ્રોતક્ય' એ પરિસ'ખ્યાપિધિ છે (અન્ય વ્યાપારમાં પ્રવૃત્તિની નિવૃત્તિ એ તેનું ફલ છે).

'બ્રહ્યનિષ્ઠ મમૃતાલ સુક્તિ)ને પામે છે' એમ છાન્દેાગ્ય ઉપનિષદમ અનન્ય-બ્યાપારત્વનું (અન્ય બ્યાપારવાળા ન હેાવું તેનું) મુક્તિના ઉપાય તરીકે અત્રધારણ (निश्चय) डयु छ, डारण के सम जेना पूर्वमां छे तेवे। स्था (धातु) समाप्तिवाची છે તેથી 'પ્રદ્વાસ રથા' શખ્દથી વાચ્ય પ્રદ્વામાં સમાપ્તિ અનન્ય બ્યા ારરૂપ છે. (તેથી સમજાય છે કે પરિસ'ખ્યાવિધિ બ્યાપારાન્તરની નિવૃત્તિ માટે છે). અને 'તેને એકને જ જાણા, બીજા વચનાે છાેડા' (મુંડક ર.ર.પ) એમ અથવ°વેદના ઉપનિષદમાં ક ડથી (અભિધાથી) જ અન્ય બ્યાપારના પ્રતિષેધ છે (તેથી આ પરિસંખ્યાવિધિ છે) અને 'સૂતા સુધીના અને મૃત્યુ સુધીના સમય વેઠાન્તવિચારથી પસાર કરવા' એ રમુ(ત છે (તેથી આ પરિસ ખ્યાવિદ્યિ છે). અને એવી દલીલ ન કરવી કે પ્રદ્વાત્તાન-માં ઉપયોગી નહિ એવા બીજો બ્યાપાર એક સાધ્યને વિષે શ્રવણની સાથે સમચ્યથી પ્રાપ્ત નથી તેથી તેની નિવૃત્તિ માટેના પરિસંખ્યાવિધિ સુક્રત નથી (આ इसोल ખરાબર નથી) કારણ કે 'सहकार्यन्तरविधिः' ઇત્યાદિ સ્ત્રમાં અને ' કારણ કે પક્ષમાં બેઠદર્શનના પ્રાબલ્યને કારણે (મૌન) પક્ષમાં પ્રાપ્ત થતું નથી, તેથી નિયમ-વિધિ છે' એ તેના શાંકર ભાષ્યમાં જેણે શ્રવણ કર્યું છે અને જે શાખ્દજ્ઞાન માત્રથી કતકત્યતા માને છે તેની અવિદ્યાના નિવર્તાક સાક્ષાત્કારમાં ઉપયોગી નિદિધ્યાસનમાં પ્રવૃત્તિ ન થાય તેથી તેના સાધનની પક્ષમાં અપ્રાપ્તિમાત્રથ નિદિષ્યાસન અંગે નિયમવિધિ સ્વીકાર્ગો છે તેથી તે ત્યારો અસાધનની સમુભ્યયથી પ્રાપ્તિ હેાય તે৷ પહ તની નિવૃત્તિને માટે પરિસ ખ્યાવિધિના સ લવ છે- એમ "અહીંવિધિના જ્ય નિયમ કે પરિસ ખ્યા હાેઈ શકે કારણ કે અનાત્માના અદર્શનથી જ પર આત્માની ઉપાસના અમે કરીએ છીએ" એ વાત્તિકવયતને અનુસરનારા કેટલાક (ચિંતકા) કહે છે.

વિવરણ : વાચર પતિમતમાં કહેવામાં આવશે એ રીતે વેદાન્ત બ્રવણ નિત્ય પાપ્ત છે એમ બતાવીને પછી પરિસ ખ્યાવિધિપક્ષની પ્રવૃત્તિ કહેવી જોઈએ. આમ હોય તે દાવના ઉદ્દેશ્યથી શ્રવણાદિ કરનારને અન્ય વ્યાપારની પ્રસક્તિ નથી જેની નિકૃત્તિ માટે પરિસ ખ્યા વિધિની જરૂર પડે—આવી શકા સંભવે છે. તેના હત્તરમાં કહે છે કે બ્રવણાદિથી જ પ્રસન્નાન થાય છે, અન્ય વ્યાપારથી નહિ, તેમ છતાં અવિદ્યા કારણે બે વાસનાને લીધે વિષયોમાં આસક્ત બનીને બ્રવણ કરતાં કરતાં કાઈ વચ્ચે અન્ય પ્રવૃત્તિમાં પડી જાય, એ દાન માટે ઉપકારક નથી એમ જાણતા હોવા છતાં એ બીજ પ્રવૃત્તિ કરી બેસે. તેથી તેનાં નિવૃત્તિને માટે બ્રોત્તથ્ય: એ પરિસ ખ્યાનિધિની જરૂર છે.

શાંકા — ચરકસંદ્ધિતા આદિના શ્રવણુમાં પ્રવૃત્ત થયેલે માણુસ વચ્ચે બીજાં કામ કરતે દશે તેમ છતાં ચિકિસાદ્યાન તે⊧ વિધ્ન વિના ઉત્પન્ન થાય જ છે તેમ દરરોજ વેદાન્તબ્રવણુ કરનારને વચ્ચે વચ્ચે ત્રોકિક કે વૈદિક વ્યાપાર કરવા પડે તેા પણુ છાદ્ધદ્યાનને⊧ ઉદય સાંભવે છે તેથી પરિસાંખ્યાવિધિનુ કોઈ ફ્લ નથી; તેને વ્યર્થ માનવે⊧ જોઈએ.

ઉત્તર-નિરન્તર કરવામાં આવતું બ્રવણ જ ગ્રાનનું સાધન છે, ક્યારેક ક્યારેક કરવામાં આવતું બ્રવણ નહીં તેથી શ્રવણવિધિ બ્યથ નથી. શ્રુતિ સ્પૃતિને આધારે આમ કહી શકાય ઘદ્ધાસંસ્થતા-પ્રક્ષમાં સમાપ્તિના અર્થ વિદેહ કૈવલ્યરૂપ લય એવા લેવાતા નથી કારણ કે એવું માનીએ તા 'અમૃતત્વ પામે છે એ ભાગ વ્યથ બની જાય છે. પ્રદ્ધાસ સ્થતાનું તા અમૃતત્વની પ્રાપ્તિના ઉપાય તરીકે વિધાન કર્યું છે એમ કહેવું જોઈ એ. શાંકરભાગ્યમાં ઘદ્ધમાં સમાપ્તિનું પર્યવસાન અનન્યબ્યાપારમાં કર્યું છે. અનન્યબ્યાપારત્વ મુક્તિના ઉપાય છે એમ બોધ આપનાર વાક્રચથી અર્થાત્ સુમુક્ષુને માટે અન્ય વ્યાપારની નિવૃત્તિ કરવામાં આવે છે. અને અન્ય બ્યાપારની નિવૃત્તિ કરવાનું સ્પષ્ટ શબ્દોમાં કહેનાર વાક્રયો છે --જે આધારમાં સમસ્ત દ્યુ, પૃથ્વી વગેરે જગતપ્રપંચના અપ્યાસ થયા છે એ આધારરૂપ એક આત્માને જ જાણા, અનાત્માનું પ્રતિપાદન કરનાર શબ્દોનાં ઉત્યાગણાદિના ત્યાગ કરા (બ્રદ્યા: લાવ્ય વિદ્યુલ્થથ).

વાત્તિ કમાં પછુ કહ્યું છે કે શ્રોતલ્યઃ એ વિધિતે৷ અર્થ તિયમ હાેઇ શકે જો શ્રવણુતે નિત્ય પ્રાપ્ત માનીએ તા નિયમવિધિ ન સંભવે અને તેને৷ અર્થ પરિસ ખ્યા હાેય. કારણુ કે અમે સુમુક્ષુઓ અનાત્માનું દર્શન નહીં કરીને (અર્થાત્ અન્ય વ્યાપારથી મુક્ત રહીતે) પર આત્માની ઉપાસનામાં પ્રવૃત્ત રહીએ છીએ. આમ વાત્તિ કતે અનુસરનારા કેટલાક જ્રોતક્ય:ને અન્ય બ્યાપારની નિવૃત્તિના ઉદ્દેશ્યથી પરિસ ખ્યાવિધિ માને છે.

श्रोनच्य એ વિધિ છે એમ માનીને ઉપર તેના વિધેય અંગેના મતભેદ રજૂ કર્યા. હવે એ વિધિ જ નથી એવા પક્ષ રજૂ કરે છે.

(વાચસ્પતિમિશ્રના અનુયાયી ખાના મત)

' आत्मा ओतव्यः ' इति मननादिवत् आत्मविषयकत्वेन निबध्यमानं अद्रणमागमावार्योपदेशजन्य गत्मज्ञानमेव, न तु तात्पर्यविचाररूपमिति न

સિ- પ

तत्र कोऽपि विधिः । अत एव समन्त्रयद्वत्रे (ज्ञ.स. १.१.४) आत्मज्ञान-विधिनिसकरणानन्तरं माण्यम् —'' किमर्यानि तर्हि 'आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः श्रोतच्यः' इत्यादीनि वचनानि विधिच्छायानि ? स्वाभाविकप्रवृत्तिविषय-विद्युखीकरणार्थानीति ज्रुमः '' इत्यादि ।

यदि च वेदान्ततात्पर्ययिवाररूपं अवणं तदा तस्य तात्पर्यनिर्णयद्वारा वेदान्ततात्पर्यअमसंशयरूपप्रतिबन्धकनिरास एव फलं, न प्रतिबन्धकान्तर-निरासो ब्रह्मावगमो वा । तत्फलकत्वं च तस्य लोकत एव प्राप्तम् । साधनान्तरं च किश्चिद् विकल्प्य सम्रुचित्य वा न प्राप्तमिति न तत्र विधित्रयस्याप्यवकाशः ।

' आत्मा श्रोतव्यः ' એમ મનનાદિની જેમ શ્રવણુનું આત્મવિષયક તરીકે કથન છે તેથી શ્રવણુ આગમ (અર્થાત શાસ્ત્ર) કે આચાર્યના ઉપદેશથી ઉત્પન્ન થયેલું આત્મજ્ઞાન જ છે; તાત્પર્યં વિચારરૂપ નથી; તેથી તેને વિષે કાઈ પણ વિધિ નથી. તેથી જ સમન્વચસ્ત્રત્રમાં આત્મજ્ઞાન અંગે વિધિ છે (એવી શંકા)નું નિરાકરણ કર્યા પછી ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે " તા પછી 'आત્મા વા બાવે દ્રષ્ટવ્યઃ શ્રોતવ્યઃ' વગેરે વિધિ જેવાં લાગતાં વચના શા માટે છે ? સ્વાભાવિક એવી પ્રવૃત્તિના વિષયથી વિમુખ કરવાને માટે છે એમ અમે કહીએ છીએ '' વગેરે.

અને જે શ્રવણ વેદાન્તતાત્પય'વિચારરૂપ હાેય તાે તાત્પર્ય'ના નિર્ણયદ્વારા વેદાન્તતાત્પર્ય'ને વિષેના ભ્રમ કે સંશયરૂપ પ્રતિબંધકના નિરાસ એ જ એવું ફલ હાેય. કાેઇ બીજા પ્રતિબંધકના નિરાસ કે બ્રહ્મજ્ઞાન તેનું ફળ ન હાેય. અને એ એનું ફલ છે એ લાેકથી જ પ્રાપ્ત છે. અને બીજુ' કાેઈ સાધન તાે વિકલ્પથી કે સમુચ્ચયથી પ્રાપ્ત થતું નથી, તેથી ત્યાં (શ્રવણુને વિષે) ત્રણેય વિધિને અવકાશનથી.

વિવર છ્યુ : જેમ આત્મવિષયક તરીકે પ્રતિપાદિત મનન અને નિદિધ્યાસન જ્ઞાનરૂપ છે તેમ બ્રવણુ પણુ જ્ઞાનરૂપ જ છે. બ્રવણુ વિચારરૂપ હાેઈ શકે નહિ કારણ કે વિચાર એ કરી શકાય તેવી કિયા છે તેથી તે સાક્ષાત્ આત્મવિષયક હાેઈ શકે નહિ; તેના વિષય તા વેદાન્તવાકય હાેય, આત્મા નહિ, જ્યારે અહીં તાે બ્રવણુ આત્મવિષયક છે તેથી તે જ્ઞાનરૂપ છે; અને જ્ઞાન પુરુષને અધીન નથી તેથી તેને વિષે વિધિ સંભવે નહિ.

એવી શંકા થાય કે મનન અને નિદિષ્યાસન જ્ઞાન નથી તેથી તેમને દબ્ટાન્ત તરીકે રજૂ કર્યાં છે એ ખરાબર નથી. મનન સુક્તિથી કરવામાં આવતા આલેાચનરૂપ બ્યાપાર છે અને નિદિ-પ્યાસન ધ્યાન ક્રિયા છે ( √ ધ્વૈ चિन्तायाम પરથી) જ્ઞાન નથી આ ખેતું ઉદાહરણુ આપીને શ્રવણને જ્ઞાનરૂપ સિદ્ધ કરી શકાય નહિ. આ શંકાના ઉત્તર એ છે કે મનન એ અનુમિતિરૂપ જ્ઞાન જ છે— 'આત્મા બ્રહ્મસ્વભાવ છે, ચિદ્દરૂપ હેાવાથી, બ્રહ્મની જેમ', 'ભુદ્ધિ વગેરે કરિપત છે, દશ્ય હેાવાથી, શુક્તિરજતની જેમ ' ઇત્યાદિ. મૈત્રેયીવ્યાહ્યણના **સુરે ધરાચાર્ય કૃત બૃહદારણ્યકાપનિષદ્-**ભાષ્યવા[ત્ત કમાં કહ્યું છે કે મન્તચ્યઃ એમ આગમના અર્થના વિનિશ્વને માટે કહ્યું છે. એમાં વેદાવિરાધી તક<sup>c</sup>ના પણુ વિનિયાગ કરવામાં આવે છે. તે પદોના અર્થને વિષય કર અને અનુમિતિરૂપ હોય.

> आगमार्थविनिश्चित्ये मन्तव्य इति मण्यते । (मृढह् आ. वात्तिक २.४.२९४) वेदशब्दानुरोध्यत्र तकोंऽपि विनियुज्यते ॥ (२.४.२९६) पदार्थविषयस्तर्कः तथेवानुमितिर्भवेत् । (२.४.२२६)

श्रुतिना અય'ને દઢ કરવા માટે તર્ક રૂપ મનનતી વાત કરી છે અને તે શ્રુતિથી અવિરુદ્ધ હોય તે જ મનનરૂપ ગણાય. તે તત, त्रम વગેરે પદાના અધ'ને વિષય કરે છે, વાકપાય'-વિષયક નથી; વાકપના અર્થ' તો વાકથથી જ જાણી શકાય, તે અનુમિત્તિરૂપ હોય છે. વાર્ત્તિકકાર ના મતે નિદિધ્યાસન પણ ત્રાન જ છે. જેમ કે ખુહદાર હથક ઉપનિષદ્ના ચાચા અને છઠા અધ્યાયમાં મેત્રેયી બ્રાહ્મણમાં કહ્યું છે— ' બ્રાહ્મા લા મરે દ્રવ્ટવ્ય: શ્રોતન્થ નિવિધ્યાસનગ્ય: ', પછી ચોથામાં ' મૈત્રેચિ, બ્રાત્મનો વા અરે દર્શનેન શ્રવણ્વ મરવા વિદ્યાત્તિગ્ય: ', પછી ચોથામાં ' મૈત્રેચિ, બ્રાત્મનો વા અરે દર્શનેન શ્રવણેન મરવા વિદ્યાત્રિન્ગ અને છઠામાં ' મૈત્રેચિ આત્મનિ खल્बરે દલ્ટે શ્રુતે મતે વિજ્ઞાતે '. જોઈ શકાય છે કે અહીં નિદિધ્યાસનના પર્યાય તરીકે વિત્તાન શબ્દ પ્રયાજ્યો છે— નિદિધ્યાસન ધ્યાનરૂપ છે એવી શંકા દૂર કરવા અને ત્રાનરૂપ નિદિધ્યાસન અભિપ્રેત છે એમ સચવવા માટે આ છે. વાર્ત્તિકમાં કહ્યું છે તેમ અપરાયત્ત ભાધને જ અહીં નિદિધ્યાસન કથો છે (अવરાયત્ત્લોથોડત્ર નિદિધ્યામનમુત્ત્વતે 1)

ઋવણુ, મનનના પરિષાધ્થી ઉત્પન્ન થયેલા **તત, ત્वम્ એ પક્ષેના લક્ષ્યાર્થ**ના નિર્ણુય પછી જ વાક્યથી જ આત્મતાનના અપરોક્ષ તરીકે અનુભવ થાય છે. इતિજ્ઞાન થતાં તેનાથી પ્રત્યક એવું હ્લહ્નત્વસ્કુરણુ થાય છે અને તે પછી કશાયની જરૂર નથી. આમ વાત્તિ\*કેકારના મતે નિદિષ્યાસન પણ ગ્રાનરૂપ જ છે તેથી દબ્ટાંતા બરાબર જ આપ્યાં છે.

એવી શંકા થાય કે વાર્ત્તિ કકારના મત અનુસાર તાે વ્રઘ્ટલ્ય: અને નિવિધ્યાસિલલ્ય: એમ બંને પટા છે તેથી પુનરુક્તિના દાષ આવે. પછુ આવી શંકા કરવી નહિ કારણ કે દર્શાનના ઉદ્દેશ્યથી કરેલાં શ્રવણ, મનનનું વિધાન કર્યા પછી ફરી ફલનું કથન અન્તે કર્યું છે એ બરાબર છે. અથવા વ્રઘ્ટલ્યથી વિચાર પ્રયોજક આપાત દર્શનનો અનુવાદ છે. (– નાત વસ્તુનો ઉલ્લેખ તે અનુવાદ; અન્નાત વાત કહેવી તે વિધિ–) અને નિવિધ્યાસિલ્યથી વિચારના ફલભૂત સાક્ષાત્કારના અનુવાદ છે તેથી પુનરુક્તિ નથી.

श्रोतच्यः એ વિધિ નથી એમ શ'કરાચાર્ય પણ માનતા એમ બતાવ્યું છે. જ્ઞાન વસ્તુતંત્ર અને પ્રમાણુતંત્ર છે, પુરુષતન્ત્ર નથી તેથી તેને અંગે કેર્ણ વિધિ સંભવતા નથી. તા પછી બધ્યેતच્य: એ પ્રસિદ્ધ વિધિનાં જેવાં દ્રષ્ટવ્યઃ, ગ્રોતચ્યઃ વગેરે વિધિ જેવાં લાગતાં વચના શા માટે ? એના ઉત્તર એ છે કે તચ્ય એ પ્રત્યયથી દર્શન, શ્રવણ વગેરેની પ્રશંસા લક્ષણાથી બતાવી છે. જે મુસુક્ષુ આત્મદર્શન, શ્રવણ વગેરે મુક્તિનાં સાધના છે એ જાણીને પણ સંન્યાસ-પ્રક્ષચાર્યાદિ સહિત શ્રવણાદિ કલેશપૂર્ણ છે એમ વિચારીને તેમાં પ્રેપ્શ

#### सिद्धान्तछेशस**र्व्यह**ः

ઉત્સાહથી પ્રવૃત્ત થતા નથી પણુ યથાપ્રાપ્ત વર્ણાબ્રમને અનુરૂપ કર્મા અને ઉપાસના કરીને તેમાં પક્ષુ નિવૃ<sup>6</sup>તિ (આનંદ)ના અનુભવ નથી કરતા તેને માટે આત્યન્તિક પુરુષાર્થની અપ્રાપ્તિના અનુસંધાનથી તેને ઉદ્દેશીને આત્મદર્શન, શ્રવણુ વગેરની પ્રશંસા કરી છે જેથી એ પૂરેપૂરા ઉત્સાહથી શ્રવણાદિમ<sup>ં</sup> પ્રવૃત્ત બને તેથી આવા વિધિ જેવા લાગતા પ્રયોગો શ્રવણાદિની પ્રશંસા કરવા માટે કર્યા છે અને તે મુમુક્ષુને સ્વાભાવિક અર્થાત અવિદ્યાના કાર્ય રૂપ એવા પ્રવૃત્તિઓના વિષયાથી વિમુખ કરવા માટે છે. ઇષ્ટપ્રાપ્તિ અને અનિષ્ટ-પરિહારની લાલચનું આક્રમણુ તો વિદ્વાન, અવિદ્વાન સૌ ઉપર અદ્યાનવશાત હેાય છે તેથી રવાભાવિક એવા પ્રવૃત્તિઓના વિષયોથી વિમુખ કરવા માટે છે. ઇષ્ટપ્રાપ્તિ અને અનિષ્ટ-પરિહારની લાલચનું આક્રમણુ તો વિદ્વાન, અવિદ્વાન સૌ ઉપર અદ્યાનવશાત હેાય છે તેથી રવાભાવિક એવા પ્રવૃત્તિઓના વિષયો પ્રત્યે તેને નિવે<sup>\*</sup>દ થાય, તેનાથી તેને વિમુખ બનાવવા માટે આવાં વચનો છે. આ પ્રવૃત્તિના સ્વાભાવિક (અવિદ્યાના કાર્ય'ભૂત) વિષયોમાં દ્વચ, દેવતા, મંત્ર વગેરેને પણ સમાવેશ થઈ જાય છે જે વૈદિક કર્મ' કે ઉપાસનાના ક્ષેત્રે છે. ચિત્તને પ્રત્યગાત્મા તરફ વાળવાના આશયથી બાહ્ય સાધનોથી વિમુખ કરવા માટે આવાં વચના છે.

આમ શ્રવણાદિ ગ્રાનરૂપ હાેઈને તેમને અંગે કાેઈ વિધિ સંભવે નહિ એમ કશું. હવે સવણાદિને કિયારૂપ માની લઈએ તો પશુ વિધિ સંભવતો નથી એમ કહે છે. વાત્તિ કકાર શ્રવણ-મનનને પ્રયત્નસાપ્ય ક્રિયા માને છે — શ્રવળાદિક્રિયા તાવરકર્ત કરોદ પ્રયત્વત: પ્યાનથી તેમના મતે ગ્રાનાભ્યાસ અભિપ્રેત છે. શ્રવણ, મનનનો પરિપાક થતાં સાક્ષાત્કાર રહિત જે 'હું ચિંઘાત્મા પ્રદાકરવભાવ છું અને બ્રહ્મ ચિદેકરસપ્ર યગાત્મસ્વભાવ છે ' એવી જે તત્ત્ ત્વમ્ પટે વિષે લક્ષ્યનિર્ણ યાત્મક છુદ્ધિ થાય છે તે જ નિદિષ્યાસન, ખ્યાન નહિ. આ મતમાં શ્રવણ, મનન અનુષ્ઠેય છે જ્યારે નિદિષ્યાસન અનુષ્ઠેય નથી, બ્યારે પવ<sup>6</sup>પક્ષીના મતે નિદિષ્યાસન અનુષ્ઠેય છે. (સવ<sup>6</sup>ગ્રાત્મમુનિના મતે સમસ્તજડવિધ્યાકારતા ત્યજીને ચિત્ત ચિદેકરસાત્મકાકારથી રહે તે પ્યાન અને તે જ નિદિષ્યાસન —જુઓ સંશે પ્રા **વિરક**, ૧.૮૮૧, ૩,૩૪૪–૩૪૯).

વિચારરૂપ શ્રવણુ પ્રતિભ'ધકના નિરાસ દ્વારા લ્રહ્મગ્રાનમાં ઉપયોગી થઈ શકતું ઢાય તાે પણુ વ્રદ્મગ્રાનને તેતું સાક્ષાત્ ફ્લ કહી શગ્ય નહિ કારણુ કે ગ્રાન પ્રમાણુનુ ફ્લ છે.

એવી શકા થાય કે ઉક્ત તાત્પર્યંબ્રમ, સંશયાદિ પ્રતિભંધના નિરાસ દ્વારા વિચારરૂપ બ્રવણુ અવિદ્યાનિવર્તં કે સાક્ષાત્કારમાં ઉપયોગી તરીકે પ્રાપ્ત થતું હોય તો પણુ તેવા સાક્ષાત્કારના પ્રતિમ ધક પાપની નિવૃત્તિ દ્વારા સાક્ષા કારના સાધન તરીકે એ બીજા પ્રમાણથી પ્રાપ્ત થતું ન હોવાથી શ્રોતચ્ય: એમાં પાપની નિવૃત્તિ દ્વારા વિદ્યાના સાધન તરીકે બવાબુના ઉપદેશ (વિધાન) છે. એમ માની શકાય નહિ કે વિદ્યામાં પ્રતિમ ધક એવાં પાપાની નિવૃત્તિ તો યત્તા ક્યિ જ સિદ્ધ છે તેથી આ વિધિ બ્યથ છે કારણ કે પ્રતિબ ધક પાપા અનન્ત છે; કેટલાંક પાપની નિવૃત્તિ યગ્નાદિના અનુષ્ઠાનથી થાય, કેટલાંકની નિવૃત્તિ બવાબુાનુષ્ઠાનથી એવી વિભાગબ્યવસ્થા કલ્પી શકાય. આમ શ્રોતચ્ય: એ અપૂવ'વિધિ છે અને આ રીતે સદ્દકાર્યન્તરવિધિ: એ અધિકરણ્યના શાહ્ કરવાાબ્યમાં (૩.૪.૪૭) પાંડિત્યશબ્દથી વાચ્ય શ્રવભુને વિધે એ અપૂવ' છે એમ કહ્યું છે એ સંગત બને છે.

35

આ શંકાના નિરાસ કરવા માટે કહ્યું છે કે તાત્પર્ય અંગે ભ્રમ કે સંશયરૂપ પ્રતિબંધક સિવાય કાઈ અન્ય પાયરૂપ પ્રતિભંધક્રેના નિરાસ શ્રવણનુ ફલ નથી તેથી તે દારા **ત્રાનને માટે પ્રવણ**નું વિધાન હેાઈ શકે નહિ. શ્રોત**ગ્યા એ અપૂવ**'વિધિ છે એ મતનું ખંડન **શ<sup>ે</sup>કરાચાયે<sup>°</sup>** આવત્ત્યાધેકરણુ (**લ. સ. ૪.૧. અધિ. ૧, સ. ૧**-૨)માં ક્યુ<sup>ર</sup> છે. વિવરહ્યાદિમાં કહ્યું છે તેમ વદાન્તત્રવણનું અન્તય-વ્યતિરેક પ્રમાણથી સિંહ તાત્પર્ય ભ્રમાદિરૂપ પ્રતિવર્ષધકની નિવૃત્તિ એ દુષ્ટ કળ છે તેને આધારે શ્રવણથી જ ત્રાન અને પ્રતિયંધક-નિરૂત્તિ કરવાં જોઈએ એવે નિયમવિધિ સંભવે છે; અથવા શાં રભાષ્યમાં કહ્યું છે તેમ ('સ્વાભાવિક એવા પ્રવૃત્તિના વિષયથી વિમુખ કરવાને માટે'...) પ્રક્ષત્રાનનાં સાધન શ્રવણાદિની સ્તુતિ દ્વારા તેમાં તે પ્રવૃતિવિશેષનું કારણ અને છે તેટલા માત્રથો તેના અદ્ધપ્રકરણમાં સમાવેશ કરી શકાલા હોય ત્યારે જોતવ્ય:ને અપવ'વિધિ માનવાે એ બરાબર નથી. ભાષ્યકારે શ્રવણુને માટે અપૂર્વ એમ કહ્યું છે તે તાે પાક્ષિક અપ્રાપ્તિને ધ્યાનમાં રાખીને કદ્યું છે એવા સંભવ છે. પ્રક્ષત્વાનના સાધન તરીકે બીજું કશું વિકલ્પથી (શ્રત્રણ અથવા તે બીજું હાદ્યતાનનું સાધન બની શકે એમ) અથવા સમુચ્ચયથી (શ્રવણ અને તે બીજું સાથે મળીને ઘ્રક્ષણાનના ઉપાય થઈ શકે એમ) પ્રાપ્ત થતું નથી તેથી નિયમવિધિ કે પરિસંખ્યાવિધિ પશુ નથી એમ વાચરુપતિના અનુયાયીએ। માતે છે

(જુએ ભામતી ૧.૧.૪, પ્રારલ્થી).

विचारविध्यमावेऽपि विज्ञानार्थतया विधीयमानं गुरूपसदनं दृष्ठद्वार-संभवे अदृष्टकल्पनायोगात् गुरुमुखाधीनवेदान्तविचारद्वारैव विज्ञानार्थ पर्येःस्य ोति । अत एव स्वप्रयत्नसाध्यविचारव्यावृत्तिः । अध्ययनविध्य-भावे तूपगमनं विधी ग्मानमक्षरावाप्त्यर्थत्वेनाविधीयमानत्वान्न तदर्थ गुरुमुखोच्चारगानूच्चारणमध्ययनं द्वारीकरोतीति लिखितपाठादिव्यावृत्त्य-सिद्धेः सफलोऽध्ययननियमविधिः ।

વિચારવિધિ ન હાેય તાે પશુ વિજ્ઞાનને માટે છે એ તરીકે જેનું વિધાન કરવામાં આવે છે તે ગુરૂપસદન (ગુરુની પાસે જ્ઞાન માટે જવું), દષ્ટ દ્વાર સંભવતું હાેય ત્યાં સુધી અદ્ધાની કલ્પના ચાેગ્ય ન હાેવાથી, ગુરુસુખને અધીન વેદાન્તવિચાર દ્વારા જ વિજ્ઞાનાર્થે પર્યવસાન પામશે. એથી જ (ઉપગમનથી જ) સ્વપ્રયત્નથી સાધ્ય વિચારની બ્યાવૃત્તિ પ્રાપ્ત થઇ જાય છે (તેથા કરી જ્ઞોત્તચ્ચ: થી સ્વપ્રયત્નસાધ્ય વિચારની બ્યાવૃત્તિ પ્રાપ્ત થઇ જાય છે (તેથા કરી જ્ઞોત્તચ્ચ: થી સ્વપ્રયત્નસાધ્ય વિચારની બ્યાવૃત્તિ કરવા માટે તેને નિયમવિધિ માનવાની આવશ્યકતા નથી). જ્યારે અધ્યયનવિધિ ન હાેચ તાે જે ઉપગમનનું વિધાન કરવામાં આવે છે તે અક્ષરબ્રહણને માટે છે એ રીતે તેનું વિધાન કરવામાં નથી આવેલું. તેથી તેને માટે (અક્ષરબ્રહણને માટે) ગુરુસુખે ઉચ્ચારણ પછી અનૂચ્ચારણ (અર્થાત) અધ્યયનને દ્વાર નથી બનાવતું, તેથી લિખિતપાઠાદિની બ્યાવૃત્તિ સિદ્ધ થતી નથી, માટે અધ્યયન અંગેના નિયમવિધિ સ**કલ છે (પ્રયો**જનવાળા છે). વિવરક્ષ : શ કા થાય કે ઉપગમન વિધિ એ વિચારવિધિ ( બ્રોત=ય: )ના સાંગપૂત છે જો વિચારવિધિ જ ન હોય તા ઉપગમનવિધિ (તદ્વિજ્ઞાનાર્થ સ ગુરુમેગ્રામિંગ આ છે છે ) ( મુંડક ઉપ. ૧.ર.૧૨)નું જ અત્તિત્વ ન હોય આના ઉત્તર એ છે કે ગુરૂપસદનને લ્રહ્મતાનની બાળતમાં દ્વારની અપેક્ષા ઊભી થાય ત્યારે એ લાકસિદ્ધ ગુરૂમુખથી સાધ્ય વિચારને દ્વાર તરીકે સ્વીકારી લેશે તેથી બ્રોત્ર=ય: એવા વિધિની જરૂર જણાતી નથી અને ગુરૂપસદન આંગેના વિધિને તેના શેય કે આંગભૂત માની શકાય નહિ. વિચારતી જેમ ઉપગમન પણ વિદ્યાના આંગ તરીકે ઉપપત્ન છે. બીજ બાજુ અધ્યયનવિધિ (સ્વાદ્યા પોડદયેત=ય:) જ ન હોય તા ઉપગમનનું વિધાન કરવામાં આવ્યું છે તે અક્ષરપ્રહણુને માટે છે એ રીતે તેનું વિધાન ન હોવાથી લિખિતપાઠ આદિની વ્યાવત્ત્તિ થતી નથી (અક્ષરપ્રહણુને માટે છે એ રીતે તેનું વિધાન ન હોવાથી લિખિતપાઠ આદિની વ્યાવત્ત્તિ થતી નથી (અક્ષરપ્રહણુ બેટલે શુરુ ક્રમંત્રનું ઉચ્યારણ કરે તેની પાછળ શિષ્ય ઉચ્યારણુ કરે અને આ રીતે વેદમંત્રા મોઢે કરી તે તે. ગુરુમુખથી અક્ષરચહણ કરવું એવું વિધાન ઉપગમનવિધિયી નથી તેમ અત્ય વિધિથી પણ નથી તેથી લિખિતપાઠાદિની વ્યાવત્તિને માટે અધ્યયન આંગે નિયમવિધિ જરૂરી છે: પણ પ્રવણવિધિ ન માનવાથી કોઈ અતિપ્રસંગ કે અબ્યવસ્થાની સંભાવના નથી.

ખીજા વ્યાવર્ત્યનું ખંડન કરે છે :

न च तात्पर्यादिभ्रमनिरामाय वेदान्तविचारार्थिनः कदाचिद् द्वैतग्रास्त्रेऽपि प्रवृत्तिः स्यात् तत्रापि तदभिमतयोजनया वेदान्तविचार-सत्त्वात् इत्यद्वैतात्मपरवेदान्तविचारनियमविधिरर्थवानिति वाच्यम् । स्वयमेव तात्पर्यभ्रमहेतोस्तस्य तन्निरासकत्वाभावेन साधनान्तरप्राप्त्यभावात् । तन्निरासकत्वभ्रमेण तत्रापि कस्यचित् प्रवृत्तिः स्यादित्येतावता 'श्रोतव्यः' इति नियमविधेरभ्युपगम् इत्यपि न । ईश्वरानुग्रहफलाद्वैतश्रद्धारहितस्य ओतव्यवाक्ये पराभिमतयोजनया सद्वितीयात्मविचारविधिपरत्वभ्रमसम्भवेन भ्रमप्रयुक्ताया अन्यत्र प्रवृत्तेर्विधिश्तनेनाप्यपरिहार्यत्वात् ।

એવી દલીલ કરવી નહિ કે તાત્પર્યાંદિ અંગેના ભ્રમને દૂર કરવા માટે વેદાન્તવિચાર ઇચ્છતા માણુસની ક્યારેક દ્વૈતશાસ્ત્રમાં પણુ પ્રવૃત્તિ સંભવે છે કારણુ કે ત્યાં પણુ તેને માન્ય યાજના અનુસાર વેદાન્તના વિચાર છે. તેથી અદ્વૈત-આત્મપરક વેદાન્તવિશાર અંગેના નિયમવિધિ સાથ<sup>8</sup>ક છે. (આવી દલીલ યાગ્ય નથી) કારણુ કે જે સ્વયં તાત્પર્યજીમનું કારણુ છે તે તેનું નિરાસક (દૂર કરનારું) હાેઈ શકે નહિ; તેથી (અદ્વૈતશાસ્ત્ર સિવાય) અન્ય સાધનની પ્રાપ્તિ નશી (જેનો વ્યાવૃત્તિને માટે નિયમવિધિની જરૂર હોય). શ'કા ચાય કે (દ્વૈતશાસ્ત્ર) તેનું (તાત્પચંભ્રમનું) નિરાસક છે એવા ભ્રમથી કાઇની ત્યાં (તેને વિષે) પણુ પ્રવૃત્તિ થાય તેટલા પુરતો ( બ્રોતદ્વરા ) નિયમવિધિ માનવા જોઇએ. આ શ'કા પણુ બરાબર નથી. ઇશ્વરના અનુગ્રહના ફલરૂપ અદ્વેતમાં શ્રદ્ધા વિનાના માણસને પરાભિમત યાજનાથી ( દૈતશાસ્ત્રના વિચારકાએ શબ્દોના તેમને માન્ય અર્થ'સ'બ'ધ બતાવ્યા છે તેથી) શ્રોતદ્વરા વાકચને વિષે એ સદિતીય એવા આત્માના વિચાર અંગે વિધિપરક છે એવા ભ્રમ સ'ભવે છે. તેથી ભ્રમને કારણે અન્યત્ર (દેતશાસ્ત્રને વિષે) પ્રવૃત્તિ થતી હશે તેા સા વિધિથી પણુ તેના પરિદ્વાર કરી:શકાશે નહિ.

વિવરણ : દ્વૈતશાસ્ત્ર (છવ-પ્રકારના બેદ માનનાર શાસ્ત્ર) વેદાન્તના ાાત્પર્ય અ'ગે ભ્રમને દર કરશે એમ માનીને કાેઇ દ્વેતશાસ્ત્રને વિષે પ્રવૃત્ત થાય તાે રાકવા માટે ત્રોલઘ્ય: એવેષ નિયમવિધિ આવશ્યક છે એમ કેટલાકે દલીલ કરી છે. એને ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે દ્રેતશાસ્ત્ર પાતે તાત્પર્ય ભ્રમ ઉત્પન્ન કરનાર છે; તે ભ્રમને દૂર કરનાર કેવી રીતે બની શકે. તેથી તાતપર્યાજીમને! નિરાસ કરનાર તરીકે અદ્વેતશાસ્ત્ર સિવાય કોઈ અન્ય પ્રાપ્ત થતું નથી જેતી વ્યાવત્તિને માટે શ્રોતચ્ચઃતે નિયમવિધિ તરીકે માન્યતા આપવી પડે. આ જન્મમાં કે અન્ય જન્મામાં કરેલાં (નિષ્કામ) યત્તાદિથી ચિત્તશદિ થઈને વિવિદિષા (જાણવાની ⊎ચ્છા) જે માહ્યસમાં જાગી હોય અને જે નિત્યાનિત્યવસ્તુવિવેક, ઇહામુત્રાથ ભોગવિરાગ, શમ દમ-ઉપરતિ-તિતિક્ષા-શ્રહા-સમાધાનઽપ સાધનસંપત્તિ અને મુમુક્ષત્વ એ સાધનચતુષ્ટથથી વુક્રત દ્વાય તેને જ શ્રવણના અધિકાર છે એ નિર્વિવાદ છે. યત્રાદિથી ઉત્પન્ન થયેલ અદબ્ટ અંગ સહિત વેદના અધ્યયનથી લબ્ધ વેદાન્તાથી એવે નિશ્ચય ઉત્પન્ન કરાવે છે કે નિષ્પ્રપંચ અદ્વિતીય વ્યક્ષના સાક્ષાત્કાર મુક્તિન સાધન છે. અને તેવા વ્યક્ષસાક્ષા કારને માટે દઢ મુગ્લા (જેને વિવિદિયા કહે છે તે) ઉત્પન્ન કરીને તે દારા અદિતીય આત્માના સાક્ષાત્કારના સાધનભૂત અદ્વિતીયાત્મધવણાદિમાં મુમુક્ષુની પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. આવા માણસમાં એ અદબ્ટ છવથી ભિન્ન આત્માનું જ્ઞાન મુક્તિનું સાધન છે એવેા ભ્રમ ઉત્પન્ન કરાવીને ભિન્ન આ માના જ્ઞાનનાં વિચારાદિ સાધનાને વિષે ઇન્ડબા, પ્રવૃત્તિ વગેરે કરાવતુ નથી. સ્પૃતિ પણ કહે છે કે યન્નાદિથી સંપાદિત ઈશ્વરાનુપ્રહ દ્વારા અદ્વૈત વ્યલગ્રાનની ઇચ્છારૂપ અદ્વૈતવાસના थाय छे (ईश्वरानुग्रहादेव पुंसामद्भेतवासना). कोने आवी विविधिता डे अद्धा न हेाय तेने શ્રવણના અધિકાર નથી તેથી તેને માટે કાંઈ નિન્મવિધિની જરૂર નથી. શ્રદ્ધા વિનાના માણસ અવળે માગે ચઢીને દ્વેતશાસ્ત્રને વિષે પ્રવૃત્તિ કરવા ધારતો હશે તો તેને સા નિયમ-વિધિ પણ રાક્ષ શકરો નહિ; ઊલટું બીજાએોએ માન્ય રાખેલી યોજનાથી એ માનરો કે आतमा श्रोतव्यः એ श्रुतिमां 'आत्मा' એ શબ્દ જવપરક છે, પરમાત્મપરક નથી કારણ કે એની પહેલાંના વાકચ (आत्मनल्त कामाय सर्वे प्रियं भवति—अढट, ઉપ. २.४.५ ४.५.६)માં છવની વાત છે ' इदं सर्व ચदयमात्मा ' (બૃહદ્ ૨.૪.૬; ૪૫ છ)માં પણ અદ્વિતીય તત્ત્વનું પ્રતિપારન નથી કારણ કે જડ પ્રયત્ર અને ચેતન પરમાત્માના અબેદ હોઈ શકે નહિ ઉક્ત શ્રતિ અનેદપ્યા તપરક છે, અદવૈવપરક નથી. આ પ્રકારની યોજનાથ દવૈવવિયારમ અમ પ્યુક્ત પ્રવૃત્તિના સંભવ થતાે હાેય તાે સાે નિયમવિધિ પણ તેને રાષ્ટ્રી શકે નહિ

www.jainelibrary.org

न च व्यापागन्तरनिष्टरयथौ परिसंख्येति वाच्यम् । असन्न्यासिनो व्यापागन्तरनिष्टरोरशक्यत्वात् । सन्न्यासिनस्तन्निष्टत्तेः ब्रह्मसंस्थया सइ सन्न्यासविधायकेन 'ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेति' इति श्रुत्यन्तरेण मिद्धतया सन्न्यासविधायकश्रुत्यन्तरमपेक्ष्य श्रोतव्यवाक्येन तस्य व्यापारान्तरनिवृत्त्यु-पदेशस्य व्यर्थत्वात् ।

અને અન્ય વ્યાપારની નિવૃત્તિને માટે (શ્રોતઘ્યા એ) પરિસંખ્યાવિધિ છે એમન કહેવું જોઈએ, કારણ કે અસન્યાસી દી બાબ દામાં અન્ય વ્યાપારના નિવૃત્તિ અશક્ય છે, જ્યારે સ ન્યાસીને માટે તેા પ્રદ્વાસંસ્થાની સાથે સ\*ન્યાસનું વિધાન કરનાર 'પ્રદ્ધાનિષ્ઠ અમૃતત્વ પામે છે' એ બીજી શ્રુતિથી એ (અન્ય વ્યાપારની નિવૃત્તિ) સિદ્ધ હાવાથી, સન્યાસનું વિધાન કરનાર અન્ય શ્રુતિની અપેક્ષાએ શ્રોત્તઘ્ય: એ વાક્યથી તે અન્ય વ્યાપારની નિવૃત્તિના ઉપકેશ વ્યર્થ છે.

વિવરશ : શ્રોતચ્ચ: એ પરિસંખ્યાવિધિ છે એમ માનનારને પૂછવું જોઈ એ કે એથી ગૃહસ્થાદિને અન્ય વ્યાપારની નિવૃત્તિા ઉપદેશ આપવામાં આવે છે કે સંન્યાસવિદિથી સિદ્ધ સંન્યાસીને ? અસંન્યાસી એવા ગૃહસ્થાદિને માટે અન્ય વ્યાપારની નિવૃત્તિના ઉપદેશ સંભવે નદિ કારણ કે તેમને માટે અન્ય કર્માનું વિધાન કરનાર શ્રુતિઓ છે તેમની સાથે વિરાધ આવી પડે. સંન્યાસીને માટે તો અન્ય વ્યાપારની નિવૃત્તિ સિદ્ધ જ છે તેથી તે ઉપદેશ વ્યથ છે. बद्યાતંસ્થોડ છતત્વમેતિ એ બીજી શ્રુતિ વ્યક્ષસંસ્થતા લક્ષણવાળા સંન્યાસાશ્રમનું વિધાન કરે છે એમ બ્રહ્મસૂત્રશાકર ભાષ્ય (૩.૪.૧૪)માં શંકરાચાર્ય પ્રતિપાદિત કર્યું છે.

न च विचारविध्यसम्भवेऽपि विवारविषयवेदान्तनियमविधिः संभवति, भाषाप्रवन्धादिव्यावर्त्यसच्चादिति वाच्यम् । सन्निधानादेव वेदान्तनियमस्य लब्धत्वेन विधिविषयत्वायोगात्, 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः' (तै. आ. २.१५) इत्यर्थाववौधार्थनियमविधिबलादेवाध्ययनष्टृहीतवेदो-त्पादितं वेदार्थज्ञानं फल्पर्यवसायि, न कारणान्तरोत्पादितमित्यस्यार्थस्य ल्ब्धत्वेन वेदार्थे ब्रह्मणि मोक्षाय ज्ञात्तव्ये भाषाप्रवन्धादीनामधाप्तेश्च । न च 'सहकार्यन्तरविदिः' इत्यधिकरणे बाल्यपाण्डित्यमौनशब्दितेषु श्रवणमन निदिध्यासनेषु विधिरभ्युपगत इति वाच्यम् । विचारे विवार्य-तात्पर्यनिर्णयहेतुत्त्वस्य वस्तुसिद्ध्यनुकूल्युक्त्यनुसन्धानरूपे मनने तत्प्रत्यया-भ्यासरूपे निदिध्यासने च वस्त्वगमवैश्वद्यहेतुत्वस्य च लोकसिद्धत्वेन तेषु विध्यनपेक्षणात् विधिच्छायार्थवादस्येव प्रशंसाद्वारा प्रवृत्त्यतिशयकरत्वमात्रेण तत्र विधिव्यवहारात् । एवं च अवणविध्यभावात् कर्मकाण्डविच रवत् वहा-काण्डविचारोऽप्यध्ययनविधिमूल इत्याचार्यवाचस्पतिपक्षानुसारिणः ॥१॥ અને એવી શકા કરવી નહિ કે વિચારવિધિને। સંભવ ન હાય તા પણ વિચારના વિષય વેદાન્ત અંગે નિયમવિધિ સંભવે છે કારણ કે ભાષાપ્રઅધાદિ બ્યાવર્ત્ય છે. (આ શંકા બરાબર નથી) કારણ કે સાન્નિધ્યથી જ વેદાન્ત અંગેના નિયમ પ્રાપ્ત થઈ જાય છે તેથી તે વિધિના વિષય અને એ અરાબર નથી. અને સ્વાધ્યાયોડધ્યેત્તવ્ય: ' (તે. આ. ૨.૧૫) ( સ્વાધ્યાયનું અધ્યયન કરવું જોઈ એ ) એ અર્થના જ્ઞાન માટેના નિયમવિધિના અલે જ 'અધ્યયનથી ગૃહીત વેદથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવતું વેદાર્થ જ્ઞાન ફલપય વસાચી છે, બીજાં કારણોથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવતું (જ્ઞાન) નહિ'--આ અર્થ' પ્રાપ્ત થતા હાવાથી વેદના અર્થ'રૂપ પ્રદ્રાનું જ્ઞાન જ્યારે માક્ષને માટે મેળવવાનું હાય ત્યારે ભાષાપ્રઅધાદિની પ્રત્પિત નથી તેથી (બ્યાવૃત્તિ કરવાની જરૂર નથી અને તેને માટે નિયમાંવધિ માનવાની જરૂર નથી).

અને એવી દલીલ ન કરવી કે ' સદ્દ જાર્યન્તા વિધિ: ' એ અધિકરણમાં (બ્ર. સૂ. 3. ૪. ૪૭-૪૯) 'બાલ્ય', 'પાંડિત્ય'. 'મોન', એ શબ્દોથી વાચ્ય શ્રવણ, મનન, નિદિધ્યાસનને વિષે વિધિ સ્વીકારવામાં આવ્યા છે. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે વિચાર તેના વિષય (વિચાર્ય અર્થાત વેદાન્ત)ના તાત્પર્યના નિર્ણુ યને હેતુ છે એ, અને વસ્તુની સિદ્ધિને અનુકૂલ ચુક્ત્યનુસ ધાનરૂપ મનન અને તે જ્ઞાનના અભ્યાસરૂપ નિદિધ્યાસન વસ્તુના જ્ઞાનમાં વૈશઘના હેતુ છે એ (હંકીકત) લાેકસિદ્ધ હાેવાથી તેમની (શ્રવણાદિની) બાબતમાં વિષિની જરૂર નથી, તેથી વિધિના જેવા લાગતા અથ°વાદની જેમ પ્રશ સા દ્વારા પ્રવૃત્તિમાં અતિશય (વિશેષતા) કરનાર અને તેટલા માત્રથી તેને (વધિ કહેવામાં આવ્યા છે. આમ શ્રવણ-ા ધિન હાેવાને કારણે કમ°કાંડના વિચારની જેમ પ્રક્ષકાંડના વિચાર પણ અધ્યયન-વિધિમૂલક છે એમ આચાય' વાચસપતિના પક્ષને અનુસરનારાઓ કહે છે. (૧)

વિવરષ્ડ્ય : વિચારના વિષય તરીકે વેદાન્ત અંગે આ નિયમવિધિ છે એ પક્ષનું અહીં ખંડન કર્યું છે. જેણે અંગા સહિત વેદનું અખ્યયન કર્યું છે અને વેદાન્ત ઉપનિષદ) દ્વારા ઉપર ઉપરથી જ્ઞાત પ્રદ્યાના સ્વરૂપ અંગે જેને જિહાસા થઈ છે તેને માટે જિજ્ઞાસાના નિવર્ત'ક નિર્ણુંયાર્થે વિચાર કર્ત'વ્ય તરીકે પ્રાપ્ત થતાં એ વિચારના વિપય શાધે છે ત્યારે વેદાન્તા અર્થાત્ ઉપનિષદ્વાક્રયા તેના મનમાં રમતાં હાેવાથી 'મારે વેદાન્તના જ વિચ ર કરવા જોઈએ' એવી સુદ્દિ ઉત્પન્ન થાય છે આમ વિધિ વિના જ વેદાન્ત અંગે નિયમ પ્રાપ્ત થતો હાેવાથી તેને વિષે ક્રે નિયમવિધિની જરૂર નથી

28

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

વિધિ વિના જ વેદાંત અંગે નિયમ પ્રાપ્ત થાય છે તેને માટે બીજી દલીલ સ્વાધ્ધાયોડ-ઘ્વેતઘ્ય:...થી રજૂ કરે છે. મીમાંસકાના મતના આધાર લઈને એમ બતાવ્યું છે કે સ્વાધ્યાયોડઘ્વેતઘ્ય: એ અર્થ'ના જ્ઞાન માટે નિયમવિધિ છે. અપ્યયન–વિધિનું ફળ અક્ષરપ્રાપ્તિ કે અક્ષરમહા્ છે એ સિદ્ધાંતમાં પણ જે વાક્યા અપ્યયન દ્વારા પ્રાપ્ત થયાં છે અને જેમના અર્થ'જ્ઞાન દ્વારા પુરુષાથ'માં ઉપયોગ સલવે છે તે વાક્યાના અર્થ'નું જ્ઞાન અપ્યયનથી પ્રાપ્ત વાક્યોથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલું હેલ્ય તા જ ફળમાં પય'વસાન પામે છે. આ જ્ઞાન તેનાથી અતિરિક્ત ભાષાપ્રબ'ધાદિથી ઉત્પન્ન થયું હેલ્ય તા ફળવાળુ નથી હોતું. આ રીતે અધ્યયન-વિધિના ફ્લરૂપ અક્ષરપ્રાપ્તિ પુરુષાથ'માં પય'વસાન પામે છે એમ કહી શકાય તેથી ભાષાપ્રગ્ન-ધાદિ દ્વારા આ સિદ્ધ કરવાના પ્રસંગ જ આવતા નથી. 'ભાષાપ્રબ-ધાદિ'માં 'આદિ'થી ઇતિહાસ, પુરાણના નિદે'શ છે.

સૂત્રકાર (બાદરાયછ્ય) અને ભાષ્યકાર (શ'કરાથાય')ને શ્રવણાદિ અંગે વિધિ માન્ય છે એવું નથી. શ્રવણાદિ વિધિને યેાગ્ય ક્રિયા હેાય તેા પણ એ નિત્ય પ્રાપ્ત હેાવાથી વિધેય નથી. સૂત્ર અને ભાષ્યમાં શ્રવણવિધિ વગેરે શબ્દો પ્રયોજ્યા છે તે ગૌણ અથ'માં, કારણ કે મુખ્ય અથ' સંભવતા નથી. એ વિધિના જેવા છે અને પ્રશસા દારા પ્રવૃત્તિમાં વિશેષતા લાવવા માટે છે તેથો તેમને માટે ગૌણ અર્થ'માં વિધિ શબ્દનો પ્રયોગ કર્યો છે. આના જેવું જ એક ઉદાહરણ છે – 'વિષ્ણુશ્વાગ કરવા) એમ કહીને ફરી કહ્યું છે 'વિષ્ણુદ્ધાંશ અને અગ્નીયોમીય પુરાહાશની વચ્ચે ઉપાંશુયાગ કરવા) એમ કહીને ફરી કહ્યું છે 'વિષ્ણુદ્ધાંશ થયદક્ય: પ્રગાવતિષ્ઠવાંશ યઘટલ્ય:, અગ્નીયોમાવુવાંશ યઘટલ્યા'. અહીં પહેલું જે 'અન્તરા' વચન છે (ઉવાંશુયાગન્મત્તરા યજ્રતિ) તે આગ્નેય અને અગ્નીયોમીય પુરાહાશની વચ્ચેના કાળમાં ઉપાંશુયાગતું વિધાન કરે છે તેથી 'વિષ્ણુદ્ધવારુ...' ઇત્યાદિ ત્રણ વાક્યો મંત્રવર્ણાથી પ્રાપ્ત વૈકલ્પક દેવતાના અનુવાદ (શાત હકીકતના નિદે'શ) કરીને 'અન્તરા' વાક્યથી વિહિત યાગની સ્તુતિ કરનાર અર્થ'વાદ જ છે. (જુઓ પૂ**લ'મીમાંસા** ૨.૨, અધિ. ૪).

<sup>4</sup>બાજુના અધિકારીને શ્રવણ નિત્ય પ્રાપ્ત હેાવાથી અને તેના સમકક્ષ તરીકે કાંઇ બીજું સાધન વિકઢપથી કે સસુચ્ચયથી પ્રાપ્ત ન હેાવાથી કાંઇ વિધિને અવકાશ નથી. આમ પ્રક્ષસાક્ષાત્કાર માટે શ્રવણાદિ નિત્ય પ્રાપ્ત હેાઈને વિધિ વિના જ શ્રવણાદિનું અનુષ્ઠાન સિદ્ધ થાય છે એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે. આ ચર્ચા પૂરી કરતાં કહ્યું છે કે વિચારનું અનુષ્ઠાન સિદ્ધ થાય છે એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે. આ ચર્ચા પૂરી કરતાં કહ્યું છે કે વિચારનું અનુષ્ઠાન સિદ્ધ થાય છે એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે. આ ચર્ચા પૂરી કરતાં કહ્યું છે કે વિચારનું અનુષ્ઠાન સરવનાર વિધિની જરૂર હેાય તાે પણ જેમ ' कર્મવાक્यવિचારઃ कર્ત્તગ્યઃ ' (કમ'વાક્યનેા વિચાર કરાવનાર વિધિની જરૂર હેાય તાે પણ જેમ ' અર્મવાવ્યવિचારા જાતેગ્યઃ ' (કમ'વાક્યનેા વિચાર કરવા) એવા જુદો વિધિ ન હેાવા છતાં પણ અધ્યયનવિધિના ખળે જ કમ'ક્રાંડાનું શ્રવણ સિદ્ધ થાય છે તેમ વેદાન્તનું શ્રવણુ (વેદાન્ત વાક્યવિચાર) પણ તેના બળે જ સિદ્ધ થાય છે; તેથી શ્રોત્તગ્યઃ એ વાક્યમાં જુદા વિચારવિધિની અપેક્ષા નથી. આ વાચરૂ-પતિના પક્ષને અનુસરનારાઓનો ગત છે. (૧)

' श्रोतव्यः ' એ વાક્યતા અર્થાતા વિચારમાં જ **બ્રહ્મસૂત્રના પ્રથમ સૂત્ર अથાતા ક્ર**હ્ય जिहासा (૧. ૧. ૧)ના અર્થાતો સંગ્રહ થઈ થયે છે. તેથી ક્રમપ્રાપ્ત બીજા સૂત્ર (जन्माग्रस्य बतः – ૧.૧.૨)ના અર્થાતો સંગ્રહ આ પછીનો ચર્ચામાં કર્યો છે, विचार्यस्य च ब्रह्मणः जगज्जन्मस्थितिलयकारणत्वं लक्षणग्रक्तं 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते' (तैक्ति. ३.१) इत्यादिश्रुत्या । जगज्जन्म-स्थितिलयेषु एकैककारणत्वमप्यनन्यगामित्वाल्लक्षणं भवितुमईतीति चेत्, सत्यम् । लक्षणत्रयमेवेदं परस्परनिरपेक्षम् । अत एव 'अत्ता चराचर-ग्रहणात्' (ज्ञ.स. अ. १, पा. २, अधि १, स्त. ९) इत्याद्यधिकरणेषु प्रत्येकं ब्रह्मलिङ्गतयोपन्यस्तमिति कौग्रुदीकाराः ।

જેના વિચાર કરવાના છે તે થદાનું લક્ષણ કે તે જગતનાં જન્મ, સ્થિતિ અને લયનું કારણ છે 'જેતાથી આ ભૂતા જન્મે છે…' (તૈત્તિ. ઉપ. 3.૧) ઇત્યાદિ બ્રુતિથી જ કહેવામાં આવ્યું છે. જગતના જન્મ, (તેની) સ્થિતિ અને (તેના) લય એમાંથા એક એકનું (કાઈ એકનું) એ કારણ છે એમ કહેવાથી પણ એ પ્રદ્વાનું લક્ષણ બનવાને ચાગ્ય છે કારણ કે તે (પ્રદ્વા સિવાય) અન્યને લાગુ પડતું નથી (અર્થાન લક્ષણમાં અતિગ્યાપ્તિના દાષ આવતા નથી) એમ કાઈ કહે તા તેના ઉત્તર છે કે આ વાત સાચી છે. (વાસ્તવમાં) આ એકબ્રીજાથી સ્વતંત્ર એવાં ત્રણ લક્ષણ જ છે. તેથી 'એ અત્તા છે, ચર અને અચરનું ગ્રહ્ણ છે તેથી' (પ્ર સૂ. ૧.૨.૯) વગેરે અધિકરણોમાં (એ સર્વસંહાર કરનાર છે વગેરે) પ્રત્યેક પ્રદ્વાના લિંગ તરીકે રજૂ કરવામાં આવ્યું છે એમ કોમ્રુદ્વાકાર કહે છે.

વિવરષ્ટ્ર : 'વ'ના પ્રયોગ एવના અર્થમાં કર્યા છે. વ્યાખ્યાકાર તેની યાજના ક્રુત્વા સાથે કરવાનું કહે છે--- શ્રુતિથી જ કહેવામાં આવ્યું છે. ' યતાે વા इमाનિ મૂતાનિ जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत् प्रयन्त्यभिसंविश्वन्ति तद्विजिझासस्व, तद् महा ' (ते(रा. ઉप. 3.१) એ પૂરું શ્રુતિવાક્ય છે જેમાં યતઃ માંના ચરથી તૈત્તિરીય ઉપનિષદમાં નિરૂપિત સત્યગ્રાનાન-દાન-તાત્મક હાલ સમજવાનું છે. આમ યત: માંના ચલ્ શબ્દથી જ હાલનું સચ્ચાદાનન્દરવરૂપાત્મક સ્વરૂપલક્ષણ મળી જાય છે અને પંચમી વિભક્તિના અર્થમાં પ્રયોઃજાયેલે તસ્ પ્રત્યય પ્રકૃતિ (ઉપાદાનકારણ) અને હેતૃત્વ સામાન્યના વાચક છે. ઉપાદાનકારણ તેમ જ કત્ કારણ બન્નેને હેતુ કહી શકાય. બ્રહ્મ અભિન્નનિમિત્તો પાદાનકારણ છે એવું લક્ષણું પ્રાપ્ત થાય છે જે બ્રહ્મને જંલાગુ પડે, સાંખ્યની પ્રકૃતિને નહિ તેથી મહેતું એ અસાધારણ કે વ્યાવર્તક લક્ષણ છે અને અવ્યાપિત, અતિવ્યાપિત અને અસંભવ દેાષોથી મુક્ત છે. 'ભૂત' શબ્દ અહીં કાર્ય'માત્રના અથ'માં છે (मक्ति इति मृतम्). જેનાથી (અને જેમાંથી) ભૂતા જન્મે છે, સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરે છે અને જેમાં લીન થઈને જેની સાથે . તાદાત્મ્ય પામે છે તેને જાણવાની ઇચ્છા કર (તેના સાક્ષાત્કાર કરવાની ઇચ્છા કર). તે વ્યક્ષ છે એમ ઝુતિ કહે છે. પં**ણ ⊎**વ્છા માત્રથી સાક્ષાત્કાર થતાે નથી તેથી વિजि**∉ાઝ**હ્વનાે લક્ષણાથી અર્થ છે કે તેને! સાક્ષાત્કાર કરવા માટે વિચાર કર. જગજજન્મકારણત્વ, જગતિસ્થતિ-કારણત્વ, જગલ્લયકારણત્વ એ પ્રત્યેક પણ પ્રહ્ણનું વ્યાવત કલક્ષણ થઈ શકે અને તેમાં પણ અબ્યાપિત, અસંભવ કે અતિબ્યાપિતના દાવ ન રહે કારણ કે ઘણ એક અખંડ નિત્ય છે. અને પ્રક્ષ સિવાય અન્ય કશ નથી જે જગતનું ઉપાદાનકારણ તેમ જ કતું કારણ હોય.

વાસ્તવમાં અહીં ભ્રહ્મનાં ત્રણું લક્ષણ જ આપ્યાં છે. **બાદરાયણુના પ્રદાસ્**ત્રમાં પણ અત્તાધિકરણ (વ્ય સ. ૧.૨, અધિ.૧, સત્ર ૯), અન્તર્યાગ્યધિકરણુ (૧.૨, અધિ. ૫, સ. ૧૮), જગદ્દવાચિત્વાધિકરણુ (૧.૪, અધિ. ૫. સ. ૧૬)માં આવું કોઈ એકજ લક્ષણું કહ્યું છે.

અત્તાધિકરણુનું વિષયવાકય છે--- ચસ્ય ब्रह્म च क्षत्र चोमे भवतः क्षेदनः । मृत्युर्यस्यो-पसेचन क इत्या वेद यत्र सः (કઠોપનિષદ્દ ર.૨૫) (खाझણુ અને ક્ષત્રિય જેને! ભાત છે અને મૃત્યુ જેનું રાયતું છે તેને કાેણુ આમ જાણું છે કે એ કર્યા છે !) આ વાકય હાક્યપરક છે. હાહા ચરાચરાત્મક સકક્ષ જગતના સંહર્તા છે, લયકારણુ છે, એમ અહીં કહ્યું છે.

અન્તર્યામ્યધિકરણમાં પરમાત્માને સવ<sup>°</sup>ને અન્તર્યામી અને જગદ્વાચિત્વાધિકરણમાં તેને સવ<sup>°</sup>ને કર્તા કહ્યો છે. કોમુદીકારના મતે ઉપર્યું ક્ત શ્રુતિમાં પ્રદ્ભનાં ત્રણુ લક્ષણો છે. હવે બીજાઓનો મત રજૂ કરે છે જે પ્રમાણે આ એક જ લક્ષણ છે.

अन्ये तु-जन्मकारणत्वस्य स्थितिवारणत्वस्य च निमित्तकारण-साधारण्याद् उपादानत्वप्रत्यायनाय प्रपश्चस्य ब्रह्मणि लयो दर्शितः । अस्तु ब्रह्म जगदुपादानम्, तज्जम्मनि घटजन्मनि कुलालवत्, तस्स्थितौ राज्यस्थेमनि राजवच्च, उपादानादन्यदेव निमित्तं भविष्यतीति शङ्का-व्यवच्छेदाय तस्यैव जगज्जननजीवननियामकत्वम्रुक्तम् । तथा चैकमेवेदं लक्षणम् अभिम्ननिमित्तोपादानतयाऽद्वितीयं ब्रह्मोवलक्षयतीत्याहुः ।

જયારે બીજા કહે છે કે જન્મનુ કારણ હેાવું અને સ્થિતિનું કારણ હાેવું એ નિમિત્તકારણસાધારણ છે તેથી ઉપાદાન (કારણ) છે એમ જણાવવાને માટે પ્રપંચનાે હાદ્યમાં લય બતાવ્યા છે. શકા થાય કે ભલે હાદ્ય જગતનું ઉપાદાન હાેય, પણ જેમ ઘડાના જન્મમાં કુંભાર તેમ તેના જન્મમાં, અને જેમ રાજ્યની સ્થિરતામાં રાજા તેમ તેની સ્થિતિમાં ઉપાદાનથી જુદું જ નિમિત્ત હેશે આ શંકાના નિરાકરણને માટે તે જગત-જનનજીવનનિયામક છે એમ કહ્યું છે. અને આમ આ એક જ લક્ષણ છે જે અદિ્તીય હાદ્યને અભિન્નનિમિત્તો પાદાન તરીકે રજૂ કરે છે.

વિવરણ : જેનાથી જન્મે અને જેનાથી જીવે એ તા નિમિત્તકારણ પણ હાેઈ શકે તેથી એટલું માત્ર કહેવાથી વ્યક્ષ જગત તું ઉપાદાનકારણ છે એવું જ્ઞાત થતું નથી. માટે તે જણાવવા એમ કહ્યું છે કે પ્રપંચના વ્યક્ષમાં લય થાય છે. તા પછી જગતના લય જેમાં છે તે વ્યક્ષ એટલું લક્ષણ પર્યાપ્ત થાત – એવી શકા થાય, તેના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે સામાન્ય રીતે જન્મકર્તા કે સ્થિતિકર્તા અને ઉપાદાન કારણ જુદાં હાેય છે. કુંભાર ઘટના ઉપાદાન કારણ માટીથી જુદા છે તેમ જગતના જન્મમાં પણ ઉપાદાનકારણ વ્યદ્મથી જુદું કોઈ નિમિત્તકારણ હોવું જોઈએ, અથવા રાજ્યની પાલનરૂપ સ્થિરતામાં પાલનીય પ્રજારૂપ ઉપાદાનથી અતિરિક્ત નિયન્તા રાજા હોય છે તેમ જગત્તના ઉપાદાન વ્યક્ષથી અલગ કાેઈ સ્થિતિહેતુભૂત નિયામક હાેવા જોઈએ એવી શકા થાય તેથી અહીં લયની સાથે સ્થિતિ અને જન્મના કારણ તરીકે ધ્રદ્ધાનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. આ એક જ લક્ષણ છે. (ત્રણ જુદાં જુદાં લક્ષણેના સંકુલ નહિ) અને તેનાથી જગતનું જે એક અભિન્ન નિમિત્ત અને ઉપાદાન કારણ છે એ બ્રહ્મ એમ પ્રતિપાદિત કર્યું છે. આથી એમ પણ સમજાય છે કે બ્રહ્મ એક છે અને તેના સિવાય ખીજું કશું નથી. તે સર્વદા છે અને તે ઉપાદાનકારણ છે કારણ કે તે સિવાય જન્મસ્થિતિલયકારણત સંભવે નહિ.

ब्रह्मणश्च उपादानत्वम् अद्वितीयकूटस्थचैतन्यरूपस्य न परमाणूना-मित्रारम्भकस्वरूपम्, न वा प्रक्वतेरिव परिणामिस्वरूपम्, किं त्वविद्यया वियदादिप्रपञ्चरूपेण विवर्तमानत्वरुक्षणम् ।

वस्तुनस्तत्समसत्ताकोऽन्यथाभावः परिणामः, तदसमसत्ताको विवर्त्तः इति वा, कारणसलक्षणोऽन्यथाभावः परिणामः, तद्विलक्षणो विवर्त्त इति वा, कारणाभिन्नं कार्यं परिणामः, तदभेदं दिनै। तद्व्यतिरेकेण दुर्वचं कार्यं विवर्त इति वा विवर्तपरिणामयोर्दिवेकः ।

પ્રક્ષ ઉપાદાન કારણ છે એને। અર્થ એ નહિ કે અદ્વિતીય ફૂટસ્થ ચૈતન્યરૂપ પ્રદ્ધ પરમાણુઓની જેમ આરંભક છે (નવી અને પાતાથી જુદી ભિન્ન વસ્તુ ઉત્પન્ન કરનારું છે), અથવા પ્રકૃતિની જેમ એ પરિણામ પામનારું છે. પણ તેને। અર્થ એ છે કે અવિદાથી આકાશ આદિ પ્ર'પચરૂપે તે વિવર્તમાન છે.

પરિષ્ણામ ઍઢલે (ઉપાદાન મનાતી) વસ્તુને તેની સાથે સમ સત્તાવાળા અન્યથાભાવ (તેને અવસ્થાવિશેષ); તેની સાથે અસમ સત્તાવાળા અન્યથાભાવ તે વિવર્ત. અથવા કારણુનાં લક્ષણુવાળા અન્યથાભાવ તે પરિણામ: તેનાથી વિલક્ષણ જુદાં લક્ષણુવાળા) અન્યથાબાવ તે વિવત'. અથવા કારણુથી અભિન્ન હાઈને કાર્ય હોવું તે પરિણામ; તેનાથી (વસ્તુત:) અલેદ વિના જ તેનાથી લેદથી જેનું પ્રતિપાદન થઈન શકે તેવું કાર્ય તે વિવત<sup>°</sup> આ પ્રમાણે વિવત<sup>°</sup> અને પરિણામના વિવેક (લેદ) છે.

વિવરણ : પ્રશ્ન થાય કે પ્રક્ષને જગતનું ઉપાદાન કારણ કહ્યું છે તે કયા અથ°માં ? ન્યાય-વેરીાંષક મતમાં માટીના પરમાહ્યુ ઘટના આરં લક છે, પોતાનાથી જુદી અને તે પહેલાં વિદ્યમાન નહીં એવી વસ્તુને ઉત્પન્ન કરે છે તે અથ'માં ઘણ જગતનું ઉપાદાન કારણ છે ? કે સાંખ્ય-યાથ દર્શનમાં પ્રધાન પરિણામ પામી, વિકારી બની પોતાથી અભિન્ન એવું વાસ્તવિક કાય' ઉત્પન્ન કરે છે તે અર્થ'માં ! કે રજ્જુ તેના પર આરોપિત સપ'નું વિવર્તાધિષ્ઠાનરૂપ કારણ છે તે અર્થ'માં ઘણ જગતનું ઉપાદાન કારણ છે ? ઘણ એક અને અદ્વિતીય છે તેથી તે આરંભક કારણ ન હોઈ શકે, તેની સાથે કારણ બની શકે. વળી પરમાણુના સંયોગના જેવું અસમવાયિ કારણ મળતાં તે આરંભક કારણ બની શકે. વળી પ્રસાણુના સંયોગના જેવું અસમવાયિ કારણ મળતાં તે આરંભવ નથી, અન્યથા તે વિકારી બની જાય અને શ્રુતિસિદ્ધ કુટસ્થત્વના બાધ થાય. માટે વ્યક્ષ જગતનું વિવર્તાધિષ્ઠાન છે, જેમ રજ્જુ સર્પ`નું છે.

ન્યાય-વૈશેષિકના આરં ભવાદમાં આરંભક કારણ અને આરબ્ય કાર્ય તદ્દન ભિન્ન માનવામાં આવે છે જ્યારે અદ્વેતસિદ્ધાંતમાં પ્રક્ષ અને તેના વિવર્તરૂપ પ્રયંચના અભેદ સ્વીકારવામાં આવે છે. તેથી આરબ્ય કાર્ય અને વિવર્તના બેદ સ્પષ્ટ સમજાય તેવા છે. પણ પરિષ્ઠ્રામવાદમાં અદૈતસિદ્ધાન્તની જેમ પરિણામી (કારણ) અને પરિણામ(કાર્ય)ના અભેદ માનવામાં આવે છે તેથી પરિણામ અને વિવર્તના બેદ સ્પષ્ટ સમજવા જોઈ એ. આ બેદ બતાવવા માટે બંનેનાં લક્ષણ આપ્યાં છે. (i) ઉપાદાન મનાતી વસ્તુના તેની સાથે સમ સત્તાવાળા અન્યથાભાવ (અર્થાત્ પૂર્વ રૂપની અપેક્ષાએ બીજા રૂપે રહેવું તે, અવરથા-વિશેષ) તે પરિણામ, જેમ કે દહીં દૂધના પરિણામરૂપ છે, કે ઘટ માટીના પરિણામરૂય છે. જ્યારે ઉપાદાન મનાતી વસ્તુની સત્તાથી વિષમ સત્તાવાળા હાઈ તેના અવસ્થા સ્થિયરપ હેલું તે વિવર્તત્વ; જેમ કે સર્ય રજ્જુના વિવર્ત છે, ઘટાદિ પ્રયંચ છ્રહ્મચૈતન્યના વિવર્ત છે. રજ્જુની વ્યાવહારિક સત્તા છે જ્યારે સપ'ની પ્રાતિસાસિક સત્તા છે. આમ બંનેની સત્તા વિષમ છે. એ જ રીતે પ્રયંચની વ્યાવહારિક સત્તા છે જ્યારે ધ્રલચૈત-યની ત્રિકાલ--અબાધિત એવી પારમાથિ કે સત્તા છે તેથી બન્તેનો વિષમ સત્તા છે.

હવે જો કાેઈ એમ દલીલ કરે કે સત્તા તાે એકરૂપ જ હાેય–વ્યહ્નસ્વરૂપ સત્તા, તેને ત્રિવિધ કેવી રીતે માની શકાય તાે <sup>33</sup>પર અપપેલું લક્ષણ અયોગ્ય ઠરે. તેથી બીજું લક્ષણ આપ્યું છે—(ii) ઉપાદાન મનાતી વસ્તુનાં લક્ષણોવાળાં હાઇને તેના અવસ્થા - વિશેષ હાય તે પરિણાંમ અને તેનાથી વિલક્ષણુ હાેઈને તેને અવસ્થાવિશેષ હાેય તે વિવત'. ઘટ અને માટીનાં એ જ લક્ષણ છે–-પૃથ્વીત્વ, જડત્વ આદિ; તેથી ઘટ માટીના પરિણામરૂપ છે. જ્યારે ઘદ્ધ ચિત્સ્વરૂપ છે પણુ પ્રયંચ જડ છે તેથી પ્રયંચ મદ્દાના વિવત' છે. શુક્રિતરજતાદિમાં પણ શુક્તિથી અવચ્છિત્ન ચૈતન્ય પર અખ્યાસ માનવામાં આવ્યા છે. આમ જડમાત્ર ચૈતન્યના ુ વિવર્ત છે અને તેનાથી વિલક્ષણુ છે તેથી આ લક્ષણુની સંગતિ છે એમ બ્યાખ્યાકાર સમજાવે છે. આટલું જટિલ બનાવ્યા સિવાય પણ કહી શકાય કે શુક્તિનું ક્રાઈ લક્ષણ રજતમાં નથી આવતું તેથી ઉપાદાન કારણ મનાય છે તે શુક્તિથી રજત વિલક્ષણ છે માટે તેના વિવર્ત છે. ઘટમાં માટીનું પૃથ્વીત્વ વગેરે આવે છે તેથી એ સલક્ષણ અવસ્થાવિશેષ હાેઈને પરિણામ છે. (iii) ત્રોજું લક્ષણુ પણુ આપવામાં આવ્યું છે—કારંણુથી અભિન્ન હાેઈને જે તેનું કાર્ય હાેય તે પરિણામ; જ્યારે વસ્તુતઃ અભેદન હાેવા છતાં પણ તેનાથી ભિન્ન તરીકે જેનું નિરૂપણ ન કરી શકાય તે વિવર્ત. રજત અને શુક્તિના અભેદ નથી અને તેમ છતાં રજતને શુક્તિથી ભિન્ન કહી શકાય નહિ, કારણુ કે તે અધિષ્ઠાન ન હાેય તાે રજત પણ ન ભાસે. તેથી રજત શુક્તિના વિવત રૂપ છે. પ્રપંચના બ્રહ્મચૈતન્ય સાથે વસ્તુતઃ અમેદ નથી તેમ છતાં ભેદ છે એમ પણ ન કહેવાય તેથી તે વિવત'રૂપ છે. આ વિવર્ત અવિદ્યાને લઈને થાય છે.

પરિણામવાદી **સાંખ્યા** માને છે કે કારણમાં કાર્ય અબ્યક્તરૂપે રહેલું જ હેાય છે; તેની ઉત્પત્તિ એટલે માત્ર અભિબ્યક્તિ. આમ ઉત્પત્તિની પહેલાં કાર્ય કારણથી અભિન્ન હાેઈને ઉત્પત્તિ પછી પણ અભિન્ન જ છે. જ્યારે **ન્યાય–વૈરીષિક દર્શન** માને છે કે કાર્ય અને કારણુ ભિન્ન જ હોવાં જોઈએ અને તે જ એક કાર્ય હોઈ શકે અને બીજું કારણુ, વળી તેમની અથ'કિયામાં પણુ બેદ છે. માડી ઘટને ઉતપન્ન કરી શકે છે જ્યારે ઘટ ઘટને ઉતપન્ન કરી શકતો નથી. ઘટ પાણી લાવી શકે જળારે માટી એ કામ નથી કરી શકતી. આમ બન્ને ભિન્ન છે. અદ્વેતવેદાન્તી માને છે કે ઉપરની દલીલાને કારણે કાર્યને ભિન્ન કે અભિન્ન તરીકે નિરૂપી શકાય નહિ તેથી કાર્ય માત્ર વિવત' છે, એ અનૃત છે. માત્ર કારણુ સત્ય છે. માટી વગેરે પણુ ઘલાનાં કાર્ય મનાય છે તેથી સવ' પ્રપંચ અનૃત છે. માત્ર ઘલાનું ત્રિકાલ-અબાધિત પરમાથ' સત્ત્વ છે. શુતિ કહે છે તેમ ઘટાદિ વિકારોનો વાણીથા વ્યવહાર થાય છે, તે નામ માત્ર છે, વાસ્તવમાં નથી, તે અનૃત છે—વાચારમ્મળં વિદ્યારો નામધેયમ, કારણુ જ સત્ય છે. આમ ઘલા એકમાત્ર પરમાથ' વસ્તુ છે અને સકલ પ્રપંચ અનિવ'થનીય દેશ્ઈને વિવર્ત' છે, અનૃત છે.

अथ शुद्धं त्रस उपादानमिष्यते, ईश्वररूपं जीवरूपं वा । अत्र सङ्क्षेप-झारीरकानुसारिणः केविदाहुः-शुद्धमेवोपादानम् । जन्मादिसत्रतद्भाष्ययो-रुपादानत्वस्य होयत्रसाळक्षणत्वोक्तेः । तथा च ' आत्मन आकाशः सम्भूतः ' (तैत्ति. २.१) इत्यादिकारणवाक्येषु शवल्रवाचिनामात्मादि-शब्दानां शुद्धे लक्षणैवेति ।

હવે (પ્રશ્ન થાય કે) શુદ્ધ હાલા ઉપાદાન તરીઠે રવીકારવામાં આવે છે કે ઇશ્વિરરૂપ હાલ કે જીવરૂપ હાલ. આ બાબવમાં સંક્ષેપશારીરકને અનુસરનારા કેટલાક કહે છે કે શુદ્ધ હાલ જ ઉપાદાન છે, કારણ કે જન્માદિસૂત્ર અને તેના ભાષ્યમાં ઉપાદાન હેાવું એને સેય હાલના લક્ષણ તરીકે કહ્યું છે. અને તે પ્રમાણે ' આત્મામાંથી આકાશ ઉત્પન્ન થયું ' (તેત્તિ. ૨.૧) ઇત્યાદિ કારણવાકવોમાં શબલવાચી (માચાશબલ હાલ કે સર્વજ્ઞ સર્વજ્ઞ સર્વ શકિત્મન ઇપરના વાચક) 'आત્મન્' વગેરે શખ્દોના લક્ષણાથી 'શુદ્ધ હાલ' જ અર્થ છે.

વિવરષ્ટ્ર ઃ થતો વા इमानि મૂતાતિ...એ વાકપના બાઢીના ભાગમાં, જેનું લક્ષણ આપ્યું છે તેને જિજ્ઞાસ્ય કશું છે (तद्विजज्ञासस्व) અને જિજ્ઞાસ્ય તા શુદ્ધ ઘદ્મ જ હાેઈ શકે તેથી શુદ્ધ ઘદ્મ જ ઉપાદાન કારણ છે અને કોઈ શંકાને અવકાશ હાેવા જોઈએ નહિ. પણ તત્ ત્વમસિ જેવાં વાક્યોમાં તત્ર અર્થાત્ ઈશ્વર અને ત્વમ અર્થાત્ જીવને પણ શુદ્ધ ઘદ્મના ગ્રાનના દેતુ તરીકે જિજ્ઞાસ્ય માન્યા છે તેથી તેમને વિષે એવી શંકા સંભવે છે કે આ જીવ અને ઇશ્વર પણ અભિન્નનિમિત્તોપાદાન કારણ દાઈ શકે તેથી અદ્ધીં પ્રશ્ન કર્યો છે. કેટલાક વેદાન્તીઓનાં વચનામાં ત્રિવિધ ચૈતન્ય (જીવ, ઈશ્વર, વિશ્વદ્ધ ચિત્ તત્ત્વ) બાદ્યોતું છે તેમાંથો ઉપાદાન કશું ? સંદેશે પશારી રક પ્રથન કર્યો અનુ સરનારાઓ માને છે કે શુદ્ધ ઘદ્ધ જ ઉપાદાન છે, જીવ કે ઈશ્વર નહીં. પ્રથાસત્રના પ્રથમ સ્ત્રમાં શુદ્ધ ઘદ્ધને જિજ્ઞાસ્ય તરીકે ઉદ્લેખ છે તેથી એ શુદ્ધ ઘદ્ધનું જ જન્માદિસત્રમાં લક્ષણ આપ્યું છે [जन्माधस्य થત: ૧.૧.૨.—જેમાંથી આ (જગતપ્રપંચ)નો ઉત્પત્તિ વગેરે છે તે (આ) પ્રદ્ધ ( અર્થાત્ શુદ્ધ થક્ષ જે જિજ્ઞાસ્ય છે) ]. આમ સૂવ અને તેના ભાગ્ય અનુસાર પણુ શુદ્ધ થક્ષ જ ઉપાદાન છે. અને એ રીતે વિચાર કરતાં જગત્નું કારણ બતાવનાર વાક્યા છે જેવાં કે ભારમના ભાજાજ્ઞા સંમુત:...' 'સોડજામયત', 'ચ: સર્વજ્ञ: સર્વજિત્..' વગેરે, ત્યાં પણુ જગત્ના ઉપાદાન તરીકે શુદ્ધ થક્ષનો જ ઉકલેખ કર્યો છે એમ માનવું જોઈ એ. અલબત્ત આ ભારમન્ વગેરેથી ઈશ્વરરૂપ થક્ષનું અભિધાન થતું હોય એમ ભાવવું કારણુ કે જ્ઞાનક્રિયાર્ક્તા, ઇગ્છા કરનાર માયા શપ્લ થક્ષન અથવા ઈશ્વર જ હોઈ શકે. શુદ્ધ થક્ષ તો કામાદિથી રહિત અને કુટસ્થ છે. પણુ ઉપરની દલીલ ધ્યાનમાં લેતાં સાસ્મન્ વગેરે શબ્દોના વાચ્યાર્થ (માયા શખ્લ થક્ષ) લઈ ન શકાય તેથી લક્ષણાથી 'શુદ્ધ થક્ષ' જ અર્થ છે. આમ સવૈજ્ઞાત્મસુનિના મત અનુસાર શુદ્ધ થક્ષ જગત્નુ ઉપાદાન કારણ છે. જુઓ---

ति मन्त च योनिश्च यत्कारणं तत्त् परव्रहा सेर्वस्य जन्मादिभाजः । इति स्पष्टमाचष्ट एषा श्रुतिर्नः कथं सिद्धवस्रक्षणं सिद्धिवाह्यम् ॥

(संक्षेपशार रक १.५३२) (જન્માદિવાળાં સવ'નું જે ઉપાદાન અને નિમિત્ત કારણ છે તે પરલક્ષ એમ આ બ્રુતિ આપણને સ્પષ્ટ કહે છે. આ સિદ્ધના જેવું લક્ષણ સિદ્ધિથી ખાદ્ય કેવી રીતે હ્રાઈ શકે ! (લક્ષણ આપતાં સિદ્ધ હકીકતાના જ ઉલ્લેખ કરવામાં આવે છે, તા આ સિદ્ધ નથી એમ કેવી રીતે હ્રાઈ શકે ?). જુઓ વળી **સંક્ષેપશારીરક** ૧.૫૧૯).

विवरणानुसारिणस्तु 'यः सर्वज्ञः सर्वविद् यस्य ज्ञानमयं तपः, तस्मादेतद् ब्रह्म नाम रूपमन्नं च जायते ' (मुण्डक १.१९) इति श्रुतेः सर्वज्ञलादिविशिष्टं मायाशवळ्मीश्वररूपमेव ब्रह्म उपादानम् ।

अत एव भाष्ये 'अन्तस्तद्धमोंपदेशात् ' (ब्र.स. १.१.२०), सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात् (ब्र.स. १.२.१) इन्याद्यधिकाणेषु '' सैव ऋक् तत्साम तदुव्यं तद्यज्रस्तद्व्रह्म' (छा.उप. १.७.५), ''सर्वकर्मां सर्वकामः सर्वे गन्धः सर्वरसः'' (छा. उप. ३,१४.२,३) इत्यादिश्रुत्युक्तं सर्वोंपादनत्वप्रयुक्तं स गिमकःवं जीवच्याव्यक्तमीश्वरस्तिङ्गमित्युपवर्णितम् ।

जीवेश्वरानुस्यूतचैतन्यमात्रस्य सर्वोंपादनत्वे तु न तज्जीवव्याष्टत्तमीश्वर-छिङ्गं स्यात् । सक्षेपकारीरके शवलोपोदानत्वनिगवरणमपि मायाविशिष्टो-पादानत्वनिराकरणाभिप्रायम्, न तु निष्कृष्टेश्वररूपचै नो गद नत्वनिरा-करणपरम् । तत्रैव प्रथमाध्यायान्ते जगदु ाद नत्वस्य तस्पदार्थधृत्तित्वोक्तेः । एवं च ईश्वरगतमपि कारणत्वं तः जुगतमखण्डचैतन्यं शाखाचन्द्रमसमिव तटस्थतयोपल्लक्षितुं शक्नोतीति तस्य ज्ञेयत्रसालक्षणत्वोक्तिरिति मन्यन्ते ॥ જ્યારે વિવર**ણને અનુસ**ન્નાર માને છે કે 'જે સવ<sup>\*</sup>જ્ઞ, સર્વવિત્ છે, જેનું જ્ઞાનમય તપ છે. તેમાંથી આ હિસ્થ્યગર્ભ. નામ. રૂપ અને અન્ન ઉત્પન્ન થાય છે' (મુંડક ૧.૧.૯) એ શ્રુતિ છે, તેથી સવ<sup>\*</sup>જ્ઞત્વઃદિથી વિશિષ્ટ માયાશબલ ઇધરરૂપ જ બ્રેલ ઉપાદાન છે (શુદ્ધ બ્રહ્મ કે જીવરૂપ બ્રહ્મ ઉપાદાન નથી).

તેથી જ 'અન્તસ્તદ્ધર્મોપદેશાન્' (લ સૂ. ૧.૧ ૨૦) [(અહિત્યાદિ ી) અંદર रखेले। पुरुष ध्रिवर छे डारण के तेना धर्मीने। ઉपहेश छे.], 'सर्वत्र प्रांमद्वोपदेशात (થ. સ્ ૧.ર.૧) [ (મનેામયત્વાદિ ગુણવાળું પ્રક્ષ ઉપાસ્ય છે) કારણ કે (વેદન્તમાં) સવ'ત્ર પ્રસિદ્ધ બ્રહ્મના ઉપદેશ છે ] વગેરે અધિકરણેામાં 'એ જ ૠફ છે, એ સામ છે, એ ઉકથ છે, એ યજુસ્છે, એ વેદ છે,' (છા. ઉપ. ૧.૭.૫), 'સર્વ પરિસ્પન્દવાળા, સર્વધ્કામ, સર્વપ્રનમ્ધ, સવ'રસવાળા છે.' (છ ઉપ. ૩.૧૪,૨, ૩) ઇત્યાદિ ઝુનિમાં કહેલું સર્વાપાદાનત્વથી પ્રયુષ્ત સર્વાત્મકત્વ એ છવન્યાવૃત્ત ( છવમાં નહીં રહેલું ) એવું ઇશ્વરનું લિંગ છે એમ (શાંકર) ભાગ્યમાં પ્રતિપાદિત કર્યું છે. પણ જે છત્ર અને ઇશ્વર (અનેમાં) અનુસ્યૂત કેવલ (શુદ્ધ) ચૈતન્ય સવ'નું ઉપાદાન હાય તા તે જીવવ્યાવૃત્ત એવું ઈસરતું લિંગ ન હાેઇ શકે. સંદ્વેપશારીરકમાં માચાશબલ(ચૈતન્ય)ની ઉપાદાને કારણતાનું ખંડન કર્યું છે. ત્યાં માયાવિશિષ્ટની ઉપાદાનકારણતાનું ખંડન અભિપ્રેત છે, पेछु निष्ट्रेष्ट (भाषाथी विविक्त जि अ स्रेवा) अश्वर३५ स्रेतन्यनी अपहान-કારણતાનું ખંડન અભિપ્રેત નથી. કારણ કે ત્યાં જ પ્રથમ અધ્યાયના અંતે કહ્યું છે કે તત્ પદથી વાચ્ય ઈશ્વરમાં જગતની ઉપાદાનતા રહેલી છે. આમ ઈશ્વરમાં હાઈને પણ (ઉપાદાન) કારણતા તેનાં અનુગત અખ'ડ ગૈતન્યનુ' શાખા-ચન્દ્રમાની જેમ તટસ્થરૂપે ઉપલક્ષણ બની શકે છે. તેથી રૂય ખ્રદ્યના લક્ષણ તરીકે તેનું કથન કયું છે એમ વિવરહાને અનુસરનારા માને છે.

વિવરછુ: વિવરછ્કારના મતે માયાશબલ ઇશ્વરરૂપ બ્રહ્મ જગતનું કારણુ છે. આ જગદુપાદાનભૂત તત્ત્વનાં સર્વ'ત, સવ'વિત, સવેશ્વ'ર એવાં વિશેષણા છે તેથાં એ સ્પષ્ટ છે કે આવા શુણાથી યુક્ત ઇશ્વરરૂપ બ્રહ્મ ઉપાદાન છે. શ'કરાચાય'ને પણુ આ જ માન્ય છે એમ તેમના છ. સ. શાહ્કરભાષ્ય પરથાં સ્પષ્ટ દેખાય છે. ત્યાં ઇશ્વર સવ'નું ઉપાદાન છે અને તેથા સર્વાંત્મક છે એમ બતાવ્યું છે. જે સર્વોપાદાન હોય તે જ સર્વાત્મક હોય, અન્ય નહિ કારણુ કે ઉપાદાન અને ઉપાદેયનું તાદાત્મ્ય છે. જો પ્રતિબિંબત્વથી વિશિષ્ટ ચૈતન્યરૂપ છવમાં કે બિંબત્વથી વિશિષ્ટ ગૈતન્યરૂપ ઇશ્વરમાં વિશેષ્ય તરીકે અનુસ્યૂત શુદ્ધ ચૈતન્યરૂપ બ્રહ્મ સર્વેાપાદાન હોય તા તે જ સર્વાત્મક હોય, ઇશ્વર નહિ અને એમ હોય તા ભાષ્યમાં સર્વાત્મકત્વ એ છવવ્યાવૃત્ત ઇશ્વરલિંગ છે એવું પ્રતિપાદિત ન થયું હોત.

એવી દલીલ કરી શકાય નહિ કે વિશેષ્ય એવા શુદ્ધ હલમાં રહેલું સર્વાત્મકત્વ બિ'ખત્વથી વિશિષ્ટ ચૈતન્યરૂપ ઈધરના લિંગ તરીકે ભાષ્યમાં વર્ણું વવામાં આવ્યું છે. આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે એવુ જો હાેય તેા એ જીવવ્યાકત્ત ન હાય—વિશેષ્યના ધર્મ' સર્વાત્મકત્વ જેમ સિ–હ

#### सिद्धान्तलेशसक्षमहः

ઈશ્વરતે৷ ધર્મ હેાઈ શકે તેમ જીવને৷ ધર્મ હેાઈ શકે; જ્યારે અહીં તે৷ સર્વાત્મકત્વને ઈશ્વરનું જ લિંગ કહ્યું છે.

એ જ રીતે ' सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात् ' भां सर्व खल्वितं झह्य . स कतुं क्रवींत... मनोभयः प्राणशगैरः भारूपः सत्यसङ्घल्पः आकाशात्मा, सर्वकर्मा सर्वश्वमः सर्वगम्धः सर्वरसः सर्वमिदमः न्तद्यदभ्यात्तोऽत्राक्यनादरः । एष म आत्मान्तर्ह्यारथे...' આ श्रुतिभां वर्शि'त तत्त्व छव छे डे परध्वहा स्रेवी श डा छे. पूर्व'पक्ष प्रभाष्ट्रे भने। भयत्व, प्राणुशरीरत्व वगेरे छवभां ज संखवे, ज्यारे सिद्धान्त छे डे भने। भयत्वादि ग्रुणुवाणा ध्वह्यने। ज छपास्य तरीडे निर्देश छे. डारणु डे वेदान्तमां सर्व'त्र प्रसिद्ध ध्वह्यने। छपदेश छे. । भने। भय=भनः प्रधान; व्यवाडी=वाणिन्द्रियशून्य स्रधांत् डभे 'निद्रयशून्य; व्यनादर=डाभशून्य अर्थात् भन विनाने। अर्थात् तानेन्द्रिय विनाने।; सर्व'डर्भा=स र्य'परिस्प-दवाले।). परिस्प ंद, ग'ध, रस, धंच्छा वगेरे छोवां ये येनां आश्वयलूत वायु, पृथ्वी बगेरे खूते। साथेना तादात्भ्य विना न संखवे. ते सर्व'ने व्यापीने रहेडे। छे ( सर्वमिदमभ्यात्त ). सर्वीपादानत्व अने तेने लीधे सर्वात्भडत्वने। आ निद्देश ये छवभां नहि पख् परभेश्वरमां ज छप्रत्र छे.

જો શુદ્ધ ચૈતન્યરૂપ બ્રહ્મ ઉપાદાન તરીકે અભિપ્રેત હોત તે જેમ આ અખંડ શુદ્ધ ચૈતન્ય ઇધ્વરમાં અનુસ્યૂત છે તેમ જીવમાં પણુ અનુસ્યૂત છે તેથી આ સર્વેા પાદાનત્વથી પ્રયુક્ત સર્વાત્મકવ ઈધ્વરનું જ લિંગ છે, જીવનું નહિ એમ ન કહી શકાત. પણ ઈધ્વરના જ લિંગ તરીકે તેનું પ્રતિપાદન છે તે બતાવે છે કે શાંકરાચાર્યના મતે ઈધ્વરરૂપ બ્રહ્મ ઉપાદાનકારણુ છે.

અહીં પ્રશ્ન થાય કે **સંક્ષેપશારીરક**્મ માયાશખલનું ઉપાદાન તરીકે ખંડન છે તેનું શું સમજવું તે ા ઉત્તર આપતાં કશુ છે કે ત્યાં પશુ બિંબભૂત ઈવ્ધરના વિશેષ્ણુ તરીકે માયાના પણુ ઉપદાનક્રારણુ તરીકે સમાવેશ થતાે હાેય તો તેટલા પૂરતું જ ખંડન છે. બિંબત્વથી વિશિષ્ટ (પણુ માયાથી નિષ્કૃષ્ઠ અર્થાત્ વિવિક્ત) ગૈતન્યરૂપ ઈવ્ધરનું ઉપાદાન તરીકે ખંડન કરવાનું અભિપ્રેત નથી. **સંક્ષેપશારીરક**માં જ પ્રથમ અપ્યાયમાં કહ્યું છે કે 'તત્તુ' શબ્દથી

40

વાચ્ય (ઇશ્વર) જગલનું ઉપાદાન કારણુ છે.\* તત્ત શબ્દના વાચ્યાથ' ભિંભભૂત ઇશ્વર છે અને આ અથ° લેતાં સવ'ંત્રત્વાદિ ગુણુથી વિશિષ્ટ ઇશ્વરનું જગત્કારણુ તરીકે પ્રતિપાદન કરનાર અનેક શ્રુતિઓ સાથે અવિરાધ થશે **સ**ંક્ષેપશારીરકમાં શબલાપાદાનનું નિરાકરણુ કર્યું' છે તેના આશય એટલા જ છે કે માળવિશિષ્ટ ઇશ્વર ઉપાદાનકરણુ નથી અર્થાત્ માયાના સમાવેશ ઉપાદાન કારણુમાં થવા જોઈએ નહિ. ભિંભભૂત ઇશ્વર ઉપાદાનકારણુ છે એમ માનવા સામે તેના કાઇ વિરાધ નથી.

હવે પ્રશ્ન થાય કે ઈશ્વરરૂપ પ્રદન જો ઉપાદાનકારણ હાેય તાે ઝેયરૂપ પ્રદન અર્થાત શુદ્ધ ક્ષરણના લક્ષણ તરીકે અભિન્નનિમિત્તાપાદાનકારણનાનું કથન કર્યું છે તેની સાથે વિરાધ આવશે. તેના ઉત્તર એ છે કે પ્રદ્વાસુત્રનાં જુદાં જુદાં અધિકરણાના ભાષ્યથી), ઉપર જોયું તેમ, સિદ્ધ થાય છે કે ભિંભભૂત ઈશ્વર ઉપાદાનકારણ છે. અને આ અભિન્નનિમિત્તોપાદાનકારણત્વ તેના ખીજાઓથી ભિન્ન તરીકે ખાધ કરાવે છે. આ કારણત્વ બિંબત્વવિશિષ્ટ ગૈતન્યરપ ઈશ્વરમાં અનુગત અખંડ ગૈતન્ય અર્થાત્ વિશેષ્ય એવા શુદ્ધ ગૈત-યતું તટસ્ય તરીકે ઉપ-લક્ષણ પ્યની શકે છે. તટસ્થ હાેવું એટલે લક્ષ્ય સ્વરૂપથી બહાર હોવુ, અથવા લક્ષ્યમાં વિદ્યમાન નહીં તેવા ધર્મ હોવું અથવા ઉપલક્ષણ હાેવું. કાેઈ પૂછે કે ચંદ્ર કર્યા છે અને બીજો ઉત્તર આપે કે 'શાખામાં', ત્યાં શાખા જેમ બોજી દિશામાં રહેલા નક્ષત્રથી વ્યાવત્ત એવા ચન્દ્રનું ઉપલક્ષણ ખને છે તેમ ઈશ્વરમાં રહેલું કારણ્યુલ ઈશ્વરનેા ખીજાથી વ્યાવત્ત તરીકે શાન કરાવતું હાેઈ તટસ્થ રહીને ઈશ્વરમાં અનુગત અખંડ ચૈતન્યનું પણ બીજાથી બ્યાવૃત્ત તરીકે ઉપલક્ષણ કરે છે. બીજાથી યાવૃત્ત તરાકે ઈશ્વરનું ગ્રાન તે કરાવે જ છે, ઉપરાંત તેમાં અનુગત શુદ્ધ ચૈતન્યનું ઉપલક્ષણ ખને છે. આમ અભિન્નનિમિત્તોપાદાન,વને લીધે ઈશ્વર જેમ પ્રધાન, જીવ વગેરેથી વ્યાવૃત્ત તરીકે જ્ઞાત થાય છે તેમ તેને લીધે વિશેબ્યભૂત ત્રેય પ્લસની પણ પ્રધાનાદિથી વ્યાવૃત્તિ સમજાય છે એ દુષ્ટિએ તેને જ્ઞેય ચાલના લક્ષણ તરીકે જન્માદિસ્ત્રમાં, તેના ભાષ્યમાં અને સંદેષશારીરકમાં રજૂ કર્યું છે. આ શુદ્ધ વ્યક્ષનું તટસ્થલક્ષણ છે. સ્વરૂપલક્ષણ નહિ. 'સંત્યત્વાનાનાન્દાત્મક વ્યક્ષ 'એ તેનું સ્વરૂપ લક્ષણ છે.

જગતના મૂલકારણુ માયામાં પ્રતિબિંબ તે ઈશ્વર અને માયા ઈશ્વરાશ્રિત છે. અહીં શાંકા થાય કે પ્રતિબિંબતવ માયાકદિપત છે તેથી માયા તદ્વિશિષ્ટ ઐતન્યાશ્રિત હાેઈ શકે નહિ કારણ કે પ્રતિબિંબતવના કલ્પન પહેલાં જ તે (માયા) ઐતન્યાશ્રિત છે એમ કહેલું પડશ. આવી દલીલ ન કરવી જોઈએ કારણ કે માયાની જેમ પ્રતિબિંબતવ પણ અનાદિ છે તેથી તે તદ્વિશિષ્ટચૈતન્યાત્રિત હોય એ ઉપપન્ન છે. વસ્તુત: અનાદિ કાલથી માંડીને નિર્વિશેષ ચૈતન્યમાં કસ્પિત પ્રતિબિંબતવ રહેલું છે તેથી અનિવ'ચનીય માયાને અધીન માત્ર હોવાથી પ્રતિબિંબત્વ માયાકલ્પિત માનવામાં આવે છે. પ્રતિબિંબતવને આકાશાદિની જેમ માયા–

स्वात्मानमेव अगतः प्रकृति यदेकं सर्गे विवर्त्तपति तत्र निमित्तम् । कर्माकलय्य रमणीथकपूर्यमिश्रं पश्यझ्ट्रणां परिवृढं 'तद्' इतीर्थमाणम् ।। (संवीपशारीरक ९.५५०) પરિણ્યામ માનવામાં નથી આવતું. આવું જો હેાય તેા પ્રતિખિંબભૂત ઈશ્વર સાદિ (આદિ જન્મવાળા) ખની ભાષ. એવી પણ શકાં કરવીન જોઈએ કે માયા અનાદિ કાલથી માંડીને ચૈતન્યની આપ્યતમાં પ્રતિબિ બત્વનું તત્કક્પિતત્વ (માયાકક્ષ્પિતત્વ) શક્રય બનાવે છે અને તેનાથી જ વિશિષ્ટ નૈતન્યને આશ્રયે રહે છે એ કેવી રીતે ખને આ શંકા ખરાબર નથી કારણ કે માયા અધટિતઘટનાપટીયસી છે—અધટિતની ઘટનામાં ખૂય કુશલ છે. અને એવું પણ ન કહેવું કે શુદ્ધ ચૈતન્યાશ્રિત જ માયા ત્યાં પ્રતિબિંબભાવ શક્ય બનાવે છે એવું કેમ નથી માનતા. આમ ન માની શકાય કારણ કે એવું માનીએ તેા 'માર્યા તુ પ્ર∌ર્તિ વિદ્યાન્માર્ચિત્ત तु महेश्वरम्' (^वेता. ४.२०) એ ઝુતિના વિરાધ થાય. मायिनम्–'भાયાવાળા' એ પદથી રાત થાય છે કે માયા ઇશ્વરાશ્રિત છે. જ્યારે જીવા તા અવિદ્યામાં પ્રતિભિંધો છે. આમ પ્રકૃત મૂલ પ્રકૃતિ જીવ અને ઈશ્વરને પ્રતિબિંબરૂપે કરે કારણ કે ઉપાધના ભેદ વિના પ્રતિ-બિંબમાં એક સંભવે નહિ. (દા. ત. સૂર્ય) બિંબ એક જ હાય તા ઉપાધિ (દર્પાણ, જલ વગેરે)ના બેદ વિના પ્રતિતિંભમાં બેદ સંભવે નહિ. અને ખિંબભૂત ચૈતન્ય તા એક જ છે તેથી ઇશ્વરાેપાધિ માયાની અપેક્ષાએ જીવાેપાધિભૂત અવિદ્યાએા લિન્ન જ માનવી જોઈએ. માયા ગ્માકાશાન્નિી પ્રકૃતિ (મૂલ કારણ છે) અને અવિદ્યા પણ લિંગશરીરાદિની પ્રકૃતિ છે. પ્રત્યેક જીવની ઉપાધિરપ અવિદ્યા ભિન્ન છે પણ જાતિની અપેક્ષાએ એક્વચન પ્રયોજ્ય છે - ઉપર કહ્યું તેમ બિંબ એક હાય ત્યારે ઉપાધિનેદ વિના પ્રતિબિંબનેદ સંભવતા નથી: પ્રતિબિંબ-જીવાે ભિન્ન ભિન્ન છે તેથી ઉપાધિભૂત અવિદ્યાએા પણ ભિન્ન ભિન્ન હાેવી જોઈએ. अદરવત્વાધિकरण (પ્ર. સ. ૧૨૨૧)ના ભરાષ્ટ્રાયાં કહ્યું છે કે અબ્યાકૃત (માયા) ઈ ધરા બિત છે અને ઈ ધરની જ ઉપાધિ છે. એ જ ર'ત आ तुमानिका धिकरण (भ्र. સ. ૧.૪.૧)ના ભાષ્યમાં મુક્તોને પુનજ'ન્મ નથી કારણુ કે તેમની અવિદ્યાબીજશક્તિ વિદ્યાર્થી બળી ગઈ છે એમ કહ્યું છે તેથી જવા અલગ અલગ છે એમ સમજાય છે. ગામાસ एव च (થ સ. ર.૩ ૫૦) અને તેના ભાષ્યમાં છવાની પ્રતિભિંભત્વરૂપતાના સ્પષ્ટ નિર્દેશ છે. આમ જે વિચારકા માતે છે કે માયા અને અવિદ્યાના બેદ શ્રુત્યાદિસ મત છે તેમના મતની રજૂઆત હવે કરે છે :

वियदादिव्रपञ्च ईश्वराश्रितमायापरिणाम इति तत्रेश्वर उपादानम् । अन्तः करणादिकं तु ईश्वराश्रितमायापरिणाममहाभूतोपस्टष्टजीवाविद्याकृतभूत-सक्ष्मकार्यमिति तत्रोभयोरुपादानत्वम् । अत एव ''एवमेवास्य परिद्रष्टुरिमाः पोडशकलाः पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्यास्तं गच्छन्ति '' (प्रश्न उप. ६.५) इति श्रुतौ कलाश्चब्दवाच्यानां प्राणमनः प्रभृतीनां विदुषो विदेहकैवल्यसमये विद्यानिवर्त्याविद्याकार्थां ज्ञाभिप्रायेण विद्ययोच्छेदो दर्श्वितः ।

"गताः कलाः पठचदश प्रतिष्ठाः " (म्रुण्डक उप. ३.२.७) इति श्रुत्यन्तरे तदनिवर्त्यमायाकार्यमहाभूतपरिणामरूपोपष्टम्भकांशाभिष्रायेण तेषां स्वस्वप्रकृतिषु लयो दर्शित इति मायाऽविद्याभेदवादिनः । આષશાદિ પ્રપંચ ઈશ્વરાશ્રિત માયાના પરિણામ (કાર્ય) છે માટે તેથી ત્યાં (આકાશાદિની બાબતમાં) ઈશ્વર ઉપાદાન છે. જ્યારે અન્ત:કરણ વગેરે ઈશ્વરાશ્રિત માયાના પરિણામરૂપ મહાભૂતાેથી સંસષ્ટ એવા જીવની અવિદ્યાર્થી ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલાં ભૂનસદ્ધમાનું કાર્ય છે તેથી ત્યાં (અન્ત:કરણ વગેરેની આબતમાં) બન્ને (ઈશ્વર અને જીવ) ઉપાદાન છે. તેથી જ 'એ જ રીતે આ પરમજ્ઞાનીની આ સાળ કળાએા, જેનું અધિષ્ઠાન પુરુષ છે, તે પુરુષને પ્રાપ્ત કરીને લય પામે છે.' (પ્રશ્ન ઉપ ૬.૫)એ શ્રુતિમાં 'કલા ' શબ્દથી વાચ્ય પ્રાણ, મન વગેરેને, વિદ્વાનની વિદેહસુક્તિની વેળાએ, (જવની) વિદ્યાર્થી નાશ પામી શકે તેવી અવિદ્યાના કાર્યોશના અભિપ્રાયથી વિદ્યાર્થી ઉચ્છેદ અતાવ્રે છે.

'પંદર કલા પ્રતિષ્ઠા પ્રતિ ગયેલી હેાય છે (અર્થાત તે તે પ્રતિષ્ઠામાં લીન થઇ જાય છે)' (મુંડક ૬૫. ૩.૨.૭)—એ બીજી શુતિમાં તેનાથી (જીવની વિદ્યાર્થી) જેને ાઉચ્છેદ નથી એવી માયાનાં કાર્ય એવાં મહાભૂતના પરિષામરૂપ અને (અન્તઃકરણ વગેરેની ઉત્પત્તિમાં) ઉપષ્ટ'ભક એવા જે અ'શ છે તેના અભિપ્રાયથી તેમના પાતપાતાની પ્રકૃતિમાં લય બતાબ્યા છે—એમ માયા અને અવિદ્યાના ભેદ માનનારા કહે છે.

વિવરણ : ઈશ્વર વિયદાદિનું ઉપાદાન છે જ્યારે અન્તઃકરણાદિનું ઈશ્વર અને છત્ર એ બન્ને ઉપાદાન છે. માયા આકાશાદિનું પરિણામ્યુપાદાન કારણ છે અને માયા ઇધિરાશ્રિત છે તેથી ઈશ્વર આકાશાદિનું ઉપાદાન મનાય છે. અન્તઃકરણાદિ છવની અવિદ્યાર્થી ઉત્પન્ન કરવામાં આવતાં ભૂતસૂક્ષ્માનાં કાર્ય છે (પરિણામ છે), પણ તેમની ઉત્પત્તિમાં ઈધરાશ્રિત માયાથી ઉત્પાદ્ય મહાબતો ઉપબ્ટમ્ભક (ટેકો આપનાર, દઢ બનાવનાર) તરીકે જોઈએ જ. આમ જીવની અવિદ્યાના પરિણામરૂપ સક્ષ્મોના અને તેમનાં ઉપષ્ટ લક તરીકે ઈત્દરાશ્રિત માયાના પરિણામભૂત મહાભૂતાના અન્તઃકરણાદિની ઉત્પત્તિમાં ઉપાદાન તરીકે પ્રવેશ છે તેથી જીવ અને ઈશ્વર અન્તે તેમનાં ઉપાદાન મનાય છે. જ્યારે પરમજ્ઞાનીનાં આંતઃકરણાદિ વિદેહ-મુક્તિ વેળાએ પુરૂષ (ચિદાતમા)માં લય પામે છે એમ કહ્યું છે ત્યારે જીવની અવિદ્યાના કાર્યભૂત ભૂતસુક્ષ્મોને\* પ્યાનમાં રાખીને એમ કહ્યું છે. અને જ્યારે કલા પોતાની પ્રતિષ્ઠામાં (ભૂતામાં) લય પામે છે એમ કહ્યું છે ત્યારે ઉપષ્ટંભક મહાભૂતો જે ઈશ્વગશ્રિત માયાનાં કાર્ય છે તેમને ખ્યાનમાં રાખીને કહ્યું છે, ઇશ્વરની ઉપાધિભૂત માયાની જીવની વિદ્યાર્થી નિવૃત્તિ થતી નથી. જો કલાઓ માત્ર જીવની અવિદ્યાનાં જ પરિણામ હોત તેા વિદ્યાર્થી તેમને લય પુરૂષમાં તિ:શેષ સંભવત: અને એમ હોય તા ભૂતામાં લય થાય છે એમ જે કદ્યું છે તેના કાઈ વિષય રહે નહિ, તેથી માયાકાય' મહાભૂતાને પશુ લિંગશરીરનાં ઉપાદાન કહેવાં જોઈએ. આમ આ ખન્તે શ્રતિના વ્યવસ્થા થઈ શકે છે.

**શ**ંકા—માયાની તત્ત્વજ્ઞાનથી નિવૃત્તિ ન હેાય]તેા તેના મિથ્યાત્વની સિદ્ધિ નહીં થાય. ઉત્તર— પ્રક્ષમાં સવ<sup>°</sup> દશ્યનેા નિષેધ કરનાર શ્રુતિથી માયાના દશ્યત્વ વગેરે લિંગથી માયાની મિથ્યાત્વની સિદ્ધિ થાય છે.

¥ 3

<sup>\*</sup> ભૂતાનું સૂક્ષ્મત્વ તે તેમનું પરિચ્છિન્નત્વ એમ સમજવું

શ કા - માયાની વિદ્યાર્થી નિવૃત્તિ ન થાય તે৷ ખીજું કાેઈ નિવત\*ક ન <mark>હ</mark>ોવાથી સવ<sup>\*</sup> જીવે৷ મુક્ત થઈ જાય તાેય માયાની અનુવૃત્તિ રહે.

ઉત્તર – મહાપ્રલય વખતે સર્વપાણીઓના ભોગપ્રદ કર્મોના એકસાથે ઉપરમ થતાં ઇશ્વરના સંકારપમાત્રથી પ્રયચ્તા લય થાય છે તેમ સર્વ'ની મુક્તિ થાય છે એ કાળે હવે પછી કાર્ય'સહિત માયાતું કાંઈ પ્રયોજન નથી' એ અનુસ ધાનવાળા ઈશ્વરના 'માયા પાતાનાં કાર્યા સહિત મારામાં વસ્તુત: ચિદેકરસમાં નિઃશેષ લય પામા ' એવા સંકલ્પથી જ માયા પરિણામલક્ષણુ સંકલ્પથી તેમના લયની ઉપપત્તિ છે શ્રુતિ – સ્મૃતિ વગેરેમાં જ્યાં જ્યાં માયાની નિષ્ટાત્ત તત્ત્વત્તાનથો થાય છે એમ કહ્યું હોય ત્યાં અવિદ્યાની નિષ્ટત્તિ અભિપ્રેત છે.

અથવા તત્ત્વજ્ઞાન અવિદ્યાની જેમ માયાની નિવૃત્તિ કરવાની યાગ્યતા ધરાવે છે પણ જુદા જુદા પ્રાણીના કર્મોત લીધે પ્રતિબંધ (રુકાવટ) થાય છે તેથી માયાની નિવૃત્તિ કરી શકતું નથી. છેકલે મુક્ત થનારતું જ તત્ત્વજ્ઞાન ત્યારે કોઈ પ્રતિબંધક ન હેાવાથી માયાના નિવૃત્તિ કરી શકે છે –ઇત્યાદિ કરપી શકાય.

આમ માયા અને અવિદ્યા જુદાં છે એ મતની ઉપપત્તિ છે.

यथा वियदादिप्रपठच ईश्वराश्रितमायापरिणाम इति तत्र ईश्वर उपादानं तथाऽन्तःकरणादि जीवाश्रिताविद्यामात्रपरिणाम इति तत्र जीव एव उपादानम् ।

न चान्तःकरणादौ मायाकार्यमहाभूतानामननुप्रवेशे उदाह्दतश्रुति-द्वयव्यवस्थाऽनुपपत्तिः । कलानां विद्ययोच्छेदश्रुतिस्तत्त्वविद्दष्टिविषया । 'गताः कलाः' इति श्रुतिस्तु तत्त्वविदि प्रियमाणे समीपवर्त्तिनः पुरुषाः नश्यद्घटवत् तदीयशरीरादीनामपि भूम्यादिषु लयं मन्यन्ते इति तटस्थ-पुरुषभ्रतीतिविषयेति व्यवस्थायाः कलालयाधिकरणभाष्ये (४.२.१५) स्पष्टत्वात्—इति मायाऽविद्याभेदवादिष्वेकदेशिनः ।

જેમ આકાશાદિ પ્રપંચ ઈશ્વરાશ્રિત માયાનાે પરિણામ છે તેથી ત્યાં ઈશ્વર ઉપાદાન છે તેમ અન્તઃકરણાંદ માત્ર જીવાશ્રિત અવિદ્યાનાે પરિણામ છે તેથી ત્યાં જીવ જ ઉપાદાન છે.

અને (આમ માનતાં) અન્તઃકરણ વગેરેમાં માયાનાં કાર્ય (એવાં) મહા-બૂતોનેા પણ અનુપ્રવેશન હાય તા ય ઉદાહત બે ગ્રુતિઓની વ્યવસ્થા અનુપપન્ન નહિ બને, કારણ કે કલાઓના વિદ્યાર્થી ઉચ્છેદ અંગે શુતિ છે તે તત્ત્વજ્ઞાનીની દાંઘ્ટવિષયક છે; જ્યારે 'કલાઓ (પ્રતિષ્ઠા) પ્રતિ ગયેલી હાય છે' એ શુતિ તટસ્થ પુરુષની પ્રતીતિવિષયક છે કારણ કે તત્ત્વજ્ઞાની મરતા હાય ત્યારે નહ્ડક ઊલેલા માણુસાે માને છે કે નાશ પામતા ઘટ જેમ બૂમિમાં લય પામે છે તેમ તેનાં શરીર આદિ ભૂમિ આદિમાં લય પામે છે— એ પ્રમાણે વ્યવસ્થા 'કલાલય' વિષયક અધિકરણના ભાષ્યમાં (૪૨.૧૫) સ્પષ્ટ છે– એમ માચા અને અવિદ્યાને (ભન્ન માનનારાએાના એક પંચવાળા (માને છે).

વિવરણ : માયા અને અવિદ્યાને ભિન્ન માનનારાઓમાંના એક પંચના વિચારકા માને છે કે અન્તઃકરણાદિની બાબતમાં ઈશ્વર અને જીવ બન્નેને ઉપાદાન માની ન શકાય કારણ કે શંકરાચાયે' પોતે ઉપર ટાંકેલી બે શ્રુતિઓની વ્યવસ્થા બીજી રીતે સમજાવી છે. તત્ત્વज્ઞાનીની દપ્ટિ અર્થાત સાક્ષાત્કારને ધ્યાનમાં રાખીને તેનું કલ બતાવતાં કહ્યું છે કે કલાઓ (અન્કઃકરણાદિ પુરુષમાં લય પામે છે. જ્યારે કલાઓને ભૂતેામાં લય થાય છે એમ કહ્યું છે તે તત્ત્વજ્ઞાનીના મરણ સમયે તેની આજુબાજુ ઊભેલા તટસ્થ માણસા હોય છે તેમના ગ્રાનને ધ્યાનમાં લઈને કહ્યું છે. આવા લોકોની ભ્રાન્ત પ્રતીતિ છે કે કલાઓ પણ માયાના પરિણામ મહાભૂતોનાં કાર્ય છે તેમની માન્યતાનો માત્ર અનુવાદ છે, અર્થાત પ્રચલિત માન્યતા નસાચી કે ખોટી–તું પુનરુચ્ચારણ છે જે પ્રમાણ નથી કારણ કે અનધિગત વસ્તુતું જ્ઞાપક નથી. જેમ ધડા કૂટતાં તેના વધારે ને વધારે નાના ટુકડા થતા જાય છે અને છેવટે ચૂરા થઈને માટીમાં લય પામે છે તેના જેવું અન્તઃકરણાદિની બાબતમાં પણ તેઓ માતે છે તે વાતનું અહીં પુનરુચ્ચારણ કહ્યું છે : શંકરાચાયે' આ રીતે જ આ બે શ્રુતિઓની વ્યવસ્થા કરી છે. (જુઓ છે. સ્**યુ શાહ કરભાધ્ય** ૪.૨.૧પ-તાનિ વરે તથા શાદ). આ મતમાં એ દોષ છે કે ઇધરતું અન્તઃકરણાદિના ઉપાદાન તરીકે પ્રતિપાદન કરનાર શ્રુતિના વિરાધ છે કારણ કે તેમને માયાનું કાર્ય નથી માન્યાં. તેથી પદ્યદેશન એમ કહ્યું છે.

तदभेदवादिष्वपि केचित्----यद्यपि वियदादिप्रपञ्चस्य ईश्वर उपादानं तथाऽप्यन्तःकरणादीनां जीवतादात्म्यप्रतीतेः जीव एवोपादानम् ।

अत एवाध्यासमाष्ये अन्तःकरणादीनां जीवे एवाध्यासो दर्शितः। विवरणे च प्रतिकर्मव्यवस्थायां ब्रह्मचैतन्यस्थोपादानतया घटादिसङ्गित्त्वम्, जीवचैतन्यस्य तदसङ्गित्वेऽप्यन्तःकरणादिसङ्गित्वं च वर्णितमित्याहुः।

તેમના (માયા અને અવિદ્યાને) અલેદ માનનારાએામાં પણ કેટલાક કહે છે :-- જો કે આકાશાદિ પ્રપ ચતુ' ઉપાદાન ઇશ્વર છે તા પણ અન્તઃકરણાદિના જીવ સાથેના તાદાત્મ્યની પ્રતીતિ થતી હાેવાથી જીવ જ તેમનું (અન્તઃકરણાદિનું) ઉપાદાન છે.

માટે જ અધ્યાસભ વ્યમાં અન્તઃકરણ વગેરેના જીવમાં જ અધ્યાસ અતાવ્યા છે. અને વિવ-ણમાં પ્રાતકમ'વ્યવસ્થા'માં પ્રદ્ભાદ્ધેતન્ય (વિયદાદિ સર્વ'નું) ઉપાદાન હાેઇને તેના ઘટાદિ સાથે (તાદાત્મ્યરૂપ) સંસગ' અને જીવ ચૈતન્યના તેમની સાથે (તાદાત્મ્ય રૂપ) સંસગ' ન હાેવા છતાં પણુ અન્ત કરણાદિ સાથે (તાદાત્મ્યરૂપ) સ'સગ' છે એમ વર્ણ વ્યું છે.

### सिद्धाम्त्र**ेशस<del>ङ्</del> मह**ः

વિવરથ્યુ ઃ માયા અને અવિદ્યાને અભિન્ન માનીને પણ કેટલાક તેમના બેદ માનનારાએા સાથે એટલા અરો સંમત છે કે વ્રક્ષ વિયદાદિનું ઉપાદાન છે જ્યારે જીવ અન્તઃકરણાદિનું ઉપાદાન છે. વિયદાદિ ઈશ્વરાશ્રિત માયાના પરિણામ હાેઈ ઈશ્વર જ તેમનું ઉપાદાન છે. છવ નહિ અહીં શંકા થાય કે માયા અને અવિદ્યાના અબેદ માનીએ તા અન્તઃકરણાદિ અવિદ્યાના પરિષ્ણામ છે તેા પણ ઈશ્વરાશ્રિત માયાના જ પરિણામ હેાઈને, ઈશ્વરતે જ અન્તઃકરણાદિની ળાળતમાં પણ ઉપાદાન માનવા જોઈએ. આના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે 'હું કર્તા હું', 'હું \*ધસ લઉં છુ', 'કું કાણા છું', 'હું મૂંગા છું', 'હું સ્યૂલ છું', વગેરેમાં અન્તઃ-કરણાથી માંડીને શરીર સુધીનું જીવ સાથે તાદાત્મ્ય પ્રતીત ચાય છે અને જીવમાં તેમનેહ અપ્યાસ થયે। છે. માટે છવને જ તેમતું અધિષ્ઠાનરૂપ ઉપાદાન માનવે! જોઈએ, ઈશ્વરને માની શકાય નહિ. શંકરાચાર્યે છા. સ. શંકરભાષ્યમાં આ સ્પષ્ટ ખતાવ્યું છે. વિવરણમાંથી પણ આનું સમર્થ'ન મળે છે. હાલ તેના સ્વરૂપચૈતન્યથી સવ'દા સર્વાવભાસક છે અર્થાત્ સર્વોત્ત છે એમ કહેતાં હેાઈએ તે જીવને પણ સ્વરૂપનૈતન્યથી જ સર્વ'દા સર્વ'દષ્ટા માનવા જોઈએ એ દેલ આવી પડતાં તેનું સમાધાન વિવરણમાં પ્રતિકર્મ બ્યવસ્થાય થમાં અર્થાત્ જીવ પ્રતિ વિષયવ્યવસ્થાનું પ્રતિપાદન કરતાં કરતાં કર્યું છે. ભિંભગૈતન્યરૂપ પ્રક્ષ સવ'નું ઉપાદાન હાેઈ તેની બાબતમાં ધટાદિના તાદાતમ્યરૂપ સંસર્ગની કલ્પના કરી છે. અવિદ્યા વ્યાપક હાેઈને તેમ' પ્રતિભિ'ભરૂપ છવ પણ વ્યાપક છે તેમ છતાં ઘટાદિ સાથે ઽેતું તાદા∂મ્ય નથી. કારણ કે એ તેમનું ઉપાદાન નથી. જુવના તા અન્તઃકરણાદિ સાથે તાદાત્મ્યરૂપ સંસર્ગ છે એમ વિવરણમાં પ્રતિપાદિત કરા' છે. આથી કલિત થાય છે કે હવ અન્તઃકરણાદિની ખાખતમાં ઉપાદાન છે અને વિવરણકારે પણ એમ જ કહ્યું છે. અન્યથા જેમ ધટાદિસાથે તેનું ઉપયું કત સંસર્ગિત્વ નથી તેમ અન્તઃકરહાદિ સાથે પગ્ર ન હેાત.

બ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન દ આને વિષે કહે છે કે માયા અને અવિદ્યાને અભિન્ન માનવામાં આવે તો ઇશ્વરને જ સર્વ નું ઉપાદાન માનવા જોઈએ, અન્યથા છવાશ્રિત અવિદ્યા ઇશ્વરા શ્રિત માયાથી ભિન્ન છે એમ માનલુ જોઈએ. ગેતન્યમાં કાય રૂપે પરિણમતી પ્રકૃતિના એ આશ્રય છે એ સિવાય બીજું કાઈ ઉપાદાનત્વ નથી. તેવી માયા અને અવિદ્યાના અબેદ સ્વીકાર કરવા અને જીવને જ અન્ત કરણાદિની બાબતમાં ઉપાદાન માનવા અમં પરસ્પર વિરાધ છે અને એ મતે સ્વીકારવા જેવા નથી એમ અપ્યથ્થ દીક્ષિત તવમેવવા બિવધિમાંના 'અપિ' શબ્દથી સૂચવે છે.

## " एतस्माञ्जायते प्राणो मनस्तर्वेन्द्रियाणि च ।

खं वायुज्योंतिरापः पृथिवी विश्वस्य घारिणी ॥ '' (प्रुण्डक. उप २.१.३) इत्यादिश्रुनेः कृत्स्नच्यावद्वारिकप्रगठचस्य ब्रह्मैव उपादानम् । जीवस्तु प्रातिभासिकस्य स्वप्नप्रपठचस्य च । 'कृत्स्नप्रसक्तिर्निरवयवत्व-शब्दकोपो वा' (ब्र. स्र. २.१, अधि ७. स्र. २६) इत्यधिकरणे ब्रह्मणो जगदुषादानत्वे तस्य कात्स्न्येन जगदाकारेण परिणामे विकार।तिरेकेण त्रसामावो वा, एकदेशेन परिणामे निरवयवत्वश्चतिविरोधो वा प्रसज्यते इति पूर्वपक्षे 'आत्मनि चैवं विचित्राश्च हि ' (त्र. स्र. २.१, स्र. २८) इति स्र्रोण विवर्तवादाभिप्रापेण स्वप्नद्दशि जीवात्मनि स्वरूपान्नुपमर्दनेना-नेकाकारस्वाप्नप्रपञ्चस्टष्टिवत् ब्रह्मणि वियदादिस्टष्टिरूपपद्यते इति सिद्धान्तित-त्वादित्यन्ये ।

" એમાંથી પ્રાણ, મન, સર્વ ઇન્દ્રિયા, આકાશ, વાયુ, તેજ, પાછી અને સવ<sup>\*</sup>ને ધારણ કરનારી પૃથ્વી ઉત્પન્ન થાય છે" (સુંહક ૨.૧.૩) ઇત્યાદિ બ્રુતિ છે **તેથી થદ્ય** જ સમગ્ર વ્યાવહારિક પ્રપંચનું ઉપાદાન છે, જ્યારે જીવ પ્રાતિભાસિક અને સ્વપ્નપ્રપંચતું ઉપાદાન છે. એતું કારણ એ કે 'પૂરેપૂરા (બ્રહ્મના પરિણામ)ની પ્રસક્તિ થાય અથવા નિરવયવત્વ શ્રુતિના બાધ થાય ' ( ખ્ર. સ. ૨.૧. અધિ. ૭, સૂ. ૨ ≰) એ અધિકરણમાં છાદ્ય જગતનું ઉપાદાન હાય તાે તેનું સમગ્રપણે જગદાકારે પરિષામ થાય અને વિકારથી અતિરિક્ત પ્રદ્યના અભાવ માનવા પડે, અથવા જો પ્રદ્વના એકદેશથી પરિણામ થાય છે એમ માનીએ તેા પ્રદ્વ નિરવયવ છે એમ ક્રાંત છે તેના વિરોધ આવી પડે–એમ પૂર્વપક્ષ પ્રાપ્ત થતાં 'કારણ કે જેમ (સ્વપ્ન જોનાર) જીવાત્મામાં તેમ (હાદ્યમાં) એ રાતે લિચિત્ર સુષ્ટિ છે' (છ, સ. ૨.૧.૨૮) એ સત્રથી વિવર્તવાદના અભિપ્રાયથી એવા સિદ્ધાન્ત રજ કર્યો છે કે જેમ સ્વપ્ન જોનાર છવાત્માની બાબતમાં સ્વરૂપને৷ ઉપમર્દ કર્યા વિના (સ્વરૂપમાં કાૈઈ વિકાર કર્યા વિના) અનેકાકાર સ્વપ્નસ બંધી પ્રપચની સુષ્ટિ સભવે છે તેમ બ્રદ્ધાની બાબતમાં આકાશાદિનો સૃષ્ટિ સંભવે છે (–તેનાથી બ્રક્ષમાં વિક્રારયુક્ત કે અવયવયુ્∧ત **બનવાને**≀ દાષ ઊભાે નહીં થાય)—એમ બીજા કહે છે.

વિવરછ : હવે બીએ મત રજૂ કરે છે જે પ્રમાણે ઇધાર અન્ત:કરણાદિનું પણ ઉપાદાન હાેય તાે ય એ કાર્ય'માત્રનું ઉપાદાન નથો. સ્વપ્ન પ્રપ ચ અને પ્રાતિભાસિક પ્રષ ચનું ઉપાદાન તાે જીવ જ છે. અપેપચ્યદીક્ષિત પ્રાતિભાસિક અને સ્વપ્નપ્રપંચને જુદા ગણતા જણાય છે (રજ્જુ-સપ' વગેરે પ્રાતિભાસિક છે)— જો કે સામાન્ય રીતે રજ્જુ-સપાંદિ અને સ્વપ્ન-પ્રપંચ બન્નેના સમાવેશ પ્રાતિભાસિકમાં થાય છે. (વિયદાદિ અને અન્તઃકરણાદિ જેની સત્તા બ્યવહારમાં સો સ્વીકારે છે તેને વ્યાવહારિક કહે છે અને તેનું ઉપાદાન ઈધાર છે). [બ્યાપ્યાકાર આમાંથી રસ્તા કાઢવા માટે 'તુ' શબ્દ અવધારણના અર્થ'માં છે એમ ઘટાવે છે— 'અને જીવ જ પ્રાતિસાસિક સ્વપ્ન પ્રપંચતું ઉપાદાન છે']. આ મન ધરાવન રા છ્ય. સૂ, માંથી સમથ'ન સિ-૮ રોાધે છે. ઉપયું ત અધિકરગુમાં એ શંકા છે કે થકા જો ઉપાદાન હોય તો તે પૂરેપૂર જગત્ ખની જતું હોય તો પૂર્વ'રૂપથી ચલિત થઇ જાય, વિકારી બની જાય અને સ્દષ્ટિ પછી થકા રહે જ નહિ. અને જો તે એકદેશથી પરિશ્ને છે અને બાકીના ભાગથી અવિકૃત રહે છે એમ માનીએ તો તેને નિરવયવ, અખંડ કહેનારી શુતિને ખાધ થાય. આમ કાંઈ રીતે પ્રક્ષ જગતનું ઉપાદાન સંભવતું નથી. એવા પૂર્વ'પક્ષ પ્રાપ્ત થતાં સિદ્ધાન્ત રજૂ કર્યા છે કે પ્રક્ષ જો દૂધ કે પૃથ્વી વગેરનો જેમ ઉપાદાન હોય તો તેને પરિશામી માનવું પરે અથવા સાવયવ માનવું પડે. પશુ એવુ નથી. જેમ રજજુ, શુક્તિ વગેરે સર્પ, રજત વગેરેનાં ઉાદાન છે તે રીતે પ્રદ્ધ જગત્નું ઉપાદાન છે— વિવર્તોપાદાન છે. તેથી કાંઈ દોધ સંભવતા નથી. ગાત્મનિ વૈનં વિચિત્રાથ દિ સ્વમાં બે વ છે જેને આવે આર્ય કરતાં 'જેમ' અને 'તેમ' એવા અર્થ' લેવાને રહે છે જેમ સ્વપ્ન જોનાર જીવની બાબતમાં રથાદિ સ્વપ્ન-સ્થિટ તેના જીવચૈતન્ય સ્વરૂપમાં કોઈ વિકાર ઉત્પન્ન કર્યા વિના જ સંભવે છે તેમ બ્રહ્મની બાબતમાં પશુ વિકાર ઉત્પન્ન કર્યા વિના જ જાતજાતની વિયદાદિ સચ્દિ સંભવે છે. જગતનાં સચ્દિ, સ્થિતિ કે સંહાર ગમે તે થાય, બ્રહ્મ તો સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ જ રહે છે એમ શુતિથી સિદ્ધ છે એવા સત્રને! અર્થ છે

# जीव एव स्वप्नद्रष्ट्रवत् स्वस्मिम्नीश्वरत्वादिसर्वकल्पकत्वेन सर्वकारणम् इत्यपि केचित् । (४)

સ્વપ્ન જોનારની જેમ જીય જ પોલામાં ઈશ્વરત્વ વગેરે સર્વની કલ્પના કરનારા છે તેથી એ સર્વનું કારણ છે એમ પણ કેટલાક કહે છે. (૪)

વિવરસ્યુ: હવે ત્રીએ પક્ષ રજૂ કરે છે—જીવરૂપ લક્ષ ઉપાદાન છે. પરિપૂર્ણુ ચિદાત્મ અવિદ્યાર્થી, અવચ્છેદ કે પ્રતિબિંબભાવ વિના પણ, જીવભાવ પ્રાપ્ત કરે છે અને પોતાને જ સવે\*શ્વર કરપે છે. આમ ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત કરીને તે પોતામાંથી જ આકાશાદિ સૃષ્ટિ કરપે છે અને પોતાના પોતે જ કરપેલા ઇશ્વરથી બેદ, અને પોતે નિયમ્ય છે અને ઈશ્વર નિયામક છે અમે કલ્પે છે—એ પ્રમાણે ક્રમથી મનુષ્યાદિભાવ કલ્પે છે. જેમ વિયદાદિ પ્રપંચની બ્યાવહારિક સત્તા છે અને સ્વપ્નપ્રપંચ પ્રાતિભાસિક છે એ પક્ષમાં સ્વપ્નદ્રવ્યા જીવ જ પોતાને દેવ, મતુષ્ય, તિર્ય'ક વગેરે ભાવે, તેનું નિયમન કરનાર પરમેશ્વરરૂપે, અને તેનાથી ભિન્ન વગેર તરીકે પોતાને કર્ય છે તેની જેમ આ મતમાં માનવાનું છે. આમ જીવભાવ પામેલું લક્ષ સ્વર્વનું ઉપાદાન છે એમ દ્રબ્દિસ્યુબ્દિવાદીએમાં કહે છે.

મા મતની સમીક્ષા કરતાં બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાનન્દ કહે છે કે આ પક્ષમાં છવથી અધિક ઈશ્વર નથી તેથી ઈશ્વર સવ' છવને નિયન્તા છે એ અથ°નાં શુતિ, સ્પૃતિ, સ્તૂત્ર, ભાષ્યાદિનાં વચનેાના વિરાધ થાય છે અને અન્ધ-માક્ષની બ્યવસ્થા પણ ઉપપન્ન રહેતી નથી. આ દેષ સચવવા માટે દૃશ્યપિ कેचિત્–'આમ પણ કેટલાક કહે છે' એવું કહું છે.

ઈશ્વરરૂપ પ્લક્ષ સવ'નું ઉપાદાન છે એ પક્ષ જ ૮૪૧ શકે. (૪)

(५) अथ 'मायां तु प्रकृतिं विद्यात्' (श्वेता. ४.१०) इति श्रुतेः, मायाजाड्यस्य घटादिष्वनुगमाच माया जगदुपादानं प्रतीयते, कयं ब्रह्मोपादानम् ।

अत्राद्धः <u>पदार्थतत्त्वनिर्णयकाराः</u>—त्रह्म माया चेत्युभयम्रुपादान-मित्युभयश्रुत्युपपत्तिः, सत्ताजाड्यरूपोभयधर्मानुगत्युपपत्तिश्च । तत्र व्रह्म विवर्तमानतयोपादानम्, अविद्या परिणममानतया ।

न च विवर्ताधिष्ठाने पारिभाषिकम्रुपादानत्वम् । स्वात्मनि कार्य-जनिहेतुत्वस्योपादानलक्षणस्य तत्राप्यविशेषादिति ॥

(પ) એવી શ'કા થાય છે કે 'માયાને પ્રકૃતિ જાણવી' 'શ્વેતા. ૪.૧૦) એ ઝુતિ છે તેથી અને માયાની જડતા ઘટાદિમાં અનુગત (ચાલુ છે, ઊતરી ખાવેલી) છે તેથી માયા જગત્તું ઉપાદાન છે એમ જણાય છે. પ્રદ્ધા કેવી રીતે ઉપાદાન હાેઈ શકે ?

આના ઉત્તર આપતાં યદાર્થ'તત્ત્વનિર્જુયકાર કહે છે : બ્રદ્ધ અને સાયા ઍમ બન્ને ઉપાદાન છે એમ માનીએ તાે બન્ને શ્રુતિ ઉપપન્ન થાય છે અને (ઘટાદિ)માં સત્તા અને જડતા એ બન્ને ધર્માતી અનુગતિની ઉપપત્તિ થાય છે. તેમાં બ્રદ્ધ વિવર્ત'માન તરોકે ઉપાદાન છે અને આલઘા પરિણામ પામનાર તરીકે (ઉપાદાન છે).

એવી શ'કા કરવી નહિ કે વિવર્તના અધિષ્ઠાનમાં પારિભાષિક ઉપાદાનત્વ છે. (વિવર્તના અધિષ્ઠાનને ઉપાદાન કહેવામાં આવે છે તે માત્ર પારિભાષિક અર્થમાં, સર્વ સ્વૌકૃત અર્થમાં નહિ). (આ શ'કા બરાબર નથી) કારણુ કે 'પાતામાં કાર્યની ઉત્પત્તિના હેતુ તે ઉપાદાન એ લક્ષણુ ત્યાં (વિવર્તાધિષ્ઠાનમાં) પણુ સરખી રીતે છે.

વિવરજી : એવી શંકા સંભવે છે કે માયા જ (-તુ તે અવધારજી અર્થમાં લઈને-) જગતનું ઉપાદાન કારજી હોઈ શકે કારજી કે જેમ ઉપાદાનફપ માટીની શ્લક્ષ્ણુતા ઘડામાં ઉતરે છે, અનુગત છે તેમ માયામાં રહેલી જડતા જગતમાં અનુગત છે. બ્રુતિ ભલે હાદ્યાને ઉપાદાન કહેતી હોય પજી નિરવયવ, ચિત્સ્વરૂપ હાદ્ય જગત્તું ઉપાદાન હોઈ શકે નહિ. આવું હાદ્ય વિવર્તાપાદાન અર્થાત્ વિવર્તાધિષ્ઠાન તા બની જ શકે એમ દલીલ કરવી સુક્ત નથી. કારજી કે જેમ પરિજ્ઞામ પામની વસ્તુને લાકમાં સૌ ઉપાદાન તરીકે જાણે છે, સ્વીકારે છે તેમ વિવર્તના અધિષ્ઠાનની ઉપાદાન તરીકે પ્રસિદ્ધિ નથી. તેને ઉપાદાન કહે છે એ તા માત્ર પરિસાયા છે, જે એ પરિભાષાની કલ્પના કરનારને માન્ય હોય, સ્વ<sup>6</sup>ને નહિ.

ું આ શંકાને ઉત્તર વિચારકોએ અલગ અલગ રીતે આ પ્યો છે. પદાર્થ તત્ત્વનિર્ણ્ય ધ્રાર કહે છે કે બ્રહ્મની સત્તા અને માયાની જડતા બન્ને જગતના પદાર્થીમાં અનુગત છે તેથી બ્રહ્મ અને માયા બન્ને ઉપાદાન છે. બ્રહ્મ વિવર્તના અધિષ્ઠાન તરીકે ઉપાદાન છે, જ્યારે માયા પરિણામ, અવસ્થાન્તર પામે છે એ રીતે ઉપાદાન છે. મ્રહ્મનું ઉપાદાનત્વ પારિભાષિક છે એવી શંકા ન કરી શકાય, પોતામાં કાર્ય'ની ઉત્પત્તિના હેતુ હોય તે ઉપાદાન, અર્થાત્ કાર્ય'ના આધાર હાેઇને કાર્ય'ની ઉત્પત્તિના હેતુ હોય તે ઉપાદાન—એ લક્ષણ જેટલું માયાને લાગુ પડે છે તેટલું જ પ્રદાને પણુ લાગુ પડે છે. બન્નમાં આ લક્ષણુ સરખી રીતે છે તેથી બન્ને ઉપાદાન છે.

केचित् उक्तामेव प्रक्रियामाश्रित्य विवर्तपरिणामोपादानद्वयसाधारण-मन्यछक्षणमाहुः ---स्वाभिन्नकार्यजनकत्वमुपादानत्वम् । अस्ति च प्रपश्चस्य सद्र्पेण ब्रह्मणा विवर्तमानेन जडेनाज्ञानेन परिणाविना चामेदः । 'सन् घठः, जडो घटः' इति सामानाधिकरण्यानुभवात् ।

न च 'तदनन्यत्वमारम्भणशब्दादिभ्यः' (ज्ञ. स. २.१ अधि ६. स. १४) इति सत्रे 'अनन्यस्वं व्यतिरेकेणामावः', 'न खल्वनन्यत्व-मित्र्यभेदं ज्रूमः, किन्तु भेदं व्यासेधामः' इति <u>भाष्यभामतीनिबन्धनाभ्यां</u> प्रपत्र्चस्य व्रसामेदनिषेधादमेदाभ्युपगमे अपसिद्धान्तः इति वाच्यम् । तयोर्ब्रेह्मरूपधर्मिमसमानसत्ताकामेदनिषेधे तात्पर्येण द्युक्तिरजतयोरिव प्रातीतिकामेदाभ्युपगमेऽपि विरोधाभावादिति ।

કેટલાક ઉક્રત પ્રક્રિયાના જ આધાર લઇને વિવતોપાઠાન અને પરિણામાપા-દાન બન્તેને સાધારણ (બન્નેને લાગુ પડે એવું) બીજું લક્ષણુ કહે છે: પાતાથી અભિન્ન કાર્ય'ને ઉત્પન્ન કરે તે ઉપાઠાન. અને પ્રપ'ચના વિવર્તમાન સદ્દરૂપ પ્રક્ષથી અને પારણામી જડ અજ્ઞાનથાં અલેદ છે કારણુ કે 'સજ્ઞ્ ઘટઃ' 'ज્રજ્ઞઃ ઘટઃ' એ સામાધિકરણ્યના અનુભવ થાય છે.

એવી શંકા થાય કે—'(કાર્ય'નું) તેનાથી (કારણથી) અનન્યત્વ છે કારણુ કે આર'ભણુ શુતિ આદિ છે (બ્ર.સૂ. ૨૧.૧૪) એ સૂત્રમાં "અનન્યત્વ એટલે તેના સિવાય અભાવ (-કારણ ન હાય તા કાર્ય હાેઈ શકે નહિ)"; ''અનન્યત્વથા થામે અસેદ નથી કહેતા પણુ ભેદનો નિષેધ કરીએ છીએ "--એ ભાષ્ય અને ભામતી-નાં કથનોથી બ્રહ્મથી પ્રપ'ચના અભેદનો નિષેધ કરવામાં આવ્યે! છે તેથી જો અભેદનો સ્વીકાર કરવામાં આવે તા અપસિદ્ધાન્ત થાય.' આવી શકા કરવી નહિ કારણ કે તે બેનું તાત્પર્ય બ્રહ્મરૂપ ધર્મીંની સાથે સમાન સત્તાવાળા (કાર્ય)ના અભેદના નિષેધમાં છે તેથી જો શુક્તિ અને રજતના જેવા પ્રાતીતિક અભેદના સ્વીકાર કરવામાં આવે તા પણુ વિરાધના અભાવ છે.

ģô

વિવરણ : ઉક્ત પ્રક્રિયા એટલે ચદ્ધ વિવર્તો પાદાન છે અને માયા પરિણામે ા પાદાન છે એમ માયા અને પ્રદ્ધ બન્ને પ્રપ ચનાં ઉપાદાન છે. પાતાથી અભિન્ન કાય'ને ઉત્પન્ન કરે તે ઉપાદાન; માડી પોતાથી અભિન્ન એવા ઘટને ઉત્પન્ન કરે છે, માયા પોતાથી અભિન્ન એવા જગતપ્ર પંચને ઉત્પન્ન કરે છે. રજ્જુ પોતાથી અભિન્ન એવા સપ'ને ઉત્પન્ન કરે છે. આમ માયા અને પ્રદ્ધ બન્ને પ્રપંચનાં ઉપાદાન છે. માત્ર પ્રપ ચ ચદ્ધનો વિવર્ત છે, જ્યારે માયાનો પરિણામ છે. અહીં શકા થાય કે 'ઘટ માડી છે', એની જેમ 'ઘટ ચદ્ધ' છે' એવા અનુભવ થતા નથી અને 'ઘટ અજ્ઞાન છે' એવા પણ અનુભવ થતા નથી તા પ્રપંચના વ્યદ્ધ અને મજાાનની સાથે અભેદ કેવી રીતે હોઈ શકે. તેના ઉત્તર છે કે આવા અનુભવ ન થતા હોય તો પણ સત્ત્વરૂપ અને જડત્વરૂપ પ્રદ્ધ અને માયા સાથે પ્રપંચના અભેદનો અનુભવ તા થાય જ છે–'ઘન ઘટ:, जड: ઘટ:'. ધાદ્ધ સદ્દર પ છે અને માયા જડ છે એ શુતિથી સિદ્ધ છે– ' સવેવ સાંમ્યે રમથ લાસીવ,' (છા. ૬.ર.૧), ' તવેતज્જા કં મોદ્યાત્મક્રમ્ '.

ફરી શાંકા થાય કે છાદ્વાસૂત્રના અનન્યત્વાધિકરણના ભાષ્યમાં **શ**ંકરા થાયે<sup>®</sup> અને તેના પરની ભામતીમાં વાઘરપતિએ ચિદ્દરૂપ લક્ષ અને જડ પ્રપંચના અનેદ કેવી રીતે હોઈ શકે એ શ<sup>\*</sup>કાના ઉત્તર આપતાં કર્શું છે કે સત્રમાં કાય'ને કારણથી અનન્ય કહ્યું છે તેના અર્થ એટલા જ છે કે કારણની સત્તા સિવાય કાર્યની સત્તા હોતી નથી અમે અનન્યત્વથી અભેદ તા નથી જ સમજતા; પણ બેદના નિષેધ સમજીએ છીએ અને તેથી જ શુતિમાં કહ્યું છે કે કારણ લક્ષના ત્રાનથી સવ<sup>\*</sup>નું ત્રાન થાય છે એ ઉપપન્ન છે. કારણુલદ્યનુ સ્વરૂપભૂત સત્ત્વ એ જ કાર્ય'નું વાસ્તવિક સ્વરૂપ છે તેથી તેનું ત્રાન થતાં સવ<sup>\*</sup>નું તત્ત્વત: ત્રાન થઈ જાય છે. તે તે કાર્યપદાર્ય'ના અસાધારણ રૂપના ત્રાનની કાેઈ જરૂર નથી કારણ કે સવ<sup>\*</sup> પ્રપંચના તત્ત્વત્રાન માત્રથી જ અદ્વિતીય છાદ્વાનું જ્ઞાન મુક્તિના સાધન તરીકે પ્રાપ્ત થાય છે.

**શાંકરાચાયે** અને વાચર પતિએ તેમનાં કથના દ્વારા વાસ્તવ અબેદના નિષેધ કર્યા છે એટલે વાસ્તવ બેદ સિદ્ધ થાય છે અને છતાં કારણ અને કાય ના અબેદ સ્વીકારીએ તા અપસિદ્ધાંતના — પોતાના સિદ્ધાંતમાં સ્વીકૃત નહીં તેવી હડી કતના સ્વીકાર કરી સિદ્ધાંત ખોટા દરાવ્યાના – આક્ષેપ આવે. એવી શંકાના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે જેના બેદ છે એ ધર્મા અને જેનાથી બેદ છે એ પ્રતિયાગી બાને વાસ્તવ કે સત્ય હોય તા તેમના બેદ વાસ્તવ હોઈ શકે. (ધટના પટથી બેદ — ત્યાં ઘટ બેદના ધર્મા અને પટ પ્રતિયાગી છે). અહીં ઘક્ષ વાસ્તવ છે તા પણ પ્રપંચ તા મિથ્યા છે એમ આરંભણુશ્રુતિ વગેરથી સમજ્ય છે તેથી તેમના બેદ વાસ્તવ હોઈ શકે નહિ. અને જેમ 'આ રજત છે' એર્મા રજત અને 'આ ના બ્રાન્તિસિદ્ધ અબેદ છે તેમ 'સન્ ઘટ:' એમાં ઘટ અને સદ્દર્ધ ઘદ્ધના બ્રાન્તિસિદ્ધ અબેદ માનવામાં આવે તા પણ સિદ્ધાંતના વિરોધ સંભવતા નથી. વાવારમ્મળ વિજ્ઞારો નામઘેથં ઘત્તિક્તેત્વેવ ઘત્વવ ...એ શુતિ ઘદ્ધરૂપ ઉપાદાન જ સત્ય છે, જગત્પ્રપંચ મિથ્યા છે એમ કહે છે. 'બાલ્મેવેદ સર્વમ...એ શુતિ ઘદ્ધરૂપ ઉપાદાન જ સત્ય છે, જગત્પ્રપંચ મિથ્યા છે એમ કહે છે. 'બાલ્મેવેદ સર્વમ...એ શુતિ ઘદ્ધરૂપ ઉપાદાન જ સત્ય છે, જગત્પ્રપંચ મિથ્યા છે એમ કહે છે. 'બાલ્મેવેદ સર્વમ...એ શુતિ ઘદ્ધરૂપ ઉપાદાન જ સત્ય છે, જગત્પ્રપંચ મિથ્યા છે એમ કહે તેથી કાર્ય અને કારણુનું અનન્યત્વ માનવું જોઈએ. ઉપરની ચર્ચામાં 'માર્યા તુ વ્રદ્ધત્તિ વિદ્યાત' ગુતિમાં માયાને જ પ્રકૃતિ (મૂલ કારણ) કહી છે તેા ઘદ્ધને ઉપાદાન કેવા રીતે માની શકાય એ શંકા ઉપસ્થિત થતાં સમાધાન કર્યુ છે કે માયા અને ઘદ્ય બંને ઉપાદાન છે કારણ કે

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

બન્તેનું સમથ'ન શ્રુતિ અને યુક્તિયી થઈ શકે છે. मार्या તુમાં તુ શબ્દ અવધારણુના અર્થ'માં નયી ('માયા જ' એવે। અર્થ' નથી) પણ સદ્દરૂપ હ્યહ્મથી માયાની વિલક્ષણુતાના એ દ્યોતક છે. હ્રહ્મ વિવર્તોપાદાન છે જ્યારે માયા પરિણામી તરીક પ્રકૃતિ છે.

હવે બીજા એ મતાે રજૂ કરે છે. જે પ્રમાણે પ્રાહ્મ જ ઉપાદાન છે, માયા નહીં તેથી ઘ્રદ્યનું આ લક્ષણ ('जन्नाद्यस्य रतः') સંભવતું નથી એવી શંકાને વ્યવકાશ નથી.

# संक्षेपशारीरककृतस्तु - ब्रह्मेवोपादानम् । कूटस्थस्य स्वतः कारणत्वा-नुपपत्तेः माया द्वार कारणय् । अकारणमपि द्वारं कार्येऽनुगच्छति, मृद इव तदगतश्लक्ष्णत्वादेरपि घटे अनुगमनदर्शनादित्याहुः ।

જ્યારે સંક્ષેપશારીરકના કર્તા કહે છે છે કે અહ્ય જ ઉપાદાન છે. ફૂટસ્થમાં સ્વત: (પાતાની મેળે, કાેઇના સહકાર વિના) કારણત્વ અનુપપન્ન છે તેથી માયા દ્વાર કારણ છે (ઉપાદાન કારણ ન હાેવા છતાં દ્વાર કાર્યમાં અનુગત થાય છે) કારણ કે માટીની જેમ તેમાં રહેલાં શ્લક્ષ્ણત્વ (લીસાપણું) વગેરેનું પણ ઘટમાં અનુગમન જોવામાં આવે છે.

વિવરણ : જો માયા વિના જ થક્સ ઉપાદાન હેાય તેા તે સ્વતઃ પરિણામી અને કારણ કે પરિણામવાદ પ્રમાણે પરિણામ (કાર્ય) અને પરિણામી (ઉપાદાન કારણ, પ્રકૃતિ.નેા વાસ્તવ અભેદ માનવામાં આવે છે. આમ જો હેાય તેા લાહ્ય જન્માદિ વિકાર રહિત કુટરચ છે એમ કહેનારી શ્રુતિના આધ થાય. તેથી લાહ્ય માયા દ્વારા કારણ છે એમ માનવું સુક્ત છે.

> (साभासमेतदुपजीव्य चिदद्वितीया संसारकारणभिति प्रबदन्ति थीराः । साभासमेतदिति संसृतिकारणत्वे द्वारं परं भवति कारणता दृशस्तु ॥ (संक्षेपकारीरक १.३२३)

અને ઉપાદાન ન હેાવા છતાં માયા વ્યર્થ નથી. માટી ધડાનું ઉપાદાન બને છે તેમાં તેના શ્વસ્છાત્વ વગેરે સંસ્કાર દ્વાર કારણ છે, કારણ કે સરકાર નહીં પામેલી (કેળવવામાં નહીં આવેલી) માટી ઘટાદિનું ઉપાદાન બની શકે નહિ, તેમ કુટસ્થ ચૈતન્યરૂષ ધ્રદ્ધમાં. આરોપિત માયા હાલમાં જગત્પ્રકૃતિત્વના નિર્વાહ કરે છે હાલમાં જગતનું ઉપાદાન થવાની શક્યતા લાવે છે) તેથી તેને દ્વાર કારણ તરીકે સ્વીકારવામાં આવે છે. નાયાં તુ વ્રકૃતિ વિદ્યત્ એ શુતિમાં હાલમાં રહેલી ઉપાદાનતાની માયા નિર્વાહક છે તેટલા માત્રથી માયાને પ્રકૃતિ કહી છે તે ઉપપત્ન છે. અને એ અર્થમાં જ તેને હાલની શક્તિ કહી છે — માયા પોતે પ્રકૃતિ નથી પણ પ્રકૃતિત્વનો નિર્વાહક છે એ અર્થમાં એને હાલની શક્તિ કહેવામાં આવે છે. --વરાડસ્ય રાજ્ત્વિવિધેર હ્યવત.' (શ્વેતા શ્વતર ઉપ. ૬.૮). માટી વગેરમાં રહેલી શક્તિ કાઈ કાર્ય પ્રતિ ઉપાદાન હાય એવું કાઈ જાણતું નથી. આમ માયા હાલની શક્તિ છે, તે પેતે ઉપાદાન હોય એ સંભવતું નથી. અઢી શંકા થાય કે માયાને પ્રકૃતિ માનવામાં ન આવે તે৷ જગત્નું કાંઈ પરિણામી ઉપાદાન નહીં રહે કારણ કે હહાને શ્રુતિ કુટસ્ય કહે છે તેથી એ પરિણામી ઉપાદાન નથી જ. આ શંકાના હત્તર છે કે વાચર પતિના મતમાં છે તેમ ચિત્ ઉપર અધ્યય્ત (આરોપિત માયા જેને વિષય બનાવે છે તે હાદ્યનો માત્ર વિવત' સ્વીકારી શકાશે. સંક્ષેપશા રીરક પ્રથમાં કાઇક જગ્યાએ માયાને પરિણામી કહી છે ત્યાં અન્ય મતાના અભિપ્રાયથી તેમ કહ્યું છે એમ સમજવું તેથી કાંઈ સુશ્કેલી નથી.

જડ માયા જગત્નું ઉપાદાન ન હોય તેા પ્રપંચમાં જડતા ન હોય એવી શકાના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે ઉપાદાન નહીં એવું દ્વારકારણુ પણુ કાર્યમાં અનુસ્યૂત થતું જેવામાં આવે છે: માટીમાં રહેલું શ્લક્ષ્ણુત્વ (લીસાપશું) ઘડામાં અનુગત થાય છે એમ જોઈએ છીએ.

**જુએ**⊨ સ'ક્ષેપશાચીરક ઃ

उपादानता चेतनस्यापि दृष्टा यथा स्वप्नसर्गे विचित्रे प्रतीचः । यथा चोर्णनाभस्य सुत्रेषु पुंसां यथा केशलेमादिस्वच्टौ च दृष्टा ॥ (१.५४५) अज्ञानतज्जघटना चिदधिक्रियायां द्वारं परं भण्ति नाधिक्वतस्वमस्याः । नाचेतनस्य घटतेऽधिकृतिः कदाचित् कर्तुत्वशक्तिविरहादिति वक्ष्यते हि ॥ (१.५५५)

[ચેતન પણ ઉપાદાન બનતું જોવામાં આવે છે જેમ કે વિચિત્ર સ્વપ્નસૃષ્ટિમાં પ્રત્યગાત્મા ઉપાદાન છે, તાંતણાઓની બાબતમાં કરોળિયો ઉપાદાન છે. કેશ, લાેમ વગેરેની સુષ્ટિમાં પુરુષા ઉપાદાન છે. અજ્ઞાન અને તેનાથી ઉત્પન્ન થયેલા સંબંધ ચિત્ને અધિકારી બનાવવામાં દ્વાર છે પણ તે (પાતે) અધિકારી નથી. અચેતનના કયારેય અધિકાર સંભવતા નથી કારણ કે તેમાં ક્વૃત્વ શક્તિના અભાવ છે એમ કહેવામાં આવશે. (આમ માયા પાતે ઉપાદાન નથી પણ અહામાં અધિકારિતાની સંપાદિકા છે.)

# वाचस्पतिमिश्रास्तु-जीवाश्रितमायाविषयीक्वतं त्रस स्वत एव जाड्या-श्रयप्रपञ्चाकारेण विवर्तमानतयोपादानमिति माया सहकारिमात्रम् , न कार्यानुगतं द्वारकारणमित्याडुः ।

વાચસ્પતિમિશ્ર તેા કહે છે કે જીવાશ્રિત માયાથી વિષયીકૃત છાદ્મ સ્વતઃ જ જડતાના આશ્રયભૂત પ્રપ'ચાકારે વિવર્ત'માન થતુ' હાેઈને ઉપાદાન છે; તેથી માયા માત્ર સહકારો છે, તે કાર્યાનુગત દ્વારકારણ નથી.

चित्र२७ : नाविद्या ब्रह्माश्रया किंतु जीवे, सात्वनिर्वचनोचेत्युक्तं तेन नित्यशुढमेव ब्रह्म। — भामती ११.४, १. १२५.

यथा २ज्ज्वज्ञानसहितरज्जूनादाना धारा रज्ण्वां सत्यामम्ति, रज्ज्वामेव च लीयते, एवमविद्या-सहितवद्वीपादानं जगद वद्याण्येवास्ति, तत्रैत्र च लीयते इति सिद्धम् ।---भामती १.१.२, ए. ९५.

• अच्छे। वणी भामती २.१.३३ अने भामतीने। भंगसम्दीक्षे अल्ला २.१.३३ अने भामतीने। भंगसम्देक्षे अल्ला भाषा भाषा प्र अनिर्वाच्याविधाद्वित्रयसचित्रस्य प्रभवतो विवर्ता......अने तेना ५२ ४९५०२,

### सिद्धान्तलेशस ङ्महः

વાચસ્પતિમિશ્ર માયાને જીવાશ્રિત કહે છે તેની ભાબતમાં નીચે પ્રમાણે શંકા થાય---અક્ષર લાક્ષણમાં (બૃદ્ધ ૩.૮) આકાશ શબ્દથી વાચ્ય માયાનું અક્ષર શહેદથી વાચ્ય નિત્યચેતન્યમાં આશ્રિત તરીકે પ્રતિપાદન છે, તેથી તેને જીવાશ્રિત કેવી રીતે માની શકાય. વળી એમ માનીએ તાે માયિન તુ મફેશ્વયમ્ એ શ્રુતિના વિરાધ થાય. ઉપરાંત જો જીવ માયાના આશ્રય હોય તાે જીવ જ જગત નું ઉપાદાન હોય, કારણ કે પ્રપંચ માયાના પરિણામ છે. ' જીવાશ્રિત માયાથી વિષયીકૃત લ્લસ ' એ મતમાં માયાના લસની ઉપાધિ તરીકે સ્વીકાર નથી કર્યો તેથી આ મતમાં લસ્તને નિયન્તા, જગત્કર્તા વગેરે માની શકાશે નહિ.

આ શંકાના ઉત્તર છે કે ' જવાશ્રિત ' મદથી જીવત્વ શિષ્ટચૈત-યાશ્રિતત્વ વિવક્ષિત નધી પણ અક્ષરપ્રાહ્મણ પ્રમાણે ગૈતન્યાશ્રિતત્વ જ વિવક્ષિત છે. જીવત્વ તેા માયા પદથી સમજાતી અવિદ્યાની ગૈત-યમાં વૃત્તિન આવચ્છેદક છે (- જીવત્વયી અવચ્છિત્ર ગૈતન્યમાં અવિદ્યા હેાય છે-) તેથી 'જવાશ્વિતમાયા' એમ કહ્યું છે. એવી શંકા કરવી નહિ કે માયાને પણ રૌતન્યમાં જીવત્વની વૃત્તિની અવચ્છેદક કહેવી પડશે (-ચૈતન્ય માયાથી અવચ્છિન્ન હાેય તો તેમાં જીવત્વ હોય) તેથી અન્યોન્યાશ્રય દેવ આવી પડશે આ શંકા બરાબર નથી. ડવ્યત્વ અને ગણાબ્રયત્વની જેમ પરસ્પર સ્થિતિના પ્રયોજક તરીકે પરસ્પરની અપેક્ષારૂપ અન્યોન્યાશ્રયત્વ છે તે દોષ નથી. પરસ્પરાશ્રયત્વ (અન્યોન્યાશ્રયત્વ) ઉત્પત્તિ કે જ્ઞપ્તિની ગાબતમાં દેષ સંભવે છે પણ તે તેા અહીં છે નહિ કારણ કે અવિદ્યા અને છવતવ અનાદિ છે અને નિત્યસાક્ષીથી ભારય છે. જીવત્વને અવિદ્યાની રિયતિ પ્રતિ નિયામક કૃદયવાની જરૂર નથી એવી શંકા કરવી નહિ કારણ કે એમ માનવાથી પ્રક્રમમાં અવિદ્યાની स्थितिन्ं निवारख थाथ छे. आहा ते। निर्दोष छे (- निरवर्द्य निरञ्जनम् ओ अति छे) तेथी की अविद्याइप देंधने। आश्रय होय की ઉपपन्न नथी. आभ मानवाथी 'मायिन तु सहेश्वरम्' એ બ્રતિના વિરાધ થશે એમ કહેવું પણ ખરાખર નથી. 'શકો થની વેવરત:'માં દેવદત્ત ગૃહ વગેરેના આશ્રય ન હાેવા છતાં इन પ્રત્યય 'રવસ્વામિભાવ' રૂપ અન્ય સંબંધના બાધક છે; તેમ મહેશ્વર શબ્દથી વાચ્ય થકા માયાના આશ્રય ન હાેવા છતાં વિષયવિષયિભાવ રૂપ અન્ય સંબંધના બાેધક તરીકે માહિતમ્ એ બ્રુતિની ઉપપત્તિ છે-માયાવિષયીકૃત બ્રહ્મ.

પ્રપંચને છવાશ્રિતમાયાવિષયીકૃત લાક્ષનો વિવર્તમાત્ર માનવામાં આવે તે છવને જગત્ નું ઉપાદાન માનવું પડશે એમ કહેવું ખરાબર નથી. માયા લાક્ષની ઉપાધિ ન હોય તે પણ સવ<sup>°</sup>નિયન્તૃત્વ, સવ\*કત્"ત્વ વગેરેની લક્ષના ધમ તરીકે કલ્પના કરવામાં આવે છે તે જીવા ત્રિતાવિદ્યાવિષયીકૃત લક્ષ્મના વિવર્ત તરીકે, જીવાશ્રિત અવિદ્યાના પરિણામ તરીકે નહિ કારણ કે તેમતા જીવના ધર્મ તરીકે અનુભવ થતા નથી. શાસ્ત્ર પણ લક્ષને વિષ સવ<sup>°</sup>ગત્, સવ<sup>°</sup>કત્"ત્વ, સવ<sup>°</sup>નિયન્તૃત્વ આદિની કલ્પના કરે છે. તેથી સિદ્ધ થાય છે કે જવાશ્રિત માયાથી વિષયીકૃત લક્ષ પ્રપંચાકારે વિવત માન થતું હાેઈ ઉપાદાન છે. આર ભણાધિકરણભાષ્યમાં (૨.૨.૧૪-૨૦) શંકરાચાયે કહ્યું છે કે મૂલ કારણ જ અન્તિમ કાય સુધી તે તે કાર્યાકારે નટની જેમ સવ<sup>°</sup> વ્યવહારનું આસ્પદ (ભાજન, પાત્ર) બને છે. નટનું પોતાનું સાચું ૨૫ પ્રેક્ષકા જાણતા નથી અને તેને રામ, હરિક્ષ-દ વગેરે અભિનેય અસત્ય ૨૫થી જાણે છે તેમ જીવે લક્ષનું સત્યરપ જાણતા નથી પણ તેને આકાશાદિ પ્રપંચાકારે જાણે છે અને તેને માટે આકાશાદ શબ્દોનો પ્રયોગ થઈ શકે એમ માને છે. કલ્પતરુમાં સ્યમલાનન્દે કહ્યું છે :

स्वशक्त्या नटबद् ब्रह्म कारणं शङ्करोऽब्रवीत् । जोबभ्रान्तिर्नामक्त सद् बभाषे भामतीपांतः ॥ अज्ञातं नटबद् श्रह्म कारणं शङ्करोऽब्रवीत् ।

जीवाज्ञातं जगद्वाजं जगी वाचर्स्पातस्तथा ॥ (कल्पतरु २.१.१९) હवे मायां तु प्रकृतिं विद्यात् એ श्रुति प्रभाधुे भाषाने ल भुण्य अर्थभां ઉपादान

ાનીએ તેા પશું जन्माद्यस्य यतः એ પ્રહ્લતું લક્ષણું સંભવતું નથી એમ નથી એમ સિદ્ધ કરનાર પ્રકાશાનન્દના મત રજ્ કરે છે :

सिद्धान्तमुक्तावलीकृतस्तु --मायाशवितरेवोपादानं न ब्रह्म 'तदेतद् ब्रह्मापूर्वमनपरमबाह्यम्' (वृहद्. २.५.१९) 'न तस्य कार्यं करणं च विद्यते' (श्वेता. ६.८) इत्यादिश्रुत्तेः । जगदुपादानमायाधिष्ठानत्वेन उपचारा-दुपादानम्, तादृशमेवोपादानत्वं लक्षणे विवक्षितमित्याहुः ॥५॥

જ્યારે (સદ્ધાન્તમુક્તાવલોના કર્તા કહે છે કે માયાશાક્ત જ (મુખ્ય અર્થમાં) ઉપાદાન છે, બ્રહ્મ નહિ. 'તે આ બ્રહ્મ પૂર્ય (કારણુ) વિનાનું, અપર (કાય') વિનાનું, આહ્ય વિનાનું છે,' (ખૃહદ્દ. ૨.૫.૧૯), 'તેનું કાર્ય નથા, અન કરણું (જગત્સાબ્દ-સાધન) નથી ' (શ્વેતા. ૧.૮) ઇત્યાદ શ્રુતિ છે. જગત્ના ઉપાદાન કારણુ માયાનું અધિષ્ઠાન હોવાને કારણું બ્રહ્મ ઉપચારથા (ગૌણુ કે ભાક્ત અથ મા) ઉપાદાન છે; (અને) તેવું જ ઉપાદાનત્વ ( જગત્ના ઉપાદાન કારણું માયાનું આધષ્ઠાન હાઈ ઉપાદાન કહેવાનું તે) લક્ષણુમાં વિવક્ષિત છે. (પ)

વિવરજી : (સહાન્તસુકતાવલીના કર્તા પ્રકાશાનન્દ પ્રમાણે અનાદિ અનિવ'ચનીય માયા કે અવિદ્યા જ જગત્ તું ઉપાદાન કારણું છે, બ્રહ્મ નહિ કારણું કે કૂઠસ્થ બ્રહ્મ કાર્ય-કારણુંથી વિલક્ષણું છે. જ્યાં તેને ઉપાદાન કહેવામાં આવે છે ત્યા આ અજીન (અવિદ્યા, માયા)નું અધિષ્ઠાન હોઈને તન ઉપચારથી અથાત્ ગાણુ કે ભાક્ત અર્થમાં ઉપાદાન કહેવામાં આવે છે અને આ જ जन्माद्यस्य यतः એ લક્ષણુંથા વિવક્ષિત છે (જીઆ સદ્ધાન્ત્ર-સુદ્દાવજી ૪. ૧૧૬-૧૧૮ ગાખભા આરિયન્ટાલિયા, ૧૯૭૫. (૫)

ઉપરની ચર્ચામાં, જગત્ના ઉપાકાન તરીકે ઈધરનેા ઉલ્લખ કર્યા છે: 'છવાશ્રિત માયા' વગેરેમાં છવનેા ઉલ્લખ પણુ છે. હવે તેમના સ્વરૂપનુ નિરૂપણુ કરે છે :

(६) अथ क ईश्वरः को वा जीवः । अत्रोक्तं प्रकटार्थविवरणे-अनादिरनिर्वाच्या भूतप्रकृतिश्विन्मात्रसम्बन्धिनी माया । तस्यां (चत्प्रतिबिम्ब ईश्वरः तस्या एव पारच्छिन्नानन्तप्रदेशेष्यावरणविक्षेपश्चवित्तमत्सु अविद्या-भिधानेषु चित्त्रतिविम्बो जीव इति ॥

. સિ-૯

્ય દુધ

હવે પ્રશ્ન થાય કે ઇધર કેાણુ કે જીવ કેાણુ ? આ બાબતમાં પ્રક્રઠાર્જા વિભરણમાં કહ્યું છે કે અનાદિ અનિર્વચતીસ અને ભૂતાનો (ઠાર્યમાત્રની) પ્રકૃતિ માયા ચિત્ માત્ર સાથે સંબંધવાળી છે. તેમાં ચિત્તનું પ્રતિબ્રિંબ તે ઈશ્વર. તેના જ અવિદ્યા નામના આવરણશાક્તિ અને વિદ્યાપશક્તિવાળા પરિચ્છિન્ન, અનન્ત પ્રદેશામાં ચિત્તનું પ્રતિબ્રિંબ તે. જીવ.

ા विवरुष्ट्र, : 'मायां तु प्रइति विद्यात्' अतिमां भूत. (ઉत्पनः धधेशी वस्तु)ની પ્રકૃતિ (માળ માજામ) તરીકે પ્રસિદ્ધ માયામાં ચૈતન્યતું પ્રતિબિંબ તે ઈલર, અહીં શંકા થાય કે એ જ અતિમાં 'मायिन તુ मદેશ્વरम' એમ કહ્યું છે તેમાં માયાનું ઇશ્વરાશ્રિત તરીકે પ્રતિપાદન છે, તા ઈપર માયામાં પ્રતિબિયરપ કેવી રીતે હાેઈ શકે તેના કત્તરમાં કહ્યું છે કે માયા ચિન્માત્ર-સંભાષિતી છે અર્થાત ચિમાત્રાબિત છે. 'માત્ર' પદથી નિભત્વાદિના વ્યવબ્છેદ કર્યો છે ગુતિમા<sup>, (</sup>યહેંચર'' પદછે તેના લક્ષણાથી 'સિન્માત' અર્થ છે, માયા સાંખ્યતે માન્ય પ્રકૃતિતી જેમ સાસા નથી એમ ખાતાવવા તેને અનિર્વાચ્ય અનિવ ચનીય કહી છે. માયા પ્રદાર્ચતન્યથી વસ્તુત: ભિન્ન નક્ષી કારણા કે, પ્રક્રક સિવાયનું બધું મિથ્યા છે એમ શ્રુતિ છે તેથી તેના બ્રહ્મથી વરતુત: બેદ સંભવતા નથી. માયા હાદાથી અભિન્ન પણ નથી કારણ કે ચૈતન્ય અને જડતું मेंड्य हो शह नहि. गेतन्यथो सिन्नासिन्न छे येभ पूछा न इन्हेवाय डारख डे सिन्नत्व અને અભિન્તત વિરાધી હેઈને એક સાથે સંભવે નહિ. એ જ રીતે માયા સત નથી કારણ કે સત્ માનતાં અદ્વૈતબુતિના વિરાધ થાય; માયા અસત્ પહ્યુ નથી કારણ કે અસત્ હેાય તે ભૂતપ્રકૃતિ હાંઈ શકે નહિ. સદસત્ પણ નથી કારણ કે સત્ત્વ અને અસત્ત્વના એકમાં લિરાધ છે: એ પ્રમાણે માયા સાવયવ (અવયવા વાળી) નથી કારણ કે સાવયવ હાય તા સાદિ (ઉત્ (ત્તિવાળી હાય) અને તેમાં પ્રતિગિયભૂત ઈશ્વર પણુ સાદિ હાવા જોઈએ. વળી માયા સાદિ હાેય તા તેનો પ્રકૃતિ તરીકે અન્ય માયાની અપેક્ષા રહે અને તેની પ્રકૃતિ તરી& અન્ય માયાની અમેશા રહે અને તેની પ્રકૃતિ તરીકે વળી અન્ય માયાની અપ્રેક્ષા રહે એત્ર અનવસ્થાનાં પ્રસંભ થાય માય નિરવયવ પણ નથી, કારણ કે નિરવયવ. હોય તા પ્રકૃતિ ન હોય--- લોકમાં સાવયવ પદાર્થીને કારણ ખતતાં જોઈએ. છીએ. સાવયવ નિસ્વયવ **પછ**ા ન હોઈ શકે કારણ કે સાવયવત્વ અને તિરવયત્વના એકમાં વિદ્વાધ છે. આગ માયાનું કોઈ સીરી નિવાચન (પ્રમાણિક નિક્ષ્યણ, સમજૂતી) કરી શકાતું નથી તેથી તે અનિવાસ્ય છે, જવ એ સીધું માયામાં પડેલું પ્રતિભિંભ નથી પણું માયાના પરિચ્છિન્ન અનન્ત

પ્રોમેશામાં પડેલુક ચિત્પ્રતિમિ. બ. છે. આ પ્રદેશા પરિચ્છિત્ન છે તેથી તેમાં પ્રતિબિ બરૂપ જીવ પછ્યુ પરિચ્છિત્ત તરીકે લખ્ધ થાય છે. છા. સુ શાંકરભાષ્યમાં જીવાનું પરિચ્છિત્ત તરીકે નિરૂપછ્યુ છે. 'સર્વત્ર પ્રસિદાવવે જ્ઞાતું (હા. સ. ૧.૨. અધિ ૧, સ. ૧) એ અધિકરણમાં સત્રમાંતી 'શારીજ' શબ્દ સમજાવતાં શાંધરતથા પૈકિ કહ્યું છે કે 'શારી શ્રમાં હોય તે શારીર જીજા? જીજાર પછ્યુ સરીશમાં છે તે ખાસે, પક્ષ, તે સર્જાગત, વિજી હોઈ શસરમાં જ છે. એમ ન સંદ્રાપ્તા જ્યારે જીવ. તે સરીરમાં જ છે. તેના બાગનું અધિજ્ઞાન કરતા હોઈ અન્યત્ર નથી એવું જ દ્યુબ્વાદ્ય ધિકરણ 'ના ભાષ્યમાં પછ્યુ કહ્યું છે (૧. ૩. અધિ ૧, સ. ૧). અહીં એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઈ એ કે પછના આરંભક તન્તુઓની જેમ માસાના

અહા અ વ્યાનમાં રાખવું જાઇ એ ક પદના આર ભક તન્તુઆના જગ્મ માયાના પ્રદેશો નથી કારણ કે તે અનાદિ છે, પણુ માયામાં આવરણુ અને વિક્ષેપશક્તિઓઃ અન ત છે અને વિક્ષેપાવરણશ્વક્તિવાળા ભાગા તે જ તેના પ્રદેશા તરીકે વિવક્ષિત છે. વ્યક્તચૈત-યના આવરણને અનુકૃલ શક્તિ તે આવરણશ્વક્તિ આવરણ એટલે ' બ્રક્ત તથા, પ્રક્રાશતું તથાં' એ બ્યવહારને યાગ્ય હાેલું. વિક્ષેપ પદથી તે તે જીવતાં અસાધારણ દ્ભુ: ખાદિ વિલક્ષિત છે તેને અનુકૃલ શક્તિ તે વિક્ષેપશક્તિ. (બ્ર સૂ. શાંકરભાબ્ય ૧.૪ અધિ. ૧, સ. ૧) વગેરેમાં જીવની ઉપાધિ તરીકે અવિદ્યાના ઉલ્લેખ છે તેથા અથી સ્મષ્ટતા કરી છે કે માયાના ઉપયુંક્ત પ્રદેશાને માટે અવિદ્યા શબ્દ વપરાય છે તેથી કાઈ વિરાધ નથી. (જુઓ પ્રકટાર્થ વિવચ્ણ, પૂ ૩, મદ્રાસ, ૧૯૬૫).

એક જ મૂલપ્રકૃતિમાં પ્રદિશપ્રદેશિલાવથી વ્યનિર્વચનૈય એક ઝર્વ્યોને જીવ અંતે જેલિવતું પ્રતિબિ'બ તરીકે નિરૂપણ કશું'. હવે એ જ મૂલપ્રકૃતિ માયામાં બીજી રીતે રૂપલેદતીકલ્પના કરીને તેમનું ઉપપાદન કરે છે—

तत्त्वविवेके ग्रु---त्रिगुणारिम काया मूलप्रकृतेः "जीवेद्यानामा सेन करोति माया चाविद्या च स्वयमेव भवति" इति श्रुतिसिद्धौ दी स्व-मेदौ । रजस्तमोऽनभिभूतशुद्धसत्त्वप्रधाना माया, तदभिभूतमलिनसत्त्वा अविद्येति मायाऽविद्याभेदं परिकल्प्य, मायाप्रतिजिम्ब ईश्वरः, अदिधा-प्रतिश्विम्बो जीव इत्युवतम् ।

ખ્યારે તત્ત્વવિવેકમાં ત્રિગુણાત્મક મૂલપ્રકૃતિના ' (મૂલપ્રકૃતિ) જીવ ખને ઇપ્લરને આભાસથી કરે છે અને પાતે માયા અને અધિદ્યા પ્લન છે' એ મુતિથી<sup>×</sup> સિદ્ધ છે રૂપલેદ (જુદાં રૂપ) છે. ૨ જમ્ અને તમસ્થી અભિભૂત નહિ તેવા શુહ સત્ત્વના પ્રાથાન્યવાળી તે વાયા; તેમનાથી (રજ્સ અને તમસ)થી અભિભૂત સલિત સત્ત્વ વાળી તે માવદ્યા એમ આયા અને અજિદ્યાના હોદ જીલ્મીને બાપાણા (ચિત્તુ') પ્રતિબિંબ તે ઇશ્વર, અને અધિઘામાં પ્રતિબિંબ તે છવ-એમ કહ્યું છે. વિવરણ : 'તત્ત્વવિંક'ર્થી વિદ્યારહ્યરવામીની પ'ચદર્થી છું ગ્રથમ પ્રકર્ય આભિપ્રેત છે એમ લાગે છે. કેટલાકના મતે મંચદ્રશીમાં સંકલિત ગ્રથ્મો પ્રકર્ય આભિપ્રેત છે એમ લાગે છે. કેટલાકના મતે મંચદ્રશીમાં સંકલિત ગ્રથમે જ્યાયા વ્યવ આભિપ્રેત છે એમ લાગે છે. કેટલાકના મતે મંચદ્રશીમાં સંકલિત ગ્રથમે વ્યવ્ય પ્રકર્ય આભિપ્રેત છે એમ લાગે છે. કેટલાકના મતે મંચદ્રશીમાં સંકલિત ગ્રથમે આવવાય કર્તાની રચના છે પણ એ કર્તાએ ભુલાઈ ગયા અને તે પ્રકરણા સંમિલિત કૃષ્માં વિદ્યારહ્ય સ્વામીના પ્રધ તરીકે બહોતા થયાં તેથી જ સિદ્ધાં તલે શાસંજાલમાં અને અવત્ર 'પ' વાદ્યીમાં કહ્યું છે' એમ ન કહેતાં 'તત્ત્વવિધેકમાં કહ્યું છે' અત્યાદ પ્રદર્શના અને અલ્લાનું નામ લઈની આદ્યું છે. છતાં આ એક મત છે. પ'ચદશી વિદ્યારહ્ય સ્વામીનો કૃતિ તરીકે જાણીતો છે. આવા અને આવેલામા બેદ માટે જીએ! :

सत्त्वगुक्रपंत्रिज्जेद्विभ्वां मायाऽविद्याःच ती भारो '। मायाविम्बो वशीकृत्य तां स्यात् सर्वज्ञ ईश्वरः ॥ अविद्यावशगस्वन्यस्तद्वैचित्र्यादनेकघा ।

सा कारणशरीर 'स्यात् प्राह्यस्तत्राभिमानवान्'।। (पञ्चवर्षी-तत्त्यविविक, १७-१८)

<sup>×</sup> कुओ। कृर्सिहोत्तरतापनीयोपलिवद, '&.

### सिद्धान्तलेशस**ङ्**ष्रहः

માર્તવ, રજસ,, તમસતી સામ્યાવસ્થા મૂલ પ્રકૃતિમાં હાેય છે. રજસ અને તમસથી તિરસ્કૃત કે અભિઞૂત સત્ત્વને મહિન કર્શું છે અને એવા સત્ત્વવાળી તે અવિદ્યા; રજસ અને તમસથી અભિભૂત ન થવું તેને જ સત્ત્વનું શુદ્ધત્વ કહ્યું છે; શુદ્ધસત્ત્વપ્રધાન તે માયા.

एकैव मूलप्रकृतिर्विक्षेपप्राधान्येन मायाशब्दितेश्वरोपाधिः, आवरण-प्राधान्येनाविद्याऽज्ञानशब्दिता जीवोपाधिः । अत एव तस्या जीवेश्वर-साधारणचिन्मात्रसम्बन्धित्वेऽपि जीवस्यैव ' अज्ञोऽहम् ' इति अज्ञान-सम्बन्धानुभवः, नेश्वरस्येति जीवेश्वरविभागः कचिदुपपादितः ।

એક જ મૂલપ્રકૃતિ વિક્ષેપના પ્રાધાન્યથી 'માયા' શબ્દથી વાચ્ય છે અને ઇશ્વરનો ઉપાધિ છે; અને આવરશુના પ્રાધાન્યથી 'અવિદ્યા' 'અજ્ઞાન' શબ્દથી વાચ્ય છે અને જીવની ઉપાધિ છે. એથી જ તેનેા (મૂલપ્રકૃતિનેા) જીવ અને ઇશ્વિરને સાધારશ ચિન્માત્ર સાથે સખ'લ હાેવા છતાં પણ જીવને જ 'હુ અજ્ઞ છું' એ અજ્ઞાનના સંબંધના અનુભવ થાય છે, ઇશ્વરને થતા નથો— એમ જીવ 'અને ઈશ્વરન વિભાગની ઉપપાત્ત કથાંક અતાવી છે.

(વવરણ : જુવ અને ઇશ્વરની ઉપાધિભૂત પ્રકૃતિ પ્રતિબિ બરૂપ જીવ અને ઇશ્વરને સાધારણુ બિબચૈતન્યમાં આશ્રિત હ્રોવા છતાં જીવને જ અજ્ઞાનના સબ ધનેા અનુભવ થાય છે (કારણુ કે આવરણુશક્તિના પ્રાધાન્યવાવાળી પ્રકૃતિ જેને અજ્ઞાન કહે છે તે તેની ઉપાધિ છે), પણુ ઇશ્વરને થતા નથી (કારણુ કે આવરણુશક્તિને ઇશ્વરની ઉપાધિકોટિમાં અનુપ્રવેશ નથ્યો), આમ ઇશ્વર અને જીવ પ્રતિ પ્રકૃતિ સાધારણુ હાવા છતાં એક સ્વ<sup>ર</sup>જ્ઞ છે જ્યારે બાજો અજ્ઞ છે એ વૈક્ષરૂપ્ય શુતિસિદ્ધ છે તે કેવી રીતે સંભવે એ શકાને કોઈ શકા નથી

संक्षेपशारीरके तु 'कार्योपाधिरयं जातः कारणोपाधिरीश्वरः' इति अतिमनुस्टत्याविद्यायां चित्प्रतिबिम्ब ईश्वरः अन्तःकरणे चित्प्रतिबिम्बो जीवः । न चान्तःकरणरूपेण द्रव्येण घटेनाकाशस्येव चैतन्यस्यावच्छेद-सम्भवात् तदवच्छिन्नमेव चैतन्यं जीवोऽस्त्विति वाच्यम् । इइ परत्र च जीवभावेनावच्छेद्यचैतन्यप्रदेशस्य भेदेन छतहानाकृताभ्यागमप्रसङ्गात् । प्रतिबिम्बस्तूपाधेर्गतागतयोरवच्छेद्यवन्न भिद्यते इति प्रतिबिम्बपक्षे नायं दोष इत्युक्तम् ।

्र एवसुवतेष्वेतेषु जीवेश्वरयोः प्रतिबिम्बविशेषत्वपक्षेषु यत् बिम्बस्थानीयं ब्रह्म तत् सुवतप्राप्यं शुद्धंचैतन्यम् ॥

180

સ'શ્વેપશારીરકમાં તે કહ્યું છે કે 'કાર્ચોપાધિક આ જીવ અને કારણે પાધિક ઇશ્વર' શ્રુતિ અનુસાર (કારણ) અવિદ્યામાં ચિત્ નુ' પ્રતિભિંબ એ ઇશ્વર અને (અવિદ્યાના કાર્ય) અન્તઃકરણમાં ચિત્ નું પ્રતિબિંબ તે જીવ. એવી શંકા ન કરવી જોઇએ કે જેમ ઘટથી આકાશના અવચ્છેદ થાય છે તેમ અન્તઃકરણરૂપ દ્રબ્યથી ચૈતન્યના અવચ્છેદ સંભવે છે તેથી અન્તઃકરણથી અવચ્છિન્ત જ (--અર્થાત તેમાં પ્રતિબિંબિત નર્હા'--) ચૈતન્ય તે જીવ એમ ભલે હેં.. (આ શંકા બરાબર નથી) કારણ કે (આમ માનીએ તેા) આ લોકમાં અને પરલેકમાં જીવભાવે અવચ્છેદ ચૌતન્યપ્રદેશના ભેદ હાવાથી કૃતહાન અને અકૃતાલ્યાગમના પ્રસ'ગ થશે. જ્યારે ઉપાધિનું ગમન અને આગમન થાય તા પણ અવચ્છેદની જેમ પ્રાંતબિંબ ભિન્ન બનતું નથી તેથી પ્રતિબિંબ-પક્ષમાં આ દાષ નથી. (આ સ'ક્ષેપશારીરકકારના મત છે).

આમ આ ઉપર કહેલા પક્ષા જેમાં જીવ અને ઇશ્વિર પ્રતિબિંબવિશેષ છે તેમાં જે બિંબસ્થાનીય બ્રહ્મ છે તે મુક્તોએ પ્રાપ્ત કરવાનું શુદ્ધ ચૈતન્ય છે.

ं विवर्शः : 'जीवेशावामासेन करोति माथा चाविद्या च स्वयमेव भवति ' એ अतिथी છવ અને ઈશ્વર બન્ને પ્રતિબિંબ તરીકે જ્ઞાત થાય છે. જ્યાં બિંબ (ચૈતન્ય) એક હોય ત્યાં લપાધિના એદ વિના પ્રતિબિખનો એદ સંભવે નહિ તેથી જીવ-પ્રતિભિખને માટેની લપાધિ માયા છેં અને ઇશ્વર–પ્રતિબિંબને માટેની ઉપાધિ અવિદ્યા છે, અને 'માયા' પત્થી માયાનું કાર્ય અન્તઃકરણ વિવક્ષિત છે. આ શ્રુતિમાં માયા અને અવિદ્યાના મૂલપ્રકૃતિથી અભેદ કહ્યો છે તે બાબતમાં એમ સમજવાનું છે કે મૂલપ્રકૃતિ અને અવિદ્યાના મુખ્ય અભેદ છે તેવા માયા શબ્દથી વિવક્ષિત અન્તઃકરણ અને મૂલપ્રકૃતિ વચ્ચે નથી તા પણ પ્રકૃતિ– વિકારભાવયી પ્રયુક્ત અભેદ તે છે જ તેથી કાેઈ મુશ્કેલી નથી. આવચ્છેદ્રવાદી એવી દલીલ કરી શકે કે અવિદ્યાર્થી અવચ્છિત્ર ચૈતન્ય જ ઈશ્વર અને અન્ત:કરણથી અવચ્છિત્ર ચૈતન્ય જ છવ એમ ઉપપત્તિ ખતાવીએ તેા વધારાના પ્રતિબિ બની કલ્પના કરવાની જરૂર ન રહે: પ્રતિબિંગ માનવામાં તાે ગૌરવનાે દાપ છે પણ આ દલીલ બરાયર નથી કારણ કે અવચ્છેદ માનીએ તેા આ લોકમાં વ્યાસણાદિ શરીરમાં રહેલા અન્તઃકરણથી અવચ્છિત્ન ચૈતન્યપ્રદેશ કર્મ તે કર્તા છે અને પરલેાકમાં દેવાદિશરીરમાં રહેલા અન્તઃકરણથી અવન્છિત્ન ચેતન્ય. પ્રદેશ કર્મ કર્યા વિના ભાકતા છે. આમ જેએ કર્મ કર્યું છે તેન તેના કળના ભાગ નથી (કતહાનિ) અને જેણે કમ' નથી કર્યું તેને પાતે નહીં કરેલા કમ'ના ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે (અક્તાબ્યાગમ). આમ કુત-હાનિ અને અક્ત-અભ્યાગમ એ દોષ આવી પડે છે. અવચ્છેદક ઘટનું સ્થાન-પરિવર્તાન થાય પણ તેનાથી અવચ્છિન્ન આકાશ પ્રદેશનું ગમન જોવામાં નથી આવતું; તેમ બ્લાહ્મણ શરીરમાં રહેલું અન્તઃકરણ પરલાકમાં જાય છે એમ માતી શકાય પણ તેનાથી અવચ્છિન્ન ચિત્પ્રદેશનું પણ ત્યાં ગમન માની રાકાય નહિ (—આકાશ અને ચેતન્ય વિભ્ર. સર્વ ગત હાેઈને ગમન આગમન સંભવતાં નથી). તેથી અવચ્છિન્ન ચિત્પ્રદેશા જુદા છે અને કર્મ કરતાર એક અને તેનું ફળ ભોગવનાર ખીજો એવું થઈ જાય. પણ પ્રતિઓ ખ તરીકે ઉપપાદન કરવામાં આ દાય નથી. સ્યાંદિના પ્રતિબિંયવાળા જળથી ભરેલા ઘડાને બીજી જગ્યાએ લઈ જવામાં આવે તે પશુ પ્રતિભિંબમાં ભેદ દેખતો નથી. તેમ અન્ત:કરણ

### सिखान्तलेशसङ्ग्रहः

વ્મા લાકમાંથી પરકાેકમાં જાય તાે પશુ તેમાં પ્રતિભિંભિત ચિત્ત જેમે જીવ ઙાઢે છે તેના બેદ નહીં ચાય.×

ચંદ્રાદિનાં પ્રતિભિંભવાળાં જળપાત્રામાંથી એકના નાશ થાય તા તેમાં રહેલ તરીકે તાત થતા પ્રતિભિંભના ભિંભની સાથે એકીભાવ પ્રત્યક્ષ અનુભવાય છે તેમ બીજા પ્રતિબિંબો સાથે તેના એકીભાવ થતા નથી; તે જ પ્રમાણે પ્રતિભિંભરૂપ જીવના પણ વિદેહકેવલ્યના સમયે ભિંભભૂત શુદ્ધ થહ્ય સાથે એકીભાવ થશે, પણ તે પ્રતિભિંભરૂપ ઇધ્ધર નહીં બને. અહીં એટલું ધ્યાનમાં રાખવું જોઈ એ કે ભિંભત્વથી વિશિષ્ટ ચૈતન્ય શુદ્ધ હાેઈ શકે નહિ, તેથી અહીં 'શુદ્ધ' પદથી 'સર્વ'દ્યત્વ સર્વ'ક્તુ'ત્વાદિ ધર્મ' રહિત' એમ સમજવાનું છે.

चित्रदीपे जीव ईशो विशुद्धा चित्त् इति त्रैविध्यत्रक्रियां 'विहाय यथा घटावच्छिन्नाकाशो घटाकाशः, तदाश्रिते जल्ठे प्रतिबिम्बितस्साश्र-नक्षत्रो जलाकाशः, अनवच्छिन्नो महाकाशः, महाकाश्रमध्यवर्त्तिनि मेघमण्डले द्वष्टिलक्षणकार्यान्नुमेयेषु जलरूपतदवयवेषु तुषाराकारेषु प्रति-विम्बितो मेघाकाशः इति वस्तुतः एकस्पाप्याक्राश्वस्य चातुर्विध्यम्, तथा स्थूलग्रस्मदेइद्वयस्याधिष्ठानत्या वर्तमानं तदवच्छिन्मं चैतन्यं कूष्टयन्नि-विंकारत्वेन स्थितं कूटस्थम्, तत्र कल्पितेऽन्तःकरणे प्रतिबिम्बितं चैतन्यं संसारयोगी जीवः, अनवच्छिन्नं चैतन्यं ब्रह्म, तदाश्रिते मायातमसि स्थिताम्र सर्वप्राणिनां धीग्रासनाम्र प्रतिबिम्बितं चैतन्यमंक्षरः इति चैतन्यस्य चातुर्विध्यं परिकल्प्यान्तःकरणधीवासनोपरत्ताज्ञानोपाधिभेदेन जीवेश्वरविभागी दर्ज्तितः ।

× शुर्थभे। संक्षेपशारीरक २.१७६. स्पष्टं तमःस्फुरणमत्र न तत्र तद्वत् सर्वेश्वरे तदिति तत्र निषिध्यते तत् । विम्वे तमोनिपतिते प्रतिबिम्बके वा देहद्वयावरणवर्जितचित्स्वरूपे ॥ व्यने तेना ५२ भधुसद्वन सरस्वतीहृत सारसङ्ग्रह. પ્રતિબિંબિત આકાશ તે મે**લાકાશ** — આમ આકાશઃ વસ્તુતઃ એકઃ હાેવા છતાં તેની ચતુવિ'ધતા છે. તેવી સૈતે સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ એ છે દેહના અધિષ્ઠાન તરીકે રહેલું તેનાથી અવસ્છિન્ન ચૈતન્ય ફૂટ (લાહધન)ની જેમ નિવિ'ંકાર તરીકે રહેલું તે ફૂટસ્થ. તેમાં કલ્પવામાં આવેલા અન્તઃકરણમાં પ્રતિબિંબિત ચૈતન્ય તે સંસારી (સંસાર સાથે સંબંધ વાળા) છવ; અનવસ્છિન્ન ચૈતન્ય તે પ્રદ્ય; (અને) તેમાં આબ્રિત માયા નામના તમસ્માં રહેલી સવ<sup>°</sup>પ્રાણીઓની ધીવાસનાઓમાં પ્રતિબિંબિત ચૈતન્ય તે ઈશ્વર—આમ ચૈતન્યની ચતુર્વિંધતા કલ્પીને અન્તઃકરણ અને ધીવાસનાના રંગ જેને લાગ્યા છે એવું અજ્ઞાન એ બે ઉપાધિના લેદથી જીવ અને ઈશ્વરનો વિભાગ બતાવનામાં આવ્યા છે.

વિવર છુ : આકાશનું પ્રતિભિંબ ધડાના જળમાં નથી હોતું એવી શંકાતો નિરાસ કરવા માટે 'વાદળ અને નક્ષત્ર સહિત પ્રતિ િંતિત આકાશ' એમ કહ્યું છે. જળમાં વાદળ અને નક્ષત્રનું પ્રતિભિંબ કેખાય છે ત્યારે તેમની સાથે આકાશનું પ્રતિબિંબ પહ્યુ દેખાય છે જ. મેધમંડળમાં જે તેના જળરૂપ અવયવા છે તેઓમાં પ્રતિબિંબન આકાશ તે મેધાકાશ એમ સંબંધ યાજવાના છે.

ક્રાણ, રસન, ચક્ષ, શ્રાત્ર, ત્વક નામની પાંચ જ્ઞાનેન્દ્રિય, વાક, પાણિ (હાથ), પાદ, પાયુ, ઉપરથ નામની પાંચ કર્મ ન્દ્રિય, પ્રાણ, અપાન, સમાન, બ્યાન, ઉદ્દાન એ પાંચ વાયુઓ અને મન અને બુદ્ધિ એ મે અન્ત કરણા - એ ૧૭ મળીને લિંગશરીર યને છે. ઉપ્રમેય અને ઉપમાનનું સારૂપ્ય પૂરેપૂર્ છે. સ્થુલટેહ અને સુક્ષ્મરેહથી અવચ્છિત્ન તે ઉપમાનમાંના ઘટાક્રાશને સ્થાને આવતું (ઘટાકાશ્વસ્થાનીય) કુટસ્ય આ ળે દેહતું અધિષ્ઠાન હાેઈને ગૈતન્ય તેમતાથી અવચ્છિન્ન છે. કટ એટલે એક ચાછસ પ્રકારના લાકડાના ચાઢઠામાં લાગેલો લાહપિંડ; કૂટસ્થ એટલે કૂટની જેમ અચલ રહે છે તે. એ કૂટસ્થમાં કલ્પિત ઘટગત જલાકારાશ્વ્યાનીય સંસારાબયી જીવ, કુટરથને સંસાર હોય તે ઉપપન્ન નથી તેથી જીવતી કલ્પના કરી છે. મહાકાશ સ્થાનીય લક્ષને આખિત મેઘમ ડેલ ચાનીય માયા નામતું તમસ તેમાં રહેલ તવારસ્થાનીય ધીવાસનામાં પ્રતિભિંતિત તે મેઘાકાશસ્થાનીય ઈલર, અને દાષ્ટાન્તિક મહાકાશસ્થાનીય વ્યક્ષ છે. અન્તઃકરહારૂપ ઉપાધિવાળું ચેતન્ય તે છવ; અને ધીવાસતાથી લપરક્ત અત્રાતરૂપ લપાધિવાળું ચૈતન્ય તે ઈચર. આમ લપાધિબેદે કરીને છવ અને ઈપ્વરના વિભાગ બતાવ્યા છે. જાગ્રત અને સ્વપ્ન એમ બે અવસ્થાઓમાં રહેલાં સ્થલ અન્ત:કરણો તે ધી(ઝા), તેમની સુધુમ્તિ અવસ્થામાં રહેલી જે સદ્ધમ અવસ્થાએો તે 'વાસના'થી વિવક્ષિત છે. ધીવાસનાએ અનંત છે તેથી તેમાં પ્રતિબિ બિત ચૈતન્ય અર્થાત ઈશ્વર પશ અનેક થશે એવી શંકાની વ્યાવૃત્તિ કરવા માટે વાસનાથી ઉપરક્ત અજ્ઞાનને ઉપાધિરૂપ માન્યું છે.

જુએ। पञ्चद्शीतुं चित्रदीप પ્રકરણ :

कुटस्थो ब्रह्म जोवेशाथित्येषं चिच्चतुर्विधा । षद्धानसम्हाक्करो जलाक्षशाभ्रखे यथा ॥१८॥ घटावच्छित्रखे नीरं यस्तत्र प्रतिविग्वितः । साभ्यनक्षत्र आकारो जलाकारा उदीर्यते ॥१९॥

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

महाकाशस्य मध्ये यन्मेघमण्डलमीक्ष्यते । प्रतिबिम्बतया तत्र मेघाकाशो जले स्थितः ॥२०॥ मेघांशरूपमुदकं तुषाराकारसंस्थितम् । तत्र खप्रांतांबम्बोऽयं नीरत्वादनुमीयते ॥२१॥ अधिष्ठानतथा देहद्वयावच्छिन्नचेतनः । कूटवन्निर्विकारेण स्थितः कूटस्थ उच्यते ॥२२॥ कूटस्थे कल्पिता बुद्धिस्तत्र चित्प्रतिबिम्बकः । प्राणानां धारणाउजीवः संसारेण स युज्यते ॥२३॥ जलव्योम्ना घटाकाशे यथा सर्वस्तिरोहितः । तथा जोवेन कूटस्थः सोऽन्योन्याध्यास उच्यते ॥२४॥

[ છેલ્લા શ્લાેકમાં કહ્યું છે કે જેમ જલાકાશથી ઘટાકાશ પૂરેપૂરું તિરાૈહિત થાય છે તેમ જીવર્થા કૂટય્થ તિરાહિત થાય છે (તેથી તેના અનુભવ થતાે નથી). આને અન્યાન્યાપ્યાસ કહે છે].

આગળના મતામાં બિ બ--પ્રતિબિ બના બેદમાત્ર કહિપત છે, સ્વતઃ તેમનેા અભેદ જ છે એ સિદ્ધ કરીને, આ મતમાં તેનાથી એક વિશેષતા કહી છે તે ગૈતન્યની ચતુવિધતા. બીજી વિશેષતા તે પ્રતિબિ બનું મિથ્યાત્વ.

अयं चापरस्तदभिदितो विशेषः-चतुर्विधेषु चैतन्येषु जीवः 'अहम्' इति प्रकाशमानः क्रूटस्थे अविद्यातिरोहितासङ्गानन्द्ररूपशिषांशे छाकौ रूप्यवदध्यस्तः । अत प्रवेदन्त्वरजतत्वयोरिवाधिष्ठानसामान्यां ग्राध्यस्त-विशेषांशरूपयोः स्वयन्त्वाहन्त्वयोः सहप्रकाशः 'स्वयमहं करोभि' इत्यादौ । अहन्त्वं ह्यध्यस्तशिशेषांशरूपम्, पुरुषान्तरस्य पुरुषःन्तरे 'अहम्' इति व्यवहारामावेन व्यावृत्तत्वात् । स्वयन्त्वं चान्यप्रतियोग्यधिष्ठानसामान्यांश-रूपम्, 'स्वयं देवदत्तो गच्छति' इति पुरुषान्तरेऽवि व्यवहारेणाज्रुवृत्त-त्वात् । एवं परस्पराध्यासादेव क्रूटस्थजीवयोरविवेको लौकि हानाम् । विवेकस्तु तयार्ह्वहदारण्यके-'प्रज्ञान वन एवैतेभ्यो भूतेभ्यः सम्रुत्थाय तान्येवाजु विनञ्यति' (बृहद्. ४.५.१३) इति जीवाभिप्रायेणोपाधि-विनाशानुविनाश्वप्रतिपादनेन 'अविनाशी वा अरेऽष्यमात्मा ' इति (४.५.१४) क्रूटस्याभिष्रायेणाविनाशप्रतिपादनेन च स्पष्टः । અને આ તેમાં કહેલા બીજો વિશેષ છે — આ ચતુવિ<sup>6</sup>ધ ચૈતન્યામાંથી 'હુ'' (અહમ્) એમ પ્રકાશતા જીવ, જેના અસગ આનંદરૂપ વિશેષ અશ અવિદ્યાર્થી તિરાહિત છે તેવા કુટસ્થમાં, રૂપું (ચાંદી, રજત) શુક્તિ (છીપ)માં અધ્યસ્ત હાેય તેમ, અધ્યસ્ત છે. અથો જ ઇદાવ ('બા'પણું) અને રજતત્વની જેમ 'હુ' સ્વય' કરું છું' વગેરેમાં અવિદ્યાનના સામાન્ય અશ રૂપ અને અધ્યસ્ત વિશેષ અંશરૂપ સ્વયંત્વ અને અહંત્વના સાથા પ્રકાશ છે. અહંત્વ અધ્યસ્ત વિશેષ અંશરૂપ સ્વયંત્વ અને અહંત્વના સાથે પ્રકાશ છે. અહંત્વ અધ્યસ્ત વિશેષ અંશરૂપ સ્વયંત્વ અને અહંત્વના સાથે પ્રકાશ છે. અહંત્વ અધ્યસ્ત વિશેષ અંશરૂપ છે બે જાણીતું છે કારણ કે એક પુરુષના બીજા પુરુષના બાબતમાં ' અહમ્' એ વ્યવહાર હોતા નથી માટે વ્યાવૃત્ત છે. અને સ્વયંત્વ જે અન્યત્વનું પ્રતિયોગી છે તે અધિષ્ઠાનના સામાન્યાંશરૂપ છે કારણ કે 'દેવદત્ત સ્વય' જાય છે' એમ અન્ય પુરુષને માટે પણ વ્યવહારથી અનુવૃત્ત છે. આમ (તેમના) પરસ્પર અધ્યાસને લીધે જ લોકિકાને કૂટસ્થ અને જીવના અવિવેક (ભેદના અનુભવના અભાવ) હાય છે. જ્યારે તેમના વિવેક (ભેદાનુભવ) તા પ્યૃહદારણ્યક ઉપનિષદ્માં 'પ્રજ્ઞાનઘન જ આ ભૂતામાંથી સમુત્થાન પામીને તેમની જ પાછળ વિનાશ પામે છે' (૪.૫.૧૩) એમ જીવના અભિપ્રાયથી ઉપાધના વિનાશની પાછળ (તેના) વિનાશનું પ્રતિપાદન છે તેથી, તથા ' અરે આ આતમા અવિનાશી છે' (૪.૫.૧૪) એમ કૂટસ્થના અભિપ્રાયથી અવિનાશનું પ્રંતપાદન છે તેથી સ્પષ્ટ છે.

**વિવરણ** : જેમ રજતનાે શુક્તિમાં અધ્યાસ છે તેમ अहम 'હું' એમ પ્રકાશતા જીવના અખ્યાસ છે. શંકા થાય કે 'इदम્' ('આ') એ સામાન્યરૂપથી જ્ઞાત પણુ શુક્તિત્વ આદિ વિશેષરૂપથી અન્નાત એવાં શુક્તિ વગેરેમાં રજતાદિના અધ્યાસ દેખાય છે. પણ અહીં તા તેવી રીતે સામાન્યરૂપથી જ્ઞાત પણ વિશેષ રૂપથી અજ્ઞાત ક્રોઈ અધિષ્ઠાન ઉપલબ્ધ થતં નથી. આ શંકાના નિરાસ માટે કહ્યું છે કે છેવના અધ્યાસ કૂટસ્થમાં છે. ફરી શંકા થાય કે અવિદ્યાને લીધે કૂટસ્થનેઃ અસંગત્વ, આન-દત્વ પૂર્ણાત્વે આદિ વિશેષ અંશ આવૃત થઈ જાય છે તેથી શુક્તિત્વ વગેરેની જેમ તેની પ્રતીતિ થતી નથી એ વાત ઠીક છે. પણ શુક્તિ इदन्त्वથી ('આ' તરીકે) સામાન્ય રૂપથી પ્રકાશતી દેખાય છે, તેમ કટસ્થતા સામાન્ય-રપથી પ્રકાશ દેખાતા નથી. વળી ફર્દ રजतम્' (આ ચાંદી છે)—એ ત્રાનમાં અવિષ્ઠાનના સામાન્ય અંશના અને આરેાપ્યના વિશેષ અંશના સાથે પ્રકાશ જોવામ આવે છે જ્યારે પ્રસ્તુતમાં તાે અહમર્થારૂપ વિશેષ જ 'अहम્' એમ પ્રકાશે છે (જેને अहम્ કહેવામાં આવે છે તે છવત્વ રૂપ વિશેષ જ પ્રકાશે છે) પણ કાંઈ સામાન્યાંશ પ્રકાશતા નથી તેથી અહમથ ને રજતની જેમ અધ્યસ્ત માનવું એ ખરાબર નથી. આના ઉત્તર આપતા કહ્યું છે કે 'એથા જ...' અર્થાત્ અહમર્થની ફટરચમાં અધ્યસ્ત તરીકે કલ્પના છે તેથી જ. સ્વય ત્વ કટરથત્ સામાન્ય રૂપ છે, કુટસ્થત્વ નહિ કારણ કે તે એક શાસ્ત્રથી જ જાણી શકાય છે અને કુટસ્થતું સ્વયાર્ત્વ અહમથ'ના આરોપ સમયે તેની સાથે પ્રકાશ છે. તેથી તેની પહેલાં રવય ત્વનું ભાગ (તેના પ્રકાશ) હેાય તા કાઈ વિગધ નથી કારણ કે તે નિત્યચૈત-યાત્મક કુટસ્થરપ સ્વીકારવામાં આવે છે. 'કુટસ્થતું સ્વયાંત્વ' એમ કહીએ છીએ તે તા 'રાહુનું શિર', 'પુરુષતુ' ચૈતન્ય' (-વાસ્તવમાં રાહુ શિરરૂપ છે, પુરુષ ચૈતન્યરૂપ જ છે. વસ્તુતઃ તેમતુ સિ−૧•

#### सिद्धान्तलेशस**्**महः

એક્ય જ છે—)ની જેમ લેદની કલ્પનાથી ધર્મધર્મિલાવથી ઉપપન્ન છે (તેમને ભિન્ન માની એકને ધર્મ અને બીજાને ધર્મી માનવામાં આવે છે એ રીતે સમજાવવાનું છે). ફૂટસ્થના 'સ્વયં ત્વ' સામાન્ય રૂપથ! સદા પ્રકાશ છે તેથી અહમર્થ દ્રપ ચિદાભાસને માટે એ અધિકાન દ્વાય એમાં કાઈ વિરાધ નથી. અહતવ એ રજતની જેમ વિશેષરૂપ છે કારણુ કે દરેકમાં એ હેાતું નથી. એક પુરુષ બીજા પુરુષને માટે 'ગ્રદ્ધ,' એ વ્યવહાર કરતા નથી. તેથી એ બ્યાવૃત્ત છે એમ સમજાય છે. જ્યારે 'સ્વયં ત્વ 'સામાન્યરૂપ છે કારણુ કે ઇદ લ્વની જેમ તે અનુસાત છે: 'ટેવદત્ત સ્વયં (પાતે) જાય', 'તું પાતે જાન', 'હું પાતે જાઉ' એમ દરેકને માટે તેના વ્યવહાર થાય છે.

**શ:'કા**—'स्वयमहम्' એખ પ્રકાશતા કુટસ્થ અને જીવનાે શુક્તિ અને રજતની જેમ .**બે**ક હાેય તાે એ બેદ સવ<sup>\*</sup>ને ઉપલબ્ધ કેમ થતાે નથી **?** 

ઉત્તર--- અહમર્થ જીવને કુટસ્થમાં અખ્યાસ હોય ત્યારે પરસ્પર અધ્યાસને લીધે અર્થાત્ તેમનામાં અબેદના અખ્યાસ થાય છે તેથી જ તેમનામાં વિવેકના અભાવ હાય છે, બેદના અતુભવ થતા નથી.

**શ'કા**—- ક્રલ્મ રગતમ્ એ બ્રમ થાય છે ત્યાં કર્ય શુક્તિઃ એ વિશેષ દશ'નથી સમળપ છે કે ક્લ્લ્મ તરીકે સામાન્યરૂપ પદાર્થમાં શુક્તિત્વ અને રજતત્વરૂપ વિરુદ્ધ ધર્મો છે તેથી તેમના બેદ સ્વીકારવામાં આવે છે. પશુ અહીં જીવ અને કૂટસ્થના બેદ કેવી રીતે જાણી શકાશે ! અને બેદનું ગ્રાન ન હોય તા સ્વયમદમ્ એમ સામાન્યવિશેષભાવથી પ્રકાશતા તેમનું, 'સત્ય રજતાની બાબતમાં જેમ રજત અને ક્લ્પ્મથંનું વસ્તુતઃ એકય છે તેમ, એક્સ માનવું પડશે. તેથી અહમથં ૬૫ જીવની સ્વયંશબ્દાર્થભૂત કુટસ્થમાં કલ્પના કરવામાં આવે છે એ સિદ્ધ થતું નથી. સાચા રજતને તા દ્દમ્મૃતી સાથે આપણે અન્યત્ર જોયું છે તેથી શુક્તિ અને રજતના બેદ સમજાય છે અને શુક્તિમાં રજતના બ્રમ છે એ સમજાય છે. પશુ કૂટસ્થના અનુભવ થતા જ નથી તા પછી જીવના આરોપ છે, ભ્રમ જ છે એ શી રીતે સમજારો !

ઉત્તર—તેમના વિવેક, ગેદના અનુભવ ઝુતિથી સ્પષ્ટ રીતે થાય છે. ળુદ્દદાવણ્યક ઉપનિષદ્માં જીવની વાત કરતાં કહ્યું છે કે દેહાદિસંધાત રૂપથી પરિષ્ઠત થયેલાં એવાં ઉપનિષદ્માં જીવની વાત કરતાં કહ્યું છે કે દેહાદિસંધાત રૂપથી પરિષ્ઠત થયેલાં એવાં ઉપાધિરૂપ ભૂતેામાંથી સમુત્થાન પામીને અર્થાત્ સામ્યથી ઉદ્ભવીને, ઉપાધિરૂપ છુદ્દિ આદિની ઉત્પત્તિથી ઉત્પત્તિ પામીને, જ્યારે એ ઉપાધિબૂત છુદ્દિ આદિ તત્ત્વત્રાનથી નાશ પામે છે ત્યારે તેમને અનુસરીને એ નાશ પામે છે. આમ ઝુતિથી ઔપાધિક આત્માના વિનાશિત્વનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. અન્તઃકરણમાં પ્રતિબિંબરૂપ અને ઉપાધિપર આયત્ત જીવ મિથ્યા હાય તા જ આ સંભવે. ઔપાધિક જીવ સત્ય હાય તા તેના વિનાશિત્વનું કથન સંગત ન ખને. એ જ પ્રમાણે ઝુતિએ અવિનાશી આત્મા કૃટસ્થ ચૈતન્યના નાશાભાવનું પણ પ્રતિપાદન કર્યું છે. તાતપર્ય એ છે કે ચિદાત્માનાં સ્વતઃ વિનાશાદિ નથી, તે તા સ્વરૂપે અવિનાશી છે. તેથી ચિદાત્માનું પ્રતિબિંબચૈતન્યરૂપ જીવની સાથે તાદાત્મ્ય **લઈ** તે વિનાશાદિવચનની ઉપપત્તિ કરવાની છે. આમ રજતના ભ્રમ પ્રસંગે થાય છે તેમ વિનાશિત્ય અને અવિનાશિત્વરૂપ વિરુદ્ધ ચૈતન્યમાં જીવરૂપ અહમથ'ના અધ્યાસની સિદ્ધિ છે,

US

પ્રથમ પરિચ્છેક

कुओ। वडचद्शी, चित्रदीपप्रकरणः

अविद्यावृतकूटस्थे देहद्वययुता चितिः । शुक्तौ रूप्यवद्ध्यस्ता विक्षेपाध्यास एव हि ॥३३॥ आरोपितस्य दृष्टान्ते रूप्यं नाम यथा तथा । कूटस्थाध्यस्तविक्षेपनामाहमिति निश्चयः ॥३६॥ इदमंद्रां स्वतः पश्चम् रूप्यमित्यभिमन्यते ॥ तथा स्वं च स्वतः पश्चमहमित्यभिमन्यते ॥३६॥ द्वदम्स्वरूप्यते भिन्ने स्वत्वाहन्ते तथेष्यताम् । सामान्यं च विशेषश्च द्युभयत्रापि गम्यते ॥३८॥ द्वद्त्तः स्वयं गच्छेत् स्वं वीक्षस्व स्वयं तथा । अहं स्वयं न शक्नोमीत्येवं लोके प्रयुज्यते ॥३९॥

अइमर्थस्य जीवस्य विनाशित्वे कथमविनाशिब्रह्माभेदः । नेदमभेदे सामानाधिकरण्यं किं तु बाधायाम् । यथा 'यः स्थाणुरेष पुमान्' इति षुरुषस्वचोधेन स्थाणुस्वयुद्धिर्निवर्त्यते, एवम् 'अइं ब्रह्मास्मि' इति कूटस्थ-ब्रह्मस्वरूप्रत्वबोधेनाध्यस्ताहमर्थरूपत्वं निवर्त्यते ।

योऽयं स्थाणुः पुमानेष पुंधिया स्थाणुधीरिव ।

त्रसास्मीति धियाऽशेषा ग्रहम्बुद्धिर्निवर्तते ॥ (नैष्कर्म्यसिद्धि, २.२९) इति <u>नैष्कर्म्यसिद्धि</u>वचनात् । यदि च <u>विवरणा</u>द्युक्तरीत्या इदमभेदे सामानाधिकरण्यं तदा जीववाचिनोऽहंशब्दस्य छक्षणया कृटस्थपरत्वमस्तु, तस्थानध्यस्तस्य ब्रह्माभेदे योग्यत्वात् ।

અહમથ' (જેને अहम 'હુ' કહેવામાં આવે છે તે જીવ) જે વિનાશી હેાય તેા ('आई' ब्रह्मासिम' એ બ્રુતિવચનથી) તેના અવિનાશી હાદ્યાની સાથે અલેક કેવો રીતે (પ્રતિપાદિત કરવામાં આવે છે)? (આ શ'કાના ઉત્તર છે કે) ('आई ब्रह्मासिम' વગેરે બ્રુતિવચનામાં) સામાનાધિકરણ્ય અલેદપરક નથી પણ આધપરક છે. જેમ 'જે ઠૂંઠુ' માતું છું તે પુરુષ છે' એ પુરુષત્વના બાધથી સ્થાણુત્વનો બુદ્ધિ (જ્ઞાન)ની નિવૃત્તિ કરવામાં આવે છે તેમ 'હુ હાદ્ય છુ' એ (વાકચજન્ય) કૂટસ્થહાદ્યસ્વરૂપત્વના બાધથી અધ્યસ્ત અહમર્થરૂપત્વની નિવૃત્તિ કરવામાં આવે છે.

'''જે આ રથાણુ છે તે આ પુરુષ છે' એ પુરુષગ્રાનથી જેમ સ્થાણુગ્રાન નિવૃત્ત થાય છે તેમ 'હું હાલ છું' એ ગ્રાનથી પૂરેપૂરી અહંયુહિ નિવૃત્ત થાય છે."—એ નેષ્કમ્ય સિદ્ધિ(ર.૨૯)હ વચન છે તેથી (આ વાતને સમર્થન મળે છે). અને જે વિવરણ આદિમાં કહેલી રીતથી આ સામાનાધિકરણ્ય અભેદપરક હાય તે। જીવવાચી अहम् શબ્દ લક્ષણાથી ભલે કૂટસ્થપરક હા, કારણુ કે અનધ્યસ્ત તે (કૂટસ્થ) પ્રક્ષ સાથે અભેદની બાબતમાં ચાગ્ય છે.

વિવરષ્ટ્ર : સોડવં દેવદત્તઃ -- તે ( પાંચ વર્ષ' પહેલાં કલા નામાં વિદ્યમાન ) આ (અઠીં અત્યારે વિદ્યમાન) દેવદત છે—એ વાકચમાં તદ્દેશવિશિષ્ટ તત્કાલવિશિષ્ટ દેવદત્ત અને આ દેશ અને આ કાલથી વિશિષ્ટ દેવદત્તના અંભેદ હાેઈ શકે નહિ તેથી સઃ-'તે' અને <mark>અર્થ–</mark>'આ' પદોની જહદજહ**કલક્ષ**ણાથી (વાચ્ય અર્થ'ને ાવિરાધી અંશ છેાડી દેનાર અને અવિરાધી અંશ રાખનાર લક્ષણાકૃત્તિથી) અભેદપરક અર્થ સ્વીકારવામાં આવે છે. પણ ચઃ સ્થાણુઃ સ પુરુષઃ–'જેને ઝાડનું સૂકું ઠુડું માન્યુ તે પુરુષ છે' એ સામાનાધિકરણ્યયુક્ત વાકચના બાધારૂપ વાકચાર્થ છે--પુરુષમાં આરોપિત પ્રાતિભાસિક સ્થાજીના બ્યાવહારિક પુરુષ સાથે અભેદ વાકચાર્થ નથી કારેણ કે એ બાધિત થાય છે, પણ સ્થાજીના આરે પમાં અધિષ્ઠાનભૂત પુરુષમાં વસ્તુત; સ્થાણુ સાથે તાદાત્મ્યને અભાવ છે એ ખાધ વાકપાર્થ છે. ચઃ સ્થાણઃ સ વુદ્દ્વઃ એ વાકચથી 'વસ્તુતઃ પુરુષ સ્થાજીતાદાત્મ્યાભાવવાળા છે' એ બાધ (ज्ञान) ઉત્પન્ન થાય છે. એ પ્રમાણે अहं ब्रह्मास्मि वाड्यथी ' અહમર્થભૂત જીવના તાદાત્મ્યથી શૂન્ય બ્રહ્મ જ હું' એ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. એ જ્ઞાનથી 'હું જ્ઞાતા, કર્તા, સુખી, દુ:ખી છું' વગેરે આરોપ કર્તુ ત્વાદિ લમ'થી વિશિષ્ટ અહમ્થ'રૂપ પોતાના વિષય સાથે નિઃશેષ નિવૃત્ત થાય છે. આરોપિત અહમર્થની નિવૃત્તિ થતાં જીવનું જે કૂટસ્થચૈતન્યાત્મક વાસ્તવરૂપ છે તે પૂર્ણ પ્રક્ષણરૂપે રહે છે, તેથી અન્ય ક્રાતિઓ સાથે વિરાધ નથી. બાધના વાકવાય તરીકે સ્વીક્રાર કરતાં ચઃ સ્થાણુઃ સ વુરુષઃ એ વાકચમાં પુરુષત્વ પદથી કલ્પિતસ્થાણુ-તાદાત્મ્યાભાવવત્ત્વ વિવક્ષિત છે; અને મદ્દ ब्रह्मास्मિમાં કૂટરચધ્ધક્ષરૂપત્વ પદથી વસ્તુત: અહમર્થ'તાદા મ્યાભાવવાળું કૂટસ્ય લહર પત્વ વિવક્ષિત છે. બાધના જ વાકચાથ' બાધવિષય તરીકે સ્વીકાર હેાવાથી દુષ્ટાન્ત અને દાર્ષ્ટાન્તિક બન્તેમાં અધિષ્ઠાન આરોપિત અર્થના અભાવવાળું છે અને આરાપિતાત્યન્તાભાવ અધિકાનથી અતિરિક્ત છે એ મત સ્વીકારીને ઉપર પ્રમાણે કહ્યુ છે એ ધ્યાનમાં રાખવું. 'અધ્યસ્ત અહમર્થાફપત્વની નિવૃત્તિ કરવામાં આવે છે' એ વચનથી અધ્યસ્ત જે અહમર્થ, તદ્રપત્વ, તત્તાદાત્મ્યની નિવૃત્તિ કરવામાં આવે છે. . એમ બાેધફળ કહ્યું છે. મહાવાકચનું બાધપરકત્વે કપાેલકલ્પિત નથી પણ **સુરે ધરા**ગા**ધ**ૈ નેષ્કમ્ય સિદ્ધિમાં આ પ્રમાણે જ અર્થ ખતાવ્યા છે. 'મંદ અંધકારમાં જે સ્થાછ જ્ઞાત થયા છે તે આ પુરૂષ છે' એ આપ્તવાકચથી ઉત્પન્ન થતા 'વસ્તુતઃ આ સ્થાણ તથી પણ પુરુષ છે' એ જ્ઞાનથી 'આ સ્થાશુ છે' એ છુદ્ધ (જ્ઞાન, સમજ)ના આરોપિત સ્થાશુનાદાતમ્ય સાથે નાશ કરવામાં આવે છે; તેમ 'હું હાલ છું' એ વાકપથી ઉત્પન્ન થયેલા 'અહમય'બૂત-જીવતાદાત્મ્યશૂન્ય બ્લ જ છું' એ જ્ઞાનથી 'હું કરુ છે,' વગેરે પૂરેપૂરી અહંબુદ્ધિના આરોપિત અહમર્થ સાથે નાશ કરવામાં આવે છે. નેષ્કમ્ય સિદ્ધિના શ્લોકમાંના દિ શબ્દથી એવું દ્યોતન કરવામાં આવે છે કે મહાવાકથાર્થના ત્રાનથી અરોષ અનર્થની નિવૃત્તિ થાય છે એ હકીકત વિદ્વાનોને અનુભવથી સિદ્ધ છે.

કોઈ શંકા કરે કે સામાન્યાધિકરણ્ય-વાક્યોમાં સામાન્ય રીતે અભેદરૂપ વાકપાર્થ મુખ્ય હોય છે (ગૌર, લક્ષેા યુવાન દેવદત્ત એવું વચન ગૌરત્વાદિનું તાદાત્મ્ય જ બતાવે છે). સામાનાધિકરણ્યનું લક્ષણુ જ છે કે भिन्न क्रात्तिनिमित्तानां शब्धानामेकस्मिन्नयें हत्तिः — અલગ અલગ અર્થાવાળા શખ્દો એક ને વિષે હાેય તે સામાનાધિકરણ્ય; અર્થાત્ સામાના-ધિકરણ્ય અભેદ કે તાદાતમ્યનું વાચક છે. વિવરણ્યુ વગેરે પ્રથામાં પ્રસ્તુત સંદર્ભમાં અભેદર્ધ વાક્યાર્થ જ સ્વીકારવામાં આવ્યા છે. શ'કરાચાર્ય પણ વાક્યવૃત્તિમા કહ્યું છે કે तત, ત્રવમ એ બે પદોના અર્થીના અભેદ કે તાદાત્મ્ય જ વાક્યનો અર્થ' છે (તાदात्स्यमात्रं वाक्यार्य स्तयोरेव पदार्थयोः). આ જોતાં સુરેશ્વરાય્ધનું વચન તે! પ્રીઢિવાદ તરીકે છે — 'પ્રસ્તુત વાક્યને અર્થ બાધ પણ છે એમ કહી શકાય અને તે! પણ કાઈ મુશ્કેલી નહીં રહે.' તેથી જ્ઞદ્દં ब्रह्मास्मિ વાક્યને! અર્થ અભેદપરક છે અને તેથી વિનાશી જીવના અર્થ છે.

ઉત્તર : સામાનાધિકરણ્ય અભેદપરક છે એમ લઇએ તેા પણુ કાેઈ મુશ્કેલી નથી. અદ્દં ब्रह્मામ્મિમાંનેા अहम् શખ્દ જીવવાચક છે (અભિધાવૃત્તિથી). પણુ અલ્પત્ર, અશુદ્ધ જીવ હાહ્ય કેવી રીતે હેાઈ શકે, તેથી વાચ્યાર્થમાં વિરાધ દેખાતાં લક્ષણુાના આશ્રય લઈને अहम् શબ્દ કૂટ થતા લક્ષક છે. અને કૂટરથ, જે અનખ્યસ્ત છે તેના હાક્ષથી અભેદ છે જ.

यस्तु मेघाकाशतुल्यो धीवासनाप्रतिबिम्ब ईश्वर उक्तः, सोऽयं 'सुषुप्तस्थान एकीभूतः प्रज्ञानघन एवानन्दमयो ह्यानन्दग्रुक्' इति माण्डूक्यश्रुतिसिद्धः सोषुप्तानन्दमयः ! तत्रैव तदनन्तरम् ' एष सर्वेश्वर एष सर्वज्ञ एषोऽन्तर्याम्येष योनिः सर्वस्य प्रभवाप्ययौ हि भूतानाम् ' इति श्रुतेः । सर्ववस्तुविषयसकल्प्राणिधीवासनोपाधिकस्य तस्य सर्वज्ञत्वस्य तत एव सर्वकर्तृत्वादेरप्युपपत्तेश्व । न चास्मद्बुद्धिवासनोपदितस्य कस्यचित् सार्वद्र्यं नानुभूयते इति वाच्यम् । वासनानां परोक्षत्वेन तदुपहितस्यापि परोक्षत्वादिति ॥

જે મેઘાકાશ તુલ્ય ધીવાસનાપ્રતિબિંબ ઇશ્વર કહ્યો છે તે આ 'સુષુપ્ત-સ્થાન (સુષુપ્ત જેનું સ્થાન છે તે), એકીભૂત, પ્રજ્ઞાનધન જ આનંદમય, આનંદ ભાેગવનાર છે' એ માંડ્રુચ શ્રુતિથી સિદ્ધ સૌષુપ્ત આનંદમય છે. ત્યાં જ તેની પછી 'આ સવે<sup>જ</sup>વર, આ સવ<sup>\*</sup>જ્ઞ, આ અન્તર્થામી, આ સર્વની ચાેનિ (ઉપાદાન) છે કારણ કે ભૂતાેનાં ઉત્પત્તિ અને લય તેનાથી છે' એ ક્રુતિ છે તેથી. અને સવ' વસ્તુને વિષય કરનારી સવ<sup>°</sup> પ્રાણીઓની ધીવાસનાઓ જેની ઉપાધિ છે (અર્થાત આ ધીવાસનાઓથી ઉપહિત) તેવા તેના સવ<sup>\*</sup>જ્ઞત્વની અને તેનાથી જ સવ<sup>°</sup> કહ્યુ<sup>°</sup> ત્વની પણ ઉપપત્તિ છે. એવી શ'કા કરવી નહિ કે આપણી છુદ્ધિવાસનાથી ઉપહિત કાેઈ ને પણ સવ<sup>°</sup>જ્ઞતાના અનુભવ થતા નથી. (આ શ'કા બરાબર નથી) કારણ કે વાસનાઓ પરાક્ષ હાેલાથી તેમનાથી ઉપહિત (આનંદમય) પણ પરાક્ષ છે.

विवर्ध्यः कूटस्यो वदा जीवेशावित्येवं चिच्चतुर्विधा । એ श्लेश्वभां यतुविध थित्नौ વાત કરી છે. તે ચારમાંથી પ્રક્ષચૈતન્ય તા સત્યત્તાનાદિ વાકચોમાં સુપ્રસિદ્ધ છે તેથી તેને માટે કેાઇ પ્રમાણુરૂપ વાકપ ટાંક્યું તથી. અવિવાજ્ઞી વા.. એ વાકપ ફૂટસ્થ ચૈતન્યને માટે પ્રમાણ તરીકે રજૂ કહ્યું છે. ઉપાધિની ઉત્પત્તિ અને વિનાશ અનુસાર તેની ઉત્પત્તિ અને વિનાશ છે એ વચન અન્તઃકરણુમાંના ચૈતન્ય-પ્રતિબિ બરૂપ જીવને વિષે પ્રમાણ તરીકે રજૂ કર્લું. હવે ઈશ્વરને માટે કાેઈ પ્રમાણ રજૂ કરવું જોઈ.એ. તેથી અહીં કહે છે કે ઈશ્વર માં ડુકચ્ય બુતિથી સિદ્ધ છે. જેને ઈલર કલો છે તે આ આનન્દમય જ, અન્ય નહિ. સુધુપ્તસ્થાન એટલે સુધુપ્ત જેતું સ્થાન છે તે. જાગૃતાવરથામાં 'વિજ્ઞાન' શબ્દથી વાચ્ય અંતઃકરણને વિષે જવના તાદાત્ગ્યાધ્યાસથી વિજ્ઞાનમયત્વ, મનામયત્વ, કર્તું ત્વ વગેરે રૂપા કહ્યાં છે. તેમ દેહમાં 'હું સ્થૂલ છું' ઇત્યાદિ અભેદાપ્યાસથી સ્થૂલ વ, ક્રશત્વ, બ્રાહ્મણત્વ આદિ રૂપા છે; તેમ ચક્ષુ વગેરેમાં 'હું કાણા છું', 'હું મૂગો છું' વગેરે અખ્યાસથી કાહાત્વ, મૂકત્વ વગેરે રૂપો છે; એ રાતે આકાશાદિ પદાર્થોમાં અધ્યાસસિદ્ધ 'આકાશમય વાયુમય ઇત્યાદિ શ્રુતિએ સંગ્રહેલાં અનંત રૂપે છે. દેહાદિમાં અખ્યાસથી જીવનાં આ રૂપે જાગ્રત અવરથામાં છે—બ્રાન્તિથી માનવામાં આવે છે. જ્યારે સુષુપ્તિકાળમાં તે બુદ્ધિ વગેરે ઉપાધિના લયથી સવ' પ્રકારની બ્રાન્તિના લય થાય છે તેથી બ્રાન્તિસિક્ર અર્ધા જ રૂપાે લય પામે છે એ અભિપ્રાયથી 'એકીભૂત 'કહ્યું છે. પ્રતાન એટલે ચૈતન્ય. જાગ્રત્ આદિમ વૃત્તિભેદને કારણે તે બેદરૂપ રીચિલ્યવાળું હાેય છે, જ્યારે સુધુષ્તિમાં વૃત્તિઓના લય થતાં તે એકત્વ પ્રાપ્ત કરે છે એ અભિપ્રાયથી 'પ્રત્તાનઘન' એમ કહ્યું છે. અહીં 'આનંદ'થી ભિંભભૂત ચલાનંદ વિવક્ષિત છે. અને તેના પ્રતિબિંબભૂત જીવ તે આનંદમય. એ આન દમય સુષુષ્તિકાલમાં અવિદ્યાવૃત્તિએાથી સ્વરૂપભૂત આન દને ભાગવે છે તેથી તેને 'આનંદભાક' કલ્લો છે.

**શ**ંકા—ગ્નમત અને સ્વપ્નમાં સ્થૂલ અવસ્થામાં રહેલા અન્તઃકરણુમાં પ્રતિભિંભરૂપ જીવ તે વિજ્ઞાનમય, કારણ કે સ્થૂલ અન્તઃકરણું વિજ્ઞાન શબ્દથી વાચ્ય છે. સુધુપ્તિકાળમાં એ જ વિજ્ઞાનમય જીવની ઉપાધિ સક્ષમરૂપે વિલીન અવસ્થામાં રહેલું અન્તઃકરણુ છે અને ત્યારે તે આનન્દમય કહેવાય છે. આખ આનન્દમય જીવ છે તેથી ઇચિસ્ત્વની સિદ્ધિ થતી નથી.

ઉત્તર—એ જ માંડૂક્યબ્રુતિમાં વાક્ર્યશેષ દર્શાવે છે કે આનન્દમય જ ઈશ્વર છે. સવે<sup>જ્</sup>શ્વર એટલે સર્વ જગતની ઉત્પત્તિનેા કર્તા. યેાનિ એટલે ઉપાક્ષન. ભૂત (ઉત્પન્ન થયેલી સર્વ વસ્તુ)ના પ્રભવ (જન્મ) અને અપ્યય (લય) સૌષુપ્ત આનન્દમયમાંથી અને તેમાં થાય છે તેથી એ જ સર્વ'ની યેાનિ છે.

શુતિમાં આનન્દ્રમયને સર્વ'ત્ર કહ્યો છે તેના સમર્થ'નમાં કહ્યું છે કે 'સર્વ' વસ્તુને વિષય કરનારી...' એક એક ધી (સુદ્ધિ) કાેઈક કાેઈક વસ્તુને વિષય કરે છે; બધી ધી મળીતે સર્વ' જગતને વિષય કરે છે. આમ સર્વ'સુદ્ધિ સર્વ'વિષયક હાેઈને સર્વ'સુદ્ધિની સક્ષમ અવસ્થારૂપ સર્વ'સુદ્ધિવાસનાઓ પસ્તુ સર્વ'વિષયક (સર્વ' જેના વિષય છે તેવી) સિદ્ધ થાય છે. અને સર્વ' પ્રાસ્ત્રીઓની સુદ્ધિઓની વાસનાઓ જેની ઉપાધિ છે તેવા આનન્દ્રમય સર્વ'ત્ર છે એમ સિદ્ધ થાય છે. **રાંકા**—ધીવાસનાથી ઉપરક્ત અજ્ઞાન જેની ઉપાધિ છે તે ઈશ્વર એમ જે કહ્યું છે ત્યાં શું પ્રતિભિંત્રભૂત ઈશ્વરની અજ્ઞાન એ જ ઉપાધિ છે ! કે વાસનાથી ઉપરક્ત અજ્ઞાન ઉપાવિ છે ! કે સર્વ ધી મસનાએ દઉપાધિ છે, કે પ્રત્યક વાસના ઉપાધિ છે !

ઉત્તર—પહેલા પક્ષ બરાબર નથી કારણ કે અન્નાન જ ઉપાધિ હાેય તા 'ધીવાસના-ઓમાં પ્રતિભિંભિત ઈધ્ધર ' એ ઉક્તિના વિરાધ થાય, અને અન્નાન જ ઈધ્ધરની ઉપાધિ હાેય તા ધીવાસનાએાનું અનુસરણ બ્યર્થ બની જાય છે. એવી દલીલ નહીં કરી શકાય કે ઇધ્ધર અન્નાન-ઉપાધિવાળા જ છે પણ સર્વ'ત્રના લાભને માટે સર્વ'વિષયક ધીવાસનાએાનું અનુસરણ કરવામાં આવે છે. આ દલીલ ખરાબર નથી કારણ કે અન્નાનમાંના સત્ત્વાંશના પરિણામરપ સર્વ'વિષયક વૃત્તિએાથી જ સર્વ'ત્રત્વનું ઉપપાદન સંભવે જ છે (સર્વ'ત્રત્વનું અસ્તિત્વ યુક્તિયુક્ત રીતે સમજાવી શકાય તેમ છે, તેથી તેને માટે ધીવાસનાએાની જરૂર નથી). એ કારણથી જ બીજો પક્ષ (ઇધ્ધર વાસનાપરક્તાત્રાનોપાધિક છે એ પક્ષ) બરાળર નથી કારણ કે એક્લું અન્નાન તેની ઉપાધિ સંભવી શકે છે. સર્વ' પ્રાણીઓ એક સાથે સુધુપિત અવસ્થામાં આવી જાય એ સંભવિત નથી અને તેથી સવ' બુદ્ધિવાસનાઓનું યોગપદ્ય (એક સાથે હોવું) સંભવતું ન હોવાથી એ સર્વ' છુદ્ધિવાસનાઓ અન્નાના વિશેષણ તરીકે ઇધ્વરની ઉપાધ સંભવે નહિ. તેમનું યોગપદ્ય સંભવતું નથી તેથી તેથી ત્રીજો પક્ષ (– સર્વ વાસનાઓ ઇધ્વરની ઉપાધિ છે – )ની પણ સંગતિ નથી. બધી છૂટી છૂટી ધીવાસનાઓમાં એક ઇધ્વરરૂપ પ્રતિનિંબ સંભવે નહિ. તેથી ચોથે પક્ષ બાકી રહે છે.

**રા**ંકા—આપણી પ્રાણીઓની એક એક બુદ્ધિવાસનાથી ઉપદિત આ આનન<mark>્દમયને</mark> પણ સુધુપ્તિકાળમાં 'હું સવ<sup>ર</sup>ત્ર છું' એવા અનુભવ થતાે નથાે.

ઉત્તર—જાગ્રત્ આદિમાં સ્થૂલ અવસ્થામાં રહેલાં અન્તઃકરણ્રોની જેમ સુધુપ્તિમાં વાસનાત્મક અન્તઃકચ્ણા સાક્ષિપ્રત્યક્ષયાગ્ય નથી તેથી એ જેની ઉપાધિ છે તે આનન્દમયા પણ ''मई सर्वझः ' એ અનુભવને યાગ્ય નથી.

<u>मह्यानन्दे</u> तु सुधुप्तिसंयोगात् <u>माण्डू</u>क्योक्त आनन्दमयो जीव इत्युक्तम् । यदा हि जाग्रदादिषु भोगप्रदस्य कर्मणः क्षये निद्रारूपेण विल्ठीनमन्तःकरणं पुनर्भोगप्रदकर्मवशात् प्रबोधे घनीभवति, तदा तदुपाधिको जीवः विज्ञानमय इत्युच्यते । स एव पूर्वे सुषुप्तिसमये विल्रीनावस्थो-पाधिकः सन्नानन्दमय इत्युच्यते । स एव <u>माण्डूवये</u> 'सुषुप्तस्थानः' इत्यादिना दर्शित इति ।

एवं सति तस्य सर्वेश्वरत्वादिवचनं कथं सङ्गच्छताम् ? इत्थम् । सन्त्यधिदैवतमध्यात्मं च परमात्मनः सविशेपाणि त्रीणि त्रीणि रूपाणि । तत्राधिदैवतं त्रीणि शुद्धचैतन्यं चेति चत्वारि रूपाणि चित्रपटदृष्टान्तेन चित्रदीपे समर्थितानि । यथा स्वतक्शुअः पटो घौतः, अन्नष्ठिप्तो घद्दितः, मष्यादिविकारयुक्तो लाञ्छितः, वर्णपूरितो रझितः इत्यवस्थाचतुष्टयमेक-स्यैव चित्रपटस्य, तथा परमात्मा मायातत्कार्योपाधिरहितः शुद्धः, मायो-पहितः ईश्वरः, अपञ्चीक्ठतभूतकार्यसमष्टिद्वक्ष्मश्वरीरोपहितो हिरण्यगर्भः, पञ्चीक्ठतभूतकार्यसमष्टिस्थूलशरीरोपहितो विराद पुरुष इत्यवस्थाचतुष्टय-मेकस्यैव परमात्मनः ।

अस्मिश्च चित्रपटस्थानीये परमात्मनि चित्रस्थानीयः स्थावरजङ्गमात्मको निखिलः प्रपञ्चः । यथा चित्रगतमनुष्याणां चित्राधारवस्नसदृशा वस्त्राभासा लिख्यन्ते, तथा परमात्माध्यस्तदेहिनामधिष्ठानचैतन्यसदृशाश्चिदाभासाः कल्प्यन्ते ते च जीवनामानः संसरन्तीति ।

ા મદ્દાનંદ (ગ્રંથ)માં તેા સુધુપ્તિના સંચાગથી માંડ્રક્ય (મ્રુતિ માં કહેલાે આનન્દમય જીવ જ છે એમ કહ્યું છે — જ્યારે જાગ્રત્ આદિમાં ભાગ આપનાટું જે કર્મ છે તેને ક્ષય થતાં નિદ્રારૂપથી(સુધુપ્ત રૂપે) વિલીન થયેલું અન્ત કરણ ફરી ભાગપ્રદ કર્મને લીધે જાગતાં ઘન અને છે ત્યારે એ (સ્થૂલ ઘનીભૂત અન્તઃકરણ) જેની ઉપાધિ છે તેવા જીવ ' વિજ્ઞાનમય ' કહેવાય છે. એ જ પૂર્વે સુધુપ્તિના સમયે વિલીન થયેલું અવસ્થાવાળું (અન્તઃકરણ) જેની ઉપાધ છે એવા હાઈ ને 'આનન્દમય' કહેવાય છે. તેને જ માંડ્રક્યમાં 'સુધુપ્તસ્થાન' ઇત્યાદિથી દર્શાવવામાં આગ્યા છે.

આમ હાય તા સવેધ્ધરત વગેરેનું કથન છે તે કેવી રાતે સગત અને ? આમ (સગત અને). આ ધિદૈવિક ઠાબ્ટએ (દેવતા તરીકે) અને અધ્યાત્મિક દબ્દિએ (જીવાત્મા તરીકે) પરમાત્માનાં ત્રણુ ત્રણુ સવિશેષ રૂપા છે તેમાંથા આધિદૈવિક ત્રણુ અને શુદ્ધ ચૈતન્ય એમ ચાર રૂપાનું 'ચિત્રદીષ'માં ચિત્રપટના દબ્રાન્તથી સમર્થન કર્યું છે. જેમ સ્વતઃ શુભ્ર પટ (કપડું, વસ્ત્ર) તે ધૌત, અન્ન્થી લિપ્ત (કાંજી ચડાવેલ) તે ઘટિત, મશી વગેરે વિકારથા ચુક્ત તે લાંછિત અને રંગ પુરેલ તે રંજિત — આમ એક જ ચિત્રપટની ચાર અવસ્થાએા છે. તેમ માયા અને તેના કાર્યરૂપો ઉપાધિ વિનાના પરમાત્મા તે શુદ્ધ, માયોપહિત (મથા જેનાં ઉપાધિ છે તેવા) તે દશ્વિર; અપ ચીકૃત ભૂતાના કાર્યરૂપ એવું સમબ્દિ (બ્યાપક) સક્ષ્મ શરીર જેની ઉપાધિ છે તે હિરણ્યગર્ભ; અને પ ચીકૃત ભૂતાના કાર્યરૂપ એવું સમબ્દિ સ્થૂલ શરીર જેતી ઉપાધિ છે તે વિરાટ પુરુષ— આમ એક જ પરમાત્માના ચાર માલ્થાએન છે.

અને આ ચિત્રપટસ્થાનીય પરમાત્મામાં ચિત્રસ્થાનીય સ્થાવરજ ગમાત્મક સકલ પ્રપંચ છે. જેમ ચિત્રમાંના મનુષ્યાના ચિત્રના આધારરૂપ વસ્ત્રના જેવા વસ્ત્રાભાસા આલેખવામાં આવે છે તેમ પરમાત્મામાં અધ્યસ્ત દેહી બા (અહ'કારા)ના અધિષ્ઠાનભુત ચૈતન્યના જેવા ચિદાભાસા કલ્પવામાં આવે છે અને જીવનામધારી તે સ'સારી બને છે.

વિવસ્તક : આપણે એ મુશ્કેલી જોઈ કે સવ' ધીવાસનારૂપી ઉપાધિવાળા એક (વ્યાન દમય) સંભવે નહિ તેથી આન દમયને પ્રત્યેકની ધીવાસનારૂપી ઉપાધિવાળા કહેવા જોઈ એ અને એ છવ જ છે એમ વિદ્યારણ્ય છાદ્વાનંદ્ર પ્રથમાં કહે છે, × જો કે તેમણે જ વિજયદી પમાં કહ્યું છે કે આનંદમય ઈશ્વર છે (આ બેદ બતાવવા 'તુ શખ્દ પ્રયોજયો છે). જાગ્રદાદિમાં આદિયી સ્વપ્ન સમજવાનુ છે. जाग्रदादिषु માં બહુવચન છે તે જગ્નત વ્યક્તિમા અને સ્વપ્ન-બ્યક્તિઓના ભેદની અપેક્ષાએ છે એમ સમજવું જોઈ એ. જાપ્રત અને સ્વપ્નમાં અન્તઃકરણ કામ કરતું હાેય છે, તેની વૃત્તિએ। બદલાતી જાય છે તેથી તે સ્થૂલ છે; જ્યારે सुधुपित એટલે અન્ત: इरख्तुं झरख्र वर्धे रहेवुं ते-तेनी सहमा गस्था (बुद्धेः कारणात्म ना 5. षस्थानं सुचुरितः-पडचीकरण). आभ छतां प्रश्न ते। रहे क छे हे सौधु'त छत्र १ આનંદમયને સવે અર વગેરે કેવી રીતે કહી શકાય. એના ઉત્તર એ છે કે એ ઈચર ન હોવા છતાં કપિર સાથે અબેદ હ્લતાવવા છે તેથી આ પ્રમાણે કહ્યું છે તેથી **ઉપનિષદ્ -વાકયમાં** વિરાધ નથી, આ કચનની પીઠિકા તૈયાર કરતાં આ પ્યયદ્દી સિત કહે છે કે નિર્ભિશેષ શ્વૈતન્યસ્વરૂપ પરમાત્માનાં આધિદૈવત (દેવતાત્મક) ત્રણ સવિશેષ રૂપો છે અને આપ્યાત્મિક (જીવાત્મક) ત્રણ સવિશેષ રૂપા છે. જીવનાં ત્રણ સવિશે કરે આ અને તુરીય પાદાત્મક નિવિશિષ રૂપ માંડૂકથ ઉપનિષદમાં રજૂ કર્યાં છે. વિદ્યારણ્ય મુનિએ चित्रदीવમાં દખ્ટાન્ત આપીને આ રૂપાનં નિરૂપણ કર્યું છે :

> यथा चिन्नपटे टब्टमवस्थानां चतुष्टयम् । परमात्मनि विज्ञेयं तथाऽवस्थाचतुष्टयम् ॥ यथा घौतो घट्टितश्च लाङ्छितो रंक्रिजतः पटः । चिदन्तर्यामी सूत्रात्मा विराट चात्मा तथेर्थते ॥ स्वतः शुभ्रोऽत्र धौतः स्याद् घट्टितोऽन्नविलेपनात् । मध्याकारे लोव्छितः स्याद्रक्रिजतो वर्णपूरणात् ॥ स्वनस्विदन्तर्यामी तु मायावी सुक्ष्मसुष्टिटतः ।

सूत्रात्मा स्थूलसुष्टचेव विराहित्युच्यते परः ॥ (पञ्चदशी-चित्रदीप प्रकरण, १-१) આ શ્લીકોને આધારે જ અહીં ચર્ચા કરી છે. સહમસૃષ્ટિને લીધે તે સત્રાત્મા કહેવાય છે એમ પ ચદશીમાં કહ્યું છે તે સમજાવતાં અહીં કહ્યું છે કે અપ ચીકૃત ભૂતાનું કાય - સમષ્ટિ સહમ શરીર અર્થાત્ વ્યાપક સહમ શરીર જેની ઉપાધિ છે તે સત્રાત્મા કે હિરણ્યબર્ભ. અહીં એટલું ધ્યાનમાં રાખવું જરૂરી છે કે હિરણ્યળભા જીવરૂપ છે, તે સમષ્ટિ-સહમશરીરમાં અભિમાનવાળા છે અને તે સત્યલેાકના સ્વાની છે. તેને ઇ ધરથી જુદો માનવામાં આવે છે. દબિરને સમષ્ટિ-સહમશરીરમાં આભિમાન નથી તેમ છતાં તે સમષ્ટિ-સહમશરીરના નિયંતા છે, તેથી એ દષ્ટિએ સમષ્ટિસહમશરીરને તેની ઉપાધિ ગછ્યીને તેના નિદેશ્વા હિરણ્યમભા કે સૂત્રાત્મા પદથી વિવક્ષિત છે. આમ ઇશ્વરને ગૌણ અર્થમાં હિરણ્યગર્જ કલો છે.

गुरेगे। प्रसदर्शी- वद्यानन्हे यागानन्ह:-विक्रीनजुतवरप्रधात स्याद्विद्यानमयो धनः । चिक्रीनावस्थ्र आनन्द्रस्यशब्देन कथ्यते ॥६३॥--- रु्यो। ६३ थी ७०, श्वि-१९ પ'ચીકૃત ભૂતોના કાર્ય'રૂપ સમષ્ટિસ્થૂલશરીરરૂપ ઉપાધિવાળા હાેય ત્યારે પરમાત્મા વિસટ કહેવાય છે. આ ઈશ્વરરૂપ વિસટ્ પુરુષ પુરુષસક્ત, વૈશ્વાનર વિદ્યાનાં વાક્રવો આદિ શુતિથી સિદ્ધ છે. જ્યારે સત્યલેાકના અધિપતિ હિરણ્યગભ'ના પુત્રરૂપ વિરાટવુરૂષ જે સમાષ્ટસ્થૂલાભિમાની છવ છે તે ખુ**હદાર્**ણ્યક્ષ્યુતિથી સિદ્ધ છે અને આ ઈશ્વરરૂપ વિરાટથી જુદો જ છે.

૬ષ્ટાન્તમાંના ચિત્રપટ (ચિત્રિત પટ)ના સ્થાનમાં દાર્ષ્ટાનિતકમાં પરમાત્મા છે અને ચિત્રના રથાનમાં સ્થાવર–જંગમ પ્રપંચ છે. અહીં શંકા થાય છે કે આખું જગત્ જો ચિત્રસ્થાનીય હેાય તાે એની જેમ આખુંય જગત અચેતન હેાવું જોઈએ અને એમ હાેય તાે ચેતન– અચેતન વિભાગ ન હાવા જોઈએ. આના હત્તર-'જેમ ચિત્રમાંના મનુષ્યાના…'થી આપ્યા છે. ચિત્રમાંના માહ્યસાના વર્હ્યુ વિશેષાત્મક વરત્રાનું ચિત્રના આધારરૂપ વસ્ત્ર સાથે આકતિ-સાગ્ય હાેવા છતાં તે ઠંડી સામે રક્ષણ કરી શકે નહિ તેથી તે વસ્ત્રાભાસ છે. દેહી એટલે રથૂલ દેહવાળા અહંકાર. અંતઃકરણાત્મક અહંકારામાં ચૈતન્યના પ્રતિભિંબની કલ્પનાનું પ્રયોજન ખતાવતાં કહ્યું છે કે આ ચિદાભાસા જીવ કહેવાય છે અને તે સંસારના ભાકતા હેાય છે. આમ ચિદાભાસયુક્ત કાર્ય'કરણસંધાત તે ચેતન, જ્યારે બીજા પર્વ'ત, સમુદાદિ તે અચેતન. આમ ચેતન–અચેતનની વ્યવસ્થા સંભવે છે. અપંચીકૃત, પંચીકૃત ભૂતા અંગે સંક્ષેપમાં કહીએ તેા ઈશ્વર જે વ્યાકાશ, વાયુ, તેજ, પાણી, પૃથ્વીની સુષ્ટિ કરે છે તે સક્ષમ હાેય છે. તેમને વ્યવહાય' બનાવવા માટે દરેક ભુતસક્ષમના બે ભાગ કરવામાં આવે છે. એક ભાગ એમ જ રાખીને, બીજા અર્ધા ભાગના કરી ચાર ભાગ કરવામાં આવે છે અને તે બીજાં ભૂતાને વહેંચી દેવામાં આવે છે. આમ જેને આપણે મહાબૂત કહીએ છીએ અને જેમાંથી સ્થૂલ કાર્યો ઉત્પન્ન થાય છે તે પ્રત્યેક મહાભૂતમાં પોતાના ઉપરાંત બીજાં ભૂતોના પણ અંશ હોય છે. આકાશમાં ૧/૨ આકાશ + ૧/૮ વાયુ + ૧/૮ તેજ + ૧/૮ પાણી, ૧/૮ પૃથ્વી; વાયુમાં ૧/૨ વાયુ+૧/૮ આકાશ+૧/૮ તેજ+૧/૮ પાણી+૧/૮ પૃથ્વી છત્યાદિ. આને પંચીકરણ કહે છે. છાન્**દાગ્ય ઉપનિષદ**માં ત્રણ જ ભૂતાનું (તેજ, પાણી, પૃથ્વી) નિરપણ કર્કું છે અને ત્યાં ઉપર પ્રમાણે જ પ્રક્રિયા ખતાવી છે, જેથી જેને આપણે તેજ તરીકે જાણીએ છે તેમાં 1/ર તેજ+1/૪ પાણી+૧/૪ પૃથ્વી છે, ઇત્યાદિ. આને ત્રિવૃતકરણ કહે છે. વિશેષ માટે જુએા શાંકરાચાર્યકત પંચીકરણ ગ્રાથ અને તેના પર સુરે ધરતું વાર્ત્તિક.ં

अध्यात्मं तु विश्वतैजसंव्राज्ञभेदेन त्रीणि रूपाणि । तत्र सुपुप्तौ विळीने अन्तःकरणे अज्ञानमात्रसाक्षी प्राज्ञः, योऽयमिद्दानन्दमय उक्तः । स्वप्ने व्यष्टिसक्ष्मग्नरीराभिमानी तैजसः । जागरे व्यष्टिस्थूलग्नरीराभिमानी विश्वः । तत्र माण्डूक्यश्वतिरहमनुभवे प्रकाशमानस्यात्मनो विश्वतैजसंव्राज्ञ-तुर्यावस्थाभेदरूपं पादचतुष्ट्यं 'सोऽयमात्मा चतुष्पात्' इत्युपक्षिप्य पूर्वपूर्वपादप्रविलापनेन निष्प्रपञ्चन्नग्रात्मकतुर्यपादप्रतिपत्तिसौक्षर्याय स्थूलसक्ष्मसक्ष्मतरोपाधिसाम्यात् विराडादीन् विश्वादिष्वन्तर्भाव्य 'जागरित- स्थानो बहिःप्रज्ञः' इत्यादिना विश्वादिपादान् न्यरूपयत् । अतः प्राज्ञग्रब्दिने आनन्दमये अच्याकृतस्येश्वरस्यान्तर्भावं विवक्षित्वा तस्य सर्वेश्वरत्वादितदर्मवचनमिति । इत्थमेव भगवत्पादैगोंडपादीयविवरणे व्याख्यातम् ।

જ્યારે આધ્યાત્મિક દબ્ટિએ વિશ્વ, તેજસ, પ્રાજ્ઞ એ ભેદથી ત્રણ (સવિશેષ) રૂપાે છે. તેમાં સુષુષ્તિમાં અન્તઃકરણ લીન થતાં માત્ર અજ્ઞાનના સાક્ષી તે પ્રાજ્ઞ. જેને અહીં આ આનન્દમય કહ્યો છે. સ્વપ્તમાં વ્યબ્ટિ (પરિચ્છિન્ત) સંક્રમ શરીરમાં અભિમાનવાળા તે તેજસ; જાગ્રત્ કાલમાં વ્યબ્ટિ સ્થૂલ શરીરમાં અભિમાનવાળા તે વિશ્વ. ત્યાં (તે આખતમાં) માંદુકચશુલિએ ' अहम ' (હ) અનુભવમાં પ્રકાશતા આત્માના વિશ્વ, **તે**જસ, પ્રાગ્ન અને તુર્ય અવસ્થાના ભેદરૂપ ચાર પાંદાની -- 'તે આ આત્મા ચાર પાદવાળા ' એમ રજૂઆત કરીને દરેક પૂર્વ પૂર્વ પાદના પ્રવિલય કરાવીને પ્રપંચરહિત પ્રદ્ધાત્મક તુર્ય પાદના જ્ઞાનને સુકર અનાવવા માટે સ્થૂલ, સૂક્ષ્મ, સુક્ષ્મતર ઉપાધિએાના સાગ્યથી વિરાટ આદિના વિશ્વ આદિમાં અન્તર્ભાવ (સમાવેશ) કરીને, ' જાગરિત સ્થાન, બહાર (બાહ્ય વસ્તુઓને) જાણનાર' ઇત્યાદિથી વિશ્વ આદિ પાદાનું નિરૂપણ કર્યું છે. તેથી જેને માટે 'પ્રાજ્ઞ' શબ્દ પ્રયોજ્યા છે તે આનન્દમયમાં અવ્યાકૃત ઈશ્વરૂના અન્ત-ભાવની વિવક્ષા (કહેવાની ઇચ્છા, અભિપ્રાય) કરીને તેને વિષે સવે<sup>જ</sup>વરત્વ આદિ તેના ધર્મા કહ્યા છે. ભગવત્પાદ (શ'કરાચાર્ય)થી ગૌડપાદીય વિવરણમાં આમ જ સમજાવવામાં આવ્યું છે.

વિવરછ : સુધુષ્તિકાળમાં અન્તઃકરણ વિલીન થતાં, અર્થાત્ સૂદ્ધમરૂપથી વિલીન અન્તઃકરણરૂપ ઉપાધિવાળા તે પ્રાન્ન, જે અન્રાનમાત્રના સાક્ષી છે—સ્થૂલ અન્તઃકરણાદિના સાક્ષિત્વના વ્યવચ્છેદ કરવા માટે 'અજ્ઞાનમાત્ર'માં 'માત્ર'ના સમાવેશ કર્યો છે. આનંદમયને भाटे જ 'પ્રાહ્ય' પદના પ્રયોગ છે કારણ કે માંડુકચો પનિષદમાં झानन्दमुक् પછી 'चेतोमुख: વ્રાંદ્વસ્તૃતીય: વાદ:' એમ કહ્યું છે. ચેતામુખ એટલે ચિત્તા પ્રતિભિ બથી યુક્ત અવિદ્યાવૃત્તિરૂપ ચેતસા જેનાં મુખા અર્થાત્ સુધુપ્તિકાલીન આનન્દાનુસવનાં સાધન છે તે. સુધુપ્તિમાંથી જાગેલા માણુસ કહે છે કે સુखमस्वाप्सम् – 'હું નિરાંતે સતા' તે બતાવે છે કે સ્વાપકાલીન વિશિષ્ટ સુખનુ સ્મરણ તેને છે અને ત્યારે સુખને અનુભવ થયે હોય તે સિવાય તે સંભવે નહિ.

શાંકા—સુધુપ્તિમાં આત્મરવરૂપ સુખને⊨ અનુભવ ંઅન્તઃકરણની વૃત્તિઓથી જ સંભવે છે.

ઉત્તર–-આ કથન બરાબર નથી, કારણ કે સુધુપ્તિમાં અન્તઃકરણ વિલીન અવસ્થામાં હોય છે અને વૃત્તિઓતું ઉત્પાદન કરવાની યેાગ્યતા તેમાં નથી હોતી.

રાંકા — મુક્તિકાલની જેમ સુધુપ્તિકાળમાં પણ સ્વરૂપચૈતન્યથી જ સુખના અનુક્ષવ સંક્ષવે છે, તાે અવિદ્યાવૃત્તિપ્રતિબિંબરૂપ ચેતસનં કલ્પનાની શી જરૂર !

ઉત્તર— ન્બગ્ગલ અને રવપ્નકાળમાં ચૈતન્યના પ્રતિબિ બધી યુક્ત વૃત્તિઓથી આનંદના અનુભવ થતા જોવામાં આવે છે તેથી સુધુપ્તિમાં પણ એવા સંભવ હોય ત્યારે તેના ત્યાગ કરી દેવા બરાબર નથી. સુક્તિકાળમાં તા ઉપાધિમાત્રના વિલય થઇ જાય છે એમ સ્વીકારવામાં આવે છે તેથી વૃત્તિના સંભવ નથી, તેથી બે પરિસ્થિતિમાં વૈષમ્ય છે. સુધુપ્ત સુખાનુભવ કેવલ નિત્યસાક્ષી રૂપ હોય તા અનુભવના નાશરૂપ સંસ્કારના સંભવ ન રહે અને 'હું નિરાંતે સતા' (સુસ્વયસ્વાખ્યમ) એ અનુસંધાનના અભાવ થાય. તેથી ઉપર કહ્યું તે જ બરાબર છે.

ુ ઉપર જે વિશ્વ, તૈજસ, પ્રાઝ, તુરીય એ ચાર પાદનો ઉલ્લેખ કર્યો છે તેમાં વિશ્વ, तैकस, प्राज्ञ भाटे 'पाद' शण्ट 'पदाते अनेन इति पादः' केनायी धालात्मेडयून्' जान याय છે તે એમ સાધનના અર્થમાં છે જ્યારે તુરીય માટે વઘતે इति વાદ: 'જે જ્ઞાત થાય છે અથવા પ્રાપ્ત થાય છે તે' એ અર્થમાં છે. 'આ આત્મા ચતુષ્પાદ છે' એ વાકપથી માંડકચાયનિષદમાં જીવના ચાર પાદથી ઉપક્રમ કર્યો છે અને છતાં જાગરિતસ્થાન વિશ્વ પ્રથમ પાદ છે એમ કહેવાને બદલે 'જાગરિતસ્થાન વૈશ્વાનર પ્રથમ પાદ છે' એમ કહ્યું છે તે સચવે છે કે વિશ્વમાં વૈશ્વાનર અર્થાત્ વિરાટ પુરૂષક્રપ ઇશ્વરના પણ અન્તર્ભાવ છે. વિશ્વ અને વૈશ્વાનર બન્નેની ઉપાધિ સ્થૂલ છે. એ જ રીતે હિરચ્યગર્ભના તૈજસમાં અન્તર્ભાવ વિવક્ષિત છે (બન્નેની ઉપાધિ સક્ષમ છે)---અને સક્ષમતર ઉપાધિવાળા પ્રાપ્ત કે આન દમયમાં સક્ષ્મતર ઉપાધિવાળા ઇશ્વરતાે અન્તર્ભાવ છે અને તેથી જ પ્રાહ્મને માટે કહ્યું છે કે સવે શ્વર छ अत्याहि. तुरीयपाइनुं अतिपादक वाडय आ अभाछो छे — ' अहरयमव्यवहार्यमग्राह्यमलक्षणम-विस्त्यमव्यपदेर मेकारमप्रत्ययसारं प्रपञ्चोपक्षमं शिवः द्वैतं चतुर्थं मन्यन्ते'-- ते अक्षु आदिने। विषय નથી, તે (પ્રવૃત્તિનિ કૃત્તિરૂપ) વ્યવહારના વિષય નથી, તે પ્રાહ્ય નથી (ક્રમે ન્દ્રિયનો વિષય નથી). તે અસાધારણધર્મ શૂન્ય છે, તે અચિન્તય છે (શુષ્ક, વેદવિરેતધી તર્કનો વિષય નથી), તે શબ્દ શક્તિના વિષય નથી, તે એક (સ્વગતભેદશુન્ય), આત્મા (સવ<sup>°</sup>દેહાેમાં પૂર્ણા), પ્રત્યય (ચિંદરૂપ), સાર (આન-દરૂપ) છે; તે પ્રયંચશૂન્ય છે, શિવ (શુદ્ધ), દ્વૈતરહિત ચાથા પાદને માને છે- અર્થાત તેનું ચિંતન કરે છે. આના પછી લોમકારનાં લ ૩, મ અને અમાત્ર અને વિશ્વાદિ પાદના પરસ્પર એકત્વના અનુચિતનની ભલામણ કરી છે. આમ આપ્યાત્મિક વિશ્વાદિ પાદ, આધિદૈવિંક વૈધાનરાદિ અને બકારાદિ માત્રાઓનું એક્ત્વચિન્તન એ સવ'ના નિષ્પ્રપંચરૂય પ્રક્ષરૂપ ચતુર્થ પાદમાં પ્રવિલાપનાર્થ છે. આમાં ક્રમ આ પ્રમાણુ છેઃ-વિશ્વ, વેશ્વાનર અને અ કારના એકલનું પહેલાં ચિંતન કરીને પછી તેજસ, હિર્ણ્યગભ અને દ-કારના એકત્વનું ચિંતન કરવું; અને તે પછી ઈશ્વર, પ્રાન્ન અને મકારના એકત્વનું ચિંતન કરવું. આ જ ચિંતનના ક્રમથી પ્રવિલાપન કરવું. લકાર આદિ ત્રણનું ટકારમાં, ટકાર આદિ ત્રભુનું મકારમાં, મકાર આદિ ત્રણનું ચિન્માત્ર તુરીયપાદમાં પ્રવિલાયન કરવું અને ત્યાં જ ચિત્તને સ્થિર કરવું. ટકાર આદિમાં પ્રવિલાપન કરવું એટલે મકાર આદિ ત્રણ ટકારથી

24

પૃથદ્ નથી એવાે આહાર્ય નિશ્વય કરવાે. આમ દરરાેજ સમાધિ કરનારને બ્રહ્મનાે સાક્ષાત્કાર થાય છે અને બ્રહ્મપ્રાપ્તિથી કૃતકૃત્યતા થાય છે. આ જ વાત સુરેશ્વરાચાર્યે પંચીકરણ ના વાર્ત્તિક (૪૭ અને પછી)માં કરી છે.

અઢીં શંકા થાય છે કે શ્રવણાદિરપ સાંખ્ય માર્ગથી જ જો તત્ત્વપ્રતિપત્તિ સંભવતી હોય તેા મુમ્ક્સુને માટે યેાગનું વિધાન શા માટે કર્યું છે. તેનેા હત્તર છે કે પ્રતિપત્તિના સૌકર્ય'ને માટે. જે મુમુક્સુને શુદ્ધિની મંદતાને લીધે કે યેાગ્ય આચાર્ય ન મળવાને કાર**ણે** સાંખ્ય બાર્ગ ન સંભવતા હોય તેને માટે અનાયાસે હાલતત્ત્વની પ્રતિપત્તિના સાધન તરીકે શુદ્ધિપૂર્વ'ક પ્રવિલાપન ક્રમથી સમાધિનું વિધાન માંડૂકથાદિ શ્રુતિમાં છે. આ શ્રુતિવચનોને અનુસરીને વિદ્યાર**હયમુનિ**એ પશુ ઘ્યાનદીવમાં કહ્યું છે :

#### अत्यन्तबु बमान्द्याद्वा सामन्था वाऽप्यसम्भवात् । यो विचारं न छमते ब्रह्मोपासीत सोऽनिशम् ॥५४॥

સામાન્ય રીતે 'અવ્યાકૃત' શખ્દ ' અનભિવ્યક્ત જગત્ 'નાે વાચક છે પણ લક્ષણાથી તે 'પરમેષર' નાે લક્ષક બને છે તેથી ઈશ્વસ્તા 'અવ્યાકૃત' પદથ્થી નિદે\*શ કર્યો છે.

માંડૂકથ ઉપનિષદને આધારે ગૌડપાદકારિકા લખાઈ છે અને તેતું વિવરણુ શંકરા-ચાર્ય કર્યું છે તેમાં પણુ ઉપર પ્રમાણુ જ બ્યાખ્યા કરવામાં આવી છે.

# टग्टइयविवेके तु चित्रदीपच्युत्पादितं कूटस्यं जीवकोटावन्तर्भाव्य चित्त्रैविध्यप्रक्रियेवालभ्यितेति विश्रेषः ।

तत्र युक्तं जलाशयतर ङ्गबुद्बुदन्यायेनोप युपरि कल्पनाज्जीवः त्रिविधः---पारमार्थिकोः व्यावहारिकः प्रातिभासिकश्चेति । तत्रावच्छिन्नः पारमार्थिको जीवः । तस्मिन्नवच्छेद्कस्य कल्पितत्वेऽपि अवच्छेवस्य तस्याकल्पितत्वेन ब्रह्मणोऽभिन्नत्वात् । तमाष्टत्य स्थितायां मायायां कल्पितेऽन्तःकरणे चिदाभासोऽन्तःकरणताः त्म्यापच्या ' अइम् ' इत्यभिमन्यमानो व्यावहारिकः, तस्य मायिकत्वेऽगि यावद्वच्ववहारमनुष्ट्तेः । स्वप्ने तमप्यान्नत्य स्थितया मायावस्थामेदरूपया निद्रया कश्चिपते स्वाप्नदेहादावहमभिमानी प्रातिभासिकः, स्वप्नप्रपञ्चेन सह तद्द्रण्डु-र्जीवस्यापि प्रवोवे निष्ट्तेरिति ।

## एवमेते प्रतिबिम्बेश्वरवादिनां पक्षभेदा दर्शिताः ॥

જ્યારે દગ્દશ્યવિવેકમાં ચિત્રદીપમાં પ્રતિપાદિત ફુટસ્થનેા જીવકાેટિમાં સમાવેશ કરીને ચિત્ ત્રિવિધ છે (-જીવ, ઇશ, વિશુદ્ધા ચિત્-) એ પ્રક્રિયાના જ આધાર ક્રેસેયા છે એ વિશેષ (ફરક) છે. ત્યાં કહ્યું છે કે જલાશય, તર'ગ અને ખુદ્દખુદના ન્યાયથી (આ દબાન્તાનુસાર) ઉપરાઉપરી કદાના કરી 3 તેથી જીવ ત્રિવિધ છે ---પારમાથિ'ક, વ્યાવહાસ્કિ અને પ્રાતિભાસિક તેમાં સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ દેહથી અવચ્છિન્ન (કૂટસ્થરૂપ આત્મા) તે પારમાર્થિક જીવ, કારણ કે તેમાં અવચ્છેદક (સ્થૂલ-સૂક્ષ્મ દેહ) કલ્પિત હોવા છતાં અવચ્છેદ્ય એવા તે અકલ્પિત હાઈને પ્રદ્રાથી અભિન્ન છે. તેને આવરીને રહેલી માયામાં કલ્પિત અન્તઃકરણમાં ચિદાભાસ, જે અન્તઃકરણ સાથે આવી પડતા તાદાત્મ્યને કારણે 'હુ' એવુ' અભિમાન કરે છે તે વ્યાવહાસ્કિ જવ --કારણ કે તે માયિક હોવા છતાં પણ વ્યવહાર ટકે ત્યાં સુધી તેનો અનુવૃત્તિ છે. સ્વપ્નમાં તેને પણ આવરીને રહેલાં માયાની અવસ્થાવિશેષરૂપ નિદ્રાથી કલ્પિત સ્વાપ્ત દેહ દિને વિષે 'હુ' એવું અભિમાન કરનારા તે પ્રાતિભાસિક જવ --કારણ કે સ્વપ્નપ્રપંચની સાથે તેને જોનાર જીવની પણ પ્રબાધ સમયે (ભગતાં) નિવૃત્તિ થાય છે--

આમ આ પ્રતિભિ ભરૂપ ઈશ્વર માનના રાએાના જુદા જુદા પશ્ના અતાવ્યા છે.

વિવરષ્ણું એમ સમુદાદિ જલાશયમાં તર ગા ઉપર રહે છે અને તેની ઉપર મુદ્દ્યુદ હોય છે એ જાણીવું છે (દિ) તેમ કૂટસ્થની ઉપર વ્યાવહારિક અન્તઃકરણુમાં પ્રતિબિંબરૂપ અને વ્યવહાર ચાલુ રહે ત્યાં સુધી ટકી રહેતા વ્યાવહારિક જીવની કલ્પના કરવામાં આવે છે. અને તેની ઉપર સ્વપ્નકાળમાં વાસનામય પ્રાતિભાસિક સ્થ વગેરની જેમ વાસનામય અન્તઃ-કરણુમાં પ્રતિબિંબરૂપ પ્રાતિભાસિક જીવની કલ્પના કરવામાં આવે છે. આમ ઉપરાઉપરી જીવની કલ્પના કરવામાં આવે છે તેમાં સ્થૂલ અને સહમ દેહથી અવચ્છિલ કૂટસ્થ ગૈત-યરૂપ આતમા તે પારમાર્થિક જીવ—આ પારમાર્થિક જીવ માનીએ તે જ ગદ્દં बદ્ધાસ્થિ જેવાં મહાવાકપોમાં જીવ અને ગ્રહ્મના અનેદના પ્રતિપાદનની ઉપપત્તિ થાય નહીં તો વ્યાવહારિક અને પ્રાતિભાસિક જીવ તો શુક્તિ-રજતની જેમ સ્વરૂપથી મિથ્યા હાેઈને સત્ય પ્રહ્ન સાથે તેમના અનેદ હોઈ શકે નહિ.

अहं कर्ता मोक्ता 'હુ કર્તા છું, ભોક્તા છુુ' એ અનુભવ વ્યાવહારિક છવ માટે પ્રમાણુ છે; કારણુ કે તેના સિવાય બીજો કાઈ કતૃ'ત્વ ભોકતૃત્વાદિ લક્ષણવાળા સસારના આશ્રય હાેઈ શકે નહિ. અન્તઃકરણુને માટે તેની શક્યતા નથી કારણુ કે ચિદાભાસ શન્ય હાેઈ ચેતનના ધર્મ તરાકે જાણીતા કતૃ'ત્વાદિના આશ્રય હાેઈ શકે નહિ. ચિદાભાસ તા ચેતનાત્માનુ પ્રતિબિ બ હાેઇ ને મિથ્યા છે તેમ છતાં તેને ચેતન કહી શકાય છે. તેથી તેના ધર્મા ચેતનધર્મા તરીકે જાણીતા હાેય તેમાં કાેઈ વિરાધ નથી. અને પારમાથિ ક જવ કૂટરથ હાેઈને સ'સારના આશ્રય બની શકે નહિ.

સ્વપ્નકાળમાં બ્યાવહારિક જીવતું પણુ આવરણુ થાય છે. બ્યાવહારિક જીવ જાગ્રત્ દશામાં પોતાને ધ્વાક્ષણુ, દેવદત્ત, યત્રાદત્તના પુત્ર, વિષ્ણુના ભક્ત એ રીતે માને છે; જ્યારે સ્વાપ્નજીવ સ્વપ્નાવસ્થામાં પોતાને ક્ષત્રિય, નામે વિષ્ણુશર્મા, નારાયણના પુત્ર, મહાદેવના ભક્ત એ રીતે માને છે. તેથી એ સિદ્ધ થાય છે કે જાગતા જીવનું નિદ્રાર્થી આવરણુ થયું છે—નિદ્રા માયાની જ એક વિશેષ અવસ્થા છે કારણુ કે તેમાં જાગતા જીવનું આવરણુ કરવાની શક્તિ અને સ્વાપ્ન જગતરૂપ વિક્ષેપ કરવાની શક્તિ સાબૂત છે. સ્વપ્નકાળ પ્**રો થાય** ત્યારે સ્વપ્નપ્રપંચની સાથે ક્ષત્રિયાદિરૂપ સ્વપ્નદ્રષ્ટાના પણુ બાધ થાય છે કારણુ કે 'હું પ્રાક્ષણુ છું, ક્ષત્રિય નહિ' એવા તેને બાધ થાય છે.

જુએ દગ્દરયવિવેક (વિદ્યારશ્યના ગ્ર'થ---) :

अवच्छिन्नः चिदाभासस्तृतीयः स्वप्नकल्पितः । विह्रेयस्त्रिविधो जीवस्तत्राद्यः पारमार्थिकः ॥३२॥ अवच्छेदः कल्पितः स्यादवच्छेद्यं तु वास्तवम् । तस्मिन् जीवस्वमारोपाद् ब्राह्मणस्वं तु स्वभावतः ॥३३॥ अवच्छिन्नस्य जीवस्य पूर्णेन ब्रह्मणैकताम् । तत्त्वमस्यादि वाक्यानि जगुर्नेतरजीवयोः ॥३४॥ ब्रह्मण्यवस्थिता माया विक्षेपार्थतिरूपिणी । आवृत्याखण्डतौ तस्मिन् जगजीवौ प्रकल्पयेत् ॥३५॥ जीवो धीस्थश्चिदाभासो जगन् स्यात् भूतभौतिकम् । अनादिकालमारभ्य मोक्षात्पूर्वमिदं द्वयम् ॥३६॥

### विवरणानुसारिणस्त्वाहुः

विभेद जनकेऽज्ञाने नाशमात्त्यन्तिकं गते । आत्मनो ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिष्यति ॥ (विष्णुपुराण ६.७.९४) इति स्मृत्यैकस्यवाज्ञानस्य जीवेश्वरविभागोपाधित्वप्रतिपादनात् बिम्बप्रतिबिम्बभावेन जीवेश्वरयोर्विभागः, नोभयोरपि प्रतिबिम्बभावेन, उपाधिद्वयमन्तरेणोभयोः प्रतिबिम्बत्वायोगात् । तत्रापि प्रतिबिम्बो जीवः । बिम्बस्थानीय ईश्वरः । तथा सत्येव लौकिकबिम्बप्रतिबिम्बटप्टान्तेन स्वातन्त्र्यमीश्वरस्य तत्पारतन्त्र्यं जीवस्य च युज्यते ।

प्रतिबिम्बगताः पश्यन् ऋजुवकादिविक्रियाः । पुपान् क्रीडेद्यथा ब्रह्म तथा जीवस्थविक्रियाः ॥

इति कल्पतरूक्तरीत्या 'लोकवत्तु ळीलाकैवल्यम्' (ज्ञ.स. २.१.३३) इति सत्रमपि सङ्गच्छते । अज्ञानप्रतिबिम्बितस्य जीवस्यान्तःकरणरूपोऽ-ज्ञानपरिंणामभेदो विशेषाभिव्यक्तिस्थानं सर्वतः प्रस्तदस्य सवितृप्रकाशस्य दर्पण इव । अतस्तस्य तदुपाधिकत्वव्यवद्वारोऽपि, नैतावताऽज्ञानोपाधि-परित्यागः । अन्तःकरणोपाधिपरिच्छिन्नस्यैव चैतन्यस्य जीवत्वे कायव्यूहाधिष्ठानत्वानुपपत्तेः । વિવરણને અનુસરનારા તેા કહે છે :--

" વિલેદ ઉત્પન્ન કરનારું અજ્ઞાન આત્યન્તિક (ફરી ઊભુંન થાય એ રીતે) નાશ પામે ત્યારે આત્માના પ્રદાશી ભેદ જે છે જ નહિ તેને કાૈણુ કરશે ? (કાૈઈ નહિ) " (વિષ્ણુપુરાણ, ૬.૭.૯૪)---

એ સ્મૃતિએ એકલા અજ્ઞાનનું જીવ અને ઈશ્વરના વિભાગમાં ઉપાધિ તરોકે પ્રતિપાદન કશું છે તેથી જીવ અને ઈશ્વરના વિભાગ બિંબ-પ્રતિબિંબ-ભાવથી છે (ઇશ્વર-બિંબ, જીવ-પ્રતિબિંબ). બન્નેના પ્રતિબિ બભાવથી નથી, કારણ કે બે ઉપાધિ સિવાય બન્ને પ્રતિબિંબ હાેઈ શકે નહિ. ત્યાં પણ જીવ પ્રતિબિંબ છે, ઈશ્વર (બંબસ્થાનીય છે. એમ હાેય તાે જ લોકિક બિબ-પ્રતિબિંબના દેવ્ટાન્તથી ઈશ્વરનું સ્વાતન્ત્ર્ય અને જીવની તેના પર પરતન્ત્રતા શુક્તિશુક્રત બને છે.

" જેમ પ્રતિબિંધમાં રહેલો ૠજુ, વક્ર વગેરે વિક્રિયાએ। (જે બિંબરૂપ પુરુષે પાતે પ્રયાજેલો છે તે) જોતા પુરુષ રસત કરે છે તેમ હાદા જીવમાં રહેલી વિક્રિયાએ। જોતા સ્થાનંદ કરે છે " — ચેસ 'કલ્પતરૂ'માં (૨.૧.૩૩) કહેલી રીત પ્રમાણે 'લાેકની જેમ કેવળ લીલા છે' (બ્રા. સૂ. ૨.૧.૩૩) એ સૂત્ર પણ સગત બને છે.

(અજ્ઞાન જીવની ઉપાધિ હેાય તેા અન્તઃકસ્પ્રુન્ડ જીવની ઉપાધિ તરીકે સૂત્રભાબ્યાદિમાં વર્ણું ન છે તે બ્યર્થ બની જાય એવી શંકાતા ઉત્તરમ કહે છે---) અજ્ઞાનમાં પ્રતિબિબિત થયેલા જીવને માટે અન્તઃકરણરૂપ અજ્ઞાનના વિશિષ્ટ પશ્ચિમ વિદ્યેષ-અભિબ્યક્તિન્દ્ર (--કર્તા, ભાકતા આદિ વિશેષ રૂપે અભિવ્યક્તિન્ડ) સ્થાન છે, જેમ સવ'ત્ર પ્રસરેલા સૂર્ય પ્રકાશને માટે દપ'ણ (વિશેષ અભિવ્યક્તિનું) સ્થાન અર્થત્ ઉપાધિ) છે. તેથી જ તેને (સ્ટન્લઃકરણને) તેની (જીવની) ઉપાવિ કહેવામાં પણ આવે છે. જેટલા માત્રથી (કાર્યરૂપ ઉપાધિ છે તેટલા માત્રથી) અજ્ઞાનરૂપ જ્વપાધિના પરિત્યાળ થતા નથી, કારણ કે અન્તઃકરણરૂપ જ ઉપાધિથો પરિવ્છિન્ન ચૈતન્ય જીવ હાય તા યોગીઓ કાયબ્યૂહનું અધિષ્ઠાન કરે છે (જોક સાથે અનેક શરીરનું નિયંત્રસૂ કરે છે) એ સંભવે નહિ.

વિવરણ : આ મત પ્રમાણે ઈજાર બિબ-ચેતન્ય છે, પ્રતિબિ અવિશેધ નથી. અજ્ઞાનને વિલેદ ઉત્પન્ન કરનારું કશું છે તેથી અજ્ઞાન છવ-ઇશ્વરબેદસ્થિતિનું પ્રયોજક છે એમ વિવક્ષિત છે, કારણ કે તે બેદ અનાદિ માનવામાં આવે છે. સુધુપ્તિ, પ્રલય વગેમાં અજ્ઞાનના કાય'ને તાસ થાય છે; હવે કાય' અને કારણના અબેદ છે તેથી આ કાય'ના કારણ અજ્ઞાનના ધ્રાય'ને તાસ થાય છે; હવે કાય' અને કારણના અબેદ છે તેથી આ કાય'ના કારણ અજ્ઞાનના પણ તાસ છે પ્રસુ એ અજ્ઞાનનાશ આત્યન્તિક નથી કારણ કે ફરીથી અજ્ઞાનનું ઉત્થાન થાય છે; જયારે સુક્તિમાં તત્ત્વજ્ઞાનથા સ્વરૂપથી પણ નાશ છે, અને એ નાજ્ય આત્યન્તિક છે, જ્ઞાનલુ કે ફરી તેનું ઉત્થાન થતું નથી. અથવા જુલન્સુક્તિના કાળમાં અજ્ઞાનના આવરણ આંગથી નાશ છે તો પણ વિક્ષેધ રહે છે તેથી એ નાશ આત્યન્તિક નથી, જ્યારે વિદેહસુક્તિમાં આત્યન્તિક અજ્ઞાન–નાશ છે. २। डा -- ' गावेशावामासेन करोति माथा चाविद्या च स्वयमेव मवति' २२ शुतिमां छव अने धश्वर जन्नेने प्रतिजिज्ज डखा छे तेने। विरोध थशे.

ઉત્તર--આમ કહેવું ભરાભર નથી. પ્રતિબિંબની જેમ બિંબ પણ કલ્પિત છે તેથી 'આભાસ' પદથી પ્રતિબિંબ અને બિંબ બન્ને સમજી શકાય.

**શ**ંકા — લેાકમાં પ્રતિબિંબત્વથી વિશિષ્ટ મુખને મુખાભાસ કહે એ પણ બિંબત્વથી વિશિષ્ટ મુખને કાેઈ મુખાભાસ કહેતું નથી તેથી 'આભાસ' પદથી મુખ્ય વૃત્તિથી બિંબ મૈતન્યનું પ્રતિપાદન થઈ શકે નહિ, લક્ષણાનાે જ આશ્રય લેવા પડે. અને એકવાર ઉચ્ચારવામાં આવેલું 'આભાસ' પદ મુખ્ય વૃત્તિથી પ્રતિબિંબપરક છે અને ગુણવૃત્તિથી બિંબપરક છે એવી કલ્પના બસબર નથી. આમ જીવ અને ઈધર બન્ને પ્રતિબિંબરૂપ છે તેથી 'આભાસ' પદ મુખ્ય વૃત્તિથી બન્નેને માટે પ્રયોજાયું છે એમ અર્થ કરી શકાતાે હાેય તા લક્ષણાની કલ્પના કરવાનું કાેઈ કારણ નથી.

ઉત્તર—જીવ અને ઇધર બન્ને પ્રતિબિંબરૂપ હાેઇશકે નહિ. બિંબબૂત ચૈતન્ય સૂર્યની જેમ એક છે તેથી ઉપાધિના બેદ વિના બે પ્રતિબિંબ સંભવે નહિ. માયા અને અવિદ્યા એ જુદી જુદી ઉપાધિ છે તેથી બે પ્રતિબિંબ સંભવે છે એમ ન કહી શકાય, કારણુ કે બે પ્રતિબિંબ માટે અપેક્ષિત બે ઉપાધિ તરીકે તેમનું પ્રતિપાદન નથી અને માયા અને અવિદ્યાના સ્વરૂપથી બેદ સિદ્ધાન્તથી વિરુદ્ધ છે. તેથી એમ જ માનવું જોઈએ કે 'આભાસ' પદ અજહલ્લક્ષણાથી બિબ અને ત્તિબિંબ ઉભયપરક છે.

આમ વિવરણને અનુસરતારા માતે છે કે ઈશ્વર બિંબસ્થાનીય છે અને છવ પ્રતિબિંબ છે. एष सर्वेश्वर एष मुताधिवतिः (बृहद. ४.४.२२) વગેરે अृતिथी ઈશ્વરના સ્વાતંત્ર્યની સિદ્ધિ છે अपने एव होबैन साधु कर्म कारयति (कौषीतकि ३,८) (ओ ज तेनाथी सार् अभ करावे છे) 'य आत्मानमन्तरो यमयति (बृहद् ३,७.२२) (के आत्मानुं आंदर रહीने नियमन डरे છे-तेने। अन्तर्याभी छे) ईश्वरप्रेरितो गच्छेत स्वर्ग वा श्वभ्रमेव वा (ઈश्वरथी प्रेरित थयेक्षे। તે સ્વગ' અથવા નરકમાં જાય) ઇત્યાદિ શ્રુતિ–સ્મૃતિથી જીવની ઇશ્વર પર પરતંત્રતા સિદ્ધ છે. लोकवत्त लोलाकैवल्यम् એ સૂત્ર પ્રમાણે ઈશ્વરની સુષ્ટિ આદિ પ્રવૃત્તિ કાેઈ ઉદ્દેશ વિના જ કરેલી લીલા છે. જગતમાં જોઈએ છીએ કે સવ' વિભવસંપન્ન લાકા કાઈ પ્રયોજન વિના જ ક્રીડા કરે છે. પ્રાણીઓને માટે એ ક્રીડા કેલીલા સ્વાભાવિક છે. દુઃખના અતિરેક ચતાં માણુસ રડી પડે છે કે સુખ ખૂબ મળતાં હસી પડે છે ત્યારે રુદન કે હાત્યનું કારણ સૌ પૂછે છે પણ પ્રયોજન કાંઈ પૂછતું નથી, રવપ્તસુષ્ટિની જેમ પ્રયંચસુષ્ટિને માયામયી માનીએ છીએ. તેના પ્રયોજન વિષે પ્રશ્ન પુછાતા જોવામાં આવતા નથી. આ જ વાત સમજાવતાં કલ્પતરૂમાં (ર.૧૩૩) અમમલાનન્દ્રે કહ્યું છે કે જેમ કાઈ પુરુષ દર્પાણમાંના પાતાના પ્રતિબિ'બના ફેરફારા જે બિંબરૂપ પાતાર્થ જ પ્રયુક્ત છે તેને જોતા રમ્ત કરે છે તેમ જીવમાં રહેલી વિક્રિયાએ। જે તે તે પ્રાણીના કર્માનુસાર પ્રક્ષાથી જ પ્રયુક્ત છે તેમને જોતાે પ્રક્ષ ક્રીડા કરે છે.

ઉપર કહ્યું તેમ અજ્ઞાનને જીવની ઉપાધિ માનીએ તેા પણ અન્તઃકરણનું જીવની ઉપાધિ તરીકે વર્ણ્યન છે તે વ્યથ<sup>4</sup> બનતું નથી. અહિદ્યામાં પ્રતિબિ'બિત ચેતન્યનુ રૂપ છે તે સુધુષ્તિ– સિ–૧૨

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

સાધારહ્યુ છે અર્થાત્ સુષુપ્તિ સહિત બધી વ્યાવહારિક અવસ્થાઓમાં હોય છે; તેની જ્ઞાતા, કર્તા, ભાકતા આદિ વિશેવરૂપથી અભિવ્યક્તિ કે ઉપલબ્ધિ છે તેનુ સ્થાન અથવા ઉપાધિ અન્તઃકરહ્યુ છે એ અજ્ઞાનના પરિહ્યામવિશેષ છે કર્તુ ત્વ આદિ ધર્મો કેવળ અજ્ઞાનનાં પરિહ્યામ નથી તેથી કેવળ અજ્ઞાન જ જીવની ઉપાધિ હોય તેા જીવને કર્તા ત્વાદિ ધર્મના લાભ ન થાય. પહ્યુ કર્તુ ત્વાદિ વિશેષવાળા અન્તઃકરહ્યુના તાદાત્મ્યના અધ્યાસથી જ એ ધર્મોના લાભ થઈ શકે છે. તેથી અન્તઃકરહ્યુને જીવની ઉપાધિરૂપ કહ્યું છે તે નિરર્થંક નથી.

'कાર્યો લોધર્ય જીવ.' એવી શ્રુતિ છે તેથી કારણ અત્રાનને જીવની ઉપાધિ ન માનવી એમ કહેવું બરાબર નથી. ઉપયું કત શ્રુતિ-સ્પૃતિના આધારે અન્તઃકરણથી અવસ્છિન્ન આત્મા તે જીવ, અને તેનાથી અનવસ્છિન સાત્રમા તે ઈશ્વર એમ ન કહી શકાય. યેાગી યેાગપ્રભાવથી નિમિ'ત સવ'શરોરોનું એક સાથે નિયંત્રણ કરે છે. જો જીવને અન્તઃકરણથી જ અવસ્છિન્ન મૈતન્યરૂપ માન એ તેા યેાગીની બાબતમાં એ સંભવે નહિ કારણ કે અન્તઃ-કરણ પરિસ્છિન્ન હાઇ તેનાથી અવસ્છિન્ન જીવ બધાં શરીગમાં રહીને તેમનું નિયંત્રણ કરી શકે નહિ. પણ અત્રાન જો જીવની ઉપાધિ હેાય તેા એ સંભવે કારણ કે અજ્ઞાન બ્યાપક હોઈને અત્રાન જેની ઉપાધિ છે એવા યાગિજવ એક સાથે સવ'શરીરામાં હાજર રહી શકે. આમ અત્રાનરૂપ કારણ-ઉપાધિ અને અન્તઃકરણરૂપ કાર્યોપાધિથી અવસ્છિન્ન આતમ તે જીવ.

न च योगप्रभावाद् योगिनोऽन्तःकरणं कायव्युहाभिव्यक्तियोग्यं वैपुल्यं प्राप्नोतीति तदवच्छिन्नस्य क।यव्यूहाधिष्ठानस्वं युज्यते इति वाच्यम् । 'प्रदीपवदावेशस्तथा हि दर्शयति' (ब.स. ४.४. अधि. ६. स. १५) इति शास्त्रोपान्त्याधिकरणभाष्यादिषु कायव्यूहे प्रतिदेहमन्तः-चक्षुरादिवत् भिःनस्यैव योगप्रभावात् सृष्टेरुपवर्णनात् । करणस्य प्रतिबिम्बे बिम्बात् भेदमात्रस्याध्यस्तत्वेन स्वरूपेण तस्य सत्यत्वान्न प्रतिबिम्बरूपजीवस्य मुवत्यन्वयासमभव इति न तद्तिरेकेण मुक्त्यन्वयाया-वच्छिन्नरूपजीवान्तरं वा प्रतिबिम्बजीवातिरिवतं जीवेश्वरविलक्षणं क्रुटस्थ-शब्दितं चैतन्यान्तरं वा कल्पनीयम् । '' अविनाशी वा अरेऽयमात्मा'' (बुहद. ४.५.१४) इति अवणं जीवस्य तद्पाधिनिवृत्ती प्रतिबिम्बसावा-पगमेऽपि स्वरूप न विनश्यतीत्येतत्परम्, न तदतिरिक्तकूटस्थनामक-चैतन्यान्तरपरम् । जीकोपाधिना अन्तःकरणादिनाऽवच्छिन्नं चैतन्यं बिम्बभूत ईश्वर एव । 'यो विज्ञाने तिष्ठन्' (च्हहद्. ३.७.२२) इत्यादिश्चत्या ईश्वरस्यैव जीवसन्निधानेन तदन्तर्यामिभावेन विकारान्तर-वस्थानश्रवणादिति ।

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે ચાેગના પ્રભાવથી ચાેગીનું અન્તઃકરચ કાચવ્યૂહમાં અભિવ્યષ્તિને ચાેગ્ય વિપુલતા (વ્યાપકતા) પ્રાપ્ત કરે છે તેથી તેનાથી અવચ્છિન્ન (ચાેગિજીવ) કાયવ્યૂહના પ્રેરક અને એ અરાબર છે. (અ દલીલ બરાબર નથી) કેમ કે 'પ્રદીપની જેમ તેને આવેશ છે, કારણ કે શુતિ તેમ દર્શાવે છે.' (છ્ર. સૂ. ૪.૪. અધિ. ૬, સૂ. ૧પ એ (છ્રદ્ધમોમાંસા) શાસ્ત્રના ઉપાન્ત્ય (-છેલ્લાની પહેલાના-) અધિકરણનાં ભાષ્તદિમાં કાચવ્યૂહમાં પ્રત્યેક દેહને માટે આંખ વગેરેનો જેમ જુદા જ અન્તઃકરણની ચાંગના પ્રભાવથી સબ્પિનું ઉપવર્ણન છે (--આમ એક અન્તઃકરણ જ વ્યાપક બની શકે એ વાતને શાસ્ત્રના વિરાધ છે).

પ્રતિબિંબમાં બિંબથી લેદમાત્ર અધ્યસ્ત હાેઈને સ્વરૂપથી તે સત્ય હાેવાથી પ્રતિબિંબરૂપ જીવના મુક્તિ (અવસ્થ)માં અન્વય હાેય તેના અસંભવ નથી (-અર્થાત તે સંભવે છે) તેથી તેનાથા (પ્રતિબિંબરૂપ જીવથી) અતિરેકથી (તેના ઉપરાંતના) મુક્તિમાં અન્વયને માટે અવચ્છિન્નરૂપ બીજા જીવની અથવા પ્રતિબિંબજીવથી અતિરિક્ત, જીવ તથા ઈશ્વરથી વિલક્ષણુ અને ફૂટસ્થ નામવાળા બીજા ચૈતન્યની કલ્પના કરવી ઠીક નથી (-કલ્પના કરવની જરૂર નથી). 'અરે આ આત્મા અવિનાશી છે' (બૃહદૂ. ૪.૫.૧૪) એ શ્રુતિવચન જીવની હપાધની નિવૃત્તિ થતાં તેના (જીવના) પ્રતિબિંબભાવ રહેતા નથી ત્યારે પણુ તેનું સ્વરૂપ નાશ પામતું નથી એમ કહેવા માટે છે, તેનાથી અતિરિક્ત ફૂટસ્થ નામના અન્ય ગૈતન્યનું પ્રતિપાદન કરવા માટે છે, તેનાથી અતિરિક્ત ફૂટસ્થ નામના અન્ય ગૈતન્યનું પ્રતિપાદન કરવા માટે છે, તેનાથી અતિરિક્ત ફૂટસ્થ નામના અન્ય ગૈતન્યનું પ્રતિપાદન કરવા માટે નહિ. જીવની ઉપાધિ અવા અન્તઃકરણાદિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય બિંબભૂત ઇશ્વર જ છે (શુદ્ધ ઘ્રદ્ધા કે પ્રતિબિ બરૂપ જીવ નહિ). 'જે વિજ્ઞાનમાં રહેતા….' (બહદ્ ૩.૭.૨૨) ઇત્યાદિ શ્રુતિથી દર્શાવવામાં અન્યું છે કે ઈશ્વર જ જીવની નજીક રહીને તેના અન્તર્યામી તરીકે વિકારોની અંદર રહે છે.

વિવરણ : એવી શકા સંભવે કે યોગના પ્રભાવથી જ યોગોનું અન્તઃકરણ એટલું વ્યાપક બની શકે કે અનેક શરીરના સમૂહમાં રહેલા ગૈત-યની અભિવ્યક્તિ કરી શકે અને આ રીતે સવ' શરીરોનું નિયંત્રણ થઈ શકે તેથી કારણ-અત્તાન છવની ઉપાધિ છે એમ માનવાની જરૂર નથી. પણ આવી શંકા કરવી નહિ કારણ કે થ. સૂના ઉપાન્ત્ય અધિ-કરણુનાં ઉપાબ્ય વગેરેમાં એવુ પ્રતિયાદિત કર્યું છે કે કાયવ્યૂહમાં પ્રત્યેક દેહને માટે જુદાં જુદાં ચક્ષુ વગેરેની તેમજ જુદા જુદા અન્તઃકરણની સૃષ્ટિ યોગપ્રભાવથી કરવામાં આવે છે. સૂત્રમાં પ્રદીપનું દૃષ્ટાંત આપવામાં આવ્યું છે. જેમ એક દીપના અનેક વાટમાં પ્રવેશ છે. તેમ યાગીના યોગપ્રભાવથી અનેકમાં એક સાથે આવેશ છે. પ્રદીપના વાટમાં પ્રવેશ છે. તેમ યાગીના યોગપ્રભાવથી અનેકમાં એક સાથે આવેશ છે. પ્રદીપના વાટમાં પ્રવેશ છે. તેમ યાગીના યોગપ્રભાવથી અનેકમાં એક સાથે આવેશ છે. પ્રદીપના વાટમાં પ્રવેશ પામેલા દીપેથી ભેદ છે. જ્યારે યોગી તો સવ' દેહોમાં એક છે અને તેથી દૃષ્ટાન્ત અને દાર્શ્ટાન્તિકમાં વૈષમ્ય છે. તા પણ દીપત્વ જાતિના એકત્વના વ્યક્તિમાં આરોપ કરીને તેમની સંગતિ સમજવાની છે. બ્રુતિ પણ દર્શાવે છે કે યોગી એક બને છે, ત્રણ બને છે, પાંચ બને છે, સાત બને છે (સ હથઘા મવતિ વિધા મવતિ વધા સુધ્તસા અનેકધાભાવ સંગ્રવે નહિ એવેહ સૂત્રના અર્થ છે. એક અન્તઃકરણ ઉપર કહ્યું તેમ બ્યાપક અને છે એમ માનતાં ભાષ્યાદિના વિરાધ થાય છે.

વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન-દ્રતીર્થ વિવેચન કરતાં કહે છે કે ભાષ્યાદિનું એવું તાત્પર્ય ખતાવી. શકાય કે યેાગીનું પાતાનું જ અન્તઃકરણુ યાેગ પ્રભાવથી વિપુલ ખનીને પાતાથી અવવ્છિત્ર ચૈતન્યસ્વરૂપ પાગીને માટે કાયવ્યુહનાં અધિષ્ઠાન, ભાગ વગેરે શક્ય બનાવે છે. આમ માનવાથી આગન્તુક અનેક અન્તઃકરણાની સુષ્ટિની કલ્પનામાં અસત્કાર્યવાદના સ્વીકારને દોષ અને કુટપનાગૌરવના દાય છે તે દાય રહેતા નથી. વળી હિરચ્યગર્ભ વગેરેની બાબતમાં યાેગપ્રભાવથી જ અંડવ્યાપી સમષ્ટિ અન્તઃકરહાનાે સ્વીકાર કરવામાં આવ્યાે છે. હિરણ્<mark>યગભ</mark>\* આદિને પૂર્વ જન્મમાં યજમાનની અવસ્થામાં વ્યોપક અન્તઃકરણ હતું એમ માનવા માટે ક્રોઈ પ્રમાણ નથી, કારણ કે એમ માનીએ તાે આપણા અન્તઃકરણને પણ વ્યાપક માનવું પડે. તેથી યોગપ્રભાવથી અન્તઃકરણ વ્યાપક અને છે એમ જ માની શકાય. ભાષ્યાદિમાં અન્તઃ-કરણની સૃષ્ટિનું વર્ણને છે તેની તે મતાન્તર તરીકે હપપત્તિ છે. યેાગશાસ્ત્રોમાં જ આ પ્રક્રિયા છે એમ શાંકરભાવ્યમાંના एव શબ્દથી જ સમજાય છે (एवव च योगशास्त्रेषु योगिनामनेकज्ञरीरयोगप्रकिया). साध्यादिन्ं आवुं એક જ अन्तः अरुखनी विपुसता परः तात्पर्थ બતાવી શકાય તા પણ યથાશ્રત ભાષ્યાદિના અભિપ્રાયથી, ભાષ્યાદિના જે અર્થ શીખવવમાં આવ્યા છે તે પ્રમાણે કુલું છે કે એક અન્તઃકરણ વિપુલ બને છે એમ માનીએ તો ભાષ્યા દિતા વિરાધ થાય (કૃષ્ગ્રાન-દનું વિવેચન યુક્તિયુક્ત છે પણ શંકરાચાય' તા યાગશાસ્ત્રની પ્રક્રિયાને અનુસરીને યાગપ્રભાવથી પ્રત્યેક દેહને માટે જુદા અન્તઃકરણની સુષ્ટિને માનતા હાેય તેમ જ લાગે છે અને આ યાગશસ્ત્રની જ પ્રક્રિયા છે, અર્થાત વેદાન્તની નહિ એમ કહેવાના આશ્રય જણાતા નથી, પણ આ જે પ્રક્રિયા બતાવી તે જ યાગશાસ્ત્રમાં પણ છે એવા આશય જણાય છ).

ચિત્રદીપમાં પ્રતિભિંભચૈતન્યરૂપ જીવ સ્વરૂપથી મિથ્યા છે તેથી તેના મુક્તિમાં અન્વય નથી એટલે મુક્તિમાં અન્વયને યાગ્ય એવું કુટસ્થ નામનું ગૈતન્ય જે છવ અને ઈ સરથો વિલક્ષણ છે તેની કલ્પના કરીને ચિતને ચતુવિ ધ ખતાબ્યું છે. અને **દગ્દરયવિવેકમાં** પ્રતિબિંબના મિથ્યાત્વનાે જ આશ્રય લઈને મુક્તિમાં અન્વયને માટે અવન્છિત્ર ચેતન્ય જ પારમાર્થિક જીવ છે એવી કઠપના કરી છે. તે બંને મત બરાબર નથી બિંબ-પ્રતિબિંબના જે કાંઈ એદ માનવામાં આવે છે તે કલ્પિત છે. તેથી સ્વત: તેમના એદને વિષે કાંઈ પ્રમાણ નથી. આમ સ્વરૂપથી જીવ સત્ય છે તેથી તેને મુક્તિમાં અન્વય સંભવે છે. અને મુક્તિમાં અન્વયને માટે પ્રતિભિંભ જીવ ઉપરાંત કાંઈ અન્ય જુવે કે કુટરચ નામનાં અન્ય ચૈતન્યની કઢપના કરવાની જરૂર નથી. એ જ રીતે વ્યાવહારિક જીવથી અતિરિક્ત પ્રાનિભાસિક જીવની પણ કલ્પના કરવી ન ઓઈએ કારણ કે તેને માટે કાઈ પ્રમાણ નથી. એવી દલીલ ન કરવી ઓઈએ કે બ્યાવહારિક જીવનું સ્વય્નકાળમાં આવરણ થાય છે તેથી તેના ત્યારના વ્યવહારની અનુપપત્તિ છે માટે પ્રાતિભાસિક જીવની કરપના કરવી પડે છે. જીવનીતન્યનું આવરણ થતું નથી એવું સાક્ષીના નિરપણ સમયે કહેવામાં આવશે, તેથી જાગ્રતકાળના જીવ જ સ્વપ્નમાં પણ વ્યવહારકર્તા ળતે એ ઉપપ-ન છે. 'જે મેં સ્વપ્નમાં શ્રીકૃષ્ણને જોયેલા તે જ જું અત્યારે જાગદવસ્થામાં તેમનું સ્મરણ કરું છું' એમ જાગ્રતકાળમાં અને સ્વય્નકાળમાં જ્ઞાન કરનાર એક છે એવી પ્રત્યભિના થાય છે તેથી પ્રાતિભાસિક જીવનો કરપના માટે ઠાઈ પ્રમાણ નથી.

ચિત્તે ચતુવિ ધ કહેનારા એવી દલીલ કરે છે કે શુતિમાં એક ખાજુએ કહ્યું છે કે ભૂતોની પાછળ નાશ પામે છે (તાન્ચેવાનુ વિવશ્યતિ) અને ખીજી ખાજુએ કહ્યું છે કે આ આત્મા અધિનાશી છે (બલિનાશી વા બરેડવમાત્મા) અને એક જ પ્રકૃત પ્રદાનધન આત્મામાં વિનાશિત્વ અને અધિનાશિત્વ એ બે વિરોધો ધર્મા સંભવે નહિ તેથી તેમની જીપપત્તિને થાટે વિનાશી પ્રતિબિ બથી અતિરિક્ત અવિનાશી કૂટસ્થ મૈતન્ય સિદ્ધ થાય છે. આ દલીલ સ્વીકારવા જેવી નથી, કારણુ કે અવિદ્યા–પ્રતિબિ બ–ચૈતન્ય સિદ્ધ થાય છે. પ્રતિબિ બત્વરૂપ વિરોધણ અંશના નાશના અભિપ્રાયથી વિનાશ અંગેનું વચન છે અને વિરોધ્ય ચૈતન્ય અંશના અભિપ્રાયથી વિનાશના અભાવનું પ્રતિપાદન છે તેથી વધારાના કૂટસ્થ માનવાની જરૂર નથી, ઊલટું તેમ કરવામાં ગોરવ- દોષ છે.

શંકા થાય કે અધિદ્યામાં પ્રતિભિંબ તે જીવ, ભિંબરૂપ ચૈતન્ય તે ઈધર અને બિંબ અને પ્રતિહિંત્મમાં અનગત ચૈતન્ય તે શહ ચૈતન્ય એ વિવરણ પક્ષમાં ચિતને ચતવિધ માનનારા જે પારમાર્થિક જીવ કે કટરથ ચૈતન્યના અંગીકાર કરે છે તેના અન્તર્ભાવ કર્યા થશે ? તેના અન્તર્ભાવ છવ કે શહ ચૈતન્યમાં સંભવતા નથી કારણ કે આ ખે ઉપાદાન નથી. જ્યારે કુટસ્થ તાે રચૂલ અને સક્ષમ દેહતું ઉપાદાન છે. બિ બભૂત ઇશ્વરમાં પણ કટસ્થના સમાવેશ થઈ શકે નહિ કારણ કે કટસ્થ નામના ચૈતન્યનું દેહાદિ વિકારોમાં અવસ્થાન છે જ્યારે ઈશ્વરનું તેમાં અવરથાન હાેય તેને માટે કાેઈ પ્રમાણ નથી. આ શંકાના ઉત્તર આપતાં કલાં છે કે આ કુટસ્થતા અન્તર્ભાવ ઈધરમાં ઉપપન્ન છે. ગ્રુનિ-સ્મૃતિમાં ઈશ્વરનું ચેતન અને અચેતનાત્મક સક્રલ પ્રપંચના ઉપાદાન તરીકે પ્રતિપાદન છે. આમ બિંખભૂત ઈશ્વરના, દેહાદિના ઉપાકાન તરીકે, દેહાદિ વિકારોની અંદર અવસ્થાનને માટે પ્રમાણ છે જ્યારે કટસ્થ તેનાથી ભિન્ન છે એમ માનવાને માટે કાર્ક પ્રમાણ નથી. ઈશ્વર ઉપાદાન છે એમ પ્રતિપાદન કરનાર શાસ્ત્ર જ એકમાત્ર પ્રમાણ નથી પણ ચેતનાચેતનાત્મક સકલ જગતના નિયન્તૃત્વનું પ્રતિપાદન કરનાર અન્તર્યાપ્તિ-ખ્રાહ્મણ પણ ત્રિંબભૂત ઈશ્વરના विश्वारीनी आंदर अवस्थानने विषे प्रभाश छे. यो विज्ञाने तिष्ठन विज्ञानादन्तरों यं विज्ञान न वेद यस्प विशानं शरीरं यो विज्ञानमन्तरों यमयति (णुद्ध . 3. ७. २२) --- आहीं विज्ञान પદથી જીવ અર્થ સમજવાના છે. છૂહદારણ્યક ઉપ.તાં માધ્યન્દિન પાઠમાં ય ભાલ્મનિ तिष्ठम् छे ज्यारे डाएव पाठमां या विज्ञाने तिष्ठन, आ अतावे छे डे विज्ञान अने आत्मन એ પદા પર્યાય છે અને નિયમ્ય તત્ત્વની વાત હાય ત્યારે આત્મનનો અર્થ જુવ થાય છે. ઈયરનું હવાદિનુ નિયંત્રણ નિયમ્ય છવાદિના સંબિધાનથી જ છે, તેમાં હાજર રહીને જ છે, રાજા વગેરે પ્રજાનું નિય ત્રહ્યુ વ્યવહિત રહીને કરે છે તેવું નથી. આત્મનિ તિષ્ઠન્ના અર્થ અહીં जोवसकिंघानेन થી કલ્લો છે. ભગવદુગીતામાં પણ કહ્યું છે-

### ईश्वरः सर्वभूतानां हृद्देशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ।। (१८.६१)

યંત્ર અર્થાત શરીર પર આરઢ અર્થાત્ અહંતા મમતાવાળા સર્વ પ્રાણીઓને ઈશ્વર તેમના હૃદયમાં રહીને તેમના કર્માનુસાર માયાથી ફેરવે છે અર્થાત્ તેમની પાસે પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિ કરાવે છે. ઈશ્વરનું આ નિયન્તૃત્વ માયાપાધિક છે, વાસ્તવ નથી. આમ ઐતન્યનું પ્રતિબિંબત્વ સ્વીકારનારાએાના મતબેદરજૂ કરીને જીવ ઇધ<mark>્વર વિભાગ</mark> બતાવ્યેા. હવે તેને નહીં માનનારાએાના મત પ્રમાણું જીવાદિનું સ્વરૂપ બતાવવા ઐતન્યના પ્રતિબિંબનું નિરાકરણુ કરે છે.

अन्ये तु-रूपानुपहितप्रतिबिम्बो न युवतः सुतरां नीरूपे । गगनप्रतिविम्बोदाहरणमप्ययुक्तम् । गगनाभोगव्यापिनि सवितृक्तिरणमण्डले सलिले त्रतिबिम्बिते गगनप्रतिबिम्बत्वव्यवहारस्य भ्रममात्रमूलकत्वात् ।

ध्वनौ वर्णप्रतिबिम्बत्ववादोऽप्ययुक्तः । व्यञ्जकतया सम्निधानमात्रेण ध्वनिधर्माणामुदात्तादिस्वराणां वर्णेष्वारोपोपपत्तेः ध्वनैर्वर्णप्रतिबिम्बग्राहित्व-कल्पनाया निष्प्रमाणकत्वात् ।

श्रतिध्वनिरपि न पूर्वशब्दय्रतिविम्बः । पश्चीकरणप्रक्रियया पटह-पयोनिधिप्रभृतिशब्दानां क्षितिसछिछादिशब्दत्वेन प्रतिध्वनेरेवाकाशश्वदत्वेन तस्यान्यशब्दप्रतिबिम्बलायोगात् । वर्णरूपप्रतिशब्दोऽपि न पूर्ववर्णप्रति-बिम्बः । वर्णाभिव्यव्यत्रकध्वनिनिमित्तकप्रतिध्वनेर्मूछध्वनिवदेव वर्णाभि-व्यव्यत्र कत्वेनोषपत्तोः । तस्मात् घटाकाशवदन्तःकरणावच्छिन्नं चैतन्यं जीवः । तदनवच्छिन्नम् ईश्वरः ।

જ્યારે બીજા કહે છે—રૂપરહિત (વસ્તુ)નું પ્રતિમિંબ શુક્તિશુક્ત નથી, રૂપરહિત વસ્તુમાં તાે વળી ખાસ નહીં. (કૂવાના પાણી વગેરેમાં) ગગનનું પ્રતિ-બિંબ પડે છે એ ઉદાહરણું પણ બરાબર નથી. ગગનના વિસ્તારમાં વ્યાપતું સુધ'નાં કિરણાનું મંડળ પાણીમાં પ્રતિબિંબત થાય છે ત્યારે ગગનનું પ્રતિબિંબ પડે છે એમ કડેવામાં આવે છે તે ભ્રમ માત્ર પર આધારિત છે.

ઘ્વનિમાં વર્ણું નું પ્રતિબિ બ પડે છે એમ કહેવું પ**ણ** બરાબર નથી, કારણ કે ઘ્વનિ વ્યંજક હેાવાથી તેની હાજરી માત્રથી ઉદાત્ત આદિ સ્વર જે ઘ્વનિના ધર્મો છે તેના વર્ણો પર આરેહ્ય સંભવે છે તેથી ઘ્વનિ વર્ણોનાં પ્રતિબિ બ ઝીલે છે એ કકપના માટે કાેઇ પ્રમાણુ નથી.

પ્રતિધ્વનિ (પડઘેા) પણુ પૂર્વશાબ્દનું પ્રતિભિંભ નથી. પંચીકરણુની પ્રક્રિયાથી પડઘમ, સાગર વગેરેના શબ્દો પૃથ્વી, પાણી વગેરેના શબ્દો હાેઇ ને, પ્રતિધ્વનિ જ આકાશના શબ્દ છે તેથી તે અન્ય શબ્દનું પ્રતિમિંબ હાેઇ શકે નહિ.

વર્ણું રૂપ પ્રતિશબ્દ પણ પૂર્વ વર્ણનું પ્રતિબિંબ નથી, કારણ કે વર્ણુંને અભિવ્યં જક ધ્વનિ જેનું નિમિત્તકારણ છે તેવા પ્રતિધ્વનિ મૂલ ધ્વનિની જેમ જ વર્ણોના અલિવ્યં જક તરીકે ઉપપન્ન છે (તે વર્ણોના અભિવ્યં જક બની શકે છે).

તેથી ઘટાકાશની જેમ અન્ત:કરણથી અવચ્છિન્ન ગૈતન્ય તે જવ. તેનાથી અવચ્છિન્ન નહીં તે ઈશ્વર,

68

વિવરણ : લાંકમાં જોઇએ છીએ કે રૂપવાન ચંદ્રાદિનું પ્રતિભિંભ પડે છે રૂપરહિત વાયુ આદિનું નહિ, તેથી રૂપરહિત ચૈતન્યનું પ્રતિભિંભ સંભવે નહિ. ગગનનું પ્રતિનિંભ પાછુીમાં પડે છે એમ બે ઘડી માની લઈએ તે! પણ રૂપવાન ઉપાધિમાં જ પ્રતિનિંભ પડી શકે એ નિયમને! તો વળી કપાંય ભંગ થતે! નથી તેથી કહ્યું છે કે 'સ્પરહિત વસ્તુમાં તે! ખાસ નહિ.' નીરૂપ (સ્પરહિત) ગગનનું કૂવા તળાવના જલમાં પ્રતિભિંભ પડે છે એમ જે માનવામાં આવે છે તે પણુ ભ્રાન્તિમૂલક જ છે. હડીક્તમાં જળમાં આલે! કતું પ્રતિભિંભ જોવામાં આવે છે, અને તેને વિષે એ ગગનનું પ્રતિભિંભ છે એવા ભ્રમ લોકોને થાય છે એવી કૃદ્યના કરવામાં આવે છે. વસ્દુતઃ એ ગગનનું પ્રતિભિંભ છે જ વહિ. ગગનના ઉપરના ભાગમાં બ્યાપીને રહેલા સૂપ<sup>4</sup> કિરણના મડેલાદિનું પ્રતિભિંભ જળમાં દેખાય છે તેથી તેની સાથે સંકળાયેલ ગગનનું એ પ્રતિભિભ છે એવા ભ્રમ થાય છે.

**શ'**કા — જેમ બહાર 'તીલ નભ' ઇત્યાદિ રૂપથી ગગનને અતુભવ થાય છે તેમ જળમાં પણ 'તીલ નભ,' 'વિશાળ નભ' ઇત્યાદિ રૂપથી અનુભવ સોને થાય છે. અને કૂવા વગેરેના જળમાં ગ્રાત થતા વિશ્વાલતા આદિ ધર્માવાળું નભ તો વસ્તુતઃ છે માટે એમ કહેવું જોઈએ કે જે નભ દેખાય છે તે પ્રતિબિ બરૂપ જ છે. તેથી ગગનનું પ્રતિબિ બ નથી પડતું એમ કેવી રીતે કહી શકાય. રૂપરહિત વસ્તુનું પ્રતિબિ બ સંભવતું નથી એમ નહીં કહી શકાય કારણ કે રૂપ, સંખ્યા, પરિમાણ વગેરે નીરૂપ છે છતાં તેમનું પ્રતિબિ બ આપણે જોઈએ છે છે. આમ ગગનના પ્રતિબિ બના અનુભવ પ્રમાણે રૂપયુક્ત દ્વ્યનું પ્રતિબિ બ છે, પછી એ વસ્તુ સ્વગતરૂપથી રૂપયુક્ત હોય કે આરોપિત રૂપથી એવા નિયમ કરપી શકાય છે. આમ બહાર આરોપિત નીલત્વ વગેરેથી વિશિષ્ટ ગગનનું જળ વગેરેમાં પ્રતિબિ બ છે, બે એમ સ્વીકારવામાં કશું બાધક બનતું નથી. તેથી રૂપવાન દ્વ્યનું પ્રતિબિ બ હોય એ નિયમના ગગનનું પ્રતિબિ પડે છે ત્યાં ભંગ છે તે વારી શકાતો નથી.

ઉત્તર—તો પણ ચૈતન્યનુ' પ્રતિબિંય્ય સંભવતું નથી ક્રારણુ કે રૂપરહિત અન્ત કરણ વગેરે પ્રતિબિંમોપાધિ બની શકે નહિ. જેમાં પ્રતિબિંબ પડે છે તે લપાધિ (દર્પણ, જલ વગેરે) તે રૂપક્રત જોઈએ જ્યારે અન્તઃકરણાદિ ઉપાધિ રૂપરહિત હાેઈને તેમાં સૈતન્યનું પ્રતિબિંગ સંભવતું નથી.

**શ કા**—ધ્વનિ નીરૂપ (રૂપરહિત) હોવા છતાં પણુ તેમાં નીરૂપ દ્રવ્યાત્મક વર્ણોનું પ્રતિબિંબ પડે છે એમ માનવું જોઈએ. તેમ હાેય તાે જ દર્ષ ભુની મલિનતા કે કાળાશના દર્ષ ભુમાના પ્રતિબિંબ દ્વારા બિંબ એવા મુખમાં આરાપ થાય છે તેમ ધ્વનિમાંના તારત્વ (તીણુાપછું) આદિના ધ્વનિમાં પડેલા વર્ણુંના પ્રતિબિંબ દ્વારા વર્ણોમાં આરાપ સંભવે છે, બન્યથા નહિ એ પ્રમાણે નીરૂપ અન્તઃકરણાદિમાં નીરૂપ આત્માનું પ્રતિબિંબ સંભવે છે.

ચ્યા શકાના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે પ્વનિમાં વર્ણુનું પ્રતિભિંભ પડે છે એમ **કહેવું** પહ્યુ બરાબર નથી...

કરી ક્રોઈ શંકા કરે કે પડઘમ વગે≀નેા શબ્દ (અવાજ∍ ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે કાેઈ ખાસ ખડક વગેરેની નજીકના આકાશપ્રદેશમાં પ્રતિધ્વનિ (પડયો) સંભળાય છે. તે પહેલાના શબ્દનું પ્રતિભિંબ જ છે, મુખ્ય ધ્વનિ નથી, કારણુ કે તેની ઉત્પત્તિનું કાેઈ કારણુ નથી.

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

અને ઝેમ રૂપરહિત આકાશપ્રદેશમાં રૂપરહિત ધ્વનિતું પ્રતિધ્વતિરૂપ પ્રતિભિાખ સંભવે છે તેમ અહીં રૂપરહિત અન્તઃકરણાદિમાં રૂપરહિત ચૈતન્યનું પ્રતિબિાંબ કેમ ન પડી શકે ! પડી જ શકે.

આ શંકાના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે પ્રતિષ્વનિ પણુ પૂર્વ શબ્દતું પ્રતિબિંબ નથી. પ્રતિષ્વનિતું કાેઈ ઉત્પાદક નથી એવી શંકા કરવી નહિ, કારણુ કે આકાશ જ તેતુ ઉપાદાન છે અને પૂર્વ'શબ્દ તેનું નિમિત્ત કારણુ છે. પ્રતિષ્વનિ પ્રાંતબિંબ હેાય તા તે આકાશના મુણુ કેમ ન હેાય એવી શંકા કરવી નહિ. બિંબ અને પ્રતિબિંબને ભિન્ન માનીએ તા પ્રતિષ્વનિરૂપ પ્રતિબિંબ પ્રાતિભાસિક હોઈને વ્યાવહારિક આકાશના મુણુ હોઈ ન શકે. અને તેમને અભિન્ન માનીએ તો બિંબભૂત પૃથ્વ્યાદિશબ્દની અપેક્ષાએ પ્રતિષ્વાનરૂપ પ્રતિ બિંબનો ભેદ ન હોવાથી એ આકાશનો મુણુ હોઈ શકે નહિ.

રાંકા—વર્ણ્ર\*૨૫ પ્રતિશબ્દને તેા વર્શ્યુંનું પ્રતિતિંબ અવશ્ય માનવું પડશે. તેને સાક્ષાત્ વર્ણ્ર\*૨૫ માની ન શકાય; કારણ કે પ્રતિવર્જ્યની અભિગ્યક્તિ થાય છે ત્યાં વર્ણ્યુંના વ્યંજક એવા કંઠ, તાલુ વગેરે નથી હેાતા. ત્યાં જેમ પર્વત શુક્ષ વગેરેની નજીકના નીરૂષ આકાશપ્રદેશામાં નીરૂપ વર્ણ્યુનું પ્રતિબિબ્ય પડે છે તેવું નીરૂપ ચૈતન્યનું નીરૂપ અન્તઃકરભ્રાદિમાં કેમ ન પડી શકે !

ઉત્તર—કંઠ, તાલુ વગેરે હોય ત્યાં પણુ તે વસુ<sup>4</sup>ના વ્યંજકનથી હેાતા, પસુ કંઠાદિના અભિધાતથી ઉત્પન્ન થયેલ ધ્વનિ જ વર્જીનો વ્યંજક છે. જેમ મૂલ ધ્વનિ વર્જીના વ્યજક છે તેમ પ્રતિવર્જીની અભિવ્યક્તિ થાય છે ત્યાં પ્રતિધ્વાને જ વર્ણોના અભિ યંજક સંભવે છે તેથી પ્રતિવર્ણીને પ્રતિબિંબરૂપ માનવાનો જરૂર નથી

આમ ચૈતન્યનું પ્રતિભિભ સંભવતું ન હેાઈ અન્તઃકરહ્યુથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય તે જીવ અને તેનાથી અવચ્છિન્ન નહીં એવું ચૈતન્ય તે ઇધર

न चैवमण्डान्तर्वतिंनश्वतन्यस्य तृत्तदन्तःकरणोपाधिभिः सर्वात्मना जीत्रभावेनात्रच्छेदात् तदवच्छे ररहितचेतन्यरूपस्येश्वरस्याण्डात् बहिरेव सत्त्वं स्याद् इति 'यो विज्ञाने तिष्ठन्' इत्यादावन्तर्यामिभावेन विकारान्त रवस्थानश्रवणं विरुध्येत । प्रतिबिम्बपक्षे तु जलगतस्वाभाविकाकाशे सत्त्येव प्रतिबिम्बाकाशदर्शनाद् एकत्र द्विगुणीकृत्य् वृत्तिरुपपद्यते इति वाच्यम् । यतः प्रतिबिम्बपक्षेऽप्युपाधावनन्तर्गतस्यव चौतन्यस्य तत्र प्रतिबिम्बो बाच्यः, न तु जलचन्द्रन्यायेन कृत्स्नप्रतिबिम्बः । तदन्तर्गत-भागस्य तत्र प्रतिबिम्बासम्भवात् । न हि मेघावचिछ्त्रस्याक्षाश्वस्या-लोकस्य वा जले प्रतिबिम्बन्त् जलान्तर्गतस्यापि तत्र प्रतिबिम्बो दृश्यते । न वा मुखादीनां बहिःस्थितिसमये इव जलान्तर्निमज्जनेऽपि प्रतिबिम्बोऽस्ति । अतो जलप्रतिबिम्बं प्रति मेघाकाशादेरिवान्तःकरणाद्युपाधिप्रतिबिम्बं प्रति तदनन्तर्गतस्यैव विम्बत्वं स्यादिति बिम्बभूतस्य विकारान्तरवस्थानायोगात् ईश्वरे अन्तर्यामित्रास्रणाञ्जस्याभावस्तुल्यः ।

અને એવી શંકા કરવી નહિ કે '' આમ અડની અંદર રહેલા ચૈતન્યને તે તે અન્ત:કરણુટ્પ ઉપાધિઓથી પૂરેપૃરે છત્રભાવધી અવચ્છેદ થતાં તે અવચ્છેદથી રહિત ચૈતન્યરૂપ ઈલરનું અંડનો બહાર / અસ્તિત્વ હાય તેથી ' જે વિજ્ઞાન-(જીવ)માં રહેતા...' ઇત્યાદિમાં અન્તયાંમી તરીકે તે વિકારોની અંદર રહે છે એમ જે શુત્તિમાં કહ્યું છે તેના વિરાધ થશે. જ્યારે પ્રતિબિ બપક્ષમાં તા જલમાં રહેલું સ્વાભાવિક આકાશ હેત્ય તા જ પ્રતિબિ બાકાશ દેખાય છે તેથી એકત્ર અમણી અનાવેલી વૃત્તિ ઉપપન્ન અને છે."

(આ શંકા બરાબર નથી) કારણ કે પ્રતિબિ બપક્ષમાં પણ ઉપાધિમાં રહેલું નથી એવા જ ગૈતન્યનું ત્યાં (ઉપાધિ)માં પ્રતિબિ બ પડે છે એમ કહેવું પડશે. જલચન્દ્ર-ન્યાયથો સંપૂર્ણ'ના પ્રતિબિ બનું તા કથન નહીં થાય, કારણ કે તેમાં રહેલા ભાગનું ત્ય! પ્રતિબિ સ ભાવે નહિ. જેમ મેઘથી અવચ્છિન્ન આકાશનું કે આલાકનું જળમાં પ્રતિબિ હે દેખાય છે તેમ જળમાં રહેલા (આકાશ કે આલોક)નું પણ પ્રતિબિ બ ત્યાં દેખાનું નથી. અને મુખાદિ (જળની) બહાર રહેલાં હાય તે વખતે જેમ પ્રતિબિ બ હોય છે તેમ જળની અંદર ડૂબેલાં હાય ત્યારે પણ પ્રતિબિ બ નથી હાતું. તેથી જેમ જલપ્રતિબિ બ પ્રતિ મેઘાકાશાદિ બિ બ છે તેમ અન્ત:કરણાદિ ઉપાધિમાં પડેલા પ્રતિબિ બ પ્રતિ તેમાં અન્તગ'ત (અંદર રહેલું) નહીં એવું જ (ચૈતન્ય) બિ બે હાઈ શકે, તેથો બિંબબૂત (ચૈતન્ય) વિકારોની અંદર હાઈ ન શકે; તેથી ઈલરનો બાબતમાં અન્તર્યામિણાદાણનું (બુહદ્ર ૩.૭) અસામ જસ્ય (તેના સામ જસ્યના અભાવ) તુલ્ય છે.

વિવરસ્યુઃ અવચ્છેદમાં નહિ માનનારા એવી દલીલ કરી શકે કે અન્તઃકરણથી અવન્છિલ નહીં એ નૈતન્ય જો ઈચર હોય તા ઈચર વિકારાની આંદર રહીને અધિશાન કરે છે એમ જે અન્તર્યા(મબ્રાહ્મભ્રમાં કહ્યું છે તેને। વિરાધ થાય. તેથી પ્રતિભિંખપક્ષ જ રવીકારવા જોઇએ. પ્રતિનિંભપક્ષમાં તો જળમાં રહેલું સ્વાભાવિક આકાશ હોય તો જ પ્રતિબિંબાકાસ દેખાય છે તેથી ચૈતન્યની પ્રતિબિંબરૂપ જવ તરીકે અને ત તે ઉપાધિના અન્તર્યામી તરીકે એમ ખેવડી વૃત્તિ થઈ શકે છે. આની સામે અવચ્છેદપક્ષવાદી કહે છે કે પ્રતિબિ બપક્ષમાં પણ અન્તર્યામીબાહ્મણના વિરાધ નિવારી શકાતા નથી દર્પણાદિ ઉપાધિથી ખહાર રહેલા પદાર્થ કે તેના ભાગતું પ્રતિખિંબ પડ છ તેથી ઉપાધિની અંદર જે ઐતન્ય નથી તે જ બિંબ હાેઈ શકે અને આમ ઈશ્વરને વિષે વિકારાની અંદર રહીને એ અધિષ્ઠાન કરે છે એમ કહી શકાય નહિ. અંડની અંદર રહેલાે ચૈતન્યભાગ ઉપાધિની અંદર રહેલા **હ્રાઈને, તેનાથી બહાર રહેલા ગૈતન્યને જ બિ**'બ કહેવું પડે તેથી બિંબભૂત ઈશ્વર પંચ અંડની બહાર જ હોય. આમ આ દેવ તો અવચ્છેદપક્ષ અને પ્રતિબિંબપક્ષ બન્નેમાં સરખા જ છે અને જે દોષ બન્ને પક્ષમાં તુક્ય હોય તેના એક પક્ષ સામે વાંધો લઇ શકાય નહિ. in an the . 🕤 સિ-૧૩

અને જો પ્રતિબિ બપક્ષમાં ઈ ધર સર્વાન્તર્યામી છે એવું પ્રતિપાદન કરનાર શ્રુતિ અનુસાર લેાકદર્ષ્ટિના અનાદર કરીને સમપ્ર મૈતન્યનું પ્રતિબિ બ માનીને અન્તર્યામિલ્યાજ્ઞણના સામ જસ્યની ઉપપત્તિ કરવામાં આવે તેા 'અનવચ્છિન્ન ચૈતન્ય તે ઈ ધર ' એ પક્ષમાં પણ 'અન્તઃકરણના અભાવથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય તે ઈ ધર' એમ વિવક્ષિત છે. અન્તઃકરણ કરિપ્ત છે તેથી ચૈતન્યમાં અન્તઃકરણાદિના અવચ્છેદથી પણ અન્તઃકરણના અભાવ વાસ્તવ રહે છે: અને અન્તઃકરણના અભાવથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યરૂપ ઈ ધરના સર્વ વિકારની અંદર અવસ્થાનના સ ભવ છે તેથી તેનુ પ્રતિપાદન કરતાર બ્રાહ્મણુનું સામ જસ્ય તુલ્ય છે એમ સમાધાન સમજવું. જુઓ તૃપ્તિદીય ૮૫-૮૭.

આમ અવચ્છેદપક્ષ અને પ્રતિબિ બપક્ષ બન્નેમાં અન્તર્યામિષ્ધાદ્યછુ (ગૃહદ્. ૩ ૭)નું અસામ જસ્ય કે સામ જસ્ય સમાન હ્યાઈ ને નીરૂપ અન્ત કરણુમાં નીરૂપ ચૈતન્યનું પ્રતિબિ બ સંભવતું નથી એમ બતાવ્યું છે તેથી પ્રતિબિ બપક્ષ છેાડીને અવચ્છેદ પક્ષના જ આદર કરવા જોઈએ.

एतेनावच्छिन्नस्य जीवत्वे कईभोक्तृसमययोस्तत्र तत्रान्तःकरणा-वच्छेद्यचैतन्यप्रदेशस्य भिन्नत्वात् कृतहानाकृताभ्यागमप्रसङ्ग इति निरस्तम्। प्रतिबिम्बपक्षेऽपि स्वानन्तर्गतस्य स्वसन्निहितस्य चैतन्यप्रदेशस्यान्तःकरणे प्रतिबिम्बस्य वक्तव्यतया तत्र तत्रान्तःकरणस्य गमने बिम्बभेदात् तत्प्रति-बिम्बस्यापि भेदावश्यंभावेन दोषतौल्यात् ।

न च 'अन्तःकरणप्रतिविम्बो जीवः' इति पक्षे दोषतौल्येऽपि 'अविद्याप्रतिबिम्बो जीवः, तस्य च तत्र तत्र गलरमन्तःकरणं नल्ठाशयव्यापिने महामेघमण्डलप्रतिबिन्बस्य तदुपरि विस्टलरस्फीनालोक इव तत्र तत्र विशेषाभिव्यक्तिहेतुः' इति पक्षे नायं दोषः, अन्तःकरणवदविद्याया गल्यभावेन प्रतिबिम्बभेदानापत्तेरिति वाच्यम् । तथैवाच्छेदपक्षेऽपि 'अविद्यावच्छिन्नो जीवः ' इत्यभ्युपगमसम्भवात् । तत्राप्येकस्यैव जीवस्य क्वचित् प्रदेशे कर्त्तुत्वं प्रदेशान्तरे भोक्तृत्वमित्येवं क्वतहानादिदोषापनुत्तये वस्तुतो जीवैक्यस्य शरणीकरणीयत्वेन तन्न्यायादन्तःकरणोपाधिपक्षेऽपि वस्तुत-श्चतन्यस्य तद्वच्छेदकोपार्ध्यक्यस्य च तन्त्रत्वाभ्युपगमेन तद्दोपनिराकरण-समभवाच्च ।

આશી અવચ્છિન્સ (ચૈતન્ય એ) જીવ એમ હેપ્ય તે। (કર્મના) કર્તુ'ત્વ અને (કર્મ'કલતા) ભાકતૃત્વના સમયામાં ત્યાં/ત્યાં અન્તઃકરણથી અવચ્છેઘ ગૈતન્યપ્રદેશ જીુદા હેાવાને કારણે કૃતહાનિ અને અકૃત-અભ્યાગમની આપત્તિ બતાવી છે તેનું ખંડન થઈ ગયું. કારણ કે પ્રતિબિંબપક્ષમાં પણ પોતાની અંદર રહેલ નહિ અને (છતાં) પાતાનો નજીક એવા ચૈતન્ય પ્રદેશનું અન્તઃકરણમાં પ્રતિબિ'બ કહેવું જોઈએ (–અંદર હાય કે વ્યવહિત હાય તેનું પ્રતિબિંબ પડી શકે નહિ માટે): તેથી અન્તઃકરણુ તે તે જગ્યાએ જાય ત્યારે બિંબના લેદ હાવાથી તેનું પ્રતિબિ'બ પણુ અવશ્ય ભિન્ન હાેવાનું માટે દાષ તુલ્ય છે.

એવો દલીલ કરવી નહિ કે ' જીવ અન્તઃકરણમાં પ્રતિબિ'બરૂપ છે' એ (સ'ક્ષેપશારીરકકારના) પક્ષમાં દાષ તુલ્ય હાેવા છતાં 'જીવ અવિદ્યામાં પ્રતિબિ'બર રૂપ છે, અને જેમ જલાશયની ઉપર ગમનશોલ (અર્થાત્ મેઘના છિદ્રોમાંથી બહાર આવતા) એવા પ્રદુષ્ટ પ્રકાશ તેમાં (જલાશયમાં) બ્યાપતા મહામેઘમંડલના પ્રતિબિ'બની વિશેષ અભિવ્યક્તિનું કારણ છે, તેમ તે તે સ્થળે જતું અન્તઃકરણ (અવિદ્યામાં ચૈતન્યના પ્રતિબિ'બરૂપ) જીવની ત્યાં ત્યાં વિશેષ અભિવ્યક્તિનું કારણ છે'---એ પક્ષમાં આ (કૃતહાનિ અને અકૃત-અભ્યાગમના) દાષ નથી; કારણ કે અન્તઃકરણની જેમ અવિદ્યાના ગતિ નથી તેથી પ્રતિબિ'બનો ભેર નહાં મનવા પર."

(આવો દલીલ કરવી નહિ) કારણ કે, તેવી જ રીતે અવચ્છેદપક્ષમાં પણ 'અવિદ્યાર્થી અવચ્છિન્ન તે જીવ' એમ સ્વીકારી શકાય; અને તેમાં (અવિદ્યામાં પ્રતિબિ અરૂપ જીવ એ પક્ષમાં) પણ એક જીવના કાઇક પ્રદેશમાં કર્તૃત્વ અને અન્ય પ્રદેશમાં ભાેકતૃત્વ એવા કુતહાનિ આદિ દેાષને દૂર કરવા માટે વસ્તુતઃ જીવના એકચનું શરણ લેવું પડે છે, તેથી તે ન્યાયથી અન્તઃકરણ ઉપાધિ છે એ પક્ષમાં પણ વસ્તુતઃ ચૈતન્યના અકત્વના અને તેનાં અવચ્છેદક ઉપાધિના એકચના આધાર સ્વીકારીને તે દાષનું નિરાકરણ સંભવે છે.

વિવરજી : પ્રતિભિંબ પક્ષ અને અવચ્છેદ પક્ષ બંનેમાં કૃતહાનિ અને અકૃત-અબ્યાગમના દાષ સમાન છે. બંને પક્ષમાં એવા પ્રસંગ આવી પડે છે કે જે જીવ કમ' કરે તેને એનું ફળ ન મળે અને બીજા જીવે કમ' ન કર્યું હોય તેને એનું ફળ પ્રાપ્ત થાય. પ્રતિભિંબ પક્ષમાં અન્તઃ-કરજીમાં પ્રતિબિંબિત ચૈતન્ય તે જીવ. હવે અન્તઃકરજી ગતિશીલ છે અને મૃત્યુ પછી તે શરીરમાંથી નીકળી અન્યત્ર જાય છે ત્યારે ત્યાં સન્નિહિત ચૈતન્યપ્રદેશનું પ્રતિબિંબ તે જીવ બને છે જેને ફળ મળે છે. તે ચૈતન્યપ્રદેશ પ્ર બિંબ જુદાં હાવાથી તે પ્રતિબિંબ સ્થ જુદા હાવાના. જે દોષ અવચ્છેદ પક્ષમાં બતા ગ્યા કે જુદા જુદા ચૈતન્યપ્રદેશનું અવચ્છિન્ન બનશે તેથી કમ' કરનાર જીવ અને ફળ બોગવનાર જીવ જુદા હશે અને કૃતહાનિ અને અકૃત-અભ્યાગમના પ્રસંગ આવી પડશે તે પ્રતિભિંબ પક્ષમાં પછુ છે. જે દોષ બંને પક્ષમાં છે તેના વાંધા એકની જ સામે લઈ શકાય નહિ.

એવી દલીલ કરવામાં આવે કે 'અવિદ્યામાં ગૈતન્યનું પ્રતિબિંબ તે ઇશ્વર અને અન્તઃ-કરણુમાં ગૈતન્યનું પ્રતિબિંબ તે જીવ એ સંક્ષેપશારીરકકારના મતમાં કદાચ આ દોષ હોય પણુ વિવરહ્યુાદિના મતમાં દેાય નથી. તે તે જલાશયોની ઉપર ગમનશીલ અર્થાત્ વાદળના છિદ્રોથી બહાર નીકળતો પ્રકૃષ્ટ પ્રકાશખંડ જલાશયને બ્યાપીને રહેનાર મહામેધમડલ-પ્રતિબિંબની વિશેષ અભિબ્યક્તિના હેતુ છે તેમ તે તે જગ્યાએ આ લાકમાં અને પરલાકમાં કર્તા તરીકે, ભાક્તા તરીકે વગેરે વિશેષ અભિબ્યક્તિનું કારણુ અન્તઃકરણુ છે. અવિદ્યાને અતિ નથી તેથી ચૈતન્યપ્રદેશ ભિન્ન હેાવાના પ્રશ્ન નથી અને તેથી પ્રતિબિંબના પણ જોદ નહીં હોય.

<sup>ં ્</sup> આની સામે અવચ્છેદવાદી પણુ કહી શકે અમે પણુ માની શકીએ કે અવિદ્યા<mark>થી</mark> અવચ્છિત્ર તે જીવ અને અવિદ્યા કલ્પિત હાેઇ ને વાસ્તવ એવ<sup>ા</sup> તેના અભાવથી અવચ્છિન્ન ચિંદાત્મા તે ઈધર.

ઉપર બતાવ્યું છે કે કુતહાનિ અને અકુત-અભ્યાગમના દોષ હાય તા અવચ્છેદપક્ષ વ્યને પ્રતિભિભપક્ષ બંતેમાં છે અને દલીલ કરીને બતાવી શકાય કે એક યમાં નથી. હવે સ્મન્તઃકરણુથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય તે જીવ એ પક્ષમાં કૃતહાનિ આદિ દેષ નથી એવું ળતાવવા અવિદ્યામાં પ્રતિબિંબ તે જવ' એ પક્ષમાં પણ આ દોષની આશંકા કરીને પરિષ્ઠાર કરે છે. અવિદ્યામાં પ્રતિભિંબ તે છવ એ પક્ષમાં પણ કાઈક પ્રદેશમાં અર્થાત્ <sup>ભા</sup>કાણાદિશરીરમાં રહેલ અન્તઃકરણથી અવ-િઝન્ન પ્રદેશમાં કતૃ'ત્વ અને અન્ય પ્રદેશમાં અર્થાત, દેવાદિશરીરમ રહેલ તે અન્તઃકરજીથી અવચિષ્ઠન્ન પ્રદેશમાં ભાકતત્વ એમ કતહાનિ અને અકૃત-અભ્યાગમના દાષ દૂર કરવા માટે એમ માનવું પડે છે કે પ્રદેશબેદ હાેવા છતાં ્ પણુ આ લેકમાં કે પરલેકમાં અવિદ્યામાં પતિબિંબરૂપ જીવનું ઐક્ય છે. પ્રતિભિંબવાદીને આમ માન્યા સિવાય બચવાતા બીજો ઉપાય નથી. અન્તઃકરહાથી અવચ્છેદ માનનાર પહા આ જ ઉપાયતું શરણ લઈ શકે. આ લાકમાં અને પરલાકમાં અન્તઃકરણથી અવચ્છેદ્ય ગૈતન્ય પ્રદેશને એક હોવા છતાં ચૈતન્ય વસ્તુતઃ એક છે તેથી કુતહાનિ આદિ દોષ નથી. શંકા કરી શકાય કે વાસ્તવ ચૈતન્ય એકમાત્ર છે અને તે ખીજા છવને પણ સાધારણ દ્વાઈને એક છવે કરેલા કમ'ના ફળના બાગ અન્યને પ્રાપ્ત થાય એવા પ્રસંગ આવશે. તેના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે એક અન્તઃકરણથી અવચ્છિન્ન ગૈતન્ય તે એક છવ અને બીજા અન્તઃકરણથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય તે બીએ છવ એવા સ્વીકાર હોવાથી ગમે તેણે કરેલું કર્મ ગમે તે ભાગવે એવા અપતિપ્રસંગ નહીં થાય (આ અવચ્છેદ પક્ષમાં અન્ત કરણાભાવથી અવચિષ્ઠન ચૈતન્ય તે . धिवर अथवा 'कारणोपाधिरीश्वर:' એ अति अनुसार अविद्यार्थी अन्विक्रन्न भौतन्य ते धिवर એમ સમજવુ). કર્મ કરતી વખતે અને ફળ બાગવતી વખતે પ્રદેશબેદ હાેવા હતાં અન્તઃ કરણારૂપ ઉપાધિ એ જ છે અને મૌતન્ય તા એક જ છે તેથી કૃતહાનિ, અકૃત-અભ્યાગમને ! <mark>દેાય નહીં રહે</mark> એવી દલીલ અવચ્છેદવાદી પણ કરી શકશે.

न चावच्छेदपक्षे ''यथा स्रयं ज्योतिरात्मा विवस्वानपो भिन्ना बहुपैकोऽनुगच्छन् । उपाधिना कियते भेदरूपो देवः क्षेत्रेष्वेवमजोऽ-यमात्मा'', 'अत एव चोपमा सर्यकादिवत्' (त्र.स. ३.५, स. १८) इति अतिस्वाभ्यां विरोधः । 'अम्बुवदग्रहणाचु न तथात्वम्' (त्र.स. ३.२. स. १९) इत्युदाइतसत्रानन्तरसत्रेण यथा सर्यस्य रूपवतः प्रति-विम्बोदययोग्यं ततो विप्रकृष्टदेशं रूपवज्ज्वं गृह्यते, नैवं सर्वगतस्यात्मनः प्रतिथिम्बोदययोग्यं किञ्चिदस्ति ततो विप्रकृष्टमिति प्रतिविम्बासम्भवसुवस्वा 'इदिहासभाक्त्वमन्तभौवादुभयसामञ्जस्यादेवम्' (त्र.स. ३.२. स. २०) इति तदनन्तरसत्रेण यथा जलप्रतिबिम्बितः सयों जल्लव्हौ वर्धते इव, जलहासे इसतीव, जलचलने चलतीवेति तस्याध्यासिकं जलानुरोधि-वृद्धिष्ठासादिभाक्स्वर, तथा आत्मनोऽन्तःकरणादिनावच्छेदेन उपाध्य-न्तर्भावादाध्यासिकं तदनुरोधिवृद्धिहासादिभाक्स्वर्म् इत्येवं द्वान्तदार्धान्तिक-योस्साम<sup>5</sup> जस्यादविरोध इति स्वयं सत्रकृतैवावच्छेदपक्षे तयोस्तास्पर्य-कथनात ।

घटसंवृतमाकाशं नीयमाने यथा घटे । घटो नीयेत नाकाशं तद्वज्जीवो नभोषम: ॥

'अंशो नानाव्यपदेशात्' (ब्र.स. २.३ स. ४३) इति श्रुतिसत्रा-भ्यामवच्छेदपक्षस्येव परिग्रहाच्च । तस्मात् सर्वगतस्य चैतन्यस्यान्तः-करणादिनाऽवच्छेदोऽवश्यम्भानीति आवश्यकत्वात् 'अवच्छिन्गे जीवः' इति पक्षं रोचयन्ते ॥

અને અવચ્છેદપક્ષમાં ''જેમ આ તેજરૂપ સુર્ય એક (હાેલા છતાં) જુદાં જુદાં પાર્ણીને જુદી જુદી રીતે અનુસરતા (તેમાં પ્રતિબિ બિત થતે) ઉપયિથો જુદો જુદો બનાવાય છે તેમ આ અજ સ્વપ્રકાશ આત્મા ક્ષેત્રામાં (ઉપાધિઓમાં) જુદા જુદા અનાવાય છે," ' તૈથી જ ઉપમા છે, જળમાં પ્રતિબિ બિત સુર્ય વગેરેની જેમ ' (ખ સુ ૩ ૨.૧૮) એ ઝુતિ અને સુત્ર સાથે વિરાધ છે એવી દલીલ કરવી નહિ. કારણ કે ટાંકેલા સૂત્રની તરત જ પછી આવતા ' પાણીની જેમ ગ્રહણ થતું નથા તેથી તેવુ તે৷ નથી ' (બ્રાસ્ ુ ૩.૨.૧૯) એ સૂત્રથી જેમ રૂપશુક્ત સુવ નું પ્રતિખિધ્ય થવા (પડવા) મોટે યાગ્ય અને તેનાથી કર કેશમાં રહેલા રપયુક્ત જલનું ગ્રહણ થાય છે, તેમ સર્વગત આત્માનું પ્રતિબિંબ થાય તેને ચાગ્ય એવું કશું તેનાથી દ્વર નથી તેથી પ્રતિબિંબના સંભવ નથી એમ કહીને તેની તરત જ પછીના ' અન્તર્ભાવને લીધે વૃદ્ધિ, દ્વાસ પામે છે, તેથી અન્તેનું સામજસ્ય હાેવાશી આમ છે' (છ્ર.સુ. ૩.૨.૨૦) સૂત્રથી જેમ જળમાં પ્રતિબિધિત સૂર્ય જળ માટુ થતાં જાણે કે મોટા બને છે, જળ નાનું થતાં જાણે કે નાના બને છે, જળ હાલતાં જાણે કે હાલે છે આમ તેનું જળને અનુસરીને માટા થવું, નાનાં થવું વગેરે આધ્યાશિક (બ્રાન્તિસિદ્ધ) છે, તેમ આત્માના અન્તઃકરણ વગેરેથી અવચ્છેદ છે તેથી ઉપાધિમાં અન્તર્ભાવ હાવાથી તેને અનુસરત' માટુ થવું, તાનું થવું વગેરે આધ્યાસિક છે; માટે આમ દબ્દાન્ત અને દાર્બ્ટાન્તિકનું સામંજસ્ય હાઈને કાેઈ વિરાધ નથા એમ સુત્રકારે પાતો તે છે (ઉપર નિર્દિષ્ટ શ્રતિ ખતે તન્મૂલક સૂત્ર)નું તાત્પર્ય કહ્યું છે.

(લવચ્છેદપક્ષ સાથે બ્રુનિસ્ત્રતા વિરાધ નથી એટલું જ નહિ, ઊલટું બ્રુનિસ્ત્ર તેનુ સમર્થન કરે છે—) અને "ઘટથી સંવૃત (અવચ્છિન્ન) આકાશ હાય છે (તાે) ઘટને લઈ જવામાં આવતાં, ઘટ લઈ જવામાં આવે છે, આકાશ નહિ; તેલું આકાશની ઉપમા જેને આપવામાં આવી છે તે જીવનું છે," અને 'અશ છે, કારણ કે નાના (અલગ અલગ)ના ઉલ્લેખ છે ' (ખ્ર સ. ર. ર. ૪૩) એ બ્રુતિ અને સ્ત્રથી અવચ્છેદ પક્ષ ા સ્વાન્સ છે. તેથ' સવ'ગત ચૈતન્યના અવચ્છેદ અન્તઃ-કરણાદિથી અવશ્ય થવાના છે તેથી આવશ્યક હાેવાથી 'અવચ્છિન્ન એ જુવ ' એ પક્ષને (ચિંતકા) પસંદ કરે છે.

(વવરહ્યુ: આત્માને) ભેટ સાપ્તે કે તે સમજાવવા શ્રુતિ સૂર્યાદિતા પ્રતિબિ'બની अपमा आ थे छे. वणी एक एव तु मुतारना मूने मूने व्यवस्थितः । एकवा बहुधा चैव दर्श्वते जलवन्द्रवत् ।) (ब्रह्मविन्दुः १२) એક જ ભૂતાત્મા અલગ અલગ ભૂતમાં રહેલે છે. જલમાં अतिभि भित यंद्रनी केम એકइप तेमक अटूइप देणाय छे. रूप रूप प्रतिस्वो बम्ब, जीवेशा-व मामेन करोति એ अुतिओ पशु शैत-यना प्रतिलि जतुं इयन हरे छे એम समज्य जो की. ('ભૂત' એટલે પ્રદ્ધાર્થી માંડીને તહાખલા મુધીની વસ્તુઓ.) એક ભિંબ ઉપાધિ પ્રમાણે . અલગ અલગ પ્રતિબિંબ તરીકે લાક્ષે છે એમ શ્રવિનં કહેવું છે. ચિદાત્માનુ એક્ત્વ સ્વાભાવિક છે જયારે તેનું નાનાત્વ ઔષાધિક છે એમ વિવક્ષિત છે, તેથી જ જલાદિમાં પ્રતિબિ બિત સૂર્યાદિની ઉપમાં આપી છે. તેથી અવચ્છેદવાદ સ્વીકારતાં શ્રુતિસૂત્રના વિરોધના દોય આવશે. આ શંકાના ઉત્તર આપતા કર્ણું છે કે પ્રતિરૂપ શબ્દ પ્રતિભિંબના વાબ્ક નથી. કારણ કે વાયુના સંબંધમાં પણ પ્રતિરૂપ શબ્દના પ્રયોગ છે અને વાયુનું તા अतिलि'अ संख्यान' नथी. (वायुवेधैको सुवन प्रविष्टो रूप इतिरूपो बसूब--कठ ५१० કત્યાદિ) તેથી પ્રતિબિ બ કે પ્રતિરૂપથી શું સમજવાનું છે તેના ખુલાસા સૂત્રકારે પાતે કર્યો છે જળમાં રૂપવાન સૂર્યાદિ ઝીલવાની યાગ્યતા છે અને તે પાતે રૂપવાન છે અને ભિંભરૂપ સૂર્યાદિથી દૂર છે. જ્યારે ચિદાત્માં સર્વાંગત છે તેથી ઉપાધિરૂપ અન્તઃકરણ તેનાથી કર હાેઈ શકે નહિ અને અન્તઃકરણાદિમાં આત્માનું પ્રતિબિંબ ઝીલવાની યાગ્યતા નથી. કારણ કે નથી તેનામાં કે નથી આત્મામાં ૨૫, તેથી પ્રતિબિ બિત સૂર્ય અને ચિદાત્માની દ્રષ્ટાન્ત અને દાર્ષ્ટાન્તિક તરીકે ઉપપત્તિ નથી એમ છા. સૂ. ૩.૨.૧૯માંનાં તુ શબ્દથી સમન્નય છે. તેમ છતાં સૂત્રકાર કહે છે તેમ દબ્દાંત અને દાબ્દાન્તિકમાં સવ<sup>®</sup>સાગ્ય કર્યાય સંભવતાં નથી કારણ કે એમ હાેય તાે ૬ષ્ટાન્ત–દાષ્ટાંન્તિકભાવનાે ઉચ્છેદ થઈ જાથ–એ અભિપ્રાયથી સત્રકાર પોતે સાગ્ય કેટલે અંશે સમજવાનું છે તે સમજાવે છે. જળરૂપ ઉપાધિનાં ૧દિ, હ્યાસ, ચલન વગેરે પ્રમાણે સૂર્ય'નાં દૃદ્ધિ આદિ જણાય તાે તે આખ્યાસિક છે, ભાન્તિસિદ્ધ છે. તેમ ચિદાતમાં મુદ્ધિ આદિથી અવચ્છિન્ન હાેઈને મુદ્ધિ આદિ ઉપાધિમાં તેના અન્તભાવ છે તેથી હાથી વગેરેના શરીરમાં અન્તઃકરણ માટું બને તા ચિદાત્મા જાણે માટા બને છે, મચ્છર વગેરેના શરીરમાં અન્તઃકરણ નાનું બાને ત્યારે ચિદાતમાં જાણે કે નાંગે બાને છે, वगेरे. ध्यावताव लेलायतीव (जुहुह, ४.३.७) એ श्रुति अनुसार खुदि ध्यान हरती है।य ત્યારે જાણું કે આતમાં ખ્યાન કરે છે, બુદ્ધિ ચાલતી હાય ત્યારે જાણું કે આતમાં ચાલે છે.

આમ અન્તઃકરણુના કેરફાર અનુસાર આત્મામાં વૃદ્ધિ ઇત્યાદિ થતાં જણાય છે તે આધ્યાસિક છે એટલુ સામ્ય વિવક્ષિત છે.

અવચ્છેદપક્ષમાં શ્રુતિ-સૂત્રના વિરોધ નથી એટલું જ નહિ, તેના પર શ્રુતિસ્ત્રનો અનુમહ છે એમ પણુ ધટ--આકાશની ઉપમા આપી છે તેનાથી સમજાય છે, એથી જવ અવચ્છિન્ન મૈતન્યરૂપ છે એમ કહ્યું છે. એ જ પ્રમાણે પ્રવેશ અંગે શ્રુતિ છે તે પણુ એ જ બતાવે છે. ચિદાત્માને છુદ્ધિ આદિના અવચ્છેદને લીધે ક્રષ્ટુત્વ આદિ ધમ પ્રાપ્ત થાય છે, પ્રતિબિ બને લીધે નહિ સ एव इह વવિષ્ટ: બાવલાવેમ્ય: .. પ્રાળત્નેવ પ્રાળો મવતિ, વવન્ વારુ, વશ્ચન વધુ:, બળવન શ્રોત્રં, મન્વાનો મન:' (બૃહદ્દ. ૧૪.૭) એમ પુરુષવિધ બ્રાહ્મણમાં કહ્યું છે. આતમાના કાર્યં કરણના સંધાતમાં પ્રવેશના ઉલ્લેખ છે તે દેવદત્તના ધરમાં પ્રવેશ કે સપ'ના દરમાં પ્રવેશ છે તેવા તો હાેઈ શકે નહિ. આ શંકા દૂર કરવા શ્રુતિએ પોતે પ્રવેશની બ્યાખ્યા કરી છે. પ્રાણન ચેપ્ટા પ્રાણરૂપ ઉપાધિ દારા કરે ત્યારે તે પ્રાણ કહેવાય છે, રૂપને વિષય કરનારી ચાક્ષુપ્રવૃત્તિ અન્તઃકરણ્યુ સાથે તાદાત્મ્ય પામીને કરતા તે ચક્ષુ કહેવાય છે, વગેરે. શ્રુતિ તેને બ્રાળસ્ય વ્રાળમ્', 'લક્ષુષ: ચક્ષુ:'...'મનત્તો મન.' (બૃહદ્દ ૪.૪.૧૮) વગેરે કહે છે. આમ સંધાતના સર્વ ધર્મા આત્મામાં ઉપલબ્ધ થાય છે.

જીવને ઇધ્વરનેા અંશ માન્યેા છે, કારણ કે જીવ નિયમ્ય છે અને ઇધ્વર તેના અન્તર્યામી છે, નિયામક છે એમ તેમના બેદ બતાવ્યા છે. 'અંશ'થી જીવચૈતન્યનું અન્ત:કરણાવચ્છિન્ન રપ હેાલું વિવક્ષિત છે મુખ્ય અર્થમાં અંશ નહિ કારણ કે લ્લસ નિરવયવ છે તેથી તેના મુખ્ય અંશ સંભવે નહિ.

પ્રતિબિ બના સંભવ નથી તેથી અને અવચ્છેદપક્ષમાં વિરાધના અભાવ છે અને બાધક શ્રુતિ નથી તેથી અવચ્છેદપક્ષ જ પ્રાક્ષ છે અવચ્છેદા ચૈતન્ય પ્રતિબિ બ–પક્ષમાં પછુ માન્ય છે તેથી બન્નેને સંમત દ્વાવાથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય એ છવ એ કલ્પના ચાંગ્ય છે કારણ કે એમાં લાધવ છે. અન્ત કરણથી અવચ્છિન્ન તે છવ અને અવિદ્યાર્થી અવચ્છિત્ન તે ઈશ્વર ('કાર્યોવાધિરથં ગૌવ: કારળોવાધિરીશ્વર:' એવી શુતિ છે). 'ગૌવેજ્ઞાવામાર્સન કરોતિ માર્યા ચાવિથા ચ સ્વચમેવ મવતિ' એ શુતિમાં 'આભાસ' પદના અથ' અવચ્છેદ છે કારણ કે પ્રતિબિ બ સંભવતું નથી એમ કહ્યું છે; અને 'માર્યા ના અર્થ' છે છવની ઉપાધિ, અન્ત કરણ. અન્ત:--કરણ મૂલપ્રકૃત્યાત્મક છે કારણ કે તેના વિકાર છે તેથી તેને માટે 'માર્યા' પદનો પ્રયે ગ છે.

અગાઉ 'અનવચિષ્ઠન્ત તે ઈયર' એમ જે કહ્યું છે તે દ્રપ્તિકી પના વચતને અનુસરીને, અને 'અન્તઃકરણાભાવાવચિષ્ઠન્ત ચૈતન્ય તે ઈયર' એમ કહ્યું છે તે સંભવમાત્રથી, તાત્પય'થી નહિ, કારણ કે 'જ્ઞારળોવાધિનિયરઃ' એ બ્રુતિથી વિરોધ છે. વળી 'અનવચિષ્ઠન્ત ચૈતન્ય તે ઈયર' એ પક્ષમા ઉપાધિના અભાવ હેાવાથી સવ'દ્યાનકત્'ત્વ આદિ સંભવે નહિ. અન્તઃ-કરણાભાવને ઈયરની ઉપાધિ માનીએ તા તેમાં પણ આ દોષ સમાન છે. તેથી જ વાકચવૃત્તિમાં શંકરાયાર્યે કહ્યું છે કે અવિદ્યા સવ'દ્યત્વાદિની પ્રયોજક છે— કારણ કે 'માયારૂપ ઉપાધિવાળા તે જગતનું કારણ, સવ'દ્યત્વાદિ લક્ષણવાલા છે'. ઉપરની ચર્ચાના આ ભાષ છે. अपरे तु न प्रतिबिम्बः, नाष्यवच्छिन्नो जीवः । किं तु कौन्तेय-स्यैव राधेयत्ववद् अविकृतस्य ब्रह्मण एव अविद्यया जीवभावः । व्याधकुल्संवर्धितराजकुमारदृष्टान्तेन 'ब्रह्मैव स्वाविद्यया संसरति, स्वविद्यया मुच्यत्ते' इति षृहदारण्यकभाष्ये [२.१.१०] प्रतिपादनात् ।

राजसूनोः स्मृतिप्राप्तौ व्याधभावो निवर्तते ।

तथैवमात्मनोऽज्ञस्य तत्त्वमस्यादिवाक्यतः ॥

इति वार्त्तिकोक्तेश्व ।

एवं च स्वाविद्यया जीवभावमापन्नस्यैव ब्रह्मणः सर्वप्रपठचकरूपक-स्वात् ईश्वरोऽपि सह सर्वज्ञत्वादिधमैैः स्वप्नोपऌब्धदेवतावङ्जीवकल्पित इत्दाचक्षते ॥६॥

જ્યારે બીજા કહે છે કે જીવ પ્રતિબિંબ નથી તેમ અવચ્છિન્ન પણ નથી પણ જેમ કુન્તીપુત્ર જ રાધા-પુત્ર અને છે તેમ અવિકૃત પ્રદ્ધ જ અવિદ્યાર્થી જીવ બને છે કારણ કે વ્યાધના કુળમાં ઉછેરવામાં આવેલા રાજકુમારનું દુષ્ટાન્ત આપાને, 'પ્રદ્ધ જ પાતાની અવિદ્યાર્થી સ'સાર પામે છે, પાતાની વિદ્ય થો સુકત બને છે ' એમ બુહકારહ્યક-ભાષ્યમાં (૨.૧.૧૦) પ્રતિપાદન કશું' છે;

અને 'રાજકુમારને સ્મૃતિ પ્રાપ્ત થતાં બ્યાધભાવ નિવૃત્ત થાય છે. તેમ ' તુ' તે છે ' આદિ વાકચર્થા અજ્ઞાનથી આવૃત આત્માને સ્વરૂપનું ભાન થતાં જીવભાવ નિવૃત્ત થાય છે,'' એમ વાર્ત્તિકમાં કહ્યું છે.

અને આ રોતે પાતાની અવિઘાથી જીવભાવ પામેલુ જ બ્રહ્મ સર્વ પ્રપંચની કત્પના કરનાટું હાેોને, ઇશ્વર પણ સવ'જ્ઞવાદિંધર્મોની સાથે, સ્વપ્નમાં ઉપલબ્ધ ટેવતાનો જેમ, જીવકલ્પિત છે. (૬)

વિવરણ : જીવ પ્રતિબિ બિત માસ નથી તેમ અવચ્છિત પ્રાસ નથી, પણ અવિકૃત પ્રાસ જ છે કર્ણ કુન્તીપુત્ર હતા પશુ તે પોતાને રાધાપુત્ર માનતા, તેની જેમ માસ અવિદ્યાર્થી જીવ બને છે જો કે તેથી તેના સ્વરૂપમાં ક્રોઈ વિકાર થતા નથી. કર્ણ જન્મથી પોતાને રાધાના પુત્ર માનતા અને તેને કુન્તીપુત્રત્વના અનુભવ નહાતા તેથી કેન્તેયત્વથી પ્રયુક્ત શ્રેયસથી તે સ્યુત થયા અને જાત જાતનાં અપમાન વગેરે દુ.ખ પ્રાપ્ત કરતા રહ્યો. એક વાર સૂર્ય ભગવાને તેને ઉપદેશ આપ્યા કે તું કોન્તેય છે, રાધેય નહિ, આથી તેને પોતાના રૂપનું સ્મરણ થઈ આવતાં તેનું અહાનકૃત સાધેયત્વ નિવૃત્ત થયું, દૂર થયું અને રાધેયત્વને લીધે થતું નાનાવિધ દુ.ખ દૂર થતાં તેણે કોન્તેયત્વની સ્પૃતિથી પ્રયુક્ત શ્રેય આપત કર્યું. (જુઓ સુરેશ્વરકૃત સંબ ધવાત્તિ ક, ૨૨૭-૨૪૬.) તેમ અનાદિસિદ્ધ અવિદ્યાર્થા માલતું પોતાનું સ્વરૂપ આવતાં તે જીવભાવ પ્રાપ્ત કરે છે અને સ્વતઃસિદ્ધ નિરતિશય આનંદસ્વરૂપના અનુભવથી ચલિત થયેલું તે તેને લીધે સંસારના અનુભવ કરે છે, જન્મમરણાદિ અનુભવે છે. કપારેક કાેઇ ગુરુ કે શાસ્ત્ર (જે પણુ પાતાની અવિદ્યાર્થી કશ્પિત છે તે) દ્વારા તેને નિજ રૂ નું ત્રાન ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે જીવભાવની પ્રયાજક અવિદ્યાની નિષ્ટત્તિ થતાં તે મુક્ત ખાને છે, સ્વરૂપ ચૈતન્યથી જ નિત્યસિદ્ધ નિરતિશય આનદનો અનુભવ કરે છે. સવ'ત્રત્વ આદિ ધર્મા સહિત ઇશ્વર પણુ જીવકન્પિત છે. જેમ કાઈ સ્વપ્ન જોતાે જીવ જ સવ'ત્રત્વ આદિ ધર્મા સહિત પર દેવતાની કલ્પના કરે છે અને તેની કલ્પના કરીને રાત-દિવસ તેની ઉપાસના કરે છે અને તેની ઉપાસનાથી અભ્યુદય-નિઃશ્રેયસ પ્રકારનું ફળ મેળવે છે, તેમ જાગ્રત્ અવસ્થામાં પણુ પોતાની અવિદ્યાર્થી જીવભાવ પામેલું જ બ્રહ્મ સવ'ત્રત્વાદિ ધર્મા સહિત ઇશ્વરના કરે છે એવા અભિપ્રાય છે. (૬)

(७) अथायं जीव एकः, उतानेकः ? अनुपदोक्तपश्चावलम्बिनः केचिदाहुः-एको जीवः तेन चैकमेव शरीरं सजीवम् । अन्यानि स्वप्नदष्ट-शरीराणीव निर्जीवानि । तदज्ञानकल्पितं सर्वं जगत् , तस्य स्वप्नदर्शनवद् यावदविद्यं सर्वों व्यवहारः । बद्धमुक्तव्यवस्थाऽपि नास्ति, जीवस्यैकत्वात् । शु रुमुक्त्यादिकमपि स्वाप्नपुरुषानः रमुक्त्याक्तिमिव क ल्पतम् । अत्र च सम्भावितसकल्बङ्कापङ्कप्रश्वालनं स्वप्नदृष्ठान्तसलिल्धारयैव कर्तव्यमिति ।

(૭) હવે પ્રક્ષ થાય કે છવ એક છે કે અનેક. આ પગલે (હમણાં જ) કહેલા પક્ષને અનુસરનારા કેટલાક કહે છે ઃ

" એક જીવ છે અને તેનાથો એક જ શરીર સજીવ છે. બીજાં (શરીરા) સ્વ'નમાં જોવામાં આવતાં શરીરાની જેમ નિર્જીવ છે. સર્વ જગત તે (જીવ)ના અજ્ઞાનથી કલ્પિત છે; સ્વપ્નદર્શનની જેમ તેનેા સર્વ વ્યવહાર અવિદ્યા રહે ત્યાં સુધી ચાલે છે. બહ અને સુકતની વ્યવસ્થા પણ નથી, કારણ કે જીવ એક છે. શુકની સુક્તિ આદિ પણ સ્વ'નમાંના અન્ય પુરુષની સુક્તિ આદિની જેમ કલ્પિત છે. અને અહીં (આ એકજીવવાદમાં) સંભાવિત સર્વ શંકારૂપ કાદવને સ્વપ્ન દબ્દાન્તરૂપ જલની ધારાથી જ ધાઇ નાખવા."

વિવરણ : જીવ-ઇ ધરના નિરૂપણ પ્રસંગે બીજો વિચાર આર બે છે --જીવ એક છે કે અનેક ! 'બ્રહ્મ જ પાતાની અવિદ્યાર્થી સંસારમાં ફસાય છે અને પાતાની વિદ્યાર્થી મુક્ત થાય છે' (बद्भैव स्वाविषया संघरति. स्वविषया मुच्यते) એ પક્ષને માનનારા કેટલાક માને છે કે એક જ જીવ છે અને તેનાથી એક જ શરીર સજીવ છે. તા પછી બીજાં શરીરામાં પણ હિત-પ્રાપ્તિ અને અહિત-પરિહાર માટેની પ્રવૃત્તિઓ દેખાય છે તે કેવી રીતે સમજવી શકાય ! એ શંક્રાના ઉત્તરમાં કહે છે કે જેમ સ્વપ્ન જોનારથી જોવામાં આવતાં શરીરા પણ અલગ અલગ પ્રવૃત્તિ કરતાં જોવામાં આવે છે તેમ છતાં તે સજીવ નથી તેવું જ જાગ્નત્ આવરથામાં પણ સમજવું. નિદ્રા સ્વાપ્ત-જળતની કલ્પના કરનાર છે એમ અન્વય-ગ્યતિરેકથી

સિ-૧૪

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

સિદ્ધ થાય છે તેમ જીવના અજ્ઞાનથી જગત્ની કલ્પના કરવામાં આવે છે એમ શાસ્ત્રથી સિદ્ધ છે. હવે પ્રશ્ન થાય કે જો સર્વ વ્યવહાર સ્વપ્ન--વ્યવહારની જેમ કલ્પિત હોય તો તેની જેમ જ અચાનક જ લાેપ પામા જાય અને વિદ્યાનું કાેઈ પ્રયાજન રહે નહિ. તેના ઉત્તર આપતાં આ પક્ષના અનુયાયી કહે છે કે જેમ નિદ્રાને ક્ષય થાય ત્યાં સુધી સ્વય્ન–વ્યવહાર ચાલુ રહે છે તેમ વિદ્યાર્થી અવિદ્યાની નિવૃત્તિ થાય ત્યાં સુધી સર્વ વ્યવહાર ચાલ રહે છે એ યુક્તિયુક્ત છે તેથી વિદ્યાનું પ્રયાજન નહીં રહે એમ માનવું બરાબર નથી—અવિદ્યાની નિવૃત્તિ માટે તેની જરૂર છે જ. વળી શંકા થાય કે જો એક જ છવ હોય તા શુક વગેરેની મુક્તિ આદિ અંગે વચન છે—કેટલાક મુક્ત થાય છે અને ખીજા ખદ્ધ રહે છે વગેરે એ ખધું સમજી ન શકાય. તેના ઉત્તરમાં કહે છે કે આ ઇબ્ટાપત્તિ છે. જેમ સ્વપ્નમાંથી ઊઠેલા માણસ કોઈ ખીજો માચસ છૂટી ગયે। એવી સ્વપ્નશ્રવનિથી સિદ્ધ વાત ખીજાને કહે છે તેમ શાસ્ત્ર જીવબ્રાન્તિથી સિદ્ધ શુકાદિની મક્તિની વાત તેને જ કહે છે કારણ કે શ્રવણાદિમાં પ્રવૃત્ત ચલામાં તે ઉપયોગી માને તેમ છે. તાે પણ શંકા સંભવે છે કે જો છવ એક જ હોય તાે બીજો ક્ષેક વિદ્યાતા ઉપદેશ સ્પાપનારન હોય અને એ સંજોગામાં વિદ્યાને ઉદય ન થાય: વધ્ધી. જીવ-ઈશ્વરનાે વિભાગન હોવાથી જીવના ઈશ્વરાપાસના વગેરે વ્યવહાર પણ ન સંભવે. તેના ઉત્તર આપતાં કહે છે કે જેમ સ્વપ્તદશામાં સ્વપ્ત જોતાર કેાઈ ગુરૂ કે ઈચરતી કલ્પના કરીતે તેમની સેવા-ઉપાસના કરે છે અને તમના પાસેથી વિજ્ઞા વગેરે મેળવે છે તેવું આમાં પણ અન**રો**.

अन्ये त्वस्मिन्नेकशरीरैकजीववादे मनःप्रत्ययमल्लभमानाः 'अधिकं तु भेदनिर्देशात्' (व्र.स. २.१.२२), 'लोकवत्तु लीलाकैवल्यम्' (व्र.स. २.१.३३) इत्यादिखत्रैर्जीवाधिक ईश्वर एव जगतः स्रष्टा न जीवः, तस्याप्तकामत्वेन प्रयोजनाभावेऽपि केवलं लीलयैव जगतः स्रष्टिरित्यादि प्रतिपादयद्भि-विंरोधं च मन्यमाना हिरण्यगर्भ एको ब्रह्मद्वतिबिम्बो सुख्यो जीवः । अन्ये तु तत्प्रतिबिम्बभूताश्वित्रपटलिखितमनुष्यदेहार्षिंतपटाभासकल्पाः जीवाभासाः र्तसारादिभाज इति सविशेषानेकशरीरैकजीववादमातिष्ठन्ते ॥

જ્યારે બીજાઓને આ એક શરીરમાં એક જીવ માનતા વાદની મનથી ખાતરી થતી નથી. અને તેઓ માને છે કે ' (ધ્ધર) તા અધિક છે કારણ કે લેદના નિદેશ છે ' (પ્ર.સૂ. ૨.૧.૨૨), 'લાકના જેમ એ (જગત્સર્જનાદિ) તા કેવળ લીલા છે ' (પ્ર.સૂ ૨.૧.૩૩) વગેરે સ્ત્રા જે " જીવથી અધિક ઇધર જ જગત્ના અષ્ટા છે, છવ નહિ; તે (ધ<sup>4</sup>વર) આપ્તકામ છે તેથી તેને કેાઈ પ્રયોજન ન હાવા છતાં કેવળ લીલાથી જગતની સષ્ટિ થાય છે " ઇત્યાદિ પ્રતિપાદન કરે છે તેમની સાથે (આ વાદના) વિરાધ છે. તેઓ માને છે કે હિરણ્યગર્ભ છાદ્મના પ્રતિબિ બરૂપ એક મુખ્ય જીવ છે, જ્યારે બીજા તેના પ્રતિબિ બસૂત, ચિત્રપટ પર ટારેલા મનુષ્યદેહ પર ચઢાવેલા પટાલાસના જેવા જીવાભાસો સંસાશદિ ભાગવે છે– આમ સવિશેષ અનેક શરીરા જે એકજીવવાદમાં છે તેના અંગીકાર કરે છે.

વિવરક્ષ : એક જ શરીર સજીવ અને બીજાં શરીરા નિર્જીવ છે એ મતની કેટલાકને મનથી ખાતરો થતી નથી કારણ કે કહ્યું શરીર સજીવ હોય એ નક્કી કરનાર કેાણ ! વળી ક્ષદ્યસત્રોમાંનાં ઢેટલાંક સુત્રોમાં સ્પષ્ટ પ્રતિપાદન છે કે જીવથી ઈશ્વર અધિક છે અને તે જગતનું સર્જુન આદિ કરે છે. તે આપ્તકામ છે તેથી આ કરવાની પાછળ તેનું ઠાઇ प्रयोजन होए शडे नहि भाव लीला तरीडे ज डरे छे. 'य आत्मनि तिच्छन्नारमानमन्तरो યમગતિ' (બહુદ, ઉપ, ૩.૭.૨૨) જેવી ક્ષુતિઓમાં કર્યું છે કે ઇશ્વર જીવની અંદર રં**હીને** અન્તર્યામાં તરીકે તેનું નિયમન કરે છે તેથી જીવ અને ઇશ્વરના બેદ ૨૫૧૮ છે અને अनुपरास्तु न शारीरः (अ. સ. ૧.૨.૩) જેવાં સૂત્રામાં કહ્યું છે કે મનેામયત્વ વગેરે ગુથો। શારીર જીવમાં ઉપપન્ન નથી; જીવ સવ'કર્મા (બધું કરનારો) વગેરે હાેઈ શકે નહિ. આમ જવથી અધિક ઈશ્વર માનવા જોઈ એ એમ બીજા કેટલાકને લાગ્યુ. તેઓએ એકશરારોરેક-જીવવાદ ન સ્વીકારતાં સવિશેષાનેક્સરીરેક છવવાદના સ્વીકાર કર્યો. હિરણ્યગર્ભ જે પ્રદા-ના પ્રતિબિધ્યસત છે તે મુખ્ય જીવ છે. તેથી બિંબબત થઇન જીવથી અધિક ઈશ્વરસ્ય આ મતમાં છે અને ઉપર નિર્દેશ કર્યો છે તે સુત્રા સાથે ઠાઇ વિરાધ નથી. હિસ્ટ્યમર્ભ જે પ્રક્રાપ્રતિભિંભભૂત છે તે ભૌતિક જગતના સપ્ટા હાેઈને અને કારસ્ટ-ઉપાધિવાળા હાેઈને મુખ્ય જીવ છે અને અન્ય જીવા તેના પ્રશિબિ બબૂત જીવાભાસા છે અને તેથી તેમનામાં શરીરાે પણ જીવાભાસાથી સજીવ છે-આમ પૂર્વ'મતથી આની વિશેષતા સચવી છે. આ જીવાભાસોને સસાર અને સુક્તિ હોય છે. આ છવાભાસોની સુક્તિ એટલે પોતાના ભિંભભૂત હિરલ્યગલ'ની પ્રાપ્તિ અને ક્રમથી શુદ્ધ શુદ્ધની પ્રાપ્તિ એમ માનવું જોઈએ. સવિશેષ અનેક શ્વરીર એટલે અલગ અલગ છવાભાસાયી સછવ અનેક શરીર આવાં સવિશેષ શરીરા જે એક છવવાદમાં છે તેને ભીજા કેટલાક માને છે.

अपरे तु हिरण्यगर्भस्य प्रतिकल्पं मेदेन कस्य हिरण्यगर्भस्य हुरूवं जीवत्वमित्यत्र नियामकं नास्तीति मन्यमाना एक एव जीवोऽविशेषेण सर्व भ्रशेस्मधितिष्ठति। न चैवं श्ररीरावयाभेद इव श्ररीरमेदेऽपि पर त्परसुखाद्यतु-सन्धानप्रसङ्गः, जन्मान्तरीयसुखाद्यतुसन्धानादर्शनेन श्वरीरमेदस्य तदनतु-सन्धानप्रयोजकत्वक्त्रप्तेः। योगिनस्तु कायव्यूद्दसुखाद्यतुसन्धानं व्यवहितार्थ-यहणवद् योगप्रभावनिवन्धनमिति न तदुदाहरणमिति अविशेषानेकश्वरीर्हक-जीववादं रोचयन्ते ।

 જેમાં અધિષ્ઠિત છે તે એકજીવવાદ)ને પસંદ કરે છે અને આમ માનતાં શરીરના અવયવાના લેદ હાેવા છતાં સુખાદનું અનુસંધાન થાય છે તેમ શરીરના લેદ હાેવા હતાં પરસ્પર સુખાદિના અનુસંધાનના પ્રસંગ આવશે એમ નથી; કારણ કે જન્માન્તરનાં (અન્ય જન્માનાં) સુખાદિનું અનુસંધાન દેખાતું નથી તેથી શરીરના લેદ તેના અનનુસંધાનમાં પ્રયાજક નક્કી કરવામાં અવે છે. યાગીની આખતમાં તા કાયવ્યૂહનાં સુખાદિનું અનુસંધાન વ્યવહિત અર્થના ગ્રહણની જેમ યોગ-પ્રભાવને કારણે છે તેથો તે તેનું ઉદાહરણ નથી. (આ કારણે આ પક્ષના ચિંતકા સંવશેષાનેક્શરીરેકજીવવાદ કરતાં અવિશેષાનેક્શરીરેકજીવવાદને વધારે પસંદ કરે છે).

વિવરણ : બીજા કેટલાકની દલીલ છે કે અવિદ્યામાં પ્રદ્યના પ્રતિબિંબરૂપ જીવ તો એક જ હોઈ શકે કારણ કે અવિદ્યા એક છે. એ જ સવ' શરીરમાં પોતાના ભોગાદિ માટે અધિધ્ડાન કરે છે. આમ જ માનવું સુક્તિયુક્ત છે. અવિદ્યામાં પ્રદ્યાપ્રતિબિંબભૂત જીવ દિરણ્યગભ'ના શરીરમાં અધિધ્ડાન કરે છે જ્યારે અન્ય શરીરામાં તેના પ્રતિબિંબભૂત જીવાભાસા અધિધ્ડાન કરે છે એમ માનવું બરાબર નથી કારણ કે ઇતર જીવા તેના પ્રતિબિંબ છે એમ માનવા માટે પ્રમાણ નથી. તેથી એક જ જીવ સમાન રીતે અર્થાત્ મુખ્ય-અમુખ્યના વિભાગ વિના સવ<sup>°</sup> શરીરામાં અધિધ્ડાન કરે છે. જીરાના બેદ હોય તા કાર્ધક મુખ્ય જીવ અને કાંઈક અમુખ્ય જીવાભાસ એવા વિભાગ સંભવે, પણ એ તા નથી કાર્યજ્ય કે જીવ એક માનવામાં આવે છે.

ં શાંકા થાય કે સવ' શરીરામાં એક જ જીવ આમ અધિષ્ઠાન કરતા હાેય તા સવ' શરીરાના અધિષ્ઠાતા એ જીવને 'મારા દેવદત્ત–શરીરમાં સુખ છે, યત્તદત્ત નામના શરીરમાં દુઃખ છે' એમ સર્વ સુખાદિતું અનુસંધાન સર્વ'ત્ર થવું જોઈએ; જેમ દેવદત્તના શિર, હાથ, પગ વંગેરેમાં અધિષ્ઠાન કરતા એક જીવની બાબતમાં 'માથામાં વેદના છે, પગમાં સુખ છે' વગેરેનું અનુસંધાન જોવામાં આવે છે તેમ અનેક શરીરામાં રહેલા જીવને પ્રત્યેક શરીરમાંનાં સર્વ સખાદિત અનુસંધાન થવું જોઈ એ; દરેક શરીરમાં રહેતાં અન્ય શરીરામાંનાં સખાદિત અતુસંધાન તેને થવું જોઇએ. આના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે આ પ્રસંગ નહીં આવે, કારણ કે ક્ષરીરબેદને અનનુસંધાનનું પ્રયોજક માનવામાં આવે છે. આપણે જોઈએ છીએ કે છવ પ્રત્યેક જન્મમાં એક હોવા છતાં તેને ગત શરીરમાંનાં સુખાદિનું અનુસંધાન થતું નથી તેથી શરીરબેદને સુખાદિના અનુસંધાન માટે જવાબદાર માનવામાં આવે છે. અલબત્ત યાગીઓને કાયવ્યુદ્ધનાં અનેક શરીરામાંનાં મુખાદિનું અનુસંધાન થાય છે; પણ તેનું કારણ એ છે કે યોગી આપણા જેવાથી વિલક્ષણ છે. યાગી સુદૂરના પદાર્થનું પ્રહણ કરી શકે છે જ્યારે આપણે કરી શકતાં નથી કારણ કે એ શકપ ખનાવતા અદ્દુષ્ટવિશેષના આપણામાં અભાવ છે. આમ શરીરભેદને કારણે અનુસધાન થતું નથી એમ માનવામાં કોઈ વાંધા નથી, કારણ કે અદુષ્ટવિશેષથી સુકત શરીરબેદ હાય ત્યાં જ અનુસંધાન શક્ય અને છે. યાગીની બાબતમાં સવ શરીરામાંનાં સુખાદિનું અનુસંધાન ં યાગપ્રભાવને લીધે છે. અર્થાત્ યાગજ અદધ્ટના સામય્ય'ને લઇ ને છે. તેથી એક જ જીવ સવ' શરીરામાં એક સરખી રીતે અધિષ્ઠાતા તરીકે રહે છે એમ જ માનવું જોઈએ એમ આ બીજા કેટલાક કહે છે.

इतरे त्वत्रापि बद्धमुक्तच्यवस्थाऽभावस्य तुल्यत्वेन 'तद्यो यो देवानां प्रत्यबुध्यत स एव तदभवत् ' (बृहद्. उप. १.४.१०) इत्यादि-श्रुतेः, 'प्रतिषेधादिति चेत्, न शारीरात्' (ब्र.स्र. ४.२.१२) इत्यधिकरणे बद्धमुक्तत्वप्रतिपादक<u>भाष्यस्य</u> च नाझस्यमित्यपरितुष्यन्तोऽन्तःकरणादीनां जीबोपाधित्वाभ्युपगमेना<u>नेकजीववादमाश्रित्य</u> बद्धम्तव्यवस्थां प्रतिपद्यन्ते ।

ભચારે બીજાઓને (આનાથો પશુ) સતાષ થતા નથી કારણ કે અહીં પણ બદ્ધ-મુક્તની વ્યવસ્થાનો અભાવ તુલ્ય છે તેથો 'દેવામાંથી જેણે જેણે તેનો (પ્રદ્ધાનો) સાક્ષાત્કાર કર્યો તે જ તે (પ્રદ્ધા) બન્યા (બહદૂ. ૉ.૪.૨૦) વગેરે શ્રુતિનું અને ' (ઉત્ક્રાન્તિનો) પ્રતિષેધ છે એમ કાઈ કહે તા ના, શારીર(જીવ)થો (તેને અવધિ બનાવીને થતી) (ઉત્ક્રાન્તિના પ્રતિનિષેધ છે' (પ્ર.સૂ. ૪૨.૧૨) એ અધિ કરણમાંના બદ્ધત્વ-મુક્તત્વનું પ્રતિપાદન કરનાર ભાષ્યનું સામંજસ્ય ન રહે. તેઓ (આ કારણે) અન્તઃકરણાદિને જીવની ઉપાધિ તરીકે સ્વીકારીને અનેકજીવવાદના આશ્રય લઈને બદ્ધમુક્તવ્યવસ્થા સમજે છે.

**વિવરણ : હવે અનેકજીવવાદ**ની ચર્ચા આરંબે છે. શ્રુતિ-સ્મૃતિ અને ભાષ્યમાં છવાના બેદ માન્યા છે. કાંઈક જીવ વિદ્યાવાલા છે તે મુક્ત અને છે. જ્યારે અવિદાન જીવ બહ્લ રહે છે એવું પ્રતિપાદન શ્રુતિમાં છે. ઉપર જણાવેલ શ્રુતિવચન ઉપરાંત 'અજ્ઞામેજ્ઞામ્'... (શ્વેતા. ૪.૫) જેવાં શ્રુતિવચના છે જેમને બન્ધ અને મુક્તિની વ્યવસ્થાનું પ્રતિપાદન કરનાર તરીકે સ્વીકારવામાં આવ્યાં છે. 'यद गत्वा न निवर्तन्ते तडाम परम मम (ભ.ગીતા. ૧૫.૬) (જ્યાં જઈને કાેઈ પાછાં આવતાં નથી તે મારું પરમ ધામ) જેવાં સ્મૃતિવચના भख् छे. प्रतिषेधादिति चेत, न शारीरात् (अ. स. ४.२.१२) ये पूर्व पक्षसूत्र छे. 'न तस्य प्राणा उरका मन्ति'(બહદ. ઉ. ૧. ૪.૪.૬) - બહદારણ્યકમાં કાણ્વશા ખામાં આ વાકયથી એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે પરબ્રહ્મવિદ્ના પ્રાણની ઉત્ક્રાન્તિ નથી એવે। પ્રતિષેધ છે તેથી તેની ગતિ પણ નથી કારણ કે ગતિની પહેલાં ઉત્કાન્તિ હેાવી જ જોઈએ,---શરીરમાંથી પ્રાણ બહાર જાય તા જ ગતિ કરી શકે. પૂર્વ પક્ષી આનું ખંડન કરતાં કહે છે છે છેલદાવણ્યકમાં જ માધ્યન્દિન શાખામાં समान प्रકरशुमां अहाविद् शारीर (अर्थात् छव)नी वात इरतां इह्युं छे डे 'न तस्मात् प्राणा डल्कामन्ति'-तत् शण्दधी शारीर समज्यवाने। छे, शरीर नहि तेथी प्राह्यानुं छत्रमण शारीर જીવથી થતું નથી અર્થાત શારીરથી એ છૂટા પડતા નથી પણ સાથે જાય છે. તેથી વિદ્વાનની ખાય્યતમાં શરીરમાથી ઉત્ક્રમણ હાેય છે, તેથી ગતિ પણ હાેય છે. આને ધ્યાનમાં રાખી કાણ્વ શાખાના 'ન તલ્ય વ્રાળાઃ' એ વાક્યના એવા અર્થ કરવા જોઈ એ કે તેના (વિદ્વાનના) પ્રાણ શારીરથી ઉત્ક્રાન્તિ કરતા નથી, તેનાથી છૂટા પડતા નથી પણ તેની સાથે જ વ્યદ્ધલાકમાં જાય છે. એકજ છવ છે એમ માનીએ તાે ઝુતિ, સ્મૃતિ અને શાંકર ભાષ્યતું સામંજસ્ય ન રહે તેમ બદ્ધ-મુક્ત વ્યવસ્થા પણ ઉપપન્ન ખને નહિ. તેથી શ્મનેકજીવવાદના જ આશ્રય सेवे। જાઈએ. આ भानतां पशु 'ब्रह्मैंब स्वासियया बध्यते स्ववियया मुच्यते ' એ અर्थ'वाणा ખુ**હદારણ્યકભાષ્યમાં**ના પ્રતિપાદન સાથે વિરોધ તુક્ષ છે એવી શંકા કરવી નહિ કારણ કે

એ ભાષ્યના એવા અભિપ્રાય ઉપપત્ન છે કે બ્રહ્મ જ પોતાની અવિદ્યા જે ભિન્ન ભિન્ન અન્તઃકરહ્યુ રૂપે પરિણત થયેલી છે તેના વડે નાના જીવભાવ પ્રાપ્ત કરીને સંસાર પામે છે અને ક્રમે કરોને પોતાની વિદ્યાર્થી મુક્ત થાય છે. આ ભાષ્યના આ વાક્યને પકડી સખીને ક્રુતિ, સ્પૃત્તિ અને બન્ધ અને મુક્તિનું પ્રતિપાદન કરનાર ભાષ્યના અથ બદલી નાખવા યોગ્ય નથી. ઉપશું કત્ર શ્રુતિ-સ્પૃતિ, ભાષ્યનુ તાત્પર્ય નાનાજીવવાદપરંક નથી તેથી જીવાનું નાનાત્વ સિદ્ધ થતું નથી એમ ન કહી શકાય કારણ કે એક જીવવાદમાં પણ તાત્પર્યના અભાવ તુલ્ય છે--તેઓમાં એક જીવવાદનું પ્રતિપાદન છે એમ પણ નહીં કહી શકાય.

વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન's કહે છે કે જીવની ઉપાલિભૂત અવિદ્યા એક છે તેથી જવ એક છે એમ સિદ્ધ થાય છે એ દલ્લેલ ભરાભર નથી. ઉપર નિદિ<sup>\*</sup>૦ટ બુતિ-સ્મૃતિ-**ભા**ષ્યને અનુસરીએ તેા અનિદ્યાના નાનાત્વના સ્વીકાર સંભવે છે. અવિદ્યાને એક કહેનાર બુતિ આદિ તો જાતિના અભિપ્રાયથી તેથ કહે છે---અવિદ્યાએ અનેક હોવા છતાં તેની જાતિને ધ્યાનમાં રાખીને એકલચનના પ્રયોગ થયા છે એમ માનવું ઉપપન્ન છે. અને અવિદ્યા એક હોય તા પણ 'ફાર્યોપાધર્ય ગીવઃ' એ શુતિ અનુસાર અન્તઃકરણોને જ જીવત્વની ઉપાધિ તથીક સ્વીકારી શકાશે એમ કહેવાના આશ્વય છે.

तेषु केचिदेवमाहुः — यद्यपि शुद्धव्रसाश्रयविषयमेकमेवाझानम्, तन्नाश्व एव च मोक्षः, तथापि जीवन्धुवतावज्ञानछेशानुष्ट्रचभ्युपगमेना-ज्ञानस्य सांशत्वात् तदेव कचिदुपाधौ व्रसावगमोत्पत्तौ अंशेन निवर्तते, उपाध्यन्तरेषु यथापूर्वमंशान्तरेरनुवर्तता इति ।

તેઓમાંના કેઢલાક આ પ્રમાણે કહે છે : – જો કે શુદ્ધ પ્રદ્ધ જેને આશ્ચ અને વિષય છે એવું એક જ અજ્ઞાન છે, અને તેનો નાશ એ જ માક્ષ, તે પણ જીવન્મુક્તિમાં અજ્ઞાનલેશની અનુવૃત્તિ સ્વીકારવામાં આવે છે તેથી તે સાંશ છે (અશાવાળું છે) અને તેથી કચાંક ઉપાધિમાં પ્રદ્ધજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થતાં અંશથી નિવૃત્ત થાય છે અને બીજી ઉપાધિમાં પહેલાંની જેમ બીજા ગશાથી તેની અનુવૃત્તિ રહે છે.

વિવરજ્ય : અમ્પ્ય્યદીક્ષિત નાનાજીવવાદમાંના મતબેદો દ્વારા બંધમુક્તિની વ્યવસ્થાનો રજૂઆત કરવાનું આર બે છે. નાનાજીવવાદમાં પણ જીવની અન્તઃકરણરૂપ ઉપાધિ છે એ પક્ષમાં મૂલ અન્નાન એક હાેવાથી શુક આદિને થયેલા તત્ત્વન્નાનથી જ તે નિષ્ટત્ત થવું જોઈએ અને તા પછી અત્યારે સંસારની અનુપક્ષબિધ થવી જોઈએ. પણ એવું તા થયું નથી. આ શંકાના ઉત્તર આપતાં કહે છે કે 'જો કે શુદ્ધ થક્ષ જેના…'

જીવ અને ઈશ્વર વિશિષ્ટરૂપ હ્રાેઇ કઢિપત છે અને તેઓ અન્રાનના આશ્વય હાેઈ શકે નહિ. તે જ રીતે શુદ્ધ હ્રહ્મમાં જ આવૃતત્વરૂપ આન્નાનવિષયત્વ સંભવે છે; ઈશ્વરમાં પણ નહિ, કારણ કે તેની અન્ય છવાની જેમ ઔપાધિક બેદને લીધે જ અનુપલબ્ધિ સિદ્ધ થતાં છવાની પ્રતિ ઈશ્વરના અન્રાનથી આવૃત થવા રૂપ વિષયત્વની કઠપના બ્યથ' છે. ' अजामेकाम ', ' मार्या तु प्रकृति विद्यात ' (\*વે. ૪.૧૦) ' विभेदजनकेऽझाने ' વગેરે બુતિ-સ્મૃતિમાંના એકવચનાન્ત પદોથી સમજ્ય છે કે અન્નાન એક છે. મૂચલાન્તે વિશ્વમાयા– મિવૃત્તિ: (\*વે. ૧.૧૦) 'अज्ञाने नाजमाम्यन्तिकं गते' જેવાં શ્રુતિસ્મૃતિનાં વચનોથી જ્ઞાત થાય છે કે સવ' વ્યાનથ'ના મૂલ એવા અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ એ જ મોક્ષ. એકને થયેલા તત્ત્વન્નાનથી સમગ્ર અન્નાનના નાશ નથી માનવામાં આવતા માટે બંધ–મોક્ષની વ્યવસ્થામાં કાઈ મુશ્કેલી નથી. જેને તેને થયેલા જ્ઞાનથી તેના જ અન્તઃકરણાદિરૂધ પરિણુમેલા મૂલ અજ્ઞાનના અંશના જ નાશ માનવામાં આવે છે. અન્ઞાન અંશાવાળું છે એમ માનવા માટે પ્રધાણ છે કારણ કે જીવનમુક્તિમાં આવરણશક્તિવાળા અંશના નાશ થયે હોવા છતાં વિક્ષે પશક્તિવાળા અન્નાનંશ ન્નાનથી નિવૃત્ત થયેલા નથી છે. અન્નાન આંશાવાળું છે એમ માનવા માટે પ્રધાણ છે કારણ કે જીવનમુક્તિમાં આવરણશક્તિવાળા અંશના નાશ થયે હોવા છતાં વિક્ષે પશક્તિવાળા અન્નાનંશ ન્નાનથી નિવૃત્ત થયેલા નથી છે. અન્નાન આંશાવાયો હોવા છતાં વિક્ષે પશક્તિવાળા અન્નાનાંશ નાનથી નિવૃત્ત થયેલા નથી છે. અન્ન વાર્ટ્સ કેવલ્ય થાય ત્યાં સુધી તેની અનુવૃત્તિ સ્વીકારવામાં આવે છે, તે ચાલુ રહે છે એમ માનવામાં આવે છે. આ અનિવ<sup>\*</sup>ચનીય અન્નાનના અનિવ\*ચનીય જ એવા અનન્ત ભાગરૂપ અંશા સંભવે છે તેથી બન્ધ મુક્તિની બ્યવસ્થા બરાબર સમજાવી શકાય છે.

अन्ये तु यथा न्यायैकदेशिमते भूतले घटात्यन्ताभावस्य धूत्तौ घटसंयोगाभावो नियामक इति अनेकेषु प्रदेशेषु तद्वत्सु संखज्य वर्तमानो घटात्यन्ताभावः क्वचित्प्रदेशे घटसंयोगोत्पत्त्या तदभावनिवृत्तौ न संखज्य ते । एवमज्ञानस्य चैतन्ये वृत्तौ मनो नियामकमिति तदुपाधिना तत्प्रदेशेषु संमुख्य वर्तमानमज्ञानं क्वचिद् ब्रह्मदर्शनोत्पत्त्या 'भिद्यते इदयग्रन्धिः ' (मुण्डक उप. २.२.९) इत्युक्तरीत्या मनसो निवृत्तौ न संसृज्यते । अन्यत्र यथापूर्वमवतिष्ठते । अज्ञानसंसर्गासंसर्गावेव च बन्धमोक्षावित्याहुः ।

જ્યારે બીજાએ કહે છે કે જેમ ન્યાયેકદેશીના મતમાં બૂતલમાં ઘટના આત્યન્તાભાવની વૃત્તિ (અર્થાત્ તેના રહેવા) ની બાબતમાં ઘટસ યોગનો અભાવ નિયામક છે માટે અનેક તેનાવાળા (અર્થાત્ ઘટસ યોગાભાવવાળા) પ્રદેશામાં સંસગ'થી રહેતા ઘટના આત્યન્તાભાવના કથાંક કાઈ પ્રદેશમાં ઘટસ યોગની ઉત્પત્તિથી તેના અભાવની (– ઘટસ યોગાભાવની –) નિવૃત્તિ થતાં સ સર્ગ હોતો નથી – એ પ્રમાણે અજ્ઞાનની ચૈતન્યમાં વૃત્તિની બાબતમાં મન નિયામક છે તેથી તે (મનરૂપી) ઉપાધિથી તે પ્રદેશામાં (મનરૂપી ઉપાધિવાળા ચૈતન્યપ્રદેશામાં) સ સગ'થી રહેતા અજ્ઞાનની ચૈતન્યમાં વૃત્તિની બાબતમાં મન નિયામક છે તેથી તે (મનરૂપી) ઉપાધિથી તે પ્રદેશામાં (મનરૂપી ઉપાધિવાળા ચૈતન્યપ્રદેશામાં) સ સગ'થી રહેતા અજ્ઞાનના કથાંક (કાઇક ગૈતન્યપ્રદેશમાં) વ્રદ્યાદર્શનની ઉત્પત્તિથી 'હૃદયગ્રાથિ બોદાઈ જાય છે 'માં કહ્યા પ્રમાણે મનની નિવૃત્તિ થતાં સ સર્ગ' રહેતા નથી. અન્યત્ર પહેલાંની જેમ તે રહે છે. અજ્ઞાનના સ સર્ગ અને અસ સર્ગ એ ૪ બંધ અને માક્ષ (એમ આ બીજા કહે છે).

વિવરથ્યુ : અજ્ઞાનની સત્તા તે મન્ધ અને તેના નાશ તે મેાક્ષ એ મતનું પ્રતિપાદન કર્યું. આમાં કેટલાકને એ મુશ્કેલી જણાય છે કે વિરાધી એવા જ્ઞાનના ઉદય થતાં મૂલ અજ્ઞાન પૂરેપુરૂં નાશ પામલું જોઈ એ, તેના કાઈ અંશ ખચી શકે ન**ક્રિ--જેમ રૂના હયના** વિરાધી અમિ સાથે સંસર્ગ થતાં કશું ખચી શકતું નથી તેમ. આમ હાેય તા બન્ધ-**મુક્તિન**ી

<mark>બ્યવસ્થા વિષયક શાસ્ત્ર અને છવન્</mark>મુક્તિતું પ્રતિપાદન કરતું શાસ્ત્ર નિરાલંબન બની જાય. તેથી કેટલાક માને છે કે ચૈતન્યને અજ્ઞાન સાથે સંબંધ એ બન્ધ, અને તેની સાથે અસ "ન્ધ એ મેાક્ષ (અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ એ મેાક્ષ એમ નહિ, કારણ કે અસંબન્ધ માત્રથી જ અન્ધની નિવૃત્તિ સિદ્ધ થાય છે. જ્ઞાનથી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિનું પ્રતિપાદન કરનાર શોજીનું પશુ તેના અસંખંધપરક જ તાત્પર્ય ઉપપન્ન છે. આના સમય નમાં ન્યાયેક દેશીના મત ટાંકી શકાય. 'મૃતજે ઘટો ન' એ અનુભવસિદ્ધ ધટાભાવ ગૈકાલિક માનવામાં આવે છે. તેથી ઘટને લાવ્યા પછી પણુ એ ઘટના અધિકરણુ ભૂતલમાં જ એ રહે છે અને આમ હાેય તાે ઘટથી સુક્ત ભૂતલને વિષે પણ 'ત્યાં ઘટ નથી' એવી પ્રતીતિ ગમા મનાવી જોઈએ. આ શંકાના ઉત્તર નૈયાયિકા આ પ્રમાણે ઘડી કાઢે છે – ઘટના અધિકરણમાં ઘટાત્યન્તાભાવના સંબંધના અભાવ હાવાથી ત્યાં તેની પ્રતીતિ થાય તા તે ભ્રાન્તિરૂપ હાય એ જ ઉપપન્ન છે અને ઘટસ યોગની ઉત્પત્તિ થઈ તે પહેલાં ભૂતલમાં સંબ ધવાળા ઘટાત્યન્તાલાવના ઘટ-સંચાેગના કાળમાં અવૃત્તિરૂપ સંબંધાભાવ કેવી રીતે થઈ શકે એવી શંકા કરવી નંદ્રિ કારલા કે આપજીને પ્રતીતિ થાય છે તે અનુસાર ભૂતલમાં ઘટાત્યન્તાભાવની વૃત્તિની બાબતમાં ઘટ-સંયોગના પ્રાગભાવ કે ઘટસંયોગના પ્રધ્વંસાભાવ (એ બેમાંથી એક) નિયામક છે. (જેવા ધટસ ચાેગ ઉત્પન્ન થયે**: અને જ્યાં સુધી એ રહ્યો ત્યાં સુધી ભૂ**તલમાં ઘટાત્ય-તાભાવના સ સગ' રહેતાે નથી). તેથી ધટસ યાગના અધિકરણુ ભૂતલમાં ઘટાભાવના અસ બ ઘની ઉપપત્તિ છે. એ જ રીતે અત્તાન ચૈતન્યમાં રહે એ બાબતમાં મન નિયામક છે અને પ્રદ્રક્ષા નની ઉત્પત્તિ થતાં મનની નિવૃત્તિ થાય છે. તેથી અનાનના સંગંધની નિવૃત્તિ થાય છે. ક્ષસ દશ\*નથી મનની નિરૃત્તિ થાય છે એ માટે શ્રુતિ પ્રમાણ છે - મિઘતે હ્રદ્દયપ્રન્થિઃ (મુંડક ઉપ. ર.ર.૯)-અહીં હૃદય એટલે અન્તઃકરણ અને તે ચિંદાત્મામાં અધ્યસ્ત હાેઈને તેની સાથે તાદાતમ્ય પામેલું હાેઈ ગ્રંચિના જેવું હાેઈ ગ્રંચિ છે. બ્રહ્મદર્શન થતાં તે બ્રહ્મમાં જ વિલીન ચઈ જાય છે અને ત્યારે એ મન જેની ઉપાધિ હતું એ ગૈતન્યપ્રદેશમાં અજ્ઞાનના અસંબંધ અર્થાત્ મેક્ષ સંભવે છે, જ્યારે અન્યત્ર બીજા ગૈત-યપ્રદેશામાં અનાનના સંબંધ ચાલુ રહે છે અને તેએાના બાંધ ચાલુ રહે છે. આ રીતે બાંધ-માક્ષની વ્યવસ્થાની ઉપપત્તિ છે.

अपरे तु नाज्ञानं शुद्धैचेतन्याश्रयम्, किं तु जीवाश्रयं ब्रह्मविषयम् । अतश्रान्तःकरणप्रतिबिम्बरूपेषु सर्वेषु जीवेषु व्यक्तिषु जातिवत् प्रत्येक-पर्यवसायितया वर्तमानमुत्पन्नविद्यं कब्चित्त् त्यजति नष्टां व्यक्तिमिव जातिः । स एव मोक्षः । अन्यं यथापूर्व अयतीति व्यवस्थेत्याहुः ।

જયારે ભીજા કહે છે કે : તાન શુદ્ધ ગૈતન્યને આશ્રચે રહેતું નથી, પણ જીવ તેના આશ્રય છે અને પ્રદ્ધા તેના વિષય છે. અને તેથી અન્તઃકરણમાં (ગૈતન્યના) પ્રતિબિંબરૂપ સર્ગ જીવેામાં, વ્યક્તિઓમાં જાતિ પ્રત્યેકમાં વ્યાપીને રહે તેમ, પ્રત્યેકમાં વ્યાપીને રહેતું અજ્ઞાન જેમાં વિદ્યા ઉત્પન્ન થઇ છે તેવા કાઇકને છેાડી દે છે, જાતિ નાશ પામેલી વ્યક્તિને છેાડી દે છે તેમ. આ જ માક્ષ. બીજા (અજ્ઞાની જીવ)ને આશ્રચે પહેલાંની જેમ તે રહે છે. આમ બધ્યનાક્ષની વ્યવસ્થા છે (એમ આ બીજા કહે છે).

વિવરણુ– બીજા કેઠલાક માને છે કે વેદાન્તશાસ્ત્ર-પ્રતિપાદ્ય શહ્ય ચૈત-યરૂપ હાહ્ય અજ્ઞાનના આશ્રય ન હાેઈ શકે. 'વેદાન્તવેદા વસ્તુનું મને જ્ઞાન નથી' એમ અજ્ઞાનના વિપય तरीडे क तेने। अनुसव थाय छेः अने 'न जान मि' એभ अज्ञानना आश्रय तरीडे छवने। જ અનુભવ થાય છે. તેથી વ્યક્ષ અજ્ઞાનના વિષય છે અને જીવ તેના આશ્રય છે એમ માનવું ખરાયર છે. અન્નાન પોતાના કાર્ય એવા અન્તઃકરણુથી વિશિષ્ટ ચૈતન્યરૂપ જુવને આશ્રયે રહે એ અનુપપત્ન છે એવી શંકા કરવી નહિ કારણ કે અન્તાકરણમાં જે પ્રતિબિંબ-ભૂત ચૈતન્ય છે તેને જ છવ તરીકે સ્વીકારવામાં આવે છે, અન્તઃકરણથી વિશિષ્ટ ચૈતન્યને જીવ માનવામાં નથી આવતું. અન્તઃકરણ સાદિ (આદિવાળું છે), તેથી તેમાં રહેલું પ્રતિભિંભ પણ સાદિ હોય અને તાે પછી એ અનાદિ અજ્ઞાનનાે આશ્રય કેવી રીતે હોઇ શકે એવી શંકા કરવો નહિ કારણ કે અન્તઃકરણના સુધુપ્તિ આદિમાં લય થાય છે અને જાગ્રત આદિમાં જન્મ થાય છે એવી ઝતિ છે તેથી તે સાદિ તરીકે જ્ઞાત થાય છે તા પણ સ્થલ-સુદ્રમરૂપે તે અનાદિ છે; સુદ્રમ સ્વરૂપે તે હંમેશાં હાેય જ છે, કારણ કે સતની અભિવ્યક્તિ શકય છે, અસત્યી નહિ. બ્રહ્મસૂત્રમાં (૨ ૩.૩૧) પુરત્વાદિનું ઉદાહરણ આપીને આ સિદ્ધ કર્યું છે. બાલ્યકાલમાં પણ પુંરત્વાદિ વ્યનભિવ્યક્ત રૂપે હાેય જ છે, યોવનકાળમાં તે પ્રાદ્ભાવ પામે છે. તેમ સુષ્પિત આદિમાં આ અન્તઃકરણ અનભિવ્યક્ત કે સુક્ષમ અવસ્થામાં હેાય જ છે અને સ્થુલ અવસ્થા પ્રાપ્ત કરે તે તેના જન્મ કહેવાય છે. પ્રત્યેક છવમાં અજ્ઞાન વ્યાપીને રહે છે. આવું ન હોય અને દિત્વ, બહુત્વ વગેરેની જેમ વ્યાસજ્યવૃત્તિથી (એકાધિકવ્ય&િતમાત્રવૃત્તિથી) રહેતું હાેય તેા વ્યાસજ્યવૃત્તિ એવા ધર્મના પ્રત્યક્ષને માટે જેટલા આશ્રય હાેય તેમનું પ્રત્યક્ષ હોવું આવશ્યક છે અને એક એક જીવને સવ' જીવેાનું પ્રત્યક્ષ દ્વાન હોતું નથી તેથી કોઇ જવતે અન્નાનતા 'હું અન છું' એમ પ્રત્યક્ષ અનુભવ ન થાય. માટે અપ્પચ્- દીક્ષિત કહે છે કે અન્નાન સર્વ' જીવેામાં પ્રત્યેકમાં પર્યાવસાયી તરીકે રહે છે, વ્યક્તિઓમાં જાતિ રહે છે તેમ. વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાનંદતીર્થ ઉમેરે છે કે વસ્તુતઃ અજ્ઞાન વ્યાસજ્યવૃત્તિ હાય તા પણ તેનું પ્રત્યક્ષ નિત્ય અને સાક્ષીરૂપ હાેઈને જેટલા આશ્રય હાેવ તેટલાનું પ્રત્યક્ષ હાેવું જરૂરી નથા. ઉક્ત નિયમ તેા જન્ય પ્રત્યક્ષને વિષે જ છે એમ માનવું.

જ્યારે વિદ્યા ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તેનાથી મનની નિવૃત્તિ થતાં તેનાથી નિરૂપિત પ્રતિબિંખભાવની પણુ નિવૃત્તિ થાય છે તેથી તેનાથી વિશિષ્ટ ગૈતન્યરૂપ વ્યક્તિને પણુ નાસ થાય છે. શુતિ પણુ કહે છે કે 'અજા' અર્થાત્ અવિદ્યા રુંનો ભોગ છારે કરી લીધા છે તે ભાગવાઈ ગયેલી અવિદ્યાને જ્ઞાની જુવ છાડી દે છે--''जદાત્સેનાં સુરુતમોગામઝોડન્ય:'' (\*વે. ૪.૫) આમ અવિદ્યા 'ઉત્પન્નવિદ્ય' (જેને તત્ત્વન્નાન થયું છે એવા) દ્વને છાડી દે છે પણુ બીજાઓ જે અન્નાની છે તેમાં તા રહેવાનું ચાલુ રાખે છે. એક ઘટબકિત નાશ પામતાં ઘટત જાતિ તેને છાડી દે છે પણુ બીજા ઘટામાં રહેવાનું ચાલુ રાખે છે તેમ. (જુઓ બજો હોત્રો નુવમાળોડનુરોત્તે (\*વે ૪.૫)-એક વિવેકરહિત અજ છવ તેનું સેવન કરતા (કાર્યકરણૂર્યે પરિણત થયેલી અવિદ્યા પ્રત્યે અહંતા-મમતા રાખતા) તેને અનુસરીને પડયા રહે છે (\*વે. ૪.૫). અહીં અન્નાનના સંબંધ એ બન્ધ અને અસંબંધ એ નાક્ષ સે રહે છે એમ કહ્યું છે તેમાં પણ અન્નાનના સંબંધ એ બન્ધ અને અસંબંધ એ નાક્ષ સે કહ્યું છે, કારણ કે બીજો અર્થ સંભવતા નથી.

સિ-૧૫

113

इ<u>तरे</u> तु प्रतिजीवमविद्याभेदमभ्युपगम्यैव तदनुवृत्तिनिवृत्तिभ्यां वद्वमुक्त-व्यवस्थां समर्थयन्ते ।

अस्मिन् पक्षे कस्याविद्यया प्रपश्चः क्रतोऽस्त्विति चेत् , विनिगमका-भावात् सर्वाविद्याक्ततोऽनेकतन्त्वारब्धपटतुल्यः। एकस्य ग्रुक्तौ तदविद्यानाशे पटस्येव तत्साधारणप्रपश्चस्य नाशः। तदैव विद्यमानतन्त्वन्तरैः पटान्तरस्येव इतराविद्यादिभिः सक्रलेतरसाधारणप्रपञ्चान्तरस्योत्पादनमित्येके।

જયારે <mark>બીજા</mark> જીવે જીવે અવિદ્યાનાે હેઠ માનીને જ તેની અહુવૃત્તિ અને નિવૃત્તિથી બહ્ન-મુક્ત વ્યવસ્થાનું સમર્થન કરે છે.

આ પક્ષમાં કાેની અવિદ્યાર્થી પ્રપંચ કરવામાં આવેલાે માનવાે એવા પ્રશ્ન થતાં તેના ઉત્તર આપતાં કેટલાક કહે છે કે (કાેઈ) વિનિગમક ન હાેવાથી અનેક તન્તુથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલા પટની જેમ પ્રપંચ સર્વ અવિદ્યાએાથી કરવામાં આવેલાે છે. એકની સુક્તિ થતાં તેની અવિદ્યાના નાશ થાય છે ત્યારે એક તન્તુના નાશ થતાં જેમ પટના નાશ થાય છે તેમ તત્સાધારણુ પ્રપંચના નાશ થાય છે, ત્યારે જ વિદ્યમાન અન્ય તન્તુઓથી જેમ અન્ય પટનું ઉત્પાદન કરવામાં આવે છે તેમ ઇતર અવિદ્યા વગેરેથી સર્વ ઇતર (બહ્ર જીવાને) સાધારણુ એવા અન્ય પ્રપંચનું ઉત્પાદન કરવામાં આવે છે.

વિવરછા : અત્રાનના સંખંધ તે જ બન્ધ અને અત્રાનના સંબંધના અભાવ તે મેક્ષ એમ માનનારા ઉપશું કત બન્ને મતા અન્રાનના નાનથી નાશ કરી શકાય છે એતું પ્રતિપાદન કરનારાં બ્રુતિ-સ્મૃતિ-ભ્લાબ્યાદિના સ્વારસ્યથી વિટુદ્ધ છે એમ માનીને બીન્ન કેટલાક તેમનાથી અવિટુદ્ધ મત રજૂ કરવાના પ્રયત્ન કરે છે કે જવે જવે અવિદ્યા જુદી છે. તેમના મતાનુસાર અવિદ્યાના ભેદ ન માનીએ તા અવિદ્યાનું સત્ત્વ તે બન્ધ અને અવિદ્યાના નાશ તે માક્ષ એ હકીકતનું ઉપયાદન શક્ય ન બને. અવિદ્યાના અંશા માનીને ઉપર આ સમજવવાના પ્રયત્ન કર્યો છે તે બરાબર નથી કારણ કે વિરાધી વિદ્યાના લેશના અનુવૃત્તિની વાત કરી છે ત્યાં પણ અવિદ્યાના નાશ થઈ ગયા છતાં તેના સંસ્કાર પ્રારબ્ધ ક્રમ'ના ક્ષય થતાં સુધી ટકે છે તે જ અવિદ્યાનેશ તરીકે વિવક્ષિત છે.

નાના (અનેક) જીવ અને તેમના બન્ધ–મેહ્લની વ્યવસ્થા માટે નાના (અનેક) અવિદ્યા માનતાં પણ શ કા સ ભવે છે કે પ્રપંચની ઉત્પત્તિ એક જીવની અવિદ્યાર્થી કરવામાં આવે છે કે સવ' જીવેાની અવિદ્યાઓથી ! એક જીવની અવિદ્યાર્થી એમ નહીં કહી શકાય કારણ કે ક્યા જીવની અવિદ્યાર્થી એ નક્કી કરવા યાટે કાઈ વિનિગમક કારણ નથી (આ જ જીવની અવિદ્યા પ્રપંચ ઉત્પન્ન કરી શકે એમ કેવી રીતે નક્કી થાય ?). સવ' જીવેાની અવિદ્યાઓથી ઉત્પન્ન થાય છે એમ પણુ નહીં કહી શકાય કારણુ કે એકની અવિદ્યાના નાશ થતાં સર્વ પ્રપંચનાે નાશમાનવા પડશે અને એ સંજોગામાં મુક્તોથી ઇતર જે જીવા છે તેમને પ્રપંચની ઉપલબ્ધિ ન થવી જોઇએ.

સર્વ જીવેાની અવિદ્યાઓથી પ્રપંચ ઉત્પન્ન કરવામાં આવે છે એ પક્ષનું ઉપપાદન કરતાં એક સંપ્રદાયવાળા કહે છે કે પ્રપંચ સર્વ જીવેાની સર્વ અવિદ્યાઓનું સર્વધાધારણ કાર્ય છે, પટ સર્વ તન્તુઓનું કાર્ય છે તેમ. ન્યાયવૈશેષિક મતમાં સર્વ તન્તુ મળીને નવા જ પટને ઉત્પન્ન કરે છે. એક તન્તુના નાશ થતાં એ સર્વ સાધારણ પટ નાશ પામે છે અને સાથે સાથે બાકી રહેલા તન્તુઓ મળીને નવા જ વિદ્યમાન તન્તુઓના સર્વ સાધારણ કાર્ય દ્રપ પટને ઉત્પન્ન કરે છે, તેવું જ પ્રપંચની બાબતમાં છે. તે વખતે વિદ્યમાન અવિદ્યાએાતું તે સર્વ સાધારણ કાર્ય છે અને સર્વ બહ જવા માટે સર્વ સાધારણ પ્રપંચ છે; દાઈ પણ અવિદ્યાના વિદ્યાર્થી નાશ થતાં પ્રપંચ નાશ પામે છે અને સાથે સાથે બાકી રહેલા અદ્યાની જીવેાને માટે સર્વ સાધારણ પ્રપંચ વેમની અવિદ્યાઓથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવે છે. પ્રપંચ સર્વ જીવેાનો અવિદ્યાએાના પરિણામ છે અથવા સર્વ જીવાની અવિદ્યાઓના વિષયીભૂત ઘ્રદ્યાનો વિવર્ત છે એવા અર્થ છે. આ એક મત છે.

જીવે જીવે અવિદ્યા ભિન્ન છે એ મત (ભામતી ૧.૪.૩ પ્રમાણે) વાચરુપતિના છે.

# तत्तदज्ञानकृतप्रातिभासिकरजतवत्, न्यायमते तत्तदपेक्षाबुद्धिजन्यद्रित्व-वच्च तत्तदविद्याकृतो वियदादिप्रपञ्चः प्रतिपुरुषं भिन्नः । शुक्तिरजते त्वया यद् दृष्टं रजतं तदेव मयाऽपीतिवद् ऐक्यश्रममात्रमित्यन्ये ।

જેના તેના અજ્ઞાનથી કરવામાં આવેલા પ્રાતિભાસિક રજતની જેમ, અને ન્યાયમતમાં જેના તેની અપેક્ષાબુદ્ધિથી જન્ય દિત્વની જેમ, જેની તેની અવિદ્યાથી કરવામાં આવેલા આકાશાદિ પ્રપ ચ પુરુષે પુરુષે ભિન્ન છે. 'તે' જે રજત જોશું તે જ મેં પણ જોશું' એમ શુક્તિરજતની બાબતમાં થાય છે તેમ (એ જ પ્રપંચની પ્રતીતિ એ) એકચ વિષયક ભ્રમ માત્ર છે એમ ભોજા કહે છે.

વિવરક્ષ : કપંચ સર્વની અવિદ્યાઓનું કાર્ય હાેઇ તે પણ અવિદ્યાઓના ભેદને કારણે પ્રયંચ પણ પુરુષે પુરુષે ભિન્ન જ છે એ મત દબ્ટાન્ત આપીને અઢી રજૂ કર્યો છે. અનેક માણસોને એક વખતે શક્તિ (છીપ)માં રજતને ભાગ થાય ત્યારે પ્રત્યેક માણસના અજ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થયેલાં અલગ અલગ રજત છે એમ કહેવું સુશ્કેલ છે કારણ કે સર્વ માણસોના અજ્ઞાનથી એક રજતની ઉત્પત્તિના પણ સંભવ છે—એવી શંકા થાય તા તેના ઉત્તર છે કે દૈવયોએ એકાદ માણસને 'આ રજત નથી' એવું બાધક પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થાય તા એ બાધક પ્રત્યક્ષથી રજતના તેના ઉપાદાન સાથે નાશ થાય તા પણ બીજાઓના રજતભ્રમ ચાલ રહે છે. તેથી તે તે પુરુષે બ્રાન્તિથી જોયેલાં રજતો જુદાં જ હાેવાં જોઈએ એમ દબ્ટાન્તની સિદ્ધિ છે. અપેક્ષાબ્રુદ્ધિથી જન્ય દિલ્લની વાત કરતાં ન્યાયમતના ખાસ ઉલ્લેખ કર્યો છે કારણ કે એ મતાનુસાર દિલ્લ દરેકની અપેક્ષાબ્રુદ્ધિથી ઉત્પન્ન થાય છે અને પછી તરત નાશ પામે છે જ્યારે વેદાંતસિદ્ધાન્તાનુસાર એકતવની જેમ દ્વિત્વાદિ ડ્રબ્ય ટકે ત્યાં સુધી ટકે છે અને જેની તેની અપક્ષાણદિથી જન્ય નથી કારણ કે તેમ માનવામાં ગૌરવદોષ છે. ન્યાયમતમાં 'આ એક છે', 'આ એક છે' એમ બે પદાર્થોને વિવે અપક્ષાણદિ થાય છે તેનાથી દ્વિત્વ બન્નેમાં ઉત્પન્ન થાય છે અને તેનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થાય છે એવી માન્યતા છે. હવે પ્રશ્ન થાય કે શુક્તિ–રજત તો જે તે વ્યક્તિને જ પ્રત્યક્ષ હોય છે, સવ'ને નહીં જ્યારે પ્રપંચ સવ'ને પ્રત્યક્ષ છે. જો જેની તેની અવિદ્યાર્થી એ કરવામાં આવ્યો હોય તા તે તે વ્યક્તિને જ પ્રત્યક્ષ હોવો જોઈ એ અને 'જે પ્રપંચનો અનુભવ તને થાય છે તે જ પ્રપંચનો અનુભવ મને થાય છે એવું પ્રત્યભિજ્ઞાન પ્રત્યક્ષ ન થવું જોઈ એ. આ શંકાના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે શુક્તિ-રજતની બાબતમાં પણ શુક્તિરજતો ભિન્ન ભિન્ન હોવા છતાં ઐકચનો બ્રપ્ થાય છે (–'જે રજત તે જોયુ તે જ મેં પણ જોયું'), તેમ પ્રપંચો જુદા જુદા હોવા છતાં એક તરીકે અનુભવાય છે તે તો ચૈક્ય અંગે બ્રમ જ છે. ન્યાયમતમાં પણ દ્વિત્વ દરેક માટે જુદાં હોવા છતાં તેના એદ જ્ઞાત થતા વધી અને એ જ દ્વિત્વનું ભાન સૌને થતું હોય તેવા બ્રમ થાય છે તેના જેવું આ છે.

# जीवाश्रितादविद्यानिवहाद् भिन्ना मायैव ईश्वराश्रिता प्रपञ्चकारणम् । जीवानामविद्यास्तु आवरणमात्रे प्रातिभासिकद्य<del>ुवि</del>तरजतादिविक्षेपेऽपि च उपयुज्यन्ते इत्यपरे । (७)

જીવાશ્રિત અવિદ્યાસમૂહથો ભિન્ન માયા ઈશ્વરાશ્રિત છે (અને) તે જ પ્રપ'<mark>ચનુ</mark> (ઉપાદાન) કારણ છે, જયારે જવાની અવિદ્યાએા આવરણમાત્રમાં અને પ્રાતિભાસિક શુક્તિરજત વગેરેના વિક્ષેપમાં પણ ઉપશુક્ત થાય છે એ**મ બીજા** કહે છે.(૭)

વિવરણ : વિયદાદિપ્રપંચ જ્વાશ્રિત અવિદ્યાનું કાર્ય નથી પણ ઇશ્વિરાશ્રિત માયા જે સવ' જીવેાની પ્રતિ સાધારણ છે તે જ વિયદાદિ પ્રપંચતું ઉપાદાન કારણ છે અને આમ પ્રપંચ એક હોઈને તેના એકત્વની પ્રતીતિ થાય છે એમ બીજા માને છે. આમ હોય તો જીવાશ્રિત અવિદ્યાએ વ્યથ' બને એવી શાંકાના ઉત્તર એ છે કે આ અવિદ્યાઓનો ઉપયોગ આવરણ પૂરતા અને પ્રતિભાસિક એવા શુક્તિ-રજતાદિના વિક્ષેપ માટે છે જ, પણ આ અવિદ્યાઓ ગમે તે કાર્યને વિષે ઉપાદાનકારણ ન બની શકે. શંકા થાય કે 'તાદું વ્રજ્ઞાશ: સર્વસ્થ યોગમાચાસમાગ્રત:' (મગવરળીતા ૭.૨૫) એ ભગવદ્વચન ('યોગમાયાથી બરાબર આઘત થયેલા હું દરેકનો પ્રકાશ નથી – સવ' મને પૂર્ણાનન્દાદિરૂપે જોઈ શકતાં નથી') પ્રમાણે ઈધરાશ્રિત માયાથી હાસનું આવરણ માનવું જોઈ એ. એનો ઉત્તર એ છે 'ब્રહ્ઞ તત્ત્વતો ન જાનામિ' (મને પ્રસલનું પરમાર્થ દ્વાન નથી ') એવા જીવેાને અનુભવ થાય છે તે પ્રમાણે તો જીવાશ્રિત અવિદ્યાર્થી જ હસનું આવરણ થાય છે એમ કહેવું જોઈ એ. તેથી ભગવદ્વચનમાં જે 'માયા' શબ્દ છે તેના લક્ષણાથી 'જીવચૈતન્યમાં સંસાર ઘટક અવિદ્યા' એ અથ્ય ઉપયન્ન છે. વળી જીવાશ્રિત અવિદ્યાઓ પ્રતિક્ષાસિક શુક્તિ-રજતાદિ, અને સ્વાપ્ત સ્વર્થ્વ ઉપયન્ન કરણ બને છે તેથી તેના વૈયય્થ'ની શ'કાને અવકાશ નથી. ત્યાખ્યાકાર કુષ્ણાનન્દતીર્થ ઉમેર છે કે એવી શંકા થાય કે જ્વાશ્રિત અવિદ્યાઓનો જ્વચૈતન્યમાં અધ્યસ્ત પ્રાતિભાસિક સ્વપ્નપ્રપંચના ઉપાદાન તરીકે ઉપયોગનો સંભવ હોય તેા પણ આ અવિદ્યાઓ શુક્તિરજતાદિનું ઉપાદાન–કારણ ન બની શકે કારણ કે શુક્તિ વગેરેથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય જે રજતાદિનું અધિષ્ઠાન છે તેમાં તેમના અભાવ છે આના ઉત્તર છે કે આ વાત સાચી છે. મૂળ ચંધમાં 'બ્દુક્તિરજતાદિવેશેવે'માં 'આદિ' પદથી ગૃહીત સ્વપ્ન જ અહી' વિવક્ષિત છે તેથી દોષ નથી. અથવા વાચસ્પતિના મતમાં છે તેમ શુક્તિરજત વગેરે પણ જીવે વિષય નથી બનાવ્યાં તેવાં શુક્તિ વગેરેથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યના વિવર્ત છે એ ધ્યાનમાં રાખીને જીવાની અવિદ્યાઓનો પ્રાતિભાસિક રજતાદિની બાબતમાં ઉપયોગ છે એવું કથન છે તેની ઉપયત્તિ છે તેથી દોષ નથી. (૭)

પ્રેક્ષનું લક્ષણ અભિનનિમિત્તોપાદાન કારણ તરીકે આપવામાં આવે છે, તેમાં 'ઉપાદાન' એટલે 'વિવર્તાધિષ્ઠાન' એમ સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું અને તેના પ્રસંગમાં જીવ અને ઈશ્વરનું નિરૂપણ પ્રાપ્ત થયું. તે પછી તેના અનુસંધાનમાં જ જીવ એક છે કે અનેક, બન્ધ--મોલતી વ્યવસ્થા કેવી રીતે સંભવે, પ્રપંચ એક છે કે પ્રતિપુરુષ ભિન્ન એ ચર્ચા કરી. આમ ઉપાદાનકારણુ તરીકેની ચર્ચા પુરી થઈ. હવે ઈશ્વરને લક્ષણુમાં કર્તા કહેવામાં આવ્યા છે તે કતુ ત્વ કેવું છે તેની ચર્ચા આરંબે છે.

## (८) अवसितमुपादानत्वम्, तत्प्रसक्तांनुप्रसक्तं च ।

अथ कीद्द्यां कर्तृत्वम् ? केचिदाहुः—' तदैक्षत ' [छा. ६.३.३], 'सोऽकामयत', 'तदात्मानं स्वयमक्रुरुत [तैत्ति. २.६,७] इति अवणाग्न्याय-मत इव कार्यानुकुल्ज्ञानचिकीर्थाकृतिमत्त्वरूपमिति ।

(૮) ઉપાદાનત્વ (અર્થાવ તેનું નિરૂપણુ) અને તેનાથી સીધી અને આડકતરી રીતે સંખંધિત ખલાસ થયું.

હવે (એ પ્રશ્ન લઈએ કે) કતૃંત્વ કેવું છે? કેટલાક કહે છે કે 'તેણે ઇક્ષણ કશું'', 'તેણે ઇચ્છા કરી', ' તેણે પાતે પાતાને ખનાવ્ચેા' એવુ શ્રુતિતચન છે તેથી ન્યાયમતમાં છે તેમ કતૃંત્વ એટલે કાર્યને અનુકૂલ જ્ઞાન, કરવાની ઇચ્છા અને કતિ (માનસિક પ્રયત્ન)વાળા હાેવું તે.

વિવરભ્રુ : બ્રહ્મનને પ્રપંચનું નિમિત્તકારણ પણ કહ્યું છે તેા તેનું પ્રપંચકર્તાત્વ કેવું છે, તેનું સ્વરૂપ શું છે તેની ચર્ચા અહીં શરૂ કરી છે. (ઉદાસીન બ્રહ્મમાં વળી કર્તાં ત્વ કેવું ! અથવા જે ઉપાદાન કારણ હાેય તેમાં વળી કર્તાં ત કેવું ! માટી ઘડાનું નિમિત્ત કે કર્તાં કારણ નથી તેમ ઈશ્વર પણુ પ્રપંચના કર્તાં ન સંભવે એવા વાંધા રજૂ કરીને ચર્ચા શરૂ કરી છે એમ પણુ માની શકાય પણુ કર્તાં ને એ અભિપ્રેત હાેય એમ લાગતું નથી. બ્રહ્મનું લક્ષણુ આપતાં તેને જગત નું અભિન્નાપાદાનનિમિત્તકારણુ કહ્યું છે. ઉપાદાન કારણુ તરીકેની ચર્ચા પૂરી થઇ. હવે બ્રહ્મની નિમિત્તકારણુ તરીકે ચર્ચા આરંબે છે એમ માનવું

999

વધુ યેાગ્ય છે). કર્તા હોવું એટલે જ્ઞાન, ચિકીર્ષા (કરવાની ઇગ્છા) અને કૃતિ (માનસિક પ્રયતન) વાળા હોવું, કે કાર્યને અનુકૂલ જ્ઞાનવાળા હોવું, કે કાર્યને અનુકૂલ જેનું સજ'ન કરવાતું છે તેના આલેાચનાત્મક જ્ઞાનવાળા હોવું તે કે પહેલા વિકરપ બરાબર નથી, કારણુ કે વ્યદ્યમાં આવું કર્વૃત્વ છે તેમ માનવા માટે પ્રમાણુ નથી. ખીજો અને ત્રીજો વિકરપ પણ બરાબર નથી કારણુ કે કાર્યને અનુકૂલ જ્ઞાન પોતે કાર્ય છે તેથી તેના કર્તા બનવા માટે બીજા જ્ઞાનની અપેક્ષા રહે અને આમ અનવસ્થાના પ્રસંગ થાય. જો તેને કાર્ય'ન માનીએ તે નિત્યજ્ઞાનરવરૂપ વ્યદ્ધમાં તેવા જ્ઞાનવાળા હોવારૂપ ક્રવર્ડત્વ સંભવે નહિ.

ઉપર કહેલામાંથી પહેલાે પક્ષ—કર્તુ ત્વ એટલે કાર્ય ને અનુકૂલ નાન, ચિઝાર્યા, કૃતિવાળા હોલું — પ્રમાણે આપી અહીં રજૂ કર્યો છે. શ્રુતિ વચન છે કે 'પ્લહ્ને ઇક્ષિણ કર્યું', 'ઇચ્છા કરી' અને 'પાતે (કાઇની પ્રેરણા કે મદદ વિના) પાતાને જગદૃરૂપે બનાવ્યા'. આવાં વચનાથી સૃષ્ટિને અનુકૂલ ન્નાન, ઇચ્છા, કૃતિનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. ન્નાનાદિ પણ કાર્ય છે તેથી તેમના કર્તા બનવા માટે બીજાં ન્નાનાદિની જરૂર ઊભી થશે અને આમ અનવસ્થાના પ્રસંગ થશે એવા શંકા કરવી નહિ, કારણ કે ન્નાનાદિ ત્રણુથી અતિરિક્ત કાર્ય'ની બાબતમાં ઉક્તરૂપ કર્તુ'લ વિવક્ષિત છે તેથી અનવસ્થાના પ્રસંગ નથી. ન્નાનાદિ ત્રણુની બાબતમાં તે જુદું જ કર્તુ'લ થશે એવા અભિપ્રાય છે.

अन्ये तु चिकीर्षाकृतिकर्तृत्वनिर्वाहाय चिकीर्षाकृत्यन्तरापेक्षायामन-वस्थाश्रसङ्गात् कार्यानुकूछज्ञानवत्त्वमेव ब्रह्मणः कर्तृत्वम् । न च ज्ञानेऽप्येष प्रसङ्गः, तस्य ब्रह्मस्वरूपत्वेना कार्यत्वात् । एवं च विवरणे जीवस्य स्रुखादिकर्तृत्वोवितः, वीक्षणमात्रसाध्यत्वात् वियदादि वीक्षितं, हिरण्यगर्भ-द्वारा वीक्षणाधिक्यत्नसाध्यत्वात् मौतिकं स्मितमिति कल्पतरूवितश्व सङ्गच्छत इति वदन्ति ।

જયારે બીજા કહે છે કે ચિકીર્ષા અને કુતિની પ્રતિ જે કઉૃંત્વ હાેચ તેના નિર્વાહને માટે અન્ય ચિકીર્ષા અને કુતિની અપેક્ષા ઊભી થતાં અનવસ્થાના પ્રસંગ થશે તેથી કાર્યને અનુકૂલ જ્ઞાનવાળા હાેલું એ જ પ્રદ્માનું કઈૃત્વ. અને જ્ઞાનમાં પણુ આ પ્રસંગ નહીં થાય, કારણુ કે તે (જ્ઞાન) પ્રદ્દાસ્વરૂપ છે તેથી કાર્ય નથી. અને આમ (કાર્યને અનુકૂલ જ્ઞાનવાળા હાેલું એ જ પ્રદ્દાનું કઈૃત્વ એમ માનતાં) થિવરહ્યુમાં જીવના સુખાદિના કઈૃત્વની ઉક્તિ છે તે, અને વીક્ષણુમાત્રથી સાધ્ય છે તેથી આકાશ આદિ વીક્ષિત છે, હિરહ્યગભાં દ્વારા વીક્ષણુથી અધિક યત્નથી સાધ્ય છે તેથી ભીતિક (પદાર્થ) સ્મિત છે એ કલ્પતરુની ઉક્તિ સંગત અને છે.

વિવરજી : જો કાર્યમાત્ર પ્રતિ ત્રાન, ચિક્વર્ષા, કૃતિવાળા હોવું એ જ કર્તૃત્વ એમ કહેવાનું હાેય તાે વ્યનવરથા દાષ ઊભાે થશે કારણ કે ચિક્વર્ષા અને કૃતિ પણ કાર્ય છે અને તેમના કર્તા અનવા માટે અન્ય ચિકીર્ષા અને કૃતિની અપેક્ષા રહેશે અને આ ચિકીર્ષા અને કૃતિના કર્તા ખનવા માટે વળી ત્રીજી ચિકીર્પા અને કૃતિની જરૂર ઊભી થશે ઇત્યાદિ, અને આમ અનવરથાના પ્રસંગ થશે. તેથી કાર્યને અનુકુલ જ્ઞાનવાળા હાેવું એ જ હાલના કરુ ત્વનું લક્ષણ છે, ઇચ્છા અને કૃતિના તેમાં સમાવેશ કરવાથી ગૌરવદોય થાય છે. આમ હાય તાે ઉપર નિદિ<sup>૧</sup>ષ્ટ શ્રુતિએામાં ઇચ્છા અને કૃતિનું પ્રતિપાદન છે તે વ્યથ' બની જાય એવી શંકા કરવી નહિ, કારણ કે તેમાં સુષ્ટિના હેતું તરીકે ઇચ્છા અને કૃતિની પ્રાપ્તિ થાય છે, પણ કર્તુ ત્વના નિર્વાહક તરીકે (-એ બે હોય તેા જ પ્રક્ષ કર્તા બની શકે એવુ -) તેમનું પ્રતિપાદન છે એમ માનવા માટે પ્રમાણ નથી. જ્ઞાનવાળા હોવું તે કર્તુ ત્વ એમ માનવામાં પણ અનવરથા ઊભી થશે એવી શંકા કરવી નદિ કારણ કે બ્રહ્મનનું જ્ઞાન કાર્ય નથી: ક્લક્ષ તો નિત્યત્તાનસ્વરૂપ છે; છાકા તેવા જ્ઞાનવાળું છે એમ ઔપાધિક ભેદને લઈને સમજવું. અને એવી શંકા કરવી નહિ કે આમ માનતાં પણ તવૈક્ષત એ શ્રુતિથી સુષ્ટિના કારણ જ્ઞાનનું કાદાચિત્ક તરીકે (સ્વરૂપભૂત નહીં પણ ઉત્પન્ન થયેલી વસ્તુ તરીકે) પ્રતિપાદન છે તેના વિરોધ થશે;--- કારણ કે બ્રહ્મના સ્વરૂપ તરીકે ગ્રાન નિત્ય હેાવા છતાં પણ પ્રાણીના અદ્રષ્ટના પરિષાકરૂપ કાદાચિત્કના સાથ મળી જતાં તેનાથી વિશિષ્ટ તરીકે બ્રહ્મનું જ્ઞાન કાદાચિત્ક છે એમ માનીએ તા બ્રુતિની ઉપપત્તિ છે. કચ્છા અને કૃતિના કર્તૃત્વના લક્ષણમાં સમાવેશ નથી એમ માનીએ તા જ વિવરણમાં જીવને સુખાદિના કર્તા કહ્યો છે તેની સંગતિ એસે છે. તેમાં સખ-દ:ખાદિની ઉત્પત્તિને અનુકુલ નાન જેમ સાક્ષિરૂપ દ્વાય છે, તેમ તેને અનુકુલ ઘવ્છાદિ નથી કારણ કે તેવા અનુભવ થતા નથી, અને તેવું સ્વીકારવામાં પશુ આવતું નથી. એવી પણ શંકા ન કરવી કે આ ઉપપન્ન નથી કેમ કે સુખની ઇચ્છાથી તેના સાધનના અનુષ્ઠાન દારા સુખની ઉત્પત્તિ થાય છે એ અનુભવથી સિદ્ધ છે. આ શંકા બરાબર નથી કારણ કે સુખાદિના ઉપાદાન અન્તઃકરણ વિષયક ચિકીર્યા અને કૃતિના અભાવ અહીં વિવક્ષિત છે. આમ કાર્ય તે અનુકુલ તાનવાળા હોવું તે જ કર્તુ ત્વ એમ માનીએ તા જ વિવર્ષની ઉક્તિની સંગતિ થાય છે, અન્યથા નહિ વાચર પતિના શ્લાક નીચે પ્રમાણે છે :

## निःश्वसितमस्य वेदा वीक्षितमेतस्य पञ्च भूतानि ।

स्मितमेतस्य चराचरमस्य च सुप्तिर्महाप्रस्यः ॥ (क्साभलीने। भंगस श्ले।३)

(વેદ એના નિઃધાસ છે, પાંચ બૂત તેનું વીક્ષિત છે, ચરાચર એનું રિમત છે અને મહા-પ્રલય એની સુધુપ્તિ છે)-આ શ્લાકમાં મહાબૂતાને ઘ્રહ્યતું વીક્ષિત કહ્યું છે અને ભૌતિક ચરાચર પ્રપંચને ઘ્રહ્યનું સ્મિત કહ્યું છે. આનું તાત્પર્યં સમજાવતાં અમલાન દ કલ્પતરુમાં કહે છે કે મહાબૂતા ઘ્રહ્યના વીક્ષણ માત્રથી સાખ્ય હાેઈ તેમના ઘ્રદ્યાના વીક્ષિત તરીકે નિદે શ કર્યો છે. જો કર્તા બનવા માટે મહાબૂતની સુષ્ટિને અનુકૂલ ગ્રાનની જેમ તેને અનુકૂલ ચિક્રીર્યા અને કૃતિ પણ અપેક્ષિત હાેય તા આની સંગતિ ન થાય કારણ કે વીક્ષણથી અતિરિક્રત ચિડ્યાર્ય આદિના બ્યાવત'ક 'માત્ર' પદના પ્રયાગ છે તેના વિરાધ થાય. લાકમાં મંદદાસરૂપ સ્મિત ગ્રાનથી અધિક પ્રયત્ન (એાષ્ઠના સહેજ સંચાલન રૂપ પ્રયત્ન)થી સાધ્ય છે એ જાણીવું છે. તેમ પરથાક્ષને ભૌતિક સુષ્ટિની બાબતમાં જેમ વીક્ષણ અપેક્ષિત છે તેમ હિરણ્યગર્ભની ઉત્પત્તિરૂપ બ્યાપાર પણ ઉપરાંતમાં અપેક્ષિત છે કારણ કે ચરાચરની સુધ્ટિમાં પરધાદ્યની જેમ હિરણ્યગર્ભ પણ કર્તા તરીકે શ્રુતિ -સ્મૃતિથી સિદ્ધ છે. આમ ચરાચરની સુચ્ટિમાં પરપ્રકાને ભૌતિક સચ્ટિને અનુકૂલ વીક્ષણ ઉપરાંત તેનાથી અધિક વ્યાપારની જરૂર હાેઈને આ કારણથી ચરાચરનો બ્રહ્મના સ્મિત તરીકે નિદેશ કર્યો છે. એ પણ મહાભૂતની સચ્ટિમાં જ વીક્ષણથી અધિક પ્રયત્નની અપેક્ષા હાેય તા ન સંભવે. 'હિરણ્યળભ' દ્વારા' એમ જે વચન છે તેના 'હિરણ્યળભ'ની ઉત્પત્તિની અપેક્ષાએ' એવા અર્થ છે. હિરણ્યળર્ભ સાક્ષાત્કર્તા છે અને બ્રહ્મ પ્રયોજકકર્તા (સચ્ટિ કરાવનારા છે) એવા અર્થ કરવાના નથી, કારણ કે બ્રહ્મસત્રના દ્વિતિય અધ્યાયના અન્તિમ અધિકરણમાં પરમેધર ભૌતિક સચ્ટિમાં પણ સાક્ષાત્ કર્તા છે એમ સિદ્ધ કર્યું છે. (બ્રાસ. ૨ ૪) અધિ. ૯, સ. ૨૦ – સંજ્ઞામૂર્તિ વ્ર્ણવિત્સનુ ત્રિવૃત્સુર્વત ઉપવેશાન્ ). વાચર પતિના શ્લોક બ્રહ્મની સ્તુતિને માટે છે.

<u>अपरे</u> तु कार्यां नुकूलस्रष्टव्यालोचनरूपज्ञानवत्त्वं कर्हत्त्वं, न कार्या-नुकूलज्ञानवत्त्वमात्रम् । शुवितरजतस्वाप्नभ्रमादिषु अध्यासानुकूलाधिष्ठान-ज्ञानवत्त्वेन जीवस्य कर्तृत्वप्रसङ्गात् । न चेष्टापत्तिः, 'अथ रथान् रथयोगान् पथः सजते स ढि कर्ता [बृढद्. उप. ४.३.१०], इत्यादि-श्रुत्येव जीवस्य स्वप्नप्रपठचकर्तृत्वोक्तेरिति वाच्यम् । <u>भाष्यकारैः</u> 'लाङ्गलं गवादीनुद्रहतीतिवत् कर्हत्वोपचारमात्रं रथादिप्रतिभाननिमित्तत्वेन ' इति व्याख्यातत्वाद् इत्याहुः ।

જ્યારે બીજા કહે છે કે 'મારે આનું સર્જન કરવું એઇએ' એ કાર્યાનુકૂલ આલેાચનાત્મક જ્ઞાનવાળા હેાવું એટલે(જ) કર્તા હેાલું, માત્ર કાર્યાનુકૂલ જ્ઞાનવાળા હેાવું તે નહિ, કારણ કે એમ હાય તેા શુક્તિ-રજત, સ્વપ્ન-બ્રામ વગેરેની બાબતમાં અધ્યાસને અનુકૂલ અધિષ્ઠાનના જ્ઞાનવાળા હેાવાને લીધે જીવમાં કર્જુત્વના પ્રસંગ થશે. એવી દલીલ કરવી નહિ કે "આ ઇષ્ટાપત્તિ છે, કારણ કે 'પછી (સ્વપ્ન કાલમાં) સ્થ, અધ, માર્ગ સર્જે છે, કારણ કે તે કર્તા છે' (બુહદ્ ઉપ. ૪.૩.૧૦) ઇત્યાદિ શ્રુતિથી જ જીવને સ્વપ્તપ્રપંચના કર્તા કહેવામાં આવ્યા છે." (આ દલીલ કરવી ન બેઇએ) કારણ કે ભાષ્યકારે વ્યાપ્યા કરી છે કે 'હળ ગાય વગેરેનું ઉદ્વહન કરે છે' એની જેમ કર્ત્વત્વના ઉપચાર માત્ર છે કેમ કે (જીવ) સ્થાદિના પ્રતિભાનમાં નિમિત્ત છે.'

વિવર છ્યું : કર્તા અનવા માટે કાર્યને અનુકૂલ જ્ઞાન હોય એટલું પૂરતું નથી, પણ 'મારે આ કરવાનું છે કે કરવું જોઈએ 'એવું કાર્યને અનુકલ જે અનાવવાનું છે તેનું આલેાચનાત્મક જ્ઞાન હોવું જોઈએ. જો જ્ઞાન હોય એ જ પૂરતું હોય તા શુક્તિ-રજતમાં અધ્યાસને અનુકૂલ અર્થાત્ જેના અધ્યાસ થાય છે તે રજતને અનુકૂલ જે અધિષ્ઠાન–જ્ઞાન છે તે જીવમાં છે જ તેથી તેને શુક્તિરજતના કે સ્વપ્નપ્રપ ચના કર્તા માનવા પડે. એવી શંકા સંભવે છે કે આ ઇષ્ટાપત્તિ છે કારણ કે શુતિમાં જ જીવને સ્વપ્નસૃષ્ટિના કર્ત્તા કહ્યો છે. પણ આ શંકા બરાબર નથી, કારણ કે જીવને ઉપચારથી કે ગોણ રીતે સ્વપ્નપ્રપંચના કર્તા કહ્યો છે. શાંકરાથાર્થે પોતે આ સ્થળે કર્તૃત્વની આપવારિક કર્તૃત્વ તરીકે બ્યાખ્યા કરી છે. કાંઈ એમ કહે કે 'હળ ગાય વગેરેનું ઉદ્દવહન કરે છે' તે৷ તેના વાચ્યાથ' લઈ સામય નહિ, ગાય વગેરે હળ ખાતાં નથી, તેથી હળ મુખ્ય અચ'માં ગાય વગેરેનું ઉદ્દવહન કરનાર અર્થાત્ તેમને ટકાવી રાખનાર નથી. પણુ હળ હોય તા ખેતી દ્વારા ગાય વગેરેની સ્થિતિમાં હેતુભૂત પરાળ વગેરે તેમના ખારાકની પ્રાપ્તિ થાય છે તેથી કરીને ઉપચારથી કહ્યું છે કે હળ ગાય વગેરેનું ઉદ્દવહન કરે છે. તે જ રીતે સ્વપ્નના રથાદિ પદાર્થીની ઉપચારથી કહ્યું છે કે હળ ગાય વગેરેનું ઉદ્દવહન કરે છે. તે જ રીતે સ્વપ્નના રથાદિ પદાર્થીની ઉપચારથી કહ્યું છે કે હળ ગાય વગેરેનું ઉદ્દવહન કરે છે. તે જ રીતે સ્વપ્નના રથાદિ પદાર્થીની ઉપચારથી કહ્યું છે કે હળ ગાય વગેરેનું ઉદ્દવહન કરે છે. તે જ રીતે સ્વપ્નના રથાદિ પદાર્થીની ઉપચારથી કહ્યું છે કે હળ ગાય વગેરેનું ઉદ્દવહન કરે છે. તે જ રીતે સ્વપ્નના રથાદિ પદાર્થીની ઉપલબ્ધિમાં હેતુભૂત ધર્મોદિના છવ કર્તા છે તેથી રથાદિના પ્રતિભાનમાં એ રીતે છવ નિમિત્ત બને છે. એ દપ્ટિએ ઉપચારથી તેને સ્વપ્નસાપ્ટિના કર્તા કહ્યો છે એમ ભાષ્યકાર શ કરાવ્યાર્થે બ્યાપ્યા કરી છે (ધ સ. શાંકરભાષ્ય ૩.૨.૪). આથી વિવરજીમાં છવને સુખાદિના કર્તા કશો છે તે પછુ ઉપચારથી કહ્યું છે એમ સ્પપ્ટ થાય છે; કારણ કે 'મારે સુખદુ:ખાદિ સજ'વાનાં છે ' એવું આલોચનાત્મક જ્ઞાન ન હોવા છતાં સુખાદિનું દર્શ'ન થાય છે તેથી સુખ્ય કત્'ત્વ સંલવે નહિ, એ ઔપચારિક કર્ત્'ત્વ જ હાેઈ શકે. કલ્પતરુમાં વીક્ષણુમાત્રથી સાખ્ય છે એમ કહ્યું છે ત્યાં પણ 'વીક્ષણ' થી 'મારે આ સજ'વાનું છે ' એવું આલોચનરૂપ વીક્ષણ વિવક્ષિત છે તેથી તેની સાથે કાંઈ વિરોધ નથી એવા ભાવ છે.

# अनेनैव निखिलप्रपठचरचनाकर्टभावेनार्थसिद्धं सर्वज्ञत्वं ब्रह्मणः ' शास्त्रयोनिलात् ' ( ब्र.स. १.१.३ ) इत्यधिकरणे वेदकर्ट्टत्वेनापि समर्थितम् ॥ (८)

આ સમગ્ર પ્રપંચ રચનાના કર્તૃત્વથી જ પ્રક્રમાં અર્થત: સિદ્ધ થયેલ સર્વ<sup>1</sup> ગ્રત્વનું '(પ્રક્રા સર્વ'ગ્ર છે) કારણ કે શાસ્ત્રના કર્તા છે' (પ્ર. સૂ. ૧.૧.૩) એ અધિકરશમાં વેદકર્તૃત્વથી પણ સમર્થન કરવામાં આવ્યું છે. (૮)

(વવરછ્યુ : ' जन्मा શસ્ય યત: ' (પ્ર. સૂ. ૧.૧.૨) એ સૂત્રથી સમગ્ર જગત્તો કર્તા દ્વેાઈને ઉપાદાન છે એમ બ્રહ્મન્ નું લક્ષછ્યુ આ પ્યું છે તેથી બ્રહ્મનુ સવ' દાવ અર્થત: સિદ્ થાય છે કારણુ કે સવ' જ્ઞત્વ વિના બ્રહ્મ સમગ્ર જગત્સ ષ્ટિના ઉત્પત્તિ-સ્થિતિ-સંહાર-કર્તા દ્વેાઈ શકે નહિ. બ્ર.સ. ૧.૧.૭માં તા બ્રહ્મને વેદના કર્તા કહીને તેના સવ' દાવની સૌધી જ સિદ્ધિ કરી છે. આમ પૂર્વ સૂત્રમાં જે અર્થ'ત: સિદ્ધ હતું તેની અહીં સિદ્ધિ કરી છે. પૂર્વ સૂત્રનું તાત્પર્ય બ્રહ્મના લક્ષણ પરક છે, સવ' દાત્વપરક નથી તેથી ત્યાં સવે દાત્વ અર્થ'ત: સિદ્ધ છે કારણુ કે તેના વિના બ્રહ્મ જગત્ના ઉત્પત્તિ-સ્થિતિ-સંહાર કરનાર બને નહિ. જ્યારે બ્ર.સ. ૧.૧.૩ તા સવ' દાત્વ સિદ્ધ કરવા માટે જ છે. ' બ્રહ્મ સવ'દા છે કારણુ કે શાસ્ત્રના કર્તા છે ' એવી સૂત્ર યાજના છે. (૮)

# (९) अथ कथं त्रसणः सर्वज्ञत्वं सङ्गच्छते, जीववदन्तःकरणाभावेन ज्ञातृसस्येवायोगात् ।

अत्र सर्ववस्तुविषयसकल्प्राणिधीवासनोपरक्ताज्ञानोपाधिक ईश्वरः । सि-१६ अतस्तस्य सर्वविषयवासनासाक्षितया सर्वज्ञत्वमिति <u>भारतीतीर्था</u>दिपक्षः प्रागेव दर्शितः ।

प्रकटार्थकारास्त्वाहुः—यथा जीवस्य स्वोपाध्यन्तःकरणपरिणामा-श्वैतन्यप्रतिबिम्बग्राहिण इति तद्योगात् ज्ञातृत्वम् एवं ब्रह्मणः स्वोपाधि-मायापरिणामाश्वित्प्रतिबिम्बग्राहिणस्तन्तीति तत्प्रतिबिम्बितैः स्फुरणैः काल-त्रयवर्तिनोऽपि प्रपञ्चस्यापरोक्षेणावकल्नात् सर्वज्ञस्वमिति ।

(e) હવે પ્રશ્ન થાય કે બ્રદ્ધમાં સર્વ જ્ઞત્વની સંગતિ કેવી રીતે છે, કારણુ કે જીવની જેમ તેને અન્તઃકરણુ નથી તેથી જ્ઞાતૃત્વ જ સંભવતું નથી.

જચારે પ્રકટાર્થાં કાર કહે છે કે જેમ પોતાના (છવના) ઉપાધિરૂપ અન્તઃ-કરણના પરિણામા (વૃત્તિએા) ચૈતન્યના પ્રતિબિંબને ગ્રહણ કરનારાં છે તેથી તેમના યાગથી જીવ જ્ઞાતા છે, તેમ પાતાની (બ્રહ્મની) ઉપાધિરૂપ માયાનાં પરિણામા ચિત્તા પ્રતિબિંબને ગ્રહણ કરનારાં છે તેથી તેમાં પ્રતિબિંબિત થતાં સ્કુરણાથી ત્રણે કાળમાં રહેલા પ્રપંચનું અપરાક્ષ રીતે અવકલન થાય છે (પ્રપંચને અપરાક્ષ રીતે વિષય બનાવવામાં આવે છે) તેથી બ્રહ્મ સવાંજ્ઞ છે.

વિવરષ્યુ : થ્રહ્મા ગ્રુતિ સ્પષ્ટ શખ્દોમાં સર્વ'ત્ર કહે છે—' ચ: સર્વજ્ઞસ્સર્વવિત્ ' (મુંડક ૧.૧.૯) ' યુળો સર્વવિદ્ ' (શ્વેતા. ૬.૨) ઇત્યાદિ. તેમ છતાં શ્રુતિમાં કહેલા સવ'ત્રત્વના ત્રાનને દઢ કરવા માટે સર્વ' દાવનો વિચાર અહીં કર્યો છે. શ કા સંભવે છે કે છવ ત્રાતા છે અર્થાત્ પોતાના ઉપાધિરૂપ અન્તઃકરણની વૃત્તિરૂપ દાનનો એ આશ્રય છે એ પ્રમાણથી સિદ્ધ છે. પણુ પ્લગ્નને તેા અન્તઃકરણ જ નથી તેથી તેમાં ગ્રાતૃત્વ નથા પક છે અને સર્વ' દાવ ત્રાત્રવ જ ન હાેય તો સર્વ' દાત્વ કપ થી સંભવે કારણ કે દાતૃત્વ બ્યાપક છે અને સર્વ' દાત્વ ત્રાતાથી બ્યાપ્ય છે — જ્યાં સર્વ' દાત્વ હોય ત્યાં ગ્રાતૃત્વ હોવું જ જોઇએ, પણુ ગ્રાતૃત્વ હોય ત્યાં સર્વ' દાત્વ ન પણુ હોય વ્યદ્ધને અન્તઃકરણરૂપ ઉપાધિ નથી કારણ કે જ્વાર્થો બાધિ દા ત્યાં સર્વ' દાત્વ ન પણુ હોય વ્યદ્ધને અન્તઃકરણરૂપ ઉપાધિ નથી કારણ કે જ્વાર્થે ગ્રાવિત્ હોય ત્યાં સર્વ' દાત્વ ન પણુ હોય વ્યદ્ધને અન્તઃકરણરૂપ ઉપાધિ નથી કારણ કે જ્વાર્થે ગ્રાવિત્ત્ય હોય ત્યાં સર્વ' દાત્વ ન પણુ હોય વ્યદ્ધને અન્તઃકરણરૂપ ઉપાધિ નથી કારણ કે જ્વાર્થે ગ્રી લોય સર્ય' સ્પ ઉપાધિવાળા આ છવ) એ શ્રુતિ પ્રમાણે અન્તઃકરણ છવની જ ઉપાધિ છે. આ શંકાનું સમાધાન કરતાં ભા જે છે છે કે અન્ત કરણે છવાનાં ઉપાધિભૂત હોય તો પણ સર્વ' વસ્તુ વિષયક સર્વ' પાણીઓનાં દાનનો વાસનાઓથો ઉપરક્ત અદ્યાનરૂપ ઉપાધિવાલા તે ઇત્ધર સ્વ' વરતુ વિષયક વાસનાઓનો સાક્ષી હોઇને અર્થાત્ પોતાની ઉપાધિભૂત વાસનાઓની વિષયભૂત સર્વ' વસ્તુઓનો ચલભાસક હોઈને ઇર્ધર સર્વ' દા છે. આ મતતું પ્રતિપાદન અગાઉ કર્શ' છે. (જુઓ પ્. ૭૭)

त<u>त्त्वशुद्धिकारास्तू</u>क्तरीत्या ब्रह्मणो विद्यमाननिखिल्प्रपञ्चसाक्षात्कार-सम्भवात् तज्जनितसंस्कारवत्त्या च स्मरणोपपत्तेरतीतसकलवस्त्ववभाससिद्धिः। सृष्टेः प्राङ् मायायाः सृज्यमाननिखिलपदार्थस्फुरणरूपेण जीवाद्यव्दानु्रोधेन विवर्ठमानलात् तत्साक्षितया तदुपाधिकस्य ब्रह्मणोऽपि तत्साधकस्वसिद्धेः अनागतवस्तुविषयविज्ञानोपपत्तिरिति सर्वज्ञत्वं समर्थयन्ते ।

તત્ત્વશુદ્ધિકાર તેા પ્રક્ષના સર્વ' સત્વનું સમર્થ'ન આ પ્રમાણે કરે છે : પૂર્વોક્ત રીતે વિદ્યમાન સંપૂર્ણ પ્રયંચના સાક્ષાત્કારના સંભવ છે અને તેથી તેનાથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલા સંસ્કારના આશ્રય હાેવાથી સ્મરણના ઉપપત્તિ છે માટે ભૂત-કાલીન સર્વ વસ્તુના અવભાસની સિદ્ધિ છે. સબ્દિની પહેલાં માયા સજયમાન સવ<sup>°</sup> પદાર્થ'ના સ્કુરણુરૂપે, જીવાના અદબ્દ અનુસાર, વિવત<sup>°</sup>માન (અર્થાત પરિણામ પામતી) હાેઈને તેના સાક્ષી તરીકે માયાપાધિક હાેઇને પ્રદ્ધામાં પણ તેના સાધકત્વની સિદ્ધિ છે તેથી અનાગત (ભવિષ્યની) વસ્તુવિષયક વિજ્ઞાનની ઉપપત્તિ છે. (આમ પ્રદ્યામાં સર્વ'જ્ઞત્વ સંભવે છે).

વિવરષ્ટ્ર : પ્રકટાથ કારના મતાનુસાર અતીત અને અનાગત પ્રપંચવિષયક પશુ ધ્ધરનું માયાવૃત્તિપ્રતિબિંબરૂપ જ્ઞાન અપરોક્ષ છે. જ્યારે તત્ત્વશુદ્ધિકાર માને છે કે અતીતાદિ વિષે તેા છવની જેમ ઇધરને પશુ પરાક્ષતાન જ હાેઈ શકે. લાેકમાં જોઈએ છીએ કે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનના સ્વભાવ જ એવા છે કે તે વર્ત માન વસ્તુ વિષયક જ હાેય છે અને આ અનુભવસિદ્ધ સ્વભાવનું ઉદલ ધન કરવા માટે કાેઈ કારણ નથી. શાસ્ત્ર ઇધરના સર્વ જ્રત્વનું પ્રતિપાદન કરે છે પશુ ઇધરના જ્ઞાનના પરાક્ષત્વ કે અપરાક્ષત્વ અંગે તે ઉદાસીન છે. ઇધરને પશુ વિદ્યમાન વસ્તુના સાક્ષાત્કારથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલા સંસ્કાર હાેઈ શકે તેથી અતીત પદાર્થોનું સ્મરણુ સંભવે છે. અનાગત વસ્તુનું પશુ જ્ઞાન સંભવે છે સ્રષ્ટિની પહેલાં જીવાનાં અદબ્દાનુસાર સજ્યમાન સવ' પદાર્થોની વૃત્તિરૂપે માયા પરિણામ પામે છે અને આ માયાવૃત્તિમાં પ્રતિબિંગિત થતા હોઈને તેના સાક્ષી માયોપાધિક પ્રક્ષમાં પશુ માયાની વૃત્તિની પ્રતિ કર્ત ત્વની સિદ્ધિ થાય છે. આમ વ્રદ્ધમાં અનાગત વસ્તુવિષયક વૃત્ત્પ્રિતિયે છે. ત્ર પત્રિ <u>कौ धुदी छतस्त</u> वदन्ति स्वरूपज्ञानेनैव ब्रह्मणः स्वसंसॄष्टसर्वावभासक-त्वात् सर्वश्रत्वम् । अतीतानागतयोरप्यविद्यायां चित्रभित्तौ विम्रष्टा-तुन्मीछितचित्रवत् संस्कारात्मना सत्त्वेन तत्संसर्गस्याप्युपपत्तेः । न त पुत्तिज्ञानेस्तस्य सर्वज्ञत्वम् । 'तमेव भान्तमन्नुभाति सर्वम् ' (कठ ५.२५; युण्डक २.२.११; श्वेता. ६.१४) इति सावधारणश्चतिविरोधात् सृष्टेः प्रागेकमेवाद्वितीयमित्यवधारणानुरोधेन महाभूतानामिव वृत्तिज्ञानानामपि प्रल्यस्य वक्तव्यतया ब्रह्मणस्तदा सर्वज्ञत्वाभावापत्त्या प्राथमिकमाया-विवर्तरूपे ईक्षणे तत्पूर्वके महाभूतादौ च म्रष्टुत्वाभावप्रसङ्गाच्च । एवं सति ब्रह्मणस्पर्वविषयज्ञानात्मकत्वमेव स्य त्, न तु सर्वज्ञात्त्वरूपं सर्वज्ञत्वमिति चेत्, सत्यम् । सर्वविषयज्ञानात्मकमेव ब्रह्म, न तु सर्वज्ञात्त्वरूपं सर्वज्ञत्वमिति चेत्, सत्त्यम् । सर्वविषयज्ञानात्मकमेव ब्रह्म, न तु सर्वज्ञात्त्वरूपं (युण्डक उप. २.२९) इत्यादिश्चतिरपि तस्य ज्ञानरूपत्वाभिप्रायेणैव योजनीयेति ।

જ્યારે ક્રીમુકીકાર કહે છે કે સ્વરૂપજ્ઞાનથી જ પાતાની સાથે સંસ્પ્ટ સર્વ વસ્તુના અત્રભાસક હાેવાને કારણે પ્રદ્ય સર્વ' જ્ઞ છે, કારણુ કે જેમ ચિત્રભિત્તિમાં વિમૃષ્ટ અને તેથી અનાંભવ્યક્ત ચિત્રા સંસ્કારરૂપે હાેય છે તેમ અતીત અને અનાગત પદાર્થ પણુ અવિદ્યામાં સંસ્કારરૂપે હાેય છે તેથી તેમની સાથે પણુ સંસર્ગ'ની ઉપપત્તિ છે (અને તત્સંસખ્ટ પ્રદ્ય સર્વ' જે). પણુ વૃત્તિજ્ઞાનાથી તે સર્વ' જ્ઞ નથી, કારણુ કે એમ માનતાં 'પ્રકાશતા તેની જ પાછળ બધુ' પ્રકાશે છે' એ અવધારણુ (एવ) ચુક્ત શ્રુતિના વિરાધ થાય, અને ' એક જ અદ્વિત્તીય,' એ અવ-ધારણુને માન્ય રાખીને સબ્દિની પહેલાં મહાભૂતાની જેમ વૃત્તિજ્ઞાનોના પણુ પ્રક્ષય કહેવા પડવાના છે તેથી ત્યારે (વૃત્તિના અભાવમાં) પ્રદ્યાના સર્વ' જ્ઞત્વના અભાવની આપત્તિ થાય (પ્રદ્યમાં સર્વ' જ્ઞત્વના અભાવમાં) પ્રદ્યાના સર્વ' જ્ઞત્વના આભાવની આપત્તિ થાય (પ્રદ્યમાં સર્વ' જ્ઞત્વના અભાવમાં તથ્ય ત\પ્રુ' કે અને તેથી પ્રાથમિક માયાના વિવર્ત' રૂપ ઇક્ષિણુની બાબતમાં તથા તત્પૂવ' ક (ઇક્ષણુ પૂર્વ' ક કરેલા) મહાભૂતાદિની બાળતમાં અધ્યત્વના અભાવનાં પ્રસ' ગ આવે (--પ્રદ્યને ઇક્ષણુના કર્તા, અને ઈક્ષણુ જેના પૂર્વ'માં છે તેવા મહાભૂત આદિની સબ્ટિમાં સબ્ટા માની શકાય નહિ.)

(શંકા) આમ હાેય તાે (અર્થાત સ્વરૂપજ્ઞાનથી જ સવ'જ્ઞત્વનું સમર્થન થતુ હાેય તાે.-) બ્રહ્મ સર્વ'વિષયજ્ઞાનાત્મક જ હાેય; સવ'જ્ઞત્વને સર્વ'જ્ઞાતૃત્વરૂપ માની શકાય જ નહિ. આવી શંકા કાેઈ કરે તાે તેનાે ઉત્તર છે કે સાચું છે. બ્રહ્મ સર્વ'વિષયજ્ઞાનાત્મક જ છે; બ્રહ્મનું સર્વ'જ્ઞાનકર્તૃ'ત્વરૂપ જ્ઞાનૃત્વ નથી જ (–જ્ઞાતા છે એટલે સર્વ જ્ઞાનના કર્તા છે એમ નથી સમજવાનું). તેથી જ 'વાक्यान्वयात્' (વાકચના અન્વયને લીધે) (હ્ય. સૂ. ૧.૪.૧૯) એ અધિકરણુમાં ભાષ્યકારે કહ્યું છે કે વિજ્ઞાતૃત્વ (વિજ્ઞાતા હેાવું) એ જીવનું લિંગ છે. 'જે સર્વજ્ઞ છે' ઇત્યાદિ કાર્તિની પણ તેના જ્ઞાનરૂપ હાેવાના અભિપ્રાયથી જ ચાેજના કરવી જોઇએ.

વિવરછ્યુ : અગાઉના બે મતો દ્વારા જીવની જેમ પ્રદાની બાબતમાં પણ સવ'તતવ ચૈતન્યના પ્રતિબિંબથી શુક્ત વૃત્તિ–ત્રાનેથી છે એવું નિરપણ કર્યું. હવે પ્રદાનું સવ'ત્રત્વ સ્વરૂપત્રાનથો જ છે એવું નિરપણ કરે છે. આ મત કીસુદીકારના છે. પ્રદ્લચકાળમાં અને ત્ર પોતાની સાથે સંસ્પ્ટ સવ'નેં અવભાસક છે અને તેથી સવ'ત્ર છે. પ્રદ્લચકાળમાં અને મુખ્ટિની પહેલાંના કાળમાં અતીત અને અનાગત પ્રપંચ હોતો નથી તો પ્રદા કેવી રીતે સવ'ત્ર હાેઈ શકે એવી શંકા કરવી નહિ, કારણ કે સૂત્રકારે અને ભાષ્યકારે દેવતાધિકરણ (પ્ર.સ. ૧.૩.૨૬)માં સિદ્ધ કર્યું છે કે અતીત પ્રપંચ પ્રદ્લચકાળમાં સંસ્કારરપ હોય છે અને આરંભણાધિકરણમાં (પ્ર.સ. ૨.૧.૧૪)માં સિદ્ધ કર્યું છે કે સપ્ટિના પૂર્વ'કાળમાં અનાગત પ્રપંચ સંસ્કારરપ હોય છે તેથી ત્યારે પણ પ્રદા–ચૈતન્ય અતીતાદિ વસ્તુના સંસગ'માં હોવાથી સવ'ત્રત્વની સિદ્ધિ થાય છે.

વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન'દ આનું વિવેચન કરતાં કહે છે કે એટલું અહીં ધ્યાનમાં રાખવું કે સ્થૂલ પ્રપંચતું અસ્તિત્વ હાેય ત્યારે સંસ્કારાત્મક સદ્ધમ પ્રપંચ નથી હાેતો અને પ્રલયકાળ વગેરેમાં સ્થૂલ પ્રપંચ નથી હાેતા તેથી પ્રહ્નચૈતન્યના સદા સવ' પ્રપંચ સાથે સંસગ' નથી હાેતા તેથી તેનું અસંકુચિત સવ'દાત્વ સદા સંભવતું નથી.

તમેવ માન્સમનુ માતિ સર્વમ્ (કઠ. પ.૧૫; મુંડક ૨.૨.૧૫; શ્વેતા ૬.૧૪) એ શ્રુતિમાં અવધારણ છે તે એમ ખતાવે છે કે જગત સ્વપ્રકાશ આત્માથી અતિરિક્ત ઠાઈથી અવભાસિત થતું નથી, અર્થાત્ સ્વરૂપતાનથી જ અવભાસિત છે; દત્તિજ્ઞાનની અપેક્ષા નથી. અહીં પણ વ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન'દ કહે છે કે એ વિચારવા જેવું છે કે પ્રદ્ધ-ચૈતન્યને જગતના અવભાસન માટે માયાદત્તિની અપેક્ષા રહે તો શ્રુતિમાંના અવધારણ (एવ) ના વિરાધ થાય એમ કહ્યું છે. એવું જે હોય તો છવચૈતન્યને ધટાદિના અવભાસનને માટે અન્તઃકરણદત્તિની અપેક્ષા રહે છે તેમાં પણ તેના વિરાધ તા છે જ તે ! અને જો એમ દલીલ કરવામાં આવે કે અન્તઃકરણદૃત્તિએા જડ છે તેથી તેમની અપેક્ષા રહેતી હોય તો પણ સવ' જડ વસ્તુ ચૈતન્યમાત્રથી અવભાસ્ય છે એવા જે અવધારણયુક્ત શ્રુતિના અર્થ છે તેના બાધ થતા નથી — તા આ સમાધાન માયાદૃત્તિની અપેક્ષા પ્રદ્ધા પ્રદ્ધાનેત-યને રહે તેને પણ સમાન રીતે લા**શુ પડે**.

આ મતાનુસાર વૃત્યનપેક્ષ થક્ય સ્વરૂપત્રાનથી જ સર્વાવભાસક હેાઈને સર્વ'ત્ર છે. આમ ન હેાય તે৷ સુષ્ટિની પહેલાં ' एकमેવાદ્વિતોયમ્ ' (છા ૬૨.૧) એ શુતિમંના આવધારશુને 'પ્યાનમાં રાખીને એમ સ્વીકારલું જ જોઈએ કે સુષ્ટિની પહેલાં મહાભૂતાની જેમ વૃત્તિજ્ઞાતાના પણ અભાવ હતા અને જો સવ'ત્રત્વને માટે વૃત્તિની અપેક્ષા હાય જ તા ત્યારે પ્રહ્મતું સવ'ત્રત્વ સંભવે નહિ. અને એ સંજોગામાં ' તરૈક્ષર બ્રુતિમાં પ્રદૂમે ઇક્ષણુ કર્યું એમ કહ્યું છે તે ભૂતસુષ્ટિને અનુકૂળ ઇક્ષણુ પ્રતિ પ્રહ્મતું કર્તું ત્વ, અને એ ઇક્ષણુપૂર્વ'ક ભૂતાદિ પ્રત્યે પ્રક્ષતાનું કર્તું ત્વ સંભવે નહિ. માટે સ્વરૂપદ્રાનથી જ

ધ્યક્ષ સવ\*ત્ર છે એમ સ્વીકારવું જોઈએ. કૃષ્ણ્યાન'દ કહે છે કે આને વિષે પણુ એ વિચારવા જેવું છે કે આમ હાય તા પણ સચિટના પૂર્વ કાળમાં પ્રદાગતન્ય ઉપરાંત માયા. તેના સંખંધ વગેરે હેાય છે તેથી અદિતીયત્વ અંગે જે અવધારણ છે તેને મુખ્ય માની ન શકાય. એવી દલીલ કરી શકાય કે માયા વગેરે અનાદિ છે એવું પ્રતિપાદન શ્રુતિ આદિ કરે છે તેથી ઉપર્યું કત શ્રુતિમાંના અવધારણના એવા અર્થ સમજવા જોઈએ કે બ્લાકત કાર્યદેરપ કાેઈ દ્વિતીય નહેાતું. પણ આની સામે એવી દલીલ થઈ જ શકે કે સવ<sup>\*</sup>દા સવ<sup>\*</sup>-વિષયક જ્ઞાનના કર્તા હેત્વારૂપ સવ<sup>4</sup>જ્ઞ વતું પ્રતિપાદન કરનાર શ્રુતિ આદિ છે તેથી સવ<sup>4</sup>જ્ઞત્વને શકથ બનાવનાર માયાવૃત્તિ-સંતતિથી અતિરિક્ત કાેઇ કાર્ય નથી એવે અવધારહાપરક અર્થ 'અદ્વિતીય' એ વચનનો કરવા જોઈએ. આ કલ્પના પણ પહેલાંની કલ્પના જેવી જ છે. માયાવૃત્તિ પ્રાથી સર્વ' તત્વનું સમર્થ'ન જ ભાષ્યને સંમત છે. **શ'કરા ચાર્ય** ઇક્ષત્યધિકરણના ભાષ્યમાં કહે છે કે અવિદ્યા આદિવાળા સંસારી (છવ)ને શરીરાદિની અપેક્ષાએ ત્રાનની ઉત્પત્તિ લલે થાય, પણ જ્ઞાનમાં પ્રતિભાધક ભાને એવા કારણરહિત ઈશ્વરની બાબતમાં એવું નથી. તેમના કહેવાના આશય એ છે કે જીવની બાબતમાં જ વૃત્તિનાનની ઉત્પત્તિ શરીરાદિથી સાધ્ય છે, જ્યારે ઇચિરની બાળતમાં માયાવૃત્તિરૂપ જ્ઞાનની ઉત્પત્તિને માટે શરીરાદિની અપેક્ષા નથી. આમ સપ્ટિની પહેલાં તેમ જ પ્રલયકાળમાં ઇશ્વરનું માયાવૃત્તિ રૂપ ઇક્ષણુ અને સદા સવ'તતવ સંભવે છે એવું સમાધાન **શ'કરાચાર્ય** સાંખ્યોની શંકાના ઉત્તર આપતાં કર્યું છે. સો બ્યાખ્યાકારોએ આ ભાષ્યના આ જ રીતે અર્થ ધટાવ્યા છે. ભાષ્યમાં તાનમાં પ્રતિભાધક કારહાની વાત કરી છે તે અવિદ્યા આદિ એમ માનવું.

કુષ્ણાનંદને કોેસુદીકારની દલીલેા સ્વીકાર્ય લાગતી નથી.

પ્રદેશનું સર્વ'દાત્વ એટલે સર્વ'વિષયજ્ઞાનાત્મકત્વ; પ્રદાનુ સર્વ'દ્યાનકતુ' ત્વરૂપ જ્ઞાતૃત્વ નથી— એમ કહ્યું છે તેનું વિવેચન કરતાં વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દ કહે છે કે જો કે જ્ઞાતૃત્વ સામાન્યરૂપ છે જ્યારે સર્વ'જ્ઞાનકતૃત્વ વિશેષરૂપ છે તેથી તેમના અભેદ સભવતાે નથી, તાે પણુ પ્રદા જ્ઞાતા નથી એમ ખતાવવાનું જ તાત્પય' છે, નહિ કે તેમના અભેદનું પણુ કથન કરવાનું તેથી કાેઈ વિરાધ નથી.

वाक्यान्वयात એ અધિકરણ (પ્ર.સ. ૧.૪.૧૯) માં जात्मनस्तु कामाय सर्वे प्रियं भवतीत्यात्मा व) अरे इच्टब्यः (24% ६ ઉપ. મૈત્રેયી પ્રાક્ષણ ૨.૪.૫; ૪.૫.૬) એ शुतिवचननी भीभांसा કरતાં શંકા કરી છે કે અહી જીવના દ્રષ્ટવ્ય તરીકે ઉપદેશ છે કે પ્રત્યગાત્માથી અભિન્ન પરમાત્મા જે પ્રપંચરહિત સ્વભાવવાળા છે તેના. પૂર્વપક્ષી દલીલ કરે છે કે પૂર્વ વાક્યમાં ભાકતા જીવની વાત છે અને ઉપસ હારમાં પછુ विद्यातारमरे केन विज्ञानीयाद (47 હદ ૨.૪.૨૪; ૪.૫ ૧૫) એમ વિદ્યાતૃત્વના ઉલ્લેખ છે તેથી અહી જીવના જ દ્રષ્ટવ્ય તરીકે ઉપદેશ છે. જ્યારે સિદ્ધાન્તીનું મંતવ્ય છે કે પ્રત્યગભિન્ન પરમાત્માંના જ દ્રષ્ટવ્ય તરીકે ઉપદેશ છે, કારણ કે વાક્યના અન્વય પ્રદ્યપરક છે. અહીં આત્માના જ્ઞાનથી સર્વ વિદિત થાય છે એવુ પ્રતિપાદન કર્યું છે. સર્વ'ના અધિયડાનર૫ પ્રદ્યપરક અર્થ લઈએ, તો જ આ ઉપપન્ન બને, જીવપરક લઇએ તો નહિ. 'इदं सर्व यदयमात्मा ' વગેરે વાક્યો સર્વ પ્રિયંત્રક પ્રહાયપરક તાત્પવ'નું પ્રતિપાદન કરનાર તરીકે અન્વિત દેખાય છે. ' जात्मनस्तु कामाय સર્व પ્રિચ મંત્રતિ ' એ પૂર્વ'વાક્યમાં જીવના પરામર્શ' કર્યો છે તે તા લોકસિદ્ધ ભાક્યોના સર્વ વિદાત શાય છે. વ્યવે વાક્યમાં જાવના પરામર્શ' કર્યો છે તે તા લોકસિદ્ધ ભાક્યોના સર્વ ત્રિયં મંત્રતિ ! આ પૂર્વ'વાક્યમાં જાવના પરામર્શ' કર્યો છે તે તા લોકસિદ્ધ ભાક્યોના સર્વ ત્રિય મંત્રતિ ! એ પૂર્વ'વાક્યમાં છવના પરામર્શ' કર્યો છે તે તા લોકસિદ્ધ ભાક્યોના સ્વ આપવા માટે. વિજ્ઞાતારમ્...એ વાક્ય જીવના વિજ્ઞાતૃત્વરૂપ ધર્મ'નું પ્રતિપાદન નથી કરતું, કારણુ કે વાક્ય મુક્ત જીવપરક છે અને ઉપાધિ રહિત મુક્ત જીવમાં વિજ્ઞાતૃત્વના સંભવ નથી, પણુ મુક્ત થયા પહેલાં તે વિજ્ઞાતા હતા તે રીતે તેના માત્ર અનુવાદ કર્યો છે. આ વાક્ય સ્વતંત્રપણુ કાઈ અર્થ'ની સિદ્ધિ કરતું નથી. તેથી ખુદદારણ્યક ઉપનિષદ્ના મૈત્રેયી ધાદ્યણુના સમન્વય પ્રત્યગભિન્ન નિવિ'શેષ અને દ્રષ્ટવ્ય એવા પ્રહ્નપરક છે એમ સિદ્ધ થાય છે. જો જીવની જેમ બ્રહ્મ પણુ જ્ઞાતા હોય તા શાંકરાચાર્યે વિજ્ઞાતૃત્વના જીવના લિંગ તરીકે ઉપદેશ ન કર્યો હોત, પણુ તેવું કર્યું છે તે બતાવે છે કે બ્રહ્મ જ્ઞાતા નથી. કેમસુદીકારના મતે પ્રહ્ન સવ'જ્ઞ છે અર્થાત્ સવ'વિષયત્રાનાત્મક છે એ અર્થમાં સવ'ત્રવિત્યક શ્રુતિઓ યાજવા જોઈએ.

यद्यपि ब्रह्म स्वरूपचैतन्येनैव स्वसंसुन्टसर्वावभासकं, तथापि तस्य स्वरूपेणाकार्यत्वेऽपि दृइयावचिछ्न्नरूपेण तु ब्रह्मकार्यत्वात् । 'यस्सर्वज्ञः (म्रुण्डक. १.१.९) इति ज्ञानजनकर्तृत्वश्चतेरपि न कश्चिद्विरोध इति आचार्यवाचस्पतिमिश्राः ॥९॥

જે કે પ્રદ્ય સ્વરૂપભૂત ચૈતન્યથી જ (અર્થાત માયાવૃત્તિઓથી નહિ) પાતાની સાથે સંસગ'માં આવતા સવ'નુ' અવભાસન કરે છે તાે પણ તે (સ્વરૂપચૈતન્ય) સ્વરૂપથી કાર્ય ન હાેવા છતાં દશ્યાવચ્છિન્નરૂપથી તાે તે પ્રદ્મનું કાર્ય છે. તેથી 'યઃ સર્વજ્ઞઃ' એમ જે જ્ઞાનજનનકર્તૃત્વ (જ્ઞાનાત્પત્તિ પ્રતિ ઇશ્વરના કર્તૃત્વ) વિષે બ્રુતિ છે તેના પણુ કાેઈ વિરાધ નથી એમ આચાર્ય વાચરુપતિમિશ્ર કહે છે (૯).

વિવરષ્ટ્ર કેં! સુદીકારના મતમાં કેટલીક સુશ્કેલીઓ જણાય છે. સર્વ વેદાંતાનું લક્ષ્ય નિત્યચૈતન્યમાત્ર છે તેથી સર્વજ્ઞઃ માંના જ્ઞા ધાતુથી વાચ્ય ખની શકે નહિ અને તેથી (જ્ઞા) પ્રકૃતિના વાચ્યાથ' વિશિષ્ટ ચૈતન્ય એવા લેવા જોઈએ. આ વિશિષ્ટ ચૈતન્ય કાય' તરીકે સંભવે છે તેથી સર્વજ્ઞઃમાંના પ્રત્યવના વાચ્યાથ' કરા'ત્વ સાથે વિરાધ નથી. પ્રક્ષમાં સવ'દ્યાનકતુ'ત્વની પ્રતિષાદક શ્રુતિ છે તેની ઉપપત્તિની ખાતર ઈધરમાં જ્ઞાતૃત્વનો છવના લિ'ગ તરીકે ઉદ્લેખ કર્યા છે તે તો માત્ર સિદ્ધાન્તને સ્વીકાય' નિવિ'રોધ થક્ષચી તેની વ્યાવૃત્તિ તરીકે ઉદ્લેખ કર્યા છે તે તો માત્ર સિદ્ધાન્તને સ્વીકાય' નિવિ'રોધ થક્ષચી તેની વ્યાવૃત્તિ તરીકે ઉદ્લેખ કર્યા છે તે તો માત્ર સિદ્ધાન્તને સ્વીકાય' નિવિ'રોધ થક્ષચી તેની વ્યાવૃત્તિ કરવા માટે, શંકરાચાયે' પોતે ઈક્ષ યધિકરણુ (પ્ર.સ. ૧.૧ પ-૧૧)ના ભાષ્યમાં ઈધરનું મુખ્ય અથ'માં સવ'વિષયક જ્ઞાનકર્તા તરીકે પ્રતિપાદન કર્યું છે. આમ ઈધરને જ્ઞાનકર્તા માનીએ તા કોઈ વિરોધ નથી અને કારણ વિના સર્વજ્ઞઃ માં પ્રત્યયનો પોતાનો અથ' (પ્રત્યયાથ' જ્ઞાવત્તિ इતિ જ્ઞ; --- જ્ઞા + તુ) ત્યાગવાની જરૂર ઊભી થતી નથી. આમ કાસુદીકારના મત વજૂદ વાળા ન લાગતાં આપયચદીક્ષિત વા ચરુપતિ મિશ્રના મત રજૂ કરે છે. પ્લસ સવરૂપચૈતન્યથી જ સવ' વસ્તુનું અવભાસન કરે છે, માયાવૃત્તિથી નહિ આમ માનતાં પ્રત્યનન અથ'ને બાધ નહી' થાય ?--એવી શંકા થાય. તેના ઉત્તર આપતાં કહે છે કે સ્વરૂપ તરીકે ગૈતન્ય કાય' ન હોવા છતાં, દરયથાં અવ-ચિષ્ઠન તરીકે તો તે પ્રક્ષકાર્ય છે તેથી કાઈ વિરાધ નથી.

#### सिद्धान्तलेशस<sup>क्</sup>महः

અઢીં શાંકા થાય કે અનાદિમાયારૂપ દશ્યથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય ઉપર કહ્યા પ્રમાણે પણ કેવી રીતે કાર્ય હોઈ શકે ! પણ આ શંકા બરાબર નથી કારણ કે માયા અનાદિ હાેવા છતાં તેનાં ભિન્ન ભિન્ન કાર્યો સાથે તેનું તાદાત્મ્ય છે, તેથી માયાદિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યને પણ કાર્ય માની જ શકાય (જુએા ભામની ૧.૧.૫). (૯)

(૧૦) ઉપર કહ્યું તેમ ઈશ્વરતે વિષયના અવભાસન માટે વૃત્તિઓની અપેક્ષા નથી. તેષ તેની જેમ છવ પણ વૃત્તિઓની અપેક્ષા વિના જ વિષયોનું અવભાસન કેમ ન કરી શકે ? આ પ્રશ્ન રજૂ કરીને તેનું સમાધાન કરે છે :---

(१०) नन्वीश्वरवज्जीवोऽपि वृत्तिमनपेक्ष्य स्वरूपचैतन्येनैव किमिति विषयान्नावभासयति ।

अत्रोक्तं विवरणे ज्झ्मैचतन्यं सर्वोधादानतया सर्वतादात्म्यापन्नं सत् स्वसंसृष्टं सर्वमवभामयति, न जीवचैतन्यं तस्याविद्योपाधिकतया सर्वगतत्वेऽप्यनुपादानत्वेनासङ्गित्वात् । यथा सर्वगतं गोत्वसामान्यं स्वभावादश्वादिव्यक्तिसङ्गिःवाभावेऽपि सास्नावद्व्यक्तौ संसृज्यते, एवं विषयासङ्ग्यपि जीवः स्वभावादन्तःकरणे संसूज्यते । तथा च यदाऽन्तः-करणस्य परिणामो द्वत्तिरूपो नयनादिद्वारेण निर्गत्य विषयपर्यन्तं चक्षू-रश्मिवत् झटिति दीर्धप्रभाकारेण परिणम्य विषयं व्याप्नोति, तदा तम्रुपारुग्ध तं बिषयं गोचरयति । केवल्राग्न्यदाग्धस्यापि तृणादेरयःपिण्ड-समारूढाग्निदाग्धत्ववत् केवल्रजीवचैतन्याप्रकाश्यस्यापि घठादेरन्तःकरण-द्वत्त्युपारूढस्य तत्त्रकाश्यत्वं युक्तम् ।

(શ'કા-) ઇશ્વરની જેમ જીવ પણુ વૃત્તિતી અપેક્ષા રાખ્યા વિના સ્વરૂપ-ચૈતન્યથો જ વિષયાને કયા કારણુથી અવભાસિત નથી કરતા !

આ બાબતમાં વિવરસુમાં કહ્યું છે કે હાદ્યગૈતન્ય સર્વનું ઉપાદાન હાેઇને સવ'ની સાથે તાદાત્ગ્ય પામેલું હાેઇને પાતાની સાથે સંસગ'માં આવતા સર્વને અવભાસિત કરે છે; જીવગૈતન્ય (તેમ કરતું) નથી, કારણ કે અવિદ્યા તેની ઉપાધિ હાેઇને તે સર્વગત હેાવા છતાં ઉપાદાન (કારણ) ન હાેવાને કારણે તેના (સર્વની સાથે) સંગ (સંગ્રંધ) નથ!. જેમ સર્વગત ગાત્વસામાન્ય સ્વભાવથી અશ્વાદિ વ્યક્તિ શાથે સંગ ધરાવતું ન હાેવા છતાં સારના (ગળા નીચે ગાયને ગાદડી જેવી ચામડી હાેય છે તે) વાળી વ્યક્તિને વિષે તેના સંસગ' છે, એમ વિષય સાથે સંગ ધરાવતા ન હાેવા છતાં અન્ત કરશુને વિષે તેના સંસગ' છે, એમ વિષય સાથે સંગ ધરાવતા ન હાેવા છતાં અન્ત કરશુને વિષે તેના સંસગ' છે, એમ વિષય સાથે સંગ ધરાવતા ન હાેવા છતાં અન્ત કરશુને વિષે તેના સ્વભાવથી સંસર્ગ છે. અને એ પ્રમાથે જ્યારે અન્ત કરશુના વૃત્તિરૂપ પરિણામ નથનાદિ દ્વારથી બહાર નીકળીને વિષય સુધી ચક્ષુના રશ્મિનો જેમ જલદીથી દીર્ઘ પ્રભા આકારે પરિણુમીને વિષયને વ્યાપે છે ત્યારે તેના ઉપર ઉપારૂઢ થઈને (જીવગૈતન્ય) તે વિષયને અવભાસિત કરે છે.

ધેર૮

જેમ તૃણુ વગેરે કેવળ અગ્નિથી બળી શકતાં નથી તાે પણ લાેઅંડના ટુકડા પર આરૂઢ અગ્નિથી તે બળી શકે છે તેમ ઘટાદિ કેવળ જીવચેતન્યથી પ્રકાશિત ન થઈશકતાં હાેવા છતાં અન્તઃકરણુની વૃત્તિ ઉપર ઉપારૂઢ તેનાથી (જીવચેતન્યથી) એ પ્રકાશિત થઈ શકે એ સુક્ત છે.

વિવરણ : ઇત્વરને સવ' વસ્તુ પ્રકાશિત કરવા માટે વૃત્તિની જરૂર ન પડતી હેાય તાે જીવ પણ સ્વરૂપચૈતન્યથી જ તેમ કેમ ન કરી શકે એ પ્રશ્ન સ્વાભાવિક રાંતે થાય. અને જતાં તેમ માનવું ઇબ્ટ તાે નથી જ કારણ કે તેમ હાેય તાે અવિદ્યા પ્રતિબિંબચૈતન્યરૂપ જીવ બ્યાપક હાેવાથી પાતાની સાથે સ'સગ'માં આવેલા સકલ જગતનાે અવભાસક હાેવા જોઈ એ અને તેથી સવ'ત્ત હાેવા જોઈ એ. વધી, સ્વરૂપચૈતન્યને કારકની અપેક્ષા ન હાેવાથી ચક્ષુરાદિ ઇન્દ્રિય •્યથ' બની જાય.

આ શંકાનું સમાધાન કરતાં વિવરસ્ત્રકાર કહે છે કે જેમ જગત લક્ષ સાથે સંસ્પ્ટ છે તેમ જીવ સાથે સંસ્પ્ટ નથી કારણ કે લક્ષ ઉપાદાન કારણ હાેઈને જગત સાથે તાદાત્મ્ય પામેલું છે જ્યારે જીવનું તેવું નથી. તેથી જીવની ખાખતમાં સવ<sup>5</sup>જ્ઞત્વના પ્રસંગ નથી. અહીં શંકા થાય કે જીવના ધટાદિ સાથે સંખંધ નથી તેમ અન્તઃકરણાદિ સાથે પણ સંબંધ નથી, કારણ કે જેમ એ ધટાદિનું ઉપાદાન નથી તેમ અન્તઃકરણાદિ સાથે પણ સંબંધ નથી, કારણ કે જેમ એ ધટાદિનું ઉપાદાન નથી તેમ અન્તઃકરણાદિ તાથે પણ સંબંધ નથી, કારણ કે જેમ એ ધટાદિનું ઉપાદાન નથી તેમ અન્તઃકરણાદિનું પણ ઉપાદાન નથી. આમ જો હાેય તે! અન્તઃકરણાદિ કૃત્તિ વિના જીવચૈતન્યરૂપ સાક્ષીથી ભાસિત થઈ શકે નહિ. આ શંકાનું સમાધાન કરવા માટે ગાત્વ સામાન્યનું દુધ્ટાન્ત આપ્યું છે. ચક્ષુરાદિ વ્યથ' બના જ્ય એવી શંકાના લત્તર આપતાં કહ્યું છે કે અન્તઃકરણ વૃત્તિરૂપે પરિણામ પામીને નયનાદિ દ્વારા બહાર વિષય સુધી જાય છે અને વિષયને વ્યાપે છે અને એ અન્તઃકરણના વૃત્તિરૂપ પરિણામ ઉપર આરદ્દ થઈને જીવચૈતન્ય એ વિષયને વ્યાપે છે અને એ અન્તઃકરણના વૃત્તિરૂપ પરિણામ ઉપર આરદ્દ થઈને જીવચૈતન્ય એ વિષયને પકાશિત કરી શકે છે. વિષયના દેશમાં હોવા છતાં જીવચૈતન્ય પોતાની મેળે વિષયને અવભાસિત કરી શકતું નથી પણ વૃત્તિ ઉપર આરદ થયેલું એ જ જીવચૈતન્ય તેમ કરી શકે છે એ સમજાવવા માટે તૃજ્યાદિનું દુધ્ટાંત આપ્યું છે કે કેવળ અગ્નિથી નહિ પણ અયેોગોલક પર આરહ અગ્તિથી બળી શકે છે.

यद्वाऽन्तःकरणोपाधिकत्वेन जीवः परिच्छिन्नः । अतः संसर्गाभावान्न घटादिकमबभासयति । वृत्तिद्वारा तत्संसृष्टविषयावच्छिन्नब्रह्मचैतन्याभेदा-भिच्यक्तौ तु तं विषयं प्रकाशयति ।

અથવા જીવ અન્ત:કરણુરૂપ ઉપાધિવાળા છે (અન્તઃકરણુંાપાધિક ચૈતન્ય છે) તેથી પરિચ્છિન્ન છે. માટે સંસગ'ના અભાવ હાવાથી તે ઘટાદિને અવભાસિત કરતા નથા. પણ વૃત્તિ દ્વારા તેની (-- વૃત્તિવાળા અન્તઃકરણુની) સાથે સંસબ્ટ વિષયથી અવચ્છિન્ન બ્રદ્ધાચેતન્યથી (અન્તઃકરણાવચ્છિન જીવચૈત-યના) અભેદની અભિવ્યક્તિ થતાં તે વિષયને (જીવચૈતન્ય) પ્રકાશિત કરે છે. સિ-૧૭ વિવરષ્ટ્ર : આગળ શાંકાના પરિહાર કર્યા તે જીવને અવિદ્યોપાધિક અને વ્યાપક માનીને કર્યાં. હવે જીવને અન્તઃકરણાપાધિક અને પરિન્બિજ માનીને કરે છે, તેથી આ પક્ષમાં સવ'દાત્વના આપત્તિની શાંકા છે જ નહિ. જીવેચૈતન્યના વિષયા સાથે સ્વતઃસાંખાંધ છે જ નહિ તેથી દૃત્તિ વિના તેમનું પ્રકાશન કરવું તેને માટે સાંભવતું નથી. આ મતમાં ષાદ્યચૈતન્યથી જીવેચૈતન્યના અબેદની અભિબ્ધક્તિ એ દૃત્તિનું પ્રયોજન છે. દૃત્તિ દ્વારા વિષયાવચ્છિત્ર ગૈતન્ય અને અન્તઃકરણાવચ્છિન્ન ગૈતન્યના અબેદની અભિબ્ધક્તિ થતાં જીવ વિષયાવચ્છિત્ર ગૈતન્ય અને અન્તઃકરણાવચ્છિન્ન ગૈતન્યના અબેદની અભિબ્ધક્તિ થતાં જીવ

अथवा जीवः सर्वगतोऽप्यविद्याद्यतत्वात् स्वयमप्यप्रकाशमानतया विषयाननवभासयन् विषयविशेषे दृत्त्युपरागादावावरणतिरोधानेन तत्रैवाभि-व्यक्तस्तमेव विषयं प्रकाशयति । एवं च चिदुपरागार्थत्वेन, विषय-चैतन्यामेदाभिव्यक्त्यर्थत्वेन, आवरणाभिभवार्थत्वेन वा दृत्तिनिर्गममपेक्ष्य तत्संमुष्टविषयमात्रावभासकत्वात् जीवस्य किठिचज्ज्ञत्वमप्युषपद्यते इति । (१०)

અથવા જીવ સર્વગત હાેવા છતાં પણ અતિઘાથી તેનું આવરણ થયેલું હાેવાથી પાતે પણ પ્રકાશતા નથી તેથી વિષયાને અવભાસિત નહીં કરતા તે કાેઇ ચાક્કસ વિષયમાં વૃત્તિના ઉપરાગ આદિ થતાં આવરણ દૂર થવાથી ત્યાં જ (વિષય વિશેષમાં જ) અભિવ્યક્ત થતા તે તે જ વિષયને પ્રકાશિત કરે છે. અને આમ (અર્થાત જીવગૈતન્ય વૃત્તિ વિના વિષયના અવભાસ નથી કરતું એમ સિદ્ધ થતાં) ચિતના ઉપરાગ થાય તેને માટે, (જીવગૈતન્યના) વિષયગૈતન્યથી અભેદ અભિવ્યક્ર્ત થાય તેને માટે, આથવા આવરણને દૂર કરવા માટે વૃત્તિના નિગ<sup>4</sup>મ (વિષય સુધી બહાર જવું તે)ના અપેક્ષા રાખીને તેની (વૃત્તિની) સાથે સંસુધ્ટ વિષયમાત્રતું અવભાસન કરતા હાેવાથી છવતું કિચિજ્જ્ઞત્વ (અલ્પગ્નત્વ) પશુ ઉપપન્ન અને છે. (૧૦)

વિવરષ્ટ્ર : અવિદ્યોપાધિક (અર્થાત્ અવિદ્યામાં પ્રતિબિ બિત) ગૈતન્ય એ જીવ એ પ્રથમ પક્ષને માન્ય રાખીને અહીં જીવ ઉપાદાન ન હોવા જતાં પણ ધટાદિ વિષયો સાથે તેના સંસર્ગ માનીને પરિહાર કર્યો છે અને જીવને વૃત્તિની અપેક્ષા રહે છે તેનું સમર્થન કર્યું છે. બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દત્તીર્થ કહે છે કે મૂળમાં 'જીવ સવ'ગત હોવા જતાં' એમ કહ્યું છે તા પણ 'સવ'ગત અને વિષયો સાથે સંસર્પ્ટ હોવા જતાં' એમ સમજવાનું છે. આમ ન સમજીએ તા વિષય સાથેના સંસર્ગ'ના અભાવથી જ જીવ વિષયોનો પ્રકાશક નથી એ હકીકત બરાબર સમજવી શકાય તેથી તે આવૃત છે એવી કરપના કરી છે તે બ્યર્થ બની જાય, અહીં શકા થાય કે 'માં ન जાનામિ' 'હું મને જાણતા નથી ' એવા અનુભવ થતા નથી તેથી જીવનું આવરણ થયેલું છે એમ કેવી રીતે સિદ્ધ થાય છે ? પણ આ શંકા બરાબર નથી કારણ કે 'મામ્ ' (મને) એ અનુભવના વિષય તા અન્તઃકરણ રૂપી ઉપાધિવાળું જીવન્ગૈતન્ય જ છે તેથી બ્યાપક જીવન્ગૈતન્યમાં અન્તઃકરણુના સ્મૃત્-છેલ્થી તેના (આવરણુના) અભાવ હોવા જ્વાં પણ વિષયદેશમાં તે આવૃત છે એવી કલ્પનામાં કશું બાધક નથી. અને વળી 'સવ'ગત તરીકે હું મને જાણતા નથી' એવા અનુભવ તા થાય છે તેથી જવને આવત માનવામાં કાંઈ દાય નથી. જીવ સ્વયંપ્રકાશ હોવાથી પ્રકારો છે તેા પણ આવત હાેવાથી પ્રકાશતા નથી એમ બતાવવા अપિ શબ્દ (स्वयमप्यप्रकाश-मानतया--પોતે પણ પ્રકાશતા ન હાેવાથી)પ્રયોજ્યા છે; અથવા અવધારણને માટે છે (-પોતે જ પ્રકાશતા ન હાેવાથી). વિષયવિશેષની બાબતમાં વૃત્તિના ઉપરાગ થતાં વિષયદેશમાં રહેલા જીવમૈતન્યના પણ વૃત્ત્યુપરાગ થાય છે અને તેથી જવમૌતન્યમાં રહેલા આવરણનું તિરાધાન થાય છે (--આવરણ દૂર થાય છે, દબાઈ જાય છે). મૂળમાં ' ભાવિ ' (वृश्युपराणादी) છે તે જવચૈતન્યમાં જે વૃત્ત્યુપરાગ છે તેના સંગ્રહ કરવા માટે છે.

જે વિષયને અનુલક્ષીને આવરહ્યુને ભંગ થાય છે તેનું જ પ્રકાશન જીવ કરે છે, સવ<sup>\*</sup>નું નહિ તેથી સવ<sup>°</sup>ત્રાવને પ્રસંગ થતા નથી. આમ જીવ અલ્પત્ત છે, સવ<sup>\*</sup>ત્રા નહિ એ જે અનુભવસિદ્ધ હકીકત છે તેની પહ્યુ (-ચક્ષુરાદિને અનુસરીને આમ થાય છે તેની, અને આ અક્ષ્પત્તાવની પહ્યુ-) ઉપપત્તિ છે. (૧૦)

# (११) अत्र प्रथमपक्षे सर्वगतस्य जीवस्य इत्त्यधीनः को विषयोपरागः ? इत्त्यापि हि पूर्वसिद्धयोर्निष्क्रिययोर्विषयजीवचैतन्ययोस्तादात्म्यस्य संयोगस्य वा न सम्भवत्याधानम् ।

## अत्र केचिदाहुः—विषयविषयिभावसम्बन्ध एवेति ।

(૧૧) અહીં પ્રથમપક્ષમાં સર્વ'ગત જીવનાે વૃત્તિને અધીન કચેા વિષયેાપરાગ છે (વિષય સાથે કેવેા સંબંધ છે) કારણું કે વૃત્તિથી પશું પૂર્વસિદ્ધ અને નિષ્ક્રિય એવા વિષય અને જીવચૈતન્યમાં તાદાત્મ્ય કે સંચાગનું આધાન (ઉત્પાદન) સંભવતું નથી.

અહી' કેટલાક કહે છે કે વિષયવિષયિભાવ સંખંધ જ છે.

વિવરણ : ઉપર જે ત્રણ પક્ષ ખતાબ્યા તેમાં પ્રથમ (---વૃત્તિનિર્ગંમ ચિત્ના ઉપરાગતે માટે છે) વિષે શકા રજૂ કરી છે કે આ સર્વગત છવતો વૃત્તિને અધીન વિષયો પરાગ કેવા છે---એ સ્વરપલક્ષણ છે, કે તાદાત્ગ્યલક્ષણ છે કે સંયોગલક્ષણ છે. સ્વરૂપલક્ષણ હોય તો એ વૃત્તિને અધીન ન હાેઈ શકે. જીવચૈતન્ય સવ'ગત છે તેથી વિષયદેશમાં રહેલ જીવચૈતન્ય અને વિષયને સ્વરપાત્મક સંખંધ તો વૃત્તિ વિના પણ સિદ્ધ છે. એવા આશાયથી 'સવ'ગત' એમ કહ્યું છે. બીજા અને ત્રીજા (તાદાત્મ્ય અને સંયોગ) પ્રકારતા પણ ન હાેઈ શકે એમ હવે ખતાવે છે. વૃત્તિથી તેમની વચ્ચે આ સંખંધા ઉત્પન્ન કરી શકાય તેમ નથી. લાેકમાં જે બે પદાર્થીના તાદાત્મ્યનો અમુલભવ થાય છે તે તેઓમાં આદિથી જ અનુભવાય છે, તે વચમાં આગન્તુક (ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલેા) નથી હોતો એમ ખતાવવા માટે વિષય અને જીવચૈતન્યને પૂર્વ'સિદ્ધ કલ્યા છે. તેમના સંબંધ સ યોગ પ્રકારના પણ નથી, કારણ કે સંયોગ બેમાંથો એક કે બન્ને પદાર્થ'ની ક્રિયાથી થાય છે, પણ આમાંથી એકય અહી શક્ય નથી કારણ કે આ બે તાે નિષ્ક્રિય છે. અહીં શકા થાય કે સુવર્ણ વગેરેમાં આ દ્વિધ ક્રિયાના અભાવમાં પણ તેજ અને પાર્થિ છે. અહીં શકા થાય કે સુવર્ણ વગેરેમાં આ દ્વિધ ક્રિયાના અભાવમાં પણ તેજ અને પાર્થિ વાગતો સંયોગ જોવામાં આવે છે તેમ सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

અહીં પહ્યુ હોઈ શકે. પણુ આ બરાબર નથી કારણુ કે વિષય અને જીવચૈતન્યના પહેલેથા જ સંયોગ માનવામાં આવે તા તે વૃત્તિને અધાન છે એવુ જે પ્રતિષાદન છે તેના વિરાધ થાય. જીવચૈતન્ય ઉપાદાન નથા અને નિરવયવ છે તેથા વિષય અને જીવચેતન્યના તાદાત્મ્યસંબંધ કે સંયોગસંબંધ પાતાની મેળે છેજ નહિ. અને વૃત્તિથી પહ્યુ તે ઉત્પન્ન કરી શકાતા નથી એમ 'અપિ' શબ્દ પ્રયોજીને કહ્યું છે.

કેટલાક કહે છે કે વિષયદેશમાં હાજર રહેલા જીવચૈતન્યના વૃત્તિની ઉત્પત્તિની પહેલાં ભલે વિષયવિષયિભાવ પ્રકારના સ બ ધ ન હાય પશુ વૃત્તિની ઉત્પત્તિ પછી તે ઉત્પન્ન થાય છે, અને આ અનિવ ચનીય અને અતિરિક્ત સ બ ધ સંભવે છે. હવથી એમ બતાવ્યુ છે કે સ્વરૂપસ બ ધ કે તાહાત્મ્ય કે સચાગને વૃત્તિને અધાન નથી માન્યા જેથાં કરાને ઉક્ત દોષ હાેઈ શકે. આ તા વિષય-વિષયિભાવ સંબ ધ જ છે જે વૃત્તિથી ઉત્પત્ત કરવામાં આવે છે.

अन्ये तु-विषयविषयिभावमात्रनियामिका वृत्तिश्चेदनिर्गताया अप्यैन्द्रियकव्वत्तेस्तन्नियामकत्वं नातिव्रसङ्गावहमिति तन्निर्गमाभ्युपगमवैयर्थ्या-पत्तेः स नाभिसंहितः । किं तु विषयसन्निहितजीवचैतन्यतादात्म्यापन्नाया वृत्तेर्विषयसंयोगे तस्यापि तद्द्वारकः परम्परासम्बन्धौ छभ्यते इति स एव चिदुपरागोऽभिसंहित इत्याहुः ।

જ્યારે બોજા કહે છે કે વૃત્તિ વિષયતિષયિભાવમાત્રતું નિયમન કરનારી હાેય તા અનિગ'ત (વિષય સુધી બહાર નહીં ગયેલી) એવી પણ ઐન્દ્રિયક વૃત્તિને તેનું નિયમન કરનાર માનવામાં કાેઇ અતિપ્રસ'ગ નહીં આવે તેથા તેના (વૃત્તિના) નિર્ગમને માનવામાં આવે છે તે વ્યર્થ ખની જાય માટે તે (વિષયવિષયિભાવ સંબ'ધ) અભિપ્રેત નથી. પરંતુ વિષયસ'નિહિત જીવગૈતન્યની સાથે લાદાત્મ્ય પામેલી વૃત્તિના વિષયની સાથે સ'રોગ થતાં તેના (-વિષયસ'નિહિત જીવ-ચૈતન્યના) પણ તે દ્વારા (વૃત્તિ-વિષયસ'યોગ દ્વારા) પર'પરા-સંબંધ પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી તે જ 'ચિદુપરાગ' (શખ્દ)થી કદ્યો છે. (એમ આ બીજા વિચારકાનું) કહેવું છે.

(વિવર્ણ-) પરાક્ષ વિષયના સ્થળમાં અનુમિતિ આદિ વૃત્તિથી ઉપહિત (ઉપાધિવાળા) જીવગૈતન્યને અનુમેય આદિ વિષયે સાથે વિષયવિષયિભાવ સંબંધ વૃત્તિના નિર્ગંમ વિના પણુ સિદ્ધાંતમાં સ્વીકાર્યો છે. પરાક્ષ સ્થળમાં જેમ વૃત્તિના નિર્ગંમ વિના વિષય અને જીવ-ચૈતન્યને વિષયવિષયિભાવ સંબંધ માની શકાય તેમ અપરાક્ષ સ્થળમાં પણ માની શકાય, અને વૃત્તિના નિર્ગંમના અભાવમાં પણ જીવની વૃત્તિ જેને વિષય કરશે એ જ વેનાથી પ્રકાશિત થશે બીજો નહિ એવા નિયમ સિદ્ધ થશે; તેથી વૃત્તિનો નિર્ગંમ ન માનવાથી અતિપ્રસંગદોષ (–ગમે તે વસ્તુ પ્રકાશિત થઈ શકશે એવા દોષ) રહેતા નથી. તેથી અહીં વૃત્તિજન્ય વિષયવિષયિભાવ સંબંધ અભિપ્રેત નથી. સંયોગાદિ સંબંધનો પણ નિરાસ કર્યો છે તેા પછી કરેશ સંબંધ (વવરાષ્ટ્રકારને અભિમત છે એવી શંકા થાય, તેના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે વિષયસ નિદ્ધિત જીવચૈતન્ય સાથે તાદાત્મ્ય પામેલી વૃત્તિના વિષય સાથે સંયોગ થતાં તે જીવચૈતન્યના પણુ તે દ્વારા પર પરાથી સંબંધ પ્રાપ્ત થાય છે અને તેને જ ચિદુપરાગ કહ્યો છે. વિષયને બ્યાપનાર તરીકે જે વૃત્તિ ઉત્પન્ન થાય છે તેની પ્રતિ વિષયસ નિદ્ધિત જીવ-ચૈતન્ય અધિષ્ઠાન છે તેથી વૃત્તિનું તેની સાથે તાદાત્મ્ય છે એમ સમજવું. આ તાદાત્મ્ય પામેલી વૃત્તિના વિષય સાથે સંધાગ થતાં વિષયસ નિદ્ધિત જીવ-થૈતન્ય જેને વિષયનું અવ-ભાસન કરનાર માનવામાં આવ્યું છે તેના પણુ વિષય સાથે, વૃત્તિ અને વિષયના સંયોગ દ્વારા, પર પરાથી સંબંધ—વિષય સાંયુક્ત વૃત્તિતાદાત્મ્ય પ્રકારના—પામત થાય છે. આ સંબંધ વૃત્તિના વિત્તિગ મ વિના સંભવતા નથી તેથી વિવરાયાથો વૃત્તિના નિગ°મનનું કથન કર્યું છે. આ વિષયસ યુક્તવૃત્તિતાદાત્મ્ય સંબંધને જ 'ચિદુપરાગ' કહ્યો છે.

अपरे तु-साक्षादपरोक्षचैतन्यसंसर्गिण एव सुखादेरापरोक्ष्यदर्शनात् अपरोक्षत्रिषये साक्षात्संसर्ग एष्टव्यः । तस्माद् व्रत्तेर्विषयसंयोगे वृत्ति-रूपावच्छेदकलाभात् तदवच्छेदेन तदुपादानस्य जीवस्यापि संयोगजसंयोगः संभवति । कारणाकारणसंयोगात् कार्यांकार्यसंयोगवत् कार्यांकार्यसंयोगात् कारणाकारणसंयोगस्यापि युक्तितौल्येनाभ्युपगन्तुं युक्तत्वादित्याहुः ॥

જ્યારે બીજા કહે છે કે અપરાક્ષ ચૈતન્ય સાથે સાક્ષાન સંસગ<sup>4</sup>વાળાં જ સુખાદિ અપરાક્ષ (પ્રત્યક્ષ) જોવામાં આવે છે. માટે અપરાક્ષ વિષયની બાબતમાં સાક્ષાત સંસગ<sup>6</sup> (સંબંધ) માનવા જોઈએ (પર'પરા-સંબંધ નહીં). તેથી વૃત્તિના વિષયની સાથે સંચાગ થતાં વૃત્તિરૂપ અવચ્છેદકના લાભ થવાથી તેના અવચ્છેદથી તેના (વૃત્તિના) ઉપાદાન જીવના પણ સંચાગજ સંચાગ (સાક્ષાત સંબંધ) છે; કારણ કે કારણ અને અકારણના સંચાગથી કાર્ય અને અકાર્યના સંચોગ માનવામાં આવે છે તેની જેમ સમાન ગ્રુક્તિ હાેવાથી કાર્ય અને અકાર્યના સંચાગથી કારણ અને અકારણના સંચાગ પણ સ્વીકારવા શ્રુજ્ય છે.

(વિવરુણ-) સુખાદિ આન્તર પદાર્થના પ્રત્યક્ષત્વ (સાક્ષાઠાર)માં તેના પ્રકાશક છવ-ગેતન્ય સાથે તેના સાક્ષાત્સંબંધ પ્રયોજક તરીકે કલ્પવામાં આવે છે. તેમ ધટાદિ બાહ્ય પદાર્થોના પ્રત્યક્ષત્વમાં પણ સાક્ષાત્સંબંધ માનવા જોઈએ. નહીં તા વિષયના પ્રત્યક્ષતાનમાં ક્યાંક સાક્ષાત્સ બંધ પ્રયોજક અને ક્યાંક પરંપરા-સ બંધ પ્રયોજક એમ જુદું જુદું થઈ જાય- વૈરૂપ્યની આપત્તિ થાય. વળી સાક્ષાત્ સંબંધ સંભવતા હાેય ત્યારે પરંપરા-સંબંધની કલ્પના કરવી યાગ્ય નથી. તેથી આ વિષયસંયુક્તવૃત્તિતાદાત્મ્ય પ્રકારના પરંપરા-સંબંધની કલ્પના કરવી યોગ્ય નથી. તેથી આ વિષયસંયુક્તવૃત્તિતાદાત્મ્ય પ્રકારના પરંપરા-સંબંધની વવરણા થાય ને માન્ય ન હાેઈ શકે એમ માનીને કેટલાક કહે છે કે વૃત્તિના વિષય સાથે સંયોગ થતાં વૃત્તિના ઉપાદાન જીવગેતન્યના પણ વિષયની સાથે સંયોગજ સંયોગ સંભવે છે. વૃત્તિ જીવગેતન્યનું કાર્ય છે અને વિષય અકાર્ય છે. જીવગેતન્ય વૃત્તિનું ઉપાદાન-કારણ છે જ્યારે વિષય તે વૃત્તિનું ઉપાદાન કારણ નથી. અને આમ વૃત્તિ અને વિષય જે

#### . सिद्धान्तलेशस<del>र्व</del>महः

જીવચૈતન્ય પ્રતિ કાર્ય અને અકાર્ય છે તેના સંયાગથી ચૈતન્ય અને વિષય જે વૃત્તિ પ્રતિ કારણ અને અકારણ છે તેના સંયાગ થાય છે તે અહીં સંયાગજ સંયાગ તરીકે વિવક્ષિત છે.

અહીં શંકા સંભવે છે કે કાય'(શરીર) પ્રતિ કારણુબૂત હસ્તના તેની જ પ્રતિ કારણુ નહી એવા વૃક્ષની સાથે સંધાપ થાય છે તેનાથી હસ્તના કાય' શરીરના હસ્તના અકાર્ય (કાય' નહિ એવા) વૃક્ષ સાથે સંધાપ થાય છે એપ સ્વીકારવામાં આવે છે કારણ કે હાથ અને વૃક્ષના સંધાગની દશામાં વૃક્ષને વિષે એવા અનુભવ થાય છે કે ' વૃક્ષ હસ્તના અવચ્છેદથી શરીરની સાથે સંયુક્ત છે'. આ શકાનું સમાધાન કરતાં ધટાદિ વિષયમાં વૃત્તિના સંધાગની દશામાં ઘટને વિષે ' વૃત્તિના અવચ્છેદથી ઘટ સ્કુરે છે ', જીવચૈતન્યની સાથે ઘટ સંસ્પ્ટ છે એવા અનુભવ થાય છે --- એ આશયથી અપ પ્રચ્ય દીક્ષિત કહે છે કે જેમ કારણુ(હરત)ના અને અકારણુ (વૃક્ષ)ના સંધાગથી કાય' (શરીર) અને અકાય' (વૃક્ષ)ના સંધાગ (સંધાગજ સંધાગ) થઈ શકે તેમ કાય' (વૃત્તિ) અને અકાય' (ઘટાદિ)ના સંધાગથી કારણુ (જીવચૈતન્ય) અને અકારણુ (ઘટાદિ)ના સંધાગ થઈ શકે કારણુ કે બન્તેમા દલીલ સમાન જ છે-બન્તેની વ્યાબતમાં ઉપર કદ્યું તેમ આ સંધાગની કક્ષ્યના કરાવનાર અનુભવરૂપ યુક્તિ સમાન છે.

एकदेशिनस्तु-अन्तःकरणोपहितस्य विषयावभासकचैतन्यस्य विषय-तादात्म्यापन्नब्रसचैतन्याभेदाभिव्यक्तिद्वारा विषयतादात्म्यसम्पादनमेव चिदुपरागोऽभिसंहितः । सर्वगततया सर्वविषयसन्निहितस्यापि जीवस्य तेन रूपेण विषयावभासकत्वे तस्य साधारणतया पुरुषविश्तेषापरोध्य-व्यवस्थित्ययोगेन तस्यान्तःकरणोपहितत्वरूपेणैव विषयावमासकत्वात् । एवं च-विषयापरोध्न्ये आध्यासिकसम्बन्धो नियामक इति सिद्धान्तोऽपि सङ्गच्छते । न चैवं द्वितीयपक्षसाङ्कर्यम् । जीवस्य सर्वगतत्वे प्रथमः पक्षः, परिच्छिन्नत्वे द्वितीय इत्येव तयोभेंदादित्याहुः ॥११॥

જ્યારે એક્ક્રેશીઓ કહે છે કે અન્તઃકરણથી ઉપહિત એવું જે વિષયતું અવભાસન કરનાર ચૈતન્ય છે તેના વિષયની સાથે તાદાત્મ્ય પામેલા પ્રદ્યચૈતન્યથી જે અભેદ છે તેની અભિવ્યક્તિ દ્વારા તેનું વિષય સાથે તાદાત્મ્ય-સંપાદન એ જ 'ચિદુપરાગ 'થો અભિપ્રેત છે (---તેને જ ચિદુપરાગ કહેવામાં આવ્યુ' છે). સર્વ'ગત હાવાથી સર્વ'વિષયની પાસે હાજર પણ છે એવા જીવ તે રૂપે (સર્વ'ગતરૂપે) વિષયોતું અવભાસન કરનાર હાય તા તે (જીવ) (સર્વ જ્ઞાતા પુરુષ પ્રતિ) સાધારણ હાવાથી પુરુષવિશેષને (જ) (ઘટાદિ વિષય) અપરાક્ષ (પ્રત્યક્ષ) અને છે એ વ્યવસ્થા સંભવશે નહિ. તેથી તે (જીવ) અન્તઃકરણથી ઉપહિત રૂપે જ વિષયનું અવભાસન કરે છે (માટે ઉપર કહ્યો તેવા 'ચિદુપરાગ'ના અથ' લેવા જોઈ એ). અને આમ (વિષયાવભાસક ચૈતન્યનું વૃત્તિ વડે વિષયતાદાત્મ્યસંપાદાન સ્વીકારતાં) વિષયની અપરાક્ષતામાં આધ્યાસિક સંબંધ (અધ્યાસસિદ્ધ તાદાત્મ્યસંબંધ) નિયામક છે એ સિદ્ધાન્તની સંગતિ થાય છે. અને આમ દ્વિતીયપક્ષ સાથે સાંકર્ય નથી; કારણુ કે જીવ સવ'ગત છે એમ માનતાં પ્રથમ પક્ષ છે અને પરિચ્છિન્ન માનતાં બીજો પક્ષ છે—એમ જ બે વચ્ચેના લેક છે (૧૧)

વિવરણ : સંગેગજ સંગેગની વાત કરો તેને વિષે એ શંકા થાય છે કે વિષયદેશમાં હાજર જીવચૈતન્ય વૃત્તિનું ઉપાદાન છે એ વિવરણાથાર્યને માન્ય નથી, કારણ કે તેમણે એવું પ્રતિપાદન કર્યું છે કે જીવ અન્તઃકરણાદિનું ઉપાદાન ન હોવા છતાં પણ જેમ ગાત્વ સામાન્યના સારનાદિયુક્ત વ્યક્તિ સાથે સ્વભાવથી જ સંખંધ છે (જ્યારે અધાદિ સાથે નથી) તેમ જીવના સ્વભાવથી જ અન્તઃકરણાદિ સાથે સંખંધ છે. એ વાત 'આમ વિષય સાથે મંખંધ નદીં ધરાવનાર જીવ સ્વભાવથી અન્તઃકરણ સાથે સંસગ'માં આવે છે' એમ ઉપર વિવર છુમત તરીકે રજૂ કરવામાં આવી છે. તેથા જીવચૈતન્ય વૃત્તિનું ઉપાદાનકારણ ન હોય તો ઉક્ત સંખંધ સિદ્ધ થતા નથી. તેથી સંયોગજ સંગેગ પણ આચાર્યને માન્ય દ્વોઈ શકે નદિ એમ એક્ટેશોઓ (વિવર છુમનના પેટા સંપ્રદાયના કેટલાક વિચારઠા) દલ'લ કરે છે. વિવરણાચાર્યને ઘટાદિવિષયનું અવભાસન કરનાર જીવચૈતન્યનું ધટાદિ વિષય સાથે વૃતિ દારા તાદાત્મ્યસંપાદન એ જ 'ચિદુપરાગ'થો અભિપ્રેત દ્વાઈ શકે —એમ આ એક દેશી મન્ને છે.

ઉપર એવી શાંકા રજૂ કરવામાં આવી છે કે વૃત્તિથી પણુ પૂવ'સિદ્ધ એવા વિષય અને મૈતન્યના તાદાતમ્યનું ઉત્પાદન સંભવતું નથી તા પછી આ તાદાતમ્ય–સંપાદન કેવી રીતે થશે. આનું સમાધાન કરવા માટે કહ્યું છે કે 'વિષયતાદાત્મ્ય પામેલા વ્યદ્ધચૈતન્યથી અનેદની અભિવ્યક્તિ દ્વારા'–ભિંભભૂત વ્યદ્ધચૈતન્ય ઘટાદિ વિષયનું ઉપાદાન કારણુ હાેઈ ને થાદ્ય અને વિષયનું તાદાત્મ્ય પહેલેથી જ સિદ્ધ છે. આમ વિષય સાથે તાદાત્મ્યવાળા વ્યદ્ધ-ચૈતન્યથી વિષયના અવભાસક જીવચૈતન્યના અનેદની અભિવ્યક્તિ વૃત્તિથી કરવામાં આવતાં જીવચૈતન્યનું વિષય સાથેનું તાદાત્મ્ય વૃત્તિને અધીન તરીકે પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી તાદાત્મ્યસ પાદનની અનુપપત્તિ નથી.

છવ સર્વ'ગત છે તેથી સર્વ' વિષયા પાસે તેની હાજરી છે અને સર્વ વિષયના અવભાસક બની શકે. વળી છવ સર્વ'પુરુષોને સાધારણ છે (---કારણ કે અવિદ્યામાં ધ્રદ્ધ-ગૈતન્યનું પ્રતિબિંબ તે છવ એ મતમાં છવને બેદ નથી-) તેમ છતાં જે પુરુષના અન્તઃ-કરણથી જવગૈતન્ય ઉપદિત થઈને જે અર્થ' કે વિષયનું અવભાસન કરે એ અર્થ એ જ પુરુષને અપરાક્ષ કે પ્રત્યક્ષ બને છે અન્યને નહિ. (અહી એ ખ્યાનમાં રાખવું કે 'પુરુષ' પદ પ્રમાતાના અર્થ'માં પ્રયો જ્યું છે). વિષય અમુક જ્ઞાતાને પ્રત્યક્ષ બને છે, અન્યને નદિ એ વ્યવસ્થાની સિદ્ધિ માટે 'અન્તઃકરણોપદિત' એવું વિશેષણ જીવ માટે પ્રયોજવું જ જોઈએ. આમ એકદેશીના મતમાં વિયયાવભાસક જીવગૈતન્યનું વૃત્તિથી વિષયતાદાત્મ્યસંપાદન થાય છે એમ સિદ્ધ થતાં, વિષયની અપરાક્ષતાની બાબતમાં અધ્યાસથી સિદ્ધ થતા તાદાત્મ્ય-સંબંધ નિયામક છે એ સિદ્ધાંત સાથે સંગતિ થાય છે.

સંખન્ધ માટે વૃત્તિ છે એ પ્રથમ પક્ષ છે, અબેદાભિબ્યક્તિને માટે વૃત્તિ છે એ બીજો પક્ષ, અને આવરણાબિભવને માટે વૃત્તિ છે એ ત્રીજો પક્ષ છે. આમાંથી પ્રથમ પક્ષમાં પણ વૃત્તિથી અબેદાભિગ્યક્તિ થાય છે એમ માનવામાં આવે છે તે৷ દ્વિત્તિય પક્ષથી એનું જુદાપક્ષું નહીં રહે અને બધું સેળબેળ થઈ શકે, સાંકર્ય થઈ જશે. એવી શંકાના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે જીવને સવ°ગત માનનારના મતમાં વૃત્તિ સંબંધને માટે છે એ પ્રથમ પક્ષ છે; અને જીવ અન્તઃકરણેાપાધિક છે અને તેથી પરિચ્છિન્ન છે એમ માનનારના મતમાં વૃત્તિ અભેદા-ભિલ્યક્તિને માટે છે એ બીજો પક્ષ છે. કહેવાનું તાતપર્ય એ છે કે પહેલા અને બીજા પક્ષમાં બન્નેમાં વૃત્તિ દ્વારા અભેદાલિન્યક્તિ થાય છે એ સામ્ય હેાવા છતાં પણ પ્રથમ પક્ષમાં વૃત્તિ અભેદાલિવ્યક્તિ દ્વારા વિષયાવભાસક ગૈતન્યનું વિષય સાથે તાદાત્મ્યસંપાદન કરવા માટે છે, જ્યારે બીજા પક્ષમાં વૃત્તિ વિષયથી અવચ્છિન્ન ગૈતન્યથી વિષયાવભાસક જીવગૈતન્યના અભેદની અભિવ્યક્તિ માટે જ છે તેથી એ બે પક્ષમાં સાંક્રવાની સંભાવના નથી.

અથવા પ્રથમ પક્ષમાં જીવ બ્યાપક હોવાથી વિષયદેશમાં સદા સ નિહિત જ એવા વિષયાવભાસક જીવચૈતન્યના વિષયતાદાત્મ્ય પામેલા પ્રદ્યાચૈતન્યથી અબેદ છે!તેની અભિવ્યક્તિને માટે વૃત્તિ છે. જ્યારે ખોજા પક્ષમાં જીવ પરિચ્છિન્ન હાેવાથી વૃત્તિ તેને વિષય પાસે પહાંચાડે છે અને વિષયાધિષ્ઠાન એવા પ્રદ્યાચૈતન્યના તેનાથી અબેદ છે તેના અભિવ્યક્તિ પણ કરે છે તેથી બે પક્ષાનું સાંક્રય' નથી. આ પ્રુલાસા મૂળમાં પ્રયોજેલાં 'સવ'ગતત્વ' 'પરિચ્છિનત્વ' પદા દ્વારા સચિત થાય છે, જ્યારે પહેલા પ્રુલાસા 'પ્રથમપક્ષ', 'દિતીયપક્ષ' એ પદાથી સ્વિત્ત થાય છે.

વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દ ઉપરની સમજૂતી આપ્યા પછી વિશેષમાં કહે છે કે સાંકર્યને ટાળી શકાય એમ છે જ નહિં કારણ કે 'સબ-ધાર્થા વૃત્તિ' એ પ્રથમપક્ષમાં સબન્ધ ઉદ્દેશ્ય તરીકે નાત થાય છે; અમેદાભિવ્યકત્યર્થા વૃત્તિ', એ દિતીયપક્ષમાં અભેદાભિવ્યક્તિ જ ઉદ્દેશ્ય તરીકે નાત થાય છે; અમેદાભિવ્યકત્યર્થા વૃત્તિ', એ દિતીયપક્ષમાં અભેદાભિવ્યક્તિ જ ઉદ્દેશ્ય તરીકે નાત થાય છે. અહીં મતમાં વિવક્ષિત વિવેકથી અમેદની અભિત્ર્યક્તિ એ જ રૂત્તિનું પ્રયોજન પ્રથમ અને દિતીય બન્ને પક્ષેમાં અન્તે ઠરે છે—આમ તેમનું સાંકર્ય ટાળી શકાય તેમ નથી એમ કહેવાના અપ્યથ્યદીક્ષિતના આશાય છે તેથી શરૂઆતમા જ 'એકદેશીઓ' એમ કહ્યું છે એમ સમજવું જોઈ એ.

વસ્તૂતઃ તેા 'સંખન્ધાર્થા વૃત્તિ' એમ કહેતી વખતે આ ચાય°ના અભિપ્રાય આ પ્રમાણે છે—વિષયના અવભાસક તરીકે સ્વીકારવામાં આવેલા જીવચૈતન્યતા ઘટાદિ વિષય સાથે વ્યંગ્યવ્ય જક પ્રકારના સંખંધ છે, એ સંખંધ તે તે વિષયથી સંસષ્ટ વૃત્તિને અધીન છે એમ અહીં વિવક્ષિત છે (કહેવા ધાયુ" છે). જેમ કે અન્તઃકરણ સ્વચ્છ દ્રબ્ય હાેઈને પાતે જ ચેતન્યનું અભિવ્યંજન કર તમાં સમર્ય છે, જ્યારે ઘટાદિ તેમ કરવામાં સમર્થ નથી કારણ કે અસ્વચ્છ છે. પણ ઘટાદિ વિષયને વૃત્તિ બ્યાપે છે તેથી તે (વૃત્તિ) વિષયમાં રહેલી અસ્વચ્છતા ના અભિભવ કરીને ઘટાદિમાં ચીતન્યનું અભિવ્યંજન કરવાની યેાગ્યતા ઉત્પન્ન કરે છે. विवर्शायाये के वात कडी छे - "अन्तः अरणं हि स्वस्मित्रिव स्वतंसनि वयपि घटादी चेतन्या. भिव्यक्तियाग्यतामापादयति'' (अन्त; કરણ પોતાની જેમ પોતાની સાથે સંખંધમાં આવનાર ઘટાદિમાં પણ ચૈતન્યને અભિગ્યક્ત કરવાની યાગ્યતા ઉત્પન્ન કરે છે). આપણે જોઈએ છીએ કે અરંવચ્છ દ્રવ્ય પણ સ્વચ્છ દ્રવ્યના સંસગ<sup>•</sup>તે કારણે પ્રતિબિંબ ગ્રહણે કરવાને યાગ્ય બને છે. દા. ત. ભાંત આદિ પોતે અસ્વચ્છ હેાઈને પ્રતિબિંબ ગ્રહણ કરી શકે નહિ પણ જળ સાથે સંયોગ થતાં તેમાં એ સમયે પ્રતિબિંબ ગ્રહણ કરવાની યોગ્યતા આવે છે. ગૈતન્ય પણ વિષયથી અભિવ્યંગ્ય થાય છે એમ કહેવામાં આવે છે તેના અર્થ એ કે એ ત્યાં પ્રતિર્ભિભિત થાય છે. આમ વ્યંગ્યવ્યંજકરૂપ સંબંધને માટે જ વૃત્તિનું નિગંમન (વિષય સુધી બહાર જવું) વિવરણમાં કહેવામાં આવ્યું છે અને આમ બહાર ગયેલી વૃત્તિથી વિષય અને ચૈતન્યના ઉપર કહ્યા મુજબનાં સંબંધનું સંપાદન કરવામાં આવતાં ઘટાદિમાં પ્રતિબિ બિત થયેલું ત્યાંનું જીવચૈતન્ય તે ઘટાદિને અવભાસિત કરે છે. (૧૧)

(१२) अथ द्वितीयपक्षे केयमभेदाभिव्यक्तिः ।

(૧૨) હવે દ્વિતીય પક્ષમાં આ અબેદાભિગ્યક્તિ છે તે શી છે ?

કેટલાક ક≩ છે કે જેમ નીક દ્વારા તળાવના જળ અને ખેતરના જળતે એકીભાવ થાય છે તેમ વૃત્તિ દ્વારા વિષયાવચ્છિન્ન ચૈતન્ય અને અન્તઃકરણાવ-ચ્છિન્ન ચૈતન્યના એકીભાવ થાય છે તે (જ) અભેદાભિવ્યક્તિ. અને આમ જો કે વિષયાવચ્છિન્ન પ્રદ્યાચૈતન્ય જ વિષયનું પ્રકાશન કરનારું છે, તાે પણ તેના વૃત્તિ દ્વારા એકીભાવ થયેલા હાેવાથી તે જીવ બન્યું છે તેથી જીવ વિષયના પ્રકાશક છે એ ઉપપન્ન છે.

વિવરણ : હવે દિતીય પક્ષ સામે વાંધાે રજૂ કરવામાં આવે છે. જીવને પરિચ્છિત્ર માનનાર મતમાં વૃત્તિ અભેદની અભિવ્યક્તિને મ.ટે છે એ દિતીયપક્ષ છે. આ મતમાં વૃત્તિ વડે અન્ત:કરણોપાધિક જીવ અને વિષયાવચ્છિન્ન બિ બભૂત હાલગૈતન્યના અભેદની અભિ વ્યક્તિ સંભવતી નથી. જેમ અખડ હાલાકાર વૃત્તિ ઉપાધિની નિવત'ક બની શકે છે તેમ ઘટાદિને વિષય કરનારી વૃત્તિ ઉપાધિની નિવત'ક બની શકતી નથી તેથી અન્તઃકરણ અને વિષય એ બે બેદક ઉપાધિ વિદ્યમાન હોય ત્યારે જીવ અને હાલના અબેદની અભિવ્યક્તિ સંભવે નહિ.

આ શકાનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે બ્યાવર્ત કે કે બેદક ઉપાધિ વિદ્યમાન હોય તે પણુ તે એકદેશમાં રહેતી થઈ જાય તે તેના બળે અભેદની અભિવ્યક્તિ સંબંધે છે, કારણ કે આવું લાકમાં જોવામાં આવે છે. તળાવમાં રહેલા પાણીના અને ખેતરમાંના પાણીના અભેદની અભિવ્યક્તિ નીક દ્વારા થતી જોવામાં આવે છે, એ વાત જાણીતી છે તેમ અન્તઃકરણથી અવચ્છિન્ન ગૈતન્યરૂપ જીવ અને વિષયથી અવચ્છિન્ન હાદ્યગૈતન્યના અભેદની અભિવ્યક્તિ વૃત્તિ દ્વારા થાય છે. વૃત્તિ વિષયદેશમાં રહેલી છે તેથી વૃત્તિ અને વૃત્તિમાન (અન્તઃકરણ)ના અભેદથી જીવની ઉપાધિ એવું અન્તઃકરણ પણ વિષયદેશમાં રહેલા તરીકે સિદ્ધ થાય છે. આમ અન્તઃકરણ અને વિષય એ ખંતે ઉપાધિઓ એકદશસ્થ હોવાથી તેમના ઉપધેય જીવ (અન્તઃકરણ અને વિષય એ ખંતે ઉપાધિઓ એકદશસ્થ હોવાથી તેમના ઉપધેય જીવ (અન્તઃકરણ વચિક્ત ગૈતન્ય) અને હાલ (વિષયાવચ્છિન્ન ગૈતન્ય)ના અભેદની અભિવ્યક્તિ થાય છે.

અહીં ફરી શંકા થાય કે આમ અબેદની અભિવ્યક્તિ સભવતી હોય તે પણ છવ ગ્રૈતન્ય વિષયનું અવભાસક ખની શકે નહિ. કારણ કે તે વિષયની પ્રતિ ઉપાદાન ન હાેઈને

સિ-૧૮

તેના (છવગૈતન્યને) વિષય સાથે તાકાત્મ્યસંખંધ નયી અને પ્રદ્યાચૈતન્ય પણ વિષયતું ઉપા-દાન હોવાથી તેની સાથે સાક્ષાત્ તાકાત્મ્યસંખંધવાળું હેાવાને લીધે તેને તેનું અવભાસક માની શકાય નહિ કારણ કે એમ માનતાં 'આલેાકથી ઘટ પ્રકાશિત થાય છે' એ જ્ઞાનની જેમ 'મારાથી ઘટ જ્ઞાત થયેા' એવું જે જીવગૈતન્યના ઘટપ્રકાશકત્વતું જ્ઞાન થાય છે તેના વિશાધ થાય.

આ શંકાનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે બ્રહ્મગૈતન્ય વિષય સાથે તાદાત્મ્યસંબ'ધવાળું હાેઈને તે જ વિષયનું પ્રકાશક છે (—અને આમ 'મારાથી ઘટ ત્રાત થયેા' એ અનુભવનેા વિરોધ થતાે લાગે—), તાે પણ તાદાત્મ્યસંબ ધથી વિષયનું અવભાસક બ્રહ્મગ્રૈતન્ય વૃત્તિ દ્વારા જ્યારે અન્તઃકરણુથી ઉપહિત બને છે ( --અન્તઃકરણુ વૃત્તિ દ્વારા વિષયદેશરથ બને છે તેથી– ) ત્યારે જીવની સાથે એક્/ાલાવ થવાથી તે જીવ બને છે અને આમ બ્રહ્મગ્રૈતન્યનું જે વિષયાલાસકત્વ છે તે જીવનું જ છં એમ પ્રાપ્ત થતાં અનુભવ સાથે કાઈ વિરોધ રહેતા નથી.

अन्ये त्वाहुः—विम्बस्थानीयस्य विषयावच्छिन्नस्य ब्रह्मणः प्रतिबिम्बभूतेन जीवेन एकीभावो नाभेदाभिव्यक्तिः । व्यावर्तकोपाधौ दर्पण इव जाग्रति तयोरेकीभावायोगात् । वृत्तिकृताभेदाभिव्यक्त्या विषयावच्छिन्नस्य ब्रह्मणो जीवत्वप्राप्तौ ब्रह्मणस्तदा तद्विषयसंसर्गाभावेन तद्द्रप्टृत्वासम्भवे सति तस्य सर्वज्ञत्वाभावापत्तेश्व । किंतु विषयावच्छिन्नं ब्रह्मचैतन्यं विषयसंस्रष्टाया वृत्तोरग्रभागे विषयप्रकाशकं प्रतिबिम्वं समर्पयति इति तस्य प्रतिबिम्बस्य जीवेनै क्रीभावः । एवं चान्तःकरणतद्वृत्तिविषया-वच्छिन्नचैतन्यानां प्रमात्प्रमाणप्रमेयभावेनासङ्करोऽप्युपयदते ।

न च वृत्त्युपद्वित्तैचैतन्यस्य विषयप्रमात्वे तस्य विषयाधिष्ठानचैतन्य-स्येव विषयेणाध्यासिकसम्बन्धाभावात् विषयापरोक्ष्ये आध्यासिकसम्बन्ध-स्तन्त्रं न स्यादिति वाच्यम् । विषयाधिष्ठानचैतन्यस्यैव विषयेणावचिछन्नस्य बुत्तौ प्रतिबिम्बिततया तदभेदेन तत्सम्बन्धसत्त्वादिति ।

જ્યારે બીજા કહે છે કે બિંબસ્થાનીય વિષયાવચ્છિન્ન પ્રદ્વાના પ્રતિબિંબ ભૂત જીવ સાથે એકીલાવ એ અલેદાલિવ્યક્તિ નથી, કારણુ કે જેમ વ્યાવર્તંક ઉપાધરૂપ દર્પં છુ વિદ્યમાન હાેય ત્યારે (તેમાં પ્રતિબિંબ અને બિંબસ્થાનીય સુખાદિના અલેદની અલિવ્યક્તિ થતા નથી) તેમ તેમના (વિષયાવચ્છિન્ન પ્રદ્ધ અને પ્રતિ-બિંબબૂત જીવના) એકીસાવ સંસવતા નથી. અને વૃત્તિએ કરેલ અલેદાલિવ્યક્તિથી વિષયાવચ્છિન્ન પ્રદ્ધ જીવત પ્રાપ્ત કરે તે ત્યારે પ્રદ્ધાના તે વિષય સાથે સંસર્ગ ન રહેવાથી તે તેના દ્રગ્ટા નહીં સંસવે અને આમ થતાં તેના સર્વ જ્ઞત્વના અભાવની આપત્તિ થશે. (ઇશ્વર સર્વજ્ઞ નડી રહે). (તેથી પણ વૃત્તિ દ્વારા ાબંબસ્થાનીય વિષયાવચ્છિન્ન બ્રહ્મના પ્રતિબિંબભૂત જીવ સાથે એકીસાવ એ જ અલેદાબિબ્યક્તિ એમ માનો શકાય નહિ). પરંતુ વિષયાવચ્છિન્ન ચલગૈતન્ય વિષયની સાથે સંસગેમાં આવેલી વૃત્તિના અગ્રભાગમાં વિષયનું પ્રકાશન કરનાર પ્રતિભિંભનું સમર્પણ કરે છે તેથી તે (વિષયપ્રકાશક) પ્રતિબિંબના જીવ સાથે એકીલાવ છે (તે જ અલેદાબિબ્યક્તિ). અને આમ, અન્ત:કરણુ તેની વૃત્તિ, અને વિષય (એ ત્રણુ) થી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ચાના પ્રમાતા, પ્રમાણ અને પ્રમેયરૂપે અસંકર (લેદ) પણ ઉપપન્ન અને છે.

એવો શંકા કરવો નહિ કે વૃત્તિથી ઉપહિત (વૃત્તિરૂપી ઉપાધિવાળું) મૈતન્ય જો વિષયપ્રમા હાય તા તેના વિષયના અધિષ્ઠાનરૂપ ચૈતન્યના જેમ વિષય સાથે આધ્યાસિક સંબંધ નહીં હાેવાથી વિષયની અપરાક્ષતામાં આધ્યાસિક સંબંધ તન્ત્ર (નિયામક) નહીં બને (અને તેથી વિષયની અપરાક્ષતામાં આધ્યાસિક સંબંધ તન્ત્ર (નિયામક) નહીં બને (અને તેથી વિષયની અપરાક્ષતામાં આધ્યાસિક સંબંધ તન્ત્ર (નિયામક) નહીં બને (અને તેથી વિષયની અપરાક્ષતામાં આધ્યાસિક સંબંધ તન્ત્ર (નિયામક) છે એ સિદ્ધાંતના વિરાધ થશે). (આવી શંકા બરાબર નથી) કારણ કે વિષયનું અધિષ્ઠાન જે ગૈતન્ય એ જ વિષયથી અવગ્છિન્ન અનેલું વૃત્તિમાં પ્રતિબિ'બિત થતું હાેવાથી તેના અભેદ હાેવાથી (પ્રતિબિ'બગેતન્યના બિ'બચૈતન્ય સાથે અલેદ હોવાથી એ (આધ્યાસિક તાદાત્ગ્ય સંબંધ) છે (જ).

વિવરજ્યુ: વૃતિ દ્વારા વિષયાવન્છિત્ન ચૈતન્ય અને અન્તઃકરણાવન્ષ્ઠિત્ર ચૈતન્યના એકપેભાવ તે જ અબેદાભિબ્યક્તિ એમ જે કહ્યું તે કેટલાક વિચારકોને રુચતું નથી. જેમ દપ'ણમાં પ્રતિબિંબદશામાં બિંબ અને પ્રતિબિંબના અબેદની અભિવ્યક્તિ થતી નથી કારણ કે તેમના બેદનું દ્વાન હોય છે, તેમ પ્રસ્તુતમાં વિષયાદિ રૂપ બેદક ઉપાધિ હોય ત્યારે અબેદાભિગ્યક્તિ સંભવે નહિ.

આની સામે કાંઇ દલીલ કરે કે તત્ત્વસાક્ષાત્કારથી અશેષ ઉપાધિની નિવૃત્તિ થતાં જેવી અભેદાબિવ્યક્તિ થાય તેવી અહીં વિવક્ષિત નથી. પણ દૂધ અને પાણી એક પાત્રમાં હોવાથી જેવી તેમની અભેદાભિવ્યક્તિ થાય છે તેમ વૃત્તિ દ્વારા અન્તઃકરણ અને વિષય એકદેશસ્થ બનતાં તેનાથી પ્રયુક્ત તેમનાથી (--અન્તઃકરણ અને વિષયથી-) અવચ્છિત્ન ચૈતન્યોની આૈપચારિક અભેદાભિવ્યક્તિ અહીં વિવક્ષિત છે. અને અભેદાભિવ્યક્તિમાં બ્યાવર્ત ક ઉપાધિની હાજરી દ્વાય તે તેથા અભેદ ન સ ભવે એ વિરાધ નથી. દપ' હુમાં સુખપ્રતિબિ બદશામાં પણ 'મારું સુખ જ દપ' હુમાં દેખાય છે' એવી બિ બ અને પ્રતિબિ બના અભેદની અભિ વ્યક્તિ જોવામાં આવે છે. તેમ અહીં પણ સંભવશે. અન્તઃકરણ અને તેની વૃત્તિમાંનાં પ્રતિબિંમોની અભેદાભિવ્યક્તિ આૈયારારિક જ હાેઇ શકે, સુખ્ય નહિ કારણ કે વૃત્તિમાંનાં પ્રતિબિંમોની અનેદાભિવ્યક્તિ આહાં ને અક હાેઇ શકે નહિ અને તેયી તેઓમાંનાં પ્રતિબિ બાનુ અને વૃત્તિમાન કાર્ય અને કારણરૂપ હાેઇને એક હાેઇ શકે નહિ અને તેયી તેઓમાંનાં પ્રતિબિ બાનુ અન્નિવનું ઉપપાદન કર્યું છે તેના વિરોધ થાય.

આ બચાવ ઠીક ન લાગતાં કહ્યું છે કે આ મતમાં બીજો પણ દેાય છે કે વિષયાવ-ચ્છિન્ન પ્રહ્ન જો જીવ બની જાય તે৷ તેના ઈશ્વરત્વની નિવૃત્તિ માનવી જ પડે. કારણ કે એકથી અવચ્છેદ થતાં ચેતન્યમાં જીવત્વ અને ઈશ્ત્વ બાંતે સાંભવે નહિ. અને ત્યારે જીવત્વની દશામાં પ્રહ્નતે৷ તે વિષય સાથે સંબાંધ ન રહેતાં તે તેના દ્રષ્ટા બની શકશે નહિ.

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

આની સામે કાંઈ દલીલ કરે કે વિષયના અધિષ્ઠાનરૂપ ગૈતન્યમાં વૃત્તિ સાથૈના સંસર્ગની દશામાં જેમ અન્ત કરણ્યી ઉપહિત થવાને કારણે જીવત્વ સંભવે છે તેમ અવિદ્યાર્યી ઉપહિત થવાને કારણે ઈશ્વરત્વ પણ સંભવી શકે અને તેથી એ જીવ અને ઈશ્વર બંને હોય એમાં કાંઈ વિરાધ નથી અને આમ બિંબભૂત ઈશ્વરનું ત્યારે પણ સવ<sup>5</sup> સત્વ અક્ષત રહે છે. આવું ન માના તા અન્ત કરણાદિના અધિષ્ઠાનરૂપ ગૈતન્યમાં અન્ત કરણાદિરૂપ ઉપાધિ-વાળા હોવાને કારણે સદા જીવત્વ રહેતું હોવાથી બિંબભૂત પ્રદ્ધાને કચારેય અન્ત કરણાદિ સાથે સંસર્ગ ન હોય અને તે તેના દ્રષ્ટા બના શકે નહિ અને તેથી તેનામાં સદા સવ<sup>\*</sup> સ ત્વના અભાવ જ રહે એ દોષ તા તમારા મતમાં પણ સમાન જ રહે. શંકાર્ક્તા પૂછી શકે કે તમને કેવી અનેદાબિબ્યક્તિ માન્ય છે

આ શાંકાના ઉત્તરમાં કહે છે કે વૃત્તિ હૃદયમાં રહેલ અન્તઃકરણથી આરંબીને વિષય પર્ય'ન્ત અવિન્ષ્ઠિત્નપણે ક્રીરતભ મણિ વગેરેની પ્રભાની જેમ દીધી'ભાવ પામેલી (લભાયેલી) રહે છે. તે વૃત્તિના વિષય સાથે સંસગ માં આવેલા ભાગ તે તેના અગ્રભાગ કહેવાય છે. ત્યાં માલનું જે પ્રતિભિંભ પડે છે તે વિષયપ્રકાશક છે અને તેના છવની સાથે અભેદ તે અહીં અભેદાભિબ્યક્તિ તરીકે વિવક્ષિત છે, કારણ કે કૃત્તિ અને કૃત્તિમાન (અન્તઃકરણ)ના તાદાત્મ્યરૂપ અનેદ હાઇ તે તેઓમાં પહેલાં ગતિબિ ખાના અનેદની અભિ યક્તિ સંભવે છે. અને આમ વૃત્તિમાં પડેલા પ્રતિબિંબનેા અન્તઃકરજીમાં પડેલા પ્રતિબિંબથી વસ્તૃતઃ બેદ હેાવા છતાં પજ્ તેનાથી અભિન્ન તરીકે અભિવ્યક્ત થતું તે વિષયાવભાસક તરીકે સ્વીકારવામાં આવે તે પ્રમાતા, પ્રમાણ અને પ્રમેયનુ સાંકર્ય 'પણ નહીં થાય, તેમના બેદ ઉપપન્ન થશે. 'પજા' થી એમ વિવક્ષિત છે કે વૃત્તિ અને વૃત્તિમાનના તાદાત્મ્યને લીધે તેમનામાં પડેલા પ્રતિભિંખાના અભેદની અભિગ્યક્તિ જેમ ઉપપન્ન ખને છે તેમ આ અસંકર પણ ઉપપન્ન ખને છે. વ્યન્તઃકરહારૂપ ઉપાધથી અવચ્છિન્ન, તેમાં પ્રતિબિંબિત ચેતન્ય તે પ્રમાતા: વૃત્તિપ્રતિબિંબ ગૈતન્ય, તેનાથી જ અવચ્છિન્ન બનેલું તે પ્રમાણ; અને વિષયાવચ્છિન્ન પ્રક્ષચૈતન્ય તે પ્રમેય એમ તેમનું અસાંકર્ય' ઉપયન્ન છે. કારણ કે વ્યાવત'ક ઉપાધિઓના સદ્ભાવ છે. (આ મતમાં અસાંકર્ય ઉપયત્ન છે એમ કહીને એમ સચબ્યું છે કે પૂર્વ મતમાં વિષયાવજી ન ઘ્રદ્ધરીતન્યને જીવત્વ પ્રાપ્ત થાય છે એમ સ્વીકાર્યું હોવાથી પ્રમાતા∽ચૈતન્ય અને પ્રમેય– ચૈતન્યનું અસાંકર્ય હપપન્ન નથી. વ્યાખ્યાકાર કબ્હા**ન'દતીર્થ** આની ટીઠા કરતાં કહે છે કે વસ્તુતઃ તાે પૂર્વ'મતમાં પણ સાંકય'ના દાગ નથી. કારણ કે જીવ અને વ્યદ્ધની ભેદક 6પાર્ધિના સદ્દભાવ. અને તેનાથી પ્રયુક્ત સવ'ત્રત્વાદિની વ્યવસ્થા કેવી રીતે થાય છે એ ઉપર બતાવ્ય છે.)

કાઈ શંકા કરે કે રૂત્તિથી ઉપદિત ગૈત-યતે જો પ્રમા માનવામાં આવે તા તેના વિષય સાથે આપ્યાસિક તાદાત્મ્ય-સંભંધ નહીં હાેવાથી (—પ્રમારૂપ વૃત્તિપ્રતિભિંભ વિષયનું ઉપાદાન નહીં હાેવાથી તેમનું તાદાત્મ્ય સંભવતું નથી---) વિષયની અપરાક્ષતામાં આપ્યાસિક તાદાત્મ્યસંબંધ નિયામક છે એ સિદ્ધાંતના વિરાધ થશે. આ શંકાના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે બિંબ અને પ્રતિભિંભના અબેદ સ્વીકારવામાં આવે છે. તેથી બિંબ-ગૈત-યના વિષય સાથે જે તાદાત્મ્યસંબંધ છે એ જ પ્રમારૂપ પ્રતિબિંબના પણુ તાદાત્મ્યસંબંધ છે. તેથી સિદ્ધાંતના કોઈ ભાંગ થતા નથી. अपरे त्वाहुः—विम्बभूतविषयाधिष्ठानचैतन्यमेव साक्षादाध्यासिक-सम्बन्धलाभात् विषयप्रकाशकमिति तस्यैव विम्बत्वविशिष्टरूपेण भेदसद्-भावेऽपि तदुपलक्षितचैतन्यात्मना एकीभावोऽभेदाभिच्यक्तिः । न चैवं सति जीवब्रह्मसाङ्कर्यम्, न वा ब्रह्मणः सर्वज्ञत्वविरोधः, विम्बात्मना तस्य यथापूर्वमवस्थानादिति ॥१२॥

જ્યારે બોજાઓ કહે છે વિષયા ધિષ્ઠાનરૂપ બિંબભૂત ગૈતન્ય જ સાક્ષાત આધ્યાસિક સંબંધ પ્રાપ્ત થવાથી વિષયનું પ્રકાશક છે માટે તેના બિંબત્વથી વિશિષ્ટ રૂપે (પ્રતિબિંબત્વથી વિશિષ્ટ ગૈતન્યસ્વરૂપ જીવથી) ભેદ હાેવા છતાં પણ તેના જ તેનાથી (બિંબત્વથી) ઉપલક્ષિત ગૈતન્યસ્વરૂપે (પ્રતિબિંબત્વથી ઉપલક્ષિત ગૈતન્યસ્વરૂપ જીવ સાથે) એકીભાવ તે અભેદાભિવ્યક્તિ. અને આમ હાેય તાે જીવ અને પ્રદ્યાનું સાંકર્ય નથી, કે નથી પ્રદ્ધાના સર્વગ્રત્વના (વરાધ, કારણ કે બિંબ રૂપે તે પહેલાંની જેમ રહે છે. (૧૨)

(વવરઘ: બિંબ અને પ્રતિબિંબના અબેદ હોવા છતાં કફિપત બેદ છે તેથી બિંબ-સંબંધ એ પ્રતિબિંબસંબંધ નથી. આમ આગળના મત પ્રત્યે 'સાક્ષાત' પદથી અરુચિ બતાવીને બીજાએ જુદી રીતે 'અબેદાબિબ્યક્તિ' સમજાવે છે. બિંબબૂત એવું વિષયાધિષ્ઠાન ચૈતન્ય જ સાક્ષાત્ વિષયપ્રકાશક છે. બિંબતવ અને પ્રતિબિંબતથી વિશિષ્ટ જુદાં હશે પણ બિંબતથી ઉપલક્ષિત અને પ્રતિબિંબથી ઉપલક્ષિત ગૈતન્ય સ્વરૂપે તો તેમના એક્ગલાવ છે તે જ અબેદાલિબ્યક્તિ અને પ્રતિબિંબથી ઉપલક્ષિત ગૈતન્ય સ્વરૂપે તો તેમના એક્ગલાવ છે તે જ અબેદાલિબ્યક્તિ અને પ્રતિબિંબથી ઉપલક્ષિત ગૈતન્ય સ્વરૂપે તો તેમના એક્ગલાવ છે તે જ અબેદાલિબ્યક્તિ અને આમ બનતાં કાઈ દોષ રહેતા નથી. વ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાનંદ કહે છે કે એ વિચારવા જેવું છે કે ઉપલક્ષિત ગૈતન્યસ્વરૂપે એક્ગલાવ એ વાસ્તવ અબેદ નથી, કારણ કે વાસ્તવ અબેદને વૃત્તિની અપેક્ષા ન હાય. તેમ એ વ્યાવહારિક અનેદ નથી કારણ કે બિંબ અને પ્રતિબિંબના બેદ બ્યાવહારિક હોઈ ને તેમના તેની સમાન સત્તાવાલા અબેદ સંભવે નહિ. એ પ્રાતિભાસિક અબેદ પણ નથી, કારણ કે બે ઉપાધિઓ એકદેશમાં રહેવા માત્રથી બિંબ ગૈતન્ય અને પ્રતિબિંબ ગૈતન્યને ા પ્રતિભાસિક અનેદ સંભવે છે તેથી તેને માટે ગૈતન્ય માત્રવું ઉપલક્ષણ બ્યથ' બની જાય છે. (બિંબત્વથી ઉપલક્ષિત અને પ્રતિબિંબતથી ઉપલક્ષિત હોય તે જ તેમના એકીભાવ થાય એ જરૂરી નથી---જો એ પ્રાતિભાસિક અબેદ હોય તે છે. (૧૨)

(१३) अथ तृतीयपक्षे को नामावरणाभिभवः ? अज्ञाननाशश्चेत्, घटज्ञानेनैवाज्ञानमूलुः प्रपञ्चो निवर्तेतेति चेत्—अत्र केचिदाहुः--चैतन्यमात्रावरकस्याज्ञानस्य विषयावच्छिन्नप्रदेशे खद्योतादिप्रकाशेन महान्धकारस्येव ज्ञानेनैकदेशेन नाशो वा, कटवत् संवेष्टनं वा, भीतभट-वदपसरणं वाऽभिभव इति ।

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

(૧૩) હવે (વૃત્તિ આવરજીના અભિભવને માટે છે એ) ત્રીભ પક્ષમાં ખરેખર શે! છે આ આવરજીસિભવ ? જો એ અજ્ઞાનના નાશ હાય તા (અજ્ઞાન એક હાેલાથી) ઘટજ્ઞાનથી જ અજ્ઞાનમૂલક પ્રપંચની નિવૃત્તિ થઇ જાય (પછુ તેમ થતું નથી તેથી અજ્ઞાનના નાશ આવરજીાભિભવ ન હાેઇ શકે)—એવી શંકા કાેઇ કરે તા એ બાબતમાં કેટલાક કહે છે જેમ આગિયા વગેરેના પ્રકાશથી મહા અંધકારના એકદેશથી નાશ થાય છે (સંપૂર્ણ અંધકારના વિનાશ નથી થતા) તેમ ચૈતન્યમાત્રનું આવરજી કરનાર અજ્ઞાનના વિષયથી અવચ્છિન્ન પ્રદેશમાં એકદેશથી જ્ઞાન વડે નાશ થાય તે અભિભવ; અથવા સાદડીનું જેમ સંવેબ્ટન થાય તેમ જ્ઞાનથી વિષયાવચ્છિન્ન પ્રદેશમાં અજ્ઞાનનું સંવેબ્ટન (વીંટાળાવુ) તે અભિભવ, અથવા ડરી ગયેલા ચાહ્યાના જેમ (જ્ઞાનને કારછે) અજ્ઞાનનું વિષયાવાચ્છન્ન પ્રદેશથી પક્ષાયન તે અભિભવ.

વિવરજી : અત્તાનને એક માતીને શંકા કરી છે અને એ દર્ષ્ટિએ જ શંકાનો ઉત્તર આપ્યો છે. 'ગૈતન્યમાત્ર'માં 'માત્ર' પદથી સાક્ષીથી વ્યતિરિક્ત કૃત્સ્ત ગૈતન્યનો બાધ થાય છે, કારજી કે સાક્ષીમાં આવરજીના અભાવની વાત આગળ ઉપર કરવામાં આવશે ઘટન્નાનાદિથી અન્નાનનો એકદેશથી નાશ કે તેનું સંવેષ્ટન કે પલાયન થાય છે. તેથી અન્નાનમૂલક સકલ પ્રપંચની નિવૃત્તિની આપત્તિ નથી. ઉપર સંખધને માટે વૃત્તિ, અનેદાભિવ્યક્તિને માટે વૃત્તિ અને આવરજ્યાલિલવને માટે વૃત્તિ એ ત્રજી પક્ષનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. તેમાંથી ત્રીજા પક્ષની ચર્ચા અહીં કરી છે.

अन्ये तु-अज्ञानस्यैकदेशेन नाशे उपादानाभावात् पुनस्तत्र कन्दलनायोगेन सकृदयगते समयान्तरेऽप्यावरणाभावप्रसङ्गात्, निष्क्रिय-स्यापसरणसंवेष्टनयोरसम्भवाच न यथोकरूपोऽभिभवः सम्भवति । अतः चैतन्यमात्रावरकस्याप्यज्ञानस्य तत्तदाकारवृत्तिसंस्टष्टावस्थविषयावच्छिन्न-चैतन्यानावरकत्वस्वाभाव्यमेवाभिभवः । न च विषयावगुण्ठनपटवद् विषयचैतन्यमाश्रित्य स्थितस्याज्ञानस्य कथं तदनावरकत्वं युज्यते इति श्रङ्क्यम् । 'अइमज्ञः' इति प्रतीत्याऽहमनुभवे प्रकाशमानचौतन्यमाश्रयत प्व तस्य तदनावरकत्वम्रतिपत्तोरित्याहुः ।

જયારે બીજા કહે છે કે અજ્ઞાનને એકદેશથી નાશ થતાં ઉપાકાન(કારણુ)ને અભાવ હેાવાથી ફરી ત્યાં આવરણુના સંભવ ન હાેવાથી એક વાર (અજ્ઞાનના) નાશ થતાં અન્ય સમયમાં પણુ આવરણુના અભાવના પ્રસંગ થશે; અને નિબ્ફિય (અજ્ઞાન)ના પલાયન કે સંવેબ્ટનના સંભવ નથી માટે ઉપરાક્ષ્ત રૂપવાળા (અજ્ઞાનનાશ કે સંવેબ્ટન કે પલાયન પ્રકારના) અભિભવ સંભવતા નથી. તેથી અજ્ઞાન ચેતન્યમાત્રનું આવરણુ કરનાર હાેવા છતાં તે તે વિષયાકાર વૃત્તિની સાથે

285

સંપૃષ્ઠત અવસ્થાવાળા વિષયાવન્છિન્ન ગૈતન્યનું આવરણ કરનાર ન હેલ્વું એ જે તેના સ્વભાવ છે તે જ અભિભવ. અને એવી શ'કા ન કરવી કે વિષયના અવગુંઠન (તેને ઢાંકી દેનાર પડદા) રૂપ કપડાનો જેમ વિષયગૈતન્યને આશ્રય બનાવીને રહેલ અજ્ઞાન તેનું આવરણ કરનાર ન હાેય એ કેવી રીતે સુક્રત બને (-----આર્યત તેનું આવરણ કરે જ). (આ શંકા સુક્રત નથી) કારણ કે 'હું અજ્ઞ છું' એ પ્રતીતિ થાય છે તેથી 'ભ્રદ્ય ' (હું) અનુબવમાં પ્રકાશતા ગૈતન્યને આશ્રયે રહેતું હોવા છતાં અત્રાન તેને આવત નથી કરતું એમ જ્ઞાત થાય છે.

વિવરણ : ઉપર જે આવરણના અભિભવની સમજૂતી આપી તેમાં દોષ બતાવીને તેને બીજી રીતે કેટલાક સમજાવે છે. અજ્ઞાનના સ્વભાવ જ છે કે વિષયાકાર વૃત્તિની સાથે સંસર્ગમાં હોય એવી અવરથામાં જે વિષયાવચ્છિન્ન ચૈતન્ય હેાય તેને એ આરત નથી કરતું. આ વાત જરા વિચિત્ર લાગે. કપડું ઘડા ઉપર ઢાંકેલું હોય તા તે તેને આરત નથી કરતું. આ વાત જરા વિચિત્ર લાગે. કપડું ઘડા ઉપર ઢાંકેલું હોય તો તે તેને આરત કરે જ, તેમ વિષયાવચ્છિન્ન પ્રદ્યાર્ચતન્યને વ્યાપાને રહેલું અજ્ઞાન પણ ચૈતન્યને આરત કરે જ, તેથી જ તે તેનું આવરણ નથી કરતું એમ માનવું બરાબર નથી. આના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે અજ્ઞાનનું કપડાથી વૈલક્ષણ્ય અનુભવથી સિદ્ધ છે. 'હું અજ્ઞ છું' એવી પ્રતીતિ થાય છે. તેમાં 'હું'ના અનુભવમાં ચૈતન્ય પ્રકાશે છે એટલે તે ચૈતન્યને આશ્રયે રહેલ અજ્ઞાન તેનું આવરણ નથી કરતું એ સિદ્ધ થાય છે. જીવચૈતન્યને આશ્રયે રહેતું હોવા છતાં પણ અજ્ઞાન તેને આરત કરતું નથી, કારણ કે આરત કરે તેા સવ'બ્યલહારના લોપના પ્રસગ થાય એમ દહરાંધકરણના ભાષ્યમાં (છ. સ્યૂ શાંકરભાબ્ય ૧.૩ ૧૪) શંકરાચાર્યે સિદ્ધ કર્યું છે અને આપપચ્લદીફિસ્ત સાક્ષિગેતન્ય અનાવત રહે છે તે વિષે આગળ ઉપર કહેવાના છે.

अपरे तु-'घटं न जानामि' इति घटज्ञानविरोधित्वेन, घटज्ञाने सति घटाज्ञानं निवृत्तमिति तन्निवर्त्यत्वेन चानुभ्यमानं न मूळाज्ञानम् । शुद्धचैतन्यविषयस्य तज्ज्ञाननिवर्त्यस्य च तस्य तथात्वायोगात् । किन्तु घटाबच्छिन्नचैतन्यविषयं मूळाज्ञानस्यावस्थाभेदरूपमज्ञानाम्तरमिति तन्नाश पत्राभिभवः । न चैवमेकेन ज्ञानेन तन्नाशे तत्समानविषयाणां ज्ञानान्तरा-णामावरणाभिभावकत्त्वानापत्तिः । यावन्ति ज्ञानानि तावन्ति अज्ञाना-नीत्यभ्युपगमादित्याहुः ।

જ્યારે બીજા કહે છે કે 'હું ઘટને જાણુતા નથી' એમ ઘટતાનના વિરાધી તરીકે, અને 'ઘટત્રાન થતાં ઘટનુ અજ્ઞાન નિવૃત્ત થયું' એમ તેના (ઘટત્રાનના) નિવત્ય' તરીકે અનુભવાતું અજ્ઞાન મૂલ અજ્ઞાન નથી કારણુ કે શુદ્ધચૈતન્યવિષયક અને તેના (શુદ્ધ ચૈતન્યના) જ્ઞાનથી નિવૃત્ત કરી શકાતું તે (અજ્ઞાન) તેવું : અથોત્ ઘટાવચ્છિન્નચૈતન્ય વિષયક અને ઘટજ્ઞાનથી નિવૃત્ત કરી શકાય એવું ) હાેઈ શકે નહિ. પણુ એ ઘટાવચ્છિન્ન ચૈતન્યવિષયક એવું મૂલ અજ્ઞાનના અવસ્થાવિશેષરૂપ બીજું અજ્ઞાન છે તેથી તેના નાશ એ જ (આવરણુના) અભિભવ,

#### सिद्धान्तलेशसङ्घ्रहः

અને આમ એક જ્ઞાનથી તેનેા (અવસ્થારૂપ અજ્ઞાનનેા) નાશ થતાં તત્સમાનવિષચક અન્ય જ્ઞાનેા આવરણુનેા અભિસવ કરનારાં નહીં અને એવી આપત્તિ નહીં થાચ, કારણુ કે જેટલાં જ્ઞાન છે તેટલાં અજ્ઞાન છે એમ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે.

વિવરેષ્ઠ્ર : વિષયાવચ્છિન્ન ચૈતન્યનું આવરણુ કરનાર અન્નાન પ્રપંચના ઉપાદાન -કારણુભ્રૂત મૂલ અન્નાનની અપેક્ષાએ જુદું જ છે તેથી ધટાદિનાનથી તેની નિષ્ટત્તિ થતાં પ્રપચની નિષ્ટત્તિના પ્રસંગ નથી. તેનાથી પ્રપંચના મૂલરૂપ અન્નાનની નિષ્ટત્તિ થતી નથી એમ અન્નાનબેદ માનનારા વિચારકાના મત અહીં રજ્ કર્યો છે. 'ન जानામિ' એમ અન્નાનના અનુભવના અભિલાપ (કથન) કરનાર વચનમાં 'ન' 'વિરાધી' એવા અથ'માં છે તેથી જેનું કથન છે તે અનુભવ ન્રાનવિરાધી એવા અન્નાનને વિધે છે. તે ભાવરૂપ અન્નાન વિધે છે, ન્રાનના પ્રાગભાવને વિષય કરનારો નથી (મારામાં ન્રાનના અભાવ છે, મારામા ન્રાન હજુ ઉત્પન્ન થયું નથી એવા અનુભવ નથી), કારણુ કે પ્રાગભાવ અંગે જ સવ'સંમતિ નથી. ધટનાનથો જે ઘટાવચ્છિન્નચૈતન્યને વિધય કરનાટું અન્નાન નાશ પામે છે તે મૂલ અન્નાનથી જુદું છે, તેની એક વિરોધ અવસ્થા છે. અને જેટલાં ન્રાન તેટલાં અન્નાન હોય છે માટે એક ઘટ અંગેનું અન્નાન દૂર થતાં બીજા ધટા અંગેનું અન્નાન દૂર થઈ ગયું હશે તેથી બીજા નાનાથી તેમના આવરણુના અભિલવ નહીં થઈ શકે એવી આપત્તિ નહીં થય.

इमानि चावस्थारूपाणि अज्ञानानि मूळाज्ञानवदज्ञानत्वादनादीनीति केचित् ।

व्यावद्दारिकौ जगञ्जीवावाइत्य स्वाप्नौ जगञ्जीवौ विश्विपन्ती निद्रा तावदावरणविक्षेपग्नक्तियोगात् अज्ञानावस्थाभेदरूपा । तथा छुषुप्त्य-वस्थाऽप्यन्तःकरणादौ विलीने ' छुखमइमस्वाप्सं न किञ्चिदवेदिषम् ' इति परामर्शदर्शनात् मूलाज्ञानवत् छुषुप्तिकाळे अन्नुभूयमानाज्ञानावस्था-भेदरूपैव । तयोश्च जामद्भोगप्रदक्रमोंपरमे सत्येवोद्भवात् सादित्वम्, तद्वद् अन्यद्प्यज्ञानमवस्थारूपं सादीत्यन्ये ।

અને કેટલાક કહે છે કે આ અવસ્થારૂપ અજ્ઞાના છેતે મૂલ અજ્ઞાનની જેમ અનાદિ છે કારણ કે અજ્ઞાનત્વ (ધર્મ) તેઓમાં છે (--કારણ કે અજ્ઞાન છે).

બોજા કહે છે કે બ્યાવહારિક (જાગ્રત અવસ્થાનાં) જગત અને જીવનું આવરથ કરીને સ્વાપ્ન (સ્વપ્નકાળનાં) જગત અને જીવના વિક્ષેપ (સજેન) કરતી નિદ્રા તા તેમાં આવરણુ અને વિક્ષેપ શક્તિના ચાગ હાેવાથી અજ્ઞાનની વિશેષ અવસ્થા છે. તેમ અન્તઃકરણ વગેરે વિક્ષીન થતાં 'હું' નિરાંતે સૂતા, મેં ક'ઇ જાથ્યું નહિં' એમ પરામર્શ (સ્મરણ) જોવામાં આવતા હાેવાથી સુધુપ્તિ અવસ્થા પણુ મૂલ અજ્ઞાનની જેમ સુધુપ્તિકાળમાં અનુભવાતી અજ્ઞાનની વિશેષ અવસ્થા જ છે જાગ્રહાલીન ભાગ આપનાર કમ'ના ક્ષય થાય ત્યારે જ તે બેના (નિદ્રા અને સુષુપ્તિને।) ઉદ્ભવ થતે। હાેવાથી તે સાદિ છે. તેની જેમ બીજુ પશુ (ઘટાદિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યનું આવરણ કરનાર) અવસ્થારૂપ અજ્ઞાન સાદિ છે.

વિવર્ણુ: અનેક અજ્ઞાના માન્યાં તે અનાદિ છે કે આદિવાળાં ! કેટલાક વિચારકા તેમને અનાદિ માને છે. તેમના દલીલ છે કે 'અવસ્થારૂપ અજ્ઞાના અનાદિ છે, તેઓમાં અજ્ઞાનત્વ ધર્મ હાેવાથી, મૂલ અજ્ઞાનની જેમ દેવતાધિકરણુ (છા.સૂ ૧.૩.૨૬) વગેરેમાં મૂલ અજ્ઞાનને ત્રુતિ અને ન્યાયની મદદથી અનાદિ સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું છે તેથી દ્રષ્ટાન્તાસિદ્ધના દાેષ નથી. અનાદિ હાેવાને માટે અજ્ઞાન હાેલુ એ જ પૂરતું છે, મૂલ અજ્ઞાન હાેલું અનિવાર્ય નથી. (--અજ્ઞાનત્વમાત્ર અનાદિત્વની બાબતમાં પ્રયોજક છે).

બીજો પક્ષ માને છે કે અવસ્થારૂપ અજ્ઞાના સાદિ છે, કારણ કે અવસ્થારૂપ અજ્ઞાનત્વ ધર્મ તેઓમાં છે, નિદ્રા વ્યતે સુધુપ્તિની જેમ. દષ્ટાંત તરીકે રજુ કરાતી નિદ્રા અને સુધુપ્તિ અવસ્થારૂપ અજ્ઞાન છે અને સાદિ છે એમ પહેલાં ખતાવ્યું છે. જાગ્રત્કાલીન જગત અને જીવ જેવાં દ્વાય છે તેવાં જ સ્વય્નકાળમાં ઉપલબ્ધ થતાં નથી તેથી તેમનુ આવરણ માનવું જ પડશે. નિદ્રા તેમનું આવરણ કરીને સ્વપ્નકાલીન જગત અને જીવની સધ્િંકરે છે. આ બતાવે છે કે અન્નાનનું જે લક્ષણ છે–આવરણ અને વિક્ષેપ શક્તિવાળા હેાવું– તે સ્વપ્નના કારણારૂપ નિદ્રામાં છે તેથી એ અજ્ઞાન છે એમ સિદ્ધ થાય છે. અને આગળ કહેવામાં આવશે તેમ નિદ્રા સાદિ હાેઈને સાક્ષાત મૂલ અદ્યાનત્વ તેમાં સંભવતું નથી તેથી તે મૂલ અજ્ઞાનની વિશેષ અવસ્થા છે. તે જ રીતે સુધુષ્તિકાળમાં મૂલ અજ્ઞાનની જેમ અનુભવાતી સુષુપ્તિ-અવરથા પણ અજ્ઞાનની વિશેષ અવસ્થા છે. સુષુપ્તિકાળમાં પણ અજ્ઞાનના અનુભવ ચાય છે. સુધુષ્તિમાંથી જાગ્યા પછી એવું સ્મરણ થાય છે કે 'નિરાંતે ઊધ આવી હતી, કરા જાણ્યું નહોતું'. આ સ્મરહાના સંભવ તો જ થાય જો ત્યારે સુધુપિત અને મૂલ અન્નાનના અનુભવ સાક્ષિરૂપ કલ્પવામાં આવે. સુધુષ્તિના સ્વરૂપને સિદ્ધ કરવા માટે પરામશાંથી ક્રકપવામાં આવતા સુધુષ્તિના અનુભવની રજૂઆત કરી છે. સુધુષ્તિકાળમાં મૂલ અજ્ઞાનતા ન <u>હ</u>ોય તેા સુષુષ્તિ તેની વિશેષ અવસ્થા ન હાેઈ શકે, તેથી તેના અનુ<mark>સવની રજ</mark>ુઆત કરી છે તે ત્યારે મૂલ અજ્ઞાનની સત્તા સિદ્ધ કરવા માટે. તેથી સુધુપ્તિને મૂલ અજ્ઞાનની વિશેષ અવસ્થા ખાનવી જોઈએ. સુધુપ્તિકાળમાં મૂલ અજીાનથી અતિરિક્ત અન્તઃકરણ વગેરેતે લય થઇ ગયે৷ હેાવાથી તે તેમની વ્યવસ્થા હેાઈ શકે નહિ. આમ દષ્ટાંતભૂત નિદ્રા અને સુષુપિત અવસ્થા⊸અત્રાન છે, અને તે સાદિ પણ છે. કારણ કે જાગ્રત્કાલીત ભાગ આપનાર કર્મ અટકી જતાં નિદ્રા અને સુધુપ્તિને ઉદ્દભવ થાય છે. તે જ ર તે ધટાદિવિધ્યથી અવસ્છિત્ર ચૈતન્યનું આવરણ કરનાર અજ્ઞાન પણ અવસ્થારૂપ અને સાદિ છે.

नन्वनादित्वपक्षे घटे प्रथमग्रुत्पन्नेनैव ज्ञानेन सर्वतदज्ञाननाशो भवेत् , विनिगमनाविरहात् तदवच्छिन्नचैतन्यावरकसर्वाज्ञानानाशे विषय-प्रकाशायोगाच । अतः पाश्चात्यज्ञानानामावरणानभिभावकत्वं तदवस्थ-मेवेति चेत्,

સિ-૧૯

૧૪૫

# अत्र केचिदाहुः—यथा ज्ञानप्रागभावानामनेकेषां सत्त्वेऽप्येकज्ञानोदये एक एव प्रागभावो निवर्तते । संशयादिजननशक्ततया तदावरणरूपेषु प्रागभावान्तरेषु सत्स्वपि विषयावभासः । तथकज्ञानोदये एकमेवाज्ञानं निवर्तते, अज्ञानान्तरेषु सत्स्वपि विषयावभास इति ।

અહીં (આવી શંકાના ઉત્તરમાં) કેટલાક કહે છે કે જેમ જ્ઞાનના પ્રાગભાવા અનેક હાેવા છતાં પણુ એક જ્ઞાનનાે ઉદય થતાં એક જ પ્રાગભાવના નાશ થાય છે: સંશયાદિ ઉત્પન્ન કરવાને શક્તિમાન તરીકે તેના આવરણૂરૂપ બીજા પ્રાગભાવા હાેવા છતાં પણુ વિષયનાે અવસાસ થાય છે—તેમ એક જ્ઞાનનાે ઉદય થતાં એકજ અજ્ઞાન નિવૃત્ત થાય છે; બીજાં અજ્ઞાના વિદ્યમાન હેવા છતાં પણુ વિષયના અવભાસ થાય છે.

વિવરહા : અવસ્થા–અત્રાને સાદિ છે એ પક્ષમાં પ્રથમ ઉત્પન્ન થયેલા ઘટતાનથી તેની ઉત્પત્તિની પહેલાં ઘટનું આવરણ કરનાર તરીકે જે અન્નાન રહેલું હતું તેના નાશ થાય છે. પગ્ર પછીથી ઉત્પન્ન થતં અવસ્થા⊶અત્રાન ફરી તેનું આવરણ કરે છે-ઐવી ૦યવસ્થાની ચિદિ થાય છે પણ અવરથા-અજ્ઞાનાને અનાદિ માનીએ તો આ વ્યવસ્થા સિદ્ધ થતી તથી----ઐવી શંકા રંજૂ કરી શકાય. પ્રાથમિક ઘટત્રાનથી તેનાં બધાં અજ્ઞાનોના નાગ્ર થાય છે કે નહિ ! જો નથી થતાે એમ કહાે તાે પ્રાથમિક જ્ઞાનથી એક જ અજ્ઞાન નાશ પામે. ખીજાં નહિ એ નક્કી કરતાર કશું ન હોવાથી સર્વ અત્રાનના નાશ થાય છે એમ જ કહેવું પડશે વળી એક આવરણનાે નાશ થાય તાે પણ ખીજાં આવરણાે રહે છે તેથી વિષયના પ્રકાશ અનુપપન્ન બને (જ્યારે વિષય પ્રકાશ તેષ છે જ). પહેલા વિકલ્પનું ખંડન કરતાં કહ્યું છે કે પ્રાથમિક ધટતાનથી તેનાં બધાં અત્રાને৷ નાશ પામે છે એમ માનીએ તે৷ પ્રથમ જ્ઞાનથી અર્ધા અત્રાનોનો નાય થતાં ઉત્તરકાલીન નાના આવરણના અભિભવ કરનામં નહીં અને એ દેખ એવે ને એવે રહે છે. ઉત્તરકાલીન જ્ઞાને આવરહાના અભિભવ કરનારાં શ્વર્ક શેકે તેટલા માટે તે એમ સ્વીકારવામાં આવે છે કે જેટલાં જ્ઞાન છે તેટલાં તેમનાથી નારા પામી શકે તેવાં અજ્ઞાના છે. પણ વ્યામ માનીને પ્રથમ જ્ઞાનથી જ જો સવ<sup>®</sup> અજ્ઞાનેત્ના નાશ થઈ જવાના હાય તા આવરણ જ નહીં રહે તેથી ઉત્તરકાલીન જ્ઞાના આવરણના અભિભવ નહીં કરી શકે. અને આવરણનાં અનભિભાવક હોવાના દોષ જેવા ને તેવા રહેશે.

આ શંકાના ઉત્તર કેટલાક આ પ્રમાણે આપે છે. ન્યાયમતમાં જેટલાં ઘટતાના છે તેટલા ઘટતાનપ્રાગભાવ છે (ज્ञાનની ઉત્પત્તિ પહેલાના જ્ઞાનાભાવ તે ગ્રાનપ્રાગભાવ). પહેલા ત્રાનથી એક જ ત્રાનપ્રાગભાવ નાશ પામે છે, બીજા પહેલાંની જેમ રહે છે, અને તેઓ રહેતા હોવા છતા વિષયના પ્રકાશ તો નૈવાયિક માને જ છે. તેવું જ અહીં સમજવુ. આનાદિ માનતાં એક અન્નાનના અભિભવ થાય અને બીજાં રહે તો પણ વિષયપ્રકાશ સંભવે. અહીં શંકા થાય કે આ દબ્ટાંત વિષમ છે કારણ કે ત્રાનના પ્રાગભાવ આવરણ કરનાર નથી, જ્યારે ભાવરૂપ અન્નાન વિષયનું આવરણ કરનાર છે, અને વિષયનું આવરણ હોય ત્યારે વિષયતા પ્રકાશ સંભવે નહિ. આ શંકાના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે જેમ સિદ્ધાંતમાં (કેવલાદ્વેત વેદાંતમાં) ભાવરૂપ અન્નાન આવરણ કરનાર છે અમ કહેતાં અન્નાત મનાતી વસ્તુની બાબતમાં તે સંશયાદિ (--સંશય અને વિષય'ય કે મિથ્યાન્નાન) ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ છે એમ અભિપ્રેત છે, તેવું જ નૈયાવિકાના મતમાં ન્રાનના પ્રાગભાવરૂપ અન્નાનની બાબતમાં પણ છે, તેમના મતે પણ ન્રાનપ્રાગભાવમાં સંશયાદિ ઉત્પન્ન કરવાતાં છે. તેથી દલ્હાન્તમાં કાંઈ વૈષમ્ય નથી. તેથી પ્રથમ ન્રાનથી એક જ અન્નાન દૂર થાય છે અને બીજાં અન્નાને રહેતાં હોવા છતાં વિષયનો આવભાવ થા છે એ ઉત્પન્ન છે.

न चैवं ब्रह्मावगमोत्पत्तिकालेऽनावरकत्वेन स्थितानामझानानां ततोऽप्यनिष्टत्तिप्रसङ्गः, तेषां साक्षात्-तद्विरोधित्वाभावेऽपि तन्निवर्त्य-मूलाज्ञानपरतन्त्रतया अज्ञानसम्बन्धादिवत् तन्निवृत्त्यैव निष्ट्रस्युपपशेः । प्तदर्थमेव तेषां तदवस्थामेदरूपतया तत्पारतन्त्र्यमिष्यत इति ।

(ઉપર અવસ્થા-અજ્ઞાનાને અનાદ માનવાની સામે જે શાંકા ખતાલી છે તેનું સમાધાન બીજી રીતે કરવામાં આવે છે—) જ્યારે બીજાઓ માને છે કે આવૃતનું અપરાક્ષ હાેવું એ વિરુદ્ધ છે. અને એક જ્ઞાનના ઉદય થતાં બીજા પ્રાગ ભાવા હાેય તા પણ શકય તેટલા બધાં વિશેષ દર્શનાના અભાવાના ફૂટ (સમૂહ)-રૂપ આવરણ વિશેષ દર્શનને લોધે નથી. આમ માનનારા આ બીજાઓ કહે છે કે જ્યારે જે અજ્ઞાન આવરણ કરે છે ત્યારે તે જ્ઞાનથી તેના જ નાશ થાય છે. સવ' (અજ્ઞાન) સર્વદા આવૃત નથી કરતાં, કારણ કે તેની જરૂર નથી (સર્વ અજ્ઞાના સર્વદા ઘટનું આવરણ કરે છે એમ માનવું બ્યર્થ છે). પરંતુ આવરણ કરનાર અજ્ઞાનના વૃત્તિથી નાશ થતાં, એ વૃત્તિ ન રહે ત્યારે બીજું અજ્ઞાન આવરણ કરે છે.

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

વિવર છુ : અવરથા ૨ પ અન્નાતેને અનાદ માનવાની સામે જે શંકા રજૂ કરવામાં આવી, તેનું ઉપર જે સમાધાન આપ્યું છે તેનાથી કેટલાકને સંતોષ નથી. બીજાં અન્નાનોથી આવર છુ ચાલુ રહે છે અને તેમ છતાં વિષયના પ્રકાશ થાય એ વિરુદ્ધ છે-આ ખે હડાકત સાથે ન હાેઈ શકે. પ્રાગભાવના દાખલા આપ્યાં તે પછુ બરાબર નથી. સ્થાછુ આદિને વિષે સંશયાદિ ઉત્પન્ન કરવામાં, સંશયાદિના વિરોધી દર્શનના પ્રાગભાવ માત્ર સમર્થ નથી, કાર છુ કે એમ માનીએ તા 'આ સ્થાછુ છે' એમ નિશ્વય થાય એ કાળે પછુ સમાનવિવયક અન્ય નિશ્વયોના પ્રાગભાવો તો હોય જ છે તેથી પુરુષત્વની સ્મૃતિવાળા મનુષ્યને ફરી સંશયની આપત્તિ થાય. તેથી સંશયાદિના સમાનવિષયક નિશ્વયોના જેટલા પ્રાગભાવે શક્ય છે તેમના સમૃદ સંશયાદિ ઉત્પન્ન કરવાને સમર્થ છે અને તેથી વિષયનું આવર છુ કરનાર તરીકે નૈયાચિકાના મતમાં માની શક્યય છે. એક નિશ્વય થાય તે કાળમાં આ શક્ય તેટલા વિશેષદર્શનાભાવાના કૂટ જેને ન્યાય મતમાં આવર છુ માનવામાં આવે છે તે વિશેષા-દર્શનના અભાવ થઈ જાય છે. તેથી ફરીથી સંશયાદિની આપત્તિ નથી. તેમ પ્રથમ ધટાદિનાન થતાં ન્યાચમતમાં વિષય પ્રકાશની અનુપપત્તિ નથી ,કાર છુ કે આવર છુ તરીકે માનવામાં આવતા પ્રાગભાવકૂટના જ અભાવ છે. તેથી વિષય આવૃત હોવા છતાં પ્રથમ ધટાદનાના સમય તેના પ્રકાશ સંભવે છે. આમ પ્રાગમાવના દબ્દાન્તના સંભવ નથી.

શંકાતું સબાધાન એ છે કે ખધાં અજ્ઞાના એક સાથે વિષયતું આવરણુ નથી કરતાં. જે અજ્ઞાન આવરણુ કરતું હોય તેના નાશ જ્ઞાનવૃત્તિથી થાય છે, અને જેવી એ જ્ઞાનવૃત્તિ સત્તા ધરાવતી અટકે છે કે તરત જ બીજું અજ્ઞાન આવરણુ કરે છે તેથી વિષયના અવભાસ અને હતાં ઉત્તરકાલીન જ્ઞાના દ્વારા આવરણુના અભિભવ સંભવે છે.

અહીં શંકા થાય કે જો સવ<sup>6</sup> અવસ્થારૂપ અજ્ઞાના સદા આવરણ કરનારાં ન હાેય તા પ્રહ્મનાન થાય ત્યારે પણ જે અન્નાના આવરણ નથી કરતાં તેમના તેનાથી નાશ નહીં થાય, કારણ કે એ આવરક નથી. પ્રહ્મગ્નાનની ઉત્પત્તિ લખતે મૂલ અન્નાનની જેમ અવસ્થા-અન્નાના પણ વિષય--પ્રદેશામાં પ્રહ્મગૈતન્યનું આવરણ કરનાર તરીકે રહેતાં હાેય તા પ્રહ્મન્નનથી તત્સમાનવિષયક મૂલ અત્તાનની જેમ આ ગૈતન્યાવરક તરીકે રહેલાં અવસ્થા--અન્નાના પણ નિવૃત્તિ થાય, કારણ કે બન્ને સમાનવિષયક છે એ સમાનતા છે. પણ જો એ વખતે એ આવરણ કર્યા વિના રહેલાં હાેય તા તેમની નિવૃત્તિ ન સંભવે કારણ કે સમાનવિષયકત્વના અભાવ રહેવાના. આમ હાેય તા વિદેહકૈવલ્યમાં પણ આ અવસ્થા--અન્નાનેાની પ્રદ્ય તેવું નથી). આને ઉત્તર એ છે કે અવસ્થા અજ્ઞાને મૂલ અજ્ઞાનને અધીન છે તેથી જેમ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થતાં ચૈતન્ય અને અજ્ઞાનના સંબંધ નાશ ધામે છે કારણ એ સંબંધ સંબંધી અજ્ઞાનને અધીન છે તેમ મૂલ અજ્ઞાનના નાશ થતાં આ અવસ્થા અજ્ઞાના પણુ નાશ પામશે. આને માટે તા અવસ્થા અજ્ઞાનોને મૂલ-અજ્ઞાનના અવસ્થા વિશેષ અને તેથી તેને અધીન માન્યાં છે અજ્ઞાન-નિવૃત્તિથી સંસારની નિવૃત્તિની સિદ્ધિને માટે સંસારને અજ્ઞાનમૂલક હોઈને તેને પરતંત્ર માનવામાં આવે છે તેમ અહીં અવસ્થા-અજ્ઞાનોને મૂલ-જ્ઞાન-પરતંત્ર માન્યાં છે. 'અવસ્થાભેદર્ધ' (અવસ્થાવિશેષરૂપ) એ વિશેષણુનું પ્રયોજન અહીં બતાવ્યું છે એમ સમજવું.

જ્યારે બીજાઓ એમ માને છે કે સવિષય હેાવું એ અજ્ઞાનના સ્વભાવ હાેવાથી સામાન્ય નિયમ તરીકે સવ<sup>6</sup> (અજ્ઞાન) સવ<sup>6</sup>દા આવરણુ કરે જ છે. શાંકા થાય કે વિષયની ઉત્પત્તિની પહેલાં આવરણીય (–આવૃત થવા યાેગ્ય)ના અભાવ હાેવાથી તેના આવરકત્વની ઉપપત્તિ નહીં થાય. પણુ આમ કહેવું નહિ કારણ કે ત્યારે પણ સૂક્ષ્મરૂપે તેનું (ઘટાદિ કાર્ય જે આવરણીય છે તેનું) અસ્તિત્વ હાેય છે. આમ માનનારા કલ્પના કરે છે કે જેમ ઘણા લાેકાથી ભરચક પ્રદેશમાં કાેઈના માથા પર પડતી વીજળી બીજાઓને પણ નસાડી મૂકે છે, અથવા સંનિષાત દ્વર કરતાર આયધ એક દાષની નિવૃત્તિ કરતું બીજા દાષને પણુ દ્વર કરે છે, એમ એક અજ્ઞાનના નાશ કરતું જ્ઞાન બીજા અજ્ઞાનાનો પણ તિરસ્કાર કરે છે. અને તિરસ્કાર એટલે જ્યાં સુધી જ્ઞાન રહે ત્યાં સુધી આવરણુશાઇતના પ્રતિબન્ધ.

વિવરાષ્ટ્ર : અહીં જુદી રીતે સમાધાન કહું છે. અત્તાનના એ સ્વભાવ જ છે કે એને વિષય હાય, અર્થાત્ એ વિષયનું આવરા કરે કાંઈને શંકા થાય કે સવં અત્તાન પાતે દ્વાય ત્યાં સુધી સવંદા વિષયનું આવરા કરે એવા નિયમ નથી કારણ કે એક ત્રાન થાય ત્યારે એક અત્તાનના નાશ થાય છે અને તે વખતે અન્ય અત્તાનો હાય તા પણ તેમના તિરસ્કાર થાય છે અર્થાત તેમની આવરા શકિતના પ્રતિખંધ થાય છે; એ એક ત્રાનને કારણે આ અન્ય અત્તાના વિષયનું આવરા કરતાં અઠકા જાય છે એમ કહેવામાં આવશે. તેથી એક ત્રાન થાય ત્યારે અત્તાના આવરા કરતાં નથી. આ શંકાની અપેક્ષાએ કહ્યું છે કે 'સામાન્ય નિયમ તરીકે...' ફરી શંકા થાય કે સર્વ અન્નાન સવર્ધા આવરા કરે જ છે

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

એમ કહેવામાં આવે છે તેથી ધટાદિ વિષયની ઉત્પત્તિની પહેલાં પહ્યુ ઘટાદિથી અવમ્જિન મૈતન્યનું અવસ્થારૂપ અત્તાના આવરહ્યુ કરે છે એમ પ્રતીત થાય છે. પહ્યુ એ ઉપપન્ન નથી કારહ્યુ કે ત્યારે અવચ્છેદક વિષય ન હાેવાથી તેનાથી અવચ્છિન્ન મૈતન્ય જે આ અવસ્થા-અત્તાનેાનું આવર ગ્રીય બની શકે તે નથી હાેતું. આ શંકાનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે કાય માત્ર ઉત્પત્તિની પહેલાં તેમ નાશની પછી અનભિવ્યક્ત કે સદ્દમ રૂપે રહે છે એમ બ્રુતિ-સ્મૃતિ-અને ન્યાયથી સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું છે. સર્વ અજ્ઞાન સર્વ'દા આવરહ્યુ કરે છે એ ઉત્સર્ગ' (સામાન્ય નિયમ)માં અપવાદ થતા હાેય તાે તેના હેતુ જ્ઞાનસ્થિતિ છે-- જ્યાં સુધી એક જ્ઞાન રહે ત્યાં સુધી જે તેનાથી નષ્ટ થાય છે તે સિવાયનાં અન્ય અજ્ઞાનેાની આવરહ્યુશક્તિ કામ કરતી અટકા જાય છે.

नन्वेवं सति धारावाहिकस्थल्ठे द्वितीयादिवृत्तीनामावरणानभि-भावकत्वे वैफल्यं स्यात्, प्रथमज्ञानेनैव निवर्तनतिरस्काराभ्यामावरणमात्र-स्याभिभवादिति ।

अत्राहुः --- वृत्तितिरस्कृतमप्यज्ञानं तदुपरमे पुनराष्ट्रणोति प्रदीप-तिरस्कृतं तम इव प्रदीपोपरमे । वृत्त्युपरमसमये वृत्त्यन्तरोदये तु तिरस्कृतमज्ञानं तथेवावतिष्ठते प्रदीपोपरमसमये प्रदीपान्तरोदये तम इव । तथा च 'यस्मिन् सति अग्रिमक्षणे यस्य सत्त्वं यद्वच्चतिरेके चासत्त्वं तत् तज्जन्यम् ' इति प्रागभावपरिपाल्लनसाधारणलक्षणानुरोधेनानावरणस्य द्वितीयादिष्टत्तिकार्यत्वस्यापि लाभान्न तद्वैफल्यमिति ।

શકા થાય કે આમ હાય તે। (—એક જ્ઞાનથી એક અજ્ઞાનને। નાશ અને અન્ય અત્ર્યા–અજ્ઞાનાના તિરસ્કાર થતા હાય તે।) ધારાવાહિક (જ્ઞાન) થાય છે ત્યાં બીજી વગેરે વૃત્તિએ। આવરણની અભિભાવક ન હાવાથી નિરર્થક બની જાય, કારણ કે પ્રથમ જ્ઞાનથી જ તિવર્તાન અને તિરસ્કાર વડે આવરણમાત્રના અભિભવ થઇ ગ્રૂકરો છે.

આ બાબતમાં તેઓ કહે છે કે જેમ પ્રદીપયો તિરસ્કૃત થચેલ અંધકાર પ્રદીપ નાશ પામતાં ફરી (ઘટાદિ વિષયતું) આવરણ કરે છે તેમ વૃત્તિથી અજ્ઞાન તિરસ્કૃત (—આવરણશક્તિ પ્રતિબદ્ધ થઇ હાય તેવું) થયું હાવા છતાં તેના ઉપરમ થતાં ફરીથી (વિષયતું) આવરણ કરે છે. પણ જેમ એક પ્રદીપના નાશના સમયે બીજા પ્રદીપના ઉદય થાય તા તિરસ્કૃત થયેલા અંધકાર તેવા જ (તિરસ્કૃત જ) રહે છે તેમ (ધારાત્રાહિક જ્ઞાનમાં) વૃત્તિના ઉપરમના સમયે બીજી વૃત્તિના ઉદય થાય તા તિરસ્કૃત થયેલું અજ્ઞાન તેવું જ (તિરસ્કૃત જ) રહે છે. અને આમ 'જે હાય તા ઉત્તર ક્ષણમાં જેનું અજ્ઞિત્વ હાય, અને જેના અભાવ હાતાં જેનું અસ્તિત્વ ન હાય એ તેનાથી ઉત્પન્ન થાય છે' એ પ્રાગભાવના પરિપાલનને લાગુ પડતા સાધારણ લક્ષણ પ્રમાણે અનાવરણ (આવરણના તિરસ્કાર) દ્વિતીયાદિવૃત્તિના કાર્ય તરીકે પ્રાપ્ત થાય છે તેથો તેમની (દ્વિતીયાદિ વૃત્તિની) નિરથ'કતા નથી.

વિવરહ્ય : શંકા થાય કે એક જ્ઞાનથી જ એક અજ્ઞાનના નાશ અને બીજાં અદ્યાનાના તિરસ્કાર થઈ જતાે હાય તા ધારાવાહિક જ્ઞાનમાં પહેલી ધટાદિ-આકારક વૃત્તિથી આ પ્રયે⊦જન સિદ્ધ થઇ જતું હાેઈ બીજી--ત્રીજી વગેરે વૃત્તિએાનું કાેઈ પ્રયાેજન નહીં રહે, એ નિરર્થક ખની જશે. આ શંકાના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે ધારારહિત તાન થાય છે ત્યાં 'આ ઘટ છે' એ પ્રત્યક્ષ તાન એક અત્રાનનું નારા કરતાં બીજાં સવે અત્રાનાનાના તિરસ્કાર (આવરણ–શક્તિપ્રતિભિંધ) કરે છે. અને એ સવર્વતિરસ્કૃત થયેલાં અનાન ધટનાનના લપરમ થાય તે સમયે કરી તે વિષયનું આવરણ કરે છે. જો જાણવાની ઇચ્છા વગેરને કારણે પહેલાં ઉત્પન્ન થયેલ ધટત્તાનના નાશની ક્ષણે ખીજુ ઘટપ્રત્યક્ષ ઉત્પન્ન થાય તાે એ તિરસ્કૃત થયેલ અજ્ઞાન તેવું જ રહે છે. 'જેનું અસ્તિત્વ હાતાં જે હાેય, અને જેત્રા અભાવ હાતાં જે ન હાૈય એ તેનાની જન્ય છે' એમ સાપ્યનું લક્ષણુ સ્વીકારવામાં આવે છે, અને આ લક્ષણ સાદિ અને અનાદિ ખંનેને સાધારણ છે. દાં. ત., દંડાડિ રહેતાં ઉત્તર ક્ષણમાં ઘટાદિ કાર્ય'તું અસ્તિત્વ હાેય છે, અને દંડાદિ ન હાેય તાે ઘટાદિ કાર્ય'તું અસ્તિત્વ નથી હાેતું તેથી ઘટાદિ દંડાદિથી જન્ય છે (સાદિ સાધ્યનું દષ્ટાન્ત). તે જ રીતે પ્રાયશ્ચિત્ત હાેય તાે ઉત્તર ક્ષણુમાં દુઃખપ્રાગભાવ હેાય છે, અને પ્રાયશ્વિત્ત ન હેાય તા દુઃખના ઉદય થતાં દુઃખ-પ્રાગભાવ રહેતા નથી. આ રીતે અનાદિ હાવા છતાં દુઃખના પ્રાગભાવનું પ્રાયશ્વિત્તથી પરિપાલન થાય છે. તેથી દુ:ખપ્રાગભાવને પ્રાયશ્વિત્તસાધ્ય માનવામાં આવે છે (અનાદિ સાખ્યતું દબ્ટાન્ત). અહીં પણ દિતીય વૃત્તિના ઉદય થાય તે৷ પ્રથમ વૃત્તિ (ગ્રાન)થી સિદ્ધ આવરણ-તિરસ્કાર ઉત્તર ક્ષચુમાં રહે છે; પ્રથમ જ્ઞાનના નાશની ક્ષચુમાં દ્વિતીય વૃત્તિના ઉદય ન થાય તા ઉકલ આવરણુ-તિરસ્કારનું અસ્તિત્વ નથી હાેતું, તેથી આવરણુ-તિરસ્કાર પ્રથમતાનના સમયે જ સિદ્ધ થયે। હેાવા છતાં તે ઉપર બતાવ્યું તેમ (બીજી વૃત્તિથી તેનું પરિપાલન થતું હાવાથી ) તે દિલીય વૃત્તિથી જન્ય છે અને તેનું ફળ છે. આ જ વાલ ત્રીજી, ચાથી વગેરે વૃત્તિઓને પણ લામુ પડે છે અને અનાવરણ અથવા આવરણ-તિરસ્કાર તેમનું સાધ્ય કે ફલ હેાવાથી એ નિરથ'ક નથી.

न्यायचन्द्रिकाकृतस्त्वाहुः--केनचिण्झानेन कस्यचिदज्ञानस्य नाश एव। न त्वावरकाणामप्यज्ञानान्तराणां तिरस्कारः । तथा च धारावाहिक-द्वितीयादिवृत्तीनामप्येकैकाज्ञाननाशकत्वेन साफल्यम् ।

न चैत्रं झानोदयेऽप्यावरणसंभवाद्विषयानवभासप्रसङ्गः । अवस्था-रूपाण्यज्ञानानि हि तत्तत्काल्ठोपल्लखितस्वरूपावरकाणि, ज्ञानानि च यावस्स्वकाल्ठोपळखितविषयावरकाज्ञाननाशकानि । तथा च किठिचज्ज्ञानोद्ये तत्कालीनविषयावरकाज्ञानस्य नाशात् विद्यमानानामज्ञानान्तराणामन्य-काल्टीनविषयावरकत्याच्च न तत्काल्टीनविषयावभासे काचिदनुपपत्तिः ।

# कारीरीफले वृष्टावासन्नसमयस्येवाज्ञानविषये घटादौ तत्काल्रस्योपलक्षणतया विषयकोटावननुप्रवेशेन सूक्ष्मतत्कालभेदाविषयेर्थारावाहिकद्वितीयादिज्ञानेर-ज्ञानानां निष्टत्तावपि न काचिदनुपपत्तिरिति ।

જ્યારે ન્યાયથ દિકાકાર કહે છે કે કાઈ એક જ્ઞાનથી કાઇ એક અજ્ઞાનને નાશ જ થાય છે, જ્યારે આવરણુ કરનાર બીજાં અજ્ઞાનેાના પણ તિરસ્કાર થતા નથી. અને આમ ધ:રાવાહિક બીજી (ત્રીજી) વગેરે વૃત્તિએ। પણ એક એક અજ્ઞાનના નાશ કરનારી દ્વાઈને તેમનું સાકલ્ય છે (અર્થાત્ તે બ્યર્થ નથી).

(અહીં) એવી શંકા થાય કે આમ જ્ઞાનના ઉદય થવા છતાં પણુ આવરણના સંભવ હોવાથી વિષયના અપ્રકાશના પ્રસંગ થશે (--વિષય પ્રકાશિત નહીં શઇ શકે). પણુ એવે પ્રસંગ નહીં થાય કારણ કે અવસ્થારૂપ અજ્ઞાના તે તે કાળથી ઉપલક્ષિત સ્વરૂપનું આવરણુ કરનારાં હોય છે અને જ્ઞાના પોતાની અવસ્થિતિના ઉપલક્ષિત સ્વરૂપનું આવરણુ કરનારાં હોય છે અને જ્ઞાના પોતાની અવસ્થિતિના જેટલા કાળ હાય તેનાથી ઉપલક્ષિત વિષયનું આવરણુ કરનાર અજ્ઞાનનાં નાશક હાય છે. અને આમ કાઇક જ્ઞાનના ઉદય થતાં તે કાળના વિષયનું આવરણુ કરનાર અજ્ઞાનના નાશ થવાથી અને વિદ્યમાન બીજાં અજ્ઞાના અન્ય કાળના વિષયનું આવરણુ કરનારાં હાવાથી તે કાળના વિષયના અવભાસમાં કાઇ અનુપપત્તિ નથી (અર્થાત તે કાળના વિષયના પ્રકાશ થઈ શકશે). જેમ કારીરી (ઇબ્ટ)ના ક્લરૂપ દ્રપ્ટિમાં આસન્ન સમય ઉપલક્ષણુ હેવાથી તેના ફલકાટિમાં પ્રવેશ નથી, તેમ અજ્ઞાનના ઘટાદિ વિષયની બાબતમાં તે તે કાળ ઉપલક્ષણુ હોવાથી વિષયકાટિમાં તેના પ્રવેશ નથી. તેથી સૂક્ષ્મ તે તે કાળના ભેદ જેના વિષય નથી એવાં ધારાવાદ્ધિક બીજા, (ત્રીજા) વગેરે જ્ઞાનાથી અજ્ઞાનાના નિવૃત્તિ થાય તે પણુ તેમાં કાઈ અનુપપત્તિ નથી.

વિવર શુ : જે શંકા કરવામાં આવી કે ગ્રાનમાત્ર અગ્રાનનું નિવર્ત'ક નથી હોતું કારણુ કે ધારાવાહિક બીજું ત્રીજું વગેરે ગ્રાન અગ્રાનની નિવૃત્તિ નથી કરતું, — અહી તે શંકાના જુદી રીતે પરિહાર કર્યા છે. ન્યાય ય દ્રિકાકારના મતે કાેઈ એક ગ્રાન કાેઈ એક અગ્રાનતા નાશ જ કરે છે, અન્ય આવરણ કરનાર અગ્રાનાના તિરસ્કાર નહીં. એવી શંકા સંભવે કે બીજાં વ્યગ્રાનાનો તિરસ્કાર ન થયા હાેય તેા એક ગ્રાન થયું હાેય તા પણ તેનાથી અતિરસ્કૃત રહેલાં બીજાં અગ્રાના હાેય તેનાથી વિષય આવૃત રહે અને વિષયના અવભાસ ન થાય. પણ આ શંકા બરાબર નથી. પ્રથમ ગ્રાનના હિદય થાય ત્યારે એક જ અગ્રાન વિષયતું આવરણ કરે છે; બીજાં અગ્રાના ત્યારે વિષયનું આવરણુ કરે છે એમ તા સ્વીકાર્યું જ નથી. તેથી તેમના તિરસ્કારના આપેક્ષા નથી, આમ ધારાવાહિક બીજી ત્રીજી વગેરે વૃત્તિઓ એક એક અગ્રાનના નાશ કરી શકે છે તેથી તેમનું પ્રયોજન નથી એમ નહીં કહી શકાય.

આ વક્તવ્યનેા આશય સમજ્યા વિના કાેઈને શંકા થાય કે આમ પ્રથમ જ્ઞાનથી આવરણુ કરનાર અન્ય અજ્ઞાનોનેા તિરસ્કાર ન થતાે હાેય તાે વિષય અપ્રક્રાશિત જ રહેવેા

૧પર

જોઈ એ, તેનું જ્ઞાન સંભવે જ નહિ. આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે જેટલાં અવસ્થારૂપ અજ્ઞાના છે તે બધાં મૂલ અજ્ઞાનની જેમ વિષયાવસ્છિત્ન ચૈતન્યનું સદા આવરહ્યુ કરનારાં નથી કારણુ કે તેની જરૂર નથી. પણ કાેઈ અજ્ઞાન કાેઈ કાળ દરમ્યાન વિનયાવસ્છિત્ર ચૈતન્યનું આવરણુ કરે છે અને કાેઈ અજ્ઞાન અન્ય કાળમાં તેનું આવરહ્યુ કરે છે એ પ્રક્ષરે કાલવિશેષથી ઉપલક્ષિત વિષયચૈતન્યનું આવરણુ કરનારાં હાેય છે. અને જ્ઞાને પણ પાત-પાતાના ઉદયના કાળમાં પાતપાતાના વિષયનું આવરણુ કરનાર અજ્ઞાનનાં નાશક ખને છે. તેથી એક જ્ઞાનના કાળમાં અન્ય અજ્ઞાના આવરણુ કરનારાં ન હોવાથી વિષયના અવભાસ થઈ શકે છે.

અહીં શંકા સંભવે છે કે તે તે કાળવિશેયથી વિશિષ્ટ જ વિષયનું તે તે અજ્ઞાનથી આવરહા થાય છે. આમ કાળવિશેષો વિષયનાં વિશેષણ હાેઈ તેમનાે પણ આવરણીય એવા વિષયની કોટિમાં જ પ્રવેશ દ્વારો જોઈ એ, અર્થાત્ તેમને પણ વિષયક્રાટિમાં ગણવા જોઈએ. તેને બદલે તેમને ઉપલક્ષણરૂપ કેમ માન્યા છે ! આના ઉત્તર એ છે કે જો એમ હાય તા ધારાવાદિક ગ્રાનસ્થળમાં આવરણ કરનાર તરીકે રહેલ અગ્રાનાની નિવર્તંક બીજી, ત્રીજી વગેરે વૃત્તિને પણ તે તે કાળવિશેષથી વિશિષ્ટ વિષયવાળી માનવી પડશે, કારણ કે 'તે કાલથી વિશિષ્ટ વિષય'નું આવરહ્યુ કરનાર અજ્ઞાનના નાશ 'તે કાલથી વિશિષ્ટ વિષય'નું જ્ઞાન જ કરી શકે (અજ્ઞાન અને જ્ઞાન અનેને સમાન વિષય હાય તા જ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થાય). પણ એ સંભવશે નહિ કારણ કે તે તે સૂક્ષ્મ ક્ષણબેદ (કાલવિશેષ) પ્રત્યક્ષ નથી. તેથી તેમનાથી વિશિષ્ટ વિષયનું તાન પહ્યુ ન થઈ શકે. માટે કાલવિશેષને ઉપલક્ષણરૂપ જ માનવામાં આવ્યા છે. આ વાત સમજાવવા કારીરી નામની કષ્ટિતું દષ્ટાન્ત આપ્યું છે. કારીરી ઇન્ટિના કળરૂપ જે વૃષ્ટિ છે તેને સમાપ્તિના ઉત્તરક્ષણમાં જ માનવી જોઈએ. અન્ય કાળમાં તહીં, કારણુ કે તે કાળમાં સુકાતા અનાજને જિવાડવામાં અન્ય કાળની વૃદ્ધિતો ઉપયોગ નથી. અહીં આસન્ન (નજીકના) સમયના વૃષ્ટિના વિશેષણ તરીકે ફ્લ-ક્રોટિમાં પ્રવેશ સ્વીકારવામાં આવતા નથી કારણ કે ઇષ્ટિ વિના પણ સમયવિશેષ તો સંભવે જ છે. પણ અન્ય સમયની વ્યાવૃત્તિ કરવાને માટે સમયવિશેષને ઉપલક્ષણ તરીકે માનવામાં આવે છે; તે જ રીતે અહીં પણ તે તે કાલવિશેષને ઉપલક્ષણ માનવામાં આવ્યા છે અને વિશેષણ માનીને આવરણીય કાેટિમાં પ્રવેશ માન્યેા નથી.

केचित्तु प्रथमज्ञाननिवर्त्यमेवाज्ञानं स्त्ररूपावरकम् । द्वितीयादिज्ञान-निवर्त्यानि तु देश्वकालादिविशेषणान्तरबिशिष्टविषयाणि । अत एव सत्ता-निश्वयरूपे अज्ञाननिवर्तके चैत्रदर्शने सकुज्जाते 'चैत्रं न जानामि' ति स्वरूपावरणं नानुभूयते किं तु 'इदानीं स कुत्रेति न जानामि' इत्यादि-रूपेण विशिष्टावरणमेव । विस्मरणशालिनः क्वचित् सकुद् टप्टेऽपि 'न जानामि ' इति स्वरूपावरणं दृश्यते चेत्, तत्र तथाऽस्तु । अन्यत्र सकुद् टप्टे विशिष्टविषयाण्येवाज्ञानानि ज्ञानानि च ।

િસિ-ર∙

न चैवं सति धारावाहिकद्वितीयादिज्ञानानामज्ञाननिवर्तकत्वं न स्यात्, स्थूलकालविशिष्टाज्ञानस्य प्रथमज्ञानेनैव निष्टत्तेः पूर्वापरज्ञानव्याष्टत्त-स्रक्ष्मकालविशिष्टाज्ञानस्य तदविषयैद्वितीयादिज्ञानैर्निष्टत्त्ययोगादिति वाच्यम् । धारावद्दनस्थले प्रथमोत्पन्नाया एव वृत्तोस्तावत्कालावस्थायित्व्वसंभवेन ष्टत्तिभेदानभ्युपगमात् । तदभ्युपगमेऽपि बहुकालावस्थायिपठचषष्टत्ति-रूपत्वसम्भवेन परस्परव्याष्टत्तस्थूलकालादिविज्ञेषणभेदविषयत्वोपपत्तेः । प्रतिक्षणोद्यदनेकवृत्तिसन्तानरूपत्वाभ्युपगमेऽपि द्वितीयःदिवृत्तीनामधिगतार्थ-मात्रविषयतया श्रामाण्याभावेनावरणानिवर्तकत्वेऽप्यद्वानेश्व ।

न हि विषयावाधमात्रं प्रामाण्यम् , प्रागवगतानवगतयोः पर्वततद्वृत्तिपावकयोरनुमितिविषययोरवाधस्याविशेषेण उभयत्राप्यनुमितेः प्रामाण्यप्रसङ्गात् । न चेष्टापत्तिः । 'वक्षावनुमितिः प्रमाणम् ' इतिवत् ' पर्वतेऽप्यनुमितिः त्रमाणम् ' इति व्यवहारादर्शनात् ।

विवरणे साक्षिसिद्धस्याज्ञानस्याभावव्यावृत्तिप्रत्यायन<sup>ा</sup>र्थानुमानादि-विषयत्वेऽपि प्रमाणावेद्यत्वोवतेश्र । तस्मात् द्वितीयादिवृत्तीनां प्रामाण्या-भावात् उपासनादिवृत्तीन।मिवाज्ञानानिवर्तकत्वेऽपि न ढानिः, प्रमाण-वृत्तीनामेव तन्निवर्तकत्वाभ्युषगमात् ।

જયારે કેટલાક કહે છે કે પ્રથમ જ્ઞાનની નિવૃત્ત થવા યોગ્ય અજ્ઞાન જ સ્વરૂપનું આવરણુ કરનારું છે, જ્યારે બીજા (ત્રીજ) વગેરે જ્ઞાનાથી નિવૃત્ત થાય છે તે દેશ કાલ આદિ અન્ય વિશેષણાથી વિશિષ્ટ (વસ્તુ) નિષયક (અજ્ઞાનો) છે. એથી જ અજ્ઞાનને દૂર કરનાર સત્તાના નિશ્ચયરૂપ ચૈત્ર-દર્શન એક વાર ઉત્પન્ન થાય તો 'ચૈત્રને હું જાણતા નથી' એમ સ્વરૂપના આવરણના અનુભવ થતા નથી, પણ ' અત્યારે એ કચાં છે એ હું જાણતા નથી' ઇત્યાદિ રૂપે વિશિષ્ટના આવરણુના જ અનુભવ થાય છે. શંકા ધાય છે કે ભુલકણા (વિસ્મરણશીલ) માણસની બાબતમાં કચાંક એક વાર જોયા છતાં પણ 'હું જાણતા નથી' એમ સ્વરૂપાવરણુ જેવામાં આવે છે. આના ઉત્તર એ છે કે ત્યાં ભલે તેમ હા. (પણ) અન્યત્ર એક વાર એફેલી વસ્તુની બાબતમાં (બીજાં) અજ્ઞાના અને જ્ઞાના વિશિષ્ટ વિષયક જ છે.

શ'કા થાય છે કે આમ હાય તે। ધારાવાહિક બીજું ( ત્રીજું ) વગેરે જ્ઞાન અજ્ઞાનનું નિવર્ત્ત'ક નહીં હાય કારણુ કે સ્થૂલ કાલથી વિશિષ્ટ વિષયના અજ્ઞાનની પ્રથમ જ્ઞાનથો જ હિવૃત્તિ થાય છે તેથી પૂર્વાપર જ્ઞાનથી વ્યાવૃત્ત જે સૂક્ષ્મ કાલ છે તેનાથી વિશિષ્ટ વિષયના અજ્ઞાનની (આ સૂક્ષ્મ કાલથી વિશિષ્ટ) વિષય જેના નથી તેવા બોજા (ત્રીજા) વગેરે જ્ઞાનથી નિવૃત્તિ થઈ શકશે નહિ. (ઉત્તર) આવી શ'કા કરવી નહિ, કારણ કે ધારાવાહિક સ્થળમાં પ્રથમ ઉત્પન્ન થયેલી જ વૃત્તિ તેટલાે કાળ ટકી શકે છે તેથી વૃત્તિભેદ (જુદી જુદી વૃત્તિઓ)) માનવામાં નથી આવતા. તે (વૃત્તિભેદ) માનવામાં આવે તા પણ ધારાવાહિક જ્ઞાનના અહુ કાલ સુધી ટકી શકે તેવી પાંચ-છ વૃત્તિરૂપ હાવાના સ'લવ હાવાથી પરસ્પર વ્યાવૃત્ત (એકબીજાથી ભિન્ન) સ્થૂલ કાલ વગેરે (રશેષણુભેદ (જુદાં જુદાં વિશેષણુા)) તેમના વિષય હાઈ શકે છે. અને ધારાને પ્રત્યેક ક્ષણે ઉત્પન્ન થતી અનેક વૃત્તિ ઓાના સન્તાન (પ્રવાહ) રૂપ માનીએ તા પણ બીજી (ત્રીજી) વગેરે વૃત્તિઓ જ્ઞાત વસ્તુને જ વિષય કરનારી હાવાથી (જ્ઞાત વસ્તુ જ તેમના વિષય હાવાથી) તેમનામાં પ્રામાણ્યના અજ્ઞાવને દ્વર કરે છે એ નિયમના લ'ગ થતા નથી) માટે ઉપર્યુક્ત શ'કા બરાબર નથી.

વિષયના બાધ ન થાય એ (જ જ્ઞાનનું) પ્રામાણ્ય એવું નથી, કારણ કે (એવું હાય તા અનુમિતિજ્ઞાનની) પહેલાં જ્ઞાત એવા પવ'ત અને જ્ઞાત નહીં એવા તેના પરના અગ્નિ જે અનુમિતિના વિષય છે તેમના સમાન રાતે અબાધ હાવાથી બન્ને સ્થળે (પવ'ત અને વદ્ધિ બન્નેને વિષે) અનુમિતિના પ્રામાણ્યના પ્રસંગ થશે (બન્નેની બાબતમાં અનુમિતિનું પ્રામાણ્ય માનવું પડશે). અને આ ઇગ્ટાપત્તિ નથી કારણ કે 'અગ્નિને વિષે અનુમિતિ પ્રમાણ છે' એની જેમ 'પવ'તની બાબતમાં પણ અનુમિતિ પ્રમાણ છે' એમ વ્યવહાર જોવામાં આવતા નથી (આવું કાઇ બાલતું નથી).

અને વિવરભુમાં સાક્ષિસિદ્ધ અજ્ઞાન (તેની) અભાવવ્યાવૃત્તિનું જ્ઞાન કરાવવાને માટે થતાં અનુમાન આદિના વિષય હેાવા છતાં પણ તેને પ્રમાણથી અવેદ્ય કહ્યું છે તેથી (સિદ્ધ થાય છે કે અનધિગતાર્થ'વિષયક જ્ઞાન હાય તે જ પ્રમાણ છે, જ્ઞાતવિષયક નહીં).

તેથી બીજી ( ત્રીજી ) વગેરે વૃત્તિએાનું પ્રામાષ્ટ્ય ન હાેવાથી ઉપાસનાતિ વૃત્તિએાની જેમ એ અજ્ઞાનની નિવર્તક ન હાેય તેા પણુ હાનિ નથી, કારણુ કે પ્રમાણુ રૂપ વૃત્તિઓને જ તેની (અજ્ઞાનની) નિવર્તક માનવામાં આવી છે.

વિવરણ : ધારાવાહી ત્રાનસ્થળ દ્વિતીય વગેરે વૃત્તિએ આવરણનો અભિભવ નહીં કરે એવી શંકાના ત્રીજી રીતે ઉત્તર આપે છે—પહેલા ત્રાનથી સ્વરૂપનું આવરણ કરનાર અત્રાન દૂર થાય જ્યારે બીજું ત્રીજું વગેરે ત્રાન (ધારાવાહી ત્રાનની અન્તર્ગ'ત ત્રાનરૂપ વૃત્તિઓ) દેશ, કાલ વગેરે અન્ય વિશેષણોથી વિશિષ્ટ તે વસ્તુવિષયક હોય છે, અને તે વિશેષણોથી વિશિષ્ટ વસ્તુ અંગેના અત્રાનને તે દૂર કરે છે તેથી ઠાઈ મુરકેલી નથી. સામાન્ય રીતે આવું હોય છે. કચારેક એવું બને છે કે ઠાઈ ભુલકણા માણસની બાબતમાં દ્વિતીયાદિ ત્રાનથી દૂર થતું અત્રાન પણ સ્વરૂપાવરક અત્રાન જ હોય છે. એક વાર જોયેલી વસ્તુને (દા.ત. ચૈત્ર) વિધે થતું બીજું ત્રીજું વગેરે ત્રાન વિશિષ્ટ-વિષયક જે દા.ત. ગૈત્ર અત્યારે અહીં છે, અત્યારે વાતો કરે છે, વગેરે) હોય છે એમ માનવામાં આવે છે તેથી

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

કાેઈ દાેષ નથો; દરેક વૃત્તિજ્ઞાન કાેઈ ને કાેઈ વિશેયબુવિશિષ્ટવિષયક અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ કરી શકે છે.

**શ'કા** : ધારાવાહી ગ્રાનની બાબતમાં ગ્રાનના અત્તાનનિવર્ત કત્વ વિષે બ્યભિચાર ન થાય તે માટે ગ્રાનોને વિશિષ્ટવિષયક માનવામાં આવે છે. તો ત્યાં ગ્રાને ઘટિકા, અર્ધ'ઘટિકા આદિ-રૂપ સ્થૂલ કાલથી વિશિષ્ટ ઘટાદિવિષયક છે એમ વિવક્ષિત છે કે ક્ષણાત્મક સક્ષ્મ કાલથી વિશિષ્ટ ઘટાદિવિષયક છે એમ વિવક્ષિત છે ? એ વિકરૂપોને ધ્યાનમાં રાખીને શ'કા કરી છે કે બન્ને દષ્ટિએ ધારાવાહી ગ્રાન સ્થળે દ્વિતીયાદિ વૃત્તિઓમાં વ્યભિચાર (અજ્ઞાનાનિવર્ત કત્વ) તેમ જ રહે છે. દ્વિતીયાદિ ગ્રાનો અને તેમનાથી નિવૃત્ત થનારાં અગ્રાનો જિત્સગંથી (સામાન્ય નિયમથી) વિશિષ્ટવિષયક હેાય તા સ્થૂલકાલવિશિષ્ટવિષયક પ્રથમ ગ્રાનથી જ સ્થૂલકાલવિશિષ્ટવિષયક અગ્રાનની નિવૃત્તિ થઈ જાય છે. ધારાવાહી ગ્રાન સ્થળમાં ગ્રાને ક્ષણ ટકનારાં હોય છે તેથી પૂર્વાપરશાનકાલથી વ્યાવત્ત જે ક્ષણાત્મક સક્ષ્મ કાલો છે તેમનાથી વિશિષ્ટ વિષયનું આવરણ કરનાર જે અન્રાન છે તેનું સક્ષ્મકાલવિશિષ્ટવિષયક નહીં એવાં ગ્રાનોથી નિવૃત્તિ થઈ શકે નહિ કારણ કે અન્નાન એ ગ્રાનનું સમાનવિષયકત્વ હોય તે જ અન્નાનની ગ્રાનથી નિવૃત્તિ થાય.

ઉત્તર : આ શંકાના ઉત્તર અલગ અલગ રીતે આપ્યા છે. જ્યાં કાઈ એક વસ્ત (દા. ત. દેવની મૂર્તિ)ને વિષે લાંબા સમય સુધી અવિચ્છિન્ન સ્કરણ થાય છે ત્યાં એક જ વૃત્તિ હોય છે કારણ કે વૃત્તિભેદ (અલગ અલગ વૃત્તિ) માનવા માટે પ્રમાણ નથી, સિદ્ધાન્તમાં વૃત્તિને ક્ષણિક (એક ક્ષણ માટે ટકનારી) માનવામાં નથી આવતી કાેઈ શંકા કરી શકે કે ત્યાં એક જ વૃત્તિ હાેય તે ધારાવાહી તરીકે તેની પ્રસિદ્ધિ છે તેના વિરાધ થાય. અને એવું હેાય તે৷ પ્યાન અને સમાધિને પણ ઉપર કહ્યા પ્રમાણે એકવૃત્તિકપ માનવાં પડે અને તેમ હાેય તાે પ્યાન અને સમાધિનું પ્રત્યય-સન્તાન (જ્ઞાનપ્રવાહ) રૂપ તરીકે પ્રતિપાદન કરનાર ભાષ્ય વગેરેના વિરાધ આવી પડે. આ શંકાનાં ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે આ નિરંતર જ્ઞાનને અનેકવૃત્તિરૂપ માનીએ તેા પણ મુશ્ટેલી નહીં રહે. ધારામાં લાંભા કાળ સુધી ટક્તી પાંચ~છ વૃત્તિએ હોય તાે પણ દ્વિતીયાદિ વૃત્તિ અજ્ઞાનની નિવત'ક નહીં અને એ દાેષ નહીં રહે કારણ કે એક મીજાથી જ્યાવૃત્ત સ્થૂળ કાલાદિ જુદાં જુદાં વિશેષણાથી વિશિષ્ટ વિષયક તાના તે જ વિષયવાળાં અજ્ઞાનાને દૂર કરી શકશે. ધારાવાહિક વૃત્તિઓાને ન્યાયમતમાં માને છે તેમ ક્ષચિક (એક ક્ષચ માટે ટકનારી) માનીને પચ આ વ્યભિચાર (—દ્વિતીયાદિ ન્રાનેા અન્રાન-નિવર્ત'ક નથી એવા---)ના પરિહાર થઈ શકે છે. પહેલી વૃત્તિ જ અનધિગતાથ વિષયક (અનાત વસ્તૂનું ગ્રાપન કરનારી હાેઈ) પ્રમારૂપ છે જ્યારે દ્વિતીયાદિ વૃત્તિ શાત વસ્તુનું ગ્રાન હાેઈ સ્મૃતિની જેમ પ્રમા નથી. તેથી એ આવરણનું નિવર્તન ન કરે તે৷ પણ જ્ઞાન અજ્ઞાન-નિવર્ત'ક છે એ નિયમના લંગ થતા નથી. પ્રમા હોવા માટે જ્ઞાનના વિષય અબાધિત રહે એ પુરત નથી; જ્ઞાનના વિષય અભાધિત અને પૂર્વમાં અનધિગત હાેય તા જ એ પ્રમારૂપ દ્યાન હાેઈ શકે. અગ્નિ અને પર્વંત બન્ને અનુમિતિજ્ઞાનના વિષય છે પણ પહેલાં અજ્ઞાત એવા અગ્નિની બાબતમાં જ એ પ્રમા છે, પહેલાં નાત એવા પર્વતની બાબતમાં નહિ, જો જ્ઞાત વસ્તુંનું જ્ઞાન પણ પ્રમા હાેય તે<sup>ા</sup> પવ<sup>\*</sup>તના અનુમિતિરૂપ જ્ઞાનને પણ પ્રમાઢપ માનવું

પડે. નૈયાયિક દલૌલ કરે કે આ ઇપ્ટાપત્તિ છે તો તેના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે પ્રામાણ્ય અને અપ્રામાણ્યની વ્યવસ્થા વ્યવહારાનુસારી માનવી જોઈએ. આપણે 'અગ્નિને વિષે અતુબિતિ પ્રમાણુ છે' એમ કહીએ છોએ, 'પવ°તને વિષે પણ અનુમિતિ પ્રમાણ છે' એમ કાઈ કહેતું નથી. તેથી અનધિગતાથ વિષયક અખાધિત ત્રાન તે જ પ્રમા એમ માનવું જોઈએ. અને આમ હોય તો ધારાવાહી ત્રાનમાં દ્વિવિષાદિ ત્રાનેાનું પ્રામાણ્ય નથી.

અનધિગતલ કે અદ્યાતલના પ્રમાના લક્ષણમાં સમાવેશ હાેવા જોઈ એ તેને માટે બીજો હેતુ અપપ્પય્થદી (ક્ષિત રજૂ કરે છે. વિવરુભુમાં અજ્ઞાનને પ્રમાણુથી અવેલ કહ્યું છે. જો કે અનુમાનાદિના વિષય તરીકે સ્વીક્ષગ્ર<sup>\*</sup> છે (પ્રમાણુ=પ્રમિતિ; અનુમાન=અનુમિતિ). 'ગ્રજ્ઞોડદ્દમ્' એ અનુભવરૂપ સાક્ષીથી અદ્યાનનું સ્વરૂપ દ્યાત હેાવાથી, અજ્ઞાનવિષયક અનુમિતિ વગેરેનું અન્નાન સ્વરૂપ વિષય હાય ત્યારે તેમાં અજ્ઞાતત્વધટિત પ્રમાત્વ નથી એમ માનીને અજ્ઞાનને પ્રમાણાવેલ કહ્યું છે. સાક્ષી પોતે પણુ પ્રમાણ જ છે તેથી અહીં સાક્ષીથી અતિરિક્ત પ્રમાણુથી અવેલ કહ્યું છે. સાક્ષી પોતે પણુ પ્રમાણ જ છે તેથી અહીં સાક્ષીથી અતિરિક્ત પ્રમાણુથી અવેલ એમ જ વિવક્ષિત છે. સાક્ષી નિત્ય છે તેથી પ્રમાકરણુ (પ્રમાના સાધનવિશેષ)થી જન્ય નહીં હોવાને કારણે બીજાં દર્શાવને માન્ય ઈપ્લરત્તાનની જેમ સાક્ષી પ્રમા કે અપ્રમાની કોટિમાં આવતા નથી અને તેથી સાક્ષી પ્રમાણુ ન હોઈને અજ્ઞાન પ્રમાણાવેદ્ય છે એમ કહ્યું છે એવું તાત્પર્ય છે.

શંકા થાય કે અજ્ઞાન સાક્ષિપ્રત્યક્ષસિદ્ધ હેાય તે৷ તેની ખાખતમાં અનુમાનાદિ શા માટે રજુ કરવામાં આવે છે. તેનાે ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કેટલાક અજ્ઞાનને ઝાનાભાવવપ માને છે તેની વ્યાવૃત્તિની ખાતરી કરાવવા માટે અનુમાનાદિ રજૂ કરવામાં આવે છે. 'बहुमझ:' એ અનભવથી સિદ્ધ મ્યતાન ભાવગ્ય છે એમ કેવલા દ્વેતી વેદાં જી (સિદ્ધાન્તી) માને છે જ્યારે વેશેષિક વગેરે માતે છે કે તે નાનના પ્રાગભાવરૂપ છે તેથી અનુમાનાદિથી એમ સિદ્ધ કરવામાં આવે છે કે તે નાનાભાવથી ભિત્ર છે. માટે અનાન નાન હાઈને પ્રમાણવેલ નથી તેમ છતાં થ્યા પ્રયોજનની સિદ્ધિ માટે (અજ્ઞાનને જ્ઞાનાભાવથી ભિન્ન ખતાવવાને માટે) અનુમાનાદિની ઉપયોગિતા છે જો કે અહ્યાનની સિદ્ધિને માટે એ પ્રમાણરૂપ નથી. તેથી અનધિગતાથ'વિષયક गान ते ज भ्रमा अभ सिद्ध याय છे. धारावाढी ज्ञानमां द्वितीयादि ज्ञाने। अधिगतार्थ विषयु હાેઈ પ્રમા નથી તેથી અજ્ઞાનનું નિવત'ન ન કરે એથી સિદ્ધાન્તમાં કાેઈ હાનિ થતી નથી, ઉપાસનારૂપ વૃત્તિ ગ્રાનરૂપ ન હોવાને કારણે તેમના વિષય અંગે અગ્રાન દર કરતી નથી. ઉપાસનારૂપ વૃત્તિ જ્ઞાન નથી કારણ કે જ્ઞાનનાં માન્ય કરણોથી તે ઉત્પન્ન થતી નથી (-મનને નાનકરણ માનવામાં આવતું નથી). ઉપાસના પુરુષકૃતિસાંધ્ય હાેઈને ગમનાદિની જેમ ક્રિયા-રૂપ છે તેથી તે ઉપારયના સ્વરૂપના અજ્ઞાનની નિવત'ક નથી. તેજ રીતે ⊎ચ્છા, દ્વેય આદિ वृत्तिओ पख पाताना विषय व्यंगे व्यज्ञानने दूर करनारी नथी कारख के ज्ञानइप नथी. ज्यारे દ્વિતીયાદિ વૃત્તિએ સ્મૃતિની જેમ જ્ઞાનરૂપ હેાવા છતાં પણ તેમનામાં પ્રમાત્વના અભાવ હોવાથી (-અનધિગતાર્થ વિષયક ન હોતાં અધિગતાર્થ વિષયક હોવાને કારણ-) તેમને અતાન-નિવત ક માનવામાં નથી આવતી, જ્ઞાનમાત્ર અજ્ઞાનનિવત ક છે એવા નિયમ સ્વીકારવામાં નથી આવતા પણ પ્રમાણરૂપ વૃત્તિઓ જ અજ્ઞાનનિવર્ત'ક માનવામાં આવે છે.

240

नतु नायमपि नियमः, परोक्षद्वरोरनिर्गमेनाज्ञानानिवर्तकत्वाद् इति चेत्,

अत्र केचिदाहुः—द्रिविधं विषयावरकमज्ञानम् । एकं विषयात्रितं रज्ञ्चादिविक्षेपोपादानभूतं कार्यकरूप्यम् । अन्यत् पुरुषाश्रितम् 'इदमहं न जानामि ' इत्यनुभूयमानम् । पुरुषाश्रितस्य विषयसंभिन्नविक्षेषो-पादानलासम्भवेन, विषयाश्रितस्य 'इदमहं न जानामि ' इति साश्चि-रूपप्रकाशसंसर्गायोगेन द्विविधस्याप्यावक्ष्यकत्वात् । एवं च परोश्चस्थळे ष्ट्रोर्निर्गमनाभावाद् दूरस्थव्वक्षे आप्तवाक्यात् परिमाणविश्वेषावगमेऽपि तद्विपरीतपरिमाणविक्षेपदर्शनाच्च विषयगताज्ञानानिव्हत्तावपि पुरुषगताज्ञान-निव्वत्तिरस्त्येव । 'शास्तार्थं न जानामि ' इत्यनुभूताज्ञानस्य तदुपदेशा-नन्तरं निव्वत्त्यनुभवात् । अत एव 'अनुमेयादौ म्रष्डप्तिच्याव्वत्तिः ' इति विवरणस्य तद्विषयाज्ञाननिव्वत्तिर्थ इत्युक्तं तत्त्वदीपने इति ।

કાેઇ શંકા કરે કે આ પણુ નિયમ નથી (કે પ્રત્યેક પ્રમા અજ્ઞાનનિવર્ત'ક છે) કારણુ કે પરાેેેેેલ્ટ્સિના નિર્ગમ થતાે ન હાેવાથો તે અજ્ઞાનનિવર્ત'ક નથી.

આ બાબતમાં કેટલાક કહે છે કે વિષયાવરક અજ્ઞાન એ પ્રકારનું હાેય છે. એક વિષયાશ્રિત, રજ્જુ આદિના વિશ્વેપ (સર્પાદરૂપ વિવતે)નું ઉપાદાનકારણુબૂત અને કાર્ય દ્વારા કલ્પી શકાય તેવું; બીજું પુરુષાશ્રિત 'હું' આ જાણુતા નથી' એમ અનુભવાતું. પુરુષાશ્રિત (અજ્ઞાન) વિષયની સાથે સંભિન્ન (તાદાત્મ્ય પામેસા) વિશ્વેપનું ઉપાદાન હાેય એ સંભવતું નથી તેથી, અને વિષયાશ્રિત (અજ્ઞાન)ના 'હું' આ જાણુતા નથી' એ સાંભવતું નથી તેથી, અને વિષયાશ્રિત (અજ્ઞાન)ના 'હું' આ જાણુતા નથી' એ સાંભવતું નથી તેથી, અને વિષયાશ્રિત (અજ્ઞાન)ના 'હું' આ જાણુતા નથી' એ સાંભવતું નથી તેથી, અને વિષયાશ્રિત (અજ્ઞાન)ના 'હું' આ જાણુતા નથી' એ સાંભિટ્ય પ્રકાશ સાથે સંસર્ગ સંભવતા નથી તેથી બન્ને પ્રકારના અજ્ઞાનની આવશ્યકતા છે. અને આમ પરાક્ષ સ્થળમાં વૃત્તિનું નિર્ગમન (નીકળીને બહાર જવું) ન હાવાથી, અને દ્વર દેશમાંના વૃક્ષને વિષે આપ્ત (શિષ્ડ, વિદ્યાસપાત્ર)ના વાકચથી પરિમાણુવિશેષનું જ્ઞાન થતું હાવા આત્રાનની નિવૃત્તિ ન થવા છતાં, યુરુષગત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થાય છે જ; કારણુ કે 'હું' શાસ્ત્રના અર્થ જાણુતા નથી ' એમ અનુબૂત અજ્ઞાનની તે (શાસ્ત્ર)ના ઉપદેશ પછી થતી નિવૃત્તિના અનુભવ થાય છે. એથી જ (અર્થાત્ પરાક્ષ જ્ઞાન અજ્ઞાનનિવર્તા કં હાવાથી જ) 'અસુમયાવી સુષુપ્તિચ્ચાવૃત્તિ' એ વિવરણુના અર્થ 'તદિષયક (અનુમેયાદિ વિષયક) અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ' છે એમ તત્વદીપનમાં કહ્યું છે.

વિવરુષ્ઠ્યુ : પ્રત્યક્ષ પ્રમાશરૂપ વૃત્તિ વિષયની પાસે જઈને તેના સંબંધમાં આવે છે તેથી અત્રાનની નિવૃત્તિ થઈ શકે પણ પરાક્ષકૃત્તિનું આ રીતે પરાક્ષસ્થળમાં નિગમન શક્ય નથી તેથી તેનાથી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ નહીં થાય એવી શંકા થાય. તેન ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે પરાક્ષ પ્રમા પણ અજ્ઞાનનિવત<sup>°</sup>ક છે. અજ્ઞાન દિવિધ છે-(૧) રજ્જુ આદિ વિષયનું આવરણ કરીને સર્પાદિ વિક્ષેપ (વિવર્ત)નું ઉપાદાનકારણ છે, અને વિક્ષેપકાર્યની ઉપપત્તિ ખતાવવાને માટે જેની કલ્પના કરવામાં આવે છે તે વિષયાશ્રિત અજ્ઞાન (જે અનુભવસિદ્ધ નથી); (ર) ખીજુ વિષયાવરક અજ્ઞાન પુરૂષાશ્ચિત છે અને તેના અનુભવ થાય છે-'હું આ જણતા નથી'. શંકા થાય કે એક જ અજ્ઞાનથી સર્પાદિવિદ્યેષ અને 'હું જાહોતો નથી' એ અનુભવની સિદ્ધિ થતી હાેય તેા અજ્ઞાનનું દ્વૈષ્ય માનવાની શી જરૂર. આંનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે પુરુષાશ્રિત અજ્ઞાન વિષય (અર્થાત્ રજ્જુ વગેરે અધિષ્ઠાન)ની સાથે સંભિન્ન (સેળનેળ ચઈ ગયેલ, તાદાત્મ્ય પામેલ) જે સર્પાદિ વિક્ષેપ થાય છે તેનું ઉપાદાન કારણ બની શકે નહિ. બીજી બાજુએ વિષયાશ્રિત અજ્ઞાન 'હું જાણુતા નથી' એ આકારના સાક્ષિરપ પ્રકાશ છે તેની સાથે સંબંધિત હાેઇ શકે નહિ. તેથી દ્વિધ અન્નાન માનવું જોઇએ. આમ દ્વિધ અત્રાન માનતાં પરાક્ષ સ્થળમાં વૃત્તિનું નિર્ગમન ન થવાથી દૂર દેશમાં રહેલા વૃક્ષની બાબતમાં આ પ્તના વચનથી તેના ચાક્કસ પરિમાણ (ઊંચાઈ વગેરે)નું જ્ઞાન થાય છે તાે પણ તેનાથી વિપરીત (અલ્પ) પરિમાણુરૂપ વિક્ષેપ જોવામાં આવે છે તેથી સ્પષ્ટ છે કે વિષયગત અજ્ઞાનની निवृत्ति न थई होवा छतां पुरुषणत अज्ञाननी निवृत्ति थई ज छे परोक्ष ज्ञानथी विषयणत અન્નાનની નિવૃત્તિ થતી નથી તેને માટે ખે કારણ દર્શાવ્યા છે---(૧) વૃત્તિના નિગ\*મનના અભાવ---વિષયચૈતન્ય (વિષયાવચ્છિન ચૈતન્ય) સાથે સંબંધમાં આવેલી વૃત્તિ જ વિષયચૈતન્ય-ગત અન્નાનની નિવૃત્તિ કરી શકે તેથી વૃત્તિનું નિર્ગમન ન હ્વાય તા આ અન્નાન દ્વર ન થઈ શકે. તેથી વિષયગત અત્રાન વિપરીત પરિમાણના વિક્ષેપ કરે છે અને વૃક્ષ માટ હાવા છતાં નાતું દેખાય છે. તેમ છતાં આ પ્તવાક્યરૂપ પરાક્ષપ્રમાણથી પુરુષગત અન્નાનની નિવૃત્તિ તા થાય છે જ. શાઆર્થના અજ્ઞાનના અનુભવ હાેય છે: પણ શાઆર્થના ઉપદેશ પછી શાસ્તાર્થ'ના અન્નાનની નિવૃત્તિના અનુભવ થાય છે. શાસ્તાર્થ' દ્વિધ છે---ધર્મ'રૂપ અને હાલારપ. ધર્મ'રૂપ શાસ્ત્રાર્થ'ની બાબતમાં ઉપદેશજન્ય જ્ઞાન પરાક્ષ જ છે, તે ક્યારેય અપરાક્ષ હોતું નથી કારણ કે ધર્મ ના સાક્ષાત્કાર થઈ શકતા નથી. આમ ત્યાં વિષયગત વ્યગ્રાનની નિવૃત્તિના પ્રસંગ જ નથી તેથી પુરુષગત અનાનની જ નિવૃત્તિ થાય છે એમ કહેવું જોઈ એ, અન્યથા તેની નિવૃત્તિના અનુભવના વિરાધ થાય. પ્રહ્યારૂપ શાસ્ત્રાર્થની બાબતમાં ઉપદેશજન્ય નાન પરાક્ષ છે. તેટલા માત્રથી વિષયાવર≱ મૂલ અનાન જે વિષયગત છે તે દૂર થતું નથી. કારણ કે તેમ થતું હાય તા બનનાદિ વ્યય' બની જાય, તેથી ઉપદેશજન્ય જ્ઞાનથી પુરુષગત અત્રાન જ દૂર થાય છે એમ કહેવું જોઈ એ, અન્યથા ત્યાં પણ તેની નિવૃત્તિના અનુભવના વિરાધ થાય. પરાક્ષ જ્ઞાન અજ્ઞાનનું નિવત'ક બની શકે છે એ બાબતમાં **વિવરણાદિ**ની સંમતિ છે એમ કહ્યું છે. ઉક્ત અનુભવના ખળે જ, અનુમેયાદિની ખાખતમાં અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થાય છે એમ 'अनुमेयादी सुपृतिब्यावृत्तिः' એ વિવરણવાકપને અર્થ સમજાવતાં तत्त्वही पनमां કહ્યું छे--त्यां सुषु पितने। अध' अतान अने व्यावृत्तिने। अध' निवृत्ति अधे ७ (' तद्विषयाज्ञान-તિવૃત્તિર્ધ: '.—તદિષયમાં ' તત્ ' એ પદ 'અનુમેયાકિ'ને માટે પ્રયાજસું છે). આમ સ્પષ્ટ્યે

146

કે અનુમેયાદિની બાબતમાં પુરુષગત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ અનુમિતિ આદિ પરાક્ષત્રાનથી થાય છે એમ અર્થ કર્યો છે કારણ કે અનુમેયાદિની બાબતમાં વિષયગત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ પરાક્ષ જ્ઞાનથી થતી નથ<sup>ા</sup> એમ આગળ કહેવાનું છે. આથી જોઈ શકાય છે કે પ્રમામાત્ર અજ્ઞાનનિવર્ત'ક છે—વિષયગત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ કરે કે પુરુષગત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ, પણુ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ તો પ્રમાજ્ઞાન કરે જ છે.

अन्ये तु---नयनपटलवत् पुरुषाश्रितमेवाज्ञानं विषयावरणम् । न तदतिरेकेण विषयगताज्ञाने प्रमाणमस्ति । न च पुरुषाश्रितस्य विषय-गतविक्षोपपरिणामित्वं न संभवति । तत्सम्भवे वा दूरस्थव्रक्षपरिमाणे परोक्षज्ञानादज्ञाननिवृत्तौ विपरीतपरिमाणविक्षेपो न सम्भवतीति वाच्यम् । <u>वाचस्पतिम</u>ते सर्वस्य प्रपश्चस्य जीवाश्रिताज्ञानविषयीकृतन्नस्मविवर्तत्वेन तद्-वच्छक्तिरजतादेः पुरुषाश्रिताज्ञानविषयीकृतन्नस्मविवर्तत्वोपपत्तेः । परोक्षव्रत्त्या एकावस्थानिवृत्तावपि अवस्थान्तरेण विपरीतपरिमाणबिक्षेपोषपत्तेश्वेत्याहुः ।

જ્યારે બીજા કહે છે કે નયનમાં રહેલ પટલ(કાચાદિદાય)ના જેમ, પુરુષાશ્રિત જ અજ્ઞાન વિષયનું આવરણુ કરનાર છે; તેનાથી અતિરિક્ત વિષયગત અજ્ઞાનની બાબતમાં (-અજ્ઞાન માનવા માટે-) પ્રમાણુ નથી. અને એવો શ'કા કરવી નહિ કે " પુરુષાશ્રિત (અજ્ઞાન) વિષયગત વિક્ષેપ તરીકે પરિણામી સંભવી શકે નહિ (વિષયગત વિક્ષેપનું ઉપાદાન કારણ બની શકે નહિ). અથવા તેના સંભવ હાય તા દૂર દેશમાંના વૃક્ષના પકિમાણની બાબતમાં પરાક્ષ જ્ઞાનથી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થતાં વિપરીત પરિમાણુરૂપ વિક્ષેપ સંભવે નહિ". (આવી શ'કા કરવી નહિ) કારણુ કે વાચસ્પતિના મતમાં સર્વ પ્રપંચ જીવાશ્રિત અજ્ઞાનના વિષય અનેલા છદ્ધાના વિવત' હાઇને તેની જેમ શુક્તિરજતાદિ પુરુષાશ્રિત અજ્ઞાનના વિષય અનેલા છદ્ધાના વિવત' હાઇને તેની જેમ શુક્તિરજતાદિ પુરુષાશ્રિત અજ્ઞાનના વિષય અનેલા છદ્ધાના વિવત' હાઇને તેની જેમ શુક્તિરજતાદિ પુરુષાશ્રિત અજ્ઞાનના વિષય અનેલા પરિમાણુરૂપ વિશ્લેપના ઉપપત્તિ છે.

વિવરષ્ણુ : અજ્ઞાનને દિવિધ ન માનીએ તેા પશુ 'પ્રમામાત્ર અજ્ઞાનની નિવર્ત'ક છે' એ નિયમના ભગ થતા નથી એમ કહેનાર મત રજૂ કર્યો છે. પુરુષગત અજ્ઞાનથી અન્ય એવું વિષયગત અજ્ઞાન માનવામાં આવે તાે એ વિષયના આવરણુ માટે માનવામાં આવે છે કે શુક્તિરજતાદિ વિક્ષેપની ઉપપત્તિ માટે ! વિષયના આવરણુ માટે માનવાની જગર નથી કારણ કે જોનારની આંખમાંના કાચાદિ દોષની જેમ પુરુષગત અજ્ઞાન વિષયનું આવરણુ કરી શકે. શુક્તિરજતાદિ વિક્ષેપની ઉપપત્તિ માટે પણુ વિષયગત અજ્ઞાન માનવું ચાગ્ય નથી કારણ કે તેને માટે કાઈ પ્રમાણ નથી અને વિષયગત અજ્ઞાનના અભાવમાં પણ અહીં બતાવ્યા પ્રમાણુ વિક્ષેપની ઉપપત્તિ સંભવે છે. કાેઈ ને શંકા થાય કે વિષયગત અત્તાન માનવા માટે પ્રમાણ છે કારણ કે પુરુષગત વ્યત્રાન શુક્તિ આદિથી અવચ્છિત્ર ચૈતન્યમાં હાેઈ શકે નહિ, પુરુષગત અત્રાન વિષયગત વિક્ષેપરૂપે પરિણુમી શકે નહિ. અને જે એ સંભવ હાેય તાે પણ પુરુષગત અન્નાનની આપ્તાપ દેશથી નિવૃત્તિ થઈ ગઈ છે અને વિષયગત અત્તાન માનવામાં આવતું નથી તેથી દૂર દેશમાં રહેલા વૃક્ષને વિષે વિપરીત પરિમાણુરૂપ વિક્ષેપ સંભવે નહિ.

આ શંકાનો ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે વાચર પતિના મતમાં સવ' પ્રપંચને જીવાબિત આતાનના વિષય ખતેલા પ્રક્ષનો વિવત' માનવામાં આવે છે તેમ પુરુષાબિત અત્રાનના વિષયીકૃત પ્રક્ષના વિવત' તરીકે શુક્તિરજતાદિની ઉપપત્તિ છે. શુક્તિરજતાદિ વિક્ષેપ અન્નાનતો પરિષ્ટ્રામ છે એ પક્ષમાં અન્નાન વિષયાવચ્છિત્રગત છે એમ માનવું પડે. પશુ તેને અન્નાનના પરિષ્ટ્રામ ન માનનાર પક્ષમાં અન્નાન વિષયાવચ્છિત્રગત છે એમ માનવું પડે. પશુ તેને અન્નાનના પરિષ્ટ્રામ ન માનનાર પક્ષમાં અન્નાન વિષયાવચ્છિત્રગત છે એમ માનવું જરૂરી નથી. દાર્ષ્ટા-નિત્તકમાં પ્રક્ષમદ છે તે શુક્ત્યાદિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યરપ પ્રક્ષના અથ'માં છે, પૃશું પ્રક્રમા ગ્રાઈમાં નહિ, કારણ કે અવચ્છિન્ન ચૈતન્યને જ શુક્તિરજતાદિનું અધિષ્ઠાન માનવામાં આવે છે. વિપરીત પરિમાણરૂપ વિક્ષેપ સલવશે નહિ એ દિતીય દોષના પરિહાર કરતાં કહે છે કે પરાક્ષત્રાન થયું હોવા છતાં વિપરીત પરિમાણુની ઉત્પત્તિના અનુભવ થાય છે. આ બે અનુભવા અનુસાર પુરુષાબ્રિત જ અન્નાન જે વિષયનું આવરણ કરે છે તેના જ એકદેશ પરાક્ષ નાનથી નિવૃત્ત થાય છે, જ્યારે બીજો એક દેશ અનુવૃત્ત રહે છે એમ કલ્પના કરવામાં આવે છે; પશુ દિવિધ અન્નાનનો સ્વીકાર થતા નથી કારણ કે તેમાં ગૌરવ-દોષ છે.

બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન ક કહે છે કે વસ્તુતઃ તેા પરાક્ષ જ્ઞાન અજ્ઞાનનું નિવત ક છે એ મતમાં પછુ પ્રતિબંધર દિત જ પરાક્ષજ્ઞાન અજ્ઞાનનું નિવત ક છે એમ માનવું જોઈ એ. અને અહીં દૂરત્વાદિ દેષથી પ્રતિબદ્ધ હેાવાને કારણે આ ત્વાક થયી જન્ય હોવા છતાં પણ એ પરાક્ષજ્ઞાન પુરુષગત અજ્ઞાનનું નિવત ક ખનતું નથો એમ જ ભ્રમને ધ્યાનમાં રાખીને માનવું જોઈ એ. તેથી વિપરીત પરિમાછુની ઉત્પત્તિ અંગેની અનુષપત્તિની શકાને કાઈ અવકાશ નથી, કારણ કે આ પરિણામ પામનાર પુરુષગત અજ્ઞાન અનિવૃત્ત જ છે. અહીં શંકા થાય કે આવું જો હોય તેા આ તો પરેશ પછી 'દૂર દેશમાં રહેલ વૃક્ષગત પરિમાછુવિરોષનું જ્ઞાન મને નથી' એવે અનુભવ થવે જોઈએ (પણ થતા નથી). આ શંકા બરાબર નથી કારણ કે અજ્ઞાન દ્વાવ બતાં સત્તા-નિશ્વ ચય પરી સ્ટાન તે અનુભવમાં પ્રતિબધક બની શકે છે. અને પ્રમાપ્રાત્ર અજ્ઞાનનિવત ક છે એ નિયમના પ્રતિબદ્ધ પરાક્ષપ્રમાની બાબતનાં ભંગ થાય છે એવી શંકા કરવી નદિ કારણ કે અગ્રતિબદ્ધ પ્રમા અજ્ઞાનનિવત ક છે એમ જ ઉપપન્ન અને અભિપ્રેત છે.

अपरे तु-शुक्तिर जतादिपरिणामोपपत्त्याठजस्याद् विषयावगुण्ठन-पटवद्विपयगतमेवाज्ञानं तदावरणम् । न च तथा सति अज्ञानस्य साक्ष्य-संसर्गेण ततः प्रकाश्वानुपपत्तिः, परोक्षष्टचिनिवर्त्यत्वासम्भवश्व दोष इति वाच्यम् । अवस्थारूपाज्ञानस्य साक्ष्यसंसर्गेऽपि तत्संखप्टमूलाज्ञानस्यैव 'श्रुक्तिमद्दं न जानामि' इति प्रकाशोपपत्तोः । शुक्त्यादेरपि मूलाज्ञानविषय-वितन्याभिन्नतया तद्विषयत्वानुभवाविरोधात् । विवरणादिषु मूरूाज्ञानसाधनप्रसङ्गे एव 'इदमहं न जानामि' इति प्रत्यक्षप्रमाणोपदर्शनाच्च ' अहमझः ' इति सामान्यतोऽज्ञानानुमव एव मूच्डाझानविषयः । ' शुक्तिमहं न जानामि ' इत्यादिविषयविशेषाबिङ्गिता-ज्ञानानुमवस्त्ववस्थाऽज्ञानविषय इति विशेषाभ्युपगमेऽप्यवस्थाऽवस्थावतोर-मेदेन मूल्डाज्ञानस्य साश्चित्तिवश्यचितन्ययोः वास्तवैक्याद्वा विषयगतस्याप्यवस्थाऽज्ञानस्य साश्चिविषयच्वेतन्ययोः वास्तवैक्याद्वा विषयगतस्याप्यवस्थाऽज्ञानस्य साश्चिविषयत्त्वोपपत्तोः । परोक्षज्ञानस्याज्ञाना-निवर्तकत्वेऽपि ततस्तन्निष्टत्त्यनुभवस्य सत्तानिश्चयरूपपरोक्षष्टत्तिप्रतिबन्धक-प्रयुक्ताननुभवनिबन्धनम्रान्तित्त्वोपपत्तोः अपरोक्षज्ञानस्यैवाज्ञाननिवर्तकत्व-नियमाभ्युपगमादित्याहुः ।

જ્યારે બોજા કહે છે કે શુક્તિરજતાદિ પરિણામની ઉપપત્તિનું સામંજસ્ય થાય તે માટે (એમ માનલું બેઈએ કે) વિષયને ઢાંકતાં કપડાની જેમ વિષયગત જ અજ્ઞાન તેનું આવરણ છે. અને એવા શંકા કરવી નહિ કે આમ હાય તા અજ્ઞાનના સાક્ષી સાથે સંસર્ગ (સંબંધ) ન હાવાથી તેથી (સાક્ષીથી) (અજ્ઞાનના) પ્રકાશ નહીં સંભવે અને પરાક્ષવૃત્તિથી (અજ્ઞાનની) નિવૃત્તિના સંભવ નહી રહે એ દાેષ છે. (આવી શંકા બરાબર નથી) કારણ કે અવસ્થારૂપ અજ્ઞાનના સાક્ષી સાથે સંસર્ગ ન હાેય તા પણ તેની સાથે સંસપ્ટ મૂલ અજ્ઞાનના જ 'હું શુક્તિને જાણતા નથી ' એમ પ્રકાશ સંભવે છે. શુક્તિ વગેરે પણ મૂલ અજ્ઞાનના વિષયી-ભૂત ચૈતન્યથી અભિન્ન હાેવાથી તેમના તેના વિષય તરીકે અનુભવ થાય તા તેમાં વિરાધ નથી.

અને વિવરઘ વગેરેમાં મૂલ અજ્ઞાનના સાધન પ્રસંગે જ 'આ હું ભાજીતો નથી' એમ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુને રજુ કશું' હોવાથી 'હું અજ્ઞ છું' એ સામાન્યતઃ અજ્ઞાનના અનુસવ એ જ મૂલાજ્ઞાનવિષયક છે (---માટે મૂલ અજ્ઞાનના પ્રકાશ તેનાથી સંસવે છે). 'હું શુક્તિને જાણુતા નથી' ઇત્યાદિ વિષયવિશેષથી આલિંગિત (શુક્ત) અજ્ઞાનના અનુસવ તા અવસ્થારૂપ અજ્ઞાન-તિષયક છે એમ લેદના સ્વીકાર કરવામાં આવે તા પણ અવસ્થા અને અવસ્થા-વાનના અસેદ હાવાથી મૂલ અજ્ઞાનના સાક્ષી સાથે સંસર્ગ હાવાથી અથવા સાક્ષિ-ચૈતન્ય અને વિષયચૈતન્યનું વાસ્તવમાં ઐકથ હાવાથી અવસ્થા-અજ્ઞાન વિષયગત હાય તા પણ સાક્ષીના વિષય અને એ હપપન્ન છે. પરાક્ષજ્ઞાન ભાષયગત હાય તે પણ સાક્ષીના વિષય અને એ હપપન્ન છે. પરાક્ષજ્ઞાન સત્તાના નિશ્વય કરનારી વૃત્તિરૂપ પ્રતિબધકને લીધે (અજ્ઞાનના) અનુસવ થતા અજ્ઞાનનું નિવર્ત ક ન હાવા છતાં તેનાથી તેની નિવૃત્તિના અનુસવ થતા છે તે સત્તાના નિશ્વય કરનારી વૃત્તિરૂપ પ્રતિબધકને લીધે (અજ્ઞાનના) અનુસવ થતા બધા તેને કારછુ થતી બાન્તિ તરીકે ઉપપન્ન છે (બ્રાન્તિ તરીકે નિવૃત્તિના અનુસવ સમજાવી શકાય છે, સંસવે છે), કારણ કે અપરાક્ષ જ્ઞાત જ અજ્ઞાનનું નિવર્ત'ક છે એ નિયમ સ્વીકારવામાં આવ્યો છે.

વિવરણ : અત્યાર સુધી અપ્રતિબદ્ધ પ્રમામાત્ર અજ્ઞાનનિવત કે છે એ નિયમને અતસરીને તેના લંગ ન થાય તે માટે પરાક્ષપ્રમારૂપ જ્ઞાનને પણ અજ્ઞાનના નિવર્તક તરીકે ઘટાવ્યું હવે એવા મતની રજૂઆત કરી છે જે અનુસાર ઉપયુંકત નિયમ નથી; પશ્ અપ્રતિયદ્ધ અપરાક્ષગાન જ અજ્ઞાનનું નિવત\*ક છે તેથી પરાક્ષગાનની બાબતમાં નિયમના ભાંગની શંકાને સ્થાન નથી. વિષયગત અજ્ઞાન જ તેનું આવરણ કરે છે. <mark>લાકમાં ધટાદ</mark>િ માટી વગેરેના પરિણામ તરીકે જાણીતાં છે; તેની જેમ શુક્તિરજતાદિ પણ પરિણામરૂપ સિદ્ધ થાય છે અને યુક્તિપુર્વ'ક વિચાર કરતાં અત્તાન જ તેમનું પરિણામી, અર્થાત ઉપાદાનકારણ સિદ્ધ થાય છે. શુક્તિ વગેરે પ્રાતિભાસિક રજતાદિનાં ઉપાદાનકારણ હાેઈ શકે નહિ: અને વિષયાવચ્છિન્ન-ચૈતન્યગત અજ્ઞાન રજતાદિ વિક્ષેપ (વિવત\*)નું પરિણામી કે ઉપાદાનકારણ બને એમાં જેવું સામંજસ્ય છે (બધું યુક્તિયુક્ત અને બંધએસતું છે) તેવું પુરવાશ્રિત અનાનને તેનું ઉપાદાનકારણ માનવામાં નથી. આ ઉપપત્તિનું સામંજસ્ય ધ્યાનમાં રાખીને વિષયગત જ અવસ્થારૂપ અજ્ઞાન માનવું જોઈએ પણ તેનાથી જુદું ખીજું પુરુષગત અવસ્થારૂપ અજ્ઞાન માનવાની જરૂર નથી કારણ કે એ વ્યર્થ હ્રોઈને તેને માનવા માટે પ્રમાણ નથી. જો કે પુરુષાશ્રિત વ્યન્નાન પણ પુરુષને છેાડવા સિવાય દીધ'પ્રભાન્યાયથી વૃત્તિદ્વારા બહાર નીકળીને વિષયાવચ્છિન્ન ગૈતન્યનું આશ્રિત બનીને રજતાદિરૂપે પરિણામી બતે (- તેમનું ઉપાદાન કારણ ખને) એમ સંભવી શકે (--અર્થાત્ એવી દલીલ કરી શકાય), તે પણ આ ઉપપત્તિમાં સામંજસ્ય નથી કારણ કે મૂલ અદ્યાનની જેમ અવસ્થારપ અનાન પણ નિષ્ક્રિય છે તેથી તેને પ્રભાન્યાય લાગુ પાડી શકાય નહીં એવા અભિપ્રાયથી વિષયગત અનાનના પરિણામની ઉપપત્તિના સામંજસ્યની દલીલ આપી છે.

શંકા થાય કે વિષયાવરક અજ્ઞાન વિષયગત જ છે એમ માનતાં બે સુશ્કેલીઓ ઊભી થરો—વિષયગત અજ્ઞાનના સાક્ષી સાથે સંસર્ગ નહીં રહે તેથી સાક્ષીથી તેના પ્રકાશ નહીં થાય (-આ અજ્ઞાનતા અનુભવ નહીં સંભવે), અને પરાક્ષત્ઞાનવૃત્તિ બહાર નીકળીને વિષય સુધી જતી નથી તેથી પરાક્ષપ્રમાથી વિષયગત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ નહીં સંભવે.

આતો ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે 'દુ શુક્તિને જાણતા નથી' એ અનુભવના વિષય વિષયગત અવરથા પ અજ્ઞાન નથી, પણ મૂલ અજ્ઞાન છે. કારણ કે એ જ સાક્ષી સાથે સંસ્કૃષ્ટ છે. ફરી શંકા થાય કે મૂલ અજ્ઞાન તાે વ્યક્ષવિષયક છે તેથી તેના શુક્તિ-વિષયક તરીકે અનુભવ કેવી રીતે સંભવે છે ? અથવા વ્યવસ્થારૂપ અજ્ઞાનના શુક્તિવિષયક તરીકે અનુભવ કેવી રીતે સંભવે કારણ કે તેના પણ વિષય શુક્તિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય જ છે. જો એમ કહેવામાં આવે કે શુક્તિનું અવસ્થારૂપ અજ્ઞાનના વિષય ચૈતન્ય સાથે તસદાત્મ્ય છે તેથી અવસ્થારૂપ અજ્ઞાનના શુક્તિવિષયક તરીકે અનુભવ થાય તે તેમાં કાઈ વિરોધ નથી, --તા અમે પણ એજ ઉત્તર આપી શક્યોએ. ઉપર્યુક્ત શંકાને પ્યાનમાં રાખીને જે ઉત્તર આપ્યા છે તેના ભાવ એ છે કે જડામાત્રના મૂલ અજ્ઞાનના વિષય ચૈતન્ય પર અધ્યાસ થયેલા હાવાથી શુક્તિ વગેરેનું પણ તેની સાથે તાદાત્મ્યરૂપ અભિન્નત્વ છે, તેથી શુક્ત્યાદિવિષયક તરીકે મૂલ ગગ્રાનના અનુભવ હોય તેમાં વિરાધ નથી.

'હું શુક્તિને જાહ્યુતા નથી' એ અનુભવ મૂલ–અજ્ઞાનવિષયક છે એ બાગતમાં વિવરહ્યુાદિની સંમતિ છે.

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

અદ્દી' શ'કા થાય કે મૂલ અત્રાનને સિદ્ધ કરવાના સંદર્ભ'માં 'ગદ્દમંદ્ર;' એ જે અનુભવ બતાવ્યા છે એ જ મૂલ અત્રાનના સાધક છે જ્યારે 'હું આતે જાણતા તથા' એ અનુભવ તા અવસ્થા-અત્રાન વિષયક જ છે. અને આમ માનતાં પ્રકરણ વિરાધ થશે એવી પણ સંક્રા કરી શકાય નહીં. શુક્તિ-રજતાદિ પ્રકારના પરિણામોની ઉપપત્તિ માટે અવસ્થા-અત્રાન-ની પણ સિદ્ધિ કરવી જરૂરી છે. તેથી મૂલ અત્રાનની સિદ્ધિ માટેનું પ્રકરણ હોવા છતાં અવસ્થારૂપ અત્રાનની સિદ્ધિ ખતાવી હોય તા એ ઉપપન્ન છે. જેમ 'દ્દે વ जાવામિ' 'હું આને જાણતા નથી' એ અનુભવ તે તે વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યના અત્રાનવિષયક છે, તેમ 'મદ્દમક્ષ:, ત્રદ' વ जાવામિ' ('હું અન્ર છું, તત્ત્વને જાણતા નથી') એ અનુભવ મૂલ-અત્રાનવિષયક છે એમ દષ્ટાન્તની રીતથી મૂલ-અત્રાનના સાધનના પ્રસ્તાવમાં પણ વિષય-વિશેષથી આલિ ગિત અત્રાનના સ્થનુભવ બતાવે તા તે ઉપપન્ન છે. તેથી 'હું આને જાણતા નથી', 'દું શુક્તિને જાણતા નથી' વગેરે અનુભવેાને મૂલ-અત્રાનવિષયક માનવા માટે કાંઇ પ્રમાણ નથી; અને તે સિદ્ધ કરવા માટે આ અનુભવે બતાવે તો તે ઉપપન્ન છે. તેથી 'હું આને જાણતા નથી', 'દું શુક્તિને જાણતા નથી' વગેરે અનુભવેાને મૂલ-અત્રાનવિષયક માનવા માટે કાંઇ પ્રમાણ નથી; અને તે સિદ્ધ કરવા માટે આ અનુભવેા અવસ્થા-અત્રાનવિષયક ખત્તન્યન કહેવું જરૂરી છે. માટે એ સિદ્ધ થાય છે 'હું શુક્તિને જાણતા નથી' એ અનુભવ અવસ્થા-અદ્યાનવિષયક છે'. તેથી જો અત્રાન વિષયગત જ હોય તા તેના સદ્દા સાથે સંસર્ગ નદ્દી હોવાથી અત્રાનનો અનુભવ સંભવશે નહિ.

આવી શકાને છેલ્લેખ કરીને કહ્યું છે કે 'ભ્રદ્મમદ્દા' એ સામાન્યતઃ અજ્ઞાનના અનુભવ મૂલ-અજ્ઞાનવિષયક છે જ્યારે 'ગ્રુજ્તિમદ્દં મ जાનામિ' એ વિષયવિશેષથી આલિંગિત અજ્ઞાનનાં અનુભવ અવસ્થા-અજ્ઞાનવિષયક છે એવા બેદ સ્વીકારીએ તો પણ વિષયગત અજ્ઞાન માનવામાં કાઈ સુશ્કેલી નહીં રહે. અવસ્થા (શુક્રત્યાદિ-અજ્ઞાન) અને અવસ્થાવાન (મૂલ-અજ્ઞાન)ના અનેદ હેાવાથી, વિષયગત અજ્ઞાન સાક્ષિસંસ્પષ્ટ મૂલ અજ્ઞાનની અવસ્થા છે માટે મૂલ અજ્ઞાન-દ્વારા સાક્ષી સાથે તેના સંસર્ગ છે. અથવા સાક્ષિચૈતન્ય અને અવસ્થારૂપ અજ્ઞાનના આશ્રયરૂપ વિષય-ચૈતન્ય વસ્તુતઃ એક હોવાથી સાક્ષીથી અભિન્ન ચૈતન્યને આશ્રિત હોવાથી સાક્ષીની સાથે વિષયગત અજ્ઞાનના સંસર્ગ છે.

જે દલીલ કરવામાં આવી હતી કે વિષયગત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ પરાક્ષવૃત્તિથી નહીં થઇ શકે કારણ કે પરાક્ષરૂતિ બહાર જઈ શકતી નથી, તેથી પ્રમામાત્ર અજ્ઞાનનું નિવત'ક છે એ નિયમ નહીં સંભવે— એ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે આ મતમાં પરાક્ષજ્ઞાનને અજ્ઞાન-નિવત'ક માનવામાં આવ્યું નથી અને પ્રમામાત્ર અદ્ધાનનિવત'ક છે એ નિયમ સ્વીકારવામાં નથી આવ્યા તેથી તેના લંગની શંકાને અવકાશ નથી. તો પછી 'હું શાસ્ત્રાથ'ને જાણતા નથી ' એ અજ્ઞાનના અનુભવ થાય છે અને ઉપદેશની પછી એ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિના અનુભવ થાય છે તે કેવી રીતે સંભવે ! એના પુલાસો એ છે કે પરાક્ષવૃત્તિથી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થતી નથી; પછ્યુ એ પરાક્ષજ્ઞાનરૂપ પ્રતિબ ધક કારણુને લીધે અજ્ઞાનની અનુભવ થતો નથી તેને કારણે એવી ભ્રાન્તિ થાય છે કે અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થઇ છે. શંકા થાય કે અહીં કાઈ બાધક છે નહિ તે. પછી આ ભ્રાન્તિ છે એમ કેવી રીતે કટપી શકાય ! આને ઉત્તર છે કે આ શંકા બરાબર નથી. વિયગત અજ્ઞાનની અપેક્ષાએ પુરુષગત બીજાં અનન્ત અવસ્થા-અજ્ઞાને! માનવામાં ગારવ દેશ છે એ બાધક છે જ. આમ અપ્રતિયદ્ધ અપરાક્ષ-પ્રમાર્ય જ્ઞાન જ અજ્ઞાનનિવત'ક છે.

# नतु नॉयमपि नियमः, अविद्याऽहङ्कारसुखदुःखादितद्धर्मप्रत्यक्षस्या-ज्ञाननिवर्तकत्वानभ्युपगमाद् इति चेत्, न । अविद्यादिप्रस्यक्षस्य साक्षिरूपत्वेन वृत्तिरूपापरोक्षज्ञानस्यावरणनिवर्तकत्वनियमानपायात् ॥१३॥

એવી શાંકા યાચ કે આ પણુ નિયમ નથી, કારણુ કે અવિદ્યા, અહંકાર, તેના (અહંકારના) સુખ, દુઃખાદિ ધર્માનું પ્રત્યક્ષ (ગ્રાન) અજ્ઞાનનિવર્તક છે એમ સ્વીકારવામાં નથી આવતું. (આવી શાંકા થાય તેા) એ બરાબર નથી કારણુ કે અવિદ્યાદિ પ્રત્યક્ષ સાક્ષિરૂપ છે તેથી વૃ(ત્તરૂપ અપરાક્ષ જ્ઞાન આવરણુનું નિવર્તક છે એ નિયમના બંગ નથી. (૧૩)

વિવરણ : અવિદ્યા, અહંકાર વગેરેનું તેમના સત્તાકાલે (તેમનું અસ્તિત્વ હાેય ત્યારે) ભાન ચાય જ છે તેથી તેમનું આવરણ માનવામાં નથો આવતું અને તેમનું પ્રત્યક્ષત્તાન આવરણને દૂર કરે છે એમ માની શકાય નહિ. આ શંકાના પરિહાર કરતાં કહ્યું છે કે અવિદ્યાદિ પ્રત્યક્ષ સાક્ષિરૂપ છે, વૃત્તિરૂપ નહિ, તેથી અપરાક્ષ જ્ઞાન આવરણુનિવત'ક છે એ નિયમના ક્ષેપ થતા નથી. (૧૩)

હવે પ્રશ્ન થાય કે સુખાદિ ધર્મવાળા અહંકાર સાક્ષિપ્રત્યક્ષના વિષય છે એમ ઉપર કહ્યું છે તેથી બદ્દમ એ શબ્દથી વાચ્ય જીવની અપેક્ષાએ એ સાક્ષી ભિન્ન છે એમ નિદેશ્શ થયેા. જ્યારે લાેકમાં સુખાદિ ધર્મવાળા અહંકાર જ જીવ તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. તા જે આ જીવથી ભિત્ર સાક્ષીની વાત કરવામાં આવે છે તેનું અસ્તિત્વ નથી કારણુ કે તેનું અસ્તિત્વ માનવા માટે પ્રમાણુ નથી એવી શંકા થાય. તેથી સાક્ષી વિષે ચર્ચાના પ્રારંભ કર છે.

## (१४) अथ कोऽयं साक्षी जीवातिरेकेण व्यवहियते ।

अत्रोक्तं क्रुटस्थदीये--देहद्रयाधिष्ठानभूतं क्रुटस्थचैतन्यं स्वावच्छेद-कस्य देहद्रयस्य साक्षादीक्षणान्निर्विकारत्वाच्च साक्षीत्युच्यते । लोकेऽपि झौदासीन्यबौधाभ्यामेव साक्षित्वं प्रसिद्धम् । यद्यपि जीवस्य वृत्तयः सन्ति देइद्रयभासिकाः, तथापि सर्वतः प्रस्ततेन स्वावच्छिन्नेन क्रूटस्थचैतन्येन ईषत् सदा भास्यमेव देइद्रयं जीवचैतन्यस्वरूपप्रतिबिम्बगर्भादन्तःकरणाद् विच्छिद्य विच्छिद्योद्गच्छद्भिर्वृत्तिज्ञानैर्भास्यते । अन्तरालकाल्ठे तु सह वृत्त्यभावैः क्रूटस्थचैतन्येनैव भास्यते । अत्त एवाहङ्कारादीनां सर्वदा प्रकाशसंसर्गात् संशयाद्यगोचरत्वम् । अन्यज्ञानधाराकाछीनाइङ्कारस्य 'एतावन्तं कालमिदमह पद्यन्नेवासम्' इत्यज्ञसन्ध।नं च ।

न च क्रूटस्थप्रकाशिते कथं जीवस्य व्यवहारस्मृत्यादिकमिति झङ्वयम् । अन्योन्याध्यासेन जीवैकत्वापस्या क्रूटस्थस्य जीवान्तरङ्गत्वात् । न च जीवचैतन्यमेव साक्षी भवतु, किं क्रूटस्थेनेति वाच्यम् । ळौकिकवैदिक- व्यवहारकर्तुस्तस्योदासीनद्रष्ट्रत्वासम्भवेन 'साभी चेता केवळो निर्गुणभ ( श्वेता. ६.११ ) इति श्रुस्पुक्तसाक्षित्वायोगात् । ' तयोरम्यः पिष्पलं स्वाद्रत्त्यनश्रजन्यो अभिचाकशीति' ( ग्रुण्डक. ३.१.१ ) इति कर्मफल्ट-भोक्तुर्जीवादुदासीनप्रकाश्वरूपस्य साक्षिणः प्रथगाम्नानाच्चेति ।

(૧૪) હવે (પ્રક્ષ થાય કે) આ જીવથી બિન્ન સાક્ષીનેષ વ્યવહાર કરવામાં આવે છે તે (વળી) કચે!.?

આ બાબતમાં ફ્રેટસ્થદીષમાં કહ્યું છે કે (સ્થૂલ અને સૂક્ષ્મ) એ શરીરનું અધિષ્ઠાનભૂત ફૂટસ્થ ચૈતન્ય પોતાન! અવચ્છેદક બે શરીરોનું સાક્ષાત ઇક્ષણ કરતું હોવાથી અને નિવિ'કાર હોવાથી તે 'સાક્ષી' કહેવાય છે. લોકમાં પણ ઓદાસીન્ય અને જ્ઞાન દ્વારા જ સાક્ષિત્વ બાણીતું છે (જે ઉદાસીન કે તટસ્થ હોય અને જ્ઞાનવાળા હોય તે સાક્ષી કહેવાય છે). તો કે બે શરીરોના અવભાસ કરનારી છવ (અહંકારાત્મક અન્તઃકરણ)ની વૃત્તિએા છે તા પણ સર્વત્ર ફેલાયેલા અને પોતાથી (શરીરદ્વયથી) અવચ્છિન્ન કૂટસ્થ ગૈતન્યથી સદા સહેજ ભાસતાં જ બે શરીરા જીવગૈતન્યરૂપ પ્રતિબિંબથી શુક્રત અન્તઃકરણથી છૂટાં પડી પડીને નીકળતી વૃત્તિરૂપ જ્ઞાનાથી ભાસિત થાય છે; જ્યારે વચગાળાના સમયમાં તે વૃત્તિના અભાવાની સાથે કૂટસ્થ ગૈતન્યથી જ ભાસિત થાય છે. તેથી જ અહંકારાદિના સર્વ'દા પ્રકાશ સાથે સંસર્ગ હોવાથી તેમને વિષે સંશયાદિ થતાં નથી. અને અન્યજ્ઞાનધારાકાલિક અહંકારનું 'આટલે! સમય હું આ ત્રેતા જ રહ્યો હતાે' એમ અનુસંધાન (સંભવે) છે.

શ'કા થાય કે (અહ'કાર અને તેની વૃત્તિએા) કૂટસ્થ (સાક્ષી)થી જ પ્રકાશિત થતાં હોય તા જીવના વ્યવહાર અને સ્મરણાદિ કેવી રીતે થાય છે ? (અનુભવ એકને થાય અને તેની વાત અને તેનું સ્મરણ બીજો કરે એ સંભવે નહિ). આવી શ'કા કરવી તહિ કારણ કે અન્ચાન્સના (તાઢાત્ગ્યના) અધ્યાસને લીધે જીવ સાથે કૂટસ્થનું એકત્વ થઇ જવાથી કૂટસ્થ જીવનું અન્તરંગ હાેય છે. અને એવું કહેવું નહીં કે ' જીવગૈતન્ય જ શલે સાક્ષી હાય, કૂટસ્થનું (સાક્ષી તરીકે) શું કામ છે ?'' (આમ કહેવું અયુક્ત છે) કારણ કે લૌકિક અને વૈદિક વ્યવહાર કરનારા તે (જવ)માં ઔદાસીં-ય અને દ્રબ્યુ વના સંભવ ન હાેય તેથી 'બાહા, કેવલ, નિર્ગુધ તે સાક્ષી (શ્વેતા. ૬.૧૧) એ શુનિમાં કહેલું સાક્ષિત્વ તેમાં સંભવે નહિ. અને 'તે એમાંથી એક (અર્થાત્ જીવ) સ્વાદુ ધીપળ (કર્મકલ) ખાય છે અને અન્ય (કૂટસ્થ) નહીં ખાતા સામે જોયા કરે છે' (પ્રકાશે છે) (સુંડક ૩.૧.૧) એમ શ્રુતિમાં કર્મકૂલના ભાકતા જી.થી ઉદાસીન પ્રકાશરૂપ સાક્ષીનું જુદું પ્રતિપાદન છે (તેથી પણ જીવ સાક્ષી હે ઈ ન શકે)

<mark>વિવરથ</mark>ુ ઃ સ્થૂલ અને સક્ષ્મ શરીરનું અધિષ્ઠાનભૂત કૂટસ્ય ઐતન્ય તે જ સાક્ષી કારણુ કે પાતાના અવચ્છેદક બે શરીરાને અપગેક્ષ રીતે જુએ છે (તેમનેઃ દ્રષ્ટા છે) અને ક**ત્'**ત્વાદિવિકાર રહિત છે. શ'કા થાય કે દ્રષ્ટા હેાવું એટલે જોવાની ક્રિયાના કર્તા હેાવું અને નિવિ<sup>\*</sup>કાર હેાવું એટલે કતુ 'ત્યાદિ વિકાર રહિત હેાવું. આમ દ્રબ્ટૂત્વ અને નિવિ<sup>\*</sup>કારત્વના પરસ્પર વિરાધ છે તા સાક્ષીમાં આ બન્ને કેવી રીતે સંભવે ! આતા ઉત્તર એ છે કે ' સાક્ષાત દ્રવ્ટરિ વંજ્ઞાયામ I— પાંચ્યિનિની અબ્દાધ્યાયીના (પ.ર.૯૧) આ સત્ર પ્રમાણે દબ્દિસ્વરૂપ જ કુટસ્થમાં 'સાક્ષિન્' શબ્દથો જે જોવાની કિયાનું કતુ 'ત્વ પ્રતીત થાય છે તે પ્રકાશાત્મક સ્પ<sup>\*</sup>ને માટે 'બ્જ્ઞાગ્નતે પ્રકાશ છે' એમ કહેવામાં આવે છે પણ તેનું પ્રકાશકતુ 'ત્વ ઉપચાર માત્ર છે તેમ કુટસ્થ સાક્ષીનું દ્રબ્ટુ વ—દશ્ચિક્રિયાકતુ 'ત્વ એ ઉપચારથી છે કારણ કે એ તા દબ્દિસ્વરૂપ જ છે. અહી ફરી શંકા થાય કે સાક્ષીના લક્ષણમાં તા કેવલ બાદ્ધુત્વ (ગ્રાતૃત) તા ઉદ્લેખ છે તા પછી અહીં નિર્વિકારત્વના પ્રક્ષેપ શા માટે કરવામાં આવે છે. આના ખુલાસા કરતાં કહ્યું છે કે લોકમાં પણુ કાઈ બે માજીસા વચ્ચે વિવાદ થયો હાય તા તેમના વિવાદના પ્રત્યક્ષ જાણકાર જે હાેય અને સાથે સાથે ઉદાસીન હાેય તે જ સાક્ષી બને છે. માટે નિર્વિકાર, ઉદાસીન કે તટસ્થ હોવું એ આવશ્યક છે. પણુ માત્ર ઉદાસીન હોવું એ સાક્ષી બનવા માટે પૂરવું નથી, કારણ કે વિવાદસ્થળમાંના સ્ત બાદિ પણ ઉદાસીન હોવું એ પણ તે સાક્ષી હોઈ શકે નદિ. તેથી 'બાદ્ધત્વ' વિશેષણુ પણુ આવશ્યક છે.

**શ'કા** : સ્થૂલ-સૂક્ષ્માત્મક શરીરાેથી અવચ્છિન્ત અને પાેતાનાં અવચ્છેદક એ શરીરાેનું અવભાસક ચૈતન્ય તે સાક્ષી એમ જે કહ્યું તે સંભવતું નથી કારણુ કે આવા ચૈતન્ય માટે કાેઈ પ્રમાણુ નથી. અને તેના અભાવમાં બે શરીરાેના અવભાસ નહીં થાય એમ પણુ માની ન શકાય કારણુ કે પ્રકાશાત્મક અન્તઃકરણુવૃત્તિઓથી તે શરીરાે અવભાસિત થઈ શકરો.

ઉત્તર : જીવની (—અહીં 'જીવ' પદ 'અહંકારાત્મક અન્તઃકરચ્ચ્'ના અર્થામાં પ્રયોજ્યું છે-) વૃત્તિઓ છે, પણ નિત્ય ગૈતન્ય ન માના તા જડ અહં કારથી અલગ કાઈ છવ હાય नहि अने तेनी वृत्तिओं अन्तः अखुना परिशामइप ज होय अभ 'कामस् संकल्पः'... (अहह ૧.૫.૩; મૈત્રાયણી, ૬.૩૦) ઇત્યાદિ ગ્રુતિથી સિંહ થાય છે. તેથી જીવની અર્થાત અહંકારાત્મક અન્ત:કરજીની વૃત્તિએ દીપ વગેરેની જેમ પ્રકાશાત્મક હાેય તે પણ જઠ હોવાથી તે સ્થુલ અને સુદ્રમ શરીરને અવભાસ ન કરી શકે. પણ સ્વપ્રકાશ નિષ્ય મૈતન્ય માનવામાં આવે તે৷ તેના (ચૈતન્ય)ના પ્રતિભિ'ભથી યુક્ત એ વૃત્તિએા સ્થૂલ-સદ્ધમ શરીરાેના અનુભવરૂપ સંભવે. માટે તેલું ગૈતન્ય માનલું જ જોઈએ. વળી વૃત્તિઓના અન્તરાલકાળમાં (બે વૃત્તિઓની વચ્ચેના સમયમાં ) આ બે શરીરાનું સહેજ અર્થાત્ અસ્પષ્ટ ભાન હોય છે: જ્યારે આ બે શરીરા વિષયક વૃત્તિઓનું અહિતત્વ હાય ત્યારે હું કર્તા છું,' 'હું સ્ચૂલ છું' કત્યાદિ રૂપે સ્પષ્ટ ભાન હેાય છે એ અનુભવથી સિદ્ધ છે. ઉપર કહેલા અસ્પપ્ટ ભાનની ઉપપતિને માટે વૃત્તિજ્ઞાનથી અતિરિક્ત નિત્ય સાક્ષિરૂપ ચૈતન્ય માનવું જોઈએ. અહીં જીવચૈતન્યરૂપ પ્રતિબિંબની વાત કરી છે તેથી અન્તઃકરહામાં (ચૈતન્યનું) પ્રતિબિંબ તે જીવ અને બિંબચૈતન્યરૂપ કટસ્ય તે સાક્ષી આમ છવ અને સાક્ષીના બેદ ખતાવ્યા છે. જેમ અગ્નિથી તપેલા લાેખાંડના ડુકડામાંથી નીકળતા વિરકુલિંગ અગ્નિસહિત જ નીકળે છે તેમ ચેતન્યના પ્રતિબિંબથી યુક્ત અન્તઃકરણુમાંથી ઉદ્ભવતી વૃત્તિએ৷ તેના પ્રતિબિ બથી યુક્ત જ ઉદ્દભવે. આ વૃત્તિએ৷ દેઢાદિના અનુભવરૂપ સંભવે છે એમ સચવવા અન્ત:કરણ પ્રતિબિંબયુક્ત છે એમ કહ્યું છે. ભુગ્રત્ અવસ્યામાં બે દેહાના સાક્ષી ચૈતન્ય માત્રથી અરપષ્ટ રીતે ભાનના અવસર બતાવવા

માટે વિચ્છિય વિચ્છિય 'છૂટી પડી પડીને' એમ કહ્યું છે. બે વૃત્તિઓના વચગાળામાં વૃત્તિઓના અભાવ (ધ્વંસ) સાથે (--વૃત્તિઓના અમાવ અર્થાત્ ધ્વંસ, વૃત્તિઓની ઉત્પત્તિઓ અને વૃત્તિઓના બેદ સાથે) સ્થૂલ--સૂક્ષ્મ શરીરનેા કૂટસ્થ ગૈતન્યથી જ અવભાસ થાય છે.

કહેવાના આશય એ છે કે નિત્ય ચૈતન્ય માનવામાં ન આવે તો વૃત્તિઓની ઉત્પત્તિ, તેમના વિનાશ તેમના બેદ વગેરે અપરાક્ષ રીતે ભાસિત ન થાય કારણ કે પાતાની ઉત્પત્તિ અને પોતાના વિનાશ પોતાથી જ પ્રાહ્ય બને એ સંભવતું નથી. બીજી દત્તિઓથી પહ્યુ એ માહ્ય બની ન શકે એમ આગળ ઉપર બતાવવામાં આવશે. તેથી વૃત્તિનાશાદિના સાક્ષી તરીકે નિત્ય ગૈતન્યના સ્વીકાર કરવા જોઈએ. વળી નિત્ય ગૈતન્યરૂપ સાક્ષીના સદ્ભાવ હાેવાથી જ અહંકારાદિને સર્વદા તેની સાથે સંસર્ગ છે તેથી તેમને વિવે સંશયાદિ થતાં નથી. અઢંકાર, પ્રાણ, શરીરાદિ અને તેમનાં સુખદુ:ખાદિ ધર્મા અઢંકારાદિનું અસ્તિત્વ હેાય તે દરમ્યાન સંશયાદિનિષ્ટત્તિ પ્રકારતું ફલ ભાગવતાં હોય છે. અર્થાત તેમને વિષે કદી સંશયાદિ થતાં નથી (- 'હું છું કે નહિ,' 'હું જવું છું કે નહિ', 'હું સુખી છું કે નહિ' વગેરે સંશયાદિ થતાં નથી--) એ અનુભવથી સિદ્ધ છે. અહંકારાદિને સદા પ્રકાશના સંસગ' ન હોય તો આ સંભવે નહિ. ધટાદિ પ્રકાશ સાથે સંસર્ગ હોય તે દશામાં જ સંશયાદિથી પર જોવામાં આવે છે. જો જ્ઞાનને નિત્ય નહીં પણ જન્ય માનવામાં આવે તા અહંકારાદિના સદા પ્રકાશસ સગ<sup>°</sup> સંભવે નહિ કારણ કે જન્ય જ્ઞાના ઉત્પત્તિ અને નાશવાળાં છે અને તેથી ક્રમિક છે અને સામાન્ય બાજા વસ્તુને વિષવ બનાવે છે. તેથી અહંકારાદિ સદા સંશયાદિથી મકત છે એ હુકીકતના નિર્વાહ કરવા માટે સદા સાક્ષી ચીતન્યરૂપ પ્રકાશના સંસગ માનવે જોઈએ.

સાક્ષીના સદ્દભાવને સિદ્ધ કરવા બીજી પણુ દલીલ આપી છે. કાેઇ દેવની મૂર્તિ પર લાંબા સમય સુધી ધ્યાન ધરતાં હાેઈએ ત્યારે એ મૂર્તિવિષયક વૃત્તિની ધારા ચાલતી રહે છે અને એ વખતે અહમર્થ (અહંકાર) અને તેની તે વખતની વૃત્તિએશના જન્ય અનુભવ સંભવતા ન હાેઈને તેના સંસ્કાર સંભવતા નથી તેથી પાછળથી તેનું અનુસંધાન ન થાય. મૂર્તિ વિષયક વૃત્તિજ્ઞાનની ધારા ચાલતી હાેય ત્યારે અહંકારવિષયક કે તેની પ્રત્યેક વૃત્તિ-વિષયક જન્ય અનુભવ સંભવતા નથી કારણ કે અન્ય અનુભવે થાય તા ધારાના વિચ્છેદ થઈ જાય, જ્યારે આ વૃત્તિસંતતિ તા ઇચ્છાથી ભેગી કરેલી સામગ્રીને કારણે છે. તેથા તેના વિચ્છેદ સંભવે નહિ. પણુ આપણે જોઈએ છીએ કે અહંકાર અને તેની વૃત્તિઓનું અનુસંધાન થાય છે (--- 'આટલા વખત હું આને જોતા રહ્યો'---) તેથી અન્યત્રાનધારાકાલીન અદ્દમર્થાદિના સાક્ષી તરીકે નિત્ય અનુભવ માનવા જોઈએ.

ફરી શ્રાંકા સાંભવે છે કે સાક્ષિ—મેતન્યથી જેનેા અનુભવ કરવામાં આવ્યો છે તે અહબર્થ અને તેનો વૃત્તિઓનું રમરણ —'દું તેને જોતો રહ્યો' એમ સ્મરણ --જીવને કેવી રીતે સંભવે કારણ કે અહમર્થમાંના પ્રતિભિંભરૂપ જીવની અપેક્ષાએ બિંબભૂત કુટસ્થ ગેતન્યાત્મક સાક્ષી ભિન્ન છે અને એકે અનુભવેલી વસ્તુનું સ્મરણ બીજાને થઈ શકે નહિ. આ શંકાનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે પોતે અને પોતાની સાથે તાદાત્મ્ય પામેલાએ અનુભવેલી વસ્તુની બાબતમાં પોતાને સ્મરણ થાય છે એમ સ્વીકાર કર્યો છે તેથી અતિ-પ્રસંગનો દોષ નથી. આવું હોય તાે કેવદત્તે વસ્તુ જોઈ હોય તેનું સ્મરણ યગદત્તને થાય એવા પ્રસંગ થશે એમ કહી શકાય નહીં. દેવકત્ત-યત્તદત્તનું પરસ્પર તાદાત્મ્ય નથી, જ્યારે અહીં તા તાદાત્મ્યના અખ્યાસને કારણે જીવ અને કૂટસ્થનું એકત્વ થઈ ગયું છે અને કૂટસ્થ જીવનું અન્તરંગ છે. જીવ કૂટસ્થમાં કશ્પિત છે એમ અગાઉ સિદ્ધ કર્યું છે.

**શ'કા** : આમ દ્વાય તેા પણુ સવ' શરીરામાં સાક્ષી એક દ્વાવાને કારણુ દેવદત્ત-સાક્ષીથી અનુભવાયેલા દેવદત્તના અહંકારાદિને વિષે યત્રદત્તાદિને પણુ અનુસંધાન થવું જોઈએ, કારણુ કે યત્રદત્તાદિ પણુ દેવદત્તના સાક્ષી પર જ અપ્યસ્ત હાેવાથી તેનીસાથે તેમના એકત્વની આપત્તિ છે. તેમને તેની સાથે એક ખની ગયેલા માનવા જોઈએ.

ઉત્તર : આ વાત ખરાખર નથી. અવચ્છેદક બે શરીરા (દરેકની ખાખતમાં) જુદાં જુદાં છે તેને લીધે તે તે જીવની સાથે તાદાત્મ્ય પામેલા સાક્ષીના બેદ સ્વીકારવામાં આવ્યા છે. અવચ્છેદકના બેદથી સાક્ષીના બેદનું ત્રાપન કરવા માટે જ 'પોતાના અવચ્છેદક' એવું વિશેષણ પહેલાં જ લગાડવું છે.

**શ**ંકા : જીવ અને કૂટરચ નામનાં એ <sup>♣</sup>ોતન્ય ભલે હોય. તેા પણ જીવ જ સાક્ષી શા માટે ન હેાય ? કૂટરચને સાક્ષી શા માટે માનવું પડે ! (અહીં કૂટરચના અસ્તિત્વ અંગે શકા નથી પણ તેના સાક્ષીપણા અંગે શકા છે).

ઉત્તર : લાેકમાં ઉદાસીન જ સાક્ષી તરીકે બાણીતાે છે. તે પ્રમાણે અને શ્રુતિ અનુસાર કૂટસ્થ જ સાક્ષી ઢાઈ શકે, છવ નહીં. 'સાક્ષી વેતા કેવલો નિર્યુખ્ય (શ્વેતા. ૬.૧૧) એવું શ્રુતિવચન છે. ચેતા=બાહા, કેવલ=અકર્તા, ઉદાસીન; નિર્પુ અર્ચાત વૈશેષિક આદિ માને છે તેમ જ્ઞાનાદિ ગ્રુણવાથા આત્મા નહિ. चથી અન્ય મતાના ખંડનતા સંગ્રહ છે—તે સક્રિય નથી, મધ્યમપરિમાણવાથા નથી, વગેરે શ્રુતિથી જીવ અને કૂટસ્થના ભેદનું સમર્થન મળે છે. એક કમેફ્લના ભાગ કરે છે જ્યારે બીખે શુદ્ધિ આદિના સાક્ષી તરીકે પ્રકાશે છે. કૂટસ્થ ભાગવતા નથી એમ કહ્યું છે તેથી તેના કર્તુ ત્વના પણ નિષેધ થાય છે. આમ 'નહીં ભાગવતા પ્રકાશ છે ' એ વચનથી ઉદાસીન હાેઈને બાહા છે અર્થાત્ સાક્ષી છે એમ પ્રતિપાદિત થયું છે

नाटकदीपेऽपि नृत्यशालास्थदीपदृष्टान्तेन साक्षी जीवाद्विविच्य दर्शितः । तथा हि—

तृत्यज्ञालास्थितो दीपः प्रभुं सभ्यांश्च नर्तकीम् ।

दीपयेदवित्रोषेण तदभावेऽपि दीप्यते ॥ [नाटकदीप, ११] तथा चिदाभासविश्विष्ठाहङ्काररूपं जीवं विषयभोगसाकल्यवैकल्याभिमान-प्रयुक्तहर्षविषादवत्त्वात् नृत्याभिमानिष्रञ्चतुल्यम्, तत्परिसरवर्तित्वेऽपि तद्राहित्यात् सभ्यपुरुषतुल्यान् विषयान्, नानाविधविकारवर्तित्वाभर्तका-

સિ-૨૨

तुल्यां धियं च दीपयन् सुषुप्त्यादावहङ्काराद्यभावेऽपि दीप्यमानः चिदाभासविशिष्टाहङ्काररूपजीवश्रमाधिष्ठानकूटस्थचैतन्यात्मा साक्षीति ।

एवं जीवाद्विवैचितोऽयं साक्षी न ब्रह्मकोटिरपि, किं तु अस्प्रष्ट-जीवेश्वरविभागं चैतन्यमित्युक्तं कूटस्थदीपे ॥

# तुत्त्वप्रदीपिकायामपि माथाशवलिते सगुणे परमेश्वरे 'केव लो निर्गुणः' इति विशेषणानुपपत्तेः सर्वप्रत्यग्भूतं विशुद्धं ब्रह्म जीवाभेदेन साक्षीति प्रतिपद्यत इत्युदितम् ।

ં નાટકદી ષમાં પણ નૃત્યશાળામાં રહેલા દીપના દ્રષ્ટાન્તથી સાક્ષીને જીવથી જુદા કરીને અતાવ્યા છે (સાક્ષી અને જીવના ભેદ અતાવ્યા છે). જેમ કે,

" નૃત્યશાળામાં રહેલાે દીપ સ્વામી, સ**લ્પાે** અને નર્તાકીને એક સરખી રીતે પ્રકાશિત કરે છે અને તેમના અભાવમાં પણુ પ્રકાશે છે (નાટકદીપ ૧૧).

તેમ ચિદ્દાભાસથી વિશિષ્ટ અહંકારરૂપ જીવને વિષયભાેઞની સમગ્રતા કે અસમગ્રતાના અભિમાનથી હર્ષ કે વિષાદ થાય છે તેથી તે નૃત્યાભિમાની સ્વામી તુલ્ય છે; તેની બધી બાજુના ઘેરાવામાં (પરિસરમાં) રહેતા હાવા છતાં તે (હર્ષ-વિષાદ) વિનાના હાવાથી વિષયા સભ્ય પુરુષ તુલ્ય છે; નાનાવિધ વિકાર પામતી હાવાથી અહિ નર્તકી તુલ્ય છે; તેમને (જીવ, વિષય, અહિને) પ્રકાશિત કરતા, સુષુષ્તિ વગેરમાં અહંકારાદિના અભાવ હાય ત્યારે પણ પ્રકાશતા, ચિદ્યભાસવિશિષ્ટ અહંકારરૂપ જીવના બ્રમનું અધિષ્ઠાનબૂત ફુટસ્થ ચૈતન્યસ્વરૂપ તે સાક્ષી છે.

આમ જીવથી ઝુદાે પાડવામાં આવેલાે આ સાક્ષી બ્રદ્ધાકાેટિ(ઇશ્વરકાેટિ)ના પ**છુ નથી પ**ણ જીવ અને ઇશ્વરનાે વિભાગ જેને સ્પશ્ધાે નથી એવું નૈતન્ય છે એમ કુટસ્થદીપમાં કહ્યું છે.

ત<del>ત્વપ્રદીપિ</del>કામાં પણ કહ્યું છે કે માયાશબલિત સગુણ પરમેક્ષરની બાબતમાં 'કેવળ, નિગુણુ' એ વિશેષણેની ઉપપત્તિ નથી તેથી સવ'નું પ્રત્યગ્ભૂત (આન્તર સ્વરૂપભ્રુત) વિશુદ્ધ પ્રક્ષ જીવથી અલેદને લીધે સાક્ષી તરીકે જ્ઞાત થાય છે.×

વિવરહ્ય : કૂટસ્થદીપ માં સાક્ષીનું નિરૂપણ છે તેમ અન્યત્ર પણ છે અને ત્યાં દબ્ટાન્ત દ્રારા સમજૂતી આપી છે. નાટકદીપમાં નૃત્યશાળામાં રહેલા દીપનું દબ્ટાન્ત આપ્યું છે. ત્યાં પ્રભુ, સ્વામી હાેય છે જે નૃય પ્રત્યે અભિમાન રાખે છે (અહાંતા, મમતા રાખે છે). તેની ચારે તરફના ઘેરાવામાં સબ્યા હોય છે અને અલગ ભાવાના અભિનય કરતી નર્તાકી

× शुओि न च 'साक्षी चेता केत्रलो निर्गुणश्च ' इति वाक्यमीश्वरपरखादात्मनः साक्षित्वे न प्रमाणमिति युक्तम्; मायाविशिष्टरूपे तस्मिन् केवलो निर्गुण इति विशेषणानुप-पत्तेः । तस्मारसर्वप्रत्यग्भूतं विशुद्धं ब्रह्मात्र जीवाभेदेन साक्षीति प्रतिपाधते ।—तत्त्व-प्रदीपिका, ए, ५८९.

હાય છે. દીપ સરખી રીતે બધાંને પ્રકાશિત કરે છે. તે વૃદ્ધિ પામીને પ્રભૂને પ્રકાશિત કરે. મધ્યમાવસ્થા પ્રાપ્ત કરીને સબ્યોને અને તેનાથી નિકૃષ્ટ અવસ્થા પ્રાપ્ત કરીને નર્તંકીને તેમના પદના તારતમ્યાનુસાર વૃદ્ધિ આદિ વિકારો પામીને પ્રકાશિત કરે એવું નથી બનત પણ એક રૂપથી જ રહીને સવ'ને પ્રકાશિત કરે છે. પ્રભુ, સભ્ય વગેરે ન હોય તા પણ દીપ પાતાની મેળે પ્રકાશ્યા કરે છે. તેમ પ્રસ્તુત ચર્ચામાં અહંકાર પ્રભુ છે, વિષયા સભ્યા છે, શુદ્ધિ કે મતિ નર્તં કી છે. (રૂપક આગળ લંખાવવું હાેય તાે હન્દ્રિયા તાલ વ**ગેરે ધાર**ણ કરતારા છે) અને સાક્ષી દાપ છે એમ દુધ્રાન્ત-દાર્પ્ટાન્તિકભાવ સમજવાના છે. જેમ નૂત્ય-શાળાની પાતે બધી વ્યવસ્થા કરી છે અને આ બધું પોતાનું છે એમ માનીને નૃત્યની સકળતા કે ખામીઓથી માલિક સુખી કે દુઃખી થાય છે તેવું જીવતું છે. વિષયભાગની સમગ્રતા કે ખામીને વિષે અભિમાન રાખતાે જીવ સખી કે દુ:ખી થાય છે. જેમ સભ્યાે પ્રભની આસપાસના ઘેરાવામાં ગાઠવાયેલા હાેય છે તેમ રપાદિ વિષય જીવના પરિસરમાં હાેય છે. તેથો વિષયા સભ્ય તત્ય છે. સભ્યા નૃત્યના પ્રયાજક નથી તેથી તેની ઉતકુરતા કે ખામીથી સખી કે દ:ખી થતા નથી તેવું જ વિષયાતું છે. સુદ્ધિને અલગ અલગ વિકારા કે અવસ્થાન્તરા પામતી નર્તકી સાથે સરખાવી શકાય. ઉદ્દધત શ્લોકમાં 'વે છે તેના અર્થ' એવા કરી શકાય કે જેમ તાલ વગેરે ધારણ કરવારા પુરુષા વર્તાકીને વ્યનુકૂલ રહે છે તેમ ઇન્દ્રિયા ક્રાદ્ધિને અનુકલ રહે છે. જીવાદિના અવભાસક સાક્ષી દીપતૃત્ય છે.

કૂટર-થદીપમાં જીવ-ઝામના અધિષ્ઠાનભૂત કૂટસ્થગેતન્યને જીવાદિતું અવભાસક કહ્યું છે અને નાટકદીપમાં ચિદાભાસવિશિષ્ટ અહંકારને જીવ કકપીને તેતું અવભાસક ચૈતન્ય તે સાક્ષી એમ કહ્યું છે. તેથી ત્યાં જે કુટસ્થની વાત કરી છે તે જ અહીં સાક્ષી તરીકે જ્ઞાત થાય છે, કારણુ કે અન્તઃકરણુમાંના પ્રતિબિંબરૂપ જીવતું અધિષ્ઠાન હોવું અને તેને અવભાસિત કરવું વગેરના સમાન નિદે'શ છે. તે જ રીતે નાટકદીપમાં પણ વૃત્યશાળામાં રહેલા દીપના દબ્ટાન્તથી સાક્ષીને જીવથી જુદો પાડીને બતાવ્યા છે.

સાક્ષી જેમ છવ કાંટિના નથી (કારણ કે જીવ ઉદાસીન નથી હાેતા) તેમ ઈધર કાંટિના પણુ નથી કારણ કે ઈધર બગવતની સચ્ટિ, નિયમન વગેરે બ્યાપાર કરે છે તેથી ઉદાસીન નથી અને ઈધર પરાક્ષ હાેઈ તે જીવની પતિ છુદ્ધિ આદિના સાક્ષી તરીકે તે નિત્ય મ્યપરાક્ષ સાક્ષી નથી. 'પ્રછાકોટિ' શબ્દ મૂળમાં 'ખોજ્યો છે તેમાં 'પ્રદા' પદ 'ઈધર'ના મ્યર્થમાં છે, ઉદાસીન ગૈતન્યના અર્થ'માં નહીં. સાક્ષી જીવત્વ, ઈધ્વરત્વ; જગદૃરૂપત્વ ધર્મોથી રહિત કેવલ (ઉદાસીન), શિવ (શુદ્ધ), સ્વયં પ્રકાશ પરમાત્મા છે.

इति शैवपुराणेल कूटस्थः प्रविवेचितः ।

जीवेशत्वादिरहितः केवलः स्वप्रभः शिवः ॥ (पञ्चदशी, कूटस्थदीप, ५९) बिरसु ખની तत्त्व प्रदीधिकामां पशु ઈશ્વરત્વાદિ ધર્મ રહિત ચિદાત્માનું જ સાક્ષી તરીઢે પ્રતિપાદન છે. અન્તઃકરણમાં પડેલા ચિત્તા પ્રતિબિ બરૂપ સર્વ જીવાના પ્રત્યગાત્મા અર્થાત્ તેમનું અધિષ્ઠાન હાેઈને આન્તર સ્વરૂપભૂત, વિશુદ્ધ. જીવત-ઇધિરત્વ-જગદ્દ પ્રત્વ રહિત હ્યક્ષ તે તે જીવનું અધિષ્ઠાન હાેઈને તે તે જીવ સાથે તાદાત્મ્ય પામેલું છે અને તેથી જીવથી અભિન અને પ્રત્યેક શરીરમાં જુદું લાગે છે અને તે સાક્ષી તરીકે શાત થાય છે. कौस्रुवां तु---

पको देवः सर्वभूतेषु ग्रूढः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा । कर्माध्यक्षः सर्वभूताघिवासः साक्षी चेता केवल्ठो निर्गुणश्र ॥ [श्वेता ६ १२] इति देवत्वादिश्रुतेः परमेश्वरस्यैव रूपमेदः कश्विज्जीवप्रवृत्तिनिष्टत्त्योरनुमन्ता स्वयग्रुदासीनः साक्षी नाम । स च कारणलादिधर्मानास्पदत्वाद् अपरोक्षो जीवगतमज्ञानाद्यवभासयंश्र जीवस्यान्तरङ्गः । सुषुप्त्यादौ च कार्यकारणोपरमे जीवगताज्ञानमात्रस्य व्यव्जकः प्राज्ञशब्दितः ।

'तद्यथा प्रियया स्त्रिया सम्परिष्वक्तो न बाह्यं किठचन वेद नान्तरमेवमेवायं पुरुषः प्राह्नेनात्मना सम्परिष्वक्तो न बाह्यं किंचन वेद नान्तरम् [बृहद्. ४.३.२१] 'प्राह्नेनात्मनाऽन्वारूढ उत्सर्जन्याति' [बृहद्. ४.३.३५] इति श्रुतिवाक्याभ्यां सुषुप्द्युत्क्रान्त्यक्स्थयोर्जीवमेदेन प्रतिपादितः परमेश्वर इति सुषुप्त्युत्क्रान्त्यधिकरण(ज.स.१.३.४२,अधि.१४) - निर्णयोऽपि साक्षिपर इत्युप्वर्णितम् ।

જ્યારે કૈાસુદીમાં કહ્યુ છે કે "એક દેવ છે તે સવ' ભૂતાે (કાય', પ્રાણી)માં ગૂઢ છે, સવ'બ્યાપી છે, સવ' ભૂતોનેા અન્તશત્મા છે, કમોનેા અધ્યક્ષ છે, સવ'-ભૂતોનું અધિષ્ઠાન છે, સાક્ષી. બાહા, કેવલ, નિર્ગું છે " એમ દેવત્વ આદિ અંગે શુતિ છે તેથી સાક્ષી પરમેયરના કાઈ રૂપવિશેષ છે, જે જીવની પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિના અનુમન્તા (નિરન્તરતાપૂર્વ'ક બાહા) છે અને પાતે ઉદાસીન છે. અને તે કારસ્ત્વાદિ ઘમ'નું રહેઠાણુ ન હાવાથી (અર્થાત્ તેમાં કારણુત્વ વગેરે ધમ' નથી તેથી) અપરેક્ષ છે અને જીવગત અજ્ઞાનાદિને અવભાસિત કરતા હાઈ જીવના અન્તરંગ છે. સુધુપ્તિ આદિમાં કાચ' અને કારજ્રના ઉપશમ થતાં તે જીવગત અજ્ઞાન માત્રના વ્યંજક છે અને 'પ્રાજ્ઞ' કહેવાય છે.

'તેથી જેમ પ્રિયા એવી અંચિ આલિંગિત પુરુષ અહારનું કશું ભાશતા નથી, અને અંદરનું કશું ભાશુતા નથી એ જ રીતે પ્રાજ્ઞ આત્માથી આલિંગિત (સુધુપ્તિમાં ઉપાધિના લયને કારણે પ્રાજ્ઞ અર્થાત્ પરમાત્માની સાથે એકાભાવ પાંમેલા) આ પુરુષ (જીવ) અહારનું કે અંદરનું કશું ભાશુતા નથી ", 'પ્રાજ્ઞથી અધિષ્ઠિત ઉત્સજ'ન કરતા (વેદનાવશાત અવાજ કરતા) (શરીરની બહાર) 'ભય છે' એ બે બ્રુતિવાકચોથી 'સુધુપ્તિ અને ઉત્ક્રાન્તિમાં જીવથી પૃથક્ તરીકે પરમેધરનું પ્રતિપાદન કર્યું છે' એમ સુધુપ્ત્યુત્કાન્ત્યધિકરણ (પ્રાન્સૂ. ૧.૩.૪૨, અધિકરણ ૧૪) ના નિર્ણય પણ સાક્ષિપરક છે".

**વિવરણ : કૌસુકીકાર**ના મતે જેને સાક્ષી કહેવામાં આવે છે, તે પરમેશ્વરના જ રૂપવિશેષ છે: કારણ કે સાક્ષીનું પ્રતિપાદન દેવ, સ**વ**ંભૂતાન્તરાત્મા વગેરે તરીઠે કર્યું છે અને ત્રુતિ-સ્મૃતિમાં આ ધર્મા પરમેશ્વરના જ ધર્મ તરીક્રે પ્રસિદ્ધ છે. પરમેશ્વરના શિવ, વિષ્ણુ તરીકે પ્રાપ્ત બેદને નિરાસ કરવા માટે કહ્યું છે કે તે એક છે. બિંબબૂત પરમેશ્વરના મૂર્તિ-બેદથી શિવ, વિષ્ણુ સંતા છે, પણ ઈધ્વરબેદ તા નથી જ. ગીતામાં કહ્યું છે કે ઈશ્વર સવ'-બૂતાના હૃદયદેશમાં રહેલા છે પણ ચાંગમાયાથી સમાવૃત હાેઈ ને સવ'ને પ્રકાશ નથી, તે પ્રકાશમાન નથી પરમેશ્વર અલગ અલગ અધિકરણુમાં રહેતા હાેવા છતાં તે પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન નથી એમ જણાવવા તેને વ્યાપી કથી છે. અને જવભિન્ન પણ નથી એ જણાવવા તેને સવ'બૂત ન્તરાત્મા કહ્યો છે. બહાથી માંડી તછુપ્પલા પર્ય'ત સવ' સંધાતમાં રહેલા આત્મા સવ'જીવસ્વરૂપ છે. જીવાભિન્ન હાેઈને પણ તે રવયં કમ'ના કર્તા નથી પણ કર્માધ્યક્ષ છે. જીવે કરેલાં ક્રમોંના સાક્ષી છે. બહાથી માંડી તછુપ્પલા પર્ય'ત સવ' સંધાતમાં રહેલા આત્મા સવ'જીવસ્વરૂપ છે. જીવાભિન્ન હાેઈને પણ તે રવયં કમ'ના કર્તા નથી પણ કર્માધ્યક્ષ છે. જીવે કરેલાં ક્રમોંના સાક્ષી છે (એમ જ અર્થ કરવા જોઈએ). જીવ-પરમાત્માનો ઉપાધિકૃત બેદ છે તેથી આ ધર્મ'વ્યવસ્થા (દરેકના પોતાના વિશિષ્ટ ધર્મ') સંભવે છે. પરમાત્મા સવ'-બૂતામાં રહે છે એમ કહ્યું છે પણ તેના અર્થ એવા નથી કે બૂતા તેનાથી પૃથક્ છે, અલગ અસ્તિત્વ ધરાવે છે. પરમાત્મા સવ'બૂતાધિવાસ છે---તેની ઉપર ભૂતો વસે છે તેથી પરમાત્મા બૂતોનો અધિવાસ છે, એમતું અધિષ્ઠાન છે, અને આરોપપિત વસ્તુઓનું અસ્તિત્વ અધિષ્ઠાનથી પૃથક હાેઈ શકે નહિ તે અનુમન્તા છે અર્થાત્ નેરેન્તર્યપૂર્થક બાહા છે. (' ગામ ' પદ બુતિમાં આ વાત પ્રસિદ્ધ છે કે સાક્ષી પરમેશ્વરતા રૂપવિરોય રૂપવિરોય છે એમ બતાવે છે).

**શ કા** : સાક્ષી જીવને અપરાક્ષ છે કારણ કે અત્તાન, અન્તઃકરણ આદિના અનુભવરૂપ માનવામાં આવ્યો છે, જ્યારે ઈશ્વર તેા નિત્ય પરોક્ષ છે. વળી કારણત્વ, સર્વ' તત્વ, સર્વ'નિયન્તૃત્વ વગેરે જીવને અપરાક્ષ હાેઈ શકે નહિ તેથી તદિશિષ્ટ બિંબચેતન્યરૂપ ઈશ્વર પણ અપરાક્ષ હાેઈ શકે નહિ.

ઉત્તર : ના, સાક્ષીને પરમેશ્વરના રૂપવિશેષ કહ્યો છે તેથી સાક્ષીનું અપરાક્ષત્વ ઉપપન્ન છે. સાક્ષી જીવને અપરાક્ષ છે અને અન્તર ગ છે કારણ કે જીવગત અન્નાન આદિ (--આદિથી અન્ત:કરણ અને તેના ધર્મ સુખ દુ:ખાદિના સંગડ કર્યો છે--)નું અવભાસન કરે છે અને 'હું અન્ર, સુખી, દુ:ખી હું' વગેરે વ્યવહારના ( વાંહક બને છે. લાકમાં રાજા આદિ બ્યવહારના નિર્વાહકને રાજાના અન્તર ગ કહેવાય છે. સુધુપ્તિ આદિ અવસ્થામાં અન્ત:કરણ અને તેની વૃત્તિ વગેરે શમી જાય છે ત્યારે સાક્ષી જીવગત મૂલ અન્નાનનું અવભાસન કરે છે તેથી તેના 'સાક્ષિત્વ'ની બાબતમાં કાંઈ વિરાધ નથી.

સુધુપ્તિવિષયક અને ઉતકાન્તિવિષયક શ્રુતિવા મમાં 'પ્રાદ્ય' શબ્દથી સાક્ષીનું જ પ્રતિ-પાદન કર્યુ" છે અને પ્રાદ્ય શબ્દ તે પરમેશ્વર માટે પ્રયોજ્ય છે તે પશુ બતાવે છે કે સાક્ષી પરમેશ્વરના રૂપવિશેષ છે. પ્રિયાના આલિંગનમાં રહેલા પુરુષને જેમ બહાર રસ્તા પર શું બને છે કે અંદર ઘરમાં શું કામ છે તેનું કશું દ્યાન નથી હોતું તેમ પુરુષ (છવ) પ્રાદ્ય (પરમાત્મા)થી સંપરિષ્વક્ત થતાં અર્થાત્ સુધુપ્તિમાં ઉપાધિના લયને કારણે પરમાત્માની સાથે એકોલાવ પામતાં તેને બહારના જગતપ્રપંચ કે આન્તર સ્વપ્નપ્રપંચ કશાયનું દ્યાન રહેવું નથી. ઉત્ક્રાન્તિવિષયક વાક્યમાં કહ્યું છે કે પ્રાદ્યથી અધિષ્ઠિત પુરુષ (છવ) વેદનાવશાત્ શબ્દ (અવાજ) કરતો શરીરની બહાર નીકળે છે. આ બન્ને શ્રુતિ વાકપોમાં છવબેદથી પ્રતિપાદિત પ્રાદ્ય તે પરમેશ્વર છે એવા નિર્ણય છે. સ્પૂ. ૧.૩ ૪૨માં કરવામાં આવ્યો છે. તે પશુ બતાવે છે કે પ્રાદ્ય = પરમાત્મા = સાક્ષી એમ વેદાન્તકોમુદીમાં પ્રતિપાદિત કર્યુ" છે. **ધ્ય. સ્. ૧.૩.** પ્રર ( સુયુવ્સ્યુલ્લા ગ્લ્યો મેંદેવ-સુષુપિત અને ઉત્ક્રાન્તિમાં છવથી ભિન્નં ઇંચરનું પ્રતિપાદન છે તેથી પરમેશ્વરનું જ ગ્રહણ કરવું જોઇ એ, સંસારી છવનું નહિ)માં પૂવ પક્ષ એવા છે કે **છલદારણ્યક ઉપ.**ના છઠા અખ્યાયમાં છવના અનુવાદ કર્યો છે (છવ અંગે અણીતી વાતનું પુનરુ-ચારણ કર્યું છે), તેમાં ઇધ્વર વિષે કશું કહ્યું નથી કારણ કે યોડ્યં વિજ્ઞાનમય: ઇત્યાદિ ઉપક્રમ, ઉપસંહાર આદિમાં છવનું જ પ્રતિપાદન છે. સિદ્ધાન્તી કહે છે કે આ અખ્યાય પરમેશ્વરનું પ્રતિપાદન કરે છે કારણ કે તથવા...વગેરે વગેરે વાક્યોમાં સુધુપિત અને ઉત્ક્રાન્તિમાં છવથી ભિન્ન પરમેશ્વરનું તૃતીયાન્ત વ્રાજ્ઞ પદથી પ્રતિપાદન છે. સ વા થય મદ્દાન્ઝ બાલ્યા ચોડ્યં વિજ્ઞાનમય: (પ્યુદ્ધ ૬. ૪.૪.૨૨) વગેરે વચના છે તે તો લેહસિદનો અનુવાદ ક્રરીને તેના ઇશ્વરથી અનેદ બતાવવા માટે છે. સવે શ્વર, ભૂતાધિપતિ વગેરે વિશેષણા છે તેથી અહીં ઉદાસીન ઇશ્વરથ્ય સાક્ષીનું પ્રતિપાદન કેવી રીતે હાેઈ શકે એવી શંકા કરવી નહિ કારણ કે આવાં વચના માત્ર સ્તુતિપરક છે; સવે શ્વરત આદિના પ્રતિપાદનમાં તેમનું તાતપર્ય ન હોવાથી ઉદાસીન ઈશ્વરરૂપ સાક્ષીની સિદ્ધિ થાય છે. આવે નિણ'ય સુયુપ્ત્યુત્રાન્ત્યધિ કરશ્વમાં કર્યા છે.

तत्त्वश्चद्भावपि यथा 'इदं रजतम्' इति भ्रमस्थस्त्रे वस्तुतः शुक्ति-कोटचन्तर्गतोऽपीदमंशः प्रतिभासतो रजतकोटिः, तथा ब्रह्मकोटिरेव साक्षी प्रतिभासतो जीवकोटिरिति जीवस्य सुखादिव्यवहारे तस्योपयोग इस्युक्स्वाऽयमेव पक्षः समर्थितः ।

તત્ત્વશુદ્ધિમાં પણ ''જેમ ' આ રજત છે ' એ બ્રમસ્થળમાં ' આ ' અશ (ઇદમ'શ) વસ્તુત: શુક્તિકાદિમાં અન્તગ<sup>°</sup>ત હાેવા છતાં પણ પ્રતિભાસથી તે રજત-કાદિ છે; તેમ સાક્ષી પ્રદ્વકાદિ જ હાેઇને પ્રતિભાસથી જીવકાદિ છે માટે જીવના સુખ આદિના વ્યવહારમાં તેના ઉપયોગ છે"—એમ કહીને આ જ પક્ષનું જ સમર્થન કર્યું છે.

વિવરણ : કોસ્ટ્રદીકારના મતના સમય'નમાં અન્ય મત રજૂ કર્યો છે. 'આ રજત છે' એવા બ્રમ શુક્તિ (છીપ)ને વિષે થાય છે ત્યાં 'આ ' અંશ રજતથી અભિન્ન તરીકે ભાસે છે તા પણ રજતમાં તેના સમાવેશ નેં..., કારણ કે 'આ રજત નથી' એવા બાધકતાનથી રજતની જેમ તેના બાધ થતા નથી. તેમ શુક્તિમાં જ સમાવેશ છે એવું પણ નથી કારણ કે એવું હાય તા શુક્તિ-અંશની જેમ તે અન્નાત રહેવા જોઈએ. તેથી જેમ 'આ' અંશ વસ્તુતઃ શુક્તિરૂપ છે, પણ પ્રતિભાસથી તે રજતથી અભિન્ન છે, તેમ સાક્ષી પણ વસ્તુસ્થિતિ પ્રમાણે ઈધરરૂપથી અભિન્ન છે; અને 'બદ્દ લુલ્લમલુમવામિ' ('હું સુખના અનુભવ કરું છું') વગેરે પ્રતિભાસ થાય છે તેથી કલ્પિત તે તે જીવના અધિહાનરૂપ સાક્ષી જે સુખાદિના અનુભવ કરનારા છે તે તે તે જીવથી અભિન્ન છે; તેથી જીવના સુખાદિ વ્યવહારમાં આ સાક્ષી કે જે સુખાદિના અનુભવ કરનારા છે અને જીવની સાથે એકત્વ પામ્યો છે તેના ઉપયોળ છે. સાક્ષીના વસ્તુતઃ પણ જીવમાં અન્તર્ભાવ હાય તા તે બ્રહ્મકોટિના છે એ લક્તિના વિરાધ થાય તેથી તેના ઇધરરૂપથી અભેદ તત્ત્વશુદ્ધિકારને માન્ય છે એમ સમજાય છે એવા ભાવ છે. केचिनु अविद्योपाधिको जीव एव साक्षाद् द्रष्टृत्वात् साक्षी । लोकेऽपि सकर्तृत्वे सति द्रष्टृत्वं साक्षित्तं प्रसिद्धम् । तच्चासङ्गोदासीन-प्रकाञ्चरूपे जीव एव साक्षात् संभवति जीवस्यान्तःकरणतादात्म्यापत्त्या कर्त्तृत्वाद्यारोपभाक्त्त्वेऽपि स्वयग्रुदासीनत्त्वात् । 'एको देवः' इति मन्त्रस्तु जीवभावाभिप्रायेण साक्षित्वप्रतिपादकः । 'द्वा सुपर्णा' (मुण्डक ३.१.१) ति मन्त्रः गुहाधिकरणन्यायेन (व्र.स.. १.२ सत्र ११---अधि. ३) जीवेश्वरोभयपरः, गुहाधिकरणभाष्योदाहृतपैक्रिरहस्यवासणव्यारूयातेन् प्रकारेण जीवान्तःकरणोभयपरो वेति न कश्चिद्विरोध इत्याहुः ।

જયારે કેટલાક કહે છે કે અવિદ્યા જેની ઉપાધિ છે તે જીવ જ સાક્ષાત્ દ્રષ્ટા હાેવાથી સાક્ષી છે. કારણ કે લાકમાં પણ એ જાણીતું છે કે અકતાં હાેઇને દ્રષ્ટા હાેચ તે સાક્ષી. અને એ (લક્ષણ) અસંગ ઉદાસીન, પ્રકાશરૂપ જીવમાં જ સાક્ષાત્ સંભવે છે, કારણ કે જીવનું અન્તઃકરણ સાથે તાદાત્મ્ય થવાથી તેના પર કતૃ'ત્વ વગેરેના આરોપ થાય છે તા પણ તે સ્વયં ઉદાસીન છે. 'એક દેવ...' એ મ'ત્ર તા બ્રદ્યમાં જીવભાવના અનિપ્રાયથી (જ) સાક્ષિત્વનું પ્રતિપાદન કરે છે. 'એ પક્ષી...' એ મ'ત્ર ગુહાધિકરણ-ન્યાયથી જીવ અને ઈશ્વર ઉભયપરક છે. અથવા ગુઢાધિકરણભાગ્યમાં ઉદાહત પૈ ગિરહસ્યબ્રાદ્મણમાં સમજાગ્યા પ્રમાણે જીવ અને અન્તઃકરણ એ ઉભયપરક છે તેથી કાઈ (વરાધ નથી.

વિવરથ્યુ : જીવ અન સાક્ષીનાે ભેદ માનનાર પક્ષાે રજૂ કર્યા પછી હવે તેમનાે અભેદ માનનાર ખે પક્ષ રજૂ કરે છે. જીવ એ જ સાક્ષી; સાક્ષી એ ઇશ્વરનાે રૂપભેદ નથી. અકર્તા હોઈને દ્રષ્ટા હાેવું એ જે સાક્ષીનું લક્ષણુ લાેકમાં જાણીતું છે તે અવિદ્યામાં પ્રતિભિંભરૂપ જીવમાં જ સ્વતઃ સંભવે છે અને આ જીવમાં જો સાક્ષીપછું સંભવતું હાેય તાે તેનાથી વ્યતિરિક્ત સાક્ષી માનવામાં ગૌરવ દાેષ થશે. શંકા થાય કે લોકિક અને વૈદિક બ્યવહાર કરનાર જીવમાં ઔદાસીન્ય અસિદ્ધ છે. તેના ઉત્તર એ છે કે કર્તૃત્વ આદિ શુદ્ધિ સાથેના તાદાત્મ્યથી પ્રશુક્ત છે, સ્વતઃ તાે જીવ ઉદાસીન માનવામાં આવે છે.

શ કા : જો ઈશ્વરને સાક્ષી ન માનીએ તેા 'एક્રો દેવ:' એ મંત્ર સાથે વિરાધ થાય. ઉત્તર : સાક્ષી જીવને અપરાક્ષ છે એમ કહ્યું છે, જ્યારે ઈશ્વર ઉદાસીન હાેય તાે પશુ અપરાક્ષ તાે ન જ હાેઈ શકે, કારણ કે બિંબરૂપ ઈશ્વરના જીવથી આપાધિક બેદ છે તેથી જેમ એક જીવની પ્રતિ અન્ય જીવનું ચૈતન્ય અપરાક્ષ છે તેમ જીવને ઈશ્વરના અપરાક્ષ સાક્ષાતકાર થઈ શકે નહિ. તેથી एકો દેવ: ઇત્યાદિ સાક્ષીનું પ્રતિપાદન કરનાર મંત્ર-ભાગના તાે ભાવ એ છે કે જીવભાવાપાન્ન હાણ જ અપરાક્ષ હાેવાથી સાક્ષી છે. 'તુ' શબ્દ હેતુ ખતાવે છે કે સાક્ષીને ઈવરના રૂપબેદ માના તાે તેમાં અપરાક્ષત્વ સંભવે નહિ, એમ સમજવું.

**શ'કા** : બ્રા.સ્મૂ.ના ગુઢા કિરણના ભાખ્યમાં શંકરા ચાયે<sup>6</sup> કશું છે કે गુદ્દાં પ્રવિષ્ટો... (કઠ ૩.૧) એ મંત્ર જીવ અને ઈશ્વર ઉભય રક છે. તેમ દ્વા ઘુવર્ળા... (મુંડક ૩.૧ ૧) એ મંત્ર પણ જીવ અને ઈશ્વર ઉભયપર છે. આમ દ્વા ઘુવર્ળા એ મંત્રમાં તથો સ્વય: વિવ્યરું સ્વાદ્વત્તિ ('તે બેમાંથી એક સ્વાદિષ્ટ ફળ ખાય છે') એ વાક્રય જીવવિષયક છે; અને 'झનण્લ્લ ન્યોડમિયા कથીતિ' ('બીજો ભાગ કર્યા વિના નજર નાખ્યા કરે છે') એ વાક્રય પરમેશ્વરવિષયક છે. તેથી જીવને સાક્ષી માનીએ તેા ઈશ્વરનું સાક્ષી તરીકે પ્રતિપાદન કરનાર આ મંત્રના ભાગ સાથે વિરાધ થશે.

ऋतं पिबन्तौ सुक्रतस्य लोके गुहां प्रविष्टौ परमे पराघे<sup>\*</sup> । छायातपौ ब्रह्मविदो वदन्ति पद्धाग्नयों ये च त्रिणाचिकेताः ॥ (कठ. ३.१) द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समानं दृक्षं परिषस्वजाते । तयोरन्यः पिष्पलं स्वाद्वत्ति अनस्पन्ग्नयो अभिचाकशीति ॥ (मुण्डक ३.१.१)

ઉત્તર : મંત્ર જીવ અને ઈશ્વર ઉભયપરક હાેય તે। પણ કાેઈ વિરાધ નથી, કારણ કે एको देव: એ મંત્રની જેમ द्वा सुपर्णा એ મંત્ર પણ જીવભાવાપન્ન પરમાત્મપરક માનવામાં આવે છે.

**શ કા** : ગુઢાધિકરણભાષ્યમાં **પૈ**ડુ-ગિ**રહસ્યબ્રાદ્યણ**નું ઉદાહરણ આપ્યું છે. એ પ્રાક્ષણ અનુસાર સ્વાદુ ફળ ખાનાર તે સત્ત્વ (યુદ્ધિ, અન્તઃકરણ) અને બાેગ વિના જોતા રહે છે તે ક્ષેત્રન્ન. જો આ **ધાક્ષણ જ મંત્રને યુદ્ધિ અને ક્ષેત્રન્નપરક સમજાવતું** હોય તાે શંકરાચાર્ય તેના જીવ-ઇચિરપરક અર્થ કેવી રીતે કર્યો.

ઉત્તર : તેમનુ કચન અભ્યુપગમવાદમાત્ર છે તેથી કાેઇ વિરાધ નથી. અને આમ અન્તઃકરહ્યુપ્રતિબિ બિત ચૈતન્ય એ જ જો પૈહ્-ગિપ્રાદ્ધાજીને માન્ય ક્ષેત્રજ્ઞ હાેય તાે તે 'અન્દ્રન્' ('બાેગ નહી કરતાે') એ વાકથમાં કહેલા સાક્ષી થશે, અવિદ્યાપ્રતિબિ બિ તે ચૈતન્ય નહિ

ં **શ'કા** ઃ આ પરિસ્થિતિમાં અવિદ્યાપ્રતિભિંભિત બ્રહ્મસ્વભાવ જીવ સાક્ષી છે એ પક્ષ **પૈડ્-ગિબ્રાદ્ધ**એ જેના અર્થના નિહ્યુ′ય કર્યો છે તે દા હુવર્જા ઇત્યાદિ મંત્રભાગથી વિરુદ્ધ થશે.

ઉત્તર : પૈડુ ગિછાદ્વાલુવે અભિપ્રેત ક્ષેત્રજ્ઞ અન્તઃકરણુમાં ચૈતન્યપ્રતિબિંબરૂપ જીવ નથી કારણુ કે તે કર્તુ ત્વાદિ સ્વભાવવાળા હાઈને લગભ્ગર એ વાકચમાં ઉક્ત સાક્ષિત્વના તેમાં સંભવ નથી. પરંતુ અસંગ, ઉદાસંન પ્રકાશરૂપ અવિદ્યાપ્રતિબિંબરૂપ જીવ જ પ્રાણણુને અભિપ્રેત ક્ષેત્રત છે અને તેમાં લગભ્ગર વાકચમાં કહેલું સાક્ષિત્વ સંભવે છે એમ સમજાવ્યું છે. તેથી અવિદ્યાપ્રતિબિંબરૂપ જીવ સાક્ષી છે એ પક્ષમાં પૈડુ ગિરહસ્યપ્રાણણુાનુસારી મંત્રના અથરોના વિરોધ નથી.

205 -

अन्ये तु-सत्यं जीव एव साक्षी न तु सर्वभतेनाविद्योपहितेन रूपेण । पुरुषान्तरान्तः करणादीनामपि पुरुषान्तरं प्रति स्वान्तः करणभाषक-साक्षिसंसर्गाविशेषेण प्रत्यक्षत्वापरोः । न चान्तः करणभेदेन प्रमातृ भेदात्तद-नापत्तिः । साक्षिभास्ये अत्यक्षत्वापरोः । न चान्तः करणभेदेन प्रमातृ भेदात्तद-नापत्तिः । साक्षिभास्ये अत्यक्षत्वापरोः सर्वत्र साक्ष्यभेदे सति प्रमातृ भेदर्स्या-प्रयोजकत्वात् । तस्मादन्तः करणोदौ सर्वत्र साक्ष्यभेदे सति प्रमातृ भेदस्या-प्रयोजकत्वात् । तस्मादन्तः करणोदधानेन जीवः साक्षी । तथा च प्रतिपुरुषं साक्षिभेदात् पुरुषान्तरान्तः करणादैः पुरुषान्तरसाक्ष्यसंसर्गाद्वा तदयोग्यत्वाद्वा अत्रकाश उपपद्धते । सुद्रुप्तावपि स्रक्ष्मरूपेणान्तः करणसद्भावात् तदुपहितः साक्षी तदाऽप्यस्त्येव । न चान्तः करणोपहितस्य प्रमातृत्वेन न तस्य साक्षित्वम्, सुद्रुप्तौ प्रमात्रभावेऽपि साक्षिसत्त्वेन तयोर्भेदश्यावश्यं वक्तव्य इति वाच्यम् । विशेषणोपाध्योर्भेदस्य सिद्धान्तसम्मतत्वेनान्तः करणविशिष्टः प्रमाता, तदुपहितः साक्षीति भेदोपपत्तेरित्याहुः ॥१४॥

જ્યારે ખીજા કહે છે : એ સાચું છે કે જીવ જ સાક્ષી છે, પણ સર્વગત, અવિદ્યાર્થી ઉપહિત રૂપથી નહિ; કારણ કે (અવિદ્યોપહિન એ સાક્ષી હાય તા) અન્ય પુરુષને અન્ય પુરુષોનાં અન્ત:કરણ આદિ પ્રત્યક્ષ અને કેમ કે પાતાના અન્તઃકરેણના અવભાસંકે સાક્ષીના સંસર્ગ સમાન રીતે (સર્ગ અન્તઃકરણાદિ સાથે) હશે. અને અન્તઃકરણના લેદથી પ્રમાતાના લેદ હાય તેથી એ આપત્તિ નહીં થાય એમ (કહેવું) નહિ; કારણ કે સાક્ષીથી ભાસિત થતા અન્તઃકરણાદિની બાબતમાં સર્વંત્ર સાક્ષીનેા અભૈદ હેાય તા પ્રમાતાના ભેદ અપ્રયાજક બને (-કશું કરી શકે નહિ). તેથી અન્તઃકરણના ઉપધાનને લીધે (અન્તઃકરણ ઉપાધિ હેાવાથી) જીવ સાક્ષી છે. અને આમ પ્રતિપુરુષ સાક્ષીના ભેદ હાવાથી અન્ય પુરુષોના અન્તઃકરણાદિને અન્ય પુરુષાના સાક્ષીની સાથે સંસર્ગન હેાવાથી અથવા તેની (પુરુષાન્તરની) પ્રતિ તે અચાગ્ય હાેવાથી અપ્રકાશ રહે એ ઉપપન્ન છે (--એક પુરુષનાં અન્તઃકરણાદિ બીજાને પ્રત્યક્ષ કે પ્રકાશ નહીં બને). સુધુપ્તિમાં પણ સુક્ષ્મ-રપથી અન્તઃકરણનું અસ્તિત્વ હાેવાથી તેનાથી ઉપહિત સાક્ષી ત્યારે પણ હાેય છે જ. કેાઇ શ'કા કરે કે અન્તઃકરણથી ઉપહિત (અવિદ્યામાં પ્રતિબિંબરૂપ જીવ) પ્રમાતા હેાવાથી તે સાક્ષી નથી, અને સુષુપ્તિમાં પ્રમાતા ન હેાવા છતાં સાક્ષીનું અસ્તિત્વ છે તેથી તેમના (પ્રમાતા અને સાક્ષીના) લેદ અવશ્ય માનવા પડશે. (પણ) આ શ'કા બરાબર નથી કારણ કે વિશેષણ અને ઉપાધિના લેક સિદ્ધાન્તને માન્ય હાવાથી અન્તઃકરણથી વિશિષ્ટ (જીવ) તે પ્રમાતા અને તેતાથી ઉપહિત તે સાક્ષી એ ભેદ ઉપપન્ન થાય છે.

सि-२३

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

વિવરહ્ય : અવિદ્યામાં ગૈતન્યના પ્રતિબિંબકપ જીવને જ સાક્ષી માનીને તેમાં થાડી વિશેષતા ખતાવવા માટે ખીજો મત અહીં રજૂ કર્યો છે. એ વાત સાચી છે કે છવ એ જ સાક્ષી છે. અવિદ્યાને વિષે ચિદ્રભિંબબૂત ઈશ્વર સાક્ષી નથી, કારણ કે તે અપરાક્ષ હાેઈ શકે નહિ. પણ આ જુવ અવિદ્યાર્થી ઉપદ્વિરૂપે સાક્ષી નથી. સવ'શરીરને માટે સાધારણ એવી अविद्या तेनी ઉपाधि हेाय ते। देवदत्तना अन्तः इरखने। अवलासङ के साक्षी हेाय अ साक्षीनी સાથે જેમ દેવદત્તના અન્ત:કરણના સંસર્ગ હાય તેમ યરાદત્તના અન્ત:કરણ વગેરેના પણ સમાન રીતે સંસર્ગ હોય તેથી દેવદત્તને જેમ પોતાનું અન્તઃકરણ પ્રત્યક્ષ છે તેમ યત્તદત્તનું અન્તઃ-કરણ અને તેની વૃત્તિએ। પણ દેવદત્તને પ્રત્યક્ષ હેાવાં જોઈએ. સવ'શરીરામાં સાક્ષી એક હાેવા છતાં પ્રત્યેક શરીરમાં અન્તઃકરણ જુદું હોવાથી પ્રમાતાના બેદ રહેશે તેથી ઉપર કહેલી આપત્તિ નહીં આવે એવી દલીલ ખરાખર નથી. દેવદત્તને તેનું અન્તઃકરણાદિ પ્રત્યક્ષ હોય તાે તેમાં દેવદત્તના સાક્ષીના સંસર્ગ પ્રયાજક છે. અને આમ યત્રદત્તના અન્તઃકરણાદિને પણ દેવદત્તની પ્રતિ અપરાક્ષ બનાવવામાં પ્રયાજક દેવદત્તના સાક્ષીના સંસર્ગ સમાન રાતે હાવાથી યત્રદત્તનાં અન્ત:કરણાદિ દેવદત્તને પ્રત્યક્ષ ખને—એવી આપત્તિ કરનાર દેષ પ્રત્યક્ષત્વના પ્રયોજક એવા જે સાક્ષીના સંસર્ગ તેના એક માનાને જ દૂર કરવા પડશે અપ્રયોજક એવા પ્રમાતાના બેદ તેની બાબતમાં કશું કરી શકે નહિ. તેથી અપરિમ્બિન્ન અવિદ્યાપ્રતિબિંબરૂપ ગૈતન્ય સાક્ષી નથી. એકનાં અન્ત:કરણાદિ બીજા પુરુષોને પ્રત્યક્ષ નથી એની ઉપપત્તિ કરવા માટે અન્તઃકરહ્યથી ઉપદ્વિત છવ સાક્ષી છે એમ જ માનવું પડશે. અને આમ પ્રત્યેક પુરુષને પોતાને જુદા સાક્ષી હશે તેથી દરેક પુરૂષના સાક્ષીને ખીજા પુરૂષનાં અન્ત.કરણાદિ પ્રત્યક્ષ નહીં બને કારણ કે તેના સાક્ષી સાથે તેમના સંસર્ગ નહીં હોય; અથવા અન્ય પુરૂષની પ્રતિ તેમને પ્રત્યક્ષને માટે અયેાગ્ય માની શકાય.

શાંકા : અવિદ્યામાં પ્રતિબિ બરૂપ જીવ અવિદ્યારૂપ ઉપાધિવાળા રૂપથી સાક્ષી હોય તો તે સુધુપ્તિમાં સાધારણુ બને; (સર્વ અવસ્થામાં તે સાક્ષી રહે). પ્રતિશરીર સાક્ષીના બેદ સિદ્ધ કરવા માટે તેને અન્ત:કરણુથી ઉપદિત તરીકે સાક્ષી માનવામાં આવે તેા તેનું સુધુપ્તિમાં સાધારણ્ય નહીં રહે (–સુધુપ્તિમાં સાક્ષી તરીકે રહેશે નહિ) કારણ કે સુધુપ્તિમાં અન્તઃકરણુના લય થાય છે એવું બુતિવચન છે.

ઉત્તર : સુધુષ્તિમાં પણ સૂક્ષ્મરૂપથી અન્તઃકરણ હેાય જ છે; તેનાથી ઉપહિત છવ સાક્ષી તરીકે ત્યારે પણ હશે જ.

**શાંકા** : અન્તઃકરણ્યી ઉપદિત અવિદ્યાપ્રતિભિંભરૂપ જીવ તો પ્રમાતા છે તેથી અન્તઃકરણ્યી ઉપદિત જીવ સાક્ષી હાેઈ ન શકે. અન્યથા સાક્ષી અને પ્રમાતાનો ભેદ જ ન દ્વાય. પણ મૃષ્ડુપ્તિમાં પ્રમાતા હોતો નથી છતાં સાક્ષી હોય જ છે તેથી તેમના ભેદ બાનવા પડશે. લથાસ્મિન પ્રાળ एવેક્રઘા મવતિ (કીપીતકિ ૪.૧૮) (એ પ્રાણમાં જ એક થઈ જાય છે) એ શ્રુતિમાં 'પ્રાણ' શબ્દથી ઉક્ત પરમાત્મામાં એકીભાવ પ્રકારના પ્રમાતાના લય કહ્યો છે. જ્યારે ત્રણ ધામ કે ત્રણ અવસ્થા અંગે અનેક શ્રુતિઓથી સુધુપ્તિમાં સાક્ષીના સફભાવ સિદ્ધ છે. અને એ કાળે સાક્ષીએ અનુભવેલાં અદ્યાન, સુખ, સુધુપ્તિનું જાગેલાને રમરણ થતું જોવામાં આવે છે—-'મને એટલા વખત કાઈ વસ્તુનું જ્ઞાન થયું નદિ,' 'હું નિરાંતે (સુખે) સતેા' વગેરે. પશુ જેમ સ્વાપાદિનું સ્મરશુ થાય છે તેમ પ્રમાતાનું પશુ સુધુપ્તિકાલીન તરીકે સ્મરશુ થતું જોવામાં આવે છે તેથી સુધુપ્તિમાં તેના પશુ સદ્ભાવ (અસ્તિત્વ) હાેય છે---એવી દલીલ કરી શકાય નહિ કારશુ કે અનેક શ્રુતિવચના છે કે સુધુપ્તિમાં પ્રમાતાના લય થાય છે તેમના વિરાધ થાય. अह्मस्वाप्सम્ 'ફું સતા' વગેરે સ્મરશુમાં 'બદ્દમ' અંશમાં અનુભવરૂપની કલ્પના કરવાથી સુધુપ્તિમાં પ્રમાતાનું અસ્તિત્વ આવશ્યક નથી. આમ સુધુપ્તિમાં સાક્ષીનું અસ્તિત્વ છે જ્યારે પ્રમાતાનું અસ્તિત્વ નથી તેથી પ્રમાતાથી સાક્ષીને ભિન્ન માનવા જ પડશે. વળી તેમને અભિન્ન માનીએ તા પ્રમાતા તો ઉદાસીન નથી તેથી સાક્ષી નહીં સંભવે એ દાય પશુ ઊભેા થશે. આમ અન્તઃકરણુથી ઉપહિત જીવ તો પ્રમાતા છે, સાક્ષી નહીં.

ઉત્તર : આ શંકા બરાબર નથી અન્તઃકરણુ અવિદ્યોપાધિક (અવિદ્યા જેની ઉપાધિ છે એવા) જીવમાં વિશેષણુ તરીકે પ્રમાતૃત્વનું પ્રયોજક છે, અને ઉપાધિ તરીકે સાક્ષિત્વનું પ્રયોજક છે. આમ વિશિષ્ટ અને ઉપહિત પ્રમાતા અને સાક્ષીંટો બેદ છે. કર્તા બાેક્વા હોવું એ વિશિષ્ટ પ્રમાતાના સ્વભાવ છે તાે પણુ ઉપહિત (જીવ) ઉદાસીન હાેવાથી તે ઉદાસીન સંભવે છે એમ અભિપ્રેત છે.

**શ**ંકા : વિશેષણુ હાેવું અને ઉપાધિ હાેવું એમાં બેદ હાેય તાે એક હોવા છતાં અન્તઃકરણના વિશેષણુ અને ઉપાધિ તરીકે બેદ કલ્પીને તેનાથી વિશિષ્ટ તે પ્રમાતા અને તેનાથી ઉપહિત તે સાક્ષી એવી વ્યવસ્થા સિદ્ધ થાય. પણુ વિશેષણુ અને ઉપાધિ જુદાં છે એમ કેવી રીતે કહી શકાય ?

ઉત્તર : ક્રાય'માં અન્વયી દ્વાંઈને જે બ્યાત'ક હાય તે વિશેષણુ. જેમ કે નૌસ્મુરાસમાનચ, 'તંલ ઉત્પલ લાવેા'માં નીલત્વ વિશેષણુ છે કારણ કે લાલ ઉત્પલ વગેરેથી બ્યાવૃત્તિ કરે છે અને ઉત્પલ દ્વારા આનયનરૂપ કાય'માં તેના અન્વય છે. કાય' એટલે વિધેય; ઉત્પલ લાવતાં નીલત્વ પણુ સાથે હાય છે. એ જ રીતે, 'થત વાદ્યવત તે વવલ્થ્યદમ' – જે કાગડાવાળું છે તે દેવદત્તનું ધર છે,' માં 'દેવદત્તનું ધર હાેલું' એ વિધેય છે, તેના કાગડારૂપી ઉપ લક્ષણ સાથે અન્વય નથી, છતાં તે અન્ય ધરાથી બ્યાવૃત્તિ તો કરે જ છે. વિશેષણુનું લક્ષણુ સાથે અન્વય નથી, છતાં તે અન્ય ધરાથી બ્યાવૃત્તિ તો કરે જ છે. વિશેષણુનું લક્ષણુ ઉપલક્ષણુને લાગુ ન પડે અને અતિબ્યાપ્તિના દોપ ન લાગે તે માટે વિશેષણુના લક્ષણુમાં 'કાય'માં અન્વયી હાેઈતે' એમ મૂક્યું છે. બીજી બાજુએ કાય' કે વિધેયમાં અન્વયી ન હાેઈને અને બ્યાવત'ક હાેઈને કાર્યાન્વયકાલમાં જે વિદ્યમાન હાેય તે ઉપાધિ. જેમ કે 'દ્યોદિતં લ્फટિવમાનચ', લાલ સ્ક્રટિક લાગ' – આમાં સ્ક્રટિકની નજીક રહેલું જપા પુષ્પ ઉપાધિ છે. તેના આનયનરૂપ કાય'માં અન્વય નથી: તે અન્ય સ્ક્રટિકાથી આની બ્યાવૃત્તિ કરે છે અને આનયનના અન્વયકાળે વિદ્યમાન હાેય છે.

આમ વિશેષણું અને ઉપાધિના બેદ અવશ્ય છે જ તેથી ઉપાધિનું લક્ષણુ નીલત્વ જેવા વિશેષણુને ન લાગે તેટલા માટે 'કાય'માં અન્વયા ન હાઇ તે' એમ મૂક્યું છે. 'કાગડા-વાળા ઘરમાં પ્રવેશા' — એમાં પ્રવેશરૂપ કાય'ના અન્વયકાલે જો દેવવશાત્ ઉપલક્ષણુ ખનેલા કાગડા અન્યત્ર જતા રહે અને બીજો કાગડા એ ઘર ઉપર આવી જાય તા ત્યાં આવેલા કાગડા આગળ રહેલા કાગડાની જેમ વ્યાવત'ક નથી. આમ ત્યાં આવેલા કાગડા પ્રવેશ સાથે અન્વય ધરાવતાે હાેઈને તેને ઉપાધિનું લક્ષણુ ન લાગી જાય માટે 'બ્યાવત'ક હાેઈને' એમ મૂક્યું છે. જો મૂળ કાગડાે પ્રવેશ વખતે પણુ વિદ્યમાન રહેતાે હાેય તાે એ ઇમ્ટ જ છે કારણુ કે કાર્યાન્વયકાળે વિદ્યમાન હાેવું એ ઉપાધિ માટે નિયમ છે જ.

**શ**ંકા : 'લાલ સ્ફટિક લાવેા' એમાં વાકમ સાંભળતી વખતે વિદ્યમાન જપાપુષ્પ રેવવગ્રાત સ્ફટિક લાવતી વખતે હાજર ન હેાય એ સંભવે છે તેથી જપાપુષ્પની વ્યાવ્યતમાં પણ કાર્યકાળે વિદ્યમાન હોવાના નિયમ નથી.

ઉત્તર : આ વાત સાચી છે. આ નિયમરૂપ લક્ષણુ શ્રોત્રત્વને માટે ઉપાધિરૂપ કર્ણું -શષ્કુલી અને જીવને માટે ઉપાધિરૂપ અન્તઃકરણુને માટે જ ભલે હેા. જપાકુસુમ કે તેના જેવી બીજી વરતુ તાે પ્રસિદ્ધ કે જાણીતા અર્થમાં જ સ્વનિષ્ઠધર્માસંજક (---પાતામાં રહેલ ધર્મ બીજામાં ચેંટાડનાર કે દેખાઠનાર) તરીકે ઉપાધિ છે.

અન્તઃકરણ ઉપાધિના શાસ્ત્રીય અને પ્રસિદ્ધ બન્ને અર્થમાં ઉપાધિ છે. તેથી અન્તઃકરણ જેની ઉપાધિ છે એવા જીવ તે સાક્ષી એમ સ્વીક્ષરતાં જીવચૈતન્યમાત્ર સાક્ષી ડરશે. અને જીવચૈતન્યમાત્ર તેા ઉદાસીન છે જ તેથી અન્તઃકરણથી ઉપહિત જીવ સાક્ષી હેાય એમાં ઠાેઇ અનુપપત્તિ નથી, અને પ્રમાતા અને સાક્ષીમાં સેળબેળ થઈ જશે એવું પણ નહીં બને. (૧૪)

(१५) ननूवतरूपस्य साक्षिणः चैतन्यमात्रावरकेणाज्ञानेनावरण-मवर्जनीयमिति कथमावृतेनाविद्याऽहङ्कारादिभानमिति चेत्, राहुवदविद्या स्वावृतप्रकाशप्रकाश्येति केचित् ।

वस्तुतोऽविद्यान्तःकरणतद्धर्मावभासकं साक्षिचैतन्यं विद्वायैवाज्ञानं चैतन्यमाष्टणोति इत्यनुभवानुसारेण कल्पनाग्न कश्चिदोषः । अत एव सर्वदा तेषामनाष्ट्रतप्रकाशसंसर्गातु अज्ञानविपरीतज्ञानसंशयागोचरत्वम् ।

साक्षिचैतन्यस्थानावृतत्वे तत्स्वरूपभूतस्यानन्दस्थापि प्रकाशापत्ति-रिति चेत्, न, इष्टापत्तेः । आनन्दरूपप्रकाशप्रयुक्तस्यात्मनि निरुपाधिक-प्रेम्णो दर्शनात् । 'भासत एव परमप्रेमास्पदस्वळक्षणं सुखम् ' इति विवरणाच्च ॥ (१५)

શ'ક થાય કે ઉક્ત રૂપવાળા સાક્ષીનું ચૈતન્યમાત્રનું આવરણુ કરનાર અજ્ઞાનથી આવરણુ થાય તેને ટાળી શકારો નહિ તેથી (આ) આવૃત સાક્ષીથી અવિદ્યા, અહ'કાર આદિનું ભાન (પ્રકાશન) કેવી રીતે થશે ?

કેટલાક કહે છે કે રાહુની જેમ અવિદ્યા પાતાથી આવૃત પ્રકાશથી પ્રકાશિત થઈ શકે છે.

વસ્તુત:, અવિદ્યા, અન્તઃકરણુ અને તેના ધર્મોનું પ્રકાશન કરનાર સાક્ષિ ચૈતન્યને છેાડીને (તે સિવાયના) ચૈતન્યનું અજ્ઞાન આવરણુ કરે છે એમ અનુભવ ઋનુસાર કલ્પના કરવાથી કાેઈ દાષ લાગતાે નથી. એથી તેએા (અવિદ્યા, અન્તઃકરણુ અને તેના ધર્મો) સર્વદા અનાવૃત પ્રકાશની સાથે સ'બદ્ધ હેાવાથો, અજ્ઞાન, વિપરોત જ્ઞાન અને સંશયના વિષય નથી ખનતા.

કાેઈ શ'કા કરે કે સાક્ષિગૈતન્ય અનાવૃત હાેય તાે તેના સ્વરૂપભૂત આન'દના પણ પ્રકાશ હાેવા જોઈએ. ના, (આવી શ'કા કરવી ચાેગ્ય નથી) કારણ કે આ ઇન્ટાપતિ છે કેમ કે આનન્દરૂપના પ્રકાશથો પ્રયુક્ત એવા નિરુપાધિક પ્રેમ આતમામાં જોવામાં આવે છે, અને વિવરખ્રમાં કહ્યું છે કે "પરમ પ્રેમના આધારરૂપ સુખ ભાસે જ છે." (૧૫)

વિવરણ : અવિદ્યા અહંકાર વગેરે પૂર્વોક્ત સાક્ષેથી પ્રકાશિત થાય છે એમ વેદાંતીઓ માને છે તેની સામે શંકા ઉઠાવી શકાય કે અજ્ઞાન ગૈતન્યમાત્રનું આવરણ કરે છે ત્યારે આવૃત સાક્ષિચૈતન્યથી તે કેવી રીતે પ્રકાશિત થઈ શકે. સાક્ષીને વિષય કરનાર અપરાક્ષ વૃત્તિથી તેના આવરણની નિવૃત્તિ થતાં આવરણમાંથી મુક્ત ખનેલે સાક્ષી અવિદ્યાદિનું ભાન (પ્રકાશન) કરી શકશે – એમ નહાં કહી શકાય; કારણ કે આમ માનતાં અવિદ્યાદિ કેવલ સાક્ષીથી ભાસિત થાય છે એ સિદ્ધાન્તના વિરાધ થશે. વળી મન કરણ છે એ મતનું આગળ હપર ખંડન કરવામાં આવનાર છે તેથી સાક્ષિચૈતન્ય વિષેની અંપરાક્ષ વૃત્તિના સંભવ નથી. અહંકાર આદિ પાતે હોય એટલા વખત તેમની સત્તા વિષે કોઈ સંશયાદિ થતાં નથી તેથી તેમની સત્તાં અંગે સંશયાદિની નિવૃત્તિ માટે જવાબદાર તેમના સદા પ્રકાશ સાથે સંસર્ગ માનવે પડશે: કથારેક કચારેક થતી વૃત્તિથી તેઓ સદા ભાસમાન રહી શકે નહિ. અને સદા સાક્ષીને વિષેની વૃત્તિ સંતતિ સ્વીકારવામાં આવે તે! એકસાચે એ વૃત્તિના સ્વીકાર નથી કર્યો તેથી ખાહ્ય ઘટાદિ વિષયેાના જ્ઞાનનાે ઉગ્છેદ માનવાે પડે. તેથી અવિદ્યા, અહંઠાર આદિ સાક્ષી માત્રથી ભાસમાન થાય છે એમ માનવું જોઈએ; પણ સાક્ષી પેલે અત્તાનથી આવત હાઇને આ સંભવે નહિ. સાક્ષિગૈતન્યને છાડીને બાકીનું જ ગૈતન્ય અજ્ઞાનથી આવૃત થાય છે એમ પણ ન કહી શકાય કારણ કે અજ્ઞાન ચૈતન્યમાત્રનું આવરણ કરે છે: અથવા સાક્ષિગૈતન્ય સિવ યના ગૈતન્યને પણ અનાવૃત માનવાના પ્રસંગ આવશે.

આવી શંકાનેા ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે જેમ રાહુયી આવૃત ચંદ્ર–પ્રકાશયી જ રાહુ પ્રકાશિત થાય છે તેમ અવિદ્યા જેનું આવરણુ કરે છે એ સાક્ષિમેતન્યથી જ એ પ્રકાશિત થઈ શકે.

**શાંકા : રાદ્રધા** પૂરેપૂરું આવત ચન્દ્રમ**ંડલાદિ પાતાનું આવર**ણુ કરનાર રાદુ માત્રનું પ્રકાશન કરે છે પણુ તે સિવાય બીજી કાેઈ વસ્તુનું પ્રકાશન કરતું જોવામાં નથી આવતું; તેમ અહીં પણુ અજ્ઞાનથી આવત સાક્ષી કાેઈક રીતે અવિદ્યામાત્રનું અવભાસન કરે પણુ અહાંકારાદિનું અવભાસન તેનાથી કેવી રીતે શકય બને !

ઉત્તર : વાસ્તવમાં આપણા અતૃભવ પ્રમાણે તે। એમ જ કહેવું જોઈ એ કે અજ્ઞાન અવિદ્યા, અન્તઃકરણ અને તેના સુખ–દુઃખાદિ ધર્માનું અવભાસન કરનાર સાક્ષિગૈતત્યને છેાડીને જ તે સિવાયના ગૈતન્યનું આવરણ કરે છે. આપણે જાણીએ છીએ કે ઉપર કહ્યુ તેમ અહંકાર આદિનું કાદાચિત્ક જ્ઞાન સંભવતું નથી તેા પણ સદા પ્રકાશના સંસર્ગને

### सिखान्तलेशसबग्रहः

કારણું તેમને વિષે સંશયાદિ થતાં નથી. અત્તાન સાક્ષિગૈતન્યને છેાડીને જ ભાકીના ગૈતન્યનું આવરણુ કરે છે એમ માનતાં કાેઈ દાેવ રહેતાે નથી. તેથી સાક્ષિગૈતન્યથી અવિદ્યા, અહંકાર આદિ સદા અવભાસિન રહે છે અને તેમને વિષે શાનનાે અભાવ કે મિથ્યાનાન કે સંશય થતાં નથી.

**શ`કા :** અવિદ્યા ભાવરૂપ છે, અહ<sup>ું</sup>કાર અનાત્મા પ્રકારનો છે અને સુખ–દુઃખાદિ અનાત્મધર્મ છે એ બાબતમાં અજ્ઞાન, વિપરીત જ્ઞાન, સ'શય હેાય છે તાે તેઓ સદા સ'શયાદિના વિષય નથી બનતાં એમ કેવી રીતે કહી શકાય ક

ઉત્તર : ના અવિદ્યા આદિ હોય તેટલે<sup>,</sup> વખત કયારેય અવિદ્યા આદિના સત્ત્વ વિષે સંશયાદિ થતાં નથી એમ કહેવાના આશય છે. અને તે પ્રમાણે તેમનામાં રહેલી વિશેષના વિષે અજ્ઞાન, વિપરીત જ્ઞાન વગેરે સ્વીકારીએ તેા પણ દોષ નથી.

**શ**ાંકા : સાક્ષિઐતન્ય અનાવૃત હશે તેા આનંદ જે તેનું સ્વરૂપ જ છે તે પણ સદા પ્રકાશિત માનવા જોઇએ.

ઉત્તર : આ તેા ઝુષ્ટ જ છે. શંકા થશે કે સંસારદશામાં સ્વરૂપભ્રત ગ્યાનદના પ્રકાશથી પ્રયુક્ત કોઈ કાર્ય જોવામાં નથી આવતું તાે પછી આનંદનાે પ્રકાશ છે એમ કેમ માની શકાય પણ આ વાત **ભરાભર નથી. લાકમાં જેને જેને આન**ંદના અનુભવ થાય છે તેને તેને અનુભવાતા આવંદને વિષે પ્રીતિ અનુભવથી સિદ્ધ છે. એટલે પ્રકાશમાન આનંદ પ્રોતિના વિષય છે એ સિદ્ધ થાય છે. તેથી પ્રાણી માત્રને પાતપાતાને વિષે (પાતપાતાના આતમાને વિષે) દ:ખની દશામાં પણ પ્રીતિ જોવામાં આવે છે તે આત્મવિવયક પ્રીતિ પણ એ પ્રકાશમાન આત્માના સ્વરૂપમૂત આનંદને વિષે છે એમ સિદ્ધ થાય છે. પ્રવાદિ વિપયક પ્રીતિ છે તે ઐાપાધિક છે, કારણ કે પુત્રાદિમાં સુખસાધનતારૂપ લપાધિ છે: (પુત્રાદિ સુખનાં સાધન હેાય તાે તેમને વિષે પ્રીતિ થાય): આ ઉપાધિથી આત્મસુખની અભિવ્યક્તિ થાય છે. આ ઉપાધિ ન હોય ત્યારે તેમને વિષે પ્રીતિ જોવામાં નથી આવતી. આત્માને વિષેની પ્રીતિ નિરુપાધિક છે; પુત્રાદિને વિષેની પ્રીતિ જેમ અન્ય પ્રયોજન માટે છે તેમ આત્માને વિષેની પ્રીતિ કાેઈ અન્ય પ્રયાેજન માટે નથી. ત્રુતિ પણ કહે છે 'કારમવસ્તુ कामाय सर्व प्रियं भवति । (બૃહદ. ૨.૪.૫; ૪.૫.૬) (આત્માના અર્થ માટે બધુ પ્રિય છે) तदेतत्प्रेयः पुत्रात् प्रेयो वितात् प्रेयोऽन्यस्मात् सर्वस्मादन्तरतरम् (भूढद्द. १४.८-ते आ પત્રથી, ધનથી, ખીજા સવ'થી વધારે પ્રિય અને સર્વાન્તર છે), જે સર્વાન્નર આત્મચૈતન્ય છે તે અપરાક્ષ રીતે પ્રીતિના વિષય તરીકે માનવામાં આવતા પુત્રાદિ સવ<sup>\*</sup>ચી અતિશય પ્રિય છે. અને આમ આત્માને આનંદ જો પ્રકાશતે ન હોય તે આત્માને વિષે શ્રતિ અને અનુભવથી સિદ્ધ નિરૂપાધિક પ્રીતિ ન હાેઈ શકે કારણ કે પ્રીતિ નિયમથી પ્રકાશમાન આનંદને વિષે જ હાેય છે. તેથી સાક્ષીના સ્વરૂપભૂત આનંદ સદા અત્રભાસિત હાેય એ ઇષ્ટ છે એમ કહેવું અરાખર છે. વિવરણકાર પણ આમ જ કહે છે ઃ-- 'પરમ પ્રેમને। વિષય બનતું સુખ ભાસે જ છે'. આ સુખ સાક્ષિગૈતન્યથી અભિન્ન છે તેથી સ્વરૂપભૂત આનંદના પ્રકાશની બાબતમાં વિવરષ્ટ્રકારનું સમર્થન પ્રા'ત થાય છે. (૧૫)

(१६) स्यादेतत्-इदानीमप्यानन्दप्रकाशे मुक्तिसंसारयोरविशेषप्रसङ्गः

नतु कल्पितभेदस्य साक्ष्यानन्दस्य प्रकाशेऽपि अनवच्छिन्नस्य ब्रह्मानन्दस्यावृतस्य संसारदशायामप्रकाशेन विशेषोऽस्तीति चेत् , न । आनन्देऽनवच्छेदांशस्यापुरुषार्थत्वादानन्दापरोक्षमात्रस्य चेदानीमपि सच्चात् ।

नन्वत्रचिछ्न्नस्साक्ष्यानन्दस्सातिश्रयः । सुषुष्तिसाधारणादनतिस्पष्टात् ततो वेषयिकानन्देष्वतिशयानुभवात् । अनवच्छिन्नो ब्रह्मानन्दस्तु निरतिशयः । आनन्दवळ्ळ्यां मानुषानन्दाद्युत्तरौत्तरशतगुणोत्कर्षोपवर्णनस्य ब्रह्मानन्दे समापनादिति चेत्,

न । सिद्धान्ते साक्ष्यानन्दविषयानन्दत्रसानन्दानां वस्तुत एकत्वे-नोत्कर्षांपकर्षांसम्भवात् । मानुषानन्दादीनाष्ठत्तरोत्तरग्रुत्कर्ष' श्रुतिर्वदतीति चेत्, को वा ब्र्ते श्रुतिर्ने वदतीति । किं तु अद्वैतवादे तदुपपादन-मज्ञक्यमित्युच्यते ।

(૧૬) (પૂર્વ પક્ષ) શ'કા થાય કે અત્યારે પણ (સ્વરૂપભુત) આનંદના પ્રકાશ હોય તેા મુક્તિ અને સંસારના કાઈ લેઠ નથો એમ માનવુ' પડે. અરે, જેના (બિંબભુત આનંદથી) લેઠ કલ્પવામાં આવ્યા છે તે સાક્ષિ આનંદ (અવિદ્યામાં આનંદપ્રતિબિંબ) પ્રકાશ હાેય તા પણ અનવસ્છિન્ન હાદ્યાનન્દ જે આવૃત છે તે સંસારદશામાં અપ્રકાશ હાેવાથી લેઠ છે—એમ કાઇ (અર્થાત્ સિદ્ધાન્તી) દલીલ કરે તા પૂર્વવાઠી કહે છે કે ના, આનંદમાં અનવસ્છેદ અંશ છે તે પુરુષાર્થ નથી અને આનંદની અપરાક્ષતા માત્ર છે તે (તે) અત્યારે પણ છે.

(આની સામે સિદ્ધાન્તી દલીલ કરી શકે—) અવચ્છિન્ન એવા સાક્ષિ આનંદ અતિશય-યુક્ત છે ( ઉત્કર્ષ-અપકર્ષવાળા છે ) કારણ કે સુષુપ્તિને સાધારથ અને અતિસ્પષ્ટ નહીં એવા (આનંદ)થી વિષયાથી જન્ય આનંદામાં અતિશયના અનુભવ થાય છે, જ્યારે અનવચ્છિન્ન પ્રભાનંદ તા નિરતિશય છે (સવાંત્કૃષ્ટ છે, તેનાથી ચઢિયાતા આનંદ હાઇ શકે નહિ, તે ઉત્કર્ષ-અપકર્ષથી પર છે). કેમ કે, આનંદવલ્લીમાં મનુષ્યના આનંદ આદિના ઉત્તરાત્તર સા ગણા ઉત્કર્ષનું વર્ણન પ્રદ્યાનંદમાં સમાપ્ત કરવામાં આબ્યું છે. (એથી સિદ્ધ થાય છે કે પ્રદ્યાનંદ નિરતિશય છે).

(સિદ્ધાન્તીની આવી દલીલને। પૂર્વપક્ષીને। ઉત્તર એ છે કે)—ના (આ બરાબર નથી) કારણ કે સિદ્ધાન્તમાં સાક્ષિ–આન'દ, વિષયાનન્દ, બ્રદ્ધાનન્દ વસ્તુતઃ એક હેાવાથી ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષને સંભવ નથી. જે (સિદ્ધાન્તી) શ'કા કરે કે માતુપઆનંદ આદિના ઉત્તરાત્તર ઉત્કર્ષ વિષે શુતિ કહે છે, તા (પૂર્વપક્ષીના ઉત્તર છે—) કાેણ વળી કહે છે કે જ્રુતિ નથી કહેતી. પણ આનું અદ્વૈતવાદમાં ઉપપાદન કરવું અશકથ છે એમ કહીએ છીએ (—શબ્દશાઃ, કહેવામાં આવે છે).

#### सिद्धान्तलेशसङ्महः

(વવરણ : સંસારદશામાં પણ સ્વરૂપભૂત આનંદનું સ્કુરણ છે એમ માનવામાં આવે તે સંસાર અને મેાક્ષની અવસ્થાઓમાં કાંઈ બેદ જ રકે નહિ તેથી સાક્ષિ-આનંદને અનાવૃત માની શકાય નહિ - એ પ્રકારની પૂવ<sup>6</sup>પક્ષીની શંકા વિસ્તારથી રજૂ કરી છે. આની સામે સિદ્ધાન્તી દલીલ કરે કે સાક્ષિ-આનંદથી અવિદ્યામાં આનંદનું પ્રતિર્ભિખ અભિપ્રેત છે અને તેના બિંબભૂત આનંદથી બેદ માનવામાં આવ્યા છે અને આમ સંસારદશામાં અનાવૃત સાક્ષિસ્વરૂપ પ્રતિબિંબભૂત આનંદનો પ્રકાશ હોય તે પણ બિંબભૂત વ્યક્ષાનંદ જે આવૃત સાક્ષિસ્વરૂપ પ્રતિબિંબભૂત આનંદનો પ્રકાશ હોય તે પણ બિંબભૂત વ્યક્ષાનંદ જે આવૃત છે તે નથી પ્રકાશતો. વળી સાક્ષિ-આનંદ શરીરે શરીરે ભિન્ન જ પ્રકાશે છે જ્યાને આવ્ય મિછન્ન આનંદ શરીરે શરીરે ભિન્ન નથી તેથી બે વચ્ચે બેદ છે જ અને આમ સંસારદશા અને મેાક્ષદશાના પણ બેદ છે.

(બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દ્વીર્થ આનું વિવેચન કરતાં કહે છે : જો કે શુદ્ધચિન્માત્ર મૂલ અજ્ઞાનના આશ્રય અને વિષય છે; મૂલ-અજ્ઞાન બિંબબ્રુત ઇશ્વરવિષયક નથી તેથી તે અનાવૃત હેાય તા પણ છવની અપેક્ષાએ તેના બેદ કલ્પવામાં આ ગ્યા છે તેથી છવનાં પ્રતિ તે અપ્રકાશમાન હાય એ સલવે છે. તેમ મુક્તિમાં બિંબબ્રુત હાણાનન્દનું સ્કુરણ પણ અસિદ છે કારણ કે મૂલ અજ્ઞાનન! નિવૃત્તિ થતાં તેનાથી પ્રવક્ત પ્રતિબિંબભાવની જેમ બિંબભાવ પણ અવશ્ય નિવૃત્ત થવાના તેમ છતાં પૂર્વ પક્ષીનું મોહું બંધ કરવાના જ સિદ્ધાન્તાના આશ્રય છે તેથી તે આમ બોલે છે એમ સમજવું.)

સિદ્ધાન્તીને જવાબ આપતાં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે મુક્તિમાં અનવચ્છિન્ન–આનંદનું સ્કુરણુ એ તેના સંસારથી બેદ છે કે માત્ર આનંદ--સ્કુરણુ, બેમાંથી કાઈ રીતે બેદ ખતાવી શકાશે નહિ અવચ્છેદ એ બેદ છે અને એ આત્મામાં કશ્પિત છે; તેમ જ અવચ્છેદને અભાવ એ જો આનંદથી અતિરિક્ત હોય તેા અનવચ્છેદને તેા પુરુષાથ' માનવામાં નથી આવતા, જો અનવચ્છેદને આનંદસ્વરૂપ જ માનીએ કારણુ કે આનદ એ કલ્પિત અવચ્છેદા ભાવતું અધિષ્ઠાન છે તાે તેના આ બીજા પ્રકારમાં જ સમાવેશ થઈ જાય; પણુ આનંદ માત્ર તાે સંસાર–અવસ્થામાં પણુ પ્રકાશમાન છે તેથી સંસાર અને મુક્તિમાં કાંઈ બેદ રહેશે નહિ

(સિદ્ધાન્તી બીજી રીતે સસાર અને મુક્તિ અવસ્થાનો ભેદ બતાવવા પ્યત્ન કરી શકે. શરીરે શરીરે ભિન્ન હોવાથી તે સાક્ષિ-આનંદ અતિશયયુક્ત છે. ઉત્કર્ષ — અપઢધવાળા છે. જેમ કે સુધુપ્તિકાળમાં પ્રકાશતા સાક્ષિ-આનંદ સ્પષ્ટ છે જ, નહીં તો 'હું નિરાંતે કે સુખે સ્તો' એવા પરામર્શ ન થાત. લાકમાં જે આનંદ સ્પષ્ટ અર્થાત્ ઉત્કર્ષપૂર્વ'ક અનુભવાયા હાય તેના જ પરામર્શ' થઈ શકે છે; આનંદ સ્પષ્ટ અર્થાત્ ઉત્કર્ષપૂર્વ'ક અનુભવાયા હાય તેના જ પરામર્શ' થઈ શકે છે; આનંદ સ્પષ્ટ અર્થાત્ ઉત્કર્ષપૂર્વ'ક અનુભવાયા હાય તેના જ પરામર્શ' થઈ શકે છે; આનંદ અનુભવાય એટલા માત્રથી તે પરામર્શ'ને યાગ્ય બનતા નથી – આ વાત જાણીતી છે. પણ સુધુપ્તિમાં જે સાક્ષિ-આનંદ છે તે અતિ-સ્પષ્ટ નથા અને તેનાથી માળા-ચંદનાદિ વિષયથી પ્રયુક્ત આનંદોમાં ચદિયાતા ઉત્કર્ષ'ના અનુભવ થાય છે. આમ સાક્ષિ-આનંદ ઉત્કર્ષ'-અપકર્ષ'યુક્ત એ જ્યારે કશ્વિત અવચ્છેદના અભાવર્ગ્ય પ્રક્રાન દ મુક્તિકાળમાં પ્રકાશે છે તે બીજી કાઈ અવસ્થામાં નહિ તેવા અને નિરતિશય છે. મુક્તિમાં પ્રક્ષાનંદ એકરૂપ અને પૂર્ણ તરીકે પ્રકાશે છે અત્યારે સસારાવસ્થામાં તેવા પ્રક્ષાનંદનો પ્રકાશ નથી, પણ ઉત્કર્ષ'-અપકર્પ'યુક્ત આનંદના પ્રકાશ છે. તેથી સ્વરૂપભૂત આનંદનું સ્કુર્ણ થતું હોવા છતાં પણ ઉત્કૃષ્ટ આનંદની અભિલાષારૂપ પિશાચણીથી ગ્રસ્ત થવાને કારણે સસાર વ્યવસ્થામાં કાઈને પણ નિર્ફ'તિ (પરમ આનંદ) નથી—આ સંસાર અને માક્ષતો ભેદ છે. અવિદ્યામાં પ્રતિબિંબરૂપ સાક્ષિ-આનંદને લેહમાં વિષયાનંદ તરીકે માનવામાં આવે છે તે ઉત્કર્ષ-અપકર્ષ શુક્ત છે, જ્યારે બ્રહ્માનંદ એકરૂપ છે એ બાબતર્મા શ્રુતિ પ્રમાણુ પૂરું પાડે છે. તૈત્તિરીય ઉપનિષદ્ની આનંદવઢલીમાં એવું વર્ણુંન છે કે માનુષ આનંદ અર્થાત્ સાવંભીમ રાજ્યના આનંદ કરતાં સા ગણા મનુષ્ય-ગંધવં<sup>7</sup>ના આનંદ છે, અને તેનાથી સા ગણા દેવ-ગંધવં<sup>\*</sup>ના આનંદ છે; અને એમ કમશ: વર્ણુંન કરતાં બ્રહ્માનંદથી વર્ણુન સમાપ્ત કરવામાં આવ્યું છે. એટલે કે ખ્રુદ્ધાનન્દથી ચઢિયાતા કાઈ આનંદ નથી. વર્ણુન સમાપ્ત કરવામાં આવ્યું છે. એટલે કે ખ્રુદ્ધાનન્દથી ચઢિયાતા કાઈ આનંદ નથી. વર્ણુન સમાપ્ત કરવામાં આવ્યું છે. એટલે કે ખ્રુદ્ધાનન્દથી ચઢિયાતા અભિમાની દેવતા અને સર્વ દેવતામાં છે, તે એક છે (યમ્વાય પુરુષે ચમ્વાસાવાદિત્યે હતના અભિમાની દેવતા અને સર્વ દેવતામાં છે, તે એક છે (યમ્વાય પુરુષે ચમ્વાસાવાદિત્યે સ एक :---તૈત્તિ. ૨.૮). આમ દેવ, મનુષ્ય અને તિર્ય બ્રગ્ન થી. આમ સાક્ષિ-આનંદ, વિષયાનંદ, અને પ્રદ્ધાનંદમાં ઉપર કહ્યું તેમ બેદ હેાવાથી મુક્તિ અને સંસારાવરથામાં બેદ વ્યતાવી શકાશે.

પૂર્વ પક્ષીની આની સામે દલીલ એ છે કે ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ જે જાતિ-વિશેષરૂપ છે તે એક જ વ્યક્તિમાં સંભવે ન**હિ.** શ્રુતિમાં ઉત્કર્ષ-અપકર્ષ'ની વાત કરી છે અને આપણા પ્રત્યક્ષ અનુભવથી પણુ આ અતિશયતા સિદ્ધ છે એ વાત સાચી, પણુ અદ્વૈતવાદમાં એક પરમતત્ત્વમાં આૈપાધિક ભેદ માનીને પણુ તેનું ઉપપાદાન કરી શકાશે નહિ, તેની શક્યતા બતાવી શકાશે નહિ કારણુ કે તેને માટે કાઈ અનુરૂપ દબ્ટાંત નથી.

नन्वेकस्यैव सौरालोकस्य करतलस्फटिकदर्णं णाद्यभिव्यञ्जक-विज्ञेषोपधानेनाभिव्यविततारतम्यदर्शनादेकत्वेऽप्यानन्दस्याभिव्यञ्जकम्रुख-वृत्तिभेदोपधानेनाभिव्यविततारतम्यरूपम्रुत्कर्षापकर्षवत्त्वं युक्तम् इति चेत्, न । दृष्टान्तासम्प्रतिपत्तेः । सर्वतः प्रस्मरस्य सौरालोकस्य गगने विना करतलादिसम्बन्धमस्पष्टं प्रकाशमानस्य निम्नतन्ते प्रसमरस्य जल्ल्स्येव करतलसम्बन्धेन गतिप्रतिहतौ बहुलीभावादधिकप्रकाशः, नास्वरदर्पणादि-सम्बन्धेन गतिप्रतिहतौ बहुलीभावादधिकप्रकाशः, नास्वरदर्पणादि-सम्बन्धेन गतिप्रतिहतौ बहुलीभावात् तदीयदीप्तिसंवलनाच्च ततोऽप्य-धिकप्रकाश इति तत्राभित्यव्जकोपाधिकाभिव्यक्तितारतम्यानभ्युपगमात्। दृष्टान्तसम्प्रतिपत्तौ च गगनप्रस्ततौरालोकवत् अनवच्छिन्नानन्द-स्यास्पष्टता, करतलाद्यवच्छिन्नसौरालोकवत् सुखद्वत्त्वापत्तेश्व ।

एतेन संसारदशायां प्रकाशमानोऽप्यानन्दो मिथ्याज्ञानतत्संस्कार-विक्षिप्ततया तीव्रवायुविक्षिप्तप्रदीपप्रभावदस्पष्टं प्रकाशते, ग्रुक्तौ तदभावात् यथावदवभासते ' इत्यपि निरस्तम् । निर्चिशेषस्वरूपानन्दे प्रकाशमाने तत्र विक्षेपदोषादप्रकाशमानस्य ग्रुक्त्यन्वयिनोऽतिशयस्यासम्भवात् । तस्मात् साक्ष्यानन्दस्यानाष्टतत्त्वकल्पनमयुक्तम् । क्यिन्यस्यासम्भवात् । स्मात् (સિદ્ધાન્તી) દલીલ કરે કે સૂય'ના પ્રકાશ જે એક જ છે તેની હથેળી, સ્ફટિક, દપ'ણુ વગેરે અભિગ્ય જક વિશેષના ઉષધાનથી થતો અભિગ્યક્તિમાં તારતમ્ય (ઓછા-વત્તાપણું, ઓછી કે વધારે વિશદતા—) જેવામાં આવે છે તેથી આનંદ એક હોવા છતાં પણુ અભિગ્ય જક સુખવૃત્તિવિશેષના ઉપધાનથી તેની અભિગ્યક્તિના તારતમ્યરૂપ તેના ઉત્કર્ષ કે અપકર્ષ હોય તા તે ચુક્ત છે— તા (આવી દલીલ સામે પૂર્યવાદીના ઉત્તર છે કે) ના, કારણુ કે દબ્ટાન્તની બાબતમાં સંમતિ નથી. જેમ નીચાણુવાળી સપાટી તરફ ગતિ કરવાના સ્વભાવવાળા જળના હથેળી સાથે સંખંધ થતાં તેની ગતિ રુધાતાં તે જમા થઈ જાય છે અને વધારે સપષ્ટ દેખાય છે, તેમ બધી દિશામાં પ્રસરવાના સ્વભાવવાળા સ્થ'પ્રકાશ આકાશમાં હથેળી વગેરે સાથે તેના સંબંધ વિના અસ્પબ્ટ પ્રકાશે છે (અને) હથેળીના સચાગ થવાથી ગતિ રુધાતાં જમા થઈ જાય છે તેથી વધારે પ્રકાશે છે; તેના ચળકતા દપ'ણુ આદિ સાથે સંયોગ થાય તા ગતિ રુધાતાં તે જમા થઈ જાય છે તેથી અને તેની (દપ'ણુદિની) દીપ્તિની સાથે સંભાશ્વ થવાથી તેનાથી પણુ વધારે પ્રકાશે છે— આમ ત્યાં (સૂર્યના પ્રકાશરૂપ દબ્ટાન્તમાં) અભિગ્ય જક ઉપાધિને લીધે અભિગ્યક્તિમાં તારતમ્ય માનવામાં નથી આગ્યુ' (તેથી દબ્ટાંત સ્વીકાર્ય' નથી).

અને દષ્ટાન્ત માની લઈએ તેા પણુ ગગનમાં ફેલાચેલા સૂચ'પ્રકાશની અસ્પષ્ટતાની જેમ અનવચ્છિન્ન આનંદની અસ્પષ્ટતા માનવી પડશે (અને) હુથેળી વગેરૈથી અવચ્છિન્ન સૂર્યપ્રકાશની અધિક અભિવ્યક્તિની જેમ સુખવૃત્તિથી અવચ્છિન્ન આનંદની અધિક અભિવ્યક્તિ માનવી પડશે તેથી સુક્તિ કરતાં સ'સાર જ વધારે અભીષ્ટ ગની જશે (વધારે મહત્ત્વના અને ઇષ્ટ છે એમ માનવું પડશે).

આનાથી " સંસાર દશામાં આનંદ પ્રકાશતા હાેવા છતાં મિથ્યાજ્ઞાન અને તેના સંસ્કારથી વિક્ષિપ્ત થયેલા હાેવાથી અસ્પષ્ટ પ્રકાશે છે, જેમ તીવ વાયુથી વિક્ષિપ્ત થયેલી પ્રદીપપ્રભા અસ્પષ્ટ ભાસે છે; (જ્યારે) મુક્તિમાં તેના (મિથ્યાજ્ઞાન અને તેના સંસ્કારના) અભાવ હાેવાથી બરાબર (પૂર્ણ પશે, જેમ છે તેમ) ભાસે છે" - એ વિધાનનું પશુ ખંડન થઈ ગયું, કારણ કે નિવિ'શેષસ્વરૂપ આનદ પ્રકાશતા હાથ ત્યારે તેમાં વિક્ષેપદાવને કારણે નહીં પ્રકાશતા (પશુ) મુક્તિ દશામાં હાજર (અર્થાત પ્રકાશતા) એવા અતિશયના (ચઢિયાતાપણાના) સંભવ નથી. તેથી સાક્ષિ-આનંદને અનાવૃત માનવા એ અયુક્ત છે.

વિવર છ : પૂર્વ વાદીએ રજૂ આત કરી કે અદ્વૈતવાદમાં આતંદસ્વરૂપમાં કાેઈ અપકર્ષ કે ઉત્કર્ષ માની શકાય નહિ. તેનો સામે સિદ્ધાન્તી દલીલ કરી શકે કે સચ'પ્રકાશ સ્વતંત્ર રીતે પ્રકાશતા હોય તેના કરતાં હયેળા વગેરેના સંપર્કમાં આવતાં તેની જરા વિશેષ અભિ-વ્યક્તિ છે અને સ્ફટિકના સંપર્કમાં આવતાં તેથી વધારે છે, અને દર્પ છાદિના સંપર્કમાં આવતાં તેા તેથી પણ વધારે અભિવ્યક્તિ છે. તે જ પ્રમાણે આનંદની બાળતમાં પણ અભિવ્યં જક વૃત્તિના તારતમ્યથી તે તે વૃત્તિથી ઉપહિત સાહ્યિ-આનંદમાં ઉત્કર્ષ અપકર્ષ સાંભવે છે. પૂવ'વાદીને આ દપ્ટાન્ત માન્ય નથી. જો આલેાક (પ્રકાશ) એક વ્યક્તિ અને સ્વતઃ એકરપ હેાય તે! તે એ સ્વરૂપવાળા આનંદનું દપ્ટાંત થઈ શકે. પણુ પ્રકાશ એક વ્યક્તિ નથી કારણુ કે અલગ અલગ કિરણુના સમૂહરૂપ છે. તેમ એકરૂપ પણુ નથી કારણુ કે જગ્યાએ જગ્યાએ સ્વ'ના કિરણુમાં અલ્પત્વ કે બાહુલ્યરૂપ ભિન્ન ભિન્ન રૂપ જોવામાં આવે છે. વળી જે ભૂમિના પ્રદેશમાં હથેળા વગેરે આડી આવતાં સ્વ'નાં કિરણા જઈ શક્તાં નથી ત્યાં તમારૂપ છાયા દેખાય છે અને હથેળીને કારણે ગતિમાં રૂકાવટ આવતાં કિરણા જમા થાય છે તેથી વધારે સ્પષ્ટ દેખાય છે. દર્પણુને કારણે ગતિમાં ટુકાવટ આવતાં કિરણા જમા થાય છે તેથી વધારે સ્પષ્ટ દેખાય છે. દર્પણુને કારણે ગતિ રુંધાંતાં તેથી પણુ વધારે સ્પષ્ટ દેખાય છે કારણુ કે કિરણા જમા થાય છે અને ઉપરાંતમાં દર્પણુનું તેજ તેમાં ભળે છે. આમ એકરૂપ આલેાકનું ઉપાધિના તારતમ્યને લીધે અભિવ્યક્તિનું તારતમ્ય છે એમાં પૂવ'વાદીની સંગતિ નથી તેથી સ્વ<sup>ક</sup>પ્રકાશનું દબ્ટાન્ત યોગ્ય નથી. વળી ઘડીક આ દબ્ટાન્તને સ્વીકારી લઈએ તેા પણુ ઉપાધિના અભાવમાં આનંદની અસપબ્ટતા અને ઉપાધિને લીધે અધિક ભાસ માનવો પડે; અર્થાત્ સુક્તિ કરતાં સંસાર-અવસ્થામાં આનંદની વિશેષ અભિવ્યક્તિ છે એમ માનવો પડે; અર્થાત્ સુક્તિ કરતાં સંસાર-અવસ્થામાં આનંદની વિશેષ અભિવ્યક્તિ છે એમ

વળી અદ્વૈતવાદીએ કહે છે કે સંસારાવસ્થામાં અનાત્મા એવા દેવાદિને વિષે આત્મજ્ઞાન થાય છે. 'આત્માની સાથે, પોતાની સાથે વસ્તૃતઃ કાેઈ સંબંધ વિનાના દેહાદિ વિષે આ માર્ટ છે એવું જે જ્ઞાન તે મિથ્યાજ્ઞાન છે. તેને લોધે જાગ્રત્ આદિ કાળમાં પ્રકાશતા સ્વરૂપાન દમાં વિક્ષેપ થાય છે અને તેથી તેમાં અસ્પષ્ટતા આવે છે. અને મિથ્યાનાનના સંસ્કાર સુધુપ્તિકાળમાં પ્રકાશતા આનંદમાં વિક્ષેપ કરે છે અને તેના પુરૂષાથ'ત્વના વિનાશ કરે છે. ભાગપ્રદ કર્મવિશેષથી જગાડવામાં આવેલ મિથ્યાજ્ઞાનના સંસ્કારને લીધે જ દરેક પ્રાણી સુષુપ્તિકાલના આનંદાનુભવના ત્યાગ કરે છે. તેથી જ મુમુક્ષુઓ અધુવ એવા સુષુપ્તિકાલીન આનંદના ભાસની અભિલાયા નથી સેવતા; માટે તે પુરૂષાર્થ નથી એમ કહેવાના આશય છે. વાયથી વિક્ષિપ્ત દીપપ્રભાન દેષ્ટાન્ત અદ્વૈતવાદીઓ આપે છે. આ દેષ્ટાન્ત પૂર્વ વાદીને ઠીક નથી લાગતાં. દષ્ટાન્તમાં પ્રભા સાવયવ (અવયવાવાળી) છે તેથી જોરદાર વાયુથી કેટલાક અવયવાના નાશ્વરૂપ વિદ્યેપ કે પ્રભારૂપમાં રહેલ ભાસ્વરત્વના પ્રતિબંધરૂપ વિક્ષેપ થઈ શકે છે અને તેથી દીપપ્રભા પ્રકાશતી હેાય તેા પણ તેને અસ્પષ્ટ પ્રકાશ સંભવે છે. પણ વ્યક્ષના સ્વરૂપભૂત આનંદમાં તેા નથી અવયવ કે નથી ગુણાદિ વિશેષ તેથી મિથ્યાજ્ઞાન અને તેના સંસ્કારાથી ક્રોઈ અવયવનાે નાશ કે ગુણના પ્રતિબંધ સંભવતાે નથી તેથી તત્પ્રયુક્ત અસ્પષ્ટપ્રકાશતા સાક્ષિ–આનંદમાં સંભવે નહિ. આમ આ રીતે પણ સંસાર અને મુક્તિમાં ભેદ ખતાવી શકાય નહિ, તેથી સાક્ષિ∽આનંદને અનાવૃત માનવે। એ સુક્ત વથી,

પૂર્વાવાદીની જોરદાર દલીલનાે ઉત્તર **અદ્વૈતાચાર્ય** કેવી રીતે આપે છે તે જોઈએ.

अत्राहुरद्वैतविद्याचार्याः — यथाऽत्युत्कृष्टस्यैकस्यैव धवलरूपस्य मालिन्यतारतम्ययुक्तेष्वनेकेषु दर्पणेषु प्रतिबिम्बे सत्युपाधिमालिन्यतार-तम्यात्तत्र तत्र प्रतिबिम्बे धावल्यापकर्षस्तारतम्येनाध्यस्यते, एवं वस्तुतो निरतिग्रयस्यैकस्यैव स्वरूपानन्दस्यान्तःकरणप्रतिबिम्बिततया साक्ष्यानन्दभावे, प्राक्तनम्रकृतसंपच्यधीनविषयविश्रेषसंपर्कप्रयुक्तसत्त्वोत्कर्षापकर्षरूपश्चदितार-तम्ययुक्तम्रखरूपान्तःकरणवृत्तिप्रतिबिम्बिततया विषयानन्दभावे च तमोगुणरूपोपाधिमाळिन्यतारतम्यदोषादपकर्षस्तारतम्येनाध्यस्यते इति संसारदशायां प्रकाशमानेऽप्यानन्दे अध्यस्तापकर्षतारतम्येन सातिशयत्वाद-तृप्तिः । विद्यौदये निखिळापकर्षाध्यासनिवृत्तोरारोपितसातिशयत्वापायात् कृतकृत्यतेति विशेषोपपत्तेः निरुपाधिकप्रेमगोचरतया प्रकाशमानस्साक्ष्या-नन्दोऽनावृत्त एवेति ।

આ બાબતમાં અદ્ભૈતવિદ્યાચાર્ય કહે છે કે જેમ અત્યન્ત ઉત્કૃષ્ટ એવા એક જ શ્વેત ધવલ રૂપનું માલિન્યના તારતગ્યથી યુક્ત (-એાછાવત્તા માલિન્યવાળાં) અનેક દપંણુંામાં પ્રતિબિંબ પડતાં ઉપાધિના માલિન્યના તારતગ્યને લીધે તે તે પ્રતિબિંખમાં ધવલતાના અપકર્ષ'ના તારતગ્યથી અધ્યાસ થાય છે; એમ વસ્તુત: નિરતિશય (-જેનાથી ચઢિયાતું હાેઈ ન શકે તેવું-) એવા એક જ સ્વરૂપાનંદનું અન્તઃકરણુમાં પ્રતિબિંબ પડવાને કારણે સાક્ષિ-આનંદભાવ પ્રાપ્ત થતાં, અને પહેલાંના પુણ્યની સંપત્તિ (અર્થત પરિપાક, ફળ ઉત્પન્ન કરવા પ્રત્યેની ઉન્મુખતા)ને અધીન વિષયવિશેષના સંપર્કથી પ્રયુક્ત સત્ત્વના ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ'રૂપ શુદ્ધિના તાર તગ્યથી યુક્ત સુખરૂપ અન્તઃકરણવૃત્તિમાં પ્રતિબિંબિત થવાને કારણે વિષયાનંદ-ભાવ થતાં તમાગુણુરૂપ ઉપાધની મલિતતાના તારતગ્યના દીધને કારણે વિષયાનંદ ભાવ થતાં તમાગુણુરૂપ ઉપાધની મલિતતાના તારતગ્યના દોધને કારણે વિષયાનંદ ભાવ થતાં તમાગુણુર્વ ઉપાધની મલિતતાના તારતગ્યના દોધને કારણે વિષયાનંદ ભાવ થતાં તમાગુણુર્વ ઉપાધની સાંસારદશામાં આનંદ પ્રકાશતો હોવા છતાં અધ્યસ્ત અપકર્ષના તારતગ્યથી સાતિશયતા થાય છે તેથી તૃપ્તિ થતી નથી. વિદ્યાનો ઉદય થતાં સવ<sup>°</sup> અપકર્ષોધ્યાસની નિવૃત્તિ થવાથી આરોપતિ સાતિશયિત્વ દૂર થાય છે તેથી કૃતકૃત્યતા થાય છે. આમ (સંસાર અને મુક્તિમાં) ભેદ ઉપપનન હોવાથી નિરુપાધક પ્રેમના વિષય તરીકે પ્રકાશતો સાક્ષિ-આનંદ અનાવૃત જ છે.

વિવર્ણ : ઉપર વિસ્તારથી પ્રતિપાદિત પૂવ'પક્ષનું ખંડન મદ્દેત વિદ્યાચાર્ય એક અને એકરૂપ સ્વરૂપાનંદની અભિવ્યક્તિના તારતમ્યને વિષે અનુરૂપ દળ્ટાન્ત રજૂ કરીને કરે છે અને સ્વરૂપાનંદની બાખતમાં શ્રુતિ અને અનુભવથી સિદ્ધ તારતમ્યનું (અર્થાત્ ઉત્કર્ષ-અપ કપ'વાળા હેાવું તેનું) ઉપપાદન કરે છે. એક (જેમાં સ્વતઃ ઉત્કર્ષ'--અપક્રપ' નથી તે) અત્યન્ત ઉત્કૃષ્ટ (સર્વોત્તમ) ધવલ રૂપ સહેજ મલિન દર્પ'ણુમાં પ્રતિબિ'બિત થાય ના તે પ્રતિબિંબ પર અપક્ર્ય'ને અધ્યાસ કરવામાં આવે છે. જો મધ્યમ પ્રકારની બલિનતાથી શક્ત દર્પ'ણમાં તેનું પ્રતિબિંબ પડે તાે તેની અપેક્ષાએ અધિક અપકર્ય'ના અધ્યાસ થાય છે, અને અત્યંત મલિન દર્પ'ણુમાં પ્રતિબિંબ પડે તે આપક્ર્યા તે અપક્ર્ય'ના અધ્યાસ થાય છે, આને કારણે તેવાં દર્ય'ણુમાં પ્રતિબિંબ પડે તે આવે છે. આનાં ક્રાય સાથ છે, આને સાથે તે તે છે. આને સાથે તેવાં દર્ય'ણુમાં પ્રતિબિંબ પડે તે આ અધ્યાસ શ્વાય છે. આને કારણે તેવાં દર્ય'ણુમાં પ્રતિબિંબ પડે તે ધવલ રૂપ તારતમ્યથી અભિવ્યક્ત થાય છે. તેવું જ વસ્તુત: એકરૂપ અને સ્વરૂપથી પ્રકાશતા સ્વરૂપભૂત આનંદનું પણ છે. અન્તઃક્રરણુની મલિનતાના તારતમ્ય પ્રમાણે તેની આંધ્યવત્તી અભિવ્યક્તિ માનવાસાં આવે છે. આ મત

### ંપ્રથમ પરિચ્છેક

અનુસાર સુષુપ્તિમાં પણ અન્તઃકરણ સક્ષ્મરૂપે નિદ્યમાન હેાય છે તેથી અન્તઃકરણમાં પ્રતિબિ બિત સ્વરૂપાનંદ જે સાક્ષિ-આનંદ અન્યો છે તે ત્યારે પણ દ્વાય જ છે એમ સમજવું. જ્યારે બીજા મતામાં સ્વરૂપાનંદ અવિદ્યાર્મોં પ્રતિબિ બિત થતા હાવાથી સાક્ષિ-આનંદભાવ પામે છે એમ સમજવું એમ વ્વાખ્યાકાર કૃષ્ણાનંદતીથા રપહટતા કરે છે.

પૂર્વ' પુષ્યના પરિપાકને અધીન જે વિષયવિશેષ સાથે સંપર્ક' થાય છે તેનાથી પ્રક્ષક્ત સત્ત્વન ઉત્કર્ષ'--અપક્ષ'રૂપ શુદ્ધિ--તારતમ્યથી સુક્ત સુખરૂપ ચ-તારકરણવૃત્તિઓમાં પ્રતિબિ બિત થવાને કારણે સ્વરૂપાનંદ વિષયાનન્દ્રભાવ પ્રાપ્ત કરે છે. વૃત્તિઓને સ્વરૂપસુખની વ્યંજક હોવાને કારણે સુખરૂપ કહેવામાં આવે છે. કહેવાના ભાવ એ છે કે પૂર્વ'જન્મામાં મેળવેલા પુષ્યક્રમ'ના પરિપાકના બળે અન્તઃકરણ માળા, ચંદન આદિ ક્ર્ફકારના વિષયવિશેષવિષયક વૃત્તિ દ્વારા વિષયવિશેષે સાથે સંબ ધમાં આવતાં તેમાં રહેલ સત્ત્વગુણના, ઉત્કૃષ્ટ વિષય સાથે સંબ ધ થવાથી, ઉત્કર્ષ થાય છે, જ્યારે નિકૃષ્ટ વિષય સાથે સંબ ધ થ…ં નિકર્ષ' થાય છે. તેથી અન્તઃકરણુમાં રહેલા સત્ત્વ અંશની પરિણામબૂત વૃત્તિએા સ્વરૂપાનંદને વિષય કરનારી તરીકે જન્મે છે. અને આમ ઉત્પન્ન થતી વૃત્તિઓ પણ ઉત્કર્ષ-અપકર્ષ'શુક્ત જ હાેય છે. તે વૃત્તિઓમાં આનંદનું પ્રતિબિંબ તે વિષયાનંદ કહેવાય છે

હવે પ્રશ્ન થાય કે સ્વરૂપાન દવિષયક સત્ત્વવૃત્તિમાં રહેલા અપકર્ષ ને કારણે પ્રતિભિંભરૂપ વિષયાનંદમાં અપકર્ષના અખ્યાસ થાય છે એમ કહેવું જોઈએ કારણ કે દર્પણરૂપ ઉપાધિમાં રહેલ એવા મલિનદ્રવ્યક્ત અપકર્ષ ને કારણે દર્પં અમાં પડેલા પ્રતિભિંભમાં અપકર્ષના અધ્યાસ થતા જોવામાં આવે છે. અને આમ સ્વરૂપાન દવિષયક દત્તિઓ જે સત્ત્વગ્રણના પરિણામકપ છે તેમાં અપકર્ષ'ને માટે જવાબદાર કાેઈક મલિનદ્રવ્ય અવશ્ય માનવું પડશે કારણ કે દર્ષ'ણની સાથે સાક્ષાત સંખંધ ધરાવનાર મલિનલવ્ય દર્પણમાં અપકંપ તું આધાન કરનાર જોવામાં આવે છે. આનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે તમાગુણરૂપ ઉપાધિમાલિન્ય છે જ. અન્તઃકરણ સત્ત્વ-રજસ-તમસ ગુરૂ સ્વરૂપ છે તેથી તેની વૃત્તિઓમાં પણ તમાગુણરૂપ ઉપાધની અનુવૃત્તિ હોય જ છે, અને તેનાથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલા જે વૃત્તિગત દેાય તે અપકર્ય'-તારતમ્યાત્મક માલિન્ય-તારતમ્યદેાષ. તે દેાષને કારણે સત્તવવૃત્તિમાં પડેલા પ્રતિબિંબરૂપ વિષયાન દમાં અપકર્ષ તે અધ્યાસ થાય છે. અગાઉ વિષયસ પક્ર તે સુખરૂપ વૃત્તિના કારણ તરીકે નિદે\*શ કર્યો છે. ત્યાં 'વિષયવિશેષ' શબ્દને પ્રયોગ છે તેમાં 'વિશેષ' પદ વિષયગત ઉત્કર્ષ તારતમ્યના વાચક છે, અને તેના તારતમ્યના સુખરૂપ વૃત્તિમાં રહેલા ઉત્કર્ષ તારતમ્યના પ્રયોજક તરીકે નિદેશ કર્યો છે; જ્યારે અહીં સુખરૂપ વૃત્તિઓમાં જ અપકર્ષના પ્રયોજક તરીકે અને અપકર્ષ'તારતમ્યના પ્રયોજક તરીકે તારતમ્યયુક્ત તમેણુણરૂપ મલિનદ્રવ્યને નિદે'શ કર્યો છે એમ બેદ સમજવા. તેથી સમજી શકાય છે કે સંસારક્શામાં આનંદ પ્રકાશતા હાય તા પણ અધ્યસ્ત એવું અપકર્ષ'-તારતમ્ય હાેય છે, તેથી વિષયાનંદ સાતિશય લાગે છે.---આનાથી ચઢિયાતું હાેઈ શકે એવા ખ્યાલ રહ્યા કરે છે, અને આ નિકૃષ્ટ આનંદના અનુભવ કરનાર ઉત્કષ્ટ આનંદની તૃષ્ણાથી અભિભ્રત રહેશે, અને તે મેળવવા આનંદનાં સાધના છે એમ બ્રાન્તિપૂર્વ'ક માનીને કદાચિદ્દ દુ:ખનાં સાધનાને વિષે પણ પ્રવૃત્ત થશે અને તેથી તેને દેવ મનુષ્ય કે તિય'ક યાનિમાં જન્મરૂપ અનથ' પ્રાપ્ત થશે. પણ પૂલ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ ચતાં તેની કાર્ય ફ પ દિમ મિ (અન્તઃકરણ) નિવૃત્ત થાય છે અને તેનાથી ચતી અપકર્ષાદિના અપ્યાસની નિવૃત્તિ થાય છે તેથી કૃતકૃત્યતાના અનુભવ થાય છે, હવે કશું કરવાપછું નથી એવી પ્રતીતિ થાય છે વિદ્યાના ઉદય થાય તે પહેલાં દુઃખની નિવૃત્તિ અને સુખની પ્રાપ્તિને માટે માણુસને ધણું કરવાનું રહે છે. પણુ વિદ્યાના ઉદય થતાં દુઃખમાત્રની નિવૃત્તિ થાય છે અને નિરતિશય સ્વરૂપાનંદના આવિર્ભાવ થાય છે તેથી કશું કરવા કે કશું ક મેળવવા માટે તેને કશું કરવાનું રહેતું નથી, અને તેને કૃતકૃત્યતા લાગે છે. ભગવાન કૃષ્ણુ કહે છે – एતવ લુવલ્વા લુદ્ધિમાન સ્થાત જ્રત્જીત્વ×ગ્લ મારત'---(ભગવદ્ગીતા ૧૫.૨૦)- - આ નિરતિશય આન દરૂપ હાદ્યને અપરોક્ષ તરીકે જાણીને છુદ્ધિમાન પંડિત થાય છે અને કૃતકૃત્ય થાય છે, હે અજુ'ન, કારણુ કે તત્ત્વજ્ઞાન વિના પાંડિત્યાદિ મળતું નથી; માટે તત્ત્વજ્ઞાન જ મેળવ, બાક્ય બધું છે! છોડ એવા ભાવ છે.

શ કા થાય કે પ્રહ્નાન દની જેમ સાક્ષિ–આનંદ પણુ આવૃત જ માનવા જોઈએ. અને એમ કરતાં મુક્તિ અને સંસારના બેદ સહેલાઈથી બતાવી શકાશે. આના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે નિરુપાધિક પ્રેમ સ્વરૂપાન દનું આવરણુ થતું હાેય તાે સંભવે નહિ. લાેકમાં પ્રકાશતા સુખમાં જ પ્રીતિ હાેય છે એ અનુભવથી સિદ્ધ છે. તેથી સાક્ષિ–આનંદ અનાવૃત જ છે.

अन्ये तु—प्रकाशमानोऽप्यानन्दो 'मयि नास्ति, न प्रकाशते' इत्यावरणानुभवात् आवृत एव । एकस्मिन्नपि साक्षिण्यविद्याकल्पितरूप-भेदसम्भवेन चैतन्यरूपेणानावरणस्यानन्दरूपेणावरणस्य चाविरोधात् । स्वरूपप्रकाशस्यावरणानिवर्तकतया प्रकाशमाने आवरणस्याविरोधाच । 'लदुक्तमर्थ न जानामि' इति प्रकाशमाने एवावरणदर्शनाच । न च तत्रानावृतसामान्याकारावच्छेदेन विशेषावरणमेवानुभूयते इति वाच्यम् । अन्यावरणस्यान्यावच्छेदेन भानेऽतिप्रसङ्घात् । न च सामान्यविशेषभावो नियामक इति नातिप्रसङ्ग इति वाच्यम् । व्याप्यव्यापकभावातिरिक्त-सामान्यविशेषभावाभावेन 'वहनि न जानामि' इति धूमावरकाज्ञानानुभव-प्रसङ्घात् । तस्माद्यदवच्छिन्नमज्ञानं प्रकाशते तदेवावृत्तमिति प्रकाशमानेऽ-प्यज्ञानं युज्यते ।

अज्ञानं च यथा साक्ष्यंशं विद्वाय चैतन्यमाद्वणोति, एवमानन्दमपि तत्तत्सुखरूपवृत्तिकबल्लीकृतं विद्वायैवावृणोति । स एव वैषयिकानन्दस्या-वरणाभिभवः । स चावरणाभिभवः प्रत्यूषसमये बाह्यावरणाभिभववत् कारणविशेषप्रयुक्तवृत्तिविशेषवशात् तरतमभावेन भवति । अतः स्वरूपा-नन्दविषयानन्दयोः विषयानन्दानां च परस्परभेदसिद्धिरिति वदन्ति सर्वथापि साक्षिचैतन्यस्यानावृतत्वेनावरणाभिभवार्थ' वृत्तिमनपेक्ष्यैव तेनाइङ्कारादिग्रकाशनमिति तुल्यमेव ॥१६॥

જ્યારે બીજા કહે છે કે આનંદ પ્રકાશમાન હોવા, છતાં ' મારામાં (વેદાંત-પ્રતિપાદ્ય આનંદ) નથી, નથી પ્રકાશતાે 'એવા આવરણના અનુસવ હાવાથી તે આવત જ છે. કારણ કે સાક્ષી એક હાેવા છતાં તેમાં અવિદ્યાર્થી કઢિપત રૂપલેદ સંભવે છે તેથી ચૈતન્યરપથી અનાવરણ અને આનંદરપથી આવરણ હોવામાં વિરાધ નથી; અને સ્વરૂપ-પ્રકાશ આવરહાના નિવર્લક ન હાવાથી તે પ્રકાશતા હાય તે৷ પણ આવરણ હેલામાં વિરાધ નથી; અને 'તમે કહેલે৷ અઘ' હુ જાણુતાે નથી' એમ પ્રકાશમાનમાં જ આવરણ જોવામાં આવે છે. એવી શંકા થાય કે " ત્યાં ('તમે કહેલાે અર્થ હું જાણતાં નથી' એ અનુભવમાં) આવરણ રહિત જે સામાન્ય આકાર છે તેના અવચ્છેદથી વિશેષન આવરણ જ અનુસવાય છે "–પણ આવી દલીલ કરવી નહિ કારણ કે એકના આવરણનું ભાન અન્યના અવચ્છેદથી થાય તેા અતિપ્રસંગ (દાષ) થાય. અને સામાન્યવિશેષભાવ નિયામક છે તેથી અતિપ્રસ'ગ નહીં થાય એમ કહેવું નહિ, કારણ કે વ્યાપ્યવ્યાપકભાવથી અતિરિક્ત સામાન્ય-વિશેષભાવ ન હાવાથી ' હું અગ્નિને જાણુતા નથી ' એમાં (અગ્નિના આવરક અજ્ઞાનના અનુલવ સ્થળમાં) ધૂમના આવરક અજ્ઞાનના અનુભવના પ્રસંગ થશે. તેથી જેનાથી અવચ્છિન્ન (વિશેષિત) તરીકે અજ્ઞાન પ્રકાશે છે તે જ આવૃત છે માટે (વસ્તુ) પ્રકાશમાન હાેવા છતાં તેને વિષે અજ્ઞાન હાેય એ સક્ત છે.

અને અજ્ઞાન જેમ સાક્ષી અશને છેાડીને (તેનાથી અન્ય) ચૈતન્યનું આવરણ કરે છે તેમ તે તે સુખરૂપ વૃત્તિથી કાેળિયે! બનાવેલ (વિષય બનાવેલ) આનંદને છેાડીને (અન્ય) આનંદનું આવરણ કરે છે. તે (સુખવૃત્તિવિષયત્વ પર આધારિત અનાવરણત) જ વિષયાન દને આવરણાલિભવ છે. અને એ આવરણના અભિભવ, જેમ વહેલી સવારે ( સૂય'તા પ્રકાશના તારતગ્યથી) બાહ્ય આવરણ (તમસ, જેમ વહેલી સવારે ( સૂય'તા પ્રકાશના તારતગ્યથી) બાહ્ય આવરણ (તમસ, અંધકાર)ના અભિભવ તરતમ ભાવથી (એાછો-વત્તો) થાય છે, તેમ કારણ-વિશેષથી જ-ય વૃત્તિવિશેષને લીધે તરતમભાવથી થાય છે. આથી સ્વરૂપાનંદ અને વિષયાનંદના અને વિષયાનંદાના એકબીજાથી ભેદ સિદ્ધ થાય છે. (--એમ આ બીજાએા કહે છે).

પશુ બધી રીતે (---સ્વરૂષાન દને આવૃત માનીએ કે અનાવૃત અન્ને પક્ષમાં---) સાક્ષિ-ચૈતન્ય અનાવૃત હેાવાથી આવરણતા અભિભવને માટે વૃત્તિની અપેક્ષા રાખ્યા વિના જ તેનાથી (સાક્ષિ-ચૈતન્યથી। અહંકારાદિનું પ્રકાશન થાય છે એ (બન્ને પક્ષમાં) સમાન જ છે

વિવરણ : સાક્ષિ–ચૈતન્ય અનાવૃત્ત હાેય તે। તેનાથી અભિન આનંદ પણ અનાવૃત હાેવા જોઈએ તેથી મુક્તિ અને સંસારમાં કાેઈ ભેદ રહે નહિ એવા પૂર્વ'પક્ષ પ્રાપ્ત થતાં

#### सिद्धान्तलेशसङ्महः

સ્વરૂપાન દને અનાવત માનીએ તેા પણુ સંસાર -મુક્તિનેા બેદ સંભવે છે એવા સિદ્ધાન્ત ઉપર રજૂ કર્યો. હવે તેને આવત માનીને સંસાર અને મુક્તિનેા બેદ બતાવનાર સિદ્ધાન્ત અહીં રજૂ કરે છે. 'વેદાંતપ્રતિપાદ્ય સ્વરૂપાન દ મારામાં નથી, નથી પ્રકાશતા' એમ કહેતા લોકોને જોઈએ છીએ તે સિદ્ધ કરે છે કે સંસારદશામાં આવરણુ છે જ. જ્યારે મુક્તિમાં તે આવરણુના નાશ થતાં સ્વરૂપાન દનું સ્કુરણુ થાય છે તેથી સંસાર અને મુક્તિ અવસ્થા સરખી હોર્પ શકે નહિ. આમ પ્રકાશમાન હોવા છતાં આનંદને આફત જ માનવા જોઈએ. અન્યથા ઉપર જણાવેલ બ્યવહારના વિરોધ થાય.

શ કા થાય કે આનંદને આવત માનીએ તા આત્માને વિષે સદા નિરૂપાધિક પ્રેમ ન સંભવે, કારણ કે અનાવત સ્વરૂપાનંદનું સ્કુરણ ન હોય અને વૃત્તિકૃત આનંદસ્કુરણ તો કાદાચિત્ક હોય (કથારેક થાય અને કથારેક ન થાય). આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે આ બરાબર નથી કારણ કે આવત હોવા છતાં સ્વરૂપાનંદપ્રકાશને ફળખળથી નિરૂપાધિક પ્રેમના હેતુ કલ્પ્યા છે. અને ' માસતે एव परमप्रेमास्पदत्वल्क्षण छब्बम् ( પરમપ્રેમાસ્પદત્વરૂપ સુખ પ્રકાશે જ છે ) એ વિવરણવાક્રયનું પણ તાત્પર્ય આ જ છે. આ જ અભિપ્રાયથી 'વ્રજાજ્ઞભાનોડવિ' એમ કહ્યું છે, અન્યથા આનંદને આવૃત માનવામાં 'પ્રકાશમાન હોવા છતાં' એ વિશેષણ બ્યર્થ બની જાય—એમ સમજવું.

સાક્ષિ-ચૈતન્યથી અભિન્ન સાક્ષિ-આનંદ આવૃત હોય તે સાક્ષિ-ચૈતન્ય પહ્યુ આવૃત હોવું જોઈએ અને એક જ વસ્તુ આવૃત અને અનાવૃત બન્ને હોઈ શકે નહિ---આવી શંકાના સમાધાન માટે કહ્યું છે કે ખેક જ સાક્ષીમાં અવિદ્યાર્થી કલ્પિત રૂપબેદ સંભવે છે; તેથી ચૈતન્યરૂપથી તે અનાવૃત હોય અને આનંદરૂપથી આવૃત હોય એ સંભવે છે. વસ્તુત: ચૈતન્ય એક હોવા છતાં તેમાં છવતવ અને ઈ ધરતવ નામનાં જુદાં જુદાં રૂપો કલ્પવામાં આવે છે અને આપણે કહીએ છીએ 'હું ઈધર નથી, પણ સંસારી છું'. એ જ રીતે "હું મુખી છુ'' દ્વાદિ " ગ્રાન આનંદ નથી '' છત્યાદિ રૂપથી અહંકારાદિના અવભાસક ગ્રાનના આનંદથી બેદના વ્યવહાર થતા જોઈ એ છીએ તે પ્રમાણે ચિત્ત્વ' અને 'આનંદત્વ' નામના રૂપબેદ આતાદિસિદ્ધ કલ્પવામાં આવે છે. અને જેમ એક જ ચૈતન્યમાં છવત્વના અવચછેદથી અન્નત્વાદિની કલ્પના કરવામાં આવે છે અને ઈ ધરત્વના અવચ્છેદથી અન્નત્વાદિના અભાવની કલ્પના કરવામાં આવે છે, તેમ આનંદત્વના અવચ્છેદથી તેને આવૃત કલ્પી શકાશે અને ચિત્ત્વના અવચ્છેદથી અહંકારાદિના અવભાસક ચૈતન્યમાં આવરણુના અભાવ ફળબળે કલ્પી શકાશે તેથી કાઈ વિરાધ નથી. છવત્વાદિની જેમ ચિત્ત્વ, આનંદત્વ જેવાં ભિન્ન ૨૫ પણ અવિદ્યાર્થી કલ્પિત તરીકે માન્યાં છે તેથી અદ્રૈતનો વિરાધ નથી એવા અથ' છે

ફરી શંકા થાય કે આ વાત બરાબર હોય તો પણ આનંદ પ્રકાશતો હોવા છતાં પણ આવૃત છે એમ માનવામાં વિરાધ છે: કારણ કે પ્રકાશ આવરણના વિરાધી છે. આનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે સ્વરૂપપ્રકાશ આવરણના નિવત'ક નથી; પણ આગન્તુક (ઉત્પાદ્ય) એવા વૃત્તિરૂપ પ્રકાશ આવરણના વિરાધી તરીકે કલ્પ્યા છે. આ દષ્ટિએ વિચારતાં પ્રજ્ઞાશ-માનોડપિ એ વિશેષણ સ્વરૂપપ્રકાશ આવરણના વિરાધી નથી એમ જણાવવા માટે તેમ જ નિરુપાધિક પ્રેમના સંભવ જણાવવા માટે છે એમ સમજવું જોઈએ કારણ કે આ બન્ને બાબત જાણવી જરૂરી છે. સ્વરૂપપ્રકાશ આવરણતા વિરાધી નથી એમ બતાવવા બીજી દલીલ રજૂ કરી છે. 'તમે કહેલા અર્થ' દુ ભાણતા નથી '-- કાઈ આપ્ત પુરુષ ઉપદેશ આપે કે " વેદાંતથી પ્રતિપાદિત પરમાત્મા બ્રીકૃષ્ણુ જ છે અને એ અસંચમીએાથી જાણી શકાતા નથી '. પણ મંદશુદિવાળા શિષ્યને વાકયાથ'નું જ્ઞાન થતું નથી. તે 'તમે કહેલ અર્થ' હું જાશુતા નથી' એમ અજ્ઞાનના અનુસવ કરે છે એ લોકમાં જાણીતું છે. શિષ્યનુ તાત્પર્થ એ છે કે 'તમારા વાકચના કાઈ અર્થ છે એ હું જાણું છું કારણુ કે એ આપ્તનું વાકચ છે. પણ તેને વિશેષરૂપે હું જાણતા નથી.' આમ વાક્યાર્થ પ્રકારના સામાન્યાકાર જ્ઞાત છે. અને તે જ વિશેષના આવરક અજ્ઞાનના વિષય તરીકે પ્રકારો છે. અને આમ 'તમે કહેલા અર્થ' હુ જાદ્યુતા નથી' એ અનુસવમાં અજ્ઞાનના વિશેષણુ તરીકે પ્રકાશતા સામાન્યાકાર આવરજીના વિશ્વય નથી.

વિશેષ જે આવરાષ્ટ્રને! વિષય છે તે પ્રકાશમાન નથી, તેથી પ્રકાશમાન હોવા છતાં આવત હોઈ શકે એ બાબતમાં આ અતુભવ પ્રમાણ નથી એવી શંકા થાય તા તેના જવાબમાં કહ્યું છે કે અનાવૃત સામાન્યના અવચ્છેદથી વિશેષના આવરાષ્ટ્રને જ અનુભવ થાય છે એમ માનવું બસબર નથી. એકનું આવરાષ્ટ્ર કરનાર અજ્ઞાન અન્યના અવચ્છેદથી પ્રકાશ છે એમ સ્વીકારવામાં આવે તો 'હું ગૈત્રને જાણતા નથી' એમ અનુભવાતું અજ્ઞાન વિષ્ણુ-મિત્રવિષયક તરીકે પ્રસક્ત થાય. ગમે તેનું અજ્ઞાન ગમે તેને વિષય બનાવી શકે એવા પ્રસંગ -અતિપ્રસંગ-આવશે. પૂર્વપક્ષી કહે છે કે આવું નદિ બને કારાષ્ટ્ર કે સામાન્ય-વિશેષભાવ નિયામક બનશે. વિશેષનું આવરાષ્ટ્ર કરનાર અજ્ઞાનનો અવચ્છેદ સામાન્ય-વિશેષભાવ નિયામક બનશે. વિશેષનું આવરાષ્ટ્ર કરનાર અજ્ઞાનનો અવચ્છેદ સામાન્યન્ર થશે, અન્યથી નહિ; ગૈત્ર અને વિષ્ણુમિત્રમાં સામાન્ય-વિશેષભાવ નથી તેથી આ પ્રસંગ નદિ આવે. આને! ઉત્તર આપતાં સિદ્ધાન્તી પૂછે છે કે સામાન્ય-વિશેષભાવ એ લ્યાપ્લ્યાપ્રક્ષ્યાવ જ છે કે તેનાથી જુદ્દો છે. તે જુદા હોઈ શકે નદિ કારાષ્ટ્ર કે તેનું નિરૂપણ થઇ શકતું નથી. ભે એ વ્યાપ્યવ્યાપકભાવ જ છે એમ માનીએ તો વદ્ધિના અજ્ઞાનના અનુભવમાં ધૂમનુ આવરાણ કરનાર અજ્ઞાનના અનુભવના પ્રસંગ થાય. તેથી અજ્ઞાનના અનુભવમાં અજ્ઞાનના વિશેષણ તરીકે જે વસ્તુ પ્રકાશે તે જ આવરાણના વાય. તેથી શકે માનવું જોઈએ. એકતું આવરાણ કરનાર અજ્ઞાન અન્યથી અવસ્થિત્રન તરીકે ભાસી શકે નદિ.

**રા'કા** ઃ આનંદ આવત હોય તે વિષયસ પર્કની દશામાં ખાસ કરીને આનંદનો પ્રકાશ ન થવે જોઈએ.

ઉત્તર : અજ્ઞાન તે તે સુખરૂપવૃત્તિથી વિષયીકૃત આનંદનું આવરણ નથી કરતું.

**શ'કા** : વૃત્તિને આવરણુનેા અભિભવ કરનાર તરીકે સ્વીકારવામાં આવે છે તેા પછી અજ્ઞાન સુખવૃત્તિથી વિષયીકૃત આનંદનું આવરક નથી એમ કેવી રીતે કહેવાય ?

ઉત્તર : વૃત્તિકૃત આવરહ્યાભિભવ એ સુખવૃત્તિવિષયત્વ-પ્રયુક્ત અનાવરકત્વરૂપ જ છે.

શાંકા : સુખરૂપવૃત્તિ એકરૂપ છે તેથી તેનાથી કરવામાં આવેલાે આવરહ્યુાલિલવ પછ્ એકરૂપ જ દ્વાવા જોઈએ. અને આમ દ્વાય તા વિષય સાથેના સંખંધની દશામાં આનંદ એકરૂપ તરીકે જ પ્રકાશવા જોઈએ, ઉત્કૃષ્ટ-અપકૃષ્ટરૂપે તરતમભાવથી નહિ.

સિ-૨૫

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

ઉત્તાર-: ઉષાકાળમાં સર્ય'ના પ્રકાશના તારતમ્ય પ્રમાણે બાહ્ય અંધકારના તારતમ્ય– પ્રયુક્ત અભિભવ થાય છે, તેથી તે બંધકારથી આવૃત પદાર્થોનું તારતમ્યભાવપ્રશુક્ત પ્રકાશન થાય છે. એ જ રીતે વિષયવિશેષરૂપ કારણવિશેષરૂપથી પ્રયુક્ત જે વૃત્તિઓમાં ઉત્કર્ધ તારતમ્યરૂપ વિશેષ છે તેને લીધે તરતમભાવયુક્ત આવરણાભિભવ થાય છે. તેથી આનંદ પણ તરતમભાવથી યુક્ત તરીકે પ્રકાશે છે.

**શ**ાંકા : આમ હેાય તે। આનંદ એક માન્યે। હેાવા છતાં સ્વરૂપાનંદ આદિ બેદ કેવી રીતે માન્યા છે !

ઉત્તાર : આનદ વસ્તુત: એક જ છે તેમ હતાં તેમાં ઉપાધિપ્રયુક્ત ભેદ માનવામાં આબ્યા છે. જેમ કે વિદ્યાર્થી આવરણુની નિવૃત્તિ થતાં પ્રકાશતા આનંદ તે સ્વરૂપાનંદ; આવરણુની નિવૃત્તિ ન થઈ હોય તે દશામાં વૃત્તિ સાથેના સંબંધને કારણું પ્રકાશતા આનંદ તે વિષયાનંદ એવા સ્વરૂપાનંદ અને વિષયાનંદના ભેદ સમજવા. તે પ્રપ્રાણુ વૃત્તિના ભેદ પ્રમાણુ આનદના ભેદ માન્યા છે તેથી વિષયાનંદા એકબીજાથી બિન્ન હોઈ ક્રાકે છે.

પણુ એ ધ્યાનમાં રાખવું જોઈએ ઠે અહંકારાદિ કેવળ સાક્ષીથી ભાસ્ય છે તેથી સ્વરૂપાનંદને અનાવત માનીએ કે આવત માનીએ ગમે તે મતમાં સાક્ષિ-ચૈતન્ય અનાવત દ્વાવાથી આવરણુના અભિભવ માટે તેને કાેઈ વૃત્તિની અપેક્ષા રહેતી નથી અને સાક્ષિ-ચૈતન્યથી જ અહંકારાદિનું પ્રકાશન થાય છે એ બન્ને પક્ષમાં સમાન છે. (૧૬)

# (१७) नन्वेवं कथमहङ्कारादीनामनुसन्धानम् । ज्ञानसक्ष्मावस्थारूपस्य संस्कारस्य ज्ञाने सत्ययोगेन नित्येन साक्षिणा तदाधानासम्भवात् ।

શ'કા થાય કે આમ હેાય તેા અહ'કારાદિનું અનુસંધાન કેથી રીતે થાય ક —કારણ કે જ્ઞાન હાેય ત્યારે જ્ઞાનની સૂક્ષ્મ અવચ્થારૂપ સંસ્કારના સંભવ નહીં હાેવાથી નિત્ય સાક્ષીથી તેનું ઉત્પાદન સંભવે નહિ.

ાવેવ રબ્યુ: ઉપર જણાવેલા સિદ્ધાંતની સામે શંકા રજૂ કરી છે. કાેઈ વસ્તુના અનુભવ થયા હાેય તાે એ અનુભવ સારકાર ઉત્પન્ન કરે અને એ સંસ્કારથ? સ્મૃતિ €ત્પન્ન થઈ શકે. સિદ્ધાન્તમાં સારકારને અનુભવના નાશરૂપ અર્થાત્ અનુભવની સદ્ધમ અવસ્થારૂપ માન્યા છે. તેથી જો અહંકારાદિના અવભાસ માટે સાક્ષીને વૃત્તિની અપેક્ષા ન રહેતી હાેય તાે સાક્ષી નિત્ય હાઈને અહંકારાદિના અવભાસ માટે સાક્ષીને વૃત્તિની અપેક્ષા ન રહેતી હાેય તાે સાક્ષી નિત્ય હાઈને અહંકારાદિના અવભાસ માટે સાક્ષીને વૃત્તિની અપેક્ષા ન રહેતી હાેય તાે સાક્ષી નિત્ય હાઈને અહંકારાદિના અવભાસ માટે સાક્ષીને વૃત્તિની અપેક્ષા ન રહેતી હાેય તાે સાક્ષી નિત્ય હાઈને અહંકારાદિના અવભાસ બાલુ જ રહેલાના અર્થાત્ આ અનુભવના નાશ કે તેની સક્ષ્મા વસ્થા અર્થાત્ સંસ્કાર સંભવશે નહિ અને તેને લીધે અહંકારાદિનું અનુસંધાન, કે સ્મૃતિ સભવશે નહિ. આમ અહંકારાદિથી અવન્ષ્ઠિત્વન સાક્ષિવ્યતન્ય અનાવૃત હોવાથી આવરણના અભિભવને માટે તેને વૃત્તિની અપેક્ષા ન હોય તાે પણ સારકારને માટે તાે તેની અપેક્ષા માનવી જ પઠશે અને આમ હોય તાે અહંકારાદિ કેવળ સાક્ષિ ભાસ્ય છે એ સિદ્ધાન્તના બાધ થશે. अन्न केचिदाहुः---- स्वसंग्रण्टेन साक्षिणा सदा भारूयमानोऽइंकार-स्तसद्घटादिविषयवृत्त्याकारपरिणतस्वावच्छिन्नेनापि साक्षिणा भारूयते इति तस्यानित्यत्वात् सम्भवति संस्काराधानं घटादौ विषये इव । न हि स्वाकारवृत्त्यवच्छिन्नसाक्षिणैव स्वगोचरसंस्काराधानमिति नियमोऽस्ति । तथा सति व्वत्तिगोचरसंस्कारासम्भवेन वृत्तेरस्मरणप्रसङ्घात् । अनवस्थापत्त्या वृत्तिगोचरवृत्त्यन्तरस्यानुव्यवसायनिरसनेन निरस्तत्वात् । कि तु यद्षृत्त्यव-चिछन्नचैतन्येन यत् प्रकाशते तद्वृत्त्या तद्गोचरसंस्काराधानमित्येव नियमः । एवं च ज्ञानसुखादयोऽप्यन्तःकरणवृत्तयः तप्तायःपिण्ढाद् व्युच्चरन्तो विस्फुलिङ्गा इव स्वावच्छिन्नेन वहिनेव स्वस्वावच्छिन्नेनानित्येन साक्षिणा भास्यन्ते इति युक्तं तेष्वपि संस्काराधानम् । यस्तु---

> घटैकाकारधीस्था चिद् घटमेवावभासयेत् । घटस्य ज्ञातता ब्रह्मचैतन्येनावभासते ॥ [क्रूटस्थदीप, ४]

इति क्रूटस्थदीपोक्तो विषयविशेषणस्य झानस्य विषयावच्छिन्न-त्रह्यचैतग्यावभास्यत्वपक्षः । यश्च तत्त्वप्रदीपिकोक्तो झानेच्छादीनामन-वच्छिन्नशुद्धचैतन्यरूपनित्यसाक्षिभास्यत्वपक्षः, तयोरपि चैतन्यस्य स्वसंस्टष्टा-परोक्षरूपत्वाद् द्वत्तिसंसगोंऽवश्यं वाच्य इति तत्संस्टष्टानित्यरूपसद्भावान्न तेषु संस्काराधाने काविदनुपपत्तिरिति ।

આ બાબતમાં કેટલાક કહે છે : પાતાની (અર્થાત્ અહંકારની) સાથે સંબદ્ધ સાક્ષીથી ભાસિત કરાતા અહંકાર તે તે ઘટ આદિ વિષયક વૃત્તિના આકારે પરિષત પાતાથી (અહંકારથી) અવચ્છિન્ન સાક્ષીથી પણ ભાસિત કરાય છે. તેથી તે (ઘટાદિવિષયક વૃત્તિથી અવછિન્ન સાક્ષિ-ગૈતન્ય) અનિત્ય હાવાથી ઘટાદિ વિષયની બાબતમાં સંસ્કારાધાનની જેમ અહંકારની ખાબતમાં સંસ્કારનું આધાન (ઉત્પાદન) સંભવે છે. એવા નિયમ નથી કે પાતાના આકારવાળી વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન સાક્ષીથી જ પાતાને વિષે સંસ્કારનું ઉત્પાદન થાય, કારણ કે તેમ હાય તા વૃત્તિવિષયક સંસ્કારના સંભવ ન હાવાથી વૃત્તિનું સ્મરણ ન થવું જોઈ એ;-- કારણ કે અનવસ્થા આગં પડતી હાવાથી વૃત્તિવિષયક બીજી વૃત્તિના અનુબ્યવસાયના નિરાસથી નિરાસ થઈ ગયા છે. પણ જે વૃત્તિથી (તે વસ્તુવિષયક વૃત્તિથી) અવચ્છિન્ન ચેતન્યથી જે પ્રકાશે છે તે વૃત્તિથી (તે વસ્તુવિષયક વૃત્તિથી) તેને વિષે સંસ્કારનું ઉત્પાદન થાય છે એ જ (નયમ છે. વ્યત્ને આમ તપેલા લાખ'ડના પિંડમાંથી નીકળતા વિસ્કુલિંગ જેમ પાતાથી (વિસ્કુલિંગથી) અવચ્છિન્ન વહુનિથી પ્રકાશિત થાય છે તેમ જ્ઞાન, સુખ વગેરે અન્તઃકરણુની વૃત્તિએા સ્વ-સ્વાવચ્છિન્ન (પાેતપાેતાથી અવચ્છિન્ન) અનિત્ય સાક્ષીથી પ્રકાશિત થાય છે તેથી તેમની બાબતમાં પણુ સ સ્કારનું આધાન સુક્ત છે. પણુ જે---'' એક ઘટના આકારવાળી બુદ્ધિમાં રહેલ ચિત્ત (ચિદાભાસ) ઘટને જ

પ્રકાશિત કરે; ઘટનો જ્ઞાતતા પ્રદાર્ગતન્યથી પ્રકાશિત થાય છે"--

એમ કૂટસ્થદીયમાં કહેલાે પક્ષ કે વિષયનું વિશેષણુરૂપ જ્ઞાન વિષયથી અવચ્છિન્ન પ્રદ્વાચૈતન્યથી પ્રકાશિત થાય છે; અને જે તત્ત્વપ્રદીપિકામાં કહેલા પક્ષ કે જ્ઞાન, ઇચ્છા વગેરે અનવચ્છિન્ન શુદ્ધ ચૈતન્યરૂપ નિત્ય સાક્ષીથી પ્રકાશિત થાય છે, તે અન્નેમાં પણુ ચૈતન્ય સ્વસ સુષ્ઠના અપરાક્ષજ્ઞાન રૂપ હાેવાથી વૃત્તિના સ સર્ગ અવશ્ય માનવા પડશે. તેથી તેનાથી (જ્ઞાન ઇચ્છાદિ વૃત્તિથી) સ સપ્ટ (સાક્ષી) અનિત્યરૂપ હાેવાથી તેમનામાં સ સ્કારના આધાનમાં કાેઈ અનુપપત્તિ નથી.

વિવરણ : ઉપરતી શંકાતું સમાધાન કરતાં અહીં એવી રજૂઆન કરી છે કે અહું કારાદિ વિષયક વૃત્તિ વિના જ સંરક્ષરતી ઉપપત્તિ છે તેથી સિદ્ધાન્તને વિરાધ નથી. અહંકાર જેમ પોતાથી (અહંકારથી) અવચ્છિન્ન સાક્ષીથી પ્રહ્ય પ્રકાશિત થઈ શકે છે તેમ ધટ પટાદિ વિષય અંગેતી વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન સાક્ષીથી પણ પ્રકાશિત થઈ શકે છે. તેથી તે (અર્થાત ધટાદિ અંગેતી વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન સાક્ષી-ચૈતન્ય અનિત્ય હોવાથી જેમ ધટાદિ વિષયની આખતમાં સંસ્કારતું આધાન સંભવે છે તેમ તે જ વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન સાક્ષિ-ચૈતન્યથી જ અહંકારાદિની આખતમાં પણ સંસ્કારનું આધાન સંભવે છે તેથી અહંકારાદિ-વિષયક વૃત્તિની અપેક્ષા નથી એવા ભાવ છે.

**શ'કા : અહંકારથી** બ્યતિરિક્ત ઘટાદિની બાબતમાં સવ<sup>\*</sup>ત્ર આપણુ જોઈએ છીએ કે વિષયાકાર (ઘટાદિ આકારવાળી) વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યથી જ ઘટાદિ વિષયક સંસ્કારનું આધાન થાય છે. તેથી એવા નિયમ તારવી શકાય કે પાતાને વિષેની વૃત્તિથી જ પોતાને વિષે સંસ્કારનું આધાન થાય છે. તેા અહંકાર બાત્રની બાબતમાં જ કેમ શકય બને કે અન્ય વિષયક વૃત્તિથી અહંકારવિષયક સંસ્કારનું આધાન થાય?

ઉત્તર : સ્વાકાર વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન સાક્ષીથી જ પોતાને વિષે સંસ્કારનું આધાન થાય છે એવા નિયમ નથી, કારણ કે તેને માટે કાઈ પુરાવા નથી અને તે પ્રયાજક નથી, ભલડું એવા નિયમ હાય તા વૃત્તિવિષયક સંસ્કાર સંલવતા ન હાવાથી વૃત્તિની સ્બૃતિ સંભવશે નહિ. જ્ઞાનરૂપ વૃત્તિના સંસ્કારાદિને માટે વૃત્તિવિષયક અન્ય વૃત્તિ માનીએ તા અનવસ્થાના દોષ આવી પડશે. બટાદિ વિષયક વૃત્તિના સ્મરણની સિદ્ધિ માટે એ વૃત્તિવિષયક બીજી વૃત્તિ સ્વીકારવામાં આવે તા એ બીજી વૃત્તિના સ્મરણને માટે એ બીજી વૃત્તિવિષયક ત્રીજી વૃત્તિ પણ માનવી પડે અને આમ તે તે વૃત્તિવિષયક વૃત્તિ માનવી પડે તેથી અનવસ્થાના પ્રસંગ થાય

રા'કા : બોજી ત્રીજી આદિ વૃત્તિઓમાંથી કેટલીક અત્રાત હેાઇ ને જ નાશ પામે છે એમ માની શકાય તેથી અનવસ્થાને৷ પ્રસંગ નહીં થાય.

ઉત્તર : ઉત્પન્ન થયેલી વૃત્તિનું જ્ઞાન થવુ જ જોઈએ. નહીં તા ઘટાદિ આકારવાળા

વૃત્તિ હાજર દ્વાય ત્યારેય 'કદાચ મને એનું તાન થાય છે, કે નથી થતુ' એવા સંશયના પ્રસંગ થાય; અને ધટાદિવૃત્તિના નાશ પછી 'મને એનું ત્રાન થયું કે નહિ' એવા સંશયના પ્રસંગ થાય. તેથી વૃત્તિનું ત્રાન થાય છે એમ તા માનવું જ જોઈ એ. અને વૃત્તિનું વૃત્તિથી જ ત્રાન થાય છે એ પક્ષમાં અનવસ્થાના દાષ આવી જ પડશે. આ જ દલીલ કરીને ન્યાયને માન્ય અનુવ્યસાય (–'હું ધટને જાણું છું' એ ઘટ-ત્રાનનું પ્રત્યક્ષત્તાન–)નું ખંડન વેદાંતમંચામાં કરવામાં આવ્યું છે.

આમ, સ્વગેાચર વૃત્તિથી જ સ્વગેાચર સંસ્કારનું આધાન થાય છે એવા નિયમ નથી કારણ કે વૃત્તિની બાબતમાં તેના સંભવ નથી. પણ આના અર્થ એવા નથી થતા કે ધટ-ગાચર વૃત્તિથી પટાદને વિષે સંસ્કારનું આધાન શક્ય થવું જોઈ એ. નિયમ એ છે કે જે વસ્તુવિષયક વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યથી જેટલા પદાર્થી પ્રકાશ છે, એ વસ્તુવિષયક વૃત્તિથી તેટલા પદાર્થોને વિષે સંસ્કારનું આધાન થાય છે; અને ઘટગાચર વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં પટાદિ પ્રકાશિત થતાં નથી તેથી તેમને વિષે સંસ્કારના આધાનના પ્રક્ષ ઉપસ્થિત થતા નથી. પણ સ્વગાચરવૃત્તિથી જ સ્વગાચર સંસ્કારનું આધાન થાય એવા નિયમ નથી.

શાંકા : ઘટાફિવૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ગૈતન્યમાં ઘટાફિન પ્રકાશન થાય એ વાત નિર્વિવાદ છે. ત્યાં ગૈતન્યમાં અહંકારનું પણુ પ્રકાશન થાય છે એ અગાઉ બતાવ્યું. તે પ્રમાણે ઘટાદિ વૃત્તિથી અહ કારની બાબતમાં પણ લલે સંસ્કારતું આધાન થાય. તાે પણ ઘટાદિરપ વૃત્તિતું પોતાથી અવચ્છિન્ન (સ્વાવચ્છિન્ન) ચૈતન્યમાં પ્રકાશન અસિદ્ધ છે તેથી તે પાતાને વિષે સંસ્કારને ઉત્પન્ન કરી શકરો નહિ. તેમ સુખ, દુઃખ, ઇચ્છા, દ્રેષ આદિ જે અહંકારના ધર્મો છે તેમના ઘટાદિવૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ઐતન્યમાં પ્રકાશનના પ્રસંગ નથી થતા તેથી તે વૃત્તિથી સુખાદિને વિષે સંસ્કારતું આધાન ન થાય. કાેઈ દલીલ કરે કે સુખાદિરૂપ વૃત્તિઓને વિષે ઘટાદિવૃત્તિથી લલે સંસ્કારતું આધાન ન થાય તાે પણ સુખદુ:ખાદિવિષયક અન્તઃકરણવૃત્તિ ઓથી જ સખાદિરૂપ દ્વત્તિઓની બાબતમાં સંરકારનું આધાન લલે થાય, કારણ કે જ્ઞાનરૂપ ઘટાદિવૃત્તિઓને વિષે સંસ્કારના આધાનને માટે બીજી વૃત્તિ માનવામાં થાય છે તેમ વ્યન-વસ્થાના પ્રસંગ નહિ થાય--- તા આ દલીલ બરાબર નથી, સુખદુ:ખાદિવિષયક વૃત્તિ માનવામાં આવે તો એ ગ્રાનરૂપ માનવામાં આવશે કે ઇચ્છાદિવૃત્તિની જેમ ક્રિયાદિરૂપ. એ ગ્રાનરૂપ ક્રોઈ ન શકે, કારણુ કે જ્ઞાનરૂપ વૃત્તિનું ઉત્પાદક કારણુ નથી—મન જ્ઞાનનું કરણુ છે એ મતનું આગળ ખંડન કરવામાં આવશે. જો તેને ક્રિયારૂપ માનવામાં આવે તા તે વૃત્તિના પણ સંસ્કારના આધાનને માટે તેને વિષેની બીજી વૃત્તિ માનવી પડશે અને એ જ અનવરથા પ્રાપ્ત થશે. તેથી ગ્રાનરૂપ ઘટાદિવૃત્તિને વિષે, તેમ જ ત્રાનથી ભિન્ન એવી સુખદુ:ખાદિરૂપ વૃત્તિઓને વિષે સંસ્કારનું આધાન કેવી રીતે થશે ક

ઉત્તર : ઉપર કહ્યો છે તે નિયમ છે તેથી અન્તઃકરણમાં જે જે વૃત્તિએ ઉત્પન્ન થાય---પછી તે જ્ઞાનરૂપ હાય કે તેનાથી લિન્ન હાય---તે બધી સ્વસ્વાવચ્છિન્ન (પાતપાતાથી અવચ્છિન્ન) નિત્ય ચૈતન્યથી પ્રકાશિત થાય છે. અને આમ ચૈતન્ય નિત્ય હાેવા છતાં તેનાથી ભાસ્ય તરીકે તથા તેના અવચ્છેદક તરીકે ઉત્પન્ન થતા અહંકારના ધર્મો અનિત્ય હાેવાથી તે ધર્મથી વિશિષ્ટ અને તે તે ધર્મના અવભાસક ચૈતન્યના નાશરૂપ તે ધર્મ'વિષયક સરકાર સંભવે છે; તેથી જ્ઞાનસુખાદિની ભાબતમાં સંરકારની અનુપપતિ નથી. કૃષ્ટસ્થદી પમાં એવા મત રજૂ કર્યો છે કે ધરેકાકાર બ્રુદ્ધિમાં રહેલ ચિત્, ચિદાબાસ અર્થાત્ ધટાકારવૃત્તિમાં પ્રતિભિંભરૂપ ઘટતાન ઘટને જ પ્રકાશિત કરે છે; પણ ઘટની ત્રાતતાને પ્રકાશિત નથી કરતું. જ્ઞાતતા એટલે જ્ઞાનવિષયત્વ, અર્થાત્ વિપયતા સંબંધથી વિષયનિષ્ઠ ત્રાત; તે જ્ઞાન વિષયનું વિશેષણુ છે કારણુ કે જ્ઞાત: ઘટ: એવા અનુસવ થાય છે. ઘટની જ્ઞાતતા (વિષયાવચ્છિન્ન) લગ્નચૈતન્યથી પ્રકાશિત થાય છે. અને તત્ત્વપ્રદીપિકામાં એવા મત રજૂ કર્યો છે કે જ્ઞાન, ઇચ્છા વગેરે અનવચ્છિન્ન શુદ્ધ ચૈતન્યરૂપ નિત્ય સાક્ષીથી પ્રકાશિત થાય છે.

શંકા થાય કે આ બન્ને પક્ષેામાં જ્ઞાન, ઇચ્છાદિને પ્રકાશિત કરનાર ચૈતન્ય નિત્ય હોવાથી જ્ઞાન, ઇચ્છાદિને વિષે સંસ્કાર કેવી રીતે શક્ય બનશે. એવી દલીલ નહું કરી શકાય કે અગાઉ કહેલી રીતથી જ્ઞાન, ઇચ્છાદિ વૃત્તિ સ્વસ્વાવચ્છિન્ન સાક્ષિચૈતન્યથી પ્રકાશિત થાય છે એ વાત ધ્યાનમાં રાખીને આ બન્ને પક્ષમાં પણ સંસ્કારતું આધાન શક્ય છે. આ દલીલ બરાબર નથી, કારણ કે ધટાદિવિષયક વૃત્તિપ્રતિભિ બરૂપ જ્ઞાન જેને જ્ઞાતતા કહેવામાં આવે છે તે તે વૃત્તિથી ચ્યનવચ્છિન્ન વિષયાધિષ્ઠાનરૂપ પ્રદ્ભાચૈતન્યથી પ્રકાશિત થાય છે એ વચન સાથે તેના વિરાધ છે. તેમ બીજા પક્ષમાં જ્ઞાન, ઇચ્છાદિ વૃત્તિઓ અનવચ્છિન્ન સાક્ષીથી પ્રકાશિત થાય છે એ વચન સાથે વિરોધના પ્રસંગ થાય. તા આ બન્ને પક્ષેામાં સંસ્કારતું આધાન કેવી રીતે થાય !

આતે ઉત્તર એ છે કે વિષયાવન્દિબન્ન લહાન્ગેતન્ય ગ્રાતતાને પ્રકાશિત કરે છે એ મતમાં લહાન્ગેતન્યને ગ્રાતતાના અપરોક્ષગ્રાનરૂપ જ માનવામાં આવે છે, કારણ કે 'જ્ઞાતોડ્યં વટ:' એમ શાતતાના અપરોક્ષત્વને અનુભવ થાય છે. અનવન્દિછન્ન શુદ્ધ નેતન્ય પણ ઇન્છા, શન આદિના અપરોક્ષ ગ્રાનરૂપ જ માનવામાં આવે છે, કારણ કે ઇન્છાદિ વૃત્તિઓના પણ અપરોક્ષત્વને અનુભવ થાય છે. અને આમ અપરોક્ષગ્રાનરૂપ દિવિધ નેત-યને પોતાના વિષયભૂત જ્ઞાન, ઇન્છાદિ સાથે સંસર્ગ અવશ્ય થવા જ જોઈ એઃ કારણ કે અપરોક્ષગ્રાન પોતાના તાદાત્મ્યાપન્ન વિષયના અનુભવરૂપ છે એવા નિયમ છે. તેથી પોતાના વિષયભૂત જ્ઞાન, ઇન્છાદિના નાશ સમયે જ્ઞાનાદિથી વિશિષ્ટરૂપે દ્વિધ નેતન્યના પણ નાશરૂપ સંસ્કાર ઉપપન્ન બનશે એવા ભાવ છે.

अन्ये तु सुषुप्तावप्यविद्याद्यनुसन्धानसिद्धये कल्पितामविद्याष्टत्ति-महमाकारामङ्गीकृत्याहमथे संस्कारम्रुपपादयन्ति । न चास्मिन् पक्षे 'एतोवन्तं कालमिदमहं पश्यन्नेवासम् ' इति अन्यज्ञानधाराकालीनाहमर्था-नुसन्धानानुपपत्तिः । अवच्छेदकमेदेन सुखदुःखयौगपद्यवद् द्वत्तिद्वययौग-पद्यस्याप्यविरोधेनान्यज्ञानधाराकालेऽपि अहमाकाराविद्याद्वत्तिसन्तान-सम्भवादिति ।

જ્યારે બીજા સુષુપ્તિમાં પણુ અવિદ્યા આદિના અનુસન્ધાનની સિદ્ધિને માટે કલ્પિત અવિદ્યાવૃત્તિને અહમ્–આકાર માનીને અહુમર્થ'ની આખતમાં સંસ્કારનું ઉપપાદન કરે છે (સંસ્કારને। સંભવ બતાવે છે) (કૃષ્ણાન'દ્દતીર્થ'ની વ્યાખ્યા પ્રમાણે ભાષાન્તર આમ હેાવું જોઇ એ -- (ઊંઘમાંથી) ઊઢેલાની બાબતમાં અવિદ્યા આદિનું અનુસ'ધાન સિદ્ધ થાય તે માટે સુષુ(પ્તમાં કલ્પિત અવિદ્યાદિ વિષયક અવિદ્યાદિવૃત્તિની જેમ અહમ-આકાર અવિદ્યાવૃત્તિને માનીને અહમર્થની બાબતમાં સંસ્કારનું ઉપપાદન કરે છે].

અને આ પક્ષમાં 'આટલા વખત હું આ જોતા જ રહ્યો ' એમ અન્યના જ્ઞાતની ધારા વખતે અહમથંનું અનુસંધાન અનુપપન્ન નહિ અને ( – અનુપપન્ન બનશે એવી શંકા કરવી નહિ) – કારણ કે અવચ્છેદકલેદથી જેમ સુઅ અને દુઃખ એક સાથે થાય છે તેમ બે વૃત્તિઓ સાથે થાય તેમાં વિરાધ નથી તેથી અન્યના જ્ઞાનની ધારાના સમયે પણ અહમાકાર અવિદ્યાવૃત્તિની સંતતિ (પ્રવાહ) સંભવે છે.

વિવરણ : જે સ્વગેાચર વૃત્તિથી જ સ્વસંસ્કારનું ઉત્પાદન થાય છે એમ જ કહેવું દ્વાય તે પણુ અનુપપત્તિ નથી, કારણુ કે અહંકાર અને તેના ધર્માને વિષય કરનારી અવિદ્યા-વૃત્તિએાથી સંસ્કારના આધાનના સંભવ છે. વૃત્તિવિષયક વૃત્તિ માનવાથી અગાઉ કહેલ અનવસ્થા દ્વાય આવી પડશે એવી શંકા કરવા નહિ, કારણુ કે અવિદ્યાવૃત્તિએા અનુભવને યોગ્ય નથી તેથી તેમને વિષે જ્ઞાનને માટે કે સંસ્કારને માટે જ્ઞાન, ઇચ્છા આદિના અનુભવકાળે બીજી અવિદ્યાવૃત્તિએા માનવામાં આવતી નથી. સુધુપ્તિમાં અવિદ્યાવૃત્તિએા સંસ્કાર ઉત્પન્ન કરે છે એ માનવામાં આવે છે તેથી આમાં ગૌરવ દોષ નથી. આવા આશયથી બ્લીએ મત અહીં રજૂ કર્યો છે.

કુષ્ણાન દતાથ°ને અપ્પય્યદીક્ષિતની શબ્દ-સ્ચના રુચી નથી—" મૂળમાં શબ્દો જેમ વંચાય છે તેમ તાે એવી ભ્રાન્તિ થાય કે સુધુપ્તિમાં જે અવિદ્યાદિનું અનુસંધાન છે તેની સિદ્ધિને માટે; તથા સુધુપ્તિમાં કલ્પિત વૃત્તિને જ અહંકાર માની છે.'' તેમણે શબ્દોની યાજના કરી છે તે પ્રમાણે ઉપર અર્થ આપ્યા છે. 'અવિદ્યાદિ' માં 'આદિ' પદ્મથી સુખ અને સુધુપ્તિના સંગ્રહ કર્યા છે. ' સુચ્ચમદ્યમસ્વાપ્ત ન બિંધિવવેદિવા '—'હુ સુખે સતા: મેં કંઈ જાણ્યું નદિ '—એમ સુધુપ્તિકાલીન સુખ, સુધુપ્તિ અને અવિદ્યાદિ--અનુભવ નિત્ય સાક્ષીરૂપ હોવાથી તેના અવિદ્યા–વૃત્તિરૂપ અવચ્છેદકની કલ્પના કરવામાં ન આવે તો સંસ્થાર ન સંભવે અને તેથી ઉપર કહેલ અનુસંધાનના અભાવના પ્રસંગ થાય.

**રાંકા** ઃ અત્રાન, અહંકારાદિ વિષયક અવિદ્યાવૃત્તિ માનવામાં આવે તા તે અન્નાનાદિ કેવલ સાક્ષીથી વેશ છે એ સિદાન્તના બાધ થાય.

ઉત્તર : ના, નહી થાય. અવિદ્યાવત્તિઓ માનેલાં દ્વાનનાં કરણાથી ઉત્પન્ન થતી નથી તેથી તે ત્રાનાત્મક વૃત્તિ નથો. કેવલ સાક્ષી એટલે જ્ઞાનાત્મક વૃત્તિથી અનુપહિત સાક્ષી. (અહમર્થ'ની વાત કરી છે ત્યાં તેના ધર્મેનિ પણ સંગ્રહ કરવા જોઈએ કારણ કે તુલ્ય ન્યાયે અહમર્થ'ના ધર્મોની ખાબતમાં પણ અવિદ્યાવૃત્તિઓથી સંસ્કારનું ઉપપાદન કર્યું છે એમ વિચારવું જોઈએ.)

**શ**ંકા : આ પક્ષમાં અન્યના તાનની ધારા ચાલતો હોય ત્યારે અહમર્થાદિવિષયક અવિદ્યાવૃત્તિનેા સંભવ ન હેાવાથી અહમર્થાદિનો બાબતમાં સંસ્કાર ઉત્પન્ન ન કરી શકાય: કારહ્યુ કે અન્યત્રાનની ધારા વખતે અવિદ્યાવૃત્તિએાને પહુ માનવામાં આવે તો એક સાથે બે વૃત્તિએા માનવી પડે જે સુક્ત નથી.

ઉત્તર : અવિદ્યાવૃત્તિઓથી સંસ્કારનું આધાન થાય છે એ પક્ષમાં અન્યના જ્ઞાનની ધારા વખતે અહમર્થાદિના અનુસંધાનની ઉપપત્તિ છે. 'માથામાં વેદના, પગમાં સુખ' એમ અવચ્છેદક બેદથી જેમ સુખ અને દુ:ખના સાથે અનુભવ થાય છે એમ જોઈ એ છીએ તેમ અન્યના જ્ઞાનની ધારાના કાળમાં પણુ અન્ય વસ્તુ વિષયક અન્તઃકરણવૃત્તિ અને અહમર્થવિષયક અવિદ્યા-વૃત્તિ એમ બે વૃત્તિઓ એક સાથે પ્રમાતામાં અવચ્છેદક્તેદથી દ્વાય તા તેમાં કાઈ વિરોધ નથી.

**રા કા** ઃ અવિદ્યાવૃત્તિના સંતાનની વાત કરી છે એ બરાબર નથી. અન્યત્રાનની ધારાના કાળમાં એક જ અવિદ્યાવૃત્તિ છે એમ કહી શકાય, કાર**હ્યુ કે લિ**ન્ન ભિન્ન અનેક અવિદ્યા વૃત્તિએ છે એમ માનવા માટે પ્રમાહ્ય નથી; અને એક અવિદ્યાવૃત્તિ માનવામાં લાધવ છે.

ઉત્તર : સાચુ ૭. તેા પણ અન્યત્રાનની ધારા અન્તઃકરણવૃત્તિઓની સંતતિરૂપ છે તેથી તત્કાલીન અવિશ્વાવૃત્તિ પણુ સંતતિરૂપ સંભવે છે એ સંભાવના માત્રથી 'અવિદ્યાવૃત્તિ સન્તાન' એમ કહ્યું છે અને એટલે જ કહ્યું છે કે સન્તાનના સંભવ છે.

अपरे तु-अइमाकारा वृत्तिरनः करणवृत्तिरेष । किं तु उपासनादि-वृत्तिवन्न ज्ञानम्, क्ऌप्ततत्करणाजन्यत्वात् । न इि तत्र चश्चरादिप्रत्यक्ष-वक्षणं सम्भवति, न वा खिङ्गादिकम्, छिङ्गादिप्रतिसन्धानश्न्यस्याप्यदृङ्कारातु-सन्धानदर्शनात् । नापि मनः करणम् । तस्योपादानभूतस्य क्वचिदपि करणत्वाकछ्प्तेः । तर्दि अडमर्थप्रत्यभिझाऽपि ज्ञानं न स्यादिति चेत्, न, तस्या अइमंत्रो ज्ञानत्वाभावेऽपि तत्तांश्वे स्मृतिकरणत्वेन क्छुप्त-संस्कारजन्यतया ज्ञानत्वात् । अंग्रभेदेन ज्ञाने परोक्षत्वापरौक्षत्ववत् प्रमात्वा-प्रमात्ववच्ध ज्ञानत्त्वाज्ञानत्त्वयोरपि अविरोधादित्याहुः ।

જ્યારે બીજા કહે છે કે અહમાકાર વૃત્તિ અન્તઃકરણવૃત્તિ જ છે. પણ ઉપાસનાદિ વૃત્તિની જેમ તે જ્ઞાન નથી કારણ કે તેના (જ્ઞાનનાં) જે કરણ માન્યાં છે તેનાથી તે જન્ય નથી; દેખીતી રીતે ત્યાં (તેની આબતમાં) ચક્ષુરાદિ પ્રત્યક્ષ-લક્ષણ (કરણ નથી) કે લિંગાદિ (કરણ) નથી, કેમકે લિંગાદિના પ્રતિસ ધાન વિનાનાને પણ અહંકારનું અનુસ ધાન થતું જોવામાં આવે છે. તેમ મન પશુ (તેનું) કરણ નથી, કારણ કે ઉપાદાનભૂત્ત એવા તેને કચાંય કરણ તરીકે માનવામાં વપી આબ્યું. શ'કા થાય કે તેા પછી અહમર્થની પ્રત્યભિજ્ઞા પણ જ્ઞાન નહીં હાય. આના ઉત્તર છે કે ના. તેનું (પ્રત્યભિજ્ઞાનાનું) 'અહમ,' અંશમાં જ્ઞાન્તવ ન હાેવા છતાં 'તત્તા' (તેપણું) અંશમાં જ્ઞાનત્વ છે કારણ કે સ્મૃતિના કરણ તરીકે માનેલા સ સ્કારથી તે જન્ય છે. અંશભેદથી જેમ જ્ઞાનમાં પરાક્ષત્વ અને અપરાક્ષત્વના વિરાધ નથી અને પ્રમાત્વ અને અપ્રમાત્વના વિરાધ નથી તેમ જ્ઞાનત્વ અને અજ્ઞાતત્વના પણ વિરાધ નથી (તેથી અહમર્થ'–પ્રત્યભિજ્ઞામાં 'અહમ,' અંશમાં અજ્ઞાનત્વના અને 'તત્તા' આંશમાં જ્ઞાનત્વ છે. (આમ અહમર્થ' અંશમાં અન્તઃકરણ-વૃત્તિથી જ સ સ્કારનું આધાન સંભવે છે). (વયરણ : બીજો મત રજૂ કર્યો છે તે પ્રમાણે અહમર્થ' અંશમાં અન્તઃકરણવૃત્તિથી જ સંદેશરનું આધાન સંભવે છે તેથી એ અશમાં પણ અવિદ્યાવૃત્તિ કલ્પનાની જરૂર નથી, કારણ કે અન્ત કરણની વૃત્તિ સંભવતી હોય ત્યાં અવિદ્યાવૃત્તિની કલ્પના યોગ્ય નથી. એવો દલીલ કરી શકાય કે અન્યગ્રાનની ધારાના કાળમાં અહમર્થ'વિષયક અન્તઃકરણવૃત્તિ સંભવતી નથી, કારણ કે સુખદુઃખ સાથે હોઈ શકે તેમ ખે જ્ઞાન સાથે રહી શકતાં નથી. પણ આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે સંદ્રકારાર્થ અહંવૃત્તિ ઝાનરૂપ માનવામાં નથી આવતી. અહમાકારવૃત્તિ ધટાદિવૃત્તિની જેમ જ્ઞાનરૂપ હોય તેા તે જ્ઞાનાત્મક વૃત્તિથી ઉપહિત સાક્ષીથો વેદ્ય માનવી પડે અને તા અહમર્થ કેવળ સાક્ષીથી ભાસ્ય છે એ સિદ્ધાન્તની હાતિ થાય. પણ અહમાકાર અન્તઃકરણવૃત્તિ ઉપાસના, ઇચ્છાદિની જેમ જ્ઞાનરૂપ છે જ નહિ તેથી આ આપત્તિ નથી. જ્ઞાનનાં જે ચક્ષુરાદિ કે લિંગાદિ કરણ માન્યાં છં તેનાથી અહમાકાર વૃત્તિ ઉત્પન્ન થતી નથી. અને મન કે અન્તઃકરણ તેા વૃત્તિજ્ઞાનની પ્રતિ ઉપાદાનજી્ત છે; તેને કાઇ વૃત્તિની બાબતમાં કરણ માન્યું નથી. (જે ઉપાદાન હોય તે કરણ કેવી રીતે હોઈ શકે શ)

**શ**'કા : આ માનીએ તે। યોડફં સ્વબ્ને સાझાद મगवन્त બ્રીફબ્ળમન્વમ્વમ્, સોડફમિદાર્ગી તં स्मराभि (જે મેં સ્પપ્નમાં ભગવાન શ્રી કૃષ્ણુને। સાક્ષાત્ અનુભવ કર્યા તે હું અત્યારે તેમનું સ્મરણ કરું છું)—એ પ્રત્યભિજ્ઞા 'અહમથ'' અંશમાં જ્ઞાન નહીં હેાય કારણુ કે ज्ञानના કરણથી જન્ય નથી.

\$त्त२ : આ 'અઢમ' અ'શમાં ત્રાનત્વ નથી પહ્યુ 'અઢમથ''ની પ્રત્યભિદ્યામાં 'તત્તા' ('તે'પહ્યુાના) અ'શમાં જ્ઞાનત્વ છે.

શ'કા : ત્રાનત્વ અને અત્રાનત્વ ઝુગપદ્દ હાેઈ શકે નહિ કારણુ કે તેમના વિરાધ છે.

ઉત્તર : અશ્લેદથી હાેઈ શકે. અહમર્શની પ્રત્યભિન્નામાં 'અહમ્' અંશ કે વિષયૈકદેશમાં ન્રાનત્વ નથી પણ 'તત્તા' અંશમાં ન્રાનત્વ છે. 'પર્વતો વદ્દિમાન્' એ અનુમિતિ નાનમાં સિદ્ધાન્તમાં 'વદ્ધિ ' અંશમાં પરાક્ષત્વ અને સંનિકૃષ્ટ ' પર્વત ' અંશમાં અપરાક્ષત્વ માનવામાં આવે છે ન્નાનમાં અંશબેદથી પ્રમા અને અપ્રમા પણુ માનવામાં આવે છે તેમ અંશબેદથી ન્રાનત્વ અને અન્નાનત્વ પણુ યુગપદ્દ હોય તેમાં વિરોધ નથી.

## इतरे तु-अइमाकाराऽपि वृत्तिर्ज्ञानमेव, 'मामहं जानामि ' इत्यतु-भवात् । न च करणासम्भवः, अनुभवानुसारेण मनस एवान्तरिन्द्रियस्य करणत्वस्यापि कल्पनोदित्याहुः ॥१७॥

જ્યારે ભીજા કહે છે કે અહમાકાર વૃત્તિ પણ જ્ઞાન જ છે કારણ કે 'હું મને જાણું છું' એવેા અતુભવ થાય છે. અને કરણના સંભવ નથી એમ નથી, કારણ કે અનુભવ અનુસાર મન જે અન્તરિન્દ્રિય છે તેને જ કરણ તરીકે પણ કલ્પવાર્મા આવે છે.

सि-२६

વિવરણ : અહીં જે મત રજૂ કર્યો છે તે માનનારાની દલીલ છે કે અગાઉ પ્રત્ય-ભિજ્ઞાનો ઉશ્લેખ કર્યો છે તેના 'અહમર્થ' અંશમાં પણ જ્ઞાનત્વ માનવું જોઈએ; અન્યથા પ્રત્યભિજ્ઞાના પ્રમાણથી અન્તઃકરણોપહિત ચૈતન્યરૂપ જીવ જે અહમર્થ છે તેના સ્થાયીપણાની સિદ્ધિ બ્રદ્ધસૂત્ર અને તેના પરના શાંકરભાષ્યમાં કરવામાં આવતા જોવામાં આવે છે તેના વિરાધ થાય. બનુસ્પૃતેથ એવું બ્રદ્ધસૂત્ર (ર.ર.૨૫) છે. તેમાં અનુસ્પૃતિ એટલે પ્રત્યભિજ્ઞા; તેના પરના ભાષ્યમાં તેને સમજાવતાં કહ્યું છે 'જે મેં આગલા દિવસે જોયું તે જ હું આજે યાદ કરું છું.' માટે પ્રત્યભિજ્ઞાના 'અહમ' અંશમાં જ્ઞાનત્ત નથી એમ કહેવું યુક્ત નથી. મામદં जાનામિમાં અહમર્થ વિષયક વૃત્તિમાં જ્ઞાનત્વનો અનુભવ આપણને થાય છે. તેને માટે મતને કરણ માનવામાં કાંઈ મુશ્કેલી નથી કારણ કે બ્ર સ્ ૂ ર. ૩. ૪૦ના ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે શુદ્ધિને કરણ તરીકે સ્વીકારવામાં આવે છે ( ફુદ્ધે: જાળત્લામ્ચુવમમાત ). તેથી જ અહંકારના ધર્માં જ્ઞાન, સુખ વગેરે કેવલ સાક્ષિવેદ્ય હેવા છતાં પણ અહમર્થ એ મનનો અસાધારણુ વિષય હાઈને મન બન્દ્રિય છે એમ પ્રાણપાદ (ર.૪.મા સ્થાપ્યું છે એમ માનવું જોઈએ. અને 'કેવલસાક્ષિભાસ્ય છે' એ સિદ્ધાન્ત પણ અહમર્થ'થી વ્યતિરિક્ત અજ્ઞાન, સુખાદિ વિષયક જ છે એમ સમજવું.

શાંકા : મનને ઇન્દ્રિય માનીએ તો જેમ રૂધના પ્રત્યક્ષ ગ્રાનમાં ચક્ષુ પ્રમાણ (પ્રમા કરણ) છે તેમ અહમર્થની બાબતમાં મનને પ્રમાણુ માનવું પડે, પણુ એ તો સંભવે નહિ. અત્રાતનું ત્રાપન કરાવે તે પ્રમાણુ. પણુ અહમર્થ તો અનાવૃત સાક્ષિચેતન્યમાં અધ્યસ્ત દ્વાવાથી અત્રાત નથી તેથી મનને તેની બાબતમાં કરણ કેવી રીતે કહી શકાય ?

ઉત્તર : ના. અખાધિત અનુભવ તે પ્રમા અથવા तद्वति तत्प्रकारकानुभवत्वं प्रमा (જેનાની વિશિષ્ટ હોય તેને વિષે તેનાથી જ વિશિષ્ટ તરીકે અનુભવ તે પ્રમા—રજ્જુત્વયુક્ત 'આ'ના રજ્જુત્વયુક્ત તરીકે અનુભવ તે પ્રમા)—એ મત પ્રમાણે 'અહમાકાર નાન પ્રમા સંભવે છે તેથી તેનું કરણુ મન પણ પ્રમાણ (પ્રમા–કરણ) સંભવે છે. (૧૭)

(१८) एवं सति बाह्यविषयापरोक्षष्टत्तीनामेवावरणाभिभावकत्वनियमः धर्यवसन्नः ।

नजु नायमपि नियमः, शुक्तिरजतस्थले इदमाकारधृत्तेरज्ञानानभि-भावकत्वात् । अन्यथोपादानाभावेन रजतोत्पत्त्ययोगादिति चेत् ,

अत्राहुः - इदमाकारवृत्त्या इदमंशाज्ञाननिवृत्तावपि शुक्तित्वादिविशेषांशा-ज्ञानानिवृत्तोः तदेव रजतोपादानम् , शुक्तित्वाद्यज्ञाने रजताध्यासस्य तद्भाने तदभावस्यानुभूयमानत्वात् । अध्यासभाष्यटीकाविवरणे अनुभूयमानान्वय-च्यतिरेकस्यैवाज्ञानस्य रजताद्यध्यासोपादानत्वोक्तेः ।

अत एव शुक्त्यंशोऽधिष्ठानम्, इदमंश आधारः । सविलासाज्ञान-विषयोऽधिष्ठानम्, अतद्रूपोऽपि तद्रूपेणारोप्यबुद्धौ स्फुरन्नाधार इति संक्षेपशारीरकेऽपि विवेचनादिति । આમ દ્હાય તા ( અર્થાત અહમાકાર અપરાક્ષવૃત્તિ સ્વોકારીએ તા ) આહ્ય (ઘટાદિ) વિષયક અપરેક્ષ વૃત્તિ જ આવરણને દ્વર કરનારી છે એવે। નિયમ કરે છે.

(શ·કા) આ પણ નિયમ નથી કારણ કે શુક્રિત રજત(ભ્રમ)ના સ્થળે ઇદમાકાર ('આ' આકારવાળી ) વૃત્તિ અજ્ઞાનને દ્રર નથી કરતી; અન્યથા ( અજ્ઞાનરૂપ ) ઉપાદાનના અભાવને લીધે રજતની ઉત્પત્તિ સંભવત નહીં.

(સમાધાન) અહીં (આ શંકાના ઉત્તરરૂપે) કહે છે : ઇદમાકાર વૃત્તિથી 'ઇદમ્' અંશનું અજ્ઞાન નાશ પામે છે તા પણ શુક્તિત્વાદિ વિશેષ અંશના અજ્ઞાનની નિષ્ટૃત્તિ (નાશ) ન થઈ હાવાથો એ જ રજતનું ઉપાદાન કારણ છે, કારણ કે શુક્તિત્વાદિનું અજ્ઞાન હાેય ત્યારે રજતરૂપી અધ્યાસ અનુભવાય છે, (અને) તેનું (શુક્તિત્વાદિ વિશેષ અંશનું) જ્ઞાન હાેય ત્યારે તેના (અધ્યાસના) તેનું (શુક્તિત્વાદિ વિશેષ અંશનું) જ્ઞાન હાેય ત્યારે તેના (અધ્યાસના) અભાવ અનુભવાય છે. અધ્યાસભ ખ્યતી (પદ્મપાદકુત પંચપાદિકા) ટીકાના (પકાશાત્મન્ના) વિવરણમાં જેના અન્વય-બ્યતિરેકના અનુભવ થાય છે તેવું જ અજ્ઞાન રજતાદિ અધ્યાસનું ઉપાદાન છે અન્મ કહ્યું છે (તેથી આનું સમર્થન થાય છે).

તેથી જ સંક્ષેપશારી રકમાં પણ એવા લેદ બતાવ્યા છે કે 'શુક્તિ' અંશ અધિષ્ઠાન છે અને 'ઇદમ્' અંશ આધાર છે. વિલાસશુક્ત (અર્થાત્ રજતાદિ વિક્ષેપશુક્ત) અજ્ઞાનના વિષય તે અધિષ્ઠાન. અને તદ્દરૂપ (તે રૂપ કે આકારવાળું) ન દ્વાવા છતાં તે રૂપથી આરોપ્યછુદ્ધિમાં સ્કુરતુ તે આધાર (–ચિંતકા આવું સમાધાન આપે છે).

વિવરણ : શકા થાય કે અપરોક્ષવત્તિ આવરણનાે નાશ કરે છે એવાે નિયમ છે, પણ અઢમાકાર અપરોક્ષવત્તિની બાબતમાં તેા આ સાગું નથી, તેથી નિયમનાે સકાેચ બતાવ્યાે છે કે બાહ્ય ઘટાદિ વિષયાકાર પરિણત વૃત્તિએો જ આવરણનાં અભિભાવક કે નાશક છે.

વળી શંકા થાય કે આવા પણુ નિયમ ન હાેઈશકે કારણ કે 'આ રજત છે' એ ભ્રમસ્થળે પહેલાં ઇદમાકાર અપરાક્ષણત્તિ હત્પત્ન થાય છે, અને પછી 'આ રજત છે' એવા ભ્રમ થાય છે. આ પહેલી ઉત્પત્ન થયેલી ઇદમાકાર અપરાક્ષવૃત્તિ અજ્ઞાનની નિવત'ક નથી કે છે ? જે આજ્ઞાનની નાશક ન હાેય તાે ઉપર કહેલા સંકાચયુક્ત નિયમ પણુ બરાબર નથી. જેમ પ્રત્યેક અપરાક્ષવૃત્તિ અજ્ઞાનનિવત'ક છે એવા નિયમ નથી કારણ કે અહમાકાર વૃત્તિમાં વ્યભિચાર છે, એની બાબતમાં આ હડીકન જોવા મળતી નથી, તેમ બાહ્ય ધટાદિવિષયક દરેક અપરાક્ષવૃત્તિ અજ્ઞાનનિવ્ કં છે એવા નિયમ પણ નથી કારણ કે ઇદમાકાર વૃત્તિમાં વ્યભિચાર છે, એની બાબતમાં આ હડીકન જોવા મળતી નથી, તેમ બાહ્ય ધટાદિવિષયક દરેક અપરાક્ષવૃત્તિ અજ્ઞાનનિત્ ત'ક છે એવા નિયમ પણ નથી કારણ કે ઇદમાકાર વૃત્તિમાં વ્યભિચાર છે; બાહ્ય 'ઇદમ, અગે વૃત્તિ છે પણુ અજ્ઞાનના નાશ નથી. જો એથી અજ્ઞાનને નાશ થાય છે એમ માનીએ તાે રજતનું ઉપાદાન નહીં રહે અને તેથી તેની ઉત્પત્તિ શક્ય નહીં બને. આ શંકાનું સમાધાન કરતાં કહે છે કે ઇદમાકાર વૃત્તિથી નાશ પામી શકે તે અન્નાન જુદું છે અને રજતનું ઉપાદાન બને છે તે અન્નાન જુદું છે. તેથી નિયમમાં બ્યભિચાર તથી, તેમ રજતની ઉત્પત્તિ ન સંભવે એવું પણ નથી. ઇદમાકાર વૃત્તિથી 'इदम્' અંશવિષયક અન્નાનની નિવૃત્તિ થાય જ છે, તેમ છતાં શુક્તિત્વ વગેરે વિશેષ અંશનું અન્નાન નિવૃત્ત થતું નથી અને તેજ રજતનું ઉપાદાન છે. શુક્તિત્વાદિનું અન્નાન હોય તો જ રજતાપ્યાસના અનુભવ થાય છે, શુક્તિત્વાદિનું ન્નાન હોય તો અધ્યાસના અભાવને અનુભવ થાય છે. શંકરાચાર્યના અધ્યાસભાષ્ય પર પદ્ધ પાદની પંચપાંદકા ડીકા છે અને તેના પર પ્રકાશાત્મન્તું વિવરષ્ઠુ છે તેમાં તેમણે પણ આ જ વાત કરી છે કે અન્નાન જેના રજતાદિના અધ્યાસ સાથે અન્વય-બ્યતિરેક સંબંધ અનુભવમાં આવે છે (અન્નાન દ્વાય તે અખ્યાસ થાય, ન હોય તે ન થાય એવા અવિનાભાવ સંબંધ પ્રમાણથી નાત છે) તે અન્નાન જ રજતાદિ-અખ્યાસનું ઉપાદાન છે.

[नजु कथं मिळ्याज्ञानमध्यासस्योपादानम् । तस्मिन् सति अध्यासस्योदयादसति चाजुदया-दिति ज्ञमः ।.....मिळ्याज्ञानमेवाध्यासोपादानम् नात्मान्तःकरणकाचादिदोषा इति सुचाम् । ]

શાંકા : શાંકા થાય કે સામે રહેલ દ્રબ્ય જે શુક્તિત્વાદિ વિશેષરૂપથી વિશિષ્ટ છે તેનું જ રજતના કારણરૂપ અન્નાનથી આવરણ માનવામાં આવે તો તે જ અધિષ્ઠાન હોય, અને નહીં કે ઇદન્ત્વ રૂપથી વિશિષ્ટ દદમ્–અંશ, કારણ કે વિલાસયુક્ત અન્નાનના વિષય જ અધિષ્ઠાન હોય છે. અને એમ હોય તો અધિષ્ઠાન અને આરોપ્ય એક જ્ઞાનના વિષય હોય છે એવા નિયમ હોવાથી 'શુક્તિ રજત છે' એવા ભ્રમ થવા જોઈએ; 'આ રજત છે' એ જ્ઞાનના આકાર ન હોવા જોઈ એ: કારણ કે 'ઇદમ્' અંશ અધિષ્ઠાન નથી.

ઉત્તર : સ'ક્ષેપશારીરકકાર સવૈજ્ઞાત્મમુન્તિના મત ટાંકાને સમાધાન કશું છે કે શુક્તિત્વ વિશેષરૂપથી સામે રહેલું અવચ્રિત્ર્ન ચૈતન્ય એ અધ્યાસના ઉપાદાનરૂપ અન્નાનેતા વિષય હાેઇને, અર્થાત્ તેનાથી આવત હાેઈને એ અધિષ્ઠાન છે. ' ગદમ્' અશ અધિષ્ઠાન છે જ નહિ, એ તા આધાર છે. અધિષ્ઠાન હાેલું અને આધાર હાેલું એમાં મેદ છે. સવિલાસ અન્નાન અર્થાત્ રજતાદિવિક્ષેપશુક્ત અન્નાનના વિષય હાેય, અર્થાત તેનાથી આવત હાેય તે અધિષ્ઠાન. અને જે અધ્યસ્ત રજતરૂપ ન હાેવા છતાં તેનાથી અભિ ન તરીકે સ્કુરે કે ભાસે તે આધાર. અધિષ્ઠાનનું જ આરોપિત રજત સાથે તાદાત્મ્ય છે તેથી 'ઇદમ્' અશ અધિષ્ઠાન હાેઈ શકે નહિ એમ બ્નણુલું. આ મતમાં અધિષ્ઠાન અને આરોપ્ય એક ન્નાનના વિષય નથી, પણ આધાર અને આરોપ્ય એક ન્નાનના વિષય છે તેથી બ્રમમાં શુક્તિ અંગના ઉલ્લેખની આપત્તિ નથી.

**સ'દ્વેપશારીર**કમાં અધિષ્ઠાન અને આધારના બેદ આ પ્રમાણે બતાવ્યા છે : संसिद्धा सविलासत्त्वमोहविषये वस्तुन्यधिष्ठानगी-र्नाधारेऽध्यसनस्य वस्तुनि ततोऽस्थाने महान संभ्रमः । (१.३१)

શુક્તિ આદિ અંશ અનાનથી આવત થાય છે તેથી તે અધિહાન છે; આરોપ્ય સાથે જેનું તાદાત્મ્ય ન હોવા છતાં તેવું ભાસે છે તે 'ઇદમ્' અંશ આધાર છે. अपरे तु - ' इदं रजतम् ' इति इदमंशसंभिन्नत्वेन प्रतीयमानस्य रजतस्य इदमंशाज्ञानमेवोपादानम् । तस्य चेदमाकारवृत्या आवरणशक्ति-मात्रनिवृत्तावपि विक्षेपशक्त्या सद्द तदनुवृत्तेः नोपादानत्वासंभवः । जल-प्रतिबिम्बितवृक्षाधोऽग्रत्वाध्यासे जीवन्मुक्त्यनुवृत्ते प्रपठचाध्यासे च सर्वात्मना अधिष्ठानसाक्षात्कारानन्तरभाविन्यामावरणनिष्टत्तावपि विक्षेपशक्तिसहिता-ज्ञानमात्रस्योपादानत्वसंग्रतिपरोरित्याहुः ।

જ્યારે બીજા કહે છે કે 'આ રજત છે' અમ ' ઇદમ,' અંશ સાથે ત કાત્મ્યથી જ્ઞાત થતા રજતનું ઉપાદાન ' ઇદમ,' અંશનું અજ્ઞાન જ છે. અને ' ઇદમ,' આકાર વૃત્તિથી તેની આવરજીશક્તિ માત્રની નિવૃત્તિ થતી હાેવા છતાં વિક્ષેપ-શક્તિની સાથે તેની આનુવૃત્તિ છે તેથી તેનું ઉપાદાન અનવું અસંભવ છે એવું નથી કારજી કે જલમાં પ્રતિબિ બિત વૃક્ષના અધાડચત્વ (અગ્ર ભાગ નીચે હોવેા તે) ના અધ્યાસમાં અને જીવન્મુક્તિમાં ચાલુ રહેતા પ્રપંચના અધ્યાસમાં સર્ગ અંશમાં અધિષ્ઠાનના સાક્ષાત્કાર પછી તરત જ આવરજીની નિવૃત્તિ થઇ હોવા છતાં વિક્ષેપશક્તિ-સહિત અજ્ઞાન માત્ર ઉપાદાન છે એ બાબતમાં સંમતિ છે.

વિવરસ્કુ: શંકા થાય કે ભાષ્ય, ટીકા, વિવરસ્ક વગેરે પ્રંથોમાં અધિષ્ઠાત અને આરોપ્ય બંને ભ્રાન્ત જ્ઞાનમાં પ્રકાશમાન છે એવું સમર્થન કર્ડું છે તેયી ઉપરના મતથી તેના વિરાધ થાય છે. આ શંકાના સમાધાનાથે ભાષ્યાદિથી અવિરુદ્ધ અન્ય મત અહીં રજૂ કર્યો છે. 'કદમ' અંશનું અત્તાન જ રજતનું ઉપાદાન છે. અર્થાત્ વિરોધ અંશનું અજ્ઞાન ઉપાદાન નથી, વિરોધ અંશનું આરોપમાં (ભ્રાન્ત જ્ઞાનમાં) સ્કુરસ્વ થતું નથી તેથી તે અધિષ્ઠાન બની શકે નહિ એવા ભાવ છે. શુક્તિત્વાદિશ્પ વિરોધનું દર્શન અપ્યાસનું પ્રતિખંધક છે, અધ્યાસ થતા અટકા (! રાકે તેવું છે માટે ઉપર જે અન્વય-વ્યતિરેકની વાત કરી તેના સંબંધ તેના અભાવ સાથે છે એવા ભાવ છે – આ વિશેધ દર્શન ન હોય તા અધ્યાસ થાય, હોય તા અધ્યાસ ન થાય.

હવે પ્રશ્ન થાય કે 'ઇદમ્' આકારવાળી રૃત્તિથી 'ઇદમ્' અંશનું અજ્ઞાન દૂર થઇ જવું જોઈએ, તો પછી 'ઇદમ્' અંશ અધિષ્ઠાન કેવી રીને બની શકે. તેને ઉત્તર છે કે આ વૃત્તિથી આ અજ્ઞાનના આવરણુ અંશના નાશ થાય છે પણુ વિક્ષેપશક્તિથી ચુક્ત અજ્ઞાન તેા રહે જ છે અને તે રજતનું ઉપાદાન છે, અજ્ઞાનની આવરણુશક્તિ નાશ પામે અને છતાં વિક્ષેપશક્તિ સાથે અજ્ઞાન ટક્રી રહે એ શક્ય છે એ બતાવવા બે દષ્ટ'ત આપ્યાં છે—જલ-પ્રતિબિ બિત વૃક્ષના અધાડપ્રત્વના અષ્યાસનું, અને જીવન્સુક્તિની અવસ્થામાં ચાલુ રહેતા પ્રપંચના અષ્યાસનું. રજતાદિ બ્રમના સ્થળે અધિષ્ઠાનના પૂરપુરા ~ સર્વાંશમાં સાક્ષાત્કાર નથી કારણુ કે શુક્તિત્વાદિ વિરોષરપર્થા શુક્તિના સાક્ષાત્કાર નથી. માટે ત્યાં 'છદમ્' અંશનું અજ્ઞાન નાશ પામ્યું હોવા છતાં વિરોષ અંશના અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ ન થઈ હોવાથી તે અષ્યાસનું ઉપાદાન બને છે એમ કહેવા કારણુ કદાચ મળે. પણુ પ્રતિબિ બરૂપી બ્રમના સ્થળમાં તો 'જળમાં વૃક્ષ છે જ નહિ, આ વૃક્ષનો અગ્ર ભાગ ઉપર છે' એવું પૂરેપૂરું વિશેષદર્શાન છે તેથી સામાન્ય અંશનું અજ્ઞાન નાશ પામ્યું અને વિશેષ અંશનું અજ્ઞાન નાશ ન પામ્યું એવા વિભાગ શક્રય નથી, અને તેથી વિશેષાંશનું અજ્ઞાન ઉપાદાન છે એમ કહેવું શક્ય નથી. માટે અહી વૃક્ષના અજ્ઞે ભાગ નીચે દેખાય છે અને તેથી વૃક્ષના અધાડ્ય્રતા આદિના અધ્યાસ અનુસાર એવું માનવું જોઈએ કે એક જ અજ્ઞાનની આવરણુ શક્તિના નાશ થયા હોવા છતાં વિક્ષેપશક્તિવાળું તે અજ્ઞાન અનુવૃત્ત છે (ચાલુ છે) અને તે આ અધ્યાસનું ઉપાદાન છે.

એ જ રીતે જીવનમુક્તિની અવસ્યામાં પશુ પ્રદ્ધાતત્ત્વના સાક્ષાત્કારથી અજ્ઞાનના માત્ર આવરણુ અંશની નિવૃત્તિ થાય છે અને વિક્ષેપશક્તિવાળા અજ્ઞાનના અંશ અનુવૃત્ત રહે છે અને તે પ્રપંચના અધ્યાસનું ઉપાદાન છે એમ કહેવું જોઈએ ( જીવનમુક્તને પણુ અન્તઃ કરણુ આદિની પ્રતીતિ થાય છે એવા ભાવ છે અને તેનું કારણુ વિક્ષેપશક્તિયુક્ત અજ્ઞાન છે).

આમ જે હેાય તેા રજતના અધ્યાસમાં પણ 'ઇદમ્' અંશનું અત્રાન ઉાદાન બને એ સંભવે છે એવા ભાવ છે.

कवितार्किंकचक्रवर्त<u>िं न्टर्सिंहभद्दोपाध्यायास्तु</u> — 'इदं रजतम् ' इति भ्रमरूपवृत्तिव्यतिरेकेण रजतोत्पत्तोः प्रागिदमाकारा वृत्तिरेव नास्तीति तस्या अज्ञाननिवर्तकत्वसदसद्भावविचारं निरालम्बनं मन्यन्ते ।

तथा हि - न तावत् अमरूपवृत्तिव्यतिरेकेण इदमाकारा वृत्तिरन्रभव-सिद्धा, ज्ञानदित्वाननुभवात् । नाप्यधिष्ठानसामान्यज्ञानमध्यासकारणमिति कार्यकल्प्या, तस्यास्तत्कारणत्वे मानामावात् । न चाधिष्ठानसंप्रयोगाभावे रजताद्यनुत्पत्तिस्तत्र मानम् । ततो दुष्टेन्द्रियसंप्रयोगस्यैवाध्यासकारणत्व-प्राप्तेः । न च संप्रयोगो न सर्वत्र अमव्यापी, अधिष्ठानस्फुरणं तु स्वतः प्रकाशमाने प्रत्यगात्मनि अहङ्काराध्यासमपि व्याप्नोतीति वाच्यम् । तस्यापि घटाद्यध्यासाव्यापित्वात् । घटादिप्रत्यक्षात् प्राक्त तद्धिष्ठानभूत-नीरूपब्रह्ममात्रगोचरचाञ्चुपट्टरोरसंभवात् । स्वरूपप्रकाशस्याष्ट्रतत्वात् । आवृतानावृत्तसाधारण्येनाधिष्ठानप्रकाशमात्रस्याध्यासकारणत्वे युवतीदमंश-सम्प्रयोगात प्रागपि तदवच्छिन्नचेतन्यरूपप्रकाशस्यावृतस्य सदभावेन तदाऽप्यध्यासापरोः । न चाध्याससामान्ये अधिष्ठानप्रकाशसामान्यं हेतः. प्रातिभासिकाध्यासेऽभिव्यक्ताधिष्ठानप्रकाश इति नातिप्रसङ्गः, सामान्ये सामान्यस्य विशेषे विशेषस्य हेतुत्वौचित्याद् इति बाच्यम् । एवमपि प्रातिभासि कश्चङ्ख्यीतिमकूपजल्जैल्याद्यध्यासांव्यावनात् । रूपानुपहितचाक्षुप-प्रत्ययायोगेन तदानीं शङ्खादिगतशौक्ल्योपलम्भाभावेन चाध्यासात्प्राक् शङ्खादि नीरूपाधिष्ठानगोचरवृत्त्य उम्भवात् ।

કવિતા(ક કચકરતી' નૃસિ હલાફો પાધ્યા તો માને છે કે (રજતલામસ્થળે) 'આ રજત છે' ('इदं रजतम्') એ ભ્રમરૂપ વૃત્તિ સિવાયની (તેનાથી પૃથફ) રજતની ઉત્પત્તિની પહેલાં 'ઇદમ્' આકારવાળી વૃત્તિ જ નથી, તેથી તેમાં અજ્ઞાન-વિવર્ત કે તે કે નહિ એ વિચાર આલ ંબન (આધાર) વિનાના છે. જેમ કે-ભ્રમરૂપ વૃત્તિથી પૃથફ 'ઇદમ' બાકારવાળી વૃત્તિ અનુભ ત્વથી સિદ્ધ નથી, કારણ કે બે જ્ઞાને નો અનુભવ નથી. (તેમ) અપિઠાનનું સામાન્ય જ્ઞાન અધ્યાસનું કારણ છે માટે (તેવી વૃત્તિ) તેના કાર્ય પરથી કલ્પી શકાય એવું પણ નથી. કારણ તે (અધિષ્ઠાનના સામાન્ય જ્ઞાનરૂપ 'ઇદમ્' આકારવાળી વૃત્તિ) તેનું કારણ છે એ બાબતમાં કાે પ્રિમાણ નથી.

અને અધિષ્ડાન સાથેના (ઇન્દ્રિયનેા) સંબંધન હાેય ત્યારે રજતાદિની ઉત્પત્તિ થવી નથી એ એ આઅતમાં પ્રમાણ છે એવું નથી, કારણ કે તેથી (તાે) દુષ્ટ ઇન્દ્રિયના સંબંધ જ અધ્યાસના કારણ તરીકે પ્રાપ્ત થાય છે.

શાંકા : સંપ્રયાેગ (ઇન્દ્રિયનાે સંબંધ) સર્વત્ર પ્રમબ્યાપી નથી (--અર્થાત્ જ્યાં બ્રમ હાેય ત્યાં સંપ્રયાેગ હાેય જ છે એવું નથી), જ્યારે અધિષ્ઠાનનું સ્કુરણુ (સામાન્ય જ્ઞાન) તાે સ્વતઃ પ્રકાશમાન પ્રત્યગાત્માં (રૂપી અધિષ્ઠાન) પર અહંકારના અધ્યાસને પણ વ્યાપે છે.

ઉત્તર : આવી દલીલ કરવી જોઇ એ નહિ, કારણ કે તે (અધિષ્ઠાનનું સામાન્ય જ્ઞાન) પણ ઘટાદિના અધ્યાસનું વ્યાપી નથી, કેમ કે ઘટાદિના પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની પહેલાં તેના અધિષ્ઠાનબૂત નીરૂપ બ્રદ્ધામાત્રને વિષય કરનારી કાેઈ ચાક્ષુષ વૃત્તિ સંભવતી નથી, (અને) સ્વરૂપપ્રકાશ (પણ) આવૃત છે. જો (સ્વરૂપ પ્રકાશ) આવૃત હાેય કે અનાવૃત, સમાનપણ અધિષ્ઠાનના પ્રકાશ માત્ર અધ્યાસનું ારણ બને છે એમ કહેવામાં આવે તા શુક્તિના 'ઇદમું અંશ સાથે (ઇન્દ્રિયના) સંપ્રયોગ થાય તે પહેલાં પણ તેનાથી (શુક્તિથી) અવચ્છિન્ન ચૈતન્યરૂપ પ્રકાશ જે આવૃત છે તેનું અસ્તિત્વ હાેય છે તેથી ત્યારે પણ અધ્યાસ થવા જેઈ એ (પણ તેમ થતું નથી).

શાંધા : અધ્યાસસામાન્યમાં અધિષ્ઠાતનું પ્રકાશસામાન્ય હેતુ છે અને પ્રાતિભાસિક અધ્યાસમાં અભિવ્યક્ષ્ત અધિષ્ઠાનના પ્રકાશ હેતુ છે તેથી (ઉપર કહેલ) અતિપ્રસાંગ નથી; કેમ કે સામાન્યમાં સામાન્ય અને વિશેષમાં વિશેષ હેતુ હાેય એ ઉચિત છે.

ઉત્તર : આવી દલીલ કરવી નહિ, કારણ કે આમ પણ (આમ માનવા છતાં) શ'ખમાં પ્રાતિભાસિક પીબાશના અને કૂવાના પાણીમાં પ્રતિભાસિક નીલત્વના વગેરે અધ્યાસાને આ (અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનનું પ્રત્યક્ષ) વ્યાપતું નથો, કારણ કે રૂપરહિત (દ્રવ્ય)નું ચાક્ષુષ જ્ઞાન સંભવતું નથી અને ત્યારે (અધ્યાસની પહેલાં) શ'ખ આદિમાંના શુકલરૂપનું જ્ઞાન ન હેાવાને કારણે અધ્યાસની પહેલાં રૂપરહિત શ'ખાદિ અધિષ્ઠાનવિષયક વૃત્તિ સંભવતી નથી.

#### सिद्धान्तलेशस**क्**प्रहः

વિવરષ્ણુ : અત્યાર સુધી બાજ્ય ઘટાદિ વિષયક સર્વ' અપરાક્ષકૃતિઓ આવરણુને દૂર કરનારી છે એવા નિયમમાં, ભ્રમસ્થળે 'ઇદમ્' આકારવાળી વૃત્તિમાં વ્યભિચાર છે (ત્યાં આવરણુનારા થતા નથી) એવી શંકાનું નિવારણુ ત્યાં પણુ 'ઇદમ્' અંશના અજ્ઞાનના નાશ કરે છે, ઇદમ્' અંશના આવરણુ માત્રના નાશ કરે છે એમ બતાવીને કર્યું. હવે એવી દલીલ રજૂ કરવામાં આવે છે કે ભ્રમસ્થળે પહેલાં 'ઇડમ્' આકારવાળી વૃત્તિ જ નથી તા પછી ઉપર કહેલી બ્યભિચારની શંકા અને તેના નિવારણુની વાત જ કર્યા રહી ! આ મત કવિએા અને તાર્કિકામાં શિરોમણિ **નૃસિંહભાટો પાધ્યાયના છે. આગળના બે મતામાં** 'ઇદમ્' ભાકારવાળી વૃત્તિ માની હોવાથી શુક્તિરજત વગેરેનું જ્ઞાન એ છે વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત ચૈત-યરૂપ જ છે, વૃત્તિરૂપ નથી. જ્યારે આ મતમાં એ 'ઇદમ્' આકારવૃત્તિ ન હોવાથી શુક્તિરજતાદિ જ્ઞાન વૃત્તિરૂપ જ છે એમ માનવું જોઈ એ. આ આગળ સ્પષ્ટ થશે.

ધર્મિંજ્ઞાનરૂપ 'ઇદમ્' આકારવાળી દત્તિનું નિરાકરણ કરતાં પૃજી કે આ દત્તિની સિદ્ધ શું અનુભવથી થઈ શકે છે, કે તેના કાર્ય પરથી તેની કલ્પના કરી શકાય છે કે સામગ્રી પરથી તે કલ્પી શકાય છે ? 'આ' (इदम्) એવું એક ગ્રાન, અને 'આ રજત છે' (ફદ્દ રગતમ્) એવું બીજું ગ્રાન એવા અનુભવ થતા નથી તેથી ' ઇદમ્ ' આકાર દત્તિ અનુભવથી સિદ્ધ નથી. વળી જો અધ્યાસરૂપ કાર્ય પોતાના કારણ એવા અધિષ્ઠાનવિષયક સામાન્ય જ્ઞાન વિના સંભવતું ન ક્રોય તો એવા અધિષ્ઠાનવિષયક સામાન્ય જ્ઞાન અથવા ' ઇદમ્ ' આકાર દત્તિની કલ્પના કરવી પડે, પણ અધિષ્ઠાનવિષયક સામાન્ય જ્ઞાન અધ્યાસનું કારણ છે એમ માનવા માટે કોઈ પુરાવા નથી.

**શ**ંકા : 'ઇદમ,' પદાર્થ'નો ચક્ષુ વગેરે સાથે સંપ્રયોગ (સંબંધ) થાય તો જ રજતાદિ રૂપ અધ્યાસની ઉત્પત્તિ થાય છે, અન્યથા નહિ એમ અનુભ્રવથી સિદ્ધ છે. આ અન્વય– વ્યતિરેકથી પુરવાર થાય છે કે અધિષ્ઠાનનું સામાન્ય ત્રાન રજતાદિ અધ્યાસનું કારણુ છે. એમ નહીં કહી શકાય કે ઉક્ત અન્વય- વ્યતિરેકથી તો એટલું જ સિદ્ધ થાય છે કે સંપ્રયોગ અધ્યાસનું કારણુ છે, પણુ ધર્મા'નું ત્રાન અધ્યાસનું કારણુ છે એમ સિદ્ધ થતું નથી આ દલીલ ખરાબર નથી એનું કારણુ એ કે એમ હોય તા પ્રત્યગાત્માં પર અહંકારાદિના અધ્યાસમાં સંપ્રયોગ સંભવતા જ નથી તેથો વ્યભિચાર આવી પડશે. તેથી સંપ્રયોગ અધ્યાસનું કારણુ છે એવું સિદ્ધ કરનાર અન્વય-વ્યતિરેકના બંધે શુક્તિરજત આદિ અધ્યાસ રથળે સંપ્રયોગસાધ્ય ધર્મિત્રાન જ કારણુ છે એવી કલ્પના કરવામાં આવે છે. (અધિષ્ઠાનનું સામાન્ય ત્રાન અધ્યાસનું કારણુ છે એમ માનવા માટે ઉક્ત અન્વય–વ્યતિરેક પ્રમાણુકપ છે એવા ગૃદ્ધ આશય છે).

ઉત્તર : ઉક્રત અન્વયાદિથી તે। એટલું જ સિદ્ધ થાય કે દુષ્ટ ઇન્દ્રિયને। સંપ્રયોગ જ અષ્યાસનું કારણુ છે કારણુ કે સંપ્રયોગમાત્ર તે। પ્રમા (સમ્યગ્નાન) ઉત્પન્ન થાય ત્યાં પણ હોય છે. ભ્રમસ્થળમાં દુષ્ટ ઇન્દ્રિય સાથે સંપ્રયોગ હોવે। આવશ્યક છે.

**ધર્મિજ્ઞાનવાદી શ**ંકાકાર : જ્યાં જ્યાં ભ્રમ હેાય ત્યાં સર્વાત્ર સંપ્રયોગ હેાવે। જરૂરી નથી, અર્થાત્ સંપ્રયોગ ભ્રમવ્યાપી કે ભ્રમને৷ વ્યાપક નથી; જ્યારે અધિહાનનું સ્કુરણુ અર્થાત્ તેનું સામાન્ય ગ્રાન જેમ શુક્તિરજતાદિરૂપ અધ્યાસને વ્યાપે છે (ત્યાં હોય જ છે) તેમ સ્વતઃપ્રકાશમાન પ્રત્યગાત્મા પર અહંકારાદિરૂપ અખ્યાસને વ્યાપે છે. બાહ્ય ચૈતન્ય આવત હોય છે તેથો ત્યાં 'ઇદમ્ 'આકાર વૃત્તિ દારા અધિષ્ઠાનતું સામાન્ય ત્રાન થાય છે; સાક્ષિચૈતન્ય અનાવત છે તેથી તેના પર અહંકારાદિ-અખ્યાસમાં અને સ્વપ્નપ્રપંચ-અખ્યાસમાં તે સ્વત:સિદ્ધ છે.

ઉત્તર : અધિષ્ઠાનનું સામાન્યતાન પ્રદ્ધાચૈતન્ય પર ઘટાદિ અધ્યાસને બ્યાપતું નથી તેથી ધમિંત્રાનને અધ્યાસનું કારણુ માની શકાય નહિ, ઘટાદિ-અધ્યાસસ્થળે શુક્રિતરજત-અધ્યાસસ્થળની જેમ વૃત્તિએ કરેલું અધિષ્ઠાનસ્કુરણુ હેાય છે, કે અહંકારાદિ-અધ્યાસસ્થળની જેમ સ્વતઃસિદ્ધ હાય છે ! વૃત્તિને કારણુ હેાઈ શકે નહિ કારણુ કે ઘટાદિના પ્રત્યક્ષની પહેલાં ઘટાદિના અધિષ્ઠાનભૂત નીરૂપ પ્રદ્ધ માત્ર વિષયક ચાક્ષુય વૃત્તિ સંભવતા નથી, સ્વતાસિદ્ધ પછ્યુ હોઈ શકે નહિ કારણુ કે સ્વરૂપ-પ્રકાશ આવૃત છે.

**શાંકા** : માત્ર અધિષ્ઠાનપ્રકાશ અધ્યાસમાં કારણ છે એમ લાધવની દબ્ટિએ માનવું જોઈએ. અભિબ્યક્ત અધિષ્ઠાનપ્રકાશને કારણુ માનવાની જરૂર નથી. આમ માનતાં 'લવ થટ.' 'લવ્ વટઃ' વગેરે અષ્યાસામાં ધટાદિનું અધિષ્ઠાન સદૂરૂપ થાહા સ્વતઃપ્રકાશ હેાઈને ત્યાં પશુ અધિષ્ઠાનપ્રકાશ માત્ર તેા છે જ તેથી બ્યભિચાર નથી. અધિષ્ઠાન–પ્રકાશ આવૃત દેાય કે અનાવૃત તે સમાનપણુ અખ્યાસનું કારણુ બની શકે છે.

ઉત્તર : આવું જો હોય તેા શુક્તિના 'ઇદમ્' અંશ સાથે ઇન્દ્રિયને સંપ્રયોગ થાય તે પહેલાં પણ શુક્તિથી અવચ્છિન્ન ગૈતન્યરૂપ પ્રકાશ આવૃત અવસ્થામાં હોય છે તેથી ત્યારે પણ અધ્યાસ થવા જોઈએ.

રાંકા : ધટાદિ અધ્યાસ સામાન્યમાં અધિષ્ઠાનપ્રકાશસામાન્ય (આવત કે અનાવત) દેતુ છે, જ્યારે શુક્તિ-રજતાદિ પ્રાતિભાસિક અધ્યાસમાં અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનપ્રકાશ, અર્થાત્ અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનનું સ્કુરણુ કારણુ છે. તેથી ઉપર કહેલાં અતિપ્રસંગ આવી નહીં પડે; સંપ્રયોગની પહેલાં રજતાદિ અધ્યાસ માનવા નહિ પડે (રજતાદિ અધ્યાસ પ્રાતિભાસિક હોઈને તેના અધિષ્ઠાનના અપરાક્ષગ્રાનને માટે સંપ્રયોગને અધીન વૃત્તિની જરૂર રહે જ છે). આ જ વાત આચાર્યોને પણ અભિપ્રેત છે કારણુ કે આવા પ્રાતિભાસિક અધ્યાસાની બાબતમાં જ ભાધ્યાસ ભાષ્ય, તેના પર પંચપાદકા ટીકા અને તેના પરના વિવરણ વગેરમાં સિદ કરવામાં આવ્યું છે કે તે દોધ, સંપ્રયોગ, સંસ્કારરૂપ કારણુથી ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી ધર્મિં ગ્રાન (અધિષ્ઠાનનું સામાન્ય ગ્રાન) અધ્યાસનું કારણ છે એમ માનવા માટે સંપ્રયોગ કારણ છે એમ જ જણાવનાર અન્વયાદિ પ્રમાણ છે અને કાઈ બાધક પ્રમાણ નથી. તેથી 'હલ્મ્ટ્-આકાર વૃત્તિની સિદિ થાય છે.

(અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાન પ્રકાશની પ્રાતિભાસિક અધ્યાસમાં પણ વ્યાપ્તિ નથી અપ માનનાર કવિતાર્કિક નૃસિંહલટોપાધ્યાયને અનુસરનારના ઉત્તર—) આવું અતરોહ લે પિ શંખમાં પ્રાતિભાસિક પીતત્વાધ્યાસમાં કે કુવાના જળમાં નીલત્વાધ્યાસમાં અધિષ્ઠાનનું સામાન્ય-ગ્રાન બતાવી શકશા નહિ. ધમિંગ્રાન કારણ છે એ વાદમાં પહેલાં 'ઇદમ' આક્રિયેવાળી વૃત્તિનો ઉદય થાય છે. એ વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલા શંખ કે જલથી અવધિત્વન તેલે આ

**a**-29

પીત કે નીલ રૂપાદિ અધ્યાસ ઉદ્ભવે છે એ પ્રક્રિયા છે. આમ હોય તા 'ઇદમ્' આક્રારવાળી વૃત્તિ રાંખાદિ દ્રવ્યમાત્રને વિષય બનાવે છે કે રૂપવિશિષ્ટ દ્રવ્યને ! માત્ર દ્રવ્યને વિષય બનાવી શકે નહિં કારણ કે રૂપરહિત દ્રવ્ય વિષે ચાક્ષુષ વૃત્તિ સંભવતી નથી; અન્યથા વાસુ આદિ વિષે પણ ચાક્ષુષ તાન થવું જોઈએ. રૂપવિશિષ્ટ દ્રવ્યને વિષય કરે છે એમ માનીએ તા પણ શુક્રલરપથી વિશિષ્ટ દ્રવ્યને વિષય કરે છે કે આરોપ્યરૂપ(પીત, નીલ)થી વિશિષ્ટ દ્રવ્યને ? બીજું ન હાેઈ શકે કારણ કે આરોપ્યરૂપથી વિશિષ્ટ સંખાદિનું જ્ઞાન જ ભ્રાન્તિરૂપ હોવાથી તે **ધમિ**\*તાન હોઈ શકે કારણ કે આરોપ્યરૂપથી વિશિષ્ટ સંખાદિનું જ્ઞાન જ ભ્રાન્તિરૂપ હોવાથી તે **ધમિ\*તાન હોઈ શકે નહિ.** પહેલું પણ હાેઈ શકે નહિ કારણ કે અધ્યાસની પહેલાં શુક્લ રૂપનું ત્રાન નથી હોતું; જો હાેય તાે અધ્યાસ જ ન થવા જોઈએ. આમ અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનનું સ્કુરણ ત્યાં સંભવતું ન હોઈને ધર્મિતાન અધ્યાસનું કારણ નથી.

બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દતીર્થ સમીક્ષા કરતાં કહે છે કે આ બાબતમાં શંકા થાય કે અપ્યાસની પહેલાં દ્રબ્યમાત્ર રૂપથી શંખાદિ વિષયક ચાક્ષુષવૃત્તિ ઉત્પન્ન થાય જ છે, કારણુ કે દ્રવ્યવિષયક ચાક્ષુષવૃત્તિમાં એ રૂપવિષયક હોવી જોઈએ એવા નિયમ અપ્રયોજક છે. અને આમ બાનવાથી વાશુ આદિને ચાક્ષુષ માનવા પડશે એવું પણ નથી. દ્રવ્યના ચાક્ષુપજ્ઞાનમાં દ્રવ્યમાં રહેલ ઉદ્દબતરૂપ નિયામક છે તેથી અપ્યાસની પહેલાં દ્રવ્યનું પ્રહણુ થતું હોવા છતાં જેમ શુક્તિત્વાદિનું પ્રહણુ થતું નથી તેમ દાંપને લીધે સંનિકૃષ્ટ હોવા છતાં શુક્લરૂપ માત્રનું ગ્રહ્યુ ન થાય એ ઉપયન્ન છે.

ભામતીમાં કહ્યું છે - ' શક્સ વ રોવાચ્છા દિલ શુક્લિમાનં દ્રવ્યમાત્ર સ્વસ્વ ગૃहીત્વા ' " - 'શ'ખ કે જેનું શુક્લરૂપ દોષથી આગ્છાદિત થઈ ગયું તેને ડબ્યમાત્ર સ્વરૂપ ભાષ્ટુીને'. અથવા એમ માની લઈએ કે અખ્યાસની પહેલાં શુક્લરૂપવિશિષ્ટ શ'માદિનું ગ્રહણુ છે તે પશુ અખ્યાસનો સંભવ નથી એવું નથીં, કારણુ કે દોષને લીધે રૂપમાં રહેલ શુક્લત્વ જાતિના ગ્રહણમાં પ્રતિભન્ધ (રૂકાવટ) થાય છે તેથી પણુ અખ્યાસની ઉપપત્તિ છે. આમ પ્રાતિભાસિક અખ્યાસોન માં અભિબ્ધક્ત અધિષ્ઠાનનું સ્કુરણુ હોય છે તેથી બ્યભિચાર નથી; અને 'ઇદમ્'આકાર વૃત્તિ જે ધમિ'દ્યાનરૂપ છે તે સિદ્ધ થાય છે અને તેથી આચાર્યોએ જે ચર્ચા કરી છે કે આ વૃત્તિ આવરણુની નિવર્ત કે છે કે નહિ એ નિરાલ બન નથી, તે સાલ બન જ છે. આ શક્ય સાથી છે અને તેથી અપપ્રથ્ય દીક્ષિતે આ મત પ્રત્યે આ જ અસ્વરસ (અણુગ્રમો) 'રવાગ્યાથા મન્ચન્તે' (જીપાખ્યાય માને છે) એમ કહીને સ્થળ્યો છે.

न च प्रातिभासिकेष्वपि रजताद्यध्यासमात्रे निरुक्तो विशेषहेतु-रास्तामिति वाच्यम् । तथा सति सम्प्रयोगात्प्राक् पीतशज्जाद्यध्यासाप्रसङ्गाय तद्ध्यासे दुष्टेन्द्रियसंप्रयोगः कारणमित्यवक्ष्यं वक्तव्यतया तस्यैव सामान्यतः प्रातिभासिकाध्यासमात्रे खाधवात् कारणत्वसिद्धौ, तत एव रजताध्यास-कादावित्कत्वस्यापि निर्वाहादधिष्ठानप्रकाशस्य सामान्यतो विशेषतौ वाऽध्यासकारणत्वस्यासिद्धेः ।

\* इन्यमात्रमनुभवन् - भामती, १.९.१ (ष्ट. २१)

9Y0.

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે પ્રાતિભાસિક અધ્યાસામાં પણ રજતાદિ અધ્યાસમાત્રમાં (ઉપર) સમજાવેલા વિશેષહેતુ (અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનના પ્રકાશ) ભલે રહેતા. (આ અરાઅર નથી) કારણ કે એમ હાય તા (ઇન્દ્રિય)સ નિકલની પહેલાં પીતશ ખ આદિ અધ્યાસના પ્રસંગ આવશે, જે ન આવે એટલા માટે તે અધ્યાસમાં દુષ્ટ ઇન્દ્રિયના સ નિકર્ષ કારણ છે એમ અવશ્ય કહેવું પડવાનું છે; માટે તે જ સામાન્યતઃ પ્રાતિભાસિક અધ્યાસમાત્રમાં લાઘવને લીધે કારણ તરીકે સિદ્ધ થતા હાઇ તેનાથી જ રજતાધ્યાસના કાદાચિત્કત્વના પણ નિર્વાહ (ઉપપત્તિ) થઇ જાય છે તેથી અધિષ્ઠાનના પ્રકાશ સામાન્યતઃ કે વિશેષત: અધ્યાસના કારણ તરીકે સિદ્ધ થતા નથી.

(લવરણ : 'પીત શંખ' આદિ ભ્રમમાં વસ્તુત: બ્યલિચાર ન હોવા છતાં તે છે એસ માનીને ધર્મિત્તાનવાદી શંકા કરે છે. પ્રાતિભાસિક પીતશ`ખાદિ અખ્યાસમાં ભાલે અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનનો પ્રકાશ હેતુ ન હોય પણ પ્રાતિભાસિક રજતાદિ અખ્યાસમાં તો એ વિશેષહેતુ છે એમ માને. આને હત્તર એ છે કે પીતશ`ખાદિ અખ્યાસમાં ગે વિશેષહેતુ છે એમ માને. આને હત્તર એ છે કે પીતશ`ખાદિ અખ્યાસમાં ગે વિશેષહેતુ પ્રકાશને હેતુ ન માનીએ તો જેમ અધિષ્ઠાનની અપરોક્ષતાને હેતુ નથી માનતા તેમ પીતશ`ખાદિ અખ્યાસોમાં સ'નિક્ય'ને પણ કારણ ન સ્વીકારવામાં આવે તા સ'નિક્ય'ની પોલાં પણ 'પીત શંખ' આદિ અખ્યાસના પ્રસંગ આવે. તે ટાળવા માટે ત્યાં સ'પ્રયોગને કારણ માનવા જ પડશે. આ દુષ્ટેન્દ્રિયસ'નિક્ય' જો પ્રાતિભાસિક અખ્યાસમાત્રમાં અર્થાત્ રજતાદિ અખ્યાસ હોય કે પીતશ'ખાદિ અખ્યાસ હોય—સવ'માં જો સામાન્યત: હેતુ બની શક્તો હોય તા અખ્યાસમાત્રમાં તેને હેતુ માનવામાં લાધવ ગુણુ છે તેથી એ જ માનવું દ્વિત છે. રજતાદિ અખ્યાસ કપારેક થાય છે, સવ'દા થતા નથી એ હક્રીકત પણ આપી ઉપયન્ત બને છે.

ધર્મિત્રાનકારણતાવાદીના એવા અભિપ્રાય છે કે સદા રજતાદિ અષ્યાસના પ્રસંત્રના પરિહાર કરવા માટે અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનના પ્રકાશને રજતાદિ અષ્યાસનું કારણ માનવું જોઈએ. એમ હોય તા શુક્તિ આદિથી અવમ્છિન્ન ચૈતન્યરૂપ અધિષ્ઠાનપ્રકાશ આવત હોવાથી તેની સદા અભિવ્યક્તિ ચલી નથી તેથી સદા રજતાદિ અખ્યાસના પ્રસંગના પ્રસિદાર થઈ શકે છે. પણ ધર્મિત્રાનકારણવાદીની આ દલીલમાં ગૌરવ દોષ છે કારણ કે બે પ્રકારના પ્રાતિભાસિક અખ્યાસામાં જુદા હેતુ માનવા પડે છે. આ અતિપ્રસંગના પરિહાર તા પીતશ ખાદિ અખ્યાસના સ્થળ માનેલા દુષ્ટેન્દ્રિયસ નિક્રથ'થી પણ પ્રાપ્ત થાય છે તેથી તેને જ બધા પ્રકારના પ્રાતિભાસિક ઓમ સામાન્યતઃ કે 'અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનપ્રકાશ પ્રાતિભાસિક અધ્યાસમાં કારણ છે' એમ સામાન્યતઃ કે 'અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનપ્રકાશ પ્રાતિભાસિક અધ્યાસમાં કારણ છે' એમ વિશેષતઃ ઉપરું કત બન્ને પ્રકારના કાર્યકારણબાવ સિદ્ધ થઈ શકતા નથી.

આખ્યાકાર કૃષ્ણાન દર્તાથ આનું વિવેચન કરતાં કહે છે કે 'દુબ્ટેન્દ્રિયસ'નિકર્ષ' સામાન્યતઃ પ્રાતિભાસિક અધ્યાસમાત્રમાં લાહવતે લીધે કારણ તરીકે સિદ્ધ થાય છે એમ માનવું બરાબર નથી કારણ કે અહંકારાદિના અધ્યાસમાં અને સાક્ષિચૈતન્યમાં સ્વ<sup>પ્</sup>નાપ્યાસમાં સ'નિકર્ષ સંભવતા નથી તેથી ત્યાં વ્યભિયાર થશે. એવી દલીલ ન કરવી જોઈએ કે અદ્ધકારાદિ અધ્યાસ તે બ્યાવહારિક છે (પ્રાતિભાસિક નહિ). એમ માનનારના મતમાં ત્યાં વ્યભિયાર

#### सिद्धान्तलेशस इंग्रह!

હેલ્ય તે પછું કોઈ દાષ નથી. તે પણ એ પ્રાતિભાસિક છે એમ માનનારના મતમાં તા દાષના 'પરિહાર સંભવતા નથી. સાક્ષીમાં સ્વપ્નાધ્યાસ પ્રાતિભાસિક છે એ વ્યાબતમાં તો 'સંપતિ છે તેથી ત્યાં ઉક્ત વ્યભિચાર દઢ જ છે.

કાઈ એવી દલીલ કરી શકે કે સ્વ'નાદિ અખ્યાસમાં અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનનું સ્કુરણ કારણ છે, કારણ કે એમ ન માનીએ તા સ્વ'નપ્ર'ચ અપરાક્ષ નહીં રહે. જ્યારે બાલ પ્રાતિભાસિક અખ્યાસોમાં દુષ્ટેન્દ્રિયસ નિકર્ષ કારણ છે તેથી તેના વ્યભિચાર નથી. આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે પ્રાતિભાસિક અખ્યાસમાત્રમાં અભિવ્યક્ત અધિષ્ઠાનના પ્રકાશને કારણ માનવામાં લાધવ છે તેથી એ જ ઉચિત છે. બાલ અખ્યાસોમાં સ નિકર્ષ અધિષ્ઠાન રારણ માનવામાં લાધવ છે તેથી એ જ ઉચિત છે. બાલ અખ્યાસોમાં સ નિકર્ષ અધિષ્ઠાન ચેતન્યની અભિવ્યંજક વૃત્તિના ઉત્પાદક હાેઈને તેની ચરિતાથ તા સંભવે છે, તે જ એનું કામ છે તેથી એ વ્યથ નથી બનતા. પીતશ ખાદિ અખ્યાસના સ્થળ પણ અધિષ્ઠાનરૂપ ચેતન્યની અભિવ્યંજક વૃત્તિના સંભવ ઉપર બતાવ્યો છે એમ કાઈ કહે તા એ સાચું છે. સફ્રમ સંખિષ્ટી વિચાર કરતા એવું જ છે. પણ સ્થૂલ દવ્ટિથી દુષ્ટેન્દ્રિયસ નિક્રપ'ને લાધવને લીધે 'પ્રાતિભાસિક અખ્યાસમાત્રમાં કારણ કથો છે એમ સમજ્યું.

### ननु सादृश्यनिरपेक्षे अध्यासान्तरे अकारणस्वेऽपि तल्सापेक्षे रजताधध्यासे रजतादिसादृश्यभूतरूपविशेषादिविश्विष्टधर्मिज्ञानरूपमधिष्ठाग-सामान्यज्ञानं कारणमवृश्यं वाच्यम् । दुष्टेन्द्रियसंप्रयोगमात्रस्य कारणस्वे क्युबितब्रद्भिष्ठिऽपि तद्रजताध्यासप्रसङ्गात् ।

' (ધર્મિ સાનવાદીની અન્ય રીતની દલીલ—) જે બીજા અધ્યાસમાં (અધાત પીતશ ખાદિ અધ્યાસમાં) સાદશ્યની અપેક્ષાન હાય ત્યાં (અધિષ્ઠાન સામાન્યજ્ઞાન) 'કારજી ન દાય તા પછુ જ્યાં તેની (સાદશ્યની) અપેક્ષા છે એવા રજતાદિ અધ્યાસમાં રંજતાદિની સાથે (શુક્તિ આદિના) સાદશ્યબૂત રૂપવિશેષાદિથી વિશિષ્ટ ધર્મીના 'શાનરૂપ અધિષ્ઠાનસામાન્ય જ્ઞાનને કારથ અવશ્ય કહેવું પડશે; કારજી કે જો માત્ર દુષ્ટેન્દ્રિયસ નિકલ કારથ હોય (અને સાદશ્યની અપેક્ષા ન દ્વાય) તા જેમ ગુદ્ધિમાં તેમ જગાશમાં પછુ તે રજતાધ્યાસના પ્રસંગ આવશે.

વિવર્ષ્ય : શુક્તિરજતાદિ અખ્યાસની પહેલાં 'ઇદમ' આકારવાળી વૃત્તિની સિદ્ધિને માટે ધમિંતાનવાદી બીજી રીતે ધમિંતાનને અખ્યાસનું કારણ કહે છે અને નૃસિંહ સિદ્ધો પાધ્યાયના મતની સામે પોતાની દલીલ વિસ્તારથી રજૂ કરે છે. પીતશ ખાદિ અખ્યાસમાં શ ખાદિ અને પીતરૂપાદિ વચ્ચે કોઈ સાદશ્ય નથી તેથી તેની વાત બાજુએ રાખીએ તો પણ જ્યાં સાદશ્ય છે એવા રજતાદિના અખ્યાસમાં રજતાદિની સાથે શુક્તિ આદિના સાદશ્યભૂત રૂપવિશેષદિથી વિચિષ્ટ ધર્માંના ત્રાનકૃષ અધિષ્ઠાનસામાન્યતાનને અખ્યાસનું કારણ માનવું જ પઢશે. તેમ જ સ્થાષ્ટ્ર વગેરમાં પુરૂષાદિના અખ્યાસમાં ઊખ્વ ત્વાદિ સાદશ્ય અપેક્ષિત છે. જો સાદશ્યની ભાષેક્ષાં રાખ્યા વિના માત્ર દુષ્ટેન્દ્રિયસન્નિક્ષ'થી જ અખ્યાસ થતા હોય તા જેમ શુક્તિમાં રજતના અખ્યાસ સંભવે છે તેમ અંગાશમાં પણ રજતનો અખ્યાસ સંક્ષવવા જોઈએ. પણ તેમ થત નથી તેથી સદશરૂપથી વિચિષ્ટ ધર્માં નું સાધાન્ય ત્રાન જ અખ્યાસનું કારણ છે. न च सादृश्यमपि विषयदोषत्वेन कारणमिति वाच्यम् । चिसदृशेऽपि सादृश्यभ्रमे सत्यध्याससद्भावात् जल्लधिसलिलपुरे द्रे नील्लशिलातल-त्वारोपदर्शनात् । न च 'तद्धेतोरेव' इति न्यायात् सादृश्यज्ञानसामम्येवाध्यास-कारणमस्तिवति युक्तम् , ज्ञानसामम्या अर्थकारणत्वस्य वयचिद्रप्यदृष्टेः । ततदसादृश्यज्ञानत्वस्यैव लघुत्ताच्च ।

અને એવી દલીસ કરવી નહિ કે સાદશ્ય પણુ વિષયના દેષ તરી કે (અધ્યાસનું) કારણ છે. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે વિસદશને વિષે પણુ સાદશ્યના ભ્રમ થતાં અધ્યાસ થાય છે કેમ કે દૂર રહેલા સમુદ્રના જસપ્રવાહમાં નીલ શિલાતલત્વના આરાપ જેવામાં આવે છે. અને એવી દલીલ કે 'તહેતોરેવાસ્યુ તહેતુત્વં મધ્યે જિ તેન' (જેને તમે તેનું કારણુ માના છે તેના કારણને જ તેનું કારણુ થવા દા, વચ્ચે તેનું શું કામ?) એ ન્યાયથી સાદશ્યજ્ઞાતની સામગ્રી જ ભલે અધ્યાસનું કારણુ હા — એ બરાબર નથી, કારણુ કે જ્ઞાનની સામગ્રીને આર્થનું કારણુ બનતી કચાંય જોવામાં આવતી નથી. અને તેના કરતાં સાદશ્ય જ્ઞાનત્વને જ (અધ્યાસનું કારણુ માનવામાં) લાઘવ છે.

વિવરજ્યુ : ધનિ'ત્રાનવાદીની સામે કાંઈ શ કા કરે છે કે સાદશ્ય અપેક્ષિત હાેય ત્યાં પછુ એ એના સ્વરૂપથી જ અધ્યાસનું કારણ છે અને એટલાથી ઉક્ત અતિપ્રસંગના પરિહાર થાય છે અર્થાત્ અંગારામાં રજતાખ્યાસના પ્રસંગ નથી આવતા. એ સાદશ્ય ત્રાત હાેય તા જ કારણ બને એવું નથી. તેથો ધમિ દ્વાન અધ્યાસના કારણ તરીકે સિદ્ધ થતું નથી. ધમિ ત્રાનવાદી આને ઉત્તર આપે છે કે સાદશ્ય તેના અસ્તિત્વ માત્રથી કારણ હાેય તા સાદશ્યના બ્રમને ઠારણે અધ્યાસ ન સંભવે, કારણ કે સાદશ્યના ભ્રમ થાય છે ત્યાં સાદશ્ય સ્વરૂપથી તા નથી જ હાેતું. તેથી સાદશ્યત્રાનને અધ્યાસનું કારણ માનવું જોઈએ, અને આમ તદ્વિષ્ટિધમિ દ્વાનની સિદ્ધિ થાય છે. વિસદયમાં સાદશ્યના ભ્રમતું ઉદાહરણુ આપતાં ધમિ ત્રાનવાદી કહે છે કે જળ વસ્તુતઃ શુક્લ રૂપવાળું છે ગાટે નોલ શિક્ષાતલ સાથે તેનું સાદશ્ય નથી. તેથી સાદશ્યના ભ્રમથી જલપ્રવાહમાં નીક્ષશિલાતલત્વના આરાપ છે.

આની સામે શાંકા કરવામાં આવે છે કે ધર્મિંગ્રાનકારણુતાપક્ષમાં પણ તેની સામગ્રી તરીકે દુપ્ટેન્દ્રિયસ નિકર્ષ માનવા જ પડશે. આમ એ આવશ્યક હાેઈને એ માનલું ઉચિત છે કે સાદરયજ્ઞાનસામગ્રી અષ્યાસવિશેષનું કારણુ છે, સાદરયજ્ઞાન નહિ; તેથી ધર્મિંગ્રાનની સિદ્ધિ થતી નથી. 'તāતોરેવ...' ન્યાય પ્રમાણે સાદરયજ્ઞાનની કારણુસામગ્રી ભલેને અષ્યાસનું કારણુ હે.ય, વચ્ચે સાદરયજ્ઞાનને અષ્યાસના કારણુ તરીકે લાવવાની શી જરૂર ?

ધર્મિદ્યાનવાદી આ શંકાનાે ઉત્તર આપતાં કહે છે કે ધર્મિદ્યાનકારજીતા મતમાં ધર્મિ ત્રાનને રજતાદિરૂપ અર્થ'ની ઉત્પત્તિમાં કારણ માનવામાં આવે છે. આમ 'તહેતોયવ…' ન્યાય પ્રમાણે ધર્મિદ્યાનની સામગ્રીરૂપ સંપ્રયોગને જો કારણુ માનવામાં આવે તાે એ રજતાદિ અર્થ'નો ઉત્પત્તિમાં કારણુ બને. અને એ સંસવવું નથી, કારણુ કે સભિક્ર્ય'ને દ્યાનનું કારણુ

www.jainelibrary.org

બનના જોઈએ છીએ પહ્યુ વિવયની ઉત્પત્તિમાં કારણુ બનતાે કથાંય જોયા નથી કે માન્યા નથો. તેથી સાદ્રશ્યદ્યાનસામગ્રીને કારણુ માનવાની અપેક્ષાએ સાદરયત્વાનને કારણુ માનવામાં લાધવ છે. અને આમ ધર્મિદ્યાનની સિદ્ધિ થાય છે.

न च स्वतक्शुम्नेऽपि ग्रुभ्वकलधौतभुङ्गारगतेऽपि स्वच्छे जल्ठे एव नै त्याध्यासः, न ग्रुक्ताफले इति व्यवस्थावन् वस्तुस्वमावादेव ग्रुक्तौ र क्ताध्यासः नेङ्गाळादाविति व्यवस्था, न तु साद्द्र्यज्ञानापेक्षणादिति वाच्यम् । स्वतः पटखण्डे पुण्डरीकग्रुकुल्त्वानध्यासेऽपि तत्रैव कर्तनादि-घटिततदाकारे तदध्यासदर्शनेन तद्ध्यासस्य वस्तुस्वभावमनजुरूध्य साददय-ज्ञानमावाभावानुरोधित्वनिश्चयात् । अन्यथाऽन्यदापि तत्र तद्ध्यासप्रसङ्गात् ।

અને શંકા થાય કે સ્વતઃ શુભ્ર હોવા છતાં અને નિર્મલ સુવર્ણની ઝારીમાં રહેલું હોવા છતાં સ્વચ્છ જળમા જ નીલતાના અધ્યાસ થાય છે, મુક્તાફળમાં નંદ એ વ્યવસ્થા છે, તેમ વસ્તુના સ્વભાવને લીધે જ શુક્તિમાં રજતના અધ્યાસ થાય છે, અંગારા વગેરેમાં નંદિ એવી વ્યવસ્થા છે; પણુ તે સાદશ્ય જ્ઞાનની અપેક્ષા રાખીને થતા નથી. આવી દલીલ કરવી નંદિ કારણુ કે કપડાના ટુકડામાં સ્વતઃ કમલની મુકુલાવસ્થાના અધ્યાસ ન હાેવા છતાં કાતરથી કાપીને તેને તે આકાર આપવામાં આવતાં ત્યાં જ તેના અધ્યાસ જોવામાં આવે છે. તેથી એવા નિશ્વય થાય છે કે તેના અધ્યાસ વસ્તુસ્વભાવના અનુરાધ નહીં કરીને સાદશ્ય જ્ઞાનના સદ્ભાવ કે અસદ્ભાવના અનુરાધ કરે છે. અન્યથા અન્ય સમયે પણ ત્યાં તેના અધ્યાસના પ્રસંગ આવશે.

વિવરષ્ટ્ર ધર્મિંગ્રાનકારણતાવાદીની સામે દલીલ થઈ શકે કે સાદરયત્રાન અખ્યાસવિશેષનું કારણ ન હોય તેા પણ વ્યવસ્થા સંભવે છે તેથી ધર્મિંગ્રાનની સિદ્ધિ થતા નથી. જળ કે મોતીનું નીલતા સાથે સાદરય નથી તેમ છતાં જળમાં નીલતાના અખ્યાસ જોવામાં આવે છે, મેાતીમાં નહિ. આ વ્યવસ્થામાં જલ આદિ વસ્તુના સ્વભાવ જ હેતુ છે, અન્ય નહિ. વાસણુમાંની નીલતા જળમાં નીલતાના અખ્યાસનું કારણ છે, સ્વભાવ નહિ એવી શંકા દૂર કરવા માટે કહ્યું છે કે સ્વચ્છ જળ સ્વચ્છ સુવર્ણુપાત્રમાં હોય તેા પણ નીલતાના અખ્યાસ થાય છે. જગમાં રહેલ કાઈ નીલરૂપવાળા દ્રવ્યના સંસગ<sup>4</sup>ને કારણે આ અખ્યાસ શક્ય બને છે એવી શંકા દૂર કરવા માટે કહ્યું છે કે જલ સ્વતઃશુબ્ર કે સ્વતઃસ્વચ્છ છે. આમ વસ્તુના સ્વભાવ જ અધ્યાસનો પ્રયોજક માનવો જોઈએ.

, આ દલીલનેા જવાબ આપતાં ધર્મિંદ્રાનકારણુતાવાદી કહે છે કે પીતશ ખાખ્યાસની જેમ ઝારીમાં રહેલ જળમાં નીલતાના અધ્યાસમાં સાદશ્યત્વાનની અપેક્ષા ન હાેય તા પણુ કાતરથી કમળની કળીના આકારમાં કાપેલ કપડામાં કમળની કગીના અધ્યાસ થાય છે ત્યાં તા સાદશ્ય-ત્રાન હાેય તા જ અધ્યાસ થાય છે, સાદશ્યત્વાન ન હાેય તા અધ્યાસ થતાં નથી. તેથી વસ્તુસ્વભાવ નહિ પણુ સાદશ્યત્રાન અખ્યાસનું નિયામક છે. વસ્તુસ્વભાવના આશ્રય તા નછ્ટકે લેવા જોઈએ. વસ્તુસ્વભાવ જ જો કમળની કળીના અધ્યાસનું કારણુ હાૈય તા કાતરથી કાપીને એ આકાર આપ્યા પહેલાં પણુ કપડાના ડુકડામાં કમળની કળીના અધ્યાસ થવા જોઈએ, તેથી ધર્મિંત્રાનકારણુતાની સિદ્ધિ થાય છે.

## उच्यते - साद्दयज्ञानस्याध्यासकारणत्ववादेऽपि विशेषदर्शनप्रतिवध्येषु र नताद्यध्यासेष्वेव तस्य कारणत्वं वाच्यम् ; न तु तदप्रतिवध्येषु पीत-शडाद्यध्यासेषु, असम्भवात् । विशेषदर्शनप्रतिवध्येषु च प्रतिवन्धकज्ञान-सामय्याः प्रतिवन्धकत्वनियमेन विशेषदर्शनसामय्यप्यवद्यं प्रतिवन्धिका वाच्येति तत यव सर्वव्यवस्थोपपरोः किं सादध्यज्ञानस्य कारणत्वकल्पनया।

(નસિ હલદો પાધ્યાયને!) ઉત્તર છે કે સાદશ્ય જ્ઞાન અધ્યાસનું કારણ છે એ વાદમાં પણ વિશેષદર્શ નથો પ્રતિબધ્ય (રાકી શકાય તેવા) રજતાદિ અધ્યાસામાં જ તેને કારણ કહેવું જોઈ એ, પણુ તેનાથી (વિશેષ દર્શ નથી) પ્રતિબધ્ય નહીં એવા પીતશ ખાદિ અધ્યાસામાં નહિ કારણ કે (સાદશ્યને!) સ લવ નથી. અને વિશેષ દર્શ નથી પ્રતિબધ્ય (અધ્યાસામાં) પ્રતિબ ધક જ્ઞાનની સામગ્રી નિયમથી પ્રતિબ ધક હોય છે તેથી વિશેષદરા નની સામગ્રીને પણ (અધ્યાસની) પ્રતિબ ધક કહેવી પડશે, તેથી તેનાથી જ સવ<sup>4</sup> વ્યવસ્થાની ઉપપત્તિ થતી દેશવાથી સાદરયજ્ઞાન (અધ્વાસનું) કારણ છે એ કલ્પનાનો શે! અથ<sup>4</sup> ?

વિવર છુ : કેટલાક અખ્યાસવિશેષમાં સાદશ્યત્રાન કારણ છે એમ બતાવીને ધમિ ત્રાનને કારણ માનવું જ જોઈ એ એવા પૂર્વ પક્ષનું હવે કવિતાર્કિક નૃસિ હલ્ભટ્ટો પાધ્યા થતે અનુસરનાર ચિંતક ખંડન કરે છે. સાદશ્યત્રાનને અખ્યાસનું કારણ માનતા હા તા પણ વિશેષદર્શ નથી રાંકી શકાય તેવા રજતાદિ અખ્યાસોમાં જ કારણ માની શકશા. તેનાથી રાંકી ન શકાય તેવા પીતશ ખાદિ અખ્યાસોમાં નહિ કારણ કે ત્યાં સાદશ્યના સંભવ નથી. શકિતરજત સ્થળમાં રંગતત્વામાલગ્વાળ્યજ્જિત્વવાનયમ્ (આ પદાર્થ રજતત્વના અભાવથી બ્યાપ્ય શકિતન્વવાળા છે) એ વિશેષદર્શન હાય તા 'આ રજત છે ' એવા અમ થતા નથી, પણ એ વિશેષદર્શન ન હાય તા તેની સંભાવના છે તેથી રજતાખ્યાસ વિશેષદર્શનથી પ્રતિબધ્ય છે. બીજી બાજુ એ 'પીનત્વામાલગ્વાવ્યણજ્જ્લ્વવાનયમ્' (આ પદાર્થ પીતત્વના અભાવથી બ્યાપ્ય શંખત્વવાળા છે) એ વિશેષદર્શન હાય તા પણ 'પીત શંખ' એવો અધ્યાસ થાય છે તેથી વિશેષદર્શનથી પ્રતિબધ્ય નથી. તેથી ધર્મિત્રાન આમાં કારણ નહીં થાય કારણ કે પીતત્વનું સાદરય શંખમાં છે જ નહિ તેમ સાદરયત્રાન પણ ત્યાં નિયામક નથી (કમળની કળીના અખ્યાસમાં બને છે તેમ).

વિશેષદશ\*નાત્મક પ્રતિબંધક ત્રાન જેમ રજતાદિ અધ્યાસમાં પ્રતિબંધક છે તેમ એ પ્રતિબંધક ત્રાનની સામગ્રી પશુ પ્રતિબંધક દ્વાય જ છે. જો પ્રતિબંધકમાત્રની સામગીને પ્રતિબંધક માનવામાં આવે તા દાહપ્રતિબંધક મણુ વગેરેની સામગી પશુ દાહપ્રતિબંધક બનવાના પ્રસંગ આવે તેથી 'ત્રાન' પદ મૂક્યું છે – પ્રતિબંધક ગ્રાનની સામગ્રી પશુ પ્રતિબંધક છે. તાનની સામગ્રીને પ્રતિબંધક કહેવામાં આવે તે ધમિ જ્રાનની સામગ્રીકપ સંબે મુક્યું છે.

અપ્યાસમાં પ્રતિખંધક છે એમ માનવું પડે તેથી 'પતિબ ધઢત્તાન' એમ કહ્યું છે. ધમિંત્રાન અખ્યાસને અનુકૂલ હોઈને એ પ્રતિબ ધક ત્રાન નથી તેથી આ પ્રસંગ થતા નથી. એ જ રીતે પક્ષમાં સાધ્યાભાવવત્તાનું ત્રાન પ્રાહ્યાભાવનું અવગાહન કરતું હાેઈને અનુમિતિની બાબતમાં સાક્ષાલ પ્રતિમ ધક છે. ત્યાં સાધ્યાભાવવ્યા પ્યવત્તાત્રાન પ્રતિબ ધઢત્વાનની સામગ્રી હાેઈને તે અનુમિતિનું પ્રતિબ ધક છે. ત્યાં સાધ્યાભાવવ્યા પ્યવત્તાત્રાન પ્રતિબ ધઢત્વાનની સામગ્રી હાેઈને તે અનુમિતિનું પ્રતિબ ધક છે એવી વ્યવસ્થા જાણીતી છે. (પવ તમાં વદ્ધિના અભાવનું ત્રાન એ પવ તમાં વદ્ધિની અનુમિતિનું પ્રતિબ ધક છે. હવે વદ્ધિના અભાવનું ત્રાન વદ્ધિના અભાવથી વ્યાપ્ય એવા કાઈ લિંગથી થતું હોય તો વદ્ધિના અભાવના ત્રાનની આ સામગ્રી પણ વદ્ધિની અનુમિતિની પ્રતિબ ધઢ છે). જો પ્રતિબ ધક ત્રાનસામગ્રીને જ પ્રતિબ ધક માની શકાતી હોય અને એ રીતે ક્યાં અધ્યાસ થાય અને ક્યાં ન થાય એ વ્યવસ્થા ઉષપન્ન બનતી હોય તા સાદરયત્તાનને અધ્યાસનું કારણુ માનવાની કાઈ જરૂર નથી. તેથી ધર્મિત્રાન કૃપ ' કંદમ્ ' આકારવાળી વૃત્તિની સિદ્ધિ થતી નથી.

तथा हि - इङ्गाळादौ चञ्चःसम्प्रयुवते तदीयनैच्यादिरूपविशेषदर्शन-सामग्रीसच्चान्न रजताध्यासः । शुक्त्यादावपि नीछभागादिच्यापिचश्चः-सम्प्रयोगे तत्सच्चान्न तदध्यासः । सदृशभागमात्रसम्प्रयोगे तदभावादध्यासः । तदाऽपि शुक्तित्वरूपविशेषदर्शनसामग्रीसच्चादनध्यासप्रसङ्ग इति चेत्, न । अध्याससमये शुक्तित्वदर्शनाभावेन तत्पूर्वं तत्सामम्यभावस्य त्वयाऽपि वाच्यत्वात् ।

જેમ કે - ચક્ષુની સાથે સન્નિષ્ઠુષ્ટ અંગારા વગેરેનો બાબતમાં તેના નીલતા વગેરે રૂપવિશેષના દર્શનનો સામગ્રી હોવાથી રજતના અધ્યાસ થતા નથી. શુક્તિ-આદિમાં પણ જ્યારે નીલભાગ અદિને બ્યાપનાર ચક્ષુના સંનિકર્ષ હાય ત્યારે તે (વિશેષદર્શનની સામગ્રી) હોવાથી તેના (રજતાદિના) અધ્યાસ થતા નથી. જ્યારે સદશ ભાગ સાથે જ (ઇન્દ્રિયના) સન્નિકર્ષ હોય ત્યારે તે (નીલતા બાદિના દર્શનની સામગ્રી) ન હોવાથી અધ્યાસ થાય છે. શ'ઠા થાય છે કે ત્યારે પણ શુક્તિસ્વરૂપ વિશેષ (ખાસિયત)ના દર્શનની સામગ્રી હોવાથી અનધ્યાસના પ્રસંગ આવશે (-અર્થાત અધ્યાસ ન થવા જોઈ એ). તેના ઉત્તર છે કે ના (આ શ'ઠા બરાબર નથી). અધ્યાસસમયે શુક્તિત્વનું દર્શન નથી હોતું તેથી તેની પહેલાં તેની સામગ્રીના અભાવ હોય છે એમ તમારે પણ કહેવું પડશે.

વિવર્ણુ : સાદરયગ્રાનને કારણ ન માનીએ તાે પણુ પૂર્વેક્ત પ્રસંગ નહીં ઉપસ્થિત થાય એમ અહીં બતાવ્યું છે. અંગારા વગેરે સાથે ચક્ષુના સ નિક્રષ' હોય ત્યારે તેની નીલતા વગેરે જે વિશેષતા છે વેના (વિશેષના, ખાસિયતના) દર્શ'નની સામત્રી હોવાથી રજતના અધ્યાસ થતા નથી. શુક્તિ વગેરેમાં પણુ નીલભાગ, ત્રિક્રોણુભાગ સાથે ચક્ષુના સ નિક્રષ' હોય ત્યારે વિશેષદર્શ'નની સામત્રી હોઈને રજતના અધ્યાસ થતા નથી. શંકા થાય કે આમ હોય તા ક્રિન્દ્રવસ નિક્રથ'ને પણુ અધ્યાસનું કારણુ ન માની શકાય તેના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે શુક્તિના (રજત સાથેના) સદશ ભાગ સાથે જ સ નિક્રથ' હોય ત્યારે નીલતા વગેરે વિશેષના દર્શા નની સામગ્રીને અભાવ હેાવાથી રજતને અધ્યાસ થાય જ છે. કરી શ કા થાય કે સદરગ્ ભાગ માત્ર સાથે સ નિક્ય' હેાય ત્યારે પણ શુક્તિત્વરૂપ વિશેષના દર્શનની સામગ્રી હેાવાથી રજતને અધ્યાસ ન થવા જોઈએ. અને જો આ પ્રસાંગના પરિહાર કરવા હાય તે સાદશ્ય-ગ્રાનને દેષ તરીકે અધ્યાસનું કારણ માનવું જોઈએ. અને તેથી ઉક્ત સાદશ્યદર્શ નરૂપ પ્રતિબ ધકની હાજરી હાવાથી અપ્રતિબહ શુક્તિત્વદર્શ નસામગ્રી નથી અને તેથી રજતના અધ્યાસ શક્ય ખને છે—આમ કહેવાના આ શ કામાં ધર્મિંગાનકારણવાદીના આશય છે. તેના જવાબ આપતાં અનધ્યાસના પ્રસંગના પરિહાર કરવા માટે બન્ને પક્ષને સંગત વાત કહી છે. રજતના અધ્યાસ થાય છે ત્યારે શુક્તિત્વનું દર્શન નથી હોતું તેથી તેની સામગ્રીના પણ અભાવ હાય છે એમ સાદશ્યગ્રાનકારણતાવાદીએ પણ કહેવું પડશે. શુક્તિત્વદર્શનસામગ્રી હોવા છતાં અધ્યાસ થતા જે હોય ત્યારે શુક્તિત્વનું દર્શન નથી હોતું તેથી તેની સામગ્રીના પણ અભાવ હોય છે એમ સાદશ્યગ્રાનકારણતાવાદીએ પણ કહેવું પડશે. શુક્તિત્વદર્શનસામગ્રી હોવા છતાં અધ્યાસ થતા જે ત્યારે શુક્તિત્વનું દર્શન નથી હોતું તેથી તેની સામગ્રીના પણ કહેવા છતાં અધ્યાસ થતા અત્યારે શુક્તિત્વનું હોય ત્યારે ચક્ષુસ સુકત તાદાત્મ્યરૂપ શુક્તિત્વદર્શનસામગ્રી હોવા છતાં અધ્યાસ થતા જોવામાં નથી આવતા તેથી શુક્તિત્વરૂપ વિશેષના દર્શનની સામગ્રીના પ્રતિબ ધક કાઈ દોષ અવશ્ય માનવા પડશે. એ દોય તે સાદશ્યગ્રાન નહી પણ દ્વરત્વ વગેરે છે. આમ દોષ તરીકે પણ સાદશ્યગ્રાન અધ્યાસનું કારણ નથી તેથી ધર્મિ ગ્રાનની સિદિ થતી નથી એમ કહેવાના ધર્મિ જ્યાનનો નિષેધ કરનારના આશય છે.

मम सादृत्रयज्ञानरूपाध्यासकारणदोषेण प्रतिबन्धात् तदा शुक्तित्व-दर्श्वनसामग्र्यभावाभ्युपगमः । तव तथाऽभ्युपगमे तु घट्ठह्रटीप्रभातष्टत्तान्त इति चेत्, न। समीपोपसर्पणान्तरं रजतसादृत्र्यरूपे चाकचिक्ये दृत्र्यामाने एव शुक्तित्वोपलम्भेन तस्य तन्सामग्रीप्रतिबन्धकत्वासिद्धौ दृरत्वादिशोषेण प्रतिबन्धाद्वा व्यञ्जकनीलपृष्ठत्वादिग्राहकासमवधानाद्वा तत्सामग्यभावस्य वक्तव्यत्वात् ।

(શ'કા) મારા મતમાં સાદશ્યજ્ઞાનરૂપ જે અધ્યાસના કારણુરૂપ દોષ છે તેનાથી (શુક્તિત્વજ્ઞાનના) પ્રતિબંધ થાય છે તેથી શુક્તિત્વદશ'નની સામગ્રીના અભાવના સ્વીકાર છે. જ્યારે તમે જો તેમ સ્વીકારા તા ઘટકુટીપ્રભાતવૃત્તાન્ત થાય (-અર્થાત સાદશ્યજ્ઞાનને અધ્યાસના કારણ તરીકે ટાળવા માગતા હતા તે જ સ્વીકારવાના વખત આવે). (આવી શ'કા ધર્મિ જ્ઞાનવાદી કરે તા ઉત્તર છે કે) ના. નજીક સરકથા પછી રજતસાદશ્યરૂપ ચકચકાટ ખેવામાં આવે છે ત્યારે જ શુક્તિ ત્વની ઉપલબ્ધિ થાય છે તેથી તે (સાદશ્યદર્શ'ન) તેની (શુક્તિત્વદર્શ'નની) સામગ્રીના પ્રતિબંધક તરીકે સિદ્ધ થતું નથી. (અને) આમ હાય તા દ્વરત્વાદિ દાયથી પ્રતિબંધ થવાને કારણે અથવા (શુક્તિત્વના) વ્યંજક નીલપૃષ્ઠત્વાદિના ગ્રાહક (નીલભાગ-વ્યાપી ચક્ષુસ'નિકર્ષ)ની હાજરી નહી' હાવાથી તેની (શુક્તિત્વરૂપ વિશેષના દર્શ'નની) સામગ્રીના અભાવ (અન્ને પક્ષે) કહેવા પડશે. સિ-રડ

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

વિવરે છ્યુ : 'ઇદમ્' આકારવાળી દત્તિ પ ધર્મિં તાનને અધ્યાસનું કારણ માનનાર એવી દલીલ કરી શકે કે હું તા સાદશ્યત્રાનરૂપ અધ્યાસના કારણને જ શુક્તિત્વવિશેષ-દ્યાનમાં પ્રતિબધક માની શકીશ; તેથી શુક્તિત્વદર્શનની સામગ્રીના અભાવ માની શકાશે. પછુ જે પ્રતિપક્ષી તેમ માનશે તા તેની સ્થિતિ એવા વેપારી જેવી થશે જે દાણ (જકાત) ભરવાની બીકે રાતે દાણ-ચાંકીથી દૂર માલ લઈને ભાગ્યા કરતા હતા પણ સવાર પડી ત્યારે તેને ખબર પડી કે બ્રાન્તિવશાત તે દાણની ચાંકીમાં જ છે અને તેને દાણ તા ભરવું જ પડવું. સાદશ્યત્રાનને તે અખ્યાસનું કારણુ માનવા તૈયાર નહોતો પણ ફરી ફરે તે જ માનવું પડે તેવું થાય. આને ઉત્તર આપતાં કવિતા કિંકમતાનુયાયી કહે છે કે સાદશ્યદર્શન પ્રતિબંધક હાેઈ શકે જ નહિ. ઊલટું શુક્તિનાં નજીક ગયા પછી રજતના સાદશ્યરૂપ ચક્ર્ચકાટ દેખાય ત્યારે જ શુક્તિત્વદર્શનની સામગ્રીને અભાવ છે એમ બન્ને પક્ષે માનવું પડશે. અથવા સહકારીના અભાવમાં સામગ્રીના અભાવ માની શકાય. શુક્તિત્વના બળજ એવા નીલપૃષ્ઠ વગેરે સાથે ચક્ષુની સંનિક્ર્ય' ન હોય તેથી પણ શુક્તિત્વદર્શનની સામગ્રીના અભાવ બન્ને પક્ષે માનવા પડશે.

અહીં એ વાતની નેંધ લેવી જોઈએ કે બ્યાખ્યાકાર કપ્લાન-દતીર્થં કવિતાકિંકના મત સાથે સંમત નથી અને તેમની દષ્ટિને સ્થુલ દષ્ટિ તરીકે ચલાવી લે છે. કષ્ણાનન્દની દલીલ છે કે માણસ દૂર હોય તે৷ પણ શુક્તિ વિષે શુક્તિ -પ્રમા, શુક્તિનું સાચું જ્ઞાન તેને કચારેક થાય છે. તેથી જેમ સાદશ્યતાન અધ્યાસનું કારણ હંમેશાં ખને જ એમ હાેતું નથી તેમ દ્રરત્વ વગેરેમાં પણ વ્યભિચાર છે—કથારેક તે અખ્યાસનું કારણ ન પણ હાય અને કથારેક હેાય પણ ખરું. એ જ રીતે રજત પ્રત્યે અત્યંત આસક્તિ અને તેની લાલચ હેાય એવા માહ્યસને નજીક ગયા પછી પહ્યુ શક્તિનું સમ્યગ્રાન થતું નથી, તેને રજત જ દેખાય છે. તેથી દરત્વને પણ દેાષ ન માની શકાય. જો કાેઈક અધ્યાસની બાબતમાં ક્યારેક એ દાેષરૂપ છે એ રીતે તેને અધ્યાસનું કારણ માનવામાં આવતું હેાય તેા જ્વાળા વગેરેમાં સાદરયતાનરપ દોષને કારણે થતા 'આ એ દીપજવાળા છે' એવેા ભ્રમ સવ'ને અનુભવથી સિદ્ધ છે. પ્રત્યેક ેક્ષણે નવી જવાળા હેાય છે તેમ છતાં સાદશ્યત્રાનને લીધે 'આ એ જ જવાલા છે' એવા બ્રમ થાય છે એવા સવ'ને અતુભવ છે તેથી સાદરયજ્ઞાનને ક્યારેક રજતાદિના અધ્યાસમાં દેહ તરીકે કારણ માનવું જ પડશે. સાદશ્યત્રાન દોષ છે એ વાત શાંકરાચાર્યને પણ માન્ય છે. દेवताधिक्षरणु (12. सू. शां.ला. १. ३. २८)मां तेमणु इद्युं छेः साहरयात प्रत्यभिज्ञानं केशादिष्विव. એ જ રીતે સમુદાયાધિકરણ કે ભૌડકોના ખંડનમાં (૨.૨.૨૫) કશું છે કે સાદથ્યનિમિત્ત प्रतिसन्धानम् ( अतिसंधान એटલे अत्यलिज्ञान ), तेथी सादृश्यज्ञान होष तरीडे अभ्यासन કારણ છે એ મતનું નિરાકરણ કરવું એ ખરાબર નથી એમ કાેઈ કહે તાે તેના ઉત્તર એ છે કે એ વાત સાચી છે તાે પણ સ્થૂલ બુદ્ધિને! આશ્રય લઈને આમ કર્યું છે એમ સમજવું. સક્ષમ સુદ્રિથી તેા સાદરયત્તાનને દોષે તરીકે અધ્વાસનું કારણ માની જ શકાય.

292

एवं जल्लभिजले नियतनीलरूपाध्यासप्रयोजकदोषेण दूरे नीरत्व-व्यञ्जकतरङ्गादिमाहकासमवधानेन च शौक्ल्यजलराशित्वादिविशेषदर्शन-सामग्र्यभावाच्छिल्लातलत्वाद्यध्यासः । विस्तृते पटे परिणाहरूपविशेषदर्शन-सामग्रीसत्त्वाद् न पुण्डरीकमुकुलत्वाध्यासः । कर्तनादिघटिततदाकारे तदभावात् तद्ध्यास इति ।

એ જ રીતે સમુદ્રના જલમાં નિયત એકા નીલરૂપના અધ્યાસમાં પ્રયાજક દોષથી અને દૂર દેશમાં નીરત્વ (જલત્વ)ના વ્યંજક તરંગાદિનું ગ્રહુણ કરનાર (ચક્ષુસંાનેકર્ષ આદિ) ની હાજરી નહીં હોવાથી શુકલતા, જલરાશિત્વ વગેરે (વશેષના દર્શાનની સામગ્રી નહીં હોવાથી શિલાતલત્વાદિ (~બીજો પાઠ છે-નીલ શિલાતલત્વ) ના અધ્યાસ થાય છે. ( અને ) ફેલાવેલા પટ (કપડા)માં વિસ્તારરૂપ વિશેષના દરા'નનો સામગ્રી હોવાથી કમલની મુકુલાવસ્થાના અધ્યાસ થતા નથો (જ્યારે કાતરથી) કાપવા વગેરેથી તે આકાર જેને આપવામાં આવ્યા છે તેવા પટમાં તેના અભાવ હોવાથી તેના અધ્યાસ થાય છે.

વિવરણ : શુક્તિરજતભ્રમની ખાખતમાં જે કહ્યું છે કે સાદશ્યત્રાન વિના ભ્રમ થાય છે તે ન્યાય બીજા ભ્રમોમાં પણ લાગુ પાડે છે. સમુદ્રના જલમાં નીલશિલાતલનો અપ્યાસ થાય છે (સફેદ જલને બદલે નીલશિલાતલ દેખાય છે) તેમાં શુકલરૂપાત્મક વિશેષનું દર્શન અને જલરાશિત્વાદિરૂપ વિશેષનું દર્શન પ્રતિબાંધક છે. અને તેથી શુકલરૂપાદિના દર્શનની સામગ્રી પણ આ અધ્યાસમાં પ્રતિબાંધક છે. આમ પ્રતિબાંધક બની શકે એવા જ્ઞાનની સામગ્રી પણ આ અધ્યાસમાં પ્રતિબાંધક છે. આમ પ્રતિબાંધક બની શકે એવા જ્ઞાનની સામગ્રીના અભાવને લીધે જ નીલશિલાત્વના આરોપ થાય છે. પણ એવું માનવું બરાબર નથી<sup>40</sup> પહેલાં જળમાં નીલતાના અધ્યાસથી સાદશ્ય જ્ઞાન સિદ્ધ થતાં તે દોષને લીધે નીલશિલાતલત્વના અધ્યાસ થાય છે.

શંકા થાય કે સમુદ્રના પાણીના પૂરમાં શુક્લરૂપાત્મક વિશેષના દર્શ'નની સામગ્રીના અભાવ અસિદ્ધ છે. અને નીલસિલાતલત્વના આરોપ થયે તે પહેલાંના કાળમાં ચક્ષુની સાથે સંયુક્ત જળમાં શુક્લરૂપનું તાદાત્મ્ય સ્વીકાર્યું હોવાથી ચક્ષુસંયુક્તતાદાત્મ્યરૂપસંનિકપં અને પ્રકાશ વગેરે હેાવાથી જલરાશિત્વાદિરૂપ વિશેષના દર્શ'નની સામગ્રીના અભાવ પણ અસિદ છે કારણ કે જલરાશિત્વના વ્યંજક તરંગાદિનું પ્રત્યક્ષ છે. આવી શંકાના ઉત્તરમાં કલ્યું છે કે નીલરૂપના અધ્યાસ નિયત છે. સમુદ્રનું પાણી દૂર હાેય ત્યારે જેમ નીલત્વના અધ્યાસ થાય છે તેમ નજીક ગયા પછી પણ તેને અપ્યાસ થાય છે એથી એ નિયત છે. કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે શુકલરૂપાત્મક વિશેષના દર્શ'નની સામગ્રી નિયત નીલરૂપાધ્યાસના પ્રયોજક દોષથી પ્રતિબદ્ધ છે તેથી કે અપ્રતિબદ્ધ નથી (રૂકાવટ વિનાની નથી); દૂરત્વરૂપ દોપને લીધે જલરાશિત્વરૂપના વ્યંજક તરંગાદિના ગ્રાહકની હાજરી નથી હોતી; તેથી જલરાશિત્વરૂપ વિશેષના દર્શ'નની સામગ્રી નથી હોતી. આમ દિવિધ પ્રતિમ ધક (અધ્યાસમાં પ્રતિબ'ધક બની શકે એવાં) જ્ઞાનનો સામગ્રીના અભાવને લોધે સમુદ્રના પાણીમાં નધ્લશિલાતલત્વાદિના અધ્યાસ સંભવે છે. [બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દ સંપત નથી. તેએ કહે છે કે અહીં ધ્યાનમાં રાખવું જોઈએ કે સમુ;ના પાણીના પુરમાં નીલશિલાતવના આરોપ થાય છે તેમાં ખતાવેલી રીતે વિશેષના દર્શાનની સામગ્રીના અભાવ અપેક્ષિત હોય તા પણ તેટલા માત્રથી તેના અધ્યાસ થતા નથી. પરંતુ જલમાં નીલરૂપ આદિના અધ્યાસથી નીલશિલાતલ સાથે સાદરય સંપન્ન થયા પછી જ તેના અધ્યાસ થાય છે તે જ રીતે દૃરથી ઝેને નીલશિલાતલત્વના ભ્રમ થયા હેશય તે સમુદ્રના જલના પૂરની નછક આવ્યા પછી કહે છે : આ સમુદ્રના પાણીના પૂરમાં દૂરથી નીલતા, નિશ્વલતા વગેરે સામ્યને કારણે મને નીલશિલાતલત્વના ભ્રમ થયા હતા; હવે તે સમુદ્રના જલના પૂરની નછક આવ્યા પછી કહે છે : આ સમુદ્રના પાણીના પૂરમાં દૂરથી નીલતા, નિશ્વલતા વગેરે સામ્યને કારણે મને નીલશિલાતલત્વના ભ્રમ થયા હતા; હવે તે ભ્રમ દૂર થયા. અલગ અલગ ભ્રમ પ્રસંગે સાદરયદોષને કારણે મને પહેલાં અન્યથા ભ્રમ થયા હતા, હવે તે નાશ પામ્યો—એવા લાકવ્યવલાર જ સાદરયત્વાનને દાષ તરીકે અધ્યાસ વિશેષમાં કારણ તરીકે સિદ્ધ કરે છે એ જોવું જોઈએ. સાદરયત્વાન અધ્યાસનું કારણ છે એમ ગ્યન્વય-વ્યતિરેકથી બતાવનાર (સાદરયત્વાન હાેય તો અધ્યાસ થાય, ન હાેય તા ન થાય એમ અન્વયવ્યતિરેકથી સાદરયત્વાનને અધ્યાસનું કારણ બતાવનાર) બીજા ઉદાહરણને પણ ક વિતાર્કિકાનુસારી જુદી રીતે રજૂ કરે છે એમ કબ્લાન દ માને છે.]

કપડું ફેલાવેલું હોય ત્યારે વિસ્તારરૂપ વિશેષના દર્શનની સામગ્રી હાજર હાેવાથી તેમાં પુંડરેક્સુકુલત્વ (ઠમળનો કળી)ના અધ્યાસ થતા નથી. પણ જ્યારે કાતરથી કાપીને કે કોઈ બીજી રીતે કપડાને તેના આકાર આપ્યા હોય ત્યારે વિશેષદર્શનની સામગ્રી ન હોવાથી કપડામાં પુંડરીકસુકુલત્વના અધ્યાસ થાય છે.

नन्वेवं करस्पृष्टे लोइशकले तदीयनीलरूपविश्वेषदर्शनसामय्यभावात् रजताध्यासः किं न भवेत् सादश्यझानानपेक्षणादिति चेत्, न । भवत्येव । किं तु ताम्रादिव्यावर्तकविशेषदर्शनसामय्यभावात् तद्ध्यासे-नागि भाव्यमिति क्वचिदनेकाध्यासे संशयगोचरो भवति । क्वचित्तु रजतप्राये कोधग्रहादौ रजताध्यास एव भवति । क्वचित् सत्यपि सादृश्यझाने शुक्तिकादौ कदाचित् करणदोषाद्यभावेनाध्यासानुदयवद्ध्यासानुदयेऽपि न हानिः ।

(શાંકા) આમ હાથથી સ્પૃષ્ટ લાેખંડના ટુકડામાં, તેના નીલરૂપ વિશેષના દર્શાનની સામગ્રીના અભાવ હોવાથી, રજતના અખ્યાસ કેમ થતા નથી, કારણુ કે ( અખ્યાસ માટે ) સાદશ્યના જ્ઞાનની (તમારા મતે) જરૂર નથી. (ઉત્તર) (આવી શંકા થાય તેા ઉત્તર છે કે ) થાય જ છે. પણ તાંબા વગેરેની બ્યાવૃત્તિ કરનાર વિશેષ (ખાસ લક્ષણ)ના દર્શાનની સામગ્રીના અભાવ હાેવાથી, તેમના (તાંણા વગેરેના) અધ્યાસ પણ થઇ શકે તેથી કચાંક અનેકના અધ્યાસ થતાં સંશળના વગેરેના) અધ્યાસ પણ થઇ શકે તેથી કચાંક અનેકના અધ્યાસ થતાં સંશળના વિષય અને છે (- આ તાંબુ છે કે રજત કે સાેનું એવા સંશય આ પદાર્શ વિષે થાય છે). જ્યારે કચાંક જ્યાં માટે ભાગે રજત રહેતું હાેય તેવા ખજાતામાં (લાેખાંડના ટુકડામાં) રજતના જ અધ્યાસ થાય છે. કચાંક જેમ સાદશ્યજ્ઞાન હાેવા છતાં પણ કચારેક કરણદાય આદિના અભાવ હાેવાથી શુક્તિ વગેરેમાં અધ્યાસ થતા નથી, તેમ અધ્યાસ ન થતા હાેય તાે પણ હાનિ નથી.

220

વિવરેશ્વ : સાદશ્યત્તાન અધ્યાસનું કારણ છે એ મતમાં ચક્ષુને સંનિકર્ષ થતા હોય ત્યાં ચાક્ષુષ સાદશ્યત્તાન ધર્મિત્રાન તરીકે અને દોષ તરીકે રજતાદિના અધ્યાસની ઉત્પત્તિમાં કારણબૂત છે. જ્યાં ત્વગિન્દ્રિયના સંનિકર્ષ હોય ત્યાં સ્પર્શ પ્રકારનું સાદશ્યત્તાન કહ્યા પ્રમાણે રજતાદિના અધ્યાસની ઉત્પત્તિમાં કારણબૂત છે. પણ કવિતાર્કિકના મતમાં તા ધર્મિ ત્રાન અધ્યાસનું કારણ થઈ જશે એ બીકથી સાદશ્યત્તાનને કથાંય કારણબૂત માનવામાં આવતું નથી. જો એમ હાેય તા ત્વગિન્દ્રિય અને 'આ' પદાર્થના સંનિકર્ષ થતા હાેય ત્યાં વિશેષ-દર્શનના સામગ્રીના અભાવ હાેવાથી કવિતાર્કિકને માન્ય અધ્યાસનું કારણ છે જ ત્યાં અધ્યાસ કેમ થતા નથી લાખડના ટુકડાના હાથથી સ્પર્થ થતાં તેના નીંલરૂપવિશેષના દર્શનની સામગ્રીના અભાવ હાેવાથી અને સાદશ્યત્તાનની જરૂર ન હાેવાથી ત્યાં રજતના અધ્યાસ થવા જોઈએ. એ કેમ થતા નથી એવા શંકા સાદશ્યત્તાનકારણવાદી કરે છે.

તેને ઉત્તર આપતાં **કાવતા કિ**કમતાનુયાયી કહે છે કે અધ્યાસ થાય જ છે. પણ વિશેષદર્શ'નની સામપ્રીને৷ અજ્ઞાવ હેાવાથી કોઈ એવા વિશેષ (ખાસ લક્ષણ)નું દર્શન નથી થતું જેને લઈને આ તે છું કે સાનું નથી જ એમ જાણી શકાય: તાંબા વગેરેની વ્યાવતિ કરો શકે તેવા ક્રોઈ વિશેષનું જ્ઞાન થતું નથી. તેથી રજતનો જ અધ્યાસ થય એ જરૂરી નથી, તાંબા કે સુવર્આદિના અખ્યાસ પશુ થઈ શકે અને આ સંજોગામાં 'આ પહાથ સાંશયને ાવિષય ખાને છે -- આ તાંણું હશે કે રજત કે સુવર્ણા ? પણ કોઈ ધનભાંડાર કે ખજાના જયાં માટે ભાગે રજત જ રહેતું હાય ત્યાં કાઈ લાખંડના ડુકડા પડચો હાય અને તેના સ્પર્શ થાય તા રજતના જ અધ્યાસ થાય છે; કારણ કે આ રજતના ખજાતા છે એવા ખ્યાલ મગજમાં હાય છે જે તાંભા, સુવર્ણ વગેરેની વ્યાવૃત્તિ કરે છે; અને ક્યાંક રપશેલા લાેખંડના ડુકડામાં રજતાદિના અધ્યાસ નથી પણ થતા. વિપક્ષી શંકા કરે કે વિરોષદર્શાનની સામગ્રીને અભાવ તા ત્યાં પણ હાેય છે તેથી એવા સ્થળે પણ રજતના અખ્યાસ થવા જોઈએ. સાદશ્યન્નાનને અખ્યાસનું કારણુ માનીએ તાે અહીં સાદશ્યન્નાનના કારણના અભાવ હાેવાથી અધ્યાસ થવા જરૂરી નથી. તેના ઉત્તર કવિતાક કમતાનુયાથી એમ કહીને આપે છે કે તમારા મતમાં પણ સાદશ્યત્રાંન હેાવા છતાં ઇન્દ્રિયતે৷ ટાેય ન હોય કે પદાર્થાની નજીક ગયા પછી જેમ રજતના અપ્યાસ થતા નથી એમ સ્વોધરવામાં આવે છે તેમ અમારા મતમાં પણ કચાંક અષ્યાસ ન થાય તે৷ કાેઈ હાનિ નથી.

तस्मान्न कार्यकल्प्या इदमाकारवृत्तिः । नाप्यप्रतिबद्धेदमर्थसंप्रयोग-कारणकल्प्या । ततो भवन्त्या एवेदंवृत्तोर्डुष्टेन्द्रियसंप्रयोगश्चभिताविद्यापरिणाम-भूतस्वसमानकाल्टरजतविषयत्वस्यास्माभिरुच्यमानत्वात् । तत्र च ज्ञानसमान-काल्गोत्पत्तिके प्रतिभासमात्रविपरिवर्तिनि रजते तत्प्राचीनसंप्रयोगाभावेऽपि तत्तादात्म्याश्रयेदम र्रसंप्रयोगादेव तस्यापि चश्चर्ग्राद्यत्वोपपत्तेः । 'चश्चषा रजतं पञ्चामि' इति प्रातिभासिकरजतस्य स्वसंप्रयोगाभावेऽपि चाश्चषत्वा-नुभवात् । તેથી 'ઇદમ્' આકારવાળી વૃત્તિની કાય' પરથી કલ્પના કરી શકાય નહિ. અપ્રતિબદ્ધ 'ઇદમ્' અર્થ' (આ' પદાથ') સાથે (ઇન્દ્રિયના) સ'નિકર્ષરૂપ કારણ પરથી પણ તેની કલ્પના કરી શકાય નહિ, કારણ કે તેથી (ઇન્દ્રિયસ'નિકર્ષથી) થતી 'ઇદમ્' વૃત્તિના જ દુષ્ટ ઇન્દ્રિયના સ'નિકર્ષથી કુસિત અવિદ્યાનું પરિણા મભૂત તથા પે તાના (અર્થાત 'ઇદમ્' વૃત્તિના) સમાન કાલમાં વિદ્યમાન એવું રજત વિષય છે એમ અમારાથી કહેવામાં આવે છે, અને ત્યાં (બ્રમસ્થલમાં) જ્ઞાનના સમાનકાલમાં ઉત્પન્ન થયેલા અને પ્રતીતિ કાળમાં જ જેની સત્તા છે એવા રજતમાં તેની (રજત- પ્રતિભાસની) પહેલાં (ઇન્દ્રિય-) સ'નિકર્ષ' ન હોવા છતાં પણ તેના (રજતના) તાદાત્મ્યના આબયરૂપ 'ઇદમ્' અર્થના સ'નિકર્ષથી જ તે (રજત) પણ ચક્ષુથી ગ્રાહ્ય હોય એ ઉપપન્ન છે (તેથી ઉપર્શું કત કલ્પના કરી શકાય નહિ). (રજતના ચાક્ષુયત્વની ઉપપત્તિ છે) કારણ કે 'ચક્ષુથી રજતને જોઉં છું' એમ પાતાની સાથે (ઇન્દ્રિય-) સ'નિકર્ષ' ન હોવા છતાં, પ્રાતિભાસિક રજતના ચક્ષુયત્વ-ના અનુસવ થાય છે.

વિવરાષ્ટ્ર : કવિતા કિંકમતાનુયાથી કહે છે કે ધર્મિજ્ઞાન કાંઇ પણ રાતે અધ્યાસના કારણ તરીકે સિદ્ધ થતું નથી તેથી 'છદમ' આકારવત્તિની કરપના તેના કાર્ય' (અધ્યાસ)ને આધારે કરી શકાય નહિ. 'છદમ' આકારવાળી વૃત્તિ અનુમવથી સિદ્ધ થઈ શકે, અથવા કાર્ય' પરથી તેની કલ્પના કરી શકાય, કે તેના કારણ પરથી તેની કરપના કરી શકાય. પહેલા બે વિકલ્પના નિરાસ કરીને કવિતાકિ'કમતાનુયાયી હવે ત્રીજા વિકરપનું નિરાકરણ કરે છે કે 'ઇદમ' અર્થ' સાથેના સંનિકર્ષ'રૂપ અપ્રતિબદ્ધ કારણુથી પણુ તેની કરપના કરી શકાય નહિ. યથાકત સંનિકપ'ને લીધે જે વૃત્તિ ઉત્પન્ન થાય છે તે ભ્રાન્તિરૂપ જ ઉત્પન્ન થાય છે. અને તેની પહેલાં 'ઇદમ' અર્થ'ને જ વિષય કરનારી કાંઈ પ્રમારૂપ વૃત્તિ નથી કારણ કે તેને માટે પ્રમાણુ નથી. 'ઇદમ' અર્થ'ને જ વિષય કરનારી કાંઈ પ્રમાર્પ વૃત્તિ નથી કારણ કે તેને માટે પ્રમાણુ નથી. 'ઇદમ' અર્થ'ને જ વિષય કરનારી કાંઈ પ્રમાર્પ વૃત્તિ નથી કારણ કે તેને માટે પ્રમાણુ નથી. 'ઇદમ' અર્થ'ને જ વિષય કરનારી કાંઈ પ્રમાર્પ વૃત્તિ નથી કારણ કે તેને માટે પ્રમાણુ નથી. 'ઇદમ' અર્થ'ને જ વિષય કરનારી કાંઈ પ્રમાર્પ વૃત્તિ નથી કારણ કે તેને માટે પ્રમાણુ નથી. 'ઇદમ' અર્થ'ને જ વિષય કરનારી લોધે પ્રત્મારણુથી ક્ષેણ પામે છે અર્થાત્ કાર્યાભિમુખ બને છે. અને તે પછીની ક્ષણે રજતરપે પરિણમે છે. દુધ્ટ ઇન્દ્રિયના સંનિકર્ય'ને લીધે વૃત્તિ પણ તે જ રીતે ઉત્પન્ન થાય છે. અને આમ અપ્રતિબદ્ધ દ્રુપ્ટ ઇન્દ્રિયના સંપ્રયોગથી થતી અર્થ'વિષયક વૃત્તિ પેલાના (અર્થાત્ વૃત્તિના) જ કાળમાં ઉત્પન્ન થયેલા રજતથી વિશિષ્ટ 'ઇદમ' અર્થ'ને વિષય કરે છે.

અહીં શંકા થાય કે ધર્મિંગ્રાનના પક્ષમાં 'ઇદમ્' આકારવાળી વૃત્તિ અવિદ્યામાં ક્ષેણ કરન રી છે, અને તેના અભાવના પક્ષમાં ધર્મિંગ્રાનના હેતુ સાનિકર્ષ અવિદ્યામાં ક્ષેણ કરનારા છે એમ વિભાગ છે. ત્યાં ખીજો પક્ષ બરાબર નથી કારણ કે 'ઇદમ્' અર્થ સાથેના સ'નિકર્ષ 'ઇદમ્' આકારવાળી વૃત્તિનું કારણ છે તેમ રજતવિષયક વૃત્તિનું કારણ નથી અને ગ્રાન–સમકાલ (ગ્રાનની સાથેગાથે) ઉત્પન્ન થયેલા રજતના ગ્રાનની પહેલાં ચક્ષુ સાથે સ'નિકર્ષ નથી. આમ રજતવિષયક વૃત્તિ માટે સામગ્રીના અભાવ છે એ જ સિદ્ધ કરે છે કે 'ઇદમ્' વૃત્તિ ધર્મી'ને જ વિષય કરે છે.

આ શંકાના ઉત્તર આપતા માટે **કાવતા કિંકમતા તુયા ગી કહે છે** કે ત્યાં ભ્રમસ્થલમાં પ્રતિભાસકાળમાં જ જેતું અસ્તિત્વ છે **અર્થાત્** પ્રતીતિથી જેની સત્તા વ્યાપ્ય છે એવું

રજત છે. 'ઇદમ,' અર્થ' સાથેના સંનિક્ષ' એ રજત વિષયક વૃત્તિની ઉત્પત્તિમાં પણુ હેતુ બની શકે છે. અહીં શંકા થાય કે એક વસ્તુ સાથે સંનિક્ષ' હોય અને અન્ય વસ્તુવિષયક વૃત્તિ ઉત્પન્ન થાય છે એમ સ્વીકારવામાં આવે તે ઘટ અને ઇન્દ્રિયના સંનિક્ષ'થી પટવિષયક વૃત્તિ માનવાના પ્રસંગ આવશે. પણુ આ શંકા બરાપર નથી. કારણુ કે કાઈ પણુ વસ્તુ-વિષયક વૃત્તિની ભાળતમાં તેના પોતાના ઇન્દ્રિય સાથે સંનિક્ષ' અથવા પોતાની સાથેના તાદાત્મ્યના આશ્રયરૂપ અન્ય વસ્તુના ઇન્દ્રિય સાથે સંનિક્ષ' અથવા પોતાની સાથેના તાદાત્મ્યના આશ્રયરૂપ અન્ય વસ્તુના ઇન્દ્રિય સાથે સંનિક્ષ' છે. અર્થાત્ રજત સાથે ઇન્દ્રિયના સંનિક્ષ' થાય તા રજતવિષયક વૃત્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. ઉપરાંત રજતની 'ઇદમ્' અર્થ'માં કરપના કરવામાં આવે છે તેથી 'ઇદમ્' અર્થ' રજત સાથેના તાદાત્મ્યના આશ્રય છે, તેથી 'ઇદમ્' સાથેના ઇન્દ્રિય–સંનિક્ષ' રજતવૃત્તિની ઉત્પત્તિમાં કારણુભૂત બની શકે છે, જ્યારે ઘટ સાથેના સંનિક્ષ' પટવિષયક વૃત્તિમાં હેતુભૂત નથી કારણુ કે ઘટ પટ સાથેના તાદાત્મ્યના આશ્રય નથી (પટના ઘટમા અધ્યાસ થતા નથી). પ્રાતિભાસિક રજતના ચક્ષુ સાથે સંપ્રયાગ થતા નથી છતાં તે ચાક્ષુય એવી વૃત્તિના વિષય છે એમ માની શકાય કારણ કે 'હું ચક્ષુથી રજત જોઉં છું' એવા તે રજતના ચાક્ષુયત્વના અનુભવ આપણને થાય છે.

न च स्वसंप्रयोगाभावादेव बाधकान्त तचाक्षुषम् । नापि दुष्टेन्द्रिय-सम्प्रयोगजन्यम् इन्द्रियष्टत्तिसमकाल्लम्, ज्ञानकारणस्येन्द्रियसम्प्रयोगस्यार्थ-कारणत्वाक्ऌप्तेः । किं त्विदंवृत्त्यनन्तरभावि तज्जन्यं तदभिव्यक्ते साक्षिण्यध्यासाद् तद्भास्यम् । चाक्षुषत्वानुभवस्तु स्वभासकचैतन्याभि-व्यठजकेदंषुत्तिजनकत्वेन परम्परया चक्षुरपेक्षामात्रेणेति वाच्यम् ।

तथा सति पीतग्नङ्खअमे चक्षुरनपेक्षाप्रसङ्गात् । न हि तत्र शङ्ख-ग्रहणे चक्षुरपेक्षा, रूपं विना केवल्ल्घङ्वस्य चक्षुप्रौद्धत्वायोगात् । नापि पीतिमग्रहणे, आरोप्ये ऐन्द्रियकत्वानभ्युपगमात् ।

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે પાતાની (અર્થાત્ રજતની) સાથે (ઇન્દ્રિયના) સ નિકર્ષ'ના અભાવ જ (રજતને ચાક્ષુષ માનવામાં) બાધક હાવાથી તે (રજત) ચાક્ષુષ નથી; તેમ ઇન્દ્રિયવૃત્તિ-સમકાલ એવું તે (રજત) દુષ્ટ ઇન્દ્રિયના સ નિકર્ષ'થી ઉત્પન્ન થયેલું પણુ હાઈ શકે નહિ, કારણુ કે ઇન્દ્રિયના સ નિકર્ષ જે જ્ઞાનનું કારણુ છે તેને અર્થ'ના કારણુ તરીક માનવામાં નથી આ બ્યેં. પરંતુ ઇદ વૃત્તિ પછી તરત થતું તે તેનાથી (ઇદ વૃત્તિથી) ઉત્પન્ન થાય છે અને તેનાથી (ઇદ વૃત્તિ પછી તરત થતું તે તેનાથી (ઇદ વૃત્તિથી) ઉત્પન્ન થાય છે અને તેનાથી (ઇદ વૃત્તિ થી) અભિગ્યક્ત થયેલા સાક્ષીપર તેના અધ્યાસ થવાથો તે તેનાથી (સાક્ષીથી) ભાસ્ય છે (ભાસિત થઇ શકે છે). તેના ચાક્ષુષ તરીકે અનુભવ થાય છે તે તેા પાતાના (શુક્તિરજતના) ભાસક ચૈતન્યની અભિગ્યંજક જે ઇદ વૃત્તિ તેનું ચક્ષુ જનક હાેવાથી પર પરાથી ચક્ષુની અપેક્ષા છે તેટલા માત્રથી છે.

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

(આ દલોલ અરાબર નથી) કારણ કે એમ હેાય તેા પીત શ'ખના ભ્રમમાં ચક્ષુની જરૂર નથી એમ માનવું પડે. ત્યાં શ'ખના ગ્રહણમાં ગ્રક્ષુની અપેક્ષા નથી એ દેખીતું છે, કારણ કે રૂપ વિના કેવળ શ'ખ ચક્ષુથી શ્રાદ્ય બની શકતા નથી. તેમ પીળાશના ગ્રહણુમાં પણ (ચક્ષુની અપેક્ષા નથી) કારણ કે આરોપિત વરતુની બાબતમાં એ ઝૈન્દ્રિયક છે (ઇન્દ્રિયગ્રાદ્ય છે) એમ સ્વીકારવામાં નથી આવતું.

વિવરણ : ધર્મિ જ્ઞાનવાદી પ્રતિભાસિક રજતના ચાક્ષુષત્વના અનુભવને બીજી રીતે સમજાવીને ધર્મી' અને ઇન્દ્રિયના સ નિકર્ષ'થી ઉત્પન્ન થતી વૃત્તિ ધર્મી' માત્રને વિષય કરે છે એમ બતાવવાના આશયથી શંકા કરે છે કે પ્રાતિભાસિક રજત સાથે ઇન્દ્રિયના સ નિકર્ષ' નથી એ જ એ રજતને ચાક્ષુષ્ટ માનવામં બાધક બને છે. તેથી તેને ચક્ષુપ્રાંદ્ય માની શકાય નહિ. એ રજત ઇદ વૃત્તિ-સમકાલ હાેઇને દુષ્ટ ઇન્દ્રિયના સ પ્રયોગથો ઉત્પન્ન થયું છે એમ પણ માની શકાય નહિ કારણ કે કોઈ પણ ઇન્દ્રિયના સ પ્રયોગથો ઉત્પન્ન થયું છે એમ પણ માની શકાય નહિ કારણ કે કોઈ પણ ઇન્દ્રિયના સ બિકર્ય'ને જ્ઞાનનું કારણ માન્યો છે પણ કાેઈ અર્થ'ના કારણ તરીકે તેને માનવામાં નથી આવ્યો. પ્રાતિભાસિક રજતને ઐન્દ્રિયક (ઇન્દ્રિયાદ્ય) માનનાર પક્ષમાં એક વસ્તુ સાથેના ઇન્દ્રિય–સંનિકર્ષ' અન્ય વસ્તુ વિષે વૃત્તિ ઉત્પન્ત કરે છે એવી એક કલ્પના કરવી પડે; અને જ્ઞાનનું કારણ એવા સ નિકર્ય' રજત આદિ અર્થ'ની ઉત્પત્તમાં કારણ છે એવી બીજી કલ્પના કરવી પડે તેથી આ મતમાં ગીરવના દેષ છે એવા ભાવ છે.

હવે ધર્મિ જ્ઞાનવાદીને કાેઇ પૂછે કે જે સ નિકર્ષ રજતાદિ અર્થની બાબતમાં કારણ ન હોય તાે શું કારણ છે. માત્ર અવિદ્યાને તાે કારણ માની શકાય નહે કારણ કે તે સદા હોય છે તેથી રજતાદિના અધ્યાસ કથારેક થાય છે અને કથારેક નહિ એમ કાદાચિત્ક તરીકે પ્રતીત થતા અધ્યાસને માટે એ જવાબદાર હાેઈ શકે નહિ. આને ઉત્તર આપતાં ધર્મિ-ગ્રાનવાદી કહે છે કે ઇન્દ્રિયના સંનિકર્ષ ને કારણે 'ઇદમ,' અર્થ ને જ વિષય કરનારી વૃત્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. તે અધ્યાસને વિષે નિમિત્ત-કારણ બને છે અને તેનાથી ક્ષુબ્ધ થયેલી અવિદ્યા રજતાકારે પરિણમે છે. 'ઇદમ,' આકારવાળી વૃત્તિથી અભિત્યક્ત એવું જે ઇદમ,' અર્થ થી અવચિબ્રન્ન ચૈતન્ય તે રજતનું અધિષ્ઠાન છે. તેથી રજત રજતવિષયક્વૃત્તિ વિના જ ચૈતન્યથી ભાસિત થઈ શકે છે જેમ અહંકારાદિ થાય છે તેમ. અને આ ઇદંવૃત્તિ કાદાચિત્ક હોવાથી રજતાદિના અધ્યાસ પણુ કાદાચિત્ક છે. આમ રજત ઇદંવૃત્તિની તરત જ પછી હાેઈ તે તે ઇદવૃત્તિથી જન્ય છે અને એ ઇદંવૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલ સાક્ષી પર તેના અધ્યાસ હાેઈ તે એ સાક્ષીથી ભાસિત થાય છે.

હવે ધર્મિ જ્ઞાનવાદીની સામે કાેઈ શાંકા કરે કે ખાલ્લ ચૈતન્યથી અવભાસ્ય શુક્તિ-રજતાદિ ને અહંકારાદિની જેમ સાક્ષીયી ભાસિત થતાં કેવી રીતે કહી શકાય તેા તે શાંકા ખરાબર નથી કારણ કે 'સાક્ષીથી ભાસિત થવું' એના અર્થ એ જ છે કે પાતાને વિષય કરનાર જ્ઞાનરૂપ વૃત્તિથી અનુપહિત ચૈતન્યથો ભાસિન થવું. અને આમ જેમ અવિદ્યા, અહંકાર અને તેના ધર્માને અવભાસિત કરતું ચૈતન્ય અવિદ્યાદિવિષયક જ્ઞાનરૂપ દૃત્તિથી ઉપહિત નથી બનતું તેમ શુક્તિરજતાદિને ભાસિત કરનારુ ચૈતન્ય પણ શુક્તિરજતાદિને વિષય કરનારી જ્ઞાનતમક વૃત્તિથી ઉપહિત નથી બનતું તેથી તેને સાક્ષિભાસ્ય કહ્યું છે, હવે શાંકા થાય કે શુક્તિરજત જો સાક્ષીથી ભાસિત થતું હોય તો તેના ચાક્ષુયત્વતો અનુભવ થાય છે તેના વિરાધ થાય. આના ઉત્તર આપતાં ધમિંતાનવાદી કહે છે કે પાતાને અથાંત શુક્તિરજતને ભાસિત કરનાર એવું જે 'ઇદમ્' અંશથી અવચ્છિત્ન ચૈતન્ધ છે તેની અભિવ્યક્તિ કરનાર 'ઇદ'વર્તિ'ને ચક્ષુ ઉત્પન્ન કરે છે તેટલા પૂરતી શુક્તિરજતને ચક્ષુની અપેક્ષા છે અને એ જરૂર પરંપરાથી જ છે, આડકતરી છે કારણ કે પોલાના અધિષ્ઠાન-વિષયક વૃત્તિને માટે છે, પણ સાક્ષાત ક્રેઈ અપેક્ષા નથી; રજતવિષયક વૃત્તિ, માટે તેની જરૂર નથી. આમ ક્રોઈક રીતે ચક્ષુની જરૂર પડે છે તેટલા માત્રથી રજત ચાક્ષુય છે એવા અનુભવ સંભવે છે.

અહીં વ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન'દ ઉમેરે છે કે કાઈને શકા થઈ શકે કે 'હું આંખથી રજત જોઉં છું' એ અનુભવ યતાવે છે કે રજત ચાક્ષુષદત્તિના વિષય છે; એ એમ નથી યતવતા કે શુક્તિરજત ચાક્ષુષદત્તિથી અભિવ્યત્ત ચૈત-યના વિષય છે. આ પરિસ્થિતિ છે. તેથી એમ જે કહ્યું છે કે પરંપરાથી ચક્ષુની જરૂર છે તેટલા માત્રથી રજતના ચાક્ષુષત્વના અનુભવની ઉપપત્તિ છે, તેમાં ચાક્ષુપત્વના અનુભવ વિષે રજત ચાક્ષુષદૃત્તિથી અભિવ્યક્ત ચૈતન્યના વિષય છે એવી જે અનુભવની સમજ આપી છે તે કસ્પિત છે. પહ્યુ આ શકા બરાપર નથી. કારહા કે શ્રખ્દની જેમ અનુભવનું વ્યાખ્યાન થઈ શકતું નથી. વસ્તુત: 'હદમ્' અર્થ તું હદંત્વ જે જ્યાં અનુભવાય છે તેના જેમ શુક્તિરજતમાં સંસર્ગારીપ છે તેમ 'હદમ્' અર્થ તું હદંત્વ જે જ્યાં આનુભવાય છે તે ચાક્ષુપત્વના શક્તિરજતમાં સંસર્ગારીપ છે તેમ 'હદમ્' અર્થ માં રહેલા અને ત્યાં અનુભવાય છે તે ચાક્ષુપત્વના શક્તિરજતમાં સંસર્ગારીપ છે અથ્થ પ્રસ્તુતમાં વિવક્ષિત છે અને આમ પોતા પર જેના આરોપ કરવાના છે એવું જે 'હદમ્' અર્થમાં રહેલા ચાક્ષુયદ્ત્તિ– વિષયત્વ તેની પ્રાપ્તિને માટે શુક્તિરજતને ચક્ષુની જરૂર રહે છે એવા અર્થ 'પરંપરાથી ચસ્નુની અપેક્ષા છે તેટલા માત્રથી' એ પ્રથતા સમજવાના છે અને તેમ લેતાં કાઈ દોષ નથી.

કવિતાકિંક પ્રાતિભાસિક રજત સાક્ષિભાસ્ય છે, ઐન્દ્રિયક નથી એ મતનું ખંડન કરતાં કહે છે કે એમ હોય તા પીત શંખના ભ્રમમાં ચક્ષુની જરૂર નથી એમ જ માનવું પ્રકે. જો એમ માનીએ કે અધિષ્ઠાનને ઐન્દ્રિયકતવ પ્રાપ્ત થાય તેટલા માટે જ ઇન્દ્રિયની જરૂર છે પણુ આરોપ્ય (રજત)ના ઐન્દ્રિયકતવને માટે ઇન્દ્રિયની અપેક્ષા નથી તા પીત શંખના ભ્રમમાં ચક્ષુની જરૂર નહીં રહે. શંખના પ્રહણ માટે ચક્ષુની જરૂર નથી કેમ કે રૂપ વિના કેવળ શંખ ચક્ષુથી ગ્રાહ્ય બનતું નથી. [આ ઉપરષ્ઠલી રીતે, ઝાઝો વિચાર કર્યા વિના કહ્યું છે એમ માનવું જોઈએ કારણ કે પીતરાંખ વગેરે ભ્રમસ્થળમાં પણ અધ્યાસની પહેલાં ધર્મિવિષયક ચાક્ષુપવત્તિનું પહેલાં ઉપયાદન કર્યું છે–કૃષ્ણાન દ્વીથાં j. પીળાશના ગ્રહણ માટે પણ ચક્ષુની જરૂર રહે નહિ કારણ કે આરોપ્યના ઐન્દ્રિયક તરીકે સ્વીકાર કરવામાં નથી આબ્યા. न च पीतिमा स्वरूपतो नाध्यस्यते, किंतु नयनगतपिचपीतिम्नोऽ-नुभूयमानस्य शङ्खसंसर्गमात्रमध्यस्यत इति पीतिमानुभवार्थमेव चक्षुरपेक्षेति वाच्यम् । तथा सति शङ्खतत्संसर्गयोरप्रत्यक्षत्वप्रसङ्गान् । नयनप्रदेशगतपित्तपीतिमाऽऽकारष्ट्रश्यभिव्यक्तसाक्ष्यसंसर्गेण तयोस्तद्भास्य-त्वाभावात् । पीतिमसंस्रष्टशङ्खगोचरैकव्वत्त्यनभ्युपगमाच ।

અને એવી દલીલ ન કરવી જોઈએ કે પીળાશ (પીળા રંગ)ના સ્વરૂપથી અધ્યાસ નથી થતા પણ નયનમાં રહેલા પિત્ત (દ્રબ્ય)ની પીળાશ જેના અનુભવ થઇ રહ્યો છે તેના સંસર્ગમાત્ર શંખમાં અધ્યસ્ત થાય છે તેથી પીળાશના અનુભવ માટે જ ચક્ષુની અપેક્ષા છે. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે તેમ હાય તા શંખ અને તેના સંસર્ગ અપ્રત્યક્ષ બની જશે (એ અપ્રત્યક્ષ છે એમ માનવું પડશે); કેમકે નયનપ્રદેશમાં રહેલા પિત્તમાં જે પીળાશ છે તેના આકારવાળી વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થતા સાક્ષી સાથે (શંખ અને તેના સંસર્ગના) સંસર્ગ નથી તેથો તેનાથી (સાક્ષીથી) તેમના બાસ થાય નહિ, અને પીળાશથી સંબદ્ધ શંખ-વિષયક એક વૃત્તિના સ્વીકાર કરવામાં નથી આવતા.

વિવરણ: ૨૧ વિના કેવળ શંખ ચક્ષુથી યાહ છે એમ સ્વીકારીને આરોપિત વરતુ સાક્ષીથી ભાસિત થાય છે એમ માનનાર દલીલ કરી શકે કે જેમ શુક્તિમાં રજત સ્વરૂપથી અધ્યસ્ત થાય છે તેમ શંખમાં પીતરૂપ સ્વરૂપથી અધ્યસ્ત થતું નથી; પહું નયનમાં રહેલા પીતરૂપથી શુક્ત પિત્ત નામનું વિશેષ ક્રવ્ય છે તેની જે પીળાશ છે તેને અનુભવ તો પિત્ત ક્રવ્યમાં જ થાય છે અને શંખમાં માત્ર તેના સંસર્ગના અધ્યાસ કરવામાં આવે છે, જેમ કૂલમાં જોયેલી લાલાશના સંસર્ગના અધ્યાસ રફટિક આદિમાં થાય છે. હવે કાંઈ શંકા કરે કે એકમાં રહેલી વસ્તુના અધ્યાસ રફટિક આદિમાં થાય છે. હવે કાંઈ શંકા કરે કે એકમાં રહેલી વસ્તુના અધ્યાસ રફટિક આદિમાં થાય છે. હવે કાંઈ શંકા કરે કે એકમાં રહેલી વસ્તુના અધ્યાસ સ્ફટિક આદિમાં થાય છે. હવે કાંઈ શંકા કરે કે એકમાં રહેલી વસ્તુના અધ્યાસ કરવામાં આવે છે તે સંસર્ગને તે અન્યથાખ્યાતિ માનવી પડે (અનિવર્ધ્યનીયખ્યાતિ નહિ), — તા તેના ઉત્તર એ છે કે આ દલીલ બરાબર નથી. આ મતમાં જેના અધ્યાસ કરવામાં આવે છે તે સંસર્ગને અનિવશ્વનીય માન્યા છે અને તેની ઉત્પત્તિ માની છે એ એની અન્યથાખ્યાતિથી વિલક્ષણતા છે. આમ પીળાશના સંસર્ગના જ આરાપ શંખમાં થાય છે અને તેની પહેલાં જે પિત્ત ક્રબમાં પીળાશના સંસર્ગ અને સ્વસ્તને માટે જ ચક્ષતી જરૂર છે.

આની સામે કવિલાાં કં કમલાનુસાથી ચિંતક પ્રશ્ન કરે છે કે નયનપ્રદેશમાં જ રહેલા પિત્તદ્વયમાં પીળાશના અનુભવ થાય છે કે શંખદેશમાં પહેાંચેલા પિત્તદ્વ્યની પીળાશના અનુભવ થાય છે ! નયનપ્રદેશમાં રહેલા પિત્તદ્વ્યમાં જ પીળાશના અનુભવ થાય છે એમ માની શ્રાથ થહિ કારણ કે એમ હાેય તા શંખ અને શંખ અને પીળાશના સંસગ એ બેનુ પ્રત્યક્ષત્રાન થઈ શકે નહિ. શંખ અને તેના સંસર્ગનું ભાન (પ્રકાશન) પિત્તની પીળાશ-વિષયક દત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલા સાક્ષીથી થાય કે પીળાશની સાથે સંબદ શંખને વિષય કરનારી દત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલા સાક્ષીથી થાય ! પહેલા વિકલ્પ બરાબર નથી. નયન-પ્રદેશમાં રહેલા પિત્તના પીતરૂપના આકારવાળી દત્તિથી તે પ્રદેશમાં રહેલું, પીતરૂપથી અવધિષ્ઠ-ન ચૈતન્ય અભિવ્યક્ત થાય છે. તે અભિવ્યક્ત ચૈતત્યરૂપ સાક્ષીની સાથે નથી શ`ખને સંબ`ધ કે નથી શ`ખ પર આરોપિત પીતરૂપસંસ્ત્ર્ગ (પીતરૂપના સંબ`ધ)ને સંબ`ધ તેથી શ`ખ અને તેના સંસ્ત્ર્ગ અપરાક્ષ (પ્રત્યક્ષ) હોઈ શકે નહિ. બી તે વિકલ્પ પણુ બરાબર નથી કારણુ કે સાક્ષિભાસ્યત્વવાદી પીળાશથી સંબદ્ધ શ`ખને વિષય કરનારી એક વૃત્તિ સ્વીકારતા નથી.

न च नयनप्रदेशस्थितस्य पित्तपीतिम्नो दोषाच्छङ्खे संसर्गाध्यासो नोपेयते, किं तु नयनरक्मिभिः सह निर्गतस्य विषयव्यापिनस्तस्य तत्र संसर्गाध्यासः, कुसुम्भारुणित (पाठान्त२-कुसुम्भारुणिम्न) इव कौसुम्भ इति सम्भवति तदाकारवृत्त्यभिव्यक्तसाक्षिसंसर्ग इति वाच्यम् । तथा सति सुवर्णश्रिप्त इव पित्तोपहतनयनेन वीक्ष्यमाणे श्रङ्खे तदितरेषामपि पीतिमधीप्रसङ्गात् ।

અને (સાક્ષિભાસ્યત્વવાદી દલીલ કરે કે) દાેષને લીધે નયન પ્રદેશમાં રહેલા પિત્તની પીળાશના સંસગ'ના શ'ખમાં અધ્યાસ સ્વીકારવામાં નથી આવતા (—અમે સ્વીકારતા નથી), પછુ આંખના કિરણે! સાથે બહાર નીકળેલા અને વિવયને બ્યાપીને રહેલા પિત્તની પીળાશને! ત્યાં સંસગોધ્યાસ (સ્વીકારમાં આવે છે); જેમ કસુંબાથી લાલ બનેલા પટમાં (સંસગોધ્યાસ છે) તેમ (અથવા કસુંબાની લાલાશને! પટમાં સંસગોધ્યાસ સ્વીકારવામાં આવે છે તેમ) આ સંભવે છે તેથી (પિત્તની પીળાશ)ના આકારવાળી વૃત્તિથી અભિબ્યક્ત થયેલા સાક્ષી સાથે સંસગં છે (અને શ'બ અને તેના સંસગં સાક્ષીથી પ્રકાશિત થાય છે). – તા તેણે આ દલીલ કરવી બેઈ એ નહિ, કારણ કે તેમ હાય તા (પીત રંગવાળા) સાનાના ઢાળ જેના પર ચઢાવ્યા હાય તે જેમ (બધાને પીળું દેખાય છે) તેમ પિત્તથો દ્વવિત નયનવાળાથી જોવામાં આવતા શ'ખને વિષે તેના સિવાયના બીજાઓને પણ પીળાશનું જ્ઞાન થવાના પ્રસંગ આવે (—બીજાઓને પણ શ'ખ પીળા દેખાવા જોઈ એ).

વિવસ્થ્યુ : સાક્ષિભાસ્યત્વવાદી દલીલ કરે છે કે અમે એમ માનતા જ નથી કે નયન પ્રદેશમાં રહેલી પિત્તની પીળાશના દોષને કારણે શ ખમાં સ સર્ગાપ્યાસ થાય છે. અમે તો એમ માનીએ છીએ કે આંખના તેજ કિરણોની સાથે બહાર નીકળેલા અને શ ખરૂપ અધિષ્ઠાનને બ્યાપ્ત કરનાર પિત્તદ્રબ્યની પીળાશના શ ખમાં સ સર્ગાપ્યસ થાય છે અને આમ પિત્તની પીળાશના આકારવાળી વૃત્તિથી શ ખટેશમાં રહેલાં ચૈતન્યની અભિબ્યક્તિ થાય છે અને તેનાથી શ'ખ અને તેના સ સર્ગ ભાસિત થાય છે તેથી તે પ્રત્યક્ષ છે. કપડા પર 'કમું ખાં' નામના દ્રબ્યનો લેપ લગાડયા હોય તે કસુ બાથી બ્યાપ્ત કપડા પર જેમ કસુ બામાં અનુસવાતા લાલ ર'ગના સ સર્ગારાપ થાય છે (--લાલ ર'ગ કપડાના છે એમ બ્રમરૂપ પ્રત્યક્ષ દ્રાન થાય છે) તેમ પિતદ્વ્યથી બ્યાપ્ત શ'ખ પર પિત્તની આનુસવાની પીળાશના સંસર્ગારાપ સ અને છે.

éśe

માતી સામે કવિવાકિ કમતાનુસારી ચિંતક દલીલ કરે છે કે આમ હાેય તા પિત્તથી દૂધિ 1 થયેલી આંખવાળા માણુસ જયારે શ ખને જુએ ત્યારે પિત્તની પીળાશના શ ખમાં ચ્વનુભવ સ્થાં ઊભેલાં ખધાંતે થવા જોઈએ અને બધા માણુસાને 'પીળા શ'ખ' એવું ત્રાન થવુ જોઈએ પણ તેમ થતું નથી. ચાંદીના ધરેણુ પર સાનાના ઢાળ ચઢાવ્યા હાેય તા સોનાની પીળ શના ચાંદી પર સ સર્ગારાપ થાય છે ત્યારે માત્ર એકને નહીં પણુ ખધાંને પીળાશનું પ્રત્યક્ષ ત્રાન થાય છે તેવું અહીં પણુ થવું જોઈએ. પણુ અહીં તા કમભા થયે. હાેય તેને જ 'પંજા શ'ખ' એ પ્રત્યક્ષ ત્રાન થાય છે, તેના સિવાય બીજાઓને આ દ્રાન થવું નથી

न च स पीतिमा समीपे ग्रहीत एव दूरे प्रहीतुं ज्ञच्यः । दिद्दायसि उपर्युत्पतन्विहङ्गम इव, इतरेषां च समीपे न ग्रहणम् इति वाच्यम् । इतरेषामपि तच्चक्षुनिकटग्यस्तचक्षुषां पीतिमसामीप्यसत्त्वेन तद्ग्रहणस्य दुर्वारत्वात् । एवमप्यतिधत्रछसिकतामयतळप्रवहदच्छनदीजछे नैल्याध्यासे गगननैल्याध्यासे च रक्तवस्त्रेषु निशि चन्द्रिकायां नैल्याध्यासे चानुभूय-मानारोषस्य वक्तुमशक्यत्वेन तत्र नैल्यसंग्रष्टाधिष्ठानगोचरचाक्षुषष्टत्त्यनभ्युगमे चक्षुरद्भुपयोगस्य दुष्परिदारत्वाच्च ।

'अनास्वादिततिक्तरसस्य बालस्य मधुरे तिक्तताऽवभासो जन्मान्तरा-नुभवजन्यसंस्कारहेतुकः' इति प्रतिपादयता पश्चपादिकाग्रन्थेन स्वरूपतोऽ-ध्यस्यमानस्यैव तिवतरसस्यैन्द्रियकत्वस्फुटीकरणाच्च । अन्यथा तत्र रसनाव्यापारापेक्षाऽनुपपत्तेः ।

અને એવી દલોલ કરવી નહિ કે નજીકમાં જેનુ ચહુણ થયું હોય તે જ પીબાશ (પીળા ર'ગ) દૂર (દેશ)માં ગૃહીત થઈ શકે છે જેમ (ભૂપદેશપર પહેલાં જોયેલું) પક્ષી ઉપર ઊડતું જોઈ શકાય છે તેમ, અને બીજાએાએ નજીકમાં ચહેણું કયું' નથી (તેથી તે પિત્તની પીળાશ દ્વર જતાં લોકા તેનું ચહેણુ કરી શકતા નથી અને તેમને 'પીળા શ'ખ' એવું જ્ઞાન થતું નથી). (આ દલીલ અરાખર નથી) કારણ કે બીજાઓ જેમણે તેની આંખની નજીક આંખ માંડી છે તેમને માટે પણ પીળાશનું સામીપ્ય છે તેથી તેના ચહાણને રાકી શકાય નહિ. આમ પણ અતિધવલ રેતીમય તળ (સપાટી) પર વહેતા સ્વચ્છ નદી-જળમાં નીલતાના અધ્યાસમાં, અને ગગનમાં નીલતાના અધ્યાસમાં અને લાલ વસ્ત્રામાં રાતે ચાંદ્રનીમાં નીલ ર'ગના અધ્યાસ થાય છે તેમાં અનુભવ તી (વસ્તુ)ના આરોપ છે એમ કહેવું શકચ નથી તેથી ત્યાં નીલતાથી સ'સખ્ટ અધિષ્ઠાન (નદી-જલ, ગગન, રક્ત વખ્ત્ર) વિષયક ચાક્ષુષ વૃત્તિના સ્વીકારન થતાં ચક્રુના અનુપયાગના પરિહાર કરી શકાશે નાહ. (ચક્રુના ઉપયોગ નથી એમ સ્વીદારવું પડશે), અને ''જેણે તિક્ત

ЧŃ

· 2 .

(કડવા) રસને આસ્વાદ નથી લીધા એવા બાળને મધુર (એવા માતાના દ્રધ)માં (તકતતા (કડવાશ)ને અવલાસ (સાક્ષાત્કાર) અન્ય જન્મના અનુભવથી જન્ય સ સ્કાર-ને કારણે થાય છે" એવુ પ્રતિપાદન કરનાર પન્ચપાદિકાગ્રન્થ (Text of the पद्र्चपादिका)થી સ્વરૂપથી જેને અધ્યાસ કરવામાં આવ્યા છે તેવા જ તિક્તરસના ઇન્દ્રિયગ્રાહ્યત્વની સ્પષ્ટતા કરવામાં આવી છે તેથી (આરોપ્ય નીલત્વાદિ પણ ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે). અન્યથા ત્યાં રસના-વ્યાપારની અપેક્ષા ઉપપન્ન ન અને (ત્યાં રસનાના બ્યાપારની અપેક્ષા હાઇ શકે નહિ).

વિવરષ્ણુ : સાક્ષિભાસ્યત્વવાદી દલીલ કરે કે પિત્તદ્રબ્ય નયનપ્રદેશમાંથી વિષય(શ'ખ)– દેશ સુધી જતું દ્વાેય ત્યારે જેમ પિત્તથી દુષિત આંખવાળા નયનઘદેશથી માંડીતે તે વિષય (શ'ખ)તે વ્યાપે ત્યાં સુધી તેની પીળાશ જુએ છે તેમ જો બીજા પણુ નયનની નજીક, અતે વચગાળામાં પીળાશને જોતા હાેય તા શ'ખ–દેશમાં પણુ તેનું ગ્રહણુ કરી શકે, અન્યથા નહિ. જેમ એક નાનકડા પક્ષીને ભૂમિ પરથી ઊડતું જોઇએ તા તે આકાશમાં દૂર સુધી જેનય ત્યાં સુધી તેને જોઈ શપ્રીએ છીએ; તે અચાનક દૂર આકાશમાં જોઈ શકાતું નથી તેવું અહીં પણ છે.

• ક્રવિતાર્કિકમતાનુયાયીને આ દલીલ ખરાખર નથી લાગતી. દગ્ટાંતમાં ગગનના જીપરના ભાગમાં દૂર પક્ષીને જોતાે ક્રોઈ માણસ બીજા માણસને કહે કે મારી આંખની પાસે તમારી આંખને માંડા તા તમે પણુ પક્ષીને જોઈ શકશા. અને એ બીજો માણસ તેમ કરીને પક્ષીને જોઈ શકે છે. પણ પીળા શ'ખની બાબતમાં તેમ બનતું નથી.

અથવા બે ઘડી માની લઈએ કે અનુભવાયેલી વસ્તુને આરોપ થતા હોય ત્યાં કોઈક રીતે આંખની જરૂર હોય; પગુ જ્યાં જેને યાદ જ કરી છે એવી નીલતા આદિના અધ્યાસ થતા હોય ત્યાં તા ઇન્દ્રિયની અપેક્ષા છે એમ બિલકુલ કહી શકાય નહિ.

જલના આધારરૂપ ભૂભાગમાં અથવા જળમિશ્ચિત કાંઈ દ્રવ્યવિશેષમાં નીલતા હાેય છે અને ત્યાં જ અનુભવાતી નીલતાનો જળમાં અધ્યાસ થાય છે એવી શંકાને ટાળવાને માટે રેતામય તલ અતિધવલ છે અને નદી-જલ સ્વચ્છ કે નિમ'લ છે એમ વિશેષણ પ્રયાજ્યું છે. એ જ રીતે રાતમાં ચંદ્રિકામાં પણ નીલત્વના અનુભવ થતા નથી તેથી અનુભવાયેલી નીલતાના આરોપ વરૂમમાં કર્યો છે એમ કહી શકાશે નહિ. 'પીત શંખ', 'જલની નીલતા' વગેરે અધ્યાસોમાં આરોપ્ય પીળાશ, નીલતા વગેરેથી સંખન્ધિત અધિષ્ઠાન વિષયક ચાક્ષુષ વૃત્તિના સ્વીકાર કરવામાં ન આવે તો પણ ચક્ષુના ઉપયોગ નથી એ મતના પરિદાર કરવા મુશ્કેલ નથી, કારણ કે શંખાદિ ધમી' માત્રને વિષય કરનારી ચાક્ષુષ વૃત્તિના સંભવ પદ્યાં ખતાબ્યા છે એમ સમજવું.

આરાપ્ય (પીળાશ વઞેરે) ⊎ન્દ્રિયજન્યવૃત્તિને৷ વિષય છે એ બાબતમં પ⊶ચપાદિકા-કારની સંગતિ બતાવી છે. તેમણે કહ્યું છે કે આ જન્મે એ બાળકે રસનેન્દ્રિયથી તિક્ત રસનેા અનુભવ નથી કર્યો તે બાળકને મીઠા એવા માના દૂધમાં તિક્તતાને સાક્ષાત્કાર થાય છે તે બીજ જન્મમાંના રિક્તરસના અનુભવથી ઉત્પન્ન થયેલા સંસ્કારને કારણે થાય છે. આરોપમાં આરોપ્યના સગ્તતીય એવા પૂર્વાના અનુભવથી ઉત્પન્ન થયેલા સંસ્કાર કારણભૂત છે.

224

#### . सिद्धान्तलेशस<del>ङ्</del>मिद्दः

વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન કલીર્થ કહે છે કે આ ગ્રંથમાં તિક્તતાના અનુભવ સંસ્કારની મદદ જેને મળી છે એવી સ્સનેન્દ્રિયથી ઉત્પન થાય છે એમ કહેવું લાગે છે, કારણ કે માત્ર સંસ્કારથી થયેલું દાન સ્મતિરૂપ જ હોય ( —એ પ્રત્યક્ષ અનુબવ ન હોઈ શકે). અને આમ તિક્તતાના અધ્યાસનું અધિષ્ઠાન એવું (મધુર) દ્રવ્ય રસનેન્દ્રિયથી ગૃહીત થઈ શકે તેવુ ન હોવાથી પરિશેષાત્ (છેલ્લી બાકી) એમ જ માનવું જોઈએ કે સ્વરૂપથી આરોપિત તિક્ત રસ જ રસનેન્દ્રિયથી ઉત્પન્ન થયેલી વૃત્તિના વિષય છે—આવી સ્પષ્ટતા અહીં કરી છે તેથી આરોપ્ય (પીળાશ, તિક્તતા વગેરે) ઇન્દ્રિયશાહ્ય છે એ બાખતમાં પંચપાદિકાર્ચ ની સંમતિ પ્રાપ્ત થાય છે. જો આરોપ્ય વિક્તરસ ઇન્દ્રિયાયાહ્ય તરીઠે સ્વીકારવામાં ન આવે તે બાળકને તિક્તતાનો સાક્ષાત્કાર થાય છે ત્યાં રસનેન્દ્રિયને વ્યાપાર જ ન હોત, કારણ કે અધિધાનરૂપ દ્રવ્ય (દ્રધ) (રસપુણ વિના) તેનાથી ગૃહીત થવાને યાગ્ય નથી.

[વ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન દતીર્થ કવિતાકિ કના મત સાથે સંમત નથી તેથી તેમની સાક્ષિભારયત્વવાદીની સામે કરેલી દલીલને સમજાવીને પછી તેની સમીક્ષા કરતાં કહે છે. वस्ततः ते। तिक्ततावमासः એ કમ धारय समास छे. अने 'अवलास' पहने। अर्थ 🕏 અવભાસિત થતું (अवमास्यते इति अवमास: એ વ્યુત્પત્તિ પ્રમાણે) અર્થાત્ આરોપિત કરાતા तिस्तरस. पंचपाहिशामां अवमास पहने समजावतां अवमास्यमान पहने। ઉपयोग हर्यो छे. અન્ય જન્મતા સંસ્કાર પણ અધ્યસ્યમાન તિક્ત રસની ઉત્પત્તિમાં હેતુ છે; કારણ કે પંચન પાક્રિકા ટીકા, વિવરષ વગેરેમાં એવી સ્પષ્ટતા કરવામાં આવી છે કે પ્રાતિભાસિક અખ્યાસા (શક્તિ-રજત, રજ્જ-સર્પ વગેરે) થાય છે ત્યાં (૧) દોષ, (૨) સરકાર, (૩) અધિષ્ઠાનનું સામાન્ય જ્ઞાન એ ત્રણ અધ્યસ્યમાન પદાર્થ'ની ઉત્પત્તિમાં જ કારણભૂત છે. તાે પછી આ <mark>પ્રાથથી</mark> સ્વરૂપથી અધ્યસ્યમાન એવા જ તિક્તરસના ઇન્દ્રિય-પ્રાહ્યત્વ અંગે **સ્પષ્ટતા કરવામાં** આવી છે એમ કેવી રીતે કહેવાય, અને તિકતરસ ઇન્ડિયગ્રાજ્ય ન હોય તે રસન્નેન્ડિયના વ્યાપારની અપેક્ષા ઉપપન્ન નહીં ખને એમ પણ કહી શકાય નહિ કારણ કે ભાળકને કે બીજાએોને તિકત રસનો અખ્યાસ થાય છે ત્યારે રસનેન્દ્રિયનો વ્યાપાર દ્વાય છે એમં માનવા માટે કાેઈ પ્રમાણ નથી. અને રસનેન્દ્રિયને। વ્યાપાર ન હોય તે৷ તિક્રતતાને৷ સાક્ષાત્કાર ન થાય એમ પણ ન કહેવું જોઈએ કારણ કે ત્વગિન્દ્રિયથી ઉત્પન્ન થયેલી મધુર દ્રવ્ય (દૂધ) વિષયક વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલા એવા મધુર દ્રવ્ય (દૂધ) થી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં તિક્તતાના અખ્યાસ માનવાથી તિકતતા પોતાને વિષય કરનારી વૃત્તિ વિના જ પોતાના અધિષ્ઠાનભૂત ગૈતન્યથી અવભાસિત (પ્રકાશિત) થાય એના સંભવ છે.

અથવા તિક્તતાના અખ્યાસ થાય ત્યારે રસનેન્દ્રિયની ભલે અપેક્ષા હોય તા પશુ અપ્યસ્યમાન તિક્ત રસ ઇન્દ્રિય્લ્રાલ છે એમ સિદ્ધ થતું નથી. કારણ કે અખ્યસ્યમાન તિક્તતાની પ્રતિ મધુર દ્રવ્યમાં રહેલા મધુર રસ અધિષ્ઠાન બને એ સંભવે છે તેથી તેના અધિષ્ઠાનભૂત મધુર રસના ગ્રહણમાં રસનેન્દ્રિયની અપેક્ષા ઉપપન્ન બને છે. પંચપાદિકામાં પ્રયોજેલું 'મધુર' પદ જેમ મધુર દ્રવ્ય માટે પ્રયોજી શકાય તેમ 'મધુર રસ' માટે પણુ પ્રયોજી શકાય તેથી ઉપર પ્રમાણે માનવાથી પંચપાદિકાનો વિરોધ થતો નથી. મધુર રસતું મહણુ હાેય તાે તિક્તતાના અધ્યાસ સંભવે નહિ એવી પણુ દલીલ કરી શ્રક્ષય નહિ; કારણુ કે રસતું મહણુ થયું હાેય તાે પણ દાેષ વિશેષને લઈને મધુરરસત્વ જાતિના સાક્ષાત્કારમાં પ્રતિખંધ (અવરાધ) હાેય તાે તેના (તિક્તતાના) અધ્યાસ ઉપપન્ન બને છે. તેથી આરાપ્ય (પીળાશ વગેરે) સાક્ષી માત્રથી ભારય (પ્રકાશિત) છે એમ પૂર્વાચાર્યાના સાવ'ત્રિક વ્યવહાર (બધેય પ્રયાજેલાં વચનાે)થી સિદ્ધ છે એમાં દોષ હાેઈ શકે નહિ એમ માનવું જોઈએ.

કૃષ્ણાન દતીર્થનાં વચ્ચે વચ્ચે આવતાં આવાં સમીક્ષાત્મક વિધાના ખૂખ ઉપયોગી છે.]

तस्मादुदाइतनैल्याध्यासस्थळेष्वधिष्ठानसम्प्रयोगादेव तद्गोचरचाक्षुप-इत्तिसमकाळोदयोऽध्यासः तस्या वृत्तेर्विषय इति तस्य चाक्षुपत्वमभ्युप-गन्तव्यम् । रूपं विना केवळाधिष्ठानगोचरदृश्यभावे च विषयचैतन्याभि-व्यवत्यभावेन जल्लतदध्यस्तनैल्यादीनां तद्भास्यत्वायोगात् । तिक्त-रसाध्यासस्थळे त्वधिष्ठानाध्यासयोरेकेन्द्रियग्राह्यत्वायोगात् । तिक्त-रसाध्यासस्थळे त्वधिष्ठानाध्यासयोरेकेन्द्रियग्राह्यत्वाभावात् त्वगिन्द्रिय-जन्याधिष्ठानगोचरदृत्त्या तदवच्छिज्यचैतन्याभिष्यक्तौ पित्तोपहतरसन-सम्प्रयोगादेव तत्र तिक्तरसाध्यासः तन्मात्रविषयरासनदृत्त्त्रि समकाल्युदेतीति तिक्तरसस्य रासनत्वमप्यभ्युपगन्तव्यम् । त्वगिन्द्रियजन्याधिष्ठानगोचर-दृत्त्यभिच्यक्तचैतन्यभास्ये तिक्तरसे परम्परयाऽपि रसनोपयोगाभावेन तत्र कथमपि प्रकारान्तरेण रासनत्वानुभवसमर्थनासम्भवात् । तयैव रजतस्य चाध्रयत्वीपपत्तेः 'प्रयामि' इत्यन्नभवो न बाधनीयः ।

તેથી (ઉપર) ટાંકેલા નીલતાના અધ્યાસના સ્થળામાં અધિષ્ઠાન સાથેના સંનિકર્ષથી જ તેને વિષય કરનારી વૃત્તિના સમકાળમાં ઉત્પન્ન થતા અધ્યાસ (આરોપ્ય નીલતા) તે વૃત્તિના વિષય છે તેથી તેના ચાક્ષુષ તરીકે સ્વીકાર થવા એઈએ. અને રૂપ વિના કેવળ અધિષ્ઠાનને વિષય કરનારી વૃત્તિ થાય નહિ તેથી વિષયથી અવિચ્છન્ન ચૈતન્યની અભિવ્યક્તિ ન થવાથી જળ અને તેમાં અધ્યસ્ત નીલતા વગેરે તેનાથી (ગૈતન્યથી) ભાસિત થઈ શકે નહિ. જ્યારે તિક્તરસના અધ્યાસના સ્થળે અધિષ્ઠાન (દ્વધ) અને અધ્યાસ (તિક્તરસ) એક ઇન્દ્રિયથી બ્રાહ્ય ન હાવાથી ત્વગિન્દ્રિયથી ઉત્પન્ન થયેલી અધિષ્ઠાન (દ્વધ) વિષયક વૃત્તિથી તેનાથી (અધિષ્ઠાન દ્વધ્યો ) અવચ્છન્ન ગૈતન્યની અભિવ્યક્તિ થતાં પિત્તથી દ્વાથી (અધિષ્ઠાન દ્વધ્યો ) અવચ્છન્ન ગૈતન્યની અભિવ્યક્તિ થતાં પિત્તથી દ્વષિત રસનાના સંનિકર્વથી જ ત્યાં તિક્તરસના અધ્યાસ અને તેને જ વિષય કરનારી રાસનવૃત્તિ સમકાલમાં ઉત્પન્ન થાય છે માટે તિક્તરસને રાસન (રસનેન્દ્રિયથી ગ્રાહ્ય) પણુ માનવા એઈ એ. કારણુ કે તિક્તરસ જો ત્વગિન્દ્રિયથી ઉત્પન્ન થયેલી અધિષ્ઠાનવિષયક વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલા ગૈતન્યથી અવભાસિત હાય તા પર'પરાથી પણુ રસનેન્દ્રિયને ઉપયોગ ન હાવાથી ત્યાં (તિક્તતારૂપ અધ્યાસમાં) કાેઈ પણુ રીતે, બીજા પ્રકારે, તેના રાસનત્વના અનુ-ભવનું સમર્થ'ન સંભવતું નથો. તે જ રીતે રજતનું પણુ ચાક્ષુયત્વ (ચક્ષુરિન્દ્રિય-શ્રાહ્યત્વ) સંભવતું હાેવાથી 'જોઉં છું' એ અનુભવના બાધ કરવા ન જોઈ એ.

વિવરહ્યુઃ કવિતાકિ<sup>\*</sup>ડના મતાનુસાર પંચપાદિકાચન્ચતું વ્યુખ્યાન કર્યું છે તે પ્રમાણ અષ્યાસનું ઇન્દ્રિયગ્રાહ્યત્વ ફરી સમજાવે છે. અષ્યસ્યમાન પદાર્થ (નીલતા પીળાશ વગેરેને) સાક્ષિભારય માનવામાં આવે તાે 'પીત શ'ખ' વગેરે અધ્યાસામાં ચક્ષના ઉપયોગ નથી એ વાતના પરિહાર કરી શકાય નહિ. તેથી અધિષ્ઠાન સાથેના સાનિકપપથી તેને વિષે જે ચાક્ષુપ વૃત્તિ ઉત્પન્ન થાય છે તેને સમકાલ જે પોતરૂપાદિ અધ્યાસના ઉદય થાય છે તે અધ્યાસ એ વૃત્તિના વિષય છે અને તેથી તેને ચાક્ષુષ (ચક્ષુર્બાલ) માનવા જોઈએ. જો આરાપિત રૂપાદિથી વિશિષ્ટ શ ખાદિને અધિષ્ઠાન સાથેના સ નિકર્ષથી ઉત્પન્ન થયેલી ખૂત્તિના વિષય ન માનવામાં આવે તેા આરોપિત રૂપાદિના અવભાસ થતા નથી એમ માનવું પડે. આરોપિત પીળાશ, નીલતા વગેરેથી સંબદ્ધ શ ખાદિવિષયક વૃત્તિ ન સ્વીંકારવામાં આવે તાં રૂપ વિના કેવળ અધિષ્ઠાન શંખાદિ) વિષયક વૃત્તિ તેા થાય જ નહિ તેથી અધિષ્ઠાનથી અવચ્છિન્ન મૈતન્યની અભિવ્યક્તિ સંભવે નહિ અને શંખાદિ અને તેના પર અધ્યસ્ત પીળાશ વગેરે એ સાક્ષિક્ષ ગૈતન્યની અવભાસિત થઈ શકે નહિ. તેથી સાક્ષિભાસ્યત્વવાદીનું કહેવું બરાબર નથી. પ'ચપાદિકામાં તિક્તરસના અધ્યાસનું ઉદાહરણ આપ્યું છે. તેમાં થા<sub>ડુ</sub> વૈલક્ષણ્ય છે. પીત શાંખ વગેરમાં અધિષ્ઠાન અને આરેહ્ય (પીલાશ વગેરે) ભાંતે એક જ ઇન્દ્રિયથી પ્રાહ્ય છે જ્યારે તિક્તરસના અધ્યાસના ઉદાહરણમાં (મધુર) દ્રવ્યરૂપ અધિષ્ઠાન ત્વગિન્દ્રિયપ્રાહ્ય છે જ્યારે તિકતરસ રસનેન્દ્રિયથી ગાહ્ય છે તેથી અહીં અધ્યસ્યમાન તિક્તરસનું ઇન્દ્રિયપ્રાહ્યત્વ તેને જ વિષય કરવારી રાસન (રસનેન્દ્રિયજન્ય) વૃત્તિથી ઉપપન્ન થતું અતાવ્યું છે. ત્વગિન ન્દ્રિયથી ઉત્પન્ન થતી અધિષ્ઠાનવિષયક વૃત્તિથી એ અધિષ્ઠાન ( મધુર દ્રવ્ય )થી અવસ્ઝિન ચૈતન્યની અભિવ્યક્તિ થતાં પિત્ત નામના દેહથી ઉપહત રસનેન્દ્રિય સાથે મધર દ્વ્યરપ અધિષ્ઠાનના સ'નિકર્ષ થતાં ત્યાં અધિષ્ઠાનથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં તિક્તરસના અખ્યાસ ચાય છે અને ત્યારે જ અધ્યસ્યમાન તિક્તરસને વિષય કરનારી રાસનવૃત્તિના ઉદય ચાય છે ંજે તેને વિષય કરે છે. જો સાક્ષિભાસ્યત્વવાદી કહે છે તેમ તિક્તરસને ત્વગિન્દ્રિયથી જન્ય ) અધિષ્ઠાનવિષયક વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલા ગૈતન્યથી અવભાસિત માનવામાં આવે તે<sup>હ</sup> કર દરથી પણ રસનાના ઉપયોગ સંભવે નહિ અને તેથી તિક્તરસના રસનેન્દ્રિયથી પ્રાહ્ય તરીકે અનુભવ થાય છે તેનું કાેઈ પણુ રીતે સમથ'ને થઈ શકે નહિ. રજતાદિ-અખ્યાસના સ્થળમાં ધર્મી માત્રને વિષય કરનારી વૃત્તિના ઉત્પાદન દ્વારા ઇન્દ્રિયના ઉપયોગ બતાવી શકાય છે પછ્ <sup>્રક્</sup>મહી' તેા મધુર દ્રવ્ય રસનેન્દ્રિયથી **બ્રહણ કરી શકાય તેવુ**ં નથી. તેથો રસનેન્દ્રિયના ઉપયોગ ં કાંઈ રીતે ખતાવી શકાય તેમ નથો.

[આની સમીક્ષ કરતાં કુષ્ણાન દત્તીર્ચ કહે છે કે સ્વધ્નકાળમાં કેવળ સાક્ષીથી અવભાસિત થતાં રસ, રૂપાદિની બાબતમાં તેમને રસનેન્દ્રિય કે ચક્ષુરિન્દ્રિય આદિથી બ્રાહ્ય તરીકે અનુભવ થાય છે તેને આ રાપરૂપ તરાકે આગળ ઉપર સમજાવવામાં આવશે તેમ પ્રકૃતમાં પણ સમર્થન સ'ભવે છે. સ્વધ્ન-પદાર્થોની જેમ પાતિભાસિક તિક્ત રસ આદિના પણ ઇન્દ્રિયની સાથે સ'નિક્રપ' નથી તેથી સામગ્રીના અભાવ બન્ને જગ્યાએ સમાન છે. તા પણ એ પ્રકારને નહીં જાણતા એવા આ ચિંતકે કાેઈ પણ રીતે રાસનત્વના અનુભવતું સમર્થ'ન સંભવતું નથી એમ કહ્યું છે.]

કવિતા કિંકે જેમ તિક્તરસને રાસનવૃત્તિના વિષય માનીને રાસનવના અનુભવનું સપ્ય'ન કર્યું છે તેમ રજતાદિને ચાક્ષુષવૃત્તિના વિષય માનીને જ ચાક્ષુષત્વના અનુભવનું સપ્ય'ન સંભવતું હાેય ત્યારે એ અનુભવ અરોપરૂપ છે એવી કલ્પના બરાબર નથી એમ 'તે જ રીતે...' દ્વારા કહેવાના તેમના આશય છે.

न चासम्प्रयुक्तस्य रजतस्य चाक्षुपत्वे 'प्रत्यश्चमात्रॆ विषयेन्द्रियसभिकर्षः कारणम्', 'द्रव्यप्रत्यक्षे तत्संयौगः कारणम् ', 'रजतप्रत्यक्षे रजतसंयोगः कारणम् ' इति ग्रहीतानेककार्यकारणभावनियमभङ्गः स्यादिति वाच्यम् । सन्निकर्षत्वस्य संयोगाद्यनुगतस्यैकस्याभावेन आद्यनियमासिद्धेः । द्वितीय-नियमस्य <u>नैयायिकरी</u>त्या तमसीव संयोगायोग्ये कचिदद्रव्येऽपि द्रव्यत्वा-ध्याससम्मवाद् व्यवहार दृष्टचा यद् द्रव्यत्वाधिकरणं तद्विषयत्वेन, प्राति-मासिकरजते द्रव्यत्वस्याधिष्ठानगतस्यैवेदंत्ववदध्यासात् प्रतीत्यभ्युपगमेन च द्वितीयनियमाविरोधात् । द्वितीयनियमरूपसामान्यकार्यकारणभावातिरेकेण विश्विष्यापि कार्यकारणभावकव्यनाया गौरवपराहतत्वेन तृतीयनियमासिद्धेः । 'यत्सामान्ये यत्सामान्यं हेतुः, तद्विशेषे तद्विशेषो हेतुः' इति न्यायस्यापि यत्र बीजाङ्करादौ सामान्यकार्यकारणभावाभ्युपगमे बीजान्तरादङ्करान्तरो-त्पत्त्यादिप्रसङ्गः, तद्विषयत्वेन ततोऽजागळस्तनायमानविशेक्कार्यकारण-भावासिद्धेः ।

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે (ઇન્દ્રિયની સાથે) સંનિકૃષ્ટ નહિ એવા રજતને ચાક્ષુષ માનતાં 'પ્રત્યક્ષમાત્રમાં વિષય અને ઇન્દ્રિયને સંનિકર્ષ' કારણ છે,' 'દ્રવ્યના પ્રત્યક્ષમાં ઇન્દ્રિયનો સાથે તેના સંધાેગ કારણ છે', અને 'રજતના પ્રત્યક્ષમાં રજતના સંધાગ કારણ છે' એમ ગૃહીત અનેક કાર્યકારણભાવના નિયમના ભ'ગ થશે. (આ દલીલ ખરાખર નથી) કારણ કે સંધાગાદિમાં અનુગત એક સંનિકર્ષ'ત્વના અભાવ હાવાથી પ્રથમ નિયમની સિદ્ધિ નથી નૈયાધિકની રીતથી અધકારની જેમ જે સંધાગને ચાેગ્ય નથી એવા અદ્રવ્યમાં પણ કચારેક

િસ–३∙

પ્રબ્યત્વના અધ્યાસના સંભવ છે તેથી બીજો નિયમ વ્યવહાર દર્ષ્ટિથી જે પ્રબ્યત્વનું અધિકરશુ છે તેને વિષે હાેવાથી, અને પ્રાતિભાસિક રજતમાં અધિષ્ઠાનમાંના જ ઇંદ ત્વની જેમ દ્રવ્યત્વના અધ્યાસ થાય છે તેથી પ્રતીતિના સ્વીકાર કર્યો છે માટે બીજા નિયમના વિરાધ નથી. દ્વિતીય નિયમરૂપ સામાન્ય કાર્ય કારણભાવ (—દ્રવ્યપ્રત્યક્ષમાં ઇન્દ્રિયસ ચાગ કારણુ છે એ—)થી અતિરિક્ત વિશેષે કરીને કાર્ય કારણભાવની કલ્પ્ના (—સ્જતપ્રત્યક્ષમાં રજતસ ચાગ કારણુ છે એ વિશેષ કલ્પના) ગૌરવ (દાષ) થી દ્વષિત છે તેથી ત્રીજા ાનયમની સિદ્ધિ નથી. 'જે સામાન્ય (ઠાર્ય)માં જે સામાન્ય હેતુ હાેય, તેના વિશેષમાં તેના વિશેષ હેતુ હાય છે' એ ન્યાય પણ જ્યાં બીજા કુર આદિમાં (કેવળ) સામાન્ય કાર્ય કારણાવા માનર્તા બીજાન્તરમાંથી અંધુરાન્તરની ઉત્પત્તિના પ્રસંગ થતા હાય કાર્ય કારણાવા માનર્તા બીજાન્તરમાંથી આંધુરાન્તરની ઉત્પત્તિના પ્રસંગ થતા હાય તેવી વસ્તુ વિષે છે. તેથી અકરીના ગળાપરના સ્તનના જેવા વિશેષ કાર્ય કાર્યકારણભાવની સિદ્ધિ નથી (માટે ઉપર્યું ક્ત દલીક્ષ અરાબર નથી).

વિવર શુ : (શ'કા) 'રજતને કુ જેઉં છું' એમ જે રજતના ચાક્ષયત્વ(ચક્ષથો ત્રાહ્યત્વ)ના અનુલભ છે તેના ખાધ થઈ શકે નહિ એમ જે કહ્યું એ બરાબર નથી કારણ કે બાધક પ્રમાણ હોય તા બાધ થવા જ જોઈએ એમ માનોને શંકા ઉઠાવી છે. જેની સાથે ચક્ષુના સંનિક્ર્ય નથી તેને ચક્ષુરિન્દ્રિયમાલ માનતાં કાર્ય'કારણુભાવના અનેક ક્રિસ્સા જોઈને બાંધેલા ત્રણુ ંનિયમના ભાંગ થાય, આ શંકાના ઉત્તરમાં કવિતા શિકમતાનુયાયી કહે છે કે પહેલા નિયમ છે કે પ્રત્યક્ષમાત્રમાં વિષય અને ઇન્દ્રિયના સંનિકર્ષ કારણભૂત છે. પણુ દ્રવ્ય સાથે ઇન્દ્રિયના સંયોગ થાય છે, દ્રવ્યમાં રહેલ ૨૫ ગુણ સાથે ઇન્દ્રિયને સંયુક્તસમવાય સંબંધ છે, એ શ્રણમાંના ગ્રણુત્વ સાથે સંવુક્તસમવેતસમવાય છે અત્યાદિ. આ સંયોગાદિમાં કાેઈ સંનિકર્ષત્વ નામની જાતિ જ સવ'માં વ્યતુગત હાય એવી તેા છે નહિ તેથી પહેલા નિયમ સિદ્ધ થતા નથી. (નિયમ ચાઝ સાઈપૂર્વ'ક આમ રજૂ કરવા જોઈ તા હતા : શાબદથી ભિન્ન જન્ય પ્રત્યક્ષ માત્રમાં ઇન્દ્રિયતા સંનિક્ષ કારણું છે. કેટલાક શબ્દજન્ય જ્ઞાનને અપરાક્ષ માને છે તેની માત જ્યહી થતી નથી એ ખતાવવા 'શાબ્દથી ભિન્ન' એ વિશેષણુ મૂકવું જોઈએ. નિ<sub>ત્</sub>ય સાક્ષીરૂપ પ્રત્યક્ષને પશુ આ લાગુ પડતે। નથી તેથી વ્યભિચારના દાળવા માટે 'જન્ય પ્રત્યક્ષ' એમ કહેવું જોઈ એ.) (કૃષ્ણાન'દતાર્થ કવિતાઠ'કની દલીલની સમીક્ષા કરતાં અથવા ન્યાયમતમાં અભાવત્વ આદિ અખંડાપાધિ માની છે તેમ સંનિકર્ષત્વની બોબતમાં પણ સંભવે છે તેથી પહેલા નિયમનાે વિરાધ થાય છે જ. એ નિયમની સિદ્ધિ નથી એમ કહેવું ખરાભર નથી).

જન્ય એવા દ્રવ્ય પ્રત્યક્ષમાં ઇન્દ્રિયતા સંચાગ કારણ છે એ નિયમતે લઈ તે તેના અવિરાધ કવિતા! કે કમતા તુચા થી એ ખતાવ્યા છે. દિતીય નિયમતે વ્યવહાર દબ્ટિએ સમજવા જોઈએ, જે દ્રવ્ય વતું અધિકરણ છે તેને વિષે આ નિયમ છે. અ ધકારને નૈયા ચિકા દ્રવ્ય માનતા નથી તેમ છતાં 'ગ્રુણતા આ થય તે દ્રવ્ય' એમ માનનારને અ ધકારમાં એ રૂપવાળા છે એવા સમ ચવાથી તેના દ્રવ્ય વતે જામ થાય છે. (વેદાંતી અ ધકારને ભાવરૂપ દ્રવ્ય માને છે જ્યારે નયા ચિકા તેને પ્રકાશના અભાવરૂપ બાને છે). તેની જેમ જ 'એક એકલ્વ' વગેરે રીતે ત્યાં પેશુ સંખ્યાના આશ્રય છે એવા ભ્રમ થવાથી દ્રવ્યત્વના અધ્યાસ થાય છે. એકત્વ, દિત્વ આદિ સંધાગને યાગ્ય નથી છતાં અદ યમાં દ્રવ્યત્વના આરોપ જોઈએ છીએ. જો નિયમના અક્ષરાથ'ને પૂરેપૂરા વળગી રહીએ તાે અંધકાર કે એકત્વાદિમાં જે દ્રવ્યત્વના ભ્રમ થાય છે ત્યાં દ્રગ્યના સાથે સંધાગ ન હોવાથી નિયમના વ્યભિચાર થશે તેથી નિયમને વ્યાવહારિક દબ્ટિએ જ સમજવા જોઈએ. જે દ્રવ્યત્વનું અધિકરણ છે તેના પ્રત્યક્ષમાં ઇન્દ્રિયસંધાંગ કારણ છે. ઉપર બંને કિસ્સામાં દ્રવ્યત્વના આરોપ થયે છે અને હતાં નિયમ લાગુ પડે છે. તેજ રીતે પ્રાતિભાસિક રજતમાં જેમ અધિષ્ઠાન (શુક્તિ)ના ઇદંત્વના આરોપ થાય છે તેમ તેના દ્રવ્યત્વના આરોપ થાય છે અને આમ વ્યાવહારિક દબ્ટિએ શુક્તિરજત દ્રવ્યવતું અધિકરણ છે અને ઇન્દ્રિયસંધાગથી તેનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થાય છે તેથી દ્વિતાય નિયમના ભંગ નથી.

ત્રીજા નિયમની સિદ્ધિ નથી કારણ કે દ્રબ્યના પ્રત્યક્ષમાં તેની સાથે ઇન્દ્રિયનેા સંધાેગ કારણ છે એવા નિયમ કર્યા પછી દ્રબ્યવિશેષ રજતના પ્રત્યક્ષમાં રજતની સાથે ઇન્દ્રિયનેા સંયોગ કારણ છે એવા વિશેષ નિયમની કાેઈ જરૂર નથી. કાેઈ રાંકા કરે કે 'જે સામાન્ય કાય'ના જે સામાન્ય હેતુ હાેય એના વિશેષમાં તેના વિશેષ હેતુ હાેય' એ ન્યાય પ્રમાણે વિશેષ કાર્ય'કારણભાવને વારા શકાય નહિ. તેના ઉત્તરમાં કશું છે જ્યાં સામાન્ય કાર્ય કારણ ભાવને લીધે અતિપ્રસંગ ઊભા થતા હાેય (—ગમે તે કારણ ગમે તે કાર્ય'નો હેતુ ખની જતા હાેય—) ત્યાં આ ન્યાય લાગુ પડે છે, અન્યત્ર નહિ. જેમ કે બીજથી અંકુર થાય છે એમ માનતાં ગમે તે બીજમાંથી ગમે તે અંકુરના ઉત્પત્તિના પ્રસંગ આવી પડે છે તેથી 'તે તે (વિશેષ) બીજમાંથી તે તે (વિશેષ) અંકુર થાય છે' એવા વિશેષ નિયમની આવશ્યક્રતા રહે છે. પણ અહીં તેવું નથી તેથી ત્રીજો વિશેષ કાર્ય'કારણભાવવિષયક નિયમ બકરીના ગળામાં લટકતા સ્તનની જેમ નકામે! છે.

न चात्रापि 'द्रव्यव्रत्यक्षे द्रव्यसंयोगः कारणम् ' इति सामान्य-नियममात्रोपगमे अन्यसंयोगादन्यद्रव्यव्रत्यक्षापत्तिरिति अतिव्रसङ्गोऽस् गिति वाच्यम् । 'तत्तद्द्व्य्वव्रत्यक्षे तत्तद्द्वव्यसंयोगः कारणम् ' इति नियमा-भ्युपगमात् । अन्यथा तृतीयनियमेऽप्यतिव्रसङ्ग्रस्य दुर्वारत्वात् । तस्मा-न्नास्ति क्ट्रप्तनियमभङ्गप्रसङ्गः ।

किं चात्र क्छप्तनियमभङ्गेऽपि न दोषः, 'इदं रजतं पत्रवासि', 'नीलं जळं पत्र्यामि ' इत्यादेरनन्यथासिद्धस्यानुभवस्य प्रथमग्रहीतानामपि 'प्रत्यक्षमात्रे विषयसन्निकर्षः कारणम् ' इत्यादिनियमानां व्यावद्दारिक-विषये सङ्कोचकल्पनमन्तरेणोपपादनासम्भवात् ।

અને એવી કલીલ કરવી નહિ કે અહીં પણુ 'દ્રવ્યના પ્રત્યક્ષમાં દ્રવ્યને સંચાેગ કારણબૂત છે' એ સામાન્ય નિયમ માત્ર માનવામાં આવે તે એક દ્રવ્યના સંચાેગથી અન્ય દ્રવ્યના પ્રત્યક્ષની આપત્તિ છે તેથી અતિપ્રસંગ છે. (આ દલીલ બરાબર

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

નથી ) કારણ કે 'તે તે દ્રવ્યતા પ્રત્યક્ષમાં તે તે દ્રવ્યતે৷ સંચાેગ કારણ છે' એમ નિયમ સ્તીકારવામાં આવે છે, કેમ કે અન્યથા ત્રીજા નિયમમાં પણ અતિપ્રસંગ ટાળવા મુશ્કેલ અને. તેથી માનેલા નિયમના ભગનો પ્રસંગ નથી

વળી અહીં માનેલા તિયમને ભંગ થાય તાે પણ દેષ નથી; કારણ કે 'આ રજત જોઉં છું' 'નીલ જલ જોઉં છું' વગેરે અનન્યથાસિદ્ધ (બીજી કાેઇ રીતે સિદ્ધન થતાે એવા) અનુસવ છે તેનુ 'પ્રત્યક્ષમાત્રમાં વિષય-સંનિકષ' કારણ છે' વગેરે જે પ્રથમગૃહીત નિયમા છે તેમના વ્યાવહારિક વિષયમાં સુંકાેચ માન્યા વગર ઉપપાદન (શકચતા બતાવની તે) સંસવતું નથી.

વિવર છુ : સામાન્ય કાર્ય કાર છુલાવ માનતાં બીજાં કુરની બાબતમાં ગમે તે બીજમાંથી ગમે તે અકુરની ઉત્પત્તિને પ્રસંગ આવે છે તે અહીં પછુ ઉપસ્થિત થશે તેથી વિશેષ નિયમની આવશ્યકતા છે એવી દલીલના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે 'તે તે દ્રવ્યના પ્રત્યક્ષમાં તે તે દ્રવ્યતે સંચાગ કાર છું છે' એમ જ નિયમ સમજવાના છે; પછુ તે ન્યાયથી ત્રીજા કાય'-કારબુલાવની સિદ્ધિ થતી નથી. જો ત્રીજા નિયમથી જ અતિપ્રસંગ ટાળવા ધારતા હાે તા એટલું ધ્યાનમાં રાખજો કે 'રજતનું પ્રત્યક્ષ રજતના સંચાગથી થાય છે એ ત્રીજા નિયમની કલ્પનામાં પછુ અતિપ્રસંગના દોષ રહેવાના જ---એક રજતના ચક્ષુ સાથેના સંચાગથી અન્ય રજતના પ્રત્યક્ષના પ્રસંગ રહેશે જ. આમ આ ત્રીજો નિયમ નકામા જ છે. આમ પહેલા અને ત્રીજા નિયમની સિદ્ધિ નથી અને બીજા નિયમ સાથે કાઈ વિરાધ નથી તેથી કોઈ માનેલા નિયમના લાગના પ્રસંગ નથી.

કાેઈ શંકા કરે કે પહેલા અને બીજા નિયમના વિરાધ થાય છે જ એમ પહેલાં કહ્યું છે, અને તેમાં સમાવિષ્ટ વ્યક્તિના નિયમના વિરોધને પણ ટાળી શકાશે નહિ તેથી માનેલા નિયમના લગ નથી એમ કહેવું ખરાબર નથી. આ શંકાના ઉત્તરમાં કહે છે કે અહીં શુક્તિરજત વગેરે સ્થળે ઉક્ત નિયમના લગ થાય તા પણ કાંઈ દોષ નથી. 'હું રજત જોઉં છું' વગેરે અનુભવની બીજી કાંઈ રીતે સિદ્ધિ થતી નથી તેથી ચાક્ષુયત્વ માનવું જ પડે અને કહેલા નિયમાના વ્યાવહારિક વિષયમાં (ડ્રબ્યત્વનું અધિકરણ તે ડ્રબ્ય એ પ્રમાણે રજત-ત્વના આરોપ માનીને) સંકાચ માન્યા વિના આ અનુભવને બીજી કાંઈ રીતે સમજાવી શકાય નહિ, તેમના શકથતા ખતાવી શકાય નહિ.

[વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન-દત્તીથ° સમીક્ષા કરતાં કહે છે કે સ્વપ્નકાળમાં કેવળ સાક્ષિભાસ્ય રજતાદિને વિષે જે ચાક્ષુપત્વનો અનુભવ થાય છે તેના બાબતમાં જેમ થાય છે તેમ અહીં પણુ આરોપરૂપત્વનો કશ્પના સંભવે છે તેથી તેનું અન-યથાસિદ્ધત્વ ( બીજી કાેઈ રીતે સિદ્ધ ન મવું તે) સિદ્ધ ઘતું નથો. માનેલો સામગ્રીના અભાવ તા સ્વપ્નની જેમ અહીં પણુ સમાન છે. અન્યથા સ્વપ્નમાં ઇન્દ્રિયના વ્યાપારની કલ્પનાના પ્રસંગ આવે ]

અનુસવ સાથે વિરાધ આવતાં, સ્વપ્નમાં ઇન્દ્રિયે। કામ નથી કરતી એમ જે ઝુતિમાં કુદ્યું છે તેને બોજી રીતે સમજાવી શકાય એવી દલાલાે સ્વપ્નની બાબતમાં જોડી શકાય. न चैवं सति ' प्रमायां सन्निकर्षः कारणं, न भ्रमे ' इत्यपि सङ्कोच-कल्पनासम्भवात् असन्निकृष्टस्यैव देशान्तरस्थस्य रजतस्य इदारोपापत्तिरिति अन्यथारूयातिवादप्रसारिका । अभिव्यक्तचैतन्यावगुण्ठनशून्यस्य देशान्तर-स्थस्य रजतस्यापरोक्ष्यातुपपत्तेः । ख्यातिवाधानुपपत्त्यादिभिर्भ्रमविषयस्या-निर्वचनीयत्वसिद्धेश्च ।

અને આમ હાય તા 'પ્રમા ( સગ્યફ અનુભવ )માં સ'નિકર્ષ કારણ છે, ભ્રમમાં નહિ' એમ પણ સ'કાચ કલ્પી શકાય તેથી સ'નિકૃષ્ટ નહીં એવા જ, બીજા દેશમાં રહેલા રજતના અહીં આરોપની આપત્તિ છે તેથો અન્યથાખ્યાતિ-વાદના પગપેસારા થશે—એમ માનવું નહિ; કારણ કે અભિવ્યક્ત ચૈતન્ય સાથેના તાદાત્ગ્ય વિનાના, અન્ય દેશમાં રહેલા રજતની અપરાક્ષતાની શકચવા નથી: અને ખ્યાતિ ( અપરાક્ષ અનુભવ ) અને બાધ અનુપપત્ર અને વગેરે હેતુઓથા ભ્રમના વિષય ( રજતાદિ )નો આંનવ ચનીયતાની સિદ્ધિ થાય છે ( તેથી અન્યથાખ્યાતિના પગપેસારા નહીં થાય).

વિવરશ : (શ'કા) જો માતેલા નિયમાતો સ'કાચ કરવામાં આવે તા શુક્તિરજત આદિન અનિવ'ચનોયત્વની સિદ્ધિ નહીં થાય ન્યાયમત અનુસાર 'બોજી જગ્યામાંતુ' રજત આદિ બ્રમતો વિષય છે.' તેને વિષે કાઈ શકા કરે કે અસબિકૃષ્ટ વસ્તુ પ્રત્યક્ષ ઠેવી રીતે હાેઈ શકે તો તેના ઉત્તરમાં કહી શકાય કે 'સ'નિકર્ષ' પ્રત્યક્ષમાં કારણબૂત છે' એ નિયમના તમારા મતમાં બ્યાવહારિક પદાર્થ'ના પ્રત્યક્ષવિષયક છે એ રીતે સ'કાચ કરા છા તા અમારા મતમાં પણ 'પ્રત્યક્ષપ્રમામાં સ'નિકર્ષ' કારણ છે' એમ પ્રત્યક્ષપ્રમાવિષયક તરીકે તેને સમજ્યવીને તેના સ'કાંચના કદ્યના થઈ શકશે તેથા અન્યશાખ્યાતિવાદમાં બાધ નહીં આવે. આમ અન્યશાખ્યાતિ માનવી પડશે, અનિવધ્સનાયખ્યાતિ માની શકશા નહિ.

ઉત્તર : બ્રમરૂપ પ્રત્યક્ષમાં સ નિકર્ષ હેતુ ન હાેય તા અન્યથા ખ્યાતિવાદ માનવાની જરૂર રહેતી નથી. કેાઈ વસ્તુના અપરોક્ષત્વ માટે તેનું ઇન્દ્રિયસ નિકૃષ્ટત્વ જવાબદાર નથો, પણુ તેનું અભિવ્યક્ત-ૌતન્યાલિન્નત્વ જવાબદાર છે એમ હવે પછી કહેવામાં આવશે. અને આમ બ્રુમના વિષય – રજતાદિ – અન્ય દેશમાં હાેય તા તે અપરાક્ષ સ ભવે નહિ તેથી રજત શક્તિ સાથે તાદાત્મ્ય પામેલું સિદ્ધ થાય છે. (અવશુષ્ઠન = તાદાત્મ્ય).

**શ'કા** : આમ હાેય તેા શુક્તિની જેમ શુક્તિરજત પહ્યુ સત્ય જ હેાય, અનિવ'ચનીય નહિ કારણ કે તેમ માનવા માટે પ્રમાણુ નથી.

ઉત્તર : રજતાદિનો ખ્યાતિ અર્થાત્ અપરોક્ષ જ્ઞાન છે તેથી ભ્રમના વિષય અન્ય દેશમાં છે કે અસત્ છે રંગેમ માનો શકાય નહિ. જે અસત્ છે તેનું સંવિત્ સાથે તાદાત્મ્ય નથો હાેતું તેથી તે પ્રસ્તક્ષ હાેઈ શકે નહિ શુક્તિમાં કોઈ કાળે રજત નથી હાેતું એ અબાધિત પ્રત્યક્ષના બળે રજત હાેય ત્યારે પણુ શુક્તિમાં રજતના અભાવ સિદ્ધ થાય છે. જો શુક્તિમાં રજત ન હાેય તાે તેની અપરોક્ષ અનુભૂતિ સંભવે નહિ. જો એ ત્યાં સત્ય હોય તે જેમ શુક્તિમાં શુક્તિત્વના બાધ થતા નથી તેમ તેના બાધ ન થાય. તેથી ખ્યાતિ અને બાધ બોજી કાેઈ રીતે સંભવતાં ન હાેલાથી શુક્તિરજતનું અનિવ\*અનીયત્વ સિદ્ધ થાય છે. ઉત્પત્તિ અને વિનાશવાળું છે તેથી પણ તેના અનિવ\*ચનીયત્વની સિદ્ધિ થાય છે. વિવત\*ના લક્ષણનું નિરૂપણ કરતી લખતે આ વિસ્તારથી સમજાવ્યું છે. 'વગેરે'થી 'ઉત્પત્તિવાળું' છે વગેરે યુક્તિના નિદે'શ છે.

न चाधिष्ठानसम्प्रयोगमात्रात् प्राति भासिकस्यैन्द्रियकत्वोपगमे छुक्तिर जताध्याससमये तत्रैव कालान्तरे अध्यसनीयस्य रङ्गस्यापि चाक्षु पत्वं कुतो न स्यादिति वाच्यम् । रजताध्याससमये रङ्गरजतसाधारणचाकचक्य-दर्शनाविशेषेऽपि यतो रागादिरूपपुरुषदोषामावादितस्तत्र तदा न रङ्गाध्यासः, तत एव मया तद्विषयवृत्त्यजुदयस्याभ्युश्गमात् । तस्मादिदमंशसम्भिन्न-रजतगोचरैकैव वृत्तिरिन्द्रियजन्या । न ततः प्रागिदमाकारा वृत्तिरिति नात्रैवेयमञ्चाननिवर्शकत्वसद्सद्भावचिन्ता कार्येति ।

અને એથો દલીલ કરવી નહિ કે અધિષ્ઠાનના સ નિકલ માત્રથી પ્રાતિભાસિક (રજતાદિ)ને ઐન્દ્રિયક (ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાનના વિષય) તરીકે સ્વીકારવામાં આવતુ હોય તા ત્યાં જ (શુક્તિમાં જ) અન્ય કાળમાં જેના અધ્યાસ થવાના છે તે વ'ગ (કલાઈ) પણુ શુક્તિરજતના અધ્યાસ સમયે ચાક્ષુષ ( ચક્ષુરિન્દ્રિયગ્રાહ્ય ) કેમ ન હાેય ? (આ દલીલ અરાબર નથી) કારણુ કે રજતના અધ્યાસના સમયે વ'ગ અને રજતને સાધારણુ એવા ચળકાટનું દર્શન સમાન હેવા છતાં પણ જે રાગાદિરૂપ પુરુષદોષના અભાવ આદિને લીધે ત્યાં (શુક્તિમાં) જ્યારે (રજતના અધ્યાસકાળમાં) વ'ગના અધ્યાસ થતા નથી (-અધ્યાસ થતા તમે નથી માનતા-) તે જ કારણુધી હું તદિષયક (વ'ગવિષયક) વૃત્તિની અનુત્પત્તિને માનું છું ( વ'ગવિષયક વૃત્તિ ઉત્પન્ન થતી નથી એમ માનુ છું). તેથી ( 'इदं रजतम્'માં ) इदम્ અંશથી સ મિલિત રજતવિષયક એક જ વૃત્તિ ઇન્દ્રિયથી ઉત્પન્ન થાય છે. તેની પહેલાં 'ઇદમ્' આકારવાળી વૃત્તિ ઉત્પન્ન થતી નથી નથી અહીં જ ( ઇદમ્ આકારવાળી વૃત્તિની બાબતમાં જ) અજ્ઞનનિવર્ગકત્વતા સદ્ભાવ કે અસદ્ભાવની ચિન્તા ( વિચાર ) કરવી જોઈ એ નહિ.

વિવરુદ્ધ : શુક્તિરજત સાક્ષિભાસ્ય છે એમ માનનાર શકા કરે છે કે શુક્તિરજત જો ખતાના તાદાત્મ્યના આશ્રય ચ્યવા 'ફેદ્દમ્' અર્થ'ના સંનિકર્ષ'થી જ ચક્ષરિન્દ્રિયદૃત્તિના વિષય બનતું હોય તાં એ જ શુક્તિમાં અન્ય કાળમાં જેના અધ્યાસ થવાના છે તે વંગ (કલાઈ) પશુ ત્યારે જ ચાક્ષુષ્દૃત્તિના વિષય કેમ નથી બનતી ! જે દૃત્તિ શુક્તિરજતને વિષય કરે છે એ જ દૃત્તિ શુક્તિમાં કાળાન્તરે અધ્યાસ પામનાર વંગને પશુ કેમ વિષય નથી કરતી ! એ દ્ જેમ રજતના તાદા મ્યના આશ્રય 'इલ્મ્' અર્થ'ના સંનિકર્ષ'થી પણ ઉત્પન્ન થઇ શકે છે તેમ અન્ય કાળમાંના વ'ગના તાદાત્મ્યના આશ્રય 'इલમ્' અર્થ'ના સંનિકર્ષ'થી પણ ઉત્પન્ન થઇ શકે, તેમાં કાેઇ ફરક નથી—-એમ કહેવાના આશ્રય છે. અને આમ સંનિકા ' રજતવિષયક વૃત્તિના હેતુ નથી પણ સાદરય (ચળકાટ આદિ)થી વિશિષ્ટ ધર્મા'નું જ્ઞાન જ હેતુ છે અને સાદરયત્તાન દોષ તરીકે અને ધર્મી'ના જ્ઞાન ત<sup>11</sup>કે રજતાદિના અધ્યાસમાં કારણ છે. અને રજત આદિ પોતાને વિષય કરનારી વૃત્તિ વિના જ ગૈતન્યથી અવભાસિત થાય છે એવા મત સ્વીકારવા જોઇએ.

આ શંકાતે ઉત્તર આપતાં કવિતા કિ કમવા નુયાયી કહે છે કે તમારા મતમાં પછ્ શુક્તિમાં કાળાન્તરે જેને અખ્યાસ થવાને છે તે વંગને રજતના અખ્યાસના સમયે જ અખ્યાસ કેમ થતા નથી. જો તમે આ શંકાના પરિદ્વાર એમ કહીને કરતા હા કે દરયમાન સાદરયરૂપ વિષયના દોષ બંને જગ્યાએ સમાન હાવા છતાં પછુ રજતના અખ્યાસના સમયે વંગવિષયક રાગાત્મક પુરુષ-દેષ ન હોવાથી અને રજતવિષયક રાગ હોવાથી, વંગના અખ્યાસ થતા નથી, તા આ ઉત્તર હું પછુ આપી શકું, 'રાગાદિ'માંના 'આદિ પદથી વંગનું છુદ્ધિમાં ધોળાયા કરવું સમજવાનું છે. 'દોષાભાવ આદિ'માંના 'આદિ'થી રજતવિષયક રાગ સમજવાના છે. વંગવિષયક રાગાદિના અભાવથી અને રજતવિષયક રાગના અસ્તિત્વથી અથવા અન્ય કાઈ કારણથી રજતની ત્યાં ઉત્પત્તિ થાય છે અને એ વખતે રજતવિશિષ્ટ-ધરા વૈષ્ય કરનારી વૃત્તિના ઉદ્યને અમે માનીએ છીએ.

કવિતા કિંકના મતનાે ઉપસંહાર કરતાં કહ્યું છે કે તેથી, અર્થાત ધમિંજાન કારણ છે એમ માનવા માટે પ્રમાણુ નથી તેથી, અમે માનીએ છીએ કે 'ઇદમ્' અંશથી સંસિલિત રજતવિષયક એક જ વૃત્તિ હન્દ્રિયથી ઉત્પન્ન થાય છે અને તેની પહેલાં ઠાઈ 'ફરવમ્' આકારવાળી વૃત્તિ નથી હાેતી. તેથી આ 'ઇટમ્' આકારવાળી વૃત્તિને વિષે જ એવા વિચાર કરવા બ્યથ' છે કે 'તેમાં અજ્ઞાનનિવર્ત'ક્રત્વ છે કે નથી ?'

अन्ये तु – 'अधिष्ठानज्ञानमध्यासकारणम् ' इति इदमाकाराष्ट्रचिम्रुपेत्य तदमिव्यक्तेनैव साक्षिणा तदध्यस्तस्य रजतस्यावभाससभ्भवात् तद्भासक-साक्ष्यभिव्यञ्जिकया तयैवेदंष्टत्त्या रजतविषयसंस्काराधानोपप्रत्तेश्व रजताकार-ष्टत्तिव्यैर्थेति मन्यन्ते ॥

જ્યારે બીજા 'અધિષ્ઠાનનું જ્ઞાન અધ્યાસનું કારણું છે' તેથી 'ઇદમ્' આકાર-વાળી વૃત્તિ માનીને તેનાથી અભિવ્યક્ત થતા સાક્ષીથી જ તેમાં અધ્યસ્ત સ્જતનેા અવભાસ સંભવતા હાવાથી, અને તેને અવભાહિત કરનાર સાક્ષીને અભિવ્યક્ત કરનાર તે જ 'ઇદમ્'વૃત્તિથી રજતવિષયક સંસ્કારનું આધાન ઉપપન્ન હાવાથી (આધાનના સંભવ હાવાથી) રજતાકાર વૃત્તિ વ્યર્થ છે - એમ માને છે.

વિવરુષ્ : ધર્મિજ્ઞાન અધ્યાસનું કારણ છે એ મતના ઉલ્લેખ ઉપર જયાં ત્યાં આવ્યા છે. અને તેને મારે કોઈ પ્રમાણ નથી એમ કહીને તેનું ખંડન કરાં છે તે ઉપર છલ્લું છે એમ વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાનંદ્રતીથં કહેના રહ્યા છે હવે એ ધર્મિજ્ઞાનકારણવાદીના મતનું પ્રતિપાદન કરાું છે. 'ઇદમ્' આકારવાળી વૃત્તિ માનીને પણ રજતવિષયક વૃત્તિ સ્વોકારવી જ જોઈએ એમ કેટલાક માને છે તેનું ખંડન અહીં કર્યું છે. અહીં એમ બતાવ્યું છે કે 'ઇદમ્ આવર વાળી વૃત્તિ માન્યા પછી રજતાકારવૃત્તિ વ્યથ' છે. ધમિ'ત્રાન અધ્યાસનું કારણ છે માટે 'ઇદમ્'-આકારવૃત્તિ માનવી જોઈએ. પણ 'ઇદમ્' આકારવાળી વૃત્તિથો વ્યપ્તિરિક્ત રજતાકાર વૃત્તિનું શું પ્રયોજન હાેઈ શકે ? તે રજતના અવભાસ માટે હોવી જોઈએ કે સ સ્કારને માટે ? રજતના અવભાસને માટે તેની જરૂર નથો કારણ કે 'ઇદમ્' આકારવૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલા સાક્ષીથા જ તેના પર અધ્યસ્ત રજતના અવભાસ સંભવે છે. સંસ્કારને માટે પણ રજતાકારવૃત્તિની જરૂર તથી કારણ કે તેને અવભાસિત કરનાર સાક્ષીને અભિવ્યક્ત કરનાર એ જ 'ઇદમ્' આકારવૃત્તિથી કારણ કે તેને અવભાસિત કરનાર સાક્ષીને અભિવ્યક્ત કરનાર એ જ 'ઇદમ્' આકારવૃત્તિથી શરણ કે તેને અવભાસિત કરનાર સાક્ષીને અભિવ્યક્ત કરનાર એ જ 'ઇદમ્' આકારવૃત્તિથી સ્વત્તવિયયક સ સ્કારનું આધાન સભવે છે. શંકા થાય કે એક વસ્તુ ( દદમ્' વિષયક વૃત્તિથી અન્ય (રજત) વિષયક સ સ્કારનું આધાન કેવી રીતે થઈ શકે. પણ આ શકા બરાબર નથી કરણ કે જે વૃત્તિથી અવચ્છિત્ર ચૈતન્યમાં જેટલા પદાર્થી પ્રકારો છે, તે જ વૃત્તિથી તેટલા પદાર્થોને વિષે સંસ્કારનું આધાન થાય છે એમ પહેલાં કહ્યું છે એવા ભાવ છે.

ज्ञानद्वयपक्षे 'इदम् ' इत्येका धत्तिरध्यासकारणभूता। 'इदं रजतम् ' इति द्वितीया वृत्तिरध्यस्तरजतविषया, न त्विद्दमंशं विनाऽध्यस्तमात्रगोचरा सा । 'इदं रजत' जानामि ' इति तस्या दमर्थतादात्म्यापन्नरजतविषय-त्वानुभवादिति केचित् ।

એ જ્ઞાન માનનાર પક્ષમાં, 'ઇદમ્' ('આ') એ એક વૃત્તિ અધ્યાસની કારણુભુત છે. 'આ રજત' એ બીજી વૃત્તિ અધ્યસ્ત રજત વિષયક છે. પણુ એ 'ઇદમ્' અંશ વિના માત્ર 'અધ્યસ્ત (રજત)ને વિષય નથી કરતી, કારણ કે ' આ રજતને જાણુ' છું ' એમ તે 'ઇદમ્' (આ) અપ'ની સાથે તાદાત્મ્ય પામેલા રજતને વિષે છે એવા અનુસવ થાય છે એમ કેટલાક કહે છે.

વિવરણ : એક વસ્તુને વિષય કરનારી વૃત્તિથો એ જ વસ્તુવિષયક સંસ્કારનું આધાન સંભવે છે એમ જેએા માતે છે તેમના પ્રતમાં 'ઇદમ્' વૃત્તિ ઉપરાંત અધ્યસ્ત રજત-વિષયક્રવૃત્તિ પણ હોય છે. તેઓ બે જ્ઞાન માને છે. હવે અહીં પ્રશ્ન થાય કે બીજી વૃત્તિ છે તે અધ્યક્વત્તિ રજતથી વિશિષ્ટ ધર્માં વિષય કરે છે કે માત્ર રજતને વિષય કરે છે. આતું સમાધાન કરતાં બે મત પડી ગયા છે. કેટલાક માને છે કે આ બીજી વૃત્તિ પણ 'इદ્દમ્' અધાને છાડીને માત્ર અધ્યસ્ત રજતને વિષય કરનારી નથી. પણ અધ્યસ્ત રજતથી વિશિષ્ટ ધર્માં ને વિષય કરનારી છે. બીજી વૃત્તિ વિશ્વ કરતારી નથી. પણ અધ્યસ્ત રજતથી વિશિષ્ટ ધર્માં ને વિષય કરનારી છે. બીજી વૃત્તિ વિશિષ્ટવિષયક છે એમ આપણે અનુભવ 'હુ રજતને જાણ છું ' એ જ બતાવી આપે છે.

જ્યારે બીજા માને છે કે આ બીજી વૃત્તિ માત્ર અધ્યસ્ત (રજત)ને જ વિષય કરનારી છે. તે મત આ પ્રમાણે છે : अन्ये तु - यथा इदमंश्वावच्छिन्नचैतन्यस्थाऽविद्या रजताकारेण विवर्तते, एवमिदमंश्वविषयष्टत्तिझानावच्छिन्नचैतन्यस्थाऽविद्या रजतझाना-भासाकारेण विवर्तते, न त्विदमंशप्टत्तिवदनध्यस्तं रजतझानमस्ति । तथा च रजतस्य अधिष्ठानगतेदंत्वसंसर्गभानवत्तज्ज्ञानस्याप्यधिष्ठानगतेदंत्वविषयत्व-संसर्गभानोषपत्तेः न तस्यापीदंविषयत्वमभ्युपगन्तव्यम् ।

જ્યારે અન્ય (ચિંતકેા) કહે છે કે જેમ 'ઇદમ' ('આ') અંશથી અવછિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલી અવિદ્યા રજતાકારે વિવત' પામે છે ( પરિણુમે છે ), તેમ'ઇદમ' અંશવિષયક વૃત્તિજ્ઞાનથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલી અવિદ્યા રજતજ્ઞાના ભાસાકારે વિવર્ત પામે છે ( પરિણુમે છે), પશુ ' ઇદમ ' અંશની વૃત્તિની જેમ રજતજ્ઞાન અનધ્યસ્ત નથી ( – પ્રાતિભાસિક છે, બ્યાવહાસ્કિ નથી ). અને આમ જેમ રજતમાં અધિષ્ઠાનમાંના ઇદ'લ્લ('આ'પણુ')ના સંસગ'નું ભાન થાય છે, તેમ તેના (રજતના) જ્ઞાનમાં પણુ અધિષ્ઠાનમાં રહેલા ઇદ'ત્વવિષયત્વ ( ઇદ'ત્વવિષયક હોવાપણુ')ના સંસગ'નું ભાન ઉપપન્ન છે (સ'ભવે છે) તેથી તેને પણુ 'ઇદમ' વિષયક માનવું ન બેઈ એ.

વિષર્ણ : 'આ રજત' એ બીજી વૃત્તિ માત્ર અખ્યસ્ત (રજત)ને જ વિષય કરે છે એ મત રજૂ થાય છે. બીજી વૃત્તિ અવિદ્યાવૃત્તિ છે એમ બતાબ્યું છે. જેમ 'ઇદમ' અંથથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલી અવિદ્યા રજતાકારે પરિષ્ણુમે છે (-ચૈતન્યના વિવત', પશ્ અવિદ્યાના તો પરિષ્ણામ માનવા જોઈએ -), તેમ 'ઇદમ' અંથવિષયક વૃત્તિજ્ઞાનથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલી અવિદ્યા માત્ર અધ્વસ્ત રજતને વિષય કરનારી વૃત્તિફપે પરિશુમે છે. અને એ વૃત્તિ શાનાભાસ છે કારણ કે શાનનાં જે કારણા માન્યાં છે તેનાથી ઉત્પન્ન થતી નથી. શાનાભાસફપ રજતતાન રજતની જેમ પ્રાતિભાસિક જ છે; એ 'ઇદમ' આકારવાળા વૃત્તિની જેમ બ્યાવદારિક નથી, કારણ કે શુક્તિરજતની જેમ રજતતાનાભાસ પશુ શુક્તિ વિષય કરનારા ન હોય તો પશુ 'આ રજત ' એવો તેના આકાર સંભવે છે. જેમ રજતમાં તેના અધિષ્ઠાન(ઇદમર્થ'થી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય)માં રહેલા ઇદ'લના સંસગ'નું ભાન થાય છે; તેમ શાનાભાસ પ્રતિ 'ઇદમ' વિષયક વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય અધિષ્ઠાન છે તેથી શાનાભાસને વિષે જે 'ઇરમ' અંશનું જ્ઞાન થાય છે. માટે 'શ્વે રજતમ્' એ બીજા શાનને ઇદ્ધન્ લાય છે; રજતવિષયક શાનાભાસમાં ભાન થાય છે. માટે 'શ્વે રજતમ્' એ બીજા શાનને ઇદ્ધન્વે વિષય કરનાટુ ' માનવાની જરૂર નથી.

#### સિ–૩૧

न च रजतत्ववदध्यस्तस्य रजतेदंत्वसंसर्गस्य रजतज्ञानगोचरत्वात् तत्प्रतियोगिन इदंत्वस्थापि तद्विषयत्वं वक्तव्यमिति वाच्यम् । स्वतादात्म्या-श्रयस्य इदंत्वविषयत्वादेव तस्य तत्संसर्गविषयत्वे अतिप्रसङ्गाभावात् । न चाधिष्ठानाध्यासयोरेकस्मिन् ज्ञाने प्रकाशनियमस्य सम्भावना-भाष्यविवरणे प्रतिपादनाद् एकद्वत्तिविषयत्वं वक्तव्यमिति वाच्यम् । ष्वतिभेदेऽपीदमाकारवृत्त्यभिव्यक्ते एकस्मिन् साक्षिणि तयोः प्रकाशोपगमा-दित्याहुः ॥१८॥

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે રજત અને ઇદંત્વના સંસગ' જે અધ્યસ્ત છે તે રજતત્વના જેમ રજતજ્ઞાનના વિષય હાેવાથી તેનું પ્રતિયાગી ઇદંત્વ પણ તેના વિષય છે એમ કહેવું પડશે. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે પાતાની સાથેના (જ્ઞાનાભાસ સાથેના) તાદાત્મ્યના આશ્રય (એવું જે ઇદમ'શ-ગ્રાન) તે ઇદંત્વવિષયક હાેવાથી જ તે (રજતજ્ઞાન) તેના સંસગ'વિષયક હાય તા તેમાં અતિપ્રસંગના અભાવ છે, અને એવો દલીલ કરવી નહિ કે અધિષ્ઠાન અને અધ્યાસ એક જ્ઞાનમાં પ્રકાશ પામે છે એવા નિયમ સંભાવના ભાષ્યના વિવરણમાં પ્રતિપાદિત હાેવાથી (તે બે) એક વૃત્તિના વિષય છે એમ કહેવું પડશે. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે (તેમના પ્રકાશન માટે) વૃત્તિઓ જુદી હાય તા પણ 'ઇદમ,' આકારવાળી વૃત્તિથી 'અભિવ્યક્ત થયેલા એક સાક્ષીમાં તે બેના પ્રકાશ સ્વીકારવામાં આગ્યા છે (-એમ બીજી વૃત્તિ અષ્યસ્ત રજત માત્રને વિષય કરે છે એમ માનનારા કહે છે). (૧૮)

વિવરચુ : બીજી ઘત્તિ અખ્યસ્ત રજત માત્રને વિષય કરે છે, 'ઇદમ્'ને નહિ એ મનની સામે શકા સંભવે છે કે ગ્રાનાભાસથી રજતનું પ્રહણ થતાં તેના ઇદંત્વ સાથેના સંસર્ગ પણ ગૃહીત થતા હાય તા તે ઘત્તિથી ઇદંત્વનું પણ પ્રહણ થવું જ જોઈએ કારણ કે ઇદંત્વના ગ્રહણ વિના તેની સાથેના સંસર્ગનું ગ્રહણ સંભવે નહિ. તેથી ગ્રાનાભાસ રજતવિશિષ્ટ 'દંદમ્' અંશને વિષય કરનારા છે એમ સિદ્ધ થાય છે. (સંસર્ગા શ રજતન્નાના-ભાસનો વિષય છે એ બતાવવા માટે ' અખ્યસ્ત ' એવું વિશેષણ પ્રક્યું છે ). આવું ન હોય તો ઘટત્વાદિથી નિરૂપિત સંસર્ગ વિષયક પ્રત્યક્ષ ઘટત્વાદવિષયક ન હોય એ અતિપ્રસંગ આવી પડે. આ શંકાનો ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે રજતન્નાનાભાસ ઇદંત્વરૂપ પ્રતિયાગીને વિષય કરનારા ન હોય તા પણ ગ્રાનાભાસની પ્રતિ અધિષ્ઠાન હોવાને કારણે રજતન્નાનાભાસ સાથે જેનું તાદાત્મ્ય છે તેવું ઇદમંશજ્ઞાન 'ઇદમ્' પ્રતિયોગીને વિષય કરનારું હોવાથી જ્ઞાનાભાસ સંસર્ગ વિષયક હોય એ સંભવે છે અને તેટલાથી અતિપ્રસંગ આવી પડતા રોકી શકાય છે. કરી શંકા થાય કે અધિષ્ઠાન અને અખ્યાસના પ્રકાશ એક ન્નાનમાં જ થાય છે એમ વિવરછ્યકારે પ્રતિપાદિત કર્યું છે. આનો ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે અલગ અલગ વૃત્તિ તેમને માટે હોય તો પણ 'ઇદમ્' આકારવાળી વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલા એક ગૈતન્યમાં તેમના પ્રકાશ માનવામાં આવ્યા છે. કહેવાનાે ભાવ એ છે કે અધ્યસ્ત માત્રને વિષય કરનારી અવિદ્યા-વૃત્તિ વિવરણુકારે પાતે જ માની છે, તેથી તેમણુ જે અધિષ્ઠાન અને અધ્યાસ એક ગ્રાનમાં પ્રકાશિત થાય છે એમ કહ્યું છે તેમાં 'ગ્રાન ' શબ્દ સાક્ષીના અર્થમાં વપરાયા છે, વૃત્તિના અર્થમાં નહિ તેથી કાેઈ ટાેય નથી. (૧૮)

વૃત્તિના નિર્ગમનની આવશ્યકતાને৷ વિચાર શરૂ થાય છે.

(१९) ननु सर्वपदार्थानां साक्षिप्रसादादेव प्रकाशोपपत्तेः किं वृत्त्या, घटादिविषयकसंस्काराधानाद्युपपत्तये तदपेक्षणेऽपि तन्निर्गमाभ्युपगमो व्यर्थः। परोक्षस्थल इवानिर्गतवृत्त्यवच्छिन्नसाक्षिणेव घटादेरपि प्रकाशोपपत्तेः ।

न च तथा सति परोक्षापरोक्षवैलक्षण्यानुपपत्तिः, ज्ञाव्दानुमित्योरिव करणविशेषप्रयुक्तद्वत्तिवैजात्यादेव तदुपपत्तोः ।

(૧૯) (શાંકા) : શાંકા થાય કે અધા પદાર્થોના સાક્ષીના પ્રસાદથી જ (નિર્મલતાથી જ) પ્રકાશ ઉપપન્ન (શકથ) હેાવાથી વૃત્તિની શી જરૂર ? (અને) ઘટાદિ લિષયક સંસ્કારના આધાન આદિને શકથ બનાવવા તેની જરૂર હાય તા પણ તેના નિર્ગંમનના સ્વીકાર વ્યર્થ છે, કેમ કે પરાક્ષસ્થલમાં થાય છે તેમ અનિર્ગંત (બહાર નહીં ગયેલી) વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન સાક્ષીથી જ ઘટાદિના પણ પ્રકાશ સંભવે છે.

અને એમ હાેય તાે પરાક્ષ અને અપરાક્ષની વિલક્ષણતા નહીં સ'ભવે એમ (પણ) નથી; કારણ કે શાબ્દ જ્ઞાન અને અનુમિતિની જેમ કરણવિશેષને કારણે થતી વૃત્તિની વિજાતીયતા હાેય છે તેનાથી જ તેની ઉપપત્તિ છે.

વિવરઘુ : બાલ વસ્તુવિષયક અપરોક્ષ વૃત્તિ જ આવરણતે દૂર કરનારી છે એ નિયમના લામસ્થળમાં થતી ' ઇંદમ, ' આકાર વૃત્તિમાં બ્યભિયાર છે એવી શ કા થાય તો તે વૃત્તિના સ્વીકાર અને અસ્વીકાર કરીને તે શ કાના પરિહાર કરીને, અને પ્રસ ગવશાત એ નાન છે એ પક્ષ અંગે ક ઇક વિચાર કરીને, હવે પૂર્વેક્તિ વૃત્તિનિગમ અંગે શ કા રજૂ કરે છે. જો બધી વસ્તુઓનું પ્રકાશન સાક્ષીને કારણે જ શકય બનતું હોય તો વૃત્તિ માનવાની શી જરૂર ! એવી દલીલ થઈ શકે કે વૃત્તિ વિના અન્ય કાળમાં વિષયતું અનુસ ધાન ન થાય. સાક્ષી જો વિષયના અનુભવરૂપ હોય તો તે નિત્ય હોવાથી અનુભવના નાશરૂપ સ સ્કારના અભાવ થાય અને સ સ્કારના અભાવમાં સ્મૃતિ અને પ્રત્યભિન્ના પણ ન થાય. આગન્તુક ( હત્પાદ્ય ) વૃત્તિના સ્વાકાર કરવામાં ન આવે તો ચક્ષુ વગેરેને અનુસરીને ન્નાન થાય છે એમ માની ન શકાય કારણ કે નિત્ય સાક્ષીની ખાખતમાં ચક્ષુ આદિના ઉપયોગ નથી. તેથી વૃત્તિ તો માનવી જ જોઈએ. આ દલીલને ધ્યાનમાં રાખીને વૃત્તિની ઉપયોગ નથી. તેથી વૃત્તિ તો માનવી જ જોઈએ. આ દલીલને ધ્યાનમાં રાખીને વૃત્તિની ઉપયોગ નથી. તેથી વૃત્તિ તો માનવી જ જોઈએ. આ દલીલને ધ્યાનમાં રાખીને વૃત્તિની ઉપયોગ નથી. તેથી

### सिदान्तलेशसङ्ग्रहः

પણુ વિષયતું પ્રકાશન થઇ શકે છે, અનુમિતિ આદિ પરેાક્ષતાનની બાબતમાં બંને છે તેમ. તેથી વૃત્તિના નિગ°મ અનુપશુક્ત છે.

અદ્વિનિંગ'મવાદી દસીસ કરી શકે કે બદ્વિનિ'ગ'ત વૃત્તિથી અવચ્છિત્ર ચૈતન્ય અપરાક્ષત્રાન છે અને અનિગ'તવૃત્તિથી અવચ્છિત્ર ચૈતન્ય પરાક્ષત્રાન છે. પ્રત્યક્ષત્રાન અને પરાક્ષત્રાનનું વૈક્ષક્ષણ્ય અનુભવથી સિદ્ધ છે તેથી પ્રત્યક્ષત્રાનમાં તા વૃત્તિના નિગ'મ સ્વીકારવા જોઈએ અને એ રીતે પરાક્ષ-પ્રત્યક્ષત્રાનના બેદ શક્ય બનશે. પણુ આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે આ બેદ બીજી રીતે પણ શક્ય બને છે. જેમ શાબ્દત્રાનમાં શબ્દરૂપ કરણવિશેષને કારણે શાબ્દત્વરૂપ વૈજાત્ય છે, અથવા જેમ અનુમાન (લિંગ)રૂપ કરણવિશેષને કારણે અનુમિતિત્વ-રૂપ વૈજાત્ય છે તેમ ઇન્દ્રિયરૂપ કરણવિશેષથી પ્રયુક્ત વૃત્તિઓમાં પ્રત્યક્ષત્વાદિ જાતિરૂપ કે ઉપાધિરૂપ વૈજાત્ય સંભવે છે. તેથી વૃત્તિનિગ'મ માનવાની જરૂર નથી.

વેદાન્તના ચિંતકોએ જુદી જુદી રીતે વૃત્તિનિર્ગંમની જરૂરિયાત ખતાવી છે તેનું પ્રતિષાદન હવે શરૂ થાય છે :

अत्र केचिदाहुः-प्रत्यक्षस्थले विषयाधिष्ठानतया तदवच्छिन्नमेव चैतन्यं विषयप्रकाज्ञः । साक्षात्तादात्म्यरूपसम्बन्धसम्भवे स्वरूपसम्बन्धस्य वाऽन्यस्य वा कल्पनाऽयोगादिति तदभिव्यक्त्यर्थं युक्तो वृत्तिनिर्गमा-भ्युपगमः ।

# परोश्वस्थळे व्यवहिते वहन्यादौ दृत्तिसंसर्गायोगादिन्द्रियवदन्वय-व्यतिरेकज्ञालिनो दृत्तिनिर्गमद्वारस्यानुपलम्भाचानिर्गतदृत्त्यवच्छिन्नचैतन्य-मेव स्वरूपसम्बन्धेन विषयगोचरमगत्याऽर्थादभ्युपगम्यते इति ।

આ બાબતમાં કેટલાક કહે છે કે પ્રત્યક્ષ સ્થળમાં વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય વિષયનું અધિષ્ઠાન છે તેથી તેનાશી (વિષયથી) અવચ્છિન્ન તે જ વિષયનેા પ્રકાશ છે (જીવ-ચૈતન્ય નહીં), કારણ કે સાક્ષાત્ તાદાત્મ્યરૂપ સંખંધના સંભવ હાય ત્યારે સ્વરૂપસંબંધની કે અન્ય કાેઈ (સંબંધ)ની કલ્પના હાેતી ત્નથી (કલ્પના કરવી યાગ્ય નથી). આમ તેનો અભિવ્યક્તિને માટે વૃત્તિના નિગ°મના સ્વીકાર બરાબર છે.

પરાક્ષ (જ્ઞાન) સ્થળમાં બ્યવહિત અબ્નિ વગેરેની આખતમાં વૃત્તિને સ સર્ગ ન હાેવાથી ( શકચ ન હાેવા થી ) અને ઇન્દ્રિયની જેમ અન્વય–વ્યતિરેકવાળુ વૃત્તિના નિગેમ માટેતું દ્વાર ઉપલબ્ધ થતું નથી તેથી અનિર્ગત વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન મૈતન્ય જ સ્વરૂપસંખંધથી વિષયવિષયક (વિષયતું પ્રકાશક) છે એમ અર્થતા બીજો કાેઈ રસ્તા ન હોવાથી (નષ્ટ્ર્ટકે) સ્વીકારવામાં આવે છે. વિવરણ : વૃત્તિનિગ'મની સિદ્ધિ કરતાં કેટલાક કહે છે કે વિષયનું અધિષ્ઠાન હોવાથી વિષયથી અવચ્છિત્ન જે હાણચૈતન્ય છે તે જ વિષયના પ્રકાશ છે, જીવચૈતન્ય નહિ; જીવચૈતન્ય વિષયની પ્રતિ ઉપાદાન નથી તેથી તેની સાથે વિષયના સાક્ષાત તાદાત્મ્ય સંખંધ નથી. તાદાત્મ્યરૂપ સંબંધ સંભવેતો હોય ત્યાં સુધી સ્વરૂપસંબંધ કે અન્ય કાઈ સંબંધની, જેમ કે પરમ્પરાસંબંધની કલ્પના કરવી યોગ્ય નથી. આમ વિષયાવચ્છિત્ન ઘણચ્ચૈતન્ય જ વિષયનું પ્રકાશક છે અને તે આવૃત છે તેથી તેના આવરણુના અભિભવરૂપ અભિવ્યક્તિને સિદ્ધ કરવા માટે વૃત્તિના નિર્ગંધ માનવા જોઈએ.

પણ અનુમિતિ આદિ પરાક્ષતાનની બાબતમાં વૃત્તિથી અવિચ્છિન્ન ચૈતન્ય જ વિષયતું પ્રકાશક હોવાને કારણે ત્યાં વૃત્તિનિગ\*મ માનવાની જરૂર ઊભી થતી નથી. અહીં વૃત્તિના નિગ\*મમાં હેતુભૂત સંનિક્ધ\*ને અભાવ છે, વદ્ધિ વગેરે વ્યવહિત છે તેથાં વૃત્તિના સંસર્થ નથી અને વૃત્તિના નિગ\*મનું દાર (જેમ પ્રત્યક્ષમાં ઇન્દ્રિયરૂપી દાર છે તેમ) ઉપલબ્ધ નથી તેથી એમ જ માનવું જોઈએ કે અનિગ\*ત વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ચેતન્ય જ સ્વરૂપસંબંધથી વિષયતું પ્રકાશન કરે છે. બીજો કાેઈ રસ્તા ન હોવાથી આમ માનવું જોઈએ.

## अन्ये तु-अइङ्कारमुखदुःखादिष्वापरोक्ष्यं साक्षाच्चैतन्यसंसर्गिषु क्ऌप्त-मिति घटादावपि विषयसंसृष्टमेव चैतन्यमापरोक्ष्यहेतुरिति तदभिव्यक्तये इत्तिनिर्गमं समर्थयन्ते ।

જયારે અન્ય (ચિંતકા) અહંકાર, સુખ, દુઃખ આદિ (વિષયા) જેમના ચંતન્ય સાથે સાક્ષાત સંસર્ગ (તાદાત્મ્ય) છે, તેઓમાં અપરાક્ષતા માનવામાં આવો છે તેથી ઘટાદિની બાબતમાં પણ વિષયની સાથે સંસગ' (તાદાત્મ્ય)વાળું જ ચૈતન્ય અપરાક્ષતાના હેતુ છે માટે તેની અભિવ્યક્તિને માટે વૃત્તિના નિર્ગમનું સમર્થન કરે છે.

(વવરણ : અન્ય ચિન્તકા વૃત્તિના નિગંમનની બાબતમાં બીજી રીતે સમજાવે છે. જેમ અહંકાર સુખ વગેરે વિષયોની અપરાક્ષતામાં સંસગ' ( ગૈતન્ય સાથેતું તાદાત્મ્ય ) પ્રયોજક છે, તે જ હંકાકત ઘટાદિની બાબતમાં પણ સ્વીકારવી જોઈએ. વિષયની સાથે સંસબ્ટ હાદ્યગૈતન્ય જ તેની અપરાક્ષતામાં પ્રયોજક છે; વિષયની સાથે અસંસબ્ટ ( તાદાત્મ્ય વિનાનું ) જીવગૈતન્ય અપરાક્ષતામાં પ્રયોજક નથી. પણ આ વિષયાવમ્છિન્ન હાદાજૈતન્ય આછત છે તેથી તેના આવરજીના અભિભવરૂપ તેની અભિગ્યક્તિને માટે વૃત્તિનિગંમનની જરૂર છે એમ આ ચિંતકો વૃત્તિનિગંમનનું સમર્થન કરે છે.

इतरे तु-शब्दानुमानावगतेभ्यः प्रत्यक्षावगते स्पष्टता तावदनुभूयते । न हि रसालपरिमलादिविशेषे शतवारमाप्तोपदिष्टेऽपि प्रत्यक्षावगत इव स्पष्टताऽस्ति, तदनन्तरमपि 'कथं तद्' इति जिज्ञासाऽनुष्टनेः । न च शब्दान्माधुर्यमात्रावगमेऽपि रसालमाधुर्यादिष्टच्यवान्तरजाति-विशेषवाचिशब्दाभावात्, तत्सत्त्वेऽपि ओत्रात्तस्याग्रहीतसङ्गतिकत्वात् शब्दादसाधारणनातिविशेषावच्छिन्नमाधुर्यावगमो नास्तीति जिझासाऽदु-ष्टत्तिर्युक्तेति शङ्क्यम् । ' रसाले सर्वातिशायी माधुर्यविशेषोऽस्ति ' इत्यस्माच्छब्दात् तद्गतावान्तरजातिविशेषस्याप्यवगमात् । न ह्ययं विशेष-शब्दस्तद्गतविशेषं विष्ठायान्यगतं विशेषं तत्र बोधयति, अप्रामाण्यापत्तेः ।

न च तद्गतमेव विशेषं विशेषत्वेन सामान्येन रूपेण बोधयति, न विशिष्येति जिज्ञासेति वाच्यम् । प्रत्यक्षेणापि मधुररसविशेषणस्य जातिविशेषस्य स्वरूपत एव विपयीकरणेन जातिविशेषगतविशेषान्तरा-विषयीकरणाद् जिज्ञासाऽनुवृत्तिप्रमङ्गात् ।

જ્યારે ઇતર (ચિ'તકેા) આ રીતે વૃત્તિનિગ'મનનું ઉપપાદન કરે છે (તેનો શક્યતાનું ચુક્તિચુક્ત રીતે સમથ'ન કરે છે) :- શબ્દ અને અનુમાનથી જ્ઞાત પદાર્થો કરતાં પ્રત્યક્ષથી જ્ઞાત પદ થંમાં અધિક સ્પષ્ટતાનો અનુભવ થાય છે. એ પ્રસિદ્ધ છે કે આસફલના સુગ'ધ આદિ વિશેષને વિષે સા વાર આપત ઉપદેશ આપે (તને વિષે કહે) તા પણુ પ્રત્યક્ષથી જ્ઞાત વસ્તુમાં હાય છે તેવી સ્પષ્ટતા નથી હાતી, કારણ કે તે પછી પણુ 'તે કેવુ' એમ જિજ્ઞાસા ચાલુ રહે છે. અને એવી શંકા કરવી નહિ કે ('આસ્રફલમાં મધુર રસ છે' એ) શબ્દથી માત્ર માધુર્યનું જ્ઞાન યાય છે તા પણુ આસ્રફલમાં મધુર રસ છે' એ) શબ્દથી માત્ર માધુર્યનું જ્ઞાન થાય છે તા પણુ આસ્રફલમાં મધુર રસ છે' એ) શબ્દથી માત્ર માધુર્યનું જ્ઞાન થાય છે તા પણુ આસ્રફલમાં મધુર રસ છે' એ) શબ્દથી માત્ર માધુર્યનું જ્ઞાન થાય છે તા પણુ આસ્રફલમાં મધુર રસ છે' એ) શબ્દથી બજ્જ્ઞાસા ચાલુ રહે એ સુક્ત છે (બરાળર છે). (આ શ'કા બરાબર નથી) કારણુ કે 'આસ્રફલમાં સૌથી ચઢા જાય તેવે માધુર્યવરાષ છે' - આ શબ્દથી તેમાં (માધુર્યમાં) રહેલા અવાન્તર જાતિવિશેષથી અવચ્છિન્ન માધુર્ય વરોષ છે' - આ શબ્દથી તેમાં (માધુર્યમાં) રહેલા અવાન્તર જાતિવિશેષનું પણુ જ્ઞાન થાય છે. આ દેખીતું છે કે આ વિશેષ શબ્દ તેમાં (માધુર્યમાં) રહેલ વિશેષને છેાડોને અન્યના વિશેષનો બોધ કરાવે છે એવું નથી; કારણુ કે (એમ માનતાં) અપ્રામાણ્યની આપત્તિ થશે (તાક્રચને પ્ર માગુભૂત માની શકાશે નહિ).

અને એવી દેવીલ કરવી નહિ કે (શબ્દ) તેમાં જ રહેલા વિશેષના વિશેષ તરીકે સામાન્યતઃ બેહ્ય કરાવે છે, વિશેષે કરીને નહીં, તેથી જિજ્ઞાસા (ચાલુ રહે) છે. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે પ્રત્યક્ષ પણ મધુરૂરસના વિશેષણુરૂપ જાતિવિશેષને સ્વરૂપતઃ જ વિષય કરે છે તેથો જાતિવિશેષમાં રહેલા વિશેષાન્તર (અન્ય વિશેષ)ને એ વિષય ન કરતું હાેવાથી જિજ્ઞાસા થાલુ રહે એવા પ્રસંગ થાય (ઉપર્શુક્ત દલીલ પ્રમાણે પ્રત્યક્ષગ્ઞાન થયા પછી પણ જિજ્ઞાસા ચાલુ રહેવી જોઈ એ). વિવરણ : પ્રત્યક્ષમાં વસ્તુની બાબતમાં આવર શુદ્ધર કરવાની આવશ્યક્તાનું પ્રતિપાદન કરીતે તેને દૂર કરવા માટે વૃત્તિના નિર્ગ'મનનો આવશ્યક્તાનું પ્રતિપાદન અહીં કરે છે. પ્રત્યક્ષમાં વસ્તુ અંગે જેવું સ્પષ્ટ જ્ઞાન થાય છે તેવું શબ્દ અને અનુમાનથી થતું નથી. આમ્રફ્લની સુગંધ, તેના રસ વગેરે વિષે ક્રોઈ વિવ્વાસપાત્ર સજ્જન (આપ્ત) સા વાર વાત કરે તેા પણુ તે કેવાં હશે એવી જિજ્ઞાસા ટક્ય રહે છે; પ્રત્યક્ષથી અનુભવ કર્યા હાય તેા જે સ્પષ્ટતા હાય છે તે શબ્દાદિથી જ્ઞાત પદાથ'ને વિષે નથી હોતી.

આતી સામે કાેઇ દલીલ કરી શકે કે 'આમ્રફ્લમાં મધુર રસ આદિ છે' એવા સાે વાર ઉચ્ચારાયેલા આપ્તવાકચથી મધુરત્વાદિ સામાન્યથી વિશિષ્ટ તરીકે રસાદિનું ગ્રાત થાય છે પણુ મધુરત્વથી વ્યાપ્ય જે જાતિવિશેષ છે તેનાથી વિશિષ્ટ રસાદિનું ગ્રાન થતું નથી. રસ 'મધુરતા'અવાન્તર જાતિવાળા છે એવું ગ્રાન થાય છે પણુ મધુરતાથી પણુ અવાન્તર જાતિ છે—માધુર્ય'ના પેટા પ્રકાર—તેનાથી વિશિષ્ટ તરીકે રસાદિનું ગ્રાન થતું નથી તેથી એ જાતિવિશેષની જિગ્રાસા ચાલુ રહે એ સમજી શકાય તેવું છે. શબ્દપ્રમાણુથી વસ્તુ ગ્રાત હૈાય તેા પણુ સ્પષ્ટતાના અભાવ છે એમ કહેવું બરાખર નથી. અસાધારણ જે જાતિવિશેષ છે તેનાથી અવચ્છિત્ર તરીકે માધુર્ય'નું ગ્રાન નથી એવા આશય છે. તેનું કારણ એ છે કે આમ્રફ્લમાં જે માધુર્ય આદિ છે તેમાં રહેલા જે અવાન્તર જાતિવિશેષ છે તેના વાચ્ધ શબ્દ નથી. અને ધારા કે એવા શબ્દ છે તેા પણુ એ શબ્દની શક્તિનું પ્રહણુ શ્રાત્રથી નથી, તેથી તે અવાન્તર જાતિવિશેષથી વિશિષ્ટ તરીકે માધુર્યાદાનું ગ્રાન થતું નથી.

આ શાંકાને હત્તર છે એ અવાન્તર જાતિનું વાચક પદ ન હેાય તા પણ તેના બાેધ કરાવનાર વાકપરૂપ શબ્દ તા છે જ. અને તેનાથી જાતિવિશેષનું દાન પણ થાય છે. અને આમ દાત થયેલા જાતિવિશેષમાં રપષ્ટતાના અભાવ હાેવાને કારણે જ જિદ્દાસા ચાલુ રહે છે. "આઝફલમાં સૌથી ચઢિયાતા માધુય વિશેષ છે" એ વાકપરૂપ શબ્દ માધુય માં રહેલા જાતિવિશેષના બાેધ કરાવે છે કે અન્યમાં રહેલા જાતિવિશેષના ! માધુર્યમાં જ રહેલા જાતિ-વિશેષના બાધ કરાવતા હાેવા જોઈએ, અન્યમાં રહેલાના નહિ, અન્યથા તેને અપ્રમાણ માનવા પડે. શબ્દનું પ્રામાણ્ય તાત્પર્ય વિષયક માનવામાં આવે છે અને આપતજનનું વાકપ અપ્રમાણ હાેઈ શકે નહિ

આમ્રક્લના માધુર્ય માં રહેલા જાતિવિશેષનું જ્ઞાન શબ્દથી થાય છે એમ સ્વીકારીને પશુ કેાઈ શ'કા કરી શકે કે શબ્દ તે જાતિવિશેષના વિશેષ તરીકે સામાન્યરૂપથી બાધ કરાવે છે, વિશેષે કરીને નહિ. અર્થાત જેમ એ વિશેષત્વ આમ્રક્લના માધુર્યમાં રહેલા જાતિવિશેષમાં છે તેમ અન્ય ફળના માધુર્યમાં રહેલા જાતિવિશેષોમાં પણ હ્રાય છે તેથી એ સામાન્ય રૂપ છે. શબ્દ જાતિવિશેષમાં રહેલા વિશેષથી વિશિષ્ટ તરીકે જાતિવિશેષનું જ્ઞાન નથી કરાવતા અને આમ આમ્રફ્લના માધુર્યમાં રહેલા જાતિવિશેષનું સ્વરૂપથી શબ્દ દ્વારા જ્ઞાન થયું હાેવા છતાં તેના પાતાનામાં રહેલા અસાધારણ વિશેષથી વિશિષ્ટ તરીકે તેનું જ્ઞાન ન થયું હાેવાને કારણે એને વિષે જિજ્ઞાસા રહે છે.

આ શંકાનાે ઉત્તર આમ આપી શકાય — જાતિવિશેષમાં રહેલાે અસાધારણ-વિશેષ જાતિરૂપ છે કે ઉપાધિરૂપ ? (ઉપાધિ એટલે જાતિવિશેષના આશ્રયથી ઇતરમાં નહીં રહીને જાતિવિશેષના આશ્રયમાં રહે તે). એ જાતિ નથી કારણ કે જાતિમાં તેના અંગીકાર નથી કર્યાં. એ ઉપાધિ પણ નથી કારણ કે આઝફ્સમાં રહેલા જાતિવિશેષમાં પ્રત્યક્ષથી પણ તેનું ગ્રહણ થતું નથી; માટે પ્રત્યક્ષથી જાતિવિશેષનું પ્રહણ થાય તેા પણ જિત્તાસા ચાલુ રહેવી જેતર્કએ પ્રત્યક્ષથી પણ એ જાતિવિશેષનું સ્વરૂપથી જ ગ્રહણ થાય છે એમ કહેવું જોઈએ. અને સ્વરૂપથી તેનું ત્રાન તેા ઉક્ત શબ્દથી પણ થાય છે તેથી શબ્દથી ત્રાત થતી વસ્તુમાં સ્પષ્ટતા હાેય તેા જિત્રાસા ચાલુ રહેવી ન જોઈએ. પણ જિત્રાસા રહે છે તેથી શબ્દથી જ્ઞાત વસ્તુમાં સ્પષ્ટતાના આભાવ હાેય છે એમ માનવું જોઈએ.

तस्मात् प्रत्यक्षग्राह्येऽभिव्यक्तापरोक्षेकरसचैतन्यावगुण्ठनात् स्पष्टता जिज्ञासानिवर्तनक्षमा, शब्दादिगम्ये तु तदभावादस्पष्टतेति व्यवस्थाऽ-भ्युपगन्तव्या । अत एव साक्षिवेद्यस्य सुखादेः स्पष्टता । शाब्दधत्ति-वेद्यस्यापि ब्रह्मणो मननादेः प्रागज्ञानानिवृत्तावस्पष्टता, तदनन्तरं तक्षिध्रतौ स्पष्टतेति धृत्तिनिर्गमग्रुपपादयन्ति ।

તેથી પ્રત્યક્ષથી ગ્રાહ્ય પદાર્થમાં અભિવ્યક્ત જે અપરાક્ષ, એકરૂપ ચૈતન્ય તેની સાથે તાદાત્મ્ય હોવાથી જિજ્ઞાસાને દ્રર કરવા સમર્થ સ્પષ્ટતા હોય છે. જ્યારે શબ્દાદિથી જ્ઞાત પદાર્થમાં તેના (અભિવ્યક્ત ચૈતન્ય સાથે તાદાત્મ્યના) અભાવ હોવાથી અસ્પષ્ટતા છે એવી વ્યવસ્થા સ્વીકારવી એઈએ. એથી જ ( અર્થાત્ અભિવ્યક્ત ચૈતન્યના સ સર્ગથી જ) સાક્ષીથી વેદ્ય સુખ આદિમાં સ્પષ્ટતા છે. શબ્દજન્ય વૃત્તિથી પ્રદ્ય વેદ્ય હોવા છતાં પણ મનન આદિની પહેલાં અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ નથી હાેલી ત્યારે તેની અસ્પષ્ટતા હોય છે; તે પછી તેની નિવૃત્તિ થતાં સ્પષ્ટતા હોય છે. આમ (આ ઇતર ચિંતકા) વૃત્તિના નિર્ગમનને સુક્ત તરીકે બતાવે છે (નિર્ગમનનું ઉપપાદન કરે છે).

(વવરસ્ય : પ્રત્યક્ષથી તાત થતા પદાર્થમાં સ્પષ્ટતા હેાય છે તેવી સ્પષ્ટતા શબ્દાદિથી ત્રાત પદાર્થમાં નથી હાતી તેનું કારણ એ છે કે અપરોક્ષ કે સ્વયંપ્રકાશ, એકરસ (એકફપ) એ ચૈતન્ય તેની સાથે તેનું તાદામ્ય હેાવાથી પ્રત્યક્ષત્રાલા પદાર્થમાં વિષયતાવિશેષરૂપ સ્પષ્ટતા હોય છે. એથી વિષયગત સ્પષ્ટતાની પ્રયોજક એ આવરણનિવૃત્તિરૂપ વિષયગૈત-યાભિવ્યક્તિ તેની સિદ્ધિને માટે વૃત્તિના નિર્ગમનની અપેક્ષા છે એમ સચિત થાય છે. અભિવ્યક્ત ગૈતન્યના સંસર્ગથી જ સુખાદિમાં સ્પષ્ટતા છે જ્યારે શબ્દજન્ય વૃત્તિથી નાત પ્રસમાં નથી હોતી. તત્ત્વાવૃક્ષિ આદિ શબ્દથી જન્ય વૃત્તિ મનન આદિના અનુષ્ઠાનની પહેલાં અસંભાવના (-જીવ પ્રસ હોઈ જ ન શકે) અને વિપરીતભાવના (-દેહ કે પ્રાણાદિ જીવરપ છે ક્રત્યાદિ)થી પ્રતિમદ્ હોવાથી તે અજ્ઞાનના નાશ કરી શકે છે અને તેથી પ્રહ્નની સ્પષ્ટતા સંસ્વવે છે એવા ભાવ છે. नन्वेतावताऽपि विषयावरका ज्ञाननिष्टर्पर्थं ष्टत्ति निर्मम इन्युक्तम् । तदयुक्तम् । विषयावच्छिन्नचेतन्यगतस्य तदावरकाज्ञानस्यानिर्गतवृत्त्या निष्टरयभ्युपगमेऽप्यनतिप्रमङ्गात् । न च तथा सति देवदत्तीयघटज्ञानेन यज्ञदत्तीयघटाज्ञानस्यापि निवृत्तिप्रसङ्गः समानचिषयकरम्स्य सत्त्वात् । अइमर्थविषयचेतन्यनिष्ठयोर्ज्ञानाज्ञानयोर्भिन्नाश्रयत्वेन तयोर्थिरोधे समाना-श्रयत्रस्यातन्त्रत्वादिति बाच्यम् । समानाश्रयविषयत्वं ज्ञानाज्ञानयोर्विरोध-प्रयोजकमङ्गीकृत्य वृत्तिनिर्गमनाभ्युपगमेऽपि देवदत्तीयघटष्टत्तेः यज्ञदत्तीय-प्रयोजकमङ्गीकृत्य वृत्तिनिर्गमनाभ्युपगमेऽपि देवदत्तीयघटष्टत्तेः यज्ञदत्तीय-पटाङ्गानस्य च घटावच्छिन्नचेतन्येकाश्रयत्त्वप्राप्त्याऽतिप्रसङ्गतादवस्थ्येन 'यदद्वान यं पुरुषं प्रति यद्विषयावरकं, तत् तदीयतर्द्वषयभाननिवर्त्यम्' इति पृथगेव विरोधप्रयोजकस्य वक्तव्यतया समानाश्रयत्वस्यानपेक्षणात् ।

(શંકા) શંકા થાય કે આટલાથી ('લન્ન कે चिंदाहુ: થી માંડીને અત્યાર સુધીના ગ્રન્થ ી) પણ એમ કહેવામાં અવ્યું કે વિષયતું આવરણ કરનાર અજ્ઞાનનો નિવૃત્તિને માટે વૃત્તિના (નગ'મ (આવશ્યક) છે. એ શુક્ત નથી, કારણ કે વિષયા-વચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલું જે તેતું આવરણ કરનાર અજ્ઞાન છે તેની અનિર્ગત (બહાર નહી નોકળેલી) વૃત્તિથી નિવૃત્તિ માનવામાં આવે તા પણ અતિપ્રસંગ (દાષ) નહીં થાય.

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે તેમ હોય તો દેવતત્તના ઘટજ્ઞાન્થી યજ્ઞદત્તના ઘટાજ્ઞાન (ઘ-વિષયક અજ્ઞાન)ની પણ નિવૃત્તિના પ્રસંગ થશે કારણ કે અન્નેના સમાન વિષય છે; કેમ કે (વૃત્તિના નિગ'મ ન હોવાથી) અહમથ' અને વિષયચૈતન્યમાં રહેલાં (ક્રમશઃ) જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના આશ્રય ભિન્ત હોવાથી તેમના (જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના) વિરાધમાં સમાનાશ્રયત્વ પ્રયોજક નથી. (આ દલીલ ખરાખર નથી); સમાન અશ્રયવાળા હોવું અ ( (સાથે સાથે) સમા વિષય-વાળા હોવું એ જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના વિરાધનું પ્રયોજક છે એમ માનીને વૃત્તિનું નિગ'મન સ્વીકારવામાં આવે તા પણ દેવદત્તની ઘટાંવષથક વૃત્તિના અને યજ્ઞદત્તના ઘટવિષયક અજ્ઞાનના ઘટાવચ્છિન્ન ચૈતન્યરૂપ એક અગ્રથ પ્રાપ્ત થવાથી અતિ-પ્રસંગ(ના દેવ્ય) તેવે ને તેવા રહેશે. માટે 'જે અજ્ઞાન જે પુરુષની પ્રતિ જે વિષયનું આવરણ કરતું હોય, તે (અજ્ઞાન) તેના તે પુરુષના) તે વિષયના જ્ઞાનથી નિવૃત્ત થઈ શક છે ' એમ વિરાધનું જુદુ જ પ્રયોજક હેવું (માનવું) બેઇ એ, તેથી સમાનાશ્રયત્વની કાંઈ જરૂર નવી. (તેવી વૃત્તિનિગ'મ અંગેની દલીસ ખરાબર નથી).

286

વિવરણ : વૃત્તિનિગ મની બાબતમાં શંકા રજૂ કાવામાં આવી છે अत्र केचिंद हु: થી માંડીને જે ત્રણ મત રજૂ કર્યા તેનાથી એટલું બતાવ્યુ કે વિષયનું આવરણ કરનાર અદ્યાનના નાશને માટે વૃત્તિનુ નિગ મન આવશ્યક છે. પણ આ યુક્તિયુક્ત નથી. વિષયનું આવરણ કરનાર જ્ઞાન પુરુષમાં રહે છે એ મતમાં અનિગ ત વૃત્તિથી જ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ સંભવે છે. પણુ એ અજ્ઞાન વિષયગત છે એ મતમાં પણ અનિગ ત વૃત્તિથી અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ માનવામાં આવે તો તેમાં કરાં બાધક નથી.

કાઈ દલીલ કરો શકે કે અજ્ઞાન અને ત્રાતમાં જ નિવત્ય નિવત કલાવ પ્રકારના વિરોધ છે તે એ બન્નેના આશ્રય અને સાથે સાથે વિષય સમાન હ્યાય તેના પર આધારિત છે ત્રાન અને અજ્ઞાન એક આશ્રયમાં હાેય અને એક જ વસ્તુવિષયક હાેય તા જ એ વિરોધી હાેય છે, અન્યથા નહિ. વૃત્તિના નિગમ માનીએ તા તેમનું સમાનામયત્વ સંભવે છે કારણ કે અજ્ઞાતના આશ્રય વિષ ચૈત યમાં વૃત્તિરૂપ જ્ઞાન પછ્યુ નિર્ગમ દારા પહેાંચીને રહે છે. પછ્યુ વૃત્તિના નિગમ ન માનીએ તા જ્ઞાન-અજ્ઞાનનું સમાનામયત્વ સંભવે નહિ અને કેવળ સમાનવિષયકત્વ તેમના વિરોધનું પ્રયોજક છે એમ દર. અને એવું જો હાેય તા દેવદત્તના ધટજ્ઞાનથ વિદ્ય અંગેનુ અજ્ઞાન નાશ પામવું એઈએ કારણ કે ખંતેના વિષય એક છે. અહમર્થમાં રહેલું જ્ઞાન અને વિષયચૈતન્યમાં રહેલું અજ્ઞાન સમાન આશ્રયવાળાં નથી અને છતાં વિરોધી હાેય તા સમાનાપ્રયત્વ તેમના વિરોધમાં કારણભૂત નથી એમ જ માનવું જોઈએ.

આ દલીલતો ઉત્તર એ છે કે સમાનાશ્રયત્વ અતે સમાનવિષયત્વ ગ્રાન અને અન્નાનના વિગધમાં પ્રયાજક છે એમ માનીતે તે સિદ્ધ કરવા માટે વૃત્તિના નિગ'મ સ્વીકારવામાં આવે તે પણુ યન્નદત્તના ઘટવિષયક અન્નાનના આશ્રય જે ઘટાવચ્છિન્ન ચૈતન્ય તેની સાથે ટેવદત્તની ઘટનાન્રગ્ય વૃત્તિના નિગ'મન દ્વારા સત્ય ધ થતાં દેવલ્તના ઘટનાનનો અને યન્નદત્તના ઘટાનાનના એક આશ્રય પ્રાપ્ત થાય છે અને વિષય પણુ સમાન છે તેથી દેવદત્તના ઘટનાનના યન્નદત્તના ઘટાનાન સાથે કિરોધ સભવવા જોઈએ, અને દેવદત્તના ઘટનાનથી યન્નદત્તના ઘટાનાનના નાશ થવા જોઈએ – એ અતિપ્રસ ગના દોષ વૃત્તિનિગ'મ માનીને પણુ તેવા ને તેવા રહે છે પણુ દેવદત્તના ઘટનાનથી યન્નદત્તના ઘટાનાનની નિવૃત્તિ થતી આપણુ જેતતાં નથા. જો સમાનાશ્રયત્વ અને સમાનવિષયત્વ એ નાન–અન્નાનના વિરોધનું પ્રયોજક નથી તો વૃત્તિના નિર્ગમનની અપેક્ષા જેને ન હોય એવું કશું પ્રયોજક માન્ય છે? – એમ કોઈ પૃછે તા ઉત્તર છે કે જે પુરૂષનું જે વિષયનું અન્નાન હોય એ અન્નાન્ય તે પુરુષના તે જ વિષયના ન્નાનથી નિવૃત્ત થાય છે ' એમ માનવું જોઈએ. આમ હોય તે ચાન્નદત્તનું ઘટાનાન ચન્નદત્તના જ ઘટનાનથી જ નિવૃત્ત થઈ શકે, દેવદત્તના ઘટનાનથી નહિ તેથી કાઈ અતિ વરાત્તના જ ઘટનાનથી જ નિવૃત્ત થઈ શકે, દેવદત્તના ઘટનાનથી નહિ તેથી કાઈ અતિ પ્રસાગતો દોષ રહેશે નહિ તેયા નાન-અન્નાનત્તનો વિરોધ હોવામાં સમાનાશ્રયત્વની ટાઈ જરૂર નથી, અને વૃત્તિના નિગ'મ માનવાની પણ જરૂર નથી.

પૂર્વ પક્ષના આ અષ્ક્ષેપનાે ઉત્તર આપે છે :

अत्राहुः - वृत्तिनिर्गमनानभ्युपगमे ज्ञानाज्ञानयोर्विरोधप्रयोजकमेव दुर्निरूपम् । 'यदज्ञानं यं पुरुषं प्रति ' इत्याद्युक्तमिति चेत् , न । परोक्ष-ज्ञानेनापि विषयगताज्ञाननिर्धत्तिप्रसङ्गात् । अपरोक्षत्वमपि निवर्तकज्ञानविशेषणमि ते चेत्, किं तदररोक्षत्वम् । न तावज्जातिः । 'दण्डचयमासीत् ' इति संस्कारोपनीतदण्डविशिष्टपुरुष-विषयकस्य चाक्षुषज्ञानस्य दण्डांशेऽपि तत्सत्त्वे तत्रापि विषयगताज्ञान-निष्टत्त्यापातात् ; 'दण्डं साक्षात्करोपि' इति तदंशेऽप्यापरोक्ष्यानुभवापत्तेश्व । अननुभवेऽपि संस्कारं सन्निकर्ष परिकल्प्य इन्द्रियसन्निकर्षजन्पतया तत्र काल्पनिकापरोक्ष्याभ्युपगमे अनुमित्यादावपि लिङ्गज्ञानादिकं सन्निकर्ष परिकल्प्य तदङ्गीकारापत्तेः । दण्डांश आपरोक्ष्यासत्त्वे तु तस्य जातित्वा-योगात् , जात्तेर्व्याप्यवृत्तित्वान्यात्त्व । तदनियमेऽप्यवच्छेदकोपाधिभेदा-निरूपणेन तस्याव्याप्यवृत्तिजातित्वायोगाच्च ।

આ બાબતમાં વૃત્તિનિગ<sup>°</sup>મવાદીઓ) કહે છે : – વૃત્તિનું નિગ<sup>°</sup>મન ન માનવામાં આવે તાે જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના વિરાધના પ્રયોજકનું જ ન્રિરૂપણ નહીં થઈ શકે. (પૂર્વ' ક્ષી) કહે કે 'જે અજ્ઞાન જે પુરુષનો પ્રતિ' ઇત્યાદિથા તે પ્રયોજક) કહેવામાં આવ્યુ છે,' તાે હત્તર છે કે ના, કારણ કે (એમ માનતા) પરાક્ષજ્ઞાનથી પણ વિષયગત અજ્ઞાતની નવૃત્તિ પ્રસક્ત થાય છે (અર્થાત્ નિવૃત્તિ થ ય છે એમ માનવું પહે.).

એ કહેવામાં આવે કે 'અપરાક્ષત્ય'ને પણ નિવર્ત કરા હતું વિશેષણ અના તેશું. તા ( ઉત્તર છે કે) તે અપરાસત્વ શુ છે? તે જાનિરૂય તા છે નહિ હાઇ શકે નહિ), કારણ કે (એમ માનતાં) 'આ દડી હતેર' એમ સંસ્કારથી ઉપનીત (ખુદ્ધિમાં હાજર કરવામાં આવેલ) દંડી (વેશિષ્ટ પુરુષન વિષય કરનારું જે ચાક્ષુવ જ્ઞાન છે તેન દંડ અશમાં પણ તે (બપરાક્ષાત) હાય તા ત્યા (તેને વિષે, પણ વિષયાત અજ્ઞાની (નવૃત્તિના પ્રસંગ આવે છે (--- (નવૃ'ત થાય છે એમ માનવું જોઈ ઝ); અને ૬ ડના સાક્ષાત્કાર કરું છું ' એમ તે અશમા પણ અપરાક્ષતાના અનુભવ માનવા પડે. અનુભવ ન હોવ છતાં પણ તેમાં સંસ્કારને સન્નિ પંદ્ય કલ્પીને તે ઇન્દ્રિયસ નિક્ષંથી ઉત્તન્ન થયેલે હાવથ ત્ય કાલ્પનિક અપરાક્ષતો મન્નતામાં આવે તેા અનુનિતિ અદિનાં પણ તિંગજ્ઞાન આદિને સન્તિકર્ષ કલ્ીને તેના (અપરાક્ષતાને) અંગી ાર કરવે પડે. બી છ બાજુ એ દું આ શમાં આપરાક્ષત્વ ને હાય તે તે જાતિ હેઈ શકે નહિ કારથ કે જાતિ व्याध्यवृत्ति छे એવે। (नयम छे. २४ । तेना (व्याध्यवृत्तित्व ।) नि भ न छेय તાે પણું અવચ્ટક ઉપાધિ આના લોદનું નિરૂપણુ ધઈ શ તુની તેથી તેમાં અપરાદ્વનાં અવ્યાપ્યવૃાત જાતિત્વ છે શકને હે (-- અપરાક્ષતવને આ યાખ્ય वृत्ति जाति भानी शहाय नहि।

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

વિવરે છ્યુ : વૃત્તિનિગંમ માનવાની જરૂર નથી એવા આક્ષેપનું સમાધાન કરતાં વૃત્તિ નિગંમ રાઠીઓ કહે છે કે વૃત્તિનિગંમ વિના ગ્રાન અને અગ્નાનના વિરાધને માટે શું જવા તદાર છે તેનું નિરપણ થઈ શક તહિ અને પૂર્વ પક્ષ એ જે ધારણ ગતાવ્યું છે (--જે અન્નાન જે પુરુષની પ્રતિ...) તે માનતાં પરાક્ષગ્રાનથા પણ ાવષયગત અગ્નાનની નિવૃત્તિ માનવી પડે (જે સાચુ નથ'). જો એમ કહેવામાં આવે કે નિવર્ત ક્યાન અપરોક્ષ હાેવું જોઈએ એવું વિશેષણ મૂકતાં દોષ દૂર થશે, તા સામે પ્રશ્ન કર્યો છે કે 'અપરોક્ષ હાવું જોઈએ એવું વિશેષણ મૂકતાં દોષ દૂર થશે, તા સામે પ્રશ્ન કર્યો છે કે 'અપરોક્ષત્વ શું છે?' તે જાતિ છે કે ઉપાધિ ? તે જાતિ હાેઈ ન શકે. પહેલાં જેનું દંડયા વિશિષ્ટ તરીકે પ્રહણ કર્યું છે તે વિષ્છુમિત્ર વર્તમાન કાલમાં દંડ વિનાના હાેય તા તેને વિષે સંસ્કારરૂપ ઉપનાયક છાહિમાં વસ્તુ હાજર કરનાર) તો મદદથી ઇન્દ્રિય દ્વારા પ્રત્યક્ષ પ્રયભિન્નાન થાય છે-- 'આ વિષ્છુમિત્ર દંડવિશિષ્ટ હતા.' અહીં દંડ અંશમાં પ્રત્યક્ષત્વ (અપરોક્ષત્વ) છે કે નહિ? જો હોય તો દંડ અંશમાં પણ વિષયગત અન્નાનની નિવૃત્તિ થાય છે એમ માનવું પડે પણ એમ માની શકાય નહિ કારણ કે તેમ હોય તા 'તે દંડ અયારે કેરો હશે ' એયો જિન્નાસાનો ઉદ્ભવ ન થવા જોઈ એ.

શાંકા : અત્રાનનિષ્ટત્તિ અને અનુભવ ન હોવા છતાં દંડ અંશમાં પ્રત્યક્ષત્વની કલ્પના કરવામાં આવે છે, અને તે કલ્પના કરાવનાર છે એ (પ્રત્યક્ષત્વ) ઇન્દ્રિયસ નિકર્ષથા જન્ય છે એ હક કત. સ નિકર્ષ એટલે વાતાના વિષય સાથે પ્રત્ય સનિ (નજીકના સંવધ)–એ મતને અનુસરીને સસ્કારને સંનિકર્ષ ૨૫ માની શકાય અને તેનાથી ઉત્પન્ન થતા દાનને પ્રત્યક્ષ માની શકાય.

ઉત્તર : આવું માનવામાં આવે તેા અનુમિતિમાં લિંગત્તાનરૂપ સંનિકર્ષ છે, ઉપમિતિમાં સાદશ્યત્તાનરૂપ સંનિકર્ષ છે, શાબ્દતાનમાં પદાર્થોપસ્થિતિરૂપ સંનિક<sup>, દ</sup>ે છે, અર્થાપત્તિમાં અનુપપદ્યમાન પદાર્થના જ્ઞાનરૂપ સંનિકર્ષ છે; અને અભાવજ્ઞાનમાં પ્રતિયાગિ દાનરૂપ સંનિકર્ય છે એવી કલ્પના કરીને ત્યાં પણુ અપરાક્ષત્વ માનવું પડશે; અને માત્ર એક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુ બાકી રહેશે એ મુરકેલી આવી પડશે.

બીજી બાજુએ જો દંડ અંશમાં પ્રત્યક્ષત્વ ન માનીએ તો અપરાક્ષત્વ કે પ્રત્યક્ષત્વને જાતિ માની શકાય નહિ કારણુ કે જાતિ બ્યાપ્યવૃત્તિ હોય છે એવા નિયમ છે. અન્યથા એક જ પ્રત્યભિત્તારૂપ ગ્રાનમાં ('આ તે જ દેવદત્ત છે' એ ગ્રાનમાં) 'તે' અશમાં સ સ્કાર-જન્ય ગ્રાન હોવાથી રુષ્ઠતિત્વ માનવું પડે, અને 'આ'માં પ્રત્યક્ષત્વ, અને જાતિ સંકરનેહ દોષ આવી પડે જાતિ બ્યાપ્યવૃત્તિ છે એવા નિયમ ન હોય તા જે પ્રત્યભિગ્નાની વાત ચાલી રહી છે તેમાં 'વિષ્ણુનિત્ર' અશમાં પ્રત્યક્ષત્વ અને 'દાંડ' આંશમાં પ્રત્યક્ષત્વના અભાવ છે એમ માનવું પડે. પણ અવચ્છેદકના ભેદ વિના પ્રતિયાગી અને તેના અભાવ એક જગ્યાએ રહી શકે નહિ તેથી ઉપાધિના ભેદ માનવા જોઈએ. પણ તેનું નિરૂપણ કરી શકાય તેમ નથી તેથી અપરાક્ષત્વ જાતિમાં સ્વસમાનાચિકરણાત્યન્તાભાવ પ્રતિયોગિત્વરૂપ (પાતે જ્યાં હોય ત્યાં જ પાતાના અભાવનું પ્રતિયોગી હેલું તે) અવ્યાપ્યવૃત્તિવ (અર્થાત્ પોતાના અભાવની સાથે રહેવું —) સંભવે નહિ. તેથી અપરાક્ષત્વ જાતિ હોય તો વ્યાપ્યવૃત્તિ જ હોવી જોઈ એ. પણ એમ માનવામાં દોષ છે એમ ઉપર બતાવ્યું છે. **શાંકા :** પ્રસ્તુતમ<sup>ં</sup> ઉપ ધિના ભેદનું નિરૂપણુ થઈ શકતું નથી એમ જે કહ્યું તે અસિદ્ધ છે કારણ કે લૌકિ:સંન્નિકર્ષ'જન્યત્વ અને તેનેા અભાવ, અથવા સંસ્કારાજન્ય જ્ઞાનત્વ (સંસ્કારથી નડી ઉત્પન્ન થયેલું એવું જ્ઞાન હેાવું) અને તેના અભાવ, અથવા વિઃ**છુમિત્ર** વિષય્ક હાેવું અને તેના અભાવ એ અપરાક્ષત્વ અને તેના અભાવની પ્રતિ ઉપાધ તરીકે સભવે છે.

ઉત્તર : ના. ઉપાધિઓ પહ્યુ ભાવ⊸અભાવરૂષ હેોવાથી તેમને માટે બીજી ઉપાધિઓની અપેક્ષા રહેશે અને આમ અનવસ્થા ા પ્રસંગ આવો પડશે. તેથી અપ ાક્ષત્વને જાતિ માની શકાય નહિ.

नाप्युपाधिः तदनिर्वचनात् । इन्द्रियजन्यस्वमिति चेत्, न, साक्षि-प्रत्यक्षाच्यापनात् । अनुमितिशाब्दज्ञानोपनीतगुरुत्वादिविशिष्टघटप्रत्यक्षे विशेषणांशातिच्यापनाच । करणान्तराभावेन तदशे परोक्षेऽप्युपनयसहकारि-सामर्थ्याद् इन्द्रियस्येव जनकत्वात्, अनुगतजन्यतावच्छेदकाग्रहेणानेके-ष्विन्द्रियजन्यत्त्वस्य दुर्ग्रहत्वाच्च । तद्ग्रहे च तस्यैव प्रथमप्रतीतस्यापरोक्ष-रूपत्वोपपत्ती प्रत्यक्षानुभवायोग्यस्य इन्द्रियजन्यत्वस्य तधोग्यापरोक्षरूपत्व-कल्पनायोगात् ।

(અપરાક્ષત્વ) ઉપાધિ પશુ નથી કારણ કે તેનું નિર્પચન થઈ શકતું નથી. જો કહેા કે ,અપરાક્ષત્વ) એટલે ઇન્દ્રિયથી ઉત્પન્ન થતા પશું, તે ઉત્તર છે કે ના, કારણ કે સાક્ષિપ્રત્યક્ષમાં અગ્યાત્તિ થશે. (સાક્ષિપ્રત્યક્ષને આ લક્ષણ લાગુ નહીં પડે તે ી તેના અગ્યાપ્તિના દેષ હશે). અન અનુામતિ કે શખ્દજન્યજ્ઞાનથી ઉપનીત (ણુદ્ધિમાં લાવવામાં આવેલા) ગુરુત્વાદિથી તિશિષ્ટ ઘટના પ્રત્યક્ષમાં વિશેષણુંશમાં (આ લક્ષણની) અતિગ્યાપ્તિ છે (ગુરુત્વ તિને લાગુ પડવું ન જેઈએ ત્યાં લગુ પડશે તથી આતગ્યાપ્તિના દેષ હશે). કારણ કે અન્ય કરણનો અભાવ હાવાથી તે અંશ પરાક્ષ હોવા છતાં તેમા, જેમ ઉપનયના સહકારી હોવાના સામર્થ્વપી (અનુનિતિમાં) ઇન્દ્રય (મન) જનક છે તેમ અહીં પશુ ઇન્દ્રિય જનક છે; અને અનુગત જન્યતાવચ્છેલ્નું ગ્રહણ થતું ન હોવાથી અનેક (અપરાક્ષ જાને છે; અને અનુગત જન્યતાવચ્છેલ્નું ગ્રહણ થતું ન હોવાથી અનેક (અપરોક્ષ સાનેામાં) ઇન્દ્રિયજન્યત્વનું ગ્રહણ થઈ શકતું નથી અને તેનું ગ્રહણ થતું હોય તો પ્રથમ પ્રતીત થયેલું તે જ અપરોક્ષરૂધ તરીકે ઉપયન્ત હોય ત્યારે પ્રત્યક્ષથી જેના અનુસવ થવા ચાગ્ય નથી એરા ઇન્દ્રિયજન્યત્વનાં તેને ચાગ્ય એ હા અપરોક્ષત્વની કલ્પના કરવી એ અરાબર નથી.

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

વિવરાષ્ટ્ર : અપરાક્ષત્વ ઉપાધિ છે એ પક્ષનું હવે ખડન કરે છે અપરાક્ષત્વની સમજૂતી જ આપી શકાતી નથી અપરાક્ષત્વ એટલે ઇન્ડિયથી જન્ય હોવું તે, કે ઇન્દ્રિયના સંનિકર્ષાથી જન્ય હોવુ તે, કે સિદ્ધાન્તીન માન્ય હોય તે ! અપરાક્ષત્વ એટલે ઇન્દ્રિયથી જન્ય હોવું તે એવું લક્ષણુ આપી શકાય નહિ. કારણુ કે સુખાદિ પ્રત્યક્ષરૂપ નિત્ય સાક્ષીને એ લાગુ નહિ પડે તેથી અગ્યાપ્તિકોષ તેમાં માનવા પઠશે. વર્ણા જે ઘટની બાબતમાં અનુમાનથી કે શબ્દથી શુરુત્વ (ભારેપણુ)ના અનુભવ થયા હોય એ ઘટને વિષે ઇન્દ્રિયસ નિકર્ષ થતાં 'આ ભારે ઘડા' એવું પ્રત્યક્ષગ્રાન થાય છે ત્યાં વિશેષણીભૂત શુરુત્વ અંશમાં અતિબાપ્તિ થશે. શંકા થાય કે શુરુત્વ ઇન્દ્રિયને યાગ્ય નથી (ઇન્દ્રિયથી જાણુી શકાય તેવું નથી) તેથી તે અંશનુ પરાક્ષ ગ્રાન ઇન્દ્રિયજન્ય નથી માટે તેને આ લક્ષણ લાગ્ર નહાં પડે અને અ તત્રાપ્તિનો દોષ નહાં માની શકાય. આ શકાને: ઉત્તર એ છે કે ગ્રુરુત્વના ગ્રાનને માટે બોજુ કાંઇ કરણુન હોવાથી તે અશ પરાક્ષ હોવા હતાં તેમાં ઇન્દ્રિયને ગ્રાન ઉત્પ્રત્ન કરનાર માનવી પડશે, જેમ રુચિદત્ત અનુમિતિમાં મનને કરણુ માને છે તેમ.

[વ્યાખ્યાકાર કુષ્**છાન દતીર્થ** અતિવ્યાપ્તિના દોષતી બાબતમાં સંગત જણાતા નથી. તેઓ ઉમેરે છે કે અહી શંકા થઈ શકે કે ઇન્દ્રિયથી જન્ય હેાય તે અપરોક્ષ હેાય છે. ગુરુત્વ અશતુ ગ્રાન એ રોતે ઇન્દ્રિયથી જન્ય નથી તેથી તેને લક્ષણ લાગુ નહીં પડે અને અતિવ્યાપ્તિન દોષ નહીં ગણી શકાય. આના ઉત્તર છે કે તેમ હાેય તા પણ સાક્ષિપ્રત્યક્ષને લક્ષણ લાગુ નથી પડતું એ અબ્યાપ્તિના દોષના નિરાસ તા નથા જ થયો.]

વળી રપાદિ સાક્ષાત્કાર જવાં અનેક ત્રાનામાં દન્દ્રિયજન્યત્વ જાણી શકાતું નથી, કારણુ કે અનુગત જન્યતાવચ્છેદક ન હોવાથી તેના જ્ઞાન વિના જન્યત્વનુ ત્રાન સંભવતું નથી. કેાઈ દલીલ કરે કે હું ઘટના સાક્ષાત્કાર કરું છું' એ અનુભવથી સિદ્ધ કાેઈક અખેડ ઉપાધિને જ જન્યતાવચ્છેદક માની લા. તેના ઉત્તર છે કે તા એ જ ભલ અપરાક્ષત્વ હાે, બીજુ નહીં. અવચ્છેદક માની લા. તેના ઉત્તર છે કે તા એ જ ભલ અપરાક્ષત્વ હાે, બીજુ નહીં. અવચ્છેદક માની લા. તેના ઉત્તર છે કે તા એ જ ભલ અપરાક્ષત્વ હાે, બીજુ નહીં. અવચ્છેદક માની લા. તેના ઉત્તર છે કે તા અ જ સલ અપરાક્ષત્વ હાે, બીજુ નહીં. અવચ્છેદક માની વા ગહેણુની પહેલાં જ અવચ્છેદકનું ગ્રહણ આવશ્યક છે તેથી 'સાક્ષાત્ત કરોમિ' એ અનુભવને યાગ્ય જે અપરાક્ષત્વ તેના અનુભવને યાગ્ય નહીં એવા ઇન્દ્રિયજન્યત્વ–ધર્મ હાેઈ શકે નહિ

શકા થાય કે એમ હાેય તાે ઉક્ત જન્યતાવચ્છેત્ક ઉપાધિ જ ભલે અપગેક્ષત્વરૂપ હાં. તાે ઉત્તર છે કે એ ઉપાધિ બ્યાપ્યવૃત્તિ છે કે અ યાપ્યવૃત્તિ કે આપ્યવૃતિ હાે શકા નહિ કારણ કે 'આ દંડી હતાં ' એ પ્રત્યક્ષમાં દંડ અંશમાં અતિવ્યાપ્તિના દાેય થાય. અવ્યાપ્યવૃત્તિ પણ ન માની શકાય કારણ કે અવચ્ય દકના ભેદનું નિરપણ થઇ શકતુ નથી એવી દલીલ ન કરી શકાય કે વિષ્ણુમિત્રવિષયક વરૂપ અવચ્છેદથી ત્યાં અપરાક્ષ વરૂપ ઉપાધિ છે, અને દંડવિષયક વરૂપ અવચ્છેદથી ત્યાં જ અપરાક્ષ વરૂપ ઉપાધિના અભાવ પણ છે આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે એમ હાેય તાે દડ અંશમા વિષ્ણુમિત્ર વિષયકત્વના અભાવ માનવા પડશે તેથી ત્યાં પ્રત્યક્ષમાં વિ શુમિત્રવિષ કત્વ અને તેના અભાવના વિરાધ ન શાય તેને માટે બીજા અવચ્છેદકની જરૂર પડશે અને આમ અનવસ્થાના દોષ ઉપાધિતા થશે. અને અખંડોપાધિના સ્વીકારમાં જાતિમાત્રના વિલયનો પ્રસંગ આવશે તેથી અપરાક્ષત્વ ઉપાધિ છે એ પક્ષ સંભવતો નથી. एतेन 'इन्द्रियसन्निकर्षजन्यत्वमापरोक्ष्यम् । उपनयसहक्रतेन्द्रियजन्य-परोक्षांशे च न सन्निकर्षजत्वम् । अनुमितावप्युपनीतभानसत्त्वेन प्रमाणान्तर-साधारणस्योपनयस्थासन्निकर्षत्वात् ' इत्यपि श्रङ्का निरस्ता । संथोगादि-सन्निकर्षाणामननुगमेनाननुगमाच्च ।

આનાથી (અબ્યાપ્તિ વગેરે દાયના પ્રસંગ બતાબ્યા એન થી) એ શંકાના પણુ નિરાસ થાય છે કે ''ઇન્દ્રિયના સંનિકર્ષથી જન્ય હાેલું એ અપરાક્ષતવ; અન ઉપનચની મદદ મળી છે તેવી ઇન્દ્રિયથી જન્ય પરાક્ષ અંશમાં રુન્નિકર્ષ જત્વ (સંનિકર્ષથા ઉત્પન્ત થવાપણું) નથી. અનુમિતિમાં પણુ ઉપનીતનુ ભાન હાેલાથી અન્ય પ્રમાણુને સાધારણુ એવા ઉપનયમાં સનિકર્ષત્વ નથી ''. (આ શંકાના નિરાસ થાય છે); અને (ઇન્દ્રિયમંનિકર્ષ ગન્ય તે અપરાક્ષ એમ એટલા માટે પણુ માની ન શકાય) કે સંયાગા(દ સનિકર્ષોના અનુગમ ન હાેલાથી (ઇન્દ્રિયસંનિકર્ષજન્યત્વના) ભાનનુગમ છે.

વિવરથ : 'ઇન્દ્રિજન્ય તે અપરાક્ષ ' એ પક્ષમાં જે અતિવ્યાપ્તિ કહી તે 'ઇન્દ્રિય સન્નિકર્યજન્ય તે અપરાક્ષ ' એ પક્ષમાં નથી એમ શંકાકાર કહે છે ઉપનયની મદદ મળી છે તેવા ઇન્દ્રિયજન્ય પરાક્ષ અસમાં અન્ય કારણ ન હોવાને કારણે ઇન્દ્રિયજન્યત્વ હોય તા પણ ઇન્દ્રિયસન્નિકર્યજન્ય વ તા નથી જ. કારણ કે ઉપનય સન્તિકર્ય હોઈ શકે નહિ, અને બીજો ટોઈ સન્તિકર્ય છે ન હ. — આ શંકાનું પણ નિરસન ઉપશું કત દલીલથી જ થઈ ગયું છે. તેની વિરુદ્ધ બીજી દલીલ એ છે કે સંપાગ, સંયુક્ત-સમવાય વગેરે સ નિકર્યોતા અનુગમ નથી, અર્થાત્ સંયાગાદિમાં અનુગત સન્તિક્ય 'ત વથી. તેથી ઇન્દ્રિયસન્તિક્ય' જન્યત્વરૂપ અપરાક્ષત્વના પણ અનનુગમ છે અને આમ ધટ, ધટરૂપ, રૂપત્વ, શબ્દ, શબ્દ વ અને સુખાદિવિષયક સાક્ષાત્કારોમાં 'સાક્ષાત્કરોમિ' અનુગત પ્રયક્ષ ન સંબવે. તેથી ઇન્દ્રિયન સન્નિક્ય'ત એ જ અપરાક્ષત્વ એમ માની શકાય નહિ.

यत्तवाभिमतमापरोक्ष्यं तदेव ममाप्यस्तिवति चेत्, न । तस्य शाब्दापरोक्षनिरूपणप्रस्तावे प्रतिपादनीयस्य तत्रैव दर्शनीयया रीत्या अज्ञाननिष्टत्तिप्रयोज्यत्वेन तन्निष्टत्तिप्रयोजकविशेषणभावायोगात् । तस्मात् 'तरति शोकमात्मविद्' (छा. ७.१.३) इति श्रुतस्य ब्रह्मज्ञानस्य मूळा-ज्ञानाश्रयभूतसर्वोपादानब्रह्मसंसर्भनियत्तस्य मूळाज्ञाननिवर्तकत्वात् , 'ऐन्द्रियकद्वत्तयस्तत्तदिन्द्रियसन्निकर्षसामर्थ्यात् तद्विषयावच्छिन्नचैतन्य-संस्टष्टा एव उत्यद्यन्ते ' इति नियमष्ठपेत्याज्ञानाश्रयचैतन्यसंसर्भनियतत्वं निवर्तकज्ञानविशेषणं वाच्यम् । तथा च 'यद् अज्ञानं यं पुरुषं प्रति यद्विपयावरकं, तत् तदीयतद्विपयतदज्ञानाश्रयचैतन्यसंसर्भनियतत्त्वं ज्ञाननिवर्त्यम् ' इति ज्ञानाज्ञानयोर्विरोधप्रयोजकं निरूपितं भवति । પુત'પક્ષી એમ કહે કે જે અપરેક્ષ વ તમને (સિદ્ધાન્તીને) માન્ય હાય તે જ મને પણ માન્ય હા તા ઉત્તર છે કે ના. તેનુ (મંગ માન્ય અપરેક્ષત્વનું) શબ્દા પરેક્ષના ! નરૂ પણના પ્રકરણમાં પ્રતિપાદન કરવાનુ છે. ત્યાં અત વવાની છે તે રીત પ્રમાણે તે અજ્ઞાન !! નિવૃાત્તથી પ્રયોજય હે ઈને તે તે !! (અજ્ઞાની) નિરૃત્તિનું પ્રયાજક એવુ (જ્ઞાનનું) વિશેષણુ હાઈ શકે નહિ. તેથી 'અત્માને જાણ-નાર શાંકને (અજ્ઞાનને) તરી જાય છે' એમ અજ્ઞાનના નિવર્તંક તરીકે વેદમાં કહેલું ઘદ્યાજ્ઞાન, જે મૂલ અજ્ઞનના આય રૂ ય અને સર્વંના ઉપાદાનભૂત પ્રક્રમાં કહેલું ઘદ્યાજ્ઞાન, જે મૂલ અજ્ઞનના આય રૂ ય અને સર્વંના ઉપાદાનભૂત પ્રક્રમાં કહેલું ઘદ્યાજ્ઞાન, જે મૂલ અજ્ઞનના આય રૂ ય અને સર્વંના ઉપાદાનભૂત પ્રક્રમાં કહેલું ઘદ્યાજ્ઞાન, જે મૂલ અજ્ઞનના આય રૂ ય અને સર્વંના ઉપાદાનભૂત પ્રક્રમાં કહેલું ઘદ્યાજ્ઞાન, જે મૂલ અજ્ઞનના આય રૂ ય અને સર્વંના ઉપાદાનભૂત પ્રક્રમાં સાથે નિત્રથી સંસબ્ટ છે, તે મૂલ અજ્ઞનનુ નિતર્વક દોવથી ઇન્દ્રિયજન્ય વૃત્તિ ગ્રા તે તે ઇન્દ્રિયના સંનિત્ધ'ના સ મથ્યથી તે તે વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય સાથે સંસબ્ટ જ ઉત્પન્ન થાય છે' એ નિયમ સ્વીકરીને 'અજ્ઞનના આશ્રયભૂત ચૈતન્યના સર્સાથી નિવર્ત' એવું હિશેષણું ાનવર્ત્ત ક્ર નને લગાડવું જોઈ એ. અને તેમ થતાં 'જે અજ્ઞાન જે પુરુષની પ્રતિ જે ષિયનું આવરણુ કરનારું હાય તેની તેના તદ્વિષયક અને તે અજ્ઞાનના આશ્ર ભૂલ ચૈતન્યના સંસર્ગધી નિયત જેની ઉત્ ત્તિ છે એવા જ્ઞાથી નિવૃત્તિ થઈ શક છે' એમ જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના વિરોધનું પ્રયોજક નિરૂપિત થાય છે.

વિવરસ્ય : પૂર્વ પક્ષી કહે છે કે અપરોક્ષત્વનું જાતિ તરીકે કે ઉપાધિ તરીકે લક્ષણ હું આપું છુ તેમ સિદ્ધાન્તીને દેષ દેખાતા હેાય તાે અપરોક્ષત્વના જે ખ્યાલ સિદ્ધાન્તીના છે એ જ મારા પણ છે એમ માનીને ચાલીએ. આમ અપરોક્ષત્વ અજ્ઞાનનિવર્ત ક ગ્રાનનું વિશેષણું ખની શકશે તેથી પરાક્ષગ્રાનથી અગ્રાનનિવૃત્તિના પ્રસંગ નહીં આવે, એમ કહેવાના પૂર્વ પક્ષીના આશ્રમ છે.

. આનેા ઉત્તર આપતાં સિદ્ધાન્તી કહે છે કે મારા મતમાં અપરાક્ષત્વ અત્તાનનિવત\*ક જ્ઞાનનું વિશેષણ દ્રાઈ જ ન શકે સિદ્ધાન્તી શાબ્દાપરાક્ષના નિરૂપણુના સંદર્ભમાં ત્રીના પરિગ્છેદના અન્તે પાતાને અભિમત અપરાક્ષત્વનુ પ્રતિપાદન કરવાના છે, ત્યાં બતાવેલી રીત પ્રમાણે ઝાનનું અપગક્ષત્વ કરણવિશેષથી પ્રયુક્ત નથી, પણ અપરાક્ષ અચ'થી અબિન્નત્વડપ છે અને આ અપરાક્ષત્વ વિષયાવભાસક ચૈતન્યરપ જ્ઞાનમાં રહેલું છે, વૃત્તિમાં નહિ. તેથી સાક્ષિપસક્ષમાં અત્યાપ્તિ નહીં થાય. અને અર્થ'નું અપાક્ષત એટલે પોત ના (અર્થ'ના) વ્યવહારને અનકુલ ચૈતન્યયી અભિન્ન વ. અર્થ'ના વ્યવહારને અનુકુલ ચૈતન્ય એટલે જેનું આવરણ દૂર થયું છે તેવું તેના અનિષ્ઠાનરૂપ ચેતન્ય જ અને આમ ઘટાદિ અર્થ'ના પાતાના બ્યવહારને અનુકૂલ પાતાનું અધિષ્ઠાનભૂત ચૈતન્ય જે પાતાને (અર્થ'ને) વિપય કરનાર વૃત્તિથી અભિગ્યમ્ત થયું છે તેની સાથે તાદાત્મ્યરૂપ અભેદ હાેવાર્ય, તેમાં (ધટાદિ અર્થ મ) પાતાના વ્યવહારને અનુકૂલ ચૈતન્યથી અભિન્નત્વરૂપ અપરોક્ષત્વ ઉપપન્ન છે. તે જ રીતે અહંકારાદિમાં તેના અધિષ્ઠાનભૂત કેવલ સાક્ષિગ્ય તેના પ્રત્યક્ષત્તાનનું, અને ભાવા ઘટાદિમાં તે તે આકારવાળી વૃત્તિથી વેપહિત ઘટાદિ પ્રત્યક્ષતાનરૂપ ઘટાદિના અધિષ્ઠાનભૂત ચૈતન્યનું તે તે વિષય સાથે તાદાત્મ્ય હાેવાથી અપરાક્ષ અર્થાથી અભિન્નત્વરૂપ અપરાક્ષત્વ લપપનને છે—વિષયાવચ્છિન્ન ચેનન્યમાં રહેલા અન્નાનની નિવૃત્તિ થતાં ઘટ દિ વિષયને પોતાના વ્યવહારને અનુકૂલ ચૈતન્યથી અભિન્નત્વરૂપ અપરાક્ષત્વ પ્રાપ્ત થાય છે, અને વિષયને તે પ્રાપ્ત થતાં તેના ગ્રાનને અપરોક્ષાર્થા ભિન્નત્વરૂપ અપરોક્ષત્વ પ્રાપ્ત થાય છે. અને આમ વિષયાવ-િષ્ઠન્ન ગૈતન્યગત અગ્રાનની નિષ્ટત્તિની પહેલાં ગ્રાનને અપરોક્ષત્વ પ્રાપ્ત થતું ન હોવાને કારણે સિદ્ધાન્તીને જે ગ્રાનગત અપરોક્ષત્વ માન્ય છે અને જે વિષયાવ-િષ્ઠન્ન ચૈનન્યગત અજ્ઞાનની નિષ્ટત્તિયી પ્રયુક્ત છે તે અગ્રાનની નિરૃત્તિની પ્રતિ પ્રયોજક હાેઈ શકે નહિ. તેથી અજ્ઞાનની નિષ્ટત્તિયો પ્રયુક્ત છે તે અગ્રાનની નિરૃત્તિની પ્રતિ પ્રયોજક હાેઈ શકે નહિ. તેથી અજ્ઞાનની નિષ્ટત્તિયો પ્રયુક્ત છે તે અગ્રાનની નિરૃત્તિની પ્રતિ પ્રયોજક હાેઈ શકે નહિ. તેથી અજ્ઞાનની નિષ્ટત્તિના પ્રયોજક તરીકે અપરોક્ષત્વને નિવર્ત'ક જ્ઞાનતું વિશેષણુ ત્યનાવી શક્યાય નહિ. 'જે અજ્ઞાન જે પુરુષ પ્રતિ જે વિષયતું આવરણુ કરે તે તેના તદ્વિષયક જ્ઞાનથી દૂર કરી શકાય છે' એબ જે ગ્રાન અને અજ્ઞાનના વિરોધના પ્રયોજકની સમજૂતી આપી છે તેમાં અપરોક્ષત્વ નિવર્ત'ક ગ્રાનનું વિશેષણુ થઈ શકે નહિ એમ કહેવાનો ભાવ છે. તેથી 'અજ્ઞાનના આશ્રયરૂપ ચૈતન્યના સંસર્ગથી નિયતત્વ (બ્યાપ્ત હોવું)' નિવર્ત'ક જ્ઞાનનું વિશેષણુ હોવું જોઈ એ જેથી પરાક્ષત્રાનને અજ્ઞાનનિવર્ત'ક માનવું ન પડે.

શંકા : વિષયની સાથે સંસુષ્ટ વૃત્તિજ્ઞાનને વિષયગત અદ્યાનનું નિવત'ક કપાંય માન્યું નથી.

ઉત્તર : હ્યદ્ધવિષયક વૃત્તિગ્રાનમાં તેમ માન્યુ છે. હાસગ્રાન મૂલ અગ્રાનના આશ્રયભૂત અને બધાંના ઉપાદાનભૂત હાસમાં નિયમતઃ સંસર્ગ વાળું છે. જ્યારે હાસવિષયક વૃત્તિગ્રાનના ઉદય થાય છે ત્યારે નિયમતઃ તે હાસસંસપ્ટ જ ઉદય પામે છે કારણ કે છાદ્ધ સવ<sup>5</sup>નું ઉપાદાન છે. કાર્યમાત્ર જન્મથી માંડીને ઉપાદાનભૂત હાસ સાથે સંસર્ગ વાળું છે એ નિયમ હોઈને બ્રહ્મલવિષયક વૃત્તિગ્રાન<sup>્</sup>ય પણુ પાતાથી જેના નાશ થવાના છે તે મૂલ અગ્રાનના આશ્રય-ભૂત હાદ્ય સાથે નિયમતઃ સંસર્ગ હાય છે એમ આથી સિદ્ધ થાય છે. ગ્રુતિ પણ કહે છે કે હાનગ્રાન અગ્રાનનું નિવર્તા ક છે---- તરતિ શોલગાત્મવિદ (છા. હ. ૧ ક). અહીં શાક એટલે અગ્રાન; અને આત્મા એટલે પ્રત્યગાત્માથી અભિન્ન હાસ.

**શ કા :** પરોક્ષ વૃત્તિઓનેા વિષયથી અવચ્છિન્ન ગૈતન્ય સાથે સ સગ<sup>\*</sup> નથી હોતે. તેા ઐન્દ્રિયક વૃત્તિઓને તેની સાથે સ સર્ગ હોય છે તેમાં શું હેતુભૂત છે?

ઉત્તર : ઇન્દ્રિયનો સંનિક્ય તેમાં દેતુમૂત છે. આનાથો એમ સચિત થાય છે કે પરોક્ષ વૃત્તિઓની બાબતમાં ' અજ્ઞાનના આશ્રયમુત વિષયાવચ્છિન્ન ચૈતન્ય સાથેના સંસગ'થી નિયતન્વ' એ વિશેષણુ ન હોવાથી 'જે અજ્ઞાન જે પુરુષની પ્રતિ…' ઇત્યાદિ અંશ હોવા છતાં પણુ ત્યાં અતિપ્રસંગ નથી. અજ્ઞાન અને જ્ઞાનના વિરોધનું પ્રયોજક આમ હરે છે— " જે અજ્ઞાન જે પુરુષનો પ્રતિ જે વિષયનું આવરક હોય, તે તેનું તે વિષયનું જ્ઞાન જે તેના અજ્ઞાનના આશ્રયભૂત ચૈતન્ય સાથે નિયમતઃ સંસ્પષ્ટ ઉત્પન્ન થાય છે, તેનાથી નિવૃત્ત થાય છે." ઘટાવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં તેનું આવરણ કરનાર અનેક અજ્ઞાને છે. તેઓમાં કેટલાંક અજ્ઞાન દેવદત પ્રતિ તેનું આવરણ કરે છે, અને કેટલાંક યજ્ઞદત્ત આદિની પ્રતિ તેનું આવરણ કરે છે. પ્રત્યેક વિષય માટે પુરુષભેદથી અનેક અજ્ઞાને છે. આપ વિષયનું આવરણ કરનાર અજ્ઞાનોમાંથી જે અજ્ઞાન જે પુરુષ (દેવદત્ત)ની પ્રતિ જે વિષય (ઘટ)નું આવરણ કરે છે, તે અજ્ઞાન તેના (દેવદત્તના) તદિષયક (ઘટવિષયક) જ્ઞાનથી નાશ પામે છે— આ જ જ્ઞાન તેના અજ્ઞાન તો પુરુષદ્રત્વના સ્વત્વમાં નિત્યમાં નિયમતઃ સંસર્ગથી ઉત્પન્ન થયુ હોય છે. સંસગ'નિયમ આ પ્રમાણે છે :- જ્યારે જ્યારે ઘટ અને ઇન્દ્રિયના સંનિનક્ર્મથી ઉત્પન્ન થતું ઘટવિષયક વૃત્તિજ્ઞાન સર્ચિત્વમાં આવે છે (ઉત્પન્ન થાય છે) ત્યારે ભારે ઘટાવેસ્થિત્વન ચૈત-યમાં તે ઘટવિષયક વૃત્તિજ્ઞાનતો સંસગ' હોય જ છે. આમ જ્યાં જ્યાં ઇન્દ્રિયજન્ય-

**सि**−3३

વૃત્તિની ઉત્પત્તિ હેાય છે ત્યાં ત્યાં વિષયાવસ્થિન્ન સૈતન્યમાં તે વૃત્તિઓનો સંસગ' હાેય જ છે એ નિયમ સ્વચ્ટ ભાસે છે. આમ બીજા વિષયા, બીજા પુરુષો, બીજાં અજ્ઞાના અને બીજા' જ્ઞાનામાં આ પ્રયોજક દરેકમાં વિશેષે કરીને યાેજી લેવું.

# न चैवं सति नाडीइदयस्वरूपगोचरशब्दज्ञानस्याप्यज्ञाननिवर्तकत्व-प्रसङ्गः । तस्य कदाचिदर्थसम्पन्ननाडीइदयान्यतरवस्तुसंसर्गसम्भवेऽपि विषयसंसर्गं विनापि शाब्दज्ञानसम्भवेन तत्संसर्गनियतात्मळाभत्वाभावात् । तस्माज्ज्ञानाज्ञानविरोधनिर्वाहाय वृत्तिनिर्गमो वक्तव्य इति ।

અને આમ હાય તા નાડી અને ફૂદયના સ્વરૂપવિષયક શબ્દજન્ય જ્ઞાન પણ અજ્ઞાનનિવર્લાંક અને એવા પ્રસંગ આવશે એમ નથી. કારણ કે તેના ( શબ્દ જ્ઞાનના) કદાચિત્ અર્થ અનેલ નાડી અને હુદયમાંથી એક વસ્તુ સાથે સ'સગ'ના સંભવ હાવા છતાં વિષય (વિષયાવચ્છિન્ન ચૈતન્ય) સાથેના સ'સગ' વિના પણ શબ્દજન્ય જ્ઞાનના સંભવ હાવાથી તેની ઉત્પત્તિ એવી નથી કે છે જે તેના (વિષયાવચ્છિન્ન ચૈતન્ય) સાથેના સ'સગ'થી નિયત હાય. તેથી જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના વિરાધના નિર્વાહને માટે વૃત્તિના નિર્ગમ થાય છે એમ કહેવુ (માનવું) જોઈ એ.

વિવરછ્યુ: (શ કા) પરાક્ષ વૃત્તિઓનો વિષયાવચ્છિન્ન ચૈતન્ય સાથે સંસગ' નથી હોતો તેથી તેમને અતાનના નિવર્તક માનવાના પ્રસંગ આવતા જ નથી એમ કહેવું બરાબર નથી કારણ કે કપાંક પરાક્ષ વૃત્તિના પણ વિષય સાથે સંસગ' હોય છે – જેમ કે, 'ફ્રાયપુण્ટરી કે નાટવા સન્તિ' (દ્ધાયકમળમાં નાડીઓ છે) એ વાકપજન્ય વૃત્તિ કયારેક હાટયપું ડરીકમાં રહેલા અન્તઃકરણુમાં નાડી અને હૃદય એ બેમાંથી એક વસ્તુના અવચ્છેદથી ઉત્પન્ન થાય છે તેથી તે વૃત્તિના તે બેમાંથી એક વસ્તુથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય સાથે સંસગ' છે માટે તે આવરણુની નિવર્ત'ક બની શકે એવા પ્રસંગથાય છે. આ ઇષ્ટાપત્તિ છે એમ નહીં કહેવાય કારણુ કે એમ હોય તે ાત્યારે તેમાંની એક વસ્તુ અંગે જિન્દાસાના ઉદયન થવા જોઈએ (–પણ થાય છે).

(ઉત્તર) ' નિયત ' પરથી શંકાનું નિવારણુ થઇ શકે છે. જે વૃત્તિજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ વિષયાવમ્છિન્ન મૈતન્યના સંસગ'થી નિયત કે બ્યાપ્ત હાેય અર્થાત્ જે વિગયાવસ્છિન્ન મૈતન્યથી સંસખ્ટ તરીકે જ નિયમતઃ ઉત્પન્ન થાય છે તે અજ્ઞાનનિવત'ક છે પણ જ્યારે જ્યારે હૃદયાદિવિષયક શબ્દજન્ય વૃત્તિના ઉદ્ધ થાય છે ત્યારે ત્યારે તે વૃત્તિના હૃદયાદિમાંથી એક વસ્તુથી અવસ્છિન્ન મૈતન્ય સાથે સંસગ' હાેય જ છે એવું નથી. ઇન્દ્રિયજન્યવૃતિઓ તા તે તે ઇન્દ્રિયના ગાલકથી અવસ્છિન્ન અન્તઃકરણ પ્રદેશામાં નિયમતઃ ઉત્પન્ન થાય છે. પણ જે વૃત્તિઓ ઇન્દ્રિયજન્ય નથી તે અન્તઃકરણ પ્રદેશામાં નિયમતઃ ઉત્પન્ન થાય છે. પણ જે વૃત્તિઓ ઇન્દ્રિયજન્ય નથી તે અન્તઃકરણ પ્રદેશામાં નિયમતઃ ઉત્પન્ન થાય છે. પણ જે વૃત્તિઓ ઇન્દ્રિયજન્ય નથી તે અન્તઃકરણ પ્રદેશામાં બિયમતઃ ઉત્પન્ન થાય છે. પણ જે વૃત્તિઓ ઇન્દ્રિયજન્ય વધી તે અન્તઃકરણમાં ઉત્પન્ન થતી હાેય છે ત્યારે અમુક અન્તઃકરણ પ્રદેશમાં ઉત્પન્ન થવી જોઈએ એને માટે કારણ ન હોવાથી હૃદયાદિવિષયક શાબદવત્તિ કદાચિત્ દૈવવશાત્ હૃદયાદિથી અવસ્છિન્ન અન્તઃકરણમાં જન્મેય ખરી, પણ કયારેક હૃદયાદિ પ્રદેશને છાડીને અન્ય પ્રદેશથી અવસ્છિન્ન અન્તઃકરણમાં તે ઉત્પન્ન થાય. આમ ઉપર કહેલા નિયમ નથી તેથી પરાક્ષ વૃત્તિનાન અજ્ઞાનનું નિવત'ક બનતું નથી, કારણ કે વૃત્તિનાન અજ્ઞાનના આક્ષ-બૂત વિષયાવસ્છિન્ન સ્થતના સંસગ' વિના અજ્ઞાનનિવર્ત'ક બની શકતું નથી અને જ્ઞાન જ્ઞાનનિવર્ત ક બને તે માટે વૃત્તિના સંસગ' વિના જોઈએ.

# <u>अन्ये</u> तु — विषयगताज्ञानस्य लाघवात् समानाधिकरणझान-निवर्त्थत्वसिद्धौ वृत्तिनिर्गमः फलतीत्याद्<mark>धः</mark> ।

અચારે અન્ય (ચિંતકેા) કહે છે કે લાઘવને લીધે, વિષયગત અજ્ઞાન સમાન અધિકરજીવાળા જ્ઞાનથી દૂર કરી શકાય છે એમ સિદ્ધ થતાં વૃત્તિનિગ'મ ફળ સ્વરૂપે પ્રાપ્ત થાય છે (---ગ્યાના પરિણામે વૃત્તિના નિગ'મ માનવાના રહે છે).

ાવવરુ છુ : ૧ત્તિનિગ'મનનો સિદ્ધિ જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના વિરોધના પ્રયોજક તરીકે કરીને હવે બોજાઓના મતે આને માટે જે હેતુઓ છે તે રજૂ કરે છે. વિષયગત અજ્ઞાન ગ્રાનથી નિષ્ટત્ત થાય છે એમ જ્યારે અન્વય-વ્યતિરેકથી ગ્રાત થડું હોય છે એ દશામાં લાધવને લીધે એવું જ્ઞાત થાય છે કે જે અજ્ઞાનનું અધિકરણુ છે (વિષયાવચ્છિન્ન ચૈતન્ય) તેમાં જ રહેતા જ્ઞાનથી (અર્થાત્ વિષયાવચ્છિન્નગત જ્ઞાનથી) તેના નાશ થાય છે, અલગ અધિકરણુમાં રહેતા જ્ઞાનથી (અર્થાત્ વિષયાવચ્છિન્નગત જ્ઞાનથી) તેના નાશ થાય છે, અલગ અધિકરણુમાં રહેતા જ્ઞાનથી નહિ. આ માનીએ તે વૃત્તિનિગ'મ સ્વીકારવા જ પડે છે. અજ્ઞાનની નિવૃત્તિરૂપ કાર્યના પોતાના કારણબૂત જ્ઞાન સાથે ઇન્દ્રિયસન્નિક્ય'ના સાન્નિપ્થથી જો સામાનાધિકરણ્યરૂપ સંબંધ સંભવતો હાય તો તેનો ત્યાગ કરવા ન જોઈએ, કારણુ કે કાર્ય અને કારણુ એક અધિકરણુમાં હોય છે એ આૈત્સગિક છે, અર્થાત્ સામાન્ય નિયમ છે.

# अपरे तु---बाग्धप्रकाशस्य बाग्धतमोनिवर्तकत्वं सामानाधिकरण्ये सत्येव दृष्टमिति दृष्टान्तानुरोधाद् वृत्तिनिर्गमः सिध्यतीत्याहुः ।

જ્યારે બીજા એમ કહે છે કે સામાનાધિકરણ્ય હાેય તાે જ બાહ્ય પ્રકાશ બાહ્ય અંધકારના નાશ કરતા જોવામાં આવે છે એ દબ્ટાન્તાનુસાર વૃત્તિનિર્ગમ સિદ્ધ થાય છે.

વિવરણ : એક જગ્યામાં રહેલા પ્રકાશથી બીજી જગ્યામાંના અંધકારના નાશ થતા નથી. ખન્તે એક અધિકરણમાં હોય તા જ તેમના વચ્ચે વિરાધ, નિવત્ય'-નિવત'કભાવ હોય છે. વૃત્તિરૂપ કે વૃત્ત્યારૂઠ ચૈતન્યરૂપ પ્રકાશ (ત્રાન) આવરણને દૂર કરનારા હાઈને પ્રકાશ સમાન છે. તેથી અન્નાન અને નાન અંધકાર અને પ્રકાશનો જેમ સમાન અધિકરણમાં હોય તા જ 'તેમની વચ્ચે નિવત્ય'-નિવર્ત'કભાવ માની શકાય. વૃત્તિનાનનું અન્નાનના આશ્રય એવા વિષયાવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં સામાનાધિકરણ્ય સંસર્ગ'રૂપ છે અને એ સંસર્ગ' વૃત્તિનિગ'મને અધીન છે. તેથી વૃત્તિનિગ'મ માનવા જ જોઈએ એમ બીજા કેટલાક દલીલ કરે છે.

## केचित्तु---आवरणाभिभवार्थं इत्तिनिर्गमानपेक्षायामपि चिदुपरागार्थं प्रमाहचितन्यस्य विषयप्रकाशकब्रह्मचैतन्याभेदाभिव्यक्त्यर्थं वा तदपेक्षेत्त्याहुः।

જ્યારે કેટલાક કહે છે કે આવરણને હટાવવા માટે વૃત્તિના નિર્ગંમની જરૂર ન હાેય તેા પણ ચિત્ના ઉપરાગને માટે અથવા ગ્રમાતા ચૈતન્યના વિષયના પ્રકાશક બ્રહ્મચૈતન્ય સાથેના અલેદની અભિવ્યક્તિને માટે તેની જરૂર છે.

વિવરણ : અત્યાર સુધી એમ બતાવ્યું કે વૃત્તિનિગ'મ વિના વિષયચૈતન્યગત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ સંભવતી નથી. હવે પૂર્વ'પક્ષી જે એમ કહે છે કે વિષયચૈતન્યગત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિને માટે વૃત્તિનિર્ગમનની જરૂર નથી તે માની લઇને પણ કેટલાક વૃત્તિ-નિર્ગમનની સિદ્ધિ કરે છે. ગૈતન્ય વૃત્તિથી રગાઇ જાય તેટલા માટે અથવા પ્રમાતા ગૈતન્ય (અર્થાત્ ) છવનેા વિષયના પ્રકાશક હ્રક્ષચૈતન્ય સાથે અબેદ છે તેની અભિવ્યક્તિને માટે વૃત્તિનિર્ગમનની જરૂર છે એમ તેએત્દલીલ કરે છે--આ બન્ને પ્રકારના અગાઉ વિસ્તાર કર્યા છે.

अथ किंप्रमाणकोऽयं जीवब्रह्मणोरभेदो यो वृत्त्याऽभिव्यज्यते ? वेदान्तप्रमाणकः इति घण्टाघोषः । सर्वेऽपि वेदान्ताः उपक्रमोपसंहारैक-रूप्यादितात्पर्यछिङ्गौर्वर्मुक्यमानाः प्रत्यगभिन्ने ब्रह्मण्यद्वितीये समन्व-यन्ति । यथा चाय्मर्थः, तथा श्वास्त्रे एव समन्वयाध्याये प्रपठिचतः । विस्तरभयान्नेह प्रदर्श्यते इति ॥१९॥

इति सिद्धान्तलेश्वसारसङ्ग्रहे प्रथमः परिच्छेदः समाप्तः ।

હવે (પ્રશ્ન થાય કે) વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થાય છે તે જીવ <mark>અને</mark> પ્ર<mark>ક્ષના</mark> અ**લોદને** માટે શું પ્રમાણ છે.

એને માટે વેદાન્ત ( ઉપનિષદ્ર-વાકથો ) પ્રમાશ છે એમ લઘ્ડાઘોષ છે (--એ જાહેર જગ-પ્રસિદ્ધ વાત છે). સવ<sup>°</sup> વેદાન્તોના ઉપક્રમ અને ઉપસંહારની એકરૂપતા આદિ જે તાત્પર્યંતાં જ્ઞાપક લિંગા છે તેનાથી વિચાર કરવામાં આવતાં પ્રત્યગાતમાથી અભિન્ન અદ્વિતીય બ્રદ્ધમા તેમના સમન્વય થાય છે. તેમના આ અથ\* છે એની (ઉત્તરમીમાંસા) શાસ્ત્રમાં જ સમન્વયાઘ્યાય (બ્રદ્ધાસૂત્ર, અધ્યાય ૧)-માં વિસ્તારથી ચર્ચા કરવામાં આવો છે. વિસ્તારના ભયથી અહીં એ બતાવવામાં નથી આવતું. (૧૯)

વિવરણ : ઉપર કહ્યું તેમ પ્રમાતૃગૈતન્ય કે છવ બ્રહ્મથી અભિન્ન છે. પણ એમ માનવા માટે શું પ્રમાણ છે એવી શંકા કાંઈને થાય. એ અભેદનુ કથન વેદાન્ત (ઉપનિવદ્) પ્રમ ણ અનુસાર છે કે અન્ય કાંઈ પ્રમાણુને સ્પાધારે ? ઉપનિષદ્ તો ઉપાસના આદિનું પ્રતિપાદન કરે છે તેથી અભેદ માટે એ પ્રમાણુ હાંઈ શકે નહિ. વળી, છવ અને બ્રહ્મતો અનેદ આપનિષદ-ઉપનિષત્પ્રતિપાદ્ય છે એવી શ્રુતિ છે તેથી બીજું પ્રમાણ માનીએ તો આ શ્રુતિના વિરાધ થાય. આ શંકાનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે વેદાંત છવ-બ્રહ્મના અનેદને માટે પ્રમાણુ છે એ જગજાહેર વાત છે. વેદાંતનું તાત્પર્ય નક્ષ્ઠી કરવા માટે જે લિંગ નક્ષ્ઠી થયાં છે – ઉપક્રમ અને ઉપસંહારની એકરૂપતા, અભ્યાસ વગેરે તે બધાંની મદદથી વેદાંતોનો વિચાર કરવામાં આવે તો એવા નિર્ણુય પર આવી શકાય છે કે તેમના સગન્વય પ્રયાગાત્માથી અભિન્ત અદિતીય બ્રહ્મમાં છે, ઉપાસના આદિપરક તેમનું તાત્પર્ય નથી. ઉત્તરમીમાંસામાં જ આ સમન્વયની ચર્ચા બ્રહ્મસ્ત્રનો પ્રથમ અધ્યાય જેને સમન્વયાખ્યાય કહેવામાં આવે છે તેમાં કરી છે, વિસ્તાર થઈ જશે એ બીકે એ બધું અહીં બહાં બહાં વહો.

#### સિદાન્તસારસ'ગહના લાયાતુવાદના પ્રથમ પરિષ્ઠેદ સમાપ્ત

# દ્વિતીય પરિચ્છેદ

(१) अथ कथमहितीये ब्रह्मणि वेदान्तानां समन्त्रयः प्रत्यक्षादि-विरोधाद् इति चेत्, न । आरम्भणाधिकरणो(ब्र. स्र. २.१.१४, अधि. ६)-दाहृतश्रुतियुक्तिभिः प्रत्यक्षाद्यधिगम्यस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मविर्वर्ततया मिथ्यात्वावगमात् ।

नतु न श्रुतियुक्तिभिः प्रयञ्चस्य मिथ्यात्वं प्रत्याययितुं शक्यते । 'घटस्सन्' इत्यादि घटादिसत्त्वग्राहिप्रत्यक्षादिविरोधात् ।

(૧) હવે કાેઈ દલીલ કરે કે વેદાન્તાેના સમન્વય અદ્વિતીય હાદ્યમાં કેવી રીતે હાેઈ શકે કારણ કે પ્રત્યક્ષ આદિના વિરાધ છે, તા (ઉત્તર છે કે) ના (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે આર ભણાધિકરણ ( છાદ્યસૂત્ર ૨.૧.૧૪, અધિકરણ ૬) માં ટાંકેલી ઝુતિએા અને સુક્તિએાથી એ જ્ઞાત થાય છે કે પ્રત્યક્ષાદિયા જ્ઞાત થતા પ્રપંચ છાદ્યના વિવત' હેાવાથી મિથ્યા છે.

શંકા <mark>થાય કે</mark> શ્રુતિ અને સુક્તિ પ્રપંચના મિથ્યાત્વની પ્રતીતિ કરાવી શકતી નથી કારણ કે 'ઘટ સત્ છે' ઇત્યાદિ ઘટ આદિના સત્ત્વનું ગ્રહણ કરનાર પ્રત્યક્ષ આદિ સાથે વિરાધ છે.

વિવરણ : પ્રથમ પરિચ્છેદમાં હાઢાના લક્ષણુના વિચારના અવસર પર લક્ષણુનું મત-બેદથી ગ્રેય પ્રક્ષનિષ્ઠ તરીકે અને ઇશ્વરરૂપ પ્રક્ષનિષ્ઠ તરીકે નિરૂષણુ કરીને તત્ પદના લક્ષ્યાર્થ અને વાચ્યાર્થનું નિરૂષણુ કર્યું. તે પછી જીવ અને તેના સાક્ષીના નિરૂષણુ દારા ત્વમ્ પદના વાચ્યાર્થ અને લક્ષ્યાર્થનું નિરૂષણુ કર્યું. અને આમ વાક્યાર્થંદ્ર અભેદનું પણુ નિરૂષણુ થઈ ગસું, કારણુ કે વાક્યાર્થ તત્ત અને ત્વમ્ પદના લક્ષ્યાર્થંથી અતિરિકત નથી. આમ જીવથી અભિન્ન નિવિધ્યાર્થ બદ્ધમાં વેદાન્ત-સમન્વયરૂપ પ્રક્ષસૂત્રના પ્રથમ અપ્યાયના અર્થ તાત્પર્યતા પ્રથમ પરિચ્છેદર્મા નિરૂષિત થયેલો છે.

હવે હલસ્ત્રતના બીજા અધ્યાયને। જે અર્થ' --- વેદાન્તના સમન્વયને। અન્ય પ્રમાણે। સાથે અવિરાધ--- તેનું નિરૂપ્ણુ કરવા માટે બીજા પરિચ્છેદને। આરલ કરે છે.

શાંકા થાય કે વેદાંતનું તાત્પર્ય અદ્વિતીય વ્યક્ષપરક છે એ માનવા જેવી વાત નથી કારણુ કે લક્ષથી અલગ એવા પ્રયંચ પ્રત્યક્ષથી સિદ્ધ થાય છે અને વેદ તપ્રમાણુક અદ્વિતીયત્વ-ના બાધ થાય છે. વેદાંતનું તાત્પર્ય બાધિત અર્થપરક કેવી રીતે હ્રાઈ શકે? એમ હાેય તાે શ્રુતિને અપ્રમાણુ માનવી પડે. આ શંકાના ઉત્તર એ છે કે રજ્જુ-સર્પાદિની જેમ પ્રયંચ વ્યક્ષમાં કલ્પિત છે તેથી અદ્વિતીયત્વ વાસ્તવ છે અને અબાધિત છે એમ શ્રુતિએ ટાંકોને અને દલીલા રજૂ કરીને છ**ાદ્વસ્યૂત્ર**ના આરં**લણાધિકર**ણુમાં સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું છે.

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

ફરી ક્રોઇને શંકા ચાય કે પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ હોય તે৷ શ્રુતિ અને શુક્તિને જ બાધ માનવે! જોઈએ તેથી બ્રહ્મ અદ્વિતીય છે એમ સ્વોકારી શકાય નહિ. પ્રપંચ મિથ્યા છે એવું જ્ઞાન કરાવનારી શ્રુતિ-શુક્તિને ધટાદિના સત્ત્વનું જ્ઞાન કરાવનાર પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ છે તેથી તેમને જ બાધ થવે! ઘટે (---શ્રુતિ અને અનુમાન પરાક્ષ જ્ઞાન કરાવે છે માટે).

अत्राहुस्तत्त्वशुद्धिकाराः — न प्रत्यक्ष घटपटादि तत्सत्त्वं वा ग्रह्णाति, किं त्वधिष्ठानन्वेन घटाधनुगतां सन्मात्रम् । तथा च प्रत्यक्षमपि सद्रूप-त्रह्णाद्वैतसिद्धचनुक्रूल्मेव । तथा सति 'सद्' 'सद्' इत्येव प्रत्यक्षं स्यात, न तु 'घटः सन्' इत्यादि प्रत्यक्षमिन्द्रियान्वयच्यतिरेकानुविधायीति चेत, न । यथा भ्रमेष्विदमंग्रस्याधिष्ठानस्य प्रत्यक्षेण प्रहणम्, न्द्रियान्वय-व्यतिरेकयोः तत्रैवोपक्षयः, रजतांशस्य त्वारोपितस्य आन्त्या प्रतिभासः, तथा सर्वत्र सन्मात्रस्य प्रत्यक्षेण ग्रहणम्, तत्रैवेन्द्रियव्यापारः, घटादिभेदवस्तुप्रतिभासो आन्त्येत्यभ्युपगमात् ।

આ બાબતમાં (શ'કાનું સમાધાન કરવા માટે) તત્ત્વશાદ્ધકાર કહે છે કે પ્રત્યક્ષ ઘટ, પટ આદિનું કે તેના સત્ત્વનું ગ્રહણ નથી કરતું, પણ અધિષ્ઠાન તરીકે ઘટ આદિમાં અનુગત સત્ માત્રનું ગ્રહણ કરે છે. અને આમ પ્રત્યક્ષ પણ સદ્દરૂપ પ્રક્ષના અદ્વેતની સિદ્ધિને અનુકૂલ જ છે. અહીં કાંઈ દલોલ કરે કે અમ હાય તા 'સત્' 'સત્' એમ જ પ્રત્યક્ષ (જ્ઞાન) થાય, પણ 'ઘટ સત્ છે' ઇત્યાદિ પ્રત્યક્ષ ઇન્દ્રિયના અન્વય-બ્યતિરેકને અનુસારનારું (જ્ઞાન) ન હાય, તો ઉત્તર છે કે ના જેમ બ્રમામાં 'ઇદમ' અંશ જે અધિષ્ઠાન છે તેનું પ્રત્યક્ષથી ગ્રહણ ધાય છે અને ઇન્દ્રિયના અન્વય-બ્યતિરેક તેમાં જ સમાપ્ત થઈ જાય છે જ્યારે આરોપિત 'રજત' અંશના બ્રાન્તિથી પ્રતિભાસ છે, તેમ સર્વત્ર (પ્રત્યક્ષ જ્ઞાને આરોપિત 'રજત' આશના બ્રાન્તિથી પ્રતિભાસ છે, તેમ સર્વત્ર (પ્રત્યક્ષ શાનામાં) પ્રત્યક્ષથી સત્ માત્રનું ગ્રહણ છે, (અને) ત્યાં જ ઇન્દ્રિય-બ્યાપાર (પૂરેા) થાય છે કારણ કે ઘટાદિ ભેદ\* (નામની) વસ્તુના પ્રતિભાસ બ્રાન્તિથી થાય છે એમ સ્વીકારવામાં આવે છે.

**વિવરણ** : ઝુતિ થક્ષ સિવાયનું બધું મિથ્યા છે એમ જણાવે *છે*, પણુ પ્રત્યક્ષથીય પ્રક્ષ સિવાયની વસ્તુનું સત્ત્વ જ્ઞાત થતું નથી તેથો બ્રુતિ અને પ્રત્યક્ષ વચ્ચે વિરાધ છે એમ શંકા કરવાને કાેઈ કારણ જ નથી એમ પાંચ મતાે રજૂ કરીને પ્રતિપાદિત કરે છે.

**વત્ત્વશુદ્ધિના** કર્તા કહે છે કે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી ઘટાદિનું કે તેમના સત્ત્વનું **ચ**હણુ થતું નથી. પણ તેમના અધિષ્ઠાન તરીકે ઘટાદિમાં અનુગત સન્માત્રનું **ગ્રહણ થાય છે**. આમ

અધિષ્ઠાનરૂપ સત્ છે અને તેનું પ્રત્યક્ષથી જ્ઞાન છે. જ્યારે ઘટત્વાદિ બેદ તેના પર આરોપિત છે. ઘટત્વ આદિ એ વસ્તુના અન્યથી બેદ છે.

સદ્રરૂપ લક્ષ જ પ્રત્યક્ષથી શાત થાય છે તેથી પ્રત્યક્ષ ઝુતિવિરાષી નથી એટલું જ નહિ ઝુતિનું સમર્થન પણ કરે છે.

ધટાદિ ઇન્દ્રિયગમ્ય છે એમ માનનાર શંકા કરી શકે કે પ્રત્યક્ષથી સત્ માત્રતું મહણ થતું હાેય તેા 'સત્' 'સત્' એવું જ જ્ઞાન થાત, 'ઘટ સત્' છે એમ ઇન્દ્રિયના અન્વય– વ્યતિરેક્રને અનુસરનારું નહાેતું થવું જોઈતું. સ્વપ્રકાશ સન્માત્રના પ્રકાશન માટે ઇન્દ્રિયની અપેક્ષાના સંભવ નથી; તેથી ઇન્દ્રિયના સદ્ભાવ કે અસદ્ભાવ અનુસાર પ્રત્યક્ષત્તાન થાય કે ન થાય એવું બને છે એ ઘટાદિનું જ પ્રત્યક્ષતાન હાેવું જોઈ એ

(ઉત્તર) આ આક્ષેપ કરનાર સિદ્ધાન્ત્યેકદેશી છે કે બેદવાદી ! જો સિદ્ધાન્ત્યેકદેશી હોય તે તેને માન્ય દષ્ટાન્તથી સન્માત્ર પ્રત્યક્ષથી ગ્રાત થાય છે એમ ખતાવે છે જેમ (આ રજત છે ઇત્યાદિ) ભ્રમમાં અધિષ્ઠાનરૂપ 'આ' અંશનું પ્રત્યક્ષથી પ્રહણ થાય છે અને ઇન્દ્રિયને વ્યા પર પણ ત્યાં જ સમાપ્ત થઈ જાય છે, જ્યારે 'રજત' અંશના પ્રતિભાસ તે સાક્ષિરપ ભ્રાન્તિને કારણે છે તેમ બધાં પ્રસક્ષ જ્ઞાનામાં સત્ માત્રનું ગ્રહણ પ્રત્યક્ષથી થાય છે આને ઇન્દ્રિયના વ્યાપાર લાં જ સમાપ્ત થઈ જાય છે. સન્માત્ર સ્વપ્રકાશ હોવા છતાં પણ આવત હોવાથી, આવરણની નિવર્તક થઈ શકે તેવી વૃત્તિના સંભવ માટે ઇન્દ્રિયની જરૂર રહે છે. જ્યારે ધટાદિ અને તેમના ભેદ નામની વસ્તુના પ્રતિભાસ ઇન્દ્રિયજન્ય વૃત્તિથી અભિબ્યક્ત સન્માત્રરૂપ સાક્ષિગ્તિન્ય લક્ષણ ભ્રાન્તિથી થાય છે એમ માનવામાં આવે છે. શંકાકાર ભેદવાદી હોય તો તેની શંકાના નિરાસ પણ આનાથી થઈ જાય છે, કારણ કે સિદ્ધાન્તીને ધટાદિ અને તેમના સત્ત્વની બાબતમાં પ્રત્યક્ષનું પ્રામાણ્ય માન્ય નથી તેમ છતાં ધટાદિનું સાક્ષિર્ય પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનમાં ભાન થાય છે એમ તો એ સ્વીકારે છે.

नतु तद्वदिइ बाधादर्शनात् तथाऽभ्युपगम एव निर्मूल इति चेत, न । बाधादर्शनेऽपि देशकालव्यवहितवस्तुवद् घटादिभेदवस्तुनः प्रत्यक्षा-योग्यत्वस्यैव तत्र मूलत्वात् ।

तथा हि—इन्द्रियव्यापारानन्तरं प्रतीयमानो घटादिः सर्वतो भिष एव प्रतीयते । तदा तत्र घटादिभेदे संशयविपर्ययादर्शनात । यत्रापि स्थाण्वादौ पुरुषत्वादिसंशयः, तत्रापि तद्व्यतिरिक्तेभ्यो भेदोऽसन्दिग्धा-विपर्यस्तत्वात् प्रकाशते एव । भेदस्य च प्रतियोगिसहोपऌम्भनियमवतो न प्रत्यक्षेण ग्रहणं सम्भवति । देशकालव्यवधानेनासन्निकृष्टानामपि प्रतियोगिनां सम्भवात् ।

શ'કા થાય કે તેનો જેમ (શુક્તિ-રજતની જેમ) અહીં ( ઘટાદિમાં ) ખાધ જોવામાં નથી આવતા તેથો તેમ માનવું એ મૂળ વિનાનું છે આમ (લેઠવાઠો) શ'કા કરે તે ઉત્તર છે કે ના; આધ જોવામાં નથી આવતા તા પણ દેશ અને કાલના વ્યવધાનવાળી વસ્તુનો જેમ ઘટાદિ ભેદ વસ્તુ પ્રત્યક્ષ ચાગ્ય નથી (પ્રત્યક્ષથી પ્રમેચ નથી) એ જ ત્યાં મૂળ છે.

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

જેમ કે ઇન્દ્રિયના બ્યાપાર પછી જ્ઞાત થતા ઘટાદિ સર્વથી ભિન્ન તરીકે જ જ્ઞાત થાય છે, કારણ કે ત્યારે ત્યાં ઘટાદિના ભેદની બાબતમાં સંશય કે વિપય'ય (મિથ્યાજ્ઞાન) જેવામાં આવતા નથી. જ્યાં પણ સ્થાણુ આદિમાં ગુરૂષત્વ આદિના સંશય થાય છે, ત્યાં તેનાથી ભિન્ન વસ્તુઓથી ભેદ સંદેહ અને વિપર્યાક્ષ ( મિથ્યાજ્ઞાન )થી મુક્ત તરીકે પ્રકાશિત થાય જ છે. ભેદ જેની ઉપલબ્ધિ નિયમથી તેના પ્રતિયાગીની સાથે જ થાય છે, તેનું પ્રત્યક્ષથી ચહણુ સંભવતું નથી, કારણ કે દેશ અને કાળના બ્યવધાનને કારણે અસંનિકૃષ્ટ (ઇન્દ્રિય સાથે જેના સંનિકર્ષ નથી તેવા) પ્રતિયાગીઓના પણ સંભવ છે.

વિ ત્રસ્ય : ભેદવાદી શંકા કરી શકે કે શુક્તિરજત સાથે ધટાદિની તુલના કરી શકાય નહિ કારણ કે શુક્તિરજતનો બાધ થતાે જોવામાં આવે છે તેથી તેના બ્રાન્તિથી પ્રતિભાસ માની શકાય, પણુ ધટાદિ દ્વૈતના બાધ જોવામાં આવતા નથી તેથી તે બ્રાન્તિમાત્ર તરાકે સિદ્ધ થતું નથી.

આના ઉત્તર એ છે કે કયા બાધના અદર્શનની વાત કરા છે ? શ્રીતમાધ કે પ્રત્યક્ષભાધ કે યૌક્તિભાધ દેખાતા નથી એમાંથી શં અભિપ્રેત છે ! શ્રોત બાધ દેખાતા નથી એમ નહીં કહી શકાય કારણ કે નેદ્દ નાનાડસ્ટિ કિલ્લન ( અહીં હાદમથી જુદ્દું કશું નથી) જેવી શ્રુતિથી દરયમાત્રના બાધ આપણે જોઈએ છીએ, પ્રત્યક્ષથી ઘટાદિના બાધ થતા જોવામાં નથી આવતા એ વાત સાચી. પણ યુક્તિથી તા ખાધ થતા જોઈએ જ હીએ. ઘટાદિમાં રહેલી અન્ય વસ્તુઓથી ભેદરૂપ વસ્તુ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી તાત થઈ શકે તેમ છે જ નહિ તેથી ઘટાદિનું પ્રત્યક્ષથી જ્ઞાન થાય છે એમ માની ન શકાય, જેમ દર રહેલી કે ભૂત કે ભવિષ્યકાળમાં રહેલી વસ્તુનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થઈ શકતું નથી તેમ ઘટાદિ-એદનું ગ્રાન પણ પ્રત્યક્ષથી શકય નથી માટે ધટાદિને મિથ્યા જ માનવા જોઈએ. આના પુરાવે એ છે કે ઇન્દ્રિયના વ્યાપાર પછી ( અર્થાત તેનાથી નહિ ) ઘટન ગાન થાય છે ત્યારે ઘટ ઘટથી અન્ય સવ' પટાદિ પદાર્થીથી ભિન્ન તરીકે પ્રતીત થાય છે અને આ સેદ **બાબતમાં ક્રોઈ સ શય કે મિ**થ્યાજ્ઞાન જોવામાં આવતું નથી. ઘટને પટાદિથી બેદ છે એમ જ્યારે માનીએ છીએ ત્યારે ઘટ એ બેદના આશ્રય છે અથવા બેદ ઘટના ધર્મ છે અને ઘટ બોલ્ધમિક (બેદ જેને ધર્મ તેવે) છે અને પટાદિ જેનાથી ઘટતા બેદ છે તે એ બેદના પ્રતિયોગી છે. ઘટને વ્યન્ય સર્વાથી ભિન્ન તરીકે જાણવા હાય ત્યારે ઘટ ઉપરાંત એ સર્વ પ્રતિયોગીનું જ્ઞાન હોય તા જ એદનું જ્ઞાન થાય. આંમ એદનું પ્રત્યક્ષજ્ઞાન શક્ય હોય તે તે જેટલા પ્રતિયોગી હોય તેને વિગય કરનાવું હોવુ જોઈએ, અને જેટલા પ્રતિયોગી છે તેમના પ્રત્યક્ષન્નાનથી જન્ય હેાવું જોઈએ. પણ જેટલા પ્રતિયોગો છે તેટલા પ્રતિયોગીનું પ્રત્યક્ષતાન તાે સંભવતું નથી કારણ કે તેને માટે જરૂરી મનાતી સામગ્રીના અભાવ છે (---ધણાખરા પ્રતિયાગી દેશ અને કાળથી વ્યવહિત છે તેથી તેમની સાથેના ઇન્દ્રિય----સંનિકર્ષના અભાવમાં પ્રત્યક્ષજ્ઞાન સંસ્વે નહિ). તેથી બેદ પ્રત્યક્ષજ્ઞાનને યોગ્ય નથી, તે બ્રાન્તિમાત્ર છે એમ સિદ્ધ થાય છે અને ઇન્દ્રિયપ્રત્યક્ષથી માત્ર સત્ નું જ જ્ઞાન થાય છે એમ સ્વીકારવું જોઈએ. સિદ્ધાન્તમાં તાે ભેદની ખાબતમાં પ્રત્યક્ષ છે તે. નિત્યસાક્ષિરૂપ છે તેથી કારણની જરૂર નથી એવા ભાવ છે.

भेदझानं प्रतियोग्यंशे संस्कारापेक्षणात् स्मृतिरूपमन्तु प्रत्यभिह्नानमिव तगांशे इति चेत्, न । तथापि भेदगतप्रतियोगितैशिष्ट्यांशे तदभावात् । न च कनकाचलो भेदप्रतियोगी वस्तुत्वाद् इति भेदे प्रतियोगिवैझिष्टय-गोचरानुमित्या तत्संस्कारसम्भवः । भेदज्ञान विनाऽनुमित्यभावेनात्मा-श्रयापत्तेः । पक्षसाध्यहेतुपक्षताद्यभेदन्नमे सति सिद्धसाधनादिनाऽनुमाना-प्रष्टत्या तदभेदज्ञानविघटनीयस्य तद्भेदज्ञानस्य)पेक्षितत्वात् ।

જે એમ દલીલ કરવામાં આવે કે ભેદ જ્ઞાતને પ્રતિચાેગી અ'શમાં સ સ્કારની અપેક્ષા છે તેથી એ ભલે સ્મૃતિરૂપ હાે, પ્રત્યભિજ્ઞા જેમ તત્તા-અ'શમાં (સ્મૃતિરૂપ) છે તેમ, — તાે ઉત્તર છે કે ના, કારજી કે તેમ હાેય તા પશ્ લેક્સત ' પ્રતિયાેગીથી વૈશિષ્ટય ' અંશમાં તેના (સ્મૃતિના ) અભાવ હશે. અને 'કનકાચલ ભેદપ્રતિયાેગી છે, વસ્તુ હાેવાગી' એમ ભેદની બાળતમાં 'પ્રતિયાેગીથી વૈશિષ્ટય' વિષયક અનુધિતિથી તેના (પ્રતિયાગીના) સંસ્કારના સંભવ છે એમ નથી (અર્થાત્ એમ નહીં કહી શકાય), કારજી કે ભેદના જ્ઞાન બિના અનુમિતિના અભાવ હાેવાથી આત્માશ્રય દાેષ થશે પક્ષ, સાધ્ય, હેતુ, પક્ષતા આદિના અભેલ્ને બ્રમ થતાં સિદ્ધસાધન વગેરેને લઈને અનુમાનની પ્રવૃત્તિ નહીં થાય તેથી તેમના અભેદના જ્ઞાનનું વિઘટક બની શકે તેવા તેમના ભેદના જ્ઞાનની અપેક્ષા છે (અક્ષરશઃ — તેમના અભેદનું જ્ઞાન જેનાથી વિઘટિત થઈ શકે તેવા તેમના ભેદજ્ઞાનની અપેક્ષા છે).

(વવરણ : બેદ સાચા છે એમ માનીને ક્રાઇ દલીલ કરી શકે કે બેદગાનમાં ('લટ પટથી ભિન્ન છે', 'લટના પટથી બેદ છે') પ્રતિયાગી (પટ) અશમાં સંરકારની અપેક્ષા છે તેથી તેટલા અંશમાં એ સંરકારથી જન્ય સ્મૃતિરૂપ ત્રાન ભલે હાે. ગત્યભિંતા ('આ તે જ દેરાદત છે')ને પ્રત્યક્ષ ત્રાનના પ્રકાર માનવામાં આવે છે તેમ છતાં 'તે ' અશમ સંરકારની અપેક્ષા છે અને તેનાથી જન્ય સ્મૃતિ હાેય છે તેમ બેદતાનમાં પણ પ્રતિયાગી (પટ) અંશમાં સ્મૃતિરૂપ ત્રાન ભલે હાે અને તેમ છતાં બેદતાન સંભવે છે અને પ્રત્યક્ષર છે.

આતો ઉત્તર છે કે બેદનાનમાં પ્રતિયાગીનું પ્રતિયાગિતાના અવચ્છેદક રૂપથી જ નાન થાય છે એમ બેદને સત્ય માનનાર પૂર્વપક્ષો માને છે. તે રૂપથી બધા જ પ્રતિયાગીને વિષય કરનારા પૂર્વ અનુભવના સંભવ ન હોવાથી સંસ્કારના સંભવ નથી અને તેથી અસ નિકૃષ્ટ એવા પ્રતિયાગી-અશની બાળતમાં સ્પૃતિરૂપ નાન પણ સંભવતું નથી: બેર ધડી માની લઈએ કે તે સંભવે છે તા પણ કનકાચલ વગેરે પદાર્થીના તા સંનિકૃષ્ટ ઘટમાં રહેલા બેદના પ્રતિયાગી તરીકે અનુભવ થયા ન હોવાથી તેના સંભવ નથી.

વૈશિષ્ટય અંશમાં પૂર્વ અનુસવ છે એમ ઠાઈ દલીલ કરી શકે કારણ **ઠે ' ક્રનક**ચ્ચ બેદના પ્રતિયાગી છે, વસ્તુ હોવાને કારણું' એમ મેદની બાબતમ 'પ્રતિયામી–વૈશિષ્ટ્ચ્ય'ને વિષય કરનાર અનુમિતિરૂપ ત્રાનથી તેના સંસ્કારના સંભવ છે અને તેથી તજ્જન્ય સ્પૃતિ પહ્યુ સંભવે છે; અને આમ બીજા પદાર્થોની બાબતમાં અનુમાન થઈ શકે,

સિ–ઢ૪

२९५

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

આને ઉત્તર છે કે ભેદવિષયક ગ્રાન ન હોય તો અનુમાન-પ્રવૃત્તિ સંભવતી નથી. આમ ભેદજ્ઞાન ભેદજ્ઞાનને અધીન છે તેથી આત્માશ્રયના દોષ થાય છે અને કોઈ ભેદજ્ઞાન સિદ્ધ થતું નથી. ભેદજ્ઞાન ન હોય તા પક્ષ, સાધ્ય વગેરેમાં અભેદના ભૂમ થાય અને એવું હોય તા સિદસાધન (પુરવાર થયેલી અને ગ્રાત વસ્તુન! સિદ્ધિ કરવાના દોષ) વગેરે દોષો થવાથી અનુમાનની પ્રવૃત્તિ જ સંભવે નહિ. આ પક્ષાદિના અભેદનું ગ્રાન અનુમિતિમાં પ્રતિબંધક છે તેથી તેના વિધટનને માટે પક્ષાદિના ભેદનું જ્ઞાન આવશ્યક છે. અને જ ભેદજ્ઞાન અનુમિતિથી જ થવાનું હોય તો ભેદ ગ્રાન પર આધારિત અનુમાન ભેદનું જ્ઞાન કરાવે એવી સ્થિતિ થતાં આત્માશ્રયના દોષ થાય.

अस्तु तर्हि भेदांको इव प्रतियोगिवैशिष्टयांकोऽपि प्रत्यक्षमिति चेत, न । प्रतियोगिनोऽप्रत्यक्षत्वे तद्वैशिष्टयप्रत्यक्षायोगात् सम्बन्धिद्वयप्रत्यक्षं विना सम्बन्धप्रत्यक्षासम्भवात् । तस्मात् प्रत्यक्षायोग्यस्य प्रतियोगिनो प्रान्तिरूप एव प्रतिभास इति तदेकवित्तिवेद्यत्वनियतस्य भेदस्य भेदैक-वित्तिवेद्यत्वनियतस्य घटादेश्व अमैकविषयत्वात प्रत्यक्षं निर्विंक्षेषसन्मात्रप्राह्य-द्वैतसिद्धयनुकूरूमिति ।

તા પછી ભેદ અ'શની જેમ પ્રતિયાગીથી વૈશિષ્ટચ અ'શમા પણુ પ્રત્યક્ષ ગ્રાન ભલે હાે એમ (પૂર્વ પક્ષી) કહે તેા ઉત્તર છે કે ના. કારણુ કે પ્રતિયાગી અપ્રત્યક્ષ હાેચ તા તેનાથી વૈશિષ્ટ વતું પ્રત્યક્ષ સ'ભવે નહિ. કેમ કે બે સંબંધી (પદ શેં) ના પ્રત્યક્ષ વિના સંબંધતું પ્રત્યક્ષ સંભવે નહિ. તેથી પ્રત્યક્ષને ચેગ્ય નહિ એવા પ્રતિયાગીના બ્રાન્તિરૂપ જ પ્રતિભાસ છે માટે તે (પ્રતિયાગી) એકના (પ્રત્યક્ષ) ગ્રાનથી વેઘત્વથી નિયત ભેદ અને એકલા ભેદના (પ્રત્યક્ષ) ગ્રાનથી વેઘત્વથી નિયત ઘટાદિ એકલા બ્રમના વિષયરૂપ હાેવાથી નિવિ<sup>\*</sup>શેષ સન્માત્રતું ગ્રહણ કરનાર પ્રત્યક્ષ અદ્વતની સિદ્ધિને અનુકૂલ છે (એમ તત્ત્વશુદ્ધિના કર્તા કહે છે).

વિવરશ : 'પ્રતિયાગીથી વૈશિષ્ટય ' અંશનું ત્રાન સ્પૃતિરૂપ સંભવતું ન હોય તો તેને પ્રત્યક્ષરૂપ માતી લઈએ એમ પૂવ'પક્ષી દલીલ કરે તો તેના ઉત્તર આપતાં કહે છે કે પ્રતિયાગી પ્રત્યક્ષ ત્રાનના વિષય બની શકતા ન હોય તો 'તેનાથી વૈશિષ્ટથ'નું પ્રત્યક્ષ ત્રાન હાઈ શકે નહિ કારણ કે બે સંબંધી પદાર્થાના ત્રાન વિના તેમના સંબંધનું ત્રાન સંભવે નહિ. તેથી પ્રત્યક્ષને વિષય નથી એવા પ્રતિયાગીના પ્રતિભાસ બ્રાન્તિરૂન જ છે. આમ હાઈને ભેદ એકલા પ્રતિયાગી ત્રાનના વેદ્યત્વથી નિયત છે, અર્થાત્ નિયમતા બેદ પ્રતિયાગીના પ્રત્યક્ષ ત્રાનના વિષય છે અને ઘટાદિ એકલા અપના વિષયરૂપ છે તેથી પ્રત્યક્ષથી તે માત્ર નિવિ'શેષ (ભેદ રહિત) સન્માત્રનું પ્રહણ થાય છે (ઘટત અને પટત્વાદિ ભેદનું નહિ) તેથી પ્રત્યક્ષ ત્રાન સ્રુતિથી વિરુદ્ધ નથી, ઊલદ્ધ તેને અતુકૂલ છે. અહીં ધ્યાનમાં સખવું કે 'વિત્તિ પદ પ્રત્યક્ષના અર્થામાં પ્રયાજ્યું છે કારણ કે 'ભેદ'યદથી જન્ય બેદત્તાન પ્રતિયાગિવિયયક જોવામાં આવતું નથી. માત્ર બેદનું પ્રત્યક્ષત્તાન જ પ્રતિયેાગિવિષયક પણુ મનાય છે. ધટાદિને એકલા ભ્રમના વિષયરૂપ કલા છે: અધિષ્ઠાન પણુ ભ્રમનેા વિષય હાેઈતે તેને કશ્પિત માનવું પડે એ પ્રસંગને રાકવા માટે બ્રમૅकविषयत्वाद માં 'एक' પદ પ્રયોજ્યું છે, અને અધિષ્ઠાન સમ્યગ્દ્રાન પ્રતિ પણુ વિષય હોવાથી તેનો બાબતમાં 'ભ્રાન્ત્યેકવિષયત્વ' સિદ્ધ થતું નથી આમ પ્રત્યક્ષ સદ્વસ્તુની બાબનમાં પ્રમાણુ હાેઈને શ્રુતિને અનુકૂલ છે.

न्यायसुधाकृत्रत्त्वाहुः-धटादेरैन्द्रियकत्वेऽपि 'सन् घटः' इत्यादि-रधिष्ठानसत्तानुवेध इति न विरोधः । एवं 'नीलो घटः' इत्यादिरधिष्ठान-नैल्यानुवेधः किं न स्याद् इति चेत्, न । श्रुत्या सद्रूपस्य वस्तुनो जगदुपादानत्वसुक्तमविरोधात् सर्वसम्मतमिति तदनुवेधेनैव 'सन् घटः ' इत्यादिप्रतिभासोपपत्तौ घटादावपि सत्ताकल्पने गौरवम् । तस्य रूपादि-हीनत्वाद् नैल्यादिकं घटादावेव कल्पनीयमिति वैषम्यादिति ।

બ્યારે ન્યાયસુધાકાર કહે છે કે ઘટાદિ ઇન્દ્રિયના વિષય હાય તો પણ ' सच् घटः' (ઘટ છે) વગેરે (ज્ञान) અધિષ્ઠાનની સત્તાના પ્રતિભાસરૂપ છે તેથી કાઇ વિરાધ નથી. શંકા થાય કે એ જ રીતે ' નીલ ઘટ ', ઇત્યાદિ (ज્ञાન) અધિષ્ઠાનની નીલતાના પ્રતિભાસરૂપ કેમ ન હાેય, તાે ઉત્તર છે કે ' ના. શુતિએ સદ્રરૂપ વસ્તુમાં (ધદ્ધામાં) જગતની ઉપાદાન કારણતા કહી છે (સદ્રરૂપ પ્રદ્ધાને જગત્નું ઉપાદાન કારણ કહ્યું છે) તે વિરાધ ન હાેવાથી સવ'ને સમ્મત છે (--સમ્મત કે સ્વીકાર્ય હાેવું બેઈ એ) તેથી તેના (અધિષ્ઠાન-સત્તાના) પ્રતિભાસથી જ 'સન્ ઘટઃ' ઇત્યાદિ પ્રતિભાસની ઉપપત્તિ થતી હાેય ત્યારે ઘટાદિમાં પણ સત્તાની કલ્પના કરવામાં ગૌરવ (દાેષ) છે તે (જગત્તનું અધિષ્ઠાનરૂપ પ્રદ્ધ) રૂપાદિહીન હેવાથી નીલતા આદિની ઘટાદિમાં જ કલ્પના કરી શકાય એ વૈષગ્ય છે માટે (દલીલ ખરાબર નથી).

વિવરસ : ન્યાયસુધાના કર્તાની દલીલ છે કે આપણા અનુભવ છે કે ઘટાદિ ચક્ષુના વિષય છે. તે પ્રમાણે ઘટાદિને ચક્ષુ આદિથી જ્ઞાત થતા માનીએ તો પણ પ્રપંચના મિથ્યાત્વને સિદ્ધ કરનાર શ્રુતિ અને તેને અનુકૂલ શુક્તિઓનો તેમાં કોઈ વિરાધ નથી કારણ કે પ્રત્યક્ષ પણ ઘટાદિમાં જુદા (અધિષ્ઠાનગત સત્ત્વથી જુદા) સત્ત્વનું પ્રહણું નથી કરતું. 'સન્ ઘટઃ' ઇ.યાદિ ઘટાદિની સત્તાના પ્રતિભાસ છે તે અધિષ્ઠાનની સત્તાના સંભાધ વિષયક જ છે તેથી વિરોધ નથી એમ કહેવાના અર્થ છે. (શ`કા) ઃ આની સામે શાંકા થાય છે કે ઘટાદિમાં ત્રાત થતું સત્ત્વ એ અધિહાનમાં રહેલું સત્ત્વ છે એમ માનીએ તાે એમ પણ માનવું પડશે કે 'નીજુ ઘટા' ઇત્યાદિ ઘટાદિમાં નીલતા હનીલ ૨૫/ના પ્રતિભાસ છે તે પણુ અધિષ્ઠા માં રહેલી નીલતાના સંબંધને વિષય કરનાયા છે. અને આમ માનીએ તાે અધિષ્ઠાનબૂત બ્રહ્મ રૂપવાળું બને.

ઉત્તર : આ દલીલ બરાબર નથી. નીલતા આદિમાં અને સતામાં વૈષગ્ય છે શ્રુતિમાં કહ્યું છે કે સત્ જ (સદ્દરપ બ્રહ્મવસ્તુ જ) જગત્નું ઉપાદાન કારણુ છે અને જેમ રજ્જુ સપ'નું ઉપાદાન છે એ બાબતમાં વિરાધ નથી તેમ કુટસ્થ બ્રહ્મ જગત્નું ઉપાદાન કારણુ છે એમાં કાંઈ વિરાધ નથી તેથો આ શ્રુતિપ્રતિપાદિત હકોકત સવ'સ મત છે (---સવ'સંમત હોવો જોઈએ એમ અથ' કરવા જોઈએ કારણુ કે વૈરોવિક વગેરે આ સ્વીક રતા નથી). આમ અધિકાનગત સત્તાના પ્રતિભાસથી 'સન્ ઘટ:' ઇત્યાદિ પ્રતિભાસ ઉપયન્ન બનતા હોય તા ધટાદમાં એક જુદી સત્તા માનવાની જરૂર રહેતી નથી, 'નીસ્ટ ઘટઃ' (નીલ ઘટ)એ જ્ઞાનની વાત જુદી છે કારણુ કે ત્યાં અધિકાનભૂત બ્રહ્મમાં નીલ રૂપની કરપના કરો શકાય જ નહિ (---એ શ્રુતિવિરુદ્ધ છે). તેથી નીલરપની કદપના ઘટમાં જ કરવી જોઈએ.

संक्षेपशारीरकाचार्यास्त्वाहुः-प्रस्यक्षस्य घटादिसत्त्वप्राहित्वेऽपि पराग्विषयस्य प्रत्यक्षादेस्तत्त्वावेदकत्वज्रक्षणप्रामाण्यामावाद् न तद्विरोधेना-द्वैतश्रुत्यादिवाधशङ्का । अज्ञातवोधकं हि प्रमाणम् । न च प्रत्यक्षादि-विषयस्य घटादेरज्ञातत्वमस्ति । जडे आवरणकृत्यामावेनाज्ञानविषयत्वानु-पगमात् । स्वप्रकाशतया प्रसन्तप्रकाशं ब्रह्मेवाज्ञानविषय इति तद्वोधकमेव तत्त्वावेदकं प्रमाणम् । तदेव प्रमितिविषयः ।

अत एव अतिरपि 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः' (बृहद्. २.४.५; ४.५.६) इत्यास्मन एव प्रमेयत्वमिति नियमयति । न हि 'द्रष्टव्यः ' इत्यनेन दर्शनं विधीयते प्रमाणपरतन्त्रस्य तस्य विध्यगोचरत्वात्, किं तु 'आत्मा दर्शनाईः' इति । मज्ञातत्वादात्मन एव प्रमेयत्वध्ववितं नान्यस्येति नियम्यते इति ।

જ્યારે સંક્ષેપશારીયકના કર્તા આચાર્ય (સવ<sup>®</sup>જ્ઞાત્મમુનિ) કહે છે : પ્રત્યક્ષ ઘટાદિના સત્ત્વનું ગ્રહણ કરનાર હેાય તાે પણ જડવિષયક પ્રત્યક્ષદિમાં 'તત્ત્વનું આવેદકત્વ' એ લક્ષણવાળું પ્રામાણ્ય ન હાેવાથી તેની સાથે વિરાધને કારણે મદૈતના બાધ કરાવનાર શ્રુતિ ઓદિના બાધની શંકા થવી જોઈ એ નહિ. એ જાણીતું છે કે અજ્ઞાતના બાધ કરાવે તે પ્રમાણ અને પ્રત્યક્ષાદિના વિષય એવા ઘટાદિ અજ્ઞાત નથી, કારણ કે જડ (પદાર્થ)માં આવરણનું કાર્ય ન હેાવાથી તેને અજ્ઞાત નથી, કારણ કે જડ (પદાર્થ)માં આવરણનું કાર્ય ન હેાવાથી તેને અજ્ઞાનના વિષય માનવામાં આવતા નથી. સ્વપ્રકાશ હાવાથી જેમાં પ્રકાશ પ્રસત્ છે એવું થ્રહ્મ જ અજ્ઞાનના વિષય છે તેથી તેના બાધ કરાવનાર જ તત્ત્વાવેદક પ્રમાણ છે. તે જ પ્રમિતિના (પ્રમારૂપ જ્ઞાનના) વિષય છે. માટે જ શ્રુતિ પણ 'અરે, આત્મા દ્રષ્ટવ્ય છે' (વૃહદ્દ. ઉપ. ૨.૪.૫, ૪.૫.૬) કહીને આત્મા પ્રમેય છે એમ નિયમ કરે છે. 'દ્રષ્ટવ્યઃ'થી દર્શનનું વિધાન નથી (દર્શન અ ગે વિધિ માનવાના નથી), કારણુકે પ્રમાણુને અધીન તે (દર્શન) વિધિના વિષય નથી, પણ 'આત્મા દર્શન (સાક્ષાત્કાર)ને ચાગ્ય છે ' એમ કહ્યું છે. અન્નાત હાવાને લોધે આત્માનું જ પ્રમેયત્વ ઉચિત છે. અન્યનું નહિ એવા નિયમ કરવામાં આવ્યા છે.

વિવરણ : પ્રત્યક્ષ ઘટાદિમાં જુદા સત્ત્વતું ગ્રહણ કરે છે એમ માનીએ તે৷ પણ કોઈ સુશ્કેલી નથી કારણ કે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ નથી પણ પ્રમાણાભાસ છે તેથી પ્રત્યક્ષથી શ્રતિના બાધ થાય એવી શંકાને કાેઈ અવકાશ નથી એમ સંક્ષેપશારીરકના કર્તા સવર્જગાતમસાન માને છે. તત્ત્વનું આવેદક હાેય તે પ્રમાણ; અને અનધિગત (અજ્ઞાત) અર્ધનું જ્ઞાન કરાવે તે પ્રમાણ અનધિગત હાેઈને અબાધિત હોય તે તત્ત્વ અને આવા તત્ત્વનો બાધ કરાવે તે પ્રમાણ એવું પ્રમાણનું લક્ષણ ચિંતકોને માન્ય છે. આ દૃષ્ટિએ વિચારીએ તો જડ માત્રને વિષય કરનાર પ્રત્યક્ષને આ લક્ષણ લાગ્ર પડતું નથી. ઘટાદિ જે પ્રત્યક્ષના વિષય છે તે અખાધિત હાેય તાે પણ અજ્ઞાત નથી. તેથી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ નથી એવે સવ'ગ્રાત્મમનિને કહેવાના આશ્રય છે. અન્યથા અબ્ધાધિતલના અભાવ હાેય તો પણ પ્રત્યક્ષને પ્રમાણભાસ તરીકે પ્રતિપાદિત કરી શકાય તેમ છતાં અજ્ઞાતત્વાભાવ માત્રનું પ્રતિપાદન કર્યુ" છે તે યાગ્ય ન ગણાય. તેથી માધિતત્વના અભાવ માનીને અજ્ઞાતવિષયત્વાભાવને આધારે પ્રત્યક્ષને આભાસ તરીકે પ્રતિપાદિત કરવું વિવક્ષિત છે એમ સમજવું જોઈ એ. જઢમાં આવરહાનું કાર્ય અથવા કલ ન હાેવાથી તે અજ્ઞાનના વિષય મનાતા નથી. સ્વપ્રકાશ હાજા પ્રકાશરૂપ હેાવું જ જોઈએ છતાં જ્ઞાત થતું નથી તેથી અજ્ઞાનનાે વિષય છે, અને અજ્ઞાત એવા બ્રહ્મતત્વના બોધ કરાવે તેને જ પ્રમાણ માની શકાય. સ્વપ્રકાશ આત્મા કે બ્રહ્મ જ પ્રમિતિ (પ્રમાગ્રાન)-ના વિષય છે. સ્વપ્રકાશ આત્મા જ પ્રમેય છે એમ માનવા માટે શ્રુતિ પણું પ્રમાણું છે. આતમા અજ્ઞાત છે તેથી તે જ દશ'નને યાગ્ય છે, પ્રમેય છે એમ શ્રુંતિ નિયમ કરે છે. આત્મા સિવાય કશું અત્તાનના વિષય નથી તેથી પ્રમેય નથી.

અહીં શકા થાય કે શુતિમાં 'વ્રચ્ટગ્ય' થી શું આત્મકર્શન અગે વિધિ છે. તેના ઉત્તર છે કે ના. પુરુષયત્નથી સાખ્ય ક્રિયા જ વિધિને યેાગ્ય છે. દર્શન કે સાક્ષાત્કાર વસ્તુતંત્ર અને પ્રમાણુતંત્ર છે. વિષય હાેય અને તેને જાણુવા માટેતું પ્રમાણુ હાેય તેા જ્ઞાન પોતાની મેળે થાય જ; જ્ઞાન થાય કે ન થાય તેના આધાર પુરુષના પ્રયત્ન પર નથી માટે તેને વિષે વિધિ હાેઈ શકે નહિ તા 'તત્ય' એ વિધિપ્રત્યય પ્રયોજ્યો છે તેનું શું ! તેના ઉત્તર છે કે તથ્વ પ્રત્યય 'અહ''ના અથ'માં પ્રયોજ્યા છે આત્મા દર્શનને યાગ્ય છે અર્થાત્ આતમા જ દર્શનયાંગ્ય છે, ઇતર પદાર્થ નહિ એવા નિયમ કથા છે.

જુએ **સ**ંક્ષેપશારી સ્ક્ર, ૨.૮,૨૬ :

अज्ञातमर्थमयबोधयदेव मान तच्च प्रकाशकरणक्षमसित्यभिज्ञाः । न प्रत्यगात्मविषयादपरस्य तच्च मानस्य संभवति कस्यचिदत्र युक्त्या ॥८॥ अज्ञातमर्थमवबोधयितुं न शक्तमेवं प्रमाणमखिलं जडवस्तुनिष्ठम् । किन्त्वप्रयुद्धपुरुषं व्यवहारकाले संश्रित्य संजनयति व्यवहारमात्रम् ॥२१॥

#### सिद्धान्तलेशस**रू** महः

અજ્ઞાત અર્થ'નું જ્ઞાન કરાવે તે જ પ્રમાણુ અને તે પોતાના વિષયને પ્રકાશિત કરવા સમર્ચ છે એમ અભિરોા કરે છે. પ્રત્યગાત્માને વિષય કરનાર તે પ્રમાણુ; અન્ય ઢાઈ પ્રમાણુમાં અહીં આ યુક્તિથી અજ્ઞાતજ્ઞાપકત્વ સંભવતું નથી. જહ વસ્તુને વિષય કરનારાં બધાં પ્રમાણુ અજ્ઞાત અર્થ'નું જ્ઞાપન કરાવી શકતાં નથી. પણુ અજ્ઞાની પુરુષનો આધાર લઈને વ્યવહાર કાલમાં વ્યવહારમાત્રને શકય બનાવે છે. (ગ્યવહારમાં પ્રમાણુ તરીકે ખપે છે, પણુ વાસ્તવમાં પ્રમાણુભાસ છે)

केचिनु — घटादिसस्वग्राहिणः प्रत्यक्षस्य प्रामाण्ये ब्रह्मप्रमाणन्यूनताऽ-नवगमेऽपि तद्ग्राह्यं सत्त्वमनुगतप्रत्ययात् सत्ताजातिरूपं वा, 'इहेदानीं घटोऽस्ति' इति देशकाल्टसंबन्धप्रतीतेः तत्तदेशकाल्टसंबन्धरूपं वा, 'नास्ति घटः ' इति स्वरूपनिषेधप्रतीतेर्घटादिस्वरूपं वा पर्यवस्यति । तच्च स्वमिध्यात्वेन न विरुध्यते । न हि मिध्यात्ववादिनाऽपि घटादेः स्वरूपं वा, तस्य देशकाल्टसंबन्धो वा, तत्र जात्यादिकं वा नाभ्युपगम्यते, किं तु तेषामबाध्यत्वम् । न चाबाध्यत्वमेव सत्त्वं प्रत्यक्षग्राह्यमस्त्विति बाच्यम् । 'काल्त्रयेऽपि नास्य बाधः' इति वर्तमानमात्रगाहिणा प्रत्यक्षेण प्रहीतुम-श्वक्यत्वादित्साहुः ।

કેટલાક તો કહે છે કે ઘટાદિના સત્ત્વનું ગ્રહણ કરનાર પ્રત્યક્ષના પ્રામાણ્યમાં પ્રસ્તિષયક પ્રમાણથી ન્યૂનતાની પ્રતીતિ ન હોય તો પણ તેનાથી ગ્રાહ્ય સત્ત્વ ('ઘટઃ સન્', 'વટઃ સન' ઇત્યાદિ) અનુગત પ્રત્યથને લીધે સત્તા જાતિરૂપ છે, વ્યથવા 'અહો' અત્યારે ઘટ છે' એમ દેશ અને કાલના સંબંધની પ્રતીતિને લીધે તે તે દેશ અને કાલ સાથેના સંબંધરૂપ છે, અથવા 'નાસ્તિ ઘટઃ' 'ઘટ છે નહિ' એમ સ્વરૂપના નિષેધની પ્રતીતિને લીધે ઘટાદિનું સ્વરૂપ ઠરે છે. અને તેના પોતાના મિથ્યાત્ત્રની સાથે વિરાધ નથો; કારણ કે મિથ્થાત્ત્રવાદી પણ ઘટાદાના સ્વરૂપને કે તેના દેશ કાલ સાથેના સંબંધને કે તેમાં જાતિ આદિને સ્વીકારતા નથી એમ નથી. પણ તેમનું અખાધ્યત્વ (સ્વીકારતા નથી). એવી દલીલ કરવી નહિ કે અખાધ્યત્વરૂપ સત્ત્વ જ ભલે પ્રત્યક્ષથી ગ્રાહ્ય હોા. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે 'ત્રણેય કાલમાં આને બાધ નથી ' એમ (તેનું અબાધ્યત્વરૂપ સત્ત્વ) વર્તમાન માત્રનુ ગ્રહણ કરનાર પ્રત્યક્ષથી જાણવું અશકથ છે (-તેનાથી જ્ઞાત થઈ શકતું નથી).

विवरछ : પ્રત્યક્ષ પ્રમાણને। વિષય જડ પદાર્થ અજ્ઞાત છે તેથી જડતું તાન કરાવનાર પ્રત્યક્ષ શ્રુતિતૃત્ય પ્રમાણ છે એમ સ્વીકાર કરીએ તેા પણ પ્રત્યક્ષથી ગુદ્ધીત થતું ધટાદિનું સત્ત્વ મિથ્યા વર્થા અવિરૃદ્ધ છે ( — અર્થાત ઘટાદિનુ સત્ત્વ મિથ્યા હોઈ શકે-) તેથી તેના મિધ્યાતનું જ્ઞાન કરાવનાર ભ્રતિ વગેરે સાથે પ્રત્યક્ષનો વિરોધ છે એવી શંકાને અવકાશ નથી એમ કેટલાક કહે છે. પ્રત્યક્ષથી પ્રાહ્ય ધટાદિનું સત્ત્વ સત્તા જાતિરૂપ છે અથવા તે તે દેશકાલ સાથેના ધટાદિના સંબંધરૂપ છે અથવા ધટાદિસ્વરપરૂપ છે એમ થતી પ્રતાતિએ। પરથી ઠરે છે- 'ઘટ: सन', 'पट: सन' એમ સત્ત્વના અનુગતત્વની પ્રતીતિ થાય છે અને અનુગત હેાવું એ બ્લતિનું લક્ષણ છે તેથી પ્રત્યક્ષથી પ્રાહ્ય સત્ત્વ બતિરૂપ દરે છે. વળી 'અહીં અત્યારે ઘટ છે' એ પ્રતીતિ ઘટને વિષે જ્ઞાત થતા દેશકાલના સંબંધને જ સત્તારૂપે વિષય કરે છે. ગાસ્તિ ઘટ: 'ધટ છે નહીં' એમાં જે ઘટના અસ્તિત્વના નિષેધ છે તે રૂપે એ ધટના સ્વરૂપના નિષેધના અનુભવ હેલાથી ઘટનું અસ્તિત્વ, ઘટનું સત્ત્વ એ ઘટનું સ્વરૂપ *કરે* છે. અને આ સત્ત્વ ત્રણમાંથી ગમે તે હેાય પણ પોતાના મિય્યાત્વ સાથે તેના વિરાધ નથી, અર્થાત તે મિથ્યા હાેઈ જ શકે. ઘટના સત્ત્વનાં ઉપર કહેલા ત્રહામાંથી ગમે તે અર્થ લઈએ તે৷ પણ એને મિથ્યા કહેનાર અદ્રૈતવેદાન્તી આવા સત્ત્વને સ્વીકારતા નથી એમ તાે નથી જ કારણ કે તુચ્છ પ્રયંચથી (વંધ્યાપુત્ર વગેરેથી) વિલક્ષણ એલું પ્રયંચનું સ્વરૂપ એ સ્વીકારે છે. મિથ્યાત્વવાદી પણ ધટના સત્ત્વને જાતિરૂપ કે તેના દેશકાલ સાથેના સંખંધરૂપ કે ઘટરવરૂપરૂપ સ્વીકારે જ છે કારણ કે આ સત્ત્વને મિથ્યાત્વ સાથે કાંઈ વિરોધ નથી. માત્ર આમને એ અળાખ્ય માનતા નથી.

(શ'કા) મિથ્યાત્વ ભાષ્યત્વરૂપ છે, અર્થાત્ મિથ્યા હેાય તેનેા બાધ થઈ શકે છે તેથી તેનાથી વિરુદ્ધ સત્યત્વ (સત્ત્વ) અબાષ્યત્વરૂપ જ હેાય તેા અબાષ્યત્વરૂપ સત્ત્વને જ પ્રત્યક્ષને। વિષય માનેા તે, અને એમ હાેય તેા પ્રત્યક્ષ સાથે શ્રુત્યાદિના વિરાધની શંકા થઈ શકે.

(ઉત્તર) : આ શંકા બરાબર નથી. અખાધિત એ કહેવાય જેને ત્રણેય કાલમાં ખાધ ન હોય. પ્રત્યક્ષ વર્તમાન પદાર્થ'નું જ ત્રહણુ કરનાટું છે. તે ત્રણેય કાલમાં અબાધિ-તત્વરૂપ સત્ત્વનું પ્રહણુ કેવી રીતે કરી શકે. તેથી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી જગતના અબાધિતત્વરૂપ સત્ત્વનું પ્રહણુ થઈ શકે તેમ નથી અને જે જાત્યાદિરૂપ સત્ત્વનું પ્રહણુ એ કરે છે એ સત્ત્વ મિથ્યા છે. તેથી ક્રુતિ અને પ્રત્યક્ષ પ્રમાણોનો કાઈ વિરાધ નથી; ક્રુતિ અબાધિત સત્ત્વ (આત્મા કે હ્યક્ષ) ના બાધ કરાવે છે જ્યારે પ્રત્યક્ષ મિથ્યા સત્ત્વનું ગ્રાત કરાવે છે.

अन्ये तु—अवाध्यत्वरूपसत्यत्वस्य प्रत्यक्षग्राग्नस्वेऽपि 'प्राणा चै सत्यं तेषामेष सत्यम्' (बृहद्० २.१.२०, २.३.६) इति श्रुत्या प्रधानभूतप्राणग्रद्दणो-पछक्षितस्य कृत्स्नस्य प्रपञ्चस्य व्रस्मणश्च सत्यत्वोत्कर्षापकर्षप्रतीतेः, सत्यत्वे चाबाध्यत्वरूपे सर्वदैवाबाध्यस्वं किञ्चित्त्काल्यमबाध्यत्वमित्येवंविधोत्कर्षापकर्षे विना 'राजराजः', 'मन्मथमन्मथः ' इत्यादिशब्दतात्पर्यगोचरनियन्तृत्व-सौन्दर्यादीनामिव भूयोविषयत्वाल्पविषयात्वादिरूपोत्कर्षांपकर्यांसम्भवात्, विधान्तरेण तत्सम्भवेऽपि प्रपञ्चस्य ब्रह्मज्ञानबाध्यत्वश्रुत्यन्तरैकार्थ्यांद् उक्तोत्कर्षांपकषे एव पर्यवसानाच्च प्रत्यक्षग्रात्वं यटादिसत्यत्वं यावद्वव्रस-ज्ञानमबाध्यत्वरूपमिति न मिध्यात्वश्रुतिबिरोध इत्याहुः ।

જ્યારે ભીજા કહે છે કે અબાધ્યત્વરૂપ સત્યત્વ પ્રત્યક્ષથી ગ્રાહ્ય હાેય તા પણ 'પ્રાષ્ટ્રેા સત્ય છે, તેમનુ' આ ( અત્મા, ગ્રહ્મ) સત્ય છે ' ( બૃહદ્દ. ઉપ. ૨.૧ ૨૦, ૨.૩ ૬) એ બ્રુતિથી પ્રધાનભૂન પ્રાષ્ટ્રના ગ્રહ્મથુથી ઉપલક્ષિત થયેલા સમગ્ર પ્રપચના અને બ્રહ્મના સત્યત્વના અપકર્ષ અને ઉત્કર્ષની પ્રતીતિ થાય છે; અને અબાધ્યત્વરૂપ સત્યત્વમાં સવ'દા જ અખાષ્ય હોવું અને કેટલાક કાળ માટે અબાધ્ય હાેવું એ પ્રકારના ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ સિવાય 'રાજાના રાજ,' 'કામદેવના કામદેવ ' ઇત્યાદિ શબ્દના તાત્પર્યંના વિષયભૂન નિયન્તૃત્વ, સી દર્ચ વગેરેમાં અધિકવિષયતા અને અહપવિષયતા આદિ રૂપ ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ છે તેવા અહીં સ ભવે નહિ: ( અને ) બીજી રીતે તે સંભવે તેા પણ પ્રપંચમાં બદ્યાજ્ઞાની બાષ્યત્વનું પ્રતિપાદન કરનારી અન્ય શ્રુતિ સાથે ઐકાર્થ્ય (એકાર્યતા) હાવાર્થો ઉપર કહેલા ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષમાં જ એ પર્યવસાન પામે છે. (આ બધાંને) કારણે પ્રત્યક્ષથી ગ્રહ્ય ઘટાદિનું સત્યત્વ બ્રદ્યજ્ઞાન થાય ત્યાં સુધી અભાષ્યત્વરૂપ છે તેથી (તેના) (મથ્યાત્વ અંગેની શ્રુતિ સાથે કાઈ વિરાધ નથી.

વિવરણ : બીજા ચિંતકો અભાષ્યાત્વરૂપ જ સત્ત્વ પ્રયક્ષનો વિષય છે એમ માનીને પણુ (મિથ્યાત્વપ્રતિપાલ્ક) બ્રુતિ અને પત્યક્ષ પ્રપ્રાણનો કોઈ વિરોધ નથી એમ કહે છે : ત્રણેય કાળમાં અભાષ્યત્વરૂપ સત્ત્વ મિથ્યાત્વવિરોધી છે અને એવું સત્ત્વ ઘ્રદ્ધનું જ છે; જ્યા<sup>3</sup> પ્રપંચનું સત્ત્વ તો ઘ્રદ્ધગ્રાન થાય ત્યાં સુધી અભાષ્યત્વરૂપ છે અને આ સત્ત્વ મિથ્યાત્વનું વિરોધી નથી તેથા શુતિ અને પ્રત્યક્ષનો કોઈ વિરોધ નથી. પ્રપંચ અને ક્લાના સત્ત્વમાં વિલક્ષણતા છે એ ભતાવવા માટે પ્રમાણ રજૂ કર્શું છે બ્રુતિમાં કહ્યું છે કે પ્રાણે સત્ય છે અને પરમાત્મા તેમનું સત્ય છે. અહીં પ્રાણુથી સમય પ્રમંચ લક્ષણાથી સમજવાનો છે (જેમ 'કાગડાથી દહીં બચાવા'થી બધાં પક્ષીથી દહીં બચાવા એમ સમજવાનું છે, કાગડા એ તો માત્ર ઉપલક્ષણ છે). પરમાત્મા પ્રાણેનું પણ સત્ત્વ છે અર્થાત્ તેમની અપેક્ષાએ વધારે સત્ય છે લહ્યનું સત્યત્વ ઉત્કૃષ્ટ છે.

(સુત્રાત્મારૂપ) પ્રાજ્ય જગતને ટકાવી રાખે છે તેથી પ્રપંચમાં તેનું પ્રાધાન્ય છે અને 'પ્રાશુ' શબ્દથી સકુલ પ્રપંચનાે અર્થ લક્ષણાથી પ્રાપ્ત થાય છે. આમ અર્થ ન સમજીએ તા મહાના સ્વરૂપતું પ્રતિપાદન કરનાર વાકચમા પ્રપંચના એક ભાગરૂપ પ્રાણુના ઉલ્લેખતું કોઈ પ્રયોજન દેખારી નહિ. જ્યારે પ્રાહ્ય સમય પ્રયંચતું ઉપલક્ષણ છે એમ લેતાં સત્ય તરીકે પ્રસિદ્ધ પ્રયંચના અધિષ્ઠાન તર કે થાઇન જ પરમાર્થ સત્ય છે, પ્રયંચ નહિ કારણ કે શુતિયા તેના બાધ થતા હાઈને તેમાં પરમાથ સત્યત્વ હાઈ શકે નહિ – આમ પ્રદ્યપ્રમિતિરૂપ પ્રયોજન **ટેખાય છે. આમ સત્યત્વમાં અપકર્ષ-ઉત્કર્ષ માનીને કહી શકા**શે કે પ્રત્યક્ષ પણ અબાધ્યત્વ-ખ્યત્વ-રૂપ સ,વને વિષય કરે છે (એવું સત્ત્વ જે બ્રહ્મગ્રાન સુધી અખાધ્ય રહે છે). આવેા અથ ન લઇએ તાે 'રાજાનાં રાજા', 'કામદેવનાે કામદેવ' જેવા શળદપ્રયોગોના અર્થ ઉપયન્ન ન ચાય. રાજા હેલ્વું એટલે પાલક કે નિયન્તા હોવું અને એ પાલ્ય દેશની અપેક્ષા રાખે છે. નાના દેશના કે માટા દેશના રાજા હાેઈ શકે પંચ બન્નેના રાજ્યપદ્યામાં તારતમ્ય છે. ' વિ**ષ્ણ્ર**ાર્મા રાજાના રાજા છે' પ્રયોગમાં વિષ્ણુશર્મા બીજા રાજાઓ કરતાં ચઢિયાતા છે એમ પ્રતાત થાય છે અને બીજાએ હિતરતા છે અમે સમજાય છે. આ તેમના ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ વધારે માટા કે નાના દેશપર તેમની સત્તા છે∿્તે પ્રકારના છે. એ જ રીતે કામદેવ સુ'દર મનાય છે. પહ્યુ 'શ્રીરામ કામદેવના કામદેવ છે' એમ કહેતાં તે અતિસંદર છે. સંદર હાેલું એટલે ઉત્કર્ય-સુક્રત રૂપાદિવાળા હેાવું અને અતિસુંદર હેાવું એટલે તેનાથી પશુ વધારે ઉત્કર્ષવાળા રૂપાદિવાળા હાેલું. બાધોભાવરૂપ સત્ત્વમાં ઉત્કર્ષ'∽અપકર્ષ છેંતે અધિકેદેશવિષયક∽અલ્પદેશ• विषयक नियन्तूत्व के इप दिमत्-अधिक्रइपादम त् सी दय' अक्षरतुं न देख माहे. पशु सव दा જ અખાખ્ય દાવું એ પ્રક્ષ સત્ત્વના ઉત્કર્ય કે અને કેટલાક કાલ માટે (પ્રક્ષગ્રાન ન થાય ત્યાં સુધી) અભાષ્યત્વ એ પ્રપંચસત્ત્વનાે અપકર્ષ & એમ માનવું જોઈ એ. બીજી કાઈ રીતે આ ઉત્કર્ષ'--અપકર્ષ' સમજાવવાના પ્રયત્ન કરશા તા પણ પ્રયંચનું સત્ત્વ વ્યલગાનથી બાધિત થાય છે એ જે અન્ય શુતિ છે તેની સાથે આ શુતિની એકાર્યતા હેાવાથી અંત તા અહીં જ આવીને અટકશા દે પ્રહ્નાતું સત્ત્વ ત્રિકાલ-અર્ખાધિત છે જ્યારે પ્રપંચતું સત્ત્વ પ્રદ્ભગ્રાન ન થાય ત્યાં સુધી જ અબાધિત છે. આમ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ અને શુતિને કાંઈ વિરાધ નથી.

अपरे तु----प्रपठचस्य मिथ्यात्वसत्यत्वप्राहिणोः श्रुतिप्रत्यक्षयो-र्विरोधेऽपि दोषश्वङ्काकल्लक्कितात् प्रथमप्रद्वतात् प्रयद्वाद् िर्दोषताद् अपच्छेदःयायेन परत्वाच्च श्रुतिरेत् बरु..यसी ।

''प्राबल्यमागमस्यैव जात्या तेषु त्रिषु स्पृतम्।'' इति स्मरणाच्च ।

न च बेदैकगम्बार्थविषयकमिदं स्मरणम् । तत्र प्रत्यक्षविरो वश्रझाऽ-भावेन शक्तित्रत्यक्षदिरोधे एव वेदार्थे वेदस्य प्रावल्योक्त्यौचित्यात् ।

> तडवद् टइयते व्योम खग्नोतो हव्यवाडिव । न तरुं विद्यते व्योम न खद्यौतो हुताशनः ॥१॥

સિન્ફય

तस्मात् प्रत्यक्षदृष्टेऽपि युक्तमर्थे परीक्षितुम् । परीक्ष्य ज्ञापयन्नर्थान्न धर्मात् परिहीयते ॥२॥

इति नारदस्पृतौ साक्षिप्रकरणे प्रत्यक्षदृष्टस्यापि प्रत्यक्षमविश्वस्य प्रमाणोपदेशादिभिः परीक्षणीयत्वप्रतिपादनाच्च । न हि नमोनैल्यप्रत्यक्षं नभसः शब्दादिषु पञ्चसु शब्दैकगुणत्वप्रतिपादकागमोपदेशमन्तरेण प्रत्यक्षादिना शक्यमपवदितुम् । न च 'नभसि समीपे नैल्यानुपलम्भाद् दूरे तद्धीर्दूरत्वदोषजन्या' इति निश्चयेन तद्वाधः । दूरे नैल्यदर्शनात् समीपे तदनुपलम्भस्तुहिनावगुण्ठनानुपलम्भवत् सामीप्यदोषजन्य इत्यपि सम्भवात् । अनुभवबलाद् नभोनैल्यमच्याप्यवृत्तीत्युपपत्तेश्च ।

જ્યારે બીજા કહે છે કે પ્રપંચના મિથ્યાત્વનું અને સત્યત્વનું ગ્રહણ કરનાર (અનુક્રમે) શ્રુતિ અને પ્રત્યક્ષ (પ્રમાણેા)ના વિરાધ હાથ તા પણ દોષની શ'કાથી કલકિત અને પ્રથમ પ્રવૃત્ત પ્રત્યક્ષ કરતાં દેષ રહિત હાવાને કારણે અને અપચ્છેદન્યાયથી પર હાવાને કારણે શ્રુતિ જ વધારે અળવાન છે (તેથી શ્રુતિ પ્રત્યક્ષના આધ કરશે). અને "તે ત્રણુ (પ્રમાણેા)માં આગમનું જાતિથી (અર્થાત્ એ આગમ હાવાથી) પ્રામાણ્ય પ્રસિદ્ધ છે (स्पृतम् = વૈદિકામાં પ્રસિદ્ધ છે)" અંવું સ્પૃતિવચન છે તેથી.

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે આ સ્મૃતિવચન એકલા વેદધી (જ) જાણી શકાચ તેવા ચર્ચ' (સ્વર્ગ'તુ' સાધન વગેરે) વિષે છે. (આ દલીલ અરાબર નથી) કારણ કે ત્યાં પ્રત્યક્ષના વિરાધની શંકાના અભાવ હાેવાથી જે વેદાર્થમાં પ્રત્યક્ષના વિરાધની શંકા ઊઠે છે ત્યાં જ⊿વેદના પ્રાબલ્યની ઉક્તિનું ઔચિત્ય છે.

''આકાશ (ઇન્દ્રનીલમણિની બનેલી) કઢાઈ જેવું દેખાય છે, આગિયા અગ્નિ જેવા દેખાય છે, (પણ) આકાશ કઢાઈ નથી, આગિયા અગ્નિ નથી. તેથી પ્રત્યક્ષથા દેષ્ટ પદાર્થાની બાબતમાં પણ પરીક્ષા કરવી ચાગ્ય છે. પરીક્ષા કરીને (શિષ્પાને) પદાર્થોના બાહ્ય આપતા (આચાર્ય) ધર્મથી અલિત થતા નથી.'' એમ નારકસ્મૃતિમાં સાક્ષિપ્રકરણમાં પ્રત્યક્ષથી જોયેલા પદાર્થની પણ, પ્રત્યક્ષમાં વિશ્વાસ ન રાખીને, પ્રમાણ (આગમ), ઉપદેશ, આદિ (અનુમાન, અર્થાપત્તિ વગેરે)થી પરીક્ષા કરવી જોઈએ એવું પ્રતિપાદન છે તેથી (ગ્રુતિ પ્રત્યક્ષ કરતાં વધારે બળવાત છે). એ જાણીતું છે કે આકાશની નીલતાના પ્રત્યક્ષના નિષેધ, આકાશ શબ્દાદિ પાંચ (ગુણે!)માં એક શબ્દ ગુણવાળું છે એવું પ્રતિપાદન કરનાર આગમના ઉપદેશ વિના, પ્રત્યક્ષાદિથી શકચ નથી. એવી દલીલ ન કરી શકાય કે 'આકાશમાં નજીક નીલતાની ઉપલબ્ધિ થતી નથી. તેથી દૂર પ્રદેશમાં તેનું (નીલતાનું) જ્ઞાન થાય છે તે દૂરત્વ દાયથી ઉત્પન્ન થયેલું છે એવા નિશ્ચયથી તેના (આકાશના નીલરૂપના પ્રત્યક્ષનો ) આધ થશે. (આ

## દ્વિતીય પરિચ્છેદ

દલીલ અરાબર નથી) કારણ કે દ્વર પ્રદેશમાં તીલ રૂપ દેખાય છે તેથી ન ઝકમાં તેની અનુપલબ્ધિ છે તે (હપ્ત(ઝકળ)ના આવરણની અનુપલબ્ધિની જેમ સમીપતા રૂપી દાષથી ઉત ન્ન થઈ છે(-અર્ધાત્ તેના જ્ઞાનના અભાવ ટકી રહ્યો છે-) એવા પણ સંભવ છે. અને અનુભવના બળે આકાશનું નીલરૂપ અબ્યાપ્યવૃત્તિ છે એમ (માનવું) ઉપપન્ન છે.

વિવરાષ્ટ્ર : આત્યાર સુધી જે મતોની રજૂઆત કરી તેમના એવા અભિપ્રાય હતા કે પ્રપંચના મિથ્યાતવને સિદ્ધ કરનારી શુતિ-યુક્તિઓનો વિરાધ પ્રત્યક્ષ નથી કરતું. અર્થાત્ પ્રત્યક્ષ અને શ્રુતિ-યુક્તિ વચ્ચે કાંઈ વિરાધ નથી. હવે એવા મતની રજૂઆત છે જે અનુસાર પ્રત્યક્ષ અને શ્રુતિ-યુક્તિ વચ્ચે કાંઈ વિરાધ નથી. હવે એવા મતની રજૂઆત છે જે અનુસાર પ્રત્યક્ષ ત્રિકાલાબાધિત સત્ત્વતું પ્રહણ નથી કરતું અને તેથી તેના શ્રુતિ સાથે વિરાધ હાેય તેના પણ પ્રપંચના મિથ્યાત્વની સિદ્ધિ અનુપપન્ન નથી, અર્થાત્ શકય છે કારણ કે શ્રુતિથી પ્રત્યક્ષનો બાધ થઈ શકે છે. બે પ્રમાણો વચ્ચે વિરાધ હાેય ત્યારે જેમાં દોધની શંકા કરી રાત્યક્ષનો બાધ થઈ શકે છે. બે પ્રમાણો વચ્ચે વિરાધ હાેય ત્યારે જેમાં દોધની શંકા કરી રાકાય અને જે પૂર્વમાં પ્રવૃત્ત થયેલું હોય તે બાધ્ય બને છે. અને જેને વિષે કાઈ દોધની શંકા હોય જ નહિ અને જે પર હોય તે બાધક બને છે. પ્રત્યક્ષ દોધની શંકાથી કલુધિત છે અને પૂર્વ'પ્રવૃત્ત છે જ્યારે આગળ આવશે. અપચ્છેદ ન્યાય પ્રમાણે પર, પાછળથી આવતું વધારે બળવાન હોય છે. મતુએ પણ કહ્યું છે કે પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને આગમ એ ત્રણ પ્રમાણોમાં આગમ પ્રબળ છે.

(શ'કા) વેદથી જ જાણી શકાય તેવી સ્વર્ગ'તું સાધન, સ્વર્ગ', મેક્ષ વગેરે બાબતાને વિષે વેદપ્રાબલ્યતું આ વચન છે—જ્યારે મિથ્યાત્વ કંઈ વેદથી જ જાણી શકાય તેવું નથી કરણ કે અનુમાન વગેરેથી પણુ તેની સિદ્ધિ માતવામાં આવે છે. તેથી ત્યાં જે શુતિના પ્રાબલ્યવિષયક વચન છે તે પ્રમાણુ નથ<sup>1</sup>.

(ઉત્તર) પ્રમાણુના પ્રાળસનો પ્રશ્ન ત્યારે ઉપસ્થિત થાય કે જ્યારે બે પ્રમાણા વચ્ચે વિરાધ હોય, અને બન્તે પ્રમાણુન હાેઈ શકે તેથી એકના બાધ થવા ઘટે. વેદથી જ જાણી શકાય તેવી બાબતામાં પ્રત્યક્ષાદિના વિરાધના પ્રશ્ન જ નથી તેથી એવી બાબતામાં વેદના પ્રાળસ્થની ઉક્તિ નિરથ'ક અને અનુચિત બને. તેથી આ કથન એવી બાબતા વિષે છે જ્યાં વેદના ભિથ્યાત્વાદિ વિષયક અર્થમાં પ્રત્યક્ષના વિરાધના પ્રસંગ ઊભા થતા હોય.

(શ કા; પ્રત્યક્ષનું અપ્રામાણ્ય ક્રચાંક જોયું હોય તે৷ પ્રપંચના સત્યત્વનું ગ્રહણુ કરનાર પ્રત્યક્ષને વિષે પણ મિથ્યાત્વરૂપ વિરાધી કોટિના અનુસંધાનવાળાઓને કદાચ એ પ્રત્યક્ષમાં અપ્રામાણ્યરૂપ દોષની શંકા જાય. અને તે৷ પછી કહી શકાય કે જેમાં દોષની શંકા છે તેવું પ્રત્યક્ષ, નિર્દોષ હેાવાને કારણે પ્રભળ એવી મિથ્યાત્વવિષયક શ્રુતિથી બાધિત થાય છે. પણુ પ્રત્યક્ષનું અપ્રામાણ્ય તેા કથાંય જોયું નથી તેથી શ્રુતિથી તેને৷ બાધ શક્ય નથી.

(ઉત્તર) (બધુ પ્રત્યક્ષ સાચું છે એમ માનનાર સતખ્યાતિવાદીને નારદતું વચન ટાકીને ઉત્તર આપ્યો છે). આકાશ ક્રહાઈ જેવું દેખાય છે, આગિયેા આગ જેવા દેખાય છે પણુ આ પ્રત્યક્ષ અપ્રમાણુ છે એમ આપણુ જોઈએ છીએ. માટે પ્રત્યક્ષથી દેખાતી વસ્તુઓ બાબતમાં પણુ પ્રત્યક્ષમાં પૂરેપૂરા વિશ્વાસ ન રાખતાં આગમ, ઉપદેશ, અનમાન, અર્થાપત્તિ વગેરેથી

#### सिद्धान्त छेशस**र** महः

મરાખર તપાસ કરીને પછી જ અને વિષે પ્રતિપાદન કરવું જોઈએ. સાક્ષિપ્રકરણના ઉદ્ધલેખ કરીને ના રદે આત્માના સાક્ષિત્વ વિષે પ્રતિપાદન કરવું છે તેનું પણ ઉદાહરણ સચવ્યું છે. પ્વ'પક્ષી કહે કે શ્રુતિ કહે છે કે આત્મા સાક્ષી છે પણ એ અનુપપન્ન છે કારણ કે 'હું કરુ છું' એમ આપણો પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે અને કર્તામ ઉદાસીનતાના અભાવ હાય છે—તા આની સામે સિદ્ધાન્તીના ઉત્તર છે કે કર્તુ 'ત્વના પ્રત્યક્ષ અનુભવ થાય છે તેથી આત્મામાં કર્તુ' વ વાસ્તવમાં છે એમ જલદી વિશ્વાસ ન કરી લેવા જોઇ એ. લાકમાં પ્રત્યક્ષથી જોયેલી વસ્તુના પણ બાધ થતા જોઈ એ છીએ. માટે પ્રત્યક્ષથી દબ્દ હોવા છતાં આત્મામાં કર્તુ' ત્વ વાસ્તવમાં વાસ્તવ છે કે કલ્પિત છે એમ ળરાળર વિચાર કરવાથી સમજાશે કે શ્રુતિ અને ન્યાયથી તપાસતા તે કલ્પિત જ છે તેથી સાક્ષિત્વની અનુપયત્તિ નથી. આમ શિધ્યોને બાધ આપતા આચાય' શ્રેયઃ-સાધક ધમ'થી ચ્યુત થતા નથી. પ્રત્યક્ષથી દેખાતું પ્રપંચનું સત્ત્વ શું વાસ્તવ છે કે કાલ્પનિક એમ આગમાદિથી તપાસવું જોઈ એ. આમ પ્રત્યક્ષ કરતાં શ્રુતિ જ વધાર મળવાન છે એમ આ પ્રતિપાદનથી સિદ્ધ થાય છે.

ક્રત્યક્ષના ગાધ આગમ વિના (ધણી વાર) શકય નથી. આકાશ નીલ દેખાય છે. હવે જો આગમ (શાસ્ત્ર)નાે ઉપદેશ ન હેાત કે આકાશમાં માત્ર એક શબ્દ ગુણ જ છે તાે આકાશમાં નીલરૂપના નિષેધ કરી શકાત નહિ.

(રા'કા) આગમ વિના પણુ બાધ થઈ શાઠે. નજીકમાં આકાશમાં નીલરૂપની ઉપલબ્ધિ થતી નથી તેથી નજીકમાંના આકાશમાં રૂપના અભાવના નિશ્વય થતાં દૂર પ્રદેશમાં પણુ ત્યાં રૂપ નથી એવા નિશ્વય થાય છે. રૂપ સમય દ્રબ્યને બ્યાપીને રહે છે તેથી તે એક ભાગમાં હાય અને અન્યત્ર ન હાય તેવું બને નહિ. માટે આકાશમાં રૂપ છે જ નહિ. દૂરત્વરૂપી દોયને કારણે 'નીલ આકાશ' એવું જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.

(ઉત્તર) આનાથી વિપરીત દલોલ પણ થઇ શકે તે! હિમરૂપ આવરણ નજીકમાં હાઈને પણ દેખાતું નથી જ્યારે દૂર પ્રદેશમાં વૃક્ષાદિના આવરણરૂપે તે દેખાય છે. તેની જેમ આક્રાશમાં ૨૫ છે જ પણ નજીકમાં તે દેખાતું નથી, તેનું નાન ઉત્પન્ન થતું નથી તે સમીપતારૂપી દેાષને લીધે છે. મૂળમાં નીલની વ્યતુપલબ્ધિ સામીપ્ય દેાષથી ઉત્પન્ન થાય છે એમ કહ્યું છે. એતા અર્થ એમ સમજવાના છે કે દાયને આધારે અનુપક્ષબિધ કે ગ્રાનાભાવ--ની સ્થિતિ ચાલુ રહે છે. અનુપલબ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે એમ સમજીએ તા અસંગતિ થાય કારણ કે અતુપલ લ ઉપલ લના પ્રાગભાવરૂપ છે અને પ્રાગભાવ જન્ય નથો, તે અનાદિ છે. તેથી એમ સમજવું કે સામીપ્ય દેાયથી નીલતા ઉપલ ભ નિરુદ્ધ થાય છે અને આમ ઉપલંભના પ્રાગભાવના નારા થતા નથી તેથી દેાષને લીધે અનુપલબ્ધિ ચાલ રહે છે અને આમ કાઈ અસંગતિ નથી રૂપને વ્યાપ્યવૃત્તિ માનીએ તા સામીપ્યદ્વેષથી નજીકમાં તેની અનુપલબ્ધિ સમજાવી શકાય અને દૂર પ્રદેશમાં 'નીલ આક્રાશ'નું જ્ઞાન થાય છે તે સાચુ છે એમ કહી શકાય. પણ રૂપ વ્યાપ્યવૃત્તિ જ છે એ નિયમ પણ શી રીતે સિદ્ધ ગાય ? આપણા અનુભવન<sup>ા</sup> ખળે તેં આકાશના નજીકના પ્રદેશમાં રૂપ નથી અને દૂરના પ્રદેશમાં રૂપ છે એમ સિદ્ધ થાય છે તેથી રૂપની અવ્યાપ્યવૃત્તિતાની (--દેટલાક પ્રદેશમાં દ્વાય અને બીજામાં ન હોય તેની) ઉપપત્તિ છે. તેથી યુક્તિથી કરેલા નિશ્વયક્ષી 'નીલ આકાશ' એ પ્રત્યક્ષ તાનના બાધ થઈ શકે નહિ. આગમાપદેશથી 😽 એ શક્ય છે.

नापि दूरस्थस्य पुंसो यत्र भूसन्निहिते नभःप्रदेशे नैल्यधीः, तत्रैव समीपं गतस्य तस्या नैल्यबुद्धेरभावप्रत्यक्षेण बाधः । उपरिस्थितस्यैव नैल्यस्याभ्रनक्षत्रादेरिव दूरत्वदाषाद् भूसन्निधानावभास इत्युपपत्तेः । पृथिव्यादीनां सङ्कीर्णतया प्रतीयमानानां गन्धादीनाम्---

> उपलभ्याप्सु चेद् गन्धं केचिद् द्र्युरनैपुणाः । पृथिव्यामेव तं विद्यादपो वायु च संश्रितम् ॥१॥

इत्यादिभिरागमैरेव व्यवस्थाया वक्तव्यत्वेन प्रत्यक्षादागमप्रावल्यस्य निर्विशङ्करग्राच्च । न ह्यानानसिद्धजलोपष्टम्भादिगतं गन्धादि 'ष्टथिवीगुण एव गन्धः, न जलादिगुणः' इत्यादि रूपेणास्मदादिभिः प्रत्यक्षेण शक्यं विवेचयितुम् । पृथिव्यादीनां प्रायः परस्परसंस्टप्टतयाऽन्यधर्मस्यान्यत्रावभासः संभवति इति शङ्कितदोषं प्रत्यक्षम् । अतस्तत्रागमेन शिक्ष्यत इति चेत्, तर्हि इहापि जस्मप्रपठ्वयोरुपादानोपादेयभावेन परस्परसंस्रण्टतयाऽन्य-धर्मस्यान्यत्रावभासः संभाव्यते इति शङ्कितदोष' प्रत्यक्षम्---

> अस्ति भाति त्रियं रूपं नाम चेत्यंशपञ्चकम् । भाद्यं त्रयं ब्रह्मरूपं जगद्रूपं ततो द्वयम् ॥१॥

इति वृद्धोक्तप्रकारेणागमेन व्यवस्थाप्यतामिति तुल्यम् । न चैवग्रुपजीव्य-विरोधः । आगमप्रमाणेन वर्णपदवाक्यादिस्वरूपांत्रप्रत्यक्षग्रुपजीव्यानुपजीव्य-तत्सत्यत्वांग्रोपमर्दनादित्याहुः ॥१॥

અને એની પણ દલીલ કરવી નહિ કે દૂર રહેલા માણસને જ્યાં ભૂમિની નજીકના આકાશપ્રદેશમાં નીલરૂપનું જ્ઞાન થાય છે, ત્યાં જ તે નજીક જાય ત્યારે તે નીલજ્ઞાનના અભાવ-પ્રત્યક્ષથી ખાધ થાય છે. (આ દલીલ અરાબર નથી) કારણ કે ઉપર રહેલા નીલરૂપના જ વાદળ, નક્ષત્ર વગેરેની જેમ દૂરત્વદેાયને કારણે તે ભૂમિની નજીક છે એવા અવભાસ થાય છે એમ ઉપપત્તિ થઈ શકે છે. અને "ગન્ધનું ગ્રહણ કરીને કેટલાક અપસ્પિકવ ખુદિવાળા (કે અનભિજ્ઞ) લોકો એમ કહે કે પાણીમાં ગન્ધ છે તા પાણી અને વાશુ સાથે સંકળાયેલી તે ગન્ધને પૃથ્વીમાં જ તેણે (શિષ્યે) બાજીવી."---

ઇત્યાદિ આગમ (પ્રમાણે થી પૃથ્વી વગેરેમાં સંકીર્જ તરીકે જ્ઞાત થતાં ગન્ધ લગેરેની વ્યવસ્થા કહેવાની છે તેથી પ્રત્યક્ષ કરતાં આગમ વધારે પ્રબળ છે એમાં ક્રોઈ શંકા નથી (માટે આગમથી જ પ્રત્યક્ષના બાધ થાય છે, અને એ દેખીતું છે (દ્વિ) કે સ્વભાવતઃ સિદ્ધ એવા જળના ઉપષ્ટ ભવાળા (પાર્ધિવ દ્રગ્ય) सिद्धान्तलेशस**क्**महः

વગેરેમાં રહેલાં ગાંધ આદિ વિષે 'ગન્ધ પૃથ્વીના જ ગુણ છે, જળ આદિના ગુણુ નથી' ઇત્યાદિ રૂપે આપણા જેવાથી પ્રત્યક્ષથી વિવેક કરવા શક્ય નથી.

કાઈ શકા કરે કે પૃથ્વી વગેરે પ્રાય: એકબીજાની સાથે સંસ્વૃષ્ટ (તાદાત્મ્યાપન્ન) હોવાથી એકના ધર્મના અન્યત્ર અવભાસ સંભવે છે માટે પ્રત્યક્ષ એવું છે જેમાં દોષની શંકા થાય છે તેથી ત્યાં (એ બાબતમાં) આગમથી બાધ આપવામાં આવે છે, (તા ઉત્તર છે કે) એવું હાય તા અહીં પણ પ્રદ્યા અને પ્રપંચના ઉપાદાન-ઉપાદેયભાવ હાવાને કારણ તેઓ પરસ્પર સંસ્વૃષ્ટ હાવાથી એકના ધર્મના અન્યત્ર અવભાસની સંભાવના છે તેથી પ્રત્યક્ષ દોષની શંકાવાળું છે. (અને) તેની 'છે, ભાસે છે, પિય છે, રૂપ અને નામ એ પંચ અંશના સમૂહ છે. પહેલાં ત્રણ પ્રહરૂપ છે, તે પછીનાં બે જગદ્રમ છે એમ વૃદ્ધોક્ત આગમથી વ્યવસ્થા કરવામાં આવી---આમ બન્ને (પરિસ્થિતિઓ)માં સમાનતા છે.

આમ ઉપજીવ્યને વિરોધ થશે એ (દલીલ) પશુ (બરાબર) નથી. કારહ કે વર્ણુ, પદ, વાકવ આદિના રવરૂપાંશના પ્રત્યક્ષને ઉપજીવ્ય બનાવીને (તેને આધાર લઈને) આગમ પ્રમાણ અનુપજીવ્ય એવા તેના સત્યત્વ અંશનું ઉપમદૈન કરે છે (એમ આ ચિંતકા કહે છે). (૧)

(વલરણ : આકાશમાં નીલરૂપનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થાય તેને ા બાધ યોક્તિક નિશ્ચયથી શક્ય નથી એમ બતાવીને હવે પ્રત્યક્ષથી તેને બાધ શક્ય નથી એમ બતાવવા પૂર્વપક્ષી પાસે શંકા રજૂ કરાવી તેનું ખંડન અહીં કર્શું છે. વાસ્તવમાં ભૂમિની નજીકના આક્રશ પ્રદેશમાં ક્યાંય નીલરૂ છે જ નહિ. ત્યાં દેખાતું હોય તે હિપર રહેલા આકાશપ્રદેશમાંના નીલરૂપનું જ દૂસ્ત્વદાયને કારણે ભૂમિની નજીકમાં દશ<sup>\*</sup>ન થાય છે એવી સંભાવના બતાવી શકાય. તેથી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી આકાશમાં પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થાય છે તેના બાધ થઈ શકે નહિ; એ તે આગમથી જ શક્ય છે એમ કર્યું. પ્રત્યક્ષનો બાધ આગમથી થાય છે તેનું બીજું ઉદાહરણ આપ્યું છે–પાણીમાં અને વાયુમાં પૃથ્વીની જેમ ગંધની ઉપલબ્ધિ થવાથી કાઇક અનભિજ્ઞ એમ કહે કે તેઓમાં પણ ગન્ધ સ્વાભાવિક છે તે તેમ માના ન લેવું; પણ એમ સમજવું જોઈએ કે પાણી અને વાયુને ચોટેલી ગંધ તેમ્પામાં રહેલા પૃથ્વી દ્રબ્યની જ છે. પૃથ્વીમાં જ ગન્ધ છે; એવું જ બીજા દ્રબ્યોનું છે. રસ એકલા જળતાે ગુણ છે, રૂપ તેજને ગુણ છે, સ્પરા<sup>\*</sup> વાયુના, શબ્દ આકાશના, પૃથ્વી વગેરમાં રસાદિની ઉપલબ્ધિ પણ પૃથ્વી આદિમાં રહેલા જલાદિ દ્રબ્યને આબ્રિત રસાદિવિષયક જ છે એમ બતાવનાર પુરાણ-વચના ધ્યાનમાં લેવાં.

(શ'કા) જળમાં પુષ્પાદિ પાચિ'વ ડ્રવ્યને સંસર્ગ હોય ત્યારે ગાંધ ? ઉપલબ્ધિ થાય છે, અન્યથા નહિ તેથી અન્વય વ્યતિરેકથી જ એવા નિર્ણ્ય સંસવે છે કે ગન્ધ એ એકલી પૃથ્વીના પૂછા છે તેને માટે આગમની શી જરૂર ?

(ઉત્તર) પાચિ વ દ્રગ્ય સ્વભાવથી જ જલના ઉપષ્ટ બ(ટેકા)વાળું છે. હવે આ વસ્તુમાં ગંધ છે તે પૃથ્વીની જ છે, જળની નથી એવા વિવેક પ્રત્યક્ષથી આપણા જેવા કેવી રીતે કરી શકે ? જળમાં જ ગંધ ક્યાંક સ્વાભાવિક છે, કચાંક આપાધિક છે એવી કલ્પનાન પણ શક્યતા છે જ. તેથી અન્વય-બ્યતિરેકથી નિર્ણય નહીં થઈ શકે. (શંકા) જળમાં ગંધાદિનું પ્રત્યક્ષ થાય છે તે અપ્રામાણ્યરૂપ દોષની શંકાથી કલ ક્રિત છે તેથી આગમથી સાચી હકાકત જાણવા મળે એ ખરાખર છે. પણ પ્રપંચના સત્ત્વનું મહણ કરનાર પ્રત્યક્ષ તાે એ શંકા વિનાનું છે તેથી તેના બાધ આગમથી કઈ ર તે થાય ? પૃથ્વી આદિ એકબીજ સાથે સેળબેળ હાેય છે તેથી એકન ગુણ અન્યમાં ભાસે એ સંભવે છે અને આવા પ્રત્યક્ષ ત્રાન વિષે આપણને શંકા રહ્યા કરે છે પગ પ્રપંચના સત્ત્વના પ્રયક્ષત્રાન વિષે તે આવી શંકા નથી થતી

(ઉત્તર) આ બાબતમાં પણ પરિસ્થિતિ સમાન જ છે. હ્રક્ષ ઉપાદાનકારણ છે અને પ્રયત્વ ઉપાદેય છે; આમ બાહ્ય અને પ્રયત્વ પરસ્પર સંસુષ્ટ, તાદાત્મ્યાપન્ન છે. સત્તા એ શ્રુતિસિદ્ધ સદ્વસ્તુ હ્રહ્મના ધર્મ છે, તેના સંસપ્ટ પ્રપંચમાં અવભાસ થાય એ સંભવે છે. <mark>તેથી પ્રપ</mark>ાંચના સત્ત્વનું ગ્રહણ કરનાર પ્રત્યક્ષ વાસ્તવમાં અન્યસત્તાવિષયક છે અને તે<mark>થ</mark>ી શ્રાન્તિકપ છે: કે પ્રપંચની સ્વાભાવિક સત્તાને જ વિષય કરનારું છે અને તેથી પ્રમારૂપ છે----એવી શંકા પ્રયંચના સત્ત્વતું ગ્રહણ કરનાર પ્રત્યક્ષ વિષે થયા કરે છે તેથી તેટા બાધ આગમધા સંભવે છે. અને વૃદ્ધ--વચન છે કે ધટાદિમાં સત્તા (अस्ति घટઃ), ગૈતન્ય (માતિ घટઃ), અને આનંદ ( પ્રિય: ઘટ: )ને અનુભાર થાય છે; તે જ રીતે નામ ( ધટશબ્દાદિ ) અને વસ્તુરૂપ (ઘટાદિનાં ગરદન, પેટ વગેરે)નાે અનુભવ થાય છે. સમપ્ર જંગતમાં આ પાંચ ઍંશનાે વ્યનુભવ થાય છે. તેમાં સત્તા, ગૈતન્ય, આનંદ વ્યક્ષરૂપ છે. ( --આ શુતિથી સિદ્ધ છે) અને नाम अने ३५ जगइ३५ छे ( " सर्वाणि रूपाणि विचित्य घोरः--- तैसिरीय व्यारएयक ३.१३.७ વગેરે શ્રુતિથો આ સિદ્ધ છે); આમ જોઈ શકાશે કે પ્રપંચસત્ત્વનું પ્રદેશ કરવાર પ્રત્યક્ષ જગતની સ્વ:ભાવિક સત્તા વિષયક નથી પણ પ્રક્ષ જગતનું અધિષ્ઠાન હોવાથી જગતમાં અનુગત પ્રદ્યાની સત્તાને વિષય કરનારું છે એમ શ્રતિથી વ્યવસ્થા કરવામાં આવે છે. (ચંકા થાય કે પ્રિય—-આનંદ—સિવાય દુખ પણ છે અને દુઃખ પ્રિય છે એવે৷ અનુભવ જોવામાં નથી આવતા તા પછી પાંચ અંશ જ કેમ ? તેના ઉત્તર છે કે પારકાના--ગ્રાજીના દુઃખને વિષે 'પ્રિય'ને અનભવ થાય છે).

પ્રત્યક્ષ આગમથી સ્વત: પ્રબળ છે એ શંકાનું ખંડન કરીને હવે ઉપછવ્યત્વના આધારે પ્રત્યક્ષના પ્રાળત્થતી શંકા રજૂ કરીને તેનું ખંડન કરે છે.

(શાકા) શ્રુતિથી મિલ્યાત્વના બાધ ઉતપન્ન થાય છે પણુ તેને માટે શ્રુતિએ વર્ણુ, પદ, વાક્રયરૂપ શખ્દ--પ્રત્યક્ષને ઉપજીવ્ય બનાવવું પડે છે, તેના આધાર લેવા પડે છે. કાનથી શબ્દજ્ઞાન રૂપી પ્રત્યક્ષ ન થાય તાે તેના વિના શાબ્દબાધના ઉદય ન થાય. હવે જો શ્રુતિથી પ્રત્યક્ષમાત્રના બાધ થતાે હાય તાે આ શબ્દપ્રત્યક્ષના બાધ પણુ થવા જોઈએ. અર્થાત્ આ તાે પાતાના ઉપજીવ્ય, જેના પર પાતે નબે છે એના જ બાધ થાય!

(ઉત્તર) શ્રેાત્રેન્દ્રિયથી જે પ્રત્યક્ષ ઉત્પન્ન થાય છે તે શબ્દસ્વરૂપને અને તેના સત્ત્વને વિષય કરે છે. અને શુતિ સત્ત્વાંશના પ્રત્યક્ષનો જ ખાધ કરે છે, જે શુતિનું ઉપજીવ્ય નથી, કારણુ કે કન્પિત શબ્દ પણુ બાધ કરાવી શકે છે; શાબ્દબોધને માટે શબ્દના સ્વાભાવિક સત્ત્વની અપેક્ષા નથી. શુતિ જે શબ્દસ્વરૂપાંશના પ્રત્યક્ષને ઉપજીવ્ય બનાવે છે તેના બાધ થતા નથી કારણુ કે તેની સાથે કાઈ વિરોધ નથી. તેથી ઉપજીવ્યના વિરોધ નથી. (૧) (२) नन्वागमस्य प्रत्यक्षाद् बल्लीयस्त्वे 'य नमानः प्रस्तरः' इत्यत्र प्रत्यक्षाविरोधाय यजमानग्रब्दस्य प्रस्तरे गौणी इत्तिर्ने कल्पनीया । तथा 'सोमेन यज्जेत' इत्यत्र वैयधिकरण्येनान्वये यागे इष्टसाक्ष्नत्त्वं, सोमलत्तायां यागसाधनस्वं च बोधनीयमिति व्यापारभेदेन वाक्यमेदापत्तेः । सामानाधि-करण्येनान्वये वक्तव्ये प्रत्यक्षाविरोधाय ' सोमवता यागेन ' इति मत्वर्थलक्षणा न कल्पनीया । उभयत्रापि सत्यपि प्रत्यक्षविरोधे तदना-दत्यागमेन बल्लीयसा प्रस्तरे यजमानाभेदस्य, यागे सोमाभेदस्य च सिद्धिसम्भवादिति चेत्- ।

રાંકા થાય કે 'આગમ પ્રત્યક્ષથી વધારે બળવાન હાેય તા રાજમાનઃ પ્રસ્તરઃ' (પ્રસ્તર કે યજ્ઞમાં તૃણુ વગેરેનું પાથરણું કે આસન યજમાન છે) એમાં પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ ન થાય એટલાં માટે 'યજમાન' શબ્દનો પ્રસ્તરને વિષે ગૌણી વૃત્તિ ન કલ્પવી (માનવી) એઈએ. એજ રીતે સોમેન ચજેલ (સાંમવાળા ચાગથો ઇષ્ટ પ્રા<sup>4</sup>ત કરવું) એમાં વે ધિકરશ્યથી અન્વય લેતાં, યાગમાં ઇષ્ટસાધનતા અને સાંમલતામાં યાગસાધનતા માનવી પડશે માટે બ્યાપારલેદથી વાક્યલેદની આપત્તિ આવે છે; તેથી સામાન્યાધિકરશ્યથી અન્વય બતાવવાના આવતાં પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ ન આવે એટલા માટે 'સામવાળા ચાગથી' એમ મત્વર્થલક્ષણા ન કલ્પત્રી વેરોધ ન આવે એટલા માટે 'સામવાળા ચાગથી' એમ મત્વર્થલક્ષણા ન કલ્પત્રી વેરોધ ન આવે એટલા માટે 'સામવાળા ચાગથી' એમ મત્વર્થલક્ષણા ન કલ્પત્રી વેરોધ ન આવે એટલા માટે 'સામવાળા ચાગથી' એમ મત્વર્થલક્ષણા ન કલ્પત્રી વેરોધ બળવાન ગળામ (પ્રમાણ) થી પ્રસ્તરમાં યજમાનના અલેદ ગળતા ચાગમાં સેલના અલેદની સિદ્ધિ સંભવે છે. આવી શ'કા (પૂર્વ'પક્ષી) કરે તા—

વિવરણ : આગમમાત્ર પ્રત્યક્ષ કરતાં વધારે બળવાન છે એ ખત સામે પૂવ'પક્ષીને વાંધો છે. ' यजमान: प्रस्तर: ' 'પ્રસ્તર યજમાન છે ' એવું શ્રુતિવચન છે. પશુ પ્રત્યક્ષથી આપણે જાણીએ છીએ કે પ્રસ્તર તેા યત્નનું સાધન છે, એ યજમાન નથી. તેથી આ વિરોધ યો બચવાને માટે આપણે 'યજમાન' શબ્દના અર્થ' લક્ષણાવૃત્તિથી કરીએ છીએ — પ્રસ્તર યજમાન છે અર્થાત્ યત્ન પાર પાડનારા છે. એ જ રીતે સોમેન ચજેત ના અર્થ' જો વૈયધિકરણ્યથી અન્વય કરીને કરવામાં આવે તેા ચજ્રેતના અર્થ' થાય ચાગેન દ્રષ્ટ માવચેત અને વોમેન તા સોમેન થાય માવચેત્ । —યાગ ઇલ્ટન્સાધન છે, અને સામ વાગરૂપ ઇલ્ટનું સાધન છે ( —સિદ્ધાન્તમાં વિધિના અર્થ છે ઇલ્ટસાધનત્વ — ) તેથી એકવાર શુત વિધિ-પ્રત્યય બે કામ કરે તેથી વ્યાપારબેદના દોધ આવે અને તેનાથી બનતા વાકપમાં પણ વ્યાપારબેદ કે વાકપભેદના દોધ આવે. આ આપત્તિ ટાળવા માટે સિદ્ધાન્તમ સામાનાધિકરણ્યથી અન્વય ખતાવવા એમ ઠશું' — સોમેન ચાયે પ્રદે એક જ પદાથ'ને વિધે પ્રયોળ્ય છે, સામાનાધિકરણ્ય અનેસથ' બતાવે છે). પણ આ પ્રત્યક્ષથી વિરુદ્ધ છે અને એ વિરાધથી બચવા માટે 'સોમવતા' થાયેન ફ્રાટ માવચેત્.--સોમવાળા યાગથી ઇલ્ટ સિદ્ધ કરવું' એમ પીમાંસકની રીતથી વાકચને અર્થ' કરવામાં આવે છે. (સિદ્ધાન્તની રીતથી સોમવदમિન્નો ચાય इल्टसावनम् ) એમ વાકયાર્થ' સમજવા). સામના યાગ સાથે મત્વર્થ' સંબંધ ક્રિયાકારકભાવ પ્રકારના છે એમ બતાવવા સોમેન એ તૃતીયા પ્રયાજી છે.

પૂ**વ'પક્ષીની શ**ંકા છે કે આગમ પ્રત્યક્ષ કરતાં વધારે બળવાન હોય તા પ્રત્યક્ષ સાથેના વિરોધની ચિંતા કરવાની જરૂર શા માટે ઊભો થાય છે. શ્રુતિવચનના અભિધાથી જ અર્થ માનવાે ધટે – પ્રસ્તરના યજમાનથી અનેદ અને સામના યાગથી અનેદ આ રીતે સંભવે છે તાે લક્ષણા લેવાની શી જરૂર ક

अत्रोक्तं भामतीनिबन्धे-तात्पर्यवती श्रुतिः प्रत्यक्षात बलवती. न श्रुतिमात्रम् । मन्त्रार्थवादानां त स्तुतिद्वारभूतेऽये वाक्यार्थद्वारभूते पदार्थ इन न तात्पर्यम् । तात्पर्याभावे मानान्तराविरुद्धदेवताविग्रहादिकं न तेभ्यः सिध्येत, तात्पर्यवत्येव शब्दस्य प्रामाण्यनियमादिति चेत. न । ''एतर्स्यैव रेवतीषु वारवन्तीयमग्निष्ठोमसाम कृत्वा पशुकामो हेन्नेन यजेत '' इति विशिष्टविधेस्तात्पर्यागोचरेऽपि विशेषणस्वरूपे प्रामाण्य-दर्शनेन उक्तनियमासिद्धेः । अत्र हि रेवती-ऋगाधारं वारवन्तीयं साम विशेषणम् न चैतत् सोमादिविशेषणवछोकसिद्धम्, येन तद्विश्विष्टयाग-विधिमात्रे प्रामाण्यं वाक्यस्य स्यात् । नापि बिशिष्टविधिना विशेषणा-क्षेपः । आक्षेपाद्विशेषणप्रतिपत्तौ विशिष्टगोचरो विधिः, तस्मित्र सति तेन विश्वेषणाक्षेपः इति परस्पराश्रयापत्तेः । अतो विश्विष्टविधिपरस्यैव वाक्यस्य विश्रेषणस्वरूपेऽपि प्रामाण्यं वक्तव्यम् । अथ च न तत्र तात्पर्यम. उभयत्र तात्पर्यं वाक्यभेदापत्तेः । एवमर्थवादानामवि विधेयस्तुतिपराणां स्तुतिद्वारभूतेऽथे न तात्पर्यमिति तेभ्यः प्रत्यक्षस्यैव बळवच्चात तदविरोधाय तेषु वृत्त्यन्तरकल्पनम् ।

આ બાબતમાં ભામતી ગ્રાથમાં કહ્યું છે—તાત્પર્ચવાળી શ્રુતિ પ્રત્યક્ષ કરતાં બળવાન છે, શ્રુતિમાત્ર (પ્રત્યક્ષ કરતાં બળવાન) નથી. વાકચાર્થાના દ્વારભૂત પદાર્થમાં જેમ (પદ્દાનું) તાત્પર્ય નથી હાેતું તેમ મંત્રા અને અર્થવાદાનું સ્તુતિના દ્વારભૂત અર્થમાં તાત્પર્ય નથી હાેતું.

શ'કા થાય કે તાત્પય'ના અભાવ હાય તા અન્ય (પ્રત્યક્ષાદ) પ્રમાણાથી અત્રિદ્ધ એવાં દેવતાઓનાં શરીરાદિ તેમનાથી સિંહ નહીં થાય કારણ કે જેને વિષે તાત્પય' હાય તેને જ વિષે શબ્દનું પ્રામાણ્ય હાય છે એવા નિયમ છે, આ શકાના ઉત્તર છે કે ના, કારણુ કે 'આની જ રૈયતીઓમાં વારવન્તીય (નામનું) સિ-31

**२८१** 

અગ્નિગ્ટોમ સામ કરીને આ યાગથી પશુની ઇચ્છા રાખનારે ઇગ્ટ સંપાદન કરવું' એ વિશિગ્ટવિધિનું પ્રામાણ્ય તાત્પર્યના વિષય નહિ એવા વિશેષણ સ્વરૂપને વિષે નેતવામાં આવે છે, તેથી ઉક્ત નિયમની સિદ્ધિ નથી. એ દેખીતું છે કે અહીં રેવતી જાચા જેના આધાર છે તેવું વારવન્તીય સામ વિશેષણ છે. અને એ સામ આદિ વિશેષણુની જેમ લાેકસિદ્ધ નથી, જેથી તેનાથી વિશિષ્ટ યાગના વિધિમાત્રમાં વાકચનું પ્રામાણ્ય હાેય. તેમ વિશિષ્ટવિધિથી વિશેષણુના આક્ષેપ થઇ ભય એવું પણ નથી. કારણ કે આક્ષેપથી વિશેષણુનું શાન થતાં વિશિષ્ટવિષયક (વધિ થશે, અને એ થતાં તેનાથી વિશેષણુનું શાન થતાં વિશિષ્ટવિષયક (વધિ થશે, અને એ થતાં તેનાથી વિશેષણુના આક્ષેપ થશે એમ અન્યોન્યાશ્રય (દાપ) પ્રસક્ત થશે. તેથી વિશિષ્ટવિધિના બાધ કરાવનાર જ વાકચનું વિશેષણુના સ્વરૂપ વિષે પણુ પ્રામાણ્ય છે એમ કહેવું પડશે. અને ત્યાં (તેને વિષે) તાત્પર્ય નથી, કારણુ કે બન્ને સ્થાનમાં તાત્પર્થ હાય તા વાકચભેદ (દાષ)ની પ્રસક્ત થશે.

એ જ રીતે વિધેયસ્તુતિપરક અર્થવાદાનું પણ સ્તુતિના દ્વારભૂત અર્થમાં તાત્પર્ય નથો તેથી તેમના કરતાં પ્રત્યક્ષ જ બળવાન હેાવાથી તેની (પ્રત્યક્ષની) સાથે વિરાધ ન થાય તેટલા માટે તેઓમાં બીજી વૃત્તિની કલ્પના કરવામાં આવે છે.

વિવરજી : પૂર્વ પક્ષીની શંકાનું સમાધાન કરતાં વાચરપતિ(મગ્રે પાતાની ભામતી નામની બ્રહ્મસૂત્રશાં કરભાષ્યની ટીકામાં કહ્યું છે કે જે શ્રુતિ તાતપર્યવાળી હાેય તે જ પ્રત્યક્ષ કરતાં બળવાન છે, બધો શ્રુતિ નહિ. સોમેન ચંગ્રેત એ શ્રુતિનું સામયાગના સંબંધમાં તાતપર્ય નથી માટે એ શ્રુતિની અપેક્ષાએ પ્રત્યક્ષ જ બળવાન છે, તેથી પ્રત્યક્ષ સાથે વિરોધ ન થાય માટે લક્ષણા કલ્પવી એ ઉચિત છે. એ જ રીતે 'ચગ્રમાગ્ન: વ્રસ્તર:' જેવાં અર્થવાદવાકચોનું પણ પાતાના અર્થમાં તાતપર્ય નથી (—આવાં વાકયોનો કહેવાને આશ્રય એ નથી કે પ્રસ્તર ખરેખર યજમાન છે હત્યાદિ—) તેથી પ્રત્યક્ષ શ્રુતિ કરતાં પ્રબળ છે અને પ્રત્યક્ષ સાથે વિરોધ ન થાય માટે ગોણી દત્તિ આદિની કલ્પના યાગ્ય છે. બીજ આજુએ પ્રપંચના મિચ્યાત્વના બોધ કરાવનારી શ્રુતિઓનું તે પોતાના અર્થમાં તાત્પર્ય છે તેથી આવી શ્રુતિઓ પ્રત્યક્ષની અપેક્ષાએ વધારે બળવાન છે અને તે પ્રત્યક્ષનો બાધ કરે એમાં કોઈ મુશ્કેલી નથી.

આ સમાધાનની સામે શંકા થાય કે મંત્રા અને અર્થ વાદવાકથોનું પણુ પોતાના અર્થ માં તાતપર્ય કેમ ત હોય. તેના ઉત્તર એ છે કે મંત્ર અને અર્થ વાદ વાકચોના પોતાના અર્થ માં ફળ નથી અને ગૌરવદોષ થાય છે તેથી તેમનું સ્વાર્થમાં (પોતાના અર્થ માં) તાતપર્ય માનવામાં નથી આવતું. 'વેવલ્ય ત્વા' જેવા મંત્રાથી અને 'યગ્ર માન: પ્રસ્તર:' જેવા અર્થ-વાદોથી વિધેયગત સ્તુતિ લક્ષણાથી માનવી જોઈએ, તેથી મંત્રાદિ વાકયોના દ્રવ્યદેવતાદિરૂપ અર્થ ના જેનો લક્ષણા કરવાની છે તે સ્તુતિની સાથે સંબંધ કહેવા જોઈએ. નહીં તે મન્ત્રાદિના પોતાના જ્ઞાપ્ય સાથે સંબંધ ન હોય તો એ સ્તુતિના લક્ષક બની શકે નહિ. તેથી સ્તુતિને વિધે લક્ષણા કરવાની હોય ત્યારે મંત્રાદિના વાકથાર્થ દારભૂત (માધ્યમ) બને છે. જેમ 'ગજ્ઞાયાં થોય:' માં 'ગ'ગા' પદથી તીરને વિધે લક્ષણા કરવાની હોય છે સાં તેના અર્થ પ્રવાહ દારભૂત છે. આવા દારભૂત વાકચાથ°માં મંત્ર અને અર્થવાદનું તાતપર્ય નથી. એને માટે દષ્ટાન્ત આપ્યું છે કે વાકચાર્થવા તાતપર્યથી પ્રયુક્ત પદોનું વાકચાર્થવા ત્રાનમાં દારભૂત એવા યાદ કરવામાં આવતા પદાર્થીમાં જેમ તાત્પર્ય નથી તેમ અહીં મંત્ર-અર્થવાદનું સ્વાર્થમાં તાત્પર્ય નથી. કારણુ કે આ સ્વાર્થતો હાક્ષણીય સ્તુતિને વિષે દ્વારભૂત એ.

**શ'કા** : મંત્ર-અધ<sup>°</sup>વાદોનું પોતાના અધ<sup>°</sup>માં તાતપ<sup>4°</sup> ન હોય તો દેવતાનાં શરીરાદિનું પ્રતિપાદન કરનાર ' **#ગ્નદ્**રતા વુરન્દર: ' જેવાં વાક્યોનું દેવતા–ગ્નરોરાદિરૂપ પોતાના અધ<sup>°</sup>માં તાતપ<sup>4°</sup> નહીં માની શકાય અને તેમ હાેય તા તેમને દેવતાનાં શરીરાદિ અંગે પ્રમિતિ (પ્રમાણુભૂત જ્ઞાન) ઉત્પન્ન કરનાર તરીકે પણુ નહીં માની શકાય. વેદતાત્પર્યવિષયત્વ બ્યાપક છે અને વેદજન્યપ્રમિતિવિષયત્વ વ્યાપ્ય છે- અધૌત્ જે વેદજન્યપ્રમિતિના વિષય હોય તે વેદતાત્પર્ય'ના વિષય હોય જ. હવે બ્યાપક એવું વેદતાત્પર્ય'વિષયત્વ જ દેવતાશરીરાદિમાં ન હોય તે વેદજન્યપ્રમિતિવિષયત્વ પણુ ન જ હોય. કહ્યું છે યટવરા શબ્દા સ જ્ઞગ્લાથાં !--- રાબ્દ જે પરક હોય તે તેના શબ્દાર્થ. તેથી માનવું પડશે કે આવા વાક્યોથી ઇન્દ્રાદિ દેવાના શરીરતું પ્રમાણુપ્રત જ્ઞાન થતું નથી. અને આમ હોય તો **લહદાસ્ત્રૂ**ના દેવતાધિકરણુ (**લ સ. ૧.૩,** અધિકેરણુ ૮) ના વિરોધ થાય છે કારણુ કે ત્યાં અન્યપરક મંત્રાદિથી પણુ દેવતાના શરીરાદિની સિદ્ધિનું પ્રતિષાદન કર્યું છે.

એ ધ્યાનમાં રાખવું કે આ શ કામાં 'માનાન્તરથી અવિરુદ્ધ', 'પ્રત્લાદિ પ્રમાણથી અવિરુદ્ધ' એવું વિશેષણુ દેવતાશરીરાદિ માટે પ્રયાજ્યું છે. તે ' થजमારુ: વ્રસ્તર: ' જેવાંને વારવાને માટે. એ જ રીતે 'માનાન્તરથી અપ્રાપ્ત' એવું વિશેષણુ પણ સમજવું કારણુ કે 'માનાન્તરા વિરુદ્ધ' એનું ઉપલક્ષણુ છે, તે 'અગ્નિદ્દિમસ્ય મેથગ્રમ્' (અગ્નિ હિમની દવા છે) વગેરેને વારવા થાટે છે. અગ્નિ હિમતું ઔષધ છે એ હકીકત પ્રત્યક્ષથી સિદ્ધ છે તેથી તેના સિદ્ધિને માટે અર્થવાદનો અપેક્ષા નથી. પ્રત્યક્ષાદિથી અવિરુદ્ધની જેમ પ્રત્યક્ષાદિથી પ્રાપ્ત હાેય તેની સિદ્ધિને માટે અર્થવાદનો અપેક્ષા નથી. પ્રત્યક્ષાદિથી અવિરુદ્ધની જેમ પ્રત્યક્ષાદિથી પ્રાપ્ત હાેય તેની સિદ્ધિને માટે અર્થવાદનો અપેક્ષા નથી. પ્રત્યક્ષાદિથી અવિરુદ્ધની જેમ પ્રત્યક્ષાદિથી પ્રાપ્ત હાેય તેની સિદ્ધિને માટે અર્થવાદનો અપેક્ષા નથી. પ્રત્યક્ષાદિથી અવિરુદ્ધની જેમ પ્રત્યક્ષાદિથી પ્રાપ્ત હાેય તેની સિદ્ધિને માટે અર્થવાદનો અપેક્ષા નથી. પ્રત્યક્ષાદિથી અવિરુદ્ધની જેમ પ્રત્યક્ષાદિથી પ્રાપ્ત હાેય તેની સિદ્ધિને પણુ મંત્ર કે અર્થવાદની અપેક્ષા નથી હોતો એમ સમજવું. પણુ જ્યાં માનાન્તરથી અવિરાધ કે માનાન્તરથી પ્રાપ્તિના અભાવ હાેય ત્યાં અન્યપરક મંત્રાદિથી જ્ઞાલ થતા થયે છે તેથી તેની સિદ્ધ અન્યપરક મંત્રાદિથી થાય તેમાં કાંઈ મુશ્કેલી નથી એમ દેવતાધિકરજીમાં પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યું છે.

ઉત્તર : આ બરાબર નથી. 'एતસ્પૈવ...' ઝુતિના અર્થ છે કે રેવતી ૠચાઓ જેના આધાર છે તેવું વારવન્તીય નામનું અગ્નિષ્ટોમ સામ કરીને પ્રસ્તુત આ અગ્નિષ્ટુત ધ્રમ'વાળા યાગથી પશુઓને સંપન્ન કરવા. આ રેવત્યાધારક વારવન્તીયસામાદિથી વિશિષ્ટ કતુભાવનાવિધિ જે વિશિષ્ટવિધિ છે તેનું પ્રામાણ્ય વિશેષણુસ્વરૂપને વિષે છે તેથી શબ્દતાત્પર્ય વિષયકત્વ શબ્દજન્યપ્રમિતિવિધયત્વનું બ્યાપક છે એ નિયમની સિદ્ધિ થતી નથી. અહીં રેવતી ૠચા જેના આધાર છે એવું વારવન્તીય સામ વિશેષણુ છે. જો વારવન્તીય સામ રેવતી ૠચાઓમાં અષ્યયનથી સિદ્ધ હેાત તે એ વિશેષણુ દહીં વગેરેની જેમ લોકથી જ સિદ્ધ હેાત અને તેથી તેનાથી વ્યતિરિક્ત અર્થમાં જ એ વિધિવાકપનું પ્રમિતિજનકત્વરૂપ પ્રામાણ્ય હેાત. પણ એવું નથી, કારણુ કે વારવન્તીય સામ અન્ય ૠચાઓમાં જ અષ્યયનથી સિદ્ધ છે. તેથી વાકપથી જ 'રેવત્યાધારક વારવન્તીય સામ અન્ય ૠચાઓમાં જ અષ્યયનથી સિદ્ધ છે. તેથી શ કા : આ વિશિષ્ટવિધિ —વિશિષ્ટતે વિષય કરનાર વિધિ અપ્રસિદ્ધ વિશેષજીના સ્વરૂપની પ્રમિતિને ઉત્પન્ન કરનાર 'રેવતીઓમાં વારવન્તીય સામ કરવું' ( रेक्तीषु वारवन्तीयं साम क्रयांत्.) એ વિશેષજીુવિનિના આક્ષેપ કરે છે (—વિશિષ્ટવિધિમાં વિશેષજીુવિધિના ખ્યાલ સમાયેલા જ છે, તેના વિના તેની ઉપપત્તિ નથી) તેથી તે વિશેષજી આ વાકથથી પ્રમેય નથી.

ઉત્તર : આ બરાબર નથી. વિશેષણુવિષયક વિધિની કલ્પનાની પહેલાં વિશિષ્ટવિધિથી વિશેષણુનું સ્વશ્પ પ્રમિત (સમ્યગ્રાત) છે કે નહીં ? જો નાત હેાય તો તેની કલ્પના બ્યર્થ છે. જો નાત ન હેાય તો વિશિષ્ટવિધિથી વિશેષણુવિધિના આક્ષેપ સિદ્ધ થતા નથી કારણ કે પ્રમિત એવે દ્રવ્ય-દેવતાસંબંધ યાગવિધિના આક્ષેપ કરાવે છે એવુ જેવામાં આવે છે. તેથી જો કાઈ કહે કે વિશિષ્ટવિધિથી વિશેષણુવિધિના આક્ષેપ કરવામાં આવે છે તો તણે એ કબ્યૂલવું જોઈ એ કે એ આક્ષેપના પહેલા વિશેષણુ પ્રમિત છે. અને તેનું નાન કરાવનાર કન્પિત વિધિ છે એમ કહેવું પડશે. તેથી આક્ષિપ્ત વિધિથી વિશેષણુસ્વરૂપ પ્રમિત થતાં પ્રસ્તુત વિધિ વિશિષ્ટગાચર સિદ્ધ થાય છે અને તે પ્રસ્તુત વિધિ વિશિષ્ટગાચર હોતાં તે વિશિષ્ટ વિધિથી વિશેષણુવિધિના આક્ષેપ થાય છે એમ અન્યોન્યાશ્વયનો દોષ પ્રસક્ત થતાં વિશેષણુ-વિધિથી વિશેષણુવિધિના આક્ષેપ થાય છે એમ અન્યોન્યાશ્વયનો દોષ પ્રસક્ત થતાં વિશેષણુ-વિધિના આક્ષેપ સિદ્ધ થતો નથી. તેથી 'રેવન્યાધારક વારવન્તીય સામ' એ વિશેષણુનું પ્રસ્તુત વાક્ય સિવાય અન્યથી જ્ઞાન સંભવતું ન હોવાથી આ પ્રસ્તુત વિશિષ્ટવિધિપરક વાક્યનું જ વિશેષણુના સ્વર્યને વિષે પણુ પ્રામાણ્ય છે એમ માનવું પડશે.

શાકા : તે વિશેષણસ્વરૂપ અંગે પણ તેનું તાત્પર્ય છે એમ માની લાે તે.

ઉત્તર : ના, એને વિષે તાત્પર્ય નથી કારણ કે વિશિષ્ટવિધિ અને વિશેષણુસ્વરૂપ બન્ને વિષે તાત્પર્ય હોય તેા વાક્યભેદના દોષ પ્રસક્ત થાય. વળી ગોરવ–દોષ છે.

**શ કા :** આમ હેાય તે। ग⋷વरः શब्दः स શब्दार्थः (જે પરક શખ્દ હોય એ એને। અર્થ') એ ન્યાયને। વિરોધ થશે.

ઉત્તર : આ શંકા બરાબર નથી. આ ન્યાય ઔત્સર્ગિક છે અને અહીં ગૌરવદોષરૂપ બાધક હેાવાથી આ ન્યાયની અહીં પ્રવૃત્તિ થતી નથી.

એ જ રીતે અર્થ'વાદ વાકયાે વિધેયની સ્તુતિપરક છે, અને તેમાં સ્વાર્થ દ્વારબૂત છે અને તેને વિષે તેનું તાત્પર્ય' નથી. એ તાત્પર્ય'નેા વિષય ન હોવા છતાં 'રેવતીવારવન્તીય' વિશેષણુના સ્વરૂપની બાબતમાં બ્રુતિ જેમ પ્રમિતિજનક છે તેમ અન્યપરક મંત્રા પણુ ટ્વતા શરીરાદિની પ્રમિતિનું જનક બની શકે છે તેથી ટેવતાવિકરણુના વિરાધ થતાે નથી

અર્થ'વાદો સ્વાર્થ'માં તાત્પર્ય'રહિત એવાં શ્રુતિ વાક્રયે৷ છે તેથી તેમના કરતાં અને મંત્રેા કરતાં પ્રત્યક્ષ વધારે બળવાન છે તેથી તેની સાથે વિરોધ ન થાય તે માટે વૃત્તિની કલ્પના કરવામાં આવે છે.

(જુએ: ભામતી 1 3.33 તેમ જ કલ્પતર અને પરિમલ).

'सोमेन यजेत' इत्यत्र विशिष्टविधिपरे वाक्ये सोमद्रव्याभिन्न-यागरूपं विशिष्ट विधेयमित्युपगमे तस्य विधेयस्य ' दध्ना जुहोति ' इत्यादौ विधेयस्य दध्यादेरिव लोकसिद्धत्वाभावेन विधिपराद् वाक्यादेव रेवत्याधारवारवन्तीयविशेषणस्येव विना तात्पर्यं सिद्धिरेष्टव्या । न हि तात्पर्यविरहितादागमाद् यागसोमल्ताभेदग्राहिप्रत्यक्षविरुद्धार्थः सिध्यतीति तत्रापि तदविरोधाय मर्त्वर्थलक्षणाश्रयणम् ।

अद्वैतश्रुतिस्तु उपक्रमोपसंहारैकरूप्यादिषड्धििङ्गावगमिताद्वैत-तास्पर्या प्रत्यक्षाद् बलवतीति ततः प्रत्यक्षस्यैव वाधः, न तदविरोधाय श्रुतेरन्यथानयनमिति ।

'મૉમેન યજ્ઞેત' એમાં વિશિષ્ટવિધિપરક વાક્રયમાં સામદ્રવ્યથી અભિન્ન યાગ રૂપ વિશિષ્ટ વિધેય છે એમ માનતાં. તે વિધેય 'દ્રથ્ના જીદ્દોતિ' (દહીંથી હાેમ કરીને ઇષ્ટ સંપન્ન કરે છે) વગેરેમાં વિધેય દહીં વગેરેની જેમ લાકસિદ્ધ ન હાેવ થી વિધિપરક વાકયથી જ, 'રેવત્યાધારવારવન્તીય' વિશેષણ્રની જેમ, તાત્પર્ય વિના તેની સિદ્ધિ માનવી જોઈએ. એ દેખીતું છે કે તાત્પર્યરહિત આગમથી યાગ અને સામલતાના ભેદનું ગ્રહણ કરનાર પ્રત્યક્ષથી વિરુદ્ધ અર્થ સિદ્ધ થતા નથી. તેથી ત્યાં પણ તેની (-પ્રત્યક્ષની) સાથે વિરાધ ન થાય તે માટે મત્વર્થમાં લક્ષણાના આશ્રય લેવાનું થાય છે.

જ્યારે ઔદ્ભેસ્તુર્સિ જેનું તાત્પર્ય ઉપક્રમ અને ઉપસંહારની એકરૂપતા આદિ છ લિંગથી જ્ઞાપિત અદ્ભેતને વિષે છે તે પ્રત્યક્ષથી બળવાન છે તેથી તેનાથી પ્રત્યક્ષના જ બાધ થાય છે; તેની (પ્રત્યક્ષની) સાથે વિરોધ ન ગાય તે માટે ઝુતિને અન્યથા લઈ જવાની નથી હેલ્તી (---તેના ગોણ અર્થ લેવાના નથી હોતો).

વિવરષ્ટ્ર : આકાંક્ષા થાય કે સોમેન થજેત તેા સામાનાધિકરણ્યથી અન્વય છે (-- સાેમરૂપ યાગથી ઇષ્ટ સંપન્ન કરવું-) એ સિદ્ધાંતમાં પ્રત્યક્ષવિરાધ કેવી રીતે છે અને વિરાધ ન થાય તેને માટે લક્ષણા કેવી રીતે કલ્પવામાં આવે છે. તેના ઉત્તર એ છે કે 'દલ્ના જીદ્દોતિ' આદિમાં વિધેય દહીં વગેરે લાેકથી સિદ્ધ છે, જ્યારે ઉપશું કત અર્થ લેતાં સાેમદ્રવ્યથી અભિન્ન યાગરૂપ વિશિષ્ટ વિધેય લાેકસિદ્ધ નથી. તેથી વિધિપરક લાકથથી જ તાત્પર્ય વિના તેની સિદ્ધ માનવો પડેશે, જેમ 'રેવત્યાધારવારવન્તીય' વિશેષણુની બાબતમાં માનવા પડે છે. પણ તાત્પર્ય'રદ્ધિ વેદલાકથથી પ્રત્યક્ષના બાધ થઈ શકતા નથી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુથી યાગ અને સાંમલતાના બેદ સિદ્ધ છે તેથી 'સામરૂપ યાગ' એમ સામાનાધિકરણ્ય ખાની શકાશે નદિ. જેમ યગ્રમાન: પ્રસ્તર: માં તેમ અર્દ્ધ પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ ન થાય તે માટે અન્ય વૃત્તિની કલ્પના કરવી પડે છે. સાંમને આર્થ સોમવતા લેવામાં મત્વર્થ'માં લક્ષણાને આશ્રય છે.

**રા** કા : દ્વૈતના મિથ્યાત્વને ઓધ કરાવનાર શ્રુતિનું પણ મિથ્યાત્વરૂપ સ્વાર્થમાં તાત્પર્ય નથી, કારણ કે તેને માટે કોઈ પ્રમાણ નથી, તેથી દ્વૈતનું સત્યત્વ પ્રહણ કરનાર

## सिद्धान्तलेशस**र** महः

પ્રત્યક્ષ સાથે તેના વિરાધ ટાળવાને માટે અદ્વેતશ્રુતિને માટે પણ અન્ય વૃત્તિના આ<mark>થય</mark> લેવા એઈએ.

ઉત્તર : ના. આ ખરાખર નથી. ઉપક્રમ-ઉપસંહારની એકરૂપતા વગેરે ७ લિંગે। મીમાંસાશાસ્ત્રમાં તાત્પર્ય નિર્ણુંય માટે પ્રતિપાદિત કર્યા છે તેમને લાગુ પાડીએ તો સમજ્તય છે કે અદ્વૈતશ્રુતિનું તાત્પર્ય આદ્વૈતપરક છે; તેથી તે તાત્પર્ય વાળી હાેઇ તે પ્રત્યક્ષથી વધારે મળવાન છે અને પ્રત્યક્ષના જ ખાધ તેનાથી થાય છે, તેના પ્રત્યક્ષથી ખાધ ઉપપન્ન નથી માટે અદ્વૈત બ્રુતિની બાબતમાં લક્ષચ્હાવૃત્તિના આશ્રય લેવાની જરૂર પડતી નથી, અને એ ઉચિત પણ નથી. [રેવતી ૠચા—રેવનીર્ક: સઘમાદ: ઇત્યાદિ ઝડચા. વારવન્તીય— અરુવ નત્વા વારવન્તમ્—

્લુઓ છો.સૂ. શાકરભાવ્ય ૧.૧.૧. (અષ્યાસભાવ્ય) પર **પ્લાન**તા, ૬.૯~૧૭, (પરિમલ પ્રકાશન, ૧૯૮૨)

विवरणवार्त्तिके तु प्रतिपादितम् न तात्पर्यवत्त्वेन श्रुतेः प्रत्यक्षात् प्राबल्यम् । 'कृष्णलं अपयेत्' इति विधेः अपणस्य कृष्णलार्थत्वप्रतिपादने तात्पर्येऽपि कृष्णले रूपरसपराष्ट्रत्तिप्रादुर्भावपर्यन्तग्रुरूयअपणसम्बन्धः प्रत्यक्षविरुद्धः इति तदविरोधाय अपणश्चन्दस्य उष्णीकरणमात्रे लक्षणाऽ-भ्युपगमात् ।

જ્યારે વિવરાષ્ટ્રવાત્તિ કમાં પ્રતિપાદન કશું છે કે તપ્ત્યચ વાળી છે માટે બ્રુતિનું પ્રત્યક્ષથી પ્રાખલ્ય નથીઃ કારણ કે 'કૃષ્ણલને (સાેનાનેા ટુકડા જેનું વજન કૃષ્ણલ કે ચણેહાં જેટલું છે તેને -) પકવવા ' અ વિધિનું પાક કૃષ્ણલને માટે છે એવું પ્રતિપાદન કરવામાં તાત્પર્ય હેાવા છતાં કૃષ્ણલમાં રૂપરસની પર વૃત્તિ ( ફેરફાર)ના પ્રાદુર્ભાવ સુધીના સુખ્ય પાકના સંબંધ પ્રત્યક્ષથી વિરુદ્ધ છે તેથી તેની સાથે વિરાધ ન થાય એટલા માટે 'શ્રપણ' (પાક) શળ્દની ઉષ્ણીકરણ માત્રમાં લક્ષણા સ્વીકારવામાં આવે છે.

વિવરણ : વાચર પતિએ કહ્યું છે કે તાત્પર્ય બ્રુતિને બીજાં પ્રમાણે કરતાં પ્રબળ બનાવે છે તેનું ખંડન વિવરસ્વાત્તિ કમાં કર્યું છે. ક્રાળ્ગ બથેવ--'કૃષ્ણ્ય (ચણોદીના વજન જેટલાે સાનાના ટુકડા) પકવવા' એ બ્રુતિનું કૃષ્ણુલના અંગ તરીકે શ્રપણને વિષે તાત્પર્ય છે એ સિદ્ધ છે. ૨૫-રસની પરાવૃત્તિના પ્રાદુર્ભાવ એટલે પૂર્વ ૨૫-રસાદિના નાશ થાય અને બીજાં ૨૫રસાદિની ઉત્પત્તિ થાય ત્યાં સુધીના અધિશ્રયણ આદિ વ્યાપાર એ 'શ્રપણુ' શખ્દના મુખ્ય (અભિધાવૃત્તિથી) અર્થ છે. પણ કૃષ્ણુલની બાબતમાં જ્વાલા અધિશ્રયણ (ચૂલા પર મૂકવું) આદિ સ પાદન કરવારપ પાક કરવામાં આવે તા પણ ૨૫રસાદિપરાવૃત્તિના પ્રાદુર્ભાવ થતા નથી એમ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુથી સિદ્ધ થયેલું છે. તેથી પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ ન થાય એટલા માટે 'શ્રપણ' શબ્દના અર્થ ' ગરમ કરવું ' એટલા જ લક્ષણાવૃત્તિથી સ્વીકારવામાં આવે છે. ' तत्त्वमसि ' इति वाक्यस्य जीवत्रह्याभेदप्रतिपादने तात्पर्येऽपि 'त्वम्' पदवाच्यस्य 'तत्' पदवाच्याभेदः प्रत्यक्षविरुद्ध इति तदविरोधाय निष्कृष्टचैतन्ये लक्षणाऽभ्युपगमाच्च ।

अर्थवादानामपि प्रयाजाद्यङ्गविधिवाक्यानामिव स्वार्थप्रमिताव-नन्यार्थतया प्रमितानामेवार्थानां प्रयोजनवज्ञादन्यार्थतेति प्रयाजादि-वाक्यवत् तेषामप्यवान्तरसंसर्गे तात्पर्यमस्त्येव वाक्येकवाक्यत्वात, पदैकवाक्यतायामेव परमवान्तरतात्पर्यानभ्युपगमादिति विवरणाचार्यं-र्न्यायनिर्णये व्यवस्थापनेन 'यजमानः प्रस्तरः' इत्यादीनामपि मुख्यार्थतात्पर्यप्रसक्तौ प्रत्यक्षाविरोधायैव लक्षणाऽभ्युपगमाच्च ।

'તુ' તે છે' એ વાકચનું છવ અને બ્રદ્ધના અભેદના પ્રતિપાદનમાં તાત્પય' હાેવા છતાં 'તુ' પદથી વાચ્ય (જીવ) ને 'તે' પદથી વાચ્ય બ્રદ્ધાથી અભેદ પ્રત્યક્ષથી વિરુદ્ધ છે તેથી તેની સાથે વિરાધ ન થાય એટલા માટે (િશિષ્ટરૂપ વાચ્યથે) પૃથફ કરેલા ચૈતન્યમાત્રમાં લક્ષણા સ્વીકારવામાં આવે છે તેથી (તાત્પર્ય હોવાને કારશે બ્રુતિનું પ્રાથલ્ય માની શકાય નહિ.)

અર્થ વાદાના પણ પ્રયાજ આદિ અંગાનાં વિધિવાકચોની જેમ પોતાના અર્થના એાધ થતાં, તેમના અન્ય અર્થ નથી એ રીતે જ્ઞાત થયેલા અર્થોના જ પ્રયોજનવશાત અન્ય અર્થ થાય છે, માટે પ્રયાજાદિ વિષયક વાકચોની જેમ તેમના પણ અવાન્તર સ સગ'માં તાત્પર્થ છે જ કારણ કે વાકચોની એકવાકચતા છે. પણ પદાની એકવાકચતામાં અવાન્તર તાત્પર્ય'ના સ્વીકાર થતા નથી એમ વિવરણા-થાયે ન્યાયનિર્ણ્યમાં બ્યવસ્થા કરી છે તેથી 'યજ્ઞમાનઃ પ્રસ્તરા' (પસ્તર યજમાન છે) ઇત્યાદિમાં મુખ્યાર્થ'માં તાત્પર્ય પ્રસક્ત થતાં પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ ન થાય એટલા માટે જ લક્ષણાના સ્વીકાર થાય છે (તેથી તાત્પર્ય હોવાને કારણે શ્રાત અન્ય પ્રમાણાથી પ્રબલ છે એમ માની શકાય નાંહ).

વિવરજી : પૂર્વ'પક્ષી દલીલ કરી શકે કે 'જીજ્યરું થ્રવચેત' માં શ્રપણ અગે વિધાન છે અને એ પ્રત્યક્ષથી બાધિત નથી. જ્વાળા અધિશ્રયણ આદિ ફિયારૂપ પાક એ જ શ્રપણ શબ્દના અર્થ' છે અને એ તાે કૃષ્ણલમાં પણ સંભવે છે. રૂપરસાદિની પરાવૃત્તિના પ્રાદુર્ભાવ એ ધાતુના અર્થ' છે જ નહિ. તે તા પાકનું ફલ છે અને કમ<sup>4</sup>.વરૂપ હોઈને દિલીયા વિભક્તિના અર્થ' છે. જે ફળ હાેય તે વિધિને યાગ્ય નથી તેથી વિધેય એવા શ્રપણરૂપ તે ન હાેઈ શકે. આમ શ્રપણ વિધેય છે અને તેનુ કાેઈ દબ્દ પ્રયોજન ન હાેવાથી આ વિધિ અદ્દબ્દ અર્થ' માટે છે એમ ઠરે છે. તેથી શ્રુતિના તાલ્પર્યના વિષયભૂલ શ્રપણના પ્રત્યક્ષથી બાધ ન હોવાથી 'શ્રપણ' શબ્દની ઉષ્ણીકરણુ (ગરમ કરવું) માત્રમાં લક્ષણા છે એ બાબતમાં સવ\*સ મતિ ન હાેઈ શકે. આમ માનીને બીજું ઉદાહરણુ આપ્યું છે જેમાં પ્રત્યક્ષથી બાધ થતાે હોવાને કારણે લક્ષણાનો આશ્રય લેવા પડે છે,

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

तत्त्वमसि श्रुतिन જીવ અને થઇનના અબેદ પ્રતિપાદિત કરવામાં તાત્પર્ય છે. પણ ઉત્ શબ્દથી થતા અર્થાત્ સવ<sup>4</sup> જ્ઞત્વ, અકર્તુ ત્વ, અબેાકતૃત્વ આદિથી વિશિષ્ટ ચૈતન્ય વાચ્ય છે જ્યારે त्वम् શબ્દથી અલ્પત્રત્વ, કર્તુ ત્વ, બે કતૃત્વાદિથી વિશિષ્ટ ચૈતન્ય વાચ્ય છે. જીવ વ્યક્ષ છે એ પ્રત્યક્ષથી વિરુદ્ધ છે તેથી વિરોધ ન થાય માટે વિશિષ્ટરૂપ વાચ્યથી અલગ કરવામાં આવેલા વિશેષ્યરૂપ ચૈતન્ય માત્રમાં બન્ને શબ્દોની લક્ષણા રવીકારવામાં આવે છે.

[બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દલીર્થ કહે છે કે એ ધ્યાનમાં રાખનું કે મહાવાકયોનું તાત્પર્ય અખંડ એકરૂપ ચૈત-ચરૂપ વસ્તુ માત્રના એમધ કરાવવામાં છે, કારણુ કે 'તમેવૈજ્ઞં जાવવ લાત્માન્મ ' (મુપ્ડક ઉપ. ૨.૨.૫) 'તે એકને જ આત્મા જાણો,' 'તમેવ વિદિત્વાડતિ- મૃત્યુપ્રેમેતિ ! (શ્વેતાશ્વતર ઉપ. ૩.૮, ૬ ૧૫) [તેને જ જાણે'ને (સંસારરૂપી) પૃત્યુને આળંગી જાય છે], ' एकधँवाच द्वष्ठव्यम ' (ખૂહદ્ ઉપ. ૪ ૪.૨૦) (શાસ્ત્ર કે આચાર્યના ઉપદેશને અનુસરીને એકરૂપ તરીકે જાણવું) વગેરે હજારા બ્રુતિવાકયોથી મુક્તિના સાધન એવા મહા- વાકચના અર્થ દ્વાનનો વિષય તે વસ્તુમાત્ર જ છે એમ નિયમ કરવામાં આગ્યા છે. બ્રુતિઓના અર્થ છે કે જેમાં સકલ જગતના અધ્યાસ કરવામાં આવ્યો છે તેને જ, હે મુમુક્ષુઓ, આત્મા જાણા. અહીં આધેય જગત્ દ્વેય નથી એમ નિયધ કરવા માટે અવધારણુ કર્યું છે (તેને જ જાણા). મુમુક્ષુથી દ્વેય આત્મા નાનારસ હોય તા ' એક ' પદ વ્યથ' ભની જાય, કારણ કે ' સાત્માવમ' શબ્દમાં જે એકવચન છે તેનાથી જ એકત્વ સાંખ્યાના સંબંધ સિદ્ધ થાય છે. તે પ્રસ્તુત પરમાત્માને જ જાણા, તેનાથી જુદ્ અછુ સરખું પણ નહિ એવા एવના અર્થ છે 'જાણીને' અર્થાત્ સક્ષાત્કાર કરીને. સત્યુ શબ્દથી સંસાર અભિપ્રેત છે.

મહાવાકપોનું આ અખંડ એકરસ વસ્તુમાત્રનો ખાેધ કરાવવાનું તાત્પર્ય તેવ, ત્વમ્ વગેરેની લક્ષણા માન્યા વિના પાર પડતું નથી તેથી તેઓમાં તાત્પર્ય ને અનુસરીને જ લક્ષણા માનવાનાં આવી છે પ્રત્યક્ષ સાથે વિરેહ્ય ટાળવા માટે નહિ પરંતુ તત્ , ત્વમ એ પદોની ચેતન્ય માત્રમાં લક્ષણા સ્વીકારીને વાકચાથ ખોધ સ્વીકારવામાં આવે છે તેમાં પ્રત્યક્ષ સાથેના વિરોધના પણુ પરિહર થઈ જાય છે એટલા પુરતું જ ચંચામાં એમ કહેવામાં આવે છે કે

પ્રત્યક્ષ સાથેના વિરાધને ટાળવા માટે મહાવાકપોમા લક્ષણા માનવામાં આવે છે.] આમ તાતપર્ય હોવા છતાં પણ તેના અનાદર કરોને પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ ન થાય એટલા માટે મહાવાકપોમાં લક્ષણા સ્વીકારવામાં આવે છે તેથી તાતપર્ય ને કારણે શ્રુતિનું પ્રાપક્ષ્ય નથી.

પ્રયાજદિ અંગનું વિધાન કરનાર વાકયો પોતાના અર્થ'તો બાેધ કરાવે છે અને તે સિવાય તેમને કાંઈ અર્થ નથી; અનન્યાર્થ અર્થાત સ્વાર્થ'પર તરીકે જ પ્રથમ જ્ઞાત થાય છે અને પછી પ્રયોજનવશાત તેમને મુખ્ય યાગના વિધિને શેષ તરીકે સમજવામાં આવે છે. તે જ રીતે અર્થ'વાદ વાકપો પણ પોતાના અર્થ'તો બાેધ કરાવવામાં સ્વાર્થ'પર છે. અન્ય પ્રમાણા સાથે સંવાદ કે વિસંવાદ રહિત અર્થ'વાદ (અર્થ કહેનાર) આદિ તરીકે જ્ઞાત થાય છે. પોતાના અર્થ'ના ત્રાન માત્રથી કાઈ ફળ ન હોવાથી વિધિયની રતુતિ કરનાર તરીકે વિધિ સાથે તેમની એકવાકપતા કઢપવામાં આવે છે. જેમ પ્રયાજાદ કર્માનું શું પ્રયોજન એ આકાંક્ષાને વશ થઈને પ્રયાજાદિવિષયક વાકપોની ફળવાળા દર્શ'પૂર્ણ'માસવિષયક વિધિવાકય સાથે એકવાકપતા કઢપવામાં આવે છે તેમ અર્થ'વાદ વાકપોની પણ વિધિ સાથે અન્વય થાય તે પહેલાં પ્રતીત દ્વિત્તીય પવિચ્છેક

યતાં દેવતાનાં શરીરાદિના સંસર્ગમાં અવાન્તર તાત્પર્ય છે. પ્રયાજદિ વાકચો અને અર્થવાદાદિ વાકચોનું પોતાના અર્થના જ્ઞાનમાં તાત્પર્ય છે તેનું કારણ વાકચાની એકવાકચતા છે. વાકચો હાેઇને જ તેમના વિધિવાકચો સાથે એકવાકચતા સ્વીકારવામાં આવે છે અને વાકચોનું વાકચાર્થમાં તાત્પર્ય સામાન્યતઃ સિદ્ધ હાેય છે. તેથી પ્રયાજાદિ વાકચો અને અર્થ વાદ વાકચાનું પોતાનુ અવાન્તર તાત્પર્ય હાેય છે અને પ્રયાજનવશાત્ અન્યાર્થતા હાેય છે. આ વાકચેકવાકચતા માનતાં સંભવે છે.

જીપર જે ભરામતીને મત આપતાં કહ્યું છે કે જેમ વાકપાર્થના દારભૂત પદાર્થને વિષે તાત્પર્ય નથી તેમ મંત્રા અને અર્થવાદોમાં સ્તુતિના દારભૂત અર્થને વિષે તાત્પર્ય નથી તેનું ખંડન કરતાં કહ્યું છે ધર્કકવાક્રયતામાં જ અવાન્તર તાત્પય'ના સ્વીકાર કરવામાં નથી આવતા. પદૈકવાકચતા એટલે પટેા હાઇને જ એક વાકચાર્થના બાધ કરાવતાં હાેવાથી તેમની એકવાકચતા છે. ત્યાં પદના અર્થીમાં વાકચાર્થની જેમ અપૂર્વત્વ નથી હોત તેથી તેમને વિષે અવાન્તર તાત્પર્ય સ્વીકારવામાં નથી આવતું. આથી – 'રેવત્યાધારકવારવન્તીય સામ ' એ વિશેષજીની બાબતમાં પજી તાત્પર્ય છે તેનું વ્યાખ્યાન થઈ જાય છે. વાકપતું વાકયાર્થમાં તાત્પર્ય સામાન્ય નિયમ તરીકે સિદ્ધ હેાવાથી અને વિશિષ્ટ વિધિ, વિશિષ્ટ ભાવનામાં તાત્પર્યવાળા હાેવાથી તેનુ વિશેષણામાં તાત્પર્ય સિદ્ધ થાય છે. જો વિશેષ્યમાત્ર વિશિષ્ટવિધિના તાત્પ<sup>ુ</sup>ને વિષય હાય તે તેનું તાત્પર્ય વિશિષ્ટવિષયક હાઇશકે નહિ **મી માંસકા** કહે છે કે વિશિષ્ટવિધિનું વિશેષણોમાં તાત્પર્ય નથી. તેમાં તેમને એટલું જ અભિપ્રેત છે કે વિશેષણામાં પ્રત્યેકને વિષે તાત્પર્ય નથી. 'તાત્પર્ય'ના વિષયમાં વદ પ્રમાજ્ઞાન ઉત્પન્ન કરે છે' એવા નિયમની ન્યાયનિ સંયમાં વિવરસાયાર્થે વ્યવસ્થા કરી છે. ઉપર કથા ત્રમાણે यजमानः प्रवरः वगेरे अतिओभां पश यलभान अने प्रस्तरना अलेहादिमां तात्पर्य है।य ल અને તે પ્રત્યક્ષથી બાધિત થાય છે એમ કહેવું જોઈએ. તેથી બુતિ તાત્પર્યવાળી છે માટે તે અન્ય પ્રમાણાયા પ્રવળ બને છે એમ માની શકાય નહિ.

બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન 'દ કહે છે કે મંત્ર, અથ'વાદનું પણુ પ્રયાજાદિ વાકચોની જેમ સ્તુતિના દ્વારભૂત અર્થ માં જો અવાન્તર તાત્પર્ય માનવું જ હોય તે તે ભલે હેા. તેટલાથી તા ચર્ની પ્રાવય્યપ્રયોજકતામાં ક્ષતિ આવવાની નથી, કારણુ કે મહાતાત્પર્ય શ્રુતિપ્રાળલ્યનું પ્રયોજક બને એવા સંભવ હેાવાથી દ્વેત ગ્રુતિઓનું પ્રયંચમિચ્ધાત્વ વિષયઢ મહાતાત્પર્ય સ્વીકાર્યું છે તેથી ત્યાં પ્રપંચસત્યતાનું મહણુ કરનાર પ્રત્યક્ષના મિથ્યાત્વપરક શ્રુતિથી બાધ ઉપયન્ન બને છે, વગેરે—એમ વિચારવું જોઈએ.

कथं तर्हि अतेः प्रावल्यम् ? उच्यते - निर्दोपत्वात् परत्वाच्च । अतिमात्रस्य प्रत्यक्षात् प्रावल्यमिन्युत्सर्गः । किं तु अतिवाधितमपि प्रत्यक्षं कथंचित् स्वोचितविषयोगहारण सम्भावनीयम्, निर्विषयज्ञानायोगात् । अत एवाद्वेतअतिविरोत्रेन तत्त्वावेदनात् प्रच्यावितं सत्यत्वम् अर्थक्रिया-समर्भव्यावहारिकविषयसमर्पणेनोपपाद्यते । किं बहुना - 'नेदं रजतम् ' क्षि-२७

#### सिद्धान्तलेशस**स्**महः

इति सर्वसिद्धप्रस्यश्ववाधितमपि शुक्तिरजतप्रत्यक्षमनुभवानुरोधात् पुरोदेशे शुक्तिसम्भिन्नरजतोपगमेन समर्थ्यते । न तु तद्विरोधेन व्यवहितमान्तर-मसदेव वा रजतं विषय इति परिकल्प्यते । एवं च प्रस्तरे यजमानभेद-प्राहिणो यावद्व्रझाझानमर्थक्रियासंवादेनानुवर्तमानस्य प्रत्यक्षस्य प्राति-मासिकविषयत्वाभ्युपगमेनोपपादनायोगाद् 'यजमानः प्रस्तरः ' इति श्रुतिबाध्यत्वे सर्वथा निर्विषयत्वं स्यादिति तत्परिहाराय उत्सर्गमपोद्य श्रुतिबाध्यत्वे तस्सिद्धचधिकरणादिप्रतिपादितप्रकारेणान्यथा नीयते ।

તા પછી શ્રુતિનું પ્રાગલ્ય કઈ રીતે છે? કહીએ છીએ--રાયરહિત હાવાથી અને પર દાવાથી. શુતિમાત્ર પ્રત્યક્ષથી પ્રયળ છે એવા સામાન્ય નિયમ છે. પરંતુ પ્રત્યક્ષ શ્રુતિથી બાધિત દ્વાવા છતાં પથુ, કાેઈક રીતે પાતાને ઉચિત વિષયને એ રજૂ કરે છે એમ બતાવીને તેની ઉપપત્તિ કરવી એઈએ, કારણ કે વિષય રહિત ગ્રાન સંભવતું નથી. તેથી જ ઔદેતઝુતિ સાથે વિરાધ હાવથી તત્ત્વા-વેદનથી ચ્યુત કરવામાં આવેલા (દેતેઓષક પ્રત્યક્ષના) સત્યત્વની અર્થ ક્રિયામાં સમર્થ બ્યાવહારિક વિષયના સમર્પ છાથી ઉપપત્તિ કરવામાં અવે છે. વધારે કોલાશી શ'? 'આ રજત નથી' એ ખધાને સિદ્ધ થયેલા પ્રત્યક્ષથી બાધિત થશે દ્વાં છતાં શુક્તિરજતના પ્રત્યક્ષનું અનુભવને અનુસરીને સામેના દેશમાં શુક્તિની સાથે લોકાત્મ્ય પાંમેલા રજતને માનીને સમથ'ન કરવામાં આવે છે. પેષ તેની સાથે વિરોધ હાવાથી બ્યવહિત (ઢંકાયેલું, દૂર દેશમાં) અથવા આન્તર અથવા અસત્ જ રજત તેના વિષય છે એમ કલ્પવામાં આવતું નથી અને આમ પ્રસ્તરને વિષે યજમાનથી લેઠનું ગહણ કરનાર પ્રત્યક્ષ પ્રદાજ્ઞાન થાય ત્યાં સુધી આય ફિયાના સ'વાદથી ચાલુ રહે છે, તેની ઉપપત્તિ તેના પ્રાતિભાસિક વિષય છે એ સ્વીધારીને કરી શકાય નાંદ્ર. यजमानः प्रस्तरः એ શુતિથી તેને બાધિત થતુ માનવામાં આવે તા તે સવ'થા નિવિ'ષય અને તેથી તે ઠાળવા માટે ઉત્સર્ગ (સામાન્ય (नयभ)ने। आध हरीने शुतिने। क तत्मित् -अधिहरख वजेरेभां अतिपाहित रीते અન્યથા આશ્ર' ઘટાવવામાં આવે છે.

[વવરણ : જો તાત્પર્યંતે કારણે શ્રુતિની પ્રખળતા ન ચતી હોય તા શ્રુતિમાત્ર પ્રત્યક્ષથી પ્રુષ્ળળ છે એ ઉત્સર્ગ કે સામાન્ય નિયમ છે તે કેવી રીતે હોઈ શકે ! આનો ઉત્તર છે કે એવું વચન છે કે આગમ હોવાને કારણે જ શ્રુતિ પ્રત્યક્ષાદિ કરતાં વધારે પ્રખળ છે (प्राबल्य-मागमस्यैय जाहવા તેષુ ત્રિષુ સ્વૃત્તમ્ ). શ્રુતિમાત્રની પ્રખળતા માટે બીજા બે હેતુ પણ છે. શ્રુતિ દોષરહિત છે અને પ્રત્યક્ષાદિની અપેક્ષાએ પર છે તેથી એ વધારે પ્રખળ છે. શ્રુતિ અને તેના ચિલુયતા કાઈ પ્રમાણ વચ્ચે વિરોધ હોય તા શ્રુતિ જ બાધક ખને છે એવા સામાન્ય ભિષ્મ છે. અને જ્યાં શ્રુતિથી બાધિત થયેલું પ્રત્યક્ષ નિસ્વકાગ્ર (કામ કરવાની તક વિનાનું) અને છે. અને જ્યાં શ્રુતિથી બાધિત થયેલું પ્રત્યક્ષ નિસ્વકાગ્ર (કામ કરવાની તક

1.2.52

સાવકાશ અને નિરવકાશ એ બેમાં નિરવકાશ વધારે બળવાન છે એવા ન્યાય છે ( સાવજાશ-વિરવજાશચોર્તિરવજાશં વહ્યવત). 'રક્ષાબ ધનની રજા બધાં કાર્યાભ્રયમાં રહેશે', 'નગરપાલિકાનું કાર્યાલય ચાલુ રહેશે.' —આ ખેમાં જો પહેલાથી બીજા વચનના બાધ કરવામાં આવે તા બીજુ વચન નિરથ'ક બની જાય; તેને કાઈ અવકાશ જ નથી, તે નિરવકાશ છે. તા પછી શા માટે એ રજૂ કરવામાં આવ્યું એવા પ્રશ્ન થાય. પહ્યુ બીજા વચનથી પહેલા વચનના બાધ કરવામાં આવે તા નગરપાલિકાની કચેરી પૂરની તેને કામ કરવાની તક ન મળે તા પછ્યુ અન્યત્ર તા વ્યવકાશ છે જ —તે સાવકાશ છે, તેની સાથ'કતા રહે જ છે. તેથી બીજાથી પહેલા વચનના બાધ થઈ શકે છે અથવા બીજુ વચન વધારે બળવાન છે. આમ નિરવકાશ સાવકાશ કરતાં વધારે બળવાન છે.

પ્રશ્ન થાય કે શ્રુતિથી બાધિત મનાતું પ્રત્યક્ષ નિરવકાશ બની જતું હોય તે સ્થભે પ્રત્યક્ષથી શ્રુતિના બાધ શા માટે માનવામાં આવે છે! તેના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે પ્રત્યક્ષ શ્રુતિથી બાધિત થતું હોય તા પણ તે પાતાને ઉચિત વિષયનું સમર્પણ કરે છે એમ કહીને તેની ઉપપત્તિ બતાવવી જોઈએ કારણ કે પ્રત્યક્ષ ગ્રાન છે અને કાઈ ગ્રાનને વિષય હોય જ નહીં એવું બની શકે નહિ. તેથી જ અદ્દેતશ્રુતિ સાથે વિરોધ હોવાથી દ્વેતના પ્રત્યક્ષને તત્ત્વ કે પરમાર્થના આવેદકના સ્યાનથી તા ભ્રષ્ટ કરવામાં આવે છે, પણ તે સફળ પ્રવૃત્તિ કરાવી શકે એવા બ્યાવહારિક વિષયનું સમર્પણ કરે છે એમ માનીને તેની ઉપપત્તિ વાખ્યદ્વાદિ પ્રધામાં કરવામાં આવે છે. શ્રુતિબાધિત-પ્રત્યક્ષનું પણ કેવલાદ્દેત વેદાંતના સિદ્ધાંતમાં બ્યાવહારિક પ્રામાણ્ય માનવામાં આવે છે તેથી પ્રત્યક્ષ ગ્રાન વિષયરહિત છે કે નિસ્વકાશ છે એમ સિદ્ધાન્તને માન્ય નથી. એટલું જ કહેવું પૂરતું છે કે આ રજત નથી' એ સ્વ'ને માન્ય પ્રત્યક્ષથી શુક્તિરજતના બાધ થાય છે તેમ છતાં અનુભવાના સ્વક્ષ્પને ધ્યાનમાં રાખીને સિદ્ધાન્તમાં એવી રજૂઆત કરવામાં આવી છે કે સામેના દેશમાં શુકિત સાથે તાદાત્મ્યાપન્ન રજત છે જે તેના વિષય છે અને એ રીતે શુક્તિરજતના પ્રત્યક્ષનું સમર્થન કરવામાં આવે છે.

વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન કલીથ કહે છે કે અદ્વેતશ્રતિથી બાધિત થયેલા ધટાદ પ્રત્યક્ષને નિવિષ'ય માનવામાં સવ'વ્યયહારના ઉચ્છેદની પ્રસક્તિ થાય એ બાધક છે; જ્યારે શક્તિ રજતાદિ-પ્રત્યક્ષને નિવિ'ષય માનતાં આવું બાધક નથી કારણ કે કપાંક અસત્ રજતાદિનું પણુ ભાન (પ્રકાશન) સ્વીકારવામાં આવે છે. તેમ છતાં શક્તિરજતાદિપ્રત્યક્ષ તત્કાલ ઉત્પન્ન થયેલા રજતાદિને વિષય કરે છે એમ સિહા-તમાં સ્વીકારવામાં આવે છે કારણ કે કોઈ પણ અનુભવ વિષય વિનાના હાઈ શકે નહિ. તેથી જ્યાં શ્રુતિથી બાધિત થયેલું પ્રત્યક્ષ નિરવકાશ પ્રસક્ત થતું હોય ત્યાં પ્રત્યક્ષથી શ્રુતિના બાધ યાગ્ય છે, અને સિદ્ધાન્તને માન્ય છે તેથી શ્રુતિનું પ્રાબલ્ય ઔત્સર્ગિક છે, સામાન્ય નિયમ છે જેમાં અપવાદ શકપ છે. કેવલાદ્વેતવેદાંતની અનિવ'ચનીયખ્યાતિમાં પુરાવતી' દેશમાં તે જ વખતે ઉત્પન્ન થયેલું (અનિવ'ચનીય) રજત શક્તિરજતપ્રત્યક્ષને વિષય માનવામાં આવે છે પણ ઢંકાયેલું કે ક્યન્ય દેશમાં રહેલું રજત (--અન્યથાખ્યાતિની જેમ), કે આન્તર અર્થાત જ્ઞાનાકાર રજત (--આદ્વમપ્યાતિની જેમ) કે અસત્ રજત (---અસત્પુખ્યાતિની જેમ) તેના વિષય માનવામાં નથી આવતું, કારણ કે તેવા રજતના 'ઇઢમ્' અર્થથી અભિન્નલના ભ્યતુભવ સાથે વિરાધ છે, વ્યવહિત કે આન્તર કે આસત્ રજતાદિનું 'ઇદમ્' અર્થ સાથે તાહાતમાં સંસ્વને નહિ.

## सिद्धान्तछेशसङ्ग्रहः

અપામ, વિરાધ હેાય ત્યાં નિરવકાશ એવા અન્ય પ્રમાણુથી બ્રુતિના ભાષ થાય એ ચુક્ત છે તેથા ग्रजमान: प्रस्तर:તે। ભાધ પ્રત્યક્ષથી થાય છે અને તેથી લક્ષણા લેવી પડે છે.

**શ કા :** પ્રસ્તર અને યજમાનના અબેદ વિવયક શ્રુતિથી ખાધિત તેમના બેદના પ્રત્યક્ષને શુક્તિરજતપ્રત્યક્ષની જેમ, પ્રાતિભાસિક વિષય સ<sup>°</sup>ભવે છે તેથી શ્રુતિનેા ખાધ માનવે એઈએ નહિ.

ઉત્તર : યજમાન અને પ્રસ્તરના બેદના પ્રત્યક્ષના વિષય પ્રાતિભાસિક સંભવતા નથી. શક્તિરજતની તે પ્રક્ષતાન થાય તે પહેલાં જ 'આ રજત નથી' એ પ્રત્યક્ષથી નિવૃત્તિ થાય છે. વળા સ્વેહચિત અર્થા કિયાનો તેમાં અભાવ છે તેથી તે રજતને પ્રાતિભાસિક માની શકાય. પણ પ્રસ્તરને। યજમાનથી બેદ છે તેને। પ્રક્ષગ્રાનનો પહેલાં બાધ થતાે નથી અને તેમાં અર્થ ક્રિયાના સામર્થ્ય તો અભાવ પજી નથી તેથી તેને પ્રાતિભાસિક માનવા માટે કારણ નથી. આ પ્રત્યક્ષદાનના વિષય તે અર્થાક્રિયા માટે સમર્થ એવા બેદ છે. જે આ બેદપ્રત્યક્ષને यजमानः प्रस्तरः એ श्रुतिथी ખાધિત થતું માનીએ તે। એ ज्ञानने तद्दन निवि'षय भानवुं પડે. તેના પ્રાતિભાસિક વિષય સંભવતા નથી એમ લપર કર્શુ છે. વ્યાવહારિક બેદ તેના વિષય હાેઈ શકે નહિ એમ હમણાં જ ખતાવવામાં આવશે. અને પારમાર્થિક ભેદ તા અદ્વૈતશ્રુતિથી વિરુદ્ધ હાેઈને માની શકાય નહિ. આમ પ્રસ્તરમાં યજમાનના બેદનું પ્રત્યક્ષજ્ઞાન જે શ્રુતિ-બાખ્ય હેાય તેા નિવિર્ષય અને નિરવકાશ જ હેાય. તેથા બ્રુતિના જ અર્થ પૂર્વ મોમાંસા-સુત્રના તત્સિદ્ધિ-અધિકરણ આદિથી બતાવેલી રીત પ્રમાણે અન્યથા કરવા જોઈએ (ततिसडिजातिसारूप्यप्रशंसाभूमलिङ्गसमवाया इति गुणाश्रयः---पू.मी. १,४,१३). थलभानना 'પરિધિપરિધાન' આદિ કાર્યની સિદ્ધિ પ્રસ્તરથી થાય છે તેથી 'યजमान' શબ્દ ગૌણીવૃત્તિથી પ્રસ્તરની સ્તુતિ કરનારા છે એવા અર્થ છે. આ શ્રુતિના મુખ્ય અર્થ 'અભેદ', પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ હોવાથી, સંભવતા નથી તેથી પ્રસ્તરને વિષે 'યજમાન' શબ્દની ગૌણીવૃત્તિ કલ્પવામાં કર્યા ગ્રૂણ પ્રયોજક છે તે સૂત્રકારે ખતાવ્યા છે. યજમાન અને પ્રસ્તર ખન્ને કત્ (યત્ત માં ઉપકારક છે. આ ક્રેત પાર પાડવા રૂપ સાદશ્ય ગુણને ધ્યાનમાં રાખીને પ્રસ્તરને યજમાન કહ્યો છે. એ જ રીતે બીજા અર્થવાદવાકથોમાં પ્રત્યક્ષથી વિરાધ ટાળવાને માટે આવાં આલંખન જેમિનિએ અન્ય અધિકરણામાં કલ્પ્યાં છે, એવા અર્થ છે.

न चाद्वैतश्च पित्य अयोरित इह श्रुतिप्रत्यक्षयोस्तात्त्विकव्यावहारिक-विषय वोपगमेन प्रत्य अपपादनं कर्तुं शक्यम् । ब्रह्मातिरिक्तसकल्लमिध्यात्व-प्रतिपादक्ष श्रुविधतात्पर्यलिङ्गोपपन्नानेकश्रुतिशिरुद्धेन एकेनार्थवादेन प्रस्तरे यज्मानतादात्स्यस्य त त्त्विकस्य प्रतिपादनासम्भवात् । एवं 'तत्त्वमसि'-वाकः न त्वंपदवाच्यस्य सर्वझत्वाभोक्तृत्वाकतृत्त्वादिविधिष्टब्रह्मस्वरूपत्वबोधने तत्रासर्वझत्वभोक्तृत्त्वादिप्रत्यक्षमत्यन्तं निगलम्बनं स्यादिति तत्परिहाराय 'अहङ्कारश्चबलित्स् भायतृत्वादि तजो निष्कुप्टस्य शुद्धस्य उदासीन-ब्रह्मरार्थ्वस्वम्' इति व्यवस्थामाश्रित्य भागत्याग्रल्थाणाऽऽश्रीयते । एवं 'कुष्णलं अपयेत्' इत्यादावपि प्रत्यक्षस्यात्यन्तनिर्विषयत्वप्रसक्तौ तत्परि-हाराय श्रुतौ लक्षणा उष्णीकरणे । 'नेइ नानाऽस्ति किञ्चन' इत्यत्र प्रत्यक्षस्य कथंचिद्विषयोपपादनसम्भवे तु न प्रबलायाः श्रुतेरन्यथानयन-मिति न कश्चिद्प्यव्यवस्थाप्रसङ्गः ।

અને અદ્વૈત-શતિ અને પ્રત્યક્ષની બાબતમાં અને છે તેમ અહીં શ્રુતિના પારમાર્થિક વિષય અને પ્રત્યક્ષના ગ્યાવહાસ્કિ વિષય માનીને પ્રત્યક્ષનું ઉપપાદન કરવું શકચ નથી; કારણ કે ખ્રદ્મથી અતિરિક્ત બધું મિથ્યા છે એવું પ્રતિપાદન કરનાર છ પ્રકારના તાત્પર્ય - લિંગથી ઉપપન્ન એવી અનેક બ્રુતિથી વિરુદ્ધ એવા એક અર્થ વાદથી પ્રસ્તરમાં યજમાનના તાત્ત્વિક તાદાત્મ્યનું પ્રતિપાદન સંભવતું નથી. એ જ પ્રમાણે 'तत्त्वमसि' (તું તે છે) વાકચથી स्वम् પદથી વાચ્ય (જીવ) સવ' ગાલ, અભાકતૃત્વ, અકતૃ'ત્વાદિથી વિશિષ્ટ ખ્રદ્ય સ્વરૂપ છે એવા આપ કરાવવામાં આવે છે, તેમાં ત્યાં (જીવમાં) અસવ ગ્રત્વ, ભાષ્કતત્વાદિન પ્રત્યક્ષ તદ્દન આલ બન વિનાનું બની જાય છે તેથી તેના પરિહાર કરવાને માટે ' અહંકારથી શબલિત (અર્થાત્ અન્તઃકરણ<mark>થી વ</mark>િશિષ્ટ) (ચૈતન્યનું) લેહકતૃત્વાદિ છે અને તેનાથી વિરહિત શુદ્ધ તે ઉદાસીન છાદ્વાસ્વરૂપ છે' એવી વ્યવસ્થાના આશ્રય લઇનિ कागत्याग सक्षणाने। आश्रय देवामां आवे છे. એ જ પ્रभाषे 'कृष्णलं अपयेत ' વગેરેમાં પણ પ્રત્યક્ષ તદ્દન નિર્વિષય અની જાય એવા પ્રસંગ થતાં તેના પરિહારને માટે શુતિમાં ઉષ્ણીકરણુ (ગરમ કરવું)ને વિષે લક્ષણાના આશ્રય લેવામાં આવે છ. જ્યારે 'नेह नानाऽस्ति किञ्चन' (अહીં કશું અનેક કે (सन्त नथी) એમાં પ્રત્યક્ષના વિષયનું કાઇક રીતે ઉપપાદન સંભવે છે તેથી પ્રગલ એવી શ્રુતિના જુદી રીતે અર્થ કરવામાં નથી આવતા; મહે કાઈ પણ અ∘યવસ્થા પ્રસક્ત નથી.

(વલરષ્ડ્ય : શંકા થાય કે અદ્વૈત વિષયક શુતિ અને (દ્વૈત)પ્રત્યક્ષમાં વિરાધ હોય છે ત્યાં જેમ કલ્પના કરવામાં આવે છે કે પારમાધિ ક અદ્વૈત શુતિના વિષય છે અને વ્યાવહારિક દ્વૈત પ્રત્યક્ષના વિષય છે તેમ 'ચजमान: प्रस्तर:' જેની ચર્ચા ચાલે છે તેમાં એવી વ્યવસ્થા કલ્પી શકાય કે યજમાન અને પ્રસ્તરના વાસ્તવિક અબેદ શ્રુતિના વિષય છે અને તેમના કલ્પિત ભેદ પ્રત્યક્ષના વિષય છે. આના હત્તર આપતાં કહ્યું છે કે અહીં આ શકય નથી. ' यजमान: प्रस्तर: ' એ અર્થ વાદવાકય છે અને તે યજમાન અને પ્રસ્તરના વાસ્તવિક તાદાત્મ્યનું પ્રતિપાદન કરી શકે નહિ કારણ કે પ્રદ્યાદ્વતનુ પ્રતિપાદન કરનાર શ્રુતિઓ સાથે વિરોધ થાય.

શાંકા : અદ્દેતશ્રુતિઓ પણ વિધિરૂપ નથી માટે અર્થવાદથી તેમાં કાેઇ વિશેષતા નથી, તેથી અદ્દેતશ્રુતિ વાસ્તવિક અભેદનું પ્રતિપાદન કરી શકે જ્યારે આ અર્થવાદવાકથ યજમાન અને પ્રસ્તરના વાસ્તવિક અભેદનું પ્રતિપાદન ન કરી શકે એમ નક્કી કરવા માટે કાેઇ નિર્ણાયક લિંગ નથા.

ઉત્તર : આ વાત ખરાખર નથી. એવું હોય તેા અદ્વેતશ્રુતિઓ બહુ છે તેથી એ હાકીક્ત આ બાબતમાં નિર્ણાયક બની શકે છે. વળી એ અર્થવાદવાકપનું તાત્પર્ય યજમાન અને પ્રસ્તરના અભેદમા નથી, કારણ કે તેવું ગ્રહણ કરાવનાર લિંગ નથી. જ્યારે આદ્વેત બ્રુતિઓનું તાત્પર્ય' પોતાના બથ' પરક જ છે એવું હાન કરાવનાર છ પ્રકારનાં લિંગ છે. क्रेअडे, छांटेाञ्य अपनिषद्वना छठा व्यप्यायमां ' सवेव सोम्येदमम आसीदेकमेवाडितीयम्। ' (छा. ६.२.१) त्यांथी अपडम (शङ्ग्यात) डरीने ' ऐतदान्म्यमिदं सर्वम् । ' (छा. ६.१६.३) 'આ અદ્વિતીય વસ્તુ આ સવ'નું સ્વરૂપ છે' એમ શ્રુતિ ઉપસંહાર કરે છે. તેથી ' ઉપદ્વ મ અને ઉપ્સ હારની એકરૂપતા ′ પ્રકારના લિંગથી એ અધ્યાયનું તાત્પય' अदितीय वस्तमां छे એम निश्चय थाय छे. ' ऐतदातम्यमिद' सर्वम '---- आ अख योतहात्मड છે. પ્રકૃત સદ્દવ ત્વાત્મક છે એ વાક્યના વાર વાર પાઠ છે તેથી અભ્યાસ પ્રકારત લિંગ સિદ્ધ થાય છે, અંદિતોય વસ્ત બીજા કાંઈ પ્રમાણથી જાણી શકાય તેમ ન હોવાથી તે અપવ\* છે तथी આ પુવર્ ત્વ પ્રકારના લિંગની સિદ્ધિ છે. आ चार्यवान पुरुषो बेद (छा ६.१९.२) आ या थ वाला पुरुष तेने लाखे छ) એ वाडयथी प्रहुत अहुत सहवस्तुना ज्ञाननी वात मांडीने સંપત્તિવાકયથી (છા. ૬.૧૫.૨) તેના સુક્તિરૂપ ફળની વાત હાતિ કરે છે તેથી કળ પ્રકારન લિંગ પણ તાત્પર્યતું પ્રહણ કરાવનાર છે. પિતા (ઉદ્દાલક આરૂ.શિ) અને પુત્ર (શ્વેતકેત)ની આખ્યાયિકા-આદિરૂપ અર્થવાદ તે તાત વનું ગ્રહણુ કરાવનાર છે. માંડી વગેરેના દબ્ટાંતાથી પ્રપંચ બ્રહ્મનું કાર્ય છે એવું પ્રતિપાદન કરીને પ્રપંચ બ્રહ્મથી અનન્ય છે (પ્રદ્વાસ્વરૂપ છે) એ પ્રતિપાદન ઉપયત્તિ પ્રકારનું લિંગ છે. આમ છ પ્રકારનાં તાત્પર્ય-લિ ગાંચી એ અધ્યાય અદ્વિતીયવસ્તુપરક છે એમ સિંહ થાય છે. આ જ રીતે બીજા અધ્યાયા અને ભીજી શ્રાતિઓની બાબતમાં તાત્પર્ય નિર્ણાયક લિંગોના વિચાર કરવા.

આમ ધડવિધ ત તપર્યં લિંગોનું જેને સમર્થંન મળ્યું છે એવી પ્રયંચતું મિય્વાત્વ બતાવનારી અનેક શ્રુતિએા છે તેનાથી વિરુદ્ધ જઈને એક અર્થવાદ વાકથ એવું પ્રતિપાદન કરી શકે નહિ કે પ્રસ્તર અને યજમાનનું તાદા મ્ય વાસ્તવિક છે.

શ'કા : તેા પછી એમ માની લેવાય કે યજમાન અને પ્રસ્તરના વ્યાવહારિક અભેદ ક્યુતિના અર્થ છે અને એમ હાય તા તેમના વ્યાવહારિક અભેદનું પ્રતિપાદન કરનાર શુતિથી બાધિતથતું પ્રત્યક્ષ પણ વ્ય વહારિક બેદવિષ્યક ભલે હાેય. આમ પ્રત્યક્ષ નિરવકાશ ન દ્વાવાથી તે શુતિનું બાધક બનતું નથી.

ઉત્તર : આ બરાબર નથી. સમાન (બ્યાવહારિક) સતાવાળા બેદ અને અબેદ એક સ્થળે હાેઈ શકે નહિ તેથી આ કરપના બરાબર નથી. શ્રુતિના અર્થ યજમાન અને પ્રસ્તરના પ્રાતિભાસિક અનેદપરક છે એમ પણ નહીં કહી શકાય કારણ કે શુક્તિમાં રજતના અ**બેદના** પ્રતિભાસ થાય છે તેમ પ્રસ્તરમાં યજમાનના અબેદના પ્રત્યક્ષ પ્રતિભાસ થતા નથી.

શુતિ પ્રત્યક્ષ કરતાં પ્રયળ છે એ ઉત્સર્ગ (સામાન્ય નિયમ)ના ' યગમાનઃ પ્રસ્તર: એ સ્થળે અપવાદ છે એમ બતાવીને હવે બીજી અપવાદ સ્થળ બતાવ્યું છે. તત્ત્વમસિ વાકચ સ્વત: તા અલ્પત્તત્વ, કર્જાત્વ, બાકતૃત્વાદિયી વિશિષ્ટ ચૈતન્ય (જીવ)<sup>ગ</sup>ા તેનાથી વિપરીત સર્વપ્રત, અબોકતૃત્વ, અક્તૃત્વાદિયી વિશિષ્ટ ચૈતન્યરૂપ પ્રક્ષ સાથે સાર્વુકાલિક અબેદ

- - -

પ્રતિપાદિત કરે છે. એને અનુસરીને છવમાં સદા સર્વ`ત્રત્વ આદિ ધર્મ` માનવામાં આવે તા જીવમાં તેનાથી વિરુદ્ધ અસર્વ જ્ઞત્વ, કર્તુ ત્વ આદિરૂપ સંસારનું ગ્રેહણ કરતાર પ્રત્યક્ષ નિરાલ ખન બની ન્નય. તેથી નિરવકાશ સંસાર-પ્રત્યક્ષ વધારે બળવાન છે અને તેનાથી શ્રૃતિના બાધ થાય છે એમ માનવું જોઈએ એ બાધ બુતિના સંકોચરૂપ છે-- શ્રુતિ વિશેષ્ય ચૈતન્યમાત્રના અભેદનું પ્રતિપાદન કરે છે એમ સંક્રાચયુક્ત અર્થ સમજ રારૂપ છે. જ્યારે यजमानः प्रस्तरः માં પુરેપરા સુખ્ય અર્થાતા ત્યાગ કરીને ગેષ્ણુ અર્થાતી કલ્પના કરવામાં આવે છે એટલાે ખે અપવાદ સ્થળામાં ફરક છે ત્યમ્ પદથી વાચ્યના બે ભાગ છે---વિશેષણુ ભાગ અને વિશેષ્ય ભાગ વિશેષણ ભાગના ત્યાગ કરીને ત્વન પદની વિશે ય ભાગ ચૈતન્યમાત્રમાં લક્ષણા સ્વીકારવામાં આવે છે; એવું જ તત્ પદનું પશુ છે. તેથી આ ભાગત્યાગલક્ષણા કે જ હદજ હલ્લક્ષણા કહેવાય છે. આવા જ બીજો અપવાદ જીવ્ળારું પ્રવ્યેતમાં જોવામાં આવે છે. શાતિના બળે જો એમ સ્વીકારી લઈએ કે ૨૫-રસની પરાવૃત્તિના પ્રાદુનીવ પર્ય તનું પાકરૂપ શ્રપશ થાય છે તા કૃષ્ણુલામાં શ્રપણના અભાવતું પ્રત્યક્ષ થાય છે તેને વિષય રહેતા નથી, તે નિવિ'ષય બની જાય છે -- અદ્વેત શ્રુતિ સાથે વિરાધ થાય તેથી પારમાર્થિક શ્રપભ્રાભાવ સંભવે નહિ, શુતિએ કહેલું વ્યાવહારિક શ્રપણ જ કૃષ્ણુલામાં માનવું પડે, અને તેઓમાં તેના અભાવ પણ બ્યાવહારિક હોય એ સંભવે નહિ, અને બ્યવહારકાળમાં શ્રપણાભાવ બાધરહિત છે તેથી એ પ્રાતિભાસિક હાેઈ શકે નહિ. આમ શુતિને માનતાં શ્રપણાભાવ-પ્રેસક્ષ તદ્દન નિર્વિષય ખતે છે તેથો તેને પ્રખળ માનીને શુતિમાં લક્ષણાથી જુદા અથ<sup>4</sup> કરવાના રહે છે-'કૃષ્ણુલાને गरभ करवां'. अ अ शीते सोझेन बजेतने। सोझेन गागेनेण्टं भावधेत अवे। वाडथार्थ छे, સાં શુતિના બળે સામ અને યાગના અભેદ માનવામાં અહે તા તેમના \$2/દનું ≯હણ કરનાર પ્રત્યક્ષ નિરવકાશ બને તેથી તેમના વિરાધ ટાળવાને માટે સામપદની લક્ષણા સ્વીકારવામાં भावे छे--सोमवता यागेन.....

આવા અપવાદા હોવા છતાં શુતિ પ્રત્યક્ષ કરતાં વધારે પ્રબળ છે એ ઉત્સર્ગ છે. અને જ્યાં પ્રત્યક્ષ નિરવકાશ ન અને એવી કાઈપણ સંભાવના હોય ત્યાં શુતિના ભાધ થતા નથી: જેમ કે ત્રેદ્ઠ નાનાડસ્તિ જિલ્લન ઝુતિની બાબતમાં દ્વૈતના મિથ્યાત્વનું પ્રતિપાદન કરનાર શુતિ અને તેના સત્યત્વનું ગ્રહણ કરનાર પ્રત્યક્ષમાં વિરાધ છે ત્યાં પ્રત્યક્ષ શુતિથી બાધિત થતું હોવા છતાં તે નિરવકાશ બનતું નથી, કારણ કે ક્રશ્પિત દ્વૈન અને તેમાં રહેલાં સત્તા, જાતિ વગેરે તેના વિષય માની શકાય તેથી તે સાવકાશ છે માટે શુતિથી પ્રત્યક્ષનો બાધ થાય છે. પ્રત્યક્ષ કલ્પિત દ્વૈતાદિનું સમપ'ણ કરે છે એમ માની તેના વિષયનું હપપાદન કરી શકાય ત્યાં શુતિ સાથે વિરાધ હોય ત્યારે પ્રત્યક્ષના જ બાધ થાય કારણ કે શુતિ પ્રબળ છે એ ઉત્સર્ગ છે. આમ, તાત્પર્ય શુતિમાં પ્રબળતાનું પ્રયોજક છે એ પક્ષમાં જેમ તાત્પર્યના વિષય શ્રપણાદિના બાધનું દશ્ચ<sup>6</sup>ન થાય છે એ અન્યવસ્થા પ્રસક્ત છે તેવી કાઈ જ અબ્યવ થા શુતિનું પ્રાબલ્ય ઔત્સર્ગિક છે એ પક્ષમાં જેવામાં નથી આવતી. તેથી તેની પ્રસક્તિ નથી, अथवा 'कृष्णलं अपयेत्', 'सोमेन यजेत' इत्यादौ न प्रत्यक्षानुरोधेन लक्षणाऽऽश्रयणम्, कि त्वनुष्ठानाशकत्या। न हि कृष्णले उष्णीकरणमात्रमिव मुख्यः पाकोऽनुष्ठातु शक्यते । न वा सोमद्रव्यकरणको याग इव तदभिन्नो यागः केनचिदनुष्ठातु' शक्यते । न च अनुष्ठेयत्वाभिमतस्य प्रत्यक्षविरोध प्रवानुष्ठानाशक्तिरिति शब्दान्तरेण व्यवहियते इति वाच्यम् । 'शशिमण्डलं कान्तिमत् कुर्याद्' इति विधौ अनुष्ठेयत्वाभिमतस्य शशिमण्डले कान्ति-मत्त्वस्य प्रत्यक्षाविरोधेऽप्यनुष्ठानाशक्तिदर्शनेन तस्यास्ततो भिन्नत्वात् । तथा च तत्र तत एव लक्षणाऽश्रयणम् । तस्मादपच्छेदन्यायादिसिद्धस्य श्रुतिवलीयस्त्वस्य न कश्चित् वाधः । इति ।

અથવા 'જીજ્ળસં પ્રવયત, 'સોમેન ચજેત' ઇત્યાદિમાં પ્રત્યક્ષના અનુરાધથી (તેને ધ્યાનમાં રાખીને) લક્ષણાના આશ્રય નથી લેવામાં આવતા, પણુ અનુષ્ઠાનની અશક્તિને કારણે (લક્ષણા માનવામાં આવે છે). એ દેખીતું છે કે કૃષ્ણલમાં ગરમ કરવાની ક્રિયા (ઉષ્ણીકરણાની જેમ મુખ્ય પાક રૂપરસાદિપરાવૃત્તિના પ્રાદુર્ભાવ રૂપ પાક) કરી શકાતા નથી. અથવા સામદ્રબ્ય જેનું કરણ (મુખ્ય સાધન) છે તેવા યાગની જેમ તેનાથી (સામથી અભિન્ન યાગ કાઇનાથી કરી શકાતા નથી. અને એવી દલીલ ન કરવી કે અનુષ્ઠેય તરીકે જે અભિમત (માનવામાં આવેલું) છે તેના પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ એને જ બીજા શબ્દથી 'અનુષ્ઠાનારાક્રિન' એવું નામ આપ્યું છે. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે ' ચંદ્રમડલને ક ન્તિવાળું બનાવવું' એ વિ.ધમાં અનુષ્ઠેય તરીકે અભિમત જે ચંદ્રમડલને ક ન્તિવાળું બનાવવું' એ વિ.ધમાં અનુષ્ઠેય તરીકે અભિમત જે ચંદ્રમડલને ક ન્તિવાળું બનાવવું' એ વિ.ધમાં અનુષ્ઠેય તરીકે અભિમત જે ચંદ્રમડલને ક ન્તિવાળું બનાવવું' એ વિ.ધમાં અનુષ્ઠેય તરીકે અભિમત જે ચંદ્રમડલનો કાન્તમત્ત છ તેતા પ્રત્યક્ષ સાથે વિરાધ ન હાવા છતાં અનુષ્ઠાનની અશક્તિ દેખાય છે તેથી તે (અનુષ્ઠાનની અશક્તિ) તેનાથી (પ્રત્યક્ષવિરાધથી) ભિન્ન છે: તેમ ત્યાં (જીજ્ળ્યં પ્રવયેત, વગેરમાં) તેને લઈને જ (અનુષ્ઠાનારાક્રિને લઈને જ) લક્ષણાને અ થય લેવામાં આવે છે. તેથી અપચ્છેદ ન્યાય વગેરેથી સિદ્ધ શ્રુતિના પ્રાપ્લયના કાઈ બાધ નથી (એમ વિવરસ્ટ્રવાત્તિ કમાં કહ્યું છે).

વિવરણ : પ્રત્યક્ષથી શ્રુતિના બાધ થાય છે તેનાં અનેક ઉદાહરણ બતાવ્યાં છે, જ્યારે શ્રુતિયા પ્રત્યક્ષના બાધનું એક જ ઉદાહરણ બતાવ્યું છે એ પરથી તા ઊલડું એમ કહેવું જોઈએ કે પ્રત્યક્ષ શ્રુતિ કરતાં પ્રબળ છે; એમ શી રીતે કહેવાય કે શ્રુતિ પ્રત્યક્ષ કરતાં પ્રબળ છે ? આ શંકા વાજબી છે તેથી શ્રુતિના પ્રાપ્યત્ર્ય માટે બીજી ઉપપત્તિ વિવરણવાત્તિ કમાં રજૂ કરવામાં આવી છે અપચ્છેદન્યાય આદિથી શ્રુતિનુ પ્રાપ્યત્થ સિદ્ધ કરવામાં આવે છે. કેટલાક શ્રુતિવાકયોમાં લક્ષણા લેવી પડે છે તે અનુષ્ઠાનની અશક્તિને કારણે, પ્રત્યક્ષ વિરોધને કારણે નહિ તેથી શ્રુતિનું બલીયસ્ત્ત્વ (વધારે બળવાન હેાવાપણું) સહેજ પણ બાધિત થતું નથી अथ कथमत्रापच्छेदन्यायप्रवृत्तिः ? उच्यते – यथा ज्योतिष्टोमे बहिष्पवमानार्थं प्रसर्पताम्रुद्गातुरपच्छेदे सति 'यग्रुद्गाताऽपच्छिद्येता-दक्षिणं यज्ञमिष्ट्वा तेन पुनर्य नेत ' इति श्रुतिनिरीक्षणेन जाता उद्गात्रय-च्छेदनिमित्तकप्रायश्चित्तकर्तव्यताबुद्धिः पश्चात् प्रतिहर्त्रपच्छेदे सति 'यदि प्रतिहर्तांऽपच्छिछेत सर्ववेदसं दद्याद् ' इति श्रुतिनिरीक्षणेन जातया तद्विरुद्धप्रतिहर्त्रपच्छेदनिमित्तप्रायश्चित्तकर्तव्यताबुद्ध्या बाध्यते, एवं पूर्व घटादिसत्यत्वप्रत्यक्षं परया तन्मिध्यात्वश्चतिजन्यबुद्ध्या बाध्यते ।

न चोदाहृतस्थळे पूर्वनैमित्तिकर्कतव्यताबुद्धेः परनैमित्तिकर्कतव्यता-बुद्ध्या बाधेऽपि पूर्वनैमित्तिकर्क्तव्यताजनकं शास्त्रं यत्रोद्गातृमात्रापच्छेदः, उभयोरपि युगपदपच्छेदौ ना, उद्गात्रपच्छेदस्य परत्वं वा तत्र सावकाशम्, प्रत्यक्षं तु अद्वैतश्रुत्या बाधे विषयान्तराभावान्निरालम्बनं स्यादिति वैषम्यं शङ्कनीयम् । यत्र घटादौ श्रुत्या बाध्यं प्रत्यक्षं प्रवर्तते, तत्रैव व्यावहारिकं विषयं लब्ध्वा कृतार्थस्य तस्य परापच्छेदस्थले सर्वथा बाधितस्य पूर्वापच्छेदशास्त्रस्येव विषयान्तरान्वेषणाभावात् । इहापि सर्वप्रत्ययवेद्यत्रस्य-सत्तायां सावकाशं प्रत्यक्षमिति वक्तुं शक्यत्वाच्व ।

હવે પ્રશ્ન થાય કે અહીં અપચ્છેદન્યાયની પ્રવૃત્તિ કઇ રીતે છે? કહીએ છીએ--- જ્યાંતિષ્ટેામ યાગમાં બહિષ્પવમાન સ્તાત્રને માટે ગતિ કરતા ઝરત્વિખેમાં જો ઉદ્ગાતાના અપચ્છેદ (વિચ્છેદ) થઈ ભાય તા 'જો ઉદ્ગાતાના અપચ્છેદ થાય તા દક્ષિણા વિના યજ્ઞ કરીને કની તે યજ્ઞ કરવા.' એ બ્રુતિના નિરીક્ષણથી ઉદ્દાતા-ના અપચ્છેદ નિમિત્તો પ્રાયશ્વિત કરવું જોઈએ એવી છુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે તે પછીથી પ્રતિહતોના અપચ્છેદ થતાં 'જો પ્રતિહતોના અપચ્છેદ થાય તા સ્વ'ધન આપી દેવું ' એવી બ્રુતિના નિરીક્ષણથી ઉત્પન્ન થયેલી તેનાથી વિરુદ્ધ એવી પ્રતિ-હતાના અપચ્છેદ નિમિત્તો પ્રાયશ્વિત કરવું જોઈએ એવી છુદ્ધિ થાય તો સવ' ધન આપી દેવું ' એવી બ્રુતિના નિરીક્ષણથી ઉત્પન્ન થયેલી તેનાથી વિરુદ્ધ એવી પ્રતિ-હતાના અપચ્છેદ નિમિત્તો પ્રાયશ્વિત કરવું જોઈએ એવી છુદ્ધિયા બાધિત થાય છે. એ જ રીતે પૂર્વ' એવું ઘટાદિના સત્યત્વતું પ્રત્યક્ષ પર એવી તેના મિથ્યાત્વની બ્રુતિથી ઉત્પન્ન થયેલી છુદ્ધિથી બાધિત થાય છે,

'ঝি−ə¢

રહેહ

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

શકા થાય કે ઉદાહુત સ્થળમાં પૂર્વ નૈમિત્તિક પ્રાયશ્ચિતકત'બ્યતાણુદ્ધિ (ઉદ્ગાતાના અપગ્છેદરૂપી નિમિત્તને લઇને મારે પ્રાયશ્ચિત કરવું જોઈએ એવી પહેલાં થયેલી છુદ્ધિ) પર નૈમિત્તિક કર્ત બ્યતાણુદ્ધિથી (પ્રતિહતાના અપગ્છેદરૂપી નિમિત્તને લઈને મારે પ્રાયશ્ચિત કરવું જોઈએ એવી પાછળથી થયેલી છુદ્ધિશી) બાધિત થાય તા પણ પૂર્વ નૈમિત્તિક કર્ત બ્યતા(છુદ્ધિ)ને ઉત્પન્ન કરનારુ શાસ્ત, જ્યાં માત્ર ઉદ્ગાતાના અપગ્છેદ હાય, જ્યાં બન્નેના એકસાથે અપગ્છેદ હાય, બથા ઉદ્ગાતાના અપગ્છેદ પરમાં હાય (પાછળથી થયેા હાય) ત્યાં સાવકાશ છે, જ્યારે (ઘટાદિ સત્યત્વ–) પ્રત્યક્ષ તા અદ્વેતપ્રુતિથી બાધિત થતાં તેના બીએ વિષય ન હાવાથી નિરાલ બન બની જાય એટલુ વૈષગ્ય (બન્ને કિસ્સાએામાં છે). પણ આવી શકા કરવી નહિ; કારણ કે જ્યાં ઘટાદિમાં શ્રુતિથી બાધ્ય (બાધિત થઈ શકે તેવુ') પ્રત્યક્ષ પ્રવત્ત થાય છે ત્યાં જ બ્યાવહારિક (સત્તવરૂપ) વિષય મેળવીને કૃતાર્થ થયેલા તેની બાબતમાં, પરાયગ્છેદ સ્થળમાં સ્વ<sup>6</sup>થા બાધિત થયેલા પૂર્વા-પચ્છેદશાસ્ત્રની જેમ, અન્ય વિષયના અન્વેષણુના અભાવ હાય છે (-તેને બીજે વિષય શેાધવાની જરૂર પડતી નથી); અને અહીં પણ સવ<sup>°</sup> જ્ઞાનાથી જ્ઞાત થતી થદાસત્તાને વિષે પ્રત્યક્ષ સાવકાશ છે એમ કહેવું શક્ય છે.

ુ**વિવરણ** : પ્રક્ષ થાય કે અહીં અપશ્છેદન્યાય કેવી રીતે લાગુ પાડશા ? તેના ઉત્તર आपतां अभभ्येष्ठेदन्यायनी समजूती आभी छे, अहिण्पवमान स्तेल ' उपास्त्रे गायतो नरः', ' दविद्यतत्या रुचा', 'पवमानस्य ते कवे' ये त्रश् सुझ्तोना आनधी साध्य छे. ज्येातिण्टाम यत्तमां अहिण्पवमान स्तात्रने माटे ओडभीलान वस्त्र पडडीने ७ अहत्विको अने यकमान इरता હાય છે. બેમ્યાનપણાને લઇને કાઇ તા હાથ છૂટી જાય તા આ અપચ્છેદ કે વિચ્છેદને નિમિત્ત ગણીતે પ્રાયશ્વિત કરવું જોઈએ જેને માટે વિધિએા શાસ્ત્રમાં છે. જો ઉદ્દગાતાના અપચ્છેદ થાય તાે આરંબેલાે યત્ર દક્ષિણા વિના પૂરો કરવાે અને કરી પાછા તે જ યત્ર કરવાે એવું શાસ્ત્રનું વિધાન છે. જો પ્રતિહર્તા ઋત્વિજના અપચ્છેદ થાય તાે અધું ધન આપી દેવું જોઈએ એવું વિધાન છે. હવે એક પ્રયોગમાં દૈવવશાત્ એવું બને કે પહેલાં ઉદ્દગાતાના અપચ્છેદ થાય અને પછી પ્રતિહર્તાના અપચ્છેદ થાય. બન્ને વખતે તે નિમિત્તે વિદ્વિત પ્રાયશ્વિત કરવું જોઈએ એવી શુદ્ધિ શાસ્ત્રને જોઈને (અર્થાત્ અપચ્છેદ થતાં જ શાસ્ત્ર મગજમાં આવી જાય છે તેથી -) થાય છે, પણ આ ક્રત બ્યતાણ દિ એકબીજાથી વિરૂદ્ધ છે- એક પ્રમાણે પ્રાયશ્ચિતરૂપે પૂરા કરેલા યત્રમાં દક્ષિણા આપવાની નથી, જ્યારે બીજામાં સવધ્સ્વનું દાન કરવાનું છે. આ બેનું એક કાળમાં અનુષ્ઠાન સંભવે નહિ તેથી પર એવી નૈમિતિક કર્ત વ્યતાન બુદ્ધિથી પૂર્વ'ના ખાધ થાય છે. આ જ અપચ્છેદન્યાય પ્રમાણે પૂર્વ'માં આપણુને ધટાદિના सत्यत्वनुं प्रत्यक्ष थाय छे तेने। आध पाछणथी थती शास्त्रजन्य प्रपंचमिथ्यात्वकुद्धिथी થાય છે કારણ કે એક સ્થળે સત્યત્વ અને મિથ્યાત્વ ખન્ને સંભવે નહિ. પૂવ' જ્ઞાન પર ત્રાનથી ખાધિત થાય છે.

અહીં શાંકા થાય કે ઉદ્ગાતાના અપચ્છેદ નિમિત્તો પ્રાયક્ષિત અંગે જે શાસ્ત્રવચન છે તેના યાગમાં ઉદ્ગાતાના અપચ્છેદ પહેલાં થાય અને પછીથી પ્રતિહર્તાના અપચ્છેદ થાય ત્યાં બાધ થતા હાેય તા પણ તે સર્વ'થા નિરવકાશ નથી, તેને અન્યત્ર કામ કરવાની તક છે, તેની સાર્થ'કતા છે—જ્યાં માત્ર ઉદ્ગાતાના અપચ્છેદ થયો હાેય ત્યાં એ સાવકાશ છે; અથવા પહેલાં પ્રતિહર્તાના અપચ્છેદ અને પછીથી ઉદ્ગાતાના અપચ્છેદ થાય ત્યાં એ કામ કરશે. અને ઉદ્ગાતા અને પ્રતિહર્તા બન્નેના અપચ્છેદ એક કાળમાં થાય ત્યાં એ સાવકાશ છે કરશુ કે આપસ્ત'એ કહ્યું છે કે ઉદ્ગાતા અને પ્રતિહર્તાના અપચ્છેદ ચોક સાવકાશ છે કરશુ કે આપસ્ત'એ કહ્યું છે કે ઉદ્ગાતા અને પ્રતિહર્તાના અપચ્છેદ એક સાવકાશ છે કરશુ કે આપસ્ત'એ કહ્યું છે કે ઉદ્ગાતા અને પ્રતિહર્તાના અપચ્છેદ એકસાથે થાય ત્યારે ઉદ્ગાતાના અપચ્છેદ નિમિત્તે જે પ્રાયક્ષિત્ત બતાબ્યું છે તે જ કરવું ( કરયાતૃપ્રતિદર્જ્વવચ્છેર રોર્યો મળશસ્થ છે કરણા વ્રપ્ટિનિમિત્તિ અન્ય કાઈ વિષય ન હોવાથી કાઈ અવકાશ રહેતા નથી, તેથી દબ્ટાન્ત અને દાર્બ્ટાન્તિકમાં આ કરક છે. માટે અપચ્છેદન્યાય લાગુ પાડવા ન જોઈએ — પ્રયક્ષ વિષય વિનાનું હોય એવું તો બને જ નહિ.

આને ઉત્તર એ છે કે દ્રેત પ્રપંચમાં પારમાર્થિંક સત્યત્વના બાધ શ્રુતિથી થાય તાે પણ વ્યાવહારિક સત્યત્વ પ્રત્યક્ષના વિષય તરીકે સલામત છે તેથી પ્રત્યક્ષ નિરવકાશ છે તેવું નથી. વ્યાવહારિક સત્ત્વરૂપી વિષયમાં તાે ઘટાદિ પ્રત્યક્ષ કૃતાર્થ છે જ તેથી તેને સાર્થંકતાને માટે અન્ય વિષય શાધવાની જરૂર પહેલી નથી. જ્યારે ઉપર કહેલા દ્રષ્ટાન્તમાં પૂર્વાપએટ--શાસ્ત્રના સવ<sup>4</sup>થા બાધ થાય છે તેથી અન્યત્ર વિષય શાધવા પડે છે--- તેના સાવકાશત્વને માટે. જો એવી દલીલ કરવામાં આવે કે સવ<sup>4</sup>ત્ર સત્તા એક જ છે; વ્યાવહારિક સત્તા, પ્રાતિભાસિક સત્તા જેવું કશું છે જ નહિ તેથી સત્તાના સત્ત્વપ્રત્યક્ષને માટે પણ બીજો વિષય શાધવાના રહે જ છે, --- તા તેના ઉત્તર એ છે કે દ્વેતસત્ત્વ-પ્રત્યક્ષ પણ નિરવકાશ નહીં બને કારણ કે પૂર્વાપએટનિમિત્તક પ્રાયશ્વિતશાસ્ત્ર જેમ અન્ય પ્રયોગમાં સાવકાશ છે તેમ ધટાદિદ્વૈતથી અન્યત્ર, તેના અધિષ્ઠાનબૂત ધરાસત્તાને વિષે સત્ત્વપ્રસક્ષ સાવકાશ છે જ. ધરારૂપ સત્ સવ' પ્રપંચનું અધિષ્ઠાન છે અને જે જે વસ્તુવું ત્રાન આપણને થાય છે તે સવ'તું ત્રાન 'સત' તરીકે જ થાય છે---થટો કસ્તિ, પટોડસ્તિ વગેરે. આમ સવ' જગત્તની સત્તા સર્વ' ત્રાનથી પ્રતીત થાય છે અને સવ'ની અધિષ્ઠાનબૂત ધરાસત્ત્વ--પ્રત્યક્ષ સાવકાશ રહે છે, તેથી કાઈ દાઇ સત્તા નથી. એ અધિષ્ઠાનબ્રુત પ્રદાસત્તાને વિષે પ્રપંચસત્યત્વ--પ્રત્યક્ષ સાવકાશ રહે છે, તેથી કાઈ દાઇ સત્તા નથી. એ અધિષ્ઠાનબ્રુત પ્રદાસત્તાને વિષે પ્રપંચસત્યત્વ--પ્રત્યક્ષ સાવકાશ રહે છે, તેથી કાઈ દાઇ નથી.

यत्त्वेकस्मिन्नपि प्रयोगे क्रमिकाभ्यां निमित्ताभ्यां कतौ तत्त्तनैमित्तिक-कर्तव्यतयोर्बदरफळे त्रयामरक्तरूपयोरिव क्रमेणोत्पादाद् रूपझानद्वयवत् कर्तव्यताज्ञानद्वयमपि प्रमाणमेवेति न परेण पूर्वज्ञानवाधे अपच्छेदन्याय उदाहरणम् । अत एवापच्छेदाधिकरणे (ए.मी. अ. ६, पा. ५, अधि. १९) '' नैमित्तिकशास्त्रस्य ह्ययमर्थेः निमित्तोपजननात् प्रागन्ययाकर्तव्योऽपि कर्तुर्निमित्ते सत्यन्यथा कर्तव्यः'' इति <u>शास्त्रदीपिकावयनमिति</u> । तन्न । अङ्गस्य सतः कर्तव्यत्वम् । न च पश्चाद्भाविप्रतिइत्रेपच्छेदवति कर्तौ पूर्वद्वत्तोद्गात्र पञ्छेदनिमित्तकस्य प्रायश्चित्तस्याङ्गलमस्ति । आइवनीय-शास्त्रस्य पददःमातिस्वितदोमविषयलवद् 'यद्युद्गाताऽपच्छिद्येत ' इति शास्त्रस्य पश्चाद्भाविप्रतिहर्त्रपच्छेदरहितकतुविषयलात् । उक्तं द्दि न्यायरस्नमालायाम्—

" साधारणस्य शास्त्रस्य विशेषविषयादिना !

सङ्कोचः क्ऌप्तरूपस्य प्राप्तवाधोऽभिधीयते ॥ '' ( न्यायरत्नमाल, ४.१४ )

इत्युक्तच्क्षणप्राप्तवाधविवेचने ''तत्रैवं सति शास्त्रार्थों सवति, पश्चाद्भाव्युद्गात्रपच्छेदविधुरप्रतिहत्रपच्छेदवतः क्रतोस्सर्ववेदसदानमङ्गम्, एवग्रुद्गात्रपच्छेदेऽपि द्रष्टव्यम् '' इति ।

એમ કહેવામાં આવે કે જેમ બારના ફળમાં ક્રમથી લીલા અને લાલ રંગ ઉત્પન્ન થતા હાવાથો (બન્ને) રૂપના બે જ્ઞાના પ્રમાણ છે (ચથાર્થ છે) તેમ એક પ્રચાયમાં પણ એક પછી એક થતાં બે નિમિત્તાને કારણે ચાગને વિષે તે તે નિમિત્તને લીધે કરવાનાં (પ્રાથશ્ચિતની) બે કત'બ્યતા–સુદ્ધિઓ પ્રમાણ જ છે તેથી પર જ્ઞાન) ી પૂર્જજ્ઞાનના આધમાં અપચ્છેદન્યાય ઉદાહરણ નથી તેથી જ અપ છેદાધિકરણમાં શાસ્ત્રદી(પકાનું વચન છે કે " નૈમિત્તિક (--ક્રોઈ નિમિત્તને લઈને પ્રવૃત્ત થતું-) શાસ્ત્રના આ અર્થ છે કે (ઉત્તર) નિમિત્ત ઉત્પન્ન થતાં પહેલાં અન્ય રીતે યાગ કરવા ચાેગ્ય હતા તેમ છતાં નિમિત્ત થતાં જુદી રીતે કરવા જોઈએ."

પણ આ (દલીલ) અરાબર નથી. અંગ દ્વાય તેા કરવતપણું હાેચ. અને પાછળ અ વતા પ્રતિહર્તાના અપચ્છેદવાળા ક્રતુમાં આગળ થઈ ગચેલા ઉદ્દગાતાના અપચ્છેદ નિમિત્તે જે પ્રાયશ્ચિત છે તે અંગ નથી. ' झाहवनीचે जुहोति' એ આહવનીયશાસ્ત્રના જેમ ચદ્દહામથી અતિરિક્ત હાેમ વિષય છે તેમ ' તે ઉદ્દગાતાના વિચ્છેદ થાય' એ શાસ્ત્રના પાછળથી થતા પ્રતિહર્તાના વિચ્છેદથી શૂન્ય એવા ક્રતુ વિષય છે. ન્યાચ્સ્તનમાલાનાં કહ્યું છે, '' (પ્રત્યક્ષસિદ્ધ) સાધારણ શાસ્ત્રના વિશેષવિષયક (શાસ્ત્ર) અ દિથી જે સંકાચ માનવામાં આવે છે તેને પ્રાપ્ત-બાધ કહે છે '' આમ જેતું લક્ષણ અ પ્યું છે તે 'પ્રાપ્તઆધ'ના વિવચનમાં " ત્યાં આમ હાય ત્યારે શાસ્ત્રના અર્થ એવા છે કે પાછ થી થતા ઉદ્દગાતાના અપચ્છેદરહિત અને પ્રવિદર્તાના અ ત્ર્છદથી ચુક્ત ક્રતુમાં સવ' ધનનું દન અંગ છે; તેમ ઉદ્દગાતાના અપચ્છેદ વિષે પણ વિચારવુ'"

300

વિવરણ : ઉપર જે કહ્યું છે અને અપચ્છેદ-યાયનું ઉદાહરણુ આપ્યું છે તેને વિષે શંકા થઈ શકે. ખારના કળમાં પહેલાં લીલા રંગ ઉત્પન્ન થાય છે, પઝી યાં જ પૂર્વના લીલા રંગના નાશ પછી લાલ રંગ ઉત્પન્ન થાય છે અને એક જ વસ્તૃને વિષે, જુદા જુદા સમયે થતાં હોવાથી, બન્ને રૂપતાન પ્રમાણબૂત છે. તેવી રીતે પૂર્વ નિમિત્ત ઉદ્દગાતાના વિચ્છેદ) ઉત્પન્ન થયું છે તેટલા માત્રથી પૂર્વ નૈમિત્તિકની કર્તવ્યતા ઉત્પન્ન થાય છે, અને પાછળ થતા નિમિત્ત પ્રતિહર્તાન અપચ્છેદ)થી પૂર્વ કર્તવ્યતાનો નાશ થયા પછી ઉત્તર નૈમિત્તિકને કર્તવ્યતાને વાશ થયે છે, અને પાછળ થતા નિમિત્ત (પ્રતિહર્તાનો આપચ્છેદ થી પૂર્વ કર્તવ્યતાનો નાશ થયા પછી ઉત્તર નૈમિત્તિકની કર્તવ્યતા ઉત્પન્ન કરવામાં આવે છે. આમ ઉદ્દગાતાના વિચ્છેદરૂપી નિમિત્ત થતાં દક્ષિણા વિનાના યાગની કર્તવ્યતા જન્મી. પછીથી પ્રવિદ્ધર્તાના વિચ્છેદરૂપી નિમિત્ત થતાં દક્ષિણા વિનાના યાગની કર્તવ્યતા જત્મની. પછીથી પ્રતિહર્તાના વિચ્છેદરૂપ નિમિત્ત થતાં તે પૂર્વ કર્તવ્યતાનો નાશ કરીને સર્વ સ્વના દાનવાળા યાગની કર્તવ્યતાને ઉત્પન્ન કરે છે તેથી બાછળથી થતા વિરુદ્ધ પ્રકારના વિચ્છેદવાળા યત્તમાં પણુ પૂર્વ નૈમિત્તિકશાસ્ત્રનું અપ્રામાણ્ય નથી. ઉત્તર નિમિત્ત ઉત્પન્ન થયું તે પહેલાં પૂર્વ નૈમિત્તિક કર્તવ્યતા વસ્તુતર હતી એમ શાસ્ત્રકોપિમામાં પણ કહ્યું છે. ઉત્તરભાવી પ્રતિહર્તાનો લિચ્છેદ ઉત્પન્ન થયો તે પહેલાં જુદી રીતે અર્થાત્ત દક્ષિણા આપ્યા સિકાય કતુ વસ્તૃત કરવાના હતો જ, તેમ છતાં પાછળથી પ્રતિહર્તાના વિચ્છેદરૂપ નિમિત્ત થતાં તે યત્ન જુદી રીતે અર્થાત્ સર્વ ધનની દક્ષિણા આપીને કરવાનો થાય છે, તેથી પર શાસ્ત્રથી પૂર્વ શાસ્ત્રનો બાધ નથી. બન્ને પ્રમાણ છે.

આ શંકા ખરાબર નથી, જો પૂર્વ પ્રાયશ્ચિત્ત યાગમાં આંગરૂપ હોત તેા આ ખરાબર હતું, પણ ક્રમથી થતા વિરુદ્ધ વિચ્છેદવાળા યત્રમાં પૂર્વ નેમિત્તિકની કર્તવ્યતાની નિષ્પત્તિમાં કાેઈ પ્રમાણ નથી કારણ કે પૂર્વ નૈમિત્તિક યશતું અંગ નથી - તેને અંગ તરં/કે જણાવનાર ઠાઈ પ્રમાણ નથી. પૂર્વ નેમિત્તિકશાસ્ત (- ઉદ્દગાતાના વિચ્છેદ થાય તા તે યત્ર દક્ષિણા આપ્યા વિના પુરા કે વા અને કરા યત્ત કરીને તેમાં દક્ષિણા આપવી--)થી વિદ્વિત આ પ્રાયશ્વિત આ યાગમાં અંગ છે એ અંગેનું પ્રમાણ નથી, કારણ કેતે અન્ય પ્રયોગોમાં સાવધાશ હાેઈને ત્યાં પણ અંગતવનું આધક નથી. શાસ્ત્રના સંકાેચ થાય છે. એક ઉદાહરણ લઇ એ, આ જવનીયે जहात એ સામાન્યશાસ્ત્ર હાેમમાત્રમાં આહવનીયતું વિધાન કરવા પ્રવૃત્ત થાય છે ત્યાં વદે જીદોત્તિ---(ગાયના પગલામાં - સાતમી ખરી જ્યાં પડે સાં - હાેમ કરવા) એ વિશેષશાસ્ત્રથી ઉપયું કત સામાન્ય શાસ્ત્રના સંક્રાચ થાય છે અને તે પદ્દેામથી અતિરિક્ત હેામમાં આહવનીયત વિધાયક બને છે. તે જ રીતે ઉદ્ગાતાના અપચ્છેદ નિમિત્તે પ્રાયશ્વિતનું વિધાન કરતાર શાસ્ત્ર જ્યાં પાછળથી પ્રતિદર્તાના વિચ્છેદ ન થતા હાય એવા યાગ વિષે છે અને પ્રતિદ્ધર્તાના અપચ્છેદ નિમિત્તે પ્રાયશ્વિતનું વિધાન કરનાર શાસ્ત્ર જ્યાં પાછળથી ઉદ્દગાતાના વિચ્છેદ ન થતા હાય એવા યાગ વિષે છે. આ ર'તે થતા શાસ્ત્રના સંક્રીચને પ્રાપ્તભાધ કહે છે. (તેથી બાધ ચાય જ છે.) અપચ્છેદના સ્થળે ઉત્તરત્તાનથી પૂર્વ તાનના બાધ થાય છે તાં પાછળથી થતા પ્રતિદ્ધર્તાના અપચ્છેદ વિનાના એવા ઉદ્ગાતાના અપચ્છેદવાળા યાગમાં યાગનું દક્ષિણા વિના સમાપન એનું અંગ છે; અને પાછળથી ઉદ્દગાતાના અપચ્છેદન થતા હાય તેવા પ્રતિદર્તાના <u>અ</u>પચ્છેદવાળા યાગમાં સર્વ ધનતું દાન યાગતું અંગ છે. એમ <mark>પાર્થ સારથિમિશ્રકૃત</mark> ન્યાયરતનં માલામાંના× વિવેચનથી ગ્રાત થાય છે.

 यत्तु शास्त्रदीपिकावचनम्रुदाइतम्, तदपि 'तेनोत्पन्नमपि पूर्वप्रायश्वित्त-झानं मिथ्या भवति वाधितत्वाद्, उत्तरस्य तु न किळ्चिद् वाधकमस्ति' इति पूर्वकर्तव्यतावाध्यत्वप्रतिपादकग्रन्थोपसंहारपठितत्वाद् निमित्तोपजननात् प्राङ् निमित्तोपजननं विना निमित्तोपजननाभावे सनि अन्यथा कर्तव्योऽ-पीति कृत्वा चिन्तामात्रपरम् । न तूत्तरनिमित्तोपजननात्प्राक् पूर्वनैमित्तिक-कर्तव्यता वस्तुत आसीदित्येवंपरम्, पूर्वग्रन्थसन्दर्भविरोधापत्तेः ।

જ્યારે શાસ્ત્રદીપિકાનું જે વચન ટાંકચું છે તે પણ "તેનાથી (--પૂર્વ પ્રવૃત્ત નેમિત્તિક શાસ્ત્રથી) ઉત્પન્ન થયેલું હેાવા છતાં પૂર્વપ્રાયશ્ચિત્ત જ્ઞાન (ઉત્તર નેમિત્તિક શાસ્ત્રથી) બાધિત થવાને કારણે મિથ્યા અને છે; જ્યારે ઉત્તર (પાછળ ઉત્પન્ન થયેલા પ્રાયશ્ચિત્તજ્ઞાન)નું કશું બાધક નથી" એમ પૂર્વ કર્તાં વ્યતાના બાધ્યત્વનું પ્રતિધાદન કરનાર ગ્રાથના ઉપસંહારમાં પઠિત હેાવાથી નિમિત્તની ઉત્પત્તિની પહેલાં (અર્થાત્ ) નિમિત્તની ઉત્પત્તિ વિના, નિમિત્તની ઉત્પત્તિના ઉત્પત્તિની પહેલાં (અર્થાત્ ) નિમિત્તની ઉત્પત્તિ વિના, નિમિત્તની ઉત્પત્તિના અભાવ હાય ત્યારે (ચાગ) અન્યથા કરવા યાગ્ય પણ છે' એને કરીને ચિન્તામાત્ર--પરક છે. પણ ઉત્તરનિમિત્તની ઉત્પત્તિની પહેલાં પૂર્વ નૈમિત્તિક કત'વ્યતા વસ્તુત: હતી એમ તેનું તાત્પર્ય નથી, કારણ કે (એમ માનતાં) પૂર્વ ગ્રન્થના સંદર્ભના વિરાધ આવી પહે.

विवर्धः श क्राकार नैमित्तिकशास्त्रस्य (निर्धायसागरनी व्यावृत्ति प्रभाष्ट्रे पाठ नेमित्तिकशास्त्राणां) हायमर्थः ... अत्यादि शास्त्रद्वी पत्रानुं वयन टांअयुं छे ते अभ अताववाने માટે કે જેમ એક ઘટમાં ક્રમિક બે રૂપનાં જ્ઞાન પ્રામાણિક છે તેમ એક યાગમાં ક્રમિક બે નેમિત્તિક પ્રાયશ્ચિત્તનાં નાન પછ પ્રામાણિક હાેઇ શકે છે તેથી પૂર્વ'નાનના પરથી બાધ થાય છે એમ માની શકાય નહિ, આના ઉત્તર આપતાં સિદ્ધાન્તી કહે છે કે ઉત્ત મંથતું તાત્પર્ય જુદ્ છે --- નૈમિત્તિ #શાસ્ત્રસ્ય ... વાક્ય ઉપસંહાર ભાગમાં છે તેથી ઉપક્રમગ્ર થ પ્રમાણે જ તેના અભિપ્રાય નક્કી કરી શકાય અને ઉપક્રમમાં તા તેનોત્યન્નમપિ...એ વાક્ય છે. આ ઉપક્રમ વાક્યતું તાત્પર્ય એવું છે કે જે શંકા કરવામાં આવી છે કે ઉદ્દગાતા અને પ્રતિદુર્તાના ક્રમિક અપચ્છેદ થાય ત્યાં પૂર્વ નિમિત્તને લોધે કરવાતું થતું પ્રાયક્ષિત જ કરવું જોઈએ કારણકે એનું કાંઈ વિરાધી નથી તેથી તેનું તાન અનાયાસે થઈ જાય છે જ્યારે પાછળના નિમિત્તને લઈને કરવાનું પ્રાયશ્વિત પૂર્વ નિમિત્તક પ્રાયશ્વિતથી વિરુદ્ધ હાઇને તેનું त्तान थई शक्त नथी. तेथी पूर्व क अणवान छे, - आ शंकाने। उत्तर 'तैनोत्पन्तम्...' थी આપ્યા છે. પૂર્વ નેમિત્તકશાસ્ત્રથી પૂર્વ પ્રાયશ્વિત્તનું નાન થાય છે પણ તે ઉત્તરથી બાધિત ચતાં મિથ્યા બંને છે. 'જો ઉદ્દગાતાને અપચ્છેદ થાય…' વગેરે શાસ્ત્રથી પૂર્વ'નિમિત્તક પ્રાયશ્વિતનું ત્રાન થાય છે. પણ જે ઉત્તરનિમિત્તક પ્રાયશ્વિતનું ન્રાન છે તે પે તાથી વિરુદ એવું જે પૂર્વ तान છે તેના આધ કરીને જ પ્રવત્ત થાય છે. આમ 'तैनोत्यन्नमपि...' એ જે

ઉપક્રમ પ્રંથ છે તેના પ્રમાણે જ ઉપસંદારમાં આવતા પ્રંથનું તાત્પર્ય નક્કી કરવું જોઈ એ. અતે તેનું તાત્પર્ય એ જ હાેઈ શકે કે જે કતુમં ક્રમિક વિરુદ્ધ અપચ્છેદ ન હોય ત્યાં દ્વિતીય નિમિત્તની ઉત્પત્તિના અભાવમાં પ્વ'નિમિત્તના બળ એ કતુના પ્રયોગ જુદી રીતે થઈ પણ શકે. પણ પ્રકૃતમાં તે એવું નથી. અહીં તેા દ્વિતીય નિમિત્તની ઉપત્તિ થઈ ગઈ છે તેથી ઉત્તરનિમિત્તક માયશ્વિતનું ત્રાન પૂર્વ'ના ત્યાધ કરશે જ. આમ પૂર્વ' નિમિત્ત વી અન્યથા કર્તા બ્યતાની કતુમાં માત્ર સંભાવના ઊભી થાય છે. આ તેા શકા ઊભી કરીને ચર્ચા માત્ર કરી છે. વસ્તૃત: એ અન્યથાક્રત બ્ય યાગ છે એ રીતની એની સત્તા નિશ્વિત થતી નથી. આમ શાસ્ત્રદી પિકાનું વચન પણ બન્ને જ્ઞાનના પ્રામાણ્યનું સમય'ન કરી શકે નહિ.

જ્યાંતિષ્ટામ યત્ર સામયાગના પ્રકાર છે ( જુઓ તૈાંત્તરીય બ્રાહ્મસ્યુ ૧.૫.૧૧). આ જ્યાંતિષ્ટામ યાગમાં હવિધાંતથી બહિપત્રમાન દેશ તરફ માત્ર ત્રડલિજોના 'અન્વારંભ શ્રુત છે. અર્થાત્ અધ્વર્સુના કચ્છ પકડીને પ્રસ્તાતા, પ્રસ્તાતાના કચ્છ પકડીને ઉદ્ભાતા, ઉદ્દગાતાના કચ્છ પકડીને પ્રતિહર્તા, પ્રતિદર્તાના કચ્છ પકડીને બ્રહ્મા, બ્રહ્માનો કચ્છ પકડીને ઉદ્ભાતા, ઉદ્દગાતાના સ્ટુઝ પકડીને પ્રતિહર્તા, પ્રતિદર્તાના સ્વયુ પડડીને બ્રહ્મા, બ્રહ્માના કચ્છ પકડીને લજમાન અને યજમાનના કચ્છ પકડીને પ્રશાસ્તા એમ જાય છે. ત્રડતિ જેમાંથી કાઈના અપચ્છેદ કે વિચ્છેદ થતાં પ્રાયશ્વિત કરવું પડે છે — જો પ્રસ્તાતાના અપચ્છેદ થાય તા બ્રદ્માને વર દે; જો પ્રતિદર્તાના અપચ્છેદ થાય તા સ્વધ્વત્રવતું દાન દેવું પડે; જો ઉદ્ગાતાના અપચ્છેદ થાય તા ચ્યે યત્ત દક્ષિણા આપ્યા વિના પૂરા કરીને ફરો યાગ કરવા પડે અને એમાં જે આગલા યત્તમાં દક્ષિણા આપવાના હતી તે આ યત્તમાં આપવી પડે આ પ્રાયશ્વિત્તોના વ્યતુસંધાનમાં એક જ યાગમાં બે અપચ્છેદા સાથે થાય અથવા એક પછી એક થાય તો શું કરવું તેની ચર્ચા કરી છે. ઉત્તર-ત્રાનના પ્રામાપ્યના નિર્જીય માટે આ ચર્ચા ટાંડા છે.

# आस्तां मीमांसकमर्यादा । इयामतदुत्तरश्वतरूपन्यायेन क्रमिककर्तव्यता-इयोत्त्पच्युपगमे को विरोधः ?

उच्यते - तथा हि, किं तत् कर्तव्यत्वं यत् परनैमित्तिककर्तव्यतोत्पत्त्या निवर्तेत । न तावत् पूर्वनैमित्तिकस्य कृतिसाध्यत्वम्, तस्य पश्चादप्यनपायात् । नापि फल्म्मखं कृतिसाध्यत्वम्, तस्य पर्वमप्यजननात् । नापि यदननुष्ठाने कर्तोर्वेकर्स्य तत्त्वम्, अकृत्वं वा । अननुष्ठाने कतुवैकस्यप्रयोजकत्वस्य नियमविशेषरूपत्वेन, कर्माक्तत्वस्य फलोपकारितया सन्निपातितया वा कारणत्वविशेषरूपत्वेन च तयोः कादाचित्कत्वायोगेन स्वाभाविकत्वनिर्वाद्दाय पश्चाद्भाविविरुद्धापच्छेदाभाववतः कर्ताः पूर्वापच्छेद-नैमित्तिकमक्तम् , तत्रैव तदननुष्ठानं करतुवैकस्यप्रयोजकमिति विशेषणीयतया पाश्चार्यापच्छेदान्तरवति करौ पूर्वापच्छेदनैमित्तिके क्रत्वक्रस्य, तदननुष्ठाने कतुवैकस्यप्रयोजकत्वस्य वा पाश्चास्थापछेदोत्पत्तेः पूर्वमसम्भवात् । न दि वस्तु किठ्यद्वस्त्वन्तरं प्रति कठिचत्कालं व्याप्य पश्चान्नेति वा, कञ्चित्कालं कारणं पश्चान्नेति वा कचिद् दष्टम् ,युक्तं वा । नापि कर्तेव्यत्वं नाम भर्मान्तरमेवागमापाययोग्यं कल्प्यम्, मानाभावात् । विरुद्धापच्छेद-शास्त्रयोः पदाइवनीयशास्त्रवद् व्यवस्थोपपत्तोः ।

तसान्निरालम्बनं क्रमिककरीव्यताद्वयोत्पत्तिवचः ।

મીમાંસકાેની પરિપાટી લલે (ળાજુએ) રહે. શ્યામ અને તેની પછી લાલ ર'ગના ન્યાયથી ક્રમિક બે કર્તવ્યતાની ઉત્પત્તિને માનવામાં શાે વિરાધ છે ?

કહીએ છીએ-જેમકે, એ શી કર્ત અરા છે જે ઉત્તરકાલી + નેમિત્તિકની કત' ज्यतानी ઉत्पत्तिथी नाश पामे? जो डहे। डे पूर्व भित्तथी उत्पन्न थता પ્રાયશ્વિત્તની કૃતિસાધ્યતાની યાગ્યતા રૂપ છે તે એ તા યુક્ત નથી કારણુકે એવી કર્તા ગ્યતાના પછીથી પણ નાશ થતા નથી (એ ચાલુજ રહે છે). કર્તા ગ્યતા કલ-મુખ કતિસાધ્યતા પણ નથી કારણ કે તે પહેલાં પણ ઉત્પન્ન થલી નવી. કતે બ્યતા એટલે એવા હેવું કે જેતા અનતુષ્ઠાનથી ક્રતુમાં વૈકલ્ય થાય, અથવા અંગ હાેવું એમ પશ્ ન કહી શકાય, કેમ કે અનુષ્ઠાન ન કરાતાં જે ક્રતુમાં વૈકલ્યપ્રશાજપત્વ હોય એ નિયમવિશેષરૂપ છે, અને કર્મતું અંગ હાવ તે કળમાં લપકારક તરીકે કે સન્નિપાતી તરીકે કારણવિશેષરૂપ છે તેથી આ એ (વૈકલ્યપ્રચાજકત્વ અને અંગત્વ)માં કાદ ચિતકત્વ ન હાઈ શકે: તેથી તેમના સ્વાભાવિકત્વના નિર્વાહને માટે 'પાછળથી થવા વિરુદ્ધ અપચ્છેદના અसाववागा क्तुनुं पूर्व निभित्तने क्षांने थतुं प्रायश्चित्त (नेनिति) मंग छे, અને त्यां क तेनुं अन् नुरहान इतुमां वैडल्यप्रधाकड छे ' स्प्रेम विशेष य लगाडव પડત' હાવાથો, પંછળથી થતા બીજા અપચ્છેદવાળા કતમાં પૂર્વ અપચ્છેદને નિમિત્તો કરવાના થતા પ્રાયશ્ચિત્તમાં કતુના અંગ હાેવાપણું, અથવા તેના અનનુષ્ઠાનથી કતુમાં વૈકલ્યપ્રચાજક હાેવાપણું પાછળથી થતા અપચ્છેદની ઉત્પત્તિની પહેલાં સંભવતું નથી. કારણ કે કાંઈ વસ્તુ બીજી વસ્તુની પતિ કેટલાક કાળ માટે વ્યા'ય દ્વાય અને પછીથી ન હાય, અથવા કેટલાક કાળ માટે કારણ હાય અને પછીથી ન હાેય એવું કચાંય જોવામાં તથી આવ્યું; અથવા એ સુક્ત (પણ) નથી કર્ત વ્યતા એટલે ઉત્પત્તિ અને નાશને ચાગ્ય એવા બીજો કાઈ ઘર્મ એમ પણ કલ્યા શકાય નાંહ, કારણ કે એને માટે પ્રમાણ નથી કેમ કે વિરુદ્ધ એવાં જે બે અપગ્છેદ-શાસ્ત્રા છે તેમની 'पदे जुहोति' અને 'आहवनीये जुहोति ' એ એ શાસ્ત્રાની જેમ ₀ચવસ્થા ઘઇ શકે છે.

તેથી ક્રમિક એ કર્ત બ્યતાની ઉત્પત્તિ વિષેતું વચન આધાર વિનાતું છે.

વિવરણ્યુ : શંકાકાર કહે છે કે મીમાંસકની અર્થ'નિર્ણુંયની પદ્ધતિ છે તેને બાજુએ રહેવા દઈએ. ઝેમ ઘટમાં પહેલાં સ્યામ રંગ હેાય છે, પછી પાકથી શ્યામ રંગતાે નાશ કરીતે લાલ રંગ ઉત્પન્ન થાય છે તેમ પહેલાં પૂર્વ નેમિત્તિકક્ર્તાવ્યતા ઉત્પન્ન થાય છે, પછી ઉત્તર નેમિત્તિકક્રત'વ્યતાની ઉત્પત્તિથી તેના નાશ થાય છે. આમ બે કર્ત'વ્યત્તાએાની ક્રમિક્ર ઉત્પત્તિ માનવામાં ક્રોઈ વિરાધ હ્રોઈ શકે નહિ. સિદ્ધાન્તી ઉત્તર આપતાં કહે છે કે તમે 'કત'બ્યતા'થી શું સમજો છે! ? જે પર નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થતા પ્રાયશ્વિત્તની કત' વ્યતાની ઉત્પત્તિથી નાશ પામે છે ? જો ઉત્તર નૈમિત્તિધની કત'બ્યતાની ઉત્પત્તિથી પૂર્વ નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થતા પ્રાયશ્વિત્તની ક્વ'બ્યતા નાશ પામતી હાેય તો એતું નિરૂપણ જ શક્ય નથી શું એ કત'બ્યતા કૃતિસાધ્યત્વયોગ્યત્વ છે, કે ફ્લાભિમુખ કૃતિસાધ્યત્વ છે, કે કૃતુવૈકલ્ય લાવનાર અનનુષ્ટાનના પ્રતિયોગી એવા અનુષ્ઠાનશાળી હાેલું એ છે, કે અગ હોલું એ છે, કે બીજું કશું ક છે ? કત'બ્યતા પૂર્વ'કાલીન નિમિત્તથી ઉત્પન્ન થતા પ્રાયશ્વિત્તમાં કૃતિસાધ્યતાની યેગ્યતારૂપ હોઈ શકે નહિ, કારણ કે ઉત્તરકાલીન પ્રાયત્રિત્તના કત'બ્યતાકાળમાં પણ ઉક્ત લક્ષણવાળી પૂર્વ' ક્વ'બ્યતા અનુવત'માન રહે છે તેથી તેનાથી એ નારા ન પામતી હોવાને કારણે ધડાના કાળા અને લાલ રગાના જેમ તેમને ક્રમિક માનવામાં વિરાધ ઊને થાય છે કર્ત વ્યતા ફ્લોન્મુખ કૃતિસાધ્યતારૂપ પણ હોઈ શકે નહિ, કારણ કે પહેલાં પણ તેની ઉત્પત્તિ થતી નથા. જો એની ઉત્પત્તિ થાય તો તેમાં ફ્લાે મુખ કૃતિસાધ્યત્વ રહે, પણ તેમ થતું નથી. આ દબ્ટિએ પૂર્વ' નિમિત્તથી ઉત્પત્ત થાય તો તેમાં ફ્લાે મુખ કૃતિસાધ્યત્ત રહે, પણ તેમ થતું નથી. આ દબ્લિએ પૂર્વ' નિમિત્તથી ઉત્પત્ત થાય તે કે ઉત્પત્તને કાર્ત અત્તાના રાનમાં મીમાંસકની મર્યાદાથી સિદ્ધ બ્રાન્તત્વ જ આવે છે (કારણ કે ઉત્તર નેમિત્તિકકર્ત બ્યતાથો ખાધિત થાય છે); પૂર્વ'પક્ષીએ રજૂ કરેલી ન્યાયવૈરેપિક મર્યાદા અનુસ્તર શ્યામતાના જ્ઞાનની જેમ એ પ્રારૂપ રહેતું નથી.

કર્તા બ્યતા એટલે એવા અનુષ્ઠાનશાળી હોવું જેના અનનુષ્ઠાનથી યાગમાં વૈકલ્ય ઊભું થય, આથવા કતુના આંગરપ હાેલું એમ પણ ન કહી શકાય. જયાં પહેલાં ઉદગાતાના આપએદ થાય અને પછી પ્રતિહર્તાના અપચ્છેદ થાય ત્યાં ઉદ્દગાતાના અપચ્છેદ નિમિત્તો જે પ્રાયક્ષિત્ત કરવાત છે તેનું અનનુષ્ટાન તે કૃતમાં વૈકત્યપ્રયાજક છે; અને તે પ્રાયશ્વિત્ત કૃતનું અંગ છે એમ કહેનારે એ કહેવું પડશે કે પૂર્વ પ્રાયશ્વિત્તનું અનનુષ્ઠાન કતુવૈકલ્યપ્રયાજક છે એમ કહ્યા છે: તે કયા અર્થમાં - એ વૈકલ્ય ઉત્પન્ન કરતારું છે, કે વૈકલ્યનું આપક છે, કે વૈકલ્યથી વ્યાપ્ય છે. વૈકરયનું ઉત્પાદક છે એમ કહી શકાય નહિ કારણ કે અનનુષ્ઠાન તે અભાવક પ છે. તે કેવી રીતે ઉત્પાદક બની શકે ! અને કતવૈકત્ય પણ કતૂના ઉપકારના પ્રાગભા રૂપ દ્વાઈને તેનાથી ઉત્પાદ્ય હાેઇ શકે નહિ. તે વૈકલ્યપ્રયે જકતાનું બ્યાપક પણ હાેઇ શકે નહિ અર્થાતુ જ્યાં જ્યાં વૈકલ્યપ્રયોજકતા હાેય ત્યાં ત્યાં પૂર્વ પ્રાયશ્ચિત્તનું અનનુ ડાન હાેય જ એમ પણ માની શકાય નહિ. જ્યાં માત્ર ઉદ્દગાતાને। અપચ્છેદ થયેા છે એવા ક્રેત્રમાં તે અંગે પ્રાયશ્વિત્ત કર્યું દાવા છતાં કાેઈ બીજા કારણને લઈને વૈકલ્ય હેાય ત્યાં વૈકલ્ય હેાવા છતાં પ્રત્યશ્ચિત્તના અનતબ્હાનના અભાવ હાવાથી આ નિયમના વ્યભિચાર છે. તેથી ત્રીબે પક્ષ બાકી રહે છે કે અનનુષ્ઠાન કતુવૈકલ્યથી વ્યાપ્ય છે; અર્થાત અનનુષ્ઠાન હોય ત્યાં વૈકવ્ય દાય જ. પ્રાયશ્વિત્તની કત ountil on san wingy होवूं ते मानाओं ते। એ એ रीते थर्छ शडे- स्क्षेप्रधारी तरीडे અને સન્નિપત્યાપક્ષરી તરીકે. ફ્લાપકારી હાેલું એટલે પરમ કે મુખ્ય અપૂર્વમાં અદ્બુટ દારા કારણ દોવું, જેમ કે પ્રયાજ આદિ અદૃષ્ટ દ્વારા પરમાપૂર્વમાં ઉપકારક હોય છે. સન્નિપત્યોપકારક હોવું એટલે યાગના સ્વરૂપના ઉત્પાદક હેાવું; જેમ કે દ્રવ્ય દેવતા વગેરે સન્તિપત્યાપકારક તરાકે યાગનાં આંગ છે પ્રશ્ન થાય કે અનનુષ્ઠાનતે ક વૈકલ્યવ્યાપ્ય અને કત્વંગતવને કલાપકારિત્વ કે સન્નિપત્યાપ કારિત્વ માન એ તાે શા વાંધા ! આના ઉત્તરમાં પૂછી શકાય કે એક્ઝીજાથી વિરુદ્ધ એવા

સિ-3**૯** 

એ ક્રમિક અપચ્છેદોવાળા કતુમાં પૂવ' પ્રાયશ્ચિત્તના અનનુષ્ઠાનમાં રહેલું ક્રતુવૈક્લ્યવ્યાપ્યત્વર્પ કતુવૈકલ્યપ્રયોજક વ, અને પૂર્વ પ્રાયશ્ચિત્તનું અંગતવ એ બીજું નિમિત્ત ઉત્પન્ન થયા પછી ચાલુ રહે છે કે નહિ. જો ચાલુ રહેતાં હાય તા કતુવૈકલ્યપ્રયાજક વ્યનનુષ્ઠાનના પ્રતિયાગી અનષ્ઠાનશાલિતારૂપ પૂર્વ પ્રાયશ્ચિત્તકર્ત વ્યતા, અને એ પ્રાયશ્ચિત્તમાં રહેલી અંગલરૂપ કર્ત વ્યતા ઉત્તરનૈમિત્તિકકત'વ્યતાથી નાશ પામે છે એમ જે માનવામાં આવે છે તેના ભંગ થાય. જો ન ચાલુ રહેતાં હાેય તાે પૂર્વ'પ્રાયશ્વિત્તના વ્યનનુષ્ઠાનનું કત્વૈકકયવ્યાપ્યત્વ દિતીય નિમિત્તની Bruત્તિની પહેલાં જ છે, જ્યારે તેની ઉત્પત્તિની પછી તે નથી એમ કરે. એ જ રંતે પૂર્વ પ્રાયશ્વિત્તમાં રહેલી અંગત્વરૂપ કર્તવ્યતા દ્વિતીય નિમિત્તની ઉત્પત્તિ પહેલાં જ છે. પણ પાછળથી નથી એમ હરે. આમ વ્યાપ્યત્વ અને કારણત્વ પોતાના આશ્રયમાં કાદાચિતક છે (શ્વાડા સમય માટે છે. સ્વાભાવિક નથી) એમ માનવું પડે પણ આ ખરાખર નથી. કાંઈ વસ્તુ ક્રાઈ બીજી વસ્તુની પ્રતિ થાડા સમય માટે વ્યાપ્ય હાેય અને પછી ન હાેય, કે થાડા સમય માટે કારણ દ્વાય અને પછી ન હાય એવું કથાંય જોયું નથી, તેમ એ સક્તિસક્ત નથો. ધૂમમાં કચારેક વદ્ભિવ્યાપ્યતા છે એમ માનતાં સાેપાધિકતા પ્રસક્ત થાય છે: કાેઈ હપાધિને લીધે જ્યાં ધૂમ છે ત્યાં વક્ષિ પણ હાજર છે એમ માનવું પડે; અને એ જ પ્રમાણે વદ્ધિની ધૂમકારણતામાં કાદાચિત્કત્વ હાેય તાે ધૂમરૂપ કાર્ય મેળવવા માટે વદ્ધિરૂપ કારણના ગ્રહણને બિયે કાંઈની પ્રવૃત્તિ નિષ્કમ્પ વિશ્વાસપૂર્વ'કની નહીં હાેય તેથી વ્યાપ્યત્વ અને અ ગતવતે રવાભાવિક—યાવદાશ્રયભાવી---માનવાં જોઇ એ. આ વ્યાપ્યત્વ અને આંગતવ કષ્દાચિત્ક ન માતવ<sup>ાં</sup> પડે, પણુ સ્વાભાવિક માનો શકાય એટલા માટે એમ સ્પષ્તાપૂવ\*ક કહેવું જોઈ એ કે પાછ થી ચતાં વિરુદ્ધ અપરેદના અભાવવાળા કતુમાં પૂર્વ અપરછેદને નિમિત્તે કરાયેલ પ્રાયશ્ચિત્ત તેનું આગ છે, અને ત્યાં જ એ પ્રાયશ્ચિત્તનું અનનુષ્ઠાન કતુવૈકલ્યપ્રયોજક છે. તેથી જ કતમાં પાછળથી બીજો અપચ્છેદ થાય છે, ત્યાં પૂર્વ અપચ્છેદને નિમિત્તો જે प्राथश्चित्त sरवान थाय ते इनून अग संखवत नथी; अने એ पूर्व निभित्तं आयश्चित्तना અનનષ્ઠાનમાં કત્વૈકલ્યપ્રયોજકતા પાછળથી થતા અપચ્છેદનો ઉત્પત્તિની પહેલાં સંભવતી નથી. આમ કાંમેક વિરુદ્ધ અપચ્છેદવાળા કતુમાં પૂવ'નેમિત્તિક-કર્ત બ્યતાજ્ઞાન બ્રાન્તિરૂપ જ છે.

ઝેલ્લા વિકલ્પ તરીકે કર્ત વ્યતાને એવા ધર્મ માનવામાં આવે જે ઉત્પત્તિ અને નાશને યેાગ્ય છે; અર્થાત્ પ્રસ્તુત ઉદાહરણુમાં પ્રથમ નિમિત્તની ઉત્પત્તિ પછી જ જે ઉત્પત્ન થાય છે અને બીજું નિમિત્ત ઉત્પત્ન થયા પછી નાશ પામે છે. આની સામે વાંધા એ છે કે આવા કાંઈ ધર્મ માટે કાંઈ પ્રમાણુ નથી. પૂર્વ નૈમિત્તિકશાસ્ત્રને અન્યત્ર અવકાશ હોવાથી તેને પાછળથી અપચ્છેદ થતો હોય તેવા કૃતુમાં સ્થાન નથી, જેમ બાદવનીયે ગ્રદ્દાંતિ એ શાસ્ત્ર પદદેદામાં તિરિક્ત સ્થાને જ કામ કરે છે. તેથી આવે કાંઈ ધર્મ માની શકાય નહિ. ક્રમિક વિરુદ્ધ અપચ્છેદવાળા કૃતુમાં પૂર્વ નૈમિત્તિક–કર્ત વ્યતાન્ના અપ્રમા હોય એ સંભવે છે, તેથી વિરાધ દ્વાય ગુત્યારે ઉત્તર ત્રાનથી પૂર્વ ન્રાનના બાધ થાય છે એમ બતાવવા માટે અપચ્છેદ–ન્યાયનું ઉદાહરણુ છે જ. માટે કમિક બે કર્ત વ્યતાની હિત્પત્તિ અંગેનું વચન આધારહીન છે.

304

ननु चोपक्रमाधिकरणन्यायेनासञ्जातविरोधित्वात् प्रत्यक्षमेवागमाद् बलीयः किं न स्यात् ।

् उच्यते — यत्रै कवावयता प्रतीय ते, तत्रै कस्मिन्नेवार्थे पर्यवसानेन भाव्यम, अर्थभेदे प्रतीतैकवाक्यताभक्तप्रसङ्गात् । अतस्तत्र प्रथममसञ्जात-प्रतिपक्षेण 'प्रजापतिर्वरुणायाश्वमनयद्' इत्याद्युपक्रमेण परक्रुतिसरूपार्थः वादेन दात्ररिष्टी बुद्धिमधिरोपितायां तद्विरुद्धार्थ 'यावतोऽश्वान् प्रतिग्रह्णीयात् तावती वारुणान् चतुष्कपालान्निर्वेषेत् ' इत्युपसंहारगतं पद्रजातम्रुपजातप्रतिपक्षत्वाद् यथाश्रुतार्थसमर्पणेन तदेकवाक्यतामप्रतिपद्य-मानमेकबाक्यतानिर्वाहाय णिजर्थमन्तर्भाच्य तदानुगुण्येनैवात्मानं लभते इति उपक्रमस्य प्राबल्यम् । यत्र तु परस्परमेकवाक्यता न प्रतीयते तत्र पूर्ववृत्तमविगणय्य ल्रव्धात्मकं विरुद्धार्थकं वाक्यं स्वार्थं बोधयत्येवेति न तत्र पूर्वेष्टत्तस्य प्रावल्यम् ।

अत एव पोडशिग्रहणवाक्यं पूर्वदूत्तमविगणय्य तदग्रहणवाक्यस्यापि स्वार्थवोधकत्वम्रुपेयते, किन्तूभयोर्विषयान्तराभावाद् अगत्या तत्रेव विकल्पालण्ठानमिष्यते ।

एवं चाद्वैतागमस्य प्रत्यक्षेणेकवाक्यत्वश्वद्वाऽभावात् पूर्ववृत्तमपि तद्विगणय्य स्वार्थवोधकत्वमप्रतिइतम् ।

तदर्थबोधजनने च---

" पूर्व' परमजातत्वादवाधित्वैव जायते । परस्यानन्यथोत्पादान्नाद्याबाधेन सम्भवः ॥"

इत्यपच्छेदन्यायस्यैन प्रष्टतिः, नोपक्रमन्यायस्य ।

अत एव लोकेऽपि प्रथमधत्तं शुक्तिरूप्यप्रत्यक्षमाप्तोवदेशेन बाध्यत इति ॥२॥

(શંકા) અને ઉપક્રમાધિકરણુ ન્યાયથી, વિરાધી (હજુ) ઉત્પન્ન ન થયા હાવાથી પ્રત્યક્ષ જ આગમ કરતાં વધારે બળવાન શા માટે ન હોય ?

(ઉત્તર) (આની સાંગે) કહેવામાં આવે છે કે જ્યાં એકવાકચલા પ્રતીત થાય છે ત્યાં એક જ અર્થમાં પર્યવસાન ચલું જોઈ એ, કારખુકે અર્થલેક દ્વાય તા જ્ઞાત થયેલી એકવાકચતાના લંગ થાય. તેથી ત્યાં પહેલાં જેના વિરાધી ઉત્પન્ન નથી

### सिद्धान्त छेशसङ्ग्रहः

થયે એવા 'પ્રભપતિએ વરુણને અશ્વ આપ્યા ' ઇત્યાદિ ઉપક્રમથી પરકૃતિ (પ્રભપતિના અનુષ્ઠાનના) (પ્રતિપાદક વાકળા) સદશ અર્થવાદથી દાતાની ઇબ્ટિ સુંદ્રિમાં આરેાપિત કરવામાં આવતાં તેનાથી વિરુદ્ધ અર્થવાણા 'જેટલા અશ્વાનું બ્રહેણ કરે (બ્રહેણ કરાવે) તેટલા વારુણ ચતુષ્ક પાલના નિર્વાય કરે' એ ઉપસંહારમાં રહેલા પદસ્મૂક તેના વિરાધી થઈ ગયેલા હાવાથી ચાલ્યુત અર્થના સમપંજીથી તેની સત્થે અકવાકચતા પામતા ન હાવાથી એકવાકચતાના નિર્વાહને માટ (શકચ બનાવવાન માટે) ળિવ્યુના (પ્રેરકના) અર્થના અન્તર્ભાવ (સમાવેશ કરીને) તેને (ઉપક્રમન) અનુકૂલ રીતે પાતે સ્વરૂપ પામે છે, તેથી ઉપક્રમ બળવાન છે. પણ જ્યાં (ઉપક્રમ અને ઉપસંહારની) પરસ્પર એકવાકચતા પ્રતીત થતી નથી ત્યાં અગાઉ થઈ ગયેલાને ગણુકાર્યા વિના સ્વરૂપ પામેલું વિરુદ્ધ અર્થવાળું વાકચ પાતાના અર્થ જણાવે જ છે, તેવી ત્યાં અનાઉ આવી ગયેલું વધારે પ્રઅળ નથી.

માટે જ 'ધેાડશિગ્રહણુ' વિષયક વાકચ જે અગાઉ આવી ગયુ' છે તેની દરકાર કર્યા વિના તેના ( ધેાડશીના ) અગ્રહણુ વિષેનુ વ કચ પણુ પાતાના અર્થ'નું' બાધક માનવામાં આવે છે. પણુ બન્નેને. વિષય (કાર્ય'ક્ષેત્ર) જુદા જુદા ન હોવાથી નછ્ટકે ત્યાં જ (અતિરાત્રમાં જ) વિકલ્પથી અનુષ્ઠાન માનવામાં આવે છે.

અને એમ અદ્વૈતશાસ્ત્રની પ્રત્યક્ષની સાથે એકવાકચતાની શંકા ( સંભાવનાની અપેક્ષા) ન હાવાથી તે પ્રત્યક્ષ) અગાઉ થયું હાેવા છતાં તેને ગણકાર્યા વિના અદ્વૈતશાસ્ત્ર પોતાના બર્થ અપ્રતિહત (નિર્બાધ રહીને જણાવે છે.

્ અને તે તેના અર્થ બાધ ઉત્પન્ન કરે છે તેમાં

' પૂર્વ પાછલું ઉત્પન્ન ન થશું હાેવાને કારણે તેના બાધ કર્યા વિના જ ઉત્પન્ન થાય છે, જ્ય રે પાછળનું બીજી રીતે (અખ્યક્ષાના બાધ કર્યા વિના) ઉત્પન્ન થઈ શકતું ન હાેવાથી, પહેલાના બાધ કર્યા વિના તેના જન્મ નથી " એમ અપચ્છેદન્યાયની જ પ્રવૃત્તિ છે, ઉપક્રમ ન્યાયની નહિ.

તેથી જ હ્વાકમાં પંચુ પ્રથમ થઈ ગયેલું શુક્તિ-રજતનું પ્રત્યક્ષ (પાછળથી શ્વતા)આપ્તાપદ્દેશથી આધિત થાય છે. (૨)

વિવરણ : શંકા થાય કે જેમ અપચ્છેદન્યાય છે તેમ ઉપક્રમાધિકરણ-યાય પણ છે. જો અપચ્છેદન્યાયથો શ્રુતિ પ્રત્યક્ષની અપેક્ષાએ વધારે બળવાન ત્રાત થતી હોય તે ઉપક્રમા-ધિકરણ-યાયથી પ્રત્યક્ષ શ્રુતિ કરતાં વધારે બળવાન તરીકે નાત થવું જોઈએ. પ્રત્યક્ષ જ આગમ કરતાં વધારે બળવાન કેમ ન હોય ! ઉપક્રમાધિકરણ ન્યાય પ્રમાણે જે શરૂઆતમાં હોય તે જ્યારે થાય ત્યારે અન્ય ઠાઈ ન હોવાથી તેને કાઈ ના વિરોધ ન હોવાથી તે પોતાના મૂળ સ્વરૂપમાં સ્થિર થાય છે; જે પઠીયા આવે તેને આગળ થઈ ગયેલાને અતુરૂપ એવું સ્વરૂપ ધારણ કરવું પડે છે. તેથી પૂર્વવૃત્ત વધારે પ્રબળ છે. દ્વેતવિષયક પ્રત્યક્ષનાન આમ અસ જાતવિરાધી હોવાથી વધારે પ્રબળ છે કારણ કે તે થાય છે સારે આગમોપદેશ નથી હોતા, જ્યારે આગમોપદેશ વખતે પ્રત્યક્ષનાન થઈ ગયેલું હોય છે.

આ શાકાનું સમાધાન એ છે કે જ્યાં બન્નેમાં એકવાકચતાની પ્રતીતિ હોય ત્યાં જ ઉપક્રમાધિકરણન્યાય પ્રવૃત્ત થાય છે. દ્વદાહરણ લઈ એ : ઉપક્રમ અને ઉપસંહાર બન્ને વારુણ પ્રષ્ટિ રૂપ એક અર્થને સ્પર્શતા હોય ત્યાં એકવાકચતા છે એમ સમજાય અને એ જાળવી રાખવાને માટે આ અન્તેનું એક અર્થમાં પર્યવસાન જરૂરી છે. જેમ કે ઉપક્રમ દાતાની ઇન્ટિનું વિધાન કરે છે, અને ઉપસંહાર પ્રતિયહીતાની. તેથી જેવા શબ્દો છે તેવા વાકવાર્થ સ્વીકારીએ તેા જ્ઞાત થયેલી એકવાકચતાના ભગ થાય છે, તેથી ઉપસંહારમાંના પ્રતિવદળીયાત્ના प्रतिप्राहचेत (મહણ કરાવે) તરીકે અર્થ કરવામાં આવે છે. આમ જ્યાં એકવાડચતાની પ્રતીતિ હેાય ત્યાં જ પૂર્વ નો દરકાર કરીને પાછળથી આવતા પદસમૂહના તેને અનુકૂલ અથ કરવામાં આવે છે. પણ જ્યાં એકવાકચતા જ્ઞાત ન થઈ હોય ત્યા પૂર્વની દરકાર કર્યા વિના પછળ આવતું ખેતાની રીતે અસ્તિત્વમાં આવે છે અને ખાધ કરાવે છે. દા ત., 'થોઢશિન્' નામના રતાત્રની પછી જયાં અતિરાત્ર સામનું ગાન કરવામાં આવે છે એ જ્યાતિ-Scind अतिरात्र नाभ आपवामां आव्युं છे. હવે अतिरात्रे षोडशिनं ग्रहणाति अने 'नाति. રાત્રે વોકશિન ગ્રहળાતિ' એવાં બે વાક્યો છે જેમાં અગ્રહણ અંગેનું વાકચ પ્વ'વૃત્ત ગ્રહણુ વિષયક વાકપની અપેક્ષા કે દરકાર રાખ્યા સિવાય પોતાની રીતે પોતાને અર્થ'બાધ કરાવે છે. અહીં એટનું ધ્યાનમાં રહે કે બન્તેને વિષય (કાર દેત્ર) જુદા ન હેાવાથી ત્યાં જ અતિરાત્રમાં જ વિક્રકપથી અનુષ્ઠાન માન્યું છે (પ્રયેણ્યેલેક છે, કુત્રુમેદ નથી). સમુચ્ચય સંભવતા ન હોવાથી નછટકે આમ માન્યું છે. હવે પ્રત્યક્ષ અને અદ્વૈતાગમની એકવાકથતા હોય એવી તે લેશમાત્ર સંભાવના ક્રોઈને જહ્યાતી નથી તેથી પૂર્વવૃત્ત પ્રત્યક્ષની અપેક્ષાએ આગમના અથ' કરવાના કે પ્રત્યક્ષને વધારે બળવાન માનવાના પ્રશ્ન જ ઉપસ્થિત થતા નથી. ખે વચ્ચે વિરાધ હાેય તે৷ અહીં તે৷ અપચ્છેદન્યાય જ લાગુ પઠશે. પૂર્વ ગ્રાન ઉત્પન્ન થયું ત્યારે પર શાનનું અસ્તિત્વ નહેાતું તેથી તેના બાધ કર્યા વિના તે અસ્તિત્વમાં આવ્યું છે. પશ પર જ્ઞાન તા પૂર્વ જ્ઞાનના ખાધ/કર્યા વિના અસ્તિત્વમાં આવી શકે જ નહિ તેથા પૂર્વ જ્ઞાનના બાધ કરીને જ તેના સંભવ છે. આમ અપચ્છેદન્યાય જ દ્રેત--પ્રત્યક્ષ અને અદ્રેતાગમને લાયુ પડે છે. વ્યવહારમાં પણ પ્રથમ થઈ ગયેલા શક્તિરજતના ગ્રાનના આપ્તાપદેશ (આ રજત નથી')થી બાધ થાય છે. તેથી પ્રત્યક્ષ શ્રુતિ કરતાં વધારે ખળવાન હાેઈ શકે નહિ. (ર)

(३) नजु तथाप्युपजीव्यत्वेन प्रत्यक्षस्यैव प्राबल्यं दुर्वारम् । अपच्छेदशास्त्रयोहिं न पूर्व परस्योपजीव्यमिति युक्तः परेण पूर्वस्य बाधः । इह तु वर्णपदादिस्वरूपयाहकतया मिध्यात्वबोधकागमं प्रति प्रत्यक्षस्योपजीव्यत्वाद् आगमस्यैव तद्विरुद्धमिध्यात्वावबोधकत्वरूपो बाधो युज्यते । न च मिध्यात्वश्रुत्या वर्णपदादिसत्त्यत्वांशोपमर्देऽपि उपजीव्य-स्वरूपांशोपमर्दामावान्नोपजीव्यविरोध इति वाच्यम् । ''नेह नानास्ति किठ्चन'' इत्यादिश्रुतिभिः स्वरूपेणैव प्रयठ्वाभावबोधनात् ।।

(ઢ) (શ'કા) શ'કા થાય કે તેમ હાેય (આગમની જેમ પ્રત્યક્ષનું સ્વતઃ પ્રષ્ભલ્ય ન હાેય) તેા પણુ ઉપછબ્ય (જેના પર આગમ નલે છે તેવું) હાેવાથી પ્રત્યક્ષની પ્રબળતાને ટાળવી સુશ્કેલ છે. બે અપચ્છેદ-શાસ્ત્રામાં પૂર્વ(શાસ્ત્ર) પર(શાસ્ત્ર)નું ઉપજીવ્ય નથી તેથી પરથી પૂર્વના બાધ થાય એ બરાબર છે. જ્યારે અહીં તા વર્ણ, પદ આદિના સ્વરૂપનું ગ્રહણ કરનાર તરીકે પ્રત્યક્ષ મિથ્યાત્વના બાધ કરાવનાર આગમની પ્રતિ ઉપજીબ્ય હાેવાથી આગમના જ તેનાથી િરુદ્ધ (મથ્યાત્વના બાધ કરાવનાર હાેવાથી બાધ થાય એ બરાબર છે. અને એવી દલીલ ન કરવી બોઈ એ કે નિથ્યાત્વ-બ્રુતિથી વર્ણ, પદ આદિના સત્યત્વ અંશના ઉપમર્દ (બાધ) થતા હાેવા છતાં ઉપજીબ્ય સ્વરૂપ અંશના બાધ થતા નથી તેથી ઉપજીબ્યના વિરાધ નથી (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે 'અહીં કશુ' જ નાના (ભિન્ન, પ્રદ્ધાધી જુદું) નથી' વગેરે બ્રુતિઓથી સ્વરૂપથી જ પ્રપંચના અભાવના બાધ કરાવવામાં આવે છે.

વિવરહા: શાસ્ત્રથી ઉપજીવ્ય અર્થાત્ જેના પર પાતે નિર્ભાર છે એવા પ્રત્યક્ષના બાધ કેવી રીતે થઇ શકે એ શંકાને৷ ઉત્તર અગાઉ આપ્યે৷ છે કે આમ માનતાં ઉપજીવ્ય પ્રત્યક્ષના વિરાધ થતા નથી. આ પરિહારની સામે વાંધા લેવા માટે ફરીથી શંકા અને સમાધાન રજ કર્યા છે. શંકા રજૂ કરો છે કે આગમ ભલે સ્વતઃ પ્રવળ હોય અને પ્રત્યક્ષ તેવું ન હોય તેમ હતાં પ્રત્યક્ષ આગમનું ઉપછબ્ય હેાવાથી જેના પર પોતે નિસ\*ર છે તે પ્રત્યક્ષના આગમ માધ કરી શકે નહિ, બાપ્યબાધકભાવના વિચાર કરતી વખતે આનું ધ્યાન રાખવું જ જોઈ એ. ઉદાહરણ તરીકે રજૂ કરેલ અપચ્છેદન્શાસ્ત્રોમાં પર શાસ્ત્રથી પૂર્વના પાધ થાય છે પણ પૂર્વ'શાસ્ત્ર પરતું ઉપછવ્ય નથી, જ્યારે પ્રત્યક્ષ તેા વર્ણ, પદ આદિના સ્વરૂપતું પ્રદ્રણ કરે છે અને આમ તે આગમનું ઉપજીવ્ય છે તેથી વર્ણ, પદ આદિના મિથ્યાત્વના બોધ કરાવનાર આગમથી તે<sup>ે</sup>ા બાધ થાય એ બરાબર નથ<sup>ા</sup>; ઊલડું પ્રયક્ષથી જ આગમના બાધ <mark>થવે</mark>। જોઈએ કે એ પ્રત્યક્ષથી વિરુદ્ધ મિથ્યાત્વનો ખાધ કરાવતું નથી ઉપર પ<mark>રિ</mark>હાર કરતાં કહ્યું છે કે મિથ્યાત્વ અંગેની બ્રુતિ વર્ણ, પદ આદિના સત્યત્વ અંશના ઉપમર્દ કરે છે પશુ પાતાનાં ઉપજીવ્ય સ્વરૂપ અશને৷ ઉપમહે નથી કરતી (—વર્ણ, પદવગેરે મિથ્યા છે એમ કહે છે. પણ વર્ણા, પદ આદિ નથી એમ નથી કહેતી —) પણ આ દલીલ ખરાખર નથી સેદ્દ નાનાસ્તિ વિલ્વન જેવી શ્રુતિઓ સ્વરૂપથી જ પ્રપંચના અભાવના બાધ કરાવે છે. અર્થાત તેમન કહેવું એમ છે કે અહીં મહામાં કાંઈ જ ભિન્ન વસ્તુ નથી, આમ વર્ણું પદ આદિનું સ્વરૂપ જ ન હોવાથી ઉપજીવ્યના વિરાધ છે જ, તેને ટાળવા મુશ્કેલ છે માટે ઉપજીવ્ય પ્રયક્ષના આગમથી બાધ થઈ શકે નહિ.

अत्र केचिदाहुः—' वृषमानय ' इत्यादिवाक्यं अवणदोधाद् 'वृषभमानय' इत्यादिरूपेण शृण्वतोऽपि शाब्दप्रमितिदर्शनेन शाब्दप्रमितौ वर्णपदादिप्रत्यक्षं प्रमाश्रमसाधारणमेवापेक्षितमित्यद्वैतागमेन वर्णपदादि-प्रत्यक्षमात्रमुपजीव्यम्, न तत्प्रमा । तथा च वर्णपदादिस्वरूपोपमर्देऽपि नोपजीव्यविरोध इति । અહીં કેટલાક કહે છે- 'કૃષમાનચ' (બળદને લાવ) ઇત્યાદિ વાકચને શ્રવણુના દોષને લીધે કાંઈ ' કૃષમાનચ' ઇત્યાદિ રૂપથી સાંભળતા હાય તા પણ તને યથાર્થ (પ્રમારૂપ) શાળ્દ જ્ઞાન થતું જોત્રામાં આવે છે તેથી શાબ્દ પ્રમિતિમાં (શબ્દજન્ય યથાર્થ જ્ઞાનમાં) વર્ણ, પદ આદિનું પ્રત્યક્ષ જે પ્રમા અને ભ્રમને સાધારણુ છે તે જ અપેક્ષિત છે તેથી અદ્વૈત વિષેનો શ્રુતિ વર્ણ, પદ આદિના પ્રત્યક્ષમાત્ર પર નિસ'ર છે, તેની પ્રમા ઉપર નહિ. અને આમ વર્ણ, પદ આદિન ના સ્વરૂપના ઉપમર્દ થતા હોય તા પણ ઉપજીવ્યના વિરોધ નથી.

વિવરજ્યુ : સ્વરૂપનાે ઉપમદ' થાય છે એમ માની લઈને જ ઉપછગ્યના વિરાધની શંકાનાે પરિદ્વાર કરે છે. કેટલાક કહે છે કે પ્રપંચને સત્ય માનનારના પક્ષમાં પજ્ય વૃષમાગ્ય એ ઉદાહરજ્યુ અતુસાર બ્રમ અને પ્રમાને સાધારજ્ય જ શબ્દપ્રત્યક્ષ શાખ્દબાધનું ઉપ જીગ્ય છે એમ કહેવું જોઈ એ. અમે જે પ્રપંચને મિથ્યા માનીએ બીએ ત્યાં અમારા મતમાં નિષેધ-મ્રુતિના પ્રમાજી્થી સર્વત્ર ભ્રમરૂપ જ પ્રત્યક્ષ શાબ્દબાધ તેમ જ બીજા વ્યવહારામાં કારજ્ય છે એટલા ફરક છે, તેથી ઉપછવ્યનાે વિરાધ નથી કારજ્યુ કે શબ્દનું સ્વરૂપ ઉપછવ્ય નથી.

अन्ये त्वाहुः—-शाब्दप्रमितौ वर्णपदादिस्वरूपसिद्धचनपेक्षायामप्य-योग्यशब्दात् प्रमित्यनुदयाद्योग्यतास्वरूपसिद्धचपेक्षाऽस्ति । तदपेक्षायामपि नोपजीव्यविरोधः । 'नेह नानाऽस्ति' इति श्रुत्या निषेधेऽपि यावद्व्रध-ज्ञानमनुवर्तमानस्यार्थक्रियासंवादिनोऽसद्विलक्षणप्रपठचस्वरूपस्याक्कीकारात् । अन्यथा प्रत्यक्षादीनां च्यावहारिकप्रमाणानां निर्विषयत्वप्रसङ्घात् ।

न च स्वरूपेण निषेधेऽपि कथं प्रपञ्चस्वरूपस्यात्मछाभः, निषेधस्य प्रतियोग्यप्रतिक्षेपरूपत्वे व्याधातादिति वाच्यम् । शुक्तौ 'इदं रजतम् ' 'नेदं रजतम्' इति प्रतीतिद्वयानुरोधेनाधिष्ठानगताध्यस्ता-भावस्य वाधपर्यन्तानुवृत्तिकासद्विल्ञक्षणप्रतियोगिस्वरूपसदिष्णुत्वाभ्युपगमात्। एतेन प्रपत्र्वस्य स्वरूपेण निषेधे शशश्कवदसत्त्वमेव स्यादिति

निरस्तम्; ब्रह्मह्वाननिवर्त्यस्वरूपाङ्गीकारेण वैषम्यात् ।

જયાર બીજા કહે છે કે શાબ્દ પ્રમિતિમાં વર્ણ, પદ આદિના સ્વરૂપની સિદ્ધિની અપેક્ષા ન હાેય તાે પણ અગેગ્ય શબ્દથી (શાબ્દ)પ્રમિતિ (યથ થ' જ્ઞાન)ની ઉત્પત્તિ થલી નથી તેથો ગેગ્યતા-સ્વરૂપની સિદ્ધિની અપેક્ષા છે. તેની અપેક્ષા હાેય, તાે પણ ઉપજીબ્યના વિરોધ નથી, કારણ કે 'તેદ્દ નાનાડસ્તિ' એ બુલિથી નિષેધ હાેવા છતાં પણ પ્રદ્યગ્ઞાન થાય ત્યાં સુધી ચાલુ રહેવા, અર્થ'ક્રિયા (સફળ પ્રવૃત્તિ) સાથે સ'વાદી એવા અસતથી વિલક્ષણ પ્રપંચના સ્વરૂપના સ્વીકાર કરવામાં આવે છે. અન્યથા પ્રત્યક્ષ વગેરે બ્યાવહારિક પ્રમાણે નિવિધ્ય બની જાય (તેમને નિર્વિધ્યત્વના દાેધની પ્રસક્તિ થાય). **અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે ''ાનષેધ હોવા** છતાં પ્રપંચને પાતાની પ્રાપ્તિ કેવી રીતે થઈ શકે (અર્થાત્ પ્રપંચ છે એમ કેવી રીતે માની શકાય) કારણ કે નિષેધ પ્રતિધાગીના પ્રતિક્ષેપ (અભાવ) રૂપ ન હાેચ તા વ્યાધાત થશે.'' (આ દલીલ બરાઅર નથી) કારણ કે શુક્તિમાં 'આ રજત છે', 'આ રજત નથી' એમ એ પ્રતીતિ થાય છે તે અનુસાર (શુક્તિ આદિ) અધિષ્ઠાનમાં રહેલા અધ્યસ્ત (રજત આદિ)ના અભાવ બાધ પર્યન્ત જે ચાલુ રહે છે એવા અસત્થી વિલક્ષણ પ્રતિધાગીના સ્વરૂપને સહન કરનારા હાેય છે એમ સ્વીકારવામાં આવે છે.

આ (ઉત્તર)થી 'પ્રપ'ચનેા સ્વરૂપથી નિષેધ કરવામાં આવે તે! તે સસલાના શીંગડાની જેમ અસતૂજ હેાય' એ (દલોલ) ને। નિરાસ થઈ ગયેા, કારણુ કે પ્રદ્યાજ્ઞાનથી નિવત્ય એવા સ્વરૂપને આંગીકાર હેાવથી (સસલાના શીંગડાથી પ્રપંચતું) વૈષગ્ય છે.

વિવરષ્ણ : ઉપજીવ્યના વિરાધના પરિદ્વાર બીજા વિચાર કે એ જુદા રીતે કર્યા છે તે હવે રજ્ કરે છે તેએ આગળ જે મત આપ્યા તેની સાથે સાંમત નથી. પૂર્વ મત પ્રમાણે માત્ર પ્રત્યક્ષતાન ઉપજીવ્ય છે, વર્ણ, પદ આદિ વિષય ઉપજીવ્ય નથી. પણ આ બરાબર નથી કારણ કે પ્રત્યક્ષ ત્રાન વિષય વિનાનું હાેઈ શકે નહિ. તેથી વર્ણ, પદ વગેરેના સ્વરૂપને પણ ઉપજીવ્ય માનવું જોઈ એ અને આમ ઉપજીવ્યના વિરાધ થાય છે તેથી પૂર્વ સમાધાન બરાબર નથી અને એક વાર તેમના સ્વરૂપની અપેક્ષા નથી એમ માની લઈએ તો પણ અપોગ્ય શબ્દથી તા યથાથ શબ્દ ત્રાન ઉત્પન્ન થતું નથી તેથો યાગ્યતા સ્વરૂપની સિદ્ધિની અપેક્ષા રહે જ છે.

આમ યાગ્યતાને ઉપજી ય તરીકે ટાળી શકાતી નથી તેના વિરાધ પ્વ'મતમાં થવાના જ કાેઈ દલીલ કરે કે યાગ્યતાસ્વરૂપની સિદ્ધિ હાેય એટલા માત્રથી પૂવ'પક્ષીને માન્ય સમય પ્રપંગના સ્વરૂપની સિદ્ધિ થતા નથી પણ આ દલીલ ખરાબર નથી. શાબ્દપ્રમિતિરૂપ કાય'ના અનુરાધથી અલ્પથી અતિરિક્ત યાગ્યતા સ્વરૂપની સિદ્ધિ થાય છે તેમ જ જલ-આદ્ધરણુ આદિ કાય'ના અનુરોધથી ધટાદિ સ્વરૂપની પણ સિદ્ધિ થાય જ છે તેથી આ મત બરાબર નથી

વર્ણું, પદ આદિના સ્વરૂપની અપેક્ષા માની લેવામાં આવે તો પશુ ઉપજીબ્યનો વિરાધ નથી, કારણુ કે નિષેધશ્રુતિના અર્થાથી અવિરુદ્ધ એવા પ્રયંચ-સ્વરૂપનો સ્વીકાર કરવામાં આવે છે. તેથી આ બાંજા મતમાં ઉપજીબ્યનો વિરાધ નથી. આ પ્રયચ-સ્વરૂપ એવું છે જે બ્રહ્મતાન થાય ત્યાં સુધી ટકી રહે છે, વ્યવહારમાં સફળ પ્રવૃત્તિ કરે છે અને (શશવિષાણાદિ) અસતથી વિક્ષક્ષણુ છે. આવું પ્રપંચસ્વરૂપ ન સ્વીકારીએ તો પ્રત્યક્ષ આદિ વાવહારિક પ્રમાણું તે નિવિધ્ધ માનવાં પડે જે શુક્ત નથી. કદાચ પ્રપંચસત્યત્વવાદી દલીલ કરે કે શ્રુતિ જો પ્રપંચનો નિર્ધધ કરતી હોય તો પછી પ્રપંચ છે એમ કે! રીતે માની શકાય કારણુ કે નિષેધ જેના નિષધ કરતી હોય તેના અભાવરૂપ ન હોય તેા એ નિષેધ જ શાના હોય. બ્રહ્મમાં પ્રપંચનો નિષેધ કરતી હોય તેના અભાવરૂપ ન હોય તે એ નિષેધ જ શાના હોય. બ્રહ્મમાં પ્રપંચનો નિષેધ અને પ્રપંચસ્વરૂપ એક સાથે રહી શકે નહિ. જો નિષેધ-શ્રુતિ અનુસાર બ્રહ્મમાં પ્રપંચનિષેધ માનીએ તો પ્રપંચની અવન્થિતિ નહીં માની શકાય કારણુ કે અભાવ તેના પ્રતિયોગી સાથે રહી શકે નહિ. જો પ્રપંચની સ્થિતિ માનીએ તો નિષેધને વ્યાધાત થાય તેથી ઉપજીબ્ધ એવું પ્રત્યક્ષ નિર્વિષય ન બને માટે પ્રપંચને સત્ય માનવા બેઇ એ, આને ઉત્તર એ છે કે શુક્તિને વિષે 'આ રજત છે' અને 'આ રજત નથી એમ બે જ્ઞાને થતાં આપણે જોઈએ છે. તેના અનુરાધથી એમ સ્વેક્ષરવામાં આવે છે કે શુક્તિમાં અધ્યસ્ત રજતને અભાવ, બાધ ન થાય ત્યાં સુધી અનુવૃત્તિવાળા, અસતથી વિલક્ષણ એવા રજતરૂપી પ્રતિયોગીના સ્વરૂપને સહન કરી લે છે. કનિત પદાર્થ જેને પ્રતિયોગી છે એવા અભાવ અધિષ્ઠાનથી અન્યત્ર સદા પ્રતિયાગીનો વિરોધી હોવા છતાં પણ અધિષ્ઠાનમાં કેટલાક સમય માટે પ્રતિયોગીની સ્થિતિન સહન કરી લેવાના સ્વભાવવાળા હોય છે. આમ દૈતગાહી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણરૂપ રહે છે અને નિષેધશ્રતિ પણ પ્રમાણકપ રહે છે ન્યાયવૈશેષિક મતમાં ધટાદિને અત્યન્તાભાવ પાતાના અધિકરણ (ભૂતલાદિ) માં ધટાદિને પ્રતિક્ષેપક (પાતાની સાથે નહીં રહેવા દેનાર) છે, પણ સંયોગાદિને અત્યન્તાભાવ કચાંક પોતાના અધિકરણમાં પ્રતિયાગીને પ્રતિક્ષેપ નહીં કરનાર તરીકે પ્રતીત થય છે. સંધાગ અને સંયોગનો અભાવ એક અધિકરણમાં રહી શકે છે (-વૃક્ષના એક પ્રદેશમાં વાનર સ થે સંધાગ છે, જ્યારે અન્ય પ્રદેશમાં સંયોગાભાવ છે). એ પ્રતીતિના ખલે અભાવ કચારેક પ્રતિયોગીને પ્રતિક્ષેપક નથી હોતો એમ માતવામાં આવે છે તે પ્યાનમાં રાખીને બાધ થાય ત્યાં સુધી શુક્તિમાં રજતની સ્થિતિને અષ્યરત રજતના અભાવ સહન કરી લે છે એમ માર્નાએ છીએ.

પ્રયંચના સ્વરૂપના નિષેધ કરવામાં આવે તો એ સસલાના શીંગડાની જેમ અસત્ જ હેાવું જોઈએ એ દલીલના પણુ આનાથી ઉત્તર આપી દીધા છે, કારણ કે શુક્તિરજત કે જગત્પ્રપંચ શરાશંગની જેમ અસત્ નથી, એ અસદ્વિક્ષણ છે તેથી શરાશંગ તેમને માટે દુષ્ટાંત બની શકે નહિ. પ્રપંચ તાે સમ્યગ્ણાનથા ગાધ થાય ત્યાં સુધી ટકી રહેનારા અસદિલક્ષણ પદાર્થ છે.

न चास्याध्यस्तस्याधिष्ठाने स्वरूपेण निषेधे अन्यत्र तस्य स्वरूपेण निषेधः स्वतः सिद्ध इति तस्य सर्वदेशकालसम्बन्धिनिषेधप्रति-योगित्वापत्त्या असत्त्वं दुर्वांग्म् । 'सर्वदेशकालसम्बन्धिनिषधप्रति-योगित्वमसत्त्वम्' इत्येवासर निर्वचनात्, विधान्तरेण तन्निर्वचनायोगाद् इति वाच्यम् । असतः सर्वदेशकालसम्बन्धिनिषेधप्रतियोगित्वम्रुपगच्छता, तस्य तथात्त्रे प्रत्यक्षस्य सर्वदेशकालयोः प्रत्यक्षीकरणायोगेन, आगमस्य तादृशागमानुपलम्भेन च प्रमाणयितुमज्ञवयतयाऽनुमानमेव प्रमाणयि-तव्यमिति तदनुमाने यत् सद्व्याद्वनां लिङ्गं वाच्यम्, तस्यैव प्रथमप्रतीत-स्यासभ्वनिर्वचनत्वोपपत्तोरित्याहुः ।

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે અધ્યસ્તના અધિષ્ઠાનમાં સ્વરૂપથી નિષેધ કરવામાં આવે તે! અન્યત્ર તેવા સ્વરૂપથી વિષધ સ્વતઃ સિદ્ધ છે તેથી તેને સવ દેશકાલસંબંધી નિષેધનું પ્રતિધાળિત્વ પ્રસક્ત થવાથી તેના અસત્ત્વને વારવું મુશ્કેલ છે, કારણુ કે અસત હેવું એટલે સર્વ દેશકાલ સાથે સંબંધિત નિવેધના પ્રતિધાગી હાેવું એવું નિવ'ચન (સમજૂતી) છે કેમ કે બીછુ કાઈ રીતથી તેનું સિ–૪૦ નિર્વચન શકચ નથી. (આ દલીલ બરાબર નથી). જે અસતને સવ<sup>\*</sup> દેશકાલ સંબંધી (નષેધનું પ્રતિયાગી માને છે, તે તેના એવા હાેવાની બાબવમાં પ્રત્યક્ષને પ્રમાણ તરીકે રજૂ કરી શકશે નહિ કેમ કે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ સર્વદેશકાલને પ્રત્યક્ષ કરી શકતું નથી; અને આગમને પ્રમાણ તરીકે રજૂ કની શકશે નહિ કારણ કે તેવું આગમ-વચન ઉપલબ્ધ થતું નથી: તેથી તેને અનુમાનને જ પ્રમાણ તરીકે રજૂ કરવું પડશે. માટે તે અનુમાનમાં જે સદ્વ્યાવૃત્ત (સત્ સાથે સંકળાયેલું ન હાેય તેવું) લિંગ કહેવું પડશે તે જ પ્રથમ પ્રતાત થતું હેઃઈને અસત્ના નિવ'ચન તરીકે ઉપપન્ન હશે એમ (આ વિચારકાે) કહે છે.

વિવરણ ; જો અધિષ્ઠાન(પ્રક્ષ)માં અપ્યસ્ત પ્રપંચને સ્વરૂપતઃ નિષેધ કરવામાં આવે તેા અધિષ્ઠાનથી અતિરિક્ત દેશ–કાળમાં પણ તેના સ્વરૂપતઃ નિષેધ સિદ્ધ થઈ જ જાય છે. આમ સર્વ દેશકાલ સાથે સંખંધિત નિષેધ કે અભાવના પ્રતિયાગી હાેવાથી પ્રમચને શશશંગની જેમ અસત માનવા જ પડશે. જે સવ'દેશકાલસંબ ધી નિષેધનું પ્રતિયોગી હેય એ અસત- એ સિવાય બીજી કાેઈ રીતે અસતનું લક્ષણ આપી શકાય તેમ નધી. આવી દલીલ કાેઈ કરે તાે એ ખરાબર નથી પ્રપંચ સવ<sup>\*</sup>દેશકાલસંબંધી નિષેધના પ્રતિયાગી છે એમ માનવા માટે કોઈ પ્રમાણ નથી, તેથી પ્રપંચને અસત માની શકાય નહિ. પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી સવ'દેશકાલનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થઇ શકતું નથી. અને 'રારાશાંગ આદિ સર્વ' દેશકાલસંખંધી નિષેધનું પ્રતિયોગી છે' એ પ્રકારનું કોઇ આગમવચન નજરે ચઢતું નથી. બાકી રહ્યું અનુમાન પ્રમાણ, તેા પ્રપંચને અસત સિદ્ધ કરવા માટે સત પદાર્થમાં નહીં રહેલું એવું કાેઈ લિંગ (હેતુ) રજૂ કરવું પડશે. દા. ત. શશશ ગ અસત્ છે, નિઃસ્વરૂપ હેાવાને કારણે જેમ કે આકાશકુસુમ; જે અસત નથી તે નિઃસ્વરૂપ નથી જેમ કે લક્ષ--આ નિઃસ્વરૂપત્વ લિંગ જ પ્રથમ નાત થાય છે તેથી નિઃસ્વરૂપત્વને જ અસતનું લક્ષણ માની લેવુ અરાબર ચાય. અસત હેાવું એટલે સવ<sup>°</sup>દેશકાલસ બંધી નિષેધના પ્રતિયોગી હાેવું એવું માનવાની શી જરૂર ! જેની વાત ચાલી રહી છે તે પ્રપંચમાં નિઃસ્વરૂપલ્વરૂપ અસત્ત્વ નથી કારણ કે તેના જ્ઞાનનિવત્ય<sup>૬</sup> સ્વરૂપના સ્વીકાર **કરવામાં આ**વ્યા છે. આમ પ્રપંચને શરાશગાદિથી વિલક્ષણ કહ્યો છે તે ખરાખર જ છે એમ કહેવાના આ વિચારકોનો આશય છે.

अपरे तु 'नेइ नानास्ति' इति श्रुतेः सत्यत्वेन प्रपञ्चनिषेधे एव तात्पर्यम्, न स्वरूपेण । स्वरूपेण निषेधस्य स्वरूपाप्रतिक्षेपकत्वे तस्य तन्निषेधत्वायोगात् । तत्प्रतिक्षेपकत्वे प्रत्यक्षविरोधात् ।

न च सत्यत्वस्यापि 'सन् घटः' इत्यादि⊸प्रत्यश्वसिद्धत्वाद् न तेनापि रूपेण निषेधो युक्त इति वाच्यम् । प्रत्यक्षस्य श्रुत्यविरोधाय सत्यत्वाभासरूपव्यावदारिकसत्यत्वविषयत्वोपपत्तोः । न चैवं सति पारमार्थिकसत्यत्वस्य ब्रह्मगतस्य प्रपठचे प्रसक्त्यभावात् तेन रूपेण प्रपठच-निषेधानुपपत्तिः । यथा शुक्तौ रजताभासप्रतीतिरेव सत्यरजतप्रसक्तिरिति तन्निषेधः, अत एव 'नेदं रजतम्, किं तु तत्', नेयं मदीया गौः, किं तु सैव', 'नात्र वर्तमानश्चैत्रः, किं स्वपवरके' इति जिषिध्यमान-स्यान्यत्र सत्त्वमवगम्यते, एवं सत्यत्वाभासव्रतीतिरेव सत्यत्वव्रसक्तिरिति तन्निषेधोपपत्तेः । अतो वर्णपद्योग्यतादिस्वरूपोपमर्दशक्काऽभावान्नोप-जीव्यविरोध इत्याहुः ।

≁યારે ભીજા કહે છે કે ' અહીં' નાના નથી (પ્રક્ષમાં દ્વૈતપ્રપંચ નવી)' એ શુતિનું પ્રપંચના સત્ય રૂપથી નિષેધમાં જ તાત્પર્ય' છે, (પ્રપ ચના) સ્વરૂપથી નિષેધમાં તાત્પર્ય નથી, કારણું કે સ્વરૂપથી નિષેધ જો સ્વરૂપના પ્રતિક્ષેપક ( દ્વર ફૈકી દેનાર, સાથે રહેવા ન દેનાર) ન હાેય તાે તે તેના નિષેધ હાેઈ શકે નહિ. (અને) જો તે તેના પ્રતિક્ષેપક હાેય તાે પ્રત્યક્ષના વિરાધ થાય.

અને એવી દલીલ ન કરવી કે સત્યત્વ પણુ 'સન્ ઘટ:' (ઘટ સત્ છે) ઇત્યાદિ પ્રત્યક્ષથી સિદ્ધ હેાવાથી તે રૂપથી પણુ નિષેધ કરવા અરાબર નથી. (આ દલીલ ઠીક નથી) કારણ કે શ્રુતિ સાથે ત્રિપધ ન થાય એટલા માટે સત્યત્વાભાસરૂપ વ્યાવહારિક સત્યત્વની (જ) પ્રત્યક્ષના વિષય તરીકે ઉપપત્તિ છે. અને નામ હાય તો ઘ્રદ્યમાં રહેલા પારમાથિ'ક સત્યત્વની પ્રપંચમાં પ્રસક્તિ ન હેાવાથી તે રૂપથી પ્રપંચના નિષેધ અનુપપન્ન છે એમ નથી કારણ કે જેમ શુક્તિમાં રજતાભાસની પ્રતીતિ જ સત્ય રજતની પ્રસક્તિ છે તેથો તેના નિષેધ છે, માટે જ 'આ રજત નથી, પણુ તે (રજત) છે', 'આ મારી ગાય નથી, પણુ તે જ (મારો ગાય છે), 'અહી' ચેત્ર હાજર નથી, પણુ ઓરડામાં છે', ચેમ જેના નિષેધ કરાય છે તેનું અન્યત્ર સત્ત્વ જ્ઞાત થાય છે, તેમ સત્યત્વાભાસપ્રતીતિ એ જ સત્યત્વપ્રસક્તિ છે તેથી તેના નિષેધ ઉપપન્ન છે તેથો વર્ણ, પદ, ચાગ્યતા આદિના સ્વરૂપના ઉપમદ'ની શંકા ન હેલાથી ઉપજીવ્ય (ધત્યક્ષ)ના વિરોધ ખાય.

વિવરજી : ઉપજીબ્ય (પ્રત્યક્ષ) ના વિરોધની શંકાને પરિદાર અન્ય કેટલાક ચિંતકા બીજી રીતે કરે છે. ત્રેદ્દ નાનાસ્ત ..... બ્રુતિનું તાત્પર્ય પ્રપંચના સત્ય તરીકે નિષેધ કરવામાં છે, રવરૂપથી નિષેધ કરવામાં નથી. સ્વરૂપથી નિષેધ જો સ્વરૂપના પ્રતિક્ષેપક ન હાય, અર્થાત્ સ્વરૂપ અને સ્વરૂપના અભાવ જો સાથે રહી શકતા હાય તે એ એના નિષેધ જ ન હાેઈ શકે. આમ અભાવના દરેક અધિકરણમાં પ્રતિયાગીની સ્થિતિ હાેઈ શકે ન**દિ,** તેથી પ્રપંચના અધિકરણ હારૂમમાં પ્રપંચના અભાવ આ બ્રુતિથી તાત થઈ શકે ન**દિ,** આ શુતિ બ્રહ્મમાં પ્રપંચ નથી એમ ન કહી શકે, માત્ર એ પ્રપંચના સત્ય તરીકે નિષેધ કરી શકે. જો સ્વરૂપથી નિષેધ કરે તા પ્રત્યક્ષના વિરોધ થાય.

વિરાધી શાંકા કરે છે કે એમ તા 'સન્ ઘટઃ' વગેરે પ્રત્યક્ષથી સત્યત્વ ખ્ણુ સિદ્ધ છે તા સત્યરૂપથી પણુ પ્રપાંચના નિષેધ શ્રુતિથી હાત ન થઈ શકે. આના ઉત્તર એ છે કે પ્રત્યક્ષાદિથી પ્રાલ પ્રપાચ-સત્યત્વ પ્રક્ષસત્યત્વની જેમ પરમાર્થ નથી. એ પરમાર્થ હોય તા ઉપક્રમ આદિના આધારે સ્વાર્થમાં જ તાત્પર્ય છે એવું જેમને વિષે નિશ્વિત કરવામાં આવ્યું છે તેવી **લ**ણીખરી નિષેત્ર-ક્રુતિએા નિવિ<sup>દ</sup>લય યાની જાય. પ્રત્યક્ષનો વિષય તો પારમાર્થિક સત્યત્વના આભાસરૂપ વ્યાવહારિક સત્યત્વ છે એમ માનવુ ઉપપન્ન છે જેથી શુતિ સાથે પ્રત્યક્ષના વિરોધ ન થાય

શાંકા થાય કે પ્રપંચસ યતવને જો ગ્યાવહારિક માનવામાં આવે તે! લાલગત પારમાર્થિંક સત્યત્વની તો પ્રપંચમ પ્રસક્તિ જ નથી તેથી સત્યત્વ રૂપથી પ્રપંચનો નિષેધ કરવા યાગ્ય નથી પ્રપંચમાં પારમાં ધ'ક સત્યત્વ જો પ્રસક્ત જ ન થતું હોય તો નિષેધ કરવાનો પ્રશ્ન જ ક્યાં છે ! આને હત્તર છે કે આ દલીલ બરા ર નથી. 'આ રજત નથી' એમ જે નિષેધવિષયક પ્રત્યક્ષ છે તે સત્યરજતનિષેધ વિષયક છે એમ જ માનવું જોઈએ. અમારા મતમાં પ્રાતિભાસિક રજતના અધિકરણ એવા શુક્તિના ટુકડામાં કન્પિત રજતને અભાવ માનવામાં નથી આવતા, તેથી બાધપ્રત્યક્ષ કન્પિતરજતાભાવ વિષયક હોઈ શકે નહિ. માટે આ રજત નથી, પણ તે રજત છે,' વગેરે જ્ઞાનામાં જેના ટ્રિટ્ર કરવામાં આવે છે તેની અન્યત્ર અત્તા જ્ઞાત થાય છે. પારમાથિંક સત્યત્વ પ્રપંચમાં ન હાેય તા લક્ષમાં માનવાનું જ રહ્યું. માટે સત્યત્વાભાસની પ્રતીતિ એ જ સત્યત્વની પ્રસક્તિ છે તેથી તેનો નિષેધ ઉપપ્ર છે. આમ વર્ણુ, પદ, યોગ્યતા આદિના સ્વરૂપના ઉપમદ'ની તાે શંકા જ નથી, તેથી ઉપજીબ્ય પ્રત્યક્ષનો શુતિથી વિરાધ નથી.

अन्ये तु ब्रह्मणि पारमार्थिकसत्यत्वम्, प्रपञ्चे व्यावहारिकसत्य-त्वं सत्यत्वाभासरूपम्, शुक्तिरजतादौ प्रातिभासिकसत्यत्वं ततोऽपि निकृष्टमिति सत्तात्रैविध्यं नोपेयते, अधिष्ठानब्रह्मगतपारमार्थिकसत्तानु-वेधादेव घटा दौ शुक्तिरजतादौ च सत्त्वाभिमानोपपत्त्या सत्यत्वाभास-कल्पनस्य निष्प्रमाणकत्वात् । एवं च प्रपञ्चे सत्यत्वप्रतीत्यभावात्, तत्तादात्म्यापन्ने ब्रह्मणि तत्प्रतीनेरेवत्विवेकेन प्रपञ्चे तत्प्रसवत्युपपत्तेश्व सत्त्यत्वेन प्रपञ्चनिषेधे नोपजीव्यविरोधः, न वा अप्रसवतनिषेधनम् ।

तत्परियम् प्रपञ्चागमयं मापजाज्यापरायाः, गणा जपतिराताः विवय् ग न च ब्रह्मगतपारमार्थिकसत्ताऽतिरेकेण प्रपञ्चे सत्त्वाभासानुपगमे व्यवहितसत्यरजतातिरकेण शुन्तौ रजताभासोत्पत्तिः किमर्थमुपेयत इति वाच्यम् । व्यवहितस्यासन्निकुष्टस्यापरोक्ष्यासम्भवात् तन्निर्वाहाय तदुपगमात् ॥३॥

જ્યારે ખોજા બ્રહ્મમાં પારમાથિ'ક સત્યત્વ, પ્રપંચમાં ગ્યાવહારિક સત્યત્વ જે સત્યત્વાભાસરૂપ છે, (અને) શુક્તિરજત આદિમાં પ્રાતિમાસિક સત્યત્વ જે તેનાથી પણુ નિકૃષ્ટ (હલકી કાેટિનું) એમ ત્રિવિધ સત્તા નથી સ્વીકારતા, કારણુ કે અધિષ્ઠાનરૂપ બ્રદ્ધમાં રહેલી પારમાથિ'ક સત્તાના અનુવેધથી (તે ગ્યાપ્ત હાેવાથી સંબંધથો અને તેથી પ્રતીતિથી) જ ઘટાદિમાં અને શુક્તિ રજતાદિમાં સત્તાના અભિમાનની (તેમનામાં સત્તા છે એ માન્યતાની) ઉપપત્તિ હાેવાથી સત્યત્વાભાસની કલ્પના કરવા માટે કાેઈ પ્રમાણુ નથી. અને આમ પ્રપંચમાં સત્યત્વની પ્રતીતિ ન હેાવાથી, અને તેની સાથે તાદાત્મ્યાપન્ન પ્રદામાં તે ી (સત્યત્વની) પ્રતીતિ થાય છે તેના અવિવેકથી પ્રપંચમાં તેની (સત્યત્વની) પ્રસક્તિ હપપન્ન હેાવાથો, સત્યત્વધી પ્રપંચના (—અર્થાલ્ સત્ય તરીકે પ્રપંચતા) નિષેધ કરવામાં આવે તાે ઉપજીગ્ય (પ્રત્યક્ષ)ના વિરાધ નથી, કે નથી અપ્રસક્ત (સત્તા)ના નિષેધ કરવાપછ

અને " બ્રહ્મગત પારંમાથિ<sup>8</sup>ક સત્તાથી અતિરિક્ત એવા પ્રપંચમાં સત્ત્વાભાસ ન સ્વીકારતા હેા તા શુક્તિમાં વ્યવહિત સત્ય રજતથી અતિરિક્ત એવા રજતાભાસની ઉત્પત્તિ શા માટે માનવામાં આવે છે ? " એવો દલીલ કરવી નહિ કારણ કે વ્યવહિત (ઇન્દ્રિયતી સાથે) અસ**ંનિષ્ટ્રબ્ટ (રજત)માં અપરાક્ષતા સંભવતી** ન હાેવાથી તેના (અપરાક્ષતાના) નિર્વાહને માટે તે (રજતાભાસની ઉત્પત્તિ) માનવામાં આવે છે. (૩)

વિવરજી : પ્રપંચમાં પારમાર્થિક સત્યત્વની પ્રસક્તિ ન હેાવાથી નિષેધ અનુપપન્ન છે એ શંકાના ત્રિવિધ સત્તાના આધાર લઈને ઉપર ઉત્તર આપ્યા છે. હવે સવ'ત્ર એક જ સત્તા છે એમ માનનાર પક્ષ પ્રમાણે એ શંકાનાે ઉત્તર રજૂ કરે છે. ત્રિવિધ સત્તા માનવાનો જરૂર નથી કારણ કે પારમાથિ ક બ્રહ્મગત (વાસ્તવમાં બ્રહ્મરૂપ) સત્તાના વ્યતુવેધર્યા, તે વ્યાપેલી હોવાથો તેની પ્રતીતિથી જ ઘટાદિમાં અને શુક્તિરજત આદિમાં સત્તાનું ભાન થાય છે તે **લપપન્ન બને છે. પ્રદ્રાની સત્તા જ ધટાદિમાં છે તેથી સ**ત્યત્વાભાસની કલ્પના માટે કાેઇ પ્રમાણ પ્રાપ્ત થતું નથી. જેમ 'મૃદ્દ્ ઘટઃ' એ પ્રતીતિની કૃદ્⊸અંશમાં કૃદ્⊱વિષયકતા છે તેમ ' સન્ ઘટ: ' એ પ્રતંતિ સત્ અંશમાં બ્રહ્મવિષયક જ છે. બ્રહ્મમાં સત્તાની પ્રતીતિ થાય છે તેને લીધે જ ઘટાદિમાં સત્તાના વ્યવહાર થાય છે, ઘટ સત્ છે એમ માનીને ચાલીએ છીએ અને એ પ્રમાણું કહીએ છીએ. આમ પ્રપંચમાં સત્યત્વની પ્રત્યક્ષ પ્રતીતિ થતી જ નથી તેથે શુતિથી પ્રત્યક્ષના વિરાધ થતા નથી. પ્રપંચ અને વ્યક્ષના ભેદનું ગહણુ થતું નથી તેથી વ્યક્ષમાં જે સત્તાની પ્રતીતિ છે તે જ પ્રપંચમાં સત્ત્વની પ્રસક્તિ બને છે અને એને કારણુ સત્ત્વ અંગે વ્યવહાર થાય છે (सन् घटः ઇત્યાદિ), તેથી અપ્રસક્ત સત્તાને। નિષેધ છે એવું પણુ નથી. શુતિજન્ય મિથ્યાત્વ-ત્રાનની પ્રતિ ઉપછવ્ય એવું વર્ણું, પદાદિનું પ્રત્યક્ષ આલંખનયુક્ત માનવામાં આવે છે, અને તેના બાધ નથી તેથી ઉપજીત્ય પ્રત્યક્ષના વિરાધ નથી.

શંકા થાય કે જો ધટાદિ પ્રપંચમાં પ્રહાસતાથી જ સત્ત્વ વ્યવહારની સિદ્ધિ હોવાથી તેમનું પૃથક સત્ત્વ કલ્પવામાં નથી આવતું કારણ કે તે કલ્પના માટે કોઈ પ્રમાણ નથી અને આમ લાધવ પણ સિદ્ધ થાય છે તાે પછી આવું સવ'ત્ર માનવું જોઈએ. આ સંજોગેમાં શુક્તિમાં દૂર રહેલા વ્યાવહારિક રજતથી અતિરિક્ત રજતાભાસની ઉત્પત્તિ શા માટે માનવામાં આવે છે કારણ કે એમ માનતાં ગૌરવ દોષ થાય છે. આને ઉત્તર છે કે ગૌરવને પ્રમાણુનું સમથ'ન હોય તાે એ દોષ રહેતું નથે. ઢંકાયેલું કે દૂર રહેલું રજત વ્યવહિત છે, ચક્ષુરિન્દ્રિય સાથે તેના સત્નિક્વ' નથી, અભિવ્યક્ત ચૈતન્ય સાથે તાહાત્મ્ય વિનાનું છે તેથી તે અપરાક્ષ હોઈ શકે નહિ. અપરાક્ષના શક્ય બનાવવા માટે વ્યવહિત વ્યાવહારિક સત્યતાવાળા રજતથી અતિરિક્ત એવા રજતાભાસની ઉત્પત્તિ શુક્રિતમાં માનવામાં આવે છે. (૩)

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

(४) नन्वेवं प्रतिबिम्बभ्रमस्थछेऽपि ग्रीवास्थम्रुखातिरेकेण दर्पणे मुखाभासोत्पात्तरुपेया स्यात् । स्वकीये ग्रीवास्थम्रुखे नासाद्यवच्छिन्न-प्रदेशापरोक्ष्यसम्भवेऽपि नयनगोल्रकल्ळ्ळाटादिप्रदेशापरोक्ष्यायोगात् । प्रतिबिम्बभ्रुमे नयनगोल्रकादिप्रदेशापरोक्ष्यदर्शनाच्च। न च बिम्बातिरिक्त-प्रतिबिम्बाभ्युपगमे इष्टापत्तिः । ब्रह्मप्रतिबिम्बजीवस्थापि ततो भेदेन मिथ्यात्त्वापत्तोः ।

(૪) શકા થાય કે આમ હાય તા (- રજતની અપરેક્ષતાને માટે શુક્રિતમાં અનિવ'ચનીય રજતનો ઉત્પત્તિ માનવામાં આવતી હાય તા) પ્રતિબિંબમાં બ્રમ થાય છે ત્યાં પણ ગ્રીવા (ગરદન, ડાક) પર રહેલ મુખથી અતિરિક્ત દર્પણમાં મુખાભાસની ઉત્પત્તિ માનવાની રહે, કારણ કે ગ્રીવા પર રહેલા પાતાના મુખ્માં નાસિકા આદિથી અવચ્છિન્ન પ્રદેશમાં અપરાક્ષતા સંભવતી હાય તા પણ નયન ગાલક, લલાટ આદિ પ્રદેશની અપરાક્ષતા હાઈ શકે નહિ, અને પ્રતિબિંબબ્રમમાં નયતગાલક આદિ પ્રદેશની અપરાક્ષતા જોવામાં આવે છે. અને બિંબથી અતિરિક્ત પ્રતિબિંગ માનવામાં ઇન્ટાપત્ત છે એવુ નહા, કારણ કે પ્રદ્રાના પ્રતિબિંબરૂપ છત્રને તેનાથી ભેટને લીધે મિથ્ચાત્વ આવી પડશે ( -જીત્રને પ્રદ્રાથી ભિન્ન અને (મથ્યા માનવા પડશે).

વિવરષ્ટ્ય : રજતની અપરાક્ષતાના નિર્વાહને માટે જો શુક્તિમાં રજતાભાસની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવતી હોય તા પ્રતિબિંબભ્રમ થાય છે ત્યાં પણ દર્પાણમાં મુખાભાસની ઉત્પત્તિ માનવી પઠશે એવી શાંકા સ્વાભાવિક રીતે જ થાય. ગ્રીવાપર રહેલા મુખના નાસિકાથી યુક્રત પ્રદેશ કહ્ય અપરાક્ષ હોઈ શકે કારણ કે ત્યાં ઇન્દ્રિય્સન્નિકર્ષ સંભવે છે, પણ નયનગોલક, લલાટ વગેરે પ્રદેશ તા અપરાક્ષ હાઈ શકે જ નહિ, જ્યારે પ્રતિભિંભભ્રમમાં તા નયનગોલક આદિ પ્રદેશની અપરાક્ષતા જવામાં આવે છે.

દલીલ થઇ શકે કે ખિંભ અને પ્રતિબિંબના અબેદ માનવામાં આવે તા પાતાના મુખતું પ્રતિતિંભ હાેય ત્યાં પ્રતિબિંગની અપરાક્ષતા સંભવતી નથી માટે પ્રતિબિંબને બિંબથી ભિન્ન અને મિથ્યા માનવામાં આવે તા અદ્વૈતવાદીને શા વાંધા હાેઈ શકે ! પણ બિંબ અને પ્રતિબિંબના બેદ માનવા ઇષ્ટ નથી કારણુકે બ્રહ્મના પ્રતિબિંગરૂપ જીવને બ્રહ્મથી ભિન્ન માનવામાં આવે તા તેને મિથ્ય જ માનવા પડે, અન્યથા અદ્વૈતના હાનિ થાય. "જીવ બ્રહ્મથી સ્વરૂપતઃ ભિન્ન છે, બ્રહ્મનું પ્રતિબિંબ હાેવાથી, મુખપ્રતિબિંબની જેમ' એમ બ્રહ્મથી જીવના બેદ અનુમાનથી સિદ્ધ થતાં 'જીવ મિથ્યા છે, બ્રહ્મથી ભિન્ન હાેવાને કારણે, ધટાદિની જેમ' એ અનુમાનથી જીવના મિલ્ય વની પ્રસક્તિ થાય છે. આ ઇષ્ટાપત્તિ નથી. તેથી મુખાભાસની ઉત્પત્તિ માની શકાય નહિ. તાે શા ઉકેલ કાઢી શકાય ! अत्र <u>विवरणानुमारिणः</u> प्राहुः — ग्रीवास्थ एव मुखे दर्पणोपाधि-सन्निधानदोषाद् दर्पणस्थत्वप्रत्यङ्मुखत्वबिम्बभेदानामध्याससम्भवेन न दर्पणे मुखस्याध्यासः कल्पनीयः गौरवाद् । 'दर्पणे मुखं नास्ति' इति संसर्गमात्रबाधात्, मिथ्यावस्त्वन्तरत्वे 'नेदं मुखम्' इति स्वरूपबाधापत्तेः, 'दर्पणे मम मुखं भाति' इति स्वम्रुखाभेदप्रत्यभिज्ञानाच्च ।

न च ग्रीवास्यमुखस्याधिष्ठानस्यापरोक्ष्यासम्भवः, उपाधिव्रतिहतनयन-रक्मीनां पराष्ट्रत्य बिम्बग्राहित्वनियमाभ्युपगमाछतादिवद्। तन्नियमानभ्युपगमे

परमाणोः, कुड्यादिव्यवहितस्थूलस्यापि चाक्षुपप्रतिबिम्बभ्रमप्रसङ्गात् ।

આ બાબતમાં વિવરણને અનુસરનાસ કહે છે—ગ્રીલા પર રહેલા (ગ્રીલારથ) મુખમાં જ દપ'ણરૂપી ઉપાધિના સાન્નિધ્યરૂપી દેાલને લીધે દપ'ણુસ્થત્વ, પ્રત્યડ્ સુખત્વ તથા બિબથી લેદ સ ભવતાં હેાવાથી દપ'ણુમાં મુખને અધ્યત્સ કલ્પવાની જરૂર નથી, કારણુ કે (તેમ માનવામાં) ગૌરવ (દેાલ) છે. 'દપ'ણુમાં મુખ નથી' એમ માત્ર સ'સગ'ના બાધ છે (સ્વરૂપબાધ નથી : જો (પ્રતિબિબ) (ગ્રીવાસ્થ મુખરૂપી બિબથી) અન્ય રૂપવી મિથ્યા વસ્તુ હોત તો 'બા મુખ નથી' એમ સ્વરૂપબાધ થાગ; અને 'દપ'ણુમાં મારુ' મુખ દેખાય છે' એમ પોતાના મુખથી અલેદની પ્રત્યલિજ્ઞા થાય છે—(આ કારણુને લઈને દર્પણુમાં મુખને અધ્યાસ માનવાની જરૂર નથી પણ શ્રીવસ્થ મુખમાં જ દર્પણુસ્થત્વાદિ ધર્મોના અધ્યાસ માને શકાય).

ગ્રીવાસ્થ મુખ જે (પ્રતિબિબત્વ, દર્પજીસ્થત્વદિનું) અધિષ્ઠાન છે તેમાં અપરોક્ષતાના સંભવ નથી એવું નથી, કારણ કે લતા વગેરેની જેમ (દરજ્ણદિ) ઉપાધિધી પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ પાછા ફરીને બિંબનું ગ્રહણ કરે છે એવા નિયમ સ્વીકારવામાં આવે છે. જો એ નિયમ સ્વીકારવામાં ન આવે તા પરમાણુ, અને ભીત વગેરેથી વ્યવહિત સ્થૂલ વસ્તુના પણ ચાક્ષુષ પ્રતિબિંબબ્રમ થવા જોઈએ.

ત્વિવર શુ: પ્રકાશાત્મનના વિવર છુમાં પ્રતિપાદિત મતને સ્વીકારનારા આતું સમાધાન કરતાં કહે છે કે ર્ભિબ અને પ્રતિબિબનો લોકમાં ભેદ નથી તેથો હપશું ક્ત દોષ નથી દર્ષ છુમાં મુખતા અધ્યાસ માનવામાં ગારવ દોષ છે. માટે પ્રીવા ઉપર રહેલા મુખમાં જ દર્ષ છુરૂપ ઉપાધિની હાજરોને જ કારણે દર્ષ છુસ્થત્વ વગેરે ધર્મોના અધ્યાસ થાય છે એમ માનવું વધારે સારું. ધર્માધ્યાસ માનવા કરતાં ધર્માંના અધ્યાસ માનવામાં ગૌરવદેષ છે.

(શ'કા) પ્રતિબિંબમુખને વિષે એ દર્પ શુરથ છે એવા અનુભવ થાય છે—'દર્પ શમાં મુખ છે અને ગ્રીવાસ્થ મુખ તેા દર્પ શુરથ હાેઈ શકે નહિ; વળી મુખ અને પ્રતિમુખ જો એક હાેય તાે એ જ વસ્તુ પાતાને અભિમુખ હાેઈશકે નહિ; જ્યારે પ્રતિબિંબમુખ ગ્રીવાસ્થ• મુખ પ્રતિ અભિમુખ છે એવા અનુસવ થાય છે. તેથી પ્રીવાસ્થમુખ અને પ્રતિબિંગમુખને બેદ હેાવા જ જોઈ એ. આ અનુભવાના આધારે માનવું જ જોઈએ કે દર્પણમાં અનિ વ'ચનીય પ્રતિબિંબના અધ્યાસ છે. ગેરવને પણ જો પ્રમાણાનું સમર્થન હાેય તા એ દોષાવહ નથા હોતુ.

(ઉત્તર) ધર્મી તો કલ્પના કરતાં બહુ ધર્મીતી કલ્પના કરવામાં પણુ લાધવ છે. પ્રતિ બિંબનો બાધ થાય છે તેથી એ મિથ્યા છે એમ કહી શકાવ નહિ; પ્રતિર્ભિબમુખના સ્વરૂપનો બાધ નથો, પણ દર ણમાં મુખ નથી એમ મુખના દર શરવાય સંસર્ગના જ બાધ છે. સંસર્ગ નિથ્યા છે એટલે પ્રતિબિંગ સત્ય છે એમ માનવું જોઈ એ. જો પ્રતિબિંગ અલગ જ મિથ્યા વસ્તુ હોત તા 'આ મુખ નથી' એમ સ્વરૂપ બાધ થાત, જ્યારે અહીં તા માત્ર સંસર્ગ બાધ થાય છે 'દર શમાં મારું મુખ છે' એમ સ્વરૂપ બાધ થાત, જ્યારે અહીં તા માત્ર સંસર્ગ બાધ થાય છે 'દર શમાં મારું મુખ છે' એમ સ્વરૂપના અભેલ્ની પ્રત્યભિજ્ઞ થાય છે તે પણ બિંબ અને પ્રતિબિંબના માત્ર અભેદ માનવામાં અન્દૂરલ છે, પ્રતિબિ બને મિથ્યા માનવામાં નહિ. આ જ્ઞાનના બાધ પણ થતા નથી. આમ બાધના અભાવથી અને બિંબથી અભિન્ન હોવાથી પ્રતિબિંબ મિથ્યા નથી. પ્રતિબિંબ શે અભે સહ્ય છે એમ સિદ્ધ કર્ય તેથી જીવ પ્રક્ષના પ્રતિબિંબરૂપ હોય તા પ્રહ્નથી બિન્ન હોવા જોઈ એ અને મિથ્યા હોવા જોઈ એ એ પ્રસંગતા નિરાસ થઈ જાય છે.

પ્રીવાસ્થ મુખ અને પ્રતિબિંબ--મુખ એક હોય તો નયનગેલક આદિ પ્રદેશામાં પાતાની આંખના સન્નિકા ન હોવાથી પ્રતિબિંબ પૂરેપૂરું પ્રત્યક્ષ ન હોઈ શકે એમ કહેવું પણ બરાયર નથી. પ્રતિબિંબત્વ, પ્રત્યડ્-મુખત્વ, દર્પણસ્થત્વ, પ્રતિબિંબબેદ એ ધર્માં ી કત્પનાનું અધિપાન એવું પ્રીવાય્થમુખ અપરાક્ષ હોઈ શકે છે. નયનરશ્મિએા ચક્ષુર્ગાલક માંથી બહાર નીકળીને દર્પણાદિ ઉપાધિ સુધી પહેાંચે છે, પણ તેનાથી પ્રતિહત થઈ ને પાછાં કરે છે અને પ્રીવાય્થમુખ અને તેના અવયવા સાથે સંસગ<sup>4</sup>માં આવે છે. તેથી સામે ઊબેલા માણસના મુખતા સાક્ષાત્કાર થાય તેમ પોતાની ચીવા પર રહેલા પોતાના મુખને પણ સાક્ષાત્કાર પૂરેપૂરી રીતે સંભવે છે.

(શ\*કા) : અન્યત્ર એમ માનવામાં આવ્યું છે કે પાછાં ફગ્લાં નયનરક્ષ્મિ ગેલક દ્વારા અંદર પ્રવેશે છે તેથી અહીં એવી કલ્પના કરવી કે મુખ સાથે સંનિક્ષ્માં આવીને તે મુખતું દર્શન કરે છે એમાં ગૌરવદોષ છે.

ઉત્તર : આ દલીલ બરાબર નથો કારણ કે જેઓ પ્રતિબિંબની ઉત્પત્તિ માને છે તેઓએ પણ ચક્ષુ સાથે સ નિકર્ષમાં આવેલા મુખને જ બિંબ કહેવું પડશે તેથી ઉપર કહેલા નિયમ તેમને સ્વીકારવા જ પડશે. નયનરશ્મિ પાર્જ્ઞા ફરીને બિંબનું પ્રહણ કરે છે એ બન્ને પક્ષને માન્ય હાેલાથી ગૌરવ હાેય તાે પણ એ દાેળવહ નથી.

શ કા : પ્રતિભિંગના અખ્યાસ માનનાર એમ નથી સ્વીકારતા કે ચક્ષુિન્દ્રિયથી સન્નિ કૃષ્ટ હેાય તે જ ભિંભ હાેઈ શકે તેથી ગ્રીવાસ્થ મુખને બિંભ બનાવવા માટે તેને પોતાના ચક્ષ સાથેના સંન્નિકર્ષની જરૂર નથી તેથી તેને આ નિયમ માનવા પડતા નથી.

ઉત્તર : બિંબ સાથેના સનિકર્ષ એ જો ચાક્ષુષ પ્રતિબિંબાધ્યાસના હેતૃ ન હાેય તાે ⊴યવહિત વસ્તુઓનું પણ ચાક્ષુષ પ્રતિબિંબ હાેલું જોઈએ 'ચાક્ષુષ' એવું વિશેષણ ન હાેય તાે ગમે તે વસ્તુનું પ્રતિબંધ માનવું પડે અને પરમાશ્ચ અને વાયુનું પ્રતિબિંબ પણ દાેલું જોઈએ તેથી દર્પણમાં પ્રતિબિંબનાે અધ્યાસ માનવાની જરૂર નથી.

न च 'अव्यवहितस्थूलोद्भूतरूपवत एव चाक्षुपप्रतिबिम्बभ्रमः, नान्यस्य' इति नियम इति वाच्यम् । बिम्बस्थौल्योद्भूतरूपयोः चाक्षुपज्ञानजननेन उपयोगसम्भवे विधान्तरेणोपयोगकल्पना-क्लप्तेन न्नुपपत्तेः । क्रुडचादिव्यवधानस्य प्रतिहतनयनरदिमसम्बन्धविघटनं विनैवेह प्रतिबन्धकत्वे तथैव घटप्रत्यक्षादिस्थछेऽपि तस्य प्रतिबन्धकत्वसम्भवेन चञ्चःसन्निकर्षमात्रस्य कारणत्वविलोपप्रसङ्गाच्च । दर्पणे मिथ्यामुखाध्यास-कारणत्रयान्तर्गतसंस्कारसिद्धचर्थं नयनरक्मीनां कदाचित् वादिनाऽपि पराष्ट्रत्य स्वम्रुखग्राहकत्वकरूपनयैव पूर्वानुभवस्य समर्थनीयत्वाच्च । न च नासादिप्रदेशावच्छिन्नपूर्वान्चभवादेव संस्कारोपपत्तिः । तावता नयन-गोलकादिप्रतिविम्बाध्यासानुप्रभेः । तटाकसलिले तटविटपिसमारूढा-दृष्टचरपुरुषप्रतिबिम्बाध्यासस्थळे कथमपि पूर्वानुभवस्य दुर्वचत्वाच्च । एवं चोपाधिप्रतिहतनयनरइमीनां बिम्बं प्राप्य तद्ग्राहकत्वेऽवश्यं ववतव्ये फलबलाइपंणाधभिहतानामेव बिम्बं प्राप्य तदग्राहकत्वं, न ंशिलादि-प्रतिहतानाम् । अनतिस्वच्छ्ताम्रादिप्रतिहतानां मल्लिनोपाधिसम्बन्धदोषाद् मुखादिसंस्थानविशेषाग्राहकत्वम् । साक्षात् सर्यं प्रेप्सनामिव उपाधि प्राप्य निवत्तानां न तथा सोरतेजमा प्रतिहतिरिति न प्रतिबिम्बस्यविलोकने साक्षात्तदवल्लोकने इवाशवयत्वम् । जल्लाद्युपाधिसन्निकर्षे केषाश्चिदुपाधि-प्रतिहतानां बिम्बप्राप्तावपि केषाठिचत्तदन्तगमनेनान्तरसिकतादिग्रहण-मित्त्यादिकल्पनान्न कश्चिदोष इति ॥

અને એવી દલીલ કરવો ન જોઈએ કે 'બ્યવધાનરહિત, સ્થૂલ અને ઉદ્દભૂત રૂપવાળી વસ્તુને ચાક્ષુષ પ્રતિબિ બભ્રમ થાય છે, બીજાને નહિ એવા નિયમ છે'. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે બિંગની સ્થુલતા અને તેના ઉદ્દભૂન રૂપને માનવામાં આવેલા ચાક્ષુષ જ્ઞાનના ઉત્પાદનથી ઉપયોળ સંભવતા હાય ત્યારે તેમના બીજી રીતે પાતાના આશ્રયરૂપ બિંબ દ્વારા પ્રતિબિ બાધ્યાસની ઉત્પત્તિમાં) ઉપયોગ કલ્પવા એ ઉપપન્ન નથી (વજદવાળા નથી). અને બે દીવાલ વગેરે બ્યવધાન પ્રતિહત (પાર્છા ધકેલાયેલાં) નયતરશ્મિના સંબંધના વિઘટન વિના જ અહીં પ્રતિબંધક થઈ શકતાં હાય તા તે જ નીતે ઘટપ્રત્યક્ષ વગેરે સ્થળે પણ તે પ્રતિબંધક સંભવી શકે તેથી ચક્ષુ:સંન્નિકર્ષમાત્રમાં કારણત્વના લાપ પ્રસક્ત થાય (અર્થાત્ કાઈ ચક્ષુ:સ નિકર્ષને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનનું કારણ માનવું શક્ય નહીં અને).

સિ-૪૧

372

અને જે દર્પાથમાં મિથ્યાસુઆધ્યાસ માને છે તેણે પણ ત્રણ કારણા (હાય, સંપ્રયાગ અને સ'સ્કાર)માં અન્તગ'ત સ'સ્કારની સિદ્ધિને માટે નયનરશ્મિઓ કચારેક પાછાં કુરીને પાતાના મુખતું ગ્રહણ કરે છે એવી કલ્પના કરીને પૂર્વાતુભવતું સમર્થન કરવું પડવાનું છે. (આ કારણાને લઇને ઉપશુંક્ત દલીલ ખરાખર નથી , અને નાસિકા આદિ પ્રદેશથી અવચ્છિત્ર પૂર્વ અનુભવધી જ સંસ્કારની ઉત્પત્તિ છે એવુ' નથી, કારણ કે તેટલાથી નયનગાલક આદિના પ્રતિબિ બાધ્યાસ ઉપપન્ત થતા નથી. અને તળાવના પાણીમાં કિનારા પરના વૃક્ષ પર ચઢેલા એવા કચારેય નજરે આહીં ચઢેલા માણસના પ્રતિબિંખાધ્યાસ થાય છે ત્યાં પૂર્વાનુભવની વાત કરવી કાંઈ પણ રીતે મૂરકેલ છે. અને આમ ઉપાધિથી પ્રતિહત નયનરશ્મિ ભિંભને પ્રાપ્ત કરીને તેનું ગ્રહણ કરે છે એમ અવશ્ય કહેવું પડવાનું છે ત્યારે કળના બળે કહેવું પડશે કે દર્પણાદિથી ધકેલાયેલાં (નયનરશ્મિ) જ બિંબને પ્રાપ્ત કરીને તેનું ગ્રહણ કરે છે. શિલા આદિથી પાછાં ધકેલાયેલાં નહિ. અત્યન્ત સ્વચ્છ નહિ એવા તામ, (તાંભુ) આદિથી પાછાં ધકૈલાયેલાં નયનરશ્મિ મલિન €પાધિના સંખંધ દાેષને કારણે મુખ વગેરે વિશેષ અવયવ-રચનાનું ગ્રહણ કરતાં નથી. સાક્ષાત્ સૂય'ને પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છાવાળાં (પ્રાપ્ત કરવાની તૈયારીમાં હાય તેવાં) નયનરશ્મિ જેમ સૂર્યના તેજધી પ્રતિહત થાય છે તેમ ઉપાધને પ્રાપ્ત કરીને પાછાં કરેલાં (નયનરશ્મિ) સૂર્યના તેજથી પ્રતિહત થતાં નથી તેથી સાક્ષાત સૂર્યનું અવલાકન અશકથ છે તેવું પ્રતિબિઅસૂર્યનું અવલાકન અશકથ નથી જલ આદિ ઉપાધિના સન્નિકર્ષ થતાં કેટલાંક નચનરરિમ ઉપાધિથી પ્રતિહત થયેલાં બિંબને પ્રાપ્ત કરે છે તેા પણ બીજાં કેટલાંક અંદર જઈને અંદર રહેલી રેતી વગેરેનું અહુણ કરે છે ઇત્યાદિ કલ્પના કરવાથી કાંઈ જ દેાય નથી.

વિવરલ્યુ : પ્રતિબિંખના અધ્યાસ માનનાર પ્રતિનિંબાધ્યાસમાં બિંબના સ નિકર્ષને હેતુ માન્યા વિના જ પરમાશુ અને દીવાલ વગેરેથી વ્યવહિત પદાર્થના ચાક્ષુષ પ્રતિબંભ બ્રમ કેમ થતા નથી તે સમજાવવા પ્રયત્ન કરે છે. જે મુખાદિ દીવ લ વગેરેથી વ્યવહિત હાેય તેનું, કે પરમાશુ કે વાશુનું ચાક્ષુષ પ્રતિનિંબ માનવું પડે એવું નથાં કારણુ કે એવા નિયમ છે કે અવ્યવહિત, સ્થૂલ અને પ્રકટ (ઉદ્દબુત) રૂપવાળા દ્રવ્યતા પ્રતિબિંબભૂમ થાય છે. આની સામે નિંમ-પ્રતિબંબના અમેદ માનનાર કહે છે કે દ્રવ્યના ચાક્ષુષ જ્ઞાનની પ્રતિ દ્રવ્યમાં રહેલી મહત્તા (સ્થૂલતા), અને તેના ઉદ્દભૂત રૂપને કારણુ માનવામાં આવ્યાં છે. તે જ રોતે દીવાલ વગેરે ઇન્દ્રિય અને અર્થના સ નિકર્ષનું વધટન કરીને તે દ્વારા બાહ્ય વસ્તુવિષયક પ્રત્યક્ષમાં પ્રતિબંધક બને છે એમ માનવામાં આવ્યું છે. બિંબ અને પ્રતિબિંબનો અભેદ માનનાર પક્ષમાં તિંબનું ચાક્ષુષ જ્ઞાન છે તેથી નિંગભૂત મુખ આદિમાં રહેલાં સ્થૂલત અને ઉદ્દભૂતરપત્વને જે ચાક્ષુષ પ્રત્યક્ષનાં કારણુ માન્યાં છે તેનાથી ઘતર સ્થળે તેમને કારણ કલ્પવાની જરૂર પડતી નથી એટલું આ પક્ષમાં લાધવ છે. જ્યારે શુક્તિરજતની જેમ સાક્ષીથી ભાસ્ય પ્રતિબિંખાધ્વાસની ઉત તેવી વાયુ અને પરમાણુતા ચાક્ષુષ પ્રતિબિંબની શ્વક્યતાને વારવાને માટે તેમને માનવું પડે છે કે બિંબભૃત દ્રવ્યમાં રહેલાં મહત્ત્વ અને ઉદ્દભૂતરૂપ જેમ એ દ્રવ્યના ચાક્ષય નાનમાં હેત્રભૂત છે તેમ તેમના આશ્રયભૂત એ દ્રવ્યરૂપ બિંગને કારણે થતા પ્રતિબિંબાખ્યાસની ઉત્પત્તિમાં પછ્ એ હેતુભુત છે, તેથી ગીરવદ્દાય છે. વળા બિંબ પ્રતિબિબાબેદ પક્ષમાં નયનરસ્મિ પાર્છા કરીને નિંબ સાથે સંબંધમાં આવે છે એમ માનવામાં આવે છે તેથી પ્રતિબિ ગસ્થળમાં પણ બિંબસ તિકર્ષ જ હેતુ છે તેથી ઘટાદિ ચાક્ષુપ જ્ઞાનની જેમ પ્રતિનિંબ ચાક્ષુપમાં પણ દિવાલ વગેરે સ નિકર્ષના વિઘટન દ્વારા જ પ્રતિ મધક ખને છે, અન્યત્ર કપાંય નહીં સંભવતાં એવું તેમનું સીધું (સાક્ષાલ) પ્રતિમંધકત્વ કલ્પવાની જરૂર પડતી નથી, એ લાધવગુણ છે. જ્યારે પ્રતિમિંભા-ખ્યાસમાં ભિ બસ નિકર્ષ ને હેતુ માનવામાં નથી આવતા તેથી દીવાલ વગેરેતું જે સ નિકર્ષ. વિઘટકત્વ માનેલું છે તે પ્રતિબિંબરઘળમાં છે એમ કહી શકાતું નથી, તેથી પ્રતિબિંબાધ્યાસની પ્રતિ∶દીવાલ વગેરે સાક્ષાત્ (-અર્થાત્ સ'ન્નિક∿વિધટન દ્વારા નહીં-) પ્રતિય'ધક છે એમ ્યવદિત વસ્તનાં પ્રતિાંબાંબ નથી પડતાં એ ધ્યાનમાં રાખીને કલ્પવું પડે છે એ ગોરવ છે. દોવાલ વગેરે સાક્ષાત્ પ્રતિબંધક બની શકતાં હાેય તાે ઘટપ્રત્યક્ષ વગેરેમાં પણ એ સાક્ષાત પ્રતિમ ધક બની શકે અને એમ હાય તા કાઈ ચક્ષઃસન્નિકર્ષ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનનું કારણ બની શકે નહિ. વળી પ્રતિબિ બાધ્યાસવાદીને પણ ચાક્ષુપપ્રતિનિ બબ્રમ સ્થળે બિ બસન્નિકર્ષ માનવા જ પડે છે કારણ કે તે વિના ભ્રમનાં ત્રણ કારણામાંનું જે એક કારણ સંસ્કાર છે તેની ઉપપત્તિ નથી. પોતાના મુખના પોતાની આંખ સાથે સન્નિકર્ય ન બાનવામાં આવે તા દર્પણાદિમાં આરોપ્ય પ્રતિમુખના સજાતીય એવા પોતાના મુખના સાક્ષાત્કાર કથારેય જન્મે નહિ અને તાે પછી અધ્યાસનું કારણુભૂત અને પૂર્વાનુભવથી જન્ય એવા સસ્કાર પ્રાપ્ત ન થતાં પ્રતિભિંભરૂપ અધ્યાસની ઉત્પત્તિ ન થાય. માટે પાતાના મુખતા પોતાની આંખ સાથે સન્નિકર્ષ થાય તે માટે માનવું જ પડશે કે દર્પભાદિ ઉપાધિથી પ્રતિહત નયનરશિમ યાછાં ફરીને સ્વમુખરૂપ બિંબને પ્રાપ્ત કરીને તેનું ગ્રહણું કરે છે. કદાચ સ્વમુખના પર્વાનભવ હોય તા પહા એ નાસિકા આદિ પ્રદેશ પુરતા સીમિત હાય અને એવું હાય તા સંસ્કારના અભાવમાં નયનગાલકાદિતા પ્રતિબિંબાધ્યાસ શકય ન જ બને. માટે પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિની પરાવૃત્તિ અને બિ બસ નિકર્ષ માનવાં જ જોઈ એ. કયારેક તા બિલકલ પૂર્વાનુભવ નથી હાેતા. તળાવના કિનારા પરતા વક્ષ પર કાેઇ ક્યારેય નહીં જોયેલા માણસ ચઢીને ખેઠા હ્યાય તેના પ્રતિબિ બાધ્યાસરથળે પૂર્વાનુભવની જરા પણ શક્યતા નથી,

જો ઉપશું કત નિયમ સ્વીકારવાના જ હાેય તા અનુભવને આધારે એમ પણ સ્વીકારવું જોઈએ કે દર્પણાદિયો પ્રતિહત થયેલાં જ નયનરશ્મિ ખિબને પ્રાપ્ત કરીને તેનું મહણ કરે છે; શિલા આદિયો પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ નથી કરતાં, અને બદુ સ્વચ્છ નહિ એવા તામ્રાદિયો પ્રતિહત નયનરશ્મિ મુખાદિનું સક્લતાથી ગ્રહણ કરતાં નથી. આમ કળ અનુસાર પદાર્થના સ્વભાવ માનવામાં આવે તા ખીજા પણ દેશેયોના નિરાસ થાય છે. સૂર્ય ને સીધા જોવા પ્રયત્ન કરીએ તા સૂર્યના તેજથી નયનરશ્મિ પ્રતિહત થાય છે અને સૂર્ય ને સીધા જોવા પ્રયત્ન કરીએ તા સૂર્યના તેજથી નયનરશ્મિ પ્રતિહત થાય છે અને સૂર્ય ને સીધા જોવા પ્રયત્ન કરીએ તા સૂર્યના તેજથી નયનરશ્મિ પ્રતિહત થાય છે અને સૂર્ય ને સીધા જોવા પ્રયત્ન કરીએ તા સૂર્યના તેજથી નયનરશ્મિ પ્રતિહત થાય છે અને સૂર્ય ને સાધ કરી શકાતું નથી. જ્યારે જલ આદિ ઉપાધિને પ્રાપ્ત કરીને પાછાં કરેલાં નયનરશ્મિ સૂર્યના તેજથી પ્રતિહત થતાં નથી તેથી સૂર્ય ને જોઈ શકે છે. શંકા થાય કે ઉપાધિભૂત જલથી પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ બિબદેશને પ્રાપ્ત કરે છે એમ જો માનવામાં આવે છે તા સૂર્યાદિનું પ્રતિબિબ બલે દેખાય પણ જળની અદર રેતી વગેરે દેખાય છે તે દેખાવાં જોઈએ નહિ, કારણુ કે તેમની સાથે સ નિકપ' નથી. આનાે ખુલાસા એ છે કે જલ આદિ ઉપાધિથી પ્રતિહત કેટલાંક નયનરશ્મિ મિંબને પ્રાપ્ત કરે છે પણુ કેટલાંક નયનરશ્મિ અંદર જઇને અંદર રહેલી રેતી વગેરે સાથે સન્નિક્ય'માં આવીને તેનું ગ્રહણુ કરે છે. આવા પુલાસા આપા શકાય છે તેથી બિંબપ્રતિબિંબનાે અનેદ માની શકાય છે અને ઉપાધિથી પ્રતિહત નયનરશ્મિ બિંગને પ્રાપ્ત કરીને તેનું ગ્રહણુ કરે છે એ નિયમ સ્વીકારવા જોઈએ. એક બીજું સમાધાન જોઈએ. શંકા થાય કે ઉપાધિથી પ્રતિહત નયનરશ્મિ જો બિંબદેશને પ્રાપ્ત કરતાં હોય તાે પીઠથી વ્યવહિત પદાર્થ'નું પણુ પ્રતિમિંબ દેખાવું જોઈએ. આનો ઉત્તર એ છે કે ફળના બળે એમ માનવું જોઈએ કે શરીરના અવયવ સ નિક્ય'ના વિઘટક છે. તેથો કાેઈ દોધ નથી.

નયનરશ્મિ પાર્છા કરીને ભિભનું ગ્રહણ કરે છે એમ **સુરેશ્વરાચાયે** કહ્યું છે : दर्षणाभिहता हष्टिः परावृत्य स्वमाननम् । व्याप्नुवत्याभिमुख्येन व्यत्यस्तं दर्शयेन्मुखम् ॥

દર્પ હુથી પ્રતિહત થયેલી દષ્ટિ પાછી ફરીને પાતાના મુખને વ્યાપ્ત કરતી તેને સામે રહેલ તરીકે અને બાજુઓની ફેરબદલીવાળું બતાવે.

આમ ભિંખ અને પ્રતિભિંખતે। બેદ માનનાર પક્ષનું ખંડન કરીને તેમના અબેદ માનનાર પક્ષનું નિરૂપણુ કર્યું.

હવે તેમના અબેદનું નિરાકરણુ કરીને બેદપક્ષનું નિરૂપણુ કરે છે :

अद्वैतविद्याक्ठतस्तु प्रतिबिम्बस्य मिथ्यात्वमभ्युपगच्छतां त्रिविध-जीववादिनां विद्यारण्यगुरुप्रभृतीनामभिप्रायमेवमाहुः----

वैत्रमुखाद् भेदेन तत्सदृशत्वेन च पार्श्वस्थैः स्पष्टं निरीक्ष्यमाणं द्र्पणे तत्प्रतिबिम्वं ततो भिन्नं स्वरूपतो मिथ्यैव, स्वकरगतादिव रजताच्छुक्तिरजतम् । न च 'द्र्पणे मम मुखं भाति' इति बिम्बाभेद-इानविरोधः । स्पष्टभेदद्वित्वप्रत्यङ्मुखत्वादिज्ञानविरोधेनाभेदज्ञाना-सम्भवात् । 'दर्पणे मम मुखम् ' इति व्यपदेशस्य स्वच्छायामुखे स्वमुखब्यपदेशवद् गौणत्वाच्च । न चाभेदज्ञानविरोधाद् भेदव्यपदेश एव गौणः कि न स्यादिति शङ्क्यम् । बाळानां प्रतिबिम्बे पुरुषान्तर-म्रमस्य हानोपादित्साद्यर्थक्रियापर्यन्तस्यापछपितुमन्नक्यत्वात् । न च प्रेक्षार्थतामपि स्वमुखविशेषपरिज्ञानाय दर्पणाद्युपादानदर्शनाद् अभेदज्ञान-मप्पर्थक्रियापर्यन्तमिति वाच्यम् । मेदेऽपि प्रतिबिम्बस्य बिम्ब-माना-कारत्वनियमविशेषपरिज्ञानादेव तदुपादानोपपरोः ।

378

જ્યારે અદ્વૈતવિદ્યાકાર તેા પ્રતિભિંભનું મિથ્યત્વ સ્વીકારનારા અને ત્રિવિધ (પારમાર્થિંક, બ્યાવહારિક અને પ્રાતિભાસિક) જીવને માનનારા વિદ્યારથ્ય ગર વગેરેને અભિપ્રાય આ પ્રમાણે રજૂ કરે છે : (ચૈત્ર જ્યારે દપ'ણમાં પાતાનું મુખ જોતા હાય ત્યાર) તેના પડખે ઊલેલાંએનાથી ચૈત્રના મુખથી ભિન્ન તરીકે અને તત્સદશ તરીકે સ્પષ્ટ જોવામાં આવતું દપંઘુમાં તેનું પ્રતિબિંબ તેનાથી (ચૈત્રમુખથી) (ભન્ન અને સ્વરૂપથી મિથ્યાં જ છે, જેમ પોતાના હાથમાં રહેલા રજતથી શક્તિરજત ભિન્ન છે અને ાંમથ્યા છે. અને (આમ માનતાં) 'દપ'ણમાં મારું સુખ ભાસે છે' એ બિંબથી અભેદના જ્ઞાનના વિરાધ થાય છે એવું નથી, કારણ કે (મુખ-પ્રતિભિંભના) સ્પષ્ટ લોદ, દ્વિત્વ, પ્રત્ય રૂ.મુખત્વ આદિ (- અર્થાત પ્રત્યહુ મુખત્વ, ગ્રીવાસ્થતવ, દર્પ ણસ્થતવ આદિ)ના જ્ઞાનના વિરાધથી અભેદ જ્ઞાન સ'લવતું નથી. અને 'દર્પાણમાં મારું મુખ' એવા ઉલ્લેખ પાતાના છાયામુખને વિષે સ્વસુખના ઉલ્લેખ (વ્યવહાર)ની જેમ ગૌણ છે. અને એવી શંકા કરવી ન જોઈએ કે અલેદગ્રાનના વિરાધને લીધે લેદવ્યવહાર જ ઠેમ ગૌથ ન હોય? (આ શ'કા બરાબર નથી) કારણ કે આળકાેને પ્રાંતબિંબમાં કાંઇ બીજા પુરુષના ભ્રમ થાય છે જે હાન (ત્યાગ), ઉપાદિત્સા (લેવાની ઇચ્છા) વગેરે અર્થાક્રિયા (કાઇ પ્રયોજન માટેની પ્રવૃત્તિ) સુધીના છે તેની ના પાડી શકાય તેમ નથી. અને એવી દલીલ કરવી નહિંકે અુદિશાળી લાકાે પણ પાતાના મુખની વિશેષતા (ખાસિયત) બરાબર જાગુવાને માટે દપણાદિને લેતા જોવામાં આવે છે તેથી અલેદજ્ઞાન પણ અથ'ક્રિયા સુધીનું છે. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે ભોદ હોવા છતાં પણ પ્રતિબિંબ બિંબના જેવા આકારવાળું જ હોય છે એવા નિયમાવશેષના અરાઅર જ્ઞાનથી જ તેનું (દર્પણાદિનું) ઉપાદાન ઉપપન્ન ગને છે (- દર્પણાદિ લેવાની તેમની પ્રવૃત્તિ વજુદવાળી અને છે).

વિવરષ્ટ્ર : પ્રતિબિંબ મુખરૂપ બિંબથી કિંગ છે, અને તેનાં લક્ષણો જુદાં છે એવું સ્પષ્ટ ગ્રાન સૌને હેાય છે તેથી બિંબ-પ્રતિબિંબના અલેદનું ગ્રાન શક્ય જ નધી. મુખ ગરદન પર છે, પ્રતિબિંબ દર્પણમાં છે, મુખ પાતાનું અંગ છે, પ્રતિબિંબ સામે છે, મુખ સ્વતંત્ર છે જ્યારે પ્રતિબિંબ પરતંત્ર છે વગેરે સ્પષ્ટ લેદ અને દ્વિત્વ ગ્રાત થતાં હોય ત્યારે 'દર્પ'ણમાં માટું મુખ' એમ કાેઈ કહે તે એ વચન ગૌણ અર્થમાં સમજવાનું છે. શંકા થાય કે 'દર્પ'ણમાં માટુ મુખ ભાસે છે.' 'માટું મુખ મલિન દેખાય છે,' 'માટું મુખ લાંછું દેખાય છે' વગેરે કેટલાય બિંબ-પ્રતિબિંબના અલેદવિષયક અનુભવેષ પણ સ્પષ્ટ થાય છે; તે અલેદવ્યવહાર મુખ્ય છે અને અલેદાનુભવના વિરોધથી લેદના અનુમવ જ સંભવતો નથી તેથી માત્ર ભેદવ્યવહાર બાકી રહે છે તે કશ્પિતલેદના આધારે સમજાવી શકાય, અર્થાત્ લેદવ્યવહાર જ ગોણ છે. આને ઉત્તર આપતાં કહ્યું કે પ્રતિબિંબને નિષે પ્રવૃત્તિ વગેરે થતાં જોવામાં આવે છે તે બિંબથી તેના લેદ વિના સિદ્ધ થતાં નથી. બાળકા જળાશયમાં ભય કર પ્રતિબિંબ જોઈને તેને પડતું મૂડીને નાસી જાય છે અને સૌમ્ય અને પ્રીતિ હપજાવે એવું પ્રતિબિંબ જોઈને તેને હવા ઇચ્છે છે અને પ્રતિબિંબદેશ તરફ જાય છે એ સૌ જાણે છે. કર્ણાધતાચાયે કર્ણ છે કે નાના सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

(શ્રી કૃષ્ણુે) ઘૂંટણિયે ચાલતાં ચાલતાં રત્નમયી ભૂમિમાં પડેલા પોતાના ગુખપ્રતિભિંખને લેવાની ઇચ્છા કરી અને તે ન મળતાં ખેદથી પોતાની ધાત્રીના ચહેરા સામે જોઈને રડવા લાગ્યા.

## रःनस्थले जानुचरः कुमारः सङ्कान्तमाःमीयमुखारन्दिम् । आदातुकामस्तदलामखेदाद्विलोक्य धात्रीवदनं रुरोद् ।।

રાકા થાય કે અભેદતાન પણ પ્રવૃત્તિ કરતવે છે પોતાના મુખની ખાસિયતા ભરાભર જાણવા માટે છુદ્દેશાળીઓ પણ દર્પણ હાથમાં લે છે. જો બિંબ–પ્રતિભિંભમાં વસ્તુતા ભેદ જ હેાય તા પ્રમાણાને આધારે પરીક્ષા કરનારાઓને તે ભેદના નિર્ણય (તેતું ચાક્કસ ત્રાન) હેાય જ અને એવું હાય તા પાતાના મુખમાં રહેલી વિશેષતાના નિર્ણયને માટે દર્પણાદિ લે નહિ પણ તેઓ પશુ તેમ કરતા દેખાય છે તેથી તેમને ખાતરી છે કે બિંબ– પ્રતિભિંબનો અભેદ છે એમ જ કહેવું જોઈએ એના ઉત્તર એ છે કે તેમની પ્રવૃત્તિ અન્ય રીતે સિદ્ધ થઈ શકે છે. તેમને ઉપર્કક્ત પ્રમાણાથી ભેદનું ગ્રાન તા છે જ. પણ તેમને એ પણ બરાબર ગ્રાત છે કે પ્રતિબિંબ બિંબના જેવા જ આકારવાળું હાેય છે એવા નિયમવિશેષ છે, તેથી તેઓ દર્પણાદિના ઉપયોગ કરે છે.

મિંબ-પ્રતિબિંબ બેદવાદનું વિવેચન કરતાં વ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાનં દતીર્થ કહે છે કે શંકા થાય કે બાળકોની પ્રતિભિંબવિષયક જે હાન આદિ પ્રવૃત્તિ છે તે ભિંબ ઉપાધમાં રહેલું છે એવા ભ્રમથી જ સંભવે છે એમ એની પણ અન્યથા સિદ્ધિ માની શકાય. આમ ભેદ અને અભેદ પ્યન્ને વિષે અનુભવે! અતે તે પ્યન્તેથી પ્રયુક્ત ક્રિયાએ! તુક્ષ્ય હે!ય ત્યારે અભેદને સ્વાભાવિક માનવા એ જ ઠીક છે કારણ કે એમાં લાઘવ છે. હાલરૂપ બિંબ અને પ્રતિભિંબરૂપ જીવ વિષે શાસ્ત્રથી જે જીવ અને ક્ષક્ષના અભેદ સિદ્ધ છે તેના ત્રાનમાં <sup>©</sup>પયોગી હેોવાથી લોકિક બિંબ અને પ્રતિબિંબના અભેદની કરપના અભેદ શ્રુતિ<mark>થ</mark>ી સમર્થિત છે પ્રતિબિંબરૂપ જીવના લક્ષથી અબેદ સંભવતા હાેય ત્યારે તેનાથી અતિરિક્ત પારમાર્થિ'ક અવચ્છિત્ર જીવની કલ્પનામાં ગૌરવ છે. ચથા હ્યયં જ્યોતિરાત્મા વિવસ્વાન...× જેવા મંત્રતું પણ અમેદ પક્ષમાં જ સ્વારસ્ય છે. ત્યાં એવું પ્રતિપાદન છે કે સૂર્ય વગેરે વ્યનેક ઉપાધિઓમાં પ્રતિબિ ખિત થવાને લીધે નાના (ભિન્ન) છે, સ્વતા એક છે, તેમ ચૈતન્ય અનેક ઉપાધિએામાં પ્રતિબિંબિત થવાને કારણે નાના છે, સ્વતઃ એક છે. આ ખિંખ. પ્રતિર્ભિળતા ભેદયક્ષમાં સંભવતું નથી. એ પક્ષમાં બિંબ ચૈતન્યનું એકત્વ અને પ્રતિ-ભિંમાતું નાનાત્વ છે એમ ઠરતું હેાવાથી એક જ વસ્તુમાં ઔષાધિક નાનાત્વ છે એમ વાત આવીને અટકી શકે નદિ. માટે વિવરણ આદિને માન્ય બિંબ-પ્રતિબિંબના અનેદપક્ષ જ વધારે સારે છે-લીકિક અને શાસ્ત્રીય બંને દષ્ટિએ.

આ શંકાના ઉત્તર એ છે કે સક્ષ્મ દ્રષ્ટિએ તા આ જ સાચું છે માટે ભામતી વગેરે ચંચામાં જીવ-બ્રહ્મના અબેદ હાેવા છતાં લૌકિક બિ બ-પ્રતિબિ બની જેમ કઢિપત બેદ હેાવાથી તેમના ધર્મા(બ્રહ્મમાં સર્વ ત્રત્વાદિ, જીવમાં અલ્પત્રત્વાદિ)ની વ્યવસ્થા છે માટે

જુઓ પ્રદ્વાસુત્રશાંકરભાષ્ય ૩. ર. ૧૮

<sup>×</sup> यथा ह्ययं ज्योतिरात्मा विवस्त्रानयों मिन्ना बहुँधैकोऽनुगच्छन् । उपाधिना कियते मेद्द्वपो देवः क्षेत्रेय्वेत्रमजरोऽयमात्मा ।।

એ અનુસાર સાવ'ત્રિક વ્યવહાર છે. બીજી બાજુએ શ્રી વિદ્યાર હ્ય વગેરેએ મંદસુદિના અધિકારીઓને તત્ત્વનું ગ્રાન થઈ શકે તે માટે પ્રતિભિંબની ઉત્પત્તિની પ્રક્રિયાનું ઉપપાદન કર્યું છે. 'કતૃત્વ, ભાકુતૃત્વાદિ સંસારને આશ્રય ચિદાભાસ નિધ્યાભૂત છે, અને એ આત્મા નથી; બ્યારે અસંગ ચૈતન્યરૂપ આત્મા સંસારના આશ્રય નથી' એ પ્રક્રિયાથી મંદભુદિના અધિકારીઓને તત્ત્વ છુદ્ધિમાં ઊતરી જાય છે એટલી સરળ રીતે 'આત્મા બ્રહ્મપ્રતિબિ બરૂપ હોઈ તે તેનું બ્રહ્મત્વ સ્વત.સિદ્ધ છે, અન્તઃકરણના તાદાત્મ્પથી તે સંસારના આશ્રય છે' એ પ્રક્રિયાથી તત્ત્વ છુદ્ધિમાં ઊતરી જાય છે એટલી સરળ રીતે 'આત્મા બ્રહ્મપ્રતિબિ બરૂપ કોઈ તે તેનું બ્રહ્મતવ સ્વત.સિદ્ધ છે, અન્તઃકરણના તાદાત્મ્પથી તે સંસારના આશ્રય છે' એ પ્રક્રિયાથી તત્ત્વ છુદ્ધિમાં ઊતરતું નથી; કારણ કે લાકમાં વિરુદ્ધ ધર્માંનું અસાંક્ય' ધર્માંનો બેદ હોય ત્યાં સ્કુટ હોય છે; વિરુદ્ધ ધર્મો એ જુદા પદાર્થમાં જ રહી શકે છે; તેની જેમ ધર્માંનો અમેદ હોય ત્યાં વિરુદ્ધ ધર્માંનું અસાંકર્ય સ્કુટ નથી હોતું. વિદ્યાર હ્ય મુનિના અભિપ્રાય કુટસ્થદી પર્મા ' યથા થયા મવેત્ લુંવામ ' એમ વાર્તિ ક વચનતા \* ઉદાહર હાથી સ્પષ્ટ છે. કુરુ ગ્રાનં દ્વીથ્ય છે.

यत्तु 'नात्र मुखम्' इति दर्पणे मुखसंसर्गमात्रस्य बाधः, न मुखस्येति, तन्न । 'नेदं रजतम्' इत्यत्रापि इदमर्थे रजततादात्म्यमात्रस्य बाधो न रजतस्येत्यापत्तेः । यदि च इदमंत्रो रजतस्य तादात्म्येनाध्यासाद् 'नेदं रजतम्' इति तादात्म्येन रजतस्यैव बाधः, न तादात्म्यमात्रस्य, तदा दर्पणे मुखस्य संसर्गितयाऽध्यासाद् 'नात्र मुखम्' इति संसर्गितया मुखस्यैव बाधः, न संसर्गमात्रस्येति तुल्यम् ।

જે એમ કહ્યું છે કે 'અહીં મુખ નથી' એમ દર્પ જીમાં મુખના સંસર્ગમાત્રના બાધ છે, મુખના નહિ, — એ બરાબર નથી. કારણ કે એમ હાય તા 'આ રજત નથી' આ સ્થળે પણું 'ઇદમ્' અર્થમાં રજતના તાદાત્સ્યમાત્રના બાધ પ્રસક્ત થશે, રજતના નહિ એ આપત્તિ થશે. અને જે (એમ કહેવામાં આવે કે) 'ઇદમ્' અંશમાં રજતના તાદાત્સ્થથી અધ્યાસ હાવાથી 'આ રજત નથી' એમ તાદાત્સ્થથી રજતના જ બાધ છે, તાદાત્સ્યમાત્રના નહિ, તા દર્પ છુમાં મુખના સંસર્ગ ધરાવનાર તરીકે અધ્યાસ હાેવાથી 'અહીં મુખ નથી' એમ સંસર્ગ ધરાવનાર તરીકે મુખના જ બાધ છે, સ સર્ગમાત્રના નહિ.— આમ (પરિસ્થિતિ) સમાન છે.

વિવરજી : પ્રતિબિંબસ્થબે દર્પજીસ્થત્વ આદિરૂપ સંસગ'માત્રના બાધ કહ્યો છે તેની રજૂઆત કરીને પ્રતિબંદીથી (-એ જ દલીલ વિરુદ્ધપક્ષે પજી કહી શકાય એમ દલં!લ કરીને) પ્રતિબિંબના સ્વરૂપના બાધ અહીં સિદ્ધ કર્યો છે. 'ઇદમ' અંશમાં રજતના તાદાત્મ્ય માત્રના નિષંધ માનવા પડે અને એવું હાેય તાે શુક્તિરજતનું અનિવ<sup>\*</sup>ચનીયત્વ સિદ્ધાંતને માન્ય હાેઈ શકે નહિ. અહીં જો કે તાદાત્મ્ય માત્ર બાધ્ય હોવા છતાં અનિવર્થનીય રજતની ઉત્પત્તિને

अथा यथा मवेत् पुंसां व्युत्पत्तिः प्रत्यगात्मनि । सा सैव प्रक्रियेह स्याद साधवी सा चानवस्थिता ॥

રોકી શકાય નહિ કારણુ કે અન્ય દેશમાં રહેલું રજત સંવિદ્ધી અભિન્ન ન હોવાથી સામે રહેલો વસ્તુથી અભિન્ન તરીકે પ્રત્યક્ષ ત્વાત થઈ શકે નહિ, તાેપણુ શુક્તિરજતને ભાધ પણુ ઉપપન્ન તરીકે બતાવી શકાય એમ માનીને બિ બ–પ્રતિબિ બાબેદવાદી શકા કરે છે કે 'આ રજત નથી'માં તાદાત્મ્યથી રજતને જ બાધ છે, તાદાત્મ્યમાત્રના નહિ. આનો ઉત્તર એ છે કે એવું હાેય તાે એમ પણુ માનવું પડે કે 'અહીં મુખ નથી'થી સંસ્વર્ગ-ધરાવનાર તરીકે મુખતા જ બાધ છે, સાંસર્ગમાત્રના નહિ.

यत्तु धर्मिणोऽप्यध्यासकल्पने गौरवमिति, तद् रजताभासकल्पना-गौरववत् प्रामाणिकत्वाक्त दोषः, स्वनेत्रगोलकादिप्रतिबिम्बभ्रमस्थल्ले बिम्बापरोक्ष्यकल्पनोपायाभावात् । नयनरदर्मीनाग्नुपाधिप्रतिदृतानां बिम्ब-प्राप्तिकल्पने हि दृष्टविरुद्धं बह्वापद्यते । कथं हि जलसन्निकर्पे केषु-चिन्नयनरहिमषु अप्रतिदृतमन्तर्गच्छत्सु अन्ये जलसम्बन्धेनापि प्रतिदृन्यमाना नितान्तमृदवः सकलनयनरदिमप्रतिधातिनं किरणसमूहं निर्जित्य तन्मध्यगतं स्थमण्डलं प्रविशेयुः । कथं च चन्द्रावलोकन इव तत्प्रतिबिम्वावलोकनेऽपि अमृतज्ञीतलं तद्बिम्बसन्तिकर्षाविशेषे लोचनयोः शैत्याभिव्यक्त्या आप्यायनं न स्यात् । कथं च जलसम्बन्धेनापि प्रतिदृन्यमानाः शिल्धदिसंबन्धेन न प्रतिहन्येरन् । तत्प्रतिदृत्या पराष्ट्रत्तौ वा नयनगोलकादिभिन् संस्टुज्येरन् । तत्संसर्गे वा संस्षष्टं-न साक्षात्कारयेयुः । दोषेणापि हि विशेषांश्रम्रहण-मात्रं प्रतिबध्यमानं दृश्यते, न तु सन्निकृष्धर्मिस्वरूपग्रहणमपि ।

જે એમ કહ્યું છે કે ધમી'ના પણ અધ્યાસ કલ્પવામાં ગોરવ છે, (તેને વિષે કહેવાનું કે) રજતાબાસની કલ્પનામાં જેમ ગૌરવ પ્રામાણિક છે (પ્રમાણાનુસાર છે) તેમ (અહીં) તે (ગૌરવ) પ્રામાણિક હેાવાથી દાષ નથી, કારણ કે પાતાના નયનગાલકાદિના પ્રતિબિંબ ભ્રમ સ્થળમાં બિંબની અપરાક્ષતાની કલ્પનાના ઉપાય નથી. નયતરશ્મિએા (દપ'ણાદિ) ઉપાધિથી પ્રતિહત થઈને બિંબને પ્રાપ્ત કરે છે એવી કલ્પના કરવામાં, જોવામાં આવે છે તેનાથી ાવરુહ ઘણું આવી પડે છે. જેમ કે જલ સાથે સન્નિકષ' થતાં કેટલાંક નયનરશ્મિ કાંઇ રુકાવટ વિના (અપ્રતિહત રીતે) અંદર જતાં હાય ત્યારે બીજાં જળના સંબંધથી પણ પ્રતિહત થતાં (એટલાં) તદ્દન મુદ્દ એવાં (નયનરશ્મિ) સકલ નયનરશ્મિને પાછાં ધકેલનાર (સૂર્ય)કિરણસપૂહને જીતીને તેની મધ્યમાં રહેલા સૂર્ય'મ ડલમાં પ્રવેશી શકે! (—કેવી રીતે પ્રવેશી શકે?) અને (બિંબભૂત) ચંદ્રને બેવામાં થાય છે તેમ તેના પ્રતિબિંબને જેવામાં પણ અમૃત જેવી શીતલ રીતે લાચનામાં શીતળતાની અસિબ્યક્તિથી તાજગી (ઉષ્ણતાનું શમન) કેમ ન થાય જ્યારે (બિંબ અને પ્રતિબિંબને અસેદ હાઈને) અમૃત જેવા શીતલ તે બિંબ સાથે સનિકર્ષ દિતીય પરિચ્છેદ

સમાન છે ? અને જળતા સંબ ધથી પાછાં ધકેલાતાં (નયનરશ્મિ) શિલા આદિના સંબ ધથી કેમ પાછાં ન ધકેલાય ? અથવા તેના પ્રતિઘાતથી પાછાં ફરતાં હોય તા નયનગાલક આદિ સાથે સંસગ માં કેમ ન આવે ? અથવા તેની સાથે સંસગ માં આવતાં સંસુષ્ટ (જેની સાથે સંસગ થયા છે એવાં નયનગાલકાદિ)ના સાક્ષાત્કાર કેમ ન કરાવે ? કારણ કે (ંકાઈ) દાબથી પણ માત્ર વિશેષ અંશનું ગ્રહણ પ્રતિબદ્ધ થતું (--તેમાં રુકાવટ આવતી-) જોવામાં આવે છે, પણ સંનિકૃષ્ટ ધમી<sup>(</sup> (દ્રવ્ય)ના સ્વરૂપનું ગ્રહણેય પ્રતિબદ્ધ થતું જોવામાં આવતું નથી.

વિવરષ્યુ : દર્પ અરથત, આદિ ધર્મોનો અધ્યાસ માનવા કરતાં (પ્રતિબિ બરૂપ) ધર્મા તે જ અષ્યાસ માનવામાં ગોરવદોષ છે એમ જે દલીલ કરી હતી તેને ઉત્તર અહીં આપ્યો છે. પ્રમાબુથી સમર્થ ન પ્રાપ્ત થતું હાય તો ગૌરવ પણુ દોષરૂપ નથી. શુક્તિરજતમાં જેમ બાધક પ્રમાબુ છે તેમ પ્રતિબિંબમાં પણ છે તેથી અધ્યાસની કલ્પનામાં ગૌરવ હોય તો પણુ તે પ્રમાબુમૂલક છે તેથી દોષ નથી. બીજી બાજુએ બિંબ-પ્રતિબિંબનો અબેદ માનનાર પક્ષમાં પાતાના મુખમાં રહેલાં નયનગોલક આદિના પ્રતિબિંબભ્રમ થાય છે ત્યાં બિંબને અપરોક્ષ માનવા માટે કાંઈ ઉપાય નથી. દર્પ છુ, જળ આદિ ઉપાધિથી પ્રતિદ્વત થતાં નયનરશ્મિ પાછાં ફરીને બિંબના સાક્ષા કાર કરે છે એમ માનવામાં ઘણી બધી મુશ્કેલીઓ છે. નયનરરિમ એવાં નાજુક હોય કે જળ સાથે સંખધમાં આવતાં કેટલાક અંદર પ્રવેશી શકે, અને બીજાં કેટલાંક પાછાં ફરેલાં તદ્દન નાજુક નયનરશ્મિઓ બધાં જ નયનરશિમએને પાછાં ધકેલવા સમર્થ એવા સૂર્ય ના કિર્ણસમૂહને હરાવાને તેમની મધ્બમાં રહેલા સૂર્ય મંડળમાં પ્રવેશી જાય એમ માનવું કેટલું શુક્તિયુક્ત છે ! પણુ અલેદપક્ષમા માનવુ જ પડે છે.

એમ માન લઇએ કે જળથી નયનરશ્મિ પ્રતિહત થતાં નથી પણ જળની અંદર રહેલી રેતીથી પ્રતિહત થાય છે અને જેમ સૂર્યાદિનાં કિરણ પાતે તૃણાદિને બાળી શકતાં નથી પણ સૂર્ય'કાન્ત મણિથી પ્રતિહત થયેલાં હેાય તા બાળી શકે છે તેમ નયનરશ્મિ સ્વતઃ સર્ય'કિરણના પ્રતિધાત કરા શકતાં નથી પણ ઉપાધિથી પ્રતિહત થયેલાં હાેય ત્યારે સર્ય'કિરણ સમૃદ્ધને હરાવવામાં તેમનું સામધ્ય' વધી જાય છે તેથી કાેઇ દાેધ નથી. પણ એવું જો હાેય તા ચંદ્રના અવલાકનથી લાચનાને શીતળતાના અનુભવ થાય છે તેના કરતાં જળાશયમાં ચંદ્રપ્ર તબિ બને કાેઈ નિરંતર જોયા કરે તા તે શીતળતાની અભિવ્યક્તિ દ્વારા ઉષ્ણતાનું શપન કરવામાં વધારે સમર્થ હોવું જોઈ એ.

ઠોઈ એમ દલીલ કરી શકે કે શીતલતાને અનુભવ ચંદ્રના સંનિકર્ષાદિને કારણે નથી પણ ચંદ્રકિરણેના સતત સંસર્ગને લીધે છે તેથી નીચું મુખ રાખીને ઊબેલા માણસની આંખોને શીતલતાના અનુભવ થતા નથી, કારણ કે ચંદ્રડિરણેના સતત સંપર્ક નથી હેતો જો કે ચંદ્ર સાથે સંનિકર્ષ અને તેનું દર્શન તા હાેય જ છે. માટે બેદપક્ષે બીજી દલ'લ કરી છે.

જળના સંબંધમાં આવતાં પાછાં ફરી શકતાં નયનરશ્મિ શિલા વગેરે સાથે સંબંધમાં આવતાં કેમ પાછાં ન ફરે ! પ્રતિહત થવાં જ જોઈએ અને તેમના બિંબ સાથે સસર્ગ થવાથી

સિ-૪ર

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

તેના સાક્ષાત્કાર કરાવવા જ જોઈએ. કાંઈ દાેષને કારણું આમ થતું નથી એમ કાંઈ દલીલ કરે તાે એ ખરાબર નથી કારણુ કે દાેષ હાેય તાે પણુ બિંબરૂપ મુખાદિની વિશેષતાના સાક્ષાત્કાર ન થાય પણુ સામાન્યરૂપથી તાે જ્ઞાન થવું જોઈએ. શુક્તિરજત આદિ ભ્રમના સ્થળે દાેષને કારણે બિલકુલ જ્ઞાન થતું નથી એવું તાે થતું નથી. આમ બિંબ-પ્રતિબિંબના વ્યભેદ અને ઉપાધિથી પ્રતિહત થયેલાં નયનરરિમ પાછાં ફરી બિંબને પ્રાપ્ત કરે છે અને તેનું દર્શન કરે છે એમ માનવામાં જોઈએ છીએ તેથી વિરુદ્ધ ઘણું માની લેવું પડે છે તેથી આ પક્ષ સ્વીકાર્ય નથી.

**કૃષ્ણાન દતીર્થ** બ્યાખ્યાકારને અબેદ-પક્ષ વધારે સ્વીકાર્ય લાગે છે તેથી તેઓ કહે છે કે પરિસ્થિતિ જેવી છે તેવી માની લઈએ તાે એમ માનવું જોઈએ કે સ્વચ્છ દ્રવ્ય કે તેની સાથે સંસ્પ્ટવસ્તુ (રેતી) જે પ્રતિબિ બના ઉદયને યાેગ્ય હાેય તે જ પ્રતિધાતક ખની શકે છે. તેથી ઉપર કહેલા દાેષ નથી એમ સમજવું.

प्रतिम्रुखाध्यासपक्षे तु न किञ्चिद् दृष्टविरुद्धं कल्पनीयम् । तथा हि-अञ्य्वहितस्थूलोद्भूतरूपस्यैव चाक्षुपाध्यासदर्शनाद् विम्ब-गतस्थौल्योद्भूतरूपयोः स्वाश्रयसाक्षात्कारकारणत्वेन कल्टप्तयोः स्वाश्रय-प्रतिबिम्बाध्यासेऽपि कारणलम्, कुड्याद्यावरणद्रव्यस्य त्वगिन्द्रियादिन्यायन प्राप्यकारितयाऽवगतनयनसन्निकर्षविघटनद्वारा व्यवहितवस्तुसाक्षात्कार-प्रतिबन्धकत्वेन कल्टप्तस्य व्यवहितप्रतिबिम्बाध्यासेऽपि विनैव द्वारान्तरं प्रतिबन्धकत्वे च कल्पनीयम् । तत्र को विरोधः कचित् कारणत्वादिना कल्टप्तस्य फल्बलादन्यत्रापि कारणत्वादिकल्पने ।

षतेनोपाधिप्रतिहतनयनरक्मीनां विम्बप्राप्त्यनुषगमे व्यवहित-स्यौद्भूतरूपादिरहितस्य च चाश्चषप्रतिबिम्बभ्रमप्रसङ्ग इति निरस्तम् ।

બી છ બાજુ એ પ્રતિમુખના અધ્યાસ માનનાર પક્ષમાં, જોવામાં આવ્યુ હાેય તેનાથી વિરુદ્ધ કશું જ કલ્પવાનું રહેતું નથી. જેમ કે, અવ્યવહિત, સ્થૂલ અને ઉદ્ભૂ 1રૂપવાળા પદાર્ધ'ના જ ચાક્ષુષ અધ્યાસ જેવામાં આવે છે તેથી બિબમાં રહેલાં સ્થૂલતા (મહત્ત) અને ઉદ્દભૂત રૂપ જેમને પાતાના આશ્રયભૂત (દ્રગ્ય)ના સાક્ષાત્કારનું કારણ માનવામાં આવે છે તેમને પેતાના આશ્રયભૂત (દ્રગ્ય)ના સાક્ષાત્કારનું કારણ માનવામાં આવે છે તેમને પેતાના આશ્રયતા પ્રતિબિબના અધ્યાસમાં પથુ કારણ માની શકાય; (અને) ઠીવાલ વગેરે આવરણ કરનાર દ્રવ્ય જેને ત્વગિન્દ્રિય આદિના ન્યાયથી પ્રાપ્યકારી તરીકે જ્ઞાત નચનના સ નિકર્ષના વિધટન દ્વારા વ્યવહિત વસ્તુના સાક્ષાત્કારનું પ્રતિબંધક માનવામાં આવે છે તેને વ્યવહિતના પ્રતિબિબાધ્યાસમાં પણુ કાઈ બીજી દ્વારભૂત વસ્તુ વિના પ્રતિબંધક કલ્પી શકાય કર્યાક કારણ આદિ તરીકે માનેલી વ તુને ફળના બળે અન્યત્ર પણ કારણ આદિ તરીકે કલ્પવામાં આવે તા શા વિરોધ હેઈ શકે ? આ (દલીલ)થી 'હપાધિથી પ્રતિહત નયનરશ્મિએ બિંબને પ્રાપ્ત કરે છે એમ ન સ્વીકારવામાં આવે તા વ્યવહિત અને ઉદ્દભૂત રૂપ આદિ વિનાની વસ્તુના પણ ચાક્ષુષ પ્રતિબિંબબ્રમ પ્રસક્ત થશે' એ (દલાલ)નું ખંડન થઈ જાય છે.

વિવર્ણ : બિ'બ - પ્રતિબિંબાબેદ-પક્ષમાં ઘણા બધા દષ્ટવિરાધ આવી પડે છે એમ ત્યતાવીને હવે પ્રતિબિ બાપ્યાસની ઉત્પત્તિ માનનાર પક્ષનું ઉપપાદન કરે છે. ઘટાદિના ચાક્ષુષ જ્ઞાનમાં ઘટાદિનું મહત્ત્વ, તેમનું ઉદ્દભૂતરૂપત્વ અને અબ્યવહિતત્વ કારણુભૂત છે તેથી આ ધર્મીને પાતાના આશ્રયભ્રત પદાર્થના પ્રતિનિયામ્યાસમાં પણ કારણભૂત માની શકાય; અર્થાતુ બિ બભૂત મુખાદિના ચાક્ષુષ જ્ઞાનમાં જેમ અબ્યવહિતત્વાદિ (---વસ્તુ અને ઇન્દ્રિય વચ્ચે ક્રાઈ આંતરાય ન જોઈએ, એ રથૂળ હેલી જોઈએ અને પ્રકટ રૂપવાળી હેલી જોઈએ એ-) કારણભૂત છે તેમ પાતાના આશ્રય મુખાદિના પ્રતિબિંબરૂપ અપ્યાસની ઉત્પત્તિમાં પણ આ ધર્મીને કારણા મૂત માની શકાય. અને જેમ ત્વગિન્દ્રિય વિષયદેશને પ્રાપ્ત કરીને જ તે વિષયતું ગ્રહણ કરે છે તેમ જ ચક્ષરિન્દ્રિય પણ વિષયદેશને જ પ્રાપ્ત કરીને જ વિષયનું ગ્રહ્ય કરે છે તેથી તેમને પ્રાપ્યકારી માનવામાં આવે છે. માટે દીવાલનું વ્યવધાન સંનિક્ષ'ના વિધટન દારા (સંપર્ક' ન થવા દઈ ને તે દારા) પ્રત્યક્ષણાનમાં બાધક માનવામાં આવે છે તેમ દીવાલ વગેરે તેમનાથી વ્યવહિત મુખાદિના પ્રતિબિબાપ્યાસમાં પણ સાક્ષાત પ્રતિપ્રાપ્ત માની શકાય, તેમને બીજી કાેઈ દારભૂત વસ્તુની અપેક્ષા રહેતી નથી. પ્રતિત્રિંબની ઉત્પત્તિ માનનાર પક્ષમાં બિ બ સાચેના સ નિકર્ષ તે જો હેતુ માનવામાં ન આવે તા બ્યવહિત વસ્તુનું પણ પ્રતિબિંબ પડવું જોઈએ પણ તેમ થતું નથી તેથી દીવાલ વગેરેને વ્યવદિતના પ્રતિભિંભાધ્યાસમાં સાક્ષાત પ્રતિગ્રધક માનવામાં કોઈ વિરોધ હોઈ શકે નહિ.

આ સમાધાનથી ભિંભ-પ્રતિતિ બ-અનેકવાદીએ જે શંકા કરી હતી કે ઉપાધિથી પ્રતિહત થયેલાં નયનરરિબ ભિંભને પ્રાપ્ત કરે છે એમ સ્વીકારવામાં ન આવે તો વ્યવહિત અને ઉદ્દભૂત રૂપ તથા સ્થૂલતા વિનાની વસ્તુઓનો પણુ પ્રતિભિંભલ્લમ થવા જોઈએ–એ શંકાના પણુ નિરાસ થઈ જાય છે કારણુ કે અવ્યવહિતત્વ અને મહત્તા આદિ પ્રતિભિંભા-ધ્યાસમાં પણુ કારણુભૂત છે એમ ઉપગુ\*કત દલીલ અનુસાર માની શકાય.

किंच तदुपगमे एव उक्तदूषणप्रसङ्गः । कथम् ? साक्षात स्रयां-वल्लोकन इव विना चश्चविंक्षेपमवनतमोलिना निरीक्ष्यमाणे सलिले ततः प्रतिद्दतानां नयनरक्मीनाम्र्ध्वेग्रुस्प्छुत्य विम्बस्र्यग्राहकत्ववत् सिर्यक्च्छु-विंक्षेपं विना ऋजुचक्षुषा दर्पणे विलोक्यमाने तत्प्रतिहतानां पार्श्वस्थमुख-विंक्षेपं विना ऋजुचक्षुषा दर्पणे विलोक्यमाने तत्प्रतिहतानां पार्श्वस्थमुख-ग्राहकत्वचच वदनसाचीकरणाभावेऽप्युपाधिप्रतिहतानां प्रष्ठभामच्यवहित-प्राहकत्वं तावदुर्वा/म् , उपाधिप्रतिहतनयनरक्मीनां प्रतिनिष्ठत्तिनियमं विहाय यत्र विम्बं तत्रैव गमनोपगमनात् । तथा मलिन इर्पणे क्यामतया गौरमुखप्रतिविम्बस्थले विद्यमानस्यापि विम्बगतगौररूपस्य चाक्षपन्नानेऽ- तुपयोगितया पीतशङ्कभ्रमन्यायेनारोण्यरूपवैशिष्टयेनैव विम्वग्रुखस्य चाक्षुपत्वं निर्वाह्यमिति तथैव नीरूपस्यापि दर्पणोपाधिक्यामत्ववैशिष्टयेन चाक्षुप-प्रतिबिम्बअमविषयत्वमपि दुर्वारम्, स्वतो नीरूपस्यापि नभसोऽध्यस्त-नैल्यवैशिष्टयेन चाक्षुपत्वसंप्रतिपत्तोः । तस्मात् स्वरूपतः प्रतिग्रुखाध्यासपक्ष एव श्रेयान् ।

વળી તેના (---પ્રતિહત નયનરશ્મિએા બિંબને પ્રાપ્ત કરે છે તેના) સ્વીકારમાં જ ઉક્ત દૂષઅને પ્રસંગ છે. કેવી રીતે? જેમ સાક્ષાત્ સૂર્યના અવલાેકનમાં ચક્ષુના विक्षेप (नकर की तरह नाभवी ते)नी कइर छे, तेनाथी विपरीत बक्षना विक्षेप विना માથું નમેલું છે તેવા (માણસ)થી પાણીને જેવામાં આવતાં તેથી પ્રતિહુત થયેલા નયન-રશ્મિ ઉપર કૂદીન બિમસૂર્યનું ગ્રહણ કરનારાં હાય છે, અને ત્રાંસી નજર નાખ્યા વિના સીધી આંખવાળાથી દર્પણુને જોવામાં આવતાં તેનાથી પ્રતિહત થયેલાં (નયન રશ્મ) બાજુમાં રહેલા (માણુસ)ના મુખતું ચહણુ કરનારાં હાય છે, તેની જેમ ચહેરાનું સાચીકરણું (પીઠ પાછળની વસ્તું જોવા માટે તેને અનુકૂળ થાય એ રીતે મુખન તેની તરક કેરવવું તે) ન હાય તા પણ ઉપાધથી પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ પૃષ્ઠભાગથી વ્યવહિત વસ્તુનું ગ્રહેણુ કરનારાં હેાવાં જ જોઈએ (અક્ષરશ:- ગ્રહણ કરનારાં હાય તેને રાકવું મુશ્કેલ અને), કારણ કે હપાધિથી પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મ (નયનગાલક દ્વારા શરીરમાં) પાછાં કરે છે એ નિયમને છેાડીને જ્યાં બિબ હાેય ત્યાં જ જાય છે એમ સ્વીકારવામાં આવે છે. તે જ પ્રમાણે માલન દપ' હુમાં શ્યામ તરીક ગૌર મુખનું પ્રતિબિંબ થાય છે ત્યાં બિંબમાં ગૌર રૂપ હાેવા છતાં પણ ચાક્ષપ જ્ઞાનમાં તેના ઉપચાગન હાેવાથી પીતશ અભ્રમન્યાયથી આરો પ્ય રૂપના વાશબ્ટવથી જ બિબમુખના ચાક્ષવત્વના નિર્વાહ કરવાના રહે છે; માટે તે જ રીતે નીરૂપ વસ્તુ દર્પણરૂપ ઉપાધના શ્યામત્વના વૈશિષ્ટચથી ચાક્ષુષપ્રતિબિબબ્રમના વિષય બને તેને પણ રાકલું મુશ્કેલ ખને. કારણ કે સ્વતઃ રૂપહીન હાેવા છતાં પણ આકાશ અધ્યસ્ત નીલતાના વૈશિષ્ટચથી ચાક્ષુષ અને છે એ બાબતમાં સંમતિ છે. તેથી સ્વરૂપતઃ પ્રતિમખના અધ્યાસ માનનાર પક્ષ જ વધારે સારા છે.

ાવિવર્શુ: ઉપાધિથી પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ બિંબને પ્રાપ્ત કરે છે અને તેનું પ્રહજુ કરે છે એમ માનવામાં ઉપર કહેલાં દૂષણો આવી પડશે. સૂર્યને સીધો જોતાં હાેઇએ તેા નજર તેની તરફ નાખવી પડે છે પણ નજર તેના તરફ નાખ્યા સિવાય નીચું માેઢું રાખીને પાણીને જોઈએ છીએ ત્યારે નયનરશ્મિ એ પાણ થી પાછાં ધકેલાઈને ઉપર કૂદીને બિંબરૂપ સૂર્યનું પ્રહણ કરે છે એમ જો માનવામાં આવે; અને બાજુમાં ઊભેલા માણુસનું મુર્ખ જોવા માટે નજર ત્રંસી કરવી પડે છે પણ દર્પાણને સીધી નજરે જોતાં હાઇએ તો પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ બાજુમાં રહેલા મુખ્યતું ગ્રહણ કરે છે એમ જો માનવામાં આવે, તે એ જ રીતે માેઢું પાછળ ફેરબ્યા સિવાય પીઠ પાછળ રહેલી વસ્તુનું પણ દાન થવું જોઈએ કારણ કે ઉપાધિથી પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ તેના સુધી પહેાંચી જાય અને તેનું ગ્રહણ કરી શકે. આ સિદ્ધાંતમાં ત્યનગાલકનાં સામે રહેલાં વરતુથી પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ ફરી ગાલક દ્વારા શરીરનાં આંદર પ્રવેશ કરે છે એ નિયમને છાડીને જ્યાં ભિંભ હાેય ત્યાં એ ઉપાધિથી પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ જાય છે એમ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે, તેથી પંડ પાછળની વસ્તુનું પણ આ પ્રતિહત નયનરશ્મિએાએ પ્રહણ કરવુ જોઇ એ, પણ તેમ થતું નથી.

આ પ્રસંગાપત્તિના પરિદાર કરતાં વિરાધી એમ કહી શકે કે સ નિકર્ષનું વિધટન કરતાર વ્યવધાયકના અભાવ તા અપેક્ષિત છે જ. જ્યારે અહીં શરીર અને તેના અવયવેાનુ વ્યવધાન હોવાથી દર્પ'છુથી પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ પૃષ્ઠભાગથી વ્યવહિત વસ્તુને પ્રાપ્ત કરી શકતાં નથી તેથી તેનું પ્રહણુ થતું નથી. આ દબ્ટાન્તમાં આમ થાડી સુરકેલી રહે તેથી બીજું દબ્ટાંત આપ્યું છે. રૂપહીન વાયુ આદિના ચાક્ષુપ પ્રતિબિંબની આપત્તિ પણ પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ શરીરમાં પાછાં ન કરતાં બિંબને પ્રાપ્ત કરે છે એ પક્ષમાં રહે છે એ પણ દૂષણુ છે. વિરાધો એમ દલીલ કરે કે દર્પ'ણાદિ ઉપાધિગત રૂપના ઉપધાનથી રૂપહીન વાયુ આદિ પણ ચાક્ષુધ પ્રતિબિંબ બ્રમના વિષય બનવા જ જોઈ એ એમ માનવું બરાબર નથી કારણુ કે દ્વયના ચાક્ષુધ પ્રતિબિંબબ્રમમાં બિંબમાં રહેલા મહત્ત્વ (રથૂલત્વ)ની જેમ તેના ઉદ્દભૂતરૂરપત્વને પણ કારણુ માન્યું છે. આનો ઉત્તર આપતાં, બિંગગત રૂપનો ઉપયોગ ચાક્ષુધપ્રતિબિંબબ્રમમાં નધી હોતો. એમ બતાવવા મલિન દર્પ ણમાં ગોર મુખનું પ્રતિબિંબ શ્યામ તરીકે દેખાય છે તેનું ઉદાહરણુ આપ્યું છે. ત્યાં ગોર મુખ આરોપ્યમાણ સ્યામરૂપથી ઉપહિત થયેલું ચાક્ષુધ બને છે એમ જ માનવું જોઈએ, જેમ પીત શંખના બ્રમમાં આરો માણુ રૂપથી જ શંખદ્રવ્ય ચાક્ષુધ બને છે તેમ આ ચર્ચા કવિત્વા કિ ધ્યાન સમજાવતી વખતે કરી છે.

[બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દ્વાથિ આ દલીલા સાથે સંગત નથી. તેઓ કહે છે કે ડ્રબ્યન ચાક્ષુષ જ્ઞાનમાં તેમાં જ રહેલું ઉદ્દબુત રૂપ કારણ છે તેથી રૂપદ્ધીન દ્રવ્ય (વાયુ આદિ) ચાક્ષુષ પ્રતિભિંબભ્રમના વિષય બને એ પ્રસક્ત થતું જ નથી. મલિન દર્પં અમંગીર મુખના શ્યામ તરીકે પ્રતિબિંબભ્રમ થાય છે ત્યાં, અથવા ' પીતશ ખ 'તાે ભ્રમ થાય છે ત્યાં ગ્રમના પહેલાં અષ્યાસની પ્રતિ કારણીભ્રત ધર્મા'ના જ્ઞાનમાં ગીર રૂપ કે શુકલ રૂપ કારણ છે જ તેથી તેના ઉપયાગના અભાવ સિદ્ધ થતા નથી. અર્થાત્ ધર્મિજ્ઞાનને માટે બિંબમાં રહેલા રૂપની આવશ્યકતા છે જ. દ્રગ્ય- ચાક્ષુષમાં રૂપવિષયક્રત્વનિયમાભાવ ( દ્રવ્યના ચાક્ષુષ જ્ઞાનમાં તેનુ રૂપ વિષય બને જ એ આવશ્યક નથી એમ) કાવલા કે કના મત સમજાવતી વખતે સમજાવ્યા છે તેથી પીતશ ખલ્બમના સંભવ છે એમ પ્રતિબિંબની ઉત્પત્તિ માનનારે કહ્યું છે એમ સમજવું.

આરોપ્ય રૂપથી વિશિષ્ટ તરીકે રૂપરહિત વસ્તુના ચાંક્ષુષભ્રમ થાય છે તેને માટે ' નીલ આક્ષશ'નું ઉદાહરણુ આપ્યુ છે અને આ ભાળતમાં સવ'સ મતિ છે એમ કહ્યું છે. પણુ અ પાતત : ગગન ચાંક્ષુષદત્તિના વિષય છે એમ કેવલ કાવતા કિંકને માન્ય છે. પૂર્વાચાયોને આ માન્ય નથી. આચાર્યાના મતે તા ગગનગ્યાપી સૂર્ય પ્રકાશ આદિ વિષયક ચાંક્ષુષદ્વત્તિથી પ્રકાશદિથી અવસ્છિત્ર ચૈતન્યની અભિગ્યક્તિના કાળમાં પ્રકાશદિમાં અનુગત એવુ ગગનથી અવસ્છિત્ર ચૈતન્ય છે તેની પણુ અભિગ્યક્તિ થાય છે એમ માનીને અભિગ્યક્ત ગગનાવસ્છિત્ર સાંક્ષીમાં નીલતાદિના અખ્યાસ સ્વીકારોને ન લતાદિથી વિશિષ્ટ ગગન સાંક્ષી માત્રથી ભારય બને છે એમ સ્વીકાર્શ

333

એ વાત ધ્યાનમાં રાખવી જોઈએ. આમ પ્રતિબિ બનેા અધ્યાસ થાય છે એ સિદ્ધાન્ત મંદ સુદ્ધિવાળા બાને માટે જ વધારે સારો હશે એમ કુષ્ણ્ણાન દ્વીર્થા કહે છે. તેમની સંમતિ આ પક્ષને વિષે નથી.)

न च तत्रापि पूर्वानुभवसंस्कारदौर्धदयम् । पुरुषसामान्यानुभव-संस्कारमात्रेण स्वप्नेष्वदृष्टचरपुरुषाध्यासवन्मुखसामान्यानुभवसंस्कारमात्रेण दर्पणेषु मुखविशेषाध्यासोपपत्तेः । इयांस्तु भेदः — स्वप्नेषु शुभाशुभ-हेत्वदृष्टानुरोधेन पुरुषाकृतिविशेषाध्यासः, इह तु बिम्बसन्निधानानु-रोधेन मुखाकृतिविशेषाध्यास इति ।

न च प्रतिबिम्बस्य स्वरूपतो मिथ्यात्वे ब्रह्मप्रतिबिम्बजीवस्यापि मिथ्यात्वापत्तिर्दोपः । प्रतिबिम्बजीवस्य तथात्वेऽप्यवच्छिन्नजीवस्य सत्यतया मुक्तिभाक्त्वोपपत्तेरिति ।

અને ત્યાં (પ્રિબિંબાધ્યાસપક્ષમાં) પણુ પૂર્વ અનુભવનો સંસ્કાર દુર્ઘટ છે (– અર્ધાત્ સંભવે નહિ) એવું નથી, કારણ કે જેમ પુરુષસામાન્ચના અનુભવના સંસ્કાર માત્રથી સ્વપ્તામાં કચારેય ન બેચેલા પુરુષના અધ્યાસ થાય છે તેમ મુખસામાન્ચના અનુભવના સંસ્કાર માત્રથી દર્પણોમાં મુખવિશેષના અધ્યાસ ઉપપન્ન (શકચ) છે. પણુ આટલા લેદ છે– સ્વપ્તામાં શુલ કે અશુભના હેતુબૂત અદબ્ટના અનુરાધથી પુરુષાકૃત્વિશેષના અધ્યાસ થાય છે, જ્યારે અહીં બિંબના સાન્નિધ્યના અનુરાધથી મુખાકૃતિવિશેષના અધ્યાસ છે.

અને જે પ્રતિબિંબ સ્વરૂપત: મિથ્યા હેાય તેા બ્રદ્ધાના પ્રતિબિંબરૂપ જીવને પણુ મિથ્યાત્વ પ્રસક્ત થશે એ દેાય નથી, કારણ કે પ્રતિબિંબબૂત જીવ તેવા (મિથ્યા) હેાય તેા પણુ અવચ્છિન્ન જીવ સત્ય હેાવાથી તે મુક્તિ પામી શકે છે (અર્થાત્ તેના બ્રદ્ધાથી અલેદ છે).

વિવરણ : ઉપાધિથો પ્રતિહત થયેલાં નયનરશ્મિ બિંબને પ્રાપ્ત કરે છે એમ જો ન સ્વીકારવામાં આવે તો જેના અધ્યાસ કરવામાં આવે છે તેના સભ્યતીય મુખ વિષે પૂર્વ અનુભવ સંભવે નહિ. અને તેથી અધ્યાસના કારણબૂત સંસ્કારની ઉપપત્તિ ન થાય એમ જે શંકા કરેલી તેને ફરી રજૂ કરોને તેનું ખંડન અહીં કર્યું છે. પ્રતિબિંબના અધ્યાસ માનીએ તા પણ સંસ્કારના સભવ નથી એમ ન કહી શકાય પુરુષસામાન્યના (પુરુષમાં સામાન્યતઃ દેખાતાં લક્ષણેાના) અનુભવથી જે સંસ્કાર ઉત્પન્ન થયે હોય તેનાથી કચારેય ન જોયેલા પુરુષતા અધ્યાસ સ્વપ્નમાં સંભવે છે તેમ મુખસામાન્યાનુભવજન્ય સંસ્કારથી દર્પણમાં મુખવિશેષના અધ્યાસ શક્ય છે શંકા થાય કે આવું જો હોય તા ચૈત્રનું મુખ અને દર્પણ એકળીજાના સાન્તિધ્યમાં હોય ત્યારે ગમે તેના મુખના અધ્યાસનો પ્રસંગ થાય, સ્વપ્નની જેમ; આવા સંજોગોમાં સામે જે મુખ છે તેના જ અધ્યાસ નિયમ તરીકે (અપવાદ વિના) થાય છે એવું ન બને. આનેા ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે સ્વપ્ન અને પ્રતિબિંબ અધ્યાસેામાં ફરક એટલાે જ છે કે સ્વપ્નમાં ભાવિ શુભ્ર કે અશુભ્ર ઉત્પન્ન કરનાર અદ્દષ્ટાનુસાર પુરુવાકૃતિવિશેષના અધ્યાસ થાય છે. જ્યારે પ્રતિબિંબભ્રમમાં બિંબની સમીપતા અનુસાર મુખ્યકૃતિવિશેષના અધ્યાસ થાય છે.

પ્રતિબિંબ મિથ્યા હોય તેા હાક્ષપ્રતિબિંબભૂત જીવ પણ મિથ્યા હોવે৷ જોઈએ અને એવું હોય તેા મુક્તિ કોને મળશે ! એવી શંકાનો ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે પ્રતિબિંબભૂત જીવ મિથ્યા હેાય તેા પણ અવસ્થિત્ન જીવ તે৷ સત્ય છે અને તે મુક્તિ પામશે અથવા તેને৷ પ્રક્ષથી અભેદ છે.

यतु प्रतिबिम्बं दर्पणादिषु ग्रुखच्छायाविशेषरूपतया सत्यमेचेति <u>कस्यचि</u>म्मतम्, तन्न । छाया हि नाम शरीरादेस्तत्तदवयवैरालोके कियदेशव्यापिनि निरुद्धे तत्र देशे ल्य्धात्मकं तम एव । न च मौक्तिक-माणिक्यादिप्रतिबिम्बस्य तमोविरुद्धसितलोहितोदिरूपवतस्तमोरूपछायात्वं युक्तम् । न वा तमोरूपच्छायारहिततपनादिप्रतिबिम्बस्य तथात्वग्रुपपन्नम् ।

नतु तर्हि प्रतिबिम्बरूपच्छायायास्तमोरूपत्वासम्भवे द्रव्यान्तरत्व-मस्तु, क्ष्ट्रप्तद्रच्यानन्तर्भावे तमोवद् द्रव्यान्तरत्वकरूपनोपपत्तेरिति चेत्, तत् किं द्रव्यान्तरं प्रतीयमानरूपपरिमाणसंस्थानविशेषप्रत्यङ्ग्रुखत्वादिधर्म-युक्तं तद्रहितं वा स्यात् ? अन्त्ये न तेन द्रच्यान्तरेण रूपविशेषादिघटित-प्रतिबिम्बोपलम्भनिर्वाह इति व्यर्थ तत्करूपनम् । प्रथमे तु कथमेकस्मि-करूपपरिमाणे युगपदसंक्षीर्णतया प्रतीयमानानां महापरिमाणानामनेक-मुखप्रतिबिभ्वानां सत्यतानिर्वाहः ? कथं च निविडावयवानुस्यूते दर्पणे तथैवावतिष्ठमाने तदन्तर्हजुनासिकाद्यनेकनिम्नोन्नतप्रदेशवतो द्रव्यान्तर-स्योत्पत्तिः ? किं च सितपीतरक्ताद्यनेकनर्णादिमतः प्रतिबिम्बस्योत्पत्तौ दर्पणमध्ये स्थितं तत्सन्तिहतं न तादृशं कारणमस्ति ।

બીજી બાજીએ જે ક્રોઈકને મત છે કે પ્રતિબિંબ દપંણાદિમાં મુખની વિશેષ પ્રકારની છાયારૂપ (પડકાયો) હેલાથી સાચુ જ છે — એ બરાબર નથી. એ જાણીતું છે કે શરીરાદિની છાયા એ તે તે અવયવેથી કેટલાક દેશમાં વ્યાપતે પ્રકાશ નિરુદ્ધ થતાં તે દેશમાં અસ્તિત્વમાં આવેલું તમસ (અંધકાર) જ છે. અને માતી, માણેક વગેરેનું પ્રતિબિંબ જે તમસથી વિરુદ્ધ શ્વેત, લાલ વગેરે રંગવાળું છે તે તમસરૂપ (અધકારરૂપ) છાયા હાય એ યુક્ત નથી અને તમસરૂપ છાયાથી રહિત સૂર્યાદિના પ્રતિબિંબનું તે (છાયારૂપ) હાેલું (પણ) ઉપપન્ન નથી.

શંકા થાય કે તાે પછી પ્રતિબિંબરૂપ છાયા જો તમસરૂપ ન હાેઈ શકે તાે લલે બીજું દ્રવ્ય હાેય, કારણ કે માનેલાં દ્રવ્યામાં તેના સમાવેશ (અન્તર્ભાવ) ન થઈ શંકતા હાય તા તમસ (અધકાર)ની જેમ તેને બીજુ' (જુદું) વ્રગ્ય કલ્પી શકાય છે (તે સ્વતંત્ર દ્રવ્ય છે એમ માનવા માટે પુરતું વજૂદ છે). (આ શ'કાના ઉત્તર છે કે) તે બીજું દ્રવ્ય શું પ્રતીયમાન (જ્ઞાત થતા) ચાક્કસ રૂપ, પરિમાણ અને અવયવરચના અને કત્યર મુખત્વ આદિ ધર્મોથી ચુક્ત છે કે તેમના વિનાતું છે ? જો આ છેકલેા (બીજો) (વિકલ્પ) માનવામાં આવે (અર્થાત્ તે ધર્મીથી રહિત હાય) તા એ બીજા દ્રવ્યથી રૂપવિશેષ આદિથી સુક્ત પ્રતિબિબની ઉપ-લીંગ્ધના નિર્વાહ થઇ શકે નહિ, તેથી તેની કલ્પના વ્યથ છે. જ્યારે પ્રથમ વિકલ્પ (તે આ ઘર્મીથા ચુક્ત છે એમ) માનવામાં આવે તા એક અલ્પપરિમાણવાળા (દપ ણમાં) એકસાથે અસ કીર્ણ તરીકે (જુદાં જુદાં, એકબીજામાં સેળલેળ ન થઇ જતાં એવાં) જ્ઞાત થતાં મહાન (સ્થૂલ) પરિમાણુવાળાં અનેક મુખપ્રાંત બિ બાની સત્યતાના નિવાંહ કઈ રીતે થઈ શકે ? અને નિબિક (ગીચ) અવયવામાં અનુસ્યૂત દપ છુ જે તેવું જ રહેનારું છે તેની અંદર હતુ (હડપચી), નાસિકા આદિં અનેક નીચા, ઊંચા પ્રદેશવાળા અન્ય દ્રવ્યની ઉત્પત્તિ કઈ રીતે થઈ શકે ? વળી શ્વેત, પીળાં લાલ આદ અનેક રંગવાળા પ્રતિબિ બની ઉત્પત્તિમાં (કારણ બની શકે તેવુ) દપ હાની અંદર રહેલું તેની નજીક રહેલું તેવું (તે રંગોથી યુક્ત) કાેઈ કારણ નથી.

વિવરષ્ટા: પ્રતિબિ બના મિથ્યાત્વના ખ્યાલ ૬૮ કરવા માટે તેના સત્યત્વમાં માનનાર મતની રજૂઆત કરીને તેનું ખંડન કરે છે. એક મત એવા છે કે પ્રતિબિંબ એ દ્રપંગાદિમાં પડેલા મુખના એક ખાસ પ્રકારના પડછાયા છે (વૃક્ષાદિના પડછાયામાં નીલતા ---કાળાશ પડતા રગ દેખાય છે જ્યારે પ્રાયઃ પ્રતિત્રિ બામાં નીલતા દેખાતી નથી પણ તેના અર્થ એ નહિ કે એ પડછાયા નથી, એ એક વિશેષ પ્રકારના પડછાયા છે, માટે 'મુખચ્છાયાવિશેષ' પદ પ્રયોજ્યું છે). આમ બિંબથી ભિન્ન હોવા છતાં તે શુક્તિરજત આદિની જેમ પ્રાતિભાસિક નથી, પણ બિંબની જેમ સત્ય છે. આ મત સ્વીકારવા યાગ્ય નથી કારણ કે શરીરાદિતા છાયા (પડછાયા) એ તા અધકાર જ છે એ જાણીતું છે. માતી, સ્ફટિક આદિનું પ્રતિબિંબ શ્વેત રગવાળું હાેય છે, માણેકનું પ્રતિબિંબ લાલ રંગવાળું, સવર્જી પ્રતિબિબ પીળા રંગનું હોય છે--આ રંગો અંધકારમાં સંસવે નહિ તેથી પ્રતિબિ બ તમસરૂપ છાયા ન હાંઈ શકે. વળી સૂર્ય વ્યાદિના પડછાયા હાેતા નથી જ્યારે તેમનું પ્રતિબિંબ તા હાય છે તેથી પ્રતિબિંબ છાયા ન હાઈ શકે. અને જેમ તમસ (અંધકાર)ના અન્તર્ભાવ માનેલાં નવ દ્રવ્ય ( પૃથ્વી, પાણી વગેરે)માં ન થતા હાેવાથી તેને દસસું દ્રવ્ય માન્યું છે તેમ પ્રતિબિંખરૂપ છાયાને પણ એક જુદું જ ડ્રવ્ય માને! — એવી દલીલ કાઈ કરે તા એ પણ ખરાબર નથી જો એ જુદું જ ૬૦૫ હાય તા દેખાતાં ૨૫, પરિમાણ, આકૃતિ वगेरेथी युक्त द्रव्य छे हे ते विनानुं ? को भ धर्भा विनानुं हाय ते। अ भानवाथी इपविशेष આદિથી યુક્ત પ્રતિભિંબનું ચાક્ષુષ જ્ઞાન થાય છે તેને સમજાવી શકાય નહિ અને તેથી આ કલ્પના અર્થાહીન છે. જે ચાઝકસ રૂપ, પરિમાણ આદિથી યુક્ત એવું સત્ય દ્રવ્ય માનવામાં આવે તા એક જ નાના દર્પંચુમાં એક સાથે, અસંક્રીર્ણ —એકબીજાની સાથે સેળબેળ ન

થતાં એવાં —અને સ્થૂલ પરિમાણવાળાં અનેક પ્રતિબિ બા હોય છે તે સાચાં છે એમ કેવી રીતે માની શકાય ? જો પ્રતિબિ બને મિથ્યા માને તો આ દોષ રહેતે નથી. સ્વપ્નદશામાં શરીરની અંદરની નાનકડી જગ્યામાં પણ રય, હાથી વગેરે પદાર્થ અને તેમને ઉચિત વિશાળતાના અધ્યાસ કરવામાં આવે છે તેમ અલ્પપરિમાણવાળા દર્પણુમાં પરસ્પર અસંક્રીણું અનેક પ્રતિબિ એ અને તેમને ઉચિત વિશાળતાના અધ્યાસ સંભવે છે એવા ભાવ છે.

વળી પ્રતિબિંબને સાચું માનીએ તે! સામગ્રીના અભાવમાં તેની ઉત્પત્તિ કેવી રીતે સંભવે ! જો દપ' છુને! જે વર્ણુ (રંગ) હેાય એ જ પ્રતિબિંબને! પછુ હ મેશ નિયમ તરોકે થતા હેાય તે! એ વર્જુ થી કુક્ત કેાઈ કારણુ દપ' છુમાં છે એમ માની શકાત. પછુ તેવું નથી કારણુ કે દપ છુથી જુદા રંગનાં પ્રતિબિંબો પણુ દેખાય છે. શ્વેત, પોળા, લાલ વગેરે રંગે થી શુક્ત ભિબેાને પણુ પ્રતિબિંબનાં કારણુ માની ન શકાય. તેએ કઠાચ નિમિત્ત કારણુ હાેય પછુ ઉપાદાન કારણુ નથી કારણુ કે પ્રતિબિંબ ઉત્પત્ન થાય છે ત્યાં તેમના અભાવ છે. વળી પ્રતિબિંબ દપ છુની અંદર તેના પૃષ્ઠભાગમાં દપ છુની સ નિધિમાં દેખાય છે, દપ છુમાં રહેલા રંગ, પરિમાણુ વગેરેની જેમ દપ છુના ઉપરના ભાગમાં નહિ, તેથી એ પણુ કારણુ હાેઈ શકે નહિ. આમ પ્રતિબિંબનું કારણુ થઈ શકે તેવું દપ છુની અંદર, તેની નિકટ રહેલું, પ્રતિબિંબનાં જેવાં રૂપાદિવાળું કાઇ દ્રબ્ય દેખાતું નથી કે સંભવતું નથી. અને ગીચ અવયવાથી બનેલું દપ છુ, જેમાં કાઈ ફેરફાર દેખોતા નથી, તેમાં ઊંચા, તીચા પ્રદેશાવાળા પ્રતિબિંબરૂપ બીજ દ્રવ્યની ઉત્પત્તિ શી રીતે થઈ શકે ! આ બધું જોતાં પ્રતિબિંગાધ્યાસ જ માનવા જોઈએ.

જે એમ કહેવામાં આવે કે "ઉપાધિની અંદર આરામથી રહી શકવાને ચાેગ્ય પરિમાણુવા શાં જ પ્રતિ!એ બ છે; તેમનું મહાપરિમાણુનું જ્ઞાન તથા તેવા નીચા, ઊંચા (પ્રદેશવાળાં) હાેવાનું જ્ઞાત એ ભ્રમ જ છે: અને દપ'છ્યુ અને તેના અવયવા સિ-૪૩

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

પહેલાંની જેમ રહે તેની સાથે વિરાધ ન થાય એ રીતનું, તેવા પ્રતિબિંબને ઉત્પન્ન કરવામાં સમથ' એવું કાેઇક કારણ કલ્પવું જોઈ એ ''--તા એના ઉત્તર છે કે એમ હાેય તા પછી શુક્તિરજત પણ ભલે સત્ય હાેય. ત્યાં પણ પહેલાંની જેમ જ રહેલી શુક્તિમાં તેની સાથે તાદાત્મ્ય પામેલા રજતના ઉત્પાદનમાં સમથ' એવું કાેઇક કારણ કલ્પીને, તે રજત દાષ તરીકે માનેલા કારણથી સહકુત ઇન્દ્રિયથી ગ્રાહ્ય છે એવા નિયમનું વર્ણન શક્ય છે, તેથી 'શુક્તિરજત અસત્ય છે, પ્રતિબિંબ સત્ય છે' એ અર્ધજરતીયન્યાયથી શું ? (એ સ્વીકારવાના શા કાયદા ?) અને એવું હાય તા (શુક્તિરજત સત્ય હાેય તા) 'રજત' એમ દેખાતી શુક્તિને અગ્નિમાં નાખવામાં આવતાં તે રજતની જેમ પીંગળવી એઈએ એમ માનવું નહી પડે. કારણ કે અગ્નિ અને કસ્તૂરી આદિનું પ્રતિબિંબ જેમ ઉબ્ગુતા, સુગન્ધ આદિથી રહિત હાય છે (છતાં તમે તેને સાચું માનવા તૈયાર છેા), તેમ શુક્તિરજત દ્રવીભાવ (પીંગળી જવું તે) ની ચાગ્યતા વિનાનું હાેઈ શકે (--- અને છતાં સત્ય હાેય).

વિવરચ : પ્રતિબિંબ સત્ય છે એવા દુરાગ્રહ રાખનાર દર્તાલ કરે કે પ્રતિબિંબ સત્ય છે પણ તેતું મહાપરિમાણ, ઊંચાનીચા પ્રદેશ વગેરે પ્રતીત થતા ધર્મા કલ્પિત છે. વસ્તુતઃ તાે દર્પ બ્રાદિમાં રહી શકે તેટલા જ પરિમાગુવાળાં પ્રતિબિંબ હાેય છે. તેમનું મહાપરિમાણુ વગેર બ્રાન્તિથી ભાસે છે. આમ પ્રતિબિંબ સત્ય છે, તેથી જેમ મી માંસકાે નીવારના અવયવામાં <mark>વ્રીદિના અ</mark>વયવા માને છે તેમ દપ<sup>\*</sup>ણના અવયવામાં સંસષ્ટ પ્રતિબિ બના અવયવા માનવા જોઈ એ એને ઉત્પન્ન કરે છે. આના એવે જ ઉત્તર (પ્રતિબંદી) આપતાં પ્રતિબિંબ-મિય્યાત્વવાદી કહે છે કે એવું જો હાય તાે શુક્તિરજતને પણ સાચું માના અને સાચું હાય અને શુક્તિમાં સદા હોય તે શુક્તિ દેખાય ત્યારે એ દેખાવું જ જોઈ એ, પણ તેવું થતું નથી તેથી તે સત્ય હાેઈ શકે નહિ એમ કાેઈ કહે તે! તેને! ઉત્તર એ છે કે એ રજત એવું છે જે તિયમ તરીકે જેને દોષ માનવામાં આવે છે એનાથી યુક્ત ઇન્દ્રિયથી જ ગાહ્ય છે તેથી એનું **હાંમેશાં** ગ્રહણ થતું નથી. માટે શુક્તિરજત અસત્ય પણ પ્રતિબિંબ સત્ય એમ માનવું એ અર્ધજરતીયન્યાય જેવું છે. વૃદ્ધાના મુખની ઢાઈ અભિલાષા કરે પણ તેનો અર્થ:કાયની અભિલાષા ન કરે તેના જેવું છે અને તેવું માનવાથી કાેઈ જ પ્રયાજન સરતું નથી માટે માના તા ખન્નેને સહય માના વ્યથવા પ્રતિબિંબને પહ્યુ શુક્તિરજતની જેમ મિથ્યા માના ! કાંઈ કહે કે શકિતરજત જો સત્ય હોય તો એ અગ્નિમાં નાખતાં પીમળી જાય પણ તેમ થતું નથી. તે એની સામે ઉત્તર છે કે પ્રતિબિંબને સત્ય માને છે. તા અગ્નિનું પ્રતિબિંબ ઉષ્ણતાથી યુક્ત હાેવું ઝોઇએ અને કસ્તૂરીનુ પ્રતિબિંબ સુગંધી હોાવું જોઈએ. પણ તેવું નથી અને છતાં તમે જો એ પ્રતિબિંબને સત્ય માનવા તૈયાર હેં તા શકિતરજતને પશુ સત્ય માનવું જોઈએ અર્થાત્ બન્ને મિથ્યા છે એમ જ સ્વીકારવું જોઈ એ,

अथोच्येत---'नेदं रजतम्', 'मिथ्यैव रजतमभाद्' इति सर्वसम्प्रति-पन्नबाधान्न शुक्तिरजतं सत्यभ् इति, तर्हि 'दर्पणे मुखं नास्ति', 'मिथ्यैवात्र दर्पणे मुखमभाद्' इत्यादिसर्वसिद्धबाधात् प्रतिबिम्बमण्यसत्य-मित्येव युक्तम् । तरमादसङ्गतः प्रतिबिम्बसत्यत्ववादः ॥

જો એમ કહેવામાં આવે કે 'આ રજત નથી' 'રજત ખાેટું જ દેખાચું ?' એમ સવ'સંમત આધ હોવાથી શીક્તરજત સત્ય નથી, તાે (તેના ઉત્તર છે કે) તાે પછી 'દર્પજ્ઞમાં મુખ નથી', 'અહીં દર્પજ્ઞમાં મુખ ખાેટું જ દેખાચું' ઇત્યાદિ સવ'સિદ્ધ (અધાંને અનુભવાતાે) આધ હાેવાંથી પ્રતિબિંખ પણ અસત્ય છે એ જ શુક્ત છે તેથી પ્રતિબિ'અસત્યત્વવાદ અસંગત છે.

વિવરણ : વિવેચન કરતાં કૃષ્ણાન દતીર્થ કહે છે કે એ ખ્યાનમાં રાખલું જોઈએ કે બિંબપ્રતિબિબાબેદ પક્ષમાં પ્રતિબિંબના મિથ્યાત્વના અનુભવ થાય છે તે પ્રતિબિંબત્વથી વિશિષ્ટરૂપથી પ્રતિબિંબને વિષય કરનારા છે, સ્વરૂપથી નહિ. શંકા થાય કે શુક્તિસ્જત-મિથ્યાત્વના અનુભવ પણ 'ઇદમ' અર્થ સાથે તાદાત્મ્ય પામેલા તરીકે રજતને વિષય કરનારા છે, રજતને તેના સ્વરૂપથી વિષય કરનારા નથી એમ કહી શકાય: તેથી 'રજત' અને 'ઇદમ' અર્થ'નું તાદાત્મ્ય માત્ર કદિષત છે, રજત કદિષત નથી એમ માનવું પડે આને ઉત્તર છે કે ના; શુક્તિમાં રજતની ઉત્પત્તિ ન થઈ હોય તે સંવિદ્ધી અભિન્નત્વ ન હોવાને કારણે તેનું પ્રત્યક્ષ નાન થઈ શકે નહિ તેથો ત્યાં રજતની ઉત્પત્તિ માનવી જ પડે છે. અને તૈની ઉત્પત્તિમાં અન્વય–વ્યતિરકથી અનિવ'ચનીય અજ્ઞાન જ કારણ છે, બીજુ' કશું નદિ; તેથી તે શુક્ત-રજત મિથ્યા હોય એ શુક્ત છે. ઉપર બતાવ્યું છે તેમ બિબ–પ્રતિબિંબના અબેદને સિદ્ધ કરનાટું પ્રમાણ છે તેમ શુક્તિ-રજતના સત્યવને સિદ્ધ કરનાટું અનન્યથાસિદ્ધ પ્રમાણ (બીજી કાઈ રીતે સિદ્ધ ન થઈ શકત્તુ એવું પ્રમાણ) ન હોવાથી શુક્તિરજતમિશ્યાત્વને અનુભવ રજતના સ્વરૂપને જ વિષય કરે છે એમ માનવું યુક્ત છે તેથી શુક્તિ-સ્થત મિથ્યા છે, સ્પષ્ટ છે કે વ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન દત્તીથે અગ્ર માનવું યુક્ત છે તેથી શુક્તિ-સ્જત મિથ્યા છે. સ્પષ્ટ છે કે વ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન દત્તીથે અગ્ર માવવું યુક્ત છે તેથી શુક્તિ-સ્થત મિથ્યા અનુભવ રજતના સ્વરૂપને જ વિષય કરે છે એમ માનવું યુક્ત છે તેથી શુક્તિ-સ્થત મિથ્યા બિંબ–પ્રતિબિંબાબોદવાદી છે. તેઓ મિથ્યા પ્રતિબિંબનો અધ્યાસ માનતા નથી.

नतु तन्मिथ्यात्ववादोऽप्ययुवतः । शुक्तिरजत इव कस्यचिदम्वय-व्यतिरेकशालिनः कारणस्याज्ञानस्य निवर्तकस्य च ज्ञानस्य चानि-रूपणात् ॥

अत्र केचित्—यद्यपि सर्वात्मनाऽधिष्ठानज्ञानानन्तरमपि जायमाने प्रतिबिम्बाध्यासे नाधिष्ठानादरणमज्ञानम्रुपादानम्, न वाऽधिष्ठानविशेषांश्व-ज्ञानं निवर्तकम्, तथाऽप्यधिष्ठानाज्ञानस्पावरणशक्त्यंशेन निष्टचामपि विक्षेपशवत्यंशेनानुवृत्तिसम्भवात् तदेवोपादानम् । बिम्बोपाधिसन्मिषि-निवृत्तिसचिवं चाधिष्ठानज्ञानं सोपादानस्य तस्य निवर्तकमिति ॥

336

શ'કા થાય કે પ્રતિબિંખમિથ્યાત્વવાદ પણુ યુક્તિયુક્ત નથી, કારણુ કે શુક્તિ રજતની બાબતમાં છે તેમ અન્વયબ્યાંતરેકથી યુક્ત અજ્ઞાનરૂપ કારણુ અને તેના નિવર્ત'ક જ્ઞાનનું નિરૂપણુ થતું નથી

અહી' (આ શંકાના ઉત્તરમાં) કેટલાક કહે છે કે જો કે અધિષ્ઠાનનું પુરેપુરું (સામાન્ય અને વિશેષ એમ સર્વ અંશથી) જ્ઞાન થયા પછી પણ ઉત્પન્ન થતા પ્રતિમિંબાધ્યાસમાં અધિષ્ઠાનનું આવરણ કરનાર અજ્ઞાન ઉપાદાન (કારણુ) નથી, કે નથી અધિષ્ઠાનના વિશેષ અંશનું જ્ઞાન (તેનું) નિવર્તક, તાેય અધિષ્ઠાનના અજ્ઞાનની આવરણ શક્તિ અંશથી નિવૃત્તિ થઈ હાેવા છતાં વિક્ષેપશક્તિ અંશથી તેની અનુવૃત્તિ સંભવતી હોવાથી તે જ ઉપાદાન છે. અને બિંબ અને ઉપાધિની સંનિધિની નિવૃત્તિથી ચુક્ત (તેની મદદ જેને મળી છે તેવું-) અધિષ્ઠાનજ્ઞાન ઉપાદાન સહિત તેનું (પ્રતિબિંબાધ્યાસનું) નિવર્તક છે.

વિવરષ્ટ્ર : પ્રતિબિંબાધ્યાસપક્ષને વિષે શંકા થાય છે કે અત્તાનને પ્રતિબિંબાધ્યાસનું ઉપાદાન (કારણુ) માનવું જોઈએ; પણુ તે સભવતું નધી, કારણુ કે દર્પણાદિરપ અધિકાનનું પૂરેપૂર્ટું ત્રાન થયું જ છે અને તેનાથી દર્પણાદિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યનિષ્ઠ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થઈ ગઈ છે, અને છતાં પ્રતિબિંબાધ્યાસ ચાલુ રહે છે અને તેથી તેનાથી નિવર્ત્ય નથી. બીજું કાંઈ નિવર્તંક ત્રાન દેખાતું નથી. જે ત્રાન માત્રથી નિવર્ત્ય હોય તે મિથ્યા હોય છે જ્યારે અહીં તેવું નથી માટે પ્રતિબિંગમિથ્યાત્વવાદ પણુ અસંગત છે. શુક્તિરજતમાં કારણુ શુક્તિનું અજ્ઞાન છે એમ અન્વય-બ્યતિરેકથી સિદ્ધ થાય છે. પણુ પ્રતિબિંબાધ્યાસને વિષે એમ કહી શકાય તેમ નથી કે દર્પણાદિનું અત્તાન હોય તો પ્રતિબિંબાધ્યાસ થાય, તે ન હોય તો ન થાય. તેથી દર્પણાદિનાં અત્તાનને પ્રતિનિંબાધ્યાસનું ઉપાદાન માની શકાય નહિ. આમ તેનું કારણુ થઈ શકે તેવા અત્તાનનું કે પ્રતિબિંબાધ્યાસ અને તેના ઉપાદાન અત્તાનના નિવર્ત<sup>°</sup>ક ત્રાનનું નિરૂપણુ થઈ શકતાન છે શકતું નથી માટે પ્રતિબિંબાધ્યાત્વવાદ પણુ અસગત છે.

આતે! ઉત્તર ભુદા જુદા ચિંતકોએ આપ્યા છે. કેટલાક કહે છે કે એ વાત સાચી છે કે શુક્તિમાં રજતના અધ્યાસ થાય છે તે પહેલાં શુક્તિનું 'ઇદમ' તરીકે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન હોવા છતાં શુક્તિ આદિ વિશેષ રૂપથા તેનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન નથી તેથી અધિધ્હાનના વિશેષ-અશનું આવરણ કરનાર અત્રાન ઉપાદાન તરીકે પ્રાપ્ત થાય છે. જ્યારે અહીં તા ચક્તુની સાથે સંતિકૃષ્ટ દર્પાં બુને વિષે પ્રતિબિ બાધ્યાસ પહેલાં જ 'ઇદમ્ તરીકે તેમ જ દર્પ બુલ્યદિ વિશેષ રૂપથી યુક્ત તરીકે પ્રત્યક્ષત્તાન થઈ જ ગશું છે. તેનાથી અધિષ્ઠાનના વિશેષ-અંશનું આવરણ કરનાર અત્રાન નિવૃત્ત થઈ જાશું છે. તેનાથી અધિષ્ઠાનના વિશેષ-અંશનું આવરણ કરનાર અત્રાન નિવૃત્ત થઈ ગશું છે તેથી તે ઉપાદાન કારણુ સંભવતું નથી. તેમ છતાં અત્રાનમાં બે શક્તિ હોય છે–આવરણુ અને વિક્ષેપ-અમાંથી તેના આવરણશક્તિ અંશની જ નિવૃત્તિ થઈ છે. પૂરેપૂરી નિવૃત્તિ થઇ નથી એમ પ્રતિબિંબાધ્યાસ થાય છે એ ફળના બળે કલ્પા શકાય માટે દર્પણાદિ-અન્નાનના વિક્ષેપ-અશ્વ પ્રતિબિંગાધ્યાસ થાય છે એ ફળના બળે કારણુ સંભવે છે. અને બિંબ અને ઉત્તધિની સંતિધિની નિર્વત્તિના સહકાર જેને પ્રાપ્ત થયા છે તેવું (અર્થાત્ મુખ અને દર્પણ દૂર થઈ જાય ત્યારે થતું) દર્પ બુમાં મુખ નથા એ જ્ઞાન જ પ્રતિબિંબાધ્યાસ અને તેના ઉપાદાનનું નિવર્ત છે. अन्ये तु ज्ञानस्य विश्लेपशवत्यंशं विद्दायावरणशवत्यंशमात्रनिवर्तकत्वं न स्वाभाषिकम् । ब्रह्मज्ञानेन मूलाज्ञानस्य शुवत्यादिज्ञानेनाऽवस्थाऽज्ञानस्य चावरणशवत्यंशमात्रनिवृत्तौ तस्य विश्लेपशवत्या सर्वदाऽनुवृत्तिप्रसङ्गात् । न च बिम्बोपाधिसन्निधिरूपविश्लेपशवत्यंशनिवृत्तिप्रतिवन्धकप्रयुक्तं तत् । विम्बोपाधिसन्निधानात् प्रागेव विम्बे चेत्रमुखे दर्पणसंसर्गाद्यमावे दर्पणे चैत्रमुखाभावे वा प्रत्यक्षतोऽवगम्यमाने विक्षेपशक्त्यंशस्यापि निवृत्त्यवश्य-म्भावेन तत्काल्ठे तयोस्सन्धिमाने सति उपादानाभावेन प्रतिविम्बन्रमान

भावप्रसङ्गात् । अतो मूल्राज्ञानमेव प्रतिबिम्बाध्यासस्योपादानम् । न चात्राप्युक्तदोषतौल्यम् । पराग्विषयवृत्तिपरिणामानां स्वस्वविषया-वच्छिन्नचैतन्यप्रदेशे मूल्राज्ञानावरणशक्त्यंशाभिभावकत्वेऽपि तदीयविक्षेप-शक्त्यंशानिकर्तकत्वात् । अन्यथा तत्प्रदेशस्थितव्यावद्दारिकविक्षेपाणामपि चिल्लयापत्तेः ।

न च प्रतिबिम्बस्य मूलाज्ञानकार्यत्वे व्यावदारिकत्वापत्तिः, अविधा-तिरिकतदोषाजन्यत्वस्य व्यावदारिकत्वप्रयोजकत्वात् । प्रक्रते च तदति-रिक्तबिम्बोपाधिसन्निधानदोषसद्भावेन प्रातिभासिकत्वोपपत्तेः।

જ્યારે બીજાઓ કહે છે કે જ્ઞાન અજ્ઞાનના વિશ્વેપશક્તિ અંશને છેાડીને માત્ર આવરહ્યુ–શક્તિ અંશનુ નિવર્તંક હેાય એ સ્વાસ-વિક હાેઈ શકે નહિ કારણ કે (એમ હાય તાે) બ્રહ્મગ્રાનથી મૂળ અગ્રાનના માત્ર આવરણશાકત અધાની નિવૃત્તિ થતી હાય અને શુક્તિ આદિના જ્ઞાનથી અવસ્થારૂપ અજ્ઞાનના માત્ર આવરણશક્તિ અંશની નિર્વૃત્તિ થતી હાેય તાે તેની (અજ્ઞોનની) વિક્ષેપ શક્તિ (અંશ)થી સર્વદા અનુવૃત્તિ હાેવી જોઇએ (-અર્યાત વિદેહકૈવલ્યની અવસ્થામાં પણ અજ્ઞાન વિશ્વપશક્તિ અંશથી ચાલુ રહેશે.) અને તે (માત્ર આવરણુશક્તિનું નિવર્ત કત્વ) બિંબ અને ઉપાધિનું સાંનિધ્ય જે વિશ્વે પશક્તિ અંશની નિવૃત્તિમાં પ્રતિબ ધક છે તેનાથી પ્રયુક્ત છે એમ (પણ) નથી. તેનું કારણ એ છે કે ગિંબ અને ઉપાધના (આભિમુખ્યરૂપ) સન્નિધાનની પહેલાં \* (અર્થાત્ તેની પુર્વ-ક્ષણમાં જ) બિ બરૂપ ચૈત્રમુખને વિષે દર્પણાદિના સંસર્ગના અભાવનું, અથવા દપ' ણુમાં ચૈત્રમુખના અભાવનું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુધી જ્ઞાન થયું હેાવાધી વિક્ષેપશક્તિ અ શની પણ નિવૃત્તિ અવશ્ય થયો જ જોઈ અ, તેથી તે કાળમાં તે એવું (બિંખ અને ઉપાધિતું) સાંનેધાન હાેય ત્યારે (અવસ્થા-બજ્ઞાનરૂપ) ઉપાદાનના અભાવને કારણે પ્રતિબિબ-બ્રમનેા અભાવ પ્રસફત થાય (-પ્રતિબિ બબ્રમ થવા જોઈ એ નાઢ). તેથી મૂળ અજ્ઞાન જ પ્રતિબિ બાધ્યાસનું ઉપાદાન છે.

385

અને અહીં પણ ઉક્ત દાષ સમાન રીતે છે એવું નથી. તેનું કારણ એ છે કે જડ વસ્તુ વિષયક (અન્તઃકરણના ) વૃત્તિરૂપ પરિણામા પાતપાતાના વિષયથી અપચ્છિન્ન ચૈતન્ય પ્રદેશમાં મૂળ અજ્ઞાતના આવરણશાક્ત અંશના અભિભવ કરે છે તે છતાં તેની વિક્ષપશક્તિ અંશના એ નિવત'ક નથી નહીં તેા તે પ્રદેશમાં રહેલા બ્યાવહાસ્કિ વિદ્વપોના પણ વિલય થઈ જવા એઇએ

અને એવું પણુ નથી કે પ્રતિર્બિબ મૂળ અજ્ઞાનનું કાર્ય હાેય તાે એ વ્યાવહારિક હાેય (અર્થાત્ તં પ્રાતિભાસિક નહીં પણુ વ્યાવહારિક સત્તાવાળું હાેવું જોઈએ) કેમકે આવઘાથી અતિરિક્ત દાષથી ઉત્યાદ્ય ન હાેવું તે વ્યાવહારિકત્વનું પ્રયોજક છે. અને પ્રસ્તુતમાં તેનાથી અતિરિક્ત બિંબ અને ઉપાધિતા સન્તિધાનરૂપ દાષના સદ્મત્વ છે તેથી તે પ્રાતિભાસિક હાેય એ ઉપાધનન છે.

વિવરાષ્ટ્ર : દર્પાણાદિથી અવચ્છિન્ન ચૈત યમાં દર્પાણાદિનું ઉપાદાન કારણ એવું મૂળ અન્નાન એક છે, અને ખીજું અન્નાન જે છે તે અવસ્થારૂપ અન્નાન જેની નિવૃત્તિ દર્પાણાદિનાં ત્રાનથી થઇ શકે છે. અહીં શંકાના બીજો પરિહાર રજૂ કર્યો છે કે મૂળ અન્નાન જેમ દર્પાણાદિનું ઉપાકાન છે તેમ પ્રતિબિંબાધ્યાસનું પણ ઉપાદાન છે. અગાઉ કહેલું કે ન્નાન માત્ર આવરણુ-શક્તિ અંશનું નિવર્ત્તક છે, તે શું તેના સ્વભાવથી જ એવું છે કે પછી વિક્ષેપ-શક્તિ-અંશની નિવૃત્તિમાં કાંઈ ધતિબંધકની હાજરીને કારણે વિક્ષેપ-શક્તિ-અંશનું એ નિવર્તક બનતું નથી ! જો સ્વભાવથી જ તેવું હેય તે સ્વહ્નનથી પણ મૂલ-અન્નાનની આવરણુ-રાક્તિ-અંશની જ નિવૃત્તિ થાય અને વિક્ષેપ-શક્તિ અંશ વિદેહમુક્તિની અવસ્થામાં પણ ચાલુ રહે.

આતી સામે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે વિક્ષેપ-શક્તિ-અ'શનું એ નિવર્તાંક તો છે જ પણુ તેની નિવૃત્તિને આડે કાંઈ પ્રતિબ ધક આવે કે તેથી તેની નિવૃત્તિ થતી નથી. ત્યારે આવા પ્રતિબ ધકતી ગરજ સારતું પ્રારબ્ધ કર્મ નાશ પામશે ત્યારે બ્રહ્મસાનના સંસ્કારથી વિશિષ્ટ ચૈત-યમાત્રથી વિક્ષેપ અંશની નિવૃત્તિ સંભવશે, તેથી વિદેહમુક્તિની અવસ્થામાં તેની અનુવૃત્તિ નહીં હોય. પ્રતિબિ બાધ્યાસમાં પશુ બિંબ અને ઉપાધિના સાંનિષ્યરૂપ પ્રતિ-બ ધકને કારણે અવસ્થા-અજ્ઞાનના વિક્ષેપ-શક્તિ અંશની નિવૃત્તિ થતી નથી.

આવી દલીલના ઉત્તર એ છે કે ભિંબ-પ્રતિબિંબ-અનેદ પક્ષ સ્વીકારોએ કે પ્રતિ-બિંબાધ્યાસ પક્ષ સ્વીકારીએ કાંઈસાં પણ અવસ્થા-અતાવને કારણ માની શકાય નહિ. બિંબ-પ્રતિબિંબ-અનેદપક્ષમાં પ્રતિબિંબની ઉત્પત્તિ થતી નથી તાે પણ ચૈત્રના બિંબભૂત મુખમાં ળિંબત્વ, પ્રતિનિંબત્વ, દર્પંશુસ્થત્વ આદિ જે અનિવ'ચનીય છે તેમની ઉત્પત્તિ રવીકારવામાં આવી છે અને તેનુ કારણ ચૈત્ર ુખથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલું અવસ્થા -અજ્ઞાન જ છે એમ વિરાધીને કહેવું પડશે. અને તે તાે ચૈત્રનું મુખ દર્પણની અભિમુખ પ્રયું તે પહેલાં વિધ્ણુમિત્ર તેને જોયું ત્યારે જ પ્રતિભંધક ન હોવાથી ચૈત્રમુખ-વિધયક વિષ્ણુમિત્રના સાક્ષાકારથી તેની વિક્ષેપ્રશક્તિ સાથે નષ્ટ થાય છે, અને તે પછીની ક્ષણમાં ચૈત્રનું મુખ છે'. તેથી અવસ્થા-અજ્ઞાનને જે ઉપાદાન માનવામાં આવતું હોય તે ચૈત્રના મુખમાં દુપ અસ્થત્વ આદિની ઉત્પત્તિ ઉપાદાનના અભાવે ન થવી જોઈએ. તેથો અવસ્થા-અજ્ઞાનને કારણ માની શકાય નહિ અપ્પય્ય દીક્ષિતે બિંબભૂત ચૈત્રમુખમાં દર્પણસંસર્ગ (અર્થાત્ દર્પ અરથત્વ) આદિ (પ્રત્યડ મુખત્વાદિ)ને અભાવ પ્રત્યક્ષથી જ્ઞાત થતાં વિક્ષેપશક્તિ-અ શની પણ નિવૃત્તિ થવી જ જોઈએ એમ કહ્યું તે બિંબ-પ્રતિબિંબાબેદપક્ષને ધ્યાનમાં રાખીને કહ્યું છે. 'ચૈત્રમુખમાં દર્પ હાસ્થત્વાદિ નથી' એમ પહેલેથી સાક્ષાત્કાર થઈ ગયે હોય તે પછી અવસ્થા-અજ્ઞાન વિક્ષેપશક્તિ સહિત નષ્ટ થઈ ગયું હેાવાથી દર્પભારયત્વાદિ ધર્મોના અધ્યાસ સંભવે નહિ એવા ભાવ છે. પ્રતિબિ બાધ્યાસપક્ષમાં દર્પ અમાં પ્રતિબિ બાધ્યાસની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવે છે. પણ પહેલાં જ 'દપ'ણમાં ઝૈત્ર મુખ નથી' એવે৷ સાક્ષાત્કાર થઈ ગયા હાય તા અવસ્થા અનાન વિક્ષેપશક્તિ-અંશ સાથે નષ્ટ થઈ ગયું હોવાથી છયા-દાનના અભાવને લોધે પ્રતિભિંભાષ્યાસની ઉત્પત્તિ સંભવે નહિ, 'દર્પ'અમાં મુખા<del>લાવ,</del> પ્રત્યક્ષ<mark>ચ</mark>ી ત્રાત થતાં...' એમ ઝે કહ્યું છે તે પ્રતિબિ બાધ્યાસાતપત્તિપક્ષને ધ્યાનમાં રાખીને કહ્યું છે. મતબેદને ધ્યાનમાં રાખીતે અધિષ્ઠાનબેદ (મુખ, દર્પજી) અને સાક્ષાત્કારબેદ ('ચૈત્રમાં દર્પજી-સ્થત્વાદિ નથી,' 'દર્પાણમાં મુખાનથી') ને બતાવલા માટે જ વૈષ્ઠવુણે અને વર્ષળે એમ પૃથક સપ્તમી-નિર્દેશ કર્યો છે અને મતભેદ જણાવવા 'વા' શબ્દ પ્રયોજ્યા છે. આમ અવરથા-અન્નાનને પ્રતિબિંબબ્રમનું કારણ માની શકાય નહિ. મૂળ અન્નાન જ ઉપાદાન હેઇ શકે.

શાંકા : આ પક્ષમાં પણ બિંબ અને ઉપાધિના સન્નિધાનથી પૂર્વાની ક્ષણમાં ઉત્પત્ન થયેલા ચૈત્રમુખ આદિના સાક્ષાત્કારથી ચૈત્રમુખાદિથી ચૈતન્યનું આવરણ કરનાર મૂળ અજ્ઞાન પણ નાશ પામ્યું જ છે તેથી ઉપાદાન ખની શકે તેવા આતાનના અભાવમાં અધ્યાસ નહીં સંભવે એ દેહ્ય તા સમાન જ છે. અને તેનાથી તેની નિવૃત્તિ ન થઈ હાેય તા ચૈત્રમુખ આદિ દેખાવું જોઈએ નહિ કારણ કે જે કંઈ આવરણ હોય તે છે જ.

ઉત્તર : પ્રહ્નશાન જ મૂળ અગ્નાનનું નિવર્ત ક હોઈ શકે. જડ પદાર્થોને વિષય કરનારા વૃત્તિરૂપ અન્તઃકરણ-પરિભ્રામો તો પોતપોતાના વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલા મૂળ અગ્નાનના જે આવરણુઓશ છે તેના વિષયનું જ્ઞાન થતું હોય ત્યાં સુધી માત્ર અભિભાવક છે એમ માનવામાં આવે છે. વિષયના સાક્ષાત્કાર કે પ્રત્યક્ષ દ્વાન જેમ અવસ્થા-અદ્યાનના વિક્ષેપશક્તિ અંશની નિવૃત્તિ કરી શકે તેમ મૂળ અદ્યાનના વિક્ષેપ-શક્તિ અંશની નિવૃત્તિ ન કરી શકે. વિષય-ચૈતન્યમાં રહેલા મૂળ અદ્યાનની નિવૃત્તિ જો વિષયગ્રાનથી થતી હોય તો વ્યાવહારિક સત્તા ધરાવનારાં દર્પણાદિ જે વિક્ષેપશક્તિનાં કાર્યો છે તે નાશ પામે કારણ કે તેમનું ઉપાદાન નધ્ટ થયું છે – જેમ શુક્તિ આદિના સાક્ષાત્કારથી રજત આદિ પ્રાતિભાસિક વિક્ષેપોના નાશ થાય છે તેમ.

શાંકા ઃ દર્ધા હ્યુાદિ જે મૂલ અત્રાનનાં કાર્ય છે તે વ્યાવહારિક સત્તા ધરાવતાં જોવામાં આવે છે તેથી પ્રતિભિંભાધ્યાસ પણ જો મૂળ અત્રાનનું કાર્ય હોય તા એનું પણ વ્યાવ-હારિક વ હેાવું જોઈએ; પણ નથી.

ઉત્તર : મૂળ અજ્ઞાનના કાર્ય હોવાથી કાઈ વસ્તુમાં વ્યાવહારિકત્વ આવી જતુ નથી અનાદિ અવિદ્યા કાેઈ મૂળ અવિદ્યાનું કાર્ય નથી છતાં તે વ્યાવ**હારિક છે. અવિદ્યાર્થ**ી અતિરિક્ત કોઈ દોષથી જન્ય ત હોય તે વ્યાવહારિક હેાય છે. પ્રતિંબિ બાપ્યાસ મૂળ અજ્ઞાનનું કાર્ય હાવા છતાં વ્યાવહારિક નથી કારણુ કેમૂળ અજ્ઞાનથી અતિરિક્ત બિંબ અને ઉપાધિના સંસર્ળદ્વમ દોષથી પણ એ ઉત્પન્ન થાય છે.

આ મત અનુસાર મૂળ અજ્ઞાન જ પ્રતિભિંભાષ્યાસનું ઉપાદાન કારણુ છે.

न चैवं सति बिम्बोपाधिसन्निधिनिष्टत्तिसहक्रुतस्याप्यधिष्ठानज्ञानस्य प्रतिबिम्बाध्यासानिवर्तकत्वप्रसङ्गः, तन्मूलाज्ञाननिवर्तकत्वाभावादिति वाच्यम्। विरोधाभावात् । ब्रह्माज्ञानानिवर्तकत्वेऽपि तदुपादानकप्रतिबिम्बाध्यास-विरोधिविषयकतयाऽधिष्ठानयाथात्म्यज्ञानस्य प्रतिबन्धकविरहसहक्रुतस्य तन्निवर्तकत्वोपपत्तेः ।

अवस्थाऽज्ञानोपादानत्वपक्षेऽपि तस्य प्राचीनाधिष्ठानज्ञाननिवर्तिता-वरणज्ञक्तिकस्य समानविषयत्वभङ्गेन प्रतिबन्धकाभावकात्रीनाधिष्ठानज्ञानेन ोनवर्तयितुमज्ञवयतया प्रतिबिम्बाध्यासमात्रस्यैव तम्निवर्त्यत्वस्योपेयत्वात् । अथवा स्वोपादानाज्ञाननिवर्तकत्रद्याननिवर्स्य एवायमध्यामोऽस्तु । व्यावद्दारिकत्वापत्तिस्तु अविद्यातिरिक्तदोषजन्यत्वेन प्रत्युवत्तेत्याहुः ॥४॥

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "આમ હાય તાે બિંબ અને (દર્પણાદિ) ઉપાધિતા સાંનિધ્યની નિવૃત્તિથી ચુક્ત હેલા છતાં અધિષ્ઠાન-જ્ઞાન પ્રતિબિંબા-ધ્યાસનું નિવર્ત્તક નહીં બની શકે કારણ કે તે મૂળ અજ્ઞાનનું એ નિવર્ત્તક નચી". (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે વિરોધના અભાવ છે બ્રદ્ધજ્ઞાન (મૂળ અજ્ઞ ન)નું નિવર્ત્તક ન હેાવા છતાં એ મૂળ અજ્ઞાન) જેનું ઉપાદાન છે તેવા પ્રતિબિંબાધ્ય સના વિરાધી (પ્રતિબિંબાધ્યાસાભાવ)ને વિષય કરનારું હાવાથી અધિષ્ઠાનના સાચા સ્વરૂપનું જ્ઞાન જે પ્રતિબંધક (બિંબઉપાધિસ નિધાન)ની નિવૃત્તિથી ચુક્ત છે તે તેનું (પ્રતિબિ બાધ્યાસનું) નિવર્ત્તક બની શકે.

અવસ્થા-અજ્ઞાન ઉપાદાન છે એમ માનનાર પક્ષમાં પણ તે (અવસ્થા અજ્ઞાન) જેની આવરણ-શન્દિના અગાઉ (અધ્યાસની પહેલાં) થયેલા અધિઠાનજ્ઞાનથી નાશ થઈ ગયા છે, તેના સમાનવિષયત્વના ભંગ થતા હાવાથી, પ્રતિબધકના અભાવના (સમાન) કાળમાં થતા અધિષ્ઠાન-જ્ઞાનથી નાશ કરવા શક્ય નથી તેથી માત્ર પ્રતિબિંખાધ્યાસની તેનાથી નિવૃત્તિ થાય છે એમ સ્વીકારવામાં આવે છે.

અથવા પાતાના ( પ્રતિબિ બાધ્યાસના ) ઉપાદાનબૂત અજ્ઞાનના નિવર્તંક પ્રહ્ઞ-ગ્રાનથી જ નિવૃત્તિ પામી શકે તેવા ભલે આ અધ્યાસ હાય. તેના વ્યાવહારિક ત્વની આપત્તિના જત્તર તે અવિથયા અતિરિક્ત દેાષ (બિ બ-ઉપાધિ સન્નિધાન) થી જન્ય છે એમ કહીને આપી દીધા છે. (એમ મૂલ અજ્ઞાનને ઉપાદાન માનનારા ચિંતકા કહે છે.) (૪) વિવરણ : શંકા થાય કે મૂળ અત્ત'ન જો પ્રતિર્બિખામ્યાસતું કારણ હોય તો બિ બ-ઉપાંધસનિધિની નિવૃત્તિથી શુક્ત અધિષ્ઠાનત્રાનથી પ્રતિબિંળામ્યાસની નિવૃત્તિ ન થવી જોઈએ કારણ કે બ્રહ્માત્રાનરૂપ મૂળ અત્રાનની નિવૃત્તિ તેનાથી થતી નથી, જ્યારે આપછે જોઈએ છીએ કે શુક્તિરજતાદિના મૂળરૂપ અવિદ્યાની નિવૃત્તિ કરનાર શુક્તિ આદિના સાક્ષાન્કાર જ રજતાદિ અધ્યાસની નિવૃત્તિ કરે છે.

ઉત્તર : આ દલીલ બરાબર નથી, કારણ કે વિરાધના અભાવ છે. ગ્રાન અને અન્નાનના વિરાધ ત્યાં જ હાેય જ્યાં તેમના વિષય સબાન હાેય. જેને વિષે રજતગ્રાન થયું હાેય તેને જ વિષે એ જ દેશ–કાળમાં શુક્તિગ્રાન થાય તાે એ બે જ્ઞાના વિરે ધા હાેય છે અને તેમની વચ્ચે બાધ્યત્યાધકભાવ હાેય છે. મૂળ અન્નાન બ્રસ્તવિયક છે જ્યાર પ્રતિનિ બાધ્યાસના અધિજ્ઞાનસ્ત દર્પ ણાદિનુ જ્ઞાન દર્પ ણાદિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યવિષયક છે. આમ આ બે જ્ઞાનેનોના વિષય સમાન ન હોવાથી તેમની વચ્ચે કાંઈ વિરાધ નથી. આ અધિજ્ઞાન ન્જ્ઞાન શ્વાનતું નિવર્ત ક ન બને તાે પણ તે પ્રતિબિ બાધ્યાસ લમનું નિવર્ત ક તો બનશે જ કારણ કે 'દર્પ ણમાં મુખ નથી' ઇત્યાદિર પ અધિજ્ઞાનતું સાચું ગ્રાન પ્રતિનિ બાધ્યાસાભાવને વિષય કરનારું છે.

**શ'કા** : અવસ્થા–અજ્ઞાન પ્રતિબિ બાધ્યાસનું ઉપાદાન છે એમ માનનાર પક્ષમાં બિ બ– ઉપાધિતા સન્નિકર્ષ'ની નિવૃત્તિથી શુક્ત અધિષ્ઠાનત્રાન એ ઉપાદાનભૂત અવસ્થા–અજ્ઞાનનું નિવર્ત'ક બની શકે છે. અને આમ 'ગ્રાન અજ્ઞાનનું જ નિવર્ત'ક છે, જ્યારે અજ્ઞાનના કાય'ની નિવૃત્તિ તાે ઉપાદાનભૂત અજ્ઞાનનાં નિવૃત્તિથી થાય છે' એમ **પંચયાદિકાકાર** (પદ્મપાદાચાય')ના વચનની સંગતિ સધાય છે.

ઉત્તર : એ પક્ષમાં પણ પ્રતિબિ ળાધ્યાસની પહેલાં 'દર્પ ણુમાં મુખ નથી' એવું જે અધિષ્ઠાન-ન્નાન થાય છે તેનાથી અવસ્થા-અન્નાનની આવરણ્યાક્તિના નાશ કરવામાં આવ્યા હોય છે. અન્નાનના વિષય હોવું એટલે અન્નાનથી આવૃત હોવુ. અને આવરણુના નાશ થતાં દર્પ ણાદિથી અવચ્છિત્ન ચૈતન્ય અવસ્થા-અન્નાનના વિષય બની શકે નદિ તેથી અધિષ્ઠાન-ન્નાન અને અવસ્થા-અન્નાનના વિષય સ્લ રહેતુ નથી. આમ નિંબ-ઉપાધિસ નિધિની નિવૃત્તિ અને ચતા અધિષ્ઠાન-ન્નાનથી અવસ્થા-અન્નાનની નિવૃત્તિ કરી શકાતી નથી. બાટે એ પક્ષમાં પણ અધિષ્ઠાન-ન્નાનથી અવસ્થા-અન્નાનની નિવૃત્તિ કરી શકાતી નથી. બાટે એ પક્ષમાં પણ અધિષ્ઠાન-ન્નાનથી અવસ્થા-અન્નાનની નિવૃત્તિ કરી શકાતી નથી. બાટે એ પક્ષમાં પણ અધિષ્ઠાન-ન્નાનથી અવસ્થા-અન્નાનની નહિ પણ માત્ર પ્રતિતિ માધ્યાસની જ નિવૃત્તિ માનવામાં આવે છે. તેથી પ ચાલાદિકા સાથેના વિરોધ તો એ પક્ષમાં પણ લુલ્ય છે.

પંચ ગાદિકાકારના મત સાથે વિરાધ ન થાય એ રીતે સમજાવવાના પ્રયત્ન કરતાં કહ્યું છે કે અધ્યાસની નિવૃત્તિ પોતાના ઉપાદાનભૂત મૂળ અજ્ઞાનના નિવત\*ક પ્રહાજ્ઞાનથી જ થાય છે. બિંબ-ઉપાધિ-સ નિધિનિવૃત્તિ થાય ત્યારે અધિષ્ઠાન-જ્ઞાનથી પ્રતિતિંબાધ્યાસના નાશ થાય છે એમ જે કહેવામાં આવે છે એને અર્થ એટલા જ છે કે એ પ્રતિબિંબાધ્યાસના સક્ષમ અવસ્થા પ્રાપ્ત કરે છે (એટલે પ્રતિબિંબ દેખાતું નથી) પણ બાધરૂપ નિવૃત્તિ ત્યારે થતી નથી; એ તા પ્રહાજ્ઞાનને અધીન છે કારણ કે વ્યક્ષત્રાન જ અધ્યાસના ઉપાદાનભૂત મૂળ અજ્ઞાનનું નિવત\*ક છે. અને છતાં પ્રતિબિંબાધ્યાસને વ્યક્ષત્રાનથી બાધ્ય ધટાદિની જેમ બ્યાવહારિક સત્તા ધરાવનાર તરીકે માનવાની જરૂર નથી કારણ કે ધટાદિ માત્ર મૂળ અજ્ઞાનથી જન્ય છે જ્યારે પ્રતિનિંબાધ્યાસ મૂળ અજ્ઞાનથી અતિરિક્ત બિંબ-ઉપાધિ-સન્નિકપ\*રૂપ દોષથી પણ જન્ય છે અને તેથી પ્રતિભાસિક છે. (૪) (५) एवं स्वप्नाध्यासस्याप्यनवच्छिन्नचैतन्ये अहङ्कारोपहितचैतन्ये वाऽवस्थारूपाज्ञानशून्येऽध्यासात् ,

# 'सुषुप्त्याख्यं तमोऽज्ञानं यद् बीजं स्वप्नबोधयोः ।' इति आचार्याणां स्वप्नजाग्रस्प्रपश्चयोरेकाज्ञानकार्यत्वोक्तेश्व मूलाज्ञानकार्यतया स्वोपादाननिवर्तकब्रसज्ञानैकबाध्यस्य अविद्याऽतिरिक्तनिद्रादिदोपजन्यतयैव प्रातिमासिकत्वमिति केचिदाहुः ।।

(પ) એ જ રીતે સ્વપ્નાધ્યાસ, જે મૂળ અજ્ઞાનનું કાર્ય હેાઈને પોતાના ઉપાદાન (મૂળ અજ્ઞાન)ના નિવર્ત'ક પ્રદ્વાજ્ઞાન એ એકથી જ બાધ્ય છે. તે પણ અવિદ્યાર્થી અતિરિક્ત નિદા આદિ દેાધથી ઉત્પન્ન થતાે હાેઇને પ્રાતિભાસિક છે. સ્વપ્નાધ્યાસ મૂળ અજ્ઞાનનું કાર્ય છે કારણ કે અનવસ્છિન્ન ચૈતન્ય અથવા અહંકાર જેની ઉપાધિ છે એવું ચૈતન્ય, જે અવસ્થા-અજ્ઞાનશૂન્ય છે તેમાં તેના અધ્યાસ છે, અને 'સુધુપ્તિ નામનું તમસ (અધ્યકાર) અજ્ઞાન જે સ્વપ્ન અને જાગ્રત્ (પ્રપંચ) નું બીજ (ઉપાદાન) ' છે એમ આચાર્યાંનું કથન છે કે સ્વપ્ન પ્રપંચ અને જાગ્રત્પ્રપંચ એક અજ્ઞાનનાં કાર્ય છે – એમ કેટલાક કર્હ છે.

વિવરલ્યુ : સ્વ'નાધ્યાસનું પણ ઉપાદાન કારણ મૂળ અન્નાન જ છે. અવસ્થા-અન્નાન નહિ. જુદા જુદા મત અનુસાર અનવ-િઝન્ ચૈતન્ય સ્વ'-તાધ્યાસનું અધિષ્ઠાન હોય કે અહ કારથી ઉપહિત ચૈતન્ય તેનું અધિષ્ઠાન હોય, બેમાંથી કાેઈ અવસ્થા-અન્નાનવાળું નથી. અહ કારથી અવચ્છિત્ન બ્રહ્મચૈતન્ય માત્ર મૂળ અન્નાનના આશ્રય છે તેથી અવસ્થા-અન્નાન શન્ય છે. અહ કારોપહિત સાક્ષિચૈતન્ય જે સુખાદિનું અધિષ્ઠાન છે તેમાં આવરણ સ્વીકારવામાં નથી આવતું તેથી તે અવસ્થા-અન્નાનશન્ય છે. કહેવાના આશ્રય એ છે કે અન્નાનના કાર્ય રૂપ સ્વ'નાધ્યાસનો અવસ્થા-અન્નાનશન્ય છે. કહેવાના આશ્રય એ છે કે અન્નાનના કાર્ય રૂપ સ્વ'નાધ્યાસનો અવસ્થા-અન્નાનશન્ય છે. સહુપ્તિ આનાનવસ્થાર્ય છે એમ કહેવા માટે 'સુધુપ્તિ' નામનું અન્નાન્ય ગેન ટાંકશું છે. સુધુપ્તિ અન્નાનાતનું કાર્ય છે એમ કહેવા માટે 'સુધુપ્તિ' નામનું અન્નાન અને કહ્યું છે જાગતપ્રપંચ મૂલ અન્નાનનું કાર્ય છે એમ કહેવા માટે 'સુધુપ્તિ' નામનું અન્નાન અને કહ્યું છે જાગતપ્રપંચ મૂલ અન્નાનનું કાર્ય છે એમ કહેવા માટે 'સુધુપ્તિ' નામનું અન્નાન અને કહ્યું છે જાગતપ્રપંચ મૂલ અન્નાનનું કાર્ય છે એન કહેવા માટે 'સુધુપ્તિ' નામનું અન્નાન અને કહ્યું છે જાગતપ્રપંચ મૂલ અન્નાનનું કાર્ય છે અને મૂળ અન્નાનમાં સ્વસ્ત્રાવરથાપત્તિક બ્રહ્મન્ન પ્રમાણે સ્વ'નપ્રપંચ પણ મૂળ અન્નાનનું કાર્ય છે અને મૂળ અન્નાનના નિવર્ત ક્યલન્નાનથી જ તેના બાધ થઈ શકે. ઊંધમાંથી જાગતાં સ્વપ્નપ્રપ્ર'યના માત્ર સદ્ધમાવસ્થાપત્તિરપ નાશ થાય છે, અર્થાત્ સ્વપ્ત-પ્રપંચ સક્ષમ અવસ્થા પ્રા'ત કરે છે તેથી દેખાતો નથી, પણ બાધરપ નિવૃત્તિ તા એક ક્યલન્નાનથી જ સાપ્ય છે. મૂળ અન્નાન ઉપરાંત નિદ્રા આદિ દેવથી જન્ય હોઈને સ્વપ્નાધ્યાસ પ્રાતિભાસિક છે (વ્યવહારિક નહીં). अन्ये तु 'बाध्यन्ते चैते रथादयः स्वप्नदृष्टाः प्रबोधे' [झ. स. भाक्करभाष्य ३.२.३] इति भाष्योक्तेः, 'अविद्यात्मकबन्धप्रत्यनीकत्वाद् जाग्रद्बोधवद्' इति विवरणदर्शनात्, उत्थितस्य स्वप्नमिध्यात्वानुभवाच्च जाग्रद्बोधः स्वाप्नाध्यासनिवर्तक इति ब्रह्मज्ञानेतरज्ञानबाध्यतयैव तस्य प्रातिभासिकत्वम् । न चाधिष्ठानयाथात्म्यगोचरं स्वोपादानाज्ञानानिवतकं झानं कथमध्यासनिवर्तकं स्यादिति वाच्यम् । रज्जुसर्पाध्यासस्य स्वोपा-दानाज्ञाननिवर्तकाधिष्ठानयाथात्म्यज्ञानेनेव तज्ञैव स्वानन्तरोत्पन्नदृण्ड-भ्रमेणापि निष्ठत्तिदर्शनादित्याहुः ।

જ્યાયે બીજા કહે છે કે 'અને જગ્રત્ત કાળમાં સ્વપ્નમાં એચેલા રથ આદિના બાધ થાય છે' એમ ભાબ્યમા કહ્યું છે તેથી, ' (અરિદ્યાકાય' હાઇને) અવિદ્યાત્મક બાધનું (ધ્રદ્યાજ્ઞાન) નિવર્તાક છે, જગ્રત્તકાલીન જ્ઞાનની જેમ તેથી ' એમ વિવરષ્ઠ જોવામાં આવે છે તેથી, અને (સ્વપ્નમાંથી) ઊઠેલા માછુસને સ્વપ્ન (પ્રપાંચ)ના મિથ્યાત્વના અનુભવ થાય છે તેથી જાગ્રત્કાલીન જ્ઞાન એ સ્વપ્નાધ્યાસનું નિવર્તાંક છે, માટે ધ્રહ્મજ્ઞાનથી ઇતિર જ્ઞાનથી બાધિત થઈ શકતા હેાવાને કારણે જ તે (સ્વપ્નાધ્યાસ) પ્રાત્તિભાસિક છે. એવી દલીલ કરવી નહિ કે "અધિષ્ઠાનના સાચા સ્વરૂપને વિષય નહીં કરનારું અને પોતાના (-સ્વપ્નાધ્યાસના-) ઉપાદાનભૂત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ ન કરી શકનારું જ્ઞાન કેવી નીતે અધ્યાસનું નિવર્તાંક હેાઈ શકે ?'' (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે પોતાના (સર્પાધ્યાસના) ઉપાદાનભૂત અજ્ઞાનનું નિવર્તાંક એવું જે (રજ્જુરૂપ) અધિષ્ઠાનના સાચા સ્વરૂપનુ જ્ઞાન તેનાથી જેમ રજ્જુસર્પાધ્યાસની નિવૃત્ત્વિથતી જોવામાં આવે છે તેમ ત્યાં જ (સપાંધ્યાસના અધિષ્ઠાનભૂત રજ્જુમાં જ) પોતાની (સર્પભ્રમની–) તરત જ પછી ઉત્પત્ન થયેલા દાંડબ્રમથી પણ રજ્જુસર્પાધ્યા સની નિવૃત્ત્તિ થતી જોવામાં આવે છે.

વિવરણ : ઉપર 'અવિદ્યાર્થી અતિરિક્ત દોષથી જન્ય હોવાને લોધે પ્રાતિભાસિકત થાય છે' એ મત પ્રમાણે સ્વપ્તાધ્યાસ નિદ્રાદિદેષજન્ય હોઇ ને પ્રાતિભાસિક છે એમ સમજ્વ્યું. હવે 'વ્યવહારકાળમાં બાધિત થવાને કારણે પ્રાતિભાસિક છે' એ મત પ્રમાણે સ્વપ્તાધ્યાસનું પ્રાતિભાસિકત્વ સમજવે છે. શંકરાચાર્ય, પ્રકાશાત્મનનાં વચન અને આપણા લીકિક અનુભવના આધાર લઇ ને ખતાવ્યું છે કે જામતકાલીન જ્ઞાનથી સ્વપ્તાધ્યાસની નિવૃત્તિ થાય છે. જો સ્વપ્તપ્રપંચ બ્રદ્ધાત્રાનથી બાધિત થતો હોત તો સ્વપ્તમાંથી ઊઠેલા માણસને 'મે' જે કંઈ સ્વપ્તમાં જોયું એ ખોટુ જ જોયું' એમ તેના મિથ્યાત્વના અનુભવ ન થાત, જેમ બ્રહ્મજ્ઞાન થાય તે પહેલાં એનાથો બાધ્ય ધટાદિને વિધે તેમના બિથ્યાત્વના અનુભવ થતા જોવામાં નથી આવતા. તેથી બ્રહ્મજ્ઞાનથી ધતર જાગ્રત્કાલીન ખોધથી જ સ્વપ્ત પ્રપંચના બાધ થાય છે એમ જ કહેવું જોઈએ; અને શુક્તિરજત આદિની જેમ વ્યવહારકાળમાં બાધ થતા હોવાને લીધે જ તે પ્રાતિભાસિક છે; અને વ્યવહારકાળ તે બ્રહ્મતત્ત્વજ્ઞાનથી પૂર્વોનો કાળ છે. **રાંકા** : જે જામતકાલીન તાન સ્વપ્નાધ્યાસના ઉપાદાન કારણ મૂળ અત્તાનની નિવૃત્તિ ન કરી શકે અને પૂર્વોક્ત સ્વપ્નાધિષ્ઠાન અનવચ્છિન્ન કે અહંકારોપહિત ચૈતન્ય)ના સાચા સ્વરૂપને વિષય કરનારું નં હોય તે કેવો રીતે સ્વપ્નાપ્યાસનું નિવર્તક દ્વાઈ શકે ! અધિષ્ઠાનનું યથાર્થા સ્વરૂપને જ અન્નાનની નિવૃત્તિ દ્વારા અધ્યાસનું નિવર્તક હોઈ શકે એવા નિયમ છે.

ઉત્તર : આ નિયમતી સિદ્ધિ નથી. અધિષ્ઠાન રજ્જુના યથાર્થ જ્ઞાનથી જેમ સર્પાષ્યાસના ઉપાદાનભૂત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થતાં સર્પાપ્યાસના બાધ થાય છે તેમ રજ્જુને વિષે સર્પાષ્ટ્રમ થયા પછી 'આ સર્પ નથી, આ તાે દડે છે' એમ દડેલ્વમ થાય તાે તેનાથી પણુ સર્પાપ્યાસની નિવૃત્તિ થતી જોવામાં આવે છે. માટે જાગ્રત્કાલીન જ્ઞાન સ્વપ્નાધ્યાસનું નિવ**ત'ક** છે.

अपरे तु जाग्रद्भोगप्रदकमॉॅंपरमे सति जाग्रत्प्रपञ्चद्रष्टारं प्रतिबिम्बरूपं व्यावहारिकं जीवं तददृश्यं जायत्प्रपञ्चमध्यावृत्य जायमानो निद्रारूपो मुछाज्ञानस्यावस्थाभेदः स्वाप्नप्रपठचाध्यासोपादानम्, न मुछाज्ञानम् । न च निद्राया अवस्थाज्ञानरूपत्वे मानाभावः । मुलाज्ञानेनानापुतस्य जाग्रत्प्रपठचद्रष्टः व्यावहारिकजीवस्य 'मनुष्योऽहम्, ब्राह्मणोऽहम्, देवदत्तपुत्रोऽहम् ' इत्यादिना स्वात्मानमनन्दिग्धाविपर्यस्तमभिमन्यमानस्य तदीयचिरपरिचयेन तं प्रति सर्वदा अनाइतैकरूपस्यानुभूतस्वपितामहात्यया-दिजाग्रत्प्रपठचच्चतान्तस्य च स्वप्नसमये केनचिदावरणाभावे जागरण इव स्वप्नेऽषि 'ब्याघ्रोऽहम्, शुद्रोऽहम्, यज्ञदत्तपुत्रोऽहम्' इत्यादिभ्रमस्य स्वपितामढजीवद्द्यादिभ्रमस्य चाभावप्रसङ्गेन निद्राया एव तत्कालोत्पन्न-व्यावद्वारिकजगज्जीवावरकाज्ञानावस्थाभेदरूपत्वसिद्धः । न चैवं जीवस्याप्या-इतत्वात् स्वप्नप्रपञ्च₹य द्रष्ट्रभावऽसङ्गः, स्वप्नप्रपञ्चेन सइ द्रष्टुर्जीवस्यापि प्रातिभासिकाध्यासात । एवं च पुनर्जाग्रद भोगप्रदक्मोंदभूते बोधे व्यावहारिक-जीवस्वरूपज्ञानात् स्वोपादाननिद्रारूपाज्ञाननिवर्तकादेव स्वाप्नप्रपञ्चबाधः । न चैवं तदद्रदुः प्रातिभासिक जीवस्यापि ततो बाधे 'स्वप्ने करिणमन्वभूवमू' इत्यनुसन्धानं न स्यादिति वाच्यम् । व्यावद्यारिकजीवे प्रातिभासिक-जीवस्याध्यस्ततया तदनुभवाद् व्यावहारिकजीवस्यानुसन्धानोपगमेऽप्यति-प्रसङ्गाभावा दत्य हुः ॥

જ્યારે બીજા કહે છે કે જાગ્રત્ ભાેગનું પ્રદાન કરનાર કર્મ અટકી જતાં જાગ્રહ્યપંચને જોનાર, પ્રતિબિંબરૂપ વ્યાવહારિક જીત્ર અને તેનાથી જોવામાં આવતા જાગ્રહ્યપંચનું પછુ આવરછુ કરીને ઉત્પન્ન થતી મૂળ અજ્ઞાનની નિદ્રા-રૂન વિશેષ અવસ્થા સ્વપ્નપ્રપંચાધ્યાસનું ઉપાદાન છે, મૂળ અજ્ઞાન નહિ. અને નિદ્રા અવશ્યા-અજ્ઞાનરૂપ છે એ બાબતમાં પ્રમાણના અભાવ છે એવું નથી. એનું કારણ એ છે કે (નિદ્રા અવસ્યા અજ્ઞાનરૂપ ન હાેચ તે!) મૂળ અજ્ઞાનથી અનાવૃત એવા જગ્રત-પ્રપંચને જેનાર વ્યાવહારિક જીવ, જે 'હું મનુષ્ય છુ, પ્રાદ્મણુ છું, દેવદત્તના પુત્ર છું' ઇત્યદિ રૂપથા પાતાના આત્માને વિષે સંદેહ અને બ્રમ ન હાેય એ રીતે અભિમાન કરે છે તેનું, તથા તેના ચિરપરિચથથી તેની પ્રતિ સદા અનાવૃત એકરૂપ રહેતા અનુભવેલા પિતામહના મૃત્યુ આદિ જગ્રત્-પ્રપંચ વત્તાન્તનું સ્વપ્નકાળમાં કશાકથી આવરણ ન થતુ હોય તા જગરણની જેમ સ્વપ્નમાં પણુ 'હું' વાદ્ય છું, શૂદ્ર છું, યજ્ઞદત્તના પુત્ર છું ' ઇત્યાદિ બ્રમના તથા પાતાના પિતામહની જીવતી દશા આદિના બ્રમના અભાવ પ્રસક્ત થાય છે તેથી નિદ્રા જ તે કાળમાં (નિદ્રાકાળમાં) ઉત્પન્ન થયેલી વ્યાવહારિક જગત અને જીવનું આવરણ કરનારી વિશેષ અજ્ઞાનાવરથારૂપ છે એમ સિદ્ધ થાય છે. અને એમ હાય તેા જીવનું પણુ આવરણ થઈ જતાં સ્વપ્નપ્રપંચના દ્રબ્ટાના અભાવ પ્રસક્ત થશે (સ્વપ્રપંચના દ્રખ્યા કાઈ કાઈ રહેશે નહિ એ પરિસ્થિતિ આથી પડશે) ગેલુ નથી, કારણ કે સ્વપનપ્રપંચની સાથે દ્રષ્ટા જીવના પણ પ્રાતિભાસિક અધ્યાસ થાય છે.

અને આમ (--- અર્થાત્ બ્યાવહારિક છવ અને જગત જ રવ'નજીવ અને રવપ્ત-જગતના અધ્યાસનું અધિષ્ઠાન છે એમ સિદ્ધ થતાં ) કરી જાગત ભાગનું પ્રદાન કરનાર કર્મથી ઉત્પન્ન થતું જાગરણ થાય ત્યારે બ્યાવહારિક જીવના સ્વરૂપનું જ્ઞાન જે પાતાના (સ્વપ્નપ્રપંચના) ઉપાદાનભૂત નિદ્રારૂપ અજ્ઞાનનું નિવત'ક છે તેનાથી જ સ્વપ્નપ્રપંચના બાધ થાય છે. અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "(આમ હાય તા) એ જ રીતે તે(સ્વપ્નપ્રપંચ)ના દ્રષ્ટા પ્રાતિભાસિક જીવના પણ તેથી જ (--બ્યાવહારિક જીવના રવરૂપના જ્ઞાનથી જ) બાધ થતાં 'સ્વપ્નમાં મે' હાથીના અનુભવ કર્યા' એમ અનુસંધાન ન થાય''. (આ દલીલ અરાબર નથી) કારણ કે બ્યાવહારિક જીવમાં પ્રાતિભાસિક જીવના અધ્યાસ થયેલા હાવાથી તેના (--પ્રાતિભાસિક જીવના) અનુભવથી ગ્યાવહારિક જીવને અનુસંધાન થાય છે એમ સ્વીકારવામાં અતિપ્રસંગદોષના અભાવ છે. (એમ આ ચિંતકા કહે છે.)

(વવરાષ્ટ્ર : અધિષ્ઠાનના યથાર્થ ગ્રાનથી જ અધ્યાસની નિવૃત્તિ થાય છે એવે નિયમ હેાય તેા પણુ કાંઈ અનુપપત્તિ નથી એમ માનનાર પક્ષની રજૂઆત કરે છે. આ મતમાં વ્યાવહારિક જીવ સ્વપ્ન જોનાર પ્રાતિભાસિક છવનું અધિષ્ઠાન છે, અને ભામત્પ્રપ ચ સ્વપ્રપ્રપંચનુ અધિષ્ઠાન છે; અનવચ્છિત્ર ચૈતન્ય કે અહંકારોપહિત ચૈતન્ય નહિ. વ્યાવહારિક જીવ અને જામતપ્રપંચ એ દિવિધ અધિષ્ઠાનનું આવરાષ્ટ્ર કરોને તે દ્વારા નિવારૂપ અવસ્થા અજ્ઞાન દ્રષ્ટા-દશ્યરૂપ દિવિધ સ્વપ્નપ્રપંચનું ઉપાદાન બને છે. મૂળ અજ્ઞાન સ્વપ્નપ્રપંચનું ઉપાદાન નથી, કારણુ કે તે માત્ર પ્રદાર્થતવ્યનુ આવરાષ્ટ્ર કરનાટું હોઈને વ્યાવહારિક જીવ આદિનું આવરાષ્ટ્ર કરતું નથી તેથી વ્યાવહારિક જીવ અને જગત્ર વિષય કરનાટું ભાગતકાલીન ગ્રાન અધિષ્ઠાનના યથાર્થ જાનરૂપ હોઈને તેનાથી સ્વપ્નાધ્યાસના બાધ સંભવે છે એવા તાત્પર્થા છે.

નિદ્રાને આવરણ કરનારી અને ઉપાદાન કહી છે તેનું આવરણ અને વિશ્વેપશક્તિવાળા અત્તાન તરીકેનું લક્ષણ કહેવાઇ ગયું આ નિદ્રારૂ અત્વાન ઉત્પત્તિવાળું હાઇને (-જાગ્રતકાલીન ભાગનું પ્રદાન કરતાર કર્મના ઉપરમ થતાં તે ઉત્પન્ન થાય છે-) અવરથારૂપ અજ્ઞાન છે, આ મત પ્રમાણે બધાં અવસ્થા-અનાતો ઉત્પત્તિવાળાં છે. મૂળ અન્નાનથી અનાવત બ્યાવહારિક જીવ અને જાગ્રતપ્રયંચ કતાન્તનું સ્વધ્નકાળમાં કોઈ આવરણ કરતારું ન હોય તે. જગ્રહાળમાં જેવે! અનુસવ થાય છે તેવે! જ અનુસવ સ્વપ્નકાળમાં થાત; જ્યારે આપણે જોઈએ છીએ કે વ્યાવહારિક છવ પોતાને વિષે ઠોઈ સંદેહ કે અમ વિના અભિમાન સેવે છે કે ' હું મતુષ્ય છું, આદ્મણ છું, દેવદત્તના પુત્ર છું. વળી આ દેવદત્તના પુત્રની પ્રતિ જાગ્ર (પ્રપંચ हतान्त - પાતાના પિ ) मહતું અલ્ય આદિ - અનાવત હાઈને એકરૂપે ટકે છે. દેવદત્તના પુત્ર પહેલાં પાતાના પિતામહના મરહાના અનુભવ કરીને પછી પ્રત્યેક મહિને અને વપે' શ્રાદ્ધ તર્પણાદિ કરે છે. તેથી પિતામહના મરણના અનુભવ અને વારંવાર થતા સ્મરણથી તે વૃત્તાન્તના તેને ચિરપરિચય છે તેથી પોતાના પિતામહના મૃત્યુ આદિ વિષે કેઈ સંશય કે ભ્રમ ન હોતાં તે અનાવત સદા એકરૂપથી રહે છે. જો નિદ્રારૂપ અજ્ઞાનનું આવ<mark>ર</mark>હા ન હોત તાે સ્વપ્નકાળમાં પણ આ જ અનુસવ થાત. એને બદલે એ સ્વપ્ન જોનારને ત્રાન થાય છે કે 'હું વાધ છું, શર છું, યતદત્તના પુત્ર છું.' તેને પાતાના પિતામહની જીવતી દશાના અનુભવ સ્વપ્તમાં થાય છે તેથી નિદ્રાકાળમાં ઉત્પત્ન થયેલી આ વિશેષ અજ્ઞાના વસ્થા જે બ્યાવહારિક જગત અને જીવતું આવરણ કરે છે, તે જ નિદ્રાનું રૂપ છે એમ સિદ્ધ થાય છે, કારણ કે તેના સિવાય આવરણ અને વિક્ષેપ શક્તિવાળું બીજું કશું ઉપસ્થિત નથી.

(શ'કા-) આમ હોય તેા બ્યાવહારિક છવનું આવરણ થઈ જતાં સ્વપ્નદ્રષ્ટા નહીં રહે.

(ઉત્તર) સ્વપ્નપ્રપંચતી જેમ સ્વપ્તદ્રષ્ટા છવ પણુ પ્રાતિભાસિક છે તેથી આ સુરકેલી નથી. પ્રાતિભાસિક અન્તઃકરણમાં ચિત્પ્રતિબિંબરૂપ બીજો છવ માનવામાં આવે છે તેથી આ શંકાને અવકાશ નથી.

ફરી જાગરણુ થતાં બ્યાવહારિક ઝુવના સ્વરૂપના શાનથી આ નિવ્રારૂપ અવસ્થા– અત્તાનના નાશ થાય છે અને તેથી તેના કાર્ય એવા સ્વપ્નપ્રપંચના બાધ થાય છે.

(શ'કા) જો સ્વપ્નપ્રપંચ જોનાર જીવ પણુ પ્રાતિભાસિક હાેય અને તેના પણુ બ્યાવ હારિક જીવના સ્વરૂપના ગ્રાનથી ભાધ થતા હાેય તા જાગ્રત્કાળમાં સ્વપ્નના અનુભવાનું સ્મરણ થાય છે તે ન થવું જોઈએ કારણુ કે અનુભવ કરનાર એક (પ્રાતિભાસિક જીવ) અને સ્મરણુ કરનાર ભોજો (બ્યાવહારિક જીવ) હાેય એ બરામર નથી. આવું હાેય તા અતિપ્રસગ-દાેષ થાય—યત્રદત્તો જેના અનુભવ કર્યો હાેય તેનું સ્મરણુ વિષ્ણુમિત્રને આ હિસાબે થવું જોઈએ જે શક્ય નથી.

(ઉત્તર) : પ્રાતિભાસિક છવ વ્યાવહારિક જીવમાં અધ્યસ્ત છે તેથી અધિધ્ઠાનરૂપ વ્યાવહારિક જીવ અને આરોપ્ય પ્રાતિભાસિક જીવનું તાદાત્મ્ય હેાવાથી પ્રાતિભાસિક જીવે કરેલા અનુભવને કારણે વ્યાવહારિક જીવને સ્વપ્ન-પદાર્થ'નું અનસંધાન સંભવે છે જ્યારે યદદત્તે અનુભવેલા પદાર્થ'નુ વિષ્ણુમિત્રને અનુસંધાન સંભવતું નથી કારણુ કે તેમનું તાદાત્મ્ય નથી.

### દિ્તીય પરિચ્છેદ

नन्वनवचिछन्नचैतन्ये अहङ्कारोपहितचैतन्ये वा स्वाप्नप्रपठचाध्यास इति प्रागुक्तं पक्षद्वयमप्ययुक्तम् । आद्ये स्वाप्नगजादेरहङ्कारोपहितसाक्षिणो विच्छिन्नदेशत्वेन सुखादिवदन्तःकरणवृत्तिसंसर्गमनपेक्ष्य तेन प्रकाशनस्य, चक्षुरादीनासुपरततया वृत्त्युदयासम्भवेन तत्संसर्गमपेक्ष्य तेन प्रकाशनस्य चाथोगात् । द्विनीये 'इदं रजतम् ' इतिवद् 'अहं गजः ' इति वा 'अहं सुखी' इतिवद् 'अहं गजवान्' इति वाऽध्यासप्रसङ्गात् ।।

શ'કા થાય કે અનવચ્છિન્ત ચૈતન્યમાં કે અહંકાર જેની ઉપાધિ છે તેવા ચૈતન્યમાં સ્વપ્ન પ્ર'ચાધ્યાસ થાય છે એમ અગાઉ જે બે પક્ષ કહ્યા તે સુકત નથી. તેનું કારણ એ કે પહેલા (પક્ષ)માં સ્વપ્ત-ગજ આદિ અહંકારાપહિત સાક્ષોરૂપ ચૈતન્યથી અલગ દેશમાં હોવાને કારણે સુખ આદિની જેમ અંતઃકરણની વૃત્તિના સ'સગ'ની અપેક્ષા રાખ્યા સિવાય તેનાથી (સાક્ષીરૂપ ચૈતન્યથી) તેનું પ્રકાશન થઈ શકે નોહ. અને ચક્ષ આદિ ઉપરત (કામ કરતાં અટકો ગયેલાં) હાવાથી વૃત્તિના ઉદયના સ'ભવ નથી તેથી તેના (--વૃત્તિના) સ'સગ'ની અપેક્ષા રાખીને તેનાથી (સાક્ષી ચૈતન્યથી) (સ્વપ્નગજાદિનું) પ્રકાશન શકચ નથી. બીજા (પક્ષ)માં (અહંકારા-પહિત ચૈતન્ય સ્વપ્નાધ્યાસનું અધિષ્ઠાન છે એમ માનનાર પક્ષમા) ' આ રજત છે ' ની જેમ 'હું હાથી છું', અથવા 'હું સુખી છું' (એ જ્ઞાન)ની જેમ 'હું હાથીવાળા છુ ' એમ અધ્યાસ પ્રસક્ત થાય (--આવા અધ્યાસ થવા જાઇએ પણ થતા નહી).

વિવરણ : છત્ર ત્રિવિધ છે એ પક્ષમાં બ્યાવહારિક છવ, જેને દ્રષ્ટા-દરયરૂપ સ્વપ્તાખ્યાસનું અધિષ્ઠાન માનવામાં આવે છે, તે મિથ્યા હેાવાથી તે સ્વપ્તપ્રપંચનું પ્રકાશન કરનારા હાેઈ શકે નહિ અને ગ્રૈતન્ય તેનું પ્રકાશક છે એમ પણ માની શકાય નહિ કારણ કે તે જ જો અધિષ્ઠાન બનીને સ્વપ્રપ્રપંચનું પ્રકાશન કરી શકતું હોય તા જડ બ્યાવહારિક છૂવને અધિષ્ઠાન બનીને સ્વપ્રપ્રપંચનું પ્રકાશન કરી શકતું હોય તા જડ બ્યાવહારિક છૂવને અધિષ્ઠાન તરીકે શા માટે સ્વીકારવા પડે. ગ્રૈતન્ય જ ભલેને સ્વપ્તાપ્યાસનુ અધિષ્ઠાન હોય એમ કાઈ દલીલ કરે તા તે સંભવતું નથી એમ આ પ્રશ્નકાર કહે છે. અનવસ્છિન ગ્રૈતન્યને અધિષ્ઠાન માનીએ તા સ્વપ્નગજ આદિ દેહથી બહારના દેશમાં છે એમ કહેવું જોઈએ. અને એમ હાય તા એ સાક્ષીથી પ્રકાશિત થાય છે કે ઇન્દ્રિયના વિષય છે ! સાક્ષીથી પ્રકાશિત થઈ શકે નહિ કારણ કે અલગ દેશમાં હેાવાથી સાક્ષીના સ્વપ્નગજાદિ સાંથે સ્વતઃ સંસગ' નથી. જેમ સુખાદિવિષયક અન્તાકરણવૃત્તિ સંસગ'ની અપેક્ષા વિના સાક્ષીથી પ્રકાશિત થઈ શકે નહિ કારણ કે અલગ દેશમાં હેવાથી સાક્ષીના સ્વપ્નગજાદિ સાંથે સ્વતઃ સંસગ' નથી. જેમ સુખાદિવિષયક અન્તાકરણવૃત્તિ સંસગ'ની અપેક્ષા વિના સાક્ષીથી પ્રકાશિત થઈ શકે નહિ કારણ કે અલગ દેશમાં હેવાથી સાક્ષીના સ્વપ્નગજાદિ સાંથે સ્વતઃ સંસગ' નથી. જેમ સુખાદિવિષયક અન્તાકરણવૃત્તી સંસગ'ની અપેક્ષા વિના સાક્ષીથી પ્રકાશિત થાય છે તેમ દેહની ખહાર રહેલાં સ્વપ્નગજાદિ થઈ શકે નહિ. આ સ્વપ્લગજાદિ ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિય દારા પણ પ્રકાશિત થઈ શકે નહિ આ સ્વપ્લગજાદિ ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિય દારા પણ પ્રકાશિત થઈ શકે નહિ કારણ કે ઇન્દ્રિયા કામ કરતી અટકા ગઈ હાવાથી વૃત્તિના સંભવ નથી તેથી વૃત્તિસંસર્ગ'ની અપેક્ષા રાખ ને પણ સાક્ષીથી તે પ્રિકાશિત થઈ શકે નહિ, માટે આ પક્ષ સ્વીકાર્ય નથી.

અહંકારોપહિત ચૈતન્ય રવપ્નાપ્યાસનું અધિષ્ઠાન છે એ પક્ષ રવીકારીએ તેા પણ શું ગન્નદિના તાદાત્ગ્યથા ત્યાં અધ્યાસ છે કે આધારાધેય પ્રકારના સંસર્ગથા અપ્યાસ છે ? પહેલા વિકલ્પમાં 'આ રજત છે' એમ ભ્રમ થાય છે તેની જેમ 'હું ઢાથી છું' એમ અધ્યાસ થવા જોઈ એ. બીજા વિકલ્પમાં 'હું સુખી છું'ની જેમ 'હું ઢાથીવાળા છું' એમ અધ્યાસ થવા જોઈએ તેથી આ પક્ષ પણ સ્વીકારી શકાય નહિ.

अत्र केचिदाद्यपश्चं समर्थयन्ते अहङ्कारानवच्छिन्नचैतन्यं न देहाद् बहिः स्वाप्नप्रयञ्चस्याधिष्ठानमुपेयते, किं तु तदन्तरेब । अत एव दृश्यमानपरिमाणोचितदेशसम्पत्त्त्यभावात् स्वाप्नणजादीनां मायामयत्व-मुच्यते । एवं चान्तःकरणस्य देहाद् बहिरस्वातन्त्र्याज्जागरणे बाह्यशुक्तीदमंशा-दिगोचरष्टत्त्युत्पादाय चक्षुराद्यपेक्षायामपि देहान्तरन्तःकरणस्य स्वतन्त्रस्य स्वयमेव ष्ट्रचिसम्भवाद्देहान्तरन्तःकरणष्ट्रचभिव्यक्तस्यानवच्छिन्नचैतन्य-स्याधिष्ठानत्वे न काचिदनुपपत्तिः । अत एव यथा जागरणे सम्प्रयोग-जन्यवृत्त्यभिच्यवतशुवतीदमंशावच्छिन्नचैतन्यस्थिताऽविद्या रूप्याकारेण विवर्तते, तथा स्वप्नेऽपि देहस्यान्तरन्तःकरणधृत्तौ निद्रादिदोषोपहिनायामभि-व्यक्तचैतन्यस्थाऽविद्या अदृष्टोद्षोधितनानाविषयसंस्कारसहिता प्रपञ्चा-कारेण विवर्ततामिति विवरणोपन्यासे भारतीतीर्थवचनमिति ।

અહીં કેટલાક પહેલા પક્ષનું સમથ'ન કરે છે:—અહંકારથી અનવછિન્ન ચૈતન્યને દેહની બહાર સ્વપ્નપ્રપંચનું અધિષ્ઠાન માનવામાં નથી આવતું, પરંતુ તેની અંદર જ (માનવામાં આવે છે). તેથી જ દેખાતા પરિમાથને હોંચત દેશ (જગ્યા) (દેહની અંદર) ગાપ્ત ન થતી હાવાને કારણે સ્વપ્તગજ આદિને માચામય કહેવામાં આવે છે. અને એ જ પ્રમાણે (~ ચૈતન્ય દેહની અંદર સ્વપ્તાધ્યાસત્ અધિષ્ઠાન હાેય તેા) અન્તઃકરણ દેહની બહાર અસ્વત ત્ર હાેવાન કારણે નગ્રત અવસ્થામાં તેને આહ્ય શુક્તિના 'ઇદમ' અંશ આદિ વિષયક વૃત્તિ ઉત્પન્ન કરવાને માટે ચક્ષુ માદિની અપેક્ષા રહેતી હોય તે પણ દેહની અંદર અન્તઃકરણ સ્વત ત્ર હોવાથી (ચક્ષ આદિની અપેક્ષા વિના) પાતાની મેળે જ વૃત્તિ સંભવતી હોવાથી દેહની અદર અન્તઃકરશ્વની વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલું અનવચ્છિન્ન ઐતન્ય (સ્વપ્નાધ્યાસનું) અધિષ્ઠાન હોય તેહ તેમાં કાઈ જ અનુયપત્તિ નથી (- કશું શકય નહીં એવું નથી). તેથાં જ જેમ જાગઢાળમાં (ઇન્દ્રિયતા) સ (નક્રયથી જન્ય વૃાત્તથી અભિવ્યક્ત શુક્તિના 'ઇદમ્' અંશથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલી અવિદ્યા રજતાકારે વિવર્ત પામે છે, તેમ સ્વપ્નમાં પણ દેહની અંદર અન્ત: કરણવૃત્તિ જે નિદ્રાંદ દેવથી ઉપહિંત છે તેમાં અભિવ્યક્ત ચૈતન્યમાં હેલી અવિદ્યા જે અદખ્ટધી ઉદુણાંધત અનેક વિષ્યોના સંસ્કારથી ગ્રુપ્ત છે તે પ્રપંચાકારથી લહે વિવર્ત પામતી (અર્થાત એમ માનવામાં વાંધા નથા ) – એ પ્રકારનું વિવર્ત્ણાપન્યાક્ષમાં ભારતીતીર્થનું વચન છે.

વિવરણ : કેટલાક ચિંતકા અહંકારથી અનવચ્છિન્ન ચૈતન્ય દેહની અંદર જ સ્વપ્ન-પ્રયંચનું અધિષ્ઠાન છે એમ પ્રતિપાદન કરીતે પ્રથમ પક્ષનું સમર્થન કરે છે. વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાનંદનીશ્વ` કહે છે કે અવિદ્યામાં બિંબભૂત ઇધર-ચૈત-યને અહીં અનવચ્છિન્ન ચૈતન્ય કહ્યું છે, કારણ કે ઇધરચૈતન્ય જ સવ<sup>6</sup>નુ અધિષ્ઠાન છે, અવિદ્યામાં પ્રતિબિંભરૂપ છવચૈતન્ય નહિ કારણ કે તે ઉપાદાન નથી એમ સમજવું. દેહમાં રહેલું આવું અનવચ્છિન્ન ચૈતન્ય સ્વપ્નાપ્યાસનું અધિષ્ઠાન છે એમ આ મતમાં સ્વીકાર્યું છે. જે તે પરિમાણવાળાં હાથી વગેરને માટે પુરતી જગ્યા શરીરની અંદર નથી તેથી આ હાથી વગેરેને પ્રાતિભાસિક માનવામાં આવે છે. શરીરની બહારનું ચૈતન્ય જો અધિષ્ઠાન હેત તા ભાગલામાં હાથી વગેરેની જેમ સ્વપ્ન-ગજ વગેરને પણ ધાગ્ય દેશ પ્રાપ્ત થવાથો એ પણ બ્યાવહારિક જ હેત અને એમ હેત તા સૂત્રાદેમાં (પ્રદ્યસ્તૂત્ર ૩.ર.૩ અને તેના પર શાંકરભાષ્ય) સ્વપ્નપ્રપંચને મિથ્યા કલો છે તેના વિરાધ થાત.

શાંકા : આમ હાય તાે શરીરમાં અંદર રહેલું પ્રદ્યચૈતન્ય આવૃત છે તેથી ત્યાં અધ્યસ્ત સ્વપ્ન-ગજ આદિના અવભાસ થઇ શકે નહિ. એંપ પણ નહીં કહી શકાય કે અન્તઃકરણ વૃત્તિથી આવરણુનાે નાશ થતાં તેમનાે અવભાસ સંભવે છે. કારણ કે સ્વપ્નમાં ચક્ષુ આદિ કામ કરનાં નથી તેથી આ વૃત્તિ સંભવતી નથી. અન્તઃકરણવૃત્તિ પાતાની મેળે (ચક્ષુ આદિની મદદ વિના) સ્વપ્નકાળમાં સંભવે છે એમ પણુ માની શકાય નહિ કારણ કે જગ્રત્કાળમાં પણુ તેવું થવું જોઈએ અને એમ હોય તો ચક્ષુ આદિની અપેક્ષા ન રહે.

ઉત્તર : દેહાદિની બહાર અન્તઃકરણ સ્વતંત્ર નથી તેથી વૃત્તિના ઉત્પાદનને માટે ચક્ત આદિની અપેક્ષા રહે છે, જ્યારે દેહની અંદર અન્તઃકરણ સ્વતંત્ર છે તેથી ચક્ષ આદિની અપેક્ષા વિના વૃત્તિ સભવે છે અને આ અન્ત કરણવૃત્તિથી અભિગ્યક્ત થયેલું અનવન્છિન ચૈતન્ય સ્વપ્નપ્રપંચાધ્યાસનું અધિકાન હોય તેમાં કાેઈ અનુપપત્તિ નથી. આન્તર અભિવ્યક્ત ચૈતન્યને અધિષ્ઠાન માનવામાં કે સ્વપ્ન-પ્રપંથના અવભ્રાસમાં કે તેના પ્રાતિમાસિકત્વમાં ક્રોઈ અનુ પત્તિ કશું અસંભવિત, ન માની શકાય તેવું નથી અને તેથી જાગ્રતકાળમા જેમ મન્દ્રિય-સ નિકર્ષથી ઉત્પન્ન થયેલી વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલા અને શુક્તિના 'મદમ' પરિભામ પામે છે એવા અર્થ કરવા જોઈએ –તેમ સ્વય્નમાં પણ દેહની અંદર નિદ્રા, પિત્તના ઉલ્ક્ક આદિ દોષથી દૂષિત અન્ત કરણવૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થયેલા ચૈતન્યમાં રહેલી અવિદ્યા સ્વય્તપ્રપંચ આકારે વિવત' પામે છે. અર્થાત્ પરિહામે છે એમ માનવામાં શા વાંધા હાઈ શકે ! સ્વયનપ્રયંચમાં જે વૈચિત્ર્ય છે, જાતજાતનું જોવામાં મળે છે તેનું કારણુ એ છે કે જાગ્રત-કાળમાં નાના પ્રકારના અનુભવા થયા હાેય છે તેના સંસ્કારા અન્તઃકરણમાં રહે છે. તે સરગરા અદ્ધવશાત ઉદ્દ માધિત થતાં તે ઉદ્ધોાધિત સંસ્કારાથી યુક્ત અવિદ્યા વિચિત્ર પ્રપંચાકારે પરિહામે છે -- આની ચર્ચા ભારતીનોથે વિવરહ્યા પન્યા સમાં કરી છે. ાઅહીં ( રવર સુપ્ર મેયલ ગ્રહ તરીક જાણીતા પ્રથતે ઉદલે મજણાય છે. જુએ પુ. ૧૪૧થી, અચ્યુત ગ્રથનાલા, સંવત્ ૧૯૯૬ ).

સિ-૪૫

SV3

अन्ये त्वनवचिछन्नचैतन्यं न वृत्त्यभिव्यक्तं सत् स्वाप्नप्रपञ्चस्या धिष्ठानम्, अज्ञब्दमूलकानवच्छिन्वचैतन्यगोचग्वृत्त्युदयासम्भवाद् अहङ्कारा-द्यवच्छिन्नचैतन्य प्वाहमाकारवृत्त्युदयदर्शनात् । तस्मात् स्वतोऽपरोक्षमहङ्कारा-द्यनवच्छिन्नचैतन्यं तदधिष्ठानम् ।

अत एव संक्षेपशारीरके----

अपरोक्षरूपविषयभ्त्रमधीश्परोक्षमास्पदमपेक्ष्य भवेत् । मनसा स्वतो नयनतो यदि वा स्वपनअमादिषु तथा प्रथितेः ॥ अध्याय १.४१]

इति श्लोकेनापरोक्षाध्यासापेक्षितमधिष्ठानापरोक्ष्यं कचित् स्वतः, कचिन्मानस-ब्रूस्या, क्वचिद् बहिरिन्द्रियवृत्त्येत्यभिधाय,

स्वतोऽपरोक्षा चितिरत्र विश्रमस्तथाऽपि रूपाकृतिरेव जायते ।

मनोनिमित्तं स्वपने मुहुर्मुहुर्विनाऽपि चक्षुर्विषयं स्वमास्पदम् ॥

मनोऽवगम्येऽप्यपरोक्षतावल्रात्तथाऽम्बरे रूपमुपोल्लिखन् अमः ।

सितादिभेदैर्बेहुधा समीक्ष्यते यथाऽक्षगम्ये रजतादिविभ्रमे ॥ [संक्षेप० १.४२-४३]

इत्याचनन्तरश्लोकेन स्वप्नाध्यासे स्वतोऽधिष्ठानापरोक्ष्यमुदाहृतम् । न चाहङ्कारानवच्छिन्नचैतन्यमात्रवावृतमिति वृत्तिमन्तरेण न तदभिव्यक्तिरिति वाच्यम्, ब्रसचैतन्यमेवावृतमविद्याप्रतिविम्बजीवचैतन्यमहङ्कारानबच्छिन्न-मप्यनावृतमित्युपगमात् । एवं चाहङ्कारानवच्छिन्नचैतन्येऽध्यस्यमाने स्वाप्नगजादौ तत्समनियताधिष्ठानगोचरान्तःकरणादिवृत्तिकृताभेदाभिव्यक्त्या प्रमातृचैतन्यस्यापि 'इदं पत्र्यामि' इति व्यवहार इत्याहुः ॥

બીજા કહે છે કે અનવચ્છિન્ન ચૈતન્ય વૃત્તિથી અભિવ્યક્ત થઇને સ્વપ્ન-પ્રપંચનું અધિષ્ઠાન થતું નથી, કારણ કે શબ્દથી ઇતર મૂળવાળી અનવચ્છિન્ન ચૈતન્યને વિષય કરનારી વૃત્તિના ઉદય સંભવતા નથી માટે અહંકાર આદિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યને વિષે જ 'જીદ્દમ્' ' હું' આકારવાળી વૃત્તિના ઉદય થતા જોવામાં આવે છે. તેથી સ્વત: (અર્થાત્ વૃત્તિ વિના) અપરાક્ષ અને અહંકાર આદિથી અનવચ્છિન્ન ચૈતન્ય તેનું (સ્વપ્નાધ્યાસનું) અધિષ્ઠાન છે.

તેથી જ સ'ક્ષેપશારીરક (૧.૪૧)માં---

' અપરાક્ષરૂપ જે શુક્તિરજતાદિ વિષયક બ્રમરૂપ ખુદ્ધિ છે તે અપરાક્ષ

અધિષ્ઠાતની અપેક્ષા રાખીને થાય. અને અધિષ્ઠાનની અપરાક્ષતા મનથી, સ્વતઃ અથવા ચક્ષુથી થાય છે, કારણુ કે સ્વપ્તબ્રમ આદિમાં તેમ થય છે એમ પ્રસિદ્ધ છે." (સંક્ષેપશારીરક ૧૪૧)

એ શ્લાેકથી અપરાક્ષ અધ્યાસને માટે અપેક્ષિત એવી અ<mark>ધિષ્ઠાનની</mark> અપરાક્ષતા કચાંક સ્વતઃ, કચાંક માનસવૃત્તિથી અને કચાંક અ<mark>હિ</mark>રિન્દ્રિયની વૃત્તિથી થાય છે એમ કહીને

" અહીં (સ્વપ્નાધ્યાસરૂપ ભ્રમમાં) સ્વતઃ અપરાક્ષ ચૈતન્ય (જ અધિષ્ઠાન છે) તેમ છતાં બ્રમ રૂપ-અષ્કુતિવાળા જ વારવાર જન્મે છે. સ્વપ્નમાં અપરાક્ષ સ્વપ્નભ્રમ થાય છે તે ચક્ષુના વિષય થાય એવા પાતાના અધિષ્ઠાન વિના પછ્ મન (મનમાં રહેલી રૂપાદિ વાસના)રૂપી નિમિત્તને લીધે થાય છે.

એ જ રીતે મનથી (અપરાક્ષ) જાણી શકાય તેવા આકાશમાં **રૂપોલ્લેખી** ભ્રમ ઘણું કરીને શુકલ આદિ રૂપલેદથી અપરાક્ષતાના બળે જ થતા જેવામાં આવે છે, જેમ ઇન્દ્રિયગમ્યમાં રજતાદવિભ્રમ થાય છે." (સંક્ષેપશારીરક ૧.૪૨-૪૩)

ઇત્ય દિ તરત પછીના શ્લેષ્કમાં સ્વપ્નાપ્યાસમાં અધિષ્ઠાનની સ્વતઃ અપરાક્ષતા છે એમ દાખલા આપ્યા છે. અને એવી દલીલ કી શકાય નહિ કે" અહંકારથી અનવ-ચ્છન્ન ચૈતન્ય માત્ર (પૂરેપુરું ચૈતન્ય – દેહની અંદર હાય કે બહાર) આવૃત છે તેથી વૃત્તિ વિના તેનો અભિવ્યક્તિ થઈ શકે નહિ." (આ દલીલ ખરાબર નથી) કારણ કે પ્રદ્યચૈતન્ય જ આવૃત છે અને અવિદ્યામાં પ્રતિખિષ્ણરૂપ છવ-ચૈતન્ય અહંકારથી અનવચ્છિન્ન હાેવા છતાં પણ અનાવૃત છે એમ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે. અને આમ (સ્વતઃ અપરાક્ષ જીવગેતન્ય અધિષ્ઠાન હાેય ત્યારે) અહંકારથી અનવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં સ્વપ્નગજ આદિના અધ્યાસ કરવામાં આવે છે ત્યારે તેની સમનિયત તેના અધિષ્ઠાનને વિષય કરનારી જે અન્તઃકરણ આદિની વૃત્તિ થાય છે તેનાથી કરવામાં આવેલી અલેદાભિવ્યાક્તથી 'હું આ જોઉ છું' એમ પ્રમાતૃગૈતન્યને આ ચિંતકા કહે છે).

વિવરહ્યુ : હવે અવિદ્યામાં પ્રતિબિંધભૂત અનવચ્છિન્ન ચૈતન્ય જ સ્વપ્નાષ્યાસનું અધિષ્ઠાન છે એ બીજો મત રજૂ કરે છે. બિંબભૂત અનવચ્છિન્ન ચૈતન્ય વૃત્તિથી અભિન્યક્રત થઈને સ્વપ્નપ્રપંચનું અધિષ્ઠાન થઈ શકે નહિ, કારહ્યુ કે શુદ્ધ વ્યહાની જેમ ઈલ્વરચૈતન્ય પણુ માત્ર શાસ્ત્રથી એકથી જ ગમ્ય છે તેથી તેને વિષે સ્વપ્નકાળમાં કાેઈ વૃત્તિના ઉદ્ય સંભવતા નથી.

**શ**ંકા : અનવચ્છિન્ન હાેવા છતાં પણ અવિદ્યા–પ્રતિબિ બરૂપ જીવચૈતન્યને વિષે શ્રબ્દનિરપેક્ષ એવી 'અહમ્' આક્ષરવાળી વૃત્તિ ઉદય પામતી જોવામાં આવે છે તાે **મ**ક્ષ-થતન્યને વિષે પણ તે જ રીતે વૃત્તિના ઉદય કેમ ન થાય !

ઉત્તર : ના. અહંકાર, શરીર આદિયો અવચ્છિન્ન ચૈતન્યને વિષે જ વૃત્તિને ઉદય થાય છે: અહંકાર આદિથી અનવચ્છિન્ન જીવચૈતન્ય વિષે વૃત્તિને ઉદય થતા નથી. છવચૈતન્યનું પણ વ્યાપકત્વ શ્રુતિ અને તેને અનુકૂલ ન્યાયથી જ ગમ્ય છે તેથી શંકાકારે આપેલા દર્ષ્ટાંતની સિદ્ધિ નથી. માટે ખિંબભૂત અનવચ્છિન્ન ક્ષલચૈતન્ય અધિકાન થઇ શકે નહિ. તેથી પાતાનો મેલે, વૃત્તિ વિના જ અભિવ્યક્ત થયેલું આન્તર ચૈતન્ય જ અધિષ્ઠાન છે.

અપરાક્ષરપ જે શક્તિરજત આદિની શ્રમરૂપ અપરાક્ષ છુદિ (જ્ઞાન) તે અપરાક્ષ અધિષ્ઠાનની અપેક્ષાથી થાય છે. અધિષ્ઠાન અપરાક્ષ હાેય એટલ જ જરૂરી છે, અધ્યસ્ત રપાદિની જેમ જ તે જ ઇન્દ્રિયથી અપરાક્ષ હાેય એ જરૂરી નથી. અધિષ્ઠાનની અપરાક્ષતા કપારેક સ્વત: હોય છે. કચારેક મનથી થાય છે અને કપારેક ચક્ષુ આદિ ત્યાજા ઇન્દ્રિયના સ નિક્રય'થી થાય છે જેમ કે શુક્તિના 'ઇદમ્' અંશના નયન સાથે સ નિકર્ષ થતાં તેની રજતાધ્યાસ માટે જરૂરી એવી અપરાક્ષતા સંભવે છે, અન્યથા નહિ એમ અન્વય-વ્યતિરેકથી જાણવા મળે છે તે જ રીતે ગગન–નીલતા આદિના અષ્યાસને માટે જરૂરી ગગનથી અવચિબન્ન ચૈતન્યરૂપ અધિષ્ઠાનની અપરાક્ષતા મનથી થાય છે. (બ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન દેલીય કહે છે કે 'મનથી' એ પદથી ગગનથી અવચ્છિન્ન મૌતન્યને વ્યક્ત કરનાર આલેાક આદિ વિષયક ચાક્ષુષ વૃત્તિ વિવક્ષિત છે. રૂપહીન ગગનવિષયક ચાક્ષુષ વૃત્તિ સંભવતી નથી અને આંખ ખાલ્યા પછી જ 'નીલ ગગન ' ઇત્યાદિ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થાય છે, નહિ તા થતું નથી. એ અન્વય–બ્યતિરેકથી જ્ઞાત થાય છે કે ગગનાવચ્છિન્ન ચૈતન્યની અભિવ્યક્તિમાં ચાક્ષુષવૃત્તિના ઉપયોગ છે. આમ ફળને આધારે અન્ય આકારવાળી વૃત્તિથી પણ અન્ય વસ્તુથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યની અભિવ્યક્તિ માનવામાં આવો છે. તેની ચર્ચા અદ્વેતદીપિકા આદિ ગ્રંથામાં છે.) પ્રસ્તુત સ્વયનાપ્યાસરૂપ ભ્રમમાં સ્વત: અપરાક્ષ ચેતન્ય અધિષ્ઠાન છે. આ વાતને સંક્ષેપ-શારીરકગર સવ જ્ઞાત્મ મુનિનું સમય'ન છે. અદ્વૈતદાપિકા વગેરે મંથામાં આની વિસ્તારથી ચર્ચા કરી છે. અવિદ્યામાં પ્રતિભિ બરૂપ છવચીતન્ય અહંકારથી અનવચ્છિન્ન હોવા ઝતાં અનાવૃત જ હેાય છે તેથી તેની અભિવ્યક્તિ સ્વત: થાય છે.

**શ**ંકા : જો સર્વ ગત જીવચૈતન્ય અનાવૃત હોય તેા ઘટાદિ વિષયના દેશમાં તે સદા હોવું જોઈએ તેથી ચાક્ષુષ વૃત્તિતી અપેક્ષા વિના સદા સર્વ વિષયના અવભાસ થવા જોઈએ, પણ થતાે નથી.

ઉત્તર : ના સવ'ત્ર હાેવા છતાં તે ઉપાદાન ન હાેવાથી ધટ આદિ વિષયે। સાથે તેને સંબંધ નથી. માટે જ સંબંધાથે' વૃત્તિની અપેક્ષા હાેવાથી જ્ઞાનાના નિયત વિષયે। હાેય છે.

શાકા : જો અવિદ્યાપ્રતિબિ બરૂપ જીવચૈતન્ય જે શરીરની અન્તર્ગત છે અને જેને વિશેષણુ તરીકે કે ઉપાધિ તરીકે અહંકારની અપેક્ષા નથી અને જેને અનવચ્છિન્ન ચૈતન્ય કહેવામાં આવે છે તેમાં સ્વપ્નાધ્યાસ માનવામાં આવે તાે તે જ સ્વપ્નકાળમાં દ્રષ્ટા હોવું જોઈએ, પ્રમાતા નહિ કારણુ કે પ્રમાતાનું અહંકાર સાથે તાદાત્મ્ય હાેય છે તેથી તેનાથી અવચ્છિન્ન તે અનવચ્છિન્ન એવા અવિદ્યાધ્રતિબિ બ જીવ ચૈતન્યથી ભિન્ન છે. અને આ ઇષ્ટાપતિ નથી કારણુ કે સ્વપ્નકાળમ 'હું શ્રીકૃષ્ણુને જોઉં છું ' એમ પ્રમાતા સ્વપ્નના પદાર્થીના દ્રષ્ટા છે એવા અનુભવ છે તેના વિરાધ આવી પડે છે. ઉત્તર : ના, સ્વત: અપરાક્ષ છવચૈતન્ય સ્વપ્નાપ્યાસનું અધિષ્ઠાન હોય તા પશુ મુશ્કેલી નથી. જ્યારે ગજ આદિના અખ્યાસ થાય છે ત્યારે જ તેના અધિષ્ઠાનને વિષય કરનારી અન્તઃકરશ્રુવૃત્તિ કે અવિદ્યાવૃત્તિ ઉત્પન્ન થાય છે. આમ સ્વપ્નગજાદિના અધિષ્ઠાનભૂત ચૈતન્યના વૃત્તિવાળા અન્તઃકરણુ સાથે સંબંધ થતાં તેને પ્રમાતૃત્વ પ્રાપ્ત થાય છે અને પ્રમાતામાં તે સ્વપ્ન પદાર્થતુ દ્રષ્ટૃત્વ સંભવે છે, કારણુ કે ઉક્ત પ્રકારે પ્રમાતૃચૈતન્ય અને વિષય--ચૈતન્યના અભેદની અભિવ્યક્તિ થાય છે.

## अपरे तु द्वितीयं पक्षं समर्थयन्ते—अहङ्कारावच्छिन्नचौतन्यमधिष्ठान-मित्यहङ्कारस्य विशेषणभावेनाधिष्ठानकोटिप्रवेशो नोपेयते, कि त्वहङ्कारो-पहितं तत्प्रतिबिम्बरूपचैतन्यमात्रमधिष्ठानमिति । अतो न ' अहं गजः' इत्याद्यनुभवप्रसङ्ग इति ।

જયારે અન્ય ચિંતકા બીજા પક્ષનું સમથ°ન કરે છે–અહંકારથી અવચ્છિત્ર ચૈતન્ય અધિષ્ઠાન છે માટે અહકારના વિશેષણુ તરીકે અધિષ્ઠાન કાર્ટમાં પ્રવેશ સ્વીકારવામાં નથી આવતા પણુ અહંકારથા ઉપહિત (--અહંકાર જેની ઉપાધ છે તેવું---) તેમાં (અહંકારમા) પ્રતિર્બિબરૂપ ચૈતન્ય માત્ર આંધષ્ઠાન છે એમ સ્વીકાર-વામાં આવે છે તેથી 'હું હાથી છું ઇત્યાદ અનુભવના પ્રસંગ નથી (---આવા અનુસવ થવા જોઈ અ અમ આક્ષેપ થઇ શકે નાહ.)

વિવરણ : અહંકારથી અવચ્છિત્ન ચૈતન્ય સ્વપ્નાપ્યાસનું અધિષ્ઠાન છે એ પક્ષનું સમથ'ન કરનારા અહંકારના વિશેષણુ તરોકે અધિષ્ઠાન કે≀ટિમાં ત્રવેશ માનતા નથી.

**શ'કા : 'આ ગજ છે' એ તાનને ખદલે 'હુ**ં હાથી છું' ઇત્યાદિ ત્રાન પ્રસક્ત ન થાય એટલા માટે અહકાર અંશના સમાવેશ અધિષ્ઠાનમાં ન કરવ<sup>ા</sup>માં આવતા હોય તા અનવચ્છિન્ન ચૈતન્ય અધિષ્ઠાન છે એ જ વાત આવી ગઈ અને આગલા પક્ષથા તેના અબેદ થઈ જશે,

ઉત્તર : અન્તઃકરણુમાં ચૈતન્યપ્રતિબિ બભૂત જે છવચૈતન્ય છે તેને જ અધિષ્ઠાન માનવામાં આવે છે. અને તે પરિચ્છિન્ન છે કારણુ કે તેની ઉપાધિ પરિચ્છિન્ન છે. આમ 'અહમુ' ઉલ્લેખનું પ્રયોજક જે અહંકારરૂપ અન્તકરજીુ તેનેઃ અધિષ્ઠાન કોટિમાં પ્રવેશ ન હોવાથી 'હું હાથી છું' એવા અનુભવની કાેઈ શકયતા નથી.

બ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન દતીર્થ વિવેચન કરતાં કહે છે કે અવિદ્યામાં નિંબભૂત વ્યક્ષચૈતન્ય અથવા તેમાં પ્રતિતિ બભૂત જીવચૈતન્ય સ્વપ્નપ્રપંચાય્યાસનું અધિષ્ઠાન છે એ મતમાં આ બન્ને સર્વ પ્રમાતાને સાધારણ હાેવાથી સ્વપ્નપ્રપંચ પણ સાધારણ હાેવું જોઈ એ, જ્યારે અન્તઃકરણમાં પ્રતિતિ બભૂત ચૈતન્ય જો તેનું અધિષ્ઠાન હાેય તાે આ દાેષ રહેતા નથી એ આશ્યથી આ બોજો પક્ષ પ્રદત્ત થયા છે એમ સમજવું. एवं शुक्तिरजतमपि शुक्तीदमंशावच्छिन्नचौतन्यप्रतिबिम्बे व्हत्ति-मदन्तःकरणगतेऽध्यस्यते । शुक्तीदमंशावच्छिन्नबिम्बचैतम्ये सर्वसाधारणे तस्याध्यासे सुखादिवदनन्यवेद्यत्वाभावप्रसङ्गादिति केचित् ॥

એ જ રીતે શુક્તિરજત પણ શુક્તિના 'ઇદમ' અ'શથી અવિચ્છન્ત ચૈતન્ચનું વૃત્તિવાળા અન્તઃકરણમાં પ્રતિબિંબ છે તેમાં અવ્યસ્ત છે. આમ માનવાનું કારણ એ છે કે શુક્તિના 'ઇદમ' અ'શથી અવચ્છિન્ન બિંબરૂપ ગૈતન્ય, જે સવ'સાધારણ છે, તેમાં તેના અધ્યાસ હાય તા સુખાદિની જેમ તેનું અનન્યવેદાલ (--બ્રમ જેને થાય છે તે (સવાય કાઈથી જ્ઞાત ન થવું તે--) છે તેના અભાવ પ્રસક્ત થાય એમ કેટલાક કહે છે.

વિવર હ: કેટલાક સ્વપ્નાધાસ 11 જેમ શુક્તિરજતના અધ્યાસ શુક્તિના 'ઇદમ્' અશયી અવચ્છિત્ર ચૈતન્યનું પ્રતિતિ બ વૃત્તિયુક્ત અત કરણુમાં પડેયું હોય છે તેમાં માને છે. શુક્તિના 'ઇદમ્' અંશની સાથે સંસ્પ્ય્ટ વૃત્તિમાં શુક્તિના 'ઇદમ્' અંશથી અવચ્છિન્ન બ્રહ્મચૈતન્યનું જે પ્રતિબિંબ હોય છે તેમાં શુક્તિરજતના આરોપ થાય છે. ખરેખર તા એ પ્રતિતિ બ વૃત્તિમાં જ રહેલું છે. વૃત્તિ અને વૃત્તિમાનના અબેદોપચાર કરીને (તેમને એક માનીને) પ્રતિબિંબ અન્તઃકરણમાં છે એમ કહ્યું છે એ પ્યાનમાં રાખવું એમ કૃષ્ણાનંદતીથ્ય કહે છે. વૃત્તિમાં રહેલા બ્રહ્મપ્રતિબિંબને શુક્તિરજતનું અધિષ્ઠાન ન માનવામાં આવે તા એ જ્ઞમ સર્વસાધારણ હાેવા જોઈએ એ પ્રસંગાપત્તિ જેવીને તેવી ઊભ! રહે દેવદત્તનાં સુખ દુ:ખ, રાગ, દ્વેષ આદિ દેવદત્ત સિવાય કાઈ ને અપરાક્ષ નથી હાેતાં અર્થાત્ તે અનન્યવેદ્ય છે. તે જ રીતે શુક્તિરજતાદિ પણ અનન્યવેદ્ય છે તેથી અન્તઃકરણવૃત્તિમાં પડેલા શુક્તિના 'ઇદમ્' અંશથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યના પ્રતિબિંબને જ અધિષ્ઠાન માની શકાય, અન્યથા તેમનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન સૌને થવું જોઈએ.

केचिनु बिम्बचैतन्य एव तदध्यासमुपेत्य ' यदीयाज्ञानोपादानकं यत्, तत्तस्यैत्र प्रत्यक्षम्, न जीवान्तरस्य' इत्यनन्यवेद्यस्वमुपपादयन्ति ॥५॥ ज्यारे डेटलाङ जिल्ल्योतन्यमां ज तेने। (शुक्तिरजतने।) अध्यास मानीने 'केनु अज्ञान केनु' इपादान छेाय तेने ज ते प्रत्यक्ष थाय छे, अन्य छवने नदी'' छोभ अनन्यवेद्यत्वनु' इपपादन हरे छे (--तेने। संखव अतावे छे). (प)

વિવરસ : અધિકાનભૂત ગ્રૈતન્ય સાધારણ હેાવા છતાં શુક્તિરજતાદિનું ઉપાદાનભૂત અન્નાન અસાધારણુ હોવાથી શુક્તિરજતાદિ સવ<sup>દ</sup>સાધારણુ નથી એમ કેઠસાક સમજ્વવે છે. વૃત્તિગત પ્રતિમિંબની પ્રતિ જે બિંબભૂત ગ્રૈતન્ય છે તેમાં જ શુક્તિરજતને અધ્યાસ છે એવે અર્થ છે. અથવા અવિદ્યાપ્રતિર્મિંબ પ્રતિ બિંબભૂત ઘદ્દાગૈતન્ય જે શુક્તિના 'ઇદમ્' અંશથી અવચ્છિન્ન છે તેમાં અધ્યાસ છે. અસાધારણુ એવા વૃત્તિમાં પડેલા ગૈતન્યના પ્રતિબિંબમાં અધ્યાસ નથી. (એમ एવ 'જ' તે અથ્ય' છે). જે પુરુષતુ અજ્ઞાન જે રજતનું ઉપાદાન હાેય એ પુરુષને જ એ રજત પ્રત્યક્ષ હાેય છે. અન્યને નહિ એ કલ્પનાની ઉપપત્તિ છે (એવી કલ્પના વજૂદવાળી છે) તેથી શુક્તરજતાાદની સર્વ'સાધારણુતાના પ્રસંગ નથી એવા અર્થ છે. (પ) (६) नज्ज शुक्तिरजताध्यासे चाधुपत्वानुभवः साक्षाद्वाऽधिष्ठानज्ञानद्वारा तदपेक्षणाद्वा समर्थ्यते । स्वाप्नगजादिचाक्षुपत्वानुभवः कथं समर्थनीयः । उच्यते-न तावत् तत्समर्थनाय स्वाप्नदेहवद्विपयवच्च इन्द्रियाणामपि प्रातिर्भासको विवर्तः शक्यते वक्तुम् । प्रातिभासिकस्याज्ञातसत्त्वाभावात् । इन्द्रियाणां चातीन्द्रियाणां सत्त्वेऽज्ञातसत्त्वस्य वाच्यत्वात् । नापि व्यावद्दारिकाणामेवेन्द्रियाणां सत्त्वेऽज्ञातसत्त्वस्य वाच्यत्वात् । नापि व्यावद्दारिकाणामेवेन्द्रियाणां स्वस्वगोलकेभ्यो निष्क्रम्य स्वाप्नदेहमाश्रित्य स्वस्वविषयग्राहकत्वं वक्तुं शक्यते । स्वप्नसमये तेषां व्यापारराहित्य रवस्वविषयग्राहकत्वं वक्तुं शक्यते । स्वप्नसमये तेषां व्यापारराहित्य-रूपोपरतिश्रवणात् । व्यावद्दारिकस्य स्पर्शनेन्द्रियस्य स्वोचितव्यावद्दारिक-देशसम्पत्तिविधुरान्तःशरीरे स्वाधिकपरिमाणक्रत्स्नस्वाप्नशरीरव्यापित्वा-योगाच्च । तदेकदेशाश्रयत्वे च तस्य स्वाप्नजलावगाहनजन्यसर्वाङ्गीणशीत-स्पर्शनिर्वाद्वात्व ।

अत एव 'स्वप्ने जाग्रदिन्द्रियाणाम्रुपरतावपि तैजसव्यवहारोपयुक्तानि सक्ष्मशरीरावयवभूतानि सक्ष्मेन्द्रियाणि सन्ति इति तैस्स्वाप्नपदार्था-नामैन्द्रियकत्वम्' इत्युपपादनशङ्कापि निरस्ता । जाग्रदिन्द्रियव्यतिरिक्त-सूक्ष्मेन्द्रियाप्रसिद्धेः ।

(૬) શ'કા થાય કે શુક્તિરજતાધ્યાસમાં ચાક્ષુયત્વનાે અનુભવ થાય છે તેનું સમર્થન સાક્ષાન અથવા અધિષ્ઠાનના જ્ઞાન દ્વારા તેની (ચક્ષુની) અપેક્ષા હેાવાથો કરવામાં અવે છે; (પણુ) સ્વપ્નગજાદિના ચાક્ષુયત્વનાે અનુભવ થાય છે તેનું સમયન કેવી રીતે કરી શકાશે ?

ઐના ઉત્તરમાં કહેવામાં આવે છે—તેના સમર્થ'ન માટે સ્વાપ્ન દેહ અને (સ્વાપ્ન) વિષયોની જેમ ઇન્દ્રિયો પણુ પ્રાતિભાસિક વિવત' છે એમ તા કહેવું શકય નથી, કારણુ કે જે પ્રાતિભાસિક હાય તેની સત્તા અજ્ઞાત નથી હાેલી અને અલીન્દ્રિય ઇન્દ્રિય જો હાેય તે તે અજ્ઞાલ સત્ત વાળી છે એમ કહેવું પડશે (—કારણુ કે કલ્પના દષ્ટાનુસારી હેવી જઈએ અને આપણુ નિયમથી ઇન્દ્રિયાનુ અજ્ઞાલ સત્ત્વ અનુભવીએ છીએ) એમ પણુ કહેવું શકય નથી કે બ્યાવહારિક જ ઇન્દ્રિયા પાલપાલાના ગાલકામાંથી નીકળીને, સ્વાપ્ન દેહના આશ્રય લઈને પાલપાલાના વિષયોતનું ગ્રહણ કરે છે, કારણુ કે સ્વિપ્નકાળમાં તેઓની (બ્યાવહારિક ઇન્દ્રિયાન) વ્યાપારહીનલારૂપ ઉપરતિ હાય છે એમ શ્રુલિમાં કહ્યુ છે. અને (બોજી કારણુ એ છે કે) બ્યાવહારિક સ્પર્શને(ન્દ્રય (લ્વચા) પાલાને ઉચિત જે બ્યાવહારિક દેશ તેની સંપત્તિથી રહિલ અન્લઃશરીરમાં (શરીરની અંદર) પાલાનથી અધિક પરિમાણવાળા સ્વપ્ન-શરીરને બ્યાપે એ ઉપપક્ષ નથી (—બ્યાપી શકે નહિ). જો તેના (સ્વાપ્ન- દેહનેા) એકદશ તેના (ગ્યાવહારિક ત્વગિન્દ્રિયના) આશ્રય હાેય તા સ્વાપ્નજળમાં અવગાહન કરવાથી (ડૂમકી મારવાથી) ઉત્પન્ન થતા સર્વાંગીણુ શીત સ્પર્શ (--સર્જ અગામાં શીતળતાના અનુમવ)ના નિર્વાહ ન થાય (---એ કેતી રીતે થાય છે તેના સંભવ બતાવી શકાય નહિ).

આનાથી જ "સ્વપ્નમાં જાગ્રત્-ઇન્દ્રિયેાની ઉપરતિ થઇ ગઈ હેાવા છતાં તેજસ (સ્વપ્નાવસ્થાના જીવ)ના વ્યવહારમાં ઉપયુક્ત (કામમાં આવતી) એવી સૂક્ષ્મ શરીરતા અવયવભા (ભાગરૂપ) સૂક્ષ્મ ઇન્દ્રિયેા છે તેમનાથી સ્વપ્નપદાર્થોનું એન્દ્રિયક જ્ઞાન થાય છે" એમ જે ઉપપાદન-શંકા છે તેના પણ નિરાસ થઈ જાય છે, કેમ કે જાગ્રત્-ઇન્દ્રિયેાથી વ્યતિરિક્ત (અલગ) સૂક્ષ્મ ઇન્દ્રિયેા જાણીતી નથી (---તેમની જાણ નથી)

**વિવરહ્યુ** : સ્વપ્નપ્રપંચાપ્યાસના અધિષ્ઠાનનું નિરૂપણ કરીને સ્વાપ્નપદાર્થોનેા અનુભવ ઇન્દ્રિયજન્ય છે કે સાક્ષિરૂપ છે એ સંશયના નિર્ણુપને માટે પ્રશ્ન રજૂ કર્યો છે. શુક્તિરજત− અષ્યાસમાં ચાક્ષુષત્વના અનુભવ થાય છે તેનું સમર્થન તેને સાક્ષાત માનીને (-શક્તિરજત આદિ ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે એ કથન કવિતાકિ કના મતને અનુસરીન છે એમ જાણવું એમ કુષ્**ણાન'દ**લી**ય**° કહે છે—) અથવા અધિષ્ઠાનજ્ઞ∺ન દારા ચભ્રુનો જરૂરિયાત બતાવીને (—શુક્તિ-રજત આદિ સાક્ષિભાસ્ય છે એ મત અનુસાર આ કહ્યું છે કે ધર્મા'ના તાનદારા ચક્ષુની અપેક્ષા છે—) કરી શકાય. પણ સ્વાપ્નગજાદિના ચાક્ષયત્વના અનુભવ થાય છે તે વાસનામય ઇન્દ્રિયોથી થાય છે કે વ્યાવહારિક ઇન્દ્રિયેથી, કે સક્ષ્મ ઇન્દ્રિયથી કે આરોપરૂપ માનીને—આમ કઈ રીતથી તેનું સમર્થન થઈ શકે? એ પ્રશ્ન છે. આ રોપિત તરીકે તેનુ સમર્થન કરવાનું છે તેથી પહેલા ત્રહ્ય પ્રકારનુ નિરાકરણ કરે છે. વાસનામય અર્થાત પ્રાતિભાસિક ઇન્દ્રિયોથી સ્વાપ્નપ્રપંચના ચાક્ષુયત્વનું સમર્થન થઈ શકે નહિ. સ્વાપ્ન દેહ અને સ્વાપ્ન વિષયોને જેમ પ્રાતિભાસિક અર્થાત્ ચૈત-યના વિવર્ત રૂપ માનવામાં આવે છે તેમ ઇન્દ્રિયાનું સ્વરૂપ પ્રાતિભાસિક ચૈત-યવિવર્ત'રૂપ છે એમ કહ<sup>્</sup> શકાય નહિ. પ્રાતિભાસિક પદાર્થો અજ્ઞાત સત્તા ધરાવનારા હેઃતા નથી, અર્થાત્ તેમનું ત્રાન થતું ન હેાય ત્યારે પણ તેમનું અસ્તિત્વ તેા હેાય જ એવા દ્વાતા નથી, દાંત શક્તિરજત; જ્યારે ઇન્દ્રિયા વિષે તા આપણે જાણાઓ છીએ કે એ અતીન્દ્રિય છે અને એવી જ કલ્પના સ્વાપ્ન ઇન્દ્રિયા વિવે પણ કરવી જોઈ એ કારણ કે એ કલ્પના દબ્ટને જ અનુસરે છે. તેથી પ્રાતિભાસિક ઇન્દ્રિયા માનીને રવપ્નપ્રપંચનું ચાક્ષુયત્વ સમજાવી શકાય નહિ

ળીજા પ્રકારનું નિરાકરણુ કરતાં કહ્યું છે કે વ્યાવહારિક સત્તાવાળી જ ઇન્દ્રિયા પાતપાતાના ગાલકમાંથી તીકળીને પ્રાતિભાસિક સ્વાપ્નદેલમાં દાખલ થઈને પાતપાતાના વિષયનું ગ્રહણ કરે છે એમ પણ કહી શકાય નહિ કારણ કે બ્રુતિવચન છે કે માણસ સતા હાય ત્યારે ઇન્દ્રિયા સુપ્ત હાેય છે, અને ઇન્દ્રિયાનું સવું તેને અહીં ઉપરતિ કહી છે. ઉપરતિ એટલે સ્વરૂપ મટી જવું એમ નહિ પણ ઇન્દ્રિયાની વૃત્તિ મંધ થઈ જાય છે, ઇન્દ્રિયા વ્યાપારરહિત થઈ જાય છે તે. આમ સ્વપ્ન સમયે વ્યાવહારિક ઇન્દ્રિયા વ્યાપારરહિત હોવાથી પાતપાતાના વિષયોતું ગ્રહણુ કરી શકે નહિ. [ક્રુષ્ણાન'દ્રતીર્થ કહે છે કે 'ચ **ણ્યુ સુવ્તેષ્ઠુ जાग**તિં (કઠ. ૫ ૮) શ્રુતિ છે તેમાં **ણ્યુ શબ્દ કરણુ અર્થાત્ ઇન્દ્રિયે** માટે છે અને સુધુષ્તિ અવસ્થામાં તેમના વ્યાપારની **ઉપરતિની વાત કરો છે.]** વળી વ્યાવહારિક ત્વગિદ્રિયની જ વાત કરીએ તેા એક બીજો દોષ પણુ છે. સ્પર્શ'નેન્દ્રિય પોતાને ઉચિત વ્યાવહારિક દેશની સ પત્તિ વિનાને એવા જે શરીરને અંદરને પ્રદેશ તેમાં રહેલા અને કદાચિત્ ત્વગિન્દ્રિયના પરિમાણુ કરતાં અધિક પરિમાણુવાળા સ્વાપ્નદેહને તે પૂરેપૂરા વ્યાપી શકે નહિ. (અહીં એવું સ્ચવ્યું છે ત્વગિન્દ્રિય સ્વપ્નદેહમાં પ્રવેશ કરવા માટે અન્ત:શરીરમાં જઈ જ ન શકે કારણ કે ત્યાં તેના વ્યાપાર માટે ઉચિત દેશકાળ નથી). તે સ્વપ્નદેહને પૂરેપૂરો ન વ્યાપી શકે તા તેના એક ભાગને વ્યાપરો એમ પણ કહીં શકાય નહિ કારણુ કે સ્વપ્ત-જળમાં ડુઝડી મારનાર માણુસને સવ<sup>જ</sup> એ ગોમાં ત્વગિન્દ્રિયથી શીતળ સ્પર્શ'ને અનુસવ થાય છે તેથી તે દેહને પુરેપૂરા વ્યાપે એ આવશ્વક છે.

સદ્ધમ શરીરના એક ભાગગ્ય સદ્ધમ ત્યગિન્દ્રિય છે અને બ્યાવહારિક ઇન્દ્રિયા સ્વપ્નકાળમાં કામ કરતી અટકો જાય ત્યારે સ્ક્ષ્મ ઇન્દ્રિયેથ્થી તૈજસ — સ્વપ્નાવબ્ધાના જીવ — સ્વાપ્ન પદાર્થાનું ગ્રહણ કરશે એમ દલેલ કરવામાં આવે છે તેનું ખંડન પણ ઉપયું કત દલીલથી જ થઈ મશું. બ્યાવહારિક ત્વપિન્દ્રિય જ જો પાતાનાથી અધિક પરિમાણવાળા સ્વાપ્નદેહને વ્યાપી શકતી ન હાેય તા તેના એક અવયવભૂત સદ્ધમ ત્વગિન્દ્રિય તેને વ્યાપે તેવું ભિલકુલ જ મનાય નહિ. વળી 'સદ્ધમ શરીર' શબ્દથી બ્યાવહારિક અગિયાર ઇન્દ્રિયા અભિપ્રેત છે તેમનાથી જુદી કાઈ સદ્ધમ ઇન્દ્રિયો છે એ વાતની પ્રસિદ્ધિ નથી, અર્થાત્ છે જ નહિ. આમ ત્ર'જો પ્રકાર કે સદ્ધમ ઇન્દ્રિયથી સ્વપ્નપ્રપંચના આક્ષુપત્વનાે નિર્વાહ થઈ શકશે તેનું પણ ખંડન થઈ ગશું.

किञ्च 'अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिः' [बुहद्. उप. ४.३.९; ४.३.१४] इति जागरे आदित्यादिग्योतिर्व्यतिकराच्चञ्चगदिवत्तिसञ्चाराच दुर्विवेक-मात्मनः स्वयंज्योतिष्ट्वमिति स्वप्नावस्थामधिकृत्य तत्रात्मनः स्वयं-ज्योतिष्ट्वं प्रतिपादयति । अन्यथा तस्य सर्वदा स्वयंज्योतिष्ट्वेनात्रेति वैयर्थ्यात् । तत्र यदि स्वप्नेऽपि चञ्चुरादिव्वत्तिसञ्चारः करूप्येत, तदा तत्रापि जागर इव तस्य स्वयंज्योतिष्ट्वं दुर्विवेचं स्यादित्युदाह्ता श्रुतिः पीइयेत ।

વળી ' અહી' (સ્વપ્નાવસ્થામાં) આ પુરુષ સ્વયંજ્યાતિ (સ્વપ્રકાશ છે)' (બૃઢદુ. ૪ ક.૯. કં૪) એ બ્રુતિ જાગ્રત્કાળમાં સૂર્યાદિના પ્રકાશના સપર્ક (સંસગ') હેલાથી અને ચક્ષુ આદિની વૃત્તિઓના સંચાર હેાવાથી આત્માના સ્વપ્રકાશત્વના વિવેક કરવા મુશ્કેલ છે (---તેમના પ્રકાશથી આત્માના પ્રકાશના અનુભવ જુદા થઈ શકતા નથી) તેથી સ્વપ્નાવસ્થાના અધિકાર કરીને (તેની વાત ચાલતી હોંચ ત્યારે) ત્યાં આત્માના સ્વપ્રકાશાત્વનું પ્રતિપાદન કરે છે. અન્યથા (આવું ન માનીએ તો) તે (આત્મા) સર્વ'દા સ્વધકાશ હાેઈનિ 'અત્ર' ('અહી'') એમ કહ્યું છે તે બ્યથ' સિ-૪૬

#### सिद्धाम्तलेशसङ्ग्रहः

ભાગે જો ત્યાં સ્વપ્તમાં પણ ચક્ષુ આદિની વૃત્તિઓનો સ'ચાર કઢપવામાં આવે તે ત્યાં પણ જાગ્રત્કાળમાં થાય છે તેમ તેના સ્વપ્રકાશત્વના વિવેક કરવા સુરકેલ ખાને તેથી ડાંકેલી ગ્રુતિ પીડિત થાય.

વિવરસ્ય : શંકા થાય કે સ્વપ્નકાળમાં પદાર્થી ચાક્ષય છે પ્રત્યાદિ પ્રસિદ્ધ ન હોવા છતાં અનુલાવાનુસાર તેવી કલ્પના કરવામાં આવે છે. આ શંકાના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે આપ હોય તે৷ શ્રુતિને৷ વિરાધ થાય. જાપ્રત્કાળમાં ઊઠવું, ખેસવું વગેરે વ્યવહારનાં દેહ અને ઇન્દ્રિયો રૂપી સાધના હોય છે અને સ્પ' આદિના પ્રકાશ જેની મદદથી વ્યવહાર ચાલે છે તે પદાર્થોની સાર્થે સંકોર્ગ રહે છે. અને એ પ્રમાણેના વ્યવહારનાં સાધન તરીકે જ ચક્ષ આદિથી ઉત્પન્ન થયેલી વૃત્તિઓ વિષય જ્યાં હોય ત્યાં જાય છે. આ બધાંની વચ્ચે તેમના સપક કે સંસગ'ને લઈને આ માના સ્વયંપ્રકાશ વને આ પ્રકાશાથી જુદ્દં પાઢવું મુશ્કેલ ખને છે. આત્માનું સ્વપ્રકાશત્વ એટલે અન્યથી પ્રકાશિત ન થવું અને પોતાના સિવાય જે અન્ય છે. તે સવ'ને અવસાસિત કરવાની યાગ્યતાવાળા હાેવું. આ સ્વપ્રકાશત્વનું ગ્રહણુ જાગ્રત્કાળમાં અશક્ય છે. જાગ્રહ્મળમાં સૂર્ય આદિતા પ્રકાશ અને ચક્ષ આદિથી જન્ય વૃત્તિજ્ઞાતા પદાર્થતિ પ્રકાશિત કરનારાં છે એવી પ્રસિદ્ધિ છે તેથી બધું આત્માથી જ પ્રકાશિત થાય છે એમ કહેવું શકય નથી, અને આત્મા પાતે પણ 'अદ્વન્' ('હું')એ તાનથી પ્રકાશિત થતા હાેવાથી એ અન્યથી પ્રકાશિત થતા નથી એમ કહેવું પશુ શક્ય નથી —આવી શંકાના પરિહાર જાગ્રત્કાળમાં થઈ શકતા નથી કારણ કે તે કાળમાં આત્માના સ્વયંપ્રકાશત્વના નિર્ણય થઈ શકતા નથી. જ્યારે સ્વપ્નાવસ્થામાં સૂર્યાદિના પ્રકાશના અને ચક્ષુ આદિથી જન્ય વૃત્તિન્નાનાના અભાવ **હેાવાયી** 'આત્મચૈત-ય માત્રય સ્વપ્ત-જગત અવભાસિત થાય છે ' એ નિર્હાય સંભવે છે. 'બદ્દવ' એ દત્તિરૂપ તાન આત્માનું પ્રકાશક નથી એમ કહેવામાં આવશે, આમ વ્યન્યથી અવભાસિત ન હોતાં સકલ જગતનું અવભાસક થવાને યાગ્ય હેાવું એ લક્ષણવાળું આત્માનું રવય પ્રકાશત્વ સ્વપ્નાવસ્થાનું સાક્ષી છે એવા નિર્ણય શકય છે.

श'કા : 'अत्रायं पुरुषः स्वयंज्योतिः' એ श्रुतिनुं तात्पर्थं तेना અભિદિત અર્થ પ્રમાણું જ मानवुं ज्वें जि जि देखी श्रुति એમ જ કહે છે કે સ્વધ્નદશામાં આત્મા સ્વયં પ્રકાશ છે.

ઉત્તર : આતમા સર્વ'દા સ્વયં પ્રકાશ છે એવા નિશ્વય ' તમેવ માન્તમનુમાતિ સર્વમ્ ' (કઠ. ૫ ૧૫, મુષ્ડક ૨ ૧૧) જેવા શ્રુનિઓની પર્યાલીચનાથી થાય છે 'લવાય વૃદ્ધ સ્વયંગ્યોતિ:' એ શ્રુનિનું તાતપર્ય યથાશ્રુન અર્થ'માં નથી, પછુ તે<sup>7</sup>ા તાત્પર્યાર્થ એ છે કે અહીં સ્વપ્ના-વસ્થામાં આત્માનું સ્વપ્રકાશત્વ સુવિવેક છે જ્યારે જાય કાળમાં એ દુવિ વેક છે (– તેને જુદું તાસ્થોને અનુભવી શકાવું નથી). આવે અર્થ કરીએ તા જ 'લવ' શબ્દની સાર્થકતા બલ્લવાઈ રહે. તેનું સ્વયં જ્યાતિષ્દ્વ સ્વપ્નાવસ્થાના સાક્ષી તરીકે સુગમ છે એમ શ્રુનિતાત્પર્ય સિદ્ધ થતાં જો એમ માનીએ કે સ્વપ્નાવસ્થામાં પછુ જાય કાળની જેમ ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિયાની જાવિત્તા સાય છે તે આ શ્રુનિના વિરાધ થાય. આમ સ્વપ્ન-જગત્ આતમાં માવશી ભાવિત્તા થાય છે એમ ઠેશું.

૩૧૨

नसु स्वप्ने चक्षुराद्युपरमकल्पनेऽपि अन्तःकरणमद्भुपरतम्रास्त इति परिशेषासिद्धनं स्वयंज्योतिष्ट्वविकः । मैवम् , 'कर्ता शास्तार्थवच्चाद् ' इत्यधिकरणे (त्र. स्र. अ. २, पा. ३, स्र. ३३) न्यायनिर्णयोक्तरीत्याऽ-न्तःकरणस्य चक्षुरादिकरणान्तरनिरपेक्षस्य ज्ञानसाधनत्त्राभावाद्रा, तत्त्वप्रदीपिकोक्तरीत्या स्वप्ने तस्यैव गजाद्याकारेण परिणामेन ज्ञानकर्म-तयाऽवस्थितत्वेन तदानीं ज्ञानसाधनत्वायोगाद्वा परिशेषोपषत्तेः ।

न च स्वप्नेऽन्तःकरणवृत्त्यभावे उत्थितस्य स्वप्नदष्टग्रजाग्रनु-सन्धानानुपपत्तिः । सुषुप्तिकऌप्तया अविद्यावृत्त्या तद्दुपपत्तेः । सुषुप्तौ तदवस्थोपहितमेव स्वरूपचेतन्यमज्ञानसुखादिप्रकाशः । उत्थितस्यानुसन्धान-सुपाधिभूतावस्थानिाशजन्यसंस्कारेणेति वेदान्तकौसुद्यभिमते सुषुप्ताव-विद्यावृत्त्यभावपक्षे इढापि खाप्नगजादिभासकचेतन्योपाधिभूतस्वप्नावस्था-विनाशजन्यसंस्कारादनुसन्धानोपपत्त् अ

શ'કા થાય કે સ્વપ્તમાં ચક્ષ આદિતી ઉપરતિ (--તે કામ કરતાં અડકી જાય છે એમ) કલ્પવામાં આવે તો પણુ અન્તઃકરણુ અનુપરત (કામ કરતું) રહે છે તેથી પરિશેષની સિદ્ધિ નથી માટે સ્વપ્રકાશકત્વના વિવેક થતા નથી. આને ઉત્તર છે કે આમ નથી. 'આત્મા કર્તા છે, કારણુ કે (આમ માના તા જ) શાસ્ત્ર અર્થ-ચુક્ત અને છે' (લ. સ. ૨.૩.૩૩) એ અધિકરણમાં ન્યાયનિષ્ફું થમાં કહેલી રીતથી અન્તઃકરણુ ચક્ષુ આદિ બીજા કરણુ (ઇન્દ્રિય) ની અપેક્ષ વિના શાનનું સાધન થઈ શકતું નથી તેધી, અથવા તત્ત્વપ્રદી પિકામાં કહેલી રીતથી સ્વપ્નમાં તેના જ (અન્તઃકરણુને જ) ગજ આદિ આકારથો પરિણામ થાય છે તેથી જ્ઞાનના કર્મ તરીકે રહેલું હોવાથી તે ત્યારે જ્ઞાનનું સાધન થઈ શકે નહિ (આ છેમાંથી કાઈ પણુ રીતથી વિચારતાં) પરિશેષની ઉપપત્તિ છે (તેથી શ'કા ખરાબર નથી).

અને 'સ્વપ્નમાં અન્તઃકરણની વૃત્તિના અભાવ હાેય તો શહેલા માણુસને સ્વપ્નમાં એયેલા હાથી વગેરેતું અનુસંધાન અશક્ય અને' એવું નથી (–આ શંકા અરાઅર નથી) કારણ કે સુધુપ્તિમાં માનેલી અવિદ્યાન્યુત્તિથી તેની ઉપપત્તિ છે. અને સુધુપ્તિ (સ્વપ્નરહિત નિદ્રા)માં તે (સુધુપ્તિ) અવસ્થાથી ઉપદિલ સ્વરૂપ્ ગેતન્ય જ અજ્ઞાન, સુખાદિના પ્રકાશ (અનુભવ) છે. ઊઠેલા માણુસને અનુસંધાન થાય છે તે ઉપાધિભૂત અવસ્થાના વિનાશથી ઉત્પન્ન થયેલા સંસ્કારથી થાય છે એમ વૈદ્યાન્તકૌમુદીને સ્વીકાર્ય એવા, સુધુપ્તિમાં અવિદ્ય વૃત્તિના અભાવ છે છે અમ વૈદ્યાન્તકૌમુદીને સ્વીકાર્ય એવા, સુધુપ્તિમાં અવિદ્ય વૃત્તિના અભાવ છે છે પક્ષમાં અહી (સ્વપ્તાવસ્થામાં) પણ સ્વપ્નગજ આદિને ભાસિત કરનાર ચૈતન્થની ઉપાધિભૂત સ્વપ્તાવસ્થાના વિનાશથી ઉત્પન્ન થયેલા સંસ્કારથી અનુસંધાનની ઉપાધભૂત સ્વપ્તાવસ્થાના વિનાશથી ઉત્પન્ન થયેલા અનુસંધાનની ઉપપત્તિ છે. વિવરસ્વ : સ્યાંદિના પ્રકાશ કે ઇન્દ્રિયજન્ય વૃત્તિગ્રાન આત્મા ઉપરાંત પદાય'ના પ્રકાશ કરી શકે. હવે સ્વપ્નકાળમાં સ્યાંદિના પ્રકાશ કે ઇન્દ્રિયજન્ય વૃત્તિગ્રાન નથી તેથી બાકી રહેલા આત્માને જ સ્વપ્ન-જગત્ના અવભાસક માની શકાય. આમ પરિશેષથા સિદ્ધિ થાય છે—એમ જે કહ્યું છે તે બરાળર નથી કારણુ કે હજુ અન્તઃકરણુ બાકી રહ્યું છે જે સ્વપ્ના-વસ્થામાં ઉપરત નથી હોતું તેથી આત્માના સ્વય પ્રકાશત્વના વિવેક સ્વપ્નાવસ્થામાં પછુ દુર્ગ'મ છે. આવી શકાના ઉત્તર આપતાં કહે છે કે સ્વપ્નાવસ્થામાં મન ગ્રાનનું કરણુ છે એ સિદ્ધ નથી તેથી તે સ્વપ્ન-જગત્નું અવભાસક હોઈ શકે નહિ માટે પરિશેષસિદ્ધિ છે જ. ન્યાયાનર્જુ ધમાં એવું પ્રતિપાદન છે કે મન ચક્ષુ આદિ ઇન્દ્રિયા વિના ગ્રાનનું સાધન થઈ શકતું નથી; અને તત્ત્વપ્રદીપિકામાં કહ્યું છે કે સ્વપ્નમાં વિવિધ સંસ્કારોથી વિશિષ્ટ મન જ સ્વપ્નપ્રપંચાકારથી પરિણામ માને છે; અવિદ્યા વિચિત્ર એવા સ્વપ્નપ્રય ચાકારે પરિણામ પામી શકે નહિ કારણુ કે તે સાંસ્કારના આશ્રય નથી આમ મન ગ્રાનના વિષય બનવામાં જ ઉપક્ષણ થઈ જાય છે તેથો તે વિષયી રૂપ પ્રકાશક બની શકે નહિ જાગ્રત્કાળમાં ભલે મન ગ્રાનનું કરણુ હોય, પણ સ્વપ્નમાં તેન ગ્રાન કરણુ માની શકાય નહિ કારણુ કે ત્યારે તે વિષય તરીકે જ અવસ્થિત છે એમ સ્થિત થાય છે.

શ કા : સ્વપ્નમાં અન્તઃકરણુની વૃત્તિ ન હોય તો તેમ થી જાગેલા માણુસને સ્વપ્નમાં જોયેલા પદાર્થાનું અનુસંધાન—સ્મરણુ—નહીં થાય કારણુ કે તેને માટે જરૂરી સંરક્ષરના અભાવ હશે.

ઉત્તર : ના, એવું નહીં થાય કારણુ કે સુધુપ્તિમાં માનેલી અવિદ્યાવૃત્તિથી તેને સંભવ છે.

શ`કા : સુષ્ઠુપ્તિમાં પણ અવિદ્યાવૃત્તિ માનવાની જરૂર નથી. સુષ્ઠુપ્તિ આદિનું સાક્ષી ચૈતન્ય નિત્ય હેાવા છતાં સાક્ષીથા ભાસિત થતી સુષ્ઠુપ્તિ અવસ્થા વિનાશી છે તેથી વિષયભૂત સુષ્ઠુપ્તિ-અવસ્થાથી વિશિષ્ટ તરીકે તેના સાક્ષીના વિષયભૂત ઉપાધિના નાશલક્ષણુ સસ્કારના સભવ છે તેથી ઊઠીને અનુસંધાન (સ્મરણુ) શક્રપ બને છે.

ઉત્તર : વેદાન્તકો મુદ્દાને માન્ય જે પક્ષ છે કે સુધુપ્તિમાં અવિદ્યાવૃત્તિને અભાવ છે તે પ્રમાણુ સ્વપ્નાવસ્થામાં પશુ અવિદ્યાવૃત્તિને અભાવ માનીએ તે પશુ સ્વપ્નસાક્ષીને પ્રાતિ ભાસિક વિષયથી વિશિષ્ટરૂપે વિષય તરીકે ઉપાધિભૂત સ્વપ્નાવસ્થાના નાશ લક્ષણુ સંસ્કારના સંભવ છે તેથી સ્વપ્નમાં જોયેલા પદાર્થીના અનુસંધાનની ઉપાત્તિ છે.

अथवा 'तदेतत् सत्त्वं येन स्वप्तं पत्रयति' इत्यादिश्चतेरस्तु स्वप्नेऽपि कल्पतरूक्तरीत्या स्वाप्नगजादिगोचरान्तःकाणवृत्तिः । न च तावता परिशेषासिद्धिः । अन्तःकरणस्य 'अइम्' इति गृह्यमाणस्य सर्वात्मना जीवैवयेनाध्यस्ततया छोकदृष्ट्या तस्य तद्वचतिरेकाप्रभिद्धेः परिशेषार्थं चक्षुरादिव्यापाराभावमात्रस्यैगापेक्षितत्वात् । 'प्रसिद्धद्दस्यमात्रं द्यावभासयोग्यम्' इति निश्चयतत्त्वेन परिशेषार्थभन्यानपेक्षणात् ।

358

### દ્વિતીય પરિચ્છેક

## तस्मात् सर्वथाऽपि स्वप्ने चक्षुरादिव्यापारासम्भवात् स्वाप्नगजादौ चाक्षुक्त्वाद्यनुभवो अम एत ।

અથવા 'આ તે અન્તઃકરણ છે જેનાથી સ્વપ્ત જીએ છે' ઇત્યાદિ શ્રુતિથી સ્વપ્તમાં પણ, કલ્પલરુમા કહેલી રીલથી, સલે સ્વપ્તગજ આદિને વિષય કરતારો અત્તઃકરણવૃત્તિ હાેય ( –અન્તઃકરણવૃત્તિ છે એમ માનીએ તાે પણ કાેઈ હાતિ નથી). અને તેટલાથી પરિશેષની અસિદ્ધિ થશે એવું નથી. એનું કારણ એ છે કે 'હું' એમ ગૃહીત થતા અન્તઃકરણના જીવચૈતન્ય સાથે તદ્દન એક તરીકે અધ્યાસ થયા હાેવાથી લાકદર્પિએ તેનાથી તેના ભેઠની પ્રસિદ્ધિ નથી, તેથા પરિશેષને માટે માત્ર ચક્ષુ આદિના બ્યાપારના અભાવ જ અપાક્ષત છે. 'પ્રસિદ્ધ દરયમાત્ર દરૂથી અવલાસયાગ્ય છે એમ નિશ્વય હાેવાથી પરિશેષને માટે અન્યની અપેક્ષા નથી.

તેથી દરેક રીતે (પૂર્વોક્ત સર્વ પ્રકારથી) સ્વપ્નમાં ચક્ષુ અહિના વ્યાપારનેહ સંભવ ન હેાવાને કારણે સ્વપ્નગજાદિને વિષે ચાક્ષુષત્વ આદિને અનુભવ થાય છે તે બ્રમ જ છે.

વિવરષ્ટ્ર : અથવા ભગ્ગતની જેમ સ્વપ્તમાં પણ સ્વપ્તગજાદિ વિષયક અત્તઃકરણવૃત્તિ માની લેવામાં આવે તા સંસ્કારના અભાવની જે શંકા કરવામાં આવે છે તેને અવકાશ જ ન રહે. તેમ છતાં આત્મ ચૈતન્ય એકમાત્ર અવભાસક બાકી રહે છે એમ જે પરિશેષસિદ્ધિ થાય છે તેને ઢાનિ થતી નથી કારણ કે પરિશેષ પણ લાકદૃષ્ટિથા ઉપયન્ન છે—એમ પ્રતિયાદન કરનાર બીજો મત અઢીં રજૂ કર્યો છે. શ્રુતિનું પણ સમર્થ'ન છે કે સ્વપ્તમાં ચક્ષુ આદિથી જન્ય વૃત્તિના અભાવ હાેવા છતાં તેમાં માનસ વૃત્તિ તા છે જ તેથી સંસ્કારના અસંભવ નથી એમ કલ્પતરુમાં બતાવ્યુ છે. (શ્રુતિમાં 'સત્ત્વ' શબ્દ અન્ત કરણને માટે પ્રયોળયો છે— તતીયા નિભક્તિથી કરણના અર્થ પ્રાપ્ત થાય છે). અન્તઃકરણના જીવચૈતન્ય સાથે તદ્દન એક તરીકે અધ્યાસ કરવામાં આવે છે. 'હુ જોઉ છું' ઇત્યાદિ રૂપે દ્રપ્ટા તરીકે ગૃહીત થતા અન્તઃકરણુના ચિદ્દાત્ત્યાથી બેદ લાકદૃષ્ટિએ પ્રસિદ્ધ નથી. તેથી લાકદૃષ્ટિએ લાકપ્રસિદ્ધ દ્રષ્ટાથી વ્યતિરિક્ત ચક્ષુ આદિ કરણુના વ્યાપારના અભાવ જ અપેક્ષિત છે. તેથી સ્વપ્તમાં અન્તઃ-કરણુની વૃત્તિના સદ્દભાવ માનીએ તેટલા માત્રથી ઉપર્શુંક્ત પરિશેષની અસિદ્ધિ થાય છે એવું નથી. કહેવાના આશાય એ છે કે અન્તઃકરણવૃત્તિ ૨૫ વ્યાપાર વસ્તુતઃ કરણુના વ્યાપાર છે છતાં લોકપ્રતીતિ અનુસાર તે દ્રષ્ટાના વ્યાપાર ખન છે કારણ કે લોકા અન્તઃકરણુનું દ્રષ્ટા તરીકે **ગહણ કરે** છે.

આ બધું જોતાં કાંઈ પણુ રીતે વિચાર કરતાં સ્વપ્યમાં ચક્ષુ આદિને વ્યાપાર સંભવતા નથી તેથી સ્વપ્નગજ આદિ ઇન્દ્રિયગમ્ય છે એવા જે અનુભવ છે તે ભ્રમાત્મક છે એમાં કાંઈ શંકા નથી. नतु स्वप्नेऽपि चक्षुरूमीलने गजाद्यनुभवः, तन्निमीलने नेति जागर इव गजाद्यनुभवस्य चक्षुरूमीलनाद्यनुविधानं प्रतीयत्ते इति चेत्, 'चक्षुषा रजतादिकं पश्यामि' इत्यनुभववदयमपि कश्चित् स्वप्नअमो भविष्यति यत् केवलसाक्षिरूपे स्वप्नगजाद्यनुभवे चक्षुराद्यनुविधानं तदनु-विधायिनी वृत्तिर्वाऽध्यस्यते । किमिव हि दुर्घटमपि अमं माया न करोति विशेषतो निद्रारूपेण परिणता, यस्या माहात्म्यात् स्वप्ने रथः प्रतीतः क्षणेन मनुष्यः प्रतीयते स च क्षणेन मार्जारः । स्वप्नद्रष्टुश्च न पूर्वापरविरोधानुसन्धानम् । तस्मादन्वयाद्यनुविधानप्रतीतितौल्येऽपि जायद्-गजाद्यनुभव एव चक्षुरादिजन्यः, न स्वाप्नगजाद्यनुभवः ॥

શ'કા થાય છે કે સ્વપ્તમાં પણ અ'ખ ખાલતાં હાથી આદિના અનુભવ થાય છે અને તે બ'ધ કરતાં થતા નથી તેથી જાગ્રત્કાળની જેમ હાથી વગેરેના અનુસવ આંખના ખાલવા આદિને અનુસરતા (તેની સાથે અન્વય-બ્યતિરેક સંબ'ધ ધરાવતા, અનુવિધાયી) જ્ઞાત થાય છે. આ શ'કાના ઉત્તર છે કે 'આંખથી રજત આદિ જોઉં છું' એ અનુભવની જેમ આ પણ કાેઇક સ્વપ્તસમ થશે કે કેવળ સાક્ષીરૂપ સ્વપ્તગજ આદિના અનુભવનો જેમ આ પણ કાેઇક સ્વપ્તસમ થશે કે કેવળ સાક્ષીરૂપ સ્વપ્તગજ આદિના અનુભવનો જેમ આ પણ કાેઇક સ્વપ્તસમ થશે કે કેવળ સાક્ષીરૂપ સ્વપ્તગજ આદિના અનુભવમાં ચક્ષ આદિનું અનુવિધાન, અથવા તેની અનુવિધાયી વૃત્તિ અધ્યસ્ત થાય છે. એવા કથા દુધ'ટ પણ લામ છે જેને માયા કરતી નથી, ખાસ કરીને નિદ્રારૂપથી પરિણમેલી માયા, જેવા માહાત્મ્યથી સ્વપ્તમાં પ્રવીત થપેલા (દેખાપેલા) રથ ક્ષણમાં મનુષ્ય દેખાય છે, અને તે ક્ષણમાં બિલાડા દેખાય છે, અને સ્વપ્ત જોનારને પૂર્વાપર વિરાધનું અનુસંધાન થતું નથી! તેથી અન્વયાદિ અનુવિધાનની પ્રતીતિ સમાન હોવા છતાં પણ જા ત-હાથી આદિના અનુસા જ ચક્ષુ આદિવી જન્ય છે, સ્વપ્તગજ આદિના અનુભવ ચક્ષુ આદિથી જન્ય નથી.

(વલર છ્યુ : સ્વાપ્ત અનુભવ જો સાક્ષિરપ હોય તો આંખ ખુલ્લી હોય તો સ્વપ્તગજના અનુભવ થાય, આંખ બંધ હોય તો ત થાય એવા જે ચક્ષુ આદિ સાથે અનુબ્રવનો અન્વય-બ્યતિરેક સંબંધ દાત થાય છે તેની સાથે વિરોધ છે — એવી શંકા થાય તેનું સમાધાન દુષ્ટાંત રજૂ કરીતે કર્યું છે. હય ખ્યાકાર સ્પષ્ટતા કરતાં કહે છે કે જાગ્રત્કાળમાં ચક્ષુ આદિનું મનુવિધાન કરતી વૃત્તિ જાણીતી છે તેના સ્વપ્તસાક્ષી પર અધ્યાસ કરવામાં આવે છે એવા જે કહેવામાં આવ્યું છે તેના યથાયુત (અક્ષરશ:) અર્થ લેવાના નથી, કારણ કે આમ માનતાં અન્યબ્રથાખ્યાતિ માનવી પડે (—જે કેવલાદ્વેતો વેદાન્તીને માન્ય નથી); પણ 'તવેવત સત્તં વેત્ર સ્વત્તં વશ્યતિ' (આ તે અન્તઃકરણ છે જેનાથી સ્વપ્ત જીએ છે) એ શ્રુતિને અનુસરીને કહ્યત્વરુવા કરતી કર્તા છે અલે અહીં તેના સ્વપ્ત કરવામાં આવે છે. આ સુદ્દિને આનુસરીને કલ્યત્વરુવા કરતી કર્યા છે અલે આદિને વિષય કરનારી માનસવૃત્તિ બાની છે તેમાં ચક્ષુરાદિના અનુલિધાયિત્વતે અધ્યાસ છે એવે અર્થ છે. આમ દેવળ સાક્ષ'ફય એવા સ્વપ્તગળાદિના અનુલવમાં ચક્ષુ આદિના અનુવિધાનના અધ્યાસ કરવામાં આવે છે; અથવા તેનું

# હિલીય પરિચ્છેદ

અનુવિધાન કરનારી વૃત્તિના અધ્યાસ કરવામાં આવે છે એમ જે લાગે છે તે અમમાત્ર છે. આ દુર્ઘટ વ્રાપ્ત છે એવી શંકા કરવી નહિ કારણ કે માયા કયેા ભ્રમ ઊભા કરી શકતી નથી ? જાદુગરનો માયાની બાબતમાં આ જાણુંતું છે. આકાશદિપ્રધંચભ્રમની હેતુમૂત માયા દુર્ઘટ એવા પ્રધંચભ્રમ વ્યવસ્થિત રૂપવાળા કરે છે, જ્યારે નિદારૂપથી પરિણત થયેલી માયા તેથી વિલક્ષણ જ ભ્રમ કરે છે. અમમ સ્વધ્નાવસ્થામાં ગળદિના ચાક્ષુપત્વના અનુભવ છે તે તા ભ્રમ જ છે; જો કે જાગ્રત્કાળમાં અને સ્વધ્નમાં યાક્ષુપત્વની પ્રતીત ભ્રમ છે.

<u>दष्टिस्टष्टिवादिन</u>स्तु कल्पितस्याज्ञातसत्त्वमनुपपन्नमिति क्रत्स्नस्य जाग्रत्प्रपञ्चस्य द्दष्टिसमसमयां स्टष्टिग्रुपेत्य घटादि्दर्ष्टेश्वश्चःसन्निकर्षा-नुविधानप्रतीर्ति दृष्टेः पूर्वे घटाद्यभावेनासङ्गच्छमानां स्वप्नवदेव समर्थयमानाः जाग्रद्गजाद्यनुभवोऽपि न चाश्चष इत्याहुः ॥६॥

દબ્દિસ્પિટિવાદીઓ તેા જે કલ્પિત છે તેની સત્તા અજ્ઞાત હાેઈ શકે નહિ માટે સમગ્ર જાગ્રત્પ્રપંચની દબ્ટિસમકાલીન સાંબેટ માનીને ઘટાદિદબ્ટિ (પ્રત્યક્ષજ્ઞાન)ને વિષે જે ચક્ષુઃસ નિકર્ષના અનુવિધાનની પ્રતીતિ થાય છે તે દબ્ટિની પહેલાં ઘટાલાવ હોય છે તેની સાથે સંગત થતી નથી તેથી સ્વપ્નની જેમ જ તેઓ તેનું સમય'ન કરતાં કહે છે કે ભગ્રત્કાલીન ગજ આદિના અનુલવ પછ્ ચક્ષુષ નથી. (૬)

વિવરસ: દેષ્ટિસષ્ટિવાદીએ જાયત્કાળ અને સ્વપ્નકાળના પદાર્થીના સાક્ષપ્તવાદિના અનુભવને સમાન ગણે છે અને બન્નેને ભ્રમરૂપ માને છે બ્યાખ્યાકાર કુબ્લાનંદતી થઈ કહે છે કે જે અધિકારીઓને બદુવિધ ગ્રાનકર્મના અનુષાનથી નિરંતિશય એવી પરમેધરની કૃપા પ્રાપ્ત થઈ છે અને તેના મહિમાથી જેમનાં અન્તઃકરણ નિતાન્ત નિર્મળ થયાં છે તેમને જાયત્માં પણ સ્વપ્નથી કાંઈ વિલક્ષણતા દેખાતી નથી. આવા બ્રહ્મવિદ્યાભિલાષીઓને ધ્યાનમાં રાખાને પ્રવૃત્ત થયેલી જાગ્રત અને સ્વપ્નકાળમાં સમય જગતની ઉત્પત્તિ અને તેના પ્રલયનુ પ્રતિપાદન કરતી ગ્રુતિને અનુસરાને પૂર્વામાયોએ દેધ્ટસ્ટિટવાદનું નિરપણ કર્યું છે. સ્વપ્તનો વિચાર કરતાં એ વાદનો ખ્યાલ આવી ગયા તેથી અપપથ્લાદ્વિગ તેને અહીં રજૂ કરે છે. ક્રોઈ કરિપત વસ્તુ અતાત સત્તા વાળી તો હોય જ નહિ એ સિદ્ધાન્ત માનીને આ આચાયો કહે છે કે દબ્ટિની સમકાળ સમગ્રજગત્પ્રયંગ્ની સધ્દિ છે. જો જ્ઞાનની પહેલાં ધટાદિ પદાર્થ હોય જ નહિ તો ચક્ષુ:સંનિકર્ય સાથે શાનના અનુવિધાન-સંબંધ (ચક્ષુ ઘટાદિ સાથે સંપર્ક માં આવે પછી જ્ઞાન થાય છે એમ) માની શકાય નહિ તેથા ધટાદિ-ચાક્ષુપત્રાનનું પણ સ્વપ્તનો જેસ બ્રમમાત્ર તરીકે તેઓ સમર્થન કરે છે. આમ જાગ્રત્કાલોન ધટાદિના અનુભવ પણ સ્વપ્તના અનુભવની જેમ કેવળ સાક્ષાર્ય જ છે. (૬) (७) नतु दृष्टिम्रष्टिमवलम्ब्य कुत्स्नस्य जाग्रत्प्रपञ्चस्य कल्पितत्वोपगमे कस्तस्य कल्पकः- निरुपाधिरात्मा वा, अबिद्योपहितो वा । नाद्यः, मोक्षेऽपि साधनान्तरनिरपेक्षस्य कल्पकस्य सत्त्वेन प्रयञ्चानुवृत्त्या संसारावित्रोपप्रमङ्गात् । न द्वितीयः । अविद्याया अपि कल्पनीयत्वेन तत्कल्पनात्प्रागेव कल्पक-सिद्धेर्वक्तव्यत्वात् ।

(૭) પ્રશ્ન થાય છે કે દબ્ટિસબ્ટિનું અવલંબન કરીને સમગ્ર જાગ્રત-પ્રપંચ કલ્પિત છે એમ માનવામાં આવે તેા તેની કલ્પના કરનાર કાેણ છે?—ઉપાધિરહિત આત્મા કે અવિઘારૂપ ઉપાધિવાળા આત્મા ? પહેલા (નિરુપાધિ આત્મા) હોઈ શકે નહિ, કારણ કે માેક્ષમાં પણ બીજા સાધનની અપેક્ષા ન રાખનાર કલ્પક (આત્મા) હોવ થી પ્રપંચની અનુવૃત્તિ રહેશે, તેથી (માેક્ષના) સંસારથી કાેઈ લેઠ નહીં રહે એ પ્રસગ થશે (—માેક્ષના સંસારથી લેઠ માની શકાશે નહિ). બીજો (અવિદ્યોપહિત આત્મા) (સંસારના કલ્પક) હોઈ શકે નહિ, કારણ કે અવિદ્યાની પણ કલ્પના કરવાની હાેઈને, તેની કલ્પનાની પહેલાં જ કલ્પના કરનારની સિદ્ધિ કહેવાની રહે (—અવિદ્યાની કલ્પના પહેલાં જ તેની કલ્પના કરનાર અવિદ્યોપહિત આત્મા માનવા પડે.)

વિવરષ્ડ : જામત્કાલીન જગતપ્રપંચને કઢિપત અર્થાત્ પ્રાતિભાસિક માનવામાં આવે તે દાંબ્ટસ્ટબ્ટિવાદ અનુસાર તેની કલ્પના કરનાર કાેણુ હાેઈ શકે ! નિરુપાધિ આત્મા કે અવિદ્યોપહિત આત્મા ! બન્ને વિકલ્પ યેત્ગ્ય નથી. તેના અર્થ' એ કે અવિદ્યા આદિના સષ્ટિ સંભવતી નથી અને એવું હાેય તાે સંસારની અનુપલબ્ધિ રહેવો જોઇએ. આ સમસ્યાનું સમાધાન આચાર્યાએ જુદી જુદી રીતે કર્યું છે તેનું હવે પ્રતિપાદન કરશે.

अत्र केचिदाहुः- पूर्वपूर्वकलिपताविधोपहित उत्तरोत्तराविद्या कल्पकः । अनिदंप्रथमत्नाच कल्पककल्पनाप्रवाहस्य नानवस्थादोषः । न चाविद्याया अनादित्वोपगमाच्छुक्तिरजतवत् कल्पितत्वं न युज्यते, अन्यथा साद्यनादि-विभागानुपपत्तेरिति वाच्यम् । यथा स्वप्ने कल्प्यमानं गोपुरादि किञ्चित् पूर्वसिद्धत्वेन कल्प्यते, किञ्चित्तदानीम्रुत्पाद्यमानत्त्वेन, एवं जागरेऽपि किञ्चित् कल्प्यमानं सादित्वेन कल्प्यने, किञ्चदन्यथेति तावता साद्य-नादिविभागोपपत्तेः । एतेन कार्यकारणविभागोऽपि व्याख्यात इति ।

અહીં (આને વિષે) કેટલાક કહે છે કે પૂર્વ પૂર્વ કલ્પિત અવિદ્યાર્થી ઉપહિત (આત્મા) ઉત્તર ઉત્તર અવિદ્યાને કલ્પક છે. અને આ પ્રથમ અવિદ્યા છે એવું ન હાવાથી કલ્પક-કલ્પનાના પ્રવાહમાં અનવસ્થા દાષ નથી. એવી દલીલ કરવી નહિ કે "અવિદ્યાને અનાદિ માનવામાં આવે તાે શુક્તિરજતની જેમ એ કલ્પિત હાથ એ ચુક્રત નથી, અન્યથા સાદિ (આદિવાળા) અને અનાદિના વિભાગની ઉપપત્તિ ન રહે." (આ શ'કા બરાબર નથી) કારણ કે જેમ સ્વપ્નમાં કલ્પવામાં આવતુ કેટલુંક ગાપુર આદિ પૂર્વ' સિદ્ધ તરીકે કલ્પવામાં આવે છે અને કેટલુંક ત્યારે ઉત્પન્ન કરવામાં આવતા તરીકે કલ્પવામાં આવે છે તેમ જાગ્રત્માં પશુ કેટલુંક કલ્પવામાં આવતું સાદિ તરીકે કલ્પવામાં આવે છે અને કેટલુંક અન્યથા (અનાદિ તરીકે) કલ્પવામાં આવે છે માટે તેટલાથી સાદિ-અનાદિ વિભાગની ઉપપત્તિ થાય છે. આથી કાર્ય-કારણ વિભાગની પછ્ય બ્યાખ્યા થઇ ગઈ.

વિવરણ : દરેક આગળની અવિદ્યાર્થી ઉપહિત આત્માં પછીની અવિદ્યાની કલ્પના કરનારા બને છે એમ કેટલાક કહે છે.

શ કા : એમ હેાય તા પણુ સૌ પ્રથમ અવિદ્યાની કલ્પના કરનાર કાેણુ ! 🚟 🕬

ઉત્તર : સો પ્રથમ અવિદા જેવું કશું છે જ નહિ તેથી આ શંકાને સ્થાન નથી. આમ માનતાં અનવસ્થા થાય છે પણ એ દોષરૂપ નથી. અવિદ્યાથી ઉપહિત આત્મા પ્રપંચના કલ્પક તરીકે શ્રુતિસિદ્ધ છે અને તેના આ કલ્પકતવના નિર્વાહ પૂર્વ પૂર્વ અવિદ્યા વિના થઈ શકે જ નહિ તેથા અનવસ્થા દોષ નથી.

**શ** કા : સિહાન્તસ ગ્રહના શ્લાક છે તે અનુસાર જીવ, ઈશ્વર, વિશુદ્ધચૈતન્ય, જીવ અને ઈશ્વરના બેદ, અવિદ્યા અને અવિદ્યા અને ચૈતન્યના સંખધ એ છ પદાર્થ વેદાન્ત મતમાં અનાદિ છે અને બાકીના સાદિ છે.

> (जीव ईशो विशुद्धा चित्तथा जीवेशयोर्भिदा । अविद्या तच्चितोर्थोगः षडस्माकमनादयः ॥) ———

અવિદ્યાનું જો પ્રવાહાનાદિત્વ માનવામાં આવે, સ્વરૂપનિત્યત્વ નહિ, તા એ આ સિદ્ધાન્તથી વિરુદ્ધ થાય, કારણુ કે ઉપર્યું ક્ત શ્લાકમાં ચૈતન્યની જેમ અવિદ્યાનું પણુ સ્વરૂપ-નિત્યત્વ પ્રતીત થાય છે. સ્વરૂપ-નિત્યત્વ ન માનવામાં આવે તા લાકસિદ્ધ અને શાસ્ત્રસિદ્ધ એવા સાદિ--અનાદિ વિભાગ છે તેના વિરાધ થશે.

ઉત્તર : સ્વપ્નમાં બધું કરિપત છે તેમ છતાં ઠેટલીક વસ્તુ આગળથી હતી જ એ રીતે કરપવામાં આવે છે અને ઠેટલીક આંખ સામે ઉત્પન્ન કરવામાં આવતી હોય એ રીતે કરપતામાં આવે છે, તે જ રીતે જાગ્રત્માં પણુ ઠેટલું ક કરપવામાં આવતું પૂર્વ પૂર્વ અવિદ્યારી ઉપહિત આત્માથી સાદિ તરીકે (જેમકે આક્ષશાદિ) કરપવામાં આવે છે અને કેટલું ક અનાદિ તરીકે (જેમકે અવિદ્યા આદિ) કરપવામાં આવે છે. આટલી કરપનાથી સાદિ-અનાદિ વિભાગના ખુલાસા શક્ય બને છે.

શાંકા : ઘટાદિ વિષય ઘટવિષયક પ્રત્યક્ષત્તાનનું કારણું છે તેથી ઘટદ્ર િ થાય તે પહેલાં ઘટ અન્નાત હતા એમ જ માનવું જોઈએ. નહીં તે કાર્યકારણવિભાગ ન<sub>ે</sub> થાય. તેમ જ જો અવિદ્યાર્થી ઉપહિત ચિદાત્માં એક જ પોતામ સંસારની કલ્પના કરનાર હોય

্স্লি–४ও

11 11

356

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

તે સંસારી છવ એક જ હશે અને એવું હોય તે ગુરુ-શ્વિબ્ય-વિભાગ, દેવ-મનુષ્યાદિ વિભાગ તુ હાર્ષ શકે.

ઉત્તર : ઉપર જે સાદિ-અનાદિવિભાગની ઉપપત્તિ દર્શાવી તેનાથી જ આનું પશુ સમાધાન થઈ જાય છે. વસ્તુતઃ વિષય′ ઘટાદિ) પ્રત્યક્ષનું કારણુ નથી, તેમ છતાં તેની કલ્પના તેના કારણુ તરીકે કરવામાં આવે છે. એ જ રીતે બીજું બધું સ્વપ્નબ્રમની જેમ સમજવું.

अन्ये तु वस्तुतोऽनाधेवाविद्याऽऽदि । तत्र द्रष्टिखष्टिनेपियते, किं तु ततोऽन्यत्र प्रपञ्चमात्रे इत्याहुः ।

नन्वेवमपि श्रुतिमात्रप्रतीतस्य वियदादिसर्गतत्क्रमादेः कः कल्पकः । न कोऽपि । किमालम्बना तर्हि 'आत्मन आकाशः सम्भूतः' इत्यादिश्रुतिः ? । निष्प्रपठ्वब्रह्मात्मैक्यावल्यम्वनेत्यवेहि । अध्यारोपाप-वादाभ्यां निष्प्रपठ्वब्रह्मप्रतिपत्तिभवतीति तत्प्रतिपत्त्युपायतया श्रुतिषु सृष्टिप्रलयोपन्यासः, न तात्पर्येणेति भाष्याद्युद्घोषः । व्यर्थस्तर्हि तात्पर्याभावे वियत्प्राणपादयो[ब्रह्मस्त्र २.३-४]र्वियदादिसर्गतत्क्रमादि-त्रिषयश्रुतीनां परस्परविरोधपरिहाराय यत्नः ? न व्यर्थः । न्यायव्युत्पत्त्य-र्थमभ्युपेत्य तात्पर्यं तत्य्रष्टरोः ।

उक्तं हि शास्त्रद्र्पणे----

'श्रुतीनां सृष्टितात्वर्यं स्वीकृत्येदमिहेरितम् । ब्रह्मात्मैब्रयवरत्वानु तासां तन्मैव विद्यते ॥ ' इति ।

જ્યારે <mark>બીજાઓ કહે</mark> છે કે અવિદ્યા આદિ વસ્તુતઃ અનાદિ જ છે<sub>. ત્યાં</sub> દષ્ટિસબ્ટિ નથી માનવામાં આવતી, પરંતુ તેનાથી અન્યત્ર પ્રપચમાત્રમાં તે માનવામાં આવે છે.

પ્રશ્ન થાય કે એમ હાય તે પશુ માત્ર બ્રુતિથી પ્રતીત થતાં આકાશ આદિની ઉત્પત્તિ, તેના ક્રમ આદિની કલ્પના કરનાર કાેણ છે ? (ઉત્તર) કાેઈ નહિ ? (શ'કા) તે પછી "આત્મામાંથી આકાશ ઉત્પન્ન થયું" ઇત્યાદિ બ્રુતિનું આલ'બન શું? (ઉત્તર) તેનું આલંબન પ્રપંચશૂન્ય પ્રદ્ધાત્મેકય છે એમ જાણા. અધ્યારાપ અને અપવાદથી પ્રપંચશૂન્ય પ્રદ્ધનું જ્ઞાન થાય છે તેથી તેના જ્ઞાનના હપાય તરીકે બ્રુતિઓમાં સુબ્ટિ અને પ્રલયની રજૂઆત કરવામાં આવી છે, તાત્પય'થી નહિ એમ ભાષ્ય આ ૬ (બ્રાયો)માં ઉદ્દેશપણા છે (--વાર ગર ભારપૂર્વ'ક કહ્યું છે). (રા'કા-) તા પછી એ તેમાં તાત્પય' ન હોય તા ત્રિયત્પાદ્ય અને પ્રાળથાદ્ય (બ્રદ્ધસ્ત્ર અધ્યાય ૨ પાદ ૩ અને ૪) માં વિયત (આકાશ) આદિના સર્ગ (બ્રુબિટ) અને તેના ક્રમ આદિ વિષયક શુતિઓના પરસ્પર વિરાધના પરિહાર કરવા માટે ચતા કર્યો છે એ વ્યર્થ ? (ઉત્તર) વ્યર્થ નથી. કારણ કે ન્યાયાની વ્યુત્પત્તિની ખાવુ તાત્પર્ય સ્વીકારીને તે (પાદ)માં (વિરાધપરિહાર માટે) પ્રવાત્ત છે.

શાસ્ત્રદર્પણ (ગ્રંથ)માં કહ્યું જ છે—

શુતિએાનું સબ્દિ વિષયક તાત્પર્ય સ્વીકારીને આ (વિરાધનું સમાધાન) **અહીં'** કહેવામાં આવ્યું છે પણ તે (ગ્રુતિએા) બ્રદ્ધાત્મેકચપરક છે તેથી તે (સબ્દિવિષયક તાત્પર્ય) છે જ નહિ.''

વિવર્ણ્યુ : કેટલાક કરપક એવા અવિદ્યોષહિત આત્માનું આનન્ત્ય ટાળવાને માટે અને સાદિ-આનાદિ વિભાગનું સામંજસ્ય ટકી રહે તેટલા માટે દબ્ટિસબ્ટિના સંકાય કરે છે અવિદ્યા આદિ તા સ્વરૂપત: જ અન દિ છે. પ્રલય અને ઉત્પત્તિનું પ્રતિપાદન કરનારી અનેક શ્રુતિઓ સ્વય્ન અને બ્નગ્રત્ફાળમાં કાય'પ્રપંચના પ્રલય અને ઉત્પત્તિ વિષે છે, તેથી અવિદ્યા આદિ સિવાયના પૂરેપૂરા પ્રપંચને વિષે દષ્ટિસષ્ટિ સ્વીકારવામાં આવે છે. ('માત્ર' પદ 'કાત્સ્ન્ય'', 'પૂરેપૂરુ 'ના અર્થ'માં છે).

શાંકા : દક્ટિસમયે एव પ્રયલ્વસક્ટિ: ( દબ્ટિના સમયે જ પ્રયંચસબ્ટિ થાય છે ) એ મતમાં 'દબ્ટિ' શબ્દથી પ્રત્યક્ષપ્રતીતિ જ વિવક્ષિત છે, પરાક્ષપ્રતીતિ નહિ. અપરોક્ષ પ્રતીતિના જ વિષય સાથે અવિનાભાવ સંબંધ છે અને તેથી તે પ્રાતિભાસિક વિષયની સાધક છે બ્યારે પરાક્ષ પ્રતીતિનું તેવું નથી. જો આકાશ આદિ (--' આદિ ' શબ્દથી વાશુ વગેરેને સંગ્રહ કર્યા છે --)ની ઉત્પત્તિ(સર્ગ) વિવયક ઝુતિથી અને પ્રત્યક્ષથી આકાશ આદિના સર્ગ'ની પ્રતીતિ થતો હાય તો પ્રત્યક્ષના બળે ધટ આદિની જેમ તેના પણ પ્રાતિભાસિકત્વની સિદિ, સંભવત, પણ તેવું નથી. આકાશાદિના સર્ગ' તે માત્ર ગ્રુતિથી ગમ્ય છે તા પછી આકાશ આદિના સર્ગ' અને તેના ક્રમ આદિ (પ્રલય અને તેના ક્રમ)ની કલ્પના કરનાર કાણ હાેઈ શકે કું કાંઇ નહિ.

ઉત્તર : આ ઇષ્ટાપત્તિ છે. વાસ્તવમાં તેમની કલ્પના કરનાર કાેઈ નથી. શ`કા : તાે પછી સબ્ટિ આદિ વિષયક શ્રુતિથી પ્રતિપાદિત આફાશ આદિની સષ્ટિ અને તેના ક્રમ આદિ બધું સસલાના શીંગડા જેવું બની જાય અને શ્રુતિનું ક્રિઈ આલ્રંબન ન રહેતાં તેનું પ્રામંબ્ય રહે નહિ.

ઉત્તર : એ સર્ગાદિવિષયક ઝુતિઓના તાત્પર્યવિષયીભૂત અર્થ છે તેથી તે પ્રમાણ નથી એવું નથી.

**શ`કા** : સૃષ્ટિ આદિ વિષયક શ્રુવિાકથોનેા શ્રુતાથ<sup>°</sup> (વાચ્યાથ<sup>°</sup>) ત્યાગીને જે**]અર્થ** વાચ્ય નથી એવા તાત્પર્યાથ'ની કલ્પના કરવો યેાગ્ય નથી, શ્રુતિ અનુસાર આકાર્શ આદિની સૃષ્ટિ અને તેના કલ્પકની કલ્પના જ સુક્તિયુક્ત છે.

ઉત્તર : જે વસ્તુનું જ્ઞાન સૌધું આપી ન શકાય તેનું અધ્યાગેપ અને અપવાદથી જ્ઞાન કરાવવામાં આવે છે. જેમ લાકમાં ગગન તત્ત્વનું જ્ઞાન કરાવનાર કાઈ શિક્ષક પહેલાં

3195

## सिद्धाम्तलेशस**म्**मेहः

નાલ રંગ, વિશાળતા વગેરેના અપ્યારાય (---સત્ય વસ્તુ પર અસત્યવસ્તુને આરોપ તે અપ્યારાય – -)થી મુક્ત ગગનનું ગ્રહણ કરાવ્યા પછા ંવરતુતઃ આ નંલ રંગ આદિથી યુક્ત નથી' એમ તેના અપવાદ (નિષેધ, બાધ)થો 'ગગન ત<sub>ત્</sub>વ રૂપરહિત વ્યાપક છે' એમ સમજાવે છે. તેમ ઉપનિષદા પણ પહેલાં સુષ્ટિ આદિ વિષયક વાકથોથી એવા બાધ કરાવે છે હે 'આકાશ આદિના સગ', પ્રલય આદિનું જે કારણ છે તે બ્રહ્મ'. આમ અધ્યાગપિત સગ' આદિથી યુક્ત તરીકે લક્ષણું જ્ઞાન કરાવીને પછી નિષેધવાકયોથી અધ્યારાપિત સગ આદિના અપવાદ કરાંને નિષ્પ્રપંચબ્રહ્માત્મકથનું પ્રતિપાદન કરે છે. આમ સુષ્ટિ આદિ વિષયક વાકયા નિષધવાક્રયાને જે નિષેષ્યની અપક્ષા છે તેનું સમય'ણ કરનારાં છે અને તેથી નિષેધ-વાકધા સાથે તેમની એકવાકપતા હોવાથી સબ્ટિવાકપાનું પ્રયોજન પણ નિષ્પ્રયંચ પ્રક્ષનું ज्ञान stigain &, पोताने के वाय्यार्थ छे-सुष्टि आहिन अतिपाहन-तेटसाथी क ते ચરિતાર્થ નથી, અર્થવાદ વાકયાની જેમ તે પાતાના અર્થનું પ્રતિપાદન કરતાં હ્યુય તા ફળતા અભાવ હાય અને કળ રહિત અર્થમાં વેદનું તાત્પર્ય હાઇ શકે નહિ. માટે સૃષ્ટિ આદિ વિષયક વાક્યોના પોતાના અર્થ છેહીને તેમનું નિષ્પ્રપંચબ્રહ્માત્મક વમાં તાત્પર્ય કલ્પવું એ યુક્ત જ છે કારણ કે એ જ્ઞાનનું મુક્તિરૂપ ફળ છે એમ બ્રુતિથી સિંદ છે. આમ પદેસાં અષ્યારા પથી સપ્રયંચલાતું દાન થાય છે; પછી પ્રયંચના અપવાદથી એ જ ઘદ્ધના निष्प्रपंथतवनं तान थाय छे. पूर्वातान इत्तर ज्ञानने शेष होय छे, स्वत त्र नथी होत.

**શ`કા** : જો સપ્ટિ આદિ વિષયક શ્રુતિવચનોતું પોતાના વાચ્યાથ'માં તાત્પર્ય જ ન હાેય તે<sup>ા</sup> પછો **છાદ્દાસ્1ૂત્ર** અને તેના પરના ભાષ્ય આદિ પ્રથોમાં આવાં વાક્યોમાં પરસ્પર વિરોધ જેવું દેખાવ —કોઈ શ્રુતિમાં આત્મામાથી બધાં ભૂતાે ઉત્પન્ન થાય છે એમ કહ્યું ંહાેયં, બીજી શ્રુતિમાં ક્રમ ખતાવ્યા હાેય, કાેઈક શ્રુતિપાં આકાશ, વાયુની ઉત્પત્તિની વાત -જ ન હાેય, વગેરે----તેના પરિહાર કરવા માટે આટલા બધા પ્રયત્ન કર્યા છે એ શું વ્યથ' ક

ઉત્તર : સ.સ. બીજા અધ્યાયના વિચત્વાદ (સ.સ. ર.૩) અને વ્રાળવાદ (સ.સ. ર.૪) નાં અધિકરણામાં જે સિદ્ધાન્તન્યાયોનું નિરૂપણુ કર્યું છે તેને વિષે એમ સમજવું કે વેદાર્શ-નિર્ણયના સિદ્ધાંતા શીખવવા ધાર્યા છે તેને માટે આવે પ્રયત્ન કર્યો છે. આ ન્યાયો સુષ્ટિ આદિ વિષયક વાક્યોના અર્થના અવિરાધના નિર્ણય માટે અપેક્ષિત ન હોવા છતાં ઝુતિના તાતપર્યના વિષય અગે કર્યાંક વિરોધ પ્રસક્ત થાય તો તેના સમાધાનમાં તેમના ઉપયોગ થશે એવા આશયથી સૂત્રકાર આદિએ આ યત્ન કર્યો છે અને આ દષ્ટિએ તે પ્રયોજનવાળા છે. આ બ્રુતિઓનું તાતપર્ય સુષ્ટિ આદિ વિષયક છે એમ કામ ચલાઉ રીતે માનીને વિરોધના સમાધાન અને અવિરાધની સિદ્ધિ માટેના ન્યાયોનું પ્રતિપાદન કર્શું છે. પણ વાસ્તવમાં સુષ્ટિ આદિ વિષયક બ્રુતિઓ હતાત્મક બ્રુ જિયે વધ્યક છે તેથા કામ ચલાઉ રીતે માનીને વિરોધના સમાધાન અને અવિરાધની સિદ્ધિ માટેના ન્યાયોનું પ્રતિપાદન કર્શું છે. પણ વાસ્તવમાં સુષ્ટિ આદિ વિષયક બ્રુતિઓ હતાત્મક બ્રુતિ છે તેથાં સુષ્ઠ આદિ વિષ તાત્પર્ય છે જ નદિ. હાલાત્મક બ્રુતિઓ હપદાત્મક પરક જ છે તેથાં સુષ્ટિ આદિ વિષ તાત્પર્ય છે જ નદિ. હાલાત્મક બ્રુતિઓ હપદાત્મક ચાયા વળી તેમના પોતાના અર્થમાં તા એક વાકપમાં ખે અર્થ થતાં વાકયબેદનો પ્રસંગ થાય. વળી તેમના પોતાના અર્થમાં તો ફલાભાવ છે. તેથી એ અભિપ્રેત અર્થ નથી, કલપત સ્કાર અપલાન કરી છે. ज्योतिष्टोमादिश्चतिभोधितानुष्ठानात् फल्लसिद्धिः स्वाप्नश्चति-बोधितानुष्ठानप्रयुक्तफल्ल्संग्रादतुल्या । ज्योतिष्टोमादिश्चतीनां च सत्त्व-शुद्धिद्वारा त्रसणि तात्पर्यान्नाप्रामाण्यभित्यादि-इष्टिसृष्टिव्युत्पादनप्रक्रिया-प्रपठचस्त्वाकरप्रन्थेषु द्रष्ठव्यः । अयमेको दृष्टिसमसमया विश्वसृष्टिरिति दृष्टिसृष्टिवादः ।

જ્યાેતિષ્ટાેમ આદિ વિષયક ઝુતિથી પ્રતિપાદિત અનુષ્ઠાનથી કળસિદ્ધિ સ્વપ્નમાં કલ્પિત ઝુતિથી પ્રતિપાદિત અનુષ્ઠાનથી પ્રચુક્ત કળના સ'વાદના જેવો છે. અને જ્યાેતિષ્ટાેમ આદિ વિષયક ઝુતિઓનું સત્ત્વશુદ્ધિ (અન્તઃકરણની શુદ્ધિ) દ્વારા પ્રદ્વમાં તાત્પર્ય હાેવાથી તેમનું અપ્રામાણ્ય નથી ઇત્યાદિ દાષ્ટસપ્ટિના વિવેચનની પ્રક્રિયાના વિસ્તાર તાે આકર ગ્ર'થામાંથી જેવા. દાષ્ટની સમકાલ વિશ્વસ્થષ્ટિ છે એમ આ એક પ્રકારના દષ્ટિસ્હિટવાક છે.

વિવરથા : કર્મ અને ઉપાસના વિષયક વાક્યો પણ, સ્વાર્થ પરક તેમનું તાત્પર્ય ન हेवा एतां, निराखंभन नथी એभ हवे भतावे छे. 'ज्यातिब्टामेन यजेत स्वर्गज्ञामः' केवी શ્રુતિથી સ્વર્ગાદિના સાધન તરીકે જેનું પ્રતિપાદન કરવામા વ્યાવ્યું છે તે યાગ વ્યાન્નિ અનુડાનથી ફગસિદ્ધ થાય છે તે સ્વપ્નમાં કાઈક કથારેક જ્યાતિષ્ટાન આદિ અગે શ્રતિની કલ્પના કરાને તેમાંથી સાધનવિશેષતું જ્ઞાન મેળવીને તે યાગતું અતુષ્ઠાન કરીને ફળ મેળવે તેના જેવું જ છે. વસ્તુત: તેા બ્રુતિમાત્રથી પ્રતીત આકાશ આદિ સર્ગ અને તેના ક્રમ આદિની જેમ બ્રુતિમાત્રથી પ્રતીત સ્વર્ગ આદિ કળ પશુ અસતુ જ છે એમ અભિપ્રેત છે. બ'નેમાં કારપાર્ટના અભાવ સમાન છે તેથી આમ છે એમ સમજવું. છતાં આ બ્રુતિવાકયો અપ્રમાણ છે એવું નથી. કર્મવાકપા અને ઉપાસનાવાકપોથી વિદ્વિત કર્મ અને ઉપાસનાતું અનુષ્ઠાન કરવાથી સત્ત્વનો (અન્ત:કરણુની) શુદ્ધિ થાય છે અને શુદ્ધ અન્તઃકરણુવાળા અધિકારીને વેદાન્તશાસ્ત્રથી હાદ્યનું સમ્યગ્તાન થાય છે. આમ કર્મકાંડ અને ઉપાસનાકાંડ. અવિકારિત્વના સંપાદન દ્વારા બ્રહ્મનાનના શેવ છે, અને તેમત તેને વિષે જ તાત્પર્વ છે: પોતાના સ્વગસાધનત્વ આદિ અર્થમાં તાત્પર્ય નથી. આમ વ્યક્ષદાનનાં અંગ તરીકે આ વાકયા પ્રમાણભૂત છે જ. સમગ્ર વેદ પ્રદ્યાતાનપરક જ છે એમાં કાેઈ શંકા નથી કારણ કેક सर्वे घेदा यत्पदमामनन्ति, (३८. २.१५), तमेतं वेदानुवचनेन बाह्यगा विवदिषन्ति (अहह. ४. જરર) જેવાં હજા શ શ્રતિવયના એ ખાખતમાં પ્રમાણમૂત છે. દબ્દિસબ્દિ માદના વિત્રચન અંગે વધારે ચર્ચા આકર પ્રંથામાં મળશે. દ્રષ્ટિસમકાલ સુષ્ટિ એમ માનનાર આ દેષ્ટિન સાહિવાદના એક પ્રકાર છે. બોજો પ્રકાર પ્રકાશાનન્દકત સિદ્ધાન્તસુક્તાવલી આદિ ગ્રંથામાં બતાવેલા છે.

अन्यस्तु द्रव्टिरेव विश्वसुष्टिः । दृश्यस्य द्रष्टिभेदे प्रमाणाभावात् । 'झानस्वरूपमेवाहुर्जगदेतद्विचक्षणाः । अर्थस्वरूपं आम्यन्तः पश्यन्त्यन्ये कुदृष्टयः ॥' इति । समृतेश्चेति सिद्धान्तमुक्तावल्यादिदर्शितो दृष्टिसृष्टिवादः ॥

બીજો દબ્ટિસબ્ટિવાદ સિદ્ધાન્**તસુકતાવલી** આદિમાં બતા∍ચેા છે—દબ્ટિ જ વિ<sup>૧</sup>.સબ્ટિ છે કારણુ કે દરય પદાર્થના દષ્ટિથી લેદને વિષે કાેઈ પ્રમાણુ નથી. અને સ્મૃતિ છે કે—

''વિચક્ષણુ માણસાે આ જમતને જ્ઞાનસ્વરૂપ જ કહે છે. બીજા ખુરામ દબ્દિવાળાં ( —અર્થાત્ ખેડટા તર્કથી જેમની દબ્દિ દ્વવિત થઇ છે તેવા ) ભ્રમમાં પડતાં તેને (સ્વતન્ત્ર) અર્થ'સ્વરૂપ જુએ છે.''

વિવર છા : પ્રકાશા નન્દ્રની સિદ્ધાન્ત મુક્તાવલી આદિ પ્રથામાં પ્રતિપાદિત દ્રચ્ટિસ બ્રિવાદના જે બીએ પ્રકાર છે તેનું હવે નિરૂપણ કરે છે. આ પ્રકાર અનુસાર ૬બ્ટિ, સ્વપ્રકાશ જ્ઞાનસ્વરૂપ દર્શન એ જ વિશ્વસ્થિટ છે, દ્રષ્ટિસમકાલીન કાેઈ અન્ય પ્રપંચસબ્ટિ નથી. દરયપ્રપંચની સાથે તાદા ગ્યવાળું જ્ઞાનસ્વરૂપ જ ક્રપંચના આદ્ય ક્ષણથી અવચ્છિત્ર થતાં તેની સન્ટિ કહેવાય છે. દરય પદાર્થ દ્રષ્ટિથી ભિન્ન સત્તાવાળું છે એમ માનવા માટે કાંઈ પ્રમાણ નથી. દ્રષ્ટિયી દરય પદાર્થ દ્રષ્ટિથી ભિન્ન સત્તાવાળું છે એમ માનવા માટે કાંઈ પ્રમાણ નથી. દ્રષ્ટિયી દરય ભિન્ન હોય તે ' સન્ ઘટ: ' ઇત્યાદિરૂપથી સત્ રૂપ જ્ઞાન અને ઘટ આદિના સામાનાધિકરણ્યનું જ્ઞાન ન થાય સ્મૃતિ પણ કહે છે કે ખાટા તર્કથી જે ભ્રાન્ત થયા છે તેવા જ જગતને જ્ઞાનસ્વરૂપસત્તાથી સ્વતંત્ર ભિન્ન સત્તાવાળું માને છે. આમ ભેદદન્ટિની નિંદા કરીને દ્રષ્ટિ અને દરયની અભિન્ન સત્તા સિદ્ધ કરી છે. કુષ્ણાન દ્રતીથ કહે છે કે 'સ્થતેલ્ય'માં થયો અભિપ્રેત છે કે બ્રુતિરૂપ પ્રમાણુ પણુ છે, દા.ત. 'વિદ્ય સ્વર્થમ,' ઇત્યાદિ.

हित्रिश्रेऽपि <u>दृष्टिसविटवादे</u> मनःप्रत्ययमलभमानाः केचिदाचार्याः सुष्टिद्दव्दिवादं रो ना श्रुतिदर्शित्न क्रमेण परमेश्वरसृष्टमज्ञातसना-युक्तमेव िश्वं, तत्तद्विषयप्रमाणावतरणे तस्य तस्य दृष्टसिद्धिरिति ।

न चैवं प्रपञ्चस्य कल्पितत्वाभावे श्रुत्यादिप्रतिपन्नस्य स्रष्टिप्रस्रयादि-मतः प्रत्यक्षादिप्रतिपन्नार्थक्रिय कारिणश्च तस्य सत्यस्वमेवाभ्युपगतं स्यादिति वाच्चाम् । द्युक्तिर नतादिवत् सम्प्रयोगसंस्कारदोषरूपेण, अधिष्ठावज्ञानसं कण् ोउरूपेण वा कारणज्ञयेणाजन्यतया कल्पनासमसमय-त्वाभावेऽपि ज्ञानैकनिवर्त्य उरूपस्य, सदमद्विरुक्षणत्वरूपस्य, प्रतिपञ्नो-पाधिगतत्रैकास्त्रिकनिवेधप्रतियोगित्वरूपस्य वा मिथ्यात्वस्याभ्युपगमात् । सत्यत्वपक्षे प्रपठचे उक्तरूपमिथ्यास्वाभावेन ततो भेदात् ॥ બન્ને પ્રકારના દહિસ્હિવાદમાં મનનાે વિશ્વાસ ન મેળવતા કેટલ ક આચારો સબ્ટિદહિવાદને પસ દ કરે છે—શ્રુતિમાં બતાવેલા ક્રમથી પરમેશ્વરે સજેલું વિશ્વ અજ્ઞાત સત્તાથી શુક્ત છે; તે તે વસ્તુ વિષયક પ્રમાણુની પ્રવૃત્તિ થવાં તેની દહિ સિદ્ધ થાય છે.

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે '' આમ પ્રપંચ કલ્પિત ન હોય તો બુતિ આદિથી જ્ઞાત થતા, સબ્દે, પ્રલય આદિવાળા પ્રત્યક્ષ આદિ (પ્રમાણુ) થી જ્ઞાંત અર્થક્રિયાકારિત્વવાળા તે (પ્રપંચ) નું સત્યત્વ જ સ્વીકૃત થઈ જાય." (આ દલીલ અરાબર નથી) કારણુ કે શુક્તિ-રજત આદિની જેમ સંપ્રયોગ, સંસ્કાર અને દેષરૂપ ત્રણુ કારણુ, અથવા અધિષ્ઠાન-જ્ઞાન, સંસ્કાર અને દેષરૂપ ત્રણુ કારણુથી ઉત્પન્ન થયેલાં ન હાેઈને તે (આકાશ આદિ પ્રપંચ) કલ્પના-સમકાલીન નથી તાપણુ જ્ઞાન એકલાથી નિવાર્થત્વરૂપ, સદસદિલક્ષણત્વરૂપ, અથવા પ્રતીતની ઉપાધમાંના ત્રૈકાલિક નિષેધના પ્રતિયોગિત્વરૂપ મિથ્યાત્વ (પ્રપંચમાં) રવીકાર-વામાં અ.વે છે.

સત્યત્વપક્ષમાં પ્રપંચમાં ઉક્ત રૂપવાળું મિથ્યાત્વ નથી તેથી આને৷ લેદ છે (માટે પ્રપંચને મિથ્યા માન્સું છે).

વિવરજ્ય : કેટલાક આચાર્યાંના મનમાં દબ્ટિસ્ટબ્ટિવાદ વિશ્વાસ જન્માવી શકતા નથી, તેઓ તેના પ્રાપ્તા બ્લિકતવના નિશ્વય કરી શકતા નથી. તેનું કારણુ એ છે કે જાગ્ન પ્રપંચતે પણ પ્રાતિભાસિક માનવા પડે છે, આકાશ આદિના સર્ગ આદિના તેમાં નિષેધ છે, કમ કાંડના અર્થ રૂપ કર્મના અનુષ્ઠાનને અધીન સ્વગ લોકની પ્રાપ્ત અને ઉપાસનાકાંડના અર્થ રૂપ ઉપાસનાના અનુષ્ઠાનને અધીન સ્વશ્ન લોકની પ્રાપ્તિ અને ઉપાસનાકાંડના અર્થ રૂપ ઉપાસનાના અનુષ્ઠાનને અધીન સ્વશ્ન લોકની પ્રાપ્તિ અને ઉપાસનાકાંડના અર્થ રૂપ ઉપાસનાના અનુષ્ઠાનને અધીન સ્વશ્ન લોકની પ્રાપ્તિ નિષેધ, જાગ્ર તમાં ચક્ષુ આદિની અનુ-વિધાયી પ્રતીતિના બ્રાપ્ત તરીકે સ્વીકાર — આ બધાંના દબ્ટિસ્ટબ્ટિવાદ સ્વીકારતાં અંગીકાર કરવા પડે છે. તેના કરતાં સબ્ટિદબ્ટિવાદ સ્વીકાર્ય છે— શ્રુતિમાં ખતાવેલા ક્રમ પ્રમાણે પરમેયરે ઉત્પન્ન કરેલું જગત અજ્ઞાત છે અને જે જે પદાર્થાને વિષે પ્રયક્ષાદિ પ્રમાણ પ્રવત્ત થાય છે તેમનું જ્ઞાન થાય છે.

શાંકા : આમ હોય તો પ્રયંગની સત્યતાના જ સ્વીકાર થઈ ગયા કહેવાય. પ્રયંચ સત્ય છે કારણુ કે શ્રુતિથી સિદ્ધ છે, લ્રહ્મની જેમ. તે સ્વરૂપથી પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી સિદ્ધ હાેવા ક્રતાં સુષ્ટિ, પ્રલય આદિથી વિશિષ્ટ તરીકે શ્રુતિ, રમૃતિ આદિથી સિદ્ધ છે. એમ પણુ દલીલ કરી શકાય કે પ્રયંચ સત્ય છે, અર્થ'ક્રિયાકારી છે તેથી, સષ્ટિ આદિ અર્થ'ક્રિયા કરનાર બ્રહ્મની જેમ. પૃથ્વો, જળ આદિમાં 'અર્થ'ક્રિયાકારિત્વ' હેતુ પ્રત્યક્ષ દિથી સિદ્ધ છે તેથી હેતુ અસિદ નથી.

ઉત્તર : પ્રયંગને સત્ય સિદ્ધ કરવામાં આ હેતુઓ પ્રયોજક નથી દબ્દિશ્ બિટવાદીને માન્ય કર નાસમસમયત્વ આકાશાદિપ્રપંચમાં, શુક્તિરજત આદિમાં છે, તેમ નથી. તેમ છતાં સરાબ્ટદ્દબ્ટિવાદ અનુસાર પારમાર્થિકતવથી વિરુદ્ધ મિથ્યા વ તેમાં માનવામાં આવે છે શુક્તિ-રજત આદિ કરપનાસમસમય છે તેનું કારણુ એ કે એ સંપ્રયોગ (ઇન્દ્રિયસંનિક્વ'), સંસ્કાર અને દોષથી ઉત્પાદિત છે. સ્વપ્નભ્રમમાં સપ્રયોગ નથી હોતો પછુ તે અધિબાનતાન, સંસ્કાર

#### सिद्धान्तलेश**सङ्**महः

અને દોષ એ ત્રણુ કારણુથી ઉત્પન્ન થયેલે৷ હેાય છે તેથી કલ્પનાસબસમય છે. કલ્પનાસમસમય ન હેાવા હતાં આકાશ આદિ પ્રપંચ ધ્યથા તે৷ છે જ

મિથ્યાતવતું ત્રિવિધ નિર્વાચન છે. અધિષ્ઠાનના સમ્યગ્નાન માત્રથી જેનો નિવૃત્તિ થઈ શકે તે મિથ્યા હ્રાય છે— જેમ કે અધિષ્ઠાનભૂત શક્તિના સમ્યગ્જ્ઞાન માત્રથી અધ્યસ્ત રજતની નિષ્ટત્તિ થાય છે. બીજું નિવ'ચન એ કે જે સદ્દ–અસદ્દ–વિલક્ષણ હાેય તે મિથ્યા. કેવળ સદ્દ વિલક્ષજીને મિથ્યા કહેતાં લક્ષણ અસત શશશંગને લાગુ પઠત; અને કેવળ અસદ વિલક્ષણ કહેતાં લક્ષણ સત્ મહાને લાગુ પડત. આ અતિવ્યાપ્તિ દેષ ટાળવાને માટે 'સદસદ્વ-વિલક્ષણ' એમ 'મિથ્યા'નું લક્ષણ છે, ત્રીજું લક્ષણ –અધિષ્ઠાનમાં તાત જે અસન્તાભાવ તેના જે પ્રતિયોગી તે મિથ્યા. જેમ કે શુક્તિરજતના ઉપાધિ કે અધિષ્ઠાનરૂપ શુક્તિમાં રહેનાર 'તાત થતા શક્તિ-રજતના' ત્રેકાલિકનિષેધરૂપ અન્યન્તાભાવ છે—શક્તિમાં રજત નથી, નહેાતું અને હશે નહીં; આ અત્યન્તાભાવનું પ્રતિયેાગી રજત છે તેથી તે મિથ્યા છે. મિથ્યાત્વનાં ત્રણેય લક્ષણ, પ્રયંચને લાગુ પડે છે. આગ્રાશ આદિ પ્રપંચનેા ક્ષદ્ધારૂપ અધિજાનના સાક્ષા કારથી જ વ્યાધ થાય છે. ધટાદિને સત્ય માનનાર પક્ષમાં પણ તાનથી તેમના નાશ થઈ શકે (' હું ઘટના નાશ કરું'---એ સંકટપથી, પહા માત્ર ત્રાનથી નહિ ) તેથી અહીં ત્રાન એકથી જ નાશ થઈ શકે એમ કહ્યું છે. સત્ય વસ્તુને નાશ માત્ર તાનથી થાય છે એમ સત્યત્વવાદી સ્વીકારતા નથી. તેથં આ સંબિટદબ્ટિવાદના સત્યત્વવાદથી ભેદ નથી એમ નહિ. વળી સત્યત્વવાદી પ્રપંચને સદ્રપ માને છે, તેઓ તેને સદિલક્ષણ નહીં માને એથી આ બાબતમાં પણ બેદ નથી એમ નહિ. સત્ય વવાદી ઘટાદિના ઉપાદાનમાં ઘટાદિના ત્રૈકાલિક નિષેધ સ્વીકારતા નથી, જ્યારે અહીં પ્રપંચના તેના ઉપાદાન પ્રદામાં ત્રૈકાલિક નિષેધ માન્યા છે. આ ત્રીજા લક્ષણમાં પણ સત્યત્વવાદીથી બેદ છે. આમ સાંજદાજિવાદમાં પણ જગત મિથ્યા જ માનવામાં આવે છે.

नन्वेवमहङ्कारतद्धर्माणामपि उक्तरूपमिध्यात्वं वियदादिवत् कल्पित-त्वाभावेऽपि सिध्यतीति <u>माध्यटीकाचिवरणेषु</u> तदध्यासे कारणत्रितय-सम्पादनादियत्नो व्यर्थे इति चेत्,

अडङ्कारादीनामपि केवऌसाक्षिवेद्यतया शुक्तिरजतवत् प्रातिभासिकत्व-मभिमतमिति चित्सुखावार्याः ॥

अभ्युपेत्यवादमात्रं तत् । 'अद्वितीयाधिष्ठानत्रसात्मप्रमाणस्य चैतन्यस्य' इत्यादितन्नत्यकारणत्रितयसम्पादनग्रन्थस्य चैतन्यस्य प्रमाकरणत्वे बेदान्तकरणत्वादिकल्पनाभङ्गप्रसङ्गेन प्रौढिवादत्वस्य स्फुटस्वादिति रामाद्वयाचार्याः ॥७॥ (દબ્સિપ્ટિવાદીને) શંકા થાય કે આમ (--મિથ્યાત્વતું આવું લક્ષણુ માનતાં) આકાશ આહની જેમ અહંકાર અને તેના ધર્મો કલ્પિત (પ્રાતિભાસિક) ન હેત્ય તા પણુ તેમનું ઉક્રવરૂપ મિથ્યાત્વ સિદ્ધ થાય છે તથી ભાષ્ય, ટીકા અને વિવરણુમાં તેના (અહંકારાદિ)ના અધ્યાસની બાબતમાં ત્રણુ કારણુાના સંપાદન આદિને વિષે જે યત્ન કર્યો છે તે વ્યર્થ છે. (આ શંકાના ઉત્તર છે કે એવું નથી). અહંકાર આદિ પણુ કેવળ સાક્ષીથો વેઘ હાેવાથી શુક્તિરજતની જેમ તેમનું પ્રાતિભાસિક્ત માન્યું છે એમ થિત્સુખાચાર્ય કહે છે.

રામાદ્રયાચાર્ય કહે છે કે તે માત્ર અલ્યુપેત્યવાદ છે.

' અદ્વિતીય અધિષ્ઠાનરૂપ બ્રદ્ધાત્મામાં ગૈતન્ય પ્રમાણ છે' ઇત્યાદિ ત્યાંના (ભાષ્ય, ટીકા, વિવરણમાં કહેલા) ત્રણુ કારણુનું સ'પાદન કરનાર ગ્રંથનું પ્રીદિવાદ હાેલું સ્પષ્ટ છે, કારણુ કે ગૈતન્ય પ્રમાનું કરણુ હાેય તા વેદાન્ત (બ્રહ્નપ્રમાનાં) કરણુ છે ઇત્યાદિ કલ્પનાના ભંગ પ્રસક્ત થાય છે. (એમ રામાંદ્રવાચાર્યના મત છે.) (હ)

વિવરણ : દબ્દિસ્બિટવાદી શંકા કરે છે કે ત્રાનૈકનિવત્ય<sup>ર</sup>ત આદિ મિથ્યાત્વનું લક્ષણ જો આકાશ આદિની જેમ અહંકાર અને તેના ધર્મોમાં પણ હોય અને તે માતિ-ભાસિક ન હોય તે ભાખ્ય, ટીકા અને વિવરસ્ત્રમાં અહંકારાદિના અધ્યાસને માટે ત્રણ કારણા મેળવી આપવાના અને ચિદાત્મા તેનું અધિષ્ઠાન છે એમ સિદ્ધ કરવાના આટલા બધા પ્રયત્ન કર્યા છે તે બ્યર્થ ઠરે છે. આના ઉત્તર ચિત્સુપ્યાચાર્ય અને રામાદ્રચાચાર્ય જુદી જુદી રીતે આપે છે. ચિત્સુપ્યાચાર માને છે કે અહકાર અને તેના ધર્મા શુક્તિરજ્તની જેમ કેવળ સાક્ષિવેદ્ય હોઈ ને પ્રાતિભાસિક જ છે તેથા ત્યાં ભાષ્યાદિગ્રંથામાં ત્રણ કારણુના સંપાદનના પ્રયત્ન બ્યર્થ નથી.

રામાદ્રયાચાર્ય માને છે કે અહંકાર અને તેના ધર્મા કેવળ સાક્ષિવેદ્ય હેાવા છતાં શુક્તિરજત આદિની જેમ તેમને પ્રાતિભાસિક માની શકાય નહિ, કારણ કે વ્યવહારકાળમાં તેમના બાધ થતા જોવામાં આવતા તથી. આમ વસ્તુતઃ તે પ્રાતિભાસિક છે એમ માની લઇને ત્યાં ઉભાષ્યાદિના ગ્રંથમાં કારણ-ત્રયસંપાદનને વિષે પ્રયત્ન કર્યા છે. આમ કામચલાઉ માની લેવું, અને વસ્તુના સ્વગ્નપ્તે ધ્યાનમાં ન રાખવુ તેને અમ્યુવેત્થ વાદ કે ગ્રંદિવાદ કહે છે અદ્વિતીયાધિષ્ઠાન... એવું પ્રતિપાદન કરતાર ટોકા, ધ્વવરણ આદિમાંના ગ્રથ પ્રીદિવાદના આશ્રવ લે છે એ સ્પષ્ટ છે. જો અહીં કશું છે તેમ ચૈતન્ય પ્લહપ્રમા (પ્રહના સમ્યગતુભવ)તું કરણ છે એમ માનવામાં આવે તા 'તં તુ અધનિષદ્ વૃદ્ધ વૃચ્છામિ' એ શ્રુતિ અનુસાર વદાન્ત જ પ્રહ્યપ્રમાતુ કરણ છે એ જે કલ્પના છે, અને વેદાન્તવાકપ્રજન્ય પ્રહાપ્રમા અપરોક્ષ છે એવી જે કલ્પના છે તેના ભંગના પ્રસંગ આવે. માટે વાસ્તવમાં અહકાર અને તેના ધર્મા પ્રાંતિભાસિક ન હોવા છતાં તેમતે તેવા માનીને ચર્ચા કરી છે એમ રામાદ્રયાચાર્ય કહે છે.

प्रकृत श'डा अने यर्थानु जोज छे तथान्तःकरणधर्मान् कामसंहल्पविचिहित्साध्यय-सायादीन् । एवमहंअत्ययिनम् अशेषस्वप्रचारमाक्षिणि अत्यगात्मन्यध्यस्य तं च प्रत्यगात्मावं

399

सर्वसाक्षिणं तद्विपर्वयेणान्तःकरणादिष्त्रध्यस्यति ।......(ध स्. शांअरलाष्य — अध्यासलाष्य); . युष्मदर्धरक्षणापनोऽहद्वारोऽध्यस्त इति...नतु वहिरर्धरुरणदोषोऽर्धगतः...न रिव्ह कारणान्तरायसा . अत्याहि रीक्षा, अने अद्वितीयचेतन्यात्मनि अत्याहि विवन्छ केनाधी अढां अर आहिने। अध्यास सिद्ध अरवामां आव्ये। છે. (७)

(८) नजु <u>दृष्टिम्रष्टिवादे</u> स्राध्टिद्दष्टिवादे च मिथ्यात्वसंप्रतिपत्तेः कथं मिथ्याभूतस्यार्थक्रियाकारित्वम् ? स्वप्नवदिति हूमः। नजु स्वाप्न-ज्ञस्त्रादिसाध्यावगाइनादिरूपाऽर्थक्रिया असत्यैव । किं जु जाग्रज्जलादि-साध्या सा सत्या ? अविशिष्टमुभयत्रापि स्वसमानसत्ताकार्थक्रिया-कारित्वमिति केचित् ॥

પ્રશ્ન થાય કે <u>દ્ધિસ્િવાદમાં</u> અને <u>સ</u>િટ્દહિવાદમાં મિથ્યાત્વ માનવામાં આવતું હોવાથી, મિથ્યાબૂત પદાર્થની અર્થંકિયાકારિતા (સફળ પ્રવૃત્તિ) કેવી રીતે થાય છે ? સ્વપ્નની જેમ એમ કહીએ છીએ. શ'કા થાય કે સ્વપ્નજળ આદિથી સાધ્ય અવનાહન આદિરૂપ અર્થંકિયા અસત્ય જ છે. (આને! ઉત્તર છે કે) શું જાગ્રત્કાલીન જળ આદિથી સાધ્ય (અવગાહનાદિરૂપ અર્થંકિયા) સાચી જ છે ? પ'ને જગ્યાએ (લાગ્રત્ અને સ્વપ્ન અ'ને અવસ્થામાં) પાતાની (અર્થંકિયાની હેતુભૂત વસ્તુ) આવે સમાન સત્તાવાળું અર્થંકિયાકારિત્વ સમાન છે એમ કેટલાક કહે છે. (૮)

વિવર છુ: દેષ્ટિસ્ટબ્દિવાદ અને સ્ટપ્ટિદલ્ટિવાદ બને એ બાબતમાં સંગત છે કે પદાર્થી મિથ્યા છે, તા પછી અર્થા કયાકારિત્વ—સફળ પ્રવૃત્તિ કરનારાં હેાવું — એ કેવી રીતે સંભવે છે. અર્થ કિયાકારિત્વ સત્યત્વનું પ્રયોજક છે. મિથ્યા એવા શુક્તિરજતથી કદું નથી બનતું જ્યારે રજતથી બને છે. આને હિતર એ છે કે અર્થ કિયાકારિત્વ પરમાર્થ હેવાને વિષે પ્રયોજક નથી. મિથ્યા સ્વપ્નજળ આદિથી પણ અર્થ કિયા સંભવે છે. જો એમ કહેવામાં આવે કે સ્વપ્તની આ અર્થ કિયા અસત્ય છે માટે સત્ય અર્થ કિયા સત્યત્વનું પ્રયોજક છે, તે આવે કે સ્વપ્તની આ અર્થ કિયા અસત્ય છે માટે સત્ય અર્થ કિયા સત્યત્વનું પ્રયોજક છે, તે એ વાત પણ બરાબર નથી, કારણ કે જાગ્રત્કાલીન અર્થ કિયા પણ સત્ય – ત્રિકાલાળા ધિત— છે એવું તે નથી જ. સ્વપ્નજળ પોતાના સમયમાં અર્થ કિયા કરી શકે છે તેમ જાગ્રત્કાલીન જળ પણ પોતાના સમયમાં જ અર્થ કિયા કરી શકે છે. જાગ્રત્કાલીન જાલથી સાધ્ય અવગાહન સ્વપ્નમાં રહેતું નથી, જેમ સ્વપ્નજળથી અવગાહન જાગ્રત્કાળામાં રહેતું નથી. પોતાના સમયમાં જ અર્થ કિયાકારિત્વ હોય તેટલાથી વસ્તુનું પરમાર્થ ત્વ સિદ્ધ થતું નથી.

'सर्ध'किया असत्यैव ' –અર્થ'કિયા અસત્ય જ છે, અર્થાત્ સત્ય નથી. બીજો પાઠ છે 'अर्थ'किया असत्येव ' – અર્થ'કિયા અસત્માં જ છે, અર્થાત્ સ્ત્માં નથી. અસત્ એવા સ્વપ્નેફેંહનું જ સ્નાન સ્વપ્નજળથી જ શક્ય છે, સત્ય ટેંહનું નહિ

अद्वैतविद्याचार्यास्त्वाहुः-स्वाप्नपदार्थानां न केवलं प्रबोधवाध्यार्थ-कियामात्रकारित्वम्, स्वाप्नाङ्गनाधुजङ्गमादीनां तदवाध्यसुखभयादिजनकत्व-स्यापि द्रीनात् । स्वाप्नविषयजन्यस्यापि दि सुखभयादेः प्रबोधानन्तरं न बाधोऽनुभूयने, प्रत्युत प्रबोधानन्तरमपि मनःप्रसाद शरीरकम्पमादिना सह तदनुवृत्तिदर्शनात् प्रागपि सत्त्वमेवावसीयते । अत एव प्राणिनां पुनरपि सुखजनकविषयगोचरस्वप्ने वाञ्छा, अताहरो च स्वप्ने प्रद्रदः। . सम्भवति च स्वप्नेऽपि ज्ञानबद् अन्तःकरणष्टत्तिरूपस्य सुखभयादेरुदयः । न च स्वाप्नाङ्गनादिज्ञानमेव सुखादिजनकम्, तच्च सदेवेति वाच्यम् । तस्यापि दर्शनस्पर्शनादिवृत्तिरूपस्य स्वप्नप्रपठचसाक्षिण्यध्यस्तस्य कल्पना-मात्रसिद्धत्वात् । न ह्युपरतेन्द्रियस्य चक्षुरादिवृत्तयः सत्याः सम्भवन्ति । न च तद्विषयापरोक्ष्यमात्रं सुखजनकम् , तच्च साक्षिरूपं सदेवेति वाच्यम् । दर्शनात् स्पर्शने कामिन्याः, पदा स्पर्शनात्पाणिना स्पर्शने, छनक्रस्याममे-स्थले स्पर्शनाद् मर्मस्थले स्पर्शने सुखविशेषस्य भयविशेषस्य चात्रभव-सिद्धत्वेन स्वप्नेऽपि तत्तत्सुखभयादिविश्वेषस्य कल्पितदर्शनस्पर्शनादिष्ट्रति-विशेषजन्यत्वस्य वक्तव्यत्वादिति ।

જ્યારે ઔદ્ભૈવિદ્યાથાર્ય કહે છે કે સ્વપ્ન-પદાશ્રીંની જાગવાથી બાધિત થાય એવી જ કેવળ અર્થકિયાકારિતા નથી, કારશુ કે સ્વપ્નકાલીન અંગના, ભયંકર સપ' વગેરે તેનાથી (જાગરણુથી) બાધિત ન થતાં એવાં સુખ, ભય આદિનાં જનક જોવામાં આવે છે. એ જાણીતું છે કે સ્વપ્નવિષયથી ઉત્પન્ન થયેલાં સુખ, ભય આદિના બાધ જગરણુ પછી અનુભવાતા નથી. ઊલટું, જાગ્યા પછી પણુ મનની પ્રસન્તતા, શરીરના કમ્પ આદિની સાથે તેની (સુખાદિની) અનુવૃત્તિ જેવામાં આવતી હોવાથી, પહેલાં પણ (જાગરણ પહેલાં પણુ) તેમના (સુખાદિના) અનિવૃત્તિ જેવામાં આવતી હોવાથી, પહેલાં પણ (જાગરણ પહેલાં પણુ) તેમના (સુખાદિના) અનિતત્વના જ નિશ્ચય થાય છે. માટે જ પ્રાણી આને કરીથો પણુ સુખજનક વિષયા વિષયક સ્વપ્તની ઇચ્છા થાય છે અને તેના જેવું ન હાય તેવા સ્વપ્ન વિષે દ્વ થાય છે. અને સ્વપ્તમાં પણુ જ્ઞાનતી જેમ અંતઃકરણવૃત્તિરૂપ સુખ, ભય આદિના ઉદય (ઉત્પત્તિ) સંભવે છે.

અને 'સ્વપ્તકાલિક અંગના આદિનું જ્ઞાન જ સુખ આદિને ઉત્પન્ન કરનારું છે અને એ તા સત્ય જ છે' એમ કહેવું નહિ. (આ દલીલ અરાબર નથી) કારણુ કે તે (જ્ઞાન), જે દર્શાન, સ્પર્શાન આદિ વૃત્તિરૂપ છે અને સ્વપ્ન પ્રપંચના સાક્ષીમાં અધ્યસ્ત છે, તે પણ કેવળ કલ્પનાથી સિદ્ધ છે. એ દેખીતું છે કે જેની ઇન્દ્રિયો કામ કરતી અટકી ગઈ છે તેવા (પ્રાણી)ની ચક્ષુ આદના વૃત્તિઓ સત્ય હાઈ શકે નહિ. અને એમ કહી શકાય નહિ કે 'તે (સ્વપ્તકાલીન) વિષયની માત્ર અપરાક્ષતા સુખજનક છે અને એ સાક્ષિરૂપ હાેઈને સત્ય જ છે.' (આ દલીલ બરાબર નધી) કારણ કે કામિનીના દર્શન કરતાં સ્પર્શ કરવામાં, પળથી સ્પર્શ કરવા કરતાં હાથથી સ્પર્શ કરવામાં, ભયંકર સર્પના મમ'સ્થળ નહિ એવા સ્થળમાં સ્પર્શ કરવા કરતાં મમ'સ્થળમાં સ્પર્શ કરવામાં સુખવિશેષ ( ખાસ પ્રકારનું સુખ) અને ભયવિશેષ અનુભવથી સિદ્ધ હેવાથી સ્વપ્તમાં પણ તે તે સુખાવશેષ, ભયવિશેષ આદ કલ્પિત દર્શન, સ્પર્શન આદ વૃત્તિવિશેષધી ઉત્પન્ન થાય છે એમ કહેલું પડશે.

વિવરથા : મોટુ તવિદ્યાચાય'ના મતમાં સ્વયનકાલીન પદાર્થોની પણ અર્થ ક્રિયાકારિતા સત્ય છે એમ કહીને મળ પ્રશ્નના ઉત્તર આપ્યા છે. જાગતાં બાધિત થાય તે અર્થ'ક્રિયા પ્રાતિભાસિક અને જાગતાં ખાધિત ન થાય તે અર્થક્રિયા સ્વપ્નકાલીન હોવા છતાં તેનું વ્યાવહારિક સાય જ છે એવે વિભાગ છે. આમ સ્વપ્નકાલીન પદાર્થોનું કેવળ પ્રાતિભાસિક અર્થ ક્રિયાકારિ વ નથી હોતું, પરંતુ વ્યાવહારિક અર્થ ક્રિયાકારિત્વ પણ હોય છે. સ્વપ્ન-સ્ત્રી વગેરે પ્રભાધ (જાગવા)થી વ્યાધિત ન ચાય તેવા લય, કંપ આદિ કરનારાં છે એમ આપણે જોઈએ છીએ. આમ પદાર્થી મિથ્યા હાેય તેં પણ અર્થ ક્રિયાકારી હાેઈ શકે છે, તેમના અર્થ ક્રિયાકારિત્વમાં કાેઈ અનુપપત્તિ નથી. જાગ્યા પછી પણ 'સ્વપ્નકાળમાં મને સુખ, ભય આદિ નહાતાં થયાં' એમ સુખ, ભય આદિતા બાધ અનુભવાતા નથી. ઊલડું જગ્યા પછી પણ વર્ત'માન સખાનુભવના કાર્ય'રૂપ એવી મનની પ્રસન્નતા અને વર્ત'માન બ્યથા કે દુ:ખાનુભવના કાર્ય રૂપ શરીરકંપ આદિ થાય છે તેથી જ્ઞાન થાય છે કે જાગ્યા પછી પણ સુખ, ભય, દુ:ખની અનુવૃત્તિ છે આમ પ્રબોધ પછી પણ ચાલુ રહેતાં ભય આદિ સત્ય હેાવાથી એવા નિશ્વય થાય છે કે જાગ્યા પહેલાં પણ એ સત્ય હતાં સ્વપ્નકાલીન સુખ. ભય આદિ પણ જાગ્રત્–સુખ આદિની જેમ વ્યાવદ્વારિક સત્ય છે. તે પ્રાતિભાસિક નથી કારણ કે પ્રેગોધ પછી પણ તેમના બાધ થતા નથી, અને પ્રભોધ પછી પણ તેમની અનુવૃત્તિ છે એવા નિષ્કર્ષ આમાથી પ્રાપ્ત થાય છે. માટે પ્રાણીઓને તીવ્ર ઇચ્છા થાય છે કે સુખજનક વિષય અંગે સ્વપ્ન કરી આવે અને દુ:ખાજનક વિષય અંગે સ્વય્ત ન આવે,

્રશ અ∽) સ્વપ્નમાં બધું વાસના માત્ર છે તેથી સત્ય ભય આદિના સંભવ કર્યાથી હ્રાય ? (ઉત્તર) ' તવેતત સર્ત્વ ચેન સ્વળ્ત પશ્ચતિ ' એ બ્રુતિ અનુસાર કલ્પ∩રુના કતાએ માનસવૃત્તિરૂપ તાન સ્વપ્નમાં છે એમ સ્વીકાશું' છે. તેની જેમ અન્તઃકરણના પરિણામરૂપ ભય આદિ વ્યાવહારિક હાઈ શકે. તેનાથી અતિરિક્ત જે પદાર્થ છે તે જ વાસનાના પરિણામ હાઈને તેમને પ્રાતિભાસિક માન્યાં છે.

(શ્ર'કા–) સ્વ'નકાલીન ભય આદિ સપ', સ્ત્રી આદિ પદાર્થોથી ઉત્પન્ન થતાં નથી પણુ તેમના જ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થાય છે. આમ જ્ઞાન સત્ય છે તેથી અસલ્યમાંથી સત્ય કાર્ય'ની પણ ઉત્પત્તિ રવ'નમાં જોવામાં આવે છે એમ કહેવું યુક્તિયુક્ત નથી.

 જો એ મનેમાત્રજન્ય વૃત્તિરૂપ હાયને શું વૃત્તિમાત્ર ભય આદિના હેતુ છે કે સ્વાપ્ત સર્પ આદિરૂપ વિષયથી વિશેષિત વૃત્તિ ભય આદિતા હેતુ છે ? પહેલાે વિકલ્પ ગુક્ત નથી કારણ કે એવું હોય તા ગંમ તે વિષય અંગેના વૃત્તિરૂપ જ્ઞાનથો ભય આદિ થવાં જોઈ એ. બીજો વિકરપ પણ બરાબર નથી કારણ કે વૃત્તિમાત્ર સત્ય હેાય તો પણ તેના વિષય અસત્ય હાવાથી, તેનાથી વિશિષ્ટ વૃત્તિ પણ પ્રાતિભાસિક હેાવાની. આંગ પ્રાતિભાસિક જ્ઞાનથી વ્યાવઢારિક અર્થાફ્રિયાના ઉત્પતિમાં તે ઉદાહરહ્ય થાય છે—એમ માનીને પ્રથમ ત્રહ્યુ વિકલ્પાેમાંથી બીજા વિકલ્પના ખંડનમાં કહી શકાય કે ઇન્દ્રિય જ કામ કરવી અટકી ગઈ હોય તા ચક્ષ આદિથો જન્ય વૃત્તિ સત્ય ન સંભવે. તેથી ચક્ષ આદિથી જન્ય વૃત્તિજ્ઞાન સત્ય નથી. (तस्यापि=ज्ञानस्यापि). त्रीले વિકલ્પ કે ज्ञान સाक्षीइंप અને તેથી સત છે એ પણ લુક્ત નથી, સુંદર સ્ત્રીના દર્શનથી થાય છે તેના કરતાં તેને સ્પર્શ કરવાથી વધારે સુખ થાય છે. અને તેને જ પગથી સ્પરા' કરવાથી થાય છે તેના કરતાં હાથયા સ્પરા' કરવાથી વધારે સુખ થાય છે એ અનુભવથી સિદ્ધ છે. એ જ રીતે ભયંકર સર્પની પૂંછડી કે એવા ઠોઈ ભાગને રપશ' કરવાથી ભય થાય છે તેના કરતાં મર્મસ્થળ માથાપર સ્પર્શ કરવાથી વિશેષ ભય થાય છે એ અનુસવથી સિદ્ધ છે. અગ્રત અવસ્થામાં માત્ર વિષયની અપરાક્ષતાથી સુખવિશેષ કે દ્ર.ખવિશેષ થતા નથી, પણ દર્શાન, સ્પર્શાન આદિરૂપ વૃત્તિવિશેષથી લિશિષ્ટ એવી જે કાર્ય વિષયની અપરાક્ષતા તેનાથી થાય છે, કારણ કે માત્ર વિષયની અપરોક્ષતા એકરૂપ હેાવાથી વિશેષની પ્રયોજક બની શકે નહિ. તેવું જ રવયનમાં પણ હોવું જોઇ એ. આમ સ્વયનમાં તે તે વિષયની માત્ર અપરોક્ષતા જે સાક્ષીરૂપ છે તે સત્ય હેાવા છતાં, સુખ લય આદિ ઉત્પન્ન કરનાર જે પ્રાતિભાસિક દશ'ન. સ્પર્શન આદિ વૃત્તિવિશેષથા વિશિષ્ટ તે તે વિષયની અપરાક્ષતા છે તે પ્રાતિભાસિક છે. તેથી પ્રાતિભાસિકથી વ્યાવહારિક સુખ. ભય આદિના સંભવ છે (એમ અદ્વૈતવિદ્યાચાર્ય કહે છે).

तथा जागरे घटादिव्रकाशनक्षमतत्रत्यपुरुषान्तरनिरीक्ष्यमाणालोक-वत्यपवरके सद्यः व्रविष्टेन पुंसा कल्पितस्य सन्तमसस्य व्रसिद्धसन्तमसो-चितार्थकियाकारित्वं दृष्टम् । तेन तं व्रति घटाद्यावरणं, दीपाद्यानयने तदपसरणं, तन्नयने पुनरावरणमित्यादेर्दर्शनादित्यपि केचित् ॥

તેમ જાગ્રત અવસ્થામાં (પશુ) ઘટાદિનું પ્રકાશન કરવા સમર્થ, અને ત્યાં રહેલા બીજ પુરુષે થી જોવામાં આવતા એવા પ્રકાશવાળી એારડીમાં તરત જ દાખલ થયેલા પુરુષથી કલ્પિત જે અધ્વકાર છે તે પ્રસિદ્ધ અધ્વકારને ઉચિત અર્થ'ક્રિયા કરતા જોવામાં આવે છે કારણ કે તે (અધકાર/થી તે (પુરુષ)ની પ્રતિ ઘટાદિનું આવરણ, દીપ અકિ લાવતાં તેનું અપસરણ, તે (દીપ આદિ) લઈ જતાં ફરી આવરણ આદિ (અર્થ'ક્રિયા) જોવામાં આવે છે એમ પણુ કેટલાક કહે છે.

વિવરષ્ટ્ર : સ્વપ્નાવસ્થાની જેમ જામત્ અવસ્થામાં પણ અસત્યથી સત્ય અર્થદિયા શક્ય છે એમ કેટલાક કહે છે. એક નાની એતરડી હેાય ત્યાં ધડા વગેરેનું પ્રકાશન કરી શકે એટલા પ્રકાશ છે અને એ પ્રકાશના અનુભવ એ આરડીમાંના બૌજા માણસાને થાય છે એટલે પ્રકાશ છે એમાં શંકા નથી આ એારડીમાં અચાનક ક્રોઈ મધ્ણુસ દાખલ થાય તાે તેને આંધાટું લાગે છે અને આ કલ્પિત અધંકાર સાચા, બધાને જાણુતા અધકાર જેવું કામ કરે છે—આવરણાદિ કરવાનું, તેથી કેટલાકના મતે જાગ્રત્અવસ્થામાં પણુ અસલ્યની સલ્ય અર્થદિયાકારિતા હાેય છે

अन्ये तु पानावगाहनाद्यर्थक्रियायां जलादिस्वरूपमात्रमुपयोगि न तद्गतं सत्यत्वम् । तस्य कारणत्वतदवच्छेदकत्वयोरभावादिति कि तेन । न चैवं सति मरुमरीचिकोदकञ्चवितरजतादेरपि प्र सिद्धोदकाद्युचितार्थ-क्रियाकारित्वप्रसङ्गः । 'मरीचिकोदकादावुदकत्वादिजातिर्नास्तीति तद्विषयक-भ्रमस्य उदक्तशब्दोछेखित्वं तदुल्लेखिपूर्वानुभवसंस्कारजन्यत्वप्रयुवतम्' इति तत्त्वञ्चद्विकारादिमते तत्तदर्थक्रियाप्रयोजकोदकत्वादिजात्यभावादेव तद्प्रसङ्गात् ।

×યારે બીજા કહે છે કે પીવું, નહાવું ઇત્યાદિ અવ કિયામાં જળ આદિતું માત્ર સ્વરૂપ ઉપયોગી છે, તેમાં રહેલું સત્યત્વ નહીં, કારણ કે તે (સાયત્વ)માં કારણત્વ અને તેનું (કારણત્વનું) અ ગ્છેઠકત્વ નથી, માટે તેનું શું પ્રયાજન ? અને 'અમ હાય તા મરુમરીચિકાજળ (મૃગજળ), શુક્તિરજત આદિની પણ પ્રસિદ્ધ જળ આદિને ઉચિત એવો અર્થ પ્રક્રિયાકારિતા પ્રસક્ત થશે'—એમ (દલીલ કરવી) નહિ. મરીચ્કાજળ આદિમાં જલત્વ આદિ જાતિ નથો માટે તેને વિષેના બ્રમ જળ શબ્દના ઉલ્લેખવાળા છે તે તે ઉલ્લેખવાળા પૂર્વ અનુભવના સંસ્કારથી જન્મ છે તેને કારણે છે'—એ તત્ત્વશુદ્ધિકાર આદિના મતમાં તે તે અર્થ ક્રિયામાં પ્રયાજક (કારણુભૂત) જલત્વ આદિ જાતના અસાવથી જ વના (પ્રસિદ્ધ જળ આદિના જેવા અર્થ કારિત્વના) પ્રસંગ નથી (તેથી ઉપર્યુ ક્ત દલીલ બરાખર નથી).

વિવર છુ: જગતને સત્ય માનનારા પણ એમ નહીં કહી શકે કે અર્થ કિયાકારિત એટલે જ સત્યત્વ, કારણ કે અર્ય કિયાની ઉત્પત્તિ ન હોય એવી દશામાં પણ ઘટ આદિ સત્ય હોય છે. પણ એમ કહી શકે કે 'સત્યત્વ અર્થ કિયાનું પ્રયોજક છે'. તા શું સત્યત્વ અર્થ ક્રિયના કારણ તરીકે અભિપ્રેત છે કે કારણતાવચ્છેદક તરીકે ! બેમાંથી કાઈ વિકલ્પ યુક્ત નથી. જળ આદિ સ્વરૂપ જ કારણ તરીકે ઉપયોગી છે અને જલત્વ આદિ સ્વરૂપ જ કારણતાવચ્છેદક તરીકે ઉપયોગી છે. (મૂળમાં 'જલાદિ' પદ છે તે જલત્વ આદિના પણ સંગ્રહ કરનારા છે એન સમજવું જોઈ એ), પણ અર્થ કિયામાં જલ આદિની સત્યતાના કાઈ ઉપયોગ નથી. જળ આદિના સ્વરૂપથી અતિરિક્ત તરીકે સત્યત્વ કારણ નથી, અને કારણતાનું અવચ્છેદક પણ નથી. આમ સત્ય ન હોય તે પણ પ્રયંચમાં અર્થ કિયાકારિત્વ સંભવે છે તેથી મિથ્યાત્વના વિરાધ નથી.

રાંકા : એવું જો હેાય તેા મરુમરીચિકા જળથી પણુ સ્તાનાદિ અ**થ°ક્રિયા થવી** જોઈએ (મરુપૂનિમાં સંસપ્ટ કિરણુમાં આરોપિત જળ તે મરુમરીચિકાજળ).

ઉત્તર : આ જળ તે જલાભાસ છે તેથી તેમાં જલત્વ અતિ નથી.

**રાંકા :** એવું જો હેાય તેા 'આ જળ છે' એમ શબ્દના ઉદલેખવાળું જ્ઞાન કેવી રીતે થાય છે !

ઉત્તર : 'જળ' શબ્દના ઉલ્લેખથી શુક્ત એવા સત્ય જળવિષયક પૂર્વમાં અનુભવ થયા હતા તેનાથો ઉત્પન્ન થયેલા સંસ્કારથી આ મસ્મરીચિકાજગના ભ્રમ જન્મે છે; તેને કારણ આ મરીચિકાજળને માટે પણુ 'જલ' શબ્દથી ઉલ્લેખ કરવામાં આવે છે. પ્રસિદ્ધ જળસંગંધી પીવું, નહાવું વગેરે અર્થ ક્રિયા છે તેમાં જલત્વ જાતિ પ્રયોજક છે, કારણુ કે જ્યાં જલત્વ નથી હાતું ત્યાં પાન, સ્નાન આદિ જોવામાં નથી આવતાં. એ જ રીતે પ્રસિદ્ધ રજત 1 કટક આદિ લક્ષણુ અર્થ ક્રિયા છે તેમાં રજતત્વ પ્રયોજક છે, મગેચિકાજલમાં અથ કિયા-કારિત્વની પ્રયોજક જલત્વ જાતિ ન હાેવાથી તેનાથી અર્થ ક્રિયા થતી નથી, અને અર્થ-ક્રિયાની પ્રસક્તિ પણુ નથી.

तत्राप्युदकत्वादिजातिरस्ति । अन्यथा तद्वैशिष्ट्योल्छेखिअमविरोधाद्, उद्दशद्यर्थिनस्तत्र प्रवृत्त्यभावप्रसङ्गाच्चेति प्रातिभासिके पूर्वदृश्टसजातीयत्व-व्यवहारानुरोधिनां मते क्वचिदधिष्ठानविशेषज्ञानेन समूलाध्यासनाशात् , कः विदधिष्ठानसामान्यज्ञानोपरमेण केवलाध्यासनाशात् , क्वचित् गुञ्जा-पुञ्जा दौ चश्चुषा वहन्याद्यध्यासस्थळे दाहपाकादिप्रयोजकस्योष्णस्पर्शादे-रनध्यासाच्च तत्र तत्रार्थक्रियाऽभानोपपत्तोः । क्वचित् कासाञ्चिदर्थक्रियाणा मिष्यमाणत्वाच्च । मरीचिकोदकादिव्यावर्तकस्यार्थक्रियोपयोगिरूपस्य वक्तव्यत्वे च श्रुतिविरुद्धं प्रत्यक्षादिना दुर्ग्रहं त्रिकालाबाध्यत्वं विहाय दोषविशेषाजन्यरजतत्वादेरेव रजताद्युचितार्थक्रियोपयोगिरूपस्य वक्तुं सन्धाच्च । तस्मान्मिध्यात्वेऽप्यर्थक्रियाकारित्वसम्भवान्मिध्येव प्रयञ्चः, न सत्त्य इति ॥८॥

ત્યાં (મરુમરીચિકાજલ આદિમાં) પણ જલત્વ આદિ જાતિ છે; અન્યથા (---તેમનામાં જલત્વ આદિ જાતિ ન હાય તા) તેનાથી વૈાશબ્ટચના ઉલ્લેખ કરનાર ભ્રમ સાથે વિરાધ થય છે, અને જળ આદિની અભિલાષા રાખનારની ત્યાં પ્રવૃત્તિના અભાવ પ્રસક્ત થાય છે (---તે મરુમરીચિકાજલ આદિન વિષે પ્રવૃત્તિ નહીં કરે), માટે પ્રાતભાસિકમાં પહેલાં જોયેલાં (જળ આદિની સજાતીયતાના વ્યવહારના અનુરાધ કરનારાએના મતમાં કચાંક આધબ્હાનના વિશેષ (ખાસિયત)ના જ્ઞાનથી મૂળસાહેત અધ્યાસના નાશ થાય છે તેથી, કચાંક અધિબ્હાનના સામાન્ય (અશ)ના જ્ઞાનના નાશથી કેવળ અધ્યાસના નાશ થાય છે તથી, અને કચાક ચણેાઠીના હગલા આદિમાં ચક્ષુથી વાદ્ધ આદિના અધ્યાસ થાય છે તથી, અને કચાક ચણેાઠીના હગલા આદિમાં ચક્ષુથી વાદ્ધ આદિના અધ્યાસ થાય છે તથી અને કચાક આધાદના પ્રયોજક ઉષ્ણ સ્પર્શ આદિના અધ્યાસ નથી હોતા તથી ત્યાં ત્યાં અર્થાક્રયાના આલ ઉપપન્ન છે (--બર્થાક્રિયા ન થાય એ સમજી શકાય તેવી વાત છે) (માટે તેઓ પ્રાતભાસિક મરુમરીચિકાજળ આદિમાં જલત્વાદિ જાતિ છે એમ માને છે). અને કચાંક કેટલીક અર્થાક્રયાઓ માનવામાં આવે છે. મરુમરીચિકાજળ આદિની બ્યાવ્રત્તિ કરનારું (તેમને ઝુદાં પાર્ડનારું) એવું અર્થ ક્રિયામાં ઉપયાગી રૂપ કહેવાનું હાય તા પણ બ્રાતથી વિરુદ્ધ, ગત્યક્ષાદિથી જેનું ચહુણુ થવું મુશ્કેલ છે તેવું ત્રિકાલાબાધ્યત્વ છેાડીને દાષાવશેષથી ઉત્પાદ્ય નહિ એવું રજતત્વ આદિ જ રજત આદિને ઉચિત અર્થ'ક્રિયામાં ઉપયોગી રૂપ કહી શકાય છે. તેથી (અર્થ') મિથ્યા હાેય તા પણ અર્થક્રિયાકારિત્વના સલવ છે તેથી પ્રપંચ મિથ્યા જ છે, સત્ય નથી. (૮)

વિવરણ ; કેટલાક પ્રાતિભાસિક એવા મરુમરીચિકાજળ આદિમાં અર્થ કિયાકારિત્વની પ્રયોજક જાતિ માનીને પણ અતિપ્રસંગના પરિદ્વાર કરે છે. જો પ્રાતિભાસિક જળમાં પણ જલત્વ ન હાેય તાે જલત્વથા વિશિષ્ટ તરીકે તેતુ' બ્રાન્ત જ્ઞાન થાય છે તે ન સંભવે અને મુખ્ટતાવચ્છેદક જલત્વ આદિથી તે વિશિષ્ટ છે એવું ગ્રાન ન થતું હોય તા જળની ઇચ્છા રાખનાર તેને વિષે પ્રવૃત્તિ ન કરે. વળી શુક્તિરજત અને સત્ય રજત અર્થાત્ પ્રાતિભાસિક અને બ્યાવહારિક રજતમાં એક રજતત્વ બતિ ન હાત તા પ્રાતિભાસિક અધ્યાસામાં પૂવ°-દુષ્ટના સજાતીયના વ્યવહાર ભાષ્યાદ પ્રયોમાં છે તે ન સંભવત એ ધ્યાનમાં રાખાને પશુ પ્રાતિભાસિક જલ આદિમાં જલત્વ આદિ જાતિ માનવા જોઈએ. તા પછી પ્રાતિભાસિક પદાર્થોથી અર્ધક્રિયા કેમ નથી થતી ! તેમતા સફળ ઉત્તયોગ કેમ નથી કરા શકાલા ! એને ઉત્તર એ છે કે કચાંક એવું બને છે કે દૂરથી મરુમરીચકાજલના ભ્રમ થયા પછા નજીક ગયેલા માણસને 'આ જળ નથી, આ તાે મરાચિક્ર છે' એમ વિશેષદરા'ન થતાં જલના અપ્યાસ પોતાના અજ્ઞાનરૂપ મૂળ સાથે જ નાશ પામે છે તેથી અર્થ ક્યાની ઉત્પત્તિ પ્રસક્ત થતી નથી. જ્યાં શુક્તિ આદિમાં રજત આદિના અપ્યાસ પછી વિશેષદર્શન થાય છે ત્યાં ઉપર કહ્યું તેમ થાય છે. પણ જ્યાં આવું વિશેષદર્શ'ન નથી થતું ત્યાં અધ્યાસના અધિકાનના સામાન્યનાનરૂપ કારણના નાશથી માત્ર રજત આદિના અખ્યાસના નાશ સંભવે છે અને ત્યાં પણ અર્થ'ક્રિયાના ઉત્પત્તિ પ્રસક્ત થતી નથી. આગળ સ્વપ્નનો જેમ' એમ કહીને જે કેટલાક પ્રાતિભાસિક પદાર્થોની અર્થ'ક્રિયાકારિતા માનો છે તે ઉક્ત અતિપ્રસંગમા ઇવ્ટાપત્તિ પણ છે. હવે એમ બતાવે છે કે પ્રાતિભાસિક પદાર્થીમાં અર્થાક્રયાકારિતા નથી હોત<sup>ં</sup> એમ

માનોને પણ સત્યત્વ અર્થ કિયાકારિત્વની પ્રતિ કારણતાવ એલ ક્વાકારાતા પત્ય. હતાર અને માનોને પણ સત્યત્વ અર્થ કિયાકારિત્વની પ્રતિ કારણતાવ એટક છે એમ કહી શકાય નહિ. શ્રુતિ તેા કહે જ છે કે બ્રહ્મ સિવાય ગધું મિથ્યા છે, તેથી અર્થ કિયાકારી પદાર્થા સત્ય છે માટે અર્થ કિયાકારી છે એમ કહેવું શ્રુતિથી વિરુદ્ધ છે. માટે સત્ત્વતું અર્થ કિયાકારિતાના અવચ્ધ દક તરીકે પ્રહણ કરવું હશે તેા જ 'સદ્દરૂપ રજતથી કદું વગેરે થાય છે, તેનાથી વિલક્ષણ શુક્તિરજતથી કદું વગેરે થતું નથી' એમ અન્વય બ્યતિરેક પી સહકૃત પ્રત્યક્ષથી તે કરવું પડશે પણ તેવું સત્ત્વ મિથ્યાત્વથી વિરુદ્ધ ત્રણે કાળમાં અખા ધ્યત્વરૂપ નથી હોતું, કારણ કે ત્રિકાલા બાધ્યત્વ પ્રત્યક્ષથી પ્રહણ થઈ શકતું નથી. પ્રત્યક્ષ અને શ્રુતિના વિરોધને કારણે અનુમાન આદિથ પણ પ્રપંચમાં ત્રણેય કાળમાં અખા ધ્યત્વરૂપ સત્ત્વતું ગ્રહણ થઈ શકતું નથી. તેથી સત્ય છે માટે કાંઈ વરતુ અર્થ કિયાકારી છે એમ કહી શકાય નહિ માટે આ વાત પડાી મૂરીને એમ કડેવું જોઈએ કે દોષથી જન્ય નહિ એવા રજતત્વ અને બ્યવહારકાલીન બાધરહિત રજતત્વ આદિ બાધુ તેમાં અર્થ કિયાકારિત્વ સભવે છે તેથી પ્રયંત્ર મિથ્યા જ છે, તે સત્ય નથી. (૮) (९) नज्जु मिथ्यात्वस्य प्रपञ्चधर्मस्य सत्यत्वे ब्रह्माद्वेतक्षतेस्तदपि मिथ्यैव वक्तव्यमिति कुतः प्रपञ्चस्य सत्यत्वक्षतिः । मिथ्याभूतं ब्रह्मणः सप्रपञ्चत्त्रं न निष्प्रपञ्चत्वविरोधीति त्वदुक्तरीत्या मिथ्याभूतमिथ्यात्वस्य सत्त्यत्वाविरोधात् ।

अत्रोक्तमद्वैतदीपिकायाम् वियदादिप्रपञ्चसमानस्वभाव मिथ्या-त्वम् । तच धर्मिणः सत्यत्वप्रतिक्षेपकम् । धर्मस्य स्वविरुद्धधर्मप्रतिक्षेपकत्वे हि उभयवादिसिद्धं धर्मिसमसत्त्वं तन्त्रम्, न पारमार्थिकत्वम् । अघट-त्वादिप्रतिक्षेपके घटत्वादावस्माकं पारमार्थिकत्वासम्प्रतिपत्तेः । जस्रणः सप्रपठवत्वं न धर्म्मिसमसत्ताकमिति न निष्प्रपठचत्वप्रतिक्षेपकम् ।

(૯) શંકા થાય કે પ્રપંચના ધર્મ મિથ્યાત્વ જો સાચા હાય તા છાલાના અદ્વૈતની ક્ષતિ થય છે તેથી તે પણ મિથ્યા જ છે એમ (સિદ્ધાન્તીએ કહેવું પડશે. માટે પ્રપચના સત્યત્વની ક્ષતિ કચાંથી થાય ? છાલાન મિથ્યાભૂ એવું સપ્રપચત્વ (પ્રપચતાદાત્મ્ય નિષ્ધ્રપચત્વનું (પ્રપચના અત્યન્તાભાવવાળા હાેવું તેનુ) ાવરાથી નથી એમ તમે કહેલી રીતથા મિથ્યાભૂ ખોવા મિથ્યાત્વના સત્યત્વ સાથે વિરાધ નથી (તેથી પ્રપંચ-સત્યત્વની ક્ષતિ નથી).

આ બાબતમાં ઔદૈતદીષિકામાં કહ્યું છે કે મિથ્યાત્વ આકાશ આદિ પ્રપંચ સાથે સમાન સ્વસાવવાળું છે. અન તે ધનીંના સત્યત્વનું વિરાધી છે (તેને દૂર કરનાડું છ). ધર્મ પોતાનથા વિરુદ્ધ ધર્મના વિરાધી બને તેમાં તેનું ધર્મા સાથે સમાન સત્તાવાળું હાવું તે પ્રયોજક છે, અને આ બન્ને પક્ષને સિદ્ધ છે (બન્ને પક્ષન માન્ય છે), ધર્મની પારમાર્થિકતા પ્રયોજક નથી, હારણુ કે અઘટત્વ આદિના ાવરાધ કરનાર ઘટત્વ આદિમાં પારમાર્થિકતવ અગે અમારી સંમાત નથા (—અમે અ બાબતમાં સંપત નથી). પ્રક્ષનુ સપ્રપંચત્વ ધર્મી સાથે સમાન સત્તાવાળું નથી તેથી તે નિષ્યપંચત્વનુ ધરોઘી નથી.

વિવર્ષ્ણ : બીજી રીતે પ્રયંચના સચત્વની શંકા રજૂ કરે છે બિથ્યાત્વને પ્રયંચના ધર્મ માનવામાં આવતા હાય અને તે જો સત્ય હાય તા બ્રહ્માદ્ભેતની ક્ષતિ થાય છે. જો મિથ્યાત્વ પણ મિથ્યા જ છે એમ સિદ્ધાન્તાને કહેવું પડે તા પ્રપંચના સત્યત્વને કાઈ હાનિ થતી નથી. સિદ્ધાન્તા એમ કહે કે મિથ્યાબૂત હાેવા છતાં મિથ્યાત્વ પાતાના આશ્રયબૂત પ્રપંચમાં પોતાના વિરોધી સત્યત્વનું પ્રતિક્ષેપક (--સત્યત્વને સાથે નહીં રહેવા દેતાર, વિરાધા) છે, તેથી સત્યત્વની ક્ષતિ થવાની જ--તો તેના ઉત્તરમાં શંકાકાર, દલોલ કરે છે કે પ્રદાસનું સપ્રપંચન અર્થાત્ પ્રપંચ સાથેનું તાદત્મ્ય મિથ્યા છે. અને તેનુ નિષ્પ્રયચ્યત્વ એટકો પ્રપંચના આત્યન્તાબાવવાળા હાવું તે વાસ્તવ છે, ઠારણ કે પ્રહામાં વ્યાવહારિક પ્રયંચના

સિ-૪૯

## सिखान्तलेशसङ्ग्रहः

અત્યન્તાભાવને પરમાર્થ માનવામાં આવે છે. માટે જેમ સપ્રયાંચત્વ અને નિષ્પ્રપાંચત્વને৷ એક સ્થાનમાં વિરાધ નથી એમ સિદ્ધાન્તી માને છે તેમ મિથ્યાભૂત મિથ્યાત્વ અને સત્યત્વને৷ પણ અવિરાધ છે.

'મિથ્યાલ્વ ધર્મ' મિથ્યાભૂત છે' એ પક્ષને જ સ્વીકારીને **અદ્વૈતદીપિકા**માં આ શ'કાનું સમાધાન કર્યું છે કે મિથ્યાલ્વ આકાશ આદિ પ્રપંચની સાથે સમાન સ્વભાવવાળુ છે; અર્થાત્ આક્રાશ આદિની બ્યાવદ્ધારિક સત્તા છે તેમ મિથ્યાલ્વની પણુ બ્યાવદ્ધારિક સત્તા હશે અને પ્રપંચના સત્યત્વનું વિરોધી બના શકશે.

(શ'કા) આરોપિત ધટત્વ આદિ આરોપના અધિઝાનબૂત પાતાના આશ્રયમાં પાતાનાથી વિરુદ્ધ અધટત્વ આદિના વિરાધી હાૈય એમ આપણે જોતાં નથી તેથી સત્ય જ ઘટત્વ આદિ પાતાના આશ્રયમાં પાતાનાથી વિરુદ્ધ ધર્મ'ના વિરાધી "ને છે એમ કલ્પવું જોઈએ. તા પછી મિથ્યાબૂત મિથ્યાત્વ પાતાના ધર્મી' પ્રપંચમાં સત્યત્વનું વિરાધી કેવી રોતે હોઈ શકે !

(ઉત્તર) પોતાનાથી વિરુદ્ધ ધર્મ'ને વિરોધી એ જ ધર્મ હેાઈ શકે જે ધર્મા'ત સાથે સમાન સત્તાવાઓ હેાય — આ વાત ખન્તે પક્ષને માન્ય છે. હવે પરમત પ્રમાણે તો ઘટત આદિમાં પારમાથિ કતવ રૂપ સત્યત્વ છે. અને ધર્મિ સમાન સત્તાવાળા હોવું એ જ સ્વવિરુદ્ધના પ્રતિક્ષેપક થવામાં પ્રયોજક છે એમ ખન્ને પક્ષ સ્વીકારે છે. ઘટતવ આદિ ધર્મ સ્વાભાવિક આશ્રયમાં પોતાનાથી વિરુદ્ધ ધર્મના વિરાધો ખને તેને માટે પ્રયોજકની આકાંક્ષા થતાં ખન્ને પક્ષને માન્ય એવું પ્રયોજક કલ્પવું જોઈએ, જેની ખાખતમાં મતબેદ છે તેવું પ્રયોજક કલ્પી શકાય નહિ, હાલાનું સપ્રપંચત્વ બ્યાવહારિક છે જ્યારે હાલ પારમાથિ ક છે તેથી સપ્રપંચત્વ ધાલામાં નિષ્ત્રપંચત્વનું વિરોધી બની શકે નહિ.

# अत एव मिथ्यात्वस्य व्यावहारिकत्वे तद्विरोधिनोऽप्रातिभासिकस्य प्रपठचसत्यत्वस्य पारमार्थिकत्वं स्यादिति निरस्तम् । धर्मिसमसत्ताकस्य मिथ्यात्वस्य व्यावद्दारिकत्वे धर्मिणोऽपि व्यावद्दारिकत्वनियमात् ।

અથી જ એ દલીલના (પણ) નિરાસ થઈ ગયા કે 'મિથ્યાત્વ બ્યાવહારિક હાય તા તેનું તિરાધી અપ્રાતિભસિક પ્રપંચસત્યત્વ પારમાથિ કે હોવું જોઈ એ''– કારણુ કે ધર્મા સાથે સમાન સત્તાવાળું મિથ્યાત્વ બ્યાવહારિક હાેય તા ધર્મા પણ બ્યાવહારિક હાેવા જેઈએ એવા ચિમ છે.

વિવરષ્ટ્ય શાંકા થાય છે કે પ્રપંચનું મિથ્યાત્વ મિથ્યા છે એ પક્ષમાં મિથ્યાત્વ વ્યાવહારિક છે એમ જ કહેવું પડશે, કારણુ કે એક વ્રહ્મગ્રાનથી જ નિકત્તિ પામે તેવા મિથ્યાત્વ ધમ' પ્રાતિભાત્તિક કે પારમાથિ'ક હાેઈ શકે નહિ. પણુ જો એ વ્યાવહારિક હાેય તેં પ્રપંચમાં રહેલું સસત્વ પારમાથિ'ક સિદ્ધ થાય છે. 'હન ચટ ' ઇત્યાદિ પ્રત્યક્ષથી સિદ્ધ અને તત્ત્વન્નાન (બ્રહ્મન્નાન) થાય ત્યાં સુધી અનુવર્તામાન પ્રય ચસત્યવ પ્રાતિભાત્તિક હાેઈ શકે નહિ કારણુ કે પ્રાતિભાસિકની નિષ્ટત્તિ વ્યહ્મનાન સિવાય પણુ થાય છે. અને વ્યાવહારિક બિથ્યાત્વરૂપ ધર્મ'વાળા પ્રપંચમાં તેનું સત્યત્વ વ્યાવહારિક હાેઈ શકે નહિ. તેથી પ્રપંચમાં રહેલો સત્યત્વ ધર્મ પારમ થિ°ક સિદ્ધ થાય છે માટે ધર્મા પ્રપંચના પારમાર્થિકત્વને નિવારી શકાશે નહિ. આમ હાલાદ્વૈતની ક્ષતિ થાય છે.

આ શંકાના ઉત્તર પણ ઉપર કહેલી દલીલથી અપાઈ જાય છે. મિય્યાત્વ ધર્મ ધર્મા ની સાથે સમાન સત્તાવાળું હેલું જોઈએ માટે વ્યાવહારિક છે એમ માનીને મિથ્યાત્વના ધર્મી એવા પ્રપંચમાં સત્યત્વપય વસાયી એવું પ્રપંચસત્યત્વમાં પારમાથિક વનું આપાદન વિરોધને કારણે સંભવતું નથી. મિથ્યાત્વવાળા પ્રપંચમાં પારમાથિક સત્યત્વ છે એમ મનાવી શકાય નહિ. એવી દલીલ કરી શકાય નહિ કે પ્રપંચમાં પારમાથિક સત્યત્વ છે એમ મનાવી શકાય નહિ. એવી દલીલ કરી શકાય નહિ કે પ્રપંચમાં પારમાથિક સત્યત્વ છે એમ મનાવી શકાય નહિ. એવી દલીલ કરી શકાય નહિ કે પ્રપંચમાં પારમાથિક સત્યત્વ છે એમ મનાવી શકાય તેમાં પ્રાતિભાસિક કે બ્યાવહારિક સત્યત્વ પણ અગાઉ ખતાબ્યા પ્રમાણે હાેઈ શકે નહિ તેથી સત્ત્વના અનુભવના વિરોધ થાય છે. આ દલીલ ભરાબર નથી કારણ કે પ્રપંચમાં વ્યાવહારિક જ સત્ત્વના સ્વીકાર હોવાથી અનુભવના વિરોધ રહેતા નથી. મિથ્યાત્વ અને સત્યત્વ ખન્ને વ્યાવહારિક હોય તા સમાન સત્તાવાળા હોવાને કારણે એક સ્થાનમાં રહી શકે નહિ એમ પણ કહેવું જોઈએ નહિ, કારણ કે મિથ્યાત્વથી અવિરુદ્ધ અને પ્રહ્નગ્રાન ન થાય ત્યાં સુધી અળાધિત સ્વરૂપવાળું પ્રપંચસત્ત્વ પ્રત્યક્ષાદિના વિષય છે એમ વારંવાર કર્ણુ છે.

अथ वा यो यस्य स्वविषयसाक्षात्कारानिवत्यों धर्मः, स तत्र स्वविरुद्धघर्मप्रतिक्षेपकः । द्युक्तौ ग्रुक्तितादात्म्यं तद्विषयसाक्षात्कारानिवर्त्त्यम् अग्रुक्तित्वविरोधि, तत्रैव रजततादात्म्यं तक्षिवर्त्त्यमरजतत्वाविरोधीति व्यवस्थादर्शनात् । एवं च प्रपठ्चमिध्यात्वं कल्पितमपि प्रपठच-साक्षात्कारानिवर्त्त्यमिति सत्यत्वप्रतिक्षेपकमेव । ब्रह्मणाः सप्रपठचत्वं तु ब्रह्मसाक्षात्कारनिवर्त्यमिति न निष्प्रपठचत्त्वप्रतिक्षेपकमिति ।

અથવા જે (ધર્મ') જે (ધર્મી')ના પાતાના વિષેના સાક્ષાત્કારથી નિવૃત્તિ ન પામે તેવા ધર્મ હાય તે જ ત્યાં (ધર્મી'માં) પાતાનાથી વિરુદ્ધ ધર્મ'ના પ્રતિક્ષેપક (-તેને ત્યાં રહેવા નહીં દેનાર) હાય છે. કારણ કે શુક્તિમાંનું શુક્તિલાન જે તે (શુક્તિ) વિષેના સાક્ષાત્કારથી નિવૃત્ત થતુ નથી તે અશુક્તિત્વનું વિરાધી છે (જ્યારે) ત્યાં જ રજતતાહાત્મ્ય તેનાથી નિવૃત્ત થતું હાલાથી અર જવત્વનું વિરાધી છે (જ્યારે) ત્યાં જ રજતતાહાત્મ્ય તેનાથી નિવૃત્ત થતું હાલાથી અર જવત્વનું વિરાધી છે (જ્યારે) ત્યાં જ રજતતાહાત્મ્ય તેનાથી નિવૃત્ત થતું હાલાથી અર જવત્વનું વિરાધી છે (જ્યારે) ત્યાં જ રહતતાહાત્ત્મ તેનાથી નિવૃત્ત થતું હાલાથી અર જવત્વનું વિરોધી નથી એવી વ્યવસ્થા જેવામાં આવે છે અને આમ પ્રપંચમિષ્યાત્વ કલ્પિત હોવા છતાં પ્રપંચ સાક્ષાતકારથી નિવૃત્ત થાય તેવું નથી માટે સ્તયત્વનું પ્રતિક્ષેપક જ છે. બીજી બાજુએ બ્રહ્મનું સપ્રપંચત્વ બ્રદ્ધસાક્ષાત્કારથી નિવૃત્ત થાય તેવું છે તેથી તે નિષ્પ્રપંચત્વનું પ્રતિક્ષેપક નથી (એમ અદ્વેતદીપિકામાં કહ્યું છે).

વિલર છુઃ 'સર્વ'ત્ર પ્રહાસત્તા જ તાત થાય છે, તેનાથી અતિરિક્ત વ્યાવહારિક કે પ્રાતિભાસિક સત્તા નથી' એમ માનનાર પક્ષમાં પ્રતિશેષક થવામાં ધમી'ની સાથે સમાન સત્તાવાળા હેાવું એ પ્રયોજક છે એ સમાધાન સંભવતું નથી એમ માનીને બીજું સમાધાન રજૂ ક્યું" છે. ધર્મ પાતાનાથી વિરુદ્ધ ધર્મનું પ્રતિક્ષેષક ખને તેમાં 'પાતાના આશ્રયના સાક્ષાત્કારથી નિષ્ટત્તિ થાય તેવા ન હોવું' એ પ્રયોજક છે કારણ કે તે અંગે બન્ને પક્ષમાં સંગતિ છે; પારમાથિ કતવ પ્રયાજક નથી કારણ કે એ બાબતમાં સંગતિ નથી. શુક્તિના સાક્ષાત્કાર થવા છતાં પણ શુક્તિત્વની નિવૃત્તિ થતી નથી માટે શુક્તિત્વ પાતાતા આબ્રયમાં અશુક્તિત્વને રહેવા દેતું નથા. જ્યારે શુક્તિના સાક્ષાત્કાર થતાં તેમાં દાત થતા રજતત્વની નિવૃત્તિ થાય છે તેથો તે (રજત વ) શુક્તિમાં અરજતત્વ ધર્મવું પ્રતિક્ષેપક બનો શકતુ નથી. આમ પાતાના આશ્રયના સાક્ષાત્કારથા નિવૃત્તિ ન પામતાે ધર્મ પાતાના આશ્રયમાં પેતાથી વિરુદ્ધ ધર્મની સ્થિતિના વિરાધ કરે છે એમ પ્રમાણથી સિદ્ધ થતાં, ઘટાદિ રૂપ પ્રપચના સાક્ષાત્કાર થતાં શ્રુતિ અને વ્યાયથી સિદ્ધ મિથ્યાત્વ નિવૃત્ત થતું નથી માટે તે પ્રપંચ સાક્ષાત્કાર થતાં શ્રુતિ અને વ્યાયથી સિદ્ધ મિથ્યાત્વ નિવૃત્ત થતું નથી ખાટે તે પ્રપંચ સાક્ષતવના પ્રતિક્ષેપક છે; વ્યક્ષતું સપ્રપંચત્વ થાક્ષના સાક્ષા કારથી નિવૃત્તિ પામે છે તેથી તે નિષ્પ્રપચત્વનુ પ્રતિક્ષેપક નથી.

एतेन शब्दगम्यस्य ब्रह्मणः सत्यत्वे शब्दयोग्यतायाः, शब्दधी-प्रामाण्यस्य च सत्यत्वं वक्तव्यम् । प्रातिभासिकयोग्यतावताऽनाप्तवाक्येन व्यावद्दारिकार्थस्य व्यावहारिकयोग्यतावताऽग्निहोत्रादिवाक्येन तात्त्विकार्थस्य वा सिद्धचभावेन योग्यतासमानसत्ताकस्यैव शब्दार्थस्य सिद्धिनियमात् । अर्थाबाधरूपप्रामाण्यस्यासत्यत्वे अर्थस्य सत्यत्वायोगाच्च । तथा च ब्रह्मातिरिक्तसत्यवस्तुसत्त्वेन द्वैतावझ्यम्भाव इति वियदादिष्ठपठचोऽपि सत्त्योऽस्त्विति निरस्तम् ।

આથી "શબ્દગમ્ય પ્રદ સત્ય હાેય તાે શબ્દની ચાેગ્યતા અને શબ્દજન્ય જ્ઞાનના પ્રામાણ્યને સત્ય કહેવાં જોઈએ, કારણ કે પ્રાતિભાસિક ચાેગ્યતાવાળા અનાપ્ત (પુરુષના) વાકચથી વ્યાવહ રિક અર્થની સિદ્ધિ થ તે નર્થા અને વ્યાવડારિક ચે ગ્યતવાળા આંગ્લેહાત્ર આદ વિષયક વાકચથી તાત્વિક અર્થની સિદ્ધિ થતો નથી તેથી ચાેગ્યતાની સાથે સમાન સત્તા ધરાવનાર શબ્દાર્થની (જ) સિદ્ધિ થાય છે એવા નિયમ છે; અને અર્થ'નું અખાધ રૂપ પ્રામાણ્ય જો અસત્ય દાય તા અર્થ' સત્ય હાેઇ શકે નહિ. આમ પ્રદ્યાર્થી અતિરિક્ત (ચેાગ્યતા આદિ) 'સાચ વસ્તુની સત્તા હાેવાથી દેવ હાેવાનુ જ તથી આકાશ આદિ પ્રપંચ પણ ભલે સત્ય હોવ''-એ દલીવનું પણ ખંડન આનાથી થઈ જાય છે.

વિવર્ણ : કેટલાક દલીલ કરે છે કે શબ્દગમ્ય હલ જો સત્ય હોય તો શબ્દનિષ્ઠ ચાગ્યતાને સત્ય કહેવી પડશે. વાકપાર્થ અને વાકપતિષ્ઠ ચાગ્યતાની સમાન સત્તા હોવી જોઈએ એવા નિયમ છે. કાંઈ અનાપ્ત (વિધાસપાત્ર નહિ એવા) પુરૂષના વાકપની પ્રતિભાસિક યાગ્યતા હોય છે તેનાથી વ્યાવહારિક અર્થની સિદ્ધિ થતી નથી; અને अक्तिहोत्र શકોતિ' જેવા વ્યાવહારિક યોગ્યતાવાળા વાકપથી તાત્વિક અર્થની સિદ્ધિ થતી નથી. આમ શબ્દગમ્ય બ્રહ્મ સત્ય હાય તે બ્રહ્મવિષયક શબ્દશાનના પ્રામાણ્યને સત્ય કહેવુ જોઈએ. વેદાન્તના અર્થદ્વપ બ્રહ્મના સત્યત્વના સંરક્ષણ માટે બ્રહ્મજ્ઞાનના પ્રામાણ્યને સત્ય માનવું જ પડશે. આમ બ્રહ્મ ઉપરાંત યોગ્યતા આદિના સત્યત્વની સિદ્ધિ થતા દ્વેત સિદ્ધ થાય છે તે પછી આકાશ આદિ પ્રપંચ પણ ભલેને સત્ય હેાય. એમાં શા વાંધા હોઈ શકે ? એ દલીલનું પણ ખંડન ઉપર્શકત ચર્ચાથી થઈ જાય છે. બાધના નિશ્વયના અભાવ એ યાગ્યતા છે અને તે શાબ્દબાધમાં કારણ છે. જેમ કે जરૂન સિલ્લતિ, જળ સિંચનનું કારણ છે —એમાં બાધના નિશ્વય નથી તેથી શાબ્દબાધ થાય છે: જ્યારે 'વદ્દનિના સિલ્લતિ' (અગ્નિથી સિંચન કરે છે) એમાં અગ્નિ સિંચનનું કારણ છે એના બાધના નિશ્વય છે તેથી આ વાકયથી શાબ્દબાધ થતો નથી. પ્રસ્તુતમાં જે વેદાન્તવાકચથી ઘદ્ધના બાધ થાય છે તેથી આ વાકયથી શાબ્દબાધ થતો નથી. પ્રસ્તુતમાં જે વેદાન્તવાકચથી ઘદ્ધના બાધ થાય છે તેમાં યાગ્યતા હોવી જ જોઈ એ. તેથી દ્વેત માનવુ જ પડશે. જે જ્ઞાનના વિષયના બાધ થતા નથી તે જ્ઞાનનું પ્રામાણ્ય સ્વીકારવામાં આવે છે; અને જેતા અથ'ના બાધ થાય છે તેને પ્રમાણ માનવામાં નથી આવતું જેમ કે શુક્તિમાં રજતજ્ઞાન. આમ ઘદ્ધવિષયક શાબદજ્ઞાનનું પ્રામાણ્ય સ્તય હોય તા દ્વેત માનવું જ પડે અને એનુ પ્રામાણ્ય સત્ય ન હોય તા એના ઘદ્ધરૃપ અર્થ પણ સત્ય હોઈ શકે નહિ ----એવી દલીલ વિરોધીની છે. તેનું પણ ખંડન ઉપર્યુંકત દલીલથી થઈ જાય છે.

च्यावद्दारिकस्यार्थक्रियाकारित्वस्य व्यवस्थापितत्वेन व्यावद्दारिक-योग्यताया अपि सत्यब्रह्मसिद्धिसम्भवात् । ब्रह्मपरे वेदान्ते सत्यादिपद-सत्त्वाद् ब्रह्मसत्यत्वसिद्धेः । अग्निदोत्रादिवाक्ये ताद्दशपदाभावात्, तत्सत्त्वेऽपि प्रबळब्रह्माद्वेतश्रुतिविरोधात् तदसिद्धिरित्येव वैषम्योपपत्तेः । शब्दार्थयोग्यतयोः समानसत्ताकत्वनियमस्य निष्प्रमाणकत्वात् । घटज्ञान-प्रामाण्यस्याघटत्ववत् सत्यभूतब्रह्मज्ञानप्रामाण्यस्थापि तदतिरिकघटितत्वेन मिथ्यात्वोपपत्तेश्व । तस्माद् आरम्भणाधिकरणोवतन्यायेन (ब्रह्म. २. १. १४-२०) क्रत्स्नस्य वियदादिप्रपठ्यस्य मिथ्यात्वं वज्रल्येपायते ॥९॥

તેનું કારણ એ છે કે બ્યાવહારિક (પ્રપંચ ના અર્થ'(કયાકારિતા સ્થાપિત કરવામાં આવી છે તેથી બ્યાવહારિક રોગ્યતાથી પણ સત્ય(ત્રિકાલાખાધિત)લ્લાની સિદ્ધિ સંભવે છે. બ્રાહ્મપરક વેદાન્તમાં 'સત્ય' આદિ પદ છે તેથી બ્રહ્મના સત્યાવતી સિદ્ધિ થાય છે. બગ્નિહોત્ર અદિ વિષયક વાકચમાં તેવું પદ નથી (તેથી અગ્નિહાત્રાદિનું સત્યત્વ સિદ્ધ થતું નથી), (અને) તે ('સત્ય' જેવું પદ) હાય તે પણ પ્રળગ એવી લક્ષાદેત-ગ્રુતિના (વરાધને કારણે તેની સિદ્ધિ થતી નથી-આમ જ વૈયમ્યની ઉપપત્તિ છે. શબ્દાર્થ અને રોગ્યતા સમાન સત્તાવાળાં હાેવા એઈએ એવા નિયમ માટે દાઈ ગ્રમાણ નથી અને રોગ્યતા સમાન સત્તાવાળાં હાેવા એઈએ એવા નિયમ સત્યભૂત પ્રદ્યાના જ્ઞાનના પ્રામાણ્યમાં પણ તેનાથી ભિન્નનાં સંબંધ હાેવથી તેનું મિથ્ય ત્વ ઉપપન્ન છે. તેથી (પ્રહ્નસૂત્રના) અરંભણાધકરણમાં (ધાસ્ય ૨ ૧. આધકરણ ૬, સૂત્ર ૧૪-૨૦) કહેલા ન્યાયથી સમગ્ર આકાશાદ પ્રપંચનું નિથ્યાત્વ વજલેપની જેમ ચોટી જાય છે (--માનવુ જ પડે છે) (૯)

ં વિવર્ણ : વેદાન્તશબ્દમાં રહેલી યેાગ્યતાનું સત્યત્વ શાને માટે અપેક્ષિત છે—તેની શાબ્દબાધરૂપ અર્થ'ક્રિયાકારિતાની સિદ્ધિને માટે કે બહાના સત્યત્વતી સિદ્ધિને માટે <sup>રૂ</sup> પહેલા પ્રયાજનને માટે તે જરૂરી નથી. કારણ કે વ્યાવહારિક પ્રપંચની અર્થ'ક્રિયાકારિતા સ્થાપિત થઇ છે. તેથી યાવડારિક માગ્યતાથી પણ સત્ય વ્યક્ષની સિદ્ધિરૂપ શાબ્દ બાધ શક્ય છે. બીજો પક્ષ પણ બરાબર નથી કારણ કે યાગ્યતા સત્ય ન હેય તાે પણ પ્રદ્ભનું સત્યત્વ સિદ્ધ ચાય છે. બ્રહ્મઅવિષયક ઉપનિષદ્દ વાકયમાં 'સત્ય' 'ચિત્ં જેવાં ૫દ છે તેથી બ્રહ્મનું સત્યત્વ સિદ્ધ થાય છે. જ્યારે અસિદ્ધાત્રાદિ વિષયક વાક્રવમાં તેવાં પદ નથી તેથી તેમનું સત્યત્વ સિદ્ધ થતું નથી. શંકા થાય કે 'यो वे स वर्नरसत्त्वं चैतत्' 'જે ते ધર્મ' છે એ આ સત્ય છે' એમ ધર્મ'તે વિષે પણ શ્રુતિમાં 'સત્ય પદના પ્રયાગ છે. તે એના હત્તર છે કે આ વાકચનું તાત્પર્ય' અમિહાત્રાદિના પરમાર્થ ત્વના પ્રતિપાદનમાં છે એમ ખતાવવા માટે લિંગ કે પ્રરાવે! ન હાેવાથી આવા વાઢવના સત્યત્વપરક અર્થના પ્રખળ એવી અદૈત-બ્રુતિથી આધ ચતા હાવાથી વ્યક્ષની જેમ ધર્મનું પરમાર્થત્વ સિદ્ધ થતું નથી શ્રુતિમાં અગ્નિહોત્રાદિનું નાનની અવસ્થામાં સત્યત્વ અને અનુષ્ઠાનની અવસ્થામાં ધર્મત્વ કહેવા ધાર્યુ છે તેથી સચ અને ધર્મના અબેદ કલ્રો છે એમ સમજવું. વ્યાવહારિક યાગ્યતાવાળા વેદાન્ત ત્રાકથથી સત્ય પ્રક્ષાની સિદ્ધિ થાય છે શબ્દાર્થ અને યોગ્યતા સમાન સત્તાવાળાં હેાવાં જોઈએ એમ માનવા માટે ક્રોઈ પુરાવે**ા નથી**. પ્<mark>રક્</mark>રાસ સત્ય હોય તા પણ તેના ગાનમાં રહેલા પ્રામાણ્યનું સત્યત્વ સિદ્ધ થતું નથી; કારણ કે એ અદ્ધમાત્ર નથી. વ્યભત્વવાળા ભ્રહ્મમાં બ્રહ્મત્વ પ્રકારવાળું અનુભવત્વરૂપ તેનું પ્રામાણ્ય નથી. પણુ બ્રહ્મથી અતિરિક્ત બ્રહ્મ વૈશિ ટપથી યુક્ત છે માટે તે સત્ય નથી. અને પ્રક્ષતાનનું પ્રામાણ્ય અબાધિત અનુભવત્વરપ છે અને એ વિવક્ષિત વિવેકથી બાધને યાગ્ય નહિ એવા વિષયનું સ્વરૂપમાત્ર ઠરે છે. આમ વિપયસ્વરૂપમાં પર્યાવસાન પામતું પ્રામાણ્ય અખંડાર્થ પરક વેદાન્તવાક્રયોમાં પ્રાહ્મમાત્ર જ છે. તેનાથી ભિન્નથી યુક્ત નથી તેથી પ્રદ્યત્રાનનું પ્રામાણ્ય સત્ય સંભવે છે—એવી દલીલ કાેઇ કરે તા ચદ્ધ વિષયક શાબ્દગ્રાનનું પ્રામાણ્ય સત્ય હાેય તા પગ્ર વિરાધીને છેલ્ટ દેતની સિદ્ધિ થતી નથી, પ્રામાણ્ય બ્રહ્મમાત્ર હાૈઈને બ્રહ્મથા અતિરિક્ત સત્ય વસ્તુની સિદ્ધિ થતી નથી. व्याभ डार्ध विरोध न हेावाथी 'तदनन्यत्वमारम्मणश्रब्दादिम्यः' अक्षइप डार्ख्यी ते अर्थ लिन्न नथी अरुख के वाचारम्भणं विकारो नामधेयम् (७८. ६.९. ४-६; ६.४.४) (विश्वार डेवण वाखीओ छित्यन्त अरेक छे, नाभ छे), ऐतवात्मयमिद वर्षम् (आ. १.८७) के अर्ध छे तेने। આ આતમાં છે), સર્વે સારિવર વસા (છા ૩.૧૪.૧); સર્વે શ્વેતર વસા--મારડૂકપ, ૨) (આ બધું હાદ્દા જ છે) ઇત્યાદિ શ્રુતિ પ્રમાણુ છે (જુએન હાદ્દાસ્ત્ર ૨૧ અધિકરણુ ૬, સત્રો ૧૪-૨૦) – એ અધિકરણમાં કહેલા ન્યાય પ્રમાણે પ્રપાયનું મિથ્યાત્વ માનવું જ પડે છે. (૯)

(१०) नतु आरम्मणशब्दादिभिरचेतनस्य वियदादिप्रपठ्चस्य मिध्यात्वसिद्धावपि चेतनानामपवर्गभाजां मिध्यात्वायोगाद् अद्वितीये ब्रह्मणि सम वयो न युक्तः । न च तेषां ब्रह्मामेदः प्राग्रवतो युक्तः । परस्परभिन्नानां तेषामेकेन ब्रह्मणाऽभेदासम्भवात् । न च तद्भेदासिद्धिः, सुखदुःखादिच्यवस्थया तरिसद्धेरिति चेत्, न तेपामभेदेऽपि उपाधिभेदा-देव तद्व्यवस्थोपपत्तेः ॥१०॥ (૧૦) શ'કા થાય કે આરંબણ શબ્દ આદિથી અચેતન એવા આકાશ આદિ પ્રપંચનું મિચ્યાત્વ સિદ્ધ થતું હાેચ તા પણ અપવગ' (મુક્તિ) પામનાર ચેવન જીવામાં મિચ્યાત્વના સંબંધ ન હાેઈ શકે (-જીવા મિચ્યા ન હાેઈ શકે) તેથી અદ્વિતીય પ્રહામાં સમન્વય (માનવે) બરાબર નથી. અને તેમના પ્રહાથી અભેદ અગાઉ કહ્યો છે તે શુક્ત નથી કારણ કે એકબીં જથી ભિન્ન એવા તેમના એક પ્રહાની સાથે અભેદ સંભવતા નથી અને તેમના ભેદની સિદ્ધ નથી અમ નથી કારણ કે સુખ-દુ:ખ આદિની વ્યવસ્થથો તેની સિદ્ધિ થાય છે. આ શ'કા કાેઈ કરે તા ઉત્તર છે કે ના તેમના અભેદ હાેવા છતાં ઉપાધિઓના ભેદથી જ તેની વ્યવસ્થા સંભવે છે.

વિવર છુ : ગારમ્મળાધિક્ષરળમાં દક્ષીલ કરી છે તેથી આકાશાદિ જડ પ્રપંચ નિથ્યા છે એમ સિદ્ધ થઈ શકતું હોય તા પણુ જે મેક્ષ પ્રાપ્ત કરનાર છે એવા ચેતન જવા મિથ્યા છે એમ તા ન જ સિદ્ધ થઈ શકે માટે વેદાંતના સમન્વય અદ્વિતીય છાદ્ધને વિષ છે એમ માનવું ભરાભર નથી. અગાઉ જીવાના લક્ષની સાથે અબેદ છે એમ કદ્યું છે તે ભરાબર નથી. જીવા એકબીજાથી જુદા છે, જ્યારે એકને સુખના અનુભવ થતા હોય ત્યારે બાજાને દુ:ખના અનુભવ થતા હાય છે; એ જ રીતે દરેકના રાગદ્દે વાદિના અસાધારણુ અનુભવા હોવાથી જીવા એકબીજાથી જુદા છે તા તે સર્વના એક હાલની સાથે અબેદ કેવી રીતે હોઈ શકે ! આવી શકા કોઈ કરે તા તેના ઉત્તર એ છે કે પ્રતિ શરીરમાં આત્મા જુદા છે એમ માનવાની જરૂર નથી. એક જ ઘદાથી અભિન્ન આત્મતત્ત્વ છે; અન્ત કરણાદિ હપાધિબેદને લીધે જુદાં જુદાં સુખદુ:ખાદિની વ્યવસ્થા સંભવે છે. (૧૦)

(११) नज्ज उपादिभेदेऽपि तदभेदानपायात् कथं व्यवस्था । न बाश्रयभेदेनोपपादनीयो विरुद्धर्भासङ्करस्तदतिरिवतस्य कस्यचिद् भे दोप-गमेन सिध्यति ।

अत्र केचिदाडुः -- सिध्यत्येवान्तः करणोपाधिभेदेन सुखदुः खादि-व्यवस्था । "कामस्सङ्कल्पो विचिकित्सा अद्धाऽश्रद्धा धतिरधतिर्हूर्धिर्भी-रित्येतत्सर्व मन पव" (बृहद् १.५.३), 'विझानं यज्ञं तनुते' (तैत्तिरीय-उप.२.५) इत्यादि-श्रुतिभिस्तस्यैव निखिलानर्थाश्रयत्वप्रतिपादनात् । 'असङ्गो ध्रयं पुरुषः ', (बृहद् ४.३.१५), 'असङ्गो न हि सज्जते ' (बृहद्. ४.२.४; ४.४.२२; ४.५.१५) इत्यादिश्रुतिभिः चेतनस्य सर्वात्मनौदासीन्यप्रतिपादनाच ।

(૧૧) શંકા થાય કે ઉપાધિના ભેદ હાેવા છતાં તેના (આત્મા)ના અમેદના લાેપ થતા નથી તેથી (સુખદુઃખદિની) વ્યવસ્થા કેવી રીતે થાય ? કારણ કે વિરુદ્ધ ધર્મોના અંધર્મનું આશ્રયના ભેદથી ઉપપાદન કરવાનું છે (તેની સંભાવના બતાવવાની છે) તે તેનાથી ભિન્ન કેહિના ભેદ માનીને સિદ્ધ થતું નથી. આ બાબતમાં કેટલાક કહે છે અન્તઃકરણુરૂપ ઉપાધિના લેદથી સુખદુઃખાદિની બ્યવસ્થા સિદ્ધ થાય છે જ. કારણ કે 'કામ, સંકલ્પ, સંશય, શ્રદ્ધા, અશ્રદ્ધા, ધૈર્ય, અદીર્ય, લજ્જા, ખુદ્ધિ, ભય એ બધું (મનના પરિશામ હાઇન) મત જ છે' (બૃહદૂ. ઉપ. ૧.૫.૩), 'વિજ્ઞાન (અર્થાત અન્તઃકરણ) યજ્ઞ (અર્થાત શાસ્ત્રીય કર્મ) કરે છે' (તાત્ત ઉપ. ૨. ૫) ઇત્યાદિ શ્રુતિઓ તે (મન) જ સર્વ અનર્થોના આશ્રય છે એવું પ્રતિપાદન કરે છે, અને ' આ પુરુષ અસંગ છે (કાઇની સાથે સંબંધ ધરાવતા નથી,' (બૃહદૂ ૪.૩.૧૫), 'અસંગ તે સંબંધ ધરાવતા નથી' (બૃહદૂ ૪.૨ ૪, ૪.૪.૨૨, ૪.૫.૧૫) વગેરે શ્રુતિઓ ચેતન (અત્મતત્વ) સર્વ ધા ઉદાસીન છે એવું પ્રતિપાદન કરે છે.

વિવરસ્તુ : શંકા થાય કે અન્તઃકરણુરપ ઉપાધિ નિન્ન ભિન્ન હોય તો પણુ આત્મા તો અભિન્ન જ રહે છે અને વિરુદ્ધ સુખદુ:ખ આદિના આશ્રય (આત્મા) થી અતિરિક્ત અને 'અહમ્' (દું) અનુભવના ગાચર (વિષય) નહીં એવી કાઇક વસ્તુ(અન્તઃકરણ્)ના ભેદથી સુખદુ:ખની વ્યવસ્થા કેવી રોતે સમજ્યવી શકાય. આને ઉત્તર છે કે અન્ત કરણ કે મન જ કતૃત્વાદિ બંધના આશ્રય છે, તે જ 'બ્રદ્ય મું અનુભવના ગાચર છે; આામા નહિ, કારણ કે તે તા કૂટસ્થ છે. તેથી સુખાદિના અન્તઃકરણુરૂપ આશ્રય જુદો જુદો હોવાથી સુખદુ:ખના વ્યવસ્થા સંભવે છે. અન્તઃકરણ જ સર્વ અનથીંના આશ્રય છે અને ચિદાત્મા તદ્દન કૂટસ્થ છે એવું શ્રુતિઓ જણાવે છે.

न चैवं सति कर्तृत्वादिबन्धस्य चैतन्यसामानाधिकरण्यानुभवविरोधः । अन्तःकरणस्य चेतनतादात्म्येनाध्यस्ततया त<sup>द्ध</sup>र्माणां चैतन्यसामानाधि-करण्यानुभवोषपत्तोः । न चान्तःकरणस्य कर्तृत्वादिबन्धाश्रयत्वे चेतनः संतारी न स्यादिति वाच्यम् । 'कर्तृत्वादिबन्धाश्रयादङ्कारग्रन्थितादात्त्म्या-ध्यासाबिष्ठानभाव एव तस्य संसारः' इत्युपगमात् । तावतेव भीषणत्वा-श्रयसर्पतादात्म्याध्यासाधिष्ठाने रज्ज्वादौ 'श्रयं भीषणः' इत्यभिमानवद् आत्मनोऽनर्था अयत्वाभिमानोषपत्तोः । एतदभिप्रायेणैव 'ध्यायतीव छेलायतीव' (बुद्दद्. ४.३.७) 'अहङ्कारविमूढात्मा कर्ताऽहमिति मन्यते' (भगवद्गीता ३.२७) इत्थादिश्रुतिसमृतिदर्शनाच्च ।

અને આમ હાેય તાે કતૃ'ત્વ આદિ બંધના ચૈતન્ય સાથેના સામાનાધિકરણ્યનાે અનુભવ થાય છે તેના વિરાધ થાય છે એવું નથી કારણ કે અન્તઃકરણના ચેતનની સાથે તાદાત્મ્યરૂપથી અધ્યાસ થયેલાે હાેઈને, તેના (અન્તઃકરણના) ધર્મોના ચૈતન્યનાં સાથે તાદાત્મ્યરૂપથી અનુભવ સંભવે છે અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે અન્તઃકરણ કતૃ'ત્વાદિ બંધના આશ્રય હે ય તાે ચેતન (આત્મા) સંસારી નહીં થાય. (આ દલીલ ખરાબર નથી) કારણ કે 'કતૃ'ત્વાદિ બંધના આશ્રય અહંકારરૂપ ગ્રંથિ સાથેના તાદાત્મ્યના અધ્યાસનું અધિષ્ઠાન દ્વાવું એ જ તેના (આત્માને) સંસાર' એમ સ્તીકારવામાં આ∘શું છે. તેટલાથો જ જેમ ભીષણુત્વ (ભયકારણુત્વ)ના આશ્રયરૂપ સર્પની સાથે તાદાત્મ્યના અધ્યાસના અધિષ્ઠાન એવા રજપ્ર આદિમાં 'આ ભીષણુ છે' એવું અભિમાન થાય છે તેમ આત્માની બાબતમાં એ અનર્થના બાશ્રય છે એવું અભિમાન સંભવે છે. આ અભિપ્રાયથી જ ' જાથે કે ધ્યાન કરે છે, જાશું કે ચાલે છે', "અહંકારથી વિમૂઢ આત્મા (અર્થાત્ કવું ત્વના આશ્રયરૂપ અહંકારની સાથે તાદાત્મ્યાધ્યાસ પામેલા આત્મા પોતાને) 'હું કર્તા છું' એમ માને છે" (ભ ગીતા ૩.૨૭ એતી ધ્રતિસ્મૃતિ જોવામાં આવે છે.

વિવરષ્ણ : શાંકા થાય કે અન્તઃકરણુને જ કર્તુ ત્વાદિ ભાંધના આશ્રય માનીએ તો 'હુ કરું છું, 'હું સુખી છું, 'હું દુખી છું, ઇત્યાદિ રૂપે કરું ત્વ, સુખ, દુઃખ આદિરૂપ બાંધની સાથે ઉપલબ્ધિરૂપ ચૈતન્યના તાદાત્મ્યના અનુભવ થાય છે તેના વિરાધ થાય છે. આના ઉત્તર છે કે 'આ રજત છે' માં 'હદમ્ (આ) આંશની સાથે તાદાત્મ્યથી જેના આરોપ કે અખ્વાસ થાય છે તે રજતમાં રજતત્વના હદ તાની સાથેના સામાનાધિકરણ્યના અનુભવ થાય છે તેના જેવું આ છે. અન્ત કરણુના ચેતન આત્મતત્ત્વ સાથે તાદાત્મ્યથી અધ્યાસ થાય છે તેથી અન્ત કરણુના ધર્મા ગેતન્ય સાથે સમાન આધકરણુમાં છે એવા અનુભવ થઈ શકે છે. કહેવાના આશય એ છે કે આત્મા ચૈતન્યસ્વરૂપ હાવા છતાં પણ બેદની કલ્પનાથી ચૈતન્યને આત્માનો ધર્મ માનવામાં આવ્યે છે. અને આત્મા અને અન્તઃકરણુના ઐકથાપ્યાસ થતાં તેમના ધર્મો ચૈતન્ય અને કર્તુ ત્વાદિનું સામાનાધિકરણ્ય સંપન્ન થાય છે.

પ્રશ્ન થાય કે અન્તઃકરણ જ જો કર્તુ ત્વાદિ ખંધના આશ્રય હોય તો એ જ સંસારી હેાવું જોઈએ. આત્માને સંસાર સાથે કશા સંબંધ હાેઈ શકે નહિ આના ઉત્તર છે કૈ -ચેતન આત્મા વાસ્તવમ સ્વત: સસારના આશ્રય છે જ નાહ, તાે પણ બુદ્ધિનિષ્ઠ સંસારા**ગય**ત્વ સાક્ષીથી અનુભવાતું હાેવાથી (સાક્ષ'થી પ્રતિભાસિત થતું હાેવાથી) તેના આત્મામા આ દાપ સંભવે છે. આમ સંસારાશ્રયત્વ આત્મામાં આરોપિત છે. આત્મા અહકાર સાથેના તદાતમ્યના અષ્યાસનું અધિષ્ઠાન અને છે એ જ તેના સસારાશ્રયત્વનો બ્રાન્તિમાં પ્રયોજક છે એમ માનવામાં આવે છે. જેમ 'આ' પર સર્પતાદાત્મ્યના અધ્યાસને લીધે 'આ ભોષણ છે' એવી ભ્રાન્તિ સંભવે છે તેમ આત્મા પર અન્તઃકરણ-તાદાતમ્યના અખ્યાસને કારણે 'આત્મા અનથ'ના આશ્રય છે' એવો બ્રાન્તિ સંભવે છે. પ્રકૃતમાં શકા થાય કે છુદ્દિનિષ્ઠ સંસારાશ્રયતવતો જો આત્મ માં આરોપ માનવામાં આવે તા અન્યશાખ્યા જિતા પ્રસંગ આવશે. પણ આ 🗱 બરાબર નથી કારણ કે અનુભૂયમાન આરોપ સ્થળમાં આરોપ્ય અને અધિષ્ઠાનના અનિવ ચનાય સંસર્ગની ઉત્પત્તિ અહીં માનવામાં આવે છે જ્યારે અન્યયાખ્યાતિમાં સંસર્ગની ઉત્પત્તિ માનવામાં નથી આવતી. સુદ્ધિનિષ્ઠ સંસારના આત્મામાં આરોપ થાય છે તેને ધ્યાનમાં રાખીને જ શ્રુતિ કહે છે કે મુદ્ધિ ખ્યાન કરતી હોય ત્યારે જણે કે આત્મા ખ્યાન કરતા હોય તેનું લાગે ક, સુદે ચાલતો હોય ત્યાર આત્મા જાણે કે ચાલતો હેનય તેવું લાગે છે. ૨૫ તિ પહ આ જ વતકહે છે.

સિ–૫૦

363

न चैकस्मिन्नेवात्मनि विचित्रसुखदुःखाश्रयतत्तदन्तःकरणाना-मध्यासाद् आत्मन्याभिमानिकसुखदुःखादिव्यवस्थैवमपि न सिध्यतीति वाच्यम् । आध्यासिकतादात्म्यापन्नान्तःकरणगतानर्थजातस्येव तद्गत-परस्परभेदस्यापि अभिमानत आत्मीयतया आत्मनो यादशमनर्थमाक्त्वम्, तादद्येन भोदेन तद्व्य्वस्थापपत्तोः ।

અને એવી દલીલ કરવી એઈએ નહિ કે એક જ આત્મામાં વિચિત્ર સુખ-દુઃખના અશ્વ્ર્યીભૂત તે તે અન્તઃકરણાના અધ્યાસ થવાથી આત્મામાં આભિમાનિક સુખ દુઃખાદિનો વ્યવસ્થા આમ પણ (બુદ્ધિના ધર્મોની વ્યવસ્થા સિદ્ધ થલી હાેય તા પણ) સિદ્ધ થલી નથી. (આ દલીલ અરાખર નથી) ારણ કે અધ્યાસથી તાદાત્મ્ય પામેલ અન્તઃકરણોમાં રહેલા અનથાના સમુદાયની જેમ તેમનામાં રહેલા પરસ્પર ભેદ પણ અભિમાનથી આત્મા સાથે સકળાયેલા બને છે તેથી જેવું આત્માનું અનથ' પામવાપણું છે તેવા ભેદથી તેની વ્યવસ્થા ઉપપન્ન છે.

(વિવરવુ-) શુદ્ધિ સ્વતઃ સસારા શ્રય છે જ્યારે વિદાત્મામાં સંસારા શ્રયત્વ ભાન્તિથી સિદ્ધ છે એવા વિભાગ માનવામાં આવે તેથી પ્રત્યેક શરીરમાં શુદ્ધિના ભેદથી તેના ધર્મોની બ્યવસ્થા સિદ્ધ થાય છે (પ્રત્યેક શરીરમાં સુખદુ:ખના અનુભવા જુદા જુદા છે એવું સિદ્ધ થઈ શઠે) તા પશુ પ્રત્યેક શરીરમાં આત્મા જુદા જુદા ન હાવાથી તે તે આત્માના બધની, સુખદુ:ખાદિની બ્યવસ્થા સિદ્ધ થતી નથી. આવી રાકાના ઉત્તર છે કે શુદ્ધિમ રહેલા બધાશ્રયત્વના આરાય આત્મામાં માનવામાં આવે છે તેમ શુદ્ધિમાં રહેલા પરસ્પરભેદાશ્રયત્વના આરાય આત્મામાં માનવામાં આવે છે તેથા અબ્યવસ્થા નહીં થાય જેવું આત્માનું અનથ ભોગવવા પદ્મું (મિથ્યા, આધ્યાસિક) તેવા તેના ભેદ અને તેવા ભેદથા તેની બ્યવસ્થા.

एतेन सुखदुःखादीनामन्तःकरणधर्मत्वेऽपि तदनुभवः साक्षिरूप इति तस्वैकत्वात् सुखदुःखानुभवरूपभोगव्यवस्था न सिध्यतीति निरस्तम् । तत्तदन्तःकरणतादात्म्यापत्त्या तत्तदन्तःकरणभेदेन भेदवत एव साक्षिण-स्तत्तदन्तःकरणसुखदुःखाद्यनुभवरूपत्वेन तद्व्यवस्थाया अप्युपपत्तेरिति ।

"મુખ, દુઃખ વગેરે અન્તઃકરણના ધર્મી હેાય તાે પણ તેમના અનુભવ તાે સાક્ષીરૂપ છે તેથી તે એક હાેવાથી સુખ દુઃખના અનુભવરૂપ ભાેગગ્યવસ્થા સિંહ થતી નથી'' – એ શંકાના આનાથી નિરાસ થઈ જાય છે કારણ કે તે તે અન્તઃકરણની સાથે તાદાત્મ્ય પ્રાપ્ત થયું હાેવાથી તે તે અન્તઃકરણના ભેદથી ભેદવાળા જ સાક્ષી તે તે અન્તઃકરણના સુખદુઃખાદના અનુભવરૂપ હાેવાથી તેની ગ્યવસ્થાનો પણ ઉપપત્તિ છે (એમ આ વિચારકાે કહે છે). (વિવરણ) સાક્ષી ચૈતન્ય સર્વ શરીરામાં એક છે તેથી સુખદુઃખાદિ ભાવે અન્ત:કરણના ધર્મી હૈાય પણ તેમને અનુભવ સાક્ષીરૂપ હેાઈને તે એક હાેવા જોઈ એ તેથી જે દેવદત્તના સુખાનુભવ છે તે જ યત્તદત્તના પણ દેાવા જોઈ એ અને દેવદત્તને સુખના અનુભવ થાય ત્યારે એ જ અનુભવને લઈને યતદત્તને પણ 'હું સુખી છું' એવા ભાગ થવા જોઈએ આવી શંકાના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે જેમ અન્ત:કરણમાં રહેલા ભેદના આત્મામાં આરીય થાય છે તેમ સાક્ષી ગૈતન્યરૂપ સુખાદિ અનુરૂવમાં પણ અન્ત:કરણગત ભેદના આરામાં એ અમ સ્વીકારવામાં આવે છે તેથી સુખદુ ખાદિની વ્યવસ્થા સિદ્ધ થાય છે. તે તે અન્ત કરણના ભેદ જે સાક્ષી પર આરોપિત છે તેને કારણે તે સાક્ષી ભેદવાળા ખને છે, ભેદ-વિશિષ્ટ ખને છે.

अन्ये तु जडस्य कर्तृत्वादिवन्धाश्रयत्वाच्चपपत्तेः "कर्ता शास्तार्थ-वत्त्वाद् (ब्र. स्. २.३.३३) इति चेतनस्यैव तदाश्रयत्वप्रतिपादकस्रव्रेणान्तः-करणे चिदाभासो बन्धाश्रयः । तस्य चासत्यस्य बिम्बाद् भिन्नस्य प्रत्यन्तःकरणभेदाद् विद्वदविद्वत्सुखिदुःखिकर्त्र कर्त्रादिव्यवस्था । न चैव-मध्यस्तस्य बन्धाश्रयत्वे बन्धमोक्षयोर्वैयधिकरण्यापत्तिः । अस्य चिदा-भासस्यान्तःकरणावच्छिन्ने स्वरूपतस्मत्यतया मुक्त्यन्वयिनि परमार्थ-जीवेऽध्यस्ततया कर्त्तृत्वाश्रयचिदाभासतादात्त्म्याध्यासाधिष्ठानभावस्तस्य बन्ध इत्यभ्युपगमादित्याहुः ।

જ્યારે બીજા કહે છે કે જેડ (અન્તાકરણ) કર્તુ ત્વાદિ બધનો આશ્રય થઇ શકે નહિ માટે 'ચેતન કર્તા છે કારણ કે (એમ હાય તા જ) શાસ્ત અથ'વાળું રહે છે' (બ્ર.સ. ર.૩, ૩૩) એમ ચેતન જ તે (ક્તુ લાદિ બધ)ના આશ્રય છે એવું પ્રતિપાદન કરનાર સૂત્રથી અન્તાકરણમાં ચૈતન્યને આભાસ બધનો આશ્રય છે. અને બિ બથી મિન્ન, મિથ્યારૂપ એવા તે પ્રત્યેક અન્તાકરણમાં ભિન્ન હાવાથી વિદ્વાન, અવિદ્વાન, સુખી દુ:બી, કર્તા, અકર્તા આદિની વ્યવસ્થા થાય છે (-વ્યવસ્થા શક્ય છે), અને આમ (બિ અને પ્રતિબિ બના લેદ સ્વીકારતાં) જે અધ્યસ્ત છે તે બધના આશ્રય થતાં (અને બિ બચાન્ય માક્ષના આશ્રય થતાં) બધ અને માક્ષતુ વૈયધિક પ્રથ અવી પડશે એમ માનવું ન એઈએ. કારણકે આ ચિદાભાસ અન્તાકરથથી અવગ્છિન્ન, સ્વરૂપતા સત્ય તરીક મુક્તિમાં ચાલુ રહેનાર પરમાર્થ જવમાં અધ્યસ્ત હોવાથી કતૃ ત્વના આશ્રય ચિદાસાસ સાથેના તાદાન્મ્પના અધ્યાસનું અધિષ્ઠાન હોવું એ તેના બધ છે એમ સ્વીકારવામાં આવે છે.

વિવરણ : સવ' શરીરામાં આત્મા એક હોય તેા સુખાદિવ્યવસ્થા સંભવે નહિ એમ પૂવ'પક્ષ'ના અક્ષેપનું જુદી રીતે સમાધાન રજ્ કર્યું છે : બધ ચેતનના ધર્મ છે એ જાણીતું છે તેથી જડ અન્તઃકરણ કતૃત્વાદિ બધના આશ્રય હાેઈ શકે નહિ. પ્રક્ષસુત્રમાં

ં (૨, ૩, ૩૩) શુદ્ધિ જ કર્તા છે, કુટસ્થ હાેઇને ચેતના (પુરુષ) કર્તા નથી એ સાખ્યમતવું ंभ'डन करान क्यू छे हे स्वेतन क क्रा छे कारख हे स्रेम मानी से ते। क करा विज्ञासमा ુલુકુષ: (પ્રજ્ઞોવનિષદુ ૪.૬) એ શાસ્ત્ર અર્થવાળુ ખતે છે, અન્યથા એ અર્થાહીન થઈ જાય. માટે અન્તઃકરણમાં ચિદાભાસ ખંધના આ ત્રય છે એમ માનવું જોઈએ; સાક્ષાત્ ચિદાત્મા ં જ કરતાં નથી, કત્વવાદિ બંધના આશ્રય નથા કારણ કે કટરથ હોઈને તે બંધરપે પરિશ્વમી શ્રકે નહિ. નિંખ અને પ્રતિબિંબ અભિત્ર હોવા છતાં જુદાં જુદાં અન્તઃકરણુમાં ગ્રતિબિંબને એક પ્રાપ્ત થાય છે કારહા કે ઉપાધિના એકથી તેનાથાં નિરૂપિત પ્રતિબિંબના કાશ્પત એદ સ્વીકારંવામાં આવે છે આમ જતાં પ્રતિબિંગ મિથ્યા છે. માટે જ તે બાંધના આશ્રય હોય એ સ્વાભાવિક સ ભવે છે. આમ પ્રતિભિંબ નેદને કારણે કતુ ત્વાદિની વ્યવસ્થા સ ભવે છે. શંકા થાય કે મિંગ અને પ્રતિબિળના બેદ સ્વીકારતાં અસત્ય ચિદાભાસ કે પ્રતિબિંગ બ મના આશ્રય અને સત્ય બિંબચૈતન્ય હલભાવરપ માક્ષના આશ્રય એમ બંધ અને માક્ષના ું આશ્રય જુદા જુદા બની જરો. પસ આ શંકા ખરાખર હથા. આવું કારણ એ કે મુક્તિમાં ટકી રહેતું ભિંબભૂત અન્તઃકરણથી અવસ્થિન્ન ચૈતન્ય સ્વતઃ સંસારતા આશ્રય ન હાય તા પણ આર્નિતસિદ્ધ તેનું સંસારાગ્યત્વ તેા સંભવે જ છે તેથી વૈયધિકરણ્યનાે દોષ નથી. ચિદ્દાભાસમાંનાં અંધના ચિદ્દાભામાં અધ્યાસ થાય છે તેના હેતુ ચિદાત્મા અન ચિદાભાસના તાદાત્મ્યાખ્યાસ ે છે કારણ કે ચિદાભાસતા પરમાર્થ જીવમાં અપ્યાસ થાય છે, આમ ખંધ ખંધારાપના હેતુ ું છે એમ માનવામાં આવ્યું છે, કારણ કે કર્શું છે તે પ્રમાણે અધ્યાસાધિષ્ઠાનત્વ બંધરૂપ નથી, પણ સુખાદિ જ બંધ રૂપ છે એમ સમજવું એમ •યાખ્યાકાર સ્પષ્ટતા કરે છે.

अपरे तु- 'आत्मेन्द्रियममनोयुक्तं भोकतेस्याहुर्मनीषिणः' ( कठ. ३.४) इति सहकारित्वेन देहेन्द्रियेस्तादात्म्येन मनसा च युक्तस्य चेतनस्य भोक्तृत्वश्रवणादन्तःकरणभेदेत तद्विशिष्टभेदाद् व्यवस्था । न चैव विशिष्टस्य बन्धः, शुद्धस्य मोक्ष इति वैयधिकरण्यम्, विशिष्टगतस्य बन्धस्य विशेष्येऽन्त्वयाभावाद् विशिष्टस्यानतिरेकादित्याहुः ।।

બીજા વળી કહે છે કે 'દેહ ઇન્દ્રિય અને મનથી સુક્ત (આતમા) ભાક્તા છે એમ મનીવીએા કહે છે' (કઠ. ૩.૪) એ બ્રુતિ પ્રમાણે સહકારી તરીકે દેહ અને ઇ(ન્દ્રચે.થી સુક્ત અને તાદાત્સ્થથી મનથી સુક્ત ચેતન તત્ત્વ ભાક્તા છે તેથી અન્તઃકરણના ભાદથી તેનાથી વિશિષ્ટ (ચેતન)ના ભેદ થાય છે તેથી (સુખન્દુઃખ આદિની) બ્યવસ્થા થાય છે. અને અન્મ વિશિષ્ટમાં બંધ અને શુદ્ધમાં માક્ષ એમ વૈયધિકરણ્ય થશે એમ (માનવું) નહિ, કારણ કે વિશિષ્ટમાં રહેલા બંધના વિશેષ્યમાં અન્વય નથી થતા એમ નથી તેથી વિશિષ્ટ વિશિષ્ટમાં સુધ્યથી બિન્ન નથી.

વિવરજી : વળી બીજું સમાધાન એવું આમવામાં આવે છે કે સવ' શરીરામાં ચિદાત્માં એક હાેવા હતાં કેવલ તે બંધતા આશ્રય નથી મનાતા પણ છુદ્ધિથી વિશિષ્ટ બિદાત્માં બંધતા આશ્રય મનાય છે. આ છુદ્ધિથી વિશિષ્ટ બંધાશ્રય પ્રત્યેક શરીરમાં જિન્ન હોવાથી સુખદુ ખાદિનું સાંક્ર્ય નથી. શંકા થાય કે દેહ વિશેષણુ છે તેથી તેના સમાવેશ ભાકતાની કાેટિમાં ન થઇ શકે કારણ કે તે આત્મામાં ભાગની પ્રતિ અવચ્છેદક હાેવાથી ઉપકરણુ છે. ઇન્દ્રિયોના પણુ ભાકતાના કાેટિમાં સમાવેશ ન થઇ શકે કારણ કે ઇન્દ્રિયા તા માત્ર ઉપકરણુ છે, અને સ્વપ્નમાં ઇન્દ્રિયાના અભાવમાં પણુ ભાગ જોવામાં આવે છે. માટે દેહ અને ઇન્દ્રિયથી શકત આત્માને ભાકતા કહેનારી શ્રુતિ અનુપપત્ર છે. આ શંકાના ઉત્તર આપતાં કહ્યુ છે કે દેહ અને ઇન્દ્રિયના ચેતન આત્મા સાથે યાગ (સંબંધ) સહકારી તરીકેના છે. બીજી બાજુએ કામ, સંકલ્પ વગેરે આત્મામાં અનુભવાય છે તે મનના ધર્મા છે એમ શ્રુતિને આધારે સ્પષ્ટ છે. આમ કામ સંકલ્પાદિવાળા મન સાથે તાહાત્મ્ય વિના આત્મા કામ આદિના આશ્રય બની શકે નહિ તેથી તાહાત્મ્યથી મન સાથે સંબંધ છે અને મનથી વિશિષ્ટ આત્મા ભોકતા છે એમ માનવું યુક્ત છે.

ફરી શાક્રા થાય કે ભુદ્ધિવિશિષ્ટ આત્મા કેવલ આત્માથી ભિન્ન છે, કારણ કે વિશિષ્ટમાં કેવલ્ય નથી હોતું એવી પ્રતીતિ થાય છે. વિશિષ્ટમાં રહેલ એવેા, કેવલ જેનેા પ્રતિયાગી છે તેવા બેદ (અર્થાત, વિશિષ્ટના કેવલથી બેદ) વિશેષ્યમાં રહે છે એવા નિયમ છે. આમ વિશિષ્ટ આત્મામાં રહેલા બ ધના વિશેષ્ય સાથે સંબંધ હોવા છતાં મુક્તિમાં અન્વિત કેવલ ચૈતન્યમાં બંધ અન્વિત નથી તેથી બંધ અને માક્ષનું વૈયધિકરણ્ય રહેવાનું જ. આના ઉત્તર ચૈતન્યમાં બંધ અન્વિત નથી તેથી બંધ અને માક્ષનું વૈયધિકરણ્ય રહેવાનું જ. આના ઉત્તર છે કે વિશિષ્ટમાં સમાયેલા વિશેષ્ય કેવલથી જુદા નથી. કહેવાના ભાવ એ છે કે દહવિશિષ્ટ પુરુષમાં કેવલ પુરુષના અનેદ પ્રત્યભિત્તાત (એતળખાઈ ગયેલા) થાય છે તેથી તેની પ્રત્યનિજ્ઞાને કારણે તથા બાધક ન હાવાથી વિશિષ્ટમાં અન્તગ<sup>6</sup>ત વિશેષ્યમાં અને કેવલમાં સ્વાભાવિક એક્તવ છે અને વિશિષ્ટ-અવિશિષ્ટના રૂપબેદને લઈ ને કાલ્પનિક બેદ મનાય છે. અને આમ વિશિષ્ટમાં રહેલા બંધ વિશેષ્યમાં અન્વયવાળા હોય છે તેથા કેવલ આત્મામ<sup>4</sup> પણુ તેના અન્વય ચાલુ રહે છે.

इतरे तु अस्तु केवल्श्वेतनः कर्तृत्वादिबन्धाश्रयः । स्फाटिकलौहित्य-न्यायेनान्तः करणस्य तद्विशिष्टस्य वा कर्तृत्वाद्याश्रयस्य सचिधानाच्चेतमेऽपि कर्तृत्वाद्यन् गरस्याध्यास्तोषगमात् । न च तस्यैकत्वाद् व्यवस्थाऽनुपपत्तिः । उपाधिभेदादेव तदु पपत्तेः । न चान्यभेदादन्यत्र विरुद्धधर्भव्यवस्था न युच्यते इति वाच्यम् । मूलाग्ररूपो गधिभेदमात्रण वृक्षे संयोगतदभावव्यवस्था दर्शन त् । तत्तत्पुरु कर्णपुटोपाधिभे रन श्रोत्रभावग्रुपत्तस्याकाशस्य तत्र सन्दोपरूम्भकत्वानुपल्लम्भकत्वतार श्रद्रेष्टानिष्ट शब्दोपलम्भकत्वादिवैचित्र्य-दर्शन व । तत्त्तरपुरु कर्णपुटोपाधिभे रन श्रोत्रभावग्रुपत्तस्याकाशस्य तत्र सन्दोपरूम्भकत्वानुपल्लम्भकत्वतार श्रद्रेष्टानिष्ट शब्दोपलम्भकत्वादिवैचित्र्य-दर्शनाच्चेत्याहुः ॥

ભયાર ખીજા કહે છે કે કેવલ ચેતન કર્જુત્વાદિ બંધના આશ્રય સલે હ્રાય, કારણ કે સ્ક્રટિકલૌદ્ધિત્યન્યાયથી કર્જુત્વાદિના આશ્રય એવા અન્તઃકરણ અથવા તેનાથી (અન્તઃકરણથી) વિશિષ્ટના સન્નિધાનને લીધે ચેતનમાં પણ અન્ય કર્જુત્વાદિના અધ્યાસ માનવામાં આવે છે. અને તે (ચેતન) એક હાવાથી (સુખ-દુ:આદિની)

## सिद्धान्त**े शस**्महः

વ્યવસ્થા નહી સંસવે એમ નહિ, કારણ કે ઉપાધિના લેદથી જ તેની ઉપપત્તિ છે (--તે સંભાશે) અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે અન્યના ભેઠથી અન્યત્ર વિરુદ્ધ ધર્મોની વ્યવસ્થા થઈ શકે નહિ (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે મૂળ અને ટેાચ રૂપ ઉપાધિના ભેદ માત્રથી વૃક્ષમાં સંચાગ અને તેના અભાવની વ્યવસ્થા જોવામાં આવે છે. અને તે તે પુરુષના કર્ણ પુટરૂપ ઉપાધિના ભેઠથી બ્રોત્રેન્દ્રિય રૂપતે પ્રાપ્ત થયેલા આકાશની બાબતમ<sup>4</sup> ત્યાં ત્યાં શબ્દનું ઉપલંભકત્વ તથા અનુપલ મકત્વ, તથા તાર, મન્દ્ર, ઇબ્ટ અને અનિષ્ઠ શબ્દનું ઉપલંભકત્વ આદિ વૈચિત્ર્ય જોવામાં આવે છે.

વિવર અઃ કેટલાક બધ અને મેાક્ષનું સંધું સામાનાધિકરણ્ય ખતાવે છે. તેઓ કહે છે કે કે હલ બિદાત્મા જ કર્તુ ત્વાદિ ખંધને! આશ્રય છે. જેમ લાલાશના આશ્રય એવા જપા કુસુમ આદિની નજીકમાં હાજરીને કારણે સ્ફટિકમાં ઉપાધિમાં રહેલી લાલાશની અપેક્ષાએ તેની પ્રતિબિંબભૂત ખીજી લાલાશ ઉત્પન્ન થાય છે, તેમ ચિદાત્મામાં શુદ્ધિ આદિમા રહેલા બંધની અંક્ષાએ અન્ય અધ્યાસાત્મક કતુ ત્વાદિ બંધની ઉત્પત્તિ થાય છે શકા થાય કે શુદ્ધિ આદિમાં સાક્ષીથી અનુભવાતા બંધના માત્ર સંસર્ગનો અધ્યાસ ચિદાત્મામાં માનવામાં આવે તેના પણ વૈધધિકરણ્યની શંકાના પરિહાર સંભવે છે તેથી ત્યાં શુદ્ધિ આદિમાં રહેલા કતુ ત્વાદિના જેવા કતુ ત્વાદિ બંધ ઉત્પન્ન થાય છે એવી કલ્પના માટે કાઈ પ્રમાણ નથી પણ આ શંકા બરાબર નથી લુદ્ધ પુંત્ન થાય છે એવી કલ્પના માટે કાઈ પ્રમાણ નથી પણ આ શંકા બરાબર નથી લુદ્ધ પુંત્ને શાય છે એવી કલ્પના માટે કાઈ પ્રમાણ નથી પણ આ શંકા બરાબર નથી લુદ્ધ પુંત્ને શાય છે એ બુતિમાં બતાબ્યું છે કે શુદ્ધિના પરિમાણુને કારણે છવનું પણ અલ્પ પરિમાણ છે. એ જ રીતે શુદ્ધિના કર્તુ ત્વાદિ ધમ' જેવું કતુ ત્વાદિ પણ ચિદાત્મામાં ઉત્પન્ન થાય છે એ અર્થ શુતિમાં મત દ્વાથાથી પ્રામાણિક છે.

ફરી શંકા થાય કે કતુ ત્વાદિના અધ્યાસનું અધિષ્ઠાન — ચિદાત્મા તો એક છે તે સુખદુ ખાદિની વ્યવસ્થા શી રીતે થશે ! આને ઉત્તર એ છે કે ન્યાય-વે શેશિક દશ નમાં સ્વીકાશું છે કે એક જ વૃક્ષમાં મૂલરૂપ અવચ્છેદકની અપેક્ષાએ વાનરના સંયોગાભાવ છે જ્યારે ટોચરૂપ અવચ્છેદકની અપેક્ષાએ તેનાથી વિરુદ્ધ સંયોગ છે. આમ અવચ્છેદક કે ઉપાધિના બેદથી બે વિરુદ્ધ ધર્માની એકમાં વ્યવસ્થા છે. એ જ રીતે કર્ણુ પુટાથી અવચ્છિન્ન આકાશ તે શ્રાત્રેન્દ્રિય. આકાશ એક હોવા હતાં અલગ અલગ વ્યક્તિના કર્ણુ પુટાથી અવચ્છિન્ન આકાશ તે શ્રાત્રેન્દ્રિય. આકાશ એક હોવા હતાં અલગ અલગ વ્યક્તિના કર્ણુ પુટાથી અવચ્છિન્ન આકાશ ભિન્ન ભિન્ન શ્રાત્રેન્દ્રિય. રૂપ ધારણ કરે છે અને જુદે જુદે સ્થળે શબ્દનું મહણ કરનાર કે પ્રહણ નહીં કરનાર કે તાર કે મંદ્ર કે છેલ્ટ કે અનિષ્ટ શબ્દનું મહણ કરનાર કે એવું બીજું ભિન્ન ભિન્ન વૈચિત્ર્યવાળું બને છે એમ આપણે જોઈ એ છીએ. એ જ રીતે ચિદ્યત્મામાં, પણ ભિન્ન ભિન્ન ઉપાધિને કારણે સુખિત્ય, દુઃખિત્વની વ્યવસ્થા સંભવશે.

વ્યાખ્યાકાર **કુષ્ણાન**'દ**તીથ**' કહે છે કે વૃક્ષ અને આકાશનું દષ્ટાન્ત પરમત (ન્યાય– વૈશેષિક` ધ્યાનમાં રાખીને આપ્યું છે. સિહ્રાન્તમાં મૂલથો અવચ્છિન્ન વૃક્ષ અને ટાયથી અવચ્છિન્ત વૃક્ષના કાકપતિક બેદ માન્યા છે તેથી જ સંયોગ અને સંયોગાભાવની વ્યવસ્થા થઈ શકે છે. અને શ્રાત્રેન્દ્રિયને દિશાથી ઉત્પન્ન થયેલી માનવામાં આવી છે એમ પ્યાનમાં રાખવું. पके तु यद्याश्रयभेदादेव विरुद्धर्भव्यवस्थोपपादननियमः तदा चेतने निष्ठुष्टे प्वोपाधिवशात् भेदकल्पनाऽस्तु । अकल्पिताश्रयभेद एव व्यवस्थाप्रयोजक इति काप्यसम्प्रतिषत्तेः । मणिग्रुकुरकुपाणाद्युपाधिकल्पितेन भेदेन ग्रुखे इयामावदातवर्तुल्दीर्घभार्यादिधर्माणामङ्गुल्युपष्टम्भोपाधि-कल्पितेन भेदेन दीपे पाश्चात्यपौरस्त्यादिधर्माणां च व्यवस्थासम्प्रतिपत्ते-रित्याहुः ॥११॥

જ્યારે એક વગે કહે છે કે જો આશ્રયના ભેદથી જ વિરુદ્ધ ધર્મોની વ્યવસ્થાના ઉપપાદન (સંભાવના બતાવવી)ના નિયમ હાેય તા નિષ્કૃષ્ટ (અન્તઃકરણુથી વિશિષ્ટ રૂપથી બહાર ખેચી કાઢેલુ, એ ઉપાધિવાળું) ચેતનમા જ ઉપાધિ (ભેદ)ને કારણુ ભેદની કલ્પના ભલે હા, કેમ કે અકલ્પિત (સત્ય) એવા આશ્રયભેદ જ વ્યવસ્થાના પ્રયાજક છે એમ કથાંય સવ'સંમતિ નથી. કારણુ કે માણુ. દર્પણુ, તલવાર આદિ ઉપાધિથી કલ્પિત ભેદથી મુખમાં શ્યામત્વ, સ્વચ્છત્વ, વર્તું લત્વ, દીર્ઘત્વ આદિ ધર્મોની અને અંગુલિ-ઉપષ્ટ ભ (આંગળોથી દાખવું તે) રૂપ ઉપાધથી કલ્પિત ભેદથી દીવામાં પાશ્ચાત્ય, પૌરસ્ત્ય આદિ ધર્મોની વ્યવસ્થા અંગે સવર્પ્સ મતિ છે. (૧૧)

વિવરણ : જો ઉપરના દુગ્ટાન્તામાં ઉપાધિના ભેદને કારણે એ ઉપાધિથી ઉપહિત વૃક્ષાદિમાં ભેદ બીજા માનતા હોય તા પ્રકૃત ચેતનમાં પણ ઉપાધિને કારણે ભેદની કલ્પના કરા સુખિત્વ દુ:ખિત્વતી વ્યવસ્થા બતાવી શકાય એમ બીજા કેટલાક માને છે. સત્ય ભેદ જ વ્યવસ્થાના પ્રયોજક (કારણ) હાેઈ શકે એવું કથાંય નક્કી કરવામા નથી આવ્યું. વદાંતમાં તો ઘટાદિના ભેદને પણ સત્ય માનવામાં નથી આવ્યા એવા ભાવ છે. મુખમાં મલિન દ્વપંણાદિએ કરેલા ભેદને કારણે શ્વામત્વાદિના વ્યવસ્થા અંગે નિશ્વય છે. ઉપાધિ અનુસાર મુખ ગાળ કે લાંગુ વગેરે બને છે એ વ્યવસ્થા આપણે જોઈ એ છીએ, અને સૌ એ બાળતમાં સંગત છે. આંગળી આંખ પર દાયતાં દીવામાં આગળ હોવાપણું પાછળ હોવાપણું વગેર ધર્મોની વ્યવસ્થા આપણે જોઈએ છીએ. (અવચ્છેદપક્ષમાં ઔપાધિકભેદનું વ્યવસ્થાપકત્વ અહીં બતાવ્યું છે--). જીવાની ઉપાધિના ભેદન કારણે આથવા તેમના ઔપાધિક ભેદને કારણે મુખદુ ખાદિની વ્યવસ્થા સિદ્ધ થતાં તેમના વસ્તુત. પરસ્પરભેદને વિષે પ્રમાણ ન હોવાથા એક બાહ્ય સાથે તેમના અભેદ સિદ્ધ થાય છે. અને એ સિદ્ધ થાય છે એમ પ્રતિપાદિત ક્યું છે.

(૧૨) હવે બીજો વિચાર આરંબે છે. ઉપાધિતા ઉલ્લેખ ઉપર વારવાર કર્યો છે તેા આ સુખાદિવ્યવસ્થા માટે ઉપતાગે ઉપાધિ કઈ ? અનુસંધાન અને અનનુસંધાનમાં બાગાયતનતા અબેદ અને તેના બેદ અથવા શરીરના અબેદ અને તેના બેદ, કે અન્તઃકરણ્યુના અબેદ કે તેના બેદ, કે અજ્ઞાનના અબેદ કે તેના અબેદ પ્રયાજક છે એ પ્રશ્નનું નિરૂપણ્ કરવુ જોઈએ. (१२) एवम्रुपाधिवशाद् व्यवस्थोपपादने सम्भाविते जीवानां परस्पर-स्रखाद्यननुसन्धानप्रयोजक उपाधि क इति निरूपणीयम् ।

अत्र केचिदाडुः — भोगायतनाभेदतद्भेदावनुसन्धानाननुसन्धान प्रयोजकोपाधी । शरीरावच्छिन्नवेदनायास्तदवच्छिन्नेनानुसन्धानात् चरणा-वच्छिन्नवेदनाया इस्तावच्छिन्नेनाननुसन्धानाच्च । ' इस्तावच्छिन्नोऽदं पादावच्छिन्नवेदनामनुभवामि' इत्यप्रस्ययात् । कथं तर्दि चरणछग्नकण्टको-द्धागय इस्तव्यापारः । नायं इस्तव्यापारः इस्तावच्छिन्नानुसन्धानात्, किं स्ववयवावयविनोश्वरणशरीरयोभेंदासत्त्वेन चरणावच्छिन्नवेदना शरीरा-वच्छिन्नेन 'अदं चरणे वेदनावान्' इत्यनुसन्धीयते इति तदनुसन्धानात् । एवं चैत्रमैत्रशरीरयोरभदाभावात् चैत्रशरीरावच्छिन्नवेदना न मैत्रश्ररीरा-वच्छिन्नेन नमुसन्धीयते । नाप्युभयश्वरीरावच्छिन्नवेदना न मैत्रश्ररीरा-वच्छिन्नेनानुसन्धीयते । नाप्युभयश्वरीरानुस्यूतावयव्यन्तरावच्छिन्नेना-नुसन्धीयते, उभयानुस्यूतस्यावयविनो भोगायतनस्यवाभावादिति न चेत्रश्ररीरलज्जकण्टकोद्धाराय मैत्रश्ररीरव्यापारप्रसङ्ग इति ।

આમ ઉપાધિના આધારે વ્યવસ્થાનું ઉપપાદન કરી બતાવ્યું તે છવેાને એકથીજાના સુખાદિનું અનુસંધાન નથી થતું તેની પ્રયાજક ઉપાધિ કઈ છે એનું નિરૂપથુ કરવું જોઈ એ.

આ બાબતમાં કેટલાક કહે છે કે લોગાયતનના અસેદ અને તેના લેદ અનુસ ધાન અને અનનુસ ધાનમાં (ક્રમશા:) પ્રચાજક ઉપાધિ છે, કારણ કે શરીરથી અવ ગ્છન્ન આત્માની વેઢનાનું તેનાથી (શરીરથી) અવચ્છિન આત્માથી અનુસ ધાન થાય છે. અને ચરહાથી અવચ્છિત્ન આત્માની વેદનાનું હાથથી અવાચ્છત્ન આત્માથો અનુસંધાન થુતું નથી, કેમકે 'હાથથી અત્રચ્છિન્ન ંહુ' પગથી અવચ્છિન્ વેદનાના અનુસવ કરું છું" એવું જ્ઞાન થતું નથી. તા પછી પગમાં લાગેલા કાંટાને ખે ચી કાઢવા માટે હાથના વ્યાપાર કેવી રીતે થાય છે? આ હાથના વ્યાપાર હાથથી અવચ્છિન્તના અનુસંધાનને કાર**ણે નથી;** પણ અવયવ અને અવયવી એવા ચરણ અને શરીરમાં લેદ ન હોવાને કારણે ચરણથી અવચ્છિન્ન આત્માની વેદનાનું શેરીરથી અવચ્છન્ન અંત્માથી 'હું ચરેણુમાં વેદનાવાળા છું' એમ અનુસંધાન કરવામાં આવે છે માટે તેના અનુસંધાનને કારણે છે. એ જ રીતે ચૈત્ર અને ગૈત્રના શરીરામાં અભેદ ન હાવાથી ચૈત્રના શરીરથી અવાચ્છન્ન આત્માની વેદનાનું ગૈત્રના શરીરથી અવચ્છિન્ન આત્માથી અનુસંધાન કરાતું નથી તેમ અન્નેના શરીરમાં અનુસ્યૂલ (બન્ને ાધી પસાર થતા બન્નેમાં હાજર) **અન્ય અવ**યવીથી અવચ્છિન્ન આત્માથી પણ અનુસધાન કરાતું નથી કારણ કે ખન્નમાં મનુસ્યૂત એવુ' અવયવી જે લેહ્યાયતન હાય તેના અભાવ છે. માટે ચૈત્રના શરીરમાં લાગેલા કાંટાને ખેંચી કાઢવા માટે ગૈત્રના શરીરના બ્યાપાર પ્રસક્ત થતા નથી.

800

(વવરક્ષુ : ભાગાયતન≐ભાગતું પાત્ર કે સ્થાન, અવચ્છેદકતા સંબ'ધથી ભાગના આશ્રય —હાય, પગ, શરીર આદિ. અહીં ઉપર દર્શાવેલા વિકલ્પામાંથી પહેલા વિકલ્પ ચચ્ચો છે.

अन्ये तु विश्चिष्टोपाधिभेदोऽननुसन्धानप्रयोजकः । तथा च इस्तावच्छिन्नस्य चरणावच्छिन्नवेदनानुसन्धानाभ्युपगमेऽपि न दोषः । न चैवं सति गर्भरथस्य मातृसुखानुसन्धानप्रसङ्गः । एकस्मिन्नवयविन्य-वयवभावेनाननुप्रविष्टयोर्विश्चिष्ठष्टशब्देन विवक्षितत्याद् मातृगर्भशरीरयोस्त-थात्वादित्यादुः ॥

न च " उद्यतायुधदोईण्डाः पतितस्वशिरोऽक्षिभिः ।

જ્યારે ભીજા કહે છે કે વિશ્લિષ્ટ (એકબીજાથી જોડાચેલ નહી એવી) (સાગાયલતરૂપ) ઉપાધિનો ભેઢ અનનુસંધાનના પ્રયાજક છે. અન આમ (-આને કારણે-) હસ્લાવચ્છિન્ન આત્માને ચરણથી અવચ્છિન્ન આત્માની વેદનાનું અનુ-સંધાન થાય છે એમ માનવામાં પણ ઠાેલ નથી. અન આમ હાેય તા ગભ<sup>°</sup>માં રહેલ જીવને માલાના સુખનુ અનુસંધાન પ્રસક્ત થશે એમ (માનતાની જરૂર) નથી. કારણ કે 'અક અવયવીમાં અવયવલાવતી જે બે વસ્તુ માના પ્રવેશ ન હાય તે વિશ્લષ્ટ, છે.

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "જેમના બાહુદાંડમ આયુધ ઉદ્યા (ઊંચા કરેલાં) છે એવા, (છૂઠાં) પડેલાં પાતાનાં માથાંની આંખોથી જોતા એવા કુભન્ધા (માથાં કપાયેલાં ઘડ) પશુ અહી શત્રુઓને પાડે છે', એ બહાભારતનો ઉજ્જિયો વિ?લેષ હેાવા છતાં અનુસ'વાન જ્ઞાત થાય છે. ( આ દતીલ બરાબર નવી) કારણ કે ત્યાં પશુ માથું અને ઘડ એક અવવતી (તરીર)મા અવયવતાવથી પૂર્ણમાં મવિષ્ટ

સિ–ષ૧

હતાં. માશું છેઠાયા પછી મૂચ્છાં કે મરણુમાંથી એક અવશ્ય થવું જોઈએ તેથી પ્રત્યક્ષ જોવામાં અવે છે તેતાથી વિરુદ્ધ અથ'વાળું તેવું વચન કૈમુતિક ન્યાયથી ચાહા બાતા ઉત્સાહાતિશયતી પ્રશંસાપરક છે (--તેતે પ્રશંસાપરક માનવું જોઈ એ). અતે જો તેવા પ્રમાવથી યુક્ત પુરુષવિશેષ વિષયક (આ વચન) હાેય તા વાસ્તવિક હંકીકતનું કથત કરતું હાેવા છતાં જે નિયમ (ઉપર) સમજાવ્યા છે (કે વિશ્લિષ્ટ હંકીકતનું કથત કરતું હાેવા છતાં જે નિયમ (ઉપર) સમજાવ્યા છે (કે વિશ્લિષ્ટ હંકીકતનું કથત કરતું હાેવા છતાં જે નિયમ (ઉપર) સમજાવ્યા છે (કે વિશ્લિષ્ટ હંકીકતનું કથત કરતું હાેવા છતાં જે નિયમ (ઉપર) સમજાવ્યા છે (કે વિશ્લિષ્ટ હંકીકતનું કથત કરતું હાેવા છતાં જે નિયમ (ઉપર) સમજાવ્યા છે (કે વિશ્લિષ્ટ હંકીકતનું કથત કરતું હોવા છતાં જે નિયમ (ઉપર) સમજાવ્યા છે (કે વિશ્લિષ્ટ હંકીકતનું કથત કરતું હોવા છતાં જે નિયમ (ઉપર) અમજાવ્યા છે (કે વિશ્લિષ્ટ હંકી હતા હો છે તેથી) (વિશ્લિષ્ટ ઉપાધિતા લેઢ) અનનુસ ધાનમાં પ્રયોજક છે તેમાં વિદ્યાત થતા નવી (અનનુસ ધાન વિશ્લિષ્ટ ઉપાધિતા ભેદ પર આધારિત છે એ સામાન્ય નિયમને લોગ થતા નવી. તેવી કહેવા અને કહેવામાં અવશે તે પક્ષેામાં યાગીએ તે અને પૂર્જન્યનને પાઠ કરતારાઓને અન્ય શતીરના વૃત્તાન્તનું અનુસ ધાન થતું હાથ તા તે માં દાષ પ્રસક્ત થતા નથી.

વિવસ્ણ : પગમાં કાંટા લાગ્યા હાય તા તેને ખેંચી કાઢવા માટે હાથ કામે લાગી જાય છે માટે એમ સ્વીકારવામાં આવે છે કે હાથ તી અવસ્છિત્ત આત્માને ચરણુથી અવસ્છિત્ન આત્માની વેદનાનું અનુસંધાન થાય છે. શંકા થાય કે આમ છે તા પછી ભાગાયતનના (ભાગના આશ્રયના) ભેદ અનનુસંધાનમાં કારણુભૂત "ને છે એમ માની નહીં શકાય કારણ કે સરહ્યુ અને હાથ જુદાં હોવા છતાં અનુસંધાન જોવામાં આવે છે. આ શકાને દૂર કરવા માટે કેટલાક વિચારકા બીજી ઉપાધિનું નિરૂપણુ કરે છે કે વિશ્લિષ્ટ અર્થાત નહીં જોડાયેલી એવી ઉપાધિઓના (ભાગાયતનાના) ભેદ અનનુસંધાનના પ્રયોળક છે. હાથ અને પગ એ બે ભાગાયતન લિન્ન હોવા છતાં વિશ્લિષ્ટ નથી માટે અનુસંધાન સંભવે છે. પણુ ચૈત્રને મેત્રના દુ:ખ કે સુખતું અનુસંધાન થવું નથી માટે અનુસંધાન સંભવે છે. પણુ ચૈત્રને મેત્રના દુ:ખ કે સુખતું અનુસંધાન થવું નથી આદે અનુસંધાન સંભવે છે. પણુ ચૈત્રને ગેઈએ. આ શંકાના ઉત્તર આપતાં કદ્યું છે કે એક જ અવયવીમાં તેના અવયવરૂપે જે દાખલ થયેલાં ન હોય તેને 'વિશ્લિષ્ટ' તરીકે સમજવાનાં છે. ગર્ભવ્ય જીવતું ભોગાયતન અને માતાનુ શરીર આ રોતે વિશ્લિષ્ટ છે, તે એક અવયવીના અવયવ નથી તેથી અનુ સંધાન નથી.

આ બાબતમાં પછ્યુ શ કા થાય કારણ કે મહાભારતમાં એવું કથત છે કે માથા કપાયેલાં ધડ શરૂ ઉગામીને પોતાનાં નીચે પડેલાં માથાંની આંખોથી એઈને સુદ્દભૂમિ પર શતુએહને પાડતાં હતાં અહીં ચૈત્ર અને મૈત્રના શરીરાનો જેમ ધડ અને માથું ભિન્ન હોવા છતાં માથાથા અવચ્છિત્ન આત્માને ધડથી અવચ્છિત્ન આત્માના યોદ્ધાપણાનુ અનુસંધાન હતું એમ સમજાય છે. આવું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે ચૈત્ર અને મૈત્રનાં શરીર તા હ મેશાં જુદાં જ રહ્યાં છે જ્યારે માથું અને ધડ તા એક શરીરમાં પહેલાં અનુ પવિષ્ટહતાં. વળી માથું છદાય તા મૂચ્છાં થવી જોઈએ કે સ્વયુ થવું જોઈએ માટે મહાભાસ્તના ઉપર્યુક્ત વચનને મુખ્ય અર્થમાં સમજી ન શકાય તેના અર્થ તા એમ જ લેવા જોઈએ કે માથા વિનાનાં ધડ પણ શત્રુઓને પાડતાં હોય તા બીજાઓની તો વાત જ શી કરવી (અિંગુલ અન્ચે). આમ કેમુતિકન્યાયથી યોદ્ધાઓના ઉત્સાહાતિશયની આ વચન પ્રશંસા કરે છે. માટે ઉપરુક્ત નિયમના લાંગ થતા નથી. હવે ક્યારેક યોગળળે કરીને કે વરદાનના મહિમાને લીધે માથું કપાઈ જાય પછી પણ યુદ્ધનું અનુસંધાય લગેરે કેટલાકની બાબતમાં સંભવે છે અને તેથી એમ હોય તે ઉપયુંકત વચન સાચી પરિસ્થિતિનું વર્ણુન કરે છે એમ માનવું જોઈએ. પણ આ તે અપવાદ છે તેથી 'વિશ્લિપ્ટ ઉપાધિ કે ભોચાયતનના ભેદ અનનુસંધાનના પ્રયોજક છે' એ સામાન્ય નિયમતા સંકાય મત્ર થાય છે પણ લાપ તા નથી જ થતા. ભોગાયતનના ભેદ અનનુસંધાન ાં પ્રયોજક છે એમ માનીએ તા યોગીઓમાં અને જાતિ સ્મરામાં (પૂર્જબન્મનું સ્મરણ જેમને થાય છે તેવા ખામાં) ભોગાયતનભેદ વગેરે અનનુસંધાનના ઉપયુંકત ચાર પ્રયાજક હોવા છતાં અનનુસધાન થતું નથી (ઊલડું અનુસંવાન થાય છે) એ અપવાદ હોવાથી દેવ હિ પ્રસન્તિ નથી. અદબ્ટવિશેષના સાથ ન હોય ત્યારે ઉપાધિભેદ અનનુસંધાનના પ્રયોજક છે એમ વિવક્ષિત છે તેથી યોગીઓ વગેરેમાં અદય્ટવિશેષના સાથ મળતો હોવાથી ઉપાધિનેદ અનનુસંધાનના પ્રયોજક ન બને તા દેવ નથી, વ્યભિચાર નથી એમ તાત્પર્ય છે.

अपरे तु शरीरैक्यभेदावजुसन्धानतदभावप्रयो नकोपाधी । बाल्य-भवान्तरातुभूतयोरतुसम्बानतदभावद्दष्टेः । न च बाल्ययौवनयोरपि शरीरभेदः शङ्कनीयः प्रत्यभिज्ञानात् । न च परिमाणभेदेन तद्भेदावगनः । पकस्मिन् वृक्षे मूलाग्रभेदेनेव कालभेदेनैकस्मिन्ननेकपरिमाणान्वयोपपणेः ।

नन्ववयवोपचयमन्तरेण न परिमाणभेदः । अवयवाश्च पश्चादापतन्तो न पूर्वसिद्धं शरीरं परियुज्यन्ते इति परिमाणभेदे श्वरीरभेद आवश्यक इति चेत, न । प्रदीपारोपणसमसमयसौधोदरव्यापिप्रभामण्डरूविकास-तत्पिधानसमसमयतत्सङ्कोचाद्यननुरोधिनः परमाणुप्रक्रिययोरसम्भवादस्यान-भ्युपगमात् । विवर्तवादे चन्द्रजाळिकदर्शितशरीरवद् विनैवावयवोपचयं मायया शरीरस्य खुद्युपपपोरित्याहुः ।

બીજ વળી કહે કે શરીરતું ઝૈક્ય અને શરીરના લેદ અનુસ ધાન અને તેના અભાવમાં પ્રયોજક ઉપાધિ છે, કારણ કે બાલ્યાવસ્થામાં અને અન્ય જન્મમાં અનુભવાચેલાંતું (યૌવન કે વૃદ્ધાવસ્થામાં) અનુસ ધાન અને (અન્ય જન્મમાં) તેને અભાવ જેવામાં આવે છે. બાલ્ય અને યૌવનમાં પણ શરીરના લેદ છે એવી શંકા કરવી નહિ કારણ કે (એ જ શરીર છે એવો) એાળખ (પ્રત્યભિજ્ઞા) થાય છે અને પરિમાણના લેદથી તેના (શરીરના) લેદતું જ્ઞાન થાય એવું નથી, કારણ કે એક વૃક્ષમાં મૂળ અને ટાચના લેદથી (અનેક પરિમાણના સંબંધ સંભવે છે) તેમ એક (શરીર)માં કાલલેદથી અનેક પરિમાણના સંબંધ સંભવે છે) તેમ એક (શરીર)માં કાલલેદથી અનેક પરિમાણુના સંબંધ સંભવે છે. કે છે કે અવયવાના ઉમેરા સિવાય પરિમાણુ લેદ હાઈ ન શકે અને પાછળથી આવતા અવયવા પૂર્વસિદ્ધ શરીરની આજુલાજુ જેહાતા નથી માટે પરિમાણુમાં લેદ હાય તા શરીરનો લેદ આવશ્યક છે, તા (આ શ કાનો ઉત્તર છે કે) ના દીવા મૂકતાંની

#### सिदाम्तलेशस**र्**महः

સાથે જ એ જ સમયમાં (ક્ષણમાં) હવેલીની અંદર વ્યાપનાર પ્રભામ'ડલના વિકાસ બને એતું આચ્છાદન કરતાં એ જ સમયમાં (ક્ષણમાં) તેના (પ્રભા-મંડલના) સંક્રાેચ આદિને નહી અનુસરનારના મતમાં પરમાણુની (ઉત્પત્તિ અને નાશ માટે સંચાગ અને વિભાગની) પ્રાંક્રયાના સંભવ નથી તેથી આ સ્વીકારવામાં નથી આવતું. અને વિવર્તવાદમાં ગૈન્દ્રજ્લલિકે (જાદુગરે) બતાવેલા શરીરની જેમ અત્યવાના ઉમેરા વિના જ માયાથી શરીરની વૃદ્ધિ ઉપપન્ન છે.

વિવરષ્ટ્ર : ત્રીએ પક્ષ લઈને અનુસંધાન-અનનુસંધાનનું નિરૂપણુ કરે છે. શરીર એક હોય તેા અનુસંધાન થાય છે જેમ કે બાલ્યાવસ્થામાં જે અનુભગ્યું હોય તેનું યોવન કે વદ્ધાવસ્થામાં અનુસંધાન થાય છે, જ્યારે શરીરાને! ભેદ હોય તેા અનુસંધાન થતું નથી જેમકે એક જન્મમાં જે અનુભગ્યું હોય તેનું અન્ય જન્મમાં અનુસંધાન થતું નથી. શકા થાય કે બાલ્ય અને યોવનમાં પણ શરીર તે! જુદાં જ છે કારણ કે તેમનાં પરિમાણ જુદાં છે, આના ઉત્તર છે કે બાલ્યાદિ અવસ્થાઓના ભેદ હોવા છતાં શરીરના ભેદ નથી કારણ કે 'આ એ જ શરીર છે.

આર ભાષાદ (ન્યાયવેશે બિકને માન્ય કાર્ય કારણવાદ)ને આધારે શંકા રજૂ કરી શકાય કે અવયવાના હમેરા થાય તે સિવાય પરિમાણુના બેદ સંભવે નહિ. પૂર્વ સિદ્ધ શરીરની આજુભાજુ આ પાઝળથી આવતા અવયવા જોડાઈ શકે નહિ. તેથી પૂર્વસિદ્ધ શરીરનેા નાશ થાય છે, પછી તેના અવયવા અને નવા ઉમેરાયેલા અવયવેહ મળીને એક ખીજુ શરીર દ્રપક્ષક, વ્યક્ષક આદિ ક્રમથી ઉત્પન્ન કરે છે એમ માનવુ જોઈએ. માટે પરિમાણુમાં ભેદ હોય તા શરીરમાં **બેદ હાેવા જ જોઈએ. પ્રત્યભિતા થાય** છે તે શરીરત્વ સામાન્ય વિષયક છે. આના ઉત્તર આપનાં કહ્યું છે કે દીવાે મૂકવામાં આવતાં એ જ ક્ષણમાં પ્રદીપપ્રભા સમય્ર એારઠામાં ફેલાઈ ભય છે અને દીવાની વાટ હાંકી દેતાં એ જ ક્ષણે દોવાનો પ્રભાનો સક્ષેચ થાય છે. આ અને ઉપાદાન અને ઉપાદેયના સામાનાધિકરણ્યનેહ અનુભવ થાય છે ઇત્યાદિને જે અનુસરતા. નથી તેના મતમાં ઉત્પત્તિ અને નાશની પરમાહપ્રક્રિયા સંભવતી નથી તેથી આ સ્વીકારી શકાય નહિ દ્વપદ્ધક આદિ ક્રમથી સ્થૂળ ઉત્પત્તિ થાય છે એમ માનનાર પક્ષમાં વિલંખ માનવા જ પડે, તેથી જ સમસમયત્વના અનુભવના – પ્રકાશ એ જ કાળમાં વિકાસ પામે છે એ અનુભવના-નિરાધ થાય છે. પરમાજીના સંચાગના નારાના ક્રમથી પ્રભા આદિતા નાશ થાય તેમાં પણ વિલંબ માનવા પડે. વળી આ**ર ભવા**દમાં ઉપાદાન અને ઉપાદેયમાં આત્યન્ત ભેદ માન્યા છે તેથી સામાનાધિકરણ્યના અનુભવના વિરાધ થાય છે માટે તે વાદ છાડી જ કેવા એઈ એ એવા ભાવાર્થ છે.

જો અવયવના ઉમેરાના ક્રમથી ખીજા શરીરની ઉત્પત્તિ માનવામાં ન આવતી દ્વાય તે એક શરીરમાં નાનું મોટું એમ વિરુદ્ધ પરિમાણુ કેવી રાતે સંભવે— એવા પ્રશ્નના ઉત્તરમાં કહ્યું છે કે વિવર્વવાદમાં જાદુગરે ખતાવેલા શરીરમાં ઘાય છે તેમ અવયવાના ઉમેરા વિના માલાથી શરીરમા દર્દિના સંભવ છે. આમ કહી શકાય કે બાલ્ય અને યોવન કે દૃદ્ધાવરથામાં શરીર એક હોવાથી અનુસંધાન છે જ્યારે શરીરના બેદને કારણે જન્માન્તરમાં નથી.

Jain Education International

इतरे त्वन्तः करणाभेदतद्मे दाभ्यामनुप्रन्थानाननुसन्धानव्यवस्था-माहुः । अर्थं च पक्षः प्राग्रुपपादितः ।

## केवित्तु 'अज्ञानानि जीवभेदोपाधिभूतानि नाना' इति स्वीकृत्य तद्भेदानेदाभ्याम् अनुसन्धानाननुसन्धानव्यवस्थामाहुः ॥१२॥

બીજા અન્લઃકરણુના લેદ અને તેના અલેદથી અનુસ ધાન અને અનનુસ ધાનની વ્યરથા બલાવે છે. અને આ પક્ષનું ઉપપાદન પહેલાં (સુખદુઃખાદિ વ્યવસ્થાનું ઉપપાદન કરલી વખતે) કર્યું છે. જ્યારે કેટલાક જીવલેદનાં ઉપાધિભૂલ અજ્ઞાના નાના (મિન્ન ભિન્ન) છે એમ માનીને તેમના (બજ્ઞાનના) અલેદ અને ભેદથી અનુસ ધાન અને અનનુસ ધાનની વ્યવસ્થા કહે છે. (૧૨)

વિવરણ : ચોથા અને પાંચમા પક્ષ અહીં રજૂ કર્યો છે.

(१३) अत्र केचिद् (ब. स. २.३.४३) 'अंगो नानाव्यपदेशाद्' इत्यधिकरणे, 'अद्यानियमात्' (ब. स. २.३.५१), 'अभिसन्ध्यादिष्वपि • चैवम् (ब. स. २.३.५२), प्रदेशादिति चेत्, नान्तर्भागेद् (ब. स. २.३.५३) इति सूत्रतद्गतमाष्यरीतिमनुसृत्य एकस्तिन्नात्मन्युपाधिनेदेन व्यवस्थानुपगमे

कणभ्रुगादिरीत्याऽऽत्मनेदवादेऽपि व्यवस्थाऽन्नुपपत्तितौब्यमाहुः ॥

तथा हि—चित्रचरणलुग्नकण्ठकेन चैत्रस्य वेद्नोत्पादनसमये अन्येषा-मप्यात्मनां कुतो वेदना न जायते । सर्वात्मनां सर्वगतत्वेन चैत्रग्ररीरान्त-भौबाविशेषात् । न च 'यस्य भरीरे कण्टकवेधादि तस्यैव वेदना, नान्येषाम्', इति व्यवस्था । सर्वात्मसभिधाबुत्पद्यमानं शरीरं कस्यचिदेव, नान्येषाम् इति नियम्तुमञ्चक्ष्यस्थात् ।

(૧૩) આ બાબતમાં, કેટલાક એમ કહે છે '(જીવ પ્રદ્વાનેા) અંશ છે કારણ કે તેમના જુદા જુદા ઉલ્લેખ છે' (પ્ર.સૂ ૨.૩.૪૩) એ અધિકરણમાં 'અદપ્ટના નિયાનથી તેથી '(પ્ર.સૂ. ૨ ૩.૫૧), 'અને સંકલ્પ વગેરેની બાબતમાં પણ એમ છે' (પ્ર.સૂ. ૨ ૩.૫૨), 'પ્રદેશથો (બ્યવસ્થા થશે) એમ કાેઈ કહે તાે ના, કારણ કે (સવ<sup>6</sup>ને) અન્દાર્માવ છે' (બ્ર સૂ. ૨.૩ પરૂ) એ સૂત્ર અને તેના ભાષ્યની પદ્ધતિને અનુસતીને એક અપ્તમામાં તેની ઉપાધિતા ભેઢથી (સુખહુઃખની) વ્યવસ્થા માનવામાં ન બાવે તા કહ્યાદ આદિની રીતથી આત્માએાના ભેઢ સ્વીકારનાર વાદમાં પણુ (સુખહુઃખનો) વ્યવસ્થાની અનુપપત્તિ સમાન (જ) છે.

જેમ કે, ચૈત્રના પગમાં લાગેલા કાંઠાથી ચૈત્રને વેદના ઉત્પન્ન કરવામાં આવે છે તે સમયે અન્ય આત્માઓને પણુ વેદના કયા કારણસર થતી નથો, કારણ કે બધા આત્મા સર્વગત હાેવાથી ચૈત્રના શત્તિમાં (સૌને) અન્તર્ભાવ સમાન છે 'જેના શરીરમાં કાંઠા વાગ્ધા હાેય કે એવું થયું હાેય તેને જ વેદના થાય, અન્યને નહીં' એમ વ્યવસ્થા થઈ શકે નહિ કારણ કે સર્વ આત્માઓની સમીપતામાં ઉત્પન્ન થયેલું શરીર કાેઇ એક (આત્મા)નું જ છે, અન્ય (આત્માએા)નું નથી એમ (નયમ કરવા શકય નથી.

**વિવરણ** : એકાત્મવાદમાં સુખ-દુઃખની વ્યવસ્થાની ઉપપત્તિ રજૂ કર્યા પછી આત્માએ। નાના (દરેક શરીર માટે જુદો આત્મા, માનનાર વાદમાં આ સુખ ૬ ખતી વ્યવસ્થાની ઉપપત્તિ મુશ્કેલ છે એમ હવે ખતાવે છે. છાલસ્ત્ર અને તેના પરના શાંકરભાગ્યમાં ચર્ચા છે કે છવ વ્યદ્ધના અંશ છે, કારણ કે તેમના ભિન્ન તરીકે ઉલ્લેખ આવે છે, વગેરે. વાસ્તવમાં નિરંશ વાસનો છવ અંશ હોઈ શકે નહિ પણ જે અર્થમાં ઘટથી અવચિષ્ત્ર ઘટાકાશ મહાકાશના અંશ છે તે અર્થમાં અવચ્છિત્વ ચૈતન્ય આવચ્છિત્વ ચૈતન્યરૂપ થાઇનો અંશ છે અમ માનવામાં આવે છે. સાંખ્યા અને વૈશેષિકા અનેક વિભ્રુ આત્મા સ્વીકાર છે કારહા કે તેએ ામાને છે કે આત્માઓના બેદ માન્યા સિવાય સુખ-દુઃખની વ્યવસ્થા સરળ રીતે થઈ શકતી નથી, એક આત્માં માનીને ઉપાધિલેદથી આ વ્યવસ્થાના ઉપપાદનમાં ક્લિપ્ટતા છે જ્યારે આત્માને ભેદ માનવાથી સૌધેસીધી વ્યવસ્થા થઈ શકે છે આની સામે **વેદાન**ી દલીલ કરે છે કે સાંખ્યમતમાં પ્રધાનમાં રહેલું અદ્રષ્ટ અને ન્યાય-વેશેષિક મતમાં આત્મા અને મનના સંચાગ જે અદબ્ટના હેનુ છે તે દરેક આત્માને માટે સાધારણ છે તેથી આ અદબ્ટ અમુક જ આત્માના છે એવા નિયમ કરી શકાય નહિ જેમ એક આત્મા અમુક મનની સાથે સંયુક્ત છે તેમ બીજ અયતમાં પણ સંયુક્ત છે તેથી એ અ૬૧૮ એકનું જ છે અને બીજા આત્માનું નથી એવા નિયમ થઈ શકે નહિ. મનના સંયોગ સર્વ સાધાવાયુ હોવાથી સંક્રમ વગેરેની બાળતમાં પ્રશુ એમ જ છે. શરીરાદિ પ્રદેશને આધારે નિયમ થઈ શકરો, જેના શરીરમાં મન સાથે સંધાગ થયા દ્વાય તેનું અઢબ્ટ કે સંકક્ષ્પાદ્ધિ—એમ પશુ કહી નહીં શકાય કારણ કે સવ' શરીરામાં સવ' વિભુ આત્માએક હાજર છે તેથી અમુક્ર શરીર અમુક આત્માનું જ છે એમ નિયમ કરી શકાશે નહિ. આમ અનેક આત્મા માનીએ તાે ઊલટી મુશ્કેલી વધે છે અને ચૈત્રને વાગેલા કાંટા તેને જ કેમ વેદના કરે છે, અન્યતે કેમ નહિ એ સમજાવી શકાતું નથી. એક આત્મા માનીને ઉપાધિના ભેદથી સુખદુ:ખબ્યવસ્થાનું ઉપપાદન વધુ યાેગ્ય છે.

न च 'यददृष्टोत्पादितं यच्छरीरं तत्तदीयम्' इति नियमः, अदृष्टस्यापि नियमासिद्धेः । यदा हि तददृष्टोत्पादनाय केनचिदात्मना संयुज्यते मनः, संयुज्यत एव तदाऽन्यैरपिः कथं कारणसाधारण्ये वत्रचिदेव तददृष्टम्रुत्पण्येत । नजु मनस्संयोगमात्रसाधारण्येऽपि 'अहमिदं फलं प्राप्नवानि' इति अभिसन्धिरदृष्टोत्यादककर्मानुकूल्कुतिरित्येवमादि व्यव-स्थितमिति तत एवादृष्टनियमो भविष्यतीति चेत्, न । अभिसन्ध्या-दीनामपि साधारणमनस्संयोगादिनिष्पाद्यतया व्यवस्थित्यसिद्धेः । नजु स्वक्षीयमनःसंयोगोऽभिसन्ध्यादिकारणमिति मनस्संयोग एवासाधारणो भविष्यतीति, न । नित्यं सर्वात्मसंयुवतं मनः कस्यचिदेव स्वमिति नियन्तुमज्ञक्यत्वात् । न चादृष्टविशेषादात्मविशेषाणां मनसस्स्वस्वामिभाव-सिद्धिः, तस्याप्यदृष्टस्य पूर्ववद् व्यवस्थित्यसिद्धेः ।

'જેના અદ્દષ્ટથી જે શરીર ઉત્પન્ન કરવામાં આવ્યુ' હેાય એ તેનું છે' એવેા નિચમ થઈ શકે નહિ કેમ કે અદષ્ટનેા પણુ નિયમ સિદ્ધ નથી: કારણ કે બ્યારે તે અદષ્ટ ઉત્પન્ન કરવા માટે મન કાઈ (એક) આત્મા સાથે સંચાગમાં આવે છે ત્યારે અન્ય (આત્માઓ) સાથે પણુ સંચાગમાં આવે જ છે. જો કારણુની સાધારચુતા હેાય તેા તે અદષ્ટ કર્યાક જ (કાઈ એક આત્મામાં જ) ઉત્પન્ન થાય એ કેવી રીતે અને ?

શ'કા થાય કે માત્ર મનના સંધાગ સાધારણું હાેવા છતાં 'હું આ ફળ પ્રાપ્ત કરુ' એમ સંકલ્પ અને અલ્પ્ટને ઉત્પન્ન કરનાર કમ'ને અનુકૂલ કૃતિ (માનસિંક પ્રયત્ન) વગેરે વ્યવસ્થિત છે (દરેકનું પાત્રાનું છે) માટે તેથી જ અલ્પ્ટના નિયમ થશે. આવી દલીલ ટાઈકરે) તા તેને ઉત્તર છે કે ના; સંકલ્પ વગેરે પછુ સાધારણુ એવા મનઃસંધાગ આદિથા ઉત્પન્ન થયેલાં હાેવાથી વ્યવસ્થા સિદ્ધ થતી નથી.

શ'કા થાય કે પોતાના મનના સ'ચાગ સંકલ્પ આદિનું કારણ છે માટે મતના સંચાગ જ અસાધારણ (કારણ) બનશે. (બા દલીલના ઉત્તર છે કે)ના; નિત્ય સવ' આત્માઓની સાથે સંયુક્ત મન કાેઈ એકની જ માલિયેનું છે એમ નિયમ કરી શકાય નહિ. અને અદ્બ્દવિશેષથી ચાક્કસ આત્માએા અને મનના સ્વ-સ્વામિભાવ (મલિકો)ની સિદ્ધ થશે એમ માની શકાય નહિ કારણ કે તે અદબ્દની પણ પૂવ'ની જેમ બ્યવ્સ્થિતિ સિદ્ધ થતી નથી. (આ અદબ્દ પણ અમુક આત્માનું છે એમ સિદ્ધ થતું નથી એમ ઉપર બતાબ્યું છે).

વિવરક્ષ : आ धानियमात અને जमिसन्ध्शादिष्वपि चैवम् (क्षह्म सत्र २.३.५१, ५२ એ બે સૂત્રો અહીં સમજ્યત્ર્યાં છે. આત્મા અને મનના સંયોગરૂપ અસમવાયિ કારણ અને સમવાયિ-કારણુરૂપ આત્મા સાધ રણુ હોય ત્યારે એક જ આત્મામાં અદબ્ટ ઉત્પન્ન થાય અને બીજામાં ન થાય એ કેવી રીતે બંતે ? દ્વીલ થઈ શકે કે મનને સંગેગ ભલે સાધારણુ હોય પણુ અભિસંધિ (ફળતી ઇચ્છા), અદબ્ટતે ઉત્પન્ન કરનાર કર્માને અનુકૂલ ફૂતિ (માનસિક પ્રયત્ન) એ બધું તા દરેકમાં જુદું જુદું હોય છે તેથી તે પ્રમાણે અમુક જ આ મામાં અદબ્ટ ઉત્પન્ન થાય છે, અન્યમાં નહિ. પગ્રુ આ શંકા બરાબર નથી. આ સંકરપ વગેરે પણ મન સંયોગથો જ ઉત્પન્ન થાય છે અને કાેઇ પણુ એક મન સાથે બધા જ આત્માઓનો સંયોગ હાેય છે તેથી અમુકતા જ સંકલ્પ છે એવો નિયમ થઈ શકે નહિ. મન કે મન સાથે સંયોગ કાેઈ એક જ આત્માના છે એવો દાવો કરી શકાય નહિ. મન નિત્ય સ્વ<sup>\*</sup> આત્માઓની સાથે સંયુક્ત છે તેથી તે કાેઈ એક આત્માની જ માલિકીનું છે એમ કેવી રીતે સિદ્ધ થાય ? અદબ્ટવિશેષથી પણુ કાેઈ એક આત્માની માલિકી સિદ્ધ થતી નથી કારણ કે એ અદબ્ટ જ કાેઈ એક આત્માનું છે એમ સિદ્ધ થતું નથી.

नन्तात्मनां विश्वत्त्रेऽपि तेषां प्रदेशविशेषा एव बन्धभाज इति आत्मान्तराणां चैत्रशरीरे तत्प्रदेशविशेषाभावात् सुखदुःखादिव्यवस्था भविष्यतीति । न । यस्तिन् प्रदेशे चैत्रः सुखाद्यनुभूय तस्मात् प्रदेशादप-कान्तस्तस्मिन्नेव मैत्रे समागते तथ्यापि तत्र सुखदुःखादिदर्शनेन शरीरा-न्तरे आत्मान्तरप्रदेशविशेषस्याप्यन्तर्भातात् । तस्मादात्मभंदेऽपि व्यवस्था दुरुपपादेव । कथव्चित्ततदुपपादने च श्रुत्यन्तराधाछाषवाच्चेकात्म्यमङ्गीकृत्य तत्रैव तदुपपादनं कर्तुं युवतमिति ॥ १३॥

શ'કા થાય કે આત્માઓ વિસુ હેાવા છતાં તેમના પ્રદેશવિશેષા જ બ'ધ (સુખાદિ) પામનારા છે તેથો ચૈત્રના શરીરમાં અન્ય આત્માઓને તે પ્રદેશવિશેષ ત હાવાથી સુખ દુઃખાદિની વ્યવસ્થા થશે. (આ દલીલનેા ઉત્તર છે કે)ના; જે પ્રદેશમાં સુખાદિના અનુભવ કર્યા પછી તેમાંથી ચૈત્ર જતા રહ્યો હાય તે જ પ્રદેશમાં મૈત્ર આવતાં તેનાં પણુ ત્યાં સુખ દુખાદિ જોવામાં આવે છે તેથી અન્ય શરીરમાં અન્ય આત્માઓના પ્રદેશાવશેષના પણુ અન્તર્ભાવ છે તેથી આ દલીલ બરાબર નથી); તેથી અત્માઓના પ્રદેશાવશેષના પણુ અન્તર્ભાવ છે (માટે આ દલીલ બરાબર નથી); તેથી અત્માઓના બેદેશાવશેષના પણુ અન્તર્ભાવ છે (માટે આ દલીલ બરાબર નથી); તેથી અત્માઓના બેદેશાવશેષના પણુ અન્તર્ભાવ છે (માટે તો શ્રુતિના અનુરાધથી અને લાઘવને કારણે એક આત્મા સ્વીકારીને ત્યાં જ તેનું ઉપપાદન કરવું ચે,ગ્ય છે. (૧૩)

વિવરજી : પ્રવેશાદિતિ चેત્ . (છા સ ર ૩.૫૩) એ સત્રનું બ્યાખ્યાન અહીં કર્યું છે. એક શરીરમાં એક જ આત્માના પ્રદેશ હાેય છે, અન્ય આત્માઓના નહિ એમ માનીને સુખ-દુઃખાદિની વ્યવસ્થા સ્મજાવવામાં આવે તાે તેના ઉત્તર અહીં આખ્ય છે. અદ્દપ્ટ, સુખ આદિ અબ્યાપ્યવૃત્તિ છે તેથી આત્માના જે પ્રદેશ અદ્દપ્ટ આદિના આશ્રય હાેય એ જ અહીં 'પ્રદેશ' શબ્દથી અભિપ્રેત હાેઈ શકે. આપણે જોઈએ છીએ કે જે આસન આદિ પ્રદેશમાં ચૈત્ર-શરીર રહીને ચૈત્ર-સુખાદિના આધાર બને છે, ત્યાં જ ચૈત્રનું શરીર ખસી ગયા પછી મૈત્રનું શરીર આવે છે અને મૈત્ર-સુખાદિના આધાર બને છે. તેથી સાં પાછળથી આવેલા મેત્રીશરીરમાં ચૈત્ર અને મૈત્ર બન્નેના આત્મ-પ્રદેશ જે અદબ્ટના આશ્રય છે તેમના પ્રવેશ હેવાથી તે (મૈત્રના) શરીરમાં ચૈત્ર અને મૈત્ર બન્નેના બાગની પ્રસક્તિ થશે. કાંઈ દલીલ કરે કે પૂર્વ શરીર ખસી જાય છે તે સમયે તે શરીરમાં રહેલ ચૈત્રના આત્મપ્રદેશ પણુ ખસી જાય છે. પજી આ દલીલ બરાબર નથી. પ્રદેશવાળા આત્મા સ્થિર હાવાથી પ્રદેશનું ચલન શકપ નથી. આમ અન્ય આત્માએાના પણુ પ્રદેશનું ચલન શકપ નથી. આમ અન્ય આત્માઓના પણુ પ્રદેશના અન્તર્ભાવ થશે તેથી બાગસાંકર્ય માનવું જોઈએ. આત્માઓને બ્યાપક માનતાં સુખાદિની વ્યવસ્થાની ઉપપત્તિ મુશ્ઠેલ બને છે જો કાઈ દલીલ કરે કે જેમ એક આત્મા માનીને કાઈક રીતે સુખાદિની વ્યવસ્થાની ઉપપત્તિ મુશ્ઠેલ બને છે જો કાઈ દલીલ કરે કે જેમ એક આત્મા માનીને કાઈક રીતે સુખાદિની વ્યવસ્થાની ઉપપત્તિ સુશ્ઠેલ બને છે જો કાઈ દલીલ કરે કે જેમ એક આત્મા માનીને કાઈક રીતે સુખાદિની વ્યવસ્થાની ઉપપત્તિ સુશ્લે પત્રિ રજૂ કરવામાં આવે છે તેમ આ અનેક વિભુ આત્માના મતમાં પણુ થઈ શકશે. તે અને છે ઉત્તર છે કે એ વધારે સારું નથી કે શ્રુતિને અનુસરીને એક આત્મા માનવામાં આવે ! એમાં શ્રુતિને! અનુરાધ અને લાધવ એ બે યુણે! છે. એક આત્મા માનીને ઉપાધિભેદથી સુખાદિબ્યવસ્થાનું ઉપપાદન યુક્ત છે. (૧૩)

(१४) सन्तु तईग्रणव एवात्मानः यदि विश्वत्वे व्यवस्थां न छुवचा। मैवम् । आत्मनामणुत्वे कदाचित् सर्वाङ्गीणछुखोदयस्य करशिरश्वरणाधि-छानस्य चानुपपत्तेः ।

यदत्रार्वाचीनकल्पनम् — उस्कान्तिगत्यागति[ कौषी. ३.३; १.२; बृहद् ४.४.६]अवणान्यथानुपपत्त्या ' अणुह्येंवैष आत्मा यं वा एते सिनीतः पुण्यं च पाप च,' 'बालाग्रग्रतभागस्य ( श्वेता. ५.९) इत्यादिश्रुतिषु साक्षादणुत्वश्रवणेन च अणव एव जीवाः । तेषामणुत्वेऽपि ज्ञानसुखादीनां प्रदीपप्रभा-यायेन आश्रयातिरिक्तप्रदेशविशेषव्यापिगुणतया न सर्वाङ्गीण-सुखानुपलव्धिः । 'द्रोणं बृहस्पतेर्भागम्' इत्यादिस्मृत्यनुरोधेन जीवाना-मंशनच्चात् । करशिरश्वरणाद्यनुगतेषु सुखदुःखादियोगपद्यं कायव्यूहगतेषु यागिनां भोगवैचित्र्यं चेति न काचिदनुपपत्तिः । एवं च जीवानामणुत्वेना-सङ्घरात् सुखदुःखादिष्यवस्था विभोरीश्वराद् भेदश्वेति ।

(૧૪) એ જીવાને વિભુ માનવાં (સુખાદિની) •યવસ્થા અરાઅર કહી શકાલી ન હાેય તાે પછી આત્માએા ભલે ને અણુ (પરમાણુ) રહ્યા. (એવી દક્ષીલ્ના ઉત્તર છે કે) એમ ન (માના), કારણુ કે આત્માએા અણુ હાય તાે કચારેક સ્વ' અંગામાં સુખના ઉદય થય છે બને (અત્મા) (એક સાથે) હાથ, માણુ , પગ (સર્વ)નુ સંચાલન કરે છે તેની અનુપપત્તિ થયે.

ં સિ-પર

આ બાબતમાં અવીચીનાએ કલ્પના કરી છે કે ઉત્કાંતિ, ગતિ, આગતિ વિષેતું શ્રવણ બીજી રીતે અનુપપક્ષ હોવાથી, અને 'જેને આ પુષ્ઠય અને પાપ બાંધે છે તે આ આત્મા અણુ જ છે,' 'વાળની અણીના સામા ભાગના (સામા ભાગના સામા ભાગ-) જેટલા (શ્વેતા. પ.૯) આદિ શ્રીત ઓમાં સાક્ષાત અણુત્વ વિષે શ્રવણ છે તેથી જીવા અણુ જ છે. તેઓ અણુ હોવા છતાં જ્ઞાન, સુખ આદિ પ્રદીપ-પ્રભા ન્યાયથી (જેમ દીવાની પ્રભા પાતાના આ શ્રય દીવાને છાંડીને એ રડાના ભાગોમાં કેલાય છે તેમ) આશ્રયથી અતિરિક્ત પ્રદેશવિશેષમાં વ્યાપી શકે તેવા ગુણ હાવાથી સ્વ' અંગામાં સુખની અનુપલબ્ધિ નહીં થાય (-સવ' અંગામાં સુખાદિની ઉપલબ્ધિ ઉપપન્ન છે). 'બૃહસ્પતિના ભ ગ એવા દ્રોણને' ઇત્યાદિ સ્મૃતિ પ્રમાણે જીવે ને અંશ હાય છે તેથી હાથ, માશુ પગ વગેરમાં અનુગત (જીવાંશામાં) સુખ-દુ ખદિનું યોગપદ્ય અને કાયવ્યુહમાં રહેલા (જીવાંશામાં) યાગીઓનું ભાગ-વૈચિત્ય સંભવે છે-આમ કાઈ અનુપપત્તિ નથી. અને આમ જીવા અણુ હાવ થી સંકર (પ્રદેશાની સેળજોળ) ન થતો હાવાથી સુખ-દુઃખાદિની વ્યવસ્થા અને વિલુ ઈશ્વરથી બેદ ઉપપત્ન બને છે.

વિવરણ : એમ દલીલ કરી શકાય કે શ્રુતિ-યુક્તિનેઃ આધાર લઇને જીવને અશ માની શકાય અને એ રીતે વિભુ ઇશ્વરથી જીવના બેદ પગ માની શકાશ. ઉપનિષદામાં ક્રકલેખ મળે છે કે જીવ શરીરમાંથી ઉત્કાન્ત થાય છે (બહાર નીકળી જાય છ). તે ગતિ કરે છે અને ફરી પાછા શર રમાં આવે છે. જીવ વિભું હાય તે ઉત્ક્રાન્તિ, ગતિ, આગતિ સંભવે જ નહિ; તેને મધ્યમ-પરિમાણ માની શકાય નહિંકારણ કે તે નિસ છે. તેથી જુવને — આ ઉત્કાન્તિ આદિ વિષેની બુતિ ખીજી કાેઈ રાંતે ઉપપન્ન (વજૂદ વાળં) ન હોવાથી---અહ જ માનવા જોઈએ. શંકા થાય કે જવના હાસભાવ અંગેની શ્રુતિની ઉપપત્તિ ખાતર જુવને વિભુ માનવા ખડશે કારણકે બન્ને જગ્યાએ બ્રુતાર્થાપત્તિ સમાન છે. (બ્રુતાર્થાપત્તિ એટલે જે શત છે અને મનવુ જે ઈએ તેને હપપન્ન સાવવા માટે અસુક માનવું પરે- એ સ્લિન્તને અનુસરતું અર્થાપત્તિ પ્રમાણા. આ શ'કાના ઉત્તર છે કે અનેક બ્રુતિએા છે જેમાં જીવને સીધા જ આ કલી છે અને કાઇ ગયાંપત્તિ પર આધાર રાખવે! પરંતા નથી આમ શ્રતિના આધાર જીવને આહ માનતાં પણ સુખાદિના અનુસવ આખા શરીરમાં થાય છે તેની ઉપપત્તિ છે જ જેમ દીપતી પ્રભા પેતાના આશ્રય દીપને છોડીને બીજા પ્રદેશોમાં વ્યાપે છે તેમ જીવાત્માના જ્ઞાન, સુખ વગેરે ગુણા પોતાના આશ્રય એવા અહ આત્માને છેાડીને કવારેક શરીરમાં બ્યાપી શકરો શંકા થાય કે આતમા શરીરવ્યાપી હાેય તાે એક સાથે ઉત્પન્ન થતાં સુખ, દ્ર:ખ, પ્રયત્ન વગેર તેમાં અવયવબેદથી સલાવે. પણ આત્મા આણુ જ હેાય તેા સુખ, દુઃખ, પ્રયતન આદિનું યોગપદ્ય કેવી રીતે સંભવે ! આના ઉત્તર છે કે દ્રોણાચાર્ય દેવાચાર્ય બહરપતિના અંશ છે' આદિ સ્મૃતિના આધારે કહી શકાય કે જવાને અંશ હાય છે તેથી **હાય, પગ, વગેરેમાં** અનુગત છવાંશામાં સુખદુ:ખાદિનું યોગપદા ઉપપન્ન છે. વળં ધાગીઓના ક્રાયબ્યૂક (કાય-સમૂક માં રહેવા જીવ શેમાં બાગ અર્થાત્ ભાગવાતાં સુખ-દૂ:ખાદિતું વૈચિત્ર્ય, એક સાથે નાનાવિધત્વ અને યાગીઓ પાતાના અંશાથી એક સાથે અનેક શરી ગતું અધિષ્ઠાન (સંચાલન) કરે છે તે પણ આ રીતે જ સંભવે છે. જીવને અર્છ માનનાર પક્ષમાં

કાેઈ અનુપપત્તિ નથી એટલું જ નહિ, ઊલટા લાભ છે. જીવ અછુ હાેય તાે એક શરીરમાં સવ<sup>°</sup> જીવાના પ્રદેશ ન હાેવાથી સુખ-દુઃખાદિની વ્યવસ્થા સારાં રીતે બતાવી શકાય છે; અને જીવ જો વિભુ હાેય તાે ઇધર અને જીપનાં લક્ષણુમાં ભેદ ન હાેવાથ' ઇધ્વરથી જીવનાે ભેદ સિદ્ધ થતાે નથી, જ્યારે જીવ અછુ હાેય તાે ઈધ્વરથી તેનું અત્યન્ત વૈલક્ષણ્ય હાેવાથી તેમનાે ભેદ સુગમ બને છે.

અર્વાચીનેાની× છવના અહુત્વ વિષેની જે આ કલ્પના છે તે અંગે દ<mark>ેવલાદ્વેતી</mark> વેદાન્તીઓાનાં મન હવે રજૂ કરે છે---

अत्रोक्तमद्वैतदीपिकायाम् --- प्वमपि कथं व्यवस्थासिद्धिः । चैत्रस्य 'पादे वेदना शिरसि सुखम्' इति स्वांशभेदगतसुखदुःखानुसन्धानवद् मैत्रगतसुखदुःखानुसन्धानस्यापि दुर्वारत्वात् । अविशेषो हि चैत्रजीवात् तदंशयोः मैत्रस्य च भेदः । कायव्यूहस्थछे वियुज्यान्यत्र प्रसरणसमर्थाना-मंशानां जीवाद् भेदावश्यंभावाद् अंशांशिनोस्त्वया भेदाभेदाभ्युपगमाच्च । न च शुद्धभेदो ऽ ननुसन्धानप्रयोजक इति वाच्यम् । शुद्धत्वं हि भेदस्यां-शशिमावासहचरितत्वं वा अभेदासहचरितत्व वा स्यात् । नाद्यः । 'अंशो ह्येष परमस्य', 'ममैवांशो जीवलोके', (भ.गी. १५.७) 'अंशो नानाव्यवदेशात् (ज.स. २.३.४३) इति श्रुतिस्मृतिस्त्रैर्जीवस्य जस्त्रांग्नत्वप्रतिपादनेन जस्तजीवयोर्भोगसाङ्कर्यप्रसङ्गात् ।

આ બાબતમાં ઔદ્દૈતદીપિકામાં કહ્યું છે – આમ પણ (-અર્થાત જીવને અછુ અને સાંશ માનીએ તા પણ) વ્યવસ્થાની સિદ્ધિ શી રીતે થાય ? કારણ કે ચૈત્રને 'પગમાં વેદના, માથામાં સુખ ' એમ પોતાના જુદા જુદા અંશમાં રહેલાં સુખ, દુ:ખનું અનુસંધાન થાય છે તેમ તેને ગૈત્રમાં રહેલ સુખ, દુ ખનું અનુસંધાન (-ઘવું જોઈ એ એવી શ'કા થાય) તેના પણ પરિહાર કરી શક શે નહિ, કેમકે ચૈત્રના જીવથી તેના એ બે અંશોના લેદ અને ચૈત્રના જીવથી ગૈત્રના લેદ સરખા જ છે. (રોગીના) કાય-વ્યુહ સ્થળમાં (અંશીથી) છુટા પડીને અન્યત્ર પ્રસરણ કરવા સમથ' એવા અંશોના જીરથી લેદ અને ચૈત્રના જીવથી ગૈત્રના લેદ સરખા જ છે. (રોગીના) કાય-વ્યુહ સ્થળમાં (અંશીથી) છુટા પડીને અન્યત્ર પ્રસરણ કરવા સમથ' એવા અંશોના જીરથી લેદ અવશ્ય છે અને અંશ અને અંશીના તમે લેદાલેદ સ્વીકારા દા (તેથી ચૈત્રજીવના એક અંશના અંશીથી લેદ છે જ અને છતાં ચૈત્ર-જીવને અશગત સુખદુ:ખનું અનુસ ધાન થતું હાય તા ગૈત્રજીવનાં સુખાદિનું પણ અનુસંધાન થતું રાકી શકાશે નહિ). અને શુદ્ધ લેદ અનનુસ ધાનનું પ્રયાજક છે એમ કહી શકાય નહિ (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે લેદનું શુદ્ધ વ અંશાંશિલાવનું અસાહચર્ય હે દર્શ શકે કે અલેદનું અસાહચર્ય હાઇ શકે ? પહેલા વિકલ્ય નથી કારણ કે આ (જીર) પરમાત્માના અંશ છે,' 'જીવલાકમાં મારા જ

× રામાતુ જચાય', મપ્વાચાય', વલ્લભાચાય' વગેરે વેદાન્તીએ છવને અશુ માને છે,

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

અ'શ,' (ભ. ગી. ૧૫.૭) અને (જીવ) અંશ છે કારણ કે નાનાત્વના ઉલ્લેખ છે (બ્ર. સ. ૨.૩.૪૩) આ બ્રુતિ, સ્મૃતિ અને સૂત્રથી જીવ બ્રહ્મના અંશ છે એવું પ્રતિપાદન હાેવાથી બ્રહ્મ અને જીવના ભાેગનું સાંકર્ય પ્રસક્ત થશે.

**વિવરણ્યુ** : જે વિચારકા જીવને અછુ અને સાંશ માનીને સુખ-દુ:ખની **વ્યવ**ર**યા** કરપે છે તેમનું ખંડન કરતાં અદ્વેતદીપિકા માં કહ્યું છે કે જીવને પાતાના અ શમાં રહેલાં સુખાદિનું અનુસંધાન થાય છે, પણ અન્ય જીવમાં રહેલાં સુખાદિનું અનુસંધાન થતું નથી એમ તમે માના છા. તેના અર્થ એ થયા કે બેદ અનનુસ ધાનના પ્રયાજક છે અને અબેદ અતુ-સંધાનને પ્રયોજક છે એમ તમે માને છેા. હવે અમે પૂછાએ છીએ કે અનનુસધાનના પ્રયોજક બેદ બેદ માત્ર છે કે શુદ્ધ બેદ છે? જો બેદ માત્ર હોય તાે ચૈત્રને પાતાના અગ્રામાં રહેલાં સુખાદિતું અતુસધાન ન થવુ જોઈએ કારણ કે પાતાના અંશથી તેના ભેદ છે જ, જે અનનુસંધાન પ્રયોજક અને જે બેદ હેાવા હતાં પાતાના અગ્રમાં રહેલાં સુખાદિનું તેને અનુસંધાન થઈ શકતું હોય તાે ચૈત્રને મૈત્રમાં રહેલાં સુખાદિનું પણ અનુસંધાન થવું જ જોઈ એ. યાગીઓના કાયવ્યૂહની વાત કરીએ તે અંશી છવથી છૂટા પડીને યાગીના પોતાના શરીરથી અન્યત્ર જે કાયવ્યુદ્ધ છે તેમાં પહોંચવા સમર્થ એવા તેના અંશાના અંશાથી બેઠ માનવા જ પડશે અને વિરાધી વિચારક પહ્યુ અના અને અંશી વચ્ચે બેદાબેદ તા માને જ છે. હવે જો એમ ક**હેવામાં** આવે કે શુદ્ધ <del>લ</del>ેદ જ અનતુસ'ધાન પ્રયાેજક છે તાે એમ પૂઝાએ ઝીએ કે શુદ્ધ લેદ એટલે શું ? જે અંશાંશિભાવ સાથે ન રહતા હાય તે શુદ્ધ એદ, કે અનેક સાથે ન રહેતા હાય તે શુદ્ધ ભેદ ! જો પહેલાે વિકલ્પ માનીએ તાે હવ અને ઈચરનાે બેદ તાે અગ્રાશિભાષ સાથે રહે છે તેથી તેમની વચ્ચે શુદ્ધ બેદ નથી માટે તેમના પરસ્પર સુખાદિનું અનુસંધાન અને બાગતું સાંકર્ય થવું જ જોઈએ. બ્રુતિ-સ્મૃતિ-બ્રહ્મસ્ત્રના આધાર એ સિદ્ધ છે કે જવ ઈ લરના અંગ છે તેથી જીવ અને ઈ બરના બેદ શુદ્ધ બેદ નથી અને અનુસંધાન શક્ય જ હેવાં એઈ એ.

ननु जी गांशानां जीवं प्रतीव जीवस्य ब्रह्म प्रति नांशत्वम्, किं तु 'वम्द्रविम्बस्य गुरूविम्बः शतांशः' इतिवत् 'सदृशत्वे सति ततो न्यूनत्व-मात्रम्' औषचारिकांशत्वमिति चेत्, किं तदतिरेकेण मुख्यमंख-वं जीवांशानां जीवं प्रति, यदत्राननुसन्धानप्रयोजकशरीरे निवेक्ष्यते ? न तावत् पठ प्रति तन्त्र्नामिचारम्भकस्वम्, जीवस्यानादित्बात् । नापि महाकाशं प्रति सन्त्र्नामिचारम्भकस्वम्, जीवस्यानादित्बात् । नापि महाकाशं प्रति सन्त्र्नामिचारम्भकस्वम्, जीवस्यानादित्बात् । नापि महाकाशं प्रति पटाकाशादीनामिव प्रदेशत्वम्, टङ्कच्छित्रपायाणशक जादीनामिव खण्डन्वं वा । अणुत्वेन निष्प्रदेशत्वादच्छेद्यत्वाच्च । भिन्नाभिन्नद्रव्यत्वमंशत्वमभि-मतमिति चेत्, न । तथा सति जीवेश्वरयोर्जीवानां च भोगसाङ्कर्य-प्रसङ्गात् । स्युद्दसमूहिनोर्भेदाभेदवादिनस्तव मते एकसमूहान्तर्गतजीवानां

## परस्परमप्यभेदसत्त्वाच्च स्वाभिन्नसमूहाभिन्नेन स्वस्याप्यभेदस्य दुर्वारत्वात्। यदि संयोगादीनां जातेश्वानेकाश्रितत्वं स्यात्, तदा गुणगुण्यादेरभेदाद् घटाभिन्नसंयोगाभिन्नपटादेरपि घटाभेदः प्रसञ्चेतेत्यादि वदता त्वया तदभिन्नाभिन्नस्य तदभेदनियमाभ्युपगमात् ।

દલીલ કરવામાં આવે કે જીવની પ્રતિ જીવાંશા જેમ અંશ છે તેમ પ્રક્ષની પ્રતિ જીવ અંશ નથી, પણ 'ગુરુબિંબ ચંદ્રબિંબના શતાંશ છે' તેના જેમ 'સદશ હાઈને તેનાથી માત્ર ન્યૂન હાેલું' એ ઔપચારિક અંશત્વ (જીવમાં ઘ્રદ્ય પ્રતિ) છે. આવો કલીલ વિરાધી કરે તે પૂછીએ છીએ કે તેના સિવાયનું કર્યું મુખ્ય અ'શત્વ જીવાંશાનું જીવ પ્રતિ છે જે અહીં અનનુસંધાન પ્રયાજક શરીરમાં દાખલ કરવામાં આવે છે. પટની પ્રતિ તન્તુઓ જેમ તેના આરંભક છે અને તેથી મુખ્ય અંશ છે તેમ જીવના અંશા જીવ પ્રતિ આરંભક તા હેાઈ શકે જ નહિંકારણ કે છવ અનાદિ છે. તેમ મહાકાશની પ્રતિ ઘટાકાશ આદિ જેમ પ્રદેશ છે અને તેથી અંશ છે. કે ટાંકણાથી તાેડવામાં આવેલા પાષાણના ડુકડા જેમ ખંડ હાઈને અંશ છે તેમ પણ છવાંશા જવતા મુખ્ય અંશ હાઈ શકે નહિ, કારણ કે (છવં) અણું છે તેથી તેના પ્રદેશ નથી તેમ તેને કાપી શકાતા નથી. જે એમ કહેવામાં આવે કે અંશ હાેલું એટલે ભિન્નાભિન્ન દ્રગ્ય હાવુ એમ અભિપ્રેત છે, તે એ બરાબર નથી. કારણ કે એમ હાય તા જીવ અને ઈશ્વરના તેમ જ જીવાના ભાગના સાંકર્યના પ્રસંગ આવે. તેનું કારણ એ છે કે સ્વત: im-ન હાેવા છતાં તેમના ચેતનાવ આદિ (-સત્તવ, દ્રવ્યત્વ વગેરે સમાન ઘમા) ને કારણે અલેઢ પણ છે એમ તમે સ્વીકરો છે. અને સમૂહ અને સમૂહી (સમહનાં ઘટક તત્વ) ના લોદાલેદ માનનાર તમારા મતમાં એકરુ મૂહમાં અન્તગ'ત જવામાં પરસ્પર પણ અલેદ હશે તેથા પાતાનાથી અભિન્ન સમૂહથી આભન્ન સાથે પાતાના પણ અલેદ ટાળી શકાશે નહિ. જે સંચાગ આદિ અને જાતિ આદિ અનેકાબ્રિત હાય તા ગુણ અને ગુણીના અલેદ હાવાથી ઘટથો અભિન્ન સંચાગથી આ (ભાનન પટ આ દિના પણ ઘટથી અભેદ પ્રસક્ત થશે ઇત્યાદિ કહેનાર તમારાથી તેનાથી અભિન્નથી અભિન્ત હાય તે તેન થી આંભન્ન હાય જ એવા નિયમ સ્વીકારવામાં આવ્યેન છે.

વિષરછુ: વિરાધી દલીલ કરે છે કે જે મુખ્ય અર્થમાં જવાંશ જવને અરા છે એ અર્થમાં જીવ ઇશ્વરના અંશ નથી, તેને અંશ કહ્યો છે એ ગૌણ અર્થમાં – એટલું જ બતાવવા કે ગ્રૈત ય સત્તા, દ્રવ્યત્વ વગેરે ખાબતમાં જવ ઈશ્વર સદશ છે પણ તેનાથી ન્યૂન છે. આમ મુખ્ય અંશ પિભાવની સાથે જેના સહચાર ન હાેય તેવા બેદ શુદ્ધ બેદ કહેવાય છે અને તે અનનુસંધાન પ્રયોજક છે. જવ અને ઈચિરના અંશાશિભાવ મુખ્ય નથી પણ ગૌણ છે તેથો તેમના બેદ શુદ્ધ છે અને તેમને પરત્પરના સુખ દુઃખાદિનું અન્વસંધાન થતું નથી. બીજી બાજુએ જીવ અને તેના આંશામાં મુખ્ય અંશાશિભાવ છે તેથી તેમના શુદ્ધ બેદ નથી માટે અનુસંધાનની ઉપપત્તિ છે. ⊸દ્વૈનદીપિકાકાર આને৷ હત્તર આપતાં પૂછે છે કે છવ અને તેના અશા વચ્ચે જે મુખ્ય અંશાંશિભાવ છે તે આ સિવાય શું છે કે તમે તેને આ અનુસંધાત–અનનુસંધાતના નિયમમાં દાખલ કરાે છેા ! મુખ્ય અંશ હેાવું એટલે આર ભક હોવું જેમ તન્તુ પટતા આર ભક્ર છે કે પ્રદેશ હોવું કે ખડે હોવું કે ભિન્તા ભિન્ત **૬૦ય હેાવુ** કંજીવ અનાદિ છે તેથી તેનું આરંભક કશું કોઈ શકે નહિ કે તે અજ્ઞુ છે તેથી તેને પ્રદેશ સંભવતા નથી અને તેને કાપી પણુ શકાતા નથી. જો એમ કહેવામાં આવે કે જીવના અંશા જીવથી ભિન્ન હાેઈને અભિન્ન<sup>ે</sup>દ્રવ્ય છે, અને એ અર્થ<sup>4</sup>માં એ જીવના મુખ્ય અંશ છે. ભિન્નાભિન્ન દ્રવ્યત્વની સાથે જેના સહચાર ન હાેય તે ભેદ શુદ્ધ ભેદ છે અને એ અનનુસંધાન પ્રયોજક છે એવા નિષ્કર્ષ નીકળે—તા તેના ઉત્તર છે કે તમે જ છવ ચ્મને ઇશ્વરને ભિન્નાભિન્ન દ્રવ્ય માને**ા છા તેથો તેમના ભેદ શુદ્ધ ભેદ ન**થી. વળી જીવાશા પણ પરસ્પર ભિન્નાભિન્ન દ્રવ્ય છે એમ તમે સ્વીકાર્યું છે તેથી તેમતા બેદ શુદ્ધ બેદ નથી. આમ અતનુસંધાન - પ્રધાેજક શુદ્ધ બેઠ ન હાેવાથી છવ અને ઇશ્વરના બોગનું તેમ જ છવાંશાના ભાગનું સાક્ય થશે. તેઓ સ્વતઃ ભિન્ન હાેવા છતાં ચેતનત્વ, સત્ત્વ, દ્રગ્યત્વરૂપ ધર્મેનિ કારણે તેમના અબેદ છે. વળી સમૂહ (વન) અને સમૂહી (વૃક્ષેા)નેા પરસ્પર બેદ હેાવા છતાં અભેદંતમે માના હા તાે સમૂહીઓના પણુ પરસ્પર અભેદ માનવા પડશે આમ લ્રત્સવામાં એક જગ્યાએ મળેલા જીવેામા બેદ હાેવા છતાં પરસ્પર અભિન્ન દ્રવ્યત્વ પણ છે તેથી તેમના પરસ્પર એદ શુદ્ધ એદ નથી અને તેથી પરસ્પર સુખાદિના અનુસધાનના પ્રસંગ આવશે. સમૂહ! દેવદત્ત, તેનાથી અભિન્ન સમૂહ, અને તેનાથી અભિન્ન યત્રદત્ત —આમ દેવદત્ત અને યત્રદત્તના અભેદ માનવા જ પડે કારણ કે વિરાધી વિચારક પણ તદભિન્ના ભેન્નને તદભિન્ન માને છે. ગુણુ અને ગુણીતે৷ અબેદમાનવામાં આવે અને સંધાગ, વિભાગ, દિત્વાદિ ગુણને જો અનેંક્રાઝિત માનવામાં આવે, અથવા જાતિ અને વ્યક્તિનેા અમેદ માનીને જાતિને જો અનેક્રાશ્રિત માનવામાં આવે તેં પટાદિના ઘટથી અનેદ પ્રસક્ત થાય છે. ઘટાદિયી અભિન્ન સંચાગથી પટાદિ અભિન્ન છે તેથી ઘટાદિથી પટાદિના અભેદ છે એમ માનવ જ પડે. તેથી ઘટાદિયા પટાદિના અભેદ માનવે! પડશે અને ભાગસ કર્યતા પ્રસંગ આવશે. માટે આ દલીલ ખરાખર નથી.

न च जीवान्तरसाधारणचेतनत्वादिधमैं करूप्यैकसमू हान्तर्गतत्वादिप्रयुक्ता-भेद बिल्रध्रणमभे तान्तरमंशांशिनोरस्ति भेदेऽप्यनुसन्धानप्रयोजकम् , यदत्राः नतिष्ठसङ्घाय विवक्ष्येत । तथा सति तस्यैत्र विश्विष्य निर्वक्तव्यत्वापत्ताः । धर्मेकरूप्याद्यप्रयुक्तत्वमंशांशिनोरभेदे विशेष इति चेत्, न । जीवतदंशयो-श्चेतनत्वादिधमैं करूप्यसच्चेन एकशरीरावच्छेदे कायव्यू इमेल्लने च सयू इत्वेन च तयोरभेंदे धर्मेकरूप्यादिप्रयुक्तत्वस्यापि सद्भादात् । धर्मेकरूप्यादि-प्रयुक्ताभेदान्तरसच्चेऽपि जीवतदंशयोरशां शभावप्रयोजकाभेदो न तत्प्रयुक्त इति चेन, न । तयोरभेदद्वयाभावातः त्वन्मतेऽधिकरणैक्ये सति भदस्या-भदस्य वा प्रतियोगिभेदेन तदाकारभेदेन वा अनेकत्वानभ्युप्रगमात् । तत्त्मादाद्यपक्षे सुस्थोऽतिप्रसङ्गः ।

**મને અન્ય જીવાને** સાધારણ એવા ચેતનત્ત્ર આદિ ધર્મોની એકરૂયતાથી પ્રયુક્ત તથા એક સમૂહમાં અન્તગ'ત હાેવા ઇત્યાદિથી પ્રયુક્ત એવા અલેદધી વિલક્ષણ એવા બીને ખંશ અને અંશીના અમેદ જે લેદ હોવા છતાં અનુ-સંધાનના પ્રચાજક બની શકે તેવા નથી જે અહીં અતિપ્રસંગને રાકવા માટે વિવક્ષિત હોઇ શકે, કારણ કે તેમ હેય તે તેનું જ વિશેષ રૂપથી निर्वचन अरवानुं आवी पडे (तेनुं क विशेषइ पथी निर्वचन अरवुं कहरी अने). જે એમ કહા કે ધરો કરૂપ્ય આદિથી પ્રયુક્ત ને હોલું એ આ અંશ અને અંશીના અલેદમાં વિશેષ (ખાસિયત) છે, તેા ના. (એ ખરાબર નથી) કારણ કે જીવ અને તેના અંશમાં ચેતનત્વ આદિ ધર્મોની એકરપતા હાેવાથી એક શરીરથી અવચ્છેદમાં તેમ જ કાચ-સમૂહના મેલનમાં તેમના સમૂહ હાેવાથી તેમના ( છવ અને તેના અ'શના) અલેદમાં ધર્મે કરૂપ્ય અદિથી પ્રયુક્તત્વ પણ છે. જે એમ કહાે કે (જીવ અને તેના અંશમાં) ધર્મ કરપ્ય આદિયાં પ્રચુક્ત બીજો અલેદ ભલે હાય પણ છવ અને તેના અશના અશાશિભાવના પ્રયાજક જે અભેદ છે તે તેનાથી (ધર્મેક રુખ્યાદિથી) પ્રયુક્ત નથી-તા ના (આ અરાબર નથી) કારણ કે તેમનામાં (જુવ અને તેના અંશમાં) બે અલેદ નથી, કેમ કે તમારા મતમાં અધિકરણ એક હાય ત્યારે પ્રતિયાગીના લેદથી કે તેના આંકારના લેદથી લેદ કે અલેદની અનેકતા માનવામાં નથી આવો. તેથી આઘ પક્ષમાં (- શુદ્ધ ભેદ એરટલે એવે! ભેદ જેને! અંશાંશિભાવ સાથે સહચાર ન હાેય એ પક્ષમાં) અતિપ્રસંગ ખરાબર સ્વિર છે.

વિવર લ : વિરાધી ચિંતક એમ ઠસાવવા પ્રયત્ન કરે છે કે છવ અને ઇશ્વરના કે છવના અંશાના કે સમૂહ્યો અભિન્ન જીવાના જે ચેતનત્વાદિ ધર્માના એકકપ્તાથી પ્રયુક્ત અમેદ છે કે એક સમૂહમાં અન્તર્ગત હોવા આદિથી પ્રયુક્ત અમેદ છે તેની અપેક્ષાએ કાંઈ જુદો જ અમેદ જીવ અને તેના અશના છે. તેથી જીવ અને તેના અશમાં મેદ હોવા છતાં પરસ્પર અનુસ ધાન થાય છે, જ્યારે જીવ-ઇશ્વિર કે જીવાંશા કે સમૂહી જીવામાં તેવા અમેદ ન હોવાથી ચેતનત્વાદિથી પ્રયુક્ત અમેદ હોવા છતાં પરસ્પર અનુસ ધાન થતું નથી એવી વ્યવસ્થા છે. તેથી ભિન્નાભિન્ન દ્રવ્યત્વ સાથે જેના સહચાર ન હોય તે શુદ્ધ મેદ અને તે અનનુસ ધાનના પ્રયોજક છે એમ જે કહ્યું તેમાં જીવ અને તેના અશમાં પરસ્પર અનુસ ધાના પ્રયોજક તરીકે માનેલા વિલક્ષણ અમેદ જ દાખલ થયા તેથી જીવ દ્રશ્વિર વગેરેમાં આ વલક્ષણ અમેદ ન હોવાથી ઉક્ત અતિપ્રસંગ (માંગ–સાંકર્ય) નર્દા આવે

વેદાન્તી ઉત્તર આપે છે કે જીવ અને તેના અંશમાં આવેા કાંઈ વિલક્ષણ અભેદ નથી. અને હોય તેા તેનું વિશેષરૂપે તમારે નિવ'ચન કરવું પડશે. આ અંશ અને અ શાના અભેદ ધર્મ કરપ્ય આદિ (—અહીં અમુખ્ય અંશાંશિભાવના સંગ્રહ 'આદિ'થી કર્યો છેાથા પ્રયુક્ત નથી એ તેના વિશેષતા છે એમ નહીં કહી શકાય. જીવ અને તેના અંશાના ચેતનત્વ. સત્ત્વ, દ્રવ્યત્વ આદિ ધર્મોથી એક્ર પ્રતા છે. તેમ જ જીવ અને તેના અવયવાના એક શરીરમાં અનુપ્રવેશ હોય એ કાળમાં એ શરીરના અવચ્છેદથી સમૂહ પણ છે તેમ યોગીના જીવના અવયવા કાયગ્યૂહ કહેવાતા અનેક શરીરામાં પ્રવેશ પામે અને કદાચિત્ તેમના શરીરાને મેળવવામાં આવે તા અંશી એવા યોગી-જીવ સાથે સમૂહ હોય છે. તેથ

#### सिद्धान्तलेशस**र्म्मह**ः

છવ અને તેના અંશનો બેદ હોવા હતાં ધર્ગે કર્ડપ્યાદિપ્રકુત અબેદ સંભવે છે તેથી તેમને અબેદ તેનાથી પ્રશુક્ત નથી એમ સિદ્ધ થતું નથી. જો વિરાધી કહે કે આ અબેદ ભલે હોય પણ જીવ અને તેના અંશના અંશાંશિભાવ હોવાથી એ અંશાંશિભાવના પ્રયોજક બીજો એક અબેદ છે જે આ ધર્ગે કર્ડપ્યથી પ્રશુક્ત નથી – તાે વેદાન્તી ઉત્તર આપે છે કે આખ હોય તા બે અનેદ માનવા પડે, જ્યારે બેદ કે અબેદતું અધિકરણ (આમ્ય) એક હોય ત્યારે પ્રતિયામીના બેદથી કે પ્રતિધાગિતાવચ્છેદકના બેદથી બેદ કે અબેદની અનેકતા વિરોધીને માન્ય નથી. તેથી જીવ અને ઈશ્વરના જે અશાશિભાવ ઉપર બતાવ્યો છે તેના સિવાયના જીવ અને તેના અંશના મુખ્ય અંશાશિભાવ છે એમ બતાવી શકાતું નથી. અને તેથી જીવ અને દ્વિરતો બેદ છે તેના અશાશિભાવ છે એમ બતાવી શકાતું નથી. અને તેથી જીવ અને ઈશ્વરતો બેદ છે તેના અશાશિભાવ સાથે સહચાર છે તેથી શુદ્ધ બેદ નથી તેથી તે અનનુસ ધાનના પ્રયોજક બની શકે નદ્ધ અને બાગસાંકર્ય'ની આપત્તિ એવી તે એવો સ્થિર રહે છે. ('છવના ઈશ્વરથી બેદ' તેમાં જીવ બેદના આશ્રય છે અને ઈશ્વર પ્રતિયોગી છે).

एतेनैव द्वितीयपक्षोऽपि निरस्तः । अभेदासहचरितभेदस्याननु-सन्धानप्रयोजकत्वे उक्तरीत्या त्वन्मते जीवज्ञसणोर्जीवानां चाभेदस्यापि सत्त्वेनातिप्रसङ्गस्य दुर्वारत्वात् ।

ननु 'अभेदप्रत्यक्षमनुसन्धाने प्रयोजकम्' इति तदभावेऽननुसन्धानम् । स्वस्य स्वामेदः स्वांशाभेदश्च प्रत्यक्ष इति तद्द्रब्दुर्दुःखाद्यनुसन्धानम् । जीवान्तरेणाभेदसत्त्वेऽपि तस्याप्रत्यक्षत्वान्न तद्दुःखाद्यनुसन्धानम् । जाति-स्मरस्य प्राग्भवीयात्मनाऽपि अभेदस्य प्रत्यक्षसत्त्वात् तद्षृत्तान्तानुसन्धानम् , अन्येषां तदभावाद् नेत्यादि सर्वं सङ्गच्छते इति चेत्, तश्चैंक,त्म्यवादेऽपि सर्वात्मतावरकाज्ञानावर्णाच्चेत्रस्य न मैत्रात्माद्यभेदप्रत्यर्क्षमिति तत एव सर्वब्यवस्थोपपरोर्व्यर्थः श्रुतिविरुद्ध आत्मभेदाम्युपगमः ।

આનાથી બીજા પક્ષ (- ભેઠની શુદ્ધતા એટલે અભેઠ સાથે સહચાર ન હોવા-તે પક્ષ) નેષ્પણુ નિરાસ થઈ ગયે; કારણુ કે અલેઠ સાથે સહચાર વિતાના ભેઠ એ જો અનનુસંધાનના પ્રયાજક હાેય તા જીજા રીતથી (ચેતનત્વાદિધર્મે કરૂપ્યથાં) તમારા મતમાં જીવ અને બ્રહ્મના તેમજ જીવાના અભેઠ પણ છે તેથી અિપ્રસગને વારવા મુશ્કેલ છે.

દલીલ કરવામાં આવે કે 'અલેઠનુ' પ્રત્યક્ષ અનુસ ધાનમાં પ્રયાજક છે' તેથો તેના (અલેકપ્રત્યક્ષના) અભાવ હાય ત્યાં અનનુસ ધાન હાય છે; પાતાને પે તાથી અને પાતાના અ શાેથી અલેઠ પ્રત્યક્ષ છે માટે તે જોનાર છે તને દુઃખાદિનું અનુસ ધાન થાય છે. બીજા જીવ સાથે અલેઠ હાેવા છતાં પણ તેનું પ્રત્યક્ષ ન હાેવાથી તેના દુઃખાદિનુ અનુસ ધાન નથી. પૂર્વજન્મનું સ્મરથુ હાેય છે તેને પૂર્વના ભવના આત્મા સાથેના પણ અભેદનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન હાેવાથી તેના વૃત્તાન્તુનું અનુસંધાન થાય છે; બીજા માને તે ન હાેવા ી થતું નથી; આમ બધું સંગત બંને છે. આવી દલીલ કાેઈ કરે તાે ઉત્તર છે કે ઝૈકાડગ્યવાદમાં પણ સવાત્મતાનું આવરણ કરનાર અજ્ઞાનથી આવરણ હાેવાને કારશે ચૈત્રને મૈત્ર-આત્મા આદિથી અભેદનું પ્રત્યક્ષ નથી માટે તેથી જ સવ' વ્યવસ્થાની ઉપપત્તિ હોવાથી શ્રુતિથી વિરુદ્ધ એવા આત્માના ભેદના સ્વીકાર વ્યથ' છે.

વિવરહ્યુ : બીજો પક્ષ કે અબેદની સાથે જેતા સહચાર ન હાેય તે શુદ્ધ બેદ તેનું પહ્યુ ખાડન થઈ જાય છે કારહ્યુ કે ચેતનત્વાદિધને કરપ્યથી પ્રયુક્ત અબેદ તા જીવ અને પ્રક્ષ વચ્ચે અને જીવા વચ્ચે પહ્યુ છે તેથી બાેગ-સાંકય તા દોષ રહેવાના જ.

વિરાધી દલીલ કરે છે કે છવ- ચલાના કે છેગાના અભેદ હાય તા પણ એ અભેદનું પ્રત્યક્ષ ગ્રાન હાય તો જ અનુસંધાન થાય, અન્યથા નહિ. છવને પાતાથી અભેદ કે પાતાના અંશાયી અભેગ્નું પ્રત્યક્ષ ગ્રાન છે તેથી તેને દુ ખાદિનું અનુસ ધાન થાય છે. બે ભવમાં આત્મા એ જ હાેવા છતાં અભેદનું પ્રત્યક્ષ ગ્રાન ન હાેવાથી પૂર્વ'ના ભવના સુખાદિનું અનુસ ધાન થતું નથી, જ્યારે વામદેવ વગેરે જંમને પૂર્વ'જન્મનુ સ્મરણ હતું, તેમને પૂર્વ' ભવના આત્માથી અભેદનું પ્રત્યક્ષગ્રાન હોવાથી આગળના ભવના દત્તાન્તનું સ્મરણ હતું. આમ બધું પરાપર સમજ્વવી શકાય છે. વેદાન્તીના આની સામે ઉત્તર છે કે આ દલ લથી જ બધુ સમજ્વવી શકાય છે તા બ્રુતિથા વિરુદ્ધ જઈને અનેક આત્માઓ પ્રાનવાના કાઈ જરૂર નથી. સર્વાત્મતાનું આવરણુ કરનાર અજ્ઞાન છે તેનાથી પરમ થ'નું આવરણુ થાય છે તેથ<sup>1</sup> ચૈત્રને મૈત્રના આત્મા સાથેના અભેદનું પ્રત્યક્ષ ન હોવાથી અનુસ ધાન થતું નથી એમ કહી શકાય માટે જુદા જુદા આત્મા માનવાની જરૂર નથી.

न चेस्थमपि प्रपञ्चतत्त्ववादिनस्तव व्यवस्थानिवाँद्दः, सर्वज्ञस्येश्वरस्य वस्तुसज्जीवान्तराभेदप्रत्यक्षाव्ययम्भावेन जीवेषु दुःखवत्सु 'अहं दुःखी ' इत्यनुभवापत्तेः । अस्मन्मते त्वीश्वरः स्वाभिन्ने जीवे संसारं प्रतिविम्य-ग्रुखे माळिन्यमिव पश्यक्षपि मिथ्यात्वनिश्वयान्न शोचतीति नैष प्रसन्नः ।

અને આમ માનવાથી પણ પ્રપંચને તાત્વિક માનનાર તમારે માટે (સુખાદિ) બ્યવસ્થાના નિવાહ શકચ નથી, કારણ કે સવ'ત્ર ઇધરને પરમાથ' એવા જે બીજા જવે સ થેના અલેદ તે અવશ્ય પ્રત્યક્ષ હાેવાથી જીવા દુઃખવાળા હાેચ તારે 'હુ' દુઃબી છું' એવા અનુભવ તેને થવે જોઈએ જ્યારે અમારા મતમાં ઇશ્વર પાતાનાથી અભિન્ન જીવમાં સંસારને, પ્રતિબિંબભૂન મુખમાં મલિનતાની જેમ, ખેતા હેવા છવાં તેના મિથ્યાત્વના ાનશ્વય હાેવાથી તેના શાકનથી કરતા માટે આ પ્રસંગ નથી.

વિવરજ્ય : પરમતમાં અબેદ–પ્રત્યક્ષ અનુસંધાન પયાજક છે એમ માનવાથી મુશ્કેલી દ્રર થતી નથી. ઇશ્વર સવ<sup>1</sup>દા છે અને પરમતમાં જીવાં અનેક છે અને આ બીજા જીવો સિ-પર સાથેના સાચા અગ્નેદતું ઈશ્વરને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન હોવું જોઈએ તેથી સવ' છવાનાં સુખ-દુઃખાદિતુ તેને અનુસંધાન થવું જોઈએ અને 'હું દુ ખી છું' ઇત્યાદિ અનુભવા તેને થવા જોઈએ. સિદ્ધાન્તમાં પણુ થઇ સવ<sup>°</sup>જ્ઞ છે અને છવા તેનાથી અભિન્ન છે તેમ અતાં ઉક્ત દાષ નથી કારણુ કે પ્લઇને નિશ્વપાત્મક જ્ઞાન છે કે છવાના સંસાર મિથ્યા છે તેથી તે જોતા હાવા અતાં તેને શાક થતા નથી.

**બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દર્ભીર્થ** પૂર્વ પક્ષીની કેટલીક દલીલ જેમના ઉત્તર અપાયા નથી તેનુ ખાંડન આ સ્થળે કરે છે દલીલ કરી હતી કે છવા સાંશ હાવાથી હાથ માશું, પગ વગેરેમાં **અતુગત જીવાંશામાં સુખ−દુ ખાદિતુ**ં યોગપદા સંભવે છે; અને યાેગીએાની આબતમાં કાય **વ્યુહમાં રહે**લા યેા<mark>ગિછવના ભવય</mark>વામાં એક સાથે સુખ~દુઃખાદિના ભાગના વિચિત્રતા સંભવે છે તેથી કોઈ અનુપપત્તિ નથી. પહ્યુઆ દલીલ બરાબર નથી. જીવેાની પ્રતિ જીવાંશા મુખ્ય-અંશ છે એવી દલીલનું ખંડન કર્યું છે. અને જીવસદશ હાેવા હતાં જીવની અપેક્ષાએ ન્યૂન પરિમાણવાળા છે એ અર્થમાં છવાંશામાં ઔપચારિક અંશત્વ છે એમ પણ જીવને આવા આનનાર કઢી શકે નહિ કારણ કે અશુ પરિમાણથા કાંઈ ન્યૂન પરિમાણુ હોઈ શકે નહિ. વળી ન્યૂનત્વરૂપ અંશ્વત્વ એ તા છવ અને તેના અશાના અત્યન્ત બેદનું પ્રયોજક હાય અને તેલું માનતાં જીવને પાતાના અંશમાં રહેલાં સુખાદિનું અનુસંધાન સંભવે નહિ. એ જ રીતે યાંત્રિછવના અ શા કાયવ્યૂહના અધિષ્ઠાતા હાેય તાે પણ તેમનાથી તદ્દન ભિન્ન યેા<mark>બિજીવ કાયવ્યૂક</mark>ના અધિષ્ઠાતા નહીં ખની શકે. વળી શરીરનેા અધિષ્ઠાતા જીવ અને શરીરના **હાય,** પગ વગેરે અવયવાના અધિષ્ઠાતઃ છવ શા અત્યન્ત ભિન્ન હાેવાથી એક શરીરમાં અનેક બા નાની પ્રસન્તિ થશે. જીવ સાંશ છે એમ માનવા માટે કાેઈ પ્રમાણ નથી. 'દ્રોણ ળુક્રરપતિના ભાગ છે' ⊎ત્યાદિ વચન ઉપર કલા પ્રમાણે અંશપરક હાેઈ શકે નહિ તેથી તેમનું તાત્પર્ય એવું છે કે બહસ્પતિ આદિએ ચાેગ પ્રભાવથી પૃથ્વીના ભાર હરવા માટે કે એના જેવા કેવકાર્ય ને અર્ચ અન્ય શરીરનું પરિત્રહણ કર્યું. આથી રામ, કૃષ્ણુ વગેરેને વિષ્ણાના અંશ કહેવામાં આવે છે તેના અર્થ પણ સ્પષ્ટ થઈ જાય છે.

स्यादेतत् मा भूदंशभेदः करशिर बरणादीनां कायव्यूहस्य चाधि-ष्ठानम्, आस्मदीपस्यानपायि गि झानप्रभाऽस्ति व्यापिनीति सैव सर्वाधिष्ठानं मनिष्प्रसीति चेत्, न । ज्ञानवद् आत्मधर्मस्य छलदुःखभोगस्य झान-मन्श्रिस्य उल्पच्यसम्भवेन कर चरणाद्यवयवभेदेनावयविनः, कायव्यूहवतः कायभेदेन च मागवैचित्र्याभावप्रसङ्गात् । ' छखदुःखभोगादि ज्ञानधर्म एव नात्मवर्मः' इत्यभ्युपगमे तद्वैचित्र्योण आत्मगुणस्य ज्ञानस्य भेद-सिद्धावप्यास्मनो भेदासिद्ध्या भोगवैचित्र्यादिनाऽऽत्माभेदप्रतिक्षेपायोगात् । 'मोग य श्रयस्य ।ऽऽत्मनोऽणुत्वेन प्रतिश्वनीरं निच्छिन्नतया तद्वचापित्ववाद इग् त.भेदवाद इव च न सर्वधर्म श्र्हरापत्तिः' इति मतदानेश्व । तस्मा-जीधस्यानुस्वोपगमेन व्यवस्थोपपादनं न युक्तमिति । એવી દલીલ કરવામાં આવે કે જુદા જુદા ગયા બલે હાથ, શિર, ચરશ્ આદિના અને કાચવ્યૂડના પ્રેસ્ક ન હોય: આત્મારૂપી દીપની અવિનાશી જ્ઞાનરૂપ પ્રભા છે જે વ્યાપક છે તેથી તે જ સવ<sup>6</sup>ની પ્રેસ્ક બનશે. આવી દલીલ (વિરોધી) કરે તેા ઉત્તર છે કે ના (આ બરાબર નથી); જ્ઞાનની જેમ આત્માના ધર્મ એવા સુખદુ:ખાત્મક ભાેગની જ્ઞાનના આશ્રય લઈને ઉત્પત્તિ સ લવે નહિ તેથી હાથ પગ વગેરે અવયવના ભેટથી અવયવી (છવ)ને, તથા કાયવ્યુહવાળા ચાગીને કાચના લેદથી ભાેગના વૈચિગ્યના અભાવ પ્રસક્ત થશે (તેથી ઉપયુંકત દલીલ બરાબર નથી). 'સુખદુ:ખભોાગાદિ જ્ઞાનના ધર્મ છે, આત્માના ધર્મ નથી' એમ માનવામાં આવે તા તેના વૈચિગ્યથી આત્માના ગુણરૂપ જ્ઞાનનો ધર્મ નથી' એમ માનવામાં આવે તો તેના વૈચિગ્યથી આત્માના ગુણરૂપ જ્ઞાનનો ભેદ સિદ્ધ થાય, પશુ આત્માના ભેદ સિદ્ધ થતા નથી; તેથી ભાેગના વૈચિગ્ય આદિથી આત્માના અભેદના (તરાસ કરવા શકચ નથી. અને "ભાેગાદિના આશ્રય આત્મા આશુ હાવાથી પ્રત્યક શરીરમાં વિચ્છિન્ન (જુદા) છે, તેથી તેમે (છવને) વ્યાપક માનનાર વાદમાં થાય છે તેમ અને તેના અભેદ માનનાર વાદમાં થાય છે તેમ સવ' ધર્માના સાંકય'ના પ્રસંગ નહી થાય ' — એ મતની હાનિ થશે. તેથી જીવને આશુ માનીને (સુખદુ:ખાદિની) વ્યવસ્થાનું ઉપપાદન કરવું એ સુક્ત નથી.

વિષરણ : છવાંશવિશેષ હાય પગ વગેરેનું સંગ્યલન કરી શકે નહિ, તેમ કલગ ગ્યૂલાદિનું સંગ્યાલન પણુ સંભવતું નથી એવા પૂર્વ પ્રચને આશ્ચય હોય તા વિરોધી તેની સામે દલીલ કરે છે કે છવ પાતે આછુ હોઈને શરીરના એકદેશમાં રહેતા હોવા છતાં પાતામાં સમવેત એવા વ્યાપનશીલ દાનથી તે હાથ પગ વગેરેના અને કામવ્યૂહના પ્રેરક ખનશે; તેથી નિરંશ અછુ છવ સમય શરીરનું સગાલન આદિ કરી શકશે. આની સામે કેવલાદ્વેતી વેદ્દાન્તી કહે છે કે સુખાદિ જો દાનના ધર્મ હોય તા દાનમાં તેમની ઉત્પત્તિ સંભવે, અને તા પછી દાન-વ્યાપક હોવાથી તેને આશ્વિત સુખ્યાદિ-બોગના પણ હાથ, પગ વગેરેમાં તથા કાયવ્યૂદમાં ઉદય સંભવે પણુ પૂર્વ પક્ષી સુખાદિને દાનનો ધર્મ માન્નતા નથી, તે તા સુખાદિને દાનની જેમ આત્માતો જ ધર્મ માને છે. તેથી દાન વ્યાપક હેલા નથી, તે તા સુખાદિને દાનની જેમ આત્માતો જ ધર્મ માને છે. તેથી દાન વ્યાપક હેલા કતાં હાથ. પગ વગેરમાં તેમ જ કાયવ્યૂદમાં શગપદ બાગવૈચિત્ર્ય સંભવશે નહિ, જ્યારે યાળીને બાગવૈચિત્ર્ય હાય છે એવું સ્મૃતિવચન છે – યોગી યાગસામથ્ય થી બળ મેળવીને અનેક હજાર શરીશ બનાવીને તેમનાથી આખી પૃથ્વી પર કરી શકે અને કરી પાછા તે શરીરોને સંદેશી શકે જેમ સૂર્ય પાતાના કિરણોને સ કેલી લે છે તેમ.

> आत्मनां च सहस्राणि बहूनि भरतर्षम । योगी कुर्याद् बलं प्राप्य तेश्व सवीं महीं चरेत् ॥ प्राप्तुयाह्विषयान् कैश्चित् कैश्चिदुप्र' तप्रश्चरेत् । सब्हियेच्च पुनस्तानि सूर्यो ररिमगणानिव ॥

X4%

પૂર્વ'પક્ષી કપ્યૂલે કે સુખાદિને ગ્રાનના ધમ'રૂપ માનવાથી જો બાેળવૈચિત્ર્ય સંભવતું હાેય તાે સુખાદિ ભલે ગ્રાનધમ' હાેય. આના ઉત્તર આપતાં સિદ્ધાન્તી કહે છે કે આવું માનતાં સુખાદિબાેગવૈચિત્ર્યથી આત્માના ગુણુરૂપ ગ્રાનના બેદ સિદ્ધ થશે પણ આત્માના બેદ સિદ્ધ થતા નથી કારણુકે ગ્રાન સુખાદિતું અધિક ણુ હશે, આત્મા નહીં. વળી સુખાદિને બ્યાપી ગ્રાનના ધમ માનવાં એ પૂર્વ પક્ષાના મતથી વિરુદ્ધ છે તેથી તેના મતની હાનિ થશે. "જીવને બ્યાપક માનનાર વાદ તે નૈયાયિકના મત, અને આત્માના અબેદ માનનાર વાદ તે કેવલાદ્દેતીના મત—આ બન્ને મતામાં સવ' ધર્મનું સાંક્ય' પ્રસક્ત થાય છે, જ્યારે બાેગાદિના આત્રય આત્મા અછુ હાેવાથી પ્રત્યેક શરીરમાં જુદ્ધ છે માટે ભાગસાંક્ય'ની આપત્તિ નથી' —એમ પૂર્વ'પક્ષી માને છે તે મતની હાનિ થશે. તેથી જીવને અછુ માનીને તેના શાનસુખાદિ ગુણુને બ્યાપક માનવા અને એથી સુખાદિની બ્યવસ્થા કરવાના પ્રયત્ન કરવા એ બારાબર નથી.

नापि तेन तस्येश्वराद् भेदसाधनं युक्तम् । उत्क्रान्त्यादिश्रवणात् साक्षादणुत्वश्रवणाच्च 'अणुर्जीवः' इति वदतः तव मते 'तत् सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्' (तैत्ति २.६), 'अन्तः प्रविष्ठश्वास्ता जनानाम्', 'गुहां प्रविष्ठौ परमे परार्थ्ये' (कठ. ३.१) इत्यादिश्रुतिषु प्रवेशादि अवणात्, 'स एषोऽणिमा', ' 'एष म आत्माऽन्तइ दियेऽणीयान् वीहेर्वा यवाद्वा' (छा. ३.१४.३) इति श्रुतौ साक्षादणुत्वश्रवणाच्च परोऽप्यणुरेव सिध्य दिति कृतः परजीवयोर्विद्धत्वाणुत्वाभ्यां भेदसिद्धिः ।

તેમ તેનાથી (જીવતું અણુત્વ માનીને) તેના ઈશ્વરથી લેઠ સિદ્ધ કરવા એ પણ સુક્રત નથા. ઉત્કાન્તિ આદિના શ્રવણને કારણે અને અણુત્વતું સાક્ષાત શ્રવથ દાવાથી 'જીવ અણુ છે' એમ કહેનાર તમારા મતમાં 'તેને સજી'ને તેમાં જ પ્રવેશ કચે! (તૈત્તિ. ર. ૬.), 'આંદર પ્રવેશેલા ઈશ્વર જનાના નિયામક છે,' ઉત્દુ-દૂદયાકાશમાં (ભુદ્ધિરૂપી) ગુક્ષામાં પ્રવેશેલા છે (જીવ અને ઈશ્વર) (કદ રૂ.૧) ઇત્યાદિ શ્રુતિઓમાં પ્રવેશ આદિનુ શ્રવણ હાવાથી, અને 'તે આ (પરમાત્મા) અણુ છે', (છા. ૬.૮.૭), 'આ મારા હૃદયની અંદર આત્મા છે, ચાખા કે જવ કરતાં વધારે અણુ' (બ. રૂ ૧૪. ૨) એ શ્રુતિમાં સાક્ષાત અણુત્વનું શ્રવણ હાવાથી પર (પરમાન્મા, ઈશ્વર) પણ અણુ જ સિદ્ધ થાય તેથી પર અને જીવના વિભુત્વ અને ચાહત્વથી લેદ કેની રીતે સિદ્ધ કરી શકાશે ?

1.1.1

<sup>+</sup> स न एवो ऽणिमा.....छा. ६. ८. ७ 👘

વિવરથ : જીવને અહ્યુ માનીને ઈશ્વરથી તેના બેદ સિદ્ધ કરી શકાશે નહિ. શ્રુતિ અને તેના પર આધારિત અર્થાપત્તિથી પૂર્વ'પક્ષી જવને અહ્યુ માને છે. હવે જો આમ જ હોય તેા એવાં જ શ્રુતિવચનાને આધારે ઈશ્વરતું પહ્યુ અહ્યુત્વ સિદ્ધ થાય છે. જગત્ બનાવીને ઈશ્વરે તેમાં પ્રવેશ કર્યા (તૈત્તિ. ૨.૬), 'તે શરીરામાં પ્રવેશ કરીને જનાના નિયત્તા બને છે', 'જીવ અને ઈશ્વર બન્ને છુદ્ધિરૂપી ગુફામાં પરમ પરાર્ધ્ય(---પરના અર્ધ, સ્થાનને થાંગ્ય છે તે પરાધ્ય', પરમ ઉત્કૃષ્ટ હાર્દાકાશ)માં પ્રવેશેલા છે', 'ઈશ્વર અછુ છે'--વગેરે શ્રુતિવચના છે તેથી ઈશ્વરને પણુ અછુ માનવા પડે અને એમ હોય તા અછુત્વને આધારે જીવના ઈશ્વરથી બેદ સિદ્ધ થતા નથી.

नतु 'आकाशवत् सर्वगतश्च नित्यः', 'ड्यायान् दिवो ज्यायानन्त रिक्षात्' इत्यादिश्रवणात्, सर्वश्रपठचोपादानत्वाच्च परस्य सर्वगतत्वसिद्धेः तदणुत्वश्चतयः उपासनार्थाः, दुप्रैइत्वाभिप्राया वा उन्नेयाः । प्रवेक्षश्चुतयश्च श्वरीराद्युपाधिना निर्वोद्धाः । ज च जीवोत्क्रान्त्यादिश्चुतयोऽपि बुद्ध्या उपाधिना निर्वोद्धाः । ज च जीवोत्क्रान्त्यादिश्चुतयोऽपि बुद्ध्या उपाधिना निर्वोद्धं शक्या इति श्वङ्क्यम् । 'तग्चत्क्रामन्तं प्राणोऽ-नूत्क्रामति' (बृहद्. ४.४.२) इति प्राणाख्यबुद्ध्युत्क्रान्तेः प्रागेव जीवो-त्क्रान्तियचनात् । तथा 'विद्वान् नामरूपादिग्चक्तः परात्परं पुरुषद्वपैति दिव्यम्' (ग्रुण्डक ३.२.८) इति नामरूपविमो झानन्तरमपि गतिश्रवणाच्च । ''तद्यथाऽनस्मुसमाहितग्रुत्सर्जद् यायादेत्मवायं वारीर आत्मा प्राह्वेना-त्सनाऽम्हारूढ उत्सर्जन् याति'' (बृहद्. ४.३.३५) इति स्वाभाविक-गत्याश्रयश्वकटद्दष्टान्तोक्तेश्चेति चेत्, नैतत् सारम् ।

પુવ'પક્ષી દલીલ કરે કે ' (ઈશ્વર) આકાશની જેમ સર્વગત અને નિત્ય છે,' 'ઈશ્વર ઘુલાકથી અને અન્વરિક્ષધી માટે. છે' (છા. ૩. ૧૪. ૩) ઇત્યાદિ ય્રુતિને કારણે અને સર્વ પ્રપંચનું (ઇશ્વર) ઉપાદાન છે તેથી, પરમાત્મા સર્વગત છે એમ સિદ્ધ થાય છે, તેથી તેના (ઈશ્વરના) અણુત્વ વિષેની ય્રુતિએા ઉપાસનાને માટે છે, અથવા (ઈશ્વર) દુગ્ર'હ (ગ્રહણ કરવા ગ્રશ્કેલ છે) એવા અભિપાયવાળી છે એમ તેમને સમજાવવી જોઈ એ. અને પ્રવેશ અંગેની ય્રુતિએાના શરીર આદિ ઉપાધિથી નિર્વાહ કરવા જોઈ એ. અને અવી શંકા કરવી નહિ કે છવી ઉત્કાન્તિ આદિનું

<sup>\*</sup> एष म आत्माऽन्तह देवे ज्यायान् पृथिव्धा ज्यायानन्तरिक्षाज्ज्यायान् दिना ज्यायानेस्यो लोकेम्यः ।-छा. ३.१४.३

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

પ્રતિપાદન કરનાર ગ્રુતિઓના પશુ બુદ્ધિરૂપ ઉપાધિથી નિવાંહ કરી શકાય (આ શંકા બરાબર નથી) કારણ કે 'ઉત્કાન્તિ કરનાર (જીવ) ની પાછળ પાણુ ઉત્કાંતિ કરે છે' (બહદ્દ. ઉપ. ૪.૪.૨) એમ 'પાણુ' શબ્દથી વાચ્ય બુદ્ધિની ઉત્કાંતિની પહેલાં જ જીવની ઉત્કાંતિ કહેલી છે, તેમ 'જ્ઞાની (જીવ) નામરૂપથી વિમુદ્ધ થયેલા પરાત્પર દિવ્ય પુરુષની પાસે જાય છે' (સુંડક ૩૨૮) એમ નામ-રૂપથી મુક્તિ મેળવ્યા પછી પણુ (જીવની) ગતિનું શ્રવણુ છે, અને 'જેમ (સામાનથી) બરાબર ભરેલું ગાડુ' અવાજ કરતું જાય તેમ જ આ શરીરમાં રહેલા આત્મા પ્રાજ્ઞ આત્મા (ઇશ્વર)થી પ્રેરિત થયેલા અવાજ કરતા (પરલાકમાં) જાય છે' (બુદદ્દ, ૪.૩.૩૫) એમ સ્વાભાવિક ગતિના આશ્રય એવા ગાડાનું દબ્દાન્ત આપ્યું છે (તેથી જીવમાં પણુ સ્વાભાવિક ગતિના આશ્રય એવા ગાડાનું દબ્દાન્ત આપ્યું છે (તેથી જીવમાં પણુ સ્વાભાવિક ગતિના આશ્રય એવા ગાડાનું દબ્દાન્ત આપ્યું છે (તેથી જીવમાં પણુ સ્વાભાવિક ગતિના આશ્રય એવા ગાડાનું દબ્દાન્ત આપ્યું છે (તેથી જીવમાં પણુ સ્વાભાવિક ગતિના આશ્રય એવા ગાડાનું દબ્દાન્ત આપ્યું છે (તેથી જીવમાં પણુ સ્વાભાવિક ગતિના આશ્રય એવા ગાડાનું દબ્દાન્ત આપ્યું છે (તેથી જીવના અર્ણત્વ અને ઇશ્વરનું વિભુત્વ સિદ્ધ થાય છે.) ---આવી દલીલ પુત્ર'પક્ષી કરે તા આ બરાબર નથી.

વિવરણ : પૂર્વપક્ષી દલીલ કરે છે કે ઈચરને વિલ્નુ કહેનારી અનેક બ્રુતિઓ છે તેથા જ્યાં ઈ ધરને આહુ કલ્લો છે તેવી શ્રુતિઓ ઇ ધરનું સ્વરૂપ ખતાવવા માટે નથી પશુ ઉપાસનાથે' છે એમ સમજાવી શકાય. જે આશુત્વ પ્રતિપાદક ગ્રુતિઓ ઉપાસનાના પ્રકરસુમાં અન્તર્ગત ન હેાય ત્યાં 'અછુ' તેા અર્થ 'દુર્ગે હ ગ્રહણ કરવા કે જાણવા મુશ્કેલ' એમ લઈ શકાય. ઈશ્વર પ્રવેશ કરે છે એમ કહ્યું છે ત્યાં શરીરામાં ઈક્ષરના પ્રવેશ મુખ્ય અર્થમાં નથી પણ સ્વેચ્છાએ સ્વીકારેલાં શરીર ઇંદ્રિયને ઉપાધિ માનીને છે. તેથી ઇંચર બ્રુતિને આધારે વિસુ જ સિદ્ધ થાય છે વિરોધી સિદ્ધાન્તી શંકા કરે કે છવના અશુલ અંગે શ્રુતિ કે લિંગ છે તેને પણ આમ બીજી રીતે સમજાવી શકાય અને તે પંજી જીવતું ઓપાધિક અહાત્વ જ કેમ ન માનવું ? આવી શંકાના છવાજી ત્વવાદી પૂર્વ પક્ષી ઉત્તર આપતાં કહે છે કે ઉત્ક્રોન્તિ આદિ વિધેની શુતિઓમાં બુદ્ધિને ઉપાધિ માનીને ઉત્ક્રાન્તિ આદિને સમજાવી નહીં શકાય. આ શ્રુતિમાં 'પ્રાહ્યુ' શબ્દ, છુદ્ધિના અર્થમાં છે (ગો વૈ પ્રાળ: સા પ્રશા ચા વા પ્રશા સ પ્રાળ:'-કોવી ૩.૩.૪ એવી સ્પ્રષ્ટ શ્રુતિ છે). તેથી સુદ્ધિતી ઉત્ક્રાન્તિ પહેલાં છવની સ્વાભાવિક ઉત્કાન્તિ છે એમ જ માનવું જોઈએ. વળી 'નામરૂપ' ઉપાધિની નિવૃત્તિ થયા પછી પણ હવ પ્રક્ષ તરફ ગતિ કરે છે એમ કહ્યું છે તેથી હવની ગતિ ઔષાધિક નહીં પણ સ્વાભાવિક છે અને છવનું અહ પરિમાણ પણ સ્વાભાવિક છે. છવનુ પરલેાક પ્રતિ ગમન સમજાવવા માટે ગાઠાનું દુખ્ટાન્ત આપ્યું છે જે પેશુ ખતાવે છે કે જીવની ગતિ સ્વાભાવિક છે. તેથી છવ અછ જ છે અને ઈચર વિશુ છે અને તેમના એદ સિદ્ધ થાય છે. એકા મવાદી સિદ્ધાન્તીને આ દલીલ માન્ય નથી. તે હવે દલીલા રજ કરે છે.

'स वाग्रव महानज आत्मा योऽयं विज्ञानमयः' (बृहद्. ७.७.२२)

'घटसंद्वतमाकाशं नीयमाने घटे यथा ।

घटो नीयेत नाकाशं तद्रज्जीवो नभोषमः ॥

(त्रिपुरातापनी उप. ५.३)

इत्यादिश्चतिषु जीवस्यापि विद्धत्वश्रवणात् । त्वन्मते प्रकृतेरेव जगदुपा-दानत्वेन जेसगी जगदुपादानत्वाभावाज्जीवस्य कायव्यूहगतविचित्रसुख-दुःखोपादानत्ववदणुत्वेऽपि जगदुपादानत्वसम्भवाच्च ततस्तस्य सर्वगतत्वा-सिद्धेः । तत्प्रवेश्वश्रुतीनां शगेरोपाधिकत्वकल्पने जीवोत्कान्त्यादिश्रुतीनम्पपि बुद्धयुपाधिकत्वोपममसम्भवात् । ' पञ्चवृत्तिर्भनोवद् व्यपदिव्यते ' (त्र. सू. २.४.१२) इति सत्रभाष्ये बुद्धिप्राणयोः कार्यभेदाद् भेदस्य प्रतिपादितत्वेन बुद्धुपाधिकै जीवे प्रथमपुरकामति प्राणस्यानूरकमणोपपरोः । नामरूप-विमोक्षानन्तरं त्रसप्राप्तिअवणस्य प्राप्तरि जीव इव प्राप्तव्ये त्रसण्यपि विश्वत्वविरोधित्वात् । प्राकृतनामरूपविमोक्षानन्तरमपि अप्राकृतलो कविष्रहा-धूपभानेन अभ्रणः प्राप्तच्यत्ववादिमते प्राप्तुर्जीवस्याप्यप्राकृतदेहेन्द्रियांदि-सत्त्वेन तदुपघानेन असप्राण्तिश्रवणाविरोधात् । स्वाभाविकगत्याश्रयक्षकट-दृष्टान्तश्रवणमात्राद् जीवस्य स्वाभाविकगतिसिद्धौ ' गुहां प्रकिष्टौ ' इति स्वाभाविकप्रवेशाश्रयजीवसमभिव्याहारेण ब्रह्मणोऽपि स्वाभाविकप्रवेशसिद्धि-सम्भवाद, ब्रह्मजीवोभयाग्वयिन एकस्य प्रविष्ठपदस्य एकरूपप्रवेशपरस्वस्य वक्तव्यत्वात् । तस्मात् परमते ब्रह्मजीवयोर्विभ्रुत्वाणुत्वव्यवस्थित्यसिद्धेर्न ततो भेदविद्धि प्रत्याज्ञा ।

'જે આ વિજ્ઞાનમય (જીવ) છે તે આ મહાન (બ્યાપક) અજ આત્મા છે,' ''ઘટથી વેરાચેલું આકાશ ઘટ લઈ જવાતાં લઈ જવાય છે, (ત્યાં) ઘટ લઈ જવાય છે, આકાશ નહીં. તેની જેમ (જીવ ઉપાધિના ગમનથી ગમન કરે છે, સ્વત: નહિ). જીવ આકાશ જેવા છે '' ઇત્યાદિ શ્રુતિઓમાં જીવના પણ વિભ્નુત્વનું શ્રવછુંછે. તમારા મતમાં પ્રદુતિ જ જગતનું ઉપાદાન છે તેથી ગ્રહ્ય જગતનું ઉપાક્ષન

#### सिद्धान्नलेशस**र्**प्रहः

નથી. અને જીવ જેમ (અહ્ય હેાવા છતાં) કાયવ્યૂહમાં રહેલા વિચિત્ર સુખદુ:ખતુ ઉપાદાન અની શકે છે તેમ (ઇશ્વર) અણુ હાેવા છતાં જગત્તું ઉપાદાન હેાઈ શકે તેથી તેનાથી (-જગતનું ઉપાદાન છે એ કારણથી) તેના (ઇશ્વરના) સર્વગતત્વની સિદ્ધિ થતી નથી. તેના (પ્રદ્યાતા) પ્રવેશ વિષયક શુતિઓામાં જે પ્રવેશ શરીરરૂપ ઉપાધિથી કલ્પવામાં આવતા હાય તા જીવની ઉત્કાંતિ આદિ વિષયક યુતિઓમાં પણ પુદ્ધિને ઉપાધિ તરીકે સ્વીકારી (તેની ઉપપત્તિ કરી) શકાય. 'મનની જેમ (પ્રાજ્યને) પાંચ (પાણાદિ) વૃત્તિવાળા કહ્યો છે ' (પ્ર.સૂ. ૨.૪.૧૨) એ સૂત્રના ભાષ્યમાં કાય'ના લેદથી સુદ્ધિ અને પ્રા**ચના લેદનું પ્ર**તિપાદન કર્યું છે તેથા સુદ્ધિરૂપ **ઉપાધિવાળા** છવ પહેલાં ઉતક્રમણ કરે પછો પ્રાણનું તેની પાછળ ઉત્ક્રમણ ઉપપન્ન છે. નામ-રૂપમાંથી સુક્ત થયા પછી (જીવ) બ્રહ્મને પ્રાપ્ત કરે છે અમ જે શ્રુતિવચન છે તે જેમ પ્રાપ્ત કરનાર જીવના વિભ્રુત્વનું વિરાધી છે તેમ પ્રાપ્તવ્ય પ્રદ્યના પણુ વિભ્રત્વનું વિરાધી છે. પ્રકૃત નામરૂપમાંથી મુક્ત થયા પછી પણ અપ્રાકૃત લાક અને શરીર આદિ ઉપાધિ હાેવાથી બદ્ધ પ્રાપ્તવ્ય છે એમ કહેનારના મતમાં પ્રાપ્ત કરનાર જીવને પણ અપ્રાકૃત દેહ ઇન્દ્રિય આદિ હોય છે તેથા તેમના ઉપધાનથી ગ્રહ્મપ્રાપ્તિના શ્રવણમાં વિરાધ નથી. સ્વાભાવિક ગતિના આશ્રંય એવા ગાડાના દષ્ટાન્તના શ્રવણ માત્રથી એ છવની સ્વાભાવિક ગતિ સિદ્ધ થતી હાેય તા 'ગુકામાં પ્રવેશેલા (છવ અને ઇશ્વર)' ઐમ સ્વાભાવક પ્રવેશના આશ્રય એવા જીવની સાથે ઉલ્લેખ હાેવાથી પ્રદ્ધની બાબતમાં પણ સ્વાભાવિક પ્રવેશની સિદ્ધિ સંભવે છે. કારણ કે થાસ અને જીવ બન્ને સદ્ધ જેને અન્વય છે એવું એક 'વ્રવિદ્ધટ' પદ એકરૂપ પ્રવેશપરક છે એમ કહેવું એઈએ. તેથી પરમતમાં હાલ વિલુ છે અને જીવ અણુ છે એવી અવરથા સિદ્ધ થતી નથી માટે તે (બ્યવસ્થા થી (જીવ અને ઇશ્વિરના, ભેદની આશા નથી.

વિવરલ્યુ: અહીં સિદ્ધા-તી જીવને અદ્ધુ માનનાર પૂવ'પક્ષીની દલીલાનું ખંડન કરે છે પૂવ'પક્ષી જે રીતે અચ'ઘટન કરે છે તે પ્રમાણે તા જીવ અને ઈશ્વર ખન્નેને અછુ સિદ્ધ કરી શકાય. અથવા ખન્નેને વિભુ સિદ્ધ કરી શકાય. જીવ અછુ છે અને ઈશ્વર વિભુ છે એવી યવસ્થા ઉપપત્ર નથી જ. જીવ નામરૂ પ્રમાંથી મુક્ત થયા પછી ચલા પાસે જાય છે— એ શ્રુતિ જીવના વિભુત્વને વિરાધ કરે છે એમ માનીએ તા ઈશ્વરના વિભુત્વના પછુ એ વિરાધ કરે છે કારણ કે ઇશ્વર વિરાધ કરે છે એમ માનીએ તા ઈશ્વરના વિભુત્વના પછુ એ વિરાધ કરે છે કારણ કે ઇશ્વર વિશુ હાય તા એ પ્રાપ્ત હાય જ, તેને પ્રાપ્ત કરવાના ન હાય. પરમતમાં ધ્રહ્ય વ્યાયક સ્વરૂપથી મુક્તોને માટે પ્રાપ્ય નથી પણ અગાકૃત લાક આદિથી ઉપહિત રૂપથી પ્રાપ્ત ગ્ય છે તેથી ચલાના બ્યાપકત્વના વિરાધ નથી એમ મનાવું હાય, તા વિદ્વાન જીવ પ્રાકૃત નામરૂયથી સુક્ત ખની અપ્રાકૃત નામરૂપ ઉપાધિથી પરિસ્થિત્ર રૂપે ચદ્ધની પ્રતિ ગમન કરે છે એમ વિભુ હાય તા પણુ છવની ગતિ સંભવે છે. તેથી છવના વિભુત્વનાે પણુ વિરાધ થતા નથી. ચક્ક જગતતું ઉપાદાન છે તેથી વિભુ છે એમ પણુ ન કહી શકાય. તેનું પહેલું કારણ એ કે મરમતમાં પ્રકૃતિને જગતનું ઉપાદાન માની છે. બીજું એ કે છવ વ્યક્ષુ હાેવા છતાં કાયવ્યૂહનાં સુખ્બ દુ:ખનું ઉપાદાન બની શકતાે હાેય તાે થહા ચાણુ હાેઈને પણુ જગતનું ઉપાદાન બની શકે. આમ જગત નું ઉપાદાન છે માટે વિભુ છે એ દલીલ બરાબર નથી. છવ અને ઈશ્વર બન્ને સુકામાં પ્રવેશેલા છે એમ કહ્યું છે તેના આધારે જો છવનું અછુત્વ મતાતું હાેય તાે ઈશ્વરને પણુ ચાણુ માનવા જોઈએ એક જ સંદર્ભમાં પ્રયાજાયેલું પ્રવિષ્ટ' પદ એકની બાબનમાં સ્વાભાવિક પ્રવેશ દર્શાવે અને બીજા (ઈશ્વર)ની બાબતમાં ગોણ કે ઔપાધિક પ્રવેશ એમ માનવું બરાબર નથી. આમ છવનું અછુત્વ અને ઈશ્વરનું વિભુત્વ પરમતમાં સિદ્ધ થતું નથી અને તેને આધારે છવ અને ઈશ્વરના બેદ સિદ્ધ કરવાની તા આશા જ રાખી શકાય નહિ

# अस्मन्मते ब्रह्मात्मैक्यपरमहावाक्यानुरोधेनावान्तरवाक्यानां मेयस्तात् स्वरूपेण जीवस्य विश्वत्वम्, औपाधिकरूपेण परिच्छेद इत्यादिप्रकारेण जीवब्रह्मभेदप्रापकश्रुतीनामुपपादनं भाष्यादिषु व्यक्तम् ।

અમારા મતમાં ખ્રહ્ન અને જીવતા ઐકચનાં બાેધક મહાવાકચના અ**તુરાધથી** અવાન્તર વાકધોના અર્થ ઘટાવવાના હાેવાથા, જીવ સ્વરૂપથી વિજી છે, ઔપાધિક રૂપથી તે પરિચ્છિન્ન છે ઇત્યાદિ પ્રકારે જીવ અને બ્રહ્મના બોદ (આપણી પાસે) **ગ્રહણ** કરાવનાર શ્રુતિઓનું ઉપપાદન ભાષ્યાદિમાં સ્પષ્ટ છે.

વિવરષા:- પૂર્વ'પક્ષો દસીસ કરી શકે કે જેમ પરમતને માટે તમે કહ્યું કે છવ અને ઇશ્વર બન્નેના અછુત્વ તેમજ વિભુત્વ વિષયક શ્રુતિ અને સિંગ સમાન રીતે હોવાથી બન્ને વિભુ સિદ્ધ થાય કે બન્તે અછુ સિદ્ધ થાય પણ છવ અછુ અને ઇશ્વર વિભુ એમ સિદ્ધ થતું નથી, તેમ સિદ્ધાન્તમાં પણ છવને પરિચ્છિન્ન કહેનારી અને તેને વિભુ કહેનારી શ્રુ'તંગ્યા હોવાથી છવનું વિભુત્વ સ્વાભાવિક છે અને અછુત્વ ઔષાધિક છે એવી વ્યવસ્થા મિદ્ધ થતી નથી તેથી દોષ પ્રસક્ત થાય જ છે. આને ઉત્તર આપતાં સિદ્ધાન્તી કહે છે કે પ્રહ્યાત્મેકથર્ત્રાનં મુક્તિનું સાધન છે તેથી તે જ જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરનાર સત્ત્વમંત્તિ આદિ વાકયો મહાવાક્રય છે અને તે વાકયોના અર્થ'ના જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરનાર સત્ત્વમંત્તિ આદિ વાકયો મહાવાક્રય છે અને તે વાકયોના અર્થ'ના જ્ઞાનમાં કારણીભૂત તત્ત્ , ત્વન જેવાં પટેલ ત જ્ઞાતની પ્રતિ જે સાધનભૂત છે એવાં છવનાં સ્વરૂપનાં પ્રતિપાદક વાકયો એ અવાન્તર વાકયો છે. આ વ્યવાન્તર વાકયો મહાવાકયોને શેષ હોવાથી અમારા મતમાં આ પ્રધાન વાકયોના અર્થ' અનુસાર જ આ ગુણભૂત વાકયોનો અર્થ' કરવાના હોય છે તેથી કાઈ મુશ્કેલી નથી જીવ જો સ્વરૂપથી અહુ હોય તો મહાવાકયમાં પ્રતિપાદ્ય તેના હોય છે તેથી કાઈ પુરકેલી નથી જીવ જો સ્વરૂપથી અહુ હોય તો મહાવાકયમાં પ્રતિપાદ્ય તેના હોય છે તેથી કાઈ સુરકેલી નથી જીવ જો સ્વરૂપથી અહુ હોય તો મહાવાકયમાં પ્રતિપાદ્ય તેના હત્વથી અમેદ હપપન્ન બને નહિ, તેથી એમ જ માનવાતું રહે છે કે જીવ સ્વરવરૂપથી વિભુ છે અને તેનું પરમિષ્ઠન્તત્વ ઔપાધિક છે. જીવ અને ધલ્કાનો ભેદ માનીને કથન કરનાર શ્રુતિઓનો અથ' આ અને આવી રીતે જ કરવાનો છે એમ **લ્કાખ્યા** 

સિ-૫૪

सिदान्तलेशसङ्ग्रहः

तस्मादचेतनस्य प्रपञ्चस्य मिध्यात्वात् चेतनप्रपठचस्य व्रक्षाभेदाच न वेदान्तानामद्वितीये व्रक्षणि विधैकप्राप्ये समन्वयस्य कश्चिद्रिरोधः ।

इति सिद्धान्तलेशसङ्घद्दे द्वितीयः परिच्छेदः समाप्तः ।

તેથી અચેતન પ્રપ'ચ મિથ્યા હેાવાથી અને ચેતન પ્રપ'ચનાે બ્રક્ષથી અભેદ હાેવથી એક વિદ્યાર્થી જ પ્રાપ્ય એવા અદ્વિતીય બ્રહ્મમાં વેદાન્તાના (ઉપ-નિવદ્દોના) સમન્વય છે તેના કાેઈ વિરાધ નથી.

વિવરણ : આ પરિચ્છેદનું પ્રયાજન ઉપનિષદોનું તાત્પય' અદિતીય વ્યલપૂરક છે અને આ વેદાન્ત સમન્વયના કાઈ વિરાધ નથી એમ બતાવવાનું હતું તેના અહીં ઉપસંહાર કર્યો છે.

સિતાન્તલેશસ'ગ્રહના ભાષાનુવાદના દિલીય પશ્ચિછેદ સમાપ્ત.

\*

# તૃતીય પરિચ્છેદ

(१) नजु कथं विद्ययैव ब्रह्मप्राप्तिः, यावता कर्मगामपि तत्प्राप्तिहेतुःस्वं स्मर्यते—-

'तत्प्राप्तिहेतर्विज्ञानं कर्म चोक्तं महामुने' इति ।

सत्यम् । 'नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय' [श्वेता. ६.१५] इति श्रुतेः । नित्यसिद्धनसावाप्तौ कण्ठगतविस्मृतकनकमाळाऽवाप्तितुल्यायां विद्याऽतिरिक्तस्य साधनत्वासम्भवाच । त्रसावाप्तौ परम्परया कर्मापेक्षा-मात्रपरा ताद्दशी स्मृतिः । क तर्हि कर्मणाम्रुपयोगः ?

(૧) શ'કા થાય કે વિદ્યાર્થી જ હાદ્યપ્રાપ્તિ થાય એમ કેવી રીતે હાેઈ શકે, જયારે કમાં પણ તેની પાપ્તિન હેતુ છે એમ સ્મૃતિમાં કહ્યું છે— હે મહામુનિ f તેની (બ્રહ્મની) પ્રાપ્તિના હેતુ વિજ્ઞાન અને કમ' કહ્યાં છે'. સાચું છે (તો પણ શ કા બરાબર નથી) 'મુક્તિ માટે બીજો માગ' નથી (શ્વેતા. ૬.૧૫) એવી શ્રુતિ છે; અને નિત્ય-સિદ્ધ બ્રદ્ધાની પ્રાપ્તિ જે ગળામાં રહેલી પણ ભુલાઈ ગયેલી સાનાની માળાની પ્રાપ્તિ જેવી છે તેમાં વિદ્યા સિવાય બીજું કશું સાધન હાઈ શકે નહિ, તેથા તેવી સ્મૃતિ બ્રદ્ધાની પ્રાપ્તિમાં પરમ્પરાર્થી કમ'ની અપેક્ષા માત્ર બતાવવા માટે છે. તા પછા કમીના ઉપયોગ કથાં છે?

વિવર સ: પૂર્વ' પરિછેદના અન્તે એમ કહેવામાં આવ્યું કે પ્રક્ષ પ્રાપ્તિ શે એક વિદ્યાર્થ જ પ્રાપ્ત થઈશકે તેમ છે. સમુચ્ચયવાદી આ સહન નથી કરતા અને શંદા કરે છે કે રમતે પ્રમાણે કમ' અને ગ્રાન બંને પ્રક્ષપ્રાપ્તિના હેતુ છે એમ કહ્યું છે. તેને તિ ब्रह्मवित पुण्यकृत । (બહદ. ૪.૪.૯) ઇત્યા દ શ્રુતિમાં કહ્યું છે તે પરથી સમજ્ય છે કે પ્રક્ષગ્ર ગાન અને પુણ્યના સમુચ્ચયથી પ્રક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે સિદ્ધાન્તી આના ઉત્તર આપતાં કહે છે કે આવું કહ્યું છે એ વાત સાચી પણ સમુચ્ચયવાદ સુરત નથી. સુક્તિ સમર્થિત અન્ય શ્રુતિ—માન્ય: વચ્ચા વિચતેડ યનાય (શ્વેતા. ૬.૧૫) સાથે તેના વિરોધ છે, તેથી સમુચ્ચય અગે જે શ્રુતિ છે અને તન્મૂલક જે સ્પ્રતિવયન (શ્વેતા. ૬.૧૫) સાથે તેના વિરોધ છે, તેથી સમુચ્ચય અગે જે શ્રુતિ છે અને તન્મૂલક જે સ્પ્રતિવયન છે તેના અર્થ કમસમુચ્ચયપરક લેવા જોઈએ. બ્રહ્મગ્રાન સિવાય બીજો કાઈ ગ્રાનકમ સમુચ્ચયરૂપ કે કેવળ કમ'રૂપ ઉપાય નાક્ષ માટે નથી એવા શ્રુતિના અર્થ છે. બ્રહ્મ નિત્ય આત્મસ્વરૂપ તરાઠે સિદ્ય છે તેથી બ્રહ્મની પ્રાપ્તિ એ આપ્રાપ્ત છે એવા ભ્રમ આદિના નિવૃત્તિરૂપ જ છે. અને લેહમાં આપણે જોઈએ છીએ કે ભ્રમ આદિની નિવૃત્તિ માત્ર દાનથી થઈ શકે છે. સોનાની માળા ગળામાં જ હાય પણ બુલાઈ ગઈ હાય તા તે મળતી નથી એવા ભ્રમથી શાધ પાળ થાય છે પણ કાઈ વિશ્વાસપાંત્ર માણસના કહેવાથી ગ્રાન થતાં જ એ અમાપ્ત છે એ ભ્રમની નિવૃત્તિરૂપ પૂર્વ સિદ્ધ કન્દ્ર અમ્બાલાની પ્રાપ્તિ થય છે. પ્રક્ષપ્રાપ્ત જો વર્ણથી

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

જ છે ઘાસ જીવતુ સ્વરૂપ છે તેથી નિત્યપ્રાપ્ત છે, માત્ર તે અપાપ્ત છે એવા અમતી નિવૃત્તિ કરવાનો છે અને તેને બ્રહ્મપ્રાપ્તિ કહેવામાં આવે છે. તેથી વિદ્યા સિવાય કાઈ સાધનની જરૂર નથી અને ત્રાન સિવાય કાઈ સાધનમાં ભ્રમ આદિતો નિવૃત્તિની બાળતમાં સામર્થ્ય નથી. તેમ છતાં કર્મનો મુક્તિમાં પર'પરાથી, અર્થાત્ આડકતરા ઉપયોગ છે.

કર્મ' મુક્તિનેા સાક્ષાત્ હેતુ ન હેાય પણુ પરંપરાથી ઉપયોગી હેાય તા પ્રશ્ન થાય કે વિશ્વાદથા (શાનની ઇચ્છા,માં તે સાધન છે કે વિજ્ઞામાં ?

अत्र भामतीमतानुवर्तिन आहुः — 'तमेतं वेदानुवचनेन झाझणा विविदिषन्ति यह्नेन दानेन तपसाऽनाशकेन [बृहद् ४.४.२२] इति श्रुतेर्विद्यासम्पादनद्वारा ब्रह्मावाप्त्युपायभूतायां विविदिषायाम्रुपयोगः । ननु इष्यमाणविद्यायामेवोपयोगः कि न स्यात् ? । न स्यात् प्रत्ययार्थस्य प्राधान्यात् । ''विद्यासम्प्रयोगात् प्रत्यासन्नानि विद्यासाधनानि शमदमादीनि, विविदिषासंयागाउ बाह्यतराणि यज्ञादीनि'' इति सर्वापेक्षाधिकरण-भाष्याच्च । (ब. स. शा. भा. ३.४.२७, अधि० ६) ।

આ બાબતમાં ભામતીના મત્તને અનુસરનારા કહે છે—'તે આને (છવા-ભિન્ન પરમાત્માને) બ્રાહ્મણે ચરૂથી, દાનથી, અનાશક તપથી જાણવા ઇચ્છે છે' (બુહદ્દ. ૪.૪.૨૨) એ ગ્રુતિથી (કર્મ'ના) વિદ્યા-સ પહન દ્વારા બ્રહ્મપ્રાપ્તિની ઉપાયબૂત એવી વિવિદિષા (બ્રહ્મજ્ઞાનની ઇચ્છા)માં ઉપયેદગ છે. શ'કા થાય છે કે ઇચ્છવામાં આવે છે તે વિદ્યામાં જ ઉપયોગ થા માટે ન હોય? (ઉત્તર છે કે) ન હાય કારણ કે (પ્રકૃત્યથ' અને પ્રત્યયાથ'માં) પ્રત્યથાથ' પ્રધાન છે. અને સર્વા-પેક્ષાધિકરણ પરનું ભાગ્ય છે કે "વિદ્યા સાથે સંબંધ હાવાથી (અર્થાત્ દિદ્યાનાં સાધન હાવાથી) શમ, દમ આદિ વિદ્યાનાં અન્તર'ગ (નજીકનાં) સાધન છે, જ્યારે વિધિદિષા (બ્રહ્મજ્ઞાનની ઇચ્છા) સાથે સંગેગ હાવાથી (—વિવિદિષાનાં સાધન હાવાથી) યજ્ઞ આદિ બાહ્યતર (વિદ્યાસાધન) છે''. (બ્ર સૂ. શાહ્-કરભાબ્ય ઉડ ૪.૨૭).

(વર્લર છ : તમેતમ ... માં તમ પર પ્રકૃત પરમાત્મા પરક છે જ્યારે एતમ પદ નિત્ય અપરાક્ષ છવપરક છે તેથી અર્થ છે કે છવા ભિન્ન પરમાત્માને લાહાણા યદ્યાદિથી જાણવા ઇ છે છે. તપને "અનાશક' એલું વિશેષણુ લગાડવું છે જેથી અનશન આદિ પ્રકારના તપની બ્યાવર્તિ થાય, આમ હિત, મિન તથા પવિત્ર અશન આદિ પ્રકારનું તપ અહી વિવક્ષિત છે એમ પ્રાપ્ત થાય છે. શ કા થાય કે યત્તાદિના વિનિયાગ વિવિદિયા જે પુરુષાર્થ તરીકે માન્ય નથી, તેમાં કેન રીને હોઈ શકે ! વિવિદિયા વિદ્યાનું સંપાદન કરાવે છે અને એ રીતે લદ્યના પતિના ઉપાય છે તેથી ને ગોણ પુરુષાર્થ તે છે જ કરી શ કા થાય કે વિદ્યા મુજ્યિનું સાક્ષાત સાધન છે તેથી ને ગોણ પુરુષાર્થ તે છે જ કરી શ કા થાય કે વિદ્યા મુજ્યિનું સાક્ષાત સાધન છે તેથી ને ગોણ પુરુષાર્થ તે છે જ કરી શ કા થાય કે વિદ્યા મુજ્યિનું સાક્ષાત ચાલન છે તે તેમાં જ યત્તાદિના વિનિયોગ કેમ ન હોય ? ઇબ્યમાણુ સ્વર્ગાદિના પ્રતિ જેમ યહના વિનિયેગ છે તેમ ઇબ્યમાણ વિદ્યાની પ્રતિ યત્તાદિના વિનિયોગ કેમ ન હોય ? અગના વિદ્ય તરીકે જેતા ઉદ્યુલેખ છે તે સ્વર્ગાદિ કમ ના ફળ તરીકે સ્વ કારવામાં આવે છે તેમ જેની ાંગ્જા કરવામાં આવે છે તે વિદ્યાને કમંકલ માની શકાય અને કમંના વિનિયાગ વિદ્યામાં જ માની શકાય. આ શકાનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે ज્યોશિલ્ટોમેન ચજ્રેત સ્વર્ગજ્ઞામઃ જેવાં વાક્યોમાં યાગ આદિની ઇબ્ટસાધનતા વિધિયત્યવથી બાધિત થાય છે. એ છબ્ટ શુ છે ? એમ વિશેષ આકાંક્ષા થતાં પુનુષના વિશેષણુ તરીકે શુત કામના અને સ્વર્ગ એ બેમાંથી એકેયની શબ્દતઃ પ્રધાનતા નથી તો પછી અર્થત: પ્રધાનતા તપાસતાં જણાય છે કે સ્વત: પુનુષાર્થ હાેવાથી સ્વર્ગતો જ ફળ તરીકે અન્વય હાેઈ શકે— યાગ સ્વર્ગનું સાધત છે. યાગ કત્મ તનું સાધન છે એમ ન માની શકાય જ્યારે અહીં તા વેદનકામના (વિવિદિવા ના જ ફળ તરીકે અન્વય હાેય એ ઉચ્તિ છે કારણુ કે તેનુ શબ્દતઃ પ્રધાન્ય છે. તેથી ફળ–પ્રત્યાસત્તિ વગેરે અક્રિ ચિત્કર છે (ભિનઅસરકારક છે). થન્ પ્રત્યત્રો અર્થ બળવાન હોવાથી વિવિદિવાનો જ ફળ તરીકે અન્વય છે. કમંૈના વિવિદિધામાં વિનિયાગ છે એ બાળતમાં છા. સ. શાંકર ભાષ્યની (૩ ૪ ૨૭) પણ સંગતિ છે એમ ખતાવ્યું છે

વ્યનુષ્ઠાન કરવાનું રહે છે.

ननु विविदिषार्थं यज्ञाद्यनुष्ठातुर्वेदनगोचरेच्छावत्त्वे विविदिषायाः सिद्धत्वेन तदभावे वेदनोपायविविदिषायां कामनाऽसम्भवेन च विविदिषार्थं यज्ञाद्यनुष्ठानायोगाद् न यज्ञादीनां विविदिषायां विनियोगो युक्त इति चेत्, न । अन्नद्वेषेण कार्ध्यं प्राप्तस्य तत्परिहारायान्नविषयौत्कण्ठय-लक्षणायामिच्छायां सत्यामप्युत्कटानीर्णादिप्रयुक्तधातुवैषम्यदोषात् तत्र प्रवृत्तिपर्यन्ता रुचिर्न जायते इति तद्रोचकौषधविधिवद् निरतिशयानन्दरूषं वद्या तत्याप्तौ विद्या साधनमित्यर्थे प्राचीनबहुजन्मानुष्ठितानभिसंहितफलक-नित्यनैमित्तिककर्मों पसञ्जातचित्तप्रसादमहिम्ना सम्पन्नविश्वासस्य पुरुषस्य ब्रह्यावाप्तौ विद्या या व तदौन्मुरूयलक्षणायामिच्छायां सत्यामप्यनादि-भवसठिचतानेकदुरितदोषेणास्तिककामुकस्य हेयकर्मणीव विषयभोगे प्रावण्यं सम्पादयता प्रतिबन्धाद्विद्यासाधने अवणादौ प्रवृत्तिपर्यन्ता रूचिर्न जायते इति प्रतिबन्धनिरासपूर्वं तत्सम्पादकयज्ञादिविधानोपपत्तेरिति ।

શકા થાય કે તિવિદિષા (જ્ઞાન કે વેદનતી ઇચ્છા)ને માટે યજ્ઞાદિનુ અનુઠાન કરનાર જો વેદન વિલયક ઇચ્છાવાળા હાય તેા વિવિદિષા સિદ્ધ છે, અને તેના વિનાના હાય (વેદનવિષયક ઇચ્છા વિનાના હાય) તા વેદનના ઉપાયભૂવ વિતિદિષાને વિષે તેને કામના સાંનવે નહિ તેથી (અન્ને સંજોગામાં) વિવિદિષાને અર્થે યજ્ઞાદિનું અનુષ્ઠાન સંભવે નહિ માટે વિવિદિષામાં યજ્ઞાદિને વિનિચેાગ સુક્ત નથી. આવી શ'કા કાેઇ કરે તેા હત્તર છે કે ના. અન્ન પ્રત્યેના દ્વેષને કારણે કુશ (પાતળા, નખળા) થઈ ગયેલા માણસને તે (કુશતા) इर કરવા માટે અનેવિષયક ઉત્કંઠારૂપ ઇચ્છા હાેવા છતાં પેચ ઉત્કટ અછાલું આદિથી ઉત્પન્ન થયેલા ધાતુવૈષમ્યના દાષને લીધે તે બાખતમાં (અન્ન ખાવાની બાબતમા) તેની પ્રવૃત્તિ થાય ત્યાં સુધીની રૂચિ તેને થતી નથી તેથી તે (અન્ન)ને વિષે રુચિ ઉત્પન્ન કરે એવા ઔષધનું વિધાન હાય છે. તેની જેમ પ્રદ્ય નિર-તિશય અનં રૂપ છે અને તેની પ્રાપ્તિમાં વિદ્યા સાધન છે એ ભાખતમાં, પ્રાચીન અનેક જન્મે.માં ફળની હચ્છા વિના કરેલાં નિત્ય-નેમિત્તિક કર્મોથી ઉત્પન્ન થયેલી ચિત્ત-પ્રયત્તવાના બળે, જેને વિધાસ પ્રાપ્ત થયે। છે એવા માહસ**ને બ્રદ્યની** પ્રાપ્તિ અને વિદ્ય ની બાબતમાં તેમના પ્રત્યે ઉન્મુખતારૂપ ઇચ્છા હોવા છતાં પણ અનેક જન્મામા સચિત (લેગાં કરેલાં) અનેક પાપાના દાષ, આસ્તિક કામુકમાં હેય કમ' પ્રત્યે વલણની જેમ, તેમાં વિષય લોગ પત્યે વલણ ઉત્પન્ન કરે છે તેને લીધે પ્રતિગંધ (ડુંકાવટ) થતા હાવાથા વિદ્યાનાં સાધન શ્રવણાદિ વિષે પ્રવૃત્તિ થાય ત્યાં સુધીની રૂચિ ઉત્પન્ન થતી નથી. તેથી પ્રતિબ ધને દર કરીને તેનું (શ્રવણાદિમાં પ્રવૃત્તિ થાય ત્યાં સુધીની રુચિ જેને વિવિદિષા કહેવામાં આવે છે તેનું) સંપાદન કરી શકે તેવાં ચજ્ઞાદિનું વિધાન ઉપપન્ન છે (માટે શંકા ખરાખર નથી).

વિવરષ્ણ : વિવિદિષામાં કર્મોને! વિનિયાગ છે એ ખાખતમાં બીજી રીતે વાંધા રજૂ કર્યો છે. વેદનની ઇચ્છા જો યઝાદિનું ફળ હાેય તે વેદનેચ્છા વિષયક ઇચ્છાથી યત્તાદિનું અનુષ્ઠાન થય છે એમ કહેવું જોઈએ અને વેદનેચ્છા સ્વતઃ ફળ હાેઈ શકે નહિ તેથી વેદન દારા મુક્તિ તેનું ફળ છે એમ કહેવું જોઈએ આમ આ ક્રમ પ્રાપ્ત થાય છે----પહેલાં મુક્તિ સ્વત: પુરુષાર્થ છે એ દાનથી મુક્તિને વિષે ઇચ્છા, પછી વેદન મુક્તિનું સાધન છે એ દાનથી વેદનને વિષે ઇચ્છા. પછી વેદનેચ્છા એ વેદનનું સાધન છે એ દાનથી વેદનેચ્છાને વિષે ઇચ્છા અને આમ યત્તા વિ વેદનેચ્છા એ વેદનનું સાધન છે એ દાનથી વેદનેચ્છાને વિષે ઇચ્છા અને આમ યત્તા વિ ચેચનુષ્ઠાન આમ હાય તો વેદનેચ્ઠાર્ય વિવિદિષાના ઉદ્દેશ્યથી યત્તાદિના અનુષ્ઠાનમાં પ્રવત્ત થનારને વિધિદિષાના ફળભૂત બ્રહ્મવેદનને વિષે ઇચ્છા છે કે નહિ <sup>2</sup> જો હોય તો વિવિદિષા છે જ માટે તેને માટે યત્તાદિનું અનુષ્ઠાન જરૂરી નથી. અને જો વિવિદિષાના ફલરૂપ વેદનની ઇચ્છા ન હોય તા વિવિદિષાને વિષે પણ ઇચ્છા નહીં હોય અને તેથી વિવિદિયાના ઉદ્દેશ્યથી યત્તાદિનું અનુષ્ઠાન નહીં થાય.

આ શંકાને હત્તર આપતાં કહ્યું છે કે વિવિદિષા અર્થે યન્નાદિનું અનુષ્ઠાન કરનારને વેદનવિષયક ઇચ્છા હેાય જ છે. પણ તેટલા માત્રથી યન્નાદિનું અનુષ્ઠાન વ્યર્થ નથી બની જતું. વિવિદિષા બે પ્રકારની છે—વિદ્યા પ્રત્યે ઉન્મુખતા પ્રકારની અને રુચિ પ્રકારની. વેદન કે વિદ્યા પ્રત્યેની ઉન્મુખતા પ્રકારની વિવિદિષા તે યન્નાદિના અનુષ્ઠાનની પહેલાં પણ હેાય છે તેથી તેને લઈને વેદનની સાધનમૂત વિવિદિષાને ચિષે કામના સભવે છે. માટે વિવિદિષાને અર્થ યન્નાદિનું અનુષ્ઠાન ઉપપન્ન છે જે વિદ્યા પ્રત્યેની રુચિ પ્રકારની વિવિદિષા છે તે યન્નાદિનું અનુષ્ઠાન ઉપપન્ન છે જે વિદ્યા પ્રત્યેની રુચિ પ્રકારની વિવિદિષા છે તે યન્નાદિના ક્લરૂપ છે અને તે યત્નાદિના અનુષ્ઠાન પછી જ થાય છે. માટે વિવિદિષામાં યન્નાદિના વિનિયાગ સુક્રત છે. આ સમજાવવા ઉદાહરણ આપ્યું છે. અન્ન પ્રત્યે અરુચિ થઈ જવાને કારણે ઠાઈ માણસ કૃશ થઈ ગયે৷ હોય તેને એ કૃશતા દૂર કરવા માટે અન્ન વિષે ઉન્મુખતા પ્રકારની ઇન્સ્કા તે৷ હોય છે; પશુ ઉત્કટ અર્જી કે અનશત એવા કાેઇ કારણથી ઉદ્દભવેલા ધાતુવૈષમ્યને લીધે અન્નભક્ષણુની પ્રવૃત્તિ સુધીની રુચિરૂપ ઇન્સ્કા તેને થતા નથી તેથી એ રુચિ ઉત્પન્ન કરે તેવાં ઔષધાનું વિધાન કરવામાં આવે છે. તેવી જ રીતે જેણુ અંગા સહિત વેદોનું અધ્યયન કર્શું છે તેવા માણુસને, ઉપનિષદોમાંથી વ્યક્ષ નિરતિશય આનન્દરૂપ છે અને વિદ્યા તેની પ્રાપ્તિનું સાધન છે એમ જાણીને. એ બાબતમાં વિધાસ પ્રાપ્ત થાય છે. અલબત્ત ધણાને આયટલું કર્યા પછી પશુ વિધાસ બેસતા નથી તેથી વિધાસ ખેસતા હોય તા તેમાં અનેક જન્મમાં જે નિષ્કામ નિત્ય–નેમિત્તિક કર્મ કર્યા હોય અને તેનાથી જે ચિત્તનો પ્રસન્નતારૂપ શુદ્ધિ શક્ય થઈ હોય તેના મહિમા કારણબ્રુત છે જ. સ્પૃતિ પણ કહે છે કે હજારા માણુસામાં કાઈક જ વિદ્યાની સિદ્ધિ કે લાભ માટે પ્રયત્ન કરે છે (मનુષ્યાળાં સદ્દસેવુ કહિય વતતિ સિદ્યરે અનાનો છ. ૨).

શંકા થાય કે બ્રહ્મપ્રાપ્તિની સાધનભૂત વિદ્યાને વિષે ઉત્કટ ઇચ્છા હાેય તે! તેનાં સાધના શ્રવણાદિને વિષે પ્રવૃત્તિ થાય ત્યાં સુધીની રુચિ થાય જ તેથી યતાદિનું અનુષ્ઠાન જરૂરી નથી. આ શંકાના ઉત્તર આપ્યા છે કે અનેક જન્મામાં સંચિત પાપ વિષયભાગ તરા આવા માશાસને વાળે છે અને તેથી આવી પ્રવૃત્તિ પર્ય'તની રુચિરૂપ વિવિદિષામાં રૂકાવટ કરે છે તેથી યજ્ઞાદિની જરૂર છે. ફરી શંકા થાય કે પૂર્વોક્રત ચિત્તપ્રસન્નતાના . **મહિમાથી બ્રહ્મવિદ્યા**માં વિશ્વાસ એઠેા હેાય એટલા આરિતક માણસનું અનર્થપ્રસુર વિષયભોગ પ્રત્યે વલણ કેવી રીતે સંભવે. આને ઉત્તર અનુભવસિદ્ધ દષ્ટાન્ત રજૂ કરીને આપ્યા છે. જે શાસ્ત્રવિદ્વિત છે તેના અનુષ્ઠાનથી શ્રેય થાય છે અને શાસ્ત્રથી નિષિદ્ધ એવું કરવાથી મહાન અનર્થ થાય છે એમ શાસ્ત્રના આધારે જાણી શકાય છે એવા નિશ્ચય કોઈ આસ્તિકને થયા હાય તે છતાં તેને કામોદ્રેક, નિંદિત મૈશુન આદિ હેય કર્મન વિષે વલણ પાપવિશેષને કારણે સંભવે છે. તેમ આ સમક્ષની પાપતમાં વિષયભોગ તરફ તેવું જ વલણ અનેક જન્મામાં એકઠા થયેલા પાપરૂપી દાષના પ્રતિખંધને કારણે સંભવે છે. તેથી મવણાદિમાં પ્રવૃત્તિ સુધીની રુચિરૂપ વિવિદિષાનું સંપાદન કરવા માટે યદ્યાદિનું વિધાન જરૂરી છે. જુઓ भा मती, षट, ५१-६१- शस्यार्थ:- विविदिधन्ति दक्षेन' इति तुतीमाश्चत्या यहादीनामहत्वेन बहाजाने विनियोगात्... निरयस्वाध्यायेन झाह्यणा विविदिषन्ति न तु विदन्ति, बस्तुतः प्रधानस्यापि वेदनस्य प्रइत्यर्थातया शब्दतो गुणत्वात्, इच्छायाध्व प्रत्ययार्थतया प्राधान्यात्, प्रधानेन च कार्यसम्प्रत्ययात् । (શંકા અને ઉત્તર બન્નેની ચર્ચા છે).

विवरणानुसारिणस्त्वाहुः — 'प्रकृतिप्रत्ययार्थयोः प्रत्ययार्थस्य प्राधान्यम्' इति सामान्यन्यायाद् 'इच्छाविषयतया शब्दवोध्ये एव शाब्दसाधनतान्वयः' इति स्वर्गकामादिवाक्ये क्ऌप्तविशेषन्यायस्य बलन् वस्त्रात् ; 'अश्वेन जिगमिषति' 'असिना जिधांसति' इत्यादिलौकिक प्रयोगे अश्वादिरूपसाधनस्य, 'तदन्वेष्ठव्यं तद्वात् विजिज्ञासितव्यम्', 'मन्तव्यो निदिध्यासितव्यः' (बृहद्. २.४.५) इत्यादिवैदिकप्रयोगे

# तव्यार्थभूतविधेश्व सन्प्रत्ययाभिहितेच्छाविषये एव गमनादावन्वयस्य ब्युत्पन्नत्वाच्च प्रक्तत्यभिहितायां विद्यायां यज्ञादीनां विनियोगः ।

ળીજી બ જુ વિવરણને અનુસરનારા કહે છે.—'પ્રકૃતિના અથ' અને પ્રત્યયના અર્થ એ બેમાં પ્રત્યયના અર્થ'નું પ્રાધાન્ય છે' એ સામાન્ય ન્યાય કરતાં 'ઇચ્છાના વિષય હાેવાને કારણે શબ્દબાદય અર્થ'માં જ શાબ્દ સાધનતાના અન્વય છે' એમ જે स्वर्गज्ञामः ઇત્યાદિ વાકચમાં વિશેષ ન્યાય માન્યા છે તે વધારે અળવાન છે. અને 'અશ્વધી જવા ઇચ્છે છે', 'તલવારથી મારવા ઇચ્છે છે', ઇત્યાદિ લોકિક પ્રયોગમાં અશ્વધી જવા ઇચ્છે છે', 'તલવારથી મારવા ઇચ્છે છે', ઇત્યાદિ લોકિક પ્રયોગમાં અશ્વધી જવા ઇચ્છે છે', 'તલવારથી મારવા ઇચ્છે છે', ઇત્યાદિ લોકિક પ્રયોગમાં અશ્વધી જવા ઇચ્છે છે', 'તલવારથી મારવા ઇચ્છે છે', ઇત્યાદિ લોકિક પ્રયોગમાં અશ્વધી જવા ઇચ્છે છે', 'તલવારથી મારવા ઇચ્છે છે', ઇત્યાદિ લોકિક પ્રયોગમાં અશ્વધી જવા ઇચ્છે છે', 'તલવારથી મારવા ઇચ્છે છે', ઇત્યાદિ લોકિક પ્રયોગમાં અશ્વધી જવા ઇચ્છે છે', 'તત્યાદા વૈદિક પ્રયોગમાં તત્રથ (પ્રત્યાના અર્થભૂત વિધિના સન્ (ઇચ્છાદર્શ'ક) પ્રત્યાદિ વૈદિક પ્રયોગમાં તત્રથ (પ્રત્યાના અર્થભૂત વિધિના સન્ (ઇચ્છાદર્શ'ક) પ્રત્યાદી આંબહિત ઇચ્છાના વિષય ગમન અદિમાં અનથ બ્યુત્પન્ન છે (આ બે કારણોથી) પ્રકૃતિથી અભિહિત (વાચ્ય) વિદ્યામાં યજ્ઞાદનો વિધિનોયા છે.

વિવરચ્યુ : 'કર્મ'ને વિનિયાગ શામાં છે ? ' એ પ્રશ્નનો જુદા ઉત્તર વિવરચુમતને અનુસરનારા આપે છે તે હવે રજૂ કરે છે-યશાદિના વિનિયાગ વિદ્યામાં છે. આગળ જે મત રજુ કર્યો છે તેમાં 'યત્ર' આદિ શબ્દોની તૃતીયા વિભક્તિને લીધે યત આદિ સાધન તરીકે નાત થાય છે અને સાધ્યની આક્રાંક્ષા થતાં વિવિદિવાના જ સાખ્ય તરીકે અન્વય થાય છે. કારણ કે એ શબ્દતા પ્રધાન છે, અને જે પદાર્થ શબ્દત જ પ્રધાન હોય તેને જ તેની સાથે લચ્ચારેલા ખીજા પદાર્થો સાથે અન્વય હાય છે એમ વ્યુત્વત્તિથી સિદ્ધ છે—આ આશયથી (અગાઉના મનમાં) વિવિદિયામાં યહાદિના વિનિયાગ કહ્યો છે. તે ન ટુચતું હેાવાથી હવે વિદ્ય માં યતાદિના વિનિયાગનું ઉપ હદન કરે છે. અગાઉના મતમ દલીલ એ હતી કે વિવિવિષમાં विद्र પ्રકૃતિ છે અને सन् ઇચ્છાનાે વાચક પ્રત્યય છે. પ્રકૃતિના અર્થ કરતાં પ્રત્ય નાે અર્થ વધારે ખળવાન છે તેથી પ્રકૃતિના અર્થ 'વેદન' કરતાં પ્રત્યયના અર્થ' '(વેદનની) ઇચ્છા' શબ્દત: પ્રધાન છે તેથી વિદિવાને જ યતાદિના ફળ તરીકે અન્વય છે – એમ માનવામાં સામાન્ય ન્યાય સ્વીકાર્યો છે. જે રાजपुरुषमानय ( રાજપુરુષને લાવે! ) ઇત્યાદિમાં પ્રસિદ્ધ છે. આ ન્યાય પ્રમાણે શબ્દત: પ્રધાન હોય તેના જ સાથે ઉગ્ચારેલા ક્રિયાકારક સાથે અન્વય &ાય છે. પણ स्वर्गकामः यज्ञे। छत्यादिना व्यनुसंधानमां એક ખીજો વિશેષ न्याय છે. यजेत वगरमां के विधिप्रत्यय छे तेथी छण्टना साधन तरीडे ज्ञांत यज्ञाहिनुं छण्टविशेष शु छे अवी આક ક્ષા થતાં શબ્દતઃ પ્રધાન ન હોવા છતાં સ્વગ'ના ફળ તરોકે અન્વય માન્યા છે કામનાના જ યત્રાદિના ફળ તરીકે અન્વય કેમ નથી માન્યે৷ એવી શકાના ઉત્તર એ છે કે ઇચ્છાના વિષય હેાવું એ એના ફલત્વનું વ્યંજક છે, અને પુરુષાર્થ તરીકે સ્વર્ગ જ (ળ છે, કામના નહી હવે પ્રશ્ન થાય કે જેમ સ્વર્ગ કામનાના વિષય છે તેમ મુક્તિ પણ કામનાના વિષય છે તા મુક્તિને જ યત્રાદિનું ફળ કેમ ન માની શકાય ? તેના ઉત્તર છે કે શાબદી અકાંક્ષાની પતિ શબ્દથી જ થાય છે વેદનના ઉલ્લેખ હોવાથી તે જ ફળ છે. 'ઇચ્છા અને ઇચ્છા-વિષયતું એક સાથે ઉચ્ચારણ હાેય તેા ઇમ્છાના વિષયતું જ પ્રાધાન્ય છે, ઇમ્છાતું પ્રાધાન્ય નથી' इच्छेन्यनाणसनसिन्याहारे इन्वमाणस्यैव प्राधान्यम्, न श्विच्छायाः) એ વिशेष न्यायथी ઉક્ત સામાન્ય ન્યાયના બાધ उपोलिष्टामेन यजेत म्वग्रैकामः જેવાં વાઠયોમાં માન્યા છે. તેથી विविदिवन्ति... માં પણ પ્રત્યયના અથ' હોવાને કારણે વિવિદિવાનું શાબ્દ પ્રાધાન્ય છે તે છે કીને વેદનના પ્રાધાન્યના જ આદર કરવા જોઈ એ. ઇચ્છાવાચક मन् પ્રત્યયના પ્રયાગવાળા લોકિક અને વૈદિક વાકયામાં પ્ર. યયતા અર્થ હોવાને કારણે ઇચ્છા પ્રધાનભૂત છે એ આગ્રહ છે કીને વૈદિક વાકયામાં પ્ર. યયતા અર્થ હોવાને કારણે ઇચ્છા પ્રધાનભૂત છે એ આગ્રહ છે કીને ઇચ્છાના વિષય(ગમન આદિ, માંજ સાથે ઉચ્ચારેલા બીજા પદાર્થીના અન્વય જોવામાં આવે છે; જેમ કે અન્વેન ગિર્गावવતમાં અર્થને ગમનનું સાધન માનવામાં આવે છે. તેમ વિધિધિન્ત...માં યત્તાદિના વિનિયોગ વેદનમાં જ છે એમ સ્વીકારવું જોઈ એ. જુઓ વિવરળ — નિત્યનનિ સિલ્કાર્મા-વુષ્ઠાને: સંસ્કૃતસ્વાત્મનો ચલિ શ્રવળમનનધ્યાનામ્यાસાદીનિ झाનસાધનાવિ સંવચન્તે તવા સંસ્काર અર્માण સફકારિવિશેધાવાસ્યજ્ઞાનમવતારયન્તિ... ( છ. ૧૫૭---કાશી, ૧૮૯૨)

नजु तथा सति यावद्विद्योदयं कर्माजुष्ठानापस्या 'त्यजतैव दि तज्झेयम्' इत्यादि अतिप्रसिद्धं कर्मत्यागरूपस्य सन्न्यासस्य ावधार्थत्वं पीड्येतेति चेत्, न । प्राग् बी नावापात् कर्षणम्, तदनन्दरमकर्षणभिति कर्षणाकर्षणाभ्यां त्रीद्यादिनिष्पत्तिवद्----

'आइरुक्षोर्ग्रुनेयोंगं कर्म कारगमुच्यते ।

योगारूढस्य तस्यैव शमः करणमुच्यते ॥' [भागीता ६.३]

इत्यादि वचनानुमारेण चेतसः शुद्रौ विविदिषादिरूपप्रत्यक्-प्रावण्योदयपर्यन्तं कर्मानुष्ठानम्, ततः सन्न्यास इति कर्मतत्सन्न्यासाभ्यां विद्यानिष्पश्यभ्युपगमात् ।

उवतं हि नेष्कर्म्यसिद्धौ (१.४९)— प्रन्यरुप्रवणतां बुद्धेः कर्मांण्यापाद्य छुद्धितः । कृतार्थान्यस्तमायान्ति प्राव्टडन्ते घना इव ।। इति ।।

શાંકા થાય કે તેમ હાય તા વિદ્યાના ઉદય થાય ત્યાં સુધી કમ'નું અનુષ્ઠાન પ્રસક્ત બનશે (કર્મનું અનુષ્ઠાન કરવું પડશે) તેથી '(કર્મ'ના) ત્યાગ કરના થી જ તે જાણી શકાય છે', ઇત્ય દિ ગ્રુતિથી પ્રસિદ્ધ જે કર્મત્યાગરૂપ સંન્યાસની વિદ્યાર્થતા છે (–કર્મ'સન્યાસ વિદ્યા અર્થે' છે એમ કહ્યું છે) તેના બાધ થાય. (આવી શકા કાઈ કરે તા ઉત્તર છે કે)ના. ી વાવતાં પહેલાં ખેડગનું કામ થાય છે, તે પછી ખેડવ તુ હે 1 વધી અપ મ ખેડવું ગવે ન ખેડવુ એવ પ્રત્વેથી વ્યક્તિ વગેરેની ઉત્પત્તિ થાય છે, તેની જેમ

સિ-૫૫

सिद्धान्तलेशसईग्रहः

" ચાેગ પ્રતિ આરોહણ ઇચ્છતા મુનિને માટે કર્મ'ને કારણ કહેવામાં આવે છે. ચાેગારૂઢ એવા તેને જ માટે શમને કારણ કહેવામાં આવે છે' (ભગવદ્ગીતા ૬.૩) ઇત્યાદિ વચન પ્રમાણે ચિત્તની શુદ્ધિમાં વિાવાદલા આદિરૂપ પ્રત્યક્ષ્પ્રવણુતાના ઉદય સુધી કર્મ'નું અનુષ્ઠાન અને તે પછી સન્યાસ—એમ કર્મ અને તેના સન્યાસ બન્તથી ાવધાની ઉત્પત્તિ માનવામાં આવી છે.

ને 'કર્ગ્ય'(સદ્ધિમાં કહ્યું છે કે--- " કર્મા શદ્ધિ દ્વારા ખુદ્ધિની પ્રત્યક્પ્રવણુતા ઉત્પન્ન કરીને કૃતાર્થ' થયેલાં અસ્ત પામે છે જેમ વર્ષાકાળના અન્તે વાદળા અસ્ત પામે છે".

વિવરલ્યુ : શંકા થાય કે યતાદિના વિનિયાગ વિદ્યામાં માનતાં અન્ય શ્રુતિવચનના વિરાધ થશે. શ્યजતૈવ દિ તગ્ફેયમ્ જેવાં શ્રુતિવચનમાં કહ્યું છે કે કમ'ના ત્યાગ કરતા મુમૃક્ષુ પાતાના પ્રત્યગાત્મસ્વરૂપ ધારુનો સાક્ષાત્કાર કરી શકે, ત્યાગ ન કરનાર નહિ. અથ વરિવાદ થી માંડીને વ્રદ્યામ્યાય મવતિ (જાભાલ ૫) સુધ'ની બીજી શ્રુતિમાં પછા વરિવાદ્ય શબ્દથી કથિત સંન્યાસને 'ધારુભ્યુય' શબ્દથી કથિત વ્યક્ષસાક્ષાત્કારના હેતુ કહ્યો છે. આ શ કાના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે આ બે પ્રકારનાં શ્રુતિવચનાના ક્રાઈ વિરાધ નથી. જેમ બી વાગ્યા પહેલાં ખેતર ખેડવાનું હાય અને તે પછી ખેડવાનું ન હોય અને ખેડવું અને ન ખેડવું એ અન્તે વીહિની ઉત્પત્તિમાં કારણ બને છે, તેમ કર્મ અને કર્મ સંન્યાસ બન્તે વિદ્યાની ઉત્પત્તિનાં કારણ છે. ભ ગીતા (૬-૩) માં કહ્યું છે કે યાગ અર્થાત્ વિત્તશુદ્ધિ, વિવિદિષા આદિરૂપ પ્રત્યક્ષ્પ્રવણતામાં કર્મ કારણ છે અર્થાત્ તેને માટે કર્મ કરવું જોઈ એ. અને પ્રત્યક્ષ્પ્રવણતા પ્રાપ્ત થઈ જાય એટલે શમ અર્થાત્ સંન્યાસના આશ્રય લેવા.

રાગાદિરાહિત્યરૂપ ચિત્તશુદ્ધિ, વિવિદિષા, વૈરાગ્ય, શુરુ દેવતા આદિનો ભક્તિ પ્રકારની પ્રત્યક્રપ્રવેશુતાની ઉત્પત્તિ સુધી કમ<sup>\*</sup>નું અનુષ્ઠાન કરવું જોઈએ એ બાબતમાં **સુરે વશાચાર્ય**ની પશુ સંમતિ છે. આવી પ્રત્યકૃપ્રવશુતા થતાં કમ<sup>\*</sup> કૃત થ<sup>\*</sup> થઈ જાય છે માટે તેમના ત્યાગ કરવાના હાેય, જેમ વરસ્યા પછી વર્ષા વ્રડ્તુના અન્તે વાદળ જતાં રહે છે.

कर्मणां विद्यार्थत्वपक्षेऽपि विविदिषापर्यन्तमेव कर्मानुष्ठाने विविदिषार्थत्व-पक्षात् को मेद इति चेत्, अयं भेदः कर्मणां विद्यार्थत्वपक्षे द्वारभूतविविदिषासिद्ध्यनन्तरग्रुपरतावपि फल्लपर्यन्तानि विशिष्टगुरुलाभा-किर्विघ्नश्रवणमननादिसाधनानि निष्टत्तिप्रग्रुखानि सम्पाद्य विद्योत्पादकत्व-क्रिविघ्नश्रवणमननादिसाधनानि निष्टत्तिप्रग्रुखानि सम्पाद्य विद्योत्पादकत्व-क्रियमोऽस्ति । विविदिषार्थत्वपक्षे तु श्रवणादिप्रष्टत्तिजननसमर्थोत्कटेच्छा-सम्पादनमात्रेण इतार्थतेति नावक्यं विद्योत्पादकत्वनियमः । 'यस्यैते चत्वार्रिन्नत् संस्काराः' इति स्मृतिमूल्टे कर्मणामात्मज्ञानयोग्यतापादक-मस्नापकर्षणगुणाधानळक्षणसंस्कारार्थत्वपक्षे इवेति वदन्ति ॥१॥ કર્મ વિદ્યા અર્થે છે એ પક્ષમાં પશુ વિવિદિષા સુધી જ ને કમ'તું અનુષ્ઠાન હાય તા (કમ') વિવિદિષા અર્થે છે એ પક્ષથી (આ પક્ષના) શા લેઠ છે? એવી શ'કા થાય તા ઉત્તર છે કે આ લેદ છે—કમ' વિદ્યા અર્થે છે એ પક્ષમાં દ્વારભૂત વિવિદિષાની સિદ્ધિ પછી કર્મ અટકી જાય તા પણ (—તેમના ત્યાગ કરવામાં આવે તા પણ) (અદ્દ દ્વારા) ફળ સુધીનાં, વિશિષ્ટ ગુરુની પ્રાપ્તિથી નિવિ<sup>\*</sup>ન પ્રવણ, મનન આદિ સાધના જેમાં નિવૃત્તિ માખરે છે તેમનું સ'પાદન કરીને (કમ') વિદ્યાનાં ઉત્પાદક અને જ છે એવા નિયમ છે. જ્યારે કમ' વિવિદિષા અર્થ' છે એ પક્ષમાં શ્રવણ દિમાં પ્રવૃત્તિને ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ એવી ઉત્કટ ઇચ્છાના સપાદન માત્રથી (કર્મોની) કૃતાથ'તા છે તેથી કર્મ' અવશ્ય વિદ્યા ઉત્પન્ન કરનારાં હાય જ એવા નિયમ નથી; જેમ 'જેના આ ચાળીસ સ સ્કારા છે' ઇત્ય દિ સ્મૃતિમૂલક પક્ષ કે કર્મા આત્મજ્ઞાનની રોગ્યતાના સ'પાદક મલાપકથ'ણૂરૂપ અને ગુણાધાનરૂપ સ સ્કાર અર્થે છે— તેમાં (ઉક્ત નિયમ નથી)—એમ ( વિવરણુને અનુસરનારા) કહે છે. (૧)

વિવરછા : સ્વાભાવિક રીતે જ શંકા થાય કે કર્મોના વિનિયાગ વિવિદિયામાં છે એ પક્ષમાં જેમ વિવિદિયાના ઉદય સુધી જ યતાદિનું અનુષ્ઠાન છે એ નિવિધ્વાદ છે તેમ કર્મોના વિનિયાગ વિદ્યામાં છે એ પક્ષમાં પણ વિવિદિયા પર્ય'ત જ કમ'નું અનુષ્ઠાન હોય તા બે પક્ષામાં શા એદ છે ! તેના ઉત્તર એ છે કે કમ'ના અનુષ્ઠાનમાં એદ ન હાય તા પણ ફળની દ્રષ્ટિએ એદ છે. કર્મ વિવિદિષા અર્થ છે એ પક્ષમાં યત્રાદિ કર્મથી ઉત્પન્ન થયેલું અદ્વપ્ટ બ્રવણાદિમાં પ્રવૃત્તિ પ્ય<sup>હ</sup>ંતની રૂચિ જેને લિવિદિયા કહી છે તે ઉત્પન્ન કરીને નષ્ટ થાય છે કારણ કે અદુષ્ટતા તાશ એક તેના ફળશો જ થાય છે. વિવિદિષાની ઉત્પત્તિ પછી શ્રવણાદિમાં પ્રતિન ધક્ર પાપ ન હોય તે વિવિદિયાના બળે જ બવણાદનું સંપાદન કરીને તે મુમુક્ષ વિદ્યા મેળવે છે. પણ શ્રવણાદિમાં ગ્રતિમંધક પાપ હોય તે યતન કર્યા છતાં પણ શ્રવણાદિ પ્રાપ્ત થતાં નથી તેના પરથી તેનું અસ્તિત્વ નક્કી કરીને તેની નિવૃત્તિ માટે પ્રયત્ન કરે છે: પ્રાય: એવું બને છે કે તેના નિવત'ક ઉપાયનું અનુષ્ઠાન ન થવાને કારણે અથવા તેના અનુષ્ટાનમાં પણ ઘણાં ખધાં વિધ્તા હાય તેને કારણે શ્રવણાદિ સંભવતાં નથી અને તેથી જ્ઞાનના ઉદય થતા નથી દુષ્ટાંત આપી શકાય કે ઔષધના બળે અન્ન ખાવા તરફ રુચિ ઉત્પન્ન થતા કાઈ પ્રતિખંધ વિના અન્નની પ્રાપ્તિ થાય તાે તેના ભક્ષણથી કશતાની નિવૃત્તિ સિદ્ધ કરી શકાય છે. પણ જો અન્ન પ્રાપ્ત ન થાય તા તેને મેળવવા એ માણસ યત્ન કરે છે. જો યતન કર્યા છતાં અન ન મેળવી શકે તા કશતાની નિવૃત્તિ સિદ્ધ કરી શકતા નથી; એ જ રીતે અહી પણ કમથી વિવિદિષા પ્રાપ્ત થતાં જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય જ એવા નિયમ નથી. કર્મોના વિનિયોગ વિવિદિયામાં છે એને માટે કર્મોના વિનિયોગ સંસ્કારમાં છે એ પક્ષનું ઉદાહરણ આપ્યું છે. જે માહાસને શ્રીત-સ્માત' એવા ચાળીસ સંસ્કારા છે અને શમ આદિની સંપત્તિ છે તેવા કર્મોથી સ'સ્કોર પામેલા વિદ્યાધિકારીને શ્રવજ્રાદિ પ્રાપ્ત થતાં તત્ત્વજ્ઞાન દ્વારા પરથક્ષની : પ્રાપ્તિ થાય છે: અને બનલ આદિ સાધન ન પ્રાપ્ત થાય તે પુરુષ લોકની પ્રાપ્તિ થાય છે. આમ કર્મ સરકાર અર્થે છે એ પક્ષમાં કર્મ જ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરે જ એવા નિયમ નથી કારણ કે કર્મ સંસ્કાર ઉત્પન્ન કરીને જ ચરિતાર્થ ચર્ક ભય છે તેથી વિદ્યાની ઉત્પત્તિ સુધી

તેમના બ્યાપાર નથી દ્વાંતા. તેવું જ કર્મ વિવિદિયા અર્થ છે એ પક્ષમાં પછ્યુ છે. 'આ બે પક્ષમાં દ્વાનનાં ઉત્પત્તિના અનિયમ સમાન હોવા છતાં પછ્યુ કમ' વિવિદિયા અર્થ' છે એ પક્ષમાં દ્વાનનાં ઉત્પત્તિ પ્રાયિકી છે (અર્થાત્ ઘદ્યુ ખરુ થાય), કારણ કે તીવ ભૂખની જેમ દઢ વિવિદિયા બધા પ્રયત્નથી વિદ્યાનું સંપાદન કરવા સમર્થ છે. જ્યારે કર્મ સંસ્કાર અર્થ' છે એ પક્ષમાં ઘાનનાં ઉત્પત્તિ પ્રાયિકી છે (અર્થાત્ ઘદ્યુ ખરુ થાય), કારણ કે તીવ ભૂખની જેમ દઢ વિવિદિયા બધા પ્રયત્નથી વિદ્યાનું સંપાદન કરવા સમર્થ છે. જ્યારે કર્મ સંસ્કાર અર્થ' છે એ પક્ષમાં ઘદાદ્વાનની યાગ્યતા માત્ર સિદ્ધ થાય તોય ાવવિદિયા પછ્યુ અનિયત દ્વાય છે તેથા વિદ્યાની ઉત્પત્તિ પ્રાયિકી પછુ નથી હોત. એ બેદ કર્મ વિવિદિયા અર્થ છે અને તેથા વિદ્યાની ઉત્પત્તિ પ્રાયિકી પછ્યુ નથી હોત. એ બેદ કર્મ વિવિદિયા અર્થ છે અને કર્મ સંસ્કાર અર્થ છે એ બે પક્ષામાં પછુ છે— અમ સમજવું એમ બ્યાખ્યાકાર કુબ્લાન દેલીથ' રપ્યુટના કરે છે.' બીજી બાજુએ, કર્મ' વિદ્યા અર્થ છે એ પક્ષમાં દ્વારસૂત વિવિદિયાને ઉત્પત્ત ક્રમાં પછી કર્મ સ્ટ દ્વારા વિદ્યાનું હત્પત્તિ કરે છે. ' બીજી બાજુએ, કર્મ' વિદ્યા અર્થ' છે એ પક્ષમાં દ્વારસૂત વિવિદિયાને ઉત્પત્ત કર્ય છે અને કર્મ પછે કર્મ અર્થ છે અને સ્ટ કર્મ અર્થ છે ત્તા અદ્યુ છે અને હોત અર્થ છે અને સ્ટ કર્મ બાજી છે. ' બીજી બાજુએ, કર્મ' વિદ્યા અર્થ' છે એ પક્ષમાં દ્વારસૂત વિવિદિયાને ઉત્પત્ર કર્ય કર્ય છે. ' બાજી બાજુએ, કર્મ વિદ્યા અર્થ' છે એ પક્ષમાં દ્વારસૂત વિવિદિયાને ઉત્પત્ત કર્ય

(२) नजु केषां कर्मणामुदाइतश्रुत्या विनियोगो बोध्यते । अत्र कैश्चिदुक्तम्--- 'वेदानुवचनेन' इति ब्रह्मचारिधर्माणास्, 'यहोन दानेन' इति ग्रुहस्थधर्माणाम्, 'तपसाऽनाशकेन' इति वानप्रस्थधर्माणां च उपल्रक्षण-मित्याश्रमधर्माणामेव विद्योपयोगः । अत एव 'विहितत्वाच्चाश्रमकर्मापि' (ज. स. ३.४.३२) इति शारीरकद्वे विद्यार्थकर्मद्वाश्रमकर्मपदप्रयोग इति ।

(૨) શંકા થાય કે ટાંકેલી બુતિથી કયાં કમાંના ત્રિનિયાગ જણાવવામાં આવે છે / આ બાબતમા કેટલાક કહે છે કે 'વેલાનુવચનથી' પ્રદ્યાચાનેના ધર્માંનું ઉપલક્ષણ છે, 'યજ્ઞધી, દાનવી' એ ગૃહસ્થના ધર્માનું ઉપલક્ષણ છે, અને 'અનાશક તપથી ' વાનવસ્થના ધર્માનું ઉપલક્ષણ છે તેથા આશ્રમધર્મોના જ વિદ્યામા ઉપયોગ છે. માટે જ 'અને વિદ્ધિત હાવાને કવ્દણે આશ્રમધર્મોના જ વિદ્યામા ઉપયોગ છે. માટે જ 'અને વિદ્ધિત હાવાને કવ્દણે આશ્રમધર્મ (અલિ-લાયારહિત) (આશ્રમીએ) પણ (કરવાં જોઈઅ)' એ શાર્વારક સૂત્રમાં 'વિદ્યા અથે' કર્મ'ના અથ'મા ' આશ્રમકર્મ' ' પદ્યના પ્રયોગ છે.

વિવરણ : શાંકા થાય કે મુતિમાં ક્યાં કર્માંતા વિનિયાગ વિવિદિષા કે વિદ્યામાં ખતાવ્યા છે—-આશ્રમ કર્માંતા કે બીજા કર્માંતા પણ અને આશ્રમ કર્માંતા હાય તા પણ બધાં આશ્રમ કર્માંતા તા ઉલ્લેખ છે નહિ તેથી કેટલાંકના જ સમજવાના ! આના ઉત્તર આપતાં કહ્યુ છે કે મુતિમાં 'વેદાનુવચન' (ગુરુ વેદનું ઉચ્ચારણ કરે તેની પાછળ ઉચ્ચારણ કરવું તે)ના ઉલ્લેખ છે તે વેદાપ્યયનરૂપી કર્મ બ્રહ્મચારીના ધર્મામાં મુખ્ય છે તેથા તેનાથી બહાચારીના સવ' ધર્મા સમજવાના છે. એવું જ ગૃહસ્ય અને વાનપ્રસ્થની બાયતમાં સમજવું. ગીનામાં કહ્યું છે કે 'કર્મ'ફળના આશ્રય લીગા વિના જે કરવાનું કર્મ' કરે છે ઇ ચાહિ તેના એવા અર્થ છે કે તે તે આશ્રમમાં રહેલા લોકા માટે જે કર્મ કરવા લાયક હોય તે ફળની આશા રાખ્યા સિવાય કાઇ કરે તે તે પુર્વોક્ત ચિત્તશુદ્ધિ, વિવિદાયારૂપ પ્રત્યક્ષ્પ્રવધ્યુતા જેને માટે 'ચાબ' શબ્દ પ્રયોજ' છે તે મેળવે છે. તેથી આ સ્મૃતિના મળભૂત વિવિદિષા વિષયક ફ્રાતિવાક્રપમાં પણ સવ' આશ્રમ કર્માનું ઉપલક્ષણ છે એમ સમજવું બરાબર છે. ખ્રદ્ધસ્પૂત્રમાં પણુ આશ્રમ ક્રમોંના જ વિનિયાગ સ્વીકાર્યા છે. કાેઇ તે શકા થાય કે વિવિદિયાવિષયક વાકપથી આશ્રમ ક્રમોંના વિદ્યા આદિમાં વિનિયાગ કહ્યો છે તેથી તેની કામના ન હાેય તેવા આશ્રમીને પાતાના આશ્રમ માટે વિહિત કર્મ કરવાની જરૂર નથી. આ શંકાના ઉત્તર આપતાં કદ્યું છે કે આવા આશ્રમીએ પણુ તે આશ્રમ કર્મ કરવું જોઈએ કારણ કે એ વિહિત છે. અન્યથા પાપના પ્રસંગ થાય.

(આ **શાંકર સં**પ્રદાયમાં **અપિના સ**ાળધ આશ્રમી સાથે લેવામાં આવે છે. સૂત્રના <mark>સીધા અર્થ'</mark> તેા એ લાગે છે કે આવા માહ્યુસે આશ્રમકર્મ પહ્યુ કરવું કારહ્યુ કે એ વિદ્ધિત છે.)

<u>कल्पतरौ</u> तु नाश्रमधर्माणामेव विद्योपयोगः । 'अन्तरा चापि तु तद्दल्टेः' (त्र. स. ३.४.३६) इत्यधिकरणे आश्रमरहितविधुराद्य तुष्ठित-कर्मगामपि विद्यापयोगनिरूपणात् । न च विधुरादीनामनाश्रमिणां प्राग्तन्मा तुष्ठितयज्ञा ध्रत्यादितविविदिषाणां विद्यासाधनश्रवणादावधिकार-निरूपणमात्रपरं तदधिकरणम्, न तु तदनुष्ठितकर्मणां श्वियोपयोगनिरूपण-परमिति शङ्क्यम् । 'बिशेषानुग्रद्दश्च' (त्र.स. ३.४.३०) इति तदधि-करणस्वत्तद्भाष्ययोस्तदनुष्ठितानां जपादिरूपवर्णमात्रधर्माणामपि विद्योप-योगस्य कण्ठत उक्तेः । 'बिशितत्वाच्चाश्रमकर्मापि' इति सत्रे आश्रम-कर्मपदस्य वर्णधर्माणामप्युपल्रक्षणत्वादित्यमिप्रायेणोक्तम्—आश्रमधर्मव्यति-रिवतानामप्यस्ति विद्योपयोगः किं तु नित्यानामेव । तेषां हि फलं दुरितश्वयं विद्याऽपेक्षते, न काभ्यानां फलं स्वर्गांदि । तत्र यथा प्रकृतौ कल्छप्तोपकाराणामङ्गानामतिदेशे सति न प्राकृतोपकारातिरिक्तोपकार-करानम्, पदं ज्ञाने विनियुक्तानां यज्ञादीनां कल्टप्तनित्यफल्लपापश्चयाति-रेकेण न नित्यकाम्यसाधारणविद्योपयोग्युपकारकल्यनमिति ॥

જ્યારે કલ્પવરુમાં કહ્યું છે આશ્રમધર્મીના જ વિદ્યામાં ઉપચાેગ છે એવું નથી. કારણ કે 'અને કાંઈ આશ્રમના નહીં એતાઓના પછુ (હાઢાવિદ્યાના) અધિકાર છે. કારણ કે તેમ જોવામાં આવે છે' (હા. સૂ. ૩.૪ ૩૬) એ અધિકરણમાં અ શ્રમ-રહિત વિધુર આદિએ કરેલાં કર્માના પણ વિદ્યામાં ઉપચાેગનું ડિરૂપણ છે. અને અવી શંકા કરવી નહિ કે "એ અધિકરણનુ તાત્પર્ય આશ્રમસંહત વિધુર આદિ જેમનામાં પૂવ જન્મામાં કરેલા યજ્ઞાદિયી વિવિદિષા ઉત્પન્ન કરવામાં આવી છે તે ાએતના વિદ્યાનાં સાધન શ્રવશ બાદદમાં અધિકાર છે એવું નિરૂપણ કરવા માત્રનું છે, પણ તેમણે કરેલાં કર્માના વિદ્યામાં ઉપયોગનુ નિરૂપણ કરવા માત્રનું (આ શંકા સુક્ત નથી) કારણ કે 'અને (ધર્મ')વિશેષથી (વિદ્યાના) અનુગ્રહ (ઉપકાર) થાય છે' (થ. સૂ. ૩. ૪. ૩૦) એમ એ અધિકરશુ ના સુત્ર અને તેના ભાષ્યમાં તેમણું કરેલા જપાદિરૂપ વર્ણુ'માત્રના ધર્મોના પણુ વિદ્યામાં ઉપયોગ સાક્ષાત્ (શબ્દશ:, કંઠધી) કહ્ય: છે. ' विहितत्त्राच्चाब्रमकर्मापि ' 'એ સૂત્રમાં આશ્રમકર્મ' શબ્દ વર્યુ વર્માતું પણુ ઉપલક્ષ્ણુ છે ( અર્થાત્ તેનાવો અ બ્રમકર્મ ઉપરાંત વર્ણુ ધર્મોના પણુ અર્થ' સમજવે બોઈએ) - એ આલગાયથી (કલ્પતરુનાં) કહ્યું છે :---

"આશ્રમધર્મા સિવાયના ધર્માના પણ વિદ્યામાં ઉપચાેગ છે, પણ તે નિત્ય કર્માના જ; કારણુકે તેમના પાપનાશરૂપ ફળની વિદ્યાને અપેક્ષા છે, કામ્ય કર્માના સ્વર્ગાદિ ફળની (વિદ્ય ને અપેક્ષા) નથી. ત્યાં જેમ પ્રકૃતિ (યાગ)માં જેમના ઉપકાર માન્ચા છે તેવાં અંગાના અતિદેશ થતાં પ્રકૃતિ(યાગ)માં તેમના જે ઉપકાર હાય તેનાથી અતિરિક્ત ઉપકાર કલ્પવામાં નથી બાવતા, તેમ જ્ઞાનમાં જેના વિનિયાગ છે તેવા યજ્ઞાદિના, નિત્યકર્મના માનેલા પાપક્ષયરૂપ ફળથી અતિરિક્ત નિત્ય અને કામ્ય કર્મને સાધારણુ, (અને) વિદ્યામાં ઉપયોગી એવા ઉપકાર કલ્પી શકાય નહિ."

વિવરણ : ખીજાં કર્મીતા લુપયાગ છે એ પક્ષમાં અન્ય ક્રમધ્યી નિત્ય કર્મી જ સમજવાનાં ૭ એવા પક્ષ રજૂ કરે છે જે અમલાનન્દના કલ્પવરૂમાં મળે છે. આગ્રમધર્મેનિા જ વિદ્યામાં ઉપયોગ છે એવું નથો, વર્ણાધર્મીના પણ ઉપયોગ છે. પ્રદાસૂત્રના એક અધિકરણમાં ચર્ચાના વિષય છે કે જે વિધુર વગેરે આશ્રમરહિત લાકા છે તેમને વિદ્યા પ્રતિ બહિરંગ સાધન એવાં કર્મ અને અન્તરંગ સાધન એવાં શ્રવણાદિમાં અધિકાર છે કે નહિ. પૂવ\*પક્ષ એવા છે કે આશ્રમકર્મોતા જ વિદ્યામાં વિનિયાગ કર્યો છે અને આ અનાબ્ર**નીઓને આશ્રમકર્મ છે** નહિ. વળી નિત્યાનિત્યવસ્તવિવેક વગેરે સાધન યતુષ્ટયથી સજ્જ હેાય તેને શ્રવણાદિમાં અધિકાર છે જ્યારે આ અનાશ્રમીઓમાં સાધનચનુષ્ટયની અન્તગ'ત જે ઉપરતિ અર્થાત સંન્યાસ છે તેના અસાવ હેાવાથી તેએ સાધનચતુષ્ટયસ પક્ષ ન તી. અમ અનાશ્રધીઓને વિદ્યામાં અધિકાર નથી, જ્યારે સિદ્ધાન્તપક્ષ છે કે કોઈ આશ્રમમાં ન દ્વાય તેવા માણસને પણ શ્રવણાદિ જે વિદ્યા અર્થ કરવાનાં કમ' છે તેમાં અધિકાર છે કારણ કે શ્રુતિ અને સ્મૃતિમાં આપણે ખેઈએ છીએ કે રૈકવ, વાચકનવી વગેરે અનાથમા હતાં હતાં વિદ્યાવાળાં હતાં. પરિવાજકનાે શ્રવણાદિમાં મુખ્ય અધિકાર હાેવા છતાં ગૃહસ્થ વગેરેની જેમ અનાત્રમીતા પગ્ન ગૌગ અધિકાર ઉપપન્ન છે. એ અધિકરણના **શાંકરભાષ્યમાં** (૩.૪.૩૮) sai & s 'हब्टार्था च विद्या प्रतिषेधाभावमात्रेणार्थिनमधिकरोति श्रवणादिषु'- अविधा-निवृत्ति એ विद्यान हुध्द इण छे. के अविद्याना निवर्त ह साक्षातझरने। अर्थी हाथ तेने વિદ્યા અધિકારી તરીકે સ્વીકારે છે. શદની બાખતમાં છે તેવા અનાશ્રમીને માટે વેદાન્તશ્રવણ્ આદિની બાબતમાં પ્રતિષેધ નથી તેથી તેમને સંન્યાસની અપેક્ષા વિના પગ્ર વિદ્યામાં (ગૌણ) અધિકાર છે.

અને એવી શાંકા કરવી નહી કે 'લાન્તરા चાપિ' એ અધિકરણુતું તાત્પર્ય એટલું જ છે કે ગત જન્મમાં કરેલાં યગ્રાદિથી જેમાં વિવિદિષા ઉત્પન્ન થઇ હાેય તેવા અનાશ્રમીને શ્રવણાદિ વિદ્યાનાં સાધનામાં અધિકાર છે. આ અધિકરણુતું તાત્પર્ય એવું નથી કે અનાશ્રમીના કર્મોના વિદ્યામાં ઉપયોગ છે. અર્થાત સત્રમાં 'આશ્રમક્રમ્' શબ્દ છે તેના અર્થ વર્ણુંધમ' સુધી વિસ્તારી શકાય નહિ. આવી શંકા બરાબર નથી,

રૈકવ આદિ વિદ્યાવાળાં હતાં તેનું કારણુ એ છે કે અન્ય જન્મમાં વિદ્યાનાં સ ધનાેતું અનુષ્ઠાન તેમણે કરેલું તેના બળે જ તેમને વિદ્યા પ્રાપ્ત થઈ. માટે 'રૈકવાદિ વિદ્યાવાળાં હતાં' એવું જે લિંગ (હેતુ) રજૂ કરવામાં આવ્યું તે અનન્યથાસિહ (સાધ્ય સિવાય બીજી કાઈ રીતે સિદ્ધ ન હાેઈ શકે તેવું) લિંગ નથી. માટે અન્ય હેતુ રજૂ કરવાના આશયથી પ્રક્ષસૂત્રકા રે વિદ્યોષાનુપ્રદ્સ એમ કહ્યું છે. જ્યાદિ ધર્માવરોય જે વ્યાક્ષણુત્વાદિ વર્ણુમાત્ર સાથે સ બાંધિત છે તેમનાથી પણુ આશ્રમધર્મની જેમ ચિત્તશુદ્ધિ-વિવિદિષા દ્વારા વિદ્યામાં ઉપકાર સભવે છે. કહ્યું છે કે જપથા જ વ્યાક્ષણુ સિદ્ધિ મેળવે છે, તેમાં કાઈ સંશય નથી. ગગામાં રનાનમાત્રથી તે મુક્ત થાય છે તેમાં કાઈ સ શય નથી.

### 'जऐनेव तु संसिध्येत् ब्राह्मणो नात्र संशयः ।' 'गङ्गार्था स्तानमात्रिण मुच्यते नात्र संशयः ।'

બીજી પંક્તિ એવી પશુ છે—ક્રુર્યાदग्यग्न वा क्रुर्यात् मैत्रो ब्राह्मण डच्यते—બીજુ કરે, કે ન કરે, દયાભાવવાલા હ્યાદ્મશુ કહેવાય છે. જપ, તીર્થાસ્તાન, દેવતાખ્યાન વગેરે ધર્મી શુદ્ધિ આદિ દ્વારા વિદ્યા આદિનાં સાધન બની શકે છે એવું પ્રતિનાદન છે એવા સૂત્રના અર્થ છે. તેથી સત્રના 'આત્રમકર્મ' શબ્દને વણુધર્મના ઉપલક્ષણુ તરીકે લઈ શકાય.

શંકા થાય કે યત્તાદિના વિનિયાગ માન્યા છે તે કામ્ય અને નિત્ય અન્ને પ્રકારનાં કમેનિ સાધારણ વિનિયાગ છે કે નિત્ય કર્મના જ છે કે પહેલા પક્ષ ખરાવર નથી કારછાકે કામ્ય કર્મનાં સ્વર્ગાદિ કળ છે તેની વિદ્યાને જરૂર નથી તેથી કામ્ય કમ' વિદ્યામાં ઉપકારક હાેઈ શકે નહિ. બીજો પક્ષ પણ પ્રાહ્ય નથી કારણ કે નિત્ય કર્મનું ફળ પાપક્ષય છે અને પ્રમાણસાપ્ય વિદ્યાને આ પાપક્ષયનાં અપેક્ષા છે એમ માનવા માટે કાેઈ પ્રમાણ નથી. તેથી તેમના પણ વિદ્યામાં વિનિયોગ ઉપપન્ન નથી આ શંકાત સમાધાન કરતાં કલ્પતર, (જુએ પૃ. કર કરૂ માં કહ્યું छ हे नित्य क्रमोनि। विक्षामां विनियाग छे. 'ज्ञानमुत्पद्यते पुसां क्षयात् पापस्य कमणः'--પાપકર્મના નાશથી માહાસાને જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. આમ નિત્યકર્મના કળ એવા પાપક્ષયની વિદ્યાને અપેક્ષા છે. વિદ્યા પ્રમાશજન્ય છે એ વાત સાચી, છતાં પાપ પ્રતિ નંધક બની શકે તેથી પાપનાશની અપેક્ષા હેાય એ યુક્ત છે. પણ કામ્ય કમ ઉપકારક નથી. તેમનું નિત્ય કમ'ની જેમ પાપતાશ ફળ હાેઈ શકે તહિ કારણકે તેમ માનવા માટે પ્રમાણ નથી. અને વિદ્યાર્મા કમ'ના વિનિયોગ અંગે જે વિધિ છે તે એવા ઉપકાર જેતા માન્યા છે તે નિત્યકમ'વા જ ચરિતાય' થઈ જાય છે પૂર્વ **મોમાં સા**માં દર્શ પૂર્ણ માસને પ્રકૃતિયાગ માન્યો છે કારણ કે તેનાં અંગોને અતિદેશ વિક્રતિભૂત સૌય' પશુયાગમાં કરવામાં આવ્યા છે. પણ અંગાના પ્રકૃતિયાગમાં જે હપકાર હેાય તે સિવાયના કાઇ હપકાર વિકૃતિયાગમાં માની શકાય નહિ. તેની જેમ નિત્ય-કર્માના વિદ્યોપકારકત્વના અતિદેશ જો કામ્ય કમ માં કરવામાં આવે તા તેમના ઉપકાર પાપક્ષયરૂપ જ હાેઈ શકે પણ તેમ માનવામાં ગૌરવ છે કારણ કે નિત્ય કમ'થી એ સિદ્ધ થાય જ છે. જ્યારે કામ્ય કર્મ'નું તેા સ્વર્ગાદિ અસાધારહ્ય કળ માન્યું છે. તેથી નિત્ય કર્મોના જ વિદ્યામાં વિનિયાગ માનવા જોઈ એ.

संक्षेपशारीरके त नित्यानां काम्यानां च कर्मणां विनियोग उक्तः यज्ञादिशब्दाविशेषात् । प्रकृतौ क्लूप्तोपकाराणां पदार्थानां क्लूप्तप्राकृतोप-कारातिदेशमुखेनेव विकृतिष्वतिदेशेन सम्बन्धः, न तु पदार्थानामतिदेशा-नन्तरमुपकारकल्पनेति न तत्र प्राक्ततोपकारातिरिक्तोपकारकल्पनाप्रसक्तिः । इह त प्रत्यक्षश्रत्यां प्रथममेव विनियुक्तानां यज्ञादीग्रुपदिष्टानामङ्गाना-मिव पश्चात कल्पनीय उपकारः प्रथमाबगतविनियोगनिर्वाहायावऌप्तोऽपि सामान्यश्वब्दीपा**नसकलनित्यका**म्यसा बारणः কথ कल्प्यः । न अध्वरेषु अध्वरमीमांसकैरपि हि 'उपकारमुखेन पदार्थान्वये एव क्ऌप्तोप-पदार्थान्त्रयानन्तरम् उपकार कल्पने कारनियमः त्वनऌष्तोऽपि 1 विनियुक्तपदार्थां चुगुण एव उपकारः कल्पनीयः' सम्प्रतिपज्ञैव इति बाधलक्षणारम्भसिद्ध धर्यम्रपकारमुखेन बिकृतिषु प्राकृतान्वयो दश्वमाचे समर्थितः ।

જ્યારે સ'ક્ષેપશારી રકમાં નિત્ય અને કાગ્ય (બન્ને પ્રકારનાં) કર્મોના વિનિધાગ કહ્યો છે કારણુ કે યજ્ઞાદિ શબ્દામાં લોક નથી (યજ્ઞાદિ શબ્દ કામ્ય તેમ જ નિત્ય ચજ્ઞાદિ અન્ને માટે સમાન રીતે રૂઢ છે). પ્રકુતિ યાગમાં જેમના ઉપકાર માન્યા છે તેવા પદાથોના મનેલા પ્રકુતિયાં ગસ બંધી ઉપકારતા અતિદેશ હારા જ વિકૃતિ યાગામાં આવેદેશથી સંબંધ છે પદાર્થીના અાદિશ પછી ઉપકારની કલ્પના કેરવાની હોય એવું નથી તથી ત્ય! પદુનિયાગમાં કરાતા ઉપકારથી અનિસ્ક્રિત ઉપકારની ક**લ્પનાની** પ્રસક્તિ નધી. જયારે એહી' તા સાક્ષાત (યજ્ઞેન ઇત્યાદિ) શ્રુનિથી જેમના વિનિયાગ દર્શાવ્યા છે તેવા યજ્ઞાદિના પાછળથી ઉપકાર કલ્પવાના હાય તા, જેમ ઉપાદબ્દ આંગાના પ્રથમ જ્ઞાત થયેલા વિતિગાગના નિવાંહને માટે નહીં માનેલા દુખ્યાદુબ્યરૂપ) ઉપકારની કલ્પના કરવામાં આવે છે તેમ પ્ર**થમ જ્ઞાત થયેલા વિ**નિ**યે**ાગના નિર્નાહને માટે સામખ્ય શખ્દથી ગૃહીત થતાં બધાં નિત્ય અને કાગ્ય(કર્મ,ને સાધારણ એવા, (પહેલાં) માન્યા ન હાય તેવા પણ ઉપકાર કેમ ન કલ્પી શકાય? ઉપકારને (અતિદેશ કરીને તે) દ્વારા જ્યારે પદાર્થીના સબધ હાય ત્યારે જ (તે સ્થળે જ) માનેલા ઉપકારની જ કલ્પનાના નિયમ છે: પણ જ્યારે પદાર્થીના સંબંધ પછી ઉપકારની કલ્પના કરવાની હેાય ત્યારે જેને વિનિયોગ અતા-યા હાેય તેવા પદાર્થોને અતુરૂપ અવા ન માન્યાે હાેય તેવા પછ્યુ ઉપકાર કલ્પી શકાય એમ ચાગેાની બાબતમાં સ્વીકારીને જ કમ<sup>e</sup>મીમાંસકે**થી** બાધાવ્યાયના આરંભની સિદ્ધિને માટે ઉપકારના અતિદેશ કરીને તે દ્વારા વિકૃતિવાગામાં પ્રકૃતિ ચાગના પદાર્થીના સંબંધનું સમર્થન દશમા અધ્યાયના પ્રથમ પાદમાં કરવામાં આ<u>ન્ય</u> છે.

વિવરજા : આયમકર્મ સિવાયના કર્મોને પણ વિનિયોગ છે એ પક્ષમાં નિત્ય અને કામ્ય બન્ને પ્રકારનાં કર્મા સમજવાન છે એમ સ'લેપશારીરક ગ્રથમાં સવ'ગ્રાત્મસનિએ ખતાબ્યું છે. તેમની દસીલ એ છે કે 'ચક્રેન .. ' એ બ્યુતિમાં યત્ર આદિ શખ્દા છે તે નિત્ય તેમ જ કામ્ય બન્ને પ્રકારનાં યતાદિ માટે સમાન રીતે રહ છે તેથી આ બ્રુતિથી નિત્યની જેમ કામ્ય કર્મીના પણ વિનિયાગ શાલ થાય છે. + નિત્ય અને કામ્ય બન્નેને સાધારશા એવા વિદ્યામાં હપયોગો હપકાર કરપવામાં આવે તે. પૂર્વ નીમાં સાના ન્યાયને વિરાધ થાય એમ બતાવવા કલ્પતરમાં વિકૃતિ યાગમાં જેમના અતિદેશ કરવામાં આવ્યા છે તે આંગાનું દખ્ટાંત આપવામાં આવ્યુ છે. પશુ સ ક્ષેપશા વારકકાર પ્રમાણે પ્રકૃત યદાદિ માટે એ દખ્ટાન્ત આપી શકાય નહિ. દર્શપૂર્ણામાસ આદિ પ્રકૃતિ યોગોમાં પદાર્થીના જે ઉપકાર માન્યો હોય તેના પહેલાં અતિદેશ કરવામાં આવ્યે। છે, પછી તે પદાર્થીના સૌર્ય પશુયાગ આદિવિકૃતિન યાગામાં અતિદેશ કરવામાં આવ્યા છે. એવું તથી ક પ્રકૃતિયાગ સંખંધી પરાર્થીના અતિદેશથી વિકતિયાગામાં વિનિયાગ બનાવીને પછી પદાર્થીના ઉપકારની કલ્પના કરવાની રહે, તેથી ત્યાં પ્રકૃતિયાગમાં જે ઉપકાર માન્યેર હોય તેને છેરડીને બીજા ઉપકારની કરપનાનેર પ્રક્ષંભ જ ઊભો થતા નથ. અહીં યતાદિના વિનિયાગ પછી ઉપકારની કલ્પના કરવાની છે. જ્યારે અતિદેશ સ્થળમાં પ્રકૃતિયાગમાં ઉપકારની કલ્પના કર્યા પછી એ પ્રકૃતિયાગ સંબંધી પદાર્થીના વિકૃતિયાગમાં વિનિયાગ બતાવ્યા છે. તેથી દુષ્ટાન્ત વિષમ છે; દુષ્ટાન્ત અને દાષ્ટોન્તિકની પરિસ્થિતિ જુદી હોઈને આ દૃષ્ટાંત સ્વીકાર્ય નથી.

પ્રકૃતને અનુરૂપ દખ્ટાન્ત આપતાં સંભેષશાચીરખ્કાર કહે છે કે દશ પૂછું માસ આદિના પ્રકરણમાં કે અન્યત્ર જે નિદિષ્ટ પદાર્થોના શુતિ લિંગ આદિથી દશ પૂછું માસ આદિમાં વિનિયાગ દ્યાત થાય છે તેમના આ જ્ઞાત થયેલા વિનિયાયના નિર્વાહને માટે યથાયો અ દખ્ટાદબ્ટરૂપ ટાઇ ઉપકાર કલ્પવામાં આવે છે. તેની જેમ અહીં જેમના વિનિયાય દ્વાત થયા છે એવા યજ્ઞાદિના વિનિયાગના નિર્વાહને માટે તેમના ટીઇ ઉપકાર કલ્પવાના સ્દર્શ. પ્રથમ જ્ઞાત થયેલા વિનિયાગના નિર્વાહને માટે તેમના ટીઇ ઉપકાર કલ્પવાના સ્દર્શ. પ્રથમ જ્ઞાત થયેલા વિનિયાગના ત્યાગ તા ઉચિત નથી જ કારસ્યુ કે 'યદ્યાદિ' ગ્રુતિ જે સમાન રીતે નિત્ય અને કામ્ય કર્મોના વિનિયાગ બતાવે છે તેના વ્યાય પ્રસક્ત થશે જેમ ચોક્કસ સંજોગામાં માનેલા ઉપકારથી અતિરિક્ત ઉપકારની કલ્પના ન થાય એમ કલ્પત રૂ-ચોક્કસ સંજોગામાં માનેલા ઉપકારથી અતિરિક્ત ઉપકારની કલ્પના ન થાય એમ કલ્પત રૂ-ચોક્કસ સંજોગામાં માનેલા ઉપકારથી અતિરિક્ત ઉપકારની કલ્પના ન થાય એમ કલ્પત રૂ-ચોક્કસ સંજોગામાં માનેલા ઉપકારથી અતિરિક્ત ઉપકારની કલ્પના ન થાય એમ કલ્પત રૂ-ચોક્કસ સંજોગામાં માનેલા ઉપકારથી અતિરિક્ત ઉપકારની કલ્પના ન થાય એમ કલ્પત રૂ-ચોક્કસ સંજોગામાં માનેલા ઉપકારથી અતિરિક્ત ઉપકારની કલ્પના ન થાય એમ કલ્પત રૂ-ચોક્ક કહ્યું તે મીમાંસકને સંપત છે, તેમ પ્રથમ જ્ઞાત થયેલા વિનિયો અને અનુરૂપ નહીં માનેલા એવા ઉપકારના કલ્પના પર્ય બોયાયમાં વિકૃતિમાં અતિદિધ્ટ અંગાના બદ્રીદેશથી પદાર્થના હે પુર્ય મીમાંસાના દસમા અધ્યાયમાં વિકૃતિમાં અતિદિધ્ટ અંગાના બદ્યુના સિદિય સો છે રૂ પુર્ય મીમાંસાના દસમા અધ્યાયમાં વિકૃતિમાં અતિદિધ્ટ અંગાના બદ્ય સિદિય સાથે તે પ્રાપ્તિ થાય તે પછી ઉપકાર કલ્પવાનો હોય તો એ પક્ષમાં એ ભાધનિ પછતાં સિદિય લોઈ

\* एकाहाहात्मवव्दवविविविहित ने इक्तमानुभाव व्यस्तस्वान्तो परोधाः कथमपि पुरुषाधिहित्कां स्थममे । यहेनेत्यादिवाक्त्वं रातपथविहितं कर्महन्दं ग्रहीटवा स्वोत्परयाज्भानसिद्धं पुरुषाधिरिधासम्बद्धाः चे प्रुनवितः ॥- संद्येप्रयाधिरकः, १.६४

5 I.S. 43

#### सिद्धान्त**छे**शस**ङ्**महः

દબ્ટ ઉપકાર સંભવતા ન હાય તા અદ્બુટ ઉપકારની કરપના કરવામાં આવે છે: તેની જેમ વિકૃતિમાં પછા અતિદેશથી જેના વિનિયાગ બતાવવામાં આવ્યા છ તે પદાર્થોના દષ્ટ ઉપગર ન સંભવે તેા અદષ્ટ ઉપકારની કલ્પના કરવામાં આવે છે, તેથી તેની સિદ્ધિને માટે અર્ધા જ અંગાનું અનુષ્ઠાન અવશ્ય બંની જાય છે માટે કેટલાંક અંગાનું અનુષ્ઠાન કે અંશાતિદેશ પ્રામાપ્યરૂપ વ્યાધના સંભવ નથી તેથા વ્યાધનિરૂપણની સિદ્ધિ ન થઈ શકે. માટે બાધનિરૂપણની સિદ્ધ અર્થ પંકુતિયાગમાં માનેલા ઉપકારના અતિદેશ કરીને તે દ્વારા જ પ્રકુતિયાગના પદાર્થીના વિકુતિયાંગમાં સંબંધ છે એમ પૂ ખામાંસાસૂત્રના દસમા અપ્યાયના પ્રથમ અધિકરણમાં સિદ્ધ કર્યું છે અને આમ જ્યોં પદાર્થીના વિનિયાગ પછી ઉપકારની કઢપના કરવાની હેાય ત્યાં તે પદાર્થ'ના સામર્થ્ડ અનુસાર પ્રથમ જ્ઞાત થયેલા વિનિયાગના નિર્વાહને માટે ન માનેલા ઉપકારની કરપના કરવી પડે તે! એ મીમાંસકને માન્ય છે એમ જણાય છે. વિનિયાગ પછી ઉપકારની કલ્પના કરવામાં આવે ત્યાં પણ માનેલાે ઉપકાર ન સંભાવતા દ્વાય તે જેના વિનિયાગ દાત થયા છે એ પદાર્થના ત્યાગ જ થવા જોઈએ, પણ નહીં <mark>માનેલા ઉપકારની</mark> કલ્પના તે ન જ થવી જોઈએ એમ જો મીમાંસક માનતા હોય તા ' अग्रिस्टने। अतिदेश अरीते ते द्वारा पहाथाने। अतिहेश' (उपकारमुखेनैव पदार्थानामतिवेदाः) એવું નિરૂપણ કરતાર અધિકરણ વ્યય' બની જાય શ્રપણ, અવધાત વગેરે પદાર્થીતા અતિદેશથી વિનિયાગ હોવા છતાં વિકૃતિયાગસ્ય કૃષ્ણલ આદિમાં શ્રપણા દના જે વિક્લિત્તિ (ર'ધ ઇને પાચા પડવું), ફાતરાંથી મુક્ત થવું વગેરે લાકસિદ્ધ દુષ્ટ ઉપકાર છે તેના અભાવ છે, અને નહીં માનેલા ઉપકારની કરપનાના સ્વીકાર ન હાેવાથી બપબાદિના અનનુષ્ઠાનાદિરૂપ ખાધ જેનું દસમા અધ્યાયમાં નિરૂપણ છે તે સંભવે છે; તા પછી તેને માટે 'ઉપकारमुखेनैव पदार्थानामतिवेशः' એવા નિરૂપશના જરૂર નથી. પણ તેવું નિરૂપણ કયુ' છે તે ખતાવે છે કે જ્યાં વિનિયોગ પ્રથમ જ્ઞાત હાય ત્યાં નહીં બાનેલા ઉપકારની પણ કરપના કરી શકાય **ઝાબ મીમાંસકને** સ્વીકાર્ય હતું. તેથી વિવિદિષા વિષયક વાકચથી નિત્ય અને કામ્ય કર્મોના સભાન રીતે સાધારહ્ય વિનિયાગ પ્રથમ હાત થાય છે ત્યારે તેના નિર્વાહને મપ્ટે નહીં માનેલા ઉપકારની કરપના કરવી પડે તેા એ સક્ત છે.

कि च 'क्छप्तोपकाराष्टामान्नित्यानामेवायं विनियो ।:' इत्यभ्युप-गमे नित्येभ्यो दुरितक्षयस्य तस्माच ज्ञानोत्पत्तेरन्यतः सिद्धौ व्यथॉऽयं विनियोगः । अन्यतस्तदसिद्धौ ज्ञानापेक्षितोपकारजनकत्वं तेष्वक्छप्तमित्य-विज्ञेषाद्द नित्यकाम्यसाधारणा विनियोगो दुर्वारः ।

ननु नित्यानां दुरितक्षयमात्रदेतुन्वस्यान्यतः सिद्धावपि विशिष्य इानोत्पत्तिप्रतिबन्धकदुरितनिबर्हकत्वं न सिद्धम् । किंतु अस्मिन् विनियोगे सति झानोदेशेन नित्यान्यनुतिष्ठतोऽवश्यं झानं भवति । इतरथा गुद्धिमात्रम्, न नियता झानोत्पत्तिरिति सार्थकोऽयं विनियोग इति चेत्, तर्दि नित्यानामपि अक्ऌप्तमेव झानोत्पत्तिप्रतिबन्धकदुरितनिबर्शणत्त्वम् ।

# તૃતીય પરિચ્છેક

## झानसाधनविशिष्टगुरुलाभश्रवणमननादिसम्पादकापूर्वं च द्वारं कल्पनीयमित्य-क्लृप्तोपकारकल्पनाऽविज्ञेषात्र सामान्यश्रुत्यापादितो नित्यकाम्यसाधारणो विनियोगो भञ्जनीय इति ॥२॥

વળી 'માનેલા ઉપકારની (કામ્ય કમેં|માં) પ્રાપ્તિ ન હેાવાથી નિત્ય (કમેં)ને જ આ વિતિયેાગ છે' એમ સ્વીકારવામાં આવે તેા નિત્ય કમેંથી પાપના નાશની અને તેનાથી જ્ઞાનની ઉત્પત્તિની અન્યતઃ (અન્ય શ્રુાતવચનથી) સિદ્ધિ હાય તા આ વિનિયાગ વ્યથ' છે. બે અન્યતઃ તેની સિદ્ધિ ન હાય તા જ્ઞાનને અપેક્ષિત ઉપકારની જનકતા તેમનામાં માનવામાં નથી આવી, તેથી નિત્ય અને કામ્ય કમોને સાધારણ એવા વિનિયાગ વારવા સુશ્કેલ છે (--એનું નિવારણ કરી શકાય નહિ).

શંકા થાય કે નિત્ય કમેં કેવલ પાપનાશના હેતુ છે એમ અન્યતઃ સિદ્ધ હોવા છતાં વિશેષે કરીને તે જ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં પ્રતિળ'ધક પાપનાં નાશક છે એવુ' સિદ્ધ નથો. પરંતુ આ વિનિયાેગ હાય તા જ્ઞાનના ઉદ્દેશ્યથી નિત્ય કમાં કરનારને અવશ્ય જ્ઞાન થાય છે; અન્યથા માત્ર શુદ્ધિ થાય છે, નિયમથી જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ ન થત્ય. તેથા આ વિનિયાેગ સાથ'ક છે. આવી શ'કા કરવામાં આવે તા ઉત્તર છે કે તા પછી નિત્ય કમાંની આખતમાં પણ જ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં પ્રતિબ'ધક પાપનાં નાશક હાેવું એ નહીં માનેવું જ છે. અને જ્ઞાનનાં સાધનભૂત વિશિષ્ટ ગુરુને લાસ, શ્રવણ, મનન આદિને પ્રાપ્ત કરાવનાર અપૂવ'રૂપ દ્વાર કલ્પવું પડશે તેથી નહીં માનેક્ષ ઉપકારની કલ્પના સમાન હોવાથી સામાન્ય શ્રુતિથી પ્રાપ્ત કરાતા, નિત્ય અને કામ્ય કર્માને સાધારણ એવા વિનિયાંગના લંગ કરવા બેઈ એ નહીં (૨)

વિવરણ : અહીં એ બતાબ્યું છે કે હકીકતમાં તાે નિત્ય કમંમાં વિદ્યાને જરૂરી ઉપકારની જનકતાની કલ્પના સિદ્ધ નથી. કામ્ય કમોંમાં આવા ઉપકાર પ્રાપ્ત નથી તેથી નિત્ય કમેંના જ આ વિનિયાગ છે એમ જો માનવામાં આવે તાે પ્રશ્ન થાય છે કે નિત્ય કમ વિદ્યાને અપેક્ષિત દુરિતક્ષય (પાપનાશ)રૂપ ઉપકાર દ્વારા વિદ્યાના હેતુ છે એ વિવિદિષા-વાકથથી અન્ય કાઇ વાકથથી સિદ્ધ છે કે પછી અસિદ્ધ જ છે? વિવિદિષાવાકથથી અન્ય એવા વાકથથી એ સિદ્ધ નથી, કારણ કે એમ હોય તાે વિવિદિષાવાકપ બ્યથ' બની જાય. જો એ વિદ્યાહેતુત્વ અસિદ્ધ હાય તા નિત્ય કર્મામાં પણ નહીં માનેલું જ વિદ્યોપકારકત્વ કલ્પવાતું રહે તેથી નિત્ય અને કામ્ય કર્માને સાધારણ એવા વિદ્યોપકારકત્વની કલ્પના સુક્ત જ છે.

શંકા થાય કે નિત્ય કર્મોનું પાપનાશ દ્વારા વિદ્યોપકારકત્વ વિવિદિષાવાકપથી અલગ વાકપથી સિદ્ધ છે. પણ દુરિત કે પાપ બે પ્રકારનું છે – જ્ઞાનની ઉત્પત્તિમાં પ્રતિભ ધક અને બીજું જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ પ્રતિ ઉવસીન હાેઈને નરક્ષદિ પ્રાપ્ત કરાવનારું. આમ નિત્ય ક્રમેતિા જ્ઞાનમાં વિનિયાગ ન હાેય તાે નિત્ય કર્માથી જ્ઞાનપ્રતિભ ધક દુરિતના ક્ષય થાય છે એ બાખતમાં કાઈ પ્રમાણ નથી. ઘર્મેળ વાવમવતુદ્ધતિ (ધર્મથી પાપના નાશ કરે છે), यहा बान तपम्बैर વાવનાનિ મનીષિવામ (યત, દાન, અને તપ મનીષીએાને પાવન કરનારાં છે) ઇત્યાદિ શ્રુતિ- રખતિ વચ્ચના નિત્ય કર્માં સામાન્ય પાપના ક્ષયના હેતુ છે એટલું જ માત્ર પ્રતિપાદન કરે છે. તેથાં નિત્ય કર્મા નિયમતઃ ગ્રાનમાં પ્રતિબ'ધક દુરિતના ક્ષયના હેતુ છે એ અન્યત: પ્રાપ્ત નથી, તેથાં તિત્ય કર્મા નિયમતઃ ગ્રાનમાં પ્રતિબ'ધક દુરિતના ક્ષયના હેતુ છે એ અન્યત: પ્રાપ્ત નથી, તેથો તેની પ્રાપ્તિને માટે આ વિનિયોગ છે. નિત્ય કર્માના ચાય છે એવા અથ° છે. આ વિવિદિષાવાક્યથી વિનિયોગ ન હોય તા પાપસામાન્યના ક્ષયરૂપ શુદ્ધિ થાય પણુ નિયમથી ગ્રાનપ્રતિબ'ધક દુરિતનાશરૂપ શુદ્ધિવિશેષ ન થાય, કારણકે ગ્રાનના ઉદ્દેશ્યથી નિત્ય કર્માંનું આનુજીન ન થાય. આમ અનેક જન્મોમાં નિત્ય કર્માનું અનુહાન કરતા આવ્યો હોય એવા માણુસને પછુ નિયમથી ગ્રાન વ થાય, પણુ દૈવયોગે કદાચ ગ્રાનમાં પ્રતિ ધક પાપસપ્રહના પૂરેપુરા નાશ સંભવે તા ગ્રાન પછુ કદાચિત થાય. આમ ગ્રાનોત્પત્તિ અનિયત માનવી પડે.

આ શાંકાનો ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે આવું હોય તે৷ નિત્ય કર્માથી નાનને અપેક્ષિત ઉપકાર માન્યા છે એ મત પાયા વિનાના છે. જેમ કામ્ય કર્મામાં તેમ નિત્ય કર્મામાં પશુ નહીં માનેલું ઉપકારકત્વ માનવાનું રહે છે. તેથી બન્નેની પરિસ્થિતિ સમાન છે.

વિરાધી દલ્હોલ કરી શકે કે એમ હાય તેા પણ નિત્ય કર્મોના જ વિનિયેષ્ગ છે એ પક્ષમાં લાધવ છે. આ પક્ષમાં નિત્ય કર્મોનું ત્રાનપ્રતિબ ધક પાપનું નાશ્વકત્વ અન્ય વચનથ પ્રાપ્ત હેાઇતે આ વિધિથી માત્ર નિયમ પ્રાપ્ત થાય છે. જ્યારે કાબ્ય કર્માનુ જ્ઞાનપ્રતિમાંધક દુશ્તિનું નાશકત્વ સર્વાથા અપ્રાપ્ત છે તેથી જો કામ્ય કર્મોના **પણ વિનિયામ છે** એમ માનવામાં આવે તેા વિધિના તાત્પર્યના ગોરવ દોષ ટાળી **શકાય** નહિ. આ દલીલનાે ઉત્તર છે : સાચું છે. તાે પહા યનાદિશ્વતિઓના સંક્રાચરૂપ બાધના પરિદાર કરવાને માટે કામ્ય કર્માના પણ વિનિયાગ આવય્યક છે યત્ત ઇત્યાદિના અર્થ નિત્ય યંત્ર આદિ એમ અર્થમાં કાચ કરવા પડે છે, એ પણ એક અંશના બાધ છે; તે ટાળવા માટે નિત્ય અને કામ્ય બન્ને પ્રકારના યજ્ઞાદિના વિનિયાગ છે એવું જ તાત્પર્ય સમજવુ જોઈએ. નિત્ય કર્માંથી તાનમાં પ્રતિ પંધક પાપના જ ક્ષયરૂપ શુદ્ધિવિશેષના લાલ થતો હોય તા પક્ષ તેટલા માત્રથી જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ થતા નથી, કારણ કે પ્રમાણ કે પ્રમેયની અસંભાવના આદિ ૨૫ પ્રત્યક્ષ પ્રતિત્ર ધક હોય છે. તેથી આ પ્રતિબ ધકતા નિરાસમાં ઉપયોગી એવા ઉત્કૃષ્ટ ગુરુ થાતે તેમને અધીન શ્રવણ, મનન, ખ્યાન આહતે પ્રાપ્ત કરાવે તેવા અદ્વષ્ટન જનકત્વ જે અન્યતઃ બાન્સ નથી તેની વિત્રિદિયાવાક્યમાં ૨૬લા વિનિયોગના બહ્ય કલ્પના કરવી જોઈ એ. આ સંજોગામાં સામાત્ય શુતિ (યોત...) દારા નિત્ય અને ક્ષમ્ય કર્માના વિનિયાગ માન થાય છે તેની અનગણતા ન કરતાં એ જ માનવા જોઈએ. (૨)

## (३) नन्वेवमपि कथम्-

'कर्मणैव दि संसिद्धिमास्थिता जनकादयः ।' (भ. गी. ३.२०) इहस्रादिस्मरणनिर्वाहः ? न च तस्य विद्यार्थकर्मानुष्ठानपरत्वम् । विविदिवा बाक्ये (बृहद्. ४.४.२२) बाझणप्रहणेन बाझणानामेव विद्यार्थकर्मण्यधि-कारप्रतीतेः । अतो जनकाद्यनुष्ठितकर्मणां साम्नादेव स्वव्युपयोगी वक्तव्यः । मैवम् । विविदिषावाक्ये ब्राह्मणग्रहणस्य त्रैवर्णिकोपछक्षणत्वात् । यथाद्वरत्रभवन्तो वार्त्तिककाराः----

**'बाद्यणग्रहणं चात्र द्विजानाम्रुप**लक्षणम् ।

अविशिष्टाधिकारित्वात् सर्वेषामात्मबोधने ॥' इति ।

न हि 'विद्याकामो यज्ञादीनतुतिष्ठेद्' इति विपरिणमिते विद्या-कामाधिकारविधौ बाह्यअपदस्याधिकारिविशेषसमर्पकर्त्वं युज्यते, उद्देश्ये विशेषणायोगात ।

(3) શંકા થાય કે આમ હાેચ તા પણ 'જનક વગેરેએ કમધી જ મુક્તિ મેળવી' (ભ. ગી. 3. ૨૦) ઇત્યદિ સ્મૃતિના નિર્વાહ કેવી રીતે થશે ? ચાવી સ્મૃતિનું તાત્પર્ય વિદ્યા માટેના કમ'ના અનુષ્ઠાનપરક છે એવું નથા. કારણ કે વિવિદિષા અંગેનાવાકથમાં 'પ્રાક્ષણુ' શબ્દ પ્રયોજ્યે હાેવાથી બાક્ષણોને વિદ્યા માટેના કમ'માં અધિકાર છે એવું પ્રતીત થાય છે. તેથા જનક અદિએ કરેલા કર્માના સીધા જ મુક્તિમાં ઉપયોગ છે એમ કહેવું જેઈ એ.

(આ શંકાના ઉત્તર છે કે) આવુ ન બાલશા, કારણ કે વિવિદ્વિા-વાકચમાં 'ભાદ્યલુ' નું ગ્રહણ ઝેવાર્છ્ય કતું ઉપલક્ષણ છે ( 'બાદ્યસ્યુ'થી ત્રશેચ વર્ણના માણુસા સમજવાના છે—બ્રાદ્યણ, ક્ષીત્રય, વૈશ્યણ જેમ માનનીય વાર્ત્તિ કાર કશું છે—: "અને બહીં (વિવિદિષા-વાકચમાં) 'બાદ્યસ્યુ'નું ગ્રહ્ય દિલ્લેનું ઉપલક્ષણ છે, કારણુ કે આત્મજ્ઞાન કરાવતાર સાધનમાં સવના સરખા અધિકાર છે." (બુહદારસ્યકાપ-નિષદ્ભાષ્યવાર્ત્તિક, પૂ ૧૮૮૯).

'વિદ્યાની અભિલેખા સવનારે યજ્ઞાદિનું અનુષ્ઠાન કરવું' એમ વિપરિશત કરાતા વિદ્યાભિલાવીના અધિકારવિધિમાં 'ધાહાણુ' પદ અધિકારી(વશેષ(ધાહાણુ/નું બાધક છે અમ માનવું સુકત નથી, કારછુકે ઉદ્દેશ્યમાં વિશેષખુના સાભાવ નથી હોતો.

(વવરણ: કર્મીને! વિવિદિષા દારા વિદ્યામાં વિનિયાગ છે એવું નિરપણ કર્યા પછી ગૈવર્ણિંકને (ધાલણ, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય એ ત્રણ વર્ણુંના માણસને৷ અધિકાર છે એમ (શંકા અને ઉત્તર રજૂ કરીને) સિદ્ધ કરે છે. તલ્વાण્તિદેવું बिद्याનં ક્રમ લોકતં મहામુને એમ ગ્રાન-કર્મના સમુગ્યયતું પ્રતિપાદન કરનાર સ્પ્રતિયાક્ય છે તેને! વિવિદિષા-લાક્ય સાથે વિરોધ નથો તેથી 'શાન ઘલપ્રાપ્તિતું સાક્ષાત સાધન છે અને કર્મ વિદ્યા દારા ઘલપ્રાપ્તિનું સાધન છે' એ કમસમુગ્યય પરક આ વાક્યતું તાતપર્ય છે એવું માની લઇ એ તો પણ 'જનક વગેરેએ કર્મથી જ મુક્તિ મેળવી' એ સ્પ્રતિથી કર્મથી અતિરિક્ત જીપાયના નિષધ હોવાથા જનક વગેરેએ કરેલાં કર્માંના મુક્તિમાં સાક્ષાત ઉપયાગ હતા એમ પ્રતીત થાય છે. અને આ વિવિદિષા-વાક્યથી વિરૂદ્ધ છે તા આ સ્પ્રતિની ઉપયાગ હતા એમ પ્રતીત થાય છે. અને આ વિવિદિષા-વાક્યથી વિરૂદ્ધ છે તા આ સ્પ્રતિની ઉપયત્તિ કઈ રીતે બતાવી શકાશે ! શુદ્ધિ દારા કર્મથી જ વિદ્યા (સ સિદિ) પ્રાપ્ત કરી' એવા અથ' લઈ શકાશે નહિ કારણ કે વિવિદિષા લાક્યમાં 'ધાલાણ પદ છે તેથી ધ્યાકાણ સિવાય ઠાઈ ને વિવિદિષા-નાક્યમાં કહેલા વિદ્યાના સાધનભૂત કર્મ'માં અધિકાર નથા. તેથી કર્મ સુક્તિનું સાક્ષાત સાધન છે એમ જ માનવું જોઈ એ.

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

આ શાંકાનો ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે 'બ્રાહ્મણુ' પદનો અર્થ 'ગેવેર્સિ્ક સમજવાનો છે; વિદ્યા માટેના કમ'માં જનક વગેરને અધિકાર હતા તેથી 'કમ'થી જ' એમ રમૃતિમાં કહ્યું છે તેનું તાત્પર્ય વિદ્યા માટેના કમ'ના અનુષ્ઠાનપરક છે. માટે આવા વાક્યના પળે તમેવ વિવિત્લાડતિસ્ત્જુમેડિ નાન્ચ: વન્થા વિદ્યતેડચનાથ (શ્વેતા. ૩.૮; ૬.૧૫) (તેને જ જાણીને મૃત્યુને એાળ ગે છે, મુક્તિ માટે ખીજો માગ' નથી) ઇત્યાદિ શુતિના વિરોધ કરીને કમ' મુક્તિના સાક્ષાત ઉપાય છે એમ કહેવું ન જોઈ એ. સુરેશ્ર્યાથાય' છુહ દાર પ્લ કે પ્ નિષદ્ ભાષ્યવા ત્રિક (ચાથા અધ્યાય, ચેશું બ્રાહ્મણુ, પૃ. ૧૮૮૯)માં આજ વાત કહી છે કે ગેવર્શિ કોમાં સવ'ને આત્મબાધન–આત્મત્નાનના સાધનભૂત યત્તાદિ ક્રમ'માં સરખા અધિકાર છે. તેથા વિદ્યા માટેના કર્મ'ની જ વાત છે.

શંકા થાય કે વિદિધા વાક્યમાં 'લાભણ,' પદથી લાભણનો જ વિદ્યા માટના કર્મોમાં અધિકાર ત્રાત થાય છે તા પછી ત્રણેય વર્ણુંના સાધારણુ અધિકાર દેવા રીતે સિદ્ધ થઈ સકે ! આના ઉત્તર આપતાં પ્રશ્ન પૂછી શકાય કે 'લાભણું'પદ યતાદિવિધિમાં ઉદ્દેશ્યના વિશેષણુ તા સમર્પ ક તરીકે લાભણુમાત્રના અધિકારના બાધ કરાવે છે. કે વિધેયભૂત કર્તાના સમર્પ ક તરીકે તેના બાધ કરાવે છે કે આ બ-નેનું સમર્પ કન હોઈને પણુ પોતાની હાજરી માત્રથી લાભણુમાત્રના અધિકારના બાધ કરાવે છે, કારણુ કે અન્ય કાઈ રસ્તા નથી. 'હેલા વિકાય કે યત્રાદિવિધિમાં ઉદ્દેશ્યના વિશેષણુના સમર્પ ક તરીકે લાભભુમાત્રના અધિકારના બાધ કરાવે છે એ શકત નથી. વજે કે આ બ-નેનું સમર્પ કન હોઈને પણુ પોતાની હાજરી માત્રથી લાભણુમાત્રના અધિકારના બાધ કરાવે છે, કારણુ કે અન્ય કાઈ રસ્તા નથી. 'હેલો વિકાય કે યત્રાદિવિધિમાં ઉદ્દેશ્યના વિશેષણુના સમર્પ ક તરીકે લાહ્યભુમાત્રના અધિકારના બોધ કરાવે છે એ શકત નથી. વજ્ઞેન…વિવિધ્દિ એ સુતિવાક્યને અધિકારવિધિના રૂપમાં આ રીતે મૂક્ય શકાય : ' વિદ્યાજ્ઞાત્રોન્ સ્વાદ્યન્દિ એ સુતિવાક્યને અધિકારવિધિના રૂપમાં આ વિશેષણુનું સમર્પ ક છે એવું કહી ન શકાય. વિધેય યત્તાદિથી નિરૂપિત ઉદ્દેશ્યતાનું વિદ્યાભિલાધીમાં જ પર્યવસાન સંભવે છે તેથી 'લાહ્યણુતા' રૂપ વિશેષણુની આકાંક્ષા રહેતી નથી. માટે 'બાદ્યણુ' પદના 'વિદ્યાભિલાધી'(વિદ્યાજ્ઞામ)ના વિશેપણુ તરાકે અન્વય સુકત નથી. અને વિશિષ્ટને ઉદ્દેશ્ય માનવામાં ગૌરવ છે. વિશ્વાર્થમ અને લાજ્ઞળ પ્રત્યેકને ઉદ્દેશ્ય માનતાં વાક્ય કોદનો પ્રસંગ થશે— 'વિદ્યાકામ યત્રાદિ કરે', 'બાદ્ય છા માદિ કરે' એમ વાક્યબેદ પ્રસક્ત થશે.

नापि 'राजा स्वाराज्यकामो राजस्रयेन यजेत' इति स्वाराज्यकामा-धिकारे राजस्रयविधौ ''स्वाराज्यकामो राजकर्तृकेण राजस्रयेन यजेत' इति कर्तृतया यागविशेषधत्वेन विधेयस्य राज्ञो राजकर्तृकराजस्रयस्याराज्ञा सम्पादयितुमशवयत्वाद् अर्थादधिकारिकोटिनिवेशवद् इह यज्ञादिकर्तृतया विधेयस्य ब्राह्मणस्यार्थादधिकारिकोटिनिवेशवद् इह यज्ञादिकर्तृतया विधेयस्य ब्राह्मणस्यार्थादधिकारिकोटिनिवेश इति युज्यते । 'सर्वथाऽषि त एवोभयलिङ्गात्' इति सत्रे (ब्र.स. ३.४.३४) 'अन्यत्र विहितानामेव यज्ञादीनः विधिदिषावाक्ये फलविशेषसम्बन्धविधिः, नापूर्वयज्ञादिविधिः' इति व्यवस्थापितत्वेन प्राप्तयज्ञाद्यज्ञुवादेन एकस्मिन् वाक्ये 'कर्तृरूपगुण-विधिः, फलसम्बन्धविधिश्व' इत्युभयविधानाद् बावयभेदापन्तेः । " સ્વારાબ્યને ઇચ્છનાર રાજાએ રાજસૂય યત્ત્રથી અપૂર્લ ઉત્પન્ન કરવું' (શબ્દશ:, રાજસૂય' યત્ત્ર કરવા) એ સ્વારાબ્ય ઇચ્છનારના અધિકારના બાધ કરાવનાર રાજસૂયવિધિમાં 'સ્વારાજ્ય ઇચ્છનારે રાજા જેના કર્તા છે તેવા રાજસૂય યત્ત્ર કરવા ( રાજસૂય યત્ત્રથી અપૂર્વ ઉત્પન્ન કરવું )' એમ કર્તાં ત્વરૂ પથી યાગના વિશેષણુ તરીકે વિધેયભૂત રાજાનો — રાજા જેના કરતાં છે અવા રાજસૂય યત્ન રાજા નહિ એવાધી કરી શકાતા ન હાવાથી — અર્થ'ત: અધિકારી કાંટિમાં (વિશેષણુ તરીકે) નિવેશ થાય છે. તેની જેમ અહી ('વિદાસિલાધી પ્રાક્ષણકર્દ્ધ યત્ત્રાદિ કરે' એમાં) વિધેયભૂત પ્રાક્ષણના અર્થ'ત: અધિકારી કાંટિમાં (વશેષણુ તરીકે) નિવેશ થાય છે. તેની જેમ અહી ('વિદાસિલાધી પ્રાક્ષણકર્દ્ધ યત્ત્રાદિ કરે' એમાં) વિધેયભૂત પ્રાક્ષણના અર્થ'ત: અધિકારી કોટિમાં વિવેશ થશે''--એમ કહેવું પણ બરાબર નથી. 'સર્વ'થા પણ તે જ વિહિત છે કારણ કે (શ્રુતિ સ્મૃતિ) ઉલય લિંગ છે ' એ બ્રાદ્મસૂત્રમાં ( ૩.૪.૩૪ ) એવી વ્યવસ્થા કરવામાં આવો છે કે અન્યત્ર (વિવિદિધા-વાકથથો અન્યત્ર કર્મ'કાંડમાં) જે યત્ત્રાદિનું વિધાન છે તેમના જ વિવિદિધા-વાકથયો અન્યત્ર કર્મ'કાંડમાં) જો યત્ત્રાદિનું વિધાન છે તેમના જ વિવિદિધા-વાકથમાં ફલાવશેષના સંજધના વિધિ છે, અપૂર્વ યત્નાદિના વિધિ નથી; તેથી પ્રાપ્ત યત્નાદિના અનુવાદ કરીને એક વાકથમાં કર્તારૂપ ગુણવિધિ અને કલસ અધનો (વધિ અંમ બન્નેનું વિધાન હોવાથી વાક્યલેદની આપત્તિ થશે.

વિવરણ : પૂર્વીકત બીજા વિક્રમ્પનું નિરાકરણ કરે છે કે વિધેય કર્તાના સમર્પક તરીકે પણ 'ભ્રાક્ષણ' પદ પ્લાક્ષણમાત્રના અધિકારના બાધ કરાવી શકે નહિ. "રાजા स्વા-राज्यकामों राजसूचेन यजेत" એ વાકચમાં 'રાજા' એ પદ ઉપર કહ્યું તેમ 'સ્વારાજ્ય ઇચ્છનાર'નં વિશેષણ હાેઈ શકે નહિ તેથી કરા<sup>°</sup> વિધાયકતા માનીને રાજસૂય યત્રમાં રાજ્ય હાેઈને સ્વારાજ્યા-ભિલાવો હેાય તેને અધિકાર પ્રતિપાદિત કરવામાં આવ્યા છે. જેમ અહી અર્થતા 'રાજા'ના અધિકારી–કાેટિમાં નિવેશ છે કારણ કે રાજાએ કરવાનાે યત્ર રાજા નહીં તેવા કરી શકે નહિ, તેમ અહ્યાં વિવિદિષા-વાકચમાં વિદ્યાભિલાષા 'લ્યાક્ષણ જેના કર્તા છે એવા યત્રાદિ કરે' એમ વિધેય 'પ્લાસણુ'ને! અર્થ'તઃ અધિકારી કોટિમાં નિવેશ થશે કારણ કે પ્લાસણે કરવાનાં યતાદિ અધ્યાક્ષણ કરા શકે નહિ. — આવી દલીલ બરાબર નથી. પ્રહાસૂત્રમાં સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે યત્રાદિ આશ્રમકર્મ છે એ પક્ષમાં કે યતાદિ વિદ્યાના સહકારી છે એ પક્ષમાં 'યાવગ્લીવ-મગ્નિદ્દોત્રં જીદુવાત્` ઇત્યાદિ વાક્યોમાં જે અગ્નિહાત્ર આદિ વિદ્વિત છે તેમનું અનુષ્ઠાન કરવાતું છે કારણ કે શ્રુતિ-સ્મૃતિ રૂપ ઉભય લિંગ છે. શ્રુતિ તે વિવિદિષા-વાકપગત યત્તાદિ-શુતિ જ કારણુ કે તેમાં જાણીતાં યત્ર, દાન આદિ તરત ઓળખાય છે. અપૂર્વ યશાદિનું વિધાન હાેત તાે આ હકીકતના વિરાધ થાત. અને પ્રસિદ્ધ યત્તાદિના અનુવાદ કરીને માત્ર તેમની સાથે ફળતા સંગંધને ખાધ કરાવે છે એમ માનવામાં લાઘર છે વળી ચક્રેત. વાતેન એમ પ્રયોગ હોવાથી યતાદિ વિધેય તરીકે ગ્રતીત થતાં નથી. સૂત્રમાં રખૂતિના ઉલ્લેખ છે ते 'अगाश्रितः कर्मफल्म्' (ભ ગીતા ૬.૨) ઇત્યાદિ સ્પૃતિ છે જે પ્રસિદ્ધ યત્તાદિ ફળની **ઇચ્છા વિના કરવામાં આવે છે તા** વિદ્યાના હેતુ છે એમ ખતાવે છે.

આમ કમ\*કાંડમાં વિદ્ધિત યજ્ઞાદિને৷ ચિ.વદિષા⊸વાકચમાં ફળ સાથે સંબંધ બતાવ્યે৷ છે તે વિધિ છે, અપૂર્વ, નહીં જાણેલ' વાત છે), અપૂર્વ યત્રાદિવિધિ નથી. એમ ખ્ર**દ્ધાસૂત્રમાં** વ્યવસ્થા કરી છે. પ્રાપ્ત યત્રને৷ અતુવાદ (—જાણેલો વાતને৷ ઉલ્લેખ કરવે৷ તે અનુવાદ અને નવી વાત કહેવી તે વિધિ—) કરીને કર્તારપ ગુજી અંગે વિધાન છે અને ફળ સંબંધ

### सिद्धान्तलेशस**र्मह**ः

અંગે વિવાન છે એમ માનતાં વાકયબોદના દોષ આવશે. તેથી વિધેયના વિશેષણુ તરીકે 'ધ્યાક્ષણુ' પદ માત્ર ધ્યાક્ષણુના અધિકાર બતાવી શકે નહિ. રાજસૂય અંગેના વાકયમાં તા કર્તા આદિ ગુણુથી વિશિષ્ઠ અપૂર્વ કર્મ અંગે જ વિધિ માનવામાં આવ્યા છે તેથો વાકપબોદના ટ્રાષ નથી. ત્યાં 'રાજા' પદ કર્તુ રૂપ ગુણુનું વિધાયક હોય એ સુક્ત છે એવા ભાવ છે.

नापि राजसयवाक्ये राज्ञः कर्तृतया विधेयत्वाभावपक्षे राजपदसमभि-व्याहारमात्राद् विज्ञिष्टकतृत्वलाभवद् इढ वावयामेदाय कर्तृतया बाक्षणाविधानेऽपि बास्रणपदसमभिव्याहारमात्रेण बास्रणकर्तृ कृत्वलामात् तदधिकारपर्यवसानमित्युपपद्यते । अन्यत्र त्रैवर्णिकाधिकारिकत्वेन वल्रुप्ता-नामिहापि त्रैवर्णिकाधिकारात्त्मविद्यार्थत्वेन विधीयमानानां यज्ञादीनां त्रैवर्णिकाधिकारित्वस्य युक्ततया विधिसंसर्गहीनबास्रणपदसममिव्याहार-मात्रादधिकारसङ्कोचासम्भवेन बास्रणपदस्य यथाप्राप्तविद्याधिकारिमात्रोप-लक्षणत्वौचित्त्यात् ॥३॥

"રાજસૂય-વાકયમાં રાજાનું કર્તા તરીકે વિધેયત્વ નથી એ પક્ષમાં 'રાજા' પદના સમભિન્ય હાર (બીજાં પદેા સાથે તેનું ઉચ્ચારણ, તેનો હાજરી) માત્રથી વિશિષ્ટ કત'ત્વના લાભ થાય છે, તેની જેમ અહીં વાકવલોદ ન થાય તેટલા માટે કર્તા તરીકે ચાક્ષણુનુ વિધાન ન હાય તા પણુ 'ચાક્ષણું' પદના સમાસિગ્યાહાર માત્રથી (યજ્ઞાદિ) છાક્ષણુકત ક છે એમ પ્રાપ્ત થાય છે તથી તેના (પ્રક્ષણના) અધિકારમાં પર્યવસાન થાય છે'' - એ પણુ સુકત નથી. અન્યત્ર હમ'કાંડમાં) ત્રૈધર્ણિ'ને જેમાં અધિકાર છે તેવા તરીકે માનેલાં (યજ્ઞાદિ) અહીં પણ ગૈર્વાર્ણકને જેમાં અધિકાર છે તેવી આત્મવિદ્યાન માટે છે અવું જેમને વિષે વિધાન છે તે યજ્ઞ દિ ત્રે શિ કને જેમને વિષે અધિકાર છે એવાં હાય એ સુક્ત છે વધી ધ્વધિ સાથે સસર્ગ ધનાના 'પ્રાક્ષણું' પદના સમસિવ્યાહાર માત્રધી અધિકારના સંકાર્ય સંભવતા નથી, માટે 'પ્રાક્ષણું' પદના સમસિવ્યાહાર માત્રધી અધિકારના સંકાર્ય સંભવતા નથી, માટે 'પ્રાક્ષણું' પદ થયાપ્રાપ્ત વિદ્યાધિકારીનાત્રનું ઉપલક્ષણુ છે એમ માનવું ઉચિત છે (--તેથી ઉપરાું કત દલોલ ખરાબર નથી). (૩)

વિવરણ : તૃતીય વિકલ્પનું ખહન કરે છે. "રાજસ્યવાકચમાં રાજાનું કર્તા તરીકે વિધાન ન હોવા છતાં રાજાના જ રાજસ્ય યત્રમાં અધિકાર સિદ્ધ થાય છે કારણ કે 'રાજા' પદની હાજરી માત્રથી સમજાય છે કે 'સ્વારાડ્યकામ ' પદ ક્ષત્રિયપરક છે. અન્યથા 'રાજા' પદ વ્યર્થ પની જાય. આમ જે રાજાના કર્તા તરોકે વિધિ નથી માનતાં તેમના પક્ષમાં 'રાજા' પદની હાજરી માત્રથી રાજાના રાજસ્યમાં અધિકાર સિદ્ધ થાય છે. તેમ અહીં વિવિદિયા-વાકચમાં વ્યાહ્મજી' પદની હાજરી માત્રથી વ્યાહ્મજીના જ યત્નાદિમાં અવિકાર સિદ્ધ થશે. '---આવી દલીલ કરવામાં આવે તે તે જ યત્નાદિના અહીં વાત છે તેથી ત્રૈવર્ણિક

Jain Education International

886

તેના અધિકારી દ્વાઈ શકે. બ્રાહ્મણની જેમ જ ક્ષત્રિય અને વૈશ્યના પણ વિદ્યાભિલાયિત્વ- ૧૫ અધિકાર સમાન રીતે હાેય જ છે. અને જેમ શદ્રની બાળતમાં નિષેધ છે તેમ ક્ષત્રિય અને વૈશ્યનો બાળતમાં નિષેધ નથી કે વિદ્યા અર્થે તેઓ યત્રાદિ ન કરી શકે. તેથી અધિકારના સંદાચ કરવાની આવશ્યકતા નથી. તેમ એ પ્રમાણે કરવા માટે દાઈ પ્રમાણ સાંપડતું નથી. કાઈ શંકા કરે કે 'બ્રાહ્મણુ' પદના પ્રયોગ જ બતાવે છે કે આ અપવાદ છે તેથી વિદ્યાને માટે યત્તાદિ બ્રાહ્મણુ જ કરી શકે. ક્ષત્રિય કે વૈશ્ય નહિ---તા તેના ઉત્તર છે કે વિધિની સાથે કાઈ સંસર્ગ વિના જે 'બ્રાહ્મણુ પદના સમભિગ્યાહાર છે તેનાથી આ સિદ્ધ થઈ શકે નહિ. ઉદ્દેશ્યના સમર્પક તરીકે કે વિધિયના સમર્પક તરીકે 'બ્રાહ્મણુ' પદ વિધિવાકચના અર્થતા અન્વયના ખાધ કરાવવામાં ઉપયોગી નથી.

રાજસ્યવાકચમાં પરિત્સ્થતિ જુદી છે ત્યાં તેા રાજસ્યયત્રનું વિધાન એ જ સ્થવે છે; ગેવર્િક તેને અધિકારી છે એવુ અન્યત્ર માનેલું નથી તેથી એ યુક્ત છે કે વિધિસ સગદ્ધીન હોવા છતાં રાજા' પદ સમભિવ્યાહાર માત્રથી રાજા જ તેને કર્તા છે એવા નિયમ સિદ્ધ કરે. વ્યાખ્યાકાર કહે છે કે શકા થાય કે ઉક્ત ન્યાયથી તા 'ધ્યાહ્મણુ' પદ મૂકવાની કાંઈ જરૂર જ નહેાતી કારણ કે ક્ષત્રિય અને વૈશ્યની જેમ ધ્યાહ્મણુના વિદ્યા માટેના કર્મોમાં આધિકાર સિદ્ધ જ છે. આને છત્તર છે કે આ દલીલ ખરાખર નથી. વિદ્યા માટેના કર્મોમાં ધ્યાહ્મણુના મુખ્ય અધિકાર છે એમ જણાવવા માટે 'પ્રાદ્મળ પદના પ્રયોગ ઉપપન્ન છે તેથી તે વ્યર્થ છે એવી શંકાને અવકાશ નથી. (૩)

(अ) नजु विद्याधिकारिमात्रोपछक्षगत्वे शूद्रस्यापि विद्यायामर्थित्वादि-सम्भवेन तस्यापि विद्य र्थकर्माधिकारप्रसङ्ग इति चेत्, न । 'अध्ययन-ग्रहीत वाध्यायजन्यतदर्थज्ञानवत एव वैदिकेष्वधिकारः' इत्यपशूदादिकरणे (ज्ञ. स. १.३.३४) अध्ययनवेदवाक्यश्रवणादिविधुरस्य शूद्रस्य विद्या-धिकारनिषेधात् । 'न शूद्राय मति दचात्' इति स्मृनरापातताऽपि तस्य विद्यामहिमावगत्युपायासम्भवेन तदर्थित्वाजुरापत्तेश्च तस्य विद्यायामनभि-कारादिति केचित् ॥

શ'કા થાય કે જો વિવિદિષા-વાકયમાં ('બ્રાદ્માણુ' પદ) વિદ્યાધિકારી માત્રતું ૯પલક્ષણ હાય તે! શૂદ્રમાં પણ વિદ્યા નિલાધિત્વ આદિના સંભવ હાવાથી તના પગુ વિદ્યાને માટેના અર્મમાં અધિકાર (મ નવ)ના પ્રસંગ આવશે. આવી શંકા કાઈ રે તા ઉત્તર છે કે ના. કેમ કે (િધિવત્) અધ્યયનથી ગૃહાત વાધ્યાયથી ઉત્પન્ન થતું તેના અર્થતું જ્ઞાન જેને હાય તેને જ વૈદિક (કર્મોમાં) અધિકાર છે એમ અપશૂદ્રાધિકરણમાં (च્र सू. १.३.३४) અધ્યયન, વેદવાકચતું શ્રવણ, આદિ વિનાના શૂદ્રના વિદ્યામાં અધિકારના નિષેત્ર છે અને 'શૂદ્રને (શાસ્ત્રાર્થ) જ્ઞાન આપવું નહિં એ સ્મૃતિ હાવાથી આપાવતઃ (ઉપર ઉપરથી) પણ તેને માટે વિદ્યાના મહિમાના (અર્થાત, વિદ્યા નિરતશય આનંદરૂપ છાદ્યપ્રાપ્તિનું સાધન છે તેના) જ્ઞાનના સિ-પછ સાધનનાં સંભવ ન દ્વાથાં, તેનામાં વિદ્યાભિલાષિત્વની ઉપપત્તિ (સંભવ) નથી માટે તેના વિદ્યામાં આધકાર નથાં (-આ કારણે ને લઈને પૂર્ગપદ્યાની દલીલ બરાળર નથી) એમ કેટલાક કહે છે.

(વવરથ : શંકા થાય છે કે જો વિવિદિયા-વાક્રયમાંના 'પ્રાક્ષસ' પદને 'વિદ્યાધિકારી'ના આ માં લેવામાં આવે તા વિદ્યાભિલાયાં હોવું એ જ વિદ્યામાં અધિકાર માટે પુરતું છે અને એ શડમાં સંભવે છે તેથી ક્ષત્રિયાદિની જેમ શદ્રને પણ વિદ્યા માટેના ક્રમ માં અધિકાર છે એમ માનવું જ પાસે. આને 6ત્તર છે કે વાલાસાત્રના અપયાદા ધકરતામાં એવા નિર્ણય કરવામાં આવ્યા છે કે શડનો વેદપ્રતિપાદિત સગણ પ્રદાવિદ્યા ખામાં તેમ જ નિર્ગુ અથદાવિદ્યાના સાધન. લા વેદાનામવાણાદિમાં અધિકાર નથા. આને માટે છા. સ. શાંકરભાલ્યમાં એવા હેતુ રજૂ કરવામાં આવ્યા છે કે તેણે વેદનું અખ્યયન નથી કરા? (-- અખ્યયન એટલે ઉપ્નયનાદિ પછી આ વેક-પાઠ કરે તેની પાઝળ પાઝળ પાક કરતે વેદ મોઢે કરી લેવા અને તેથી ઉપર ઉપરથી વેદના અર્થત તાન પહ થાય તે). રાાંકરભાષ્યમાં એવી શંકા રજ કરવામાં આવી છે કે છદ્રને વેકના ઉચ્ચારણ. મનણ અને મારજીના નિયેધ છે તેથી વેદાધ્યયનના અભાવ હોય તા પશ વેદાર્થ જાત ઉપાસનાદિનું અનુષ્કાન તે કેમ ન કરો શકે ? આના ઉત્તર આપતાં કહ્યુ છે કે સ્વાચ્ચામો ક્રમ્પ્રેસકળ: એ અધ્યયન વિશ્વિમી વેદાર્થનાં આનુષ્ઠાનેામાં વેદજન્ય વેદાર્થગાન આવશ્યક જ છે એવા નિયમ કરવામાં આવ્યા છે તેથી વેદાખ્યયન હવનાના શકને સમજી અને નિર્ગણ વિદ્યા રહેળ વી અનુષાનામાં અધિકાર નથી. સમાન પરિસ્થિનિથી વિદ્યા અથે કરવાનાં કર્મમાં પણ શૂકના અધિકાર નથી. શંકા થાય કે વેદોક્ત ચતાદિમાં અધિકાર ન હોય તા भा विवासमता हे।य ते। यह विवा अधे हमेर्ति अनुष्ठान स्री शहे. तेने। इत्तर आधता 📲 🖉 કે શક્ષમાં વિદ્યાસમના જ સંભવતી નથી તેથી વિદ્યા અવે' ક્રમોના અનુષ્ઠાનને। પ્રગ્ન જ નથી, આ એક મત છે, હવે બીજો મત રજ કરશે.

अन्ये साहुः- श्रूरपाप्पस्त्येव विद्यार्थकर्माधिकारः । तस्य देदातु-प्रकाश्मिहोत्रायसम्मदेऽपि अण्ठोकसर्वत्रणी विकारज्ञीपठ्याधा्मन्त्रराज-विद्यादिजपपापश्चयहेतुतपो दानपाकयज्ञादिसम्भवाद्, 'वेदानुवचनेन यज्ञेन दानेन ' दरसादिएथकार कविमकिश्चनेः विधुगदीनां विद्यार्थजपदानादि-मात्रातुष्ठानानुमरेश्व वेदानुत्रचनादिसम्रच्ययानपेक्षणात् ।

જ્યારે બીજા કહે છે ---- શૂદ્રને પહ્ય વિદ્યા અર્થે કરવાનાં કમ માં અધિકાર છે જ. તેની બાબતમાં વેદાનુવચન, અગ્નિહાત્ર આદિના સંભવ ન દ્વાવા છતાં જેમાં સવ વર્જીના અધિકાર કંઠથી (સાક્ષાત્) કદ્યો છે તેવા શ્રીપંચાક્ષરરૂપ મંત્રરાજ વિદ્યા આદિના જપ અને પાપક્ષયનાં હેતુભૂત, તપ, દાન, પાક્ય જ્ઞાદિને સ સવ હેવાથી, અને 'વેદાનુવચનર્થા' 'યજ્ઞથી', 'દાનથી' ઇત્યાદિ કારકવિમક્તિના જુદા જુદા શ્રવછ્યી, અને વિદ્યુર અદિની બાબતમાં વિદ્યાને માટે જપ, દાનાદિ માત્રના અનુ ઠની અનુમતિ હાવાથી વેદાનુવચન આદિના સમુચ્સયની જરૂર નથી તેથી (શુદ્રના પછ્ વિદ્યા અર્થે કરવાનાં કર્મમાં આધકાર છે જ). વિવરહ્યુ : 'શૂદ્રને પણ વિદ્યા માટે કરવાનાં કમ'માં અધિકાર પ્રસક્ત થશે'-એને છપ્ટાપત્તિ માનીને ઉક્ત આક્ષેપનું સમાધાન અન્ય કેટકાક વિચારક કરે છે. શદ્દોની ભાભવમાં વેદાતુ-વચન, અગ્નિહાેગાદિ સ ભવતાં ન હાય તે! પણ જેમાં સવ'ને! અધિકાર સ્પષ્ટ શબ્દોમાં કસો છે તેવા ગીપંચાક્ષરરૂ ! મંત્રરુજવિદ્યા, શ્વને બીજા આગ્રમિક ભાને પીસાધ્યુક ગાંધાનાં જપ અને પાપના ક્ષય કરનાર તપ, દાન, પાક્યરા, દિજશુભ્યા, નામક્રીત'ન, સ્ત્રાનાદ્મિયં તો તેના અધિકાર સંભવે જ છે. આદ્યોત્તરખંડમાં કહ્યું છે :

> 'कि तस्य बहुभिमंन्त्र: कि तांबें: कि तपोऽध्यरें: । यस्यों नमदिशवायेति मन्त्रो क्ष्यकोचर: ।। मन्त्राधिराजराजो बस्सवैवेत्रान्तरोखर: । सर्वज्ञागनिषानं च खोऽयं रौवपक्सर: ।। प्रणवेन विना मन्त्र: सोऽयं पञ्चवाक्षर: स्मृत: । स्वीजिदगुर्देव बहुनिंध्कांयते कुण्किकांकस्तिनि: ।।

(જેના ક્રાર્ક્યમાં કાઇ ગમઃ સિવાય એ ખંત્ર દ્વાય તેને અતેક મંત્રા, તાથે, તથ ક્યુતે યત્રાની શી જાદર. જે મંત્રોને અધિરાજ છે, જે સર્વવેદાન્તાને મૂર્ચન્ય છે, જે સર્થ વેદાનાને ખાજાના છે તે આ છ અક્ષરાવાળા શેવ મંત્ર. પ્રશુવ (ઉંકાર) વિના તે થાંચ અક્ષરવાથા મનાય છે, અને મુક્તિની આકાંક્ષા રાખનાર ક્યોએા, કરતો તથા સંકપ્રશું જાતિના ક્રોડોલ્યી તેનું ધ્યાન ધરવામાં આવે છે.)

શંકા શાય કે વિવિદિયા-વાક્યતું શૂદ કાદિત સર્ગ વર્શીના ધર્મોતું પ્રતિપાદન કરવાતું તાત્પર્ય હોય તે પશુ યતાદિતું એક શાકપમાં મહલા છે તેથી તેમને સપુ-ચ્ય વિદ્યાતું સાધન છે એમ જછ્યાય છે. પશુ શૂદ્રની બાળતમ સતાદિ-સમુચ્ચયને માધ્ય થયેલે છે તે થછી શદ્રને વિદ્યા માટેનાં કર્મમાં અધિકાર દેવા રીતે હોઈ શકે કે આ ક્રસ્તનો માધ્ય થયેલે છે તે થછી શદ્રને વિદ્યા માટેનાં કર્મમાં અધિકાર દેવા રીતે હોઈ શકે કે આ ક્રસ્તનો ઉત્તર છે કે વેદાગુશ્વનેન, ચકેન ઇત્યાદિ દરેકને અલળ અલગ કારક વિદ્યાદિત સગાઠી છે તેથી પ્રત્યેક સાધન છે એમ પ્રતીત થાય છે અને સપુચ્ચયની અપેસા નથી. જો સમુચ્ચય વિદ્યતિત હોત તે વેદાગુશ્વનગઢાવાનલી વિદ્યાવિધ્યવધ્ધિ એમ વાક્ય કેલા. આપવા આલગ શ્રી છે તેથી પ્રત્યેક સાધન છે એમ પ્રતીત થાય છે અને સપુચ્ચયની અપેસા નથી. જો સમુચ્ચય વિદ્યતિત હોત તે વેદાગુશ્વનગઢાદ્યાં ત્લી વિધિધ્યવધ્ધિ એમ વાક્ય દેવા. આપવા આલગ ગલા શ્ર હોત તે પશુ પ્રત્યેક મદાર્થ સાધે વ તે પ્રયોળ સમુચ્ચય બતાતવા માટે દેવત- વેદાગુક્લાવેન શ્ર કરોન ચ દાવેન લ તથશા પ; પશુ તેમ નથી. તેથી શુદ્રને વેદાનુ સ્ટાનનો આધિકાર ન દ્વાપ તે પશુ વિદ્યાને માટે જપ, દાન વસેયે તો સ્થે કરી જ શકે.

न च श्द्रस्य विद्यायामभिंस्वासम्भवः । ' आववेससुरो वर्णाम् कृत्वा बाह्यणमग्रतः ।' इतीतिहासपुराणभवणे चातुवर्ण्याधिकारस्मरणेन पुराणाद्यवगतविद्यामाहात्म्यस्य तस्यापि उदर्थिस्वसम्भवात् । 'न श्द्राय मति दद्याद्' इति स्मृतेश्व तदज्जुद्धानानुपयोग्यगिनहोत्राद्धिकर्मझानदान-निषेभपरस्पात् । अम्पया तस्य स्वत्र्मभर्मस्याध्यत्रमस्तुप्रस्वासम्भवेम 'श्द्रवतुर्थी वर्ण एकजातिस्तस्यापि सत्यमक्रोबद्धीप्रमाचमनावे" धाणि-पादक्षालनमेवैके आदकर्म भूत्यभरणं स्वदारतुष्टिः परिचर्या चौत्तरेवास्' इत्यादितदर्मविभाजकवचनानामनजुष्ठानलक्षणाप्रामाण्यापत्तीः ।

### सिद्धान्तलेशस्टम्हः

અને શૂદ્રને દિામાં અભિલાધિત્વ સંભવતું નથી એમ નહીં કહી શકાય, કારણું કે 'બ્રાહ્મણુન આગળ કરીને ચાર વર્ણોને (પુરાણુ આદિ) સંભળાવે' (- જે ક્ષાત્રય આદિને પુરાણુ આદિ સંભળાવવાનાં દ્વાય તા ખ્રાહ્મણુને આગળ કરીને સંભળાવે -) એ પ્રમાણે ઇાંતહાસ, પુરાણુના શ્રાણમાં ચારેય વર્ણોના અધિકાર અગે સ્મૃતિવચન હોવાથી જેને પુરાણા દર્થા વિદાતું માહાત્મ્ય (- કે વિદ્યા પ્રદ્યપ્રાપ્તિતું સાધન છે-) જ્ઞાત થયું છે તે (શૂદ્ર)ની બાબતમાં પણ તેને (વિદ્યાને વિષે અમિલાવા સભવે છે. અને 'શૂદ્રને (શાઆર્થ) જ્ઞાન આપવુ નહી' એ સ્મૃતિ તેના અનુષ્ઠાનમાં ઉપયોગી નહિ એ ા અગ્લિહાત્ર આદિ કર્મના જ્ઞાનના દાનના નિષેવપરક છે. અન્યથા (-અર્થાત્ સંપૂર્ણ શારુવિષયક જ્ઞાનના નિષેધપરક હોવ તેા-) તને પાતાના વર્ણના ધર્મના જ્ઞાનના સાધનના સંભવ ન રહેવાથી 'શૂદ્ર ચાથે વર્ણુ' છે, તેના એક જન્મ છે (કેમ કે ઉપનયનરૂપ બીજો જન્મ તેને નથી/<sup>+</sup>, તેને પણુ સત્ય, કાધ, શુદ્ધતા, આચમનના સ્થાનમાં હાથ-પગતું પ્રક્ષાલન જ એમ કેટલાક માને છે, શ્રાદ્ધકમ', નાકરનું ભરણુ પાયણ, પેતાની પત્નીને સંતુષ્ટ રાખવી અને ઉપરનાઓ (દ્વિજ, પ્રાદ્ધણાદિ ત્રગુ વર્ણ)ની સેવા' ઇત્યાદિ તેના ધર્મનુ' વિમાજન કરનાર વચનાનું અનતુષ્ઠાનરૂપ અપ્રામાલય પ્રસક્ત થાય.

વિવર છુ : શદ્રતે ઉપરછ્ટલી રીતે પણ વિદ્યાના મહિમાનું ત્રાન થાય તેવા ક્રાઈ સાધનના સંભવ નથી તેથી વિદ્યાભિલાધિત્વરૂપ તેના અધિકાર સંભવતા નથી એમ જે વાંધા રજૂ કરવામાં આગ્યા હતા તેનું અહીં ખંડન કર્યું છે. સ્પૃતિવચન પ્રમાણે શદ્રને ઇતિહાસ, પુરાણના શ્રવણુના અધિકાર છે જ. તેથી 'ન શવાય મર્તિ થવાત્ 'એ નિષેધવચનના અથ'ના સંકાચ કરવા જોઈએ—તેના અનુષ્ઠાનમાં ઉપયોગી નહિ એવા અગ્નિહાત્રાદિ કમ અગે ત્રાન આપવું નહિ. જો સવ' શાસ્ત્રાર્થતાનના દાનના નિષેધ હોત તો શદ્રને પોતાની મેળ પુરાણાદ્વિદનના નિષેધ હોવાથી જો અને બીજાઓ પાસેથી પણ પુરાણ આદિતું શ્રવણ પ્રાપ્ત ન થતું હોય તે તેને પોતાના ધમ'નું ત્રાન પણ ન સંભવે અને એ ગ્રાનના અભાવે જો એ પોતાના ધમ'નું આચરણ ન કરે તા તે ધમ'નું વિધાન કરનાર વચન અપ્રમાણ બને. અને એક વાર એમ બાની લઈએ કે શાસ્ત્રાર્થ તાનમાત્રના દાનના દાવના વિધેધ છે તા યણ

ी **ेवूडी वि**स्तिति होता भार्या संख्वी पुतरिशछः । १८० अप्यकार्यसत होत्वा भर्तस्था मनुरब्वीत् ॥

(મનુએ કહ્યું કે નહીં કરવા જેવા સાે કામ કરીને પણુ ૧૬ માતા, સતી સ્તી અને બાળ એવા પુત્રેનું ભરગુપાયણુ કરવું જોઇએ) એ વચન બતાવીને જે બ્રાહ્મણું માતા પિતા આ દના ભ્રસ્યુપાયણુ માટે અર્ચલાભ ખાતર શકો આગળ પુરાણુ આદના પાઠ કરવામાં પ્રવૃત્ત થાય છે તેમની પાસેથી શકુને વિદ્યાના મહા મ્યનું અને પાતાના ધર્મોનું જ્ઞાન સભવે છે તેથી ઠાઈ અનુપપત્તિ નથી.

+ જુએ મતુરપૃતિ. ૧૦.૪

## તુલીય પરિચ્છેક

न चैवं सत्यपश्दाधिकरणस्य (व्र. स. १.३.३४-३८) निर्विषयत्वम्, तस्य---- 'न श्द्रे पातकं किश्चित् न च संस्कारमईति' (मनुरमृति १९.१२) इत्यादिस्मृतेर्गुरूपसदनाख्यविद्याङ्गोपनयनसंस्कारविधुरस्य श्द्रस्य सगुण-विद्यास्ट निर्गुणविद्यासाधनवेदान्तश्रवणादिषु चाधिकारनिषेधपरत्वाद् निर्गुणविद्यायां श्द्रस्यापि विषयसौन्दर्यप्रयुक्तार्थित्वस्य निषेखुमज्ञवयत्त्वात् । अनिधेयायां च तस्यां तदतिरिक्ताधिकाराष्ठसकत्या तन्निषेधायोगाच्च ।

એવી દલીલ અરાયર નથી કે અમ્મ હાય તા ( – અર્થાત શૂદ્રના પણ વિદ્યાને મ ટેતા કમેમાં અધિકાર સ્વીકારવામાં આવે તે – ) અપશૂદ્રાધિકરણના (હ. સૂ. ૧.૩ ૩૪–૩૮) વિષય છી નવાઈ જાય, કારણ કે તે અધિકરણનું 'શૂદ્રને (અમ્ક્રયબક્ષણ આદિયી) પાપ નથી, તેમ તેને (ગુરૂપસંદન આદિ) સંસ્કાર નથી હોતો' એ સ્મૃતિથી ગુરૂપસંદન નામના વિદ્યાના અંગભૂત ઉપનચન સંસ્કાર વિતાના શૂદ્રતા સંગુણ વિદ્યાઐામાં અને નિર્ગું હુ વિદ્યાના સાધનબૂત વેદાન્ત-શ્રવણુ આદિના અધિકારના નિષેધમાં તાત્પર્ય છે, તેથા નિર્ગું હુ વિદ્યામાં વિષયના સૌન્દર્યંથી પ્રયુક્ત અભિલાષિ વને શૂદ્રની બાબતમાં નિષેધ કરી શકાય નહિ. અને તે (નિર્ગું હુ વિદ્યા) વિધય ન હેલ્લાથો તે (અભિલાષિત્વ)થી અતિરિક્ત અધિકારની પ્રસંક્તિ નથી માટે તેના નિષેધ કરી શકાય નહિ.

શ કા થાય કે અપશૂદ્રાધિકરણ જેમ બુતિમાં પ્રતિપાદિત સગુણ ઉપાસનાઓમાં, તેમ જ નિગુ<sup>4</sup>ણ હ્યક્ષવિદ્ય નાં સાધનભૂત વેદાન્તબ્રવણાદિમાં શૂદ્રના અધિકારના નિષેધ કરે છે તેમ નિયું શ વિદ્યામાં પણ તેના અનિકારના નિષેધ કરે છે એમ કેમ ન માની શકાય કારણ કે એક નિષેધ કરે છે પણુ બીજો નથી કરતું એમ નક્કી કરવા માટે ઠાઈ સાધન નથી. અને જો નિર્યુ બુવિદ્યામાં અધિકાર ન હોય તો તેનાં સાધનભૂત કર્મોમાં પણ શદ્રના અધિકાર સિદ્ધ ન થાય આ શકાતુ સમાધાન એ છે કે બાહ્યવિવારપ વિષયનું સૌ દય', તેનું સુક્રિતનું સાધન હાેલું તે, - તેના જ્ઞાનથી પ્રયુક્ત થયેલા વિદ્યામાં અભિલાધિત્વરૂપ અધિકારના તે અધિકરણના ન્યાયથી નિષેધ કરી શકાય નહિ કરી શંકા થાય કે શદ્રનો વિદ્યામાં અભિલાવિત્વરૂપ અધિકાર હાેવા અતાં પણ તેનાથી અતિરિક્ત અધીતવેદત્વ (વેદનું અખ્યયન કરેલું હોવું) ⊎ત્યાદિરૂપ અન્ય વિશેષણ ન હેાવાથી તે & દ્રનેા વિદ્યામાં અધિકાર કેવી <mark>રીતે હાઇ શ</mark>કે ! આ શકાનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે સ્વર્ગના અનુભવની જેમ બ્રહ્માનન્દ્રાનુભવરૂપ નિગું છુ વિદ્યા ફળરૂપ છે તેથી તે વિધેય નથી કારણ કે ફળ વિધેય નથી ઢાતું (યત કરા એમ કહેવાય પણ તેના ફળરૂપ રવગ કરા એમ વિધિ સંભવે નહિ). મામ જેમ રવર્ગાતુલવ આદિ કળમાં તેના અભિલાયી હાેવું એ જ માત્ર અધિકાર છે, તેમ નિગુ\*બુધ્ધક્રાવિદ્યામાં પણ તેના અભિલાષી હેાવું એ જ અધિકાર છે અને તેના નિષેધ કરી શકાય નહિ. વિધેય એવી ઉપાસના આદિમાં જ પૂર્વોક્ત અધિકારીના અન્ય વિશેષણની અપૈક્ષાનું નિશ્વણ રાસ્ત્રમ<sup>ા</sup> કર્યું છે તેથી ઉપાસનાનું દુષ્ટાન્ત બરાબર **નથી** એવા ભાવ છે.

न च तस्य वेदान्तश्रवणासम्भवे दिद्यार्थकर्मानुष्ठानसम्भवेऽपि विद्यातुत्पपोस्तस्य तदर्थकर्मानुष्ठानं व्यर्थमिति वाष्ट्रयम् । तस्य वेदान्त-श्रवणाधिकाराभावेऽपि भगवत्पादैः— '' 'श्रावयेच्चत्वरो वर्णान्' इति चेनिद्दासपुराणाधिममे चातुर्वर्ण्याधिकारस्मरणाद् वेदपूर्वस्तु नास्त्यधिकारः श्रुद्राणामिति स्थितम्'' इति व्यपशुद्राधिकरण्पोपसं ठारभाष्ये (झ. स. झा. भ. १.३.३८) अद्यात्मैक्यपरपुराणादिश्रवणे विद्यासाध नेऽधिकारस्य दर्धित-त्वति । विद्योत्पत्तियोग्यविमल्देवचरी 'निष्पादनद्वारा द्ववस्वर्थस्यं मक्पिसतीति त्रेवर्णिकानां क्रममुक्तिफलक्षमगुणविद्यार्थकर्मानुष्ठानवद् वेदान्तश्रवणयोग्य-त्रेवर्णिकानां क्रममुक्तिफलक्षमगुणविद्यार्थकर्मानुष्ठानवद् वेदान्तश्रवणयोग्य-त्रेवर्णिकानां क्रममुक्तिफलक्षमगुणविद्यार्थकर्मानुष्ठानवद् वेदान्तश्रवणयोग्य-त्रेवर्णिकन्नता हिम्पादनद्वारा विद्योत्पत्त्यर्थत्वं भविष्यतीति शुद्रस्य विद्यार्थ-कर्मानुष्ठानाविरोधाच्य । तस्मादिविदिवाद्यात्ये आक्षणपदस्य यथाप्राय्त-विद्याऽधिकारिमात्रविषयत्वेन शुद्रस्यापि विद्यार्थकर्माधिकारः सिध्यत्यदेति ॥४॥

અને એવી દલીલ કરી શક્ષ્ય નહિ કે તેને (શદ્રને) ચેદાન્તના શ્રવછ્યુના સંભવ ન દાતાં વિદ્યાને મટે કમ'ના અનુષ્ઠાનના સંભવ હાવા છતાં પછ્યુ વિદ્યાની દ્વિપત્તિ નહીં થાય, તેથી તેન (ાવઘાને) માટે કમાનું અનુષ્ઠાન વ્યથ' છે. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારથું કે તેના વેદાન્તના શ્રવજીના અધિકાર ન હાવા છતાં 'ચારેય વધુોને (ઇતિહાસ પુરાણ) સંભળાવવાં' એમ ઇતિહાસ પુરાણના જ્ઞાનમાં ચારેય વધુંના અધિકાર અંગે સ્મૃતિવચન હાેવાથી વેકપૂર્વ'ક જ (શ્રવણું'ના) અધિકાર શૂદ્રને નથી એમ અપશ્રક્ષા ધકણુના ઉપસંહાર-બાધ્યમાં (પ્રદ્વાસ્ ત્રશાંકરભાધ્ય ૧.૩.૩૮) પ્રદ્યા અને આતમા (છવ)ના ઝૈકયપરક પુરાણ આદિતું શ્રવણ જે વિદ્યાનું સાધન છે, તેમાં અધિકાર ભગવત્પાદે (શ'કરાથાય') અતાત્ધા છે. અને વિદ્ય ની ઉત્પત્તિને યોગ્ય શુદ્ધ દેવ શરીરના ઉત્પાદન દ્વારા મુક્તિને માટે ઉપયોગી થશે માટે જેમ ત્રણ વર્ણોનું કમગુદ્ધિ જેનુ કળ છે એવી સગુણ વિદ્યન્ને માટે કર્માનુ કાન થાય છે, તેમ વેદાન્ત-શ્રવણને યોગ્ય ત્રૈવ બ્રુંક-(પ્રાદ્યાણ, ક્ષત્રિય કે વૈશ્યના) શરીરના ઉત્પાદન દ્વારા વિદ્યાને માટે ઉપયોગી થશે માટે શુદ્ધના વિદ્ય અથે કર્માનુ હાનમાં વિરાધ નથી, તેથી વિવિદિધા-વાક્યમાં 'બ્રાહ્મ શુ' પદ્મ થયાપ્રાપ્ત વિદ્યાધકારી વિષયક હોવાથી શૂદ્ધના પણ વિદ્યા અથે કરવાનાં કમ'માં અધિકાર સિદ્ધ થાય જ છે. (૪)

વિવરણ : અહીં એ બતાવવા પ્રયત્ન કર્યો છે કે શ કરાચાર અનુસાર શૂલ્ને વેદાન્તના શ્રવણોના અધિકાર ન હાેવા છતાં ક્ષસ અને આત્માના એકપનું પ્રતિપાદન કરનાર પુરાણુ આદિનાં બ્રલ્બુમાં તા તેને પણ અધિકાર છે તેથી તેને પણ વિભાની ઉત્પત્તિ સંભવે છે. व्याण्याक्षर ठुण्छान' दिवियन इरतां इद्धे छे हे आवयेम्बनुरो वर्णाज् की स्मृति-વચનથી શડતે પુરાણાદિ શ્રવસ અંગે પરવાનગી હેાય તા પણ મનન અને નિદિષ્યાસન અંગે પરવાનગી નથી તેથી તેની બાળતમાં મનન આદિનું અનુસાન સિંહ થતું નથી. મનન આદિ બવલાનાં અંગબૂત છે તેથી જુદી પરવાનમીતી જરૂર નથી એવી દલીલ કરી શાય નહિ. પ્રયાજ આદિ શેષ છે અને દર્શપૂર્ણમાસ આદિ શેલી છે એમ જભાવતાં પ્રમાણ બળે છે તેવાં પ્રમાણ મનનાદિને બ્રવજ્યનાં વ્યંગબૂત માનવા માટે મળતાં નથી માટે तेम इद्वेवामां आवे छे ते भात्र औ प्रयाशिक व्यवहार छे तथी रुद्र पुराख आहिता अद्वैतपरक ભાગન ં શ્રવણ કરે તાે પણ તેની બાબતમાં વિદ્યાની ઉત્પત્તિ સંભવતી નથી, તેથી વિદ્યા આવે' કર્માતબ્હાન વ્યથ છે એ જે ટ્રાય ખતાત્રો તે જેવાને તેવા લોના રડે છે - એ અસ્વરસથી gunurat વેદ સમુવય દ્વેત.'-- ' છતિહાસ અને પુરાબથી વેદનું ઉપવૃં હબ ( સમથ'ન, તેના આવ' અંગે નિશ્વય) કરવું' એ વચનથી ઇતિહાસ ગ્યાદિમાં પ્રસાદગેકપપરક ભાગ છે તે वेहांत-अवस्थि छत्पन्न झ्रवाभां आवता वेहान्तना अर्थना ज्ञानने अपहारह छे ओटस ल ત્રાત થાય છે: પણ તેનાથી એવા નિશ્ચય પર આવી શકાય નહીં કે વેદાંત-બ્રવણાની અપેક્ષા રાખ્યા વગર ઇતિહાસ આદિમાંના પ્રભાત્મેકપપરક ભાગ પ્રભાત્મેકપના ગ્રાનને ઉત્પન્ન કરો श्री छे आम भानी की ते। क की वय ते। पूर्वाध - किमेरवल्प प्रताहेको मामय प्रतािक्यति' (અહય પ્રવાશવાળાથી વેદ ડરે છે કે એ મને છેલરશે) સંગત ખેતે છે આ વચનનો અર્થ સેવે છે કે જેવે આપ, અર્થાત વેદમાવતું, શ્રવણ કર્યું છે તે આત્પશ્રુત માણસથી તેનાથી શ્રુત વેદ ગભરત્ય છે કે એ મારી વિચારદ્ધ મીમાંસામાં ન્યાયાભાસ વ આદિની શકા કરીને મારા ભળતો જ અર્થ કરશે. તેથી ઇતિહાસપુરાણના મીમાંસાનુસા**રા વગતાથી સમયિ**ત

#### सिद्धान्तलेशस**क्रमह**ः

અર્થ તેમાં રહેલે৷ છે એવા નિશ્વય કરીને મીમાંસાથી નક્ષ્ણી કરેલા અર્થમાં જ વેદની રથાપના કરવી જોઈએ.

આના નિષ્કર્ષ' એ છે કે વેદાત્તના શ્રવણ વિનાના શ્રદ્ર વેદાન્તના અર્થ'ના ઉપપ્રૃંહણરૂપ ક્ષલ ત્મેકવપરક ઇતિહાસ આદિના ત્રવણુમાં પ્રવૃત્ત થાય તાે પણુ તેને વિદ્યા ઉત્પન્ન થતી નથી. 'શ્રાવવેચ્વતુરો વળ ન્' એ વચન પંચુ શદ્ધને અદ્ભેતપરક પુરાણ આદિના શ્રવણુ આંશમાં પરવાતગી આ ! છે તે એને અદબ્ટાર્થ (તેનાથી અદ્વાટ ઉત્પત્ન થાય છે એમ) માનીને. ⊯દ્વાસ્યુત્રના અપશ્રદ્રાધિકરણુભાષ્યમાં શદ્રના અદ્ભેતપરક પુરાણ આદિના બ્રવણુમાં અધિકારનું પ્રતિપાદન છે તે 'થિમેત્ય≈ ગ્ર્યૂતા...' એ વચન નથી એમ માનીને કહુ\*' છે તેથી ભાષ્યને વિરાધ પણ નથી. માટે વિદ્યા જે કેવળ વેદાન્તના બ્રવણથી જ ઉત્પન્ન થઈ શકે તે શદ્રની બા ત્તમાં સિદ્ધ થઈ શકે નહિ એ અસ્વરસથી એમ કહ્યું છે કે વિદ્યાની ઉત્પત્તિને યાગ્ય...'. જેમ સગુણવિદ્યા જેતું ફળ ક્રમસુક્તિ છે, તેને માટે કમ'તું અનુષ્ઠાન ગૈવસિ્'કા એમ માનાને કરે છે કે આ કર્મ વિદ્યાની ઉત્પત્તિને યે. ય શુદ્ધ દેવશરીર ઉત્પન્ન કરશે અને તે દારા મુક્તિ શક્રય ખનશે; તેમ વ્યા કર્મા દારા વેદાન્તશ્રવણને યાગ્ય ગૈવર્સિંક શરીર ઉત્પન્ન થશે અને તે દારા વિદ્યાની ઉત્પત્તિ શક્ય બનશે એમ માનીને શક વિદ્યા અથે કર્મ કરે તા તેમાં કાઈ વિગધ નથો. વિવિદિયાવાકચમાં 'પ્લાક્ષણુ' પદ પ્લાક્ષણુમાત્ર પરક નથી તેમ બધા ત્રેવર્સિંકપરક નથી પણ વિદ્યાધિકાર માત્ર પરક છે. તેથી શ્રદ્ર મારા કરેલાં કર્મોથી વિદ્યાનો ઉત્પત્તિ (ઝૈવર્ણિ\*ક શરીરની ઉત્પત્તિદ્રારા) શકય બનશે એમ સમજીને વિદ્યા અથે\* કર્મ भरे ते। हां विरोध नधी

વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દ કહે છે કે વાર્ત્તિકમાં 'લાક્ષણ,' પદને દિજના અર્થમાં સમજવાનું કહ્યું છે અને તેને માટે હેતુ રજૂ કર્યો છે કે 'ત્રણેય વર્ણુ'ને આત્મત્રાનના સાધનરપ ક્રમોંમાં સરખાે અધિકાર છે', તે શકને પણ લાગુ પાડી શકાય અવા ભાવ છે. તેથી ઉપર સમજાગ્યા પ્રમાણે (અર્થાત્ કર્મ દારા વિદ્યાને યાગ્ય એવુ ત્રૈવર્ણિ કનું શરીર પ્રાપ્ત થાય છે. એ દ્રષ્ટિએ) શક્રતે પણ વિદ્યા અથે' કર્મમાં અધિકાર છે. (૪)

(५) नन्वस्तु कर्मगां चित्तशुद्धिद्वारा विद्योत्योगः । सन्न्य तस्य विद्वारा तदुवयोगः ?

केचिदाहुः - विद्योत्पत्तिप्रतिबन्धकदुरितानामनन्तत्वात किठिचद् यज्ञाधनुष्ठाननिवर्त्यम्, किठिचत् सन्द तस.पूर्वनिवर्त्य मति मैवचिचत्त-शुद्धिद्वारेव सन्न्यासस्यापि तदु योगः । तथा च ग्रहस्थादीनां तर्मचिछद्रेषु अवणाद्यनुतिष्ठतां न तम्मिन् जन्मनि दिद्याव दिाः, किं तु जन्मान्तरे सन्न्यासं लब्ध्वैव । येषां तु ग्रहर गनामेव सतां जनक रानां दिद्या विद्यते तेषां पूर्वज्यमिनारबङ्काऽपीति ।

. ૪૫૬

(૫) શ'કા થાય કે કમાંના લલે (ચત્ત શુદ્ધ દ્વારા વિદ્યામાં ઉપયોગ હાય, (૫લુ) સ'ન્યાયના કાના દ્વારા તેમાં ઉપયોગ છે? કેટલાક કહે છે (પ્રદ્ય)વિદ્યાની ઉત્પત્તિમાં પ્રતિબ'ધક અનેક પાપ છે તેથી કેટલુંક પાપ યજ્ઞાદના અનુષ્ઠાનથી નિવૃત્ત થઈ શકે છે, કેટલુક સ'ન્યાસથી ઉત્પન્ન થયેલા અપ્ર'થી નિવૃત્ત થઈ શકે છે, માટે કમ'ની જેમ ચિત્તશુદ્ધ દ્વારા જ સન્યાસના પણ તેમાં ઉપયોગ છે. શકે છે, માટે કમ'ની જેમ ચિત્તશુદ્ધ દ્વારા જ સન્યાસના પણ તેમાં ઉપયોગ છે. અને આમ કમ'માંથી સમય મળતાં (કમાંની વચ્ચેના ગાળામાં) શ્રવણ આદિનું અનુષ્ઠાન કરતા ગૃહસ્થ આદિને એ જન્મમાં વિદ્યાની પ્રાપ્તિ થતી નથી, પરંતુ બીજા જન્મમાં સ'ન્યાસ મેળગ્યા પછી જ થાય છે. જ્યારે જે જનક આદિને ગૃહસ્થ રહીને જ દેશ (પ્રાપ્ત) છે, તેમને પ્ર'જન્મમાં સ'ન્યાસને કારણે વિદ્યા પ્રાપ્ત થઈ છે. તેથી સ'ન્યાસથી ઉત્પાદિત અપૂવ'ના વિદ્યામાં ગ્યલિચાર નથી.

વિવરષ્ટ્ર િદ્યામાં સંન્યાસના ઉપયાગમાં શકા રજૂ કરીને સમાધાન ક્રયુ' છે. સંન્યાસના અદ્દષ્ટ દ્વારા વિદ્યામાં ઉપયોગ છે કે દુષ્ટ દ્વારા ? પહેલા વિકલ્પ ખરાબર નથી કારણ કે વિદ્યામાં પ્રતિભંધક પાપના યત્તાદિના અનુષ્ઠાનથી ઉત્પાદ્ય અદદૃષ્ટથી નાશ કરી દેવામાં આવ્યા છે, તેથ સંન્યાસ-જનિત અપવ<sup>જ</sup>થી જેના નાશ કરવા પડે તેવું પાપ રહ્યું ન હોવાથી સન્યાસ વ્યર્થ ખનશે ખીજો વિકલ્પ પણ સ્વીકાર્ય નથી, કારણ કે સંન્યાસથી ઉત્પન્ન થવું દુષ્ટ દ્વાર જોવામાં નથી આવતું. આ શંકાનું સમાધાન કરતાં કેંટલાક પહેલા પલતું સમય'ન કરે છે કે સંન્યાસથી ઉત્પાદ્ય અદૃષ્ટ વિદ્યાની ઉત્પત્તિમાં કારણુજૂત છે.

શંકા થાય કે આમ માતી શકાય નહિ. કારણ કે સંન્યાસી નહીં એવા કેટલાક વિદ્યાના ઉદ્દેશ્યથી બ્રવણાદિતું અનુષ્ઠાન કરતા જોવામાં આવે છે; અને કેટલાકની બાબતમાં સંન્યાસ વિના જ વિદ્યાને ઉદય પ્રમાણથી સિદ્ધ છે (- જેમ કે જનકાદિની બાબતમાં). આ શ કાને ઉત્તર છે કે સંન્યાસનું વિદ્યા પ્રતિ કાંઈ દબ્ટ દ્વાર દેખાતું નથી તેથી સંન્યાસવિધિથી સિદ્ધ થાય છે કે સંન્યાસ અદપ્ટ દારા વિદ્યાની ઉત્પત્તિમાં હેતુભૂત છે. શંકા થાય કે દબ્ટ દ્વાર જોવામાં નથી આવતું એમ કહેવું બરાબર નથી, કારણ કે જેનું ચિત્ત લોકિક વૈદિક વ્યાપારથી વિદ્યિપ્ત હેાય તેને માટે (વ્યલ) વિદ્યાના ઉદ્દય શક્ય નથી તેથી સવ<sup>°</sup> કમ<sup>°</sup>ના સંન્યાસ વિદ્યિપ્ત હેાય તેને માટે (વ્યલ) વિદ્યાના ઉદ્દય શક્ય નથી તેથી સવ<sup>°</sup> કમ<sup>°</sup>ના સંન્યાસ વિદ્યપત્તી નિવૃત્તિરૂપ દબ્ટ દારા વિદ્યાના હેતુ બની શકે છે. આ શ કાનું સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે કેટલાક ઉત્કૃષ્ટ કોટિના પુરુષા લોકિક વૈદિક કર્મો કરતા હોય ત્યારે પણ દીનતા હર્ય, ભય, કાધ આદિરય વિદ્યોપની નિવૃત્તિ હોય છે એ અનુભવથી સિદ્ધ છે તેથી ચિત્તવિદ્યેપની નિવૃત્તિ માટે સ-વાસની અનિવાર્યતા નથી. આમ સંન્યાસજનિત અપૂવ<sup>°</sup> દ્વારા જ વિદ્યાના ઉદય થાય એમ સિદ્ધ થાય છે. એ અપૂવ<sup>°</sup> વિના વિદ્યા સંભવે એવું કપારેય થતું નથી, જનક આદિની બાયતમાં પૂવ<sup>°</sup>જન્મમાં સંન્યાસ દ્વારા વિદ્યનો છે છે. તેથા સંભવે એવું કપારેય થતું નથી, જનક આદિની બાયતમાં ક્યિ છે. એ અપૂવ<sup>°</sup> વિના વિદ્યા સંભવે એવું કપારેય થતું નથી, જનક આદિની બાયતમાં પુવ<sup>°</sup>જન્મમાં સંત્યાસ દ્વી; માટે સંન્યાસાપૂવ<sup>°</sup> અને વિદ્યો હતા અવિનાભાવ સંબંધમાં કાઈ બ્યલિયાર નથી,

સિ-૫૮

अन्ये तु 'शान्तो दान्तः उपरतः' (बृह्द्. उप. ४.४.२३) इत्यादिश्रुतौ उपरतशब्दग्रहीततया सन्न्यासस्य साधनचतुष्टयान्तर्गतत्वात् 'सहकायन्तरविधिः' इति (ज. स. ३.४.४७) स्रत्रभाष्ये ''तद्वतो विद्यावतः सन्न्यासिनो बाल्यपाण्डिन्यापेक्षया तृतीयमिदं मौनं विधीयते । 'तस्माद् जाझणः पाण्डिस्यम्' इत्यादिश्रुतौ ततः प्राग् 'भिक्षाचर्य' चरन्ति' इति सन्न्यासाधिकाराद्र'' \* इति प्रतिपादनात्,

'त्यकाशेषक्रियस्यैव संसारं प्रजिहासतः ।

जिझासोरेव चैकात्म्यं प्रय्यन्तेष्वधिकारिता ॥' इति

(सम्बन्धवार्त्तिक, षृ. १०)

वार्तिकोवतेश्व सन्न्यासापूर्वस्य ज्ञानसाधनवेदान्तश्रवणाद्यधिकारिविशेषण-स्वमिति तस्य विद्योपयोगमाहुः ॥

ભયારે બીજા કહે છે કે 'શમચુક્ત, દમચુક્ત, ઉપરત (તિર કર્મોના ત્યાગથી ચુક્ત)' (વૃાક્દ્ ઉપ ૪ ૪.૨ ૩) ઇત્યાદિ ત્રુતિમાં 'ઉપરત' શબ્દથી સ'ન્યાસનું ગ્રહ્ણ હોવાથી સાધનચતુષ્ટયમાં તેના સમાવેશ છે તેથી 'અન્ય સહકારી (અર્થાત મોન)નું વિધાન છે' એ (બ્રદ્ય)સૂત્રના (૩.૪.૪૭) ભાષ્યમાં " તેવાળા અર્થાત્ વિદ્યાવાળા સ'ન્યાસીને માટે બાલ્ય અને પાંડિત્યની અપેક્ષાએ આ ત્રીજા (સાધન) મૌનનું વિધાન કરવામાં આવે છે, કારણ કે 'તેથી બ્રાદ્યણે પાંડિત્ય' ઇત્યાદિ ગ્રુતિમાં તેની પહેલાં ' વિદ્યાવતિનું આચરણ કરે છે ' એમ સન્યાસના અધિકાર છે" એમ પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે અને

કરવામાં આવ્યું છે અને " જે સંસારને છાડવા ઇચ્છે છે, જેણે બધી જ કિયાએાના ત્યાગ કર્યો છે અને જે ( છવ અને પ્રદ્યાની ) એકતા ને બાજાવા ઇચ્છે છે તેને જ વેદાન્તમાં અધિકાર છે" એમ વાત્તિ કતું વચન છે. તેથી સંન્યાસજન્ય અપૂવ' જ્ઞાનના સાધનભૂત વેદાન્તશ્રવણુ આદિમાં અધિકારીતું વિશેષણુ છે, માટે તેના (સંન્યાસને) વિદ્યામાં ઉપયોગ છે (અમ આ બીજાઓ કહે છે) વિવરણુ : સન્યાસ અદપ્ટ દારા વિદ્યામાં ઉપયોગી છે એ જ પક્ષતું આલંબન

વિવરવ્યુ : સ ન્યાંસ અદપ્ટ દારા વિદ્યામાં ઉપયોગી છે એ જ પક્ષનું આલં બન લઈને સંન્યાસજન્ય અપૂર્વ'ને શ્રવણાદિમાં અધિકારીના વિશેષણુ તરીકે વિદ્યામાં ઉપયોગ છે એમ પ્રમાણા રજૂ કરીને બતાબ્યું છે. જ્ઞાન્તો વાન્ત ઉપરતા તતિક્ષુ: સમાદિવ: શ્રદ્યાવત્તો મૂળ્વાડડરમમ્વેવારમાનં વશ્વેત એ શ્રુતિમાં શમ એટલે આન્તર ઇન્દ્રિયોના નિગ્નદ, દમ એટલે બાલ ઇન્દ્રિયના નિગ્રદ: ઉપરતિ એટલે નિત્ય કર્માના ત્યાગ, તેનાથી યુક્ત તે ઉપરત. તિતિક્ષુ એટલે થોવાષ્ણાદિ દ્વાની બાબતમાં સદ્ધિક્ષુ; સમાહિત એટલે મવણાદિને માટે અપેક્ષિત ચિત્ત– સમાધાનવાળા; મદ્ધાવિત્ત એટલે દેવતા, ગુરૂ, વેદાન્તમાં શ્રદ્ધા એ જ જેનું ધન છે તેવા. શમ, દમ ઇત્યાદિથી યુક્ત બનીને આત્મામાં અર્થાત્ ફાર્યકારજીના (દેદ-ઇન્દ્રિયના) સંધાતમાં તેના

∗ પ્ર**. સૂ રાાંકરભાષ્ય** ૩.૪.૪૭માંથી આ શબ્દશઃ ઉદ્ધરણુ નથી પણુ છૂટાં છૂટાં વાકથોનેા ઉપયોગ કરીને સાર આપ્યા છે. સાક્ષી રૂપ આત્માને ' હું બ્રહ્મ છું' એમ જોવા — એમ બ્રુતિના ઉપદેશ છે. શંકા થાય કે 'શાન્ત', દાન્ત' એ બે પદોથી જ કમમાત્રનું નિવારણ કર્યું છે તા કવરતિના ઉલ્લેખની જરૂર નથી. આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે શમ, દમનું વિધાન કરનાર શાસ્ત્ર સામ્રાન્ય શાસ્ત્ર છે, તેના નિત્યક્રમ વિધાયક વિશેષ શાસ્ત્રથી બાધ થઈ શકે. તેથી શમ દમ વિધાયક શાસ્ત્રના અર્થ નિત્ય-ોમિત્તિક કર્માંથી અતિરિક્ત બાલા ઇન્દ્રિય અને અન્તઃકરણુના બ્યાપારની નિવૃત્તિ માત્ર પરક તરીકે સંકાચ પામે: અને આમ નિત્ય કર્માના ત્યાગ પ્રાપ્ત ન થતા હોવાથી ફરંથી ઠવરતઃ એ બ્રુતિવચનથી નિત્યક્રમ ના ત્યાગના બાધ કરાવ્યો છે તેથી એ વચન બ્યર્થ નથી. આમ સંન્યાસના સમાવેશ સાધનચતુષ્ટયમાં છે. સાધનચતુષ્ટય એટલે નિત્યાનિત્ય-વરતુવિવેક. એહિક અને આમુષ્ટિક (પારલીઠિક) બાંગ પ્રત્યે વૈરાગ્ય, શ્રમ-દમ આદિ છ, અને મુમુક્ષા ામોક્ષની ઇગ્લા). અને એ બ્રવણાદિના અધિકારીનું વિશેષણ છે એમ બ્રદ્ધાસ્ત્રૂનના પ્રથમ સ્વમાં સ્થાપિત કર્યું છે. સંદર્ભાર્થન્સવિધિઃ એ સલ ભાગના અર્થ છે કે વિદ્યા પ્રતિ અન્ય સહકારી, અન્ય સાધન

सहका यंग्तराविधिः એ સત્ર ભાગના અથ' છે કે વિદ્યા પ્રતિ અન્ય સહકારી, અન્ય સાધન --- भौनतुं વિધાન છે. સ્થ મુનિ: सहतः--- વિદ્યાવાળા અર્થાત્ , બ્રવણાદિના અનુષ્ઠાનને ઉપયાગી આપાત ( ઉપરછલ્લા, સામાન્ય) ત્રાનવાળા સંન્યા <u>4</u>ને માટે બાલ્ય અને પાંડિયની અપેક્ષાએ ત્રીજું એવું જે ધાક્ષગ્રાનનું સાધન---- મૌન તેતું વિધાન છે. શંકા થાય કે तद्वतः सहका यं<sup>4</sup> र विधि એ સત્રમાં સંન્યાસીના જીલ્લેખ નથી તે પછી સંન્યાસીની વાત છે એમ કેવી રીતે કહી શકાય તેના જીત્તર તસ્માત્ લાહ્મणः વાળ્કિત્યમ એ બ્રુતિમાંથી મળે છે. તસ્માત્ એટલે બ્રૂતકાળના પ્રાક્ષણો ભાષાત્તર:, ઉપરછ્લ્લી રીતે છવ ધાકરય છે એમ જાણીને તે ધાક્ષાત્મતાના સાક્ષાત્કારને માટે વ્યુત્થાન અર્થાત્ સંન્યાસનું પ્રહણ કરતા તેથી અત્યારના મુધ્ધુ ધાદ્યણે પણ સંન્યાસનું મહણુ કરીને પરમાર્થ'ના સાક્ષાત્કારને માટે પાંડિત્ય આદિનું અનુષ્ઠાન કરવું જોઈ એ. પાંડિત્ય એટલે બ્રવણ: મૌન એટેલે ધ્યાન સંન્યાસજનિત અપૂવ' અધિકારીનું વિશેષણુ છે એ માટે વાર્(ત્તાં કકાર સુરેશ્વરની સંગતિરૂપ બીજો હેતુ-ત્યવ્લતાજ્ઞેવ૦. આપ્યો છે (જુઓ સમ્વન્ધવાર્ત્લિક, છુ. ૧૦--- ભાનવ્લાશ્રમન્ન જ્યાલ્છ). તેમાં ત્યજાજોવ બ્લાય્લ્ય એ વિશેષણુ સંન્યાસપરક છે **ય શ**બ્ધ સંન્યાસ, સુગ્રક્ષા અને જિત્રાસાના સસુચ્ચ્યના આર્થ'માં છે તેથી મુમુક્ષુત્વ આદિની જેમ સંન્યાસ પણુ વેદાન્તશ્રવણુ આદિમાં અધિકારીનું વિશેષણુ છે એમ ત્યાત થાય છે. સંન્યાસ ત્યાગ પ્રકારની કિયારપ હોઈ પોતે સ્વરૂપથી ટકો શકે નહીં તેથી સંન્યાસજનિત અપૂવ' બ્રવણુ આદિના અધિકારીનું વિશેષણુ છે એમ સમજવું.

अपरे तु 'श्रवणाद्यक्रतयाऽऽत्मज्ञानफलता सन्न्यासस्य सिद्धा'× इति विवरणोक्तेरनन्यच्यापारतया श्रवणादिनिष्पादनं कुर्वतस्तस्य विद्यायाग्रुप-योगः । दृष्टद्वारे सम्भवति अदृष्टकरुपनाऽयोगात् । यदि त्वनस्रसस्य भीमतः पुरुषधौरेयस्याश्रमान्तरस्थस्यापि कर्मच्छिद्रेषु श्रवणादि संपद्यते, तदा 'चतुर्ष्वांश्रमेषु संन्यासाश्रमवरिग्रहेणव श्रवणादि निर्वर्तनीयम्' इति नियमोऽभ्युपेय इति ॥५॥

× प्रकाशात्मयति विश्यित पत्र शदिकाविवरण, प. १६२ (आशी, १८४२).

## सिदान्तलेशस€प्रहः

વળી બોજા કહે છે કે "શ્રવણાદિતું અંગ હાેવાને કારણે સંન્યાસનું ફળ આત્મસાન સિંહ થાય છે" એ વિવરજીની ઉક્તિ હાેવાથી અનન્ય વ્યાપાર તરીકે શ્રવણાદિની નિષ્યાત્ત કરતા તે(સંન્યાસ)ના વિદ્યામાં ઉપયોગ છે, કારણ કે દપ્દ દાર સલવતું હાેય ત્યાં સુધી અદળ્ટની કલ્પના કરવી અરાબર નથી. એ કાેઈ બીજા ભાશ્વમસાંય સ્થિત આળસ વિનાના ખુહશાળી, ઉકુપ્ટ પુરુષને કમાના વચ્ચેના સમયામાં શ્રવણુ આદિ થતા હાેય ત્યારે " ચાર આશ્રમામાં સન્યાસ આશ્રમનું ગહેણુ કરીને જ શ્રવણુ આદિતું સંપાદન કરવું એઈ અ" એવા નિયમ માનવા એ એ. (પ)

ં વિવરજી : સંન્યાસનાે ૬૬૮ દ્વારથાે વિદ્યામાં ઉપયોગ છે એ દ્વિતીય પક્ષનું સમય'ન હવે ખતાવે છે –ાવવર હ્યુા ઉક્તિ ટાંકીને. શંકા થાય કે સંન્યાસ વિદ્યાનું અંગ છે એવા ભાષ કરાવનાર શ્રુતિ આદિ ( જેમ તે બવ યુદિનું અંગ છે એવા બાધ કરાવનાર ઢાઈ પ્રમાણ નથી તેથી વિવરષ્ટ્રની ઉક્તિ બરાબર નથી, આને ઉત્તર છે કે એ ઉક્તિતું તાત્પર્ય એવું છે કે સંન્યાસને કારણે અનન્યબ્યાપાર તરોકે—વિક્ષેપરહિત એક માત્ર વ્યાપાર તરીકે--- બ્રવણાદિતું સંપાદન થાય છે; કેટલાક સમય માટે કરવામાં આવેલાં બ્રવણા આદિ વિદ્યાના ઉદય દારો અનૃતત્વનું (માક્ષતું) સાધન નથી, પહ્યુ સર્વદા કરેલું ગ્રવહ્યુદિ છે, अरथा हे 'बहावस्थाऽग्रतत्वमेति' (७। ७५. २.२३.१), आसुण्तेरामृतेः कालं नथेद्वेदान्तविन्तया (સતાં સુધી, મરતાં સુધી વેદા-તવિચારમાં સમય પસાર કરવા) જેવી સેંકડા શ્રુતિ અને રમૃતિ છે. આમ અનન્ય યાપાર તરીકે શ્રવણાદિતા અનુષ્ઠાનનું વિધાન કરનાર શાસ્ત્રને સ ન્યાસની અપેક્ષા છે. ગૃહસ્થ વગેરે પોતાના આઝમ માટે વિદ્વિત કર્મામાં રાકાયેલા હોય છે તેથી તેમને માટે સદા શ્રાજ્યાદિના અનુહાનના સંભવ નથી. એ જ રીતે વિદ્યાના સાધન તરીકે સંન્યાસનું વિધાન કરનાર શાસ્ત્રન પણુ દ્વાર તરાકે નિરંતર બવણાદિ-અનુષ્ઠાનની અપેક્ષા છે, કારે શુ કે સંન્યાસ સાક્ષાત્ વિદ્યાનું સાધન નથી. અને દૃષ્ટ દાર સંભવતું હાય ત્યાં સુધી અદપ્ટ દારની કલ્પના યોગ્ય નથી. ત્યાં પણુ શ્રવણુ આદિ તત્ત્વનુ વ્યંજક હોવાથી તે અર્થાતઃ પ્રધાન છે, જ્યારે સંન્યાસ તત્ત્વના બ્યંજકને હાેવાથી ગોહા રહે છે. આમ **ઝવણાદિવિધિ અને સંન્યાસવિધિને પરસ્પર અપેક્ષા છે** તેથાં તેમની એકવાંકપતા છે અને આ બે વિધિએાથી સંન્યાસરૂપ અંગથી શુક્ત, મનન--નિદિષ્યાસન સહિત શ્રવજીનું વિધાન છે. તેથી સિલ છે કે સંન્યાસ બવણાદિનું અંગ હોવાને કારણે સંન્યાસનું ફળ આત્મત ન છે. અયવા વિવરજીની ઉક્તિના ભાવ એ છે કે બ્રવણુવિત્રિને બ્રવણુના સાધન તરીકે વિક્ષેપનિષ્ટત્તિના હેતુ સંન્યાસની અપેક્ષા છે. વિક્ષિપ્ત ચિત્તવાળાની શ્રવણાદિના અનુષ્ઠાનમાં પ્રવૃત્ત સંભવતી નથી; અને ગૃહસ્થ વગેરેને પાતાના આશ્રમનાં કર્મ કરતા હાય તે સિવાયના કાળમાં પણ અનેક વિષય હોવાથી વિક્ષેપ રહેવાના જ. વિક્ષેપનિવૃત્તિરૂપ ૬૫૮ દ્વારથી બ્રવહાદિ શકેય બનાવીને વિદ્યાનુ સંપાદન કરનાર સંન્યાસના વિધાનથ સંન્યાસવિધિ ચરિતાથ<sup>€</sup> થઇ શકતા હાય તો એ અદષ્ટ દારથી વિદ્યાનાં સાધનરૂપ સંન્યાસનું વિધાન કરનારા હાય એના સંભવ નથી. આમ, અગા 💏 દું તેમ શ્રવણાદિના અંગરૂપ હોવાથી તેનું કળ વિદ્યા છે. અહ્બ્દ દારથી નહીં એમ જિલ્લાય છે. આ અર્થ કર્યો તેમા સતન્વવ્યાવારતથા ના 'વિશ્વે પ્ निवृत्ति दारा' એवा अध् विवासन छे.

850

શાંકા થાય કે સંન્યાસ વિક્ષેપનિષ્ટત્તિ દ્વારા શ્રવણાદિનું અંગ બને છે અને એ રોતે વિદ્યાનું સાધન છે એમ કહ્યું છે તે ખરાબર નથી કારણ કે સંન્યાસ વિના પણુ કેટલાક શ્રવણાદિના અધિકારીમાં વિક્ષેપનિષ્ટત્તિ સંભવે છે—ન્જો એ વ્યક્તિ આળસ વિનાના (અર્થાત્ સત્ત્વગ્રણના પ્રાધાન્યવાળા) છુદ્દશાળી (અર્થાત્ વિષયોમાં દોષદરા નશીલ) અને ઉત્કૃષ્ટ (અર્થાત્ વિષયોમાંથી ઇન્દ્રિયોનો નિગ્રહ કરવામાં સમથ') હાય. આવુ હાય તા સંત્યાસનું ફળ—વિક્ષેપના અભાવ—જેમ સંન્યાસથી પ્રાપ્ત છે તેમ સંન્યાસથી અન્ય હેતુથી પણુ પ્રાપ્ત છે; તેથી શ્રવણાદિ માટે અપેલિત વિદ્યૂપ નિવૃત્તિ પ્રતિ જેનું વિધાન કરવા ધાર્યું છે તે સંન્યાસ પક્ષમાં પ્રાપ્ત છે, અને પક્ષમાં અપ્રાપ્ત છે એમ માનવું જોઈએ. આ શાંકાનું સમાધાન એ છે કે આવું જો હોય તા સંન્યાસ આશ્રમ અંગેના વિધિ અપૂર વિધાન થયા પણુ નિયમવિધિ છે એમ સમજવું (પ)

(६) नन्वस्मिन् पक्षद्रये क्षत्त्रियवैद्ययोः कथं वेदान्तश्रवणाद्यनु-ष्ठानम्, सन्न्यासस्य ब्राह्मणाधिकारित्वाद् 'ब्राह्मणो निर्वेदमायाद्', 'ब्राह्मणो व्युत्थाय', 'ब्राह्मणः प्रवजेद्' इति सन्न्यासविधिषु ब्राह्मण-ग्रइणात् ।

' अधिकारिविशेषस्य ज्ञानाय ब्राह्मणग्रहः ।

न सन्न्यासविधिर्यसाच्छुतौ क्षत्रियवैश्ययोः ॥' इति <u>वार्त्तिकोवते</u>श्वेति चेद्,

अत्र केचित्-'यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रव्रजेद् ग्रहाद्वा वनाद्वा (जाबाळ ४) इत्याद्यविशेषश्रुत्या,

'ब्राह्मणः क्षत्रियो वापि वैक्यो वा प्रवजेद् गृहात् ।

त्रयाणामपि वर्णानाममी चत्वार आश्रमाः ॥' इति स्मृत्यनुग्रहीततया क्षत्रियपैक्ष्ययोरपि सन्न्यासाधिकारसिद्धेः श्रुत्यन्तरेषु बाक्षणग्रहणं त्रयाणाम्रुपल्रक्षणम् । अत एव बार्त्तिकेऽपि 'अधिकारिविशेषस्य' इति श्ल्लोकेन भाष्याभिप्रायम्रुक्त्वा—

> 'त्रयाणामविशेषेण सन्न्यासः श्रूयते श्रुतौ । यदोपल्क्षणार्थं स्याद् ब्राह्मणग्रद्दणं तदा ॥'

इत्यनन्तरश्लोकेन स्वमते क्षत्रियवैश्ययोरपि सन्ग्यासाधिकारो दर्श्वित इति तयोः अवणाग्रज्ञुष्ठानसिद्धिं समर्थयन्ते ।

### सिद्धान्तलेशसर्महः

(૬) શંકા થાય કે આ બન્ને પક્ષમાં (--સંન્યાસને અધિકારીનું વિશેષણ માનનાર પક્ષમાં અને તેને શ્રવણાદિનું અંગ માનનાર પક્ષમાં-) ક્ષત્રિય અને વૈશ્યનું વેદાન્તના શ્રવગ્રાદિનું અનુષ્ઠાન કેવી રીતે હાેઈ શકે ? કારણ કે સંન્યાસો પ્રાહ્મણ અ ધકારી છે. દેમ કે 'બ્લાહ્મગ્ર વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત કરે (- અર્થાત્ વૈરાગ્યપૂર્વક સંન્યાસ કરે),' ' પ્રાહ્મણે સંન્યાસ ગ્રહણ કરી**ને ',** ' બ્રાહ્મણ, પ્રવજ્યા કરે ' એ સ'ન્યાસ વિધાયક વાકચોમાં 'બ્રાહ્મચ'તું ગ્રહ્મ કરા" છે. અને "વિશેષ અધિકારીનું જ્ઞાન થાય એટલા માટે 'બ્રહ્મણુ'નું મહુણ કર્યું છે કારણ કે શ્રુતિમાં ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય માટે સંન્યાસ અંગે વિધિ નથી '' એવું વાર્ત્તિંકનું વચન છે. આવી શંકા થાય તા આ બાળતમાં કેટલાક આ પ્રમાણે તે બે (ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય)ના શ્રવણાદિના અનુષ્ઠાનની સિદ્ધિનું સમથ'ન કરે છે –'અન્યથા જો (બ્રહ્મચર્યમાં જ વૈરાગ્ય ઉત્પન્ત થાય તેા) બ્રહ્મચર્યાશ્રમમાંથી જ સંન્યાસનું ગ્રહણ કરવું અથવા ગૃહસ્થાશ્રમમાથી અથવા વનપ્રસ્થાશ્રમમાંથી' (ભભાલેત્પનિષદ્દ, ૪) — આ સપાન (લેદ ન કરનારી) ઝુતિ, ' બ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય કે પછી વૈશ્ય ગૃહસ્થાશ્રમમાંથી સંત્યાસ લઇ શકે--- ત્રણેય વર્ણોને માટે આ ચાર આશ્રમ છે'' એ સ્મૃતિથી અનુગૃહીત (સમર્થિ'ત) થતી હાેવાથી તેનાથો ક્ષત્રિય અને વૈશ્યના પણ સંન્યાસના અધિકારની સિડિ થાય છે. માટે બીજી બ્રુતિએામાં 'બ્રાક્રણ્ય'નું ગ્રહ્ય ત્રહોય વહ્યોતું ઉપલક્ષણ છે (---'પ્રાક્ષણું' પદના 'પ્રાક્ષણ, ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય' અર્થ समजयाने। છे). तेथी ज वार्ति कमां पश 'अधिकारिक्रियम्य थी श३ थता श्दे। 5 थी ભાષ્યતા અભિપ્રાય કહીને "જ્યારે પ્રાહ્મણ, ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય ત્રણેયના સંન્યાસન સમાન રૂપથી બુર્તિમાં શ્રવણ હાેય ત્યારે 'બાહ્યણ્ય'નું ગહણ ઉપલક્ષણને માટે છે" એમ પછીના શ્લાકથી પાતાના મતમાં (વાર્ત્તિકધારના મતમાં) ક્ષત્રિય **અને** વૈશ્યના પણ સંન્યાસના અધિકાર ખતાવ્યા છે. (આ દલીલા રજૂ કરીને કેટલાક ક્ષત્રિય અને વૈશ્યના શ્રવણાદિ-અનુષ્ઠાનની સિદ્ધિનું સમથ'ન કરે છે).×

(વવરસ્યુ: લ્રદ્યાવર્ધ નગાવ્ય શદ્દી મવેત્ શદ્દાદ્ર વગીમવેદ્ય વગીમવેદ્ય વગીમવેદ્ય વગીમવેદ્ય પ્રલગેત્ (જાપાલ ૪) એમ ચારેય આશ્રમો:તા સમુચ્ચય બતાવ્યા પછી, શ્રુતિ વિકલ્પ બતાવે છે કે જે કાઈ આશ્રમમાં વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય તે આશ્રમમાંથી સન્યાસતું ગ્રહણ કરી શકાય – યદિ વેતરથા...અહીં આદ્યાણાદિ વિશેષ વર્ણું તે ઉદ્લેપ્પ નથી તેથી સંન્યાસ પ્રાદ્યાણ ક્ષત્રિય, વૈશ્ય એ મણુય વર્ણું તે સાધારણ છે માટે જ્યાં 'પ્રાદ્યણ્યું' પદ હોય ત્યાં તેને ઉપલક્ષણ અર્થે સમજીતે – પ્રાદ્યાણ ક્ષત્રિય, વૈશ્ય એવા અર્થ સમજવા જોઈએ એવા એક મત છે જેને સુરે વરના વાર્તિ કતું સમર્થન છે.

(જુએ પ્રક્ષસ્ત્રશાંકરભાષ્ય ૩.૪. ૧૮-૨૦, ૪૦.)

× लुओ। बृहदाश्ण्यकोपनिषदमाध्यवा लिस १.४.१६५१-५३, ४.५.१०२९,

842

अन्ये त्वनेकेषु सन्न्यासविधिवावयेषु प्राझणग्रहणाद् उदाइत-आवाल्श्रुतौ सन्न्यासविधिवावये ब्राझणग्रहणामावेऽपि श्रुत्यन्तरसिद्धं ब्राझणाधिकारमेव सिद्धं कृत्वा 'सन्न्यासावस्थायामयझोपवीती कथं ब्राझणः' इति ब्राझणपरामर्क्षांच ब्राझणस्यैव सन्न्यासाधिकारः ; विरोधाधिकरणन्यायेन (पू.मी. १.३. अधि. २) श्रुत्यविरुद्धस्यैव स्मृत्यर्थस्य सङ्ग्राह्यत्वात् । यन्तु सन्न्यासस्य सवौधिकारित्वेन वार्त्तिकवचनं तद् विद्वत्सम्न्यासविषयम्, न तु ब्रातुरविविदिपासन्न्यासे माध्याभिश्रायविरुद्ध्सर्वाधिकारप्रतिपादनपरम् ।

'सर्वाधिकारविच्छेदि विज्ञानं चेदुपेयते ।

कुतोऽधिकारनियमो व्युत्थाने क्रियते बलात् ॥'

इत्यनन्तरश्लोकेन अस्रज्ञानोदयानन्तरं जीवन्मुक्तिकाळे विद्वत्सन्न्यास एवाधिकारनियमनिराकरणात् । एवं च ब्राह्मणानामेव अवणाद्यनुष्ठाने सन्न्यासोऽङ्गम् । क्षत्रियवैक्ययोस्तन्निरपेक्षः अवणाद्यधिकार इति अवणाद्य-नुष्ठाननिर्वाद्यः । न दि सन्न्यासस्य अवणापेक्षितत्वपक्षे अवणमात्रस्य तदपेक्षा नियन्तुं शवयते । क्रममुक्तिफल्लकसगुणोपासनया देवमावं प्राप्तस्य अवणादौ सन्न्यासनैरपेक्ष्यस्यावक्ष्यं वक्तव्यत्वाद् देवानां कर्मान्जुष्ठाना-प्रसक्त्या तत्र्यागरूपस्य सन्न्यासस्य तेष्वसम्भवादित्त्याहुः ।

ત્યારે બીજા એમ કહે છે કે સંન્યાસના વિધાયક અનેક વાકરોમાં 'ધાક્રણ' (શબ્દ)નું ગ્રહણ હોવાથી ડાંકેલી જાભાક્ષ શ્રુતિના સન્યાસવિધાયક વાકય (યદ્દ વેતરવા...)માં 'ધાક્રણ'નું ગ્રહણ ન હેવા છતાં થીજી શ્રુતિ (ब્राह्मणः જી્લ્યાય...)ધી પ્રાક્ષણના અધિકારને જ સિદ્ધ કરીને અને 'સન્યાસ-અવસ્થામાં યગ્ને પ્વતિ ન ધારણ કરનાર કેવી રીતે ધાક્ષણ હાેઈ શકે ' એમ ધાક્ષણના પરામશ' હોવાથી ધાક્ષણના જ સન્યાસમાં અધિકાર છે, કારણ કે વિરાધાધિકરણ ન્યાયથી ( પુવ'મીમાંસાસ્ત્ર-૧.૩. અધિકરણ ૨) શ્રુતિથી અવિરુદ્ધ હોય તેવા જ સ્મૃત્તિના અર્થ સંગ્રહ કરવા યે ગ્ય છે. જ્યારે સ'ન્યાસમાં સવ'ના ( ત્રેવણિકના) અધિકાર છે એ પ્રકારનું વાસ્તિ'કનું વચન છે તે વિદ્વત્સ'ન્યાસવિષયક છે. પણ આતુર અને વિવિદિધા – સન્યાસમાં ભાષ્યના અભિપ્રાયથી (વરુદ્ધ સર્વના અધિકારનું પ્રતિપાદન કરવાનું તો તેનું તાત્પર્ય' નથી, કારણુ કે

"(ક્ષત્રિય અને વૈશ્યની બાબતમાં) જો સર્વ અધિકારના વિચ્છેક કરનાર વિજ્ઞાન માનવામાં આવે તેા વ્યુત્થાત્રમાં (પ્રાણણોનો) અધિકાર છે એવા નિયમ શા માટે બળથી કરવામાં આવે છે?" એ પછીના શ્લોકથી પ્રક્રગ્રાનના ઉદય પછી જીવન્સુકિતના કાળમાં વિદ્વત્સ ન્યાસમાં જ અધિકારના નિયમત

#### सि**डान्तलेशसक्महः**

નિરાકરણ કરવામાં આવ્યું છે. અને આમ હાદ્યણેના જ છવણ દિના અનુષ્ઠાનમાં સંન્યાસ ગગ છે. ક્ષત્રિય અને વૈશ્તના તેની (સંન્યાસની) અપેક્ષા (વના પ્રવણ દિનાં આધકાર છે તેથી તે બે (ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય)નું બ્રવણાદિનું અનુષ્ઠાન ઉપપન્ન છે (---તેઓને માટે બ્રવણાદિનું અનુષ્ઠાન સંન્યાસ વિના શકય બન છે.) પ્રવણને સંન્યાસની અપેક્ષ છે એ પક્ષમાં બ્રવણમાત્રને તેની જરૂર છે એવા નિયમ કરો શકાય નહિ. કારણ કે ક્રમમુક્તિ જેનું કળ છે અવી સગુણ ઉપાસનાથી જેને દેવભાવ પ્રાપ્ત થયા છે તેને બ્રવણાદમાં સંન્યાસનો અપેક્ષા નથી અમ અવશ્ય કહેવું પડશે, કેમકે દેવાને કમ'ના અનુષ્ઠાનની પ્રસક્તિ ન હાવાથી તેના ત્યાગરૂપ સંન્યાસના તેઓમાં સંબર નથી. (એમ ભાષ્યને અનુસરનારા કહે છે જેમના મતે સન્યાસના અધિકારી ધ્રાક્ષણ જ છે).

વિવરહ્યુ : ભાષ્યને અનુસરતાલ માને છે કે સંત્યાસમાં હાલણુંના જ અધિકાર છે. કારણ કે કાઇક સંન્યાસવિધાયક ઝુતિમાં 'વ્યાસણુ' શબ્દ ન હાય તા પણ અનેક બીજી શ્રુતિઓમાં 'ભાલખ્યુ' શખ્દનું મહણું છે જ. વળી એવી શકા કરવામાં આવી છે કે તન્ત્રુઆથી ખનેલાં યત્રાપવીત આદિ પ્રાક્ષણત્વનાં અભિયંજક છે, જ્યારે પરમહંસ સંન્યાસીને તા યગ્રેાપવીત આદિ નથી હોતાં તા તેને પ્રાક્ષણુ કેવી રીતે માની શક્રાય ' જે અહીં ક્ષત્રિય અને वैश्यने। पशु सन्यास विवक्षित होत ते। कथं बन्ह्यणःनी केम 'कथं झवियः, कथ वैश्यः' (तेने ક્ષત્રિય કે વેશ્ય કેવો રીતે માન શકાય ?) એવું પણ વચન હાેત, પણ તે નથા તે બતાવે છે કે ઝુતિને ક્ષત્રિય અને વૈશ્યના સંન્યાસ માન્ય નથી. આમ સંન્યાસવિધાયક ઝુતિઓમાં ઠાઇ વિશેધ નથી તેથી ब्राह्मणः क्षत्रियो बाऽणि... એ સ્મૃતિવચન જાભાલ શ્રુતિના તાત્પર્યંના અજ્ઞાન પર આધારિત હોવાથી તે પ્રમાણ નથી જે મનિના પુત્ર મીમાં સાસત્રમાં વિરાધાધિકરણ છે તેના ન્યાય છે કે જે રમતિવચન પ્રત્યક્ષ શ્રુવિથી વિરુદ્ધ હાેય તે પ્રમાણ નથી. (આ અધિકરણમાં ઐમ ખના∘યું છે કે શુન અને સ્પૃતિને⊦ વિરાધ હેાય ત્યાં શ્રુતિનું જ પ્રામાણ્ય હેાય છે, સ્મૃતિનુ નહિ જેમ કે જ્યાતિષ્ટામધ્દ્રામાં યહ્યમંડપની વચ્ચે ઉદ્ગમ્બર વૃક્ષની શાખા જમીનશાં ખાડવામાં આવે છે. સ્મૃતિતું વયન છે કે તેને વસ્ત્રથી પૂરેપૂરી ડાંકી દેવી—મોલુમ્વરી ઘર્યા बेण्ड येतव्या, ज्यारे श्रुतिमां એવુ વિધાન છે કે તેના સ્પર્શ કરીને ઉદ્વગાન કરવું (झौदुम्बरी स्टब्दवारगायेत् , હવે જો ગ્રાખા પૂરપૂરી ઢંકાયેલી હોય તા સ્પર્શન કરી શકાય, અને જો સ્પશ' કરવાના હાય તા પૂરેપૂરી હકાયેલા ન હાવી જોઈએ. તેથી સ્પશ' અને પૂરેપૂર ડાંકી કેવું એ એક સાથે સંગવે નહિ. શકા થાય કે સ્પૃતિનુ વચન માન ને તેને પૂરેપૂરા **હાંક્યા કે શ્રુતિને**ા અતુરાધ કરીને સ્પશ<sup>•</sup>ને માટે તેના કેટલેાક ભાગ હાંકતાં છેાડી દેવા. આ શકાના ઉત્તર છે કે સ્પૃતિનું પ્રામાણ્ય તા વેદ દારા જ છે, તે મૂળ વેદનુ અનુમાન કરાવે છે માટે પ્રમાણ છે, સ્વતંત્ર રીતે નહિ. હવે આ સ્મૃતિ મૂળ વેદનું અનુમાન કરાવવા પ્રવૃત્ત થાય છે એટલામાં તા વિરાધી વેદવચનથા તેની કલ્પકત્વર્શકતના બ્યાધાત થઈ જાય છે તેથી આ સ્પૃતિનું પ્રામાણ્ય નથી. સવ'વેષ્ટનના સ્પૃતિના અથ' છે તે સ્પ્રા'શ્રુતિથી विरुद्ध डेावाथी तेतुं व्यनुष्ठान डरवातुं नथी). तस्मात् बाद्यणः पाण्डित्व निर्विध...' (पुढद् ક. પ. ૧) શ્રુતિમાં ખ્રાક્ષણુતા સંન્યાસતા અધિકાર કલો છે તે પ્રમાણે ખ્રાક્ષણુ સંન્યાસતું

**લક્ષ્ક કર્યા પછી** પાંડિત્યાદિતું અતુષ્ઠાન કરવું એવેા વાકચના અર્થ પ્રાપ્ત થતા હાેવાથી વિદ્યાને માટેના સ'ન્યાસનું મહણુ વિવિદિષુ નિદ્યાની ઇચ્છા રાખનાર)એ કરવાનું દ્વાય ત્યાં પ્રાક્ષણના જ અધિકાર છે એવા ભાળ્યકાર શાકરાચાય'તા મત છે. જો વાર્ત્તિકકારના વચનનું તાત્પર પ્રમાણપૂલક ભાષ્યકારમનથી વિરુદ્ધ અથ'માં કલ્પવામાં આવે તા સંન્યાસ સવ'ને સાધારણ છે એમ પ્રતિપાદન કરનાર સ્પૃતિવ નની જેમ તેના પંચ ત્યાગ કરવા પડે. માટે વાર્ત્ત કકારનું વચન સ્લાબ્યથ અવિરૂદ્ધ છે અને તે સ'-યાસમાં સવ'ના અધિકાર ખતાવે છે તે વિદ્વ ત્સ'-યાસની ખાખતમાં. તે વિ વાદવા-સ'ન્યાસમાં સવ'ના અધિકારનું પ્રતિપાદન કરે છે એવું નચી; એ વાર્ત્તિકના જ પ્રસ્તુત શ્લાક પછીના શ્લાકથી પણ સિદ્ધ થાય છે. ક્ષત્રિય અને વૈશ્યનું તત્ત્વજ્ઞાન સ્વાકારવામાં આવે છે કે નહિ ? भीन्ते विक्रम स्वीडारा राडाय तेम नथी डारख डे तेम डरतां जनड आहि तत्त्वतानवाणा હતા એવું પ્રતિપાદન કરનાર શાસ્ત્રના વિરાધ થાય. પહેલાે વિકલ્પ પણ બરાબર નથી. એમ હાય તા તત્ત્વતાનથી કમ ના અધિકાર લાવનાર વર્ણ, આઝમ આદિના અધ્યાસની નિવૃત્તિ થતાં સકલ કમ'ની નિવૃત્તિરૂપ વિદ્વત્સંન્યાસ ક્ષત્રિય અને વૈશ્યની બાબેતમાં વારી શકાય નહિ માટે વિવિદિયા-સંન્યાસની જમ વિદ્રત્સંન્યાસમાં પણ વ્યાદ્મણના જ અધિકાર છે એવા નિયમ સ ભવતા નથી. કયા બળના આધારે નિયમ કરી શકાય કે વિદ્રત્સ ન્યાસમાં ભ્રાહ્મણના જ અધિકાર છે ! માટે ભારપૂવક આ નિયમ કરવામાં આવે છે તે ∖રાયર નથી. આમ શ્ર ત્રણના અગ તર કે કે અધિકારીના વિશેષણ તરંકે વિદ્યાના સાધનરૂપ વિવિદિશ-સ ચાસમાં પ્રાહ્મણના અધિકાર છે એમ સિદ્ધ થતાં પ્રાદ્ધણોના જ બવણાદિ-અનુષ્ઠાનમાં મંત્યાસ અંગરપ છે.

પ્રશ્ન થાય કે અધિકાર ના વિશેષણુ તરીકે કે અંગ તરીકે સંન્યાસની અપેક્ષા મવણતે છે એ પક્ષમાં ક્વલણમાત્રતે સંન્યાસની અપક્ષા છે એમ માન તમાં આવ્યું છે. હવે ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય તો વિવિદિયાન્સ ન્યાસ રહિત છે તા તેમતે માટે બ્રવણાદિન અનુષ્ઠાન શક્ય જ નથી એમ ઠંચું, નહિ કે તેમનું બ્રવણ સ ન્યાસનિરપક્ષ છે એમ. અ.મ હોવ તા ક્ષત્રિય અને વૈશ્ય બ્રવણાદિ કેવી રીતે કરી શકે ! આતા ઉત્તર છે કે બ્રવણમાત્રતે સ ન્યાસના અપેક્ષા છે એવા નિયમ કરી શકાય નહિ. સગુણ ઉત્તરક પ્રહાલોકમાં જાય છે તેને ઉપાસનાથો દેવભાવ પ્રામ્લ થાય છે તે ઉપ સક જો નિર્યુણ પ્રદ્ધાના સાક્ષાત્કાર માટે બ્રવણાદિ કરે તા તેમાં સ ન્યાસના ત્રાસ્ત્રી છે (–સ ન્યાસ વિના પણ બ્રવણાદિ સંભવે છે).

**શ કા યાય કે** આ દલીલ ખરાખર નથી કારણા કે તેવા ઉતાસકને સગુ, દિલાન સામ**ધ્યવ્યી** જ નિર્તુ'ણુ પ્લસના સાક્ષાત્કાર સભાવ છે તેવી તેનું બ્રવણાદનું અનુષ્ઠત પણ હોતું નથી. માટે વ્યભિયાર નથી.

આ શંકાના ઉત્તર છે કે છાદ્વાસૂત્રમાં દેવતાધિકરણુમાં (૧.૩.૨૬-૩૩) સંગુણવિદ્વાર્થી દેવભાવ પ્રાપ્ત કરેલા ઉત્તરકને જ મુખ્યત્વે ખ્યાનમાં રાખીને બ્રવણાદિમાં દેવાદિના અધિકારનુ નિરૂષણુ કર્યું છે. આવા ઉપાસકને પણ બ્રવણદિતા અનુષ્ઠાન વિના વિદ્વાતા ઉદય ન થાય અમ બ્રવણાદિના વિધિતિવારના પ્રસંગે નતાવ્યું છે. આમ ત્યાં

(સ–પક્

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

બ્યભિચાર છે તેથી સંત્યાસ શ્રવસ્ત્રમાત્રના અંગરૂપ નથી, પશુ ધ્યાસણુ કરેલા શ્રવશુનું સંગ તે જરૂર છે. માટે ક્ષત્રિય અને વૈશ્યની ભાખતમાં સંન્યાસના અભાવમાં પશુ શ્રવશ્વાદિનું અનુષ્ઠાન સંભવે છે. દેવાને કર્મનું અનુષ્ઠાન કરવાતું હોતું નથી તેથી કર્માના ત્યાગરૂપ સંન્યાસ દેવામાં સંભવતા નથી અને છતાં સ ત્યાસના અભાવમાં પશુ શ્રવશાદિ સંભવે છે. (વિવિદિષા-સંન્યાસ એને કહે છે જેનું ગ્રહશુ આ જન્મ કે જન્માન્તરમાં કરેલા વેદાનુવચન આદિથી ઉત્પન્ન થયેલી ધ્વસગ્રાનની ઇગ્છાથી કરવામાં આવે છે, અને જેને માટે દડ આદિનું મહશુ કરવામાં આવે છે એવા પરમહંસાબ્રમ; જ્યારે વિદ્વત્સંન્યાસનું ગ્રહશુ શ્રવશુ-મનન--નિદિષ્યાસનથી પર તત્ત્વને ભણીને કરવામાં આવે છે, જેમ યાગ્રવહાય વગેરેએ કશું તેમ વિદ્વત્સંન્યાસમાં સવ'ના અધિકાર છે, જ્યારે વિવિદિષા-સંન્યાસમાં કેવળા ધ્રાક્ષણુના અધિકાર છે.)

अपरे तु 'ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेति (छा. उप. २.२३.१) इति-श्रुत्युदिता यस्य ब्रह्मणि संस्था समाप्तिः, अनन्यव्यापारत्वरूपं तसिष्ठत्वं तस्य अवणादिषु मुख्य धिकारः ।

गण्छतस्तिष्ठतो वाऽपि जाग्रतः स्त्रपतोऽपि वा ।

् न विचारपरं चेतो यस्यासौ मृत उच्यते ॥

आसुप्तेरामृतेः काळं नयेद्वेदान्तचिन्तया ।

इस्यादिस् रतिषु सर्षदा विचारविधानात् । सा च ब्रह्मणि संस्था विना सन्न्यासमाश्रमान्तरस्थस्य न सम्भवति स्वस्वाश्रमविदितकमौ नुष्ठानवैयम्या-दिति सन्न्यासरहितयोः क्षत्रियवैभ्ययोर्न ग्रुरूयः श्रवणाद्यधिकारः । किं तु 'द्द्वार्थां च विद्या प्रतिषेधाभावमात्रेणाप्यर्थिनमधिकरोति श्रवणादिषु' इति (म. स. शा. भा. ३.४.३८) ' अन्तरा चापि तु तद्दष्टेः ' ( म. स. ३.४.३६ ) इत्यधि हरणभाष्यो तन्यायेन श्रुद्रवदप्रतिषिद्ध योस्तयो-विंधुरादीनामिव देहान्तरे विद्याप्रापकेणाग्रुरूयाधिकारमात्रेण श्रवणा-द्वनुमतिः । न हि 'अन्तरा चापि तु तद्दष्टेः ' इत्यधिकरणे विधुरादी-नामङ्गी इतद्वश्ववणाद्यक्तिरो ग्रुरूय इति वक्तुं शवयते । 'अतस्त्वितरज्ज्यायो छिन्नार्थ (म. स. ३.३.३९) इति सत्र कारेणैव तेषामग्रुप्ट्याधिकार-स्फुटी हरणात् ।

855

न च तत्र तेषां अवणाद्यधिकार एव नोकः, किं तु तदीयकर्मणां विद्याऽनुपाहकत्वमिति शङ्क्यम् । 'इष्टार्थां च विद्या' इन्युदाइततदधि-करणभाष्यरिरोधात् । न च क्षत्रियवैश्ययोः सन्न्यासाभावाद् अग्रुख्याधिकारे तत एव देवानामपि अवणादिष्वग्रुख्य एवाधिकारः स्यात् । तथा च कमग्रुक्तिफल्लकनगुणविद्यया देवदेहं प्राप्य अवणाद्यनुतिष्ठतां विद्याप्राप्त्यर्थ सन्न्यासाई' पुनर्जासणजन्म बक्तव्यमिति 'ज्रसलोकमभिसम्पद्यते (छा.उप ८.१५.१] 'न च पुनरावर्तते [छा. ८.१५.१] 'अनाद्यत्तिश्वज्वतत् ' (ज. स. ४.४.२२) इत्यादिश्रुतिसत्रविरोध इति वाच्यम् । देवानामनु-ष्ठेयकर्मवैयग्याभावात् स्वत पवानन्यध्यापारत्वं सम्भवतीति क्रमग्रुक्ति-फल्लकसगुणविद्याभिधायिज्ञासत्रामाण्याद्विनाऽपि सन्न्यासं तेषां ग्रुख्या-धिकाराभ्युपगमादित्याहुः ॥६॥

જયારે બીજા કહે છે કે 'ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेति'-(अक्षनिष्ठ अभूतत्व मेणवे છે) (છા. ઉપ. ૨ ૨૩.૧)—એ ઝુતિમાં કહેવી પ્રક્ષમાં સંસ્થા—સમાપ્તિ, અનન્ય-ગ્યાપારત્વ(બીન માઈ ગ્યાપાર વિનાની અવસ્થાવાળા હાેલુ)રૂપ પ્રદ્યનિષ્ઠત્વ-જેની હોય તેને શ્રવણાદિમાં મુખ્ય અધિકાર છે, કારણ કે 'જતાં કે બેસતાં, ભાગતાં કે સૂતાં જેનું ચિત્ત વિચારપરક નથી હેતું તે મરેલા કહેવાય છે', "સૂતાં સુધી, મરતાં સુધી સમય વેઠાન્ત-વિચારથી વ્યતીત કરવા જોઈએ' ઇત્યાદિ સ્મૃતિએ માં સર્વદા (પ્રહ્નવિષયક) વિચારનુ વિધાન છે. અને આ પ્રદ્યમાં સ રથા સંન્યાસ સિવાયના અન્ય આશ્રમમાં રહેલાને સંભવતી નથી કારણ કે પાતપાતાના આશ્રમા માટે વિહિત કર્માના અનુષ્ઠાનમાં વ્યચતા હ્રાય છે, તેથી સંન્યાસરહિત ક્ષત્રિય અને વૈશ્યના શ્રવણાદિમાં મુખ્ય અધિકાર નથી, પરંતુ "દષ્ટ ફળવાળી વિદ્યા મતિષેધના અભાવ માત્રથી અથી (ફળની ઇચ્છા રાખનાર) પુરૂષને શ્રવણ દિમાં અધિકારી બનાવે છે'', એમ 'अन्तरा चાવિ તુ તદુદ્રદરે:' એ અધિકરણના ભાષ્યમાં દર્શાવેલા ન્યાયથી શુદ્રની જેમ જેમને વિષે નિષેધ નથી કરવામાં આવ્યા તેવા તેમને (ક્ષત્રિય અને વૈશ્યને) વિઘર આદિની જેમ અન્ય કેહમાં વિદ્યા પ્રાપ્ત કરાવનાર અમુખ્ય અધિકાર માત્રધી શ્રવણાદિની અનુમતિ છે. એવી દલીલ કરી શકાય નહિંકે 'अन્तरा चापित तद्दहटेः' એ અધિકરણમાં વિધુર આદિના શ્રવણાદિમાં અધિકાર સ્વીકાર્યો છે તે મુખ્ય છે. (આ દલીલ ખરાબર નથી) કારણ કે 'આના કરતાં બીજુ ચઢિયાતુ' છે અને તેને માટે લિંગ છે તથી' (ખ્ર સૂ. ૩.૩ ૩૯) એમ સૂત્રકારે જ તેમના અમુખ્ય અધિકાર છે એમ સ્પષ્ટતા કરી છે.

અને એવી શંકા કરવી નહિ કે ત્યાં (વિધ્રરાધિકરણમાં) તેમના શ્રવણ ઔદિમાં અધિકાર જ કહ્યો નધી પણ તેમના કર્મો વિદ્યામાં. ઉપકારક છે એમ કહ્યું છે. (આ શ'કા ભરાબર નથી) કારણ કે 'દબ્દ અથ' (પ્રયાજન) વાળી વિદ્યા' વગેરે (ઉપર) ઠાંકેલા તે અધિકરણના ભાબ્યની સાથે વિરાધ છે. અને એવી શ'કા કરવી નહિ કે, "ક્ષત્રિય અને વૈશ્યના સંન્યાસના અભાવને કારણે અમુખ્ય અધિકાર છે તો તે જ કારણથી દેવાના પણ બ્રવણાદિમાં અમુખ્ય અધિકાર હાવા જોઈ એ અને એમ હાય તા (અર્થાત્ દેવાના અમુખ્ય અધિકાર માનાંએ તા) ક્રમમુક્તિ જેનું ફળ છે એવી સગ્રણ વિદ્યાત્રી દેવના ચમુખ્ય અધિકાર માનાંએ તા) ક્રમમુક્તિ જેનું ફળ છે એવી સગ્રણ વિદ્યાત્રી દેવના દેહ પ્રાપ્ત કરીને બ્રવણાદનુ અનુબ્હાન કરતા તેમને વિદ્યાપ્રાપ્તિને મટે સન્યાસને યે ગ્વ એવે પ્રાક્ષણ જન્મ ફરી માનવા પડશે, તે ી બ્રદ્ધલેલ પ્રાપ્ત કરે છે', 'અને ફરી પાછે આવતા નથા' (છા. ઉપ ૮.૧ પર્વા 'તેને પાછા અવવાનુ હાતું નથા કારણ કે બ્રુતિ છે,' (પ્ર. સૂ. ૪.૪ ૨૨) ઇત્યાદિ બ્રુતિ અન સૂત્રના વિદ્યાધ થશે". (આ શ'કા બરાબર નથી) કારણ કે દેવાના બાબતમાં કરવાના (વિદિત) કર્મોને કારણે બ્યગ્નતા નથી દેલ્તી તેથી અનન્યવ્યાપારત્વ પાતાની મેળે જ સંભવે છ તેથી ક્રમમુક્તિ જેનું ફળ છે એવી સ છે વિદ્યાનું પ્રતિપાદન કરનાર શાસ્ત્રના પ્રામાજ્યથા સંન્યાસ વિના પણ તેમના મુખ્ય અધિકાર સ્વીકારવામાં આવ્યા છે (એમ આ અન્ય વિચારકા કહે છે). (૬)

ેવિ**વરલ** કરી કેટલાકને એમ લાગે છે કે ઉપર જે દલીલ કરી કે શ્રવજીમાત્રને સંન્યાસની અપેક્ષા નથી અને તેને માટે દેવાનું ઉદાહરણ આપ્યું તે ભરાબર નથી. જે દેવાએ કરેલા બ્રવેણુમ સંત્યાસાબ્રમતા યભિચાર હાય રસ ન્યાસ ન હાય તા પણ બવણુ સભવે) તાે ત્રણોય વર્ષ્યુના મનુષ્ય કલા શ્રવસ્તુમાં સંન્યાસાક્ષમને હેતું માનવામાં શા વાંધે! ! ધ્યાક્રાણે કરેલા બવલુમાં એ હેતુ છે એમ શા માટે કહેવું પડે છે? એમ સ ઠાય કરવા માટે કોઈ પ્રમાણ નથી. કહ્યું છે કે ચારેય આઝમમાં સંન્યાસાગ્રમના પરિપ્રદ્રથી શ્રવણાદિતુ અનુષ્ઠાન કરવું આ આશ્રમોના વિભાગ ત્રણેય વર્ણુંને માટે સાધારણ જ છે, કેવળ બાદ્યાસાવ માટે નથી. તેથી સ ત્યાસી બાદ્યાસાવની જેમ સંત્યાસહીન ક્ષતિય અને વૈયયને <mark>શ્રવથ્યુ</mark> દિમાં અધિકાર સભવે નહીં. આ દ્રબ્ટિએ આગળની દ્લીલ ન રૂચતાં બીજા કેટલાક કહે છે કે સંન્યાસીને શ્રવણાદિમાં મુખ્ય અધિકાર છે. અમૃતત્ત્વની ઇચ્છા રાખનારે પ્રદ્ધનિષ્ઠા, પ્રક્રાવિચાર સિવાય અન્ય કાઇ બ્યાપાર વિનાના હોવું એઈ એ. શ્રુતિ અને સ્મૃતિમાં સતત वेहान्तविआरंतु विधान आभ्त थाय छे. स जीवति मनों यस्य मननेतेव जीवति---ते (ज) छवे छ જેતું મન મતનથી જ છવે છે-જેવાં બોજાં રમૃતિવચના પશ છે. અને આને માટે ચિત્ત વિશેષના અભાવ આવશ્યક છે; પણ સર્વ સમયની વિક્ષેપનિવૃત્તિ અસ ન્યાસીને સ ભવે નહિ તેમી અસં ત્યાસી એવા ક્ષત્રિય કે વૈશ્યના બ્રવણાદિમાં મુખ્ય અધિકાર નથી; અર્થાત તેમના શાસ્ત્રીય અધિકાર નથી. પ્રક્રાનિષ્ઠત્વ સંન્યાસાશ્રમના ધર્મ તરાકે વિદ્વિત છે તેથી સન્યાસી પ્રાક્ષણના પ્રદાનિષ્ઠત્વ એ સ્વધર્મ છે માટે તેમાં તેના મુખ્ય અધિકાર છે અને જે પ્રાક્ષણ સંત્યાસ ગઠણ કરાતે શમકમાદિ સહિત બ્રહ્મનિષ્ડત્વનું અનુષ્ઠાન નથી કરતાે તે દુર્ગતિ પાન છે એમ કહ્યું છે. સંન્યાસીને માટે તાનનિષ્ઠાનુ વિધાન કરનારાં અને તેનુ અનુષ્ઠાન ન કરે તા પાપ થાય છે એમ બાધ સાવનારાં અનેક વચના છ. સંન્યાસ ધિકરણમાં શંકરાચાર્ય પોતે કહ્યું છે કે ઉભાદ્ય બિખ્યત્વ એ જ તેનું શમ, દમ આદિયી સુકત પાતાના આશ્રમ માટે વિદ્ધિત કમ<sup>જ</sup> છે, अने यहारि भीमाओनां इन् छे; तेनुं देश यन उरतां तेने पाप याय." (ब्रह्मिण्डरवमव हि

त्तस्य शमदमाधुानुंदितं स्वाअमविद्वितं कर्म, यद्वादीनि चेत्तरेषाम्, तद्वपतिकमे चैतल्य प्रश्यवाथः ।). આમ अवछादि लिक्सु भाटे विडित છે, અને તેનું ઉક્ષધન કરતાં પ્રત્યવાય થાય છે એમ કહ્યું છે તેથી સંન્ય સીના अवछादिमां મુખ્ય અધિકાર છે, જ્યારે જે સંન્યાસરહિત છે તેમને માટે અવછાદિનું વિધાન નથી. તેમ તે ન કરવાથી પ્રત્યવાયના ખાધ પણ નથી કરાવ્યા તેથી સંન્યાસરહિત ક્ષત્રિય-વૈશ્યના શ્રવછાદિમાં અમુખ્ય અધિકાર છે.

શંકા થાય કે ક્ષત્રિયાદિને અધિકાર જ નથી એમ કેમ નથી કહેતા. આના ઉત્તર એ છે કે શ કરાચ્યાય' કહ્યુ છે કે નિત્યાધકારરૂપ મુખ્ય અધિકાર ન સંભવતા હાવા છતા કાન્યાધિકારરૂપ ગૌહ્યુ અધિકાર સંભવ છે. જેમ ભાજનની કિયા એ ભૂખ દૂર કરવા રૂપ દૃષ્ટ ફળ વાળી છે તેમ વિદ્યા પહ્યુ સવ' અનથ'ના મૂળભૂત અવિદ્યાની ાનવૃત્તિરૂપ દૃષ્ટ ફળ વાળા છે. તેથી જે જે અનથ'ના નિવૃત્તિ ઇચ્છનારા છે તે સવ'ના તે વિદ્યામાં અધિ'ત્વરૂપ અધિકાર સભવે છે. આમ વદાન્તવિચારમાં સવ'ના અક સરખા આંધકાર પ્રાપ્ત થતાં શદ્રનો વેદબવણાદિના નિયધને કારણે અધિકાર નથી એમ અપશકાધિકરહ્યુમા (હ. સૂ૧. ક. ક૪–૭૮, કહ્યું છે. પછ્યુ ક્ષત્રિયાદિને માટે આવા કાઇ નિષધ નથી તેથા વિદ્યુર વગેરની જેમ તેમના વેદાન્તત્રવણના આધકારને ભાષ્યકારની અનુમાંત છે.

શ કા થાય કે આ અમુખ્ય અધિકારવાળા જે વેદા તબવણાદિ કરશે તે પણ વિદ્યાના ઉત્પાદક આવશ્ય બનશે જ, નહીં તેા ગોણુ આધકારતું નિરૂપણું કરનાર ભાષ્ય વ્યર્થ બની જાય. જો વિદ્યા આનાથી પણ ઉત્પન્ન થતી હોય તાે મુખ્ય અને ગોણ અધિકાર એવા ભેદ કરવાની જરૂર શી ! આને ઉત્તર છે કે અન્ય દેહમાં વિદ્યા પ્રાપ્ત કરાવનાર અમુખ્ય અવિકાર માત્રથી તેમને મ્રવણાદિની અનુમતિ છે. મુખ્ય અધિકારી અનન્ય બ્યાપાર તરાકે દરરાજ નિરંકુશ પ્રહાયર, અહિંસા, શામ, દમ આદિયી શુક્ત બ્રવણાદિ કરતા હોય છે તેને માટે તે પ્રાય: આ જન્મમાં જ વિદ્યાને ઉત્પન્ન કરનારુ બને છે. જ્યારે અમુખ્યા-ધિકારોને પાતાના વર્શુંને ઊચ્ચત અન્ય સ્વધમ' હાવાથી અનેન્યવ્યાપાસ્ત્ય નથી હોતું અને તેનું ધ્લસચર્ચાદિ સંકુચિત હેાય છે તેથી તેણે કરેલું વેદાન્તબ્રવણાદિ આ જન્મમાં વિદ્યા ઉત્પન્ન કરી શકે તેવું નથી હાેતું. પરંતુ અનક જન્મામાં ચાકું ચાકું ઝવણાદિ થતું જાય તે સાથે મળીને અન્ય દેહમાં કચાંક નાન ઉત્પન્ન કરે તેથી ગોણ અને મુખ્ય અધિકારના ફળમાં માટે એક છે. (જીઓ अनेकजन्मसांसहस्ततो याति परां गतिम् – अ. ગીતા ૬.४५). વિધુર આદિના પણ અધિકાર અમુખ્ય જ છે કારણ કે સ્પબ્ટતા કરી છે કે અના ક્રમીઓએ કરેલી વિદ્યા–સાધનાની અપક્ષાએ આશ્રમીઓએ કરેલી વિદ્યાસ ધના—કર્મ કે શ્રવણાદિ— વધારે પ્રશસ્ત હાય છે. આમ અનાશ્રમોના શ્રવણાદિ વિદ્યોપયાગી દ્વેવા છતાં તેના નિક્રય બતાવ્યા છે, તે તમના મુખ્ય અધિકાર ન હાેવાને કારણે છે. (જીઓ પ્રદાસત્રશાકરભાષ્ય-૩.૪.૩/-૩૯).

શાંકા થાય કે વિધુરાધિકરણમાં તેા એટલું જ કહ્યું છે કે વિધુર આદિએ કરેલું કમ વિદ્યાનું સાધન છે. આ ઉપર ત વિધુર આદિના ત્રવણાદિમાં ચાધિકારનુ પણુ પ્રતિપાદન છે એવું નથી. પણુ આ શાકા ખરાયર નથી કારણુ કે વિદ્યા ૬ ટ ફળવાળી છે વગેરે ભાષ્યના વિરાધ થશે.

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

ફરી શકા થાય કે સંન્યાસના અભાવમાં જે ક્ષત્રિય-વૈશ્યને શ્રવ્ણાદિમાં અમુખ્ય અધિકાર માનતા હો તો એ જ કારણુથી દેવેાના પણ અમુખ્ય અધિકાર માનવા જોઈએ અને તા પછી કમમુક્તિ મેળવી આપનાર સગુણુ વિદ્યાર્થા દેવના દેહ પ્રાપ્ત કરીને શ્રવણાદિતું અનુષ્કાન કરનાર તેમને વિદ્યાપ્રાપ્તિ અર્થ સંન્યાસને યાગ્ય એવું વ્યાક્ષણ શરીર ગ્રહણ કરવું પડે, ને એમ હોય તા પ્રદ્યાંગેક પ્રાપ્ત કર્યા પછી ફરી આ લાકમાં આવવું પડતું નથી વગેરે શુતિ સ્થનનોના તિરાધ થાય સ્પૃતિ પણ કહે છે કે બ્રદ્ધલાક્ષાં સ્થા પડતું નથી વગેરે શુતિ સ્થનનોના તિરાધ થાય સ્પૃતિ પણ કહે છે કે બ્રદ્ધલાક્ષી સ્વાસ્તા પ્રક્ષય વખતે અર્થાત વ્યદ્ધ સાય સ્પૃતિ પણ કહે છે કે બ્રદ્ધલાક્ષી સ્વાસાં મહા પ્રલય વખતે અર્થાત વ્યદ્ધ સાયન પ્રાપ્ત કરે છે. આના ઉતર એ છે કે દેવાને માટે કોઈ કર્મ'નું વિધાન નથી તેથી તેમની ચિત્તવિ પ્રનિષ્ટત્તિ સ્વતઃ હોય છે અને આમ અનન્ય-બ્યાપારત્વ સ્વતઃ સંક્ષવે છે તેથી સંન્યાસ વિના પણ દેવાતો મુખ્ય અધિકાર છે. મતુષ્યામાં જ સંન્યાસ મુખ્યાધિકારના પ્રયોજક છે, કારસુ કે વર્ણાક્ષમ વિભાગ મનુષ્યાને માટે છે. (૬)

(७) नन्वमुख्याधिकारिणा दृष्टफलभूतवावयार्थावगत्यर्थमविहित-शास्त्रान्तरविचारवत कियमाणो वेदान्तविचारः कथं जन्मान्तरविद्याऽवाप्ता-युप्युष्ठयने । न खल्ज विचारस्य दिनान्तरीयविचार्यावगतिहेतुत्वमपि युज्यते, द्रे जन्मान्तरीयतदेतुत्वम् । न च वाच्यं मुख्याधिकारिणा परिवाजकेन कियमाणमपि श्रवणं दृष्टार्थमेव, अवगतेर्द्रष्टार्थत्वात् । तस्य यथा प्रारम्ध-वर्मविशेषरूपप्रतिबन्धादिइ जन्मनि फल्जमजनयतो जन्मान्तरे प्रतिबन्ध-कर्मविशेषरूपप्रतिबन्धादिइ जन्मनि फल्जमजनयतो जन्मान्तरे प्रतिबन्ध-करणे (ज्ञ. स. ३.४.५१) तथा निर्णयात्, पवममुख्याधिकारिकृतस्यापि स्यादिति । यतक्शाम्त्रीयाङ्गयुक्तं श्रवणमप्रत्विधित्वपक्षे फल्जपर्यन्तमपूर्वम्, नियमविधित्वपक्षे नियमादृष्टं वा जनयति । तच्च जातिस्मरत्वप्रापका-दृष्टवत् प्राग्भवीयसंस्कारमुद्वोध्य तन्मूलभूतस्य विचारस्य जन्मान्तरीय-विद्योपयोगितां घटयतीति युज्यते । शास्त्रीयाङ्गविधुरं श्रवणं नादष्टोत्पादक-मिति कुतस्तस्य जन्मान्तरीयविद्योपयोगित्वमुगपद्यते, घटकादृष्टं विना जन्मान्तरीयप्रमाणव्यापारस्य जन्मान्तरीयावगतिहेत्तुत्वोध्यमे अतिप्रसङ्गात् ।

શંકા થાય કે દેષ્ટ ફળરૂપ વાકચાર્થજ્ઞાનને મટે અમુખ્ય અધિકારીથી કરવામાં આવતા વેદાન્તવિચાર, અવિહિત અન્ય (ન્યાયાદિ) શાસ્ત્રના વિચારની જેમ, જન્માન્તરમાં વિદ્યાપ્રાપ્તિમાં ઉપયાગી કેવી રીતે બનશે ? (આજના) વિચાર ખરેખર તેા બીજા દિવસના પગ્ ન્ચિાય° (વિચાર–વિષય)ના જ્ઞા**નના હેતુ થઈ** શક્તા નથી, તે બીજા જન્મના (વિચાર્યના જ્ઞાનના) તે હેતુ બને એ ફર રહ્યું (-કલ્પી પણ ન શકાય)! અને એવી દલીસ કરવી નહિ કે મુખ્ય અધિકારી એવા પરિવાજકથી કરવામાં આવતુ શ્રવણ પણ દુષ્ટ પ્રયોજનવાળું જ છે, કારણ કે સાન દુષ્ટ અથ' (પ્રયોજન, ફળ)વાળું છે તે જેમ પ્રારખ્ધ કમ'લશેષરૂ ય પ્રતિ બ'ધને લઈને આ જન્મમાં ફળ ઉત્પન્ન નથી કરતું પણ અન્ય જન્મમાં પ્રતિબંધક દૂર થતાં ફળ ઉત્પન્ન રે છે, કારણ કે 'કાઈ પ્રસ્તુત પ્રતિબંધ ન હોય તા આ જન્મમાં પણ (જ્ઞાન) થાય છે, કારણ કે 'કાઈ પ્રસ્તુત પ્રતિબંધ ન હોય તા આ જન્મમાં પણ (જ્ઞાન) થાય છે, કારણ કે તેમ જોવામાં આવે છે '(છા. સૂ. ૩.૪.૫૧) એ અધિકરણમાં તે પ્રમાણે નિર્ણ'ય છે,---તેમ અમુખ્ય અધિકારી કે કરેલા (વેદાન્તવિચાર)ની બાબતમાં પણ થઈ શકે. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે શાસીય અગ (સંન્યાસ)થી સુક્રત શ્રવણ (શ્રવણ(વાધ) અપૂર્વ વિધિ છે એ પક્ષમાં (વિદ્યારૂપ) ફળની ઉત્પત્તિ સુધી અપૂર્વ' ઉત્પન્ન કરે છે, અને (શ્રવણવિધિ) નિયમવિધિ છ એ પક્ષમાં (નિયમવિશિષ્ટ થઈને શ્રવશુ ફળની ઉત્પત્તિ સુધી ટકે એવું) નિયમાદ્ધ્ય ઉત્પન્ન કરે છે. અને તે પૂર્વ જન્મનું સ્મરણ યાપ્ત કરાવનાર અદ્ધ્ટની જેમ પૂર્વજન્મના સંસ્કારને જગાડીને તેના મૂળભૂત વિચારને અન્ય જન્મની વિદ્યામાં ઉપયોગી બનાવે છે એમ (માનવું) સુક્રત છ. શાસીય અંગ (સંન્યાસ) વિનાનું શ્રવણ અદ્ધ્યનુ ઉત્પાદક નથી તેથી તે અન્ય જન્મની વિદ્યામાં ઉપયોગી કેવી રીતે હાઈ શકે, કારણ કે ને ઘટક (સંપાદક, શકથ અનાવનાર) અદ્યટ વિના એક જન્મના પ્રમાણુલ્યાપારને અન્ય જન્મના જ્ઞાન્ય પ્રત્ય જન્મના સાનો આવે તો અત્યત્ર થશે. (-અન્ય જન્મનાં સ્ટલ જન્મના જ્ઞાનો શક્ય પ્રત્ય જન્મનાં સાલ્યો છે શકે, કારણ કે ને ઘટક (સંપાદક, શકથ પ્રત્ય પ્રત્યાના સાલ શરો).

વિવરલ : શંકાકાર દલીલ કરે છે કે આપણા અનુભવ છે એક દિવસે કરેલા વિચાર અન્ય દિવસના વિચાય'(વિચાર વિષય)ના ત્રાનના હેતુ નથી ખનતા તા પછી એક જન્મમાં અમુખ્ય અધિકારીએ કરેલાં વેદાન્તવિચાર અન્ય જન્મમાં વિચાર્યના તાનના હેત ખતે છે એમ તા કેવી જ રીતે કહી શકાય. આની સામે કોઈ દલીલ કરે કે મુખ્ય અધિકારીએ કરેલું શ્રવણ ૬ ૾ટ ફળવાળુ માનવામાં આવે છે તેમ છતાં પ્રતિભાધ હાય તા તે આ જન્મમાં વિદ્યારૂપ કળ ઉત્પન્ન નથી કરત અને અન્ય જન્મમં કળ આપે છે, જેમ વામદેવ વગેરેની આબતમાં બન્યું હતુ (--- વામદેવને ગર્ભામાં હતા ત્યારે ત્રાનપ્રાપ્તિ થયેલી જ હતી), તે જ રીતે અમુખ્ય અધિકારીએ કરેલું શ્રવણ પણ અન્ય જન્મમાં ફળ ઉત્પન્ન કરનારું હાેઈ શકે. પણ આ દલીલ બરાબર નથી. દુર્ખાન્ત વિષમ છે. 'શ્રોતઘ્યું:' એ શ્રવણવિધિને અપૂર્વ વિધિ માનનાર પક્ષમાં સન્યાસરૂપ શાસ્ત્રીય અંગથો યુક્ત શ્રવણ પાતે વિદ્યારૂપ ફળની ઉત્પત્તિ થાય ત્ય સુધી ટકે તેવું અદ્ધ્ટ ઉત્પન્ન કરે છે. જ્યારે શ્રવણવિધિને નિયમવિધિ માનનાર પક્ષમાં શ્રવણ નિયમવિશિષ્ટ હે.ઈને ફળપ્ય'ન્ત નિયમાદ્રષ્ટ ઉત્પન્ન કરે છે. જેમ પૂર્વ'જન્મની રમૃતિ સિદ્ કરનાર અદ્વષ્ટ પૂર્વ જન્મ અને તેના વૃત્તાન્તના અનુભવથી ઉત્પન્ન થયેલા સરકારને આ જન્મમાં જગાડીને, તેનું ઉદ્દે લેલન કરીને તે દ્વારા પુવ જન્મ અને તેના વૃત્તાન્તના રમૃતિ શક્ય બનાવે છે તેમ આ અદબ્ટ પૂર્વ જન્મમાં બવાણાદિથી ઉત્પન્ન થયેલા સંસ્કારને જગાડીને તે સરકારના કારણબૂત શ્રવણુની ભાવી જન્મમાં ઉત્પન્ન થતી વિદ્યામ ઉપયોગિતા શક્ય બનાવે છે. પણ સંન્યાસરહિત ક્ષત્રિય આદિથી કરવામાં આવતું શ્રવણ અદબ્દને ઉત્પન્ન

કરી શકતું નથી, કારણું કે ક્ષત્રિય આદિની પ્રતિ શ્રવણાદિનું વિધાન નથી પ્રશ્ન થાય કે અવિદિત શ્રવણ બલે અદબ્ટને ઉત્પન્ન ન કરે, પણુ સંસ્કાર તેા ઉત્પન્ન કરો શકે અને તેના અળે જ તે અન્ય જન્મમાં ઉત્પન્ન થતી વિદ્યાનું કારણું કેમ ન બની શકે ! આનેા ઉત્તર છે કે આ શક્ય બનાવનાર અદબ્ટ વિના જ જો આમ માનશા તા એક જન્મમાં થયતુભવેલી બધી વસ્તુની સ્પૃતિ અન્ય જન્મમાં થવી જોઇએ પણ તેમ થતું નથી. તેથી એક જન્મમાં કરેલા વેદાંત-વિચાર આદબ્ટ દ્વારા જ અન્ય જન્મમાં વિદ્યા ઉત્પન્ન કરી શકે છે. પણુ ક્ષત્રિય આદિની બાબતમાં શાસ્ત્રીય અંગ સંન્યાસ વિનાનું શ્રવણુ આદબ્ટ ઉત્પન્ન નથી કરતું તેથી અન્ય જન્મમાં વિદ્યા ઉત્પન્ન ન કરી શકે.

આ શંકાના ઉત્તર નીચે આપ્યા છે :

उच्यते—अमुख्याधिकारिणाऽपि उत्पन्नविविदिषेण क्रियमाणं अवणं द्वारभूतविविदिषोत्पादकप्राचीनविद्यार्थय ब्राद्यनुष्ठानजन्यापूर्वप्रयुक्त-मिति तदेवापूर्व विद्यारूपफलपर्यन्तं व्याप्रियमाणं जन्मान्तरीयायामपि विद्यायां स्वकारितअवणस्य उपकारकतां घटयतीति नानुपपत्तिः । अवणादौ विध्यभावपक्षे तु सन्न्यासपूर्वकं इतस्यापि अवणस्यादण्टानुत्पादकत्वात् सति प्रतिबन्धे तस्य जन्मान्तरीयविद्याहेतुत्वमित्थमेव निर्वाग्रम् ।

(આ શ'કાના ઉત્તરમાં) કહેવામાં આવે છે કે — જેમાં જ્ઞાનની ઇચ્છા ઉત્પન્ન થઈ છે એવા અમુખ્ય આધેકારીથી પણુ કરવામાં આવતું શ્રવણુ દ્વારભૂત વિવિદ્ધિાને ઉત્પન્ન કરનાર પ્રાચીત (ગલ જન્મમાં) વિદ્યા અર્થે થયેલા યજ્ઞાદિના અનુષ્ઠ નથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલા અપૂર્વ થી પ્રયુક્ત છે તેથી તે જ અપૂર્વ વિદ્યારૂ ધ ફળ સુધી •માપૃત (કામે લાગેલુ) રહેતું અન્ય જન્મની વિદ્યામાં પાલાથી કરાવવામાં આવેલા શ્રવણુની ઉપકારકતાને ઘડે છે (શક્ય બનાવે છે), તેથી અનુપપત્તિ નથી. બીજી બાજુ અ શ્રવ શાદિ અંગે વિધિ નથી એમ માનનાર પક્ષમાં સન્યાસપૂર્વ ક કરેલું હોવા છતા શ્રવણુ અદ્ધે છે ઉત્પન્ન થી કરતું તેથી પ્રતિબંધ હાયતા તે શ્રવણુ અન્ય જન્મમાં વિદ્યાના હેતુ બને છે તેના નિર્વાહ આ તેલે જ કરવાના રહેશે.

વિવરસ : 'કમ'ના વિદ્યામાં વિનિયાગ છે' એ પક્ષને આધારે ઉપયું કત શકાતા ઉત્તર આપે છે યત્તાદિ દારા વિદ્યા હત્પન્ન કરવાની દ્વાય છે તેમાં વિિદિધા દારભૂત બને છે, અને દિશા અર્થે ગત જન્મમ જે યત્તાદિનું અનુષ્ઠાન થયુ હોય તેન થી આ વિવિદિ ! ઉત્પન્ન થાય છે. આમ આ વિદ્યા અર્થે થયેલા યત્તાદિ--અનુષ્ઠાનથી જન્ય જે અપૂર્વ છે તે વિદ્યાર ! ફળ ઉત્પન્ન થાય ત્યા સુધી વ્યાપૃત (કામે લાગેલું) રહે છે તેથી યત્તાદિ---અનુષ્ઠાનથી જન્ય અપૂર્વ પોતે જે બ્રવણ કરાવે છે. તેની જન્માન્તરીય વિદ્યામાં ઉપયોગિતા શક્ય બનાવે છે. આ વાત અમુષ્ય અધિકારોની થઈ. વાચર-પતિમિશ્રના મતમાં સુખ્ય અધિકારીથી કરવામાં આવતા શ્રવણને! નિર્વાહ પણ યત્તાદિથી ઉત્પન્ન થતા અપૂર્વથી જ થાય છે. તેથી કર્યામાં આવતા શ્રવણને! નિર્વાહ પણ ચત્તાદિથી ઉત્પન્ન થતા અપૂર્વથી જ થાય છે. તેથી કર્યુ છે કે જે પક્ષમાં શ્રવણ અપૂર્વ નથી ઉત્પન્ન કરતું તેથો વિદ્યા અર્થ થયેલા યતાદિ અનુષ્ઠાનથી ઉત્પન્ન કરાયેલા અપૂર્વ નથી ઉત્પન્ન કરતું તેથો વિદ્યા અર્થ થયેલા યતાદિ અનુષ્ઠાનથી ઉત્પન્ન કરાયેલા અપૂર્વ ન હોય ત્યારે તો દષ્ટ ફળ જ્ઞા વાન ગ્યા જન્મમાં જ પ્રાત્વ છે! आचार्यास्तु नियमविधिपक्षेऽपि अयमेव निर्वाद्वः । अवणमभ्यस्यतः फल्लप्राप्तेरर्वाक् प्रायेण तजियमादद्वानुत्पत्तोः । तस्य फल्लपर्यन्तादृत्तिगुणक-अवणानुष्ठाननियमसाध्यत्वात् । न हि नियमादद्वननकदअवणनियमः फल्लपर्यन्तमावर्तनीयस्य अवणस्योपक्रममात्रेण निर्वर्तितो भवति येन तज्जन्यनियमाद्ध्टस्थापि फल्पर्यन्तश्रवणाद्वत्तेः प्रागेनोत्पत्तिः सम्भाष्येत । अवधातवदाद्वत्तिगुणकस्यैव अवणस्य फल्लसाधनत्वेन फल्ल्याधनपदार्थनिष्पत्तोः प्राक् तज्जियमनिवर्तिवचनस्य निरालम्बनत्वात् अवणावधाताद्युपक्रममात्रेण नियमनिष्पत्तौ तावतैब नियमशास्त्रान्जुण्ठानं सिद्धमिति तदुनाद्वत्तावप्यवैकल्य-प्रसक्ताच्वेत्याद्वः ।

જ્યારે આચાર્ય (વિવરહાશાર્ય) કહે છે કે નિયમવિધિ પક્ષમાં પણ આ જ નિવાંહ છે, કારણ કે જે શ્રવણના અભ્યાસ કરે છે તેની બાબતમાં (પ્રતિબંધ-(નવૃત્તિરૂપ) ફળની પ્રાપ્તિતી પહેલાં પ્રાયઃ તેના (શ્રવણના) નિયમથી જન્ય અદુષ્ટની ઉત્પત્તિ શરી નથી. તેનું કારથ એ કે (નિયમાદપ્ટ) કળ પય'ત આવૃત્તિ જેનું લક્ષણ છે તેવા શ્રવણાનુષ્ઠાનના નિયમથો ઉત્પન્ન થાય છે. એ દેખીતું છે કે નિયમાદઘ્ટને ઉત્પન્ન કરનારાે શ્રવણનિયમ કળપર્યંત જેની આવૃત્તિ કરવની છે તેવા શ્રવણના ઉપક્રમ(-- આરંભ-) માત્રથી પુરા થતા નથા જેથી કરીને તેનાથી ઉત્પન્ન થતા નિયમાદેષ્ટની પણ કળ પર્ય'ત શ્રવણાવૃત્તિની પહેલાં જ ઉત્પત્તિ સંભવે અવઘાતની જેમ અવૃત્તિરૂપ ગુણથી સુક્ત જ શ્રવણ કળતું સાધક છે તેથી કળના સાધન પદાર્થની. – અવૃ(ત્તેયુક્ત શ્રવસની---) ઉત્પાત્ત પહેલાં તે નિયમને सिद्ध अरनार वचन निरास अन अन છे (---आवृत्तियुक्त श्रवश्चनी ઉत्थ. त्तनी पहे**स**ां, શ્રવર્ણનયમ (નગ્પન્ન કરતાર વચન (નરાલ બન છે). અને શ્રવણ તેમજ અવધાત આદિના ઉપક્રમ,આર'લ) માત્રથી જે નિયમની નિષ્પત્તિ થતી હાય તા તેટલા માત્રથી (નયમશાસ્ત્રના અનુષ્ઠાનની સિદ્ધિ થઈ જાય તેથી આવૃત્તિ ન હાેય તા પણ અવૈકલ્ય (ખામીના અભાવ) પ્રસક્ત થાય (તેથી ાનચનાલ્પ્ટ ફળપર્યન્ત **ચ્યા**વૃત્તિયુક્ત શ્રવણના અનુષ્ઠાનના નિયમથી જ સાધ્ય છે). (એમ વિવ**રણાચાર્ય** (6 Be

વિવરહ્યુ : વિવરહ્યા યાર્ચના વચનતું તાત્પય' એ છે કે પ્રમાહ્યુની અસંભાવનાની નિવૃત્તિ શ્રવહ્યુતું ફળ છે: પ્રમેયની અસંભાવનાની નિવૃત્તિ મનતતું ફળ છે, અને વિપરીત સિ~ક્વ ભાવનાની નિવૃત્તિ નિદિધ્યાસનનું ફળ છે. આમ ત્રિવિધ પ્રતિબંધકની નિવૃત્તિરૂપ ફળ ઉત્પન્ન થાય ત્યાં સુધી આવૃત્તિથી વિશિષ્ટ શ્રવણુ આદિ સુખ્ય અધિકારીનાં નિષ્પત્ન થાય છે, તેનાથી નિયમાદષ્ટના ઉત્પત્તિ થાય જ છે. આ રીતે વિજ્ઞાનું સાધન સંપન્ન થયા છતાં પણુ પ્રતિભાધને લોધે જો વિજ્ઞા ઉત્પત્ત ન થાય તો પુનજ' મની પ્રાપ્તિથી પ્રતિબંધને ક્ષય થતાં ફરી વિનારની અપેક્ષા વિના જ વિજ્ઞા ઉત્પત્ન થાય છે, જેમ વામટેવ, હિશ્વ્યબર્ભ આદિની વિદ્યા ઉત્પત્ત થઈ હતી. પણુ જેની બાબતમાં ઉક્ત પ્રતિબંધની નિવૃત્તિ પ્ય'ત શ્રવભ્રુનિની ચાવૃત્તિ ન થઈ હતી. પણુ જેની બાબતમાં ઉક્ત પ્રતિબંધની નિવૃત્તિ પ્ય'ત શ્રવભ્રુનિની ચાવૃત્તિ ન થઈ હતી. પણુ જેની બાબતમાં ઉક્ત પ્રતિબંધની નિવૃત્તિ પ્ય'ત શ્રવભ્રુનિની ચાવૃત્તિ ન થઈ હતી. પણ જેની બાબતમાં ઉક્ત પ્રતિબંધની નિવૃત્તિ પ્ય'ત શ્રવભ્રુનિની ચાવૃત્તિ ન થઈ હોય અને વચ્ચે મૃત્યુ થઈ જાય, તેવાનું એ સુખ્ય અધિકારી દિવા છતાં નિયનાદષ્ટ ઉત્પત્ન થતુ નથી. અને અન્ય જામાં ઉક્ત પ્રતિત્વની નિવૃત્તિ પર્યાંત શ્રવભ્રાહિને અબ્યાસ કરવાથી તે શ્રવશાદિના નિયમાદષ્ટથી વિદ્યામાં ત્રતિ વધ્ય પાપના ક્ષય થતાં તે વિજ્ઞા પ્રાપ્ત કરે છે. ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે કર્શુ છે :---

> तत्र तं चुद्धिसंयोग खभते पौर्श्वदेधिकम् । यतते च ततो भूयस्सं!सद्धौ कुरुनन्दन ॥ (भ. गीता. ६. ४३)

નિયમાદ્રષ્ટ ઝવણમાત્રથી ઉત્પન્ન થઈ શકતું નથી, પણ ઝવણ નિયમથી ઉત્પન્ન ચઈ શકે છે; અત શ્રવજીનિયમની નિષ્પત્તિ તા જ થાય જો બવજી આદિની જ કળપ્ય' ત આવૃત્તિ હોય. આમ ફળના ઉત્પત્તિની પહેલાં શ્રવણાદિ-નિયમના જ અભાવ હાવાથી નિયમા દ્રષ્ટની ઉત્પત્તિ થતી નથી. જેમ આદત્તિથા યુક્ત અવધાત (ડાંગર ઝડવી તે) ચાખાની નિષ્પત્તિ-રપ કળતું સાધન છ એ લાકસિદ્ધ છે, તેમ આવૃત્તિયા મુક્ત અવજ્યાદ કળતું સાધન છે. તેના થી જ #ળપય' ત શ્રવજાના અમાપ્તાશ-પરિષ્ટ્રશરૂ નિયમ નિષ્પન્ન ચાય છે, તે પહેલા નહિ એવા અર્થ છે. ડાંગરને છઢવા અગે જ નિયમવિધિ છે તમાં એ અભિપ્રેત જ છે કુ ઉપરત પડ ન કળીને ચાખા પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધા આધાતની ક્રિયા કયા જ કરવાની છે અને ત્યારે નિયમ નિષ્યન્ન થાય, તેમ શ્રવણ અગે જે નિયમવિધિ છે તેમાં પણ વિદ્યારૂપી ફળ પર્યત શ્રવણ ચાલુ રહે તે જ નિયમ નિષ્પત્ર થાય છ --આરંભ માત્રથી નંદિ. શ્રવણુના આરંભ-માત્ર કે કેટલીક આવૃત્તિ માત્ર થતાં 'શ્રવણ્નિયમ નિષ્પન્ન થયો' એ વચન વિત્યના અભાવમાં, વિષય ન હાેવાથી, નિરાલંબ બને છે. જે અવણના આરંબ માત્રથી જ નિયમ નિષ્યત્ન ચતા હાય તા શ્રવણ અવધાત આદિના અનુષ્ઠાનના આરંભ કરને શ્રવણ અવધાત આદિને છાડીન ભાષા--પ્રળધ આદિતા વિચાર કરવામાં આવે અને નખથી ફાલીને ફોતરાં કાઢવામાં આવે, વગેરે તેા એ પ્રવૃત્તિમાં પશ ! નયમવિષિના વિરોધ ન માનો શકાય. પશ તેવ' નથી, તેથાં આવત્તિવિશિષ્ટ શ્રવણાદિયાં જ નિયભાદષ્ટ શક્ય બને છે.

(જુએન પચપાદિકાવિવરણ, પૃ. ૧૦૨થી આગળ).

केचितु इष्टार्थस्यैन वेदान्तश्रवणस्य---

' दिने दिने तु वेदान्तश्रवणाद् भवितसंयुतात् । 👘 👘

गुरुशुश्रूषया खब्धात् क्वच्छाशीतिफलं लभेत् ॥ ' इत्यादिवचनप्रामाण्यात् स्वतन्त्रादघ्टोस्पादकस्वमप्यस्ति । यथा अग्निसंस्कारस्याधानस्य पुरुषसंस्कारेषु परिगणनात् तदर्थत्वमपि, एवं वचनबल्ठादुभयार्थस्वोपपत्तेः । तथा च प्रतिदिनअवणजनितादघ्टमहिम्नै-वाम्राष्मिकविद्योपयोगित्वं अवणमननादिसाधनानामित्यादुः ॥७॥

જયારે કેટલાક કહે છે કે "પ્રતિદિન ગુરુસેવાથી માપ્ત અને ભક્તિથી યુક્ત વેદાન્તશ્રવશ્રુથી વ્યક્તિ એ'શી કૃચ્છૂ (વત)નું ( પુષ્યરૂપ ) કળ મેળવે" ઇત્યાદિ વચનના પ્રમાણથી દબ્ટ અર્ધ (કળ કે પ્રધાજન)વાળું જ વેદાન્ત-બ્રવણ સ્વતંત્ર પશું અદબ્ટને ઉત્પન્ન કરનારું પણ છે. કારણ કે જેમ અન્નિના સંસ્કાર માટેના આધાનની પુરુષ-સંસ્કારોમાં ગણના હોવાથી તે તેને માટે પણ છે (--પુરુષાથ' સંસ્કાર પણ છે). તેમ વચનના અળથી (વેદાંત-બ્રવણ) ઉભયાથ' (--દબ્ટ અને આદબ્દ કળવાળું) હોય એ ઉપપન્ન છે. અને આમ પ્રતિદિન બ્રવણથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવતા અદબ્ટના મહિમાથી જ શ્રવણ, મનન આદ સાથને આમુબ્મિક (જન્માન્તરની) વિદ્યામાં ઉપયોગી બને છે. (૭)

વિવર્ણુ: અહીં બીજો મત રજૂ કરતાં કહ્યું છે કે મુખ્ય કે અમુખ્ય અધિકારીઓ દ્વારા દરરોજ કરવામાં આવતું વેદાંતશ્રવણુ જેમ ઉકત પ્રતિબંધકનિર્ટ્સિશ્પ દલ્ટ ફળ ઉત્પન્ન કરે છે તેમ અદલ્ટ પણ ઉત્પન્ન કરે છે અને તેના સામર્થથી બીજા જન્મમાં વેદ્વાંત વિચાર વિદ્યામાં ઉપયોગી બની શકે છે.

બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન'દ કહે છે કે ટાંકેલા વચનમાં તુ છે તે च ના અથ'માં છે. તેથી દેવતા, ગુરૂ અને વેદાંતના વિષય પ્રતિ ભક્તિ તેમ જ ગુરૂશુશ્રૂષા જેમને ઉદ્લેખ કરવામાં આબ્યા છે, અને શ્રમ, દમ, હ્યદ્ધચર્ય', અહિંસા આદિ જેમના ઉદ્લેખ નથી કરવામાં આબ્યા તે સવ' સાથે વેદાંતબ્રવણના સમુચ્ચય દ્યાત થાય છે. વેદાંતબ્રવણ સ્વતંત્ર અદબ્દ પગ્રુ ઉત્પન્ન કરી શકે છે ખેત્ર કશુ' છે તેના અર્થ એવા સમજવાના છે કે અદબ્દ ઉત્પન્ન કરવામાં બ્રવણને વિદ્યામાં વિનિયાગ બતાવનાર બ્રવસ્તુવિધિની અપેક્ષા નથી.

વેદાંતશ્રવણુનું દુષ્ટ અને અદુષ્ટ ફળ હાેઈ શકે તે ખતાવવા અગ્ન્યાધાનનું દુષ્ટાન્ત આપ્યું છે. અગ્નીમારવોત એ વચનથી આધાનને આહવનીય આદિ અગ્નિના સંસ્કાર તરીકે સ્વીકારવામાં આવે છે. જ્યારે બગ્ન્યાધેયમાંગ્નદ્દાત્રણ ઇત્યાદિ પુરુષ સંસ્કારોના સંગ્રહ કરતાર સૂત્રમાં અગ્ન્યાધાનના પણ સમાવેશ હાવાથી તે પુરુષ સંસ્કાર પણ છે આમ વેદાંતબ્રવણુનું દુષ્ટ અને અદુષ્ટ ભન્ને પયાજન હાઈ શકે અને વેદાંત-પ્રવસ્યુથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલા અદુષ્ટની યોગ્યતાથી તેના વિદ્યામાં જ વિનિયાગ કહેવા જોઈએ, તેથી તેના બળે તે અન્ય જન્મમાં થતી વિદ્યામાં ઉપયોગી બની શકે છે એવા ભાવ છે. (છ) (८) एवं 'श्रत्रणमननादिसाधनानुष्ठानप्रणाच्या विद्याऽवाष्तिः' इत्यस्मिक्यें सर्वसम्प्रतिपक्षे स्थिते <u>भारती नीर्थाः ध्यानदीपे</u> विद्याऽवाप्तौ उपायान्तरमप्याहुः । 'तत् कारगं साङ्ख्ययोगाभिपन्नम्'(श्वेता. ६.२३), 'यत्साङ्ख्यैः प्राप्यते स्थानं तद्योगैरपि गम्यते ।' इति (भ.गीता ५.५) श्रुतिस्पृतिदर्शनाद् यथा साङ्ख्यं नाम वेदान्त वचारः श्रवणश्चिदतो मननादिसदृक्त्तो द्याऽवाप्त्युपायः, एवं योगश्चविदतं निर्युणत्रक्षोपासनमपि ।

न च निर्गुणस्योपासनमेव नास्तीति झङ्क्यम् । प्रश्नोपनिषदि शैव्यप्रश्ने 'यः पुनरतं त्रिमात्रेणोङ्कारेण परं पुरुषमभिभ्यायीत (५.५) इति निर्गुणस्यैवोपासनप्रतिपादनात् । तदनन्तरम्— 'स एतस्माज्जीवघनात् परात् परं पुरिश्नयं पुरुषभी इते (प्रश्न ५.५) इति उपासनाफल्डवाक्ये ''ईश्वतिकर्मत्त्वेन निर्दिष्टं यभिर्गुणं ब्रह्म तदेवोपासनवाक्येऽपि घ्यायतिकर्म, नान्यत् । ईश्वतिध्यानधोः कार्यकारणभूतयोरकविषयत्वनियमात्'' इत्य-स्यार्थस्य ईश्वतिकर्भाधिकरणे (त्र. स. १.३.१३) भाष्यकारादिमिरङ्गी-कृतत्वात् । अन्यत्रापि तापनीयकठवछाचादिश्चत्यन्तरे निगुणोपास्तेः प्रश्वितत्वात् । सत्रकृताऽप्युपास्यगुणपरिच्छेदार्थमारण्धे गुणोपसंदारपादे निगुणेऽपि 'आनन्दादयः प्रधानस्य' इति सत्रेण (त्र. स. ३.३.११) भावरूपाणां झानानन्, दिगुणाना (, 'अक्षरधियां त्ववरोधः' इत्यादिस्रज्ञेण (त्र. स. ३.३.३३) अभावरूपाणामस्थूळत्वादिगुणानां चारसंक्षारस्य दर्श्वितस्वाच्च ।

(૮) આમ 'શ્રવસ મનન આદિ સાધનના અનુષ્ઠાન દારા વિદ્યાની પ્રાપ્તિ થાય છે' એ અર્થ ખર્ધાને સંમત ઠરતાં (અર્થાત સર્વ શ્રુતિસ્કૃતિઓમાં ખરાખર નિશ્ચિત થતાં) ભારતીતીથે' (પંચકશીના નવમા પ્રકરણ) ખ્યાનદીપમાં વિદ્યાની પ્રાપ્તિમાં અન્ય ઉપાયતું પણ નિરૂપણ કશું' છે. 'તે કારણ (કારણ તરીકે ઉપલક્ષિત પ્રક્ષ) સાંખ્ય અને ગેાગથી પ્રાપ્ત થાય છે,' 'જે (પ્રક્ષસ્વરૂપ) સ્થાનની (શ્રવણાદિપર) સાંખ્ય અને ગેાગથી પ્રાપ્ત થાય છે,' 'જે (પ્રક્ષસ્વરૂપ) સ્થાનની (શ્રવણાદિપર) સાંખ્ય ગાને ગાળ્યા પ્રાપ્ત થાય છે,' 'જે (પ્રક્ષસ્વરૂપ) સ્થાનની (શ્રવણાદિપર) સાંખ્ય ગામ ગ્રાપ્તિ કરવામાં આવે છે તે ગેાગો (ઉપાસકા)થો પણ પ્રાપ્ત કરવામાં આવે છે' એમ શ્રુતિ અને સ્મૃતિ ભેવામાં આવે છે. તેથી જ્ઞાત થાય છે કે જેમ સાંખ્ય નામના વેઠાંતવિચાર જેને માટે 'શ્રવણ' શબ્દ પ્રયોભય છે તે મનન આદિથી સંદર્કૃત (થતાં) વિદ્યાની પ્રાપ્તિના ઉપાય છે, તેમ જેને 'ગેાગ' કહેવામાં આવે છે તે નિર્ગુણ પ્રક્ષોપાસના પણ (લઘાની પ્રાપ્તિના ઉપાય છે).

અને એવી શંકા કરવી ન જોઈએ કે નિર્ગું હાની ઉપાસના જ નથી. (આ શંકા ભરાભર નથી) કારણ કે પ્રશ્નાપનિષદ્રમાં શૈન્ય-પ્રશ્નમાં 'જે વળી આ પરમ યુરુષનું ધ્યાન ત્રણું માત્રાવાળા એાંકારથી કરે' (પ્રશ્ન પ.પ) એમ નિર્ગું છુની જ ઉપાસનાનું પ્રતિપાદન છે. તે પછી 'તે આ છેવઘન પરથી પર એવા પુરમાં સૂતેલા (હૃદય આંકાશમાં ખુદ્ધિના સાક્ષી તરીકે રહેલા) (નિરૂપાધિક) પુરૂષને જુએ છે (તેના સાક્ષાત્કાર કરે છે)' એ ઉપાસનાના કલવિષયક વાકયમાં " ईક્ષ કિવાના કમ' તરીક જે નિગૃ શા ચલાના નિદેશ છે તે જ ઉપાસના-વાકયમા ઘ્યાયતિ ક્રિયાનું કર્મ છે, અન્ય નહિ, કારણ કે ઇક્ષણ અને ધ્યાન જે કાય' અને કારણ રૂપ છે તેમના વિષય એક હાય છે એવા નિયમ છે" - એમ આ અર્ય દેક્ષતિकર્મા ધિકાળ (બ્ર.સૂ. પણુ**તાપનીય**, ૧.૩.૧૩)માં ભાષ્યકાર આદિએ સ્વીકાર્યો છે. અન્યત્ર કઠવલ્લા આદિ અન્ય શ્રુતિઓમાં નિગુ'શાપાસનાનું પ્રતિપાદન કશું છે અને સૂત્રકારે પણ ઉપાસ્યના ગુણુના નિર્ણય માટે આરંભ કરેલા શુણા નસંહારપાદમાં નિંગ હા મહામાં પણ આનંદ આદિ પ્રધાનભૂ૧ (પ્રદ્ય)નાં છે (પ્ર. સ. ૩.૩.૧૧) એ સંત્રથી ભાવર પંજ્ઞાન આનંદ આદિ ગુણોના અને 'અક્ષર પ્રહ્નના જ્ઞાનાનાના (જેનાથી અક્ષરબ્રહાજ્ઞાન થાય તેવા અભાવાત્મક ધર્મીના) તાે ઉપસંહાર થાય છે' (બ. સુ. ૩ ૩.૩૩) એ સૂત્રથી અમાવરૂપ અસ્થ્વતવ આદિ ગુણેવા ઉપનહાર દર્શાવ્યા છે.

सगुणत्रधाणीवात्र प्रत्ययादृत्तिसम्भवात् ॥ (ध्यानहीय, ५५)

જેમ સગ્રહ્યુલકામાં તેમ નિર્ગુ'છુલકામાં પ્રત્યય (રાન)ની આવૃત્તિ (ધ્યાન, તત્ત્વા∙યાસ) સંભવે છે.

<sup>\*</sup> निर्गुणबद्धाः स्वस्य न सुवास्तेरसम्भवः ।

### सिद्धान्त्र हे शस<del>् प्र</del>हः

ટાઇને શાંકા થાય કે નિર્ગું શુપ્રદાની ઉપાસના જ શ્રુતિ આદિમાં પ્રતિપાદિત નથી તેથી તેને માટે કાંઈ પ્રમાણુ નથી પશુ આ શંકા બરાબર નથી. 'યાંગ' શબ્દના અર્થ સગુણ લઘ્દ્રોપાસના છે એમ માની ન શકાય કારણુ કે પ્રશ્નેાપનિષદ્દ આદિમાં ઘાદાના ઉપાસના જ , બતાવેલી છે. આ યાંગ કે ઉપાસનાનુ ફળ સઃક્ષાત્કાર છે એમ કર્શુ છે. ઉપાસના અને સાક્ષાત્કાર વચ્ચે કારણુ અને કાર્ય'ના સંબંધ છે. ઉપાસના જે કારણૂરૂપ છે તેના વિષય સગુણુ ઘાદ્ય દાય અને તેના કાર્ય'રૂપ સાક્ષાત્કારના વિષય નિર્ગું છુ ઘાદ્ય હાય એ તેના વિષય સગુણુ ઘાદ્ય દાય અને તેના કાર્ય'રૂપ સાક્ષાત્કારના વિષય નિર્ગું છુ ઘાદ્ય હાય એ તેના શક્ય જ નથી. તેથો યાંગ નિર્ગુ શુધ્ધદ્યનની ઉપાસના જ છે. 'યોગ' પદ પ્યાનના અર્થ'માં રૂઠ છે. કર્મ'યોગ મુખ્ય યોગ દારા ઘાદ્યપ્રાપ્તિનું સાધન છે, સાક્ષાત નહિ તેથી એ અર્થમાં 'ગેાગ' રાબ્દના પ્રયોગ 'કર્મ' સાથે ગીતામાં ઉપચારથી કર્યા છે.

(વ્યાખ્યાગર કુષ્ણાન ક તીર્ચ કહે છે કે માટે જ કાંઇને પ્રશ્ન થાય છે નિગુ'ણ ઉપાસના માટે આટલાં પ્રમાણ હોય તે৷ તેને વિષે શકા કેવી રીતે કરી શકાય આને৷ ઉત્તર એ છે કે આ વાત બરાબર ન્યી. ટાંકેલી શુતિ, સ્મૃતિ સિવાય ક્રયાય નિગુ'ણોપાસના જોવા મળતી નથી એ દષ્ટિએ આ શંકા ઉપતન્ન છે.સવ' શુતિઓમાં નિગુ'ણુ પ્રદ્ધાની ઉપાસનાનું પ્રતિપાદન છે તેથી શકાને કાંઈ સ્થાન નથા એમ મદ્દશુદ્ધિના અધિક્ષરીઓના આધાસન માટે બતાવ્યું છે.)

પ્રશ્નો પનિષદ્માં ગ, રૂ અને મ એ ત્રહ્યુ માત્રાવાળા ૐકારથી પરમ પુરુષતું ખ્યાન કરવાનું કહ્યું છે તેને અર્થ એ છે કે ૐકારમાં નિયું જી વ્યદ્મનું તેનાથી અભિન્ન તરીકે પ્યાન કરવું આ વાકપ પછી આ ધ્યાનનું ફળ ખતાવતાં કહ્યું છે કે જીવધન અર્થાત્ ઘટાકાશની જેમ ઉપાધિથી પરિનિછન્ન ચૈતન્યાત્મા, તેનાથી પર જે નિરૂપાધિક પરમાત્મા છે અને જે પાતાના હૃદય:કાશમાં છુદ્દિના સાક્ષી તરીકે રહેલા છે તેના સાક્ષાત્કાર (ઇક્ષિછ્યુ) આ ધ્યાન કરનારને થાય છે. આમ ધ્યાન એ સાક્ષાત્કારનું કારછ્યુ છે એમ સમજાય છે તેથી ધ્યાન કે ઉપાસના અને સાક્ષાત્કારના વિષય એક જ હાેવા જોઈએ.

શકા થાય કે ભાખતી પરના કલ્પતરુ(૧. ગ. ૧ ૩)માં 'સ તેત્ર સિ સર્ચે સમ્વન્ન: (પ્રશ્ન પ. પ) ઇત્યાદિ સંપત્તિ પ્રતિપાદક વચન અનુસાર ધ્યાતગ્ય પ્રદુષ નિ હું છુ પ્રક્ષરૂપ છે એન કલ્પ નરુ-રહેલ ' એવુ' રિશેષણુ છે. તેથી ૐકારમાં ધ્યાતગ્ય પુરુષ નિ હું છુ પ્રક્ષરૂપ છે એન કલ્પ નરુ-કારને સ્વીકાર્ય નથી એમ લાગે છે. આ શંકાના ઉત્તર છે કે એવું નથી, સર્યસંપત્તિ વિષયક વચન અચિ'રાદિ માગ માં પ્રાપ્તિપરક છે એ ચાથા અધ્યાયમાં કલ્પતરુકાર અમલાન દે પોતે પ્રતિપાદિત કહ્યું' છે તેથી સર્ચ કે તેને અંદર રહેલા ઇશ્વરની પ્રાપ્તિનું એ આધક નથી. કલ્પ પરુકારનાં પોતાનાં અન્ય વચનાની પર્યાક્ષેચના કરવાથી અને શ્રુતિ બાગ પરક હોવાથી 'સર્યાન્તઃસ્થત્વ' વિશેષણુ આપવામાં તાત્પર્ય નથી એમ સમન્બય છે એમ કલ્પતરુ છે છે. પરિનલમાં અધ્યચ્યદ્વાં દિવા રોતિપાદિત કર્યુ' છે.

નિગુ હ્યુ હાલ ઉપાસ્ય હાેઈ શકે એ બાળતમાં છાલાસૂત્રકા રની પણ સંબતિ છે એમ બતાબ્યું છે. છાલાસૂત્રકારે નિગુ હામાં પણ ગુણોના ઉપસહાર બતાબ્યો છે. શકા થાય કે નિગુ હામાં ગુણોના ઉપસંહાર નિગુ હા હાલના જ્ઞાન અથે છે કે નિગુ હા હાલના દિપાસના અથે છે. આવી શકાના નિરાસ કરતાં કહ્યું છે કે નિગુ હામાં ગુણો પસંહારતું નિરૂપણ છે તે ઉપાસ્યના નિહ્યુ ય માટે છે અને તેતું નિગુ હાોપાસના પણ કળ છે — આમ ન હોય તા તે નિરૃ હાની ત્રીજા પાદ સાથે ફાઇ સંગતિ ન રહે. લાનન્લાવચ: પ્રધાયરથ (૩.૩.૧૧) સ્ત્રના અર્થ એવા છે કે આ તંદ વગેરેના ઉલ્લેખ એક જગ્યાએ હોય તેના અન્યત્ર ઉપસંહાર કરવા જોઈએ; કારણ કે વેલ હાલ પ્રધાન છે અને તે સવ' ઉપનિયદોમાં અભિન્ન છે તેથી હાલવિદ્યા એક છે. અન્યત્ર અભાવરૂપ ધર્મોના પણ ઉપસંહાર બતાબ્યા છે. રથૂલત્વાદિના નિષેધ નિષ્પ્રપંચ હાલના શાનના હેતુ છે એવા ભાવ છે.

अक्षरधियां...- પૂરુ સૂત્ર આ પ્રમાણે છે— બક્ષરધિયાં ત્વવરોધ; सामान्यत्दभावाभ्यामौवस्तरः वत्तदुक्रतम् (अक्षसूत्र ૩.૩. ୬૩) – અક્ષર પ્રદાને વિષે જ્ઞાન કરાવનાર (અરથૂલત્વ આદિ નિષેધા)ના ઉપસંહાર કરવા જોઈએ કારણ એ નિષેધથી સવંત્ર શ્રુતિએામાં પ્રદાનુ પ્રહિ હાદન અને એકત્વરૂપથી પ્રત્યભિજ્ઞાન પણ સમાન છે, જેમ પુરાહાશના અંગભૂત ઔપસદ મંત્રાનું અન્યત્ર મવણ થતાં અષ્વર્યુ સાથે જ સંખધ હોય છે.

नतु आनन्दादिगुणोपसंधारे उपास्यं निर्गुणमेव न स्यादिति चेत, **आनन्दादिभिरस्थूलत्वादिभिश्चोपलक्षितम**ंखण्डैकरसं न। **त्रह्या** स्मीति निर्गुणत्वातुपमर्देन उपासनासम्भवात् । नतु 'तदेव ब्रह्म स्वं विद्धि नेदं यदिदग्रुपासते' (केनोपनिषद् १.५) इति अतेः न परं मझोपास्यमिति चेत, 'अन्यदेव तद्दिदिताद्' (केन उप. १.४) इति अतेस्तस्य वेद्यत्वस्याप्यसिद्धया-पातात् । श्रुत्यन्तरेषु ब्रह्मवेदनप्रसिद्धेरवेद्यत्वश्रतिर्वास्तवावेद्यत्वपरा चेत, आ थर्वणादौ ते दुपासनाप्र सिद्धस्तदनुपास्यत्वश्च तिरपि वस्तुष्ट्रचपराऽस्तः। एवं च 'श्रवणायापि बहुभियों न लभ्यः' (कठ. २.७) इति श्रवणाद येषां बुद्धिमान्धाद्, न्यायध्युत्पादनकुश्वलविशिष्टगुर्वलाभाद्वा श्रवणादि न सम्भवति, तेषामध्ययनगृहीतैः वेदान्तरापाततोऽधिगमितत्रत्यास्मभावानां तद्विचारं विनैव प्रश्नांपनिषदाद्युक्तमार्थग्रन्थेषु ब्राह्मवासिष्ठादिकस्पेषु पठची शणादिषु चाने कथा खाविप्र कीर्णसर्वा थों पसंहारेण कल्पस्र के स्वरित-होत्रादिवन्निर्धारितानुष्ठानप्रकारं निर्गुणोपासनं सम्प्रदायमात्र विद्रभ्यो गुरुभ्योऽवधार्य तदनुष्ठानात् क्रमेणोपास्यभूतनिर्गुणब्रह्मसाञ्चात्कारः अविसंत्रादिअमन्यायेन उपास्तेरपि कचित फलकाळे प्रमा-सम्पद्यते । पर्यवसामसम्भवात ।

શંકા શાય કે આનંદ આદિ ગુણોના ઉપસંહાર હાેય તાે ઉપાસ્ય નિગું શુ જ ન હાય. (આવી શંકા કાંઇ કરે તે ઉત્તર છે કે) ના. આનંદ આદિથી અને અસ્યૂલત્વ માદિથી ઉપલક્ષિત અખંડ એકરસ જે પ્રક્ષ તે હું છું એમ નિગુર્ણ તેની હાતિ વિના ઉપાસના સંભવે છે. જો કાેઈ શંકા કરે કે 'તે (બુદ્ધિ માદિના તાલી ગૈતન્ય)ને જ થકા જાણે, આને નહિ જેની ઉપાસના કરે છે' (કૈનેત્પનિષદ્ ૧.૫) એ મુતિથી પરબ્રહ્ય ઉપાસ્ય નથો, તેા ઉત્તર છે કે 'તે જ્ઞાત (જ્ઞાનના વિષય)થી અન્ય જ છે' (કેન. ૧.૪) એ બ્રુતિથી તેના વૈદ્યત્વ (રોયત્વ) ની પણ અસિદિ આપન્ન થશે (બ્રહ્મને વેદ્ય માની શકાશે નાહ) (તેથી શ'કા બરાબર નથી). જો દલીલ કરવામાં આવે કે અન્ય શ્રતિઓમાં પ્રદ્વાવેદનની પ્રસિદ્ધિ હાવાથી અવેદ્યત્વ અંગેની શ્રતિ વાસ્તવિક અવેઘત્વપરક છે, તેા ઉત્તર છે કે આઘ જથ આદિ (શ્રતિ)માં તેની (ઘ્રદ્યની) ઉપાસનાની પ્રસિદ્ધિ હેાવાથી તેના અનુપાસ્યત્વ અંગેની શૃતિ પણ વસ્તુના સ્વરૂપપરક જ ભલે હાેય (--પરમાર્થત: અનુપાસ્યત્વનું પ્રતિયાદન જ તે ભલે હાેય). અને આમ (નિગું ઘુ ઘ્રદ્યની ઉપાસના પ્રમાછ્સિદ્ધ થતાં) 'અનેકને શ્રવણુ માટે પણ તે પ્રાપ્ત થઇ શકતા નથી' (કઠ ૨.૭) એમ શુતિ હાવાથી જેમને ખુદ્ધિની મંદતાને કારણે અથવા ન્યાયને બરાબર સમજાવવામાં કુશલ એવા વિશિષ્ટ ગુરુ નહીં મળવાને કારણે શ્રવસ આદિ સંભવતાં નથી તેવાઓ જેમને અધ્યયન ી ગૃહીત થયેલા વેદાંતા (ઉપનિષદા)થી ઉપરછલ્લી રીતે પ્રદાત્મભાવ જણાવવામાં આ બ્યા છે, તેમને તેના વિચાર વિના જ -- જેમ અનેક શાખ ઐામાં વિખરાયેલા સવ' પદાર્થો (બાબતા) ના ઉપસંહારથી કલ્પસ્ત્રોમાં અગ્નિહાત્ર આદિના નિર્ણય કરવામાં આવે છે તેમ પ્રશ્નાપનિષદ આદિમાં શક્ત તથા બ્રાહ્ય વાસિય આદિ કલ્પામાં અને પંચીકરલ અહિમાં જેના અનુષ્ઠાન પ્રકારના નિર્ણય કરવામાં આવ્યા છે તેવા નિગુ ભાસતના સંપ્રદાયમાત્રના જાણુકાર એવા ગુરુ છેા પાસેથી નિશ્વયાત્મક જ્ઞાન મેળવાને તેના અનુષ્ઠાનથી ક્રમથી ઉપાસ્યભૂન નિશું બુગ્રદ્ધના સાક્ષાત્કાર થાય છે. અનિસ'વાદી ભ્રમના ન્યાયથી ઉપાસના પણ કચારેક કળકાળમાં પ્રમામાં પર્યવસાન પામી શકે છે.

વિષર્ભ્યુ : શકા થાય કે આનંદ આદિ ગ્રણોનો ઉપસંહાર કરવામાં આવે તો ઉપાસ્ય પ્રદ્ધ સગુણ જ ખની જાય છે, તે નિગું છુ રહેતું જ નથી. આનેા ઉત્તર એ છે કે આન દ આદિ ગુણોના ઉપાસ્ય કોટિમાં અંગીકાર નથી કરવામાં આવતા જેથી કરીને ઉપાસ્ય પ્રદ્ધ સગ્રુષ્યુ બને. પણ ઉપાસ્યના નિ પંચુત્વના નિર્ણ્ય દારા નિર્શું છ્રોપાસનામાં તેના ઉપયોગના જ સ્વીકાર કરવામાં આવે છે. આનંદ આદિ ભાવરૂપ ગ્રણોના અને અસ્થુલત્વ આદિ નિષેષરૂપ મુણોના ઉપસંહાર એ તેમના વાચક પટાના સહા-આરણરૂપ વિવક્ષિત છે. આગ **ઉપાધિથી** વિશિષ્ટ ચૈતન્યના વાચક 'આન'દ' આદિ પદેા અને સ્થૂલત્વાદિના અભાવથી વિશિષ્ટ ચૈતન્યના વાચક અસ્થૂલત્વ' આદિ શબ્દો બધા વાચ્યાર્થીમાં અનુગત અખ'ડ એક્સ્સ જે થક્ષ છે તેના બાધ લક્ષણાથા કરાવે છે, કારણ કે 'તે હું છું' એમ ઉપાસના સભવે છે. ધ્યાનદીપમાં કહ્યું છે :

आनन्दादिभिरम्यूलदिभिश्चात्माऽत्र लक्षितः ।

योऽखण्डेकरसस्सोऽहमरमीत्येत्रमुपासते ॥ (ध्यानदी ५, ७३) (अહी' वेदान्तामां 'आनं द' આદिયી અને 'અत्यूब' આદિથી લક્ષિત જે અખંડ એકરસ આતમાં તે હું છું એમ ઉપાસના કરે છે.)

આમ તિગુ' અ લાસ ઉપાસ્ય છે એમ બ્રુતિ અને સત્રથી સિદ્ધ થાય છે. તેમ છતાં તિગુ' છે ાપાસનાની બાબતમાં બીઝ બ્રુતિઓના વિરાધ છે એવી શકા થાય કારણ કે 'બુદ્ધિ આદિના સાક્ષી તે જ હાસ છે, આ લોકો જેની ઉપાસના કરે છે તે હાસ નથી કેન ૧.૫ એમ હાલના ઉપાસ્યત્વના નિષેધ છે. પણુ આ રીતે વિચારતાં તો હાલાના વેદ્યત્વના પછ્યુ નિષેધ છે, અર્થાત જે નાત છે તે હાસ નથા (કેન, ૧.૪). આમ પરહાસનાનની પણુ સિદિ ન માની શકાય. આવી નિષેધ બ્રુતિઓનું તાતપર્ય એ છે કે વેદ્યત્વ કે ઉપાસ્યત્વ હાઇમાં પરમાર્થ'તઃ નથી.

હવે નિર્યુ છ્યાપાસનાના અધિકારી કાેણુ તે દર્શાવે છે. કેટલાક મુમૃક્ષુઓની બાળતમાં અત્યંત શુદ્ધિમહાને કારછું અવવા પાતે કુશળ મતિવાળા હાેય પણ વિશિષ્ટ શરૂ ન મળવાન કારણે અર્થાત સામગ્રીના અભાવમાં બવણુ આદિની સંભાવના નથી; તેમને પરમાત્મા ક્રવણ માટે ય પ્રાપ્ત થતા નથી તા ઝુતના સાક્ષાકારની વાત દૂર જ રહે છે. વિશિષ્ટ શરૂ એટલે નિલે ળ આય' મર્યાદા, કરુણા આદિ લક્ષણોવાળા શરૂ. આ જિજ્ઞાસુઓને નિવ્યકર્મ તરીકે કરેલા વેઢા ધ્યયનથી ઉપનિષદો ગૃહીત થઇ ગયાં છે અને તેથી ઉપરછલી રીતે બાદ્યાત્મભાવ વિષે તેઓ જાણુ છે. તેમને તેના વિચાર વિના જ નિર્યુ છે!પાસનાનો પ્રકાર શરૂઓ પાસેથી ચોછસ જાણુનિ તેના સતત અનુષ્ઠાનથી સાક્ષાત્કાર સભવે છે. નિશુ છુપ્રદાવસાર વિના જ નિશુ છુપ્રદાવસાર વિના જ

(जुओ ध्यानधीप, ५४---अत्यन्तषुद्धिमान्द्याद्वा सामन्या वाऽप्यसम्भवात् । यो विचारं न रुभते ब्रह्मोपासीत सोऽनिशम् ॥)

શકા થાય કે પ્રશ્ના નિષદ્ આદિમાં ઉપાસન ની જ વાત કરી છે પણ તેના અનુષ્ઠાનના પ્રકાર તા બતાવ્યા નથી આ શકાનું નિરાકરણ કરતાં કહ્યું છે કે જુદા જુદા આપ થયા વગેરેમાં અનેક શાખાવ્યામાં અનેક ગાખતા વિખરાયેલા રૂપમાં પડી છે તેમના ઉપસ હાર કરીને અનુષ્ઠાનના પ્રકાર જાણી શકાય છે, જેમ અગ્નિહાત્રના બાબતમાં નિષ્ણુધ કરવામાં આવે છે તેમ.

[વ્યાખ્યાકાર કુષ્ગાન દ વિવેચન કરતાં શાંકા રજૂ કરે છે કે પ'ચીકરણ પ્રાથમાં ઉપવિવદથી લૂક્ષિન વ્યુપ્પ ઠ એકરસમાં પ્રહ્યુવ હત્રાત્મક સમગ્ર પ્રપંચના પ્રવિલાયનની વાત\_કરીને 'હું વ્યુક્ષ હું' એમ વ્યુબેદથી અવસ્થાન એ જ સુસમાધિ સિ–૬૧ એ વચનમાં અને ' યોડલળ્ડૈ કરસસ્સોડદ્દ મલ્મીત્યેવમુવા સતે ( જે અખંડ એકરસ તે દું છું એમ ઉતાસના કરે છે ) ' એ ઉપર ટાંકેલા ઘ્યાન દીપના વચનમાં પ્રકૃત નિશું છો પાસન અહં પ્રહ પૂર્વ ક વિવિક્ષિત છે, તેમાં અદ્દમના ખ્યાલ છૂટતા નથા. જ્યારે પ્ર\*ના પનિષદ્ભાંના શેખ્યના પ્રશ્નમાં આંડુ કારર પ પ્રતાકમાં નિશું છુ બ્રહ્મદ્ર પ્ટિ વિવક્ષિત છે. તેલું કઠલ ક્લીમાં પછુ છે. આમ હાય તા પ્રકૃત નિશું છો પાસનમાં પ્રમાણ તરી કે પ્ર\*ન આદિના વાક્યને કેવી રીતે રજૂ કરી શકાય ! આ શંકાનો ઉત્તર આપતાં દુષ્ણાન દ કહે છે કે પ્રકૃત ઉપાસનમાં તા પત્તીય, માંડુ કચ. સુષ્ઠ ક સુતિઓ જ પ્રમાણ તરી કે વિવક્ષિત છે. પ્ર\*ત અને કઠવ ક્લી શુતિ ટાંકી છે તે તો એટલું જ બતાવવા કે નિશું છુની ઉપાસના અન્યત્ર સ્થળાએ પછુ જોવામાં આવે છે તેથી વિરાધ નથી.]

શ્રવણ અર્થાત્ વેદાન્તવિચાર વિના પણુ સંપ્રદાય અર્થાત્ ઉપાસનાના અનુષ્ઠાનના પ્રકારને જાજીનાર શુરૂ તાસેયી નિશું જીાપાસન અગે નિશ્વયાત્મક ત્રાન મેળવીને નિર્શું જીાપાસનાના અનુષ્ઠાનથી કમથી ઉપાસ્ય મૂન નિર્શું છુ બ્રહ્મતેત સાક્ષાત્કાર સંભવે છે. ભગવાન શ્રી કૃષ્ણુ નિર્શું ભ્રુપ્કરણ (૧૩.૨૫)માં કહે છે— જ્રાસ્વાડન્વેમ્ય વગસતે । (બીજાએ પાસેથી સાંભળીને ઉપાસના કરે છે) 'ક્રમથા' 'એટલે ઉપાસનાના પરિપાકના ક્રમથી'.

શ્વ કા થાય કે નિયુ' ણોપાસનાનું પ્રમારપ સાક્ષાત્કારમાં પય'વસાન ઠેવી રીતે હોઈ શકે ક આનો ઉત્તર એ છે કે ક્યારેક ભ્રમ પણુ અવિસ વાદો નીવડ છે. ઠાઈ એક ઘરમાં શ્રીકૃષ્ણુ તી મ્\*તિ છે તેનું પ્રતિબિંબ ઘરની બહાર દૂર ઊબેલા માણસ જુએ છે અને 'આ શ્રીકૃષ્ણુ છે' એવે ભ્રમ તે પ્રતિબિંબ ઘરની બહાર દૂર ઊબેલા માણસ જુએ છે અને 'આ શ્રીકૃષ્ણુ છે' એવે ભ્રમ તે પ્રતિબિંબ ઘરની બહાર દૂર ઊબેલા માણસ જુએ છે અને 'આ શ્રીકૃષ્ણુ ઉપાધિની પાસે ગયેશા તે માણસને સાચી કૃષ્ણુમ્'તિ અંગે પ્રમા થાય છે એ લાકસિદ્ધ છે. ત્યાં પ્રતિબિધ્ધા તે માણસને સાચી કૃષ્ણુમ્'તિ અંગે પ્રમા થાય છે એ લાકસિદ્ધ છે. ત્યાં પ્રતિબિધા નિંબમૂન શ્રીકૃષ્ણુના ભ્રમ અવિસ વાઠી ભ્રમ છે. વિસ વાદ એટલે ફળતા સમાવ, તેના વિનાતો તે અવિસ વાદી ભ્રમ અર્થાત્ ફળવાણા ભ્રમ. જેમ તે ભ્રમથી બદત્ત થયેલા માજીસને શ્રાકૃષ્ણુની પ્રાપ્તિરૂપ ફળના કાળમાં શ્રીકૃષ્ણુની પ્રમા થાય છે.

पाणौ पठच वराठकाः पिधाय केनचित् 'करे कति वराठकाः' इति पूष्टे 'पठच वराठकाः ' इति तदुत्तरवकुवांक्यप्रयोगमूलभूत मङ्ख्या-विशेषझानस्य मूलंप्रमाणश्चन्यस्याहार्यारोपर्रावरूपस्यापि यथार्थत्ववन्निर्गुणत्रस्रो-पासनस्यार्थतथात्वविवे वक्रनिर्विचिकित्समूलप्रमाणनिरपेक्षस्य दहराद्युपासन-वदुपासनाशासमात्रमवत्रम्ब्य क्रियमाणस्यापि वस्तुतो यथार्थत्वेन दहरा-द्युपासनेमेव निर्गुणोपासनेन जन्यस्य स्वविषयसाक्षात्कारस्य अवणादि-प्रणालीजन्यसाक्षात्कारबदेव तत्त्वार्थविषयन्वावद्यम्भावाश्व ।

इयांस्तु विशेषः----प्रतिबन्धरहितस्य पुंसः अवणादिप्रणाद्रया व्रज्ञ-साक्षात्कारो ब्रटिति सिध्यतीति साङ्ख्यमागौ मुख्यः कल्पः, उपास्त्या तु विस्तम्येनेति योगमागोंऽतुकल्प इति ॥८॥ હાથમાં પાંચ કાેડી ખંધ કરીને કાેઈ 'હાથમાં કેટલી કાંડી છે ?' એમ પુછે અને બીજો ઉત્તર આપે કે 'પાંચ કાંડી' તા તે ઉત્તર આપનારના વાક્યપ્રયોગના મૂળ ભૂવ જે સંખ્ય વિશેષનું જ્ઞાન છે તે મૂળપ્રમાણુશન્ય અને આહાય આરોપરૂપ છે તા પણુ યથાથ' છે (-અર્થ છે તેને અનુરૂપ છે). તેની જેમ નિગુ હુપ્રક્ષાપસ્ત અર્થ'ના તથાત્વ(સાચા સ્વરૂપ)ના નિશ્વાયક સંદેહરહિત મૂળ પ્રમાણુથી નિરપેક્ષ છે અને દહરાદિની ઉપાસનાની જેમ કેવળ ઉપાસનાશાસ્ત્રના આધાર લઈને કરવામાં આવે છે તા પણ તે વસ્તુતઃ યથાથ' હેવ્વાથી દહરાદ-ઉપાસનાથી જન્ય (સાક્ષાત્કારની) જેમ નિગુ છોુાપાસનાથી જન્ય પાતાના વિષ્યતા સક્ષાત્કાર, શ્રવણાદ પ્રણાલીથી જન્ય સાક્ષાત્કારની જેમ જ, તત્ત્વાર્થ'વિષયક અવશ્ય હાવા જોઈ એ. આ કારણુથી પણુ (નિગુ જો બ્રદ્ધો પાસનાની ાસદ્ધિ છે અને તેનાથી બ્રહ્નસાક્ષાત્કાર સંભવે છે).

પણ વિશેષ (લેદ) આટલા છે — પ્રતિબ ધરહિત પુરુષને શ્રવણ આદિ દ્વારા પ્રક્ષસાક્ષાત્કાર જલદાંથી સિદ્ધ થાય છે માટે સાંખ્યમાર્ગ મુખ્ય કલ્પ છે, જ્યારે ઉપાસનાથો (સાક્ષાત્કાર) વિલંબથી સિદ્ધ થાય છે માટે રોાગમાર્ગ અનુકલ્પ (ગોણ કલ્પ) છે. (૮)

(વવરથ્યુ : શકા થાય છે કે સંવાદી બ્રમના દ્રષ્ટાન્તથી નિર્હાણ ઉપાસનાતું પર્યવસાન પ્રમામાં થાય છે એમ જે કહ્યું તે ખરાખર નથી કારણ કે દ્રષ્ટાન્તમાં વૈષમ્ય છે. ત્યાં તો ઉપાધિની પાસે પહોંચ્યા પછી સાચા શ્રીકૃષ્ણુ સાથે ચલુઃસંનિકર્ષ થતાં તેનાથી શ્રીકૃષ્ણુ-પ્રમા થાય છે, સવાદી ભ્રમ માત્રથી શ્રીકૃષ્ણુપ્રમા થતી નથી. જ્યારે નિર્હાણ ઉપાસનામાં પ્રમા ઉત્પન્ન કરવાતું સામર્થ્ય નથી. અને બીજી કાંઇ સામગ્રી છે નહિ તા પછી એ પ્રમામાં ઉત્પન્ન કરવાતું સામર્થ્ય નથી. અને બીજી કાંઇ સામગ્રી છે નહિ તા પછી એ પ્રમામાં કેવી રીતે પર્યવસાન પામી શકે ? આ શંકાતું સમાધાન કરતાં નિર્હાણ ઉપાસનામાં જ રવસમાનવિષયક (અર્થાત્ નિર્હાણસદ્યવિષયક) પ્રમા ઉત્પન્ન કરવાતું સામર્થ્ય છે એમ બતાવવા માટે તેનું યથાર્થત્વ કાંડીનું દ્રષ્ટાન્ત આપીને બતાવ્યું છે. 'પાંચ કાંડી છે ' એ દેવયોગે આપેલા ઉત્તરના મૂળમાં જે 'પાંચ'એ સંખ્યાવિશેષનું જ્ઞાન છે તે પ્રમાણુશૂન્ય અને જાણી પૂજીને કરેલા આરોપરય છે તેમ છતાં તે યથાર્થ છે, તેમ નિર્હું ણાપાસના પણ યથાર્થ છે. 'હું અખંડ એકરસ બ્રહ્ય છું ' એ પ્રત્યયત્યન્તતિરૂપ ઉપાસનાના વિષયનો બાધ થતા નથી તેથી એ યથાર્થ છે એવા ભાવ છે.

શંકા થાય કે પ્રકૃત ઉપાસના સ દેહરહિત તત્ત્વજ્ઞાન (સમ્યગ્**ગ્રાન)પૂર્વાક છે તેથી** જ શ્રવણુ–મનન પછી આવતા નિદિધ્યાસનની જેમ તેનું યથાર્થત્વ સંભવે છે, તા તેના યથાથ'ત્વનું દૈવયાગથી સમર્થ'ન શા માટે કરાે છેા ? આ શંકાના ઉત્તર છે કે પ્રક્ષનું તથાત્વ એટલે કે પ્રત્યગુરૂપત્વ, નિષ્પ્રપંચત્વ આદિ, તેના નિર્ણુંય કરનાર સંદેહરહિત ગ્રુતિરૂપ પ્રળ પ્રમાણુ છે, તેના આધાર આ નિગું ણાપાસનાને છે જ નહિ. નિદિધ્યાસનથી વિપરીત એવી પ્રકૃત નિર્ગું ણાપાસના વિચારપૂર્વ'ક નથી, તેથા નિદિધ્યાસનતી જેમ તેનું યથાર્થ'ત્ય સંદેહરહિત તત્ત્વનિર્ણું થથી પ્રયુક્ત નથી.

શંકા થાય કે પ્રત્યક્**થી અભિન્ન બ્રહ્મના વિચારપૂર્વ'ક નિર્ણ**યના અભાવ<mark>માં પ્રત્યય-</mark> સન્તતિરૂપ ઉપાસનાનું અનુષ્ઠાન કેવી રાતે સંભવે કે આનેા ઉત્તર છે કે સગુણ ઇશ્વિર**થ**ી 828

' છવના અભિન્નત્વ વિષે વિચારપૂવ'ક નિર્ણુ'ય ન હેાવા છતાં પણ 'સગુણ ઈશ્વરથી પોતાના અભેદન ં સિંતન કરવું ' એ પ્રકારના સગુણાપાસના - વિધિશાસ્ત્રના આધાર લઇ તે સગુણોપાસના કરવામાં આવે છે, તેમ 'નિગુ'ણાપાસના કરવી' એવા શાસ્ત્ર માત્રના આધાર લઇને વિગુ'ણાપાસના કરવામાં આવે છે. જેમ દહરાદિ ઉપાસનાથી સ્વવિષયક સાક્ષાત્કાર સંભવે છે તેમ નિગુ ણાપાસનાથી નિગુ'ણુ પ્રદ્ધનેા સાક્ષાત્કાર થાય જ છે, બવણાદિ પ્રણાલીથી થતા 'સાક્ષાત્કારની જેમ જ.

તેમ છતાં ભારપૂર્વ'ક કહેવું જોઈએ કે સાંખ્ય અને યાેગમાર્ગ સમાન કલ્પ નથી. શુદ્ધિમાંઘ આદિ પ્રતિબાધ ન હાેય અને ાવશિષ્ટ શુરુ આદિ સામશ્રી પ્રાપ્ત હાેય તાે સાંખ્ય માર્ગ'(ત્રવણાદિ દ્વારા સાક્ષાત્કાર)નું અનુહાન કરવું જોઈએ કારણુ કે તેનાથી ત્વરાથી સિદ્ધિ થાય છે આ શક્ય ન હાેય તાે યાેગતું અનુષ્ઠાન કરવું સાંખ્યમાર્ગ કલ્પ છે જ્યારે યાેગમાર્ગ' અનુકલ્પ છે એટલું ખ્યાનમાં રાખવું (૮)

## (९) नम्वस्मिन् पक्षद्वयेऽपि त्रससाक्षात्कारे किं करणम् ?

केचिदाहुः----प्रत्ययाभ्यासरूपं प्रसङ्ख्यानमेव । योगमार्गे आदित आरभ्योपासनरूपस्य साङ्ख्यमार्गे मननानन्तरनिदिध्यासनरूपस्य च तस्य सच्चात् । न च तस्य ब्रह्मसाक्षात्कारकरणत्वे मानामावः । 'ततस्तु तं पद्यते निष्कर्छं ध्यायमानः (मुण्डक ३.१.८) इति अवणात् । कामातुरस्य व्यवदितकामिनीसाक्षात्कारे प्रसङ्ख्यानस्य करणस्वक्ष्ट्रप्तेश्व । 'आ प्रायणात् तत्रापि हि दृष्टम् ' (ब्र. स्र. ४.१.१२) इत्यधिकरणे, 'विकल्पोऽविशिष्टफलत्वात्' (ब्र. स्र. ३.३.५९) इत्यधिकरणे च दृहरा-द्यद्वंबद्दोपासकानां प्रसङ्ख्यानादुपास्यसगुणब्रह्मसाक्षात्काराङ्गकाराज्व ।

(૯) શંકા થાય કે આ બે પક્ષ (સાંખ્યમાર્ગ અને ચાગમાર્ગ )માંય પ્રલા-સાક્ષાત્કારમાં કરહા શું છે ?

કેટલા કહે છે કે પ્રત્યયા ભ્યાસ પ પ્રસંખ્યાન જ (લાસ સા સા ત્કારમાં કરણ છે), કારણ કે ચાગમાંગ માં પહેલેથી માંડીને ઉપાસના ફ્રપ તે (પ્રસંખ્યાન) અને સાંખ્ય માર્ગમાં મનન પછી તરત જ નિદિધ્યાસન ફ્રપ તે (પ્રસંખ્યાન) અને વિદ્યમાન છે. અને તેના બ્રદ્ધા સાક્ષા ત્કારના કરણ હાવાની બાબતમાં પ્રમાણ નથી એમ નહિ, કારણ કે નિાવ'શેષ (પરમાત્મા)નું ધ્યાન ક બારે તેન થી (તે ખ્યાનથી) તેને જુએ છે ( સુરુડક ૩ ૧.૮. ) એવી શ્રાત છે. અને કામાતુરન થતા વ્ય હિત (અસ નકૃષ્ટ) કામિનાના સાક્ષાત્કારમાં પ્રસંખ્યાનને કરણ માનવામાં આવ્યું છે. 'મરણ પર્ય'ત (સગુણની ઉપાસનાની) આવૃત્તિ કરવી જોઈએ કારણ કે ત્યાં (અથાંત મરણકાલમાં) પણ (યાગીઓ બ્રહ્મની ઉપાસના કરે છે એમ) જેવામાં આવે છે (—અર્થાત આ શ્રુતિ-રમ્રુતિમાં પ્રસિદ્ધ છે)' એ આધકરણમાં (પ્ર. સ્ ૪.૧.૧૨) અને '(સગુણ ઉપાસનાએાના) વિકલ્પ છે કારણ કે (બ્રદ્ધસાક્ષાત્કાસ્ફપ) કળ (સવ'માં) સમાન છે' એ અધિકરણમાં (બ્ર. સૃ. ૩.૩.૫૯) દહર આદમાં અહંગ્રહના ઉપાસકાને પ્રસંખ્યાનથી ઉપાસ્થ સગુણુબ્રદ્ધાનેઃ સાક્ષાત્કાર થાય છે એન સ્વીકારવામાં આવ્યું છે.

વિવરહા : હવે પ્રક્ષ સ્જૂ કર્યો છે કે સાંખ્યમાર્ગ હોય કે યોગમાર્ગ બન્તેથી પ્રદ્ય-સાક્ષાત્કાર થાય છે તેમાં કરણ્યુશિ છે, કરણ અથવા સાધકતમ કારણ શું છે ? આને ઉત્તર છે કે પ્રત્યવાદત્તિરૂપ પ્રસંખ્યાન જ કરણુ છે, કારણુ કે યોગમાર્ગમાં તેા શરૂઆતથી જ ઉપાસના-રૂપ પ્રસંખ્યાન હોય છે જ અને સાંખ્યમાર્ગમાં મનન પછી તરત જ નિદિધ્યાસનરૂપ પ્રસંખ્યાન હોય છે. અને પ્રસંખ્યાન સાક્ષાત્કારનું કરણુ છે એ એનાથી પણુ સિદ્ધ થાય છે કે કામાતુરને જેના સાથે ચક્ષુના સંનિકર્ય નથી એવી કામિનીના સાક્ષાત્કાર થાય છે તેમાં પ્રસંખ્યાનને જ કરણુ માનવું પડે છે. ચક્ષુના સનિકર્ય ન હોવાથો તે કરણુ ન હોઈ શકે, અને મન બાહ્ય અર્થની બાબતમાં સ્વતંત્ર નથી તેથી એ કરણુ નથી. આમ કામિની વિષયક સાક્ષાતકારનું પ્રસંખ્યાન જ કરણુ છે એ ગ્રાત થાય છે. મરણુ પર"ત યોગીઓ સંગુણોપાસનાની આદર્ત્તિ કરે છે તેથી પણુ પ્રસંખ્યાન પ્રદાસકારનું કરેણુ છે એમ સિદ્ધ થાય છે.

બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણ્યાન'દ કહે છે કે શંકા થાય છે કે યોગમાગ'માં સગ્રુણોપાસનાનું દુષ્ટાંત આપી નિર્યું ણોપાસનાને સાક્ષાત્કારનું કરણ કહ્યું છે તેથા બન્ને માર્ગમાં સાધારણુ એવા કરણ અંગે પ્રશ્ન અનુપપન્ન છે. આને ઉત્તર છે કે આ શંકા યુક્ત નથી, કારણું કે ઉપાસના સાક્ષાત્કારનું કરણ છે એ બાબતમાં પ્રમાણુના અભિપ્રાયથી આ પ્રશ્નની ઉપપત્તિ છે. માટે જ પ્રમાણુ રજૂ કરવામાં આવ્યું છે. અથવા પહેલા સગ્રુણોપાસનાના દુલ્ટાંતથી નિર્યું ણોપાસના હેતુ કે કારણ છે એટલું જ બતાવ્યું છે, તે કરણુ છે એમ નથા કહ્યું. તેથી યોગમાર્ગમાં પણ ઉપાસના જ કરણુ છે કે કંઈ બીજું કરણુ છે એ પ્રશ્નના અભિપ્રાય સંગત છે એવા ભાવ છે.

नतु च प्रसङ्ख्यानस्य प्रमाणपरिगणनेष्वपरिगणनात् तज्जन्यो अग्रसाक्षात्कारः प्रमा न स्यात् । न च काकताळीयसंवादिवराटक-सङ्ख्याविशेषाहार्यज्ञानवद् अर्थाबाधेन प्रमात्वोपपत्तिः, प्रमाणाम् लक्षस्य प्रमात्वायोगात् । आहार्यद्वजेश्व उपासनाद्वत्तिवज् ज्ञानमिन्नमानसक्रिया-रूपतया इच्छादिवद् अबाधितार्थविषयत्वेऽपि प्रमाणत्वानभ्युपगमात् ।

मैवम् । वऌप्सप्रमाकरणामूलकत्वेऽपीश्वरमायाद्वत्तिवत् प्रमात्वोपपरोः, विषयाबाधतौल्यात् । मार्गद्वयेऽति प्रसङ्ख्यानस्य विचारितादविचारिताद्वा वेदा-ताद् ब्रसारमैक्यावगतिमुलकतया प्रसङ्ख्यानजन्यस्य व्रससाक्षात्कारस्य प्रमाणमूलकस्वाच्च । उक्तं च कुरुपतरुकारैः---वेदान्तवावयजझानभावनाजाऽपरोक्षधीः । मूलप्रमाणदार्द्येन न भ्रमस्वं प्रपद्यते ॥ (१.१.१, ए. ५६) न च प्रामाण्यपरतस्त्वापत्तिस्तु प्रसज्यते । अपवादनिरासाय मुल्झुद्धचुरोधनातु ॥ इति ॥<sup>×</sup>

શ'કા થાય કે પ્રમાણની ગણતરીઓમાં પ્રસ'ખ્યાનની ગણના કરવામાં નથી આવતી તેથી તેનાથી ઉત્પન્ન થતા બ્રહ્મસાક્ષાત્કાર પમા ન હાેઈ રાકે અને કાકતાલીય (અર્થાત અકસ્માત્) સ'વાદી એવા કાેડીના સ'ખ્યાવિશેવના આહાય' જ્ઞાનની જેમ અર્થના બાધ ન થતા હાેવાન કારણે તેના (પ્ર'સખ્યાનના) પ્રમાત્વના ઉપપત્તિ નથી (-- તેને પ્રમા માની શકાય ન(હ) કારણ કે જે પ્રમાણ(પ્રમા-કરણ)મૂલક નથી (પ્રમાણથી ઉત્પન્ન થતુ નથી) તે પ્રમા હાઈ શકે નહિ. અન આહાય'વૃત્તિ ઉપાસનાવૃત્તિની જેમ જ્ઞાનથી ભિન્ન માનસ ક્રિયારૂપ છે તેથી ઇચ્છા આદિની જેમ અર્ગાધિત અર્થવિષયક હાેવા છતાં તેને પ્રમાણ માનવામાં નથી આવતી.

(ઉત્તર) એવું નથી કારણ કે માનેલા પ્રમાનાં કરણે! (પ્રમાણે!)થી જન્ય ન હોવા છતાં ઈશ્વરની માયાવૃત્તિની જેમ તેના પ્રમાન્વની ઉપપત્તિ છે (--તેને પ્રમા માની શકાય) કારણ કે વિષવને! બાધ ન થવે! તે (બન્નેમાં) સમાન છે. અને બન્નેય માગ'માં પ્રસ'ખ્યાન વિચારિત કે અવિચારિત એવા વેઠાન્તથી થતા છર અને બ્રદ્ધાના એકચના જ્ઞાનથી જન્ય હેાવાને કારણે પ્રસ'ખ્યાનથી જન્ય બ્રદ્ધાસાક્ષાત્કાર પ્રમાણુમૂલક છે. અને કલ્પવરુના કર્તાએ કહ્યું છે :

"વેકાન્તવાકચથી ઉત્પન્ન થતા જ્ઞાનની ભાવના (અર્થાત્ પ્રસંખ્યન)થી ઉત્પન્ન શ્તું અપરેક્ષ જ્ઞાન સૂળ પ્રમાણુની દઢતાને લીધે ભ્રમ બનતું નથી.

"અને આથી (તેના) પરતઃ પ્રામાણ્યની આપત્તિની પ્રસક્તિ નથી કારણુ કે અપવાદ (અપ્રમાણ્યની શંકા)ના નિરાસને માટે મૂલ(પ્રમાણુ)ની શુદ્ધિતું અનુસરણુ કરવામાં આવ્યુ છે " ( એમ આ પ્રસંખ્યાનને ઘદ્ધસાક્ષાત્કારનું કરણુ માનનારા કહે છે.)

વિવરણ્ય — શંકા થાય કે પ્રસંખ્યાનની તે৷ કયાંય પ્રમાણુ (પ્રમાકરણુ) તરીકે ગણતરી નથી કરવામાં આવી તે৷ પછી તેનાથી ઉત્પન્ન થતાે પ્રક્રસાક્ષાત્કાર પ્રમા કેવી રોતે હાેઈ શકે ! મુક્રીમાં બંધ કરેલી કાેડીની ચાેક્કસ સંખ્યા કોઈ અકસ્માતે સાચી બતાવી દે તે৷

× ६९५त-२,नी प्रहाशित आवृत्तिभां आ प्रभाष्ट्रे छे ---न च प्रामाण्यपरतस्तवापातः अपवादनिरासाय मुल्ल्युड्यचुरोघात् । (ष्ट. ५६) (निर्णयसागर). તૃતીય પરિચ્છેક

અર્થ'નો બાધ થવા નથી એટલા કારણુસર જ તેને પ્રપ્તા કહી શકાય નહિ કારણુ કે તાનનાં માનેલાં કારણાથી જે ઉત્પન્ન થયેલુ ન હોય તે ત્રાન જ ન હાેઈ શકે, તે તેના પ્રમાત્વની વાત જ કમાં કરવાની રહે? અવિસંવાદી એવી જે કાેડીની સંખ્યાવિષયક આહાર્ય વૃત્તિ તે પણુ પ્રમાણુ નથી. ઉપાસનાની જેમ એ ત્રાન નથી, પણુ માનસ ક્રિયા છે. તે અળાધિત અર્થ'વિષયક હોય તેનાથી તે પ્રમા ન બની શકે, જેમ ઇચ્છા અમાધિત અર્થ'વિષયક દ્વાય તે પણુ એ પ્રમા નથી. ટાેડીની સંખ્યા વિષયક આહાર્ય વૃત્તિ ત્રાન નથી. અળાધિત અર્થ'ત્રાન પ્રમા છે, અળાધિત અર્થ'વાળી બીજી કાેઈ વસ્તુ (જેમ કે ઇચ્છા, આહાર્ય'વૃત્તિ) પ્રમા ન હાેઈ શકે.

આ શંકાના ઉતર આપતા કહ્યું છે કે માનેલાં પ્રમાણાથી જન્ય ન દ્વાવા છતાં ઈપરતી માયાદતિની જેમ સાક્ષાત્કારને પ્રમા કહી શકાય. જે ઈપરતી માયાનૃત્તિને જ્ઞાન ન માતીએ તો 'યા સર્વજ્ઞા સર્વવિત (મૂહડક ૧.૧.૯., ૨.૨.૭) ઇત્યાદિ શ્રુતિઓમ જ્ઞા (જાહાવું) એ ધાતું ન હોવા જોઇએ. ઇચ્છાથી ભિન્ન હોઈને તે અખાધિતાથ વિષયક છે માટે ઇધરની માયાવૃત્તિની જેમ <mark>વ્યક્</mark>રસાક્ષાત્કારને પ્રમા માની શકાય. વળી પ્રસ**ંખ્યાનજન્ય વ્યક્ર**સાક્ષાત્કાર પ્રમાણમૂલક નથી એમ નથી. યેણમાગ°માં જેના વિચાર, જેનું શ્રવણ નથી કરેલ એવા વેદાંતવાકયથી જન્ય છવ અને પ્રહ્નના એકલ્વના જ્ઞાનના અભ્યાસરૂપ પ્રસંખ્યાનથી **બાર્ક્સસાક્ષાત્કાર થાય છે:** જ્યારે સાંખ્યમાંગમાં જેના વિચાર કે શ્રવણ કરેલ છે એવા વેદાંત વાક્યના ગ્રાનથી ચતા નિદિધ્યાસનરૂપ પ્રસંખ્યાનથી પ્રદ્ધસાક્ષાત્કાર થાય છે તેથી ત્રન્તે માર્ગમાં બાદ્યસાક્ષા કાર પ્રમાણમૂલક જ છે. પ્રશ્ન થાય ક વેદાન્તવાકયથી જ વ્યદ્ધનાન થતું હોય તાે પ્રસંખ્યાનની શી જરૂર કે તેનું સમાધાન એ છે કે પ્રસંખ્યાનનો પહેલાં અવિદ્યાના નાશ કરી શકે તેવું અપ્રતિબલ પ્લસવાન પ્રાપ્ત થતું નથી તેથી આવા વાનને માટે તેની આવશ્યકતા છે. કલ્પ રૂની પણ આ બાબતમાં સંમતિ છે પ્રદ્રાસાક્ષાત્કાર પ્રમાણજન્ય ન હોવા હતાં પ્રમાણ પ્રયાજય છે તેથી જ પ્રમા છે. કલ્પારુકાર અમલાનન્દ્ર કહ્યું છે કે પ્રદ્ભસાક્ષાત્કાર કે પ્રદ્ભનું અપરાક્ષનાન વેદાંતવાકયથી ઉત્પન્ન થતા નાનની ભાવના કે શાનાબ્યાસકપ પ્રસંખ્યાનથી ઉત્પન્ન થાય છે અને મૂળ પ્રમાણ (---વેદાન્તવાક્ય કે તેનાથી ઉત્પન્ન થતી પ્રમા---)ન દઢતા (---અર્થાત્ અવિપ્રતિયન્ન પ્રામાણ્યવાળા હોવું તે---)ને કારણે આ ભ્રમરૂપ નથી. હવે એવી શંકા થાય કે પ્રસંખ્યાનજન્ય સાક્ષાત્કારમાં રહેલા પ્રામાણ્યત જાણવા માટે જો મૂળ પ્રમાણને જાણવાની જરૂર રહેતી હોય તા તેનું પરતઃપ્રામાણ્ય માનવું પડશે 🗟 વેદાંતસિદ્ધાન્તથી વિરુદ્ધ છે (---અપસિદ્ધાન્તનેા દોષ થાય). આનું સમાધાન એ છે કે પ્રસ ખ્યાનથી જન્ય સાક્ષાત્કારમાં રહેલું પ્રામાણ્ય પણ નિયમથી પોતાના આશ્રય (સ ક્ષાલાર)ના ગ્રાહક સાક્ષીથી જ ભારય છે ( સાક્ષાલારના ભાન સાથે જ તેના પ્રામાણ્યનું પહ્ય ભાન થાય છે) તેથી તેના પ્રામાહ્યના જ્ઞાનને માટે મૂળ પ્રમાણને વ્યતુસરવાનું નથી. પર્ચ શક્ય છે કે પ્રસંખ્યાનથી જન્ય એવા વ્યવહિત કામિનીના સાક્ષાત્કારનું અપ્રપ્રાત્વ જોઈને કદાચિત કોઈ તે શંકા થાય કે પ્રસાખ્યાનથી જન્ય બ્રહ્મસાક્ષાત્કારમાં પણ અન્યમાણ્ય છે, માટે તે શંકાના નિરાસને માટે મળ પ્રમાણના અનુરાધ કર્યો છે તેથી અપસિદ્ધાન્તના દોષ નથી. આમ પ્રસંખ્યાન બ્રહ્મસાક્ષાત્કારનું કરસ છે એમ કેટલાક માને છે.

अन्ये त 'पषोऽणुरात्मा चेतसा वेदितच्यः' (मुण्डक ३.१.९), 'दृइयने त्वग्यया बुद्धचा (कठ. ३.१२) इत्यादिश्रुतेर्मन एव वससाक्षात्-कारे करणम् । तस्य सोपाधिकात्मनि अहंबृत्तिरूपप्रमाकरणत्ववऌप्तेः । ' स्वप्नप्रपञ्चविपरीतप्रमात्रादिज्ञानसाधनस्यान्तःकरणस्य ' इत्यादि-पठचपादिकाविवरणग्रन्थैरपि तथा प्रतिपादनात् । 'अहमेचेदं सर्वे सर्वोऽ-स्मीति मन्यते सोऽस्य परमो छोकः' (बृहद्. ४.३.४०) इति अुत्युको स्वाप्ने प्रससाक्षात्कारे एव मनसः करणत्वसम्प्रतिपत्तेश्व । तदा करणा-न्तराभावात् । प्रसङ्ख्यानं तु मनस्सइकारिभावेनापि उपयुज्यते । 'वाक्यार्थमावनापरिपाकसहितमन्तःकरणं त्वम्पदार्थस्यापरोक्षस्य तत्तदुपाध्या-कारनिषेत्रेन तत्पदार्थतामाविभावयति' इति भामतीवचनात् । 'झानप्रसादेन विश्वद्धसम्बस्ततस्त तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः' (म्रण्डक ३.८.१) इति श्रुतावपि ज्ञानप्रसादशब्दितचित्तैकाव्यहेतुत्यैव ध्यानोपादानात् । न तु प्रसङ्ख्यानं स्वयं करणम् । तस्य कचिदपि ज्ञानकरणत्वाक्ऌप्तेः । काम तुरकामिनीसाक्षात्कारादावपि प्रसङ्ख्यानसहकृतस्य मनस एव करणत्वो-पपर्याऽवऌप्तज्ञान करणान्तरकल्पनाऽयोगादित्याहुः ॥

ભયારે બીજા કહે છે કે 'આ અશુ (અત્યન્ત સૂક્ષ્મ, દુવિ'રેચ) આત્માને મનથી લાણવા તોઈ અ' (મુણ્ડક ૩.૧ ૯), 'અંકાગ્ર (પ્રસ ખ્યાનથાં સહકૃત) છુદ્ધિ તે તેવામાં આવે છ' (કઠ. ૩ ૧ ર) ઇત્યાદિ બ્રુતિ છે માટે મન જ થલતાક્ષાત્ક રમાં કરણ છે, કારણ કે તેને સાંપાધિક આત્મામાં અહ વૃત્તિરૂપ પ્રમાતું કરણ માનવામાં આવે છે. 'સ્વપ્ન પ્રપંચથી વિપરીત (બ્યાવહારિક) પ્રમાતા (પ્રમિય) આદિના જ્ઞાનના સાધન અન્તઃકરણવું ' ઇત્યાદિ પગ્લપાદિકાવિવરણનાં વચનાથી પણ તે પ્રમાણે પ્રતિપાદન કરવામાં આ શુ છે. 'હુ' જ આ બધુ છું (હુ' સવ' વસ્તુઓમાં સદ્દ શ્વે પ્રતિપાદન કરવામાં આ શુ છે. 'હુ' જ આ બધુ છું (હુ' સવ' વસ્તુઓમાં સદ્દ શ્વે પ્રતિપાદન કરવામાં આ શુ છે. 'હુ' જ આ બધુ છું (હુ' સવ' વસ્તુઓમાં સદ્દ શ્વે પ્રતિપાદન કરવામાં આ શુ છે. 'હુ' જ આ બધુ છું (હુ' સવ' વસ્તુઓમાં સદ્દ શ્વે પ્રતિપાદન કરવામાં આ શુ છે. 'હુ' જ આ બધુ છું (હુ' ત્યવ' વસ્તુઓમાં સદ્દ શ્વે પ્રતિપાદન કરવામાં આ શુ છે. 'હુ' જ આ બધુ છું (હુ' ત્યવ' વસ્તુઓમાં સદ્દ શ્વે પ્રતિપાદન કરવામાં આ શુ છે. 'હુ' જ આ બધુ છું હું (સ્વપ્તમાં પ્રદ્ધાવત્) માન છે, તે અના પરમલાદ છે' બહદ્દ. ૪ ૩.૨૦) અ બ્રુનિમાં કહેલા સ્વપ્તકાલીન પ્રદ્ધસાસાદાત્તરમાં જ મનને કરણુ માનવામાં આવ્યું છે (---તેમા બ્રુતિનુ સમર્થ' છે) કારણ કે ત્યારે (મન સિવાય) બીજુ' કરણ નથા હાતુ. પ્રસ'ખ્યાન તા મનના સહકારી તરી કે પણ ઉપયોગી બને છે, કારણ કે 'વાઢચાર્થની ભાવનાના પરિપાઠથી યુક્ત અન્તઃકરણ તે તે ઉપાધિના આકારના નિષધ કરીને ત્વમ્ પદાર્થ જે અપરાક્ષ છે તેની તત્ત-પદાર્થ'તાને છે.

' પણ તે નિાવ'શેષનુ ક્યાન કરતાં ચિત્તની ભેકામતાથી વિશુદ્ધ સત્તવાળા તેથી તેને જુએ છે (સુરડક ૩.૧.૮) એ બ્રુતિમાં પણ ધ્યાનનું ઉપાદાન (સ્વીકાર, ધ્યાન શખ્દના પ્રધાગ) ચિત્તની એકાગ્રતા જેને માટે જ્ઞાન પ્રસાદ શબ્દ પ્રધાજયા છે.—તેના હેતુ તરીકે જ કશું છે. પ્ણ પ્રસંખ્યાન પેતે કરણ નથી કારણ કે તેને કયાય જ્ઞાનનું કરણ માન્યું નથી કામાતુરને કામિનોના સાક્ષા કાર થાય છે, વગેરેમાં પણ પ્રસંખ્યાન-સહકૃત મન જ કરણ તરીકે ઉપપન્ન દેવાથી (--એમ માનવું જ વજૂદવળું હેાવાથી--) નહીં માનેલા એવા અન્ય જ્ઞાનકરણની કલ્પના કરવી ચાગ્ય નથી.

વિવર્જ્ય : માત્ર પ્રસંખ્યાન સાક્ષાત્કારમાં કરણ નથી પણ પ્રસંખ્યાન-સહકૃત મન तेन ' अरुख छे એवे। भत हवे रजू हरे छे. टांडेली श्रुतिओ। ઉपरांत मनसेवानुइण्टब्यम (जहह. **ઉપ ૪૪**૧૯) જેવી શ્રુતિએા પણ આ બાબતમાં પ્રમાણ છે. જીવસાક્ષાત્કારમાં મત ક**ર**શ છે એ બાબતમાં પંચપાદિકાવિવરજીની સંમતિ બતાવી છે, કારજી કે ત્યાં પ્રમાતા કે સાપાધિક આત્માના સાક્ષાત્કારમાં મનન કરણ માન્યું છે. નિરુપાધિક આત્માના સાક્ષાત્કારમાં પંચા મન કરણ માનવામાં આવ્યું છે, કારણ કે ગદ્દમેવેલ મર્વમ્' ઇત્યાદિ શુતિઓ છે, જેમાં સ્વપ્નકાલોન વ્યલસાક્ષાત્કારમાં મનને કરણ માન્યું છે. મન સિવાય વ્યન્ય કાેઈ કરણ સ્વપ્નકાળમાં હોતું તથી, તેથી એવી દલૌલ ને કરી શકાય કે સ્વપ્નમાં બ્રહ્મવિદ્દને મહા-વાક્યનું અનુસંધાન સંભવે છે માટે વાક્ય જ કરણ ઠેમ ન હાય ! સ્વપ્નમાં મહાવાક્યનું અનુસંધાન હાય જ એવું નથી એવા આના ભાવ છે. વાચરપતિએ પણ ભામતીમાં કહ્યું છે કે મહાવાકપાથ'ની ભાવનાના પરિપાકથી ચુક્ત મન, નેતિ નેતિ ઇત્યાદિ વાકચોથી સ્થૂલ, સક્ષમ, કારણારૂ હિપાધિના નિષેધ દારા જે રો ધિત થયે છે તેવા સ્વપ્રકાશ ચૈતન્યાત્મક ત્વમ પદાર્થ'ની પૂર્ણ'તાના આવિર્ભાવ કરે છે અને આવિર્ભાવ વૃત્તિસાક્ષારકારરૂપ છે. પ્યાન સાક્ષાત્કારના હેતુ છે અમ અતિ કહે છે એમ માનવું બરાબર નથીં જ્ઞાન એટલે તાનકરણ (कायते अनेन इति ज्ञानम्) अर्थात् थित्त, तेने। प्रसाह ओटले तेनी ओडाभता भ्यान क नार ખ્યાનથી પ્રાપ્ત થયેલા જ્ઞાનપ્રસાદ ચિત્તની એકાચતા થી તેને જુએ છે એમ શ્રુતિવાક થના અથ સમ ત્વા ('નિવિ'શેષનું ધ્યાન કરતાં ધ્યાનથા તેને જુએ છે' એમ નહિ.) આમ એક્લું પ્રસ ખ્યાન અહ્નસાક્ષાતકારનું કરણ નથી, મન જ તેનું કરણ છે, પ્રસ ખ્યાન તા તે કામમાં તેનું સહકારી બની શકે.

(जुओ भामती, ४.१.१-२; १.१.8.)

<u>अपरे</u> तु 'तदास्य विमझी' (छा. उप ६.१६.३), 'तमसः पारं दर्शयति' (छा. ७.२६.२), 'आचार्ययान् पुरुषो वेद तस्य तप्वदेव चिरम्' (छा. ६.१४.२) इत्यादिश्रुतिषु आचार्योपदेशानन्तरमेव झसः गक्षा कारोदये जीव मुक्तिश्रवणाद् 'वेदान्तविज्ञानमुनिश्चितार्थाः' (मुण्डक. ३.२.६) इति ज्ञानान्तरनैराकाङ्क्ष्यश्रवणात्, 'तं त्वौपनिषदं पुरुषम् (बृढद्. ३.९.२६) इति ज्ञामा उपनिषदेकगम्यत्वश्रवणाच औपनिषदं मद्दावाक्यमेव ज्ञान साधारकारे करणम् न मनः; 'यन्त्रनता न मन्नुने' (केन १.६) इति क्षि-१२

Jain Education International

XCE

तस्य वससाक्षात्कारकरणत्वनिषेधात् । न चापकमनोविषयमिद्म् , 'येनाडू-मनो मतम्' (केन १.६) इति वाक्यक्षेषे मनोमान्नग्रहणात् । न चैव 'यहाचाऽ-नम्युदितम्' (केन १.५) इति वाक्यक्षेषे मनोमान्नग्रहणात् । न चैव 'यहाचाऽ-नम्युदितम्' (केन १.५) इति वाक्यक्षेषे मनोमान्नग्रहणात् । न चैव 'यहाचाऽ-नम्युदितम्' (केन १.५) इति वाक्यक्षेषे मनोमान्नग्रहणात्वं निषिध्यते इति झड्ज्यम् । मनःकरणत्ववादिनामपि झब्दस्य निर्विक्षेषपरोक्षज्ञानकरणत्वस्याभ्युपगतत्वेन तस्य 'यतो वाचो निवर्तन्ने अप्राप्य मनसा सह' (तैत्ति. उप. २.४;२.९) इति अत्यव्युरोधेन बच्दार्थप्राप्तिरूपश्ववितम्रुखेन झब्दस्य तत्करणत्वनिषेत्रे तात्पर्यस्य वस्तव्यतया शक्यसम्बन्धरूपश्ववितम्रुखेन झब्दस्य तत्करणत्वा-विरोधात् । न च 'मनसैवानुद्रष्टच्यम्' (बृहद्. ४.४.१९) इति श्रुतिसिद्धं मनसोऽपि तत्करणत्वं न पराकतुं शक्यमिति वाच्यम् । शाब्दसाक्षारकार-जननेऽपि तदैकाम्यस्यापेक्षितत्वेन हेतुत्वमान्नेण तृतीयोपपरोः । 'मनसा बेद पश्यति मनसा श्रुणोति' इत्यादौ तथा दर्धनात् । <u>गीताविवरणे</u> माध्यकारीयमनःकरणत्ववचनस्य मतान्तराभिप्रायेण प्रवृत्तेरित्वाहुः ॥९॥

જ્યારે બીજા કહે છે કે 'તેથુે તેના (પિતાના ઉપદેશથી) તે (ગ્રહ્મ)ને સાક્ષાત્કાર કર્યો ' ( છા. ૧.૧૬ ૩ ), 'તે અનિવાના પાર ( આધષ્ઠાનભૂત બ્રહ્મ ) આતાવે છે (છા. હ.૨૬૨), 'આગ્યાર્થવાળા પુરુષ જાથે છે, તેને (નિદેહમુક્તિમાં) ત્યાં સુધી જ વિલંબ છે ( જ્યાં સુધી તે પ્રારબ્ધ કમ માંથી સુક્ત ન થાય ) " (છા. ૬.૧૪ ૨) ઇત્યાદિ યુતિઓમાં આચાય'ના ઉપદેશ પછી તરત જ પ્રદ્યા સાક્ષાત્કારના ઉદય થવાં જીવન્મુ જિતનું શ્રવણ છે: અને 'વેદાન્ત(વાક્યા)ના જ્ઞાનથી જેમને (બ્રહ્માત્મેકચરૂપ) અર્થ નિશ્ચિત થઈ ગયેા છે' (મુ૬ડક ૩૨.૬) એમ બીજ જ્ઞાનની આકાંક્ષા નથી એમ શ્રવણ છે; અને 'તે ઉતનિવદ્ર પ્રમાણથી ગમ્ય પુરુષ વિષે (પૂકું છું) (બુડદૂ. ૩.૯.૨૬) એમ હા એકલા દ્વાનેવદ્(વાકચ)થી ગમ્ય છે એવું શ્રવણ છે તેથી ઉપતિષદ્રનું મહાવાકચ જ વ્રક્ષ સાક્ષાત્કારમાં કરણ છે, મન ગહીં. કેમ કે જેનું મનથી જ્ઞાન થતું નથી' (કેન ૧ ૬) એમ તેના (મનના) બ્રહ્મસાક્ષાત્કારના કરણ હોવાના નિષેધ છે. અને આ ((ન્યેધવચન) અપકવ મન વિષયક છે એવું નથી કારશુ કે 'જે (ચૈતન્ય)થી મનનું પ્રકાશન થાય છે એમ કહે છે' (કેન ૧.૬) એ તાકચરોવનાં મત માત્રનું ચહુલ છે (મન વિશેષ-અપકવ મનતું નહિ). અને એવી શંકા કરવી નહિ કે "આ રીતે જે (ચૈતન્ય)નું વાશીથી કથન (પ્રકાશન) થતું નથી' (કેન ૧.૫) એમ શબ્દ પશુ તેનુ (પ્રકા સાક્ષાત્કારનું) કરણ હાય તેના નિષેધ કરવામાં આવે છે." (આ શકા બરાબર નથી), કારણુ કે જેમના મલમાં મનને (પ્રક્રાસાક્ષાત્કારનું) કરણું માન્યું છે તેઓ પેશુ શાબ્દ નિર્વિદ્યયના પરાક્ષગ્ઞાનનું કરણ છે એમ સ્વીકાર છે. તેથી 'મનની સાથે વાણી પ્રાપ્ત કર્યા વિતા જ્યાંથો નિવૃત્ત થાય છે' (તૈ(ત્ત. ૨.૪; ૨.૯) એ શ્રુતિના

અતુરાધથી ('જેતું પ્રકાશન વાણીથી થતું નથી') એ (નિષેધમુનિ)તું શબ્દનો પ્રાપ્તિરૂપ શાંક્ત દ્વારા શબ્દ તેતું (પ્રક્રસાક્ષાત્કારનું) કરણ નથી એ નિષેધમાં તાત્વર્ય છે એમ કહેલું એઈ એ; માટે શક્યસ બંધરૂપ લક્ષણા દ્વારા તે (શબ્દ) તેતું (ચક્રસાક્ષાત્કારનું) કરણ બને તેમાં વિરોધ નથી. અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "મનથો જ તેતું ઉપદેશને અનુસરીને દર્શન કરવું ( ખુહદૂ. ૪૪ ૧૯) એમ મનતું પણ તેતું (પ્રક્ષસાક્ષાત્કારનું) કરણ હાવું ગ્રાતસિદ્ધ છે, તેના નિષેધ શક્ય નથી. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે શબ્દથી થતા સાક્ષાત્કારની ઉત્પત્તિમાં પણ તે (મન)ની એકાગ્રતા અપેક્ષિત હાવાથી કેવળ હેતુના અથ'માં (મનસાની) તૃતીયા વિભદિતની ઉપપત્તિ છે, કારણ કે રાબ્દથી થતા સાક્ષાત્કારની ઉત્પત્તિમાં પણ તે (મન)ની એકાગ્રતા અપેક્ષિત હાવાથી કેવળ હેતુના અથ'માં (મનસાની) તૃતીયા વિભદિતની ઉપપત્તિ છે, કારણ કે 'આ મનથી જુએ છે, મનથી સાંભળે છે ' ઇત્યાદિમાં તેમ (મન કરણ નહિ પણ હેતુ છે મે અર્થમાં તૃતીયા) જોવામાં આવે છે. બીતાના વિવરણમાં મનના કરણ હોવા વિષે જે બાબ્યકારતું વચન છે તેની અન્યમત (-વૃત્તિ-કારના મત)ના ઓલપ્રાયથી પ્રવૃત્ત છે (તેથી જ્યાં મનને તૃતીયા વિભક્તિ લગાડી છે ત્યાં પન હેતુ છે એમ સમજવું, કરણ છે એમ નહિ. (૯)

વિવરથુ: હવે મહાવાકથ જ પલસાક્ષાત્કારમાં કરજા છે એ મત રજૂ કરે છે. ક્યુતિ વયનાથી સમજ્ય છે કે વાકપાર્થના જ્ઞાન પછી પ્રસંખ્યાનના અનુષ્ઠાનની જરૂર નથી. એ વાકપથી અપરોક્ષ જ્ઞાન થાય છે એમ માનીએ તાે જ આવી સંગતિ શક્રય વને. સાંખ્ય માર્ગ'ના અનુષ્ઠાનથી કે યેાગમાર્ગ'ના અનુષ્ઠાનથી ૬ષ્ટ અને અદષ્ટ પ્રકારના સર્મથ પ્રતિબ'ધનો ક્ષય થતાં પ્રતિબ ધરહિત થયેલું વાક્ય જ સ ક્ષાત્કાર ઉત્પન્ન કરે છે. તેથી વાક્ય પ્રક્રાસાફ્ય ત્કારતું કરણ છે એ પક્ષમાં સાંખ્ય અને યોગમાર્ગ વ્યથ બની જરો એવી સંકાને રથાન નથી, શ્રુતિ મનના કરણુત્વને નિષેધ કરે છે. અપક્રવ મન વિષયક આ શ્રુતિ છે એમ ન કહી શકાચ કારણ કે 'જેનાથી મન પ્રકાશિત થાય છે એમ કહે છે' એ વાક્યશેયમાં મન સામાન્યને ઉલ્કેમ છે. અપક્રવ મન જ ચૈતન્યથી ભાસિત થાય છે એવુ તે કહી શકાય નહિ; તેથી પૂર્વ વાક્ય ('જેને મનથી જાણતા નથી',માં પણ મન માત્રનું ગ્રહણ હાેલું જ જોઇએ. શખ્દ માત્ર પ્રક્રારાનનું કરણ નથી એવે। પશુ ક્રાતિમાં નિષેધ છે. પશુ એ વચન શબ્દ અભિધા શક્તિથી પ્રસગ્રાનનું કરણું નથી એમ નિષેધપરક છે; લક્ષણાથી એ તેનું કરણું બને તેને નિષેધ નથી કારણ કે એમ દેાય તા ઔપતિષદ્ વુદુવ વચ્छा मि ઉપનિષદ્દ ગમ્ય પુરૂષ વિષે પૂછુ 👩 (યાલા ૨૯.૨૬) એ રુ,તિ નિરાલ ખ બની જાય, જેએ મનને પ્રાક્ષતાલાત્કારનું કરણ आने छे तेको। पशु शण्हने निवि शेषना परेक्षतानने। हेतु ते। माने क छे अरुष हे नेहान्त વાયયોને જો લક્ષણાથી પણ પ્રલાનાં આધક ન માનીએ તા બ્રહ્મની જ સિદ્ધિ ન થાય હેટ એટલા કે મનને કરણ માનનારા વાક્યથી પરાક્ષ તાન ઉત્પન્ન થાય છે એમ માને છે જ્યારે મહાવાકપને કરણ માનનારા માને છે કે તેનાથી અપરાક્ષ દાન ઉત્પન્ન થાય છે. શુતિ વ્યક્ષરૂપ વિષયમાં શબ્દની પ્રાપ્તિના નિષેધ કરે છે, અને એ પ્રાપ્તિ શક્તિ જ છે, કારણ કે શખ્દામાં ઔત્સગિ'ક શક્તિ હાેય છે ( શખ્દા સામાન્ય રીતે અભિધાશક્તિથી જ અર્થના વાચક હાેય છે. લક્ષણા દ્વારા શબ્દ કરણ ખની શકે ગીતાભાષ્યમાં ભાષ્યકારે જે કહ્યું છે કે શમ, દમ આદિથી સંસ્કૃત મન જ આત્મદર્શ નમાં કરણ છે (रामदमादिसंस्कृत मन एवारमदर्शने करणम् ) अ वृत्ति अतना अलिप्रायथी इह्युं छे, पाताना भतना અભિપ્રાયથી નહિ કારણ કે ઉક્ત પ્રમાણોના વિરાધ છે. (૪)

(१०) नतु तथापि शब्दस्य परोक्षज्ञानजनकत्वस्वभावस्यापरोक्षज्ञानजनकत्वं न सङ्गच्छते इति चेत् ।

अत्र केचित् --- स्वतोऽसमर्थोऽपि शब्दः शास्त्रश्रवणमननपूर्वकप्रत्यया-भ्यासजनितसंस्कारप्रचयल्रब्धन्नसैकाम्यचित्तदपर्णानुग्रहीतोऽपरोक्षज्ञानमुत्पाद-यति शास्त्रीयसंस्कारसंस्कृताग्न्यधिकरणक इव होमोऽपूर्वमिति कल्प्यते । तरति शोकमात्मविद्' (छा. १.२.३) इति शास्त्रप्रामाण्यात् । अपरोक्षस्य कर्त्तत्वाध्यासस्यापरोक्षाधिष्ठानज्ञान विना निवृत्त्ययोगाद् औपनिपदे वस्रणि मानान्तराप्रवृत्तोः शब्दादप्यपरोक्षज्ञानानुत्पत्तौ अनिर्मोक्षप्रसङ्गा-दित्याहुः ।

(૧૦) શંકા થાય કે તેમ હાેય તે। પણ શબ્દ જેને। પરાક્ષ જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરવાના રવભાવ છે તે અપરાક્ષ જ્ઞાનના જનક બને એ સંગત થતું નથી.

આવી શ'કા કાેઈ કરે તાે એ બાબતમાં કેટલાક કહે છે કે શબ્દ સ્વતઃ ત્આપરાક્ષ જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરવા ) સમર્થ' ન હાેવા છતાં શાસ્ત્રના શ્રવણ અને મનનપૂર્વ'ક પ્રત્યચા બ્યાસથી ઉત્પન્ન થયેલા સસ્કાર સમૂહથાં પ્રાપ્ત થયેલા પ્રહામાં એકાગ્રતાથી સુક્રત મન્ રૂપી દર્ષ'છુધી અનુગૃહીન થયેલા તે (શબ્દ) અપરાક્ષ જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરે છે, જેમ શાસ્ત્રીય સ'સ્કારથી સ'સ્કૃત અગ્નિમાં થયેલા હાેમ અપૂવ' ઉત્પન્ન કરે છે એમ કલ્પવામાં આવે છે—કેમ કે 'આત્મવિદ્ શાકને તરે છે' (છા. હ.૧.૩) એ શ્રુતિ પ્રમાણ છે. અપરાક્ષ એવા કતૃત્વાદિ-અધ્યાસની (તવૃત્તિ અધિહાન વિષયક અપરાક્ષ જ્ઞાન વિના થઈ શકે નહિ. તે ી ઉપનિષદ્ગમ્ય પ્રહ્નમાં બીજા પ્રમાણની પ્રવૃત્તિ ન હોવાથી શબ્દથી પણ જો અપરાક્ષ જ્ઞાનની ઉત્પત્તિ ન થાય તે અનિર્મોક્ષના પ્રસ'ગ અ વે (–તેથી શબ્દથી અપરાક્ષજ્ઞાન થાય એમ માનવામાં આવે છે.)

વિવરણ : શંધ થાય કે શબ્દને ધ્રક્ષસાક્ષાહારતું કરણુ માનવામં શ્રુતિ કે ભાષ્યને વિરાધ ન હોય તો પણું શબ્દપ્રમાણુના સ્વભાવ છે પરાક્ષ ત ન ઉત્પન્ન કરવાના તેના વિરાધ તો છે જ તેથી મહાવાકથ ધ્રક્ષસાક્ષાત્કારમાં કરણ ન હોઈ શકે. આ શંક્રના હત્તરમાં શબ્દના સ્વભાવના અનુરોધથી જ તે અપરોક્ષ જ્ઞાનતું કરણ છે એમ સિદ્ધ કરે છે. જેમ ચ્ક્યુ સ્વતઃ પ્રતિમિંબના અનુભવ ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ નથી પણ દર્પણથી અનુગૃહીત થતાં તે અનુભવ ઉત્પન્ન કરે છે, તેમ શાસ્ત્રનાં શ્રવણ, મનન જેની પૂર્વભા છે તેવા પ્રત્યયાભ્યાસથી ઉત્પન્ન થયેલા પ્રચુર સંસ્કારથી પ્રાપ્ત થયેલી જે ધ્રહ્મમાં એકાગ્રતા તેનાથી યુક્ત ચિત્તર્ગ દર્પણુના અનુસહ પ્રાપ્ત થતાં શબ્દ અપરાક્ષ જ્ઞાન ઉત્પન્ન કરે છે. આધાન આદિથી ઉત્પન્ન કરવામાં આવેલા સત્કાર વિનાના અગ્નિમાં કરેલા હોમ અપૂર્વ ઉત્પન્ન નથી કરતા, કારણ કે અગ્નિમાં કરેલા હોમ માત્રના આપૂર્વ ઉત્પન્ન કરવાના સ્વભાવ નથો. પણ શાસ્ત્રીય સંરકારથી વિશ્વિષ્ઠ અગ્નિમાં કરેલા હોમ આત્રના હામ અપૂર્વ ઉત્પન્ન કર છે. તેની જેમ શબ્દનું સમજવું. જેમ હાેમની ભાબતમાં શાસ્ત્રનું ખળ પ્રાપ્ત થાય છે તેમ શબ્દને વિષે પણ શાસ્ત્ર પ્રમાણ છે—'આત્મનાની શાક તરી જાય છે.'

શ કા થાય કે આ શ્રુતિમાં ચિદાત્મામાં અખ્યસ્ત શાકથી ઉપલક્ષિત કર્તૃત્વ આદિના અખ્યાસની આત્મત્તાનથી નિવૃત્તિ કહી છે; શખ્દ અપરોક્ષત્તાનનું કરણ છે એમ નથી કહ્યું. આ શ કાનું સમાધાન એ છે કે જેમ દુષ્ટાન્તમાં હાેમના અધિકરણુરૂપ અગ્નિના અખાન આદિથી સંસ્કૃત થવા વિષેની શ્રુતિની બીજી ઠાઇ રીતે ઉપપત્તિ ન હોવાથો એવી કરૂપના કરવામાં આવે છે કે શાસ્ત્રીય આધાનરૂપ સંસ્કારથી સંસ્કૃત થયલા અગ્નિમાં ક લો હોમ અપૂર્વ ઉત્પન્ન કરે છે, તેમ આત્મત્તાન અપગેક્ષ અખ્યાસનુ નિવર્તંક છે એવા શ્રુતિ-વચનની બીજી રીતે ઉપપત્તિ ન હોવાથી એમ કરપવામાં આવે છે કે આત્મત્તાન ઉત્પન્ન કરનાર ઉપનિષદ્વાકયો જ અપરોક્ષ ત્રાનનાં કરણ છે. અપરોક્ષ જ્ઞાનથી જ અપરોક્ષ અધ્યાસની નિવૃત્તિ થઈ શકે, કારણ કે શવણથી ઉત્પન્ન થયેલું પરોક્ષ જ્ઞાનથી જ અપરોક્ષ અધ્યાસની નિવૃત્તિ થઈ શકે, કારણ કે શવણથી ઉત્પન્ન થયેલું પરોક્ષ જ્ઞાનથી જ અપરોક્ષ અધ્યાસની વિવૃત્તિ થતી નથી એમ આપણે જોઇએ છીએ. વળી પરોક્ષત્તાન માત્રથી અધ્યાસની નિવૃત્તિ થતી હાય તા ત્રનન આદિ કરવાનું કહ્યું છે તે બ્યર્થ બની જાય અને અપયાસ અધ્યાસર્ય દિગ્લમ વગેરેની દિશાના સાચા સ્વરૂપ આદિના સાક્ષાત્કાર વિના નિવૃત્તિ થતી જોવામાં આવતી નથી.

શંકા થાય કે કત્ર'ૈત્વાદિ–અધ્યાસનું નિવત'ક એવું જે અધિષ્ઠાનભૂન આત્મતત્ત્વના સાક્ષાત્કારરૂપ દાન તે મનથી જ સંભવે છે, તાે પછી માબ્દની તેના કરણ તરીકે ક્રાય્પના કરવાની શી જરૂર કે આનું સમાધાન એ છે અન્તરિન્દ્રિય મન પ્રત્યક્ષ પ્રમાણું પ્રત્યક્ષ પ્રમાનું કરણ) છે તેથી હાહ્ય જો તેનાથી દાત થતું હાેય તેા પ્રહ્યા એકલા ઉપનિષદ્દથી ગમ્ય છે એવું પ્રતિપાદન કરનાર શ્રુતિના બાધ થાય.

કરી શંકા થાય કે થઇ ઉપનિષદ્ધી એકથી જ ગમ્ય છે એ ક્રુતિના વિાધને લઈને પ્રદામાં બીજા પ્રમાણાનો પ્રવૃત્તિ ન હોય અને શબ્દને સ્વભાવ પરાક્ષતાન ઉત્પન્ન કરવાના છે તેથી શબ્દની પણુ પ્રદાસાક્ષાત્કારની ઉત્પત્તિમાં પ્રવૃત્તિ ન સંભવે. આમ પ્રદાસાક્ષાત્કારનું કરણુ જ મળતું ન હોવાથી પ્રદાને સાક્ષાત્કાર નહીં સંભવે આ શંકાના ઉત્તર એ છે કે શબ્દથી પણુ અપરોક્ષતાન ઉત્પન્ન ન થતું હોય તા માક્ષ સંભવે જ નહિ ગાક્ષ વિષયક શાસ્ત્રના પ્રામાણ્ય ખાતર શબ્દ સાક્ષાત્કારનું કરણુ છે એમ કલ્પના કરવી જોઈ એ.

# भन्ये तु भावनाप्रचयसाहित्ये सति बहिरसमर्थस्यापि मनसो नष्टवनितासाक्षात्कारजनकत्वदर्शनाद् निदिध्यासनसाहित्येन झब्दस्याप्य-परोक्षज्ञानजनकःवं युक्तमिति दृष्टानुरोधेन समर्थयन्ते ।

જય રે બીજા, જે જોવામાં આવે છે તેના અનુરાધથી (તેને ધ્યાનમાં રાખીને), સમર્થ'ન કરે છે કે ભાવના પ્રચય (સમૂહ)ના સાથ મળતાં બાહ્ય પદાર્થ'(ના પ્રત્યક્ષ ગ્રહણ)માં અસમર્થ' હાેવા છતાં મન નષ્ટ વનિતાના સક્ષાત્કારને ઉત્પન્ન કરતું જોવામાં આવે છે તેથી નિદિષ્યાસનના સાથ મળતાં શબ્દ પણુ અપરાક્ષ જ્ઞાનને ઉત્પન્ન કરે એ યુક્ત છે. ં વિવરજ્ર : આ અન્ય વિચારકા શાઅપ્રમાણ પર આધાર રાખ્યા વિના પણુ શબ્દ અપરાક્ષ તાનનું કરણ બની શકે એમ સિદ્ધ કરે છે.

<u>अपरे</u> तु अपरोक्षार्थविषयस्वं ज्ञानस्यापरोक्षत्वं नाम । अन्यानिकतेः । अर्थापरोक्षत्व तु नापरोक्षज्ञानविषयत्वं येनान्योन्याश्रयो भवेत् । किं तु तत्तत्पुरुपीयचैतन्याभेदः । अन्तःकरणतद्धर्माणां साक्षिणि कल्पितत्वा तदभेदसत्त्वात् । वाह्यचैतन्ये कल्पितानां घटादीनां बाह्यचैतन्ये दृत्तिकृत-तत्तत्पुरुपीयचैतन्याभेदाभिव्यक्त्या तदभेदसत्त्वाच्च न क्वाप्यच्याप्तिः । न चान्तःकरणतद्धर्माणां ज्ञानादीनामिव धर्माधमसंस्काराणामपि साक्षिणि कल्पितत्वाविशेषाद् आपरोक्ष्यापत्तिः । तेषामनुद्भूतत्वाद् उद्भूतस्यैव जढस्य चतन्याभेद आपरोक्ष्यमित्यभ्युपगमात् । एवं च सर्वदा सर्वपुरूप-चैतन्याभिन्नत्वाद् 'यत्साक्षादपरोक्षाद् मस्र' इति खुत्या (बृहद्. ३.४.१) स्वत एवापरोक्षं ब्रस्नेति अपरोक्षार्थविषयत्वात् ज्ञाव्दस्यापि नसङ्घानस्या-परोक्षत्वत्वाचाधुक्तिर्युक्तेत्याहुः ।

જયારે ભીજા કહે છે કે જ્ઞાનનું અપરાક્ષત્વ એટલે તેનું અપરાક્ષ અર્થન (વષયક હેાવુ, કારણુ કે બીજું નિવ<sup>°</sup>ચન (પ્રમાણુભૂ૧ સમજૂતી) નથી. જ્યા**રે** અર્થ'નું અપરેક્ષિલ એટલે અપરેક્ષ જ્ઞાનના વિષય હેલું એમ નથી, જેથી કરીને અન્યાન્યાશ્રય થાય, પર'તુ અર્ધાપરાક્ષત એટલે તે તે પુરુષના ચૈતન્ય સાથે અલોક, કારલ કે અન્તઃકરશ અને તેના ધર્મો સાક્ષીમાં કલ્પિત હાેવાથી તેની ( સાક્ષી કે પ્રમાતા ચૈતન્યની) સાથે અભેદ છે. અને ખાદ્ય ચૈતન્યમાં કલ્પિત ઘટાદિના, આદ્ય ચૈતન્યમાં વૃત્તિએ કરેલી તે તે પુરુષના ચૈતન્ય સાથેના અલેદની અભિવ્યતિથી તેની પરાક્ષત્વનું લક્ષણ કયાય લાગુ નથી પડતું એવું નથી). અને અન્ત:કરણ અને તેના જ્ઞાન ગ્યાદિ ધર્મોની જેમ ધર્મ, અધર્મ અને સંસ્કાર પણ સાક્ષીમાં સમાન રીતે કલ્સિત હોવાથી-તેસની અપરાક્ષતા પ્રહ્યક્ત થશે (અધર્માદને અપરાક્ષ માનવાં તડશે) એવું નથી, કારણ કે તેઓ અનુદ્ધત્વ છે અને ઉદ્ઘન એવા જડરા જ ચૈતન્યથી અલેદ તે (તેતુ') અપરાક્ષત્વ એમ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે. અને આમ સવદા સર્વ પુરુષના ચૈતન્યથી અભિન્ન હેવાથી 'જે સાક્ષાત અપરાક્ષ હકા છે' (બહુદ. 3 8.9) એ ગ્રાતથી પ્રદ્ય સ્વતઃ જ અપરાક્ષ છે તેથી અપરાક્ષ અર્થ વિષયક હોવાથી પ્રક્ષગ્રાન શાળ્દ (શબ્દજન્ય) હોવા છતાં તે અપરેક્ષ છે એવું કશ્વન યુક્તિ-યુક્ત છે.

વિષરસ : હવે બીજો મત રજૂ કરે છે જે અનુસાર શબ્દનો પરીક્ષ તાન ઉત્પન્ન કરવાના સ્વભાવ જ અતિહ છે. તેથા નિત્ય અપરાક્ષ બ્રહ્મને વિષે ઉપનિષદ્દવાકપાનું સાક્ષાત્કાર-કરશ હોવું અબાધિત છે. શંકા થાય કે ત્રાનનું અપરાક્ષ હોવુ એટલે ઇન્દ્રિયજન્ય ત્રાન હોવું ઇત્યાદિ જ અને આ બ્રહ્મવિષયક શાબ્દ ત્રાનમાં નથી તેથી તે અપરાક્ષ ન હોઈ શકે. આ શંકાન સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે ત્રાનનું અપરાક્ષ હોવું એટલે અપરાક્ષ ન હોઈ શકે. આ શંકાન સમાધાન કરતાં કહ્યું છે કે ત્રાનનું અપરાક્ષ હોવું એટલે અપરાક્ષ અર્થવિષયક હોવું એ નિવ ચન (સમજૂતી) સિવાય બીજું ક્રોઈ પ્રમાછુમૃત નિવ ચન નથી. અપરાક્ષ હોવું એટલે ઇન્દ્રિયજન્ય ત્રાન હોવું ઇત્યાદિ--- તેનું ખડન તા પ્રથમ પશ્ચ્છિદના અંતભાગમાં કશું છે. દ્વી શંકા થાય કે ત્રાનનું અપરાક્ષ હોવું એટલે અપનાક્ષ અર્થ વિષયક હોવું અટલે ઇન્દ્રિયજન્ય ત્રાન હોવું ઇત્યાદિ--- તેનું ખડન તા પ્રથમ પશ્ચ્છિદના અંતભાગમાં કશું છે. દ્વી શંકા થાય કે ત્રાનનું અપરાક્ષ હોવું એટલે અપનાક્ષ અર્થ વિષયક હોવું અને અર્થ નું અપરોક્ષ હોવું એટલે અપરાક્ષ દ્વાનના વિષય હોવું --- આમ અન્યાન્યાત્રય દોષ થશે, કારશ કે અર્થના આપરોક્ષત્વનું ત્રાન થતાં ત્રાનના અપરોક્ષત્વનું ત્રાન થશે અને ત્રાનના અપરોક્ષત્વનું ત્રાન થતાં અર્થના અપરોક્ષ ત્રાનના વિષય હોવુ એમ નધા, પછા તે તે પ્રમાત્-ચૈતન્ય સાથે અભિન્નલ એ તે તે વિષયનું તે તે પ્રમાતાની પ્રતિ અપરોક્ષત્વ છે. અર્થાત્ એલન વિષયમા અપરોક્ષતાન છે.

શંકા થાય કે મામ હાય તા અર્થાવરાક્ષતા આદિમાં અનુગમ નહીં રહે. પશુ આ શંકા બરાબર નથી, કારણ કે ગ્રાનમાં અનુગત અપરાક્ષતવની જતિરૂપતા તેમજ ઉપાધિરૂપતાનું અગાઈ ખડન કર્યું છે તેથી તેના અનુગમ ન હાય તા પણુ દોષ નથા. પ્રશ્ન થાય કે અથ તી અપરાક્ષતા એટલે પ્રમાત -ચૈતન્યથી તેનું અભિન્નત્વ એ લક્ષણુ જડરૂપ અપરાક્ષ પદાર્થમાં નથી તેથી અબ્યાપ્તિના દોષ છે, કારણ કે ચૈતન્ય અને જડના એકથના બાધ થયેલા છે. આના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે અન્ત કરણ અને તેના ધર્મા સાક્ષ કહેવામાં આવતા પ્રમાત ચૈતન્યમાં કન્પિત હોવાથી તેમના તેનાથી અભેદ છે. આમ અર્થ'ના અપરાક્ષતાના નિવ'ચનમાં કન્પિત કે અકસ્થિત સાધારણ અલેદ ધિવક્ષિત છે, તેથો પ્રમાત-ચૈતન્ય અને પ્રહા ચૈતન્યમાં અઠસ્થિત અબેદ છે તેવા પ્રમાત ચૈતન્ય અને જડમાં અકસ્થિત અબેદ ન હોવા છતાં પણ 'જીદ સત' એ સામાનાધિક સ્થતા અનુભવથી સિદ્ધ થતા કન્પિત અબેદ છે, તેથા અબ્યાપ્તિના દોષ નથી એવા ભાવ છે.

આન્તર જડ પદાર્થીમાં પ્રમાત-ચૈત-યથી વ્યક્તિબત્વ સુનિપૂવ'ક બતાવીને હવે બાલ અપરેક્ષ પદાર્થીમાં એ જ સમજાવે છે. બાલ ચૈતન્યમાં કલ્પિત લટાદિના બાલ ચૈતન્યમાં દૃત્તિથી કરવામાં આવતી તે તે પુરુત્રચૈતન્યની સાથે અમદની અભિવ્યક્તિને કારણે તેના સાથે અનેદ છે તેથી અર્થાપરોક્ષત્વનો વ્યાખ્યા અહાં પણ લાગુ પડે છે. શ'કા થાય કે બાલ ચૈતન્ય અને તે તે પુરુષના ચૈતન્યનો વસ્તુતઃ સદા સામેદ હોવા છતાં તેની અભિવ્યક્તિ કેવી રીતે થાય છે. આના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે દ્વત્તિને કારણે આ અભિવ્યક્તિ થાય છે. બાલવિષયાવચ્છિત્ન ચૈતન્યમાં ચક્ષુ આદિ દ્વારા બહાર ગયેલો દત્તિ અને જેની એ દત્તિ છે તે અન્ત કરણના માનેદ હોવાથાં અન્તઃકરણના પણ બાલ વિષયાવચ્છિત્ર ચૈતન્ય સાથે સંસર્ગ પ્રાપ્ત થાય છે. આમ દૃત્તિની સાથે સંસર્ગવાળું બાલ ચિતન્ય જ અન્તઃકરણ સાથેના સંબંધને કારણે તે તે પુરુષનું ચૈતન્ય બને છે તેથી

#### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

આ રીતે બાજા ચૈતન્યમાં દત્તિને કારણુ તે તે પુરુષના ચૈતન્ય સાથે અભેદની અભિગ્યક્તિ ચાય છે.

શ કા થાય કે કલા પ્રમાણે બાલા ચૈતન્યના પ્રમાતૃ-ચૈતન્ય સાથે અભેદ સિદ્ધ થતા હોય તા પણુ ઘટાદિના પ્રમાતુ ચૈતન્ય સાથે અબેદ અસિદ્ધ જ છે. આ શ કાતું સમાધાન એ છે કે બાલા ચૈતન્યમાં ઘટાદિ કશ્પિત છે તેથી બાલા ચૈતન્ય સાથે ઘટાદિના અબેદ પહેલેથી જ સિદ્ધ છે. આન વૃત્તિને કરણુે તે તે પુરુષના ચૈતન્ય સાથે બાલા ચૈતન્યના અબેદની અભિગ્યક્તિ થલી હોય એ દશામાં ઘટાદિના પણુ તે તે પુરુષના ચૈતન્ય સાથે અબેદ સિદ્ધ થાય છે.

બીજી શંકા થાય કે અર્થાપરાક્ષત્વનું આ લક્ષણુ અન્તઃકરણુના ધર્મી ધર્મ, અધર્મ અને સંસ્કારને પણુ લાયુ પડશે, કારણુ કે ધર્માદિના પણુ અધિષ્ઠાનભૂત પ્રમાતૃ ચૈતન્યથી અભિન્ન સત્તાવાળા હેાવાપણુારૂપ અબેદ છે આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે ઉદ્દભૂત હ્યાઈને પ્રમાતૃ-ચૈતન્યથી અભિન્ન હેાવું તે અર્થનું અપરાક્ષત્વ. ઉદ્દભૂતત્વ એ કળના બળથી કરિપ્ત સ્વભાવવિશેષ છે. અને આ ઉદ્દભૂતત્વ ધર્માદિમાં નથી તેથી અર્થાપરાક્ષત્વનું લક્ષણુ તેમને લાયુ નહીં પડે.

રાબ્દ પ્રકાસાક્ષાત્કારમાં કરણ છે એમ સિદ્ધ કરવા માટે આટકા દ્વોદ્ધાત કરીને હવે પ્રકૃત પર આવે છે કે દાનની અપરાક્ષતા અર્થની અપરાક્ષતાથી પ્રયુક્ત છે અને જીવરૂપ સવ<sup>\*</sup> પ્રમાતાને પ્રકાશી અનેદ શ્રુતિસિદ્ધ છે. પ્રકાનું જીવથી અભિન્નત્વ જહના પ્રમાત્– ચૈતન્યથી અભિન્નત્વની જેમ કાલ્પનિક નથી પણ વાસ્તવ એકપરૂપ છે, પ્રકા જહની જમ પેતાનાથી અભિન્નત્વની જેમ કાલ્પનિક નથી પણ વાસ્તવ એકપરૂપ છે, પ્રકા જહની જમ પેતાનાથી બ્યતિરિક્ત પ્રમાત ચૈતન્યની અપેક્ષાએ અપગક્ષ નથી બનતું પણ પ્રમાત-ચૈત-યનુ સ્વરૂપ જ છે તેથી સાક્ષાત અપરાક્ષ છે. આમ અપરોક્ષ અર્થ વિષયક હાવાને કારણે શાબ્દ હોવા છતાં પણ પ્રકાઇદન આ રોક્ષ છે એમ જે કહેવામાં આવે છે તે સક્તિયાત્વ છે.

अद्वैतविद्याचार्यास्तु नापरोक्षार्थविषयस्वं झान्स्यापरोक्ष्यम् । स्वरूप-मुखापरोक्षरूपस्वरूपज्ञानाव्यापनात् स्वविषयस्वल्रञ्चणस्वप्रकाश्वस्वनिषेधात् । किंतु यथा तत्तदर्थस्य स्वव्यवहारानुकूल्जैतन्याभेदोऽर्थापरोक्ष्यम्, एवं तत्तद्यवहारानुकूल्जैतन्यस्य तत्तदर्थभिदो झानापगेक्ष्यम् । तथा च चेतन्यधर्म एवापरोक्ष्यम्, न त्वनुमितित्वादिवद् अन्तःकरणव्दनिधर्मः । अत एव मुखादिप्रकाशरूपे साक्षिणि, स्वरूपसुखप्रकाशरूपे चैतन्ये चापरोक्ष्यम् । न च घटाण्टेन्द्रियकवृत्त्यौ तदनुभवविरोधः । अनुभवस्य दृत्त्यवष्ठिज्ञन्चतन्यगतापरोक्ष्यविषयत्वोपयत्तेः ।

અદૈતવિદ્યાચાર્ય તે કહે છે કે જ્ઞાનનું અપરાક્ષત્વ એટલે અપરાક્ષાથ'વિષયત્વ (અપરાક્ષ અર્થ તેના વિષય હાય એ) નહિ, કારણ કે પાતે પાતાના વિષય હાય એ લક્ષણવાળા સ્વપ્રકાશત્વના નિષેધ છે તેથી સ્વરૂપસુખના અપરાક્ષરૂપ સ્વરૂપ-

:

જ્ઞાનને (ઉક્ત લક્ષણ) લાગુ નહિ પડે (તેથી અબ્યાપ્તિના દેલ થશે). પરંતુ જેમ તે તે અચ'ના પોતાના બ્યવહારને અન્દ્રૂલ ગ્રૈતન્યથી અભાદ એ અર્થતું અપરાક્ષત છે તેમ તે તે બ્યવહાર ને અનુકૂલ ગ્રૈતન્યના તે તે અર્થથી અભાદ એ જ્ઞાનનું અપરાક્ષત્વ છે. અને આમ અપરાક્ષત્વ ગ્રૈતન્યના જ ધમ' છે, અનુંધતિત્વ આ દિની જેમ અન્તઃકરણની વૃત્તિના ધમ' નથી. એથી જ (---અપરાક્ષત્વ ગ્રૈતન્યના ધમ' છે માટે જ --) સુખ આદિના પ્રકાશરૂપ સાક્ષીમાં અને સ્વરૂપસુખપ્રકાશરૂપ ગ્રૈતન્યમાં અપરાક્ષત્વ છે, અને (જ્ઞામ માનતાં) ઘટાદ વિષયક ઇન્દ્રિયજન્ય વૃત્તિની બાબનમાં તેના (અપરાક્ષત્વના) અનુભવને. વિરાધ નહી' થાય કારણ કે અનુભવ વૃત્તિથી અવાચ્છન્ન ગ્રૈતન્યમાં રહેલા અપરેક્ષત્વ વિષયક છે એ ઉષપન્ન છે (વજૂદવાળું છે).

(વવરસ્યુ : અદ્વૈતવિદ્યાર્થાર્ય જ્ઞાનના અપરાક્ષત્વ અને અર્થના અપરાક્ષત્વનું નિરપશુ બીજી રીતે કરે છે. તેમના મતે ગ્રાનનું અપરાક્ષ હોવું એટલે અપરાક્ષ અર્થ વિષયક હોવું એ લક્ષણ સ્વરૂપ સુખના અપરાક્ષરૂપ સ્વરૂપજ્ઞાનને લાગુ પડતું નથી તેથી તેમાં અબ્યાપ્તિના દોષ છે. ક્રોઈ દલીલ કરી શકે કે આત્મસ્વરૂપ સુખાનુભવ સાક્ષિચૈતન્યરૂપ છે અને તેથી તેને સ્વપ્રકાશ માતવામા આવે છે અને જે સ્વપ્રકાશ છે તે સ્વવિષયક છે માટે સ્વરૂપસુખવિષયક્ર વરૂપ અપરાક્ષત્વ સ્વરૂપત્તાનમાં છે જ આ દલીલનો ઉત્તર એ છે કે એક ચૈતન્યમા વિષયાવધબિબાવરૂપ સંબંધ સંભવતો નથી, કારણ કે સંબંધ બે પદાર્થોમાં રહે છે. પોતાને વિષય કર્યા સિવાય પસુ સ્વસત્તાથી પ્રયુક્ત સંશયાહિ-અગાચરત્વ આદિરૂપ સ્વપ્રકાશત્વ હોય છે એમ આકર સંદેશમાં નિરૂપણુ કર્યું છે. પોતે પોતાને વિષય ન બનાવે છતાં તેનું સ્વરૂપ જ એવુ હાય કે એ સંશય આદિના વિષય ન બની શકે--એવું હોય તે એ પદાર્થ સ્વપ્રકાશ છે.

તા પછી "દ્વૈતવિદ્યાર્થાય ના મતે જ્ઞાનનું અપરાક્ષત્વ શું એ સમજાવવા માટે દુષ્ટાન્ત તરીકે અર્થ નું અપરાક્ષ વ સમજવું જોઈ એ પોતાના બ્યવહારને અનુકૂલ ચૈત-વથી અનેદ હોવા એ અર્થ નું અપરાક્ષત્વ. અન્તઃકરણ અને તેના ધર્મા પોતાના બ્યવહારને અનુકૂલ સાંધી ચૈતન્યથા અભિન્ન છે કારણ કે ત્યાં તેમના અધ્યાસ થયેલા છે એ જ રીતે ધટાદિ પોતાના બ્યવહારને અનુકૂલ, ધટાદિ વિવયક અર્થાત્ ધટાદિ આકારવાળી દૃત્તિથી ઉપહિત જે ધટાદિનું અધિહાનભૂન ચૈતન્ય છે તેનાથી અભિન્ન છે. અને તે જ પ્રમાણે થલ પણ પોતાના બ્યવહારને અનુકૂલ બ્રહ્માકાર દૃત્તિથી ઉપહિત સાક્ષી ચૈત-થથી અભિન્ન છે. તેથી લક્ષણમાં ક્યાંય અબ્યન્તિના દોષ નથી. આ લક્ષણનાં ધટકાની યથાથ તા સમજ્એ. ધટાદિ અથ<sup>4</sup> ચૈતન્યમાં ક ૯ ત છે તેથી ચૈતન્યથી સદા અભિન્ન હોય છે પણ સદા તેમનું અપરાક્ષત્વ નથી હોતું તેથી પાતાના વ્યવહારને અનુકુલ એમ કહ્યું છે. ધટાદિગાચર દૃત્તિની દશામાં જ ધટાદિનું અધિહાનભૂત ચૈતન્ય ઘટાદિન્યવહારને અનુકુલ હોય છે, સવંદા નહિ, તેથી અતિમ્સ ગ નહી થાય. એ જ રીતે તે તે બ્યવહારને અનુકૂલ ચૈતન્યના તે તે અથ'થી અભેદ હોયો તે જાનનું અપરોક્ષત્વ.

શંકા થાય કે તે તે વ્યવહારને અનુકૂલ ગૈતન્યનું તે તે અપ<sup>4</sup>થી અભિન્ન **હેલ્યુ**ંએ તેનુ અપરોક્ષત્વ ભલે હેાય પણ તાનનુ અપરોક્ષત્વ તેા સમળક્યું ન**િ, કારણ**ે **કષ્ટવિક્**પ

R-13

શાન ગૈતન્યથી જુદ્દી વસ્તુ છે. આ શાંકાનું સમાધાન એ છે કે ગૈતન્યનું તે હ્ય અર્થ'ના વ્યવહારને અનુકૂલ હાેવું વિવક્ષિત હાય ત્યારે ' ત્રાનનું અપરાક્ષત્વ ' એ પ્રયોગમાં 'દાન' 'ચૈતન્ય'ના અય'માં જ છે, વૃત્તિદ્યાનના અથ°માં નથી. આમ જ્ઞાનનું અપરાક્ષત્વ એટલે તે તે અર્થના વ્યવહારને અનુકૂલ હાેઈને તે તે અર્થથા અભિન્ન હાેવું ( तत्तदर्धन्यवहारानुकुछत्वे सति तत्तदर्धाभन्नत्वम् ), अने आ अपरेक्षित्व भीत-भने। धभ છે, વૃત્તિના ધર્મ નથી. જો અપરાક્ષત્વને વૃત્તિના ધર્મ માનવામાં આવે તા સુખ, દુ:ખાદિ વિષયક અપરાક્ષ દૃત્તિ માનવામાં આવતી નથી અને સુખ આદિને ભાસિત કરનાર સાક્ષી ચેતન્યમાં વૃત્તિના ધર્મ-અપગક્ષાલ--સંભવતા ન હાેવાથી માખાદના અપરાક્ષલના અનુભવ થાય છે તેના વિરાધ થાય. માટે અપરાક્ષત્વ ગૈતન્યના ધર્મ છે, વૃત્તિના નહિ. લક્ષણમાં સત્તિ મુધી જે કહ્યું છે-તે તે અર્થના બ્યવહારને અનુકુલ હાવું-તે વદ્ધિ વિષયક અનુમિતિ પ્રકારની વૃત્તિથી ઉપહિત જવચૈતન્યમાં પણ છે-તે પણ વદ્ધિ વ્યવહારને અનુકૂળ છે, માટે આ લક્ષણ તેને પણ લાગુન પડે અને અતિવ્યાપ્તિના દોષન થાય તેટલા માટે લક્ષણમાં વિશેષ્યભાગ મૂક્યા છે - 'તે તે અર્થથી અભિન્ન હાેલું'. અનુખિતિવૃત્તિ વિષય જ્યાં છે ત્યાં જતી નથી માટે તેનાથી અવસ્છિન્ન ચૈતન્ય વદ્ભિથી અભિન્ન છે એમ ન કહી શકાય; તેથી લક્ષણમાં અતિવ્યાપ્તિના **દાષ નથી. અને ધટાદિ વિષયક જ્ઞાનના અસ**ાવની દશામાં ઘટાદિથી અવચિત્રન્ન ચેતન્યમાં (જે ઘટાદિના અપરાક્ષત્વ રહિત છે તેમાં) ઘટાદિ અર્થાથો અભિન્નત્વ છે તેથી તેને લક્ષણ લાગ ન પડે માટે લક્ષજીમાં વિશેષજીભાગ (હત્વ સુધીના) મૂક્યે છે. લટાદિ વિષયક જ્ઞાન ન હોય ત્યારે નીતન્ય પર આવરણ હાેવાને કારણે એ ઘટાદિ-બ્યવહારને અનુકૂલ નથી હોત. આમ અતિઓ પ્તિના દેાય નથી.

શકા થાય કે જ્ઞાનતું અપરાક્ષત્વ એ ચૈતન્યના ધમ' હાેય તા ધટાદિવિષયક વૃત્તિમાં 'હું ઘટના સાક્ષાત્કાર કરું છું' વગેરે પ્રકારે જે અપરાક્ષત્વના અનુભવ થાય છે તેના વિરાધ થાય. આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે વૃત્તિ અને ચૈતન્યનુ તાદાત્મ્ય છે તેથી વૃત્તિના સાક્ષાત્કારના અનુભવ છે તે ચૈતન્યમાં રહેલા અપરાક્ષ વવિષયક છે તેથી ઠાઈ મુશ્ઠેલી રહેતી નથી.

ननूवतं झानार्थयोगारोक्ष्यं इदयादिगोचरशाब्दवृत्तिशाब्दविषययोगति-प्रसक्तम् । तत्र दैवात् कदाचित् वृत्तिवषयसंसगे सति वृत्त्यवच्छिन्न चैतन्यस्य विषयावच्छिन् ग्चैतन्यस्य चाभेदाभिव्यक्तेरवर्जनीयस्वादिति चेत्, न । परोक्षद्वरोर्विषयावच्छिन्नचैतन्यगता झाननिवर्तनाक्षमतया तत्रा झानेना-वृतस्य विषयचैतन्यस्यानावतेन वृत्त्यवच्छिन्नसाक्षिचैतन्येनाभेदाभिव्यक्तेर-मावादापरोक्ष्याप्रसक्तेः । अत एव जीवस्य संसारद्द्यायां वस्तुतस्सत्यपि मझाभेदे न तदापरोक्ष्यम् , अझानावरणकुतभे सत्त्वान् । न चैवं ब्रह्मगो जीवापरोक्ष्यासम्भवादसर्वज्ञत्दा गतिः । अज्ञानस्य ईश्वरं प्रत्यनावरकत्तया तं प्रति जीवभेदानापादनात् । यद् अज्ञानं यं प्रत्यावरकं तस्य तं प्रत्येव

## स्वाभयभेदापादकत्वात् । अत एव चैत्रज्ञानेन तस्य घटाज्ञाने निष्ट्रो अनिष्ट्रमां मैत्राज्ञानं मैत्रं प्रत्येव विषयचैतन्यस्य भेदापादकमिति न चेत्रस्य घटापरोक्ष्यानुभवानुपवत्तिरपि ।

શાંકા થાય કે ઉક્ત જ્ઞાન અને અર્થનું અપરાક્ષત્વ હુદય આદિ વિષયક શાબ્દ વૃત્તિ અને શાબ્દજ્ઞાનના વિષયમાં પણ અભિપ્રસક્ત થશે (-ગાબ્દ જ્ઞાનના વિષયમાં પણ અપરાક્ષતા માનવી પડશે જે ખરાખર નથી〉, કારણકે કદાચ દેવવશાત ત્યાં વૃત્તિ અને વિષયના સંસર્ગ થતાં વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય અને વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યના અ**ભે**દનો અભિવ્યક્તિ ટાળી શકાશે નહિ (—આ અભિવ્યક્તિ માનવી જ પડશે) આવી શકા કાઇ કરે તેા ઉત્તર છે કેના; કારણ કે પરાક્ષવ્રત્તિ વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલા અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ કરવા સમથ ન દ્વાવાથી ત્યાં અજ્ઞાનથી આવૃત વિષય ચૈતન્ય વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય)ના અનાવૃત વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન સાક્ષિ-ચૈતન્યથી અભેદની અભિવ્યક્તિ ન હાવાથી અપરાક્ષત્વની પ્રસક્તિ નથી (---અપરાક્ષત્વ માનવું પડતું નથી). એટલે જ સંસાર દશામાં જીવના પ્રક્રથી વગ્તુતઃ અભેદ હાેવા છતા તેનું અપરાક્ષત્વ નથી (-તે પ્રત્યક્ષ ચતા નથી), કારણ કે અજ્ઞાનના આવરણે કરેલા ભેદ છે અને આમ હાય તા લાઇને જીવની અપરાક્ષતા સંભવશે નહિ તેથી અહ્યવ જ્ઞત્વની પ્રહ્ત થશે - એમ નથી (--એવું માનવું બરાબર નથી). કારણકે ઈશ્વર પ્રતિ અજ્ઞાન આવરણ કરનારું નથી તેથી તેનો (ઈશ્વરની) પ્રતિ (અજ્ઞાન) જીવથી લેદનું આપાદન કરનારું નહીં અને, કેમ કે જે અજ્ઞાન જેની પ્રતિ (વિષય ચૈતન્યનુ ) આવરણ કરનાર હાય તેની પ્રતિ જ પાતાના આશ્રયભૂન (વિષય-ચૈતન્ય) થી ભેદનું આ પાદન કરનારું હાય છે. એટલે જ ચૈત્રના જ્ઞાનથી તેનું ઘટ અંગેનું અજ્ઞાન નિવૃત્ત થતાં, નિવૃત્ત નહીં થયેલું મૈત્રનું અજ્ઞાન મૈત્ર પ્રતિ જ (પાતાના આશ્રયભૂત) વિષયચૈતન્યના ભેદનું આપાદન કરનારું છે; તેથી ગૈત્રને ઘટના અપરાક્ષત્વને અનુભવ થાય છે. તેનો અતુપપત્તિ પણ નથી (—તે ઉપપન્ન પણ છે, વજૂદવાળું છે).

વિવરણ : શ કા થાય કે ઉપર જે તાન અને અર્થ'ના અપરોક્ષતનું લક્ષણ કહ્યું છે તેમાં અતિપ્રસંગના દાષ સંભવે છે. હૃદય, નાડી, ધમ' આદિ વિષયક શાબ્દવૃત્તિ અન્તઃકરણુ-માં સરીરબ્યાપિની ઉત્પન્ન થાય છે; દૈવયોગે એ જો હૃદય, નાડી આદિથી અવચ્છિન્ન એવા અન્તઃકરણના પ્રદેશમાં ઉત્પન્ન થાય તે હૃદય આદિ વિષયથી અવચ્છિન ચૈતન્ય અને હૃદય આદિ વિષયક શાબ્દ વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યના અભેદની અભિગ્યક્તિ થવાની જ. તેથી હૃદયાદિ અને તેમને વિષય કરનાર શાબદત્તાનને અપરોક્ષ માનવાં જ પડશે, કારણુ કે ધટાદિ સ્થળમાં વૃત્તિના વિષય સાથે સંસર્ગ થતાં વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય અને વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યની અભિગ્યક્તિ સ્વ'કારી છે. અને આમ હૃદયાદિ વિષયક શાબ્દવૃત્તિ અને વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યની અભિગ્યક્તિ સ્વ'કારી છે. અને આમ હૃદયાદિ વિષયક શાબ્દવૃત્તિ અને અનુમિતિવૃત્તિ આદિયં અવચ્છિન્ન ચૈતન્યરૂપ પરોક્ષત્તાન જે હૃદયાદિ અથ'થી અભિન્ન છે અને હૃદય આદિના બ્યવહારને અનુકૂળ છે તેને ત્રાનના અપરોક્ષત્વનું લક્ષણ લાગુ પડશે

### सिद्धान्तर्छेशसङ्घ्रहः

તેલી <mark>લક્ષણમાં</mark> અતિવ્યાપ્તિના દોષ છે. એ જ રીતે હક્ય આદિ રૂપ પરાક્ષ અર્થ જે પોતાના બ્યવહારન અતુરૂલ શાબ્દાદિ વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન સ્તન્યથી અભિન્ન છે તેને અર્થના અપરાક્ષત્વનું લક્ષણ લાગુ પડશે, તેથી પણ લક્ષણ અતિવ્યાપ્ત છે.

આ શાંકાનો ઉત્તર એ છે કે જે બે ગૈતન્યોના અભેદની અભિચક્તિ માનવામાં આવે છે તે બન્નેય અનાવૃત હોય એ અપેક્ષિત છે, તે બેમાંથી કાઈ એક ગૈતન્ય આવૃત હોય તા એ દશામાં તેમના અમેદની પ્રત્યક્ષત્વ કે અપરોક્ષત્વરૂપ અભિવ્યક્તિ થતી નથી. તેથી હૃદયાદિ-વિષયક શાબ્દવૃત્તિના સ્થળમાં અતિબ્યાપ્તિ નથી કારણ કે ત્યાં વિષય-ગૈતન્ય આવૃત છે. આમ પરોક્ષ હૃદયાદિ વિષયનું તથા હૃદયાદિ વિષયક શાબ્દવૃત્તિથી અવમ્છિત્ન ગૈતન્યરૂપ પરાક્ષત્રાનનું અપરોક્ષત્વ પ્રસક્ત થતું નથી. અને આમ હૃદયાદિ વિષયક શાબ્દવૃત્તિથી અવમ્છિત્ન ગૈતન્યરૂપ પરોક્ષત્રાન હૃદયાદિ વ્યવહારને અનુકૂલ હોવા છતાં હૃદયાદિ વિષયથી તેના અભિવ્યક્ત અભેદના અભાવને કારણું 'તે તે અર્થાયા અમિન્ન હાેઇને તે તે અર્થ-વ્યવહારને અનુકૂલ જ્ઞાન હોવું' એ હક્ષણવાળું જ્ઞાનાપરાક્ષત્વ નથી. એ જ રીતે હૃદય આદિ અર્થ'નો પોતાના બ્યવહારને અનુકૂલ શાબ્દવૃત્તિથી અવચ્છિત્ન સાક્ષિગૈતન્યથી અભેદ હોવા છતાં તે અબેદની અભિગ્યક્તિના અભાવને લીધે પોતાના બ્યવહારને અનુકૂલ ગૈતન્યથી અબેદ છે તેની અભિવ્યક્તિશીલતારૂપ બર્યનું અપરાક્ષત્વ નથી એવા અથ' છે.

[ બ્યાખ્યાકાર વિશેષ વિવેચન કરે છે : શકા થાય કે ' હું સુખી છું, દુ:ખી છું' એ પ્રકારના સુખાદિસાક્ષીમાં સુખાદિરૂપ વિષયથી અનેદ વિદ્યમાન હોવા છતાં એ અભિન્યક્ત થતા નથી કારણ કે સુખાદિના સાક્ષી જીવ અને સુખાદિના આધારાધેયભાવની પ્રતીતિ છે. અને આમ સુખાદિના પ્રત્યક્ષમાં અભિવ્યક્ત વિષયાનેદના અભાવને કારણે અપરાક્ષત્વ માની શકાશે નદિ તેથી લક્ષણમાં અભ્યાપ્તિના દાષ છે. પણુ આ શકા ખરાબર નથી. થઠાદિ-પ્રત્યક્ષરૂપ ધઢાદિસ્કુરણમાં 'ઘટ સ્કુરે છે', 'પટ સ્કુરે છે' એ પ્રકારના અનુભવને લઇને ઘઢાદિ અર્થ'થી અનેદના અભિવ્યક્ત છે તેમ સુખ સ્કુરે છે', 'દુ:ખ સ્કુરે છે' ઇત્યાદિ પ્રકારના અનુભવને લઈને જ સુખદુ:ખાદિ---પ્રત્યક્ષમાં સુખાદિથી અનેદની **થબભવ્યક્તિ છે**.

**રા'કા** : 'લટ સ્ફુરે છે' એ અનુભવમાં લટ સ્ફુરજીને આંગ્રય છે એટલું તાત થાય છે, તેના સ્કુરણ્યુથી અનેક ત્રાત થતા નથી.

ઉં ૧૨ : આ ખરાબર નથી જેમ 'દેવદલ જાય છે ' એ પ્રયોગમાં જવાની ક્રિયાના કર્તાથી અભિન્ન દેવદત્ત એવા વાકવાર્થ છે એમ તાત થાય છે તેમ ઘટ સ્કુરે છે' એ પ્રયોગમાં 'સ્કુરજીન આશ્રયથી અભિન્ન ઘટ' એ વાકચાર્થ માનવા જો એ, તેથી 'ઘટ સ્કુરે છે' એ પ્રયોગના મૂલભૂન ઘટ સ્કુરે છે' એ અનુભવમાં પગુ સ્કુરજીના આશ્રયભૂત ચિદાત્માથી અભિન્ન તરીકે ઘટતું ભાન (પ્રકાશન) અત્રશ્ય હોવું જોઈએ.

રા'કા ઃ ધટના સ્કુરણાના આશ્રયથી અબેદ અભિગ્યક્ત થતા હાય તા પણ સ્કુરણથી તેના અબેદની અસિગ્યક્તિનું ઉપપાદન હજુ સુધી નથી જ કર્યું (—આ હકીક્રત ન્યાય પૂર્વક સમજાવી નથી).

VQO.

ઉત્તર : આવું ન બાલશા. 'ઘટતું સ્વરૂપ' એ પ્રત્યક્ષ ઘટને જ ઘટના સ્વરૂપ તરીકે જેમ વિષય બનાવે છે તેમ 'ઘટ સ્કુરે છે' એ પ્રત્યક્ષ પણ ઘટાદિવૃતિની દશામાં ઘટાદિના અધિકાનબૂત અનાવૃત ચિદાત્માને જ સ્વપ્રકાશ ચિદાત્માન આશ્રિત સ્કુરણુ સ્વરૂપે વિષય કરે છે એમ માનવામાં આવે છે તેથી ઘટમાં સ્કુરણુના આશ્રયથી અબેદનુ ભાન જ સ્કુરણુથી અબેદના ભાનરૂપ છે.

કહેવાના આશ્રય એ છે કે 'ધટતું સ્વરૂપ' એ શબ્દ પ્રયોગમાં જ ઘટ અને તેના સ્વરૂપના બેદ ભાસે છે, પછ્યુ તેના મૂળભૂત 'ઘટતું સ્વરૂપ' એ પ્રત્યક્ષમાં ઘટ અને તેના સ્વરૂપના બેદ ભાસતા નથી, અન્યથા તે પ્રત્યક્ષ ભ્રમદ્દપ બના જાય કારણ કે ઘટ અને તેના સ્વરૂપમાં બેદ નથી. અને તેને જામ તા માની શકાય નહિ કારણ કે બાધક જ્ઞાન નથી. એ જ રત્તે 'સ્કુરે છે' એ શબ્દપ્રયોગમાં જ સ્વત્કાશ આત્માના સ્કુરણ અને તેના આશ્રયના સંબંધથી બેદનું ભાન છે, પણુ 'સ્કુરે છે' એ પ્રત્યક્ષમાં ભાન નથી કારણ કે ત્યાં બે સ્કુરણાની ઉપલબ્ધિ નથી.

**શાંકા** ઃ ધ્રદ્ધવિષયક શાબ્દવૃત્તિ વિષય સાથે સંસષ્ટ છે અને વિષયગત અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ કરવા સમર્થ છે, તેા પછી હૃદયાદિ વિષયક શાબ્દવૃત્તિના પણુ જો વિષય સાથેના સંસર્ગ સમાન રીતે હોય તેા તે પાતાના વિષયથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલા અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ કરવા ઠેમ સમર્થ ન હોય ?

ઉત્તર : આ દલીલ ખરાબર નથી, કારણુ કે હદયાદિ વિષયક શાબ્દવૃત્તિના વિષય સાથે સંસર્ગ હોવા છતાં પણુ તે વૃત્તિમાં અન્નાનનિવર્ત'કત્વનું પ્રયાેજક નથી તેથી તે અન્નાનના નિવર્ત'ક નથી અમ પ્રથમ પરિચ્છેદને અન્તે બતાવ્યું છે.

અર્થ'તું અપરાક્ષત્વ એટલે પોતાના બ્યવહારને અનુકૂલ ગૈતન્યથી અબેદ છે તેની અજ્ઞિબ્યક્તિવાળા હાેલું; તેના અર્થ માત્ર તેવા અમેદવાળા હાેલું તેમ થતા નથી. એને માટે પુરાવા રજૂ કરતા કહ્યું છે કે સંસારદશામાં અર્થાત્ તત્ત્વસાક્ષત્કારની પહેલાં જીવના પ્રહાથી વસ્તુત. અબેદ હાવા હતા, અર્થાત્ પ્રહા સ્વવ્યવહારને અનુકૂહ જીવનેતન્યથી આંભન્ન હાેવા હતાં જીવ પ્રતિ પ્રહાના અપરોક્ષત્વના અભાવ છે કારણુ કે તેમના અબેદની અભિવ્યક્તિ નથી એમ જ કહેલું પડશે; તેથી અબેદની અભિવ્યક્તિ અપરોક્ષત્વની પ્રયોજક છે એમ માનલું સુક્તિયુક્ત છે. અન્નાનકૃત બેદ અહાં અબેદની અભિવ્યક્તિમાં પ્રતિખંધક છે.]

**શાં ક**ર : 'હું છવનો સાક્ષાત્કાર કરું છું', 'છવ ખને અપરાક્ષ છે' એમ જે લક્ષતું છવવિષયક વ્યવહારને અતુકુલ ગ્રાન છે તે માયાવૃત્તિયા ઉપ હત લક્ષ્મ્વૈતન્ય જ છે. આમ પ્રક્ષ જેને કર્તા છે તેવા વ્યવહારના વિષય છવમાં લક્ષકત્ર ક વ્યવહારને અનુકૂલ લક્ષ્મ ચેતન્યથી અભિન્નત્વ હોવા છતાં પશુ એ અભેદની અભિવ્યક્તિ ન હેવાથી છવ પ્રક્ષ પ્રાંત અપરાક્ષ બની શકે નહિ. તેથી લક્ષ સર્વગ્ર નહીં થઇ શકે. તમે એમ પશુ નહીં કહી શકા કે પ્રક્ષને છવવિષયક અપરાક્ષ ગ્રાન ન સભવતું હોવા છતાં તેના સર્વગ્રત્વનો ભંગ થયો નથી કારસ કે છવવિષયક પરાક્ષ ગ્રાન માત્રથી પશુ સર્વગ્રત્વ સંભવે છે. આ દ્રક્ષેસ બરામર નથી કારણ કે ઈ વરનું ગ્રાન પરાક્ષ હોઈ શકે એમ સ્વીકારવામાં આવતું નથી.

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

ઉત્તર : અત્રાન જીવધર્મિંક બ્લ્લપ્રતિયાગિક બેદનું પ્રયાજક છે, અર્થાત્ અત્રાન જીવના બ્રહ્મથી બેદનું પ્રયાજક છે. કારણુ કે 'હું બ્રહ્મ નથી ' એમ જીવને બ્રહ્મથી બેદને અનુભવ થાય છે; પણુ અત્રાન બ્રહ્મધર્મિંક જીવપ્રતિયાગિક બેદ અર્થાત્ બ્રહ્મના જીવથી બેદનું પ્રયાજક નથી, કારણુ કે બ્રહ્મને 'હું જીવ નથી' એવા અનુભવ થાય છે એમ માનવા માટે કાઈ પ્રમાણુ નથી, તેથી બ્રહ્મ પ્રતિ જીવના બ્રહ્મથી અબેદનો અભિન્યક્તિમાં પ્રતિભ'ધક એવા અત્રાનકૃત બેદ ન હાવાથી ઉક્ત દોષ કે બ્રહ્મ સવ'ત્ર નહીં બની શકે એ નથી. ઈ ્વરને 'હું અત્રાની છું' એવા અનુભવ થતા નથી તેથી ઈ ધર પ્રતિ અત્રાન જીવનું આવરક બનતું નથી.

**રાંઠા** : જ્યારે લીલાવિગ્રહપૂર્વાંક વ્યવહાર કરતાે હાેય તે કાળમાં ઈશ્વરતે પણુ અન્નાની હાેવાપણાનાે અનુભવ હાેય છે એમ તેના જ વચનથી સમજાય છે.

ઉત્તર : આ દલૌલ બરાબર નથી તેના તેવા અજ્ઞાનીપણાના બોધક વચનની અન્યથા સિદ્ધિ છે એમ ચોથા પરિચ્છેદમાં બતાવવામાં આવશે. અજ્ઞાનના એવા સ્વભાવ માનવામાં આવ્યા છે કે જે જીવ પ્રતિ જે અજ્ઞાન વિષયચૈતન્યનું આવરક હાેય તેની જ પ્રતિ તે અજ્ઞાન પાતાના આશ્રયભૂત વિષયચૈતન્યથી ભેદનું આપાદન કરનારું ખને છે તેથી જ ચૈત્રના તાનથી તેનું ધટાવરક અજ્ઞાન દૂર થતાં ગૈત્રનું અજ્ઞાન જે નિવૃત્ત નથી થયું તે તેની જ પ્રતિ વિષયચૈતન્યથા ભેદનું આપાદક બને છે.

ધટથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં ચૈત્ર પ્રતિ ઘટ-ચૈતન્યનું આવરણ કરનાર અત્તાન જેમ છે તેમ ત્યાં મૈત્ર પ્રતિ પણુ ઘટચૈતન્યનું આવરણુ કરનાર અત્તાન છે. આમ ચૈત્રને થયેલા ઘટત્તાનથી ચૈત્રનું ઘટ-અત્તાન જે ચૈત્ર પ્રતિ પોતાના આશ્રયભૂત વિષયાવચ્છિન્ન ચૈતન્યથા બેદનું આપાદન કરનારું હતું તે નાશ્વ પામતાં, ચૈત્રના ઘટતાનથી નિવૃત્ત નહીં થયેલું ઘટચૈતન્યમાં રહેલું અત્તાન જે મૈત્ર પ્રતિ ઘટનું આવરણુ કરનારું છે તે મૈત્ર પ્રતિ જ પોતાના આશ્રયભૂત ઘટચૈતન્યથી બેદનું આપાદાન કરનારું બને છે. પણુ મૈત્રનું અત્તાન ચૈત્ર પ્રતિ ઘટચૈતન્યનું અનાવરક હાઈને ચૈત્ર પ્રતિ તે પોતાના આશ્રયભૂત ઘટચૈતન્યથી બેદનું આપાદન કરનારું નથી હોતું. આમ હોય તા ચૈત્રના ઘટત્તાનથી ચૈત્રનું અત્તાન નૈત્ર પ્રતિ ઘટચૈતન્યનું અનાવરક હોઈને ચૈત્ર પ્રતિ તે પોતાના આશ્રયભૂત ઘટચૈતન્યથી બેદનું આપાદન કરનારું નથી હોતું. આમ હોય તા ચૈત્રના ઘટત્તાનથી ચૈત્રનું અત્તાન નિવૃત્ત થતાં તેનાથા કરવામાં આવેલા બેદની નિવૃત્તિ થાય તા પણુ ગૈત્રના અત્તાનથી કરવામાં આવેલો બેદ વિદ્યમાન હોવાથી ચૈત્ર (ચૈત્રવૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય) અને ઘટચૈતન્યના અબેદની અભિગ્યક્તિ ન થાય. તેથી ઘટના અપરાક્ષત્વના અનુભવની હપપત્તિ ન જ હોય. માટે એમ કહેવું જોઈએ કે ' ગૈત્રનું અત્તાન જેમ મૈત્ર પ્રતિ તેમ ચૈત્ર પ્રતિ પોતાના આશ્રયથી બેદનું આપાદક નથી બનતું કારણ કે ચૈત્ર પ્રતિ પોતાના આશ્રયનું આવરણ કરનારું નથી હોતું.' આમ ઉક્ત વ્યવસ્થા કે ચૈત્રના જ્ઞાનથી ચૈત્રનું જ અત્તાન દૂર થાય એ સિદ્ધ થાય છે.

नन्वेवं द्वत्तिविषयचैतन्याभेदाभिव्यक्तिलक्षणस्यापरोक्ष्यस्य स्वविषय-चैतन्यगताज्ञाननिद्वत्तिप्रयोज्यत्वे तस्याज्ञाननिद्वत्तिप्रयोजकत्वायोगाट् ज्ञानमात्रमज्ञाननिवर्तकं भवेदिति चेत्, न । 'यद् ज्ञानग्ररपद्यमान स्वकारण-महिम्ना विषयसंग्रष्टमेवोत्पद्यते तदेवाज्ञाननिवर्तकम् ' इति विशेषणाद

# पेन्द्रियकज्ञानानां तथात्वात् । एवं च शब्दादुत्पद्यमानमपि व्रसज्ञानं सर्वेपिदानभूतस्वविषयव्रससंप्रष्टमेव उत्पद्यते इति तस्याज्ञाननिवर्तकत्वम-ज्ञाननिष्टत्तौ तन्मूलभेदप्रविलयादापरोक्ष्यं चेत्युपपद्यतेतराम् ।

શ'કા થાય કે આમ વૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ગૈતન્ય અને વિષયથી અવચ્છિન ગૈતન્યના અભેદની આંભગ્યક્તિરૂપ અપરાક્ષત્વ જો પોતાના વિષયથી અવંછિન્ન ગૈતન્યમાં રહેલા અજ્ઞાનની ાનવૃત્તિથી પ્રયાજ્ય હાેય (-- અજ્ઞાનની નિવૃ(ત્ત કરે છે માટે અપરાક્ષ છે એમ હાેય--) તા તેમાં અજ્ઞાતનિવૃત્તિની પ્રયાજકતાના અભાવ હાેવાથી (-- અપરેક્ષ છે માટે અજ્ઞાનની ન્વૃત્તિ કરે છે એમ ન હાેય તેા--) જ્ઞાનમાત્ર અજ્ઞાનનું નિવત'ક બને આવી શ'કા થાય તા ઉત્તર છે કે ન; કારણ કે 'જે ઉત્પન્ન થતુ' જ્ઞાન પોતાના કારણના મહિમાથા વિષયની સાથે સ સપ્ટ જ ઉત્પન્ન થાય છે, તે (જ્ઞાન) જ અજ્ઞાનનુ નિવર્ત'ક છે એવુ વિશેષણુ હાેવાથા ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાન જ તેવું છે (--સંનિકર્ષ'રૂપ કારણના મહિમાથી વિષય સાથે સ સખ્ટ જ ઉત્પન્ન થાય છે, તે (જ્ઞાન) જ અજ્ઞાનનુ નિવર્ત'ક છે એવુ વિશેષણુ હાેવાથા ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાન જ તેવું છે (--સંનિકર્ષ'રૂપ કારણના મહિમાથી વિષય સાથે સ સખ્ટ તરીકે જ ઉત્પન્ન થાય છે). અને આમ શબ્દથો ઉત્પન્ન થતું બ્રહ્મજ્ઞાન પણ સવ'ના ઉપાદાનભૂત પોતાના વિષય પ્રદ્યા સાથે સંસપ્ટ જ ઉત્પન્ન થાય છ તથી તે અજ્ઞાનનું નિવર્ત'ક છે અને અજ્ઞાનની ાનવૃત્ત્તિ થતાં એ (અજ્ઞાન) જેનું મૂળ છે તેવા ભેદના પ્રવિલય (નાશ) થવાથી તેનું અપરાક્ષત્વ લધારે જ ઉત્પત્ન છે.

વિવરણ : શંકા થાય કે 'અત્રાનની નિવૃત્તિ કરે તે અપરોક્ષત્રાન' એ રીતથી ત્રાન અત્રાનનું નિવર્ત'ક બને તેમાં અપરોક્ષત્વ પ્રયાજક છે એમ ન કહી શકાય કારણ કે ત્રાનમાં રહેલું અપરોક્ષત્વ જ અત્રાન નિવૃત્તિને અધીન છે. ત્રાન અપરોક્ષ છે માટે અત્રાનનિવર્ત'ક છે એમ નહીં પણ અત્રાનનિવૃત્તિ કરે છે માટે અપરોક્ષ છે એમ તમારા મત પ્રમાણે માનવુ પડે. એમ પણ દલીલ નહીં કરી શકાય કે ભલે ને ત્રાનનું અપરોક્ષત્વ અત્રાનની નિવૃત્તમાં પ્રયાજક ન હાેય. આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે એમ હાેય તાે ત્રાનમાત્ર અત્રાનનું નિવત ક બનવું જોઇ એ તેથી પરોક્ષ ત્રાન પણ અત્રાનનું નિવત'ક બનશે.

આ શકાનો ઉત્તર આપતાં એવા આશય રાખ્યાે છે કે અપરોક્ષત્વ ત્રાનના અજ્ઞાન નિવર્ત'કત્વમાં પ્રયોજક ન હોય તાે પણ હાનિ નથી કારણ કે બીજુ પ્રયોજક પ્રથમ પરિચ્છેદને અન્તે દર્શાવેલું છે. જે જ્ઞાન પાતાના કારણના મહિમાને લીધે પોતાના વિષયની સાથે સ સ્પ્ટ હાેય એ જ જ્ઞાન અજ્ઞાનનિવર્ત'ક હાેય છે. ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાન સ નિકપ'રૂપ કારણના મહિમાથી વિષયની સાથે સ સપ્ટ તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે તેથી અજ્ઞાનનિવર્ત'ક છે. જયારે અનુમતિવૃત્તિ વગેરેનું એવું નથી માટે તેમને અજ્ઞાનનિવર્ત'ક માનવા જ પડે એવું નથી.

શંકા થાય કે અનુમેય અગ્નિ આદિત્ષિયક અનુમિતિવૃત્તિની જેમ સહ્ય વિષયક શાબ્દ વૃત્તિના પણ પોતાના વિષયભૂત લગ્નચૈત ય સાથે સંસગ<sup>િ</sup> ન હોવાથી તે મૂળ અજીનનું નિવર્ત'ક નહીં મની શકે તેથી તત્ત્વજ્ઞાન પછી પણ લહ્યતું અપરોક્ષત્વ નહીં હોય. અવ્યાંકા ના ઉત્તર એ છે કે શબ્દયી ઉત્પત્ન થવુ સહ્યદ્વાન બધાના ઉપાદાનભૂત પોતાના વિષય લઘ્ધ સાથે સંસર્પ્ટ જ ઉત્પત્ન થાય છે તેથી તેના અજ્ઞાનનું નિવર્ત'ક છે. (જેટલું ઉત્પત્ન થાય

#### सिद्धाम्तलेशसङ्गहः

છે તે બધું જ પ્લક્ષ સાથે સંસર્ગ ધરાવનાર તરીકે જ ઉત્પન્ન થાય છે તેા પછી પ્લકાવિયયક વૃત્તિના પાતાના વિષય બ્લુસ સાથે સંસર્ગ હોય જ એમાં શું કહેવાનું ! એ આહાયથી 'બધાના ઉપાદાનભૂત' એમ કહ્યું છે.) આમ પ્લસાવિષયક વૃત્તિ અગ્નિ આદિ વિષયક અનુપ્રિતિ વૃત્તિ જેવી નથી.

(શંકા−) જ્ઞાનનું અપરોક્ષલ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિમાં પ્રયોજક નથી એ મતમાં વેદાન્ત-જન્ય જ્ઞાન અપરોક્ષ છે એમ આ શાબ્દાપરાક્ષવાદમાં **સિદ્ધ કર**વું વ્યર્થ છે.

(ઉત્તર) ના. 'અગ્રાનની નિવૃત્તિ કરનાર ગ્રાન અપરાક્ષર હોય છે' એ નિયમ જે ચક્ય આદિયો જન્ય ગ્રાનેામાં જોવામાં આવ્યો છે તે બ્રહ્મના અગ્રાનની નિવૃત્તિ કરનાર પ્રહ્ન-વિષયક શાબ્દગ્ઞાનમાં સાચો છે. અહીં તેના વ્યભિચારને વારવાને માટે વેદાન્તજન્ય ગ્રાનની અપરોક્ષતાન સિદ્ધ કરવાની સાથંકતા ઉપપત્ર છે. માટે મૂળ અગ્રાનનું નિવર્તંક એવું પ્રહ્ન-વિષયક શાબ્દગ્ઞાન જે તહેતત્પરયન (બૃહદ્દ ૧.૪.૧.) ઇત્યાદિ મુતિથી અને ' છું પ્રહ્નને વાય્યક શાબ્દગ્રાન જે તહેતત્પરયન (બૃહદ્દ ૧.૪.૧.) ઇત્યાદિ મુતિથી અને ' છું પ્રહ્નને સાક્ષાત્કાર કરૂં છું ' એમ તત્ત્વવિદ્ના અનુભવયા સિદ્ધ છે તેની સિદ્ધિ ન કરવામાં આવે તેા આ અનુપપત્ન ખને. ઘટ આદિમાં ઘટાદિ વિષયક વૃત્તિ હોય ત્યારે જ અપરોક્ષત્વ હોય છે, વૃત્તિ અટકો જતાં ફરી અગ્રાનથી કરવામાં આવેલા બેદ પ્રાપ્ત થવાથી પોતાના વ્યવહારને અનુકુલ ચેતન્યથી અનેદના અભિવ્યાક્ત થતી નથા અન તે અપરોક્ષ રહેતાં નથી. જ્યારે ચહામાં મૂળ અગ્રાનની નિવૃત્તિ થતા અપરોક્ષત્વ હોય છે અને ફરી આવરહ્યુકૃત બેદની શક્યતા નથી, તેથી પ્રદ્ધગ્રાન પછી સરૈવ અપરોક્ષત્વ હોય જ છે એ બેદ છે. માટે વેદાન્ત જન્ય ગ્રાનથી પ્રદ્ધાત્વ વધારે યુક્તિયક્રત છે.

नन्वेवमध्ययनग्रद्धीतवेदान्तजन्येनापि तज्ज्ञानेन मूळाज्ञाननिष्टस्या आपरोक्ष्य कि न स्यात् । न च तत्सत्तानिश्चयरूपस्वाआवाद् नाज्ञान-मिवर्तकमिति वाच्यम् । तथाऽपि छतश्रवणस्य निर्विचिकित्सशाब्दज्ञानेन तन्निष्टत्या मननादिवैयर्ध्यापत्तिति चेत्, न । सत्यपि श्रवणाद् निर्विविकित्सज्ञाने चित्तविक्षेपदोषेण प्रतिबन्भाद् अज्ञानानिष्टत्त्या तन्निरा-करणे मनननिदिध्यासननियभविध्यर्थानुष्ठानस्यार्थवत्त्वाद् भवान्तरीयमनना-द्यनुष्ठाननिरस्तचित्तविक्षेपस्य उपदेश्वमात्राद् ज्ञापरोक्ष्यस्येष्यमाणत्वाच्चे-त्याहुः ॥१०॥

શ'કા થાય કે આમ હાયતા અધ્યયનની ગૃહીત વેદાન્તધી ઉત્પન્ન થયેલા તેના (ધાદ્યના) જ્ઞાનથી પણ મૂળ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થવાથી અપરાક્ષત્વ કેમ ન હાય ? એવો દલીલ કરવી ન જોઈએ કે એ અધ્યવનથી ગૃહીત વેદાન્તજન્ય જ્ઞાન) સત્તાનિશ્ચયરૂપ ન હાવાથી અજ્ઞાનનું નિવત કન તે (આ દલીલ બરાબર નથા) કારણ કે અમ હાય તો પણ (સત્તાનિશ્ચયાત્મક ન હાય તા પણ) જેણે શ્રવણ કર્યું છે તેવાને સંદેહરહિત શાબદજ્ઞાનથી તેની (અજ્ઞાનની) નિવૃત્તિ થવાથી મનન આદિની અથ<sup>9</sup>તા પ્રસક્ત થશે.

408

(આવી શ'કા થાય) તેા ઉત્તર છે કે ના; કારણ કે શ્રવણથી સ**દેહરહિત જ્ઞાન** થાય તા પણ ચિત્તના ાવક્ષેપરૂપ દાષથી પ્રતિબ ધ થતાને કાર**ણે અજ્ઞ ન**ની નિ**વૃત્તિ** થતી નથી તેથી તેના નિરાકારણમાં મનન અને નિદિધ્યાસનના નિયમ(વાધના અર્થના અનુષ્ઠાનની પ્રયોજનવત્તા છે; અને બન્ય જન્મના મનન આદિતા અનુષ્ઠાનથી જેના ચિત્તવિક્ષેપની નિવૃત્તિ થઇ છે તેવા માણસની બાબતમાં ઉપદેશમાત્રથી બ્રહ્મની અપરાક્ષતા સ્વીકારવામાં આવે છ (-- એમ અદ્દે તાવઘાચાથ કહે છે) (૧૦)

(વવરણ : શંકા રજૂ કરવામાં આવે કે એવા નિયમ સ્વીકારવામાં આવે કે જે ગ્રાન વિષયની સાથે સંસુષ્ટ તરીકે ઉદય પામે છે તે ગ્રાન અગ્રાનનું નિવત'ક અને જ છે-તા આપાતગ્રાન (ઉપરછલું ગ્રાન) પણ પોતાના વિષય સાથે સંસગ' ધરાવનાર તરીકે ઉત્પન્ન થાય છે તેથી તેનાથી પણ પક્ષની અપરાક્ષતા થવી જોઈએ. જો એમ કહ્યું કે શ્રવણ કે વિચારની પહેલાં વેદાન્તના અધ્યયનથી થતું આ ગ્રાન વિષયસંસગી' હોવા ઉપરાંત સત્તાનાં નિશ્વય રૂપ હોવું જોઈ એ, તા પણ શ્રવણુથી નિશ્વયાત્મક ગ્રાન થાય જ છે તેથાં મનનાદિ વ્યથ' અની જાય.

આ શાંકાનું સમાધાન છે કે અત્તાનનું નિવર્તાંક ગ્રાન વિષયસ સગી<sup>\*</sup> અને નિશ્વયાત્મક હોવા ઉપરાંત અપ્રતિબદ્ધ હોવું જોઇએ ચિત્તવિક્ષેપને કારણે તેમાં કાંઈ પ્રતિબંધ (રુકાવટ) આવેલા ન હાેવા જોઈએ. આ ચિત્તવિક્ષેપના દોષને કારણે થતા પ્રતિબંધની નિવાત્તને માટે મનન અને નિદિષ્યાસનની આવશ્યકતા છે, અને તે અગેના નિયમવિધિ અને તેમના અર્થ'નું અનુષ્ઠાન સાર્થ'ક બને છે. આમ અસંભાવના (પ્રક્ષ આવું હાેઈ જ ન શકે એવા ખ્યાલ) અને વિપરીતભાવના (પ્રકૃતિ, કાલ આદિને ઘાસ માની લેવું તે) જેને વિક્ષેપ કહેવામાં આવે છે તેની નિવૃત્તિ માટે મનન આદિની ઉપયોગિતા છે. પણ જે વિદ્યાના અધિકારીના બાબતમાં અન્ય પૂર્વ'ભવના મનનાદિ સહિત થવાણના અનુષ્ઠાનથી સમસ્ત વિક્ષેપ દ્વર થઈ ગયા હોય તેને ઉપદેશમાત્રથી સત્તાનિશ્વયરૂપ અગતિબદ્ધ ધાદ્યાના થાય છે અને અપરાક્ષત્વ સભવે છે. આમ તેને આ જન્મમાં શ્રવણ, મનન આદિના અનુષ્ઠાન વિના પણ મૂળ અત્રાનની નિવૃત્તિ અને ધાક્ષાપરાક્ષતા થઈ શકે એ આ મતમાં સ્વ કાર્ય છે (૧૦)

(११) अथैवमपि कृतनिदिध्यासनस्य वेदान्तजन्यमस्रह्मानेनेव घटाक्षिंगनेनापि त्रसाज्ञाननिवृत्तिः किं न स्यात् । न च तस्य मस्मा-विषयत्वाद् न ततो त्रसाज्ञाननिवृत्तिरिति वाच्यम् । 'घटस्सन्' इत्यादि-बुद्धिवृत्तोः सद्रपत्रसविषयत्वोपगमात् ।

न च तत्र घटाद्याकारवृत्त्या तदज्ञाननिवृत्तौ स्वतः स्फुरणादेव तदग्रच्डिन्नं चेतन्यं सदिशि प्रकाशने, न तस्य घटाद्याकारवृतिविषयत्व-मिति वाच्यम् । तद गात्रे घटत्रिश्यं ज्ञानं तदवच्छिन्नचेतन्यत्रिषयसज्ञान-क्षि-१४ मिति भिन्नविषयेण ज्ञानेन तदज्ञाननिद्वरोरयोगाद् जडे आवरणकृत्या-भावेन घटस्याज्ञानाविषयत्वात् ।

न च घटादिष्टरोस्तदवच्छिन्नचैतन्यविषयत्वेऽपि अखण्डानन्दा-कारस्वाभावाद् न ततो मूल्गज्ञाननिष्टत्तिरिति वाच्यम् । वेदान्तजन्य-साक्षात्कारेऽपि तदभावात् । न हि तत्राखण्डत्वमानन्दत्वं वा कश्चिदस्ति प्रकारः । वेदान्तानां संसर्गगोचरप्रमाजनकत्वल्रक्षणाखण्डार्थत्वहानापरोः । न च वेदान्तजन्यज्ञानादेव तन्तिश्वतिनियम इति वाच्यम् । क्ऌप्ताज्ञान-निवर्तक वप्रयोगकस्य रूपस्य ज्ञानान्तरेऽपि सद्भावं तथा नियन्तु-मभक्यत्वात् ।

न च घटाद्याकारवृत्तिविषयस्यावच्छिन्नचैतन्यस्यापि कल्पितत्वेन यन्मूलाज्ञानविषयभूतं सत्यमनवच्छिन्नं चौतन्यम्, तद्विषयत्वाभावाद् घटादिवृत्तीनां निवर्त्यत्याभिमताज्ञानसमानशिषयत्वलक्षमं कल्पतं प्रयोजकमेव नास्तीति वाच्यम् । तत्रात्रच्छेदकांशस्य कल्पितत्वेऽप्यवच्छेद्यांग्रस्याकल्पित-मूचाज्ञानविषयचैतन्यरूपत्वात्, तस्य कल्पितत्वे घटतञ्जडतया अत्रस्थाऽज्ञानं प्रत्यपि विषयत्वायोमेनावस्थाऽज्ञानस्य मूलाज्ञानविषयाकल्पितचैतन्यविषय-स्वस्य वक्तव्यत्या तन्निवर्तकघटादिज्ञानस्यापि तद्विषयत्वावत्रयम्भावेन तत्पक्षेऽपि ततो मूलाज्ञाननिवृत्तिप्रसङ्गस्यापरिदारात् ।

(૧૧) હવે શ'કા થાય કે એમ હાય તા પણ જેણે નિદિધ્યાસન કશું છે તેવા માણસની બાબતમાં જેમ વેદાન્તજન્ય પ્રદ્યાગ્રાનથી પ્રદ્ય અંગેના અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થાય છે તેમ ઘટાદિના જ્ઞાનથી પણ પ્રદ્ય અગેના અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ કેમ ન થાય ? અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે તે પ્રદ્યવિષયક નવી તેથી તેનાથી પ્રદ્ય અંગેના અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે તે પ્રદ્યવિષયક નવી તેથી તેનાથી પ્રદ્ય અંગેના અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થતી નથી. (આ દલીલ બરાબર નવી) કારણ કે 'ઘટ સત્ છે' ઇત્યાદિ બુ! હવૃત્તિને સદ્રરૂપ પ્રદ્યવિષયક માનવામાં આવી છે. અને એવી દલીલ કરવો નહિ કે ત્યાં ઘટાદિ-આકારવાળી વૃત્તિથી તે (ઘટાદિ) ના અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થતાં સ્વતઃ સ્કુરણને લીધે જ તેનાથી (ઘટથો) અવચ્છિજ્ઞ ગેતન્ય 'સત્' એમ પ્રકાશે છે; (તેથી) તે (બ્રહ્ય) ઘટાદિ-આકારવાળી વૃત્તિના વિષય નથી (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે તેના અન્નાવ હાય તા -ગેતન્ય ઘટાદિ વૃત્તિના વિષય ન હોલ તો--) જા ન ઘટવિષયક હશે, અને અજ્ઞાન તેનાથી (ઘટથી) અવચ્છિન્ત ચૈત્તન્ય વિષયક હશે, તેથી મિન્ન વિષયવાળા જ્ઞાનથી તેના અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ નહી' થઈ લકે; (અને) જડમાં આવરણના ફળ (અપ્રકાશ)ના અજ્ઞાવ હોલાથો ઘટ અજ્ઞાનના વિષય નથી. અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "ઘટાદિ (આકારમાં પરિણત) વૃત્તિ તેનાથી (ઘટાદિ)થી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યવિષયક હોવા છતાં પણ તે અખ ડ આનન્દાકાર નથી તેથી તેનાથી મૂળ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થતી નથી." (આ દલીલ અરાઅર નથી) કારણુ કે વેદાન્તજન્ય સાક્ષાત્કારમાં પણ તેને અભાવ છે; ત્યાં અખંડતવ કે આનંદત્વ એવે કેાઇ પ્રકાર નથી, કારણુ કે (વેદાન્તજન્ય સાક્ષાત્કારમાં અખંડત્વ કે આનંદત્વ હોય તે!) વેદાન્તાના સ સગ'વિષયક પ્રમાજનકત્વરૂપ અખંડાથ'ત્વની હાનિ આવી પડે (—હાનિ માનવી પડે). અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "વેદાન્ત-જન્ય જ્ઞાનથી જ તેની (મૂળ અજ્ઞાનની) નિવૃત્તિના નિયમ છે". (આ દલીલ અરા જાર નથી) કારણુ કે અજ્ઞાનનિયત'કત્વમાં પ્રચાજક એવું જે માનેલું રૂપ છે તે બીજા જ્ઞાનમાં પણ વિદ્યમાન છે તેથા એવા નિયમ કરવા શક્ય નથી.

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "ઘટાદિ આકાર વૃત્તિનું વિષયભૂત અવચ્છિન્ન ગૈતન્ય પણ કલ્પિત છે તેથી જે મૂળ અજ્ઞાનનું વિષયભૂત સત્ય અનવચ્છિન્ન ગૈતન્ય તે તેના વિષય નથી માટે નિવત્ય તરીકે આંભમત (માન્ય) અજ્ઞાન સાથે સમાન વિષયવાળા હાવું એ માનેલું પ્રયોજક લક્ષણ જ ઘટાદિન્વૃત્તિએામાં નથી." (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે ત્યાં અવચ્છેદક અશ કલ્પિત હાય તા પણ અવચ્છેઘ અંશ મૂળ અજ્ઞાનના વિષયભૂત અકલ્પિત ગૈતન્યરૂપ છે; (અને) તે (આવચ્છેઘ અંશ મૂળ અજ્ઞાનના વિષયભૂત અકલ્પિત ગૈતન્યરૂપ છે; (અને) તે (અવચ્છેઘ અંશ) કલ્પિત હાય તા ઘટની જેમ તે જડ હાવાથી અવસ્થા-અજ્ઞાન પ્રતિ પણ તે વિષય હાઈ શકે નહિ, તેથી અવસ્થા-અજ્ઞાન મૂળ અજ્ઞાનના વિષયભૂત અકલ્પિત ગૈતન્યવિષયક છે એમ કહેવું પડશે. માટે તેનું નિવર્તંક ઘટાદિ-જ્ઞાન પણ અવશ્ય તદ્વિષયક (અકલ્પત ગૈતન્યવિષયક) હાવું જોઈ એ; તેથી તે પક્ષમાં (અવચ્છેઘ અંશ કાલ્પત છે એ પક્ષમાં) પણ તેનાથી (ઘટાદિગ્નાનથી) મૂળ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિના પ્રસંગના પરિહાર થતા નથી.

**વિવરણ** :- પૂર્વ પક્ષ તરીકે એક નવા સુદ્દો ઊભા કર્યો છે મનનાદિના જરૂર વિશ્વેપદાવની નિવૃત્તિને માટે છે એમ માની લઈએ તા પણુ જેણે નિદિધ્યાસન કર્યું છે તેવા અધિકારીનો બાયતમાં ધટાદિના જ્ઞાનથી પણુ મૂળ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થવી જોઈએ કારણ કે જે મૂળ અજ્ઞાનને વિષય છે તે જ સમાન રીતે ધટાદિ જ્ઞાનના બિણુ વિષય છે. જો **ધ**ટમાત્રને વિષય કરનારા જ્ઞાનથા ધટાદિથી અવચ્છિન્ન ચૈનન્યને વિષય કરનારા અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ ન સંભવે કારણ કે તે જ્ઞાનના વિષય નથી, તા ધટ જ્ઞાન અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ ન સંભવે કારણ કે તે જ્ઞાન અને અજ્ઞાનના વિષય નથી, તા ધટ જાન અજ્ઞાનના વિષય થાય તેટલા માટે એમ માનવું પડશે કે અજ્ઞાન પણુ ધટાદિ જડ માત્રને વિષય કરનાટું છે. પણુ આ કલ્પના શક્ય નથી કારણ કે જડ ધટાદિ જડ હોવાને લીધે જ પ્રમાણની અપ્રવૃત્તિની દ્વશામાં તેના અપ્રકાશની ઉપપત્તિ છે, તેથી જડ વસ્તુ અપ્રકાશ હોય તેને માટે અજ્ઞાનકૃત આવરણની કલ્પના કરવાની જરૂર નથી. આમ વેદાન્તજન્ય જ્ઞાનના વિષય હેલાથી ધટાદિ જ્ઞાનથી પણુ પ્રભ અજ્ઞાન ની નિવૃત્તિ પ્રસક્ત થાય છે. મૂળ અજ્ઞાનના નિવર્ત ક થવામાં પ્રયોજક લક્ષણ વેદાન્તજન્ય જાનમાં માન્યાં છે— મલાજ્ઞાનસાનવિષયક્ષ્ય, સ્તાનિશ્વ પરૂ થવામાં પ્રયોજક લક્ષણ વેદાન્તજન્ય જાનમાં માન્યાં છે— મલાજ્ઞાનસાનવિષયક્ષ્ય, સત્તાનિશ્વિશ્વ પ્રતાન સામતના ક્રિયર્વ, અપ્રતિબદ્ધ શ્વન્ત છે.

### सिद्धान्तलेशसर्वप्रहः

પરિપાકના કાળમાં ચક્ષુ આદિથી જન્ય ઘટાદિ ત્રાનમાં પણ છે. તેથી વૈદ્યાન્તજન્ય ત્રાનથી જ મૂળ અત્રાનની નિવૃત્તિ થાય છે, પણ ઘટાદિ ત્રાનથો મૂળ અત્રાનની નિવૃત્તિ થતી નથી એવા નિયમ કરી શકાય નહિ, કારણ કે ઉપયું કન લક્ષણા ઉપરાંત વેદાન્તજન્યત્વને પણ પ્રયાજક લક્ષણુ માનવામાં ગૌરવ છે, અને તેને માટે પ્રમાણ નથી.

આની સામે શંકા કરી શકાય કે ઘટાદિન્આકારવાળી વૃત્તિને વિષય ઘટાદિથી અવન્ષ્છિત્ર ગૈતન્ય છે જે અવચ્છિન્તલને કારણે કન્પિત છે, જ્યારે મૂળ અન્નાનનાે વિષય અનવચ્છિન્ન ગૈતન્ય છે જે અનવચ્છિન્ન હોવાને કારણે સત્ય છે. આમ ઘટા.દરૃત્તિએા કાલ્પત ગૈતન્યવિત્ત્યક હાેવાથી મૂળ અન્નાનની સાથે તેમના સમાન વિષય નથી તેથી ઘટાદિન્નાનથી મૂળ અન્નાનનાં નિવૃત્તિ શ્વક્રય નથી.

આ શાંકાનો ઉત્તર આપતાં પૂર્વપક્ષી કહે છે કે ઘટાદિયો અવચ્છિન્ન ચૈતન્યને કરિપત કહેા છેા ત્યારે અવચ્છદા ચૈતન્યાંશ તમને અકરિપત અભિપ્રેત છે કે કરિપ્ત. જો પ્રથમ પક્ષ અનુસાર અવચ્છદક અશ કરિપત હોય તેાય અવચ્છેદા અશ અકરિપત હોય તા મળ અદ્યાનના વિયયબૂત અકરિપત હાસ-વેતન્યરૂપ જ છે તેથી ઘટાદિત્રાન અને મૂળ અદ્યાનના વિયય સમાન રહે છે. જો ભીજા પક્ષ અનુસાર અવચ્છેદા અશ કરિપત હોય તેા તે જક હોવે! જોઈએ અને એમ હોય તા તે અદ્યાનના વિષય બની શકે નહિ, તેથી અવસ્થા અદ્યાનના વિષય સમાન રહે છે. જો ભીજા પક્ષ અનુસાર અવચ્છેદા અશ કરિપત હોય તો તે જક હોવે! જોઈએ અને એમ હોય તા તે અદ્યાનના વિષય બની શકે નહિ, તેથી અવસ્થા અદ્યાનના વિષય વધ્ય છે. જો ભીજા પક્ષ અનુસાર અવચ્છેદા અશ કરિયત હોય તો તે જક હોવે! જોઈએ અને એમ હોય તા તે અદ્યાનનો વિષય બની શકે નહિ, તેથી અવસ્થા અદ્યાનના વિષય વિનાનુ તો સંભવે જ નહિ. અને આમ હાસચીત-યવિષયક અવસ્થા અદ્યાનના નિવર્ત'ક બનવા માટે ઘટાદિ-દત્તિને પણ મૂળ અદ્યાનના વિયયબૂત હાસચૈતન્ય વિષયક માન્યા સિવાય બીજો ઉત્ત્ય નથી. ધટાદિ-દત્તિ જો સત્યહાસવિષયક ન હોય તા અવત્થા-અદ્યાનની સાથે તેમનુ સમાનવિષયત્વ ન હોય અને તેથી ધટાદિવત્તિ અવસ્થા-અદ્યાનની નિવૃત્તિ કરી શકે નહિ. આમ દરેક રીતે વિચારતા ઘટાદ-જ્ઞાન પણ વદાન્તજન્યજ્ઞાનના નિવૃત્તિ કરી સાથે સમાન વિયયવાળું છે અને તેથી ઘટાદિ-જ્ઞાનથા પણ મળ-અદ્યાનના (નવૃત્તિ થવા જોઈએ એમ પૂર્વ પક્ષી માને છે.

अत्राहुराचार्याः - न जौतन्यं चश्चुरादिजन्यवृत्तिविषयः । "न सन्दन्ने तिष्ठति रूपमस्य न चश्चुपा पदयति कश्चनैनम् " [कट, ६.९, श्वेता. ४.२०] "पराब्चि खानि व्यतृणस्स्वयम्भूस्तस्मात् पराव्ह पद्यति नान्तरात्मन् ।" [कठ, ४.१] इत्यादिश्रुत्पा तस्य परमाण्वादिवत् चश्चुराद्ययोग्यस्वोपदे झात्, 'भौपनिषदम्' [बृहद्. ३.९.२६] इति विशेषणाच्च । न च--'सर्वप्रत्ययवेचे वा जहारूपे व्यवस्थिते ।' इत्यादिवार्त्तिकविरोधः ा तस्य घटाधाकारवृत्युद्ये सति आवरणाभिभवात् स्वप्नमं सर्पं जहा 'घटस्सन्' इति घटवद् व्यवसार्यं भवतीत्यौपचारिकघटादिवृत्तिवेधस्व-

YOC

परत्वात् । आवरणाभिभावकत्वं च घटादिज्ञानस्य घटादिविषयत्वादेव उपपन्नम् । घटादेरपि अज्ञानविषयत्वाद् 'घटं न जानामि', 'घटज्ञानेन घटाज्ञानं नष्टम्' इति अवस्थाऽज्ञानस्य घटादिविषयत्वान्नभवात् ।

न च तत्रावरणकृत्याभावादज्ञानाङ्गीकारो न युक्तः, तद्भासकस्य तदवच्छिन्नचैतन्यस्यावरणादेव तदप्रकाशोपपरोरिति वाच्यम् । उक्तभङ्ग्या जडस्य साक्षादज्ञानविषयत्वप्रतिक्षेपेऽपि जडावच्छिन्नचैतन्यप्रकाशस्या-ज्ञानेनावरणम्, ततो नित्यचैतन्यप्रकाशसंसर्गेऽपि जडस्य 'नास्ति', 'न प्रकान्नते' इत्यादिव्यवहारयोग्यत्वमिति परम्परया अज्ञानविषयत्वाभ्युप-गमात् साक्षात् परम्परया वा यदज्ञानावरणीयम्, तद्विषयत्वस्यैव ज्ञानस्य तदज्ञाननिवर्तकत्वप्रयोजकशरीरे निवेशात् । न चौवं घटादीनाम्रुक्तरीत्या मूलाज्ञानविषयत्वमपीति घटादिसाक्षारकारादेय मूलाज्ञाननिवृत्त्यापातः । फल्लबलात् तदज्ञानकार्यातिरिक्ततद्विषयविषयकत्वस्यैव तन्नितर्तकत्वे तन्त्रत्वात् ।

આ બાબતમાં આચાર્ય કહે છે :-- ગૈતન્ય ચક્ષુ અદિથી જન્ય વૃત્તિને વિષય નથી; કારણ કે "તેનું (અત્માનું) રૂપ (ચક્ષુથી) જોવાને રોગ્ય નથી, કાંઈ તેને ચક્ષુથી જેતું નથી" (કઠ, ૬.૯; શ્વેતા. ૪. ૨૦), "ઇશ્વરે જડ વિષયક ઇન્દ્રિયો જડી છે, તેથો (માણુસ) બાદ્ય (જડ)ને જીએ છ, આત્માની અદર નહિ (-- આત્મા કે ગૈતન્યને જોતો નથી/" (કઠ, ૬.૧) ઇત્યાદિ શ્રાંતથી તે (ગૈતન્ય) પરમાણુ આદિની જેમ ચક્ષુ બાદને રોગ્ય નથી અવે ઉપદેશ છે; અને 'ગૌપનિષદ' (સુહફ. ૩.૯ ૨૬) (કેવળ ઉપનિષત્ પ્રમાણુથા ગમ્ય) અવું !વશેષણુ છે. અને 'બધા પ્રત્યયે!થી વેઘ તરોકે પ્રદ્યારૂપ (વસ્તુ) વ્યવસ્થિત હેત્ય ત્યારે ' ઇત્યાદ વાર્ત્તિ કને ! (આમ માનતાં) વિરાધ થશે એવુ નયા; કારણ કે તનું (વાર્ત્તિ કવચતનુ) તાત્પર્ય ઘટાદ–આકારવ બી વૃત્તિના ઉદય થતાં આવસ્થુના અભિલવ (પરાજય, નાશ) થવાથા સ્વપ્રકાશ સદ્દરૂપ બદ્ધ 'ઘટરસન્ (ઘટ સત્ છે) એમ ઘટની જેમ વ્યવહાય° બને છે અમ ઔપચારિક ઘટાદિવૃત્ત્ત્વેઘત્વ ખતાવવાનું છે. ઘટાદિજ્ઞાનમાં આવરજ્યુનું અભિલાવકત્વ છે તે ત જ્ઞન ઘટાદિવિષયક છે તેનાથી ઉપયન્ન છે, કારણુ કે ઘટાદ પછ્યુ અજ્ઞાનના વિષય છે કેમકે 'હું ઘટને જાણુતા નથી,' 'ઘટજ્ઞાનથી ઘટનું અજ્ઞાન નષ્ટ થશુ' એમ અવસ્થા-અજ્ઞાન ઘટાદિવિષયક છે અવે અનુલવ થાય છે.

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "ત્યાં (જડ વસ્તુમાં) આવરણનું કુત્ય (ફળ --અપ્રકાશ) ન હાવાથી અજ્ઞાનના સ્વીકાર કરવા સુકત નથી કારણ કે તેન (જડ વસ્તુને) ભાસિત કરનાર, તેનાથી (જડથી) અવચ્છિન્ન ચૈતન્યના આવરણથી જ તેના (જડતા) અપ્રકાશની ઉપપત્તિ થાય છે." (આ દલીલ અરાઅર નથી) કારણ કે કહેલી રીતથી (બર્થાત જડમાં આવરણનું કાર્ય અપ્રકાશ નથી તેથી અજ્ઞાનના અગીકાર સુક્ત નથી એ દલીલથી) જડ સાક્ષાત (સીધેસીધું) અજ્ઞાન-વિષય ન હાેઈ શકે એમ ખંડન કર્યું હોવા છતાં જડથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યના પ્રકાશનું અજ્ઞાનથી આવરણ થાય છે, તેથાં નિત્ય ચૈતન્યના પ્રકાશ સાથે સંસર્ગ હોવા છતાં પણ જડ 'નથી, ' નથી પ્રકાશતું ' ઇત્યાદિ વ્યવહારને ચાગ્ય છે માટે પર'પરાથી જડમાં અજ્ઞાનવિષયત્વના સ્વીકાર છે, તેથી સાક્ષાત્ કે પર'પરાથી (બીજા દ્વારા, આડકતરી રીતે) જે અજ્ઞાનથી આવૃત્ત થઈ શકે છે તદ્વિષયક હોવું એના જ જ્ઞાનના તેના અજ્ઞાનના નિવર્ત કત્વના પ્રયાજક શરીરમાં નિવેશ છે(--અજ્ઞાન જેને આવૃત કરતું હેલ્ય એ જ જ્ઞાનતા વિષય હોય એ જ હકીકત જ્ઞાનના અજ્ઞાનનિવર્ત કત્વમાં પ્રચાજક છે).

અને આમ કહેલી રીતથી ઘટ આદિ મૂળ અજ્ઞાતના વિષય છે માટે ઘટ આદિના સાક્ષાત્કારથી જ મૂળ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિના પ્રસંગ થશે (--મૂળ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ માનવી પડશે-) એવું નથા. તેનું કારણ એ કે ફળના બળથી તે અજ્ઞાનના કાર્યાથી અતિરિક્ત તેના વિષય (ચિન્માત્ર) વિષયક હોવું એ જ તેના (મૂળ અજ્ઞાનના) નિવર્લાંક હોવામાં પ્રયોજક છે. (--જ્ઞાનનું નિવર્લાંકત્વ તેના પર નિર્ભર છે).

(વલરસ્ક : પૂર્વ'પક્ષીએ જે મુદ્દો દલીલ સહિત રજૂ કર્યો કે " ધટાદિન્જ્ઞાન પણ મળ અજ્ઞાતનું નિવર્ત'ક હાેઈ શકે કારણ કે તે મૈતન્યવિષયક છે, વેદાન્તજન્ય જ્ઞાનની જેમ'' – તેમાં હેતુ ('ધટાદિજ્ઞાન મૈતન્યવિષયક છે', અસિદ્ધ છે કારણ કે ગ્રુતિના ઉપદેશ છે કે મૈતન્યના સાક્ષાત્કાર ઇન્દ્રિયથી થતા નથી. વાર્ત્તિ કમાં એક વચન છે કે જે જે પ્રતીત થાય છે તે ભધું 'સત્' તરં' કે જ પ્રતીત થાય છે, તેથી આ અનુભવના બળે સમજાય છે કે સદદરૂપ પ્રદલ સવ' પ્રત્યયથી વેદ્ય તરં' કે યવરિયત છે. પણ ઉપયું કત ગ્રુતિને ધ્યાનમાં લેતાં એ સ્પષ્ટ છે કે વાર્ત્તિ કે ચેતન્યનું સવ'પ્રત્યયવેદ્યત્વ ગોણ જ અભિપ્રેત છે, ધટાદિની જેમ મુખ્ય નહિ. જેમ ધટ ધટવિષયક વૃત્તિને અધાન વ્યવહારના વિષય છે તેમ ધટાદિનું અધિષ્ઠાનભૂત સદદ્રપ હલ પણ ધટાદિવૃત્તિને અધાન વ્યવહારના વિષય છે. તેથી આ ગુણને લીધે વાર્ત્તિ કકારે એમ કહ્યું છે કે સદૃરૂપ છાસ ધટાદિયત્યયવેદ્ય છે. શંકા થાય કે પરોક્ષવૃત્તિઓના વિષયોમાં આવરણના અભિભવ ન હોવાથી ઉક્ત વ્યવસ્થા ત્યાં નહી સભવે. પણ આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે વાર્ત્તિ કમાં 'પ્રત્યય' પદ આવરણુના અભિભવ કરનાર વૃત્તિ માટે જ પ્રયોજ્યો છે, તેથી કાઇ મુશ્કેલી નથી એવા ભાવ છે.

ધટાદિ ગ્રાન ધટાદિવિષયક હોય તેટલાથી તે આવરણનું અભિભાવક બની શકે છે; તેને માટે ઘટાદિગ્રાન ધટાદિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યવિષયક હોય એ જરૂરી નથી. જડ વસ્તુ પણ અજ્ઞાનના વિષય બની શકે છે એમ અનુભવના બળે સ્વીકારી શકાય છે—'ફ્રું ઘટ જાણુતા નથી', 'ઘટગ્રાનથી ઘટવિષયક અગ્રાન નષ્ટ થયું ' એવે ા અનુભવ થાય છે તેથી ઘટાદિ અવસ્થા– અજ્ઞાનના વિષય છે (— જ્યારે મૂળ અજ્ઞાનના વિષય માત્ર છાદ્ય છે, જડ નહિ એમ ब्रह્મ ન जानामि—'હું બહાને જાણુતા નથી' એ અનુભવથી ગ્રાત થાય છે). **શ'કા** : ઝડ વરતુ અત્તાનના આશ્રય કે વિષય નથી કારણ કે જડમાં અત્તાનકૃત આવરણુનું કળ—અપ્રકાશ—સંભવતું નથી. 'હું ધટને જાણુના નથી' એ અનુભવ તા ઘટ અને તેના અધિષ્ઠાન ચૈતન્યનું તાદાત્મ્ય હાવાથી તે ચૈતન્ય-વિષયક હાય તા પણ ઉપપત્ર બને છે તેથી ઘટ-ત્તાન પણ ચૈતન્યવિષયક છે જેમ ઘટ-અત્તાન ચૈતન્યવિષયક છે એવી દલીલ ન કરી થકાય કે જડનું આવરણુ ન હાય તા તેના અપ્રકાશ સંભવે નહીં. આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે જડના સ્વપ્રકાશ ચૈતન્ય પર અધ્યાસ થયેલા હાવાથી તેના સર્વ'દા અવભાસક ચૈતન્ય સાથે સંસર્ગ હાય છે અને આ અવભાસક ચૈતન્યના આવરણુષ્ઠી જ જડના અપ્રકાશ સંભવે છે.

ઉત્તર : જડ વસ્તુ સાક્ષાત અન્નાનના આશ્રય કે વિષય બની શકે નહિ એમ કહ્યું છે તે માની લઇએ તાે પણ જડથી અવચ્છિન્ન ગ્રૈતન્યના પ્રકાશનું અત્તાનથી આવરણુ થાય છે તેને કારણુ નિત્ય ગ્રૈતન્યપ્રકાશ સાથે સંસગ' હોવા છતાં જડ 'નથી', 'નથી પ્રકાશતું' 'પ્રિય નથી' એવા બ્યવહારને યાગ્ય બને છે તેથી સાક્ષાત્ નહીં તાય એ પરંપરાથી અત્તાનના વિષય છે એમ માનવું જ પડે. 'છે', 'પ્રકાશ છે', 'પ્રિય છે' એ પ્રકારના બ્યવહારને અયાગ્ય હોવા રૂપ આવરણુ માન્યું છે. આમ સાક્ષાત્ કે પરંપરાથી જે અન્નાનથી આવત થતું હોય તેને જ વિષય કરનારા ન્રાનથી તે અન્નાનની નિવૃત્તિ થાય છે

**શ'કા** : ઉપર કલા પ્રમાણે અવચ્છિત્ર ચૈતન્યમાં રહેલું અવસ્થા–અજ્ઞાન જડ અને તેનાથો અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય બંનેનું આવરણુ કરે છે એમ પ્રાપ્ત થાય છે; આમ ઘટાદિતાનને જડ માત્ર વિષયક માનવાથી તેનું અજ્ઞાન સાથે સર્વા શે સમાનવિષયકત્વ નહીં હોય તેથી તે અજ્ઞાનનું નિવર્તક બની શકશે નહિ.

ઉત્તર ; ગ્રાનનું અગ્રાન સાથે સમાનવિષયક હોવું એ જ વિરાધ-પ્રયોજક શરીરમાં પ્રવિષ્ટ છે: સર્વા શમાં સમાનવિષયકલ નહીં, કારણુ કે તેમાં ગૌરવ છે. અગ્રાન ઘટ અને ઘટાવમ્છિન્ન ચૈતન્ય વિષયક છે જ્યારે ઘટન્નાન ઘટવિષયક છે તેથી ઘટન્નાનથી ઘટ અન્નાનની નિવૃત્તિ થાય છે, પણુ ચૈતન્યવિષયક અન્નાનની નિવૃત્તિ થતા નથી.

**શ**ાંકા : અવચ્છિન ચૈતન્ય સ્વરૂ પથી સત્ય છે તેથી પ્રદ્યસ્વરૂપ જેમ અવસ્થા અત્રાનના વિષય છે તેમ મૂળ અત્રાનના વિષય પછુ છે. આમ અવસ્થા-અત્રાને કરેલા ચૈતન્યના આ વસ્થાન બળે જડ પછુ પર પરાથી અવસ્થા-અત્રાનના વિષય બને છે તેથી ઉપર કહ્યું તેમ મૂળ અત્રાને કરેલા ચૈતન્યના આવરજીના બળે ધટાદ જડને મૂળ અત્રાનના વિષય પછુ માનવું જ પડશે. તેથી જેમ અવસ્થા-અન્રાન પ્રતિ પર પરાથી વિષ ભૂત એવા જડના સાક્ષાત્કારથી જ અવચ્છિન્ન ચૈતન્યમાં રહેલા અવસ્થા-અન્રાનની નિવૃત્તિ થાય છે તેમ મૂળ અન્નાન પ્રતિ પછુ પર પરાથી વિષયભૂત જડના સાક્ષાત્કારથી જ વ્યક્ષચૈતન્યનિષ્ઠ મૂળ અન્નાનની પછુ નિવૃત્તિ પ્રસક્ત થશે (---મૂળ અન્નાનની નિવૃત્તિ માનવો પડશે).

ઉત્તર : ધટાદિના સાક્ષાત્કાર થવા છતાં મૂળ અત્રાનની અનુવૃત્તિ રહે છે એ ફળના બળે એમ સમજ્ય છે કે મૂળ અત્રાન અને તેના કાર્યથી અતિરિક્ત જે મૂળ અત્રાનના વિષય --ચિન્માત્ર---તદ્વિષયક હાેવું એ જ ગ્રાનમાં મૂલાદ્યાનનિવર્ત કત્વનું પ્રયાજક છે ઘટાદિ-સાક્ષાત્કારમાં એ લક્ષણ નથી તેથી તેને મૂળ અદ્યાનનું નિવર્ત ક માની શકાય નહિ. अथवा मूलाज्ञानस्यैव जडं न विषयः । अवस्थाऽज्ञानानां त्ववचिछन्नचैतन्याश्रितानां तत्तज्जडमेव विषयः । अन्यथा चाञ्चपद्मस्या चन्दनस्रण्डचैतन्याभिव्यक्तौ तत्संसर्गिणो गन्धस्याप्यापरोक्ष्यापरोः । तदनभिव्यक्तौ चन्दनतद्रूपयोरप्यप्रकाशापरोः ।

न च चाश्चषष्ट्रच्या चन्दनत हूपावच्छिन्नचौतन्ययोरभिच्यवस्या तयोः प्रकाशः, गन्धाकारवुत्त्यभावेन गन्धावच्छिन्नचौतन्यस्यानभिव्यवस्या तस्याप्रकाशश्चेति वाच्यम् । चौतन्यस्य द्विगुणीकृत्य दृत्त्ययोगेन एकद्रव्य-गुणानां स्वाश्रये सर्वत्र व्याप्य वर्तमानानां पृथक् पृथग् गगनावच्छेदकत्व-स्येव चौतन्यावच्छेदकत्वस्याप्यसम्भवात् । तेषां स्वाश्रयद्रव्यावच्छिन्न-चौतन्येनैव शुक्तीदमंशावच्छिश्वचौतन्येन शुक्तिरजतवत् प्रकाशतया तस्याभि-च्यक्तौ गन्धस्यापि प्रकाशस्य, अनभिव्यक्तौ रजतादेरप्यप्रकाशस्य चापत्तोः । न च गन्धाकारवृत्त्युपरक्ते एव चौतन्ये गन्धः प्रकाशत इति नियमः, प्रकाशसंसर्गस्यैव प्रकाशमानशब्दार्थत्वेनासत्यामपि तदाकारवृत्ता-वनावृत्तप्रकाशसंसर्गे अप्रकाशमानत्वकल्पनस्य विरुद्धत्वात् । अभिव्यक्तस्य गन्धोपादानचौतन्यस्य गन्धासंसर्गोक्त्यसम्भवात् ।

तरमाद् यथा जैत्रस्य घटवृत्तौ तं प्रत्यावरकस्यैवाज्ञानस्य निवृत्ति-रिति तस्यैव विषयप्रकाशो नान्यस्य, तथा तत्तद्विषयाकारष्टत्त्या तत्तदा-वरकाज्ञानस्यैव निवृत्तोर्न विषयान्तरस्यापरोक्ष्यम्, 'अनाष्टतार्थस्यैव संविद-भेदाद् आपरोक्ष्यम्' इत्यभ्युपगमादिति । प्रमात्रभेदेनेव विषयभेदेनाप्येकत्र चैतन्ये अवस्थाऽज्ञानभेदस्य ववतव्यतया अवस्थाऽज्ञानानां तत्तज्जड-विषयकत्वमिति घटादिष्टत्तीनां नावस्थाऽज्ञाननिवर्तकत्वे काचिदनुपपत्तिः । न वा मुष्टाज्ञाननिवर्तकत्वापत्तिः ।

અથવા મૂળ અજ્ઞાનના જ જડ વિષય નથી, પણ અવસ્થા અજ્ઞાના જે અવ ચિઝન ચેતન્યમાં આશ્ચિત છે તેમના તા તે તે જડ જ સિષય છે. અન્યથા (-અર્થાત્ જડને અનાવૃત્ત માન્વામાં આવે તા) ચક્ષુજન્ય વૃાત્તથી ચંદનખંડતી અવચ્છિન્ત ચેતન્યતી અભિ ચક્રિત થતાં તેની સાથે સંસર્ગ ધરાવન ૨ ગન્ધની પણ અપરે ક્ષતા થવી જોઈ એ, કારણ કે તેની (ચંદતાવચ્છિન્ત ચેતન્યી) અભિવ્યક્તિ ન થાય તા ચંદન અને તેના રૂપના પણ પ્રકાશ ન થવા જોઈ એ,

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "ચક્ષજન્ય વૃત્તિથી ચંદન અને તેના કપથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યાની અભિવ્યક્તિ થવાથી તેમના પ્રકાશ છે, અને ગન્ધાકાર વૃત્તિન હોવાથી ગન્ધથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યની અભિવ્યક્તિ થલી નથી તેથી તેના અપ્રકાશ છે.'' (આ દલીલ બરાબર નધી) કારણ કે ચેતન્યની દિગણિત વૃત્તિ ન હાંઈ શકે; અને એક દ્રવ્યના ગુણા જે પાતાના આશ્રયમાં સવ'ત્ર વ્યાપીને રહેનારા છે તેમનું પૃથક પૃથક ગગનાવચ્છેદકત્વની જેમ પૃથક પૃથક ચોત-ચાવ-ચ્છેદકત્વ પણ સંભવતું નથી. જેમ શુક્તિના 'ઇદમ્' (આ) અંશથા અવવિછન્ન શૈતન્યથી શાંકત-રબત પ્રકાશિત થાય તેમ તે (ગુણે) પાતાના આશ્રયભૂન દ્રવ્યથી અવચ્છિન્ન ચેતન્યથી જ પ્રકાશિત થાય તેથી તેની (ચંદન ડ્રવ્યથી અવસ્છિન્ન ચીતન્યની) અભિવ્યક્તિ થતાં ગંધના પદ્ય પ્રકાશ થવા જોઈએ અને જો આલિવ્યક્તિ ન હોય તેા રજતાદિના પણ પ્રકાશ ન થવા જોઈ એ. અને ગન્ધાકાર વૃત્તિમી ઉપરકત ચેતન્યમાં જ ગન્ધ પ્રકાશે છે અવેહ નિયમ નથી. કારણ કે 'પ્રકાશસ'સગ'' એ જ 'પ્રકાશમાન' શબ્દના અર્થ છે તેવી તે આકારવાળી (अन्धाहार) वृत्ति न हेग्य ते। पूछ व्यनावृत्त प्रहाशने। सं सर्भ ध मं व्यप्रहाशमानत्वनी કલ્પના વિરુદ્ધ છે; કેમ કે અભિવ્યક્ત ગન્ધાપાદાન (ગન્ધના અધિષ્ઠ નભૂન) ચૈતન્યના ગન્ધ સાથે સંસગ' નથી એવી ઉક્તિ સ ભવતી નથી.

તેથી જેમ ચૈત્રની ઘટાકાર વૃત્તિ થતાં તેની પ્રતિ આવરણ કરનાર અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થાય છે માટે તેને જ તિષયના પ્રકાશ થાય છે, બીજાને નહિ, તેમ તે તે વિયાકાર વૃત્તિથી તે તે (વિષય)નું આવરણ કરનાર અજ્ઞાનની જ ન્વિૃત્તિ થાય છે તેથી અન્ય વિષયનાં અપરેક્ષતા થતી નથા કરણ કે "અનાવૃત્ત અથ' જ ચૈતન્યથા તેના અલેદ હાવાથી અપરેક્ષ છે" અમ સ્વીકારવામાં આજ્યું છે. ચૈતન્યથા તેના અલેદ હાવાથી અપરેક્ષ છે" અમ સ્વીકારવામાં આજ્યું છે. જેમ પ્રમાતાના લેદથી એક ચૈતન્યમાં અવસ્થા-બજ્ઞાનાના લેદ માનવામા બાવે છે તેમ વિષયલેદથી પણ એક ચૈતન્યમાં અવસ્થા-બજ્ઞાનાના લેદ માનવામા બાવે છે તેમ વિષયલેદથી પણ એક ચૈતન્યમાં અવસ્થા-બજ્ઞાનાના લેદ કહેવા પડશે: તેથી બવસ્થા અજ્ઞાના તે તે જ દ વિષયક છે માટે ઘટાદવૃત્તિઓ અવસ્થા-અજ્ઞાનાની નિવર્ત્ત હોવ જોઈ અ એવી પ્રસક્તિ પણ નથી.

વિવરજ્ઞ : "અવશ્ચિત્ર ચૈતન્યનું આવરણ કરનાર અદ્યાનની નિવૃત્તિ જડમાત્ર-વિષયક વૃત્તિથી કેવી રીતે થઈ શકે જ્યારે તેમના વિષયે৷ ભિન્ન છે ! '' એવં શકા થતાં અવસ્થા -અદ્યાન અવશ્ચિત્રન ચૈતન્યના આવરણુ દ્વારા જડનું પણુ આવરણુ કરે છે, તેથી જડમાત્ર વિષયક વૃત્તિથી પણુ અવસ્થા-અદ્યાનની નિવૃત્તિ સભવે છે એવું પ્રતિપાદન કર્શું.

હવે એ જ શંકાનું સમાધાન બીજી રીતે બતાવે છે. અવસ્થા—અજ્ઞાનોનો વિષય જઠ જ છે (—જડ તેા મૂળ અજ્ઞાનને જ વિત્ય નથી---) કારણુકે 'ઘટં ન ગાનામિ ' એવે! અનુભવ થાય છે પણુ આ અવસ્થા અજ્ઞા ાના આશ્રય તે! અવન્છિન્ન-ચૈતન્ય છે જડને અવસ્થા– અજ્ઞાનથી આદત ન માનીએ તે! પ્રશ્ન થાય કે ચદનખંડવિષયક ચક્ષુજન્ય દત્તિથી ચંદ્રના-

ર્શન દ્વ

Y93

### सिद्धान्तलेशस**ङ्**ग्रहः

વચ્છિન્ત ચૈતન્ય અભિવ્યક્ત થાય છે કે નહિ ? જો થતું હોય તો તેની સાથે સંસગ ધરાવનાર ગન્ધની પણ ચંદનની જેમ અભિવ્યક્તિ થવી જોઈએ કારણ કે બ નેનેો અભિવ્યક્ત ચૈતન્ય સાથે સંસગ સમાન છે. પણું જો જડને આવત માનીએ તો આ દોષ નથી કારણ કે ચાક્ષુષદત્તિથી ગન્ધના આવરણની નિવૃત્તિ થતી નથ!. અને જા ચાક્ષુપવૃત્તિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યની અભિવ્યક્તિ ન હોય તો ચંદનવિષયક ચાક્ષુપવૃત્તિ થાય ત્યારે ચંદન અને તેના ૨૫નો અપ્રકાશ દેવો જોઈએ, જે ઇપ્ટ નથી.

**શ'ા : જેમ ચંદનખંડ, ઘટ, પટ આદિ ચૈતન્યના અવચ્છેદક છે તેમ એક દ્ર**૦યમાં રહેલા ગુ**ણે પણ** ચૈતન્યના અવચ્છેદક છે તેથી ચાક્ષુષવૃત્તિથી ચંદન અને તેના રૂપથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યની અભિવ્યક્તિ થાય ત્યારે ગન્ધથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યની અભિગ્યક્તિ થતી નથી તેથી તેના અપ્રકાશ છે:

ઉત્તર : એક દ્રવ્યમાં રૂપ, રસ, ગંધ આદિના બેદથી ચૈતન્યતો બેદ નથી ચૈતન્ય નિરવયવ છે તેથી દ્રવ્યના અવચ્છેદથી એક વૃત્તિ અને સુણના અનચ્છેદથી બીજી વૃત્તિ એમ સંભવે નહિ. જે એક દ્રવ્યમાં પ્રદેશબેદથી ગન્ધ આદિ રહેતા હોય તા ત્યાં દ્રવ્યમાં ગંધ આદિના બેદથી ચૈતન્યબેદની શંકા સંભવે. પણ તેવું નથી કારણ કે આપણા અનુભવ છે કે ગન્ધ, રસ આદિ સમગ્ર દ્રવ્યને વ્યાપીને રહે છે: આ ગુણા વ્યાપ્યકત્તિ છે, અવ્યાપ્યકત્તિ નથી. જેમ ઘટ આદિ દબ્ધા ગગનના અવચ્છેદક કે બેદક છે તેમ ગંધ આદિ ગુણ ગગનના બેદક નથી હાતા. કારણ કે ગંધાદિના બેદથી ગગનના બેદના અનુભવ થતા નથી આમ ગંધાદિના બેદથી ચૈતન્યના બેદ નથી. તેથી ચદન અને તે ચંદનથી અવચ્છિન્ન ચૈત-યની અભિંબ્યક્તિ થતાં ગંધની અપરાક્ષતા થવી જોઈએ, અથવા ચંદન અને તેના રૂપતે! અપ્રકાશ હાેવા જોઈએ—એ દેણોના પરિહાર મુશ્કેલ છે. જેમ શુક્તિના 'મદમ્' અંશથી અવર્િઝન્ન ચૈતન્યમાં રજતના અખ્યાસ હાવાથી પ્રદમ્' અંશથી અવસ્થિતન ચૈત-યથી જ રજત અવભાસિત થવું ખેઈએ, તેનાથી પૃથક એવા પાતાથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યથી નહીં. તેમ દ્રવ્યથી અવાચ્છન્ન ચૈતન્યમાં કફિપત રૂપાદિ પણ દ્રવ્યથી અવન્છિન્ન ચૈતન્યથી જ પ્રકાશિત થવાં જોઈએ. ગંધાકાર વૃત્તિથી લપરક્ત ચૈત યમાં જ ગંધ પ્રકાશ એવા નિયમ નથી. પ્રકાશમાન હેલું એટલે પ્રકાશ સાથે સંસર્ગ હોવા એટલા જ અર્થ છે; પણ વૃત્તિથી ઉપહિત અનાવૃત પ્રકાશ સાથે સંસગ' હોવા એવા અર્થ નથી, કારણ કે એમ હાય તા સુખાદિવિષયક વૃત્તિથી અનુપહિત સાક્ષિપ્રકાશ સાથે સંસર્ગ ધરાવનાર સખાદિમાં પ્રકાશમાનતા ન હોય. આમ જઢ અન્નાનના વિષય નથી, અનાવૃત છે એમ માનતાં ચંદ્રનાવચ્છિન્ન ચૈતન્યની અભિવ્યક્તિની દશામાં ગંધની પહા અપરાક્ષતા હેાવી જોઈએ એ પ્રસંગતે৷ પરિહાર કરી શકાશે નહિ તેથી જડમાં આવરહ્ય સિદ્ધ થાય છે.

**શાંકા :** જડ આવત છે એ પક્ષમાં પણ ચંદનવિષયક ચાક્ષુય વૃત્તિથી જ ગન્ધના આવરણની પણ નિવૃત્તિ થવી જોઈએ કારણ કે ગુણુ અને ગુણીનું તાદાત્મ્ય છે. તેથી ચંદન અપરાક્ષ હોય ત્યારે તેની ગન્ધ પણ અપરાક્ષ પ્રસક્ત થાય છે એ દોષ તેા અહીં પણ સમાન જ છે. ઉત્તર : ચૈત્રની ઘટાકારવૃત્તિ થતાં તેની જ પ્રતિ આવરણ કરનાર અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થાય છે તેથી ચૈત્રને જ ઘટ પ્રકાશ થાય છે, અન્ય મૈત્ર આદિને થતા નથી. તેમ ગુણ અને

428

ગુણ્ફીનું તાદાત્મ્ય હેાવા છતાં ભેદ પણુ છે તેથો ચંદનવિષયક વૃત્તિથી ગન્ધાદિની અપરાક્ષતાની પ્રક્ષક્તિ નથી.

શ કા 💈 ચંદનસ વિદ્યાં અભિન ગન્ધ આવત હોય તાે પણુ તે અપરોક્ષ કેમ ન વ્યને કં

ઉત્તર : અનાવત મુખાદિમાં સ વિદથી અબેદ અપરાક્ષતાના પ્રયાજક જેવામાં આવે છે.

**શ કા** : એક ચદનથી અવ≃િઝન્ન ગેતન્યમાં અવસ્યા⊸અન્નાન ગેત્રની પ્રતિ ચંદનનું આવરણ કરનાર છે; તે એક છે માટે તે ચંદનવિષયક વૃત્તિથી નિવૃત્ત થઈ જાય છે, તેથી ચંદનવિષયક વૃત્તિ હોય ત્યારે ગન્ધનું આવરણ હોય છે એમ માનવું શુક્તિશુક્ત નથી.

ઉત્તર : જેમ એક જ વિષયમાં ગૈત્ર, મૈત્ર આદિ દાતાના બેદથી અજ્ઞાન અનેક છે તેમ એક ચંદનાવગ્જિન્ન ગૈતન્યમાં ગંધાદિ વિષયના બેદથી પગુ અજ્ઞાન અનેક છે એમ કહેવું પડશે. ચંદન અપરોક્ષ હાેય ત્યારે ગંધાદિનું આવરણુ સંભવે છે તેથી દોષ નથી અવસ્થા– અદ્યાને જડવિષયક છે, તેથી ધટાદિવૃત્તિ અવસ્થા-અજ્ઞાનાની નિવૃત્તિ કરે છે તેમાં, અથવા મૂળ અદ્યાનની નિવૃત્તિ નથી કરતી તેમાં કાેઈ અનુપર્પત્ત નથી.

ધટાદિવૃત્તિઓ ગૈતન્યવિષયક ન હોય તા તાન અને અત્રાનમાં વિરાધપ્રયોજક સમાન વિષયત્વ સંભવતું નથી કારણું કે વૃત્તિએ જડમાત્ર વિષયક છે અને અત્રાન ગૈતન્યમાત્ર વિષયક છે એમ માનવામાં આવે છે. તે જ રીતે જડનું આવરણુ માનવામાં આવે તા પશુ અપસિદ્ધાંતની આપત્તિ નથી, કારણું કે જડમાં આવરણુંના અનભ્યુપગમ મૂળ અત્રાનવિષયક છે (--અર્થાત્ મૂળ અત્રાન જડનું આવરણુ નથી કરતું એમ સ્વીકાર્યું છે, અવસ્થા-અત્રાન જડનું આવરણુ નથી કરતું એમ માનવામાં નથી આવ્યું). તે જ રીતે તે તે જડનું આવરણુ કરનાર આતાના અનેક માનવામાં આવે તા અત્રાન એક છે એ સિદ્ધાંતના વિરાધ થશે એવી અનુપપત્તિ પણ નથી, કારણું કે તે વસ્તુતઃ એક જ છે. આ અભિયાયથી એમ કહ્યું છે કે કોઈ અનુપપત્તિ નથી. આમ ધટાદિ વૃત્તિઓ મૂળ અત્રાનના વિયયભૂત ધાલવિષયક નથી તેથી ધટાદિવૃત્તિથી મૂળ અત્રાનની નિવૃત્તિ થતી નથી એ ઉપપન્ન છે.

# न चैवमपि जीवविषयाया अहमाकारवृत्तोर्मूलाज्ञाननिवर्तकत्वापत्तिः । तस्याः स्वयम्प्रकाशमानचित्संवल्तिाचिदशमात्रविषयत्वात् । 'सोऽहम्' इति प्रस्थभिज्ञाया अपि स्वयम्प्रकाशचैतन्ये अन्तःकरणवैश्विष्टयेन सह पूर्वापुर-कारूवैश्विष्टचमात्र विषयत्वेन चैतन्यविषयत्वाभावादिति ॥

અને આમ હાય તા પશુ જવવિષયક 'अइम' આકારવાળી વૃત્તિ મૂલ અજ્ઞાનની નિવત'ક બને એવી આપત્તિ થશે ( એમ માનવું પડશે ) એવું નથી, કારણુ કે તે ( અહમાકાર વૃત્તિ ) સ્વય પ્રકાશમાન થિત્ સાથે સંવલિત ( ચિત્ સાથે તાદાત્મ્યથી ચિત્માં અધ્યસ્ત ) આચદ્ર-આંશ માત્રને વિષય કરનારી છે. 'તે હું છુ' એ પ્રત્યભિજ્ઞા પણુ સ્વય'પ્રકાશ ચૈતન્યમાં અન્તઃકરણુથી વિશિષ્ટતાની સાથે પૂર્વાપર કાલથી વિશિષ્ટતામાત્રને વિષય કરનારી હેાવાથી તે ચૈતન્યવિષયક નથી (એમ આ મતને અનુસરનારા કહે છે). વિવરથ : શંકા થાય કે ધટાદિ વૃત્તિ ચૈત-યવિષયક ન હાય તા પણ ગ્રદ્ય શખ્દના અર્થજાત અહમર્થ) છવ ચિત્ અને અચિત્થી સંવલિત રૂપવાળા છે તેથી છવ વિષયક ગ્રદ્યવૃત્તિ અહમર્થ) છવ ચિત્ અને અચિતથી સંવલિત રૂપવાળા છે તેથી છવ વિષયક ગ્રદ્યવૃત્તિ ચૈત-પવિષયક હાેવ<sup>1</sup> જ જોઈએ અને તેનાથી મૂળ અન્નાનની નિરૃત્તિના પ્રસક્તિ થશે. આ શંકાના ઉત્તર છે કે આ વાત વરાખર નથી. સ્વયંપ્રકાશ હોવાને કારણે પોતાની મેળે પ્રકાશમાન ચિત્માં ચિત્ સાથે તાદાત્મ્યથી અધ્યસ્ત જે આ અચિદ શ છે તેને જ અહમાકાર વૃત્તિ વિષય કરે છે તેથી એ પણ ચૈતન્યવિષયક નયા. અન્યથા ચિત્ કેવળ ઉપનિ દ્વી ગમ્ય છે (ઔપનિષદ છે) એ બુંતના વિરાધ થશે. શંકા થાય કે જે મે સ્વપ્નમાં બીકૃષ્ણુના અનુભવ કર્યો હતા તે હું જાગૃતાવરથામાં તેને સ્મરું છું' ઇત્યાદિ પ્રત્યભિન્ના ચૈતન્યવિષયક હોવી જ જોઈએ, નહીં તા ચિદાત્મા સ્થાયી છે અને શરારાદિથી વ્યતિરિક્ત છે એમ સિદ્ધ ન થાય. આ શંકાના ઉત્તર છે કે ઉક્ત પ્રત્યભિન્ના પણ સ્વયં-પ્રક્રાશમાન ચૈતન્યમાં જમ 'અહમ્' એમ અન્તઃકરણતાદાત્મ્યને વિષય કરે છે તેમ તત્તા ('તે' પણુા) આદિથી વિશિષ્ટતાને વિષય કરે છે; સ્વયંપ્રકાશ ચૈતન્યને વિષય નથી કરતી. આ મતમાં ચિદાત્માનું સ્થાયિત્વ વગેરે બ્રુતિના બળે જ સિદ્ધ થાય છે, પ્રત્યભિન્નાથી નહિ એમ સમ્બવ્યું.

# केचिग्र घटादिव्वत्तीनां तत्तदवच्छिक्वचैतन्यविषयत्वमभ्युपगम्य---" सर्वमानप्रसक्तौ च सर्वमानफल्याश्रयात् । श्रोतव्येति वचः प्राद्व वेदान्तावरुरुत्सया ॥" इति वार्त्तिकोक्तेः श्रोतव्यवाक्यार्थवेदान्तनियमविध्यन्नसारेण वेदान्त-जन्यमेव नियमादृष्टसदितं त्रसज्ञानमप्रतिबद्धं त्रसाज्ञाननिवर्तकमिति घटादिद्वानान्न तन्मिष्टत्तिप्रसङ्ग इत्त्याहुः ॥

જ્યારે કેટલાક ઘટાદિવૃત્તિને તે તે (જડ)થી અવચ્છિન્ત ગૈતન્યવિષયક અ'ગીકાર કરીને કહે છે કે "બધાં પ્રમાણે કળ (ગૈતન્ય) વિષયક હોવાથી બધાં પ્રમાણે(ની બ્રહ્મસાક્ષાત્કાર પ્રતિ કારણતા) પ્રસક્ત થતાં, વેદાન્તાના (નયમનની ઇચ્છાર્થી શ્રોતરુથઃ એ વચન ('વેદાન્તાના જ વિચાર કરવાં') એમ કહે છે''. —એમ વાર્ત્તિ કની ઉક્તિ 1 શ્રોતરુથઃ બ્લાકચના અર્થભૂત વેદાન્તનિયમ(વાધ અનુસાર વેદાન્તજન્ય જ બ્રહ્મજ્ઞાન જે નિયમાદબ્ટ સહિત છે અને અપ્રતિ ગઢ છે તે બ્રહ્મ વિડ્યક અજ્ઞાનનું નિવર્લ્ડ છે તેવી ઘટાદિજ્ઞાનથી તેની નિવૃત્તની પ્રસક્તિ નથી.

વિવરણ : ધટાદિરત્તિ પશુ ગૈતન્યવિષયક જ છે તેથી વેદાન્તજન્ય જ્ઞાનની જેમ મૂળ અત્તાનની નિવર્ત'ક પ્રસક્ત થશે એમ શંકા કરાતાં, હેતુ જ અસિદ્ધ છે તેથી જ્રિક્ત અતિપ્રસંગ નથો એમ સમાધાન ઉપર બતાવ્યું છે હવે આ ઘટાદિરૂત્તિઓને ગૈતન્યવિષયક માનીને પશુ ઉક્ત અતિપ્રસંગ નથી એમ કહે છે. આમ માનતાં ગૈતન્યની ચક્ષરાદિવિષયતાના સુતિમાં નિષેધ છે તેના બાધ થશે એવી દક્ષોક્ષ બરાબર નથી કારણ કે તે શુતિઓ નિરુપાધિક

494

ચૈતન્યની વિષયતાના નિષેધ કરે છે તેથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય ચક્ષ આદિથી જન્ય વૃત્તિના વિષય હાય તા શ્રુતિના વિરોધ નથી. તેથી જ વ્યક્ષગૈતન્ય સર્વપ્રત્યયવેદ્ય છે એમ પ્રતિપાદન કરતાર અગાઉ ટાંકેલા વા(ત°ક વચનની પણ સંગતિ છે. અજ્ઞાતનું જ્ઞાન કરાવે તે પ્રમાણ અને વસ્તુચેતન્ય જ અદ્યાત છે કારણ કે તે સ્વપ્રકાશ દ્વાવાયા સદા પ્રસક્ત પ્રકાશવાળું છે ≈મને તેની બાબતમાં જ અજ્ઞાનવિષયત્વની કકપના ઉચિત છે ચૈતન્ય સ્વપ્રકાશ હેાવાચી સવ<sup>ર</sup>દા પ્રકાશિત હેાવું જોઈ.એ. પણ તેવું નથી તેયા તે અત્તાનથી આવૃત છે એમ માનવું જોઈ એ. અવભાસક ગૈતત્યનું આવરણ ચતાં જડને અપ્રકાશ સંભવે છે તેથી જડને માટે પૃથક આવરજીની કલ્પના કરવી બરાબર નથી, અને અજ્ઞાન ઐતન્ય શ્રિત જ હેાવાથી તે અંધકારની જેમ પોતાના આશ્રયથી અન્ય સ્થળે આવરણનું કારણ બની શકે નહિ. અને પ્રત્યક્ષ આદિના પ્રામાણ્યની સિદ્ધિને માટે તેમને પણ ઘટાદિથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્ય વિષયક જ સ્વીકારવાં જોઈએ. જડમાલ વિષયક નદિ. આમ વધાં પ્રમાણા ચેતન્યવિષયક હોવાથી અમૃતત્વના સાધન બ્રહ્મદર્શનમાં બધાં પ્રમાણાની કારણતા પ્રસક્ત થતાં વેદાંતાનું નિયમન કરવાની ઇ્રચ્છાથી શ્રોત≡ય: એ વચન 'વેદાન્તાેના જ વિચાર કરવાં' એ અર્થ કહે છે એમ વાર્તિકના વચનતે અર્થ છે. ઘટાદિ વૃત્તિઓ તે ગૈત-યવિષયક હોવા છતાં વેદાંત-જન્ય નથી તેથી શ્રાતવ્યવિધિથી સિદ્ધ નિયમાદષ્ટ સહિત નથી માટે તેમતા મુલાતાન-નિવર્તા કતવેતા પ્રસાગ નથા. આ વેદાન્તજન્ય જ્ઞાન અપ્રતિબહ હોય છે કારણ કે નિયમાદપ્ટથી પ્રતિન ધબૂત દુરિતના નાશ થાય છે.

બીજું સમાધાન ખતાવે છે :---

" 'તરવમસિ' આદિ વાકયથી ઉત્પન્ન થતું ગ્રાન મેાક્ષનુ સાધન છે' એ **નારદવચન** છે<sup>+</sup> અને "તત્ત્વર્માસ આદિ વાકયથી થતું જે છવ અને પરમાત્માના તાદાત્મ્યવિષયક જ્ઞાન તે આ મુક્તિનું સાધન છે'<sup>×</sup> એમ ભાગવત્પાદનું વચન છે તેથી અને મૂળ અજ્ઞાન જીવ અને હાદ્ધના અભેદનુ આવરહ્યુ કરનારુ હોવાથો છવ અને હાદ્ધના એકપરૂપ તાદાત્મ્યવિષયક જે ગ્રાન છે તે જ મુક્તિનું સાધન છે માટે ઉક્ત અતિપ્રસંગ નથી.—

अन्ये तु तत्त्वमस्यादिवाक्यजन्यं जीवअस्नाभेदगोचरमेव ज्ञानं मूल्लाज्ञाननिवर्तकम्, मूल्लाज्ञानस्य तदभेदगोचरत्वादिति न चैतन्यस्वरूप-मात्रगोचराद् घटादिज्ञानात्तनिवृत्तििशसङ्गः । न चाभेदस्य तत्त्वावेदक-प्रमाणबोध्यस्य चैतन्यातिरेके द्वैतापत्तेः 'चैतन्यमात्रमभेदः' इति तद्गोचरं घटादिक्कानमप्यभेदगोचरमिति वाच्यम् । न सभेदज्ञानमिति विषयतो विश्वेषं त्र्मः, किं तु तत्त्वम्पदवाच्यार्थधर्मिद्वयपरामर्शादिरूपकारणविशेषा-धीनेन स्वरूपसम्बन्धविशेषेण चैतन्यविषयत्वमेव तदभेदज्ञानत्त्वम् ।

<sup>+</sup> तत्त्वमध्यादिवाक्योत्यं ज्ञानं मोक्षस्य साधनम् ।

<sup>🗙</sup> तत्रवृष्टवादिवात्रवात्थं यज्त्रीव रमात्मनोः ।

नादात्म्यविषयं इतं तदिदं मुलिसाधनम् ॥

यथा हि विशेषणविशेष्यतत्सम्बन्धगोचरत्वाविशेषे ऽपि विशिष्टज्ञानस्य विशेषणज्ञानादिकारणविशेषाधीनस्वरूपसम्बन्धविशेषेण तत्त्रितयगोचर-त्वमेव समृहालम्बनच्यान्ट्रत्तं विशिष्टज्ञानत्वम्, यथा वा 'स्थाणुत्वपुरुषत्त्रवान्' इति आहार्यच्चत्तिच्यान्ट्रतं संशयन्वं विषयतो विशेषानिरूपणात्, तथा धटादावपि 'मोऽयं घटः' इत्यादिज्ञानस्य स्ररूपसम्बन्धविशेषेण घटादि-विषयत्रमेव केवलघटशव्द दिनन्यज्ञानव्यान्टर्त्तं तदभेदज्ञानत्वम्, अतिरिक्ता-भेदानिरूपणात् । अभावसाद्दयादीनामधिकरणप्रतियोग्यादिभिः स्वरूप-सम्बन्धयुक्तानामधिकरणेनाधाराधेयभावरूपः स्वरूपसम्बन्धविशेषः, प्रति-योगिना प्रतियोग्यनुयोगिभावरूप इत्यादिप्रकारेण स्वरूपसम्बन्ध अवान्तर-बिशेषकल्पनावद् वृत्तीनां विषयेऽपि संयोगतादात्म्ययोरतिप्रसक्त्या विपयैर्विषयविषयिभावरूपस्वरूपसम्बन्धवतीनां विषयविशेषनिरूपणासम्भवे कट्ठप्ते एव स्वरूपसम्बन्धे अवान्तरविशेषकल्पनेनाभेदज्ञानत्वादिपरस्पर-वैलक्षण्यनिर्वाहाच्च ।

एवं च ब्रह्मज्ञानस्याभेदाख्यकिठ्चित्संसर्मगोचरत्वानभ्युपगमाद् न वेदान्तानामखण्डार्थत्वहानिरपीत्याहुः ॥

જ્યારે બીજાએના કહે છે કે 'तत्त्वमसि' ('તુ' તે છે') આદિ વાકચથી જન્ય જીવ અને હાણના અભેદ-વિષયક જ જ્ઞાન મૂળ અજ્ઞાનનું નિવર્લ'ક છે, કારણુ કે મૂળ અજ્ઞાન તેમના અભેદ વિષયક છે, તેથી ચૈતન્યસ્વરૂપમાત્ર વિષયક ઘટાદિ જ્ઞાનથી તેની નિવૃત્તિના પ્રસ'ગ નથી.

અને એવી દલીલ કરવી નહિં કે " તત્ત્વ (પરમાર્થ વસ્તુ)નું જ્ઞાન કરાવનાર પ્રમાણથી ગમ્ય (જીવ અને બ્રહ્મને)) અભેદ ચૈતન્યથી અતિરિક્ત હોય તો દ્વૈનની પ્રસક્તિ થાય છે, તેથી અભેદ ચૈતન્ય માત્ર છે માટે તેને (ચૈતન્યમાત્રને) વિષય કરનારું ઘટાદિ-જ્ઞાન પણ અભે વિષયક છે (તેથી ઘટાદિજ્ઞાનથી પણ મૂળ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિના પ્રસંગ છે)''. (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે એ મહાવાકચજન્યજ્ઞાન અભેદ-જ્ઞાન છે માટે વિષયને કારણે તેને (ઘટાદજ્ઞાનની અપેક્ષાએ) વિશેષ છે (લેદ છે) એમ અમે નથી કહેતા. પરંતુ તત્ત અને ત્વમ પદેલા વાચ્યાર્થ રૂપ બે ધર્મા (ઇશ્વર અને જીવ) ના પરામરા' આદિરૂપ કારણ વિશેષને અધીન સ્વરૂપસંબધ તિરોષથી તેમના અભેદનું જ્ઞાન હોવુ' એટલે જ ચૈત-યવિષયક હેાવું; જેમ કે વિશેષણ, (વશેષ્ય અને તેમના સ'બધ વિષયક હોવાપણ ના બવિશેષ(સમાનતા) હોવા છતાં પણ વિશેષણજ્ઞાન આદિકારણ વિશેષને અધીન સ્વરૂપસંબધ તિરોષથી વિશિષ્ટજ્ઞાનનું સમૂહાલંબનથો ગ્યાવૃત્ત વિશિષ્ટ-જ્ઞાન હોવુ' અટલે જતે ત્રણ વિષયક હોવું. અથવા જેમ 'સ્થાજીત્વ પુરુષત્વવાળા' એમ આહાય વૃત્તિથી બ્યાવૃત્ત સ'શયત્વ છે કારણ કે વિષયતઃ વિશેષ ભેંઃ)નું નિરૂપણ નથી, તેમ ઘટાદિમાં પણ 'તે જ આ ઘટ છે' ઇત્યાદિ જ્ઞાનનું કેવળ ઘટ રાખ્દ આદિથી જન્ય જ્ઞાનથી બ્ય વૃત્ત તેના અલેદનું જ્ઞાન એટલે સ્વરૂપસંબ ધ વિશેષથી ઘટાદિવિષયક હાેલું એ જ, કારણકે (ઘટથી) અતિરિકત અલેદનું નિરૂપણ નથી. અભાવ, સાદેશ્ય આદિ જે અધિકરણ અને પ્રતિયાગી આદિ સાથે સ્વરૂપસંબ ધથી ચુબ્ર છે તેમને અવિકરણ સાથે આધારાધેયબાવરૂપ સ્વરૂપસંબ ધવિશેષ છે, પ્રતિયાગી સાથે પ્રતિયાગિ-અનુચાગિભાવરૂપ સ્વરૂપસંબ ધવિશેષ છે ઇત્ય દિ પ્રધારથી જેમ સ્વરૂપસંબ ધમાં અવાન્તર વિશેષો (લેદા)ની કલ્પના કરી શકાય છે. તેમ વૃત્તિઓના વિષય (નિડિજેશેષ ચૈતન્ય)માં પણ સંધાગ અને તાહાત્મ્ય તે અત્યાવશેષનું નિરૂપણુ સંભવ ન હાય ત્યારે માનેલા સ્વરૂપસંબ ધવાળી વૃત્તિઓના ત્રિય્યવિશેષનું બિરૂપણુ સંભવ ન હાય ત્યારે માનેલા સ્વરૂપસંબ ધનાં જ અવાન્તર વિશેષની કલ્પના કરીને અલેદજ્ઞાનત્વ આદિ પરસ્પર તિલક્ષણતાને નિર્વાહ થાય છે (માટે અલેઠજ્ઞાન ચૈતન્યવિષયક જ હાવા છતાં તેના ઘટાદજ્ઞ નથી સામથાને લીધે લેઠ છે).

અને આમ છાદ્યજ્ઞાન અલેદ નામના કાેઇક સ'સર્ગ (વષયક છે એવેા સ્વીકાર ન હાેલાથી વેદાન્તાના અખડાથ'ત્વની હાતિ પણ નથી (--એમ આ વિચારકા કહે છે).

વિવરષ્યુ : આ મતમાં એવું પ્રાતિપાદન કર્યું છે કે तत्त्वमसि આદિ મહાવાકયજન્ય અભેદન્ત્રાન જ અજ્ઞાનનું નિવત'ક છે તેથી છવ અને બ્રહ્મના અબેદને વિષય નહીં કરનાટું પણુ કેવળ ચૈતન્ય વિષયક એવા ઘટાદિ જ્ઞાનથી મૂળ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિની પ્રસફિત નથી.

**શ**ૅકા ઃ જીવ અને પ્લક્ષનેા અબેદ ગૈતન્યતા અપેક્ષાએ અતિરિક્ત વસ્તુ છે એમ ન કહી શકાય કારણુ કે એમ હાેય તેા વેદાન્તના તાત્પર્યાંભૂત અબેદ સત્ય જ હાેવા જોઈ એ તેથી ગૈતન્યના અદિતીયત્વની હાનિની પ્રસક્તિ થાય. અને જો અબેદ અસત્ય હાેય તા તત્ત્વ પરમાર્થ વસ્તુ)નું આવેદકત્વરૂપ પ્રામાણ્ય જે સિદ્ધન્તને સમ્મત છે તેના ભાંગની આપત્તિ આવે.

ઉત્તર ઃ ઘટાદિજ્ઞાન મૈતન્ય વિષયક હોય તા પણ જીવ અને બ્રહ્મને৷ અબેદ તેને৷ વિષય નથી, જ્યારે મહાવાકયાર્થજન્ય જ્ઞાનમાં જીવ અને બ્રહ્મને৷ અબેદ વિષય છે. આમ ઘટાદિ-જ્ઞાનની અપેક્ષા મહાવાકયજન્ય જ્ઞાનમાં વિષયને કારણે વિશેષ (બેદ) છે એમ અમે નથી કહેતા જેથી ઉપર્યુંક્ત દોષ અમારા મતમાં હોય.

**શ'કા** : 'इदम रजतम्' (આ રજત છે) એ ભ્રમમાં જેટલે। અધિષ્ઠાન અંશ ભાસે છે તેટલાની અપેક્ષાએ અધિક શુક્તિત્વ આદિ વિશેષને વિષય કરનારું શુક્તિ આદિતુ જ્ઞાન રજતાદિ ભ્રમતુ વિરાધી જોવામાં આવે છે. આમ सन् ઘટઃ, €ારતિ ઘટઃ ઇત્યાદિ ભ્રમેામાં જેટલું અધિષ્ઠાનભૂત ચેતન્ય વિષય છે તેટલાની અપેક્ષાએ અધિક અભેદને મહાવાક્યજન્ય તાન વિષય કરે છે એમ જો સ્વીકારવામાં ન આવે તેા મહાવાકયથી જન્ય ત્વાન ભ્રમતું નિવતંક હોઈ શકે નહિ. તેથી વિષયપ્રસુક્ત વિશેષ (ભેદ) માનવા જ જોઈએ.

ઉત્તર : ભ્રમથી અધિકને વિષય કરનારાં જ દ્વાન ભ્રમનિવર્તાંક હોય છે એવા નિયમ નથો. ભમથી અધિક વિષયવાળાં ન હોય એવાં દ્વાન પણ ભ્રમનિવર્તાંક જોવામાં આવે છે.

#### सिद्धान्तलेशसङ्घ्रहः

જેમ કે વસ્તુતઃ ધોષના આધારભૂત ગગાતીરમાં કાંઇને એ તળાવનું તીર કિનારા છે) એવા ભ્રમ થવાથો તેન 'તળાવના કિનારે ધોષ' એવા ભ્રમ થાય છે. તેની પ્રતિ 'ગજ્ઞાયાં વોષઃ' એ વાક્ય પ્રયોગ કરવામા આવે છે તા તે વાક્ષ્યથી તે માણુસતે ગગાના તીર પર ધોષ એવું જ્ઞાન થાય છે. અને એ જ્ઞાનથી ગગાતીરમાં તળાવનું તીર હેાવાના ભ્રમ થયેલે. તેની નિવૃત્તિ થાય છે. અહીં ભ્રમના વિષય ગંગાતીર અંશમાં બ્રમની અપેક્ષાએ વાક્યજન્યજ્ઞાનમાં કોઈ વિષય-વિશેષ જોવામાં નથી આવતા.

**શ**ૈકા : ત્યાં વાકપજન્ય જ્ઞાનમાં તળાવના તીરનેા બ્યાવત્ત'ક ગંગાતીરત્વ-વિશેષ વિષય જોવામાં આવે છે તેથી વિશેષ વિષય નથી એમ દલીલ કરી તે અસિદ્ધ છે.

ઉત્તર : ના, આવું ખાલશા નહિ. જયાં તીરત્વ માત્ર પ્રકારના તાત્પર્યાયી गજ્ઞાયાં ઘોષ; એવા પ્રયોગ છે અને એ જ રીતે ભ્રમમાં પડેલાને તાત્પર્યનું પ્રદેણ થાય છે ત્યાં ગંગાતીરત્વ-પ્રકારક આધ ન હોવા છતાં ભ્રમની નિવૃત્તિ જોવામાં આવે છે તેથી તમે કહ્યો તે નિયમના ભાંગ છે જ, એજ રીતે 'કાેઈ પણ કપાલથી તુષ્ય ઉપવાપ કરવા જોઈએ' એવા બ્રમવાળા પુરૂષની પ્રતિ કપાલત્વ માત્ર પ્રકારના તાત્પર્યથી પ્રયુક્ત અને એ જ તાત્પય'વાળા તરીકે ग्रे अदीत थयेक्षा 'पुरोडाशक गळेन तुषानुभवपति' એ वाडपथी 'अपासथी तुषने। अपवाप डरवेा' એવા એાધ તે પુરૂષને થાય છે, ત્યાં કપાલ અંગ્રમાં બીજા કપાલાના વ્યાવત'ક વિશેષનું ગ્રહણ ન હાેવા છતાં પુરાહાશ કપાલથી અતિરિક્ત કપાલે તુષના જીપવાપનાં સાધન છે એવા જે અમ એ પુરાડાશ કપાલયી અતિરિક્ત કપાલામાં હતા તેની નિવૃત્તિ થતી જોવામાં આવે છે તેથી તમે બતાવેલા નિયમના ભાંગ છે. તેથી તૌરે થોષઃ એવા શાબ્દભાધ ગંગાતીગવરપ વિશેષને વિષય કરતારા ન હોય તે પછા તેના હેતુમૂત પદાર્થની ઉપસ્થિતિના કાળમાં તીરની ગંગા સાથે સંબંધ ધરાવનાર તરીકે ઉપથિતિ છે તેના મહિમાથી વસ્તુગત્યા (વાસ્તવિક પરિત્થિતિથી) ગંગાતીર વિષયક દ્યાન જે ભ્રમથી અધિક વિષયવાળું નથી તે એમ કહેવું પડશે. એ જ રીને 'કપાલથી તુષના ઉપવાપ કરવા' જી.ઞનેવત\*ક છે એ શાહદબોધ પાતે અન્ય કપાલના બ્યાવર્ત'ક વિશેષને વિષય ન કરતા હાેવા છતાં તેવા શાબ્દબોધના હેતુભૂત પદાચની ઉપસ્થિતિના કાળમાં કપાલની પુરોડાશ સાથે સંબંધ ધરાવનાર તરીકે ઉપસ્થિતિ હેાવાથી એ ઉપસ્થિતિના મહિમાથી એ તાન ભ્રમથી અધિક વિષયવાળું ન હોવા છતાં ભ્રમનિવત'ક છે એમ કહેવું જોઈએ. આમ જ્ઞાન ભ્રમવિરાધી ખને તેમાં સામત્રાવિશેષથા એ પ્રયોજ્ય હેાય એ પ્રયોજક છે, બ્રમથી અધિક વિષયવ તા હેાવું એ પ્રયોજક નથી.

વળી મહાવાકયજન્ય જ્ઞાન સંસરના મૂળમૂત ભ્રમનું વિરાધી છે એમ બ્રુતિ, રમૃતિ અને વિદ્વદ્વનુભવથી સિદ્ધ છે. અને મહાવાકથો ચૈતન્યસ્વરૂપ માત્રનાં બાધક છે એમ દ્વિતીય પરિચ્છેદકમાં સિદ્ધ કર્યું છે, અને નિબંધામાં તેની વિસ્તારથી ચર્ચા કરેલી છે.

એ જ રોતે શુક્તિરજત આદિ સ્થળે ભ્રમથી અધિક વિષયવાળું શુક્તિજ્ઞાન જે ભ્રમ વિરાધી છે તેમાં જેમ એ ભ્રમથી અધિક વિષયવાળું છે એમ જોવામાં આવે છે તેમ દોષાભાવ આદિ સામમીવિસેષને અધાન તેનું ભ્રમવિરાધિત્વ છે એમ પણુ જોવામાં આવે છે. તેથી અખંડાથ°ક વેદાન્તને અતુસરીને અને ઉપર ટાંકેલા નિયમભાંગના સ્થળાને ધ્યાનમાં રાખીને ત્રાનના અમલિરાધિત્વમાં સામગ્રીવિશેષાધીનત્વ ખધામાં અનુગત પ્રયોજક કલ્પવું કુઠલ છે. અમથી અનિક વિષયવાળા હોવું એ અમવિરાધિન્વમાં પ્રયોજક ગક્ષ્ણી શકાય નહિ. અસર મહાવાકપાર્થજન્ય તાન અમથી અધિક વિષયવાળું ન હે.ય તેા પક્ષ ભગતિવત**ંક જાની શકે.** આજ અભિપ્રાયથી તત્ત્વમ્વવરવાળ્યાર્થ... ગ્રંથ છે.

सत અને ત્વમ પદના વાચ્યાથ બૂત ઈશ્વર અને જીવ એ બે ધર્મા છે. સા પ્રથમ એ પદેશો શક્તિથો તેમતા સ્મૃતિરૂપ પરામર્શ થાય છે. પછી કત અને ત્વમ એ પદોના સામાનાધિકરપ્રતા બળશો 'જીવ ઈશ્વરથી અભિન્ન છે' એમ તેમનું વિશેષછુ-વિશેષ્યસાવથી જ્ઞાન થાય છે. તે પછી આ વિશિષ્ટાનુ એકય સંસવતું નથી એમ તિરાધની પ્રતાતિ થાય છે. તે પછી उद, ત્વમ પદોથી વાગ્યાર્થ રૂપ વિશિષ્ટમાં અન્તર્ગત જે અનેદને યાગ્ય વિશેષ્ય ચેતન્ય અ શા છે તેમની લક્ષણાથી પ્રતીતિ થાય છે. અને પછી બે વિશેષ્યના અનેદવિષયક શાબ્દ નેમ થાય છે. (આ ક્રમ બતાવવા ગ્રામર્શોદિમાં સાદિ પદ મૂક્યું છે).

(જુઓ સુરેશ્વરાચાર્ય કૃત નૈષ્ક્રમ્યંસિંઘ, અધ્યાય ૩ અને વૃદ્ધ દ્વ. રૂપ. માળ્યવાર્તિક, ૩.૪) વાક્યજન્ય જ્ઞાનના પાતાના વિષયભૂત ચૈતન્ય સાથે જે સામગ્રીવિશેષાધીનત્વથી પ્રયુક્ત સ્વરૂપસ પંધવિશેષ છે તે સંબંધથી ઘટત્તાનાદિથી વ્યાવૃત્ત ચૈતન્યવિષયકત્વ છે. એજ તેલું અબેદત્તાનત્વ, અને તેના બળથી તે મૂળ અત્તાન. નિથ્યાત્તાન આદિનું વિરોધી બને છે.

મહાવાકયજન્ય જ્ઞાનનાે ઘટાદિશાનનાે અપેક્ષાએ ચૈતન્ય અશ્વમાં વિષયપ્રયુક્ત વિશેષ ન હોવા છતાં સામગીવિશેષને કારણે જ ઘટાદિશાનની અપેક્ષાએ અ<mark>બેદશાન દ્વેવામાં વૈક્ષક્ષપ્ય</mark> છે એમ ખતાવવા ૬ષ્ટન્તા આપ્યાં છે.

'વળ્ઢો વુદ્દુય: (દંડવાલા પુરુષ' એ નિશિષ્ટશાન છે. વિશેષણુ દાન, વિશેષ્યશાન અને તેમના અસસગ'ને અગ્રહ એ ત્રણુ તેનાં કારણુ છે. તે ત્રણુંને વિષય કરનાટું છે. બીજી બાલુએ ઢળ્ઢવુક્રયસંચોચા: (દંડ, પુરુષ અને સચોગ) એ સમૂહાલ બન દ્યાનમાં પશુ ત્રણુ વિષયા છે. તેથી આ વિશિષ્ટદ્યાન અને સમૂહાલ બન દ્યાનમાં વિષયને લીધે ઠાઈ બેદ નથી. પશુ વિશિષ્ટ-દ્યાનનાં સમૂહ લ બનદ્યાનથ બેદ વિશેષણુદ્યાન આદિ કારણુવિશેષને અધીન સ્વરૂપસ'ન ધવિક્ષેય તે લીધે છે, તે કારણુકત છે સામગી પ્રયુક્ત છે.

સ્થાળુત્વવિદ્દુદ્દપુરુષત્વવાન્ , સ્થાશુ વર્ષી વિરુદ્ધ પુરુષત્વવાળા — આ પ્રકારના નિશ્વ જે આહાય દ્વિદ્દપ છે તે સ શયની સાથે સમાન વિષય વાળા છે. એનાથી બ્યાવૃત્ત સંથયથી એને તેદ વિષયપ્રયુક્ત નથી, પરંતુ સામગીવિશેષ પ્રયુક્ત છે. આહાય દ્વિત્તમાં સંથયથી વિષયકૃત લેદ ન હાેઈ શકે કારણ કે બન્નેના વિષય સમાન છે. (સ્થાણુ અને પુરુષના લેદ જાણુતા છતાં આવે! નિશ્વય છે તેથી તે આહાય દ્વત્તિ છે).

કેવળ તરરમાં વાકયજન્ય ત્રાનના અબેદગ્રાન હેાવામાં જ આ રીત નથી. પણ 'સાડવં વેવરત: '(આ તે જ દેવદત્ત છે), 'સોડવં ઘટ:' (આ તે જ ધટ છે) ઇત્યાદિ લાકપજન્ય ત્રાન દેવળ દેવદત્ત શખ્દ કે દેવળ ધટ શખ્દ આદિથી જન્ય ત્રાનથી વ્યાવૃત્ત અભેદગ્રાન છે. તેમાં પણ આ રીત અનુસરવાની છે. કેવળ દેવદત્ત શખ્દ કે કેવળ ઘટ શખ્દ આદિથી જન્ય ત્રાનના વિષયભૂત દેવદત્ત આદિના સ્વરૂપની અપેક્ષાએ સાડવય એ વાકપથી ગમ્ય અનેદ અતિરિક્ત છે એમ માનવા માટે પ્રમણ નથી. આમ ઘટ: અને સાડ્ય થટા કે આદિથી જાન્ય

**WER** 

વિષ્યપ્રયક્ત વિશેષ નથી તેથી સોડ્ય ઘટઃ ઇત્યાદિમાં तत्त्वमसि માં છે તેમ સૌડયમ એ બે પદના વાચ્યાર્થ રૂપ બે ધર્મા બાના પરામરા આદિ કારણવિશેષને અધીન સ્વરૂપસ બંધવિશેષથી ઘટાદિનું અભેદતાન હાેવું એટલે જ ઘટાદિસ્વરૂપવિષયક હોવું તે જ; મીજું કંઈ નહિ એમ સમજવું.

**શ'કા** : કેવળ ઘટ શબ્દ આદિથી જન્ય ત્રાનનાે પણુ વિષયતી સાથે સ્વરૂપસ બંધ જ છે. તા પછી સ્વરૂપસ બંધકૃત અનેવ્ત્રાનત્વ આદિની વ્યવસ્થા કેવી રીતે થઈ શકે ? એવી દલીલ ન કરવી કે વૃત્તિત્રાનાના વિષયા સાથે વિષય વિષય સાવ-પ્રયાજક સ્વરૂપસ બંધા સાધારણ હોવા છતાં તેઓમાં જ વિષયા અને તેમના સાનમાં સ્વરૂપાત્મક સ બ ધામાં સામગ્રી વિશેષને અધીન હોવાને લીધે પયુકન પરસ્પર વૈસ લગ્ગ્યના કલ્પનાથી વ્યવસ્થાનું ઉપપાદન શક્ય છે આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે સ્વરૂપસ બંધામાં કથ ય વૈલક્ષ બ્ય દેખાતું નથી તેથા તેવી કલ્પના અનુપપન્ન છે.

ઉત્તર : સ્વરૂપસંબંધમાં વૈલક્ષસ્ય સંભવે જ. અભાવ, સાદ્વસ્ય આદિ અધિક્રસ્ણ અને પ્રતિયાગીની સાથે સ્વરૂપસંબ ધથી શુક્રત છે તેન છતાં તેમના અધિકરણુ સાથે આધારાધેકભાવરૂપ સ્વરૂપસંબ ધવિશેષ છે, પ્રતિયેગ્ગીની સાથે પ્રતિયાગિ-અનુયાગિભાવરૂપ સ્વરૂપસ બંધ છે ઇન્યાદિ.

**શ કા** :– વૃત્તિના વિષયા સાથેના વિષયવિષયિભાવ સ્વરૂપસ બંધથી પ્રયુક્ત છે જ નહિ, પરંતુ સંચાગાદિકૃત છે. આમ વૃત્તિઓના વિષયા સાથે સ્વરૂપસ બંધ જ અસિદ્ધ છે ત્યાં તેમનામાં વૈક્ષક્ષપાત્મક વિશેષની કકપના કરવાની વાત જ કર્યા રહો.

ઉત્તર : જે વૃત્તિના સંચાગને વૃત્તિવિષયત્વમાં પ્રયોજક માનવામાં આવે તા ચક્ષુના ગાલક આદિના પશુ ધટાદિ-વૃત્તિ સાથે સંચાગ હોવાથી તેઓને પશું વિષય માનવા પઠશે—તેમતું વિષયત્વ પ્રસક્ત થશે. તેથી જો વૃત્તિ સાથે તાદાત્મ્યને વૃત્તિવિષયત્વમાં પ્રયોજક માનવામાં આવે તા વૃત્તિના અધિષ્ઠાન તરીકે વૃત્તિ સાથે તાદાત્મ્ય ધરાવતું ધટાદવચ્છિન્ન ચૈતન્ય ધટાદિવૃત્તિના વિષય સંભવે, પશું વૃત્તિતાદાત્મ્યરહિત ઘટાદિ તેના વિષય ન હાેઈ શકે; ઘટાદિમાં અવિષયત્વની પ્રસક્તિ થાય અને ધટાદિવૃત્તિરૂપે પરિણામ પામતા અન્ત કરણુને ઘટાદિ–વૃત્તિના વિષય માનવા પડે કારશું કે પરિણામ અને પરિણામીનું તાદાત્મ્ય હાેય છે. આ સુરકેલાઓ હોવાથી વૃત્તિનાં વિષય સાથેના વિષય-વિષબિતાવ સંચાગકૃત નથી.

**શ**ંકા : તત્ત્વર્માસ આદિ વાકયજન્ય <sub>દ</sub>્યાનના વિષય સાથે જે ચૈતન્ય અને તે વિષયક્રદ્યાનના ઉભયસ્વરૂપાત્મક સ્વરૂપસંબંધ છે ત્યાં સામગ્રીવિશેતના સામથ્ય'થી પણ વિષયસ્વરૂપાત્મક સંબંધમાં વિશેષનું નિરૂપણ કરવું શક્ય નથી.

ઉત્તર : નિર્વિશેષઐતન્યાત્મક વિષયમાં વિશેષનું આધાન સંભવતું નથી તેા પણ સ્વક્ષ્પસ બાધમાં અન્તર્ગત તરીકે જ માનેલા જ્ઞાનસ્વરૂપાત્મક સંબ'ધમાં સામમીવિશેષના સામય્ય'થી વિશેષનું આધાન સંભવે છે તેથી દોષ નથી.

અથવા વૃત્તિઓના વિષયમાં પશુ સંયોગ અને તાદાત્મ્યને! અતિપ્રસગ હોવાને કારણે વિષયવિશેષનું નિરૂપણુ સંભવતું ન હોય ત્યારે વૃત્તિઓને વિષયો સાથે વિષયવિષયિ-ભાવરૂપ સ્વરૂપસંય ધવાળી, માની શકાય. અભાવ, સાદશ્ય અદિના જેમ અધિકરણાદિમાં તેમ વૃત્તિઓના પણુ વિષયમાં સંયોગ અને તાદાત્મ્યના અતિપ્રસગ છે તેથી સંયોગ અને તાદાતમ્યથી વૃત્તિએહ પ્રતિ વિષયવિશેષનું નિયમન સંભવતું નથી. ત્યારે પરિશેષથો વૃત્તિઓને વિષય-વિષયિભાવ પ્રયાજક સ્વરૂપસંબ ધવાળી માની શકાય એવા અર્થ છે. 'વિષયવિષયિભાવરૂપ-સ્વરૂપસંબ ધવાળી' પદમાં 'રૂપ' પદને અર્થ નિયામક છે. સ્વરૂપ સંબ ધ વિષય-વિષયિભાવના નિયામક છે તેથી 'સ્વરૂપ' શબ્દના અર્થ તેમના અનેદ હોઈ શકે નહિ

શાંકા : સંયોગ અને તાદાત્મ્ય વિષયવિશેષનાં નિયામક ન હોય તો પહ્યુ વૃત્તિઓાનો વિષયની સાથે સ્વરૂપસંબંધ છે એમ પરિશેષથી સિદ્ધ થતું નથી કારહ્યું કે સ્વરૂપસ બંધથી અતિરિક્ત બીજા સંબંધની કલ્પના ઉપપન્ન છે.

ઉત્તર : સ્વરૂપસંબંધ વૃત્તિ–આદિ સ્વરૂપ તરીકે માનેલા છે, અને માનેલા સ્વરૂપસંબંધમાં વિશેષની કલ્પના કરવામાં લાધવ છે; જ્યારે એક બીજો સંબંધ કફપીને તે બીજા સંબંધમાં અભેદશાનલ્વ આદિના નિર્વાહકવિશેષની કલ્પના કરવામાં ગૌરવ છે. તેથી વૃત્તિઓનો વિષયોની સાથે સ્વરૂપસંબંધ જ છે.

(શ.કા) :- तत्त्वमसि આદિ વાકચથી જીવના પ્રદ્વાર્થી અભેદનું જ સંસર્ગ\*ની ર'તથી ભાન- થાય છે તેથો વેદાન્તાના સસગ\*ને વિષય નહોં કરનાર પ્રમિતિના જનકરપ્ર અખડાર્થ હોય છે એ સિદ્ધાંતની હાનિ થાય છે.

ઉત્તર મહાવાકયજન્ય ગ્રાનમાંના અબેદત્તાનત્વનું બીજી રીતે ઉપપાર્ત કર્યું છે તેથી અબેદસ સગ'ભાનતી અપેક્ષા નથી. માટે અખે ડાય'ત્વની હાનિ નથી ધટાદિવૃત્તિઓને મૂળ અત્રાનની નિવર્ગ'ક માનવી પડશે એવી આપત્તિ તેા નથી જ, ઉપરાંત અખે ડાય'ત્વની હાનિ નથી એવા અવે શબ્દના અર્થ છે.

ननु धटादिज्ञानवद् ब्रह्मज्ञानस्यापि न मूलाज्ञाननिवर्तकत्वं युक्तम् । निवर्तकत्वे तदवस्थानासहिष्णुत्वरूपस्य विरोधस्य तन्त्रत्वात्, कार्यस्य चोपादानेन सह तादशविरोधाभावादिति चेत्, न । कार्यकारणयोरन्यत्र तादशविरोधादर्शनेऽपि पकविषयज्ञानाज्ञानप्रयुक्तस्य तादम्विरोधस्यात्र सच्चात् कार्यकारणयोरप्यग्निसंयोगपटयोस्तादशविरोधस्य दण्टेश्व । न चाग्निसंयोगादवयवविभागप्रक्रियया असमवायिकारणसंयोगनाज्ञादेव पट-नाश्वः, नाग्निसंयोगादिति वाच्यम् । दग्धपर्देऽपि पूर्वसंस्यानानुद्वति-दर्शनेन ग्रुद्गरचूर्णोक्ततघटवद् अवयवविभागादर्शनात् तत्रावयवावभागादि-कस्पनाया अप्रामाणिकलात् । नापि तत्र तन्त्नामपि दाहेन समवायि-कारणनाज्ञात् पटनाज्ञ इति युक्तम् । अग्रुतन्त्वादिभिस्तद युगपदेव पटस्य दाइदर्शनेन क्रम् रुद्पनाऽयोगात् । यतोऽधस्तान्नावग्रवनाज्ञः तज्ञावयवेत्र अग्निसंयोगादेव नाजस्य वाच्यत्वात् ॥११॥

શંકા થાય કે ઘટાદિતાનની જેમ પ્રદ્વાત્રાન પણ મૂળ ગાસાનનું નિવર્લંક દ્રાઈ શકે તાહ, કારણ કે ાનવત' કત્રમાં જવાબદાર તેના (- નિવત્ય'ના--) અવસ્થાનતા અસહિષ્ણ હાવારૂપ વિરાધ કારણભૂા છે, અને કાર્યના ઉપાકાનની સાથે તેવા વિરેધ નવી. આવી શંકા થાય તાં ઉત્તર છે કે ના, કારણ કે કાર્ય અને કારછોના અન્યત્ર આવા વિરાધ ન દેખાતા હાય તા પણ અહી તેવા એક-વિષયક જ્ઞાન અને અજ્ઞાનની પ્રયુક્ત વિરાધ છે, અને કાર્ય અને કારણ હાવા છતાં આ અને યોગ અને પટના તેવા ાવરાય જવામાં આવે છે. અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે " અગ્નિસ ચાગથો અવયવાવભાગની પ્રક્રિયાથી અસમવાય-કારજ્ય રંગવા સંચાગના નાશથી જ પટના નાશ થાય છે, અગ્નિસ ચોગથી નાહ." (ગા દર્લીલ બરાબર નથી) કારણ કે બળેલા પડ્યા પણ પૂત્રના અવયત-રચનાની અનુવૃત્તિ જોવામાં આવે છે તથી સુદ્રગરથી ગ્રૂરા કરાયેલા ઘટની જેમ અવયવાના વિભાગ જોવામાં નથી આવતા માટે ત્યાં અત્યવના વિભાગ આદિની કદયના અપ્રામાણિક છે (--તેને માટે કે,ઈ પુરાવે નથ!). ત્યાતન્તુ એ પણ બળી જાય છે તેથા સમયાવિકારલના નારાથી પટના નાશ થાય છે અમ કહેવું પણ બરાબર નથી, કારણ કે અંશુ, તન્તુ આદની સાથે એક સાથે જ (એક સમયે જ) પટના કાલ જોવામાં આવે છે (-પટ બળી જતા જોવામાં આવે છે) તેથા કમની કલ્પના અયુક્ત છે. જ્યાં નાંચે ઊતરતાં અવયવના નારા નવી હાેતા ન્યાં અવયવમાં અડિનના સંધાગ થવાને કારણે જ નાશ કહેવા પડશે. (૧૧)

વિવર્ષ્ણ : શ્રાંકા રજૂ કરી છે કે જેમ ધટતાન મૂળ અત્તાનનું નિવતંક નથી તેંમ પ્રક્ષાતાન પણુ તેનું નિવતંક હાેઈ શકે નહિ, કારણુ કે કાેઈ વસ્તુ બીજી વસ્તુની નિવતંક તેા જ બના શકે જો તેમની વચ્ચે વિરાધ હાેય, અર્થાત્ નિવર્તંક નિવાયંની સાથે રહેવાનું સહત ન કરતુ હાેય. અહીં અન્ત:કરણુ પ્રદ્યાલયિયક વૃત્તિનું ઉપાદાન કારણુ છે તેથી કાયં ફય પ્રદ્યાતાન પાતાના ઉપાક્ષનનું વિરાધી હાેઈ શકે નહિ, કારણુ કે લાેકમાં કાયં ને ઉપાદાનસ્થિતિવરોથી જોવામાં આવતું નથી.

આ શાંશનું સમાધાન એ છે કે અન્તઃકરણ બ્રહ્મવિષયક દત્તિનું ઉપાદાન છે, અજ્ઞાન વૃદ્ધિતું ઉપાદાન નથી તેથી બ્રદ્ધાવિષયક દૃત્તિ અજ્ઞાનની નિવર્તક બના શકે. અને માનો લઇએ કે અજ્ઞાન બ્રહ્મવિષયક દૃત્તિનું ઉપાદાન છે તા પણ ઉપાદાન અને ઉપાદેયને નિયત્ય'-નિવતંકભાવના પ્રયોજક વિરાધ નથી હોતો એ સામાન્ય નિયમ છે, જેના અપવાદ પ્રદ્યાતાન અને તેના ઉપાદાનની બાળતમાં જેવા મળે છે. નિવર્ત્ય અને નિવર્તક તરીકે માનેલા એક વસ્તુ વિષયક વ્યજ્ઞાન અને જ્ઞાનના વિરાધ એ વિશેષ છે જેનાથી સામાન્ય પ ઉપાદાન-ઉપાદેયભાવથી પ્રયુક્ત અવિરાધના બાધ ઉપપન છે. અને કાર્ય અને કારણમાં વિરાધ નથી હોતા એવું પણ નથા. અગ્નિસ'યોગરૂપ કાર્ય પોતાના ઉપાદાનભૂત પઢતો નાય કરે છે એમ આપણે જોઈએ છીએ. સંયાગ દિપ્હ (બેમાં રહેલે) ધર્મ છે અને એ બે દ્રભ્ય તેનાં ઉપાદાન કારણ છે, તેથી પટ અગ્નિસ'યોગતું ઉપાદાન સરણ છે.

વેશેષિક દર્ષિએ કહી શકાય કે અગ્નિસંયોગનું પટનાશક તરીકે દર્શન બ્રાન્તિ છે. હકીકતમાં અગ્નિસંયોગથી તંતુઓમાં ફિયા થાય છે, પછી તંતુઓના વિભાગ થાય છે. પછી પટના અસમવાયિકારણ એવા તંતુ સંયોગના નાશ થાય છે, પછી પટનાશ થાય છે. પણ આ વાત સાચી નથી કારણુ કે ખળેલા પટમાં પણુ આપણુ અવયવ-વિભાગ નથી જોતા પણ પૂર્વ વત્ સંયુક્તાવરથા જ જોઈએ છીએ. મગદળથા ઘઠાના ભૂકા કે ચુરા કરી નાખતાં અવયવ-વિભાગ જોવામાં આવે છે તેમ કપડું બાળી નાખતાં બળેલા તંતુઓમાં વિભાગ જોવામાં નથી આવતા. **વૈશેષિકા** માતે છે તેમ સમવાયિકારણુના નાશ**થી** કાર્યદ્વપ પટના નાશ થાય છે એમ પછા કહી ન શકાય. કારણ કે તંતુઓ પહેલાં નાશ પામે છે અને તેને કારછે, પટ નાશ પામે છે એવું નથી થતું; પહું અંશુ, તંતુ આદિ અને પટ એક સામટા બળી જતા જોવામા આવે છે. વળા વૈશાષકા કારણનાશથી કાર્યનાસ સવ'ત્ર નહીં માની શકે દ્વપછુકથી નીચે દ્વપછુકના અવયવ પરમાજીના નાશ થતા નથી. ત્યાં દ્વપછુકમાં ાવદ્યમાન અગ્નિસ યાગથી જ તેના ઉપાદાનબૂત દ્વયાકુકના નાસ થાય છે એમ કહેવુ પડશે. ત્યાં અવયવવિભાગની પ્રક્રિયાથી બે પરમાહ્યુના સંયોગના નાજ્ઞ થાય છે અને તેથી જ દ્રપક્ષકના નાશ થાય છે એમ કહી શકારો નહિંકારણ કે અવયવવિભાગની પ્રક્રિયાનું હપર ખાંડન કર્યું છે. આગ અગ્નિસંયોગતું પોતાના ઉપાદાનનૂત પટના નાશક તરાકે દશ<sup>ુ</sup>ન આનિત નથી. (૧૧)

(१२) नन्वस्त्वेतदेवप्, तथाऽपि सविलासाज्ञाननाज्ञकमिदं व्रक्षज्ञानं कथं नक्ष्येद्, नाज्ञकान्तरस्यामावाद् इति चेत् ।

यथा कतकरजः सछिछेन संग्रुज्य पूर्वयुक्तरजोऽन्तरविश्छेषं जनयत् स्वविश्छेषमपि जनयति तथाऽऽत्मन्यध्यस्यमान ब्रक्षज्ञानं पूर्वाध्यस्तसर्व-प्रपठ्यं निर्वतयत् स्वात्मानमपि निवर्तयति इति केचित् ।

अन्ये तु अन्यश्वित्र्त्य स्वयमपि निवृत्तौ दग्धलोहपीताम्बुन्याय-मुद्दाहरन्ति ।

# अपरे त्वत्र दग्धतणक्रूटदहनोदाहरणमाहुः ।

(૧૨) શક્ય થાય કે લલે આમ હાય (-- અર્થાત્ વ્રદ્યાજ્ઞાન જ અન્તઃકરણ દ્વારા પાતાના ઉપાદા તભૂત અજ્ઞાનનું નાશક લલે હાય--) તા પણ વિલાય સહિત અજ્ઞાનના નાશ કરનાર આ વ્રદ્ધજ્ઞાન કેવી રીતે નાશ પામી શકે કારણ કે બીજુ નાશક છે નહિ. આવી શંકા થાય તા (ઉત્તર આપતાં) કેટલાક કહે છે જેમ કતક રજ જળ સાથે સંચાગમાં આવીને પૂર્વમાં શુક્ત અન્ય રજના વિશ્લેષ ઉત્પન્ન કરતી પાતાના વિશ્લેષ પણ ઉપન્ન કરે છે, તેમ આત્મામાં અધ્ય શ્વમાન (---આરે પિત કરાતું) બ્રહ્મજ્ઞાત પૂર્વમાં આધ્યરત સર્વપ્ર પ્રપંચતી નિવૃત્તિ કરતું પાતાની પણ નિવૃત્તિ કરે છે.

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

ં જ્યારે બીજા અન્યની નિવૃત્તિ કરીને પાતાની નિવૃત્તિમાં કગ્ધલાહપીતાગ્ણ ન્યાયને ઉદ્યહરણ તીકે રજૂ કરે છે.

🧼 જ્યારે ભીજા અહીં દગ્ધતુ ગુકુટદહનને દબ્ટાન્ત તરોકે બતાવે છે.

વિવરણ : શંકા થાય કે બ્રહ્મત્તાન જ અંત:કરણ દારા પોતાના ઉપાકાતભૂન અત્તાનના નાશ કરે છે એમ માની લઈએ તા પણ કાર્ય સહિત અત્તાનના નાશ થાય ત્યારે બાકી રહેતા બ્રહ્મત્તાનના નાશ સિદ્ધ થતા નથી કારણ કે પોતે પોતાના નાશ કરી શકે નહીં અને બીજું કશું નાશક બાકી રહેતું નથી.

આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે પહેલાં વ્યક્ષગ્રાન સિવાય સવ<sup>6</sup>નેા વ્યક્ષગ્રાનથી નાશ અને પછી બાકી રહેતા હાલગાનના નાશ એવા ક્રમ નથી માનવામાં આવતા. પરંતુ ક્રલન ગ્રાનથી પોતાના વિલાસ (કાર્યપ્રયંચ) સહિત અજ્ઞાનના નાશ થતા હાય ત્યારે તેની સાથે જ પક્ષદાનના પણ નાશ થાય છે એમ માનવામાં આવે છે, કારણ કે પ્રદાનાનને પાતાના નાશ પ્રતિ પણ હેત સ્વીકારવામાં આવે છે. એક જ વસ્તુ પોતાના અને બીજાના નાશ કરતી જોવામાં નથી સ્પાવતી એમ કહેવું ખરાખર નથી. એક જ વસ્તુ અન્યની અને પોતાનો પણ નાશક બનતી જોવામાં આવે છે. તેનાં જુદાં જુદાં ઉદાહરણ વિદ્વાનોએ આપ્યાં છે. (૧) કતકરજ (-- નિમળી જેનાથી ગંદું પાછી સાક થાય છે) જળ સાથે સ'પક'માં આવીને પોતાની પહેલાં સંપર્કમાં આવેલી રજને જળથી છુટી પાડતી પેલે પછ જળથી છટી પડી જાય છે: અન્યના વિશ્લેષ કરતી તે પેતાના પણ વિશ્લેષ ઉત્પનન કરે છે. (૨) અગ્નિથી તપેલા લાખંડ પર નાખેલું પાણી લાખંડમાં રહેલા અગ્નિનેા નાશ કરત પોતાના પણ નાશ કરે છે. બળેલા લાખ ડથી પોવાયેલા પાણીનું દુષ્ટાન્ત પોતાના સિવાય સન્વ'ના નાશ કરતાં બહારાન ત્યારે જ પાતાના પણ નાશ કરે છે તેને માટે આપવામાં આવે છે (૩) સુકેલા ધાસની ગંજી સમૂહ)ના નાશ કરતા અગ્નિ પાતાના પણ નાશ કરે છે તેમ અતાન અને તેના કાર્ય સપૂહમાં ઉત્પન્ન થયેલું બ્રહ્મગ્રાન તેના નાસ કરતું. પોતાના પણ નાશ કરે છે.

न च ध्वंसस्य प्रतियोग्यतिरिक्तजन्यत्वनियमः । अप्रयोजकत्वात् । निरिन्धनदहनादिध्वंसे व्यभिचाराच । न च ध्वंसस्य प्रतियोगिमात्र-जन्यत्वऽतिप्रसङ्गात् कारणान्तरमवर्श्य वाच्यम् , निरिन्धनदहनादिध्वंसेऽपि कालाद्दष्टेश्वरेच्छादिकारणान्तरमस्तीति वाच्यम् । अतिप्रसङ्गापरिद्यानात् । न च घटादिध्वंसन्यापि कारणान्तरनिरपेक्षत्वं स्यादित्यतिप्रसङ्गः । घंसमात्रे कारणान्तरनेरपेक्ष्यानभिधानात् । न च घटध्वंसद्दष्टान्तेन ब्रह्मज्ञानध्वंसस्य कारणान्तरापेक्षासाधनम् । तद्द्द्टान्तेन मुद्रगरपतना-पेक्षाया अपि साधनापत्तेः । नाधि ज्ञानध्वंसस्वसाम्याद् घटज्ञानादि-ध्वंसस्यापि कारणान्तरनेरपेक्ष्यं स्यादित्यतिप्रसङ्गः । सेन्धनानलध्वंसस्य जलसेकादिदृष्टकारणापेक्षत्वेऽपि निरिन्धनानलध्वंसस्य तदनपेक्षत्ववद्, जाग्रज्ज्ञानध्वंसस्य विरोधिविशेषगुणान्तरापेक्षत्वेऽपि सुषुप्तिपूर्वज्ञानध्वंसस्य तदनपेक्षत्ववच्च मूल ज्ञानानिवर्तकज्ञानध्वंसस्य कारणान्तर यापेक्वत्वेऽपि तत्रिवर्राकज्ञ नध्वंसस्य तदनपेक्षत्वोयपत्ताः । नापि कारणान्तर नेरपेक्ष्ये स्वोत्पत्त्युत्तरक्षणे एव नाज्ञः स्यादित्यतिप्रसङ्गः । इष्टापत्तेः । तदुन्पत्त्युत्तर-क्षणे एव ब्रह्माध्यस्तनिखिलप्रपञ्च दाहेन तदन्तर्गतस्य तस्यापि तदैव दाहाभ्युपगमात् । निरिन्धनदहनध्वंसन्यायेन ब्रह्मज्ञानध्वंसस्यापि काला-टप्टेश्वरेच्छादिकारणान्तरजन्यत्त्वेऽप्यविरोधाच्च । सर्वप्रपठ्चनिवृत्त्यनन्तर-मेकशेषम्य ब्रह्मज्ञानस्य निवृतिरित्यनभ्युपगमेन युगपत् सर्वदाहे पूर्वक्षणे चिदविद्यासम्बन्धरूपस्य द्रव्यान्तररूपस्य वा कालस्य, ईश्वरप्रसादरूपस्यान्तः-करणगुणविशेषस्य वाऽदृष्ट्रस्य, अन्येषां च सत्त्वात् ।

અને ધ્વ'સ (નાશ) પ્રતિયાગીથી અતિસ્કિત (કારણ)થી જ ય છે એવા નિયમ છે એવું નથી, કારણ કે એ અપ્રયાજક છે, અને ઇન્ધન વિનાના અગ્નિ આદિના ધ્વ'સમાં બ્યબિસાર છે. અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે ''ધ્વ'સ માત્ર પ્રતિયાગીથી જન્ય હાેય તા અતિપ્રસ'ગ થશે તેથા બીજું કારણ કહેવું (બતાવવું, માનવું) બેઈ એ; ઇન્ધન રહિત અગ્નિ આદિના ધ્વ'સમાં પણ કાળ, અદ્ધ્ટ, ઇશ્વરેચ્છા આદિ કારણ છે." (આ દલીલ બરાબર નથી) કારણ કે અતિપ્રસ'ગનું જ્ઞાન નથી (થઈ શકતું).

અને એ અતિપ્રસ'ગ નથી કે (જે પ્રદ્યાગ્નાનધ્વ સ પ્રતિયાગીથી અતિરિક્ત કારણથી જન્ય ન હોય તે!) ઘટાદિના ધ્વ'સને પણ અન્ય કારણની અપેક્ષા ન હોવી જોઈએ: કારણ કે ધ્વ'સમાત્રમાં (અપવાદ વિના સવ<sup>°</sup> ધ્વ'સમાં) અન્ય કારણની અપેક્ષા નથી એમ કહેવામાં નથી બાવ્યું. અને ઘટધ્વ'સના દબ્ટાન્તથી બદ્યાગ્નાના ધ્વ'સને અન્ય કારણની અપેક્ષા છે એવું (પણ) સિદ્ધ કરવામાં નથી આવતું, કારણ કે તે દબ્ટાન્તથી મુદ્દગર-પાતની અપેક્ષા પણ સિદ્ધ થાય એ આપત્તિ છે (તેમ) જ્ઞાનધ્વ'સત્વના સામ્યથી ઘટજ્ઞાન આદિના ધ્વ'સને પણ અન્ય કારણની અપેક્ષા ન હેલી જોઈએ એવા અતિપ્રસ'ગ પણ નથી. તેનું કારણ એ છે કે જેમ ઇન્ધનયુક્ત અગ્વિના ધ્વ'સને જળસિંચન આદિ દબ્દ કારણની અપેક્ષા હાવા છતાં ઇ-ધનરહિત અગ્વિના ધ્વ'સને તેની અપેક્ષા નથી, અને જાગ્રહ્ય લીન જ્ઞાનધ્વ'સને વિરાધી એવા અન્ય વિશેષ ગુણની અપેક્ષા નથી, અને જાગ્રહ્ય લીન જ્ઞાનધ્વ'સને વિરાધી એવા અન્ય વિશેષ ગુણની અપેક્ષા હોવા છતાં સુધુપિત્રની પૂર્વ'ના જ્ઞાનના ધ્વ'સને તેની અપેક્ષા નથી. તેની જેમ મૂળ અજ્ઞાનના અનિવર્ત'ક એવા જ્ઞાનના ધ્વ'સને અન્ય કારણની અપેક્ષા હોય તા પણ તેના (- મૂળ અજ્ઞાનના) ન્વિર્તંક જ્ઞાનના ધ્વ'સને તેની અપેક્ષા ન હોય એ ઉપયન્ન

### सिद्धान्त्र केशस**रू मह**ः

જ નાશ થવા એઈએ એવા અતિપ્રસંગ પણુ નથી, કારણુ કે એ ઇબ્ટાપત્તિ છે કેમ કે તેની ઉત્પત્તિની પછીની ક્ષણુમા જ પ્રદ્યામાં અધ્યસ્ત સકલ પ્રપંચના દાહ થવાથી તેમાં જેના સમાવેશ છે તેવા તેના (---પ્રદ્યાજ્ઞાનના ) પણુ ત્યારે જ દાહ થાય છે એમ સ્વીકારવામાં આવે છ; અને ઇન્ધનશૂન્ય અગ્તિના ધ્વંસના ન્ય.યથી પ્રદ્યાજ્ઞાનના ધ્વંસ પણુ કાલ, અદબ્ટ, ઇશ્વરેચ્છા આદિ અન્ય કારણુથી જન્ય હાેય તો પણુ વિરાધ નથી. કારણુ કે સર્વ પ્રપ ચનાં નિવૃત્તિ પછી એક બાકી રહેલા થલજ્ઞાનના નિવૃત્તિ થાય છે એમ સ્વીકારવામાં ન આબ્યું હેાવાથી એક સાથે સર્વના દાહ થાય છે તેની પૂર્વક્ષણુમાં ચિત્ અને અવિદ્યાના સ બધરૂપ અથવા દ્રગ્યાન્તરરૂપ કાળ, ઈયરના પ્રસાદરૂપ કે અન્તઃકરણુના ગુણુ(તરીષરૂપ અદબ્ટ, અને બીજા' (ઈશ્વર, દિશા વગેરે સાધારણુ કારણુ) હોય છે.

વિવરલ્યુ : શંકા થાય કે દ તૃદાભદદકનાનિ–ત્યાયથી પ્રદ્ધનાનથી જ પ્રદાતાનના નાશ થાય છે એમ ઉપપાદન વુક્ત નથી. આપણે જોઈએ છીએ કે ઘટાદિના નાશમાં પ્રતિયાગી ઘટાદિયી અતિરિક્ત સુદ્દગરપાત આદિ અન્ય કારણુ હાેય છે, તેથી પ્લંસ પ્રતિયાગીથી અતિરિક્ત કારણુથી જન્ય છે એવા નિયમ છે.

મ્મા શંકાતું સમાધાન એ છે કે આ નિયમ પ્રયોજક નથી. વળી ઇન્ધન પ્**રેપ્**રાં નાસ પામે પછી અગ્નિ પોતાની મેલે જ (અન્ય કારણુ વિના) નાશ પામે છે એમ આપણે જોઈએ છોએ. તેથી નિર્વત્ધન (ઇન્ધન રહિત) અગ્નિના ધ્વંસમાં, અને સુધુષ્તિની તરત જ પહેલાંની ક્ષણુના દાન આદિના ધ્વંસ જે પતિયાગીમાત્રથી જન્ય છે તેમાં આ નિયમના **બ્યલિ**યાર છે.

**શ કા : ઇન્ધનરહિત અગ્નિના નાશમાં અન્ય કારણ નથી એવું નથી; કાળ,** અદપ્ટ, ઈશ્વરેચ્છા આદિ અન્ય કારણ છે જ. વગી ધ્વસ પ્રતિયોગીથી જ જન્ય હાેય તાે અતિપ્રસંગનાે દોષ થશે તેથી પ્રક્ષન્નાનના પ્વંસમાં અન્ય કારણ બતાવવું જ જોઈએ.

ઉત્તર : અતિપ્રસંગની જ સિદ્ધિ નથી તેથી પ્લંસ પ્રતિયાગીથી અતિરિક્ત કારહ્યુથી જન્ય છે એ નિયમ પ્રયાજક નથી. અતિપ્રસંગથી શું અભિપ્રેત છે !

(૧) પ્રદાશનના ધ્વસ પ્રતિયાગીથી અતિરિક્ત કારણથી જન્ય ન હાેય તા ધટાદિના ધ્વસને પણુ પ્રતિયાગી ધટાદિથી અતિરિક્ત કારણની અપેક્ષા ન હોવી જોઈએ એ અતિપ્રસંગ અભિપ્રેત છે એમ કહેતા હાે તા અમારા ઉત્તર છે કે અમે એમ કહેતા જ નથી કે ધ્વસમાત્રમાં અન્ય કારણુની અપેક્ષા નથી. અમે એટલું જ કહીએ છીએ કે એવા કેટલાક ધ્વસ છે જેમાં પ્રતિયાગીથી અતિરિક્ત કારણની અપેક્ષા નથી. અને અમે ધ્વસમાત્રમાં કારણાન્તરનિરપેક્ષતા ન માનતા હોઈએ છતાં ધ્વસતવ સમાન હોવાને કારણે ત્યાં એવી આપત્તિ આપવામાં આવતી હોય તા એ અપ્રયોજક છે. (૨) ઘટાદિના ધ્વસના જેમ પ્રદ્યક્ષતાના ધ્વસને પણ પ્રતિયાગીથી અતિરિક્ત કારણની અપેક્ષા હોવી જોઈએ, એ અતિપ્રસંગ અભિપ્રેત હોય તા ઘટધ્વસના દ્ધ્યાત્વથી તા એમ પણ કહેવું પરુ

પર૮

કે ખ્વસ દ્રોવાને કારણે, પદ્મગ્રાનખ્વંસને ઘટખ્વંસની જેમ મુદ્દગારપાતની અપેક્ષા દ્વારા જોઇએ, જે સ્વીકાર્ય નથી (૩) બ્રહ્મગ્રાનના ખ્વંસની જેમ ઘટગ્રાન આદિના ખ્વસતે પશુ અન્ય કરણની અપેક્ષા ન હોવી જોઈએ એ અતિપ્રસંગ અભિપ્રેત દ્વાય તે એ પશુ સ્વીકાર્ય નથી. ઇન્ધનસુક્ત અગ્નિના ખ્વંસને માટે જળસિંચનની જરૂર પડે છે પશુ ઇન્ધનરહિત અગ્નિના ખ્વંસને માટે અન્ય કારણની જરૂર નથી દ્વાતી. જાગ્રત્કાર્થીન શાનના ધ્વંસને માટે એ જ્ઞાનથી અતિરિક્ત કાઇ વિશેષ ગુણની અપેક્ષા દ્વાય છે પશુ સ્યુપ્તિની પહેલાંના શાનાદિ ગ્રણના ધ્વંસને માટે તેની જરૂર નથી દ્વાતી કારણ કે એવા નાશક ગ્રણાન્તરની અપેક્ષા હોય તે તેના નાશક થઈ શકે તેવા આત્માના ગ્રહ્યાન્તરની કલ્પના કરવી પડે અને આમ સપુપ્તિના ઉચ્છેદના પ્રસંગ આવે. આખ પૂળ અદ્યાનના નિવર્ત'ક નહીં એવા જ્ઞાનના ધ્વંસને માટે અન્ય કારણની અપેક્ષા દેવ્ય તે પશુ થળ અજ્ઞાનના નિવર્ત'ક એવા પ્રદ્યાશાનના ધ્વંસને માટે અન્ય કારણની અપેક્ષા દાય તે પશુ થળ અજ્ઞાના નિવર્ત'ક એવા બ્રહ્મગ્રાનના ધ્વંસને માટે અન્ય કારણના અપેક્ષા તે પક્ષા ગ્રાનના તેના ઉત્પપ્તન છે, સુક્તિયુક્ત છે. (૪) ધ્વસ માટે અન્ય કારણની અપેક્ષા ન હોય તે બ્રિગ્ર થળે સંસ્યાન ગયી, કારણ કે આ ઇબ્ર્ટ જ છે.

સાધારછુ કારણ જેવાં કે કાળ, અદબ્ટ વગેરેની જરૂર માનવામાં કારણુનિરપેક્ષત્વના દ્રબ્ટાન્તને વિરોધ ન્યી કારણુ કે નિરિન્ધન અગ્નિના ધ્વસમાં પણુ આ સાધારણુ કારણુ તાે હાેય જ છે. વ્યલગ્રાનની ઉત્પત્તિ પછી સકલ પ્રપંચની નિવૃત્તિ થાય છે. તેમાં સાથાસાથ વ્યલગ્રાનનાં નિવૃત્તિ પણુ ચાય જ છે કારણુ કે બ્રહ્મમાં અધ્યસ્ત પ્રપંચમાં બ્રહ્મગ્રાનના પણુ સમાવેશ છે.

શ'કા : પ્રથમ ક્ષણમાં બ્રહ્મગ્રાનના જન્મ થાય છે, દ્વિતીય ક્ષણમાં સવિક્ષાસ (ક્ષય'સહિત) અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થાય છે અને તૃતીય ક્ષણમાં બ્રક્ષગ્રાનની નિવૃત્તિ થાય છે એ ક્રમ હાેય તાે બ્રહ્મગ્રાનના નાશની પૂર્વ' ક્ષણમાં કાળ, અદ્દષ્ટ આદિના અભાવ હાેય તાે કાળ આદને બ્રહ્મગ્રાનના નાશના હેતુ કેવા રીતે માની શકાય ?

the Constant Br

न च तत्र झानातिरिक्तकारणापेक्षणे त्रसझानस्यामिध्यास्वप्रसङ्गः, झानैकनिवर्स्यस्वं मिध्यात्वमित्यभ्युपगमादिति वाच्यम् । झानाघटित-सामम्यनिवर्त्यत्वे सति झाननिवर्त्यत्वस्य तदर्थत्वात् । 'नान्यः पन्याः' (म्वेता. ६ १५) इति श्रुतेरपि तत्रैव तात्पर्यात् । अतो युक्त एव दण्छदाझदद्दनादिन्यायः ॥

અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "જ્ઞાનથી અતિરિક્ત કારણની અપેક્ષા રહેતો હાય તા પ્રક્ષજ્ઞ'નનું અમિચ્યાત્વ પ્રસક્ત થશે કારણ કે મિચ્યા હાવું એટલે કેવળ જ્ઞાનથી નિવત્ય' હાવું એમ સ્વીકારવામાં આવ્યુ' છે. " (આ દલીલ ખરાખર નથી) કારણું કે ત્રાનથી અઘટિત સામગ્રીથી નિવત્ય' ન હાેઇ ને જ્ઞાનથી નિવત્ય' હાવું એ તેના (મિચ્યાત્વના) અર્થ છે : 'બોએ માગ' નથી' (શ્વેતા. (૬.૧૫) એ શ્રુતિનું પણું એમાં જ તાત્પય' છે તેથી હચ્છ્યાહ્યક્ષ્ઠનાદ્વ-યાય સુક્ત જ છે.

**વિવરણ :** શંકા થાય કે પ્રક્ષણાનના ખ્વસને જો અતિરિક્ત કારણ (કાળ આદિ)ની અપેક્ષા હોય તે **ખલા**જ્ઞાનને સત્ય માનવું પડે કારણ કે કેવળ જ્ઞાન્થી નિવત્ય હોવું અર્થાત્ ગ્રાનથી અતિરિક્ત કારણથી નિવત્ય ન હોઈને ગ્રાનથી નિવત્ય હોવું એ મિથ્યાત્વનું લક્ષણ છે જ્યારે ગ્રાનથી સાધ્ય અજ્ઞાન નિવૃત્તિમાં ગ્રાનથી અતિરિક્ત પણ હેતુ છે.

ઉત્તર : મિથ્યાત્વ એટલે નાનથી અધરિત સામગ્રીથી નિવત્ય' ન હ્રોઈને તાનથી નિવત્ય' હેાવું. પ્રપંચને સત્ય માનનાર મતમાં પણ ઘટાદિ નાનનિવત્ય' છે કારણ કે 'હું નાશ કરું છે' ઇત્યાદિ ન્રાનપૂર્વ'ક સુદ્દગરના પ્રહારાદિથી તેના નાશ થતા જોવામાં આવે છે ઘટાદિને આ લક્ષણ લાશુ ન પડે માટે 'ન્રાનથી અધરિત સામગ્રીથા નિવત્ય' ન હાેઈને ' એમ કહ્યું છે. ઘટાદિના નાશ ન્રાનપૂર્વ'ક જ હાેય એવા ાનયમ નથી તેથી ન્રાનથી અધરિત સામગ્રીથી નિવત્ય' પ્રકારના ઘટાદિમાં ન્રાનથી અધરિત સામગ્રીથી અનિવત્ય'ત્વ નથી.

<mark>શ'કા : [ પરમતમાં</mark> નાશમાત્ર ઈશ્વરજ્ઞાનઘટિત સામમીથી સાખ્ય છે તેથી તેના જ્ઞાનને લઈને કાર્યમાત્રમાં જ્ઞાનથી અઘટિત સામન્નીથી અનિવત્ય' હેાઈને જ્ઞાનનિવત્ય'ત્વ છે તેથી આ મિથ્યાત્વનું નિવ'ચન નથી.

ઉત્તર : મિથ્યાત્વના લક્ષણમાં 'ગ્રાન' પદ જીવના ગ્રાનપરક છે. 'આત્મા'માં અતિ-બ્યાપ્તિ ન થાય તેટલા માટે 'ગ્રાનથી નિવત્ય' હોવું' એમ લક્ષજીમાં કહ્યું છે.

**રાંકા** : કાર્યમાત્રમાં કાળ, અદ્દષ્ટ આદિ કારણ છે એમ અંગીકાર કરીને પ્રદ્યન્ દાનના પ્વસમાં પણુ કાળ, અદ્દષ્ટ આદિ કારણ છે એમ માનવામાં આવે તા મૂળ અદ્યાનના પ્વસરૂપ મોક્ષમાં પણુ કાળ આદિ કારણ છે એમ માનવામાં આવે તા મૂળ આદાનના પ્વસરૂપ મોક્ષમાં પણુ કાળ આદિ કારણ છે એમ આનવામાં આવે તા મૂળ કાર્ય છે. અને આ ઇબ્ટાપતિ નથી કારણુ કે દ્વાન સિવાય મોક્ષના બીજા માર્ગ નથી' (દ્વાન જ મોક્ષનું સાધન છે) એ બુતિના વિરાધ થાય. ઉત્તર : આ શ્રુતિનું તાત્પર્ય એવું નથી કે ગ્રાન જ મેક્ષિનું સાધન છે. પશુ તેનું તાત્પર્ય એવું છે કે મેક્ષિનું ગ્રાનથી અધટિત કાંઈ પશુ સાધન નથી. તેથી શ્રુતિના વિરાધ નથી. માટે વગ્દ્વાજ્ઞવદ્દનાદ્વિન્યાય શુક્ત જ છે.

केचित्तु द्वत्तिरूपं ब्रह्मज्ञानं नाज्ञानतन्मूलप्रपठचनिवर्हकम् । अज्ञानस्य प्रकाशनिवर्त्यत्वनियमेन जडरूपद्वत्तिनिवर्त्यत्वायोगात् । किं तु तदारूढ-चैतन्यप्रकाशस्तन्निवर्तकः । स्वरूपेण तस्याज्ञानादिसाक्षितया तदनिवर्तकत्वेऽ-प्यखण्डाकारष्ट्रत्युपारूढस्य तस्य तन्निवर्तकत्वोपपत्तोः ।

"तृणादेर्भासिकाऽप्येषा स्र्यदीप्तिस्तुणं दहेत् ।

सूर्यकान्तमुपारुख तन्न्यायं तत्र योजयेत् ॥'' इत्यभियुक्तोकतेः । एवं च यथा किठिचत् काष्ठमुपारुख प्रामनगरादिकं दढन् वहिर्देहस्येव तदपि काष्ठम्, तथा चरमद्वत्तिमुपारुख निखिलप्रपञ्चमुन्मूलयः नखण्ड-चैतन्यप्रकाशस्तन्निवर्तनेऽपि प्रकल्पते इति न तन्नाको काचिदनुपपसि-रिस्याहुः ।

જ્યારે કેટલાક કહે છે કે વૃત્તિરૂપ પ્રદાશાન અજ્ઞાન અને તે (અજ્ઞાન) જેવ મૂળ છે તે પ્રપંચનુ' નાશક નથી કારણ કે અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ પ્રકાશથી થાય છે એવા નિયમ છે તેથી જડરૂપ વૃત્તિથી તેની નિવૃત્તિ થઈ શકે નહિ. પરંતુ તે (વૃત્તિ)માં આરૂઢ ગૈતન્યાત્મક પ્રકાશ તેના નિવત'ક છે, કારણ કે તે અજ્ઞાનાફિના સાક્ષી હાવાથી સ્વરૂપથી તેના નિવત'ક ન હાવા છતાં પણ અખંડાકાર વૃત્તિમાં આરૂઢ તે તેના નિવત'ક હાય એ ઉપપન્ન છે, કેમ કે

"તુષુ આદિને પ્રકાશિત કરનાર હેાવા છતાં આ સૂર્ય દીપ્તિ સૂર્યધાન્ત-(મુણિ)માં આરૂઢ થઈને તૃણુ આદિને આળી શકે, તે જ ન્યાય ત્યાં પણ લગાડવા " એવી તજ્જ્ઞ વિદ્વાનની ઉક્તિ છે.

અને આમ જેમ કાઇ કાષ્ઠ(લાકડા)માં ઉપાર્ફઠ થઇને ગ્રામ, નગર આદિને બાળતા અગ્નિ તે કાષ્ઠને પછુ બાળે જ છે. તેમ ચરમ વૃત્તિમાં આફઢ થઇને સકલ પ્રપ'ચના ઉચ્છેદ કરતા અખ'ડ ચૈતન્યાત્મક પ્રદાશ તેની (ચરમવૃત્તિ)ની નિવૃત્તિ કરવામાં પછુ સમર્થ છે તેથી તેના નાશમાં કાઈ જ અનુપપત્તિ નથી.

## सिद्धान्तछेशसर्वमहः

વિવર્ષ્ણ : વૃત્તિરૂપ પદ્મન્નાન જેમ અવિદ્યા આદિનું નાશક છે તેમ પોતાનું પશુ નાશક છે. એમ ખતાબ્યું. હવે એવા મત રજૂ કરે છે કે વૃત્તિરૂપ પદ્મન્નાન અવિદ્યા આદિનું કે પાતાનું નાશક નયા. ચૈતન્ય અન્નાન આદિનુ સાધક છે તેથી સ્વરૂપત: એ એનું નાશક ન હાેઈ શકે, પશુ વૃત્તિરૂપ પદ્મન્નાનમાં આરૂઢ થઈ ને તેનું નાશક મને છે. ચૈતન્ય સ્વરૂપથી અન્નાન આદિનું પ્રકાશક છે તેમ છતાં વૃત્ત્વિશેષથી સંસખ્ટ થઈને અન્નાન આદિનું તે નાશક છે એમ નિશ્વય કરવા જોઈએ. સાધક હોય તે કેવી રીતે ધાતક ખની શકે એવી અસભાવનાથી પ્રજાણસિદ અથ°ની ઉપેક્ષા કરવી જોઈએ નહિ.

શ્રદ્ધા થાય કે મહિત્માં આરૂઢ સ્વ<sup>જ</sup>દીપ્તિ મણિથી વ્યતિરિક્ત તૃણુ આદિને ખાળે છે, પણુ મણિને બાળતી નથી તેમ દત્તિમાં આરૂઢ ચૈતન્ય વૃત્તિથી વ્યતિરિક્ત એવા અજ્ઞાનાદિના નાક્ષ કરી શકે, પણુ વૃત્તિના નાક્ષ ન કરે. અને આમ હાેય તા પ્રહ્મન્નાનના નાશ ઠેવી રીતે થાય કારણુ કે બીજું નાશક છે નહિ.

આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે દત્તિમાં આરૂડ ચૈતન્ય નાયક છે તેમાં લેાકમાં પ્રકાશ અને અભ્રશ્નમના જ નિવત'ક અને નિવત્ય'ના સંબધ જોઈએ છીએ તેથી વિરાધ નથી, અને પ્રકાશ પણ સહકારિવિશેષ પર આધાર રાખીને નાશક બને તેમાં વિરાધ નથી. તેથી એમ કહી સકાય કે અખંડ ચૈત-યપ્રકાશ ચરમ દત્તિમાં આરૂડ થઈને સકલ પ્રપંચના અજ્ઞાનની સાથે નાશ કરતાં તે ચરમ દત્તિના પણુ નાશ કરે છે, જેમ કાહમાં આરૂડ અગ્નિ પ્રામ-નગર આદિને બાળતા તે કાજને પણુ બાળે જ છે.

अन्ये तु प्रस्नज्ञानमञ्चानस्यैव निवर्तकम्, ज्ञानाज्ञानयोरेव साक्षाद्-विरोषात् । प्रपठवस्य तूपादाननाञ्चान्नाञ्च इति प्रपठवान्तर्गतस्य प्रस्नज्ञान-स्यापि तत पव नाज्ञः । न च प्रपठवस्य ज्ञानानिवर्त्यस्वे मिध्यात्वा-जुपपकिः । प्रपठवनिवृरोस्ताश्चाद् ज्ञानजन्यत्वाभावेऽपि ज्ञानजन्याज्ञान-मालजन्यस्याद् । 'साश्चात् परम्परया वा ज्ञानैकनिवर्स्यस्वं मिध्यात्वम् रस्पद्वीकारात् । पवं च तत्त्वसाञ्चात्कारोदयेऽपि जीवन्द्यक्तस्य देहादिप्रतिमास उपयद्यते । प्रारम्पकर्मणा प्रतिवन्वेन तत्त्वसाञ्चात्कारोदयेऽपि प्रारम्धकर्म-तस्कार्यदेशदिप्रतिभासाद्ववृत्वयोपादानाविद्याछेशानुवृत्त्युपपचेः । अञ्चानवत् प्रपठवस्यापि साश्चाद् प्रस्नसाकारकारनि त्र्यत्वे नायम्रपपदाते । विरोधिनि मक्कसाञ्चारकारे सति प्रारम्धकर्मणाः स्वयमेवावस्थानासम्भवेनाविद्याछेन्न-मिद्वविद्यविद्यन्वक्रमावीयाद्वित्याद्वः ।

इति सिद्धान्तलेशसङ्महे तृतीयः परिच्छेदः समाप्तः ।

#### 550

જ્યારે બીજા કહે છે કે પ્રક્રશાન અજ્ઞાનનું જ નિયતંક છે કારણ કે શાન अने अज्ञाननेः ज साक्षात विरेश्व छे. प्रपंचना ते। ઉपादान (अज्ञान) ना न शथी નાશ થાય છે માટે પ્રપંચમાં જેના સમાવેશ થાય છે તે પ્રદ્યાજ્ઞાનના પણ તેનાથી જ (ઉપાદાનનાશથી જ) નાશ થાય છે. અને પ્રપંચની તિવૃત્ત ज्ञानથી ન થાય તા તના ામય્યાત્વની અનુપપતિ થશે (--તેને મિથ્યા નહીં માની શકાય--) એવું નથો. કારણ કે પ્રપંચની નિવૃત્તિ સાક્ષાત્ જ્ઞાનજન્ય ન હાેવા છર્તા જ્ઞાનથી જન્ય અજ્ઞાનનાશથી જન્ય છે. કેમ કે 'સાક્ષાત્ કે પર પરાથી જ્ઞાનથી એકથી નિવત્વ' હેાવું તે મિથ્યાત્વ' એમ સ્વીકારવામાં આવ્યું છે. અને આમ (અજ્ઞાનથી અતિ-रिक्त कडने। ज्ञाननी साथे साक्षात् विराध नधी त्यारे) तत्त्वसाक्षात्झरने। ઉदय દ્વાવા છતાં જીવન્સુકતને દેહાદિના પ્રતિભાસ થાય એ દ્વપપન્ન છે કારણ કે પ્રારમ્ધ કર્મથી પ્રતિબંધ થાય છે તેનાથી તત્ત્વસાક્ષાત્કારના ઉદય થયેા હાવા છતાં પ્રારચ્ધ કર્મ' અને તેના કાય' દેહાદિપ્રતિભાસનો અનુવૃત્તિથી ઉપાદાનભૂત અવિદ્યાલેશની અનુવૃત્તિ ઉપયન્ન અને છે. જો અજ્ઞાનની જેમ પ્રપ'ચની પહ પ્રક્ષસાક્ષાત્કારથી નિવૃત્તિ થઈ શકતી હોત તાે આ (જીવમકતને દેહાદિપ્રતિભાસ થાય છે એ) ઉપપન્ન ન દ્વાત, કારણ કે વિરાધી એવા પ્રક્ષસાક્ષાત્કાર દુય ત્યારે પ્રારબ્ધકમ' પાતે જ રહી શકે નહિ તેથી અવિદ્યાલે યનો નિવૃત્તિનું એ પ્રતિ-ખંધક બની શકે નહિ (એમ આ ચિંતકા કહે છે).

વિવર્ષ્યુ : અન્રાનનાશ એ જ ધહાન્નાના નાશનો હેતુ છે એ મત હવે રજૂ કરે છે. પંચપાદિકામાં કહ્યું છે : જ્ઞાનમજ્ઞાનસ્વૈય નિવર્તં ક્રમ, ન્રાન અન્નાનનું જ નિવર્ત ક્ર છે. વિરોધ હોવામાં સમાનવિષયત્વ આદિ જરૂરી છે તે અન્નાનમાં જ સંભવે છે મૂળ અન્નાન જ કેવળ નાનથી જ નિવર્ત્ય છે અને તેથી તે મિથ્યા સિદ્ધ થાય છે. મૂળ અન્નાનથી અતિરિક્ત જડમાત્ર તેને અધીન હોવાથી પાતે સાક્ષાત્ ન્રાનથી નિવર્સ નથી તેમ છતાં સકળ પ્રપંચનું મિથ્યાત્વ સિદ્ધ કરી શકાય છે કારણ કે ન્રાનથી ઉત્પન્ન થતા અન્નાન-નાશથી પ્રપંચની નિવર્ત્ત થાય છે તેથી તે પર પર પરયા ન્રાનવિવર્ત્ય છે.

શંકા થાય કે તત્ત્વસાક્ષાત્કારથી અજ્ઞાનના નાશ થતાં ઉપાદાનના અભાવમાં દેહાદિ રહી શકે નહિ તેા વિદ્યાના ઉદય હોવા છતાં દેહાદિના પ્રતિભાસ કેવી રીતે હાઈ શકે. આતું સમાધાન એ છે કે સાક્ષાત્કારના ઉદય થતાં અજ્ઞાનનિવૃત્તિના પ્રસક્તિ થાય છે પણ પ્રારબ્ધ કર્મ'કૃત પ્રતિબ'ધને કારણે અજ્ઞાનલેશના નિવૃત્તિ સભવતા નથી. આમ અવિદ્યાલેશના અનુવૃત્તિ હાય ત્યારે તત્ત્વજ્ઞાન પછી પણ પ્રારબ્દકર્મ અને તેના કાર્મ દેહાદિપ્રતિભાસના પછ્ અનુવૃત્તિ ઉપપન્ન બને છે, કારણ કે દેદાદિના ઉપાદાનભૂત અવિદ્યાલેશની અનુવૃત્તિ છે. પૂર્વ'માં

# सिदाम्तलेशस<del>ङ्</del>महः

જે મત રજૂ કર્યો તેમાં જીવ-મુક્તિની સિદ્ધિ થતી નથી કારણ કે અજ્ઞાનની જેમ પ્રપંચની પણ સાક્ષાત પ્યક્ષસાક્ષા કારથી જ નિષ્ટત્તિ થતી હાેય તેા જીવ-મુક્તને દેહાદિ-પ્રતિભાસ ન થવા જોઈએ કારણ કે સાક્ષાત્કાર જેમ અજ્ઞાનનો વિરાધી છે તેમ પ્રારબ્ધકમ'નો પણ વિરાધી છે તેથી તે રહી શકે નહિ અને અવિદ્યાલેશના નિષ્ટત્તિમાં પ્રતિબંધક બની શકે નહિ. માટે બ્રહ્મજ્ઞાનથી અજ્ઞાનના જ નાશ થાય છે અને અજ્ઞાનનાશને લીધે અજ્ઞાનના કાર્યભૂત પ્રપંચના નાશ થાય છે એમ જ માનવું જોઈએ એમ આ ચિંતકા કહે છે.

## સિહાન્તલેશસ'ગ્રહના લાષાતુવાદના તૃતીય પરિચ્છેક સમાપ્ત.

· ·

484

# ચતુ**થ**ે પરિશ્છેદ

भथ कोऽयमविद्यालेशः यदनुष्टस्या जीवन्गुवितः । आवरणविक्षेपश्ववितमस्या मूलाविद्यायाः प्रारव्धकर्मवर्तमानदेहाद्यनुषुत्ति-प्रयोजको विक्षेपन्नवस्यंश इति केचित् ।

क्षास्तिस्टग्रुनभाण्डानुदृत्तलग्रुनवासनाकल्पोऽविद्यासंस्कार <u>इत्यन्ये</u> । दग्धपटन्यायेनानुवृत्ता मूलाविधेवेत्यपरे ।

सर्वद्वात्मगुरवस्तु --- विरोधिसाक्षात्कारोदये छेन्नतोऽप्यविद्यानुष्ट्रच्य-सम्भवाज् जीवन्ग्रुवितशास्त्रं श्रवणादिविध्यर्थवादमात्रम् । म्रास्नस्य जीवन्ग्रुवितप्रतिपादने प्रयोजनाभावात् । अतः कृतनिदिध्यासनस्य ज्ञस-साक्षात्कारोदयमाञेण सावछासवासनाऽविद्यानिष्टात्तरित्यपि कठिवत् पश्चमादुः ॥१॥

હવે પ્રશ્ન થાય કે શાે છે આ અવિદ્યાલેશ જેની અનુવૃત્તિથી જીવન્સુક્તિ (સંભવે) છે.

કેટલાક કહે છે કે આવરછુશક્તિ અને વિક્ષેપશક્તિવાળી મૂળ અવિદ્યાને! પ્રારખ્ધક્રમ અને વર્તમાન કેંહાદની અનુવાત્તમાં પ્રયાજક એવા વિક્ષેપશક્તિ-અંશ (તે અવિદ્યાલેશ).

બીજા કહે છે ધાયેલા લસણુના વાસણુમાં અનુવૃત્ત લસણુની વાસનાના જેવા આવલાના સંસ્કાર (તે આવઘાલેશ).

બીજા કહે છે કે તે દગ્ધપટન્યાયથી અનુવૃત્ત મૂળ અવિદ્ય. જ છે.

ન્યારે સર્વગ્નાત્મગુરુ અવા પણ ઠાઇક પક્ષ રજૂ કરે છે કે (અવિદ્યાના) વિરાધી સાક્ષાત્કારના ઉદય થતાં અવિદ્યાની લેશતઃ પશુ અનુવૃત્તિ સભવતી નથી માટે જીવન્સુ! કૃતનુ' (પ્રતિપાદન કરનાર) શાસ્ત્ર શ્રવણ આદિ વિષય₅ વિધિના માત્ર અથ'વાદરૂપ છે (-- તેની પ્રશ'સા કરનારું છે), કારણ કે જીવન્સુક્તિના પ્રતિપાદનમાં શાસ્ત્રનુ કાેઇ પ્રયાજન નથી તેથી જેશું નિદિધ્યાસન કશું' છે તેવાની આબતમાં પ્રદ્યસાક્ષાત્કારના ઉદય માત્રથી વિજ્ઞાસ (કાય') અને વાસના સદ્ધિત અવિદ્યાની (નવૃત્તિ થાય છે. (૧)

### सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

વિષર છ : ત્રીજા પરિ ગ્છેદમાં બાદ્યશાન રૂપ સુક્તિસાધનના વિસ્તૃત ચર્ચા કરી છે. હવે તેના ફ્લરૂપ મુક્તિનું નિરૂપએ કરવામાં આવે છે જાય શબ્દના અર્થ 'સાધનનિરૂપએ પરક ત્રીજા પરિ ગ્છેદની બનાન્તર (તરત જ પછી) ફળનિરૂપએ પરક ચોથા પરિ ગ્છેદ' એમ થાય છે. લેશ એટલે અવયવ. પએ અનાદિ અવિદ્યાના તા અવયવ શક્ય નથી, કારણ કે જે અવયવાવાળું હાય તે કાય રૂપ હાય જ, અર્થાત્ સાદિ હાય જ. તેથી અવિદ્યાના લેશ સંભવતા નથી એમ જ્ઞ: શબ્દ સૂચવે છે. આ શંકાનું સમાધાન કરવા માટે લેશ' શબ્દના અર્થ અંગે જુદા જુદા મત રજૂ કર્યા છે કારણ કે અર્ધવદ્યા અનાદિ તા છે જ.

(૧) અવિદ્યા બે શક્તિથી યુક્ત છે —આવરજીશક્તિ અને વિક્ષેપ શક્તિ. વૃત્તિરૂપ આત્મ-સાક્ષાત્કારથી આવરજી શક્તિના નાશ થાય છે. હવે જે વિક્ષેપશક્તિવાળા અવિદ્યા છે તેનું, પ્રારબ્ધકર્મ રૂપ પ્રતિ ૧ ધકના ક્ષય થતાં અમાઉ જ જેનું આવરથા નાશ પામ્યું છે તે અનાવત અવત્થ માં રહેવું ચૈનન્ય (પ્રતિ ૧ ધ જોા રહે એ કાળમાં) નાશક બને છે એમ માનવામાં આવે છે. આમ તત્ત્વત્રાનથી વિક્ષેપશક્તિયુક્ત અવિદ્યારૂપ અવિદ્યારૂથની નિવૃત્તિ ન થતી હોય તા પાછળથી તેના નાશ કરનાર કાજી એ શંધાને અવકત્શ નથી. અવિદ્યારેશ એટલે વિક્ષેપશક્તિવાળી અવિદ્યા.

(ર) તત્ત્વત્રાનથી અન્તઃકરણ આદિની ઉપાદાનભૂત અવિદ્યાની નિવૃત્તિ થાય તા પશ્ અવિદ્યાર્થી જન્ય કાેઈ વાસનાવિશેષ રહે છે જે દેહાદિના ટકી રહેવામાં પ્રયોજક છે. એવા શંકા કરવી ન જોઇએ કે ઉપાદાનના નાશ થઈ ગયા હોય તા કાર્ય દેવી રીતે રહી શકે, આ શંકા કરવા ન જોઇએ કે ઉપાદાનના નાશ થઈ ગયા હોય તા કાર્ય દેવી રીતે રહી શકે, આ શંકા કરત નથી કારણ કે ન્યાય-વેશેષિક મતમાં ધટાદિના નાશની ક્ષણમાં પટનાં રપ આદિની સ્થિતિ માનવામાં આવે છે, તેમ કેવલાદૈતા વેદાન્તી પશુ ઉપાદાનભૂત અવિદ્યાને નાશ થાય તા પશુ કાર્યભૂત વાસનાવિશેષની સ્થિતિ માની શકે. એવી દલીલ કરવી નદિ કે સમવાયિકારણના નાશરૂપ જે (પટરપાદિની અનવસ્થિતિનું) કારણ છે તેની પ્રતીક્ષામાં રપ આદિ ઉપાદાનના અભાવના કાળમાં પશુ રડતા હોય તો એ ઉપપન્ન છે. આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે તેમ હોય તા પ્રકૃતમાં પશુ તત્ત્વતાનથી થતા દેહાદિની ઉપાદાનભૂત અવિદ્યાને નાથ જે દેહાદિના નાશનું કારણ છે તે પ્રારબ્ધકર્મથી પ્રતિયદ હોવાથી પ્રતિમંધકરદિત અવિદ્યાનાશની પ્રતીક્ષાના કારણે દેહાદિની સ્થિતિ ઉપપન્ન છે. વારબધ કર્મના પ્રતિ ધકત્વ ભાળતમાં જીવન્મુક્તિ પ્રતિપાદક શાસ્ત્ર અને તત્ત્વવિદોનો અનુભવ આદિ પ્રમાણ છે જ્યારે ન્યાય-વેશેષિક મત માટે આવે હોઈ પુરાવા નથી કારણ કે પટ અને તેનાં રપાદિના એક સાથે નાશ જોવામાં આવે છે. (વદ્યા ૬વ સુનિએ કહ્યું છે :

विना क्षोदक्षम मानं तेर्बुथा परिकल्प्मते |

श्रुतियुक्त्यनुभूतिभ्यो वदतां कि नु दुःशकम् ॥ (चित्रदीप, ५६)

(તેએ। નક્કર પ્રમાણુ વિના વથા કલ્પના કરે છે, જ્યારે શ્રુતિ યુક્તિ અને અનુભુતિ અનુસાર ઠહેનારાએ। માટે શું અશક્ય છે ક ).

અવિદ્યાલેશ એટલે અવિદ્યાસ સ્કાર—લસથુ પ્રક્રયું દ્વાય તે વાસચુ ધાેઈ નાખ્યા પછી પણ લસણની વાસ આવે છે તેના જેવું આ છે. (૩) તત્ત્વતાનથી બાધિત થઈ ગયેલી અને ઠાંઈ ખૂબ અસરકારક કાર્ય કરવા માટે અસમર્થ બનાવી દેવામાં આવેલી અવિદ્યા પાતે જ અવિદ્યાલેશ, કડું બળી જાય પછી પહ્યુ તેને આકાર પૂર્વવત્ રહે છે પહ્યુ તેનાથી કાઇ કામ થઈ શકતું નથી તેવી હાલત અવિદ્યાની થાય ત્યારે તેને અવિદ્યાલેશ કહે છે.

(૪) સવ<sup>5</sup> ગ્રાત્મસું નિએ એવા પશુ એક મત રજૂ કર્યો છે કે જીવન્સુક્તિ છે જ નહિ તેથો જે શાંકા કરી કે અવિદાલેશ શા પદાર્થ છે જેની અનુવૃત્તિથી જીવન્સુક્તિ શક્ય અને છે એ શાંકા કાંગ્ટાપત્તિરૂપ જ છે. તસ્થ તાથવેવ થિરમ્ (છા. ૬.૧૪૨) ઇત્યાદિ જીવન્સુક્તિ અંગેનું શાસ્ત્ર છે તે તા શ્રોતચ્યઃ વગેરે વિધિથી વિદિત શ્રવણાદિની પ્રશ્નાંસા કરવા માટે છે — શ્રવણુ આદિ પ્રશસ્ત છે, જેના અનુષ્ઠાનથા જીવતા માણસને પણ મુક્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. આ જીવન્મુક્તિ વિષયક વાકથો સ્વાર્થપરક ન લઈ શકાય કારણ કે શાસ્ત્ર નિષ્ફળ અર્થ'નું પ્રતિપાદન કરે નહિ. હ્યલસાક્ષાત્કારના ઉદય માત્રથી કાર્ય અને વાસના સહિત અવિદાને નાશ થઈ જાય છે.

लुओ। -- संक्षेत्रशारीरक ४.३८ - ३९ :

सम्यःद्वानविभावसुः सकलमेवाज्ञानतत्स्यम्भवं स्वयो वस्तुवरूप्रवर्तनमस्वरूपाधारसन्दापितः । निर्लेपेन हि दन्दहीति न मनागण्यस्य रूपान्तरम् । संसारस्य शिनस्टि तेन विदुधः सयो विमुक्तिर्धुवा ।।३८॥ जीवन्मुक्तिप्ररेपयं सास्त्रजातं जीवन्मुकते कल्पिते योजनीयम् तावन्मान्नेणार्धवरूवोपपत्तेः सयोमुक्तिः सम्यमेतस्य हेतोः ।।३९॥

તેમ છતાં રજ્જુ આદિના સાચા ત્રાનથી સર્પાદિ અધ્યાસના તેના મૂળ સાથે નાશ થયા ઢાય તા ય સર્પાદિના અધ્યાસના સંસ્કારન લીધે કેટલાક સમય સુધા ભય, ક'પ આદિ ચાલુ રહેતાં જોવામાં આવે છે તેથી, અને તત્ત્વત્રાનને અવિદ્યા આદિના સરકાર સાથે વિરાધ ન હોવાથી મૂળ આવદ્યા આદિના અધ્યાસથી ઉત્પન્ન થયેલા સસ્કારને લાધે દેહાદિની અનુવૃત્તિ હોવાથી જીવન્યુકિત હોય તા તેમાં કાઈ અનુપપતિ નથી—માટે એવા 'પહ્યુ' એક મત રજૂ કર્યો છે એમ કહ્યું છે. (૧)

(२) अथ केयमविद्यानिष्ठतिः ?

आत्मैवेति ब्रह्मसिद्धिकाराः । न च तस्य नित्यसिद्धत्वाद् इ न-वैयर्थ्यम् । असति ज्ञानेऽनर्थहेत्वविद्याया विद्यमानतया अनर्थमपि तिष्ठेदिति तदन्वेषणात् । 'यस्मिन् सत्यप्रिमक्षणे यस्य सत्त्वम् , यद्वचतिरेके चाभावः तत् तत्साध्यम्' इति लक्षणानुरोधेनात्मरूपाया अप्यविद्यानिष्टरोः ज्ञान-साध्यत्याच्च । ज्ञाने सत्यग्रिमञ्चणे आत्मरूपाविद्यानिष्टत्तिसप्त्वम् , तद्वचति-रेके तत्प्रतियोग्याविद्यारूपस्तदभाव इति उक्तलक्ष्क्षणसम्यात् ।

**1**₹₩- € ¢

હવે પ્રશ્ન થાય કે અવિદ્યાનિવૃત્તિ શી વસ્તુ છે? બ્રદ્ધાસિદ્ધિના કર્તા કહે છે કે એ આત્મા જ છે.

અને તે (અવિદ્યાનિવૃત્તિરૂપ આત્મા) નિત્યસિદ્ધ હેાવાથી જ્ઞાન નિરથંક છે એવું નથી; કારણ કે જ્ઞાન ન હાય તા અનપ'ની હેતુભૂન અવિદ્યા વિદ્યમાન હાવાથી અનર્થ પણ રહે માટે (અનર્થનિવૃત્તિને માટે) તેનું (જ્ઞાનનું) અન્વેષણ (ઉપપન્ન છે); અને 'જે રહેતાં પછાની ક્ષણુમાં જેની સત્તા હાય, અને જેના અભાવમાં જેના અભાવ હાય તે તેનાથી સાધ્ય છે' એ લક્ષણ પ્રમાણે અવિદ્યા-નિવૃત્તિ આત્મરૂપ હાવા છતાં પણ તે જ્ઞાનથી સાધ્ય છે; કારણ કે જ્ઞાન હાતાં પછીની ક્ષણુમાં આત્મરૂપ અવિદ્યા-નિવૃત્તિનું અસ્તિલ હાય છે, અને તેના અભાવમાં તે (અવિદ્યા-નિવૃત્તિનું ત્રાનથી સાધ્ય છે; કારણ કે જ્ઞાન હોતાં પછીની ક્ષણુમાં આત્મરૂપ અવિદ્યા-નિવૃત્તિનું અસ્તિલ હાય છે, અને તેના અભાવમાં તે (અવિદ્યા-નિવૃત્તિ) જેની પ્રતિયાગી છે એવા અવિદ્યારૂપ તેના (અવિદ્ય નિવૃત્તિના) અભાવ હાય છે એ ઉક્ત લક્ષણ (લાગુ પડે) છે. (આમ આત્મરૂપ હોવા છતાં આવદ્યાનિવૃત્તિ જ્ઞાનસાધ્ય છે).

(વવરણ : પ્રશ્ન થાય કે જેતી ચર્ચા ચાલે છે એ અવિદ્યાનિવૃત્તિ શી વસ્તુ છે ? એ આત્મસ્વરૂપ છે કે અતિરિક્ત છે જો આત્મસ્વરૂપ હેાય તા એ સાખ્ય ન હાેઈ શકે અને આત્માથી અતિરિક્ત હાેય તા તે હાેય તા દ્વેત માનવું પડે, અને ન હાેય તા સાખ્ય જ હાેઈ શકે નહિ. આનું સમાધાન કરતાં વ્યક્ષતિદ્ધિકાર મ'ડનમિશ્ર કહે છે કે અવિદ્યાનિવૃત્તિ આત્મસ્વરૂપ જ છે, અતિરિક્ત નહીં, કારહા કે અતિરિક્ત હોય તા ઉક્ત દાેય માનવા પડે.

શ્વાં શાય કે આતમા જ અવિદ્યાનિવૃત્તિરૂપ હોય તે તત્ત્વજ્ઞાન વ્યય' બની જાય. આતી સામે પ્રશ્ન પૂછી શકાય કે તત્ત્વજ્ઞાનને વ્યય' કહેા છે ત્યારે શું વિવક્ષિત છે? સાતસંપાદનનું પ્રયોજન નથી માટે તેનું વ્યય'ત્વ વિવક્ષિત છે કે અવિદ્યાનિવૃત્તિ આત્મ-સ્વરૂપ હોય તા તે અનાદિ હોવાથી જ્ઞાન વિના પહ્યુ સિદ્ધ હોય તેથી તે જ્ઞાનસાખ્ય હોઈ શકે નહિ માટે જ્ઞાન વ્યથ' છે અમ વિવક્ષિત છે / પહેલો વિકલ્પ બરાબર નથી કારણ કે જ્ઞાન ન હોય તા અનથ'ની હેતુભૂત અવિદ્યા વિદ્યમાન રહેવાથી અનર્થ પહ્યુ ટકી રહે તેથી અનથ'ની નિવૃત્તિને માટે જ્ઞાનનું અન્વેષ્ણ અર્થાત્ જ્ઞાનનાં સાધનનું અનુઠાન ઉપપન્ન છે.

અવિદ્યાનિવૃત્તિ જો આત્મરૂપ જ હેાય તો તે અનાદિ હોવાથી ત્રાનસાખ્ય હાેઈ શકે નદિ મેંમ કહેવું પણ બરાબર નથી. સાખ્યનું લક્ષણ દિવિધ છે—એક સાદિ પદાર્થમાત્રને સામ્રાસ્ય જન્યત્વરૂપ; જ્યારે બીજું લક્ષણ સાદિ અને અનાદિ પદાર્થોને સાધારણ છે—જે હાેતાં પછીની ક્ષણુમાં જેનું અસ્તિત્વ હાેય અને જેન હાેતાં જે ન હાેય તે તેનું સાખ્ય છે. આ બીજું લક્ષણ આત્મસ્વરૂપ અવિદ્યાનિવૃત્તિમાં સંભવે છે. દા.ત. પ્રાયશ્વિત્ત હાેય તે પછીની ક્ષણુમાં દુઃખ-પ્રાગભાવ હાેય છે. અને પ્રાયશ્વિત્તના અભાવમાં દુઃખના જ ઉદય હોવાથી પછીની ક્ષણુમાં દુઃખ-પ્રાગભાવ હાેય છે. અને પ્રાયશ્વિત્તના અભાવમાં દુઃખના જ ઉદય હોવાથી પછીની ક્ષણુમાં દુઃખ-પ્રાગભાવ ત્યાપના પણ અભાવ હોય છે તેથી દુઃખપ્રાગભાવ અનાદિ હોવા પછીની ક્ષણુમાં દુઃખનાં સાધનભૂત પાપના ધ્વંસ જે સાદિ છે તેની જેમ તે પ્રાયશ્વિતથી સાખ્ય છે. આમ અવિદ્યાનિવૃત્તિ અનાદિ હોવા છતાં આ બીજા લક્ષણ અનુસાર ત્રાનસાખ્ય છે, ત્રાનના અભાવમાં આત્મરૂપ અવિદ્યાનિજત્તિના જ અભાવ હાેય છે એ પ્રકારથી આત્મકૃપ અવિદ્યા નિજ્તિમાં ત્રાનસાધ્યત્વરૂપ લક્ષણ છે.

શાંકા થાય કે અવિદ્યાનિવૃત્તિ આત્મરૂપ હોય તો આત્માં અનન્ત હોવાથી વસ્તુતઃ તેનો અભાવ જ નથી તાે પછી અવિદ્યાનિવૃત્તિના અભાવ કેવી રીતે હાેઈ શકે ! આ શ કાતું સમાધાન એ છે કે નિર્તિશવ ચૈતન્યના વાસ્તવમાં અભાવ ન હાેવા છતાં 'તેંવું ચૈતન્ય નથી જ' એમ બ્રાન્તિસિદ્ધ તેના કાેઈ અભાવ છે, અને એ અવિદ્યા જ છે, કારણુ કે ચૈતન્ય જેનું પ્રાતયાગી છે એવા જે કફિપત અભાવ તે અવિદ્યાર્થી અતિરિક્ત છે એમ માનવા માટે કાેઈ પ્રમાણુ નથી.

શ કા થાય કે લાક્રમાં ધટાદિ ભાવ પદાર્થ અભાવ જેતા પ્રતિયાગી છે એવા અભાવરૂપ જ છે એમ આપણુ જોઇએ છીએ (ઘટ=ધટાભાવાભાવ); ઘટાદિતે ભાવ પદાર્થ જેતા પ્રતિયાગી છે એવા અભાવરૂપ આપણું નથી જોતા. આમ અવિદ્યા જે ભાવરૂપ છે તે ચૈતન્ય જેનું પ્રતિયાગી છે એવા અભાવરૂપ કેવી રીતે હાઈ શકે ! આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે અવિદ્યા-તિવૃત્તિતા અભાવ આત્મરૂપ અવિદ્યાનિવૃત્તિ જેતા પ્રતિયાગી છે એ અવિદ્યારૂપ છે. કહેવાના આશ્રય છે કે ચૈતન્ય પોતામાં અધ્યસ્ત અવિદ્યા પ્રતિ અભાવરૂપ હાવાથી, અવિદ્યા પાતાના અભાવરૂપ ચૈત-ય જેતું પ્રતિયાગી છે તેવા અભાવરૂપ હાઇ શકે.

आत्मान्यैवाविद्यानिष्टत्तिः । सा च न सती अद्वेतहानेः । नाप्य-सती, झानसाध्यत्वायोगात् । नापि सदसद्रूपा विरोधात् । नाप्यनिर्वाच्या, अनिर्वाच्यस्य सादेरझानोपादनकत्वनियमने मुक्तावपि तदुपादानाझानानु-षृत्त्वापरोः, झाननिवर्त्त्यत्वापरोश्च । किं तु उक्तप्रकारचतुष्टयोत्तीर्णा पठचमप्रकारेत्यानन्द्बोधाचार्याः ।

અવિદ્યા-નિદ્વત્તિ આત્માથી બિન્ન જ છે. એ સત નથી, કારણ કે સત્ હાેય તા અદ્વૈતની હાનિ થાય. એ અસત્ પણ નથી કારણ કે અસત્ હાેય તા સાનથી સાધ્ય ન હાેઈ શકે. સત્-અસત્ રૂપ પણ નથી કારણ કે (સત્ત્વ અને અસત્ત્વના) વિરાધ છે (તેથી એકમાં હાેઈ ન શકે) (અવિદ્યાનિવૃત્તિ) અનિવૈંચનીય પણ નથી, કેમકે અનિવૈંચનીય સાહિ પદાર્થનું અજ્ઞાત્રરૂપ ઉપાદાન કારણ હાય છે એવા નિયમ હાેવાથી સુક્તિમાં પણ તેના (અવિદ્યાનિવૃત્તિના) ઉપાદાન કારણ ચજ્રાભર્મી અનુવૃત્તિ પ્રસક્ત થશે; અને જ્ઞાનાનવત્ય ત્વ પ્રસક્ત થશે. પરંતુ ઉક્રત થાર પ્રકારથી તે પર એવા પાંચમા પ્રકારની છે એમ આન દબ્યાધાથાથ કહે છે.

વિવરથા: અવિદ્યાનિવૃત્તિ આત્માથી લિન્ન પદાર્થ છે એમ બે રીતે સિદ્ધ કર્યુ' છે. આન'દબાવાચાર્ય'ના મતે અવિદ્યાનિવૃત્તિ સત્, અસત્, સત્-અસત્ કે અનિર્વાસ્ય તુથી પણુ આ ચારથી વિદ્યક્ષણું એવા પાંચમાં પ્રકારની છે. જો અવિદ્યાનિવૃત્તિ અનિર્વચનાય હોય તેા અદ્યાન તેનું ઉપાદાન કારશું હોવું જોઈએ અને એમ હોવ તો સુક્તિમાં પછ **અન્રા**નની અનુવૃત્તિ માનવી પડશે તેથી અનિર્મોક્ષની પ્રસક્તિ થશે. વળી સુક્તિકાળમાં ચાલુ રહેતી અવિદ્યાનિવૃત્તિના અનિર્વાચ્યત્વરૂપ મિથ્યાત્વના નિર્વાહ માટે તેને જ્ઞાનનિવર્ત્ય માનવી પડશે, કારણ કે જે મિથ્યા હોય તે જ્ઞાનથી એકથી જ નિવર્ત્ય છે એમ સ્વીકારવામાં આવે છે. અને સુક્તિકાળમાં તેની નિવૃત્તિ કરી શકે એવું જ્ઞાન સંભવતું નથી કારણ કે સામપ્રીના અભાવ છે. તેથી અવિદ્યાનિવૃત્તિ અનિર્વાચ્ય નથી. આમ સત્, અસત્, સત્-અસત્, અનિર્વાચ્ય એ વારથી વિલક્ષશ પ્રકારની અવિદ્યા નિવૃત્તિ હોવી જોઈ એ. શકા થાય કે આવે! કાઈ બીજો પ્રકાર પ્રસિદ્ધ નથા તા પછી એમ જ માની લા કે અવિદ્યાનિવૃત્તિ જ નથી. આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે મોક્ષશાસ્ત્રના પ્રામાણ્યથી આવે! કોઈ પાંચમા પ્રકાર પ્રસિદ્ધ ન હોવા છતાં માનવા જોઈએ, આમ આન દંખાલા ચાર્યાના મત પ્રમાણ અવિદ્યાનિવૃત્તિ આત્માથી અન્ય છે અને સત્, અસત્, સત્–અસત્ અને અનિવ<sup>°</sup>ચનીય એ ચારથી વિલક્ષણ પ્રકારની છે.

```
अ्ञेः आनं हभे।धायाय*हत न्यायनकरन्द (ष्ट. ३५२) ---
(चीज्रम्मा--प्रदित)----
```

```
नम्बविधाक्षतेः सरवे सहितीयत्वमात्मनः ।
```

```
सिङयामावे रवनिर्माक्षो भूलादियाव्यवस्थिते: ।
```

उक्तमेवदविद्यास्तमयो मोक्ष इति । तत्रैतद्विचार्यते---स कि सश्यो मिथ्या वेति... अतः कथमविधाव्याद्वतिमॉक्षः इति ।

```
न सन्नासक सदसन्नानिषांच्योऽपि तरक्षय: ।
यक्षासुरूपो हि बलिरित्याचार्या क्र्यचीचरन् ॥
```

વિસુક્રતાત્મન્ (ઇષ્ટસિદ્ધિના કર્તા)ના પ્રભાવ આન'દળોધ પર હતા કારણું કે વિસુક્રતાત્મન્ આનંદબોધના ગુરુ હતા.

अविद्यावत्तसिवृत्तिरप्यनिर्वाच्यैव । न च तदनुष्टत्तौ तदुपादाना-झानस्याप्यनुष्टत्तिनियमाद् अनिर्मोक्षप्रसङ्गः । तदनुष्टतौ प्रमाणाभावात् । उत्पत्तोः प्रथमसमयमात्रसंसर्गिभावविकारत्ववद् निष्टत्तेरपि चरमसमयमात्र-सप्तर्गिभावविकारत्वोपपरोः । अत एव यथा पूर्वे पश्चाच्च 'उत्पत्स्यते, उत्पन्नः' इति माविभूतभावेन व्यवद्रियमाणाया उत्पत्ताः प्रथमसमयमान्ने 'उत्पद्यते' इति माविभूतभावेन व्यवद्रियमाणाया उत्पत्ताः प्रथमसमयमान्ने 'उत्पद्यते' इति वर्तमानव्यवद्दारः, तथा पूर्वे पश्चाच्च 'निवर्तिष्यते, निवृत्तः' इति भाविभूतभावेन व्यवद्रियमाणाया निवृत्तेश्वरमसमयभान्ने 'निवर्तते, नश्यति, ध्वंसते' इति वर्तमानव्यपदेश्वः । निद्दत्तेरनुष्टत्तौ त चिरन्नकछितेऽपि घटे 'इतार्मी निवर्तते' इत्यादिव्यवद्दारः स्यात् । आख्यातानां प्रकृत्यर्थगतवर्तमानत्वाद्यर्धाभिषायित्वात् ।

480

(મદંતવિદ્યાથાર્યના મત-) અવિદ્યાની જેમ તેની (નવૃત્તિ પણુ અનિવ'ચનીય જ છે અને તેની અનુવૃત્તિ હાય તા તેના ઉપાદાનભૂત અજ્ઞાનની અનુવૃત્તિના નિયમ હાવાથી અનિર્માક્ષની પ્રસક્તિ થશે અમ માની શકાય તાંહ, કારણ કે તેની અનુવૃત્ત્તમાં પ્રમાણ નથી; કેમ કે (ઘટાદની) ઉત્પાત્ત જેમ પ્રથમ ક્ષણ માત્રમાં સંસર્ગ ધરાવનાર ભાવ-વિકાર છે તેમ નિવૃત્તિ પણુ અન્તિમ ક્ષણ માત્રમાં સંસર્ગ ધરાવનાર ભાવ-વિકાર હાય એ ઉપપન્ન છે. તેથ! જ જેમ (ઉત્પત્તિની) પહેલાં અને પછી 'ઉત્પત્ન થશે,' અને 'ઉત્પત્ન થયા' એમ ભાવી અને ભૂતરૂપથી જેના વ્યવહાર કરવામાં આવે છે તે ઉત્પત્ત્તના કેવળ પ્રથમ ક્ષણમાં 'ઉત્પત્ન થાય છે' એમ વર્ત માન વ્યવહાર થાય છે, તેમ પહેલાં અને પછી 'નિવૃત્ત થશે ' અને 'નિવૃત્ત થયા ' એમ ભાવી અને ભૂતરૂપથી જેના વ્યવહાર કરવામાં આવે છે તે નિવૃત્ત્તિ થયા ' એમ ભાવી અને ભૂતરૂપથી જેના વ્યવહાર કરવામાં આવે છે તે નિવૃત્ત્તિ થયા ' એમ ભાવી અને ભૂતરૂપથી જેના વ્યવહાર કરવામાં આવે છે તે નિવૃત્ત્ત્તિ થયા ' એમ ભાવી અને ભૂતરૂપથી જેના વ્યવહાર કરવામાં આવે છે તે નિવૃત્ત્ત્તિ થયા ' એમ ભાવી અને ભૂતરૂપથી જેના વ્યવહાર કરવામાં આવે છે તે નિવૃત્ત્ત્તિ કેવળ અન્તિમ ક્ષણમાં 'નિવૃત્ત થાય છે,' 'નાશ પામે છે,' 'ધ્વંસ પામે છે' અવા વર્તમાન વ્યવહાર છે (તેથી નિવૃત્તિ પણ ક્ષણિક છે એમ સિદ્ધ થાય છે). બીજી બાળુ એ બે નિવૃત્ત્ત્તની અનુવૃત્વિ હાય તો લાળા સમયથી ટુકડા કરી નાખવામાં આવેલા ઘડાની બાબતમાં પણ 'હમણાં (નવૃત્ત્ત પામે છે' ઇત્યાદિ વ્યવહાર થયે જોઈ એ કારણ કે આખ્યાતો (ધિયાપદ) પ્રકૃતિ-અર્થ'(ધાત્તથ')માં રહેલા વર્તમાનત્વ આદિ અર્થ'નાં વાચક છે.

**ાવવરહ્યુઃ** અવિદ્યા-નિવૃત્તિ આત્માથી અન્ય પદાર્થ છે એ પક્ષમાં બોજો મત રજૂ કરે છે. અવિદ્યાની જેમ અવિદ્યા-નિવૃત્તિ પણ અનિવ'અનીય છે મુક્તિ અવસ્થામાં અધિદ્યા-નિવૃત્તિ ચાલુ રહેશે અને અનિર્માક્ષ પ્રસક્ત થશે એમ માનવાની જરૂર નથી. ઘટાાદ પદાથોની ઉત્પત્તિ કેવળ પ્રથમ ક્ષણુમાં સંખૂધ ધરાવનાર ભાવરૂપ વિકાર માનવામાં આવે છે, અભાવરૂપ નહિ. તેમ જેને નિવૃત્તિ કથાો છે એ નાશ પણ ઘટાદિ પનથોંના અન્તિમ ક્ષણમાં જ સંબંધ ધરાવનાર કાંઈ ભાવસ્ય જ વિકાર માનવા જોઈએ, અસાવસ્ય નહિ ઉત્પત્તિને ક્ષણિક ભાવવિકાર માનવા માટે તેમ નાશને પછા ક્ષણિક ભાવ વિકાર માનવા માટે સમાન પ્રમાણ છે. ઉત્પત્તિની પહેલાં 'ઘટ ઉદયબ થશે' એમ ભાવિ પદાર્થ તરાકે તને વિષે વ્યવદાર થાય છે, અને ઉત્પાત્તની પછા 'ઘટ ઉત્પન્ન થયેા' એમ ભૂતરૂપથી વ્યવહાર કરવામાં આવે છે, જ્યારે ઉત્પત્તિની પ્રથમ ક્ષણુમાં જ 'ઉત્પન્ન થાય છે' એમ વર્તામાન તરીકે વ્યવહાર કરવામાં આવે છે, જે સિદ્ધ કરે છે કે ઉત્પત્તિ ક્ષચિક ભાવવિકાર છે. તેમ નિવૃત્તિને વિષે પણુ તેની પહેલાં અને પછી 'નાશ્વ પામરો,' 'નાશ પામ્યો' એમ લટાદિનાશના ભાવી કે ભૂતરપથી વ્યવહાર થાય છે અને માત્ર નિવૃત્તિના પ્રથમ ક્ષણુમાં જ 'નાશ પામે છે' એમ વર્તમાન તરીકે વ્યહવાર શાય છે તે બતાવે છે કે નિવૃત્તિ કે નાસ પગુ મટાદિની છેલ્લી ક્ષણુમાં સંબંધ ધરાવનાર ક્ષણિક ભાવવિકાર છે. જો નિરૂનિ કે નાશને સ્થાયી માનવામાં આવે તાે એક મહિના પહેલાં ઘડાના નાસ થયે৷ હાેવા છતાં વર્તમાન કાળમાં પશુ કપાલ૨૫ ટુકડાઓમાં નિવૃત્તિરૂપ એવે৷ પર– (ત્યાય વૈશેષિક)ને માન્ય ખ્વંસરૂપ અભાવ વર્તપાન હાવાથી 'આયારે નાશ પામે છે, ખ્વંસ પામે છે' એમ નિવૃત્તિના વર્તામાન તરીકે વ્યવહાર થાય, કારણ ઠે ક્રિયાપદ (આખ્યાત) ધાતુના પ્રાધ્વાં સાભાવને આદિ છે પશુ અંત નથી જ્યારે પ્રાગભાવને આદિ નથી પણ આંત છે).

नज्ञु च तेषां स्वाभिदितसङ्ख्याश्रयप्रकृत्यर्थकर्द्वकर्मगतवर्तमानत्वा-द्यर्थानिधायकत्वम्, स्वाभिदितप्रकृत्यर्थाजुकूलव्यापारगतवर्तमानत्वाद्यर्था-भिधायकत्वं वाऽस्तु । तथा च निष्टत्तिक्रियाकर्तुश्चिरचूर्णितस्य घटस्य, तद्गतनिष्टच्यजुकूलव्यापारस्य चावर्तमानत्वाद् नोवतातिप्रसङ्ग इति चेत्, न । आहे उत्पन्नेऽपि घटे 'उत्पद्यते' इति व्यवहारापत्तोः । उत्पत्ति-क्रियाकर्तुर्घटस्य वर्तमानत्वात् । द्वितीये आमवातजडीक्रतकल्जेवरे उत्थाना-जुकूल्यन्तवति उत्थानाजुद्येऽपि 'उत्तिष्ठति ' इति व्यवहारापत्तोः । आख्यातार्थस्य प्रकृत्पर्थभूतीत्थानाजुकूल्य्स्य यत्नरूपव्यापारस्य वर्तमान-त्वात् । तस्मात् प्रकृत्पर्थभूतीत्थानाजुकूल्य्स्य यत्नरूपव्यापारस्य वर्तमान-त्वात् । तस्मात् प्रकृत्पर्थभूतीत्थानाजुकूल्य्स्य यत्नरूपव्यापार्थ इति ध्वंसस्य स्थायित्वे चिरनिष्टरोऽपि घटे 'निवर्तते' इति व्यवहारो दुर्वारः ।

અને શંકા થાય કે તે (આખ્યાત) પાતાનાથી અભિદ્વિત સંખ્યાના આશ્રય-ભૂત એવા ધાલથ' ક્રિયાના કર્તા કે કમ'માં રહેલ વર્તપાનત્વ આદિ અથ'નાં, અથવા પાતાનાથી અભિહિત જે પ્રકૃતિ-અથને અનુકુલ વ્યાપાર તેમાં રહેલાં વર્તમાનત્વ આદિ અર્થનાં અભિધાયક (વાચક) લલે હોય. અને આમ નિવૃત્તિ પ (ક્રિય નેા કર્રાએવેા લ<sup>:</sup>આ કાળથા ભૂકા કરી નખાયેલા ઘટ, અને તેમાં રહેલા निवृत्तिने अनुकूक व्यापार वर्तभान न छे।वाभी ઉक्त आपत्ति धती नथी. --આવી શકા કોઈ કરે તેા ઉત્તર છે કે ના પહેલા પક્ષમાં (--આખ્યાત પાતાનાથી અભિહિત સંખ્યાના આશ્રય એવા ધાત્વર્થ ક્રિયાના કર્તા કે કમ માં રહેલ વર્ત માનત્વ આદિ અર્થનાં વાચક હાેય તાે-) ઉત્પન્ન થઈ ગયેલા ઘઢામાં પછ 'ઉત્પન્ન થાય છે' એમ વ્યવહારની પ્રસક્તિ છે, કારણુ કે ઉત્પત્તિક્રિયાના કર્તા ઘટ વર્તમાન છે. થીજા પક્ષમાં (- ગાખ્યાત પાતાનાથી અભિદ્વિ ધાત્વથ'ને અનુકૂલ બ્યાપારમાં રહેલા વ**ત'માનલ** આદિ અર્થ'નાં અભિધાયક હાય તાે—) જે માહ્યસતું શરીર આમવાતથી જડ થઈ ગયું છે (અકડાઇ ગયું છે) (પણ) જે ઊઠવાને અનુકુલ યત્નવાળા છે તેવાની બાબતમાં ઉત્થાનના ઉદય ન થયા હાય તા પણ (ઊઠવાની કિયા ઉત્પન્ન ન થઇ ક્રોચ તા પણ) 'ઊભા થય છે' એ व्यवढारनी प्रसक्ति थशे डारण के प्रधृतिना अध'लून उत्थानने अनुकुल यह क्य વ્યાપાર, જે આખ્યાતના અર્થ છે, તે વત'માન છે. તેથી પ્રકૃતિ-અથ'માં જ રહેલાં વર્તમાનત્વ આદિ આખ્યાતના અર્થ છે, માટે ખ્વસ સ્થાયી હાય તા ઘટ લાળા કાળથી (નષ્ટ) થયા હાય તા પણ તેની બાબતમાં 'નિવૃત્ત થાય છે' એવા વ્યવહાર રે.કી શકારી નહિ (-- એવા વ્યવહાર થશે જ)

વિવરલ્લ : શંકાકાર કહે છે કે આખ્યાતાના ધાતવર્થમાં રહેલાં વત\*માનત્વ આ**દિ અર્થ** નથી, પહ્યું અન્યમાં રહેલાં વર્તમાનત્વ આદિ જ તેમના અર્થ છે. એક વચન આદિ રૂપથી આખ્યાતથી અભિદ્વિત સંખ્યાઓના અ થયબૂત અને 'ઘટ નિવૃત્ત થાય છે, દેવદત્ત રાંધે છે, વેષાખા ર'ધાય છે' ઇત્યાદિ પ્રયોગોમાં ધાત્વથ' નિવૃત્તિ આદિ ક્રિયાઓનાં કર્તા, કર્મ આદિ રૂપ જે ક્ષટાદિ તેમનામાં રહેલાં વત'માનત્વ આદિ અર્થ'નાં આખ્યાત વાચક છે અથવા 'ધડા નિવૃત્ત થાય છે (નાશ પામે છે)' એમાં આખ્યાતથી કહેલા ધાત્યથ' 'નિવૃત્તિ'ને અનુકૂલ જે બ્યાપાર તેમાં રહેલાં વત'માનત્વાદિનાં આખ્યાત વાચક છે. સખ્યા અને ધાત્વથ'ને અનુકૂલ વ્યાપાર તેમાં રહેલાં વત'માનત્વાદિનાં આખ્યાત વાચક છે. સખ્યા અને ધાત્વથ'ને અનુકૂલ વ્યાપાર સમાન પ્રત્યથથી ઉપાત્ત હોવાથી અન્તરંગ છે જ્યારે ધાત્વથ' 'નિવૃત્તિ' આદિ અને ધાત્વથ ક્રિયાના કર્તા કે કર્મ ધટાદિ તેવાં નથી માટે બહિરંગ છે એવા અભિપ્રાય છે. માટે સ્વાભિદ્વિત સંખ્યા, 'સ્વાભિદ્વિન વ્યાપાર' એમ કહ્યું છે.

આ શંકાનાે ઉત્તર સ્પષ્ટ છે. યત્ન રૂપ વ્યાપાર એટલેં માનસિક યત્વ જેના વિના ક્રિયા શક્ય નથી, પણુ જેની પછી ક્રિયા થવી જ જોઇએ એ જરૂરી નથી. આમવા<mark>તથી</mark> પીડિત મનુષ્યમાં ઊઠવાને અનુકૂલ યત્ન છે પણુ ઉત્થાન ક્રિયા નથી.

यदि च मुद्गरादिशकळिते घटे ध्वंसो नाम कश्चिदभावस्तत्प्रति-योगिकः स्थायी भूतलाद्याश्रित उपेयते तदा कपालमालापसरणे तदनप-मणिकशरावादिकपालव्याष्ट्रत्तकपालसंस्थानविशेषादर्शने सरणेऽपि किमिति स प्रत्यक्षो न स्यात् । कपालसंस्थानविज्ञेषादिनाऽनुमेयो घटादिध्वंसो न प्रत्यक्ष इति चेत, तर्हि तेन मुदगरपातक'लीनस्य उत्त्पत्तिवद् भावविकाररूपतया प्रतियोग्याश्रितध्वंसस्यानुमानं सम्भवतीति ततः पश्चादत्तुवर्तमानं प्रतियोग्यधिकरणाश्रितामावरूपध्वंससिद्धिः । 7 'इह भूतले घटध्वंसः' इति भूनले ध्वंसाधिकरणत्वव्यवहारस्य 'इह भूतले घट उत्पन्नः' इतिवत् भावविकारयुक्तप्रतियोग्यधिकरणत्वत्रिषयत्वोपपत्तेः । घटध्वंसानन्तरं भूतळे घटाभावव्यवहारस्य घटापसरणानन्तरं तदभाव-व्यवहारवत्र समयविशेषसं वर्ग्यत्यन्ताभावालम्बनतोपपत्त्या ध्वंसविषयत्वस्या-करवनीयस्वाच्च । एवं सति घटोन्यरोः पूर्वं तदभावव्यवहारोऽप्यत्यन्ता-भावेन चरितार्थ इति प्रागमावोऽपि न स्यादिति चेत्, सोऽपि मा भूत। नन्वेवं 'प्रागमावाधारकालः पूर्वकालः, ध्वंनाधार उत्तरकालः' इति मित्रेचनासम्भ<del>यात्</del> काळे पूर्वांचरादिव्यवहारः किमालम्बनस्स्यात् । घटादिषु प्रतियोगित्वादिव्यवहारवदखण्डकिश्चिद्धर्मगोचरोऽस्त । अभावरूपस्थायि-ध्वंसाभ्य गमेऽपि तेषु ध्वंसत्वादेरखण्डस्य वक्तव्यःवात् । स ন্থ जन्यःभात्रत्वरूपं सखण्डमेव ध्वंसत्वम् । ध्वंसप्रागभावरूपस्य षटस्य तदर्ध्वंसत्वापर्सेः ।

અને જો સુદ્વગર આદિથી ઘટના ડુકડા કરાતાં ઘ્વ'સ નામને તત્પ્રતિ-ચાંગિક (ઘટ જેના ગતિયાગી છે તેવા) સ્થાયી અને 'ભૂનલ આદિમાં આશ્રિત એવા કાઇ અસાવ માનવામા આવે છે તા તે કપાલમાલાને ખસેડી લેતાં અને તેને ન ખસેડી હોય તાે પર્થુ મળિક (માટીનું માટું વાસણ, માણ), શરાવ (શકાેરું) અહિના કપાલથી બ્યાવૃત્ત કપાલાના સંસ્થાન તિરોષતું દેશ'ન ને થતાં શા માટે તે (ધ્વંસ નામના અમાવ) પ્રત્યક્ષ ન થાય ? જો એમ દક્ષીલ કરવામાં આવે કે કપાલાના સંસ્થાનવિશેષ આદિથી અનુમેય ઘટાદિષ્વ સ પ્રત્યક્ષ નથી (-- અનુમેય છે પણ પ્રત્યક્ષ નથી), તા (-- ઉત્તર છે કે એમ હાય તેા) પછી તેનાથી મુદ્દગરના કટકાનાં સમકાલીન, પ્રતિયાગીમાં આશ્રિત ઘ્વસતું, ઉત્પત્તિના જેમ, એક ભાવવિકાર તરીકે અનુમાન સંભવે છે; માટે તે(અનુમાન)થી પાછળથી ટકી રહેતા પ્રતિયાગી (ઘટ) ના અધિકરણ (સ્ાલ)માં આબ્રિત એવા અભાવરૂ ૫ ધ્વ સની સિદ્ધિ થવી નથા. 'અહીં ભૂવકેમાં ઘટના ક્વ'સ છે' એમ ભૂવલમાં ક્વ'સના અધિકરણ હાેવા અંગેના બ્યવહાર 'અહીં ભૂવલમાં ઘટ ઉત્પન્ન થયા છે' એની જેમ ભાવવિકારથી સુક્ત પ્રતિયાગીના અધિકરણ દ્વાવા વિષયક દ્વાઇ શકે છે અને ઘટના ધ્વસ પછી ભૂનલમાં ઘટાભાવનેર વ્યવહાર છે તેનું ઘટ ખસેડી લીધા પછી તેના (ઘટના) અભાવના વ્યવહારની જેમ, સમયવિશેષ સાથે સંબંધ ધરાવનાર અત્યન્તાભાવ આલંખન ઉપપન્ન છે માટે તે વ્યવહાર ઘ્વ'સવિષયક છે એવું કલ્પી શકાય નહિ.

દલીલ કરવામાં આવે કે "આમ હાેય તાે ઘટની ઉત્પાતનાં પહેલાં તેના (ઘટના) અબાવના વ્યવહાર ચાય છે તે પણુ અત્યન્તાભાવથી ચરિતાર્થ છે તેથી પ્રાગભાવ પણ ન હાેય" તાે ઉત્તર છે કે એ (પ્રાગભાવ) પણુ (ભલે) ન દ્વાય.

શંકા થાય કે આમ (પ્રાગભાવ અને પ્રધ્વ સાભાવ ન હાય તા) 'પ્રાગભાવના આધારભૂત કાળ તે પૂવ'કાળ અને ધ્વ સને આધારભૂત કાળ તે ઉત્તરકાળ' અંમ તિવ'ચન નહીં સંભવે, તેથી કાળમાં પૂવ', ઉત્તર આદિ વ્યવહાર થાય છે તેનું આલ'બન શું હાય? (આ શકાના ઉત્તર છે કે) ઘટાદિમાં પ્રતિધાળિત્વ આદિના વ્યવહારનો જેમ (પૂવ', ઉત્તર આદિ વ્યવહાર) કાેઇક અખંડ ધર્મ વિષયક ભલે હાેય, કારણ કે અભાવરૂપ સ્થાય ધર્મ સનો સ્વીકાર કરવામાં આવે તા પણ તેઓમાં ધ્વ સત્વ આદિ અખંડ ધર્મ માનવા આવશ્યક બને છે. અને ધ્વ સત્વ જન્ય એવા અભાવત્વ રૂપ હોઈને સખંડ જ છે એમ નથી. (---ધ્વ સત્વને સંખડ માની શકાય નાંહ) કારણ કે (તેમ માનતાં) ધ્વ સના પ્રાગભાવરૂપ ઘટમાં પણ તેના (ઘટના) ધ્વ સત્વની પ્રસક્તિ થશે.

વિવરાષ્ટ્ર : જે અન્ય દરા નના (ન્યાય–વૈશેષિક) લોકો અભાવરૂપ ખ્વસ માતે છે તે પ્રત્યક્ષ છે કે અનુમેય એમ વિકલ્પ મનમાં ગોઠવીને તેમનું ખંડન કર્યું છે. કેટલાક ઘટ-ખ્વસ નામના અભાવને ઘટ-પ્રતિયાગિક અને ભૂતલમાં આદિમાં આશ્રિત સ્થાયી પદ્માર્થ માને છે. ખ્વસ (ઘટના નાથ) થયા પછી જેમ કપાલામાં તેમ જેને તાડી નાખવામાં આવ્યા છે તે ઘટના અધિકરણ ભૂતલ આદિમાં પણુ 'અહીં ઘટનેા નાશ થયેા' એવી પ્રતીતિ થાય છે તેના ખ**ેન** કેટલાક તાકિંકો માને છે કે ભૂતલ આદિ પણુ ઘટષ્વ સનાં અધિકરણ છે. તેમના મત અહીં રજૂ કરીને તેનું ખંડન કર્યું છે.

જો ઘટલ્વ સ પ્રત્યક્ષ પદાર્થ હોવ તે કપાલમાલા (ઠીકરાંને સમૂહ) ખસેડી લેતાં તે પ્રત્યક્ષ કેમ થતા નથી ? દલીલ થાય કે ઘટખ્વ સના પ્રત્યક્ષમાં કપાલમાલાતું પ્રત્યક્ષ પણ કારણ છે. એ ખસેડી લેતાં ઘટખ્વ સતું પ્રત્યક્ષ દાન થતું નથી આ દલીલના ઉત્તર છે કે એ કપાલ-માલાને ખસેડી લેવામાં ન આવે તા પણ જ્યારે ભૂતલપર રહેલા ઘટ કપ લામાં મણિક, શરાવ આદિના કપાલાથી વ્યાવૃત્ત સંસ્થાનવિશેષ જે ઘટકપાલતું અસાધારણરૂપ છે, તેતું દર્શન નથો હાતું, પણ કેવળ કપાલમાલા વિષયક જ દર્શન થાય છે ત્યારે પણ ધ્વ સતું પ્રત્યક્ષ થતું નથી તેનું શું કારણ ? કપાલમાલાતું દર્શન તા છે જ માટે ધ્વસપ્રત્યક્ષ થતું જોઈ એ વસ્તુતઃ પ્રધ્વસાભાવ પ્રત્યક્ષ હાઈ શકે નહિ કારણ કે ઇન્દ્રિયસ નિકર્યન્તું નિરપણ નથી. સાદા ભાષામાં કહીએ તા કેવળ ઠીકરાં પડેલાં જોઈ એ તો ઘટપ્રધ્વ સતું દ્યાન થતું નથી મણિક શરાવ આદિથી અલગ અવયવ-સ્થના ધરાવતા પદાર્થનાં ઠીકરાં છે એવું દ્યાન હોય તા જ ઘટપ્વ સતું દ્યાન થાય છે. આ બતાવે છે કે ઘટપ્વ સ પ્રત્યક્ષ થઈ શકે તેવા પદાર્થ નથી.

ધ્વ'સ અનુમેય છે એમ પણ કહી શકાય નહિ, અતીત ધ્વ'સનું પણ અનુમાન સંભવે છે તેથી અનુમાનથી ધ્વ'સમાત્રની સિદ્ધિ થતી હોય તે પણ પરપક્ષી કહે છે કે ધ્વ'સ સ્થાયી છે તે તે અનુમાનથી સિદ્ધ થતું નથી. શંકા થાય છે કે ''આ ભૂતલ ઘટધ્વ સવાળું છે, કારણ કે કપાલમાલાવિશે હાળું છેઃ જે પ્રદેશ ઘટધ્વ સવાળા નથી તે કપાલમાલાવશેષનું અધિકરણ નથી '' એવું અનુમાન ઘટાબ્રિત ધ્વ સને કેવા રીતે વિષય કરી શકે ! આ શ કા બરાબર નથી. ધ્વ'સની હત્પત્તિના કાળમાં ધ્વ'સ પ્રતિયોગી (ઘટ માં આબ્રિત છે તેમ હતાં પ્રતિયોગી દ્વારા તે ભુતલમાં પણ આખિત છે તેથી અનુમાન તદિષયક હોઈ શકે છે. આ જ રીતે 'અહી ભુતલમા ઘટધ્વ સ' એ બ્યવહારને તદિષય સમજવાના છે.

ભૂતલરૂપ અધિકરણમાં સ્થાયી સિદ્ધ ધ્વંસ કરનાર બીજ પ્રમાણતું ખંડન કર્યું છે. ઘટના ધ્વંસ પછી ભૂતલમાં ઘટના અભાવના વ્યવદાર થાય છે તેના આલંખન તરીકે ઘટપ્રધ્વંસને કરપવાની કાંઈ આવશ્યકતા નથી. 'ભૂતલમાં ઘટ નથી' એ વ્યવહારતું આલ ખન સમયવિશેષમાં ભૂતસમાં ઘટસ યાગના અભાવના ઠાળમા સંબંધ ધરાવનાર અત્યન્તાભાવ છે. આ માનેશા અત્યન્તા નાવથી જો ઘટાભાવ-વ્યવહારની ઉપપત્તિ હાય, તેને ઘટાવી શકાતા હાય તા તે હપરાંત પ્રધ્વ સાભાવની કલ્પના કરવી જોઈએ નહિ. 'ગ્રતોડન્ચવર્ગ્તમ્' (બહદ્દ ઉપ. ૩.૪.૨) (એ ચૈતન્યથી છતર બધું નશ્વર છે) એ શ્રુતિથા ચૈતન્ય સિવાયની વસ્તુમાત્ર અનિત્ય છે એમ પ્રતિપાદિત થયું છે તેથી પરદર્શનવાળા માને છે તેવા નિત્ય ધ્વંસના નિરાસ થઈ જાય છે. ઘટધ્વંસ પછી કપાલમાલામાં 'ઘટ નથી' એ વ્યવહારનું પણ આલંબન અત્યન્તાભાવ જ કે કારણુ કે ઉપાદા ગ પણ સમાવિશેવમાં અત્યન્તાભાવના સંસર્ગ'ને લઈને તે વહાર 1 ઉપપત્તિ છે.

સિ-૬૯

#### सिद्धान्सलेशसब्द्रमहः

શંકા થાય કે લટનાશ પછી થતા લટાભાવ બ્યવહારનું આલળ ન જો સામયિક આયન્તા-ભાવ હોવ તો લટનો ઉત્પત્તિની પહેલાં માટોમાં 'ઘટ નથી' એવા બ્યવહાર થાય છે તેનું આલંખન પણુ સામયિક આવન્તાભાવ હોઈ શકે અને ઘટ-પ્રાગમાવ કલ્પવાની આવશ્યકતા નથી. આ શંકાના ઉત્તર છે કે સાચી વાત છે. પ્રાગભાવ પણુ માનવાની જરૂર નથી. અને પ્રાગભાવ અને પ્રધ્વ સાભાવના અભાવમાં પણુ 'પૂર્વ કાળ' 'ઉત્તર કાળ' એવા બ્યવહાર સંભવશે કારણ કે કાળમાં અખંડ ઉપાધિ ૨૫ પૂર્વ કાળ' 'ઉત્તર કાળ' એવા બ્યવહાર સંભવશે કારણ કે કાળમાં અખંડ ઉપાધિ ૨૫ પૂર્વ કાળ' 'ઉત્તર કાળ' એવા બ્યવહાર સંભવશે કારણ કે કાળમાં અખંડ ઉપાધિ ૨૫ પૂર્વ કાલત્વ અને ઉત્તરકાલત્વને લઈને બ્યવહારની ઉપપત્તિ છે. પરપક્ષીને પણુ પ્લંસત્વ આદિ અખંડ ઉપાધિ કરપવી જ પડે છે. પરપક્ષી દલીલ કરે કે જન્ય હોઈને અભાવરૂપ હોય તે ધ્વંસ અને તે ધ્વંસત્વ સખંડ જ છે. પણુ આ દલીલ ભરાબર નથી કારણ કે આમાં અતિવ્યાપ્તિના દોષ છે. ઘટ ધ્વંસના પ્રાગભાવરૂપ છે; આમ જન્ય હોઈને તે અભાવરૂપ છે તેથી પરપક્ષીએ આપેલા લક્ષણ પ્રમાણુ ઘટને ધ્વંસરૂપ માનવા પડશે, જે અયુક્ત છે. માટે પ્રધ્વ સાભાવ નામના સ્થાયી પદાર્થ નથી.

न च सप्तमपदार्थरूपामावस्वं विश्वितम् । घटस्य प्रागभावं असमपि श्र्वंसस्वाभावप्रसङ्गेन घटकाले प्रागभावोत्तरकालत्वव्यवदारस्य निरालम्बनत्वापत्तोः । न च प्रतियोग्यतिरिवतः प्रागभावध्वंसः । तथा सति तुल्यन्यायतया ध्वंसप्रागभावोऽपि प्रतियोग्यतिरिवतः स्यादिति अग्रमभावध्वंसस्यापि प्रागभावोऽन्यः, तस्यापि कश्चिद् ध्वंसः, तस्यापि प्रागभावोऽन्य इत्यप्रामाणिकानवधिकध्वंसप्रागभावकल्पनापर्शेः । न चान्यद् अवंसत्वमात्माश्रयादिश्यून्यं निर्वेक्तुं श्वक्यम् । एवं प्रागभावत्वमवीत्यन्यत्र विस्तरः ।

અને ધ્વ સ હાવું એટલે સાતમા પદાર્થરૂપ અભવ હાવું વિવક્ષિત છે - એમ માનવું બરાબર નથી, કારણુર્કે (ઘટના) પ્રાગભાવ પ્રતિ પણુ ઘટના ધ્વ સત્વ-ના અભાવના પ્રસંગ હાવાથી (ઘટને ઘટપ્રાગભાવના ધ્વ સરૂપ માની શકાશે નહિ કરે હોવી) ઘટકાળમાં પ્રાગભાવના ઉત્તરકાળ હાવાના વ્યવહાર નિરાલ બન થઇ જશે. - બને પાગભાવના ધ્વ સ પ્રતિયાગી ધી અતિરિક્ત છે એવું નથી એનું કારણુ એ કે એમ હાય તા સમાન ન્યાયથી ધ્વ સના પ્રાગભાવ પણુ પ્રતિયાગીથી અ(તરિક્ત હાવા બીઈ એ માટે પ્રાગભાવના ધ્વ સના પ્રાગભાવ પણુ પ્રતિયાગીથી અ(તરિક્ત હાવા બીઈ એ માટે પ્રાગભાવના ધ્વ સના પણુ અન્ય (બીજો) પ્રાગભાવ, તેના પણુ ફ્રાઈક ધ્વ સ, તેના પણુ અન્ય પ્રાગભાવ એમ અપ્રામાણિક, અવધિરહિત (અસ ખ્ય)• ખરંસ-પ્રાગભાવની કલ્પના કરવી પડશે. અને આત્માશ્રય આદિ (દાય થ્યો શૂન્ય એવા અન્ય ધ્વ સત્વનું નિવ<sup>6</sup>ચન કરવું શકય નથી એ જ રીતે પ્રાગભાવત્વનું પણુ (નિર<sup>4</sup>ચન કરવું શકય નથી) એમ અન્યત્ર વિસ્તાર કર્યો છે, વિવરલ : શંકા થાય કે જગ્યત્વે સતિ સખ્તમવદાર્શ્વપ્રમાયત્વમ્, 'જન્ય હોઈને સાતમા અભાવસ્પ, પદાર્થ તે ધ્વં સં એવું ધ્વં સતું લક્ષણ વિવક્ષિત છે. અત્ય-તાભાવ, પ્રાપ્રભાવ અન્યો-યાભાવમાં આ લક્ષણની અતિવ્યાપ્તિ ન થાય એટલા માટે 'જન્ય હોઈ ને' એમ કદ્યું છે. ઘટધ્વં સના પ્રાગભાવરૂપ ઘટને લક્ષણ લાગુ ન પડે એટલા માટે 'સપ્તમ અભાવરૂપ પદાર્થ એમ કદ્યું છે (– 'જે જન્ય છે તે ધ્વં સાભાવ છે' એટલું જ લક્ષણ હાય તા ઘટ આદિમાં પણ અતિવ્યાપ્તિ થાત) વેશેલિકા અભાવને સાતમા પદાર્થ માને છે–દ્રવ્ય ગણ, કર્મ, સામાન્ય, વિશેષ, સમવાય અને અભાવ પદાર્થી વેશેષિક દર્શનમાં માન્યા છે તેમાં અભાવ સાતમા પદાર્થ છે.

આ શાંકાનું ખંડન કરતાં કહ્યું છે કે આ દલીલ વરાબર નથી. ઘટના પ્રાગભાવના ધ્વંસ તરીકે સ્વીકારવામાં આવેલા ઘટમાં ઉક્ત લક્ષણુ નથી તેથી ઘટ પ્રાગભાવ પ્રતિ ધ્વંસરપ ન હાેઈ શકે. પણુ આ ઇષ્ટ નથી. ઘટકાળમાં ઘટપાગભાવના ધ્વંસતે અભાવ હાેય તાે પ્રાગભાવના ધ્વંસના કાળ હાેવા રૂપ ઉત્તરકાલત્વ નહીં હાેય, અને ઘટકાળને પ્રાગભાવના ઉત્તરકાળ કહેવામાં આવે છે તે વ્યવહાર આલંખન વિતાનું બની જશે:

**રાંકા :** ઘટના પ્રાગભાવના પ્વ'સને ઘટથી′ અતિરિક્ત સાતમા પદાથ' માનવામાં આવે છે તેથી હાથ નથી.

ઉત્તર : આ દલીલ બરાબર નથી. જો ઘટના પ્રાગભાવના ખ્વંસ પ્રતિયાગીથી અતિરિક્ત હાય તેા ઘટધ્વ સના પ્રાગભાવ પણ ઘટરૂપ પ્રતિયાગીથી વ્યતિરિક્ત હોવા જોઈએ, કારહ્યુ કે ખ્વસાભાવ અને પ્રાગભાવ બન્ને કાદાચિત્ક અભાવરૂપ છે. જેમ ઘટવાગભાવના બ્વ સ પ્રતિયોગીથી વ્યતિરિક્ત છે તેમ ઘટપાગભાવના ધ્વસના પણ પ્રાગભાવ ઘટપાગભાવથી ભાન્ય-માનવા પડશે, કારણ કે ધ્વ સના પ્રાગભાવ પણ ધ્વસના પ્રતિયાગીથી ભિન્ન છે. એ જ રીતે પ્રાગભાવના ધ્વસના પણ પ્રાગભાવ જુદા હશે અને તેના કાઈ જુદા ધ્વસ હશે અને તેના પણ જુદા પ્રાગભાવ હશે — આમ અનવસ્થા દાષ હશે.

**શ**ંકા : જો જન્ય અભાવરૂપ પ્વસ ઉક્ત રીતથી અનવસ્થા દોષથી દૂષિત હોય તે પ્વંસનું ભલે આવું લક્ષણ હાય— પ્વંસને! પ્રતિયોગી ન હાેઈને ત્રૈકાલિક અભાવ (અન્યાન્યા-ભાવ અને અત્યન્તાભાવ)થી ભિન્ન અભાવ હોય તે પ્વંસ'.

ઉત્તર : આ બરાબર નથી. ધ્વંસના લક્ષણુમાં ધ્વંસને પ્રવેશ હોવાથી આત્માશ્રય દોષ છે. આવુ કોઈ બીજું ધ્વંસત્વ આત્માશ્રય દોષમાં ફસાયા વિના બતાવી શકાતું નથી.

**રા કા :** પ્રાગભાવ, અને અત્યન્તાભાવથી ભિન્ન હાઇને સ સર્ગાભાવ હાય તે ખેવ સ એમ લક્ષણુ હાય તા આત્માશ્રય દાષ નહીં રહે.

ઉત્તર: આ બસખર નથી કારસ્યુ કે પ્રાગભાવ આદિના નિવ'ચનમાં પસુ પ્રશ્વ સા-ભાવભિન્નત્વના પ્રવેશ છે તેથી અન્યાન્યાબયના દોષ રહેરો આમ આ અન્ય ધ્વસ્તવતું નિવ'ચન આત્માબય, અન્યે.-યાબયથી દૂષિત રહેવાનું જ. ધ્વસની જેમ પ્રાગભાવને પશુ સખંડ નિરૂપી નહીં શકાય.

ં કહેવાંને આશય એ છે કે 'અનાદિ હાેઈને સાન્ત અભાવ તે પ્રાગભાવ' એમ નહીં કહી શકાય કારણું કે ઘટધ્વ સના પ્રાગભાવરૂપ ઘટમાં ુઅનાદિત્વ નથા તૈથી તેને આહેલ**સવ્ય** 

## सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहः

લાયુ નહોં પડે. તેમ 'પ્રતિયેાગીના જનક અભાવ તે પ્રાગભાવ' એમ પણુ નહીં કહી શકાય કારણ કે જનકત્વના લક્ષણુમાં પ્રવિષ્ટ પૃત્ર'વૃત્તિત્વ (પહેલાં હેાવું તે) કાર્ય'પ્રાગભાવકાલવૃત્તિત્ ૨૫ હેાવાથાં આત્માશ્રયના દાષ રહેવાના. એ જ રીતે બીજા કાઈપણુ લક્ષણુમાં વ્યાવા દાષ રહેશે જ. તેથી પ્રાગભાવ જેવું કશુ છે નહિ.

तस्मान्न पूर्वे प्रागभावः, न च पश्चात् ध्वंसामावः । मध्ये परं कियत्कालमनिर्वचनीयोत्पत्तिस्थितिध्वंसरूपभावविकारवान् घटाद्यध्यासः । एवं चाविद्यानिवृत्तिरपि ब्रह्मसाक्षात्कारोदयानन्तरक्षणवर्तीं कश्चिद् भावविकार इति तस्या ग्रुक्तावनुवृत्त्पभावान्न तदनिर्वाच्यस्वे कश्चिद् दोष इत्य-द्वैतविद्याचार्याः ॥२॥

તેથી (ઉત્પતિની) પહેલાં પ્રાગભાવ નથી અને પછી પ્રધ્વ સાભાવ નથી. પણ વચ્ચે કેટલાક વખત આનવ ચનીય ઉત્પત્તિ સ્થિતિ અને ધ્વ સરૂપ ભાવવિકારવાળા ઘટાદ અધ્યાસ છે. અને આમ અવિદાનો નિવૃત્તિ પણ પ્રદ્વાસાક્ષાત્કારના ઉદય પછીની તરતની ક્ષણમાં રહેનારે કાઈ ભાવ વિકાર છે તથી તેની મુક્તિમાં અનુવૃતિ ન હે.વાયી તે આનિવાચ્ય હાય તા કાઈ દાપ નથી એમ અદ્વૈતવિદાચાય' કહે છે (૨)

વિવરછુ: પરપક્ષને માન્ય પ્રાગભાવ આદિને સિદ્ધ કરનાર કાંઈ પ્રમાણુ નથી તેથી ઘટાદિ-ની ઉત્પત્તિની પહેલાં પ્રાગભાવ નથી અને નાશ પછી પ્રધ્વ સાભાવ નથી. શાંકા થાય કે પ્રાગભાવાદિના સ્વીકાર ન કરવામાં આવે તા તેમના પ્રતિયાગી ઘટાદિ કાય તા પણુ અંગીકાર કરવા જોઇએ નહિ, કારણુ કે તેમના અંગીકાર કરતાં દ્વેતની આપત્તિ થાય છે. આ શકાનું સમાધાન એ છે કે ઘટાદિ કાર્ય શુક્તિરજત આદિની જેમ અધ્યાસરૂપ માનવામાં આવ્યુ છે તેથી અદ્વેતના વિરાધ નથી. શકા થાય કે પરમતમાં ધ્વંસત્વ આદિનું નિરૂપણુ થઈ શકતું નથી તેમ સિદ્ધાન્તમાં ભાવવિકારરૂપ ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ, ધ્વંસનું પણુ નિરૂપણુ નથી જ કરી શકાતું. આ શકાનો ઉત્તર એ છે કે તેમનું દુનિ<sup>6</sup>રૂપત્વ સિદ્ધાન્તના ભૂષણુરૂપ છે તેથી કાંઈ દોય નથી.

આમ ઘટાદિના ખ્વંસ ક્ષણિક ભાવ વિકાર ૨૫ સિદ્ધ થતાં અવિદ્યાના પ્વંસ પશુ પ્રક્ષસાક્ષાતકારના ઉદય પછી થતા ક્ષણિક બાવવિકાર છે જેની મુક્તિ અવસ્થામાં અનુવૃત્તિ નદી દ્વાર. આ અદ્ભવાવધાવ્યાર્થના મત છે. (૨)

(३) नन्वेवमविद्यानिष्ट्रचेः झणिकत्वे मोक्षः स्थिरपुरुषार्थों न स्यादिति चेत्, आन्तोऽसि । न हविद्यानिष्टत्तिः स्वयमेव पुरुषार्थं इति तस्या द्वानसाध्यत्वग्नुपेयते । तस्याः मुखदुःखामावेतरत्वात् । कि त्वखण्डा-नन्दावरकसंसारदुःखहत्वविद्योच्छेदे अखण्डानन्दरफुरणम्, संसारदुःखो-**दछेद्ध** अवतीति तदुपयोगितया तस्यास्तत्त्वज्ञानसाध्यत्वग्नुपेयते ॥

482

(૩) શાંકા થાય કે આમ આવલ નિવૃત્તિ ક્ષણિક હાેચ તા માક્ષ સ્થિર પુરુષાથ' હાઈ ન શકે. આવી શાંકા કાેઈ કરે તા ઉત્તર છે કે તમને બ્રમ થયા છે. અવિલ નિવૃત્તિ પાતે જ પુરુષાર્થ છે માટે તેને જ્ઞાનસાધ્ય માનવામાં આવે છે એલું નથી, કેમ કે તે (આવલાનિવૃાત્ત) સુખ અને દુઃખાભાવથી ઇતર (વગ્તુ) છે. પરંતુ અખંડ આનંદનું આવરણુ કરનાર અને સંસારદુઃખની હતુભૂત બવિલાના ઉચ્છેદ થાાં અખંડ આનંદનું સ્કુરણુ અને સંસારદુઃખની હતુભૂત બવિલાના તેમાં (અનર્થાત્મક દુઃખની નિવૃત્તિ અને આનંદની પ્રાપ્તિમાં) ઉપયોગી હાવાથી તેમે (આવલાનિવૃત્તિને) તત્ત્વજ્ઞાનથી સાધ્ય માનવામાં આવે છે.

વિવરષ્ટ્ર : અવિદ્યાનિવૃત્તિ માક્ષના સાધનબૂત ગ્રાનથી સાપ્ય છે એવું ઉપપાદન સિદ્ધાન્તીએ કર્યું તેથાં અવિદ્યાનિવૃત્તિ જ મોક્ષ તરીકે સિદ્ધાન્તાને માન્ય છે એવા બ્રમ પૂવ પક્ષીન થયા; તે બ્રાન્તિને આધારે થતી શકાની રજૂઆત કરાને તે બ્રમને દ્વર કર્યો છે. અવિદ્યાનિવૃત્તિ સુખ નથી તેમ દુ.ખભાવ નથી તેથી તે પુરુષાર્થ નથી. પણુ તે અનર્થાત્મક દુ:ખની નિવૃત્તિ અને અખંડ આનંદનું સ્ફુરણુ જે બે સ્વતઃ પુરુપાર્થંભૂત છે તેનું સાધન હોવાથા તેને ગ્રાનસાખ્ય માની છે.

चित्सुखाचार्यांस्तु-दुःखाभावोऽपि ग्रुक्तौ न स्वतःपुरुषार्थः । सर्वत्र दुःखाभावस्य स्त्ररूपसुखाभिव्यक्तिप्रतिबन्धकाभावतया सुखशेषत्वात सुखस्यैव स्वतःपुरुषार्थत्वम् । अन्येषां सर्वोपामपि तच्छेपत्वमिति सुख-साधनताज्ञानस्यैत्र प्रवर्तकत्वे सम्भवति दुःखाभावस्यापि स्वतःपुरुषार्थत्वं परिकल्प्य तत्साधनप्रवर्तक पङ्थद्दाय इष्टलाधनताज्ञानस्य इच्छाविषयस्व-प्रवेशेन गुरुषटितस्य प्रवर्तकत्वकरुपनायोगात् ।

જયારે ચિત્સુખાચાર્ય કહે છે કે સુક્તિમાં દુઃખાસાવ પણ સ્વત પુરુષાથ' નથી સર્વત્ર દુઃખાસાવ સ્વરૂપસૂત્ર સુખની અસિબ્યાક્ત (સ્કુરણ)માં પ્રતિબંધકના અસાવરૂપ હાવાથી સુખને શેષ છે માટે સુખ જ સ્વતઃ પુરુષાર્થ છે. બીજા બધાંય તના શેષ (બંગ) છે માટે સુખનું સાધન હોવાનું જ્ઞાન જ પ્રવર્તક સંસવતું હાેય ત્યારે દુઃખાસાવને પણ સ્વતઃ પુરુષાર્થ કલ્પીને તેનાં સાધનામાં પ્રવર્તક (---દુઃખાસાવનાં સાધન હોવાનાં જ્ઞાન---)તા સંગ્રહને માટે ઇપ્ટસાધનતા-ગ્રાન, જે ઇચ્છાવિષયત્વના પ્રવેશને કારણે ગૌરવથી સુક્ત બન્સું છે, તેની પ્રવર્તક તરાક કલ્પના કરવાં બરાબર નથી.

વિવરભ્ર : અવિદ્યા નિરૂત્તિની જેમ દુઃખનિષ્ટત્તિ પણ સ્વતઃપુરૂષાર્થ નથી, તેથી પ્રહ્યાનન્દના સ્કુરણુના સાધન તરીક જ અવિદ્યા–નિષ્ટત્તિને ત્રાનસાખ્ય માનવામાં આવે છે.એવા ચિરસુખાચાય`ના મત રજૂ કર્યો છે. દુઃખાસાવ સુક્તિમાં સ્વતઃ પુરૂષાર્થ નથી. 'સુક્તિમાં' એમ કહ્યું છે તેથી એવી બ્રાન્તિ સંભવે છે કે સસારદશામાં સુખની જેમ દુઃખોભાવ પણ

## सिद्धान्तछेशसङ्ग्रहः

સ્વતઃ પુરૂષાર્થ છે. એ બ્રાન્તિનું નિવારબુ કરવા માટે કહ્યું છે કે સવ'ત્ર સુખ જ સ્વતઃ પુરૂષોર્થ છે. સુખ આત્માનું સ્વરૂપબૂત હોવા બતાં દુઃખયુક્ત દશામાં જેને અભિવ્યક્તિ કહેવામાં આવે છે તેવું તેનું વિશેષ સ્કુરબુ થતું નથી તેથી દુઃખને સુખની અભિવ્યક્તિમાં પ્રતિય ધક કશ્યવામાં આવે છે. અને આમ દુઃખાભાવ સુખન! અભિવ્યક્તિને શેષ, અર્થાત્ તેનું અંગ હોવાને કારબુ જ તેની ઇચ્છા કરવામાં આવે છે. સુખની જેમ તે સ્વત: પુટ્ટ્રપાર્થ છે એટલા માટે તેની કામના કરવામાં નથી આવતી એવા ભાવ છે. દુ ખાભાવ સુખને શેષ હોય તા દુઃખાભાવનાં સાધના પણ સુખના સાધના બને છે. અને આમ સુખન સાધનામાં અને દુઃખાભાવનાં સાધનામાં સવ'ત્ર એ સુખનાં સાધન છે એ જ્ઞાન જ પ્રવર્ત ક સ ભવે છે. બીજી બાજુએ જો દુ ખાભાવને સ્વત: પુરુષાર્થ કશ્પવામાં આવે છે એ જ્ઞાન જ પ્રવર્ત ક સ ભવે છે. બીજી બાજુએ જો દુ ખાભાવને સ્વત: પુરુષાર્થ કશ્પવામાં સાધન છે એ જ્ઞાન જ પ્રવર્ત ક સ ભવે છે. બીજી બાજુએ જો દુ ખાભાવને સ્વત: પુરુષાર્થ કશ્પનાં સાધન છે એ જ્ઞાન જ પ્રવર્ત ક સ ભવે છે. બીજી બાજુએ જો દુ ખાભાવને સ્વત: પુરુષાર્થ કશ્પવામાં આવે તે દુઃખાભાવનાં સાધનામાં પ્રવત્તિ ન સંભવે એવો દલીલ કરવામાં આવે કે "તેમને વિષે એ દુઃખાભાવનાં સાધન છે એ જ્ઞાન જ ભલ પ્રવર્ત ક હેા!" તે એ બરાબર નથી, કરબુ કે એમ હોય તા પ્રવત્તિ પ્રવર્તાત્રમાં અનુગત કારજીનો અભાવ હશે (— અર્થાત્ દરેક પ્રવૃત્તિ માટે જુદું કારબુ માનવું પડશે; સુખસાધનતાજ્ઞાન સ્વ' પ્રવર્તમાં અનુગત કારબુ છે તે નહી સંભવે).

શકા થાય કે એપ હોય તો ' ઇબ્ટતું સાધન છે ' એ જ્ઞાનને કારણે સવ'ત્ર પ્રવૃત્તિ ભલે થતી: સુખની જેમ દુઃખાભાવ પણ ઇચ્છાતા વિષય હાેવાથી તેના પણ ' ઇબ્ડ 'માં સમાવેશ કરી શકાશે પણ આ શંકા બરાબર નથી. પ્રવૃત્તિમાત્રના કારણુ ઇબ્ટસાધનતાદ્યાનમાં 'ઇબ્ટ' અંશમાં સુખવ જાતિના પ્રવેશ કરપવામાં આવે તા કારણુતાના અવચ્છેદકમાં લાધવ પ્રાપ્ત થાય છે, જ્યારે ઇબ્ટત્વ ઇચ્છાવપયત્વ, રૂપ ઉતાધિના પ્રવેશ કરપરામાં કારણુતાના અવચ્છેદકમાં ગૌરવ દાેષ થશે માટે સુખ જ સ્વત:પુરુષાર્થ છે એ પક્ષ શુક્તિસુક્ત છે.

[ જુઓ (અત્સુખાચાય'ની તત્ત્વપ્રદી િકા (ચતુર્ચ પરિચ્છેદ, પૃ. ૫૬૩) (વડ્દશ'ન પ્રકાશન, વારાણુસી, ૧૯૭૪) — नात्र दुःखामावः स्वतन्त्रतया पुरुषार्थः, सुखाभिव्यक्षिशेषरवातः न च बिपरोतवृत्तिप्रसङ्गः, विकल्पासहत्वातः । कि छुखं दुःखामावस्वोत्पादक्मुतामिव्यञ्जकम्, नोमयणपि !— दुः भाखाव स्वतंत्र गण्णे पुरुषार्थं नथी, कारणु के ते सुभूनी અભિગ્યक्तिने શેષ છે ( – तेनुं અંગ છે). શંકા થાય કે સુખ જ દુઃ ખાભ્રાવનું અંગ છે એમ ઊલટો પ્રસંગ કેમ ન થાય, તાે ઉત્તર છે કે આ વિપરીત. પ્રસંગ ન હાેઈ શકે કારણુ કે વિકલ્પને સહન્ર-નહીં કરી શકે— શું સુખ દુઃ ખાભાવનું ઉત્પાદક છે કે તેનું અભિગ્ય જક છે. બેમાંથી: કાેઈ રીતે ન હાેઈ શકે.

न च दुःखाभाव एव स्वतः पुरुषार्थः, तच्छेपतया सुखं काम्यमिति वैपरीत्यापत्तिः । बहुकालदुःखसाध्येऽपि क्षणिकसुखजनके निन्दितग्राम्य-धर्मादौ प्रष्टत्तिदर्शनात् । तत्र क्षणिकसुखकालीनदुःखामावस्य पुरुषार्थत्वे तदर्थ बहुकालदुःखानुभवायोगात् । न च तत्र क्षणिकसुखुस्य पुरुषार्थत्वेऽपि दोषतौल्यम् । भावरूपे सुखे उत्कर्षापकर्षयोरनुभवसिद्धत्वेन क्षणमप्यत्यु-

440 /

स्कृष्टसुखार्थं बहुकालदुःखानुभनोपपर्ताः । दुःखाभाने चोत्कर्षापकर्षा सम्भवात् । तस्मान्गुन्तौ संमारदुःखनिवृत्तिरप्यविद्यानिवृत्त्त्वत् सुखशेष इत्यनवच्छिन्नानन्दप्राप्तिरेव स्वतःपुरुषार्थं इत्याहुः ॥३।

અને " દુઃખાભાવ જ રવતઃપુરુષાર્થ છે અને તેના રોષ તરીકે સુખ કાગ્ય છે એમ વૈપરીત્યની પ્રસક્તિ છે "—અમ કહી શકાય નહિ, કારણ કે લાબા કાળના દુઃખયી સાધ્ય હાવા છતાં પણ ક્ષ(ણક સુખ ઉત્પન્ન કરનાર નિન્દિત ગ્રાગ્ય ધમ (જેમ કે અગચ્યાગમન—ગુરુપત્ની વ્યાદિ અગસ્ય સ્ત્રીઆ સાથે સમાગમ હાેવા) આદિમાં પ્રવૃત્તિ જોવામાં આવે છે. ત્યાં (ઉક્ત નિન્દિત પ્રવૃત્તિસ્થળમાં) જો ક્ષણિક સુખકાલીન દુઃખાભાવ પુરુષાર્થ હાેય તે તેને માટે લાંબા સમય સુધી દુઃખના અનુભવ સંભવે નહિ. અને ત્યાં ક્ષણિક સુખને પુરુષાર્થ માનવામાં આવે તાપણ શેષ સમાન છે એવું નથી, એવું કારણ એ કે ભાવરૂપ સુખમાં. ઉત્કથ' અને શ્રપકર્થ અનુભવથી સિદ્ધ હાેવાને કારણે એ કે ભાવરૂપ સુખમાં. ઉત્કથ' અને શ્રપકર્થ અનુભવથી સિદ્ધ હાેવાને કારણે એ કે ભાવરૂપ સુખમાં. ઉત્કથ' અને શ્રપકર્થ અનુભવથી સિદ્ધ હાેવાને કારણે એક ક્ષણ માટેના પણ અત્યન્ત ઉત્કૃષ્ટ સુખને માટે લાબા કાળ સુધી દુઃખના અનુત્તવ ઉપપન્ન છે; અને દુઃખાબાવમાં ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષના સંભવ નથી. તેથી મુક્તિમાં સંસારદુઃખતી નિવૃાત્ત પણ અવિદ્યા-નિવૃત્તિની જેમ સુખને રોય છે માટે અનવચિછન્ન આનનદની પ્રાપ્તિ જ સ્વતઃપુરુષાર્થ છે (એમ (ચત્તસુખાચાવ' કહે છે). (૩)

વિવર્ષ્ણ : કેટલાક દલીલ કરે છે કે આ શાંકાને અવકાશ તથી કારણ કે વૈપરીત્ય-પક્ષમાં (દુ:ખાભાવ સ્વતઃપુરુષાર્થ છે અને સુખ તેને શેષ છે એ પક્ષમાં) દુ:ખાભાવરૂપ ઉપાધિના જ પ્રવર્તંક જ્ઞાનની કારણનાના અવચ્છેદકના શરીરમાં પ્રવેશ માનવા પડશે તેથી ઇચ્છાવિષયત્વરૂપ ઉપાધિના પ્રવેશ માનનાર પક્ષમાં છે તેમ અહીં ગૌરવ દોષ સમાન છે. પણ આ દલીલ બરાબર નથી. સિદ્ધાન્તમાં સુખ આત્મરૂપ હોવાથી એક વ્યક્તિ છે તેથી સુખત્વ જાતિના સંભવ નથા અને સુખત્વ ઉપાધિરૂપ છે એમ માનીને શંકાના સંભવ છે જ. ઇચ્છાવિષયત્વની જેમ સુખત્વ પણ ઉપાધિરૂપ છે એમ માનીને શંકાના સંભવ કારણતાવચ્છેદકનું ગૌરવ સમાન છે તેથી વિનિગમક (સુખત સ્વતા પુરુષાર્થ માની શકાય, દુ:ખાભાવને નહિ એમ કહેવા માટે કાઇ નિર્ણાયક કારણ) ન હોવાથી વૈપરોત્પના શંકા સુક્ત જ છે.

સિદ્ધાન્તમાં વસ્તુત : સુખબ્યક્તિ એક હોવા છતાં ઔષાધિક ભેદ માનવામાં આવે છે તેથી સુખત્વનું જાતિ હોલું અક્ષત છે માટે વિપરીત હ્યા શક્ય નથી એમ મનમાં રાખીને બીજો દેાષ બતાવ્યા છે—લાકમાં જોઈએ છીએ કે ક્ષાંશુક સુખની ખાતર લાંબા કાળ સુધી દુ: ખાતુભવ સ્વીકારીને પશુ અગમ્યાગમન આદિ નિ દિત અને પાપી કૃત્યમાં માશ્રુયા પ્રવત્ત થાય છે. જો દુ:ખાભાવ જ સ્વતઃપુરુષાર્થ હોય તા આ પ્રવત્તિ સંભવે નહિ. સુખ દુ:ખાભાવને શેષ છે, તેનું અંગ છે એ પક્ષમાં સુખકાલીન જે દુ:ખાભાવ છે તેની જ પ્રતિ સુખ શેષ છે એમ કહેવું પડશે કારશુ કે અત્ય સમયના દુ:ખાભાવ પ્રતિ તે સુખ શેષ હોઈ. શકે નહિ. અતે આપ ક્ષશિક સુખ સમયના દુ:ખાભાવ જ ક્ષશિક છે તેને લક્ષ્યમાં રાખીને લાંબા ફાળ સુધીના દુ:ખોમા અનુભવ કાઈ સ્વાકારે નહિ.

#### सिद्धान्तलेशसङ्हः

શાંકા થાય કે સુખને સ્વત પુરુષાર્થ માનવામાં આવે તે! પણુ ક્ષણિક સુખને અથે લાંબા કાળ માટે દુ:ખને! અનુભવ કાંઈ સ્વાંકારે નહિ એ દોષ સમાન છે. પણુ આ શકા બરાબર નથી કારણ કે ભાવરૂપ સુખમાં ઉત્કર્ષ અને અપકર્ષ શક્ય છે તેથી એક ક્ષણ માટેના પણુ અત્યંત ઉત્કૃષ્ટ સુખને માટે લાંબા સમય સુધીના દુ. ખને! અનુભવ લોકો રવીકારે એ ઉપપન્ન છે શંકા થાય કે દુ:ખાભાવ સ્વતઃપુરુષાર્થ છે એ પક્ષમાં પણુ ક્ષણિક સુખ સમયના દુ:ખાભાવમાં ઉત્કર્ય કરપી લાં તો શા વાંધા છે. આને! ઉત્તર છે કે અભાવને ઉત્કર્ષ આદિના આઝય માનવામાં નથી આવતા, આમ દુ:ખાલાવ સ્વતઃપુરુવાંથ ન હેાઈ શકે તેથી અવિદ્યાનિવૃત્તિના જેમ સંસારદુ:ખની નિવૃત્ત સુખને શેષ છે અને ત્વરૂપભૂન અનવ સ્છિન આનંદની પ્રાપ્તિ એ જ સ્વતઃપુરુષાર્થ છે. (૩)

(४) नन्वनवच्छिन्नानन्दः प्रत्यग्रूपतया नित्यमेव प्राप्तः । सत्यम् । नित्त्यप्राप्तोऽपि अनवच्छिन्नानन्दस्तमावृत्त्य तद्विपरीतमर्थं प्रदर्शयन्त्या अविद्यया संसारदत्तायामसत्करुपत्वं नीत इत्यक्ठतार्थताऽभूत् । निवर्तितायां च तस्यां निरस्तनिखिलानर्थविक्षेपे स्वकण्ठगतविस्मृतकनकाभरणवत् प्राप्यने इवेत्त्यौपचारिकी तस्य प्राप्तव्यतेति केचित् ॥४॥

(૪) શ'કા થાય કે અનવચ્છિન્ન આનંદ સ્વરૂપભૂત હેાવાથી નિત્ય જ પ્રાપ્ત છે. આના ઉત્તર છે સાચું. (પણ) અનવચ્છિન્ન આનંદ નિત્ય-પ્રાપ્ત હાવા છતાં તેનું આવરણ કરીને તેનાથી વિપરીત (દુ:ખાત્મક સ સાર)ને અતાવનારી અવિદ્યાથી સ'સાર-દશામાં તે નહિવત બનાવી દેવામાં આવ્યા છે તેથી અકુ નાથ'તા થઈ (-પૂણું આનન્દની અપ્રાપ્તિ થઈ). અને તે (અવિદ્યાપ્તે નાશ કરવામાં આવતાં સમગ્ર અનર્થરૂપ વિક્ષેપના નિરાસ કરાતા હાવાથી પાતાના ગળામાં રહેલા પણ ભુલાઈ ગયેલા સે નાના અલંકારની જેમ તે જાણે કે પ્રાપ્ત થય છે માટે તેની પ્રાપ્ત-થતા (તેનું પ્રાપ્તના વિષય હાેલું, તેને મેળવવાપણું) ઔપસારિક (ગીયુ) છે એમ કેટલાક કહે છે.

વિવરે છ : અનવચ્છિન્ન આનંદ છવનું પોતાનું સ્વરૂપ છે તેથો તે નિત્ય પ્રાપ્ત છે અને વાસ્તવમાં તેને મેળવવાપછુ રહેતું નથી. પણ અવિદ્યા તેનું આવરણ કરે છે અને સસારદુ ખરૂપ અનથં ના વિક્ષેપ કરે છે તેથી તે નિત્ય પ્રાપ્ત આનંદ જાણે કે અપ્રાપ્ત હોય તેવા બની જાય છે. સાનાના હાર ગળામાં જ હાેવા છતાં તે વાત સુક્ષાઈ જતાં સ્ત્રી શાધ કરવા લાગી જાય અને તેના ખાલ આવતાં તેને એમ લાગે કે તેની પ્રાપ્તિ થઈ છે પણ વાસ્તવમાં તે પ્રાપ્ત જ હાેય છે તેના જેવુ જ આ સ્વરૂપસૂત અનવસ્છિન્ન આનંદનુ છે. અવિદ્યાની નિરૃત્તિ થતાં તેનાથી વિક્ષિપ્ત સંસારરૂપ અનર્થના પણ નિરૃત્તિ થાય છે અને આનંદ જાણે કે પ્રાપ્ત થયા હાેય એમ લાગે છે, જો કે વાસ્તવમાં તે નિત્ય પ્રાપ્ત જ હાેય છે. આમ આનંદની પ્રાપ્તિનું કથન ઔપ્યારિક કે ગૌણ અર્થમાં સમજવાનું છે. ખરી રીવે તા આનંદ નિત્ય પ્રાપ્ત જ છે – એમ કેટલાક કહે છે. अन्ये तु---संसारदशायां 'नास्ति न प्रकाशते' इति व्यवहार-योग्यत्वरूपाझानावरणप्रयुक्तरय 'मम निरतिशयानन्दो नास्ति' इति प्रत्ययस्य सर्वसिद्धत्वात् तदाल्रम्बनभूतः कश्चिद् व्रह्मानन्दस्याभावः काल्पनिको यावदविद्यमनुर्वते । अविद्यानिष्टत्तौ च तन्मूलत्वान्निवर्तते इति 'यस्मिन् सत्यग्रिमक्षणे' इत्यादिल्रक्षणानुरोधेन सुख्यमेव तस्य प्राप्यस्वमित्त्याहुः ॥

જ્યારે બીજાએ કહે છે કે સ'સારદશામાં '(નિરતિશય આન'દ) નથી, નથી પ્રકાશતેા' એ વ્યવહારને ચાગ્ય હેાવારૂપ અજ્ઞાનના આવરણથી પ્રયુક્ત 'મારો નિરતિશય આનંદ નથી' એ દાન સવ<sup>ડ</sup>ાસહ હેાવાથી તેના આલ'બનરૂપ કાઈ પ્રદ્યાન-દને કાલ્પનિક એવા અભાવ અવિદા રહે ત્યાં સુધી અનુવૃત્ત રહે છે. અને મવિદ્યાની નિવૃત્તિ થતાં તન્મૂલક (અવિદ્યામૂલક) હેાવાને કારણે (પ્રબ્રાનન્દને કાલ્પનિક અભાવ) નિવૃત્ત થાય છે; માટે 'જે હાેતાં ઉત્તર ક્ષણમાં' ઇત્યાદિ લક્ષણના અનુરાધથી (પ્રદ્યાનન્દ) ની પ્રાપ્યતા મુખ્ય છે.

वित्र २७३ : 'एतस्येवानन्दस्यान्यानि भूतानि मान्नामुग्रजीवन्ति ' (णुढह. ४ ३ ३२) ' अग्नन्दं ब्रह्मगो विद्वान् ' (तेति. २.८) अत्याहि वेहांतव अयोधी अतिपाहित के નિરતિશય આનંદ તે નથી એવા અનુભવ સવ'ને થાય છે. અને આમ સ્વરૂપ હોવાને લીધે તેવા આનંદ નિત્ય જ વિદ્યમાન હાેવા છતાં તેના અભાવનું શાન જેવામાં આવે છે. તેથો એ આન કના વાસ્તવમાં અભાવ સંભવતા ન હાેવા છતાં અવિદ્યાકત આવરહાને અધીન જેતી સ્થિતિ છે તેવા અનાદિ કાલ્પનિક અભાવ આનંદના વ્યભાવના <sub>૨૫</sub>નના વિષય છે એમ માનવું પડશે. અને આ **બ**ભાનન્દના અભાવ અવિદ્યા ટકે ત્યાં સુધ ટકે છે ' નિરતિશય આન'દ નયી પકાશતા, અપકાશમાન હાવાને કારણે તે નથી જ એ બ્યવહાર સદા થતા ન હાેવાથી અને આવરસ સદા હાેવાથી 'ચાગ્યત્વ' સુધીનું વચન છે એમ સમજવાનુ છે - આવા વ્યવહાર ન થતા હોય તા ય થઈ શકે ખરા. ચાલ્મન્ सति अग्निमक्षणे यत्य सराम्, यदमावे च यस्थ अनावः तत् तत्साध्यम् - ले होता छत्तर क्षश्वभा જેનું અસ્તિત્વ શક્ય હાય અને જેના અભાવમાં જેને અભાવ હાય તે તેનાથી સાધ્ય છે-એ લક્ષણ અનુસાર હાલાજ્ઞાન હાેય તે। ઉત્તર ક્ષણમાં નિર્વતિશય આનંદનું અસિતત્વ હેાય છે અને જ્ઞાનના અભાવમાં ઉક્ત આનંદના અભાવ હાય છે તેથી જ્ઞાનથી એ સાધ્ય છે. માટે નિરનિશય આનંદ પ્રાપ્ત હોવા છતાં મુખ્ય અવૈમાં વે પાપ્ય છે, તેને ખરેખર મેળવવાપશું છે.

2-199

अपरे तु-अवेद्यस्यापुरुषार्थत्वात् संसारदशायां सद्य्यनवच्छिन्न-खुद्धमापरोक्ष्याभावान्न पुरुषार्थः । न च स्वरूपझानेनापरोक्ष्यं तदाऽप्यस्ति, तम्ब सर्वदा स्वरूपसुद्धाभिन्नत्वात् । इत्तिझानेनापरोक्ष्यं तु न झुक्ताव-पीति वाच्यम् । न दि स्वव्यवहारानुकूल्वैतन्याभेदमात्र मापरोक्ष्यम् । घटावच्छिन्वचैतन्याभिव्यक्तौ तदभिन्नस्य घटगन्धस्यापि आपरोक्ष्यापरोः । किं त्वनाद्यतार्थस्य तदभेदः । तथा चानावृत्तत्वांशस्तत्त्वसाक्षात्कारे सत्येवेति मिरतिशयसुद्धापरोक्ष्यस्य पुरुषार्थस्य विद्याप्राप्यत्त्वं युक्तमित्त्याद्वः ।

ભ્યારે બીલાએ કહે છે કે જે અવેલ છે તે પુરુષાથ' ન હાેઈ શકે તેથી સંસારદશામાં અનવચ્છિન્ન સુખ હોવા છતાં તે અપરાક્ષ નથી માટે તે પુરુષાથ' નથી અને એ તે દલીલ કરવા ન હિ કે "સ્વરૂપજ્ઞાનથી અપરાક્ષતા ત્યારે (સંસારદશામાં) પણ છે કારણ કે તે (સ્વરૂપજ્ઞાન) સર્વ'દા સ્વરૂપસુખથી અભિન્ન છે; બ્યારે વૃત્તિજ્ઞાનથી અપરે ઘતા તા સુદ્ધિતમાં પણ નથી." (આ દલીલ ખરાઅર નથી) કારણ કે પોતાના બ્યવહારને અનુકૂલ ચૈતન્યથી અભેદ માત્ર અપરાક્ષત્વ ન તી, કેમ કે (એમ હાય તા) ઘટથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યથી અભેદ માત્ર અપરાક્ષત્વ ન તી, કેમ કે (એમ હાય તા) ઘટથી અવચ્છિન્ન ચૈતન્યથી અભેદ માત્ર થતાં તેનાથી અભિન્ત ઘટ્ય ધની પણ અપરાક્ષતા પ્રસદ્ધ થાય (—ઘટની ગ'ઘને પણ અ હોક્ષ માનવી પડે કારણ કે તે બભિબ્યક્ત ચૈતન્યથી અભિન્ન છે). પરંતુ અનાવૃત અર્થ ના તેનાથી (અનાવૃત ચૈતન્યથી) અભેદ એ જ તેની અપરાક્ષતા છે. અને આમ (નિર્સાતશય સુખમા) અત્વવત્તવ અંશ તત્ત્વ સાક્ષાત્કાર થાય તો જ સંભવે છે, માટે નિરાતશય સુખના અપરાક્ષત્વરૂપ પુરુષાર્થ વિદ્યાર્થી પ્રાપ્ય હોય એ સુક્રત છે.

વિવરજ્ઞુ: અહીં જે મત રજૂ કર્યો છે તેમાં પુત્ર'મતથી વિશેષતા એ છે કે પુત્ર મતમાં પ્રદ્યાન દનું સ્વરૂપ જ પુરષાર્થ છે જ્યારે આ મતમાં બ્રહ્માનન્દની અપરોક્ષતા પુરુષાર્થ છે અને એ અપરોક્ષત્વ અવિદ્યાની નિરૃતિ દ્વારા વિદ્યાર્થી સાખ્ય છે; તે વિદ્યાના ઉદયની પ્રદેશાં દ્વાતું નથી.

શંકા થાય કે વિદ્યાર્થી પ્રાપ્ય આનન્દાપગેક્ષત્વ સ્વપ્રકાશ ચૈતન્યરૂપ હાેઈ શકે, કે વ્રત્તિરૂપ હાેઈ શકે; પણ વ્યા બેમાંથી કાેઈ રોતે તે સંભવતું નથી. પોતાના બ્યવહારને અનુકૂસ ચૈતન્યથી અભિન્ન હાેલું તેને જો નિરતિશય આનંદનું અપરોક્ષત્વ કહેવાનું હાેય તા સંસારદશામાં પ્રદ્ધાનંદ આવૃત હાેવા છતાં તેવું અપરોક્ષત્વ તેનું છે જ કારણ કે પ્રદ્ધાનંદના બ્યવહારને અનુકૂસ સાક્ષિ-ચૈતન્યથી અબેદ પ્રદ્ધાનંદમાં સદા હાેય છે; તેથી તે આનથી પ્રાપ્ય નથી. અને વૃત્તિરૂપ અપરોક્ષતવ તેા મુક્તિમાં પણ નથી.

મ્મા શંકાનું સમાધાન એ છે કે અધરોક્ષત્વના શરીરમાં પ્રવિષ્ટ જે અ હતત્વની નિષ્ટત્તિ તેના સંપાદન દ્વારા પ્રહ્ઞાનન્દનું અપરોક્ષત્વ વિદ્યાસાધ્ય છે. શબ્દથી અપરોક્ષ જ્ઞાન થાય છે એ વાદ અનુસાર પાતાના વ્યવહારને અનુકૂલ ચૈતન્થથી અભિન્ન હેલવા માત્રથી કોઈ વસ્તુ અપરાક્ષ નથી ખનતી. કારણું કે તેમ હોય તો ઘટાવચ્છિન્ન ચૈતન્યની અભિવ્યક્તિ થતાં એ અભિવ્યક્ત ચૈતન્યથી અભિન્ન ઘટગન્ધનું પણુ અપરાક્ષત્વ થવું જોઈએ. પણુ અપરાક્ષત્વ એટલે અનારૂત અર્થનું અનારૃત ચૈતન્યથી અભિન્નવ તત્ત્વસાક્ષાત્કાર થાય ત્યારે નિરતિશ્વ સુખમાં અનારૃતવ અંશ સંભવે છે તેથી ચૈતન્યરૂપ (—વૃત્તિરૂપ નહિ—) નિરતિશય સુખા-પરાક્ષત્વ પુરુષાર્થ છે અને તે વિદ્યાર્થી પ્રાપ્ય છે. માટે સુક્તિમાં નિરતિશય સુખાનું અપરાક્ષત્વ સંભવતું નથી એમ નથી.

<u>इतरे</u> तु—अस्तु व्यवहारानुकूल्चैतन्याभेदमात्रमापरोक्ष्यम् । तथाऽ-प्यक्कानमहिम्ना जीवभेदवच्चिदानन्दभेदोऽपि अध्यस्त इति संसारदश्चार्या पुरुषान्तरस्य पुरुषान्तरचैतन्यापरोक्ष्यवद् अनवच्छिन्नसुखापरोक्ष्यमपि नास्ति । अज्ञाननिवृत्तौ तु चिदानन्दमेदप्रविलयात् तदापरोक्ष्यमिति तस्य विद्यासाध्यत्वमित्त्याहुः ॥४॥

જ્યારે બીજા કહે છે કે લલે વ્યવહારને અનુકૂલ ચૈતન્યાલિન્નત્વ માત્ર અપરાક્ષન્વ હાેય તાે પણ અજ્ઞાનના પ્રભાવથી જીવ∽ભેકની જેમ ચિત્ અને આન'કના ભેક પણ અધ્યસ્ત છે એટલે સ'સારદશામાં જેમ એક પુરુષનું ચૈતન્ય ધીજા પુરુષને અપરાક્ષ નથી હાેતું તેમ અનવચ્છિન્ન સુખતું અપરાક્ષજી પણ નથી હાેતું. પણ અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ થતાં ચિત્ અનં આન'કના લેઠના પ્રવિલયને કારણે તેનુ અપરાક્ષત્વ થાય છે તેથી તે વિદ્યાથી સાધ્ય છે. (૪)

વિવર્સ્ટ્સ : આ મતમાં અપરોક્ષત્વ એટલે બ્યવહારને અનુકૂલ ચૈતન્યાભિન્નત્વ માત્ર. આ લક્ષણમાં અનાવતત્વને અર્ચ'તું વિશેષણું માનવાની આવશ્યકતા નથી સ્વીકારી. શંકા થાય કે આમ હોય તો ધટથી અવવિચ્છન્ન ચૈતન્યના અભિગ્યક્તિ થતાં તેનાથી અભિન્ન ઘટળ-ધતું પણું અપરોક્ષત્વ થવું જોઈએ. પણું આ શંકા બરાબર નથી. ધર્માદિ સાક્ષ્મીમાં અધ્યસ્ત છે અને તે અનાવત સાક્ષિચૈતન્યથી અભિન્ન હોવા છતાં તેતું અપરોક્ષત્વ જોવામાં આવતું નથી; તેની જેમ ઘટળન્ધ પણું અભિગ્યક્ત ઘટાવચ્છિન્ન ચૈતન્યથી અભિન્ન હોવા છતાં તેમાં અપરોક્ષત્વ ન હોય એ ઉપપન્ન છે. એવી દલીલ કરી શકાય નહીં કે ધર્માદિ પ્રસક્ષયોગ્ય નથી તેથી તે અપરોક્ષ છે. આ દલીલ શુક્તિશક્ત નથી કારણ કે આમ હોય તે પ્રકૃતમાં પણુ ચાક્ષુ વ્હતિથી અભિગ્યક્ત ચૈતન્ય પ્રતિ ફળના ખળે ગન્ધને અયોગ્ય કદપવાથી (---ગ'ધ ચક્ષુથી પ્રાહ્ય નથી માટે) તેની અપરોક્ષતાન! પ્રસક્તિ નહીં થાય.

શાંકા થાય કે એમ હાેય તેા સ્વરૂપાનન્દનેા સદા સ્વબ્યવહારને અનુકૂલ સાક્ષિથૈતન્**યથી** અભેદ હેાવાને કારણે વિદ્યાને અપરાક્ષત્વનું સાધન માનવું યુક્તિયુક્ત નથી. આ શ**ંકાનું** સમાધાન એ છે કે સ્વબ્યવહારને અનુકૂલ ચૈતન્યથી અભેદ એ જ અપરાક્ષત્વ એમ માનીએ તેા પણ કાેઈ હાનિ નથી. જેમ એક પુરુષને ભીજા પુરુષનું ચૈતન્ય અપરાક્ષ નથી હોતુ તેમ સંસ રદેશામાં છવતે અનવચ્છિન્ન આનંદનું અપરોક્ષત્વ પંજુ નથી જેમ છવાના અન્નાનમૂલક અનાદિ પરત્યર-બેદ છે તેમ સાક્ષિયૈતન્ય અને બ્રહ્માનંદના પજી અન્નાનથી અધ્વસ્ત અનાદિ બેદ છે તેથી બ્રહ્માનંદના પાતાના વ્યવહારને અનુકૂલ સાક્ષિયૈતન્યથી અમેદ ન હોવાથી, અર્થાત્ વાસ્તવ અબેદ પરસ્પરબિન્ન જીવામાં સવ'સાધારણ વિદ્યમાન હોવા છતાં તે અક્રિવિત્રર હોવાથી બ્રહ્માન દનું અપરોક્ષત્વ નથી. તત્ત્વત્રાન અન્નાન અને તેનાથી પ્રયુક્ત બેદના નાશ કરે છે અને તે દારા અનવચ્છિન્ન આનંદના અપરોક્ષત્વનું સંપાદક બને છે. આને કારણે તેવું આનંદાપરોક્ષત્વ તત્ત્વત્રાનથી સાધ્ય માનવામાં આવે તે તે યુક્ત છે. (૪)

(५) अथ विद्योदये सत्युपाधिविलयादपेत जीवभावस्य किमीश्वर-भावापत्तिभवति, उत शुद्धचैतन्य नात्ररूपेणावस्थानम् इति विवेचनीयम् । उच्यते--- एकजीववादे तदे काज्ञानकल्पितस्य जीवेश्वरविभागादि-

# कुत्सनमेदप्रपश्चस्य तद्विद्यो र्ये बिलयान्निर्विज्ञे कितन्यरूपेणैवावस्थानम् ।

(૫) હવે શ'કા થાય કે વિદ્યાનેા ઉદય થતાં ઉપાધિના વિલય થવાથી જેના જીવભાવ જતાે રહ્યો છે તે (મુક્ત) શું ઈ ધરરૂપ થશે કે શુદ્ધ ચૈતન્યમાત્ર રૂપથી રહેશે એનું વિવેચન કરવું જોઈએ

કઢીએ છીએ—એકજવવાદમાં તે (એક જીવ)ના એક અજ્ઞાનથી કલ્પિત જાત-ઈપરના વિભાગ આદિ સકલલેદ-પ્રપ'ચના તે (જીવ)ના વિદ્યાને ઉદય થતાં વિલય થાય છે તેથી નિર્વિશેષ ચૈતન્યરૂપે જ રહેશે.

વિવરણ : વિદ્યાને! ઉદય થતાં ઉપાધિને! લય થવાથી છવભાવ જતા રહે ત્યારે જે જીવ હતા તે ઈ ધરરૂપે રહે કે શુદ્ધ ચૈતન્યરૂપે જ રહે ! આ પ્રશ્નનો એક ઉત્તર નહીં આપી શકાય. એક છવવાદ અને અને ક છવવાદની દબ્ટિએ જુદું જુદું વિવેચન કરવું પડશે. એક છવવાદમાં જીવ એક હાવાથી તેતું મૂળ અત્તાન પણ એક જ છે અને આમ તે એક જીવને જ્યાં કપાંય અન્તઃકરણમાં તત્ત્વસાક્ષાત્કારના ઉદ્દય થતાં દેવ, તિય'ક. મતુષ્ય આદિ સવ' પ્રમાતાને સાધારણ અત્રાનના તેનાં કાર્યો સાથે તે જ ક્ષણે નિ શેધ નાશ થાય છે તેથી શુદ્ધ ચૈતન્યમાત્ર રહે છે.

શકા થાય કે શુક આદિના અન્ત કરણમાં ઉત્પન્ન થયેલા તત્ત્વત નથી જ જો સવ<sup>\*</sup> પ્રમાતાને સાધારહ્યું સંસારના તેના મૂળ અત્તાન સાથે નાશ થઈ ગયા હોય તા સ સારના ઉપલબ્ધિ ન થવી બેઈએ, જ્યારે આપણું તા સ સારની અનુવૃત્તિ અનુભવીએ છીએ. આ શંકાનું સમાધાન એ છે કે શુક આદિની મુક્તિમાં પ્રમાણ નથી અને શુક આદિની મુક્તિનું પ્રતિપાદન કરનાર શાસ્ત્રનું બીજું તાત્પર્ય છે એ અગાઉ બતાવ્યુ છે. તેથી સંસારનો અનુવૃત્તિને કારણું કોઈ અનુપપત્તિ નથી. अनेकनीववादमभ्युपगम्य बद्धमुक्तव्यवस्थाऽङ्गीकारेऽपि यद्यपि कस्यचिद् ।वद्योदये तदविद्याक्रुतप्रपञ्चविल्येऽपि बद्धपुरुषान्तराविद्याक्रुतो जीवेश्वरविभागादिप्रपञ्चोऽनुवर्तते, तथाऽपि 'जीग्र इवेश्वरोऽपि प्रतिबिम्ब-विश्लेषः ' इति पक्षे मुकस्य बिम्बभूनशुद्धचैतन्यरूपेणैवावस्थानम् । अनेकोपाधिष्वेकस्य प्रतिबिम्बे सति एकोपाधिविल्ये तत्प्रतिबिम्बस्य बिम्बभावेनैगावस्थानौचित्येन प्रतिबिम्बान्तरत्वापत्त्यसम्भवात् । तत्सम्भवे कदाचिज्जीवरूपप्रतिबिम्बान्तरत्वापत्तेरपि दुर्वारत्वेनावच्छेदपक्ष इव मुक्तस्य पुनर्वन्धायत्तेः । अत एवानेक्रग्निववादे अवच्छेदपक्षो नाद्रियते । यदवच्छेदेन मुवितस्तदवच्छेदेनान्तःकरणान्तरसंसर्गे पुनरपि बन्धापत्तोः ।

અનેકજીવવાદ સ્વીકારીને બહ અને મુક્તની વ્યવસ્થ ને અંગીકાર કરવામાં આવે તેમાં પણ જો કે કાઇના જ્ઞાનના ઉદય થતાં તેની અવિદ્યાર્થી કરવામાં આવેલા પ્રયંચના વિક્ષય થાય તાય બહ એવા અન્ય પુરુષોનો અવિદ્યાર્થી કરવામાં આવેલા જીવ-ઇશ્વર વિભાગ આદિ પ્રપંચની અનુવૃત્તિ રહે છે, તા પણ 'જીવની જેમ ઇશ્વર પણ પ્રાંત બિંબવિશેષ છે' એ પક્ષમાં મુક્ત બિંબભૂત શુદ્ધ ચૈતન્યરૂપે જ રહેશે, કારણ કે અનેક ઉપાધિઓમાં એક(બ્રદ્ધાચૈતન્ય)નું પ્રાંત બિંબ હાય તા એક ઉપાધિના વિક્ષય થતાં તેમાંનુ પ્રતિબિંધ બિંબલાવે જ રહે એ ઉચિત હાવાથી તેણે બીજું પ્રતિબિંધ બની જવું જોઈ એ એ આપત્તિ સંભવતી નથી. તેનું કારણ એ છે કે તે (પ્રતિબિંધ બની જવું જોઈ એ એ આપત્તિ સંભવતી હાવાથી ભવચ્છે છે તે (પ્રતિબિંધ બની જાય એ આપત્તિ પણ ટાળવી મુશ્કેલ હાવાથી અવચ્છે દપક્ષમાં થાય છે તેમ મુક્તને કરી બન્ધની આપત્તિ થાય. માટે જ અનેકજીવવાદમાં અવચ્છે દપક્ષનો આદર કરવામાં નથી આવતા (--તેને સ્વીકારવા-માં નથી આવતા) કેમ કે જે (ચૈતન્યપ્રદેશ)ના અવચ્છે દથી મુક્તિ થઈ હાેય તેના અવચ્છે દથી (ત્યાં ચૈતન્યમાં) અન્ય અન્તઃકરણના સંસગ' થતાં કરીથી પણ બધની આપાત્ત થાય.

વિવરણ : વ્યાખ્યાકાર ક્રુષ્ણાન દતીથ' કહે છે કે અપ્પય્યદીક્ષિતને એકજીવવાદ પસંદ નથી એમ સચવવા તેએ નાનાજીવવાદના પૃષ્ઠ કાર કરે છે. નાનાજીવવાદમાં મુક્તને ઇધિરભાવની આપત્તિ સંભવે છે એમ થશપિ...થી બતાવ્યું છે. નાનાજીવવાદમાં મુક્તને સવ'ની સુક્તિ થાય ત્યાં સુધી અન્ય બહ પુરુષોની અવિદ્યાર્થી કૃત ઇધિરભાવની આપત્તિ સંભવે છે.

**શ કા :** આ પ્રમાણે 'વઘવે…' એ ઉક્તિ બરાયર નથી કારણ કે તે ઉક્તિથી જો કે ઈ**ચર**ભાવની આપત્તિ સંભવે છે તાે પણુ નથી સંભવતી એવી પ્રતાતિ થાય છે,

## सिद्धान्त छेशस<del>ङ्</del>महः

ઉત્તર : આ દોધ તથી. નાનાજી વવાદ અનેકવિધ છે. અને આમ સવ' અનેક જીવવા દામાં મુકતને ઈધરલ વની આપત્તિ સલવતી નથી એમ 'વશપિ...' એ ઉક્તિનું તાત્પવ' છે. આ જ તૈયાપિ...(તાેપણ) ઇત્યાદિથી સમજાવ્યું છે. વિદ્યાનો ઉદય થાય ત્યારે અનક ઉપાધિઓમાંથી એક 3ાધિનો લય થવાં તેમાનું ધ્રતિષિ બ ષિ બસાવથી જ રહેશે; તે પ્રતિષિંબવિશેષ રૂપ ઈધરરૂપથી નહી રહે. જો પ્રતિષિ બસૂત ભિંગ થની જાય છે એ નિયમ છોડોને એ બીજું પ્રતિષિંબ બની શકે એમ માનવામાં આવે તે ફરી બંધના આપત્તિ આવશે. પૂર્ણ ચૈતન્યમાં જે ચૈતન્યપ્રદેશના અવચ્છેદથી મુક્તિ થઇ હોય તે પ્રદેશના અવચ્છેદથી ત્યાં ચૈતન્યમાં જો બીજી ઉપાવિ સાથે સંબંધ થાય તા ફરી બંધની આપત્તિ આવે એવો અર્થ છે; જે ચૈતન્યપ્રદેશ મુક્ત થયા છે તેના ફરી બંધની શાયતિ માનવી પડે. માટે જ અનેક જીવવાદમાં અવચ્છેદવાદને આવકાર નથી સાંપડયા.

કૃષ્ણાન દતીર્થ કહે છે કે આ બાયતમાં થાેડા વિચાર કરવા ઘટે. ચૈતન્ય તા સ્વત: નિત્યમુકત છે. તે અનાદિ અવિદ્યાર્થી ઉત્તધિથી અવચ્છિન્ન હાય કે ઉપાધિથી ઉપહિત હાય ત્યારે તે જીવ બને છે અને તેના બંધ થાય છે એ સ્થિતિ છે. અને આમ સુક્રિતની પહેલાં જે ઉપાધિને અધાન ચૈતન્યપ્રદેશના બંધ હતા તેને કરા બંધની પ્રસક્તિ સ્વીકારી શકાય જ નહિ, કારણ કે સુક્રિતકાળમાં તે ઉપાધિની નિવૃત્તિ થવાથી તેને પરત ત્ર અને પહેલા બંધના આશ્રય એવા જે જીવભૂત ચૈતન્યપ્રદેશ તેની પણુ નિવૃત્તિ થઈ જાય છે તેથી તેને કરા પંધની આશ્રય એવા જે જીવભૂત ચૈતન્યપ્રદેશ તેની પણુ નિવૃત્તિ થઈ જાય છે તેથી તેને કરા પંધનો આશ્રય એવા જે જીવભૂત ચૈતન્યપ્રદેશ તેની પણુ બિવૃત્તિ થઈ જાય છે તેથી તેને કરા પંધનો આશ્રય એવા જે જીવભૂત ચૈતન્યપ્રદેશ તેની પણુ બિવૃત્તિ થઈ જાય છે તેથી તેને કરા પંધનો આશ્રય એવા જે જીવભૂત ચૈતન્યપ્રદેશ તેની પણુ બાધની પ્રસક્તિ સંભવતો નથ. કેમ કે તેના અન્ય બહ જીવની ઉપાધિ સાથે સંબંધ થતાં તે બીજો જીવ બને તા પણુ 'પહેલાં જે બહ હાઈને સુકિત પામ્યા તેને બધની પ્રસાક્ત નથા તેથી તેને 'ફરી બધની આપત્તિ થશે એમ કહેવું બરાબર નથી. વળી મુકત ચૈતન્ય અન્ય અન્તઃકરસ્ણ સાથે સંબંધમાં આવતાં તે ઉપાધિવાળા જીવ બને ત્યારે જે **દ્ર**ં પહેલાં સંસારા હાઈને કાઈક રીતે સુકત બન્યો તે હું ફરા સંસારી બન્યો છુ ' એવું અનુસંધાન સંભવતુ નથી, ઠેમ કે સુકત જીવ અને બદ્દ જીવની એક ઉપાધિ નથી હોતી. તેથી બીજો જીવ બની જવાની આપત્તિ બતાવી છે તે અક્રિયિ કર છે તેથા દૂપણુરૂપ નથી. એ જ રીતે પૂર્વાકત મુક્તના પ્રતિબિંબરૂપ અન્ય જીવ બના જવાની પ્રસદિત પણુ અક્રિયિત્લર છે.

(બ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાનંદ સક્ષ્મ વિવેચક છે તેમાં શંકાને સ્થાન નથી !).

'प्रतिबिम्बो जीवः, बिम्बस्थानीय ईश्वरः, उभयानुम्यूतं शुद्धचैतन्यम्' इति पश्ने तु मुक्तस्य यावत्सर्वम्रक्ति सर्वज्ञत्वसर्वकर्तृत्वसर्वेश्वरतसत्यकाम-त्वादिगुणपरमेश्वरभावापत्तिरिष्यते । यथा अनेकेषु दर्षणेषु एकस्य मुखस्य प्रतिबिम्बे सति एकदर्पणापनये तत्प्रतिबिम्बो बिम्बभावेनावतिष्ठते, न तु मुखमात्ररूपेण, तदानीमपि दर्पणान्तरसन्निधानप्रयुक्तस्य मुखे बिम्बरव-स्यानपायात्, तथैकस्य अग्राचेतन्यस्यानेकेषूपाधिषु प्रतिबिम्बे सति एकस्मिन् प्रतिबिम्बे विद्योदये तेन तदुपाधिविखये तत्प्रतिबिम्बस्य

442

## विम्बभावेनावस्थानावश्यम्भावात्। न च ग्रुक्तस्याविद्याऽभावात् सत्यकामत्वादि-गुणविशिष्टसर्वेश्वग्त्वानुपत्तिः, तदविद्याऽभावेऽपि तदानीं बद्धपुरुषान्तरा-विद्यासस्वात्। न हीश्वरस्येश्वरत्वं सत्यकामादिगुणवैशिष्टशं च स्थाविद्याकृतम्, तस्य निरञ्जनत्वात्, किं तु बद्धपुरुषाविद्याकृतमेव तत्सर्वमेष्टव्यम् ।

' જીવ પ્રતિભિ'ભ છે, ઈશ્વર બિ'બસ્થાનીય છે (અને) ઉક્ષયમાં અનુસ્યુત શુદ્ધ ચૈતન્ય છે' એ પક્ષમાં તેો અધાની મુક્તિ થાય ત્યાં સુધી મુક્ત સર્વ'જ્ઞત્વ, સર્વ'-કતુ ત્વ, સવે શ્વરત્વ, સત્યકામત્વ આદિ ગુણાવાળા પરમેશ્વર રૂપ બને છે એમ સ્વીકારવામાં આવે છે. જેમ અનેક દપ છે.માં એક મુખનું પ્રતિબિંગ પડ્યું હોય ત્યારે એક દપ'લુ ખસેડી લેતાં તેમાં પડેલું પ્રતિબિંગ બિંગરૂપે રહે છે. પશ મુખમાત્રરપે રહેતું નથી, કારણ કે ત્યારે પણ બીજાં દપંણેની હાજરીને કારણે સુખમાં બિંબત્વ જતું રહેતું નથી (--સુખ નિંબરૂપથી ચાલું રહે છે); તેમ એક વ્યદ્યાચેત-ચતું અનેક ઉપાધિ આમાં પ્રતિબિંબ પડ્યું હાય ત્યારે એક પ્રતિબિંબમાં विद्याना ઉहेय थतां तेन. थी ते (विद्वान छव)नी ઉपाविना विखय थाय छे तेथी <mark>તેમાં પડેલું પ્ર</mark>તિાંઅંબ ( — મુક્ત **થ**યેલ પ્રાંતબિંબ જીવ— ) બિંબભાવથી અવશ્ય રહેશે. અને એવી દલીલ કરવી નહિ કે "અવિદ્યાને અભાવ હાવાથી મુક્ત સત્યકામત્વાદિ ગુણાથી વિશિષ્ટ સ્વે<sup>° શ</sup>્વર દ્વાય એ અનુપપન્ન છે." (આ દલીલ ખરાબર નથી) કારણ કે તે(સુકત ની અવિદ્યાના અભાવ હાય તા પણ ત્યારે અન્ય બહુ પુરૂષોની ગાવવા વિદ્યમાન છે. એ દેખીતું છે કે ઇશ્વરતું ઇશ્વર છેવું કે સત્યકામ આદિ ગ્રુણાથા વિશિષ્ટ હાેવું એ પોતાનો અવિદ્યાર્થી જન્ય નથી, કારણ કે તે નિરંજન (દોષોને અનાશ્રય) છે; પરંતુ એ બધું બહ પુરુષોની અવિદ્યાર્થી જન્ય છે એમ જ માનવ જોઈએ.

વિવરસ્યુ : શંકા થાય કે અનેક જીવને માનનાર વાદમાં ઈશ્વર પ્રતિભિંભ છે એ પક્ષમાં મુક્ત ઈશ્વરરૂપ હોઈ શકે નહિ; અને અવચ્યદપક્ષમાં મુક્તિ જ સંભવતો નથો, તો ઈશ્વરરૂપ થવાનો વાત જ દૂર રહી આમ હોય તા કયા પક્ષમાં એમ માનવામાં આવે છે કે મુક્ત ઈશ્વરભાવે રહે છે. આ પ્રશ્નના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે જે પક્ષ એમ માને છે કે જીવ પ્રતિભિ બ છે, દશ્વિર બિંખ છે અને બ તેમાં શુદ્ધ ચૈતન્ય અનુસ્યૂત છે એ પક્ષમાં બધા બદ જીવોને મુક્તિ ન મળે ત્યાં સુધી સુકત સર્વદ્યત્વાદિ ગુણાથી વિશિષ્ટ ઈશ્વરકપે રહે છે એમ માનવામાં આવે છે. જ્યારે બધા જીવાની સુક્તિ થશે ત્યત્રે તો મુક્ત નિવિધ્ય શુદ્ધ ચૈતન્યમાત્ર રૂપે જ રહેશે, કારણ કે ત્યાં સર્વ ઉત્તવીઓના ચિન્માત્રમાં પૂરેપૂરો લય થતાં જીવ-ઇશ્વર વિભાગ રહેશે નહિ. પછ્યુ બધા જીવાની મુક્તિ ગયા ત્યાં સુધી એક પ્રતિભિ' તર્ય જીવમાં વિદ્યાનો ઉદ્ય થતાં તે વિદ્યાના કેલ્યથો તે વિદ્વાનની ઉપાયત્વો લય થશે અને તે મુક્ત થયેલ પ્રતિભિ'ત્ર-જીવ હવે ઈશ્વરરૂપે રહેશે.

શાંકા શાય કે મુક્ત તે ઉપાધિ વિનાને થઈ ગયે છે તે તેનું ઐષ્ધર્ય કેવી રીતે સંભવે ક આતા ઉત્તર ઐ છે કે તેની અવિદ્યા ભાલે ન રહી હોય પછા અન્ય ખદ્દ છવાની અવિદ્યા તો રહી જ છે અને તેની અપેક્ષાએ ચૈતન્ય બિંબફપે, ઈશ્વરરૂપે જ ચાલુ રહે છે. અહીં અવિદ્યાઓ અતેક છે એવા વ્યવલારથી અતેક જીવા અતેક અવિદ્યાઓમાં પ્રતિબિંબરૂપ છે, જ્યારે અન્ત કરણો તેમના કર્વૃત્વ આદિની ઉપાધિ છે એમ સૂચવ્યું છે. અને આમ મુક્લનું ઐશ્વર્ય અવિદ્યાપ્રયુક્ત છે એમ માન્યું છે. તેથી પરમાર્થત: મુક્લિ સદ્ય એકરૂપ જ છે માટે પ્રદ્વાસ્તૂત્રના ત્રીજા અધ્યાયના અન્તિમ અધિકરણુમાં નિર્ણુણ વિદ્યાના ફલમૂન મુક્લિની એકરૂપવાનુ પ્રતિપાદન છે તેના કોઈ વિરોધ થવે નથી એવા ભાવ છે.

શંકા થાય કે જેમ જીવતું સંસારીપહું તેની પાતાની અવિદ્યાર્થી જન્ય છે. તેમ કચિરનું ઈચરયહું (તેનું ઐચર્ય) તેની પોતાની ઉપાધિથી જન્ય ઢાવું જોઈએ અને મુક્તને તા પોતાને કાઈ ઉપાધિ રહેતા નથી તેવી તેવું ઐધ્ધ સંસવે નહિ, આ શાકાના ઉત્તર આપતાં કહે છે : શ. અવિદ્યા ઈધરનો ઉપાધિ છે, કે અવિદ્યાર્થી ભિન્ન માયા તેની ઉપાધિ છે ! આ બી તે પક્ષ યુક્ત નથી; અવિદ્યાએામાં ખિબમૂત ચૈતન્યનું જીવેામાં આબિત અવિદ્યાએાથી ઐશ્વર્ય સભવે છે તેથી તેમનાથી નિન્દ માયાને ઉપાધિ કલ્પવાનું વ્યથ' ખને છે. વળી, તે તે જીવગત તત્ત્વત્ત નથી તે તે અવિદ્યાની નિવૃત્તિ થતી જશે એ ક્રમથો બધા જીવેરની મક્તિ થશે તે પછી પહા માયાના નાશ કરનાર કાંઈ ન હાેવાથી ત્યારે પહા માયા બાકો રહેશે એમ મનવું પડશે અવિદ્યાઓના પહ્યુ નિ તમૂત ઈશ્વર સાથે સંત ધ છે તેથી તેમની विश्वे पशक्तिने प्राधान्य आधीने ઈश्वर पासे अवे। निर्देश अराव्ये। छेाय के मम मायः दुरत्यया (लगवहगीता ७.१४) ते। એ ઉभयन्त छे इन्द्रो मायाभिः पुरुष्टव ईयते (अध्यदेह ६ ४७.१८: अહह. २.५.१४), सो सोनि योनिम् (श्वेता. ४.११) छत्याहि अति-वाध्येाथी अविद्याना नानात्वनी सिद्धि थाय छे तेथी जयां माणम् એम એકवचनथी ि हे श द्वाय त्यां के कातिना અભિપાયથી એ ઉપપન્ન છે તેથી અવિદ્યાર્થી ભિન્ન માયા નથી. અવિદ્યા પણ ઇશ્વરની ઉપાધિ નથી કેમ કે ઈશ્વરતું ઐશ્વય પોતાને અશ્વિત અવિદ્યાર્થી જન્ય નથી. પહા તે બદ્ધ પુરૂષોમાં આત્રિત અવિદ્યાયી કત છે. અ વદ્યાઓ જીવાને આશ્રિત છે: ઈશ્વર દોયોના આશ્રય નથી.

न च 'यथाकतुरस्मिन् लोके पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवति (छा. ३.१४ १), 'तं यथा यथोपासते' इत्यादि श्रुतिषु सगुणोपासकाना-मपीश्वरसायुज्य श्रवणाद् ग्रुव रेः सगुणविद्याफलाविशेषापत्तिः । सगुणो-पासकानामखण्डसाक्षात्काराभावाद् नाविद्यानिवृत्तिः, न वा तन्मूलाहङ्कारादे-विलयः । आवरणानिवृत्तोर्चाखण्डा नन्दस्फुरणम् । ' जगद्व्यापारवर्ज प्रकरणादसन्निहितत्वाच ' (त्र. छ. ४.४.१७), 'भोगमात्र साम्यलिङ्गाच्च' (त्र. छ. ४.४.२१) इत्योदिसत्रोक्तन्यायेन तेषां परमेश्वरेण भोग-साम्थेऽपि सङ्कल्पमात्रात् स्वभागो ायुक्तदिव्यदेहेन्द्रियवनितादिस्रष्टि-सामर्थ्येऽपि सक्कलगत्स्रष्टिसंहारादिस्वातन्त्र्यलक्षणं न निरवग्रहमैश्वर्यम् । मुक्तानां तु निरसन्धिबन्धमीश्वरमावं प्राप्तानां तर्स्त्वमिति महतो विशेषस्य सद्भावात् । न च परमेश्वरस्य रघुनाथाद्यवतारे तमसि त्वदुः खसंसगौदि अवणाद् ग्रुक्तानामीश्वरभावे पुनर्बन्धापत्तिः । तस्य विष्रशापामोधस्वादि-स्वक्रतमयौदापरिपालनाय कथव्विद् भुगुशापादिसत्यत्वं प्रस्वाययिष्ठं नटवदीश्वरस्य तदभिनयमात्रपरन्वात् । अन्यथा तस्य नित्यग्रुक्तस्वनिरव-ग्रहस्वातन्त्र्यसमाभ्यधिकराहित्यादिश्चतिविरोधात् । तझ्माद्यावस्तवग्रुक्ति परमेश्वरभावो ग्रुक्तस्येति विम्बेश्वरभावे न कश्चिद्येषः ॥

અને "જેવા કતુ (સંકલ્પ)વાળા પુરુષ આ લાકમાં હાય છે તે પ્રમાશ મૃત્યુ પામ્યા પછી થાય છે' (છા. ૩.૧૪.૧), 'તેની જે જે પ્રમાણે ઉપાસન કરે છે' ઇત્યાદિ બ્રતિઓમાં સગુણના ઉપાસકોને પણ ઇશ્વરના સાસ્વ્યવ બ્રિવણ છે તેથી મુક્તિના સગુણવિદ્યાના કલથી કરક નહીં હોય" એમ માનવાની કરજ નથી પડતી. તેનું કારણ એ કે સગુશુના ઉપાસકાને અખેડ સાક્ષાત્કાર નથી હાતા તેથા અવિદ્યાની નિવૃત્તિ થતી નથી, કે તન્મૂલક (અવિદ્યા જેનું મૂંગ છે તેવા) અહ'કારાદિના વિલય થતા નથી આવરણની નિવૃત્તિ ન થઇ હોવાને કારણે અખંડ આનંદનું સ્કુરણ થતું નથી. " જગતના વ્યાપાર (સમગ્ર જુગતની સહિટ, સ્થિતિ, સંહારના કર્તા અનવારૂપ વ્યાપાર)ને છેાડીને (બાકી બધું પાતાના ઉપલો મને માટે ત લોગ્યના ઉપકરણ માત્રની સવિટના સામથ્ય રૂપ મેંગ્વર્ય આ ઉપાસકાને પ્રાપ્ત થાય છે) કારણ કે (સુષ્ટિ વાક્રયામાં પરમાત્મા) પ્રસ્તુત છે અને (ઉપાસકાન) સ'નિધાન નથી " (પ્રાસ, ૪.૪.૧૭), અને (પરમેશ્વરની સાથે) (ઉપાસકાના) ભાગમાત્રના સામ્યનું લિંગ છે. " (પ્ર. સ. ૪. ૪ ૨૧) ઈત્યાદિ સૂતમાં ઉક્ત ન્યાયથી તેમનું પરમેશ્વરની સાથે લોગનું સાખ્ય હોવા છતાં સંકલ્પમાત્રથી પાતાના ભાગને માટે ઉપયોગી દિવ્ય દેહ. ઇન્દ્રિય. વનિતા આદિના સર્જનનું સામથ્ય હાેવા છતાં સકલ જગતના સપ્ટિ, સંહારાદિની બાબતમાં સ્વતંત્ર ારૂપ અપ્રતિહત ઐશ્વય' નથી. જ્યારે મુક્તો જે પું પૂત ઈશ્વરભાવને પ્રાપ્ત થયેલા છે તેમને તે બધું હોય છે તે મેટેન કરક હાય છે. અને " પરમેશ્વરને રામ આદિ અવતારમાં અજ્ઞાન, દુ ખસ બધ અદિ થયેલાં એવું શ્રવણ છે તેથી મુક્તોને ઈધરભાવ પ્રાપ્ત થતાં ફની બન્ધની આ ગાત છે" અંતી શાંકા કરવી નહિ. તેનું કારણ એ કે બાલણોન શાયનું અમાહત્વ, આદિ પાતે કરેલી મર્વાદાનાં સપૂર્ણ પાલન માટે કાઈક નેલે (અર્થાત્ સ્વેચ્છાએ) લગુના શાપ આદિના સાંચાપણાની ખાતરી કરાવવા માટે નપ્ની જેમ ઇંગ્રેવરના એ અભિનય માત્ર છે એમ ખતાવવા એ શ્રવણ છે. અન્યથા (- આલુ ન માનીએ તા-) તેના નિત્યમુક્તત્વ અપ્રતિહત સ્વાત ડ્ય, સમ અને અધિકથી રહિત હાવ પણ આદિ અંગે જે ગ્રુતિ છે તેના વિરાધ થાય. તેથી બધા મુક્ત ચાય ત્યાં સુધી સુકૃતના પરમેશ્વરભાવ હાય છે માટે બિંગેશ્વરભાવમાં ઢાઇ પણ ્રદ્વાષ નથી. R .-- 199

## सिद्धान्तडेशसङ्ग्रहः

વિવરષ્ટ્ર : શંકા થાય કે નિયુ બ્રાયસાવિદ્યાના કલમૂત મુક્તિમાં પણ ઈશ્વરસાયુજ્ય માનવામાં આવે તાે સગુણવિદ્યાના ફ્લથી ફરક ન રહે, તેથી સગુણ વદ્યા અને નિર્ગુણવિદ્યાના ફળની ક્રષ્ટિએ બેદ ન રહે. શ્રુતિવાકથો છે કે જેવા ગુણાવાળા ઈશ્વરતું ખ્યાન જે ઘરે તેને તેવા <mark>ઈપર દેહ</mark> પડયા પછી પ્રાપ્ત થાય છે. સગ્રુણના ઉપાસકને માટે કહ્યું છે કે 'એ સ્વારાજ્યને आरत इरे છे' (प्राध्नोति स्वाराज्यम-१ति. १.६). तेथी अझलेाइने आरत थयेवाओने निशु'छु. વિદ્યાના આશ્રય લેવા બ્યય' છે. આ શંકાના ઉત્તર અડી આપ્યા છે. ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થયેલા સકતાને ઐશ્વય' પ્રાપ્ત થાય છે. પણ સપૂણાપાસકોને પાતાના ભાગને માટે ઉપયોગી થાય તેવાં સાધનાની જ સબ્ટિ કરી શકે એવું સામય્ય પ્રાપ્ત થાય છે: પણ સમગ્ર જગતની ઉત્પત્તિ આદિના સ્વત ત્ર રીતે કર્તા અનવારૂપ ઐશ્વય તા નિસસિદ્ધ ઈશ્વરન જ હોય छे; सडस जगत् तुं सज न आदि अवातुं तेमने माटे शहय नथी 'आत्मन: आकाशः सम्मृतः (તૈત્તિ. ૨ ૧) ઇત્યાદિ સચ્ટિવિષયક વાકવામાં પરમેશ્વરની જ વાત ચાલે છે; હપાપ્તકા ત્યાં અસંનિદ્ધિત છે તેથી સપણો પાસકોનું નિરંકુશ ઐશ્વય' નથી હોતું દિરપ્યગર્ભના શરીરમાં **પ્રવેશ કરો**ને ભાગ ભાગવતાં નિત્યસિદ્ધ પરમેશ્વર સાથે ઉપાસકોનું ભાગમાત્રની આખતમાં સામ્ય છે એમ માનવા માટે પુરાવા છે- 'તમાદ આવો વે સહ મોયમ્તે હોકોડશે - પોતાની પાસે આવેલા ઉપાસકને હિરપ્યાએ' કહ્યું ; 'મારાથી અમૃતરૂપ જળનાે બાગ કરવામાં આવે છે આ જળરૂપ પદાર્થ તારે માટે પણ ભાગ્ય છે. છાન્ટેાગ્ય ઉપ. (૮.૨)માં કહ્ય છે કે પિતા આદિ જે જે પદાર્થોની તે અભિલાષા કરે છે તે તે પદાર્થ તેના સંકલ્પથી જ ઉપરિયત થાય છે. આ ગ્રુતિમાં ભાગ્યાદિ પદાર્થા જ તેના સંકલ્પ માત્રથી સિંહ થાય છે એવું પ્રતિપાદન છે: તેમના પુરંતુ જ ઉપાસકાનું સત્યસંકલ્પત્વ સીમિત છે એવું તાત્પર્ય છે જે હાસ ૪.૪.૨૧માં સમજાવ્યું છે.

બીજી ખાજુ, જે નિર્યુષ્ણુ વિદ્યાર્થી અવિદ્યાના નિરાસ કરીને સુક્ત થયા છે તેમને ⊬અપ્રતિદ્વત ઇશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થાય છે.

શંકા થાય કે પરમેશ્વર અર્થાત્ મહાવિષ્ણુને રામ અવતારમાં અજ્ઞાનના અનુભવ થયે। હતા, દુઃખીપણાના અનુભવ થયેલા. સુપ્રીવને શરણે ગયા તેમાં દૈન્યના અનુભવ પણ થયેલા. શ્રીરામનાં વાક્યાથી જ આ જ્ઞાત થાય છે. જેમ કે આરમાન माનુવ મન્ચે રામ વજ્ઞરવાત્મजम् (હુ પાતાને મનુષ્યરૂપ દશરથપુત્ર રામ માનું છું).

राज्यनाशो वने वासः सीता नच्टा द्विजो हतः । ईरझीयं समालक्ष्मीनिर्वहेषपि पावकम् ॥

્ (રાજ્યને નાશ, વનમાં વાસ, સીતાનું ખાવાઈ જવું, વ્યાદ્મણની હત્યા થવી — આવી મારી અલક્ષ્મી અગ્નિને પણુ બાળી નાખે. )

न महियो दुच्हतकर्मकारी (भारा केवे। भराल डम झरनारा नथी) छत्याहि को आवु क होय ते। भुक्त अब्विरक्षावने आप्त डरीने इरी ल'धने आप्त डरे.

આ શ્રંકાને ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે ઈશ્વર પાતાની ઈચ્છાથી અહાનાદિને વશ્ થાય છે, નટની જેમ આ તેના અભિનય માત્ર છે એમ સમજવાતું છે. ઈશ્વરે કેટલીક મર્યાદા નક્કી કરી છે કે ધ્યાદ્મણુના શાપ અમેાધ હાેય છે. તે ફત્યા વિના રહે જ નહિ ઇત્યાદિ. આ મર્યાદાના પરિપાલન માટે તેણે પાતે પણુ એવી જ રીતે વર્તવું જોઈએ કે તે મર્યાદાના લગ્ગ ન થાય. સવ'ત્ર હોવા છતાં મહાદેવ, ઘાત્રા, ઇન્દ્ર આદિ દેવાની હાજરીમાં રામ કહે છે કે 'હું પાતાને મનુપ્ય માનું છું'. 'દેવાની હાજરીમાં મનુષ્યે વિનય બતાવવા જોઈએ; પ્રગલ્ભતા ન બતાવવી જોઈએ કારણુ કે એમ કરે તા મનુષ્યના અનથ થાય છે' એ પરમેશ્વર કૃત મર્યાદાનું પાલન રામે આ રીતે કર્યું. પરમેશ્વર મનુષ્યોના હિત માટે ગરૂશિષ્યભાવ આદિ જે બીજી મર્યાદા કરી છે તે બધી મર્યાદાએાનું પાલન રામ, કૃષ્ણુ આદિએ કર્યું છે.

ભુગુના શાપના અ`ગીકાર અને તેના સત્યત્વને વાલમીર્કના ઉત્તરરામાયજીમાં ∘યક્ત કર્યા છે. વસિષ્ઠની હાજરીમાં દુર્વાસા દશરથને કહે છે :

"પહેલાં દેવા અને અસુરાતું યુદ્ધ થયું. દેવા દૈત્યાને મારતા હતા તેથી દૈત્યા ભગની પતની પાસે ગયા. તેણીએ તેમને અભયવચન આપ્યું તેથી ત્યાં નિભાય બનાને રવા. ભગવાને આ જોઈને કેાધે ભરાઈ ને તીક્ષ્ણુ ધારવાળા ચક્રથી જાગુની પત્નીનું માશું કાપી નાખ્યું. પત્નીની આ હાલત જોઈ ને કુદ્ધ થયેલા ભૃગુએ સહસા વિષ્ણુને શાપ આપ્યો કે તમે મનુષ્ય-લેાકમાં જન્મ લેશા અને અનેક વર્ષો સુધી પત્નીના વિયાગ સહન કરશા વિષ્ણુની શક્તિથી પ્રતિહત થયેલા શાપ પોતાની પાસે ફરી આવ્યો એમ જાણીને ભૃગુ ભયભીત અને વ્યથિત થયા. લાંખા સમય સુધી તેમને શાપના ગાઢ અધકારથી ઢંકાએલા અને ખેભાન જોઈને વડવા સલિઓએ કૃપા કરી અને શાપને તેનાથી દૂર કર્યા. ભૃગુએ સામે ઊભેલા શાપથી રક્ષણ કરવા ઝડપિઓને વિનંતિ કરી ઝાપના ગાઢ અધકારથી ઢંકાએલા અને ખેભાન જોઈને વડવિઓએ કૃપા કરી અને શાપને તેનાથી દૂર કર્યા. ભૃગુએ સામે ઊભેલા શાપથી રક્ષણ કરવા ઝડપિઓને વિનંતિ કરી ઝડપિઓએ પ્રહ્યાદિ દેવાથી રાત દિવસ સ્તવાતા વિષ્ણુની રતુતિ કરવા સલાહ આપી. ભૃગુએ તેમ કર્શું તેથી પ્રસન્ન થયેલા ભક્તવત્સલ વિષ્ણુ ત્વરા-પૂર્વ'ક ભૃગુની પાસે આવ્યા અને કહ્યું — ડરશા નહિ તમે દ્વિજ છા, તમારં, વચન ખાટુ નહીં થાય. તમને શાપમુક્ત કરીને મે એ શાપ લીધા છે. લાકોના હિત ખાતર તે શાપ ગાલ છે. ઝડપિના શાપને સાથો કરવા ભગવાન વિષ્ણુ તમારા (દશરથના) પુત્ર તરીકે જન્મ્યા છે અને રામ તરીકે ત્રણેય લોકોમાં વિખ્યાત છે."

આમ પરમાત્મા અવતાર બ્રહ્યુ કરીને અજ્ઞાનાદિને વશ થાય છે તે તા લાકદિતાથે અભિનય માત્ર છે. આવું તાત્પર્ય ન હોય તા 'एવ તે સારમાડ-તર્યામ્ચરૂત: (બૃહદ્દ. ૩.૭.૩) (આ તમારા આત્મા અમર અને સવ'ના અન્તર્યામી છે), एવ સર્વે ધર: (બૃહદ્દ. ૪.૪.૨૨) (એ સવ'ના ઇશ્વર-નિયામક છે), 'ન તાસમથામ્ચ ચિલ્લ દરચતે' (શ્વેતા ૬.૮) (તેના જેવા કે તેનાથી ચઢિયાતા દેખાતા નથી), 'સોડલ્વન: વારમાળ્નોત્તિ તદ્વિળ્યો: વરમ વરમ ' (કઠ. ૩.૯) (તે માર્ગ'ના પારને પામે છે એ વિષ્ણુનું પરમ પદ છે). ઇત્યાદિ શ્રુતિઓમાં જે નારાયણુના નિત્યમુક્તત્વ, સવે ધરત્વ, સમાબ્ય ધિકરદિતત્વ, મુક્ત પ્રાપ્યત્વનું કથન છે તેના વિરાધ થાય. નારાયણુમાંથી પ્રદ્યા જન્મે છે ( નારાયળાદ લક્ષા નાયત્વે ) ' અન્તર્વદ્યાદ જ તરસર્વ ગાળ્ય નારાયળાદલ્યત્તર ' ( અદર બહાર તે બધું વ્યાપીને નારાયણુ અવસ્થિત છે ) ઇત્યાદિ હજારા વચનાથી ઈ ધર સિદ્દ છે.

આમ મુક્તને ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થાય તેમાં કશું ગાધક નથી.

4\$3

अयमेत्र पक्षः अतिदत्रभाष्याद्यनुगुगः । तथा हि-समन्वयाध्याये तावद् 'दहर उत्तरेभ्यः' (ब. स. १ ३.१४) इत्यधिकरणे 'अथ यदिद-मस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेदम दहरोऽस्मिन् अन्तराकाझः' (छा. ८ ११) इत्यादिश्चतिनिर्दिष्टो दहराकाशो न भूताकाशः, नापि जीवः. कि तु परमेश्वरः, उत्तरेभ्यः वाक्यशेषेभ्यः । ''उमे अस्मिन् द्यावाष्ट्रथिवी अन्तरेव समाहिने (छा. ८.१.३), यावान्वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृदय आकाशः (छा. ८.१.३), एष आत्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशोको बिजिघरसोऽपिपासः सत्यकागः सत्यसङ्खरुगः (छा. ८.१ ५)'' इत्यादिना क्रतिपाद्यमानेभ्यो द्यावाष्ट्रधिब्याद्याधारत्वलक्षणगुणेभ्यो हेतुभ्य इति निर्णीय 'उत्तराच्चेदाविर्भृतस्वरूपस्तु' (ब स १.३.१९) इति सत्रान्तरेण इहरदिद्यानन्तरमिन्द्रप्रजापतिसंवादे 'य आत्माऽपहतपाप्मा' (छा. ८.७.१) इत्यादिना अपहतपाप्मलादिगुणाष्टकपुन्तमारमानपुपदेव्यम्रपक्षिप्य एकोडक्षिणि पुरुषो दृज्यते एव आत्मा' (छा. ८.७.४) इति जाग्रदवस्थायां इंस्टरंगेमाश्विसन्निहितस्य 'य एष स्वप्ने महीयमानश्वरति एष आत्मा' (छा. ८.१०.१) उति स्वप्नावस्थापन्नस्य '' तद्यत्रैतरस्र तस्मम्त स्तम्प्रसन्नः स्वर्प्त न विजानाति एव आःमा'' (छा. ८.११.१) इति सुषुप्त्य गस्थापन्नस्य **१४ ह**र्ष ---- सम्प्रसा ोे.स. च अरीरात् समुत्थाय परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेम स्वेणामिनि दाने स उत्तमः पुरुषः '' (छा. ८.१२.३) इत्यवस्थात्रयो ीर्गस्य च जीवस्य देशाज् जीवेउप्यस्ति आग्रहतपाप्मत्वादि-न तद् दः राका शस्य गणान्द्रकमिति परमेश्वरत्वनिणीयकम् य एव स्वप्ने ' इत्यादिपर्यायेषु प्रतिपर्यायम् ' एत त्वेव भूगो जुण्याख्यास्यामि ? इत अवणेन स्फुटस्वप्नादिजी लिङ्गानां द्वितीया-दिपयीया मिव जीवविषयत्वम् , प्रथमपयी वस्य च ब्रह्मविषयत्वमिति चौद्यानवकाझादित्याझङ्वय तत्र चतुर्थपर्याये निरूप्यमाणः सकल्बन्ध-निर्देवत्वेनाविभू (स्वरू ) जीवः प्रतिप घः । न तु सां गरिका स्थाभेद-क अभितः, तत्र सरयसङ्कल्पत्वादिगुणवाधात् । अवस्थात्रयोपन्यासस्य तजदवस्थादीपाभिषामेन चतुर्थपर्यायांपदेन्नरोषत्वप्रतिपत्तेरिति समादधानः **बल्रकारभत्वर्षपर्याये प्रतिपाद्यरय ग्रुवतरयेश्वरभावापत्ति स्पष्टमाह**ो तद्मावे मुक्तेऽपि सरयसङ्खल्पत्वाधयोगाद् अनुक्रान्तस्य सुणाष्टकस्य

ईश्वरादन्यत्रापि भावे कृतग्रङ्कापरिहारात्रा गाच्च । तस्मिन् सत्रे 'तस्मादविद्याप्रत्युपस्थापितमपारमार्थिकं जैव रूपं कर्तृत्वभोवत्तत्वराग-द्वेषादिदोषकछषितमनेकानर्थयोगि तदिल्यनेन तद्विपरीतमपहतपाप्पत्वादि-गुणकं पारमेश्वरं रूपं विद्यया प्रतिपद्यते ' इति (ब्र.स्र.शा. भा. १.३ १९) भाष्यकारोऽप्यतिस्पष्टं सुवतस्य सगुणेश्वरभावापत्तिमाइ ।

આજ પક્ષ શ્રુતિ, સૂત્ર ભાષ્ય આદિ અનુસાર છે જેમ કે, સમન્વય ધ્યાયમાં टहर उत्तरेभ्यः (६६२ आशंश प्रदा છे, કारण કે पछी आवता अर्थात् वाध्यशेषाने આધારે એમ માની શકાય) (છા. સ. ૧૩૧૪) એ અધિકરણમાં પરમાત્મા (ની ઉપલબ્ધિના સ્થાનભૂત) શરીરમાં જે આ બલ્પ, વેશ્માધ<mark>ર નાનું</mark> પુડીક છે, તેની અંદર દહર આકાશ' (છા. ૮.૧૧) ઇત્યાદિ ગ્રુતિથી નિર્દિષ્ટ દહ આકાશ ભૂતાકાશ નથી તેમ છત્ર પંચ નથી પંચ પરમેશ્વર છે. પાછળ આવતા વાકચરોધાવી---'તેમાં ઘ અને પૃથ્વી બન્ને અંદર જ રહેલાં છે' (છા. ૮,૧.૫), 'જેટલું આ (ભૂત) આકાશ છે તેટલું હુદયની અંદર આ આકાશ છે' (છા ૮.૧.૩), 'આ આતમાં પાયસ બંધથી રહિત, જરાથી રહિત, મૃત્યુ વિતાના, શેહકરહિત, લક્ષણની ઇચ્છાથી રહિત, તરસ વિનાના, સત્યકામ, અને સત્યસંકલ્પ છે' (છા. ૮ ૧.૫) ઇત્યાદિ (ગ્રુતિ) થી પ્રતિપાદિત કરાતા હુ. પૃથ્વી આદિના આધાર હેાવારૂ ૫ ગુણોને હેતુ આ માની અમે નિર્ણય કરીને, હત્તરાદ્યવાત્રિ મૃતસ્વરૂ [પછીના વાકચથી જીવ માનવા પડશે એમ કહેવામાં આવે તા ઉત્તર છે કે તે પછી આવતા વાકચમાં જેતા (પ્રહ્નરૂપ) સ્વરૂપના આવિર્માવ થયે છે એવા જીવનું કથન છે] -- એ બીન સૂત્રથી દહેરવિદ્યાની પછી ઇન્દ્ર પ્રજાપતિના સવાદમાં 'જે આત્મા પાપરહિત ' (છા. ૮.૭.૧) થી અપહતપાપ્મત્વ આદિ આઠ ગુણાથી સુકત આત્માને હેયદેશના વિષય તરીકે રજૂ કરીને 'આંખમાં જે પુરુષ દેખાય છે તે આત્મા છે' (છા. ૮.૭.૪) એમ **જા**ગ્રત્ અવસ્થામાં દ્રષ્ટા તરીકે આંખમાં હાજર રહેલા (છવ)ના, 'જે આ સ્વપ્તમાં (વનિતા આદિથો) પૂજાતા કરે છે (વાસનામય વિષયોના ભાગ કરે છે) એ આત્મા છે" (છા. ૮.૧૦.૧) એમ સ્વપ્નાવસ્થામાં આવેલા છવના, 'જ્યાં સુતેલા એ પ્રેપ્સ વિલીન થઈ ગયેલાં કરણું!વાળા, સ્વરૂપભૂત આનંદના અનુભવવાળા સ્વપ્નને જાણુતા નથી એ અહેમા છે' (છા. ૮.૧૧.૧) એમ સુધાય્ત અવસ્થાને પામેલા, અને 'આ સ' પ્રસાદ (સુધુ (પ્ત અવરથાથી ઉપલક્ષિત છવ) આ શરીરમ થી ઉત્ક્રમણ કરીને, પર જ્યાતિને પ્રાપ્ત કરીને પાતાના રૂપને પ્રાપ્ત કરે છે તે ઉત્તમ પુરુષ છે" (છા. ૮.૧૨.૩) એમ આવત્થાત્રયથી પર આવા જીવના ઉપદેશ છે તથી જીવમાં પણ અપહતપાપ્મત્વ આદિ આઠ ગુણે છે માટે એ (આઠ ગુણે હેાવા એ) દહરાકાર્શ પરમેશ્વર છે એ ખાબતમાં નિર્માયક નથા, કારગું કે 'જે અ સ્વપ્નમાં' ઇત્યાદિ પશીપામાં પ્રત્યેક પર્યાયમાં 'આ તા તે કરી સમજાવીશ' એવું શ્રવચુ છે તેથો સ્વપ્ન અ ફિ જીવનાં बिंग स्पष्ट छे तेवा द्वितीय आहि पर्याया क छन्विषयड छे, अने प्रयम पर्याय

બન્નવિષયક કે એવી દલીવને પ્રવકાશ નથી — બેવી શ'કા રજૂ કરીતે ત્યાં ચાથા પર્યાયમાં જેનું નિરૂપણ કરવામાં આવે છે તે બધાં બધનથી મુક્ત હાેઇને જેના સ્વરૂપતેા આવિતાવ થયેલા છે તેવા જીવ પ્રતિપાદ છે; સાંસારિક અવસ્થા-લેઠ (અવપ અવવા વશેષ અવસ્વા)થી કલુષિત (જીય ત્યાં પ્રતિપાદ નથી) કારણ કે ત્યાં (સંસારી જીવમાં) સત્યમંકલ્પત્વાદ ગુણોના બાધ છે (બબ્રત બાદિ) ત્રણ અવસ્થાની રજૂઅત તે તે અવસ્થાના દોષના કથનને લીધે ચતુથ' પર્યાયના ઉપદેશના શેવ (અંગ) તરીકે જ્ઞાત થાય છે — એમ સમાધાન કરતાં સૂત્રકારે ચતુથ' પર્યાયમાં પ્રતિપાદ મુક્ત ઈસરભાવને પામે છે એમ સ્પષ્ટ કહ્યું છે; કારણ કે તેના અસાવમાં ( – મુક્તને ઈસરભાવને પામે છે એમ સ્પષ્ટ કહ્યું છે; કારણ કે તેના અસાવમાં ( – મુક્તને ઈસરભાવને પામે છે એમ સ્પષ્ટ કહ્યું છે; કારણ કે તેના અસાવમાં ( – મુક્તને ઈસરભાવને પામે છે એમ સ્પષ્ટ કહ્યું છે; કારણ સત્યસંકલ્પત્વ આદિ સંભવે નહિ અને જેની વાત શરૂ બાતમાં કરી છે તે આઠ ગુગ્ના ઇધરાી અન્યત્ર પણ હાય તા કરવામાં આવેલી શ'કા અને તેના પરિહાર પ્રાપ્ત ન થાય. તે સૂત્રમાં '' તેથી અવિદાથી કહ્યાત જે અપારમાર્થિક જીવનું રૂપ કર્તુ'ત્વ, લેક્ ગૃત્વ, રાગ, દેધ આદિ દાયથી કહ્યુધિત, અનેક અનથોના સ ખંધ-વાળું છે તેના વિલય કરીને તેનાથી વિધરીત અપહતપાપ્યત્વ અદિ ગુણોવાળું પરમેયરનું રૂપ તે વિદ્ય થી પ્રાપ્ત કરે છે' – એમ ભાષ્યકારે પણ અત્યન્ત સ્પષ્ટ રીતે કહ્યું છે કે મુક્ત સગુણ ઈસરક્ષાવ પ્રાપ્ત કરે છે.

વિવરણ : શંકા થાય કે મુક્ત જીવને ઈશ્વભાવ પ્રાપ્ત થાય છે એમ માનવામાં કશું બાધક ન હોય તેા પણ સાધક પ્રમાણ વિના તે કે1ી રીતે સિદ્ધ થઈ શકે ? આના ઉત્તરમાં પ્રદ્યસૂત્રના સમન્વયા પ્યાયના દહરાધિકરણના દાખલા આ પ્યા છે. થલાની ઉપલબ્ધિના સ્થાનભૂત પુર અર્થાત શરીરમાં નાનું પુંડરીક છે અને તેમાં દહર આકાશ છે એવી જે શ્રુતિ છે તેમાં દહરાકા તેના શે અર્થ સમજવા. રહેવા બળે ભૂતાકાશ સમજવા જોઈએ એવા એક પૂર્વ પક્ષ છે; આકાશને દહર' એવુ વિશેષણ લગાઠયું છે તેથો અલ્પ ઉપાધિથી પરિષ્ટિબન્ન જીવ એવા અર્થ લઈ શકાય એવા બીજો પૂર્વ પક્ષ છે. તે બન્નેનું ખંડન કરીને સૂત્રકારે સિદ્ધ કર્વે છે કે દહરાકાશથી પરમેશ્વરના અર્થ સમજવાનો છે કારણ કે વાક્યના બાક્રીના ભાગેામાં પરમેશ્વરના ગુણા બતાવેલા છે ભૂતાકાશને ભૂતાકાશની જ ઉપમાંન આવી શકાય (--જેટલું આ ભૂતાકાશ છે તેટલું આ હદયમાં દહરાકાશ છે --) અને ભ્રાકાશમાં સત્યકામત્વ આદિ ગુણા પણ સંભવે નહિ. પરિચ્છિન્ન જીવને આકાશ સાથે સરખાવી શકાય નહિ અને તે છુ, પૃથ્વી આદિના આધાર બની શકે નહિ, તેમ તેમાં અપહતપા ખત્વ આદિ ગુણા પણ સંભવે નહિ. બ્યાર આ બધું પરમેશ્વરમાં સંભવે છે તેથી દહરાકાશ એટલે પરમેશ્વર. તેનું દહરત્વ (અફનપત્ર) સ્વાભવિક નથી પણ લેપાસના અર્થ કરિયત છે.

એક બીજા સત્રમાં પણુ (ટત્તરાચ્ચેયાવિર્મૂતસ્વરૂવ+તુ—પ્લ સ. ૧.૩.૧૯) જીવમાં પણ અપડતપાષ્મત્વ આદિ આઠ ગુણા સંભવે છે તેથી એ પરમેશ્વર અર્થ લેવામાં નિર્ણાયક બની શકે નહિ એવી શકા રજૂ કરીને સત્રકારે સુક્ત ઈશ્વર ભાવને પામે છે એમ બતાવ્યું છે. ઇન્દ્ર પ્રજાપતિના સંવાદમાં અપહતપાષ્મત્વાદિ યુણાથી યુક્ત આત્માને ઉપદેશના વિષય તરીકે રજૂ કરીને પછી પ્રજાપતિએ જીવના ઉપદેશ આપ્યા છે એમ માનવાને કારણ છે. પ્રજાપતિએ ચાર પર્યાયો દ્વારા આત્માનું ત્વાન આપ્યું છે જે વ્યા આંખમાં અર્થાત્ સર્વ ઇન્દ્રિયો જે કપાદિના ત્વાનની ક્રિયા કરે છે તેમાં દેખાય છે, અર્થાત્ રૂપાદિની ઉપલબ્ધિની ક્રિયાના કર્તા તરીકે જેનુ અનુમાન કરવામાં આવે છે તે આત્મા છે — અહીં જાયત્ અવસ્યાવાળા જીવ વિવક્ષિત છે એમ સમજાય છે. એ જ રીતે સ્વપ્નાવ થાવાળા અને સુધુપ્તિ અવ થાવાળા જીવના ઉપદેશ આપ્યા છે અને ચાથા પર્યાયમાં શરીરમાથી ઉત્કાન્ત થઈને દેવયાન માગે જઇને પેતાની ઉપાસનાના ફળભૂત ઐશ્વય'થી વિશિષ્ટરૂપની પ્રાપ્તિ થઈ છે એવા જીવના ઉપદેશ છે. તે અપહતપાપ્તવ આદિ રુણુથી યુક્ત જીવ છે એમ પૂર્વ'પક્ષ રજૂ કરી શકાય.

શાંકા થાય કે આ ચાર પર્યાય જાગ્રત્ આદિ અવસ્થાવાળા જીવ વિષયક છે એમ માનવું બરાબર નથી કારણ કે પ્રથમ પર્યાયમાં જાયત્ અવસ્થાના વાચક કાઈ શબ્દ નથી. વળી ત્યાં ઇન્દ્ર અને વિરાચને પ્રશ્ન કર્યો છે તે તેા આ હતપાપ્મત્વ આદિ યુણેલાળા આત્માને વિષે જ છે અને તે પ્રક્ષ જ હાેઈ શકે માટે પ્રજાપતિના વાક્યમાં પણુ પ્રક્ષાના જ અપહતપાપ્મત્વાદિ પુણુથી શુક્ત તરીકે ઉપદેશ છે, જીવના નહિ.

પૂર્વ પક્ષી ઉત્તર આપે છે કે આવી શકાતે અવકાશ તથો. દ્વિતિય આદિ પર્યાયમાં તો સ્પષ્ટ સ્વપ્નાદિ અવસ્થાતે હિલ્લેખ છે અને તે જીવની જ સંભવે. દ્વિતિયદિ પર્યાયમાં જીવ ઉપદેશ્ય હોય અને પ્રથમમાં થલા ઉ ાટેશ્ય એવી શકાતે કાઈ સ્થાન નથી, અને અપહતપાપ્મત્વ આદિ સુદ્યુા જીવમાં સંભવે જ તહિ એવું નથી જાયત્ આદિ અવસ્થાથી પર ગયેલા જીવમાં આ યુદ્યા સભવે છે. પ્રગપતિનુ જ વાક્ષ્ય આને માટે પ્રમાજીભૂત છે.

આવા સબળ પૂર્વ પક્ષનો ઉત્તર સિદ્ધા ત્વીએ આપ્યો છે કે ચતુર્થ પર્યાયમાં તત્ત્વસાક્ષા ત્કાર-થી અવિદ્યાના નિષ્ટત્તિ થતાં એ અવિદ્યાર્થી પ્રશુક્ત સર્વ' બંધન છૂટી જાય છે અને છવતું અમૃત અભય મ્રહ્મરૂપ સ્વરૂપ આવિબ્રુત થાય છે. આ 'આવિન્ર્ તસ્વરૂપ' ( જેના સ્વરૂપના આવિભાવ થયા છે તેવા) છવના ઉપદેશ ચતુર્થ પર્યાયમા છે, સ સારના દૂપણાથી યુક્ત છવના નહિ કારણ કે 'શરીરમાંથી ઉત્કાન્ત થઈને એમ કશુ છે. આમ ચતુર્થ પર્યાય આઠ ગ્રરણાથી યુક્ત મુક્ત છવ વિષયક છે. પૂર્વ પક્ષી માને છે તેમ સત્રણુવિદ્યાર્થા બ્રહ્મલોકમાં ગયેલા છવમાં અપહતપાપ્તવ આદિ આઠ ગ્રણુ સંભવે છે તેથી આ પર્યાયને આત્યન્તિક મુક્ત વિષયક લેવાની જરૂર નથી એમ દલ્શેલ કોઈ કરે તા તે બરાબર નથી. સગ્રણુ વિદ્યાના ફ્લ બૂત આ હોય તા પશુ અવિદ્યાની નિષ્ટત્તિ ન થઈ હોવાથી નિર કુશ અપહતવાપ્મત્વ આદિ સંભવે નહિ. ભાદરાય છે સમન્વયાખ્યાયમાં પ્રજાપતિના વાક્યનું નિશું થલા રક તરીકે નિરૂપણુ કર્યું છે. નિશું છુ પ્રહ્મનું જ્ઞાન જેને હોય તેન શરીરમાંથી ઉત્કાન્તિ આદિ સબવે નહિ. તેથી ઉક્ત તાતપર્ય વ્યવસાનું જ્ઞાન સ્વરૂપ પર્યાયનો આવે અર્થ થાય—શરીરમાંથી સસુત્યાન એટલે ત્રણ શરીરાથી વિલક્ષજી એવા ત્લમ્ પદ્ધો લક્ષ્યના નિર્ણુ'ય, પર જ્યાતિ એટલે પ્રક્ષ; તેની પ્રાપ્તિ એટલે તેના સાક્ષાત્કાર; તેનું કળ મુક્તિ, પોતાના સ્વરૂપના આવિબાવ તે પોતાના કૃપથી અભિનિષ્પત્તિ અને આ મુક્ત ઉત્તમ પુડ્ય પરમાત્મા જ છે.

ં પ્રશ્ન થાય કે ચતુર્થ' પર્યાયમાં અપહતપાપ્મત્વાદિ ગુણેવાળા આત્માનું નિરૂપણ કરવાતું હતું તે। પહેલા ત્રણ પર્યાયોમાં જામત્ અવસ્થાએાની રજૂઆત વ્યર્થ કરી. આનેા⊚લતર એ છે કે જાયત્ અવસ્થામાં અન્ધત્વ. વિનાશિત્વ આદિ દોષ બતાવ્યા છે. સ્વપ્નાવસ્થામાં રાદનાદિ દેશ બતાવ્યા છે અને સુવર્ષિત અવસ્થામાં તેને પોતાનું કે બીજાનુ દાન નથી હોતું, તે વિનષ્ટપ્રાય છે ઇત્યદિ દોષો બતાવ્યા છે. અર્થાત્ આ ત્રણુ અવસ્થાથી કસુષિત જીવ-૨૫ જે લોકસિદ્ધ છે તે હેય છે, ત્યજવા યોગ્ય છે એવું સમજાવીને જિદ્યાસ અધિકારીને માટે વાસ્તવ બ્રહ્મસ્વરૂપના નિરૂપણુને માટે ચતુર્થ પર્યાય છે. આમ પહેલા ત્રણુ પર્યાય ચતુર્થ પર્યાયને શેર છે. તેના આંગભૂત છે માટે વ્યર્થ નથી.

સૂત્રકાર એમ કહેવા માંગે છે કે મુક્ત જીવને ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થાય છે: આવું ન હાય તાે ખદ્ધ જીવની જેમ મુક્ત જીવમાં પણ અપહતપાપ્મત્વાદિ ગુણા ન સંભવે

રાંધા થાય કે છવ અને ઈશ્વર વસ્તુતઃ ભિન્ન છે તેથી મુક્તને ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થાય તા જ અપહતપાધ્મત્વ આદિ આક ગુણા તેમાં સંભવે એવું શા માટે ! સ્વતઃ જ કેમ ન સંભવે !

આના ઉત્તર છે કે જો આ આઠ ગુણા ઇશ્વરના અસાધારણ ગુણા ન હોય અને જીવમાં પણ સંભવતા હેત તા અ બાઠ ગુણ ઇશ્વરનાં લિંગ નથી એવી જે શંકા इત્તરાચ્વેત એ સૂત્ર-ભાગથી કર્યા પછી જો આઠ ગુણાથી સુક્ત મુક્ત વસ્તુતઃ ઈશ્વરથી ભિન્ન માનવામાં અવે તાે તે શકાને પરિદ્વાર પ્રાપ્ત થતા નથી. આમ સૂત્રથી વિરાધ ઊને થાય માટે મુક્ત ઈશ્વરથી ભિન્ન નથી.

[અહી વ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાનંદ થેહું સ્વતંત્ર વિવેચન કરે છે—

શાંકા થાય કે મુક્રતને ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થાય છે એમ માનવા માટે "આમ ન માનીએ તો उत्तराज्चेत એ સૂત્રભાગમાં કરેલી શાંકાના પરિદ્વાર પ્રાપ્ત થતા નથી એ આપત્તિ આવી પડે છે" એ જ નિયામક છે ! કે પછી પ્રજાપતિનું વાક્રવ જ મુક્રતને ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થાય છે એમ નિર્ણાય કરવામાં નિયામક છે !

આ શંકાનું સમાધાન છે કે પહેલે પક્ષ સ્વીકાર્ય નથી. મુક્ત બિ બભૂત ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત કર્યો વિના કેવળ ચિન્માત્ર રૂપથી રહે છે એમ માનવામાં આવે તો આ આઠ ગુણોનો બિ બભૂત ઈશ્વરથી અન્યત્ર અભાવ હોવાથી ઈશ્વરનાં અસાધાર આ લક્ષ છે તેથી 'આકાશ તો નિશુ'ય ઈશ્વરથી અન્યત્ર અભાવ હોવાથી ઈશ્વરનાં અસાધાર આ લક્ષ છે તેથી 'આકાશ તો નિશુ'ય ઈશ્વર તરીકે કરાવી શકશે. બીજો પક્ષ બરાબર નથી. પ્રજાપતિના વાકયમાં નિગુ' ણવિદ્યાનું પ્રતિપાદ ન પ્રસ્તુત છે તેથી ગુણોની વિવક્ષા નથી માટે સુકત જીવમાં પશુ આઠ ગુણોનુ વૈશિષ્ટ પ્ પ્રતિપાદ નથી આનંદમયાધિકર ણના ( બ. સ. ૧ ૧.૧૨થી) આર બના ભાષ્યમાં શ કરા થાય પ્રતિપાદ નથી આનંદમયાધિકર ણના ( બ. સ. ૧ ૧.૧૨થી) આર બના ભાષ્યમાં શ કરા થાય પ્રતિપાદ નથી આનંદમયાધિકર ણના ( બ. સ. ૧ ૧.૧૨થી) આર બના ભાષ્યમાં શ કરા થાય પ્રતિપાદ નથી આનંદમયાધિકર ણના ( બ. સ. ૧ ૧.૧૨થી) આર બના ભાષ્યમાં શ કરા થાય પ્રતિપાદ નથી આનંદમયાધિકર ણના ( બ. સ. ૧ ૧.૧૨થી) આર બના ભાષ્યમાં શ કરા થાય પ્રતિપાદ નથી આનંદમયાધિકર ણના ( બ. સ. ૧ ૧.૧૨થી) આર બના બાષ્યમાં શ કરા થાય પ્રતિપાદ નથી આનંદમયાધિકર ણના ( બ. સ. ૧ ૧.૧૨થી) આર બના બાષ્યમાં શ કરા થાય પ્રતિપાદ નથી આનંદમયાધિકર ણના ગુણે વૈશિષ્ટ પ્ર હોવા છતાં ઉપાવિઓના સંબધની અપેક્ષાએ તેને ઉપાસ્ય માન્યુ છે અને ઉપાધિના સ બ ધ વિનાનુ તે શેય છે એમ ઉપદેશ આપ્યો છે. આમ શેય બદ્ધના પ્ર કર ણમાં શુણુ વૈશિષ્ટ પનું પ્રતિયા ન હાઈ શકે નહિ. તેથી પ્રજાપતિના વાક્યના ઉપક્રમમાં સત્યસંકર પત્વ આદિનું પ્રવે છે છે તે જ્ઞેય પ્રતિપાદ્ય નથી. શ કરા થાર્ય કહ્યું છે કે 'તેનાથી વિપરીન અપદ્ધતપાય્યત્વાદિ શુણુ વાળા પરમેવર રૂપને તે વિદ્યાથી પ્રાપ્ત કરે છે' એ પણુ આઠ શુણોથી ઉપલાક્ષત પક્ષ વિષે છે એમ સમજવું.]

[આ જે છેલ્લી ચર્ચા કૃષ્ણાન દની બ્યાખ્યામાં મળે છે તેમાં વ્યાખ્યાકારનું પોતાતુ વિવેચન જણાય છે કે દહરવિદ્યાનું સમય'ન પ્રજા હતિવાક્યથી ચતું નથી કારણ કે પ્રજાપતિના વાક્રમનું તાદપર્ય નિર્બુણ પરબ્રહાપરક છે, ગુણુવૈશિષ્ટયપરક નહિ.] अविरोधाध्यायेऽदि "एव श्वत्र साधु कर्म कारयति तं यमेभ्यो छोकेभ्य उज्जिनीवते एव उ एवासाधु कर्म कारयति तं यमधो निनीवते" (कौषीतवयुपनिषद् ३.८) इत्यादिश्ठतेस्तत्तरूर्मकर्तृन्वेन तत्तरूर्क्मकारयितृ-त्वेन च उपकार्योपकारकमावेनावगतयोर्जीवेश्वरयौरंशाश्चिमावरूपसम्बन्ध-निरूपणार्थत्वेनावतारिते ' अंशो नानाच्यपदेशात् ' (म. स. २.३.४३) इत्यधिकरणे '' जीवस्येश्वरांशत्वाभ्युपगमे तदीयेन संसारदुःखभोगेन ईश्वरस्यापि दुःखित्वं स्यात् । यथा छोके इस्तपादाद्यन्यतमांशगतेन दुःखे-नांशिनो देवदत्तस्यापि दुःखित्वं नद्वत् । ततश्च तत्प्राप्तानां मइत्तरं दुःखं प्राप्तुयात, ततो वरं पूर्वावस्था संसार एवास्त्विति सम्यग् झानानर्थक्य-प्रसङ्गः'' इति शङ्कायन्थेन । (म. स.शा.मा. २ ३ ४६-शङ्का) <u>भामत्यादिषु</u> स्पष्टीकृतं बिम्बप्रतिबिम्बभावकृतासङ्करमुपादाय समाहितेन <u>भाष्यकारो</u> मुक्तस्य ईश्वरभावापत्ति स्पष्टीचकार ।

અ વરોધ ધ્યાયમાં પણ 'આ (ઇ ધર) જ જેને આ લોકોથી ઉપર (ઉત્કુષ્ટ લોકમાં) લઈ જવા ઇચ્છે છે તેની પાસે સારું કમ' કરાવે છે, જેને નીચે લઈ જવા ઇચ્છે છે તે ી પાસે તે જ ખરાબ કમ' કર વે છે" (ક ધીતકિ ઉપ. 3 ૮) ઇત્યાદિ આવા ઇચ્છે છે તે ી પાસે તે જ ખરાબ કમ' કર વે છે" (ક ધીતકિ ઉપ. 3 ૮) ઇત્યાદિ શ્રુતિથી તે તે કમ'ના કરનાર તરી કે અને તે તે કમ'ના કરાવનાર તરી કે ઉપકાય" અને ઉપકારક તરી કે જેનું જ્ઞાન થયું છે તેવા છવ અને ઇ ધરના અ શાંશિલા રૂપ સંબ ધના (નરૂપણુન માટે છે એ તરાક રજૂ કરવામાં આવેલા "(છવ ઇ ધનો) અ શ છે, કારણ કે લેદને ઉપદેશ છે" (છ સૂ ર ક ૪૩) એ અધિકરણમાં— (નિગ્નલિખિન) શંકાચન્ય છે — જેનું સમાધાન ભામતી અદિમાં સ્પબ્ટ કરવામાં આવેલા બિગ્બપ્રતિ બિગ્બલા કૃત ચસંકરને મન!ને કરવ માં અવ્યુ છે – તેમાં ભાવ્યકારે મુક્તને ઈ ધરલાવ પ્રાપ્ત થાય છે અવી સ્પબ્ટતા કરી છે. શંકાચન્થ (૨ ૩૪૬) આ પ્રમાણે છે :-- "છવને ઇ ધરનો અંશ માનવામાં આવે તો તેના સ સારદ્વામાં સંક્રલા દુ:ખથા અરી દેવદત્તને પણ દુ:ખ થાય છે તેની જેમ. અને તેથા તને (ઈ ધરને) પ્રાપ્ત થયેલ આવે વધારે માટું દુ:ખ પ્ર.પ્ત કરે તેના કરતાં તો પહે ા ી સંસારાવસ્થા જ લલે રહી. આમ (લિચારતાં) સમ્યગ્રાનની નિરર્થ કતાના પ્રલંગ થશે."

વિવરણ : બ્યાખ્યાકાર કુષ્ણાન દતીર્થ માને છે કે સમન્વયાપ્યાયનું જે ઉદાહરણ આપ્યું છે તે મુક્તની ઇશ્વિરભાવાયત્તિ માળતમાં પ્રમાણુ બની શકે નહિ તેથી બીજું ઉદાહરણ અહીં રજૂ કર્યું છે. અવિરાવાધ્યાય એટલે બ્રદ્ધાસૂવના ભીજો અધ્યાય. પ્રથમ અધ્યાયમાં વેદાન્તના સમન્વયતુ નિરૂષણુ કર્યું. તેના અન્ય પ્રમાણા સાથે વિરોધ છે એવા શકા થાય

(સ–७२

તો તેનું સમાધાન આ બીજા અધ્યાયમાં કર્યું છે તેથી એ અવિરાધાધ્યાય કહેવાય છે. અવિરાધાધ્યાયમાં પદ્યુ જેનું સમાધાન કર્યું છે તે શંકાગ્રન્થય! સુકતની ઈશ્વરભાવાયત્તિની જ સ્પષ્ટતા @10431રે કરી છે. કમ' કરનાર હવ ઉત્કાર્ય છે અને કમ કરાવનાર ઈશ્વર ઉપકારક છે એમ ગ્રુતિથી હાત થાય છે તેથી જીવ અને ઈશ્વર વચ્ચે કાઈ સંબંધ હાેવેા જોઈ એ; સંખંધ વિના ઉપકાર ઉપકારકભાવ જોવામાં નથી આવતો. તે સંખધનું નિરૂપણ ધ્ય. સુર ૱ ૪૩ માં કર્યું છે કે છવ અંશ છે અને ઈશ્વર અંશી છે. અહીં સવનો એક लाग ज आध्ये। छे. पूरुं सूत्र आ प्रभाशि छे---अंगो नानाव्यपदेशादन्यया च पि दाशकितवत्वा क्रियमधीयत एके (अ.स. २.३.४३). को छुद धेम्वरने। अंश होय ते। अंशी धेम्वर अधा छुदे। ના દુઃખાથી દુઃખી થાય અને તેનું દુઃખીપછું ઘછું વધારે હોય. અને ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થયેલા છવની અવરથા પહેલાં કરતાં પણ વધારે દ ખી હાેય; તેના કરતાં તા સ સારની પૂર્વાવસ્થા વધારે સારી એમ વિચારી ઈશ્વર સાવા પત્તિ માટે કાેઈ સમ્યગ્તાનને વિષે પ્રવૃત્ત થાય નહિ એ પ્રસંગ આવે એવી શંકા અહીં (ભ.સ. ૨.૩.૪૬–શંકા) રજૂ કરવામાં આવી છે. આ શંકાનું સમાધાન કરતાં સૂત્ર મ્યતે તેના પરના શાંકરભાષ્યમાં એમ કહ્યું છે કે હવ અને ઇશ્વર જે અશ અને અશી છે તેમના ધર્મીના સંકર નહીં થાય. ત્યાં ભાષ્યકારે ભામતી આદિ શ્રંથામાં છવ અને ઈશ્વરના સંબંધ બિમ્બ-પ્રતિભિંબરૂપ છે એ અર્થમાં અંશાંશિભાવ છે અપને તેથી ધર્મના સંકર નથી એમ જે સ્પષ્ટતા કરી છે તે પ્રકારે માનીને સ્પષ્ટતા કરી છે. જીવા અવિદ્યામાં પ્રતિભિંભરૂપ છે એ અર્થમાં ઈશ્વરના અંશ તરીકે શ્રુતિ, સૂત્ર અને ભાષ્યમાં વિવક્ષિત છે; હાય, પગ વગેરેની જેમ તેઓ અવયવ નથી. તે જ પ્રમાણે બિંબભૂત ઈશ્વર અંશી તરીકે વિવદ્ધિત છે; અવયવી ઈશ્વર વિવક્ષિત નથી અને બિંબ અને પ્રતિબિંબના ધર્મસંકર નથી એ લેહમાં જાણીતું છે. તેથી જીવના દુ:ખાની ઈશ્વરમાં પ્રસક્તિ નથી એવી ંરપષ્ટતા કરી છે.

બ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન' ક્વીચ ને ઉપરની ચર્ચાથી સ તોષ નથી. તેમણે વિસ્તૃત વિવેચન કર્યું છે. શકા થાય છે કે મુક્તને ઈચરભાવ પ્રાપ્ત થાય છે એ સિદ્ધાંતને સંગત નથી. જેમ કે જ્યાં સુધી બધા જીવ સુક્ત ન થાય ત્યાં સુધી સુક્ત જીવને ઈચરભાવ પ્રાપ્ત થાય એમ માનવામાં આવે તો છેલ્લે જે મુક્ત થતો હોય તે જીવની સુક્તિ નિવિ'શેષ ચિન્માત્ર સ્વરૂપથી આવસ્યાનરૂપ હશે. પણ તેની પડેલાં જે મુક્ત થયેલા તે સ્વતઃ ચિન્માત્રરૂપ રહેલા હતા તેમને ઈચરભાવ પ્રાપ્ત થતાં અપરિમિત ઐધ્ધ'પ્રાપ્તિરૂપ સુક્તિ થશે. આમ પરમ-સુક્તિમાં અનેક જીવાને ઐધ્ધ'પ્રાપ્તિ અને એકને નહિ એવું એક વૈષગ્ય થશે. બીજું, અનેકને ઐધ્ધ' પ્રાપ્ત થશે છે તેમાં કમથી સુક્ત થતા જીવાને વધારે ઓછા સમય માટે ઐધ્ધ' પ્રાપ્ત થશે એ બીજું વૈષમ્ય. અને વળી જેઓને ઐધ્ધ' પ્રાપ્ત થશું છે તેમને કેટલાક કાળ માટે ઐધ્ધ' અને પછી તેના અભાવ ઇત્યાદિર વૈષમ્ય માનવું પડે છે. અને એ તૃતીય અધ્ધાયના અ તિમ અધિકરણથી વિરુદ્ધ છે ત્યાં એમ પ્રતિપાદિત કર્શ' છે કે સગ્રણવિદ્યાના ક્વાર્થ અવાન્તર સુક્તિમાં જ તારતમ્ય છે, પરમ-સુક્તિમાં નદિ અને એવી દલીલ નહિ કરી શકાય કે પરમ-સુક્તિમાં વસ્તુતા તારતમ્ય હોય તે પણ તે અધિકરણતે વિરાધ નથી. આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે સિદ્ધાંતમં સગ્ર શુવિદ્યાની ક્વલ્યુન અવાન્તર-સુક્તિમાં પછ વાસ્તવ તારતમ્ય નથી તેથી સયુણ મુક્તિમાં જ તારતમ્ય છે, નિર્ગુણ વિદ્યાની કુલભૂત પરમ-મક્તિમાં નહિ એવું પ્રતિપાદન કરનાર ભાષ્યાદિ આધાર વિનાના બની જાય. તેથી મક્તની ઈશ્વરભાવાપત્તિ સિદ્ધાન્તને સંમત નથી. આ પરિસ્થિતિ હાેય તેા શંકાભાષ્યની પર્યાલાચનાથી મકતની ઈશ્વરભાવાપત્તિ ભાષ્યકારને માન્ય છે એવી કલ્પના કરવામાં આવે છે. કે પરિહાર ભાષ્યના અભિપ્રાયનો આવે!ચનાથી તેમ કલ્પવામાં આવે છે કે પહેલાે વિકલ્પ ખરાખર નથી કારણ કે શંકા કરનાર સિદ્ધાન્તીને અભિપ્રેત કે માન્ય હેાય તેનેા આધાર લઇને જ પ્રસંગ આપે છે એવું સવ'ત્ર જોવા નથી મળતું. તેથી એમ ન કહી શકાય કે સિદ્ધાન્તીને મુક્તની ઈશ્વરભાવાપતિ માન્ય છે. બીજો પક્ષ આ રીતે રજૂ કરી શકાય. ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થયે હોય તેવા છવાને વધારે માટું દુઃખ હશે એવી શંકાના પન્હિાર બે રીતે સંભવે છે. ઈશ્વર બધા જીવાના દઃખાથી દુખી થતાે હાય તાે પણ મુકતાને વધારે માટા દુઃખની પ્રાપ્તિ ન થાય, કારણ કે તેઓ શહ્ય ચિન્માત્ર રૂપથી જ રહે છે એવે સ્વીકાર હાેવાથી તેઓ ઇન્ધરભાવ પામે છે એવું સ્વીકારવામાં નથી આવતું, આ પરિહારના એક પ્રકાર છે. ઈશ્વરને દુ:ખ નથી હોત એવું સમર્થન થતાં તેને પામેલા મુક્તાને દુ:ખ હાેઈ શકે એ શાંકાનું નિવારેજી આમાં સમાં એલું છે એ આશયથી બિંબ-પ્રતિબિંબભાવથી કરેલા બેદને અધીન ધર્મની વ્યવસ્થા-(-- કે બિંબફય ઇશ્વરને દુ:ખ નથી પણ પ્રતિબિંબરૂપ છવને હાેઇ શકે---)નું સમર્થન કરવું ઐ પ્રલીકારના બીએ પ્રકાર. પરિદ્વારભાવ્ય, ભામલી આદિ ત્રંથામાં પરિદ્વારના પ્રથમ પ્રકાર છોડીને. બીજા પ્રકારના આશ્રય લીધા છે તેથી ત્રાત થાય કે શંકાગ્ર<sup>ં</sup>થમાં કહેલાં મકતાની ઈશ્વરબાવા**યત્તિ** ભાષ્યકાર આદિને માન્ય છે. માટે જ સિદ્ધાં તલેશસ અહમાં કહ્યું છે કે 'સંકાગથ જેન સમાધાન ભામતી આદિમાં સ્પષ્ટ કરેલા બિ બ-પ્રતિબિ બભાવકત અસંકરને લઈને કરા છે.

કુષ્ણાન કતીર્થ બ્યાખ્યાકાર આનુ વિવેચન કરતાં કહે છે કે આગ ઊભે થતો પરિહારભાબ્ય પર્યાલે ગ્રનારૂપ બીજો પરિહાર-પ્રકાર પણુ મુક્તની ઇશ્વરભાવા પત્તિમાં અનન્યથા-સિદ્ધ હેતુ નથી, અર્યાત્ આ હેતુને મુક્તની ઈશ્વરભાવા પત્તિ માન્યા સિવાય સમજ્યવી જ ન શકાય તેવા નથી, તેની અન્યથા પણુ સિદ્ધિ હોઈ શકે. પરિહારભાબ્ય આદિમાં પ્રથમ પ્રકારના આધાર લઈને, મુક્રતાની ઈશ્વરભાવા પત્તિ સમજ્યતી નથી કારણ કે તેઓ શુદ્ધ ચિન્મ.ત્રરૂપથી જ રહે છે એવું સ્વીકારવામાં આવે છે: તેથી નાનની નિરર્થક્રતાના પ્રસગ્ન નથી. એથ વાસ્તવ પરિદ્ધાર રજૂ કરવામાં આવતાં નાનની નિરર્થક્રતાની શકાનો પરિદ્ધાર થાય તો પણુ ઈશ્વર સકલ જવાના દુ:ખાથી દુ:ખી થશે એ પ્રસંગના પરિદ્ધાર થતા નથી તેથી એ પ્રસ ગની શકા બાકી રહે છે. એ શકા પણુ ન રહે એમ વિચાર ને પરિદ્ધારના પ્રશ્ન પ્રકાર છાડીને બીજા પ્રકારના આશ્રય લઈને ખૂબ યત્નથી પરમેશ્વરના દુ:ખિત્વના પ્રસ ગનો પરિદ્ધાર ભાષ્યાદિમાં કર્યો છે એમ કહી શકાય. પરિદ્ધારભાષ્ય આદિમાં પરમેશ્વરના દુ:ખિત્વન પ્રસ ગનો પરિદ્ધાર વાખ્યાદિમાં કર્યો છે એમ કહી શકાય. પરિદ્ધારભાષ્ય આદિમાં પરમેશ્વરના દુ:ખિત્વન પ્રસ અને પરિદ્ધાર વાખ્યાદિમાં કર્યો છે એમ કહી શકાય. પરિદ્ધારભાષ્ય આદિમાં પરમેશ્વરના દુ:ખિત્વન પ્રસ અને પરિદ્ધાર વાખ્યાદિમાં કર્યો છે એમ કહી શકાય. પરિદ્ધારભાષ્ય આદિમાં પરમેશ્વરના દુ:ખિત્વ-પ્રસ ચને વે વેરાયોએ જે અનુપપત્તિની શંકા ઊભી કરી દ્વાય તેના આબાવ બતાવીને ઉપસંદાર કરાતા જોવામાં નથી આવતો. વળી છાંદ્વાગ્ય ઉપ.ના સાતમાં અધ્યાયમાં—

" स एकधा भवति त्रिधा भवति पठवधा । सरसधा नबधा चैव पुनश्चेकादशः स्मृतः ॥ शतं च दश वैकं च सहस्राणि च विशतिः । " (७). ७.२६२२). **Yudi** 

એ વાકપથી પરધક્તવિદને અનેકશરીરપરિગ્રહ આદિરૂપ ઐશ્વર્ય પ્રાપ્ત થાય છે એવું શ્રવણ છે. અને મુક્ત ઈશ્વરભાવ પામે છે એ પક્ષમાં તે ઐશ્વય પરમમુક્તને જ સભવે છે. અને એવું હાેય તા एकघा भवति' ઇત્યાદિ વચન નિર્શુ છુ વિદ્યાના ફળની રજૂઆત નથી કરતું પણ સગણ-ઉપાસનાના ફળની રજૂઆત કરે છે. અને નિગું ણુ વિદ્યાના ફળની પ્રશ્વ સા કરવા માટે નિર્ગુ છુ-વિદ્યાના પકરણુમાં તેનું કથન છે એમ ભાષ્યાદિમાં કશું છે તેના વિરે ધ **યાય છે. જેમ કે** સગુણવિદ્યાના ફળના વિચારના પ્રસ્તાવમાં **ભા**વ્યમાં કહ્યું છે કે "જો કે નિયું હ્યુ ભૂમવિદ્યામાં અનેકધાભાવ--વિકલ્પનું કથન છે તાે પહ્યુ તે સગુર્ણું અવસ્થામાં જે ઐશ્વય વિદ્યમાન જ છે તેનું ઉચ્ચારણ ભૂમવિદ્યાની ∢તુતિને માટે કર્યું છે''. ( આ સૂ. શાંકરસાબ્ય ૪ ૪.૧૬) જો મુક્તને ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થાય છે એવું સગવાર અને **ભાષ્યકારને અભિપ્રેત હોત તે**। ' स एकधा भवति ' એ વચન જેને અર્થ નિંગુ આવિદ્યાના **ફળની રજૂઆત કરનાર તરીકે પ્રકર**ણમાં સમવેત છે તે સગુણુવિદ્યાના ફળની રજૂઆત ન હાેઈ શકે. તેથી આ વયત તેના ફળતી રજૂઆત કરે છે એમ માનીને સત્ર અને **ભાष્યમાં પ્રવૃત્ત થયેલા ' नावं जैमिनिर्विकल्पामननाद्'** (ब्र.सू. ४.४ ११) छत्याहि वियार पाया વિનાના જ બની જાય. 'પ્રદ્યલેકાકમાં ગયેલા સગુણુ ઉપાસકને સ્થૂળ શરીર હાેય છે એમ જેમિનિ આચાર્ય માને છે. સ પુરુષા મવતિ' ઇત્યાદિયો અનેકધાભાવરૂપ વિકલ્પન શ્રવણ છે : રઘૂળ શરીરના બેદ વિના એક ઉપાસક અનેક બની ન શકે '--એવા સત્રના અર્થ' છે.

તેથી જે શાંકાભાષ્યમંચ અને તેના પરિહારશ્ય ભાષ્યાદિમંચના દાખલા આપ્યા છે તે ઝુકતાની ઈશ્વરભાવાપત્તિમાં અનન્યથાસિદ્ધ પ્રમાણ નથી અને ટાંકેલાં અનેક અધિકરણ અને તેના ભાષ્યાદિ સાથે તેના વિરાધ છે તેથી ઝકનાની ઈશ્વરભાવાપત્તિ ભાષ્યને અભિપ્રેત છે એમ કકપવુ શક્ય નથી. માટે આ દલીલથી સતાષ ન થતાં હવે પછ'ના મંચમાં બીજી દલીલ આપ છે—સાધનાથ્યાવેડવિ…ા

साधनाध्यायेऽपि ' सन्ध्ये स्रष्टिराह हि ' ( ज्ञ. स. ३२१) इत्यधिकरणे स्वप्नप्रपञ्चस्य मिध्यात्वे व्यवस्थापिते तत्र मिध्याभूते स्वप्नप्रपठचे जीवस्य कर्तृत्वमाञ्चङ्क्य ' पराभिध्यानाचु तिगेहितं ततो सस्प बन्धविपर्ययौ' (ज्ञ. ३.२५) इति सत्रण ' जीवम्येश्वराभिन्नत्वात् सद्रपि सत्यसङ्कल्पत्वादिकममविद्यादोपाचिरोहितमिति न तस्य स्वप्नप्रपठचे सष्टुत्वं सब्भवति ' इति वदन् सत्रकारः 'तत्पुनस्तिरोहितं सत् परमभि-ध्यायतो यत्रमानस्य जन्तो ध्रिंत्वान्तस्य तिमिरतिरस्क्रनेव दक्छवितरौषध-वीर्यादीश्वरप्रसादात् संसिदस्य कस्यचिदेवाविर्भवति, न स्वभावत एव सर्वेषां जन्तूनाम् ' इति तत्त्वत्राभिप्रायं वर्णयन् माध्यकारश्च सुक्तस्य स्वप्नसप्टचाजुपयोगिसत्यसङ्कल्परवाद्यभित्रयं वर्णयन् भाष्यकारश्च सुक्तस्य स्वप्नसप्टचाजुपयोगिसत्यसङ्कलपरवाद्यभित्रयं वर्णयन् भाष्यकारश्व सुक्तस्य स्वप्नीद्रकार्ग् ॥

સાધનાષ્યાયમાં પણ 'જાગ્રત્ અને સુષુપ્તિના) સંધિરથાનમાં (અર્થાત્ રવપ્નરથાનમાં) સબ્ટિ છે કારણ કે કહ્યું છે' (બ્ર સૂ. ૩ ૨.૧) એ અધિકરણમાં સ્વપ્નપ્રપંચનું મિથ્યાત્વ વ્યવસ્થાપિત કરાતાં ત્યાં મિથ્ય ભૂત સ્વપ્નપ્રપંચને વિષે જીવના કર્તુ ત્વની આશંકા કરીને "પરમાત્માના ધ્યાનથી તિરાહત થયેલુ તે અભિગ્યક્ત થાય. કારણ કે તેથી (ઈશ્વરના અજ્ઞાનથી અને તેના જ્ઞાનથી) ખન્ધ અને તેના વિપર્યંય (અર્થાત્ ઍ ધર્યના અ તિભાવ) છે "- એ સવથી ' છવ **ઇ**યરરી અભિન્ન હોવાથી સત્યસ'કલ્પત્વ આદિ વિદ્યમાન હોવા છતાં અવિદ્યા∙ દાવથી તિરાહિત છે માટે તે (છવ) સ્વપ્રપંચની બાબતમાં સ્રષ્ટા સંભવતા નથી " એમ કહેતા સત્રકાર, અને "તે તિરાહિત હાંઈને પરમાત્માના ધ્યાન કરતા. પ્રયત્ન કરતા જન્તુનું (જીવતુ) (તે સત્યસંકલ્પત્વાદિ અશ્વર્ય) ઇશ્વરના પ્રસાદથી સ સિદ્ધ થયેલા (અર્થાત અપ્રતિબદ્ધ પરમેશ્વર-સાક્ષાત્કારવાળા) કાેઇકનું જ આવિર્ભાવ પામ છે, જેમ જેના અંધકાર દ્વર થયેા છે એવાની લાેચનશક્તિ જે તિમિરરાગથી તિરસ્કૃત હતી તે કાઇકની જ ઓષધના બળથી અવિસાવ પામે છે તેમ, (પણ) સ્વભાવધી જ બધા જન્ત઼એાની બાબતમાં તેમ થત' નથી'' -- એમ તે સૂત્રના અભિપાય વર્ણવતા ભાષ્યકારે મુક્તની બાબતમાં સ્વપ્નસાબેટ આદિમાં ઉપયોગી સત્યસ કલ્પત્વ આદિતી અનિવ્યક્તિના સ્વીકાર કરીને મુક્તની પરમેશ્વર-ભાવાપત્તિ સ્પષ્ટ કરી છે

વિવરણ : પ્રક્ષવિદ્યાનાં સાધન વૈરાગ્ય આદિનું પ્રતિપાદન કરનાર બ્રદ્ધાસ ત્રના ત્રીજ અધ્યાયમાં પણ સૂત્રકારે તથા સૂત્રના અભિપ્રાય વર્ણવતા ભાષ્યકાર શાંકરા ગાયે મુક્તની ઈશ્વરભાવાપત્તિ સ્પષ્ટ કરી છે. જાગ્રત્ અને સુધુપ્તિના સંધિસ્થાનમાં અર્થાત્ સ્વપ્નસ્થાનમાં रथाहि-सृष्टि सत्य होवी लोईએ अरुख ह स्थाहि-सृष्टिन अवछ छे- कथ खान खयोगान् વયલ્ઇ ગરે ઇત્યાદિ. (ખુદ્દ ઉપ. ૪.૩.૧૦). ઝુતિસિદ્ધ મુખ્ટ અસત્ય હાેઈ શકે નહિ કારણ કે આકાશાદિની શ્રુતિસિદ્ધ મુખ્ટિમાં અસત્યત્વ દેખાતું નથી. (રથયોગ=અશ્વ). આ અધિકરણમાં એવી શાંકા કરી છે કે જેમ અગ્નિના અંશભૂન તહાખામાં અગ્નિની જેમ દહન અને પ્રકાશનનું સામથ્ય છે. તેમ છવ પરમેશ્વરના અંશ હાઇને તેમાં ઇશ્વરની જેમ જ સ્વધ્નાદિસપ્ટિને અતુકુલ સત્યસંકલ્પત્વ આદિરૂપ સામર્થ્ય છે તેથી તે સ્વપ્નસુષ્ટિના કર્તા હાેઈ શકે. આ શ્વાંકાના પરિહાર કરતાં કહ્યું છે કે હા, જીવમાં સત્યસંકટપ આદિ છે પણ સંસારદશામાં તે તિરાદિત હાય છે તેથા સહિટ આદિમાં તેના ઉપયાગ નથી પર અર્થાત બિંખમૂત ઈશ્વરના સાક્ષાતકાર થાય ત્યાં સુધી તેનું ખ્યાન કરવાથી તિરાધાન કરનાર અવિદ્યાના નાસ થતાં તે ઐશ્વર્ય અભિવ્યક્ત થાય છે. કારણ કે ઈશ્વર અજ્ઞાત હોવાને લીધે જીવને બાંધ છે અને તે જ ઈશ્વર તાત થતાં તેનાથી વિપરીત અવસ્થા અર્થાત ઐશ્વયંતી આવિભાવ છે. સત્ય-સ કલ્પત્વ આદિ ઐશ્વર્યાંના આવિર્ભાવને માટે પ્રયત્ન કરતે, શ્રવણ-મનનરૂપ વિચારતું અનુષ્ટાન કરતા ક્રમે કરીને પરમેશ્વરનું અભિન્ત તરીકે પ્યાન કરતા કાઇક જ છવ જેને શ્રવણ મનન. ધ્યાનના અનુષ્ઠાનથી ઉત્પન્ન થયેલા ઇશ્વર - પ્રસાદથી પરમેશ્વરના અપ્રતિબદ્ધ સાક્ષાહાર થાય છે, તેના ઐશ્વય<sup>\*</sup>ના આવિર્ભાવ થાય છે. આ યથાકત સાધનસંપત્તિ વિના સ્વભાવ**થી** જ થાય એવું બનતું નથી. ઈશ્વરભાવાપત્તિ વિના મુક્તને સત્યસંકદપત્વ આદિની અભિવ્યક્તિ સંભવે

## सिद्धान्तलेशसङ्हः

નઢિ. તેથી અઢીં પણ મુક્તની ઇશ્વરભાવાપત્તિનું જ સ્પષ્ટીકરણુ **સ્વૃત્રકાર અને ભાષ્યકારે** કર્યું છે

આ ઉદાહરણનું પણ વિવેચન કરતાં વ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાનંડતીર્થ કહે છે : — અહીં આ વિચાર કરવામાં આવે છે કે પ્રતિભિં બતવથી વિશિષ્ટ ચૈત-યરૂપ જીવમાં રહેલાં સત્યસંસ્ક્રમ-ત્વાદિના મુક્તિમાં શકય થતા આવિર્ભાવનું પ્રતિપાદન છે, કે બિંબત્વથા વિશિષ્ટ ચૈતન્યરૂપ ઈશ્વરના સત્યસ કરપત્વાદિના અવિભાવનું પ્રતિપાદન છે ? પહેલુ હાેઈ શકે નહિ કારણ કે ઈશ્વરમાં રહલાં સત્યસંકટપત્વ આદિની અપેક્ષાએ જીવમાં જુદાં સત્યસંકટપત્વ આદિના અસ્તિત્વ માટે પ્રમાણ નયા. ઈશ્વરનો જેમ જીવમાં પણ તેવું જુદું એશ્વર્ય છે એવું પ્રતિપાદન કરનાર શાસ્ત્ર નથ. હવ ઈશ્વરથી અભિન્ન છે માટે તેમાં પણ ઈશ્વરની જેમ આ ધર્મ હોવા જોઈ એ એવું અનુમાન પણ કરી શકાય નહિ. લાેકમાં બિ બભૂત મુખથી અભિન્ન હોવા છતાં પણ પ્રતિબિંબ મુખમાં બિળતી જેમ સ્વચ્છતા આદિ ધર્મ જોવામાં નથી આવતા માટે પ્રતિબિ બમા બિ બના જેવા જ ધર્મો હોય એવા નિયમ નથી વળા તત્ત્વસાક્ષાત્કારથી અવિદ્યાની નિરૃત્તિ થતાં અવિદ્યાર્થી નિરૂપિત પ્રતિબિંબત્વની પણ નિવૃત્તિ થઈ જાય તેથી પ્રતિબિ બબૂત જીવમાં સયસ કરવવાદિ વિદ્યમાન જ ન હાેવાથો મુક્તિમાં તેમની અભિવ્યક્તિ સંભવે નહિ. અંત બંધ-દશામાં તિરસ્કૃત સત્યસ કલ્પત્વ આદિના ઉપયાગ નથી તા સ્પષ્ટ રીતે જીવમાં તેમની જૂડી કરપના કરવી વ્યથ' છે. એવી દલીલ ન કરી શકાય કે બંધદશામાં જ સગુણ વિદ્યાના ફ્લરૂપ અવાન્તર મુક્તિમાં સત્યસ કલ્પત્વ આદિના ઉપયોગ છે તેથી એ **ટયર્થ' નથી,** આ દલીલ ખરાખર નથી કારણ કે ત્યાં પણ ઈશ્વર સમાન સત્યસંક⊧પત્વ આદિની અભિવ્યક્તિ માનવામાં નથી આવતી, તેથી જીવમાં તેના સમાન એશ્વય જે તિરાદ્વિત થયું છે તેની કકપના વ્યર્થ છે તેથી પ્રતિબિ'બભૂત ચૈતન્યરૂપ જીવમાં પૃથક સત્ય-સંકલ્પત્વ આદિની કલ્પના માટે કાૈકી પ્રમાણ નથી તેમ તેનુ પ્રયોજન નથી.

તે જ પ્રમાણે બિંબભૂત ઈશ્વરમાં રહેલું સત્યસંક્રદપત્વ આદિ ઐશ્વર્ય બંધદશામાં છવા પ્રતિ છવાનો અવિદ્યાએશ્વી ાતરોહિત હોઈ ઈશ્વરસ ક્ષાહારથી મુક્રિતમાં તેમને એ અભિવ્યક્ત થાય છે એ બીજો પક્ષ પણ અનુપપન્ન છે, કારણ કે સત્યસંક્રદપત્વ આદિશ્વી વિશિષ્ટ ઈશ્વર અવિદ્યાર્થી આદત બને છે એમ માનવા માટે પ્રમાણ નથી ''અત્યારે હું સત્યસંક્રદપત્વ આદિ ગુણવાળા ઈશ્વર છું' એવા અનુભવ થતા ન હાવાથી સત્યસંક્રદપત્વ આદિથી વિશિષ્ટ ઈશ્વર આદત છે એમ કલ્પવામાં આવે છે' — એવી દલીલ કરી ન શકાય. તેનું કારણ એ કે પ્રતિબિંબભૂત જીવેનો અને બિંબભૂત ઈશ્વરના કલ્પત બેદ માન્યા છે તેથા જ જેમ એક જીવને બીજા જીવના સાક્ષાલ્કર થતા નથા તેમ જીવને ઈશ્વરના સાક્ષાત્કાર થઈ શરે નહિ તેથી સત્યસંક્રદપત્વ આદિથી વિશિષ્ટ ઈશ્વર આદ્રત છે એવી કલ્પના વ્યથ છે. અને ઐશ્વર્યથી વિશિષ્ટ ઈશ્વર આદ્રથી વિશિષ્ટ ઈશ્વર આદ્રત છે એવી કલ્પના વ્યથ છે. અને ઐશ્વર્યથી વિશિષ્ટ ઈશ્વર આદ્રત છે એવી કલ્પના કરવામાં આવે તો આ વિશિષ્ટનું આવરણ કરનાર અવિદ્યાના નિવર્ત'ક જ્ઞાનના સંભવ ન હેાવાથી તેની નિદૃત્તિ નદ્ધી થાય એમ માનવું પડશે તત્ત્વનથિ આદિ વાક્યથી જન્ય જ્ઞાવ શુદ્ધવિન્માત્ર વિયયક છે, તે અશ્વર્યાથી વિશ ટ ઈશ્વરવિષયક નથી, તેથી તેનાથી અશ્વર્યાવિશિષ્ટ ઈશ્વરના આવરણની નિદૃત્તિ ન થઈ શકે અને અવિદ્યા શુદ્ધવિન્માત્રનું આવરણ કરે છે એમ માનવામાં આવે તા સત્ય-સંક્રસ્પત્વ આદિ ઐશ્વર્યનું આવદાથી તિરોધાન સિદ્ધ જ થતું નથી. એવા દલીલ પણ ન કરી શકાય કે "જીવને ઇશ્વરમાં રહેલાં સત્યસ કલ્પત્વ આદિની પ્રતીતિ પાતાનાં તરીકે થતા નથી એ જ તેનું તિરાધાન અહીં વિવક્ષિત છે". આ દલીલ બરાબર નથી કારણ કે એવુ હાેય તા પછીના સૂત્રમાં તિરાધાન અવિદ્યાપ્રયુક્ત આવરણરૂર છે એવું પ્રતિગદન છે તેને વિરોધ થાય. માટે ઈશ્વરમાં રહેલું સત્યસં કલ્પત્વ આદિ ઐશ્વર્ય જીવનો અવિદ્યાર્થ નિરાહિત થયેલું છે, અને તત્ત્વસાક્ષાત્કારથી એશ્વર્ય'ના તિરાધાનની નિવૃત્તિ થઇ શકે છે એમ માગીને વરાતિ ઘ્વાવત્ત એ સૂત્ર અને તેનું ભાષ્ય પ્રવૃત્ત થાય છે એમ કહેવું જોઈ એ. અને આ સૂત્ર અભ્યુપેત્યવાદ પ્રકારતું છે (--એ વિદ્ધાન્ત નથી-) એમ સલ<sup>°</sup>ફ્રાનત્મ સુનિએ કહ્યું છે.<sup>+</sup> જેની ચર્ચા મૂળ પ્રધમાં જ આવશે. આમ સકતની ઈશ્વરભાવપત્તિમાં આ સૂત્ર અને તેના પરનુ ભાષ્ય પણ પુરાવારૂપ નથી તેથી અસ્વરસથી બીજો દાખલા આપ્યા છે —જઝાલ્યાયેદવા...

फलाध्यायेंऽपि 'स्वेन कर्पेणाभिनिष्पद्यते ' (छा. उप. ८.३.४) इति मुच्यमानविषयायां श्रुतौ 'केन रूपेणाभिनिष्पनिर्विवक्षिता ' इति बुभुत्सायां 'त्राह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः' (त्र. स. ४.४.५) इति सत्रेण जाहां रूपमपइतपाप्मत्वादि सत्यसङ्खरुपत्वाद्यवसानं सर्वज्ञत्वसर्वेश्वरत्वादि च. तेनाभिनिष्पत्तिः ''य आत्माऽऽपहतपाप्मा (छा. ८ ७ १) इत्याद्युवन्यासेन "स तत्र पर्येति जक्षत कीडन् रममाणः स्त्रीभिर्वा यानैर्वा (छा. ८.१२.३) इत्याधैश्वर्यावेदनेन चेति जैमिनिमतम् । 'चितितन्मात्रेण तदात्मकत्वा-दित्यौदुलोमिः' (ब्र.सू. ४.४.६) इत्यनन्तरसूत्रोण ''एवं वा अरेऽयमात्माऽ-नन्तरोऽवाताः क्रत्स्नः प्रज्ञानधन एव '' (वृ. ४५१३) इत्यादिश्रुत्या 'चैतन्यमात्रमात्मस्वरूपम्' इत्यवगतेः 'तन्मात्रेणाभिनिष्पत्तिः' इति मतान्तरं चोपन्यस्य 'प्वमप्युपन्यांसान् पूर्वभावादविरोधं बादरायणः' (त्र.स. ४ ४ ७) इति सिद्धान्तसत्रेण वस्त्रहष्टचा चैतन्यमात्रत्वेऽपि पूर्वोक्तगुणकलापस्य उपन्यासाधवगतस्य मायामयस्य बद्धपुरुषव्यवहारदृष्ट्यां सम्भवाद न श्रुतिद्वयविरोधः इति अविरोधं वदन् सत्रकारः, सत्रत्रयमिदग्रुवतार्थपरत्वेन व्याक्कर्वन् भाष्यकारश्च ग्रुक्तस्येश्वरभावावर्त्ति स्वष्टमनुमेने । भामती-निबन्धप्रभृतयथ श्रु-युपबूंहितमिदं सत्र जातं, भगवतो भाष्यकारस्य उदाहतं वचनजातं च तथैवान्ववर्तन्त ।

<sup>+</sup> ऐधर्यमझानतिरोहितं सद् ध्यानादभिव्यज्यत इत्यवोचत् ।

शरीरिणः स्वकृदस्य यक्तु तदम्युपेत्योदितमुक्तहेनोः ॥—संक्षेखशारीरक ३.१७५ બેધડી માની લઇએ કે જીવ-ઇશ્વિરના અભેદ છે તેથી જીવમાં ઐશ્વય' છે તે। પશુ તે સ્વપ્નસૃષ્ટિના કર્તાં ન ખની શકે એવા આશ્રય છે.

કુલાઘ્યાયમાં પણ 'પોતાના રૂપથો રહે છે' એ સુક્ત થતા (જીવ) વિષયક ે શ્રુતિમાં પછ્યુ 'કયા રૂપથો રહેવાનું વિવક્ષિત છે?' એમ જાણવાની ઇચ્છા થતાં 'પ્રદ્યના (રૂપથ?) એમ જૈમિનિ માને છે કારણુ કે ઉપન્યાસ વગેરે છે' (પ્ર.દ્ય. ૪૪૫) એ સૂત્રથી છાદ્ય (છાદ્ધનું ) રૂપ અપહતપાય્મત્વથી માંડીને સત્યસ કલ્પત્વ સુધીનુ અને સર્વ જ્ઞત્વ, સવે 'યરત્વાદ તે રૂપથી રહે છે, કારણ કે 'જે આતમા પાપ સાથેના સંખંધ રહિત છે' ઇત્યાદિ ઉપન્યાસ છે, અને 'તે ત્યાં કરે છે, હરતો રમતા આનંદ કરતા સીઓથી કે યાનાથી ' ઇત્યાદિ અશ્વય'નુ આવેદન (ગ્રાપક વિધિથી) છે એમ જૈમિનિના મત છે. 'ચૈતન્યમાત્ર (રૂપથી), કારણ કે એ તઘાત્મક (એ સ્વરૂપવાળું છે) એમ ઔદુલોમિ માને છે' (પ્ર.સ. ૪૪૬) એ તરત જ પછીના સવથી 'તેમ અરે આ આત્મા જેની અંદર કશું નથી, બહાર કશું નથી એ પુરેપૂરે ચૈતન્ચેકરસ છે ' ઇત્યાદિ બ્રુતિથી ' આત્માનું સ્વરૂપ ચૈતન્યમાત્ર છે' એમ સમજાતું હાવથી 'તે તે(ચૈતન્ય) માત્ર (રૂપ)થી રહે છે એવા બીજો મત રજૂ કરીને 'આમ પણ ઉપન્યાસ હાવાથી પૂર્વમાવથી વિરાધ નથી એમ બાદરાયણ માને છે' (ખ્ર.સ. ૪૪७) એ સિદ્ધાન્ત-સૂત્રથી 'પારમાર્થિક દબ્ટિથી ચૈતન્યમાત્ર હાેવા છતાં ઉપન્યાસ અદિથી જ્ઞાત થતાં પૂર્વો ક્ત માયામય ગુલ્ સમૂહ બહ (સંસારી) યુરુષની બ્યવહાર દબ્દિશી સંભવે છે તેથી એ બુતિઓના વિરોધ નથી એમ અવિરાધ કહેનાર (અતાવનાર) સૂત્રકારે, અને આ ત્રણ સૂત્રાને ઉક્ત અર્થ પરક તરીકે સમજાવતા ભાષ્યકારે મુક્તની ઇશ્વિરભાવાપત્તિનું અનુમાન (શ્રુતિને આધારે દલીલ કરીને સિદ્ધ--) કર્શું. અને ભાનતી અદિ નિખંધા શુતિથી સમર્થિત આ સુત્ર સમૂહને અને ભગવાન ભાષ્યકારે (શ'કરાચારે!) રંજ કરેલ વચનાને તે જેરીતે અનુસર્યા.

વિવર્છા : મુક્ત છવ પોતાના રૂપથી રહે છે એમ બ્યારે ઝુતિ કહે છે ત્યારે શું અભિપ્રેત છે - સર્વ' ગ્રત્વ, સવે<sup>6</sup> શ્વરત્વ, અપહતપાધ્મત્વ આદિ ગુણાથી વિશિષ્ટ રૂપે મુક્ત રહે છે એમ અભિપ્રેત છે, કે શુદ્ધ ચિન્મ ત્રરૂપથી રહે છે એમ અભિપ્રેત છે, કે દિવિધર પથી રહે છે એમ અનિપ્રેત છે ? લપન્યાસ, વ્યપદેશ અને વિધિ દારા સમળ્ય છે કે અપહત-પાધ્મતવાદિ ગુણાથી વિશિષ્ટ એવ બાલ રૂપથી રહે છે એમ જેમિનિ આગાય માને છે. ઉદ્દેશરૂપ વાક્યસબૂદ્ધ ને ઉપન્યાસ, જેમ કે ' य आશ્માડ पहतવાળ્મા વિગ્રરો વિશ્વ સ્થુર્વિજ્ઞો જો... એમ શરૂ કરીને ' સોડન્લે હ્વર સાલ ક્વે બાલ કરીને તમેતે લે વાનુ વગે વિધાન કર્યું છે. તે જ રીતે एष સર્વ 'શ્વર एष મૂના ધિપતિ: ... એમ શરૂઆત કરીને તમેતે લે વાનુ વગે ત્વ લાહ ગય વિશ્વ જે તે જ રીતે एષ સર્વ 'શ્વર एષ મૂના ધિપતિ: ... એમ શરૂઆત કરીને તમેતે લે વાનુ વગે છે ત્યા લિય્ત્યાસ પદ ઉપલક્ષણ છે અને તેથી સર્વ જી ત્વાદ વિશેષ પણ સમજવાના છે અને સર્વ જાત્વ દિના બ્લપદેશ છે --- ચસ્સવ 'જ્ઞ સર્વ વિધિ રૂપ વાદ્ય જ્ઞાન સર્ચ તવર છે અપ સ્વ જા ત્વાદ જો વાક્યસ દિલ્લ હે સારૂપ ન હોય તેમ વિધિ સ્વ જ્ઞાન સર્ચ તવર દિનો બ્લપદેશ કહેવાય છે. સર્વ જાત્વાદ સ્વર્ધ છે સ્થય દલ્લ વધુ સારૂપ ન હોય તેમ વિધિ સ્વ જ્યત્વા છે ત્યા કે સ્થય જ્ઞાન સર્ચ તવર છે. સર્વ જ્ઞાત્વા દિના બ્લ પ્લે સ્વ જા શ્વ છે અને સર્વ જા વાક્યસ દલ્લ હે સારૂપ ન હોય તેમ વિધિ સ્પાતુ નથો; તેમ વિધિ પણ નથી. આગળા કહેલાના અનુવાદ સ્પ છે એમ સમજાય છે. જે મિનિનના મતે આ ઉપન્યાસ બ્લપદેશ અને વિધિથી સમજાય છે કે

મુકત છવ બ્રાહ્મ એવા વાસ્તવ ધર્મ'સમૂહથી યુક્ત રહે છે તેથી બ્રહ્મથી અભિન્ન એવે તે તેના રૂપથ સકત રહે છે. જૈમિનિ માને છે કે મુક્ત છવ સવ'ત્રત્વાદિ ગુણાથી વિશિષ્ટ વ્યાઇન રૂપથી સુકત રહે છે. જ્યારે ઓ કુલા બ આચાર્ય માને છે કે મુકત જીવ ચૈત-યમાનરપે જ રહે છે યાત્રવશ્કયે મંત્રેયીને કહ્યું કે "જેમ મીઠાના ગાંગડાે બહાર અને અંદર લવસરસ જ છે તેમ હે ગેત્રેયી ! પ્રસ્તુત આત્મા શરીરની અદર કે મહાર ગૈતન્ગેકરવભાવ છે " (વૃદ્ધ ૪ ૫.૧૩). સુક્રિતમાં પ્રક્ષથી અભિન્ન રહેનાર સુકત જીવના કોઇ ધર્મ નથી. ઐશ્વર્યાદિ જે ઉપન્યાસ આદિયો સમજાય છે તે શ્રુતિના તાત્પય'ના વિષય નથી માટે તે તચ્છ છે એમ ઔદ્ધામિત માનવું છે. આ બન્ને મત પૂર્વપક્ષ છે. સિદ્ધાન્તસૂત્રમાં ભાદરાયજી આચાર્ય સિદ્ધાન્ત પક્ષ રજુ કરે છે કે ઉપશું કત બ્રુતિઓને વિરાધ નથી અને મતામ વિરાધ નથી. પારમાથિક દન્ટિએ છવ ચૈતન્યમાત્રસ્વરૂપ છે. જેમિનિ-મતની જેમ ગુણાસમૂહને વાગ્તવ નથી માન્યા તેથી ચિન્માત્રત્વનું પ્રતિપાદન કરનાર શ્રુતિના વિરાધ નથી; અને ઓડુલાાંમ માને છે તેમ <u>ગુરૂચસપૂદ્ધને તુવ્છનથી માન્યે</u>। તેથી ગુરૂવિષયક જીતિએ⊧ નિવિધ્ય બની જેશે એ આપત્તિકપ વિદેશ્ધ પછા નથી. एवमपि એ સૂત્ર-ભાગથી મુક્તનું ચિન્માત્રત્વ માનીને પૂર્વમાય એ સુત્રલ ગયી લપ-યાસ આદિથી દાત થતા ગુહાસમૂહને પહા મુક્તાત્મામાં માન્યા છે. કમિર-ભાવાપતિ વિતા મુક્તમાં ગુણસમૂહ સંભવે નહિ તેથી સુત્રમાં મુક્તની ઈશ્વરભાવાપત્તિ માની છે એમ દેખાય છે. ભાષ્ય આદિ પણ આને પ્રતિકૂલ નથી, ઊલટાં અનુકૂલ જ છે.

આનું વિવેચન કરતાં બ્યાખ્યાકાર કુખ્યાન કતાથ કહે છે કે મુક્તની ઈશ્વરભાવાપત્તિ માનવામાં આવે તેા જે બિં તબૂત ઈશ્વર છે તે સાધક પર અનુગઢ કરવાને માટે માયામય શરીરના અંગીકાર કરે છે તેથી સુક્રત જીવ પણ શારી જ છે એમ માનવું પડશે. અન્યથા 'ક્રોકન્ रममाणः' छत्यादि अतिसिद्ध औरवर्य' न हेर्छ शहे. अने आभ भानता ' अगरीर वाव सन्तम्' (છા. ૮.૧૨.૧) એ શ્રુતિથી મુક્તના અશરીરત્વનું પ્રતિધાદન છે તેના વિરાધ થાય અને આ અશરીરત્વ કેવી રીતે સભવે એમ આકાંક્ષા થતાં, વિદ્યાના સામથ્ય થી પરપ્રદા તપ્તિ થતાં તે પ્રાપ્ત થાય છે, અન્યથા નહી એમ પ્રતિપાદન કરવા માટે અશરીરત્વ 'તું પ્રતિપાદન अरतार वाडयती पत्री ' वरं ज्योतिषासम्पद्य ' (छ। ८.१२.३) ओ वाडय छे खेतु: प्रतिपाइन કરનાર જ્યાતિરધિકરણ (પ્ર. સ. ૧.૩.૪૦)ના વિરાધ થાય, કારણ કે પરપ્રક્ષ ગાપ્તિ પછી પણ સશરીરત્વ માનવામાં આવે છે. જ્યાતિરધિકરણનું ભાષ્ય આ પ્રમાણે છે-- " લગ્નરીર્દ बाब सन्तम (छा. ८.१२.१) अभ अतिपाहित अश्वरीरताने माटे तेनी ज्ये।ति-संपत्ति કથન છે અને પ્રક્રાબાવથી અન્યત્ર અશરીરત્વ સભાવતું નથી." જ્યાતિથી અહીં પ્રક્ર વિવક્ષિત છે. વળી મુક્તમાં સર્વ' તત્વ આદિ માનવામાં આવે તેર 'યત્ર હ્વસ્ય સર્વ ગરનેવામુન્ સરકેન કે વશ્ચેન' (બહદ, ૨.૪.૧૪) (જ્યાં તેને માટે બધુ આતમાં જ બન્યુ હાય ત્યાં કોનાથી કોને જુએ) કત્યાદિથી મુક્તને વિયે વિશેષ વિજ્ઞાનના અસહ્વનું પ્રતિપાદન છે તેના विरेशि थाय. अने आ वयन परम मुक्ति विगया छे लेभ स्वाध्ययसम्बद्धाः ( आ.स. ૪.૪.૧૬) એ સત્ર અને તેના સાખ્ય આદિયી સ્પષ્ટ થાય છે.

વળી સવે<sup>જ</sup>્વરભાવ પ્રાપ્ત થયેલા સુકત છવને તે ઈશ્વરભાવાપત્તિની કશામાં <mark>હોય ત્યારે સગ્રથ્યુ</mark> કાવિદ્યાનલ ગ્રૂન ઈશ્વરભાવાપતિ હો દરામાં જેમ લ્વીકારવામાં અલે છે તેમ 'છે હું પહેલાં શ્વિ-હર સંસારી હતે: તે ૬ હવે ઈશ્વર થયેા છું એવુ પ્રતિસંધાન સ્વીકારવામાં આવે છે કે નહિ આ પ્રતિસંધાન સ્વીકારી શકાય નહિ, કારણુ કે પહેલાંની ઉપાધિના નાથ થઈ ગયા હાવાથી તે પ્રમાણું અનુસંધાન સંસવે નહિ, કારણુ કે ઉપાધિના ઐક્ષ્યના અનુસ ધાનના પ્રયાજક સરારમાં સમાવેશ છે. પ્રતિસ ધાન નથી એ પક્ષ પણ ટકી શકે તેવા નથી, કારણુ કે ઈશ્વર-ભાવાપત્તિમાં કેવળ સ્વરૂ પથી રહે તેની અપેક્ષાએ આ પક્ષમાં મુક્તથા ફલત: કાઈ વિશેષ જછ્યાતા નથી. તેથી ઈશ્વરભાવાપત્તિનું ઉપપાદન કરવામાં કાઈ વધારે પડતું પ્રયોજન પ્રાપ્ત થાય છે એવું નથી. તેથી સિદ્ધ થાય કે મુક્તની ઈશ્વરભાવાપત્તિનું પ્રતિપાદન ' યત્ર ત્વસ્થ સર્વમાત્મેવામ્લ...' ઇત્યાદિ બુતિથી વિરુદ્ધ છે અને તેને અનુસરતાં અનેક ભાષ્યાદિથી વિરુદ્ધ છે અને પ્રયોજનશૂન્ય છે.

માટે 🕶 **ન્યાયરક્ષા મણિ**માં અપપયથી(ક્ષત કહે છે કે બધા સુક્રત થાય ત્યાં સુધી સુક્રતની બિ એશ્વરભાવા પત્તિ હાય છે એમ અમે **સિદ્ધાન્તલેશ સ** અહમાં બતાવ્યું હાવાથી જેના રવરૂપને આવિર્ભાવ થયે। છે તેવા મુક્તને સત્યકામત્વ-સવે<sup>૬</sup>શ્વરભાવની પ્રાપ્તિ છે. અહીં સિદ્ધ કરવામાં આવ્યું છે તેમાં યથાકત અસ્વારસ્ય મનમાં રાખીને (અર્થાત્ એ કથન યુક્તિ <mark>સુકત નથી લા</mark>ગતું માટે મનને ગાેઠતું નથી એમ વિચારીને ) મુકતાેની શુદ્ધ ચૈતન્યભાવાપત્તિ અને તેના પક્ષમાં જક્ષચ આદિ ઐશ્વવ<sup>૬</sup>ની ઉપપત્તિ અપ્પય્યદીક્ષિતે જ દર્શાવી છે તે **ગંચ આ પ્રમાણે** છે ‴બધા સુક્રત થાય ત્યાં સુધી મુક્રતાનું સત્યકામત્વ, સત્યસંક્રકપૂત્વ આદિ ઉપયન છે. તેની શુદ્ધ ચૈતન્યભાવાપત્તિમાં પહ્યુ તે ખધું ઉપયન્ન જ છે, કારણ કે શુદ્ધ ચૈતન્ય જીવ અને ઈશ્વરમાં અનુસ્યૂત ચૈતન્ય સામાન્ય તરીકે રહે છે. તેથી જ જેમને વ્યુદ્ધના સ ક્ષાત્કાર થયે। છે તેમને બધા મુક્ત થાય ત્યાં સુધી સર્વાત્મતાનો પ્રાપ્તિ થાય છે. માટે વામદેવને મનુભાવ, સૂર્ય'ભાવ આદિ થાય છે એવું શ્રવણ છે ( અર્દ્ર મનુરમવં સૂર્યેક્ષ...). આમ મુક્તાને વિષે સાવ ભોમાદિ માનુષ તરીકે, ઇન્દ્રાદિ લાકપાલ તરીકે, અને દહરાદિ ઉપાસનાનું કળ ભાગવનાર પુરુષ તરીકે જક્ષણ આદિ, સવ<sup>જ્</sup>લેક્કામાવાપ્તિવાળા હેાવું, પ્રદ્ભલેકમાં સમાહિત સત્યકામના મતુભવ કરનાર હોવું એ કહેવું શક્ય છે; માટે જક્ષણાદિનું શ્રવણ પશ ઉપપન્ન છે.' અને તેના અનુસાર પ્રકૃત સૂત્ર, ભા**ષ્ય** આદિમાં બ્રાહ્મ ઐશ્વર્ય સુક્ત જીવમાં છે એવા સ્વીકાર છે. મુકત વ્યાહ્ય રૂપથા યુક્ત રહે છે એવું માનવામાં આવતાં પશ જેમિનિ મતની જેમ સિદ્ધાન્તમાં અદ્વેતના વિરાધ નથી. તે ૨૫ બીજા બહ્ય જીવાની અવિદ્યાર્થી કત છે એવા સ્વીકાર હોવાથી મુક્તે છેવે ચૈતન્યમાત્રરૂપ છે એમ પ્રાપ્ત થાય છે. તેનું તાત્પર્ય મુકતની ઇશ્વરભાવાર્પાત્તપરક નથી એમ સંક્ષેપમાં કહી શકાય

## ચલચ પરિચ્છેદ

# विग्नुक्तैरूपग्रप्यता' इति । एतदसम्भवश्च एकजीवनाद-पारमार्थिकजीवसेद-वादयोरपि दोषः ।

અને ઝુતિ**થી** સમર્થિત આટલાં સૂત્ર અને ભાષ્યનાં વચનાને

" સૂત્રકારે (પરામિથ્યાનાજી એ સૂત્રધી) શરીરી (જીવ)નું ઐ\*વય' અજ્ઞાનમી વિરાહિત હેછિને (ઈશ્વરના સ્વરૂપના) ધ્યાનથી અભિવ્યક્ત થાય છે—એમ જે કહ્યું તે ઉક્ત હેતુથી અલ્યુપેત્યવાદ છે''—એમ સ'ક્ષેપશારારકમાં કહેલી રીતથી અલ્યુ-પેત્યવાદ કહેવાં એ યુક્ત નથી.

તેથી સુક્તાની ઈશ્વરભાવાયત્તિ અવશ્ય સ્વીકારવાની હાેવાથી પ્રતિબિંબરૂપ ઈશ્વર માનનાર પક્ષમાં તેના (મુક્રત્તની ઈશ્વરભાવાપત્તિના) અસ ભવ જ દેાય છે. તેથી કલ્પતરુકારે (અમલાન દે) કહ્યું છે—" માયામાં પ્રતિબિંબરૂપ (ઈશ્વર)નું સુકતાથી પ્રાપ્ત થવાપણું નથી'. અને એના (ઇશ્વરભાવાપત્તિના) અસ ભવ એ એકજીવવાદમાં અને પારમાથિ કજીવભોદવાદમાં પણુ દેહ્ય છે.

વિવરષ્ટ્ર : શંકા થાય કે પ્રઘરસૂત્રના ચારેય અધ્યાયમાં ટાંકેલી ગ્રુતિ, સત્ર અને ભાષ્યાદિ પ્રથમાં સુકતની ઇશ્વરભાવાપતિ વિષે જે કહ્યું છે તેને સ ફોપરાારીરકના કતી સર્વજ્ઞાત્મસ્રાન્એ પ્રીઢિવાદ તરીકે ગણ્યું છે (—આ અમે માનતા નથી છતાં તમારા સંતૈષ ખાતર માની લઈએ તા પશુ અમારા મતમાં દોષ નથી એમ હિંમતથા કહેવું તે)—તેથી સુકતની ઈશ્વરભાવાપત્તિમાં આ ગ્રુતિ, સત્ર આદિ પ્રમાશુ કેવી રીતે હોઈ શકે! આને ઉત્તર એ છે કે જ્યારે ગ્રુતિથી આટલું સમર્થન મળતું હોય ત્યારે સંદેપશારી સ્કઠાવના મત્ પડતા મૂકવા જોઈએ. (બ્યાખ્યાકાર કૃષ્ણાન દ્વીથે કહે છે કે જે દલાલા ઉપર આપવામાં આવી છે—સુકતની ઈશ્વરભાવાપત્તિમાં અનુપપત્તિઓને કારછે અસ્વારસ્ય બતાવવા —તે દલીલા સવ<sup>°</sup> જ્ઞાત્મસ્રાનને ઈશ્વરભાવાપત્તિમાં અનુપપત્તિઓને કારછે અસ્વારસ્ય બતાવવા —તે દલીલા સવ<sup>°</sup> જ્ઞાત્મસ્રાતની ઈશ્વરભાવાપત્તિમાં અનુપપત્તિઓને કારછે અસ્વારસ્ય બતાવવા અતે દલીકાર છે. તેથી ઊલટું જ્યાં એને સંભવ ન હોય, ઈશ્વરભાવાપત્તિની અનુપપતિ હાય ત્યાં જ દોષ છે, જેમ કે ઈશ્વરને માયામાં પ્રતિબિધ્ધ માનનાર પક્ષમાં, તેમજ એકછવવાદમાં અને છવ અને ઈશ્વરને બેદ પારમાર્થિક છે એમ માનનાર વાદમાં. બ્યાખ્યાકાર દુષ્ણાન દેલો શ્ર કહે છે કે છવ અત ઈશ્વર ના બેદ પારમાર્થિક છે એમ માનનાર વાદમાં તા મુક્ત શુદ્ધ બ્લાફ પે રહે છે એ લક્ષણવાળી સુક્તિ પણ સંભવતી તથી એમ પણ આનાથી વધારામાં સમજવું.

यतु कैश्विद् द्वैतिभिरुच्यते - भेदस्य पारमार्थिकत्वेम गुक्तौ जीवस्येश्वरभावाभावेऽपि तत्रापीश्वर इव प्रथगपहतपाप्मत्वादिगुणसम्भवाद-विरोध इति । तत्तुच्छ्म् । तथा सति जीवस्यापहतवाष्मत्वादिक्कमस्त्रीति न तस्य असळिक्नत्वमिति शङ्कापरिहारालाभेन ' उत्तराच्चेदाविभूत-स्वरूपस्तु' (ब्र.स. १.३.१९) इति सत्रविरोधात् । 'ब्रासेण जैमिनिः ' (ब्र.स. ४.४.५) इति सत्रे जोवगतस्यापहतााप्मत्वादेः, 'उपन्यासादिभ्वाः' इत्यत्रादिश्वब्दार्थरवेन परेशमण्यभिमास्य 'जञ्जद कोडन् रममाणः' (छा. ८.१२.३) इत्यादिश्चत्युत्युदितस्य जक्षणादेश्व बाह्यत्व नर्देशविरोधाच्च । भेदे तेषां गुणानां सत्यत्वेन 'चितितन्मात्रेण' (ब्र.स. ४.४.६) इति सत्नोक्तस्य ग्रुक्त नीगनां चैतन्यमात्रत्वस्य 'एवमपि' (ब्र.स. ४.४.६) इति सिदान्तस्वर्ऽङ्गी हाररिराधाच्च, 'सम्पद्याविर्भावः' (ब्र.स. ४.४.९-३) इत्यविकर गविरोवाच्च । तत्र हि 'स्वन रूपेणाभिनिष्पद्यते' (छा. ८.१२.३) इति श्रुतौ आगन्तुना केनचिद्रूपेणाभिनिष्पद्यते स्वेनशब्दवैयर्थ्यापरेः देव श्रुतौ आगन्तुना केनचिद्रूपेणाभिनिष्पद्यते स्वेनशब्दवैयर्थ्यापरेः वेन रूपेण आगन्तुना स्वयमभिनिष्पद्यते तस्यात्मीयत्वस्यावक्तव्यत्वात् । तस्मादात्मवाचिस्वश्वब्दोपादानाद् नित्त्यसिद्धेन स्वस्वरूपेणैवाभिनिष्पत्ति-र्विश्वश्वता, न तु केनचिद्धर्मेणेति व्यवस्थापितम् ।

કેટલાક દ્વૈતવાદીઓ કહે છે કે "લેદ પારમાર્થિક હાેવાથી મુક્તિમાં છવના ઈંચરભાવ થતા નથી તેા પણ ત્યા (મુક્તમાં) દેવિરમાં છે તેમ અલગ અપહતપાપ્મત્વ આદિ ગુલ્રોના સંભવ છે તથી ાવરાય નથી "-તે તા તચ્છ (કાઢી નાખવા જેવું) છે. તેનું કારણુ એ ક તમ હાય તાે જીવમાં અપહતપાપ્મત્વ આદિ હાય છે (અમ માનવું પડે) તેથી તે હાદ્યનું લિંગન રહે તેથી શંકાના પરિદાર પ્રાપ્ત ન થાય, માટે 'હત્તરાજ્વેત્...' (હ. સૂ. ૧.૩.૧૯) એ સૂત્ર સાથે વિરાધ થશે. અને 'શાદ્યળ जै मानः' (પ્ર. સ. ૪.૪ ૫) એ સૂત્રમાં જીવમાં રહેલા અપહતપાખ્મત્વ આદિના, અને 'ઉપન્યાસાવિપ્રયા' એમાં 'આદિ' શબ્દના અર્થ તરીકે બીજાઓને પણ માન્ય 'હસતા, રમતા, આન'દ કરતા' ઇત્યાદિ બ્રુતિથી કથિત જેક્ષણ વગેરેના 'યાલ' (પ્રક્ષ સાથે સંબંધિત) તરીકે નિદે'શે છે તેના વિરાધ થાય. અને (છવ અને પ્રદ્યને)) લોક હાય તા તે ગુણું। સત્ય હાવાથી 'चितितन्मात्रेण' (थ.सू. ૪.૪.૬) એ સૂત્રમાં કહેલા સુકત છવાના ચૈતન્યમાત્રત્વના પ્રવાયવિ ' (ખ્ર.સ. ૪.૪.૭) એ સિદ્ધાન્લસૂત્રમાં સ્વીકાર કર્યા છે તેના વિરાધ થાય. અને 'સમ્પદ્યાય-मंबिः' એ અધિકરણના (થ.સૂ. ૪.૪.૧-૩) (વરાધ થશે કારણ કે ત્યાં ' स्वेन हरेणाभिनिष्पद्यते' (छा. ८.१२.३) એ श्रुतिमां आगन्तुक (ઉत्पाद्य) क्रिकि इपथी अलिनिष्पत्ति इडी नथी डेमडे २ मेम डाय ते। 'स्व' शब्द व्यथ अनी आय. तेनु કારણ એ કે જે આગન્તુક (ઉત્પાદ્ય) રૂપથી તે અભિાનષ્યન્ન થતાે હાય તેને ''આરંમીય' કહેવું ચેાગ્ય ને થાય. તેનાં 'આરમા (પેત )ને વાચક 'સ્વ' શખ્દ ્પ્રયાન્યે છે. માટે નિત્યસિદ્ધ સ્વ : . રૂ થી જ આ મનિષ્યાત વિહાસત છે, નહિ કે કાઇક ધમથી એમ વ્યવસ્થાપિત કરવામાં આવ્યું છે.

ાવવરજ્ય: અદેવી માને છે કે પ્રજાપતિવિદ્યામાં સુક્તના અપહતવાપ્યત્વ માદિ આઠ ગુણ્ણાનું પ્રતિપાદન છે. જો સુક્ત છવને ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત થાય છે એમ ત બાનવામાં આવે

તો આ સંભવે નહિ માટે મુકતતા ઈશ્વરભાવ માનવા જોઈએ. અને જીવના ઈશ્વરથી સાચા **બેદ હોય તે**ા જીવને**ા ઈશ્વરભાવ સંભવે નહિ. દૈ**તવાનીઓ આ બાબતમાં સમત નથી તેમને એ ઠીક નથી લાગતું. તેએામાંના કેટલાકે બ્રતિ અને મૂત્રની બ્યાખ્યા કરીને એમ ખતાવ્યું છે કે જીવ અને ઈશ્વરને બેદ માનીને પણ શ્રુતિ અને સૂત્રમાં નિરૂપિત મુક્તના અપહતપાપ્મતવ આદિ ગુણા, સુકતને ઈશ્વરભાવ પ્રાપ્ત ન થાય તાે પણ, સંભવે છે. દ્વૈત• વાદીઓના આ મતનું અહીં ખડન કર્યું છે. જો જીવમાં ઈશ્વરથી જુદાં અપહતપાય્મત્વ આદિ માનવામાં આવે તે৷ उत्तराच्चेद એ સૂત્રભાગમાં જે શકા કરી છે તેનું, ' આવર્ફત-**સ્વ∉વસ્તુ' એ પરિહારભાગયી મુક્ત જીવમાં અપહતપા**≀મત્વ આદિ આઠ <mark>ગુણ</mark>ાના આવિભાવિનું કથન છે તેમાં પણ સમાધાન પ્રાપ્ત થતું નથી. જો આ આઠ ગુણા દવ અને ઈશ્વર જે ભિન્ત છે તે બન્નેમાં હોય તા બ્રહ્મનાં અસાધારણ લક્ષણ માની ન શકાય, અને પ્યક્ષલિંગ તરીકે પ્રાપ્ત ન થતાં, દહરાકાશ ઈશ્વર છે એવા નિહાય એ ગુણાના આધારે કરી શકાય નહિ જો છવ અને ઈશ્વર ભિત્ર હોય તાે અપહતપાય્મત્વ આદિને 'બ્રાહ્મ' (બ્રહ્મના) ન કહી શકાય, જ્યારે દ્વેતાઓ પણ અહી અપહતપાપ્મત્વ આદિ અને જક્ષણ આદિ એંશ્વય ને 'પ્યાક્ષ' માન છે. છવ અને પક્ષ ભિન્ન હોય તો આ સત્ય ગ્રુદ્ધાવાળા છેવમાં ચિન્માત્રત્વ કેવી રીતે હોય ! વળો આ ગુણોના સમૂહ મુક્રિનમાં ઉત્પન્ન થાય છે કે નિત્યસિદ્ધ છે ! જો એ સ્વર્ગાદેની જેમ ઉત્પાદ્ય હાય તેા વિદ્યાર્થી 'સ્વ'રૂપથી આવિર્ભાવ પામે છે એમ કહેવાના કોઈ અર્થ રહે ન**હિ**. 'સ્વ' શબ્દથો તેમ ન કહ્યું હોય તેા પણુ 'મુદ્ધિત' રૂપ મુક્તમાં ઉત્પન્ન **ચાય તે** તે તેનું 'સ્વીય' 'પાતાનું' જ હાેય. આમ 'સ્વ' ને <sup>'</sup>સ્વાય' અર્થમાં લેવું તે વ્યર્થ છે. તેથાં 'સ્વ'ના અર્થ' 'સ્વસ્વરૂપ' લેવા જોઈએ, કારણ કે એ અર્થ'માં પણ 'સ્વ' શબ્દ રઢ છે. નાના અર્થ હોવાથી અને 'સ્વકીય' એવા અર્થ આ સંદર્ભામાં સંભવતા ન હોવાથી 'સ્વ' શ્રાશ્દ 'આત્મસ્વરૂપ'નાે વાચક છે એમ નિશ્વિત થાય છે એવાે ભાવ છે.

किञ्चेदमपददपाप्पस्तादि जीत्रस्य ग्रुवतावागन्तुकं चेत् , 'सम्पद्याविर्मावः' इति ग्रुवतावागन्तु करूपनिषेधेन 'पराभिध्यानातु तिरोहितम्', 'उत्तराच्चेदावि-भूतस्वरूपस्तु ' इत्यपहतपाप्पत्वादेर्बन्धग्रुवत्यास्तिरोभावाविर्भावप्रतिपादनेन च विरोधः स्यादिति नित्यसिद्धं वाच्यमिति बन्धस्य मिध्यात्वं दुर्वारम् । नित्यसिद्धमपहतपाप्पत्वं हि सर्वदा पाप्परहितत्वम् । न च वस्तुतः सर्भदा पाप्परहिते पाप्पसम्बन्धः, तन्मूछककर्हत्वभोक्तत्वसम्बन्धो वा पारमार्थिकः सम्भवति । एर्वं च जीवस्येश्वराभेदोऽपि दुर्वारः । श्रुति-बोध्य ादभेदविरोधिबन्धस्य सत्यत्वाभावात् । अन्यथा संसारिणि नित्य-सिद्धसत्यसङ्ख्यतिरोधानोवत्ययोगाच्च । न हि जीवस्य संसारदशाया-मनुर्द्तमानो यात्कव्विद्यंगोबरः कथिदस्त्यवितथसङ्ख्यस्तिरोहित इति परेरपीष्यत । किं त्वीश्वरस्य यन्नित्यसिद्धं निरवग्रहं सत्यसङ्ख्यत्वम्,

#### तदेव जीवस्य संसारद्वायामीश्वरा नेदानभिव्यक्त्या स्वकीयत्वेनानव-भासमानं तं प्रति तिरोहितमित्येव समर्थनीयमिति घटकुटीप्रभातव्वतान्तः।

વળી, મુક્તિમાં જીવનાં અપહતપાપ્મત્વાદિ આગન્તુક છે એમ માનવામાં આવે તેા ' સમ્વદ્યાવિમોત્ર: ' એમ મુક્તિમાં આગન્તુક રૂપના નિષેધ છે તેનાથી, अने 'पराभिध्यातात्तु तिरोहितम्', 'उत्तराच्चेदाविर्मृतस्वरूपस्तु' એभ अपक्षतयाण्मत्व આદિના, બંધ અને મુક્તિમાં, (અનુક્રમે) તિરોભાવ અને આવિભાવનું પ્રતિપાદન છે તેનાથા વિરાધ થાય માટે ત્અપહતપાપ્મત્વાદિને) નિત્યસિદ્ધ કહેવું (માનવું) જોઈ એ તેથી ખંધનું (મથ્યાત્વ દુર્વાર છે (બાધ મિથ્યા છે એમ માન્યા સિવાય છૂટકા નથી, બંધનું મિથ્યાત્વ વારવું મુશ્કેલ છે). એ જાણીતું છે કે નિત્યસિદ્ધ અપહતપાય્મત્વ એટલે સર્વદા પાયરહિત હાવું, અને જે વાસ્તવમાં સર્વદા પાપરહિત છે તેમાં પાપના સંબંધ પારમાર્થિક હાઇ શકે નહિ; અથવા તે (પાય-સંબંધ) જેતું મૂલ છે એવા કર્વુ ત્વ, ભાેકતૃત્વના સંબંધ પારમાર્થિક સંભવતા નથી. અને આમ (બાંધ મિથ્યા છે માટે) જીવના ઇશ્વરથી અભેદ પણ દુવાર છે (---માનવા જ પડશે) કરણ કે બ્રાંતથી પ્રતિપાદિત એવા તેમના के अलेह तेना विरोधी अंध सत्य नथी: अने अन्यथा (--अंध सत्य डाय ते।) સ સારીમાં નિત્યસિદ્ધ સત્યસ કલ્પના તિરાધાનનું કથન અગ્રુક્ત બની જય. જીવના સંસારદશામાં ચાલુ રહેતા કાઇક એકાદ અચ<sup>\*</sup>ને વિષય કરતા કાઇક સાચા સંકલ્પ તિરાહિત છે એમ બીજાએ! પણ સ્વીકારતા નથી, પરંતુ ઈશ્વરનું જે નિત્યસિદ્ધ નિરવગ્રહ (અપરિમિત) સત્યસંકલ્પત્વ છે તે જ જીવની સંસાર-દશામાં ઇ^વરથી (તેના) અભેદની અભિવ્યક્તિ ન હાવાથી સ્વકીચ (પાતાના) તરીકે અવલાસમાન થતું નથી તેથી તેની પ્રતિ તે તિરાહિત છે એમ જ સમય'ન કરવું પડશે માટે ઘટકદ્દીવૃત્તાન્ત થયેા.

વિવરણ : ઉપર ખતાવ્યું તેમ 'સ્વેન રૂપેળ...'માં આત્મવાચક 'સ્વ' પદના પ્રયોગનું પ્રયોજન એ છે કે મુક્તિ સ્વર્ગાદિની જેમ આગન્તુક છે, ઉત્પાદ્ય છે એવી ગેરસમજના નિરાસ થાય. અન્યથા આ પદ બ્યર્થ બની જાય. સ યસ કલ્પત્વાદિરૂપ જે 'સ્વેન રૂપેળ'માં મુક્તિ માનવામાં આવે છે તે જો આગન્તુક હોય તો તેના આગન્તુકત્વના નિષેધ કરનાર અધિકરણુના જેમ વિરાધ થાય છે તેમ બંધ દશામાં સત્યસ કલ્પત્વાદિનું તિરાધાન થાય છે એવું પ્રતિપાદન કરનાર સત્રથી અને મુક્તિ દશામાં સત્યસ કલ્પત્વાદિના આવિર્ભાવ થાય છે એવું પ્રતિપાદન કરનાર સત્રથી અને મુક્તિ દશામાં સત્યસ કલ્પત્વાદિના આવિર્ભાવ થાય છે એમ પ્રતિપાદન કરનાર સત્રથી તેના વિરાધ થાય. મુક્તિમાં સત્યસ કલ્પત્વાદિ નવેસરથી ઉત્પત્ન થતાં હોય તો બ્રુતિ-સત્રમાં કલા પ્રમાણે તેમના તિરાભાવ અને આવિર્ભાવના પ્રમ જ ન રહે; તિરાભાવ અને આવિર્ભાવનું કથન અસંગત અને અસુકત બની જાય. અને પૃશ્વિરની જેમ છવમાં પણ અપહતપાપમત્વાદિ નિત્યસિદ્ધ હોય તા બધને મિથ્યા માનવા ભોઈએ. અપહતપાપમત્વ એટલે પાપના છવ સાથે કદી પારમાથિક સંબંધ ન હોવો, અને અમ હોય તા પાયસ બધમૂલક કતું વ-બાેકતૃત્વ-સંબંધ પણ પારમાથિક હોઈ શર્ક નહિ. આમ બધ મિથ્યા છે તો જીવનો ઈત્વરથી અને માનવા જોક ત્યાન પરશે ભાસ્કરાચાર્ય શંકા ઊભી કરો છે કે બધને મિથ્યા સાબિત કરવાનું શું પ્રયોજન છે ! બંધ સાચો હોય તા પછુ છવ અને ઈશ્વરના અનેદનું પ્રતિપાદન છે તે સંભવે છે. આ શ કાના ઉત્તર આપતાં કહ્યું છે કે બંધ સત્ય છે એમ માનીએ તા પરમાત્માનું નિયમુક્તત્વ છુ સત્યં હોવાથી બે સાચા પછુ વિરુદ્ધ ધર્માવામા છવ અને ઘલાનો (અગ્નિ અને હિમની જેમ) શ્રુતિ પ્રતિપાદિત અનેદ સંભવે નહિ. તેમના અનેદ માનવા હાય તો છવના બંધનું મિથ્યાત્વ માનવુ પડશે.

તિરાધાનનું કથન કેવી રીતે અયુક્ત બને છે એ સમજાવતાં પ્રશ્ન કર્યો છે કે જીવમાં રહેલું નિત્યસિદ્ધ સત્યસં કરપત્વાદિ તિરાહિત થયેલું છે એમ 'વયામિચ્ચાનાત...' સત્રથી કહ્યું છે. કે ઈશ્વરમાં જ રહેલું નિત્યસિદ્ધ સત્યસંકલ્પત્વાદિ છે પણ છવ પ્રતિ તે તિરાહિત છે એમ એ સત્રથી કહ્યું છે. પહેલાે વિકલ્પ ભરાભર નથઃ કારણ કે અદ્વૈતીઓની જેમ ખીજાઓ (વિરાધી પક્ષના ચિંતકા) પણ ક્રોઈક એકાદ અર્થ'ને વિષય કરનારા જીવમાં રહેલાે સત્યસંક્રદ્ધ તિરાહિત છે એમ માનતા નથી. તેા પછી સવ' અર્થ'ને વિષય કરનારા સત્યસંકલ્પ તિરાહિત છે એમ તેઓ નથી માનતા એમ કહેવાની જરૂર જ નથી ઔદૈતસિદ્ધાન્તમાં "પ્રતિભિંત્રચૈતન્યરપ છવામાં ત્રિંબ ચૈતન્યરૂપ ઈશ્વરમાં રહેલાં સત્યસ કલ્પત્વાદિની અપેક્ષાએ જુદાં સત્યસ કલ્પત્વાદિ સંસારક્શામાં તિરાહિત હોય છે '' એમ સ્વીકારવામાં નથી આવતું કારણ કે તેમ માનવા માટે પ્રમાણ નથી. અને તેમ માનવાનું કાંઈ પ્રયાજન નથી. બીજો વિકલ્પ સ્વીકારતાં ગમે તેટલું દૂર જઈ ને પણ સિદ્ધા-તીના જ મત સ્વીકારવાના આવે છે. આમ ઇ ધરથી જીવના પારમાર્થિક બેદ સિદ્ધ થતે ાનથી. બિંબબૂત ઇશ્વરની સાથે જીવના જે વાસ્તવ અબેદ છે તે જીવની સંસારદશામાં અભિવ્યક્ત થતા નથી તેથી ઈશ્વરનું નિત્યસિદ્ધ સત્યસં કલ્પત્વાદિ સ્વકીય તરીકે ભાસતું નથી અને આ અર્થ'માં તેનાથી તિરાહિત છે એમ માનીને જ તિરાધાનનું સમય'ન કરવાના વખાત આવે છે અને અન્તે કરી ફરીને પણુ અદ્વતસિદ્ધાન્ત સ્વીકારવા પડે છે. આ ઘટકડીપ્રભાતવાળી વાત થઈ. દાછુ આ પવું ન પડે એટલે દાણની એારડીથી અધારામાં દૂર દૂર રહીને રસ્તા કાપવાના પ્રયત્ન કર્યા પણ સવાર એ એારડા આગળ જ પડી. એમ જુવતા ઈશ્વરથી અભેદ માનવા ન પડે માટે ગમે તેટલા પ્રયતન બીજાઓ કરે પહ છેટલે ગ્રતિને સમન્નવવા અદ્વેતસિદ્ધાન્ત જ માનવા પડે છે.

नन्वपहतपाप्मत्वं न पाप्मविरहः किं तु पाप्महेतुकर्माचरणेऽपि पापोत्पत्तिप्रतिबन्धकश्ववितयोगित्वमिति न तस्य नित्यसिद्धत्वेन बन्धस्य मिथ्यात्वप्रसङ्गः । एवं सत्यसङ्कल्पत्वमपि शक्तिरूपेण निर्वाच्यमिति नेश्वराभेदप्रसङ्ग इति चेत्, मैवम् । एवं श्रव्दार्थकल्पने प्रमाणाभावात् । न हि पापजननप्रतिबन्धिका शक्तिः संसाररूपपरिश्रमणदश्वायां पापा-जुत्पत्त्यर्थं कल्पनीया । तदानीं तदुत्पत्तेरिष्टत्वात् । विद्योदयप्रभूति तु विद्यामाहात्म्यादेवाश्ल्वेषः 'तदधिगम उत्तरपूर्वाधयोरश्ल्वेषविनाञ्चौ तद्वच्यप-देशात्' (म.स. ४.१.१३) इति सत्रेण दर्भितः । तत एव म्रुक्तावप्यश्ल्वेष

### उपपद्य ते इति व्यर्था अक्ति करनता । तत्मादुदाइत अतिखत्रातुपारिभिष्ठुक्त-जीवानां यावत्सां ग्रुक्ति वस्तु पच्वेतन्यमात्रत्यात्रिरोधिबद्धपुरुषाविधाक्तत-निरवग्रहैश्वर्यतदन्तुग्रणगुणकलापत्तििष्ठनिरतिशयानन्दरफुरणसमृद्धनिस्सन्धि-बन्धपरमेश्वर मावापत्तिरादर्तव्येति सिद्धम् ।

વિરાધી શ'કા કરે કે અપહતપાપ્મા હેાવું એટલે પાપના અભાવ હેાવા એમ નહિ, પર તુ પાપનું કારણ (બની શકે) એવાં કર્મનું આચરણુ હાવા છતાં પણુ પાપની ઉત્પત્તિમાં રુકાવર કરે એવી શક્તિથી સુક્રત હાેલું તે; તેથી તે (અપહતપાયમત્વ) નિત્યસિદ્ધ હાેય તેને લીધે બંધને મિચ્યા માનવાના પ્રસંગ થતા નથી (— બ ધને મિથ્યા માનવા પડે તેવું નથી, એ જ પ્રમાણે સત્યસ કલ્પત્વને પશુ શક્તિરૂપે સમજાવી શક.ય તેથી (જીવના) ઈશ્વર સાથેના અલેદના પ્રસંગ આમ ન બાલશા, કારણુ કે આમ શબ્દાર્થની કલ્પના કરવા માટે પ્રમાણ નથી. પાપના ઉત્પાદનમાં રૂકાવટ કરે એવી શક્તિ સ'સારરૂપ પરિભ્રમણુની દશામાં પાપ ઉત્પન્ન ન થાય તે માટે કલ્પવાના જરૂર નથી, કારણુ કે ત્યારે તેની (પાપના) ઉત્પત્ત (વિરાધાને) માન્ય છે. જ્યારે જ્ઞાનના ઉદયથી માંડીને તા વિદ્યાના અળે જ (પાપ) ચાંડતું નથી એમ "તે (જ્ઞાન) પ્રાપ્ત થતા પછીનાં પાપ ચાટતાં નથી અને પૂર્વ'નાં પાપ નાશ પામે છે કારણું ક (શ્રુતિ આદમાં) તેલું કથત છે (શુત્વાદિથી તેવું સિદ્ધ છે) " (પ્ર.સ. ૪.૧.૧૩) સૂત્રમાં બતાવ્યું છે. તેનાથી જ મુક્તિમા પણ પાય ન ચોટે (તેના સળધ ન હાય---) એ ઉપયન્ન બને છે માટે (પાપને ઉત્પન્ન ન થવા કે અવી) શક્તિની કલ્પના વ્યથ' છે. તેથી ટાંકલાં બુતિ અને સુત્રન અનુસરનારાઓએ બધા જીવેા સુક્ત બને ત્યાં સુધી મુક્ત જીવાની વસ્તુસત્ ચેાન્યમાત્ર હાવાની અવિરાધી, બહ્ર પુરુષની અવિદાશી કરેલ નિ:સીમ ઐયેલ' અને તેને અનુરૂપ ગુછુ-સંપૂહથી વિશિષ્ટ નિરાતશય આનન્દના સ્કુરશુધી સમૃદ્ધ અવી અખેડ પરમેશ્વરભાવાપત્તિ માનવી બોઈ એ એમ સિદ્ધ થાય છે.

(વલરે સ્યુ: છવ અને સલ્પનો અનેદ માનવા પડે એ બીકે વિરાધી મતવાળા ચિંતક છવમાં જુદું જ અપહતપાપ્ત વ આદિ માતીને તેને વાસ્તવ યંધનું અવિરાધી ખતાવવાના પ્રયત્ન કરે એમ માનીને તેનું ખડન અહીં કર્યું છે. વિરાધા ચિંતક અપહતવા મતવાના અર્થ નિષિદ્ધ કમ'ના આચરસ્યુ છતાં પાપની ઉત્પત્તિમાં પ્રતિબંધક શક્તિવાળા હોલું એમ કરતા હોય તો તે આ શક્તિ વિદ્યાના ઉદય પહેલાં પાપની ઉત્પત્તિને રાકવા માટે માને છે કે વિદ્યાની ઉત્પત્તિ પછો તેને માન્ય સુક્તિની પહેલાં પાપતી ઉત્પત્તિ રાકવા માટે માને છે કે વિદ્યાની આન્ય સુંકિત સમયે સુકતને દેલ, ઇન્દ્રિય આદિ હોવાથી પાપનું કારસ્યુ બની શકે તેવાં નિષિદ્ધ કમ'નું આચરસ્યુ સંભવતું હોવાથી ત્યારે પાપની ઉત્પત્તિ રાકવા માટે માને છે ! કે તેને વિક્રક્ય બરાબર નથી કારસ્યુ કે વિદ્યાના ઉદય પહેલાં સંસારદશાનાં પાપ ઉત્પત્ન થાય છે એમ વિરાધી ચિંતકને રવીકાર્ય છે અને વિદ્યાના ઉદય પછી આવી ઠાઈ શકિત માનવાની જરૂર નથી કારછુ કે વિદ્યાના બળે પૂર્વનાં પાપ નાશ પામે છે અને આગામી પાપ ચેંઠતાં નથી એમ શ્રુતિ અને સૂત્રથી સિદ્ધ છે. તેથી એમ માનવું જ પઠશે કે બધા છવા મુક્ત ન બને ત્યાં શુધી સુક્ત જીવને કશ્વિરભાવ પ્રાપ્ત થાય છે જેનું એશ્વર્ય વસ્તુસત્ ચૈતન્યમાત્રત્વથી અવિરુદ્ધ છે. આ અખાંડ નિબ<sup>\*</sup>ધ એશ્વર્ય તેને અનુરૂપ ગુણુસમૃહથી વિશિષ્ટ અને નિર્સ્તિશ્વ (જેનાથી ચઢિયાતું કશું નથી એવા) આનંદસ્કુરણુથી સમૃદ્ધ છે.

> विद्रद्गुरोर्विहितविश्वजिदध्वरस्य श्रीसर्वतोधुखमहाव्रतयाजिस्रनोः । श्रीरङ्गराजमखिनः श्रितचन्द्रमौछे-रस्त्यप्पदीक्षित इति प्रथितस्तन्जः ॥१॥ तन्त्राण्यधीत्य सकलानि सदाऽवदात-व्याख्यानकौज्ञलकलाविज्ञदीकृतानि । आम्नायमूलमजुरुध्य च सम्प्रदायं सिद्धान्तमेदल्वसङ्ग्रहमित्यकार्धीत ॥२॥

सिद्धान्तरीतिषु मया अमदूषितेन स्यादन्यथाऽपि लिखितं यदि किव्चिदस्य । संशोधने सहृदया सदया भवन्तु सत्सम्प्रदायपरिशीलननिर्विंशङ्काः ॥३॥ \*

इति सिद्धान्तलेशसङ्ग्रद्दे चतुर्थः परिच्छेदः समाप्तः ।

જેણે વિશ્વજિત્ યત્ત કર્યો છે, જે શ્રીસવ'તામુખમહાવત કરનાર (આચાર્ય દીક્ષિત)ના પુત્ર છે, જેણે ચન્દ્રમીલિના આશ્રય લીધા છે એવા વિદ્વાન્ ગુરુ શ્રી ર'ગરાજાધ્વરીના અપ્પદીક્ષિત (અપ્પય્યદીક્ષિત) નામે જાણીતા પુત્ર છે. (૧)

<sup>\*</sup> આ શ્લાક કેટલીક પ્રતમાં નથી,

<sup>(</sup>ম-৬४

#### सिद्धान्तलेशसम्प्रहः

સદ્યા શુદ્ધ વ્યાખ્યા કરવાની (ગુરુની) કૌશલ–કળાથી સ્પષ્ટ કરવામાં આવેલાં સંપૂર્ણ શાસ્ત્રાનું અષ્યયન કરીને અને વેદમૂલક સંપ્રદાયને અનુસરીને લેશ્વે 'સિદ્ધાન્લલેદલવસંગ્રહ' (જુદા જુદા સિદ્ધાન્તાના મુદ્દાઓના સંક્ષિપ્ત સંગ્રહ) કર્ત્વે છે (ર)

ભ્રમથી દ્રષિત થયેલા મારાવઢ એના સિદ્ધાન્તનો રીતિઓમાં જે કશું અન્યથા પચુ લખાઇ ગયું હાેય તાે સહુદ્ધ (વાચકાે) જે સાચા સંપ્રકાયના પરિશીલનથી તદ્દન શંકાસુક્ત છે (અર્થાત્ જેમના નક્કર જ્ઞાનમાં શંકાને સ્થાન નથી) તેઓ તેને સુધારી લેવામાં દયાયુક્ત બના. (૩)

સિનાન્લદેશસ'ગ્રહના સાપાંતુવાદના ગાલથ પરિષ્છેદ સમાપ્ત.

۲

## **પ**રિશિષ્ટ

सिद्धान्तलेशसङ्ग्रहमां निर्दिथ आयार्थी, दर्शना, सिद्धान्ता, अंधि

આ દેતદી પિકા ૩૮૫. ૪૧૧. અદ્વૈતવિદ્યાકૃત્ ૩૨૪. અદ્વૈતવિદ્યાર્ચાર્ય ૧૯૭, ૩૭૯, ૪૯૬, ેપ૪૮. અધ્વરમીમાંસક ૪૪૦. અનિવ ચનીયત્વ ૨૩૭. અનેકજીવવાદ ૧૦૯, ૫૫૭. અન્યથાખ્યાતિવાદ ૨૩૭. મ≓વે ૧૧, ૪૪, ૫૭, ૯૪, ૧૦૬, 111, 114, 112, 132, 132, ૧૪૨, ૧૪૪, ૧૪૭, ૧૬૦, ૧**૭૭**, 160, 166, 236, 281, 284, २५४, २७१, ३१०, ३१६, ३४१, 389, 348, 300, 322, 364, 801, 840, 846, 826, 863, ય૧૭, પરપ, પ૩ર, પઢપ, ગપડ. અપચ્છેદન્યાય ૨૯૭, ૩૦૭. अपरे २६, ११२, ११६, १२०, १३३, 181, 188 186, 181, 200, ૨૦૫, ૨૫૯, ૨૭૩, ૩૧૪, ૩૪૮, ayu, 364, 803, 846, 866. ¥૮૯, ૪૯૪, પરપ, પ૩૫, ૪૫૪, અર્વાચીન ૪૦૯. અવચ્છેદપક્ષ પપછ. અવિશેષાનેક્શરીરૈકજીવવાદ ૧૦૭. આચાર્ય ૩૪૬, ૪૭૩, ૫૦૮. આનંદ્રખાધ યટલ. इतरे १०४, ११४, २०१, ૨૪૫. 369, 8+4, 444. એક્ટ્રબ્વવાદ પપક, પહેલ્.

એક્શરોરેકજવવાદ ૧૦૬. एके ૧૧૪. ૩૯૭. કઠ ઉપ. ૧૪, ૧૨૪, ૩૯૬, ૪૨૦, 805, 402. કલ્પતરુ ૮૭, ૧૧૮, ૧૨૧, ૩૬૪, ૪૩૭. કલ્પતરકત (કાર) ૪૮૧, ૫૭૮. કલ્પસંત્ર ૪૭૯. ઝવિતા કિ<sup>\*</sup>ઢચકવતી \* (નૃશ્વિ હક્ષદ્રો પા પ્યાય) ૨૦૬. ૨૩૨. कस्यचित् ३३५. કુટરથદીય ૧૬૫, ૧૭૦, ૧૭૧, ૧૯૫, २०२. केचित् १८, ६०,१०५, ६१०, ९६७, 131, 130, 181, 188, 184, 143. 946, 194, 164, 280, २४४, २५८, २७०, ३१०, ३३८. 385, 342, 346, 356, 369, 369. 800, 804, 835, 886, ४७५, ४८४, ४८८, ४८२, ५१६, પરપ, પઢવ, પઢપ, કોમુદી (વેદાંત) ૧૭૨, ૩૬૩. ક્રીમુદીકાર ૪૩, ૧૨૪. કોષાતક્યપનિષદ્ય પદ્દ હ <sup>3</sup>हेन **ઉ**प. ४७८, ४८**८, ४८०**, ગીતાભાષ્ય ૨૫. ગીતાવિવરહ્ય ૪૮૦. ગોડપાદીયવિવરણ ૮૩. ચિત્રદીય છે . બટ. ૮૫ ચિત્સખાચાર્ય ૩૭૬, ૫૪૯,

છા-દેાગ્ય ઉપ. ૩૧, ૪૮, ૧૧૭, પછપ, પંદર. <u>બાબાલશ્રુતિ ૪૬૩.</u> તત્ત્વદીપન ૧૫૮. તત્ત્વપ્રીપિકા ૧૭૦, ૧૭૧, ૧૯૫, ૩૬૩. તત્ત્વવિવેક ૬૭. તત્ત્વશહિ ૧૭૪. તત્ત્વશદ્ધિકાર ૧૨૩, ૨૬૨, ૩૮૨. તેત્તિરીય આરપ્યક ૪૦. તૈત્તિરીય ઉપ. ૧૪, ૪૭, 290. 820. 860. દ્રગ્દરયવિવેક ૮૫. દષ્ટિસષ્ટિવાદ ३७३, ૩૭૪, ૩૭૮. દ્દષ્ટિસષ્ટિવાદી ૩૬૭. દેતી પગ્રદ ખ્યાનદીપ ૪૭૬. નાટકદીય ૧૬૯. ૧૭૧. નારદ્રસ્ઝતિ ૨૭૪ નૈયાયિક રઢઢ. નેષ્ક્રમ્ય સિદ્ધિ હપ, ૪૩૩. ન્યાયચન્દ્રિકાકૃત્ ૧૫૧. ન્યાયનિર્ણાય કરક. ન્યાયમત ૧૧૫, ૧૧૭, ૧૯૭. ન્યાયરત્નમાક્ષા ૩૦૦ ન્યાયસધાકત ૨૬૭. ન્યાયેકદેશિમત ૧૧૧. પગ્ન્ચપ.દિકા(ટીકા) ૨૦૨, २२८, ₹a₹, aut, ¥८८. પગ્ચ્યપાદિકાવિવરશ ૪૮૮ (જુએા વિવરશુ ),

પગ્ન્સીકરણ ૪૭૯. પદાર્થ'તત્ત્વનિર્શ્વ<sup>\*</sup>યકાર ૫૯. પામ્માચિ\*કષ્ટવલેદવાદ પહેટ. પર્વં બીમાંસાસત્ર પ, ૧૩, ૨૧, ૩૨૨, ¥80, ¥{3. પૈડ-ગિરહસ્યબ્રાક્ષણ ૧૭૫. પ્રકટાર્થ કાર ૮, ૧૨૨. પ્રકટાય'વિવરણ ૬૫. પ્રતિબિ બસત્યત્વવાદ ૩૩૯. પ્રતિભિ ખેશ્વરવાદ ૫૭૮. પ્રતિભિ ખેજારવાદિન, ૮૫, પ્રશ્ન ઉપ. પર, ૪૭૬. ખહદારપ્યક્સાપ્ય ૧૦૪. બહદ ઉપ. ૩, ૧૪, ૧૬, ૨૫, ૬૫, ખર, ૬૦, ૧૦૯, ૧૨૦, ૧૭૨, 361, 361, 362, 806, 821, X23, X31, XXX, X((, Xeo. 868, 402. હ્યદ્ધસિદ્ધિકાર પટલ. પ્લલ્સન ૩૧, ૧૭, ૫૬, ૬૦, ૮૭, 200, 101, 141, 148, 102. 104, 353, 300, 326, 304, ४०५, ४१९, ४२३, ४३६, ४३७, XX5, XX6, X43, X45, X55, X \$ 0, X00, X0 5, X(X, 450, 458, 456, 402, 404, 406. 440, 423. વ્યક્રમસૂત્રશા ડુ-કરભાષ્ય ૯, ૧૩, ૨૨, **૩૨, ૩૪, ૪૭, ૫૫, ૬૦, ૯૦,** 106, 122, 104, 202, 380. 405, ४०५, ४२३, ४२५, ४**२८,** ૪૫૪, ૪૬૧, ૪૬૩, ૪૬૫, ૫૬૬. યલાનન્દ્ર ૭૯.

# **પ**રિશિમ્ઠ

ભગવત્પાદ ૮૩, ૪૫૪. ભગવદગીતા ૩૯૨, ૪૧૧, ૪૩૭, 888, 805. ભામતી ૬૦, ૨૮૧, ૫૬૯, ૫૭૫. ભામતીમતાનુવતિ'ન્ ૪૨૮. ભારત ૪૦૧. ભારતીતીર્થ ૧૨૨, ૩૫૨, ૪૭૬. ભાષ્યકાર ૧૨૦, ૧૨૪, ૪૭૬, ૫૬૫, પકુલ, પછર, પછપ, મારડૂકય ઉપ. ૭૭, ૭૯, ૮૨. માયાડવિદ્યાં મેદવાદિન પર, ૫૪. યાયાડવિદ્યાડબેદવાદિન ૫૫ મીમાંસક ૩૦૩, ૪૪૦. સુષ્ડ્ર ઉપ. ૧૬, ૧૯, ૩૧, ૪૮, પર, પકુ, ૧૧૧, ૧૨૪, ૧૬૬, ૧૭૫, ૪૨૧, ૪૮૪, ૪૮૮. રામાદ્રયાચાય' ટહેર, વાચરપતિપક્ષાનુસારી ૪૦. વાચરપતિમિશ્ર ૬૩, ૧૨૭, ૧૬૦. વાર્ત્તિક ૧૦૪, ૨૮૬, ૪૫૮, ૪૬૧, 883, 102, 498. વાત્તિ કકાર ૪૪૫, વાત્તિ<sup>\*</sup>કવચના<u>ન</u>ુસારી ૩૨. વિશ્વારણ્યગ્રરુ ૩૨૪.

વિવરસ્ય ૫૫, ૭૫, ૧૧૮, ૧૨૧, ૧૨૮, ૧૫૪, ૧૫૭, ૧૫૮, ૧૬૨, ૧૮૦, 142, 284, 265, 380, 305. વિવરહ્યાનુસારી ૨૨, ૪૮, ૮૭, 316, 831. વિવરશેકદેશી ૨૪, ૧૩૪. વિવરણે.પન્યાસ ૩૫ર. વિવત'વાદ પછ, ૪૦૩. 26 200. વૈશેષિક ૧૫૭. શાઅદર્પથા ૩૭૦. શાસ્ત્રદી વિકા ૨૯૯, ૩૦૨. શ્વેતાશ્વતર ઉપ. ૫૯, ૬૫, ૧૨૪, ૧૬૬, ૧૭૨, ૪૦૯, ૪૨૭, ૫૦૮, ૫૩•, સર્વ જ્ઞાત્મગુરૂ પડપ. સવિશેષાનેકશરીરૈકજીવવાદ ૧૦૬ સિદ્ધાન્તમુક્તાવલી ૨૭૪. સત્રકૃત્ ( ૦કાર ) ૧૦૧, ૫૬૪. 402. 404. સહ્ટિદ્દહ્ટિવાદ ૩૭૪, ૩૭૮. સક્ષેપશ્વારીરક ૩૦, ૩૧, ૪૮, ૬૮, २०२, ३५४, ४४०, ५७८. સંક્ષેપશારીકકુત (બ્કાચાર્ય) ૬૨, ૨૬૮. સંક્ષેપશારીરકાનુસારી ૨૭, ૪૭,

## શુદ્ધિપત્રક

કેટલીક જગ્યાએ <sub>I</sub>, I, ં, ં, ે, ે, જેવાં તદ્દન ઝાંખાં <mark>છપાયાં છે, કચાંક</mark> દેખાતાં પણુ નથી આ અને આવી બીજી અશુદ્ધિઓ **રહી છે** તેમાંથી કેટલીક વાંચવામાં સરળતા રહે તે માટે નીચે દર્શાવી છે.

| ň0ř  | ∖ાં કિવ   | ના સ્થાનગ                   | તાં વાંચેત શુદ્ધ                    |
|------|-----------|-----------------------------|-------------------------------------|
| ૧    | k         | नानात्रिध(                  | নানাৰিঘা ব্যিনা:                    |
| ર    | २८        | व्युपत्ति⊶                  | व्युत्पत्तिः प्रत्य                 |
| ર    | રહ        | सा                          | सा चानवश्थिता                       |
| ર૧   | ۷         | ० व्युत्पत्तिमा द्यात्      | ० इयुत्पत्तिमान् <sub>द्या</sub> स् |
| રર   | રર        | तन्मूलं                     | तन्मूलकल्पस्त्रात्मोय०              |
| હર   | ২৩        | अरेऽष्यमात्मा               | अने,ऽयमारमा                         |
| 65   | २२        | <b>०वेतिन</b> श्चतन्यस्य    | <b>०वेतिन</b> ख्रेतन्यस्य           |
| ૧૫૩  | ૨૮        | जानामि' ति                  | जानामि' इति                         |
| ૧૬૯  | 30        | ∘न्नर्तका∽                  | ॰न्नतेकी~                           |
| 100  | з         | साक्षी व्र <b>व</b> कोटिरपि | साक्षी न वसकोटिरपि                  |
| ૧૭૫  | ۶         | ति मन्त्रः                  | इति मन्त्रः                         |
| 222  | ૧૭        | મલિતતાના                    | મલિનતાના                            |
| 966  | ૧૫        | પ્રશ્ચ                      | પ્રશ્ન                              |
| २००  | ર૧        | प्रमात्त्ववच्य              | प्रमाखिकच्च                         |
| २४०  | ٩ ફ       | तस्या दम॰                   | तस्या इद्म॰                         |
| ર૪૯  | e         | 'यदज्ञान                    | 'यद्वतानं                           |
| રપર  | И         | सन्निकर्षे                  | सन्निक्ष्                           |
| ૨૫૭  | ٦o        | तद्देशे                     | सदंशे                               |
| રક્ર | 6         | न्द्रिय।म्बय−               | इन्द्रियान्वय                       |
| ૨૭૭  | \$        | वायु                        | यायुं                               |
| રહ્ય | ૨૮        | तत्त्रनैमित्तिक-            | तत्तन्तैमित्तिक−                    |
| 303  | <b>૩ર</b> | रुयाच्य 👘 🚌                 | ्र व्याप्यं                         |
| ૩૧૯  | 11        |                             | લેલ્ના અધ્યાસ સંભાવતા હાવાથી        |
| ३२१  | ٩٢        | ०त्तदन्तगमनेना० 🕔           | <b>०त्तदुन्तर्गम</b> नेना०          |
| 33 • | ૧૫        | ०न्यायन                     | ॰न्यायेन                            |
| ઢ૩૫  | ٦८        | डयर्थ                       | ठ्यर्थ                              |
| 385  | २०        | <b>॰</b> सिद्धः             | ●सिद्धेः                            |
| 390  | 30        | મૃષ્ટિ                      | સહિદ                                |

सिद्धान्तलेशसम्प्रहः

| મૃષ્ઠ        | મ કિલ            |                             | ના સ્થ | ાનમાં | વાંચા                      | <i>રી<b>લ</b></i>         |
|--------------|------------------|-----------------------------|--------|-------|----------------------------|---------------------------|
| 398          | રર               | रो न्त                      |        |       |                            | रोचयन्ते                  |
| 324          | પ                | •स्वभाव                     |        |       |                            | •स्वभावं                  |
| 806          | 19               | श्रुत्यनुराधा०              |        |       | 編合                         | - रनमान<br>। नुरोधा०      |
| ¥° <b>£</b>  | રપ               | यागिनां                     |        |       | 3.                         | योगिनां                   |
| ૪૧૨          | રક               | पट                          |        |       |                            |                           |
| ¥30          | રે.<br>૧૨        | •य <b>ज्ञारारपा</b> दित॰    |        |       |                            | पटं                       |
| 886          | રર               | रभूतरापातनाऽपि              |        |       |                            | त्पादि्त ०<br>जन्मे वर्षि |
| ૪૫૬          | 28               | सन्दय स्थ                   |        |       | -                          | गततोऽपि<br>               |
| ૪૫૬          | २ <b>०</b><br>२७ | सन्म्य स्य<br>सन्म्याः      |        |       |                            | न्न्यासस्य                |
| 845          | २८               | चन्न्याः<br>तदुः योग        |        |       | सन्न्यासापूर्वनिवर्त्यमिति |                           |
| Yuf          | ्र<br>१४         | रुषु याग<br>निगुणोपास्तेः   |        |       |                            | ादुपयोगः                  |
| 805          |                  |                             |        |       |                            | णोपास्तेः                 |
| 802<br>844   | રા               | •वेद्यत्वश्रति•             |        |       |                            | ग्त्वभुति ॰               |
| 866<br>866   | 18               | काम दुर॰                    |        |       |                            | ঢ়मातुर∘                  |
|              | 30               | जीव मुत्ति०                 |        |       | র্জা                       | नन्मुक्ति०                |
| 860          | Ŀ                | पराकतुं                     |        |       |                            | पराकर्तुं                 |
| ૪૯૨          | <b>9</b>         | <b>्रज्ञान विना</b>         |        |       |                            | ानं विना                  |
| 405          | £                | संसर्गगोचर॰                 |        |       |                            | गिोचर०                    |
| ષ+છ          | ş                | સ'સગ' વિષયક                 |        |       |                            | લિષયક                     |
| પર ૬         | २६               | जन्यत्वऽ-                   |        |       | 3                          | ान्यत्वेऽ                 |
| પરહ          | 3                | मूल; ज्ञाना॰                |        |       | मू                         | रा <b>ज्ञाना</b> ०        |
| પક્રજ        | ও                | बिमृत्युविशोको              |        |       | विमृत                      | युविशोको                  |
| <b>५६४</b>   | ૧૭               | सम्प्रसाद्वी                |        |       |                            | सम्प्रसादो                |
| 458          | રપ               | सांसारिका स्थाभेव्०         |        |       | सांसारिकाव                 | स्थाभेषु०                 |
| 492          | ટર               | संक्षेपझारीरकाक्त           | त्व    |       | <b>संक्षेपज्ञा</b> रीरको   | क्तस्वं                   |
| 4 <b>2</b> 0 | ર                | <b>দ্যায়া</b> ংশ নই হৈা০   |        |       |                            | वनिर्देश•                 |
| 463          | २४               | <b>व</b> न्धमुक्त्यास्तिरो० |        |       | बन्धमुक्त                  |                           |
| મ૮ ૧         | ૩૧               | यात्कञ्चिदथगोचरः            |        |       |                            | र्थगोचरः                  |
| 461          | उर               | ॰डयत                        |        |       | _                          | ष्यते                     |

www.jainelibrary.org

.

