स्तु

ति

वि

द्या

स्वामी समन्तभद्र

### श्रीमत्स्वामिसमन्तभद्राचार्यविरचिता

# स्तुतिविद्या

# (जिनशतक)

[समन्तमद्र-भारतीका एक अंग ] श्रीवसुनन्द्याचार्यकृत संस्कृतटीकासे अलंजत तथा हिन्दी श्रनुवादसे युक्त

**श्रनुवादक** 

साहित्याचार्य पं० पन्नालाल जैन 'वसन्त' श्रध्यापक 'गणेश-दिगम्बर जैन-संस्कृतविद्यालय' सागर

प्रस्तावनालेखक

जुगलिकशोर मुख़्तार 'युगवीर' प्रधान सम्पादक 'वीरसेवामन्दिर-मन्थमाला'

प्रकाशक

# वीर-सेवा-मन्दिर

देहली (दरियागंज)

प्रथमावृत्ति े वीर-शामन-जयन्ती, संवत् हुं कृश् १००० प्रति र्वि० सं० २००७,३० जु<mark>लाई दे</mark> हुं ०

द्वितियावृत्ति १५००

वि. सं. २०४८, ३० जुलाई १९६२ 🐾 🎉 🎉

### प्रन्थानुक्रम

| ₹. | प्रकाशकीय वक्तव्य                       | 3        |
|----|-----------------------------------------|----------|
| ₹. | धन्य <b>व</b> (द                        | હ        |
| ₹. | <b>अनुवादकके दो शब्द</b>                | <b>5</b> |
| 8. | प्रस्ताव <b>ना</b>                      | १-३१     |
|    | भन्थनाम                                 | 8        |
|    | <b>प्रन्थ-परिचय</b>                     | २        |
|    | प्रन्थरचनाका उद्देश्य (स्पष्टीकरण-सहित) | ¥        |
|    | वीतरागमे प्रार्थना क्यों ? (संसाधान-सहि | (ব)      |
|    | <b>प्र</b> न्थकार-परिचय                 | १८       |
|    | टीकाकारादि-परिचय                        | ગ્ફ      |
| Y. | मंगनाचरण                                | 32       |
| ξ. | स्तुतिविद्या सटीक त्रीर सानुवाद         | १-१४२    |
| œ. | स्तुतिविद्याके पद्योंका वर्णाऽनुक्रम    | १४३      |
| ₹. | परिशिष्ट                                | १४६ -१५६ |
|    | चित्रालङ्कार-विषयक कुछ सामान्य नियम     | १४६      |
|    | काव्य-चित्रोंके कुछ उदाहरण ( परिचायव    | 5        |
|    | सूचनात्र्योंके साथ )                    | १४७-१४६  |
| ٤. | श्र गुद्धि-संशोधन                       | १५७      |

### कुल पृष्टसंख्या = २०२

राष्ट्रंस प्रेस. सदर बाजार, देहली

AMAAN PRINTING PRESS, Nanpura, Surat.

### प्रकाशकीय वक्तव्य

सन् १६४० में स्वामी समन्तभद्रके सभी उपलब्ध प्रन्थोंका एक बहुत बिद्या संस्करण 'समन्तभद्रभारती' के नामसे, विशिष्ट हिन्दी अनुवादादिके साथ, वीर-सेवा—मन्दिरसे निकालनेका विचार मेरे मनमें उत्पन्न हुआ था, जिसे अनेक विद्वानोंने बहुत पसन्द किया था। इस प्रन्थराजका कार्य सुचारु रूपसे शीघ सम्पन्न होनेके लिये जब विद्वानोंके सामने सहयोगकी योजना रखी गई तो कई विद्वानोंने बिल्कुल सेवा-भावसे—स्वामी समन्तभद्रके ऋणसे कुछ उऋण होनेके स्थानलसे—एक-एक प्रन्थके अनुवादकार्यको बाँट लिया। चुनाँचे अक्तूबर सन् १६४० के 'अनेकान्त' की कि एए १२ में जब वीर सेवामन्दिरकी विद्वाप्ति-द्वारा 'समन्तभद्रभारतीकी प्रकाशनयोजना' प्रकट की गई और उसकी सारी रूप-रेखा स्पष्ट की गई तब उसमें बड़ी प्रसन्नताके साथ यह घोषणा की गई थी कि:—

'पं० वंशीधरजी व्याकरणाचार्यने 'बृहत् स्वयम्भूस्तोत्र' का, पं० फूलचन्द्रजी शास्त्रीने 'युक्त्यनुशासन' का, पं० पन्नालालजी साहित्याचार्यने 'जिनशतक' नामकी स्तुतिविद्याका श्रीर न्याया-चार्य पं० महेन्द्रकुमारजीने 'देवागम' नामक श्राप्तमीमांसा-का श्रनुवाद करना सहर्ष स्वीकार किया है—कई विद्वानोंने श्रपना श्रनुवादकार्य प्रारम्भ भी कर दिया है। श्रवशिष्ट 'रत्नकरण्डक' नामक उपासकाध्ययनका श्रनुवाद मेरे हिस्सेमें रहा हैं, प्रस्तावना तथा जीवन-चरित्र लिखनेका भार भी मेरे ही अभर रहेगा, जिसमें मेरे लिये श्रनुवादकों तथा दूसरे विद्वा-नोंका सहयोग भी वांझनीय होगा।''

पं० वंशीधरजीने अनुवाद-कार्य प्रारम्भ जहर किया था। श्रीर उसका कुछ नमूना मुक्ते देखने श्रादिके लिये भेजा भी था। पं० फूलचन्द्रजी और पं० महेन्द्रकुमारजीने अपना-अपना अनुवादकार्य आरम्भ किया या कि नहीं, यह मुफे कुछ मालूम नहीं हो सका, परन्तु ये तीनों ही विद्वान अपनी-अपनी कुछ परिस्थितियोंके वश नियत अनुवादको प्रस्तुत करके देनेमें समर्थं नहीं हो सके, जिसका मुर्फे बड़ा अफसास रहा। श्रीर इस लिये 'रत्नकरण्डक' का अनुवाद समाप्त करनेके कुछ अर्से बाद मैंने स्वयम्भूस्तोत्र के ऋनुवादको स्वयं ऋपने हाथमें लिया श्रौर प्रतिज्ञा अद्ध होका नियमसे उसका कुछ-न-कुछ कार्य प्रति-दिन करता ही रहा। साथ ही उसे अनेकान्तमें 'समन्तभद्र-भारतीके कुछ नमूने' शीर्षकके नीचे प्रकाशित करना भी प्रारम्भ करदिया, जिससे कहीं कुछ भूल हो तो वह सुधरजाय। उसकी समाप्तिके बाद 'युक्त्यनुशासन' के अनुवादको भी हाथमें लिया गया। यह अनुवाद अभी एक तिहाईके करीब ही हो पाया था कि कानपुरमें दि० जैनपरिषद्के ऋधिवेशनपर ऋपने बाक्सके चोरी चले जानेपर वह भी साथमें चला गया ! उसके इस प्रकार चोरी चले जानेपर चिचको बहुत आघात पहुँचा श्रौर फिर ऋर्से तक उस ऋनुवादकार्यमें प्रवृत्ति ही नहीं हो सकी। श्राखिर श्रपनी एक वर्षगांठके श्रवसरपर उस श्रनुवादकी भी प्रतिज्ञा लीगई और तबसे वह नियमित रूपसे बराबर होता रहा तथा समाप्त हो गया। उसे भी अनेकान्तमें प्रकाशित किया जाता रहा है। इस तरह मेरे द्वारा तीन प्रन्थोंका अनुवाद प्रस्तुत किया गया है। 'देवागम' का श्रनुवाद भी श्रव मुक्ते ही करना है; क्योंकि इस बीचमें एक दूसरे विद्वानको भी उसका श्रनुवाद दिया गया था परन्तु कई वर्ष हो जानेपर भी वे उसे करके नहीं दे सके; तब उसका भी श्रनुवाद स्वयं ही करनेका

### विचार स्थिर किया गया।

पं० पन्नालालजी 'वसन्त' अपना वह अनुवाद बहुत वर्षे पहले ही भेज चुके थे जो इस प्रन्थके साथ प्रकाशित हो रहा है। कितने ही वर्षतो यह समन्तभद्रभारतीके अन्य अन्धोंके अनुवाद-की प्रतीचामें पड़ा रहा और जब विद्वानोंके सहयोगाभाव तथा प्रेस और कागजकी कुछ परिस्थितियों के वश समन्तभद्रभारती-का त्रभी उस रूपमें प्रकाशित करना त्रशक्य जान पड़ा जिस-रूपमें उसके प्रकाशनकी सूचना उक्त विज्ञिप्तिमें की गई थी तब समन्तभद्रभारतीके प्रन्थोंको प्रारम्भमें अलग-त्र्रालग प्रकाशित करनेका ही निश्चय करना पड़ा। तदनुसार सबसे पहले 'स्वय-म्भूस्तोत्र' को प्रेसमें दिया गया। यह प्रन्थ ऋर्सेसे प्रेसमें ही छ्पा हुत्रा रक्खा है। इसकी अभीष्ट प्रस्तावना लिखनेका मुभे श्रभी तक त्रवसर नहीं मिल सका, इसीसे प्रकाशमें नहीं लाया जा सका। अब इस अन्थके बाद जल्दी ही प्रकाशमें श्राएगा श्रीर उसके श्रनन्तर 'युक्त्यनुशासन' तथा 'समीचीन धर्मशास्त्र' नामसे रत्नकरण्डक भी ऋपने भाष्यसहित प्रकाशमें लाया जाएगा। पिछले प्रन्थकी ४-४ कारिकात्रोंके भाष्यका नमूना अनेकान्तमें प्रकाशित हो चुका है, श्रौर इससे अनेक सङ्जन उस भाष्यको देखनेके लिये भी बहुत ही उत्कंठित हैं।

प्रेस तथा कागज आदिकी कुछ परिस्थितियों के वश प्रस्तुत प्रन्थ अभी तक प्रेसमें नहीं दिया जासका था और इसके कारण अनुवादकजीको कितनी ही प्रतीचा करनी पड़ी, जिसका मुफे खेद है। साथ ही उनका यह धैर्य प्रशंसनीय है और इसके लिये मेरे हृदयमें स्थान है। अपने इस अनुवादके लिये वे समाजके धन्यवाद-पात्र हैं।

इस प्रन्थका एक संस्करण त्राजसे कोई ३८ वर्ष पहले सन् १६१२ में स्वर्गीय पं० पन्नालालजी बाकलीवालने पं० लालारामजी के अनुतादके साथ काशीसे प्रकाशित किया था, जो आजकल प्रायः अप्राप्य है। उस संस्करणसे वर्तमान संस्करण अनुवादके अलावा पाठ शुद्धि, प्रस्तावना, पद्यानुक्रम और चित्रालंकारों के स्पष्टीकरण आदिकी दृष्टिसे अपनी खास विशेषता रखता है और अधिक उपयोगी बन गया है।

श्रन्तमें मुक्ते यह प्रकट करते हुए बड़ा ही खेद होता है कि प्रूफरी हिंगमें बहुत कुछ सावधाना रक्खे जानेपर भी परावीनताके श्रमिशापरूप तीन पेजके करीबका शुद्धिपत्र लगाना पड़ा है। श्रस्तु; कुछ प्रकाशक श्रपनी छपाईके दोषको छिपानेके लिये साथमें शुद्धिपत्रका लगाना पसंद नहीं करते जबकि उनके प्रकाशनों में बहुत कुछ श्रशुद्धियाँ होती हैं परन्तु श्रपनेको वैसा करके दूसरों को श्रंधेरेमें रखना इष्ट नहीं है श्रीर इसीसे 'श्रशुद्धि-संशोधन'का साथमें लगाना श्रावश्यक समका गया है।

देहली (दरियागंज) ता० २३ जुलाई १६४० जुगलिकशोर मुख़्तार श्रिधिष्ठाता 'वीरसेवामन्दिर'

# **666666666666**0 公子公子公子公子公子公子公子公子公子公子公子公子公子公子公子公子公子

### धन्यवाद

समन्तभद्र-भारतीके अंगस्वरूप 'स्तुतिविद्या' इस सुन्दर ग्रन्थके प्रकाशनका श्रीमान् वावु नन्दलालजी जैन सुपुत्र सेठ राम-जीवनजी सरावगी कलकत्ताको प्राप्त है,जिन्हों-ने श्रुत सेवाकी उदार भावनात्रोंसे प्रेरित हो-कर दो वर्ष हुए वीरसेवामन्दिरको अनेक ग्रन्थों-अनुवादादि-सहित प्रकाशनार्थ दस हजार रुपयेकी सहायता प्रदान की थी त्र्यौर जिससे अन्य दो प्रन्थोंके अलावा श्रीविद्यानन्दस्वामीका 'श्राप्तपरीचा' नामका महान् ग्रन्थ संस्कृत स्वोपज्ञटीका श्रीर हिन्दी श्रनुवादादिके साथ प्रकाशित हो चुका है। यह ग्रन्थ भी उसी त्रार्थिक सहायतासे प्रकाशित हो रहा है। अतः प्रकाशनके इस शुभ अवसरपर त्रापका साभार स्मरण करते हुए आपको हार्दिक धन्यवाद समर्पित है।

> जुगलिकशोर मुख्तार श्रिषिष्ठाता 'वीरसेवामन्दिर'

なかなかなかなかなかなかなかなかなかなかなかなかなかなかなかな

# **ऋनुवादकके दो श**ब्द

### -:s:-

श्रीकुन्दकुन्दाचार्य श्रीर श्रीसमन्तभद्रस्वामी ये दोनों महात्मा वर्तमान दिगम्बर जैन साहित्यके प्राणप्रतिष्ठापक हैं। इनकी श्रमर रचनाश्रोंने दिगम्बर जैन साहित्यकी श्रीवृद्धिके साथ उसकी कीर्तिको समुज्ज्वल किया है। बहुत समयसे मेरी इच्छा है कि उक्त दोनों आचार्यों की सभी उपलब्ध रचनाएँ उनके प्रामाशिक जीवनचरितके साथ 'कुन्दकुन्दभारती' श्रीर 'समन्त-मद्रभारती' के नामसे प्रकाशित की जावें। एक समय था कि जब लोग सूत्ररूप संचिप्त रचनाको मान देते थे,उसके वाद वृत्ति श्रोर भाष्य प्रन्थोंको मान्यता मिलने लगी। मूल लेखकों के सारपूर्ण संचिप्त लेख वृत्ति-भाष्य और टीकाकारोंके वृहद् वक्तव्योंसे वेष्टित होकर सामने त्राये। भाषाकारों श्रीर टीकाकारोंमें इस-बातकी होढ़सी होने लगी कि संचित्र रचनाओं को देखें कौन अधिक विस्तृत कर सकता है। अब कुछ समय बद्ला है और लोगोंके हृद्यमें पुनः यह आकांचा होने लगी है कि मूल लेखकके सार-पूर्ण स्वतन्त्र श्राभिप्रायको टीकाकारोंके वृहद् वक्तव्योंसे श्रलग किया जावे । इसीसे 'कुन्दकुन्दभारती' श्रौर 'समन्तभद्रभारती' में दोनों आ वार्योंके मृल प्रन्थोंको सरल संचिप्त अनुवादके साथ संकलित करनेकी मेरी इच्छा रही है।

लगभग त्राठ दस वर्ष हुए तब श्रनवरत साहित्य-सेवी वयोवृद्ध श्रीजुगलिकशोरजी मुख्तारने मुफे इस श्राशयका एक पत्र लिखा कि मैं वीरसेवामन्दिरसे 'समन्तभद्रभारती'

नामक प्रन्थ प्रकाशित करना चाहतः हूँ,जिसमें समन्तभद्रस्वामी-के उपलब्ध समस्त प्रन्थोंका आधुनिक हिन्दीमें सरल संज्ञिप्त अनुवाद होगा ! आप स्तुतिविद्या (जिनशतक) का अनुवाद तर्दे। बाबूजीका उक्त आशयवाला पत्र पाकर मुक्ते बहुत प्रस-जता हुई छार मैंने स्तुतिविद्याका अनुवाद लिखनेकी स्वीकृति दे दी। साथही कार्य प्रारम्भ भी कर दिया। दो माहर्मे यह कार्य पूर्ण होगया श्रौर प्रेसकापी तैयार कर मैने मुख्तारजीके पास भेज दी। मेरा ख्याल है कि सहयोग और साधनोंके अभावमें मुख्तारजी अपनी इच्छानुसार 'समन्त्रभद्रभारती' को प्रकाशित करनेमें शीव ही अपसर नहीं हो सके। उन्होंने समन्तभद्रस्वामी-के कुछ प्रन्थ कुटकर रूपसे प्रकाशित करना स्थिर किया श्रौर तदनुसार 'स्वयमभूस्तोत्र' श्रादि कुछ प्रन्थोंको वीरसेवामन्दिरसे प्रकाशित भी किया जाने लगा। अब 'स्तुतिविद्या' भी प्रका-शित कर रहे हैं। जिस रूपमें में इसे जनताके समन्न रखना चाहता था उस रूपमें तो नहीं रख सका हूँ। पर पूर्ण साधनोंके श्रभावमें जिस रूपमें भी इसे सामने रख रहा हूँ वह 'समन्त-भद्रभारती' का एक परिचायक श्रङ्ग ही होगा।

स्तुतिविद्या (जिनशतक) एक शब्दालंकार-प्रधान काव्यप्रस्थ है इसमें यमक तथा चित्रालंकारके जिन विविध रूपोंको आचार्य महोदयने सामने रक्खा है उन्हें देखकर आपके अगाध काव्य-कौशलका सहज ही पता चल जाता है। मेरा अनुभव है कि अर्थालंकारकी अपेद्मा शब्दालंकारकी रचना करना अत्यन्त कष्टसाध्य हे। कुद्ध उत्तरवर्ती साहित्यकारोंने भले ही शब्दा-लंकारको काव्यके अन्तर्गत गडुभूत मानकर उपेद्मित किया है। परन्तु उनके पूर्ववर्ती आचार्योंने इसे बहुत ही महत्व दिया है।

जिनशतक, यद्यपि संस्कृतटीका ऋौर पं० लालारामजी कृत

हिन्दी अनुवादके साथ पहले काशीसे प्रकट हो चुका है तथापि इसके आधुनिक अनुवादकी आवश्यकता थी। मैंने पूर्वमुद्रित पुस्तककी अशुद्धियोंको यथाशक्ति दूर करनेका प्रभक्त किया है। और कितने ही श्लोकोंको वृहद् भावार्थ देकर स्पष्ट भी किया है। पाद-टिप्पणों में अलंकारगत तथा श्लोक-सम्बन्धी विशेषकाको प्रदर्शित किया है। आवश्यकतानुसार संस्कृत टिप्पण भी कहीं-कहीं साथमें लगाये हैं और अंतमें चित्रालंकारके चित्र भी कमशः संकलित किये हैं। जहां तक भो हो सका है मैंने अपने अनुवादमें संस्कृत टीकाकारके भावको सुरच्चित रखा है, फिर भी जहां कहीं मुस्ते संस्कृतटीकासे कुछ विभिन्नता प्रदर्शित करनी थी वहां टिप्पणमें उल्लेख कर नृतन संस्कृतटीका भी लिखदी हैं; जैसा कि ५७ वें श्लोकके अनुवादमें किया गया है। प्रयत्न करनेपर भी इस गहन प्रनथके अनुवादादिमें मेरे

प्रयत्न करनपर भा इस गहन प्रन्थक अनुवादादिमें मेरे द्वारा भूलोंका होना ऋथवा ऋशुद्धियोंका रह जाना संभव है, जिनके लिये में विद्वानोंसे चमाप्रार्थी हूँ।

सागर ता० २२-६-१६४०

नम्र पन्नालाल जैन

### प्रस्तावना

### ग्रन्थ-नाम

इस प्रन्थका मृलनाम 'स्तुतिविद्या' है; जैसा कि त्रादिम मंगलपद्यमें प्रयुक्त हुए 'स्तुतिविद्यां प्रसाधये' वाक्यसे जाना जाता है। प्रन्थका 'गत्वैकस्तुतिमेवः नामका जो अन्तिम पद्य कवि और काव्यके नामको लिए हुए एक चक्रवृत्त रूपमें चित्रकाव्य है उसकी छह आशे और नव वलयों-वार्ता चित्ररचनापरसे प्रन्थका नाम 'जिनस्तुतिशतं' निकलता है, जैसा कि टीकाकारने व्यक्त किया है और इसलिये प्रन्थका दूसरा नाम 'जिनस्तुतिशतं' है जो प्रन्थकारको इष्ट रहा मालूम होता है। यह नाम जिनस्तुतियोंके रूपमें स्तुतिविद्याके पद्योंकी प्रधान संख्याको साथमें लिये हुए है और इसलिये इसे स्तुति-संख्या परक नाम समझता चाहिये। जो प्रन्थनाम संख्यापरक होते हैं उनमें 'शत' की संख्याके लिये ऐसा नियम नहीं है कि प्रन्थकी पद्यसंख्या पूरी सौ ही हो वह दो चार दस बीस श्रधिक भी हो सकती है; जैसे समाधिशतककी पद्य-संख्या' १०४ श्रौर भूधरजैनशतककी १०७ है। श्रौर भी शत-संख्यापरक प्रन्थनामोंका ऐसा ही हाल है। भारतमें बहुत प्राचीनकालसे कुछ चीजोंके विषयमें ऐसा दस्तूर रहा है कि वे भौकी संख्या अथवा सैंकड़ेके रूपमें खरीदी जानेपर कुछ ऋधिक संख्यामें ही मिलती हैं, जैसे आम कही ११२ त्रौर कहीं १२० की संख्यामें मिलते हैं इत्यादि। शतक प्रन्थोंमें भी प्रन्थकारोंकी प्रायः ऐसी ही नीति रही है-उन्होंने

'शत' कहकर भी शतसे प्रायः कुछ अधिक पद्य ही अपने पाठकोंको प्रदान किये हैं। इस दृष्टिसे प्रस्तुत प्रन्थमें ११६ पद्य होते हुए भी उसका 'जिनस्तुतिशतं' यह नाम सार्थक जान पड़ता है। 'शत' और 'शतक' दोनों एकार्थक हैं अतः 'जिनस्तुतिशतक' को 'जिनस्तुतिशतक' भी कहा जाता है। 'जिनस्तुतिशतक' का बादको संचिप्तरूप 'जिनशतक' होगया है और यह प्रन्थका तीसरा नाम है, जिसे टीकाकारने 'जिनशतकनामेति' इस वाक्यके द्वारा प्रारंभमें ही व्यक्त किया है। साथ ही, 'स्तुतिविद्या' नामका भी उल्लेख किया है। यह प्रन्थ श्रलङ्कारोंकी प्रधानताको लिये हुए हैं और इसिक्ये श्रनेक प्रन्थप्रतियोंमें इसे 'जिनशतालङ्कार' अथवा 'जिनशतकालङ्कार' जैसे नामसे भी उल्लेखत किया गया है और इसिक्ये यह प्रन्थका चौथा नाम श्रथवा प्रन्थनामका चौथा संस्करण है।

### ग्रन्थ-परिचय

समन्तभद्र-भारतीका श्रंगरूप यह प्रन्थ जिन स्तुति-विषयक है। इसमें वृषभादि चतुर्विंशतिजिनोंकी—चौबीस जैन तीर्थ-क्वरोंकी—श्रलंकृत भाषामें बड़ी ही कलात्मक स्तुति की गई है। कहीं श्लोकके एक चरणको उलट कर रख देनेसे दूसरा चरण', पूर्वार्धको उलटकर रख देनेसे उत्तरार्ध' श्रौर समूचे श्लोकको उलटकर रखदेनेसे दूसरा श्लोक वन गया है। कहीं कहीं चरणके पूर्वार्ध-उत्तरार्धमं भी ऐसा ही कम रक्खा गया' है श्रौर कहीं कहीं एक चरण में कमशः जो श्रचर हैं वे ही दूसरे चरण में है, पूर्वार्धमें जो श्रचर हैं वे ही उत्तरार्धमें हैं श्रौर पूर्ववर्ती

१. रबोक १०, मइ, मम, ६४। २. रबोक ४७, ६६, ६म।

३. रबोक म६, मण। ४. रबोक म४, ६३, ६४।

श्लोकमें जो अचर हैं वे ही उत्तरवर्ती श्लोकमें हैं; परन्तु अर्थ उन सबका एक दूसरे से प्रायः भिन्न है और वह अचरोंको सटा कर तथा अलगसे रखकर भिन्न भिन्न शब्दों तथा पदोंकी कल्पना द्वारा संगठित किया गया है'। श्लोक नं० १०२ का उत्तरार्ध है—'श्रीमते वद्ध मानाय नमो निमत्तविद्विषे।' अगले दो श्लोकोंका भी यही उत्तरार्ध इसी ऋचर-क्रमको लिये हुए हैं; परन्तु वहाँ अचरोंके विन्यासभेद और पदादिककी जुदी कल्पनाओंसे अर्थ प्रायः बदल गया है।

कितने ही श्लोक प्रन्थमें ऐसे हैं जिनमें पूर्वार्धके विषमसंख्याङ्क अन्तरोंको उत्तरार्धके समसंख्याङ्क अन्तरोंके साथ क्रमशः मिलाकर पढ़नेसे प्वार्ध और उत्तरार्धके विषमसंख्याङ्क अन्तरोंको पूर्वार्धके समसंख्याङ्क अन्तरोंके साथ क्रमशः मिलाकर पढ़नेसे उत्तरार्ध होजाता है। ये श्लोक 'मुरजः' अथवा 'मुरजबन्ध' कहलाते हैं; क्योंकि इनमें मृदङ्गके बन्धनों जैसी चित्राकृतिको लिये हुए अन्तरोंको बन्धन रक्खा गया है। ये चित्रालङ्कार थोड़े थोड़ेसे अन्तरके कारण अनेक भेदोंको लिये हुए हैं। और अनेक श्लोकोंमें समाविष्ट किये गये हैं। कुछ श्लोक ऐसे भी कलापूर्ण हैं जिनके प्रथमादि चार चरणोंके चार आद्या अन्तरोंको अन्तिमादि चरणोंके चार अन्तिम अन्तरोंके साथ मिलाकर पढ़नेसे प्रथम चरण बन जाता है। इसी तरह प्रथमादि चरणोंके द्वितीयादि अन्तरोंको अन्तिमादि चरणोंके उपन्तिमादि चरणोंके उपनित्मादि चरणोंके चरणोंके उपनित्मादि चरणोंके उपनित्मादि चरणोंके उपनित्मादि चरणोंके चरणोंके जिल्लाके प्राप्म चरणोंके चरणोंके चरणोंके चरणो

१. देखो, रलोक ४, १४; २४, ४२; ११-१२, १६-१७, ३७-३८, ४६-४७, ७६-७७, ६३-६४, १०६-१०७। २. देखो रस्रोक न० ३, ४, १८, १६, २०, २१, २७, ३६, ४३, ४४, ४६, ६०,६२।

कुछ पद्य चकाकृतिके रूपमें अन्तर-विन्यासकी लिथे हुए हैं श्रीर इससे उनके कोई कोई श्रज्ञर चक्रमें एक बार लिखे जाकर भी अनेक वार पढ़नेमें आते हैं । उनमेंसे कुछ में यह भी खूबी है कि चक्रके गर्भवृत्तमे लिखा जानेवाला जो आदि अत्तर है वह चक्रकी चार महादिशा श्रोंमें स्थित चारों श्रारोंके अन्तमें भी पड़ता है । १११ और ११२ नम्बरके पद्यों में तो वह खूबी और भी बढ़ी चढ़ी है। उनकी छह आरों और नव वलयों-वाली चकरचना करनेपर गर्भमें अथवा केन्द्रवृत्तमें स्थित जो एक अत्तर (न या र) है वही छहीं आरोंके प्रथम चतुर्थ तथा सप्तम वलयमें भी पड़ता है, श्रीर इसलिए चक्रमें १६ बार लिखा जाकर २८ बार पढ़ा जाता है। पद्यमें भी वह दो दो श्रवशेंके श्रन्तरालसे २८ वार प्रयुक्त हुत्रा है। इनके सिवाय, कुछ चक्रवृत्त ऐसे भी हैं जिनमें आदि ऋत्तरको गर्भमें नहीं रक्ला गया बल्कि गर्भमें वह श्रज्ञर रक्ला गया है जो प्रथम तीन चरणों में से प्रत्येकके मध्य में प्रयुक्त हुआ है । इन्हीं में कवि श्रौर काव्यके नामोंको श्रङ्कित करनेवाला ११६वाँ चक्र-वत्त है।

श्रनेक पद्य प्रन्थमं ऐसे हैं जो एकसे श्रधिक श्रलङ्कारोंको साथमें लिये हुए हैं, जिसका एक नमूना ८४ वाँ रलोंक है, जो श्राठ प्रकारके चित्रालंकारोंसे श्रलंकत हैं । यह रलोक श्रपनी चित्ररचनापरसे सब श्रोरसे समानरूपमें पढ़ा जाता है।

कितने ही पद्य प्रन्थमें ऐसे हैं जो दो-दो श्रज्ञरोंसे बने हैं-

१. देखो, रखोक २६, ४३, ४४ आ६ । २. देखो, रखोक २२, २३, २४ । ३. देखो, पद्य नं० ११०, ११३, ११४, ११६ ।

४. देखी एष्ट नं १०३, १०४ का फुटनोट

दो न्यञ्जनात्तरोंसे ही जिनका सारा शरीर निर्मित हुआ है'। १४ वाँ श्लोक ऐसा है जिसका प्रत्येक पाद भिन्न प्रकारके एक-एक श्रत्तरसे बना है श्रीर वे श्रत्तर हैं क्रमशः य, न, म, त। साथ ही, 'तेतोतिता तु तेतीत' नामका १३वां श्लोक ऐसा भी है जिसके सारे शरीरका निर्माण एक ही तकार श्रत्तरसे हुआ है।

इस प्रकार यह प्रन्थ शब्दालङ्कार, श्रथालङ्कार श्रीर चित्रालङ्कारके अनेक भेद-प्रभेदों से अलंकृत है और इसी से टीकाकार
महोदयने टीकाके प्रारंभमें हो इस कृतिको समस्तगुणगणोपेता'
विशेषणके साथ 'सर्वालंकारभूषिता' (प्राय: सब अलंकारों से
भूषित) लिखा है। सचमुच यह गृद्ध प्रन्थ प्रन्थकारमहोदयके
अपूर्व काव्य-कौशल, अद्भुत व्याकरण पाण्डित्य और अद्भितीय
शब्दाधिपत्यको सूचित करता है। इसकी दुर्वोधताका उल्लेख
टीकाकारने 'योगिनामपि दुष्करा'—योगियों के लिये भी
दुर्गम (कठिनतासे बोधगम्य)—विशेषणके द्वारा किया है और
साथ ही इस कृतिको 'सद्गुणाधारा' (उत्तम गुणों को आधार
भूत) बतलाते हुए 'सुपद्मिनी' भी सूचित किया है और इससे
इसके अंगों को कोमलता, सुरभिता और सुन्दरताका भी सहज
सूचन हो जाता है, जो ग्रन्थमें पद पदपर लचित होती है।

ग्रन्थरचनाका उद्देश्य

इस प्रन्थकी रचनाका उद्देश्य, प्रन्थके प्रथम पद्यमें 'त्रागसां जये' वाक्यके द्वारा 'पापोंको जीतना' बतलाया है

१. दोनों, पद्य बं० ४१, ४२, ४४, ८४, ६४, ६४, ६७, १००,

श्रीर दूसरे श्रनेक पद्यों में भी जिनस्तुतिसे पापोंके जीते जानेका भाव व्यक्त किया है। परन्तु जिनस्तुतिसे पाप कैसे जीते जाते हैं यह एक बड़ा ही रहस्यपूर्ण विषय है। यहां उसके स्पष्टीकर-एका विशेष अवसर नहीं है, फिर भी संचेपमें इतना जरूर बतना देना होगा कि जिन तीर्थङ्करोंकी स्तुति की गई है वे सब पाप-विजेता हुए हैं--उन्होंने अज्ञान-मोह तथा काम-क्रोधादि पापप्रकृतियोपर पूर्णतः विजय प्राप्त की है। उनके विन्तन श्रौर श्राराधनसे श्रथवा हृदयमन्दिरमें उनके प्रतिश्वित (विराजमान) होनेसे पाप खड़े नहीं रह सकते—पापोंके दृढ बन्धन उसी प्रकार ढीले पड़जाते हैं जिस प्रकार कि चन्दनके वृत्तपर मोरके **घा**नेसे उससे लिपटे हुए सांप ढीले पड़ जाते हैं **घौ**र वे ऋपने विजेतासे घबराकर कहीं भाग निकलनेकी सोचने लगते हैं। श्रथवा यों कहिये कि उन पुरुयपुरुषों के ध्यानादिकसे श्रात्माका वड् निष्पाप शुद्ध स्वरूप सामने त्राता है जो सभी जीवोंकी सामान्य सम्पत्ति है श्रौर जिसे प्राप्त करनेके सभी भव्यजीव श्रधिकारी हैं। उस शुद्ध स्वरूपके सामने त्राते ही श्रपनो उस भूली हुई निधिका स्मरण हो उठता है, उसकी प्राप्तिके लिये प्रेम तथा ऋनुराग जागृत हो जाता हैं श्रीर पाप-परिगाति सहज ही छूट जाती है। श्रतः जिन पूतात्मात्रोंमें वह शुद्धस्वरूप पूर्णतः विकसित हुन्ना है उनकी उपासना करता हुन्ना भव्यजीव नेमें उस शुद्धस्वरूपको विकसित करनेके लिये उसी तरह समर्थ होता है जिस तरह कि तैलादिकसे सुसज्जित बत्ती

- कल्यासमन्दर

१ 'हृद्धर्तिनि त्विय विभो ! शिथिलोभवन्ति जन्तोः चग्गेग निविष्ठा ग्रिपि कर्मबन्धाः । सच्चो भुजंगममया इव मध्यभाग-मम्यागते वनशिखरिद्दनि चन्दनस्य ॥"

दीपककी उपासना करती हुई उसके चरणों में जब तन्मयताकी दृष्टिसे अपना मस्तक रखती है तो तद्रप होजाती है—स्वयं दीपक बनकर जगमगा उठती है। यह सब भक्ति-योगका माहा-स्य है, स्तुति-पूजा और प्रार्थना जिसके प्रधान श्रंग हैं। साधु स्तोताकी स्तुति कुशल-परिणामोंकी—पुण्यप्रसाधक शुभ भा-वोंकी—निमित्तभूत होती है और श्रशुभ श्रथवा पापकी निवृ-तिहप वे कुशल-परिणाम ही श्रात्माके विकासमें सहायक होते हैं। इसीसे स्वामी समन्तभद्रने, श्रपने स्वयम्भूस्तोत्रमें, परमा स्माकी—वीतराग सर्वज्ञ जिनदेवकी—स्तुतिको कुशल-परिणाममोंकी हेतु बतलाकर उसके द्वारा कल्याणमार्गको सुलभ श्रोर स्वाधीन बतलाया है । साथही, यह भी बतलाया है कि पुण्य-गुणोंका स्मरण श्रात्मासे पापमलको दूर करके उसे पवित्र बना-ताहै । श्रीर स्तुतिविद्या (११४) में जिनदेवकी ऐसी सेवाको अपने 'तेजस्वी' तथा 'सुकृती' होने श्रादिका कारण निर्दिष्ट किया है।

परन्तु स्तुति कोरी स्तुति, तोता-रटन्त श्रथवा रूढिका पालन मात्र न होकर सभी स्तुति होनी चाहिये—स्तुतिकर्ता स्तुत्यके गुणों-की श्रनुभूति करता हुआ उनमें श्रनुरागी होकर तद्रूप होने श्रथवा उन श्रास्मीय गुणोंको श्रपनेमें विकसित करनेकी शुद्ध भावनासे सम्पन्न होना चाहिये,तभी स्तुतिका ठीक उद्देश्य एवं फल (पापों को जीतना) घटित हो सकता है श्रौर वह श्रन्थकारके शब्दोंमें

५ "स्तुतिः स्तोतुः साधोः कुशलपश्चिमाय स तदा भवेन्मा वा स्तुत्यः फलमपि ततस्तस्य च सतः । किमेवं स्वाधीन्याजजगित सुलमे श्रायसपथे स्तुयान्न त्वा विद्वान्सततमिम्यूज्यं निमिजिनम् ॥११६॥" २ "तथापि ते पुण्यगुष्यस्यृतिर्नः पुनाति चित्तं दुरिवाऽअनेम्यः ॥४७॥"

'जन्मार स्यशिखी' (११४)— भवभ्रमण रूप संसार-वनको दहन-करने वाली श्राग्नि—तक बनकर श्रात्माके पूर्ण विकासमें सह। यक हो सकती है।

श्रीर इसलिये स्तुत्यकी प्रशंसामें अनेक चिक्नी-चुपड़ी बातें बनाकर उसे प्रसन्न करना श्रौर उसकी उस प्रसन्नता-द्वारा अपने लौकिक कार्योंको सिद्धकरना-कराना जैसा कोई उद्देश्य यहां ऋमीष्ट ही नहीं है। परमवीतराग देवके साथ वह घटित भी नहीं हो सकता, क्योंकि सच्चिदानन्दरूप होनेसे वह सदा-ही ज्ञान तथा त्रानन्दमय है, उसमें रागका कोई अंश भी विद्य-मान नहीं है, श्रोर इसिलये किसीकी पूजा-वन्दना या स्तुर्तिसे उसमें नवीन प्रसन्नताका कोई संचार नहीं होता श्रोर न वह श्रपनी स्तुति-पूजा करनेवालेको पुरस्कारमें कुछ देता-दिलाता ही है। इसी तरह आत्मामें द्वेषांशके न रहनेसे वह किसीकी निन्दा या श्रवज्ञापर कभी श्रप्रसन्न नहीं होता, कोप नहीं करता श्रीर न दण्ड देने-दिलानेका कोई भाव ही मनमें लाता है। निन्दा त्रौर स्तुति दोनों ही उसके लिये समान हैं, वह दोनोंके प्रति उदासीन है, श्रीर इसालिये उनसे उसका कुछ भी बनता या बिगड़ता नहीं है। फिर भी उसका एक निन्दक स्वतः दण्ड पा जाता है श्रोर एक प्रशंसक श्रम्युदयको प्राप्त होता है, यह सब कमों और उनकी फल-प्रदान-शक्तिका बड़ा ही वैचित्र्य है, जिसे कर्मसिद्धान्तके श्रध्ययनसे भले प्रकार जाना जा सकता है। इसी कर्म-फल-वैचित्रयको ध्यानमें रखते हुए स्वामी समन्तभद्रने श्रपने स्वयम्भूस्तोत्रमें कहा है -

> सुहृत्त्विय श्रीसुभगत्वमश्नुते, द्विषंस्त्विय प्रत्यय-वत्त्रज्ञीयते।

### भवानुदासीनतमस्तयोरिप प्रभो ! परं चित्रमिदं तवेहितम् ॥६६॥

'हे भगवन ! आप मित्र और शत्रु दोनों के प्रति अत्यन्त उदासीन हैं—मित्रसे कोई अनुराग और शत्रुसे कोई प्रकारका द्वेषभाव नहीं रखते, इसीसे मित्रके कार्यों से प्रसन्न होकर उसका भला नहीं चाहते और न शत्रु के कार्यों से अप्रसन्न होकर उसका बुरा ही मनाते हैं—, फिर भी आपका मित्र (अपने गुणानुराग, प्रेम और भक्तिभावके द्वारा श्रीविशिष्ट सौभाग्यको अर्थात् ज्ञानादि-लद्मीके आधिपत्यरूप अभ्युद्यको प्राप्त होता है और एक शत्रू (अपने गुणादेषी परिणामके द्वारा) 'किए' प्रत्ययादिकी तरह विनाशको—अपकर्षको—प्राप्त हो जाता है, यह आपका ईहित-चरित्र बड़ा ही विचित्र है !!

ऐसी स्थितिमें 'स्तुति' सचमुच ही एक विद्या है। जिसे यह विद्या सिद्ध होती है वह सहज ही पापोंको जीतने और अपना आत्मविकास सिद्ध करनेमें समर्थ होता हैं । इस विद्याकी सिद्धिके लिये स्तुत्यके गुणोंका परिचय चाहिये, गुणोंमें वर्द्ध मान अनुराग चाहिये, स्तुत्यके गुण ही आत्म-गुण हैं और उनका विकास अपने आत्मामें हो सकता है ऐसी दृढ श्रद्धा चाहिये। साथ ही मन-वचन-कायरूप योगको स्तुत्यके प्रति एकाप्र करनेकी कला आनी चाहिये। इसी योग-साधनारूप कलाके द्वारा स्तुत्यमें स्थित प्रकाशसे अपनी स्नेहसे – भक्तिरससे — भीगी हुई आत्म- बत्ती को प्रकाशित और प्रक्वित किया जाता है।

१ इसीसे टाकाकारने स्तुतिविद्याको 'घन-कठिन-घातिकर्मेन्धन-दहन समर्था' लिखा है— श्रर्थात् यह बतलाया है कि 'वह घने कठोर घातियाकर्मरूपो ईन्धनको भस्म करनेवाली समर्थ श्राग्न है', श्रीर इससे पाठक प्रन्थके श्रध्यात्मक महत्वका कितना ही श्रनुभव प्राप्त कर सकते हैं।

वस्तुतः पुरावन आचार्यों- श्रङ्ग पूर्वादिके पाठी महर्षियोंने वचन श्रीर कायको श्रन्य न्यापारोंसे हटाकर स्तुत्य (उपास्य) के प्रति एकाम करनेको 'द्रव्यपूजाः श्रीर मनकी नाना-विकलप-जनित न्यमताको दूर करके उसे ध्यान तथा गुणचिन्तनादि-द्वारा स्तुत्यमें लीन करनेको 'भावपूजाः बतलाया है। प्राचीनोंकी इस द्रव्यपूजा श्रादिके भावको श्रीश्रमितगति आचार्यने श्रपने उपाजकाचार (वि० ११वीं शताब्दी) के निम्न वाक्यमें प्रकट किया है—

''वचोविग्रह-संकोचो द्रव्यपूजा निगदते। तत्र मानस-संकोचो भावपूजा पुरातनैः॥"

स्तुति-स्तोत्रादिके रूपमें ये भक्तिपाठ ही उस समय हमारे पूजा-पाठ थे, ऐसा उपासना-साहित्यके अनुसन्धानसे जाना जाता है। आधुनिक पूजापाठोंकी तरहके कोई भी दूसरे पूजा-पाठ उस समयके उपलब्ध नहीं हैं। उस समय मुमुनुजन एकान्त स्थानमें बैठकर अथवा अहत्यितमा आदिके सामने स्थित होकर बड़े ही भिक्तिभावके साथ विचारपूर्वक इन स्तुति-स्तोत्रोंको पढ़ते थे और सब कुछ भूल-मुलाकर स्तुत्यके गुणोंमें लीन होजाते थे; तभी अपने उद्देश्यमें सफल और अपने लच्य-को प्राप्त करनेमें समर्थ होने थे। प्रन्थकारमहोदय उन्हीं मुमुनु-जनोंके अथणी थे। उन्होंने स्तुतिविद्याके मार्गको बहुत ही परि-इत किया है।

### वीतरागसे प्रार्थना क्यों ?

स्तुति विद्याका उद्देश्य प्रतिष्ठित होजाने पर श्रव एक का श्रीर प्रस्तुत की जाती है श्रीर वह यह कि, जब वीतराग श्रहेन्त देव परम उदासीन होनेसे कुछ करते-घरते नहीं तब प्रन्थमें उनसे प्रार्थनाएँ क्यों की गई हैं श्रीर क्यों उनमें व्यर्थ ही कर्युं त्व-विषय- का श्रारोप किया गया है ? यह प्रश्न बड़ा ही सुन्दर है श्रोर सभीके लिये इसका उत्तर वांछनीय एवं जाननेके योग्य है। श्रतः श्रब इसीके समाधानका यहाँ गयत्न किया जाता है।

सबसे पहली बात इस विषयमें यह जान लेनेकी है कि इच्छापूर्वक अथवा बुद्धिपूर्वक किसी कामको करनेवाला ही उसका कर्ता नहीं होता बल्कि अनिच्छापूर्वक अथवा अबुद्धि-पूर्वक कार्यका करनेवाला भी कर्ता होता है। वह भी कार्यका कर्ता होता है जिसमें इच्छा या बुद्धिका प्रयोग ही नहीं बल्कि सद्भाव (अस्तित्व) भी नहीं अथवा किसी समय उसका संभव भी नहीं है। ऐसे इच्छाशून्य तथा बुद्धिविद्दीनकर्ता कार्यांके प्रायः निमित्तकारण ही होते हैं और प्रत्यचरूपमें तथा अप्रत्यचरूपमें उनके कर्ता जड़ और चेतन दोनों ही प्रकारके पदार्थ हुआ करते हैं। इस विषयके कुछ उदाहरण यहाँ प्रस्तुत किये जाते हैं, उनपर चरा ध्यान दीजिये—

- (१) 'यह दवाई श्रमुक रोगको हरनेवाली हैं।' यहाँ दवाई-में कोई इच्छा नहीं श्रीर न बुद्धि है, फिर भी वह रोगको हरनेवाली हं—रोगहरण कार्यकी कर्ता कही जाती है; क्योंकि उसके निमित्तसे रोग दूर होता है।
- (२) 'इस रसायनके प्रसादसे मुक्ते नीरोगताकी प्राप्ति हुई।' यहाँ 'रसायन' जड़ श्रोविधयोंका समृह होनेसे एक जड़ पदार्थ है; उसमें न इच्छा है, न बुद्धि श्रोर न कोई प्रसन्नता; फिर भी एक रोगी प्रसन्नचित्तसे उस रसायनका सेवन करके उसके निमित्तसे श्रारोग्य-लाभ फरता है श्रोर उस रसायनमें प्रसन्नताका श्रारोप करता हुश। उक्त वाक्य कहता है। यह सब लोक व्यवहार है श्रथवा श्रलंकारकी भाषामें कहनेका एक प्रकार है। इसी तरह यह भी कहा जाता है कि 'मुक्ते इस रसायन या दवाईने श्रच्छा कर दिया' जब कि उसने बुद्धिपूर्वक या इच्छा-

पूर्वक उसके शरीरमें कोई काम नहीं किया। हाँ, उसके निमित्तसे शरीरमें रोगनाशक तथा आरोग्यवर्धक कार्य जरूर हुआ है और इसलिये वह उसका कार्य कहा जाता है।

- (३) एक मनुष्य छत्री लिये जा रहा था और दूसरा मनुष्य विना छत्रीके सामनेसे आ रहा था। सामने वाले मनुष्यकी दृष्टि जब छत्रीपर पड़ी तो उसे अपनी छत्रीकी याद आगई और यह स्मरण हो आया कि 'में अपनी छत्री अमुक दुकानपर भूल-आया हूँ; चुनाँचे वह तुरन्त ही वहाँ गया और अपनी छत्री ले आया और आकर कहने लगा—'तुम्हारी इस छत्रीका में बहुत आभारी हूँ, इसने मुक्ते मेरी भूली हुई छत्रीकी याद दिलाई है। यहाँ छत्री एक जड़वस्तु है, उसमें बोलनेकी शक्ति नहीं, वह कुछ बोली भी नहीं और न उसने बुद्धिपूर्वक छत्री भूलनेको वह बात हो सुमाई है; फिर भी चूँकि उसके निमित्तसे भूली हुई छत्रीकी स्मृतिआदिक्षप यह सब कार्य हुआ है इसीसे अलंकत भाषामें उसका आभार माना गया है।
- (४) एक मनुष्य किसी रूपवती स्त्रीको देखते ही उसपर श्रासक्त होगया, तरह-तरहकी कल्पनाएँ करके दीवाना बन गया श्रीरकहने लगा—'उस स्त्रीने मेरा मन हरिलया, मेरा चित्त चुरा लिया,मेरे उपर जादू कर दिया ! मुक्ते पागल बना दिया ! श्रव में वेकार हूँ और मुक्तसे उसके बिना कुछ भी करते-धरते नहीं बनता।' परन्तु उस वेचारी स्त्रीको इसकी कोई खबर नहीं—िकसी बातका पता तक नहीं और न उसने उस पुरुषके प्रति बुद्धिपूर्वक कोई कार्य ही किया है—उस पुरुषने ही कहीं जाते हुए उसे देख लिया है; फिर भी उस रत्रीके निमित्तको पाकर उस मनुष्यके श्रातम दोषोंको उत्तेजना मिली श्रीर उसकी यह सब दुर्शा हुई। इसीसे वह उसकी सारा दोष उस स्त्रीके मृत्ये मद रहा है; जब कि वह

उसमें श्रज्ञातभावसे एक छोटासा निमित्त कारण बनी है, बड़ा कारण तो उस मनुष्यका ही आत्मदोष था।

(४) एक दु: खित श्रीर पीड़ित गरीब मनुष्य एक सन्तके श्राश्रयमें चला गया और बड़े भक्तिभावके साथ उस सन्तकी सेवा-शुश्रुषा करने लगा। वह सन्त संसार-देह भोगोंसे विरक्त है-वैराग्यसम्पन्न है-किसीसे कुछ बोलता या कहता नहीं -सदा मौनसे रहता है। उस मनुष्यकी श्रपूर्व भक्तिको देखकर पिछले भक्त लोग सब दंग रह गये! अपनी भक्तिको उसकी भक्तिके आगे नगएय गिनने लगे और बड़े आदर मत्कारके साथ उस नवागन्तुक भक्तहृद्य मनुष्यको अपने अपने घर भोजन कराते लगे श्रीर उसकी दूसरी भी श्रनेक श्रावश्यकताश्रोंको पूर्ति बड़े प्रेमके साथ करने लगे, जिससे वह सुखसे अपना जीवन व्यतीत करने लगा और उसका भक्तिभाव और भी दिन-पर-दिन बढ़ने लगा। कभी-कभी वह भक्तिमें विह्नल होकर सन्तके चरणोंमें गिर पड़ता श्रौर बड़े ही कस्पित स्वरमें गिड-गिड़ाता हुआ कहने लगता—'हे नाथ ! आप ही मुक्त दीन-हीनके रत्तक हैं, श्राप ही मेरे श्रन्नदाता हैं, श्रापने मुक्ते वह भोजन दिया है जिससे मेरी जनम जनमान्तरकी भूख मिट गई है। श्रापके चरण-शरणमें श्रानेसे ही मैं सुखी बन गया हूँ, श्रापने मेरे सारे दु:ख मिटा दिये हैं श्रौर मुभे वह दृष्टि प्रदान की है जिस-से मैं श्रपनेको श्रौर जगतको भले प्रकार देख सकता हूँ। श्रब दया कर इतना अनुप्रह श्रीर कीजिये कि मैं जल्दी ही इस संसार-के पार हो जाऊँ।' यहाँ भक्तद्वारा सन्तके विषयमें जो कुछ कहा गया है वैसा उस सन्तने स्वेच्छासे कुछ भी नहीं किया। उसने तो भक्तके भोजनादिकी व्यवस्थाके लिये किसीसे संकेत तक भी नहीं किया श्रौर न श्रपने भोजनमेंसे कभी कोई मास ही उठा कर उसे दिया है; फिर भी उसके भोजनादिकी सब व्यवस्था हो ईगई।

दूसरे भक्तजन स्वयं ही बिना किसीकी प्रेरणाके उसके भोजनादि-की सुव्यवस्था करनेमें प्रवृत्त हो गये और वैसा करके अपना अही-भाग्य सममने लगे। इसी तरह सन्तने उस भक्तको लक्ष्य करके कोई खास उपदेश भी नहीं दिया, फिर भी वह भक्त उस संतकी दिनचर्या और अवाग्विसर्ग (मौनोपदेशक्रप) मुख-मुद्रादिकपर-से स्वयं ही उपदेश प्रहण करता रहा और प्रबोधको प्राप्त हो गया। परन्तु यह सब कुछ घटित होनेमें उस सन्त पुरुषका व्यक्तित्व ही प्रधान निमित्त कारण रहा है—भले ही वह कितना ही उदासीन क्यों न हो। इसीसे भक्तद्वारा उसका सारा श्रेष उक्त सन्तपुरुषको ही दिया गया है।

इन सब उदाहरगोंपरसे यह बात सहज ही समभमें श्राजाती है कि किसी कार्यका कर्ता या कारण होनेके लिये यह लाजिमी (अनिवार्य) अथवा जरूरी नहीं हैं कि उसके साथमें इच्छा, बुद्धि तथा प्रेरेशादिक भी हों, उनके विना भी हो सकता है और होता है। साथ हो, यह भी स्पष्ट हो जाता है कि किसी वस्तुको श्रपने हाथसे उठाकर देने या किसीको उसके देनेकी प्रेरणा करके श्रथवा आदेश देकर दिला देनेसे ही कोई मनुष्य दाता नहीं होता बल्कि ऐसा न करते हुए भी दाता होता है; जब कि उसके निमित्तसे, प्रभा-वसे. श्राप्रयमें रहनेसे, सम्पर्कमें त्रानेसे, कारणका कारण बननेसे कोई वस्तु किसीको प्राप्त हो जाती है। ऐसी स्थितिमें परमवोतराग श्रीत्रहन्तादिदेवोंमें कत्रत्वादि-विषयका श्रारोप व्यर्थ नहीं कहा जा सकता—भले ही वे अपने हाथसे सीधा (direct) किसीका कोई कार्य न करते हों, मोहनीय कर्मके श्रभावसे उनमें इच्छाका श्रस्तित्व तक न हो श्रौर न किसीको उस कार्यकी प्रेरणा या आहा देना ही उनसे बनता हो। क्योंकि उनके पुरुवस्मर्ग, चिन्तन, पूजन, भजन, कीर्तन,

स्तवन श्रौर श्रराधनसे जब पापकर्मीका नाश होता है, पुरुयकी वृद्धि श्रीर श्रात्माकी विशुद्धि होती है—जैसा कि पहले स्पष्ट किया जा चुका है -- तब फिर कौन कार्य है जो अटका रह जाय १ ? सभी कार्य सिद्धिको प्राप्त होते हैं, भक्त जनोंकी मनो-कामनाएँ पूरी होती हैं, श्रीर इसलिये उन्हें यही कहना पड़ता है कि 'हे भगवन् आपके प्रसादसे मेरा यह कार्य सिद्ध होगया, जैसे कि र सायनके प्रसादसे आरोग्यका प्राप्त होना कहा जाता है। रसायन श्रौषधि जिस प्रकार ऋपना सेवन करनेवालेपर प्रसन नहीं होती और न इच्छापूर्वक उसका कोई कार्य ही सिद्ध करती है उसी तरह वीतराग भगवान् भी श्रपने सेवकपर प्रसन्न नहीं होते श्रौर न प्रसन्नताके फलस्वरूप इच्छापूर्वक उसका कोई कार्य सिद्ध करनेका प्रयत्न ही करते हैं। प्रसन्नतापूर्वक संवन-त्राराधनके कारण ही दोनोंमें—रसायन क्रौर वीतरागद्देवमें— प्रसन्तताका श्रारोप किया जाता है श्रीर यह श्रलंकृत भाषाका कथन है। अन्यथा दोनोंका कार्य वस्तुस्वभावके वशवर्जी, संयोगोंको अनुकूलताको लिये हुए, स्वतः होता है-उसमें किसीकी इच्छा अथवा प्रसन्नतादिकी कोई बात नहीं हैं।

यहाँ पर कर्मसिद्धान्तकी दृष्टिसे एक बात और प्रकट कर देनेकी है और वह यह कि, संसारी जीव मनसे वचनसे था दायसे जो किया करता है उससे आत्मामें कम्पन (हलन-चलन) होकर द्रव्यकर्मरूप परिणत हुए पुद्गल परमागुओंका आत्म-प्रवेश होता है, जिसे 'आस्वव' कहते हैं। मन-वचन-कायकी यह किया यदि शुभ होती है तो उससे शुभकर्मका और अशुभ होती है तो अशुभ कर्मका आस्वव होता है। तद्नुसार ही बन्ध होता है। इस तरह वर्म शुभ-अशुभके भेदसे दो भागोंमें बँटा रहता है।

१ "पुश्यमभावात् किं किं न भवति'—'पुश्यके प्रभावसे क्या-नया नहीं होता' ऐसी खोकोषित भी प्रसिद्ध है।

शुभकार्य करनेकी जिसमें प्रकृति होती है उसे शुभकर्म अथवा पुरुषप्रकृति श्रीर श्रशुभकार्य करनेकी जिसमें प्रकृति होती है रसे अशुभकर्म अथवा पापप्रकृति कहते हैं। शुभाऽशुभ भावोंको तरतमता श्रीर कषायादि परिणामोंकी तीव्रता-मन्दर्तादके कारण इन कर्मप्रकृतियोंमें बराबर परिवर्तन, (उत्तटफेर) अथवा संक्रमण हुआ करता है। जिस समय जिस प्रकारकी कर्मप्रकृतियोंके उद्यका प्रावल्य होता है उस समय कार्य प्राय: उन्हीं के अनुरूप निष्पन्न होता है। वीतरागदेवकी उपासनाके समय **उनके पुरयगुर्णोका प्रेमपूर्वक स्मर्**ण एवं चिन्तन करने श्रीर उनमें अनुराग बढ़ानेसे शुभ भावों (कुशलपरिगामों) की उत्पत्ति होती है, जिससे इस मनुष्यकी पापपरिणाति छूटती श्रीर पुरुयपरिराति उसका स्थान लेती है। नतीजा इसका यह होता है कि हमारी पापत्रकृतियों का रस ( अनुमाग ) सूखता श्रीर पुरुष प्रकृतियोंका रस बढ़ता है। पापप्रकृत्तियोंका रस सूखने और पुरवप्रकृषियों में रस बढ़नेसे 'श्रन्तरायकर्म' नामकी प्रकृति, जो कि एक मृत् पापप्रकृति है और हमारे दान लाभ, भोग, उपभोग श्रीर वीर्य (शक्ति-बल) में विध्नरूप रहा करती है--उन्हें होने नहीं देती-वह भग्नरस होकर निर्वल पड़ जाती है श्रौर हमारे इष्ट कार्यको बाधा पहुँचानेमें समर्थ नहीं रहती। तब हमारे बहुतसे लोकिक प्रयोजन श्रन।यास ही सिद्ध हो जाते हैं, बिगड़े हुए काम भी सुधर जाते हैं श्रीर उन सबका श्रेय उक्त उपासनाको ही प्राप्त होता है। इसीसे स्तुति-वन्दनादि-को इष्टफलको दाता कहा है; जैसा कि वस्वार्थश्लोकवार्तिकादिमें **उद्घृत एक श्राचार्यमहोदयके निम्न वाक्यमं प्रकट है**—

नेष्टं विहन्तुं शुभभाव-भग्न-रसप्रकर्षः प्रश्चरन्तरायः। तत्कामचारेण गुणनुरागान्तुत्यादिरिष्टार्थकदाऽईदादेः॥

जब भले प्रकार सम्पन्न हुए स्तुति-वन्दनादि वाये इष्ट फल-को देनेवाले हैं और वीतरागदेवमें कर्तृत्व विषयका आरोप सर्वथा श्रसंगत तथा व्यर्थ नहीं है बल्क ऊपरके निर्देशा-नुसार संगत और सुघटित है—वे स्वेच्छा-बुद्धि-प्रयत्नादिकी दृष्टिसे कर्ता न होते हुए भी निमित्तादिकी दृष्टिसं कर्ता जरूर हैं और इसिक्ये उनके विषयमें श्रकर्तापनका सर्वथा एकान्तपत्त घटित नहीं होता; तब उनसे तद्विषयक श्रथवा ऐसी प्रार्थनात्रींका किया जाना भी असंगत नहीं कहा जा सकता जो उनके सम्पर्क तथा शरणमें ऋ।नेसे स्वयं सफल होजाती हैं ऋथवा उपासना एवं भिनतके द्वारा सहज-साध्य होती हैं। वास्तवमें परमवीत-रागदेवसे प्रार्थना एक प्रकारकी भावना है अथवा यो कहिये कि अलंकारकी भाषामें देवके समत्त अपनी मनः कामनाको व्यक्त करके यह प्रकट करना है कि 'में आपके चरण-शर एमें रहकर स्रीर उससे पदार्थपाठ लेकर स्रात्मशक्तिको जागृत एवं विकसित करता हुमा अपनी उस इच्छाको पूरा करनेमें समर्थ होना चाहता हूं। उसका यह आशय कदापि नहीं होता कि, 'हे बीतराग देव ! आप अपने हाथ पैर हिलाकर मेरा अमुक काम करदो, अपनी जवान चलाकर या अपनी इच्छाशक्तिको काममें लाकर मेरे कार्यके लिये किसीको प्रेरणा कर दो, आदेश दे दो ऋथवा सफारिश कर दो; मेरा श्रज्ञान दूर करनेके लिये अपना ज्ञान या उसका एक दुकड़ा तोड़कर मुभे दे दो; में दुखी हूँ, मेरा दुख आप ले लो और मुक्ते अपना सुख दे दो; मैं पापी हूँ, मेरा पाप श्राप श्रपने सिरपर उठालो-स्वयं उसके जिम्मे-दार बन जाश्री--श्रीर मुक्ते निष्पाप बना दो।' ऐसा श्राशय श्रसंभाव्यको सम्भाव्य बनाने जैसा है और देवके स्वरूपसे श्रनभिज्ञता ब्यक्त करता है।

प्रनथक।रमहोदय देवरूपके पूर्णपरीचक घौर बहुविज्ञ थे।

उन्होंने अपने स्तुत्यदेवके लिये जिन विशेषणपदी तथा सम्बो-धनपदोंका प्रयोग किया है और अपने तथा दूसरोंके लिये दैसी कुछ प्रार्थनाएँ की है उनमें श्रमंभाव्य - जैसी कोई बात नहीं है--वे सब जँचे तुले शब्दोंमें देवगुणोंके अनुहर, स्वाभाविक, सुसंभाव्य, युक्तिसंगत और सुसंघटित हैं। उनसे देवके गुणोंका बहुत बड़ा परिचय मिलता है और देवकी साकार मूर्ति सामने श्रा जाती है। ऐसी ही मूर्तिको श्रपने हृदय-पटलपर श्रकित करके प्रनथकारमहोदय उसका ध्यान, भजन तथा श्राराधन किया करते थे; जैसा कि उनके स्वचित्तपटयालिख्य जिनं चारु भजत्ययम्भ (१०१) इस वाक्यसे जाना जाता है। मैं चाहता था कि उन विशेषणादिपदीं तथा प्रार्थनात्रोंका दिग्दर्शन कराते हुए यहां उनपर कुछ विशेष प्रकाश डाल् अपेर इसके लिये मैंन उनकी एक सूची भी तय्यार की थी; परन्तु प्रस्तावना धारणासे अधिक लम्बी होती चली जाती है अतः उस विचार-को यहां छोड़ना ही इष्ट जान पड़ता है। मैं समभता हूँ ऊपर इस विषयमें जो कुछ लिखा गया है उसपरसे सहृदय पाठक स्वयं ही उन सबका सामंजस्य स्थापित करनेमें समर्थ होसकेंगे। हिन्दी श्रमुवादमें कहीं-कहीं कुछ बातोंका स्पष्टीकरण किया गया है, जहां नहीं किया गया श्रीर सामान्यतः पदोंका श्रनुवादः मात्र दे दिया गया है वहां भी अन्धत्र कथनके अनुकूप उसका श्राशय समभना चाहिये।

ग्रन्थकार-परिचय

इस प्रन्थके निर्माता श्राचार्यप्रवर स्वामी समन्त्रभद्र हैं, जिन्हें हस्तलिखित प्रतियोंमें, प्रस्तुत कृतिका कर्ता बतलाते हुए, 'कवि-गमक-वादि-वाग्मित्व-गुणालंकृतस्य' विशेषणके द्वारा कवित्व, गमकत्व, वादित्व श्रीर वाग्मित्व नामके उन चार महान् गुणोंसे अलंकृत बतलाया है जो कि स्वामी समन्तभद्रमें असाधारण

विकासको प्राप्त हुए थे श्रौर जिनके कारण उनका यश चूड़ामणिके समान सर्वोपिर था श्रौर उसकी छाया वादको भी उस
विषयके विद्वानोंके उपर पड़ती रही है श्रौर उन्होंने बड़ी
प्रसन्नताके साथ उसे शिरोधार्य किया है । टीकाकारने भी
'टार्किकचूड़ामणिश्रीमत्समन्तभद्राचार्यविरचिता' लिखकर इसे
उन्हीं समन्तभद्राचार्यकी कृति घोषित किया है । इसके
सिवाय, दूसरे श्राचार्यों तथा विद्वानोंने भी इस प्रन्थके वाक्योंका समन्तभद्रके नामसे, श्रपने प्रन्थोंमें उल्लेख किया है ।
उदाहरणके लिये 'श्रलंकारचिन्तामणि' को लीजिये, जिसमें
श्रजितसेनाचार्यने निम्न वाक्यके साथ इस प्रन्थके कितने ही
पद्योंको प्रमाणक्ष्यसे उद्धृत किया है—

श्रीमत्समन्तभद्रार्य-जिनसेनादि-भाषितम् ।

लच्यमात्रं लिखामि स्व-नामस्चित-लच्चणम् ॥

ऐसी स्थितिमें इस प्रन्थके समन्तभद्रकृत होनमें सन्देहके लिये कोई स्थान नहीं है। वास्तवमें ऐसे ही महत्वपूर्ण काव्य-प्रन्थोंके द्वारा समन्तभद्रकी काव्यकीर्ति जगतमें विस्तार-को प्राप्त हुई है। इस प्रन्थमें अपूर्व शब्दचातुर्यको लिये हुए जो निर्मल भक्ति-गंगा बहाई गई है उसके उपयुक्त पात्र भो श्राप ही थे-दूसरे नहीं। और इसलिये प्रन्थके श्रन्तिम काव्यकी छह श्रारों तथा नव वलयोंवाली चित्ररचनापरसे सप्तम वलयमें जो शान्तिवर्मकृतं। वाक्यकी उपलब्धि होती है श्रीर उससे

कवीनां रामकानां च वादीनां घारिमनासि । यशः सामन्तमद्रीयं मूर्षिन चूडामणीयते॥ ४४॥ —मादिपुराख

१. जैसा कि विक्रमकी श्वीं शताब्दीके विद्वान् भगविजनसेना-चार्यके निम्न वाक्यसे प्रकट है—

टीकाकारने कविका नाम, विना किसी विवाद श्रथवा श्रपने पूर्वकथनादिके साथ विरोधके, 'शान्तिवर्मा' सूचित किया है उसे समंतभद्रका ही नामान्तर सममना चाहिये। परन्तु यह नाम उनके मुनिजीवनका नहीं होसकता; क्योंकि मुनियोंके 'वर्मान्त' नाम प्राय: देखनेमें नहीं श्राते। जान पड़ता है यह श्राचार्यमहोदयके मातापितादि-द्वारा दिया हुश्रा उनके जन्मका श्रभ नाम था। इस नामसे श्रापके ज्ञियवंशोद्धव होनेका पता चलता है। यह नाम राजघरानोंका-सा है। कदम्ब, गंग श्रीर पल्लव श्रादि वंशोंमें कितने ही राजा वर्मान्त नामको लिये हुए हैं। कदम्बोंमें तो 'शान्तिकर्मा' नामका भी एक राजा हुश्रा है। समन्तभद्र राजपत्र थे श्रीर उनके पिता फिएामण्डलान्तर्गत 'उरगपुर के राजा थे, यह बात श्रापकी दूसरी 'श्राप्तमीमांसा' नामक कृतिकी एक प्राचीन ताडपत्रीय प्रतिके निम्न पुष्पिकावाक्यसे जाना जाती है, जो अवण्यवेल्गोलके श्री दौर्वलिजिनदास शास्त्रीके शास्त्रभण्डारमें सुरिचित हैं—

''इति श्रीफिणमंडलालंकारस्योरगपुराधिपस्नोः श्री-स्वामिसमन्तभद्रमुनेः कृतौ ज्ञाप्तमीमांसायाम् ।''

हाँ, इस शान्तिवर्मा नामपरसे यह कहा जा सकता है कि समनंतभद्रने अपने मुनि-जीवनसे पहले इस प्रन्थकी रचना की होगी; परन्तु प्रन्थके साहित्यपर से इसका कुछ भी समर्थन नहीं होता। आचार्यमहोदयने, इस प्रन्थमें, अपनी

१ यह उरगपुर 'उरेयूर' का ही संस्कृत श्रथवा श्रुतिमधुर नाम जान पड़ता है, जो चोल राजाश्रोंकी सबसे प्राचीन ऐतिहासिक राजधानी थी, पुरानी त्रिचिनापोली भी इसीको कहते हैं। यह नगर कावेरीके तट पर बसा हुआ था. बन्दरगाह था श्रीर किसी समय बड़ा ही समृद्धिशाल जनपद था।

जिस परिणित और जिस भावमयी मृर्तिको प्रदर्शित किया है उससे आपकी यह कृति मुनि-अवस्थाकी ही मालूम होती है। गृहस्थाश्रममें रहते हुए और राज-काज करते हुए इस प्रकारकी महापाण्डित्यपूर्ण और महदुच्चभावसम्पन्न मौलिक रचनाएँ नहीं बन सकतीं। इस विषयका निर्णय करनेके लिये संपूर्ण प्रन्थको गौरके साथ पढ़ते हुए, पद्य नं० १६, ७६, और ११४ को खास तौरसे घ्यानमें लाना चाहये। १६वें पद्यसे ही यह मालूम हो जाता है कि स्वामी संसारसे भय-भीत होनेपर शरीरको लेकर (अन्य समस्त परिश्रहको छोड़कर) वीतराग भगवानकी शरणमें प्राप्त हो चुकेथे और आपका आचार उस समय ( प्रन्थरचनाके समय ) पवित्र, श्रेष्ठ तथा गराधरादि-अनुष्ठित आचार-जैसा उत्कृष्ट अथवा निर्दोष था। वह पद्य इस प्रकार है—

पृत-स्वनवमाचारं तन्वायातं भयाद्रुचा ।
स्वया वामेश पाया मा नतमेकार्च्य शंभव ॥
इस पद्यमें समन्तभद्रने जिस प्रकार 'पूतस्वनवमाचारं '
श्रीर 'भयात् तन्वायातं ' ये श्रपने (मा = मां पदके) दो-

स्वास विशेषण-पद दिये हैं उसी प्रकार ७६ वें पद्यमें उन्होंने 'श्वंसमानसमानस्तत्रासमानसं' विशेषणके द्वारा अपनेको उल्लेखित किया है। इस विशेषणसे मालूम होता है कि समन्त-भद्रके मनसे यद्यपि त्रास-उद्घेग बिल्कुल नष्ट ( अस्त ) नहीं

१ 'पूतः पवित्रः सु सुष्ठु श्रनवमः गराधराद्यनुष्टितः, श्राचारः पाप-क्रियः-निवृत्तिर्यस्यासौ पूतस्वनवमाचारः श्रतस्तं पूर्वस्वनवमाचारं इति टोकाः

२ ''भयात् संसारभीतेः । तन्वा शरीरेख (सह) आयातं त्रागतं ।''-इति टीका

हुआ था—सत्तामें कुछ मौजूद जरूर था-फिर भी वह ध्वंसमान-के समान हो गया था और इस लिये उनके चित्तको उद्वे जित श्रथवा सत्रस्त करनेके लिये समर्थ नहीं था। चित्तकी ऐसी स्थिति बहुत ऊंचे दर्जेपर जाकर होती है श्रौर इसलिये यह विशेषण भी समन्तभद्रके मुनिजीवनकी उत्कृष्ट स्थितिको सूचित करता है ऋौर यह बतलाता है कि इस प्रन्थकी रचना उनके मुनिजीवनमें ही हुई है। ११४ वें पद्यकी भी ऐसी ही स्थिति है। उसमें समन्तभद्रने वीरजिनेन्द्रके प्रति श्रपनी जिस सेवा अथवा श्रहद्भक्तिका उल्लेख किया है वह गृहस्थ।वस्थामें प्रायः नहीं बनती। उसके 'सुस्तुत्यां व्यसनं' इस उन्लेखसे तो यह साफ जाना जाता है कि यह 'स्तुतिविद्या' प्रन्थ उस समय बना है जब कि समन्तभद्र कितनी ही स्तुतियों—स्तुतिप्रन्थोंका निर्माण कर चुके थे श्रोर स्तुति रचना उनका एक अच्छा च्यसन बन गर्या था। ऋश्चिर्य नहीं जो देवागम (ऋशमी मांसा), युक्त्यनुशासन और स्वयमभू नामके स्तोत्र इस प्रनथसे पहले ही बन चुके हों श्रीर ऐसी सुन्दर स्तुतियोंके कारण ही समन्तभद्र श्रपने स्तुति-व्यसनको 'सुस्तुति व्यसन' लिखनेके लिये समर्थ हो सके हों।

टीकाकारने भी, प्रथम पद्यकी प्रस्तावनामें, 'श्रीसमन्तभद्रा-चार्य-विरचित' लिखनेके अतिरिक्त ५४ वें पद्यमें आए हुए 'ऋदु' विशेषणका अर्थ 'वृद्ध' करके, और ११४ वें पद्यके 'वन्दीभूतवतः' पदका अर्थ 'मंगलपाठकीभूतवतोऽपि नग्ना-चार्यरूपेण भवतोऽपि मम' ऐसा देकर यही सूचित किया है कि यह प्रन्थ समन्तभद्रके मुनिजीवनकी रचना है। स्वामी समन्तभद्रका, उनकी कृतियोंसहित, विशेष परिचय

देनेका यहां श्रवसर नहीं है। उसके लिये तो इन पंक्तियोंके लेखकका लिखा हुत्रा 'स्वामी समन्तभद्र' नामका वह विस्तृत निबन्ध ( इतिहास ) देखना चाहिये जो माणिकचन्द्र दि० जैन-भन्धमाल।में प्रकाशित रत्नकरण्डश्रवकाचारके साथ, ८४ पेजों-की प्रस्तावनाके अनन्तर,२४२ पृष्ठोंपर जुदा ही अंकित है श्रीर बो विषय-सूची तथा श्रनुकमणिकाके साथ श्रलग भी प्रकाशित हुमा है। यहाँ संचेपमें सिर्फ इतना कह देना ही पर्याप्त होगा कि, जैन समाजके प्रतिभाशाली त्राचार्यों,समर्थ विद्वानों त्रौर सुपूज्य महात्मात्रोंमें स्वामी समन्तभद्रका त्रासन बहुत ऊँचा है। वे रयाद्वाद-विद्याके नायक थे, एकान्त-पत्तके निम्रू लक थे, अवाधित शक्ति थे, सातिशय योगी थे, सातिशय वादी तथा वाग्मी व थे। कवि एवं कविष्रद्धा थे, उत्तम गमक थे, सद्गणोकी मूर्ति थे, प्रशान्त थे, गम्भीर थे, उदारचेता थे सिद्धसारस्वत थे, हित-मित-भाषी थे, लोकके अनन्यहितैषी थे, विश्वप्रेमी थे, परहितनिरत थे, श्रकलंक-विद्यानन्दादि-जैसे बड़े-बड़े श्राचार्यों तथा महान् विद्वानोंसे स्तुत्य एवं वन्द्य थे और जैन-शासनके श्रनुपम षोतक थे, प्रभावक थे और प्रसारक थे। एक शिलालेख<sup>3</sup> में उन्हें 'जिनशासनका प्रगोता' तक लिखा है और दूसरे शिला-लेक्ष में भगवान् महावीरके तीर्थकी हजारगुणी वृद्धि करते

१ जो श्रयनो वाक्पदृता तथा शब्द-चातुरीस दूसरोंको रंजायमान करने श्रथवा श्रपना प्रेमा बना खेनेमें निपुण हो उसे 'वाग्मी' कहते हैं।

२ जो दूसरेकी कृतियोंके मर्मको समझने-समझानेमें प्रवीण हो उसे 'गमक' कहते हैं।

३ श्रवणबेल्गोलका शिलाखेल नं० १०८ (२४८)

४ यह वेल्रताल्लुकेका शिलालेख नं १७ है, शक सं १ १०४६ में उत्कीय हुआ है भीर इस समय रामानुजावार्य-मन्दिरके अहातके अन्दर सौम्यनायकी मन्दिरकी छतमें खगा है।

हुए उनका उदयको प्राप्त होना अंकित किया है। उनको 'अहं द्वातिः' बहुत बढ़ी चढ़ी थी और बढ़े ही उच्चकोटिके विकासको लिये हुए थी। उसमें अन्ध्रश्रद्धा अथवा अन्ध्र विश्वासको स्थान नहीं था—गुणज्ञता, गुणप्रीति और हृदयकी सरलता ही उसका एक आधार थी, और इसलिये वह एक दम शुद्ध तथा निर्दोष थी। अपनी इस शुद्ध भक्तिके प्रतापसे ही समन्तभद्र इतने अधिक प्रतापी, तेजस्वी तथा पुण्याधिकारी हुए मालूम होते हैं। उन्होंने स्वयं भी इस बातका अनुभव किया था, और इसी लिये वे प्रस्तुत प्रन्थमें लिखते हैं—

सुश्रद्धा मम ते मते स्मृतिरिष त्वय्यर्चनं चाऽिष ते हस्तावंजलये कथा-श्रुति-रतः कर्गोऽिच्च संप्रेचते। सुस्तुत्यां व्यसनं शिरोनितपरं सेवेदशी येन ते तेजस्वी सुजनोऽहमेव सुकृती तेनैव तेजःपते॥११४॥

'हे वीर भगवन ! श्रापके मतमें श्रथवा श्रापके विषयमें मेरी सुश्रद्धा है—श्रन्धश्रद्धा नहीं, मेरी स्मृति भी श्रापको ही श्रपना विषय बनाये हुए हैं - सदा श्रापका ही स्मरण किया करती है. में पूजन भी श्रापका ही करता हूं, मेरे हाथ श्रापको ही प्रणामा-श्राल करनेके निमित्त हैं,मेरे कान श्रापको ही गुण-कथाको सुनने में लीन रहते हैं,मेरा श्रांखें श्रापके ही सुन्दर रूपको देखा कर्जी हैं, मुभे जो व्यसन है वह भी श्रापकी ही सुन्दर रूपको देखा कर्जी हैं, मुभे जो व्यसन है वह भी श्रापको ही प्रणाम करनेमें तत्पर रहता है। इस प्रकारकी चूंकि मेरी सेवा है—में निरन्तर ही श्रापका इस तरह श्राराधन किया करता हूँ —इसी लिये हे तेज: पते! (केवलज्ञानस्वामिन!) में तेजस्वी हूं, सुजन हूँ श्रोर सुकती (पुण्यवान) हूँ।

समन्तमद्रके इन सच्चे हार्दिक उद्गारोंसे यह स्पष्ट चित्र सिंच जाता है कि वे कैसे और कितने 'श्रह क़क्त' थे और उन्होंने कहाँ तक ऋपनेको छहित्सेवाके लिये अर्पण कर दिया था। अहर् गुणों में इतनी अधिक श्रीत होनेसे ही वे अईन्त होनेके योग्य और श्रहन्तों में भी तीर्थक्कर होनेके योग्य पुरुष संचय कर सके हैं। इसीसं अनेक प्रन्थोंमें श्रापके भावी तीर्थ द्वर होनेका विधान पाया जाता है । ऋईद्गुणोंकी प्रतिपादक सुन्दर-सुन्दर स्तुतियाँ रचनेकी श्रोर समन्तभद्रकी बड़ी रुचि थी, उन्होंने इसीको अपना व्यसन लिखा है और यह बिल्कुल ठीक है। उनके उपलब्ध प्रंथोंमें अधिकांश प्रन्थ स्तोत्रोंके ही रूपको लियं हुए हैं भौर उनसे समन्तभद्रकी श्रद्धितीय श्रर्हेद्धक्ति प्रकट होती हैं। प्रस्तुत प्रन्थ (स्तुतिविद्या) को छोड़कर स्वयम्भूस्तोत्र, देवागम श्रौर युक्त्यनुशासन ये तीन श्रापके खास स्तुति-अन्थ हैं। इन प्रन्थोंमें जिस स्तोत्र-प्रणालीसे तत्त्वज्ञान भरा गया है श्रीर कठिनसे कठिन तास्विक विवेचनोंको योग्य स्थान दिया गया है वह समन्तभदसे पहलेके मन्थोंमें प्रायः नहीं पाई जाती श्रथवा बहुत ही कम पाई जाती है। समन्तभद्रने श्रपने स्तुति-प्रन्थोंके द्वारा स्तुतिविद्याका खास तौरसे उद्घार, संस्कार तथा विकास किया है और इसीलिये वे 'स्तुतिकार'कहलातेथे। उन्हें 'ब्राद्यस्तुतिकार' होनेका गौरव प्राप्त था।

समन्तभद्र कांची (दिस्ण-काशी अथवा कांजीवरम्) के नग्नाटक थे-निप्रन्थ दिगम्बर साधु थे। आपने लोकहितकी

३ देखो, विकानतकोरच, जिनेन्द्रकस्यायाभ्युय, षट्प्राभृत-टीका (श्रुतसागर), ग्रराधनाकथाकोश, राजाविककथे ग्रीर 'श्रहहरी नथ-परिहरि' नामकी प्रसिद्ध गाथा श्रथवा 'स्वामी समन्तभद्र' (इतिहास) एष्ड ६२,६६,

भावनासे भारतके द्तिण-उत्तर प्रदेशोंकी बहुत बड़ी सफल यात्रा की थी और अपने आत्मवल, युक्तिवल तथा चरित्रवलके आधारपर असंख्य प्राणियोंको सन्मार्गपर लगाया था। बादको अपनी कृतियोंद्वारा वे सभी आचार्योंके पथ-प्रदर्शक रहे हैं और रहे चले जाते हैं। आपका अस्तित्व-काल ,विक्रमकी दूसरी-वीसरी शताब्दी है।

## टीकाकारादि-परिचय

इस अन्थके संस्कृत टीकाकारका विषय कुछ जटिल हो रहा है। श्राम-तौरपर इस टीकाके कर्ता नरिसह नामके कोई महा-किव सममें जाते हैं, जिनका विशेष परिचय श्रज्ञात है, श्रौर उसका कारण प्रायः यही जान पड़ता है कि श्रनेक हस्तिलिखित प्रतियों के श्रम्तमें इस टीकाको 'श्रीनरिसंहमहाकविभव्योत्तम-विरचिता' लिखा है। स्व० प० पन्नालालजी बाकलीवालने इस प्रन्थका 'जिनशतक' नामसे जो पहला संस्करण सन् १६१२ में जयपुरकी एक ही प्रतिके श्राधारपर प्रकट किया था उसके टाइटिल पेजपर नरिसंहके साथ 'भट्ट' शब्द श्रौर जोड़कर इसे 'नरिसंहमट्टकृतव्याख्या'वना दिया था श्रौर तबसे यह टीका नर-सिहमट्टकृत समकी जाने लगी है। परन्तु 'भट्ट' विशेषणिकी जय-पुरकी किसी प्रतिमें तथा देहली धर्मपुराके नया मन्दिरकी प्रतिमें भी उपलब्धि नहीं हुई श्रौर इसलिये नरिसहका यह 'भट्ट' विशेषण की जय-पुरकी कर्ता वास्तवमें नरिसंह ही हैं या कोई दूसरे विद्वान ।

१ बाबा दुंखीचन्द्रजी जयपुरके शास्त्रमयदारकी प्रति नं० २१६ श्रीर २६६ के अन्त्रमें जिला है—''इति किंचगमक्वादिवाग्मि-स्वगुद्धांकृतस्य श्रीसमन्तमद्गस्य कृतिरियं जिनशतालंकार नाम समाष्ठा ॥ टीका श्रीनरसिंहमहाक्षंभस्योत्तमविरिचता समाष्ठा ॥

श्री पं० नाथूरामजी श्रेमीने ऋपने 'जैनसाहित्य श्रीर इति-हास' नामक प्रन्थके ३२ वें प्रकरणमें इस चर्चाको उठाया है श्रीर टीकाके प्रारम्भमे दिये हुए सात पद्योंकी स्थिति श्रीर श्रथपर विचार करते हुए अपना जो मत व्यक्त किया है उसका सार इस प्रकार है—

- (१) इस टीकाके कर्ता 'नरसिंह' नहीं किन्तु 'वसुनन्दि' जान पड़ते हैं अन्यथा ६ठे पद्यमें प्रयुक्त 'कुरुते वसुनन्द्यपि' वाक्यकी संगति नहीं बैठती ।
- (२) एक तो नरसिंहकी सहायतासे और दूसरे स्वयं स्तुति-विद्या के प्रभावसे वसुनन्दि इस टीकाको बनानेमें समर्थे हुए।
- (३) पद्योंका ठीक अभिप्राय समभमें न आनेके कारण ही भाषाकार (पं० लालाराम ) ने इस वृत्तिको अपनी कल्पनासे 'भव्योत्तमनरसिंहभट्टकृत' अपा दिया।

इस मतकी तीसरी बातमें तो कुछ तथ्य माल्म नहीं होता; क्योंकि इस्तलिखित प्रतियोंमें टीकाको भव्योत्तम नरसिंहकृत लिखा ही है और इसलिये 'भट्ट' विशेषणको छोड़कर वह भाषाकार की कोई निजी कल्पना नहीं है। दूसरी बातका यह श्रंश ठीक नहीं जँचता कि वसुनिन्दने नरसिंहकी सहायतासे टीका बनाई; क्योंकि नरसिंहके लिये परोत्तभूतकी किया 'बभ्व' का प्रयोग किया गया है, जिससे माल्म होता है कि वसुनिन्दके समयमें उसका श्रस्तत्व नहीं था। श्रब रही पहली बात, वह प्रायः ठीक जान पड़ती हैं; क्योंकि टीकाके नरसिंह-

२ बाबा दुलोचन्द्जी जयपुरके भंडारकी मूल प्रनथकी दो प्रतियों नं० ४१४, ४४४ में भी ये सातों पद्य दिये हुए हैं, जो कि जैसकोंकी श्रसावधानी श्रीर नासमक्षीका परिशाम है; क्योंकि मूलकृतिके ये पद्य कोई श्रांग नहीं हैं।

कृत होनेसे उसमें छठे पद्यकी ही नहीं किन्तु चौथे पद्यको भी स्थिति ठीक नहीं बैठती। ये दोनों पद्य अपने मध्यवर्ती पद्य-सहित निम्न प्रकार है:—

तस्याः प्रबोधकः किश्चन्नास्तीति विदुषां मितः।
यावत्तावद्वभूवैको नरिसंहो विभाकरः॥ ४॥
दुर्गमं दुर्गमं काव्यं श्रूयते महतां वचः।
नरिसंहं पुनः प्राप्तं सुगमं सुगमं भवेत्॥ ४॥
स्तुतिविद्यां समाश्रित्य कस्य न क्रमते मितिः।
तद्वृत्तिं येन जाड्ये तु कुरुते वसुनन्द्यपि॥ ६॥

यहाँ ४थे पद्य में यह बतलाया है कि 'जबतक एक नरसिंह नामका सूर्य उस भूतकाल में उदित नहीं हुआ था जो अपने लिये परोच है, तब तक विद्वानोंका यह मत था कि समन्तभद्रकी 'स्तुतिविद्या' नामकी सुपद्मिनीका कोई प्रबोघक — उसके अर्थको खोलने-खिलाने वाला-नहीं है।'इस वाक्यका, जो परोत्तभूतके कियापद 'बभूव' को साथमें लिये हुए है, उस नरसिंहके द्वारा कहा जाना नहीं बनता जो स्वयं टीकाकार हो। पाँचवें पद्यमें यह प्रकट किया गया है कि 'महान् पुरुषोंका ऐसा वचन सुना आता है कि नर्शसहको प्राप्त हुआ दुर्गमसे दुर्गम काव्य भी सुगमसे सुगम हो जाता है। इसमें कुछ बड़ोंकी नरसिंहके विषयमें काव्यममेझ होने विषयक सम्मतिका उल्लेखमात्र है श्रौर इसित्तिये यह पद्य नरसिंहके समयका स्वयं उसके द्वारा उक्त तथा उसके बादका भी हो सकता है। शेष छठे पद्यमें स्पष्ट लिखा ही है कि स्तुतिविद्याको समाश्रित करके किसकी बुद्धि नदी चलती ? — जरूर चलती श्रीर प्रगति करती है। यही वजह है कि जडमति होते हुए वसुनन्दी भी इस स्तुति-

विद्याकी वृत्ति कर रहा है। श्रीर इससे अगले पद्यमें आश्रय-का महत्व क्यापित किया गया है।

ऐसी स्थितिमें यही कहना पड़ता है कि यह वृत्ति (टीका) वसुनन्दीकी कृति है-नरसिंहकी नहीं। नरसिंहकी वृत्ति वसु-नन्दीके सामने भी मालूम नहीं होती, इसी लिये प्रस्तुत वृत्तिमें उसका कहीं कोई उल्लेख नहीं मिलता। जान पड़ता है वह उस समय तक नष्ट होचुकी थी और उसकी 'किंवदन्ती' मात्र रह गई थी। ऋस्तु; इस वृत्तिके कर्ता वसुनन्दी संभवतः वे ही वसु-नन्दी श्राचार्य जान पड़ते हैं जो देवागमवृत्तिके कर्त्ता हैं; क्योंकि वहाँ भी 'वसुनन्दिना जडमतिना जैसे शब्दोंद्वारा वसुनन्दीने श्रपनेको 'जडमित' सृचित किया है और समन्तभद्रका स्मरण-भी वृत्तिके प्रारंभमें किया गया है। साथ ही, दोनों वृत्तियोंका ढंग भी समान हैं— दोनोंमें पद्योंके पदक्रमसे ऋर्थ दिया गया है श्रोर 'किमुक्त' भवति', 'एतदुक्त' भवति'—जैसे साथ त्रर्थका समुच्चय त्र्रथवा सारसंप्रह भी यथारुचि किया गया है। हाँ, प्रस्तुत वृत्तिके श्रम्तमें समाप्ति-सूचक वैसे कोई गद्यात्मक या पद्यात्मक वाक्य नहीं हैं जैसे कि देव।गमवृत्तिके श्रन्तमें पाये जाते है। यदि वे होते तो एककी वृत्तिको दूसरेकी वृत्ति समम लेने जैसी गड़बड़ ही न हो पाती। बहुत संभव है कि वृत्तिके अन्त में कोई प्रशस्ति-पद्य हो और वह किसी कारणवश प्रति लेखकोंसे छूट गया हो, जैसा कि अन्य अनेक प्रन्थोंकी प्रति॰ यों में हुआ है और खोजसे जाना गया है। उसके छूट जाने श्रथवा खिएडत हो जानेके कारण ही किसीने उस पुष्पिकाकी कल्पना की हो जो ऋ।धुनिक (१०० वर्षके भीतरकी) कुछ प्रतियों में पाई जाती है। इस प्रन्थकी अभी तक कोई प्राचीन प्रति सामने नहीं ऋाई। ऋतः प्राचीन प्रतियोंकी खोज होनी चाहिये,

तभी दोनों वृत्तियोंका यह सारा विषय स्पष्ट हो सकेगा। यह टीका यद्यपि साधारण प्रायः पर्नेके ऋर्थबोधके रूपमें है—िकिसी विषयके विशेष व्याख्यानको साथमें लिये हुए नहीं है—िकर भी मृत प्रन्थमें प्रवेश पानेके इच्छुकों एवं विद्यार्थियोंके लिये बड़ी ही कामकी चीज है। इसके सहारे प्रन्थ पदोंके सामान्यार्थ तक गति होकर उसके भीतर ( श्रन्तरंगमें ) संनि-हित विशेषार्थको जानने की प्रवृत्ति हो सकती है और वह प्रयत्न करनेपर जाना तथा अनुभवमें लाया जा सकता है। प्रन्थका सामान्यार्थ भी उतना ही नहीं है जितना कि वृत्तिमें दिया हुत्रा है बल्कि कहीं कहीं उससे श्रधिक भी होना संभव है, जैसा कि श्रनुवादकके **उन टिप्पणोंसे भी जाता जाता है** जिन्हें पद्य नं० ४३ और ८० के सम्बन्धमें दिया है। होसकता है कि इस प्रन्थ-पर किन नरसिंह की कोई बृहत् टोका रही हो और अजित-सेनाचार्यने श्रपने श्रलंकारचिन्तामणि प्रन्थमें, ४३वें पद्यको **उद्धृत करते हुए उसके विषयका स्पष्टीकरण** करनेवाले जिन तीन पद्योंको साथमें दिया है और जिन्हें श्रनुवादकने टिप्पण (ए० ६४) में उद्घृत किया है वे उक्त टीकाके ही श्रंश हों। यदि ऐसा हो तो उस टीकाको पद्यात्मक श्रथवा गद्य-पद्यात्मक सम-भना चाहिये 1

इस प्रन्थका प्रस्तुत हिन्दी अनुवाद साहित्याचार्य पं० पन्ना-लालजी 'वसन्त' ने किया है, जो कि 'गगोश-दिगम्बर-जैनविद्या-लय' सागरमें साहित्य तथा व्याकरण-विषयके अध्यापक हैं श्रीर अनुवाद-कार्यमें अच्छी दिलचस्पी रखते हैं। यह

<sup>ं</sup> श्रलकार चिन्तामणि श्रन्थ इस समय मेरे सामने नहीं है, देहली में खो बनेपर भी उसकी कोई प्रति नहीं मिल सकी, इसीसे इस विषयकों कोई विशेष विचार यहाँ प्रस्तुत नहीं किया जा सका।

अनुवाद उन्होंने मेरी प्रेरणाको पाकर उसे मान देते हुए वहे ही उदार एवं सेवाभावसे प्रस्तुत किया है श्रतः इसके लिये मैं उन-का बहुत आभारी हूँ ! अनुवाद कैसा रहा, इसके बतलानेकी यहां जरूरत नहीं, विज्ञ पाठक स्वयं ही उसे पढ़ते समय समभ सकते हैं। हाँ, श्रनुवादकजीने ऋपने 'दो शब्दों' में जो यह प्रकट किया है कि 'जिस रूपमें इसे जनताके समन् रखना चाहता था उस रूपमें साधनाभावके कारण नहीं रख सका हूँ' वह भनेक श्रंशों में ठीक जहूर है; फिर भी यह अनुवाद पूर्व प्रकाशित अनुवादसे बहुत अच्छा रहा है। इसमें चित्रालंकारोंकी अच्छी चर्चो की गई है श्रौर विषयके स्पष्टीकरणादिकी दृष्टिसे दूसरी भी अनेक अच्छी बातोंका समावेश हुआ है। संशोधनका भी कितना ही कार्य अनुवादकजीके द्वारा हुत्रा है परन्तु उसका ऋधि कांश श्रेय देहली-धर्मपुराके नया मन्दिरकी उस हस्तलिखित प्रतिको प्राप्त हैं जिस परसे मैंने बहुत वर्ष पहले अपनी प्रतिमें मिलानके नोट कर रक्खे थे श्रौर जिनके श्राधारपर अनेक त्रुटित पाठों तथा दूसरे संशोधनोंको टीकामें छपते समय स्थान दिया गया है। साथमें पद्यानुकमकी भी योजना की गई है श्रौर चित्रालंकारोंको समभनेके लिये परिशिष्टमें कुछ सूच-नाएँ भी कर दी गई हैं। इस तरह प्रन्थके प्रस्तुत संस्करणको उप-योगी बनानेकी यथासाध्य चेष्ठा की गई है। श्राशा है पाठक इस-से जरूर उपकृत होंगे।

> दरियागंज, देहली ता० २१ जुलाई १६४०

जुगलिकशोर मुख़्तार



# मंगलाचरगा

यचे तोर्जलधेर्जातं स्तुतिविद्या-सुधाभरम् । निप्रीय निर्जरी जाता विबुधा जगती-तले ॥१॥ उद्दर्ख-वादि-वेतर्ख-गर्ख-मर्ग्डल-द्रग्डनः ।, जीयात्समन्तभद्रोऽसौ जिताऽभद्र-तितः सदा॥२॥

—अनुवादक

## श्रीमत्स्वामिसमन्तभद्राचार्यविरचित-

# स्तुति-विद्या

श्रपर नाम

# जिन-शतक

संस्कृतटीका तथा हिन्दी अनुवाद-सहित

(टीकाकारस्य मंगलाचरणम्)
नमी वृषभनाथाय लोकाऽलोकाऽवलोकिने।
मोहपङ्कविशोषाय भासिने जिनभानवे ॥१॥
समन्तभद्रं सद्वोधं रत्तुवे वर-गुणालयम्।
निर्मालं यद्यशस्कान्तं बभूव भुवनत्रयम्॥२॥
यस्य च सद्गुणाधारा कृतिरेषा सुपद्मिनीः
जिनशतकनामेति योगिनामपि दुष्करा ॥३॥
तस्याः प्रबोधकः कश्चित्रास्तीति विदुषां मितः।
यावत्तावद्वभूवेको नरसिहो विभाकरः॥४॥
दुर्गमं दुर्गमं काव्यं श्रूयते महतां वचः।
नरसिहं पुनः प्राप्तं सुगमं सुगमं भवेत्॥४॥
स्तुतिविद्यां समाश्रित्य कस्य न कमते मितिः।
तद्वृत्तिं येन र जाङ्ये तु कुरुते वसुनन्द्यपि॥६॥
आश्रयाज्जायते लोके निःप्रभोऽपि महाद्यु तिः।
गिरिराजं श्रितःकाको धत्ते हि कनकच्छविम्॥०॥

१ महाबोधं । २ 'तद्वृत्तिं यो न बोब्बेत कुरुते चसुनन्धिपि' इति पुस्तकान्तरे पाठः ।

वृषभादि-चतुर्विंशति-तीर्थंकराणां तीर्थंकरनामकर्मोदयवायुसम्होद्वर्तितसौधर्मेन्द्रादिसुरवरसेनावारिधिभाक्तिकजनसमुपनीतेज्याविधानाहाणां घातिकर्मस्यानन्तरसमुद्भृतविषयीकृतानेकजीवादिद्रव्यत्रिकालगोचरानन्तपर्यायकेवलज्ञानानां स्तुतिरियं जिनशतकनामेति। तस्याः
समस्तगुणगणोपेतायाः सर्वालंकारसूषितायाः धनकिष्ठनघातिकर्मेन्
न्धनदहनसमर्थायाः तार्किक्चूड्रामणिश्रीमस्समन्तभद्राचार्यविरचितायाः
संस्रे पसृतं विवरणं कियते।

# ऋषमस्तुति:

( मुरजबन्धः १ )

श्रीमिजनपदाऽभ्याशं प्रतिपद्याऽऽगसां जये । कामस्थानप्रदानेशं स्तुतिविद्यां प्रसाधये ॥ १॥ श्रीमिजनेति। पूर्वाद्धं मेकपंक्त्यांकारेण व्यवस्थास्य पश्चाद्धं मण्येक पंक्त्याकारेण तस्याधः कृत्वा मुरजबन्धो निरूपियतव्यः । प्रथमपंक्तेः

१ 'मुरजबन्ध' नामक चित्रालङ्कार का लक्ष्या इस प्रकार है— 'पृत्वीर्थ मूर्थ्व' पङ्क्ती तु लिखित्वार्द्ध' परंत्वतः। एकान्तरित्तमूर्ध्वीधो मुरजं निगदेत्कविः।।'

'पूर्वार्धमेकपङ्कयाकारेण व्यवस्थाप्य पश्चाद्धं मध्येकपङ्कयाकारेण तस्याधः कृत्वा मुरजबन्धोनिरूपियतव्यः। प्रथम पङ्क्तेः प्रथमाद्धरं द्वितीयपङ्के द्वितीयात्तरेण सह, द्वितीयपङ्कः प्रथमात्तरं प्रथम पङ्क्ते द्वितीयात्तरेण सह, एवमुभयपङ्कत्यत्तरेषु सर्वेषु संयोज्यमात्तरमात्।'

--- श्रलंकारचिन्तामणिः

श्रथीत् — पहले रलोकके पूर्वार्धको पंक्तिक श्राकारमें लिख कर, उत्त-रार्धको भी पंक्तिके श्राकार में उसके नीचे लिखे। इस श्रलंकारमें प्रथम पंक्तिके प्रथम श्रवरको द्वितीय पंक्तिके द्वितीय श्रवरके साथ श्रीर द्वितीय पंक्तिके प्रथम श्रवरको प्रथम पंक्तिके द्वितीय श्रवरके साथ मिलाकर पदना चाहिये। यही कम रलोकके श्रन्तिस श्रवर तक जारी प्रथमाचरं द्वितीयपंक्ते द्वितीयाचरेगा सह, द्वितीयपंक्तेः प्रथमाचरं प्रथमाचरं प्रथमपंक्ते द्वितीयाचरेगा सह एवमुभयपंक्त्यचरेषु सर्वेषु संयोज्यम् । एवं सर्वेऽपि मुरजबन्धा दृष्टव्याः।

रखना चाहिये। यह सामान्य 'मुरजबंध' का लक्तण है। यह श्रलंकार इस स्तुतिविद्याके २, ६, ७, ८, ६, २६, ३०, ३१, ३२, ३३, ३४, ३४, ३६, ४०, ४१, ४२, ४२, ४४, ४६, ४८, ४६, ६०, ६१, ६२, ६३, ६४, ६७, ६८, ६६, ७०, ७१, ७३, ७४, ७६, ७७, ७८, ८०, ८०, ८२, ६६, १०१, १०२, १०३, १०४, श्रौर १०४ नम्बरके पद्यों में भी है। इस मुरजबन्ध का चित्र परिशिष्ट में देखिये। 'मुरजबन्ध' की रचना मुरज-( सर्ङ्ग) के श्राकार हो जाती है, इस लिए इसका यह नाम सार्थक है।

यह श्रलंकार 'श्रनन्तरपाद मुरज' 'इष्टपाद मुरज' श्रादिके मेदसे कई तरहका होता है। 'श्रनन्तरपाद मुरज' प्रथम-द्वितीय श्रीर तृतीय-चतुर्थ पादमें होता है। यह मेद इस पुस्तकके ४८, ६४, ६६, श्रीर १०० नम्बरके रक्तोकों में है। इन रुलोकों के चारों चरणों को नीचे-नीचे फैलाकर लिखना चाहिये। चित्र परिशिष्ट में देखिये। 'इष्टपाद मुरज' में चारों पादों का श्रमनी इच्छानुसार सम्बन्ध जोड़ा जाता है। यह भेद इस पुस्तकके ४०, ८६, श्रीर ६१ नम्बरके रलोकों में है। इसके भी चारों चरणों को नीचे-नीचे फैलाकर लिखना चाहिये। यह श्रलंकार कई बगह मुप्तकिया, गुप्तकर्म, निरीष्ट्यव्यक्षन चित्र, गोमू त्रिका, पद्मबन्ध तथा यमक श्रादिके साथ भी श्राता है। वह है दो शब्दाल द्वारों की तिल तण्डुलवत् निरपेच संसृष्टि समक्षना चाहिये। श्रल द्वार चिन्तामणि में मुरज-बन्ध बनानेका एक प्रकार श्रीर भी लिखा है जो कि इस पुत्तकके ६ नम्बरके रलोकमें श्रपनाया गया है। वह यह है—

रलोकके चारों पदोंको नीचे-नीचे लिखकर प्रथम पादके प्रथम श्रचर को तृतीय पादके द्वितीय श्रचरके साथ श्रौर तृतीय पादके प्रथम श्रचरको प्रथम पादके द्वितीय श्रचरके साथ मिलाकर पदना चाहिये। यह कम पादकी समाप्ति पर्यन्त जारी रहता है। फिर द्वितीय पादके श्रस्य विवरणं कियते । श्रीविंद्यते यस्य स श्रीमान् जिनस्य पदाभ्याशः पदसमीपं जिनपदाभ्याशः श्रीमांश्चासौ जिनपदाभ्याशश्च श्रीमिजन-पदाभ्याशस्तं श्रीमिजननपदाभ्याशं । प्रतिपद्य संप्राप्य प्रतिपद्य ति प्रति-पूर्वस्य पदे: क्तवित्स्य प्रयोगः । श्रागसां पापानां जये जयहेतोनिंमित्ते इवियम् । कामं हष्टं कमनीयं इच्छा वा स्थानं निवासः कामं च तत्स्थानं च कामस्य वा स्थानं कामस्थानं तस्य प्रदानं कामस्थानप्रदानं श्रथवा कामस्य स्थानं च कामस्थानं तयोः प्रदानं कामस्थानप्रदानं तस्य ईशः कामस्यानप्रदानेशः तं कामस्थानप्रदानेशं, प्रथमपादेन सह सम्बन्धः । स्तुतिरेव विद्या स्तुतिविद्या तां प्रसाधये श्रहमिति सम्बन्धः । श्रथवा कामस्थानप्रदानेशमिति स्तुतिविद्या वां प्रसाधये श्रहमिति सम्बन्धः । श्रथवा कामस्थानप्रदानेशमिति स्तुतिविद्याया विशेषण्यम्, कामस्थानप्रदानस्य ईष्ट इति कामस्थानप्रदानेट् श्रतस्तां । किमुक्तं भवति —श्रीमिजनपदानस्य स्याशं प्रतिपद्य स्तुतिविद्यां प्रसाधयेऽहं किं विशिष्टां स्तुतिविद्यां कथं-

प्रथम श्रन्तरको चतुर्थ पादके द्वितीय श्रन्तरके साथ श्रीर चतुर्थ पादके प्रथम श्रन्तरको द्वितीय पादके द्वितीय श्रन्तरके साथ मिलाकर पढना चाहिये। यह क्रम भी पादको समाप्ति-पर्यन्त जारी रहता है।

श्रलंकारचिन्तामिणमें मुरजबन्ध श्रादि चित्रालंकारोंका जे विस्तृत वर्णन किया गया है, वह जिनशतकालंकारकी संस्कृत टीका श्राधारपर किया गया मालूम होता है। श्रभी हमने ऊपर मुरजबन्ध के जो संस्कृत लच्चण श्रलंकारचिन्तामिणसे उद्भृत किये हैं उनमें प्रविधिमेकं रलोकको छोड़कर सब ज्यों-का त्यों जिनशतकालंकार प्रथम श्रीर छठवें रलोकको संस्कृत टीकाके वाक्योंसे मिलता है। जिन शतकालंकारके कई रलोक संस्कृतटीका—सहित श्रलंकारचिन्तामिण उद्भृत किये गये हैं। यह बात श्रलंकारचिन्तामिणके कर्ताने स्वयं अप शब्दोंसे स्वीकृत को है। यथा—

श्रीमत्समन्तभद्रार्थ-जिनसेनादिभाषितम् । लष्यमात्रं बिखामि स्वनामस्चितवस्यम् ॥२८॥ मृतं वा जिनपदाभ्याशं कामस्थानप्रदानेशं | िकमर्थं श्रागसां जये जय-निमित्तं । प्रसाधये इति च प्रपूर्वस्यसाध संसिद्धावित्यस्य धो: ि खिज्-स्नदंतस्य प्रयोगः ॥ १ ॥

श्रथं —कामस्थानको — इष्ट्रस्थान (मोत्त )को इन्द्रियसुखके स्थान स्वर्गादकको, इन्द्रिय विषयोंकी रोक-थामको, श्रथवा सुख श्रौर संसार परिश्रमणसे निवृत्ति रूप स्वात्मस्थिति इन होनोंको प्रदान करनेमें समर्थ श्रीमान् —केवलज्ञान श्रादि लच्मी-से सम्पन्न — जिनेन्द्रदेवके पद-सामीप्यको प्राप्त करके — उनके चरण — शरणमें जाकर, पार्पोंको जीतनेके लिये — मोहादिक पापकमों श्रथवा हिंसादिक दुष्कृतों पर विजय प्राप्त करनेके लिए — में उस स्तुतिविद्याकी प्रसाधना करना चाहता हूं — उसे सब प्रकारसे सिद्ध करनेके लिए उद्यत हूं — जो उत्तम कामस्थानको प्रदान करनेमें समर्थ हैं।

भावाथं — स्तुतिरूप विद्याकी सिद्धिमें भले प्रकार संलग्न होनेसे शुभ परिणामोंद्वारा पापोंपर विजय प्राप्त होती है और इसीका फल उक्त कामस्थानकी संप्राप्ति है। इसीलिए स्वामी समन्तभद्र जिनेन्द्रदेवके सन्मुख जाकर— उनकी वीतरागमूर्तिके सम्मुख स्थित होकर अथवा उसे अपने हृद्यमन्द्रिमें विराज-मान कर— उनकी यह स्तुति करनेमें प्रवृत्त हुए हैं।।१।।

( मुरजबन्धो गोमूत्रिकाबन्धरच )

स्नात स्वमलगम्भीरं जिनामितगुणार्णवम् । पूतश्रीमज्जगत्सारं जनायात क्षणाच्छिवम् ॥ २ ॥

म्नात स्वमलेति । मुरजबन्धः पूर्ववद्दष्टन्यः । स्नात इति क्रियापदंष्णा शोच इत्यस्य धोः कोडंतस्य रूपं । सुष्ठु न विद्यते मलं यस्य स स्वमलः गंभीरः श्रगाधः स्वमलश्रासौ गंभीरश्र स्वमलगंभीरः श्रतस्तं स्वमः खगंभीरम्। न मिताः श्रमितारच ते गुणाश्च ते श्रमितगुणाः जिनस्यामितगुणाः जिनामितगुणाः जिनामितगुणा एव श्रणंवः समुद्रः श्रथवा जिन
एव श्रमितगुणार्णवः जिनामितगुणार्णवस्तं । एतः पवित्रः श्रीमान्
श्रोयुक्तः जगतां सारो जगत्सारः एतरच श्रीमांश्च जगत्सारश्च प्तश्रीमज्जगत्सारः तं । जनाः लोकाः । यात इति क्रियापदं । या गतावित्यस्य धोः
लोडंतस्य प्रयोगः । चणादचिरादचिरेणेत्यर्थः । शिवं शोभनं शिवरूपमित्यर्थः । किमुक्तं भवति——हे जना जिनामितगुणार्णवं यात, स्नात
श्रथवा जिनामितगुणार्णवं स्नात येन चणाच्छिवं यात इति । शेषाणि
पदानि जिनामितगुणार्णवस्य विशेषणानि ॥२॥

• अर्थ—हे भव्यजनो ! जिनेन्द्रदेव का जो अपरिमित गुण-समुद्र है वह अत्यन्त निर्मल, गम्भीर, पवित्र, श्रीसम्पन्न और जगत्का सारभूत है। तुम उसमें स्नान करो—एकाम चित्त होकर उसमें अवगाहन करो, उसके गुणोंको पूर्णतया अप-नाम्रो और (फलस्वरूप) शोध ही शिवको—आत्मकल्याण-को—प्राप्त करो।

भवार्थे—उक्त गुणविशिष्ट जिनगुणसमुद्रमें भिक्तपूर्वक स्नान करनसे—श्रद्धाके साथ जिनेन्द्र गुणोंको द्यात्मगुण सममकर व्यपनानेसे—शीघ्र ही त्रात्मकल्याण सधता है। इसीसे जिन गुणसमुद्रमें स्नानकी सार्थक प्रेरणा की गई है।।२।।

( ग्रद्धं भ्रमगृहपश्चाद्धः )

धिया ये श्रितयेतार्त्या यानुपायान्वरानताः । येऽपापा यातपारा ये श्रियाऽऽयातानतन्वत ॥ ३॥

रतोकके चारों चरणोंको नीचे-नीचे फैलाकर लिखिये। चरों चरणोंके प्रथम धौर अन्तिम चार अचरोंके मिलानेसे रलोकका पहला पाद बन

१ यहां अर्धश्रम श्रीर गृहपरचार्ध नामक चित्रालंकार है। उसका विवरण निम्न प्रकार है—

## त्रासते सततं ये च सति पुर्वक्षयाखये। ते पुरायदा रतायातं सर्वदा माऽभिरक्षत ॥४॥ (युग्मम् र)

धियेति। श्रद्धं अमगूद्धपश्चाद्धः। कोऽस्वार्थः चतुरोऽपि पादानधोऽधो विन्यस्य चतुर्णां पादानां चत्वारि प्रथमाचराणि श्रन्त्याचराणि चत्वारि-गृहीत्वा प्रथमः पादो भवति । पुनरपि तेषां द्वितीयाचराणि चत्वार्यन्त्य-, समीपाद्धराणि च चत्वारि गृहीत्वा द्वितीयः पादो भवति । एवं चत्वारोऽपि पादाः साध्याः। श्रनेन न्यायेन श्रद्धं अमो भवति । प्रथमाद्धं यान्यचराणि तेषु पश्चिमाद्धांचराणि सर्वाणि प्रविशन्ति । एकस्मिननपि समानाचरे

जाता है। उन्हीं चारों चरणोंके द्वितीय तथा उपान्त्य श्राहर मिलानेसे द्वितीय पाद बन जाता है। इसी तरह तृतीय श्रीर चतुर्थ पाद भी सिद्ध कर लेना चाहिये। इस न्यायसे यह रखोक श्राधंक्रम कहलाता है। इस रलोक पूर्वाधंमें जो श्रचर श्राये हैं उन्हींमें उत्तराधंके सब श्रचर प्रविष्ट हो जाते हैं। एक समान श्रचरमें श्रनेक समानाहरोंका भी प्रवेश हो सकता है। इसलिये इसे गृढ पश्चार्थ (जिसका पश्चार्थ भाग पूर्वार्थ मागमें भी गुष्त हो जावे ) कहते हैं। (श्रक्तंकारचिन्तामणि पृष्ठ ३६) यह श्रमंकार इस प्रस्तकके ४, १८, १६, २०, २१, २७, ३६, ४३, ४६, ६० श्रीर ६२ नम्बरके श्लोकोंमें भी है। इस श्रवंकारमें कभी दिशीय, कभी तृतीय श्रीर कभी चतुर्थ पाद भी गृढ हो जाता है। जैसे कि इसो प्रस्तकके ३६वें श्लोकमें द्वितीयपाद श्रीर ४३वें श्लोकमें चतुर्थपाद गृढ हो गया है। श्रधंश्रकका चित्र परिशिष्टमें देखिये।

र द्वाभ्यां युग्ममिति प्रोक्तं त्रिभिः रत्नोकैर्विशेषकम् । कत्नापकं चतुर्भिः स्यात्तदूर्ध्वं कुलकं स्मृतम् ॥ दो, तीन, चार श्रौर उसके उपरके रत्नोकोंमें क्रियासम्बन्ध होनेपर इससे उनकी युग्म, विशेषक, कत्नापक, श्रौर कुलक संज्ञा होती है । बहूनामि समाना इराणां प्रवेशो भवति । श्रतो गृहपश्चाद्धीऽप्ययं भवति । एवमेव जातीयाः श्लोका सृग्याः ।

धिया बुद्ध्या । ये यदो रूपं । श्रितया श्राश्रितया सेन्यया इत्यर्थः । इता, विनष्टा श्रितः: मनःपीडा यस्याः सेयमितार्तिः तया । यान् यदः शसंतस्य प्रयोगः । उपायान् उपपूर्वस्य श्रयगतौ श्रस्याजन्तस्य रूपं उपगम्यानित्यर्थः । वराः प्रधानाः इन्द्रादयः नताः प्रणताः । ये च वस्यमान्त्रोन च शब्देन सह सबन्धः । न विद्यते पापं येषां ते श्रपापाः शुद्धाः कर्मरहिता इत्यर्थः । यातं पारं यैस्ते यातपाराः श्रधिगतसर्वपदार्थाः इस्यर्थः । ये च श्रीष्ठं समीस्तया श्रायातान् श्रतन्वत तनु विस्तारे इत्यस्य धोर्लु ङन्तस्य रूपम् । यथा द्रव्येण राजानः श्राश्रितान् विस्तारयन्ति । उत्तरत्र क्रियापदं तिष्ठित तेन सह सम्बन्धः ॥३॥

त्र्यासत इति । श्रासते श्रास उपवेशने इत्यस्य घोः लङन्तस्य प्रयोगः। सततं सर्वकालं। ये च, च शब्दः समुच्चये, यदः प्रयोगान जसन्तान् समृच्चिनोति पूर्वप्रकान्तान्। सति शोभने सतः ईवन्तस्य रूपम्। न विद्यते त्त्यः विनाशो यस्यासावत्त्यः । श्रालयः श्रवस्थानम्। श्रचयश्चामावालयश्च श्रचयालयः, पुरुश्चासावचयालयश्च पुर्वचयाल**य** तस्तिन् पुर्वचयावये । ते तदः प्रयोगोऽयम्, यदः प्रयोगानपेचते । पुर्व ददते इति पुरयदाः । रतेनायातः रतायातः श्रतस्तम् । रागेणागतं भक्त्य गतमित्यर्थः । सर्वदा सर्वकालं। मा ग्रस्मदः इवन्तस्य प्रयोगः। श्रिभरत्तर् कियापरम् । श्रभिपूर्वस्य 'रच्च पालने' इत्यस्य धोः लोडन्तस्य प्रयोगः त इति स्त्रभिरचत इति च यदो रूपेण जसन्तेन सह प्रत्येकमभिसम्ब ध्यते । किस्क्तं भवति – वराः यान् उपायान् नताः प्रस्ताः धियाः 🖣 विशिष्टया अितया, पुनरपि इतार्त्यो । किमुक्तं भवति – प्रेचापूर्वकारिभि वे स्तुताः ते मा रतायातं श्रभिरचतः ये च श्रभाषा ये च यातपाराः वे श्रिया श्रायातान प्रखतान् श्रतन्वत विस्तारयन्तिस्म ये च सति पुर्वज्ञय लये सिद्धत्वपर्याये सततं ऋसितं ये च पुरुयदाः ते यूयं मा सर्वदा रते भक्त्यागतं श्रभिरकत पास्रयत इत्युक्तं भवति ॥४॥

श्रर्थ—जो पीडारहित—श्रनन्तसुखसम्पन्न है, प्राप्त हुई— ज्ञानावरणकर्मके श्रत्यन्त त्त्रयसे उपलब्ध—केवलज्ञानरूपी बुद्धिः से सहित हैं; जिन्हें उपाय—उपगम्य—सेवनीय (समभः कर) इन्द्र श्राद्दि श्रेष्ठ पुरुष नमस्कार करते हैं; जो पाप-कर्म-मलसे रहित हैं; जो (संसार-समुद्रके) पारको पा चुके हैं श्रथवा जिन्होंने सब पदार्थ जान लिये हैं; जो शरणमें श्राये हुए भव्यपुरुषोंको लद्मीद्वारा विस्तृत करते हैं—केवलज्ञानादि लद्मीसे युक्त करते हैं श्रीर जो उत्कृष्ट तथा श्रविनाशी मोत्त-मन्दिरमें सदा निवास करते हैं वे कल्याणप्रदाता जिनेन्द्र भगवान भक्तिसे सन्मुख श्राये हुए मुक्त भक्ति सदा रत्ता करें—उनके भक्तिपूर्वक श्राराधनसे में श्रपना श्रात्मिकाल करनेमें समर्थ हो सकूं। ॥३, ४॥

(साधिकपादाभ्यासयमक: )

नतपीला सनाशोक सुमनोवर्षभासितः । भामगडलासनाऽशोकसुमनोवर्षभासितः। ५॥

१ यहां प्रथम पादके अन्तिम पांच अवरों और द्वितीय पाद-की पुनरावृत्ति की गई है, अतः 'साधिकपादाभ्यास यमकालंकार' है जिसका लच्चण निम्न प्रकार है:—

'श्लोकपादपदावृत्तिर्वर्णावृत्तियु ताऽयुता । भिन्नवाच्यादिमध्यान्तविषया यमकं हि तत्॥

—श्रलंकार चिन्तामिश, पृष्ठ ४६।

जहां श्रथंकी भिन्तता रहते हुए रखोक, पाद, पद श्रीर वर्णोंकी पुतरावृत्ति होती है वहां यमकालंकार होता है । वह श्रावृत्ति पादके श्रादि मध्य श्रथवा श्रन्तमें होती है तथा कहीं श्रन्य पाद पद श्रीर वर्णोंसे व्यविहत होती है श्रीर कहीं श्रव्यवहत । श्रलंकार-विदयके श्राचीन प्रन्थोंमें इस श्रलंकारके श्रनेक भेद बतलाये हैं परन्तु

( गुप्तक्रियो मुरजबन्धः । ) दिव्यै 'र्घ्वनिसितच्छत्रचामरेदु 'न्दुभिस्वनैः । दिव्यैर्विनिर्मितस्तोत्रश्रमददु रिभिर्जनैः ॥६॥

( युम्मं )

१ यहां श्रावश्यक समक्ष कर सिर्फ ११मेट्रोंका वर्णन किया जाता है-(१) जहां प्रथम और द्वितीय पादमें समानता हो उसे मुख यमक, (२) जहां प्रथम श्रीर तृतीय पाद में समानता हो उसे सन्दंश, (३) जहां प्रथम श्रीर चतुर्थपादमें समानता हो उसे श्रावृत्ति, ( ४ ) जहां द्वितीय तृतीय पाद में समानता हो उसे गर्भ, (१) जहां द्वितीय श्रीर चतुर्थपादमें समानता हो उसे संदष्टक, (६) जहां तृतीय श्रीर चतुर्थपादमें समानता हो उसे पुच्छ, (७) जहां चारों चरण एक समान हों उसे पंक्ति, ( ८ ) जहां प्रथम श्रौर चतुर्थं तथा द्वितीय श्रौर तृतीय पाद एक समान हों उसे परिवृत्ति, (१) जहां प्रथम श्रौर द्वितीय तथा तृतीय श्रौर चतुर्थ पाद एक समान हों उसे युग्मक, (१०) जहां रत्नोक का पूर्वार्थ और अपरार्थ एक समान हो उसे समुद्गक श्रीर ( ११ ) जहां एक ही रत्नोक दो बार पढ़ा जाता है उसे महायमक श्रथवा रखोक्यमक कहते हैं । जैसे इस पुस्तकके श्वें श्लोकमें 'संदृष्टक' यमक, ११वें श्लोकमें 'यामक' यमक २१वें श्रीर १२वेंश्लोकमें 'समुद्गक' यमक, ११-१२ वें, १६-१७ वें, ३७-३ मर्वे, ४६-४७ वें, ७६-७७वें, और १०६-१०७ वें ख्लोकोंसें यहायमक (श्लोकयमक) है । ये ११ भेद श्लोक, श्लोकार्घ, श्रीर पादकी श्रावृत्तिकी श्रपेचासे किये गये हैं। पादांश, पदांश, श्रीर वर्णोंकी श्रावृत्तिकी श्रपेसा श्रनेक मेद हो जाते हैं। देखो, निर्णयसागर बम्बईसे प्रकाशित साहित्यदर्पणकी टिप्पणी । यमकालंकारके मेद-प्रमेदोंका विशेष वर्णन सरस्वती कर्याभरण श्रादि श्राकरश्रन्थों में देखना चाहिये।

१ दिवि मवैदिंग्यैः पृष्के दिवि गगने + ऐ:-गतवान् इति पदच्छेदः ।
 ऐ: इष्ण् गताविति घातोलिङ मध्यमपुरुषस्यैकवयने रूपम् । अत्र 'ऐ:'
 इति क्रिया गुप्ता ।

नतपीलेति । प्रथमपादस्य पश्चाक्षराशि श्रभ्यस्तानि पुनरुच्चारितानि द्वितीयपादश्च समस्तः पुनरुच्चारितः । नतानां प्रश्वतानां पीला व्याधयः हो लो वा इति लत्वन्ताः श्रस्यतीति नतपीलासनः । तस्य सम्बोधनं हे नतपीलासन । न विद्यते शोको यस्यासावशोकः तस्य सम्बोधनं हे सशोक । शोभनं मनोविज्ञानं यस्य सः सुमनाः तस्य सम्बोधनं हे सुमनः श्रव रच श्रथवा वा समुच्चये दृष्टव्यः । हे ऋषभ श्रादितीर्थंकर । श्रासितः स्थितः सन् । भामण्डलं प्रश्नामण्डलं, श्रासनं सिंहासनं, श्रशोकः श्रशोकः दृष्टः, सुमनसः पुष्पाणि तेषां वर्ष सुमनो वर्ष पुष्पवृष्टिरित्यर्थः, तेषां दृन्दः तैर्भासितः शोभितः भामण्डलासनाशाकसुमनोवर्षभासितः सन् । किमुक्तं भवति—हे ऋषभ श्रव इत्यादि श्रथवा हे भटारक यदा त्वं स्थितः तदा एवं विधः सन् स्थितगतश्च त्वं यदा तदा एवंप्रकारं गंतः । वष्यमाणश्लोकेन सह सम्बन्धः ॥ ।

दिन्यैरिति । क्रिया पुनः तृतीयपादे गुप्ता दिन्यैरित्यत्र । श्रथवा
मुरजबन्ध एवं दृष्टन्यः तद्यथा — चतुरोपि पादानधोधो न्यवस्थाप्य प्रथमपादस्य प्रथमाचरेण तृतीयपादस्य द्वितीयाचरं, तृतीयपादस्य प्रथमाचरं
प्रथमपादस्य द्वितीय।चरेण सह गृहीत्वा एवं नेतन्यं यावत्परिसमाप्तिः ।
पुनद्वितीयपादस्य प्रथमाचरं चतुर्थपादस्य द्वितीयाचरेण, चतुर्थपादस्य
प्रथमाचरेण सह द्वितीयपादस्य द्वितीयाचरं च गृहीत्वा पुनरनेन विधानेन तावन्नेतन्यं यावत्परिसमाप्तिभवति । ततो मुरजबन्धः स्यात् ।

दिवि भवानि दिव्यानि श्रतस्तैरिंग्यः द्वन्द्वं कृस्वा ध्वनिसितस्त्रमः समारः पुनरिप दुन्दुभिस्वनैः दिव्यैरिति प्रत्येकं समाप्यते । दिवि श्राकाशे पेः गतवान् इण् गतावित्यस्य घोः लडन्तस्य रूपम् । विनिर्मितानि कृतानि स्तोत्राणि स्तवनानि विनिर्मितस्तोत्राणि तेषु । श्रमः श्रभ्यासः । नानाप्रकारेण मधुररवेण (स्वरेण) कृतस्तवनिमत्यर्थः विनिर्मितस्तोत्रश्रमः स एव दर्दुरः वाद्यविशेषः विनिर्मितस्तोत्रश्रमदर्दुरः । स येषामस्ति ते

विनिर्मितश्रमस्तोत्रद्दुं रिगः । ते: सह श्रथवा विनिर्मितस्तोत्रश्रमेण द्दुं - रिगोतस्ते: सह जने: समवस्तिप्रजाभिरित्यर्थ: । किमुक्तं भवति— चतुर्गिकायदेवेन्द्रचक्रधरवलदेवव।सुदेवप्रभृतिभिः सह गतः स्थितरच भवान्, तको भवानेव परमात्मा एतदुक्तं भवति ॥६॥

श्रांको हरने वाले हैं, शोकरहित हैं, श्रापका हृदय उत्तम है— लोककल्याणकारक भावनासे पूर्ण है। हे प्रभो! श्राप भामएडल, सिंहासन, श्रशोकशृद्ध, पुष्पवृष्टि, मनोहर दिव्यध्वनि, श्वेत-च्छत्र, चमर श्रोर दुन्दुभिनिनादसे शोभित होकर, श्रनेक स्तोत्रोंमें श्रम करनेवाले—मधुरव्वनिसे श्रनेक स्तुति करने वाले—तथा दर्दुर श्रादि वाद्योंसे सिंहत दिव्यजनोंके —देवेन्द्र विद्याधर चक्रवर्ती श्रादिके—साथ (समवसरणभूमिमें) श्रासीन—(स्थित) हुए थे श्रीर उन्हीं के साथ श्रापने श्राकाश-

भवार्थ — जब भगवान् समवसरण – भूमिमं विराजमान होते हैं तब उनके तीर्थंकर नामकर्मके उदयके फलस्वरूप अष्ट प्राति-हार्यरूप विभूति प्रकट होती है वे उससे अत्यन्त शोभायमान होते हैं। समवसरणमें बैठे हुए देव विद्याधर आदि भव्यजीव तरह तरहके बाजे वजाते हुए मनोहर शब्दोंसे उनकी स्तुति करते हैं। तथा जब भगवान्का आकाश-मार्गसे विहार होता है तब भी प्रातिहार्यरूप विभूति और अनेक उत्तम जन उनके साथ रहते हैं। इन सब बातोंसे आचार्य समन्तभद्रने भग-वान् ऋषभदेवका अलौकिक प्रभाव प्रकट किया है।।४,६॥

#### ( मुरजबन्धः )

यतः श्रितोपि कान्ताभिद्धः गुरुतया स्ववान् । वीतचेतोविकाराभिः स्रष्टा चारुधियां भवान् ॥॥॥

यतः श्रितः इति । यतः यस्मात् श्रितोपि श्राश्रितोपि सेवितोपि कान्तामिः स्त्रोभिः वानव्यन्तरादिरमणीभिः । तथापि दृष्टा प्रेष्ठिता गुरुतया गुरुत्वेन गुरोभीवः गुरुता तया । स्ववान् श्रात्मवान् ज्ञानवानिः त्यर्थः । किं विशिष्टाभिः स्त्रीभिः वीतचेतोविकाराभिः वीतः विनष्टः चेतसः चित्तस्य विकारः कामाभिलाषः यासां ताः वीतचेतोविकाराः तामिः वीतचेतोविकाराभिः । खष्टा विधादा । चार्व्यश्र ताः धियश्च चारुध्यः श्रतस्तासां चारुधियां शोभनबुद्धीनां । भवान् भद्दारकः । किमुक्तं भवति —समवस्तिस्थस्त्रीजनसेवितोपि गुरुत्वेन ईचितासि यतस्ततः शोभनबुद्धीनां सृष्टा कर्त्तां भवानेव एतदुक्तं भवति ॥ ७ ॥

श्रथं हे प्रभो ! यद्यपि श्राप समवसरणमें श्रनेक निर्वि-कार कामे ब्लासे रहित सुन्दर देवियों के द्वारा सेवित होते हैं — बहुत देवियां श्रापकी उपासना करती हैं — तथापि श्रात्म-वान्-जितेन्द्रिय होने के कारण श्राप महान् — पूज्य ही माने जाते हैं; श्रतः निर्मल बुद्धिके उत्पन्न करनेवाले विधाता श्राप ही हो।

भे दृष्टां यहां पर कर्नु वाच्य में 'तृच्' प्रत्यय हुन्ना है न्नौर 'गुरुस्तु गीव्यती श्रे के गुरी पितिर दुर्मरे' इस कोश-वाक्यसे गुरु शब्दका पिता श्रथं भी स्पष्ट है। यदि रलोक में 'ताः' इस कर्म पदका ऊपरसे सम्बन्ध कर लिया जावे तो रलोकका एक न्नर्थ यह भी हो सकता है—'हे प्रभो ! न्नाप न्नक सुन्दर स्त्रियों के द्वारा सेवित होनेपर भी उन्हें पितृभावसे देखते हैं न्नर्थात् जिस प्रकार पुत्रीके प्रति पिताकी दृष्टि विकार—रहित होती है उसी तरह उनके प्रति भी न्नापकी दृष्टि विकार-रहित होती है; क्योंकि न्नाप स्ववान् हैं — जितेन्द्रिय न्नथ्या न्नानवान् हैं। श्रीर इसिलिये उत्तम बुद्धिके उत्पादक न्नाप ही माने जा सकते हैं।

भावार्थ — यद्यपि लोकमें स्त्रियोंका सम्पर्क प्रायः मानवकी प्रतिष्ठाको कम करनेवाला माना गया है तथापि उससे आपकी प्रतिष्ठामें कुछ भी कमी नहीं आती। क्योंकि जो स्त्रियां आपकी उपासना करती हैं वे स्वयं उस समय विकार-रहित होती हैं और आप आत्मवशी-ज्ञानवान् होनेके कारण विकार-रहित हैं ही। ऐसी अवस्थामें यदि स्त्रियां मनोहर स्तोत्रोंसे आपकी 'भक्ति' करती हैं तो वह कुछ भी असमंजस प्रतीत नहीं होता॥ ७॥

### ( मुरजबन्ध: )

विश्वमेको रुचामाऽऽको व्यापो येनार्थ्य ! वर्तते । शश्वक्षोकोऽपि चाऽलोको द्वीपो ज्ञानार्णवस्य ते ॥८॥

विश्वमेक इति । विश्वं समस्तं क्रियाविशेषणमेतत् । एकः श्रद्धितीयः । रुचां दीक्षानां श्राकः प्रापकः । कर्माण तेयं । व्यापः व्यापकः ।
येन यस्मात् । हेतौ भा । हे श्राकं भट्टारक ! वर्त्तते शश्वत् सर्वदा ।
लोकः द्रव्याधारः शश्वक्कोकः । श्रिण च श्रन्यच्च । श्रलोकोणि श्रलोकाकाशमणि । द्वीणः समुद्रे जलविरहितः प्रदेशः । ज्ञानं केवलज्ञानम् । श्रणवः
समुद्रः । ज्ञानमेवार्णवः ज्ञानार्णवः तस्य ज्ञानार्णवस्य । ते तव । श्रथवा
लोकस्यैव विशेषणम् । रुग्भिः ज्ञानैः श्राकः परिच्छेद्यः व्यापः मेयः । येन
कारणेन लोकश्वालोकश्च श्राको व्यापश्च ज्ञानार्णवस्य ते तव तेन कारणेन
द्वीपो वर्त्तते इति । किमुक्तं भवति – सर्वपदार्थेम्यः केवलज्ञानस्यैव
माहात्म्यं दत्तं भवति ॥ ८ ॥

श्रर्थ—हे आर्थ! यह समस्त लोक और श्रलोक श्रापके केवलज्ञानका ही ज्ञेय है--श्रापका केवलज्ञान लोकवर्ति समस्त पदार्थी और श्रलोकाकाश को जानता है-श्रतः वह श्रापके ज्ञानरूप समुद्रका एक द्वीप है।

भवार्थ — जिस प्रकार विस्तृत समुद्रके भीतर द्वीप होता है

उसी प्रकार आपके ज्ञानके भीतर लोक-श्रलोक हैं। द्वीपकी श्रपेचा समुद्रका विस्तार जैसे बहुत बड़ा होता है वैसे ही लोक-श्रलोक-की अपेचा आपके ज्ञानका विस्तार बहुत अधिक है। पदार्थ अनन्त श्रवश्य हैं, परन्तु वे आपके अनन्त-ज्ञानकी अपेचा अलप हैं। अनन्तके भी श्रनन्त भेद होते हैं।। ।।

( मुरजबन्धः )

श्रितः श्रेयोऽप्युदासीने यत्त्वय्येवाऽइनुते परः । क्षतं भूयो मदाहाने तत्त्वमेवार्चितेदवरः ॥९॥

श्रितः श्रेय इति। श्रितः श्राश्रितः । श्रेयोपि पुरुषमपि । उदासीने मध्यस्ये । श्रत्रापि शब्दः सम्बन्धनीयः । यत् यस्मात् । स्विय युष्मदः ईबन्तस्य प्रयोगः । भट्टारके एव नान्यत्रे त्यर्थः । श्रश्नुते प्राप्नोति । परः जीवः । द्वतं विवरं छिद्रं दुःखम् । भूयः पुनरि । मदस्य श्रहानं यस्मिन् स मदाहानः तस्मिन् सदाहाने । मदः रागविशेषः । श्रहानं श्रपित्यागः । तत् तस्मात् । स्वमेव भवानेव । श्रिचितः पूजितः । ईरवरः प्रधानः स्वामी । एतदुक्तं भवति—भट्टारके उदासीनेपि श्राश्रितः जीवः श्रश्नुते श्रेयः सरागे स्वद्रयतिरिक्ते अन्यत्र राजादिके जने पुनराश्रितः सतं दुःखमेव प्राप्नोति । तस्माद् भट्टारक एव श्रिचितेश्वरः । नान्यः ॥ ॥

श्रर्थ—हे प्रभो ! यद्यपि श्राप उदासीन हैं—रागद्धेषसे रहित हैं—तथापि श्रापकी सेवा करनेवाले—विशुद्ध चित्तसे श्रापका ध्यान करनेवाले—पुरुष कल्याणको ही प्राप्त होते हैं श्रीर श्रहंकारसे पूर्ण श्रथवा रागद्धेषसे पूर्ण श्रन्य कुदेवादिक की सेवा करनेवाले पुरुष श्रकल्याणको प्राप्त होते हैं। श्रतः श्राप हो पूज्य ईश्वर हैं।

भावार्थ —जो निर्मल भावोंसे आपकी स्तुति करता है उसे शुभ कर्मीका आस्रव होनेके कारण अनेक मंगल प्राप्त होते हैं और जो

१ अर्चितश्रासाचीरवरश्र अर्चितेरवरः ।

कलुषित भावोंसे आपकी निन्दा कर अन्य देव या राजा महा-राजाकी सेवा करता है उसे अशुभास्रव होनेसे अनेक अमं-गल एवं दु:स्व थ्राप्त होते हैं जब कि आप स्तुति और निन्दा करनेवाले दोनोंपर ही एकसमान दृष्टि रखते हैं-एक को अच्छा तथा दूसरे को बुरा नहीं मानते। '

( गतप्रत्यागताद्ध<sup>९</sup>: ३ )

भासते विभुताऽस्तोना ना स्तोता भुवि ते सभाः । याः श्रिताः स्तुत ! गीत्या नु नुत्या गीतस्तुताः श्रिया ।।१०॥ भासते इति । श्रस्य श्लोकस्याद्धः पंक्त्याकारेण विलिल्य क्रमेण

भुद्धस्वियि श्रीसुभगत्वमर्नुते द्विष स्त्विय प्रत्ययवस्प्रलीयते ।
 भवानुदासीनतमस्तयोरिप प्रभो ! परं चित्रमिदं तवेहितम्'॥६६॥

—बृहत्स्वयंभूस्तोत्र ।

'उपैति भक्त्या सुमुखः सुखानि त्वयि स्वभावाद्विमुखश्च दुःसम्। सदावदातच्युतिरेकरूपस्तयोस्त्वमादर्श इवावभासि॥७॥

—विषापहारस्तोत्र।

२ श्लोकके श्रर्थ भागको पंक्त्याकारसे लिखकर क्रमपूर्वक पढ़ना चाहिये। इस श्रलंकारमें विशेषता यह है कि क्रम से पढ़नेमें जो श्रवर श्राते हैं वे ही श्रवर विपरीत क्रम—दूसरी तरफसे पढ़ने में भी श्राते हैं। इसी प्रकार श्लोकके उत्तरार्थ भागको भी लिख कर पढ़ना चाहिये। यहां यह गतप्रत्यागत विधि श्रर्थश्लोकमें है इसलिये इसे गतप्रत्यागता विधि श्रर्थश्लोकमें है इसलिये इसे गतप्रत्यागत विधि होती है वहां गतप्रत्यागत श्रथवा अनुलोम-प्रतिलोम श्रलंकार कर लाता है। कहीं कहीं गत-प्रत्यागतविधि श्लोकके एक एक पादमें में होती है।

३ 'नाऽनुस्वार विसमीं च चित्रभङ्गाय संमती'। श्रर्थात् श्रनुस्वार श्री विसमीकी हीनाधिकतासे चित्रालङ्कार मग्न नहीं होता। पठनीयम्। क्रमपाठे यान्यचराणि विपरीतपाठेपि वान्येवाचराणि यतस्ततो गतप्रत्यागतार्द्धः । एवं द्वितीयार्द्धः मपि योज्यम् । एवं सर्वेत्र गतप्रत्या-गतार्द्धः ।

भासते शोभते। विभोर्भावः विभुता स्वामित्वम् । तथा। श्रस्ताः चित्ताः उनाः न्यूनाः यकाभिः ता विभुतास्तोनाः । ना पुरुषः । स्तोता स्तुतेः कर्ता । भृवि लोके। ते तव। सभाः समवस्तीः, शसन्ताः दृष्ट्याः । याः यदः टावन्तस्य प्रयोगः । श्रिताः श्राश्रिताः । हे स्तुत पूजित । गीत्या गेयेन । नु वितर्के । नुत्या स्तवेन गीताश्र ताः स्तुताश्र गीतस्तुताः । श्रिया लच्म्या । श्रिता श्राश्रिताः याः सभाः गीत्या गीताः नुत्या स्तुताः संजाताः ना स्तोता पुरुषः भासते ॥१०॥

श्रथं—हे स्तुत! श्रापकी स्तुति करनेवाला पुरुष पृथ्वी पर उन समवसरण-सभाश्रोंको पाकर श्रत्यन्त शोभित होता है जो सभाएं श्रष्ट महाप्रतिहायरूप लच्मीसे शोभित हैं, संगीतमय स्तोत्रोंसे जिनका वर्णन किया जाता है, श्रेष्ठ पुरुषोंके नमस्कार-से जो पूज्य हैं श्रौर जिन्होंने श्रपने वैभवसे श्रन्य सभाश्रोंको तिरस्कृत कर दिया है।

भावार्थ — त्रापके स्तवन करनेसे मनुष्य तीर्थं क्कर होता है, जिससे वह भी समवरण सभाको पाकर आपके ही समान शोभित होता है। यह बात किसी अन्य आराध्यकी आराध्यासे नहीं हो सकती; क्योंकि तीर्थं क्कर प्रकृतिका आस्रव केवली या अतकेवलीके सम्पर्कमें रहनेसे ही होता है।।१०।।

(क्षोकयमकः)
स्वयं शमयितुं नाशं विदित्वा सन्नतस्तु ते ।
चिराय भवते पीड्यमहोरुगुरवेऽ शुचे ॥११॥
स्वयं शमयितुं नाशं विदित्वा सन्नतः स्तुते ।
चिराय भवतेपीड्य महोरुगुरवे शुचे ॥१२॥

#### स्वयं शमेति-द्वी श्लोकावेती पृषगर्थी दृष्टव्यी।

स्वयं स्वतः। शमियतुं विनाशियतुम्। नाशं विनाशम् कर्मः। विदित्वा ज्ञात्वा उपल्कम्य। सन्नतः सम्यग् नतः प्रगातः। तु श्रत्यर्थम्। ते तुभ्यम्। विदाय नित्याय श्रत्यपद्निमित्तं वा। भवते प्रभवते । भू सत्तायामित्यस्य धोः शत्र-तस्य श्रवन्तस्य प्रयोगः। पीड्यं सविघातम् न पीड्यं श्रपीड्यम्, महः तेजः, श्रपीड्यं च तन्मह्र् च तद्पीड्यमहः, श्रपोड्यमहसः हक् श्रपीड्यमहोरुक् तया उरुः महान् श्रपीड्यमहोरुगुरुः तस्मै श्रपोड्यमहोरुगुरुः तस्मै श्रपोड्यमहोरुगुरुः तस्मै श्रपोड्यमहोरुगुरुः तस्मै श्रपोड्यमहोरुगुरुवे । श्रक् श्राकः, न शुक् श्रशुक् तस्यै श्रशुचे। श्रशोकार्थं भवते तेन सम्बन्धः तद्धे श्रवियं दृष्टन्या। श्रन्यत् सुगमम् । उत्तरश्लोके स्थितं क्रियापदमपेत्तते ।११॥

स्वयमिति — श्रयः पुण्यम् शोभनः श्रयः स्वयः तं स्वयम् । शं सुलम् । श्रयितुं गन्तुम् । ना पुरुषः जीवः । श्रशं दुःसम् । विद् शान-वान् श्रथवा विचारवान् । इंत्वा गत्वा । सन् विद्यमानः । श्रतः श्रस्मात् कारणात् । स्तुते स्तुतिविषये । चिराय चिरेण श्रनन्तकालेन । श्रथवा श्रविरेण तत्वणात् । भि संज्ञकोयम् । भवते प्राप्नुते । श्रप सम्भावने । हे श्रव्य प्रय । सहती उर्वी गौ वीणो यस्यासौ महोरुगुः, महोरु-गुरेव रिवः महोरुगुरिवः, तस्य सम्बोधनं हे महोरुगुरवे । शुचे शुद्धे सर्वकर्मनिम् वते । प्रतदुक्तं भवति — तुभ्यं श्रशोकार्थं भवते श्रश्रतिहत-केवलज्ञानदीसये श्राक्षमना सन्ततः ना पुरुषः प्रेचापूर्वकारी विनाशं विना-श्रायतुं मोद्यार्थं सुखं गन्तुं हे ईड्य महोरुगुरवे दुःखं गत्था पुण्यमिष् प्राप्नुते ॥१२॥

त्रर्थ—हे स्तुत्य! हे दिव्यध्वनिरूप किरणोंसे शोभायमान सूर्थ! जो ज्ञानवान पुरुष, विनाशको नष्ट करनेके लिये—श्रजर

३ भारमनेपदस्य ।

श्रमर पद पानेके उद्देश्यसे, श्रविनाशी—शोकरहित एवं निर्वाध-प्रताप श्रीर केवलज्ञानसे सम्पन्न श्रापकेलिये सम्यक्ष्रकार शुद्ध भावोंसे नमस्कार करता है तथा सब कर्मोंको नष्ट करने वाले श्रापके स्तवनमें तल्लीन होता है वह दु:खोंको पाकर भी श्रन्तमें पुण्यस्वरूप-श्रविनाशी परमसुखको प्राप्त होता है।

भावार्थ—जो पुरुष भक्तिपूर्वक आपको नमस्कार करता है वह समस्त कष्टोंको बिता कर अन्तमें जन्म-मरणके कष्टको भो दूर कर अविनाशी मोत्त-पदको प्राप्त होता है॥११ १२॥ (प्रथमपादोद्भूतपरचार्द्ध कान्तरिवितरस्नोकः )

ततोतिता तु तेतीतस्तोतृतोतीतितोतृतः । ततोऽतातिततोतोते ततता ते ततोततः॥१३॥

ततोतीति—प्रथमपादे यान्यसराणि तानि सर्वाग्यसराणि परिच-मार्दे यत्र तत्र व्यवस्थितानि, नान्यानि सन्ति ।

तता विस्तीर्णा ऊतिः रज्ञा तता चासावृतिश्च ततोतिः तस्या भावः ततोतिता। तुर्विशेषे। श्रति पूजायां वर्त्तमानो िक गि ति संज्ञो न भवति, श्रतएव केवलस्यापि प्रयोगः। किमुक्तं भवति—विशिष्ट-पूजितप्रतिपालन-त्वम्। ते तव युष्मदः प्रयोगः। इतः इदमः प्रयोग एभ्य इत्यर्थः। केभ्यः तोतृतोतीतितोतृतः। श्रस्य विवरणं—तोतृता ज्ञातृता, कुतः तु गतौ सौन्नि-कोयं धुः सर्वे गत्यर्था ज्ञानार्थे वर्त्तन्ते इति। ऊतिः रज्ञा वृद्धिवा श्रव्य रज्ञणे इत्यस्य धोः क्रयन्तस्य प्रयोगः। तोतृताया ऊतिः तोतृतोतिः इति श्रवगमः प्राप्तिवा इण् गतावित्यस्य धोः क्रयन्तस्य प्रयोगः। तोतृतोतेः

१ इस श्लोकके प्रथम पादमें जो अचर हैं वे ही सब श्रचर श्रागे-के पादोंमें जहाँ तहाँ व्यवस्थित हैं। श्रन्य श्रचर नहीं हैं। श्लोककी रचना मात्र 'तकार' व्यञ्जन श्रचरसे हुई है श्रतः यहां एक व्यञ्जन-चित्र श्रलंकार है।

इति: तोनृतोवीतिः ज्ञातृत्ववृद्धिप्रापण्मित्यर्थः । श्रथवा ज्ञातृत्वरश्रण्-विज्ञानमिति वा । तुद्नतीति तोनृणि तुद् प्रेरणे इत्यस्य धोः प्रयोगः तोनृतीतीते: तोनृणी । तोनृतोतीति तोनृणि ज्ञानावरणादीनीत्थः । तभ्यः तोनृतोतीतितोनृतः । ततः तस्मात् । तातिः परिग्रहः परायत्तत्वम् । दरयते चायं लोके प्रयोगः युष्मत्तात्या वयं वसामः युष्मत्परिग्रहेणेत्यर्थः । न तातिः श्रतातिः श्रतात्या तता विस्तीर्णाः श्रतातितताः श्रपरिग्रहेण महान्तो जाता इत्यर्थः । श्रतातिततेषु उता बद्धा ऊतिः रच्चा यस्य म श्रातातितत्वोतोतिः तस्य सम्बोधनं हे श्रतातितत्वोतोते । तत्वा विशालता प्रभुता त्रिलोकेशस्त्रमित्यर्थः । ते तव । ततं विशालं विस्तीर्णे उतं बन्धः श्रानावरणादीनां संरत्वेषः । ततं च तदुतं च ततोतम् । तत् तस्यतीति तत्वोतताः तस्य सम्बोधनं हे तत्वोततः ॥१३॥

श्रथ—हे भगवान ! श्रापने, विज्ञानवृद्धिकी प्राप्तिको रोकने वाले इन ज्ञानावरणादि कर्मोंसे श्रपनी विशेष रज्ञा की है— ज्ञानावरणादि कर्मोंको नष्ट कर केवलज्ञानादि विशेष गुणोंको प्राप्त किया है। तथा श्राप परिप्रहरहित—स्वतन्त्र हैं। इसलिये पूज्य श्रोर सुरिचत हैं। एवं श्रापने ज्ञानावरणादि कर्मोंके विस्तृत—श्रनादिकालिक सम्बन्धको नष्ट कर दिया है श्रतः श्रापकी विशालता-प्रभुता स्पष्ट है—श्राप तीनों लोकोंके स्वामी हैं॥ १३॥

( एकाचरिवरिचतैकैकपादः श्लोकः १ ) येयायायाययेयाय नानानृनाननानन । ममाममाममामामिताततीतिततीतितः ॥१४॥

येयेति—येयः प्राप्यः श्रयः पुरुषम् यै: ते येयायाः । श्रायः प्राप्तः श्रयः सुखं येषां ते श्रायायाः, येयायारच श्रायायारच येयायायायाः तैः येयः प्राप्यः श्रय: मार्गो यस्यासी येयायायाययेयायः तस्य सम्बोधनं हे

१ इस रलोकका प्रत्येक पाद एक-एक व्यय्जन अवरसे बना है।

वैयायायाययेयाय । नाना श्रनेकं, श्रन्नं सम्पूर्णं, नाना च श्रन्नं च नानानृते । श्राननं मुखकमलम्, श्रननं केवलज्ञानम्, श्राननं च श्राननानने । नानान्ने श्राननानने यस्यामा नानान्नाननाननः तस्य सम्बोधनं
हे नानान्नाननानन । मम श्रम्मदः प्रयोगः । ममः मोहः दृश्यतं च लोके
प्रयोगः कामः क्रोधः ममत्वमिति । न विद्यतं ममो यस्यासा श्रममः तस्य
सम्बोधनं हे श्रमम । श्रामो व्याधिस्तम् । श्राम क्रियापदम् । श्राम रोगे
ह्र्यस्य धोः रूपम्, श्रामं श्राम । न मिता श्रमिता श्रपितिता । श्रातिः
महत्वं । श्रमिता श्रातिर्यासां ताः श्रमिताततयः, ईतयः व्याधयः,
श्रमिताततयश्च ताः ईतयश्च श्रमितानतीतयः, तासां तिः संहतिः
श्रमिताततीतिततिः । इतिः गमनं प्रसरः । श्रमिताततीतिततेः इतिः
श्रमिताततीतिततीतः । तां तस्यतीति श्रमिताततीतिततीतितः । तस्य
सम्बोधनं हे श्रमिताततीतिततोतितः । किमुक्तं सवित—हे एवंगुगविशिष्ट मम श्रामं रोगं श्राम विनाशय ॥१४॥

त्रर्थ—हे भगवन् ! त्रापका यह मोत्तमार्गं उन्हीं जीवोंको प्राप्त हो सकता है जो कि पुण्यबन्धके सन्मुख हैं त्रथवा जिन्होंने पहले पुण्यबन्ध कर लिया है। समवसरणमें त्रापके चार मुझ दिखाई देते हैं, त्रापका केवलज्ञान भी पूर्ण है— संसारके सब पदार्थोंको एक साथ जानता है। यद्यपि त्राप ममताभावसे—मोहपरिणामोंसे—रहित हैं तथापि संसार सम्बन्धी अनेक बड़ी-बड़ी व्याधियोंको नष्ट कर देते हैं। हे प्रभो! मेरे भी जनम-मरणकूप रोगको नष्ट कर दीजिये॥ १४॥

( पादाभ्याससर्वपादान्तयमकः, युग्मकयमकः )

गायतो महिमायते गा यतो महिमाय ते । पद्मया स हि तायते पद्मयासहितायते ॥१५॥

गायतो मेति-याहग्भूतः प्रथमः पादः ताहग्भूतो द्वितोयोपि ।

यादग्मूतस्तृतीय: तादशश्चतुर्थे।पि श्रयते इति सर्वपादेषु समानं यत: श्रतो भवति पादाभ्याससर्वपादान्तयमहः।

गायत: स्तुतिं कुर्वत: । के गै रे शब्दे इत्यस्य धो: शत्रन्तस्य प्रयोगः । महिमा माहात्म्यम् । श्रयते गच्छति । गाः वाणीः, गो इत्यस्य शसन्तस्य रूपम् । यतः यस्मात् । महिमानं श्रयते महिम्नायते स्म वा महिमाय: तस्य सम्बोधनं हे महिमाय । ते तव । पदु पाद: । दर्शते च पञ्छब्दस्य खोके प्रयोग: गौ: पदा न स्पृष्टव्या। मया श्रस्मद: भानतस्य प्रयोगः । सः तदः वान्तस्य रूपम् । हि निपातोऽयं स्फुटार्थे । तायते विस्तार्यते। तस्य पादस्य गुगाः विस्तार्थन्ते तेषां विस्तारे सति पादस्यापि विस्तारः कृत: । गुण्गणिनोरभेद:। पद्मया लच्म्या सहिता श्रायितः शरीर।याम: यस्यासौ पद्मयासहितायति: गमकत्वात्सविधि:। यथा देव-दत्तस्य गुरुकुलम् । यथायं गुरुशब्दोन्यमपैत्रते एवं सहित शब्दोपि । श्रथवा पद्मेषु यातीति पद्मयाः। सह हितेन वर्त्तत इति सहिताः श्रायति: श्राज्ञा । सहिता श्रायतिर्यस्यासी सहितायति: पद्मयारचासी सहितायतिश्च पद्मयासहितायति:। तस्य सम्बोधनं हे पद्मयासहितायते। किमुक्तं भवति—हे महिमाय पद्मया सहितायते ते पदं गायत: महिमा श्चयते गा: यत: ततो मया स हि पद तायते विस्तार्यते स्तूयते इत्यर्थः ॥१४॥

श्रथं — हे भगवन् ! श्राप स्वयं माहात्म्यको प्राप्त हैं, श्रापका शरीर भी लद्दमीसे — श्रनुपम सौन्दर्यसे — सहित हैं। श्रथका श्राप कमलोंपर विहार करते हैं — विहार करते समय देव लोग श्रापके चरणोंके नीचे कमलोंकी रचना करते हैं — श्रीर श्रापकी श्राज्ञा भन्यजीवोंका हित करने वाली है। हे प्रभो ! जो श्रापका गुण्गान करता है उसकी वाणीको महत्त्व प्राप्त होता है —

१ महिमा गाः श्रयते इत्यनेन महिम्नः स्तुतिविषयत्वमुक्तम्।

इसकी वाणी स्रनेक स्रतिशयोंसे पूर्ण होती है—स्रतः में भी स्रापके परणकमलोंको—उनके गुणोंको—विस्तृत करता हूँ—उनको सुति करता हूँ।

भावार्थ—जिनेन्द्रदेवके चरणकमलोंकी स्तृति करनेसे पुरुषके वन्नोंमें वह शक्ति निहित होती है जिससे वह सर्वोपकारी इपदेश देनेमें—दिव्यध्वनि खिरानेमें—समर्थ होता है अतः आचार्य समन्तमद्र भी भगवान् वृषभनाथके चरणोंकी स्तृति इस्तेमें प्रवृत्त हुए हैं।। १४।।

## त्र्राजित-जिन-स्तुति:

(श्लोकयमक:)

'सदक्षराजराजित प्रभो दयस्व वर्द्धनः।

सतां तमो हरन् जयन् महो दयापराजितः ॥१६॥

सदिति—सत् शोभनम् । श्रवर श्रनश्वर । न विद्यते जरा वृद्धत्वं बस्यासावजरः तस्य सम्बोधनं हे श्रजर । श्रजित द्वितीयतीर्थकरस्य नाम । प्रभो स्वामिन् । दयस्व-दय दाने इत्यस्य धोः लोडन्तस्य स्पम् । वद्धं नः नन्दनः त्वं यतः । सतां भव्यलोकानाम् । तमः श्रज्ञानम् । हरन् नाशयन् । जयन् जयं कुर्वन् इत्यर्थः । महः तजः वेवलज्ञानम्, दयस्व इत्यनेन सम्बन्धः । दयापर दयाप्रधान । न जितः श्रजितः । किम्कः भवति — श्रन्थे सर्वे जिताः त्वमजितः श्रतः हे श्रजितः भट्टारक महः सद्ज्ञानं दयस्व ॥१६॥

श्रर्थ—उत्तम श्रविनाशी श्रीर जरा रहित हे श्रजितनाथ प्रभो ! श्राप ह्मा श्रादि गुणोंसे वधमान हैं, साधुपुरुषोंके श्रहानश्रन्धकारको नष्ट करनेवाले हैं, विजयी हैं श्रोर काम-कोध श्रादि शत्रुधोंसे श्रजित हैं—काम-क्रोध श्रादि दोषोंसे

१ प्रमाणिका छन्दः 'प्रमाणिका जरौ लगौ' इति लच्चात् ।

रहित हैं। हे दयालु देव! वह दिव्य तेज—केवलज्ञान—मुभे भी दीजिये (जिसके प्रतापसे आप परमपूज्य उत्कृष्ट अवस्थाके प्राप्त हुए हो ) ॥ १६॥

> सदक्षराजराजित प्रभोदय स्ववर्द्धनः । स तान्तमोह रंजयन् महोदयापराजितः ॥१७॥

सद्त्तेति —सह द्व विंचचणै: सह वर्तन्त इति सद्चाः । सद्चाः श्च ते राजानश्च सद्चराजानः तैः राजितः शोभितः सद्चराजराजितः तस्य सम्बोधनं हे सद्चराजराजित । प्रभायाः विज्ञानस्य उदयो वृद्धिः यस्यासौ प्रभोदयस्तस्य सम्बोधनं हे प्रभोदय । स्वेषां स्वानां वा वद्धं नः नन्दनः स्ववद्धं नस्त्वम् । अथवा स्ववद्धं नः अस्माकम् । स एवं विशिष्ट्यः । तान्तः विनष्टः मोहः मोहनीयकर्मं यस्यासौ तान्तमोहः तस्य सम्बोधनं भो तान्तमोह । रंजयन् अनुरागं कुर्वन् इत्यर्थः । महान् पृथुः पृज्यः उद्यः उद्भृतियेषां ते महोद्याः देवेन्द्रचक्रेश्वरादयः । अपराव अन्तःशत्रृत् मोहादीन् आसमन्तात् जयंतीति कर्त्तरि किप् अपराजितः । महोद्याश्च ते अपराजितः । सहोद्याश्च ते अपराजितः । सहोद्याश्च ते अपराजितः कर्मणि इपो बहुत्वम् । समुदायार्थः —हे अजित महोद्यापराजितः । समुदायार्थः —हे अजित महोद्यापराजितः । सहोद्यापराजितः । समुदायार्थः के अजित महोद्यापराजितः । समुदायार्थः —हे अजित महोद्यापराजितः । समुदायार्थः —हे अजित महोद्यापराजितः । सहोद्यापराजितः । समुदायार्थः —हे अजित महोद्यापराजितः । सहोद्यापराजितः । समुदायार्थः —हे अजित महोद्यापराजितः । सहाद्यापराजितः । समुदायार्थः —हे अजित सहोद्यापराजितः । सहाद्यापराजितः । सहाद्यापराजितः । समुदायार्थः । समुदायार्थः —हे अजित सहाद्यापराजितः । स्वयापराजितः । सहाद्यापराजितः । सहाद्याप

अर्थ—समर्थ अथवा चतुर राजाओं से शोभित ! केवलज्ञान-से सहित ! और मोह-विकारसे शून्य ! हे अजित देव ! आप आत्मीय जनोंको बढ़ाने वाले हैं — उन्नत पद्पर पहुँचाने वाले हैं — और महान् ऐश्वर्यसे सहित इन्द्र चक्रवर्ती आदि तथा काम-कोध आदि अन्तरङ्ग शत्रुओं को जीतने वाले बड़े-बड़े मुनियों को अनुरिक्जित-आनन्दित करते हैं। हे प्रभो ! वह सम्यम्हान मुमे भी दीजिये जिसके प्रसादसे आप इस उत्कृष्ट दशाको प्राप्त हुए हो<sup>९</sup> ॥१७॥

## शम्भव-जिन-स्तुतिः (श्रद्धं भ्रमः)

नचेनो न च रागादिचेष्टा वा यरय पापगा। नो वामैः श्रीयतेऽपारा नयश्रीभु वि यस्य च ॥ १८॥ पूतस्वनवमाचारं तन्वायातं भयाद्रुचा। स्वया वामेश पाया मा नतमेकाच्य शंभव॥१९॥

( युग्मं )

नचेन इति—नच प्रतिषेधवचनम् । इनः स्वामी । नच प्रतिषेधे ।
रागः ग्रादियेषां ते रागादयः तेषां चेष्ठा कायव्यापारः रागादिचेष्ठा । वा
समुच्चये । यस्य देवस्य तव । पापं गच्छतिति पापगा । चेष्ठा च पापगा
सस्य नचास्ति । नो नच । वामै: चुद्रैः मिथ्यादृष्टिभिः । श्रीयते श्राश्रीसते । ग्रपारा श्रगाधा श्रथंनिचिता । यस्य ते । नयस्य श्रागमस्य त्वद्मिप्रावस्य श्रीः लक्ष्मीः नयश्रीः । भुवि लोके । हे शंभव एवंविशिष्टस्त्वं मा
पायाः । उत्तरस्त्वोकेन सम्बन्धः ।। १८ ।।

पूतस्वेति—पूतः पवित्रः सु सुष्टु श्रनवमः गणधराद्यनुष्ठितः श्राचारः पापिक्रयानिवृत्तिर्थस्यासौ प्तस्वनवमाचारः श्रतस्तं प्तस्वनव-माचारम्। तन्वा शरीरेण श्रायातं श्रागतम्। भयात् संसारभीतेः। रुचा तेजसा। स्वया श्रासीयया श्रात्मीयतेजसेत्यर्थः। वामाः प्रधानाः प्रधा-

१ 'महोदयस्व' इति पूर्वश्लोकगतकमंक्रियाभ्यां सम्बन्धः । श्रथवा 'स्वबद्दं नः' इत्यस्य 'सु + श्रव + ऋद् + नः' इति च्छेदं विधाय 'हे ऋद्सम्पन्न ! नोऽस्मान्; स्ववसुष्ठु रच्चे'—त्यर्थकरणे न पूर्वेण श्लोकेन सहान्वय-योजनप्रयासः करणीयः ।

२ न श्रवमः श्रनवमः श्रनधम इत्यर्थः । "निकृष्टप्रतिकृष्टार्वरेफया-प्रवमाधमाः "समाः" इत्यमरः ।

नेपि वामराब्दः प्रवर्तते । वामानामीशः स्वामी वामेशः तस्य सम्बोधनं हे वामेश । पायाः रच । पा रच्यो इत्यस्य घोः श्राशीर्श्विङःतस्य प्रयोगः । मा श्रस्मदः इवन्तस्य रूपम् । नतं प्रयातम् । एकैः प्रधानैः श्रद्धः पूज्यः एकार्त्यः, श्रथवा एकश्चासावर्त्यश्च एकार्त्यः तस्य सम्बोधनं हे एकार्त्य । श्रम्भवः तृतीयतीर्थकरभद्दारकः तस्य सम्बोधनं हे शम्भव ! किमुक्तः भवति—यस्य न इनः रागादिचेष्टा च पापगा यस्य नास्ति यस्य नाश्रीयते वामैः नयश्रीः हे शम्भव स त्वं स्वतेजसा मा श्रागतं शोभनाचारं नतं पायाः एतदुक्तः भवति ॥ १६॥

त्रर्थ—जिनके पाप बन्ध करानेवाली रागादिचेष्टाश्रोंका सर्वथा श्रभाव हो गया है श्रौर जिनकी श्रपार नयलहमीको भूमितलपर मिथ्यादृष्टि लोग प्राप्त नहीं हो सकते ऐसे, इन्द्र चक्रवर्ती श्रादि प्रधान पुरुषोंके नायक !श्रद्धितीय पूज्य ! हे शंभवनाथ जिनेन्द्र! श्राप सबके स्वामी हैं--रच्चक हैं, श्रतः श्रपने दिन्य तेजद्वारा मेरी भी रच्चा की जिये। मेरा श्राचार पवित्र श्रौर उत्कृष्ट है। मैं संसारके दुःखोंसे डर कर शरीरके साथ श्रापके समीप श्राया हूं।

भावार्थ—'में किसोका भलाया बुराकरू" इस तरह रागद्वेषसे पूर्ण इच्छा और तदनुकूल कियाए यद्यपि वीतराग के
के नहीं होतीं तथापि वीतरागदेवकी भिक्तसे भक्त जीवोंका
स्वतः भलाहो जाता है, क्योंकि वीतरागकी भिक्तसे शुभ कर्मोमें
अनुभाग (रस) अधिक पड़ता है, फलतः पाप कर्मोंका रस
घट जाता अथवा निर्वेल पड़ जाता है और अन्तराय कर्म
बाधक न रहकर इष्टकी सिद्धि सहज ही हो जाती है।
इसी नयदृष्टिको लेकर अलंकारकी भाषामें आचार्य समन्तभद्र भगवान् शंभवनाथसे प्रार्थना कर रहे हैं कि मैं संमारसे
डर कर आपकी शरणमें आया हूं, मेरा आचार पवित्र है और
मैं आपको नमस्कार कर रहा हूं अतः आप मेरी रक्ता की जिये,

क्योंकि श्राप इस कार्यमें समर्थ हैं स्त्रापकी शरणमें पहुंचनेसे रज्ञाकार्य स्वतः ही विना श्रापकी इच्छाके बन जाता है।। १८,१६॥

( ऋद्धिमः )

धाम स्वयममेयात्मा मतयाद्भ्रया श्रिया । स्वया जिन विधेया मे यदनन्तमविभ्रम ॥२०॥

ध।मेति—धाम श्रवस्थानं तेजो वा। शोभनः श्रयः पुरुषं सुखं वा यस्मिन् तत् स्वयम् । श्रधवा स्वयं श्रात्मना । श्रमेयः श्रपिरमेयः श्रात्मा श्रानं स्वभावो वा यस्यासौ श्रमेयात्मा । मतया श्रभिमतया । श्रद्भया । महत्या । श्रिया लच्म्या । स्वया र श्रात्मीयया । हे जिन परमेश्वर । विषेयाः कुरु । वि पूर्वः धाञ करोत्यथे वर्त्तते । मे मम । यत् श्रन्तं न विद्यते श्रन्तो विनाशो यस्य तद्नन्तं धाम । विभ्रमः मोहः न विद्यते विभ्रमो यस्यासावविभ्रमः । तस्य सम्बोधनं हे श्रविभ्रम । एत-दुक्तं भवति—हे जिन श्रविभ्रम स्वकीयया श्रिया धाम श्रवस्थानं यद-नन्तं मे मम तत् विष्रेयाः ॥ २०॥

श्रथ—हे मोहरहित शंभवनाथ जिनेन्द्र ! श्राप श्रपनी श्रमिमत विशाल लद्मीसे ही श्रमेयात्मा—श्रनन्तज्ञानी हुए हो श्रतः श्राप मुभे भी उत्तम पुण्य या सुखतं सहित वह धाम—स्थान, तेज श्रथवा ज्ञान प्रदान श्रीजिये जिसका कभी श्रन्त न हो॥ २०॥

## श्रभिनन्दन जिन स्तुतिः श्रद्धभ्रमः।

त्रप्रतमः स्वनतारक्षी तमोहा वन्दनेश्वरः । गहाश्रीमानजो नेता स्वव मामभिनन्दन ॥२१॥

१ श्रद्भं बहुलं बहु: इत्यमरः । २ स्वाज्ञाताबात्मनि

श्रतम इति—तमः श्रज्ञानं न विद्यते तमो यस्यासावतमाः तस् सम्बोधनं हे श्रतमः । स्वतः श्रात्मनः नताः प्रण्ताः स्वस्भिन् नताः व स्वनताः । श्रारचणशीलः श्रारची । स्वनतानामारची स्वनतारची । तमे मोहं च हन्ति जहातीति तमोहा त्वं वन्दनेश्वरः वन्दनायाः ईश्वर स्वामी वंदनेश्वरः । महती चासौ श्रीश्च महाश्रीः महाश्रीः विद्य यस्यासौ महाश्रीमान् । न जायत इत्यजः । नेता नायकः । स्वव र सुपूर्वस्य श्रव रचणे इत्यस्य धोः लोडन्तस्य रूपम् । मां श्रस्मदः इवन्त स्य रूपम् । श्राभनन्दनः चतुर्थजिनेश्वरः तस्य सम्बोधनं हे श्राभनन्दन किमुक्तं भवति—हे श्राभनन्दन श्रतमः स्वनतारची सन् त्वं तमो सन् इत्येवमादिः सन् मां श्राभरच ॥ २१॥

त्रर्थ—हे अज्ञानान्धकारसे रहित ! हे अभिनन्दननार जिनेन्द्र ! जो आपको नमस्कार करते हैं उनकी आप रचा कर हैं। आप मोहसे रहित हैं, वन्दनाके ईश्वर हैं—सबके वन हैं, अनन्त चतुष्ट्य तथा अष्टप्रातिहार्य रूप लह्मीसे सहितहें, अश् हैं—भावो भवशहण रूप जन्मसे रहित हैं—और नेता हैं—मोच मार्गके उपदेशक हैं; अतः मेरी भो रचा कीजिये—मुभे भं संसारके दु:खोंसे बचाइये॥ २१॥

> (गर्भे महादिशि चैकाचरश्चतुरत्तरचक्रश्लोकः ।) नन्द्यनन्तद्भयनन्तेन नन्तेनस्तेऽभिनन्दन । नन्दनर्द्धिरनम्रो न नम्रो नष्टोऽभिनन्द्य न ॥२२॥

१ चक्राकार गोल रचना बनाकर उसके बीचमें स्वरूप गोलाकार गर्भ चक्रमध्यकी रचना करे। फिर चक्रमध्यसे चारों दिशाश्रोंमें चार श्रारोंक रचना करे। इस श्रलंकारमें गर्भ श्रीर चार महादिशाश्रोंके श्रान्त श्राचर एक समान होते हैं। चित्र परिशिष्टमें देखिशे। यह श्रलंकार इ पुस्तकवे २३वें श्रीर २४वें श्लोक में भी हैं। २ नन्दी + श्रनन्तर्दि + श्र नन्द्यनन्तेति—चक्रं भूमौ ज्याखिख्य गर्भे चक्रमध्ये चतस्षु महादिश्च च एकाक्ररैः समानाक्ररैभैवितब्यम् । चक्रमध्ये नकारं दत्वा, तस्योध्वं बिह्मांगे ग्ररमध्ये 'न्द्य' न्यस्य तस्याप्यूर्ध्वं महादिशि नकारं संस्थाप्य, नेमिमध्ये दिख्णदिशि 'न्त्रहुर्य' ग्रक्षरे न्यसनीये । पुनर्महादिशि नकारं संस्थाप्य ग्ररमध्ये 'न्ते' न्यस्य, गर्भे पुनरिष नकारो न्यसनीयः । पुनरिष गर्भे नकारः । श्ररमध्ये 'न्ते' न्यस्य, महादिशि नकारः । एवं सर्वत्र तस्य संदृष्टः । सप्ताचराणि समानानि गर्भाक्ररेणेवैकेन लभ्यन्ते । श्ररमध्ये चत्वार्यक्रराणि श्रन्यानि समानानि लभ्यन्ते । महादिष्वि चक्ष्यार्थक्रराणि श्रन्यानि समानानि लभ्यन्ते । महादिष्वि चक्रार्थक्रराणि श्रन्यानि समानानि लभ्यन्ते । महादिष्वि चक्रार्थक्रराणि श्रन्यानि समानानि लभ्यन्ते । पृवं सर्वे चक्ररुद्धिका चक्रस्थितसप्तदशाक्षराणि गृहीत्वा रखोकः सम्पद्यते । पृवं सर्वे चक्ररुद्धिका रह्याः ।

श्रस्यार्थ: कथ्यते—नन्दो वृद्धिः सोस्यास्तीति नन्दी श्रथवा नन्दनशीलो नन्दी श्रशुप्यिप शीले ि श्वन् भवित । श्रनन्ता ऋदिः विभूतिर्यस्यासौ श्रनन्ति द्धिः । न विद्यते श्रन्तो विनाशो यस्यासावनन्तः वन्दी चासौ श्रनन्ति द्धिः । न विद्यते श्रन्तो विनाशो यस्यासावनन्तः वन्दी चासौ श्रनन्ति द्धिः नन्दानन्ति स्वासावनन्तरः नन्दा तस्य सम्बोधनं हे नन्दानन्ति र्धनन्ता । इन स्वामिन् । नन्ता स्तोता । इनः स्वामी, सम्पद्यत इत्यध्याद्दार्थः । ते तव । हे श्रमिनन्दन । नन्दना ऋदिर्यस्यासौ नन्दनि द्धः । न नम्रः श्रनम्रः । न प्रतिषेधे । किमुक्तः भवित—प्रवृद्धश्रीर्थः पुरुषः स तव श्रनम्रो श्रप्रणतः न किन्तु नम्र एव । नम्र प्रणतः यः स नष्टो विनष्टो न । श्रमिनन्दा त्या श्रमिनन्दा इत्यध्या- हार्यः । किमुक्तः भवित— हे श्रमिनन्दा तो नन्ता इनः सम्पद्यते कृतः नन्दनि द्धः यतः, श्रप्रणतो नास्ति ते श्रमिनन्दा च यो नम्र स विनष्टो न यतः ॥ २२ ॥

न्तः, एषां कर्मधारये सित सम्बुद्धौ रूपम्, 'इन' इति सम्बुद्धौ पृथक पदम् । 'नन्ता + इनः' इति पद्रुद्धेदः । 'स्वा' इति पदमध्या-हार्यम् ।

ऋर्थ—समृद्धि-सम्पन्न, अनन्त ऋदियों से सहित अन्तरहित हे अभिनन्दन स्वामिन् ! आपको नमस्कार क नाला पुरुष (आपके ही समान सबका) ईश्वर हो जाता है। बड़ी बड़ी ऋदियों के धारी हैं वे आपके विषयमें अनम्र न हैं—आपको अवश्य ही नमस्कार करते हैं और जो आप स्तुति कर नम्न हुए हैं वे कभी नष्ट नहीं होते—अवश्य ही अ नाशी मोचपदको प्राप्त होते हैं।

भावार्थ—जो सच्चे हृदयसे भगवानको नमस्कार करते वे अनेक बड़ी ऋद्वियोंको प्राप्त होते हैं और अन्तमें कमों चय कर अविनाशी मोच पद पा लेते हैं। इसलिए आचार ठीक ही कहा है कि आपको नमस्कार करनेवाले पुरुष आप ही समान संसारके ईश्वर हो जाते हैं।।२२।।\*

( गर्भे महादिशि चैकात्तरचक्रस्तोकः )

नन्दनश्रीजिन त्वा न' नत्वा' नर्द्धया स्वनन्दि न' । नन्दिनस्ते विनन्ता न' नन्तानऽन्तोभिनन्दन ॥२३॥

नन्द्नेति—नन्दना चासौ श्रीश्च नन्दनश्रीः पुरुषो वा। हे जिन स्वा युष्मदः इवन्तस्य प्रयोगः। न न नत्वा किन्तु नत्वैव। ऋद्ध्य चिभूत्या सह स्वनन्दि, कियाविशेषाम्। स्वनन्दि यथा भवति तथा स्वह यथा भवति। नन्दिनः समृद्धिमतः। ते तव। विनन्ता च विशेषनन्ता न न नन्ता स्तोता। श्रनन्तः श्रविनश्वरः सिद्धः सम्पद्यते यतः। श्रीभनन्दन। किमुक्तः भवति—हे श्रीभनन्दन जिन नन्दिनरते नःदनश्री

क्षनात्यद्भुतं भुवनभूषण भूतनाथ भूतैगु धोर्भु वि भवन्तमभिष्टुवन्तः तुल्या भवन्ति भवतो ननु तेन किंवा भूत्याश्रितं य इह नात्मसमं करोति।

- भक्तामरस्त्रोत्रे मानतुंगः

१-१, २-२ द्वी नज् शन्दी प्रकृतार्थस्य दाद्ये स्चयतः ।

ऋद्ध्या सह त्वा न न नत्वा विनन्ता च तव न न यस्मात् नन्ता सर्वोपि श्रनन्तसिद्धः सम्पद्यते॥ २३॥

श्रर्थ—हे श्रभिनन्दन जिन! श्राप श्रनन्त-चतुष्टयरूप समृद्धिसे सुशोभित हैं। जो समृद्धिशाली पुरुष प्रसन्नचित्त होकर श्रपनी विभूतिके साथ श्रापकी पूजा करता है—श्रापको नमस्कार करता है—वह श्रवश्य हो श्रनन्त हो जाता है—जन्ममरणसे रहित सिद्ध हो जाता है।।२३।।

( गर्भमहादिशैकात्तरचक्रश्लोकः )

नन्दनं त्वाप्यनष्टो न नष्टोऽनत्वाभिनन्दन । नन्दनस्वर नत्वेन' नत्वेनः' स्यन्न नन्दनः ॥२४॥

नन्दनं त्वेति—नन्दनं वृद्धिकरं। त्वा युष्मदः इवन्तस्य रूपम्।
सान्य प्राप्य । नष्टो विनष्टो न । नष्टो विनष्टोऽनत्वा स्रस्तुत्वा। हे
स्रामानन्दन । नन्दनः प्रीतिकरः स्वरो बचनं यस्प्रासौ नन्दनस्वरः तस्य
सम्बोधनं हे नन्दनस्वर । त्वा इत्यध्याद्दार्यः । त्वा नत्वा स्तुत्वा । इन
स्वामिन् । नतु एनः पापम् । स्यन् । विनाशयन् न नन्दनः किन्तु नन्दन
एव । द्वी नच्चौ प्रकृतमर्थं गमयतः । किमुक्तं भवति—हे स्रामानन्दन त्वा
नन्दनं स्राध्य व नष्टः यो नष्टः सः स्रनस्वैव, त्वा नत्वा एनः स्यन् न तु न
नम्दनः किन्तु नन्दम एव ॥२४॥

श्रर्थ—हे मधुरभाषी श्रभिनन्दन जिन ! श्राप केवल-इ।नादि गुणोंसे सम्पन्न हैं। श्रापको पाकर संसारमें कोई भी जीव नष्ट नहीं हुश्रा—श्रापके चरणकमलोंका श्राश्रय पाने-बाला हरएक प्राणी श्रवश्य ही श्रविनाशी मोच्चपदको प्राप्त

१ 'नत्वा + इन' इति पदच्छेदः । २ 'नतु + एन:-पापमिति पदच्छेदः ।

हो जाता है। संसारमें नष्ट वही हुमा है—जन्म-मरणके दु वही उठा रहा है—-जिसने (हृदय से) आपको नमस्कार नह किया। हे स्वामिन्! जो आपको नमस्कार कर दुष्कर्मोंको— पापोंको—नष्ट करता है वह अवश्य ही ज्ञानादि गुणोंसे वध मान या सम्पन्न हो जाता है।

भावार्थ—जिनका हृदय आपकी भिक्तसे उज्ज्वल होता वे ही जीव दुष्कर्मोंका चय कर उच्च अवस्थाको प्राप्त होते हैं आदमासे परमात्मा होजाते हैं—और वे ही जीव अन्तमें सर्किंगोंका विनाश कर मुक्त अवस्थाको प्राप्त होते हैं —संसार के दु:खोंसे पूर्णतया छूट जाते हैं।। २४॥

#### सुमति-जिन-स्तुतिः (समुद्गक्यमकः ।)

देहिनो जयिनः श्रेयः सदाऽतः सुमते ! हितः ।

देहि नोजयिनः ' श्रेयः स दातः सुमतेहितः ॥२५॥

देहीति—याद्दाभूतं पूर्वाद्धः पश्चाद्धः मिष ताद्दाभृतमेव समुद्गा इव समुद्गकः।

देहिन: प्राणिन: । जयिन: जयनशीलस्य । कर्त्तरि ता । श्रेय: श्रब णीय: । सदा सर्वकालम् । श्रत: श्रस्माद्धेतो: हे सुमते । हित: स्वम् सुमितिरिति पंचमतीर्थङ्करस्य नाम । देहि हुदाज्दाने इत्यस्य घो लोडन्तस्य रूपम् । नः श्रस्माकम् । न जायते इत्यजः । इन स्वामिन् श्रेयः सुखम् । स एवं विशिष्टस्त्वम् । हे दातः दानशील । मतं श्रागम

१ नः + श्रजः + इनः इति पद्धक्षेदः ! श्रज शब्दः स्वौजसमीहि।
सुप्रत्ययः । ससजुषोरुरिति रुत्वम् । 'भो भगो श्रघो श्रपूर्वंस्य योऽशि
इति रोर्यादेशः । लोपः शाकल्यस्येति विकल्पेन यकारलोपः । ततो ना
विकल्पत्वाल्लोपः ।

इंहितं चेष्टितम्। मतं च ईहितं च मतेहिते शोभने मते हिते यस्यासौ सुन-तेहितः। किमुक्तं भवति—यो देहिनः श्रेयः यो वा दानशीचः यो वा सुमतेहितः हे सुमते स त्वं श्रतः देहि नः श्रोबः॥२४॥

त्रर्थ — हे सुमित जिनेन्द्र ! त्राप कर्म रूप शत्रुत्रों को जीतने-वाले प्राणियों के उपासनीय हैं — जो प्राणी अपने कर्म रूप शत्रुत्रों को जीतना चाहते हैं वे अवश्य ही आपकी उपासना करते हैं (क्यों कि आपकी उपासना के बिना कर्म रूप शत्रु नहीं जीते जा सकते ) आप सदा उनका हित करनेवाले हैं, आपके द्वारा प्रहाित धागम और आपकी चेष्टाएं उत्तम हैं। आप अज है — जन्म-मरण्की व्यथासे रहित हैं, सबके स्वामी हैं। हे दानशील भगवन ! मुक्ते भो मोचहरण कल्याण प्रदान की जिये।।२४॥

( चक्रश्लोकः )

वरगौरतनुं देव वंदे नु त्वाक्षयार्ज्जव । वर्जयार्त्तिं त्वमार्याव वर्यामानोरुगौरव ॥२६॥

वरगौरेति—वरा श्रष्टिंग गौरी उत्तप्तकाञ्चनिमा तनुः शरीरं पस्यासी वरगौरतनुः श्रतस्तं वरगौरतनुः । हे देव भद्दारकः। वन्दे स्तौमि । हु श्रत्यर्थम् । त्वा भद्दारकम् । चयः विनाशः श्रार्जवं ऋजुत्वम्, श्रपेचा- पूर्वकारित्विमिन्यर्थः । इयश्च श्रार्जवं च चयार्जवे न विद्येते चयार्जवे पस्यासावच्यार्जवः तस्य सम्बोन्धनं हे श्रच्यार्जवः । वर्जवः निराकुरुः ।

१ इसकी रचना २२ वें श्लोकके समान है, उसमें गर्भ श्रीर शार महादिशाश्रोंके श्रान्तम श्रचर एक समान थे परन्तु इसमें महा-दिशाश्रोंके श्रवर भिन्न है। यह श्रलंकार इस प्रन्थके ५३ श्रीर ४४ सम्बरके श्लोकों में भी है। चित्र परिशिष्टमें देखिये।

२ 'त्वा + अस्यार्ज्जव' इति पदच्छेद: । श्रक्तयोऽविनश्वर: श्रार्ज्ञवो-ऽमाक्तिव जक्तयाः धर्मीयस्य स तत्सम्बोधनम् ।

श्वर्ति पीडाम्। त्वं श्रार्य योगिन्। नः इत्यध्याहार्यः तेन सम्बन्धः नः श्रमान् । श्रव रखः । हे वर्य प्रधान । श्रमानोरुगौरव श्रमानं श्रपरिमाणं उरु महत् गौरवं गुरुत्वं यस्य सः श्रमानोरुगौरवः तस्य सम्बोधनं हे श्रमानोरुगौरव । एठदुक्तं भवति—हे देव त्वा घन्दे श्रस्माकं श्रतिं- वर्जय । श्रस्मान् रच्च च ॥२६॥

श्रथं — हे विनाश श्रीर श्रविवेकसे रहित ! ( श्रथवा । श्रविवाशी श्राज्य धर्मसे सहित ! ) हे श्रार्थ ! हे सर्वोत्तम ! श्रपित-विशाल गौरवसे युक्त ! सुमितदेव ! जिनका शरी तपाये हुए सुवर्णके समान श्रत्यन्त गौर वर्ण है ऐसे श्रापके लिं में नमस्कार करता हूं । श्राप मेरे जन्म मरणके दुःख नष्ट की जिं तथा संसारके दुःखोंसे मेरी रज्ञा की जिये ॥ २६ ॥

# पद्मप्रभ-जिन-स्तुतिः

( श्रद्ध भ्रमः )

श्रपापापदमेयश्रीपादपद्म प्रमोऽर्दय । पापमप्रतिमामो मे पद्मप्रम मतिप्रद ॥२७॥

श्रपापिति --पापं पुराकृतं दुष्कृतम् आपत् अन्यकृतशारीरमाः सदुःसम्, पापं च आपच पापापदौ न निग्रेते पापापदौ ययोस्तौ अप पापदौ । अमेया अपिरमेया श्री र्लंचमाः ययोस्तौ अमेयश्रियौ । अप पापदौ च तावमेयश्रियौ च तौ अपापापदमेयश्रियौ । पाद।वेव पा पादपश्रौ । अपापापदमेयश्रियौ तौ पादपश्रौ यस्यासौ अपापापदमेयश्रं पादपश्रः तस्य सम्बोधनं हे अपापापदमेयश्रोपादपश्र । प्रभो स्वामिष् मर्दय हिंसय विनाशय । पापं दुष्कृतस् । स्रप्नतिमा स्रनुपमा स्राभा दोसि-बंस्यासावप्रतिमाभः स्रनुपमतेजाः । मे मम । पद्मप्रभ षष्ठ तीर्थं कर । मतिं सिंद्रज्ञानं प्रददातीति मतिप्रदः तस्य सम्बोधनं हे मतिप्रद । एत-दुक्तं भवति—हे पद्मप्रभ मम पापं स्रदेय । स्रन्यानि सर्वाणि पदानि तस्यैव विशेषणानि ॥२०॥

श्रथ—हे प्रभो ! श्रापके चरणकमल पूर्वसंचित पापकर्मसे रहित हैं, श्रापत्तियोंसे शून्य हैं, श्रोर श्रपरिमित लह्मी के—शोभाके-श्राधार हैं। तथा श्रापस्वयं भी श्रनुपम श्राभासे—तेजसे सहित हैं। हे सम्यग्झानके देनेवाले पद्मप्रभ जिनेन्द ! मेरे भी पापकर्म नष्ट कीजिये।

भावार्थ--त्रापके निष्पाप — पवित्र चरणकमलों के त्राश्रयसे मनुष्यको वह सम्यग्झान प्राप्त होता है, जिसके द्वारा वह त्र्यने समस्त पापकर्म तथा उनके फलस्वरूप प्राप्त हुई त्र्यापत्तियों को नष्टकर त्र्यनन्तचतुष्ट्रयरूप लच्मीसे सहित होजाता है त्र्यौर तब उसकी त्रात्मा त्र्यनन्त तेजसे प्रभासित हो उठती है।।२०॥

( गतप्रत्यागतपादयम्करलोकः )

वंदे चारुरुचां देव भो वियाततया विभो । त्वामजेय यजे मत्वा तिमतांतं ततामित ॥२८॥

वन्दे इति —प्रथमपादस्थात्तरचतुष्टयं क्रमेणालिख्य पठित्वा पुन-रिप तेवां ब्युत्क्रमेण पाठः कर्त्तं व्यः । क्रमपाठे यान्यत्तराणि विपरीत-पाठेऽपि तान्येव । एथं सर्वे पादा द्रष्टव्याः ।

वन्दे नौमि । चार्वी शोभना रुग् दोष्तिर्भिक्तिर्वो येषां ते चारुरुचः मतस्तेषां चारुरुचाम् । देव भो भट्टारक ! वियाततया वियातस्य भावो

वियातता तया वियाततया धृष्टस्वेन । विभो प्रभो । स्वाम् । श्रजेयां जीयत इत्यजेयः तस्य सम्बोधनं श्रजेय । यजे पूजये । मत्वा विचा तिमतः नष्टः श्रम्तः चयो यस्यासौ तिमतान्तः तं तिमतान्तम् । प्रतिपादितं श्रमितः श्रमेयं वस्तु येनामौ ततामितः तस्य सम्बोधनं ततामित । एतदुक्तं भवति —भो चारुरुचां देव त्वां वन्दे यजे च विय तया । श्रन्यान्यस्यैव विशेषणानि ॥ २८॥

श्रथं —हे विभो ! श्राप उत्तम क्रान्ति, भक्ति श्रथवा ज्ञाने सम्पन्न जीवोंके देव हो — उनमें श्रत्यन्त श्रेष्ठ हो — श्रन्तरङ्ग श्र बहिरङ्ग शत्रश्रोंसे श्रजेय हो, श्रनन्त पदार्थोंका निरूपण कर वाले हो श्रथवा ज्ञान-दर्शनादि गुणोंसे विस्तृत श्रोर सीमारी हो। हे पद्मप्रभदेव ! मैं श्रापको श्रन्तरहित -श्रविन श्वर म कर बड़ी घृष्टतासे नमस्कार करता हूँ श्रोर बड़ी घृष्टतासे श्रापकी पूजा कर रहा हूं।

भावार्थ--यहां श्राचार्यने यह भाव व्यक्त किया है कि इ इन्द्र तथा गणधर भी श्रापके योग्य श्रापकी पूजा वा नमस रादि नहीं कर सकते तब श्रापके प्रति मेरा पूजन वा नमस रादि करना घृष्टताके सिवाय श्रीर क्या हो सकता है ? ॥२

# सुपार्श्व-जिन-स्तुतिः

( मुरजः )

स्तुवाने कोपने चैव समानो यन्न पावकः । भवानेकोपि नेतेव त्वमाश्रेयः सुपादर्वकः ॥२९॥ स्तुवान इति—स्तुवाने वन्दमाने । कोपने क्रोधने कोपं करोर्व कोषनः श्रुतस्तस्मिन् । च समुष्चये । एवाऽधवारसे । समानः सम्र

१ 'धष्टेषिष्णुर्वियातस्यः इत्यमरः । २ स्युट् च ।

बत् यस्मात् । न प्रतिषेधे । पुनातीति पावकः पवित्रः । नाग्नः । भवान् भद्दारकः । न प्रतिषेधे । एकोपि प्रधानीपि श्रसहायोपि । नेतेव नायक इव । खं युद्मदः प्रयोगः । श्राश्रेयः श्राश्रयणीयः । सुपार्श्वकः सप्तम-तीर्थंकरस्वामी । किमुक्तः भवति—स्तुतिं करोति यः कोपं करोति यः क्योः ह्योनं न समानः किन्तु समान एव । ततः त्वं सुपार्श्वकः एकोपि सन् पावक इति कृत्वा नेतेव सर्वेरिप श्राश्रेयः ॥ २१ ॥

श्रर्थ — हे भगवन ! सुपार्श्वनाथ ! श्राप, स्तुति करनेवाले श्रोर निन्दा करनेवाले — दोनोंके विषयमें समान हैं — रागद्धेष से रहित हैं। सबको पवित्र करनेवाले हैं — सबको हितका उपदेश देकर कर्मबन्धनसे छुटानेवाले हैं। श्रतः श्राप एक श्रस-हाय (दूसरे पत्तमें प्रधान ) होनेपर भी नेताकी तरह सबके द्वारा श्राश्रयणीय हैं — सेवनीय हैं।

भावार्थ जिस तरह एक ही नेता अनेक आदिमियोंको मार्ग प्रदर्शनकर इष्ट स्थानपर पहुँचा देता है उसी तरह आप भी अनेक जीवोंको मोचमार्ग बतलाकर इष्ट स्थानपर पहुंचा देते हैं और स्वयं भी पहुंचे हैं अतः आप सबकी श्रद्धा और भक्तिके भाजन हैं ॥२६॥

#### चन्द्रप्रभ-जिन-स्तुति: ( सुरजः )

चन्द्रप्रभो दयोजेयो विचित्रेऽभात् कुमराडले । रुन्द्रकोभोक्षयोमेयो रुचिरे भानुमराडले ॥३०॥

चन्द्रप्रभ इति चन्द्रप्रभः ग्रष्ठमतीर्थकर: । दसते इति दबः एकः । न जीयते इत्यजेयः जितारिचक इत्यर्थः । चिचित्रे नानाप्रकारे । ममात् शोभितः भा दीप्तौ ग्रस्य घोर्लकन्तस्य रूपम् । कुमरहसे पृथ्वी-

१ एके मुख्यान्यकेवलाः ।

मगडते मगडलांभिति वृत्तप्रदेशस्य संज्ञा। रुन्दा श्रमन्दा महत्ती शे दीति यस्यासी रुन्द्रशोभः। न श्रीयत इत्यचयः। श्रमेयः भपिते रुचिते दीप्ते। भानूनां प्रभाणां मगडलं संघातः भानुमगडलं ति भानुमंडले सित । चन्द्रेण सह रलेषः। कानिचित्साधम्येण विशेषण कानिचिद्धे धम्येण। एतदुक्तः भवति— चन्द्रप्रभस्त्वं कुमगडले विशेषणात्र रुचिरे भानुमंडले सित । श्रन्यानि चन्द्रप्रभम्हारकस्यैव विशेषणानि। दयः श्रजेयः रुन्द्रशोभः श्रच्यः श्रमेयः चन्द्रप्रभचन्द्रयोः स्वत्तं, किन्तु एतावान् विशेषः। स जेयो राहुणा श्रयमजेयः। स स्वश्रयमचयः। स मेयः श्रयममेयः। स पृथ्वीमगडले श्रयं पुनस्त्रेजो श्रक्षोके च। श्रयं ठयक्तिरेकः॥ ३०॥

श्रर्थ —हे चन्द्रप्रभ जिनेन्द्र ! श्राप चन्द्रमा-जैसी प्रभा सम्पन्न हैं परन्तु चन्द्रमा श्रीर श्रापमें निम्नलिखित व्यतिरेव विशेषताएं हैं। त्राप सबके रत्तक हैं—सबको सुख देनेवाले परन्तु चन्द्रमा चकवा-चकवी त्रादिको दुःख देनेवाला है। ऋ श्रजेय हैं-किसीके द्वारा नहीं जीते जा सकते--परन्तु चन्द्र राहुके द्वारा जीत लिया जाता है। श्राप तीनों लोकों तथा ऋलो में भी प्रकाशमान रहते हैं--सब जगहके पदार्थांको जानते परन्तु चन्द्रमा सिर्फ पृथ्वी-मण्डलमें ही प्रकाशमान रहता है आपकी शोभा रुन्द्र है—अतिविशाल है—परन्तु चन्द्रमाकी शोभ सीमित है। त्राप चय-रहित हैं, किन्तु चन्द्रमा चय साह है--कृष्णपत्तमें कम कम से त्तीण होता जाता है। आप अमे हैं--- अपरिमित हैं अर्थात् आपके गुर्णोका कोई परिमाण नहीं श्रथवा आप प्रमाणके विषय नहीं हैं; परन्तू चन्द्रमा मेय है-परिमित है - उसके १६ कलायें हैं तथा प्रमाणका विषय है, आ सूर्यमण्डलके दैदीप्यमान रहते हुए भी शोभायमान रहते परन्तु चन्द्रमा सूर्यमण्डलके सामने शोभा-रहित होजाता है

१ रुन्द्री विपुत्तम् ।

भावार्थ--इस श्लोकमें चन्द्रप्रभ इस श्लिष्ट विशेषणसे पहले तो अन्टम तीर्थकर चन्द्रप्रभ श्रौर चन्द्रमामें सादृश्य बत-लाया गया है पर्नतु बादमें श्रन्य विशेषणोंकेद्वारा चन्द्रमाकी अपेद्या श्रिष्टमतीर्थकरमें-वैशिष्ट्य सिद्ध किया गया है ॥३०॥

( मुरजः )

प्रकाशयन् समुद्भूतस्त्वमुद्घांककलालयः । विकासयन् समुद्भूतः कुमुदं कमलाप्रियः ॥३१॥

प्रकाशिति—चन्द्रप्रभः श्रभादिति सम्बन्धः । कि विशिष्टः प्रकाश्यम् तिमिरं प्रपाटयम् । खं श्राकाशं । उद्भृतः उद्गतः । त्वं । उद्घः महान् श्रंकः चिह्नं यस्यासौ उद्घांकः, कलानां कलागुणविज्ञानानां लेखानां वा श्रालयः श्राधारः कलालयः, उद्घांकश्चासौकलालयश्च उद्घांककलालयः । विकासयम् प्रबोधयम् । समुद्भूतः । कुमुदं पृथ्वी- हर्षम् । श्रन्यत्र कुमुदं पुष्पम् । कमलायाः लच्न्याः प्रिय हृष्टः । श्रन्यत्र कमलानां पद्मानां श्रप्रियः श्रनिष्टः कमलाश्रियः । एतदुक्तं भवति—त्वं-चन्द्रप्रभोऽभात् एतत् कुर्वन् एवं गुणविशिष्टः चन्द्रेण समानः । श्रवेषालंकारोऽयम् ॥३१॥

त्रर्थ-हे विभो ! त्राप चन्द्ररूप हैं, क्योंकि जिस तरह चन्द्रमा उदय होते ही त्राकाशको प्रकाशित करता है उसी तरह त्राप भी (केवल ज्ञानके प्राप्त होनेपर) समस्त लोकाकाश और श्रलोकाशको प्रकाशित करते हैं। चन्द्रमा जिस तरह हरिएको मनोहर चिह्नसे युक्त है उसी तरह श्राप भी मनोहर चिह्न जो 'श्रधंचन्द्र' उससे युक्त हैं। चन्द्रमा जिस तरह सोलह कलाओं-का श्रालय (गृह) है उसी तरह श्राप भी केवलज्ञान श्रादि अनेक कलाओंके श्रालय-स्थानहें। चन्द्रमा जिस तरह कुमुदों-नील-कमलोंको विकसित करता हुआ उदित होता है उसी तरह श्राप भी कु-पृथिवी-गत समस्त जीवों के श्रानन्दकी बढ़ाते हुए हैं जिद्या हुए हैं जीर चन्द्रमा जिस प्रकार कमला प्रिय है—(कमल + श्राप्रय) कमलों का शत्रु है—उन्हें निमीलित कर देता है उसी प्रकार श्राप भी कमलाप्रिय हैं—केवलज्ञानादि लद्दमीके प्रिय हैं।

इस श्लोकमें विशेषण सादृश्यसे ऋष्टम तीर्थं करको चन्द्रम् बतलाया गया है। यह श्लेषालंकार है।

नोट—श्लोकगत समस्त विशेषणोंसे जैसे अष्टम तीर्थकर श्रीर चन्द्रमामें सादृश्य सिद्ध किया गया है वैसे ही उन दोनोंमें वैसादृश्य—व्यतिरेक भी सिद्ध होता है। इस पन्न में श्लोकक श्रथ इस प्रकार होगा—

हे भगवन् ! आप चन्द्रमाकी तरह शोभायमान हैं अवश्य परन्तु आपमें उसकी अपेद्या नीचे लिखी हुई विशेषतायें हैं-चन्द्रमा सिफे त्राकाश-विवरको प्रकाशित करता हुत्रा उदित होता है, परन्तु आप अखिल विश्वको प्रकाशित ( द्रव्यार्थिकनयकी अपेता ) अनादिकालसे उदित ही हैं चन्द्रमाका चिह्न कृष्ण है-कलङ्करूप है, जिससे वह कल्ड्र कहलाने लगा है परन्तु आपका चिह्न अर्धचन्द्र अत्यन्त मनोहर है अथवा आपके शरीरमें जो १००८ सामुद्रिक चिह्न हैं वे भी श्रत्यन्त सुन्दर हैं। चन्द्रमा कलालय है— अपनी कलाओंक लय-विनाश लिए हुए है परन्तु आप केवलज्ञान आदि कलाओंबे **श्रालय—घर हैं। चन्द्रमा कुमुद्—कु**त्सित-वैषयिक मुद्-हर्षके अथवा दुर्जन पुरुषोंके हर्षको ( पत्तमें कुमुद पुष्पको ) वृद्धिगत करता है परन्तु आप उत्कृष्ट आत्मीय आनन्दको अथवा समस् ष्टुथ्बीगत जीवधारियोंके त्र्यानन्दको वृद्धिगत करते हैं — बढ़ाते हैं चन्द्रमा उदित होकर अस्त होजाता है परन्तु आप हमेशा उदि ही रहते हैं- आप कभी अस्तमित नहीं होते। चन्द्रमा कमलोंकी पित्रय है—िवरोधी है परन्तु आप कमलोंके अप्रिय नहीं हैं (पद्ममें कमला—अनन्त चतुष्टयरूप लद्दमीके—िप्रय-पति हैं)। रेभगवन ! इस तरह आप अनोखे चन्द्रमा हैं॥३१॥

( मुरजः )

धाम त्विषां तिरोधानविकलो विमलोक्षयः । त्वमदोषाकरोस्तोनः सकलो विपुलोदयः ॥३२॥

गमेति—चन्द्रशमोऽभात् श्रत्रापि सम्बन्धनीय:। धाम श्रवस्थागम् । त्विषां तेजसाम् । तिरोधानेन व्यवधानेन विकल: विरहितः
श्रम्यत्राविकलः तिरोधानविकलः। विमलो निर्मलः, चन्द्रः पुनः समलः।
श्र चीयत इत्यचयः, श्रम्यः सच्चयः। त्वं महारकः। श्रदोषाणां गुणानां
श्राकरः निवासः, श्रम्यत्र दोषायाः रात्रेः श्राकरः दोषाकरः। श्रस्ताः
विसाः उनाः श्रसवंज्ञतारकाः येनासावस्तोनः। सकलः सम्पूर्णः, श्रम्योऽ
सम्पूर्णः। विपुलः महान् उदयः उद्गमो यस्यासो विपुलोदयः। श्रम्यः
पुनः श्रविपुलोदयः। किमुक्तं भवति—त्वं चन्द्रप्रभः एवंविधगुणविशिष्टः सन् पृथ्वीमण्डले श्रभात् शोभित इति सम्बन्धः॥३२।

श्रथं— हे प्रभो ! श्राप चन्द्रमांक समान शोभायमान हैं श्रवश्य परन्तु श्रापमें श्रोर उसमें भारी भेद हैं। श्राप केवलज्ञानरूप तेजके स्थान हैं—तेजस्वी हैं, परन्तु चन्द्रमा तेजसे रहित हैं।
श्राप तिरोधानसे रहित हैं—संसारके किसी भौतिक पदार्थसे श्रापका श्रावरण नहीं होता, परन्तु चन्द्रमा मेघ श्रादिसे श्राकृत हो जाता है—छिपा लिया जाता है। श्राप विमल हैं—कर्ममल-कलङ्कसे रहित हैं परन्तु चन्द्रमा समल है—कलङ्कसे सहित है। श्राप श्रवय हैं—विनाश रहित हैं—श्रापके केवलज्ञादि गुणों-का कभी नाश नहीं होता, परन्तु चन्द्रमा ज्ञय-सहित है—उद्य होनेके बाद श्रस्त हो जाता है। श्राप श्रदोषाकर हैं—दोषोंकी श्राकर (खानि) नहीं हैं—श्रापने ज्ञधा-तृषा श्रादि श्रठारह दोष

नष्ट कर दिये हैं परन्तु चन्द्रमा ऐसा नहीं है, वह दोषाकर हैंश्रमंक दोषोंकी खान है (संसारी पुरुष जो ठहरा) पत्तमें दोषारात्रिको करने वाला है श्रापने श्रसर्वज्ञरूप ताराश्रोंको श्रस्तक
दिया है—श्रापके लोका लोकावभासी सर्वज्ञत्वके सामने संसा
के श्रन्य श्रल्पज्ञ—हरिहरादि प्रभाव-रहित हो जाते हैं परन्
चन्द्रमा श्रपनेसे हीनद्यु ति-ताराश्रोंको श्रस्त नहीं कर सकता
श्राप सकल हें—सम्पूर्ण हैं श्रथवा केवलज्ञान, सद्वक्तृत
श्रादि श्रमेक कलाश्रोंसे सहित हैं—परन्तु चन्द्रमा विकल है—
श्रपूर्ण है— कलाश्रोंसे रहित है। श्रापका उदय महान् है—श्रा
एक स्थानमें स्थित होते हुए भी श्रपने ज्ञानगुणसे संसार
समस्त पदार्थोंको प्रकाशित करते हैं—जानते हैं—परन्तु चन्द्रमा
का उदय सीमित है—वह चल फिर कर सिर्फ थोड़ेसे पदार्थोंक
प्रकाशित कर पाता है।

[ यह रलेषमूलक व्यतिरेकालंकाकार है ] ॥३२॥ ( मुरजः )

यतु खेदकरं ध्वान्तं सहस्रगुरपारयन् । भेतुं तदन्तरत्यन्तं सहसे गुरु पारयन् ॥३३॥

यत्तुखेदेति यत् यदोरूपम् । तु श्रप्यथे । खेदकरं दुःखकरं खे करोतीति खेदकरम् । ध्वान्तं तमः श्रज्ञानं मोहः । सहस्रगुरादित्व श्रिपश्दोऽत्र सम्बन्धनीयः । सहस्रगुरिष श्रिपारयन् श्रशक्नुवन् । मेन् विदारियतुम् । तत् ध्वान्तम् । श्रन्तः श्रभ्यन्तरम् । धत्यन्तं श्रत्यर्थम् श्रथवा श्रन्तमतिकान्तं श्रत्यन्तम् । सहसे समर्थो भवसि । भेतुं श्रत्राति सम्बन्धनीयं काकान्तिवत् । गुरु महत् । पारयन् शक्नुवन् । त्वं चन्द्रप्रः हति सम्बन्धनीयम् । किमक्तं भवति — त्वं चन्द्रप्रभः यदन्तध्वान

१ 'कता तु षोडशो भागः' इत्यमरः — चन्द्रमाका सोबहवां हिस्स कता कहताता है।

सेदकरं मेसुं सहस्गुरिप श्रपारयन् तत् ध्वान्तं मेसुं सहसे समर्था भवसि पारयन् सन् ॥३३॥

श्रथे हे भगवन् ! जिस, अत्यन्त दुःख देने वाले मोहरूप श्रन्तरङ्ग और सघन अन्धकारको नष्ट करनके लिये हजार किरगोंको धारण करने वाला सूर्यभी समर्थ नहीं है उस अन्ध-कारको आप जड़मूलसे नष्ट कर देते हैं।

भावार्थ — सूर्य तिमिरारि — अन्धकारका — शत्रू कहलाता अवश्य है परन्तु वह अपने विषय — त्रेत्रमें स्थित-सिर्फ भौतिक अन्धकारको नष्ट कर पाता है जब कि आप प्राणियों के अन्तरिक मोह अथवा अज्ञान अन्धकारको भी नष्ट कर देते हैं। अतः आप सूर्यसे अत्यन्त श्रेष्ठ हैं। यहां व्यतिरेकालंकार गम्य है।।३३॥

#### ( मुरजः )

खलोलूकस्य 'गोत्रातस्तमस्ताप्यति भास्वतः । कालोविकलगोघातः समयोऽप्यस्य भास्वतः ॥३४॥

स्वलोल्केति—त्वं चन्द्रप्रभोऽभू: इति सम्बन्धः। श्रर्थवशाद्धि-भक्तिपरिणामो भवतीति त्वमिति भास्वतः सम्बन्धात् च भवति। स्वतरचासाबुल्करच खलोल्कः तस्य खलोल्कस्य। गवां ररमीनां वातः संघातः गोवातः। तमः श्रन्थकारः। तापी दहनस्वरूपश्च सरपद्यत इत्यध्याहार्यः। श्रति श्रत्यर्थम्। भास्वतः श्रादित्यस्य। ते पुनः चन्द्र-

१ 'गौ'ः पुमान् वृषभे स्वर्गे खण्डवज्रहिमांग्रुषु । स्त्रीगवि भूमि-दिग्नेत्रवाग्वाणस्विले स्त्रियः'—इति विरवलोचनः।

२ म्रदिकलगः, विकलशः म्राघातः, घातः, इति पस्तद्वये— पदक्केदः।

३ 'समयः शपथाचारकाससिद्धान्तसंविदः'—इस्यमरः ।

प्रभस्य भास्तवः प्रकाशयतः गोवातः वचनकद्ग्वकः नापि कस्यचित्तप्रे न ताप्यति तापि व्यतिरेकः । कालः समयः मुहूर्तादः । श्रविकल्यं श्रप्रतिहतः । श्रम्यत्र विकलगः प्रतिहतः । श्रम्रातः प्रतिपत्तरूपैर्घातं नास्ति । श्रम्यत्र मेघादिभिरस्त्येव । समयोऽपि दर्शनमपि । श्रस्य भट्टा कस्य भास्त्रतः सन् । एवंभूत एव श्रम्रातः श्रविकलगः नान्यत्र । एवं दुक्तं भवति—भारवतः गोवातः एवंभूतः कालः समयश्च नादित्यस्य स्रतस्त्वं चन्द्रभः श्रभः कुमण्ले इति सम्बन्धः ॥३४॥

अर्थ-हे भगवन् ! सूर्यकी किरणोंका समृह दु उल्कि के लिये अन्धकार रूप परिगात होता है तथा सबके सन्ताप करने वाला होता है परन्तु हमेशा प्रकाशमा रहने वाला आपकी किरगों अथवा वचनोंका समृह तो किसीको अन्धकाररूप होता है और न किसीको सन्ता देनेवाला होता है--श्रापके वचनोंसे सबका श्रज्ञान श्रथव मोहरूप अन्धकार नष्ट हो जाता श्रीर सबको श्रानम होता है। सूर्यका काल रात्रिसे व्यवहित है परन्तु त्रापका कार् अव्यवहित है-आप दिन-रात-हर समय-प्रकाशमार रहते हैं। सूर्यके समयका मेघ आदि प्रतिपत्ती पदार्थींसे घा हो जाता है. मेघ वृत्त आदि पदार्थ सूर्य तथा उसके प्रकाशके ढक लेते हैं परन्तु आपके समयका सिद्धान्त (दर्शन) का घार संसारके अन्य किन्हीं भी प्रतिवादियोद्वारा नहीं हो सकता-त्रापका स्याद्वाद सिद्धान्त अजेय है। सूर्य दिनमें भास्वत्-प्रकाशमान रहता है परन्तु आप सदा प्रकाशमान रहते हैं अतएव हे चन्द्रप्रभ जिनेन्द्र! आप सूर्यसे भी अधिक शोभाय मान हैं।

यहां व्यतिरेका लंकार है। 'गो' श्रौर 'संमय' शब्दक रलेष उसकी शोभा बढ़ा रहा है।।३४॥ ( मुरजः )

लोकत्रयमहामेयकमलाकरभास्वते । एकप्रियसहायाय नम एकस्वभाव ते ।।३४॥

लोकत्रयेति—लोकत्रयमेव महामेयं वस्तु लोकत्रयमहामेयम्, कमलानां पद्मानां श्राकरः कमलाकरः निलनीवनम् । लोकत्रयमहामेय-मेव कमलाकरः लोकत्रयमहामेयकमलाकरः तस्य भास्वान् रिवः लोक-त्रयमहामेयकमलाकरः तस्य भास्वान् रिवः लोक-त्रयमहामेयकमलाकरभास्वान् तस्मे लोकत्रयमहामेयकमलाकरभास्वते । एकः प्रधानः । प्रियः इष्टः । सहायः बन्धः । प्रियश्चासौ सहायरच प्रिय-सहायः एकश्वासौ प्रियसहायश्च एकप्रियसहायः तस्मे एकप्रियसहाया । नमः श्रव्युत्पन्नो कि संज्ञकः पूजावचनः श्रस्य योगे श्रप् । एकस्वभाव एकश्वरूषः । ते तुभ्यम् । किमुक्तं भवति—चन्द्रप्रभ इत्यनुवर्त्तते हे चन्द्रप्रभ एकस्वभाव तुभ्यं नमः एवं विशिष्टाय ॥३४॥

श्रर्थ—सदा एक रूप रहनेवाले हे चन्द्रप्रम जिनेन्द्र ! श्राप अर्ध्व-मध्य-पाताल लोकरूप विशाल—श्रपिरिमित —कमलवनको विकसित करनेके लिये सूर्य हैं तथा सबके प्रधान और प्रियबन्धु हैं श्रतः श्रापको नमस्कार हो ।

भवार्थ-यद्यपि संसारके अन्य महापुरुष साधारण प्राणियोंकी अपेत्ता उच्च पदको प्राप्त हुए हैं परन्तु उनका वह पद सत्कर्मी-द्यजनित होनेसे कालान्तरमें अवश्य ही नष्ट हो जाता है अतः उन्हें एक स्वभाव नहीं कहा जा सकता । परन्तु जिनेन्द्रदेवने जिस उत्कृष्ट पदको प्राप्त किया है उसका कर्मचयजनित होनेसे कालान्तरमें कभी नाश नहीं होता अतः आचार्य समन्तभद्रने उन्हें एकस्वभाव कहा है।।।३४।।

( ग्रद्धं अममृद्धितीयपादः ) चारुश्रीशुभदौ नौमि रुचा वृद्धौ प्रपावनौ । श्रीवृद्धौतौ शिवौ पादौ शुद्धौ तव शशिप्रभ ॥३६॥ चारुश्रीति — यानि द्वितीयपादाचराणि तानि सर्वाणि अन्ये 'पदेपु सन्तीति ।

श्रीश्र ग्रुमं च श्रीशुमे चारुणी च ते श्रीशुमे च चारुश्रीशुमे ते दच इति चारुश्रीग्रुमता । नौमि स्तौमि कियापदमेतत् । रुचा दीप्त्या । वृद्धी महान्तो । प्रपावनी पित्रत्रीभूतो । श्रियं वृणुत इति श्रोवृत्ते श्रोवृतीयं च तो घोतो च प्रचालितो श्रीवृद्धौता । शिवा शोभनो । पादा चरणा । शुद्धौ शुचा । तव ते । हे शशिप्रम । एतदुक्तं भवति— शशिप्रम तव पादा नौमि किं विशिष्टौ तो एवं गुण्विशिष्टौ । श्रम्यानि सर्वाणि श्रनयोरेव विशेषणानि ॥३६॥

ऋथे—हे चन्द्रप्रभ जिनेन्द्र ! ऋषिके चरण कमल सुन्दर् समवसरणादि लदमी और निःश्रेयस ऋादि कल्याणको देने वाले हें, कान्तिसे बढ़े हुए हें—कान्तिमान् हें, ऋत्यन्त पित्र हैं. श्रन्तरङ्ग-बहिरङ्ग लद्मीको वरने वाले है, प्रचालित हें ऋथवा इन्द्र, चक्रवर्ती योगीन्द और विविध लद्मीवान् पुरुषोंके द्वारा प्रचालित हैं, कल्याण रूप हैं श्रीर श्रत्यन्त शुद्ध हैं ऋतः उन्हें नमस्कार करता हूं। ॥३६॥

# पुष्पदन्त-जिन-स्तुति

( निरौष्ट्यश्बोकयमकः १)

शंसनाय कनिष्ठायाश्चेष्टाया यत्र देहिनः । नयेनाशंसितं श्रेयः सद्यः सन्नज राजितः ।।३७।।

१ इस रकोकमें श्रोष्ठस्थानीय उवर्ण, पवर्ग और उपध्मातीय श्रद्धर नहीं हैं। साथमें रत्नोकावृत्ति होनेसे रत्नोकयमक भी है।

शं स नायक निष्ठायाक्रचेष्टायायत्र देहि न: । न येनाशं सितं श्रेयः सद्यः सन्नजराजितः ॥३८॥ ( युग्मम् )

शंसेति—श्रीष्ट्यमत्तरमत्र श्लोके नास्ति द्विरावत्तं ते च इति हेतोः।
शंसनाय प्रशंसनाये किन्द्रायाः श्रमुभूतायाः। चेष्टायाः कायवाङ्-मनःक्रियायाः। यत्र यस्मिन् सर्वज्ञविशेषे। देहिनः प्राणिनः सम्बन्धेन।
नयेन श्रमिप्रायेण। श्राशंसितं सम्भावितं। श्रोयः पुण्यम्,। सत् शोभनम्। यः यश्च। द्वितीयार्थे व्थाख्यायमाने च शब्दोऽतिरेकः सोऽत्र
सम्बन्धनीयः। हे श्रज सर्वज्ञ। राजितः शोभितः। सन् भवन्। उत्तरार्धे
क्रिया तिष्ठित तथा सम्बन्धः कर्तव्यः॥३७॥

शंसनेति—शं सुखम्। स पूर्वोक्तः । नायकः नेता प्रभुवा तस्य सम्बोधनं नायक । निष्ठायाः मोचावाप्तेः । च श्रयं चशब्दः पृतोधें दृष्टस्यः । दृष्टायाः प्रियायाः । श्रत्रास्मिन् । देहि दीयताम् । नः श्रस्मम्यम् । न । येन । श्रशं दुःखम् । सितं बद्धम् । श्रेयः श्रेयशीयः सन् । सद्यः तत्वयादेव । सन्ना विनष्टा जरा वृद्धित्वं यस्यासौ सञ्जतः तस्य सम्बोधनं हे सञ्जर । श्रन्येरजितः श्रजितः सन् । वान्तैःपदैः । सर्वत्र सम्बधनीयः । समुदायार्थः—यस्मिन् सर्वज्ञविशेषे प्राशिमाः स्तुतिगात्राद्वा पुष्पखण्डाद्वा पुण्यं भावितं सत् प्रशंसाये भवित यश्च राजितः । पुष्पदन्त इति उत्तर रखोके तिष्ठति सोत्र सम्बन्धनीयः । स स्वं श्रयः सन् हे पुष्पदन्त श्रज श्रस्मभ्यं शं देहि, येन सुखेन दुःखं सितं बद्धं न भवित तत्त्वसुखं देहीत्युक्तं भवित ॥३=॥

श्रथं—जो श्रन्तरङ्ग श्रीर बहिरङ्ग लक्ष्मीसे शोभायमान हैं, जो सबके द्वारा मेय-सेवनीय हैं श्रीर जो (विश्वकी किसी श्रन्य शक्तिसे) श्रपराजित हैं—जीते नहीं जा सके हैं—ऐसे श्रत्यन्तश्रेष्ठ, जनमरहित श्रीर सर्वेप्रिय मोत्तलक्ष्मीके प्रसिद्ध

१ प्रथमान्तैः ।

नायक हे पुष्पदन्त जिनेन्द्र ! आपके विषयमें की गई मन वच कायकी छोटी-छोटी चेष्टाश्रोंसे—आपके चिन्तवन स्तवन तथ नमस्कारसे-प्राणियोंको जिस श्रेष्ठ पुष्यका बन्ध होता है व मात्र श्रमुमानसे संभावित होनेपर भी स्तुतिके योग्य ठहरता है हे प्रभो ! आप मुक्ते भी वह मोक्तसुख दीजिये जिससे फिर कम वह सुख दु:ख-बद्ध न हो—दुखको प्राप्त न हो ।

भावार्थ-श्रापके स्तवनादिसे प्राणियोंको जो पुण्य बन्ध होते है वह यद्यपि छद्मस्य जीवोंके स्वानुभवगम्य नहीं होता—उम् उसका प्रत्यत्त नहीं होता तथापि उस पुण्यबन्धसे जो कुछ सामग्र प्राप्त होती है उससे उसका श्रनुमान किया जा सकता है। यद्या इस श्रनुमान-प्रणालीसे पूर्ण पुण्यबन्धका बोध नहीं हो पात तथापि जितने पुण्यबन्धका बोध होता है विचार करनेप वह भी प्रशंसनीय ठहरता है। क्योंकि उससे भी श्रनेक ऐहिं तथा पारलौकिक फलोंकी प्राप्ति हो जाती है। हे भगवन ! श्राप्त विषयमें की गई मन-वचन-कायकी साधारण प्रवृत्तिसे ज जीवका इतना उपकार होता है तब मन-वचन-कायकी पूर्ण शिं लगाकर श्रापकी उपासना करनेसे जीवका कितना बड़ा उपका न होगा ॥ ३०॥ ३८॥

(मुरजः) शोकश्चयकृद्व्याधे पुष्पदन्त स्ववत्पते। लोकत्रयमिदं बोधेन गोपदं तव वर्त्तते॥३९॥

शोकेति—शोकस्वकृत् शोकस्य स्यः शोकस्यः हं करोतीरि शोकस्वकृत्। श्रम्याधे न विद्यते व्याधिर्यस्यासावव्याधिः तस्य सम्बो धनं हे श्रम्याधे । पुष्पदन्त नवमतीर्थंकर । स्वबत्यते शात्मवतां पते बौकानां त्रयम् । इदं प्रत्यस्वचनम् । बोधे केवलज्ञाने । गोपदं गोष्पदा भत्र सुपो तुक् भवति । तव ते वर्त्तते प्रवर्तते । ज्ञानस्य माहात्म्यं प्रव शितम् । गुण्ज्यावर्णनं हि स्तव: । किमुक्तं भवति हे पुष्पदन्तं परमेश्वर तव बोघे लोकत्रयं गोष्पदं वर्त्तते यतः ततो भवानेव परमात्मा ॥३६॥

त्रर्थ—हे शोकका चय करनेवाले ! हे व्याधियों से रहित ! हे ब्रात्मज्ञानियों में श्रेष्ठ ! पुष्पदन्त भगवान ! स्त्रापके विश्व-प्रकाशी केवलज्ञानमें ये तीनों लोक गोष्पदके—कीचड़में चिह्नित हुए गायके खुरके—समान जान पड़ते हैं।

भावर्थ-हे प्रभो ! त्रापका ज्ञान विशाल समुद्रके समान है और यह लोकत्रय गोष्पदके समान ऋत्यन्त तुच्छ है । प्रमेय-पदार्थोंकी इयत्तासे त्रापके प्रमाण-ज्ञानकी इयत्ता नहीं त्राँकी जा सकती। त्रापका ज्ञान स्वभावसे भनन्त है, न कि अनंत पदार्थोंको जाननेसे ॥३६॥

## ( मुरबः )

लोकस्य धीर ते वाढं रुचयेपि जुषे मतम् । नो कस्मै धीमते लीढं रोचतेषि द्विषेमृतम् ॥४०॥

लोकेति — लोकस्य भञ्यजीवानां । हे धीर गम्भीर । ते तव । वाढं श्रत्यर्थम् । रुचये दीष्तये । श्रिप भिन्नक्रमे । शुषे च शीतये । ताद्रथ्यं श्रिवियम् । मतं प्रवचनम् । नो प्रितिषेधवचनम् । कस्मैचित् जीवाय । धीमते च बुद्धिमते । लीढं श्रास्वादितम् । रोचते रुचिं करोति । श्रिप समुचयेऽथें । द्विषे विद्विषे । श्रमृतं षोडशभागः । एतदुक्तं भवति — हे पुष्पदन्त धीर ते मतं लीढं लोकस्य रुचये जुषेपि वाढं रोचते । ननु धीमते रोचताम् । यावता हि यो द्वेष्टि तस्य कथं रोचते द्विषेपि श्रमृतं लीढं धीमते च । न कस्मै रोचते किन्तु रोचत एव ॥ ४० ॥

त्रर्थ—हे गम्भीरहृदय पुष्पदन्त भगवान्! त्रापका यह पवित्र मत-त्रागम त्रास्वादन किये जानेपर—श्रवण पठन चिन्तन आदि किये जानेपर-प्रत्येक को आपके भक्त और विद्वेषी दोनों प्राणियोंको—ज्ञानवृद्धि एवं प्रीतिका देने वाला है; क्योंकि असत आस्वादन किये जाने पर किस बुद्धिमान्को अच्छा नहीं सगता ? भले ही वह उससे द्वेष रखता हो।

भावार्थ - श्रमृतसे चाहे कोई स्नेह रखे चाहे द्वेष, श्रास्वादन करनेपर वह जिस तरह सबको सुख पहुँचाता है उसी तरह कोई श्रापसे स्नेह करता हो चाहे विद्वेष, श्रापका श्रागम-सबको सुख पहुँचाता है—सुखका रास्ता बतलाता है। उसका कारण श्रापकी धीरता-गम्भीरता श्रीर स्तुति-निन्दामें समानता है जिसे कि 'धीर' इस विशेषणसे श्राचार्य श्रीसमन्तभद्रने श्लोकमें श्राद्धित किया है।। ४०॥

## शीतत्त-जिन-स्तुतिः ( मुरजः )

एतिचत्रं क्षितेरेव घातकोषि प्रसादकः। भूतनेत्र पतेस्यैव शीतलोषि च पावकः ॥४१॥

एतदिति—एतत् प्रत्यक्षवचनम् । चित्रं श्राश्चर्यम् । क्षितेः पृथिष्याः । एव श्रप्यथं । घातकोपि हिंसकोपि । प्रसादकः प्रपालकः भृतानां जीवानां नेत्रं चकुः भृतनेत्रं तस्य सम्बोधनं हे भृतनेत्र । पते स्वामिन् । श्रासि भवसि । एष श्रत्यर्थे । शीतलः भव्याह्वानकः दशमतीर्थविधाता । श्राप च तथापि । पावकः पवित्रः । विरुद्धमेतत कथं शीतलः शीतलक्षियः पावकः श्राग्नः । यदि शीतलः कथं पावकः । श्रथ पावकः कथं शीतलः । यथा यो घातकः कथं प्रसादकः । श्रथ प्रसादकः । विरुद्धमेतत् । श्रथ प्रसादकः । विरुद्धमेतत् । यो घातकः विरुद्धमेतत् । यो घातकः । विरुद्धमेतत् । यो घातकः । विरुद्धमेतत् । यो घातकोपि प्रसादकः । त्वं पुनः शीतलोपि च पावकः भवस्येव ।।४१।।

१ 'पते + श्रसि + एव' इति पदच्छेदः।

श्यं - हे प्राणिलोचन ! प्रभो ! यह श्राश्चर्यकी बात है कि श्राप ष्ट्रियवीके—ष्ट्रियवीगत प्राणियों के (पद्ममें — ज्ञानावरणादि कर्मपुद्रलों के ) — घातक हो कर भी पालक हैं — एक हैं — श्रीर शीतल — शीतगुण विशिष्ट — ठएडे (पद्ममें — शीतलनाथ दशम तीर्थं कर) हो कर भी पावक - श्रीन (पद्ममें — पवित्र करने वाले) हैं।

भावार्थ—इस श्लोकमें विरोधाभास ऋलंकार है ऋतः पहले इसमें विरोध मालूम पड़ता है परन्तु बाद में उसका परिहार होजाता है। जहां श्लेष इसका मूल होता है वहां विशेष चमत्कार उत्पन्न हो जाता है। यहां 'चिति' 'शीतल' और 'पावक' शब्द शिलप्ट हैं। जो पृथिवीका घातक होगा वह पालक कैसे होगा? यह विरोध है परन्तु परिहार पच्चमें चितिका ऋथे कर्मरूप पार्थिव—पुद्रलपरमागु—लेनेसे विरोध दूर हो जाता है। इसी तरह जो शीतल—ठएडा होगा वह पावक—ऋगिन कैसे होगा? यह विरोध है परन्तु शीतलका ऋथे दशमतीर्थकर और पावकका ऋथे पवित्र करने वाले लेनेसे सब विरोध दूर हो जाता है। ऋथवा हे भगवन्! 'ऋाप घातक होकर भी प्रपालक हैं और शीतल होकर भी ऋगिन हैं' यह 'विरोध' कितेश-पृथिवीवत् जड़ मनुप्योंको ही हो सकता है न तु विदुषाम्—विद्वानोंको नहीं ॥४१॥

( मुरजः )

काममेत्य जगत्सारं जनाः स्नात महोनिधिम् । विमलात्यन्तगम्भीरं जिनामृतमहोद्धिम् ।।४२॥

कामेति—काममत्यर्थं कमनोयं वा । एत्य गत्वा । जगस्मारं त्रिलोकसारम्। जनाः लोकाः। स्नात श्रज्ञानमलप्रचालनं कुरुध्वम्। महसां तेजसां<sup>9</sup> निधिः श्रवस्थानं यः सः श्रतस्तं महोनिधिम्। विमलः

१ 'महस्त्र्सवतेजसो:' इति विश्वलोचन:।

निर्मलः श्रत्यन्तः अपर्यन्तः गम्भीरः श्रगाधः यः सः विमलात्यन्तगम्भीर श्रतस्तं विमलात्यन्तगम्भीरम् । जिन एव श्रमृतमहोदधिःश्लीरसमुद्र जिनामृतमहोदधिः श्रतस्तं जिनामृतमहोदधिम् । एतदुक्तं भवति—यत एवंभूतः शीतलभट्टारकः वतस्तं शीतलं जिनामृतमहोनिधि विमल श्रत्यन्तगम्भीरं हे जना एत्य गत्वा स्नात कामम् ॥४२॥

श्रर्थ - हे भव्यजीवो ! तुम उस जिनेन्द्ररूपी चीरसमुद्रकें प्राप्त कर यथेष्ट स्तान करो — कर्ममलको धोकर श्रपने श्राप्त पित्र बनाश्रो — जो कि तीनों लोकों में श्रेष्ठ है, उत्सव श्रथव तेजका स्थान है, विमल है — कर्ममल श्रीर कर्दम श्रादिस रित है, अत्यन्त है – विनाश-रिहत श्रीर पार-रिहत है, तथ गम्भीर है — धीरवीर श्रीर गहरा है।

भावार्थ-इस श्लोकर्ने रूपकालंकारसे जिनेन्द्रदेव ऋौर चीर समुद्रमें अभेद किया गया है। इसके जो विशेषण दिये गये हैं वे प्रायः श्लेषमय होनेसे दोनोंके-जिनेन्द्र और चीरसमुद्रके - पच में ठीक ठीक बैठ जाते हैं। यथा—जिस प्रकार जिनेन्द्रदेव तीने लोकोंमें सारभूत हैं उसी तरह चीरसमुद्र भी सारभूत है। जिनेन्द्रदेव जिस प्रकार अनन्त ज्ञान, अनन्त पराक्रम आदि तेज के भएडार हैं उसो तरह चीरसमुद्र भी देवकृत अने ब उत्सवोंका भएडार है। जिनेन्द्रदेव जिस तरह कर्ममलसे रहित होनेके कारण विमल हैं उसी तरह चीरसमुद्र भी कर्दम शैवाल आदि मलके न होतेसे विमल है। जिस तरह जिनेन्द्र देव अन्तसे रहित हैं उसी तरह चीरसमुद्र भी अन्तसे-पारसे रहित है— शत्यन्त विस्तृत है। त्र्यौर जिनेन्द्रदेव जिस प्रकार गम्भीर हैं--रागद्धे बसे रहित होनेके कारण धीरवीर हैं-इसी तरह चीरसमुद्र भी गंभीर हैं—गहरा है। इस जिनेन्द्र रूपी भव्य चीरसमुद्र में स्नान करनेसे--भिकतपूर्वक उनका ध्यान करने से — सब कर्ममल नष्ट हो जाते हैं। इसीलिये श्राचार्यने भव्य बीवोंको इस श्रनुपम चीरसागरमें स्तान करनेका आदेश दिया है।।४२।।

#### श्रेयोजिन-स्तुतिः

( श्रद्धं भ्रमनिरौष्ठवगूहचतुर्थपादः )

हरतीज्याहिता तानित रक्षार्थायस्य नेदिता।

तीर्थांदे श्रेयसे नेताज्यायः श्रेयस्ययस्य हि ॥४३॥

हरतीति--म्रद्धेन अमित यतः श्रोष्ट्याचरमि न विद्यते सर्वेत्र चतुर्थपादाचराणि च सर्वेषु पादेषु सन्ति ततो भवत्ययं एवंगुणः।

हरति विनाशयति । इज्या पूजा । आहिता कृता । तान्ति खेदं म्लेशं दुःखम् । रचार्था पालनार्था, श्रायस्य प्रयस्य यत्नं कृत्वा । नेदिता समीपीकृता अन्तिकस्य शिचि कृते नेदादेशस्य रूपमेलत् कान्तस्य । शीतलतीर्थविच्छेदे उत्पन्नो यतः ततः तीर्थादिः संजातः तस्य सम्बोधनं हे तीर्थादे । श्रेयसे अभ्युद्याय । नेता नायकः । अज्यायः वृद्धत्व-हीनः । श्रेयसि एकादशतीर्थकरे त्विय । श्रयस्य पुण्यस्य । हि यस्मात् । एतदुक्तं भवति —हे तीर्थादे अज्यायः त्विय श्रेयसि आहिता इज्या रहार्था प्रयस्य पुण्यस्यान्तिका श्रेयोर्थ इह लौकिकार्था तान्ति दुःसं हरति । यतस्ततस्यं नेता नायक एव नान्यः । उत्तरश्लोके यानि विशेष्णानि तान्यत्रैव दष्टब्यानि ॥ ४३॥

अर्थ—हे तीर्थके आदिमें होनेवाले ! जरारहित ! श्रेया-न्सनाथ भगवन् । प्रयत्नपूर्वक समीपीकृत तथा मन वचन काय-की एकाव्रतासे की गई आपकी पूजा सांसारिक सन्तापको

१ यह रलोक अर्धभ्रम है, इसमें श्रोध्टस्थानीय वर्ण नहीं हैं भीत चतुर्थपादके समस्त अच्छ तीन पादों में गृह हैं।

२ भगवान् शीतजनाधके तीर्थके श्रन्तिम समयमें तीर्थ-धर्मका विच्छेद हो गया था उसके बाद श्रेयान्सनाथका जन्म हुआ था। इसिलिये उन्हें तीर्थके आदिमें होने वाला कहा है।

हरती है, पुरुयकी रत्ता करती है श्रीर श्रनेक कल्याण प्राप्त कराती है, श्रतः श्राप हो जगत्के सर्वश्रेष्ठ नायक हैं।।४३॥

( ग्रद्धम:)

श्रविवेको न वा जातु विभृषापन्मनोरुजा । वेषा मायाज वैनो वा कोपयागइच जन्म न ॥४४॥

श्राविवेकेति—स्विथ श्रोयसि इत्यनुवर्त्तते। श्रविवेकः श्रनालो चनम्। न प्रतिवेधवचनम्। वा समुच्चये। जातु कदाचित्। विभूषा शरीरालंकारः। श्रापत् विपत् महासंक्लेशः। मनोरुजा चित्तपीदाः वेषा शरीरविन्यासः। माया वंचना। हे श्रज सर्वज्ञ। वा समुच्चये। एनो वा पापं वा। कोपः क्रोधः हिंस।परिणामः। श्रागश्च श्रपराधश्च। जन्म उत्पत्तिः। न प्रत्येकमभिसम्बन्धनीयः। किमुक्तं भवति—हे श्रोयन् श्रस्मिन् त्विय श्रविवेको न कदाचिद्भूत, विभूषा वा न, श्रापद्वा न, मनोरुजा वा न, वेषा वा न, माया वा न, हे श्रज एनो वा न, कोपः श्रागश्च जन्म च न, यतः यतः ततो भवानेव नेतेति सम्बन्धः। श्रविवेको नास्तीति वचनेन सांख्य-सौगत-यौगानां निराकरणं कृतम्। श्रन्यैर्वि श्रेष्णैरन्ये निराकृताः॥ ४४॥

श्रथं — हे सर्वज्ञ! (सर्वज्ञ श्रवस्था प्राप्त होनेपर) श्राप में कभी श्रज्ञान नहीं था, श्रापके शरीरपर कभी श्राभूषण न थे तथा श्रापत्ति—शारीरिक व्यथा, मानसिक व्यथा, तरह तरहके वेष, छलकपट, पाप, क्रोध, श्रपराध तथा जन्म श्रादि कभी नहीं थे इस कारण श्राप हो सबके नायक हैं।

भावार्थ—सांख्य, बौद्ध तथा नैयायिक ईश्वरको ज्ञानस्वरूप नहीं मानते किन्तु ज्ञानगुणका आधार मानते हैं अतः उनका निराक्तरण करनेके लिये कहा गया है कि आपमें अविवेक कभी नहीं था--धाप हमेशा ज्ञानस्वरूप रहते हैं। कितने ही मताव-लम्बी अपने देव-देवताओं को तरह तरहके आभूषण, वेषविन्यास, तथा शत्रुको मारनेके लिये चिन्ता छल कपट क्रोध पापाचार एवं अनेक प्रकारके अस्त्र-शस्त्रोंका धारण करना मानते हैं। कुछ लोग यह भी मानते हैं कि हमारे ईश्वर एक बार मुक्त हो चुकने पर भी असत् पुरुषोंके निप्रहके लिये, सज्जनोंके उपकारके लिये और सद्धर्मकी स्थापनाके लिये पुनर्जन्म लेते हैं—फिरसे संसारके दुःखोंको प्राप्त होते हैं। इसलिये स्रोकगत अन्य समस्त विशेषणोंसे उनका निराकरण हो जाता है॥ ४४॥

#### ( मुरजः )

त्रालोक्य चारु लावरायं पदालातुमिवोर्जितम् ।
त्रिलोकी चाखिला पुरायं मुदा दातुं भ्रुवोदितम् ॥४५॥
त्रालोक्येति—श्रालोक्य दृष्ट्वा । चारु शोमनम् । लावरायं
सारूप्यं सौभाग्यम् । पदात् पादात् । लातुं ग्रहोतुम् । इव श्रौपम्ये ।
कर्जितं महत् । त्रयाणां लोकानां समाहारः त्रिलोकी । च श्रत्यर्थे ।
श्रिल्ला निरवशेषा । पुर्यं शुभम् । मुद्रा हर्षेण । दातुं दत्तुम् । ध्रुवोदितं नित्योद्गतम् । श्रेयसीत्यनुवर्क्तते । किमुक्रं भवति—यस्य श्रेयसो
भद्दारकस्य पादात् त्रिलोकी श्रिल्ला श्रालोक्य लावर्ण्यं किं विशिष्टं
पुर्यं दातुं भ्रुवोदितिमिथोर्जितं लतामिव ननाम इति सम्बन्धः । भद्दारकर्त्वं मा श्रव इत्युत्तरसम्बन्धः ॥ ४४॥

१ श्रिजोऽपि सन्नव्ययातमा भूतानामीश्वरोऽपि सन् ।
प्रकृतिं स्वामधिष्ठाय संभवान्यातममायया ॥६॥
यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत ।
श्रभ्युत्थानमधर्मस्य तदातमानं स्वजाम्यहम् ॥७॥
परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् ।
धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे ॥८॥
—गीता, चतुर्थं अध्याय ४ श्लोक ६, ७, ८।

श्रथं —हे प्रभो ! हर्षपूर्वक पुरुष प्रदान करनेके लि हमेशा प्रकाशमान श्रीर विस्तृत श्रापके चरणकमलोंके मनोह सौन्दर्यको देखकर उनसे उसे लेने के लिये ही मानों ये ती लोकके जीव श्रापको नमस्कार करते हैं ।

भावार्थ--भन्यजीव लोकोत्तर सौन्दर्यसे त्राकृष्ट होक जिनेन्द्रदेवके चरणोंमें जो ऋपना मस्तक भुकाते हैं सो मानों दे उनके चरणकमलोंका सौन्दर्य लेनेके लिये ही उन्हें नमस्का करते हैं। यह उत्प्रेद्मालंकार है। ॥ ४५॥

( श्लोकयमक: )

त्रपराग समाश्रे यन्ननाम यमितोभियम् । विदार्य सहितावार्य समुत्सन्नज वाजितः ॥४६॥ त्रपराग स मा श्रेयन्तनामयमितोभियम् । विदार्यसहितावार्य समुत्सन्नजवाजितः ॥४७॥

त्यामं विदायं प्रति सम्बन्धः । यं महारकं । इतः प्राप्तः । भिष् भीतिस् । विदायं प्रभिद्य । सह हितेन वर्त्तन्ते इति सहिता. तैरावार्यः परिवेष्टितः सहितावार्यः तस्य संबोधनं हे सहितावार्यः । सम्यग् मृत् हर्षः यस्यासौ समुत् । सन् भवन् । हे ग्रज सर्ववित् । वाजितः कंटकितः । किमुक्तं भवति—यस्य पादात् त्रिकोकी स्नाव्यं जातुमिव यं ननाम । यं वा भव्यजनः इतः भयं विदार्यं सहर्षः सन् याजितः कंटकितः पुलिकतः शरीरो भवति स त्वं मा ग्रव इत्युक्तरत्र सम्बन्धः ॥ ४६॥

त्रपरागेति—परागः संपरायः । न विद्यते परागो यस्यासावपरागः तस्य सबोधनं हे भपराग । स त्वं । मा त्र्यस्मान् । हे श्रेयन् एकाद्शतीः

१ 'ननाम' इस्युत्तरश्लोकगत-क्रियया सम्बन्धः।

बैंकर । क्रामयः व्याधिः, न विद्यते क्रामयो यस्यासावनामयः तं क्रामयं, मा इति सम्बन्धः । इतः इतः प्रमृति । क्रिक्यं क्रमयम् । विद् ज्ञानम्, श्रार्थ्याः साधवः; ते सहितः युक्तः विदार्थसहितः तस्य विदः ज्ञानिनः सम्बोधनं हे विदार्थसहित । श्रव रच । श्रार्थ पूज्य । समुत्सन्तज्ञव । श्राजितः संग्रामात् कलहात् प्रण्यसंत्राभादा । क्ष्युक्तं भवति—स एवं विशिष्टः त्वं हे श्रेयन् इतः प्रमृति श्रनाभयं श्रामयं मा रच भाजितः समुत्सन्नज्ञव श्रपराग ॥ ४९ ॥

शर्थ—हेवीतराग! हे सर्वज्ञ! श्राप सुर, श्रसुर, किन्नर श्रादि सभीके लिये श्राश्रयणीय हैं—सेव्य हैं—सभी श्रापका ध्यान करते हैं, श्राप सबका हित करने वाले हैं भतः हिताभिजाषी-जन सदा श्रापको घेरे रहते हैं—श्रापकी भिक्त वन्दना श्रादि किया करते हैं। श्रापकी शरणको प्राप्त हुए भक्त पुरुष भयको नष्ट कर—निभय हो, हर्षसे रोमाञ्चित हो जाते हैं। श्राप परागसे—कषाय-रजसे-रहित हैं। ज्ञानवान-श्रेष्ठ पुरुषोंसे सहित हैं, पूज्य हैं, तथा रागद्वेषक्रप संश्रामसे श्रापका वेग नष्ट होगया है—श्राप रागद्वेषसे रहित हैं। मैं श्रापके दर्शन मात्रसे ही श्रारोग्यता श्रोर निर्भयताको श्राप्त हो गया हूं। हे श्रेयान्स देव! सेरी रहा कीजिये॥ ४६॥ ४७॥

## वासुपूज्य-जिन-स्तुतिः

( श्रनन्तरपादमुरजबन्धः )

त्र्यभिषिक्तः सुरैर्लोकैस्त्रिभिर्मक्तः परैर्न कैः।

वासुपूज्य मयीशेशस्त्वं सुपूज्यः क ईदृशः ॥ ४८ ॥

श्रभीति-प्रथमद्वितीययोस्तृतीयचतुर्थयोः प्रदयोः मुरजबन्धो

रष्टच्यः ।

श्रमिषिक्तः मेरुमस्तके स्नापितः । सुरैः देवैः । स्रोकैस्त्रिमः मधन-

वासिमनुष्यदेवेन्द्रैः। भक्तः सेवितः। परेरम्यैः केर्न सेवितः किन्तु सेवित एव । हे वासुर्ष्य द्वादशतीर्थंकर । मयि विषये मम वा इंशानामीशः ईशेशः स्वं। सुष्ठु पूज्यः सुप्ज्यः। क ईदृशः युष्मत्समानः भन्यः क इत्यर्थः। एतदुक्तः भवति — हे वासुप्ज्य यः लोकैः त्रिभिः अभिष्कः भक्तश्च सः श्रन्यैः कैर्न भक्तः सेवितश्च ततो मयि मम स्वमेष ईशेशः भन्यः ईदृशः सुपुज्यः कः यः श्रस्माकं स्वामो भवेत्॥ ४८॥

श्चर्य — हे प्रभो ! जब देवोंने ( मेठ पर्वतपर ले जाकर )
श्चापका श्रभिषेक किया श्चौर भवनवासी, व्यन्तर, ज्योतिष्क,
मनुष्य, तिर्यक्च श्चादि तीनों लोकोंके जीबोंने श्चापकी सेवा की
तब ऐसा कीन होगा जो श्चापकी सेवा न करे ? हे वासुपूज्य !
श्चाप मेरे विषयमें ईश्वरोंके इश्वर हैं — मेरे लिये सर्वश्रेष्ठ ईश्वर
श्चाप ही हैं — श्चतः श्चाप ही पूजनीय हैं। श्चाप जैसे श्चर्हत्पुरुष से भिन्न श्चौर कीन है जो मेरा स्वामी हो सके ॥ ४८ ॥

( मुरजः )

चार्वस्यैव क्रमेजस्य तुंगः सायो नमन्नभात् । सर्वतो वक्त्रमेकास्यमंगं छायोनमप्यभात् ॥४९॥

चार्वेति—चारु शोभनम्। श्रस्यैत कमे पादे। श्रजस्य सर्वज्ञस्य।
तुंगः महान्। सायः सपुर्यः । नमन् स्तुतिं कुर्वन्। श्रभात् शोभते स्म।
विरुद्धमेतत्। नमन् सन् कथं तुंगः। श्रस्य पुनरजस्य नमन्निप तुंगः।
श्रतः एवकारः श्रत्रैव। सर्वतः समंततः। वक्त्रं मुखं। एकम्पस्यं यस्याङ्गस्य तदेकास्यं एकमुखम्। श्रङ्गं शरीरम्। झाय्या उनं छायोनं छायारिहतम्। श्रद्धायत्वं ज्ञापितं भवति। छायोनमिप श्रभात् शोभतेस्म।
विरुद्धमेतत्—एकास्यमंगमिप सर्वतो वक्त्रं यद्येकास्यं कथं सर्वतो वक्त्रं,
श्रथ सर्वतो वक्त्रं कथमेकास्यम्। एतदिप विरुद्धम्—यदि छायोनं कथः
सभात्, श्रथामात् कथं छायोनम्। श्रम्यत्र विरुद्धम्—यदि छायोनं कथः

बिरुद्धम् । घटत एव सर्वे यतश्च विरुद्धात्वंकृतिरियम् । बिमुक्तं भवति— भनेन न्याजेन माहारम्यं प्रदर्शनस्य स्तवनं कृतं भवति ॥ ४६ ॥

श्रर्थ—इन सर्वज्ञ वासुपूज्य स्वामीके चरणकमलों नम-स्कार करनेवाला पुरुष निश्चयसे पुण्यवान् श्रीर उच्च होता हुश्रा श्रत्यन्त शोभायमान होता है। इनका शरीर यद्यपि एक मुखवाला है तथापि उसमें चारों श्रोरसे मुख दिखाई देते हैं— वह चतुर्मु ख है तथा छाया—कान्ति से (पच्चमें परछाई से) रहित होकर भी श्रत्यन्त शोभायमान होता था।

भावार्थ-इस श्लोकमें विरोधाभास श्रतंकार है- 'जो चरणों-में नम्र होता है वह उच्च नहीं होता श्रोर जो उच्च होता है वह किसी के चरणों में नम्र नहीं होता'--यह लोकगतिवरुद्ध बात है, परन्तु भगवान वासुपूज्य लोकोत्तर पुरुष हैं उनमें लोकगत विरोध स्थान नहीं पा सकता—उनके चरणोंमें नमस्कार करनेवाला पुरुष निश्चित ही सातिशय पुण्य बन्धकर उच्च पद पाता है।

'जिसके एक मुख होगा वह सामनेसे ही दिन्हाई देगा-चारों श्रोर से नहीं, परन्तु भगवान् वासुपूज्यके एकमुख होकर भी सब श्रोरसे दिखाई देता था'—यह विरुद्ध बात हैं; परन्तु यह विरोध भी उनमें लागू नहीं होता क्योंकि केवलज्ञानके कालमें होनेवाले श्रतिशयविशेषसे उनका मुख चारों श्रोरसे दिखाई देता है।

'जो शरीर छायासे रहित होता है वह शोभित नहीं होता, परन्तु भगवान वासुपूज्य का शरीर छायासे रहित होकर भी श्रत्यन्त शोभायमान होता था'--यह विरुद्ध बात है परन्तु इसका परिहार निम्न प्रकार है--यहां छाया शब्द के दो श्रथ हैं--कान्ति श्रीर प्रतिविम्ब । उनमें प्रथम कान्ति श्रथंसे विरोध श्राता है श्रीर द्वितीय प्रतिविम्ब श्रथंसे उसका परिहार

२ 'छाया सूर्यप्रिया कान्तिः प्रतिबिन्दमनावपः" इस्यमरः ।

होजाता है। भगवान्के शरीरकी परछाई नहीं पड़ती फिर भी वह कान्तिसे अत्यन्त सुन्दर होता है॥ ४६॥

> विमल-जिन-स्तुति ( इष्टवादमुरजबन्धः )

'क्रमतामकमं क्षेमं घीमतामच्यमश्रमम् । श्रीमद्विमलमर्चेमं वामकामं नम क्षमम् ॥५०॥

क्रमेति—क्रमतां श्रव्यतिबन्धेन व्रजतु । व्रजतां वा । श्रक्तं युगपत् । चेमं कुशलं सुखम् । धोमतां बुद्धिमताम् । कर्चिर ता । श्रव्यं पूज्यम् । श्रव्यमं श्रमरहितं श्रव्यतेशम् । श्रीमांश्चामौ विमलरच श्रीमद्भिमलः श्रतस्तं श्रीमद्भिमलं परमतीर्थंदरं श्रयोदशम् । श्रचं क्रियापदं लोडन्तम् । इमं प्रत्यत्तवचनम् । वामैः प्रधानैः काम्यते इष्यते हाते वामकामः श्रतस्तं वामकामम् । नम च चशब्दोऽनुक्तो दृष्यते हाते वामकामः श्रतस्तं वामकामम् । नम च चशब्दोऽनुक्तो दृष्यते हाते विशेषणविशिष्टं श्रचं नम च धीमतामच्यं चेमं क्रमता श्रक्रमं सर्वेषां प्रणामादेव शान्तिभवति ॥ १० ॥

ऋर्थ—हे भव्यजनो ! जो एक साथ सब पदार्थोंको जानते हैं, मंगलरूप हैं, बुद्धिमानोंके पूज्य हैं, खेदरहित हैं, अनन्त शक्तिसे सहित हैं और इन्द्र चक्रवर्ती आदि प्रधान पुरुष जिनकी सेवा करनेकी इच्छा करते हैं ऐसे अन्तरंग बहिरंग लह्मीसे सिहत इन विमलनाथ तीर्थं करको पूजो तथा नमस्कार करो और उसके फलस्वरूप तत्त्वण उस कुशल अथवा सुखको विना किसी रुकावटके प्राप्त करो जो कि बुद्धिमानोंक द्वारा पूज्य है, परिश्रमसे रहित है और बड़े बड़े पुरुष जिसकी निरन्तर चाह रखते हैं।

१ लोडन्तप्रयोग: 'वृत्तिसर्गतापनेषु क्रमः' (१।३।३८ श्रब्टाध्यायी) इत्यासमनेपदम् । वृत्तिरप्रतिबन्धः ।

भावार्थ — संसारमें दुः स प्राप्तिके मुख्य दो कारण हैं एक कषाय और दूसरा श्रज्ञान। हमारे श्राराध्यदेव वीतराग हैं — कषायरहित हैं श्रौर सर्वज्ञ भी हैं — श्रज्ञानसे रहित हैं श्रर्थात् दुः सके दोनों कारणोंसे रहित हैं — श्रनन्त सुख सम्पन्न हैं। जो भव्यजीव सच्चे हृद्यसे उनकी भिक्त करता है वह भी तद्रूप होनेसे तत्कालमें सुखका श्रनुभव करने लगता है। श्रवः इस श्लोकमें श्राचार्य समन्तभद्रने सुखाभिलाषी जीवोंको सुख-प्राप्तिका उपाय बतलाया है। वह यही कि भगवान् विमलनाथको पूजो श्रीर नमस्कार करो। ॥ ४०॥

( द्वयत्तरपादाभ्यासयमकः )

ततोमृतिमतामीमं तमितामतिमुत्तमः । मतोमातातिता तोत्तुं तमितामतिमुत्तमाः ॥५१॥

ततोमृतीति—द्वितीयपादोभ्यस्तः पुनरुक्तः तकारमकारयोरेवास्तिःवं नान्येषाम् । यतस्ततो भवत्ययं द्वयत्तरपादाभ्यासयमकः ।

विमल इत्यनुवर्ताते। ततस्तस्मादहं विमलं अमृतिं मरणवर्जितम्।
श्रतामि सस्तं गच्छामि । इमं प्रत्यच्चवनम् । तिमता विनाशिता
श्रमतिः श्रज्ञानं येनासौ तिमतामितः तं तिमतामितम्। उत्तमः प्रधानः
यतस्त्वमिति सर्वत्र सम्बन्धः । मतः प्रजितः। श्रमाता श्रिहंसकः।
श्रतिता सक्तगितरहमिति सम्बन्धः। तोत्तुं प्रेरितुम्। तिमतां श्रचमस्य
स्पम्। श्रति प्रजा। मृत् हर्षः यस्यासौ श्रतिमुत्, सर्वे इमे श्रतिमुदः,
एतेषां मध्ये श्रयमितश्येन श्रतिमृत् श्रतिमृत्तमः किमुक्तं भवतिं—यतो
भवतः प्रणामादक्रमं चेमं क्रमते स्तोतृणाम् ततोऽहमुत्तमः सन् श्रति-

१ यह श्लोक सिर्फ 'त' श्रौर 'म' इनदो श्रन्तरों से बनाया गया है तथा इसका दूसरा श्रौर चौथा पाद एक समान हैं इसलिये इसमें व्यंजन-चित्र श्रौर यमक श्रकंकार है।

मुत्तमः सम् भवः समाता स्रतिताहं तोतुं तमिवां क्लेशितुं सता विमसं समृतिम् ॥११॥

अर्थ—जब कि पूजा और नमस्कार करनेसे भव्य पुरुषांक तत्त्वणमें अनेक कल्याण प्राप्त होते हैं—उनका संसार-अमण त रुक जाता है, तब मैं भी अपने दु:खोंको नष्ट करने के उद्देश्य अत्यन्त हर्षित होता हुआ मृत्युरहित और समस्त अज्ञानको न करनेवाले उन विमलनाथ स्वामीकी शरणमें जाता हूं—उनक् पूजा और वन्दना करता हूं जोकि सर्वोत्तम हैं, सर्वपृत्तित हैं और परम अहिंसक हैं तथा मैं इसके विपरीत चतुर्गतिहरूष संसारमें अमण करनेवाला हूँ ॥४१॥

#### ( चक्रश्लोकः )

( ब्रचरद्वयविरचितसमुद्गयमकः )

नेतानतनुते 'नेनोनितान्तं नाततो नुतात् । नेता न तनुते नेनो नितान्तं ना ततो नुतात् ।।५२॥

नेतेति—यारम्मूतं पूर्वाद्धं पश्चाद्धं मिप तारम्मूतमेव । तकारक कारयोरेवास्तिरवं नाम्येषाम् । श्रतः एवंभूतः।

न प्रतिषेध: । इतान् प्राप्तान् । श्रतनुते श्रशरीरित्वे (तलन्तं ) तसं विकल्पेन श्राहागमः । न विद्यते एन: पापं यस्यासौ श्रनेना: तस सम्बोधनं हे श्रनेन: । श्रनितान्तं क्लेशरहितं यथा भवति । न श्रतः

२ 'नुतात्' इत्यत्र भावे क्त: । नमस्कारादिस्यर्थः ।

१ 'म्रतनुते' इतिच्छेदः । तनोर्भावः कर्म वा तनुता, श्रविधमाने तनुता यस्मिन् तस्मिन् श्रतनुते श्रशरीरित्वे—सिद्धत्वपर्याये इत्यर्थः समासे सित 'गोस्त्रियोरूप सर्जनस्य' इत्युपसर्जनहस्वत्वे सत्यकारान् रूपम् । यत्तु संस्कृतटीकायां तलन्तस्य श्रतनुता शब्दस्य विकल्पे श्राहागम उक्तं तिच्चन्त्यं, तलन्तस्य नित्यस्त्रीलिङ्गत्वात् ।

ग सदा यच्छतः पूर्वेषि न शब्दः अन्नैवाभिसम्बन्धनीयः तेन किमुक्तं गयित—न न सततः अतत एव । द्वी प्रतिषेधी प्रकृतमधं गमयतः । कुलत् प्रश्चलात् । नेता नायकः । न तनुते महान् संपद्यते, न अन्नापि पूर्वत् सम्बन्धः । न न तनुते किन्तु तनुत एव । इनः स्वामी सन् । निवान्तं अत्यर्थं । ना पुरुषः । ततः तस्मात् । नुतात् नुयात् । तात- वन्तं कियापदम् । किमुक्तं भवति—इतान् प्राप्तान् न न अततः संसा-रिखः अतनुते श्रशरीस्ति सिद्धस्वे तनुते विस्तारयति नायकः स्वामी यः अवामाद्दे तोः । अतः तं ना नुतात् ॥४२॥

श्रथं — हे पापरहित ! विमलनाथ जिनेन्द्र ! श्राप शरण-में श्राये हुये संसारी प्राणियोंको विना किसी क्लेशके शरीररहित अवस्था — सिद्धत्व पर्याय — प्राप्त करा देते हैं तथा श्रापको नमस्कारकरनेसे प्राणी सबका स्वामी श्रौर नायक हो जाता है। श्रातः हे भव्यजनों ! ऐसे इन विमलनाथ स्वामीको तुम भी नमस्कार करो।

भावार्थ—श्रापको नमस्कार करनेवाले मानव श्ररहन्त-भवस्था प्राप्त कर सबके स्वामी श्रीर नायक बनते हैं श्रीर भन्तमें पाप से—कर्ममलसे—रहित होकर सिद्धत्व पर्यायको पा बेते हैं, इसलिये श्राचार्य समन्तभद्रने भध्य जीवोंको श्रापकी भक्ति करनेके लिये प्रेरित किया है।।४२॥

( चकरलोकः )

नयभानश्चमामान न मामार्यात्तिनाशन । नशनादस्य नो येन नये नोरोरिमाय न ॥५३॥

१ 'श्रस्य' इति 'श्रसु प्रचेपे' इत्यस्यदैवादिकस्य धातोर्लोट् मध्यम-पुरुषेकवचनस्य रूपम् । २-३ न नो नये न न श्ररिमाय इत्युभयश्र प्रतिषेधवाचको द्वौ नज् शब्दौ प्रकृतार्थं दृद्यतः । श्रयं रक्षोकोऽलंकार-चिन्तामखौ द्वितीयपरिच्छेदे चित्रालंकारस्यावान्तरभेदस्य पादोत्तरजाते-स्दाहरखरूपेखोपन्यस्त: । तथाहि— नयमिति जयसानसम प्रयमानसम नयमाना समा यस्वा नयमानसमः तस्य सम्बोधनं हे नयमानसम । न विद्यते मानं उद्धिः प्र माणं वा यस्यासावमानः तस्य सम्बोधनं हे श्रमान । न प्रतिषेधवचनम् मा ग्रस्मदः इवन्तस्य रूपम् । श्रायाणां साधूनां श्रक्तिः पोढा तां नाशयत् स्यायां तिनाशानः कर्तति स्युट्र बहुलवचनात् । ततः हे श्रायां तिनाशन नशनात् विनाशात् जातिजगमरणेभ्यः इत्यर्थः । श्रस्य उत्सारय । श्र चेपणे इत्यस्य धोः लोडन्तस्य रूपम् । नो प्रतिषेधः । येन कारणेन म पूजामहं बभे संमाननेयं विधिः । न नो प्रतिषेधवचने श्रत्र सम्बन्धनीने न नो नये किन्तु नये एव । द्वी प्रतिषेधी प्रकृतमर्थं गमयतः । न प्रतिषेधे । हे उरो महन् । श्रिरमाय श्रिरहिंसक । श्ररीन् श्रन्तः शत्रून् वि नाति इन्तीति श्ररिमायः ततः हे श्रिरमाय । पूर्वोक्तोऽपि न श्रत्र सम्बन्धनीयः । हे न न श्ररिमाय । किमुक्तं भवति — हे नयमानसम श्रमा श्रार्थार्तिनाशन न न श्ररिमाय मां विनाशात् श्रस्य श्रपनय । येन न व नये श्रहं । येन पूजामहं लमे इत्यर्थः ॥१३॥

नयप्रमागसम्बुद्धिः शमः का श्रीमुखेऽपि सा।
किं निषेधेऽन्ययं लोक-नाशिनी दुःखि किं कुलम् ॥७३॥
कः पुमानन्नसम्बुद्धिः का च नश्वरनिःस्वने।
खोटि किं पदमस्माकमित्यर्थे केन नाश्यते॥७४॥
वस्त्वंशो बुध्यते केन वृष्णस्कः रमा च का।
सम्बद्धराद्धं सम्बुद्धिः का कथं जिन ईडयते॥७४॥
नयमानचमामान न मामार्थात्तनाशन।
नशनादस्य नो येन नये नोरोरिमाय न ॥७६॥

गयमान । चमा। मानन—लच्दीमुख । मा। मारी। श्राति-श्रर्तध्यान मस्यास्तीति । ना । श्रश्नन । नशनाद् नश्यतीति नशस्तस्यनाद । स्य-षोऽन्तकर्मणीति धातोर्मध्यमपुरुषः । नः । येन-यमेन । नयेन । उरः श्रारि—श्रराः सम्स्यस्मिन्निति । मा। श्रयन । कथं जिन ईक्यते इति प्रश्नस्य सर्वश्वोकार्थः । श्रथं — हे प्रशंसनीय ज्ञमासे युक्त । हे श्रहंकार-श्रून्य ! हे साधुपुरुषोंकी पीड़ाको नष्ट करनेवाले ! हे कर्मशत्रु श्रोंके घातक ! हे सर्वश्रेष्ठ ! विमलनाथ स्वामिन ! श्राप मुक्ते इस जन्ममरण-रूप विनाशसे दूर की जिये — मेरे जन्म-मरणके दुःख नष्ट की जिये, जिससे में भी (श्रापकी तरह) उत्तम स्थानको — स्वात्मस्थिति रूप निर्वाणपदको — प्राप्त हो सकूँ ॥ ४३॥

( गूढस्वेष्टपादचकरलोकः १)

वर्णभार्यातिनन्द्याव वन्द्यानन्त सदारव । वरदातिनतार्थ्याव वर्य्यातान्तसभार्णव ॥५४॥

वर्गीति—ग्राहमनः इण्टं पादः सोन्येषु पादेषु गुप्यते बतः । वर्गेन ग्रिश्मया भाति शोभते इति वर्गभः शरीरकान्त्युरकट इस्यर्थः तस्य सम्बोधनं हे वर्गभ । ग्राद्यं पूज्य । ग्रातिनन्द्य सुष्टुसमृद्ध । भव रच । बोडन्तस्य रूपं क्रियापदम् । बन्द्य देवासुरैरभिवन्द्य । हे ग्रनन्त चतु- देशतीर्थंकर । सन् शोभनः ग्रारवः वाणी सर्वभाषात्मिका यस्यासो सदारवः तस्य सम्बोधनं हे सदारव । चरद इष्टद्द कामदायक । श्रति शोभनं नताः प्रणाताः ग्रतिनताः ग्रतिनताश्च ते ग्रार्थास्च ग्रतिनताद्याः तान् भवति रचतीति ग्रतिनतायांवः तस्य सम्बोधनं हे ग्रतिनतायांवः तस्य सम्बोधनं हे ग्रतिनतायांवः वस्य सम्बोधनं हे ग्रतिनतायांवः समार्थवः वस्य सम्बोधनं हे ग्रतान्तसभार्थवः । किमुक्तं भवति — हे ग्रनन्त वर्णे- भादिविशेषण्विशिष्ट श्रव पालय मामिति सम्बन्धः । श्रन्यांश्च पालय ॥१४४।।

श्चर्य-हे अनुपम सौन्दर्यसे शोभायमान ! हे अष्ट महा-

१ इसक्षोक्रमें स्वेष्ट-मन चाहा-पाद शेष तीन पादोंमें गृद है तथा यहवद नामक चित्रालंकार भी है।

<sup>्</sup> २ वर्ग्भ — आर्य — अतिनन्ध — अव इति पद्च्छेदः । अव ेति । कियापदम् ।

प्रातिहार्यह्म विभूतिसे सम्पन्न! हे सुर-श्रसुरों के द्वारा वन्द-नीय! हे उत्तम दिन्यध्वितसे सिहत! हे इन्छित पदार्थों के देने बाले! हे श्रत्यन्त नम्न साधुपुरुषों के रक्तक! हे श्रेष्ठ ! हे बोम-रिहत! समवसरण-समुद्रसे संयुक्त! श्रानन्तनाथिजिनेन्द! मेरी रक्ता कीजिये—मुभे संसारके दु:खोंसे बचाइये ॥४४॥

## श्रनन्त-जिन-स्तुतिः

(गूढद्वितीयतृतीयान्यतरपादद्वयत्तरमयश्लोकः)

नुन्नानृतोन्नतानन्त नूतानीतिनुताननः । नतोनूनोनितान्तं ते नेतातान्ते निनौति ना ॥५५॥

नुन्नेति-द्वितीयतृतीयान्यतरपादो गुप्यते नकारतकारयोरेवास्तित्वं नान्येषां यतः ।

तुन्नं चिप्तं ग्रन्तं ग्रस्त्यं येनासौ नुन्नानृतः तस्य सम्बोधनं इ नुन्नानृत श्रनेकान्तवादिन् । उन्नत महन् । श्रनन्यसम्भूतेषु यार्यदि भटा-रकस्य उन्नतत्यं न भवित कस्यान्यस्य भविष्यति । श्रन्तत श्रपरिमाण भटारः कस्य नाम वा । नृताः स्तुताः श्रनीतयः सिद्धा येस्ते नृतानीतयः तेर्नु त स्तुतं प्जितं श्राननं मुखं यस्य स्तोतुः श्रसौ नृतानीतिनुताननः स्तुतिकच पुरुषः । नतः प्रणतः । श्रनृतः श्रविक्वः सम्पूर्णः । श्रनितान्तं क्वेशरिहतं क्वेशरिहतं यथा भवित क्रियाविशेषणमेतत् । ते त्वां तुम्यं वा । नेता नायकः इन्द्रादिः । श्रतान्ते श्रतान्तिमित्तम् मोचनिमित्तमित्यर्थः । निनात प्रणौति । ना पुरुषः चक्रधरादिः । किमुक्तं भवित—हे श्रनन्त नुन्नाः नृत उन्नत नेता निनौति नेता नायकोपि सन् । विरुद्धमेतत् । यदि नायकः क्यमन्यस्य प्रणामं करोति श्रथः प्रणामं करोति कथं नायकः त्वां पुने नौति नायकोपि मोचनिमित्तं ततस्त्वमेव नायकः ॥११।

३ नुन्नानृत + उन्नत + श्रनन्त इतिपदच्छ्रेद: ।

श्रिशं—एकान्तवादरूप समस्त असत्यको नष्ट करनेवाले ! सर्वश्रेष्ठ ! हे अनन्तनाथ जिनेन्द्र ! सिद्धपरमेष्ठीकी स्तुति करनेसे जिनके मुख पूज्य गिनेजाते हैं और जो आपके चरणोंमें नम्न रहते हैं ऐसे इन्द्र चक्रवर्ती आदि समस्त नायक-प्रधान पुरुष-भी मोज्ञप्राप्तिके लिये विना किसी क्लेशके—सहज स्वभावसे प्रेरित होकर—आपको नमस्कार करते हैं।

भावार्थ—यद्यपि यह विरुद्ध बात है कि—जो स्वयं नायक होगा वह अन्यको प्रणाम कैसे करेगा ? श्रौर अन्यको प्रणाम करेगा तो वह नायक कैसे होगा ? परन्तु आपको संसारके अन्य समस्त नायक नमस्कार करते हैं; क्योंकि आप ही उन सबमें अेष्ठ हैं और उस अेष्ठताका कारण यही है कि आपको नमस्कार करनेसे मोज्ञान होता है।।४४॥

# धर्म-जिन-स्तुतिः

(गृढद्वितीयचतुर्थान्यतरपादोऽद्ध्यमः )

त्वमवाश्व दमेनर्द्ध मत धर्मप्र गोधन । वाधस्त्राग्नमनागो मे धर्म शर्मतमप्रद ॥५६॥

त्यमेति - त्वं युष्मदो रूपम् । न विद्यते वाघा यस्यासाववाधः तस्य सम्बोधनं हे श्रद्याध । दमेन उत्तमचमया ऋद वृद्ध । मत पूजित । धर्मप्र उत्तमचमादिना श्राप्यायकपूरण । गोधन गौर्वणी धनं यस्या-सौ गोधनः तस्य सम्बोधनं हे गोधन । वाधस्व विनाशय । श्रशं दुःखम् । श्रमागः निर्दोष । मे मम । धर्म पञ्चदशतीर्थकर । शर्म सुखम् । सर्वाणि

९ यहां द्वितीय श्रथवा चतुर्थ पादमेंसे कोई एक पाद श्रन्य पादोंके श्रहरोंमें गुष्त है। इसके सिवाय यह श्रधंश्रम भी है।

इमानि शर्माणि एतेषां मध्ये श्रितशयेन इमानि शर्माणि शर्मतमानि तानि प्रददाति यः सः शर्मतमप्रद तस्य सम्बोधनं हे शर्मतमप्रद ॥ एतदुक्तं भवति— हे धर्मे श्रवाध दमेनद्धं मत धर्मप्र गोधन श्रनागः शर्मतमप्रद त्वं मे श्रशं वाधस्व ॥१६॥

श्रथं—हे बाधा (विनाश) रहित ! हे इन्द्रियदमन श्रथवा समासे वृद्ध ! हे पूज्य ! हे उत्तम समा श्रादि धर्मांके पूरकः धारक ! हे दिव्यध्वनिरूप | धनसे सहित ! हे निर्दोष ! हे मोस-रूप उत्तम सुखके देनेवाले धर्मनाथ भगवन् ! मेरे दु:खको--जन्ममर् एकी बाधाको—नष्ट की जिये ॥४६॥

(गतप्रत्यागतैकरलोकः)

नतपाल महाराज गीत्यानुत ममाक्षर । रक्ष मामतनुत्यागी जराहा मलपातन ।। ५७ ॥

नतेति—क्रमपाठे यान्यक्षराचि विपरीतपाठेपि तान्येव । नतान् प्रण्तान् पालयित रक्षतीति नतपालः तस्य सम्बोधनं हे नतपाल । महा-न्तो राजानो यस्य स महाराजः 'टः सान्तः' तस्य सम्बोधनं महाराज । श्रथवा नतपाला महाराजा यस्यासौ नतपालमहाराजः तस्य सम्बोधनं नतपालमहाराज । मम गीत्यानुत श्रस्मत्स्ववनेन पृजित । श्रक्षर श्रम-स्वर । रच पालय । मां श्रस्मदः इवन्तस्य रूपम् । श्रतनुत्यागी श्रनल्प-दाता । जराहा वृद्धत्वहीनः, उपलच्चामेतत् जातिजरामरणहीन इत्यर्थः । मलं पापं श्रज्ञानं पातयित नाशयतीति मलपातनः कर्तरि युट् बहुलच्च-नान् । तस्य सम्बोधनं हे मलपातन । एतदुक्तं भवति — हे धर्म नतः पाल महाराज गीत्यानुत् मम श्रवर जराहा मलपातन रच मां श्रतनुत्यागी यतस्त्वम् ॥ ५७ ॥

श्रर्थ—हे नम्रमनुष्योंके रज्ञक ! हे मत्कृत (मेरे द्वारा की

१ जैनेन्द्रव्याकरणस्य सुत्रमिदम्

गई) स्तुतिसे पूजित! हे ऋविनाशी! हे दुष्कर्मरूपी मलको नष्ट करनेवाले! धर्मनाथ महाराज! मेरी रच्चा कीजिये—मुके संसारके दुःखोंसे बचाकर ऋविनाशी मोच्च प्रदान कीजिये। क्योंकि ऋष महान् दाता हैं—सबसे बड़े दानी हैं और जन्म-जरा ऋदिको नष्ट करनेवाले हैं॥ ४७॥

(मुरजः)

मानसादर्शसंकान्तं सेवे ते रूपमद्भुतम् । जिनस्योदयि सत्त्वान्तं स्तुवे चारूढमच्युतम् ॥५८॥

मानसंति — मनः एव मानसं चित्तमित्यर्थः मनसमेवादर्शः दर्पणः मानसादर्शः मानसादर्शे संक्रान्तं प्रतिबिम्बितं मानसादर्शसंक्रान्तम् । सेवे भजामि । ते तव । रुपं शरीरकान्तिम् । श्रद्भुतं श्राश्चर्यभूतम् । क्रिनस्य त्रे लोक्यनाथस्य । उदयि उदयान्वितम् । सतः शोभनस्य भावः सर्चं, सत्त्वस्यान्तं श्रवसानं परमकाष्ठा सत्त्वान्तम् । स्तुवे वन्दे । च समुचये । श्रारूढं श्रध्यारूढं । श्रच्युतं श्रदीनं श्रवरम् । च समुचयार्थः । जिनस्य रूपं सेवेऽहं स्तुवे च किविशिष्टं रूपं मानसादर्शसंक्रान्तम् । पुनरिप किविशिष्टं श्रद्भुतं उद्यि सत्त्वान्तमारूढं श्रच्युतमिति परम् आक्तिकस्य वचनम् ॥ ४८॥

श्रर्थ — मैं श्रापके उस श्रनुपम रूप – सौन्दर्यकी उपासना श्रीर स्तुति करता हूँ जो कि सब जोवोंको श्राश्चर्य करनेवाला है, सदा उदयरूप रहता है, उत्तमताकी पराकाष्ठा है, श्रारूढ है, विनाशरहित है श्रीर मेरे मनरूपी द्रपेणमें प्रतिबिन्बित होरहा है ॥ ४८ ॥

( मुरजः )

यतः कोपि गुगानुक्त्या नावान्धीनपि पारयेत्। न तथापि क्षगाद्भक्त्या तवात्मानं तु पावयेत् ॥५९॥ यतः इति -यतः यस्मात् । कोपि कश्चिद्पि । गुणान् जिनंस्या-साधारणधर्मान् । उक्त्या वचनेन । नावा पोतेन । श्रव्धीन् समुद्रान् । श्रिष् संभावने । पारयेत् प्लवताम् । न प्रतिषेधे । तथापि एवमपि । चणात् श्रिचसंकोचात् समयाद्वा । भक्त्या सेवया । तव ते । श्रात्मानं स्वम् । तु पुनः। पावयेत् पवित्रीकुर्योत् । समुदायार्थः -यतो निश्चितं चेतो मम नावान्धीनिष् पारयेत् तव गुणाननन्तान् कश्चिद्पि न पारयेत् यद्यपि तथापि च्याते भक्त्या तवास्मानं तु पावयेत् । कृतएतत् स्तुतिमाहात्स्यात् ॥ ४६ ॥

श्रर्थ—हे भगवन ! यदि कोई चाहे तो नावके द्वारा समुद्रों को पार कर सकता है। परन्तु स्तुतिरूप वचनोंसे आपके गुणों को पार नहीं कर सकता—आपके गुण अनन्त हैं। यद्यपि यह निश्चित है तथापि भक्तपुरुष चणभरकी आपकी भक्तिसे अपने आपको पवित्र बना सकता है—आपकी भक्तिका माहात्म्य अचिन्त्य है।

भावार्थ--हे भगवन ! आपके अनन्त गुणोंका वर्णन् करनेकी सामर्थ्य किसीमें भी नहीं है फिर भी भव्यप्राणी आपकी भक्तिरूप शुभ भावनासे अपनी आत्माको पवित्र बना लेते हैं--अशुभकर्मसे रहित कर लेते हैं और परम्परासे मोच्न-भी प्राप्त कर लेते हैं।। ४६॥

### ( मुरजः )

रुचं बिभर्ति ना धीरं नाथातिस्पष्टवेदनः। वचस्ते भजनात्सारं यथायः स्पर्शवेदिनः॥ ६०॥

रुचिमिति—रुचं दीप्तिं तेजः । बिभितिं धरते । ना पुरुषः धीरं गभीरं सावष्टम्भं यथा भवति क्रियाविशेषणमेतत् । हे नार स्वामिन् अतिस्पष्टवेदनः अतिस्पष्टं विशदं वेदनं विज्ञानं यस्यासा वितस्पष्टवेदनः । बचः वचनम् । ते तव । भजनात् सेवनात् । सारं पर

मतत्वभूतम् । यथा इवार्थे । श्रयो लोहम् । स्पर्शवेदिनः । सुवर्णभाव-हारिणः स्पर्शपाषाणस्य भजनात् सेवनात् । श्रस्य समुदायार्थः कथ्यते— । नाथ ना रुचं बिभर्ति ते भजनात् वचरच सारं धीरं यथाभवति किं विशिष्टः सन्ना श्रतिस्पष्टवेदनः । कथं १ दृष्टान्तं प्रदर्शयति यथा श्रयः सर्शवेदिनः ॥ ६० ॥

श्रथं—हे नाथ! जिस प्रकार पारस पत्थरके स्पर्शसे लोहा (सुवर्णरूप होकर) तेज धारण करता है और उसके फल-बरूप श्रत्यन्त श्रेष्ठ होजाता है उसी प्रकार भव्य पुरुष भी आपकी सेवासे—श्राराधनासे—श्रत्यन्त प्रत्यन्त केवलज्ञानसे सहित होता हुश्रा विशुद्ध-सुस्थिर श्रात्मीय तेजको धारण कर नेता है। तथा उसके वचन भी श्रेष्ठ होजाते हैं।

भावार्थ—हे भगवन् ! त्रापकी भक्तिसे पुरुष केवलज्ञान ह्या सातिशय दिन्य ध्वनिको प्राप्त होते हैं ॥ ६० ॥

### ( मुरजः )

प्राप्य सर्वार्थसिद्धिं गां कल्याग्यतः स्ववानतः । ग्रप्यपूर्वार्थसिद्ध्येगां कल्याऽकृत भवान् युतः ॥६१॥

प्राचिति—प्राप्य इत्वा। सर्वार्थसिद्धि विश्वकार्यनिष्पत्तिम्। गां श्रिवीम्। कह्याणेतः कल्याणानि स्वर्गावतरणादीनि इतः प्राप्तः कल्या गतः। स्ववान् श्रात्सवान्। श्रतः श्रात्मात्। श्रिप्। श्रप्वार्थस्य केवलजनादिचतुष्ट्यस्य सिद्धिः प्राप्तिः श्रप्वीर्थसिद्धः तया श्रप्वीर्थसिद्ध्या श्रवज्ञान।दिप्राप्त्या। इगां ईहां चेष्टां विहरणम्। हे कल्य समर्थं। श्रकृत ज्ञतान्। भवान् भट्टारकः । युतः युक्तः । समुद्रायार्थः—भवान् ल्याणेतः सन् पुनरपि श्रात्मवान् सन् प्राप्य सर्वार्थसिद्धिं गां श्रस्मादृष्वं श्रृव्धिसिद्ध्या युतोपि हे कल्य त्वं तथापि चेष्टां विहरणं श्रकृत स्रतः समेतत् ''परार्था हि सतां चेष्टा'। ६१॥

त्रर्थ—हे कल्या-समर्थ ! जहां सब अथीं-प्रयोजनीं सिद्ध-पूर्तिहोती हैं ऐसी सर्वार्थसिद्धि नामक पृथिवीको पाकर ग जन्म त्रादि कल्याग्यकों से सिहत हो श्राप स्ववान् — त्रात्मवा (पत्तमें धनवान्) हुए थे— उत्पन्न हुए थे तथा इसके ब त्रापने त्रान्तचतुष्टयरूप त्रपूर्व त्रर्थकी सिद्धिसे सिहत होनेप भी विहार किया था। (हे भगवन्! इन सब बार्तों से स्पष्ट कि 'परार्था हि सतां चेष्टा'—सत्पुरुषोंकी समस्त चेष्टाएं परो कारके लिये ही होती हैं)।

भावार्थ-जो पुरुष ऐसे स्थानको पा चुका हो जहां उस सब मनोरथोंकी पूर्ति होती हो, श्रनेक कल्याण श्रथवा मंगलों सहित हो, स्व-धन भी उसके पास पर्याप्त हो तथा इसके सा श्रनोखे २ पदार्थोंकी प्राप्ति भी सदा होती रहती हो। सारांशत हर एक तरहसे सुखी हो—वह मनुष्य फिर भी यदि जहां ता भ्रमणकर उपदेश श्रादि देनेकी चेष्टाएँ करता हो तो उस उसका निजी प्रयोजन कुछ भी नहीं रहता। उसकी सम चेष्टाएँ परोपकारके लिये ही रहती हैं। प्रकृतमें-भगवा धर्मनाथ भी पूर्वमें तपस्या करके सर्वार्थसिद्धि विमानको प्राप्त 🛊 थे। वहांसे चयकर जब वे पृथिवीपर श्रानेको उद्यत हुए त देवोंने गर्भ-जन्म कल्याणक किये। गर्भमें श्रानेके छह मा पहले से-पन्द्रह माह तक-प्रतिदिन साढ़े दश करोड़ रत्नोंव वर्षा की। इसके बाद जब ये दीचित हुए तब देवोंने तपःकल्य ण्क किया श्रीर जब इन्हें श्रनन्त ज्ञान श्रनन्त दर्शन श्रनन्तस श्रीर अनन्त वीर्यरूप अपूर्व अर्थकी प्राप्ति हुई तब भी देवी ज्ञानकल्याग्यकका उत्सव किया-फलतः भगवान् धर्मनाथा

१ भगवान् धर्मनाथ सर्वार्थसिद्धि विमानसे चय कर गर्भमें भा तीर्थं हुए थे । —धर्मशर्माभ्युदय ।

निजके सब मनोरथ पूर्ण होचुके थे फिर भी इन्होंने जो अनेक आर्य देशों में विहारकर सब जीवोंको हितका उपदेश देनेकी चेष्टा की थी उसमें उनका निजी प्रयोजन कुछ भी नहीं था। केवल संसारके पथन्नान्त पुरुषोंको सुपथ पर लाना ही उनका प्रयोजन था। इस श्लोक में 'सर्वार्थसिद्धि' 'कल्याण' 'स्व' श्रौर 'श्रपू-वार्थ' ये पद शिलष्ट हैं—द्विश्रर्थक हैं, जिनका समन्वय उपर शकट किया गया है।

इस श्लोककी रचनाके पहले श्राचार्यके सामने श्रव्यक्त ह्राप्ते एक प्रश्न उपस्थित होता है कि — जिनेन्द्रदेव जब मोहनीय कर्मका चय कर चुकते हैं — अपनी सब इच्छाश्रोंका लय कर चुकते हैं — तब बिना इच्छाके उनका विहार और उपदेश कैसे होता है ? इस प्रश्नका उत्तर भी श्राचार्य समन्तभद्रने श्रव्यक्त ह्राप्ते इसी श्लोकमें दिया है श्रर्थात् निजका कुछ प्रयोजन न रहते हुए भी जिनेन्द्रदेवका विहार श्रादि होता हैं — सिर्फ परो-पकारके लिये। यद्यपि वास्तवमें मगवान्के परोपकार करने-की भी इच्छा नहीं रहती; क्योंकि वे इच्छाश्रोंके मृलभूत मोह-नीय कर्मका चय कर चुकते हैं — उनकी समस्त क्रियाएं मेघोंकी वरह, सिर्फ भव्य जीवोंके सौमाग्यसे ही होती हैं। श्राचार्यने रत्नकरण्ड श्रावकाचारमें स्वयं कहा है कि 'श्रनात्मार्थ विना रागै: शास्ता शास्ति सतो हितम्। ध्वनन् शिल्पिकरस्पर्शा-नमुरज्ञ: किमपेचते'।

(मुरजः)

भवत्येव धरा मान्या सुद्यातीति न विस्मये । देवदेव पुरा घन्या प्रोद्यास्यति भुवि श्रिये ॥ ६२ ॥

भवतीति—भवति भद्दारके त्वि । एव श्रवधारसम् । घरा पृथिती । मान्या प्रया । स्वाति डद्गच्छति प्रभवति । इति यस्मात् । न विस्मवेहं न ममाश्रय्यम् । हे देवदेव देवानां देव: देवदेवः तस्य सम्बोधनं हे देवदे परमेश्वर । पुरा पूर्वमेव । धन्या पुरुषा । प्रोद्यास्यित प्रोद्गमिष्यित प्रम विष्यति । भुवि श्रस्मिन् लोके । श्रिये श्रीनिमित्तम् । समुदायेनार्थः कथ्यते । हे देवदेव सूद्याति भवति भगवति धरा मान्या भवतीति न विस्मवे ऽहम् । यत: प्रोद्यास्यति भगवति पुरैव धन्या भुवि श्रोनिमित्तम् ॥ ६२ ।

श्रथं – हे देवों के देव ! यह पृथिवी श्रापके जन्म लेनेसे हैं
पूज्य मानी जाती है—इस विषयमें मुफे कुछ भी श्राश्चर्य नहीं
है; क्यों कि श्रापके जन्म लेनेसे पहले ही यह पृथ्वी रत्नवर्ष श्रादिके द्वारा धन्य गिनी जाने लगती है तथा लक्सीसे सम्पन्न हो जाती है।

भावार्थ--जब तीर्थंकर भगवान् गर्भमें आते हैं उसके छह मास पहलेसे ही कुबेर सुन्दर नगरीकी रचना करता है, उसे धन धान्य सुवर्ण रजत आदिसे सम्पन्न करता है और जन्म-सम्ब तक अर्थात् पन्द्रह मास तक प्रतिदिन रत्नों की वर्षा किया करता है। हे प्रभो! जब आपके उत्पन्न होनेके पहले ही यह पृथ्वी उत्तर हो जाती है तब आपके जन्म लेनेसे क्यों न उत्तम मानी जावेगी १ अवश्य मानी जावेगी ॥ ६२ ॥

( मुरज: )

एतिच्चित्रं पुरो धीर स्निपितो मन्दरे शरैः । जातमात्रः स्थिरोदार क्वापि त्वममरेखरैः ॥६३॥

एतदिति—एतत् प्रत्यच्चचनम् । चित्रं श्राश्चर्यम् । पुरः पूर्व-सिमन् काले । धीर गभीर । स्निपतः श्रीभषेकितः । मन्द्रे मेरुमस्तके । शरैः पानीयैः । जातमात्रः उत्पत्तिच्यो । स्थिर सावष्टम्भ । उदार दान-शील महन् । क्वापि एकस्मिन्नपि काले । त्वं युष्मदो रूपम् ! श्रमरेश्वरैः देवदेवन्द्रैः । समुदायार्थः—हे धीर मन्द्रे शरैः त्वं स्निपतः जातमात्रः सन् हे स्थिरोदार श्रमरेश्वरैः पुरः क्वापि । चित्रमेतत् । कथं चित्रम् ! बातस्य ग्रस्माभिर्मन्दरे [ गमनं स्नपनं वा ] क्वापि न दृष्टं यतः ततः ग्राप्त्वर्यम् । ग्रथवा एवं चित्रमेतत् भद्दारके तीर्थे सर्वेषि प्राण्यिनः स्नान्ति, क्यं पुरः देवैर्मन्दरे स्निपतश्चोद्यमेतत् । श्रथवा यो भवाद्दशः शरैः स क्यं स्नाप्यते तथापि भवान् देवैः शरैः पानीयैः स्निपतः चित्रमेतत् ॥६३॥ श्रथं—हे धीर ! हे स्थिर ! हे उदार ! श्रापके उत्पन्न होते ही सबसे पहले, समस्त देव श्रीर इन्द्रोंने श्रद्भुत-श्रत्यन्त- उत्तुङ्ग एवं शोभा-सम्पन्न मेरु पर्वतपर चीरसागरके जलसे श्रापका श्रभिषेक किया था यह श्राश्चर्यकी बात है।

भावार्थ --यहां श्राश्चर्य निम्न बातोंसे हो सकता है-तत्कालमें उत्पन्न हुन्त्रा बालक मेरुपव तपर पहुँच जावे यह बात कभी देखनेमें नहीं आई इसलिये यह बात आश्चर्यजनक है ऋथवा तत्कालमें उत्पन्न हुए बालकका योजनों प्रमाग एक हजार आठ कलशोंसे अभिषेक किये जाने पर भी वह ज्योंका त्यों स्थिर रहा आवे यह आश्चर्यकी बात है। अथवा जिसके तीर्थमें--उपदिष्ट धर्ममें संसारके समस्त प्राणी स्नान करते हैं--तदनुकूत आचरणकर आत्मकल्याण करते हैं--उसका किसी दूसरेके द्वारा श्रभिषेक किया जाना श्राश्चर्यकी बात है। श्रथवा लोकोत्तर--सर्वश्रेष्ठ-प्रभावशाली -प्रभुका अभिषेक इन्द्रोंने जल-जैसे न-कुछ-तुच्छ पदार्थसे किया यह श्राश्चर्यकी बात है। अथवा जो स्वयं शुद्ध है और अपनी पवित्रतासे दूसरोंको पवित्र करनेवाला है उसको भी इन्द्र-जैसे बुद्धिमान् पुरुषोंने श्रभिषक-द्वारा शुद्ध करनेकी व्यर्थ चेष्टा की यह बात श्राश्चर्य करनेवाली है। अथवा इन्द्रने शरसे—तृग अथवा बाग्रसे श्रापका श्रभिषेक किया जोकि श्रसंभव होनेसे श्राश्चय कारी है (परिहार पत्तमें शरका ऋथे जल लिया जावेगा )।

इस श्लोकमें कविने जिन बातोंसे आश्चर्य प्रकट करते हुए विरोध प्रकट किया है उन सबका परिहार 'धीर' 'स्थिर' श्रीर

उदार'विशेषणोंसे होजाता है। यथा—हे भगवन्! श्राप इत धीर श्रीर स्थिर हैं—इतने शक्तिशाली हैं—कि उत्पन्न होते। निन्यानवे हजार योजन ऊँचे मेरुपर्वत पर एक हजार श्रा कलशोंसे श्रभिषेक होनेपर भी श्रापमें किसी प्रकारका विका उत्पन्न नहीं हो पाया। श्रापका श्रतुल्य बल प्रशंसनीय है। प्रभो! श्राप इतने उदार हैं महान् हैं—कि श्रल्पझोंके द्वारा ब हुई निःसार कियाश्रोंसे श्रापको रोष नहीं श्राता—श्राप श्रप्ब अगाध ज्ञमतासे सबको ज्ञमा कर देते हैं।। ६३।।

( श्रनन्तरपादमुरजः )

तिरीटघटनिष्ट्यू तं हारीन्द्रौघविनिर्मितम् । पदे स्नातः स्म गोक्षीरं तदेडित भगो श्विरम् ॥६४॥

तिरीटेति—तिरीटानि मुकुटानि तान्येव घटाः कुम्भाः तिरीटघटी तैर्निष्ठ्यातं निर्गमितं तिरीटघटनिष्ठयतम् । देवेन्द्रचक्रधरादिमुकुट घटनिर्गतम् । हारि शोभनम् । इन्द्रौघिविनिर्मितं देवेन्द्रसमितिविर्वितम् । इन्द्रौधामोघः इन्द्रौधः तेन घिनिर्मितं कृतं इन्द्रौधिविनिर्मितम् । पदे पादौ । स्नातः सम स्नातवन्तौ । गोचीरं रिश्मपयः । श्रथवा पदे पदिनिमित्तं स्नातः सम स्नातवन्तौ गोचीरम् । तदा स्नानानन्तरं सुरेन्द्रैः प्रणामकाले । ईडित प्जित । भगोः भगवन् । चिरं श्रत्यर्थं सुद्ध इत्यर्थः । किमुक्तं भवति—हे भगवन् ईहित स्नानकाले ते पदे गोचीरं स्नातः सम । कि विशिष्टं गोचीरं तिरीटघटनिष्ठयतं इतिरीन्द्रौधिविनिर्मितम् ॥६४॥

श्रर्थ-हे पूज्य ! श्राभिषेकके बाद इन्द्रोंके समूहने जब श्रापके चरणकमलोंको नमस्कार किया था, तब उनके मुकुटुरूपी घटसे मनोहर किरण्रूपी दुग्ध प्रकट हुश्रा था, उसमें श्रापके चरण कमलोंने मानो चिरकालतक स्नान किया था।

१ 'भगोस्' इति सम्बुद्ध्यर्थकोऽन्ययः।

जिन्माभिषेक हो चुकनेके बाद इन्द्र-समुदाय जिस श्रभिपिक लिक के चरणों में मस्तक भुकाकर नमस्कार करते हैं, नमस्कारके मय इन्द्रोंके मुकुटों की शुक्ल किरणों उस भगवान्के चरणों पर इती हैं उससे ऐसा मालूम होता है मानों भगवान्के चरण इन्द्रों-मुकुदुरूपी घटों से भरते हुए किरण्हूप दूध में स्नान कर रहे । यहां रूपक श्रीर उत्प्रेता श्रलंकार से वर्णन किया गया है। लोक में श्राये हुए 'पदे' शब्द को 'पद' शब्द से चतु ध्यन्त मानकर नः श्रावृत्ति करने श्रीर 'चिरं' शब्द पर श्रधिक लच्य देने से क श्रीर विचित्रभाव प्रतीत होने लगता है।

भवार्थ -- 'इन्द्रोंने भगवान्का श्रभिषेक चीरसमुद्रके जलसे ो कि चीरके समान था, किया था। उससे उनका शरीर चीर-सा धवल होगयाथा । ऋभिषेक पूर्ण हो चुकने पर इन्द्रने तम वस्त्रसे जब उनके शरीरको पोंछ लिया तब उसपरसं ीरकी प्रभा दूर होगई थी। परन्तु चरणकमलों पर नमस्कारके समय इन्द्रोंके मुकुटोंकी सफेर किरगों फिर भी पड़ रही थीं सिलिये चरण-कमल वस्त्रसे पोंछे जाने पर भो सफेंद सफेद दिख रहे थे। उससे ऐसा मालूम होता था कि भगवानके परे—चरण, पदे ( चतुर्थ्यन्त ) किसी उत्तम पानेके लिये शरीरके ऋन्य ऋवयवोंकी ऋपद्मा चिर काल तक मान करते रहे हों। जो इतरजनोंकी ऋपेज्ञा ऋपने ऋापको किसी ऋधिक उक्कर्षको प्राप्त कराना चाहता है उसको दुसरे जनोंकी श्रपेता श्रधिक तल्लीनताके साथ उस कामको करना पड़ता है—यह स्वाभाविक बात है। चरणोंने चिरकाल तक चीरस्तानके द्वारा अपने आपको अत्यन्त पवित्र बना लिया था इसीलिये मानों इन्द्र त्रादि लोकोत्तर पुरुष उनके परणोंको नमस्कार करते थे — हस्त, उदर ऋौर मस्तक आदिको नहीं ॥६४॥

### ( मुरजबन्धः )

कुत एतो नु सन्वर्णी मेरोस्तेपि च संगतेः। उत क्रीतोथ संकीर्णी गुरोरपि तु संमतेः।।६५॥

कुत इति—कुत: कस्मात् । एतः श्रागतः । नु वितर्के । शोभनः । वर्णः रूपं दीप्तिस्तेज: । मेरोः मन्दरस्य । ते तव । श्रिप च ननु इत्यर्थः । संगतेः सङ्गमात् मेलापकात् । उत वितर्के । क्रीतः इत् गृहीत: । श्रथ श्राहोस्वित् । संकीर्णः वर्णसंकरः । गुरोः भनुः । तु उताहो । सम्मतेः श्राज्ञायाः। किमुक्तं भवति—मेरोर्थोऽयं सन् वर्ष कुतः श्रागतः किं ते संगतेः उत क्रीतः श्रथ सङ्गीर्णः । श्रिप तु र संमतेः । ननु निश्चितोस्माभिस्तव संमतेः ॥६४॥

श्रथं — हे भगवन ! हम लोगों को अब तक सन्देह था कि व पर्वतका ऐसा सुन्दररूप कहां से श्राया ? क्या श्रापकी संगी श्रथवा श्रापका वहां जन्माभिषेक होने से उसका वेसा सुन्दर होगया ? या मूल्य देकर खरीदा गया श्रथवा किसी अ सुन्दर वस्तुका रूप उसमें संकीण कर दिया गया — मिला वि गया ? परन्तु श्रव हमें निश्चय होगया कि मेरुका वह सुन्दरर श्रापकी संमतिसे — श्राज्ञामात्रसे — होगया है, किसी दूस जगहसे नहीं श्राया है।

भावार्थ—जिस मेरु पर्वतपर जिस बालकका श्रामं होता है वह पर्वत सुवर्ण श्रीर रत्नोंकी कान्तिसे अत्यन्त म हर होता है। यहां श्राचार्यने भिक्तमें तल्लीन होकर बतलाया है मेरु-पर्वतका वह अत्यन्त सुन्दररूप भगवान् धर्मनार्थको संगी ही हुश्राथा। हे प्रभो! जब श्रापकी संगतिसे—श्राज्ञासे—। श्राचेतन पदार्थभी सद्धर्ण-सुवर्णया उत्तम रूपकोपा सकता है। श्रापकी श्राज्ञासे—श्रापके सम्यग्ज्ञानसे श्रथवा श्रापके सम्म मनन ध्यान या श्रनुभवनसे सचेतन प्राणी सद्धर्ण—उत्तम शारी, उन्चकुली श्रथवा उत्तम यशसहित हो जावे तो इसमें क्या श्राश्चर्य है ? क्योंकि श्राप गुरु हैं—सर्वश्रेष्ठ, महान् या सामी हैं। श्रथवा श्रापकी संमितिसे सचेतन शिष्य सद्धणको— स्कृष्ट श्रचरपिज्ञानको—शाप्त हो जायें तो क्या श्राश्चर्य हैं ? क्योंकि श्राप गुरु हैं—उपाध्याय हैं। गुरुकी संमितिसे शिष्यको क्या नहीं प्राप्त हो जाता ?

( श्रनन्तरपादमुरजः )

हृदि येन धृतोसीनः स दिच्यो न कृतो जनः । त्वयारूढो यतो मेरुः श्रिया रूढो मतो गुरुः ॥६६॥

हृदीति — हृदि हृद्ये । येन जनेन । धतो विधतः । श्रसि भवसि । हृतः स्वामी इति कृत्वा । सः पूर्वोक्तः प्रतिपादकः । दिव्यः पुरयवान् कृतार्थं इत्यर्थः । न कृतः न कस्मात् । जनः भव्यलोकः । त्वया भट्टार-कृषा । श्राहृदः श्रिधिष्ठतः । यतो यस्मात् । मेरुः गिरिराजः । श्रिया बद्मया । रूदः प्रख्यातः श्रीमान् जातः । मतः ज्ञातः । गुरुः महान् । एवं सम्बन्धः कर्त्त व्यः — हे . भट्टारक त्वं येन जनेन हृदि धतो भवसि हृत् इति कृत्वा स जनः कुतो न दिव्यः किन्तु दिव्य एव । यतो मेरुरिप त्वयाहृदः सन् श्रिया रूदः मतः गुरुश्च सतः ॥६६॥

श्रर्थ—हे भगवन् ! जिस भव्य जीवने श्रापको स्वामी मान कर श्रपने हृदयमें धारण किया है वह पुण्यवान क्यों न होगा ? श्रवश्य होगा । क्योंकि मेरुपर्वत, श्रापके द्वारा श्रधिष्ठित होने-से ही श्रीसम्पन्न श्रौर महान् होगया था।

भावार्थे—सुवर्ण और रत्नोंसे खचित होने के कारण मेर-पर्वत श्रीमान्—लहमीसम्पन्न अथवा शोभासे युक्त—कहा, जाता है और एक लाख योजन ऊँचा होने के कारण गुरु-महान् कहा जाता है। यहां कविका विश्वास है कि मेरुपर्वतको जो असीम श्री—लह्मी अथवा शोभा और महत्ता—प्राप्त हुई है वह आपके ही श्रधिष्ठान ते हुई है। यदि श्रापका उसपर जन्माभिषे होता तो वह कभी भी इतना श्रीमान् श्रोर महान् नहीं सकता। यहां मेरुपर्वतके उदाहर एसे यह बात व्वनित की एक जिल्ला श्रापके श्राश्रयसे श्रचेतन—पर्वत-भी श्रीसम्पन्न महान् हो सकता है तब सचेतन—भक्तिभावसे परिष्लुत—भ प्राणी श्रापको हृदयमें धार एकर—श्रापका व्यान-स्मर एकर यदि दिव्य —पुर्यवान् इन्द्र श्रहिमन्द्र श्रादि—हो श्रोर क श्रान्तचतुष्ट्रयहूप श्रीसे सम्पन्न हो रूर समस्त विश्वसे गुरु श्रेष्ठ हो जावे तो क्या श्राश्चर्य है १॥६६॥

## शान्ति-जिन-स्तुति:

( मुरजः )

चक्रपाणेर्दिशामूढा भवतो गुणमन्दरम् । के क्रमेणेदशा रूढा: स्तुवन्तो गुरुमक्षरम् ॥६७॥

चक्रेति — चक्रपायोः चक्रवर्तिनः पूर्वराज्यावस्थाविशेषस्मितत् दिशामृदा दिग्मृदा श्रविज्ञातदिशः । भवतः भट्टारकस्य । गुर्णमन्दरं गु पर्वतम् । के किमो रूपम् । क्रमेण न्यायेन परिपाटमा। ईदशा इटास्तृते रूढाः प्रख्याताः । स्तुवन्तो चन्द्यमानाः । गुरुं महान्तम् । श्रक्षरं श्रनश् रम् । किमुक्तं भवति — चक्रपार्णभवतः गुर्णमन्दरं ईदशा क्रमेण मुरुष् बन्धेश्वकवृत्तः स्तुवन्तः रूढाः के नाम दिशामृदाः श्रिप तु भवन्त्येव । कि विशिष्टं गुर्णभन्दरं गुरुं श्रक्षरम् ॥६७॥

श्रर्थ — हे प्रभो ! श्राप चक्रवर्ती हैं — राज्य श्रवस्थामें श्राप चकरत्न हाथमें लेकर षट्खण्ड भरत चेत्रकी दिग्विजय की थी इस कमसे-मुरजबन्ध चक्रवृत्त श्रादि चित्रबद्ध स्तोत्रोंसे — श्राप श्रविनाशी श्रौर महान् गुणरूपी मेरुपर्वतकी स्तुति करनेवाले कौन प्रसिद्ध पुरुष दिशाभूल हुए हैं ? श्रर्थात् कोई भी नहीं।

भावार्थ — मेरुपर्व त हर एक जगहसे उत्तर दिशामें पड़ता है इसलिए जो मेरुपर्वतको प्रत्येक च्रण देखता रहता है वह कभी दिशा नहीं भूल सकता — वह मेरुको देखकर अपनी इष्ट-दिशाको पहुँच सकता है। यहां आचार्यने भगवान् शान्तिनाथ के गुणोंको मेरुपर्व तका रूपक दिया है। उससे यह अर्थ स्पष्ट होता है कि जो पुरुष भगवान् शान्तिनाथके गुणारूप मेरुपर्वतकी स्तुति करेगा वह संसारकी अन्य उलमनों में उलम जानेपर भी अपने कर्त्तव्य-मार्गको नहीं भूलेगा। वह अपने सबसे उत्तर — सबसे श्रेष्ठ — मार्गको अनायास ही पा जावेगा। अब भी तो रास्ता भूल जानेपर मनुष्य किसी ऊँचे पहाड़ या पेड़ वगैरह को लह्यकर अपने इष्ट स्थान पर पहुंचते हैं।।।६७।।

( मुरजबन्धः )

त्रिलोकीमन्वशास्संगं हित्वा गामपि दीक्षितः । त्वं लोभमप्यशान्त्यंगं जित्वा श्रीमद्विदीशितः ॥६८॥

त्रिलोकोति—त्रिलोको त्रयाणां लोकानां समाहार: त्रिलोको 'रादितिङीविधि:" तां त्रिलोकोम् । श्रन्वशाः श्रनुशास्तिसम श्रनुशास्तिवान् । संगं परिग्रहम् । हित्वा त्यक्त्वा । गामपि पृथिवीमपि । दोचितः प्रव्रजितः । त्वं युष्मदोरूपम् । लोभमपि सङ्गगतिचत्तमपि । तृष्णामपि । श्रशान्त्यङ्गं श्रनु प्रशमनिमित्तम् । शान्तेः श्रङ्गं कारणं शान्त्यङ्गं न शान्त्यङ्गं श्रशान्त्यङ्गम् । जित्वा विजित्य । श्रीमद्विदीशितः लदमोमद्ज्ञानीश्वरः । विदामीशितः विदीशितः श्रीमांश्रासौ विदीशितश्र श्रीमद्विदीशितः । किमुक्तं भवति— हे शान्तिमद्दारक त्वं संगं हित्वा गामपि दोचितः सन् त्रिलोकीमन्वशाः लोभमपि श्रशान्त्यंगं जित्वा श्रीमद्विदीशितः सन् । इद्योशितः सन् ॥ इत्याष्टितः सन् ॥ ॥ इत्याष्टितः सन् ॥ ॥ इत्याष्टितः सन् ॥ इत्याष्टितः सन् ॥ इत्याष्टितः सन् ॥ इत्याष्टितः सन् ॥ इत्याष्टितः सन्याष्टितः सन्

अर्थ — हे प्रसी ! यद्यपि आप समस्त परिग्रह और सम पृथिवीको छोड़कर दीन्तित हो गये थे—नग्न दिगम्बर हो जङ्गर में जाकर तपस्या करने लगे थे—तथापि आपने तीनों लोकों अनुशासित किया था—लोकत्रयके समस्त प्राणी आपके उप दिष्ट मार्ग पर चलते थे। इसके सिवाय आपने अशान्ति कारणस्वरूप लोभको भी जीत लिया था फिर भी आप लद्दमीवा और विद्यावानों में ईश्वर गिने जाते हैं।

भावार्थ—यहां श्राचार्यने श्रापि शब्द से विरोध प्रकट किया है लोक में देखाजाता है कि जो पृथिवीका मालिक होता है—धनधान्य का स्वामी होता है—श्रीर सेना वगैरह अपने पास रखता है वह कुछ मनुष्योपर—श्रपने श्राश्रित देश में रहनेवाले लोगोंपर—शासनकर पाता है; परन्तु श्रापने शासन करनेके सब साधनों बे छोड़ देनेपर भी कुछ नहीं किन्तु तीनों लोकों के लोगोंपर शास किया है यह विरुद्ध बात है। यहां शासनका अर्थ मोक्तमार्गक उपदेश लेनेपर विरोधका परिहार होजाता है। इसी प्रकार जे लोभ और तृष्णासे सहित होता है वही धनधान्यादिक लच्मीक श्रपने पास रखता है परन्तु श्राप लोभको जीतकर भी श्रीमान् लक्मीवानों के ईश्वर-वने रहे यह विरुद्ध बात है, परन्तु श्रीमान् श्रुर्थ श्रनन्तचतुष्ट्रयह्म लक्मीसे सहित लेनेपर विरोधका परिहार हो जाता है। इसी प्रकार जे श्रीमान् श्रुर्थ श्रनन्तचतुष्ट्रयह्म लक्मीसे सहित लेनेपर विरोधका परिहार हो जाता है। इसी प्रकार श्रीमान् श्री श्रीमान् विरोधका है। इसी स्रवर लक्मीसे सहित लेनेपर विरोधका परिहार हो जाता है। इसी प्रकार श्रीमान् श्री श्रीमान् स्रवर्थ श्रीमान्त स्रवर्थ श्रीमान् स्रवर्थ श्रीमान्त स्रवर्थ श्रीमान स्रवर्थ स्रवर्थ श्रीमान स्रवर्थ स्रवर्थ

( मुरजबन्धः )

केवलाङ्गसमाञ्लेषवलाढ्य महिमाधरम् । तव चांगं क्षमाभूषलीलाधाम शमाधरम् ॥६९॥

केवलेति—केवलं केवलज्ञानम् । अङ्गं शरीरम् । केवलमेव अङ्ग केवलाङ्गं केवलाङ्गं न समारलेषः सम्बन्धः श्रालङ्गनं केवलाङ्गसमारलेष तस्य तेन तदेव वा बलं सामर्थं केवलाङ्गसमारलेषवलं तेन श्राहः. परिपूर्णः केवलाङ्गसमारलेषवलाह्यः तस्य सम्बोधनं हे केवलाङ्गसमारलेष
बलाह्य। श्रथवा केवलाङ्गसमारलेषवलाह्यो महिमा केवलाङ्गसमारलेषव—
बाह्यमहिमा तां धरतीति श्रंगस्यैव विशेषणम्। महिमा माहात्म्यं महिमानं श्राधरतीति महिमाधरं माहात्म्यावस्थानम्। तव ते। च श्रवधारपेथें दृष्टव्यः। श्रंग शरीरम्। चमैव भूषा यस्य तत् चमाभूषम्। लीलानां
कमनीयानां धाम श्रवस्थानं लीलाधाम । चमाभूषं च तत् लीलाधाम
च तत् चमाभूषलीलाधाम। श्रमस्य उपशमस्य श्राधरः गौरवं यस्मिन्
तत् श्रमाधरम्। श्रङ्गमिति सम्बन्धः। समुख्यार्थः—हे शान्तिभद्दारक
केवलाङ्गसमारलेषवलाह्य महिमाधरं तव चाङ्गं कि विशिष्टं चमाभूषबीलाधाम श्रमाधरम्। किमुक्रं भवति—तवैवाङ्गमीद्रम्तूतं नान्यस्य।
श्रतस्वमेव परमात्मा इत्युक्तंभवति॥ ६६॥

श्रर्थ—केवलज्ञानरूप शरीरसे श्रालिङ्गित तथा श्रनन्त बलसे सिहत हे शान्तिनाथ जिनेन्द्र! श्रापका यह परमौदारिक शरीर बड़ी महिमाको धारण करनेवाला है, त्रमारूप श्रलंकारसे श्रलंकत है, सुन्दरताका स्थान है और शान्तिरूपता—सौम्यतारूप गौरवसे सहित है।

रलोकमें जो 'च' शब्द आया है उसका अवधारण अर्थ है। इसिलये रलोकका भाव होता है—िक हे भगवन ! ऐसा शरीर आपका ही है अन्यका नहीं है अतः आप ही सर्वश्रेष्ठ पुरुष हैं। यहां यह याद रखना चाहिये कि भगवान शान्तिनाथ 'कामदेव, पदवीके भी धारक थे।। ६६।।

#### ( मुरजबन्धः )

त्रयोलोकाः स्थिताः स्वैरं योजनेधिष्ठिते त्वया । भूयोन्तिकाः श्रितास्तेरं राजन्तेधिपते श्रिया ॥७०॥

त्रय इति—त्रयोलोका: भवनवासिन्यन्तरज्योतिष्ककल्पवा सिमनुष्यितर्यञ्च: । स्थिताः स्वैरं स्वेच्छ्या योजने सगन्यृतियोज नचतुष्टये । श्रिधिष्ठिते श्रध्यासिते । त्वया युष्मदो भान्तस्य रूपम् । भूष बाहुल्येन पुनरिप वा । श्रन्तिकाः समीपस्थाः । श्रिताः श्राश्रिताः । तव । श्ररं श्रत्यर्थम् । राजन्ते शोभन्ते । श्रिधिपते परमात्मन् । श्रिष स्वस्या । समुचयार्थः—हे भद्दारक त्वया श्रिधिष्ठते योजनमात्रे त्रयो लोकाः स्वैरं स्थिताः भूयोऽन्तिकाः श्रिताः सन्तः ते श्रिधिपते श्रिया श्र

श्रथं—हे स्वामिन ! श्राप जिस समवसरणमें विराजमा हुए थे उसका विस्तार यद्यपि साढ़े चार योजनमात्र था तथा उसमें भवनवासी व्यन्तर ज्योतिषी कल्पवासी मनुष्य तिर्यञ्च श्रादि तीनों लोकोंके जीव बहुत ही स्वच्छन्दताके साथ बैठ जाते थे। श्रीर जो श्रापके समीप श्राकर श्रापका श्राश्रय लेते हैं— श्रापका ध्यान करते हैं—वे शीव्र ही श्राप जैसी उत्दृष्ट लक्ष्मी सुशोभित होते हैं—श्रापके समान परमात्मपदको पा ले

१ यद्यपि रखोकमें 'योजने' यह सामान्य पद है तथापि 'द्वादशयो जनतस्ताः क्रमेण चाद्धार्थयोजनन्यूनाः । तावद्यावन्नेमिरचतुर्थभागोनिता प्रतः' (समवसरण स्तोत्रे, विष्णुसेनः ) श्रादि प्रसिद्ध उल्लेखोंसे सा

( मुरजबन्ध: )

परान् पातुस्तवाधीशो बुधदेव भियोषिताः । दूराद्धातुमिवानीशो निधयोवज्ञयोज्भिताः ॥७१॥

परेति—परान् पातुः श्रन्यान् रक्तकस्य । तव ते । श्रधीशः स्वामिनः विधानां पिण्डतानां देवः परमात्मा बुधदेवः तस्य सम्बोधनं हे बुधदेवं सत्यपरमात्मन् । भिया भयेन । उषिता स्थिताः 'वस् निवासे इत्यस्य षोः क्तान्तस्य कृताजित्वस्य रूपम्' । दूरात् दूरेण हातुमिव त्यक्तुमिव । अनीशाः श्रसमर्थाः निधयः निधानानि । श्रवज्ञयोज्भिताः श्रनादरेण सक्ताः । श्रस्य एवं सम्बन्धः कर्त्तं व्यः—हे देवदेव परान् पातुः तवाधीशः त्वया निधयोऽवज्ञया उज्ञितः भिया दूरेण उषिताः त्वा हातु-मिव श्रनीशाः ॥ १॥

त्रर्थ—हे विद्वानोंके देव—सर्व श्रेष्ठ ज्ञाता—सर्वज्ञ ! त्र्याप समस्त प्राणियोंके रच्चक त्र्योर स्वामी हैं। त्र्यापने जिन नौ निधियोंको तुच्छ सममकर त्र्यनादरके साथ छोड़ दिया या वे निधियां त्र्यापको छोड़नेके लिये त्र्यसमर्थ होकर मानों भयसे ही दूर दूर निवास कर रही हैं।

भावार्थ—भगवान् शान्तिनाथ तीर्थं कर श्रौर कामदेवपदके सिवाय चक्रवर्ती पदके भी धारक थे—राज्य-श्रवस्थामें वे ध निधियों श्रौर १४ रत्नोंके स्वामी थे। जब वे संसारसे उदास होकर दीन्ना लेने लगे तब उन्होंने निधियों श्रौर रत्नोंको श्रत्यन्त तुच्छ सममकर श्रनाद्रके साथ छोड़ दिया था। तीर्थं करके समवसरणमें जो गोपुर द्वार होते हैं उनके दोनों तरफ श्रष्ट मङ्गल द्रव्य श्रौर नौ निधियां रखी होती हैं। गोपुरद्वार भगवान्- के सिहासनसे काफी दूर होते हैं इसिलये उनके पास रखी हुई निधियां भी भगवान्से दूर कहलाई। यहां श्राचार्यं समन्तभद्र उत्प्रेना करते हैं कि भगवान्ने जिन निधियोंको श्रनादरके

साथ छोड़ दिया था वे ही निधियां अन्य रज्ञक न देखकर त भगवान्को ही सबका (सबके साथ अपना भी) स्वामी समम मानों उन्हें नहीं छोड़ना चाहतीं परन्तु उनके द्वारा किये श्रपमानको याद कर वे गोपुरके बाह्य द्वारपर ही सहम कर गई जान पड़तीं थीं—वे भगवानके दिव्य तेजसे मानों डरगई। इसितये उनसे दूर ही निवास कर रही थीं। जो पदार्थ जिस रत्तामें बहुत समय तक रहा हो श्रीर उसके द्वारा उसका का उपकार भी हुत्रा हो यदि वह छादमी वैराग्यभ।वसे स्नेह घट के लिये उसे छोड़ देवे — उसकी रत्ता करना स्वीकार न करे, कि बाद में वही पुरुष किन्हीं अन्य पदार्थोंकी रत्ता करना स्वीक करले श्रीर उनकी रच्चा करने भी लगे—तो पहले छोड़ा हु पदार्थ विचार करेगा कि 'इस आदमीका हृदय अमी रचकर का मार लेनेसे विरक्त नहीं हुआ है। यदि सचमुचमें वि हुआ होता तो मुमें छोड़ अन्य पदार्थीं की रचा क्यों र लगता'। इस तरह वह छोड़ा हुआ पदार्थ अपने रत्तकके हर में अपने लिये गुंजाइश देखकर फिरसे उसके पास पहुंचता परन्तु अपने साथ किये हुए उसके रूखे व्यवहारसे वह स जाता है। प्रकृतमें-शान्तिनाथस्वामीने दीचा कालमें उन निधियोंको छोड़ा था जिनके बल बृतेपर उन्होंने अप साम्राज्य षट्खरड भरतचेत्रमें विस्तृत किया था परन्तु इ छोड़ कर—इनकी रत्ता का भारत्यागकर—वे सर्वथा उस श्रनुरा से रहित हो गये थे यह बात नहीं कि तु अन्यकी—निधियाँ अतिरिक्त दूसरे पदार्थोंकी - रज्ञा करने लगे थे (पज्ञ में जीवोंको मोत्तमार्गका उपदेशदेकर जन्ममरणकेदुःखोंसे बचाने ले थे)। रचा ही नहीं करने लगेथे किन्तु रचाकी सामर्थ्यसे सहित थे इन दोनों बातों को ऋाचार्यने 'परान् पातुः' ऋौर 'ऋघीशः' इ विशेषगोंसे निर्दिष्ट किया है। नौ निधियां सोचती हैं कि ''भगवा

षाराग यदि वास्तवमें घटा होता तो ये हर े समान किसी श्रन्यके भी रच्चक न होते परन्तु ये अन्य समस्त प्राणियोंकी रहा कर रहे हैं और उसमें समर्थ भी हैं—हमारे रहते हुए भी य **प्रपने वैराग्यभावको सु**स्थिर रख सकते हैं, क्योंकि बाह्य पदार्थ ही तो वैराग्यभावको लोपनेवाले नहीं है। हमारे सिवाय छत्रत्रय. चमर, सिंहासन, भामएडल आदि विभूतियां भी तो इनके पास हैं, इन सबके रहते हुए भी इनके वैराग्यभावका लोप क्यों नहीं होता ? इससे स्पष्ट मालूम होता है कि ये हर एक तरहसे श्रधीश हैं — अपने भावोंके नियन्त्रण करनेमें समर्थ हैं। फिर हमें क्यों छोड़ा ? इनके सिवाय दूसरा और रचक भी नहीं है। यदि हम पुनः इनकी शरणमें जावें तो हमें ये अपनालेंगे, क्यों कि अभी इनके हृदयसे अनुराग नष्ट नहीं हुआ है" बस यही सोचकर और अपने लिये गुंजाइश देखकर निधियां समवसरण-में उनके पास पहुँचना चाहती हैं परन्तु ज्यों ही उन्हें पूर्व कृत ऋना-दरका खयाल त्राजाता है—'फिर भी वही हाल न हो' ऐसा भाव इत्पन्न हो जाता है-त्यों ही वे गोपुरद्वार पर ठहर जाती हैं। कितनी गम्भीर है उत्प्रेचा और किवकी सुभ ? ( श्रभी इनका अनुराग नष्ट नहीं हुआ है इत्यादि उद्धरणोंसे भगवान्को सरागी मत सममत्त्रेना । क्योंकि उत्प्रेचालंकारके कारण वैसी कल्पना करनी पड़ी है। उत्प्रेचा हमेशा कल्पित होती है—उसमें सत्यांश नहीं होता)। समवसरणमें निधियोंका सद्भाव ऋन्य शास्त्रोंसे भी सष्ट हैं ।।७१।।

१ बाह्याभ्यन्तरदेशे षट्त्रिंशद्गोपुराः सन्ति । द्वारोभयभागस्था मङ्गलनिषयः समस्तास्तु ॥४०॥ संवाटकमृङ्गारच्छत्राबद्द-ब्यजन-शुक्ति-चामर-कवशाः । सङ्गलमष्टविषं स्यादेकैकस्याष्टशतसंख्या ॥४१॥

#### (पादादिश्मकश्लोक: )

सम्स्तपतिभावस्ते समस्तपति तद्द्विषः । अशा

समस्तेति — समस्तपतीति प्रथमपादे यद्दाक्यं तद्द्वितीयपा। पुनरुचारितं । संगतोहीनभेति तृतीयपादे यद्दाक्यं तच्चगुर्यपादेपि पुन चारितम् यतः ततः पादादियमकः ।

समस्तानां निरवशेषाणां पितभावः स्वामित्वं समस्तपितभ विश्वपितित्वम् । ते तव । समः समानः । तपित सन्तौपयित । तद्द्वि तस्य समस्तपितभावस्य द्विषः शत्रवः तद्द्विषः तान् तद्द्विषः तच्छत्रः हे संगतोहीन परिप्रहच्युत । भावेन स्वरूपेण । संगतः संश्लिष्ठः । स्फुटम् । न प्रतिषेधे । भास्वतः दिनकरस्य । समुदायस्यार्थः—हे संग हीन समस्तपितभावस्ते समोपि तथापि तपित तद्द्विषः यस्मात् त भास्वतो भावेन न संगतो हि स्फुटम् ॥७२॥

> प्रत्येकं साष्ट्रशते ताः काल-महाकाल-पाग्डु-मागावशङ्काः। नैसर्प-पद्म-पिङ्गज्ञ-नानारत्नाश्च नवनिधयः ॥४२॥ ऋतुयोग्य-वस्तु-भाजन-धान्यायुध-तूर्य-हर्म्य-वस्त्राणि । स्राभरण-रत्ननिकरान् क्रमेण निधयः प्रयच्छन्ति ॥४३॥

— विष्णुसेनविरचितसमवसरणस्त्रोत्र ।

९ तपति प्रकाशते, विवचया धातीरकर्मकत्वम् ।

२ तस्य द्विष: तद्द्विषोऽन्धकाराध्य: सन्तीति शेषः । श्रथा तस्य समस्तपतिभावस्य द्विष: शत्रवो-रागादयोऽन्धकारादयरच तानि द्वितीयान्तपाठपचे तपते: सकर्मकत्वम् । ते भास्वतरच समस्तपतिभा सम: सन् तद्द्विषस्तपति किन्तु त्वया नि:शेषितास्ते, तस्य च सावशेषार इत्युपरितो योजनीयम् ।

३ 'संगत:-परिग्रहत: हीनो रहितस्तत्समुद्धौ ।' 'संगत: + ग्रहीर भावेन', 'संगतः हीनभावेन', 'संगत: + हि + इनभावेन' इति बहवोऽर्थाः शर्थ—हे परिश्रहरहित भगवन ! यद्यपि समस्तपितभावसर्वस्त्रामित्व श्रापमें श्रोर सूर्यमें समानरूपसे श्रकाशमान है—
जिस तरह श्राप समस्त जगतके स्वामी हैं उसीतरह सूर्य भी
समस्त जगतका स्वामी है, फिर भी श्राप सूर्यके स्वरूपसे संगत
नहीं हैं—सूर्य श्रापको बराबरी नहीं कर सकता । क्योंकि
श्रापने श्रपनेकर्मशत्रु श्रोंको सर्वथा नष्ट कर दिया है इसलिये श्राप श्रहीनभावेन संगत—उत्क्रष्टतासे सहित—हैं। परन्तु
सूर्य के श्रन्धकार श्रादि शत्रु श्रव भी विद्यमान हैं—गुफा श्रादि
तिरोहित स्थानों तथा रात्रिमें श्रव भी श्रन्धकार रहा श्राता है।
इसिलये वह 'हीनभावेन संगतः'—श्रनुत्कृष्टतासे संगत है। सूर्य
ज्योतिष्क-देवों में सबसे उत्कृष्ट-इन्द्र नहीं किन्तु प्रतीन्द्र है,
इसिलये श्राप समस्त पितभावकी श्रपेत्ता 'इनभावेन संगतः'—
सूर्यके समान होनेपर भी शत्रु सद्भाव तथा हीनभावकी श्रपेत्ता
उसके समान नहीं हैं।

भावार्थ—कई लोग कहा करते हैं कि समवसरणमें विराज मान जिनेन्द्रदेवकी प्रभा कोटिसूर्य के समान होती है परन्तु स्त्राचार्य समन्तभद्रको उनका वह कहना पसन्द नहीं स्त्राय। इसलिये उन्होंने उक्त न्यतिरेकसे सुर्य स्त्रौर भगवान् शान्ति नाथमें वैसादृश्य सिद्ध करनेका सफल प्रयत्न किया है ॥७२॥

( मुरजबन्धः )

नयसत्त्वत् वः सर्वे गव्यन्ये चाप्यसंगताः । श्रियस्ते त्वयुवन् सर्वे दिव्यर्द्धया चावसंभृताः ॥७३॥

नयेति - नयाः नैगमादयः । सत्वाः अहि-नकुलाद्यः । ऋतवः प्रावृट् प्रभृतयः । नयाश्च सत्वाश्च ऋतवश्च मयसच्चन् यः एते सर्वे परस्परं विरुद्धा । सर्वे समस्ताः । गवि पृथिव्याम् । न केवलमेते किन्तु श्चन्ये चापि ये विरुद्धाः श्चसंगताः परस्परवैश्याः । श्रियः माहात्म्यात् । ते

तव । तु श्रास्यर्थे । श्रयुवन् संगच्छन्ते सम । यु मिश्रणे इत्यस्य घोः लङ्न्तस्य रूपम् । सर्वे विश्वे । दिव्यध्यो च दिवि स्वर्गे भवा दिव्या, दिव्या चासौ ऋद्धिश्च दिव्यद्धिः तय दिव्यद्ध र्या देवकृतव्यापारेणेत्यर्थः । श्रवसंभृताः निष्पादिताः कृता इत्यर्थः । किमुक्तं भवति—हे शान्तिनाथ ते श्रियः तव माहात्म्यात् गवि पृथिव्यां नयसत्त्वत्तं वः सर्वे श्रान्तेनाथ संगताः एते सर्वे श्रत्यर्थं श्रयुवन् संगतीभूताः केचन पुनर्दिव्यक्क्यां च श्रवसंभृताः संगतीकृताः एतदेव तव माहात्म्यम् नान्यस्य ॥७३॥

अर्थ—हे प्रभो! द्रव्यार्थिक पर्यायार्थिक अथवा नैगमानित नय, नेवला सर्प आदि प्राणी और वसन्त प्रीष्म आदि ऋहु ये सब तथा इनके सिवाय और भी जो पृथिवीपर परस्पर विरोध, पदार्थ हैं—परस्परमें कभी नहीं मिलते; वे सब आपके प्रभावसे—महात्म्यसे—एक साथ संगत हो गये थे—आपसके विरोधको भूल कर मिल गये थे। तथा कितने ही अन्य कार्य देवों की ऋदिसे निष्पन्न किये गये थे।

भावार्थ—द्रव्यार्थिक नय जिस वस्तुको नित्य बतलाता है पर्यायार्थिक नय उसी वस्तु को अनित्य बतलाता है। व्यवहार नय जिन कार्योंको धर्म बतलाकर उपादेय कहता है निश्चय नय उन्हीं कार्योंको अधर्म—आस्रवका कारण—बतलाकर हेय कहता है; इस प्रकार नयोंमें परस्पर विरोध रहता है परन्तु नयोंका यह विरोध उन्होंके पास रहता है जो कि एकान्तवादी हैं—एक नयको ही सब कुछ मानते हैं। जिनेन्द्रदेव स्याद्वादनयके प्रक्षक हैं वे विवत्तासे सब नयोंको मानते हैं इसिं उनके सामने नयोंका विरोध दूर हो जाता है और वे मित्रकी तरह परस्परमें सापेन्न रहकर संसारके कल्याणकारक पदार्थ होजाते हैं।

१ निस्यं तदेवेदमितिप्रतीतेर्ने निस्यमन्यत्प्रतिपत्तिसिद्धेः ।
न तद्विरुद्धं बहिरन्तरङ्गनिमित्तनैमित्तिकयोगतस्ते ॥"

सर्प-नेवला, मूषक-मार्जार, गो-व्याच्च आदि ऐसे जानवर हैं जिनका जन्मसे ही परस्पर वैर होता है वे आपसमें कभी नहीं मिलते। यदि कदाचित् मिलते भी हैं तो उनमें जो निर्वल होता है वह सवलके द्वारा नष्ट कर दिया जाता है। परन्तु जिनेन्द्र देवका यह अतिशय होता है कि उनके पास रहनेवाले जन्तु परस्परका वैर भूल जाते हैं—वास्तवमें उनका शरीर इतना सौम्य शान्तिसय और आकर्षक होजाता है कि उनके पास विच-रने वाले आणी आपसके वैरको छोड़कर परस्परमें प्रेम और श्रीतिसे विद्वल होजाते हैं इसलिये आचार्यने ठीक ही लिखा हैं कि आपके सामने परस्परके विरोधी जीव भी मिल जाते हैं।

एक वर्षमें वसन्त प्रीष्म वर्षा शरद् हेमन्त और शिशर ये छह ऋतुएँ होती हैं। इनका समय क्रमसे चैत्र वैशाख, ज्येष्ठ आषाढ, श्रावण भादपद, श्राश्विन कार्तिक, मार्गशोर्ष पौष, और माघ फाल्गुन, इसतरह दो-दो मासका निश्चित है। वर्षमें मास परिवर्तन क्रमशः होता है अतः ऋतुश्रोंका परिवर्तन भी क्रमशः होता है। एक साथ न मिलनेके कारण ऋतुश्रोंमें परस्पर विरोध कहलाता है; परन्तु जिनेन्द्रदेव जहां विराजमान होते हैं वहां छहां ऋतुएं एक साथ प्रकट हो जाती हैं—छहों ऋतुश्रों की शोभा दृष्टिगत होने लगती है। इसलिये आचार्यने जो कह

<sup>&#</sup>x27;य एव नित्यचिकादयो नया मिथोनपेचाः स्वपरप्रकाशिनः। त एव तस्वं विमलस्य ते मुने: परस्परेचाः स्वपरोपकारिकाः॥'

<sup>—</sup>स्वयंभूस्तोत्रे, समन्तभद्राचार्यः।

सारक्षी सिंहशावं स्पृशित सुविधया निन्दनी व्याध्रपीतं मार्जारी हंसबासं प्रणयपरवशा केकिकान्ता भुजकोम् । वैराएया नमजातान्यपि गस्तितमदा जन्तवोऽन्ये स्यजन्ति श्रित्वा साम्येकस्दं प्रशसितकुतुषं षोगितं क्रीयमोहम् ॥

है कि परस्पर विरोधी ऋतुएं श्रापके माहात्म्यसे एक स्थानमें एक साथ प्रकट हो जाती हैं वह उचित ही हैं।

इनके सिवाय कुछ श्रीर श्रितशय-चमत्कार भी जिनभत्त देवताश्रोंके द्वारा प्रकट किये जाते हैं जो ये हैं—श्रधमागधी भाषा, दिशाश्रोंका निर्मल होना. श्राकाशका निर्मल होना, चलते समय भगवान्के चरणकमलोंके नीचे सुवर्ण-कमलोंकी रचन होना, श्राकाशमें जय-जय ध्वनि होना, मन्द-सुगन्धितपवनका चलना, सुगन्धमय जलकी वृष्टि होना, षृथिवीका कंटक-रहित होना, समस्त जीवोंका श्रानन्दमय होना, भगवान्के श्रागे धर्म चक्रका चलना श्रीर छत्र चमर श्रादि मंगल द्रव्योंका साथ रहना।

श्लोकमें जो 'च' शब्द है उसको श्रवधारणार्थक माननेसे यह अर्थ ध्वनित होता है कि ऐसा माहात्म्य आपका ही है अतः सर्वतो महान् आप ही—आप जैसे ही — हैं अन्य नहीं ॥७३॥

( मुरजबन्ध: )

तावदास्व त्वमारूढो भूरिभूतिपरंपरः । केवलं स्वयमारूढो हरिर्भाति निरम्बरः ॥७४॥

तावदिति—तावत् तदः वत्वं तस्य कृताःवस्य रूपम् । श्रास्व तिष्ठ । श्रास उपवेशने इत्यस्य धोर्लोडन्तस्य प्रयोगः । तावदास्वेति किमुक्तं भवति तिष्ठतावत् । त्वं युष्मदो रूपम् । श्रारूढः प्रख्यातः । भूरि-भूतिपरंपरः भूरयश्च ता भूतयश्च भूरिभूतयः तासां परंपरा यस्यासौ भूरि-भूतिपरंपरः बहुविभूतिनिवास इत्यर्थः । केवलं किन्तु इत्यर्थः । स्वयमा-रूढः स्वेनाध्यासितः । हरिः सिंहः । भाति शोभते । निरम्बरः वस्त्ररहितः । किमुक्तं भवति — हे भट्टारक त्वं तावदास्य भूरिभूतिपरंपरः निरम्बर इति कृत्वा यस्त्वारूढः ख्यातः सः किन्तु त्वयारूढः हरिरिप भाति त्वं पुनः शोभसे किमन्न चित्रम् ॥७४॥ मर्थे—हे भगवन् ! भाप श्रनन्तज्ञान-दर्शन-सुख-वीर्यरूप श्रन्तम विभूति तथा श्रष्ट प्रातिहार्यरूप बहिरङ्ग विभूतिसे विभूषित
साथमें निरम्बर भी हैं—वस्त्रशून्य हैं अर्थात् इतने निर्धन हैं कि
पिके पास एक वस्त्र भी नहीं है। श्रतः श्रापको सुशोभित कहनेकुछ श्राश्चर्यसा मालूम होता है; परन्तु यह निश्चित हैं कि
पि जिस प्रसिद्ध सिंहासनपर श्रारूढ—विराजमान—
ते हैं वह श्रत्यन्त सुशोभित होने लगता है—सिंहासनकी
पेभा श्रापके विराजमान होनेसे बढ़ती है श्रतः श्रापके सुशोभित
निमें कोई श्रारचर्य नहीं है।

भावार्थ — 'वह त्रादमी इतना निर्धन है कि उसके पास पहिन-को एक कपड़ा भी नहीं हैं इन शब्दोंसे लोकमें निर्धनताकी वीमाका वर्गान किया जाता है। भगवान शान्तिनाथके शरीर र भी एक कपड़ा नहीं था इसलिये लौकिक दृष्टिसे उन्हें क्षम्पन्न कैसे कहा जावे ? परन्तु वे अनन्तचतुष्ट्रयरूप सची सम्पदा तथा प्रातिहार्यरूप देवर्चित विभूतिसे विभूषित थे अतः उनको असम्पन्न भी कैसे कहा जावे ? इन दोनों विरुद्ध गतोंके रहते हुए भगवान् शान्तिनाथको सम्पन्न श्रथवा प्रसम्पन्नका निर्ण्य देनेमें त्राचार्यको पहले कुछ त्र्यड्चनका प्रामना करना पड़ता हैं; परन्तु जब उनकी दृष्टि सिंहासनपर ड़ती है श्रीर वे सोचते हैं कि यह सिंहासन सुवर्ण-निर्मित तथा लिजड़ित होनेपर भी जब भगवान्से रहित होता है तब इसकी पूर्वरिहत उदयाचलकी तरह प्रायः कुछ भी शोभा नहीं होती। और सिहासन जब भगवान्से अधिष्ठित होता है तब इसकी शोभा ठीक उसी तरह बढ़ जाती है जिस तरह कि शिखरपर प्रकृण दिनकर-बालसूर्यके आरूद होनेपर उदयाचलकी बढ़

जाती है। इससे मालुम होता है कि यदि भगवान् स्वयं सम्पाया सुशोभित न होते तो उनके आश्रयसे सिंहासन सम्पन्न य सुशोभित कैसे होता ? तब इस प्रकार सोचनेसे तर्क प्रधार माचार्यको निर्णय हो जाता है कि वास्तवमें भगवान् शान्तिना अस्यन्त शोभायमान अथवा सम्पन्न पुरुष हैं। यह सिंहासन प्रतिहार्यका वर्णन है। ॥ ७४॥

( मुरजबन्धः )

नागसे ते इनाजेय कामोद्यन्महिमार्हिने । जगत्त्रितयनाथाय नमो जन्मप्रमाथिने ॥७५॥

नागेति—नागसे अविद्यमानापराधाय । नज् प्रतिरूपकोयमन्त्रे नकारस्ततो नजो नित्यमनादेशो न भवति । ते तुभ्यम् । इन स्वामिन् अजेय अजय्य । उद्यती चासौ महिमा च उद्यन्मिहमा कामस्य स्मरस् उद्यन्मिहमा तामई यति हिंसयतीत्यैवंशीजः कामोद्यन्मिहमाई तस्म कामोद्यन्मिहमाई तस्म कामोद्यन्मिहमाई रागोद्रेकमाहात्म्यिहिसने । जगत्त्रितयनाधाय जगति त्रितयं जगत्त्रितयस्य नाथः स्वामो जगत्त्रितयनाथः तस्म जगत्त्रितयस्य नाथः स्वामो जगत्त्रितयनाथः तस्म जगत्त्रितयनाधियत्ये नमः भि संज्ञकोयं शब्दः पूजावचनः । जन्म प्रमाथिने जन्म संसारः तत् प्रमध्नाति विनाशयतीति जन्मप्रमाथी तस्म जन्मप्रमाथिने जन्म संसारः तत् प्रमध्नाति विनाशयतीति जन्मप्रमाथी तस्म जन्मप्रमाथिने जन्मविनाशिने । समुदायार्थः—हे शान्तिनाथ इन श्रजेय हे तुभ्यं नमः कथंभूताय तुभ्यं नागसे कामोद्यन्मिहमाईने जगत्त्रितयनाथा जन्मप्रमाथिने ॥११॥

ऋर्थ—हे स्वामिन ! हे ऋजेय ! श्राप ऋपराध-रहित हैं निष्पाप है, कामकी बढ़ती हुई महिमाको नष्ट करनेवाले हैं तीनों लोकोंके स्वामी हैं और जन्ममरणरूप संसारको नष्ट करने वाले हैं, ऋतः हे शान्तिनाथ भगवन ! ऋापको नमस्कार हो॥७४

१ मागः पापं, न विद्यते भागः यास्यासौ नागाः तस्मै नागसे ।

( मुरजबन्धः रत्नोकयमकालंकारश्च )

रोगपातविनाशाय तमोनुन्महिमायिने । योगख्यातजनार्चाय श्रमोच्छिन्मंदिमासिने ॥७६॥

रोगेति-श्लोकद्वितयम् । श्रयमेव श्लोको द्विवारः पठनीयो द्वोधा

रोगाः व्याधयः पाताः पातकानि कुत्सिताचरणानि, रोगाश्च पाताश्च गपाताः तान् विनाशयकीति रोगपातविनाशः वस्मै रोगपातविनाशाय । हु बवचनात् कर्त्तरि श्रङ्घ यु वा । तमः श्रज्ञानं तत् नुदतीति तमो-त् श्रज्ञानहन्तेत्यर्थ:। महिमानं माहात्म्यं पूजां श्रयते गरुद्धत्येवंशीतः बीबार्थे शिन् महिमायी । तमोनुवासौ महिमायी च तमोनुनमहिसायी भी तमोनुत्महिमायिने । योगेन ध्यानेन शुभानुष्ठानेन ख्याता: प्रख्याता: गहवाता योगख्याताश्च ते जनाश्च योगख्यातजनाः योगख्यातजनानाः हि पूजा सत्कारः यस्यासौ योगख्यातजनार्चः गगाधरादिपुष्य इत्यर्थः । यवा योगख्यातजनैरर्च्यः इति योगख्यातजनार्च्चः तस्मै योगख्यातज-र्वाय । श्रम: स्वेदः तं उच्छिनत्ति विदारयतीति श्रमोच्छित् । मन्दिमा दुःवं सर्वदयास्वरूपं तस्मिन् श्रास्ते इति मन्दिमासी । श्रमोच्छिचासौ न्दिमासो च श्रमोच्छिन्मन्दिम।सी तस्मै श्रछोच्छिन्मन्दिमासिने । इन ते मः इत्येतदनुवर्त्तते । तैः एवमभिसम्बन्धः कर्त्तंब्यः—हे शान्तिभद्दा-इन स्वामिन् ते तुभ्यं नमोस्तु किं विशिष्टाय तुभ्यं रोगपातविनाशाय प्रापि कि विशिष्टाय तमोनुन्महिमायिने पुनः योगरूयातजनार्याय श्रमो-क्रमन्द्रमासिने ॥७६॥

श्रथे—हे भगवन् ! आप श्रनेकरोग तथा पापोंको नाश करने तते हैं। आपने श्रज्ञानरूपी श्रन्धकारको नष्ट कर दिया है। तपकी बड़ी महिमा है। योगियोंमें प्रसिद्ध गण्धरादि देव तपकी पूजा करते हैं। आप खेद स्वेद आदि दोषोंको नष्ट करने वाले हैं तथा ऋत्यन्त मृदुताको प्राप्त हैं—दयालु हैं—म्र्री श्रापको नमस्कार हो ॥७६॥

( मुरजबन्धः रत्नोकयमकालंकारस्च ) रोगपातविनाशाय तमोनुन्महिमायिने । योगख्यातजनार्चायः श्रमोच्छिन्मन्दिमासिने ॥७७॥

रोगपेति - रोगः भंगः परिभवः तं पातयति घातयतीति 'इ एयण् रोगपातः । वि विनष्टः ध्वस्तः नाशः संसारपर्यायो यस्य देववि षस्यासौ विनाश: । रोगपातश्चासौ विनाशश्च रोगपातविनाशः तसै रोगपातविनाशाय । तमः तिमिरं श्रलोकाकाशं वा, कुतः-- श्रपो शब्दलिंगाभ्यां यतः' तमःशब्देन किमुच्यते श्रालोकाभाव: कस्मि श्रत श्राह श्रलोकाकारो, ततस्तमःशब्देन श्रलोकाकारास्य प्रहण्य नुत् प्रेरणं श्रथवा चतुर्गतिनिमित्तं यत्कर्मा तत् नुत् इत्यच्यते ता थ्योत्ताच्छव्दं भवति । महिः पृथिवीलोकः जीवादिद्वव्याणि इस्स इकारान्तोषि महिशब्दो । विद्यते । तमश्च नुष्च महिश्च तमोनुन्मह ता: मिनाति परिच्छिनत्तीति तमोनुनमहिमायी तस्मै तमोनुनमहिमावि यः यदः चान्तस्य रूपम् । श्रगः पर्वतः ख्यातः प्रख्यातः प्रधानः श्रगशा रूयातरच श्रगरूयातः मन्दर इत्यर्थः । जनानां इंद्रादीनां श्रची पूर्व जनार्चा, श्रगख्याते जनार्चा श्रगख्यातजनार्चा, तां श्रयते गच्छती श्रगख्यातजनारचीय: । श्रम: क्लेशः उच्छित् उच्छेदः विनाश: । मन्त्रि जाड्यं मुर्लत्वम्, अमरच उच्छिच मन्दिमा च अमोच्छिन्तमन्दिमान: ता श्रस्यति चिपतीति श्रमोच्छिन्नमन्दिमासी तस्मै श्रमोच्छिनमन्दिमासि किमुक्तं भवति-श्रगख्यातजनार्चायः यः सः त्वं हे शान्तिभट्टारक श्रव स्तुभ्यं नमोस्तु । किं विशिष्टाय तुभ्यं रोगपातविनाश।य तमोनुनमहिमाधि श्रमोच्छिन्मन्दिमासिने ॥ ७७ ॥

ऋर्थ-हे भगवन्! ऋाप पराभवको नष्ट करने वाले हैं-

१ महिः सर्वेसहा मही इति वैत्तयन्ती ।

गपका कोई पराभव नहीं कर सकता श्रथवा श्रापने श्रात्माका राभव करनेवाले कर्मसमूहको नष्ट करित्या है। श्राप नाशसे मृत्युसे) रहित हैं, श्रलोकाकाश, चतुर्गतिश्रमणके कारण कर्म- इंज, तथा षड़द्रव्यात्मक पृथिवीलोकको जाननेवाले हैं; इन्द्रादि वो द्वारा प्रसिद्ध मेरुपर्वतपर की हुई पूजाको प्राप्त हैं श्रीरक्लेश, वनाश तथा जड़ताको नष्ट करने वाले हैं, श्रतः श्रापको नम- कार हो।। ७७।।

#### (मुरजबन्धः)

प्रयत्येमान् स्तवान् विक्मि प्रास्तश्रान्ताकृशार्त्तये । नयप्रमाणवाग्रिक्मिष्वस्तष्वान्ताय शान्तये ॥ ७८॥

प्रयत्येति—प्रयस्य प्रयस्य प्रकृत्य । इमान् एतान् । स्तवान प्रतीः । वश्मि विच्म । कृशा तन्वो न कृशा श्रकृशा महतो । श्रामिः प्रहारा चासौ श्रामिश्च श्रकृशार्तिः । श्रान्ताः दुःखिताः । प्रतानां श्रकृशार्तिः श्रान्ताकृशार्तिः । प्रास्ता ध्वस्ता श्रान्ताकृशार्तिः नासौ प्रास्तश्रान्ताकृशार्तिः तस्मै प्रास्तश्रान्ताकृशार्त्तये । नयाश्च प्रमाणे । नयप्रमाणानि नयप्रमाणानां वाचः वचनानि नयप्रमाणवाचः । प्रमाणवाच एव रश्मयो गभस्तयः नयप्रमाणवाप्रश्मयः तैध्वेस्तं निरा-गं ध्वान्तं येनासौ नयप्रमाणवाप्रश्मिध्वस्तध्वान्तः तस्मै नयप्रमाणवाप्र-गध्वस्तध्वान्ताय शान्तये षोडशतीर्थं कराय । किमुक्तं भवति —शान्तये गान् स्तवान् प्रयत्य वच्म्यहम् । किं विशिष्टाय शान्तये प्रास्तश्रान्ताकृः वर्षे नयप्रमाणवाप्रशिमध्वस्तध्वान्तायेत्यर्थः ॥ ७८ ॥

श्रर्थ—में प्रयत्नपूर्वक श्रानेक स्तोत्रोंको रचकर उन शान्ति। श्रिथ भगवानसे प्रार्थना करता हूँ—कुछ कहना चाहता हूं, जो हु:खी मनुष्योंकी बड़ी बड़ी पीड़ाश्रोंको नष्ट करने वाले हैं।

१ 'वश कान्तौ' कान्तिरिच्छा ।

तथा जिन्होंने नय श्रौर प्रमाणोंके वचनरूप किरणोंसे लोगे के श्रज्ञानरूप अन्धकारको नष्ट कर दिया है।। ७८।।

( सर्वपादमध्ययमकः )

स्वसमान समानन्द्या भासमान स मानघः । ध्वंसमानसमानस्तत्रासमानसमानतम् ॥ ७९ ॥

स्वसेति—सर्वेषु पादेषु समानराब्दः पुनः पुनरुचारितो यतः
स्वेन श्रात्मना समानः सदशः स्वसमानः नान्येनोपम इत्यर्थः तस्
सम्बोधनं स्वसमान । समामन्द्याः क्रियापदम्, सं श्राङ् पूर्वस्य दुनित्सं
मृद्धावित्यस्य धोः बङ्ग्तस्य रूपम् । भासमान शोभमान सः इति तदः
कृतात्वसत्वस्य रूपम् । मा श्रस्मदः इबन्तस्य प्रयोगः । श्रनघ न विद्यः
श्रघं पापं यस्यासावनघः तस्य सम्बोधनं हे श्रनघ घातिचतुष्ट्यरिति
ध्वंसमानेन नश्यता समः समानः ध्वंसमानसमः नश्यत्समान इत्यः।
श्रम्भतः श्रविनष्टः त्रासः उद्धेगः भयं यस्य तद्नस्तत्रासं, मनः ए
मानसं स्वार्थिकः श्रण्, श्रनस्तत्रासं मानसं यस्यासावनस्तत्रासमानसः
ध्वंसमानसमश्चासो श्रमस्तत्रासमानसश्च ध्वंसमानसमानस्तत्रासमानसः
ध्वंसमानसमश्चासो श्रमस्तत्रासमानसश्च ध्वंसमानसमानस्तत्रासमानसः
धं ध्वंसमानसमानस्तत्रासमानसम् । श्रानतं प्रणतम् । समुदायार्थः—
शान्तिभट्टारक स्वसमान भासमान श्रनघ परमार्थत्वेन ख्यातो यस्त्वं स्
मा समानन्द्याः किं विशिष्टं मा ध्वंसमानसमानस्तत्रासमानसं श्रानतं
महद्भक्त्या प्रणतम् ॥ ७६ ॥

त्रर्थे—हे स्वसमान-- अपने ही समान आप अर्थात् उपमासे रहित ! हेशोभमान ! हे निष्पाप ! शान्तिनाथ भगवन् ! आप भुमे समृद्धिसम्पन्न — ज्ञानदर्शनादिरूप आत्मसम्पत्तिसे पूर्णयुक्त कीजिये। मैं आपके चरणों में आनत हूं — मन-वचन-कायसे नमस्कार करता हूं। मेरा मानसिक उद्देग यद्यपि नष्ट नहीं हुआ

१ 'मा - श्रनघ' इतिच्छेदः मा मामित्यर्थः।

बयाऽपि नष्टमानके समान होरहा है—अतः मुफे अपने ही समान समृद्ध कीजिये।

भावार्थ — यहां 'श्रनन्वयालङ्कार' से भगवान् शान्तिनाथके लिये 'स्वसमान' सम्बुद्धि विशेषण दिया है, जिसका रपष्ट अर्थ यह है कि हे भगवन् ! श्राप अपने ही समान हैं — अनुपम हैं — संसारमें ऐसा कोई पदार्थ नहीं जिसकी उपमा श्रापको दी जा सके । दूसरोंको समृद्ध—सम्पन्न करनेमें श्राप श्रपना सानी (जोड़) नहीं रखते इसी लिये में श्रापके पास श्राया हूं । इसके सिवाय श्राप भासमान हैं — शोभायमान हैं — श्रपने कार्यमें समर्थ हैं तथा हर एक तरहसे निष्पाप हैं — द्वेष श्रादिसे रहित हैं। मेरे प्रति श्रापको कोई द्वेष नहीं है किन्तु निष्पाप होनेके कारण मेरे अपर श्रापके हृदयमें दयालुताका उत्पन्न होना ही स्वाभाविक है। मेरा चित्त संसारके दुःखोंसे उद्विग्न है। यद्यपि मेरे चित्तका त्रास श्रभी ध्वस्त नहीं हुश्रा किर भी ध्वंसमानके समान होरहा है, श्रतः उसके पूर्णतः ध्वस्त होनेमें सहायक हुजिये श्रीर इस तरह मुक्त भक्तकी जो पूर्ण ज्ञानदर्शनादिक्षप श्रात्मीय सम्पत्ति हैं उसे कृपया शीघ प्राप्त कराइये। । १०६।।

( मुरजयन्धः )

सिद्धस्त्विमह संस्थानं लोकाग्रमगमः सताम् ।

प्रोद्धत्तु मिव सन्तानं शोकाब्धौ मग्नमंक्ष्यताम् ॥ ८०॥
सिद्ध इति—सिद्धः निष्ठितः कृतकृत्यः । त्वं भवान् । इह
भिसम् । संस्थानं समानस्थानं सिद्धयोग्यस्थानं सिद्धमित्यर्थः ।
कोकाग्रं त्रिलोकमस्तकम् । भ्रगमः गतः गमेर्लङन्तस्य रूपम् । सतां
पिष्डतानां भव्यलोकानाम् । प्रोद्धतु भिव उत्तारितुमिव । सन्तानं समूहम् । शोक एव भविधः समुद्रः शोकाविधः दुःखसमुद्धः इत्यर्थः
हस्मन् सोकाव्धौ । सन्ताः प्रविधाः मंद्यन्तः प्रवेद्यन्तः मग्नाश्च

मंच्यन्तर्च भग्नमंच्यन्तः तेषां मग्नमंच्यताम् प्राप्तशोकानामित्यर्थः समुदायार्थः—हे शान्तिनाथ यः इह सिद्धः त्वं संस्थानं लोकाप्रं प्रव सतां मग्नमंच्यतां सन्तानं प्रोद्धतुं मिव। किमुक्तं भवति—भद्दारक सिद्धिगमनं सकारणमेव 'परार्थे हि सतां प्रयत्नः ॥ ८०॥

श्चर्य—हे भगवन् ! यद्यपि श्चाप इस लोकमें सिद्धकृतकृत्य—हो चुके थे तथापि श्चाप लोकके श्रमभागक्षप उत्त
स्थानपर— सिद्धशिलापर-जा विराजमान हुए श्चतः श्चापका य
वहां जाना ऐसा माल्म होता है मानों दुःखरूप समुद्र में दूवे ह
श्चथवा श्चागे डूबनेवाले भव्य जीवोंके समृहको उससे उद्धु
करनेके लिये ही हो।

भवार्थ-जैन शास्त्रोंमें किसी स्थानविशेषको मोत्त नहीं मान है किन्तु त्रात्माकी सर्वकर्मरहित शुद्ध त्रवस्थाको ही मोच्च मान हैं। जब आत्मासे सब कभौंका सम्बन्ध छूट जाता है त श्रात्मा एक समय मात्रमें त्रिलोकके ऊपर सिद्ध शिलापर पहुँ जाता है। त्रात्माकी इस त्रवस्थाको ही सिद्ध, मुक्त त्रथव कुतकृत्य अवस्था कहते हैं। भगवान् शान्तिनाथ भी कर्मोंक चय होजानेसे इस मध्यम लोकमें ही सिद्ध होचुके थे फिर भी तथागति स्वभाव होनेसे त्रिलोकके ऊपर जाकर विराजमा हुए थे। यहां त्राचार्थ समन्तभद्र उत्प्रेचालंकारसे वर्णन कर हैं कि भगवान् शान्तिनाथका तीन लोकके अप्रभागरूप उच्च स्थानपर जो विराजमान होना है वह मानों दु:खरूपी समुद्रा दूबे हुए अथवा दूबनेवाले जीवोंके उद्धार करनेके लिये ही है यह बात अब भी देखी जाती है कि कूप या तालाक वगैरहने ऊपर तट पर बैठा हुआ पुरुष ही उनमें पड़े हुए जीवोंको रस्सी वगैरह से निकालनेमें समर्थ होता है। स्वयं नीचे स्थानमें रहकर दूसरोंको नदी तालाव कुन्ना न्नादिसे नहीं निकाला जा सकता। श्लोकका सारांश यह है कि-भगवान शान्तिनायको मुक्त हुन्ना देखकर श्रन्य जीव भी श्रपने श्रापको मुक्तकरनेका प्रयत्न करते हैं ॥ ८०॥

> कुन्थु-जिन-स्तुतिः ( सर्वपादान्तयमकः )

कुन्थवे सुमृजाय ते नम्रयूनरुजायते । ना महीष्वनिजायते सिद्धये दिवि जायते ॥८१॥

कुन्थवे इति — सर्वपादान्तेषु जायते इति पुनः पुनरावितं यतः । कुन्थवे कुथुन्भट्टारकाय सप्तदशतीर्थकराय । सुमृजाय सुमृद्धाय । ते तुभ्यम् । नम्नः नमनशीकः विसर्जनीयस्ययत्वम्, जना विनष्टा रुजा व्याधिर्यस्य स कन्रुजः जनरुज इव भ्रात्मानमाचरतीति जनरुजायते । ना पुरुषः । महीषु पृथिवीषु । हे भ्रानिज निश्चयेन जायते इति निजः न निजः भ्रानिजः तस्य सम्बोधनं हे श्रानिज । श्रयते गच्छति । सिद्धये मोच्चाय गत्यर्थानामप् । दिवि स्वर्गे । जायते उत्पद्यते । गामु प्रह्वत्वे शब्दे इत्यस्य धोः प्रयोगे विकल्पेनाप् प्रभवति । वक्तव्येन समुदायार्थः — हे श्रानिज ते तुभ्यं कुन्थवे सुमृजाय नम्नः ना पुरुषः इह बोकेषु जनरुजायते भ्रयते सिद्धवे दिवि स्वर्गे जायते ॥ ५१॥

श्रर्थ— हे श्रनिज ! हे जन्म-मरण्रहित कुन्थुनाथ जिनेन्द्र ! श्राप श्रत्यन्त शुद्ध हैं। जो पुरुष श्रापको नमस्कार करता है वह पृथिवी-लोकमें सब तरहके रोगोंसे रहित होता है श्रोर परलोकमें मुक्तिको प्राप्त करता श्रथवा स्वर्गमें उत्पन्न होता है।। ६१।।

( मुरजवन्धः )

यो लोके त्वा नतः सोतिहीनोप्यतिमुरुर्यतः । बालोपि त्वा श्रितं नौति को नो नीतिपुरुः कुत: ॥८२॥ यो लोके इति — यः कश्चित् । लोके भुवने । त्वा युष्मदः इत् न्तस्य रूपम् । नतः प्रयातः । सः तदः वान्तस्य रूपम् । प्रतिदीनो प्रतिनिकृष्टोपि । प्रतिगुरुः महाप्रभुः भवित इत्यध्याहार्यम् । वत् यस्मात् । बालोपि प्रज्ञान्यपि मूर्खोपि । त्वा कुन्थुभद्दारकं । श्रितं भे । प्राश्रययोग्यम् । नौति स्तौति । को नो को न । नीतिपुरुः नीत्या बुद्ष्य पुरुः महान् । कुतः कस्मात् । संसेपार्थः — हे कुन्थुभद्दारक त्वाश्रितिया लोके योतिहीनोपि नतः सोतिगुरुर्यतः ततः बालोपि त्वा को न नौति नीतिपुरुः पुनः कुतो न नौति किन्तु नौर्येव ॥ १०॥

श्रर्थ—हे भगवन ! श्राप सब जीवों को श्राश्रय देने में सम हैं। इस लोक में जो पुरुष श्रापको नमस्कार करता है—स प्रकार से श्रापका श्राश्रय ले लेता है—वह श्रत्यन्त हीन—निकृष्ट श्रयवा नीच—होनेपर भी श्रितिगुरु श्रतीव श्रेष्ठ श्रयवा उच हो जाता है। जब यह बात है तब हे प्रभो ! ऐसा कौन मूख श्रयवा नीतिज्ञ (बुद्धिमान्) मनुष्य होगा जो श्रापको नमस्का कर श्रापके श्राश्रय श्रयवा शरण में श्राना न चाहेगा ? प्राय कोई भी ऐसा नहीं हो सकता जो श्रापका यथार्थ परिचय पाकर भी श्रापकी शरण में न श्रावे।

भावार्थ—जिस कार्यका लाभ प्रत्यत्त दीखता हो बुद्धिमार मनुष्य उसे अवश्य ही करते हैं। यहां 'जो अतिहीन अथवा अतिनीच है वह अति महान अथवा अत्यन्त उच्च कैसे हें सकता है ?' इस तरह विरोध प्रकट होता है। परन्तु महापुरुषों के आअयसे विरुद्ध दिखाई देनेवाली बात भी अनुकूल होजाती है अतः उस विरोधका परिहार हो जाता है। यह विरोधामास अलंकार है।। ५२॥ ( गतप्रत्यागताद्व भाग: )

# नतयात विदामीश शमी दावितयातन । रजसामन्त सन्देव वन्देसन्तमसाजरः ॥८३॥

नतेति—गतप्रत्यागताद्धं इत्यर्थः । नतैः प्रण्तैः यातः गम्यः नतगतः तस्य सम्बोधनं हे नतयात । विदां ज्ञानिनां ईश स्वामिन् । शमी
रपशान्तः । दावितं उपतापितं यातनं दुःखं येनासौ दावितयातनः तस्य
सम्बोधनं हे दावितयातन । रजसां पापानां अन्त विनाशक । सन् भवन् ।
देव परमारमन् । त्वामहमित्यध्याहार्यः सामध्यं लच्धो वा । वन्दे स्तौमि ।
न विधते सन्तमसं श्रज्ञानं यस्यासौ असन्तमसः तस्य सम्बोधनं हे असन्तमस । अजर जातिजराम्हतिरहित । किमुक्तं भवति—हे कुथुस्वामिन् नतगत विदामीश दावितयातन रजसामन्त देव श्रसन्तमस अजर शमी
रान्तः सन् स्वां बन्देऽहमिति सम्बन्धः ॥ । । ।

श्रर्थ—हे नम्र मनुष्योंके द्वारा प्राप्य — ज्ञातव्य ! हे ज्ञानियों-के स्वामी — केवलज्ञानी ! हे दुःखोंके दूर करनेवाले — अनन्तसुख सम्पन्न ! हे पापोंके विनाशक ! हे श्रज्ञानशून्य ! हे जरारहित कुन्थुनाथजिनेन्द्र ! में अत्यन्त शान्त होता हुश्रा श्रापको वन्दना करता हूँ — कषायोंको शान्त करता हुश्रा श्रापके श्रागे नतमस्तक होता हूँ ॥ = ३॥

(बहुक्रियापद-द्वितीयपादमध्ययमकाऽतालुब्यम्जनाऽवर्षःस्वर-गृढद्वितीयपाद सर्वतोभद्र-गतप्रत्यागताऽर्षभ्रमः । पारावाररवारापारा क्षमाक्ष क्षमाक्षरा । वामानाममनामावारक्ष मर्द्धद्रेमक्षर ॥८४॥

१ 'वन्दे + श्रसन्तमस + श्रजर' इति सन्धः।

२ इसक्षोक्रमें 'ग्रम' 'ग्रव', 'रच' इन ग्रनेक क्रियाश्रोंके होनेसे 'बहु-कियापद', द्वितोयपदमें 'चमाच-चमाच' की श्रावृत्तिहोनेसे 'द्वितीय-

परेति—बहुकियापदद्वितीयपादमध्ययमकातालुग्यञ्जनावर्णस्वरग् द्वितीयपादसर्वतोभद्रः । बहुकियापदानि—श्रम श्रव श्रारच । द्विती पादे चमाच इति मध्ये मध्ये श्रावर्त्तितम् । सर्वाणि श्रतालुग्यञ्जनानि श्रवर्णस्वराः सर्वेषि नान्यः स्वरः । द्वितीयपादे यान्यचराणि तान्यने त्रिषु पादेषु सन्ति यतः दतो गृढद्वितीयपादः । सर्वेः प्रकारेः पाठः सम इति सर्वतोभद्रः ।

पारावारस्य समुद्रस्य रवो ध्विनः पारावारावः पारावारावं इयो गच्छतीति पारावाररवारः तस्य सम्बोधनं पारावाररवार समुद्रध्विनसद्य वाणीक । न विद्यते पारं श्रवसानं यस्याः सा श्रपारा श्रवन्धपर्यन्ता समा पृथिवीं श्रवणोति व्याप्नोतीति समान्नः ज्ञानव्याप्तसर्वमेयः तस् सम्बोधनं हे समान्न । स्ना सिंद्रण्युता सामर्थ्यं वा । श्रवरा श्रविनश्वरा वामानां पापानाम् । श्रमन खनक । श्रम प्रीण्य । श्रव शोभस्व । श्रार पालय । मा श्रस्मदः इवन्तस्य रूपम् । हे ऋद वृद्ध । ऋदः वृद्धम् न स्वरतीत्यन्तरः तस्य सम्बोधनं हे श्रवर । समुदायार्थः — हे कृत्यु नाथ, पारावार्यवारः तस्य सम्बोधनं हे श्रवर । समुदायार्थः — हे कृत्यु नाथ, पारावार्यवारः तस्य सम्बोधनं हे श्रवर । समुदायार्थः — हे कृत्यु नाथ, पारावार्यवारः तस्य सम्बोधनं हे श्रवर । समुदायार्थः — हे कृत्यु नाथ, पारावार्यवारः तस्य सम्बोधनं श्रमः श्रव श्रारच । श्रतिभाक्तिकस् श्रवरा श्रपारा यतः ततः मा ऋदः श्रमः श्रव श्रारच । श्रतिभाक्तिकस् वचनमेतत् ॥ ५४॥

श्रर्थ—हे प्रभो ! श्रपकी दिव्यर्ध्वान समुद्रकी गर्जना समान श्रत्यन्त गम्भीर है। श्राप समस्त पद। थौंके जाननेवाले हैं

पाद्मध्ययमक', तालुस्थानीय—इवर्ण चवर्ग य श श्रन्तरों के होनेसे 'श्रतालुव्यक्जन', केवल श्रवर्णस्वरके होनेसे 'श्रवर्णस्वर', श्रयम तृतीय श्रीर चतुर्थपादमें द्वितीय पादके गुप्त होनेसे 'गूढद्वितीय पाद,' सब श्रोरसे एक समान पढ़ेजानेके कारण 'सर्वतोभद्र,' कम श्रीर विपरीत कमसे पढ़े जानेके कारण 'गतप्रत्यागत' श्रीर श्रवंश्रमका होनेसे 'श्रवंश्रम, इस प्रकार शाठ तरहका चित्रालंकार है।

पापोंके नाश करनेवाले हैं। ज्ञानादिगुणोंसे गुद्ध हैं। चय-रहित हैं। हे भगवन्! आपकी त्रमा अपार और अविनाशों है। इस-लिये आप मुक्त बुद्धकों भी प्रसन्न की जिये, सुशोभित की जिये तथा पालित की जिये।

भावार्थ-यहां त्राचार्यने भगवान् कुं थुनाथसे तीन बातों-की प्रार्थना की है कि श्राप मुक्त वृद्धको प्रसन्न कीजिये —सुशो-भित कीजिये श्रौर पालित कोजिये । उक्त तीन बातोंको पूर्ण करनेकी सामर्थ्य बतलानेके लिये उन्होंने उसके ऋतुकूल ही विशे-षण दिये हैं। यथा हे भगवन ! त्रापकी दिव्यध्वनि समुद्रकी ध्विनके समान ऋत्यन्त सारगर्भित होती थी, जिसे सुनकर समस्त प्राणी त्रानन्द लाभ करते थे त्रतः त्राप मुके मी अपनी दिव्यध्वतिसे प्रसन्न की जिये। हे भगवान आप सब पदार्थों को जाननेवाले हैं-श्रापकी श्रात्मा ज्ञानगुणसे श्रत्यन्त सुशोभित है अतः आप मुक्ते भी सुशोभित की जिये - ज्ञानगु गसे अलंकृत कीजिये। हे भगवन् ! त्राप वामों-दुष्टों त्रथवा पापोंको उलाड़कर नष्ट करनेवाले हैं —साधुपुरुषोंके रचक हैं - अतः मेरी भी रचा कीजिये - मुक्ते भी इन दुष्ट पापकर्मींसे बचाइये। आप मेरे -श्रपराघोंपर दृष्टिपात न की जिये; क्यों कि श्रापकी ज्ञमा श्रपार है अथवा आपमें उक्त बातोंको पूर्णकरनेकी अपरिमित सामर्थ्य है। यहां त्राचार्यने ऋपने लिये 'ऋद्ध' विशेषण दिया है जिसका ऋथे संस्कृत टीकाकारने वृद्ध किया है, इससे मालूम होता है कि-यह रचना आचार्य समन्तमद्रके वृद्धजीवन की है ॥८४॥

### ऋर-जिन-स्तुतिः

( गतप्रस्थागतपादपादाभ्यासयमकाचरद्वयविरचितरलोकः ) वीरावारर वारावी वररोरुरोरव । वीरावाररवारावी वारिवारिरि वारि वा ॥८५॥

वीरेति—पादे पादे यादग्भूतः पाठः क्रमेण विपरोततोपि ताद ग्भूत एव । प्रथमपादः पुनरावर्तितः । रेफवकारावेव वर्णौ नान्ये वर्ष यतः ।

विरुपा ईरा गति: वीरा तां वारयित प्रच्छादयतीति कर्त रि किम् वीरावार् तस्य सम्बोधनं हे वीरावार् कुगतिनिवारण । श्रर श्रष्टादशतीर्य कर । वारान् भाक्तिकान् श्रवति पालयतीत्येवंशील: वारावी भाक्तिकान् रचक इत्यर्थ: । वरं इष्टफलं राति ददातीति वरर: वरद इत्यर्थ: तस् सम्बोधनं हे वरर । उरुमंहान् । उरोमहत: महतोपि महान् भगवानि रथर्थ: । श्रव रच । हे वीर शूर् । श्रवाररवेण श्रप्रतिहतवाण्या श्रारीति ध्वनयति भग्यान् प्रतिपादयतीत्येवंशील: श्रवाररवारावी श्रप्रतिहतवाण्या वदनशील: इत्यर्थ: । कथमिव वारि व्यापि । वारि पानीयम् । वारि पत्ति वारिवारित वार्वा वारिवारित वारिवारित वार्वा त्वं उरोरिप उरु: त्वं तथा श्रवाररवारावी त्वं यथा वारिवारित वारि वा यतः ततः श्रव । सामान्यवचनमेतत् मा श्रव श्रन्यां प्राक्षय ॥ प्रश्रा

श्रर्थ—हे नरकादि कुगितयोंको निवारण करनेवाले ! हे भक्तपुरुषोंके रक्तक ! हे इष्टफलोंके देनेवाले ! हे शूरवोर ! हे श्ररवोर ! हे श्ररवाथ स्वामिन ! श्राप महान्से महान् हैं—सबसे बड़े हैं—अध्ठ हैं श्रोर श्रापकी दिज्यध्विन उस तरह सब जगह श्रप्रति

त है—बेरोकटोक प्रचलित है जिस तरह कि समस्त आका-तमें ज्याप्त होने वाले बादलोंमें जल रहता है। हे प्रभो ! आप बेरी तथा अन्य जीवोंकी रह्मा कीजिये॥ ८४॥

( अनुलोमप्रतिलोमरलोक: )

रक्ष माक्षर वामेश शमी चारुरुचानुतः ।

भो विभोनशनाजोरुनम्रेन विजरामय ॥८६॥

रक्षमेति—क्रमपाठेनैकश्लोकः विपरीतपाठेनाप्यपरश्लोकः । अर्थकः

भिननः ।

रस पालय। मा ग्रस्मदः इवन्तस्य रूपम्। श्रस्य श्रनश्वर । धामेश अधानस्वामिन्। शमी उपशान्तः त्वमिति सम्बन्धः। चारुरुचानुतः शोमन-शक्तिना पुरुषेण प्रणुतः। मो विभो हे त्रैलोक्यगुरो। श्रनशन श्रनाहार विविनास इति वा। श्रज परमारमन् उरवः महान्तः नम्राः नमनशीलाः वस्यासावुरुनमः तस्य सम्बोधनं हे उरुनम्न। इन स्वामिन्। विजरामय विगतवृद्धत्वन्याधे। किमुक्तं भवित—हे श्रर श्रद्धर वामेश शमी स्वं शारुरुचानुतः भो विभो श्रनशन श्रज उरुनश्र इन विजरामय माः स्व ॥ ८६॥

श्चर्थ—हे त्रिलोकपते ! श्चरनाथ ! श्चाप विनाश-रहित हैं, इन्द्रोंके भी इन्द्र हैं, शान्तरूप हैं, बड़े-बड़े भक्त पुरुष श्चापकी लुति करते हैं, श्चाप श्चाहाररहित हैं, श्चज हैं, बड़े-बड़े पुरुष श्चापको नमस्कार करते हैं, श्चाप सबके स्वामी हैं श्चीर बुढ़ापा स्था व्याधियोंसे रहित हैं श्चत: श्चाप मेरी रज्ञा की जिये ॥ ६६॥

( अनुलोमप्रतिलोमरलोवः 1)

यमराज विनम्रेन रुजोनाशन भो विभो। तनु चारुरुचामीश शमेवारक्ष माक्षर॥८७॥

१--- द नम्बाके श्लोकको विपरीतकासी पदने पर यह श्लोक बन

यमेति—यमराज वतस्वामिन्। यमैः राजते शोभते इति ।
विनश्नाः विनमनशीलाः इनाः इन्द्राक्षेद्रयो यस्यासो विनम्नेनः त
सम्बोधनं विनम्नेन । रुजोनाशन व्याधिविनाशक । भो विभो
स्वामिन्। तनु कुरु विस्तारय वा। चारुरुचामीश शोभनदीप्तीनां प्रभो
शमेव सुखमेव । श्रारच्च पालय । मा श्रस्मदः इवन्तस्य रूपम्। श्र
श्रविनाश । समुदायार्थः—हे श्रर यमराज विनम्नेन रुजोनाशन भो वि
चारुरुचामीश शोभनदीप्तानां प्रभो श्रवर शमेव तनु मा श्रारच । सु
सत्यर्थं कुरु मां पालयेत्यर्थः ॥ ८७ ॥

श्रथं है प्रभो ! श्राप व्रतों के स्वामी हैं श्रथवा वर्ते शोभायमान हैं,इन्द्र-श्रहमिन्द्र श्रादि भी श्रापको नमस्कार कर हैं, श्राप समस्त रोगों को नष्ट करने वाले हैं, उत्तम शोभ स्वामी हैं श्रोर श्रावनाशी हैं। हे नाथ ! मोन्न सुखको विस् कीजिये श्रोर मेरी रन्ना कीजिये।

विशेष—यह रतेक श्लेषालंकारसे सूर्यपत्तमें लग सक है। यथा—'हे शनिष्रहरूप स्वपुत्रसे शोभायमान! हे आका नम्र—गगनसंचारिन! हे रोगापहारिन ! हे गगनैकनाथ हे श्रिखिल ब्यवहारके देनेवाले! हे सुन्दरिकरणोंके नायक! श्रारनाथरूपी सूर्य! सुखको विस्तृत करो श्रीर सुमे दुःसी बचाश्रो। श्रि।। ८७।।

जाता है। मर्थ भी उससे विभिन्न रहता है। मीर इस श्लोक उत्तर कर पढ़नेसे ८६ वॉ श्कलोक बनजाता है, इसीसे यह तथा नम्बरका श्लोक भ्रनुलोम-प्रतिक्रोम कहबाता है।

**₩ सूर्य-पश्चमें संस्कृत टीका निम्न प्रकार होगी:**—

हे इन हे सूर्य ! 'इनः पत्यौ नृपे सूर्ये,' इति विश्वलोश्वनः । ग्रन्या -सम्बोधनान्यस्यैव विशेषग्रानि । तथाहि—हे रुजोनाश । हे म्बा

#### ( गतप्रत्यागतभागः )

# नय मा स्वर्य वामेश शमेवार्य स्वमाय न । दमराजत्त वादेन नदेवात्त जरामद ॥८८॥

नयेति-नय प्रापय। मा श्रहमद: इवन्तस्य रूपम्। सु शोभनः पर्यः स्वामी र स्वर्यः तस्य सेम्बोधनं हे स्वर्यः सुस्वामिन् । वामेरा प्रधान नेश । शमेव सुखमेव । त्रार्य साधो । सुष्ठु त्रमायः स्वमायः तस्य सम्बोधनं हे स्वमाय । न नत्वर्थे । श्रथवा श्रा समंतात् श्रयंते गम्यते विनाशक ! ''शीर्योत्रायाङ्त्रिययोन् व्रिक्यिस्पवनैर्घर्घराज्यक्त-घोषान्, दोर्घाघातानघोष्टेः पुनरपि घटयत्येकउल्लाघयन्यः । घर्माशोस्तस्य बोऽन्तर्द्विगुणवनघृणानिघ्ननिर्विघ्नवृत्ते देनार्घाः 💎 सिद्धसंघै बुग्रयः शोब्रमंहोविवातम्'' ॥ ( मयूरकृत-सूर्यशतके सूर्यस्तुतिः ) इत्यादौ सूर्यस्य रुजोविनाशकत्वं प्रसिद्धम्। हे नभो विभो ! नमसो ग्रागनस्य विभुः स्वामी तत्सम्बुद्धौ । हे यमराज ! यमेन शनैश्चरप्रहेख विपुत्रेस राजते शोभते तत्त्वम्बुद्धौ । शनिः सूर्यस्य पुत्र इति ज्योतिष-शास्त्रे प्रसिद्धम् । 'यमोऽन्यत्विङ्गो यमजे ना काके शमने २ नौ, इति बेदिनी । हे विनम्र ! वौ आकारो नम्रस्तत्सम्बुद्धौ 'विः स्वगीकारायोः मान्'इति विश्वलोचनः । हे चारुरुच।मीश ! सुन्दर किरणानां स्वामिन् । बचर! ग्रदान् व्यवहारान् राति अदातीत्यचरस्तत्सम्बुद्धौ 'श्रक्षो ज्ञातार्थ क्रुकट-ब्यवहारेषु पाशकें इति मेदिनी । हे उक्त विशेषस्य-विशिष्ट दनकर ! शं-सुखं तनु-विस्तारय माम् श्रारत्त चान्धतमसादिति शेषः । ाथवा तनुचारुरुचाम्-शरीरसुन्दरशोभानाम्-इत्येकं पदम् । माचर या लदम्या श्रदरोऽविनश्वरस्तत्सम्बुद्धावित्यप्येकं पदम् । शमेव-न्सुख-व श्रारच-!श्रा समन्ताद्रचेति कर्तृकर्मसम्बन्धः। श्रत्र इन एव इन र्गत । रतेष्टरूपकाश्रये चमत्कारातिशयो भवेदिति संचेपः ॥ ८७ ॥ १ दमराज + ऋतवाद + इन इति पदब्छेदः । २ 'श्रर्यः स्वामि-श्ययोः इत्यमरः'।

परिच्छिद्यते यः सः श्रार्यः श्रयं इत्यर्थः, श्रार्यस्य स्वः श्रात्मा श्रायंस्य तं मिमीते इति कत्तं रि कः, श्रायंस्वमं श्रयनं ज्ञानं यस्यासौ श्रायंस्य मायनः स्वस्वरूपप्रकाशक इत्यर्थः, तत्य सम्बोधनं हे श्रायंस्वमायन दमस्य इन्द्रियजयस्य राजा स्वामी दमराजः। टःसान्तः। श्रथवा दमें राजत इति दमराजः तस्य सम्बोधनं हे दमराजः। ऋतं सत्यं वादः कथ्य स्थासो ऋतवादः तस्य सम्बोधनं हे ऋतवाद सत्यवाक्यः। इन प्रभास्वन्। देवः कोडाः , श्रार्तः पीडा, जरा वृद्धत्वं, मदः कामोद्रेकः देवश्च श्रार्तः च जरा च मदश्च देवात्तं जरामदाः न विद्यन्ते देवात्तं जरामदाः यस्यासौ नदेवात्तं जरामदः। नञ् प्रतिरूपकोयं मि संज्ञको नकाः श्रतः श्रनादेशो न भवति। तस्य सम्बोधनं हे नदेवात्तं जरामदः। एतं दुक्तं भवति—हे श्ररनाथ स्वयं वामेश श्रार्थं स्वमाय श्रार्थस्वमायन दिमराज ऋतवाद इन नदेवात्तं जरामद ननु मा शमेव नय सुखमें श्रापय। मां न दुःखमित्युक्तं भवति।। मा

श्रथं —हे उत्कृष्ट नायक ! हे इन्द्रों के इन्द्र ! हे मायारहित श्रथवा हे स्वपर-प्रकाशकज्ञानसंयुक्त ! हे इन्द्रियदमनरूपसंयम शोभायमान ! हे सत्यवादिन्-श्रनेकान्त दृष्टिसे पदार्थों का सत्य स्वरूप बतलानेवाले ! हे कीड़ा, पीड़ा बढ़ापा तथा श्रहङ्कारा रहित ! श्ररनाथस्वामन् ! मुभे एकमात्र सुख-शान्तिको ही प्रा कराइये—संसारके दुःखोंसे छुड़ाकर पूर्ण सुख-शान्ति प्रदा कीजिये ॥ ८॥।

(यथेष्टैकाचरान्तरितमुरजबन्धः) वीरं मा रक्ष रक्षार परश्रीरदर स्थिर । धीरधीरजरः शूर वरसारर्द्धिरक्षर ॥८९॥ वीरेति—इष्टपादेन चतुर्णां मध्ये र वर्णान्तरेण मुरजबन्धे निरूपियतन्यः ।

३ देवनं देव: क्रीहेन्यर्थ: ।

वीरं शूरं । श्रथवा विरूपा इरा गतिर्यस्यासी वीरः । श्रथवा व्या व्या व्या ईरा... यस्यासी वीरः तं वीरम् । मा श्रस्मदः इबन्तस्य रूपम् । स्व पालय । रत्तां त्तेमं राति ददाति रत्तारः तस्य सम्बोधनं हे रत्तार बमयद । परा श्रोक्ता श्रीर्लाक्मीर्यस्यासी परश्रीः त्वमिति सम्बन्धः। श्रदर श्रमय । स्थिर श्रचल । धीरधीः मभ्भीरबुद्धिः श्रगाधिषण् इत्यर्थः। श्रमय । स्थिर श्रचल । धीरधीः मभ्भीरबुद्धिः श्रगाधिषण् इत्यर्थः। श्रमः जरामरण्रहितः । श्र्र वीर । वरा श्रोका सारा श्रनश्वरी ऋदिः वेमूतिर्यस्यासी वरसारिद्धः । श्रवर त्रयरहित । एतदुक्तं भवति—हे त्वार परश्रीस्त्वं श्रदर धीरधीस्त्वं स्थिर श्रजरस्त्वं श्रूर वरसारिद्धस्त्वं श्रवर वीरं मा रच्न ॥ १॥

श्चर्य—हे श्चरनाथ! श्चाप समस्त प्राणियोंकी रत्ता करनेवाले हैं, उत्कष्ट लद्दमीसहित हैं, निर्भय हैं, स्थिर हैं, श्चराध बुद्धिके के धारक हैं, जरामरणसे रहित हैं, शूरवीर हैं, श्रेष्ठ श्चीर श्रविनाशी ज्ञानादि-सम्पत्तिसे युक्त हैं तथा श्रव्हर हैं—विनाश-रहित हैं। श्चतः मेरी भी रत्ता कीजिये—में संसारपरिश्रमणसे निवृत्त होना चाहता हूं।।।।

# मल्लि-जिन-स्तुतिः (श्रद्धंभ्रमः)

्र त्रास यो नतजातीय्यी सदा मत्वा स्तुते कृती । यो महामतगोतेजा नत्वा मल्लिमितः स्तुत ॥९०॥

त्रासिति—श्रास त्रस्यितसम । यः यदो वान्तस्य रूपम् । नतस्य अण्तस्य जातिः उत्पत्तिः नतजातिः नतजातेरीयां प्राप्तिः नतजातीर्या तां नतजातीर्याम् । सदा सर्वकालम् । मत्वा ज्ञात्वा । श्रथवा क्वनिबन्तीर्ये प्रयोगः, मत्वा ज्ञातेत्यर्थः । स्तुते नुते पूजिते । कृती श्रनस्वरकीर्तिः तीर्थकरकमी पुण्यानित्यर्थः । यः यदो रूपम् । मतं श्रागमः, गौर्वाणो, तोजः केवलज्ञानं, द्वन्द्वः, महान्तः मतगोतेष्वासि यस्यासौ महामतगोः तेजाः । नत्वा स्तुत्वा तिमति सम्बन्धः । तं मिह्नं एकोनविंशतीर्थकरम्। इतः प्राप्तः । श्रयवा इतः उध्वं श्ररस्तुतेरूध्वं म् । स्तुत नृत । स्तु इत्यस्य घोः बोडन्तस्य रूपं बहुवचनान्तम् । एतदुक्तं भवति—यः मिह्नः गतजातीर्थां श्रास सदा मत्वा स्तुते सित कृती यश्च महामतगोः तेजाः तं मिह्ननाथं नत्वा इतः स्तुत ॥६०॥

त्रर्थ — जिन्होंने भव्य पुरुषों के जन्म-मरण त्रादि रोग नष्ट कर दिये हैं, जो हर एक समय त्रानन्त पदार्थों को जानते रहते हैं, जिनकी स्तुति करने से साधु पुरुष तीर्थं कर जैसे साति शय पुरुष कर्मको प्राप्त हो जाते हैं तथा जिनका आगम दिव्य-ध्विन और ज्ञान सबसे विशाल है ऐसे मिल्लितीर्थं करको प्राप्त होकर हे भव्यजनो ! नमस्कारपूर्वक उनकी स्तुति करो।।।६०॥

## मुनिसुत्रत-जिन-स्तुतिः

(निरौष्ट्ययथेष्टैकाचरान्तारितमुरजबन्धो गोमूजिका घोडशदत्तपद्मश्च )

ग्लानं चैनइच नः स्येन 'हानहीन घनं जिन।

त्रनन्तानशन<sup>२</sup> ज्ञानस्थानस्थाऽऽनत-नन्दन ॥९१॥

ग्लानिमिति -ग्लानं च ग्लानि च । एनश्च पापं च । नः श्रस्माकम् । स्य विनाशय । हे इन स्वामिन् । हानहीन चयरहित । घनं निविडम् । जिन परमात्मन् । श्रनन्त श्रमेय श्रलब्धगुणपर्यन्त । श्रनशन श्रविनाश निराहार इति वा । ज्ञानस्थानस्य केवलज्ञानधामस्थित । श्रानतनन्दन श्रणतज्ञनवर्धन। उत्तरस्लोके मुनिसुवतप्रहणं तिष्ठित तेन सह सम्बन्धः।

१ स्य + इन इर् पद्ब्छेदः । स्य इति 'घोडन्तकर्मणि' इत्यस्य-धातोर्बोट् मध्यमपुरुषैकवचनैकरूपम् । २ नशनरहित अथवा अशनरहित ।

दुनिसुवत इन हानहीन जिन श्रनन्त श्रनशन ज्ञानस्थानस्थ श्रानतः इन ग्लानं च एनश्च नः स्य ॥६१॥

अर्थ:—हे मुनिसुत्रत स्वामिन ! आप चयरहित हैं, कमेरूप बुत्रोंको जीतनेवाले हैं, अनन्त हैं—अपरिमत गुणोंसे गोभित हैं, नाशरहित हैं अथवा आहार-रहित हैं, केवलज्ञान-प स्थानमें स्थित हैं और प्रणत पुरुषोंको बढ़ानेवाले हैं— एख करनेवाले हैं। हे प्रभो ! हमारी भी यह ग्लानि और रागादिरूप) पाप परिणति दूर कीजिये।

( श्रद्ध भ्रम: )

पावनाजितगोतेजो वर नानाव्रताक्षते । नानारचर्य सुवीतागो जिनार्य सुनिसुव्रत ।।९२॥

पः वनिति—पावन पवित्र । गौरच तेजरच गोतेजसी, न जिते गोते
वसा वाणीज्ञाने यस्यासावजितगोतेजाः तस्य सन्बोधनं हे श्रजितगोतेजः ।

वस्य श्रेष्ठ । नानाञ्चत नानानुष्ठान । छद्मस्थावस्थायामाचरणकथनमेतत् ।

वस्ति श्रच्य । नानाभूतानि श्रारचर्याणि ऋद्ध्यः प्रातिहार्याणि वा

वस्यासौ नानाश्चर्यः, तस्य संबोधनं हे नानारचर्य । सुष्ठु वीतं विनिष्ट

बागः पापं श्रपराधो यस्यासौ सुवीतागाः तस्य संबोधनं हे सुवीतागः

जिन जिनेन्द्र । श्रार्य स्वाभिन् । मुनिसुन्नत विशतितमतीर्थकर । श्रति
श्रान्तेन कियापदेन स्य इत्यनेन सह सम्बन्धः । एतदुक्तः भवति—हे

पावतः श्रजितगोतेजः वर नानावत श्रक्षते नानारचर्य सुवीतागः जिन

बार्य सुनिसुन्नत नः श्रस्माकं ग्लानं एनरच स्य विनाशय ॥६२॥

त्रर्थ—हे भगवन्! श्राप परम पवित्र हैं—राग श्रादि होषोंसे रहित हैं, श्रापकी दिव्यष्वनि श्रोर श्रापका केवलहान-

१ प्रकृते ! शक्ति शब्दस्य सम्बोधने रूपम् ।

२ नो म्लानिमेनरच स्य विनाशय इति पूर्वरक्तोकेन साकमन्वयः।

ह्तपी तेज अजय है—इन्हें कोई नहीं जीत सकता। आप अत्यव अंद्र हैं, आपने छद्मस्य अवस्थामें—केवलज्ञान आत होने पहले—अनेक अतोंको धारण किया था, आप चय-रहित अनेक आश्चर्य-सहित हैं—ऋद्वियों और प्रातिहायोंसे युक्त हैं-आपके समस्त पाप नष्ट हो गये हैं, आप जिनेन्द्र हैं तथा सब स्वामी हैं। हे मुनिसुत्रत भगवन ! हमारी भी सांस्तरिक ग्लाबि और पापपरिण्तिको नष्ट कर दीजिये।

यहां क्रियादिका सम्बन्ध पूर्व रत्नोकके साथ है 🐃 २॥

## नमि-जिन-स्तुतिः

( गतप्रत्यागतपादयमकाश्वरद्वयविरचितसन्निवेशविशेष-समुद्गतानुकोमप्रतिकोमश्कोकयुगवश्कोकः ) नमेमान नमामेनमानमाननमानमा — मनामोनु नुमोनामनमनोमम नो मन ॥९३॥

नमेति -- गतप्रत्यागतपादयमको नकारमकाराचरद्वयविरचितरतो द्वयं रत्नो इयुगलिनत्यर्थः । श्रन्यद्विशेवणं मुखशोभनार्थम् ।

है नमेएकविशातीर्थकर । श्रमान श्रपरिमेय । नमाम प्रणम त्वामित्यध्याहार्यमर्थसामध्याद्वा लम्यम् । इनं स्वामिनम् । श्राना प्राण्यानां माननं प्रबोधकं मानं विज्ञानं यस्यासौ श्रानमाननमानः श्रान्याननमानं भव्यप्राण्यिप्रबोधकविज्ञानमित्यर्थः । श्रान इति श्रन स्व प्राण्याने इत्यस्य धोः घजन्तस्य रूपम् । माननमिति मन ज्ञाने इत्य धोः ण्याना युद्धन्तस्य रूपम् । श्रामनामः श्रा समन्तात् विन्तयामः । स्व

३ त्रानमामः इति पद् छोदः । श्रत्र द्वितीयपादस्य तृतीयपादेन । सम्बद्धस्यन्यः यश्च प्रायोऽन्यात्राऽप्रसिद्धः ।

ग्रनामनं श्र-नमनप्रयोजकं मनः चित्तं यस्यासौ श्रनामनमना: तस्य सम्बोधनं हे श्रनामनमनः बलात्कारेण न परान्नामयतित्यर्थः, श्रनेन बीतरागत्वं ख्यापितं भवति । श्रथवा नामनानि नमनशालानि मनांसि बित्तानि यस्माद् भवन्ति श्रसौ नामनमनाः तस्य सम्बोधनं हे नामनमनः । श्रथवा नामनं स्तुतिनिमित्तं मनः चित्तं यस्त्रादसौ नामनमनाः तस्य सम्बोधनं हे नामनमनः । श्रमम हे श्रमोह । नः श्रस्मान् । मन श्रभ्या-स्य चिन्तय इत्यर्थः 'मन श्रभ्यासे इत्यस्य धोः बोडन्तस्य रूपम्'। प्रतदुक्तं भवति—हे नमे श्रमान श्रमम श्रनामनमनः त्वां इनं श्रान-माननमानं श्रामनामः नमाम श्रनु नुमः यस्मात्तस्मात् नः श्रस्मान् मन चिन्तय ॥१३॥

ऋथ-हे निमनाथ ! श्राप श्रपिसेय हैं—हमारे जैसे श्राल्पज्ञानियों के द्वारा श्रापका वास्तिवक रूप नहीं समकाजाता। श्राप सबके स्वामी हैं। श्रापका ज्ञान सब जीवों को प्रबोध करने बाला है। श्राप किसीसे उसकी इच्छा के विरुद्ध नमस्कार नहीं कराते। श्राप वीतराग हैं श्रीर मोह-रहित हैं श्रातः श्रापको सदा काल नमस्कार करता हूँ—हमेशा श्रापका ध्यान करता हुं श्रा श्रापको स्तुति करता हूँ। श्रभो ! मेरा—मुक शर-शागतका—भी सदा ध्यान रिखये—में श्रापके समान पूर्ण ज्ञानी तथा मोह-रहित होना चाहता हूँ॥ ६३॥

न मे माननमामेन मानमाननमानमा— मनामो नु नु मोनामनमनोम मनोगन ॥ ९४॥

नमेमेति—न प्रतिषेधवचनम् । मे मम । माननं पूजनं प्रभुत्वं स्वातन्त्र्यमित्यर्थः । श्रामेन रोगेण संसारदुः खेन कर्मणा इत्यर्थः । किंचि-शिष्टेनामेन मानमा मानं ज्ञानं मिनाति हिंसयतीति मानमाः तेन मानमा । श्रननं प्राणनं जीवनं मिनाति हिंसयतीति मानमाः तेन श्रन-नमा । श्रा समन्तात् नमन्तीत्यानमाः स्तुतेः कर्जारः । श्रानमानां श्रमनं रोनः ग्याधिः श्वानमामनं तत् श्वमति रुज्ञति भनकीति 'कर्मश्या श्वानमामनामः त्वमिति सम्बन्धः । तु वितर्के । श्वन्योपि तु वितर्के मा स्वस्मीः तया ऊनाः रहिताः मोनाः मोनानां श्वामः रोगः मोनाः तं नामयतीति मोनामनमनः त्वमिति सम्बन्धः । श्वम गच्छ । मे इत् ध्याहार्थः । मनः चित्तम् । श्वमन कान्त कमनीय । एददुक्तः भवति-श्वानमामनामो नु त्वं यस्मात् मोनामनमनो नु यस्मात् त्वं तस्मात् नमे श्वमन मे मनः श्वम गच्छ यस्मात् मे मम माननं नास्ति श्वामेन। विशिष्टेन मानमा पुनरपि श्वननमा ॥ १४ ॥

श्रथं—प्रभो ! जो श्रापको भिक्त-पूर्वक नमस्कार करता है श्रा उसके सब रोग नष्ट कर देते हैं तथा जो ज्ञानादिल हमीसे रिष्ठ हैं — वस्तुत: निर्धन हैं — उनके भी समस्त सांसारिक रोगोंको नष्ट्र देते हैं । इसके सिवाय श्राप श्रस्यन्त सुन्दर हैं । हे निर्माजन ! ज्ञा गुणको घातनेवाले तथा जीवके शुद्ध स्वरूपको नष्ट करनेवा इन कर्मरूपी रोगोंने मेरा समस्त प्रभुत्व श्रथवा स्वातन्त्र हर लिया है श्रतः श्राप मेरे हृदय-मन्दिरमें प्रवेश की जिंदे जिससे कि मेरी स्वतन्त्रता मुक्ते प्राप्त हो सके।

भावार्थ-यहां श्राचार्य समन्तभद्रने भगवान् निमनाथकी स्नु करते हुए कहा है कि श्राप भक्तपुरुषों के समस्त रोग-दुःख न कर देते हैं तथा दरिद्र मनुष्यों के भी श्राप श्रत्यन्त हितेषी हैं-उनके भी दारिद्रधजनित समस्त रोग-दुःख नष्ट करदेते हैं। प्रभो ! मेरे पीछे भी यह दुःखदायी संसारक्षिरोग पड़ा हुआ इसने मेरी सर्व स्वतन्त्रताको हर लिया है। मेरी केवलज्ञाना सम्पत्ति भी इसके द्वारा हरली गई है श्रतः में एक तरहा दरिद्र तथा श्रसमर्थ हो रहा हूं श्रतः श्राप मेरे हृदयमें प्रवेशक मेरे सब रोगोंको दूर कर दीजिये। जिसमें रोग दूर करने सामर्थ्य होती है उसीसे तो प्रार्थना की जाती है। श्लोकका सा रिक रोग दूर हो जाते हैं, फलतः वे जीव सर्वधा नीरोग हो कर मुक्त हो जाते हैं और सदाके लिये अपने स्वाधीन सुखके उपन भोक्ता बन जाते हैं।।१४।।

( श्रनुबोमप्रतिबोमसकबश्लोकगतप्रत्यागताद्धः )

नर्दयाभर्त्तवागोद्य द्य गोवार्त्तभयार्दन । तमिता नयजेतानुनुताजेय नतामित ॥९५॥

नर्येति— गतप्रत्यागतार्ध इत्यर्थः । हे नः प्रयपुरुष । दया एव ग्रामा रूपं यस्यासी दयामः तस्य सम्बोधनं हे दयाम दयारूप । इता सत्या वाक् वाणी ऋतवाक् सत्यवचनम् ग्रा समन्तात् उद्यत इत्योद्यम्, ऋतवाचा सत्यवाण्या ग्रोद्यं ग्राकारं यस्यासी ऋतवागोद्यः तस्य सम्बोधनं हे ऋतवागोद्य । द्य खण्डय । गौर्वाणी, वात्तें व वार्तां, गोः वार्तां ोवार्तां वचनवार्ता । भयानां ग्रर्दनः विनाशकः भयार्दनः । गोवार्तानं भयार्दनः गोवार्त्तं भयार्दनः सथवा गोवार्त्तंन भयार्दनः यस्मादमी गोवार्त्ताः तस्य सम्बोधनं हे गोवार्त्तमयार्दन वचनवार्त्तं या भयविनार्श्यक तमिताः खेदरूपाणि दुःखानीत्यर्थः । नयैर्जयनशीकः नयजेता त्वमिति सम्बन्धः । हे श्रनुत्तत सुप्तित इत्यर्थः । श्रजेय श्रपराजेय ग्रजटय इत्वर्थः । वताः प्रणताः ग्रमिता ग्रपरिमिताः इन्द्रादयो यस्यासी नतामितः तस्य सम्बोधनं हे नतामित । एतदुक्तं भवति—हे नः, दयाभ, ऋतवागोद्य, गोवार्त्तभयाद्दंन ग्रनुत्त श्रजेय नतामित नयजेता त्वं यतस्ततस्यं तमिताः दुःखानि द्य खण्डय । श्रसमाकं श्रनुक्तमिप बभ्यते ॥१५॥।

श्रर्थ—हे निमनाथ ! श्राप पूज्य हैं, दयास्वरूप हैं श्रथवा दयासे शोभायमान हैं, श्रनेकान्तरूप सत्यवाणीके द्वारा ही श्रपकास्वरूप जाना जाता है । श्रापके उपदेशकी चर्चा मात्रसे समस्त भय नष्ट हो जाते हैं। श्रापने श्रनेकान्तके-परस्पर सापेचनय वादके-द्वारा समस्त जगत्को जात लिया है। श्रापकी सब स्तुति करते हैं। विश्वको कोई भी शाक्ति श्रापको नहीं जीत सकती-श्राप श्रजेय हैं, इन्द्र नरेन्द्र श्रादि श्रसंख्यात जीव श्रापके नमस्कार करते हैं। हे प्रभो! मेरे जनममरणके दुःखोंको दूर कीजिये॥६४॥

> ( श्रनुकोमप्रतिकोम-गतप्रत्यागतरकोकः ) हतभीः स्वय मेध्याशुं शं ते दातः श्रिया तनु । नुतया श्रित दान्तेश शुद्धचामेय स्वभीत ह<sup>र</sup> ॥९६॥

हतेति—गतप्रत्यागतैकश्लोक इत्यर्थः । हतभीः विनष्टभयः त्वं स्वयः शोभनः श्रयो यस्यासौ स्वयः तस्य सम्बोधनं स्वय । मेध्य पृत् श्राध्य शोध्रम् । श्रं सुखन् । ते तव । दात: दानशोखः । श्रिया जच्म्या तनु कुरु देहि वितर विस्तारय इति पर्यायाः । नुतया पृजितःया । श्रिष सेव्ये । दान्तेश मुनीश । शुद्ध्या केवलज्ञानेन । श्रमेय श्रपिसेय । सुष्ठु श्रभीतः स्वभीतः तस्य सम्बोधनं स्वभीत श्रनन्तवीर्यं इ मिसंज्ञकः। समुदायार्थः — हे नमे यतः त्वं हतभीः वय मेध्य दातः श्रिया नुत्र श्रित दान्तेश शुद्ध्यामेय स्वभीत ते तव यत् शं सुखं तद् तनु इत् देहि ह स्फुटम् ।।१६।।

श्रथं — हे निमनाथ ! श्राप भयरहित हो, महापुण्यवानहों तीर्थं करनामकर्म जैसी पुण्यप्रकृतिके उदयसे युक्त हो, पवित्रहों, दानशोलहो, श्रद्धन्तउत्कृष्ट श्रनन्तचतुष्ट्रयरूप लक्ष्मोमे सेवित हो, मुनियों के स्वामी हो, केवलज्ञानरूपी शुद्धिसे श्रमेय हो — श्रापका केवलज्ञान मानरहित है — श्रनन्त है। श्रीर श्राप श्रनन्तवीर्यसे सहित हैं यह बात श्रद्धमन्त स्पष्ट है। हे प्रभो ! श्रापमें जो श्रमन्त श्रादमीय सुख है वह मुक्ते भी शीघ्र दीजिये।। ६६।

मध्य 🕂 ब्राद्य इति सन्धिः 🖰 २ इ इत्यम्बयं स्फुटार्थकम् ।

## नेमि-जिन-स्तुतिः

( द्रथचररलोक: )

मानोनानामन्नानां मुनीनां मानिनामिनम् । मन्नामनुनौमीमं नेमिनामानमानमन् ॥९७॥

मानोनेति — मकारनकाराचरै विरचितो यतः । मानोनानां मर्व-हानानां । श्रन्तानां श्रहीनानां चारित्रसम्प्र्यानामित्यर्थः । मुनीनां साध्नां । मानिनां पृजितानां । इनं स्वामिनं । मनुनां ज्ञानिनां । मनु शब्दोऽयं मन ज्ञाने इत्यस्य धोः श्रौर्यादिकत्यान्तस्य रूपम् । श्रनुनौमि सुष्दु स्तौमि । इमं प्रत्यचवचनं । नेमिनामानं श्रिष्ठनेमिनाथम् । श्रान-मन प्रयामन् । श्रहमिति संबन्धः । समुदायार्थः— इमं नेमिनामानं किं विशिष्टं इनं स्वामिनं केषां मुनीनां किं विशिष्टानां मानोनानाम् श्रनु-नानां मानिनां मनुनां श्रानमन्नहं श्रमुनौमि ॥ १७॥

श्रथे—में (समन्तभद्र) श्रहंकार-रहित, उत्कृष्ट एवं सम्पूर्ण चारित्रके धारक, पूज्य श्रौर ज्ञानवान मुनियोंके स्वामी भगवान् नेमिनाथको मन-वचन-कायसे पुनः पुनः नमस्कार करता हुश्रा उनकी निरन्तर स्तुति करता हूँ ॥६७॥

( श्रनुकोमप्रतिकोमैक्रकोकः ) तनुतात्सद्यशोमेय शमेवार्य्यवरो गुरु । रुगुरो वर्य्य वामेश यमेशोद्यत्सतानुत ॥९८॥

तनुत।दिति-गतप्रत्यागत इत्यर्थः । तनुतात् कुरुतात् सद्यशः शोभन
कीर्ते । ग्रमेय ग्रपिमेय । शमेव सुखमेव । ग्रार्याणां प्रधानानां वरः श्रेष्ठः । ग्रार्यवरः त्विमिति सम्बन्धः । ग्रुरु महत् सुखेन सम्बन्धः । रुचा दीष्ट्या वरः महान् रुगुरुः तस्य सम्बोधनं हे रुगुरो दीष्ट्या महत् । वर्षे प्रधान । वामेश शोभनेश । यमेश वतस्वामिन् । उद्यत्सतानुत उद्योगवता परिहत्जनेन नुत स्तुत । एवं सम्बन्धः कर्तव्यः—हे नैमिनाथ सद्यशः

श्रमेय रुगुरो वर्ष वामेश यमेश उचासता नुत प्रार्थवरस्त्वं गुरु स्रो रुनुतात् ॥६८॥

मर्थ-हे भगवन ! भाषका यश ऋत्यन्त निर्मत है, म ऋल्पज्ञानियों के ज्ञानके अगोचर हैं — अल्पज्ञानी आपके वास विक रूपको नहीं समम पाते, आप आर्य पुरुषों में अत्यन्त शे हैं, इन्द्र श्रद्धमिन्द्र आदि प्रधानजनों के भी स्वामी हैं, अतियों-मुनियों के नाथ हैं और बड़े-बड़े उत्कृष्ट पंडितजन भी आप स्तुति करते हैं। हे प्रभो ! मुमे वह सर्वोत्कृष्ट मोच्चरूप सुख अदान कीजिये जिसके भाष नायक हैं — अन्य वैषयिक सुख मुमे इच्छा नहीं है ।।६८।।

# पार्श्व-जिन-स्तुतिः

( मुरजबन्ध: )

जयतस्तव पार्वस्य श्रीमद्भतुः पदद्वयम् । श्रयं दुस्तरपापस्य क्षमं कतुः ददज्जयम् ॥९९॥

जयेति—जयतः जयं कुर्वतः । तव ते । पार्श्वस्य त्रयोविशितिती करस्य । श्रीमत् लक्मीमत् । भर्तुः भद्धारकस्य स्वामिनः । पदद्वयं पद्युः सम् । चयं विनाशम् । दुस्तरपापस्य अतिगहनपापस्य । चमं समर्थत् कर्तुः विधातम् । दद्वज्जयं विधदद्विजयम् । समुदायार्थः — जयतस्य पार्श्वस्य भर्तुः पदद्वयं श्रीमत् ददत् जयं दुस्तरपापस्य चयं कर्तुः पत्र उत्तर रह्योकेन सम्बन्धः ।।११॥

श्रयं—हे प्रभो पार्खनाथ ! श्राप कर्म रूप शत्रुश्रों को जीते वाले हैं, सबके स्वामी है। श्रापके चरणकमल अत्यन्त शोभावम हैं, सर्वत्र विजयके देनेवाले हैं श्रीर कठिनसे कठिन पापे स्य करनेके लिये समर्थ हैं। हे भगवन् ! श्रापके चरणकमल हमारे श्रज्ञानरूप श्रन्धकारको नष्ट करे ।। १६॥

(गृहतृतीयचतुर्थानन्तराचरद्वयविरःचितवमकानन्तरपादमुरजवन्यः)

तमोत्तु ममतातीत ममोत्तममतामृत ततामितमते तातमतातीतमृतेमित ॥ १०० ॥

तमोत्तुमेति—तव पार्श्वस्य इत्वेतद्र्यमनुवर्तते। तमोत्तु तमो सञ्चतु प्रज्ञानं निराकरोत्वित्यर्थः। समतातीत समस्वातिकान्त । सम प्रात्मयः प्रस्तदः तप्रवर्ष समं। उत्तमं प्रधानं सतामृतं प्राणमामृतं यस्यासी उत्तममतामृतः, तस्य संबोधनं हे उत्तममतामृत प्रधानाममान्यत । तता विशासा प्रमिता प्रपरिमिता मित्रज्ञानं वस्यासी उतामित-मितः तस्य सम्बोधनं हे ततामितमते विशासापरिमित्रज्ञान । तात इति स्वोधाः तस्य सम्बोधनं हे ततामितमते विशासापरिमित्रज्ञान । तात इति स्वोधाः तस्य सम्बोधनं हे तातमत । प्रतीता प्रविकान्ता मृतिः मरसं यस्यासी प्रतीतमृतिः तस्य सम्बोधनं हे तातमत । प्रतीता प्रविकान्ता मृतिः मरसं यस्यासी प्रतीतमृतिः तस्य सम्बोधनं हे प्रतीतमृते प्रतिकान्तमरच । प्रमित्र प्रपरिमित । किमुक्तं भवित — हे पार्श्वमहारक ममतातीत उत्तम-मतामृत ततामितमते तातमत प्रतीतमृते प्रमित्र तव पदृत्यं ममतामृत सम्बत् ॥ १०० ॥

श्रध--हे पार्श्वनाथ ! श्राप ममता-रहित हैं—पर पदार्थोंमें 'यह मेरा है श्रीर में इनका हूँ' ऐसा भाव नहीं रखते।
श्रापका श्रागमरूपी श्रमृत श्रत्यन्त उत्कृष्ट है, श्रापका केवलश्रान श्रत्यन्त विस्तृत श्रीर श्रपरिमित है—पाररहित है, श्राप सबके बन्धु हैं, नाश-रहित हैं, श्रीर श्रपरिमित हैं। श्रापके दोनों चरणकमल' मेरे श्रज्ञान श्रन्थकारको नष्ट करें।। १८०।।

<sup>🚈 🤊</sup> तबोऽतु इस्युत्तरस्थोकेन सम्बन्धः 🕴

<sup>ं</sup> २ वृष्यकोदेन सम्बन्धः।

#### (सुरजयः:)

## स्वचित्तपटयालिख्य जिनं चारु भजत्ययम् ।

शुचिह्नपतया मुख्यमिनं पुरुनिजश्रियम् ॥ १०१ ॥

स्वचित्तेति--स्वचित्तपटे श्रात्मीयचेतःपट्टके । श्रावित्रय विविद्या । जिनं पार्श्वनाथम् । चारु शोभनं यथा भवति तथा किया-विशेषणामेतत् । भजति सेवते । श्रयं जनः श्रात्मानं कथयति । श्रुचि-रूपतया श्रुद्धस्वरूपत्वेन । मुख्यं प्रधानं । इनं स्वामिनं । पुरु महतो निजा श्रात्मीया श्रोर्वचमीर्यस्यासौ पुरुनिजश्रोः श्रतस्तं पुरुनिजश्रियं महदात्मीयलच्मीम् । समुदायार्थः —जिनं पार्श्वनाथं इनं पुरुनिजश्रियं मुख्यं श्रावित्रूप स्वचित्तपटे श्रयं जनो भजति । किं निमित्तं ? श्रुचिरू-पत्या श्रुद्धस्वरूपमितिकृत्वा ॥ १०१ ॥

श्रथ—हे भगवन ! श्राप कर्मह्मपी रिपुश्रोंको जीतनेवाले हें, सबमें मुख्य हें, सबके स्वामी हें श्रीर श्रापकी श्रनन्त-चतुष्ट्रयह्मप लद्दनी सबसे बढ़कर है। हे प्रभो ! यह समन्तभद्र श्रापको श्रत्यन्त शुद्ध स्वह्मप मानकर सुन्दर रीतिसे श्रपने चित्त-पटनपर लिखकर -मनमें ध्यान करता हुश्रा—श्रापकी श्रारा-धना करता है ॥ १०१ ॥

# वर्धमान-जिन-स्तुतिः

(मुर्जबन्धः)

धीमत्सुवन्द्यमान्याय कामोद्वामितवित्तृषे । श्रीमते वर्धमानाय नमो नमितविद्विषे ॥ १०२ ॥

धीमदिति—धीमान् बुद्धिमान् । सुबन्धः सुस्तुतः । मान्यः पूज्यः । धीमांश्रासौ सुबन्धश्च धीमाःसुबन्धः , धीमरसुबन्धश्चासौ मान्यरण धीमरसुबन्धमान्यः तस्मै धीमरसुबन्धमान्याय । श्रथवा धीमरसु बुद्धि- मत्सु मध्ये सुवन्द्यमान्याय । विदः बोधस्य तृट् तृष्णा वित्तृट्, कामं भत्ययं, उद्दामिता उद्गारिता निराकृता वित्तृट् ज्ञानतृष्णा येनासौ कामो-द्वामितवित्तृट् तस्मै कामोद्वामितवित्तृषे । श्लोमते लच्मोमते । वर्धमा-नाय महावीराय चतुर्वि शितिवीर्थकराय । नमः । श्रयं शब्दो क्रिसंशकः पूजा-वचनः । निम्ताः विद्विषो यस्यासौ निमतविद्विट् तस्मै निम्तिविद्विषे श्रधःकृतवैरिणे । समुदायार्थः — नमोस्तु ते वर्धमानाय किं विशि-ष्टाय धीमत्सुवन्द्यमान्याय कामोद्वामितवित्तृषे श्रीमते निमतविद्विषे ॥१०२॥

श्रथं — हे वर्धमान स्वामिन ! श्राप श्रत्यन्त बुद्धिमानों — चार ज्ञानके धारी गणधरादिकों के द्वारा वन्द्रनीय श्रौर पूज्य हैं। श्रापने ज्ञानकी तृष्णाको बिल्कुल नष्ट कर दिया है — श्रापको सर्वोत्त्वष्ट केवलज्ञान प्राप्त होगया है जिससे श्रापकी ज्ञान-विषयक समस्त तृष्णाएं नष्ट हो चुकी हैं, श्राप श्रन्तरङ्ग-बहिरङ्ग लद्दमीसे युक्त हैं श्रौर श्रापके शत्रु भी श्रापको नमस्कार करते हैं — श्रापकी श्रलोकिक शान्ति तथा लोकोत्तर प्रभावको देखकर श्रापके विरोधी वैरी भी श्रापको नमस्कार करने लग जाते हैं। श्रतः हे प्रभो ! श्रापको मेरा नमस्कार हो ॥१०२॥

### (मुरज्ञबन्धः)

वामदेव क्षमाजेय धामोद्यमितविज्जुषे । श्रीमते वर्धमानाय नमोन मितविद्विषे ॥ १०३॥

वासदेवेति—नमोवर्धमःनायेति सम्बन्धः । वामानां प्रधानानां देवः तस्य सम्बोधनं हे बामदेव । समा श्रजेया यस्यासौ समाजेयः तस्य सम्बोधनं हे समाजेय । धामना तेजसा उद्यमिता कृतोत्कृष्टा वित् विज्ञानं धामोद्यमित्वित् तां जुष्टे सेवते इति धामोद्यमितविज्जुट् तस्मै धामोद्य-मितविज्जुचे । श्रथवा श्रजेयं धाम तेजो यस्याः सा श्रजेयधामा उद्य-मिता उद्यता वित् श्रानं उद्यमितवित्, प्रजेयधामा वासौ उद्यमितवित्क

श्रजेयधामोद्यमितवित् तां जुष्टे इति श्रजेयधामोद्यमितविज्जुट् तस्त्रै श्रजेयधामोद्यमितविज्जुषे । श्रीमते इत्यांदि पूर्व एवार्थः । श्रथवा श्रिया श्रपक द्विता मितर्यस्थासी श्रीमति: तस्य सम्बोधनं हे श्रीमते । वर्षमानः वर्षमानायः तस्य सम्बोधनं हे वर्षमानायः तस्य सम्बोधनं हे वर्षमानायः । मा लक्ष्मी: तया ऊनः मोनः न मोनः नमोनः तस्य सम्बोधनं हे वर्षमानाय । मा लक्ष्मी: तया ऊनः मोनः न मोनः नमोनः तस्य सम्बोधनं हे नमोन । मिता परिमिता वित् ज्ञानं मितवित् तां विष्णाति निराकरोति इति मितविद्विट् तस्मै मितविद्विषे । एवं सम्बन्धः कर्तन्यः —हे धर्षमान श्रीमते वर्षमानाय नमोन मितविद्विषे ते नमः । पुनरि कि विशिष्टाय वामदेव चमाजेय धामोद्यमितविद्युषे ।। १०३ ॥

श्रथं - हे भगवन ! श्राप, इन्द्र चक्रवर्ती आदि प्रधान पुरुषों के भी देव-इन्द्र हैं, श्रापका स्तमागुण सर्वथा श्रजेय हैं, श्राप तेजसे प्रकाशमान केवलज्ञानको प्राप्त हुए हैं, श्रापको मित-ज्ञान-सम्पत्ति समवरणादि लद्दमीसे उपलक्षित है, श्रापके द्वारा प्रच-लित मोस्तमार्ग हमेशा बढ़ता रहता है श्रथवा श्रापका पुण्य उत्तरोत्तर बढ़ रहा है, श्राप लद्दमीसे परिपूर्ण हैं तथा मितिश्रुत श्रादि सायोपशामक - श्रहपञ्चानोंको दूर करनेवाले हैं श्रतः श्रापके लिये नमस्कार हो ॥ १०३॥

(मुरजबन्धः)

समस्तवस्तुमानाय तमोघ्नेमितवित्विषे । श्रीमतेवर्धमानाय नमोन मितविद्विषे ॥ १०४ ॥

समस्तेति — समस्ते विश्वस्मिन् वस्तुनि पदार्थे मानं ज्ञानं यस्यासी समस्तवस्तुमानः तस्मै समस्तवस्तुमानाय । तमोध्ने अज्ञानविनाशकाय । विशिष्टा त्विट् इति वित्विट् अमिता वित्विट् यस्यासौ अमितवित्विट् तस्मै अमितवित्विष्, श्रीमते इत्येवमादिषु पूर्व एवार्थः । अथवा श्रियं मिमीत इति श्रीमः तस्य सन्बोधनं हे श्रीम । ते तुभ्यं । अथवा श्रियं मन्यत इति श्रीमत् तस्मै श्रीमते । ऋदं वृद्धं अवेन कान्त्या ऋदं अवदं

प्रवर्ष मानं क्रानं बस्यासी प्रवर्षमानः प्रथवा अवर्षं प्रच्छिन्नं मानं वस्त्रासी प्रवर्षमानः तस्मै अवर्षमानाय । मा पृथ्वी तया उनः मोनः न मोनः नमोनः श्रयं नज् प्रांतरूपो सिसंज्ञको नकारः प्रतो नजोन्यत्राना-देशो न भवति तस्य सम्बोधनं हे नमोन । मितेन ज्ञानेन विनष्टा द्विट् प्रप्रोतिर्यस्यासौ मितविद्विट् तस्मै मितविद्विषे । किमुक्तं भवति—हे भी-मते नमोन तुभ्यं नमः किं विशिष्टाय समस्तवस्तुमानाय तमोष्ने प्रमित-विविष्ठे प्रवर्धमानाय मितविद्विषे ॥ १०४॥

श्रर्थ - हे भगवन् ! श्रापका ज्ञान संसारके समस्त पदार्थी-को जानता है, श्राप श्रज्ञान श्रथवा मोहको नष्ट करनेवाले हैं, श्रापके शरीरको विशिष्ट कान्ति श्रपरिमित है—श्राप सर्वोङ्ग सुन्दर हैं —श्रथवा श्रापका चित्विट — केवलज्ञान —श्रपरिमित है, श्राप लद्मीसे सम्पन्न हें, श्रापका केवलज्ञान लोकोत्तर कान्ति-से वृद्धिको प्राप्त है श्रथवा श्रापका केवलज्ञान विच्छेदसे रहित है —श्रखण्ड है, श्राप लोकत्रयरूप पृथ्वीसे रहित नहीं हैं —श्राप तीनों लोकोंके स्वामी हैं श्रीर श्रापने श्रपने ज्ञानसे समस्त श्रन्तरङ्ग-बहिरङ्ग शत्रुश्रोंको नष्ट कर दिया है। श्रतः हे प्रभो ! श्रापके लिये नमस्कार हो॥ १०४॥

### ( मुरजबन्धः )

प्रज्ञायां तन्वृतं गत्वा स्वालोकं गोर्विदास्यते। यज्ज्ञानान्तर्गतं भूत्वा त्रैलोक्यं गोष्पदायते १०५

प्रज्ञे ति — प्रज्ञायां बुद्ध्यां। तनु स्तोकं। ऋतं सत्यं। गत्वा ज्ञात्वा । स्वाबोकं भ्रात्माववोधनं। गोर्विदा पृथिव्या ज्ञान्ना इति भस्यते। यस्य ज्ञानान्तर्गतं वोधाभ्यन्तरम्। भूत्वा प्रभूय। त्रै लोक्यं जगत्त्रयम्। गोष्प-दायते गोष्पदमिवात्मानमाचरति। समुदावार्थः — प्रज्ञायां तनुः ऋतं गत्वा स्वाबोकं गोर्विदा भस्यते पुरुषेय तत्र पुनः ज्ञानान्तर्यतं भूत्वा

त्रे लोक्यं गोष्पदायते तथापि न हर्षो नापि विषादो यतः त्वमेव सर्वज्ञो बोतरागश्च ग्रतः तुभ्यं नमोस्तु इति सम्बन्धः ॥१०४॥

श्रर्थ—हे भगवन ! ये संसारके प्राणी श्रपनी तुच्छ बुद्धिके श्रमार थोड़ेसे पदार्थोंको सत्यक्ष्य जान कर श्रपने श्रापको पृथिवीका ज्ञाता मान बैठते हैं परन्तु चौदह राजु प्रमाण तीन लोक श्रापके ज्ञानके श्रन्तर्गत-प्रतिबिन्बित-होकर गोष्पद के—गायके खुरके —समान मालूम होते हैं।

भावार्थ—यहां संसारी प्राणीतथा भगवान् महावीरके बीच व्यतिरेक बतलाया गया है—संसारी प्राणी अपने च्योपशमके अनुसार थोड़े से पदार्थोंको जानकर अपने आपको बहुज्ञानी समम कर हर्ष या मद करने लग जाते हैं परन्तु भगवान महावीरका ज्ञान इतना विशाल है कि उसमें तीनों लोक गायके खुरके समान अत्यन्त तुच्छ मालूम हीते हैं। उनका केवलज्ञान यदि समुद्र है तो उसके सामने ये तीनों लोक गोष्पद हैं—अत्यन्त अल्प हैं। इतने महान ज्ञानी होनेपर भी उन्हें कुछ भी हर्ष या विषाद नहीं होता अतः वे सर्वथा पूज्य है ॥१०४॥

(श्लोकयमकः)

को विदो भवतोपीड्यः सुरानतनुतान्तरम् । शं सते साध्वसंसारं स्वमुद्यच्छन्नपीडितम् ॥१०६॥

कोवीति—कः किमोरूपम् । विदो ज्ञानानि । भवतः त्वतः । श्रिष । ईट् स्वामी । यः यदोरूपम् । सुरान् श्रमरान् । श्रिष शब्दोऽत्र सम्बन्धनीयः सुरानपीति । श्रतनुत विस्तारयतिस्म । श्रन्तः चित्ते भवं श्रान्तरं श्रात्मोत्थम् । शं सुखम्, सते शोभनाय । साधु शोभनं । श्रसं-सारं सांसारिकं न भवति । सुष्ठु श्रमुत् स्वमुत् विनष्टराग इत्यर्थः । यच्छ्न् त्दत् । श्रपीदितं श्रवाधितम् । समुदायार्थः—हे वर्धमान भवतो नान्यः ईट् यः सुरानपि विदः श्रतनुत सुखं श्रान्तरं साधु श्रसंसारं

पीडित यच्छन् सत शोभनपुरुषाय स कोऽन्यो भवत: स्वमुत् ईट् वता हि न कश्चित् तस्मात् भवानेव सर्वज्ञः ॥९०६॥

श्रथं—हे वर्धमान स्वामिन् ! श्रापसे श्रितिरिक्त ऐसा कौन बामी है जो कि देवोंको भी ज्ञान सम्पादन करावे श्रीर भव्य क्ष्मोंके लिये श्रात्मोत्थ, उत्कष्ट तथा बाधारहित मोच्च-सम्बन्धी सको देता हुश्रा भी स्वयं रागसे रहित हो ? हे नाथ ! ऐसे आप ही हो श्रतः श्रापको नमस्कार हो ।

भावार्थ-संसारके लोगोंने जिन्हें ईश्वर माना है वे रवयं इतने मल्पज्ञानी थे कि उन्हें ऋागे-पीछेकी बातका जान लेना मुश्कि ब था। ऐसी परिस्थितिमें वे जन्मसे ही मति, श्रुत, तथा अवधि ज्ञानके धारण करनेवाले देवोंको क्या ज्ञान देते ? गरन्तु श्रोवर्धमानस्वामी इतने ऋधिक ज्ञानी थे कि वे तीनों होक और तोनों काल-सम्बन्धी पदार्थीको स्पष्ट जानते थे श्रीर इसी लिये देवोंको भी ज्ञान प्रदान करनेमें समर्थ थे। संसारके माने हुए ईश्वर यदि किसीको सुख प्राप्त करनेका उपदेश भी देते थे तो उससे प्राप्त होनेवाला सुख बाह्य, हीन, संसारकी बढ़ानेवाला और बाधक कारणोंके मिलने पर नष्ट हो जाने वाला ही होता था। इतना होने पर भी वे अपनेको परम परोप कारी समभ कर हर्षित होते थे परन्तु भगवान् वर्धमानके उप देशसे लोगोंको जो सुख प्राप्त होता था वह उससे सर्वथा विपरीत था— त्रात्मीय, उत्कृष्ट, मोत्तसम्बन्धी त्र्यौर बाधारहित था। इतना होने पर भी वे रागसे रहित थे, उन्हें हर्ष-विषाद तथा अहंकार वगैरह कुछ भी नहीं होता था। इन विशेषता औं को रिष्टिगत करके आचार्य समन्तभद्रने ठीक ही कहा है कि श्रापके सिवाय श्राप जैसा श्रौर कौन ईश्वर है ? अर्थात् कोई भी नहीं है—श्राप अनुपम हैं ॥१०६॥

#### ( बमकः )

कोविदो भवतोपीड्यः सुरानत नुतान्तरम् । शंसते साध्वसं सारं स्वमुद्यच्छन्नपीडितम् ॥१०७॥

को निदेति —को निदः विचन्नगः। भनतः संसारात्। अपीड्यः अवाधितः। हे सुरानत देनैः प्रगतः। नुतान्तरं स्तुतिविशेषम्। शंसते आचष्टे। साध्वसं सम्भ्रमम्। सारं फलवत्। स्वं आत्मानं। उद्यञ्जन् वहन् विभ्रत्। ईष्टितमपि प्जाविधानमपि। अथवा ईष्टितं नुतान्तरं इति सम्बन्धः। समुदायार्थः – हे सुरानत योऽयं को निदो जनः भनादपीट्य सन् नुतान्तरं शंसते आचष्टे स्वं साध्वसं सारं ईष्टितमपि उद्यच्छन् यस्मान् तस्मादहं स्तुतिविशेषेग तुभ्यं नतः॥१०७॥

श्रर्थ — हे देवविनत ! जिनेन्द्र ! जो बुद्धिमान् पुरुष श्रापः की स्तुति तथा पूजा-विधान करता है उसका श्रातमा शीघ्र ही सफल हो जाता है और वह संसारके दुःखोंसे पीडित नहीं होता—जन्म-मरणके दुःखनष्ट कर मो च प्राप्त कर लेता है।

भावार्थ —हे भगवन् ! मैं भी तरह-तरहके स्तोत्रोंसे आपकी स्तुति कर रहा हूँ अतः मुक्ते भी मोत्तसुख प्रदान कीजिये ॥१०७॥

### ( समुद्गकयमकः )

'त्रमीत्यावर्द्ध मानेनः श्रे येह्मगुरु संजयन् । त्र्रमीत्या वर्धमानेन श्रे योरुगुरु संजयन् ॥१०८॥

श्रभीत्येति -श्रभीत्य मम चेतस्यागत्य । श्रव रह । ऋद वृद । सा श्रमद: इवन्तस्य रूपम् । श्रवनः हे श्रपाप । श्रेयः सुखं । स्नुह

१ मनीत्य + मव + ऋदः मा + मनेनः अयः + रुगुरु ( रुचा उरु ), वर्षमान + इन,श्रेयः + रुगुः + द (वितर्षे) इति पदच्छेदाः । 'सूर्यारवैर्मः समास्ततः गुरवः शाद् बविद्धीदितम्' ('वृत्तरत्नाकरे ) तेजसा महत् । संजयन् लगयन् । श्रमीत्या श्रमयेन द्यया इत्यर्थः । हे वद्धं मान जिनेश्वर । इन स्वामिन् । हे श्रेय सेन्य । उर्वी महती गोवांसी यस्यासी उरुगुः त्वं दिन्यवाणीकः त्वं यतः । ष्ठ निपातः । संजयन् सम्य- ग्जयं कुर्वन् । किमुक्तं भवति — हे वर्ष्धं मान इन ऋद्ध श्रनेनः श्रोय उरुगुस्त्वं यतः ततः श्रभीत्या श्रभयेन श्रोयः स्गुरु संजयन् सगयन् जयंश्रमा श्रव रच्च ॥१०८॥

त्रर्थ— हे वर्धमान जिनेन्द्र ! त्राप वृद्ध हैं — ज्ञानादिगुणोंसे बड़े हैं, केवलज्ञानके साथ होनेवाले अनन्तसुखको देनेवाले हैं, त्रभयसे — दयासे — उपलिच्चित हैं, सबके स्वामी हैं, सेव्य हैं, उत्कृष्ट दिव्यव्वनिको धारण करनेवाले हैं त्रौर (कर्मरूप शत्रु श्रोंको) जीतनेवाले हैं। हे प्रभो ! मेरे हृदयमें विराज-मान होकर मेरी रच्चा कीजिये।

भावार्थ-यद्यपि बुलानेसे जिनेन्द्रदेव किसीके हृदयमें नहीं पहुँच जाते तथापि भक्तियोगमें ऐसा कहा जाता है।।१०८।।

(द्रयचरवृत्तं शाद् लिविकोडितम्)

नानानन्तनुतान्त तान्तितिननुन्नुन्नान्त नुन्नानृत नृतीनेन नितान्ततानितनुते नेतोन्नतानां ततः। नुन्नातीतितनून्नतिं नितनुतान्नीतिं निनूतातनु-न्तान्तानीतिततान्नुतानन नतान्नो नृतनेनोत्तु नो ॥१०९॥

नानेति—-श्रीवर्धमान इत्यनुवर्तते । नाना श्रनेकप्रकाराः । श्रनन्ताः श्रमेयाः नुताः स्तुताः श्रन्ता धर्माः यस्यासौ नानानन्तनुतान्तः तस्य सम्बोधनं हे नानानन्तनुतान्त श्रनेकप्रकारामेयस्तुतगुण इत्यर्थः । तांतं खेदं करोतीति 'तःकरोति तदाचष्टे इत्यादिना स्त्रे ण विन्। तान्तिः 'श्रतः भावे कः इति क्तः' तान्तितं सवि । तान्तितं दुःसं निनुदति प्रेरयित इति तान्ति निनुत् तस्य सम्योधनं हे तान्तित्वित् ।

नुषः विनष्टः श्रन्तो विनाशो यस्यासी नुषान्तः तस्य सम्बोषनं नुषान्त । नुष्टं विनाशितं श्रनृतं श्रसत्यं यस्यासौ नुकानृतः तस्य सम्बोधनं हे नुञ्जानृत विनष्टासस्य । नृतीनां स्तुतीनां इनाः स्वामिन नुतीना: नृतीनानां इन: स्वामी नृतीनेनः तस्य सम्बोधनं हे नृतीनेन गग्धरेन्द्रादिस्वामिन् । नितान्तं ग्रत्यर्थं तानिता विस्तारिता नुति कीर्तिः स्तुतिर्वा यस्य।सौ नितान्ततानितनुतिः तस्य सम्बोधनं है नितान्ततानितनुते ऋत्यर्थविस्तारितकीर्ते । श्रथवा नृतीनेनेन गण्धरेन्द्रे ब नितान्ततानितनुते । नेता नायकः । उन्नतानां इन्द्रादिप्रभूणाम् । ततः तस्मात् । तनुः शरीरं तनोरुव्यतिर्महत्त्वं तनूत्रति: श्रतीतिर्विनाशः **श्रतीतिरच तन्त्रतिरच श्रतीतितन्**त्रती, नुन्ने विनाशिते श्रतीतितन्**त्रती** यया सा नुन्नातीतितनृन्नतिः तां नुन्नातीतितन्नूनितम् । नितनुता कुरुतात् । नीतिं बुद्धिं विज्ञानम् । श्रथवा नुन्नातीतितन्त्रतिं नितनुतार् नीतिं च । च शब्दोनुक्तोऽपि दृष्टव्यः । निनृत स्तुत सुपूजित । श्रतनु महतीं । तान्तान् दुःखितान्। ईतिततान् व्याधिव्याप्तान्। हे नुतानन् नुतं स्तुतं श्राननं मुखं यस्यासौ नुताननः तस्य सम्बोधनं हे नुतानन नतान् प्रग्रतान् । नः ग्रस्मान् । नूतनं ग्रभिनवं एनः पापं नतनेनः श्रत्तु भद्मयतु । नो प्रतिषेधे । किमुक्तं भवति —हे श्रीवद्धं मान नाना नन्तनुतान्त यत: उन्नतानां नेता त्वं तत: नीतिं नुन्नातीतितन्न्नतिं भ्रतनु नितनुतात् नतान् नः श्रस्मान् तान्तान् ईतिततान् नो नितनुतात् नृत नैनश्च श्रत्त भत्त्यतु श्रन्यानि विशेषणानि भट्टारकस्य विशेष यानि ॥१०६॥

त्रर्थे —हे श्रीवर्धमान ! त्रानेक भन्य जीवोंने त्रापके विविध गुणोंकी स्तुति की है, त्राप दुःखोंको नष्ट करनेवाले हैं, अन्त रहित हैं, त्रापने एकान्तवादरूप त्रासत्यको नष्ट करदिया है गणधरादि देवोंने त्रापकी कीर्तिको अत्यन्त विस्तृत किया है त्रापके शासनका प्रचार कर त्रापका उज्ज्वल यश सब श्रो फैलाया है। त्राप इन्द्र त्रादि उत्तम पुरुषोंके नायक हैं, पूजि हैं श्रीर श्रापका मुख भी श्रत्यन्त प्रशंसनीय है। हे पूज्य! हम लोग सांमारिक दुःखोंसे पीड़ितहैं, श्रनेक व्याधियोंसे घिरे हुए हैं श्रीर श्रापके चरणोंमें विनत हैं। श्राप हम लोगोंको वह केवल-हानरूप महाविद्या प्रदान कीजिये जो कि जन्ममरणको नष्ट करने-वाली है। इसके सिवाय हे श्रभो! हमारे इन नये बँधनेवाले पापोंको भी नष्ट कर दीजिये श्रर्थात् संवर श्रीर निर्जराकी पूर्ण कला सिखलाकर हमें शीघ्र बन्धन-मुक्त कीजिये।।१०६॥

( चक्रवृत्तम् १)

वंदारुप्रवलाजवंजवभयप्रध्वंसिगोप्राभव वर्दिष्णो विलसद्गु णार्णव जगन्निर्वाणहेतो शिव । वंदीभृतसमस्तदेव वरद प्राज्ञ कदश्वस्तव वंदे त्वावनतो वरं भवभिदं वर्येकवंद्याभव ॥११०॥

भ 'षडरं चक्रमालिख्यारमध्ये स्थापयेत्कविः। त्रीन्पादान्नेमिमध्ये तु चतुर्थे चक्रवृत्तके॥'

—श्रलंकारचिन्तास्थाः।

छह अरोंवाला एक चक्र बनाकर अरोंके बीचमें प्रात्मिके तीन पाद लिखने चाहिये, अवशिष्ट चौथापाद नेमि—चक्रधारा—अन्तिमपरिधिमें बिखना चाहिये। इसी प्रकार अन्यत्र आये हुए चक्रोंकी रचना सममना चाहिये। इस अलंकारमें कभी-कभी अपना इष्टतम—मनचहा—पाद गृह भी हो जाता है अर्थात् उस पादके समस्त अच्चर शेषके तीन पादोंमें समाविष्ट हो जाते हैं; जैसा कि इस अन्थके १९१ और ११२ नं० के रलोकोंमें हुआ हैं। कभी-कभी कविका नाम भी २लोकके किसी वलयमें आजाता है; जैसा कि १९६ े के श्लोकके बाहरसे भीतरकी और सातवें बलयमें 'शान्तिवर्मकृत' आगया है। शान्तिवर्मा समन्तमक्रका दूसरा जन्मनाम है और जो उनके चित्रय कुक्कोरपन्न होनेका स्नोतक है। वन्देति — षडरं चक्रं भूमौ फबके वा व्याखिक्य त्रयः पादाः धरमध्ये स्थाप्याः । चतुर्थपादो नेमिमध्ये एवं च सर्वचक्रयुत्तानि इङ्ब्यानि ।

वन्दारवः वन्दनशीला प्रबलं प्रचुरं श्राजवंजवः संसारः भयं भीः भाजवंजवादभयं भाजवंजवभयं प्रबलं च तत् श्राजवंजवभयं च तत् प्रबः बाजपंजवसयं । वन्दारूणां प्रबलाजवंजवभयं वन्दारुप्रवलाजपंजवसयं। तत प्रष्यंसयति विनाशयतीत्येवंशीलं वन्दारुप्रवलाजवंजवभयप्रध्वंसि । प्रसोर्भाव: प्राभवम् । गोर्घाचयाः प्राभवं प्रभुत्वं गोप्राभवं वाणीमाहात्म्यः मित्यर्थः । वन्दारुप्रबत्नाजवंजवभयप्रध्वंसि गोप्राभषं यस्यासौ वन्दारु-प्रवत्नाजवंजयभयप्रध्वंसिगोप्राभवः तस्य सम्बोधनं वन्दारुप्रवत्नाजवंजवः भगप्रध्वंसिगोप्राभव । वर्द्धिष्णो वर्द्ध नशील । गुणा एव प्रर्णवो गुणार्षयः विज्ञसन् शोभमानो गुकार्यांचो गुक्समुद्रो यस्यासी विज्ञसद्गुकार्यावः तस्य सम्बोधनं विक्रसद्गुकार्याव । निर्वाकस्य मोचस्य हेतुः कारगां निर्वा-बाहेतुः । जगतां भन्यलोकानां निर्वागहेतुः जगन्निर्वागहेतुः । तस्य सम्बोधनं हे जगिबवीगहेतो । शिव परमात्मन् वन्दीमूताः मङ्गलपाठकी-भूताः समस्ताः देवाः विश्वे सुरवराः यस्यासी वन्दीभूतसमस्तदेवः तस्य सम्बोधनं हे वन्दीभूतसमस्तदेव । वरद इष्टद । प्राज्ञानां मतिमतां एक: प्रधानः प्राज्ञैकः । दशायां विचन्नयानां स्तवः स्तुतिवचनं यस्यासौ दश्च-स्तव: श्रथवा दच्चैः स्त्यते इति दचस्तवः प्राझ करचासौ दच-स्तवश्च प्राज्ञैकदत्त्वस्तव: तस्य सम्बोधनं प्राज्ञैकदत्तस्तव । वन्दे स्तुवे। त्वा भवन्तम् । श्रवनतः प्रगतः । वरं श्रेष्ठम् । मविमदं संसारस्य मेद-कम् । हे वर्षं शोभन । एक: वन्द्यः एकवन्द्य: तस्य सम्बोधनं हे एकवन्द्य। संसारित्वेन न भवति इत्यमवः तस्य सम्बोधनं हे श्रमव। एतदुक्तं भवति—हे वस्भान भट्टारक ! सम्बोधनान्तानि सर्वाणि विशेषणानि किं विशिष्टं वरं ग्रस्येव भवन्ति । वन्दे ग्रवनतो भृत्वाऽहं स्वा भवभिदम् इति ॥११०॥

उनका संसार-सम्बन्धी प्रचुरभय आपकी दिव्यध्वनिके माहा-स्यसे नष्ट होजाता है। आप ज्ञानादिगुणोंसे हमेशा बढ़ते ही रहते हो, अपका गुणक्ष्पी समुद्र बड़ा खुन्दर है। आप संसारी जीवोंकी मुक्तिके कारण हो, कल्याणक्ष्य हो। समस्तदेव आप-के बंदी हैं—चारण हैं—सदा ही आपका गुणगान किया करते हैं। आप मनोवांछित वरोंको देनेवाले हो। अ उठज्ञानी हो, बड़े बड़े चतुर मनुष्य आपका स्तवन किया करते हैं, आप सर्वोत्ऋष्ट हो, संसारपरिश्रमणको नष्ट करनेवाले हो, पूज्य हो, वन्दनीय हो और पञ्च-परावर्तनक्ष्य संसारसे रहित हो। हे प्रभो! भक्ति-से प्रणत होता हुआ मैं भी आपको नमस्कार करता हूँ।।११०॥

(इष्टपादवलयप्रथमचतुर्थसप्तमवलयैकाच्चरचऋवृत्तम् °)

नष्टाज्ञान मलोन शासनगुरो नम्रं जनं पानिन नष्टग्लान सुमान पावन रिपूनप्यालुनन् भासन । नत्येकेन रुजोन सज्जनपते नन्दन्ननन्तावन

नन्तृन् हानविहीनधामनयनो नःस्तात्पुनन् सिजन ।।१११।।

नेष्टिति — नष्टं विनष्टं श्रज्ञानं यस्यासौ नष्टाज्ञान: तस्य सम्बोधनं हे नष्टाज्ञान । मलेन कर्मणा उनः रिहतः मलोनः तस्य सम्बोधनं हे मलोन । शासनस्य दर्शनस्य श्राज्ञाया वा गुरुः स्वामी शासनगुरुः तस्य सम्बोधनं हे शासनगुरो । नम्नं नमनशीलम् । जनं भव्यलोकम् । पान् रज्ञन् । इन स्वामिन् । नष्टं विनष्टं ग्लानं मृद्क्योदिकं यस्यासौ नष्टग्लानः तस्य सम्बोधनं हे नष्टग्लान । स्रोभनं मानं विज्ञानं यास्यासौ सुमानः तस्य सम्बोधनं हे सुमान । पावन पवित्र । रिपूनिप श्रन्तः शत्र नष्यालुनम् श्रा समन्तात् खण्डयन् । भासन शोभन । नतीनां प्रस्तीना एकः

१ इष्टः पादो वलयरूपो भवतीत्यर्थः । इसमें मनोनीत पाद वसय-में लिखा जा सकता है।

प्रधान: हन: स्वामी नत्येकेनः तस्य सम्बोधनं हे नत्येकेन । रुजया रोगेण ऊन: रुजोनः तस्य सम्बोधनं हे रुजोन । सज्जनानां पितः सज्जनपितः तस्य सम्बोधनं हे सज्जनपित । नन्दन् श्रानन्दं कुर्वन् । श्रानन्त श्रविनाश । श्रवन रचक । निन्तृन् स्तोतृन् । हानेन चयेण विहीनं ऊनं हानविहीनं धाम तेजः हानविहीनं च तत् धाम च हान विहीनधाम,हानविहीनधामैव नयनं यस्यासौ हानविहीनधामनयनः त्वम् । नः श्रस्मान् । स्तात् भव । पुनन् पित्रजीकुर्वन् । हे सिष्जिन शोभनजिन । एतदुक्तं भवित—हे भट्टारक नष्टाज्ञान नम्नं जनं पान् रिप्नप्याञ्चनन् नन्तृन् नन्दन् नः श्रस्मान् पुनन् हानविहीनधामनयनस्त्वं स्तात् । शेषाणि सर्वाणि सम्बोधनान्तानि पदानि श्रस्यैव विशेषणानि भवन्तीति ॥१११॥

श्रथं—भगवन ! आपका श्रज्ञान नष्ट हो गया है, आपका कर्ममलसे रहित हैं, जैनशासन अथवा श्रप्रतिहत श्राज्ञाक स्वामी हैं,मुर्च्छादिक परिष्रहसे रहित हैं। आपका ज्ञान अत्यन्त शोभायमान है,आप अत्यन्त पवित्र हैं, प्रकाशमान हैं,नमस्कारको मुख्य स्वामी हैं—इन्द्रादि सब प्रधान पुरुष आपको ही नमस्कार करते हैं। आप रोगरहित हैं, सब्जनोंके अधिपित हैं, श्रन्तरहित हैं, रचक हैं, श्रथवा श्रनन्त प्राणियोंके रचक हैं और उत्तम जिनेन्द्र हैं। हे प्रभो ! आप नम्र मनुष्योंकी रचा करते हुए, काम-क्रोध श्रादि अन्तरङ्ग शत्रुओंको नष्ट करते हुए, नमस्कार करनेवालोंको समृद्ध-सम्पन्न करते हुए और मुक्त समन्तभद्रको पवित्र-—राग है पसे रहित—करते हुए चिरकाल तक हानिविहीन क्वल-झान-लोचनसे युक्त विष्ठें॥१११॥

( इष्टपादवत्वयप्रथमचतुर्थसप्तमवत्तयैकाषर वक्रवृत्तम् ) रम्यापारगुणारजस्मुरवरं रर्च्याक्षरः श्रीधर रत्युनारतिदृरं भासुरं सुगीरय्योत्तर्द्धीश्वरः ।

रत्यूनारातदूरं मासुरं सुगारच्यात्तद्धारदरः । रक्तान् क्रूरकठोरदुद्धरुकजोरक्षन् शररयाजर

रक्षाधीर सुधीर विद्वर गुरो रक्तं चिरं मा स्थिर ॥ ११२॥

रम्येति-इष्टपादो वलयरूपेण भवतीत्यर्थः । रम्य रमणोय । श्रपारगुरा श्रपरिमेयगुरा । श्ररजः ज्ञानावरसादिकर्मरहित । सुरवरैः देवप्रधानै:। श्रद्ये पुज्य । श्रद्धर श्रनश्वर । श्रीधर लच्मीभृत् । रत्या रागेण ऊन रहित । अरतेद् रः विप्रकृष्टः ग्ररतिद्रः तस्य सम्बोधनं हे श्ररतिदूर। भासुर भास्वर। शोभना गोर्वीखी यस्यासौ सुगी: स्वमिति सम्बन्धः । श्रर्थं स्वामिन् । उत्तराः प्रकृष्टाः ऋद्धयो विभूतयः उत्तरद्धंयः उत्तरद्वींनां ईश्वर: स्वामी उत्तरद्वीश्वरः तस्य सम्बोधनं हे उत्तरद्वीश्वर। रक्तान् भक्कान्। करा रौदाः, कठोरा निष्दुराः, दुद्दरा असद्याः, रुक् ब्याधि:, करूरा चासौ कठोरा च करूरकठोरा, करूरकठोरा चासौ दुर्द्धरा च करूरकडोरदुर्द्धरा, करूरकडोरदुर्द्धरा चासौ रुक् च करूरकडोरदुर्द्धरुक् तस्या: रचन् प्रतिपालयन् । शराय शरायीय । श्रजर जराहीन । रच पालय । श्राधिर्मनः पीदा ग्राधिं इरति श्विपतीत्याधीरः तस्य सम्बोधनं हे ग्राधीर । सुधीर श्रन्नोम । विदां पणिडतानां वरः प्रधान: विद्वरः तस्य सम्बोधनं हे विद्वर । गुरो स्वामिन् । रक्तं भक्तम् । चिरं श्रस्यर्थम् । मा ग्रस्मद: प्रयोग: । स्थिर नित्य । एतदुक्तं भवति-हे भट्टारक रम्य इत्यादि गुणविशिष्ट क्राकटोरदुर्द्ध ररुजो रक्तान् रचन् मा रक्तं रच ॥११२।।

ऋर्थ—हे ऋत्यन्त सुन्दर ! हे ऋनन्तगुणोंके धारक ! हे ज्ञानावरणादि कर्मसमूहसे रहित ! हे इन्द्रोंके द्वारा पूज्य ! हे श्रविनाशी ! हे समवसरणादि लक्ष्मीके धारक ! हे रागर्राहत ! हे द्वेषसे दूर रहनेवाले ! हे शोभायमान ! हे उत्तम बाणीके धारक ! हे स्वामिन ! हे श्रेष्ठ ऋदियों के नायक ! हे रक्तक ! हे जरारहित ! हे मानसिक व्यथाओं को हरनेवाले ! हे जोभ-रहित ! हे विद्वानों में श्रेष्ठ ! हे गुरो ! हे नित्य ! श्रीवर्द्ध मान जिनेन्द्र ! आप अपने भक्त जनों को भयं कर निष्ठुर और दुर्धर-कष्टसाध्य रोगों से रिच्चत करते हुए मुक्त चिरस्नेही (समन्तभद्र) की भी रच्चा की जिये ॥११२॥

### उपसंहार

( चक्रवृत्तम् )

प्रज्ञा सा स्मरतीति या तव शिरस्तद्यन्नतं ते पदे जन्मादः सफलं परं भवभिदी यन्नाश्रिते ते पदे। मांगल्यं च स यो रतस्तव मते गीः सैव या त्वा स्तुते। ते ज्ञा ये प्रणता जनाः क्रमयुगे देवाधिदेवस्य ते।।११३॥

प्रज्ञे ति — प्रजा बुद्धिः । सा तदः प्रयोगः । स्मरित चिन्तयति । इति शब्दः श्रवधारुणार्थः । या यदः टावन्तस्य रूपम् । तव ते 'समृत्य- धंद्येशां कर्मणीति ता भवति' । शिरः मस्तकम् । तत् यत् । नतं प्रण-तम् । ते तव । पदे चरणे । जन्म गत्यन्तरगमनम् । श्रदः श्रद्सः श्रप-रोजवाचिनो रूपम् एतदित्यर्थः । सफलं सकार्यम् । परं श्रेष्ठम् । भव-भिदी संसारभेदिनी । यत्र यस्मिन् । श्राश्रिते सेविते । ते तव । पदे चर-यायुगवम् । माङ्गरूयं पूतं । च शब्दः समुच्चयार्थः । सः तदो रूपम् । यः यदो रूपम् । रतः रकः भक्तः । तव ते । मते श्रागमे । गीः वाक् । सिव सा एव नान्या । या त्वा भवन्तम् । स्तुते वन्दते । ते तदः जसन्तं

१ 'श्रधोगर्धदयेशां कमें सि' इति षष्ठी ।

रूपम्। ज्ञाः पण्डिताः। ये यदो जसन्तं रूपम्। प्रण्ताः प्रक्षेण नताः। ज्ञना भक्तमञ्जलोकाः। क्रमयुगे चरणद्वनद्वे । देवानामधिदेवः परमात्मा देवाधिदेवः तस्य देवाधिदेवस्य। ते तव । स्तृत्यवसाने कृत-कृत्यः सन् श्राचार्यः समन्तभद्वस्वामी उपसंदारकं करोति। कि.मुक्तः भवति—भट्टारक सैव प्रज्ञा या त्वा स्मरति। शिरश्च तदेव यन्नतं ते पदे इत्येवमादि योज्यम् ॥११३॥

श्रथं—हे देवाधिदेव! बुद्धि वही है जो कि श्रापका स्मरण करे—श्रापका ध्यानकरे, मस्तक वही है जो कि श्रापके चरणोंमें नत रहे—मुका रहे, जन्म वही सफल श्रौर श्रेष्ठ है जिसमें संसार परिश्रमणको नष्ट करनेवाले श्रापके चरणोंका श्राश्रय लियागया हो, पिवत्र वही है जो कि श्रापके मतमें श्रनुरक्त हो, वाणो वही है जो कि श्रापकी स्तुति करे, श्रौर बुद्धिमान्-पंडितजन वे ही हैं जो कि श्रापके दोनों चरणोंमें नत रहें।

[ यहां परिसंख्याऽलंकार 'है ]

( चक्रवृत्तम् )

सुश्रद्धा मम ते मते स्मृतिरिष त्वय्यच्चेनं चाषि ते हस्तावंजलये कथाश्रुतिरतः कर्णोऽक्षि संप्रेक्षते । सुस्तुत्यां व्यसनं शिरो नितपरं सेवेदशी येन ते तेजस्वी सुजनोऽहमेव सुकृती तेनैव तेजःपते ॥११४॥ सुश्रद्धे ति—सुश्रद्धा सुरुचिः । मम श्रस्मदः प्रयोगः । ते तव ।

१ सर्वत्र संभवद्वस्तु यत्रेकं युगपरपुनः। एकत्रेव निश्रम्येत परिसंख्या तु सा यथा॥

- श्रलंकारचिन्ताभिण। सर्वत्र (सबमें) संभव होनेवाली बस्तुका किसी एकमें ही नियम करदेना परिसंख्या त्रालंकार कहबाता है। मते विषये । स्मृतिरपि स्मरगामि । त्विय युष्मद: ईवन्तस्य रूपम् । मर्चनं चापि पूजनं चापि त्वय्येवेति सम्बन्धः । च शब्दः समुख्चयार्थः । ते तव । इस्तौ करौ । श्रक्षबये श्रक्षबिनिमित्तं ते इत्यनेन सम्बन्धः । कथा गुरास्तवनं । कथायाः श्रुतिः श्रवरां कथाश्रुतिः । तस्यां रतः रक्तः कथाश्रुतिरतः । कर्याः श्रवसम् । श्रव् चस्तुः । सम्प्रेचते संपरय-ति ते रूपमिति सम्बन्धः सामर्थ्याञ्चभ्यते । सुस्तुत्यां शोभनस्तवने । ब्यसनं तत्परत्वम् । शिर: मस्तकम् । नतिपरं प्रशामतत्परम् । सेवा सेवनम् । ईदशी ईदाभूता । प्रत्यच्चवचनमेतत् । येन यदो भान्तस्य रूपं येन कारगोनेत्यर्थः । ते तव । तेजस्वी भास्त्रान् । सुजनः शोभनजनः । श्रहं ग्रस्मदो वान्तस्य रूपम् । एव ग्रवधारखार्थः । ग्रहमेव नाऽन्यः । सुक्रुतीः पुरायवान् । तेनैव तदो भान्तस्य रूपं । तेनैव कारगोनेत्वर्थः । हे तेज:-पते केवलज्ञानस्वामिन् । समुद्रायार्थः-मम श्रद्धा या मम स्मृतिश्च या सा तवैव मते, ममार्चनमपि यत्तत् त्वच्येव, मम हस्तौ यौ त्वत्प्रशामा-अितिनिमित्तम् , कर्णश्च मम ते कथाश्रुतिरतः, श्रिष्ट च मम तव रूप-दर्शननिमित्तम् , मम व्यसनमपि तव स्तुत्याम् , शिरश्च मम तव नितपरम् । येन कारणेन ईंदशी सेवा मम हे तेजःपते तेनेव कारणेन श्रह-मेव तेजस्वी सुजनः सुकृती नान्य इत्युक्तं भवति ॥११४॥

त्रर्थ—हे भगवन ! मेरी श्रद्धा केवल त्रापके ही मतमें हैं,
में स्मरण भी त्रापका ही करता हूँ, पूजन भी त्रापका ही करता
हूं, मेरे हाथ भी त्रापको त्र जिल बांधने (हाथ जोड़ने) के
लिये ही हैं, मेरे कान भी आपकी कथा सुननेमें त्रासक्त हैं,
मेरी आँखें केवल त्रापके रूपको देखती हैं — त्रापके दर्शन करती
हैं,मुक्ते व्यसन त्रापकी स्तुति करनेका ही है — मैं हमेशा त्रापकी
स्तुतिमें ही लगा रहता हूँ — त्रौर मेरा मस्तक भी त्रापको नमस्कार
करनेमें तत्पर रहता है। है तेज:पते !— हे केवलज्ञानके स्वामी !
इस तरह मैं त्रापकी सेवा करता हूं इसीलिये संसारमें
मैं तेजस्वी सुजन त्रौर पुरुयवान ही हूं।

भावार्थ—जिनेन्द्रकी आराधना करनेवाले मनुष्यकी आत्मा आत्मीय तेजसे जगमगा उटती है,वह सर्वोत्कृष्ट पुरुष गिनाजाने लगता है तथा उसके महान् पुण्यका बन्ध होता है। यहां आचार्य समन्तभद्रने भगवान्की आराधना कर अपने आपको उसके फलका अधिकारी बतलाया है। यहां परिसंख्याके साथ काव्यलिङ्ग अलंकार भी है।।११४॥

#### ( चक्रवृत्तम् )

जन्मारएयशिखी स्तवः स्मृतिरिष क्लेशाम्बुधेनौः पदं । भक्तानां परमो निधी प्रतिकृतिः सर्वार्थसिद्धिः परा । वन्दीभूतवतोषि नोन्नतिहतिर्नन्तुश्च येषां मुदा । दातारो जियनो भवन्तु वरदा देवेश्वरास्ते सदा ॥११५॥

जन्मेति—जन्म संसारः, श्ररण्यं श्रटवी, शिखी श्राग्नः, जन्मेवारण्यं जन्मारण्यम्,जन्मारण्यस्य शिखी जन्मारण्यशिखी । स्तवः गुण्स्तवनम् । स्मृतिरिष स्मरण्यमि । क्लेशाम्बुधेः दुःखसमुद्रस्य नौः पोतः ।
पदे पादौ । भक्तानामनुरक्तानां । परमौ श्रोष्ठां । निधी दृष्यिनधाने ।
प्रतिकृतिः प्रतिबिम्बम् । सर्वार्थानां सकलकार्याणां सिद्धिः निष्पत्तिः
सर्वार्थसिद्धः । परा प्रकृष्टा । वन्दीभृतवतोषि मंगलपाठकीम्द्रुत्वतोषि
नग्नाचार्यस्रपेण भवतोषि ममेत्यर्थः । न प्रतिषेधवचनम् । उन्नतः
माहात्म्यस्य हतिः हननं उन्नतिहतिः । नन्तुश्च स्तोतुश्च । येषां यदः

१ 'हेतोवां हमपदार्थत्वे काव्यलिंगं निगद्यते' — साहित्यदर्पण जहां हेतु ब्राम्य श्रथवा पदार्थगत होता है उसे 'काव्यलिङ्ग' कहते हैं। वाक्यगत ~

२ ममेति योजनीयम् ।

३ जायमानस्यापि सम ।

श्रामन्तस्य रूपम् । मुदा हर्षेण । दातारो दानशीखाः । जयोस्ति येषां ते जियनः । भवन्तु सन्तु । वरं ददत इति वरदाः स्वेष्टदायिनः । देवानां सुराणां इंश्वराः स्वामिनः देवेश्वराः । ते तदो जसन्तस्य रूपम् । सदा सर्वकालम् । एतदुकं भवति —येषां स्तवः जनमारण्यशिखी भवति,येषां स्य्वतिरिप क्लेशाम्बुधेश्च नौ भवति, येषां च पदे भक्तानां परमौ निधो भवतः, येषां च प्रतिकृतिः सर्वार्थसिद्धिः परा, येषां नन्तुमुदा वन्दीभूत-वतोषि नोननतिहतिः, ते देवेश्वराः दातारः जियनः वरदाः भवन्तु सदा सर्वकालम् ॥१११॥

ऋर्थ—जिनका स्तवन संसारह्म ऋटवीको नष्ट करनेके लिये ऋग्निके समान है, जिनका स्मरण दुःखह्म समुद्रसे पार होनेके लिये नौकाके समान है, जिनके चरण भक्त पुरूषोंके लिये उत्कृष्ट निधान-खजानेके समान हैं, जिनकी श्रेष्ठ प्रतिकृति—प्रतिमा-सब नायोंकी सिद्धि करने वाली है और जिन्हें हर्ष-पूर्वक प्रणाम करनेवाले एवं जिनका मङ्गलगान करनेवाले—नग्नाचार्यह्मपसे (पच्चमें स्तुतिपाठक-चारण-ह्मपसे) रहते हुए भी सुम्न-समन्तभद्रकी उन्नतिमें कुछ बाधा नहीं होती वे देवोंके देव जिनेन्द्र भगवान् दानशील, कर्मशत्रुऋोंपर विजय पानेवाले और सचके मनोरथोंको पूर्ण करनेवाले हों।

भावार्थ—यहां पूर्वार्धके दो चरणों में रूपकालंकार है परन्तु तृतीय चरणमें विरोधालंकार प्रदर्शित किया गया है। वह इस प्रकार है—'जो किसोका बन्दी स्तुतिपाठक या चारण होकर उस नमस्कार तथा उसका गुणगान करता है वह लोक में बहुत ही अवनत कहलाता हैं परन्तु श्रीजिनेद्र विकी स्तुतिकरने— उनका वन्दी-चारण बननेपर भी आचार्य समन्तमद्रकी महत्ता नष्ट नहीं हुई, बल्कि सातिशय पुण्य बन्धकर उन्होंने पहलेसे भी अधिक उत्कृष्टताको प्राप्त किया।' विरोधका परिहार यही है कि 'महापुरुषोंके संसर्गसे सब विरोध दूर हो जाते हैं।।११४॥

#### ( कविकाव्यन मगर्भेषकवृत्तम् <sup>9</sup>)

गत्वैकस्तुतमेव वासमधुना तं येच्युतं स्वीशते यन्नत्यैति सुशर्म पूर्णमधिकां शान्ति त्रजित्वाध्वना । यद्भक्त्या शमिताकृशाघमरुजं तिष्ठेज्जनः स्वालये वे सद्भोगकदायतीव वयजते ते मे जिनाः सुश्रिये ॥११६॥

गत्वेति पढरं नववलयं चक्रमालिख्य सप्तमवलये शान्तिवर्मकृतं इति भवति । चतुर्थवलयं जिनस्तुतिशतं इति च भवति श्रतः
कवि-काव्यनामगर्भचकवृत्तं भवति ।

गत्व। यात्वा । एकः प्रधानः, स्तुतः पूज्यः, एकश्चामां स्तुतश्च एकस्तुतः तं एकस्तुतम् । एवकारोवधारणार्थः । वासं मोचस्थानम् । श्रधुना साम्प्रतम् । तं तदः इवन्तस्यरूपम् । ये यदो जसन्तस्यरूपम् । श्रच्युतं श्रचयम् । स्वीशते सुपेश्वर्यं कुर्वते । येषां नितः स्तुतिः यन्नितः तया यन्नत्या । एति श्रागच्छति । सुशमं श्रनन्तसुखम् । पूर्णं सम्पूर्णम् । श्रधिकां महतीं प्रधानां । शान्ति शमनम् । विजित्वा गत्वा । श्रध्वना सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रमार्गेण । येषां भक्तिः सेवा यद्भक्तिः तया यद्भम्यया । शमितं शान्तं नष्टं श्रकृषाधं, श्रकृषां महत् श्रधं पापं, श्रकृषां च तद्यंच श्रकृषाधं, श्रकृषां च शमिताकृषाधम् किया-

१ छह ऋरों तथा नव वलयोंसे युक्त चक्राकार रचना बनाकर उसमें रलोक्षको पूर्वोक्त विधिम लिखना चाहिये। इस रचोक्षके सातवें वलयमें 'शान्तिवर्मकृतं' श्रीर चौथे वलयमें 'जिनस्तुतिशतं' निकलता है। श्रव: यह रलोक 'कविकाव्यनामगर्भचक्रवृत्त' कहलाता है।

२ 'सु + ऋालये' 'स्व + श्रालये' इति वा सन्धः।

३ 'सद्भोगकदा: + ग्रतीव' इति सन्धि:।

४ यजते इति शत्रन्तस्य यजधातोश्चतुर्थ्या रूपम् । पूजकाये-त्यर्थः । 'यज देवपूजासंगतिकरणदानेषु' इति यजधातोरथाः ।

विशेषग्रमेतत्। रुजा रोगः न विद्यते रुजा यस्मिन् तत् अरुजम्। तिप्ठेत् श्रास्येत । जनः भव्यलोकः । स्वालये शोभनस्थाने । ये यदो जसन्तस्य रूपम् । भोगः सुखांगं सन् शोभनो भोगः सद्भोगः सद्भोगः सद्भोगकः तं सद्भोगकं ददतः इति सद्भोगकदाः शोभनभोगदातारः इत्यर्थः । स्रतीव अत्यर्थम् । यजते प्जकाय यज देवप्जासंगतिकरग्रदानेषु इत्यस्य घोः शत्रन्तस्य रूपम् । ते तदो जसन्तस्य रूपं परोज्ञवाचि । मे मम । जिनाः श्रोमदर्शन्तः । शोभना श्रीः सुश्रीः तस्यै सुश्रिये । भवन्तिवत्यध्याहार्यम् । किमुक्तं भवति—एवंगुगिविशिष्टाः जिनाः ते मे भवन्तु सुश्रिये मोज्ञायेत्यर्थः ॥११६॥

श्रर्थ—जो इस समय परम पूज्य श्रौर विनाशरिहत मोन्स्थानको पाकर परमण्डवर्यका श्रनुभव कररहे हैं, जिनको नम्स्कार करने मात्रसे पूर्ण-श्रनन्त सुख प्राप्त हो जाता है, जिनकी भिक्तसे यह जीव श्रिषक शान्तिको पाकर सम्यग्दर्शन सम्यग्दान श्रीर सम्यक्चिरित्रक्षप मार्गके द्वारा स्वालयमें—उत्तम श्रालय श्रथवा श्रात्मश्रालयमोन्न-मन्दिरमें— जाकर निवास करता है श्रौर इसके बड़ेसे बड़े पाप नष्ट हो जाते हैं तथा सब रोग दूर हो जाते हैं। श्रौर जो श्रपने पूजकों—भक्तोंके लिये उत्तम भोग प्रदान करते हैं वे देवाधिदेव जिनेन्द्र भगवान मेरे—समन्तभद्रके—िलये भी मोन्नरूप लक्ष्मी प्रदान करें। श्रथात मेरी मुक्तिश्रीकी प्राप्तिमें प्रधान सहायक वनें।

इति कवि गमकि-वादि-वाग्मित्व-गुणालंकृवस्य श्रीसमन्तभदस्य कृतिरियं स्तुतिविद्या जिनशतालङ्कारापरनाम समाप्ता ।

# स्तुतिविद्याके पद्योंका वर्णा उनुक्रम

| पद्य                              | <b>ৰ্ম</b> | पद्य                      | <b>ब्र</b> ष्ठ |
|-----------------------------------|------------|---------------------------|----------------|
| त्र्रतमः स्वनतारको                | २७         | ग्लानं चैनश्च नः स्येन    | ११२            |
| ऋपराग समाश्रेयन्                  | ४६         | चक्रपागेर्दिशाम्ढा        | 50             |
| त्रपराग समाश्रेयन्                | ४६.        | चन्द्रप्रभो दयोजेयो       | ३७             |
| त्रपापापदमेयश्री -                | ३४         | चारश्रीशुभदौ नौमि         | 88             |
| त्रमिषिक्त: सु <b>रैलंकि</b> -    | ধূত        | चार्वस्यैव क्रमेज़स्य     | X              |
| त्रभीत्यावद्ग <sup>े</sup> मानेनः | १२८        | जन्मारणयशिखी स्तवः        | 359            |
| त्रविवेको न वा <b>जा</b> तु       | ४४         | जयतस्तव पार्श्वस्य        | १२०            |
| श्रालोक्य चारु लावएयं             | ሂሂ         | ततोतितातु तेतीत-          | 38             |
| त्र्यासते सततं ये च               | હ          | ततोमृतिमतामी <b>मं</b>    | ६१             |
| श्रास यो नतजातीर्याः              | १११        | तनुतात्सद्यशोमेय          | 388            |
| एतच्चित्र 'चितरेव                 | ४०         | तमोत्तु ममतातीत           | १२१            |
| एतच्चित्रं पुरो धीर               | ५४         | तावदास्व त्वमारूढो        | ६२             |
| काममेत्य जगत्सारं                 | , ሂየ       | तिरीटघटनिष्ठ चृतं         | ७६             |
| कुत एता नु सन्वर्गी               | ৩८         | त्रयोलोकाः स्थिताः स्वैरं | 58             |
| कुन्थवे सुमृजायते                 | १०१        | त्रिलोकोमन्वशास्संगं      | 58             |
| केवलाङ्गसमाश्चेष-                 | <b>5</b> 2 | त्वमवाध दमेनद्ध           | ६७             |
| को विदो भवतोपीड्यः                | १२६        | दिव्यैर्ध्वनिसितच्छत्र-   | १०             |
| कोविदो भवतोपीड्यः                 | १२८        | देहिनो जियनः श्रेयः       | ३२             |
| क्रमतामक्रमं च्रेमं               | ६०         | धाम त्विषां तिरोधान-      | 88             |
| खलोल्कस्य गोत्रात-                | ४३         | धाम स्वय ममेयात्मा        | · Ś            |
| गत्वैकस्तुतमेव                    | १४१        | धिया ये श्रितयेतात्या 🕝   | ६              |
| गायतो महिमायते                    | २१         | धीमत्सुवन्द्यमान्याय      | १२२            |

| ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~ | ~~~~        | <b>~</b>               |      |
|----------------------------------------|-------------|------------------------|------|
| न चेनो न च रागादि-                     | २४          | भवत्येव धरा मान्या     | ७३   |
| नतपाल महाराज                           | ६८          | भामते विभुताऽस्तोना    | १६   |
| नतपीलासनाशोक                           | ع           | मानसादशेसंकान्तं       | ६६   |
| नतयात विदामीश                          | १०३         | मानोनामनूनानां         | 399  |
| नन्दनश्रीजिन त्वा न                    | ३०          | यतः कोपि गुगानुक्त्या  | इ६   |
| नन्दनं त्वाप्यनष्टो न                  | 38          | यतः श्रितोपि कान्ताभि- | १३   |
| नन्धनन्तद्ध च <sup>°</sup> नन्तेन      | २८          | यत्तु खेदकरं ध्वान्तं  | ४२   |
| नमेमान नमामेन-                         | 818         | यमराज विनम्रेन         | १०७  |
| न मे मामनमामेन                         | ११४         | येय।यायाययेयाय         | २०   |
| नयमानचमामान                            | ६३          | यो लोके त्वा नतः सोति- | -१०१ |
| नय मास्वर्य वामेश                      | 308         | रचमाचर वामेश           | १०७  |
| नयसत्त्वर्तवः सर्वे                    | <u> ج</u> و | रम्यापारगुणारज-        | १३४  |
| नर्दयाभर्त्तवागोद्य                    | ११७         | रुचं विभर्तिना धीरं    | ७०   |
| नष्टाज्ञान मलोन                        | १३३         | रोग-पात-विनाशाय        | 88   |
| नागसे त इनाजेय                         | 83          | रोगपात-विनाशाय         | ६६   |
| <b>नानानन्तनु</b> तान्त                | १२६         | लोकत्रयमहामेय-         | ४४   |
| <b>नुम्नानृ</b> तोन्नतानन्त            | ६६          | लोकस्य धोर ते वाढं     | ૪૬   |
| नेतानतनुते नेनो-                       | ६२          | वरगौरतनुं देव          | 33   |
| परान्पातुस्तवाधीशो                     | ニメ          | वर्णभार्यातनन्द्याव    | ξx   |
| पारावा <b>र</b> रवारापा-               | १०३         | वंदारुप्रवलाजवंजव-     | १३१  |
| पावनाजितगोतेजो                         | ११३         | वंदे चारुरुचां देव     | ३४   |
| पूतस्वनवमाचारं                         | २४          | वामदेव चमाजेय          | १२३  |
| त्रकाशयन् खमुद्भूतः                    | 38          | विश्वमेको रुचामाको     | 18   |
| प्रज्ञायां तन्वृतं गत्वा               | १२४         | वीरं मा रच्च रचार      | ११०  |
| प्रज्ञासा समरतीतिया                    | १३६         | वीरावारर वारावी        | १०६  |
| प्रयत्येमान् स्तवान्वश्म               | શ્કુ        | शंसनाय कनिष्ठाया-      | ४६   |
| माप्य सर्वार्थिसिद्धि गां              | ७१          | शं स नायक निष्ठाया-    | ४७   |

| स्तुतिविद्याका प <b>द्यानुक्रम</b> |            |                      |                    |  |
|------------------------------------|------------|----------------------|--------------------|--|
| शोकत्तयकृदव्याधे                   | 8 <b>5</b> | स्तुवाने कोपने चैव   | ~~~~<br><b>३</b> ६ |  |
| श्रितः श्रेयोप्युदासीने            | 24         |                      | ¥                  |  |
| श्रीमज्जिनपदाभ्याशं                | २          |                      | १२२                |  |
| सद्चराऽजराऽजित                     | २३         | स्वयं शमयितुं नाशं   | १५                 |  |
| सद्ज्ञ-राज-राजित                   | २४         | म्वयं शमयितुं नाऽशं  | १५                 |  |
| समस्तविभावस्ते                     | 55         | स्वसमान समानन्दा     | ٤5                 |  |
| समस्तवस्तुमानाय                    | १२४        | हतभीः स्वय मेध्याशु  | ११८                |  |
| सिद्धस्त्वमिह संस्थानं             | 33         | हरतीज्याहिता तान्तिं | ४३                 |  |
| सुश्रद्धा मम ते मते                | १३७        | हृदि येन धृतोसीनः    | 30)                |  |



## परिशिष्ट

यहाँ काव्य-चित्रोंके कुछ उदाहरण अपने अपने काव्य के साथ दिये जाते हैं, जिससे उनके विषयका यथेष्ट परिज्ञान हा सके। साथमें चित्रोंका ठीक परिचय प्राप्त करनेके लिये जरूरी सूचनाएँ मी दी जा रही हैं इन सबको देनेसे पहले चित्रालङ्कार-सम्बन्धी इतिपय सामान्य नियमोंका उल्लेख कर देना आवश्यक है, जिससे किसी प्रकारके अमको अथवा चित्रभङ्गकी कल्पनाको कहीं कोई अवकाश न रहे।

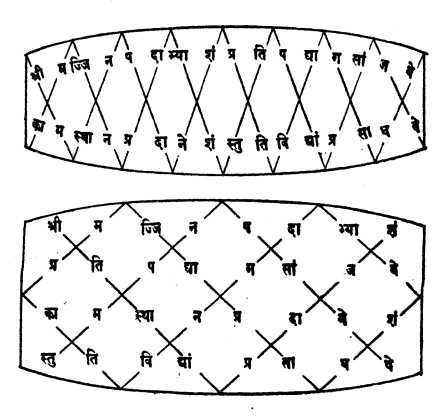
### चित्रालङ्कारोंके सामान्य नियम—

- (१) ''नाऽनुस्वार-विसर्गों च चित्रभङ्गाय संमतौ ।'' 'अनुस्वार और विसर्गका अन्तर होनेसे चित्राऽलङ्कार भंग नहीं होता।'
- (२) "यमकादौ भवेदैक्यं हलो रलो विवोस्तथा।" 'यमकादि श्रलङ्कारोंमें ह-ल, र-ल शौर व-व में श्रभेद होता है।
- (३) यमकादि चित्रालङ्कारोंमें कहीं कहीं शाव और न-ए में भी अभेद होता है; जैसा कि निम्त संप्रह श्लोकसे जाना जाता है—

"यमकादौ भवेदैक्यं डलयो रलयोर्वबोः। शपयोर्नणयोशचान्ते सविसर्गाऽविसर्गयोः सविन्दुकाऽविन्दुकयोः स्यादभेद-प्रकल्पनम्॥"

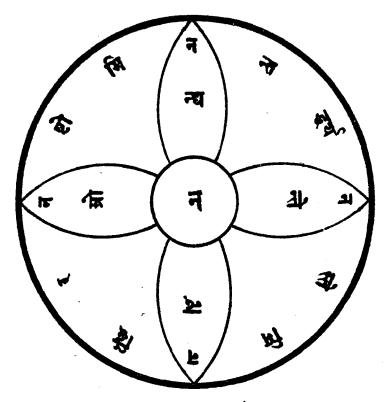
## क्राव्य-चित्रोंके कुछ उदाहरण— (१) मुरजबन्धः

श्रीमज्जिनपदाभ्याशं प्रतिपद्यागसां जये । कामस्थानप्रदानेशं स्तुतिविद्यां प्रसाधये ॥१॥



ये सामान्य मुरजवन्धके दो चित्र हैं। इनमें पूर्वार्धके वि षमसंख्याङ्क (१, ३, ४, ७, ६, ११, १३, १४) अन्तरोंको उत्तरार्ध के समसंख्याङ्क (२, ४, ६, ८, १, १२, १४, १६) अन्तरोंके साथ कमशः मिलाकर पदनेसे श्लोकका पूर्वार्ध और उत्तरार्ध के विषम-संख्याङ्क अन्तरोंको पूर्वार्धके सम संख्याङ्क अन्तरोंके साथ क्रमश पदनेसे कमशः द्वितीय-चतुर्थ चरण बन जाते हैं। इसी प्रकारके श्लोक नं० ८३, ८८, ६४ हैं।

्(४) गर्भे महादिशि चैकावरश्चनुरत्तरश्चक्रश्लोकः नन्द्यनन्तद्धच नन्तेन नन्तेनस्तेभिनन्दन । नन्दनर्द्धिरनम्रो न नम्रो नष्टोभिनन्द्य न ॥२२॥

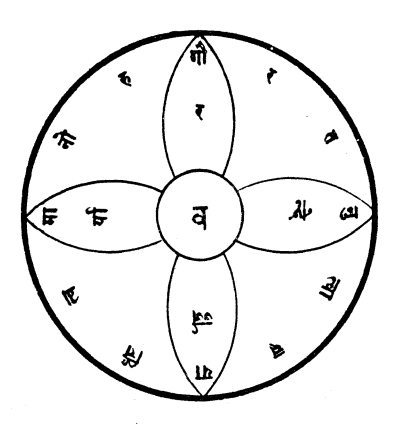


्रवं २३, २४ रखोकौ

यह श्लोकके प्रथमात्तरको गर्भमें रखकर बनाया हुत्रा चार त्रारोंवाला वह चक्रवृत्त हैं जिसकी चार महादिशात्रोंमें स्थित चारों त्रारोंके अन्तमें भी वही अत्तर पड़ता है। अन्त और उपान्त्यके अत्तर दो दो बार पढ़े जाते हैं। २३, २४ नम्बरके श्लोक भी ऐसे ही चक्रवृत्त हैं।

#### (४) चक्छोक:

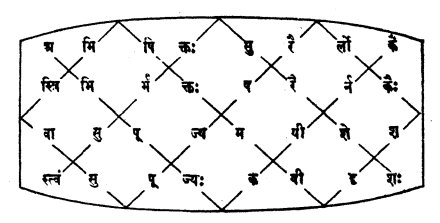
वरगौरतनुन्देव वन्दे नु त्वाक्षयार्ज्जव । वर्ज्जयात्तिं त्वमार्याव वर्यामानोरुगौरव ॥२६॥



एवं ४३, ४४ रलोकी

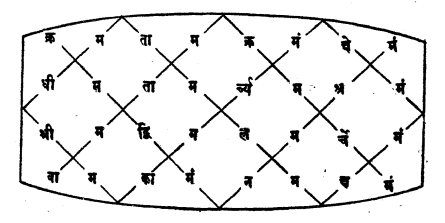
यह श्लोकके प्रथमान्तरको गर्भमें रखकर बनाया हुआ चार प्रारोवाला चक्रवृत्त है। इसके प्रथमादि कोई कोई अन्तर चक्र-तें एक बार लिखे जाकर भी अनेक वार पढ़नेमें आते हैं। ४३, १४ नम्बरके श्लोक भी ऐसे ही चक्रवृत्त हैं। (६) अनन्तरपाद-मुरजबन्धः

त्रिभिषक्तः सुरै लोकैस्त्रिभिभक्तः परै कैः । वासुपूज्य मयीशेशस्त्वं सुपूज्यः कयीदृशः ॥४८॥



इस चित्रमें श्लोकका एक चरण अपन उत्तरवर्धी चरणके साथ मुरजबन्धको लिये हुए है। ऐसे दूसरे श्लोक नं० ६४, ६६, १०० पर स्थित हैं।

(७) यथेष्टैकाचरान्तरित-मुरजबन्धः क्रमतामक्रमं क्षेमं धीमतामर्च्यमश्रमम् । श्रीमद्विमलमर्चेमं वामकामं नम क्षमम् ॥५०॥



मुरजबन्धके इस चित्रमें उत्परके चित्रसे यह विशेषता है कि इसमें श्रपना इष्ट श्रज्ञर (म) एक एक श्रज्ञरके श्रन्तरसे पद्यके चारों ही चरणोंमें बराबर प्रयुक्त हुआ जान पड़ता है। इस प्रकारके दूसरे श्लोक दह श्रीर ६१ हैं।

### (८) श्रनुजोमप्रतिजोमैकश्लोकः

नतपाल महाराज गीत्यानुत ममाक्षर । रक्ष मामतनुत्यागी जराहा मलपातन ॥५७॥

इस कोष्ठकमें स्थित पूर्वार्धको उल्टा पढ़नेसे उत्तरार्द्ध बन जाता है। इसी प्रकार श्लोक नं० ६६, ६८ भी श्रनुलोम-प्रतिलोम-क्रमको लिए हुए हैं।

(श) बहुकियापद-द्वितीयपादमध्य-यमकाऽतालुव्यञ्जना-ऽवर्णस्वर-गृद्धद्वितीयपाद-सर्वतोभद्रः

पारावारखारापारा क्षमाक्ष क्षमाक्षरा । वामानाममनामावारक्ष मद्धिमक्षर ॥८४॥

| पा | रा  | वा | र्                | र           | वा | रा  | पा  |
|----|-----|----|-------------------|-------------|----|-----|-----|
| रा | च्च | मा | च्                | च्          | मा | न्न | रा  |
| वा | मा  | ना | म                 | म           | ना | मा  | वा  |
| ₹  | च्  | म  | <b></b> \$\circ\$ | <b></b> द्ध | म  | च   | र   |
| ₹  | च्च | H  | ₹°                | द्ध         | म  | च   | ₹   |
| वा | मा  | ना | म                 | म           | ना | मा  | वां |
| रा | च   | मा | च्                | च्          | मा | च्  | रा  |
| पा | रा  | वा | र                 | ₹           | वा | रा  | पा  |

इस कोष्ठकमें उपरका श्लोक चारों श्रोरसे पढ़ा जाता है।

(१०) गतप्रत्यागतपाद-पादाभ्यासयमकऋोकः वीरावारर वारावी वररोरुरुरोरव । वीरावाररवारावी वारिवारिरि वारि वा ॥८५॥

इस कोष्टकमें स्थित प्रत्येक चरणके पूर्वार्धको उल्टा पढ़नेसे उसका उत्तरा-धं बन जाता है। यह ऋोक दो ऋचरों (व, र) से बना है।

| वी | रा       | वा | ₹  |
|----|----------|----|----|
| व  | <b>ग</b> | रो | रु |
| वी | रा       | वा | ₹  |
| वा | रि       | वा | रि |

(११) श्रनुकोम-वितकोम-क्षोक्युगलम् रक्ष माक्षर वामेश शमी चारुरुचानुतः। मो विभोनशनाजोरुनम्रेन विजरामय॥८६॥

| ₹  | च  | मा | च | ₹ | वा | मे | গ  | श | मी   | चा | रु | रु | चा | नु | त: |
|----|----|----|---|---|----|----|----|---|------|----|----|----|----|----|----|
| भो | वि | भो | न | श | ना | जो | रु | न | म्रो | न  | वि | ज  | रा | म  | य  |

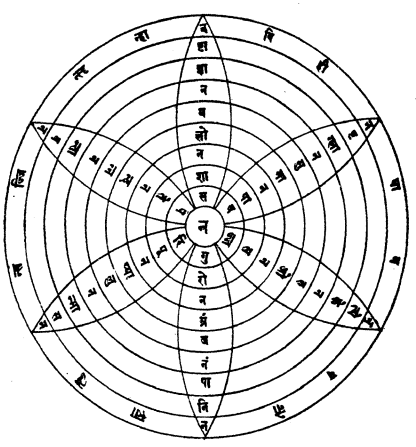
इस कोष्ठकमें स्थित स्रोकको उलटा पढ़नेसे नीचे लिखा

यमराज विनम्रेन रुजोनाशन भो विभो । तनु चारुरुचामीश शमेवारक्ष माक्षर ॥८७॥

| य | म  | रा | ज  | वि | न  | म्र | न | रु | जो | ना | श | न  | भो | वि | भो |
|---|----|----|----|----|----|-----|---|----|----|----|---|----|----|----|----|
| a | नु | चा | रु | रु | चा | मी  | श | श  | मे | वा | ₹ | न् | मा | च  | र  |

इस कोष्ठकमें स्थित श्लोकको उलटा पढ़नेसे पूर्वका द्र वाँ श्लोक बन जाता है। इसीसे श्लोकका यह जाड़ा श्रनुलोम-प्रति-लोम कहलाता है। · (१२) इष्टपादवलय-प्रथमचतुर्थसप्तमवलयैकात्तर-चक्रवृत्तम्

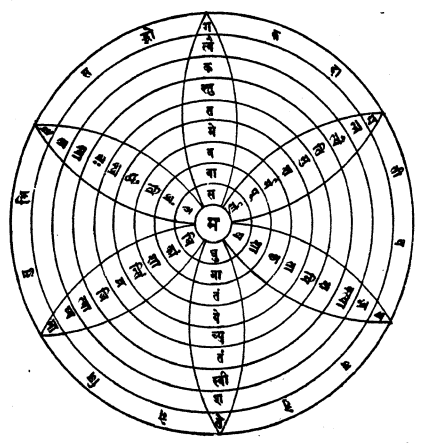
नष्टाज्ञान मलोन शासनगुरो नम्रं जनं पानिन नष्टंग्लान सुमान पावन रिपृत्प्यालुनन्भासन । नत्येकेन रुजोन सज्जनपते नन्दन्ननन्तावन नन्त्दन्हानविद्दीनधामनयनो नः स्तात्पुनन्सज्जिन ॥१११॥



इस चक्रवृत्तके गर्भमें जो अचर है वही छहों आरोंके प्रथम, चतुर्थ और सप्तम वलयमें भी स्थित है अतः १६ वार लिखा जाकर २८ वार पढ़ा जाता है। ११२ वाँ पद्य भी ऐसा ही है।

### (१३) इति-काच्य नामगर्म-चह्रन्चम्

गत्वैकस्तुतमेव वासमधुना तं येच्युतं स्वीशते यन्नत्यैति सुशर्म पूर्णमधिकां शान्ति त्रजित्वाध्वना । यद्भक्त्या शमिताकृशाधमरुजं तिष्ठेज्जनः स्वालये ये सद्भोगकदायतीव यजते ते मे जिनाः सुश्रिये ॥११६॥



इस चक्रवृत्तके बाहरसे ७वें वलयमें 'शान्तिवर्मकृतं' श्रौर चौथे वलयमें 'जिनस्तुतिशतं' पदोंकी उपलब्धि होती है, जो किव श्रौर काव्यके नामको लिये हुए हैं। किव श्रौर काव्यके नाम विना इस प्रकारके दूसरे चक्रवृत्त ११०, ११३, ११४, ११४,नं० के हैं।

| विष्ठ      | पंक्ति | त्रशुद्ध             | शुद्ध                   |
|------------|--------|----------------------|-------------------------|
| 8=         | 5.8    | गोपव                 | गोपदं                   |
| ¥          | २४     | स्ववत्पने            | स्वपत्पते               |
| 38         | 38     | द्विषेभृतम्          | द्विषेमृतम्             |
| ४१         | १७     | श्रगिन               | पा <b>वक (</b> ऋग्नि) - |
| 78         | ¥      | वेशा                 | वेषा                    |
| XX         | ¥      | होते                 | लेते                    |
| ४६         | १२     | श्रेयन्नननामय        | श्रेयन्ननामय            |
| 38         | १४     | दिखादे-ईगा           | दिखाई देगा              |
| ६१         | १६     | तमितां               | तमिता                   |
| ६१         | २१     | <b>त्रमुत्तमः</b>    | ्त्र्यतिमुत्तमः         |
| ६१         | २२     | त्रक्रम:             | त्र <b>कम</b> म्        |
| ६१         | २२     | प्रणामादकमः          | प्रणामादकमं             |
| ६१         | - २२   | स्तोतृगाम्           | स्तोतॄणाम्              |
| ६३         | २१     | १–२                  | <b>२–३</b>              |
| ,,         | २२     | इत्यस्य देवादिका     | य इत्यस्यदैवादिकस्य     |
| 19         | २६-२७  | जातेरूदाहरण          | जातेरुदा <b>ह</b> रण    |
| <b>38</b>  | १७     | पुमानन्त सम्बुद्धि   | : पुमानन्नसम्बुद्धिः    |
| >>         | २१     | नयमान ज्ञमामान       | नयमान्त्रमामान          |
| 37,        | ,,     | नमामार्या            | न मामार्या              |
| 77         | २६     | मा ऋयन               | मा। श्रयन               |
| ĘX         | १०     | पादेपु               | पादेषु                  |
| ७१         | १४     | कल्याग्गग्तः         | कल्याग्रतः              |
| ७२         | 8      | कल्प                 | कल्य                    |
| दर         | २३     | शामाधरम्             | शमाधरम्                 |
| <b>5</b> 0 | २० .   | मुरजबन्धश्चक्रवृत्ते |                         |
| 20         | ३-६    | दिव्यध्यो            | दिव्यद्ध यो             |

| 58    | पंक्ति | त्रशुद्ध                | शुद्ध                 |
|-------|--------|-------------------------|-----------------------|
| £¥    | ३      | <b>श्रमो</b> च्छिन्     | श्रमोच्छिन            |
| ७,३   | २२     | प्रयत्नश्व <del>क</del> | प्रयत्नपूर्वक         |
| १०४   | १४     | पारावाररबार             | पारावाररवार           |
| १०६   | 3      | वरोहरोरव                | वररोहरोरव             |
| ,,    | १६     | वत्                     | तत्                   |
| 308   | १८     | रीति                    | राति                  |
| 55    | २३     | त्र्यासमन्ता' द्रचे     | ति आ समन्ताद्रचेति    |
| 188   | १७     | एकशि                    | एक <b>विश</b>         |
| "     | २४     | श्रमनामः                | श्रनमामः              |
| . 388 | 88     | नुनी <b>नां</b>         | मुनीनां               |
| १२२   | २२     | श्रीभते                 | श्रीमते               |
| १२६   | १७     | नृतीनेग                 | <b>नू</b> तीनेन       |
| १३१   | १२     | वर्यैवंकद्याभव          | वर्येकवंद्याभव        |
| १३२   | غ?     | प्रध्वंसि गोप्राभ       | वं प्रध्वंसिगोप्राभवं |
| १३३   | १४     | नन्तृन्                 | नन्तृ <b>न्</b>       |
| १३३   | १४     | नन्द् <b>न्न</b> नन्ताव | न नन्दं अनन्तावन      |
| ,,    | "      | न                       | नः                    |
| १३४   | 8      | नन्तृन् स्तोतृन         | नन्तृन् स्तोतृन्      |
| १३४   | २३     | ज्ञानवरणादि             | ज्ञानावरणादि          |
| १३६   | २१     | वाक्य                   | वाक्यगत               |



## वीरसेवामन्दिरके अन्य प्रकाशन

| १ श्राप्तपरीचा — स्वोपज्ञटीका श्रोर श्रनुवादादि-सहितसजिल्द म                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| २ बनारसी-नाममाला — हिन्दी शब्दकोश, शब्दानुक्रमससित '''।                                                                                                                    |
| ३ श्रीपुरपाश्वनाथ स्तोत्र—हिन्दी अनुवादादिसहित "॥                                                                                                                          |
| ४ अनित्य-भावना—हिन्दी-पद्यानुवाद श्रौर भावार्थ-सहित                                                                                                                        |
| ४ उमास्वामि-श्रावकाचार-परीचावितहासिक प्रस्तावना-सिहत                                                                                                                       |
| ६ प्रभाचिन्द्रका तत्त्वाथसूत्र — श्रनुवाद तथा व्याख्या-सहित                                                                                                                |
| ७ सत्साधु-स्मरण्-मंगलपाठ —श्रोवोर-वद्धं मान श्रोर उनके बादके                                                                                                               |
| २१ महान् श्राचार्योंके १३७ पुण्य म्मरणोंका महत्वका संग्रह,                                                                                                                 |
| हिन्दी-श्रनुवादांदि-सहित                                                                                                                                                   |
| द श्रध्यात्म-कमल-मार्तएडहिन्दो-श्रनुवादादि-सहित ··· १॥                                                                                                                     |
| ध शासन-चतुरित्रशिका-(तीर्थपरिचय)-हिन्दी श्रनुवादादि-सहित ॥)                                                                                                                |
| १० विवाह-समुद्देश्य—विवाहका मामिक श्रीर तात्विक विवेचन,                                                                                                                    |
| उसके श्रनेक विरोधी विधि-विधानों एवं विचार-प्रवृत्तियोंसे उत्पन्न                                                                                                           |
| हुई कठिन श्रीर जटिल समस्याश्रीको सुलभाता हुग्रा " ॥)                                                                                                                       |
| ११ न्याय-दीपका—संस्कृत टिप्पण, हिन्दी श्रनुवाद, विस्तृत प्रस्ता-                                                                                                           |
| वना श्रनेक उपयोगी परिशिष्टोंसे श्रलंकृत, सजिल्द " ४)                                                                                                                       |
| २ पुरातन जैनवाक्य-सूची (जैनप्राकृत पद्यानुक्रमणी)-श्रनेक                                                                                                                   |
| उपयोगी परिशिष्टोंके साथ ६४ मूलप्रन्थों श्रीर प्रनथकारोंके                                                                                                                  |
| परिचयको जिये हुये विस्तृत प्रस्तावनासे श्रतंकृत, सजिल्द " १४)                                                                                                              |
| ३ स्वयंभूस्तोत्र—सभन्तभद्र -भारतीका प्रथम प्रन्थ, विशिष्ट हिन्दी                                                                                                           |
| . १ . भ्याप्तात्र प्राप्तात्र प्राप्ता प्राप्ता प्राप्ता प्राप्ता प्राप्ता प्राप्ता प्राप्ता प्राप्ता प्राप्ता<br>भ्यानुवादः, छन्दपरिचय श्रीर महत्वकी प्रस्तावना-सहित " १) |
| १४ जैनश्रन्थ-प्रशस्ति-संग्रह—संस्कृत श्रौर प्राकृतके कोई १४०                                                                                                               |
| श्रप्रकाशित प्रंथोंकी प्रशतियोंका मंगलाचरण-सहित श्रपूर्व संप्रह,                                                                                                           |
| उपयोगी परिशिष्टों तथा श्रंभेजी-हिन्दी प्रस्तावनाश्चोंसे युक्त ४)                                                                                                           |
| १५ त्रानेकान्त-रस-लहरी-श्रनेकान्तको श्रतीव सरतासे समझनेकी कुन्जी।)                                                                                                         |
| (४ अधकारतन्ताः सहस्य अधकारतका अतात सरतास सनमानका क्षेत्रणा ।)                                                                                                              |

स्तुतिविद्यां समाश्रित्य श्रेयः किं नाडिभजायते । स्वामि-समन्तभद्रेण विहिता याडडगसां जये ॥ — युगवीरा