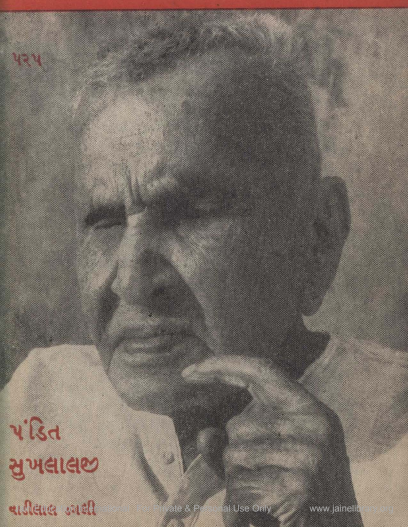
# પરિચય પુસ્તિકા પ્ર**વૃત્તિ** એક રૂપિયો





# પ્રાથમિક માહિતીનું હાથવગું સાધન

જગતમાં જાણવા જેવી આખતા એટલી ઝડપે વધતી જય છે કે માણસની એ ખધું જાણવાની શક્તિ ઊણી પડવાની. માણસ એ હરીફાઈમાં પાછળ પડી જવાના. તેમ છતાં એ સ્પર્ધામાં ખને તેટલી ઝડપે ગતિ કરી શકાય તે માટે પ્રાથમિક માહિતીનું પણ કાઈક સાધન આપણી પાસે હાવું જોઈએ. પરિચય પુસ્તિકાએા એવું એક હાથવગું સાધન છે. આ પુસ્તિકાએા નવા સંચિત થતા જ્ઞાનના શ્રીડાક અણસાર વાચકાને આપ્યા કરે છે.

પરિચય પુસ્તિકાએ એક સતત લખાયા કરતો જ્ઞાનકાશ છે. દરેક ક્ષેત્રમાં નવું નવું બનતું જ્ઞય તેમ એ વિષયની નવી પુસ્તિકાએ લખાતી જાય છે. તેમાંથી વાચકાને લગભગ અદ્યતન માહિતી મળી રહે છે.

વિજ્ઞાન, કળા, સાહિત્ય, તત્ત્વજ્ઞાન, ધર્મ, સંસ્કૃતિ, શિક્ષણ, આરાગ્ય, રમતગમત, વેપારઉદ્યોગ, અર્થશાસ્ત્ર, રાજકારણ, બંધારણ, વહીવટી તંત્ર—એવાં એવાં અનેકવિધ ક્ષેત્રાના વિષયા પરિચય પુસ્તિકાએામાં સમાવાય છે.

પરિચય પુસ્તિકાએ સૌને માટે છે. એમાં રસપ્રદ વાચન છે, ઉપયાગી માહિતી છે, જ્ઞાનની પૂર્તિ છે. ટૂંકમાં, તેમાં પ્રત્યેક વિષયનું સામાન્ય જ્ઞાન છે.

કુટુંબની દરેક વ્યક્તિને પાતાના રસની પરિચય પુસ્તિકાએ મળી જ રહેવાની. એટલે આ પુસ્તિકાએ એક જ વ્યક્તિ માટે નહીં પણ આખા કુટુંબ માટે છે. પૂંઠાના ત્રીજ પાના પરની આ વર્ષની પુસ્તિકાએાની યાદી આપને એની ખાતરી કરાવશે.

#### પરિચય પુસ્તિકા પ્રવૃત્તિ – પરપ

# પંડિત સુખલાલજ

વાડીલાલ ડગલી

સંપાદક <mark>વાડીલાલ ડગલી</mark>



પરિચય ટ્રસ્ટ, મુંબઈ

પ્રકાશક યશવંત દેાશી પરિચય દ્રસ્ટ મહાત્મા ગાંધી મેમોરિયલ બિર્લ્ડિંગ, નેતાજી સુભાષ રાેડ, મુંબઇ–૪૦૦ ૦૦૨

> મુક્ક જિતેન્દ્ર ઠાકારભાઇ દેસાઈ નવજીવન મુદ્રણાલય અમદાવાદ–૩૮૦ **૦૧૪**

> > © વાડીલાલ ડગલી

આવૃત્તિ યહેલી: ૧૯૮૦ ૧ રૂપિયા

મુખ્ય વિકેતા નવજીવન દ્રસ્ટ પાે. નવજીવન, અમકાવાદ–૩૮૦ ૦૧૪ શાખા ૧૩૦, શામળદાસ ગાંધી માર્ગ મુંખર્ઇ–૪૦૦ ૦૦૨

# પંડિત સુખલાલજ

પંડિત સુખલાલજી સંત કખીર જેવા મૌલિક અને ક્રાન્તિકારી ફિલસૂફ હતા. જે કખીરનાં ભજના ભારતના સંસ્કારી અને બિનસાંપ્રદાયિક આત્માના સમૃદ્ધ આવિષ્કાર હાય તા ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનવિષયનાં પંડિત સુખલાલજીનાં પુસ્તકા ઉપનિષદા અને મૅગ્નાકાર્ટાના સંગમ જેવાં છે. દુન્યવી અને અદુન્યવી સ્વતંત્રતાના એ શાધક હતા.

પંડિતજી આધુનિક ભારતના ફિલસ્ફોમાં મુઠ્ઠી ઊચેરા તત્ત્વજ્ઞાની હતા. પંડિતજીનું જીવન અંધાપા અને ટાંચાં સાધના સામે માનવપુરુષાર્થના મહાભારત પડકાર હતું.

સુખલાલ છએ સાળ વર્ષની કુમળી વધે નેત્રા ગુમાવ્યાં હતાં; પરંતુ સમાજ પરના છે જારૂપ પરાપજી બનવાની તેમણે ના પાડી. કિસ્મતનાં અજેય પરિખળા સામે સુખલાલ ઉદ્યાન પંડિત તરીકે ખહાર આવ્યા અને તેમણે જગતવ્યાપી કીર્તિ પ્રાપ્ત કરી. તેમની વિદ્વત્તા જેટલી નિર્ભય હતી એટલી જ વેધક હતી. સુખલાલ ઉને મન માત્ર નિર્ભળ સત્ય જ જ્ઞાનનું ધ્યેય હતું. એટલે જ માત્ર જૈન ધર્મના પંડિત અની રહેવાને અદલે તેમણે ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનની લગભગ તમામ શાખાઓનું તાર્કિક અને બુદ્ધિગમ્ય અર્થઘટન કર્યું.

સુખલાલજીએ ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનને શાસ્ત્રો અને ધર્મગ્રંથાની જંજીરામાંથી મુક્ત કર્યું. એટલે જ ગાંધીજી અને રવીન્દ્રનાથ ટાગારને સુખલાલજી પ્રત્યે મમતા હતી.

હું એક વખત પંડિત સુખલાલજ સાથે ગાંધીજને મળવા ગયા હતા. અમે ગાંધીજની વિદાય લીધી ત્યારે સુખલાલજ ભણી આંગળી ચીંધીને તેમણે મને કહ્યું:

> "છાકરા, એમને છાડતા મા. એ તા આપણી ચાલતી-ક્રતા વિદ્યાપીઠ છે."

પંડિતજ એકીસાથે વિદ્વાનાના વિદ્વાન અને આમ-જનતા-માનસના મુક્તિદાતા હતા. તેમણે ધર્મ અને ફિલ-સૂફીને પાથીમુક્ત કરી સભ્ય અને ન્યાયી સમાજના ઘડતરતું એક સાધન બનાવ્યાં. પંડિતજીને મન જે ફિલ-સૂફી જીવનને સેવાભાવી કરવામાં મદદ ન કરે તે અપ્રસ્તુત ફિલસૂફી હતી. તેમણે દુનિયાના લગભગ બધા મુખ્ય ધર્માનું એવું તાર્કિક સમીકરણ કર્યું કે દરિદ્રનારાયણલક્ષી ગાંધીવિચારાને ધર્માનું પીઠબળ મળ્યું. પંડિતજીના ધર્મ-વિચારની પાછળ પ્રેરકબળ બે હતાં : અનુકંપા અને તર્ક. એક જ વ્યક્તિમાં અનુકંપા અને તર્કનું આટલું ઊંડાણ જવલ્લે જ જોવા મળે છે. પંડિત સુખલાલજીનું વ્યક્તિત્વ અનન્ય એટલા માટે ખન્યું કે તેમણે માનવજાતની ધર્મની અને ફિલસૂફીની પરંપરામાંથી નીર અને ક્ષીર જુદાં કર્યાં. આનું પરિણામ એ આવ્યું કે સામાન્ય પ્રજાને જીવનયાત્રામાં એક પગથિયું ઊંચે કેમ ચડ્વું તેનું વૈચારિક વ્યાકરણ મળ્યું.

#### સકલપુરુષ

હું જેટલી વિભૂતિઓના નિકટના પરિચયમાં આવ્યો છું તેમાં મને પંડિતજી સકલપુરુષ લાગ્યા હતા. પંડિતજી માટે સંસ્કૃત, વ્યાકરણ, અર્વાચીન કવિતા, રાજ્યનીતિશાસ્ત્રના સિદ્ધાંતા, ભાષાશાસ્ત્ર અને અર્થશાસ્ત્ર અલગ અલગ જણસાે ન હતી, પણ જીવનના અવિભક્ત અંગરૂપ બાબતાે હતી.

પંડિતજી એક એવા જીવ હતા કે જે વિદ્યા અને નિર્ભયતાની આરાધના માટે મુસીખતા નાતરે. આવી અંધ પણ વીર્યવાન વ્યક્તિના જીવનને જ્યાં સ્પશા ત્યાંથી ચેતનાની છાલકા ઊડવાની. પંડિતજીનું જીવન ખળવાખારનું જીવન પણ હતું. એમને મન ખહેના, હરિજના અને ખીજ પદદલિતા બ્રાહ્મણેથી પણ ઊંચાં હતાં. સાંસારિક સુખસગવડાથી આ વર્ગા વંચિત રહેતા એનું એમને દુ:ખ હતું. પણ એથી વિશેષ દુ:ખ એ હતું કે ખહેના અને હરિજના ઉચ્ચ વિદ્યાથી વંચિત રહેતાં હતાં. જીવનધારણ ઊંચું થાય તે પછી પણ આ વર્ગોનું વિદ્યાધારણ ઊંચું લાવવાના પંડિતજીના મનસૂંબા હતાં.

એમણે એમના અધ્યાપનની શરૂઆતમાં જ આવા મનસૂબાને ચરિતાર્થ કરવા માટે બળવા કર્યા. કાશી અને બીજાં વિદ્યાસ્થાનામાં ભારતીય ફિલસૂફીના અભ્યાસ પૂરા કર્યા પછી તેમને એક જૈન સાધુને ભણાવવાની તક મળી. ૧૯૧૩માં લગભગ તેત્રીસ વર્ષની ઉંમરે તેમણે પાલણપુરમાં એક જૈન સાધુને આચાર્ય હેમચંદ્રની 'બૃહદ્દવૃત્તિ' શીખવવાનનું શરૂ કર્યું. ચારે બાજુ વાત ફેલાઈ કે એક સંસારી સાધુને શીખવે છે. આ સાંભળી એક જાણીતા આગેવાન

કુંદુંખની વિધવા પુત્રવધૂ લાડુખંહને પંડિતજી પાસે એવી ઇચ્છા વ્યક્ત કરી કે તે પાતાને ભણાવે. પંડિતજીએ કહ્યું કે હું સાધુને ભણાવું છું ત્યાં આવે તે. "એક તા એ સ્ત્રી અને એમના જેવા માટા ગણાતા સાધુ સાથે શાસ્ત્ર શીખે તા સાધુની મહત્તા શી રહે?"

આથી રૃઢિચુસ્તોએ અને સાધુએ એ પંડિત છને વિનંતી કરી કે લાડુ ખહેનને ભણાવવાં નહીં. આથી પંડિત અએ લાડુ ખહેનને ઘેર જઈ ભણાવવાનું શરૂ કર્યું. આ પણ મુખ્ય મહારાજ છને ગમ્યું નહીં. આવું વલણ જોઈ પંડિત અએ જાહેર કર્યું:

"જો કાેઈ ઢેઢલંગી કે અહેના લાણવા આવશે અને વધારે વખતની જરૂર હશે તાે હું સાધુએાને ભાણાવવાનું છાેડી દર્ઈને પણ તેમને ભાણાવીશ." તેમણે ત્યાં જ એક સંકલ્પ એ કર્યા કે —

"હવે ગમે તેટલી છૂટ અને સગવડ મળે તાેચે સાધુવર્ગને સામે માેઢે ચાલી ભણાવવા ન જવું, પણ જો તેઓ મારી શસ્તે મારા સ્થાને ભણવા આવે તાે તેમને સંપૂર્ણ આદર ને ઉત્સાહથી ભણાવવા."

# બાળપણથી બોલ્ફિક ભૂખ

પંડિત સુખલાલજીના જન્મ કાં તાે એમની પિતૃ-ભૂમિ લીમલી (સુરેન્દ્રનગર પાસે આવેલ ગામડું) કે એમના માસાળ કેાંઢ(હળવદ પાસે)માં થયા હતા એમ પંડિતજી કહેતા હતા. એમની જન્મતારીખ વિશે આવી કાેઈ અચાેક્કસતા નથી. એમના જન્મ ૧૮૮૦ના ડિસેમ્બરની ૮મીએ થયા હતા. પંડિતજીના પિતા રૂના વેપારી હતા. તેમનું નામ સંઘજીભાઈ. માતાનું નામ સંતાકબહેન. નાનપણમાં પંડિતજી હિસાબિકતાબમાં પિતાને સારી મદદ કરતા. દ્યાંડેસવારી અને તરવાના એમને શાખ હતા. સંઘવીકું છુંખના તે સમયના છાકરાઓમાં તે સૌથી વધુ ઉપયાગી નીવડ્યા. અભ્યાસમાં પણ તેમણે શિક્ષકાના પ્રેમ સંપાદન કર્યા હતા.

એમની બૌદ્ધિક ભૂખ બાળપાથી અસાધારાથ હતી. લીમલી ગામમાં આવતા પુરાણીઓ કે ભાટચારાથેની કથા સાંભળવા તે અગ્રુક જાય. જૈન સાધુસાધ્વીઓનાં વ્યાખ્યાના પાથુ એટલા જ રસથી સાંભળે. ગામમાં આવતા સંન્યાસીઓના સંપર્કમાં રહે. નાનાંમાટાં વ્રતા કર્યા કરે. નાનપાથુથી એમને ગજા ઉપરાંતના વ્યાવહારિક ખર્ચા સામે અકળામાથુ થતી.

પંડિતજીનાં આ સંતાેકબહેન એ ચાર વર્ષના હતા ત્યારે ગુજરી ગયાં. એમના પિતાએ કરી લગ્ન કર્યું. તેમને તે નવી મા કહેતા. પંડિતજીએ લખ્યું છે:

> ''નવી માના ગાળ અને સુંદર ચહેરા આજે પણ મારી સામે તાદશ ખંડા થાય છે. જન્મદાત્રી માતાનું સુખ નથી અનુભવ્યું પણ નવી માની શીળી છાયા યાદ આવતાં આજે પણ રામાંચ અનુભવું છું."

નવી માનું સુખ પણ ખહુ ન મળ્યું. તેમની પંદર વરસની ઉંમરે એ ગુજરી ગયાં. પણ એમના પિતાનાં બા પર ઘરના બાજે આવ્યા. એ મા છેલ્લાં વર્ષોમાં અંધ થયાં. આમ છતાં તે ઢાર દાહતાં, બધું દળહું દળતાં, છાશ વલાવતાં, માખણ કાઢતાં અને માટા ભાગની રસાેઇ પણ કરતાં. પંહિતજીના જીવન પર એમનાં દાદીમાના જીવનબળની અસર પડી હશે.

પંડિતજીએ ગામડી નિશાળમાં ભાષા પૂર્વું કર્યું. અંગ્રેજી ભાષા વહવાષ્યું જવાનું મન થયું. પણ 'પિતાજી એકલા અને ધંધા પુષ્કળ.' આથી પંડિતજીએ પિતાના ધંધામાં સાતમી ચાપડી પાસ થયા પછી ઝંપલાવ્યું. નામું તથા જિન અને પ્રેસને લગતાં કામા તે સ્વતંત્રપણે કરવા લાગ્યા. આ પહેલાં એમનું સગપણ થઈ ગયું હતું.

#### આંખ ગઈ

પંડિતજી સાેળ વર્ષના થયા અને તેમના પર આસમાન તૂટી પડ્યું. તેમને માતા નીકળ્યાં અને તેમાં તેમણે આંખા ખાઈ. આ પ્રસંગે પંડિતજીના મનની સ્થિતિ કેવી હતી તેનું વર્ણન તેમણે આમ કર્ડું છે:

"જે જગત નેત્રને લીધે સ્વતંત્ર પ્રવૃત્તિનું ધામ હતું તે હવે પરતંત્ર પ્રવૃત્તિનું સ્થાન અન્યું. જે રપેલાક દ્વર છતાં સમીપ હતા તે હવે સમીપ છતાં દ્વર અન્યા અને અરૂપેલાક સમીપ આવ્યા. કાવે તેમ વનવિહાર કરતા હાથી કે ઉડ્ડયન કરતું પંખી પાંજરામાં પુરાય અને જે અકળામણ અનુભવે તે આવી પડી. લગભગ એએક વર્ષના માનસિક ઉત્પાત પછી સમાધાનનું એક દ્વાર અશુધારી રીતે ઊઘડ્યું. તે દ્વાર અરૂપેલાકમાં વિચરવાનું – કાંઇક ને કાંઇક નનું શીખવાનું."

પંહિતજીએ જૈન ઉપાશ્રયમાં જે કાંઈ જ્ઞાન મળે તે લેવા માંડ્યું. પ્રાકૃત ગદ્ય-પદ્યમાં લખાયેલાં અનેક પુસ્તકા કંઠસ્થ કર્યાં. આ ઉપરાંત સંસ્કૃત સૂક્તો અને સ્તાત્રો 'અર્થ જાણ્યા વિના જ' કંઠસ્થ કર્યાં. કુટું ખમાં એમની અંધ દશાથી વિષાદ ફેલાયા. પણ તેમણે તા જે આવે તેની પાસે આડું અવળું ભાણવા માંડ્યું. રઘુવંશના નવ સર્ગાં નવ દિવસમાં યાદ કરી લીધા.

તેમનું નાનપણમાં સગપણ થયેલું. હવે પ્રશ્ન એ થયેં કે આ સગપણનું શું કરવું? સુખલાલજીના પિતાને કુટુંબના માેભાના પ્રશ્ન હતા. કન્યાવાળા અકળાવા માંડચા. તાણખેંચ બે વર્ષ ચાલી. આખરે બન્ને કુટુંબાએ નિર્ણય કર્યો કે સગપણ તાેડી નાખવામાં છાેકરા અને છાેકરી બન્નેનું હિત છે. પંડિતજીએ આ વિચ્છેઢ વિશે વર્ષો પછી આમ કહ્યું હતું:

> "મને અરાખર યાદ છે કે સંબંધ વિચ્છેદના સમાચારે મારા મન પર તે વખતે કાેઈ પણ જતના ક્ષેાભ જનમાવ્યા ન હતા. આનું કારણ એ નહીં કે મારામાં એ ઉમરે લગ્નવાસના ઉદ્દભવી ન હતી. પણ એનું ખરું કારણ એક તાે એ હતું કે મને હવે વિશેષ અને વિશેષ જ્ઞાન મેળવવાની જ ધૂન લાગી હતી…"

આમ, પંડિતજીએ સંસાર સાથે છેડાે ફાડથો અને જ્ઞાન સાથે મનામન લગ્ન કરી લીધાં. તેમણે કુઠુંખની પણ માયા ઓછી કરી. તેમને હવે એક જ લગન હતી — કઈ રીતે આગળ અભ્યાસ કરવાે અને અંધાપાની દીવાલમાં ગાખડું પાડવું.

એમણે એક સામચિક દ્વારા જાણ્યું કે કાશીમાં સાધુએ અને ગૃહસ્થ વિદ્યાર્થીએા સંસ્કૃતના અધ્યયન માટે જાય તેં કેટલાંક શ્રીમંતા મદદ કરે છે. ઘરમાં વાત કરે તા કુટુંબ મૂરખામાં ગણે અને ઠપકા આપે. પણ પંડિતજી-એ તા નિર્ણય કરી લીધા કે કાઈ હિસાબ કાશી જવું. એક મિત્રની મદદ લઈ પત્રવ્યવહાર શરૂ કર્યા. અચાનક તેમને ધર્મવિજયજીમહારાજ તરફથી એવા પત્ર મળ્યા કે:

> ''તમે ભલે આંખે ન દેખાે છતાં આવી શકાે; અને વીરમગામથી બીજા કેટલાક વિદ્યાર્થીએા આવનાર છે એમની સાથે આવાે.''

પંડિત છ એ આ સારા સમાચાર સાંભળી એ નિર્ણય કર્યા. એક નિર્ણય એ કર્યો કે ઘરના કાઈ પણ માણસને સાથે ન લઈ જવા. ઘરના માણસ સાથે આવે તા વિદ્યાલ્યાસમાં જે મુશ્કેલી પડે તે પિતાને કે કુંટુંબીઓને જણાવે તા પિતા 'અધ્યયનમાં વિઘ્ન ઊલું કરશે.' બીજો નિર્ણય એ કર્યો કે પિતા ના પાડે તાપણ નક્કી કરેલા દિવસે વિદ્યાલ્યાસ માટે ઘર છાડી દેવું. સ્ટેશને કુંટુંબીઓ મૂકવા આવ્યા ત્યારે "માટાલાઈ અને બીજા સ્નેહીઓ ગળગળા થઈ પાછા કર્યા. મને તા એકેય આંસુ આવ્યું નહીં."

#### કાશીમાં વિદ્યાતપ

પંડિતજી ૧૯૦૪માં એટલે કે ત્રેવીસ વર્ષની ઉંમરે કાશી અધ્યયન કરવા પહેંચ્યા. વિદ્યાના આરંભ હેમ-ચંદ્રાચાર્યના 'અભિધાનચિંતામિષ્"ના પ્રથમ શ્લાેકથી કર્યો. પંડિતજીની ઇચ્છા 'સિદ્ધાંતકોમુદ્દી'તું વ્યાકરણ ભણવાની હતી. પણ ગુરુ અમીવિજયજીએ કહ્યું કે તેમણે હેમચંદ્રા-ચાર્યનું વ્યાકરણ 'બૃહદ્દવૃત્તિ' ભણવું. તેના ૧૮,૦૦૦ શ્લાેકા સામાન્ય રીતે વિદ્યાર્થી એ ભાજીતા ન હતા. તેની સંક્ષિપ્ત આવૃત્તિના અભ્યાસ થતા. પાઠશાળામાં પંડિતજી પહેલા જ વિદ્યાર્થી નીકળ્યા કે 'બૃહદ્દવૃત્તિ' આખું ભણ્યા. આને કારણે પાઠશાળામાં એમના માેલા વધ્યા. પંડિતજીના એ માેટા ગુરુ હતા: એક તા ન્યાયકાવ્યશાસ્ત્રના નિષ્ણાત અંબાદત્ત શાસ્ત્રી અને બીજા વ્યાકરણના મહાપંડિત હરિનારાયણ તિવારી.

પંડિતજીએ આ બે પંડિતા પાસે ચાર વર્ષ સુધી સંસ્કૃત વ્યાકરણ, કાવ્ય, ત્યાય, અલંકાર અને કાેશની ડીક ડીક તૈયારી કરી લીધી.

# અલ્યાસ કેવી રીતે કર્યો

પંડિતજને આંખા નહાતી તા તેમણે અભ્યાસ કેવી રીતે કર્યા ? તે કાળે હેમચંદ્રાચાર્યના વ્યાકરણ જેવા ચંથા છપાયા નહાતા. હસ્તપ્રતા દ્વારા જ ભણવાનું હતું. એમાં વળી અધ્યાપનની પણ કાઈ પરિપાર્ટી નહીં. પંડિતજી ગુરુ પાસે ભણે, પણ ગુરુ ભણાવવામાં ઘણા સમય લે. ભણ્યા પછી આ બધું યાદ કેમ રાખવું ? પંડિતજી એવી એકાગ્રતાથી ભણતા કે ભણે તે સમજાય પણ ભણ્યા તે યાદ રહેવું જોઈએ. આ માટે તેમણે આવી વ્યવસ્થા કરી: એક નખળા વિદ્યાર્થીને અભ્યાસમાં મદદ કરવા માંડ્યા અને એક ભણવામાં આળસુ સાધુને વિનંતી કરી કે એમણે તેમની પાસે કેવળ પાઠતું પારાયણ કરવું. આમ, એક નખળા વિદ્યાર્થી અને આળસુ સાધુની પાસે એવી રીતે પાઠતું પારાયણ કરાવું. કે તે સમયે પંડિત છેચરકાસ એમની સાથે એ સંસ્થામાં હતા. તેમણે પંડિત છેચરકાસ એમની સાથે એ સંસ્થામાં હતા. તેમણે

નાંધ્યું છે કે, ''એ તા ચાવીસે કલાક પુસ્તકા 'કંઠસ્થ' કરવામાં જ તરબાળ રહેતા.''

# વૈદિક દર્શના કાેેે લણાવે?

પંડિતજી આમ કાશીમાં ચાર વર્ષ અભ્યાસ કરી વ્યાકરણ અને ન્યાયમાં નિપુણ થયા. અલંકારશાસ્ત્ર પણ ભણ્યા. પણ તેમને તો સમગ્ર ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસ કરવા હતા. જે જૈન પાઠશાળામાં ભણતા હતા તે પાઠશાળાની અવ્યવસ્થાને કારણે અને વૈદિક દર્શનના વધુ અભ્યાસ માટે ૧૯૦૮ની એક સાંજે એમના મિત્ર વજલાલની સાથે માત્ર એક રૂપિયાની મૂઠી સાથે પાઠશાળા છાડી. અમદાવાદ, ભાવનગર વગેરે સ્થળે કરી આગ્રા ગયા. પછી કાશીમાં ગંગાકિનારે આવેલી ભદૈનીની જૈન ધર્મશાળામાં રહેવા માંડયા.

એમની મહત્ત્વાકાંક્ષા વૈદિક દર્શના પામવાની હતી. પણ સનાતન ખ્રાહ્મણ પંડિતા જૈનને ભણાવવાની ચાપ્પ્પી ના પાડતા. એ વૈદિક ગ્રંથા ભણવાનું કહે તા પંડિતાને શંકા જતી કે આ જૈન હાવા છતાં વૈદિક ગ્રંથા ભણવા માગે છે તા તેના હેતુ વૈદિક દર્શનના ખંડનના હાવા જોઈએ. સારું, વૈદિક દર્શન ન ભણાવા તા કાઈ જૈન ગ્રંથ તા ભણાવા. તા કાશીના પંડિતા વધારે અનાદર ખતાવે. સદ્-ભાગ્યે એમના મિત્ર વ્રજલાલજી ખ્રાહ્મણ હતા.

છેવટે એ બે મિત્રાએ એક યુક્તિ કરી. વજલાલજી સુપ્રસિદ્ધ વેદાંતી લક્ષ્મણશાસ્ત્રી દ્રાવિડના ઘેર જઈ વેદાંત શીખે જ્યારે પંડિતજી ઘેર રહી ન્યાય ભણે. સાંજે બન્ને પરસ્પરને ભણાવે. સદ્ભાગ્યે થાડા સમય ખાદ ક્વિન્સ કૉલેજના મુખ્ય પંડિત ખાલખાધ મિશ્રના તેમને પરિચય થયા. તેમણે પંડિતજને વેદાંત, સાંખ્યયાગ, વ્યાકરણ અને ન્યાય જેવા વિષયા દેર આવી ભણાવવાની હા પાડી. આમ પંડિતજી ભારતીય દર્શનાના શ્રંથા ભણ્યા અને ભણતાં ભણતાં પાયાનું દાર્શનિક ચિંતન કર્યું. પંડિતજીએ જે મુશ્કેલીથી ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનના અભ્યાસ કર્યાં તેની અસર તેમના ચિંતનમાં એ રીતે પડી કે તેમણે આ બધાં દર્શનાનું માનવતાવાદી સમીકરણ કર્યું.

આ દિવસામાં આ બધા કઠે અભ્યાસ કરતાં કરતાં થાઉા આનંદ માણી લેવાની પંતિજીની એક અને ખી રીત હતી. તેઓ નોંધે છે:

"વ્યાકરણના વાડા અહાર સંચરવાની મુક્તતાએ કાવ્ય તરફ પણ પ્રેયેા હતા. રઘુવંશ, કિરાત, માઘ અને નૈષધ એ મહાકાવ્યાના આસ્વાદ વ્યાકરણ તેમ જ ન્યાયના થાકને હળવા અનાવતા."

## પ્રથમ વર્ગમાં

આ અધા અભ્યાસ કર્યા પછી પંડિતજીને એવા વિચાર આવ્યા કે ક્વિન્સ કાંલેજની સંપૂર્ણ ન્યાય- મધ્યમા પરીક્ષા આપવી. અન્યું એવું કે એ પાઠચક્રમ જાણતા જ હતા. પણ તેમણે આખા પાઠચક્રમ કરી સાંભળી જવાનું નક્કી કર્યું. પંડિતજી પરીક્ષા આપવા એઠા. તે લખાવે, પણ સાવ અભણ એવા લેખક એમના માટે રાખવામાં આવ્યા. લેખકનું લખાણ અને જોડાક્ષર અશુદ્ધ. એક સુપરવાઇઝર આ જુએ. તેમણે પંડિતજીને કહ્યું કે

તમે લખાવા છા કંઈ અને આ ભાઈ લખે છે કંઈક ખીજું જ. પંડિતજીના પિત્તો ગયા. તેમણે તા પ્રથમ વર્ગમાં આવવાની તૈયારી કરેલી અને લેખકને પૂરતા પૈસા આપેલા. આમ છતાં કાલેજે યાગ્ય લેખક કેમ ન રાખ્યા તે પૂછવા કાલેજના અંગ્રેજ પ્રિન્સિપાલ વેનિસસાહેખ પાસે પહેાંચી ગયા. આ અંગ્રેજ પ્રિન્સિપાલ અને પંડિતજી વચ્ચે આવા સંવાદ થયા: પંડિતજીએ સંસ્કૃતમાં જ આવેશ-પૂર્વક પૂછ્યું:

''આવે৷ અણઘડ લેખક મારી પૂર્ણ તૈયારીને નિષ્કળ કરશે તેના દાષ કાના માથે ?''

વેનિસસાહેખ : ''કાલથી તમારી પરીક્ષા મીખિક.''

"જે પ્રશ્નપત્રા ગયા તેતું શું ?"

''તમારા બધા જ પ્રશ્નપત્રાની કરીથી મૌખિક પરીક્ષા લેવાશે.'' વેનિસસાહેબે જવાબ આપ્યા.

ભારતીય ફિલસફીના પંડિતા પંડિતજીની મૌખિક પરીક્ષા લેવા ખેઠા. આ સમયે વેનિસસાહેબ પણ હાજર રહ્યા. પરીક્ષા પૂરી થઈ. પંડિતોએ સર્વાતુમતે તેમને પ્રથમ વર્ગમાં જાહેર કર્યા. પંડિતજીએ લખ્યું છે કે પરીક્ષામાં પ્રથમ વર્ગમાં આવ્યા તેમાં તેમને પાતાને કાઈ આશ્ચર્ય થયું નહીં. આશ્ચર્ય તેમને એ વાતનું થયું કે માટા પંડિતો તેમના પ્રત્યે આકર્ષાયા. એમાંના એક નૈયાયિક પંડિત વામાચરણ ભદાચાર્યે તેા પરીક્ષા પછી ત્યાં સુધી કહ્યું : ''તમે મારા ઘેર ભણવા આવજો." પંડિતજી માટે વિદ્યાનું મહાદ્વાર ખૂલી ગયું.

વામાચરા પાસે લાલવા જતાં પંડિતજી ભારે મુશ્કેલીથી ગંગેશ ઉપાધ્યાયના 'તત્ત્વચિતામણિ' ગ્રંથ ભાષ્યા. પંડિતજી દ્વરથી અસદ્ય ગરમીમાં અદમ્ય જિજ્ઞાસાથી ભાષુવા જતા. પણ ભદાચાર્યજી તાે — હાતી હૈ, ચલતી હૈ — તેમ ભાષાવતા. પંડિતજી લખે છે કે:

"ભદાચાર્યજીનું ઊંડું જ્ઞાન મને આકર્ષી અતિ તાપમાં શીતળતા અર્પતું."

# શરીર નિચાવ્યું

ભદાચાર્યજી પૂરું ન ભણાવે અને પંડિતજીને ચાવીસે કલાક ભણવાનું જોઈએ. આથી સાંજે એક મૈથિલ નૈયા- ચિકને ત્યાં ભણવા જતા. તેમનું ઘર ત્રણ માઈલ દ્વર. વામાચરણજીનું ઘર પાંચ માઈલ દ્વર. ખપારે વામાચરણજીને ત્યાં જ્યા. સાંજના મૈથિલ પંડિતના ઘેર જ્યા. આમ, તેમણે ભણવા માટે રાજ માઈ લાની મુસાફરી શરૂ કરી. આ વખતે તેમની ઉંમર ત્રીસ વર્ષની હતી તાપણ કાશીની ગરમીમાં આ શ્રમ કચારેક તેમને થકવી નાખતા. આ દિવસા વિશે પંડિતજીએ લખ્યું છે:

''કાેઈ વાર એકામાં બેસી જવાનું મન થતું પણ તેને રાેકી પૈસા અચાવતાે. એ બેત્રણ આનાની મલાઈ કે રખડી ખવડાવી પગનાે થાક ઉતારતાે.''

તેમણે કાશીમાં અને પટણામાં દર્શનશાસ્ત્રની પરીક્ષાએા આપી.

પણ હવે તેમને પરીક્ષાએામાંથી રસ ચાલ્યાે ગયાે. ે તેમણે મનમાં એમ નક્કી કર્યું કે હવે એટલું શાસ્ત્ર- સામર્થ્ય પ્રાપ્ત કરવું કે દર્શનશાસ્ત્રના ગમે તેવા અઘરા ગ્રંથ આપમેળ વાંચી શકાય અને સમજી શકાય. આ દરમિયાન તેમને ચંદ્રશેખર નામના માટા પંહિત મળી ગયા. તેમણે એમ કહ્યું: "મિથિલા આવા તા હું તમને પૂરા વખત આપી ભણાવું."

# વિદ્યાનું મહાકાવ્ય

પંડિત એમની સાથે પીલખવડ નામના ગામડામાં ગયા. એ ગામમાં દુઃખમાચન ઝા નામના એક મહાન નૈયાયિક રહેતા. પંડિતજી એમની પાસે પણ ભણતા. પણ કેવી પરિસ્થિતિમાં? તેમની મિથિલાની વિદ્યાતપશ્ચર્યાનું ખયાન પંડિતજી જ લખી શકે એવું લાક્ષણિક છે:

"ગામડું સાવ નાતું. ઠંડીના પાર નહીં. સ્વાની માત્ર જજમ અને પહેરવાઓ દવાનાં ત્રણચાર જ કપડાં. એટલે શીતની તપસ્યા તા હતી જ, પણ ખાવાનીયે એક રીતે મારા માટે તપસ્યા હતી. ભાત સિવાય ખીજું ખાવા ન મળે. દૂધ મારાથી કેમ મંગાય ? એકલા ભાત ઉપર કેદી નહીં રહેલા. ઘી તા ન જ હાય. હા, કચારેક કચારેક મિથિલાના ઘીને આંટે એવું થાંડું દહીં મળે ખરૂં. મન તા ઘણું થાય કે વધારે દહીં માગું પણ સંકાચ આહા આવે. ડાંગરનું પરાળ ગરમ એટલે તેની જ ગાદી ખનતી અને જજમ એહવાના કામમાં આવતી. ઘર પાસેના પાખરાઓમાં જઈ નાહતા. ન નાહીએ તા લાકા જૈન ગણીને અવગણે. નાહતા ત્યારે કેટલીક વાર વીંઇીના ચટકાના અનુભવ થતા.

પરંતુ જિજ્ઞાસા આ બધું સહન કરવા પ્રેરતી. ખાવાના અને બીજા પૈસા હતા તે પંડિતના ઘરની ગરીબાઈ જોઈ તેમને ઘણાખરા આપી દીધા. અતિ ટાઢમાં પહેરવા લાવેલ ગરમ સ્વેટર પણ આપી દીધું. લાલચ તા એ હતી કે એથી પ્રસન્ન થઈ પંડિતજી ખૂબ મમતાથી ભણાવે અને શાસ્ત્રના ઊંડા મમેં દિલ ચાર્યા સિવાય બતાવી દે."

પંડિતજીની આ સાધના કાેઈ મહાકાવ્ય જેવી છે. આ જ અર્થમાં પંડિતજીતું જીવન વિદ્યાનું મહાકાવ્ય છે. ૧૯૦૪થી ૧૯૧૩ સુધીનાં નવ વર્ષ દરમિયાન તેમણે નસીબ અને સંસાર સામે શીંગડાં ભરાવી સરસ્વતીને પ્રસન્ન કરી.

૧૯૧૩માં તેત્રીસ વર્ષની ઉંમરે સાધુઓને ભણાવવા માટે પાલણપુર આવવાનું નિમંત્રણ મળ્યું એટલે પાલણપુર ગયા. ત્યાં સાધુઓને ભણાવતાં ભણાવતાં એક બહેનને ભણાવવાના પ્રશ્ન ઊભા થયા ત્યારે તેમણે બહેના અને હરિજનાને સૌથી પહેલાં ભણાવવાના નિશ્ચય કર્યાં તેની વાત આગળ કરી છે. ૧૯૧૩માં, ગાંધીજીની અસરમાં આવ્યા તે પહેલાં, તેમણે આવા નિર્ણય કર્યાં તે તેમની મૌલિકતા અને અનુકંપાનું ઉદાહરણ છે.

#### ગાંધીજ અને પંહિતજ

પંડિતજી ગાંધીજી આવ્યા કે તરત તેમને મળેલા. કાશીમાં રાષ્ટ્રવાદી સાહિત્ય એ નિયમિત સાંભળતા. ગાંધીજીની આફ્રિકાની પ્રવૃત્તિથી પંડિતજી સારી રીતે વાકેક હતા. આફ્રિકાથી ગાંધીજી અમદાવાદમાં આવ્યા ત્યારે તેમનું ભવ્ય સ્વાગત થયું તેના મેળાવડામાં પંડિતજી ગયા હતા. ગાંધીજીએ આશ્રમ સ્થાપ્યા ત્યારે પંડિતજીએ ત્યાં જવા-આવવાનું શરૂ કર્યું અને સાંજની પ્રાર્થના પછી ગાંધીજી કરવા જતા ત્યારે તેમની સાથે તેઓ ચાલતાં ચર્ચા પણ કરતા. પછી તે ગાંધીજીના આશ્રમમાં રહેવા ગયા. આવી કર્મભૂમિમાં અંધત્વને કારણે માત્ર વિદ્યાસાધના કરવી તે તેમને અસદ્ય લાગ્યું. પહેલા જ દિવસે દળવાનું કામ માગ્યું. તેમણે કદી દળ્યું ન હતું એટલે ગાંધીજીએ નક્કી કર્યું કે એમને પાતાની સાથે ઘંટી પર બેસાડવા.

દાયકાઓ પછી ગાંધીજીની ઝીણાસાહેબ સાથેની મંત્રણાએ વખતે જ્યારે ગાંધીજીના નિમંત્રણથી પંડિતજી તેમને મળવા ગયા ત્યારે આ બે મહામાનવા વચ્ચે જે વાર્તાલાપ થયા તે વિશે વિગતે લખવાતું અહીં શકય નથી. પણ મને બરાબર યાદ છે કે ગાંધીજીએ આ મુલા- કાતમાં સુખલાલજીની ઘંટી દળવાની આવડતની મજાક કરેલી:

"સુખલાલભાઈ, તમે તેા એ વખતે પાચા હતા. દળતાં દળતાં તમારા હાથમાં ફાેડલા પડી ગયા! તમે વિદ્વાન માેટા, પણ દળવાનું તાે મે તમને શિખવાડસું." ઉત્તરાત્તર ગાંધીજી અને પંડિતજીના સંબંધ વધતા ચાલ્યા. ગૂજરાત વિદ્યાપીઠની સ્થાપના થઈ ત્યારે ભારતીય વિદ્યાનું એક કેન્દ્ર પણ તેમાં સ્થપાયું. એ પુરાતત્ત્વમંદિરમાં પંડિતજી એક અધ્યાપક અને સંશાધક તરીકે જોડાયા. હિંદુ, બૌદ્ધ અને જૈન પરંપરાના આજ સુધીના સમથે વિદ્યાના પુરાતત્ત્વમંદિરમાં સંશાધન કરતા. આ વિદ્યારત્નાના પંડિતજી આગેવાન હતા.

#### લેખનસાધના

પંડિતજીએ લખવાની શરૂઆત કરી તેની પાછળ પણ માનવ-પુરુષાર્થની ખાંયા ચડાવેલી ચેતના હતી. પંડિતજીના એક સાધુ મિત્રે તેમના વિદ્યા-સાથી વજલાલજીને કહ્યું: "તમે હિંદીમાં સારું લખી શકા છે৷ એટલે હિંદી જૈન સાહિત્ય તમે તૈયાર કરા. સુખલાલજી પાતાની અવસ્થા પ્રમાણે લખવા અસમર્થ છે તા તેઓ ભલે ભણાવવા આદિનું કામ કરે." પંડિતજીને આ સાંભળી 'ચાનક ચડી.' ખનારસના ગંગાતટે ધર્મશાળામાં મકાન પસંદ કર્યું. ગાંધીજીના આશ્રમમાં જે સાદગી જોઈ હતી તેવું જીવન જીવવાનું નક્કી કર્યું. શરીરશ્રમ માટે ગંગામાં તરતા અને ઘંટીએ લાટ દળતા.

પંડિતજીએ હિંદી ભાષાના શિષ્ટ ગ્રંથા વાંચવા માંડ્યા અને યશાવિજયજીના 'જ્ઞાનસાર'ના અનુવાદ કર્યો. તેમની લખવાની નેમ પહેલેથી ઊચી હતી. સવારે લખે, ખપારે એ લખાવેલું સાંભળે, એ જ ખપારે સુધારે. ફરી વાર લખે. ખીજે દિવસે ફરી વાર વાંચે. લખાણ ન ગમે એટલે લખેલું ખધું ગંગાજળમાં પધરાવી દે. કેંાઈ વાર લખાણ ગમ્યું હાય તાપણ ખીજે દિવસે નવા વિચારા અને નવી શૈલી સ્તું એટલે તે લખાણ પણ ગંગાજળ-શરણ થાય. મને આ દિવસાની વાત કરતાં એક વાર પંડિતજીએ કહેલું:

"આમ એાછામાં એાછાં એકાદ હજાર પાનાં મેં ગંગામાં પધરાવી દીધાં હશે."

આ સાહિત્ય-પુરુષાર્થનું પરિણામ એ આવ્યું કે 'જ્ઞાનસાર'ના એમના હિંદી અનુવાદ ગુજરાતી અને મરાઠી કરતાં ઊચી કક્ષાના છે એમ વિદ્વાનાએ કહ્યું. આ પછી પંડિતજીએ બીજા પ્રાચીન ચંચાના સંપાદન અને અનુવાદનું કામ કરવા માંડયું. ગાંધીજીએ વિદ્યાપીઠમાં પુરાતત્ત્વ-મંદિરની સ્થાપના કરી તેના આચાર્થપદે મુનિશ્રી જિન-વિજયજી નિમાયા. જિનવિજયજીએ ભારતભરના વિદ્વાનો એકઠા કરવા માંડયા. ૧૯૨૨માં પંડિતજી વિદ્યાપીઠમાં અધ્યાપક અને સંશાધક તરીકે જોડાયા. અહીં આચાર્ય ધર્માનંદ કૌસમ્બી સાથે બીદ્ધ સાહિત્યનું એટલું ઊંડું અધ્યયન કર્યું કે તેમની બીદ્ધ ધર્મ વિશેની જિજ્ઞાસા તૃપ્ત થઈ. પછી તેા લગભગ આખું જીવન તેમણે જૈન અને બીદ્ધ મંતવ્યા સાથે બીજા ધર્મોનાં મંતવ્યાની તુલના કર્યે રાખી અને તેના લપર અનેક ચંથા લખ્યા.

## સન્મતિતર્ક

ઈ. સ. ૧૯૨૦ની શરૂઆતમાં તેમણે તેમની અમર કૃતિ 'સન્મતિતર્ક'ના સંપાદનનું કાર્ય હાથમાં લીધેલું, પણ તેનું ખરું કામ તેમણે ગૂજરાત વિદ્યાપીઠમાં જઈ ને કર્યું. એકધારું લગભગ નવ વર્ષ તેમણે રાતદિવસ જોયા વિના 'સન્મતિતર્ક'નું કામ કર્યે રાખ્યું. સિદ્ધસેન દિવાકરનું 'સન્મતિતર્ક' ભારતીય દર્શનશાસ્ત્રના એક સંદર્ભગ્રંથ છે. ભારતમાં ખારમી સદી સુધી જે તત્ત્વજ્ઞાનના વિકાસ થયા તેની ચર્ચા અને તુલના આ ગ્રંથમાં કરવામાં આવી છે. અહીં દર્શનના એક એક વાદને લઈ તેની માર્મિક સમીક્ષા કરવામાં આવી છે. સિદ્ધસેન દિવાકર પાતાના એક નવા વાદ રજ્ કરે છે. તે આ છે: કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શન વચ્ચે કાેઈ ભેદ ન માનવા. 'સન્મતિતર્ક'નું સંપાદન એક વિરાટ વિદ્યાકાર્ય હતું. ભાંડારકર ઇન્સ્ટિટ્યૂર્ટે મહા<mark>ભારતના સંપાદનનું કાર્ય</mark> કર્યું. ભાંડારકર ઇન્સ્ટિટચૂટને આ કાર્ય કરવા માટે સરકારી તથા પ્રજાકીય મદદ મળી હતી. દેશવિદેશના વિદ્વાનાએ આ કાર્યમાં સહકાર આપ્યા હતા. પણ પંડિતજી પાસે તા વિદ્યાપીઠમાં એકમાત્ર સહાયક પંડિત બેચરદાસજ જ હતા.

'સન્મતિતર્ક'ના સંપાદન માટે પંડિતજીએ એાગલુત્રીસ હસ્તપ્રતા એકત્ર કરી અને તેનું જે રીતે સંપાદન કર્યું તેથી ભારતના અને પરદેશના વિદ્વાનાને તેમણે ચકિત કર્યા. પૌરાણિક સાહિત્યમાં મહાભારતનું સંપાદન જેમ મહત્ત્વનું છે તેમ ભારતીય દર્શનશાસ્ત્રમાં 'સન્મતિતર્ક'નું સુખલાલજીનું સંપાદન એક વિરલ ઘટના ગણાય છે. પંહિતજએ 'સન્મતિ-તર્ક'નું સંપાદન કર્યું તે પહેલાં ભારતીય દર્શનના એક પણ ગ્રંથ આ રીતે સંપાદિત થયા ન હતા. આ પછી પણ ભારતીય તત્ત્વવિદ્યાના ગ્રંથતું સંપાદન આટલી વિદ્વત્તાથી કાઈએ કર્યું નથી. જ્યારે પંહિતજએ એક દસકાની તપશ્ચર્યા પછી આ કામ પૂરું કર્યું ત્યારે ગાંધીજએ કહ્યું કે પંહિતજએ હવે થાંડા સમય આરામ કરવા જેઈએ.

'સન્મતિતર્ક'ના સંપાદનનું કામ પૂરું થયું અને ગાંધીજીએ ૧૯૩૦ની દાંડીકૃચ દ્વારા સત્યાગ્રહ શરૂ કર્યો. વિદ્યાપીઠ બંધ કરવામાં આવી. આચાર્ય આનંદશંકર ધ્રુવ તે વખતે બનારસ હિંદુ યુનિવર્સિટીના કુલપતિ હતા. તેમના આગ્રહથી પંડિતજી ૧૯૩૩માં બનારસ યુનિવર્સિટીમાં અધ્યાપક તરીકે જોડાયા. અનારસ યુનિવર્સિટીમાં અગિયાર વર્ષ રહ્યા. બનારસ યુનિવર્સિટીમાં પંડિતજીએ અધ્યયનતું અને ખાસ કરીને વિદ્યાર્થીએા તૈયાર કરવાનું કાર્ય કર્યું. આ દરમિયાન તેમણે હેમચંદ્રાચાર્યતું 'પ્રમાણમીમાંસા' વગેરે ચારેક તત્ત્વજ્ઞાનનાં પુસ્તકાે પ્રસિદ્ધ કર્યાં. ૧૯૪૪માં અનારસ યુનિવર્સિટીમાંથી તે નિવૃત્ત થયા. થેાડા સમ<mark>ય</mark> મુંબઇના ભારતીય વિદ્યાભવનમાં તેમના પરમ મિત્ર આચાર્ય જિનવિજયજી સાથે રહ્યા. ત્યાં થાેડા સમય રહી અમદાવાદમાં ગુજરાત વિદ્યાભવન સંચાલિત ભાે. જે. વિદ્યાભવનમાં માનદ અધ્યાપક તરીકે રહી વિદ્યાર્થીઓને માર્ગદર્શન આપવા લાગ્યા.

#### **क्षारतीय तत्त्वविद्या**

પંડિતજી આમ તો ચાસઠ વર્ષની ઉમરે અનારસમાંથી નિવૃત્ત થયા પણ તેમની સાહિત્યપ્રવૃત્તિ સતત ચાલુ રહી. ૧૯૫૬માં તેમનું 'અધ્યાત્મવિચારણા' પ્રસિદ્ધ થયું. હિંદુ, બૌદ્ધ અને જૈન એ ત્રણે પરંપરામાં આત્માના પરમપદ પામવાના માર્ગ તાત્ત્વિક રીતે એક જ છે એ વિષયનું તેમણે આ ચંથમાં પ્રતિપાદન કર્યું. ભારતીય દર્શનશાસ્ત્રનું આવું સમન્વયપ્રધાન પુસ્તક હજી સુધી લખાયું નથી.

૧૯૫૭માં 'ભારતીય તત્ત્વવિદ્યા' પ્રગટ થયું. જીવ, જગત અને ઇશ્વર વિશે ભારતીય દર્શનવિચારણાની અહીં સમન્વયપ્રધાન સમીક્ષા કરવામાં આવી છે. ઇતિહાસ અને તુલના — એ બન્ને દિલ્ટએ પંડિતજીએ સ્ત્રાત્મક શૈલીમાં આ ગ્રંથ લખ્યા છે. કદાચ આ પુસ્તક પંડિતજીની દાર્શનિક સાધનાનું શ્રેષ્ઠ અર્પણ છે. ૧૯૫૯માં મુંબઈ યુનિવર્સિટીના ઉપક્રમે ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનની સમન્વયદિલ્ટના પાષક આચાર્ય હરિભદ્ર ઉપર વ્યાખ્યાના આપ્યાં અને ૧૯૬૧માં 'સમદર્શી આચાર્ય હરિભદ્ર' નામે ગ્રંથ પ્રગટ થયા.

પંડિતજીને પંચાતેર વર્ષ પૂરાં થયાં તેની ઉજવણી કરવા માટે ભારતના અગ્રગણ્ય નાગરિકાએ પંડિત સુખલાલજી સન્માન સમિતિ રચી. ૧૯૫૭માં આ સમિતિએ તેમનું જાહેર સન્માન કર્યું. શ્રી મારારજીભાઈ દેસાઈ સન્માન સમારંભના સ્વાગત પ્રમુખ હતા. ડા. રાધાકૃષ્ણન સભાના પ્રમુખ હતા અને કાકાસાહેબ કાલેલકર એક મુખ્ય વક્તા હતા. દેશભરના વિદ્વાના અને સંસ્કારપુરુષા મુંબઈમાં એકઠા થયા હતા. મુંબઈ યુનિવર્સિટીના કૉન્વાેકેશન હૉલમાં થયેલા આ સમારંભ એક અનન્ય સાંસ્કારિક ઘટના બની ગયા. ડૉ. રાધાકૃષ્ણને એમના ઉષ્માભર્યા વ્યાપ્યાનમાં પંડિતજને ચેતનાપુરુષ કહ્યા. કાકાસાહેબ પંડિતજને 'ગાંધીયુગના દર્શનશાસ્ત્રી' તરીકે એાળખાવ્યા. આ સમારંભમાં પંડિતજીના લેખા અને વ્યાપ્યાનાના સંગ્રહ 'દર્શન અને ચિંતન'નું ડૉ. રાધાકૃષ્ણને પ્રકાશન કર્યું. પંડિતજીની સમન્વયકારી અને મનુષ્યલક્ષી ફિલસફીના નિચાડ આ શ્રંથામાં પાનેપાને જોવા મળે છે.

# વિરાટ પ્રકરણ પૂરું થયું

પંહિતજને ૧૯૫૭માં ગુજરાત યુનિવર્સિટીએ, ૧૯૬૭માં સરદાર પટેલ યુનિવર્સિટીએ અને ૧૯૭૩માં સૌરાષ્ટ્ર યુનિવર્સિટીએ માનદ ડેમ્ક્ટરેટની પદવીથી નવાજ્યા. સાહિત્ય અકાદમીએ 'દર્શન અને ચિંતન'ને ૧૯૫૮નું અકાદમી પારિત્રોષિક આપ્યું. પંહિતજી લાંભું આયુષ્ય જીવ્યા અને જીવનની પળેપળના એમણે હિસાબ આપ્યા. ૧૯૭૮ના માર્ચની બીજી તારીએ ટૂંકી માંદગી બાદ પંહિતજીનું સત્તાણુ વર્ષની ઉંમરે અમદાવાદમાં અવસાન થયું. તેમની સ્મશાનયાત્રા પણ વિદ્યાયાત્રા બની ગઈ. ગુજરાતના અથગણ્ય વિદ્યાના, કવિએા, લેખકા અને અધ્યાપકાએ શ્રી રસિકલાલ છાટાલાલ પરીખના પ્રમુખપદ નીચે કૃતજ્ઞતાની અંજલિ આપી. ભારતીય દર્શનશાસ્ત્રનું એક વિરાટ પ્રકરણ પૂર્ય થયું.

પંડિતજીએ ભારતના અને દુનિયાના ધર્મોની તુલના કરી એવા સાર કાઢ્યો કે ધર્મ એટલે —

> "જીવનમાંથી મેલ અને નખળાઈ દ્વર કરવી અને તેને સ્થાને સર્વાંગી સ્વચ્છતા તેમ જ સામંજસ્યપૂર્ણ ખળ આષ્યું એ જ જીવનની સાચી સંસ્કૃતિ છે. આ જ વસ્તુ પ્રાચીનકાળથી દરેક દેશ અને જાતિમાં ધર્મને નામે પ્રસિદ્ધ છે."

તા ધર્મનું નામ સુખ ઉપજાવનારું કેમ થઇ પડ્યું છે ? તત્ત્વજ્ઞાન એ નકામી કલ્પનાએામાં કેમ ખપવા લાગ્યું છે ? પંડિતજીએ કહ્યું :

> "એના ઉત્તર ધર્મગુરુ, ધર્મશિક્ષણ અને ધર્મ-સંસ્થાઓની જડતા તેમ જ નિષ્ક્રિયતામાંથી મળી જાય છે. ધર્મ કે તત્ત્વજ્ઞાન પાતે તો જીવનની સર્વવ્યાપી સૌરભ છે. એમાંથી આવતી દુર્ગંધ એ તેના દાંભિક ઠેકેદારાને લીધે છે. જેમ કાચું અન્ન અજી કરે અને વાસી કે સડેલું અન્ન દુર્ગંધ ફેંકે તેથી ભાજન-માત્ર ત્યાજય અનતું નથી અને જેમ તાજા અને પાષક અન્ન વિના જીવન ચાલતું જ નથી, તેમ જડતા-પાષક ધર્મનું કલેવર ત્યાજય છતાં સાચી સંસ્કૃતિ વિના માનવતા કે રાષ્ટ્રીયતા નથી સરજાતી કે નથી ટકતી."

પંડિતજીએ એમ વારંવાર સમજવ્યું કે ગાંધીજીતું જીવન અને વિચાર ભારતીય સંસ્કૃતિતું જીવંત પ્રતીક છે. આપણે કેવું જીવન જીવવું નેઈએ ? એના જવાબમાં તેઓ ગાંધીજીના જીવનનું વર્ષન કરતા :

"ભાપુજનું માનસિક બંધારણ સાવ જુદા પ્રકારનું હતું. તેઓ બીજા હરકાઈના દુ:ખને પાતાના અંગત દુ:ખની જેમ જ પચાવી શકતા નહીં. તેથી તેઓ હરકાઈ દુ:ખીનું દુ:ખ જેતા, તેનું કારણ શાધતા, તેને નિવારવાના ઇલાજો શાધતા અને તે ઇલાજોને અમલી રૂપ આપવા તથા અપાવવા એટલા બધા ઉત્ર પ્રયત્ન કરતા અને એટલી ઉત્ર તાલાવેલી સેવતા કે એને લીધે તેમનું સમય જીવન અનેક વાર હાડમાં મુકાતું હાય એમ લાગતું."

પંડિતજી હાડથી ગાંધીવાદી તત્ત્વજ્ઞાની હતા. તડે જોડ વિનાની તાર્કિકતા અને મનુષ્યપ્રેમ એમના તત્ત્વજ્ઞાનના હાર્દમાં હતાં. જૈન મુનિએા, બૌદ્ધ સાધુએા અને સનાતની પ્રાહ્મણવાદ સામેની પંડિત સુખલાલજીની લડત ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનના સમન્વયકારી પુનર્અર્થઘટન પર મંડિત હતી. પંડિતજી એમ માનતા કે વિશ્વના તમામ મુખ્ય ધર્મોના પરિશીલન અને અધ્યયન વિના ભારતીય તત્ત્વજ્ઞાનને પામી શકાય નહીં. જગતના જુદા જુદા ધર્મોના ઉપદેશાના તાણાવાણા ગૂંથીને સુખલાલજીએ વિશ્વધર્મને મુલાયમ અને ટકાઉ પાત બહ્યું.

પંહિતજીના તર્કઅદ્ધ, અનુકંપાશીલ અને બૌદ્ધિક પુરુષાર્થના પ્રતાપે ગાંધીમાર્ગને જાગતિક ધર્મોનું અધિકાર- પૂર્વકતું પીઠળળ સાંપડ્યું. ગાંધીમાર્ગ એ સર્વ ધર્મોના ક્રિયાશીલ અર્ક છે એમ સમજાવવા માટે પંડિતજીએ કહ્યું :

> "વ્યક્તિની અધી શક્તિએા, સિદ્ધિએા અને પ્રવૃત્તિએા એકમાત્ર સામાજિક કલ્યાજ્ઞની દિશામાં જ યાજાય ત્યારે જ ધર્મ યા સંસ્કૃતિ ચરિતાર્થ થાય છે."

## માનવચિત્તના સુક્તિદાતા

૧૯૭૬માં એક અમેરિકન જુવાન મારી સાથે રહેતા હતા. તે સાંઈબાળાના ભક્ત હતા. સાંઈબાબાના ચમતકારાથી તે પ્રભાવિત થયા હતા. આ અરસામાં મારે અમદાવાદ જવાનું થયું ત્યારે એ પણ મારી સાથે આવ્યા. તેના મનમાં એક પ્રશ્ન વારંવાર ઊઠતા હતા: ચમતકાર શું છે? પંડિતજીને હું મળવા ગયા ત્યારે આ અમેરિકન જુવાન પણ મારી સાથે આવ્યા. તેણે શ્રી સાંઇખાબા વિશે વાત કરી. ભારતીય સંસ્કૃતિ એ ખરી રીતે તેા સમન્વયની સંસ્કૃતિ છે. અહીંયાં બધા ધર્મપ્રવાહા આવ્યા અને ભારતીય-તામાં ભળી ગયા. આ મુદ્દો પંહિતજીએ સમજાવ્યા. પણ પેલા જુવાનને તેા ચમતકાર વિશે જાણવું હતું. પંડિતછ-એ એને કહ્યું કે માનવજાતની સેવામાં ઉપયાગી થવું એ જ જીવન અને ધર્મના મર્મ છે. પંડિતજીએ એને એમ સમજાવ્યું કે જેનું ચિત્ત મુક્ત છે, જેણે કાઈ વાદ કે સંપ્રદાયની કંડી ખાંધી નથી તે માણસ ચમતકારાની ચિંતા કરતાે નથી. ચમત્કાર તાે માણુસ પાતે જ છે. લાખા વર્ષથી માણસે અનેક શક્તિએા કેળવી અને એ શક્તિ માણુસ વારસામાં મૂકી ગયા. માનવજાતે જાણે જ્ઞાનની હજારા વર્ષ જૂની વિશ્વબૅન્ક ઊભી કરી દીધી. પેલા ભાઈએ તા ચમતકાર વિશે સંદેશા માગ્યા. પંડિતજીએ આ સંદેશા લખાવ્યા:

"હું પાતે ચમત્કારની ચર્ચામાં પડતા નથી, કારણ કે એથી ચિત્ત બંધાઈ જાય છે. આમાં ચમત્કાર સાચા કે ખાટા છે એ પ્રશ્ન નથી. પ્રશ્ન ચિત્તને મુક્ત રાખવાના છે. ચિત્તને સમજણપૂર્વક વિવેકથી મુક્ત રાખી શકાય તા બધું જ કાંઈ આવી મળે છે. અને જો ખરેખર ચમત્કાર જોવા અને સમજવા હાય તા એ આપણી પાતાની જાતમાં જ છે.

"કેમ કે હજરા અને લાખા વર્ષ થયાં જે માનવજાતે આચારવિચારને કેળવ્યા છે અને વિક-સાવ્યા છે તે આપણે જ જાણી શકીએ છીએ અને શક્તિ કેળવીએ તો તે લાખા માણસા સુધી પહોંચાડી પણ શકીએ છીએ. આ સિવાય આપણે પાતે પણ પાતાને વિકસાવવા ઉપરાંત બીજાને પણ વિકાસમાં મદદ કરી શકીએ છીએ અને તે વારસા ચાલુ રાખી શકીએ છીએ. આ કાંઈ જેવાતેવા ચમતકાર છે? અને આથી વધારે બીજો માટા કાંઈ ચમતકાર સાલ રાખી તેને ગહનતાની તાલીમ આપવી એ જ મારે મન ચમતકાર છે."

પંડિત સુખલાલજીને હું જેતો ત્યારે સોંક્રેટિસ મારા મનમાં ઝખડી જતા. સંત અને ફિલસૂકનું આવું મિલન જવલ્લે જ જેવા મળે છે. તેમનું ચિત્ત આકાશ જેવું વિશાળ અને નીતર્યાં જળ જેવું સ્વચ્છ હતું. તેમના મનને કાેઈ લોકિક તૃષ્ણાના વળગાડ ન હતા. તે તા અનુકંપા-શીલ ચેતનાના પ્રદેશમાં વિહરતા. આથી તેઓ વિચારમાં અને કર્મમાં તદ્દન નીડર હતા. ખેત્રણ જોડ કપડાં અને ગણ્યાંગાંઠયાં પુસ્તકા સિવાય તેમની પાસે કાેઈ દુન્યવી મિલકત ન હતી. તેમનું પાતીકું ઘર ન હતું. તેમના મિત્રા અને પ્રશંસકા તેમના માટે અલગ ઘર ખાંધવાના પ્રસ્તાવ મૂકતા ત્યારે સુખલાલજી કહેતા: "હું જ્યાં બેસું ત્યાં માકું ઘર."

સોંક્રેટિસની માકક સુખલાલજી પણ તરુણામાં વિશેષ પ્રિય હતા. તેમણે સંખ્યાબંધ યુવકયુવતીઓને ભણાવ્યાં હતાં. આ બધાં આજે શિક્ષણના ક્ષેત્રે મહત્ત્વનાં સ્થાન શાભાવી રહ્યાં છે. પંડિતજીએ એક પણ પુસ્તક લખ્યું ન હાત અને માત્ર વિદ્યાપીઠામાં અધ્યાપન કર્યું હાત તાપણ તેમનું નામ આધુનિક ભારતના એક મહાન શિક્ષક તરીકે આપણા સાંસ્કૃતિક ઇતિહાસમાં અંકાઈ જાત.

સુખલાલજ ચિત્તને મુક્ત રાખવામાં માનતા હતા. પંડિતજી કહેતા કે માનવચિત્તને સ્વતંત્ર અને મુક્ત રાખવું એ સૌથી માટે ચમત્કાર છે. પંડિત સુખલાલજીના જીવનની સિદ્ધિ એ છે કે તેમણે પાતાના દેશજનાનાં ચિત્તને મુક્ત કરવાની પ્રક્રિયામાં અનન્ય કાળા આપ્યા.

# પંડિત સુખલાલજનાં મહત્ત્વનાં પુસ્તકાે

- આત્માનુશાસ્તિકુલ ઇ: મૂળ પ્રાકૃતના ગુજરાતી અનુવાદ; ૧૯૧૪-૧૫ કર્મચંચ: ભાગ ૧થી ૪: દેવેન્દ્રકૃત મૂળ પ્રાકૃત—હિન્દી અનુવાદ, (આત્માનંદ જૈન પુસ્તક પ્રચારક મંડળ, આગ્રા) ૧૯૧૭-૨૦
- ફંડક : મૂળ પ્રાકૃતના હિન્દીમાં સાર (આત્માન'દ જૈન પુસ્તક પ્રચારક મંડળ, આગ્રા) ૧૯૨૧.
- ખંચપ્રતિક્રમણ: મૂળ પ્રાકૃત, હિન્દી અનુવાદ (આત્માન'દ જૈન પુસ્તક પ્રચારક મડળ, આગ્રા); ૧૯૨૧.
- ૮. ચાગદર્શન : પાતંજલ યાગસ્ત્રવૃત્તિ, હપા. યરોાવિજયછકૃત હરિ-ભદ્રકૃત યાગવિશિકા. મૂળ પ્રાકૃત–સંસ્કૃત દીકાના હિન્દી સાર (આત્માન દ જેન પુસ્તક પ્રચારક મંડળ, આગ્રા); ૧૯૨૨
- e. સન્મતિતર્ક: સિલ્દરોન દિવાકરકૃત મૃળ પ્રાકૃતની અભયદેવસ્રિકૃત દીકા-નાદમહાણ વ ભાગ ૧થી ૫, ગુજરાતી વિવેચન, ભાગ છઠ્ઠો. (ગુજરાત વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદ); ૧૯૨૫-૩૨. છઠ્ઠા ભાગના અંગ્રેજી અનુવાદ (જૈન શ્વેતામ્બર કૅાન્ફરન્સ); ૧૯૪૦. છઠ્ઠી ભાગ પંડિત બેચરદાસજીના સહકારમાં. છઠ્ઠા ભાગનું હિન્દી પણ પ્રકાશિત થયું છે.
- ૧૦. જૈત દબ્ટિએ પ્રક્ષચર્યવિચાર : પંડિત બેચરદાસજીના સહકારમાં.
- ૧૧. ન્યા**યાવતાર** : સિદ્ધસેન દિવાકરકૃતનાે ગુજરાતી *અ*નુવાદ (જૈન સાહિત્ય સંશાેધક); ૧૯૨૭
- ૧૨. **આધ્યાત્મિક વિકાસક્રમ :** ગુજરાતી લેખા. (શં**લુલાલ જ. શાહ,** અમદાવાદ); ૧૯૨૭
- ૧૩. **તત્ત્રાર્થસૂત્ર :** ઉમાસ્ત્રાતિકૃતનું ગુજરાતી વિવેચન. (ગૂજરાત વિદ્યાપીઠ, અમદાવાદ) ૧૯૩૦, ૧૯૪૦, ૧૯૪૯, ૧૯૭૭.

હિન્દી અનુવાદ (આત્માનંદ જન્મશતાબ્દી સ્મારક શ્ર'થમાળા, મુંખઇ) ૧૯૩૯.

(જૈન સંસ્કૃતિ સંશોધન મંડળ, ખનારસ), ૧૯૫૨ (પાર્શ્વનાથ વિદ્યાશ્રમ, ખનારસ) ૧૯૭૭.

અંગ્રેજી અનુવાદ (લા. દ. ભારતીય સ'સ્કૃતિ વિદ્યામંદિર, અમદાવાદ) ૧૯૭૪.

- ૧૪. જૈન તર્કભાષા : ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીકૃતનું સ'માદન (સિ'ધી જૈન ગ્ર'થમાળા, મુંબઇ) ૧૯૩૮.
- ૧૫. પ્રમાણુ**ત્રીમાંસા** : હેમચંદ્રકૃતનું સંપાદન. (સિંધી જૈન શ્ર'થમાળા મુંબઇ) ૧૯૩૯.
- ૧૬. જ્ઞાનબિન્દુ : ઉપા. ચશોવિજચછકૃત ગ્ર'થનું સ'પાદન (સિ'ધી જૈન ગ્ર'થમાળા, મુંબઇ) ૧૯૪૦.
- ૧૭. **તત્ત્વો ૫૫લવસિં**હ : જયરાશીકૃતનું સપાદન (ગાયકવાડ એારિએન્ટલ સિરીઝ, વડાદરા) ૧૯૪૦.
- ૧૮. વે**દવાદદ્વાત્રિશિકા** : સિદ્ધસેન દિવાકરકૃતનું સંપાદન-વિવેચન, **ગુજરા**તી. (ભારતીય વિદ્યાભવન, મુંબઇ)
  - હિન્દી અનુવાદ 'ભારતીય વિદ્યાપત્રિકા'ના (સધી સ્મારક અ'કમાં; ૧૯૪૬.
- ૧૯. નિર્ગ્રન્થ સંપ્રદાય : (ર્જૈન સંસ્કૃતિ સંશોધન મડળ, બનારસ); ૧૯૪૭
- રું. હેતુબિન્દુટી કા : ધર્મકાર્તિકૃત હેતુબિન્દુના અર્થંટરીકા અને દુર્વેકમિશ્રકૃત અતુરીકા સાથે સ'પાદન (ગાયકવાડ એારિએન્ટલ સિરીઝ, વડાદરા) ૧૯૪૯.
- ર૧, <mark>ધર્મ ઔર સમાજ :</mark> હિન્દી નિબંધો (હિન્દી શ્ર'થ રત્નાકર, મુંબઇ) ૧૯૫૧.
- રર. અધ્યાત્મવિચારણા : ગુજરાતી. (ગુજરાત વિધાસભા, અમદાવાદ) હિન્દી અનુવાદ. (ગુજરાત વિદ્યાસભા, અમદાવાદ) ૧૯૫૬.
- ર૩. **ભારતીય** ૃતત્ત્વવિદ્યા : ગુજરાતી. (મ. સ. યુનિવર્સિટી, વડાદરા). ૧૯૫૭.
  - હિન્દી અનુવાદ. (જ્ઞાનાદય ટ્રસ્ટ, અમદાવાદ). ૧૯૭૧ અ'ગ્રેજી અનુવાદ 'Indian Philosophy' (ક્ષા. દ. ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર અમદાવાદ) ૧૯૭૭.
- ર૪. **દર્શન અને ચિતન ભાગ ૧-૨ :** ગુજરાતી નિબંધા. (પંડિત સુખ-લાલજી સન્માન સમિતિ, અમદાવાદ) ૧૯૫૭.
- રપ, **દર્શન ઔર ચિતન** : હિન્દી લેખસ'ગ્રહ (પંડિત **સુખલાલ**જી સન્માન સમિતિ અમદાવાદ) ૧૯૫૭

- રક. સમદર્શી આચાર્ય હરિભદ્ર : ગુજરાતી (મુંબઇ યુનિવર્સિટી); ૧૯૬૧. હિન્દી અનુવાદ (રાજસ્થાન પ્રાચ્ચવિદ્યા પ્રતિષ્ઠાન, જોધપુર) ૧૯૬૬.
- રહ. Advanced Studies in Indian Logic and Metaphysics: (Published by Indian Studies-Past and Present, Calcutta). પ્રમાણમામાંસાની પ્રસ્તાવના અને હિન્દી દિપ્પણના અંગ્રેજી અનુવાદ; ૧૯૬૧.

#### હવે પછી

ર૮. માર્કુ જીવનવૃત્ત : (પરિચય દ્રસ્ટ, મુંબઇ)

**ર૯. દર્શન અને ચિંતન : ભાગ ત્રીજો :** (પરિચય ટ્રસ્ટ, મુંખઇ)

# પંડિત સુખલાલજી વિષે

પ્રજ્ઞાચક્ષુ પંડિત સુખલાલછ : દલસુખભાઈ માલવિષ્યા. (કુમકુમ પ્રકાશન, અમદાત્રાદ; ૧૯૭૭)

યુષ્યશ્લોક પંડિતજી : મૃદુલા પ્ર. મહેતા. (સર્વોદય સહકારી પ્રકાશન સ'ય લિ; આંબલા; ૧૯૭૯.)

# પરિચય પુસ્તિકા પ્રવૃત્તિ વર્ષ ૨૨(૧૯૮૦)ની પુસ્તિકાએા

૫૦૫ જયપ્રકાશ નારાયણ ૫૦૬ ભારતની આધુનિક ચિત્રકળા ૫૦૭ કરપ્યુદર શં છે? ૫૦૮ અકઘાનિસ્તાન પવ્ક પિત્તાશયનાં દંદો ૫૧૦ સૂર્યચહા પ૧૧ માતાનું દૂધ વધુ સાર્ં પ૧૨ હેમચંદ્રાચાર્ય પ૧૩ તમે તમારા દાક્તર છા પ૧૪ કંપુચિયા પુરુષ ફ્રિકેટ સ્કારના કામગીરી પવક લેસર શં છે? પ૧૭ ઝિસ્માઇવે પ૧૮ ભારતના કામદારસંધા પ૧૯ પાતાના ભૂમિ પર નિરાશ્ચિત પર૦ રાહિણી પર૧ શિક્ષણ અને આર્થિક વિકાસ પરર ઝામર પરુ એંગ્નેસ્ટી ઇન્ટરનેશનલ પર૪ ભારતીય સંગીતનાં ઘરાછાં પર ૫ પંડિત સુખલાલછ દ્રાહસ્ક્રી હરિજનાના સમસ્યા સર્યશક્તિ

નારાયણ દેસાઈ વર્ષા દાસ ચંદ્રકાન્ત શાહ राहित हवे ડા, માનુ ર, શાહ મનુભાઈ મહેતા ડા. ઉષા દેસાઈ રમણલાલ ચી. શાહ ડા. મહેરવાન ભમગરા અરૂણ ખાંડેકર આણંદજ ડાેસા અરુણકુમાર મ. દ્વે સુભાષચંદ્ર સરકાર હિમાંશ પટેલ વાડીલાલ ડગલી નાનાલાલ વસા વી. વી. સટ્ટ ડા, વીરેન્દ્ર ગાંધી એમ. એન. ગર્જર ખૂક દીવાનજી વાડીલાલ ડગલી હેક્ટર અ**લયવર્ધન** મારારજ દેસાર્ધ हिन्डर महात्मे

## છૂટક નકલ ૧ રૂપિયા

વાષિક લવાજમરૂ. ૨૦: પરદેશમાં રૂ. ૫૦: આજીવન લવાજમ રૂ. ૨૫૦

# પરિચય ટ્રસ્ટ

મહાતમા ગાંધી મેમારિયલ બિલ્ડિંગ, નેતાછ સુભાષ રાેડ, મુંભઇ-૪૦૦ ૦૦૨

#### વાડીલાલ ડગલી

વાડાલાલ જેચંદ ડગલીના જન્મ ૧૯૨૬ના નવેમ્બરની ૨૦મીએ ધંધુકા તાલુકાના રાજિદ ગામે થયા હતા. તેમણે પ્રાથમિક શિક્ષણ વેરાવળમાં અને માધ્યમિક રિક્ષણ અમદાવાદમાં ચી. ન. વિદ્યાવિહારમાં લીધું હતું. કાલેજનું શિક્ષણ મુખઈમાં લઈ ૧૯૪૮ના જૂનમાં તેમણે મુંબઈ યુનિવર્સિંડીના ખી.એ.ના ડિગ્રો મેળવા. આંગસ્ટમાં તેઓ



અમેરિકા ગયા અને યુનિવર્સિંડી ઑફ કૅલિફાર્નિયા(બર્કલી)માં આંતરરાષ્ટ્રીય રાજકારણ અને વેપારના અભ્યાસ કરી, 'ધ રેશિયલ દ્રાયેન્ગલ ઇન મલાયા' પર મહાનિબંધ લખી એમ. એ.ની ડિગ્રો મેળવી. અમેરિકાથી પછા કરી. તેઓ પ્રેસ ટ્રસ્ટ ઑફ ઇન્ડિયામાં જોડાયા. ત્યાર બાદ અગ્રેજી દૈનિક 'ઇન્ડિયન એક્સ્પ્રેસના ફાઇનેન્શિયલ એડિટર તથા સ્ટેટ બૅન્ક ઑફ ઇન્ડિયાના ચીફ ઑફિસર (ડેવલપમેન્ટ) તરીકે કામગીરી બજારી. હાલ તેઓ અગ્રેજી આર્થિક સાપ્તાહિક 'કામસ'ના તંત્રી તરીકે કામ કરે છે. શ્રા ડગલી પરિચ્ય ટ્રસ્ટના તથા વૉટર ટ્રસ્ટ ઑફ ઇન્ડિયાના સ્થાપક મેનેજિંગ ટ્રસ્ટી છે. તેઓ જનેલ ઑફ ઇન્ડિયાન ઇન્સ્ટિટ્યૂટ ઑફ ઇન્ડિયાના સ્થાપક મેનેજિંગ દ્રસ્ટી છે. તેઓ જનેલ ઑફ ધિ ઇન્ડિયન ઇન્સ્ટિટ્યૂટ ઑફ એન્કર્સના તંત્રી તરીકે માનદ્ સેવા આપે છે.

શ્રી ડગલીએ 'આ બધી યાજનાઓ શા માટે?', 'હવે સાેનું દેરા માટે', 'લડાઈનું અર્થશાસ્ત્ર', 'ગાંધીજીનું આર્થિક ચિંતન', 'આર્થિક દમારતના પાયા', 'આપણી કુદરતી સંપત્તિ', 'એઝરા પાઉન્ડ', 'સોલ્ઝેનિત્સિન', 'વિકાસ કાેના માટે?', 'ગગનવિહારી મહેતા', 'ગામડાંની ગુપ્ત બેકારી', 'અર્થતંત્રને શું થયું છે?' અને 'પાતાની ભૂમિ પર નિરાશ્રિત' એ પરિચય પુસ્તિકાઓ લખી છે. 'એાય ફેર હુમ' અને 'ઇન્ફ્લેશન—એ વે આઉટ' એમનાં પ્રકાશના છે. આ ઉપરાંત 'ફાઉન્ડેશન્સ ઑફ ઇન્ડિયન ઍગિકલ્ચર', 'ફાઇનેન્શિયલ ઇન્સ્ટિટ્યૂશન્સ ઑફ ઇન્ડિયા', 'ખાદી ઍન્ડ વિલેજ ઇન્ડસ્ટ્રીઝ ઇન હિ ઇન્ડિયન ઇકાેનામા' વગેરે ભારેક અર્થશાસ્ત્રના પ્રધાનું એમણે સ'પાદન કર્યું છે. 'શિયાળાની સવારના તડકાે' એ એમના નિબંધ- સ'ગ્રહ છે અને 'સહજ' એ એમના કાવ્યસગ્રંહ છે.

ફેપ્રુચારી ૧૯૭૮માં કેન્દ્ર સરકારે નામેલ 'કમિટી ઑન કન્ટ્રોલ એન્ડ સબ્સિડાઝ'ના ચૅરમૅન તરીકે એમણે કામગીરી બનાવી હતી.

૧૯૫૪ના નુલાઈમાં તેમણે ઇન્દિરા શાહ સાથે લગ્ન કર્યું છે. તેમને ત્રણ સંતાન છે: સિદ્ધાર્થ, રેખા અને મીરાં.