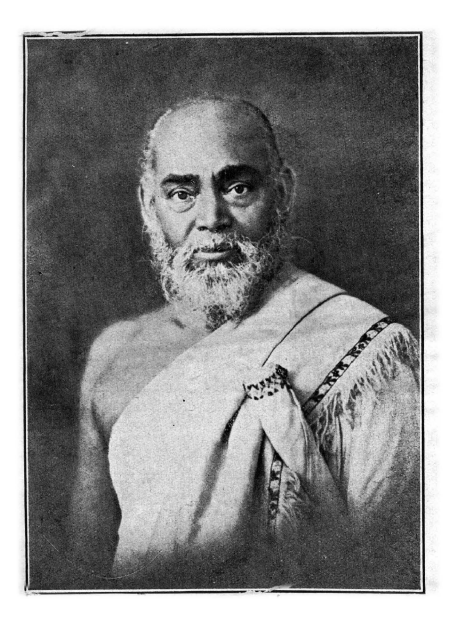


बडोदा, धी छहाणासित्र स्टीम प्रेसेम ८कर<u>ा छ</u> टिये छापकर प्रकट किया. ता. १-३-२४.



#### शास्त्रविशारद - जैनाचार्य श्रीविजयधर्मसूरि, ए. एम. ए. एस. बी.

# विषयसूची ।

1.-X-1

| ş          | प्रस्तावना ( मूळ लेखककी )                    |            |
|------------|----------------------------------------------|------------|
| २          | सहायक ग्रंथ-सूची                             |            |
| સ્         | उपोद्वात ( रा. न. पं. गौरीशंकर ओझा द्वारा वि | ळेखित )    |
| 8          | अनुवादका कथन                                 | ••••       |
| ۹          | प्रकरण पहिला; परिस्थिति                      | ···· ?     |
| Ę          | ,, दूसरा; सूरिपरिचय                          | २०         |
| છ          | ,, तीसरा सम्राट् परिचय                       | ···· ₹4    |
| ۲          | ,, चौथा; आमंत्रण                             | ७५         |
| ९          | " पाँचवाँ; प्रतिबोध                          | १०७        |
| १०         | ,, छठा; विशेष कार्य-सिद्धि                   | 588        |
| 88         | " सातवाँ; सूबेदारोंपर प्रमाव                 | १८१        |
| १२         | ,, आठवाँ; दीशादान                            | ···· 20E   |
| १३         | ,, नवाँ; शिष्यपुरिवार                        | २२८        |
| 88         | ,, ट्सवाँ; रोष पर्यटन                        | ···· ₹ € G |
| १९         | ,, ग्यारहवॉं; जीवनकी सार्थकता                | 70g        |
| १६         | ,, बारहवाँ; निर्वाण                          | २९१        |
| १७         | ,, तेरहवाँ; सम्राट्का रोषजीवन                | ₹09        |
| १८         | परिशिष्ट ( क ); फ़र्मान नं. १ का अनुवाद      | ૨૭૬        |
| १९         | ,, (ख); ,, नं.२,,,                           | ३७९        |
| २०         | ,, (ग); ,, नं. ३,,,                          | ३८२        |
| २१         | ,, (घ); ,, नं. ४ ,,                          | ३८७        |
| २२         | ,, (ङ); ,, नं. ५ ,,                          | ३९०        |
| २३         | ,, (च); ,, नं. ६ ,,                          | ३९३        |
| २४         | ,, ( छ ); पोर्टगीझ.पगादेश पिनहरोके दो        | । ५त्र ३९७ |
| ي ي د<br>ا | , " (ज); अकबरके समयके सिके                   | ****       |

## निवेदन ।

प्रस्तुत पुस्तकको छपकर तय्यार हुए करीब एक वर्ष हो गया, परन्तु कई अनिवार्य कारणोंसे हम जनताके करकमल्लोंमें यह पुस्तक उपस्थित करनेमें विलम्बित हुए । इसके लिये क्षमाप्रार्थी हैं।

हम चाहते थे कि-ऐसे उत्तम प्रंथमें कर्त्ताकी फोटू देकर उसके द्वारा कर्ताका परिचय पाठ होंसे करात्रें; परन्तु कर्त्ता मुनिवरने इसपर अपनी अनिच्छा प्रकटकर, अपने जिस गुरुदेवकी शीतल छायामें बैठकर-उनकी क्रुवासे इस प्रंथका निर्माण किया है, उन्हीं स्वर्गस्य आचार्थ श्रीविजवधर्मसूरोश्वरजी महारातका फोटू देनेकी सम्मति देनेसे उनका फोटू इस प्रंथमें दिया गया है।

पौष न. ५, वीर सं. २४<sup>८</sup> १ प्रकाशक. धर्म सं. २ } प्रकाशक.

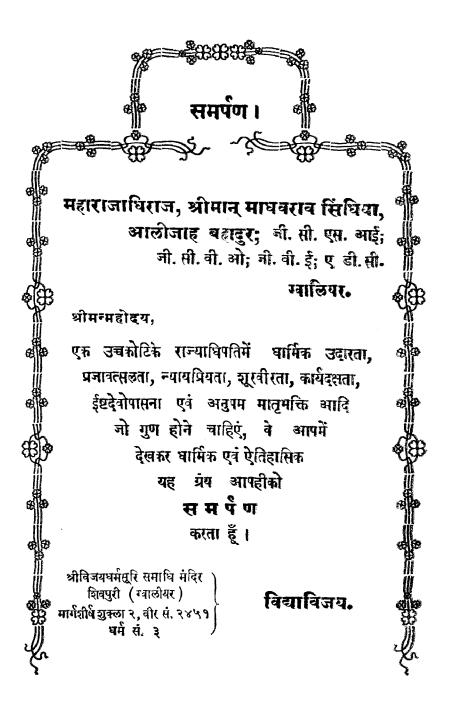
and a second second second second



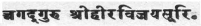
# महाराजाधिराज, श्रीमान् माधवराव सिंधिया, आलीजाह बहादुर.

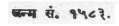
Jain Education International

www.jainelibrary.org











#### प्रस्तावना ।

जनसाधुआन गुजरसाहित्यकी सेवा सनत ज्यादा का हा इल बातको वर्तमानके सभी विद्वानोंने, अब स्वीकार कर छिया है। मगर देशसेवा करनेमें भी जैनसाधु किसीसे पीछे नहीं रहे हैं, इस बातसे प्रायः लोक अनान हैं । कलिकालसर्वज्ञ श्रीहेमचंद्राचार्य और ऐसे ही दूसरे अनेक जैनविद्वान् हो गये हैं कि जिनका सारा जीवन देश--करपाणके कार्योंमें ही व्यतीत हुआ था। यह बात, उनकी कार्यावळीका सक्ष्मदृष्टिसे निरीक्षण करनेपर, स्पष्टतया माळुम हो जाती है।वे दृढता-पूर्वक मानते थे कि-" देशकल्याणका आधार अधिकारियोंकी-सत्ताधारियोंकी अनुकूळतापर अवळम्बित है।" और इसी हिए उनका यह विश्वास था कि,-" छाखों मनुष्योंको **उपदेश** देनेसे जितना ळाभ होता है उतना ही ळाभ एक राजाको पति-बोध देनेसे होता है। " इस मन्तव्य और विश्वासहीके कारण वे मानापमानकी कुछ परवाह न करके भी राज-दर्नारमें जाते थे और राजामहाराजाओंको प्रतिनोध देते थे । कहाँ प्राचीन जैनाचार्योकी वह उदारता और कहाँ इस जीती-जागती बीसवीं सदीमें भी कुछ जैनसाधु-ओंकी संकोचवत्ति ?

प्राचीन समयमें देशकच्याणके काम करनेवाले अनेक जैनताधु हुए हैं । उन्हींमेंसे हीरविजयसूरि मी एक हैं । ये महात्मा सोल-हवीं बताब्दिमें हुए हैं । इन्होंने जैनसमाजहीको नहीं समस्त मारतको और मुख्यतया गुजरातको महान् कष्टोंसे बचानेका प्रयस्न किया है और अपने शुद्ध चारित्रबल्से उसमें सफल्रता पाई है । इस बातको बहुत ही कम लोग जानते हैं । थोडे बहुत जैन हीरविजयसूरिके

जावनसे परिचित हैं; मगर उन्होंने सूरिजीके चरित्रका एक ही पक्षसे - भार्मिक दृष्टिहीसे-परिचय पाया है, इस लिए वे भी उनको मली प्रकार पहचानते नहीं हैं । हीर्विजयसुरि मले अकबरके द्वीरमें एक जैनाचार्य की तरह गये हों और भले उन्होंने प्रसंगोपात्त जैनतीयोंकी स्वतंत्रताके लिए, अक्तबरको उल्देश देकर पट्टे परवाने करवाये हों: मगर उनका वास्तविक उपदेश तो समस्त भारतको सुखी बनानेहीका था। जो हीरविजयसूरिके जीवनका पूर्णतया अध्ययन करेगा वह इस बातको माने विना न रहेगा । ' जजिया ' बंद कराना, छड्राईमें जो मनुष्य पकड़े जाते थे उन्हें छुड़ाना ( बंदी-मोचन ) और मरे हुए मनुष्यका धनग्रहण नहीं करनेका बंदोबस्त करना-ये और इसी तरहके दूसरे कार्य भी केवल जैनोंहीके लिये ही नहीं थे बरके समस्त देशकी प्रजाके हितके थे। क्यों मुळाया जाता है, भारतके आधार गाय, भैंस, बैल्र और भैंसों आदि पशुओंकी हत्याको सर्वथा बंद कराना, और एक बरसमें जुदाजुदा मिछकर छः महीने तक जीवर्हिसा बंद कराना, ये भी सभी मारत-हितके ही कार्य थे। इस कथनमें अतिश-योक्ति कौनसी हैं ? जिस पशुवधको बंद करनेके लिए आज सारा भारत त्राहि त्राहि कर रहा है तो भी वह बंद नहीं होता, वही पशु-वध केवल हीरविजयसूरिके उपदेशसे बंद हो गया था । यह क्या कम जनकल्याणका कार्य था ? ऐसे महान् पवित्र जगद्गुरु श्रीहीर्व-जयसूरिजीके बास्तविक जीवनचरित्रसे जनताको वाकि़फ़ करना, यही इस पुस्तकका उद्देश्य है । इस उद्देश्यको ध्यानमें रखकर ही इस **प्रंथकी रचना हुई है।** 

ई. सन् १९१७ के चातुर्मासमें, सुप्रसिद्ध इतिहासकार विन्सेन्ट ए. स्मिथका अंग्रेजी ' अकबर ' जब मैंने देखा, और उसमें हीरविजयसूरिका भी, अकबरकी कार्यावलिमें, स्थान दृष्टिगत हुआ, तब मेरे मनमें इस मावनाका उदय हुआ कि, केवछ धार्मिक दृष्टिहीसे नहीं बल्के ऐतिहासिक और धार्मिक दोनों दृष्टियोंसे, द्रीरविजयसूरि और अकवरसे संबंध रखनेवाला एक खतंत्र प्रंथ हिखना चाहिए। इस विचारको कार्यमें परिणत करनेके लिए मैंने उसी चातुर्माससे इस विषयके साधन एकत्र करनेका कार्य प्रारंभ कर दिया। जब कार्य प्रारंभ किया था तब, स्वय्नमें भी, मुझे यह खयाल न आया था कि, मैं इस विषयमें इतना लिख सक्ट्रॅगा, मगर जैसे जैसे मैं गहरा उतरता गया और मुझे अधिकाधिक साधन मिल्ले गये वैसे ही वैसे मेरा यह कार्यक्षेत्र विशाल दोता गया; और उसका परिणाम यह हुआ कि, जनताके सामने मुझे, अपने इस क्षुद्र प्रयासका फल उपस्थित करनेमें दीर्घकालका भोग देना पड़ा। साधुधर्मके नियनानुसार एक वर्षमें आठ महीनेतक हमें पैदल ही परिश्रमण करना पड़ता है इससे भी पुस्तकके तैयार होनेमें बहुत ज्यादा समय लग गया।

इस पुस्तकर्मे यथासाध्य, प्रत्येक वातकी सत्यता इतिहासद्वारा ही प्रमाणित करनेका प्रयत्न किया गया है। इसी छिए हीरविजयसूरिके संबंधकी कई ऐसी बातें छोड़ दी गई हैं, जिन्हें लेखकोंने केवल सुनकर ही बिना आधारके लिख दिया है। मैंने इस प्रंथमें केवल उन्हीं बातोंका मुख्यतया, उल्लेख किया है जिन्हें हीरविजयसूरिने अथवा उनके शिष्योंने अपने चारित्रबल और उपदेशद्वारा की-कराई थीं और जिनको जैन लेखकोंके साथ ही अन्यान्य इतिहासकारोंने मी लिखा है। इस प्रंथको पढ़नेवाले मली माँति जान जायँगे कि, हीरविजयसूरि और उनके शिष्योंने, केपल अपने चारित्रबल और उपदेशके प्रमावहीसे, अकवरके समान मुसलमान सम्राट्पर गहरा असर डाला था। यही कारण था कि जैनोंका संबंध मुगल साम्राज्यके साथ अकबर तक ही नहीं रहा बल्के पीछे ४, ५ पीढी तक- जहाँगीर, शाहजहाँ, ग्रुरादवख्श, औरंगजेव और आज़मशाह तक-चनिष्ठ रहा था। इतना ही नहीं उन्होंने भी अकबरकी तरह अनेक नये फ़र्मान दिये थे। अकबरके दिये हुए कई फ़र्मानोंको मी उन्होंने फिरसे कर दिया था। ऐसे कुछ फर्मानोंके हिन्दी एवं अंग्रेज़ी अनुवाद प्रकाशित मी हो चुके हैं। इनके अठावा हमारे विहार-अमण-के समय, खंभातके प्राचीन जैनमंडारोंको देखते हुए, सागरगच्छके उपाश्रयमेंसे अकबर और जहाँगीरके दिये हुए छः फ़र्मान ( जहाँगीरके एक पत्रके साथ ) अकस्मात हमें मिछ गये । खेद है कि उन छः फ़र्मानोंमेंसे एक फ़र्मानको-जो जहाँगीरका दिया हुआ है; जिसमें विजयसेनस्र्रिके स्तूपके छिए, खंभातके निकटवर्ती अकबरएरमें, चंदू संघवीके कहनेसे दस नीघे जमीन देनेका उछेख है, बहुत जीर्ण होजानेसे जिसका हिन्दी अनुवाद न हो सका-मैं इस प्रस्तकर्मे न दे सका । शेष असछ पाँच फर्मान-जो इस प्रस्तकर्मे आई हुई कई बारोंको पुष्ट करते हैं-उनके हिन्दी अनुवाद सहित परिशिष्टमें छगा दिये हैं ।

यहाँ यह कहना आवश्यक है कि, यद्यपि अकबरके बाद भी आज़मशाहतक जैनों और जैनसाधुओंका संबंध रहा था; तथापि अकबरके जितना प्रगाढ संबंध तो केवल जहाँगीरके साथ ही रहा था। एष्ट २४०--२४१ में वर्णित जहाँगीर और भानुचंद्रजीकी मेट तथा परिशिष्ट (ङ) का पत्र इस बातको परिप्रष्ट करता है। इस तरह जहाँगीर केवल तपागच्छके साधु भानुचंद्रजी और विजयदेवसूरिजीहीको नहीं चाहता था बल्के खरतरगच्छके साधु मानसिंहजी--जिनका प्रसिद्ध नाम जिनसिंहसूरि था और जिनका परिचय इसी पुस्तकके प्र० १९६ में कराया गया है-के साथ भी उसका अच्छा संबंध था। हाँ पीछेसे न मालूम क्यों जहाँगीर उनकी उपेक्षा करने लग गया था, यह बात जहाँगीरद्वारा लिखे हुए अपने आत्मचरित-' तौज़के जहाँगीरी ' के प्रथम भागसे मालूम होती है।

इस पुस्तकका मुख्य हेतु अकबर और हीरविजयसूरिका संबंध बताना ही था। इसलिए अकबरके बादके बादशाहोंके साथ जैनसाधुओंका कैसा संबंध रहा था सो बतानेका प्रयत्न मैंने, इस पुस्तकमें नहीं किया। मैं यह कहे बिना नहीं रह सकता कि, जैसे जैसे विशेष रूपसे इस विषयका अध्ययन करनेकी मुझे सामग्री मिल्ली गई, वैसे ही वैसे अनेक नई बातें मी मालूम होती गईं। उनमेंसे यद्यपि कइयोंको मैंने इस पुस्तकमें स्थान दिया है तथापि अनेकको विवश छोड़ देना पड़ा है। इतिहासके अम्यासियोंसे यह बात गुप्त नहीं है कि, जितने हम गहरे उतरते हैं उतनी ही नवीन बाते इतिहासमेंसे जाननेको मिल्ली हैं।

मैं पहले ही कह चुका हूँ कि यह पुस्तक एक ऐतिहासिक पुस्तक है; तो भी मैंने इस बातका प्रयत्न किया है कि, पाठकोंको इतिहासकी नीरसताका अनुभव न करना पड़े । मेरी नम्र मान्यता है कि,--प्रजाकी राजाके प्रति कैसी मावनाएँ होनी चाहिएं और राजामें किन किन दुर्गुणोंका अभाव व किन किन सद्गुणोंका सद्भाव होना चाहिए ? इस बातको जाननेके लिए इस पुस्तकर्मे चित्रित अकखरका चरित्र जैसे जनताको उपयोगी होगा; वैसे ही यह समझनेके लिए, कि-एक साधुका--धर्मगुरुका--नहीं नहीं एक आचार्यका समाज और देशकल्याणके साथ कितना घनिष्ठ संबंध होता है और संसारी मन्नुष्यकी अपेक्षा एक धर्मगुरुके सिर कितना विशेष उत्तरदायित्व होता है; इस पुस्तकर्मे वर्णित आचार्यश्री हीरविजयसूरिकी प्रत्येक बात सचम्रुच ही आशीर्वादरूप होगी । अपने आन्तरिक भक्तिभावसे प्रेरित होकर मैंने जिन महान प्रनावक आचार्यका जीवन इस ग्रंथमें छिखनेका प्रयत्न किया उन्हीं महान् प्ररुषका ( हीरविजयसूरिका ) वास्तविक चित्र मुझे कहींसे भी प्राप्त न हुआ,इस छिए वह इसमें न दिया जासका । विवश उनके निर्वाण होनेके थोड़े ही दिन बाद स्थापित की हुइ पाषाणमूर्त्ति, जो कि ' महुवा ' ( काठियावाड़ ) में विद्यमान है, उसीका फोटो इसमें दिया गया है । यद्यपि अज्ञानजन्य प्रचलित रूढिके कारण श्रावकोंने चांदीके टीले लगाकर मूर्त्तिकी वास्तविक सुन्इरता बिगाड़ दी है तथापि यह समझ-कर इसका फोटो दिया गया है कि, इसके द्वारा वास्तविक फोटोकी कई अंशोंमें पूर्ति होगी । इस पाषाण-मूर्तिके नीचे जो शिलालेख है । वह पूरा यहाँ उद्ध्रत किया जाता है ।

" १६५३ पातसाहि श्रीअकवरप्रवर्त्ति सं॰ ४१ वर्षे फा॰ सुदि ८ दिने श्रीस्तंभतीर्थवास्तव्य श्रा० पडमा ( भा॰ ) पांची नाम्न्या श्रीहीरविजयसूरीश्वराणां० मूर्त्तिः का० ४० तपा-गछे ( च्छे ) श्रीविजयसेनसूरिभिः । "

इस लेखसे ज्ञात होता है कि, हीरविजयसूरिके निर्वाणके बाद दूसरे ही बरस खंभातनिवासी आवक पडमा और उसकी स्त्री पाँची नामकी आविकाने यह मूर्त्ति करवाई थी और उसकी प्रतिष्ठा विजय-सेनसूरिने की थी।

इस पुस्तकके दूसरे नायक अकबर और उसके मुख्य मंत्री अबुल्फ़ज़ळके चित्र डा० एफ़ डब्ल्यु थॅामसने, 'इंडिया ऑफिस लायबरी '- जो लंदनमें है- मेंसे पूज्यपाद परमगुरु शास्त्रविशारद जैनाचार्य श्रीविजयधर्मसूरीश्वरजी महाराजके पास मेजकर, इस पुस्तककी शोभाको बढ़ानेमें कारणभूत हुए हैं, अतएव मैं उन्हें धन्य-वाद दिये बिना नहीं रह सकता । वर्तमान काल्टेमें प्रस्तावना प्रस्तकका भूषण समझी जाती है । इसलिए इस प्रस्तककी प्रस्तावना या उपोद्वात लिखनेका कार्य मेरी अपेक्षा विशेष, गुर्जरसाहिस्यका, कोई विद्वान करे तो उत्तम हो । वे इस प्रस्तकके गुणदोष विशेषरूपसे बता सर्के ! इस कार्यके लिए मैंने गुर्जर साहित्यके प्रौढ एवं ख्यातनामा लेखक श्रीयुत कन्हें यालाल माणेकलाल मुन्शी बी. ए. एलएल. बी. एडवोकेटको उपयुक्त समझा । ने कार्यमें इतने रत रहते हैं कि उन्हें इस कार्यके लिए कह-नेमें संकोच होता था; परन्तु उनके समान तटस्थ लेखकके सिवा इसे कर ही कौन सकता था ? अगत्या मैंने उनसे आग्रह किया । अपनी सज्जनताके कारण वे मेरे आग्रहको टाल्जन सके । कार्यकी अधिकता होते द्रुए मी उन्होंने उपोद्घात लिखना स्वीकार किया; लिख भी दिया । मुन्शीजीको उनके इस सौजन्यके लिए कौनसे शब्दोमें धन्यवाद दूँ ?

खंमात हाइस्कूलेके हैड मास्टर शाह भोगीलाल नगीनदास एम. ए. को भी मैं धन्यवाद दिये बिना नहीं रह सकता; क्योंकि उन्होंने अपने हाइस्कूलके फ़ारसी-शिक्षकसे इस पुस्तकर्मे दिये हुए फ़ारसी फर्मानोंका गुजराती अनुवाद करवा दिया । एल्फिन्स्टन कॉलेज बम्बईके प्रॉफेसर रोख अब्दुलकादिर सरफ़राज़ एम. ए. को भी धन्यवाद देता हूँ कि, जिन्होंने परिश्रम करके फर्मानोंके अनुवाद ठीक कर दिये हैं । बहाउद्दीन कॉलेज जूनागढ के प्रॉफेसर एस. एच. होडीवाला एम. ए. का नाम भी मैं सादर स्मरण किये विना नहीं रह सकता कि, जिन्होंने पुस्तकके ल्पेते फार्म देखकर मुझे कई ऐतिहासिक सूचनाएँ दे विशेष जानकर बनाया ।

अन्तर्मे मैं एक बातको यहाँ स्पष्ट करना चाहता हूँ । वह यह

है,-इस ग्रंथको लिखनेमें मुझे ' इतिहासतत्त्व महोदधि ' उपाध्याय श्री इन्द्रविजयजी ( वर्तमानमें आचार्यश्री विजयइन्द्रसुरिजी ) की मुझे पूर्ण सहायता मिल्ली है । यदि वे सहायक न होते तो मेरे समान अंग्रेजी, फ़ारसी और उर्दूसे सर्वथा अनभिज्ञ व्यक्तिके लिए इस ग्रंथका लिखना सर्वथा असंभव था । इसलिए शुद्ध अन्तःकरणके साथ उनका उपकार ही नहीं मानता हूँ बरके यह स्पष्ट कर देता हूँ कि, इस ग्रंथको लिखनेका श्रेय मुझे नहीं उन्हें है । धान्तमर्त्ति आत्मबंधु श्रीमान् जयन्तविजयजी महाराजका उपकार मानना भी नहीं मूल सकता; क्योंकि उन्होंने प्रूफ-संशोधन करनेमें मेरी अतीव सहायता की है ।

विद्याविजय ।

गोडीजीका उपाश्रय, पायधौनी, बम्बई अक्षय तृतीया वीर सं. २४४६.

# दितीय आवृत्ति ।

" आधुनिक जैनलेखकों द्वारा लिखे गये ग्रंथोंका जनतामें चाहिए वैसा आदर नहीं होता " जैन समाजमें यह बात प्रायः लोग कहा करते है । मगर किसी लेखकने इस बातकी खोज न की कि, ऐसा होता क्यों है ? यह कहा जाता है कि जैनेतर लोग पक्षपातके कारण, आदर नहीं करते; यह भी सही है मगर यह भी मिध्या नहीं है कि, जैनलेखकोंकी लेखनपद्धति-एकान्त धार्मिक विषयकी ही प्रष्टि, या ' पुराना वह सभी सत्य '-वतानेकी पद्धति-भी इसका एक खास कारण है । किसी बातको प्रमाणोंद्वारा प्रष्ट न करके " दो सौ वरस पहले अमुक बात हुई थी " " अमुकने ऐसा किया या " इस लिए उसको मानना ही चाहिए, हमें भी करनाही चाहिए; इस तर-हका आग्रह यदि जनताको आकर्षित न कर सके तो इसमें आश्चर्यकी बात ही कौनसी है ?

मैंने इस बातको घ्यानमें रख कर ही यह ग्रंथ लिखा था और इसी लिए प्रथम संस्करणकी मूमिकामें मैंने लिखा था कि,---

" इस प्रंथको लिखनेमें हरेक बातकी सचाई इतिहास द्वारा प्रमाणित करनेहीका प्रयत्न किया गया है। इसी लिए, हीरविजय-सूरिसे संबंध रखनेवाली कई बार्ते-जो केवल किंवदन्तियोंके आधार पर कुछ लेखकोंने लिखी है-इस प्रंथमें लोड़ दी गई हैं। मैंने इसमें मुख्यतया केवल उन्हीं बार्तोका उल्लेख किया हैं जिन्हें जैन लेखकोंके साथही जैनेतर लेखकोंने भी एक या दूसरे रूपमें स्वीकार किया है।

मुझे यह लिखते हर्ष होता है कि, मेरी इस मनोवृत्ति और धारणाके अनुसार लिये गये इस क्षुद्र प्रयत्नका जनताने अच्छा २ भादर किया है। इसका प्रस्यक्ष प्रमाण यह है कि, भारतके हिन्दी गुजराती एवं बंगालाके प्रायः प्रसिद्ध पत्रोंने एवं विद्वानोंने इस कृतिको मीठी नजरसे देखा है और इसके विषयमें उच्च अभिप्राय दिये हैं; कई पत्रोंने इसके उद्धरण लिये हैं। यहाँ तक कि, 'प्रवासी ? के समान बँगलाके प्रसिद्ध मासिकपत्रमें भी इसके आधारसे लिखे हुए बड़े बढ़े लेख प्रकाशित हुए हैं। जनता का यह आदर मेरे क्षुद्र प्रयत्नकी सफलता-चाहे वह थोडे अंशोंहीमें क्यों न हो-जताता है। इससे प्रसन्न होना मेरे लिए स्वाभाविक बात हैं। दूसरी तरफ जैनसमाज भी-जो अपने इन महान् परम प्रमावक आचार्यको उनके वास्तविक-स्वरूपमें न देख सका था-मेरे इस प्रयत्नसे सूरिजीको वास्तविक स्वरूपमें देख सका है और अवतक जिन्हें वह एक सामान्य आचार्य या साधु समझता था उन्हें वह महान् पुरुष समझ उनकी जयन्ती मनाने लगा है; यह बात भी मेरे लिए प्रसन्नता की है।

इस तरह यह प्रंथ एक इतिहास-मुख्यतया जैन इतिहग्स- ग्रंथ होने परभी इसने जैन और जैनेतरोंमें अच्छा आदर पाया है । यही कारण है कि प्रकाशकको इतनी जल्दी इसका दूसरा संस्करण प्रकाशित करना पड़ा है । दूसरा संस्करण यद्यपि छपकर बहुत दिनसे तैयार रक्खा था तथापि एक नवीन फर्मानका-जो इसके अंदर परिशिष्ट 'च' में दिया गया है-अनुवाद न हो सका इससे तथा कई अन्य अनिवार्य कारणों से इसको प्रकाशित करनेमें बहुत विरुंब हो गया ।

प्रथमावृत्तिकी अपेक्षा इस आवृत्तिमें यह विशेषता है कि, इसमें एक फर्मान नया दिया गया है।

खंभातसे मिळे हुए अकबर और जहाँगीरके छः फर्मानोंमें एक फर्मान-जो जहांगीरका दिया हुआ है-अति जीर्ण होने एवं उसका अनुवाद संतोषकारक न हो सकने के कारण प्रथम संस्करणम नहीं दिया गया था; हाँ उसका उछेख प्रथम संस्करणकी भूमिकार्मे जरूर कर दिया गया था; वही फर्भान इसबार परिशिष्ठ 'च'में दे दिया गया है । अन्य पाँच फर्भानोंकी मांति यह फर्मान मी जैन इति-हासमें बहुत महत्त्वका है । हीरविजयस्पूरिके प्रधान शिष्य विजय-सेनसूरिका स्वर्गवास खंमातके पासका अकबरपुरर्मे हुआ था । उनका स्मारक कायम रखनेके छिर, स्तूपादि करानेको, दश वीघा जमीनका एक टुकडा चंदू संघवीने बादशाह जहाँगीरसे माँगा था । बादशाहने 'मदद-ई-मुआश ' जागीरके रूपमें, अकबरपुरहीमें उतनी जमीनका भाग दे दिया था ।

इस पुस्तक हे २३८ वें पृष्ठमें निस बातका उछेख हैं उसको यह फर्मान अक्षक्ताः प्रमाणित करता है। पाठक देखेंगे कि इस फर्मानमें केंत्रछ भूमी देनेकी ही बात नहीं है; इसमें उसके घारीरकी आक्वतिका और उसने कैसे मौके पर जमीन माँगी थी इसका मी पूर्ण उछेख है। अतः यह फर्मान विजयसेनसूरिके स्मारकके साथ घनिष्ठ संबंध रखनेवाला होनेसे ऐतिहासिक सत्यको विशेष ढढ करता है।

यह फर्मान बहुत जीर्ण था, इसलिए इस का अनुवाद करना अत्यंत कठिन था, तो भी पंजाब के वयो रुद्ध मौलवी महम्मदमूनीरने अत्यधिक परिश्रम करके इसका अनुवाद कर दिया; इसी तरह शिवपुरीके तहसील्दारे नवाब अब्दुल्लमुनीमने उसकी जाँच कर दी इसके लिए उक्त दोनों महाशयोंको धन्यवाद दिये बिना नहीं रह सकता ।

अन्तर्मे--- जगद्गुरु हीरविजयसूरि केवल जैनोंहीके नहीं बल्के भारतवर्षके उद्धारक एक महान् पुरुष थे । अकबरके समान मुसलमान सम्राट्से परिचय कर देशके अम्युदय में उन्होंने बहुत बड़ा योग दिया था । और वस्तुतः देखा जाय तो समाज और देशके कल्याणके साथ, साधुओंका-आचायौका-धर्मगुरुओंका संसारी मनुष्योंकी अपेक्षा कुछ नहीं हैं । जगद्गुरु श्रीहीरविजयसूरिकी ਸ਼ੱਕੰਬ कम यदि धर्मगुरु समझें तो उनके सिर गृहस्थोंकी तरह. अपेक्षा कई गुणा अधिक उत्तरदायित्व है और अपने उत्तरदायित्वको समझनेवाळे धर्मगुरु कदापि यह कहनेका साहस नर्ही करेंगे कि-" हमारा देशके साथ और स्वदेशीके साथक्या संबंध है?" कमसे कम अपने इन जगत्पूज्य जगद्गुरुके जीवनकी प्रत्येक घटना पर ही यदि धर्मगुरु ध्यान दें तो उन्हें बहुत कुछ जानकारी हो सकती है । इस लिए धर्मगुरु हीरविजयसूरिके जीवन पर ध्यान दें, उनके जीव-नका अनुकरण करें; जैनसमाज हीर्विजयसूरिके माहात्म्यको पहचाने, उनकी महिमा सर्वत्र फैलावे और प्रत्येक गाँवहीमें नहीं बल्ले प्रत्येक घरमें उनकी वास्तविक जयन्ती मनाई जाय, यही हार्दिक इच्छा प्रकट-कर अपना कथन समाप्त करता हँ :

श्रीविजयधर्मेटक्ष्मी ज्ञानमंदिर बेळनगंज, आगरा. द्वि. ज्ये. शु. ५ वीर संवत् २४४९. धर्म संवत् १

विद्याविजय.

# उपौद्घात ।

भारतवर्ष की उन्नति के लिये यहाँ के पहले के राजा महा-राजाओं, विद्वानों, धर्माचायों, वीरपुरुषों एवं देशहितैषी धनाढ्यों के जीवनचरित्र के ऐतिहासिक दृष्टि से लिखे हुए प्रंथों की बड़ी आद-इयकता है। हिन्दीसाहित्य में ऐसे प्रामाणिक ग्रंथ अब तक बहुत ही कम दृष्टिगोचर होते हैं। मुनिराज विद्याविजयजी ने 'सूरीश्वर अने सम्राट् ' नामक जैनाचार्य हीरविजयसूरिजी और बादशाह अक-बर के संबंध का एक अपूर्व ग्रंथ गुजराती माषा में अन्नमान तीन वर्ष पूर्व प्रकाशित कर गुर्जरसाहित्य की बड़ी सेवा बजाई थी और उनका ग्रंथ बड़ी खोज और ऐतिहासिक दृष्टि से एवं विद्वत्तापूर्ण लिखा हुआ होने से साक्षर गुर्जरवर्ग में बड़े महत्व का माना गया और तीन वर्ष के भीतर ही उसका दूसरा संस्करण छपवाने की आवश्यकता हुई । ऐसे अमूल्य ग्रंथ का हिंदी अनुवाद आगरे की श्रीविजयधर्मल्झमी-क्वानमंदिर नामक संस्था ने प्रकाशित कर हिन्दीसाहित्य की श्रीवृद्धि करने का प्रशंनीय उद्योग किया है ।

मूल्ग्रंथ के लेखक मुनिराज विद्याविजयजी ने धार्मिकदृष्टि की अपेक्षा ऐतिहासिकदृष्टि की ओर विशेष घ्यान दिया है और अनेक संस्कृत एवं प्राचीन ऐतिहासिक ग्रंथों तथा रासों का पता ल्गाकर स्थल स्थल पर उन ग्रंथों के अवतरण देकर इस ग्रंथ का महत्त्व और भी बढा दिया है। अकबर बादशाह के अनेक जीवनचरित्र अंगरेजी, हिन्दी, गुजराती, बँगला आदि माषाओं में लिखे गये हैं, परन्तु जैन आचार्यों का प्रभाव उस बादशाह पर कहाँ तक पड़ा और उनके उप-देश से जीवहिंसा को रोकने तथा लोकोपकार का कितना प्रयत्न उक्त

महान बादशाह ने किया इसका वास्तविक वृत्तान्त किसी प्रकाशित ग्रंथ में नहीं मिलता । अल्वन्तह विन्सेंट स्मिथ महाशय ने अपने ' अक्तवर दी ग्रेट मुगछ ' नामक पुस्तक में इस विषय पर थोडा सा प्रकाश डाला है जो प्रयाप्त नहीं है। जैन आचार्यों की पहले ही से इतिहास की तरफ़ रुचि है और उन्होंने कई महापुरुषों के जीवनच-रित्रों का, जो कुछ उनको मिल सके, अनेक पुस्तकों में संग्रह कर इतिहास प्रेमियों के लिये बड़ी सामग्री रख छोड़ी है। ऐसे प्रयों में ' कुमारपाल्लचरित ', ' कुमारपालप्रबन्ध ', ' प्रबन्धचिन्तामणि ' · चत्विंशतिप्रबंध ', ' विचारश्रेणी ', ' हंभीरमद्मर्द्न ', ' द्वचाश्रय-काव्य ', ' वस्तुपालचरित ' आदि संस्कृत प्रंथों से मध्ययुगीन इति-हास की कई बातों की रक्षा हुई हैं। ऐसे ही कई 'रास', • सज्झाय ' आदि पुरानी गुजराती अर्थात् अपभ्रंश भाषा के ग्रंथ लिखकर पुराने गुजराती साहित्य की सेवा के साथ उन्होंने अनेक महापुरुषों के चरित्र अंकित किये हैं । इन आचार्यों ने केवळ इतिहास और साहित्य की ही सेवा नहीं की किन्तु छोगों को धर्माचरण में प्रवृत्त कर उनको सदाचारी बनाने का निःस्वार्थ बुद्धि से बढ़ा ही यत किया है।

ऐसे अनेक जैन धर्माचार्यों में हीरविजयमूरि भी एक प्रसिद्ध धर्मप्रचारक हुए । इनकी प्रतिष्ठा अपने समय में ही बहुत बढ़ी और कई राजा महाराजा इनका सम्मान करते रहे और बादशाह अक्रवर ने भी बड़े आग्रह के साथ इनको गुजरात से अपने दरबार में बुछाकर इनका बड़ा सम्मान किया । जैसे अक्वर बादशाह ने मुसछमानों के हिजरी सन् को मिटाकर अपनी गद्दीनशीनी के वर्ष से गिनती ढगा-कर ' सन् इछाही ' नामक नया सन् चछाया और मुसछमानी महीनों के स्थान में ईरानी महीनों और तारीखों के नाम प्रचछित किये वैसे

ही इस्लाम धर्म की जगह दीन-इ-इलाही नाम का नया धर्म चलाना चाहा । उसी विचार से वह हिन्दुओं, पारसियों, ईसाइयों और जैनों आदि के धार्मिक सिद्धान्तों को जानने के छिये उन धर्मों के ज्ञाता उत्तमोत्तम विद्वानों को अपने दरबार में सम्मान पूर्वक बुलाकर उनके सिद्धान्तों को सनता और उन पर विवाद करता । बादशाह का यह उद्योग अपने विचारे हुए नये धर्म के सिद्धान्तों को स्थिर करने के लिये ही था। जैनधर्म के सिद्धान्तों को सुनने के लिये हीर-विनयसूरि, शान्तिचंद्र उपाध्याय, भानुचंद्र उपाध्याय और विनय-सेनसूरि आदि जैन तत्तःज्ञों को समय समय पर अपने दरबार में बुलाया, इनमें हीरविनयसूरि मुख्य थे। बादशाह अक्रवरने जैन धर्म के सिद्धान्तों को सुनकर धर्मरक्षा, जीवदया आदि लोकहित के अनेक कार्य्य किये और इन्हीं धर्मगुरुओं के प्रभाव से वर्ष भर में ६ महीनों तक अलग अलग समय पर अपने राज्यमर में जीवहिंसा को रोक दिया, जिसके लिये कुछ मुसलमान इतिहासलेखकों ने उसको भला बुरा भी सुनाया है । ऐसे ही जैनतीथों के संबंध के कई फुरमान भी दिये थे जिनमें से कुछ पहले भी प्रसिद्ध हुए और ६ इस पुस्तक के परिशिष्ट में अनुवाद सहित छपे हैं निनसे अक्तवर की धर्मनी ते का परिचय मिछता है । अक्तबर के समय से जैन धर्माचार्यों का बादशाही दरवार में सम्मान होता रहा और जहाँगीर को भी उनपर बड़ी श्रद्धा थी ( देखो नागरीप्रचारिणी पत्रिका, भाग २, प्र. २४७ ) ।

हीरविजयसूरिजी अपने समय में ही अपनी विद्वत्ता, तपस्या और सद्गुणों से बहुत ही छोकप्रिय हो गये थे और उनका चरित्र देवविमल्टरचित 'हीरसौमाग्य काव्य 'पद्मसागर रचित 'जगद्गुरु काव्य ' आदि संस्कृत ग्रन्थों में तथा श्रावक्ष ऋषभदास रचित ' हीरविजयसूरि रास ' आदि कितने ही पुरानी गुजराती भाषाके प्रंथों में भी अंकित किया गया है । उनकी छोकप्रियता का एक उदाहरण यह भी है कि उनके स्वर्गवास के दूसरे ही वर्ष स्तंमतीर्थ ( खंभात ) के रहने वाछे श्रावक पउमा और उसकी स्त्री पाँची ने उनकी पाषाण की मृत्ति भी बनवाई थी जिसकी प्रतिष्ठा विकम संवत् १६५३ और अकबर के नये चलाये हुए इलाही सन् ४१ में तपागच्छ के विजयसेनसूरि ने की थी ऐसा उस मूर्ति पर के छेखसे पाया जाता है । यह मूर्त्ति अब काठियावाड के महुवा नामक ग्राम में विद्यमान है ।

मुनिराज विद्याविजयनी बड़े भाग्यशाळी हैं कि उनको ऐसे प्रसिद्ध आचार्य का जीवनचरित्र लिखने के लिये जैनसाहित्य से बहुत बडी सामग्री मिल्ल गई जिसके आधार पर एवं अन्य माषाओं की अनेक पुस्तकों से इस ग्रंथरत्न को निर्माण किया। इस ग्रंथ कं, सर्वोग सुन्दर बनाने के लिये हीरविजयसूरिजी की उपर्युक्त मूर्त्तिका, स्वर्गस्थ शास्त्रविशाख् जैनाचार्य श्रीविजयधर्मसूरिजी का, जिनको यह प्रंय समर्पित किया गया है, बादशाह अकबर का, रोख अबुलक़ज़ल का तथा ६ फारसी फरमानों के छायाचित्र (फोटो) और सूरिनी कं गन्धार गाँव ( गुजरात में ) से लगाकर फतहपुरसीकरी में बादशाहके दरबार में उपस्थित होने तक के मार्ग का सुन्दर मानचित्र भी दिया है। इस ग्रंथ में केवल हीरविजयसुरिजी का ही वृत्तान्त नहीं है किन्तु बाद्शाह अकबर तथा हीरविनयसूरिनी के शिष्यसमुदाय संबंधी इसमें अनेक ज्ञातन्य बातों पर बहुत कुछ नया प्रकाश डाळा गया है । इस प्रंथ की रचना में यह एक बड़े महत्त्व की बात है कि इसमें जिन जिन स्थानों या पुरुषों के नाम आये हैं उसका पूरा पता लगाकर टिप्पणों में उनका बहुत कुछ विवरण दिया है । इस ग्रंथरत्न के विषय का विवेचन

तो पाठकों को मूल प्रंथ के पठन से ही होगा परन्तु यह कहना अतिशयोक्ति न होगी कि इतिहास के प्रंथ बहुधा नीरस होते हैं, परन्तु यह प्रंथ पढने वाले को सरस ही प्रतीत होता है और धर्मसंबंधी पक्षपात से भी बहुधा रिक्त है। ऐतिहासिक प्रंयों के लेखकों को मुनिराज के इस प्रंथ का अनुकरण करना चाहिये और यदि इसी शैली से सप्रमाण ग्रंथ लिखे जावें तो वे बड़े ही उपयोगी और महत्त्वपूण होंगे। मुनिराज से मेरी यह प्रार्थना है कि वे ऐसे ही और प्रंथ लिखकर इतिहास की त्रुटि पूर्ण करने में अन्य विद्वानों का हाथ बटावें। हिन्दीसाहित्य में भी यह प्रंथ बडे महत्त्व का है अतएव उसके कर्त्ता और प्रकाशक हिंदी सेवियों के धन्यवाद के पात्र है।

## अजमेर । ा. १७-१२-२३ } गौरीइांकर हीराचंद ओझा ।

## सहायक प्रंथ-सूची ।

( गुजराती )

- १ मीराते अइमदी---- पठान निजामख़ाँ नूरख़ाँका अनुवाद ।
- २ मीराते सिकंद्री---आत्माराम मोतीराम दीवानजीका अनुवाद ।
- ३ मुसल्लमानी रियासत---- सूर्यराम सोमेश्वर देवाश्रयीका अनुवाद ।
- ४ काठियावाड सर्वसंग्रह-
- ५ मीराते आळमगीरी----छे०, शेल गुलाम महम्मद आबिद मियाँ साहब ।
- ६ अकबर-गुनरात वर्नाक्युलर सोसायटीका ।
- ७ फार्बस रासमाळा---रणछोड्माई उदयरामका अनुवाद ।

### ( हिन्दी )

- ८ सीरोही राज्यका इतिहास--छे०, रायबहादुर गौरीशंकर हीराचंद ओझा ।
- अकबर—-इण्डिअन प्रेस अलाहाबादका ।
- १० **अकबर---**गवालियरका ।
- ११ सम्राट् अकवर---पं० गुळज़ारीळास चतुर्वेदीका अनुवाद ।
- १२ भारत भ्रमण---श्रीवेङ्कटेश्वर प्रेसमें मुद्रित ।

### ( बंगाळी )

१३ सम्राट् अकबर----श्रीबंकिमचंद्र ढाहिडी बी. एल. प्रणीत ।

१४ समसामायिक भारतेर उनविंश खण्ट---योगेन्द्रनाथ समाहार द्वारा संपादित ।

१५ भारत वर्ष---( मासिक पत्रके इछ अङ्क )

#### ( २० )

## ( उर्दू )

**१६ दर्बारे अकबरी---**प्रो॰ आज़ादकृत ।

#### ENGLISH.

- 17 Akabar by Vincent A. Smith.
- 18 The Emperor Akabar translated by A. S. Beveridge Vols. I & II.
- 19 Akabar by a Graduate of the Bombay University.
- 20 Akabar translated by M. M. with notes by C. R. Markham.
- 21 The History of Aryan Rule in India by E. B. Havell.
- Al-Badaoni Vol. I translated by George S. A. Ranking.
  & Vol. II translated by W. H. Love.
- 23 Akabarnama translated by Beveridge Vols. I. II & III.
- 24 Ain-i-Akabari Vol. I translated by H. Blochmann & Vols. II & III by H. S. Jarrett.
- 25 The History of Kathiawad by H. W. Bell.
- 26 Dabistan translated by Shea and Troyer.
- 27 Travels of Bernier translated by V. A. Smith.
- 28 The History of India as told by its own Historians by Elliot & Dowson Vols. I-VIII.
- 29 Local Muhammadan Dynasties by Bayley.
- 30 Mirati Sikandari translated by F. L. Faridi.
- 31 The Early History of India by V. A. Smith.
- 32 The History of fine art in India in Series by V. A. Smith.
- 33 Storia do Mogor translated by William Irvine 4 Vols.
- 34 Ancient India by Ptolemy.
- 35 History of Oxford by Smith.
- 36 ", " Gujarat by Edulji Dosabhai.
- 37 The Mogul Emperors of Hindustan by Holden
- 38 The Jain Teachers of Akabar by V. A. Smlth. ( Printed in R. G. Bhandarkar commemoration Volume. )
- 39 Catalogue of the Coins in the Punjab Museum, Lahore by R. B. Whitehead Vol. II.

- 40 Catalogue of the Coins in the Indian Museum, Calcutta Vol. III by H. N. Wright.
- 41 Architecture of Ahmedabad by T. C. Hope and J. Fergusson.
- 42 The Cities of Gujarashtra by Briggs.
- 43 Journals of the Punjab Historical Society.
- 44 The Journal of the Bombay Branch of the Royal Asiatic Society Vol. XXI.
- 45 English factories in India by William Foster. (1618-1621, 1646-1650 & 1651-1654.)
- 46 Description of Asia by Ogilby.
- 47 Manual of the Musalman Numismatics by Codrington.
- 48 The Coins of the Mogul Emperors of Hindustan in the British Museum by Stanley Lane-Poole.
- 49 Collection of voyages & travels Vol. IV.
- 50 Tavernier's Travels in India Vol. II edited by V. Ball.
- 51 The History of the Great Moguls by Pringle Kennedy 2 Vols.
- 52 The History of Gujarat translated by James Bird.
- 53 Mediaeval India by Stanley Lane-Poole-
- 54 The History of India by J. T. Wheeler. Vol. IV part I.
- 55 Royal Asiatic Society of Great Britain & Ireland (issues of July and October, 1918.)

## जैनमंथ ।

### ( गुजराती )

- ५६ हीरविजयसुरिरास--लेखक, आवक कवि ऋषभदास । वि० सं० १६८५ ।
- ५७ लाभोदयरास—लेखक, पं० दयाकुराल । वि० सं० १६४९ । ५८ कर्मचंद चौपाई—, पं० गुणविनय । वि०सं० १६५५

- **५९ जैनरासमाळा प्रथम भाग**—मोहनलाल दलीचंद देसाईद्वारा संपादित ।
- **६० तीर्थमाळा-संग्रह----शा० जै०** श्री विजयधर्मसूरिद्वारा संपादित।
- ६१ ऐतिहासिक रास-संग्रह तीसरा भाग--- "
- ६२ श्रीविजयतिल्लसूरिरास, दो अधिकार—लेखक, पं० दर्शनविजय, सं० क्रमशः १६७९ तथा १६९७
- **६३ अमरसेन-वयरसेन आख्यान-**ले॰ श्रीसंघविनयजी वि॰ सं॰ १६७९
- **६४ ऐतिहासिक सज्झायमाळा भा. १ ळा—मू**ळ लेखक ( विद्याविजजी ) द्वारा संपादित ।
- इइ खभातना ताथमाळा---- » » » इ७ खंभातनी तीर्थमाळा----ले•, मतिसागर, वि॰ सं॰ १७०१
- ६८ पदमहोत्सवरास हे०, पं० दयाकुशल वि० सं० १६८५
- ६९ होर्विजयसूरि शलोको—ले०, पं कुँअरविनय ।
- ७० दुर्जनशास्त बावनी--- ले०, पं० ऋष्णदास वि० सं० १६५१
- ७१ हीरविजयसूरि कथा प्रबंध।
- ७२ पट्टावळी सज्झाय--- ले०, पं० विनयविजय ।
- ७३ जैन ऐतिहासिक गुर्जर-काच्य-संचय--श्रीजिनविजयजीद्वारा संपादित (छप रहा है)
- ७४ गिलालेख-संग्रह-अोजिनविजयजी द्वारा संपादित ।
- ७५ पाचीनलेख-संग्रह.... शा० जै० श्रीविनयधर्मसूरि महाराजद्वारा संपादित । अप्रकाशित
- ७६ प्रश्नोत्तर पुष्पमाळा हे॰, श्रीहंसविजयनी महाराज।

७७ हीरविजयसूरि सज्झाय---छे०, कविराज हर्षानंदके शिष्य विवेकहर्ष ।

७८ परब्रह्म प्रकाश----छे०, विवेकहर्ष ।

- ७९ हीरविजयसूरि-रास (छोटा)-- छे०, विवेकहर्ष वि०सं०१६५२
- ८० विजयचिन्तामणि स्तोत्र---छे०, पं० परमानंद । विजयसेन-सूरिके शिष्य ।

८१ महाजनवंश-मुक्तावळी----छे०, रामछाछजी गणि ।

## ( संस्कृत )

- ८२ हीरसौभाग्यकाब्य, संटीक--- हे० पं० देवविमछ ।
- ८२ विजय प्रश्नस्ति काव्य, सटीक---ले०, पं० हेमविजयजी, टीकाकार। पं० गुणविजयजीगणि, टीका सं. १६८८
- ८४ जगदुगुरुकांच्य--- हे०, पं० पद्मसागर ।
- ८५ कर्मचंद्र चरित्र--- ले०, पं• जयसोम । सं० ११९०
- ८६ गुर्वावळी---छे०, मुनिसुंदरसूरि ।
- ८७ कृपारसकोष- छे०, शान्तिचंद्र उपाध्याय ।
- ८८ सोम-सौभाग्य-काव्य-- हे०, पं० प्रतिष्ठासोम सं• १९२४
- ८९ तपागच्छपट्टावळी---छे०, रविवर्द्धन ।
- ९० तपागच्छपट्टावळी----हे०, पं० धर्मसागरजी।
- ९१ तपागच्छपट्टावळी----छे०, उपाध्याय मेघविनयनी ।
- ९२ सूर्यसहस्तनाम---हे०, उपाध्याय भातुचंद्रजी ।

# ( विविध )

९३ जैनज्ञासननो दीवाळीनो अंक-( वि॰ सं॰ )

### ( २४ )

९४ प्रशस्तिसंग्रह—परमगुरु स्वर्गीय आचार्य महाराजद्वारा संग्रहीत। ९५ तपागच्छना आचार्योनी नोटो—स्व० पूज्यपाद आचार्य महाराजद्वारा संग्रहीत।

९६ कॉन्फरन्स हेरल्डनो ऐतिहासिक अंक।



# परिस्थिति ।

सार परिवर्तनशील है। इसमें एक भी वस्तु ऐसी दृष्टिगत नहीं होती जो सदैव एक ही स्थितिमें स्थित रही हो। एक समय जिस वालकको हम सांसारिक वासनारहित, पालनेमें झूलता देखते हैं,



वही कुछ काल बाद, जवानीके मदसे भस्त, सांसारिक मोहक पदार्थोंसे परिवेष्टित हमें दिखाई देता है; यह क्या है ? अपने शरीर-बल्लके मदसे उन्मत्त हो कर जो पृथ्वी पर पैर रखना भी लज्जास्पद समझता है, वही बुढ़ापेमें लकड़ीके सहारे टक टक करता चलता है; यह क्या है ? संसा-रकी परिवर्तनशीलता या और कुछ ? जिस सूर्यको हम सबेरे ही अपनी प्रखर प्रतापी किरणें फैलाते हुए उदयाचलके सिंहासन पर आरूढ़ होता देखते हैं, वही संध्याके समय निस्तेज हो, कोघसे लाल बन अस्ता-चलकी गहन गुफामें छिपता हुआ ज्या हमारे दृष्टिगत नहीं होता है ? एक समय हम देखते हैं कि, जगत्को प्रकाशमय बनानेवाला गगन- मंडल स्वच्छ है; निर्मल है। उसको देखनेसे मनुष्योंकी मानसिक शक्ति-र्योमें अचानक और ही तरहका विकास-और ही तरहकी उस्कान्ति हो जाती है। मगर दूसरे समयमें क्या हम नहीं देखते कि, वही गगनमंडल, मेघाच्छन हो गया है और मनुष्योंके मन और घारीर उसे देख कर शिथिल तथा प्रमादी बन गये हैं ? जिन नगरोंमें बड़ी बड़ी अट्टालिकाओंसे सुशोभित महल मकान थे; गगनचुम्बी मंदिर थे; उत्साही मनुष्य थे; महलों और मंदिरों पर स्वर्णकल्श दूरदूरसे दृष्टिगत हो कर, चित्रविचित्र ध्वजाएँ फर्रा कर,वहाँकी प्रजाकी सुख—समृद्धिकी साक्षी दे रहे थे, वे ही आज वन और गुफाएँ दिखाई देते हैं। जहाँ साम्राज्यकी दुंदुभिका नाद सुनाई देता था वहाँ आज सियार रो रहे हैं। जिसके घर ऋद्धि-समृद्धि छठकी पड़ती थी वही आज दरदरका भिखारी बन रहा है। जिस मनुष्यके रूप-छावण्य पर जो छोक मुग्ध हो जाते थे आज ने ही उसीको देख कर घृणासे मुँह फेर छेते हैं। लार्खो करोड़ों मनुष्य जिनकी आँखके इशारे पर चलते थे; उन्हीं चकवर्तियोंको निर्जन बनोंमें निवास करना पडा है । ये सब बातें क्या बताती हैं ! संसारकी परिवर्तनशीलता; उदयके बाद अस्त और अस्तके बाद उदय; सुखके बाद दुःख और दुःखके बाद सुख। इस तरह संसार, अरघट्टघटीन्यायसे, अनादिकाल्लसे चला आरहा है। सुख और दुःख, दूसरे शब्दोंमें कहें तो उन्नति और अवनतिका प्रवाह अनादि कालसे मनुष्य मात्र पर अपना प्रभाव डालता चला आ रहा है। संसारमें ऐसा कोई देश, ऐसी कोई जाति और ऐसा कोई मनुज्य नहीं है कि, जिस पर संसारकी इस परिवर्तनशीव्रताने अपना प्रभाव न डाला हो । निदान भारतको भी यदि संसार समुद्रके इस परिवर्तन-शीखता-ज्वारभाटेमें चढ़ना उतरना पड़ा हो तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ?

संसारके बहुत बड़े भागको जीतनेवाले बादशाह सिकंदरने इसी भारतमें ऐसे ऐसे खगोलवेत्ता, वैद्य, भविष्यवक्ता, शिल्पी, त्यागी, तत्त्वज्ञानी, खनिजशास्त्री, रसायनविद्, नाट्यकार, कवि, स्पष्टवक्ता, कृषिशास्त्री, नीतिपालक, राजनीतिज्ञ, शूरवीर और व्यापारी देखे थे कि, जिनकी समता करनेवाले किसी देशमें उसको दिखाई नहीं दिये थे। अभिप्राय यह है कि, सब बातोंमें भारतवर्ष अद्वितीय था। भारतवर्षकी समता करनेवाला दूसरा कोई भी देश नहीं था। श्रीयुत बंकिमचंद्र लाहिडी अपनी 'सम्राट् अकबर' नामकी बंगला प्रस्तकके ८ वे प्रष्ठमें लिखते हैं कि,—

" भारतेर मृत्तिकाय रतन, स्वर्ण, रौप्य, ताम्र प्रभृति जन्मित । जगतेर सुप्रसिद्ध कहिनूर भारतेइ उत्पन्न हइया छिछ । एखानकार वृक्ष ठौहर न्याय हढ़ । एखाने पाहाड़ श्वेत मर्भर, समुद्र मुक्ताफछ, वृक्ष चंदनवास ओ वनफूछ सौगन्ध प्रदान करे । स्वर्णप्रसू भारते किसेर अमाव छिछ । ''

अभिप्राय इसका यह है कि, भारतकी मिट्टीमें रत्न, स्वर्ण, चाँदी और ताँबा आदि उत्पन्न होते थे। जगत्प्रसिद्ध कोहेनूर ( हीरा ) इस भारतहीमें उत्पन्न हुआ था। यहाँके वृक्ष छोहेके समान टढ़ होते हैं। यहाँके पर्वत संगमरमर, समुद्र मुक्ताफल, वृक्ष चंदन-वास और वनपुष्प सुंगध प्रदान करते हैं। स्वर्णप्रसू भारतमें किस चीजका अभाव था?

इतिहासके पृष्ठ, मथुरा, श्रावस्ति, राजगृही, सोपारक, सारनाथ, तक्षशिल्ञा, माध्यमिका, अमरावती और नेपाल्ठके कीर्तिस्थंभ, शिलालेख और ताम्रपत्र आदि इस समय इस बातकी सप्रमाण साक्षी दे रहे हैं कि, भारतवर्षके भूषण समान चंद्रगुप्त, अशोक, संप्रति, विक्रमादित्य, श्रोहर्ष, श्रेणिक, कोणिक, चंद्रप्रद्योत, अछट, आम (नागावलेक) क्रिलादित्य, कक्कुक प्रतिहार, बनराज, सिद्धराज और क्रुमार-

पालके समान हिन्दु और जैन राजाओंने भारतवर्षकी ऋद्धि-समृद्धिको भारतवर्षहीमें सुरक्षित रक्खा था; भारतकी कीर्त्ति सौरभको दिग्दिगान्तोंमें फैलाया था । इतना ही क्यों, अपनी समस्त प्रजाको निज निज धर्मकी रक्षा करने और प्रचार करनेमें सहायता की थी। यही कारण था कि, भारतीय सरल स्वभावी थे । वे प्रेमके एक ही धागेमें बँधे हुए थे । प्रजाको अपने धन-दौलतकी न कुछ चिन्ता करनी पड़ती थी और न कुछ प्रबंध ही । मदिरा और ऐसे ही दूसरे व्यसनोंसे लोग सदा दूर रहते थे। भारतवर्षका लेन देन प्रायः विश्वास पर ही चलता था। न कोई किसीसे किसी तरहकी जमानत लेता था और न कोई किसीसे किसी प्रकारका इकरारनामा ही लिखाता था। राजा स्वयं जीवहिंसासे दूर रहते थे और प्रनाको भी जीवहिंसासे दूर रखते थे। बहुतसे राजाओंने अपने अपने राज्योंमें शिकार द्वारा, यज्ञ द्वारा या अन्य भाँति, होनेवाली जीवहिंसा बंद कर दी थी । राजा अशोकने अपने राज्यमें इस बातकी घोषणा करवा दी थी कि,-" एक धर्मवाला किसी दूसरे धर्मकी-दूसरे धर्मवालेकी निंदा न करे । " ऐसी उदारषृत्तिवाले राजाके राज्यमें यदि प्रस्येक निर्भीकतासे अपना धर्म पालता था तो इसमें कोई आश्चर्यकी बात नहीं है। सुप्रसिद्ध राजा विक्रमादित्यके समयमें भारत जिस उन्नत दशामें था-जैसी इसकी जाहोजलाली थी उससे क्या कोई अनभिज्ञ है ? विद्या, विज्ञान और विविध प्रकारकी कलाओंका विस्तार इसी प्रतापी राजाके राज्यमें हुआ था। आज प्रायः संस्कृतज्ञ विद्वान् सिद्धसेन दिवाकर और कालिट्रासके समान कवियोंके पवित्र नामोंका बड़े सत्कारके साथ उचारण करते हैं। वे भारतके झगमगाते हुए हीरे थे और इसी राजाकी सभाको सुशोभित करते थे। चित्रकला और भूवन-निर्माणकला भी इसी राजाके समयमें बढ़े वेगके साथ आगे बढी थी । संगीत, गणित और ज्योतिष विद्याका प्रचार भी विशेषकरके इसी रानाके समयमें डुआ था।

राजा श्रीद्दर्षके समयमें भी भारतीय मनुष्य अखंड शान्ति सागरमें स्नान कर रहे थे। यह राजा प्रजाके साथ कैसी सहानुभूति रखता था, कैसी उदारताका वर्ताव करता था, उसका हम यहाँ एक उदाहरण देंगे।

प्रत्येक पाँचवें वर्ष प्रयागमें संगमका मैछा होता था। उस मौके पर वह सारी सम्पत्ति--जो पाँच बरसमें एकत्रित होती थी--भिन्न भिन्न धर्मावछम्बियोंको दानमें दे देता था। जिस समय चीनी यात्री हुयेनसांग ( Huen Tsiang ) भारतमें यात्रा करने आया था उस समय राजा हर्षकी प्रयाग यात्राका छठा उत्सव था। हुयेनसांग भी उसके साथ प्रयाग गया था। उस समय प्रयागमें पाँच छाख मनुष्य जमा हुए थे। उनमें २० राजा भी थे। पाँच बरसमें जो सम्पत्ति एकत्रित हुई थी उसको, राजकर्मचारी ७५ दिन तक दानमें देते रहे। वह धन-सम्पत्ति कितने ही कोठारोंमें भरी हुई थी। राजाने अपने रत्नजड़ित हार,

कुंडल, माला, मुकुट आदि समस्त आभूषण दानमें दे दिये थे। भारतके आर्य राजाकी यह उदारता क्या जगतको आश्चर्यमें डालनेवाली नहीं है ? इस राजाके समयमें भी संस्कृतकी बहुत ज्यादा उन्नति हुई थी। यह भी जीवहिंसाका कट्टर विरोधी था। इसने अपने समस्त राज्यमें ढिंढोरा पिटवा दिया था कि,—"जो मनुष्य जीवर्हिसा करेगा उसका अपराध अक्षम्य समझा जायगा और उसे मृत्यु दंड दिया जायगा "

जिन राजाओंके हमने ऊपर नाम लिखे हैं उनमेंसे कई जैन थे और कई जैनधर्मके साथ सहानुभूति रखनेवाले । सम्मति नामका राजा पका जैन था। उलने अनार्य देशोंमें भी जैनधर्मका प्रचार कराया था । इसमें उसे सफलता भी अच्छी हुई थी। राजा श्रेणिक, कोणिक और चंद्रपद्योतने जैनधर्मकी प्रभावना करनेसें कोई कमी नहीं की थी। इनको महावीरस्वामीके परम भक्त होनेका सम्मान प्राप्त है । राजा आम और शिळादित्यने सम्पूर्णतया जैनधर्मके गौरवकी रक्षा की थी। अन्तिम जैन राजा वनराज, सिद्धराज और कुमारपाल आदिने ' अमारी घोषणा ' कराके अहिंसाधर्मका प्रचार किया था । यह बात किसीसे छिपी हुई नहीं है। इस माँति हिन्दु और जैनधर्मको पालनेवाले राजा ही क्यों ? शकडाल, विमल, उदयन, वाग्भट और वस्तु-पालके समान प्रतापी राजमंत्री भी थोड़े नहीं हुए हैं कि, जिन्होंने अहिंसा-धर्मके फैलानेका प्रशंसनीय उद्योग किया था और जिनका प्रताप समस्त भारतमें फैल रहा था ।

एक ओर वीरप्रसू भारत माताने ऐसे ऐसे वीर-आर्यधर्मरक्षक राजाओंको उत्पन्न किया था और दूसरी ओर उसने ऐसे ऐसे सचरित्र और प्रतापी जैनाचार्योंको जन्म दिया था कि, जिन्होंने अपने अगाध पांडित्यका परिचय दे कर जगत्को आश्चर्यमें डाल दिया था। उनकी कृतियाँ आज भी संसारको आश्चर्यमें डाल रही हैं । इतना ही क्यों. उन्होंने ऐसे ऐसे असाधारण कार्य किये हैं कि, जिनका करना सामान्य मनुष्योंकी तो बात ही क्या है मगर अच्छे अच्छे शक्तिसम्पन्न मनु-प्योंके लिए भी दुःसाध्य है । मौर्यवंशीय सम्राट् चंद्रगुप्तको प्रतिबोध करनेवाळे चौदह पूर्वधारी श्<mark>रीभद्रबाहु स्वामी</mark>, ५०० प्रंथोंकी रचना करनेवाले उमास्वाति वाचक. १४४४ ग्रंथोंकी रचना करनेवाले हरिभद्रसुरि, हजारों क्षत्रियोंको जैन ( ओसवाल ) बनानेवाले रतन-प्रभग्नदि, अन्याय-लिस गर्दभिछ राजाको प्रजाके हितार्थ राजगदीसे उतार कर उसके स्थानमें शकको राज्यासीन करनेकी शक्ति रखनेवाले काछिकाचार्य, आम राजाके गुरु होनेका सम्मान प्राप्त करनेवाले बप्पभट्टि. ' उपमितिभवप्रपंचा कथा ? के समान संस्कृत भाषामें अद्वितीय उपन्यास लिखनेवाले महात्मा सिद्धर्षि, महान् चमत्कारिणी परिस्थिति।

विद्याओंके आगार यशोभद्रसूरि, तार्किक शिरोमणि मछवादी, अंथोंकी विशेष रूपसे व्याख्याएँ लिखनेमें अपनी असाधारण बुद्धिका परिचय देनेवाले मलधारी हेमचंद्र, सिद्धराज जयसिंहकी समाके एक रत्न होनेका सम्मान प्राप्त करनेवाले और वादकी अतुल शक्तिके धारक वादिदेवसूरि और कुमारपालके समान राजाको उपदेश दे कर, अठारह देशोंमें जीवदयाका एक छत्र राज्य स्थापन करानेवाले कलि-कालसर्वज्ञ श्रीहेमचंद्राचार्यके समान महान् प्रतापी जैनाचार्य रूपी रत्नोंको भी इसी भारत वसुंधराने प्रसव किया था। साथ ही पेथडशा, झांझण, झगडुशा, जगसिंह, भीमाशा, जावड, भावड, सारंग और खेमा हडालियाके समान लक्ष्मीप्रत्रोंको भी इसी भारतने अपनी गोदमें खिलाया था । इन्होंने अपनी लाखों ही नहीं, करोड़ों ही नहीं बहिक अब्जोंकी सम्पत्तिको. भारतके भूषणरूप जिनालय बनानेमें. आर्यावर्तकी शिल्पकलाको सुरक्षित रखनेमें, आर्यबंधुओंका पालन कर-नेमें, अपनी मान-मर्यादाको सुरक्षित रखनेमें, बड़े बड़े संघ तथा वर-घोडे निकालनेमें और ज्ञानके साधन लुटानेमें व्यय किया था । उन्होंने धर्मकी-आर्यधर्मकी रक्षा करनेमें उक्ष्मीकी तो कौन कहे प्राणोंकी भी कभी परवाह नहीं की थी। ऐसे आस्तिक और अखूट धन-छक्ष्मीके भोक्ताओंको भी इसी आर्यभूमिने पैदा किया था।

ये बातें क्या बताती हैं ? मारतका गौरव ! आर्यावर्तकी उत्तमता, दूसरा कुछ नहीं । जिस भारतमें ऐसा शान्तिमय राज्य था, ऐसी अद्वितीय विद्याएँ थीं, ऐसे दानशीछ थे, ऐसे जीवदया प्रतिपा-छक थे, ऐसी धन संपत्ति थी, ऐसा आनंद था, ऐसी जवदया प्रतिपा-छक थे, ऐसी धन संपत्ति थी, ऐसा आनंद था, ऐसी जवदया प्रतिपा-विशाछता थी, ऐसा प्रेम था, ऐसी धर्मशीछता थी, ऐसी वीरता थी और ऐसे अप्राप्य विद्वान् थे, उसी स्वर्ग समान भारतकी आज क्या स्थिति है ? भारतका बहुत कुछ अधःपात हो चुका है तो भी आज गई गुजरी हाछतमें भी वह पूर्ण गौरवसे गौरवान्वित है । समस्त संसार एक स्वरसे कह रहा है कि, एक समय था जब भारतका प्रताप अनिर्वचनीय था । भारतकी वीरता झगमगा रही थी। प्रकृतिने उसको वह शक्ति दी थी कि, जिससे यह भारतीय प्रजा ' कर्म ' और 'धर्म ' दोनोंमें असामान्य पौरुष दिखाती थी। ऐसे अपूर्व शान्तिके गंभीर आनंदसागरमें कछोल करती हुई भारतीय प्रजाको संसारकी परिवर्तन-शीलताने अपना चमस्कार दिखाया । यानी जिसने कभी दुःखके दिन नहीं देखे थे, जिसको अपने आर्यत्वकी रक्षाके लिये किसी भी तरहके प्रयतन नहीं करने पडे थे उस परम श्रद्धालु आर्य प्रजा पर अचानक पठानोंके आक्रमण प्रारंभ हुए । हम जिस समयकी स्थितिका वर्णन करना चाहते हैं, वह समय अभी आया न था तब तक तो पठानोंने भारतकी छक्ष्मी ऌूटनेके मोहमें पड़ कर, अपनी क्रूरतासे भारतकी समस्त प्रजाको त्रसित करना प्रारंभ कर दिया ! जिन पठानोंने इस सिद्धान्तको ' या तो हिंदु लोगोंको इस्लामधर्म स्वीकार करायँगे या उन्हें मौतका शिकार बनायँगे' सामने रख कर आक्रमण आरंभ किया था, उन्होंने भारतीय प्रजाको कितना सताया होगा, इसका अनुमान सहजहीमें किया जा सकता है । लाखों निरपराध मनुष्योंको मारना, जीतेजी आर्य राजाओंकी खाल खिचवा लेना, शिकारकी इच्छा होने पर पद्मओंकी तरह आर्य प्रजाको घेरना और उसमें आनेवाळी पुरुषोंको और बालकोंको बुरी तरहसे-भिन्न भिन्न स्त्रियोंको. तरहसे मारना, देवमूर्तियोंको तोड़ टुकड़े कर, उनके साथ मांसको बोटियाँ बाँघ आर्य प्रजाके गले लटकाना आदि नाना प्रकारके दुःखोंसे समस्त मारतमें हाहाकार मच रहा था । पठान राजाओंके त्राससे त्रसित आर्य प्रना त्राहि त्राहि पुकार उठी थी । वंकिमचंद्र छाहिडी अपनी ' सम्राट्-अकबर ' नामकी पुस्तकमें पठानोंने जो कष्ट दिये थे उनका वर्णन करनेके बाद पृष्ठ २४ में लिखते हैं:---

" पाठानदिगेर अत्याचारे भारत श्मशानावस्थाये प्राप्त इड़छ। जे साहित्यकानन नित्य नव नव कुसुमेर सौंदर्य ओ सौंगन्धे आमोदित थाकित, ताहाओ विशुष्क इड़छ। स्वदेशहितैषिता, निःस्वार्थपरता, ज्ञान ओ धर्म, सकलेइ भारत हड्ते अन्तर्हित हड्छ। समय देश विषाद ओ अनुरसाहेर कृष्ण छायाय आवृत्त हड्छ।"

भाव इसका यह है कि,-पठानेंकि अत्याचारसे भारतकी अवस्था इमशानसी हो गई । जो साहित्योद्यान-साहित्य बगीचा-सदैव नवीन नवीन पुष्पोंके सौंदर्य और सुगंधसे आमोदित रहता था वह भी शुष्क हो गया । स्वदेशहितैषिता, निःस्वार्थपरता और ज्ञान तथा धर्म सब कुछ भारतसे अन्तर्धान हो गये । समस्त देश विषाद और अनुत्साहकी काली छायासे ढक गया ।

भारतवर्ष पठानोंके अत्याचारोंसे पहिले ही त्रस्त हो रहा था उसी समय ईस्वी सन्की चौदहवीं शताब्दिके अन्तमें, घटतेमें पूरी भारत पर और एक आफत आ खड़ी हुई । भारतवर्षकी असाधारण कीर्त्तिसे मध्य एशियाके समरकंद प्रदेशमें रहनेवाले तैमूरलंगको ईर्ष्या उत्पन्न हुई । इसलिए वह अपने राज्यसे सन्तुष्ट न हो कर भार-तकी व्रक्ष्मीको भी अधिकृत करनेके लिए लालायित हो उठा । उसने चढ़ाई की, भारतको लूटा, सतियोंको सतीत्वभ्रष्ट किया, गाँवके गाँव नला दिये और लोगोंको पशुओंकी भाँति तल्वारके घाट उतारा और इस तरह उसने भारतकी प्रजाके कष्टोंको दुगना कर दिया । इसी लिए तो कहा है कि,—

## ' लोभाविष्ठो नरो इन्ति मातरं पितरं तथा । '

अतः जो लोभवृत्ति मातापिताकी हत्या करा देती है उस लोभवृत्तिने तैमूरलंगसे ऐसे करू कर्म कराये, तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ! कहा जाता है कि, --- तैमूरलंगने सिर्फ दिल्लीहीमें एक लाख 2 हिन्दुओंकी हत्या की थी। यद्यपि तैमूरलंगके आक्रमणसे पठानोंके पराकममें कुछ न्यूनता आ गई थी और इसलिए उनके अत्याचारोंकी मात्रामें भी कुछ कभी हो गई थी, तथापि उनका जातीय स्वभाव सर्वथा मिट नहीं गया था। सिकंदर लोदीने देवमंदिरों और मूर्तियोंको तोड़नेका कार्य बराबर जारी ही रक्खा था।

इसी भाँति अनेक विपत्तियाँ झेळते हुए भारतने ईस्वी सन्की पन्द्रहवीं शताब्दि समाप्त की। अब हम सोलहवीं शताब्दिमें पदार्पण करते हैं। प्रस्तुत पुस्तकमें हम इसी शताब्दिकी स्थितिका दिग्दर्शन कराना चाहते हैं।

यद्यपि सोछहवीं शताब्दि प्रारंभ हो गई थी, तथापि भारतवर्षके दुःखके दिन तो दूर नहीं ही हुए थे। मुसलमान बादशाहोंका जुल्म जैसाका तैसा ही कायम था । इतना होने पर भी साभिमान यह कहना पड़ता है कि, भारतमें 'आध्यात्मिक भावनाएँ ' और ' आर्य-त्वका अभिमान ' पूर्ववत् ही मौजूद था। भारतकी प्रजाने अपनी जातीयताकी रक्षाके सामने लक्ष्मीकी कोई परवाह नहीं की थी। इतना ही क्यों ? उसने 'धर्मरक्षा ' को अपना ध्येय बना कर प्राणोंको भी तिनकेके समान समझा था । यद्यपि लोभाविष्ट मुसलमान बादशाहोंने कइ वार भारतको ऌटा था और ऌटका धन छेजा कर अपने घरोंमें भरा था, तथापि भारत सर्वथा ऋद्धि-समृद्धिहीन नहीं हो गया था। उदाहरणके लिए इतिहासके पन्ने उल्टो । महमूद ग़ज़नवी आदिकी लूटके वृत्तान्त उनमें मिलेंगे । कहा जाता है कि, सन् १०१४ ईस्वीमें जब उसने कॉंगड़ाका (जिसको पहिले नगरकोट अथवा भीमनगर कहते थे) दुर्ग अपने अधिकार किया था, तब वहाँसे उसे अपार संपत्ति मिली थी । उसमें एक 'चाँदीका बँगला' भी था। इस बँगलेकी लंबाई ९० फीट और चौडाई ४५ फीट थी। वह इकट्ठा हो सकता था; एक जगहसे दूसरी गरिस्थिति।

जगह ले जाया जा सकता था और जिस समय आवश्यकता होती थी, वह पुनः बँगला बन सकता था।

यह तो एक उदाहरण है। इसी तरह अनेक बादशाहोंने भारतवर्षको ऌ्ट ऌ्ट कर खाली कर देनेकी--बरबाद कर देनेकी चेष्टाएँ की थीं; परन्तु भारतवर्षको उन ऌ्टोंसे केवल इतना ही नुकसान हुआ जितना कानखजूरेको उसकी एक टाँग टूटनेसे होता है; अथवा समुद्रको एक बूँद कम हो जानेसे होता है। अतः यदि यह कहा जाय कि, भारतवर्षकी ऋद्धि-सम्रद्धिमें कोई कमी नहीं हुई थी तो अत्युक्ति नहीं होगी । यदि स्पष्ट शब्दोंमें कहें तो यह है कि, इस समयकी अपेक्षा उस समयकी ( सोलहवीं शताब्दिकी ) जाहोजलाली और ही तरहकी थी । सारे भारतवर्षकी बातको छोड़ कर सिर्फ गुजरातहीकी-उसके मुख्य नगर खंभात, पाटन, पाळनपुर और सूरतहीकी—उन्नतिका— उसकी असाधारण जाहोजलालीका वर्णन करनेका यदि प्रयत्न किया जाय तो वह असंभव न होने पर भी कष्ट--साध्य तो अवश्य है। जो रवभात इस समय निरुचमी और निरुत्साही दिखाई देता है, वह उस समयका सम्टद्धिशाली नगर था । उसकी गगनस्पर्शी ध्वनाओंको देख देख कर ईरान आदि देशोंसे जहानोंमें आनेवाले लोग आश्चर्य– चकित हो जाते थे। जिस पाटनके निवासी आज दूर देशोंमें जा कर नौकरी करके या व्यापार-धंघा करके पेट मरनेके छिए मजबूर हुए हैं, उसी पाटनके लोग उस समय अपने घरोंमें बैठे बैठे लाखों ही नहीं बह्कि करोडोंकी उथल पाथल किया करते थे। मामुलीसा गिना जानेवाला पालनपुर शहर उस समय असाधारण विशाल और समृद्धि-शाली था। ऐसे ऐसे अनेक नगर थे जिनके कारण सिर्फ गुजरात ही नहीं बहिक समस्त भारतवर्ष अपने आपको गौरवशाली समझता था । इतना सब कुछ था तो भी हमें कहना पड़ता है कि, उस समय तक न केवछ गुजरातहीके छिए बछिक समस्त भारतके छिए छुखसे रोटीका प्राप्त खानेका वक्त नहीं आया था । देशकी अशान्ति उस समय तक दूर नहीं हुई थी । भारतकी मनमोहक छक्ष्मी देवी एकके बाद दूसरे मुसछमान बादशाहको छछचाती ही रही थी । जगह जगह अधिकार जमा कर बैठे हुए पठानोंका अत्याचार अभी शान्त भी नहीं हुआ था कि, उसी समय कुछ ही काछ पहिले भारतको सता कर गये हुए तैमूरछंगके एक वंशधर बाबरकी इस ओर दृष्टि पड़ी । उसने सहसा काबुछके मार्ग पर अधिकार कर भारतमें प्रवेश किया । इतना ही नहीं उसने और उसके प्रत्र हुमायुंने बार बार आक्रमण कर भारतीय प्रजाको खूब छूटा, सताया और बरबाद किया । अन्तमें उसने श्रापमूत पठानोंको भी परास्त किया और भारतमें अपना अधिकार पूर्ण हूपसे जमा छिया ।

बाबरके राज्यकाल्में भी भारत तो हतमाग्यका हतमाग्य ही रहा था । देशमें लेशमात्र भी शान्ति नहीं हुई थी । एक तो फतेह-पुर-सीकरीकी तरफ मुसलमानों और राजपूतोंमें घोर युद्ध हो रहे थे, दूसरे लगभग सारे देशमें अराजकता होनेसे लूट खसोट होती थी, तीसरे भिन्न भिन्न प्रान्तोंके सूबेदार अपनी अपनी प्रजाओंको बहुत सताते रहते थे, चौथे तीर्थयात्रा करनेके लिए जानेवाले यात्रियोंसे वसूल किया जानेवाला 'कर' और वार्षिक 'जज़िया' प्रजाको बरबाद करनेके लिए पद पद पर अपना भयंकर रूप धारण किये खड़े ही हुए थे और पाँचवें सामान्य अपराधियोंको भी हाथ पैर काट डाल्नेकी, प्राण ले लेनेकी या इसी प्रकारकी अन्य कूर सजाएँ दी जाती थीं । इस प्रकार जिस प्रजा पर चहुँ ओरसे भयंकर विपत्ति पड़ रही थी, उस प्रजाके लिए कैसे संभव था कि, वह सन्तोष पूर्वक आहार करती और सुखकी नींद लेती । जब इजारों कोस दूर होनेवाले युद्धका मी यहाँकी प्रजा पर असाधारण प्रभाव पड़ा है-छोटे, बड़े; धनी, गरीब; राजा, प्रजा प्रत्येकको उसका परिणाम मोगना पड़ा है-तब जिस समय इसकी आँखोंके सामने युद्ध होते थे; रात दिन अत्याचार होते थे उस समय यह यदि कष्टसे दिन निकालती थी, सुखकी नींद न ले सकती थी, रात, दिन इसका हृदय काँपता रहता था तो इसमें आश्चर्यकी बात ही कौनसी है ? लगभग ईस्बी सन्की सोलहवीं राताब्दिके आरंभके ८० बरसों तक बल्कि उसके बाद मी कुछ समय तक भारतवर्षके भिन्न भिन्न भागोंमें लड़ाई और लूट-खसोट होती ही रही थी । इससे लोगोंको अपने जानोमालकी रक्षा करना बहुत ही कठिन हो रहा था।

जिस ' जज़िया ' का ऊपर नाम लिया गया है, वह कोई साधारण कर नहीं था । कई विद्वानोंका मत है कि, आठवीं शताब्दिमें मुसलमान बादशाह कासिमने भारतीय प्रजा पर यह कर लगाया था। पहिले तो उसने आर्यप्रजाको इसलामधर्म स्वीकार करनेके लिए विवश किया । आर्य प्रजाने अटूट धन दौलत दे कर अपने आर्यधर्मकी रक्षा की । फिर हर साल ही प्रजासे वह रुपया वसूल करने लगा । प्रति वर्ष जो द्रव्य वसूल्र किया जाता था, उसका नाम<sup>ं</sup> 'जज़िया' था। कुछ कालके पश्चात् यहाँ तक हुक्म जारी हो गये थे कि,--- " आर्य प्रजाके पास खानेपीनेके वाद जो कुछ धन माल बचे वह सभी 'जज़िया' के रूपसे खजानेमें दाखिळ करवा दिया जाय । " फरिइतेके शब्दोंमें कहें तो-" मृत्यु तुल्य दंड देना ही 'जज़िया' का उद्देश्य था। " ऐसा दंड दे कर भी आर्य प्रजाने अपने धर्मकी रक्षा की थी। यह बात भी नहीं थी कि, ऐसा असहय ' जज़िया ' थोडे ही दिन तक चल कर बंद हो गया हो। ' ख़लीफ़ उम्रने ' इसको ( जज़ियाको ) तीन भागोंमें विभक्त किया था । उसके वक्तमें प्रति मनुष्य वार्षिक ४८, २४ और १२ दरहाम लिये जाते थे।

23

( 'दरहाम' उस समयकी चलनका एक सिका था ) ईस्वी सन्की चौदहवीं और पन्दहवीं शताब्दिर्मे भी फीरोज़शाह तुग़लक़ने कानून बनाया था कि, गृहस्थोंके घरोंमें जितने बालिग मनुष्य हों उनसे प्रति व्यक्ति धनियोंसे ४०, सामान्य स्थितिवालोंसे २०, और गरीबोंसे १० टाँक 'जज़िया' प्रति वर्ष लिया जाय । आगे भी यानी जिस सोलहवीं शताब्दिकी हम बात कहना चाहते हैं उसमें भी यह 'जज़िया' वर्तमान था ।

संक्षेपमें यह है कि भारतवर्षकी राष्ट्रीय स्थिति भयंकर थी । उसमें भी जिस प्रान्तके छिए हम खास तरहसे इस ग्रंथमें कहना चाहते हैं उस प्रान्तकी स्थिति तो बहुत ही खराब थी। गुजरातके सूबेदारोंकी ' नादिरशाही ' गुजरातकी प्रजाको बद्धत ही बुरी तरहसे सताती थी। इच्छानुसार जुर्माना, इच्छानुसार सजा, इच्छानुसार कर, और तुच्छ तुच्छ बातोंमें धरपकड़ होती थी l इनसे प्रजा बहुत व्याकुल हो रही थी । उस समय प्रत्येक व्यक्तिका हृदय, राष्टीय स्थितिको संघारनेवाले किसी महान प्रतापी पुरुषके-सम्राटके आगमनकी प्रतीक्षा कर रहा था। केवल गुजरात ही नहीं बल्कि समस्त भारतवर्ष यही भावना कर रहा था । सारी आर्य प्रजा एक स्वरसे रातदिन, सोते जागते, उठते बैठते अपने अपने इष्ट देवोंसे यही विनय करती थी कि,-- " मभो ! इन दुःखके दिनोंको दूर करो ! इस भयंकर अत्याचारको भारतसे उठा छो ! हमारे आर्थ्यत्वकी रक्षा करो ! देशमें शान्तिका राज्य स्थापन करो ! हम अन्तःकरण पूर्वक चाहते हैं कि, इस वीरप्रसू भारतमाताकी कूखसे, फिरसे, तत्काल ही एक ऐसा महान् वीर पुरुष उत्पन्न हो जो देशमें शीघताके साथ शान्तिका राज्य स्थापन करे और हमारे ऊपर होनेवाले इस जुल्मको जड़से खोद डाले ! ओ भारत माता ! क्या तू शीव्र ही ऐसा

#### यरिस्थिति ।

समय न लायगी कि, जिसमें इम अपने दुःखके आँसू पौंछ डालें ? "

इस मौके पर एक दूसरी बात कहना भी जरूरी है। जैसे देशहितका आधार देशका राजा है, वैसे ही सचरित्र विद्वान् महात्मा भी है। विद्वान् साधु महात्मा जैसे प्रजाके हितके लिए; उसको अनी-तिसे दूर रख सन्मार्ग पर चलानेके लिए, प्रयत्न करते हैं, वैसे ही राजाओंको भी वे निभीकता पूर्वक उनके धर्म समझाते हैं। घनिष्ठ संबंधियोंका और खुशामदियोंका जितना प्रभाव राजा पर नहीं होता है, उतना प्रभाव शुद्ध चारित्रवाले मुनियोंके एक शब्दका होता है। इतिहासके प्रष्ठ उल्रट कर देखोगे तो मालूम होगा कि, राजाओंको प्रतिबोध देनेमें या प्रजाको उसका धर्म समझानेमें जो सफछ मनोर्थ हुए थे वे धर्मगुरु ही थे । उनमें भी यदि निष्पक्ष मावसे कहा जाय तो, कहना पड़ेगा कि,-इस कर्तव्यको पूरा करनेमें मुख्यतया जैनाचार्य ही विरोष रूपसे आगे आये थे। उन्हींको पूर्ण सफलता मिली थी। और उसका खास कारण था,-उनका सचचरत्र और उनकी विद्वत्ता । कौन इतिहासज्ञ नहीं जानता है कि,-संप्रति राजाको प्रतिबोध कर-नेका सम्मान आर्यसुहस्तिने, आमराजाको प्रतिनोध करनेका सम्मान वप्प भट्टीने, हस्तिकुंडीके राजाओंको प्रतिबोध करनेका सम्मान वासुदे-वाचार्यने, बनराजको प्रतिबोध करनेका सम्मान शीलगुणसूरिने और सिद्धराज तथा कुमारपालको प्रतिबोध करनेका सम्मान हेमचं-द्राचार्यने प्राप्त किया था । ये और ऐसे दूसरे कितने ही जैनाचार्य हो गये हैं कि, जिन्होंने राजा महाराजाओंको प्रतिबोध दे कर देशमें शान्तिका और आर्यधर्मके प्रधान सिद्धान्त-अहिंसाका प्रचार करनेमें सफलता लाभ की थी । इतना ही क्यों ? महम्मद् तुगुछक्, फ़ीरो-ज़शाह, अलाउद्दीन और औरंगज़ेबके समान कर हृदयी व लिष्ठुर मुसल्लमान बादशाहों पर भी जिनसिंहसूरि, जिनदेवसूरि और रत्नशेखरसूरि ( नागपुरी ) के समान जैनाचार्योंने कितने ही अंशोंमें प्रमाव डाल कर धर्म तथा साहित्यकी सेवा की थी।

अभिप्राय कहनेका यह है कि, जिस जैनधर्ममें समय समय पर ऐसे महान प्रमावक आचार्य होते आये थे उस जैनधर्म पर भी उस समयकी ( पन्द्रहवीं और सोछहँवी शताब्दिकी ) अराजकताने बिज-लिको तरह आश्चर्योत्पादक प्रभाव डाला था। यह बिलकुल ठीक है कि, जहाँ देश भरमें हर तरहकी बगावत-अराजकता-निर्नाधता-अनु-चित स्वच्छंदताका पवन चल रहा हो वहाँ किसी भी तरहकी मर्यादा नहीं रहती है। 'शान्तिप्रिय' के आदरणीय पदका उपभोग करनेवाले और एकताके विषयमें सबसे आगे रहनेवाले जैन समाजमें भी उस समयकी अशान्ति देवीने अपना पैर फैछा दिया था। न रहा संघका संगठन और न रही ऐसी स्थिति कि, जिसमें कोई किसीको कुछ कह सकता और कोई किसीकी बात मान लेता। संघ छिन्नभिन्न होने लगा। एक एक करके नये नये मत निकल्लने लगे । जैसे-१४५२ ईस्वीमें लौंका नामके गृहस्थने लोंका मत चलाया और मूर्त्तिपूजाकी उत्थापना की । १५०६ ईस्वीमें कटुक नामके गृहस्थने कटुकमत निकाला । विजयने १५१४ ईस्वीमें विजयमतकी स्थापना की । पार्श्वचंद्रने १९१६ ईस्वीमें पार्श्वचंद्रमतकी नींव डाली और १९४६ ईस्वीमें सुधमें मत उत्पन्न हुआ । आदि । इन मतोंको चलानेवालोंने जैनधर्मके सिद्धान्तोंमें कुछ न कुछ परिवर्त्तन जरूर किया ! जैनधर्मके एक छत्र साम्राज्यको उन्होंने छिन्नभिन्न कर दिया। इस बातकी कोई कल्पना भी नहीं कर सकता है कि, जिस धर्मके अनुयायियोंमें आपसमें झगड़ा होता है, पारस्परिक विभिन्नता रहती है उस धर्मका भी एक छत्र साम्राज्य रहता है । उस समय जैसे जैसे नवीन मत निकलते गये वैसे ही वैसे परस्परमें नीचा दिखानेका प्रयत्न, आपसी द्वेष और एकका दूसरे पर आक्षेप भी बढ़ता गया । ' अपना सचा और दूसरेका मिथ्या ' यह नियम प्रत्येक पंथवालेके साथ कार्य कर रहा था । उसीके वश हो कर मूल परंपराको उच्छेद करनेके लिये वे कुल्हाड़ीका कार्य कर रहे थे । उन्हें इतनेहीसे संतोष नहीं होता था । वे जैनोंके प्राचीन तीर्थों, मंदिरों और उपाश्रयों पर भी अपना अपना अधिकार जमानेके प्रयत्न करते रहते थे । इसी लिए उस समय भिन्न भिन्न गच्छोंके सभी आचार्य एक वार शत्रुंजय ( पालीताना ) में एकत्रित हुए और उन्होंने निश्चित किया कि—" शत्रुंजयतीर्थ पर जो मूल गढ़ है वह और आदिनाथ भगवान्का मुख्य मंदिर है वह, समस्त श्वेतांबर जैनोंका है और अवशेष देवकुल्किएँ भिन्न भिन्न गच्छवालोंकी हैं । " आदि ।

एक तरफ तो भिन्न भिन्न मतों और पंथोंके जोरसे जैनधर्मके अनुयायियों में बहुत बड़ा आन्दोलन उठ खड़ा हुआ था; अशान्ति फैल गई थी और दूसरी तरफ शिथिलाचारने साधुओं पर अपना अधि-कार जमाना प्रारंभ किया था। इससे साधुओं में स्वच्छंदताका वायु फैलने लगा, छोटे मोटेकी मर्यादा प्रायः उठने लगी, गृहस्थोंके साथ साधु विशेष न्यवहार रखने लगे। उसका परिणाम 'अतिपरिचयादवज्ञा' के अनुसार, साधुओंको मोगना पड़ा। साघुओं में ममस्व बढ़ा। वे पुस्तकों और वस्त्रोंका और कई कई तो द्रन्यका मी संग्रह करने लगे। रसनेन्द्रियकी लुब्धताके कारण कई तो शुद्धाशुद्ध आहारका भी विचार छोड़ने लगे। पड़िलेहण और इसी तरहकी अन्य जयणाओं में भी वे उपेक्षा करने लगे। उनकी वचन वर्गणाओं में भी कठोरताने प्रवेश किया। इन बातों से श्रावकोंकी साधुओंपरसे श्रद्धा हटने लगी। राजकीय झगड़ों और मतोंके टंटों से कई प्रान्तों में तो साधुओंका विहार भी बंद हो गया। साधुओंकी शिथिलतासे नये निकले हुए मत बहुत लाम अ उठाते थे । वे साधुओंकी शिथिलता और झगड़ोको दिखा कर लोगोंको अपने अनुयायी बनाते थे। उन मत-प्रवर्तकों में सें हम यहाँ पर 'ल्लोंका'का उदाहरण देते हैं । उसने इस स्थितिका लाभ उठा कर अपने मतको बड़े जोरोंके साथ आगे बढ़ाया । जिन देशों में शुद्ध साधु नहीं जा सकते थे उन देशों में उसने जा कर हजारों लोगों के दिलोंको पलटा, उन्हें मूर्ति-पूजासे हटाया और अपने मतका अनुयायी बनाया। इतना ही क्यों ? सेकड़ों जगह तो-जहाँ एक भी मूर्त्तिपूजक नहीं रहा-उसने मंदिरों में कांटे लगवा दिये । यह साधुओंकी शिथिलता और आपसी द्वेषहीका परिणाम था।

यद्यपि साधुओं और श्रावकोंकी ऐसी भयंकर स्थिति हो गई थी, तथापि पवित्रताका सर्वथा लोप नहीं हुआ था। उस समयमें भी ऐसे ऐसे त्यागी और आत्मश्रेयमें लीन रहने वाले साधु महात्मा मौजूद थे कि, जो वैसे जहरीले संयोगोंमें भी अपने साधुधर्मकी भछी प्रकारसे रक्षा कर सके थे। इतना ही क्यों, कई शासनप्रेमी ऐसे भी थे कि, जिनको वैसी भयंकर स्थिति देखकर दुःख होता था। तीत्र प्रवाहके सामने जानेका साहस करना सर्वथा असंभव नहीं तो भी भयानक जरूर है। मगर उस भयानक दशामें भी एक महात्मा कियाका उद्धार करनेके छिए आगे आये थे। उनका नाम था 'आनंदविमलसूरि' । कियोद्धार करनेमें उन्होंने बहुत बड़ा पुरुषार्थ किया था। कहा जाता है कि, उन्हें इस महान धर्ममें यद्यपि जितने चाहिए उतने और जैसे चाहिए वैसे सहायक-साधन नहीं मिले थे, तथापि उन्होंने अपने ही पुरुषार्थसे उस समयकी स्थितिमें बहुत बड़ा परिवर्तन कर दिया था । वे समयान्रसार साधुधर्मके समस्त नियमोंको उचित रूपसे पालते थे, किसी आवक या आविकाके प्रति ममता नहीं रखते थे; सबको समान रूपसे उपदेश देते थे; सबको समान हष्टिसे देखते थे, निःस्पृहताके साथ विचरण करते थे, निःस्वार्थ भावसे उपदेश

देते थे, शुद्धमार्गको प्रकाशित करते थे, और उत्कृष्ट क्रियाएँ पालते थे। इन सब बातोंके अतिरिक्त ने तपस्याएँ भी बहुत ज्यादा किया करते थे। इससे प्रायः श्रावकोंके हृद्योंमें प्रनः साधुओंके प्रति भक्ति-भावोंका संचार हुआ था। साधुधर्म कैसा होना चाहिए ? साधुओंके लिए किन किन कियाओंका करना आवश्यक है ? और साधुओंको किस तरह मोह-मायाका स्याग करना, निःस्पृहताका वक्तर पहिनना और कैसे शुद्ध उपदेश देना चाहिए ? आदि बातोंका ज्ञान उन्होंने अपने आचरणों द्वारा दिया था । यद्यपि उन्होंने अनेक प्रदेशोंमें फिर कर लोगोंको सन्मार्ग पर चलानेका प्रयत्न किया था और उस प्रयत्नमें उन्हें सफल्रता भी प्राप्त हुई थी; और उनके बोये हुए बीजको फलाने फूलानेमें **विजयदानसूरि**ने बहुत कुछ प्रयत्न किया था । तथापि यह तो स्वीकार करना ही पड़ेगा कि, जिस भाँति समय समय पर राजा महाराजाओं पर प्रभाव डाल कर उन्हें सचा उपदेश दे कर राष्ट्रीय स्थितिको सुधारनेवाले एकके बाद दूसरे जैनाचार्य होते आये हैं उसी तरह मुसलमानोंके राज्यकालमें भी एक ऐसे जैनाचार्यकी आवश्यकता थी कि, जो अपने प्रबल्ल पुण्य-प्रतापसे देशके भिन्न भिन्न अधिकारियों पर और खास करके दिछीश्वर पर अपना प्रमाव डालते और भारत-वर्षमें-मुख्यतया गुजरातमें लगे हुए 'जज़िया' के समान जुल्मी करको नष्ट कराते, अहिंसा प्रधान आर्यावर्त्तमें बढी हुई जीवहिंसाको बंद कराते, जैनोंको अपने पवित्र तीर्थोंकी यात्रा करनेमें जो आपत्तियाँ आती थीं उन्हें दूर कराते, और अपने हक तीर्थोंके उपरसे खो चुके थे वे उन्हें वापिस दिलाते । इन कार्योंकी महत्तासे यह बात सहज ही समझर्मे आ जाती है कि, भारतवर्षमें राष्ट्रीय स्थिति सुधारनेके लिए जैसे-अपनी प्रजाको पुत्रवत् पालन करनेवाले एक सुयोग्य सम्राट्की आवश्यकता थी उसी भाँति देशकी हिंसक प्रवृत्तिको दूर करानेका सामर्थ्य रखनेवाले एक महात्मा पुरुषके अवतारकी भी आवश्यकता थी।

# प्रकरण दूसरा ।

स्ररि-परिचय ।



सारमें समय समय पर ऐसे महात्मा पुरुष उत्पन्न होते हैं कि जो 'स्वोपकार' को अपने जीवनका लक्ष्यबिंदु नहीं बनाते हैं, बल्कि ' परोपकार '-हीमें अपने जीवनकी सार्थकता समझते हैं।

ऋषियोंको इसका पूर्ण अनुमव हुआ था, इसीलिए उन्होंने यह कहा है कि,—-'' परोपकाराय सतां विभूतयः।'' सज्जनोंकी-महात्माओंकी समस्त विभूति परोपकारहीके लिए होती है। इस प्रकरणमें हम जिनका परिचय कराना चाहते हैं वे भी उक्त प्रकारके परोपकारी महात्माओंमेंसे एक थे।

विकम संवत् १९८२ (ई. स. १९२७) के मार्गशीर्ष शुक्ठा ९ सोमवारके दिन 'पाळनपुर' के ओसवाल गृहस्य कूंराशाहकी धर्मपत्नी नाथीबाईने एक पुत्रको जन्म दिया । उसका नाम ' हीरजी ' रक्खा गया । हीरजीके पहिले नाथीबाईके तीन पुत्र और तीन कन्याएँ हो चुकी थीं । पुत्रोंके नाम थे संघजी, सूरजी और श्रीपाल व पुत्रियोंके नाम थे- रंभा, राणी और विमला । ' होनहार बिरवानके होत चीकने पात ' इस नियमानुसार हीरजी बचपनहीसे तेजस्वी, सुल्क्षण युक्त और आनंदी स्वभाववाले थे । इससे उनके कुटुंबियोंहीके नहीं बल्कि हरेकके-जो उन्हें देखता था-उसीके-हृदयमें उनसे प्रेम करनेकी कुद्रती प्रेरणा होती थी ।

पहिछे यह नियम था कि, गृहस्थ लोग अपनी संतानको व्यावहारिक ज्ञान प्राप्त करानेके लिए जैसे पाठशालाओंमें भेजते थे, वैसे ही धार्मिक ज्ञान प्राप्त कराने, अन्तःकरणमें धार्मिक संस्कार जमाने और धार्भिक क्रियाओंसे परिचित कराने के लिए धर्मगुरुओंके पास भी नियमित रूपसे मेजा करते थे। वर्तमानके गृहस्थोंकी भाँति वे इस बातका भय नहीं रखते थे कि, साधुओंके पास मेजनेसे कहीं हमारी सन्तान साधु न हो जाय। साधु होनेमें अथवा अपने पुत्रको यदि वह साधु बनना चाहता तो उसे साधु बनानेमें पहिले के लोग अपना और अपने कुलका गौरव समझते थे। इतना जरूर था कि, जो साध बननेकी इच्छा रखता था, उसको वे लोग पहिले यह समझा देते थे कि, साधुधर्ममें कितनी कठिनता है । मगर ऐसा कभी नहीं होता था कि, अपनी संतानको साधु बननेसे रोकनेके लिए वे लड़ाई--झगड़ा करते या कोर्टोंमें जाते । इतना ही क्यों, कई तो ऐसे भवभीरु और निकष्टभवी भी होते थे जो अपनी सन्तानको, बचपनहीसे साधुके समर्पण करनेमें अपना सौभाग्य समझते थे। यदि ऐसा नहीं होता तो हेमचंद्राचार्य ५ वर्षकी आयुमें, आनंद्विमलसूरि ५ वर्षकी उम्रमें, विजयसेनसूरि ९ वर्षकी आयुमें, विजयदेवसूरि ९ वर्षकी आयुमें, विजयानंदसूरि ९ वर्षकी आयुमें, विजयप्रभसूरि ९ वर्षकी आयुमें, विजयदानसूरि ९ वर्धकी आयुमें, ग्रुनिसुंदरसूरि ७ वर्षकी आयुमें और सोमसुंदरसूरि ७ वर्षकी आयुमें-ऐसे छोटी छोटी उम्रमें कैसे दीक्षा ले सकते थे 🗿

इससे किसीको यह नहीं समझना चाहिए कि, जो कमाने योग्य नहीं होते थे वे साधु हो जाते थे। अथवा उनके संरक्षक उन्हें साधु बना देते थे। हमें उनके चरित्रोंसे यह बात भल्ली प्रकार माऌ्म हो जाती है कि, वे लोग प्रायः उच्च और धनी कुटुंबहीकी सन्तान थे। इससे यह स्पष्ट है कि,-"असमर्थो भवेत् साधुः " का सूत्र उनके किसी तरहसे भी लागू नहीं पड़ सकता है। जो 'दीक्षा' को ऐहिक और पारलोकिक सुखका सर्वोत्कुष्ट साधन समझते हैं, जो 'ग्रुद्धचारित्र को ही जगत् पर प्रभाव डालनेका एक चमत्कारिक जादू समझते हैं वे कभी क्षणमंग्रुर लक्ष्मीके और अन्तमें भयंकर कष्ट पहुँचानेवाली विषय-वासनाओंके फंदेमें नहीं फंसते हैं-उनमें मुग्ध नहीं होते हैं। वे तो प्रतिक्षण यही सोचा करते हैं कि,--'' इम साधु हो कर अपना और जगत्का कल्याण करेंगे।"

ऐसी शुम भावनाएँ रख कर अच्छे अच्छे खानदानके युवक उस समय दीक्षा लेते थे । उसीका यह परिणाम था कि, 'स्वोपकार' के साथ ही अपनी पूर्णशक्तिके साथ वे परोपकारके सिद्धान्तको भी पाळते थे । वे इतने महान हो गये इसका वास्तविक कारण हर्मे तो उनका बचपनर्मेही दीक्षित हो कर उच्च धार्मिक कियाओंको व्यवहारमें लाना माळूम होता है ।

इस समय दीक्षाकी बात तो दूर रही, धार्मिक संस्कारोंका ही अभाव हो रहा है । अच्छे अच्छे व्यवहारज्ञ युवक भी धर्मका तो कक्का भी कठिनतासे जानते हैं । इसका खास कारण यह है कि, वे बचपनहीसे गुरुओं-साधुओं-की संगतिसे दूर रहे हैं । यदि प्राचीन प्रथाके अन्रसार वे बचपनहीसे अमुक समय तकके छिए नियमित रूपसे साधुओंकी संगतिमें रहते और व्यावहारिक ज्ञानके साथ ही धार्मिक ज्ञान भी प्राप्त करते तो उनकी धर्म-भावनाएँ दृढ होतीं और आज ' नास्तिकता ' का जो दोष उनके सिर रक्खा जाता है सो न रक्खा जाता । अस्तु ।

्उपर लिखित रोतिके अनुसार हीरजीको उनके पिता कूँरा-

शाहने जैसे व्यावहारिक ज्ञान प्राप्त करनेके छिए पाठशालामें भेजा था, बैसे ही धार्मिक ज्ञान प्राप्त करनेके लिये साधुओंके पास भेजनेमें भी आगापीछा नहीं किया था। परिणाम यह हुआ कि, वे बारह वर्षकी आग्रहीमें बहुत होशियार और धर्मपरायण बन गये। उनको देख देख कर लोगोंको आश्चर्य होता था।

उनके बचपनके व्यवहारों, और संसारसे उदासीनता दिखाने-वाले, भवभीरुतादर्शक मधुर वचनोंने उनके कुटुंबियोंको, विश्वास दिला दिया था कि,-' वे किसी दिन साधु होंगे । ' एक वार उन्होंने बातों ही बातोंमें अपने पितासे कहा,-" यदि कोई व्यक्ति अपने कुटुं-बमेंसे साधु हो जाय तो अपना कुटुंब कैसा गौरवान्वित हो ? " कुटुंबी लोगोंकी उक्त प्रकारके मन्तव्यको इस कथनने और भी दृढ़ बना दिया ।

भावी प्रबल । थोड़े ही दिनोंमें हीरजीके माता पिताका देहान्त हो गया । इस घटनाने हीरजीके संसारविमुख हृदयको और भी स्पष्ट ताके साथ संसारकी अनित्यता समझा दी-उनके हृदयको और भी विशेषरूपसे वैरागी बना दिया । माता पिताका स्वर्गवास सुन कर हीरजीकी दो बड़ी बहिनें विमला और राणी-जो पाटन ब्याही गई थीं-आई और हीरजीको पालनपुरसे अपने साथ ले गईं।

उस समय पाटनमें श्रीविजयदानसूरि विराजते थे। ये क्रियो-द्धारक आनंदविमलुसूरिके-जिनका पहिले प्रकरणमें उछेल है-शिष्य थे। हीरजी नित्यप्रति उनको वंदना करनेके लिए जाने लगे। विजय-दानसूरिकी धर्मदेशना धीर धीरे हीरजीके कोमल हृदय पर प्रभाव ढालने लगी। हीरजीके हृदयमें दीशा लेनेकी मावना दृढ हुई। अपनी यह मावना उन्होंने अपनी बहिनोंको भी सुनाई । बहिनें बुद्धिमान और धर्मपरायणा थीं । वे भछी प्रकारसे सम-झती थीं कि,-दीक्षा मनुष्यके कल्याणमार्गकी अन्तिम सीमा है । इससे उन्होंने यद्यपि भाईकी भावनाका विरोध न किया तथापि, मोह-वश स्पष्ट शब्दोंमें, दीक्षा छेनेकी अनुमति भी नहीं दी । इस समय उनका मन 'व्याघ्रतटी ' न्यायके समान हो रहा था । अतः उन्होंने मौन धारण की । उनके इस मौनसे हीरजीको पहिछे कुछ नहीं सूझा; परन्तु अन्तमें उन्होंने सोचा कि,- 'अनिषिद्धिमनुमतम् ' इस न्यायके अनुसार मुझे आज्ञा मिछ चुकी है । अन्तम उन्होंने संक्त १५९६ ( ई० सन् १९४० ) के कार्तिक सुद २ सोमवारके दिन पाटनहीम श्रीविजयदानसूरिके पाससे ' दीक्षा ' छे छी । उस समय उनका दीक्षा-नाम ' हीरहर्ष ' रक्खा गया । हीरजीके साथ ही अन्य अमीपाल, अमरसिंह, ( अमीपालके पिता ) कपूरा ( अमीपालकी बहिन ) अमीपालकी माता, धर्मशीऋषि, रूडोऋषि, विजयहर्ष और कनकश्री इन आठ मनुष्योंने भी दीक्षा छी थी । अनसे इम हीरजीको मुनि हीरहर्षके नामसे पहिचानेंगे ।

वर्तमान समयमें जैसे-नबद्वीप (बंगाल) न्यायका और 'काशी' 'व्याकरण'का केन्द्र प्रसिद्ध है वैसे ही उस समय न्यायका केन्द्रस्थान दक्षिण समझा जाता था । यानी दक्षिण देशमें न्यायशास्त्रके अद्वितीय विद्वान् रहते थे । जैसे हीरहर्षमुनिकी बुद्धि तीक्ष्ण थी, वैसे ही उनकी विद्याप्राप्त करनेकी इच्छा भी प्रवल थी । इससे विजयदानसूरिने उन्हें न्यायशास्त्रका अध्ययन करनेके लिए दक्षिणमें जानेकी अनुमति दी । वे श्रीधर्मसागरजी और श्रीराजविमल इन दोनोंको साथ ले कर दक्षिणके सुप्रसिद्ध नगर देवगिरिं गये थे । वहाँ बहुत दिन

१ वर्तमानमें देवगिरिको दोलताबाद कहते हैं । एक समय यहाँ यादव राज्य करते थे । ई० सन् १३३९ में इसका नाम दोलताबाद पड़ा था । तक रह कर उन्होंने न्यायशास्त्रके कठिन कठिन प्रंथ जैसे 'चिन्तामणि ' आदिका अध्ययन किया था । उस समय निजामशाह देवगिरिका राज्यकर्त्ता था। उक्त तीनों मुनियोंके लिए जो कुछ व्यय होता था, वह वहींके रईस देवसीशाह और उनकी स्त्री जसमाबाई देते थे।

अभ्यास करके आनेके बाद विजयदानसुरिने, हीरहर्षमें जब असाधारण योग्यता देखी तब उनको नाडलाई (मारवाड़) में सं. १६०७ (ई० स० १५५१) में पंडितपद और संवत् १६०८ (ई० सन् १५५२) के माघ सुदी ५ के दिन बड़ी धूमधामके साथ नाडलाईके श्रीनेमिनाथ मगवान्के मंदिरमें ' उपाध्याय 'पद दिया। उनके साथ ही धर्मसागरजी और राजविमलजीको भी उपाध्याय पद मिल्ले थे। तत्पश्चात् संवत् १६१० (ई० स० १५५४) के पोस सुदी ५ के दिन सीरोही (मारवाड़) में आचार्य श्रीविजयदानसूरिने उन्हें ' सुरिपद ' ( आचार्य 4 दिया ।

यह कहना आवश्यक है कि, जिस एक महान् व्यक्तिके अव-तरणकी आशाका उछिल प्रथम प्रकरणमें किया गया था वह महान् व्यक्ति ये ही सूरीश्वर हैं | उनको हम अब हीरविज्ञयसूरिके नामसे पहिचानेंगे | इस प्रस्तकके दो नायकोंमेंसे प्रथम (सूरीश्वर) नायक ये ही हैं |

यह नगर दक्षिण हैद्रावादके राज्यमें औरंगाबादसे १० माइल पश्चिमेात्तरमें है । ई० स० १२९४ में अल्ठाउद्दीन खिल्जीने इस नगरके अभेध दुर्गको तोड़ा था । यहाँके आधिपतिका नाम निजामशाह था । उसका पूरा नाम था बुराननिजाम शाह । इस शाहने ई० स० १५०८ से १५५३ तक दौलताबादमें हुकूमत की थी । हीरविजयसूरि इसकी हुकूमतमें ही देवगिरि गये थे । 4 आचार्य होनेके बाद जब वे पाटन गये थे तब वहाँ उनका 'पाट-महोत्सव' हुआ था । पाट-महोत्सवके समय वहाँके सूबेदार रोरंखाँके मंत्री भणसाली समरथने अतुल धन खर्चा था । पाट-महोत्सवके समय एक खास जानने योग्य किया होती हैं । वह यह है कि, जब आचार्थ नवीन पाटधरको पाट पर बिठाते हैं तब स्वयं आचार्य पहिले पाटधरको विधिपूर्वक वंदना करते हैं, फिर संघ वंदना करता है । ऐसा करनेमें एक खास महत्त्व है । पाट पर स्थापन करनेवाले आचार्य स्वयं वंदना करके यह बात बता देते हैं कि, नवीन गच्छपतिको-पाटधरको मैं मानता हूँ । तुम सब ( संघ ) मी उन्हें मानना । आचार्यके ऐसा करनेसे पाट पर बैठनेवाले साधुको, जो साधु उनसे दीक्षामें बड़े होते हैं उनके मनमें, वंदना करनेमें यदि संकोच होता है तो वह भी मिट जाता है ।

इमसे किसीको यह नहीं समझना चाहिए कि-नवीन पाटधरको आचार्य हमेशा ही वंदना करते रहते हैं। वे केवछ पाट पर बिठाते समय ही वंदना करते हैं। पश्चात् तो नियमानुकूछ शिष्य ही आचा-र्यको वंदना करते हैं।

आचार्यपदवीको प्राप्त होनेके बारह बरस बाद उनके गुरु श्रीविजयदानसूरिका संवत् १६२२ (ई० स० १९६६) के वैशाख सुदी १२ के दिन वड़ावछीमें स्वर्गवास हुआ। इससे उन्हें मट्टारककी पदवी मिछी। उन्होंने समस्त संघका भार अच्छी तरह उठा छिया। तत्पश्चात् वे देश भरमें विचरण करने छगे।

प्रथम प्रकरणमें हम यह बता चुके हैं कि, विक्रमकी सोछहवीं शताब्दिमें सारे भारतमें और खास करके गुजरातमें अराजकता फैछ रही

१ यह शोरखाँ दूसर अहमदशाहके समयमें पाटनका सूबेदार था। दिजो इसके विषयमें विशेष जानना चाहते हैं वे मीराते-सिर्फदरी देखें। थी। इसलिए जिल्लाधीश प्रजाको तंग करनेमें कोई कसर नहीं रखते थे। किसीके विरुद्ध कोई जा कर यदि शिकायत करता तो उसी समय उसके नाम वारंट जारी कर दिया जाता। यह नहीं दर्यापत किया जाता कि, जिसके नाम वारंट जारी किया गया है वह अपराधी है या नहीं; वह साधु है या गृहस्थ। वे तो बस दंड देनेहीको अपनी हुकू-मतके दबदबेका चिह्न समझते थे। इससे अच्छे २ निःस्पृही और शान्त साधुओंके ऊपर मी आपत्तियाँ आ पड़ती थीं और उनसे निकल्जा उनके लिए बहुत ही कठिन हो जाता था। इस अराजकता या सूवेदारोंकी नादिरशाही का अन्त सोल्हवीं शताब्दिमें नहीं हो गया था। उसका प्रभाव सन्नहवीं शताब्दिमें भी बराबर जारी रहा था।

अपने ग्रंथके प्रथम नायक हीरविजयसूरिको भी—जब वे आचार्य पद प्राप्त करनेके बाद गुजरात प्रान्तर्भे विचरण करते थे—उस समयके सूबेदारोंकी नादिरशाहीके कारण कष्ट उठाने पड़े थे। सामान्य कष्ट नहीं, महान् कष्ट उठाने पड़े थे। यह कथन अत्युक्ति पूर्ण नहीं है। उन्होंने जो कष्ट सहे थे उनर्मेक दो चारका यहाँ उछेल कर देना इम उचित समझते हैं।

थोड़े दिन बाद आचार्यश्री वहाँसे विहार करके अन्यत्र चले

गये । लड़का दिन बदिन अच्छा होने लगा । कुछ दिनमें तो वह सर्वथा अच्छा हो गया । जब छोकरा आठ वरसका हुआ तब सूरिजी विहार करते हुए पुनः खंभात गये । उन्होंने लड़का माँगा । इससे रत्नपाळ और उसका परिवार आचार्य महाराजसे नाराज हो कर झगड़ा करने लगे । सूरिजीने मौन घारण किया, और फिरसे उसका जिन्न नहीं किया ।

रामज़ीके अजा नामकी एक बहिन थी। उसके सुसरेका नाम हरदास था। हरदासने अपनी पतोहूकी प्रेरणासे उस समयके खंभातके हाकिम शिंतावखाँके पास जा कर कहाः—" आठ वर्षके बाटकको हीरविजयसूरि साधु बना देना चाहता है, इसलिए उसे रोकना चाहिए। " कानके कचे सूवेदारने तत्काल्ल ही हीरविजयसूरि और उनके साथके साधुओंको पकड़नेके लिए वारंट जारी कर दिया। इस खबरको सुन कर सूरिजीको एक एकान्त स्थानमें लिप जाना पड़ा। हीरविजयसूरि तो नहीं मिल्ले मगर रत्नपाल और रामजी शितावखाँ के पास पहुँचाये गये। छोकरेका रूप देख कर शिताबखाँने रत्नपालसे कहाः—" क्यों बे! तू इसको साधु किस लिए बनाता है ? यह बचा फक़ीरी क्या समझे ? याद रख, अगर तू इसको साधु बनायगा तो मैं तुझको जिंदा नहीं छोडूँगा।"

रिाताबखाँके कोपयुक्त वचन सुन कर रत्नपाल घबरा गया और बोलाः—" मैं न तो इसे साधु बनाता हूँ और न आगे बनाऊँहीगा ।

१ शिताबखाँका असली नाम सैयद इसहाक है। शिताबखाँ यह उसका उपनाम या पदवी है। इसके संबंधमें जिनको विशेष जाननेकी इच्छा हो वे ' अकबरनामा ' प्रथम भाग अंग्रेजी अनुवादका-जो बेव-रिजका किया हुआ है—पु. ३१९ वाँ देखें।

२८

मैं तो इसका शीघ ही ब्याह करनेवाला हूँ। आपको किसीने यह स्रुट कहा है। ''

रत्नपालकी बात सुन कर शिताबखॉने उसे छोड़ दिया । सब तरह शान्ति हो गई । इस झगर्डेमें हीरविजयसूरिको तेईस दिन तक गुप्त रहना पड़ा था ।

दूसरा उपदव-विक्रम संवत् १६३० ( ई० स० १९७४ ) में हीरविजयसूरि जब 'बोरसद' में थे,तब कर्णऋषिके शिष्य जगमाळ-ऋषिने आ कर उनसे फर्याद की कि, '' मेरे गुरु मुझे पुस्तकें नहीं देते हैं सो दिलाओ । "

सूरिजीने उत्तर दियाः—'' तेरे गुरु तुझे अयोग्य समझते होंगे इसी लिए वे तुझे पुस्तकें नहीं देते । इसके लिए तू झगड़ा क्यों करता है ? "

आचार्यश्रीने , उसे समझाया तो भी वह न माना । इसलिए वह गच्छके बाहिर निकाल दिया गया । जगमाल अपने शिष्य लहुआऋषिको साथ ले कर 'पेटलाद' गया, वहाँ के हाकिमसे मिला और हीरविजयसूरिके विषयमें कई बनावटी बातें कहीं । हाकि-मने नाराज हो कर उसी समय हीरविजयसूरिको पकड़नेके लिए कई पुलिसके सिपाही उसके साथ मेजे । सिपाहियोंको ले कर वह बोरसद गया, मगर वहाँ उसका काम न बना । यानी-हीरविजयसूरि या अन्य कोई साधु वहाँ न मिले। वह लौटकर 'पेटलाद' गया और कुछ घुड़ सवार लेकर पुनः वोरसद गया । इस वार भी हीरविजयसूरि न मिले । श्रावकोंने सोचा कि,---इस तरह बार जपद्ववोंका होना, और आचार्य महाराजको हैरान करना उचित नहीं है । शाम, दाम, दंड, भेदसे इस उपद्रवको शान्त करना ही उचित है । ऐसा सोच कर उन्होंने 'दामनीति' का उपयोग किया । वुड़सवारोंकी मुट्ठी गरम होते ही वे जगमाळके विरुद्ध हो गये और उसे कहने लगेः----

" तू शिष्य है और वे तेरे गुरु हैं। गुरुके साथ झगड़ा करना उचित नहीं है। गुरुको अधिकार है कि, वे चाहें तो तुझे बाजारमें खड़ा करके बेच दें और चाहें तो तेरे नाकमें नाथ डार्छे। तुझे सबकुछ सहना होगा। "

जो उसके सहायक थे वे ही जब इस तरह विरोधी हो गये तब बेचारा वह क्या करता ? उसकी एक न चली । अन्तर्मे उन्होंने उसको वहाँसे निकाल दिया । इस तरह उस उपद्रवका अन्त हुआ । हीरविजयसूरि पुनः प्रकट रूपसे विचरण करने लगे । विहार करते हुए वे खंभात आये ।

इस तरह हीरविजयसूरिने जब उदयप्रभसूरिकी बातन मानी

तब वे और उनके साथी सब सूरिजीसे ईर्ल्या करने लगे। उन्होंने मूरिजीको कष्ट देना स्थिर किया। वे पाटण गये। वहाँके सूबेदार कलाख़ाँसे मिले, और उसे समझाया कि,--'हीरविजयसूरिने बारिश रोक रक्सी है।' क्या बुद्धिवादके काल्में कोई मनुष्य इस बातको गान सकता है ? मगर पाटलके हाकिम कलाखाँने तो उस बातको ठीक सम्झा और हीरविजयसूरिको पाइनके लिए सौ घुड़सवार भेज दिये। सवारोंने जा कर ' कुणगेर ' को घेर लिया। हीरविजयसूरि रातको वहाँसे निकल गये। उनकी रक्षाके लिए 'वडावली ' के रहनेवाले तोल्ला श्रावकने कई कोलियोंको उनके साथ मेज दिया। हीरविजयसूरि 'वडावल्ली' पहुँचे। जब वे वढावली जानेको निकले थे तब खाईमें उतर कर जाते समय उनके साथके साधु ' लाभ-विजयजीको सर्पने काट खाया। मगर सूरिजीके हाथ फेरनेसे सर्पका जहर न चढा।

उस तरफ कुणगेरमें गये हुए युड़सवारोंने हीरविजयसूरिको दूंढा । मगर वे नहीं मिल्रे । इससे पैरोंके निशानोंके सहारे सहारे वे वड़ावल्ली पहुँचे। वड़ावल्लीमें भी उन्हेंने बहुत खोज की मगर सूरिजी उन्हें नहीं मिल्रे । इससे अन्तमें निराश हो कर वे वापिस पाटन चल्रे गये । इस आपत्तिसे बचनेके लिए उन्हें एक मोंयरेमें रहना पड़ा था । इस तरह उन्हें तीन महीने तक गुप्त रहना पड़ा था । १६२४ (ई. स. १९७८)

१ यह उपद्रव वि॰ सं० १६३४ में हुआ था। यह बात कवि म्रहुषभदास कहते हैं। मगर यदि यह उपद्रव पाटनके सूबेदार फलाखाँके ( जिसका पूरा नाम ख़ानेकल्डाँ मीर महम्मद था ) वक्तमें हुआ हो तो उपर्शुक्त संवत् लिखनेमें भूल हुई है। कारण-कलाखाँ तो संवत् १६३१ ( सन् १५७५ ) तक ही पाटनका सूबेदार रहा था। पक्षात् उसकी मृत्यु हो गई थी। इससे यह समझमें आता है कि, या तो संवत् लिखनेमें मूल हुई है या सूबेदारका नाम लिखनमें भूल हुई है। वि० सं० १६३६ में भी ऐसा ही एक उपदव हुआ था। जब हीरविजयसूरि अहमदाबाद गये तब वहाँके हाकिम श्रेहाबखॉँके पास जा कर किसीने उनके विरुद्ध शिकायत की कि,—" हीरविजय-सूरिन बारिश रोक रक्सी है।" शहाबखॉँने यह बात सुनते ही हीरविजयसूरिको बुलाया और कहा:—"महाराज! आज कल बारिश क्यों नहीं बरसती है ? क्या आपने बाँध रक्सी है ? "

सूरिजीने उत्तर दियाः-" हम वर्षाको क्यों बाँध रखते ? वर्षाके अभाव लोगोंको दुःख हो, उनके हृदय अशान्त रहें और जब लोग ही अशान्त रहें तो फिर हमें शान्ति कैसे मिल्रे ? "

इस तरह दोनोंमें वार्तालाप हो रहा था उसी समय अइमदा-बादके प्रसिद्ध जैन गृहस्थ श्रीयुत कुँवरजी वहाँ जा पहुँचे। उन्होंने शहाबख़ॉंको जैन साधुओंके पवित्र आचार और उत्कृष्ट, उदार विचार समझाये। सुन कर शहाबख़ॉ खुश हुआ। उसने सूरिजीको उपाश्रय जानेकी इजाज़त दी। सरिजी उपाश्रय पहुँचे। श्रावकोंने बहुतसा दान दिया। जब दान दिया जा रहा था उस समय एक टूकड़ी आया। उसके साथ कुँवरजी जौहरीका झगड़ा हो गया। ' सूरिजीको किसने छुड़ाया ?' इस विषयमें बात होते होते दोनों तूँ ताँ पर आ गये। झगड़ा बहुत बढ़ गया। अन्तमें टूकड़ी यह कह कर चला गया कि,-देखें अबकी बार तू कैसे अपने गुरुको छुड़ा लाता है। बह कोतवालके पास गया। सूरिजीको पुनः फँसानेके उदेश्यसे उसने सूरिजीके विरुद्ध कोतवाल्को बहुत कुछ कहा। कोतवाल्टने खानसे

९ शहाबखांका पूरा नाम शहाबुद्दीन अहमदखां था । जे। इसके विषयमें विशेष बातें जानना चाहते हैं वे 'आइन-इ-अकबरी' के अंग्रेजी अनुवाद-जो ब्लॉकमॅनने किया है-के पहिले भागका ३३२ वां. पृष्ठ देखें ! २ टूकड्री यह सिपाहीका नाम है । यह तुरकोका बिंगड़ा हुआ रूप है। कहा । खानने सूरिजीको पकड़ लानेके लिए सिपाहियोंको हुक्म दिया। जौहरीबाड़ेमें आ कर सिपाहियोंने सूरिजीको पकड़ा । जब वे सूरिजीको पकड़ कर ले जाने लगे तब राघव नामका गंधर्व और श्रीसोमसागर बीचमें पड़े । अन्तमें उन्होंने सूरिजीको छुड़ाया। इस खैंचाखैंचीमें गंधर्व राघवके हाथमं चोट भी लग गई । सूरिजी नंगे शरीर ही वहाँसे भगे । इस आफतसे भागते हुए देवजी नामके लौंकाने उन्हें आश्रय दिया था । और वे उसीके यहाँ रहे थे ।

उधर पकड़नेवाले नौकर चिछाते हुए कचहरीमें गये और कहने लगे कि,—-" हमको मुकों ही मुकोंसे मारा और द्दीरजी भग गया । वह तो कचहरीको भी नहीं मानता है । " यह सुन कर खान विशेष कुपित हुआ । उसने सूरिजीको पकड़नेके लिए बहुतसे सिपाही दौड़ाये। चारों तरफ हा हुछड मच गया। घरोंके दर्वाजे बंद हो गये। खोजतेखोजते, सूरिजी तो न मिले मगर धर्मसागरजी और श्रुतसागरजी नामके दो साधु उनके हाथ आ गये । सिपाहियोंने पहिले उन दोनोंकों खूब पीटा और फिर उन्हें द्दीरविजयसूरि न समझ छोड़ दिया। कोतवाल और सिपाहो लोग सूरिजीके न मिल्नेसे वापिस निराश हो कर लौट गये। उनको पकड़नेकी गड़बड़ बहुत दिनों तक रही थी। उस गड़बड़के मिट जानेके बाद ही द्दीरविजयसूरि शानित के साथ विहार करने लगे थे।

उपर्श्वक्त उपद्रवोंसे हम सहज ही में समझ सकते हैं कि, उस सम-यके अधिकारी कहाँ तक न्याय और कानूनका पालन करते थे। जिन बातोंको एक सामान्य बुद्धिका मनुष्य भी न माने उन बातोंको भी सत्य मान कर एक महान् धर्मगुरुको पकड़नेके लिए शिकारी कुत्तोंकी तरह पुलिस और बुड़सवारोंको चारों दिशाओंमें दौड़ा देना, उस समयकी अराजकता या दूसरे शब्दोंमें कहें तो उस समयके हाकिमोंकी 5 नादिरशाहीके सिवा और क्या था ? जिस तिस तरहसे प्रजाको बरबाद करनेके सिवा और क्या था ? अस्तु ।

उपर जिन उपद्रवोंका वर्णन किया गया है उनमेंका अन्तिम सं. १६३६ में हुआ था। यह हम उपर भी कह चुके हैं। उसके बाद वे शान्तिके साथ विहार करने छगे थे। सं. १६३७ में सूरिजी 'बोरसद' पधारे थे। वहाँ, उनके पधारनेसे बहुतसे उत्सव हुए थे। उस वर्ष उन्होंने खंभातहीमें चौमासा किया था। वहाँके संघवी उदयकरणने सं. १६६८ (ई. स. १९८२) के महा सुदी १३ के दिन सूरिजीसे श्रीचंद्रप्रमुकी प्रतिष्ठा भी कराई थी। उसने आबू, चितोड़ आदिकी यात्राके छिए संघ भी निकाला था। तत्पश्चात सूरिजी विहार करके गंधार पधारे।

प्रंथके प्रथम नायक श्रीहिरविजयसूरिके अवरोष वृत्तान्तको आगेके लिए छोड़ कर अब हम प्रंथके दूसरे नायक सम्राट्के विषयमें लिर्खेगे ।

## प्रकरण तीसरा ।

## सम्राद्-परिचय।

थम प्रकरणमें मारतीय प्रजा पर जुल्म करनेवाले कई विदेशी राजाओंका नामोछेख हुआ है। उनमें पाठक बाबर और उसके पुत्र हुमायुँके नाम भी पढ़ चुके हैं। बाबरका संबंध हिन्दुस्थानके साथ ई० स० १५०४ में हुआ था। उस समय उसकी



आयु बाईस बरसकी थी; उस समय वह काबुल्लका अमीर हो गया था। यहाँ इस बातका पाठकोंको स्मरण करा देना आवश्यक है कि, यह बाबर उसी तैमूर छंगका वंशन था जिसने मारतमें आ कर छाखों भारतवासियोंको कल्छ किया था और जिसने सतियोंका सतीत्व नष्ट करनेमें कुछ मी कमी नहीं की थी। प्रथम प्रकरणमें यह भी उखेख हो चुका है कि, बाबरके आने बाद मारतमें शान्ति नहीं हुई। इसी बाबरने पानीपतके मैदानमें ई० स० १५२६ के अप्रे-छकी २१ वीं तारीखके दिन इब्राहीमछोदीको मारा था। तल्प धात ई० स० १५२७ के मार्चकी १६ वीं तारीखको चितोड़के राणा संग्रामसिंहके छश्करको 'कानवा ' (भरतपुर) के मैदानमें परास्त किया था। बाबरके संबंधमें विशेष कुछ न छिख कर केवछ इतना ही छिख देना काफी है कि, संसारकी सतहसे जैसे हजारों राजा अपयशकी गठड़ियाँ बाँध कर विदा हो गये हैं वैसे ही बाबर मी सन् १५३० में ४८ वर्षकी आयुमें अपनी तूफानी जिन्दगीको पुरा कर विदा हो गया था।

उसके बाद उसका पुत्र हुमायुँ २२ वर्षकी उम्रमें दिछीकी गदी पर बैठा। बिचारी भारतीय प्रजाके दुर्भाग्यसे अब तक भारतमें शान्तिका राज्य स्थापन करनेवाला एक भी राजा नहीं आया। यह सत्य है कि जो राजा राज्य-मद्में मत्त हो कर प्रजाके प्रति उनका जो धर्म होता है उसे भूल जाते हैं अथवा उस धर्मको समझते ही नहीं हैं वे प्रजाको मुख नहीं पहुँचा सकते हैं। हुमायुँ वाबरसे भी दो तिल्ल ज्यादा था। वास्तविक बात तो यह थी कि, उसमें राजाके गुण ही नहीं थे। अफीमके व्यसनने उसको सर्वथा नष्ट कर दिया था। उसकी अयोग्य-ताके कारण ही शेरशाहने ई० स० १९२९ में उसको चौसा और कुझौजकी लड़ाईमें हराया था और आप गद्दीका मालिक बन गया था।

इस तरह हुमायुँ जब पद्भष्ट हुआ तब वह पश्चिमकी तरफ भाग गया । और अन्तमें भाईसे आश्रय मिलनेकी आशासे काबुल्लमें अपने भाई कामरानके पास गया । परन्तु वहाँ भी उसकी इच्छा पूर्ण न हुई । कामरानने उसकी सहायता नहीं की । इससे वह अपने मुट्ठी भर साथियोंको ले कर सिंघके सहरामें भटकने लगा । संसारमें किसके दिन हमेशा एकसे रहे हैं ? सुखके बाद दुःख और दुःखके बाद मुख इस 'अरघट्टघटी' न्यायके चक्करसे संसारका कौनसा मतुष्य बचा है ? मतुष्य यदि बारिकीसे इस नियमका अवलोकन करे तो संसारमें इतनी अनीति, इतना अन्याय, इतना अधर्म कमी मी न हो । ऐसी खराब हालतमें भी हुमायुँ एक तेरह चौदह बरसकी लड़कीके मोहमें पड़ा था । यह वही लड़की थी कि, जो हुमायुँके छोटे भाई हिंडालके शिक्षक शेखअली अकबर जामीकी प्रत्री थी और जिसका नाम हमीदाबेगम या मरियममकानी था । वह छड़की यद्यपि किसी राजवंशकी नहीं थी तथापि हुमायुँके साथ व्याह करना उसे **१संद नहीं था । कारण-हुमायुँ उस समय राजा नहीं था । इस घटनासे** कौन आश्चर्यान्वित नहीं होगा कि, यद्यपि हुमायुँ राज्यभ्रष्ट हो गया था; जहाँ तहाँ भटकता फिरता था; कहीं उसे आश्रय नहीं मिलता था; और निस्तेज हो रहा था, तो भी एक तेरह चौट्ह बरसकी छड़की पर मुग्ध हो कर उससे ब्याह करनेके <del>हिए</del> आतुर बन रहा था! आश्चर्य ! आश्चर्य किसलिए ? मोहराजाकी मायामयी जालसे आज तक कौन बचा है १ कई महीनोंके प्रयत्नके बाद अन्तमें उसकी इच्छा फल्ली । ल्रडकी व्याह करनेको राजी हुई | ई० स० १५४१ के अन्तमें और १५४२ के प्रारंभमें पश्चिम सिंघके पाटनगरमें उनका ब्याह हो गया । उस समय **छड्कीकी उम्र १४ बरसकी थी । इस शादी**से **हुमा**युँका छोटा भाई हिंडाळ भी उससे नाराज हो कर अल्रग हो गया। <mark>हुमा</mark>युँके पास उस समय कुछ भी नहीं रहा था । न उसके पास हुकूमत थी, न उसके पास सेना थी और न कोई उसका सहायक ही था । उसके ल्घु भ्राता हिंडालके साथ बचाबचया जो कुछ स्नेह था वह भी हमीदाबेगमके साथ ब्याह करनेसे नष्ट हो गया । वह निराश्रय और निरावलंब हो कर जहाँ तहाँ भटकता हुआ अपनी स्त्री और कुछ मनुष्यों सहित हिन्दुस्थान और सिंधके बीचके मुख्य रस्ते पर सिंधके महत्त्थलके पूर्व तरफ ' अमरकोट ' ( उमरकोट ) नामका एक कृस्बा **है** उसमें गया । यह एक सामान्य कहावत है कि**,—' सभी** सहायक सबलके, एक न अबल सहाय । ' परन्तु यह एकान्त नियम नहीं है । यदि यह एकान्त नियम होता तो संसारके दुःखी मनुष्योंके दुःखका कमी अन्त ही न होता । वहाँ पहुँचने पर हुमायुँको अफ्नी महान विपदाका अन्त होनेके चिहुन दिखाई दिये । अमरकोटमें

30

प्रवेश करते ही वहाँके हिन्दु राजा राणाप्रसादको हुमायुँकी हालत पर तरस आया । एक राजवंशी अतिथिकी दुर्दशा देख कर उसका अन्तःकरण दयासे पसीज गया । उसने हुपायुँका आश्रय दिया । इतना ही नहीं वह हुमायुँको कष्टोंसे छुड़ानेके लिए यथासाध्य प्रयत्न भी करने लगा । क्या आर्थ मनुष्योंका आर्थत्व कभी सर्वथा नष्ट हुआ है ? ' एक विदेशी मुसलमान राजवंशी प्ररुषको किसलिए आश्रय दिया जाय ? ' इस बातका कुछ भी विचार न करके अमरकोटके हिन्दु राजाने हुमायुँको आश्रय दिया था । इतना ही नहीं यदि यह कहा जाय कि, हुमायुँको प्राणदान दिया था । इतना ही नहीं यदि यह कहा जाय कि, हुमायुँको प्राणदान दिया था तो भी अत्युक्ति नहीं होगी । राज्य-अष्ट होने बाद हुमायुँको यहीं आ कर सबसे पहिले शान्ति मिल्री थी । यहीं आ कर अपने भाग्यकी तेजस्वी किरणोंके फिरसे प्रकाशित होनेकी उसे आशा हुई थी । ई. स. १९४२ के अगस्त महीनेसे उसकी किस्मतका सितारा चमकने लगा था ।

अमरकोटके राजाने हुमाउँकी अच्छी आवभगत की, उसको आश्वासन दिया और सल्लाह दी कि,--मेरे दो हजार घुड़स्वार और मेरे मित्रोंकी ५००० सेना लेकर तुम ठट्ढा और बक्स्बर प्रान्तों पर चढ़ाई करो । हुमायुँने यह सल्लाह मान ली । वह २० वीं नवम्बरको दो तीन हजार आदमी लेकर वहाँसे रवाना हुआ । उस समय उसकी स्त्री इमीदाबेगम सगर्भा थी, इसलिए वह उसको वहीं पर छोड़ गया । कुछ दिन बाद अमरकोटमें, हिन्दु राजाके घर हमीदाबेगमने ई. स. १५४२ के नवम्बरकी २३ वीं तारीख गुरुवारको एक पुत्र रत्नको जन्म दिया । उस समय हमीदाबेगमकी आयु केवल पन्द्रह बरसकी थी । पुत्रका नाम बद्द ह्मीदा वेगमकी आयु केवल पन्द्रह बरसकी थी । पुत्रका नाम बद्द ह्मीन महम्मद अकबर रक्खा गया । विद्वान् लोग कहते हैं,--यह नाम इसलिए रक्खा गया था कि, इमीदाबेगमके पिताका नाम अलि अकबर था । मारतवर्ष जिस सम्राट्की प्रतीक्षा



सम्राट् अकबर.

सम्रादू-परिचय.

कर रहा था और जिसका हम इस प्रकरणमें परिचय कराना चाहते हैं, वह सम्राट् यही बदरुद्दौन महम्मद अकबर है। यही 'सम्राट् अकबर ' के नामसे संसारमें प्रसिद्ध हुआ है। हम भी इस सम्राट्को 'सम्राट् अकबर ' के नामहीसे पहिचानेंगे।

जिस समय अकबरका जन्म हुआ था उस समय उसका पिता हुमायुँ अमरकोटसे २० माइल दूर एक तालाबके किनारे डेरा डाल कर ठहरा हुआ था। तरादीबेगरबाँ नामके एक मनुष्यने उसे पुत्र जन्मकी बधाई दी। बधाई सुन कर हुमायुँको अत्यंत आनंद हुआ।

व्यावहारिक नियम सबको-चाहे वह राजा हो या रंक-अपनी अपनी शक्तिके अनुसार पालने ही पड़ते हैं। पुत्र-प्राप्तिकी प्रस-नतामें हर तरहसे उत्सव करना उस समय हुमायुँ अपना कर्तन्य समझता था। मगर कहावत है कि,--' वसु विना नर पशु ? उस पर भी हुमायुँका जंगलमें निवास ! वह क्या कर सकता था ? उसके पास क्या था जिससे वह अपने मनोरथको पूर्ण करता ? पुत्र-प्राप्तिके आनंददायक अवसर पर भी उपर्युक्त कारणोंसे उसके मुख कमल पर कुछ उदासीनताकी रेखा फूट उठी । उसके अंगरक्षक जौहर नामक व्यक्तिने इस रेखाका कारण जाना । उसने तत्काछ ही एक कस्तूरीका नाफ-जिसको उसने कई दिनोंसे सँभालके रक्खा था-हुमायुँके सामने ला रक्ला । हुमायुँ बड़ा प्रसन्न हुआ । एक मिट्टीके बर्तनमें उसका चूरा किया और फिर वह चूरा सबको बाँटते हुए उसने कहाः—" मुझे खेद है कि, इस समय मेरे पास कुछ भी नहीं है इस लिए मैं पुत्र-जन्मकी खुशीके प्रसंगमें आप लोगोंको, इस कस्तूरीकी खुरुबूके सिवा और कुछ भी भेट नहीं कर सकता हूँ। आशा है आप इसीसे सन्तुष्ट होंगे । मुझे यह भी उम्मीद है कि

जिस भाँति कस्तूरीकी सुगंधसे यह मंडल सुवासित हुआ है वैसे ही मेरे पुत्रकी यश रूपी सुगंधसे यहैं पृथ्वी सुवासित—मोअ-त्तिर होगी।

अकबरकी जन्मतिथिके संबंधमें बिद्धानोंके दो मत हैं। कई कहते हैं कि, अकबर ई. स. १९४२ में १९ अकटूबर रविवारको जन्मा था; मगर विन्सेंट. ए. स्मिथ कहता है कि, —." यद्यपि अकबर ई. स. १९४२ में २३ नवम्बर गुरुवारहीको जन्मा था, तथापि पीछेसे उसका जन्म दिन १९ अकटूबर रविवार प्रकट किया गया था। इसी तरह उसका नाम भी बदछ दिया गया था। यानी ' बदरुद्दीन महम्मद अकवर ' के बजाय उसका नाम ' जल्लालुद्दीन महम्मद अकबर ' प्रसिद्ध कर दिया गया था। " इसका प्रमाण वे यह देते हैं कि, जिस समय अकबरका नाम रक्ला गया था उस समय हुमायुँका विश्वस्त सेवक जौहर वहीं मौजुद था। उसने अपनी डायरीमें अकबरके जन्मकी तारीख, वार और पूरा नाम लिखा है। उससे हमारे कथनकी पुष्टि होती है। चाहे सो हो, प्रसिद्धिमें तो अकबरका पूरा नाम जलालुद्दीन महम्मद अकबर और उसकी जन्म तिथि १९ अकटूबर रविवार सन् १९४२ ही आये हैं। अस्तु। बड़ोंकी बड़ाईमें कुछ विचित्रता तो होनी ही चाहिए।

उपर्युक्त कथनसे यह मालूम हो गया कि अकबर बाबरका पोता था । बाबर तैमूरऌंग-जो तुर्क था-की पाँचवीं पीड़ीमें था । इस तरह अकबर पितृपक्षमें तुर्क था और तैमूरऌंगकी सातवीं पीड़ीमें था ।

अकवर पाँच बरसका हुआ तभीसे हुमायुँने उसकी शिक्षाका प्रबंध किया था। प्रारंभमें अक्तबरको पढ़ानेके लिए जो मास्टर रक्ला गया था उस मास्टरने अकवरको अक्षरज्ञान न करा कर कबूतरोंको पकड़ने और उड़ानेका ज्ञान दिया । एक एक करके अकबरको पढ़ानेके लिए चार शिक्षक रक्खे गये; परन्तु अकबरने उनसे कुछ भी नहीं सीखा । कहा जाता है कि, अकबरने और तो और अपना नाम लिखने बाँचने जितना भी लिखना पढना नहीं सीखा था ।

इस संबंधमें भी विद्वानोंमें दो मत हैं । कई कहते हैं कि, वह लिख पढ सकता था और कई कहते हैं कि.—वह अक्षरज्ञान—शून्य था। चाहे उसे लिखना पटना आता था या नहीं, मगर इतना जरूर है कि. वह महान विचक्षण था और पंडितोंके साथ वार्ताविनोद करनेमें बडा ही कुशल था। सारे ही विद्वान् इस बातको स्वीकार करते हैं। भारतमें ऐसे पुरुष क्या नहीं हुए हैं कि, जो सर्वथा अक्षर-ज्ञान विहीन होनेपर भी महा पुरुष हुए हैं; उन्होंने छोटे बड़े राज्य-तंत्र चलाये हैं। इतना ही क्यों, वे बड़े बड़े वीरताके कार्य भी कर गये हैं। इसी तरह अकबरने भी अक्षर-ज्ञान-शून्य हो कर भी यदि बड़े बड़े महत्वके कार्य किये हों तो इसमें आश्चर्यकी कोई बात नहीं है। विद्वानोंका मत है कि, यद्यपि अकबर स्वयमेव लिखना पढना नहीं जानता था, तथापि प्रंथ सुननेका उसे बहुत ही ज्यादा शौक था, इसलिए दूसरोंसे ग्रंथ बँचना कर आप सुना करता था । कई कविताएँ उसने कंठस्थ कर रक्खी थीं । मुख्यतया हाफिज और जलालुहीन रूपीकी कविताएँ उसे ज्यादा पसंद थीं । कहा जाता है कि,-यही सबब था जिससे वह अपनी जिन्दगीमें धर्मांध नहीं बना था ।

बड़ोंको बड़े ही कष्ट होते हैं और बड़ी ही चिन्ताएँ होती हैं। यह एक सामान्य नियम है। अकबरने जैसे अपनी पिछली जिन्दगी अपन चैन और ऐशो-इशरतमें बिताई थी, वैसे ही उसे अपने प्रारंभिक जीवनमें बहुत ही ज्यादा कष्टोंका मुकाबिला करना पड़ा था 6 उसे पारंभिक जीवनमें कष्ट हुए इसका वास्तविक कारण उसके पिता हुमायुँके भाग्यकी विषमता थी ।

हुमायुँको अमरकोटके राजाने महान विपत्तिके समय सहायता दी थी; परन्तु उसके साथ भी उसकी प्रीति बहुत दिनों तक नहीं टिकी । कारण-हुमायुँके एक नौकरने अमरकोटके राजाका अपमान किया; परन्तु हुमायुँने उसका प्रतीकार नहीं किया । इससे अमरकोटका राजा कुद्ध हुआ । उसने हुमायुँके पाससे अपनी सेना वापिस छे छी । इससे हुमायुँ फिरसे पहिलेहीसा असहाय हो गया । वह अपनी स्त्री और प्रत्र (अकबर) को छे कर कंधारकी तरफ रवाना हुआ । उस समय वहाँका राजा उसका माई कामरान था । उसने और उसके माई अस्करीने हुमायुँको पकड़नेका यत्न किया । हुमायुँ यह समा-चार सुन, पुत्र अकबरको वहीं छोड़, अपनी स्त्रीको छे भाग गया । अकबर बचपनहीमें माता पितासे भिन्न हुआ और शत्रुके हाथों चढ़ गया । अस्करीने बालक अकबरको छे जा कर अपनी स्त्रीके हवाले किया और उसीके सिर उसके लालन-पालनका भार दिया ।

हुमायुँ वहाँसे भाग कर ईरानमें गया। वहाँके राजाकी सख्तीसे उसे शीआधर्म प्रहण करना पडा । शीआधर्म प्रहण करनेसे ईरानका बादशाह हुमायुँसे खुश हुआ । हुमायुँने उसकी खुशीका लाभ उठाया । कुल द्रव्य और सेनाकी सहायता ले कर उसने कंधार और काबुल पर चढ़ाई की। इस ल्ड़ाईर्मे पहिली वार हुमायुँकी जीत हुई । उसने कंधार ओर काबुल्को जीत कर अपने प्यारे प्रत्नको प्राप्त कर लिया; मगर दूसरीवारके युद्धमें वह हार गया । कामरान जीता । उसने कंधारके साथ ही काबुल और अकबरको उससे वापिस लीन लिया।

एक बार हुमाँयुँ काबुलके किले पर तोपके गोले छोडनेकी तैयारी

कर रहा था, उस समय कामरानको किला बचानेका कोई उपाय नहीं सूझा । इसलिए उसने किले पर-जहाँ गोलेकी मार लगती थी-अकबरको ला खड़ा किया । हुमायुँको तोप छोड़ना बंद रखना पड़ा । कारण-दूसरोंको नष्ट करने जाते उसका प्यारा बेटा ही सबसे पहिले नष्ट हो जाता । इस लडाई में आखिरकार हुमायुँ ही जीता । कामरान हार कर भारतमें भाग आया । हुमायुँको फिरसे अपना प्यारा पत्र अकबर और काबुल देश मिले ।

हुमायुँ भी कामरानसे कम निठुर नहीं था। उसके भाईने जो कष्ट दिये थे उनका बदला लेनेमें उसने कोई कसर नहीं की थी। जब उसे फिरसे दिल्लीका राज्य मिला, तब उसने कामरानको कैद किया; उसकी आँखे फोड़ीं, उनमें नींबू और नमक डाला। इस तरह दुःख दिया, तत्पश्चात उसको मक्का मेज दिया। इसी भाँति उसने अस्करीको भी तीन साल तक कैदमें रख कर मक्का मेज दिया।

अफ्सोस ! लोमाविष्ट मनुष्य क्या नहीं करता है ? लालों आदमी जिनकी आज्ञा मानते थे, जो बुद्धिमान समझे जाते थे वे भी जब ऐसी २ क्रूरता और निर्दयताका व्यवहार करने लग जाते हैं तब यही कहना पड़ता है कि यह सब लोमका ही प्रताप है।

ई० स० १९९१ में हुमायुँका तीसरा भाई हिंडाल-जो ग़जनीका राज्य करता था-मर गया । हुमायुँने अकवरको वहाँका हुक्मराँ बनाया । हिंडाल्लकी लड़की हुकैयावेगमके साथ अकबरका ब्याह हुआ । जिस समय अकवर गृजनीमें हुकूमत करता था उस समय कई अच्छे २ व्यक्ति उसकी संभाल रखते थे । कहा जाता है कि, अकबर केवल छः महीने तक ही गृजनीमें रहा था ।

अकबर बचपनहीसे महान तेजस्वी और बहादुर था। बड़ीसे बड़ी तोपकी आवाजको भी वह सामान्य पटाखेकी आवाजके समान समझता था। कुदरतने शूरताके और बहादुरीके जो गुण उसे बख्शे थे वे छिपे हुए नहीं रहे थे। जबसे वह थोड़ा होशियार हुआ तभीसे वह युद्धमें जाने और अपने पिताकी सहायता करने लगा था। यहाँ हम उसकी प्रारंभिक बहादुरीका एक उदाहरण देंगे।

एक बार हुमायुँ बहरामखाँ सहित पाँच हजार युडसवारोंको साथ छेकर काबुछसे रवाना हुआ। जब वह पंजाबमें सरहिंदके जंगछोंमें पहुँचा तब सिकंदरसूरकी सेनाके साथ उसकी मुठभेड़ हो गई। हुमायुँका सेनापति तो सिकंदरकी सेनाको देखते ही हताश हो गया। उसका मन यह विचार कर एकदम बैठ गया कि, इतनी जबर्दस्त सेनाके साथ युद्ध कैसे किया जायगा ? उस समय हुमायुँ और उसके सेना-पतिका अकबरकी वीरताहीने साहस बढ़ाया था। अकबरहीने उन्हें बहादुरी मरी बार्ते कह कर उत्तेजित किया था। इतना ही नहीं उसने खुद ही आगे बढ़ कर सेनापतिका काम करना प्रारंभ किया था। परि-णाम यह हुआ कि अकबरकी सहायता और वीरतासे हुमायुँको उस छड़ाईमें फतेह मिल्री। पाठकोंको यह जान कर आश्चर्य होगा कि, उस समय अकबरकी आयु केवल बारह वरसहीकी थी। तत्पश्चात ई० स० १६९६ में हुमायुँने कमशः दिछी और आगराकी हुक्रमत मी ले ली ।

छाखों करोड़ों मनुष्योंको कत्ल कर, खूनकी नदियाँ बहाकर, या हलकेसे हलका नीचता पूर्ण कार्य करके जो राजा बने थे वे क्या कभी हमेशा राजा रहे हैं ? विनाशी और शत्रुता पैदा करानेवाली जिस राज्यलक्ष्मीके लिए मनुष्य अन्याय करता है; अनीति करता है; लाखों मनुष्योंके अन्तःकरण दुखाता है वह लक्ष्मी क्या कभी किसीके पास हमेशा रही है ? जो भावीकी बड़ी बड़ी आशाओंके हवाई किल्ले बना, महान अनर्थ कर राज्य प्राप्त करते हैं वे यदि अपने आग्रुकी विनश्वरताका और क्षणिकताका विचार करते हों तो क्या यह संभव **है** कि वे आध्यास्मिक संस्कारोंको दूर कर संसारमें इतनी अनीति और अत्याचार करें ? जिस पृथ्वीके लिए, मनुष्य अपना सर्वस्व खो देते हैं वह पृथ्वी क्या कभी किसीके साथ गई है ? गोंडळकी महारानी साहिबा ' श्रीमती नंदकोरबा ' अपने 'गोमंडल परिक्रम' नामकी पुस्तकमें लिखते हैं:----

" छोग पृथ्वीपति बननेके छिए कितने हाथ पैर पछाड़ते हैं ? कितनी खराबियाँ करते हैं ? कितना छोहूका पानी करते हैं ? और कितना अन्याय करते हैं ? मगर यह पृथ्वी क्या किसीकी होके रही है ? पृथ्वीके भूखे राजा छोग यदि इसका विचार करें तो संसारसे बहुतसा अनर्थ कम हो जाय । "

राज्य प्राप्त करनेके लिए हुमायुँको कितना कष्ट उठाना पड़ा था ? कितनी भूख, प्यास सहनी पड़ों थी ? दूसरोंका आश्रय लेना पड़ा था । पीछेसे वहाँ भी तिरस्कृत होना पड़ा था । अपने प्यारे प्रुत्रको छोड़ कर भागजाना पड़ा था । सगे भाइयों और स्नेहियोंके साथ वैर--विरोध करना पड़ा था । और तो क्या अपने सहोदरकी आँखें फोड़ने और उसकी आँखोंमें नींनू और नमक डाल्लेके समान कूर कार्य भी करना पडा था । इतना करने पर भी हुमायुँ क्या सदाके लिए दिल्छीके राज्यका उपभोग कर सका ? नहीं । दिल्लीकी गद्दी पुनः प्राप्त करनेके छः ही महीने बाद २४ जनवरी सन् १९९६ ईस्वीके दिन उसे अपनी सारी आशाओंको इस संसारकी सतह पर छोड़ कर चल्ल देना पड़ा; अपने पुस्तकाल्यके जीनेसे जब वह नीचे उतरता था उसका पैर फिसल गया और उसीसे उसके प्राणपखेरू उड़ गये ।

उस समय अकबर पंजाबमें था । क्योंकि वह सन् १५९५ ईस्वीके नवम्बर महीनेमें पंजाबका सूबेदार बना कर वहाँ भेजा गया था । अकबर उस समय बहरामरखाँके निरीक्षणमें सिकंदरसूरके साथ युद्ध करवेमें लगा हुआ था । हुमायुँ जब मरा था उस समय दिछीका हाकिम तरादीबेगखाँ था । कहा जाता है कि, उसने सत्रह दिन तक तो हुमायुँके मृत्यु-समाचार लोगोंको माल्र्म भी न होने दिये । कारण यह था कि,-अकबरको राज्य मिलनेमें कहीं विघ्न न खड़ा हो जाय । इन्हीं दिनोंमें उसने ये समाचार एक विश्वस्त मनुष्यद्वारा पंजाबमें अकबरके पास भेज दिये थे । पितृ-वत्सल अकबरने जब ये शोकसमाचार छुने तब उसे बहुत दुःख हुआ । उसने अपने पिताकी समाधि पर एक ऐसा उत्तम मंदिर बनवाया कि जो आज भी लोगोंके दिलोंको अपनी ओर खींच लेता है । दिछीमें जितनी चीर्जे देखेने लायक हैं उन सबमें यह मंदिर अच्छा समझा जाता है ।

पिताके मरते ही उसे गद्दी नहीं मिछ गई थी। गद्दी प्राप्त करनेके लिए उसे बहुत बड़ी लड़ाई करनी पड़ी । यद्यपि पहिले १४ फर्वरी सन् १५५६ ईस्वीके दिन 'गुरुदासपुर' जिलेके 'कल्ढानौर' गाँवमें उसका राज्याभिषेक हुआ था, तथापि दिल्छीके राज्याभिषेकर्मे बहुतसा वक्त लग गया। दिल्छीका राज्य उसे शीघ ही नहीं मिला। इसका कारण यह था कि,-जिस समय हुमायुँ मरा था उस समय मुसल्मानोंमें आपसी झगड़े बहुत बढ़ गये थे। इस आपसी कलहसे लाभ उठा कर दिल्छीका राज्य अपने अधिकारमें कर लेनेके लिए हेमू-जो पहिले आदिलज्ञाहका मंत्री था-का जी ल्लचाया था। उसकी इच्छा थी कि, वह दिल्छीका राजा बन कर विक्रमादित्य हेमूके नामसे प्रसिद्ध हो। वह 'चुनार' और 'बंगाल' के विदोहोंको शान्त करता हुआ आगे बढ़ा था। आगरा अनायास ही उसके हाथ आ गया और दिल्छी जीतनेके लिए उसने कदम बढ़ाया था। उस समय दिल्छीकी हुकुमत तरादीबेगरवाँके हाथमें थी। वह हेमूसे हारा सन्नाद्-परिचय।

और अपनी बची बचाई फौज छे कर पंजाबमें आकबरके पास भाग गया। दिल्लीकी गद्दी प्राप्त कर हेमूको असीम आनंद हुआ। दिल्ली छे कर ही उसका छोम ज्ञान्त नहीं हुआ। पंजाबको छेनेकी इच्छासे वह पंजाबकी ओर रवाना हुआ।

उधर अकबरको खबर मिल्ली कि, इंमूने दिल्ली और आगरा ले लिये हैं। इससे उसको बहुत चिन्ता हुई। उसने अपनी ' समर-सभा ' के मेम्बरोंको जमा किया और उनसे पूछा कि, अब क्या करना चाहिए ? बहुतसोंने तो यही सलाह दो कि, जब चारों तरफसे हमें दुइमनोंने घेर लिया है तब हमें चाहिए कि, इस वक्त हम काबुल्का राज्य ले कर चुप हो रहें। मगर बहारामखाँको यह सलाह पसंद न आई। उसने कहा,—" नहीं हमें दिल्ली और आगरा फिरसे अपने अधिकारमें लेना चाहिए। " अन्तमें बहरामखाँकी सलाह ही ठीक रही। अकबरने हेमूको परास्त कर दिल्ली पर अधिकार करनेके लिए दिल्लीकी और प्रस्थान किया। मार्गमें तरादीबेगखाँ अपने कुल् सैनिकों सहित मिला। बहरामखाँने उसे धोखा दे कर मार डालाँ। वहाँसे आगे कुरुक्षेत्रके प्रसिद्ध मैदानमें हेमू और अकबरकी फौजकी लड़ाई हुई। लड़ाईमें बहरामखाँका एक तीर हेमूको लगा। हेमू

१ तरादी बेगर्खां ( तादिंबेग) को किसने मारा ? इस विषयमें इति-हास लेखकोंके भिन्न २ मत हैं। इन मतोंका श्रोयुत वंकिमचंद्र लाहिडीने अपनी ' सम्राट् अकबर ' नामकी बंगला पुस्तकमें उल्लेख किया है। बदाउनी कहता है कि,-"बहरामखाँने अकबरकी सम्मतिसे उसे मारा था।" फरिश्ताने लिखा है कि,-"बहरामखाँने अकबरको सम्मतिसे उसे मारा था।" फरिश्ताने लिखा है कि,-"बहरामखाँने अकबरको कहा,-आप बहुत ही दयाछ हैं। यदि आपको कहता तो आप उसे क्षमा कर देते। इसलिए आपकी इजाजत लिए विना ही मैंने उसे मार डाला है। यह बात छुन कर अकखर काँप उठा।" भादि। सुरोश्वर और सम्राद्।

हाथीसे नीचे गिर पड़ाँ । उसकी फौज भाग गई । अकबरकी जीत हुई । फिर अकबरने जा कर दिछी और आगरे पर अधिकार किया और बेखटके वह अपने बापकी गद्दी पर बैठा ।

अकबर गद्दी पर बैठा उस समय भारतवर्षकी हालत बहुत ही खराब थी । करीब करीब सब जगह अव्यवस्था और अराजकताके चिहन दिखाई देते थे । आर्थिक दशा लोगोंकी खराब थी । इसके कई कारण थे । एक कारण तो यह था कि-जिस देशकी राजकीय स्थिति ठीक नहीं होती है-अव्यवस्थित होती है उस देशकी आर्थिक हाल-तको जरूर धका लगता है । दूसरा कारण यह था कि,-सन् १९९९ और ९६ ईसवीमें लगातार दो बरस तक अकाल पड़े थे । तीसरे लड़ाइयाँ हो रही थीं इससे आगरा, दिल्ली तथा इनके आसपासके सब प्रदेश ऊजड़-वीरानसे हो गये थे ।

अकबरने, सिंहासनारूढ़ होने पर देशकी हालत सुधारने और अपने पिताके समयमें जो प्रान्त चले गये थे उनको वापिस लेनेकी ओर ध्यान दिया। कारण-उस समय भारतके मिन्न मिन्नप्रान्त स्वतंत्र हो रहे थे। जैसे----

काबुल । यद्यपि यहाँका राज्य अकबरके भाईके नामसे होता था; परन्तु वास्तवर्मे तो वह स्वतंत्र ही था । बंगाल । यह अफ़ग़ान सर्दारोंके अधिकारमें था और दो सौ से भी ज्यादा वर्ष पहिलेसे वह स्वतंत्र हो गया था । राजपूतानाके राज्य । ये जबसे बाबर हारा

१ हेमूकी मृत्युके संबंधमें भी भिन्न भिन्न मत हैं। अहमद यादगारने लिखा है कि,-" अकबरके हुक्मसे बहरामखाँने हेमूके सिरको उसके अपवित्र शरीरसे जुदा किया था । " अखुलफजलने फैजीसरहिन्दीने ओर बदाउनीने लिखा है कि,-" अकबरने हेमू पर शस्त्र चलानेसे इन्कार किया इसलिए बहरामखाँने उसका (हेमूका) सिर काट डाला।" तभीसे अच्छी हालतमें आ गये थे और अपने अपने राज्यमें स्वाधीनतासे राज्य करते थे । मालवा और गुजरात तो बहुत पहिले ही से दिल्लीके अधिकारसे निकल गये थे । गोंडवाणा और मध्य-मान्तके राज्य अपने उन्हीं सदर्रींका सम्मान करते थे कि जो अपने ऊपर किसीको भी नहीं समझते थे । ओरिसाके राज्यने तो किसीको स्वामी करके माना ही न था । दक्षिणमें खानदेश, बराड़, बेदर, अहमदनगर, गोल्ठकांडा और वीजापुर आदिमें वहाँके सुल्तान ही राज्य करते थे । वे दिल्लीके बादशाहके नाम तककी परवाह नहीं करते थे । दक्षिणमें वहाँसे आगे बढ़ कर देखेंगे तो माल्रम होगा कि,-कुण्णा और तुंगभद्रासे ले कर केपकुमारी तकका प्रदेश विजयनगरक राजाके अधिकारमें था । उस समय विजयनगरका राज्य बहुत ही जाहोजलाली पर था । गोवा और ऐसे ही दूसरे कुछ बंदरों पर पोर्तुगीजोंने कब्जा कर रक्खा था । अरबी समुद्रमें उनके जहाज चलते थे । उत्तरमें काश्मीर, सिंध और बिलोचिस्तान तथा ऐसे ही कई दूसरे राज्य बिल्कुल स्वाधीन थे ।

उपर्युक्त कथनसे यह स्पष्ट है कि अक्बर जब गद्दी पर बैठा था उस समय हिन्दुस्थानका बहुत बड़ा भाग स्वाधीन था। अकबरके अधिकारमें बहुत ही कम प्रान्त थे। इससे उसके हृदयमें दूसरे प्रदे-शोंको अपने अधिकारमें करनेकी इच्छाका उत्पन्न होना स्वाभाविक था। अकबरने अपनी कचहरीके रिवाज तीन प्रकारके रक्खे थे। श्रक्तर्श, २ मांगल और ३ ईरानी। ऐसा करनेका सबब यह था कि,-अकबर पितृपक्षमें तैम्रूरलंगके खानदानका था। तैम्रूर तुर्की था। इसलिए उसने तुर्की रिवाज रक्खा था। मातृपक्षमें वह चंगेजरवाँके वंशका था। चंगेजरवाँ मुगल था, इसलिए उसने माँगल रिवाज भी रक्खा था और अकबरकी माता ईरानकी थी इसलिए उसने ईरानी रिवाज भी रक्खा था। अक्रबरके राजत्वके आरंभमें हिन्दुओंके रिवाजोंका प्रभाव बहुत ही कम पड़ा था। उसके रिवाज जैसे तीन भागोंमें विभक्त थे वैसे ही उसके नौकर-हुजूरिए भी दो भागोंमें विभक्त थे। एक भागमें थे तुर्क और मांगल अथवा चगताई और उजबेग व दूसरे विभागमें थे ईरानी। कहा जाता है कि, अक्रबर अपने समयमें शेरशाहके वक्तके कान्द्रनोंको विशेषकरके व्यवहारमें लाया था। और नहीं तो भी उसने आय-विभाग ( Revenue-Department ) में तो जरूर ही सुधार किया था। यह शेरशाह वही है कि, जिसने हुमायुँको सन् १९३९ ईस्वीमें चौसा और कन्नौज के पास परास्त किया था। उसका असल नाम शेरखाँ था मगर गद्दी पर वह शेरशाह नाम धारण करके बेटा था। इस शेरशाहने सन् १९४९ ईस्वी तक दिछीमें रह कर कई सुधार किये थे।

कइयोंका मत है कि, अकबरने दीवानी और फौजदारीसे संबंध रखनेवाले खास कानून नहीं बनाये थे। न उससे संबंध रखने-वाले रजिस्टर या खतौनिया आदि ही बनाई थीं। करीब करीब सब बातें वह जबानी ही करता था और किसीको यदि कुछ दंड देता था तो वह ' कुरानशरीफ ' के नियमानुसार देता था।

अकबर अठारह बरसका हुआ तब तक उसके संरक्षकका कार्य बहरामखाँ करता था। इतना ही नहीं यदि यह कहें कि, राज्यकी पूरी सत्ता बहरामखाँके हाथमें थी तो अनुचित न होगा। बहरामखाँ पर अक्तबरका भी पूर्ण विश्वास था। मगर उस विश्वासका बहरामखाँने दुरुपयोग किया था। यद्यपि अक्तबर पीछेसे यह जान गया था कि, बहरामखाँ महान् कूर और अन्यायी है; यह जानते हुए भी वह हरेक बातको उपेक्षाकी दृष्टिसे देखता रहा, तथापि बहरामखाँके अन्यायकी मात्रा प्रति दिन बढ्ती ही रही थी। बहरामखाँ जैसा अन्यायी था, बैसा ही, उद्धत, कठोरमाषी, निष्ठुर हृदयी और पतित चरित्रवाला भी था । साधारणसे साधारण मनुष्यके लिए भी जब ये दु-र्गण घातक होते हैं तब जो शासन-कर्ता है उसके लिए तो निःसंदेह होवे हीं । अस्तु । अकवर बहरामखाँके साथ वैमनस्य न हो इस बातका पूरा खयाल रखता था । मगर कहावत है कि,-' ज्यादा थोड़ेके लिए होता है । ' अथवा ' अति सर्वत्र वर्जयेत् ' अन्तमें अकबरकी इच्छा हुई कि, वह सम्पूर्ण राज्यसत्ता अपने हाथमें ले; परन्तु इस काममें उसने जच्दी करना ठीक न समझा । युक्तिपूर्वक काम लेना ही उसे ठीक जचा ।

एक वार अक्रबर कुछ आदमियोंको साथ छे कर शिकारके लिए चला । शिकारगाहहीमें उसे अपनी माताकी बीमारीकी खबर मिली । खबर सुन कर वह दिल्ली गया । वहाँ जा कर उसने अपने सारे राज्यमें यह हिंढोरा पिटवा दिया कि,-" मैंने राज्यका सारा कामकाज अपने हाथमें ले लिया है। इसलिए मेरे सिवाय किसी दूसरेकी आज्ञा आजसे न मानी जाय।" सन् १५६० ईस्वीमें जब यह ढिंढोरा पिटवाया तब उसने बहरामखाँके पास भी एक नम्रतापूर्ण पत्र मेना । उसमें छिखा—" आज तक मैंने आपकी सज्जनता और विश्वास पर सारा राज्य भार छोड कर निर्भयताके साथ आनंदका उपमोग किया । अबसे राज्यका भार मैंने खयं उठाया है । आप मका जाना चाहते थे; अतः अन आप खुशीके साथ मका तशरीफ ले जायें । आपको भारतवर्षका एक प्रान्त मेट किया जायगा । आप उसके जागीरदार होंगे । उसकी जो आमदनी होगी उसे आपके नौकर आपके पास मेज दिया करेंगे । " इससे बहरामखाँ अकबरका दुइमन बन गया। वह मकाका नाम ले कर आगरेसे रवाना हुआ । मगर मका न जा कर पंजाबमें गया, कारण-

उसने अकबरके साथ गुद्ध करना ठाना था। यह खबर अकबरको पहिल्लेहीसे मिल गई थी। इसलिए उसने अपनी फौज पंजाबमें भेज दी। लड़ाई हुई। अकबरके सेनापति मुनीमखाँने सन् १९६० ईस्वीमें बहरामखाँको कैद कर लिया।

इस तरह राज्यकी बाग्डोर अकबरने अपने हाथमें छे छी थी, तो भी वह खराब सोहबतसे एकटम बच न सका था । कहा जाता है कि, वह तीन बरसके बाट बुरी सोहबतसे निकल कर सर्वथा स्वाधीन हुआ था ।

जहाँ देखो वहीं राजाओंमें यह दुर्गुण होता ही है। अपनी बुद्धिसे काम करनेवाले और पूरी जाँचके साथ न्याय करनेवाले राजा बहुत ही थोडे होते हैं। अपने पास रहनेवाले लोगोंकी बातों पर चलनेवाले राना प्रायः ज्यादा होते हैं। अभी कई देशी राज्योंकी प्रजा अपने राजाओंको उपेक्षाकी दृष्टिसे देखती है या उनसे घुणा करती है. इसका कारण यही है कि, वे ( राजा ) जो आज्ञाएँ प्रकाशित करते हैं बेसोचे समझे और किसी बातकी जाँच किये विना करते हैं। उनके पास रहनेवाले खुशामदी दर्बारी राजाको खुश करनेकी गरजसे या अपना कोई मतलब बनानेके लिए राजाको उल्टी सीधी बातें समझा देते हैं और राजा उसीके मुवाफिक हुक्म जारी कर देते हैं। उसीका परिणाम है कि आनकल राना और प्रनाके बीच मन-मुटाव हो रहा है। वास्तवम तो राजाको हरेक बातकी जाँच करके ही काम करना चाहिए । उसके कामोंसे किसी पर अन्याय नहीं होना चाहिए। अकबरका प्रारंभिक काल भी करीब करीब ऐसा ही था। यानी खुशामदी द्वीरियोंके भरोसे ही राजकाज चलता था। मगर पीछे से वह ( अकबर ) अपनी बुद्धिसे कार्य करना ही विशेष पसंद नतने लगा।

لحرتح

सम्राट्-परिचय.

सन् १९६२ ईस्वीमें, यानी जब वह बीस बरसका हुआ, तब प्रजाकी असली हालत जाननेके लिए उसने फक़ीरों और साधु-सन्तोंका सहवास करना शुरु किया । यह है भी ठीक कि, निष्पक्ष त्यागी फकीरों और साधुओंके जरिए प्रजाकी असळी हालत अच्छी तरहसे माऌम हो सकती है । वर्त्तमानमें तो प्रायः राजा लोग साधु-फकीरोंसे मिलनेमें भी पाप समझते हैं । अस्तु । साधु-फकीरोंसे मिलनेमें अकबरको इतना आनंद होता था कि, वह कई वार तो वेष बदल बदल कर उनसे मिल्लता था । साधुओंसे मिल कर जैसे वह प्रजाकी असली हाल्त जाननेकी कोशिश करता था वैसे ही वह आत्माकी उन्नतिके साधनोंका भी अन्वेषण करता था । अकबरने कहा है कि:-" On the completion of my twentieth year," he said, " I experienced an internal bitterness, and from the lack of spiritual provision for my last journey my soul was seized with exceeding sorrow. "\*

भावार्थ----जब मैं बीस वरसका हुआ तब मेरे अंतःकरणमें उग्र शोकका अनुभव हुआ था । और मुझे इस बातका बड़ा दुःख हुआ था कि, मैंने परलोक यात्राके लिए ( धर्मकृत्य नहीं किये ) धार्मिक जीवन नहीं बिताया ।

अकवरको तब तकके अनुमबसे यह भी माऌम हुआ था कि, जिन जिन पर उसने विश्वास किया था दे सभी विश्वास करने लायक नहीं थे। उनमेंके कड्योंने तो अकवरको मार डाल्टने तकका भी प्रयत्न किया था।

तभ तक अकनरकी आयकी भी अव्यवस्था ही थी। अकनरको जन यह बात मालूम हुई तब उसने सूरवंशीय राज्यके एक वफादार

<sup>\*</sup> Ain-i-Akbari, Vol. III, P. 386 by H. S. Jarrett.

मतुज्यको नौकर रक्खा । उसे ऐतमाद्खाँका अल्कान दिया गया था। उसने कई ऐसे नियम बनाये कि, जिनसे आमदनीसे संबंध रखनेवाली सारी गडबड़ी मिट गई और ठीक तरहसे काम चलने लगा ।

अकबर उसी साल यानी सन् १९६२ ईस्वीके जनवरी महीनेमें ख्वाजा मुइनुद्दीनकी यात्रा करनेके लिये अजमेर गया था। रास्तेमें दौसा गाँवमें ' अम्बे ' ( जयपुरकी पुरानी राजधानी ) के राजा बिहारीमलने अपनी बड़ी लड्कीको अकबरके साथ व्याह देना स्वीकार किया । अकबर अजमेरसे सीधा आगरे गया और वहाँसे वापिस आ कर साँभरमें उसने हिन्दु-कन्याके साथ व्याह किया। हिन्दु लड़कीके साथ यह उसका पहिला ही ब्याह हुआ था। [ अकबरका इड़का जहाँगीर ( सलीम ) इसी खीसे उत्पन्न हुआ था ] (ई. स. १९६९ )

समस्त भारतमें एक छत्र साम्राज्य स्थापन करनेकी अकबरकी आन्तरिक इच्छा थी । राष्ट्रीय दृष्टिसे विचार करेंगे तो मालूम होगा कि, प्रजा उसी समयमें सुखसे रह सकती है कि जब उसे किसी प्रतापी राजाकी छत्र-छायामें रहनेका सौभाग्य मिले । अलग अलग स्वाधीन राजाओंके कारण हर वक्त ल्ड़ाई झगड़े हुआ करते हैं और उनके कारण प्रजाकी बर्चादी होती है । अतः अकबरने यह निश्चय किया कि, 'एक ही राजाके अधिकार्रमे सारी प्रजाको रखना ।' इस लक्ष्यको सामने रख कर ही उसने छोटे बड़े जिलोंको घीरे घीरे अपने अधिकार्रमे करना प्रारंभ किया था । और इस माँति भारतके बहुत बड़े भागको अपने अधिकार्रमे करनेके लिए अकबरने लगातार बारह वर्ष तक युद्ध किया था । उसकी सारी युद्ध-यात्राओंका वर्णन न लिख कर यहाँ सिर्फ इतना ही लिख देते हैं कि, उसे अपने उद्देश्यमें बहुत कुछ सफलता मिली थी। अकबरका विशेष परिचय प्राप्त करनेके लिए अब उसके अन्यान्य गुण-अवगुणोंका विचार किया जायगा ।

यद्यपि अकुबर मुसलमान कुलमें जन्मा था तथापि उसके हृद्यमें द्याके भाव अधिक थे। दीन-दुःखियोंकी सेवा करना और उनके दुःखोंको दूर करनेका प्रयत्न करनावह अपना कर्तव्य समझता था। अपनी प्रजाको-चाहे वह हिन्दु हो या मुसलमान-दुःख देना, सताना वह पाप समझता था । प्रनाके प्रति राजाके क्या कर्तव्य हैं सो वह भल्ली प्रकार जानता था। मयूर जैसे पाँखोंसे ही शोमता है वैसे ही राजा भी प्रजाहीसे सुशोमित होता है । अर्थात प्रजाकी शोमाहीसै राजाकी शोभा रहती है। अकबर इस बातको भल्ली प्रकार जानता था। इसी लिए वह ऐसे काम नहीं करता था जिनसे प्रजाको दुःख हो । वह प्रायः ऐसे ही कार्य करता था जिनसे प्रजा प्रसन्न और सुखी रहती थी । अर्थात जहाँ जैसी आवश्यकता देखता वहाँ वैसे कार्य करा देता था । अकबरने कई कार्य कराये थे । उन्हींमेंसे फतेहपुर सीकरीमें बँधाया हुआ तालाव भी एक है। वहाँ पानीकी तंगी थी। उसे दूर करने हीके लिए वह तालाब बँधवाया गया था । वह छ माइल लंबा और तीन माइल चौड़ा था। अब भी उसके चिन्ह मौजूद हैं जो अक्बर की दयाछताकी साक्षी दे रहे हैं । श्रीदेवविमल्लगणिने अपने ' हीरसौभाग्य ' काव्यमें इस तालाबका उल्लेख किया है और उसका ' डाबर ' के नामसे परिचयं दिया है । \*

> \* स श्रीकरोपुरमवासयदात्मशिहिप-सार्थेन **खाखरसरः**सविधे धरेशः । इन्द्रानुजात इव पुण्यजनेश्वरेण श्रीद्वारकां जलधिगाधवसंनिधाने ॥ ६**३ ॥**

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

(१० सर्ग)

Jain Education International

' यात्रा ' के नामसे जो कर वसूल किया जाता था, उसको उसने राज्यकी लगाम अपने हाथमें लेनेके बाद आठवें वर्षमें बंद कर दिया था। यह भी उसकी दयाछ वृत्तिका ही परिणाम था। नववें वर्षमें उसने ' जज़िया ' के नामसे जो कर वसूल किया जाता था उसे भी बंद कर दिया था। (ई. स. १५६२) इन दोनों करोंसे पहिले प्रजाको बहुत ही ज्यादा कष्ट उठाना पड़ा था।

इस ' जज़िया ' की उत्पत्ति भारतमें कबसे हुई ? इसका यद्यपि निश्चित समय निर्धारित नहीं किया जा सकता है तथापि उसके विषयमें प्रथम प्रकरणमें कुछ प्रकाश डाला जा चुका है। प्रसिद्ध इति-हास लेखक विन्सेंट स्मिथके मतानुसार फीरोजशाहने यह कर लगाया था और अकबरके समय तक चलता रहा था।

ऐसा कर जिसकी आमदनी लाखों ही नहीं बल्कि करोड़ों रुपयेकी होती थी उसने केवल अपनी दयापूर्ण वृत्तिसे, प्रजाके हितार्थ वंद कर दिया, इससे हमको सहन ही में यह बात मालूम हो जाती है कि, अकवर मुसलमान बादशाह होकर भी अपनी प्रजाकी मलाईका कितना खयाल रखता था । जिस आर्यप्रजाको मुसलमानी राज्यमें भी ऐसे जुल्मी करोंसे दूर रहनेका सौभाग्य प्राप्त था उसीको आज आर्य राजाओंके अधिकारमें रहते हुए भी भिन्न भिन्न प्रकारके अनेक कठोर कर देने पड़ते हैं और अनेक प्रकारके कष्ट उठाने पड़ते हैं, यह बात क्या किसीसे लिपी हुई है ? इस समय हमें केप्टॅन एलेक्झेण्डर हेमिल्टनका-जो स्कॉटलेण्डका रहनेवाला था और जो सन् १६८८ से १७२३ ईस्वी तक हिन्दुस्थानमें व्यापार करता रहा था-वचन याद आता है । वह कहता है:---

"खराज्यकी अपेक्षा मुगलोंके राज्यमें रहना हिन्दुलोगोंको ज्यादा अच्छा लगता था | कारण-मुगलोंने लोगों पर करका बोझा

48

ज्यादा नहीं डाला था। जो कर देना पड़ता था उसका आधार हाकिमोंकी मरजी पर नहीं था। वह पहिलेहीसे नियत था। लोग पहिलेहीसे जानते थे कि हमें कितने रुपये देने होंगे। मगर हिन्दु राजा अपनी इच्छाके अनुसार कर लगाते थे। उनके मनका द्रव्यलोभ ही लोगोंसे पैसे वसूल करनेका प्रमाण माना जाता था। वे तुच्छ तुच्छ बातोंके लिए पड़ौसियोंसे झगड़ा करते थे; युद्ध करते थे। इससे उनकी महत्वाकांक्षा और मूर्खताका परिणाम सारी प्रजाको भोगना पड़ता था; उनको शारीरिक और आर्थिक बहुतसी यातनाएँ भोगनी पड़ती थीं।"

[ मुसलमानी रियासत (गुजराती) भा. १ ला पृष्ठ ४२६ ]

आज भी कई देशी रियासतें अपनी प्रजाको उपर्युक्त प्रकारका-कर संबंधी-कष्ट दे रही हैं । कुछ अंगुलियों पर गिनने योग्य राजा ऐसे हैं जो प्रजाकी उन्नतिके लिए निरन्तर सचेष्ट रहेते हैं; और इस बातका ध्यान रखते हैं कि उनकी कृतिसे प्रजाको कहीं दुःख न हो । उनको छोड़ कर भारतमें अब भी-विज्ञानके इस जमानेमें भी-ऐसी देशी रियासतें हैं कि जहाँके हिन्दु राजा-आर्थ राजा-ऐसे ऐसे काम करते हैं कि, जो मुसलमानोंके सारे जुल्मी कामोंको मुला देते हैं ।

अफ्सोस ! जो राजा आर्थ हो कर भी अपनी आर्थ प्रजासे कठोर कर वसूल करते हैं; प्रजाको नाना प्रकारसे सताते हैं; अहिंसक प्रजाके सामने हिंसा करते हैं और कराते हैं; प्रजाके हृदयको दुःख होगा, इसका तिल मात्र भी खयाल नहीं करते हैं, वे वास्तवमें राजा नहीं हैं; प्रजाके मालिक नहीं हैं, बलिक प्रजाके रात्रु हैं । जो राजा प्रजाको सता कर, उसको दुःख दे कर हर तरहसे अपना मंडार ही भरना चाहते हैं वे राजा कैसे कहे जा सकते हैं ? इस पृथ्वी पर मंडार भरनेके द्रिए कितने राजाओंने कितने अत्याचार किये ? क्या किसीका मंडार 8 सदा भरा रहा ? अरे ! केवल तुच्छ लक्ष्मीके लिए जिन्होंने हजारों, लाखों ही नहीं बल्कि करोड़ों मनुष्योंको कृत्ल किया; रक्तकी नदियाँ बहाई वे भी क्या उस लक्ष्मीको अपने साथ ले गये? प्रजा पर जो राजा इतना जुल्म करते हैं, वे यदि सिर्फ इतना ही सोचते हों कि,-एक मनुष्य थोड़ासा अपराध करता है उसको तो हम इसी भवमें दंड दे कर उसके पापका फल चखा देते हैं, तब हमें, जो हजारों, लाखों मनुष्योंको दु:ख देनेका अपराध करते हैं, उसका दंड कैसा मिल्लेगा ? खेदकी बात है कि बुद्धिमान् और विद्वान् मनुष्य भी स्वार्थसे अंधे हो कर अपने पर्वतके समान अपराधको नहीं देख सकते हैं; वे अपने अधिकारके मदमें मस्त हो कर इस बातको भूल जाते हैं कि,-' भवान्तरमें उन्हें पापका कैसा दंड भोगना पड़ेगा ।

अकबरने अपने दयापूर्ण अन्तःकरणके कारण ही प्रजा पर लगे हुए कठोर कर बंद कर दिये थे। उसने यह भी कानून बना-दिया था कि,-मेरे राज्यमें कोई बैल, भैंस, मैंसे, योड़े और ऊँट इन पशुओंको न मारे। उसने यह भी आज्ञा की थी कि कोई किसी स्त्रीको उसकी इच्छाके विरुद्ध सती होनेके लिए विवश न करे। उसने यह भी घोषणा करवा दी थी कि अमुक अमुक दिन कोई किसी जीवको न मारे। पिछली जिन्दगीमें तो उसने इससे भी ज्यादा दया-पूर्ण कार्य किये थे। उन कार्योंका वर्णन आगे किया जायगा।

अकबरकी इस दयापूर्ण वृत्तिको-दया-गुणको प्रकट करनेवाली उसकी उदारवृत्ति थी । अपने आश्रित मनुष्योंके कामोंकी कदर करना वह खूब जानता था । यह बिलकुल ठीक है कि, बड़ोंका महत्त्व वे अपने आश्रितोंकी कृदर करते हैं उसीसे होता है । अकबर इतना उदार था कि, ---- उसके दुश्मनमें भी कोई गुण होता था तो उसकी वह प्रशंसा करता था । इतना ही क्यों ? दुश्मन होने पर भी उसके

42

गुण पर मुग्ध हो कर वह उसका नाम अमर करनेके लिए यथासाध्य प्रयत्न करता था । उसका यहाँ हम एक उदाहरण देर्गे ।

अकबरने जब चितौड़ पर चढ़ाई की और रानाके साथ तुमुछ युद्ध हुआ, तब उसमें रानाके जयमछ और पत्ता नामक दो वीरोंने, असाधारण वीरताका परिचय दिया। उनकी वीरतासे अकबरको इतना भय हुआ कि, उसे अपनी जीतमें भी शंका हो गई। अकबरने क्रूरता की। उससे जयमछ और पत्ता मारे गये। यद्यपि अकबरने क्रूरता की। उससे जयमछ और पत्ता मारे गये। यद्यपि अकबरने उनके प्राण छिए तथापि वह उनकी असाधारण वीरताके गुणको न भूछा। उसने आगरेमें जा कर उन दोनोंकी पत्थरकी मूर्तियाँ आगरेके किछेमें खड़ी करवाई। और अपनी कृतिसे छोगोंको यह बताया कि,-वीर पुरुष यद्यपि देह त्याग कर चले जाते हैं; मगर उनका यशाःशरीर हमेशा स्थिर रहता है; और साथ ही यह भी बताया कि, शत्रुके गु-णोंकी भी इस माँति कदर की जाती है। अकबरहीके समयके श्रावक कवि ऋषभदासने अकबरकी मृत्युके चौबीस बरस बाद ' हीर-विजयसूरि रास ' नामका गुजरातीमें एक प्रंथ छिखा है। उसके <० वे पृष्ठमें वह छिखता है:---

जयमल पताना गुण मन धरे, वे हाथी पत्थरना करे; जयमल पता वेसार्या त्यांहि, पेसा शूर नहीं जग मांहि।

अकबरने ये दोनों पुतले आगरेके किलेके सिंहद्वारके दोनों तरफ़ खड़े करवाये थे। मगर पीछेसे उसके लड़के शाहजहाँने, जब दिछी बसा कर उसका नाम शाहजहाँबाद रक्खा तब, उन जयमल और पताके पुतलोंको उठवा कर इस शाहजहाँबादके सिंह-द्वारके दोनों और खड़े किये। इन दोनों पुतलोंको देख कर फ्रान्सिस बर्नियरने-जो १६९९ से १६६७ तक भारतमें रहा था-अपने अमणवृत्तान्तमें लिखा है कि,--- " किलेके सिंहद्वारके दोनों तरफ पत्थरके बड़े बड़े दो हाथी हैं, उन्हें छोड़कर दूसरी कोई चीज़ यहाँ उछेख करने योग्य नहीं है । एक हाथी पर चित्तोड़के सुप्रसिद्ध वीर जयमछकी मूर्ति है और दूसरे पर उसके माई पताकी । इन दोनों वीरोंने तथा इनसे भी विशेष साहस दिखानेवाली इनकी माताओंने विख्यात अक्तबरको रोक कर अविनाशी कीर्ति उत्पन्न की थी। उन्होंने अक्तबरसे घेरे हुए नगरकी रक्षा करना और अन्तर्भे, उद्धतापूर्वक आक्रमण करनेवालोंसे हार कर पीठ देनेकी अपेक्षा शत्रु पर आक्रमण करके प्राण त्याग करना विशेष उचित समझा था। इन्होंने इस तरह आश्चर्यकारक वीरताके साथ जीवन त्याग किया, इससे उनके शत्रुओंने उनकी मूर्तियाँ स्थापन कर उन्हें चिरस्मरणीय बना दिया। ये दोनों हाथियोंकी मूर्तियाँ और उन पर स्थापित दो वीरोंकी मूर्तियाँ अत्यन्त महिमा युक्त, अवर्णनीय सम्मान और भीति उत्पन्न करती हैं। \* "

इससे यह प्रमाणित होता है कि, अकबरने दोनों वीर पुरुषोंकी मूर्तियाँ हाथी पर बैठाई थीं । वास्तवर्मे अकबरने अपनी इस क्वतिसे-'रज्जब साँचे शूरके वैरी करें बखान ' इस कहावतको चरितार्थ कर दिखाई थी । यद्यपि लोगोंका कथन है कि, अकबरने चित्तौड़की छड़ाईमें इतनी ज्यादा क्रूरता की थी कि उसके कारण वह दूसरा अल्लाउद्दीन खूनी या दूसरा शाहाबुद्दीन समझा जाने लगा था । इसलिए अपने इस कलंकको मिटानेकी गरजसे अर्थात् लोगोंको सन्तुष्ट करनेके अभिप्रायसे उसने जयमल और पताके पुतले बनवाये थे, तथापि हम इस कथनसे सहमत नहीं हैं । लोगोंको सन्तुष्ट करनेके इससे भी अच्छे दूसरे मार्ग थे । मगर उन पर न चल कर पुतले ही बनवाये

\* देखो, बर्निअरके अमणवृत्तान्तका बँगला अनुवाद ' समसामयिक भारत ' २१ वाँ खंड २० ३०४. इसका कारण उसकी गुणानुरागता ही है। कई विद्वान यह भी कहते हैं कि, उसने उक्त पुतले उस समय बनवाये थे जब वह मुसल-मानी धर्मको छोड़ कर हिन्दु धर्मको मानने लग गया था। मगर हर्मे तो इस कथनमें भी कोई तथ्य नहीं दिखता है। अस्तु।

इस तरह अकबर, जिसमें जो गुण होता था उसके लिए उसका, अवश्य सम्मान करता था। इतना ही नहीं वह उसका हौसला भी बढ़ाता था। सुप्रसिद्ध वीरचल एक वार बिल्कुल दरिद्र था। उस समय उसका नाम महेशदास था। मगर जब वह अकबरके दर्बारमें आया तब अकबरने उसमें अनेक गुण देख कर उसे 'कविराय' के पदसे विभूषित किया था। इतना ही नहीं, जैसे जैसे अकबरको विशेष रूपसे उसके गुणोंका परिचय होता गया, वैसे ही वैसे वह विशेष रूपसे उस पर महरबानी करता गया। परिणाममें वही दरिद्र महेशदास बाह्मण दो हजार सेनाका माल्कि, 'राजा बीरचल' हुआ और अन्तमें वह 'नगर कोट' के राज्यका माल्कि भी बना। बड़ोंकी महरबानी क्या नहीं कर सकती है ?

इसी तरह सम्राट्ने प्रसिद्ध गैवैये तानसेनको और अन्य कइयोंको उनके गुणोंसे प्रसन्न हो कर कुवेरमंडारीके रिश्तेदार बना दिये थे। अपने नायक सम्राट्में कई अकृतज्ञ राजाओंके समान उदारता (!) नहीं थी कि वह उन ( राजाओं ) की माँति किसीके गुणोंसे प्रसन्न हो कर उसका नाक कटवाता और फिर उसे सोनेका नाक बना देता।

अकबरकी उदारता यहाँ तक बढ़ी हुई थी कि कई वार किसीके हजारों अपराधोंको भूल कर भी उसके भयभीत अन्तःकरणको आश्वासन वेता था । इसका हम एक उदाहरण देंगे ।

जपर कहा जा चुका है कि, जिस बहरामखाँको अकबर एक बक्त बहुत सम्मान देता था उसी बहरामखाँने अकबरके विरुद्ध कई पड्यंत्र रचे थे। इतना ही नहीं उसने अकबरका कहर शत्रु बनकर उसका राज्य छीन लेनेका प्रयत्न भी किया था। इसी प्रयत्नमें जब वह पकड़ा गया और कैद करके अकबरके सामने लाया गया तब अकबरकी उदारता अपना कार्थ किये विना न रही। अकबरने अपने कई अधिकारियोंको सामने मेज कर उसका सम्मान किया। इतना ही नहीं, उसने जब बहरामखाँको मौतके भयसे थर थर काँपते हुए देखा, तब सिंहासनसे उठ, उसका हाथ पकड़, उसे अपने दाहिनी तरफ सिंहासन पर ला बिठाया। वाह ! अकबर वाह ! तेरी उदारवृत्तिको कोटिशः धन्यवाद है।

प्रसिद्धि प्राप्त उच्च श्रेणीके मनुष्योंमें जैसे अच्छे अच्छे गुण होते हैं, वैसे ही उनमें कई ऐसे अपछक्षण या अवगुण भी होते हैं कि, जिनके कारण वे सर्वतोभावसे छोकप्रिय नहीं हो सकते हैं। इतना ही क्यों, उन दुर्गुणोंके कारण वे अपने कार्योंमें भी पीछे रह जाते हैं। अकबर जैसा शान्त था वैसा ही कोधी भी था; जैसा उदार था वैसा ही लोभी भी था; जैसा कार्यदक्ष था वैसा ही प्रमादी भी था; जैसा दयाछ था वैसा ही करूर भी था और जैसा गंभीर था वैसाही खिछाड़ी भी था। प्रकृतिके नियमोंके साथ क्या कोई द्वंद्र कर सकता है ? एक मनुष्यकी जितनी प्रशंसा करनी पड़ती है उतनी ही उसके दुर्गुणोंके लिए घृणा भी दिखानी पडती हैं । अपनी गुणवाली प्रकृतिको सब तरहसे सँमाल कर रखनेवाले पुरुष संसारमें बहुत ही कम होते हैं । मनुष्योंमें जो दुर्गुण होते हैं उनमेंसे कई स्नामाविक होते हैं, कई शौकिया होते हैं और कई संसर्गन होते हैं। सम्राट्में जो दुर्गुण थे वे भिन्न भिन्न प्रकारसे उसमें पड़े थे। जीवनके प्रारंमहीसे उसको कारण भी वैसे ही मिले थे। पाँच बरसकी आयुमें उसको शिक्षा देनेके लिए जो शिक्षक रक्खा गया था उसने उसे

अक्षर ज्ञानके बजाय पक्षी ज्ञान दिया था। यह बात ऊपर कही जा चुकी है। इसीलिए, कहा जाता है कि, अक्तबरने अपनी बाल्या-वस्थामें २०००० कबूतर रक्खे थे और उनके दस वर्ग किये थे। इस भाँति अकबरके मस्तक पर बाल्यावस्थाहीसे खेलके संस्कार पड़े थे। जैसे जैसे उसकी आयु बढ़ती गई वैसे ही वैसे उस पर कई खराब व्यसन भी अपना प्रभाव जमाते गये थे । सबसे पहिले तो उसमें मदिराका व्यसन असाधारण था । इस शराबके व्यसनसे कई वार वह अपने खास खास कामोंको भी भूल जाता था और जब नशा उतर जाता तब भी बड़ी कठिनतासे उन्हें याद कर सकता था। इस व्यसनके कारण कई वार तो उससे ऐसा भी अविवेक हो जाता था कि, चाहे कैसे ही ऊँची श्रेणीके मनुष्यको उसने बुलाया होता, वह आया होता और उसके (अकबरके) मनमें उस समय मदिरा पीनेकी याद आ जाती तो वह उससे नही भिलता । इस अकेली मदिराहीसे वह सन्तुष्ट नहीं था। अफीम और पोस्त पीनेका भी उसे बहुत ज्यादा व्यसन था। कई वार धर्माचार्यांसे बात करता हुआ भी ऊँघने छग जाता था। इसका कारण उसका व्यसन ही था। उसमें एक बहुत ही खराब आदत यह भी थी कि, वह लोगोंको आपसमें लड़ा कर मजा देखता था । अपने मजेके लिए मनुष्य मनुष्यको पद्मओंकी तरह आपसमे ल्रड़ाना, राजाके लिए सद्गुण नहीं है । इसके सिवा जिस बहुत बड़े व्यसनसे कई राजा लोग दूषित गिने जाते हैं; यानी जो व्यसन राजा-ओंके जातीय जीवन पर एक कलंक रूप समझा जाता है वह शिकारका व्यसन भी उसे बहुत ही ज्यादा था। चीतोंसे हरिणोंका शिकार करानेमें उसे अत्यन्त ख़शी होती थी। वह समय समय पर शिकारके छिए बाहिर जाया करता था । अपने शिकारके शौकको पूरा करनेमें उसने लालों ही नहीं बल्कि करोड़ों प्राणियोंकी जाने ली थीं।

जब एक तरफ हम राजाओंकी उदारता देखते हैं और दूसरी तरफ उनकी ऐसी शिकारी प्रवृत्ति देखते हैं तब हमें बड़ा ही आश्चर्य होता है

मान छो कि,-दो रानाओंके आपसमें वर्षो तक युद्ध हुआ हो, लाखों मनुष्य और करोड़ो रुपयोंकी उसमें आहुति हुई हो । उनमेंसे एक राजा दूसरेके लिए सोचता हो कि, यदि वह पकड़ा जाय तो उसके टुकड़े टुकड़े कर डालूँ। जिस समय उसके हृदयमें ऐसे कूर परिणाम हों उसी समय यदि दूसरा राजा मुँहमें तिनका ले कर पहिले राजाके पास चला जाय तो क्या वह उसे मारेगा? नहीं, कदापि नहीं। आया है इसको में क्या मारूँ ? ऐसी उदारता दिखानेवाले राजा जब, घास खा कर अपना जीवन-निर्वाह करनेवाले, अपना दुःख दूसरोंको नहीं कहनेवाले और हमेशा पीठ दिखा कर भागनेवाले पशुओंको मारते हैं तब बड़ा आश्चर्य होता है ? जिस तलवार या बंदूकका उपयोग राजाको अपनी प्रजाकी ( चाहे वे मनुष्य हों या पशु ) रक्षा करनेमें करना चाहिए उसी तलवार या बन्दूकका उपयोग जो राजा अपनी प्रजाका अन्त करनेमें करते हैं वे क्या अपने हथियारोंको लज्जित नहीं करते हैं ? राजुओंको ललकार कर उनका मुकाबिला करनेकी शक्तिको जलाब्जली दे कर निर्दोध और घास पर अपना जीवन बितानेवाले पशाओं पर अपनी धीरताकी आजमाइश करनेवाले वीर (!) क्या अपनी वीरताको लज्जित नहीं करते हैं ? अपने एक नायकने--सम्राटन तो शिकारकी हद ही कर दी थी। उसने समय समय पर जो शिकारें की थीं उनका वर्णन न कर, केवल शिकारके एक ही प्रसंगका यहाँ वर्णन किया जाता है।

सन् १९६६ ईस्वीमें अकबरके भाई महम्मद हकीमने

For Private & Personal Use Only

अफ़ग़ानिस्तानसे आ कर हिन्दुस्थान पर आक्रमण किया। उसको परास्त करनेके छिए अकबर आगे बढ़ा। अकबरके जानेसे वह भाग गया। इससे अकबर को युद्ध करनेका तो विशेष मौका न मिछा, परन्तु उसने छाहोरके पासके एक जंगछमें, दस माइछके घेरेमें अपने पचास हजार सैनिकोंके द्वारा एक महीने तक जंगछी जानवरोंको इकट्ठा करवाया। जब दस माइछके घेरेमें जानवर इकट्ठे हो गये तब तछवार, भाछे, बंदू क आदिसे पाँच दिन तक, बड़ी ही कूरताके साथ उनका वध करवाया। यह शिकार 'कमर्घ 'के नामसे पहि-चानी जाती है। कहा जाता है कि, ऐसा शिकार पहिले कभी किसीने नहीं कियाथा। हमारे जाननेमें भी अवतक ऐसी कोई घटना नहीं आई है। दस माइछमें एकत्रित किये हुए जानवरोंका पाँच दिन तक संहार करनेवाले हदय उस समय कैसे कूर हुए होंगे ? क्या कोई इसका अनुमान कर सकता है ? इससे सहजहीमें अकबरकी कूरताका अंदाजा लगाया जा सकता है। इसीसे कहा जाता है कि, अकबर जैसा दयाछ था वैसा ही कूर भी था।

प्रायः राजाओं में क्षणमें रुष्ट और क्षणमें तुष्ट होनेकी आदत ज्यादा होती है । उन्हें प्रसन्न होते भी देर नहीं लगती और नाराज होते भी देर नहीं लगती । जिस समय वह किसी पर नाराज होता उस समय वह मनुष्य यह नहीं सोच सकता था कि, अकबर उसकी क्या दुर्दशा करेगा? अपराधीको दंड देनेका उसने कोई नियम ही नहीं बनाया या। उसकी इच्छा ही दंड-विधान था। एक वार किसीने किसीके जूते चुराये । अकबरके पान शिकायत आई । अकबरने उसके दोनों पैर काट देनेका हुक्म दिया। अकबरका स्वभाव बहुत कोधी था, इसी लिए वह कई वार न्याय या अन्याय देखे विना ही, जो अपराधी बना कर सामने लाया जाता था उसे हाथीके पैरों तले कुचलनेकी, कीले जड़ कर माग्नेकी, या काटनेकी और फॉमीकी सजा दे देता था। अंग-छेद और कोड़े मारनेका हुक्म तो अकवर बात बात्मों दे देता था। अकबर स्वयं ही क्या, अकबरन जिन जिन मूबेदारोंको भिन्न भिन्न प्रान्तोंमें नियत किया था वे भी अपराधियोंको बातकी बातमें सूली देनेकी, हाथीके पैरोंतले कुचलनेकी, फॉसीकी, दाहिना हाथ कटवा देनेकी और कोड़े मारनेकी सजा दे दिया करते थे।

अकबर जब युद्धमें प्रवृत्त होता तब वह उस समय तक निर्द-यतापूर्वक लोगोंको कस्ल करता रहता था, जब तक कि उसे अपनी जीतका निश्चय न हो जाता था। अकबरके जीवनमेंसे अकबरकी निर्देयताके ऐसे अनेक उदाहरण मिल्र सकते हैं । सन् १९६४ ईस्वीमें ' गोंडवाणा ' की न्यायशालिनी रानी दुर्गावतीके साथ जब युद्ध हुआ तब उसने युद्धमें बड़ी ही निर्दयता दिखाई थी। राना उदयसिंहके समयमें सन् १९६७ ईस्वीके अक्टोबर महीनेमें उसने ' चित्तौड़ ' पर चढाई कर दस माहल तक घेरा डाला था। वह भी इसी प्रकारका युद्ध था। कहा जाता है कि, यह चित्तौड़-दुर्ग ४०० फीट ऊँचा था। कहा जाता है कि इस युद्धें अरुवरने जो निर्दयता दिखाई थी उसके स्मरणसे हृदय आज भी काँप उठता है । 'हारा जुआरी दुगना खेले ' इस कहावतके अनुसार, जब उसे अपनी जीतका कोई चिहन नहीं दिखाई दिया तब उसने अपने सिपाहियोंको आज्ञा दे दी कि, चित्तौ-डका जो मिल्ले उसीको कत्ल कर दो । और तो और एक कुत्ता मिल्ल जाय तो उसे भी मार दो । चित्तौड़की चालीस इजार किसान प्रजा पर उसने इस निर्दयतासे तलवार चलवाई कि, तीस हजार किमान देखते ही देखते खतम हो गये। उसका कोध इतना बढ़ गया कि, उसकी शरणमें आनेवाले बड़े बड़े धनियोंको भी वह मरवा देता था। उफ ! निर्दोष बालकों और स्त्रियों तकको उसने पकड़वा पकड़वा कर जिन्दा ही आगर्मे जलवा दिये थे। ऐसे भयंकर पापहीके कारण आज भी ऐसी कसमें दिलाई जाती है कि, 'तू अमुक कार्य करे तो तुझे चित्तौड़ मारेकी हत्याका और गऊ मारेका पाप हो। ' कहा जाता है कि, चित्तौड़के युद्धमें जो राजपूत मारे गये थे उनका अंदाजा लगानेके लिए उनकी जनोइयाँ तोली गई थीं। उनका वजन ७४॥ मन हुआ था। आज भी पत्र लिखनेमें ७४॥ का आंक लिखा जाता है। उसका कारण यही बताया जाता है। मगर ऐतिहासिक दृष्टिसे इस बात पर विश्वास नहीं किया जा सकता है। कारण-चित्तौड़की इस लड़ाईके पहिले भी ७४॥ का अंक लिखनेका रिवाज प्रचलित था। यह बात सप्रमाण सिद्ध है।

अक्रवरको अजमेरके रूत्राजामुइनुद्दीन चिन्न्ती पर बहुत श्रद्धा थी । इसी लिए उसने चित्तौड़ पर चढ़ाई की तब प्रतिज्ञा की थी कि, यदि मैं इस युद्धमें जीतूँगा तो, पैदल आकर रुवाजा साहिबकी यात्रा करूँगा । विजय प्राप्त करनेके बाद प्रतिज्ञानुसार वह ता॰ २८ फर्वरीको यात्राके लिए रवाना हुआ था । गर्भीकी मोसिम थी । कई खियाँ और अन्यान्य लोग भी उसके साथ पैदल ही चलते थे । उस समय माँडल में-जो चित्तौड़से ४० माइल है-उसको अजमेरसे आये हुए कई फकीर मिले । उन्होंने अक्रवरको कहा:--" हमें रुवाजा साहिबने स्वप्तमें कहा है कि, बादशाहको सवारीमें आना चाहिए । " इसलिए बादशाह यहाँसे सवारीमें रवाना हुआ । जब अजमेर थोड़ी ही दूर रह गया तब सभी सवारीसे उतर गये थे और पैदल चलकर अजमेर पहुँचे थे।

उसके कुछ ही काल बाद अर्थात् स० १५६९ में उसने रणधंभोर और कलिजंर भी राजाओंके पाससे छीन लिया था। तद-नन्तर स० १९७२--७३ में उसने गुजरातका बहुन बडा भाग अपने अधिकारमें किया था। उस समय गुजरातका मुलतान मुजफ्फरशाह था । उसने विना ही प्रयास अपना राज्य अकबरके अर्पण कर दिया था और आप भी अकबरकी शरणमें चल्ला गया था । यद्यपि सूरत, मरौच, बड़ौदा और चाँपानेर लेनेमें उसे कठिनाइयाँ झेलनी पड़ी थीं, तथापि अन्तमें उसने उन्हें ले ही लिया था । कहा जाता है कि एक वार गुजरातकी लड़ाईमें सरनाल (यह स्थान ठासरासे पूर्वमें पाँच माइल है) के पास अकबरके प्राण खतरेमें आ गिरे थे। वहाँ जयपुरके राजा भगवानदास और मानसिंहने बड़ा शौर्य दिखा कर उसकी रक्षा की थी।

सन् १९७९ ईस्वीमें उसने बंगाल, बिहार और उडीसा इन तीनों प्रान्तोंको वैसी ही क़ुरता और वीरताके साथ अपने अधिकारमें किया था । इसके बाद तीन चार बरस ज्ञान्तिमें बीते थे ।

अकनरमें लोभ प्रकृति कुछ ज्यादा थी। इसलिए वह खर्च कुछ कभ रखता था। वह इतना जन्दर्स्त सम्राट्था तो भी नियमित सेना तो केवल २५००० ही रखता था। उसने अपने आधीन राजाओं से अमुक रकम 'खंडणी'में लेने और आवश्यकता पड़ने पर फौजी मदद करनेकी रार्त कर रक्खी थी। जन सम्राट्ने सन् १५८१ में कानुल पर चढ़ाई की थी, तन उसकी फौजमें ४५००० घुड़-सवार और ५००० हाथी थे।

जैनकवि ऋषभदासने 'हीरविजयसूरि रास ' में अकबरकी सम्टद्धिका वर्णन इस तरह किया है।

सोल्रह हजार हाथी, नौ लाख घोड़े, बीस हजार रथ, अठारह लाख पैदल ( जिनके हाथोंमें ' माले ' और ' गुरज ' शस्त्र रहते थे ) सेनाके सिवा चौदह हजार हरिण, बारह हजार चीते, पाँच सौ वाघ, सत्तर हजार शिकरे और बाईस हजार बाज आदि जानवर थे । सात इजार गवैये और गानेवाली स्नियाँ थीं । इनके अलावा उसके दर्बारमें पाँच सौ पंडित, पाँच सौ बड़े प्रधान, बीस हजार अहलकार और दस हजार उमराव थे । उमरावोंमें— आजमख़ाँ, ख़ानख़ाना, टोडरमल, क्रेख़ अबुलफ़ज़ल, बीरवल, ऐतमादखाँ, कुतुबुद्दीन, शहाबखाँ, ख़ानसाहिब, तल्लाख़ान, ख़ानेकिलान, हासिमखाँ, कासिमखाँ, नौरंगखाँ, गुज्जरखाँ, परवेज़ख़ाँ, दौलतखाँ, और निजामुद्दीन अहमद आदि मुख्य थे । अतगबेग और कल्याणराय ये अक्रवरके खास हुजूरिये थे और हर समय अक्रवरके पास ही रहते थे। और उसके खास हुजूरिये थे और हर समय अक्रवरके पास ही रहते थे। और उसके वहाँ सोलह हजार मुखासन, पन्द्रह हजार पालसियाँ, आठ हजार नक्कारे, पाँच हजार मदनमेर, सात हजार ध्वजाएँ, पाँच सौ विरुद्वोल्ने-वाले—चारण, तीन सौ वैद्य, तीन सौ गंधर्व और सोल्ह सौ सुतार थे। छियासी मनुष्य अक्रवरको आमूषण पहिनाने वाले थे, छियासी शरीर पर मालिश करनेवाले थे, तीन सौ शास्त्र बाँचनेवाले पंडित थे और तीन सौ वाजित्र थे । ''

कवि यह भी छिखता है कि, — " अकबरकी अर्द्छीमें क्षत्रिय, मुगछ, हबशी, रोमी, रोहेछा, अंगरेज और फिरंगी भी रहते थे। भोई भी उसके दर्बारमें बहुत थे। पाँचे हजार भेंसे, बीस हजार कुत्ते और बीस हजार वाघरी-चिड़ीमार भी थे। अकबरने एक एक कोसके अन्तरसे एक एक हजीरा-छत्री भी बनवाई थी। ऐसे कुछ मिछा कर एक सौ चौदह हजीरे उसने बनवाये थे। प्रत्येक हजीरे पर पाँच सौ पाँच सींग बनवा कर सजाये थे। दस दस कोसके फासछेसे उसने एक एक धर्मशाछा और एक एक कूआ भी बँधवाया था। इतना ही नहीं उन स्थानोंमें छोगोंके आरामके छिए छायादार दरख्त भी छगवाये थे। एक वार उसने एक एक हरिणकी खाछ, दो दो सींग और एक एक महोर भी शेखोंके छत्तीस हजार घरोंमें ल्हाण-भाजी-की तौर बँदाये थे। एक दूसरे जैन कवि पं० दयाकुशलने अरूबरकी मौजूदगी-हीमें--यानी अकबरका स्वर्गवास हुआ उसके बारह बरस पहिले 'लाभोदयरास' नामकी एक पुस्तक बनाई है। उसमें अकबरके वर्णनमें लिखा है:---

" अकबर बड़ा हठी था। उसका नाम सुनते ही लोग कॉंपते थे। उसने चित्तौड़, कुंभल्लमेर (कुंभलगढ़) अजमेर, समाना, जोधपुर, जैसल्मेर, जृनागढ़, सूरत, भड़ोच, सॉडवगढ़, रणधंभोर, सियालकोट और रोहितास आदि किले लिये थे। गौड़ आदि कई देश भी उसने अपने अधिकृत किये थे। बड़े बड़े राजा महाराजा उसकी सेवा करते थे। रोमी, फिरंगी, हिन्दु, मुछा, काजी और पठान आदि कोई ऐसा नहीं था जो उसकी आज्ञाका उछंचन करता। "

अकबरकी सेनाके संबंधमें अबुलफ़ज़ल लिखता हैः---" सम्राट्के पास ४४ लाख सैनिक थे। उनमेका बहुत बड़ा भाग उसे जागीरदारोंकी ओरहीसे मिला था। "

फिच लिखता है,—" कहा जाता है कि, अक्रवरके पास १०००, हाथी, ३००००, वोड़े, १४०० पालतू हिरण, ८०० रक्खी हुई स्त्रियाँ थीं और इनके अलावा चीते, वाघ, भेंसे, और मुर्गे वगैरा बहुत कुछ थे।"

अक्रबरकी सेना आदिके विषयमें भिन्न २ मत हैं। जिनका उत्तर उद्धेख किया जा चुका है। इससे अक्रबरके पास वास्तवमें कितनी सेना थी सो निश्चित करना यदि असंभव नहीं तो भी कष्ट– साध्य अवश्य है। मगर इतना अनुमान किया ही जा सकता है कि भिन्न भिन्न लेखकोंने भिन्न भिन्न दृष्टिविन्दुओंसे उक्त वर्णन छिखा है। आस्तु। इस बातको एक ओर रख दें तो भी इतना तो अवश्यमेव कहा जा सकता है कि, अकचर छोमी था। उसीका यह परिणाम है कि, वह मरा जब सिर्फ अत्यरिके किछेके खज़ानेमें दो करोड़ पौंड ( तीस करोड़ रुपये ) की कृशितके तो सिर्फ सिक्के ही निकछे थे। अन्य छः तिजोसियों में भी इतने ही सिक्के भरे हुए थे। विन्सेंट स्मिथ कहता है कि, इस समयती स्थितिको देखते हुए तो वह मिस्कियत बीस करोड़ पौंडकी ( तीन अरब रुपयेकी ) कही जा सकती है।

अकबरका अन्तःपुर ( जुनानख़ाना ) एक बड़े कुस्बेके समान था। उसके अन्तःपुरमें ५००० खियाँ थीं। प्रत्येकके रहनेके लिए भिन्न मिन्न मकान थे। उन खियोंको अमुक अमुक संख्या में विभक्त कर प्रत्येक विभाग पर एक एक स्त्री दारोगा नियत की हुई थी। और उनके खर्चका हिसाब रखनेके लिए क्वर्क रक्खे गये थे।

अकबरने ' फतेहपुर-सीकरी ? में एक ऐसा महल बनाया था, कि, जिसकी सारी इमारत केवल एक ही स्तंभ पर खड़ी की गई थी। यह महल ' एक थंभेका महल ' के नामसे मशहूर है। कवि देवविम-लगणिने भी अपने ' हीरसौभाग्य ' नामक काव्यके १० वें सर्गके ७९ वें स्ठोकर्मे इस एक स्तंभवाले महल्का उछेख किया है। \*

अब अकनरके विषयको सिर्फ एक बात लिख कर उसका परिचय स्थगित करेंगे । इसी प्रकरणमें एक जगह कहा गया है वैसे, अक्रवरके हृदयमें कुछ धर्मसंस्कारकी मात्रा जरूर थी । उसके हृदयमें बारबार यह सवाल उठा करता था कि, निसके लिए लोगोंमें इतना आन्दोलन हो रहा है वह धर्म चीज क्या है ? और उसका वास्तविक तत्त्व क्या है ?

## \* " उन्नालनीरजमिव श्रियमापदेक-स्तंभं निकेतनमकब्बरभूमिभानोः । "

अर्थात्—जैसे एक नालके ऊपर कमल गुरोाभित होता है, वसे ही एक स्तंभ पर खड़ा हुआ अक्तबरका महल गुरोभित होता है । उसके हृदयमें यह सवाल उठा उसके पहिले ही; दूसरे शब्दोंमें कहें तो उसके हृदयमें वास्तविक धर्मकी तलाश करनेकी इच्छा पैदा हुई उसके पहिले ही उसके मनमें मुसलमानी धर्म पर अरुचि हो गई थी। इसके साथ ही उसके हृदयमें हिन्दु मुसलमानोंको एक करनेकी मावना भी उत्पन्न हुई थी। उस इच्छाको पूर्श करनेहीके लिए उसने सन् १९७९ ईस्वीमें 'ईश्वरका धर्म ' ( दीन-इ-इलाही ) नामके एक नये धर्मकी स्थापना की थी और इस नवीन धर्ममें हिन्दु मुसलमानोंको सम्मिलित करनेका प्रयत्न करता था। इस प्रयत्नमें उसको बहुत कुछ सफलता भी मिली थी।

कइयोंका मत है कि, अकबर मानाभिछाषी ज्यादा था। यहाँ तक कि वह अपना 'ईश्वरीय अंश' की तरह परिचय देता था। इसी इच्छासे उसने इस नवीन धर्मकी स्थापना की थी। लोगोंको कुछ न कुछ चमत्कार दिखाना उसे ज्यादा अच्छा ल्यता था। रोगीका रोग मिटानेके लिए वह अपने पैरका धोया हुआ पानी देता था। उसके चमत्कारके लिए धीरे धीरे उसकी दूकान अच्छी जम गई थी। उसका प्रभाव यहाँ तक बढ़ा कि, बच्चेके लिए कई स्तियाँ उसके नामसे मानत भी रखने लगी थीं। जिनकी इच्छा पूर्ण हो जाती थी वह मानत पूर्ण करने आती थी। अकबर भी वे जो कुछ चीजे ले कर आती थी उनका स्वीकार करता था।

अकबरके उपर्युक्त वर्तावसे और नवीन धर्मकी स्थापनासे बहु-तसे मुसलमान उसका विरोध करने लगे थे । परिणाम यह हुआ कि, सन् १५८२ ईस्वीमें अकबर भी प्रकट रूपसे मुसलमान धर्मका विरोधी हो गया था । खुले तोरसे मुसलमान धर्मका विरोधी बना इसके पहिले ही उसने हिन्दु और मुसलमान दोनोंके साथ समान रूपसे वर्ताव करना प्रारंभ कर दिया था । यह वर्तीव उसने उस



सम्राट् अकवर.

समयसे शुरू किया था, जब वह अंध अद्धालु मुसलमान जान पड़ता था । बादमें यद्यपि उसके विचारों में बहुत कुछ परिवर्तन हो गया था; वह करीब करीब हिन्दुओंके समान ही हो गया था, तथापि उसके लिए कोई निश्चयरूपसे यह नहीं कह सकता था कि,-अकबर अमुक धर्मको माननेवाला है । और तो क्या उसके विचार जाननेका मी किसीमें सामर्थ्य नहीं था। इसके लिए ईसाई पादरी बार्टोली (Bartoli) --जो अकबरके समयमें मौजूद था--लिखता है:---

"He never gave anybody the chance to understand rightly his inmost sentiments, or to know what faith or religion he held by.....And in all business, this was the characteristic manner of King Akbar-a man apparently free from mystery or guile, as honest and candid as could be imagined; but in reality, so close and self-contained, with twists of words and deeds so divergent one from the other, and most times so contradictory, that even by much seeking one could not find the clue to his thoughts.\*

अर्थात्—वह अपने आन्तरिक विचारोंको जाननेका या वह किस धर्म या किस मतकं अनुसार वर्ताव करता है सो समझनेका कभी किसीको भी मौक़ा नहीं देता था। उसके हरेक काममें यह खूबी थी कि, वह बाह्यतः मेद और प्रपंचसे दूर रहता था; और जितनी कल्पना की जा सकती है उतना प्रामाणिक और बेलाग रहता था; मगर वास्तवमें था वह बड़ा ही गहरा और स्वतंत्र। उसके वचन इस प्रकारके शब्दोंमें निकलते थे कि, जिनके दो अर्थ हो जाते थे, कई वार तो उसके कार्य

<sup>\*</sup> Akbar The Great Mogul, Page 73.

वचनोंसे इतने विरुद्ध होते थे कि, बहुत खोज करने पर भी उसके आन्तरिक भाव जाननेकी ईंजी नहीं मिलती थी।

इससे मालूम होता है कि, अकबरकी स्थिति धार्मिक विषयमें या तो अधकचरी थी-अव्यवस्थित थी या उसे कोई जान ही नहीं सका था। अस्तु। अकबरकी आगेकी जिन्दगीका वर्णन आगेके छिए छोड़ कर, अभी तो इतने परिचय पर ही सन्तोष करेंगे।

## प्रकरण चौथा।

## आमंत्रण।

-Christian de la

त प्रकरणमें यह कहा जा चुका है कि, अकबरने सन् १९७९ ईस्वीमें 'दीने-इलाही' नामके एक स्वतंत्र धर्मकी स्थापना की थी। स्वाधीन धर्मकी स्थापना करनेके पहिले उसने सन् १९७९ ईस्वीमें



एक 'इबादतरुवाना' स्थापन किया था। उसको हम 'धर्मसभा'के नामसे पहिचानेंगे । इस सभामें उसने प्रारंभमें तो भिन्न भिन्न मुसल-मानधर्मके फिक़ोंके मौलवियोंको-विद्वानोंको ही सम्मिलित किया था । वे आपसमें वाद-विवाद करते थे, और अकत्वर उसको घ्यानपूर्वक सुनता था । खास तरहसे शुक्रवारके दिन तो इस सभामें वह बहुत ही ज्यादा वक्त गुजारता था । लगभग तीन बरस तक तो केवल मुसलमान ही इसमें शामिल होकर धर्मचर्चा करते रहे; मगर उसका परिणाम अच्छा नहीं हुआ । अकबरके सामने जो मुसलमान वादविवाद करते थे उनके पक्ष वॅध गये थे । इसलिये वे एक पक्षवाले दूसरे पक्षवालेको झूठा साबित करनेहीके प्रयत्न करते रहे; यगर उसका परिणाम अच्छा नहीं हुआ । अकबरके सामने जो मुसलमान वादविवाद करते थे उनके पक्ष वॅध गये थे । इसलिये वे एक पक्षवाले दूसरे पक्षवालेको झूठा साबित करनेहीके प्रयत्न करते रहते थे । पक्ष खास तरहसे दो थे । एकका नेता था, 'मख्दू ल्मुएक' और दूसरेका या 'अबदु ल्नबी' । इसको 'सदरे सदूर' की पदवी थी । इन दोनोंमे शान्त धमवादके बजाय क्रेशकारी वितंडावाद होने लगा । इससे अकबरको-' वादे वादे जायते तत्त्ववोधः ' के बजाय विपरीत ही फुल्ल मिलने लगा । आखिरकार झगड़ा बहुत बद गया । इससे अकनर दोनोंसे उपराम हो गया । अकबरके दर्बारमें रहनेवाला कहर मुसलमान बदाउनी, धर्मसमामें बैठनेवाले मौलवियोंमें जो झगड़ा होता था उसके लिए लिखता है:----

"There he used to spend much time in Ibādat-Khānāh in the Company of learned men and Shaikhs. And especially on Friday nights, when he would sit up there the whole night continually occupied in discussing questions of religion, whether fundamental or collateral. The learned men used to draw the sword of the tongue on the battle-field of mutual contradiction and opposition, and the antagonism of the sects reached such a pitch that they would call one another fools and heretics."

> (Al-Badaoni, Translated by W. H. Lowe M. A. Vol. II. P. 262.)

अर्थात्—बादशाह अपना बहुत ज्यादा वक्त झादत-ख़ानेमें शेख़ों और विद्वानोंकी संगतिमें रह कर गुजारता था। खास तरहसे शुक्रवारकी रातमें—जिसमें वह रातभर जागता रहता था—किसी मुख्य तत्त्वकी या किसी अवान्तर विषयकी चर्चा करनेमें निमय रहता था। उस समय विद्वान् और शेख़, पारस्परिक विरुद्धोक्ति और मुकाबिछा करनेकी रण-भूमिमें अपनी जीमरूपी तछवारका उपयोग करते थे। पक्ष समर्थनकारोंमें इतना वितंडावाद खड़ा हो जाता था कि, एक पक्षवाछा दसरे पक्षवाछेको बेवकूफ और ढोंगी बताने छग जाता था।

पूरि परानरजना नमझुए जार जान तान जान तान गान मुसलमानोंकी इस लड़ाईके सबबसे ही अकबरने मुसलमानोंके उल्पाओं ( धर्मगुरुओं ) से एक इक़रारनामा लिखवा लिया था। उसमें लिखा था कि,-'' जब जब मतभेद हों तब तब उसका फैसला देनेका और कुरानेशरीफ़के हुक्मोंके माफ़िक़ धर्ममें तबदीली करनेका बाद- शाहको हक है। " शेख़ मुवारिकने यह इक़रारनामा लिखा था और दूसरे उल्माओंने ( मुसलमान धर्मगुरुओंने ) उस पर हस्ताक्षर किये थे। ( सं. १९७९ )। इसके बाद भी बादशाहने उल्माओंके उपर्युक्त प्रधानको और खास न्यायाधीशको नौकरीसे बरतरफ कर दिया था।

कहा जाता है कि, जब मुसलमानी धर्म परसे उसकी श्रद्धा हट गई और जब उस पर वह नाराज हुआ था तब साफ साफ लफ्नोंमें वह कहने लगा था कि,-''जिस महम्मदने दस बरसकी छोकरी आयेशाके साथ ब्याह किया था और जिसने खास अपने दत्तक पुत्रकी स्त्री जैनाबके साथ-जिसको उसके पतिने तलाक़ दे दी थी-ब्याह कर लिया था वही-ऐसा अनाचार करनेवाला महम्मद कैसे ' पैगुम्बर '-परमेश्वरका दूत हो सकता है ? "

इस तरह जब मुसल्लमानधर्मसे उसकी रुचि हट गई तब वह हिन्दु, जैन, पारसी और ईसाई धर्मके विद्वानोंको बुल्ला कर अपनी सभामें सम्मिलित करने लगा । और तभीसे वह भिन्न भिन्न धर्मके विद्वान् पुरुषोंकी संगतिमें बैठने और उनमें होनेवाली धर्मचर्चाको सुनने लगा । उसने अपनी सभामें हरेक धर्मके विद्वानोंको अपने अपने मन्तव्य प्रकट करनेकी छुट्टी दी थी । इससे विद्वान् लोग बड़ी ही गंभीरता ओर बड़ी ही शान्तिके साथ धर्मचर्चा करते थे । उससे अकबरको बहुत आनन्द होता था । मुसलमानोंके विद्वानों परसे तो उसकी श्रद्धा बिल्कुल ही हट गई थी । और तो और उसने मसजिद तकमें जाना छोड़ दिया था । वह तो अपनी धर्मसभामें बैठ कर धर्मचर्चा सुनना और उसमेंसे सार हो उसको ग्रहण करना ही ज्यादा पसंद करने लगा था । अबुल्लफज़ल लिखता है कि,--'' अक्रबर अपनी धर्मसभामें इतना रस लेने लगा था कि, उसने अपनी कोर्टको तत्त्व शोधकोंका वास्तविक घर बना दिया था। "

"The Shähanshäh's court became the home of inquirers of the seven climes, and the assemblage of the wise of every religion and sect."

> ( Akbarnāmā. Translated by H. Beveridge Vol. III P. 366.)

अर्थात् — राहन्शाहका ट्वांर सातों प्रदेशों ( पृथ्वीके भागों ) के शोधकोंका और प्रत्येक धर्व तथा संप्रदायके बुद्धिमान् मनुष्योंका घर हो गया था ।

डॉ. विन्सेंट स्वियका मत है कि, अकत्रकी इस धर्मसमामें सबसे पहिछे सन् १९७८ ईस्वीमें एक पारसी विद्वान् सम्मिलित हुआ था। वह नवसारी (गुजरात) से आया था। उसका नाम था दस्तूर मेहरजी राणा। पारसी लोग उसे 'मोबेद'के नामसे पुकारते हैं। यह विद्वान् सन् १९७९ ईस्ती तक वहाँ रहा था। उसके बाद गोवासे तीन ईसाई पादरी आ कर उसमें शामिल हुए थे। उनके नाम थे– १ फादर रिडोल्फो एन्वेत्रीचा (Father Ridolfo Aqvaviva) २-मॅान्सिराट (Monserrate) और २-एनरीझेज (Enrichez)

यहाँ यह बता देना भी आवश्यक है कि, अक्रवरने अपने इस सभाके मेम्बरोंको पाँच भागोंमें विभक्त किया था। उनमें कुल मिला कर १४० मेम्बर थे। 'आईन-इ-अकबरी' (अंग्रेनी अनुवाद) के दूसरे भागके तीसरे आईनके अन्तमें इन मेम्बरोंकी सूची दी गई है। उसमें ५२७-५२८ वें पेनमें प्रथम श्रेणीके मेम्बरोंके नाम हैं। उनमें सबसे पहिला नाम झेख़ मुवारिकका है। यह अबुलफज़लका पिता था। सबसे अन्तमें ' आदित्य ' नामक किसी हिन्दुका नाम है। प्रारंभके बारह नाम आमंत्रण ।

मुसलमानोंके हैं और बादके ८ नाम सोल्हवीं संख्याको छोड़ं कर हिन्दुओंके मालूम होते हैं। सोल्हवाँ नाम है ' हरिजीसूर ' ( Hariji Sur ) ये हरिजीसूर ही अपने ग्रंथके नायक हैं। जिनको हम हीरविजयस्नुरिके नामसे पहिचानते हैं।

अब यह बताया जायगा कि, हीरविजयसूरिके साथ अकवर बादशाहका संबंध केसे हुआ ?

एक वार अकवर शाही महलके झरोखेमें बैठ कर नगरकी शोभा देख रहा था । उस समय उसको बाजे बजते हुए सुनाई दिये । बाज़ोंकी आवाजको सुनकर उसने अपने नौकरसे—जो उसके पास ही खड़ा था-पूछाः—'' यह घूम धाम क्या है ?'' उसने उत्तर दियाः—''चंपा नामकी एक श्राविकाने छः महीनेके उपवास किये हैं । \* इन उपवा-सोंमें पानीके सिवा और कोई चीज नहीं खाई जाती है । पानी भी जब बहुत ज्यादा आवश्यकता होती है तव और वह भी गर्म और दिनके समयमें ही पिया जा सकता है ।

6 छः महीनेके उपवास ? इस वाक्यको सुन कर अकबरको आश्चर्य हुआ । उसने सोचा,-जब मुसङमान लोग सिर्फ एक महीनेके

\* छ: महीनोंके उपवाससे यह नहीं सगझना चाहिए कि आजकल जैन लोग एक दिन उपवास और एक दिन पारणा करके जैसे छःमासी तप करलेते हैं वैसे ही किया था। चंपाने लगातार छः महीने तक उपवास किये थे-निराहार रही थो। इसमें अत्युक्तिका लेश गी नहीं है। कारण-इस तरह छः महाने तक लगातार तप करनेके और भी कई उदाहरण मिलते हैं। उदाहरणार्थ-हम जिस समयको वात करते हैं उससे कुछ ही काल पहिले यानी विकमकी पन्द्रहवीं शताब्दिमें, आसोमासुंदर स्ट्रिके समयमें आदान्तिचंद्रगणिने मी छः महीनेके लगातार उपवास किये थे।

[ देखो-सोमसोमाग्य काव्य (संस्कृत) के १० वे सर्गका ६१ वाँ **श्लोक** ] रोजे करते हैं, उनमें वे रातके वक्त जितनी जरूरत होती है उतना खा छेते हैं तो भी उन्हें कितनी ही तकछीफ माळ्म देती है तब छः महीने तक छगातार कुछ न खा कर रहना कैसे हो सकता है ? उसको नौकरकी बात पर विश्वास न हुआ । इसछिए उसने निश्चय करनेके छिए अपने दो आदमी मेजे । उनके नाम थे मंगलचौधरी और कमरुखाँ । उन्होंने चंपाके पास जा कर सविनय पूछाः—

" बहिन ! इतने दिन तक भूखा कैसे रहा जा सकता है ? दिनमें एक वक्त भोजन नहीं मिछनेहीसे जब आदमीका शरीर कॉपने छग जाता है तब इतने दिन तक विना अन्नके कैसे जीवन टिक सकता है ? ''

चंपाने उत्तर दियाः—" बन्धुओ ! यद्यपि ऐसी तपस्या करना भेरी शक्तिके बाहिरका कार्य है तथापि देव—गुरुकी कृपासे यह काम मैं कर सकती हूँ और आनंदपूर्वक धर्मध्यानमें दिन गुजार सकती हूँ ।"

चंपाके ये परम आस्तिकतापूर्ण वचन सुन कर उनके मनमें जिज्ञासा उत्पन्न हुई । उन्होंने देव-गुरुके विषयमें पूछा | चंपाने उत्तर दियाः--- " मेरे देव ऋषभादि तीर्थकर हैं । वे समस्त प्रकारके दोषों और जन्म, जरा, मरणसे मुक्त हो चुके हैं । और मेरे गुरु द्वीरविजय-सूरि हैं । वे कंचनकामिनीके त्यागी हो कर प्रामुच्याम विचरते हैं और छोगोंको कल्याणका उपदेश देते हैं । "

मंगलचौधरी और कमरुख़ाँने वापिस आ कर बादशाहते उपर्युक्त सब बातें कहीं । सुन कर बादशाहके मनमें ऐसे महान् प्रतापी सूरिके दर्शन करनेकी इच्छा उत्पन्न हुई । बादशाहको खयाल आया कि,-ऐतमादख़ाँ गुजरातमें बहुत रहा है । इसलिए वह हीरविजय-सूरिसे अवश्यमेव परिचित होगा । उसने ऐतमादख़ाँको बुलाया और पूछाः—" क्या तुम हीरविजयसुरिको जानते हो ? " उसने जवाब दियाः—"हाँ हुज़ूर, जानता हूँ । वे एक सच्चे फ़क़ीर हैं । वे इका, गाड़ी, घोड़ा वगेरा किसी भी सवारीमें नहीं बैठते हैं । वे हमेशा पैदल ही एक गाँवसे दूसरे गाँव जाते हैं । पैसा नहीं रखते । औरतोंसे विल्कुल दूर रहते हैं । और अपना सारा वक्त ख़ुदाकी बंदगी करने और लोगोंको धर्मोपदेश देनेमें गुज़ारते हैं । "

ऐतमादरवाँकी बातसे अकबरकी ईच्छा और भी प्रबल्ल हुई । उसने निश्चय किया कि,-ऐसे सचे फ़क़ीरको दर्बारमें जरूर बुलाना चाहिए और उनसे धर्मोपदेश सुनना चाहिए ।

एक दिन बादशाहने बहुत बड़ा वरघोड़ा-जुऌस देखा। अनेक प्रकारके वाजे और हजारों मनुप्योंकी भीड़ उसके दृष्टिगत हुई । उसने टोडरमलले पूछाः---'' ये बाजे क्यों बज रहे हैं ? इतनी भीड़ क्यों हुई है ? " टोडरमलने जवाब दियाः---'' सरकार ! जिस औरतने छः महीनेके उपवास शुरू किये थे वे आज पूरे हो गये हैं। उसकी खुशीमें श्रावकोंने यह ' वरघोड़ा ' निकाला है । "

बादशाहने उत्सुकताके साथ फिर प्रश्न कियाः—" क्या वह औरत भी वरघोड़ेमें शामिल है ? "

टोडरमलने जवाब दियाः-- " हाँ हुजूर, वह मी अच्छे अच्छे कपड़े और जेवर पहिन कर खुशीके साथ एक पालखीमें बैठी हुई है। उसके सामने सुपारियों और फूलोंसे भरे हुए कई थाल रक्खे हुए हैं।"

दोनोंमें इस तरह बार्ते हो रही थी इतनेहीमें वरवोड़ा बाद-शाही महत्रके सामने आ पहुँचा।बाटगाहने विवेकी मनुष्योंको मेज कर 11

28

बादशाहने साश्चर्य पूछाः--" तुम इतने उपवास कैसे कर सर्की ? "

चंपाने इट श्रद्धाके साथ कहाः---"मैं अपने गुरु हीरविजय-सूरिके प्रतापहीसे इतने उपवास कर सकी हूँ। "

चंपाकी बातोंसे बादशाहको बहुत खुशी हुई । उसने पूर्व निश्चयानुसार फिरसे निश्चित किया कि,-हर तरहसे हीरविजय-सूरिको यहाँ बुल्राऊँगा। 'हीरविजयसूरि रास'के लेखक कवि ऋषभ-

22

आमंत्रण।

दासने लिखा है कि, अकबरने उस वक्त प्रसन्न हो कर चंपाको एक बहुमूल्य सोनेका चूडा़ पहिनाया था और शाही बाजे मेज कर वरघोड़ेकी शोभाको द्विगुण कर दिया था।

'जगढ्गुरु काव्य 'के कर्ता श्रीपद्मसागरगणि अपने काव्यमें यह भी छिखते हैं कि,-अकबरने इस बाईकी तपस्याकी परीक्षा करनेके छिए महीने, डेढ़ महीने तक उसे एक मकानमें रक्खा था और उसकी संभाळ रखनेके छिए अपने आदमी नियत किये थे । इस परीक्षामें अकबरको चंपाकी सद्भावना पर विश्वास हो गया । उसने उसमें कपट नहीं दिखा । किर उसने यह जान कर कि, हीरविजयस्र्रि उसके ( चंपाके ) गुरु हैं, धानसिंह नामके एक जैन गृहस्थसे-जो अकबरके दर्बारमें रहता था-उनका पता दर्याफ्त कर छिया था ।

मगर 'विजयप्रशस्ति ' काव्यके कर्ता श्रीहेमविजयगणि कहते हैं कि, अकबरने हीरविजयसूरिको बुलानेका निश्चय ऐतमादखाँसे उनकी प्रशंसा सुन कर ही किया था।

चाहे किसी भी तरहसे हो, यह तो निश्चित है कि, अकबरने हीरविजयसूरिके नामका परिचय पा कर उनसे मिलना स्थिर किया। उसकी मिलनेकी इच्छा इतनी उल्कट हुई कि, उसने तत्काल ही मानुकल्याण और थानसिंह रामजी नामक दो जैन गृहस्थोंको और धर्मसी पंन्यासको बुलाया और उनसे कहाः—-'' तुम श्रीहीरविजय-सूरिको यहाँ आनेके लिए एक विनतिपत्र लिखो । मैं भी एक खत लिख देता हूँ । ''

पारस्यरिक सम्मतिसे दोनों पत्र छिखे गये । श्रावकोंने सूरि-जीको पत्र छिखा और बादशाहने छिखा उस समयके गुजरातके सूबे-दार शहाबखाँ (शहाबुद्दीन अहमदुखाँ) को । बादशाहने पत्रमें साधारण

\$\$

तया यही नहीं लिख दिया था कि,-हीरविजयसूरिको भेज दो। उसने लिखा था कि,-उन्हें हाथी घोड़े, रथ, प्यादे आदि ठाटके साथ और इज्जतके साथ यहाँ भेज दो। ये पत्र बादशाहने दो मेवैड़ा-ओंके साथ अहमदाबाद रवाना किये थे। 'हीरसौभाग्यकाव्य 'में इन मेवडाओंके नाम, मोंदी और कल्लाम बताये गये हैं। यहाँ एक दूसरी बात पर प्रकाश डाल देना भी उचित होगा।

अकबर सम्राट् था । उसके पास सब तरहकी सामग्रियाँ थीं । हाथी थे, घोड़े थे, ऊँट थे, ढक्ष्मीका अभाव नहीं था और आदमियों-की मी कमी नहीं थी । उस समयमें जितना जल्दी कार्य हो सकता था उतना जल्दी कार्य संपादन करनेकी सब सामग्रियाँ उसके पास मौजूद थीं । इस ढिए यदि वह अपना सोचा कार्य कर लेता था तो इसमें कोई विरोषता नहीं है । यद्यपि इतना था तथापि कहना पड़ता है कि, आज एक दरिद्र जितनी शीघ्रतासे कार्य कर सकता है उतनी शीघ्रतासे उस समयका सम्राट् अकबर नहीं कर सकता है उतनी शीघ्रतासे उस समयका सम्राट् अकबर नहीं कर सकता था। अकबरके पास ऐसा कोई वैज्ञानिक साधन नहीं था, जैसा आज एक गरीबको भी सरल्तासे प्राप्त हो सकता है । आगरेमें बैठे हुए अकबरको यदि गुजरातमें कोई आवश्यक समाचार भेजना पड़ता था तो कमसे

• The Mewrāhs. They are natives of Mewāt, and are famous as runners. They bring from great distances with zeal anything that may be required. They are excellent spies, and will perform the most intricate duties. There are likewise one thousand of them, ready to carry out orders.

[ The Ain-i-Akbari translated by H. Blochmann M. A. Vol. I p. 252. ] अर्थात्— वे मेवातके रहनेवाले हैं और दौड़नेवाले ( हल्कारों ) के नामसे प्रसिद्ध हैं। जिस चीजकी जरूरत होती है वे बड़े दूरसे, उत्साहके साथ (शीघ्र ही) ले आते हैं। वे उत्तम जासूस हैं। बड़े बडे जटिल कार्य भी वे कर दिया करते हैं। ऐसे एक हजार हैं जो हर समय आज्ञापालनेके लिए तलपर रहते हैं। आमंत्रण।

कम १०-१२ दिन पहिले तो वह किसी तरहसे भी नहीं मेज सकता था। इस समय १०-१२ दिनकी बात तो दूर रही मगर १०-१२ घंटोकी भी जरूरत नहीं पड़ती है। अब तो १०-१२ मिनिट ही काफीसे ज्यादा हो जाते हैं। जिन समाचारोंको भेजनेके लिए उस समय सैकड़ों रुपये खर्चने पड़ते थे वे समाचार अब केवल बारह आनेमें पहुँचा दिये जाते हैं। अभी जमानेको आगे बढ़ने दो, भारतमें साधनोंके बाहुल्य होने दो, फिर देखना कि, ये ही समा-चार सेकंडोमें पहुँचने ल्गेंगे।

पाठक ! कहो अकबर सम्राट् था, सम्राट् ही क्यों उस समय चक्रवर्तीके समान था तो भी आजसे साधन उसके माग्यमें थे ? नहीं, नहीं थे;बिछकुल नहीं थे । कमसे कम कहें तो भी आठ दस दिन तक रस्तेकी धूल फाक फाक कर ऊँट और घोड़ोंके साथ ही मनुष्यों की भी पूरी गति बन जाती तब कहीं जा कर एक समाचार आगरेसे गुजरातमें पहुँचता । अकबरकी प्रबल इच्छा थी कि, उसका आमंत्रण तस्काल ही हीरविजयसूरीके पास पहुँच जाय, मगर उसकी इच्छासे क्या हो सकता था ? मनुष्य जातिसे जितना हो सकता है उतना ही तो वह कर सकती है ! तो भी अकबर और थानसिंह आदि श्रावकोंके पत्र ले, लंबी लंबी मंजिले ते कर मेवड़ोंने जितनी शीघ्रता उनसे हो सकती थी उतनी शीघ्रतासे अहमदाबादमें शहा-बरबाँके पास दोनों पत्र पहुँचाये ।

शहाबखाँने सम्राट्का पत्र हाथमें ले कर भक्ति पूर्वक सिर पर चढ़ाया और पत्रको पढ़नेसे पहिले सम्राट्की, उसके तीन पुत्रोंकी -शेख्जी, पहाड़ी और दानियालकी-और सारे शाही कबीलेकी मुख-शान्तिका हाल दर्यापत कर लिया फिर उसने बादशाहका मुनहरी फर्मान बड़े ध्यानके साथ पढ़ा । उसमें लिखा था,----

Jain Education International

" हाथी, घोड़े, पाळखी और दूसरी झाही चीर्जे साथ दे कर शानके साथ, सम्मान पूर्वक श्रीहीरविजयसूरिको यहाँ भेज दो । ''

शाहबरबाँ स्वयं बादशाहके हाथका लिखा हुआ यह पत्र देख कर निस्तब्ध रह गया। उसे अपना पूर्वक्वत स्मरण हो आया,--बादशाहने उन्हीं हीरविजयसूरिको आमंत्रण दिया है कि, जिनको मैंने थोड़े ही दिन पहिले सताया था; जिन पर मैंने अत्याचार किया था; जो मेरे सिपाहियोंके डरके मारे नंगे बदन अपनी जान ले कर भागे थे। इन विचारोंने उसके हृदयको हिला दिया। महात्माको कष्ट दिया इसके लिए उसके हृदयमें असाधारण पश्चात्ताप होने लगा। मगर अब क्या हो सकता था। उसने 'गतं न शोचामि ठृतं न मन्ये ' सूत्र का अवलंबन कर अपने मालिकके हुक्मको जल्दी बजा लानेकी तरफ मन लगाया। उसने अहमदाबादके प्रसिद्ध प्रसिद्ध नेता जैन गृहस्थोंको बुलाया। सब आये। उन्हें बादशाहका पत्र दिया। अपना पत्र भी पढ़ कर सुनाया और कहाः---

"शाहन्शाह जब इतनी इज्जतके साथ श्रीहीरविजयसूरिको बुला रहा है तब उन्हें जरूर जाना चाहिए ! तुम्हें भी खास तरहसे उन्हें आगरे जानेके लिए अर्ज करना चाहिए । यह ऐसी इज्जत है कि, जैसी आज तक बादशाहकी तरफसे किसीको भी नहीं मिली है । सूरीश्वरजीके बहाँ जानेसे तुम्हारे धर्मका गौरव बढ़ेगा और तुम्हारे यशमें भी अभिवृद्धि होगी । इतना ही नहीं, हीरविजयसूरिकी शिष्य परंपराके लिए भी उनका यह प्राथमिक प्रवेश बहुत ही लामदायक होगा । इसलिए किसी तरहकी 'हाँ' 'ना' किये विना हीरविजय-सूरिको बादशाहके पास जानेके लिए आग्रहके साथ विनति करो । मुझे आशा है कि, वे जा कर बादशाह पर अपना प्रमाव डार्ह्नेगे और बादशाहसे अच्छे अच्छे काम करवायँगे। "

खानने साथ ही यह भी कहाकि,-"भूरिजीको रस्तेमें हाथी, घोड़े, पालखी, धन-दौलत वग़ैरा जो कुछ उनके आरामके लिए चाहिए, मैं दूँगा । बादशाहने मुझे आज्ञा दी है । तुम्हें इसके लिए किसी तरहकी चिन्ता नहीं करनी चाहिए । "

यद्यपि बाउंशाहका पत्र पट्ट कर पहिले अहमदाबादके श्राकोंको प्रसन्नता होनेके बनाय कुछ चिन्ता हुई थी, तथापि शहावरवाँकी उत्तेजनादायक बात सुन कर पीछेसे उस चिन्तामें कमी हो गई । उनके चहरों पर कुछ प्रसन्नताकी रेखाएँ भी फूट उठी । अन्तमें वे शहाबखाँको यह कह कर वहाँसे चले गये कि,-सूरिजी महाराज इस समय गंधारमें हैं। उनको हम विनति करके अभी तो यहाँ ले आते हैं। "

श्रावकोंने एकत्रित हो कर वच्छराज पारेख, मूला सेठ, नाना वीपू क्षेठ और कुँवरजी जौहरी आदिको मेजा । वे अपनी बैल गाड़ियाँ जोड़ जोड़ कर सीधे गंधारको गये । अहमदाबादके संघने खंभातके श्रीसंघको भी सूचना दी । वहाँके संघने भी अपनी तरफ़से उदयकरण संघवी, वजिया पारेख, राजिया पारेख और राजा श्रीमल ओसवाल आदिको सीधे गंधार मेजा ।

यद्यपि अहमदाबाद और खंमातके नेताओंके आनेसे सुरिजीको आनंद हुआ, तथापि उनके हृदुयमें यह शंका उपस्थित हुए बगेर न रही कि ये लोग सहसा क्यों आये हैं ? दोनों नगरोंके संघोंने सूरिजीको और मुनिमंडलको वंदना की । सूरिजीका व्याख्यान सुना । सूरिजीने आहार--पानी किया । श्रावक भी सेवा पूजा और भोजनादि कार्योंसे निवृत्त हुए । तत्पश्चात् खंभातके, अहमदाबादके और गंधारके मुख्य मुख्य श्रावक तथा सूरीश्वरजी, विमलहर्ष उपाध्याय और अन्यान्य प्रधान प्रधान मुनि विचार करनेके लिए एकान्त स्थानमें बैठे ।

उस समय अहमदाबादके संघने अक्रबर बादशाहका पत्र-जो श्वहाबख़ाँके नाम आया था-और आगरेके जैन श्रीसंघका पत्र, सूरिजीको दिये । सूरिजीने अपने नामका विनति-पत्र जो आगरेके संघका था पढ़ा । तत्पश्चात् दोनों पत्र इस मंडलमें बाँचे गये । अहमदाबादके संघने शहाबख़ाँकी कही हुई बातें भी वहाँ कहीं । 'जाना या नहीं ' इस बातकी चर्चा तो अभी प्रारंभ न हुई मगर बादशाहने सहसा सूरिजी महाराजको कैसे आमंत्रण दिया, इसी बातकी थोड़ी देर आश्चर्यकारक बातकी तरह चर्चा होती रही । फिर मुख्य चर्चा प्रारंभ हुई । अहमदाबादका श्रीसंघ, जब जो कुछ कहना था, कह चुका तब प्रत्येक अपनी अपनी राय प्रकट करने लगा ।

किसी प्रसंग पर सब लोगोंकी सम्मति एक ही हो यह बात न कभी हुई है, न कभी होती है और न कभी होवेहीगी। हरेक मौके पर विचारोंकी विभिन्नता रहती ही है। अमुक विषयमें किसीके विचार कैसे होते हैं और किसीके कैसे। जिस समयकी हम बात लिख रहे हैं वह समय भी इस अटल नियमसे नहीं बचा था। उस समय भी जैसे कई उदार विचारवाले ये वैसे ही संकुचित विचार वाले भी थे। इसी लिए ' बादशाहका आमंत्रण स्वीकार करके सूरि-जीको जाना चाहिए या नहीं ? इस विषयमें बहुतसे मतभेद हो गये थे। कइयोंने कहाः—" सूरिजी महाराज किस लिए वहाँ जायँ ? बादशाहको यदि सूरिजी महाराजका धर्मोपदेश सुनना होगा या महाराजके दर्शन करने होंगे तो वह आप ही यहाँ आ जायगा।"

कइयोंने कहाः-" सूरिजी महाराजको हम छोग क्या वहाँ भेज सकते हैं ! वह तो महा म्लेच्छ है, न जाने क्या करे ! वहाँ जा कर लेना क्या है ? " किसीने कहाः-" अकबर ऐसा वैसा आदमी नहीं है । लोगोंको जब उसके नामसे ही दस्त लग जाते हैं तब उसके पास तो जा ही कौन सकता है ? '' किसीने कहाः---- '' वह तो खासा राक्षसका अवतार है। मनुष्योंको मार डालना तो उसके लिए ' एक एकन एक ' के समान है । ऐसे दुष्ट बादशाहके पास जानेसे मत-छन ? " इस तरह विवाद करते हुए कई उसकी ऋद्धि समृद्धि का हिसाब करने लगे और कई उसकी लड़ाइयोंकी गिनती करने बैठे। सूरिजी चुपचाप मौन धारण कर इनकी वातें सुन रहे थे। कइयोंने यह भी कहा कि ---- '' यद्यपि बादशाह बहुत करू है तथापि उसमें यह गुण बड़ा भारी है कि, वह गुणियोंका आदर करता है। वह यदि किसीमें महत्त्वका गुण देखता है तो उस पर प्रसन्न हो जाता है। इस लिए वह तो सूरिजीके समान महात्माको देखते ही छ हो जायगा। " कइयोंने कहाः--" हमें ऐसे संकुचित विचार नहीं रखने चाहिए, जब राजा उन्हें ऐसे सम्मानके साथ बुला रहा है तो महाराजको अवच्य जाना ही चाहिए। सूरीश्वर महाराजके पधारनेसे शासनकी बहुत प्रभावना होगी। " किसीने कहाः---- "डरनेका कोई सनन नहीं है। अकनरके सोछह सौ तो स्नियाँ हैं। वह तो उन्हींमें अपना दिन बिताता है । वह स्त्रि-सहवास और एशोइशरतसे छुटी पायगा तब तो सूरिजी महाराजसे मिलेगा न ? " इतनेमें एक बोल उठाः---- "जब बादशाह मिलेहीगा नहीं तो फिर जानेकी जरूरत ही क्या है ? "

इस तरह श्रावकोंके आपसमें जो विवाद हुआ उसको सूरी-श्वरजीने शान्तिके साथ सुना और फिर शासनसेवाकी भावनापूर्ण इदयके साथ गंभीर स्वरमें कहा:-----12

" महानुभावो ! मैंने अब तक आप सबके विचार सुने । जहाँ तक मैं समझता हूँ अपने विचार प्रकट करनेमें किसीका आशय खराब नहीं है। सबने लाभके ध्येयको सामने रख कर ही अपने विचार प्रकट किये हैं। अब मैं अपना विचार प्रकट करता हूँ। इस **बातके विस्तृत विवेचनकी तो इस समय मैं कोई** आवश्यकता नहीं देखता कि, अपने पूर्वाचार्योंने मान-अपमानकी कुछ भी परवाह न कर राज-दर्बारमें अपना पैर जमाया था और राजाओंको प्रतिबोध दिया था। इतना ही क्यों, उनसे शासनहितके बड़े बड़े कार्य भी करवाये थे। इस बातको हरेक जानता है कि, आर्य-महागिरिने सम्प्रति राजाको, बप्पभद्दीने आमराजको, सिद्धसेनदिवाकरने विक्रमादि-त्यको और कलिकाल सर्वज्ञ प्रभु श्रीहेमचंद्राचार्यने कुमारपाल राजाको -इस तरह अनेक पूर्वाचार्यांने अनेक राजाओंको-प्रतिबोध दिया था। उसीका परिणाम है कि, इस समय भी हम जैन-धर्मकी जाहो-ज-लाली देखते हैं। भाइयो ! यद्यपि मुझमें उन महान आचार्यांके समान राक्ति नहीं है; मैं तो केवल उन पूज्य पुरुषोंकी पद-धूलिके समान हूँ; तथापि उन पूज्य पुरुषोंके पुण्य-प्रतापसे 'यावद् बुद्धिबछोद्यम् ' इस नियमके अनुसार शासनसेवाके छिए जितना हो सके उतना प्रयत्न करनेको मैं अपना कर्तव्य समझता हूँ । अपने पूज्य पुरुषोंको तो राज-दर्बारमें प्रवेश करते बहुतसी कठिनाइयाँ झेल्नी पड़ी थीं; परन्तु हमें तो सम्राट् स्वयमेव बुला रहा है। इस लिए उसके आमं-त्रणको अस्वीकार करना मुझे अनुचित जान पड़ता है। तुम इस बातको मल्री प्रकार समझते हो कि, हजारों बल्कि लाखों मनुष्योंको उपदेश देनेमें जो लाभ है उसकी अपेक्षा कई गुना लाभ एक राजाको -सम्राट्को उपदेश देनेमें है । कारण-गुरुकी कृपासे सम्राट्के हृदयमें यदि एक बात भी बैठ जाती है तो हजारों ही नहीं बरिक छाखों

आमंत्रण ।

मनुष्य उसका अनुसरण करने लगजाते हैं। यह खयाल मी ठीक नहीं है कि,-' जिसको गर्ज होगी वह हमारे यहाँ आयगा ।' यह विचार शासनके लिए हितकर नहीं है । संसारमें ऐसे लोग बहुत ही कम हैं जो अपने आप धर्म करते हैं-उत्तमोत्तम कार्य करते हैं। धर्म इस समय छँगड़ा है। छोगोंको समझा समझा कर- युक्तियोंसे धर्मसाधनकी उपयोगिता उनके हृदयोंमें जमा जमा कर यदि उनसे धर्म-कार्य कराये जाते हैं तो वे करते हैं । इसलिए हमें शासन-सेवाकी भावनाको सामने रख कर प्रत्येक कार्य करना चाहिए । शासनसेवाके लिए हमें जहाँ जाना पड़े वहीं निःसंकोच हो कर जाना चाहिए । परमात्मा महावीरके अकाटय सिद्धान्तोंका घर घर जा कर प्रचार किया जायगा तभी वास्तविक शासनसेवा होगी । ' सवी जीव करूं शासनरसी ' ( संसारके समस्त जीवोंको शासनके रसिक बनाऊँ ) इस भावनाका मूल उद्देश्य क्या है ? हर तरहसे मनुष्योंको धर्मका-अहिंसा धर्मका अनुरागी बनानेका प्रयत्न करना । इसलिए तुम लोग अन्यान्य प्रकारके विचार छोड कर मुझे अकबर के पास जानेकी सम्मति दो । यही मेरी इच्छा है । "

 "महाराज ! आप आनंदपूर्वक जाइए । हम सभी राजी हैं । आप महान् प्रतापी है; प्रण्यशाली हैं । आपके तप--तेजसे बादशाह धर्म प्रेमी होगा । इससे शासनोन्नतिके अनेक कार्य होंगे । हम आशा करते हैं कि, आप भी प्रमु श्रीहेमचंद्राचार्यके समान ही अकवर पर प्रभाव ढाल कर जीवद्याकी विजयपताका फर्रा वेंगे । शासनदेव हमारी इस आशाको अवश्यमेव सफल करेंगे । हमारी आत्मा इस बातकी साक्षी दे रही है । "

तत्पश्चात् सूरिजी महाराजके विहारका निश्चय होने पर एक-त्रित संघने हर्षावेशसे वीर परमात्मा और हीरविजयसूरिके जयघोषसे उपाश्रयको गुँजा दिया ।

आज मार्गशीर्ष इल्णा ७ का दिन है। गंधारके उपाश्रयके बाहिर हजारों आदमियोंकी भीड़ हो रही है। साधु-मुनिराज कमर कसनेकी तैयारी कर रहे हैं। श्रावक हर्ष-शोकमिश्रित स्थितिमें बैठे हुए सूरिजी महाराजसे उपदेश सुन रहे हैं। दूसरी तरफ़ स्तियोंका समूह है। उनमें कई ग्रुश्विरहसे आँसू वहा रही हैं; कई अकबर बादशाहको उपदेश देने जानेकी बात कह रही हैं। कई यह सोच कर निस्तव्ध मावसे महाराजकी तरफ़ देख रही हैं कि, अब कब उनके दर्शन होंगे ! उनमें कई स्तियाँ-जो गायनमें होशियार हैं-गुरु विरहकी ग्रुहुलियाँ गा रही हैं। मुनिराज कमर बाँध कर तैयार हुए । सूरिजी भी तर्पनी और डंडा ले कर तैयार हो गये। हजारों स्ती प्ररुष सूरिजीकी मुख-मुद्राको देखते ही रहे। आगे आगे सूरिजी चले । पीछे पीछे मुनिराजोंका समुदाय अपनी अपनी उपधियाँ और सबसे पीछे खियोंका समुदाय था। गुरुजीसे होनेवाले लंबे बिछोहेका विचार जैसे जैसे छोगोंके हृदयोमें उठने छगा वैसे ही वैसे उनके हृदय भर आने छगे और उनके बहुत रोकने पर भी-बहुत धैर्य धारण करने पर भी आँखोंसे आँसू गिरे बिना न रहे। गुरुने हजारों छोगोंकी इस उदासीनताकी तरफ़ ध्यान नहीं दिया। वे समभावमें छीन हो, पंच परमेष्ठीका ध्यान करते हुए आगेकी ओर ही बढ़ते गये। नगरसे बाहिर थोड़ी दूर आ सूरिजीने तमाम संघको वैराग्यमय उपदेश दिया। उन्होंने कहा:---

" धर्मस्नेह यह संसारमें अनोखा स्नेह है । गुरु और शिष्यका जो स्नेह है वह धर्मका स्नेह है। तुम्हारा और हमारा धर्म-स्नेह है और उसी स्नेहके कारण इस समय तुम्हारे मुखकमल मुर्झा गये हैं । मगर तुम यह जानते हो कि, परमात्माने हमें ऐसा मार्ग बताया है कि, जिस मार्ग पर चले विना हमारा चारित्र किसी तरह भी सुरक्षित नहीं रह सकता है। चौमासेके अंदर चार महीने तक ही हम एक स्थान पर रहते हैं । मगर इस थोड़ी अवधिमें भी तुम्हें इतना स्नेह हो जाता है कि, मुनिराज जब विहार करते हैं, तब तुम्हें अत्यंत दुःख होता हे। यद्यपि यह धर्मस्नेह लाभ-दायी है; भव्य पुरुष इससे अपना उद्धार कर सकते हैं; तथापि यह स्नेह भी आखिर एक प्रकारका मोह ही है । किसी समय यह भी बंधनका कारण हो जाता है । इसलिए इस स्नेहसे भी हमें मुक्त ही रहना चाहिए। महानुभावो ! तुम जानते हो कि, मुनिराजोंके धर्मानुसार यह समय हमारे विहारहीका है। उसमें भी एक विशेषता है। मुझे अपने देशके सम्राट् अकबर बादशाह का आमंत्रण मिला है। इस आमंत्रणको स्वीकारनेसे शासनकी प्रभा-बना होगी इसी लिए मैं जा रहा हूँ। तुमने अब तक बहुत भक्ति की है । वह याद आया करेगी । अब भी मैं आप लोगोंसे-चतुर्विध संघसे एक सहायता चाहता हूँ। वह यह है,--आप लोग शासनदेवोंसे प्रार्थना करें कि वे मुझे वीर-प्रमुके शासनकी सेवाका सामर्थ्य दें और मुझे निर्विघ्नता पूर्वक फतेहपुर-सीकरी पहुँचा कर मेरे कार्थमें सहायता करें । अब मैं आप छोगोंको केवछ एक ही बात कहना चाहता हूँ । कि, सभी धर्मध्यान करते रहना, झगड़े-टंटोंसे जुदा रहना; विषय-वासनासे निवृत्त होना; और इस मनुष्यजन्मकी सार्थकता करनेके छिए दान, शीछ, तप और भावरूपी धर्मकी आराधना करनेमें दत्तचित्त रहना, ॐ शान्ति: ! "

'ॐ शान्तिः' के उच्चारणकी समाप्तिके साथ ही सूरिजीने किसीकी और दृष्टिपात न कर आगे कद्म बढ़ाया । श्रावक और श्राविकाएँ अपनी अपनी भावनाओंके अनुसार पीछे पीछे चले। थोड़ी दूर जा कर सब खडे रहे । सूरिजी आगे चले । जहाँ तक वे दिखते रहे वहाँ तक लोग टकटकी लगा कर उन्हें देखते रहे। जब वे आंखोकी ओट हो गये तब लोग उदासमुख वापिस अपने अपने घर चले गये ।

सूरिजीने गंधारसे रवाना हो कर पहिला मुकाम चाँचोलमें किया था । फिर वहाँसे रवाना हो कर जंबूसर होते हुए धूआरणके पासकी महीनवीको पार कर वटादरे पहुँचे। यहाँ सूरिजीको वंदना करनेके लिए खंभातका संघ आया था।

सूरिजीको उस गाँवमें एक आश्चर्योत्पादक बात मालूम हुई । रातमें जब वे सो रहे थे । कुछ नींद थी कुछ जागृत अवस्था थी । उस समय उन्होंने देखा कि,-एक दिव्याकृतिवाली स्त्री उनके आगे खड़ी हुई है । उसके हाथमें मोती और कुंकुम है । उसने सृरिजीको मोतियोंसे बधाये और कहाः--- '' पूर्व दिशाभें रह कर लगभग सारे मारत पर राज्य करनेवाला अकबर बादशाह आपको बहुत चाहता है । इसलिए आप निःशंक मावसे अकबरके पास जावें और वीर-

58

आमंत्रण.

शासनकी शोभाको बढ़ावें । आपके वहाँ जानेसे द्वितीयाके चंद्रकी भाँति आपकी कीर्ति बढ़ेगी । ''

इतना कह कर वह दिव्याकृतिवाली स्त्री अन्तर्धान हो गई। वह कहाँ छुप्त हो गईं इसका सूरिजीको कुछ भी पता नहीं चला। इससे सूरिजी उससे विरोष बातें न पूछ सके। मगर इतना जरूर हुआ कि उक्त शब्द-ध्वनिसे उनके हृदयमें अपूर्व उत्साहका संचार हो गया।

सूरिजी वहाँसे आगे बढ़े। सोजित्रा, मातर और बारेजा आदि गाँवोंमें होते हुए अहमदाबाद पहुँचे। अहमदाबादके श्रावकोंने बड़ी धूम धामके साथ सूरिजीका नगर-प्रवेशोत्सव किया, वहाँके सूबेदार शहाब-रवाँने पहिले सूरिजीको कष्ट दिया था इसलिये उनसे मिलनेमें उसे बड़ी शर्म मालूम देती थी मगर क्या करता ? बादशाहाका हुक्म था। वह मन-मार कर अपने रिसाले सहित सूरिजीकी अगवानीके लिए गया। उसने सूरिजीके चरणोंमें नमस्कार किया। सूरिजीके नगरमें आ जाने बाद उसने एक बार उनकी दर्वारमें पधरामणीकी; उनके आगे हीरा, मोती आदि जवाहरात रक्खे और कहा:-

" महाराज ! ये चीजें अपने साथ ही छेते जाइए | आपको मार्गमें किसी तरहका कष्ट न हो इसके छिए मैं हाथी, घोड़े, रथ, पाछकी आदिका प्रबंध कर देता हूँ | आप तत्काल उन्हें छे कर दिछी-श्वरके पास पहुँच जाइए | इन सबके साथ रहनेसे आपको मार्गमें किसी तरहके कष्टका मुकाबिला नहीं करना पड़ेगा | मुसाफिरी बहुत लंबी है | आपकी अवस्था बहुत ढल चुकी है | इस लिए इन सब साध-नोंका आपके साथ रहना जरूरी है |

" महारज ! आपसे मैं एक बातकी क्षमा माँगता हूँ । वह यह है कि, मैंने आपके समान महारमा पुरुषको तकलीफ पहुँचाई थी । मैं ऐसा तुच्छ हूँ कि आपके व्यक्तित्वको जाने बिना ही नौकरोंके कहनेसे आपको कष्ट दिया । आप महात्मा हैं । मेरे इस अक्षम्य अप-राधको क्षमा कीजिए और मुझे ऐसा आशीर्वाद दीजिए कि, जिससे मेरे समान दुष्ट मनुष्य भी उस महान पापसे बच जाय । "

सूरिजीने सहास्य वदन उत्तर दियाः—" खाँसाहिब ! इमारा धर्म भिन्न ही प्रकारका है । इमारे छिए परमात्मा महावीरकी आज्ञा है कि, कोई चाहे कितना ही कष्ट तुम्हें दे तो भी तुम तो उस पर क्षमाभाव ही रक्खो । यद्यपि हमारे छिए यह आज्ञा है तथापि सर्स-कोच मुझे यह कहना पड़ता है कि, मैं अभी तक उस स्थितिमें नहीं पहुँचा हूँ । जिस दिन मेरी ऐसी अवस्था हो जायगी उस दिन मैं स्वयं ही अपने आत्माको धन्य मान्ँगा । इतना होने पर भी यह बात स्पष्टतया कह देना चाहता हूँ कि, मुझे आप पर छेशमात्र भी द्वेष नहीं है । अब आपको अपने मनमें गत घटनाके छिए किचिन्मात्र भी दुःख न करना चाहिए । मैं मानता हूँ कि, संसारमें मेरा कोई भी व्यक्ति भला या बुरा नहीं कर सकता है । मुझे नो इछ मले बुरेका या सुखदुःखका अन्जभव होता है उसका कारण मेरे कर्म ही हैं । दूसरा कोई नहीं है । संसारमें हम जैसे जैसे कर्म करते हैं वैसे ही वैसे फल हमें मिल्रते हैं । इसलिए आप उसके

उसके बाद सूरिजीने अपने आचारसे संबंध रखनेवाली बातें कहीं । और श्रहाबरबाँको समझाया कि,—" हम लोग कंचन और कामिनीसे सदा दूर रहते हैं । हीरा मोती आदि जवाहरात और पैसा टका हम नहीं रख सकते हैं । हमारा धर्म है कि हम गाँव गाँव पैदल ही फिरें और जन समाजको अहिंसामय धर्मका उपदेश दे । इसलिए आप मेरे सुमीतेके लिए घोड़े हाथी आदि मेरे साथ भेजना चाहते हैं या मुझे देना चाहते हैं, उन्हें मैं स्वीकार नहीं कर सकता | कारण ये मेरे लिए भूषण न हो कर दूषण हैं | इसलिए मैं पैदल ही चल कर, जैसे बनेगा वैसे, शीघ्र ही सम्राट्के पास पहुँच-नेका प्रयत्न करूँगा | "

सूरीश्वरजीके इस वक्तव्यने शहाबखाँके हृदय पर गहरा प्रभाव डाल्ला। जैनसाधुओंकी त्यागवृत्ति और सच्ची फकीरी पर वह मुग्ध हो गया। उसने उपर्युक्त बातोंको लक्षमें रखते हुए बादशाहको एक पत्र लिखा। उसमें उसने यह भी लिखा कि,—

" होरविजयसूरि गंधारसे पैदल चल कर यहाँ आये हैं। उनको आपकी आज्ञाके अनुसार मैं सब चीर्जे देने लगा, मगर उन्होंने अपने धर्मके विरुद्ध होनेसे कोई चीज स्वीकार नहीं की। सरकार ! मैं आपसे क्या निवेदन करूँ ? हीरविजयसूरि एक ऐसे फकीर हैं कि, इनकी जितनी तारीफ की जाय उतनी ही थोड़ी है। वे पैसेको तो छू भी नहीं सकते। पैदल चलते हैं। किसी भी सवारी पर नहीं चढते और स्त्रियोंके संतर्भसे सर्वथा दूर रहते हैं। इनके आचार ऐसे कठिन हैं कि, लिखनेसे एक बार उन पर विश्वास नहीं होता। इनसे जब आप मिल्ंगे तभी आपको यकीन होगा।"

अहमदाबादमें थोड़े दिन रह कर सुरिजी आगे चले । मैंदी और कमाल नामके दो मेवड़े-नो अकवरके पाससे आमंत्रण लेकर आये थे और अब तक अहमदाबादहीमें ठहरे हुए थे-भी सुरिजीके साथ रवाना हुए। अहमदाबादसे चल्ल कर सुरिजी उसमानपुर, सोहला, हाजीपुर, बोरीसाना, कड़ी, वीसनगर, और महसाना आदि होते हुए पाटन पहुँचे । यहाँ सात दिन तक रहे । इसीके बीचमें उन्होंने कई प्रतिष्ठाएँ भी कराईं । यहाँसे श्रीविमलहर्ष उपाध्यायने पैंतीस साधुओं सहित पहिले विहार किया । सूरिजी पीछेसे रवाना हुए । सूरिजी 13

वडलीमें अपने गुरु श्रीविजयदानसूरिके स्तूप ( पादुका ) की वंदना कर सिद्धपुर गये। श्रीविजयसेनसूरि यहाँसे वापिस पाटन गये। कारण-संवकी-पाधुओंकी सँभाल रखनेके लिए उनका गुजरातहीमें रहना स्थिर हुआ था। सिद्धपुरसे आवूकी यात्राके लिए विहार करते हुए सूरिजी सरोत्तर (सरोत्रा) हो कर रोह पधारे। यहाँ सहस्रा-र्जुन नामक भीलोंका सर्दार रहता था । उसने और उसकी आठ स्त्रियोंने सूरिजीकी साधुवृत्तिसे प्रसन्न हो कर इनका उपदेश सुना। उपदेश सुन कर उसने किसी भी निरपराध जीवको नहीं मारनेका नियम प्रहण किया । फिर वहाँसे सुरिजी आबूकी यात्राके हिए आबू गये । आनूके मंदिरोंकी कारीगरी देख कर आपको बड़ी भारी प्रस-नता हुई । वहाँसे सीरोही पधारे । सीरोहीके राजा सुरत्राण (देवड़ा सुल्तान ) ने सुरिनीका अच्छा सत्कार किया । इतना ही नहीं उसने सरिजीके उपदेशसे चार बातोंका-शिकार, मांसाहार, मदिरापान और परस्री सेवनका-त्याग कर दिया । सृरिजी वहाँसे सादड़ी होकर राणकपुरकी यात्राके लिए गये । वहाँके मंदिरकी विशालता को-जो भूमंडल पर अद्वितीयताका उपभोग कर रही है-देख कर सूरिजीको बहुत आनंद हुआ । दहाँसे वे वापिस सादड़ी आये । स्रिजीके दर्श-नार्थ वराडसे चल्न कर आये हुए श्रीकल्याणविजयजी उपाध्याय भी सूरेजीको यहीं मिले। वे आउआ तक साथ रह कर वापिस हौटे। आउआके स्वामी वणिक् गृहस्थ ताल्हाने सूरिजीके आगमवकी खुशीमें उत्सव किया । और 'पिरोजिका ' नामका सिका भेटस्वरूप हरेक मनुष्यको दिया । सृरिजी वहाँसे मेडता गये । मेडतामें दो दिन तक रहे । यहाँके राजा सादिम सुल्तानने भी आपकी अच्छी खातिग्दारी की। समस्त भारत पर जिलका एकळत्र साम्राज्य था उस अकवरने ही जन सूरिजीको नड़े सत्कारके साथ बुछाया था तो फिर ऐसे महत्वशाळी पुरुषको छोटे छोटे राजाओंने आढर दिया इसमें तो आश्चर्यकी कोई बात ही नहीं है। हाँ सूरिजीके उपदेशमें जो विद्युत्-शक्ति थी वह वास्तवमें आश्चर्योत्पादक ही थी। सबसे पहिले तो उनकी शान्त और गंभीर मुखमुद्रा ही सबको अपनी तरफ खींच लेती थी। फिर शुद्ध चारित्रके रंगसे रॅंगा हुआ उनका उपदेश ऐसा होता था कि, वह कैसे ही कठोर हृदयी पर भी अपना असर डाले विना नहीं रहता था।

मेडतासे सूरिजी विहार कर 'फल्लौधीपार्श्वनाथ'की यात्राके लिए फल्लौधी भी पधारे और वहाँसे विहार कर साँगानेर पधारे।

उपाध्यायजीकी यह उत्सुकता पाठकोंको जरा खटकेगी। उपाश्रयमें आकर अपने उपकरण उतारते ही, तत्काल ही अक्रवरके मुमान बादशाहसे मिलनेके लिए तत्पर होना, कुछ असम्यतापूर्ण नहीं तो भी अनुचित जरूर मालूम होगा। उपाध्यायजीकी बात सुन कर थानसिंह और मानुकल्याणने कहा:-'' बादशाह विचित्र प्रकृतिका मनुष्य है। सहसा उसके सामने जा खड़ा होना हमारे लिए अनुचित है। इस लिए अभी सब कीजिए। हम जा कर क्षेस् अबुल्फ,ज़ल से मिलते हैं। वह जैसी सलाह देगा वैसा ही किया जायगा। "

थानसिंह, मानुकल्वाण और अभीपाल आदि कई नेता आवक अबुरूफुज़लके पत्स गये और बोलेः--- " श्रीहीरविजय-

ર્ષ્

सूरिके कई शिष्य यहाँ आ पहुँचे हैं। वे बादशाहसे मिलना चाहते हैं।"

अबुरफ़ज़लने प्रसन्नतापूर्वक उत्तर दियाः—" अच्छी बात है । उन्हें ले आओ । हम उन्हें बादशाहके पास ले जायँगे । "

यहाँ इतना कह देना आवश्यक है कि, सूरीश्वरजीके आनेसे पहिले ही, विमल्टहर्ष उपाध्याय बहुत जल्दी बादशाहसे मिलना चाहते थे, इसका खास सबब यह था कि,—वादशाहके संबंधमें नाना प्रकारकी अफ़वाहें सुनी जाती थीं। कई उसको बिल्कुल असम्य बताते थे; कई उसको कोधी बताते थे, कई उसको प्रपंची ठहराते थे और कई धर्माभिलाषी भी कहते थे। इससे उपाध्यायजी आदि पहिले आये हुए मुनियोंने सोचा कि,—हमें पहिले ही बादशाहसे मिल्ना चाहिए और देखना चाहिए कि, वह कैसी प्रकृतिका मनुष्य है। यदि वह असम्य होगा और हमारा अपमान करेगा तो कोई दु:खकी बात नहीं है; परन्तु यदि वह सूरीजी महाराजका अपमान करेगा तो वह हमारे लिए महान् असहा दु:खदायी होगा। शायद हमें किसी विपत्तिमें फँस जाना पड़े तो भी गुरुभक्ति या शासन—सेवाके लिए इमारे लिए तो वह श्रेयस्कर ही होगा। उससे स्प्रिनी महारा-जको सचेत होनेका समय मिल्लेगा। इन्हीं विचारोंसे प्रेरित होकर उन्होंने बादशाहसे पहिले मिलना उचित सनझा था।

आवक बुलाने आये । उपाध्यायनी सिंहविमलपंन्यास, धर्मसी ऋषि और गुणसागरको साथ लेकर पहिले अबुरफ़ज़लके यहाँ गये। अबुरफ़ज़लके पास पहुँच कर उपाध्यायजीने कहा:— " हम फ़क़ीर हैं, मिक्षावृत्तिसे जीवन-निर्वाह करते हैं। एक कौड़ी भी अपने पास नहीं रखते हैं। हमारे पास गाँव, खेत, कूए, घरबार आदि कुछ भी नहीं है। पैदल ही चलकर गाँव गाँव फिरते हैं। मंत्र, तंत्रादि भी हम नहीं करते। फिर बादशाहने किस हेतुसे हमें ( इमारे गुरु श्रीहीरविजयसुरिको ) बुलाया है ? "

अबुरफ़ज़लने कहाः—" बाहशाहको आपसे दूसरा कोई काम नहीं है। वह केवल्ल धर्म सुनना चाहता है।"

उसके बाद अबुश्फ़ुनुल उन चारों महात्माओंको अकबरके पास ले गया और उनका परिचय कराते हुए बोलाः—

" ये महात्मा उन्हीं हीरविजयसूरिके शिष्य हैं जिनको यहाँ आनेका आपने निमंत्रण दिया है। "

" हाँ ! ये हीरविजयसूरिके शिष्य हैं ! " इतने शब्दोचारणके साथ ही बादशाह सिंहासनसे उठा और उपाध्यायजी आदिके-जहाँ वे गालीचेके नीचे खड़े थे-सामने गया। उपाध्यायजीने धर्मलाभ दिया और कहा-" सूरिजीने आपको धर्मलाम कहलाया है । " बादशाहने आतुरताके साथ पूछा:- "मुझे उन परम छपालु सूरीश्वरजीके दर्शन कब होंगे ? " उपाध्यायजीने उत्तर दिया:-- " अभी वे साँगानेरमें हैं । जहाँतक होगा शीध ही यहाँ पहुँचेंगे । "

उस समय बादशाहने अपने एक आट्मीसे उन चारों महा-त्माओंके नाम, पूर्वावस्थाके नाम, उनके माता पिताके नाम और गाँवोंके नाम लिखवा लिये और तब-चाहे उनकी परीक्षा करनेके लिए पूछा हो या और किसी अभिप्रायसे पूछा हो-पूछा:---आप फकीर क्यों हुए हैं ? "

उपाध्यायजीने उत्तर दियाः—" इस संसारमें असाधारण दुःखके कारण तीन हैं । उनके नाम हैं जन्म, जरा और मृत्यु । जब तक मरुष्य इन तीन कारणोंसे मुक्त नहीं होता है तब तक उसे परम सुख या परम आनंद नहीं मिछता है। इस सुख या आनंदकी प्राप्तिहीके छिए हम साधु-फकीर हुए हैं। क्योंकि गृहस्थावस्थामें यह जीव अनेक प्रकारकी उपाधियोंसे घिरा रहता है। इस छिए वह अपनी आत्मिक उन्नतिके छिए जिन कार्योंको करनेकी आवश्यकता है उनको नहीं कर सकता है। इसछिए वैसे कारणोंसे दूर रहना ही उत्तम है। यह समझ कर ही हमने गृहस्था-वस्थाका त्याग किया है।आत्मोद्धार करनेका यदि कोई असाधारण कारण संसारमें है तो वह धर्म ही है और इस धर्मका संग्रह साधु अवस्थामें-फकीरीहीमें भछी प्रकारसे हो सकता है। इसके उपरांत हम पर मृत्युका डर भी इतना रहता है कि, जिसका कुछ ठिकाना नहीं। कोई नहीं जानता है कि, वह कब आ दवायगी। इस छिए हरेकको उचित है कि, वह महात्माके इस वचनको कि----

## अनित्यानि श्वरीराणि विभवो नैव शाश्वतः । नित्यं संनिहितो मृत्युः कर्तव्यो धर्मसंग्रहः ॥ १ ॥

स्मरणमें रखे और धर्म-संचय करनेमें तत्पर रहे ।

" राजन् आपके प्रश्नका उत्तर इतने ही शठ्दोंमें आ जाता है। यदि इससे भी संक्षेपमें कहूँ तो इतना ही है कि, गृहस्थावस्थामें रह कर लोग चाहिए उस तरह धर्मका साधन नहीं कर सकते हैं और धर्मका साधन करना बहुत जरूरी है। इसी लिए हम साधु-फकीर हुए हैं। "

उपाध्यायजीके इस दिवेचनसे अकवरको बड़ी प्रसन्नता हुई । उनकी निर्भीकता और अस्खलित वचनधारासे बादशाहके हृदय पर बड़ा प्रभाव पड़ा । उसे बड़ी प्रसन्नता हुई और वह मनमें सोचने छगा:-निसके शिष्य ऐसे त्यागी, विद्वान और होशियार हैं उनके गुरु कैसे होंगे ? उसने अपनी प्रसन्नता शब्दों द्वारा भी प्रकट की । इसके वाद उपाध्यायजी आदि वापिस उपाश्रय आये ।

बाद्शाहके साथकी इस प्राथमिक भेटसे उपाध्यायजी और दूसरे मुनियोंको यह निश्चय हो गया कि, बादशाहके संबंधमें जो किंवदन्तियाँ सुनी जाती थीं वे भिथ्या थीं । बादशाह विनयी, विवेकी और सम्य है । वह विद्वानोंकी कदर करता है । उसके हृदयमें धर्मकी भी वास्तविक जिज्ञासा है ।

х

X

х

×

बादशाहके साथ उपाध्यायजीकी मुलाकात हुई । उसके बाद फतेहपुर सीकरीके बहुतसे आवक आद्दीरविजयसूरि महाराजकी अगवानीके लिए सॉंगानेर तक गये। उन्होंने बाहशाह और उपाध्या-यजीकी मेटका सारा वृत्तान्त सुनाया और यह भी कहा कि, बाद-शाह आपके दर्शनोंके लिए बहुत आतुर है। सूरिजीको इन बातोंसे बड़ा आनंद हुआ। उनके हृदयमें किसी कोनेमें बादशाहके विषयमें यदि शंका रही होगी तो वह भी नष्ट हो गई। उनके हृदयमें बार बार यह विचार उत्पन्न होने लगे कि,-कव बादशाहसे मिल्टूँ और उसको धर्मोपदेश दूँ। अस्तु। ''

साँगानेरसे विहार कर सूरिजी नवलीग्राम, चाटमू, हिंडवण, सिकंदरपुर और वयाना आदि होते हुए अभिरामाबाद पधारे। \* यहां संघमें कुछ झगडा था, वह भी सुरिजीके उपदेशसे मिट गया। उपा-ध्यायजी भी फतेहपुरसीकरीसे यहाँ तक सामने आये।

\* अभिरामाबादको कई लेखक अलाहावादका पुराना नाम बताते हैं । मगर वह ठीक नहीं है । क्योंकि,-सूरिजी जिस मार्गसे सीकरी गये थे उस मार्गमें अलाहाबाद नहीं आता है । अलाहाबाद तो पूर्व दिशामें बहुत दूर रद्द- अब फतेहपुरसीकरी केवछ छःकोस ही रही है। सूरिजी अभिरामाबाद पहुँच गये हैं। इस तरहकी खबर फतेप्रुरमें बहुत जल्दी

जाता है । यह बात साथमं हीरविजयसूरिके विहारका जो नक्ता दिया गया है उससे स्पष्टतया मालूम हो जायगी । दूसरी बात यह है कि, हीरवि-जयसूरिने फतेद्दपुर जाते आखिर मुकाम अभिरामाबादहोंमें किया था। हीरसौभाग्य काब्यके तेरहवें संगेमें भी लिखा है कि,---

पवित्रयंस्तीर्थ इवाध्वजन्तून्पुरेऽभिरामादिमवादनाम्नि । यावत्समेतः प्रभुरेत्य तावद् द्राग्वाचकेन्द्रेण नतः स तावत्॥४४॥

इससे मालूम होता है कि, विमलहर्ष उपाध्याय फतेहपुरसीकरांसे यहाँ तक सामने आये थे । और यहाँ आकर उन्होंने यह बतलाया था कि, बादशाह आपका समागम चाहता है । यह बात इस स्रोकसे मालूम होती है,—

मघो पिकीकान्त इवैष युष्मत्समागमं काइस्क्षति भूमिकान्तः। तद्वाचकेनेत्युदितो व्रतीन्द्रः फतेपुरोपान्तभुवं बभाज ॥४५॥ इस श्लोकसे यह भी मालूम होता है कि, जहाँ विमल्ठद्वर्ष उपाध्यायने उपर्युक्त समाचार कहे थे वह स्थान फतेहपुरसे थोडी ही दृर होना चाहिए । ऋषभदास कवि 'हीरविजयसूरि रास'में लिखते हैं—

बयाना नइ अभिरामाबाद गुरु आवंतां गयो विषवाद फतेपुर भणी आवइ जस्यि अनेक पंडित पूठिं तस्यइ ''॥५॥ ( पृष्ठ १०८ )

इससे भी यह विदित होता है कि, आभिरामबाद सूरिजीका अन्तिम मुफाम था। यहाँसे रवाना होकर वे फतेहपुर हो ठहरे थे।

इसके उपरान्त एक प्रवल प्रमाण दूसराभी मिलता हे । ' जगदूगुरु काव्य ' में लिखा हैं,—

आयाता इह नाथहीरविजयाचार्याः सुशिष्यान्विता इत्थं स्थानकसिंहवाचिकमसौ श्रुत्वा नृपोऽकब्बरः । स्वं सैन्यं सकलं फतेपुरपुराद्रव्यूतषट्कान्तरा -यातानामभि सम्मुखं यतिपतीनां प्राहिणोत् स्फीतियुक् ॥ १६३ ॥ इससे जान पड़ता है कि,-सूरिजी छः कोस दूर हैं यह जानकर उनका आमंत्रण।

फैल्लाई । लोगोंका आना जाना झुरू हो गया । दूसरी ओर सुरिजीके सामैये-अगवानी-के लिये थानसिंह, मानुकल्याण और अमीपाल आदि गृहस्थोंने बादशाहसे मिलकर शाही बाजे, हाथी, घोड़े आदि जो जो चीजें जरूरी थीं उन उन सब चीजोंका प्रबंध कर लिया ।

आज ज्येष्ठ सुदी १२ (वि. सं. १६ ३९) का दिन है । सवेरे हीसे तमाम शहरमें नवीनताके चिहन दिखाई दे रहे हैं । कई अपने बालक्चोंको उत्तमोत्तम आभूषण और वस्त्र पहिनाने लग गये हैं । कई अपने हाथीघोड़ोंका शृंगार करनेमें लग रहे हैं । कई रथोंकी तैयारी कर रहे हैं । कई तो सूर्य उगनेके पहिले अँधेरे अँधेरे ही, यथासंभव, जितनी हो सके उतनी दूर सूरिजीके सामने जानेके लिए, घरसे रवाना हो चुके हैं । इस तरह नौ बजते बजते नगरके बाहिर हाथी, घोड़े, उँट, रथ और निशान आदि खास लवाजमे सहित-जो खास बादशाहकी तरफसे मिल्ले थे-लोग सूरिजीकी अगवानीके लिए जमा हो गये । थोड़ी ही देरमें साधुओंका एक झुंड लोगोंको दिखाई दिया । लोग हर्षोछाससे सूरिजीके सामने जाने ल्लो । उस समय सूरिजीके साथमें चिमलहर्ष उपाध्याय, शान्तिचंद्र गणि, पंडित सोमविजय, पंडित सहजसागर गणि, पंडित सिंहविमल गणि, पं. गुणविजय, पं. गुण-सागर, पं. कनकविजय, पं. धर्मसीऋषि, पं. मानसागर, पं. रत्नचंद्र, काह्वर्षि, पं. हेमविजय, ऋषि जगमाल, पं. रत्नकुशल,

जानकर उनका सत्कार करनेके लिए उसने अपनी सेना भेजी थी। सुतरां अभिरामाबाद फतेहपुर सीकरीसे छः कोस (बारह माइल) दूर था। यह बात निर्विवाद सिद्ध होती है। कारण-वह अन्तिम सुकाम था। जैसा कि जपर बताया गया ह। और इसी हेतुसे, इसवक्त इस नामका कोई गाँव न होने, और 'ट्रिग्नो मेट्रिकलसर्वे ' में भी इस नामके किसी गाँवका उल्लेख न होने पर भी उस समय उपर्युक्त नामका गाँव होनेसे सूरिजीके विद्दा-रके नकरोमें यह नाम दिया गया है।

14

पं. रामविजय, पं. भानविजय, पं. कीत्तिविजय, पं. हंसविजय, पं. जसविजय, पं. जयविजय, पं. लाभविजय, पं. मुनिविजय, पं. धन-विजय, पं. मुनिविमल और मुनि जसविजय आदि ६७ साधु थे। इन साधुओंमें कई वैयाकरण थे और कई नैयायिक, कई वादी थे और कई व्याख्यानी, कई अध्यात्मी थे और कई शतावधानी, कई कवि थे और कई ध्यानी । इस भाँति भिन्न भिन्न विषयोंमें असाधारण योग्यता रखने वाले थे । सूरिजी दर्वाजेके पास आये । तमाम संघने उन्हें सविधि वंदना की । कुमारिकाओंने उन्हें सोनेचाँदीके फूलोंसे बधाया । कई सौ-भागवतियोंने मोतियोंके चौक पूरे। इस भाँति शुभ शक्ठनों सहित सूरिजी जिस वक्त फतेहपुर-सीकरीके एक महछेमें हो कर गुजर रहे थे, उसी समय उस महछेमें रहनेवाला एक सामन्त-जिसका नाम जंगन्मछ कछवाह था-आ कर सूरिजीके चरणोंमें गिरा और अपने महल्को, मूरिजीके चरणस्पर्शसे पवित्र करनेके शुभ उद्देश्यसे, उन्हें अपने मह रूमे ले गया । इतना ही नहीं उसने उन्हें एक रात और दिन अपने यहाँ रक्सा और उनके मुखार्विदसे उपदेश सुना ।

सूरिजीने अपने विहारकी जो सीमा निर्धारितकी थी यहीं पर उसका अन्त होता है। सूरिजी गंधारसे विहार करके जिस मार्ग फतेपुर-सीकरी पधारे थे उस रस्तेका निर्णय, हीरविजयसूरिरास, हीर-सौमाग्य काव्य, विजयप्रशस्ति और लाभोदय राससे किया गया है। और उसीका ट्रिग्नोमॅट्रिकल सर्वेके नकशोंके साथ मीलान करके सूरिजीके विहारका नकशा तैयार कराया गया है। जो इसीके साथ लगा दिया गया है।

१ यह वही जगन्मल कलवाह है जो जयपुरके राजा बिहारीमलका छोटामाई था। जिनको इसके संबन्धमें विशेष हाल जानना हो ने ' आईन-इ -अकबरी ' के प्रथम भागका, ब्लॉकमॅनके अंग्रेजी अनुवादका ४३६ वॉ पेज देखें।

## प्रकरण पाँचवाँ ।

## प्रतिबोध ।



ज ज्येष्ठ सुद १३ का दिन है। प्रातः-काल होते ही **थानसिंह** आदि श्रावक सूरिजी महाराजके पास आये । सूरिजीके हृदयमें स्वाभाविक आनंदका संचार हो रहा

है । सूरिजी जिस कार्यके लिए अनेक कष्ट उठा कर, सैकड़ों कोसोंकी मुसाफिरी कर यहाँ आये हैं उस कार्यका आज ही मंगलाचरण करना चाहते हैं । शुभ कार्यको प्रारंभ करनेके पहिले मंगलनिमित्त-कार्थ निर्विघ्न समाप्त हो इस हेतुसे-अमुक संयम-तप करनेका संकल्प किया जाता है; इसलिए आज उन्हों ने आँबिल् करनेका संकल्प किया है । उन्होंने यह भी निश्चित किया है कि, वे कार्यप्रारंम करनेके बाद ही उपाश्रयमें जावेंगे ।

पाठकोंसे यह छिपा हुआ नहीं है कि, सूरिजीको अभी कौनसे महत्त्वका कार्थ करना है । अकवरको प्रतिबोध करना ही सुरि-जीका साध्यविंदु है । सवेरे ही सूरिजीने यह व्यवस्था कर ली कि, जिन विद्वान् साधुओंको अपने साथ राजसभामें लेजाना था उन्हें अपने पास रक्खा, दूसरोंको उपाश्रय भेज दिया ।

१ 'आंबिल' जोनियोंकी एक तपस्या विशेषका नाम है। इस तपस्याके दिन केवल एक ही वक्त नीरस-घी, दूध, दही, गुड़ आदि वस्तुओंसे रहित-भोजन किया जाता है। जगमालकच्छवाहे के यहाँसे रवाना हो कर पहिले अबुल्फ़ज़ल के घर की तरफ चले । जब वे सिंहद्वार नामक मुख्य दर्वाजे पर पहुँचे तब थानसिंह आदि श्रावकोंने अबुल्फजलके पास जाकर कहा कि सूरिजी ' सिंहद्वार ' पर आये हैं । साथही उन्होंने यह भी जतला-दिया कि वे इसी समय बादशाहसे मिलना चाहते हैं ।

अब्रुल्फजलने कोई उत्तर नहीं दिया। वह चुपचाप बादशाहके पास चला गया और बोलाः—" हीरविजयसूरिजी सिंहद्वार तक आगये हैं। यदि आज्ञा हो तो उन्हें आपके पास ले आऊँ। वे इसी समय आपसे मिलना चाहते हैं। "

बादशाहने उत्तर दियाः—'' जिनको मिलनेके लिए मैं आgर हो रहा था उनके पधारनेके समाचार सुन कर मुझे बहुत ज्यादा आनंद हो रहा है। मगर खेद है कि, मैं उनसे इसी समय नहीं मिछ सकता। मेरा मन इस समय किसी दूसरे कार्यमें लग रहा है। मैं महल्में जाता हूँ। वहाँसे वापिस आऊँ तब तुम सूरिजीको ले आना। इस समय सूरिजीको अपने यहाँ लेजाओ और उनके चरण-कमल्से अपना घर पवित्र करो। "

बादशाहका यह उत्तर हरेक सहृदयको बुरा लगेगा। जिनको सैकड़ों कोसोंकी मुसाफिरी कराकर अपने पास बुलाया था, जिनसे मिलनेके लिए चातककी तरह व्याकुल हो रहा था वे ही जब फतेहपुरमें आ जाते हैं, फतेहपुर ही क्यों, मिलनेके लिए सिंहद्वार तक आ पहुँचते हैं और मिलनेके लिए पुलवाते हैं तो उत्तर मिलता है कि, 'मैं अभी कार्यमें व्यग्र हूँ; थोड़ी देरके बाद मिल्टूंगा 1 इसका अर्थ क्या होता है ! ऐसा उत्तर बादशाहके किस दुर्भुणका परिणाम था सो खोज निकालना असंभव नहीं तो भी कष्टसाध्य अवश्य है।

200

'श्री हीरसौभाग्यकाव्य ' के कर्ता १३ वें संगेके १३५ वें श्ठोककी टीकामें, इस विषयका उछेख करते हुए छिखते हैं कि,-" एतत्कथनं त्वप्रतिबुद्धत्वेन अज्ञाततत्त्वभावेन म्लेच्छत्वेन वा । यद्यास्तिकः स्यात्तदा तु सर्वभपि त्यक्त्वा वन्दत एव " मगर हमको तो उसके मदिराके व्यसनका ही यह परिणाम माऌम होता है। जैसा कि, हम तीसरे प्रकरणमें बता चुके हैं । उससे इसी व्यसनके कारण अनेक अविवेकी व्यवहार हो जाते थे । जब उसके हृदयमें मदिरा-पानकी इच्छा उत्पन्न होती थी तब वह बड़े बड़े महत्त्वके कार्योको भी छोड़ कर-और क्यों, चाहे किसी ऊँची श्रेणीके मनुष्यको मिल्लेके लिए बुलाया होता तो भी-उससे भी न मिल कर-अपनी शराब पीनेकी इच्छाको पूर्ण करता था ।

क्या यह कहना अनुचित है कि उसने अपनी शरावकी बुरी आदतके कारण ही वैसा उत्तर दिया था ? अस्तु । वास्तविक बात तो यह है कि, सूरिजीके हृदयमें बादशाहसे मिलनेकी जितनी तीत्र इच्छा हुई थी, उससे हजार गुनी तीत्र इच्छा बादशाहको तत्काल ही होनी चाहिए थी ।

कहावत है कि,-'जो ऊछ होता है वह मलेहीके लिए होता है । ' यह एक सामान्य नियम है । इसीके अनुसार अब दूसरी तरहसे इस बातका विचार किया जायगा। एक तरहसे तो बादशाह तत्काल ही सूरिजीसे नहीं मिला, इससे लाभ ही हुआ। कारण-बादशाहसे मिलनेके पहिले सूरिजीको-वादशाहका सर्वस्व गिने जाने वाले-विद्वान शेख अबुल्फ़-ज़लसे बहुत देर तक बातचीत करनेका मौका मिला। उससे बादशाहको मिलनेसे पहिले, बादशाहके खास मानीते एकाध पुरुषके अन्तःकरणमें सूरिजीकी विद्वत्ता और पवित्रताके विषयर्म पूज्यभाव उत्पन्न करानेकी जो आबश्यकता प्रतीत होती थी वह भी पूर्ण हो गई। अर्थात्-अक- बरसे मिलनेके पहिले, जो अवकाश मिला उसमें सूरिजी शेख अबु-लफ़ज़लने यहाँ गये और बहुत समय तक उसके साथ धर्म-चर्चा करते रहे।

बिन्सेंट स्मिथ भी लिखता है कि,—" बादशाह को उनसे ( हीरविजयसूरिसे ) वार्तालाप करनेका अवकाश मिला तब तक वे अबुरफ़ज़लके पास बिठाये गये थे।"

"The weary traveller was made over to the care of Abul Fazal until the sovereign found leisure to converse with him."

[ Akbar p. 167 ]

अबुल्फ,ज़ल के साथ उनकी यह प्राथमिक मेट और प्राथ-मिक धर्मचर्चा थी । इसमें अबुल्फ,ज़लने कुरानेशरीफ़की कई आज्ञाओंका प्रतिपादन किया था। जिन बातोंका अबुल्फ,ज़लने प्रतिपादन किया उन्हीं बातोंको स्नूरिजीने उसे युक्तिपूर्वक समझाया; ईश्वरका वास्तविक स्वरूप बताया और कहा कि दुःखसुखका देने-वाला ईश्वर नहीं है, बल्कि जीवके कर्म हैं। उसके साथ ही उन्होंने दयाधर्मका प्रतिपादन भी किया। शेख अबुल्फ,ज़लको सूरिजीकी विद्वत्तापूर्ण वाणीसे और युक्तियोंसे बहुत ज्यादा आनंद हुआ।

अबुल्फ,ज़लके यहाँ चर्चा करनेहीमें लगभग मध्याहन काल बीत गया । यह तो हम पहिले ही कह चुके हैं कि उस दिन सूरिजीने आंबिलकी तपस्या की थी। अब वहाँसे उपाश्रय जाना और आहार करके वापिस आना करीब करीब अद्यक्य हो गया था। कारण वैसा करनेमें बहुत ज्यादा समय बीत जाता। इसीलिए सूरिजी उपाश्रय न गये । अबुल्फ,ज़लके महलके पास ही

**११**०

कैर्णराज नामके एक हिन्दु गृहस्थका मकान था। उन्होंने गोचरी लाकर उसीके एक एकान्त स्थल्में आंबिल कर लिया।

इधर सूरिजी आहार-पानी करके निवृत्त हुए। उधर बादशाह भी अपने कामसे छुट्टी पाकर दर्बारमें आया। उसने दर्बारमें आते ही सूरिजी महाराजको बुल्लानेके लिए एक आदमी मेजा। समाचार मिलते ही सूरिजी अपने कई विद्वान शिष्यों-थानसिंह और मानु-कल्याण आदिगृहस्थ श्रावकों और अबुल्फ़ज़ल सहित दर्बारमें पधारे।

कहा जाता है कि, उस समय सूरिजीके साथ सैद्धान्तिक शि-रोमणि उपाध्याय श्रीविमछहर्षगणि, शतावधानी श्रीशान्तिचंद्रगणि, पंडित सहजसागरगणि, पंडित सिंहविमल्लगणि, ('हीरसौभाग्य काव्य' के कत्तीके गुरु) वक्तृत्व और कवित्व शक्तिमें सुनिप्रण पंडित हेमविजयगणि, ('विजयप्रशस्ति' आदि काव्यों के कर्ता ') वैयाकरण चूडामणि पंडित लाभविजयगणि, और सूरिजीके प्रधान (दीवान) गिने जानेवाले श्रीधनविजयगणि आदि तेरह साधु गये थे। आ-श्चर्यकी बात तो यह है, कि वह दिन भी तेरसका था और साधुओंकी संख्या भी तेरह ही थी।

बादशाहने दूरहीसे इस साधुमंडलको आते देखा। देखतेही वह अपना सिंहासन छोड़कर उठ खड़ा हुआ और अपने तीन प्रत्रों-शेखूजी, पहाड़ी (मुराद) और दानियाल-सहित उनके सम्मानार्थ उनके सामने गया। बड़े आदरके साथ सूरिजीको अपनी बठक तक ले गया। उस समय, एक तरफ अकबर, अपने तीन प्रत्रों और अबुल्फ्ज़ल,

९ करणराजका खास नाम रामदास कछवाह था। राजा करण उसका विरुद था। यह करणराज ५०० सेनाका स्वामी था। जो इसके विषयमें विशेष जानना चाहते हैं उन्हें चाहिए कि, वे आईन-इ-अकबरीके प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादका-जो ब्लोकमॅनका किया हुआ ह-४८३ वॉ पृष्ट देखें। बीरबल आदि राज्यके बड़े बड़े कर्मचारियों सहित हाथ जोड़े सामने खड़ा था और दूसरी तरफ़ जिनके मुखमंडलसे तपस्तेज-ज्योति चमक रही थी, ऐसे सूरिजी अपने विद्वान् मुनियों सहित खड़े थे। वह दृश्य कैसा था ? इसकी कल्पना पाठक स्वयमेव करलें।

इस तरह वाहशाहके बाहिरकी बैठकके बाहिरवाले टालानमें-नो संगमरमरका बना हुआ था-दोनों मंडल खड़े रहे। बादशाहने सविनय सूरिजीसे कुशल-मंगल पूछा और कहाः---

" महाराज ! आपने मेरे समान मुसलमान कुलोत्पन्न एक तुच्छ मनुष्य पर उपकार करनेकी इच्छासे जो कष्ट उठाया है उसके लिए मैं अहसान मानता हूँ । और कष्ट दिया उसके लिए क्षमा चाहता हूँ । मगर कृपा करके यह तो बताइए कि, मेरे अहमदाबादके मूबेदारने क्या आपको हाथी, घोड़े आदि साधन नहीं दिये थे जिससे आपको इतनी लंबी सफर पैदल ही चल कर पूरी करनी पडी ।"

सूरिजीने उत्तर दियाः-'' नहीं राजन् ! आपकी आज्ञाके अनुसार आपके सूबेदारने तो सारे साधन मेरे सामने उपस्थित किये थे; परन्तु साधुधर्मके आधीन होकर में उन साधनोंको ग्रहण न कर सका । आपने, यहाँ आनेसे मुझे तकल्लीफ हुई है, यह कहकर क्षमा माँगी है, यह आपकी सज्जनता है । मगर मुझे तो इसमें कोई ऐसी बात नहीं दिखती जिसके लिए आप क्षमा माँगते या उपकार मानते । कारण,-हमारे साधु जीवनका तो मुख्य कर्तव्य ही ' धर्मोपदेश देना है ।' हमें इस कर्तव्यको पूरा करनेके लिए यदि कहीं दूर देशों में जाना पड़ता है तो जाते हैं और धर्माचारको सुरक्षित रखनेके लिए शारीरिक कष्ट झेलने पड़ते हैं तो उन्हें भी झेलते हैं । इस छतिसे हम यह सोच कर संतुष्ट होते हैं कि, हमने अपना कर्तव्य किया है । इसल्रिए आपको इस विषयमें छेशमात्र भी विचार नहीं करना चाहिए । " सूरिजीके इस उत्तरसे वादशाहके अन्तःकरण पर सूरिजीकी कर्तव्यनिष्ठताका असाधारण प्रभाव पड़ा । इस विषयमें फिरसे बाद-शाह सूरिजीको कुछ न कह सका । मगर उसने थानर्सिहको कहाः-

" थानसिंह ! तुझे चाहिए था कि तू मुझे सूरिजीके इस कठोर आचारके संबंधमें पहिलेहीसे परिचित कर देता । यदि मुझे पहिले मालूम हो जाता तो मैं सूरिजीको इतना कष्ट न देता । "

थानसिंह टगर टगर बादशाहकी ओर देखता रहा । उसे न सूझा कि, वह क्या उत्तर दे ? उसको मौन देखकर बादशाहने स्वयंही कहाः----

" ठीक ठीक ! थानसिंह ! मैं तेरी बनियाबुद्धि समझ गया । तूने अपना मतल्लव साधनेहीके लिए मुझको सब बातोंसे अज्ञात रक्खा था । सूरिजी महाराज पहिल्ले कभी इस देशमें आये न थे, इसी लिए उनकी सेवा-मक्तिका लाम उठानेके लिए तू मेरी बातोंको पुष्ट करता रहा । मुझे यह न समझाया की सृरिजी को यहाँ बुल्लानेमें कितनी कठिनता है । ठीक है ऐसे महा पुरुषकी मक्तिका लाभ मुझे और तेरे जातिभाइयोंको मिल्ले तो इससे बढ़कर और क्या सौमाग्यकी बात हो सकती है ! "

बादशाहकी इस मधुर और हास्ययुक्त वाणीसे दोनों मंडल-मुनिमंडल और राजमंडल-आनंदित हुए । उसी समय बादशाहने उन दोनों मनुष्योंकों-मुरुतुद्दीन ( मैंदी ) और कमालुद्दीन (कमाल) को बुलाया, जो कि बादशाहका आमंत्रण पत्र लेकर सूरिजीके पास गये थे । उनसे अकबरने, ' सूरिजीको रस्तेमें कोई तकलीफ़ तो नहीं हुई थी ? ' वे मार्गमें कैसे चलते थे ' आदि बातें पूर्छी और इनका उत्तर सुनकर बादशाहको बहुत आनंद हुआ । उसने सूरिजीके उत्कृष्ट आचारकी अन्तःकरणपूर्वक प्रशंसा की और उसके बाद पूछा;---15 '' महाराज ! आप कृपा करके यह बताइये कि, आपके धर्ममें बड़े तीर्थ कौन र से माने गये हैं। "

सूरिजीने शत्रुंजय, गिरिनार, आबू, सम्मेतशिखर और अष्टापद आदि कई मुख्य मुख्य तीर्थोंके नाम बताये और साथ ही थोड़ा थोड़ा उन सबका परिचय भी दिया ।

इस तरह रूड़े हुए बातें करते बहुतसा वक्त बीत गया । सूरिजीके साथ वार्ताल्ञाप करके अकबरको बहुत आनंद हुआ । उसके चित्तमें एक स्थानमें निश्चिन्तभावसे बैठकर सूरिजीके मुखक-मल्से घर्मोपदेश सुननेकी अभिल्ञापा उत्पन्न हुई । इसी लिए उसने अपनी चित्रशालाके एक मनोहर कमरेमें पधारनेकी नम्रताके साथ सूरिजीसे विनति की । सूरिजीने भी उपदेशका उचित अवसर जान उसकी विनति स्वीकार की । फिर बादशाह आदि सभी चित्रशालाके पास गये ।

चित्रशालाके दर्वाजे पर एक सुंदर गालीचा विछा हुआ था। उस पर पैर रख कर चित्रशालामें प्रवेश करना होता था। सूरिजीने उस गालीचेको देखा। वे दर्वाजेके पास जाकर खड़े हो रहे। बाद-शाह विचार करने लगा कि,-सूरिजी ! किस सबबसै अंदर आते रुक गये हैं ? बादशाह कुछ पूछना ही चाहता था, इतने में सूरिजी स्वयं बोलेः---

" राजन् ! इस गालीचे पर होकर हम अंदर नहीं जा सकते, कारण--गालीचे पर पैर रखनेका हमको अधिकार नहीं है । "

बादशाहने आश्चर्यके साथ पूछाः—'' महाराज ! ऐसा क्यों ! गालीचा बिच्छल स्वच्छ है । कोई जीव-जन्तु इस पर नहीं है । फिर इस पर चलनेमें आपका हर्ज क्या है ! "

**XXB** 

सुरिजीने गंभीरतापूर्वक उत्तर दियाः—" राजन् केवल जैन-साधुओंके लिए ही नहीं बल्के तमाम धर्मोंके साधुओंके लिये यह नियम है कि, ' दृष्टिपूतं न्यसेत् पादम्ं [ मनुस्मृति, अ० ६ ठा श्ठोक ४६ वाँ ] अर्थात् जहाँ चलना या बैठना हो वहाँ पहिले देख लेना चाहिए । इस जगह गालीचा बिछा हुआ है इसलिए हम नहीं देख सकते हैं कि, इसके नीचे क्या है ! इसीलिए हम इस गालीचे पर नहीं चल सकते हैं ।

इस उत्तरसे बादशाह मनही मन इँसा,--ऐसे मनोहर गाछीचेके नीचे जीव कहाँसे घुस गये होंगे ? फिर उसने सूरिजीको अंग्र छे जानेके छिए अपने हाथसे गाछीचेका एक पछा हटाया । गाछीचा हटाते ही बादशाहके आश्चर्यका ठिकाना न रहा । उसने देखा कि, वहाँ हजारों कीड़ियाँ फिर रही हैं । उसे अपनी भूछ माछ्म हुई । सूरिजीके प्रति उसकी जो श्रद्धा थी उसमें सौगुनी वृद्धि हो गई । वह बोछ उठा:---- " बेशक, सचे फकीर ऐसे ही होते हैं ! " फिर उसने गाछीचा वहाँसे उठवा दिया और रेशमके एक कपड़ेसे बहाँसे कीड़ीयाँ स्वयं हटा दीं । तदनन्तर सूरिजीने उस कमरेमें प्रवेश किया ।

बादशाह और स्र्रिजी अपने अपने उपयुक्त आसन पर बैठे। बादशाहने नम्रतापूर्वक धर्मोपदेश सुननेकी जिज्ञासा प्रकट की। सूरिजीने पहिल्ले कुछ सामान्य उपदेश दिया। और संक्षेपमें देव, गुरु और धर्मका उपदेश देते हुए कहाः---

" जब कोई मकान बनवाता है तब वह तीन चीजोंको-नींव, दीवार और धरनको मजबूत करवाता है। उससे मकान बनवाने वालेको

१ दष्टिसे पवित्र बनी हुई जगह पर पेर रखना चाहिए ।

શ્ર્ય,

सहसा मकानके गिरनेकी आशंका नहीं रहती । इसी तरहसे मउष्य-जीवनकी निर्मयताके लिए मनुष्य मात्रको चाहिए कि वह देव, गुरु और धर्मको-उनकी परीक्षा करके-खीकार करे । कारण-प्रकृतिका नियम है कि, मनुष्य यदि गुणीकी सेवा-सहवास करता है तो वह गुणी बनता है और यदि निर्गुणीका सेवा-सहवास करता है तो वह निर्गुणी बनता है । इसलिए देव, गुरु और धर्मकी जाँच करके ही उन्हें प्रहण करना हितावह होता है ।

" संसारमें आज जितने मतमतान्तरों और दर्शनोंके झगड़ें दिखाई दे रहे हैं, वे सारे ईश्वरको छेकरही हो रहे हैं । यद्यपि ईश्वरको मान-नेसे कोई इन्कार नहीं करता है तथापि नाम-भेदसे और उसके स्वरूपको भिन्न भिन्न प्रकारसे माननेके कारण, झगड़े खड़े हुए हैं । देव, महा-देव, रांकर, शिव, विश्वनाथ, हरि, ब्रह्मा, क्षीणाष्टकर्मा, परमेष्ठी, स्वयंभू, जिन, पारगत, त्रिकाछविद्, अधीश्वर, शंमु, भगवान, जगत्प्रमु, तीर्धकर, जिनेश्वर, स्याद्वादी, अभयद, सर्वज्ञ, सर्वदर्शी, केवल्ली, पुरुषोत्तम, अश्वरीरी और वीतराग आदि अनेक ईश्वरके नाम हैं । ये सारे ही नाम गुणनिष्पन्न हैं । इन नामोंके अर्थमें किसी को विवाद नहीं है । मगर सिर्फ नाममें विवाद है । देव-महादेव-ईश्वरका संक्षिप्त स्वरूप इस प्रकार है ।

" जिसमें हेश उत्पन्न करनेवाला ' राग ' नहीं है; शान्तिरूपी काष्ठको जलानेवाली अग्निके समान ' द्वेष ' नहीं है; शुद्ध- सम्यग्--ज्ञानको नाश करनेवाला और अशुम आचरणोंको बढ़ानेवाला ' मोह ' नहीं है और तीनलोकमें जो महिमामय है वही महादेव है; जो सर्वज्ञ है, शाश्वत मुखका भोक्ता है और जिसने सब तरहके ' कर्मों ' को क्षय करके मुक्ति पाई है तथा परमात्मपदको प्राप्त किया है वही महादेव अथवा ईश्वर ह । दूसरे शब्दोंमें कहें तो ईश्वर वह होता है जो जन्म, जरा और मृत्युसे रहित होता है; जिसके रूप, रस, गंध और स्पर्श नहीं होते हैं और जो अनंत सुखका उपभोग करता है ।

ईश्वरका जो स्वरूप उपर बताया गया है उससे यह बात सहजही समझमें आजाती है कि, ईश्वरके लिए कोई कारण ऐसा बाकी नहीं रह जाता है जिससे उसको फिरसे जन्म धारण कर संसारमें आना पड़े | क्योंकि उसके सारे कर्म क्षय हो जाते हैं | यह नियम है कि,-'कोई भी आत्मा कर्मोंको नष्ट किये विना संसारसे मुक्त नहीं हो सकता है और जब वह मुक्त हो जाता है तो फिर संसारमें नहीं आ सकता है | ' यह जैनधर्मका अटल सिद्धान्त है | ' संसार ' शब्दसे देव, मनुष्य, तिर्थंच और नरक ये चार गतियाँ समझनी चाहिए | "

इस तरह देवका संक्षेपमें स्वरूप वर्णन करनेके बाद सूरिजीने गुरुका स्वरूप बताते हुए कहाः—

" गुरु वे ही होते हैं जो पाँच महात्रतों-अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपस्प्रिह-का पाछन करते हैं, भिक्षावृत्तिसे अपना जीवननिर्वाह करते हैं, जो स्वभावरूप सामायिकमें हमेशा स्थिर रहते हैं और जो छोगोंको धर्मका उपदेश देते हैं। गुरुके इन संक्षिप्त छक्ष-णोंका जितना विस्तृत अर्थ करना हो, हो सकता है। अर्थात साधुके आचार-विचारों और व्यवहारोंका समावेश उपर्युक्त पाँच बातोंमें हो जाता है। गुरुमें दो बार्ते-जो सबसे बड़ी हैं-तो होनी ही बाहिए। वे हैं (१) स्त्रीसंसर्गका अभाव और (२) मूर्च्छाका त्याग। जिसमें ये दो बार्ते न हो वह गुरु होने या मानने योग्य नहीं होता है। इन दो बातोंकी रक्षा करते हुए गुरुको अपने आचार-व्यवहार पाछने चाहिए। गुरुके छिये और भी बार्ते कही गई हैं। वह अच्छे स्वादु और गरिष्ठ मोजनका बारबार उपयोग न करे, दुस्सह कष्टको भी शान्तिके साथ सहे, इका, गाड़ी, घोड़ा, ऊँट, हाथी और रथ आदि किसी भी तरहके वाहनकी सवारी न करे, मन, वचन और कायसे किसी जीवको कष्ट न दे, पाँचों इन्द्रियाँ वशमें रखे, मान-अपमानकी परवाह न करे, स्त्री, पशु और नप्रंसकके सहवाससे दूर रहे, एकान्त स्थानमें स्त्रीके साथ वार्ताछाप न करे, शरीर सजानेकी ओर प्रवृत्त न हो, यथाशक्ति सदैव तपस्या करता रहे, चल्रते फिरते, उठते बैठते और खाते पीते, प्रत्येक कियामें उपयोग रक्खे, रातमें मोजन न करे, मंत्रयंत्रादिसे दूर रहे और अफीम वगेरहके व्यसनोंसे दूर रहे । ये और इसी तरह अनेक दूसरे आचार साधुको-गुरुको पाल्रने चाहिए । थोड़े शब्दोंमें कहें तो,-" ग्रहस्थानां यद्भुषणं तत् साधूनां दूषणम् । " ( ग्रहस्थोंके लिये जो भूषण है साधुओंके लिए वही दूषण रूप है । ) "

सूरिजीने इस मौके पर यह बात भी स्पष्ट शब्दोंमें कह दी थी कि,-मैं यह नहीं कहना चाहता हूँ कि गुरुके आचरण बतलाये गये हैं वे सभी हम पालते हैं तो भी इतना जरूर है कि द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावके अनुसार यथासाध्य उन्हें पालनेका प्रयत्न हम अवश्यमेव करते हैं।

फिर सूरिजी धर्मका उक्षण बतलाते हुए बोलेः----

" संसारमें अज्ञानी मनुष्य जिस धर्मका नाम लेकर हेश करते हैं, वास्तवमें वह धर्म नहीं है। जिस धर्मके द्वारा मनुष्य मुक्त बनना और सुखलाभ करना चाहते हैं उस धर्ममें हेश नहीं हो सकता है। वास्तवमें धर्म वह है जिससे अन्तःकरणकी शुद्धि होती है। [ अन्तः-करणशुद्धित्वं धर्मत्वम् ] यह शुद्धि चाहे किन्हीं कारणोंसे हो।

112

दूसरे शब्दोमें कहें तो धर्म वह है जिससे विषयवासनासे निवृत्ति होती है। [ विषयनिव्वत्तित्वं धर्मत्वम् । ] यह धर्मका लक्षण है। इसमें क्वेशको कहाँ अवकाश है ? इन लक्षणोंवाले धर्मको माननेसे क्या कोइ इन्कार कर सकता है ? कदापि नहीं। संसारमें असली धर्म यही है और इसीसे इच्छित सुख-मुक्तिसुख प्राप्त हो सकता है। "

सूरिजीके इस उपदेशका अकबरके हृदयपर गहरा प्रभाव हुआ । उसने मुक्त कंठसे स्वीकार किया कि,—"यह पहिला ही मौका है जो देव और धर्मका सचास्वरूप मेरी समझमें आया है । आजसे पहिले मुझे किसीने इस तरह वास्तविक स्वरूप नहीं समझाया था।आज तक जो आये उन्होंने अपना ही कहा। आजका दिन मुबारिक है कि आप आये और मैं देव, गुरु और धर्मके असली स्वरूपका जानकार हुआ।"

इस तरह अनेक प्रकारसे बादशाहने सूरिजीकी प्रशंसा की। उनके उत्तम पाण्डित्य और चारित्रके लिए उसके हृदयमें आदरके भाव स्थापित हुए। उसको निश्चय हो गया कि ये असाधारण महा-पुरुष हैं।

उसके बाद बाहशाहने सूरिजीसे पूछाः—" महाराज ! मेरी मीन राशिमें शनिश्चरजीको दशा बैठी है । लोग कहते हैं कि, यह दशा दुर्जन और यमराजके समान हानि पहुँचानेवाली है । मुझे इसका बहुत ज्यादा डर है । इससे आप महरवानी करके कोई ऐसा उपाय कीजीए जिससे यह दशा टल जाय । "

सूरिजीने स्पष्ट शब्दोंमें कहाः—''सम्राट्! मेरा विषय धर्म है, ज्यौतिष नहीं । इस बातका संबंध ज्यौतिषसे है । इसलिए मैं इस विषयमें कुछ कहने या करनेमें असमर्थ हूँ । आप किसी ज्योतिषीसे पुछिए । वह योग्य उपाय वतायगा और करेगा । " बादशाह जो बात चाहता था वह न हुई । वह चाहता था कि, सूरिजी उसको कोई ऐसा मंत्र या तावीज देते जिससे उस पर शनिकी दशाका असर न होता । मगर सूरिजीने जब यह उत्तर दिया कि, यह मेरा विषय नहीं है तब बादशाहने अपनी इच्छा शब्दोंद्वारा व्यक्त की:----

" महाराज ! मुझे ज्योतिषशास्त्रीसे कोई मतल्रव नहीं है। आप मुझे कोई ऐसा तावीज बना दीजिए जिससे शनिकी खराब दशा मुझ पर असर न करे। "

सूरिजीने उत्तर दियाः—'' यंत्र—मंत्र करना हमारा काम नहीं है। हाँ हम यह कह सकते हैं कि, यदि आप जीवों पर महरबानी करेंगे, उन्हें अभय बनायँगे तो आपका मला ही होगा। कारण— प्रकृतिका नियम है कि, जो दूसरोंकी मलाई करता है उसका हमेशा मला ही होता है। ''

बादशाहके बहुत कुछ कहने सुनने और आग्रह करने पर भी जब सूरिजी अपने आचारके विपरीत कार्य करनेको तत्पर नहीं हुए तब अकबर बहुत प्रसन्न हुआ। उसने अबुल्फ़ज़लके सामने आचार्य महारा-जकी भूरि भूरि प्रशंसा की। बाादशाहने सृरिजीके संबंधकी और मी कई बार्ते-जैसे सूरिजीके शिष्य कितने हैं ? इनके गुरुका क्या नाम है ? आदि-साधुओंसे दर्यापत कर लीं।

तत्पश्चात् अकबरने अपने ज्येष्ठ पुत्र शेखूजीके द्वारा अपने सारे ग्रंथ वहाँ मँगवाये । शेखूजीने ग्रंथ संदूकमेंसे निकाल निकाल कर खानखानांके साथ बादशाहके पास मेज दिये । सूरिजी और

१ खानखानका पूरा नाम 'खानखानान मिर्ज़ा अब्दुर्रहीम 'था। उसके पिताका नाम चेहरामखाँथा। जब उसने गुजरातको जीता था तब विमलहर्षे उपाघ्याय आदि साधुमंडलको ये प्रंथ देखकर बड़ा आनंद हुआ। कहा जाता है कि, उसके भंडारमें जैन और दूसरे द्रीनोंके भी अनेक प्राचीन प्रंथ थे।

सूरिजीने पूछाः—" आपके पास ऐसे उत्तम ग्रंथोंका भंडार कैसे आया ? "

बाहशाहने उत्तर दियाः — " हमारे यहाँ पद्मसुंदर नामके नागपुरीय तपागच्छके एक विद्वान् साधु थे। वे ज्योतिष, वैद्यक और सिद्धांतमें अच्छे निपुण थे। उनका स्वर्गवास हो गया तभीसे मैंने उनके ग्रंथ सँमालकर रक्खे हैं। आप अनुग्रह करके अब इन ग्रंथोंका स्वीकार करें। ''

**प्रंथोंके लिए झगड़ा करनेवाले आजकलके महात्माओंको** 

उसपर प्रसन्न होकर बादशाहने उसे 'ख़ानख़ाना' का खिताब दिया था और पाँच इज़ार फोजका सेनापति भी बनाया था। इसके लिए जो विशेष जानना चाहते हैं वे 'आईन-इ-अकबरी ' के ब्लॉकमॅनकुत अंप्रेजी अनुवादके प्रथम भागका ३३४ वॉ पृष्ठ और ' मोराते अहमदी ' के गुजराती अनुवादका १५१-१५४ पृष्ठ देखें। 16

१२१

श्रीहीरविजयसूरिजीके उपर्युक्त शब्दोंपर ध्यान देना चाहिए। समय अपना कार्य किये ही जाता है। उस काल्टमें न तो वर्तमान जितने पुस्तकाल्लय थे और न साधन ही; तो भी उस काल्लके साधु मोह-मायाके भयसे पुस्तक-संग्रहसे कितने दूर रहते थे सो सूरिजीके उपर्युक्त बचनोंसे स्पष्ट होता है।

सूरिजीकी इस निःस्प्रहतासे यद्यपि बादशाह बहुत खुश हुआ तथापि वह बारबार यही प्रार्थना करता रहा कि,—" आप हर सूर-तसे मेरी इस छोटीसी भेटको मंजूर करही छीजिए।"

अबुल्फ़ज़लने भी कहाः—"यद्यपि आपको पुस्तकोंकी आव-इयकता नहीं है तथापि पुण्यकार्थ समझकर आप इनको ग्रहण करें। यदि आप ये ग्रंथ ग्रहण करेंगे तो बादशाहको बहुत खुशी होगी।" सूरिजीने विशेष वाक्य—व्यय न कर ग्रंथ स्वीकार किये और कहाः—" इतने ग्रंथ हम कहाँ कहाँ लिए फिरेंगे ? इन ग्रंथोंको रख-नेके लिए एक भंडार बना दिया जाय तो उत्तम हो। हमें जब किसी ग्रंथकी आवश्यकता होगी, पढ़नेके लिए मँगा लेंगे।"

बादशाहने भी यह बात पसंद की । सबकी सललहसे एक भंडार बनाया गया और उसका कार्य थानसिंहको सोंपा गया ! 'विजयप्रश्नस्तिकाव्य ' के लेखकके कथनानुसार यह मंडार आगरेमें अकबरके नामहीसे खोला गया था ।

बादशाहके साथकी पहिली मुलाकात इस तरह समाप्त हुई । स्म्रिजी बड़ी धूमधामके साथ उपाश्रय गये । श्रावकोंमें आनंद और उत्साह फैल्ल गया । थानसिंह आदि कई श्रावकोंने इस शुम प्रसंगकी खुशीमें दान-पुण्य किया ।

थोड़े दिन फतेहपुर-सीकरीमें रहनेके बाद सूरिजी आगरे

ज**तिबीध**ाः

पधारे । फतेहपुर और आगरेके बीचमें चौबीस माइलका अन्तर है । सूरिजीने वह चातुर्मास आगरेहीमें किया था। पर्युषणके दिन जब निकट आये तब आगरेके श्रावकोंने मिलकर विचार किया कि, बादशाहकी सूरिजी महाराज पर बहुत भक्ति है, इसलिए संहाराजकी ओरसे यदि पर्युषणोंमें जीवहिंसा बंद करनेके लिए बादशाहको कहा जायगा तो बाद्शाह जरूर बंद करा देगा। श्रावकोंने सुरिजीसे मी इस विषयमें सम्मति ली । सूरिजीकी सम्मति मिलने पर अमीपाल **दोसी आदि कई मुखिया श्रावक बादशाहके पास गये** और श्रीफल आदि मेट कर बोलेः—" सुरिजी महाराजने आपको धर्मलाभ कहलाया है। " सूरिजीका आशीर्वाद सुन कर बादशाह प्रसन्न हुआ और उत्सुकताके साथ पूछने लगाः-" सूरिजी महाराज सकुशल हैं न ! उन्होंने मेरे लिए कोई आज्ञा तो नहीं की है ! " अमीपाल दोसीने उत्तर दियाः—" महाराज बड़े आनंदमें हैं । उन्होंने अनुरोध किया है कि,---हमारे पर्युषणोंके पवित्र दिन निकट आ रहे हैं, उनमें कोई मनुष्य किसी जीवकी हिंसा न करे । यदि आप इस बातकी मुनादि करा देगें तो अनेक मूक जीव आपको आशीर्वाद देंगे और मुझे बडा आनंद होगा। "

बादगाहने आठ दिन हिंसा न हो इस बातका फर्मान छिख दिया । आगरेमें यह ढिंढोरा पिटवा दिया कि, आठ दिन तक कोई आदमी किसी भी जीवको न मारे । संवत् १६३९ के पर्युषणके आठ दिन तकके छिए यह अमारी घोषणा हुई थी । 'हीरसौभाग्यकाव्य' और 'जगद्गुरु काव्य ' में इसका उछेख नहीं है । मगर 'विजय मशस्ति महाकाव्य'में इसका वर्णन है। 'हीरविजयसूरिरास'में ऋषभदास कवि छिखते हैं कि, केवछ पाँच ही दिन तक जीवर्हिसा नहीं करनेकी धोषणा हुई थी । चातुर्मास पूर्ण होने पुर सूरिजी ' सौरीपुर ' की यात्रा करके पुनः आगरे आये । वहाँ कई प्रतिष्ठादि कार्य कराकर कुछ दिन बाद ' फतेइपुर-सीकरी ' गये । इसबार सूरिजी बादशाहके साथ कई वार मिछे थे ।

यह तो कहनेकी अब आवश्यकता नहीं है कि, अबुरुफ़ज़स्र एक विद्वान् मनुष्य था। इसको तत्त्वचर्चा करनेमें जितना आनंद आता था उतना दूसरी किसी भी बातमें नहीं आता था। और तो और धर्मचर्चा छोड़ कर खानेपीनेके लिए जाना भी उसे बुरा ल्याता था। वह धर्मचर्चा जिज्ञामुकी तरह करता था। अपनी मान्यता दूसरेको मनानेके लिए वितंडावादी बनकर नहीं। इसीलिए समय समय पर वह हीरविजयसूरिके साथ धर्मचर्चा करता था। सूरिजीको मी उसके साथ बातचीत करनेमें बड़ी प्रसन्नता होती थी। क्योंकि अबुरुफ़ज़ल जैसे जिज्ञामु था वैसे ही बुद्धिमान् भी था। इसकी बुद्धि तत्काल्ज ही बातकी तेह तक पहुँच जाती थी। कठिनसे कठिन विषयको भी वह सहजहीमें समझ जाता था। सचमुच ही विद्वानको विद्वान्के साथ वार्तालाप करनेमें बड़ा आनंद होता है।

एकबार अबुल्फ़ज़ छके महल्में वह और सूरिजी तत्त्वचर्ची कर रहे थे। अकस्मात् वादशाह वहाँ चला गया। अबुल्फ़ज़लने उठ कर बादशाहको अभिवादन किया। बादशाह उचित आसन पर बैठा। अबुल्फ़ज़लने सूरिजीकी विद्वत्ताकी भूरि मूरि प्रशंसा की। प्रशंसा सुनकर बादशाहके अन्तःकरणमें अज्ञात प्रेरणा हुई कि, जो कुछ सूरिजी माँगें वह उन्हें प्रसन्न करनेके लिए देना चाहिए। उसने सूरिजीसे प्रार्थनाकी, — "महाराज! आप अपना अमूल्य समय खर्च कर हमको उपदेश करनेका जो उपकार करते हैं उसका कोई बदला नहीं हो सकता है। तो भी मेरे कल्यांणार्थ आप जो कुछ काम सुझे वतायँगे वह मैं सानंद करूंगा । फर्माइए मैं कौनसी ऐसी सेवा करूं जिससे आप खुश हों ? "

अकबरके समान सम्राट्की इतनी भक्ति, इतनी उत्सुक प्रार्थना **दे**खकर भी सूरिजीको अपने निजी-स्वार्थका खयाळ नहीं आया । उस समय यदि वे चाहते तो अपने लिए, अपने गच्छके लिए या अपने अनुयायियोंके लिए, बादशाहसे बहुत कुछ कार्य करवा लेते; परन्तु स्रिजीने तो ऐसी कोई बात न की। वे संसारमें सर्वोत्कृष्ट कार्य जीवोंको अभय बनानेका समझते थे । इसल्रिए जब जब बादरााहने सूरिजीसे कोई सेवाकी इच्छा प्रकट की तभी तब उन्होंने बादशाहसे जीवोंको अभय बनानेका-जीवोंको आराम पहुँचानेका ही कार्य कराया।

इस समय बाद्शाहने जब सेवा करनेकी इच्छा प्रकट की तब सूरिजीने कहाः--- " तुम्हारे यहाँ हजारो पक्षी दरवोंमें बंद हैं। उन वेचारोंको मुक्त कर दो । " वादशाहने सूरिजीके इस अनुरोधका-उपदेशका पाछन किया। ' फतेहपुरसीकरी ' में एक ' डाबर ' नामका बहुत बड़ा तालाब है। उसके लिए उसने हुक्म दिया कि, कोई व्यक्ति उसमेंसे मछछियाँ न पकड़े । इस आज्ञाको तत्काछ ही व्यवहारमें लाने के लिए श्रीधनविजयजी कुछ सिपाहियोंको साथ ले कर तालाब पर गये और उन लोगोंको—जो उस समय वहाँ मछलियाँ पकड़ रहे थे-हटा दिया । 'हीरसौभाग्यकाव्य' के कर्ता लिखते हैं कि, डावर तालावमें होनेवाली हिंसा बादशाहने श्रीशान्तिचंद्रजी के उपवेशसे बंद की थी।

उस समय रोख अबुरफ़ज़लके मकानमें सूरिजी और बाद-शाहके आपसमें बहुत देर तक धर्मचर्चा होती रही । एकान्त होनेसे जैसे अकवरने खुले दिलसे अपनी शंकाएँ पूछी, उसी तरह सूरि-

जीने भी यथोचित शब्दोंमें उसका समाधान किया और उसको उपदेश दिया।

उस समय वार्ताल्ठापके बीचमें सूरिजीने प्रसंग देखकर पर्युषण के आठ दिनों तक सारे राज्यमें, जीवहिंसा बंद करनेका फर्मान निकाल्जनेका बादशाहको उपदेश दिया । बादशाहने सूरिजीके उपदेशानुसार पर्युषणके आठ दिन ही नहीं बल्कि, अपने कल्याणार्थ चार दिन और जोड़कर १२ दिनका फर्मान निकाल्जनेकी स्वीकारता दी (मादवा वदी १० से मादवा सुदी ६ तकके बारह दिन)। उस समय अबुल्फ़ज़ल्जने बादशाहसे नम्रता पूर्वक कहाः-" हुजुर यह हुक्म इस तरहका होना चाहिए जो आगे हमेशाके लिए काम आवे।" बादशाहने कहाः-अच्छी बात है, यह फर्मान तुम्हीं लिखो। " अबुल्फ़ज़ल्जने फर्मान लिखा। उसके बाद वह शाही महोर और बादशाहके हस्ताक्षरके साथ सारे सूबोंमें मेजा गया।

उस फर्मानमें महोरदस्तखत हो गये, उसके बाद वह राज्यस-भामें पढ़ा गया । फिर बादशाहने अपने हाथोंसे उसे थानसिंह को सोंपा । थानसिंहने सम्मानपूर्वक उसे मस्तकपर चढ़ाया और बादशाहको फूर्ट्रो और मोतियोंसे बधाया ।

बादशाहके इस फर्मानसे छोगोंमें अनेक प्रकारकी चचएिँ होने छगीं। कई कहते थे,--सूरिजी कितने प्रतापी हैं कि, बादशाहको भी अपना पूरा भक्त बना लिया; कई कहते थे,---सूरिजीने बादशाहको आकाशमें उसकी सात पीढीके पुरुषाओंको बताया; कई कहते थे,--सूरिजीने बादशाहको सोनेकी खानें बताई और कई यह भी कहते थे कि, सूरिजीने एक फकीरकी टोपी उड़ाकर बादशाहको चम-स्कार दिखाया, इसीलिए वह इनका अन्जयायी हो गया है।

जनतामें ऐसी अनेक बातें फैल गई थीं। पीछेके कई जैनलेखकोंने भी परं परागत उपर्युक्त किंवदन्तियोंको सत्य मानकर, हीरविजयसूरिके विषयमें लिखते हुए, किसी न किसी, इसी प्रकारके, चमत्कारका उल्लेख किया है। मगर ये बार्ते ऐतिहासिकसत्यसे विरुद्ध हैं। हीरविजयसुरिन मंत्र—यंत्र या इसी तरहकी अन्य किसी विद्याद्वारा बादशाहको कभी कोई चमत्कार नहीं दिखाया था । उन्होंने तो कईबार बादशाहके अनुरोधके उत्तरमें कहा था कि,-'यंत्र-मंत्र करना हमारा धर्म नहीं है ।' वे एक पवित्र चारित्रवाले आचार्य थे। वे अपने चारित्रके प्रभावहीसे हरेक मनुष्यके हृद्यमें सद्भाव उत्पन्न कर सकते थे। उनके मुखारविंद पर ऐसी शान्ति बिराजती थी कि, कोधीसे कोधी मनुष्य भी उसको देख कर शान्त हो जाता था। इस बातको हरेक जानता है कि,---मतृष्योंके अन्तःकरणोंमें जैसा उत्तम प्रभाव एक पवित्र चारित्र डाल सकता है वैसा प्रभाव सैकड़ों मनुष्योंके उपदेश भी नहीं डाल सकते हैं । शुद्ध आचरण-पवित्र चारित्र-के विना जो मनुष्य उपदेश देता है उसके उपदेशको लोग हँसीमें उड़ा दिया करते हैं । सूरिजीके चास्त्रि-बलसे हरेक तरहके आदमी उनके आगे सिर झुका देते थे; चारित्रका ही यह प्रभाव था कि, बादशाह सूरिजीके वचनोंका ब्रह्मवचनके तुल्य सत्कार करता था।

यह तो प्रसिद्ध ही है कि, हीरविजयसूरि सर्वथा स्यागी और निःस्पृह महात्मा थे । इसलिए बादशाह उनकी भक्ति करने लग गया था, तो इसमें आश्चर्यकी कोई बात नहीं है । क्योंकि अकबरमें यह एक खास गुण था कि, वह उस मनुष्यका बहुत ज्यादा सम्मान करता था जो निःस्पृही, निर्लोभी और जगतके सारे प्राणियोंको अपने समाम देखनेवाला होता था । अपने इस गुणके कारण ही अकबर हीरविजय सुरिका सम्मान करता था और उनके उपदेशान्उसार कार्य करता था । अकबरके समान मुसलमान बादशाहको ऐसा उपदेश-किसी तरहके स्वार्थ विना केवल जगत्के कल्याणहीका-दूसरोंकी भलाईके कार्योहीका उपदेश जैन साधुके समान त्यागी-निःस्प्रही पुरुषके सिवा दूसरा कौन दे सकता था ? ''

बादशाहने हीरविजयसूरिके उपदेशसे पर्युषणके आठ दिन और दूसरे चार दिन ऐसे बारह दिन ( मादवा वदी १० से मादवा सुदी ६ ) तक अपने समस्त राज्यमें, कोई मजुष्य किसी भी जीवकी हिंसा न करे, इस बातकी जो आज्ञा प्रकाशित की थी उसकी छः नकट्टें करवाई गई । उनका इस तरह उपयोग हुआ—१ गुज-रात और सौराष्ट्र के सूवेमें, २ दिछी, फतेहपुर आदिमें, ३ अजमेर, नागोर आदिमें, ४ माठवा और दक्षिणमें ५ ळाहोर, मुछतानमें मेजी गई और ६ खास मूरिजी महाराजको सौंपी गई ।

उपर कहा जा चुका है कि, अबुरफ़ज़रूक मकान पर बादशाह और सूरिजीके बीचमें बहुत ही खुछे दिछेसे धर्मचर्च और वार्ताष्ठाप हुआ था । उस समय सूरिजीने उपदेश देते हुए कहा था कि, '' मनुष्य मात्रको सत्यका स्वीकार करनेकी तरफ रुचि रखनी चाहिए । अज्ञानावस्थामें मनुष्य अनेक दुष्कर्म करता है; परन्तु ज्ञान होने पर उसे अपने कृत दुष्कर्मोंका पश्चात्ताप और सत्यका स्वीकार करना ही चाहिए । उसे यह दुराग्रह न करना चाहिए कि, मैं चिरकाछसे अमुक मार्ग पर चल्लता आया हूँ; मेरे बापदादे इसी मार्गपर चले आ रहे हैं इसलिए मैं इस बातका त्याग नहीं कर सकता हूँ । "

सूरिजीकी इसी बातको पुष्ट करनेवाली एक बात बादशाहने भी कही थी। वह मनोरंजक एवं शिक्षाप्रद होनेसे यहाँ लिखी जाती है। उसने कहाः—" महाराज ! मेरे जितने सेवक हैं वे सारे मांसाहारी हैं । इसलिए उन्हें आपका बताया हुआ जीवदयामार्ग अच्छा नहीं लगता । वे कहते हैं कि,—अपने पुरुषा जिस कामको करते आये हैं उसे छोड़ना अनुचित है । एकवार सारे सर्दार, उमराव इकडे हुए थे उन्होंने मुझसे कहा,—' अपने बापका सच्चा बेटा वही होता है जो पहिले से जो मार्ग चला आता है उसको नहीं छोड़ता है । ' उन्होंने एक उदाहरण भी दिया था । वह यह है,—

किसी देशकी राजधानीके पाटनगरके पास एक पहाड़ था। वहाँके बादशाहने हुक्म दिया कि, यह पहाड़ हवा रोकता है इसलिये इसको नष्ट कर दो। लोगोंने सुरंगे लगालगा कर उस पहाड़को खोद डाला। उस जगह खुला मैदान हो गया। वहाँसे थोड़ी ही दूरी पर समुद्र था। एक वार समुद्र चढ़ा। पहिले उसका पानी पहाड़से रुका रहता मगर इस समय पहाड़के अभाव पानीका प्रबल चढ़ाव शहरमें फिर गया। लोग बह गये, नगर नष्ट हो गया। तास्पर्य कहनेका यह है कि, प्राचीनकालसे स्थित पहाड़को बादशाहने तुड़वाडाला उसका परिणाम सिर्फ बादशाहहीको नहीं बलिक सारे नगरको मोगना पड़ा।"

मुझे उमरावोंने जब यह किस्सा सुनाया तब मैंने भी उनकी बातका खंडन और अपनी बातका मंडन करनेके लिए एक कथा सुनाई । मैंने कहाः---

" सुनो, एक बादशाह था वह अंधा था । उसके एक लड़का हुआ । वह भी अंधा ही हुआ । मगर उसके पोता जन्मा वह सूझता— दोनों आँखोंवाला था । अव बताओ कि, तुम्हारे कथनानुसार उसको अंधा होना चाहिए या नहीं ! क्योंकि उसके बाप और दादा तो अंधे थे । " एक दूसरी बात और भी है,-"मेरी सातवीं पीढ़ीके महापुरुष तैमूर थे। वे पहिले पशुओंको चराया करते थे। एकवार एक फकीर यह आवाज देता हुआ आया कि,-'जो मुझे रोटी दे मैं उसे बाद-शाहत दूँ। ' तैमूरने रोटी दी। फकीरने उनके सिरपर मुकुट धरकर कहा:-" जा, मैंने तुझे बादशाह बनाया। "

" एकवार एक चरवाहेने किसी दुबले घोड़के चाबुक मारा । उसका तिरस्कार करनेके लिए इनारों चरवाहे जमा हो गये । तैमूर मी उन्हींमें था । वे जिस जंगलमें जमा हुए थे उसीमेंसे एक काफ़िला ऊँटों पर माल लाद कर गुजरा । तैमूरने चरवाहोंको उकसाकर सारा माल ऌट लिया । वहाँ के बादशाहके पास फर्याद पहुँची । बादशाहने फौज मेजी । तैमूरकी सर्दारीमें चरवाहोंने फौजका मुकाबिला किया और फौजको भगा दिया । बादशाह स्वयं इन चरवाहे डाकूओंका दमन करने आया । मगर बादशाह वहीं काम आया और तैमूर बहाँका बादशाह बन बैठा । "

"बताओ हमें भी तैमूरकी प्रारंभिक अवस्थाके माफिक गुलामी करनी चाहिए या बाट्शाही ? "उमराव, खान, वजीर, सर्दार वगेरा जितने वहाँ बैठे थे सभीने यही उत्तर दिया कि,-अमुक रीति पुरानी हो तो भी यदी वह खराब हो तो त्याज्य है। "

" महाराज ! वास्तविक बात तो यह है कि छोग मांसाहार केवल अपनी रसना इन्द्रियको तृप्त करनेके लिए करते हैं । वे यह नहीं देखते कि, हमारी तुच्छ तृप्तिके लिए बिचारे कितने निर्दोष जीवोंका संहार हो जाता है । "

" महाराज ! मैं दूसरोंकी क्या कहूँ, मैंने खुदने भी ऐसे ऐसे पाप किये हैं कि, जैसे पाप संसारमें शायद ही किसी दूसरेने किये होंगे। जब मैंने चितोड़गढ़ फतेह किया था तब मैंने जो पाप किये थे वे बयानसे बाहिर हैं । उस समय राणाके मनुज्यों और हाथी घोड़ोंकी तो बात ही क्या थी ? मैंने चितोड़के एक कुत्ते तककोभी मारे विना नहीं छोड़ा था। चितोड़में रहनेवाला कोई भी जीव मेरी फोजकी दृष्टिमें आता तो वह कत्ल ही होता। महाराज ! ऐसे ही ऐसे पाप करके मैंने कितने ही किले जीते हैं। अलावा इसके शिकारमें मी मैंने कोई कसर नहीं की । गुरुजी ! मेड़ताके रस्ते आते हुए आपने मेरे बनवाये हुए उन हनीरोंको \* देखे होंगे, जिनकी संख्या १ १ है । हरेक हजीरे पर हरिणोंके पाँच पाँच सौ सींग लगाये गये हैं। मैंने छत्तीस हजार शेखोंके घरमें माजी बँटाई थी। उसमें हरेक घरमें एक हिरणका चमड़ा, दो सींग और एक महोर दी थी।

\* हजीरोंके संबंधमें ' श्रीहीरविजयसूरिरासमें ' कवि ऋषमदासने अकबरके मुखसे निम्नलिखित शब्द कहळाये हैं,---

" देखे हजीरे हमारे तुम्ह, पकसोचउद कीप वे हम्म; अकेके सिंग पंचसें पंच पातिग करता नहि खलखंच ॥७॥" बदाउनांके कथनसे इस बातको पुष्टि मिलती है। वह लिखता है:----

"His Majesty's extreme devotion induced him every year to go on a pilgrimage to that city, and so he ordered a palace to be built at every stage between Agrah and that place, and a pillar to be erected and a well sunk at every coss." (Vol. II by W. H. Lowe, M. A. P. 176.)

भावार्थ---प्रतिवर्ष बादशाह अपनी अत्यन्त भक्तिके कारण उस नगर (अजमेर) जाता था आर इसीलिए उसने आगरे और अजमेरके बीचमें स्थान स्थान पर जहाँ जहाँ मुक़ाम होते थे---महल और एक एक कोसकी ब्रीपर एक कूवा व एक स्तंभ (हजीरा) बनवाया था।

आगरे और अजमेरके बीचेमें २२८ माइलका अंतर है। इस हिसाबसे भा १९४ हजीरे बनवातेका कवि ऋषभदासका कथन सत्य प्रमाणित होता है। इसीसे आप समझ सकते हैं कि मैंने कितनी शिकारें की हैं और उनमें कितने जीवोंको मारा है । महाराज ! मैं अपने पापोंका क्या वर्णन करूँ ? मैं हमेशा पाँच पाँच सौ चिड़ियोंकी जीमें खाता था; परन्तु आपके दर्शनके और आपके उपदेशामृतपान करनेके बाद मैंने वह पापकार्य करना छोड़ दिया है । आपने महती कृपाकरके मुझे जो उत्तम मार्ग दिखाया है उसके छिए मैं आपका अत्यंत कृतज्ञ हूँ । महाराज ! शुद्ध अन्तःकरणके साथ कहता हूँ कि, मैंने वर्धभरमें से छः मास तक मांसाहार नहीं करनेकी प्रतिज्ञा ली है । और इस बातका प्रयत्न कररहा हूँ कि, हमेशाके छिए मांसाहार करना छोड़ दूँ । मैं सच कहता हूँ कि, मांसाहारसे मुझे अब बहुत नफरत होगई है । "

बादशाहकी उपयुक्त बांते सुनकर सूरिजीको अत्यन्त आनंद हुआ । उन्होंने उसको उसकी सरलता और सत्यप्रियताके लिए प्रनः प्रनः धन्यवाद दिया ।

सूरिजीके उपदेशका बादशाहके हृदयपर कितना प्रभाव पड़ा सो, बादशाहके उपर्युक्त हार्दिक कथनसे स्पष्टतया समझर्मे आजाता है। बादशाहके दिल्में मांसाहारके लिए नफरत पैदा करानेके काममें यदि कोई सफल्ल हुआ था तो वे हीरविजयसूरिही थे।

इस तरह हीरविजयस्रिनीके समागमके बाद ही बादशाहके आचार-विचार और वर्तावमें बहुत बड़ा परिवर्त्तन होना प्रारंभ होने छगा था । शनैः शनैः इस परिवर्तनका प्रभाव कहाँतक हुआ सो हम अगले प्रकरणमें बतायँगे । यहाँ तो हम अबुरुफ़ज़लके मकानमें सूरिनी और बादशाहके आपसमें जो ज्ञानगोष्टी हुई थी उसीका आस्वादन हेंगे ।

बादशाहने प्रसंगवश कहाः--- " महाराज ! कई छोग कहते हैं

সবিষীध।

कि,-' हस्तिना ताड्यमानोऽपि न गच्छेज्जैनमंदिरम् ' ( हाथी मार डाले तो भी जैनमंदिरमें नहीं जाना चाहिए । ) इसका सबब क्या है ? "

बादशाहकी बात सुनकर **सूरि**जी जरा हँसे और बोलेः— " राजनू ! में क्या उत्तर दूँ ? आप बुद्धिमान हैं, इसलिए स्वयमेव समझ सकते हैं। तो भी मैं सिर्फ इतना कहना चाहता हूँ कि,- उक्त वाक्य कौनसी प्राचीन श्रुति, स्पृतिका है ? किसी शास्त्रमें यह बात नहीं है। किसी द्वेषी मनुष्यकी यह एक कल्पना मात्र है। इसका सीधा उत्तर देनेके लिए जैनलोग भी कह सकते हैं कि,- ' सिंहेनाऽऽ-ताड्यमानोऽपि न गच्छेच्छेवमंदिरम् । ' ( सिंहने घेर लिया हो तो भी शिवमंदिरमें नहीं जाना चाहिए।) मगर इसका परिणाम क्या है ? केवल लहबाजी और झगड़ा । राजन् ! भारतवर्षकी अवनतिका कारण यदि कुछ है तो सिर्फ यही है। जैनियोंको हिन्दुओंने नास्तिक बताया । हिन्दुओंको जैनियोंने मिथ्यादृष्टि कहा । मुसलमानोंने हिन्दु-ओंको काफिर कहा । हिन्दुओंने उन्हें म्लेच्छ बताया । इस तरह हरेक मजहबवाला दूसरेको झूठा-नास्तिक बताता है। मगर ऐसे विचार रखनेवाले लोग बहुत ही कम होंगे कि,— ' बालादपि सुभाषितं ग्राह्यम् ।' ( एक बाल्लकका भी आछ वचन ग्रहण करना चाहिए | ) मनुष्य मात्रको जहाँसे अच्छी बात मिछती हो वहींसे छे छेनी चाहिए। जो ऐसा करता है वही अपने जीवनमें उत्तमोत्तम गुण संग्रह कर सकता है। मगर विपरीत इसके यदि सभी एक दूसरेको नास्तिक या झूठा ठहरानेके ही प्रयत्नमें छगे रहेंगे तो फिर संसारमें सचा या आस्तिक कौन रहेगा ? इसलिए एक दूसरेको झुठा या नास्तिक बतानेकी भ्रान्तिमें न पड़ यदि सत्य वस्तुका ही प्रकाश किया जाय तो कितना लाम हो ? वास्तवमें तो नास्तिक मज़ुष्य वही होता है जो आस्मा. पुण्य, पाप, ईश्वर आदि पदार्थीको नहीं मानता है। जो इन पदार्थोंको मानते हैं वे नास्तिक नहीं कहला सकते हैं।"

सूरिजीका यह उत्तर सुनकर बादशाहको बहुत आनंद हुआ । उसको विश्वास हुआ और उसने अबुरुफ़ज़ल्लको कहाः---- अबतक मैं जितने विद्वानोंसे मिला उन सबने यही कहा था कि,-- 'जो हमारा है वही सत्य है।' मगर सूरिजीके शब्दोंसे स्पष्ट हो रहा है कि ये अपनी बातको ही सत्य नहीं मानते हैं बल्कि जो सत्य है उसीको अपना मानते हैं। यही वास्तविक सिद्धान्त है। इनके पवित्र हृद्यमें दुराग्रहका नाम भी नहीं है। घन्य है ऐसे महात्माको ! "

सूरिजी और बाद्शाहके आपसमें उपर्युक्त बातें हो रही थीं उस वक्त देवीमिश्र<sup>\*</sup> नामके एक ब्राह्मण पंडित भी वहाँ ही आगये थे। उनको संबोधनकर बादशाहने पूछाः—" क्यों पंडितजी ! हीरविजय-सूरिजी जो कुछ कहते हैं वह ठीक है या नहीं ? "

पंडितजीने कहा:—" नहीं हुजूर ! सूरिजी जो कुछ कह रहे हैं वह बिल्कुल वेदवाक्यके समान है । इसमें विरुद्धताका लेश भी नहीं है । मैने आजतक इनके समान स्वच्छ हृदयी, तटस्थ और अपूर्व विद्वान मुनि नहीं देखे । यह बात निःसंशय है कि ये एक जबर्दस्त पंडित-यति हैं । "

एक विद्वान् झाह्यणके निकाले हुए उपर्युक्त शब्द बादशाहकी श्रद्धाको यदि वज्रलेपवत् बना दें तो इसमें कोई आश्चर्यकी बात नहीं है।

<sup>\*</sup> ये अकबरके दबीरके एक विद्वान् थे। महामारतादि प्रंथोंके अनुवादमें दुभाषिएका काम करते थे। बादशाहकी उनपर अच्छी कृपा थी। इनके संबंधमें जिन्हें विशेष जानना हो वे ' बदाउनी ' २ रे भागके, डबल्यु. एच. लो. एम. ए. इन्त अंग्रेजी अनुवादके २६५ वें पृष्ठमें देखे।

वक्त बहुत होनेसे बादशाह अबुरफ,जरूके मकानसे अपने महल्लोंमें गया और सूरिजी जबतक 'फतेहपुर सीकरी ' में रहे तब-तक अनेक बार बादशाहसे मिल्ले और धर्मचर्चा की । भिन्नभिन्न मुला-कातोंमें सूरिजीने बादशाहको भिन्नभिन्न विषय समझाये । इससे बाद-कातोंमें सूरिजीने बादशाहको भिन्नभिन्न विषय समझाये । इससे बाद-शाहको यह निश्चय हो गया कि, सूरिजी एक असाधारण विद्वान् साधु हैं । उनको जैन तो मानते और पूजते ही हैं, परंतु अपनी विद्वत्ता और पवित्र चारित्र के गुणके लिए वे समस्त संसारके वन्द्य और पूज्य हैं । अतः उन्हें जैनगुरू न कहकर 'जगद्गुरू' कहना ही उनका उचित सत्कार करना है । बादशाहने अपनी इस धारणाको मनहींमें नहीं रक्खा । एक दिन उसने अपनी राजसमामें सूरिजीको ' जगद्-गुरू ' के पदसे विभूषित किया । इस पदप्रदानकी प्रसन्नतामें बाद-शाहने अनेक पद्युपक्षियोंको बंधनसे मुक्त किया ।

एकबार बादशाह अबुरुफ़ज़ल और बीरवल आदि दर्भारि-योंके साथ बैठा था । उसी समय शान्तिचंद्रजी आदि कई विद्वान् मुनियोंके साथ सूरिजी महाराज भी वहाँ पहुँच गये। उस समय सूरि-जीने बादशाह को उपदेश दिया । कुछ देरके बाद बादशाहने विनम्र स्वरम कहाः—''महाराज ! मेरे लायक जो कुछ काम हो वह निःसंकोच भावसे बताइए । क्योंकि में आपहीका हूँ । और जब मैं ही आपका हूँ तब यह कहनेकी आवश्यकता नहीं रह जाती है कि, यह राज्य— ऋदि सम्टदि और सारा राज्य आपहीका है ।

सूरिजीने कहाः—"आपके यहाँ कैदी बहुत हैं। उनको यदि मुक्तकर दें तो अच्छा हो।" बादशाहको अपराधियोंसे विशेष चिढ़ थी। इसछिए उसने सूरिजीकी इस बातको नहीं माना । ऋषभदास कविने बादशाहके उत्तरका इन शब्दोंमें वर्णन किया हैः— " कहइ अकबर ये मोटा चोर, मुलकमिं बहुत पड़ावइं सोर। एक खराब हजारकुं करइ, इहा भल्ने ये जब लगि मरइ॥" ( हीरविजयसूरिरास, पृष्ठ १३४)

जैनकविकी यह सत्यता प्रशंसनीय है कि, जो काम अकबरने सूरिजीके अनुरोधसे नहीं किया उसके लिए मी लिख दिया कि,--' नहीं किया । '

अकबरने उसके बाद पूछाः—" इसके सिवा आप और कोई बात कहिए । " सूरिजी सोच रहे थे कि, अब बादशाहको कौनसा दूसरा कार्य करनेके लिए कहना चाहिए । इतनेहीमें शान्तिचंद्रजीने सूरिजीके कानमें कहाः—" महाराज सोच क्या रहे हैं ? ऐसा परवाना लिखवाइए कि, जिससे सारे गच्छके लोग आपको मार्ने और आपकी चरणवंदना करें । "

प्रतिबोध ।

सूरिजीकी इस उदारता और निःस्टहताके लिए बादशाहको अल्यधिक आनंद हुआ । इतना ही नहीं, उसने अपने समस्त द्वीरि-योंको उद्देश करके कहाः--- " मैंने ऐसी निःस्पृहता रखनेवाला, सिवा **हीरविजयसूरिजी**के और किसीको नहीं देखा । जो अपने स्वार्थकी कोई बात नहीं करते । जब बोछते हैं तब परोपकारहीकी बात । संसा-रमें ' साधु ' ' संन्यासी ' ' योगी ' या ' महात्मा ' आदिका पद् धारण करनेवाले आद्मियोंकी कमी नहीं है। मगर वे सभी प्रायः किसी न किसी फंदमें फॅसे ही रहते हैं। कई तो बड़े बड़े मठाधीश हैं। लाखोंकी उनके पास सम्पत्ति है, जिससे आनंद करते हैं। कई सूफ़ी, रोख और कंथाधारी होते हुए भी द्रव्य और दो दो स्त्रीयोंके स्वामी होते हैं। कई 'महर '-दया रखनेकी बड़ी बड़ी बातें करते हुए भी जानवरोंको मारकर खाते नहीं हिचकिचाते हैं। कई मंत्र-तंत्रका ढोंग करके भोले लोगोंको ठगते फिरते हैं। कई दंडधारी ' और ' दरवेश ' का रूप धारण कर अनेक प्रकारके छल कपटका विस्तार करते फिरते हैं और कई ' तापस ' नामधारी घरघरसे मांगकर अपने भोगविलासका सामान जुटाते हैं। क्या मठवासी और क्या संन्यासी,क्या गोदडिया और क्या गिरि-पुरी, क्या नाथ और क्या नागे, प्रायः सभी कोभादि कषायोंको नहीं दवा सके हैं और ज्ञानहीन होनेसे अनेक प्रकारके झगडे फिसाद फैलाते फिरते हैं । ऐसे लोग दुनिया के गुरु-धर्मगुरु कैसे माने जा सकते हैं ? जो कोध, मान, माया और लोभादि कषायोंसे लिप्त हों, जिनका चारित्र विषयवासनाके उपभोगसे हीन बना हुआ हो वे कैसे पुज्य हो सकते हैं ? इस संसा-रमें रहते हुए भी कंचन और कामिनीसे इस तरह सर्वथा दूर रहना तथा मनमें किसीभी तरहकी तृष्णा न रखना सचमुच ही महान कठिन कार्य है। " 18

www.jainelibrary.org

बादशाहके इस कथनने दर्बारियोंके दिल्लोंपर गहरा प्रभाव डाला । उनके हृदयोंमें सूरिजीके प्रति जो भक्तिभाव थे वे और भी कई गुने ज्यादा बढ गये ।

उस समय बीरबल के हृदयमें सूरिजीसे कुछ पूछनेकी अभि-लाषा हुई । इसलिए उसने बादशाहसे आज्ञा माँगी । बादशाहने मंजूरी दी । तब बीरबलने सूरिजीसे पूछना प्रारंभ कियाः----

बीरवलः---महाराज ! क्या शंकर सगुण हैं ?

सूरिजीः-हाँ, शंकर सगुण हैं।

ं बी०---मैं तो मानता हूँ कि शंकर निर्गुण ही हैं।

सूरि०---ऐसा नहीं है। अच्छा, क्या तुम शंकर को ईश्वर मानते हो ?

बी०--हाँ।

सूरि .---ईश्वर ज्ञानी है या अज्ञानी ?

बी०-ईश्वर ज्ञानी है।

स्रि० --- ज्ञानी अर्थात् ?

बी०---ज्ञानवाला ।

सूरि-ज्ञान गुण है या नहीं ?

बी०---महाराज ! ज्ञान तो गुण ही है ।

सूरि०-ज्ञानको गुण बताते हो ?

बी०---जी हाँ, ज्ञानको गुण ही मानता हूँ।

सूरि०----यदि तुम ज्ञानको गुण मानते हो तो फिर तुम्हारी ही मान्यताउुसार यह सिद्ध है कि इांकर--ईश्वर ' सगुण ' है। बीरबलने भक्तिविनम्र स्वरमें कहाः—" महाराज ! मुझे विश्वास हो गया है कि, शंकर ' सगुण ? ही हैं । "

हरेक समझ सके ऐसी युक्तियोंसे शंकरकी ' सगुणता ' सिद्ध होते देख सभीको बड़ा आनंद हुआ ।

इस मुल्लाकातके बाद बहुत समय तक सूरिनी बादशाहसे न मिल्ल सके, इसलिए एक दिन बादशाहने बड़ी ही आतुरताके साथ सूरिनीके दर्शन करनेकी अभिलाषा प्रकट की । सूरिजी बादशाहके पास गये । उसे प्रभावोत्पादक उपदेश दिया । सूरिजीका उपदेश सुननेसे बादशाहके हृदयमें एक और ही तरहकी शीतल्ताका संचार हुआ । सूरिजीके वचनोंमें सचमुच ही बड़ा माधुर्य था कि, उनको सुननेसे सुननेवालेके अन्तःकरणमें शान्ति और आनंदका प्रसार हो जाता था । यही कारण था कि, उनका उपदेश सुननेकी बादशाहको बारबार इच्छा हुआ करती थी ।

यहाँ एक बातका उछिंख करना आवश्यक है कि, आजकछके राजा-महाराजा बहुत समय तक उपदेश सुनकर 'उपकार ' माननेका जो फल उपदेष्ठाको देते हैं, उतना ही फल देकर वह नहीं रह जाता था। वह समझता था कि, जगत्को तृणवत् समझनेवाले महात्मा लोग अपना अमूल्य समय व्यय कर हमको उपदेश देनेका जो कष्ट उठाते हैं, वह किसलिए ? ' आपका उपकार मानता हूँ। ' सिर्फ ये शब्द सुननेहीके लिए नहीं, जगत्के और मेरे कल्याणके लिए। महात्माका उपदेश सुनकर तदनुसार या उसमेंसे एक बात पर मी अमल न किया जाय तो दोनोंके जो समय और शक्ति व्यय होते हैं उनसे लाम ही क्या है ?

अक्तबर अपनी इस उदार भावनाहीके कारण हरवार उपकेरा

स्रीश्वर और सम्राट्।

सुननेके बाद स्र्रिजीसे निवेदन करता था कि, मेरे लायक काम हो सो बताइए । इसवारभी उसने ऐसा ही किया ।

स्रूरिजीने इस बार एक महत्त्वका कार्य बताया । वे बोलेः—'' आपने आज तक मेरे कथनानुसार कई अच्छे अच्छे काम किये हैं। इसलिए बार बार कुछ कहना अच्छा नहीं लगता है। तो भी लोककल्याणकी भावना कहलाये विना नहीं रहती । इसलिए मेरा अनुरोध है कि, आप अपने राज्यसे ' जज़िया '\*-कर उठा दीजिए और तीथोंमें यात्रियोंसे प्रतिमनुष्य जो ' कर ' लिया जाता है उसे बंद कर दीजिए । क्योंकि इन दोनों बातोंसे लोगोंको बहुत ज्यादा दु:ख उठाना पड़ता है।"

सूरिजीके कथनको मानकर बादशाहने उसी समय दोनों करोंको उठा देनेके फर्मान लिख दिये ।

हीरविजयसूरिरासके कर्ता कविऋषभदासने उस मुछाकातका वर्णन करते हुए यह भी खिखा है कि,-बादशाह और सूरिजीमें उक्त प्रकारका जो वार्ताछाप हुआ था उस समय अनेक दर्बारी मौजूद थे।

\* यद्यापे अकबरने गद्दी बैठनेके नौ बरस बाद अपने राज्यसे ' जज़िया ' उठा दिया था, इसका तीसरे प्रकरणमें उल्लेख हो चुका है, तथापि गुजरातमेंसे यह ' जज़िया ' नहीं हटा था। कारण-उस समय गुजरात अकखरके अधि-कारमें नहीं आया था। इससे यह सिद्ध होता है कि सूरिजीके उपदेशसे उसने ' जज़िया ' बंद करनेका जो फर्मान दिया था वह गुजरातके लिए था। 'हीरसौभाग्यकाव्य ' की टीकासे भी यह बात सिद्ध होती है। हीरसौ-भाग्यकाव्य के १४ वें सर्गके २७१ वें स्रोककी टीकामें लिखा है कि-' जेजीयकाख्यो गौर्जरकर विद्योधः ' [ जजिया ( यहाँ ) गुजरातके ' कर ' विशेषका नाम है ]

\$80

प्रतिबोध ।

उसके बाद दोनोंमें बहुत देरतक एकान्तमें वार्तालाप हुआ । उसका विषय क्या था सो कोई न जान सका । "

कहाजाता है कि, जब सूरिजी और बादशाह एकान्तमें वार्ता-छाप कर रहे थे तब मीठागप्पी नामका व्यक्ति-जिसको हर समय बादशाहके पास जानेकी आज्ञा थी-नंगे सिर ' नमो नारायणाय ' पुकारता हुआ बादशाहके पास पहुँच गया। इतना ही नहीं अपने स्वभावानुसार वह कई हास्यजनक चेष्टाएँ भी करने छगा। बादशाहने उसकी इस आदतको मिटानेके छिए ' शास्त्र ' देकर निकाछ दिया। '' एकान्तमें वार्ताछाप जब समाप्त हुआ तब सूरिजी उपाश्रयगये।

इस प्रसंग पर एक दूसरी बातका स्पष्टीकरण करना भी जुरूरी मालूम होता है कि सूरिजीने बादशाहसे इतनी मुलाकार्ते कीं,तबतक वे एक ही स्थानमें नहीं रहे थे। बीचमें वे मथुराकी यात्रा करनेके लिए भी गये थे। वहाँ उन्होंने पार्श्वनाथ और सुपार्श्वनाथके दर्शन किये थे। इसी तरह जंबूस्वामी, प्रभवस्वामी आदि महापुरुषोंके ५२७ स्तूपोंकी भी उन्होंने वंदना की थी। वहाँसे गवालियर जाकर बावन गज प्रमाणकी ऋषभदेवकी मूर्तिको वासक्षेप पूर्वक नमस्कार किया था। उसके बाद बहाँसे वापिस आगरे गये थे। उस समय मेडताके रहने-वाले सदारंगने उत्साहपूर्वक हाथी, घोड़े और अन्यान्य कई पदार्थोंका दान किया था और बड़े आडंबरके साथ सूरिजीका नगरप्रवेश कराया था। वह अर्थात संवत १६४१ का चौमासा सूरिजीने आगरेमें किया था और चातुर्मासके समाप्त होनेपर पुनः फतेपुर-सीकरी गये थे।

×

×

×

×

X

×

×

×

वक्त अनुमानसे भी ज्यादा गुजर गया था । फल्छ प्राप्ति भी कल्पनातीत हो गई थी । गुजरातसे भी विजयसेनसूरिके पत्र बार बार आते थे कि, आप गुजरातमें बहुत जल्दी आइए । ऐसे ही अनेक कारणोंसे ' सूरिजीकी इच्छा गुजरातकी तरफ जानेकी हुई । बात भी ठीक ही है कि, साधुओंको ज्यादा समय तक एक ही स्थानमें नहीं रहना चाहिए । ज्यादा रहनेसे लाभके बजाय हानि ही होती है । कवि ऋषभदासके शब्दोंमें:---

" स्त्री पीहरि नर सासरइ, संयमियां सहिवास;

ए त्रिणे अल्र्षांमणां जो मंडइ थिरवास । " एक कविने कहा हैः—

" बहता पानी निर्मछा, बँधा सो गंदा होय;

साधू तो रमता भला, दाग न लागे कोय ।

अतः सूरिजीकी विहार करनेकी इच्छा अयोग्य न थी। एक बार अवसर देखकर सूरिजीने अपनी यह इच्छा बादशाहके सामने प्रकट की । बादशाहने बड़े ही आग्रहातुर शब्दोंमें कहाः—" आप जो कुछ आज्ञा दें वह करनेको मैं तैयार हूँ। आपको गुजरातमें जानेकी कोई आवश्यकता नहीं है। आप यहीं रहिए और मुझे धर्मो-पदेश दीजिए। "

सूरिनीने कहाः—" मैं समझता हूँ कि, आपके समागमसे मैं अनेक धार्मिक लाम उठा सकता हूँ। अर्थात् आपसे अनेक धार्मिक कार्य करा सकता हूँ। मगर कई अनिवार्य कारणोंसे श्रीविजयसेनसूरि मुझको बहुत ही जल्द गुजरातमें बुलाते हैं। इसलिए मेरा गुजरात जाना जरूरी है। वहाँ जाकर मैं यथासाध्य शीघ्रही विजयसेनसूरिको आपके पास मेजूँगा। " अन्तर्मे सूरिजीका निश्चय देखकर बादशाहने उन्हें गुजरात जानेकी अनुमति दी । मगर इतनी याचना जरूर की कि, विजय-सेनसूरि यहाँ पहुँचें तबतक समय समय पर मुझे उपदेश देनेके लिये आप अपने एक उत्तम विद्वान् शिष्यको अवश्यमेव छोड जाइए ।

बादशाहके इस आग्रहसे सृरिजीने श्रोशान्तिचंद्रजीको बाद-शाहके पास छोड़ा और आपने ' जेताशाह ' को दीक्षा देकर वहाँसे विहार किया और वि. सं. १९४२ का चौमासा अभिरायाबादमें किया ।

## प्रकरण छठा।

## विद्योष कार्यसिद्धि।

दू थे प्रकरणमें यह उल्लेख हो चुका है कि, अकबरने अपनी धर्मसमाके १४० मेम्बरोंको पाँच भागोंमें विभक्त किया था । अर्थात् एकसौ चालीस मैम्न-रोंकी पाँच श्रेणियाँ बनादी थीं। उनमें प्रथम श्रेणीमें जैसे हीरविजयसूरिका नाम है वैसे ही पाँचवीं श्रेणीमें भी विजयसेनसूरि और भानुचंद्र नामक दो महात्माओंके नाम हैं। अनुरूज़ज़लने ' आईन-इ-अकवरी ' के दूसरे भागके तीसवें आईनके अन्तमें इन एकसौ चालीस सभासदोंके नाम दिये हैं । उनमें ५४७ वे पेजमें इन दोनों महात्माओंके नाम हैं । ---139 Bijaisen sur. 140 Bhanchand ये ' विजयसेनसूर ' और ' भानचंद ' ही विज-यसेनसूरि और भानुचंद्र हैं । इन दोनों महात्माओंने भी अकनरकी समामें जैनोपदेशकका कार्य किया था । इसलिए इनके संबंधमें भी यहाँ कुछ लिखना आवश्यक है। इन दोनों महात्माओंके विषयमें कुछ लिखनेके पहिले हम ज्ञान्तिचंद्रजीके लिए, जिनका पाँचर्वे प्रकरणमें नामोछेख हो चुका है और जिनको सूरिजी बादशाहके आग्रहसे आगरेहीमें छोड़ आये थे, कुछ लिखना आवश्यक समझते हैं। अर्थात इस बातका उल्लेख करेंगे कि उन्होंने अकबरके पास रहकर क्या क्या कार्य किये थे ?

यह बात तो निःसंदेह है कि शान्तिचंद्रजी महान् विद्वान् थे।

उनकी वाणीमें प्रभाव था; प्रत्येक सुननेवालेके हृद्यपर आपका उपदेश असर करता था । इसपर भी आपमें एकसौ आठ अवधान करनेकी जो शक्ति थी वह तो अद्वितीयही थी। उन्होंने अकबरसे मिलनेके पहिले अनेक राजा महाराजाओंको अपनी विद्वत्ता और आश्चर्योत्पादक राक्तिसें अपना सन्मान कर्ती बनाया था; तथा अनेक विद्वानोंसे शास्त्रार्थ करके अपना विजय-डंका बजाया था। अकबरको भी उन्होंने बहुत प्रसन्न किया था। वे प्रायः बादशाहसे मिलते थे और उपदेश एवं अवधान करके बादशाहको चमत्कृत करते थे । उन्होंने 'क्रपारसकोश ' नामका एक सुंदर संस्कृत काव्य भी रचा था। उसमें १२८ श्ठोक हैं। श्ठोक बाद्शाहने जो दयाके कार्य किये थे उनके वर्णनसे परिपूर्ण हैं । यह काव्य वे अकबर बादशाहको सुनाते थे। बादशाह बड़ी उत्सुकता और प्रसन्नता के साथ, अपनी प्रशंसाके इस काव्यको सुनता था। हीरविजयसूरिकी तरह शान्तिचंद्रजीको भी बादशाह बहुत मानता था। इसीलिए इनके आग्रहसे उसने एक ऐसा फर्मान निकाला था, जिसकी रूहसे, बाद्शाहका जन्म जिस महीनेमें हुआ उस सारे मही-नेमें, रविवार के दिनोंमें, संकान्तिके दिनोंमे, और नवरोजके दीनोंमें कोई भी व्यक्ति जीवहिंसा नहीं करसकती थी।

कहा जाता है कि, बादशाह जब लाहोरमें था तब शांतिचंद्रजी भी वहां थे । ईदके पहिले दिन वे बादशाह के पास गये । अवसर देखकर उन्होंने बादशाहको कहाः — "मैं यहाँसे विहार करना चाहता हूँ । " बादशाहने सविस्मय पूछाः — " सहसा यह विचार कैसे हो गया ? " उन्होंने उत्तर दियाः — " मैंने सुना है कि, कल्ल ईद है । सैकड़ों नहीं, हजारों नहीं, बल्कि लाखों जीवोंका कल्ल वध होने वाला है । उन पशुओंका सत्यु – आर्तकंदन मैं न सुन सकूँगा । मेरा 19

184

सूरीश्वर और सम्राद्।

हृदय इस हत्याके नामसे ही काँप रहा है। यही कारण है कि, मैं आपही यहाँसे चला जाना चाहता हूँ। "

शान्तिचंद्रजीने उस समय ' क़ुरानेशरीफ ' की कई आयर्ते बताई, जिनका यह अभिप्राय था कि, रोजे सिर्फ़ शाक और रोटी खानेहीसे दर्गाह—इलाहीमें कुबूल हो जाते हैं। हरेक रूह—जीव पर महरबानी रखना चाहिए।

यद्यपि बादशाह इस बातसे अपरिचित नहीं था। वह भली प्रकारसे जानता था-मुख्यतया हीरविजयसूरिजीसे मिल्ने बाद उसको निश्चय हो गया था कि, जीवों को मारनेमें बहुत बड़ा पाप है। 'छरा-नेशरीफ़ ' में भी जीव-हिंसाकी आज्ञा नहीं है। उसमें भी महेर-दया करनेकी ही आज्ञा दी गई है; तथापि विशेषरूपसे निश्चय करनेके लिए, अथवा अपने सर्दार-उमरावोंको निश्चय करादेनेके लिए उसने अबुल्फ़-जलको, अन्यान्य मौलवियोंको और सर्दार-उमरावोंको बुलाया और मुसलमानोंके माननीय धर्मग्रंथोंको पढ़वाया। तत्पश्चात उसने लाहोरमें ढिंढोरा पिटवाया कि,-कल्ल-ईदके दिन कोई भी आदमी किसी जीवको न मारे।

बादशाहके इस फर्मानसे करोड़ों जीवोंके प्राण बचे। श्रावकोंने स्वयं शहरमें फिरकर इस बातकी निगहबानी की कि, कोई मनुष्य गुप्त रूपसे किसी जीवकों न मार डाले।

इसके बाद उन्होंने बादशाहको उपदेश दे कर मुहर्रमके मही-नेमें और सूफ़ी छोगोंके दिनोंमें जीवहिंसा बंद कराई । 'हीरसौभाग्य' काव्यके कत्तीका कथन है कि बादशाहने अपने तीन छड़कों-सछीम, ( जहाँगीर ) मुराद और दानिआलका जन्म जिन महीनोंमें हुआ था उन महीनोंके छिए भी जीवहिंसा-निषेधका फर्मान निकाला था । इस

१४६

तरह सब मिछाकर एक वर्षमें छः महीने और छः दिनके लिए अकबरने अपने सारे राज्यमें, जीवहिंसा नहीं होने के फर्मान निकाले थे। इस कथनके सत्यासत्यका निर्णय करना आगेके लिए छोड़ कर, यह बताना आवश्यक है कि, शान्तिचंद्रजीने अकबरके पाससे जीवहिंसाके इतने कार्य कैसे कराये ? कहा जाता है कि, खास कारण ' कृपारसकोश ' नामक काब्य है। अस्तु।

शान्तिचंद्रजीने उपर्युक्त फर्मानोंके अछावा ' जज़िया ' बंद करानेका फर्मान भी प्राप्त किया था । इन फर्मानोंको प्राप्त करनेके बाद वे बादशाहकी सम्मति छेकर गुजरातमें आये और सिद्धपुरमें श्रीहीर-विजयसूरिसे मिछे। गुजरातमें आये तब वे नत्थु मेवाड़ाको साथ छाये थे । शान्तिचंद्रजीके पश्चात् भानुचंद्रजी बादशाहके पास रहे थे । ये वे ही भानुचंद्रजी हैं कि जो बादशाहके धर्मसमाके १४० वें नंबर के ( पाँचवी श्रेणीके ) सभासद थे ।

भानुचंद्र और सिद्धिचंद्र-इन दोनों गुरु शिष्योंने-अकबरके पास रहकर अच्छी ख्याति प्राप्त की । ख्याति ही नहीं प्राप्त की, बक्ति वे अपनी विद्वत्ता और चमस्कारिणी विद्याके प्रभा-वसे बादशाहके आदरास्पद भी हुए । बादशाह जब कभी फतेहपुर या आगरा छोड़ कर बाहिर जाता था तब वह भानुचंद्रजीको भी अपने साथ छे जाता था । बादशाह सवारी पर जाता था । तब भानुचंद्रजी तो अपने आचारके अनुसार पैदछ ही जाते थे । भानुचंद्रजी पर बादशा-हकी टट श्रद्धा थी । उसको निश्चय हो गया था कि इन महात्माके वचनोंमें सिद्धि है । ऐसी श्रद्धा होनेके कई कारण भी थे ।

एक वार वादशाहके सिरमें अत्यंत पीड़ा हुई। वैद्यों और हकी-मोंने अनेक उपचार-इलाज किये मगर किसीसे कोई लाम नहीं हुआ। अन्तमें उसने भानुचंद्रजीको बुलाया और अपनी शिरःपीडाका हाल सुनाया, उनका हाथ लेकर अपने शिरपर रक्खा । भानुचंद्रजीने मधुर शब्दोंमें कहाः---- "आप चिन्ता न करें। पीडा शीघ्र ही मिट जायगी।" थोड़ी ही देरमें बादशाहका दर्द मिट गया । यहाँ यह कह देना आव-इयक है कि, इसमें किसी यंत्र--मंत्रकी करामत न थी । इसका कारण था, बादशाहका भानुचंद्रजीके वचनोंपर अटल विश्वास और भानुचंद्रजीका निर्मल चारित्र ! श्रद्धा और शुद्ध चारित्रका संयोग कौनसा कार्य सिद्ध नहीं करसकता है ?

भानुचंद्रजी इस बातको सुनकर प्रसन्न हुए । उन्होंने बादशा-हुके पास जा कर उसको आशीर्वाद दिया ।

बादशाह जब काश्मीर गया था, तब भानुचंद्रजी भी उसके साथ गये थे।

कहा जाता है कि राजा बीरबछने एकवार अकबरसे कहाः— "मनुष्यके काममें आनेवाले फल-मूल घास पात आदि सब पदार्थ सूर्यहीके प्रतापसे उत्पन्न होते हैं। अंधकारको दूर कर जगत्में प्रकाश फैलानेवाला भी सूर्य ही है। इसलिए आपको सूर्यकी आराधना करनी बाहिए।" बीरबलके इस अनुरोधसे बादशाह सूर्यकी उपासना करने लगा था । बदाउनी लिखता है किः---

"A second order was given that the sun should be worshipped four times a day, in the morning and evening, and at noon and midnight. His Majesty had also one thousand and one Sanskrit names for the sun collected, and read them daily, devoutly turning towards the sun."

> (Al-Badaoni, translated by W. H. Lowe M. A. Vol. II p. 332.)

अर्थात्—दूसरा यह हुक्म दिया गया था कि, सवेरे, शाम, दुपरह और मध्यरात्रिमें-इस प्रकार दिनमें चार बार सूर्यकी पूजा होनी चाहिए। बादशाहने भी सूर्यके एक हजार एक नाम जाने थे और सूर्याभिमुख होकर भक्तिपूर्वक उन नामोंको बोछ्ता था।

इस तरह हरेक लेखक लिखता है कि-अकबर सूर्यकी पूजा करता था। मगर किसीने यह नहीं बताया कि, उसने सूर्यके एक हजार एक नाम किसके द्वारा प्राप्त किये थे अथवा उसको सूर्यके नाम किसने सिखाये थे ? जैनग्रंथोंमें इसके संबंधमें बहुतसी बार्ते लिखी गई हैं। ऋषभदास कवि तो ' हीरविजयसूरिरास 'में यहाँतक लिखता है कि,---

> "पातशाह काश्मीरें जाय, भाणचंद पुंठे पणि थाय; पूछइ पातशा ऋषिने जोइ, खुदानजीक कोनेवळी होइ ॥१९॥ भाणचंद बोल्या ततखेव, निजीक तरणी जागतो देव;

ते समयों करि बहु सार, तस नामिं ऋदि अपार ॥ २० ॥

हुओ हकम ते तेणीवार, संभलावे नाम हजार; आदित्य ने अरक अनेक, आदिदेवमां घणो विवेक ॥ २१ ॥

इससे माळुम होता है कि, बादशाह जब काश्मीर गया था, तब उसने भानुचंद्रजीसे आराधनाके छिए पूछा और उनके बताने पर वह मूर्यकी आराधना करने छगा । भानुचंद्रजीने उसको सूर्यके एक हजार नामोंका स्तोत्र भी सुनाया और सिखछाया था । कवि आगे चछकर यह भी छिखता है कि, बादशाह भानुचंद्रजीको प्रति रविवार स्वर्णके रत्नजडित सिंहासन पर बिठळाकर उनके मुखसे मूर्यके एक हजार आठ नामोंका स्तोत्र सुनता था ।

इसके सिवा एक प्रबल्ल प्रमाण और भी है। वह यह है कि,-भानुचंद्रजीने बादशाहको सुनाने और सिखानेके लिए एक हजार एक नामोंका जो स्तोत्र बनाया था उसकी एक हस्त लिखित प्रति पूज्यपाद गुरुवर्य शास्त्रविशारद-जैनाचार्य श्रीविजयधर्मसूरीश्वरजी महाराजके प्रस्तकमंडारमें है। उसका आरंभिक श्लोक यह है:---

> " नमः श्रीसूर्यदेवाय सहस्रनामधारिणे । कारिणे सर्वसौख्यानां प्रतापाद्धुततेजसे ॥

अन्तका भाग उसका इस प्रकार हैः---

" यस्त्विदं भ्रृणुयात्रिस्यं पठेद्वा प्रयतो नरः । प्रतापी पूर्णमायुश्च करस्थास्तस्य संपदः ॥ नृपाग्नितस्करभयं व्याधिभ्यो न भयं भवेत् । विजयी च भवेज्ञित्यं स श्रेयः समवाप्नुयात् ॥ कीर्तिमान् सुभगो विद्वान् स सुखी प्रियदर्श्वनः । भवेद्वर्षशतायुश्च सर्वबाधाविवर्जितः ॥

·····

नाम्नां सहस्रमिदमंशुमतः पठेद्यः

प्रातः शुचिर्नियमवान् सुसमाधियुक्तः ।

दूरेण तं परिहरन्ति सदैव रोगा

भीताः सुपर्णमिव सर्वमहोरगेन्द्राः ॥

इति श्रीसूर्यसहस्रनामस्तोत्रं सम्पूर्णं ॥ अम्रं श्रीसूर्यसहस्रनामस्तोत्रं प्रत्यहं प्रणमत्वृथ्वीपतिकोटीरकोटिसंघट्टितपदकमलत्रिखंडाधिपतिदि**छीप-**तिपातिसाहिश्रीअकब्बरसाहिजलालदीनः प्रत्यहं शृणोति सोऽपि प्रतापवान् भवतु ॥ कल्याणमस्तु ॥

इससे स्पष्ट माऌम होता है कि, बादशाह सूर्यके हजार नाम ज़रूर सुनता था और सुनाते थे भानुचंद्रजी । कादम्बरीकी टीका, विवेकविछासकी टीका और भक्तामरकी टीका आदि अनेक प्रंथोंमें भानुचंद्रजीके नामके पहिछे ' सूर्यसहस्रनामाध्यापक: ' विशेषणका प्रयोग आया है । अतएव यह निर्विवाद सिद्ध होता है कि, भानु-चंद्रजी ही बादशाहको सूर्यके हजार नाम सिखछानेवाले थे । अस्तु । काश्मीर पहुँचकर बादशाहने एक ऐसे ताछाबके किनारे मुकाम किया जो चाछीस कोसके घेरेमें था । ताछाव पूरा मरा हुआ था । ' हीरसौभाग्यकाब्य ' के कर्ता छिखते हैं कि इस ताछाव\*

को ' जयनछ ' नामके राजाने बँधवाया था। उसका नाम 'झैनछंका'

\* आईन-ई-अकबरीके दूसरे भागके, जैरिरकृत अंग्रेजी अनुवादके पृ. ३६४ में, तथा बदाउनी के दूसरे भागके ऌयकृत अंग्रेजी अनुवादके पृ. ३९८ में लिखा है कि— इस तालाबको बंधवानेवाला कारमीर का बादशाह 'झैन-उल्ल-आबिद्दीन ', जो कि- इ. स. १४१७ से १४६७ तक हुआ है, वह था। और इस तालाबको झैनलंका (Zainlanka) कहते थे।

बंकिमचंद्र लाहिडी कृत ' सम्राट् अकबर ' नामक बंगाली प्रथके १८४ वें पेजमें भी इसका वर्णन आया है। ' हीरसौभाग्यकाव्य ' के कर्त्ताने जो ' जयनल ' नाम दिया है, सो ठीक नहीं है। था । वहाँकी मयकंर सदीं भानुचंद्रजीको सहन करनी पड़ती थी । बादशाह वहाँ भी निरंतर प्रति रविवार सूर्यके हजार नाम सुनता था । एक वार उसने भानुचंद्रजीसे पूछाः--- '' भानुचंद्रजी ! आपको यहाँ कोई तकडीफ तो नहीं है ? ' भानुचंद्रजीने मुसकुराते हुए उत्तर दियाः--- " सम्राट् ! हम साधु हैं । हमें कैसी ही तकलीफ हो सहनी पडती है; शान्तिसे तकलीफ बर्दाश्त करना ही हमारा धर्म है।" बादशाहने कहाः--- " यह तो ठीक है, मगर आपको किसी चीनकी आवश्यकता हो तो बतलाइए । " भानुचंद्रजी बोलेः—" आजकल सर्दी बहुत ज्यादा पड़ती है, इसलिए यदि शरीरमें थोड़ी उष्णता रहे तो सरदीका असर कम हो । " बादशाहने कहाः---''यह तो कोई बड़ी बात नहीं है। द्वीरमें दुशाले वगेरा गरम कपड़े हैं। आप जितने आवश्यक हों ले सकते हैं । '' भानुचंद्रजीने कहाः-"मैं दुशा-ळोंसे शरीरमें उष्णता लाना नहीं चाहता । मेरे शरीरको सर्वीसे बचाने-वाछी उष्णता है धर्मके कार्य । " बादशाह बोलाः---" तब आप क्या चाहते हैं ? " भानुचंद्रजीने कहाः---" मैं यह चाहता हूँ कि, हमारे पवित्र तीर्थ सिद्धाचल ( पालीताना ) की यात्रा करनेके लिए जानेवालोंसे जो ' कर ' वहाँ पर लिया जाता है वह बंद हो जाय ।" बादशाहने यह बात मंजूर की । उसने बादमें फर्मानपत्र लिखकर

दीरविजयसूरिके पास मेज दिया।

'हीरसौभाग्य काव्य ' के कर्ताका कथन है कि, सिद्धाचल्रजीकी यात्राके लिए जानेवालेसे पहिले 'दीनार ' ( सोनेका सिक्का ), फिर पाँच महमुदिका और फिर तीन महमुंदिका लिये जाते थे। अन्तर्मे बादशाहने यह ' कर ' बंद कर दिया था।

कहा जाता है कि, बादशाह जब काश्मीरसे छौटा तब वह हिमाल्रयके विषम मार्ग ' पीरपंजालकी घाटी ' में हो कर आया था।

Jain Education International

इस भयानक घाटीमें होकर पैदल गुजरते भानुचंद्रजी और उनके साथके अन्य साधुओंको बहुत कष्ट उठाना पड़ा । घाटीके तीखे कंकरों और पत्थरोंसे उनके पैर फटने लगे, इससे चल्रना बड़ा ही कष्ट साध्य हो गया । यह स्थिति देखकर बादशाहने उनको सवारीमें चढ़नेके लिए आग्रह किया । उन्होंने साधुधर्मके विरुद्ध होनेसे सवा-रीमें चढ़नेसे इन्कार कर दिया । बादशाहने भी उनको ऐसी अवस्थामें छोड़कर आगे जाना मुनासिब नहीं समझा । वहीं पड़ाव डाला । तीन दिनके बाद भानुचंद्रजी व अन्य साधुओंके पैर ठीक हुए तब बादशाहने वहाँसे कूच किया ।

जब इस मुसाफरीसे लौट कर आये, तब लाहोरमें बड़ा भारी उत्सव हुआ । वहाँ के श्रावकोंने भी भानुचंद्रजी के उपदेशसे बीस हजार रूपये खर्च कर एक बडा उपाश्रय बनवाया ।

इसी तरह बादशाह जब 'बुर्हानपुर ' गया था, तब भी भातु-चंद्रजी को अपने साथ छे गया था । कहा जाता है कि, यहाँ नगरको छूटनेसे बचानेमें भानुचंद्रजी का उपदेश ही काम आया था । इससे वहाँके निवासी इनसे बहुत प्रसन्न हुए थे ।

वहाँसे वापिस आगरे आने पर भी उन्होंने बादशाहसे अनेक जीवदयाके कार्य कराये थे । एक वार बाहशाहके सामने किसी विद्वान् बाह्मणसे शास्त्रार्थ हुआ । पंडित पराजित हुआ । इससे बादशाह बहुत ही खुश हुआ ।

भानुचंद्रजोको ' उपाध्याय ' की जो पदवी थी, वह भी बाद-शाहकी ही प्रसन्नताका परिणाम था । कवि ऋषभदासने ' हीरवि-जयसूरिरास ' में इस विषयमें जो कुछ लिखा है उसे हम यहाँ उद्धृत करते हैं । 20 एक वार मूळ नक्षत्रमें बादशाहके पुत्र शेखूजीके घर पुत्री पैदा हुई । ज्योतिषियोंने कहा कि, यदि यह छड़की जिंदा रहेगी तो बहुत बड़ा उत्पात होगा । इसलिए इसको पानीमें बहा दो । जब शेखूने भानुचंद्रजीसे इस विषयमें सलाह ली तब उन्होंने कहा कि, ऐसा करके बाल-हत्याका पाप करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है । ग्रह-शान्तिके लिए अष्टोत्तरीस्नात्र पढ़ाना चाहिए । बादशाह और शेखू दोनोंको यह बात पसंद आई । उन्होंने ज्योतिषियोंके कथ-नानुसार न कर भानुचंद्रजीके कथनानुसार अष्टोत्तरीस्नात्र पढ़ानेका कर्मचंद्रजीको हुक्म दिया । बड़े उत्सवके साथ सुपार्श्वनाथका अष्टो-त्तरीस्नात्र पढ़ाया गया । लगभग एक लाख रुपये खर्च हुए । श्रीमान-सिंहजीने (खरतर गच्छीय श्रीजिनसिंहस् रिने ) यह स्नात्र पढ़ाया था । इस अपूर्व उत्सवमें बादशाह और शेखूने भी भाग लिया । इस स्नात्रवाले दिन तमाम श्रावकश्राविकाओंने आंबिल्की तपस्या की थी । ऐसे पवित्र मांगलिक कार्यसे बादशाह और शेखूका विन्न दूर हुआ । जिनशासनकी भी खूब प्रभावना हुई ।

ऐसे उत्तम कार्यसे भानुचंद्रजीकी चारों तरफ खून प्रशंसा हुई । एक वार वादशाहने आवकोंसे पूछाः—" भानुचंद्रजीको कोई पदवी है या नहीं ? है तो कौन सी है ? " आवकोंने उत्तर दियाः— " 'पंन्यास' की पदवी है । " तन बादशाहने हीरविजयसूरिको पत्र छिखा और उसमें भानुचंद्रजीको ' उपाध्याय ' की पदवी देनेके छिए अनुरोध किया । सूरिजीने वासक्षेप मंत्र कर बादशाहके पास भेजा । वासक्षेप आनेपर बड़ी धूमधामके साथ भानुचंद्रजीको ' उपा-ध्याय ' की पदवी दी गई । उस समय शेख अबुरुफ्ज़ल्ले पचीस घोड़े और दशहजार रुपयेका दान किया था । तदुपरान्त संवने मी बहुतसा दान किया था । " 'हीरसौभाग्यकाव्य ' के रचयिताका कथन है कि,-" जब बाद-शाह लाहोरमें था, तब उसने होरविजयसूरिजीको लिखकर उनके प्रधानशिष्य-पट्टधर विजयसेनसूरिको बुलाया था । उन्होंने लाहोरमें जाकर नंदिमहोत्सव करा कर भानुचंद्रजीको ' उपाध्याय ' की पदवी दी थी । शेख अबुल्फ़ज़लेने उस वक्त छःसौ रुपये और कई घोड़ों आदिका दान किया था । '' अखु ।

बात दोनोंमेंसे कोईसी भी सत्य हो, मगर यह तो निर्विवाद है कि भानुचंद्रनीको ' उपाध्याय ' पदवी छाहोरमें बादशाहके सामने उसीके अनुरोधसे हुई थी।

कहा जाता है कि, भानुचंद्रजीने अकबरके प्रत्र जहाँगीर और दानीआलको भी जैनशास्त्र सिखलाये थे।

ऊपर हमने दो नवीन, कर्मचंद्र और मानसिंहके, नामोंका उछेल किया है। अतः इन दोनों महानुमार्वोका संक्षिप्त परिचय यहाँ करा देना आवश्यक है।

कर्मचंद्र एक वार बीकानेरके महाराज कल्याणमलके मंत्री थे। धीरे धीरे उन्नत होते हुए अपने बुद्धिबल और कार्यचातुर्येसे उसने अकबरका मंत्रीपद प्राप्त किया था। मंत्री कर्मचंद्र, खरतरगच्छका अनुयायी, जैन था। इसलिए वह जैनधर्मकी उन्नतिके कार्यमें बड़े उत्साहके साथ योग देता था। बादशाह भी उससे बहुत स्नेह करता था। कर्मचंद्रहीके कारण खरतरगच्छके आचार्य श्रीजिनचंदसूरि अकबरके दर्बारमें गये थे। ' कर्मचंद्र चरित्रादि ' कई प्रथोंसे मालूम होता है कि, जिनचंद्रसूरिने भी बादशाह पर अच्छा प्रभाव डाला था। उनके उपदेशसे उसने आषाढ़ सुदी ९ से १५ तक सात दिन तक कोई जीव हिंसा न करे, इसबातका फर्मान निकाला था और उसकी एक एक नकल अपने ग्यारह प्रान्तोंमें मेज दी थी\*। यह उस समयकी बात है कि, जब बादशाह लाहोरमें रहता था। और भानुचंद्रजी आदि भी वहीं रहते थे।

दूसरा नाम मानसिंह का है । ये वे ही मानसिंह हैं जो जिन-चंद्रसूरिके शिष्य थे और जिनका प्रसिद्ध नाम जिनसिंहसूरि था । बादशाह जब काश्मीर गया था, तब वह भानुचंद्रजीकी तरह मानसिंह (जिनसिंहसूरिजी) को भी साथ छे गया था । जिनचंद्रसूरि छाहोरहीमें रहे थे । काश्मीरकी मुसाफिरीसे छौटकर आने पर मानसिंहको बड़ी घूमधामसे सूरि पद दिया गया था और उसी समय उनका नाम जिनसिंहसूरि रक्खा गया था । मानसिंहजीको आचार्य पदवी दी, इसकी खुशीमें बादशाहने खंभातके बंदरोंमें जो हिंसा होती थी उसको बंद कराई थी । छाहोरमें भी एक दिनके छिए कोई जीवर्हिसा न करे इस बातका प्रबंध किया था । मंत्री कर्मचंद्रने इस अवसर पर बड़े उस्साहके साथ बहुतसा धन उत्सवार्थ खर्च किया था ।

यह ऊपर कहा जाचुका है कि, जब शान्तिचंद्रजी बादशाहके पाससे खाना हुए थे तब भानुचंद्रजीके साथ उनके सुयोग्य शिष्य सिख्टिचंद्रजी भी खखे गये थे। उनके सिवा उदयचंद्रजी आदि कई बिद्वान् शिष्य भी वहाँ रहे थे। बादशाह सिद्धिचंद्रजीका भी बहुत

\* यह असली फर्मानवन्न, सबसे पहिले परमगुरु शाल्र-विशारद जैनाचार्य श्रीविजयधर्मसूरीश्वरजी महाराजको वि० सं० १९६८ के सालमें लखनौक खरतरागच्छका पुस्तक मंडार देखते हुए मिला था और उसकी एक नकल सरस्वतीके विद्वान् संपादक श्रीयुत महावीरप्रसादजी द्विवेदीको दी गई थी। उसको उन्होंने सं० १९१२ के जूनके 'सरस्वती' के अंकर्मे प्रकाशित किया था। इस फर्मानपत्रमें बादशाहने हीरविजयसुरिको, उनके उपदेशसे, पर्युषणके आठ ओर दूसरे चार ऐसे बारह दिनतक जीवरक्षाका जो फर्मान दिया था उसका भी उक्के हैं।

148

आदर करता था । इससे सरदार उमराव भी उन्हें बहुत मानते थे । कहा जाता है कि, एक वार बुरहानपुरमें बत्तीस चौर मारे जाते थे; उस समय दयाभावसे प्रेरित होकर वे बादशाहकी आज्ञा छे, स्वयं वहाँ गये थे और उन चोरोंको छुड़ाया था । ' जयदास जपो ' नामका एक छाड बनिया हाथी तछे कुचछ कर मारा जाता था उसको भी उन्होंने छुड़ाया था ।

सिद्धिचंद्रजी जैसे विद्वान् थे वैसे ही शतावधानी भी थे। इससे बादशाह उन पर प्रसन्न रहता था। उनके चमस्कारसे चमत्कृत होकर ही उसने उन्हें 'खुशफ़ इम 'की मानप्रद पदवी दी थी। उन्होंने फारसी भाषा पर भी अच्छा अधिकार प्राप्त कर छिया था इससे

कई उमरावोंके साथ भी उनकी अच्छी मुल्लाकात हो गई थी।

भिन्न भिन्न भाषाओंका ज्ञान, भिन्न भिन्न देशके मनुप्योंको उप-देश देनेमें अच्छी मदद देता है । कोई कितना ही विद्वान् हो, मगर यदि उसको भिन्न भिन्न भाषाओंका ज्ञान नहीं होता है तो वह अपने मनका भाव चाहिए उस तरहसे अन्यान्य भाषाएँ जाननेवाछोंको नहीं समझा सकता है । केवछ हिन्दी भाषाको जाननेवाछा विद्वान् अपनी विद्यासे बंगालियोंको छाभ नहीं पहुँचा सकता है और बंगाछी माषा ही जाननेवाले विद्वान् की विद्या हिन्दी या गुजराती भाषियोंके छिए निरु-पयोगी है । इसीछिए तो प्राचीनकाछमें जिसको आचार्य पदवी दी जाती थी उसकी पहिछे यह जाँच करछी जाती थी कि, वह विद्वान् होनेके साथ बहुतसी भाषाओंका जानकार भी है या नहीं ? अर्थात् आचार्यको भिन्न मिन्न देशोंकी भाषाएँ भी सीखनी पड़ती थीं । जो छोग उपदेशक हैं उन्हें इस बातका पूरा खयाछ रखना चाहिए ।

ऋषभदास कविका कहना है कि, बादशाहने, सिद्धिचंद्रजी

के साधुधर्मकी परीक्षा करनेके लिए उन्हें पहिले तो बहुत धनसम्प-त्तिका लोभ दिखाया; जब वे छुब्ध न हुए तब उन्हें कत्ल करादेने की धमकी दी, परंतु सिद्धिचंद्रजी अपने धर्भमें इढ रहे । उन्होंने लोभ और धमकीका उत्तर इन राब्दोंमें दियाया:—" इस तुख्ल लक्ष्मीका और सुख सामप्रियोंका मुझे क्या लोभ दिखाते हैं ? अगर आप सारा राज्य देनेको तैयार होंगे तो मी मैं लेनेको तैयार न होऊँगा । जिसको तुच्छ, हेय समझकर छोड़ दिया है उसे पुनः ग्रहण करना थूकेको निगलना है । इन्सान ऐसा नहीं कर सकता । और मौत ? मौतका डर मुझे अपने चारित्रसे नहीं डिगा सकता । आज या दश दिन बाद नष्ट होनेवाला यह शरीर मुझे धर्मसे बढ़ कर प्यारा नहीं है । "

सिद्धिंचद्रजीके कथनसे बादशाहको बहुत आनंद हुआ । उसने मक्तिपूर्वक उनकी चरणवंदना की ।

भानुर्यंद्रजी और सिद्धिचंद्रजी प्रायः बादशाहके सामने विजय-सेनसूरिकी प्रशंसा करते रहते थे। बादशाहको भी यह बात याद थी कि हीरविजयसूरिने अपने प्रधान शिष्य विजयसेनसूरिको भेननेका बचन दिया है। एक वार बादशाह जब लाहोरमें था, तब उसके हृदयमें हीरविजयसूरिको बुल्लोकी इच्छा हुई। उसने अबुल्फ़ज़लके सामने अपनी इच्छा प्रकट की। अबुल्फ़ज़लने कहाः—" हीर-विजयसूरि वृद्ध हो गये हैं इस लिए उनको इस समय यहाँ तक बुल्लाना उचित नहीं है।" तत्पश्चात् उसने एक आमंत्रण पत्र किनयसेनसूरीको बुल्लानेके लिये भेजा, उसमें लिखाः—

" यद्यपि आप विरागी हैं परन्तु मैं रागी हूँ | आपने संसारके सारे पदार्थोंका मोह छोड़ दिया है इसलिए संभव है कि, आपने मेरा भी मोह छोड़ दिया हो और मुझे मुळा दिया हो; परन्तु महाराज ! मैं आपको नहीं भूला । समय समय पर आप मुझे कोई न कोई सेवाकार्य अवश्यमेव बतातें रहें । इससे मैं समझूँगा कि, मुझ पर गुरुजीकी छापा अब भी वैसी ही है; और यह समझ मुझे बहुत आनंददायक होगी । आपको स्मरण होगा कि, रवाना होते समय आपने मुझे विजयसेनसूरिको यहाँ भेजनेका वचन दिया था । आशा है आप उन्हें यहाँ भेजकर मुझे विशेष उपकृत करेंगे । "

उस समय सूरिजी राधनपुरमें थे। बादशाहका पत्र पढ़कर सूरिजी बड़े विचारमें पड़े । अपनी वृद्धावस्थामें विजयसेन-सूरिको अपनेसे जुदा करना--- छंबी मुसाफिरीके लिए रवाना करना--उन्हें अच्छा नहीं लगता था, साथ ही बादशाहको जो वचन दिया था उसको तोड़नेका भी साहस नहीं होता था। अन्तमें उन्होंने विजय-सेनसूरिको मेजना ही स्थिर किया। उन्होंने भी गुरुकी आज्ञाको मस्तक पर चढ़ाकर वि॰ सं॰ १६४९ मिगसर सुदी १ के दिन प्रयाण किया।

वे पाटन, सिद्धपुर, मालवण, सरोत्तर, रोह, ग्रुंडयला, कासदा, आबु, सीरोही, सादड़ी, राणपुर, नाडलाई, बांता, बगड़ी, जयतारण, मेडता, भरूंदा, नारायणा, झाक, साँगानेर, वैराट, बेरोज, रेवाड़ी, विकमपुर, झझ्झर, महिमनगर और समाना होते हुए, लाहोर पहुँचे । लाहौर पहुँचनेके पहिले जब वे छुधियानेके पास पहुँचे, तब फैजी उनकी अगवानीके लिए आया था। नंदिविजयजीने अष्टावधान सिद्ध करके बताया। फैजी इससे प्रसन्न हुआ। उसने बादशाह के पास जाकर उनकी बहुत प्रशंसा की। विजयसेनसूरि जब लाहोरसे पाँच कोश दूर रहे तब भानुचंद्रजी आदि उनके सामने आये। छाहोरमें प्रवेश करने के पहिले उन्होंने खानपुरनामक स्थानमें मुकाम किया । विजयसनसूरिके प्रवेशोत्स-वके मौके पर बादशाहने हाथी, घोड़े, बाजा आदि बादशाही सामान दे कर प्रवेशोत्सवकी शोभाको द्विगुण कर दिया । इस तरह के उत्सव सहित विजयसेनसूरीने टाहोरमें वि० सं० १६४९ (ई० सं० १५९४) के ज्येष्ठ सुदि १२ के दिन प्रवेश किया।

विजयसेनसूरि भी अकवरके पास बहुत दिन तक रहे । उन्होंने अपनी विद्वत्तासे बादशाहको चमत्कृत करनेमें कोई कसर नहीं की । कहा जाता है कि, विजयसेनसूरि पहिले पहिल बादशाहसे जाहोरके 'काश्मीरीमहल ' में मिले थे । हम पहिले यह बता चुके है कि नंदिविजयजी अष्टावधान साधते थे । ये विजयसेनसूरिके शिष्य थे । उन्होंने एक वार बादशाहकी समामें मी अष्टावधान साधा, उस समय बादशाहक सिवा मारवाडके राजा मालटदेवका पुत्र + उद-यसिंह, जयपुरके राजा मानसिंह\* कच्छवाह, खानखाना, अबुल्फ़ज़ल, आजमखाँ, जालौरका राजा गृज़नीखाँ‡ और अन्यान्य राजामहाराजा एवं राजपुरुष वहाँ मौजूद थे । इन सबके बीचमें उन्होंने अष्टावधान साधा था । नंदिविजयजीका इस प्रकारका बुद्धिकौशल्य देखकर बाद-शाहने उनको ' खुशफ़हम ' की पदवीसे विभूषित किया था ।

+ यह उदयसिंह पन्द्रहसे सेनाका स्वामी था और 'मोटाराजा' के नामसे ख्यात था | विशेष जानने के लिए ब्लॅाकमॅन कुत आईन-इ-अकन-रीके प्रथम भागके अनुवादका ४२९ वाँ पृष्ठ देखना चाहिए |

\* यह मानसिंह जयपुरके राजा भगवानदासका पुत्र था । विशेष जानकारीके लिए ब्लॉकॉन कृत आईन-इ-अक्वरीके प्रथम भागके अंग्रेजी अनु-बादका ३३९ वाँ पृष्ठ देखना चाहिए ।

‡ यह चारसौ सेनाका नायक था। विशेष जाननेके लिए ब्लॅाकमॅन इत आईन-इ-अकवरीके प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादका ४९३ वाँ पृष्ठ देखो.

विजयसेनसूरिने थोड़े ही समयमें बादशाह पर अच्छा प्रभाव डाला था। इससे उनके लिए बाद्शाहके हृदयमें पूज्यभाव बढ़ गया। मगर जैनधर्मके कुछ द्वेषी मनुष्योंके लिए यह बात, असह्य हो गई। भारतवर्षकी अवनतिका कारण द्वेषभाव बताया जाता है । वह मिथ्या नहीं है। जबसे इस ईर्ष्यावृत्तिने भारतमें प्रवेश किया है तभीसे देश प्रतिदिन नीचे गिरता जा रहा है। कइयोंके तो आप-समें नित्यवैरही हो गया है। ऐसे लोगोंमें 'यतियों ' ( साधुओं ) 'ब्राह्मणों' की गिनती पहिले की जाती है। इसी लिए वैयाकरणोंने ' नित्यवैरस्य ' इस समास सूत्रमें ' अहिनकुलम् ' ( सर्प और नकुछ ) आदि नित्य वैरवालोंके उदाहरणोंके साथ ' यतित्राह्मणम् ' उदाहरण भी दिया है। यद्यपि यह प्रसन्नताकी बात है कि, आज इस जीतेजागते वैज्ञानिक युगमें धीरे धीरे इस वैरका नाश होता जारहा है और समयको पहिचाननेवाले यति ( साधु ) और बाह्यण आपसमें प्रेमसे रहने लगे हैं । मगर हम जिस समयकी बात कह रहे हैं उस समय ' यतिब्राह्मणम् ' का उदाहरण विशेष रूपसे चरितार्थ होता था, इतिहासकी कई घटनाएँ इस बातको प्रमाणित करती हैं ।

विजयसेनसूरि छाहोरमें जब अकबरके पास थे उस समय भी एक ऐसी ही बात हो गई थी। कहा जाता है कि,—जब अकबर विजयसेनसूरिका बहुत ज्यादा सम्मान करने लगा और बार बार उनका उपदेश सुनने लगा। वहाँके जैन बड़े बड़े उत्सव करते उनमें भी बादशाह सहायता देने लगा, तब कई असहनशील बाह्यणोंने मौका देखकर बादशाहके हृदयमें यह बात जमा दी कि, जैनलोग जब परमक्ठपालु परपात्माहीको नहीं मानते हैं तब उनका मत फिर किस कार्यका है ? जो लोग ईश्वरको नहीं मानते हैं उनकी सारी क्रियाएँ निकम्मी हैं 1 "

21

कहावत है कि—' राजालोग कानोंके कचे और दूसरोंकी आँखोंसे देखनेवाले होते हैं। ' यह कहावत सर्वथा नहीं तो भी कुछ अंशोमें सत्य जरूर है। प्रायः राजा लोग अपने पास रहनेवाले लोंगोके कथनानुसार वर्ताव करनेवाले ही होते हैं। किसी बातकी पूरी तरहसे जाँच करके अपनी बुद्धिके अनुसार फैसला करनेवाले बहुत ही कम होते हैं। यही सबब है कि, भारतवर्षमें अब भी कई देशीराज्योंकी प्रजा इतनी दुःखी है कि, जिसका वर्णन नहीं हो सकता। पार्श्ववर्ती मनुष्योंके हाथका खिल्गेना बना हुआ राजा यदि राजधर्मको मूल जाय तो इसमें कोई आध्यर्यकी बात नहीं है। जब आजके जैसे आगे बढ़े हुए जमानेमें भी ऐसी दशा है तो सोलहवीं या सत्रहवीं शताब्दिमें अकचर बादशाह यदि विद्वान् गिने जाने वाले पंडितोंके बहकानेसे बहक गया तो इसमें आध्वर्य ही क्या है ?

बाह्मणोंके उक्त कथनसे बादशाहके दिल्में चोट लगी। उसने विजयसेनसूरिको बुलाया और अपने हार्दिकमावोंको प्रकट न होने देकर उनसे बाह्मणोंने जो कुछ कहा था उसकी सत्यासत्यताके लिए पूछा । विजयसेनसूरिने कहाः—" यदि इसका निर्णय करना हो तो आपकी अध्यतक्षामें एक समा हो और उसमें इस बातका उहा-पोह किया जाय ! " बादशाहने स्वीकार किया । दिन मुकरिर करके समा बुलाई गई । उसमें अनेक विद्वान बाह्मण अपना मत समर्थन कर-नेके लिए जमा हुए । जैनियोंकी तरफसे केवल विजयसेनसूरि, नंदिविजयजी और दो चार अन्यान्य मुनि थे । वास्तविक रूपसे तो बाद करनेमें एक विजयसेनसूरि ही थे ।

इस सभामें दोनों पक्षोंने अपने अपने मतका प्रतिपादन किया। अर्थात् ब्राह्मणोंने यह पक्ष प्रतिपादन किया कि जैन ईश्वरको नहीं मानते हैं । विजयसेनसूरिने बताया कि, जैन ईश्वरको किस तरह मानते हैं ? उसका खरूप कैसा है ? कर्ममुक्त और सांसारिक बंधनोंसे छूटे हुए ईश्वरको जगत्का कर्ता माननेसे-उसको जगत् रचनाके प्रपं-चमें गिरने वाला माननेसे-उसके खरूपमें कैसे कैसे विकार हो जाते हैं; उसके ईश्वरत्वमें कैसी कैसी बाधाएँ आजाती हैं, सो बताया और साथ ही हिन्दुधर्मग्रंथोंसे यह भी सिद्ध कर दिखाया कि, जैनलोग वास्तवमें ईश्वरको माननेवाले हैं । जिस स्वरूपमें वे ईश्वरको मानते हैं बह स्वरूपही वास्तवमें सत्य है ।

बादशाह विजयसेनसूरिकी अकाट्य युक्तियों और शास्त-प्रमाणोंसे बहुत प्रसन्न हुआ उसने अध्यक्षकी हैसियतसे कहाः— " जो लोग कहते हैं कि जैन ईश्वरको नहीं मानते हैं वे सर्वथा जूठे हैं। जैन लोग ईश्वरको उसी तरह मानते हैं जिस तरहसे कि, उसे मानना चाहिए।

इसके सिवा बाह्यण पंडितोंने यह भी कहा था कि, जैन लोग सूर्य और गंगाको नहीं मानते हैं। इसका उत्तर भी विजय-सेनग्नूरिने बहुत ही संक्षेपर्मे, मगर उत्तमताके साथ दिया। उन्होंने कहा:—" जिस तरह हम जैनलोग सूर्यको और गंगाको मानते हैं उस तरह दूसरा कोई भी नहीं मानता है। यह बात मैं दावेके साथ कह सकता हूँ। हम सूर्यको यहाँ तक मानते हैं, यहाँ तक उसका सम्मान करते हैं कि उसकी उपस्थितिके विना जल्ल भी ग्रहण नहीं करते हैं। यह कितना सम्मान है ? यह कितनी टट मान्यता है ? जरा सोचनेकी बात है कि, जब कोई

‡ जैनोंने जो ईश्वरका स्वरूप माना है वह संक्षेपमें पाँचर्ने प्रकरणमें लिखा जा चुका है । इसकिये यहाँ उसकी पुनरावृत्ति नहीं की गई है ।

**१**६३

मरजाता है तब उसके संबंधी मनुष्य, और यदि राजा मरजाता है तो उसकी प्रजा उस समय तक अन्न नहीं प्रहण करते हैं जब तक कि, उस व्यक्तिका या उस राजाका अग्निसंस्कार नहीं हो जाता है । तब, दिवानाथ-सूर्यकी अस्तदर्शामें ( रातमें ) मोजन करनेवाले यदि सूर्यको माननेका दावा करते हैं तो वह दावा कहाँ तक सही हो सकता है ? इस बातको हरेक बुद्धिमान समझ सकता है । इस लिए वास्तविक रूपसे सूर्यको माननेवाले तो हम जैन ही हैं ।

"गंगाजीको माननेका उनका दावा भी इसी तरहका है। गंगाजीको माता-पवित्र माता मानते हुए भी उसके अंदर गिर कर न्हाते हैं, उसमें कुरले करते हैं। और तो क्या, विष्ठा और पेशाब भी उसके अंदर डालते हैं। गतप्राण मनुष्यके मुदेंको--जिसको छूने से भी हम अभड़ाते है--और उसकी हड्डियोंको पवित्र गंगामाताके समर्पण करते हैं। यह है उनकी गंगा माताकी मान्यता ! यह है उनका गंगा माताका सम्मान ! पवित्र और पूज्य गंगा माताकी भेटमें ऐसी वस्तुएँ रखनेवाले भक्तोंकी भक्तिके लिए क्या कहा जाय ? मगर हमारे यहाँ तो गंगाके पवित्र जलका उपयोग विंबप्रतिष्ठादि शुभ कार्यों ही किया जाता है। इस व्यवहारसे बुद्धिमान लोग समझ सकते हैं कि, गंगाजीका सचा सत्कार हम जैन लोग करते हैं या मेरे सामने वाद करनेके लिए खड़े हुए ये पंडित लोग ? "

सूरिजीकी इन अकाट्य और प्रभावोत्पादक युक्तियोंसे सारी सभा चकित हुई । पंडित निरुत्तर हुए और बादशाहने प्रसन्न हो कर विजयसेनसूरिको ' सूरिसवाई ' की पदवी दी ।

अब बार बार यह कहनेकी आवश्यकता नहीं है कि, श्रीविज-यसेनसूरिने भी बादशाहको हीरविजयसूरिकी भाँति ही आकर्षित

किया था। उन्होंने बादशाहसे उपदेश देकर अनेक कार्य करवाये थे। उनमेंसे मुख्य ये हैं,-गाय, भैंस, बैल्ल और मैंसेकी हिंसाका निषेध, मृत मनुष्यका कर लेनेका निषेध, आदि। उनके उपदेशसे बादशाहने जो कार्य किये थे उनका परा वर्णन 'विजयप्रशास्ति काव्य' में है। पं. दयाकुशल गणिने भी 'लाभोदय रास' नामके ग्रंथमें, विजयसेन-सूरिके उपदेशसे बादशाहने जो कार्य किये थे उनका वर्णन किया है। उसका भाव यह है:---

" अकबर बादशाहने गुरुको जो बछिशरों दीं, उनको मुनकर हृदय प्रसन्न होता है और इस तरहकी माँग करनेवाले गुरुके लिए जबान धन्य धन्य कह उठती है। बादशाहने गुरुकी (विजयसेनसूरिकी) इच्छानुसार सिंधु नदीमें और कच्छके जलाशयोंमें-जिनमें मच्छियाँ मारी जाती थीं-चार महीने तक जाल डालना बंद करके, वहाँकी मछल्टियोंके प्राण बचाये। गाय, भैंस, बैल और मैंसोंका मारना बंद किया, ( युद्धमें ) किसीको कैद नहीं करना स्थिर किया और मृतक मजुष्यका 'कर' लेना रोक दिया। "

अब तक जो बातें लिखी गई हैं उनसे यह स्पष्ट हो चुका है कि, आचार्य श्रीहीरविजयसुरि, श्रीशान्तिचंद्र उपाध्याय, श्रीभानुचंद्र उपाध्याय और श्रीविजयसेनसूरिने अकबर बादशाह पर प्रमाव डाल कर जनहितके, धर्मरक्षाके और जीवदयाके अनेक कार्य करवाये थे । गुजरातमें से 'जज़िया' उढवाया था। सिद्धाचल, गिरिनार, तारंगा, आबू, ऋषभदेव, राजगृहीके पहाड और सम्मेतशिखर आदि तीर्थ धेतांबरोंके हैं । इसका एक \* परवाना लिया था। सिद्धाचल्जीमें जो 'कर'

X

X

X

\*यह असल परवाना अहमदाबादके सेठ आनंदजी कल्याणजीकी पेढीमें मौजूद है। उसका अंग्रेजी अनुवाद राजकोटके राजकुमार कॉलॅजके मुम्बी

×

प्रत्येक यात्रीसे छिया जाता था, बंद कराया; स्त मनुष्यका घन ग्रहण करनेका और युद्धमें बंदी-केदी बनानेका निषेध कराया । इनके अलावा पक्षियोंको पिंजरेमेंसे छुड़ाना; तालाबमेंसे जीवोंको छुड़ाना; गाय, मैंस, बैल, मैंसे आदिकी हिंसा रोकना आदि अनेक कार्य कराये थे । समय समयपर हिंसाके समय, बादशाहको उपदेश देकर हिंसा रोकी यी । सबसे महत्त्वका जो कार्थ बादशाहले उन्होंने कराया वह समस्त मुगल राज्यमें एक वर्धमें छः महीने और छः दिन तक कोई मी व्यक्ति हिंसा न करे इसका ढंढेरा था । इन दिनोंकी ठीक ठीक गिनती करना कठिन है । कारण, यद्यपि हीरसौभाग्यकाव्य, हीर-विजयसूरिरास, धर्मसागरकी पट्टावली, पालीतानेका वि॰ सं॰ १६९० का शिलालेख और जगट्गुरुकाव्य आदि जुदे जुदे अनेक जैनग्रंथोंमें अक्करने जीवदया पाल्लनेके जो महीने और दिन नियत किये थे उनका उल्ले है, तथापि उनमें कई महीने मुसल्मानी त्योहारोंके होनेसे यह निर्णय होना कठिन है कि– उन महीनोंके कितने कितने दिन गिनने चाहिए अथवा उनमें किन किनका समवेश हो जाता है ?

महम्मद अब्दु छाहने किया है। इस परवानेसे स्पष्टतया मालूम होता है कि वह हीर चिजयसूरिके उपदेशसे दिया गया था। कई लोग कहते हैं कि उपर्युक्त तीर्थ श्वेतांबरोंके नहीं हैं मगर उनका यह कथन मिथ्या है। कारण-प्रथम उपर्युक्त परवाना है; दूसरे परवाना देनेके अमुक समय वाद अकवरने मंत्री कर्मचंद्रको-जो खरतरगच्छीय खेताम्बर जैन था; जो अकबरका मंत्री था-उक्त तीर्थ दिये हैं। इसका उल्लेख बादशाहके समकालीन पं० जयसोमने भी अपने बनाये हुए 'कर्मचंद्रचरित्र' नामके प्रंथमें इस तरह किया है:---

## "नाथेनाथ प्रसन्नेन जैनास्तीर्थास्समेऽपि हि । मंत्रिसाद्विहिता नूनं पुंडरीकाचलादयः ॥ " ३९६ ॥

अर्थात्—बादशाहने प्रसन्न होकर पुंडरोक ( सिद्धाचल ) आदि समस्त जैनतीर्थ मंत्रीको दे दिये | इसी प्रकार ' लामोदयरास ' में भी कहा है ऐसा होने पर भी यह तो स्थिर है कि, पहिले गिनाये गये हैं उनमें व उनमेंके अमुक अमुक दिनोंमें बादशाहने अपने समस्त राज्यमें जीवहिंसाका निषेध किया था। उन दिनोंमें स्वयं बादशाह भी मांसा-हार नहीं करता था। इस बातको अन्यान्य जैनेतर लेखकोंने भी माना है। बंकियचंद्र लाहिडीने अपने 'सम्राट् अकबर ' नामक बंगाली ग्रंथमें लिखा है:---

"सम्राट् रविवारे, चंद्र ओ सूर्यग्रहणदिने एवं आर् ओ अन्यान्य अनेक समये कोन मांसाहार करितेन ना। रविवार ओ आर् ओ कतिपय दिने पशुहत्या करिते सर्व साधारणके निषेध करिया छिल्ठेन । "

अर्थात्—सम्राट् रविवारके दिन, चंद्र और सूर्यग्रहणके दिन और अन्य भी कई अन्यान्य दिनोंमें मांसाहार नहीं करता था। रविवार और अन्यान्य कई दिनोंमें उसने सर्वसाधारणमें पशुहत्या-निषेधकी मुनादी करवा दी थी।

इसी तरह अकवरका सर्वस्व गिना जानेवाळा; अकवरके साथ रातदिन रहनेवाळा रोख अबुरुफ़ज़ल अपनी पुस्तक 'आईन-इ-अकवरी' में लिखता है:—

"Now, it is his intention to quit it by degrees, conforming, however, a little to the spirit of the age. His Majesty abstained from meat for some time on fridays, and then on Sundays; now on the first day of every solar month, on Sundays, on solar and lunar eclipses, on days between two fasts, on the Mondays of the months of Rajab, on the feastday of the every solar month, during the whole month of Farwardin and during the month, in which His Majesty was born, viz, the month of Aban.

[The Ain-i-Akbari translated by H. Blochmann M. A. Vol. I p. p. 61-62.] अर्थात्—वह ( अकबर ) आयुकी लागणियोंका कुछ अंशोमें पालन करता हुआ भी शनैः शनैः मांसाहार छोड़नेका इरादा रखता है । वह बहुत दिन तक प्रत्येक शुक्रवार और पश्चात् रविवारके दिन मांसाहार का परहेज करता रहा था । अब प्रत्येक सौर महीनेकी प्रतिपदाको, रविवारको, सूर्य और चंद्र प्रहणके दिनोंमें दो उपवासोंके बीचके दिनोंमें, रजब महीनेके सोमवारोंमें, सौर मासके प्रत्येक त्योहारमें, फरवरदीनके महीनेमें और बादशाह जन्माथा उस सारे महीनेमें—यानी सारे अबान महीनेमें मांसाहार नहीं करता है ।

जैन लेखकोंके कथनकी सत्यता अबुल्फजलके उपर्युक्त कथन से इट होती है। कारण-जैनलेखकोंने जो दिन गिनाये हैं, लगभग वे ही दिन अबुल्फ़ज़लने भी गिनाये हैं। अलावा इसके जैनलेखकोंने बादशाहके छः महीने तक मांसाहार त्यागकी और छः महीने और छः दिन तक समस्त देशर्मे जीवर्हिसानिषेधकी जो बात लिखी है वह बात बाद-शाहकी समाके सदस्य, कट्टर मुसलमान बदाउनीके निम्नलिखित कथनसे भी पुष्ट होती है।

" At this time His Majesty promulgated some of his new-faugled decrees. The Killing of animals on the first day of the week was strictly prohibited, (P. 322) because this day is secred to the Sun, also during the first eighteen days, of the month of Farwardin; the whole of the month of Aban ( the month in which His Majesty was born ); and on several other days, to please the Hindus. This order was extended over the whole realm and punishment was inflicted on every one, who acted against the Command, Many a family was ruined, and his property was confiscated. During the time of those fasts the Emperor abstained altogether from meat as a religious penance, gradually extending the several fasts during a year over six months and even more, with a view to eventually discontinuing the use of meat altogether."

> [Al-Badaoni, Translated by W. H. Lowe, M. A., Vol. II, p. 331.]

अर्थात् — इस समय बादशाहने अपने कुछ नवीन प्रिय सिद्धा-न्तोंका प्रचार किया था। सप्ताहके पहिले दिनमें प्राणीवध निषेषकी कठोर आज्ञा थी; कारण यह सूर्यपूजाका दिन है। फरबरदीन महीनेके पहिले अठारह दिनोंमें, आवानके पूरे महीनेमें ( जिसमें बादशाह का जन्म हुआ था ) और हिन्दुओंको प्रसन्न करनेके लिए और भी कई दिनोंमें प्राणी-बधका निषेध किया था। यह हुक्म सारे राज्यमें जारी किया गया था। इस हुक्मके विरुद्ध चल्लनेवालेको सजा दी जाती थी। इससे अनेक ऊटुंब बर्बाद हो गये थे और उनकी मिल्क-तं जब्त कर ली गई थी। इन उपवासोंके दिनोंमें, बादशाहने धार्मिक तपश्चरणकी माँति मांसाहारका सर्वथा त्याग किया था। शनैः शनैः वर्षमें छः महीने और उससे भी ज्यादा दिन तक उपवास करनेका अम्यास वह इसलिए करता गया कि, अन्तमें मांसाहारका वह सर्वथा त्याग कर सके।

बदाउनीने ऊपर ' हिन्दु ' शब्दका उपयोग किया है । उससे जैन ही समझना चाहिए । कारण-पशुवधका निषेध करनेमें और जीव-दया संबंधी राजामहाराजाओंको उपदेश देनेमें यदि कोई प्रयत्नशीछ रहा हो तो वे जैन ही हैं । सुप्रसिद्ध इतिहासकार विन्सेंट स्मिथ भी अपने अकबर नामक पुस्तकके ३३५ वें पेजमें स्पष्टतया छिखता है कि,---22 "He cared little for flesh food, and gave up the use of it almost entirely in the later years of his life, when he came under Jain influence."

अर्थात्—मांसाहार पर बादशाहकी बिल्कुल रुचि नहीं थी। और अपनी पिछली जिन्दगीमें तो जबसे वह जैनोंके समागमर्मे आया तभीसे, उसने इसका सर्वथाही त्याग कर दिया।

इससे सिद्ध होता है कि, बादशाहसे मांसाहार छुड़ानेमें और जीववध बंद करानेमें श्रीहीरविजयसूरि आदि जैनउपदेशकोंका उपदेशही कारगर हुआ था । डॉ॰ स्मिथ यह भी लिखते हैं कि,—

"But the Jain holy men undoubtedly gave Akbar prolonged instruction for years, which-largely influenced his actions; and they secured his assent to their doctrines so far that he was reputed to have been converted to Jainism."

[Jain Teachers of Akber by Vincent A. Smith.] अर्थात्—मगर जैनसाधुओंने वर्षों तक अकवरको उपदेश दिया था। बादशाहके कार्यों पर उस उपदेशका बहुत प्रभाव पड़ा था। उन्होंने अपने सिद्धान्त उससे यहाँ तक मनवा दिये थे कि, लोग उसे जैनी समझने लग गये थे।

छोगोंकी यह समझ केवछ समझ ही नहीं थी, बल्कि उसमें वास्तविकता मी थी। कई विदेशी मुसाफिरोंको भी अकबरके व्यव-हारोंसे यह निश्चय हो गया था कि, अकबर जैनसिद्धान्तोंका अनुयायी था।

इसके संबंधमें डॉ॰ स्मिथने अपने 'अकबर' नामक प्रंथमें एक मार्केकी बात प्रकट की है। उसने उक्त पुस्तकके २६२ वें पृष्ठमें पिनहरो ( Pinheiro ) नामके एक पोर्टुगीज पादरीके पत्रके उस अंशको उद्धृत किया है जो उपर्युक्त कथनको प्रमाणित करता है। यह पत्र उसने लाहौरसे ता. २ सितंबर सं. १५९५ के दिन लिखा था। उसमें उसने लिखा था,---

" He follows the sect of the Jains ( Vertei ).

अर्थात—अकबर जैनसिद्धान्तोंका अनुयायी है। उसने कई जनसिद्धान्त भी उस पत्रमें लिखे हैं। इस पत्रके लिखनेका वही समय है जिस समय विजयसेनस्रि लाहोरमें अकनरके पास थे।

इस प्रकार विदेशियोंको भी जन अकबरके वर्तावसे यह कहना पड़ा था कि, अकबर जैनसिद्धान्तोंका अनुयायी है, तब यह बात सहज ही समझमें आजाती है कि, अकबरकी वृत्ति बहुत ही दयाछ थी। और उस वृत्तिको उत्पन्न करनेवाले जैनाचार्य-जैनउपदेशक ही थे। इसके छिए अब विशेष प्रमाण देनेकी आवश्यकता नहीं है।

यह ऊपर कहा जाचुका है कि, बादशाहने अपने राज्यमें एक बरसमें छः महीनेसे भी ज्यादा दिनके छिए जीववधका निषेध कराया था, और उन दिनोंमें वह मांसाहार भी नहीं करता था । यह कार्य उसकी दयाछताका पूर्ण परिचायक है। पाँच पाँचसौ चिड़ियोंकी जीमें जो नित्य प्रति खाता था, म्रगादि पशुओंकी जो नित्य शिकार करता था वही मुसल्प्रमान बादशाह हीरविजयम्र्रि आदि उपदेशकोंके उपदेशसे इतना दयालु बन गया, यह बात क्या उपदेशकोंके लिए कम महत्त्वकी है ? जैनसाधुओंके (जैनश्रमणों) के उपदेशके इस महत्त्वको बदाउनी भी स्वीकार करता है। वह लिखता है:---

"And Samanas and Brahmans (who as far as the matter of private interviews is concerned (p. 257) gained the advantage over every one in attaining the honour of interviews with His Majesty, and in associating with him, and were in every way superior in reputation to all learned and trained men for their treatises on morals, and on physical and religious sciences, and in religious ecstacies, and stages of spiritual progress and human perfections. ) brought forward proofs, based on reason and traditional testimony, for the truth of their own, and the fallacy of our religion, and inculcated their doctrine with such firmness and assurance, that they affirmed mere imagination as though they were selfevident facts, the truth of which the doubts of the sceptic could no more shake.

> [Al-Badaoni Translated by W. H. Lowe. M. A. Vol. II. p. 264]

अर्थात् सम्राट् अन्य संप्रदायोंकी अपेक्षा श्रमणों \* (जनसाधुओं) और बाह्यणोंसे एकान्तमें विशेषरूपसे मिलता था | उनके सहवासमें विशेष समय बिताता था | वे नैतिक, शारीरिक, धार्मिक और आध्या-स्मिक शास्त्रोंमें, धर्मान्नतिकी प्रगतिमें और मनुष्यजीवनकी सम्पूर्णता प्राप्त करनेमें दूसरे समस्त ( सम्प्रदायों ) विद्वानों और पंडित पुरुषोंकी अपेक्षा इरतरहसे उन्नत थे | वे अपने मतकी सत्यता और हमारे

\* मूळ फारसी पुस्तकके ' सेवड़ा ! शब्दको अनुवादकने 'Samanas' (अमण) लिखा है, किन्तु यहाँ चाहिये ' सेवड़ा ' क्योंकि उस समयमें जैनसाधु ' सेवडा ' के नामसे पहचाने जाते थे ! इस समय भी पंजाब आदि कई देशोंमें जैनिसाधुओंको ' सेवडा ' कहते हैं ! द्वरी बात यह है कि-इंस अंग्रेजी अनुवादक डबल्यु. एच. लॉ, एम. ए. ने अपने अनुवादके पुटनोटमें 'अमण ' का अर्थ ' बौद्ध अमण ' किया है । मगर यह भी ठीक नहीं है । बादशाहके दरधारमें बौद्ध अमण तो कोई गया भा नहीं था । इस विषयमें इसी प्रकरणों आते चल कर विशेष प्रवाश डाला जायगा । यहाँ कुवड़ाका अर्थ जैनसाधु ही समझना चाहिए ।

202

( मुसलमान ) धर्मके दोष बतानेके लिए बुद्धिपूर्वक, परंपरागत प्रमाण देते थे । वे ऐसी दढता और युक्तिसे अपने मतका समर्थन करते थे कि, उनका कल्पना तुल्य मत स्वतः सिद्ध प्रतीत होता था । उसकी सत्यता के विरुद्ध नास्तिक भी कोई शंका नहीं उठा सकता था । "

इतना सामर्थ्य रखनेवाले जैनसाधु अकवर पर इतना प्रभावं डाले, यह बात क्या होने योग्य नहीं है ? अस्तु ।

अकबरने अपने वर्तावमें जब इतना परिवर्त्तन कर दिया था, तब इससे यह परिणाम निकालना क्या बुरा है कि अकबरके दया संबंधी विचार बहुत ही उच्च कोटि पर पहुँच गये थे। इस बातको टढ करने वाले अनेक प्रमाण भी मिल्ले हैं। बादशाहने राजाओंके जो धर्म प्रका-शित किये थे उनमें एक यह धर्म भी था,—

" × संसार दयासे जितना वशमें होता है उतना दूसरी किसी मी चीजसे नहीं होता । दया और परोपकार, ये सुख दीर्घायुके कारण हैं । "

अबुरुफ़ज़ल लिखता है, — "अकबर कहा करता था कि, यदि मेरा शरीर इतना बड़ा होता कि, मांसाहारी जीव सिर्फ मेरे शरीरको खाकर ही तृप्त हो जाते और दूसरे जीवोंके भक्षणसे दूर रहते तो मेरे लिए यह बात बड़े सुखकी होती । या मैं अपने शरीरका एक अंश काटकर मांसाहारियोंको खिला देता और फिरसे वह अंश प्राप्त हो जाता तो मैं बड़ा प्रसन्न होता । मैं अपने एक शरीरद्वारा मांसाहारि-योंको तृप्त कर सकता । " +

दया संबंधी कैसे सुंदर विचार हैं ! मांसाहारियोंको अपना शरीर खिलाकर तृप्त करने और दूसरे जीवोंको बचानेकी भावना × आईन-इ-अकबरी, खंड तीसरा, जेरिटकृत अंमेजी अनुवाद. पे० ३८३-३८४.

+ आईन-इ-अकबरी, खंड ३ रा, टू. ३९५.

उच कोटिकी दयाख़ुवृत्ति रखनेवाले व्यक्तिके सिवा अन्य कौन कर सकता है ?

अबुरफ़ज़ल आईन-इ-अकबरीके पहिले भागमें एक स्थान पर लिखता हैः----

"His Majesty cares very little for meat, and often expresses himself to that effect. It is indeed from ignorance and cruelty that, although various Kinds of food are obtainable, men are bent upon injuring living creatures, and lending a ready hand in killing and eating them; none seems to have an eye for the beauty inherent in the prevention of cruelty, but makes himself a tomb for animals. If His Majesty had not the burden of the world on his shoulders, he would at once totally abstain from meat.

[Ain-i-Akbari by H. Blochmann Vol. I. p. 61].

इसी तरह डा० विम्सेंट स्मिथने भी अकबरके विचारोंका उछैल किया है। वह लिखता है:--- "Men are so accustomed to eating meat that, were it not for the pain, they would undoubtedly fall on to themselves."

"From my earliest years, whenever I ordered animal food to be cooked for me, I found it rather tasteless and cared little for it. I took this feeling to indicate the necessity for protecting animals, and I refrained from animal food."

"Men should annually refrain from eating meat on the anniversary of the month of my accession as a thanks-giving to the Almighty, in order that the year may pass in prosperity."

"Butchers, fishermen and the like who have no other occupation but taking life should have a separate quarter and their association with others should be prohibited by fine."

[Akbar The Great Mogal, pp. 335-336.] अर्थात्—" मनुष्योंको मांसाहारकी ऐसी खराब आदत पड़ जाती है कि, यदि उन्हें दुःख न हो तो वे अपने शरीरको भी खा जायँ।"

" मुझे अपनी छोटी उम्रहीसे मांसाहार नीरस छगता है। जन कभी मैं आज्ञा देकर मांस बनवाता था तब भी उसको खानेकी बहुत ही कम परवाह करता था। इसी स्वभावसे मेरी दृष्टि पशुरक्षाकी ओर गई और मैंने पीछेसे मांसाहारका सर्वथा त्याग कर दिया।"

" मेरे राज्याभिषेककी तारीखके दिन, प्रतिवर्ष, ईश्वरका उपकार माननेके लिए किसी भी मनुष्यको मांस नहीं खाना चाहिए, जिससे सा रा वर्ष आनंदके साथ निकले । " '' कसाई मच्छीमार और ऐसे ही दूसरे मनुष्योंक-जिनका रोजगार हिंसा करना ही है-निवासस्थान बसतीसे अल्लग होने चाहिए। "

जीवदयाके ये कितने अच्छे विचार हैं ! जीवदयाहीके क्यों अपनी उस प्रजाके-जो जीवहिंसा और मांसाहारसे घृणा करती थी-अन्तः-करण दुःखी न हों इसका भी पूरा खयाछ रखता था । मुसडमान सम्राट् अकबरके उपर्युक्त विचारों और कार्यों पर आर्यावर्तके उन देशी राजाओंको घ्यान देना चाहिए कि, जो अपनी प्रजाके सुखदुःखका कुछ भी खयाछ नहीं रखते हैं । अस्तु ।

उपरके वृत्तान्तसे हमें यह तो निश्चय हो चुका है कि, अकबरकी जीवनमूर्त्तिको छुशोभित-देदीप्यमान करनेके लिए जैसी चाहिए वैसी चतुराई यदि किसीने दिखाई हो तो वे हीरविजयसूरि आदि जैनसाधु ही थे। दूसरे शब्दोंमें कहें तो अकबर बादशाहकी जीव-नयात्राको सफल बनानेमें सबसे ज्यादा प्रयत्न हीरविजयसूरि आदि जैनसाधुओंने ही किया था। इतना होने पर भी आश्चर्य इस बातका है कि अकबरका जीवन लिखनेवाले जैनेतर लेखकोंने, इस बातका उल्लेख नहीं किया है कि, अकबर पर जैनसाधुओंका कितना प्रमाव था। इसका मूलकारण क्या है ? इसका विचार करना यहाँ उचित होगा।

यह बात तो निर्विवाद सिद्ध है कि,-अकबरके दर्बारमें रहने वाले शेल अबुल्फ़ज़ल और बदाऊनी अकबरके समयका खास इतिहास लिखनेवाले हैं। अकबरके विषयमें आजतक जो कुछ लिखा गया है उन्हींके प्रंथोंके आधारसे लिखा गया है। वे ( अबुल्फ़ज़ल और बदाऊनी) अकबरके ऊपर प्रभाव डालनेवालोंमें 'जैनसाधुओं ' का नाम देना मूले नहीं हैं<sup>1</sup>. इतना जरूर है कि उन्होंने ' जैनसाधु ' राव्द न लिखकर

205

उनका परिचय, ' श्रमण ' ' सेवड़ा ' या ' यति ' के नामसे कराया है। वे यह लिखना नहीं भूले हैं कि अकबरके दर्बारमें जैनसाधु गये थे और उस पर इनका खूब प्रभाव पड़ा था। मगर पीछेसे नितने इतिहासलेखक और अनुवादक हुए हैं उन्हींने असली बातको छिपाया है । यह बात उनके प्रंथोंको ध्यानपूर्वक देखनेसे तत्काल ही मालुम हो जाती है। विशेष आश्चर्यकी बात तो यह है कि, अबु-रफ़ज़लने आईन-इ-अकबरीके दूसरे भागके तीसर्वे आईनमें अकबरकी धर्मसभाके १४० मेम्बरोंको पाँच श्रेणियोंमें विभक्त करके उनकी जो लिख दी है उसमें प्रयम श्रेणीमें हरिजीसूर ( हीरविजयसूरि ) और पाँचवीं श्रेणीमें विजयसेनसूर और भानचंद (विजयसेनसूरि और भानुचंद्र)नाम दिये हैं। उनके होते हुए भी ये कौन थे ? किस धर्मके अनुयायी थे ? यह जाननेका प्रयत्न अनुवादकों और लेखकोंने नहीं किया । यदि वे प्रयत्न करते और जैनधर्मसे परिचय करते तो उन्हें तत्काल ही मालम हो जाता कि, जिन तीन नामोंका उछेल अबुरफ्जुलने किया है वे बौद्ध श्रमणों या अन्य धर्मवालोंके नहीं हैं; परन्तु जैनसाधुओंके ही हैं। ऐसा होने पर इतिहासमें आज जो छिपानेका कार्य हो रहा है वह न होता । इस छुपानेके कार्यसे अलग रह कर इतिहास क्षेत्रमें सत्यमूर्यका प्रकाश डालनेका सौभाग्य आज तक अजैन विद्वानोंमेंसे यदि किसीने प्राप्त किया है तो वह 'अकबर दी ग्रेट मुगछ ' (Akbar the Great Mogul) नामक प्रंथका लेखक डॉo विन्सेंट. स्मिथ ही है । वह बहुत खोज करनेके बाद लिखता है कि, "अबुरफ़ज़ल और बदाउनीके प्रंथोंके अनुवादकोंने अपनी अनभिज्ञताके कारण ही ' जैन ? शब्दके बजाय ' बौद्ध ? शब्दका प्रयोग किया है। कारण अबुल्फू ज़लने तो अपने प्रंथमें स्पष्ट लिखा है कि,-सूफी, दाशनिक, तार्किक, स्मार्त, सुत्री, शिया, बाह्मण, यति, सेवड़ा, 23

चार्वाक, नाजरीन, यहूदी, साबी और पारसी आदि प्रत्येक वहाँके धर्मान्उशीलनका अपूर्व आनंद लेते थे × 1 ??

इस स्थानमें ' यति ' और 'सेवड़ा' शब्द हैं वे जैनसाधुओंके छिए आये हैं । बौद्धसाधुओंके छिए नहीं । तो भी जैसा कि डॉक्टर रिमथ कहते है कि,--मि० चैछमर्सने अकबरनामाके अंग्रेजी अनुवा-दमें भूटसे उनका अर्थ ' जैन और बौद्ध ' किया था । उनके बाद मुसल्पानी इतिहासके संग्रहकर्ता इल्टियट और डाउसनने भी वही भूल की । इन तीनोंकी भूठने वाननोअरको भी भूल करनेके लिए वाध्य किया । इस तरह हरेक लेखक, एकके बाद दूसरा, भूल करता गया और उसका परिणाम यहाँ तक पहुँचा कि, जैनेतर लेखकोंने 'जैन' शब्को सर्वथा उड़ा ही दिया । अब जहाँ देखो वहीं 'बौद्ध शब्द ही दिखाई देता है । आधुनिक हिन्दी, बंगाली या गुजराती लेखकोंने भी ऐसी ही भूल्की है । मगर किसीने यह जाननेकी कोशिश नहीं की कि, वास्तवमें अकबरके दरबारमें कोई बौद्धसाधु था या नहीं ? या अकबरने कभी बौद्धसाधुओंका उपदेश सुना भी था या नहीं ?

वस्तुतः खोजनेसे यह पता चल चुका है और निर्विवाद यह बात मान ली गई है कि, अकबरको कभी किसी बौद्ध विद्वान्के साथ समागम करनेका अवसर नहीं मिला था। इसके लिए अनेक प्रमाण देकर पुस्तकके कल्लेवरको बढ़ानेकी कोई आवश्यकता नहीं दिखती। सिर्फ अबुल्फ़ज़ल के कथनको उद्धृत कर देना ही काफी होगा। वह आईन-इ-अकबरीमें लिखता है कि,—

" चिरकालसे बौद्ध साधुओंका कहीं पता नहीं है। बेशक ×--देखो-'अकबरनामा' बेवरिज कृत अंग्रेजा अनुवाद खंड ३, अध्याय ४५, पुर ३६५.

2005

पेगू, तनासिरम और तिब्बतमें ये लोग कुछ हैं। बादशाहके साथ तीसरी बार रमणीय काश्मीरकी मुसाफरीमें जाते वक्त इस मतके (बौद्धमतके) दो चार वृद्ध मनुष्योंसे मुलाकात हुई थी। मगर किसी विद्वान्से मेट नहीं हुई<sup>\*</sup>। "

इससे साफ जाहिर है कि, अकबर न कभी किसी बौद्ध विद्वानसे मिला था और न कभी कोई बौद्ध दिद्वान् फतेप्ररसीकरी की धर्मसभामें संमिलित हुआ था।

उपर्युक्त और अन्यान्य अनेक प्रमाणोंसे डॉ० विन्सेंट स्मिथ भी यही लिखता है कि,—

'To sum up. Akbar never came under Buddhist influence in any degree whatsoever. No Buddhists took part in the debates on religion held at Fatehpur -Sikri, and Abu-l Fazl never met any learned Buddhist. Consequently his knowledge of Buddhism was extremely slight. Certain persons who took part in the debates and have been supposed erroneously to have been Buddhists were really Jains from Gujarat."

[ Jain Teachers of Akbar by V. A. Smith. ]

मावार्थ-अकबरकी बौद्धोंके साथ न कमी मेट हुई थी और न उस पर उनका प्रभाव ही पड़ा था। न बौद्धोंने कभी फतेहपुर-सीकरीकी धर्मसमामें भाग लिया था और न कभी अबुरुफ़ज़ल्लके साथ ही किसी बौद्ध विद्वान् साधुकी मुलाकात हुई थी। इन्नसे बौद्ध धर्मके विषयमें उसका ( अकनरका ) ज्ञान चहुत ही कम था। धार्मिक

\*---देखेा-आईन-इ-अकबरी ३ राखंड, जॉरेटकृत अंग्रेजी अनुवाद् का २१२ वा पृष्ठ. सुरीश्वर और सम्राद्।

परामर्श सभामें माग लेनेवाले जिन दो चार लोगोंके लिए बौद्ध होनेका अनुमान किया जाता है वह भ्रम है। वास्तवमें वे गुजरातसे आये हुए जैनसाधु थे। "

इससे यह बात अच्छी तरह साबित हो गई है कि, अबतक जिनलेखकोंने अकबर पर प्रमाव डालनेवालोंमें बौद्धोंकी गिनती की है यह उनकी भूल है। उस भूलको सुधार कर सब स्थानोंमें ' बौद्ध ' के स्थानमें ' जैन ' समझना चाहिए।

इस तरह वि॰ सं॰ १६९९ से वि॰ सं॰ १६९१ तक अकबरके साथ जैनसाधुओंका संबंध छगातार रहा था, उसके बाद अकबर जीवित रहा तब तक उसको और उसके बाद उसके छड़के जहाँगीरको भी जैनसाधु मिछते और धर्मोपदेश देते रहे थे। "

220

# त्रकरण सातवाँ ।

### सूबेदारों पर प्रभाव ।

Contractor of the second se

रविजयसूरिके प्रभावके विषयमें गत प्रकरणोंमें बहुत कुछ लिखा जा चुका है। तो भी यह कहना अनुचित न होगा कि, उन्होंने केवल अकबरके उपर ही प्रभाव नहीं डाला था बल्कि अन्यान्य सुबेदारों और राजा महाराजाओं पर मी उन्होंने



प्रमाव डाला था। नो कोई राना या सूबेदार उनसे एक वार मिछता था वह सूरिजीके पवित्र चारित्र और निर्मल उपदेशसे मुग्ध एवं चमत्कृत हुए बिना न रहता था। यद्यपि सामान्यतया विचार करने वालेको, अक-बरके समान महान् सम्राट् पर प्रभाव डाल्टनेवालेका मामूली सूबेदारों पर या राना महारानों पर प्रभाव डाल्टनेवालेका मामूली सूबेदारों पर या राना महारानों पर प्रभाव डाल्टना, कोई महत्वकी बात नहीं माल्टम होगी; तथापि दीर्घटष्टिसे विचार करनेवाला यह नरूर समझेगा कि, झानपिपासु अकवर पर प्रभाव डाल्टनेकी अपेक्षा सामान्य सूबेदारों या रानामहाराजाओं पर प्रभाव डाल्टनेकी अपेक्षा सामान्य सूबेदारों या रानामहाराजाओं पर प्रभाव डाल्टना बहुत ही कठिन था। अधिकारके मदमें मस्त, उस समयकी अराजकताका लाभ उठाकर अपने आपको अहमिंद्र समझनेवाले सूबेदार या राजा क्या किसीकी सुननेवाले थे ? बे स्वच्छंडी--जिनकी स्वच्छंदताका हम दूसरे प्रकरणमें उल्लेख कर चुके हैं; जो सत्यासत्यकी या मनुष्यके दर्जेकी कुछ भी परवाह किये विना मारो, पकड़ो की आज्ञा दे देते थे-क्या किसीके उपदेश पर ध्यान दे सकते थे ! कदापि नहीं । तो भी अपने चरित्रके प्रथम नायक श्रीमान् हीरविजयस्रिने समय समय पर उनपर अपने निष्कलंक चारित्र और उपदेश का प्रमाव डाल कर उनसे कई महत्वके कार्य कराये हैं । यद्यपि उनको किसी राजामहाराजा, सेठ साहूकार या फौजदार सूबेदारसे कोई मतलब न था-'नि:स्पृहस्य तृणं जगत्' के समान उनको किसीकी परवाह न थी, तथापि जीवोंके कल्याणकी कामना उनके अन्त:करणमें स्थापित थी । उसी कामनाके वश होकर वे जीवोंका कल्याण करानेके लिए, सूबेदारों या राजामहाराजाओंके निमंत्रणोंको स्वीकार करते थे और अनेक प्रकार के कष्ट उठाकर भी उनके दर्बारमें आते जाते थे ।

अनेक राजामहाराजाओं और सूवेदारों पर सूरिजीने प्रमाव डाळा था; उनको सन्मार्ग पर चळाया था; मगर हम उन सबका उल्लेख न कर उनमेंसे कुछ का संक्षिप्त वृत्तान्त यहाँ लिखेंगे ।

### × कलाखाँ ।

वि॰ सं॰ १६ ३० ई॰ सं॰ १९७४ के लगभग जब सूरिजी

× कलाख़ाँका खास नाम ख़ानेकलानमीरमहम्मद था । वह अतघख़ाँका बड़ा भाई था। हुमायुँ और कामरानका यह सेवक धीरे धीरे अकबरके समयमें बहुत ऊँचे दर्जे तक पहुँचा था। बहादुरीके अनेक काम करके अच्छा नाम कमाया था । बादशाहने सं० १५७२ ई० में गुजरातको फिरसे जीतनेके लिए कलाख़ाँको पहिले भेजा था । मार्गमें सीरोहोके पास एक राजवूतने किसी स्पष्ट कारणके विना ही उसे घायल कर दिया था । मगर कई दिनके चाद उसने अच्छा होकर गुजरातको जीता। इससे वह पाटनका स्वेदार नियत हुआ । ई० स० १५७४ में पाटनहीमें उसकी मृत्यु हुई थी । विशेष जाननेके लिए ब्वॉकमॅन कृत आईन-इ-अक्षवरी के अंग्रेजी अनुवादके प्र. मा. का ३९२ वा एष्ठ देखो । पाटनमें पधारे थे, तब वहाँके हेमराज नामके जैनमंत्रीने, विजय-सेनसूरिके पाटमहोत्सवके अवसर पर, बहुतसा धन खर्च करके अनेक शुभ कार्य किये थे । उस समय कलाखाँ पाटनका सूबेदार था । उसके जुल्मसे प्रजा बहुत व्याकुल हो रही थी । प्रजा उससे इतनी नाराज शुल्मसे प्रजा बहुत व्याकुल हो रही थी । प्रजा उससे इतनी नाराज थी कि, एक भी मनुष्यकी जुबान पर उसकी भलाईका राब्द न आता था । उस नगरमें पहुँच कर सूरिजीने अनेक व्याख्यान दिये । उनसे शुनैः शनैः समस्त नगरमें उनकी विद्वताकी प्रशंसा फैल गई । कलाखाँकि कानों तक भी सूरिजीकी प्रशंसा पहुँची । इससे उसके हृदयमें सूरिजीसे मिल्लनेकी इच्छा उत्पन्न हुई । उसने उन्हें मनुष्य मेजकर अपने पास बुलाया । यद्यपि इससे सूरिजीके अनुयायिकोंको-श्रावकोंको बहुत ही ज्यादा भय माऌम हुआ था, तथापि सूरिजीके निर्भीक हृदयमें कोई आशंका उत्पन्न नहीं हुई थी । वे समझते थे कि.—सत्ये नास्ति भयं कचित ।

बहुत देर तक अनेक तरहकी बार्ते होती रहीं। फिर कलाख़ाँने पूछा:---- '' महारान ! सूर्य ऊँचा है या चंद्रमा ?

सूरिजीने उत्तर दियाः—" चंद्रमा ऊँचा है। सूर्य उससे कुछ नीचा है। "

यह उत्तर सुन कर कलाख़ाँको कुछ आश्चर्य हुआ। उसने कहाः---- " क्या ? सूर्य से चंद्रमा ऊँचा है ? "

सूरिजीने गंभीरतापूर्वक उत्तर दियाः--" हाँ सुर्यसे चंद्र ऊंना है। "

कलाख़ाँ बोलाः---''हमारे यहाँ तो सूर्यसे चंद्रमा नीचे नताया गया है, तुम चंद्रमाको ऊँचा कैसे बताते हो ? ''

सूरिजीने कहाः—"न तो मैं सर्वज्ञ हूँ और न मैं वहाँ जा कर देख ही आया हूँ। मैंने जो बात अपने गुरुकी जवानसे सुनी है और धर्मशास्त्रोंमें पड़ी है, वही मैं कह रहा हूँ। तुम्हारे शास्त्रोंमें यदि तुम कहते हो वैसे लिखा हो तो तुम भन्ने वैसे ही मानो । "

आचार्यश्रीकी बात सुन कर कलाख़ाँ कुछ विचारमें पड़ा l उसने सोचा कि, जो वस्तु अगम्य है, परोक्ष है उसके लिए शास्त्रीय मोहसे हठ करके अपनी बातको सत्य मनानेका प्रयत्न करना व्यर्थ है l उसने कहा:----

" महाराज ! आपका कहना ठीक है । जिस बातको हमने देखा ही नहीं है, उसके लिए हठ करना,—इम मानते हैं वही ठीक हैं ऐसा आग्रह करना—फिजूल है । मैं आपकी सरलतासे बहुत प्रसन्न हुआ हूँ । मेरे लायक कुल कार्य हो तो आज्ञा कीजिए । "

सूरिजीने अनुकंपादृष्टिसे उन कैदियोंको छोड़ देनेकी सूचना दी कि जिनको प्राणदंडकी आज्ञा दी गई थी । तदनुसार उसने कैदियोंको छोड़ दिया और शहरमें इस बातका ढिंढोरा पिटवानेका हुकम दिया कि, समस्त नगरमें एक मास तक कोई भी मनुष्य किसी भी जीवको न मारे ।

उसके बाद उसने सत्कार पूर्वक सूरिजीको उपाश्रय पहुँचा दिया । यह उस समयकी बात है कि, जिस समय सूरिजी और अकबर बादशाहका कोई संबंध नहीं था ।

#### ×खानखाना।

अकबरके पाससे सूरिजी खाना हो कर गुजरातकी ओर जा रहेथे, तब वे मेडते भी गये थे । उस समय खानखाना जो सूरिजीकी पवित्रता और विद्रत्तासे परिचित था-मेडतेहीमें था । उसने सूरिजीको, उन्हें नगरमें आये जान अपने पास बुछाया । और अच्छा सम्मान किया । उसने ईश्वरका स्वरूप जाननेके अभिशायसे प्रश किया,----

## × इसी पुस्तकक १२० वें पेजका नोट देखो ।

" महाराज ! ईश्वर रूपी है या अरूपी ? "

" ईश्वर अरूपी है। "

" ईश्वर यदि अरूपी है तो उसकी मूर्त्ति क्यों बनाई जाती है १ ग

" मूर्त्ति ईश्वरका स्मरण करानेमें कारण होती है । अर्थात् मूर्त्तिको देखनेसे जिसकी वह मूर्त्ति होती है वह व्यक्ति याद आती है। जैसे कि किसीकी तसबीर देखनेसे वह व्यक्ति याद आता है। अथवा, जैसे नाम नामवालेकी याद दिलाता है, वैसे ही मूर्त्ति मूर्त्ति-वालेका-जिसकी वह मूर्त्ति होती है उसका-स्मरण करा देती है। जो मनुष्य कहते हैं कि, हम मूर्त्तिको नहीं मानते हैं, वे सचमुच ही बहुत बड़ी भूल करते हैं । संसारमें ध्याता, ध्यान और ध्येय इस त्रिपुटीको माने विना किसी भी आदमीका कार्य नहीं चलता । कारण ध्यान तब तक नहीं होता है जबतक मन किसी एक पदार्थ पर नहीं लगाया जाता है । दुनियामें अमूत्तेक पदार्थोंका ज्ञान हमें मूर्त्तिहीसे होता है । आप मुझको साधु मानते हैं । कैसे ? सिर्फ मेरे वेषसे । अर्थात् मैं साधु हूँ इसवातका ज्ञान करानेमें यदि कोई बात कारणभूत है तो वह मेरा वेव ही है। ' यह हिन्दु है। ' 'यह मुसलमान है।' ऐसा ज्ञान हमें कैसे होता है ? सिर्फ वेषसे । इस वेषहीका नाम मूर्त्ति है। आप और हम सभी अपने शास्त्रोंको देखकर ही कहते हैं कि, यह खदाका कलाम है, यह भगवानकी वाणी है। खदाके वचन तो जब वे जबानसे निकले थे तभी आकाशमें उड़ गये थे, फिर भी हम कहते हैं कि ये खुदाके शब्द हैं । सो कैसे ? सिर्फ यही जवाब देना पड़ेगा कि यह खुदाके शब्दोंकी मर्त्ति है । अभिप्राय यह है कि, मूर्त्तिके विना किसीका भी काम नहीं चलता । जो मूर्त्तिको नहीं मानने का दावा करते हैं वे भी प्रकारान्तरसे मूर्त्तिको मानते तो हैं हीं। " 24

इसके सिवाय भी सूरिजीने कई ऐसे उदाहरण दिये जिनसे यह प्रमाणित होता था कि, प्रत्येक मनुष्य मूर्त्तिको मानता ही है। उसके बाद खानखानाने पूछाः----

" यह ठीक हैं कि, मूर्त्तिको माननेकी आवश्यकता है, लोग-मानते भी हैं; मगर यह बताइए कि, मूर्त्तिकी पूजा किस लिए करनी चाहिए और वह मूर्ति हमें क्या फायदा पहुँचा सकती है ?

सूरिजीने उत्तर दियाः--- " महानुभाव ! जो मनुष्य मूर्त्तिकी पूजा करते हैं, वे वस्तुतः उस मूर्त्तिको नहीं पूजते हैं; वे तो उस मूर्त्तिके द्वारा ईश्वरकी पूजा करते हैं। पूजा करते समय पूजकका यह भाव नहीं होता है कि मैं इस पत्थरको पूज रहा हूँ। वह तो यही सोचता है कि-मैं परमा-रमाकी पूना कर रहा हूँ। मुसलमान लोग मसजिदमें, या नहाँ कहीं वे नमाज पढ़ो हैं वहाँ, पश्चिम दिशाकी ओर मुख रखते हैं। उस समय वे यह नहीं समझते हैं कि, हम दीवारके सामने-जो उनके सामने होती है-नमाज़ पढ़ते हैं, मगर वे यह समझते हैं कि पश्चिम दिशामें मका है, उसीके सामने हम नमाज़ पढ़ रहे हैं । जिस लकड़को घड़-कर चौकी बना ली जाती है, वह लकड चौकीहीके नामसे पुकारा जाता है। उसे कोई लकड़ नहीं कहता। संसारमें ख़ियाँ सब एकसी हैं; परंतु पुरुष अपनी सहधर्मिणी उसीको मानता है जिसके साथ उसका पाणिग्रहण हुआ है। अर्थात् उस स्त्रीमें अपनी पत्नी माननेकी भावना स्थापित करता है । इसी भाँति पत्थर वास्तवमें तो पत्थर ही है; मगर जो पत्थर घडकर मूर्त्ति बनाया जाता हे और मंत्रादि विधिसे जो स्थापित होता है, उसमें परमात्माहीका आरोप किया जाता है। इससे यह सिद्ध होता है कि, मूर्तिकी पूजा करने वाले पत्थरकी पूजा नहीं करते हैं, बरिक मूर्त्तिद्वारा परमात्माकी पूना करते हैं।

For Private & Personal Use Only

Jain Education International

128

" मूर्त्तिकी पूजासे छाम यह है कि, उसकी पूजासे उसके दर्शनसे मनुष्य अपने इदयको पवित्र बना सकता है। मूर्त्ति के दर्शनसे उस व्यक्तिके--परमात्माके-जिसकी वह मूर्त्ति होती है-गुण-याद आते हैं। उन गुणोंका स्मरण करना या उसके अनुसार आचरण करनेका प्रयत्न करना सबसे बड़ा धर्म है। मनुष्योंका हृदय वैसा ही बनता है, जैसे उन्हें संयोग मिछते हैं। वेश्याके पास जानेसे पाप छगता है। इसका कारण क्या है ? क्या वेश्या उसको पाप दे देती है ? वेश्याको तो पापका ज्ञान भी नहीं होता है। कारण यह है कि, वेश्यापाप नहीं देती मगर उसके पास जानेसे पुरुषका हृदय मछिन--अषवित्र हो जाता है। अन्तःकरणका मछिन होना ही पाप है। इसी भाँति यद्यपि परमात्माकी मूर्त्ति हम को कुछ देती छेती नहीं है; तथापि उसके दर्शन--पूजनसे मनुष्यका अन्तःकरण निर्मछ-शुद्ध होता है। अन्तःकरणका शुद्ध होना ही धर्म है।"

यह और इसी तरहकी दूसरी अनेक युक्तियोंसे सूरिजीने मूर्त्तिषूजाका प्रतिपादन किया।

खानखाना बहुत प्रसन्न हुआ । उसने मुक्तकंउसे सूरिजीकी प्रशंसा करते हुए कहाः—" सचमुच आप ऐसी ही इज्जतके काबिछ हैं जैसि कि आपको अकबर बादशाहने बख्शी है। मैं आपके गुणोंकी दाद दिये विना नहीं रह सकता । "

तस्पश्चात् उसने कई मूरूयवान पदार्थ सूरिजीके समक्ष रख कर उन्हें प्रहण करनेका आग्रह किया । सूरिजीनें उन्हें साधुधर्भके लिए अग्राह्य बताकर साधुओंके पालने योग्य १८ × बातोंका विवेचन किया ।

× जैनसाधुओंको निम्नलिखित १८ बातें पालनी चाहिए। (१) हिंसा (२) झूठ (३) चोरी (४) अमदा ५) परिश्रद्द; इन पाँचोंसे दूर रद्दनो । (६) रात्रिभोजन न करना (७) पृथ्वी (८) जल (९) आन्नि

240

इस प्रकार खानखाना पर भी सूरिजीने अपना प्रभाव डाला था।

#### महाराव सुरतान।\*

सूरिजी विहार करते हुए जब सीरोही गये थे तब वहांके प्रतापी राजा महाराव सुरतान पर भी उन्होंने अच्छा प्रभाव डाला था। रावसुरतानका समागम करके मूरिजीने उसको अच्छा प्रबोध दिया था। कई 'कर '-जो प्रजा पर केवल जुल्म थे-भी उन्होंने बंद

( १० ) वायु ( ११ ) वनस्पति ( १२ ) त्रस; इन छः प्रकारके जीवोंको कष्ट न पहुँचाना, ( १३ ) राजपिंड प्रहण न करना---अर्थात् राजाके वहाँसे भोजन प्रहण न करना । ( १४ ) सोना चॉदी, काँसा, पीतल आदि धातुऑके निर्मित बर्तनोंमें भोजन न करना । ( १५ ) पलंग व सुखदायी बिस्त-रोंपर शयन नहीं करना । ( १६ ) ग्रहस्थके घरमें नहीं बैठना ( १७ ) स्नान नहीं करना और ( १८ ) शुंगार नहीं करना ।

\* यह वि० सं० १६२८ में सीरोहोकी गद्दी पर बैठा था। उस समय उसकी आग्रु सिर्फ १२ वर्षकी थी। इसके। अनेक बार राजपूतों और बाद-शाहकी फौजोंके साथ युद्ध करना पड़ा था। उनमें कई वार उसे हारना भी पड़ा था। राज्य गद्दी भी छोड़नी पड़ी थी। परन्तु अन्तमें उसने अपनी वीरतासे राज्य वापिस छे लिया था। वह प्रकृतवीर था। स्वाधीनता, महा-राणा प्रतापसिंहकी भाँति उसे भी बहुत प्यारी थी। इसलिए अपने जीव-नका बहुत बड़ा अंश उसे युद्धोंमें ही बिताना पड़ा था। कहा जाता है कि, उसने सब मिलाकर ५१ युद्ध किये थे। जब वह आबू पहाड़ का आश्रय छे कर युद्ध करता था तब बड़ीसे बड़ी सेनाको भी वह तुच्छ सम-क्षता था। जैसा वह उदार था वैसा ही बहादुर भी था। उसने अनेक गाँव दानमें दिये थे। उसके मिलनसार स्वभावके कारण अनेक राजाओंसे उसकी मित्रता थी

इसके संबंधमें जो विशेष जानना चाहते हैं वे पं० गौरी रांकर हीरा-दंद ओज्ञाकृत ' सीरोही राज्यका इतिहास ' के २१७ से २४४ तकके 28 देखें 1 करवा दिये थे । सुरतानने सूरिजीके उपदेशसे अन्याय नहीं करनेका भी निश्चय कर लिया था । इनके अलावा सूरिजीके तपोबलसे एक महत्त्वकी बात और भी हुई थी । वह यह थी----

उसने विना ही कारण निर्दोष सौ आवकोंको अपराधी ठहरा कर कैंद कर दिये थे। इससे समस्त संघमें हाहाकार मच गया था। संघके मुखियोंने अनेक प्रयत्न किये मगर सुरतानने आवकोंको नहीं छोड़ा।

एक वार सूरिजीके साथके साधु बाहिर दिशाजंगल गये और बापिस आकर 'इर्यावहिया'+ किये बिना ही अपने अपने कामोंमें लग गये | सूरिजीने उनकी उस मूलको देखा और संध्याको सबसे कहा कि,—" कल तुम सबको 'आंबिल'× करना होगा; क्योंकि आज तुमने, दिशा जाकर 'इर्यावहिया' नहीं की है । '' सारे साधुओंने इस प्रायश्चित्तको स्वीकारा । दूसरे दिन समस्त साधुओंने ' आंबिल ' की तपस्या की | सूरिजी के साथ जब साधु आहार करनेके लिए बैठे तब उन्हें मालूम हुआ कि, आज सूरिजीने भी ' आंबिल ' की ही तपस्या की है । उन्होंने पूछा:—'' आज आपको आंबिल किस बातका है ?'' मूरिजीने उत्तर दिया:—'' आज मेरा \*मातरा पडिलेहण किये बिना परठा था । उस दिन सब मिला कर अस्सी आंबिल हुए । इस

+-जैन साध जब पेशाव या पाखाने जाकर आते हैं, उस समय, जाते आते मार्गमें जितना चाहिये उतना उपयोग नहीं रहनेके कारण,-उपयोग स्खलनाके लिए-गुरुके पास प्रायश्वित्त रूप जो किया करते हैं उसको इरियाय-हिया कहते हैं।

× आंबिलके लिए पेज १०७ का फुटनोट देखो ।

\* साधुछोग पेशायको मातरा, कहते हैं।

‡ जैनसाधु गटर-मोरी आदि स्थानोंमें पेशाव नहीं करते । वे खुली ज़गइमें-जहाँ जीव-जन्तु नहीं होते हें-पेशाव करते हैं । या किसी कूंडीमें

229

प्रकार आंबिल करने और करानेका सूरिनीका आन्तरिक हेतु जुदा था। सूरिनीकी इच्छा थी, -- जो श्रावक आफतमें पड़े हैं उनको किसी भी तरहसे छुड़ाना। सूरिजीको आंबिलकी तपस्या पर बहुत श्रद्धा थी। जब जब वे कोई महत्त्वका कार्य करना चाहते थे तब तब वे प्रारंभमें आंबिल ही किया करते थे। एक तरफ सूरिजीने इम तरह आंबिलकी तपस्या की और दूसरी तरफ सीरोहीके महाराव सुरतानसे मिल कर उसे, निर्दोष केदी श्रावकों को छोड़ देनेका उपदेश दिया। सूरिजीके उपदेशका सुरतानके हृदयमें आसर हुआ और उसी दिन उसने शामके वक्त सबको मुक्त कर दिया।

#### सुल्तान हबीबुल्लाह ।

विहार करते हुए सूरिजी एक बार खंभात गये। वहाँ हवीबुछाइ नामका एक खोजा रहता था। उसकी एक वक्तकी खुराक ल्याभग एक मन थी। उसका शरीर खूब मोटा ताजा था। उसने घनका बहाना करके सूरिजीका बहुत अपमान किया। सरिजीका द्वेषी महिआ नामका एक व्यक्ति भी उससे मिल गया। इससे वह सूरिजीको ज्यादा सताने लगा। परिणाम यह हुआ कि, उसने सूरिजीको शहरके बाहिर निकल्वा दिया। इससे समस्त जैनसमाजमें खल्बली मच गई। सूरिजीके इस अपमानको सब गच्छके साधुओंने अपना अपमान सपझा। वे भी गाँवके बाहिर चले गये और सूरिजीके पास जाकर रहे। सूरिजीके अपमानका कृत्य वास्तवमें अक्षम्य था। इसका प्रतीकार करना जुरूरी था। स्वच्छंदी और निरंकुश मजुष्योंका मद यदि उतार

करके निदोंष जमीनमें छिड़क देते हैं जिससे वह जल्दी सूख जाता है। हुर्गंघ नहीं फैलती है और जीवोत्पत्ति भी नहीं होती है। ऐसा करनेको 'मातरा प्रदना ' कहते हैं। उस समय हबीबुझाहका हीरानंद नामका एक अनुचर भी वहाँ विद्यमान था। उसने बादशाहसे नम्रतापूर्वक प्रार्थनाकी कि, "खुदावन्द्ी माफ करें। मैं पत्र लिखकर सब ठीक ठाक कर देता हूँ। "

मगर बादशाहने उसकी प्रार्थना पर ध्यान नहीं दिया और हुक्म दिया कि,-" जिसने हीरविजयसूरिका अपमान किया है वह मारा जाय । "

यह आज्ञापत्र लेकर धनविजयजी ग्रुजरातमें स्रिजीके पास पहुँचे । श्रावक बहुत प्रसन्न हुए । यह हाल जब हवीबुल्लाहको माल्म हुआ; श्रावकोंके पास जब उसने आज्ञापत्र पढ़ा, तब उसके होश उड़ गये । वह घबराहटके साथ विचारने लगा,--अब क्या होगा ? मेरे माण कैसे बचेंगे ? मुझे यह कैसी दुर्बुद्धि सूझी कि जिस पुरुषका सम्राट् अकबर भी मान करता है उसका अपमान किया । " अनेक प्रकारके विचारोंके बाद उसने अपने कई आदमी सूरिजीको सादर खंभातमें ढानेके लिए मेजे । सूरिजी उस समय किसी अन्य गाँवमें थे । सूरिजीको तो अपने मानापमानका कुछ खयाछ था ही नहीं। भविष्यमें साधुओंका अपमान न हो इसी लिए उन्होंने इतना किया था, इसलिए वे आनंदपूर्वक खंभातकी ओर चले। जब वे शहरसे थोड़ी दूर रहे तब हबीबुछाह अपनी चतुरंगिनी सेना सहित उनका खागत करनेके लिए गया और उनको देखते ही उनके पैरोंमें जा गिरा व उनके गुणगान करने लगा।

सूरिजी जब नगरमें उपाश्रयमें गये तब हबीबुछाह उनके मस गबा और क्षमा याचना करता हुआ बोलाः--" महाराज ! आब दयाछ हैं। मैंने आपका जो अपमान किया है उसके लिए मुझे क्षमा कीजिए । मैं खुदाको साक्षी रखकर कृसम खाता हूँ कि भावीमें फिर कभी किसी महात्माका अपमान नहीं करूँगा। "

सूरिजी बोले:— ''मुल्तान साहब ! मैंने तो आपको पहिलेहीसे क्षमा कर दिया है । मेरे हृदयमें आपके लिए कोई दुर्माव नहीं है । इसीका यह प्रमाण है कि, आपने मुझे अपने गाँवमें बुलानेको मनुष्य मेजे और मैं तत्काल ही आ गया । यदि मेरे दिलमें आपके लिए कोई बुरा खयाल होता तो मैं हरगिज यहाँ न आता ।

हवीबुद्धाह इससे बहुत प्रसन्न हुआ। सरिजीकी मुखमुद्रा और असल फकीरीका निरीक्षण करते ही उसके अन्तःकरणमें किसी और ही तरहके भाव उत्पन्न हुए। उसको विश्वास हुआ कि, ऐसे गुणी महात्माका यदि अकबर बादशाह और अन्यान्य लोग सत्कार करते हैं तो इसमें आश्चर्यकी कोई बात नहीं है।

उसके बाद मी हबीबुझाह प्रायः सूरिनीका उपदेश सुननेके लिये उपाश्रयमें आया करता था। एक वार सूरिनी व्याख्यान बाँच रहे थे तब वह आया। उस समय सूरिनीके मुखपर 'मुँइपत्ती × ' बंधी हुई थी। उसे देखकर उसने पूछाः—" महा-राज ! आपने मुँह पर कपड़ा किस लिए बाँध रक्खा है ? ''

सूरिजीने उत्तर दियाः — " इस समय शास्त्र मेरे हाथमें है । बोछते हुए कहीं इस पर थूकका छींटा न पड़ जाय, इस लिए यह कपडा बाँधा गया है । "

हबीबुछाहने फिर पूछा:--- थूक क्या नापाक है ? "

सूरिजीने उत्तर दिया—'' बेशक, जबतक वह छुँहमें रहता है पाक होता है। गुँहसे निकछते ही नापाक हो जाता है।"

सूरिजीके उत्तरसे वह प्रसन्न हुआ । उसने निवेदन किया:-"महाराज ! मेरे लायक कोई कार्य हो तो बताइए । "

सूरिनीने कई कैदियोंको छोड़ देनेकी और जीवरक्षा करानेकी सूचना की । तदनुसार उसने कई बंदियोंको छोड़ दिया और शहरमें

× मुँहपत्तीका संस्कृत नाम ' मुखवस्तिका ' है । इसको जैनसाधु हमेशा अपने हाथमें रखते हैं । जब वे बोलत हैं तब मुँहके आगे घर लेते हैं । प्राचीन कालमें जब कागजोंका प्रचार नहीं हुआ था और प्रंथ लंबे लंबे ताडपत्रों पर लिखे हुए थे तब, उन प्रंथोंके पृष्ठोंको दोनों हायोंमें पकड़कर व्याख्यान बाँचना पड़ता था । इससे दोनों हाथ बँधजानेके कारण साधुओंको ' मुँहपत्ती ' मुखपर बाँधनी पड़ती थी । हेतु यह था कि, थूक उडकर शाझ पर न पड़े । मगर अब लंबे लंबे पृष्ठ हाथमें लेकर शाख नहीं बाँचना पड़ता दे । अब तो मजेदार ऐसे कागजों पर शाम्ल छप गये हैं कि जिन्हें दोनें हाधों केनेकी आवश्यकता नहीं पड़ती । इसलिए बर्तमान कालमें ' मुँहपत्ती ' मुखपर बाँधकर व्याख्यान बाँचनेकी कोई आवश्यकता हमें नहीं दिखती । एक हाधमें प्रृष्ठ और द्सरे हाथमें मुँहपत्ती रखनेसे काम चल सकता है । तो भी पुराना रिवाज अब भी कहीं कहीं दिखाई देता है । मगर व्याख्यानके समय मुँहपर ' मुखवस्तिका ' बाँधनेका जो खास कारण था वह पिट गया है, इस-लिए उस पुराने रिवाजको पकड़े रहनेकी कोई आवश्यकता अब नहीं है । 25 अमारी घोषणा करादी-कोई किसी जीवको न मारे ऐसा हिंढोरा पिटवा दिया ।

## आज़मख़ां \*।

वि॰ सं॰ १६४८ में हीरविजयसूरि अहमदाबाद गये थे। उस समय आज़मख़ाँ वहाँका स्वेदार था। वह दूसरी वार इस मूबेमें आया था। उसकी सूरिजी पर बहुत श्रद्धा थी। एक वार वह सोरठ पर चढ़ाई करनेकी तैयारी कर रहा था, उस समय धनविजयजी साधुने उससे मिछ कर कहा:--''मुझे सूरिजी महाराजने आपके पास मेजा है। '' उसने उस्सुकता के साथ पूछा:--''महाराजने मेरे छायक कोई कार्य बताया है?'' धनविज-यजीने उत्तर दिया:--'' हाँ, आप जानते हैं कि, हमारे पवित्र तीर्थ--गिरिनार, अत्रुंजय आदि बादशाहकी तरफसे हमारे सिप्रर्द हुए हैं। उनके परवाने भी हमें दिये गये हैं, मगर अफ्स्रोस है कि, अबतक उनपर पूरा अमछ नहीं हुआ। कई विङ्म बीच बीचमें आजाया करते हैं, इस छिए आप पूरा बंदोबस्त कर दीजिए। "

उसने उत्तर दियाः — " सूरिजी महाराजसे मेरा सल्लाम कहना और कहना कि, इस वक्तमें युद्धमें जारहा हूँ। वापिस आने पर आपकी आज्ञाका पालन करूँगा। "

धनविजयजी सूरिजीके पास छौट आये । आज़मख़ॉने सोरठ पर चढ़ई की । सबसे पहिछे उसने जामनगर पर हमछा किया। एक तरफ़ थी आज़मख़ॉकी फौज और दूसरी तरफ थे हाछा, झाछा

\* यह वही आज़मख़ाँ है जो ख़ानेआज़म या मिर्ज़ा अज़ीज़-कोकाके नामसे पहिचाना जाता है। यह ई० स० १५८७ से १५९२ तक अहमदाबादका सूबेदार था। विशेष जाननेके लिए मीराते सिकंदरीमें (गुजराती अनुवाद) ४० १७२ से १८५ तक देखे।। और काठी । घमसान युद्ध हुआ । आज़मख़ॉंको सूरिजी पर बहुत श्रद्धा थी । उसको विश्वास था कि, छड़ाईके छिए तैयार होते वक्त ही मुझे सूरिजी महाराजके प्रतिनिधि श्रीधनविजयजीके दर्शन हुए थे इसछिए अवश्यमेव मेरी जीत होगी । आज़मख़ाँ इसी विश्वासके साथ युद्ध कर रहा था । उसकी सेना धीरता और वीरताके साथ आगे बढ़ी जा रही थी । अचानक जामनगरके जाम ×सताजामका घोड़ा चमका । इससे दूसरे सवारोंमें भी गड़बड़ी मच गई । आज़मख़ाँका दाव चछ गया । उसकी फौजने आगे बढ़कर शत्रुको परास्त किया । यद्यपि जामके जसा वजीरने बहुत वीरता दिखाई परन्तु अन्तमें वह मारा गया और सताजामको युद्धस्थल छोड़कर भाग जाना पड़ा ।

नयानगर ( जामनगर ) को जीतकर आज़मख़ाँने जूनागढ़पर

चढ़ाई की । वहाँ भी विजय प्राप्त कर वापिस अहमदावाद आया ।

१ सताजामका खास नाम सतरलसाल ( शत्रुशल्य ) था। वह जाम विभोजीके चार पुत्रोंमें सबसे बड़ा था। वह जामसताके नामसे प्रसिद्ध हुआ था। जब वह सिंहासन पर बैठा तब गुजरातमें बहुत बड़ी अव्य-वस्था थी। ई० स० १५६९में उसके पिताके स्वर्गवासी होने पर वह राज्य-गद्दी पर बैठा था। जाम सताजीके समयहीसे सुल्तान मुजफफ़रकी आज्ञासे जामनगरके जाम कोरी (जामनगर राज्यका चलनी सिक्का) पाड़ने लगे श्राहासे जामनगरके जाम कोरी (जामनगर राज्यका चलनी सिक्का) पाड़ने लगे श्राहासे जामनगरके जाम कोरी (जामनगर राज्यका चलनी सिक्का) पाड़ने लगे श्र । इस जामके वजीरका नाम जस्ता वजीर कहा जाता है। उसका पूरा नाम वजीर जसा लाधक था। उसने भौर जामके पुत्र छंवर अजाजीने ख्दाकुरीके साथ आज़मख़ाँसे लड़ाई की थी। मगर अन्तमें दोनों ही युद्धमें काम आये। आज़मख़ाँ और जाम सताजीके इस युद्धकाविशेष वृत्तान्त जिनको जानना हो वे 'अकवरनामाके तीसरे भागके (बेचरिजकृत अंग्रजी अनुकर) पृ० ९०२ में; 'काठियावाड़ सर्व संग्रह ' (गुजराती अनुवाद ) के पृ. ४५४-४५५ में; 'मोरातेओहेमदी ' ( गुजराती अनुवाद ) के पु० १७७ में एवं मीरातेसिकंदरी ( गुजराती अनुवाद ) पे. ४६९ आदिमें देखें १ अमदाबाद आते ही उसने सूरिजीको बुलाया । वे सोमवि-जयजी और धनविजयजीको साथ लेकर आज़मख़ाँके बँगले गये। राजवाड़ामें प्रवेश करते ही आज़मख़ाँने सूरिजीका सत्कार किया। थोड़ा वार्तालाप होने पर आज़मख़ाँने कहाः----

" महाराज ! आपके पवित्र नामसे मैं मुद्दतसे परिचित हूँ । आपके शुभ नामका स्मरण करनेहीसे मुझे अपने कार्यमें पूर्णतया सफल्रता हुई है । मैं चिरकाल्रसे आपके दर्शनोंके लिए उत्सुक था । सच तो यह है कि, जबसे बादशाह अकबर आपका मुरीद बना तभीसे मैं आपसे मेट करनेकी इच्छा कर रहा था । आज मेरी इच्छा पूरी हुई। इससे मैं अपने आपको भाग्यशाली समझता हूँ । '

इस तरह विवेक बतानेके बाद उसने कहाः—" महाराज ! आप किस पैगंबरके चलाये हुए धर्मको मानते हैं ? "

> **सूरि०---म**हावीरस्वामीके । आज०----उनको गुजरे कितने बरस हुए हैं ? **सूपि**०----करीब दो हजार बरस ।

आज़॰-तब तो आपका धर्म बहुत पुराना नहीं है ।

सूरि०—मैं जिन महावीरस्वामीका नाम छेता हूँ वे तो हमारे चौबीसवें तीर्थकर-पैग़म्बर हैं । उनके पहिले भी तेईस पैग़म्बर हो गये हैं । हम महावीरस्वामीके साधु कहलाते हैं । क्योंकि उन्होंने जो मार्ग बताया है उसी पर हम चल्रते हैं ।

आज०—आपके पहिले और आखिरी पैगम्बरमैं क्या कोई फर्क है !

सूरि०-पहिले पैगुम्बरका नाम ऋषभदेव है । उनका शारीर

पाँचसौ धनुषका था । उनके बाद दूसरे, तीसरे पैगुम्बर जैसे जैसे होते गये वैसे ही वैसे उनका शरीरप्रमाण भी कम होता गया । उनके वस्त्रों और छक्षणोंमें भी फरक है । ऋषभदेव भगवानने सफेद वस्त्र बताये हैं। वे भी नापके । महाव्रत पाँच बताये--अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिमह । पहले और आखिरी तीर्थकरोंके साधुओंके आचार तो करीब करीब एकसे ही हैं; परन्तु बीचके बाईस तीर्थकरोंके साधुओं-के आचारमें कुछ फर्क है । बाईस तीर्थकरोंने पाँच वर्णके वस्त्र बताये हैं । उनका कोई प्रमाण भी नहीं बताया । उन्होंने महाव्रत भी चार ही बताये। अर्थात उन्होंने ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह दोनोंका एकहीमें समावेश कर दिया । इस तरह मेद होनेका और कोई कारण नहीं है कारण सिर्फ एक है। वह यह कि,--बाईस तीर्थकरोंके समयके मनुष्य सरल और बुद्धिमान थे, इसलिए थोड़ेमें बहुत समझ जाते थे। मगर इस कालके मनुष्य वक्र और जड़ कहलाते हैं । इसलिए जितना आचार बताया गया है उतना भी वे नहीं पाछ सकते हैं । यह बात खास तरहसे ध्यानमें रखना चाहिए कि, आचारमें अन्तर होने पर भी उनके प्रकाशित किये हुए सिद्धान्तोंमें कोई अन्तर नहीं है । पहिलेके तीर्थकरोंने जैसे सिद्धान्त प्रकाशित किये हैं वैसे ही सिद्धान्त पीछेके तीर्थंकरोंने भी किये हैं । प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेवको हुए असंख्य वर्ष बीत गये हैं। अन्तके महावीरस्वामीको दुए लगभग दो हजार वर्ष बीते हैं। बस उन्हींके बताये हुए मार्गमें हम द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावके अनुसार चल रहे हैं ।

आज़मख़ाँको बड़ा आनंद हुआ। कुछ देर बाद उसने और पूछा:---" आपको साधु हुए कितने वर्ष हुए ? "

#### सूरिजी-बावन बरस ।

आज़मख़ाँ—इतने बरसोंमें आपने कोई चमत्कार दिखानेवाली शक्ति प्राप्त की है ? कभी आपको खुदाके दर्शन हुए हैं ?

सूरिजी---ख़ाँसाहिब ! खुदा संसारमें नहीं आ सकता । इसलिए उसके दर्शन भी कैसे हो सकते हैं ? और चमत्कार दिखानेवाली शक्तिसे हमें कोई प्रयोजन नहीं है । हम घर, बार, घनमाल, स्त्री, प्रत्र आदि समस्त पदार्थोंका त्याग कर चुके हैं। हमें न राज्यप्राप्तिकी इच्छा है और न पैसेहीका छोभ है। हर्मे चमत्कारोंसे क्या छेना देना है ? हाँ, दुनियामें चमत्कारिणी विद्याएँ जुरूर मौजूद हैं । परन्तु उनका साधन करनेवाले निःस्पृही और त्यागी महात्मा संसारमें बहुत ही थोड़े हैं । कालिकाचार्य ईंटका सोना बना देते थे ? सनत्क्रमारके थूकसे शरीरका रोग मिट जाता था ? पहिले इसी तरहकी और भी अनेक विद्याओंके जाननेवाले महापुरुष थे। मगर उन्होंने अपनी संततिको इसलिए विद्याएँ नहीं दीं कि वे इन विद्याओंका अभिमान करके कहीं अपना साधुत्व न नष्ट करदें । अगले जमानेके साधु विद्याओंका दुरुपयोग नहीं करते थे। जब कभी धर्मका कोई कार्य आपड़ता था तभी वे उनका उपयोग करते थे। अब भी साधु यदि अपने चारित्रको निर्मछ रक्रें और साधुधर्मको बराबर पार्ले तो इच्छानुसार कार्य कर सकते हैं । चारित्रका प्रभाव ही ऐसा है कि, मनुष्य बिना जवान हिलाये ही हजारों पर अपना प्रभाव डाल सकता है। चारित्रके प्रमाव-हीसे साधुओंके पास आनेवाले जातिवैरवाले जन्तु मी अपना स्वमाव भूछ जाते हैं। मगर चाहिए चारित्रकी सम्पूर्ण निर्मछता। ऐसे चारित्र-बानको मंत्र-तंत्रादिकी भी आवश्यकता नहीं पडती । उसके निर्मल चारित्रहीसे सारे कार्य सिद्ध हो जाते हैं। हम इस समय इसलिए खुदाकी बंदगी करते हैं और साधुधर्म पालते हैं कि, धीरे धीरे हम भी ख़दाके जैसे हो जायँ।

सूरिजीका कथन सुननेके बाद आज़मख़ाँने एक हास्योस्पादक कथा सुनाई । उसने कहाः---

" मेरे कहेका आप बुरा न मार्ने । हिन्दु छोग कभी खुदाको नहीं पा सकते । केवल मुसलमान ही पासकते हैं । देखिए एक वार हिन्दु और मुसलमानोंके आपसमें झगड़ा हुआ। हिन्दु कहने छगे कि, खुदाके पास हम जा सकते हैं और मुनुद्रमान कहने छंगे कि हम जा सकते हैं। अन्तमें यह स्थिर हुआ कि, दोनों एक एक आदमीको खुदाके पास रवाना करें। जिसका आदमी खुदाके पास जाकर आजायगा; समझना कि, वही पक्ष खुदाके पास है। फिर हिन्दुओंमेंसे एक बहुत बड़ा विद्वान् खुदाके सम जानेको तैयार हुआ । अपना शरीर छोड़कर वह खुदाके पास पहुँचनेके लिये खाना हुआ । रस्तेमें उसे एक महान् भयानक और बीहड़ जंगल मिला। उसको पार करके वह आगे नहीं जासका। इस लिए वापिस छौट आया । छोगोंने उसे पूछा कि,-""तुम खुदाके पास हो आये ?" तो उसने उत्तर दिया:-" हाँ, हो आया।" फिर उससे पूछा गया कि,-"खुदा कैसा है ?" उसने उत्तर दिया:-" बड़ाही सुंद्र है । " मगर वह कोई चिहन न बता सका । इससे उसकी झुठाई खुल गई ।

" फिर एक मुसलमान अपना शरीर छोड़. कर खुदाके पास चला। रस्तेमें उसने अनार, बादाम, किश्मिश, चारोली, पिश्ता, आम आदिके फल देखे; स्वर्णके महल देखे । झरणोंमेंसे अमृतके समान उसने जल पिया। आखिर वह मंजिले मक़सुद्रपर पहुँचा। उसने खुदाको रत्नजडित सिंहासन पर बैठे और उनकी हाजरीमें फरिश्तोंकी फौजको खड़े देखा। खुदाको सलाम करके वह तत्काल ही वापिस लौटा। खुदाके पास जाकर आया है इस बातकी सुबूतके लिए वह एक मिरचीका झूमका बगलमें दबाकर लेता आया। इससे सिद्ध होता हैं कि, मुसल्लमार्नोके सिवा दूसरा कोई भी आदमी खुदाके पास नहीं जा सकता है । ''

इस कथाको सुनकर सूरिजी और उनके साथके साधु हँसे। उन्हें हँसते देखकर आज़मखॉने पूछा:-'' आप हँसते क्यों हैं ?

सूरिजीने उत्तर दियाः—" आपकी इस कथाको सुनकर हैंसी न आवे तो और क्या हो ? जिस मनुष्यमें थोड़ीसी भी समझ है, वह आपकी इस कथाको सच मान सकता है ? मनुष्य शरीर छोड़कर खुदाके पास जानेको रवाना हो और जंगछको पार न कर सकनेसे वापिस छौट आवे या खुदाके पास पहुँचकर उसे रत्नजडित सिंहासन पर बैठा देखे और वहाँकी निशानीके तौर पर रास्तेमेंसे मिरचीका झूमका बगल्में दब कर छेता आवे, ये बातें क्या हवाम महल चुनानेकीसी नहीं हैं ? खुदा क्या शरीरवाला है जो स्वर्णसिंहासन पर जा बैठा ? जानेवाला मुसलमान जब शरीर ही यहाँ रख गया था तब उसके बगल फिर कहाँसे आगई थी जिसमें दबाकर मिरचका झूमका लेता आया था ? "

आज़मख़ाँ भी खिलखिला कर हँस पड़ा। उसने स्पष्ट कहा कि, मैंने सचमुच ही यह एक हवाई किलाही खड़ा किया था। उसने सूरिजीकी बहुत प्रशंसा की और कहाः---- "मेरे लायक कोई काम हो तो फर्माइए। "

सूरिजीने झगडूशाह नामके श्रावकको—जो कैदमें था-छोड़ देनेके लिए कहा । आज़मख़ाँने तत्काल्ल ही उसको छोड़ दिया । उस पर एक लाखका जुर्माना किया था वह भी माफ कर दिया ।

उसके बाद बड़ी धूमधामसे आज़मख़ाँने सरिजीको उपाश्रय पहुँचाया । झगडूशाहके छूटनेसे और आज़मख़ाँ पर सूरिजीका प्रभाव पड़नेसे अहमदाबादके आवक बहुत प्रसन्न हुए। अपनी प्रसन्नता व्यक्त करनेके लिए उन्होंने बहुतसा धन खर्चकर महोत्सव भी किया। आज़मरबाँको सूरिजी पर बहुत श्रद्धा हो गई थी। इसलिए जब उसको अवकाश मिलता तभी सूरिजीके पास जाता और उनके दर्शन करके व अमृतमय वचन सुनके आनंद मानता।

कहाजाता है कि, सूरिजीने वि० सं० १६९१ में जब ऊनामें चौमासा किया था तब भी वह हज ( मक्काकी यात्रा ) से वापिस छौटते वक्त सूरिजीके दर्शनार्थ गया था × । उस समय उसने सातसौ रुपये सूरिजीके मेट किये । सुरिजीने उसे समझाया,—" हम छोग कंचन और कामिनीके सर्वथा त्यागी हैं । इसछिए हम ये रुपये नहीं छे सकते " आज़मख़ाँने वे रुपये दूसरे सन्मार्गमें खर्च करदिये । वहाँ भी सूरिजीका उपदेश सुनकर वह बहुत प्रसन्न हुआ था ।

## कृासिमखाँ । \*

वि० सं० १६४९ में सूरिजी पाटन गये थे। उस समय वहाँका मूबेदार कासिमखाँ था।

× ज़ूनागढ फतेह करनेके बाद वि० सं० १६५० में आज़मखाँ छुटुंब परिवार, दासदासियों और सौ नोकरोंको साथमें ले, सरकारी ओहदे और अमीरीको छोड़ मका गया था । मकासे पीछे लोटते वक्त वह सूरिजी से वि० सं० १६५१ में मिला था । इससे माऌम होता है कि, वह मझामें लगभग एक बरस तक रहा था । विशेषके लिए आईन-इ-अकबरी (ब्लॉक-मॅनकूत अंग्रेजी अनुवाद) में पृ० ३२५ से ३२८ तक देखो ।

\* यह कुंदलिवालवारहक खान सेयदमुहम्मदका पुत्र था। यह पहिले खान आलमकी मातहतीमें नौंकर रहा था। इसने मुहम्मद-हुसे-न-मिर्जीका-जो मुहम्मद अज़ीज़ कोकासे हार कर दक्षिणमें मागा था-पीछा करनेमें वीरता दिखाई थी। धीरे धीरे उसकी तरकी होती रहा । अन्तमें वह 26

208

उस समय तेजसागर और सामलसागर नामके दो साधुओंको किसी कारणसे समुदाय बाहरकी सजा दी गई थी। इससे वे दोनों साधु कुद्ध होकर क़ासिमख़ाँसे मिले। उस समय उसके शरीरमें कोई रोग था। साधुओंने औषध करके वह रोग मिटा दिया। इससे कासिमख़ाँ उनसे प्रसन्न हुआ। और बोलाः—" मेरे लायक कोई कार्य हो तो कहो।" साधुओंने कहाः—" अगर तुम हमसे खुश हो तो हीरविजयसूरिको समझाकर हमें वापिस समुदायमें शामिल करा दो।"

कु।सिमख़ाँने तत्काल ही हीरविजयसूरिजीको अपने पास बुलाया । यद्यपि उसने यह सोचा था कि, मैं सूरिजीको दबाकर इन साधुओंको समुदायमें शामिल करा दूँगा । मगर हीरविजयसूरिजीको और उनकी मब्य आकृतिको देखते ही उसका वह विचार जाता रहा । उनके चारित्रका उस पर ऐसा प्रभाव पड़ा कि, उसने जिस हेतुसे सूरिजीको बुलाया था उसका कोई जिक्र ही नहीं किया । वह सादर उनके साथ वार्तालाप करने लगा । प्रसंगोपात्त सूरिजीने उसको जीवहिंसा-त्यागका उपदेश दिया । कासिपखाँने कहा:---

" संसारमें जीव जीवका मक्षण है। ऐसा कौनसा मनुष्य है जो जीवोंका मक्षण नहीं करता है। लोग अनाज खाते हैं,वह क्या है? उसमें भी तो जीव है। लोग अनाजके अनेक जीवोंका मक्षण करते हैं, इसकी अपेक्षा केवल एक ही जीवका वध कर उसका मक्षण किया जाय तो इसमें बुराई क्या है ? "

स्रिजी बोलेः--- " सुनिए खाँसाहन ! खुदाने सारे जीवों पर

गुजरातका सूबेदार नियत हुआ। ई० स० १५९८ में उसका देहान्त हुआ। मरा उस समय वह पन्द्रह सा सेनाका नायक था। विशेषके लिए आईन-इ-अकबरी (ब्लॉकमॅनकृत अंग्रेजी अनुवाद) का ४१५ वाँ पृष्ठ देखो। महर रखनेकी आज्ञा की है। इस बातको शायद आप भी जरूर स्वीकार करेंगे। समस्त जीवोंपर रहम-दया करके उसके भक्षणसे दूर रहना, यह सर्वोत्कृष्ट मार्ग है। मगर ऐसा करन। मनुष्य जातिके छिए अशक्य है। क्योंकि पेट हरेकको भरना पड़ता है। इसछिए यह बात विचारणीय है कि, जीवहिंसा जितनी हो सके उतनी कम करके पेट कैसे भरा जा स्नकता है ?

" संसारमें जीव दो तरहके हैं । 'त्रस' और 'स्थावर' । जो जीव अपने आप हलन चलन नहीं कर सकते हैं वे 'स्थावर' कहलाते हैं। जैसे-पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पति। अनाजके जीव मी 'स्थावर' जीव हैं । जो जीव अपने आप हलनचलन कर सकते हैं वे त्रस जीव होते हैं ! नरक, तिर्थच, मनुष्य और देव ' त्रस ' कहळाते हैं। 'स्थावर' जीवोंके सिर्फ एक ही इन्द्री होती है। 'त्रस' जीवोंके टो, तीन, चार और पाँच इन्द्रियाँ होती हैं। एकेन्द्रियकी अपेक्षा द्वीन्द्रिय, द्वीन्द्रियकी अपेक्षा त्रीन्द्रिय, त्रीन्द्रियकी अपेक्षा चतुरिन्द्रिय और चतुरिन्द्रियकी अपेक्षा पंचेन्द्रियका पुण्य विशेष होता है । यदि पुण्यमें न्यूनाधिकता न होती तो फिर इन्द्रियोंमें न्यूनाधिकता कैसे होती ? पाँच इन्द्रिय जीवोंमें भी पशु, मनुष्य आदि हैं । पशुओंकी अपेक्षा मनुष्योंका पुण्य ज्यादा होता है। मनुष्योंमें भी पुण्यकी न्यूनाधिकता है। कोई गरीब है और कोई राजा है। कोई साधु है और कोई गृहस्थ है। इस भिन्नताका कारण पुण्यकी न्यूनाधिकता ही है। अब मैं आपसे पूछता हूँ कि, जो मनुष्य अनाजके जीवोंको और पद्मओंके जीवोंको समान गिनके पद्मुओंका मांस खाते हैं, वे मनुष्योंका मांस क्यों नहीं खाते हैं ? क्योंकि उनकी मान्यतानुसार तो अनाज, पशु और मनुष्य सबके जीव समान ही हैं । मगर नहीं खाते। कारण-सारे जीवोंके पुण्यमें न्यूनाधिकता है । जिन जीवोंमें पुण्यकी

न्यूनता है उन जीवोंकी हिंसाका पाप भी कम होता है । इससे यह सिद्ध होता है कि, जब तक थोड़े पुण्यवाले जीवोंकी हिंसासे काम चलता है तब तक विशेष पुण्यवाले जीवोंकी हिंसा करना बुरा है । इस तरह जब हमारा कार्य अनाजसे चल जाता है तब हमें विशेष इन्द्रियवाले जीवोंका संहार किस लिए करना चाहिए । जो विशेष इन्द्रियवाले जीवोंको साते हैं-जो मांसाहारी हैं उनके अन्तःकरणोंमें, यह बात निर्विवाद है कि, खुदाके हुक्मके माफ़िक महर-दया नहीं रहती है । ''

सूरिजीके वक्तव्यसे कासिमखाँ बहुत प्रसन्न हुआ । उसके अन्तःकरणमें दयाभाव उत्पन्न हुए । उसने सूरिनीसे कोईं कार्य ब्तानेको कहा । सूर्रजीने जो बकरे, भैंसे, पक्षी और बंदीवान बंद थे उन्हें छोड़ देनेके लिए कहा । उसने सूरिजीकी आज्ञाका पालन किया । सबको छोड़ दिया ।

इस कार्यद्वारा कासिमखाँने सूरिजीको प्रसन्न करके उनसे एक याचना की,---

" आपने अपने जिन दो शिष्यों को गच्छ बाहिर निकाला है उन्हें यदि आप वापिस गच्छमें छेलेंगे तो मुझे बहुत प्रसज्ञता होगी । " सूरिजीने कहाः— " सैयद साहब ! शायद आप जानते होंगे कि, हम मनुष्यको, उसके कल्याणार्थ, साधु बनानेके लिए कितना प्रयत्न करते हैं ? एक जीव संसारी बंधनोंको तोड़कर साधु बनता है तब हमें बहुत आनंद होता है । जब वस्तुस्थिति ऐसी है तब बने हुए साधुओंको हम, विना ही कारण अल्या करदें यह कभी संमव है ? मगर किया क्या जाय ? वे किसीका कहना नहीं मानते और स्वतंत्र रहते हैं, इसीलिए मुझे ऐसा करना पड़ा है । तो भी आपके आग्रहको मानकर मैं उन्हें वापिस समुदायमें शामिल करलेता हूँ; परन्तु आप उन्हें समझा दीजिए कि, वे आगेसे हमेशा मेरी आज्ञामें रहें । " फ़ासिमख़ाँने तत्काल ही तेजसागरजी और सामलसाग-रजीको बुलाया और कहाः---- महाराज, तुम्हें वापिस समुदायमें लेलेते हैं, मगर आगेसे महाराजकी आज्ञाका उछंघन न करना। "

फिर सूरिजीको उसने जुलूसके साथ उपाश्रय पहुँचाया ।

#### सुल्तान सुराद्।\*

वि॰ सं॰ १६५० में पाटनसे सिद्धाचलजी जानेके लिए एक बहुत बड़ा संघ निकला था। सूरिजी भी उसके साथ थे। संघ जब अहमदाबाद पहुँचा तब सुल्तान सुरादने सूरिजी और संघका बहुत सत्कार किया । उसने उत्तमोत्तम रत्न रखकर सूरिजीकी पूजा की और संघका मी अच्छा आतिथ्य किया।

सुल्तानने सूरिजीके मुखसे धर्मोपदेश सुननेकी इच्छा प्रकट की। सूरिजीने उसे धर्मोपदेश दिया। सूरिजीने उस समय हिंसाका ल्याग, सस्यका आचरण, परस्त्री त्याग, अनीति अन्यायसे दूर रहने, और मंग, अफीम, मदिरा आदि व्यसनोंसे बचनेका खास उपदेश दिया। उसने सूरिजीके उपदेशको मानकर उस दिन कोई जीव हिंसा न करे ऐसा ढिंढोरा पिटवा दिया। जब सूरिजीने वहाँसे विहार किया तब उसने दो मेवड़े भी उनके साथ मेजे।

इसके उपरान्त सूरिनीने अपने भ्रमणमें दूसरे भी अनेक सुल्तानों और सूबेदारोंको उपदेश दिया था और उनसे जीवदयाके कार्य कराबे थे।

\* अहमदाबादका सूबेदार आजमखाँ जब मकाकी यात्राके लिये गया था तब उसके स्थानमें बादशाह अकबरने अपने पुत्र सुल्तान मुरादको नियत किया था। इसके बारेमें जो विशेष जानना चाहें वे 'मोराते अहमदां' (गुज-राती अनुवाद) का पृ० १८६ देखें।

# प्रकरण आठवाँ।

#### दीक्षादान ।

दरत अपना काम किये ही जाती है। कुदरती कानूनोंके विरुद्ध चल्टनेकी कोशिशमें मनुष्यको कभी सफलता नहीं मिलती। समयके अनुकूल प्र-त्येक प्रवृत्तिमें परिवर्तन दुआ ही करता है। आब्



गिरिनार, तारंगा, पालीताना और राणपुर आदिके गगनस्पर्शी और मन्य मंदिर आज भी भारतकी प्राचीन विभूतिका प्रत्यक्ष प्रमाण दे रहे हैं। उनको देखनेसे कइयोंके मनर्भे यह प्रश्न उठा करता है कि,—"उस कालके वे लक्ष्मीपुत्र कैसे थे कि, जिन्होंने अपनी अखूट लक्ष्मीका न्यय ऐसे मंदिर बनवानेमें किया ! क्यों नहीं उन्हें बोर्डिंग, बालाश्रम, विश्वविद्यालय, अनाथाश्रम और पाठशालाएँ आदि स्थापन करनेका खयाष्ट आया ? "

ऐसी कल्पना करनेवाले यदि थोड़ा बहुत संसारकी परिवर्तन-शीलताका अवलोकन करेंगे तो उनका हृइय ही उनके प्रश्नोंका उत्तर दे देगा । कोई समय समान नहीं रहता । उसमें परिवर्तन हुआ ही करता है । जिस जमानेमें जैसे कार्योंकी आवश्यक्ता माल्रुम होती है उस जमानेमें मनुष्योंकी बुद्धि उसी प्रकारकी हो जाती है । कोई काल दर्शनके उदयका आता है । उस समय लोगोंकी प्रवृत्ति मुख्यतया स्थान स्थान पर मंदिर बनवाने, प्रतिष्ठाएँ करवाने, संव निकालने और बड़े बड़े उत्सव करानेकी तरफ होती है । कोई समय ज्ञानके दीक्षादान।

उदयका आता है उस समय लोग, स्थान स्थान पर पाठशालाएँ स्कूल बनवाने, विश्वविद्यालय स्थापन करने और पुस्तकालयोंका उद्घाटन करनेमें लग जाते हैं। कोई समय चारत्रके उदयका आता है उस समय साधुओंकी वृद्धि ही दृष्टिगत होती है।

विक्रमकी सोल्हवीं और सत्रहवीं शवाब्दिका समय, जिस समयका हम जिक्र कर रहे हैं, प्रधानतया चारित्रके उदयका था । उस समय संसारकी अनित्यताका भान होते ही बहुतसे गृहस्थ-बहुतसे गर्भश्रीमंत भी गृहस्थावस्थाका परित्याग कर चारित्र (दीशा) ग्रइण कर लेते थे । और इसीका यह परिणाम था कि, सैकड़ों ही नहीं बल्कि इजारोंकी संख्यामें जैनसाधु विचरण करते थे ।

कर्तव्यभ्रष्ट मलुष्य संसारमें निंदा पात्र बनते हैं । यद्यपि यह बात सस्य है कि, संसारके समस्त मलुष्य समान प्रकृतिके, समान विद्वत्तावाले और समान ही कार्य करनेवाले नहीं होते । तो भी इतना जरूर है कि, किसीको अपने लक्ष्यविंदुसे च्युत नहीं होना चाहिए । जैसे दीक्षा लेनेवालेको यह भली प्रकारसे समझ लेना चाहिए कि, दीक्षा लेनेका उद्देश्य क्या है ? इसी तरह दीक्षा देनेवालेको भी यह न भूलजाना चाहिए कि, दीक्षा देनेका उद्देश्य क्या है ?

दीक्षा परम सुखका कारण है । दीक्षा मोक्षकी निसेनी है । दीक्षित मनुष्य जिस सुखका अनुभव करता है, वह इन्द्र, चंद्र नागेन्द्रको भी नहीं मिल्ला । ऐसी इस भव और परभव दोनोंमें सुख देनेवाली दीक्षा अंगीकार करना प्रत्येक सुखामिलाषी मनुष्यके लिए आवश्यक है । मगर उस ओर मनुष्यकी अभिरुचि नहीं होती । इसका कारण संसारके अनित्य पदार्थों परकी आसक्ति और चारित्रके महत्त्वकी अज्ञानता है । कई वार ऐसा भी बनता है कि, दीक्षा लेनेके बाद मी मनुष्य स्व-पर-उपकारका साधन करनेमें तत्पर नहीं रहता है, विषय-वासनाओंमें लिप्त हो जाता है, मोहमूर्च्छीसे मूर्च्छित बनजाता है । उसकी स्थिति घोबीके गघेकीसी हो जाती है । वह आप भी डूबता है और दूसरी भी अनेक आत्माओंको अपने साथमें डुबोता है । मगर ऐसी स्थिति उसी मनुष्यकी होती है जिसका दीक्षाका यह उद्देश्य होता है,---

> मूँड मुँडाये तीन गुण, मिटे सीसकी खाज । खानेको छड्डू मिर्छे, लोक कहें महाराज ॥

मगर जो ' साभ्नोति स्व-परकार्याणीति साधुः‡ ' अथवा ' यतते इन्द्रियाणीति यतिः '\* इन वाक्योंको जो अपने हृद्यपट पर अंकित कर रखते हैं, उनकी स्थिति कभी ऐसी नहीं होती । इसीळिए कहा गया है कि, मनुष्य अपने ऌक्ष्यबिंदुको न चूके ।

इसी प्रकार दीक्षादान करनेवालेको चाहिए कि, वह अपनी उदार मावनाको हमेशा स्थिर रक्खे । यह कहनेकी तो कोई आव-रयकता नहीं दिखती कि, दीक्षा लेनेवालेकी अपेक्षा देनेवाले पर उत्तर दायित्व विशेष रहता है । उसको हमेशा इस बातका प्रयत्न करना पड़ता है कि, दीक्षालेनेवाला जगत्का कल्याणकर्ता कैसे हो ? विषयवा-सनाओं से उसका चित्त कैसे हटे ? उसका जीवन आदर्श कैसे बने ? आदि । इस प्रकार सचेष्ट वही गुरु-दीक्षा देनेवाला-रह सकता है कि, जो संमारके आरंभ समारंभर्मे मस्त और विषय वासना जथा कोधादि कषायों से तृप्त जीवको, दया और शासनहितकी भावनासे, दीक्षा देता है । मगर जो सिर्फ बहुतसे शिष्योंके गुरु कहलानेके लोभसे

- 1 जो स्व-पर कार्थोंकी साधना करता है वह साधु होता है।
- \* जो इन्द्रियोंको वशमें रखता है, वह 'यति ' होता है।

और मिथ्या आडंनरसे लोगोंको खुश करनेकी इच्छासे दीक्षाएँ देते हैं, वे दीक्षा लेनेवालेकी कोई भलाई नहीं कर सकते । वे तो मनु-प्यको गृहस्थावस्थासे निकाल कर अपने समुदायमें मिला लेनेहीमें अपने कर्तव्यकी 'इतिश्री ' समझते हैं । इसका परिणाम प्रायः यह आता है कि, दीक्षालेनेवाला थोड़े ही दिनोंमें वापिस गृहस्थी बन जाता है । यदि कोई कुल्की लाजसे गृहस्थी नहीं बनता है तो भी उसको जीवनभर, साधुतामें जो वास्तविक छुल है वह नहीं मिल्ला । न तो वह समाजकी भलाई कर सकता है और न वह अपना हित ही कर सकता है । ऐसे गुरु और शिष्य सचमुचही समाजके लिए भार रूप हो जाते हैं ।

अपने नायक हीरविजयसूरि महान् विचक्षण, शासम्प्रेमी और जगत्के कल्याणकी इच्छा करनेवाले थे । इसीलिए वे जब कमी किसीको दीक्षा देते थे तब पवित्र उद्देश्यको सामने रखकर ही देते थे । उनके उपदेशसे अनेक दीक्षा लेनेको तैयार होते थे । उन्हें दीक्षा देनेके अनेक प्रसंग मिले । उनमेंसे थोड़ेसे प्रसंगोंका यहाँ उल्लेख किया जाता है । उनसे पाठकोंको उस समयकी दीक्षाओं, मनुष्योंकी मावनाओं और अन्य कई व्यावहारिक बातोंका स्वरूप मालूम हो जायगा ।

एक प्रकरणमें इस बातका उछेख किया जा चुका है कि, जिस समयकी हम बात कर रहे हैं उस समय कई स्वच्छंदी पुरुष नये नये मत निकाल्टने और उनके प्रचार करनेमें थोड़े बहुत सफल होनाते थे। इससे हीरविजयस्तूरिके समान धर्मरक्षकोंको विशेष रूपसे प्रयत्न शील रहना पडता था।

ल्लौंका नामक गृहस्थके मतको-जिसका उल्लेख प्रथम प्रकरणमें किया जा चुका है-माननेवाले यद्यपि अनेक साधु और गृहस्य थे 27 तथापि जबसे जगह जगह हीरविजयसूरि सप्रमाण मूर्चिपूनाको सिद्ध करने छगे तबसे मूर्त्तिको नहीं माननेवाछे अनेक साधुओं और आवकोंके विचार फिरने छगे । इतना ही नहीं अनेक साधु तो अपने मतको छोड़-कर हीरविजयसूरिजीके पास पुनः दीक्षित हुए । और मूर्त्तिपूजक बने । इस तरह छौंकामत छोड़कर मूर्त्तिपूजक बने हुए साधुओंमेंसे मेघजीऋषिके-जो एक साथ तीस साधुओं सहित अपना मत छोड़-कर तपागच्छमें आये थे-दीक्षा प्रसंगका यहाँ उल्लेख किया जाता है ।

छौंकामतमें मेघजी नामक एक साधु मुख्य गिना जाता था। यद्यपि पहिछे वह छोंकाका अनुयायी था, मगर पीछेसे जैनसूत्रोंका अवछोकन करनेसे उसको विदित हुआ कि, जैनसूत्रोंमें मूर्त्तिपूजाका उछेख है। मगर जो मूर्त्तिपूजाका विरोध करते हैं वे झूठे हैं, कदाग्रही हैं। मेघजीकी श्रद्धा मूर्त्ति और मूर्त्तिपूजाको माननेकी हुई। हैं। मेघजीकी श्रद्धा मूर्त्ति और मूर्त्तिपूजाको माननेकी हुई। रानैः २ उसने अन्य भी कई साधुओंको अपनी मान्यता समझाई। वे भी उसको ठीक समझने छगे। तपागच्छके साधुओंमें उस समय हीरविजयसूरि मुख्य थे। मेघजी आदि छौंकागच्छके अनुयायी साधु-ओंकी इच्छा हीरविजयसूरिसे तपागच्छकी दीक्षा छेनेकी हुई। सूरि-जीको इस बातकी सूचना मिछते ही वे तत्काछ ही अहमदाबादमें आये। क्योंकि उस समय मेघनी आदि साधु वहीं थे। सूरिजीके अहमदाबाद पहुँचने पर मेघजी आदिने उनसे पुनः दीक्षा ग्रहण करना स्थिर किया। आहमदाबादके श्रीसंवने उत्सव करना प्रारंभ किया।

\* अक्तबरका यह आगमन उस समयका है कि, जब उसने गुजरात पर प्रथम बार चटाई की थी । वह ई. स. १५७२ के नवम्बरकी २० वीं तारीखको अहमबादमें आया था और ई. स. १५७३ की १३ वीं अप्रेलको उसका कृपापात्र अनुचर थानसिंह रामजी नामक जैनगृहस्थ भी था । उसके प्रभावसे शाही बाजा पल्टन आदि भी इस उत्सवके लिए मिल्ले थे। उससे उत्सवका और जैनोंका गौरव बढ़ गया था।

इस प्रकार बड़ी धूमधामसे मेघजी × ऋषिने स्रौंकामतका त्यागकर हीरविजयसूरिजीके पास संवत् १६२८ में दीक्षा छी। सूरिजीने मेधजीका नाम उद्योतविजय रक्खा।

मेघजीके समान एक प्रभावशाली साधु अपने मतको छोड़कर शुद्ध मार्ग पर आया, उसके तीस+ ज्ञिष्य-अनुयायी भी उसके

गुजरात छोड़ कर चला गया था। लगभग पाँच महीने तक वह गुजरातमें रहा था।• (देखो-'अकबरनामा,' ३ रा भाग, खेवरिज कृत अंग्रेजी अनुवाद, प्ट० ११ से ४८ तक) उसी समय मेघजीकी दीक्षाका प्रसंग भी आया था।

× ऋषभदास कविके कथनसे माऌम होता है कि, मेघजी गृहस्थावस्थामें प्राग्वंशी था।

+ मेघजीने कितने साधुओंके साथ सूरिजीसे पुन: दीक्षा ली, इस विषयमें लेखकोंके भिन्न भिन्न मत हैं | ' हीरसौभाग्य ' काव्यके नवमें सगैके १९५ वें स्रोकर्मे तीस आदमियोंके साथ दीक्षा लेना लिखा हे–' विने-यैसिइराता समम् '

इसी प्रकार कवि ऋषभदास भी हीरविजयसूरिरासमें तीसके साथ दौक्षा लेना लिखता है,---' साथई साथ लिओ नर त्रीश.

' विजयप्रशस्ति ' काव्यके आठवें सर्गके नववें श्लोक की टीकामें लिखा है कि, दीक्षा सत्ताईसने ली थी--- ' सप्तविंशतिसंख्येः परीतः सन् '

गुणविजयजीके शिष्य संधविजयजीने वि. सं. १६७९ के मिगसर सुद ५ के दिन बनाये हुए ' अमरसेन-वयरसेन ' आख्यानमें लिखा है कि, उन्होंने अठाईस ऋषियोंके साथ आकर प्रसन्नता पूर्वक होरविजय-सूरिको वंदना की । ( ' अठ्ठावीस ऋषिस्युं परवर्या, आवी वंदइ मनकोडि ' ९७) इन्हीं संघविजयजीने 'सिंहासनबत्तीसी'में भा अठाईसके साथ ही दीक्षा लेनेका उझेख किया है । इसलिए यह स्थिर नहीं किया जा सकता है साथ तपागच्छमें दाखिल हुए, और हीरविजयसूरिसे दीक्षित हुए । उन तीसमें मुख्य आंबो, भोजो, श्रीवंत, नाकर, लाडण, गांगो, गणो (गुणविजय) माधव और वीरआदि थे । उनके गृहस्थ अनुयायी दोसी श्रीवंत, देवजी, लालजी और इंसराज आदि मी सूरिनीके अनुयायी बने ।

यह बात अभूतपूर्व हुई । इससे जैसे श्वेतांबर मूर्त्तिपूजकोंकी प्रशंसा हुई वैसे ही हीरविजयसूरिजीके प्रभावमें भी बहुत ज्यादा अभिवृद्धि हो गई । मैघजी आदि मुनियोंकी प्रशंसा इनसे भी ज्यादा हुई । क्योंकि उन्होंने सत्यका स्वीकार करनेमें छोकापवादका छेशमात्र भी भय न रक्खा ।

चरित्रनायक सूरिजी गीतार्थ थे। वे उत्सर्ग और अपवादके मार्गको जानते थे। शासनके प्रभावक थे। उनको न था शिष्योंका छोम और न थी मानकी अभिलाषा। उनके अन्तःकरणमें केवल यही भावना रहती थी कि, जगज्जीवोंका कल्याण कैसे हो ? जैनधर्ममें प्रभावक पुरुष कैसे पैदा हों ? और स्थान स्थान पर जैनधर्ममें विजयवैजयन्ती कैसे फहरावे ? और इसीलिए उनके उपदेशका इतना विजयवैजयन्ती कैसे फहरावे ? और इसीलिए उनके उपदेशका इतना प्रभाव होता था कि, अनेक बार अनेक लोग उनके पास दीक्षा छेनेको तल्पर होते थे। शुद्ध हृदय और परोपकारबुद्धिप्रेरित उपदेश असर क्यों न करेगा ?

वि. सं. १६२१ में हीरविजयसुरि जब खंमातमें थे, तब उन्होंने एक साथ ग्यारह मनुष्योंको दीक्षा दी थी। यह और उपरकी बात यही प्रमाणित करती हैं। इन दोनों बातों पर विशेष रूपसे प्रकाश कि, मेघजीऋषिके साथ कितनोंने दीक्षा ली थी। यह संभव है कि, पहिले मेघजीके साथ तीस तत्वर हुए हों और पीछेसे दो तीन निकल गये हों और केखकोने निकले हुओंको कम करके संख्या लिखी हो। डालनेसे पाठकोंको विदित होगा कि, उस समयके लोग आत्मकल्याण करनेके लिए कितने उत्सुक रहते थे।

पाटनमें अभयराज नामका एक ओसवाल गृहस्थ रहता था। वह कालान्तरमें अपने कुटुंव सहित दीव बंदरमें जा रहा। अभयराज दीवबंदरका एक बहुत बड़ा व्यापारी समझा जाता था। कारण-चार तो उसके पास वाहण-जहाज ही थे। उसने अपने ही उद्योगसे धन कमाया था। उसकी स्त्रीका नाम अमरादे था। उसके गंगा नामक एक कन्या भी थी। वह बाल्क्जेंवारी थी। कमल्यविजयजी ×

× ये बडे कमल विजयनी के नामस प्रसिद्ध हैं। उनका मूल निवास द्रोणाड़ा (मारबाड) था । ये छाजेड़ गोत्रके ओसवाल थे । उनके मातापिताका नाम गेलमदे और गोविंदशाह था। उनका जन्म नाम केल्हराज था। बारह वर्षकी आयुहीमें उनके पिताका स्वर्गवास हो गया था । इसलिए वे भपनी माताके साथ जालोर (मारवाड़) गये । वहाँ पंडित अमरविजयजीके सहवाससे उमके हृदयमें दीक्षा लेनेकी इच्छा उत्पन्न हुई थो । बडी कठिनतासे उन्होंने मातासे आज्ञा लेकर धूमधामके साथ पं. अमरविजयजीके पास दीक्षा ली | नाम कमल विजयजी रक्खा गया । थोड़े ही दिनोंमें उन्होंने आगमों-शाम्रोंका अच्छा अभ्यास कर लिया । उनको योग्य समझ कर भाचार्य श्रीविजयदानसूरिने उनको गंधारमें पंडित पद दिया (वि.सं. १६१४) में उन्होंने मारवाड़, मेवाड़ और सेएठ आदि देशोमें विहार किया था, और अनेकोंको उपदेश दे कर दीक्षित किया था । उनकी त्यागवृत्ति बहुत ही प्रशंस-नाय थी। महीनेमें छः उपवास तो वे नियमित किया करते थे । नित्यप्रति ज्यादासे ज्यादा, वे दिनभरमें केवल सात चीजोंका उपयोग करते थे । वि. सं. १६६१ में उन्होंने आचार्य श्रीचिजयसेनसूरिके आदेशसे महेसानेमें चातुर्माख किया था। वहाँ आषाढ सुदी १२ के दिन उनके शरीरमें व्याधि उत्पन्न हुई । यर्थाप सातदिनका उपवास करनेके वाद कुछ दिनके लिए उनकी रोग शान्त हुआ था, तथापि उसी महीनेके अन्तमें आषाढ सुद १२ के दिन ७२ वर्षकी आयुमें उनका स्वगेवास हो गया । ( विरोषके लिए एतिहासिक राससंप्रह, भा. ३ रा पू. १२९ देखो । )

पन्यासकी एक साध्वीके पास वह निरन्तर अध्ययन किया करती थी। अध्ययन करते हुए उसके हृद्यमें वैराग्य उत्पन्न हुआ। उसने अपनी मातासे दीशा हेनेकी बात कही। माताको बहुत दुःख हुआ। उसके पिताने उसे समझाया कि दीशा हेनेकी अपेशा उसको पाहनेमें कितना ज्यादा कष्ट उठाना पड़ता है; उसमें कितने धैर्य और कितनी सहन-शीलताकी आवश्यक्ता है। मगर गंगा अपने निश्चय पर टढ रही। माताने कहाः—" अगर तू दीशा हेगी तो मैं भी तेरे साथ दीशा हे हूँगी।" अभयकुमारने सोचा, जब कन्या और पत्नी दोनों मिल्कर दीशा हे रहे हैं, तब मैं भी क्यों न दीशित हो जाऊँ। सोचता था, मगर उसके मार्गमें एक बाधा थी। उसके एक मेयकुमार नामका लड़का था। उसकी उन्न छोटी थी। इससे अभयकुमार सोचता था कि, मेरे बाद लड़केकी क्या दशा होगी। एक दिन उसने कहाः—" वत्स ! तेरी बहिन, तेरी माता और मैं तीनों आदमी दीशा हेंगे। तूने सुखपूर्वक संसारमें रहना और आनंद करना।"

मेघकुमारने उत्तर दियाः—" पिताजी ! आप मेरी चिन्ता न कीजिए । मैं भी आपहीके साथ दीक्षा लेनेको तैयार हूँ । अपने मातापिता और अपनी बहिनके साथ मुझे दीक्षा लेनेका अवसर मिलता है यह तो मेरे लिए सौमाग्यकी बात है । ऐसा अपूर्व अवसर मुझे फिर कब मिलेगा ? "

पुत्रकी बातसे अभयराजको बहुत प्रसन्नता हुई । आत्मक-ल्याणके सोपान पर चढ़नेको तत्पर बने पुत्रके शब्दोंसे उसके हृदय पर गहरा प्रमाव पडा़ ।

मेघकुमारकी वैराग्य भावना देख कर उसकी काकीको मी दीक्षा लेनेकी इच्छा हुई। एक एक करके सारे कुटुंब को। ( पाँच आदमियोंको) दीक्षा लेनेके लिए तैयार होते देख कर अभयराजके चार मुनीम-गुमास्तोंको भी संसारसे वैराग्य उत्पन्न हो गया । उन्होंने भी उनके साथ दीक्षा लेनेकी इच्छा प्रकट की । इस तरह नौ मनुष्योंका एक साथ दीक्षा लेनेका विचार स्थिर हुआ । फिर अभयकुमारने आचार्य श्रीहीरविजयसूरिको एक पत्र लिखा । उसमें उसने उक्त आठ आदमियों सहित दीक्षा लेनेकी इच्छा प्रकट की । सूरिजी उस समय खंमातमें थे । उन्हेंने उत्तरमें दीक्षा देनेकी प्रसन्नता प्रकट की ।

ऐसे लज्जासंपन्न, कुल्सम्पन्न, विनयसम्पन्न, धनसम्पन्न और हरतरहसे योग्य वैरागी मनुष्योंको दीक्षा देनेकी आचार्य श्रीउल्सुकता बतार्वे इसमें आर्थ्यर्थकी कोई बात नहीं है ।

सूरिजीका उत्तर मिलते ही अभयराज सबको लेकर खंभात गया । वहाँ वे वाधजीशाह नामक गृहस्थके घर पर ठहरे । दीक्षो-त्सवकी तैयारी होने लगी । आसपासके गाँवोंके लोग जमा होने लगे । अभयराजकी ओरसे नित्यप्रति साधर्मीवत्सल होने लगे । दान दिया जाने लगा । इस तरह बराबर तीन महीने तक शुभ कार्य होते रहे । लगग ३९ हजार ' महमूंदिका ' ( उस समयका चलनी सिक्का ) खर्च हुईं । अभयराज का लक्ष्मी पाना सार्थक हुआ ।

इस तरह धनधान्य, ऋद्धि-सिद्धिका परित्याग कर; उनको शुभ कार्यमें लगा अभयराजने अपनी स्त्री, पुत्री, भाई की पत्नी, पुत्र और चार नौकरों सहित खंमातके पासके 'कंसारीपुर '\*

\* 'कंसारी पुर' खंभातसे लगभग एक माइलके अन्तर पर एक छोटासा गाँव है। यद्यपि इस समय वहाँ न कोई मंदिर ही है और न कोई आवकका घर ही, तथापि कई प्रमाणोंसे यह माऌम होता है कि पहिले वहाँ ये सब उछ ये। सत्रहवीं शताब्दिके सुप्रसिद्ध कवि ऋषभदासने संभातकी चैत्यपरि-

#### सूरीश्वर और सन्राद्।

में आंबासरोवरके<del>।</del> पास, रायणवृक्षके नीचे, **हीरविजयस्**रिसे दीक्षा लेली।

पाटी बनाई हैं। वह उसीके हाथकी लिखी हुई है, उसमें कंसारीपुरका वर्णन करते हुए वह लिखता है,---

भीडिमंजन जिनपूजवा, 'कंसारीपुर' मांहिं जईइ; बाबीस ब्यंब (बिंब) तिहां नमी, भविक जीव निर्मलटह थईइ । बीजइ देहरइ जइ नमुं स्वामि ऋषभजिणंद;

सत्तावीस ब्यंब प्रणमता, सुपरषमनि आणंद ॥ ४६ ॥ इससे माऌम होता हे कि, ' कंसारीपुर ' में उस समय दो मंदिर थे । एक थ। ऋषभदेवका और दूसरा था भीडभंजनपार्श्वनाथका । ऋषभदेवके मंदिरमें सत्ताईस प्रतिमाएँ थीं और भीडभंजनपार्श्वनाथके मंदिरमें बाईस ।

सं० १६३९ में सुधर्मगच्छके आचार्य श्रीविनयदेवसूरि खंभात गये थे। तब वे ' कंसारीपुर ' में तीन दिन तक ठहरे थे। उस समय उन्होंने वहाँ पार्श्वनाथ के दर्शन किये थे। मनजीऋषिने यह बात विनयदेवसूरि-रासमें लिखी है।

> गछपति पांगर्या, परिवारइ बहु परवर्या, गुणभर्या कंसारीइं आविया प; पासजिणंद प अश्वसेनकुलिचंद प,

वंद ए भावधरीनई वंदीया ए;

वंद्या पासजिणेसर भावई त्रिण्ण दिवस थोभी करी;

हवइ नयरि आवइ मोती वधावइ शुभ दिवस मनस्यउं धरी॥ इसी भाँति विधिपक्षीय श्रीगजसागरसूरिके शिष्य ऌलितसागरके शिष्य मतिसागरने भी सं. १७०१ में खंभातकी तीर्थमाला बनाई है। उसमें भी उन्होंने चिन्तामाणिपार्श्वनाथका, आदिनाथका और नेमिनाथका इस तरह तीन मंदिरोंका होना लिखा है।

अभी खंभातके खारवाड़ाके मंदिरमें 'कंसारीपार्श्वनाथ'को मूर्ति है। कहाजाता है कि, यह मूर्ति कंसारांपुरसे लाई गई थी। संभव है कि, यही पार्श्वनाथकी मूर्त्ति पहिले भीडभंजनपार्श्वनाथके नामसे ख्यात हो।

+ वर्तमानमें 'आंबासरोवर'का नाम 'आंबाखाड़' है। यह कंसारीपुरसे लगभग आधे माइलकी द्री पर पश्चिम दिशामें है। दीक्षादान ।

इस भाँति एक साथ नौ मनुत्योंको दीक्षा छेते देख, श्रीमाली ज्ञातिके नाना नागजी नामक गृहस्थकोमी वैराग्य उत्पन्न हो गया। इससे उसने भी उसी समय दीक्षा ले ली। उसका नाम भाणविजय रक्खा गया।

इस तरह क्षणमात्रमें वैराग्यके उत्पन्न होते ही दीक्षाका लेना या देना कइयोंको अनुचित माल्ट्रम होगा । मगर वस्तुतः वह अनुचित नहीं था । क्योंकि ' श्रेयांसि बहु विद्यानि ' श्रेष्ठ कार्योंमें अनेक विघ्नोंकी संभावना रहती है, इसीलिए कहा है कि, धर्मस्य त्वरिता गति: धर्मके कार्यमें देर नहीं करना चाहिए । उसमें भी मुख्यतया दीक्षा-कार्यके लिए तो हिन्दुधर्म शास्त्रोंमें भी यही कहा गया है कि, यदहरेव विरजेत् तदहरेव प्रव्रजेत् । यानि जिस दिन वैराग्य हो उसी दिन दीक्षा ले लेनी चाहिए । यह ठीक ही है । जिस समय तीव्र वैराग्य हो उसी समय, एक मुहूर्त्तकी भी प्रतीक्षा न कर दीक्षा ले लेनी चाहिए । न जाने दूसरे मुहूर्त्तमें कैसे विचार आर्वे और शुम समय हाथसे जाता रहे । हाँ, यह बात ठीक है कि, दीक्षा देनेवालेको लेनेवालेकी योग्यताका विचार अवश्यमेव करलेना चाहिए ।

दूसरे प्रकरणमें यह कहा जा चुका है कि, हीरविजयसूरि एक वार जब रवंभातमें गये थे तब वहाँके ' रत्नपाल दोशी ' नामक गृहस्थने सूरिजीको वचन दिया था कि, ' मेरा छड़का रामजी बीमार है, यदि वह अच्छा हो जायगा तो, मैं उसे, अगर वह चाहेगा तो, आपके सिपुर्द कर दूंगा। पीछेसे वह छड़का अच्छा हो गया तो भी सूरिजीको न सौंपा गया \* । ' रामजी इस दीक्षाके समय वहीं खड़ा था। वह पहिलेहीसे यह जानता था कि, मेरे मातापिताने मुझे हीरविजयसूरिजीको सौंपनेका वचन दिया था। मगर पीछे से सौंपा

\* 90 २७ देखो । 28 नहीं था। यद्यपि में सौंपा नहीं गया हूँ तथापि वास्तवमें तो मैं सूरि-जीका शिष्य हो चूका हूँ। अतः मुझे उनकी सेवामें जाना ही चाहिए। इसी जानकारीके कारण, पिताका आग्रह होनेपर भी उसने ब्याह नहीं किया था।

जिस वक्त दस आदमियोंकी दीक्षा हो रही थी उस समय रामजी भी वहीं मौजूद था। उसका मन ऐसे अपूर्व प्रसंग पर दीक्षा ढेनेके छिये तल्प्मला रहा था। मगर करता क्या ? उसका पिता और उसकी बहिन इसके सख्त विरोधी थे। रामजीने भानुविजयजी-जिन्होंने रामजीके कहनेहीसे दीक्षा ली थी-नामक साधुकी ओर देखा और उसको इशारेसे समझाया कि, मुझे किसी न किसी तरहसे दीक्षा दो।

उस समय कुछ ऐसा प्रयत्न किया गया कि, उसी समय गोपाल्ठजी नामका एक आवक रामनीको रथमें बिठाकर पीपलोई× ले गया । उसके पीछे एक पंन्यास भी गया । उसने जाकर रामजीको दीक्षा दी । वहाँसे वे वडली‡ गये।

दिक्षा छेनेवालेका मन यदि इट होता है तो हजारों विघ्न भी कुछ नहीं कर सकते हैं। यह बात निर्विवाद है। रामजीका मन इट था। दीक्षा लेनेकी उसके हृदयमें इच्छा थी तो दूर जाकर मी अन्तमें उसने दीक्षा ले ली। यद्यपि इस प्रकारकी दीक्षासे उसके बहिन भाइयोंने गड़बड़ मचाइ परन्तु पीछेसे **उदयकरण**के सम-

× पीपलोई खंभातसे ६-७ माइल दूर है। वर्तमानमें भी उसको पीप-बोई ही कहते हैं।

‡ चडलीको वर्तमानमें चडदला कहते हैं । अभी वहाँ कोई मंदिर नहीं है । मगर आवनोंके थोटेसे घर अब भी वहाँ हैं । खंमातसे यह ९-१० माइल दूर है ।

215

झानेसे वे समझ गये थे। नवदीक्षित रामजी खंमात बुलाया गया और उसकी दीक्षाके लिये उत्सव मनाया गया।

उपर्युक्त प्रकारसे मेघकुमार ( मेघविजय ) आदि ग्यारह मनु-प्योंने एक साथ दीका छी । अहमदाबादमें भी इसी प्रकार एक प्रसंग बना था। वहाँ भी स्रूरिजीने एक साथ अठारह मनुष्योंको दीक्षा दी थी।

वीरमगाँवमें वीरजी मलिक नामका एक वजीर रहता था। वह पोरवाल ज्ञातिका था। यह मजुष्य बड़ा नामी और प्रभावशाली था। पाँचसौ घुड़सवार हर समय उसके साथ रहते थे। वीरजीका पुत्र सहसकरण मलिक था। यह भी बहुत प्रसिद्ध था। महम्मद-शाह \* बादशाहका मंत्री था। सहसकरणके गोपालजी नामका एक पुत्र था।

गोपाल्लजीकी बचपनहीसे धर्म पर अच्छी प्रीति थी। उसका हृदय विषयवासनासे सदा विरक्त रहता था। गोपालजी साधुओंके सहवासमें ज्यादा रहता था। उसने छोटी उम्रमें ही न्याय-व्याकरण आदिका अच्छा अभ्यास कर लिया था। नैसर्गिक राक्तिके कारण वह अपनी छोटी आयुहीमें कविता करने लगा था। बारह वर्षकी आयुमें उसने ब्रह्मचर्यव्रत लिया था।

थोड़े ही काल्के बाद गोपालजीका हृदय वैराग्यवासित हो गया। उसके हृदयमें दीक्षा लेनेकी मावना लहराने लगी। उसने हार्दिकमाव अपने कुटुंबियोंसे कहे। कुटुंबी विरोधी हुए। मगर वह अपने विचारसे न टला। इतना ही नहीं, उसने अपने भाई कल्याणजी और अपनी

\* यह वह महम्मदरााह है कि, जिसने ई० स० १५३६ से १५५४ तक राज्य किया था । विशेषके लिये देखो 'मुसलमाना रिसायत' ( गुजरात वर्नाक्युलर सासायडी अइमदाबाद द्वारा प्रकाशित ) ८. २१२, बहिनको भी दीशा छेनेके लिए तत्पर किया। तीनों भाईबहिन हीरविजयस्र्रिके पास अहमदाबाद गये। वे वहाँ जौहरी कुँवरजीके यहाँ उतरे। दीशाका उत्सव प्रारंभ हुआ। जुरुस निकलने लगे। कुँवरजी जौहरीने इस उत्सवमें बहुतसा धन खर्चा। गोपालजी और कल्याणजीको दीशा लेते देख शाह गणजी नामक एक व्यक्तिको भी बेराग्य हो आया। उसने भी उन्हींके साथदीशा ले ली। इनके सिवाय धनविजय नामक साधु हुए। उनके साथ ही उनके दो भाईयों (कमल और विमल) तथा मातापिताने भी दीशा लेली। इनके अलावा सदयवच्छ मणशाली, पद्मविजय, देवविजय और विजयहर्ष आदि ऐसे सब मिलाकर अठारह आदमियोंने उस समय दीशा ली थी।

गोपाळजीका नाम सोमविजय रक्खा गया था। ये वे ही सोमविजयजी हैं कि, जिन्हें उपाध्यायकी पदवी थी और जो हीरचि-जयसारके प्रधान थे। कल्याणजीका नाम कीर्त्तिविजयजी और उनकी बहिनका नाम साध्वी विमलुश्री रक्खा गया था। ये वेही कीर्त्तिवि-जयजी हैं कि, जो सुप्रसिद्ध उपाध्याय श्रीविनयविजयजीके गुरु थे।

हीरविजयसूरि प्रायः ऐसोंहीको दीशा दिया करते थे कि, जो खानदानी और छजा-विनयादि गुणसम्पन्न होते थे। यह बात बिछकुछ ठीक है कि, जब तक ऐसे मनुष्योंको दीशा नहीं दी जाती है; दूसरे शब्दोंमें कहें तो-जब तक उत्तमकुछके और व्यावहारिक कार्योंमे कुशछ बहादुर मनुष्य दीशा नहीं हेते हैं, तब तक वे साधुवेषमें रहते हुए भी शासनके प्रति जो उनका कर्तव्य होता है उसको पूर्ण नहीं कर सकते है। यह बात सदा ध्यानमें रखनी चाहिए कि, देश, समाज या धर्मकी उन्नतिका मुख्य आधार साधु ही हैं। जब तक साधु सचे निःस्वार्थी, त्यागी और उपदेशक नहीं होते हैं, तब तक उन्नतिकी आशा केवछ भाषनामें ही रह जाती है। जब जब शासनमें বীঞ্চাবান।

महान् कार्य हुए हैं, तब तब उसमें मुख्यता साधुओंकी ही रही है। यानी सांधुओंके उपदेशसे ही महान् कार्य द्रुए हैं। देश-देशा-न्तरोमें घूम घूम कर साधु ही लोगोंके हृदयोंमें धर्मकी जागृति किया करते हैं। राजसभाओंमें भी साधु ही प्रवेश करके, धर्मबीजबोनेका प्रयत्न करते हैं। ऐसे साधु वृक्षोंसे या आकाशसे नहीं उतरते। गृह-स्थोंमेंसे ही ऐसे व्यक्ति निकलते हैं और वे साधु बनकर शासनकी उन्नति करते हैं । जब वस्तुस्थिति ऐसी है तब जो गृहस्थ अपने को सुशिक्षित समझते हैं, और प्रायः इस तरहके आक्षेप करके-कि, 'साधु कुछ भी धर्महितका कार्य नहीं करते हैं; आवकोंको उचित उपदेश नहीं देते हैं; अपनेको शासनहितैषी होनेका दावा करते हैं वे साधुत्व ग्रहण करके क्यों नहीं समाज या धर्मकी उन्नतिके कार्यमें लगते हैं ? क्यों नहीं वे स्वयं साधु बन कर आधुनिक साधुओंके लिए आदर्श बनते हैं ? यह कहनेकी कोई आवश्यकता नहीं है कि, जमाना काम करके बतानेका है, वार्ते बनानेका नहीं । करना कुछ नहीं और बड़ी बड़ी बातें बनाना या दूसरों पर आक्षेप करना, केवल धृष्टता है । लाखों खंडी बोलनेवालेकी अपेक्षा पैसे भर कार्य करनेवालेका प्रभाव विद्येष होता है । इस नियमको हमेशा याद रखना चाहिए । यद्यपि हम यह मानते हैं कि, वर्तमान साधुओं द्वारा जितना कार्य हो रहा है उतनेहीमें डमें सन्तोष करके बैठ नहीं जाना चाहिए । वर्तमान समयके अनुसार कार्य करनेवाले तेजस्वी साधओंकी विशेष आवश्यकता है । इस बातको हम मानते हैं । कारण शास्त्रकार कहते हैं कि,---- जे कम्मे सुरा ते धम्मे सूरा । ' जो कार्य करनेमें वीरता दिखाते हैं वे ही धर्म भी वीरताके साथ पाछ सकते हैं । इसलिए शासनोन्नतिकी आशाको यदि विशेष फल्वती करना हो तो ऐसे योग्य साधु पैदा करने चाहिए । साधवर्गको भी इस विषय पर विचार करना चाहिए ।

www.jainelibrary.org

अकबरके पास एक जेताशाह नामका नागौरी गृहस्थ रहता था। बादशाहकी उस पर पूर्ण कृपा थी। जब हीरविजयसूरि बादशाहके पाससे रवाना होने छगे तब जेताने प्रार्थनाकी कि, यदि आप दो तीन महीने तक यहाँ और ठहरें तो मैं आपके पास दीक्षा छूँ। "

सूरिजीके लिए यह बात विचारणीय थी। जेताशाहके तुल्य बादशाहके कृपापात्र और प्रतिष्ठित मनुष्यको दीक्षा देनेका लाभ कुछ कम न था; मगर गुजरातकी ओर प्रयाण करना भी जरूरी था। सूरिजी बड़े विचारमें पड़े। थानसिंहने जेताशाहसे कहाः—'' जब तक बादशाहकी आज्ञा न मिल्लेगी तुम दीक्षा नहीं ले सकोगे। '' तत्पश्चात् उसने (थानसिंहने) और मानुकल्याणने बादशाहसे जाकर अर्ज की,—" जैतानागोरी हीरविजयसूरिजीके पास दीक्षा लेना चाहता है। मगर आपकी आज्ञाके विना यह काम नहीं होगा। "

बादशाहने जैताशाहको बुलाया और कहाः—" तू साधु क्यों होना चाहता है ? अगर तुझे किसी तरहका दुःख हो तो मैं उसको मिटानेके लिए तैयार हूँ । गाँव, जागीर, धन-दौलत जो कुछ चाहिए मांग । मैं दुँगा । ''

जैताशाहने उत्तर दियाः----'' आपकी कृपासे मेरे पास सब कुछ है। मुझे किसी गाँव, जागीर या धन-दौछतकी चाह नहीं है। मेरे स्त्रीपुत्र भी नहीं हैं। मैं आत्मकल्याण करना चाहता हूँ। इसलिए साधु बननेकी इच्छा है। कृपा करके प्रसन्नतापूर्वक मुझे साधु होनेकी आज्ञा दीजिए। "

जैताशाहको अपने विचारोंमें दृढ देखकर बादशाहने उसको दीक्षा टेनेकी आज्ञा दी । तब थानसिंहने कहाः—" सूरिजी महा-राज तो चल्ने जाते हैं फिर इसको दीक्षा कौन देगा ? " बादशाह बोलाः—" जाओ सूरिनी महाराजको मेरी ओरसे प्रार्थना करो कि, जहाँ धर्मीन्नतिका लाभ हो वहाँ साधुओंको रहना ही चाहिए । जेताश्चाह आपके पास दीक्षा ग्रहण करना चाहता है, अतः

कृपा करके आप थोड़े दिन ठहर जाइए । "

सुतरां सूरिजीको ठहरना ही पड़ा । जैताशाहकी दीक्षाके छिए उत्सव प्रारंभ हुआ । बादशाहकी अनुमतिसे घूमधामके साथ जैताशाहको सूरिजीने दीक्षा दी । उसका नाम जीतविजयजी रक्खा गया । ये जीतविजयजी ' बादशाही यति ' के नामसे प्रसिद्ध हुए ।

जेताशाहके समान प्रसिद्ध और बादशाहके कृपापात्र मनुष्यके दीक्षा लेनेसे जैनधर्मकी कितनी प्रमावना हुई होगी, इसका अंदाजा सहजहीमें लगाया जा सकता है।

आचार्य हीरविजयसूरिजीके उपदेशमें ऐसा असर था कि उससे कई वार तो कुटुंबके कुटुंब दीक्षा ले लेते थे।

सूरिजी जब सीरोहीमें थे तब उन्हें एक बार ऐसा स्वप्न आया कि,-हाथीके चारबचे सूंडमें पुस्तक पकड़ कर पढ़ रहे हैं। इस स्वप्नका विचार करनेसे उन्हें विदित हुआ कि, चार उत्तम शिष्य मिळेंगे। कुछ ही दिनोंमें उनका स्वप्न सच्चा हुआ। रोहके \* सुप्रसिद्ध श्रीवंत सेठ और उनके कुटुंबके मनुष्योंने सूरिजीके पास दीशा छी। उनमें चार उनके पुत्र (धारो, मेघो, कुँवरजी (कल्लो) और अजो) पुत्री, बहिन, बहनोई, मानजा और स्त्री लाल्डबाई (इसका दूसरा नाम शिणगारदे था) थे। इन दसोंके नाम दीशाके बाद निम्न प्रकारसे रक्ले गये थे।

\* आबूसे लगभग १२ माइल पर, दक्षिण दिशामें यह प्राम है। आर. एम. आर. रेल्वेका वहाँ स्टेशन भी है। स्टेशनका नाम भी 'रीद्द 'ही है।

२२३

| १–श्रीवंत         | नाम (क्या रक्ष        | ता गया माऌम नह | ी हुआ)         |
|-------------------|-----------------------|----------------|----------------|
| २छाल्बाईका        | <b>છા</b> મશ્રી       | ७–-पुत्रीका    | सहजश्री        |
| ३-धाराका          | अमृतविजय              | ८बहिनका        | रंगश्री        |
| <b>४मे</b> वाका   | मेरुविजय              | ९बहनोईका       | शार्दुल्उम्रपि |
| ५ <b>कुं</b> वरजी | <b>वि</b> जयानंदसुर्ि | रे१०-मानजेका   | মক্तিৰিসয      |
| ६-अजाका           | अमृतविजय              |                |                |

इस तरह सारे कुटुंबका दीक्षा लेना आश्चर्यमें नहीं डालेगा ? उपर्युक्त दीक्षा ग्रहण करनेवाले व्यक्तियों में खुंबरजी विशेष प्रसिद्ध हुआ था। कुंबरजी पीछेसे विजयानंदसूरि के नामसे प्रसिद्ध हुए थे।

सीरोहीमें ही वरसिंह नामका एक गृहस्थ रहता था। वह बहुत बड़ा धनी था। पूर्ण युवावस्था होनेसे उस समय उसके ब्याहकी तैयारीयाँ हो रही थी। ब्याह मँड चुका था। जवारे बो दिये थे। नित्य मंगल्गान होने लगे थे। सुबो शाम नगारे बजते थे। जीमनके लिए मिष्टान्न तैयार होने लग रहा था। इस तरह ब्याहके सब सामान तैयार हो गये थे। फेरे फिरनेमें कुछ ही दिन बाकी रहे थे।

वरसिंह एक धार्मिक मनुष्य था। हमेशा उपाश्रयमें जाता और धार्मिक कियाएँ करता था। इप्रका दिन निकट आजाने और आनंद उत्सव होने पर भी वह अपनी धर्मकियाओंको छोड़ता न था। एक दिन वरसिंह उपाश्रयमें बैठा हुआ, सिरपर कपड़ा ओढ़ कर सामायिक कर रहा था। उसका मुँह कपंड़से ढका हुआ था। वह इस तरह बैठा हुआ था कि उसे कोई पहिचान न सकता था। उपाश्रयमें साधुओंको वंदना करनेके छिए अनेक स्त्रीपुरुष आते थे और वे साधुओंके साथ ही वरसिंहको भी वंदना कर जाते थे। वरसिंहकी मावीपत्नी भी आई और अन्यान्य स्त्रीपुरुषोंकी माँति उसको वाँद गई। उसके पासमें बैठा हुआ एक गृहस्थ हँसा और बोलाः—" वरसिंह ! अब तू ब्याह नहीं कर सकेगा; क्योंकि तेरी स्त्री अमी ही तुझे साधु समझकर बंदन कर गई है और बंदनाके द्वारा यह सूचना दे गई है कि,—' अब मी चेत नाओ ' अतः तुझे अब ब्याह नहीं करना चाहिए । ''

वरसिंहने उत्तर दियाः--- "बंधु, मैं तुम्हारी बातको मानता हूँ । मैं अब ऐसा ही करूँगा जिससे वह ( मेरी होनेवाळी पत्नी ) और अन्यान्य स्त्रीपुरुष हमेशा ही वंदना किया करें ।

मातापिता, स्त्रीपुत्रादिके क्षणिक मोहमें हुव्ध होनानेवाले, दीक्षा ग्रहण करनेके अभिलाषी कमनोर हृदयवार्लोको उक्त घटनासे सबक सीखना चाहिए । केवल अजानमें लोर्गोद्वारा बंदन कर जाने पर वास्तविक बंद्य बननेके लिये सर्वस्वका स्याग कर देना, क्या कम मनोबल है !

यही वरसिंह धीरे धीरे पंन्यास हुए। और इनके एकसौ और आठ शिष्य भी हुए। इसके अलावा संघजी नामके एक सद्ग्रहस्थने पाटनमें दीक्षा ली थी, वह घटना भी उल्लेखनीय है।

संघजी पाटनमें एक धनिक व्यक्ति था। उसके यहाँ धनवैभवकी कमी नहीं थी। उसके कुटुंबमें सुशीला पत्नी और प्रत्रीके सिवा और कोई नहीं था। उसकी आग्रु जब बत्तीस बरसकी हुई, तब उसके हृदयमें सूरिजीका उपदेश सुनकर दीक्षा लेनेकी भावना उत्पन्न हुई। वह रोज सूरिजीका उपदेश सुननेके लिए जाता था। एक बार वह उपदेश सुनकर वापिस घर आया और अपनी स्त्रीको बत्तीस हजार महमूंदिका देकर बोलाः—" इनको लो और मुझे दीक्षा लेनेकी आज्ञा दो। " उसकी पत्नी भी धर्मपरायणा थी। उसने उत्तर दियाः—" मैं तुम्हें दीक्षा लेनेसे नहीं रोकती; मगर लड़की लोटी है इस लिए प्रार्थना है कि, इसका ब्याह करने के बाद आप दीक्षा लें। "

संघजीने उत्तर दियाः— " उसके ब्याहका भार क्या मेरे ही ऊपर है ? यदि मैं नहीं होऊँगा तो क्या व्याह नहीं होगा ? काम किसीके बिना नहीं अटकता । प्रत्येकका कार्य उसके पुण्यप्रतापसे होता ही रहता है। यदि इस समय मेरे आयुकर्मकी स्थिति पूर्ण होजाय तो फिर क्या हो ? क्या उसका ब्याह हुए बिना रह जाय ? "

पतिका टढ निश्चय देखकर परनीने अनुमति देदी । उसके बाद उत्सवके मान शुम मूहूर्रमें संघजीने दौछतरख़ाँकी\* बड़ीमें--वा-गरितेमें स्रिजीके पान दीक्षा छे छी ।

इस तरह मूरिजीने अनेक भव्याम्माओंको दीक्षा दी; उनका उद्धार किया और उन्हें जनधर्मका सच्चा उन्हेरक जनाया। अगर कवि ऋषभदासके शब्दोंमें कहें तोः--- सिष्य दिषीआ एकसो नि साठ, साधइ हीर मुगतिनी बाट; ४६ एक सो साठि पंडितपद दीध, साति उवज्झाय गुरु हीर्रि कीघ । ए० २२१

इससे माऌम होता है कि, मूरिजीने एक सौ साठ आदमि-योंको दीक्षा दी थी; और एक सौ साठ साधुओंको पंडितपद दिया था और सातको उपाध्यायके पदसे विभूषित किया था।

१-यह दौलतखाँ, ऐसा जान पड़ता है कि, खंभातके राय कल्याणका नौकर था। इसके लिए जो विशेष जानना चाहें वे मीराते एइमदी (गुज-राती अनुवाद) का १४४ दाँ प्रष्ठ देखें।

# प्रकरण नवाँ।

### शिष्य-परिवार।

ह बात निर्विवाद है कि, पुण्यकी प्रबल्जताके विना अधिकार नहीं मिल्ला । एक ही माताकी कूखसे दो पुत्र उत्पन्न होते हैं, मगर पुण्यकी प्रबल्लता और हीनताके कारण एकको हजारों-लाखों मनुष्य मानते हैं; उसके बचनोंको, ईश्वरीय बाक्य



समझ कर छोग मस्तक पर चढ़ाते हैं और उसकी कल्मसे लिखे गये शब्दोंकी सत्यताको संसार स्वीकार करता है और दूसरेको कोई पूछता भी नहीं है। हजारों मनुष्य सम्मान प्राप्त करनेके लिए जीतोड़ परिश्रम करते हैं; परन्तु उन्हें सम्मान नहीं भिल्ला; हजारों घटने टेककर प्रतिष्ठित बननेके लिए ईश्वरसे प्रार्थना करते हैं, मगर उनकी प्रतिष्ठा नहीं होती। इसका कारण ! कारण पुण्यकी कमी ही है। एक बात और भी है। किसी भी चीजकी अभिलाषा उस वस्तुकी प्राप्तिमें बाधक होती है।

#### अनमाँगे मोती मिलें, माँगी मिले न भीख ।

यह छोकोक्ति सत्यसे ओतप्रोत भरी है। जो नहीं माँगता है, उसको हरेक चीज़ अनायास ही मिछजाती है। निःस्पृह और निरीह मनुष्योंको पदार्थ अनायास ही मिछजाते हैं। अपने चरित्रकं प्रथम नायक सूरिजी कितने निःस्पृह थे सो उनके जीवनकी जो घटनाएँ अब तक कही गई हैं उनसे मछी प्रकार माछम हो चुका है। उनकी

## शिष्य-परिवार.

निःस्पृहताके कारण ही वे जहाँ जाते थे वहाँ सम्मान पाते थे और इच्छित कार्य समाप्त कर सकते थे ! इतना ही नहीं उन्हें अचिन्तित शिष्य-संपदा मी आ मिछती थी । इसीसे वे धीरे धीरे दो हजार साधुओंके अधिकारी-आचार्य-हो गये थे ।

यहाँ यह बात जरूर ध्यानमें रखनी चाहिए कि, किसी मी 'पद' के प्राप्त करनेमें इतनी कठिनता नहीं है, जितनी उस 'पद' का--'ऊपरी' पनका उत्तरदायित्व समझनेमें है। आचार्य श्रीहीरविजयसूरि आचार्य हुए, गच्छनायक हुए और दो हजार जैनसाधुओं व छाखों कैनगृहस्थोंके नेता हुए, उससे वे जितने प्रशंसाके पात्र हैं उससे मी विशेष प्रशंसाके पात्र इस छिए हैं कि उन्होंने अपने 'पद'का उत्तर-दायित्व समझ कर युक्ति पुरस्सर विशाल-भावसे उन्होंने समुदायकी सँमाल रक्ली थी और शासनके हितार्थ अनेक कठिनाइयाँ झेली थीं।

सदासे चला आया है उस तरह हीरविजयसूरिके समयमें भी कई क्लेशप्रिय और संकुचित हृदयके मनुष्य, झुठे सचे कारण खड़े कर समाजमें क्लेश उत्पन्न करते थे । कई सम्मानके भूखे और प्रतिष्ठाके पुजारी मनुष्य अपनी इच्छा तृप्त करनेके लिए समाजमें फूट ढाळते ये और कई ईर्ष्यालु हृदयी दूसरेकी कीर्त्ति न सह सकनेसे अनिष्ट उपदव खड़े करते थे । ऐसे मौकों पर सुरिनी जल्दवाजी, दुराप्रह और छिछोरापन न कर इस तरहसे काम लेते थे कि, जिसका परिणाम उत्तम ही होता था । कईवार सुरिजीकी कृति उनके अनुयायियोंको भी ठीक नहीं जँचती थी, मगर पीछे से जब वे उसका शुभ परिणाम देखते थे तब उन्हें इस बातकी सत्यता पर विश्वास होता था कि,— ' महात्माओंके हृदयसागरका किसीको भी पता नहीं लगता है । ' ऐसे प्रसंगोंको दवादेनेका सूरिजीको जिलना खयाछ रखना पड़ता मा उतना ही, बरुके उससे भी ज्यादा खयाल उन्हें इस बातका रखना पड़ता था कि, समाजमें एकका छूत दूसरेको न लग जाय । जब कोई ऐसी बात उपस्थित होती थी तब सूरिजी गंभीरता पूर्वक उस पर विचार करते थे और उसके बाद कोई मार्ग ग्रहण करते थे । सूरिजीको ऐसे अनेक प्रसंगोंका मुकाबिला करना पड़ा था । हम उनमेंसे एक दो का यहाँ उछेल करते हैं ।

हीरविजयसूरि जब अकवर बादशाहके पास थे तब उनकी अनुपस्थितिमें द्वेषी लोगोंने गुजरातमें अनेक उपद्रव खड़े किये थे | खंभातके ×रायकल्याणने कई जैनोंस अमुक कारणको सामने कर बारह हजार रुपयोंका खत लिखवा लिया था और कइयोंके सिर मुँडवा डाले थे। कइयोंने, प्राणभयसे इस उपद्रवमें जैनधर्मका भी स्याग कर दिया था। इस उपद्रवसे सारे गुजरातमें हाहाकार मच गया। दूसरी तरफ पाटनमें विजयसेनसूरिके साथ खरतरगच्छवालोंने शास्त्रार्थ करना प्रारंभ किया था\*।

× यह राज्याधिकायोंमेंसे एक था। खंभातहीका रहनेवाला वैश्य था। इसके विषयमें विशेष जाननके लिए ' अकबरनामा ' के तीसरे भागके अंग्रेजी अनुवादका ६८३ वाँ तथा ' बदाउनी ' के दूसरे भागके अंग्रेजी अनुवादका २४९ वाँ १९४ देखना चाहिए।

\* यह उस समयका शाम्नार्थ है कि, जब विजयसेनसूरिने पाटनमं चौमासा किया था । इस शाम्नार्थमं खरतरगच्छवाले निरुत्तर हो गये थे । उसके बाद उन्होंने रायकल्याणका आश्रय लेकर अहमदाबादमें फिरसे शाम्नार्थ ग्ररू किया था । अहमदाबादका यह शाम्नार्थ वहाँके सूबेदार खानखानाकी सभामें हुआ था । अहमदाबादका यह शाम्नार्थ वहाँके सूबेदार खानखानाकी सभामें हुआ था । वहाँ भी कल्याणराय और खरतरगच्छके अनुयायियोंको विजयसेनसूरिके शिष्योंसे निरुत्तर होना पड़ा था । इस विषयमें विशेष जानना हो तो ' विजयप्रशास्तिकाव्य के दसवें सर्गका १ से १० बाँ क्रोक पदना चाहिए । ये सारी बातें हीरविजयसूरिजीको लिखी गईं । सूरिजी उस समय गुजरातसे बहुत दूर थे । वे सहसा न तो गुजरातमें ही पहुँच सकते थे और न उनके पत्रहीसे यह विग्रह शान्त हो सकता था । क्योंकि विग्रहकर्ता उनके अनुयायी नहीं थे, दूसरे थे । इसलिए सूरिजीके लिए यह बात बड़ी विचारणीय हो गई थी कि, विग्रह कैसे शान्त किया जाय ? उनको रह रह कर यह भी खयाल आ रहा था कि यदि इस समय उचित प्रबंध न होगा तो भविष्यमें अन्य भी इस तरहके हमले करते रहेंगे । इसलिए कोई ऐसा टढ उपाय करना चाहिए कि, जिससे सदाके लिए शान्ति हो जाय । किर कोई हमला करनेका साहस न करे ।

उसका एक ही उपाय उन्हें सूझा और वह यह कि, बादशा-हको कहलाकर उससे कोई प्रबंध करवाना । सूरिजी उस समय अभिरामाबादमें थे।

वे अभिरामाबादसे फतेहपुर आये । वहाँ उन्होंने जैनियोंकी एक सभा बुलाई । उसमें इस बात पर विचार किया गया कि-गुजरात-के उपद्रवका क्या उपाय किया जाय ? उस सभामें यह प्रस्ताव पास किया गया कि, अमीपाल दोशी वाहशाहके पास मेना जाय । बाद-शाह उस समय नीलाब \* नदीके किनारे था । शान्तिचंद्रजी और भानुचंद्रजीभी वहीं थे । अमीपालने जाकर पहिले सारी बात

\* नी छाख, सिंधु या अटक नदीका दूसरा नाम है। पंज की दूसरी पाँच नदियोंकी अपेक्षा यह नदी बड़ा है। देखो. ' आईन-इ-अकबरी ' (एच. एस. जेरिट कृत अंग्रेजा अनुवाद) के दूसरे भागका ३२५ वाँ 28। वि॰ सं० १६४२ ( ई॰ स॰ १५८६ ) की यह बात है। अकबर उस समय अटक पर था। यह बात ' अकबरनामा ' स भी सिद्ध होतो है। देखो अकबरनामा ' तीसरे भागके अंग्रजी अनुवादका पृष्ठ ७०९----७१५, श्वान्तिचंद्रजीसे कही । तस्पश्चात् उन्होंने भानुचंद्रजीको बुलाया । उन्हें भी सारी बार्ते कही गईं । उन दोनोंने जाकर वे बार्ते अबुरुफ़-ज़ल्लसे कहीं । उनकी सलाहसे अमीपाल दोशी बादशाहके पास गया और नजराना करके खड़ा रहा । बादशाहने सूरिजीके कुशल समाचार पूछे । शेख अबुरुफ़ज़लने बादशाहने सूरिजीके कुशल समाचार पूछे । शेख अबुरुफ़ज़लने बादशाहने सहाः—" गुजरातमें द्दीरविजयसूरिके जो शिष्य हैं उन्हें बहुत तकलीफ हो रही है, इसलिए उनको तकलीफसे छुड़ानेका कोई प्रबंध करना चाहिए । " फिर उसने गुजरातकी सारी घटना सुनाई । सुनकर बादशाहने आहम-दाबादके सुवेदार मिर्जाखान को पत्र लिखा और उसमें लिखा कि, जो द्दीरविजयसूरिके शिष्योंको कष्ट पहुँचाते हो उन्हें तत्काल ही दंढ दो ।

यह बात लोगोंको ठीक न लगी। जीवा और सामल नामके दो नागोरी श्रावकोंने कहा कि, " हम लोग मिर्जाखानसे मिल्ने और बादशाहका पत्र उसे देने जानेको तैयार हैं। मगर हमें अपना पक्ष समर्थनके लिए प्रमाण भी जुटा रखने चाहिएं। इसके लिए हमारी यह सल्लाह है कि, रवंभातमें जिन लोगोंके सिर मुँडवाये गये हैं, वे यहाँ बुला लिये नायँ।

खंभातसे अन्याय-दंडित लोग बुलाये गये। जब वे आ गये

तब उन्हें हे कर दोनों नागौरी सज्जन ख़ानके पास गये । खानके हाथमें बादशाहका पत्र दिया गया । पत्र पढ़ कर उसने सादर उन्हें बिठाया और पूछा: —" मेरे लायक जो काम हो सो कहिए । " उन्होंने खंभातमें जो घटना हुईथी, सो सुनाई और कहा कि, इस तरह रायकल्याणके मारे हमें अपना धर्म पालना भी कठिन हो रहा है । इसलिए इसका प्रबंध होना चाहिए ।

मिर्जाखाँने उसी समय रायंकल्याणको पकडुछानेका हुनम दिया । विट्टछ वहीं था। वह पकड़ा गया। सारे गाँवमें फिराया गया और तीन दर्वाजेके पास बाँघ कर दंडित किया गया । रायकल्याणको पकड़नेके छिये दोसौ घुड़सवार खंभात मेने गये । यह खबर छुनकर रायकल्याण वहाँसे मागकर अहमदाबाद सूबेदारके पास आया । खाँने उसको बहुन बुरा भछा कहा और साधुओंसे क्षमा माँगने की मूचना दी । रायने जाकर साधुओंसे माफी माँगी और उनकी पद्धूछी मस्तक पर चढ़ाई । उसने जुल्मसे बारह हजारका जो खत छिखा छिया था वह रद्दी किया गया और जिन्होंने भयके मारे जैनधर्मको छोड़ दिया था वे भी पुनः जैनी हो गये ।

वसीला क्या काम नहीं कर सकता है ? हजारों ही नहीं बल्के लालों रुपये खर्च करने पर भी जो काम नहीं होता है वह वसीलेसे हो जाता है । इसी लिए तो शासनशुमैषी, धर्मधुरंधर पूर्वाचार्य माना-पमानकी पर्वाह किये विना राज-दर्वारमें प्रवेश करते थे और रुके हुए धर्मके कार्यको अनायास ही पूर्ण करा लेते थे । इतिहासमें ऐसे अनेक उदाहरण मौजूद हैं ।

एकवार सूरिजी खंभातमें थे तत्र अहमदाबादर्भे विमल्लहर्ष 30 उपाध्यायके साथ भदुआ \* नामक श्रावकका किसी कारणसे विवाद हो गया । विवादमें भदुआने ऐसी ऐसी बातें उपाध्यायजीको कहीं कि, जिनका कहना श्रावकोंके लिए सर्वथा अनुचित था । उपाध्या-यजीने यह बात सूरिजीको लिखी । सूरिजीको यह पढ़कर बहुत दुःख हुआ । उन्होंने सोचा कि, इसी तरह यदि गृहस्थ अपनी मर्यादाका त्याग करेंगे, तो परिणाम यह होगा कि, साधु और श्रावकोंके बीचमें एक गंमीर मर्यादा है, वह न रहेगी अतः इस अनुचित खाधीनता पर अंकुदा रखना चाहिए ।

यह सोचकर उन्होंने अहमदबादस्थ साधुओंको एक पत्र इस अभिप्रायका लिखनेके लिये, सोमविजयजीको कहा कि,—भदुआ श्रावकको संघ बहार निकालकर उसके यहाँ गोचरी जाना बंद कर दो।

जब पत्र रवाना किया जाने छगा तब विजयसेनसूरिने हीर-विजयसूरिसे प्रार्थनाकी कि, पत्र यदि अभी न मेजा जाय तो अच्छा हो; परन्तु सूरिजीने उनकी बातों पर घ्यान नहीं दिया । पत्र मेज दिया । पत्र पाकर अहमदाबादमें साधुओंने भदुआको संवबाहर कर दिया और उसके घर गोचरी-पानी जाना छोड़ दिया । आहमदाबा-दका संघ इससे बहुत चिन्तित हुआ ।

इसमें तो किसीको रांका नहीं थी कि, भदुआने साधुओंके अपमानका महान् अपराध किया था । साधुओंने भदुआको दंड

१-भटुआ हीर विजयसूरिके भक्त श्रावकोंमेंसे एक था। मगर वह अमुक समयके लिए धर्मसागरजीके पक्षमें मिल गया था। जान पड़ता है कि, इसीलिए विमलहर्ष उपाध्यायके साथ कुछ विवाद हो गया होगा। भटुआ श्रावक संघ बहार निकल्ल दिया गया था। पंट्रा निविजयजीने यह बात अपने बनाये हुए 'विजय-तिल्कसूरिरास'में भी लिखी है। ऐतिहासिक रास संग्रह ४ थे भागका २३ वा पृष्ठ देखो। आचार्यश्रीकी आज्ञासे दिया था, इसलिए श्रावक साधुओंको कुछ कह भी नहीं सकते थे । इसलिए भदुआको वापिस संघमें लेनेके लिए आचार्य महाराजसे क्षमा माँगनेके सिवा और कोई उपाय नहीं था । बहुत कुछ सछाह-मतजरा करनेके बाद संघ भदुआको ले कर खंभात गया । वहाँ उसने और भदुआने बड़ी ही नम्रताके साथ सूरिजीसे क्षमा माँगी । सूरिजीने, विना आग्रह भदुआको क्षमा करके, वापिस संघमे ले लिया ।

संघकी भल्लाईके लिए, शासन-मर्यादाको भंग न होने देनेके लिए बड़ोंको अपनी सत्ताका उपयोग करना चाहिए, यह बात जितनी उचित है उतनी ही उचित यह भी है कि, अपना कार्य सफल्ट हो जानेके बाद दुराग्रह न करके अपनी सत्ताके दौरको बंद कर देना चाहिए । इससे विपरीत चल्लना बुरा है । सूरिजी संपूर्णतया इस नियमका पालन करते थे । उनकी कृतियोंसे यह बात भल्ली प्रकार सिद्ध होती है ।

अहमदाबादका संघ वापिस अहमदाबाद आया । वहाँ आकर भहुआने विमल्लहर्षजीके पाससे क्षमा माँगी; मनमें किसी तरहका ईर्ष्याभाव न रक्खा ।

इसके अछावा सुप्रसिद्ध उपाध्याय धर्मसागरजी-जो महान् विद्वान ये और जिनके रोमरोममें शासनका प्रेम प्रवाहित हो रहा था-के अमुक प्रंथोंके छिए जेनसंधर्मे उस समय बड़ी गड़बड़ी मची हुई थी | मगर सूरिजीने हरतरहसे धर्मसागरजीको समझा कर उन्हें संघसे माफी माँगनेके छिए बाध्य किया । उन्होंने क्षमा माँगी । इस गंभीर मामछेको उन्होंने ऐसी युक्तिसे सुधारा था और उसको ऐसे सँमाल्ल क्ला था कि, सब तरह शान्ति ही रही और उनकी अनुपस्थितिमें जैसा बुरा परिणाम हुआ बैसा उनकी उपस्थितिमें नहीं हुआ।

बड़ोंको बड़ी चिन्ता। सारे समुदायकी रक्षाका कार्य कुछ छोटा नहीं है। बड़ोंको कितने घैर्य और कितनी दुरदर्शितासे कार्य करना चाहिए, इस बातको सूरिजी भछी प्रकार जानते थे। इसी-से उस समयके सारे समुदाय पर उनका प्रभाव पड़ता था।

यह पहिले कहा जा चुका है कि, हीरविजयसूरि ल्गभग दो हजार साधुओंके अधिकारी थे। इन साधुओंमें कई व्याख्यानी थे, कई कवि थे, कई वैयाकरण थे, कई नैयायक थे, कई तार्किक थे, कई तपस्वी थे, कई योगी थे, कई अवधानी थे, कई स्वाध्यायी थे और कई कियाकांडी थे। इस तरह भिन्न भिन्न साधु भिन्न भिन्न विषयोंमें दक्ष थे। और इसीसे वे अन्यान्य लोगों पर प्रभाव ढाल सकते थे। मूरिजीकी आज्ञानुसार चलनेवालोंमेंसे खास ये थे। —

१-विजयसेनसूरि, जब इनके कार्योंका विचार करते हैं तब हम यह कहे विना नहीं रह सकते हैं कि, इनको गुरुके अनेक गुण विरासतमें मिछे थे। संक्षेपमें ही हम यह कह देना चाहते हैं कि, वे हीरविजयसूरिजीकी तरह ही प्रतापी थे। छठे प्रकरणसे हमारे इस कथनको प्रष्टि मिछती है। उन्होंने अपनी विद्वत्तासे बादशाह पर अच्छा प्रभाव डाळा था। वे नाड़ळाई (मारवाड़) के रहनेवाछे थे। उनकी वंशावळी देखनेसे माळूम होता है कि, वे राजा देवड़की वैतीसवीं पीढी़में हुए थे। उनका नाम जयसिंह था। उनके माता-पिताका नाम क्रमशः कोडिमदे और कमाशाह था। वि. सं. १६०४ के फाल्गुन सुदी १५ को उनका जन्म हुआ था।

वे जब सात वर्षके थे तब उनके पिताने और नौ बरसके हुए तब

शिष्य-परिवार ।

यानी वि. सं. १६१२ ज्येष्ठ सुदी ११ के दिन उन्होंने अपनी माताके साथ सुरतमें विजयदानसूरिजीके पास दीक्षा ली थी। विजयदान-सूरिने उन्हें दीक्षा देकर तत्काल ही, हीरविजयसूरिके आधीन कर दिया था। योग्य होने पर सं. १६२६ में खंभातमें उन्हें ' पंडित ' पद, सं.१६२८ के फाल्गुन सुदी ७ के दिन अहमदाबादमें 'उपाध्याय'पद और 'आचार्थ'पद मिला था। (उस समय मूला सेठ और वीपा पारेखने उत्सव किया था) सं. १६२० के पौष कृष्ण ४ को उनकी पाटस्थापना हुई थी। उनकी योग्यताका यह ज्वलंत उदाहरण है कि, उन्होंने योगशास्त्रके प्रथम स्ठोकके सातसौ अर्थ किये थे। कहा जाता है कि, उन्होंने कावी, गंधार चॉपानेर, अहमदाबाद और पाटन आदि स्थानोंमें लगभग चार लाख जिनबिंबोंकी अपने हाथोंसे प्रतिष्ठा की थी। उनके उपदेशसे तारगा, इंखेश्वर, सिद्धाचल, पंचासर, राणपुर, आरासर और वीजापुर आदिके मंदिरोंके उद्धार मी हुए थे। उनके समुदायमें ८ उपाध्याय, १५० पंडित और दूसरे बहुतसे सामान्य साधु थे।

वे जैसे विद्वान् थे वैसे ही वादी भी थे। उनकी वाद करनेकी अपूर्वशक्तिका यह प्रमाण है कि, उन्होंने अकबरके दर्बारमें बाह्यण पंडितोंको और सूरतमें भूषण \* नामक दिगम्बराचार्यको शास्त्रार्थमें निरुत्तर किया था।

उनकी त्यागवृत्ति और निःस्पृहता भी ऐसीही प्रशंसनीय थी। १८ वर्षकी आयु पूर्णकर सं० १६७२ के ज्येष्ठ वद ११ के दिन

\*-वि० सं० १९३२ के वैशाख सुदी १३ के दिन जयवंत नामक ग्रहस्थके किये हुए उत्सव पूर्वक चाँपानेरमें अतिष्ठा करके सूरिजी सूरतमें आये थे। सूरिजीने वह चौमासा सूरतहीमें किया था। चौमासा उरतनेके बाद चिन्तामणि मिश्र आदि पंडितोंकी मध्यस्थतामें यह शास्त्रार्थ हुआ था। दक्को-' विजयप्रशस्ति सहाकाव्य ' स्रो ८ वाँ श्लोक ४२-४९। रवंमातके पास बसे हुए अकवरपुरमें× उन्होंने शरीर छोड़ा था। उनका स्तूप बनवानेके लिए जहाँगोर बादशाहने दश बीघे जमीन मुफ्तमें दी थी। और तीन दीन तक पाखी पाली थी (बाजार आदि बंद रखाये थे।) उनका जहाँ अग्निसंस्कार हुआ था वहाँ खंमातनिवासी सोमजीशाहने स्तूप कराया था। \*

×-अकबरपुर खंभातके पास एक पुरा है। कवि ऋषभदासकी बनाई हुई और उसीके हाथसे लिखी हुई ' चैत्यपारेपाटी ' को देखनेसे माऌम होता है कि, उस समय वहाँ तीन मंदिर थे। १- घासुपूज्यजीका, २- शान्ति नायजी का ( उसमें इक्कीस जिनविंग थे ) और ३- आदीश्वरका उसमें बीस प्रतिमाएँ थीं। कालके प्रभावसे आज उस स्थान पर एक भी मंदिर या प्रतिमा नहीं है।

\*-सोमजी शाहने जो स्तूप बनवाया उसमेंका अकबरपुरम कुछ भी नहीं है। मगर खंभातके भोंयराबाढ़ेनें शान्तिनाथका मंदिर है। उसके मूल गभारेमें-जहाँ प्रतिमा स्थापित होती ह उस स्थानमें न्वायें हाथकी तरफ एक पादुकावाला परथर है । उसके लेखसे झात होता है कि, यह वही पादुका है जो सोमजी शाहने विजयसेनस्रिजीकं स्तूप पर स्थापित की थी । कालके प्रभावसे अकबरपुरकी स्थिति खराब हो जाने पर यह पादकावाला पत्थर यहाँ साया गया होगा । इस लेखसे निम्न लिखित बातें मालूम होती हैं । " वि. सं० १६७२ के माघ छुरी १३ रविवारके दिन सोमजीने अपने तथा अपने इदंबियोके-बहिन धर्माई, जियाँ सहजलदे ओर वयजलदे, पुत्र स्रजी शोर रामजी आदिके कल्याणार्थ, विजयसेनसूरिकी यह पादुका उनके शिष्य विजयदेवस्रिसे स्थापित कराई । सोमजी, संभातनिवासी वृद्ध-शाखीग ओसवाल शाह जगसीका पुत्र था। उसकी माता, काका और काकीके नाम कमश. तेजलदे, श्रीमछ और मौहणदे थे। लेखनें विखे हुए-'पादुकाः प्रोर्चुगस्तूपसहिताः कारिताः ' रन शब्दोंस यह भी सिद्ध होता ह कि, यह पाडुका एक ऊँचे स्तूपके साथ स्थापन की गई थी । पूर्ण लेख इस प्रकार है—

।। ६० संवत् १६७२ वर्षे माधसितत्रयोदस्यां रवौ वृद्ध-जाजीय । स्तंभतीधेनगरघास्त्रच्य उत्तवाळझातीय सा० श्रीमझ २-शान्तिचंद्रजी उपाध्याय, इनके गुरुका नाम सकल्रचंद्रजी था । उन्होंने ईडरके राजा रायनारायणकी <sup>+</sup> सभामें वादीभूषण न ामके दिगंवराचार्यको परास्तकर जय पाई थी । यह बात उन्हींके शिष्य अमरचंद कविने कुलध्वजरास-जो सं० १६७८ के वैशाख छुदि २ रविवारके दिन बनाया गया है-की प्रशस्तिमें लिखी है ।

उन्होंने संस्कृत भाषामें ऋषभदेव और वीरमश्चकी स्तुति बनाई है। वह स्तुति उन छंदोमें बनाई गई है जिनका प्रयोग 'अजि-तशान्तिस्तव ' में किया गया है। उन्होंने सं० १६५१ में जंबूद्री-पपन्नति की टीका भी बनाई है। वे कैसे प्रभावशाली थे सो तो अक-

भार्या मोहणदे लघुआतृ सा० जगसी भार्या तेजलदे सुत सा० सोमा नाम्ना भगिनी धर्माई भार्या सहजलदे वयजलदे सुत० सा० सूरजी स(रा)मजी प्रमुखकुटुंवयुतेन स्वश्रेयसे श्रीअकम्ब-रसुरज्ञाणदत्तबहुमानभट्टारकश्रीहीरविजयसूरिपट्टपूर्वाचलतटी-सहस्रकिरणानुकारकाणां । पेदंयुगीनराधिपतिचक्रवर्तिसमान श्रीअकब्बरछत्रपतिप्रधानपर्धदि प्राप्तप्रमूतभट्टाचार्यादिवादिवृं-द्वजयवादलक्ष्मीधारकाणां । सकलसुविहितभट्टारकपरंपरापुरं-दराणां । भट्टारकश्रीविजयसेनसूरीश्वराणां पादुकाः प्रोत्तुंगस्तू-पसहिताः कारिताः प्रतिष्ठापिताश्च महामहःपुरःसरं प्रतिष्ठि-ताश्च श्रीतपागच्छे । भ० श्रीविजयसेनसूरिपट्टालंकारहारसौ-भाग्यादिगुणगणाधारसुविहितसूरिर्द्यगारभट्टारकश्रीविजयदेवसू-रिभिः ।

लेखके संवत् से स्पष्ट विदित होता है कि, इस पारुकाकी स्थापना उसी साल हुई है जिस साल विजयसेनसूरिका देहावसान हुआ था।

१-यह वही राजा है कि, जिसका नाम अकषरनामाके तीसरे भागके अंग्रेजी अनुवादके ए० ५९ वॅमें और अईन-इ-अकबरीके पहले भागके डलॉकमेनकृत अंग्रेजी अनुवादके ए० ४३३ में आया है। यह राजा राठोड़ राजपूत था। और दूसरे नारायणके नामसे पहिचाना जाता था।

236

बर बादशाहसे उन्होंने जो कार्य कराये थे उन्हींसे बिदित हो जाता है I×

६-भानुचंद्रजी उपाध्याय; ये भी उस समयके प्रभाविक पुरुषोंमेंसे एक थे। उनकी जन्मभूमि सिद्धपुर थी। उनके पिताका नाम रामजी और माताका रमादे था। उनका गृहस्थावस्थाका नाम भाणजी था। वे सात वर्षकी आयुमें स्कुल मेजे गये थे। दस वर्षकी आयुमें तो वे अच्छे होशियार हो गये थे। उनके बड़े भाईका नाम रंगजी था। सूरचंद्रजी र्श्वासका सहवास होने पर उन दोनों भाइयोंने दीक्षा ली थी। अनेक ग्रंथोंका अम्यास करनेके बाद उनको पंडित पद मिला था। हीरविजयस्रिने उन्हें योग्य समझकर अक्तबर बादशाहके पास रक्खा या। अक्तबर भी उनके उपदेशोंसे बहुत प्रसन्न हुआ था। उसी प्रसन्नताके कारण उसने उनके उपदेशोंसे अनेक अच्छे अच्छे कार्य किये थे। उन कार्योंका वर्णन छठे प्रकरणमें किया जा चुका+ है

अकबरका देहान्त हो गया, उसके बाद भानुचंद्रजी फिरसे आगरे गये थे । वहाँ उन्होंने जहाँगीरसे परवानोंका-जो अकबरने दिये थे----अमल कायम रखनेके लिए हुक्म लिया था । अकबरकी तरह जहाँगीरकी भी भानुचंद्रजी पर बहुत श्रद्धा थी । जब वह माँडवगढ़में था तब मनुष्य मेजकर उसने भानुचंद्रजीको अपने पास बुलाया था । वहाँ उसने अपने लड़के ज्ञहरयारको भानुचं-

× g. १४४ से १४७ तक देखें।

\* ये देही सूरचंद्रजी पंन्यास है कि, जिन्होंने धर्मसागरजी उपाध्यायके बनाये हुए 'उत्सूत्रकंदकुदाल' नामक प्रंथको आचार्थ विजयदान-सूरिजीकी आज्ञासे पानीमें डुबा दिया था ( देखो ऐतिहासिक राससंप्रद मा. ४ था ८. १३).

+ देलो ए. ९४७-१५४.

द्रजीके पास पढ़ने बिठाया था । भानुचंद्रजी जब माँडवगढ़में गये

तब जहाँगीरने कहाः----

" मिल्या भूषैनइं, भूष आनंद पाया,

भल्लेइं तुमे भल्लइं अहीं भाणचंद आया;

तुम पासिथिइं मोहि सुख बहूत होवँइ,

सहरिआर भणवा तुम वाट जोर्वइ। १२०९ पढावो अई पूतकुं धर्म्मवात,

जिउं'ं अवल्न सुणता क्षेस पासि तात;

भाणचंद ! कदीम 'दुमे हो हमारे,

सैंबही थकी तुह्यहो हैंम्पहि प्यारे । १३१०

भानुचंद्रजी जब बुरहानपुर गये थे तब उनके उपदेश से वहाँ दश मंदिर बने थे | माल्लपुरमें \* उन्होंने 'वीजामतियों' से शास्त्रार्थ करके उन्हें पराम्त किया था । यहाँ भी उनके उपदेशसे एक भव्य मंदिर बना था, स्वर्णकल्रश चढ़ाया गया था । प्रतिष्ठा भी उन्होंने ही कराई थी । जब वे मारवाड़-अन्तरगत जाल्लौरमें गये थे तब उन्होंने एक साथ इक्कीस आदमियोंको दीक्षा दी थी । कवि ऋषभदास लिखता है कि, उनके सब मिलाकर ८० विद्वान् शिष्य और १३ पंन्यास थे । ४-पद्मसागर; ये अच्छे वादी थे । प्रसंग प्राप्त होने पर शास्त्रार्थ करके दूसरोंको परास्त करनेमें वे अच्छे कुशल्ज थे । सीरोहीके राजाके सामने नरसिंह भट्टको उन्होंने बातों ही बातोंमें निरुत्तर कर दिया था । वह घटना इस तरह हुई थी,-

१ राजासे; २-श्रे३; ३-तुम; ४ अच्छा हुआ; ५-यहाँ; ६-तुमसे; ७--होता है; ८-देखता है; ९-मेरे; १०-जैसे; ११-तुमसे; १२-तुम हो; १३-सबसे; १४-मुझ ।

‡ यह गाँव जायपुर रियासतमें अजमेरसे लगभग एचास माइल पूर्वमें हैं ! 31 एक बार पद्मसागरजीने यज्ञोंमें भी पञ्चहिंसाका निषेध किया था । उस समय वहाँ कई व्याख्यान सुनने वाले बाह्यण बैठे थे । उन-मेंसे एक बोल्लाः---- हम बकरेको अपनी इच्छासे नहीं मारते हैं । वह चिछा२ कर हमसे कहता है कि, हे मनुष्यो ! मुझे जल्दी मारकर स्वर्ग पहुँचाओ जिससे मैं इस पशुयोनिसे छुटकारा पाऊँ । "

पद्मसागरजीने इस युक्तिवादका उत्तर देते हुए कहाः— " पंडितप्रवर ! आप ऐसी कल्पना न करें । यह स्वार्थमय कल्पना है । पद्यु तो चिछाकर कहता है कि,—' हे सज्जनो ! मैं न तो स्वर्गकी इच्छा रखता हूँ और न मैंने मुझे स्वर्ग पहुँचानेकी तुमसे प्रार्थना ही की है । मैं तो हमेशा तृण भक्षण करनेहीमें सन्तुष्ट हूँ । अगर यह सच है कि, यज्ञमें जितने जीव होमे जाते हैं वे सभी स्वर्गमें जाते हैं तब तुम अपने मातापिता, पुत्रभार्या आदि कुटुंबियोंको क्यों नहीं सबसे पहिले यज्ञमें होमते हो ? ताकी वे अतिशीघ्र स्वर्गलाभ करें ।,' सज्जनो ! स्वार्थमय युक्तियाँ व्यर्थ हैं । इनसे कोई लाभ नहीं । वास्त-विकताका विचार करना चाहिए । जैसे हमको लेशमात्र भी दुःख प्रिय नहीं है वैसे ही दूसरे जीवोंको भी दुःख अच्छा नहीं लगता है । इसलिए किसी जीवको, किसी भी निमित्तसे मारना अनुचित है।'

पद्मसागरजीकी उपर्युक्त युक्तिसे सब चुप होगये। उसी समय कर्मसी नामके भंडारीने एक प्रश्न किया। उसने मूर्त्तिपूजाकी अनाव-इयकता बताते हुए कहा,----

" किसी स्त्रीका पति परदेश गया। पीछेसे वह स्त्री पतिकी मूर्त्ति बनाकर पूजा करती रही; परन्तु उस मूर्त्तिने पतिके तुल्य कोई लाभ नहीं पहुँचाया। इसी तरह भगवानकी मूर्त्ति पूजना भी व्यर्थ है। " पद्मसागरजीने उत्तर दि्याः—" मैं कोई दूसरा उदाहरण दूँ

www.jainelibrary.org

इसके पहिछे तुम्हारे ही दिये हुए उदाहरण पर जरा विचार करो । मैं यह मान छेता हूँ कि, पतिकी मूर्त्तिको पूजनेसे ख़िको कोई लाभ नहीं पहुँचा । मगर यह तो तुम्हें माननाही पड़ेगा कि, जब जब वह स्त्री अपने पतिकी मूर्त्ति देखती होगी तब तब उसे अपने पतिका और पतिके गुणावगुणका स्मरण हुआ ही होगा । इससे तुम क्या यह स्वीकार न करोगे कि, पतिका और उसके गुणावगुणका स्मरण करनेमें पति-मूर्त्ति स्त्रीके लिए उपयोगी हुई ? मूर्तिका कितना माहात्म्य है इसके लिए मैं एक दृष्टान्त और देता हूँ ।

किसी आदमीके दो स्त्रियाँ थीं । एकबार वह परदेश गया तब उसकी दोनों स्त्रियोंने पतिकी भिन्न२ मूर्त्तियाँ स्थापित कीं । एक स्त्री रोज उठकर अपने पति-मूर्त्तिकी पूजा करती थी और दूसरी हमेशा उठकर पति-मूर्त्तिपर थूकती थी । जब पुरुष आया और उसे अपनी स्त्रियोंके व्यवहारोंकी बात माऌम हुई तब उसने अपनी मूर्त्तिकी पूजा करने वालीको बड़े प्रेमसे व आदरसे रक्खा और थूकने व ठुकराने वालीको अनादर और घृणाके साथ । इससे सहजहीमें यह बात सम-झमें आजाती है कि, मूर्त्तिसे कितना असर होता है ? <sup>+</sup>

पद्मसागरजीने अनेक युक्तियों द्वारा मूर्त्ति और मूर्त्तिपूजाकी आवश्यक्ताको सिद्ध कर दिया । इससे सारी सभा बहुत प्रसन्न हुई और पद्मसागरजीके बुद्धि-वैभवकी प्रशंसा करने लगी ।

इसी तरह पद्मसागरजीने 'केवली आहार लेते हैं या नहीं और स्त्रीको मुक्ति होती है या नहीं ? इस विषयमें दिगंत्रर पंडितोंके साथ शास्त्रार्थ करके उन्हें निरुत्तर किया था ।

+ मूर्ति और मूर्ति-पूजाके विषयमें विशेष आननेके लिए, देखो १८ १८५--- १८७ पद्मसागरजी जैसे तार्किक थे वैसे ही विद्वान् भी थे। उन्होंने अनेक अंथ भी रचे हैं। उनमेंसे मुख्य ये हैं-' उत्तराध्ययनकथा ' ( सं० १६९७) ' यशोधरचरित्र ' ' युक्तिप्रकाश-सटीक ' ' नय प्रकाश-सटीक ' (सं० १६३२) 'प्रमाणप्रकाश-सटीक' 'जगट्गुरुकाव्य' 'शील्प्रकाश' 'धर्मपरीक्षा ' और ' तिल्कमंजरीकथा ' ( पद्य ) आदि ।

एकबार राजपीपलामें राजा वच्छ\* तिवाडीके आमंत्रणसे छः हजार बाह्मण पंडित जमा हुए थे। राजा उदार मनवाला था। उसने बाह्मण विद्वानोंकी इस विराट् सभामें कल्याणविजयजीको भी

\* यह राजपीपलाका राजा था । जातिका ब्राह्मण था। ( देखो-आईन-इ-अकवरीके दूसरे भागके अंग्रेजी अनुवादका २५१ वाँ पृष्ठ )' वच्छ, उसका नाम था। और ' तिवाडी ' उसकी अटक ( Surname ) थी। अकवरनामाके अंग्रेजी अनुवाद तीसरे भागके ६०८ वें प्रष्ठमें लिखा गया है कि, तीसरा मुजफफर, जो गुजरातका अन्तिम बादशाह था, फतेह-पुर सीकरीसे भागकर राजपीपलाके राजा तरवारी (तिवाड़ी) के पास गया था। मीराते सिकंदरीके गुजराती अनुवादमें-जो आत्मारामजी मोतीरामजी दीवानजीका किया हुआ है-' तरवारी ' को एक ' स्थान ' बतानेकी मूल की है। देखो पृष्ठ ४५८। इसी र्रतरह की मूल मीराते-अद्दमदी' के गुजराती अनुवादमें भी---जो पठान निजामख़ाँ नूरख़ाँका किया हुआ है-हुई है। देखो पृष्ठ १३८ । बुझाया और पंडितोंके साथ वाद करनेके लिए कहा। रागा मध्यस्थ बना। वाद प्रारंभ हुआ। बाह्मण पंडितोंने हरि (ईश्वर) बाह्मण और शैवधर्म इन तीन तत्त्वोंकी स्थापना की। अर्थात्-" हरि ईश्वर है। वह जगत्का कर्ता, हर्ता व पाल्लकर्ता है। बाह्मण सच्चे गुरु हैं और शैवधर्म हो सच्चा धर्म है।" कल्याणविजयजीने इसका उत्तर देते हुए कहाः--- " जो ईश्वर है वह कदापि जगत्का कर्ता, हर्ता या पाल्लक नहीं हो सकता है। क्योंकि वह ईश्वर उसी समय बनता है जब वह समस्त कर्मोंको नष्ट कर संसारसे सर्वथा मुक्त हो जाता है । संसार-मुक्त ईश्वरको ऐसी कोई आवश्यकता नहीं रह जाती है कि, जिससे वह दुनियाके प्रपंचमें पड़े। और यह एक कुदरती बात है कि मतल्वके बिना किसी की भी प्रवृत्ति, किसी कार्यमें, नहीं होती है। कहा है कि---

# ' प्रयोजनमनुद्दिश्य मंदोऽपि न प्रवर्तते । '

अतएव ईश्वर कर्ता, हर्ता या पालक कदापि नहीं गिना जा सकता है । यह भी नहीं कहा जा सकता है कि ईश्वर अपनी इच्छासे सृष्टिको बनाता है । क्योंकि इच्छा उसीको होती है जो राग-हेष-युक्त होता है । रागद्वेषका परिणाम ही इच्छा है । और ईश्वर तो वही माना जाता है कि, जो रागद्वेषसे सर्वथा मुक्त होता है । अगर ईश्वर भी रागद्वेषयुक्त मान लिया जायगा तो फिर उसमें और हममें अन्तर ही क्या रह जायगा ? दूसरी बात यह है कि, जगतमें जितनी वस्तुएँ हैं उन सबको शरीरधारीने बनाया है । अगर यह मान लिया जाय कि, सृष्टि ईश्वरने बनाई है तो, ईश्वर शरीरी प्रमाणित होगा । जब ईश्वर शरीरी होगा तो वह कर्ममल्से लिस माना जायगा । मगर ईश्वरके तो कर्मोंका सर्वथा अभाव है इसलिए यह युक्ति मी ठीक नहीं है। संसारमें ऐसे पापी जीव भी देखे जाते हैं कि, जो दूसरे जीवोंका संहार करते हैं। परम दयाछ परमेश्वर ऐसे पापी जीवोंको उत्पन्न करके क्या अपनी दयाछताको कलंकित करेगा ? किसीका जवान २० बरसका प्रत्र मर जाता है, क्या यह कहोगे कि, उसका ईश्वरने हरण कर लिया ? अगर ईश्वरने वास्तवमें उसको उठा लिया है तो फिर उसकी दयाछता किस कामकी है ?

अतएव चारों तरफ़से विचार करने पर यह भली प्रकारसे निश्चित हो जाता है कि, ईश्वरने न इस संसारको बनाया है न वह इसका संहार या पालन ही करता है।

इस प्रकार ईश्वरके कर्ता, हर्ता और पालनकर्ताके संबंधमें उत्तर देनेके बाद उन्होंने बाह्यणोंके स्थापन किये हुए गुरुत्वके संबंधमें इस प्रकार उत्तर दियाः—" बेशक बाह्यण गुरु हो सकते हैं । कहा भी है कि, ' वर्णानां ब्राह्मणो गुरुः ' बाह्यण समस्त वर्णोंका गुरु है । मगर वे बाह्यण शान्त, दान्त, जितेन्द्रिय, शास्त्रोंके पारगामी, ब्रह्यचर्यको पालनेवाले, अहिंसाके उपासक, कभी जुठ नहीं बोलनेवाले, बगेर पूछे किसीकी चीज न लेनेवाले और सन्तोषवृत्तिके धारक होने चाहिए । इन गुणोंके धारक बाह्यण ही गुरु होने या कहलानेका दावा कर सकते हैं । गुण बिनाके गुरु, गुरु नहीं कहला सकते हैं । इसी तरह रौवधर्मको धर्म माननेसे किसीको इन्कार नहीं है अगर उसमें कल्या-णका मार्ग हो और अहिंसाका पूर्ण रूपसे प्रतिपादन किया गया हो । धर्मकी परीक्षा चार तरहसे होती है । श्रुत (शास्त्र) शील्ल (आचार) तप और दयासे । जिसमें इन चारों बातोंकी उत्कृष्टता हो, वही धर्म हरेकके मानने लायक है । वह धर्म चाहे किसी भी नामसे पहिचाना जाता हो । अग्रुक धर्महीको मानना चाहिए, अग्रुक गुरुहीको मानना और अमुकको नहीं मानना चाहिए, हमने माना उस स्वरूपवाला ईश्वर ही सचा है दूसरा नहीं, यह वृत्ति संकुचित है।

कल्याणविजय वाचककी ये और इसी तरहकी दूसरी अनेक युक्तियाँ सुन कर वच्छराज बहुत प्रसन्न हुआ । उसने जैनधर्मकी बहुत प्रशंसा की । वह कल्याणविजयजीको उत्तमोत्तम वस्त्रामूषण देने लगा । उन्होंने अखीकार कर उसे साधुधर्म समझाया, जिससे वहं इस बातको समझ गया कि, साधुओंके लिए इन चीजोंका ग्रहण करना मना है । वह साधुओंके त्याग धर्मसे और भी विशेष प्रसन्न हुआ और उन्हें बड़ी धूमधामसे उपाश्रय पहुँचाया ।

कल्याणविजयजी वाचकने वि. सं. १६५६ का भौमासा सूरतमें किया था । उस समय धर्मसागरजीके अनुयायियों और हीरविजयस्र्रिके अनुयायियोंमें बहुत विवाद चल्ठ रहा था । इस विवादमें यद्यपि वाचकजीको भी बहुत कुछ सहन करना पड़ा था, तथापि उन्होंने बहुत ही समयसूचकतासे काम लिया था, और आचार्य विजयसेनसूरिको सारी बार्ते लिखकर अपराधीको दंड दिलाया था ।×

उपर्युक्त मुख्यमुख्य साधुओंके सिना, सिद्धिचंद्रजी, नंदि-विजयजी, सोमविजयजी, धर्मसागर उपाध्याय, प्रीतिविजयजी, तेजविजयजी, आनंदविजयजी, विनीतविजयजी, धर्मविजयजी, और हेमविजयजी आदि भी धुरंधर साधु थे । वे हमेशा स्व-पर कल्याणहीमें लगे रहते थे । उनके आदर्शजीवनका जनता पर बहुत प्रभाव पड़ता था । ऋषभदास कवि हीरविजयसूरि रासमें सूरिजीके मुख्य मुख्य साधुओंके नाम गिना कर अन्तमें लिखता है---

× इस विषयमें जिनको विशेष जानना हो वे ऐतिहासिक राससप्रंह भा. ४ था ( विजयतिलकसूरिरास ) देखें। हीरना गुणनो नहि पारो, साथ साधवी अढी हजारो । विमछहर्ष सरीषा उवझाय, सोमविजय सरिषा ऋषिराय ॥१॥ शान्तिचंद परमुष वल्ली सातो, वाचक पदे एह विष्यातो । सिंहविमल सरिषा पंन्यासो, देवविमल पंडित ते षासो ॥ २ ॥ धर्मशीऋषि सबली लाजो, हेमविजय मोटो कविराजो । जससागर वल्ली परमुष षास, एकसो ने साठह पंन्यास ॥ २ ॥

हीरविजयसूरिजीकी आज्ञाको सर्वतो भावसे माननेवाला केवल साधुवर्ग ही नहीं था बल्कि सैकड़ों और हजारों श्रावकोंका समूह बंगाल और मदरास के सिवा समस्त भारतके प्रायः गामोंमें था । उनकी हीरविजयसूर पर अनन्य श्रद्धा थी । किसी भी कार्थमें हीरविजय-सूरिकी आज्ञा मिलने पर वे हजारों ही नहीं बल्कि लाखों रुपये आनंदसे खर्च कर देते थे ।

सूरिजीकी मूचना मिलने पर शंकांके लिए स्थान नहीं रहता था । श्रावकोंको जिस तरह इस बातका पूर्ण विश्वास था कि, हीरवि-जयसूरि हमें निरर्थक कामोंमें पैसा खर्च करनेका उपदेश नहीं देंगे; उसी तरह सूरिजी भी इस बातको पूर्णतया समझते थे कि, जिस धनको गृहस्थ लोहीका पानी बनाकर और अनेक तरहके पार्पोका सेवन कर संग्रह करते हैं; उस धनको बेमतलब अपने स्वार्थके लिए खर्च कराना नीतिका भंग करना ही नहीं है बल्के विश्वासन्नात करना है । इसी हेतुसे सूरिजीकी हर जगह प्रशंसा होती थी । उनके मुख्य श्रावकोंमेंसे कुलके नाम यहाँ दिये जाते हैं ।

गंधारमें इन्द्रजी पोरवाल सूरिजी का परम मक्त था। ग्यारह बरसकी आयुर्भे उसके हृदयमें दीक्षा लेनेकी भावना उत्पन्न हुई थी। मगर उसके भाई नाथाको उससे बहुत प्रेम था. इसी लिए उसने उसको दीक्षा नहीं लेने दी थी। यद्यपि उसका भाई उसको ब्याह देना चाहता था; परतु इन्द्रजीने ब्याह न किया । वह यावज्जीवन बाछ-ब्रह्मचारी ही रहा ।

इन्द्रजी एक धनी मनुष्य था। अपनी आयुमें उसने छत्तीस प्रतिष्ठाएँ कराई थीं। इसी गंधारका रहने वाला रामजी श्रीमाली भी सुरिजीका परम भक्त था। उसने सिद्धाचल्लजी पर सूरिजीके उप-देशसे एक विशाल और सुंदर मंदिर बँधवाया थां\*। खंभातमें संघवी सोमकरण, संघवी उदयकरण× सोनी तेजपाल, राजा श्रीमछ, ठक्कर जयराज, जसवीर, ठक्कर लाइया, ठक्कर कीका, वाधा, ठक्कर कुँवरजी, शाह धर्मशी, शाह लक्को, दोसी हीरो, श्रीमछ, सोमचंद और गाँधी कुं अरजी वगैरह मुख्य थे+। इसी खंभातके रहनेवाले

\* यह मंदिर सिद्धाचलजी पर आदश्विर भगवानके मंदिरकी परिक्रमाके ईशानकोनमें है। चौमुखजोके मंदिरके नामसे पहिचाना जाता है। इसके अंदरके लेखसे माऌम होता है कि, वि० सं० १६२० के कार्तिक सुद २ के दिन इस मंदिरकी प्रतिष्ठा हुई थी। और हीरविजयसूरिके उपदेशसे गंधारनिवासी श्रीमाली ज्ञातीय पासवीरके पुत्र वर्धमान, और उसके पुत्र सा. रामजी, लहुजी, हंसराज और मनजीने चार द्वारवाला यह शान्तिनाथका मंदिर बनवाया था।

× यह हीर विजयस् रिका परम श्रदाछ श्रावक था। उसने सूरिजोके स्वर्गवासके बाद तत्काल हो उनके ( स्रिजी ) पगर्लोको सिद्धावलजो पर स्थापना की थी। यह पादुका अब भी अर्फ्सभदेव भगवानके मंदिरके पश्चिममें एक छोटेसे मंदिरमें मौजूद हैं। उस परके लेखसे माल्द्रम होता कि, सूरिजीका स्वर्गवास हुआ उसी वर्षमें यानी सं० १६५२ के मिगसर वद २ और सोमवारके दिन उदयकरणने विजयसेन छुरिके हाथसे, महोपाध्याय कल्याणविजय और पंडित धनविजयजीकी विद्यमानतामें प्रतिष्ठा कराई थी। लेखके आन्तिम भागमें सूरिजीने अरुज्यरको प्रतिबोध देकर जो कार्य कराये थे उनका संक्षिप्त वर्णन है। संघवी उदयकरण खंभातका प्रसिद्ध श्रावक था। कवि ऋषभदासने हीरविजयसूरिरासमें स्थान स्थानपर उसका नामोलेख किया है।

+ ऋषभद्दास कविने वि० सं० १६८५ के पौष छुक्रा १३ रविवारके 32 राजिया और वजिया सूरिजीके परम भक्त थे। इन्होंने सूरिजीके उपदेशसे अनेक समयोचित कार्य किये थे। यद्यपि वे खंभातके रहने-वाले थे; परन्तु रहा करते थे प्रायः गोवाहीमें। गोवामें उनका व्यापार बहुत अच्छा चल्लता था। इतना ही नहीं वहाँ राजदर्शारमें भी उनका अच्छा प्रभाव था। इन्होंने पाँच तो बड़े बड़े मंदिर बन-वाये थे। उनमेंसे एक खंभातमें है। उसमें \*चिन्तामणिपार्श्वनाथकी

दिन खंभातहीमें 'महीनाथरास' बनाया है। उसके अन्तमें खंभातके मुख्य आवर्कोका परिचय दिया है। उसका भाव यह है,---

"श्रावक वजिया और राजियाको कीर्सि सारे संसारमें हो रही है। उसने बाढ़े तीन लाख रुपये पुण्यार्थ खर्च किये और गाँवगाँवमें अहिंसाधर्मका पालन कराया ॥ २८२ ॥ त्रंबावती निवासी तेजपाल ओसवालने दात्रंजय पर उद्धार कराया उसमें उसने दो लाख ल्याहरी खर्च किये ॥ २८३ ॥ संघवी सोमकरण और उदयकरणने, राजा श्रीमल ओसवालने, ठकर जसराज और जसवीरने और ठकर कीका वाघाने प्रत्येकने आध लाख रुपये पुण्य-कार्यमें खर्चे।

\* राजिया और वजियाका बनवाया हुआ चिन्तामणिपार्श्वनाथका यह मंदिर अब भी मौजूद है। इस मंदिरके रंगमंडपकी एक भें।तमें एक पत्थर पर २८ पंक्तियोंका एक लेख है। उसमें ६१ श्लोकोंमें एक प्रशस्ति दी गई है। प्रशस्ति पूर्ण होनेके बाद अन्तिम दो पंक्तियोंमें यह लिखा है----

"॥ ६० ॥ ॐ नमः ॥ श्रीमद्विक्रमनृपातीत सं० १६४४ वर्षे प्रवर्तमानद्याके १५०९ गंधारीय प० जसिआ तद्वार्या बाई जसमादे संप्रतिश्रीस्तंभतीर्थवास्तव्य तत्पुत्र प० वजिआ प० राजिआभ्यां वृद्धभ्रातृभार्या विमलादे लघुभ्रातृभार्या कमलादे वृद्धभ्रातृपुत्रमेघजी तद्वार्या मयगलदे प्रमुख । निजपरिवार-युताभ्यां । श्रोचिन्तामणिपार्श्वनाथश्रीमद्दावीरप्रतिष्ठा कारिता श्रीचिन्तामणिपार्श्वचार्थमद्वावीरप्रतिष्ठा कारिता श्रीचिन्तामणिपार्श्वचैत्यं च कारितं कृता च प्रतिष्ठा सकल-मंडलाखंडल्शाद्विश्रीअकब्बरसन्मानित श्रीद्दीरविज्ञयसूरीद्यापट्टा- प्रतिमा स्थापन कराई थी। दूसरा गंधारमें है, उसमें नवपछवपार्श्वनाथकी स्थापना कराई थी। तीसरा \*नेजामें है। उसमें ऋषमदेवकी प्रति-माकी स्थापना कराई थी। दो मंदिर वरडोलामें बनवाकर उनमें करेडा-पार्श्वनाथ और नेमिनाथकी मूर्त्तिकी स्थापना कराई थी। इन्होंने संघवी बनकर आबू, राणपुर और गोडीवार्श्वनाथकी यात्राके लिए संघ निजले थे। इन दोनोंका इतना मान था कि, अक्तबर बादशाहने भी इनका कर माफ कर दिया था। जीवदयाके कार्योमें भी दोनों भाई हमेशा अगुआ रहते थे। उन्होंने सरकारसे यह आज्ञा प्राप्त की थी कि, घोघलामें× कोई मनुष्य जीवहिंसा न करे। सन् १६६१ में जब भयंकर दुष्काल पड़ा था, तब उन्होंने चार हजार मन अनाज खर्च

लंकारहारसदृद्यैः शाहिश्रीअकब्बरपर्षदि प्राप्तवण्णैवादैः श्रीवि-जयसेनसूरिभिः ।

इस लेखसे माऌम होता है कि, वि० सं० १६४४ में राजिया और वजियाने मंदिर बनवाकर उसमें चिन्तामणि पार्श्वनाथ और महावीरस्वामीकी प्रतिष्ठा कराई थी । प्रतिष्ठा श्रीविजयसेनसूरिने की थी। इस लेखमें केवल प्रतिष्ठाका संवत् लिखा गया है । मिति या वार नहीं लिखे गये। मगर इस लेखमें जिस मूर्त्तिको स्थापन करनेका वर्णन है उस मूर्ति (चिन्तामणिपार्श्वनाथकी मूर्ति ) परके लेखमें प्रतिष्ठाकी तिथि सं० १६४४ का जेठ सुद १२ सोमवार दी गई है । इसी प्रकार 'विजयप्रशस्तिकाव्य' और 'हीर विजयसूरिरास' मं भी यही तिथि दी गई है । ऊपर जो लेख दिया गया है उससे यह भी माछ्म होता है कि, राजिआ और वजिआ मूल गंधारके रहनेवाले थे, मगर मंदिर हुआ उस समय वे खंमातमें रहते थे ।

\* नेजा यह छोटासा गाँव, खंमातसे लगभग ढाई माइल उत्तरमें है । वर्तमानमें न तेा गाँवमें कोई मंदिर है और न किसी श्रावकका घर ही। गाँव भी लगभग बस्ती बिनाहीका है। वहाँ केवल एक सरकारी बागीचा है।

#### × यह गाँव द्वीय बंदरसे लगभग दो माइल दूर है।

कर अनेक कुटुंबोंको मरनेसे बचाया था। अपने नौकरोंको गाँव गाँव भेनकर उनके द्वारा अनेक दरिद्वोंकी धन देकर रक्षा की थी।

कहा जाता है कि, एक बार चिउलके एक खोजगीको और दूसरे कई आदमियोंको गोवाके फिरंगी ( पोर्टुगीज़ ) लोगोंने कैद कर लिया था । फिरंगियोंका स्वामी उन्हें किसी भी तरहसे लोड़ता न था । आखिरकार वह एक लाख ल्याहरी दंड लेकर लोड़नेको राजी हुआ । मगर यह दंड आवे कहाँसे । अन्तमें खोजगीने राजिया, वजियाका नाम बताया । राजिया फिरंगियोंके स्वामी विजरेल (वॉयसराय)के पास गया, एक लाख ल्याहरी देकर खोजगीको छुड़ा लाया। और उसको कई दिन तक अपने यहां रखने पर चिउल पहुँचा दिया । पील्लेसे खोजगीने एक लाख ल्याहरी वापिस राजियाको दे दी ।

एक बार उपर्धुक्त खोजगीने बाईस चोरोंको कैद किया था। जब वह उन्हें मारने लगा तब उन्होंने कहाः — " आप बड़े आदमी हैं। हमारे ऊपर दया कीजिए। और आज राजियासेठका बड़े त्योहारका ( मादवासुद २) का दिन भी है।

'राजियाके त्योहारका दिन है।' यह मुनते ही उसने चोरोंको मारना तो दूर रहा, सर्वथा मुक्त ही कर दिया और कहा कि, वे मेरे मित्र हैं, इतना ही नहीं वे मेरे जीवनदाता भी हैं। उनके नामसे मैं जितना करूँ उतना ही थोड़ा है।

राजिया और वजियाकी तारीफ़र्मे पं० शीलविजयजीने अपनी तीर्थयात्रामें जोकुछ लिखा है उसका भाव यह है,-"श्रावक वजिया और राजिया बड़े प्रतापी हुए । उन्होंने बड़े बड़े पाँच मंदिर कराकर उनमें प्रतिमाएँ प्रतिष्ठित कराईं । उनकी दुकान गोआ बंदरमें है। उस पर स्वर्णका कल्ल्या सुशोभित होता है। उनकी बात किसीने नहीं टाली। फिरंगियोंके स्वामीने भी उनके सामने सिर झुकाया। "

हीरविजयसुरिके आवक ऐसे ही उदार और शासनप्रेमी थे। इसी तरह राजनगरमें वच्छराज, नाना वीपु, जौहरी कुँअरजी, शाह मूलो, पूँजो बंगाणी और दोषी पनजी आदि थे । वीसल्जगर ( वीसनगर ) में शाह वाघो, दोशी गला, मेघा, वीरपाल, वीजा और जिनदास आदि थे । सीरोहीमें आसपाल, सचवीर, तेजा, हरखा, म्हेता पूँजो और तेजपाल आदि थे । वैराटमें संघवी भार-मल और इन्द्रराज<sup>\*</sup> आदि थे । पीपाड़में हेमराज, तालो प्रब्क-रणो आदि थे । अल्वरमें शाह भैरव× था । जेसल्मेरमें मांडण

\* हीरविजयसूरि जब अकबरके पाससे रवाना होकर गुजरातमें आते थे तब पीपाड़ नगरमें सूरिजीकी वंदना करनेके लिए, वैराटके संघवी भारमलका पुत्र इन्द्रराज आया था। उसने सूरिजीसे अपने नगरमें चलनेकी साप्रद्द विनती की थी। मगर सूरिजीको शीघ्र ही सीरोही जाना था इसलिए स्वयं न जाकर उन्होंने कल्याणविजयजी उपाध्यायको मेज दिया। इन्द्रराजने चालीस इजार रुपये खर्च कर वड़ी धामधूमके साथ कल्याण-विजयजीसे प्रतिष्ठा कराई थी।

× मेरव हुमायुँका मानीता मंत्री था। कहा जाता है कि, उसने अपने पुरुषार्थसे नौलाख बंदियोंको छुड़वाया था। बंदियोंसे यहाँ अभिप्राय कैदियोंसे नहीं है। युद्धमें जो लोग पकड़े जाते थे वे बंदी कहलाते थे। उन बंदियोंको मुसलमान बादशाह गुलामकी तरह खुरासान या दूसरे देशोंमें बेच देते थे। ऐसे नौलाख बंदियोंको मेरचने छुड़ाकर अभयदान दिया था। कवि ऋषभदासने 'हीरविजयसुरिरास' में उसका उल्लेख किया है। उस घटनाका संक्षिप्त सार यह हे,---

" हुमायुँने जब सोरठ पर चढ़ाई की तब उसने नौलाख मनुष्योंको बंदी बनाया । उसने उन लोगोंको मुकीमके सिपुर्द किया शौर उन्हें खुरादानमें कोठारी, नागौरमें जयमल महेता और जालोरमें मेहाजल रहता था। वह वीसा पोरवाल था। उसने लाख रुपये खर्चकर चौमुखजीका मंदिर

**बेच आनेकी उसको आज्ञा की ।** ये सब लोग पदिले अलवरमें लाये गये । वहाँके महाजनोंने उन्हें छोड़ देनेकी प्रार्थना की; परन्तु ने छोड़े न गये | उनमेंसे दसबीस मनुष्य सदैव रक्षकोंकी बेपरवाहीसे मरते रहते थे । भेरवको यह बात अत्यंत दुखःदाई माॡम हुई । वह हुमायुँका मानीता मंत्री था । ऐसी अवस्थामें भी यदि वह कुछ न करता तो फिर उसकी दयाछता और सन्मान क्या कामके थे ? सबेरेके वक्त बादशाह जब दातन करने बैठा तब उसने अपनी अंगूठी भैरवके हाथमें दी । भैरवने एक कोरे कागज पर अंगूठीकी मुहर लगा ली। जब वह बादशाहके पाससे आया तब एकान्तमें बैठकर उसने धूजते हाथों उस कागजपर फर्मान लिखा। इस फर्मानको लेकर वह मुक्तीमके पास गया । आप रथमें बैठा रहा और अपने एक नौकरको फर्मान लेकर मुकीमके पांस मेजा । फर्मानमें लिखा था,-" तत्काल ही नौलाख बंदियोंको भैरवके हवाले कर देना। " बादशाहकी मुहर-छापका फर्मान देखकर मुकीमने भैरवको अपने पास बुलाया; उसका सत्कार किया और बंदियोंको उसके आधीन कर दिया । बंदी स्त्री, पुरुष, बालक-बूढे सभी भैरवको अन्तःकरण-पूर्वक आशीर्वाद देने लगे। भेरवने उसी रात उन सबको रवाना कर दिया और खर्चेके लिये एक एक स्वर्ण मुद्रा समीको दी। उनमेंके पाँचसौ मुखिओंको एक एक घोडा भी. उसने सवारीके लिए दिया ।

संबरे ही. भैरव देवपूजा, गुरुवंदनादि आवश्यक कार्यों निष्ठत्त हो, एक विचित्र वाघा पहिन बादशाहके पास गया। बादशाह सहसा उसे न पहिचान सका। उसने पूछा:—" तुम कौन हो ?" भैरवने कहाः—" मैं आपका दास भैरव हूँ। आज मैंने हुज़्रका बहुत बड़ा गुनाह किया है। मैंने उन नौलाख कैदियोंको छुड़ा दिया है और बहुतसा धन भी खर्चा है। बादशाह यह खुनकर कुद्द हुआ और उसने "किसलिए ऐसा किया ? किसकी आज्ञासे किया" आदि कई बातें कह डालों। भेरव आहिस्तणींके साथ बोलाः—" हुज़्रके सिर एक आपत्ति है, इसी लिए मैंने सब बंदियोंको घोड़े और धन देकर रवाना करदिया है। वे बचारे अपने वालबचों और संगेसंबंधियोंसे जुदा होगये थे। मैंने उनकी जुदाई मेटकर उनकी दुआएँ ली हैं और खुदावंदकी उम्र दराज—बड़ी आयु-की है।" इस युक्तिसे बादशाह बान्तही नहीं होगया बल्के भेरवसे प्रसन्न सी हुआ। बनवाया था । आगरेमें ईथानसिंह, मानुकल्याण और दुर्जनशास्त्र था । फीरोजनगरमें अक्कु संघवी था वह बहुत पुण्यशास्त्री था । छियानवे बरसकी आयु होजाने पर भी उसकी इन्द्रियाँ अच्छी हास्तमें थीं। उसकी मौजूदगीमें उसके घरमें इकानवे पुरुष पगड़ी बाँघते थे। उसने कई

§ इसने फतेहपुरमें उत्सवपूर्वक सूरिजीके हाथसे जिनविंबकी प्रतिष्ठा करवाई थी। शान्तिचंद्रजीको उसी समय उपाध्याय पद दिया गया था। इसी तरह उसने आगरेमें भी चिन्तामणिपार्श्वनाथका मंदिर बनवाकर उसमें प्रतिष्ठा करवाई थी। यह मंदिर अब भी आगरेके रोशन मुहल्लेमें विद्यमान है। उसमें मूलनायकजीकी मूर्ति तो वही है; परन्तु मंदिर वही माऌम नहीं होता।

‡ वि॰ सं॰ १६५१ के वैशाख महीनेमें कुष्णदास नामके कविने लाहौरमें दुर्जनशालकी एक 'बावनी ' बनाई है। उससे माऌम होता है कि, वह ओसवाल था।गोत्र 'जड़िया' था। वह जगुशाहका वंशजथा। जगुशाहके तीन पुत्र थे १-विमलदास, २-हीरानंद और ३-संघवी नानू। दुर्जनशाल नानूका पुत्र था। इस दुर्जनशालके गुरु हीरविजयसूरि थे। बावनीके ५३ वें पथसे यह बात स्पष्ट मल्ट्स होती है.---

हरषु धरिउ मनमझ्झि जात सोरीपुर किद्धि, संघ चतुरविधि मेळि ऌच्छि सुभमारग दिद्धी; जिनप्रसाद उद्धरइ, सुजस संसार हि संजइ, सुपतिष्ठा संघपूज दागि छिय दंसन रंजइ; संघाधिपत्ति नानू सुतन दुरजनसाल धरम्मधुर, कहि किश्नदास भंगलकरन हौरविजयसूरिंद गुर ॥५३॥

इस कवितासे यह भी मःऌम होता है कि उसने सौरीपुरको यात्रा कर चतुर्विध संघकी भक्ति करनमें अपनी लक्ष्मीना खदुपयोग किया था | जिनप्रा-सादका उद्दार और प्रतिष्ठा भी कराये थे |

आगे चलकर दुर्जनशाल्उकी प्रशंसा करते हुए कवि कहता है-

#### लछिन अंगि बतीस चारिदस विद्या जाणइ, पातिसाहि दे मानु षान सुलितान वषाणइ;

पौषधशाष्टाएँ और जिनप्रासाद बनवाये थे । वह केवल्ठ धनी ही नहीं था कवि भी था। उसने कई कविताएँ बनाई थीं। सीरोहीमें आसपाल और नेता थे । इन दोनोंने चौमुखजीके मंदिरमें बड़ी धूमधामके साथ कमशः आदिनाथजी और अनंतनाथजीकी प्रतिष्ठा कराई थी । बुरहा-नप्ररमें संघवी उदयकरण, भोजराज, ठक्कर संघजी, हॉसजी, ठक्कर संभूजी, लालजी, वीरदास, ऋषभदास और जीवराज आदि थे। माल्टवेमें डामरशाह और सूरतमें गोपी, सूरजी, ब्होरो सूरो और शाह नानजी आदि थे । बडौदेमें सोनी पासवीर और पंचायण, नयेनगरमें अवजी भणशाली और जीवराज आदि थे । और दीवमें पारख मेघजी, अभेराज, पारेख दामो, दोसी जीवराज, शवजी और बाई ळाड़की आदि थे ।

इस प्रकार अनेक गाँवों में सुरिजीके अनेक भक्त श्रावक रहते थे । उनकी सूरिजीपर अटल श्रद्धा थी । सूरिजीके उपदेशसे प्रत्येक कार्य करनेको वे सदा तत्पर रहते थे । इतना ही नहीं, सूरिजीकी पध-रामणी और इसी प्रकारे के दूसरे प्रसंगोमें वे हजारों रुपये दान दिया करते थे ।

हीरविजयसूरि एकबार खंभातमें थे तब उनका पूर्वावस्थाका एक अध्यापक वहाँ चला गया। यद्यपि सूरिजी उस समय साधु थे, लार्सो मनुष्योंके गुरु थे, तो भी उन्होंने अपनी पूर्वावस्थाके गुरुका

### ळाहनूरगढ मझ्झि प्रवर प्रासाद करायउ,

विजयसेनसूरि बंदि भयो आनंद सवायउ;

जां लगइ सूर ससि मेर महि सुरसरिजलु आयासि धुअ, कहि किश्नदास तां लग तपइ दुरजनसाल प्रताप तुअ ॥५४॥ इससे एक खास मतलबकी बात मालूम होति है और वह यह कि, दुनर्जदाालने लाहोरमें एक मंदिर बनबाया था। बहुत सत्कार किया और फिर कहा—'' आप मेर-सत्कारके योग्य हैं; मगर आप जानते हैं कि, मैं निर्ग्रथ हूँ। इसलिए मैं आपको कुछ भी मेट नहीं कर सकता हूँ। ''

अध्यापकने कहाः—" महाराज ! इस बातका आप कोई खयाछ न करें | मैं तो आपके पास किसी दूसरे ही उद्देश्यसे आया हूँ । मुझे एक दिन सर्पने काट खाया था । अनेक उपाय करने पर भी उसका विष न उतरा । अन्तमें एक सद्गृहस्थने आपके नामका स्मरण कर उस जगहकी चमड़ीको चूसा जिस जगह सर्पने काटा था । आपके नामके प्रभावसे जहर उतर गया और मेरे प्राण बच गये । तब मैंने विचारा कि, जिनके नाम—प्रभावसे मैं बचा हूँ उनके दर्शन करके अपनेको कृतार्थ करना चाहिए । बस इसी छिए मैं आपके पास आया हूँ । "

उस समय संघवण साँगदे वहाँ बैठी हुई थी। उन्होंने पूछा:— " ये ब्राह्मण क्या आपकी पूर्वावस्थाके पाधे-शिक्षक हैं ? " सूरिजीने उत्तर दिया:- "पाधे नहीं गुरु हैं ।" यह मुनकर संघवणने तत्काछ ही अपने हाथमेंसे कड़ा निकाळा और दूसरे बारहसों रुपये जमा कर ब्राह्म-णके मेट किये । ब्राह्मण आनंद पूर्वक सूरिजीके नामका स्मरण करते हुए खाना हो गया ।

इसी तरह एक बार सूरिजी जब आगरेमें थे, तब भी ऐसे ही कीर्त्तिदानका प्रसंग आया था। बात यह हुई थी कि, सूरिजीके पधारनेके निमित्त लोगोंने अनेक तरहके दान किये । उस समय अकू नामके एक याचककी स्त्री पानी भरनेके लिए गई थी। उसे घर आनेमें कुछ देर हो गई। जब वह घर पहुँची तब उसके पतिने उसको धमकाया और कहाः—" इतनी देर कहाँ लगाई ? मैं तो कभी का 33

२५७

भूखा बैठा हूँ। ' स्त्री ने कहाः— '' पानी भरके लाना कुछ सरल नहीं है। देर भी हो जाती है। अगर ऐसा दिमाग़ रखते हो तो एकाध हाथी ही कहीं से ले आओ। ''

याचक कोधमें घरसे निकल गया और आवकोंके मंडलमें जाकर हीरविजयसूरिके गुण गाने लगा। अपने गुरुके गुण गाते देख आवक उस पर बहुत प्रसन्न हुए। और अनेक प्रकारका दान देने लगे मगर उस याचकने कुछ भी नहीं लिया और कहा:----'' मैं उसीका दान प्रहण करूँगा जो मुझे हाथी देगा। ''

उसकी बात सुनकर ' सदारंग ' नामके गृहस्थने घरसे अपना हाथी मँगाया और हूँछणा कर याचक को देना चाहा । एक भोजक वहाँ बैठा हुआ था । उसने कहाकि, –'' हूँछणा की हुई चीज पर तो भोजकहीका हक होता है दूसरेका नहीं ।'' सदारंगने तत्काल ही वह हाथी भोजकको दे दिया और अक्त गाचकके लिए दूसरा हाथी मँगवा दिया । थानसिंहने उस हाथीका श्रंगार कर दिया । अक्तू याचक हाथमें अंकुश लेकर हाधी पर सवार हुआ और उमरावोंके तथा बाद-शाहके पास जाकर भी हीरविजयसूरिकी प्रशंसा करने लगा । फिर वह घर जाकर स्त्रीके सामने अपनी बहादुरी दिखाने लगा । किर वह घर जाकर स्त्रीके सामने अपनी बहादुरी दिखाने लगा । किर बढ़ी ही प्रसन्न हुई । कुछ देरके बाद वह बोलीः—" हाथी वे रख सकते हैं जो बड़े राजामहाराजा होते हैं, या गाँव—गरासके मालिक होते हैं । हम तो याचक हैं । अपने यहाँ हाथी नहीं रोभता । इसको बेचकर नकृद रुपये कर लेना ही अच्छा है । ''

अकूको भी यह बात उचित माऌम हुई । उसने हाथी सौ महरोंमें एक मुगलके हाथ बेच दिया ।

246

एक बार सूरिजी जब अहमदाबाद गये थे तब उनके पधारनेकी खुशीमें अच्छे अच्छे गायकोंने सूरिजीकी स्तुतिके सुमधुर गीत गाये। गायकोंके सुमधुर स्वरों और अलौकिक भावोंसे सारी सभा चित्र-वत् स्थिर हो गई। अदुआ नामका श्रावक गायकोंपर बड़ा प्रसन्न हुआ। उसने अपना चारहनारके सूल्यका स्वर्णका कंदोरा उतार कर गायकोंको दे दिया। उसके बाद दूसरे श्रावकोंने भी अंगूठी, कंठी, मोती आदि पदार्थ दान दिये। एक चंदेकी सूची भी हुई। ल्गभग बारहसौ रूपये जमा हुए। वे भी गायकोंको दे दिये गये।

इसी तरह पता नामके एक भोजकने हीरविजयसूरिका रास गाया था, उससे प्रसन्न होकर आवकोंने उसको एक लाख टके दिये थे।

अभिप्राय कहनेका यह है कि, सूरिजीके भक्त इस प्रकार अवसर आने पर बहुतसा धन खर्च देते थे। यह भी सूरिजीहीके पुण्य प्रकर्षकी महिमा के सिवा और क्या है ?

अब इस समय एक खास बातकी तरफ़ पाठकोंका ध्यान खींचना हम आवश्यक समझते हैं।

हीरविजयसूरिके उपर्युक्त भक्त श्रावकोंकें कामोंकी तरफ़ हष्टि डालते हैं तो मालूम होता है कि उनकी प्रवृत्ति बहुधा मंदिर बनवानेमें, प्रतिष्ठाएँ करवानेमें, संघ निकालनेमें और ऐसे ही अन्यान्य कार्योंके समय बड़े बड़े उत्सव करानेमें हुई है। ऋषभदास कविके कथनानुसार केवल सूरिजीने ही पचास प्रतिष्ठाएँ करवाई थीं। और उनके उपदेशसे लगभग पाँच सौ मंदिर बने थे। जैसे-सूलाशाह, कुँवरजी औहरी, सोनी तेजपाल, × रायमल, आसपाल, भारमल, थानसिंह, मानु-

× सोनी तेजपाल संभातका रहनेवाळा था। वह सूरिजीके अनेक

कल्याण, दुर्जनमल, गोनाककू, राजिया, वजिया, टकर जसु, शाह

धनाब्यों ओर उदार आवकोंमेंसे एक था। वि० सं० १६४६ में हीरविजय-सूरि जब खंभातमें आये तब ज्येष्ठ सुरी ९ के दिन उसने अनंतनाथकी प्रतिष्ठा कराकर पचीस हजार रुपये खर्चे थे। उसी समय सोमविजयजीको उपाध्यायकी पदवी दीगई थी। उसने खंभातेंम एक बहुत बढ़ा जिनभुवन बन-वाया था। उसका वर्णन करते हुए कवि ऋषभदास हीरविजयसूरिरासमें लिखता है कि,

> इन्द्रभुवन जस्युं देहरुं कराव्युं, चित्रलिखित अभिराम; त्रेवीसमें तीर्थंकर थाप्यो, विजयचिंतामणि नाम हो. ही० ६ ऋषभतणी तेणे मूरति भरावी, अत्यंत मोटी सोय; मुंद्रामां जइने जुहारो, समकित निरमल होय हो. ही० ७ अनेक बिंब जेणे जिननां भराव्यां, रूपकनकमलि केरां; भोशवंश उज्ज्वल जेणे करीओ, करणी तास भलेरा हो. ही० ८

> > 20 955

यह मंदिर इस समय खंभातके माणिकचौककी खिड़कीमें विद्यमान है। उसके मोंयरेमें ऋषभदेवकी बड़ी प्रतिमा है। इस में।यरेकी भींत पर एक लेख है। वह उपर्युक्त कथनको ही प्रमाणित करता है। लेख यह है,—

॥ ६० ॥ श्रीगुरुभ्यो नमः ॥ श्रीविकमनृपात् ॥ सं० १६६१ वरषे वैशाष शुदि ७ सोमे ॥ श्रीस्तंभतीर्थनगरव्यास्तव्य ॥ ऊकेशज्ञातीय ॥ आबूहरागोत्रविभूषण ॥ सौवर्णिक काळासुत सौवर्णिक ॥ वाघा भार्या रजाई ॥ पुत्र सौवर्णिक वछिआ ॥ भार्या सुहासिणि पुत्र सौवर्णिक ॥ तेजपाल भार्या ॥ तेजलदे नाम्न्या ॥ निजपति ॥ सौवर्णिक तेजपालप्रदत्ताज्ञया॥ प्रभूतद्रव्यव्ययेन ॥ सूभूमिगृहश्रीजिनप्रासादः कारितः ॥ कारितं च तत्र मूलनायक-तया ॥ स्थापनकृते श्रीविजयचिन्तामणिपार्श्वनार्थविबं प्रतिष्ठितं च श्रीमत्तपागच्छाधिराजभट्टारकश्रीआनंदविमलसूरिपट्टालंकार ॥ भट्टारकश्रीविजयदानसूरि तत्पट्टप्रभावक ॥ सुविहितसाधुजन-ध्येय ॥ सुगृद्दीतनामध्येय ॥ पात ॥ साहश्रीअकब्बरप्रदत्तजगद्गुरु-विरुद्धारक ॥ भट्टाकर ॥ श्रीहीरविजयसूरि ॥ तत्पट्टोद्दयशैल ॥ शिष्य-परिवार।

रामजी, वर्धमान, और अबजी आदिने अनेक मंदिर बनवाये थे और सहस्रपाद ॥ पातसाहश्रीअकब्बरसभासमक्षविजितवादिवृंद-समुदर्भूतयद्याःकर्पूरपूरसुरभीकृतदिग्वधूवदनारविंदभट्टारक श्री-विजयसेनसूरिभिः ॥

क्रीडायातसुपर्वराशिरुचिरो यावत् सुवर्णाचलो-

मेदिन्यां ब्रहमंडलं च वियति अर्ध्नेदुमुख्यं लस्तत् । तावत्पन्नगनाथसेवितपदश्रीपार्श्वनाथप्रभो~

मूर्त्तिश्रीकलितोयमत्र जयतु श्रीमज्जिनेन्द्रालयः॥१॥छः॥.'.॥ इस लेखसे माल्र्म होता है कि,-सोनी तेजपाल ओसवाल ज्ञातिका था। उसका गोत्र आबूहरा था। उसके पिताका नाम वछिआ और माताका नाम सुहासिनी था। इससे एक महत्वकी बात भी माल्रम होती है। वह यह है कि, यह भूमिग्रहवाला जिनमंदिर सोनी तेजपालकी भार्या तेजलठदेने अपने पतिकी आज्ञासे बहुतसा धन खर्च करके बनवाया था। बिंबकी प्रतिष्ठा सं० १६६१ के वैशाष वद ७ के दिन विजयसेनसूरिने की थी।

इसी तेजपाल सोनीने एक लाख ल्याहरी खर्चकर सिद्धाचलजीके जपर मूल श्रीऋषभदेव भगवानके मंदिरका जीणोंद्धार कराया था। यह बात सिद्धा-चलजी पर मुख्य मंदिरके पूर्वद्वारके रंगमंडपमें एक स्तंभ पर खुदे हुए शिला-लेखसे भी सिद्ध होती है।

इस लेखमें कुल ८० पंक्तियाँ हैं। प्रारंममें आदिनाथ और महावीर स्वामीकी स्तुति की गई है। फिर हीरविजयसूरि तक पटावली दी गई है और तत्पश्चात हीरविजयसूरि और विजयसेनसूरिके प्रामाविक कार्योंका वर्णन किया गया है। उसके बाद तेजपालठके पूर्वजॉका नाम देकर लिखा गया है कि, तेजपाल्ठने हीरविजयसूरि और विजयसेनसूरिके उपदेशसे जिनमंदिर बनवानेमें और संघभक्ति करनेमें अगणित घन खर्चा या। उसमें खासकरके सं०१६४६ में खंभातमें सुपार्श्वनाथका मंदिर बनवाया था। इसका भी उल्लेख किया गया है। उसके बाद प्रस्तुत जरुषभदेवके मंदिरका जीर्णोद्धार करानेकी बात लिखकर मंदिरकी अंचाई, उसके झरोखे, उसके तोरन आदि तमाम चजिांका वर्णन है। उसके बाद लिखा है कि,-मंदिर सं० १६४९ में तैयार हुआ था। उसका नाम नंदिवर्धन रक्खा गया था। बड़ी धूमधामके साथ उसने (तेजपालने) रात्रंजयकी यात्रा की थी और हीरविजयसूरिके हाथसे मंदिरकी प्रतिष्ठा कराई थी। सूरिजीके हाथोंसे उनकी प्रतिष्ठाएँ कराई थीं । उनके निमित्त बड़े बड़े उत्सव कराये थे । शाह हीराने नयेनगरमें, कुँवरजी \* बाढुआने

साथ यह भी बताया गया है कि, इस मंदिरक उद्घारके साथ ही शा रामजी, जसु ठकर, कुँअरजी ओर मूछा सठक बनवाये हुए मंदिरेंकी प्रतिष्ठा भी, सुरिजीने उसी समय की थी।

अन्तमें सूत्रधार-तर्खान वस्ता, प्रशस्तिके लेखक कमलविजय पंडितके शिष्य हेमविजय, शिलापर लिखनेवाले पंडित सहजसागरके शिष्य जय-सागर और शिलामें अक्षर खोदनेवाले माधव तथा नाना नामक शिल्पियेंकि नाम देकर यह लेख समाप्त किया गया है।

उपर्युक्त कार्थोंके अलावा तेजपाऌने शासनको प्रभावनाके और भी अनेक कार्थे किये थे । कवि ऋषभदासने ' ईारविजयसूरिरास ' में तेजपालकी प्रशं-सामें जोकुछ लिखा है, उसका भाव यह है,-

" उसने आबूज़ीका संघ निकाला था। रास्तेमें लाहणी ( माजी ) बाँटता हुआ गया था। आबू पर जाकर अचलगढ़में ऋषभदेवजीकी पूजा की थी। सातों क्षेत्रोंमें उसने धन खची था। द्वीरविजयसूरिका यह श्रावक था। इसके बराबर कोई ' पोसा ' करनेवाला नहीं था। यह विकथा कमी नहीं करता था। उसके द्वाथमें हमेशा उत्तम पुस्तक ही रहती थी। "

\* कुँवरजीने कावीमें-जो खंभातके पास है-दो बड़े बड़े मंदिर बनवाये हैं। दोनों मंदिर इस वक्त मौजूद हैं। एक मंदिर धर्मनाथजीका कहलाता है और दूसरा आदीश्वरजीका। धर्मनाथजीके मंदिरके रंगमंडपके बाहिर दर्वाजेकी भौतमें एक लेख है। उसमें कुँवरजीका संक्षिप्त परिचय है। उस लेखका संवत् है-१६५४ का श्रावण वदी ९ शनिवार। उसमें बताया गया है कि, इस मंदिरका नाम ' रत्न तिल्ठक ' दिया गया है। इसके अलावा इसी मंदि-रके मूल्नायककी परिकरकी दाहिनी तरफ़के काउसगिया पर एक लेख है। उसमें लिखा है कि, सं० १६५६ के वैशाख सुद ७ के दिन कुँवरजीने विजयसेन-सूरिसे प्रतिष्ठा कराई थी।

आदीश्वरके मंदिरमें मूलगभाराके दर्वाजेमें घुसते दाहिने हाथकी तरफ झरोखेमें ३२ श्लोकोंकी प्रशस्ति सहित एक लेख है। उससे भी क्कुँवरजीके विष-यमें निम्न लिखित उद्वेख है। कावीमें, शाह छहुजीने गंधारमें और शाह हीराने चिउल्लमें जिनमंदिर बनवाये थे । इनके अलावा लाहोर, आगरा, मथुरा, मालपुर, फतेहपुर, राधनपुर, कलिकोट, मॉडवगढ, रामपुर और डमोल आदिमें अनेक मंदिर उनके उपदेशसे बने थे । भारमल शाहने विराटमें, वस्तुपालने सीरोहीमें, वच्छराज और रूपाने राजनगरमें, ककू शाहने पाटनमें, वधु और धनजीने वडली और कुणगेरमें, श्रीयल, कीका और वाघाने श्रकरपुरमें \* देवालय और पोषधशालाएँ बनवाई थीं । टक्कर जसराज और जसवीरने महिमदपुरमें मंदिर बनवाया था और आबूका संघ

गुजरातके वडनगर गाँवमें लघुनागर ज्ञातीय सियाणा गोत्रका गाँधी-देपाल रहता था। उसका पुत्र अलुआ और पौत्र लाडिका था। इसके बादुक और गंगाधर नामके दो लड़के हुए ! बादुकके दो ख़ियाँ थीं। एकका नाम था पोपटी और दूसरीका द्योरादेवी । उन दोनों के तीन पुत्र हुए । पोपटीका कुँवरजी और हीरादेवीका धर्भदास और वीरदास । धन कमानेकी इच्छास बादुआ गाँधी खंमातमें जा बसा था। खंमातमें उसने हरतरहकी उन्नति की थी। उस समय 'ज्ञाची ' तीर्थमें एक मंदिर था। वह अत्यंत जीर्ण हो गया था। उसका जीर्णोद्वार करानेकी कुँवरजीकी इच्छा हुई । परन्तु उसने-जैसा कि प्रशस्तिमें कहा गया है-ततः श्रद्धवता तेन भूमि द्युद्धिपुरःसरम् । स्वभुजार्जित चित्तेन प्रासादः कारितो नवः । उस श्रद्धान्छ श्रावकने निज भुजवल्से उत्यन्न किये हुए द्रव्यसे, जमानसे लेकर सारा मंदिर नवीन तैयार कराया था । और सं० १६४९ के मार्गशीर्ष ज्रुक्ला १३ सोमवारके दिन श्री आदीक्षर भगवानकी स्थापनाकर विजयसेनसूरिके पाससे उसकी प्रतिष्ठां करवाई थी ।

\* राकरपुर, यह खंभातसे लगभग दो माइल पर एक पुरा है। अभी वहाँ दो मंदिर हैं। एक चिन्तामणि पार्श्वनाथका और दूसरा सीमंधर-स्वामीका । दोनों मंदिरोंमें जाननेलायक एक भी लेख नहीं है। केवल आ-चार्योंकी पादुकाओं पर और ऐसे कुछ ही दूसरे भिन्न भिन्न लेख हैं, जो प्रायः अठारहवीं शताब्दिके हैं। ऊपर जिन गृहस्योंका वर्णन है उनके नामका एक भी लेख नहीं है। निकाला था । ठक्कर लाईने अकवरपुरमें मंदिर और उपाश्रय बनवाये थे । ठक्कर वीरा और सोढाने भी जिनसुवन बनवाये थे । कुंवरपालने दिल्लीमें मन्य जिनमंदिर निर्माण कराया था ।

वर्तमानमें कुछ लोगोंको यह बात अनुचित मालूम होगी; परन्तु हमें यह कहना पड़ता है कि, हम जिस समयका अवलोकन कर रहे हैं उस समयके लिए मूरिजीका उपदेश समुचित-योग्य था। क्योंकि कालके प्रमावसै कुछ ही समय पहिले, कुछ मुसलमान शासकोंके जुल्मके सबबसे अनेक स्थानोंके मंदिर नष्ट होगये थे और अनेक स्थानोंमें मूर्तियाँ असातनाके भयसे गुप्त स्थानोंमें लिपा दी गई थीं। वैसी दशामें धर्मकी रक्षाके लिए मंदिर बनवानेका उपदेश समयके अनुकूल ही था।

संक्षेपमें यह है कि-अपने नायक हीरविजयसूरिके तमाम कामोंको ध्यान पूर्वक देखनेवाला हरेक सहृदय यही कहेगा कि, उन्होंने समयके प्रवाहको ध्यानमें रखकर ही उपदेश दिये थे।

# प्रकरण दसवाँ ।

## होष पर्यटन ।

चर्वे प्रकरणके अन्तमें हम अपने नायक **हीरविज-**यसूरिको अभिरामावादमें छोड़ आये हैं। अब हम उनके रोष पर्यटनका हाल लिखेंगे।



वि० सं० १६४२ ( ई. स. १५८६ ) का चौमासा उन्होंने अभिरामाबादमें बिताया था । उसके बीचमें उन्हें-गुजरातमें जो भयंकर उपदव उपस्थित हुए थे उन्हें रामन करानेके लिए--एक बार फिर फतहपुरसीकरी जाना पड़ा । गत प्रकरणमें इस बातका उछेख हो चुका है । अभिरामाबादसे विहार करके सरिजी मथुरा और गवालियरकी यात्रा कर आगरेमें आये । पाँचवें प्रकर-णमें यह बात हिखी जाचुकी है । उनके आगमनसे आगरेमें धर्मके अनेक उत्तमोत्तम कार्य हुए । वहाँसे विहारकर सूरिजी फिर मेडते पधारे । फाल्गुन चातुर्मास उन्होंने मेडताहीमें बिताया । वहाँसे विहार कर नागोर गये। वहाँ सूरिजीका बहुत सत्कार हुआ I संघवी जयमल भक्तिपूर्वक सूरिजीको वाँदनेके लिए सामने गया । मेहाजल महताने भी सुरिजीकी बहुत भक्ति की । यहाँ जैसल्ल-मेरका संव भी सृरिजीकी वंदना करनेके छिए आया था । माँडण कोठारी उनमें मुख्य था । इस संवने सूरिजीकी सोनैयासे पूजा की । सं० १६४३ का चौमाला खतम होने पर सूरिजी पीसड पधारे। सूरिजीके पंधारनेकी खुशीमें वहाँके ताला नामक एक प्रष्करणा 34

बाह्मणने बहुतसा धन खर्चा । वहाँसे सृरिजी सीरोही पधारे । गुजरातसे विजयसेनसूरि सूरिजीके सामने आते थे, वे भी यहीं मिले। दोनों आचार्योंके एकत्रित होनेसे छोगोंमें अपूर्व उत्साह फैछा। दोनों आचार्य सीरोहीमें थोड़े ही दिन तक एक साथ रहे; क्योंकि कई अनिवार्य कारणोंसे विजयसेनसूरिको सूरिजीकी आज्ञासे सीरोही छोड़कर गुनरातमें तत्काल ही जाना पड़ा था। सीरोहीमें हीरविजयसूरिके बिराजनेसे और उनके उपदेशसे शासनो-न्नतिके अनेक उत्तमोत्तम कार्य हुए । उस समय सीरोहीके श्राव-क इतने उत्साहमें थे कि उन्होंने सूरिनीको आवूकी यात्रा करा कर वापिस सीरोही चलनेकी साग्रह,भक्तिपूर्वक प्रार्थना की और सीरोहीमें लेजाकर उनको चौमासा करवाया । ( वि० सं० १६४४ ) सूरिजीको सीरोहीमें चौमासा कराने के लिए राय सुलतान और पूंजा महताका अत्यंत आग्रह था । सीरोहीमें भी अनेक दीक्षामहो-त्सव और अन्यान्य धर्मोन्नतिके कार्य कराकर सूरिजी पाटण पधारे। वि० सं० १६४९ का चौमासा उन्होंने पाटणहीमें किया । पाटणसे विहार कर सूरिजी खंभात गये । यहाँ उन्होंने प्रतिष्ठादि कई कार्य किये । ऐसा माळूम होता है कि, उन्होंने सं० १९४६ का चातुर्मास खंभातहीमें किया था । उसी वर्षे धनविजय, जयवि-जय, रामविजय, भाणविजय, कीर्त्तिविजय और ऌब्धि-**विजयको पंन्यास पद्वियाँ दी गई थीं। वि० सं०** १६४७ में इस तरह कई कार्य कर सूरिजी अहमदावाद गये । अहमदावादमें सूरिजीका अच्छा सत्कार हुआ । उनके पधारनेकी खुशीमें कई श्रावकोंने बहुतसा घन दानमें दिया और बड़े बड़े उत्सव किये । वि० सं० १६४८ के साल **सूरि**जी अहमदाबादहीमें रहे थे । उस समय नवाब आजमरवाँके साथ उनका विशेष रूपसे परिचय हुआ । उसका वर्णन सातवें प्रकरणके अन्तमें किया जा चुका है । सूरिजी वहाँसे विचरण करते हुवे राधनपुर पधारे । वहीं अकवर का वह पत्र मिला था, जिसमें उसने विजयसेनमूरिको अपने पास मेजनेकी प्रार्थना की थी। तदनुसार वे मेजे गये थे राधनपुरमें लोगोंने छ: हजार सोना महोरों हे, सूरिजीकी पूजा की । वहाँ विहार कर सूरिजी पाटन पधारे । पाटनमें उस समय उन्होंने तीन प्रति-ष्ठाएँ की थीं। कासमखाँके साथ धर्मचर्चा-जिसका उछेख सातर्वे प्रकरणमें किया जा चुका है-करनेका अवसर भी सूरिजीको उसी समय भिला था।

जिस समय सूरिजी पाटनमें थे उस समय उन्हें एक दिन स्वप्न आया कि,--वे हाथी पर सवार होकर पर्वतपर चढ़ रहे हैं और हजारों लोग उन्हें नमस्कार कर रहे हैं ।

सूरिजीने सोमविजयजीको अपना स्वप्न सुनाया । बहुत सोचविचारके बाद सोमविजयजीने उत्तर दियाः—" इस स्वप्नका फल्ल आपको सिद्धाचल्लजीकी यात्रा करना होगा । ' थोड़े ही दिनोंमें यह स्वप्न सत्य हुआ । सूरिजी सिद्धाचल्जीकी यात्रा करनेके लिए तत्पर हुए । वहाँ के जैनसंघने भी ' छरी '× ( एक प्रकारकी किया )

× विधिपूर्वक तीर्थयात्रा करनेवालेको 'छरी ' पालनेकी शास्त्राज्ञा है । अर्थात् जिनके अन्तमें 'री ' आवे ऐसी छः बातें पालनी पड़ता हैं,--वे ये हैं, १ एकाद्वारी ( एकवार भोजन करना ). २ भूमि संस्तारी ( पृथ्वी पर ही सोना) ३ पादचारी ( पैदल चलकर ही जाना) ४ सम्यक्त्वधारी ( देव, गुरु और धर्मपर पूर्ण श्रद्धा रखना ) ५ सचित्तद्वारी ( सचित्त-जीववाली वस्तुओंका त्याग करना ) और ६ ब्रह्मचारी ( घरसे रवाना हुए उस समयसे लेकर, यात्रा करके वापिस घर आवें तव तक बराबर ब्रह्मचर्यव्रत पालना । )

इस प्रकार ' छरी ' पालते हुए जो यात्रा की जाती है वह यात्रा सविधि कही जाती है । पाछते हुए सूरिजीके साथ ही सिद्धाचछजीकी यात्रा करना स्थिर किया । संघने गुजरात और काठियावाड़के गाँवोंमें और पंजाब, काश्मीर और बंगालके बड़े बड़े शहेरोंमें कासिदोंके साथ निमंत्रण मेजे । शुभ गुहूर्त्तमें संघ सूरिजी और मुनिमंडल सहित धूमधामसे रवाना हुवा । गाडियाँ, रथ, पालकी, ऊँट, घोड़े और हजारों आद-मियों सहित संघ आगे बढ़ने लगा । कई मंजिल्टें पूरी करके संघ अहमदाबाद पहुँचा । उस समय अहमदाबादका सुबेदार अकबरका पुत्र गुराद था । उसने संघ और सूरिजीकी बहुत मक्ति की । सूरिजीके उपदेशसे प्रसन्न होकर उसने दो मेबडे़ भी सूरिजीकी सेवामें भेजे ।

क्रमशः विहार करता हुआ संघ धोलके पहुँचा। खंमात नि-वासी संघवी उदयकरणने विनति करके संघको थोड़े दिनों तक वहाँ ठहराया। उसीके बीचमें बाई साँगदे और सोनी तेजपाल भी अपने साथ छत्तीस सेजवाला लेकर खंमातसे आगये। वे भी इस संघके साथ ही सिद्धाचल्डजीकी यात्राको चले।

जब यह बड़ा संघ पाछीतानासे थोड़ा ही दूर रहा तब 'सोरठ'के अधिपति नौरंगखाँको मालूम हुआ कि, सुप्रासिद्ध जैनाचार्य श्री दीरविजयस्र्रि एक बड़े संघके साथ सिद्धाचल्ठकी यात्रा करनेके लिए जा रहे हैं, तब वह तत्काल ही उनकी अगवानीके लिए आया। सोरठके सुवेदारके साथ थोड़ी देर तक स्र्रिजी वार्तालाप करते रहे। फिर उन्होंने अकवरके दिये हुए छल फर्मान उसको बताये। सुवेदार बहुत प्रसन्न हुआ। उसने स्र्रिजीका बड़ा सत्कार किया। आनंदो-रसवके साथ सूरिजीका पालीतानामें प्रवेश कराया। एक ओर अनेक प्रकारके बाजोंसे गूँजते हुए गंगनमंडल्ये माटोंकी विरुदावलीकी ध्वनि थी। और दूसरी ओर भजनगंडलियों द्वारा खेलाजानेवाला दाँडियारास और अन्तिम भागमें चलती हुई, सुंदरियोंके, सिद्धाचल्लीके चरणस्पर्श करनेको उत्साहित करनेवाले गीत अन्तःकरणोंको आनंदसे भरदेते थे। लाखों मनुष्योंकी भीड़में चलते हुए सूरीश्वरजीको हजारों मनुष्य सोना चाँदीके फूलोंसे वधाते थे। गृहस्थ एक दूसरेको केशरके छींटोंसे रॅंग कर उस दिनके अपूर्व प्रसंगका हर्ष प्रकट करते थे। कवि ऋषभदासने लिखा है कि,-उस यात्रार्मे सूरिजीके साथ बहतर संघवी-सिंघी-थे। उनमें शाह श्रीमछ, सिंघी उदयकरण, सोनी तेजपाल, ठक्कर कीका, काला, शाह मनजी, सोनी काला, पासवीर, शाह संघजी, शाह सोमजी, गाँधी कुँअरजी, शाह तोला, बहोरा वरजाँग, श्रीपाल, आदि मुख्य थे। शाह श्रीमछके साथ केवल पॉंचसौ तो रथ ही थे। घोड़े-पालकी आदि तो हजारों थे। उसके साथ चार जोड़ी नौबत तथा निशान भी थे-ध्वजाएँ थीं।

इनके अलावा पाटनसे कक़ुरोट भी संघ लेकर आये । अबजी महता, सोनी तेजपाल, दोसी लालजी और शाह शिवजी आदि भी पाटणसे संवके साथ आये । अहमदाबादसे तीन संघ आये थे। शाह वीप और पारख भीमजी संघपति होकर आये थे। पूँजा बंगाणी, शाह सोमा और खीमसी भी आये थे।

माल्वेसे डामरज्ञाह भी संघ लेकर आया था। उसके साथ चंद्रभान, सूरा और लखराज आदि भी थे। मेवातसे कल्याण\* बंबू भी संघ लेकर आया था। उसने दो सेर राक्करकी माजी बाँटी थी। मेडतासे सदारंग भी संघ लेकर आया था।

\* यह आगराका रहनेवाला था। उसने समेतशिखरकी यात्राके लिए एक बहुत बड़ा संघ निकाला था। संघने पूर्वदेशके समस्त तीर्थीकी यात्रा की थी। श्रीकल्याणविजयजी वावकके शिष्य पं० जयविजयजीने इस यात्राका उपर्शुक्त स्थानोंके अल्लावा इस यात्रामें जेसलमेर, वीसनगर, सिद्ध-प्रर, महसाना, ईडर, अहमदनगर, हिम्मतनगर, साबली, कपडवणज, मातर,सोजित्रा, नडियाद, वडनगर, डाभला, कड़ा,महेमदाबाद,वारेजा, बडोदा, आमोद, शीनोर, जंबूसर, केरवाडा, गंघार, सूरत, भडूच, रानेर, दीव, ऊना, घोघा, नयानगर, माँगरोल, वेरावल, देवगिरि, वीजापुर, वैराट, नंदरबार, सीरोही, नडुलाई, राधनपुर, वडली, कुण-गेर, मांतिज, महिअज, पेथापुर, बोरसद, कडी, धोलका, धंधूका, वीरमगाम, जूनागढ और कालावड आदि गाँवोंके संघ मी आये थे। ' विजयतिल्कसूरि रास ' के कर्त्ता पं० दर्शनविजयजीके कथनानुसार, इस संघमें सब मिल्कर दो लाख मनुष्य इकट्ठे हुए थे।

जिस समयकी हम बात लिख रहे हैं, वह वर्त्तमान समयके जैसा न था। उस समय एक नगरसे दूसरे नगर खबर पहुँचानेमें अनेक दिन लग जाते थे। आज तो घंटों और मिनिटोंमें समाचार पहुँचाये जा स-कते हैं। उस समय तीर्थयात्रा करनेमें महीनों बीत जाते थे। हजारों लाखों रुपये खर्च होते थे और अनेक प्रकारके कष्ट उठाने पड़ते थे। इस समयमें तो कुछ ही दिनोंमें, थोड़ा ही धन खर्च करने पर विना कठिनतासे लोग यात्रा कर आते हैं। उस समय बहुत ज्यादा धन और समय खर्च करने और जोखम उठाने पर तीर्थयात्रा होती थी, इस लिए बहुत ही कम लोग यात्रार्थ जाते थे। जब बड़े बड़े संघ निकलते थे तभी लोग यात्रार्थ जाते थे।

प्रस्तुत यात्रामें इतने प्रान्तोंके संघ आये थे। इसका यही कारण था कि, ऐसा अपूर्व प्रसंग बार बार नहीं आता है। उस समय वर्णन अपनी ' समेतशिखर-तीर्थमाला ' में किया है। देखो तीर्थमाला संघ्रह भाग पहला ८. २२+३२ तक।

فاؤه

आनेवाले लोगोंको स्थावर और जंगम दोनों तरहके तीर्थोंकी यात्रा करनेका अपूर्व अवसर मिला था। स्थावरतीर्थ थे 'सिद्धाचलजी ' और जंगमतीर्थ थे हीरविजयसूरि। यही हेतु था कि, लाखों मनुष्य उस समय एकत्रित हो गये थे। ऋषभदास कविने लिखा है कि उस यात्रामें एक हजार साधु हीरविजयसूरिके साथ थे।

कल्ल चैत्री पूर्णिमा है। कल्हीके दिन पुंडरीक स्वामी पाँच करोड मुनियों सहित मोक्षमें गये थे। इस लिए हमें भी कल्लही यात्रा करनी चाहिए। पालीताना गाँवसे ज्ञत्रुंजयगिरि लगभग दो माइल दूर है। सवेरे सारा संघ एक साथ रवाना न हो सकेगा यह सोचकर संघ सहित सूरिजीने चतुर्दशीहीको पर्वतकी ओर प्रस्थान किया।

शत्रुंजयगिरिकी तल्लहटीमें, इस समय यात्रियोंके आरामके लिए अनेक साधन हैं; परन्तु उस समय कोई साधन नहीं था। इस लिए हीरसौभाग्यकाव्यके कर्तीका कथन है कि-सूरिजीने शिवजीके मंदिरमें चौदसकी रात बिताई थी। और संघने भैदानमें।

दूसरे दिन अर्थात् पूर्णिमाके दिन सबेरे ही बड़े बड़े धनाढ्य ग्रहस्थोंने सोने चाँदीके पुष्पों और सच्च मोतियोंसे इस पहाड़को बधाया और सूरिजी सहित सारे संघने दात्रुंजयके पवित्र पर्वत पर चढ़ना प्रारंम किया। घीरे धीरे बड़े उत्साहके साथ, एकके बाद एक मेखला और टेकरीको लाँघते हुए सबने पर्वतके ऊपरि मागके प्रथम दुर्गमें प्रवेश किया। इसके बाद सूरिजी और संघने कहाँ कहाँ दर्शन किये ? इसका वर्णन ' हीरसौमाग्यकाब्य ' में इस प्रकार किया गया है,—

" संघने और सूरिजीने प्रथम दुर्गमें प्रवेश करते ही हाथी पर अवस्थित मरुदेवी माताकी मूर्तिको प्रणाम किया । वहाँसे, शान्ति- नाथके, अजितनाथके मंदिरोंमें, पश्चात् पेथडशाहके बनाये हुए मंदि-रोंमें दर्शन करते हुए छीपावस्तीमें प्रवेश किया । वहाँसे टोटरा और मोल्हा नामक मंदिरोमें दर्शनकर कपर्दियक्ष और अदबददादाके आगे म्तुति की। फिर वे मरुदेवी शिखरसे उतरकर स्वर्गारोहण नामकी टूंक पर अनुपमादेवीके बनवाये हुए अनुपम नामके तालाबको देखते हुए जपर चढ़े और ऋषभदेवके मंदिरवाले दुर्गमें गये। इस दुर्गके पास वस्तुपाल्ली बनवाई हुई गिरिनारकी रचना है; उसको देखा । वहाँसे खरतरवसती नामके मंदिरमें गये। राजीमती और नेमनाथकी मूर्तियों की वंदना की। वहाँसे घोड़ाचौकी नामके मंदिरके और पादुकाके दर्शन कर तिलकतोरण नामके जिनालयमें दर्शन किये । वहाँसे सूर्यकुंडको **दे**खते हुए मूल मंदिरके कोटमें घुसे और सीढीयाँ चढने लगे । जीनों पर चढ़ते हुए क्रमशः तोरन, मंदिरका रंगमंडप, ध्वजाओं रंगमंडपके स्तंभों, हाथी पर बैठी हुइ मरुदेवा माता, मंदिरके गभारे और खास ऋषभदेव प्रभुकी मूर्त्तिको देखकर सूरिजीको अत्यन्त भानंद हुआ । ऊपर चढ़कर मूल मंदिरकी परिक्रमामें देवरियोंके अंदर बिराजमान प्रतिमाओंके और रायणवृक्षके नीचेवाली पादुकाके दर्शन किये । उसके पश्चात् जसु ठक्करके बनवाये हुए तीन द्वारवाले मंदिरके, रामजीशाहके बनवाये हुए चार द्वारवाले मंदिरके और ऋषभदेवके सामने बिराजमान पुंडरीक स्वामीके दर्शन करके मूल मंदिरमें प्रवेश किया । मंडपके अंदर स्थित मरुद्देवा माताकी मूर्त्तिको नमस्कार कर ऋषभदेव भगवानकी भावसहित स्तुति की । तत्पश्चात् बाहर आकर मूलद्वारके आगे जो खुली जगह है उसमें दीक्षादान, त्रतोचारण आदि धर्म-कियाएँ सुरिजीने करवाईं । वहाँसे ग्लंडरीक गणधरकी प्रतिमाके सामने आकर सूरिजीने ' शत्रुझयमाहात्म्य ' पर व्याख्यान दिया । "

उपर्युक्त वर्णनके सिवा हीरसौभाग्यकाव्यके कर्ताने एक मह-त्तकी बात लिखी है; और वह यह है कि, सूरिजी कई दिनों तक सिद्धाचल्लपर्वत पर रहे थे।

सिद्धाचल्लजीके समान पवित्र तीर्थस्थानपर रात रहना निषिद्ध है, परन्तु हीरविजयसूरिकी अवस्था ज्यादा हो गई थी। बारबार चढ़ना उतरना उनके लिए कठिन था, इसलिए विवश होकर अपवाद रूपसे वे उपर रात रहे थे। हीरसौभाग्यकी टीकामें भी वे क्यों उपर रात रहे थे १ इस प्रश्नका यही उत्तर दिया गया है \*।

कवि ऋषभदासने भी हीरविजयसुरिरासमें इस यात्राका वर्णन किया है । वह भी खास जानने योग्य है । उसने लिखा हैः—

" तल्रहटीमें तीन स्तूप हैं । उनमेंसे एकमें ऋषभदेवजीकी, दूसरेमें धनविजयजीकी और तीसरेमें नाकरकी चरण पादुकाएँ हैं । उन तीनों स्थानोंमें सूरिजीने और संघने स्तुति की । वहाँसे धोली-परब पर जाकर कुछ विश्राम किया । वहाँ रार्वत पिलाया जाता था । वहाँसे तीसरी बैठकमें गये । यहाँ कुमारकुंड है । चौथी बैठकका नाम ' हिंगलाजका हड़ा ' है । सूरिजी पाँचवीं बैठक पर चढ़नेमें थक गये थे, इस लिए उन्होंने सोमविजयजीका सहारा लिया । शला-कुंद पर यात्रियोंने जल पी कर थोड़ा आराम लिया । यहाँ ऋषभ-देवजीकी पादुका भी है । संघ सहित सूरिजीने इनकी वंदना की । वहाँसे आगे चले । छठी बैठक पर दो समाधियाँ देर्ली । बहाँसे सातर्वी बैठकमें गये । वहाँ दो मार्ग दिखाई दिये । बारीमें घुसकर

<sup>\*</sup> देखो हीरसौभाग्यकाव्य सर्ग १६, श्लोक १४१ ए. ८४७. 35

जाते हुए चौमुखजीका मंदिर आता है और दूसरे मार्गसे जाते हुए सिंहद्वार आता है। सूरिजी संघ सहित सिंहद्वार होकर गये। सबसे बड़े मंदिरमें पहुँच कर पहिले श्रीऋषभदेव भगवानके दर्शन किये और फिर तीन प्रदक्षिणाएँ दीं । परिक्रमामें एक सौ चौहद छोटे छोटे चैत्य हैं । उनमें एक सौ बीस जिनविंब हैं । उनके दर्शन किये। फिर एक सौ आठ मध्यम चैत्योंमें और बडे मंदिरोंमें सब मिलकर २४५ जिनबिंब हैं, उनके दर्शन किये । इनके अलावा एक सुंदर समवसरण है । उसके दर्शन कर रायणवृक्षके नीचेकी चौरानवे पादुकाओंके और तल्रवरके अंदरकी दो सौ प्रतिमाओंके भी दुईन किये । वहाँसे सुरिजी और दूसरे सभी लोग कोटके बाहर आये । कोटसे बाहिर आकर सबसे पहिले **खरतरवसी**में दो सौ जिनविंगेंके दर्शन किये । यहाँ ऋषभ-**देव**की मनोहर मूर्त्तिने सबका ध्यान अपनी तरफ खींचा । वहाँसे पौषधशालामें आकर सूरिजीने और संघने थोड़ी देर विश्राम लिया । कोटके बाहिर सत्रह मंदिर हैं । उनमें दो सौ प्रतिमाएँ हैं । उनको वंदना की । वहाँसे अनोपमतालाव और पाँडवोंकी **देवरी प**र होते हुए अदबदजीके मंदिरमें पहुँचे । उनके दर्शन किये । वहाँसे कवडयक्षके दर्शन करते हुए सवासोमजीके चौमुखाजी के मंदिरमें गये । वह नया बना था । उसके चारों तरफ बावन देव-रियाँ थीं । वहाँ एक तलवरमें सौ प्रतिमाएँ थीं । उनके भी दर्शन किये। वहाँ एक पीठिका पर दश पादुकाएँ थीं। उनके भी दर्शन करके पुंडरीकजीके मंदिरमें आकर दर्शन किये । यहाँ सृरिजीने रातु-ज्जयका माहात्म्य सुनाया । "

उपर्युक्त प्रकारसे सूरिनीने लाखों मनुष्योंके साथ सिद्धाचलनीकी यात्रा की। ऋषभदास कविके लिखे हुए वृत्तान्तसे यह बात सहन ही माऌम हो जाती है कि, सूरिनीने यात्रा की उस समय (वि० सं० १९९० में ) सिद्धाचल्ली पहाड़ पर किस जगह क्या था और खास खास स्थानोंमें कितनी कितनी मूर्त्तियाँ थीं।

मुरिजीके इस यात्रा-वर्णनसे यह बात भी सहजही ध्यानमें आ जाती है कि, जमाना कितनी तेजीके साथ बदछता रहता है। कहाँ भाव---भक्ति सहित अपने सारे जीवनमें सिर्फ एक दो बार यात्रा करके जीवनको सफल बनाने, और समझनेवाले पहिलेके यात्री ! और कहाँ गर्मीकी मोसिममें केवल हवा खानेके लिए अथवा व्यापार-रोजगारके बोझेसे व्याकुल होकर आराम लेनेके लिए जाने वाले वर्तमानके यात्री ! ( इस कथनसे किसीको यह नहीं समझना चाहिए कि भक्तिमावके साथ यात्रार्थ जानेवाले अब हैं ही नहीं । अब मी अनेक भक्तिपुरस्सर यात्रार्थ जाने वाले यात्री हैं। ) कहाँ इतने विशाल तीर्थस्थानमें अँगुलियों पर गिनने योग्य मूर्त्तियाँ और कहाँ आजकी हजारों मूर्त्तियाँ ! कहाँ तीर्थयात्र करनेके बाद सत्य, ब्रह्मचर्य, अनीति-त्याग, इच्छा निरोध आदिकी मावनाएँ ओर कहाँ आज अनेक बार तीर्थयात्रा करने पर मी इन गुणोंकी और प्रवृत्त होनेकी उपेक्षा ! कहाँ तीर्थस्थानोंमें वह शान्तिका साम्राज्य और कहाँ अज्ञानताके कारण चारों तरफ बढा हुआ आजका अज्ञानतापूर्ण आडंबर ! कहाँ तीर्थस्थानों और देवमंदिरोंकी रक्षाके लिए लोगोंकी आन्तरिक भावना और स्थिरप्रवृत्ति और कहाँ जनकी रक्षाके बहाने चलाये जाने वाले पक्षपातपूर्ण राजसीठाटके कारखाने ! ये बातें क्या बताती हैं ? जमानेका परिवर्त्तन या और कुछ ?

उस समय जिन लोगोंको तीर्थस्थानोंमें जानेका अवसर मिलता था वे, अपना अहोभाग्य समझते थे । तीर्थोंकी पवित्रभूमिका स्पर्श करते ही वे अपने आपको कृतकृत्य मानने लगते थे। जब तक वे तीर्थस्थानोंमें रहते थे तब तक क्रोध-मान-माया-लोभ आदि कषायोंको मंद करते थे और अपने जीवनको सुधारनेके छिए उत्तमोत्तम नियम ग्रहण करते थे।

सर्वत्र देववंदना करनेके बाद सूरिजी एक स्थान पर बैठे। तब सारे संघवाळोंने गुरुवंदना प्रारंभ की। डामर संघवीने सुरिजीको बंदना करते हुए सात हजार महमूदिकाएँ खर्ची। गंधारका रामजीशाह बब गुरुवंदन करने लगा, तब सूरिजीकी उस पर दृष्टि पड़ी। सुरिजीने उसको कहा:—" क्यों ? वचन स्मरण है न ?" रामजीशाहने उत्तर दियाः—" हाँ साहिब ! मैंने वचन दिया था कि जब मेरे सन्तान होजायगी तब मैं ब्रह्मचर्यव्रत धारण कर लूँगा।" सुरिजीने कहाः— " तब, अब क्या विचार है ? मैंने सुना है कि, तुम्हारे सन्तान हो गई है।" रामजीने कहाः—" महाराज ! मेरा सद्भाग्य है कि, मुझे ऐसे पवित्र स्थानमें आपके समान महान गुरुके पाससे व्रत लेनेका अवसर घिछा है।" उसके बाद उसी समय रामजीने और उसकी स्त्रीने— जिसकी आयु केवल बाईस बरसकी थी–जीवनभरके लिए ब्रह्मचर्यव्रत धारण कर लिया। छोटी उम्रमें इन दोनों स्त्री पुरुषोंको ब्रह्मचर्यव्रत धारण करते देख दूसरे अनेक स्त्री—पुरुषोंने भी ब्रह्मचर्यव्रत स्वीकार किया।

उसके बाद पाटणके कक्कु शेठने भी ब्रह्मचर्यत्रत धारण किबा। उनके साथ अन्य तिरपन मनुष्योंने भी ब्रह्मचर्यत्रत अंगीकार किया। ऋषभदास कवि छिखते हैं कि-हीरविजयसूरिकी पूजा करनेमें ग्यारह हजार मरुची ( एक प्रकारकी मुद्रा ) की उपज हुई थी।

इस तरह सिद्धाचल्लजी तीर्थ पर शुभ भाव पूर्वक देवबंदन और वतग्रहणादि कियाएँ करनेके बाद सब नीचे उतरे; पाछीतानः गॉबने आये। कुछ काल पालीतानेमें रहनेके बाद, सूरिजीने विहार करनेका और संग्रने विदा होनेका निश्चय किया। भिन्न भिन्न स्थानोंसे आये हुए गृहस्थ सरिजीसे अपने अपने स्थान पर पधारनेकी विनती करने लगे। उनमेंसे भी खास करके खंमातके सिंघी उदयकरणकी और दीकके मेघनी पारख, दामजी पारख और सवजीशाहकी विनति विशेष आग्रहपूर्ण थी। इन दोनों स्थानोंके गृहस्थोंने अपने अपने नगरमें पधारनेका अत्यंत अनुरोध किया। दीवकी लाड़कीबाई नामकी एक श्चाकिका थीं। उन्होंने सूरिजीसे प्रार्थना करते हुए कहाः—" आपने स्थान स्थान पर विहार करके सर्वत्र प्रकाश किया है; परन्तु हम अन तक अँधेरेहीमें भटकते हैं। इस लिए दया करके आपको दीव पधारना ही चाहिए। " अन्तमें सूरिजीने दीवके संघको कहाः— " जैसी तुम्हारी इच्ला होगी और जिससे सबको छिप्तशान्ति होगी वही काम किया जायगा।"

दीवका संघ बहुत प्रसन्न हुआ। एक मनुष्य वधाई लेकर पाल्लीतानेसे दीव पहुँच गया। वहाँके श्रावकोंने इस शुभ समाचारको सुन कर आनंद प्रकट किया और वधाई देनेवालेको चार तोले स्वर्णकी जीभ, वस्त्र और बहुतसी ल्याहरियाँ इनाममें दीं।

जब अनेक देशों और गाँवोंके बहुत बड़े जन-मंडल्मेंसे सूरिजी रवाना हुए तब वह मंडल गुरु-विरहके दुःखसे दुखी हुआ । उस समय बिल्लुड़ते हुए संघके हृदयमें इस बातका स्वभावतः विचार होने लगा कि-न जाने अब सूरिजीके दर्शन होंगे या नहीं <sup>?</sup> और इस विचारने उन्हें और भी दुखी बनाादिया । गुरुजीसे दूर होते समय सबका चहरा उदास था । सूरिजी और उनके शिष्यवर्गने निराग मावसे दीवकी तरफ विहार किया । पालीताणासे रवाना होकर दाठा, महुवा आदि स्थानोंमें होते हुए सूरिजी देखवाडे पहुँचे । वहाँसे अंजार पहुँचकर अजारापार्श्वनाथकी यात्रा की । दीवका संघ सूरि-जीको वंदना और विनति करनेके लिये आया और बड़ी धूम-धामके साथ यहाँसे दीवमें ले गया । वहाँसे ऊने जाते हुए लोगोंने सूरि-जीको मोतियोंके यालोंसे वधाया । कहा जाता है कि, उस समय सूरिजीके साथ पचीस साधु थे । वहाँ रहकर सूरिजी प्रति दिन नवीन नवीन अभिग्रह-नियम लेने लगे ।

सूरिजी हमेशा ऊनामें व्याख्यान, करने छगे । हजारों छोग उनसे छाम उठाने छगे । अनेक उत्सव द्रुए । मेघजी पारख, छखराज रूडो और छाड़कीकी माँने सूरिजीसे प्रतिष्ठाएँ करवाईं । श्रीश्रीमाछवंशी शाह बकोरने अपना द्रव्य सद्मार्गमें खर्च कर सूरिजीके पाससे दीक्षा छी । इनके अछावा और भी अनेक क्रियाएँ जैनोंमें हुईं । सूरिजी जब ऊनामें थे तब जामनगरके जाम साहबका दीवान अवजी मनसाछी भी स्रिजीको वंदना करने आया था । उसने सूरिजीकी और दूसरे साधुओंकी स्वर्णमुद्रासे नवआँगी पूजा की थी । एक छाख मुद्राका छंछन किया था और याचकोंको बहुतसा दान दिया था । सं० १६९१ का चौमासा सूरिजीने उत्नाहीमें बिताया । चौमासा बीतने पर यद्यपि सूरिजीने विहारकी तैयारी की तथापि श्रावकोंने विहार नहीं करने दिया । क्योंकि सूरिजीकी तबीयत खराब थी । अत: उन्हें वहीं रहना पड़ा ।

# प्रकरण ग्यारहवाँ ।

जीवनकी सार्थकता।

295

से सूर्य उदय होकर अस्त भी जरूर होता है उसी तरह जन्मके पश्चात् छत्यु भी अवश्यमेव आती है । सम्राट् हो या मंडलेश्वर, घनी हो या निर्धन, गरीब हो या अमीर, बालक हो या वृद्ध, स्त्री हो या पुरुष, चाहे कोई हो; साक्षात् देव ही क्यों न हो--जो जन्मा है उसे जल्दी या देरमें मरना अवश्य होगा । मगर मौतमौतमें भी फरक है । जिन्होंने जन्म धारण करके अपने जीवनको सार्थक कर लिया है उन्हें अपनी छत्यु आनंददायक मान्ट्रम होती है । कारण-उन्हें यह विधास होता है कि, मुझे निंध-तुच्छ-मानवी देहका त्यागकर दिव्य शरीर प्राप्त होगा । सच है, जिस मनुष्यको विधास हो कि मुझे इस झौंपड़ीको छोड़नेके बाद महल रहनेके लिये मिल्रेगा, वह झौंपड़ी छूटनेसे दुखी नहीं होता । विपरीत इसके जो अपने जीवनको सार्थक न करके हाय ! हाय ! में रहता है उसे मरना भी हाय ! हाय ! में ही पड़ता है और जन्मान्तरमें भी वह हाय ! हाय ! उसका पीछा नहीं छोड़ती है ।

जीवनकी सार्थकता उत्तमोत्तम गुर्णोके आचरणमें है । दया, दाक्षिण्य, विनय, विवेक, समभाव और क्षमादि बार्ते ही उत्तम गुण हैं। ये ही जीवनकी सार्थकताके हेतु हैं । अपने नायक हीरविजयसूरि ऐसे उच्चत्तम गुणोंके मंडार थे । बार बार अपने जीवनमें आनेवाली तकल्लीफोंको उन्होंने जिस सहनशीलताके साथ झेली हैं वे उनके जीवनकी सार्थकताको बताती हैं । गुजरात जैसे रम्य और परम श्रद्धान्छ प्रदेशको छोड़ना; अनेक प्रकारके कष्ट उठाते हुए फतेहपुरसीकरी तक जाना; चार बरस तक उस प्रदेशमें रहना; अकबरके समान बादशाहको अपना भक्त बनाना और सारे साम्राज्यमेंसे छःमहीने तकके लिए जीवर्हिसा बंद करवाना क्या उनके जीवनकी कम सार्थकता थी ? उनका सममाव कैसा था ? इतने ऊँचे दर्जे तक पहुँचने पर भी वे कैसी नम्प्रता विवेक, विनय और लघुता रखते थे ? और उनकी गुरुभक्ति कैसी थी ? इनका उत्तर जब उनके जीवन प्रसंग देखते हैं तब हम आनंदसे कह उठते हैं-जीवन यही घन्य है !

हीरविजयसूरि अपने साधुधर्ममें कितने टढ थे और अपने निमित्त तैयार की गई चीजोंका उपयोग नहीं करनेकी वे कितनी सावधानी रखते थे इस संबंधकी केवछ एक घटनाका हम यहाँ उछेख करेंगे।

एक बार सूरिजी अहमदाबादके काल्रुपुरके उपाश्रयमें आये और श्रावकोंसे एक गोखड़ेमें--ताकमें--जो नवीन बनाया गया था--बैठकर उपदेश देनेकी अनुमति चाही। श्रावकोंने कहाः--- " महाराज ! हमसे पूछनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। यह गोखड़ा तो खास आपहीके छिये बनवाया गया है। " सूरिजीने कहाः--- " तब तो यह हमारे निरुपयोगी है। क्योंकि हमारे निमित्तसे जो चीज तैयार कराई जाती उसको हम काममें नहीं छा सकते। " इसके बाद वहाँ छकड़ीकी एक चौकी पड़ी थी उस पर बैढ कर सूरिजीने व्याख्यान दिया।

एक बार गोचरीमें किसी श्रावकके यहाँसे खिचड़ी आई।

सूरिजीने उसे खाई । साधु लोग अभी आहारपानी कर भी न चुके थे कि, वह श्रावक-जिसके यहाँसे खिचड़ी आई थी-दौड़ता द्वआ आया और सुरिजीके शिष्योंको कहने लगाः--- "आज मुझसे बहुत बड़ा अनर्थ हो गया है। मेरे यहाँसे जो खिचड़ी आई है वह बहुत खारी है। इतनी खारी है कि, मैं उसका एकसे दूसारा नवाला तक न ले सका ।" यह बात सुन कर साधु निम्तब्ध हो गये । कारण-दैवयोगसे उस दिन सूरिनीने उसके यहाँकी खिचड़ी ही खाई थी और खाते हुए उन्होंने किसी भी प्रकारसे यह प्रकट नहीं होने दिया था कि, खिचड़ी खारी है । वे सदाकी भाँती ही सन्तोषपूर्वक खाते रहे थे । इस घटनासे यह प्रकट हो जाता है कि, अपनी रसनेन्द्रियपर उनका कितना अधिकार था। रसनेन्द्रियको अधिकारमें करना कितना कठिन है इसको हरेक समझ सकता है । अन्यान्य इन्द्रिय-विषयोंपर अधिकार करनेवाले हजारों मनुष्य होंगे; परन्तु रसना इन्द्रियको न रुचे इस प्रकारकी वस्तु प्राप्त होनेपर भी सन्तोषपूर्वक—उसका मनमें दुर्भाव छाये बिना उपयोग करनेवाले तो विरले ही निकलेंगे। हरेक मनुष्यको, खास करके साधुओंको, जिनके निर्वाहका आधार केवल मिशावृत्ति ही है; जो संसारत्यागी हैं-तो रसना इन्द्रियको अपने काबूमें करनी ही चाहिए । कई नाम-धारी साधु साधुओंके लिए अग्राह्य पदार्थको भी कई बार ग्रहण कर लेते हैं। इसमें उन्हें जरासा भी संकोच नहीं होता। इसका कारण रसना इन्द्रियमें आसक्तिके सिवा और कुछ भी नहीं है ।

इसी प्रकार ऊनामें भी एक खास स्मरणीय बात हुई थी। सूरिजी जब ऊनामें थे तब उनकी कमरमें एक फोड़ा हुआ था। वे समझते थे कि जब पापका उदय होता है तब रोगसे भरे हुए इस शरीरमेंसे कोई न कोई रोग बाहर निकलताही है। इस लिए रोगको शान्तिके साथ सहलेना ही मनुष्यका काम है। हाय ! हाय ! करनेसे 36 वेदना शान्त तो नहीं होती: परन्तु वह नवीन अमाना वेदनीके कमेरिते उत्पन्न करती है । इन्हीं भावनाओंके कारण, यद्यपि शरीर-धर्भक अनुसार उन्हें फोडेसे अत्यन्त वेदना होती थी; तथापि वे उसे सम-भाव पूर्वक सहन करते थे। एक दिन ऐसा हुआ कि, सरिनीने रातके वक्त संथारा किया। एक आवक उनकी भक्ति-सेवा करनेके **छिए आया । उसकी अँगुलीमें एक सोनेकी अंगूठी** आँटोंवाली थी । वह सूरिजीका शरीर दाव रहा था । दवातेहुए अंगूठीकी नोक फोड़ेमें घुस गई । फोडेकी वेदना अनेक गुणी बढ़ गई । रक्त निकला । **सूरि**-जीकी चहर भीग गई । इतना होने पर भी सूरिजी पूर्ववत् ही शान्तिसे रहे । उस श्रावकको भी उसकी इस असावधानताके हिए कुछ नहीं कहा । उन्होंने यह सोचकर मनको स्थिर रक्खा कि, जितनी वेद्ना भोगना मेरे भाग्यमें बदा होगा उतनी मुझे भोगनी ही पड़ेगी ! दूसरेको दोष देनेमें क्या छाम है ? सवेरे ही श्रीसोमविजयजीने सूरिजीकी चद्दर रक्तवाली देखी। उसका कारण जाना और श्रावक्की असावधानीके कारण बहुत खेद प्रकट किया । सूरिनीने उन्हें प्राचीन ऋषियोंके उदाहरण दे देकर समझाया कि, वे जब इससे भी अनेक गुणी ज्यादा वेदना सहकर विचलित नहीं हुए थे और आत्मभा-वमें छीन रहे थे, तब इस तुच्छ कष्टके लिए अपने आत्मभावोंको विसार देना हमारे लिए कैसे शोकास्पद हो सकता है ?

सूरिजीमें अनेक गुण थे। उनमेंसे एक खास महत्त्वका और अपनी और ध्यान खींचनेवाला था। वह था 'गुणग्राहकता '। सूरिजी आचार्य थे। दो ढाई हजार साधु उनकी सेवामें रहते थे। लाखों श्रावक उनकी आज्ञानुसार चलते थे। अनेक राजामहाराजा उनके उपदेशानुसार कार्य करते थे। इतना हो। पर भी वे जब कभी किसीमें कोई गुण देखते थे तो उसका सत्कार किये बिना नहीं रहते थे। सूरिनीके समयहीमें अमरविजयनी \* नामके एक साधु हुए हैं। वे त्यागो, वैरागी और महन् तपस्वी थे। निर्दोष आहार छेनेकी ओर तो उनका इतना ज्यादा घ्यान था कि, कई बार उनको निर्दोष आहार न मिछनेके कारण तीन तीन चार चार दिन तक उपवास करने पड़ते थे। हीरविजयसूरि उनकी त्यागवृत्ति पर मुग्ध थे। एक बार जब सब साधु आहारपानी छे रहे थे उस समय सूरिजीने उनसे कहाः—" महाराज, आज तो आप मुझे अपने हाथसे आहार दीनिए। ' कितनी छचुता! गुणीजनोंके प्रति कितना अनुराग! इतनी उच्चस्थितिमें पहुँचने पर भी कितनी निरभिमानता! अमर-विनयजीत सूरिनीके पात्रमें आहार दिया। एक महान् पवित्र-तपस्वी महा रुषके हाथसे आहार छेनमें सूरीश्वरजीको जो आनंद हुआ वह वास्तवर्ने अवर्णनीय है। स्तूरिजीने उस दिनको पवित्र मानकर अपनी गिनतीक पवित्र दिनोंमें जोड़ा और अपने आपको मी उस दिन उन्होंने घन्य माना।

सूरिजीमें जैसी गुण-ग्राहकता थी वैसो ही लघुता भी थी। हम इस बातको भल्ली प्रकार जानते हैं कि, अक्तबरने जीवदयासे संबंध रखनेवाले और इसी तरहके जो काम किये थे उन सबका श्रेय हारविजयमूरिहीको है। यद्यपि विजयसेनसूरि, ज्ञान्तिचन्द्रजी भानुचंद्रजी और सिद्धिचंद्रजीने बादशाहके पास रहकर कई काम करवाये थे; तयापि प्रवाप तो सूरिजीहीका था। कारण बादशाहके पास रहकर दीर्घ काल्तक उन्होंने जो बीज बोये थे-बीज ही नहीं उसके अंकुर भी फुशये थे-उन्हींके वे फल थे। इसलिए उनका सारा यश सूरिजीहीको है। इतना होनेपर भी सूरिजी यही समझते \* प्र० २१३ के फुटनोटमें पं० कमल विजयजीके बारेमें कहा गया

है। अमरविजयजी उन्हींके ग्रुष थे 🕛

थे कि, मैंने जो कुछ किया है या करता हूँ अपना कर्तव्य समझकर किया है; या करता हूँ। मैंने विशेष कुछ नहीं किया। मैं तो, मेरे सिरपर जितना कर्तव्य है उतना भी पूर्ण नहीं कर रहा हूँ।

एक बार किसी प्रसंगपर एक श्रावकने सूरिजीसे उनकी प्रशंसा करते हुए कहाः----- '' आप जैसे शासनप्रभावक पुरुष धन्य हैं कि, जिन्होंने अकबर बादशाहको उपदेश देकर उससे वर्षमेंसे छः महीनोंके छिए सारे मारतमेंसे जीवहिंसा बंद करवादी । ''

स्रिजीने कहाः--- "भाई ! जगत्के जीवोंको सन्मार्गपर छानेका प्रयत्न करना तो हमारा धर्म ही है। हम तो केवल उपदेश देनेके अधिकारी हैं । उपदेशके अनुसार व्यवहार करना या न करना श्रोताओंके अधिकारकी बात है। हम जब उपदेश देते हैं तब कई सावधान होकर सुनते हैं; कई बैठे हुए ऊँचा करते हैं। कई अव्यवस्थित रीतिसे बैठकर मनको इधरउधर भमाते हैं और कई तो उठकर चलते भी जाते हैं। अभिप्राय यह है कि, हजारों को उपदेश देनेपर भी लाभ तो बहुत ही कम मनुष्योंको हुआ करता है। अकबरने जो काम किये हैं इनका कारण तो उसका स्वच्छ अन्तः करण ही है। यदि उसने वे काम न किये होते तो हम क्या कर सकते थे ! मैंने जब सिर्फ पर्युषणोंके आठ दिन माँगे तब उसने अपनी तरफसे चार दिन और जोडकर बारह दिनका पर्वाना कर दिया । यह उसकी सज्जनता थी या और कुछ ? यदि विचार करेंगे तो माळूम होगा कि. श्रेष्ठ कार्यमें याचना करनेवालेकी अपेक्षा दानकरनेवालेकी कीत्ति विशेष होती है । मैंने माँगकर अपना कर्तव्य पूर्ण किया, बादशाहने देकर-कामकर अपनी उदारता दिखाई। कार्य करनेकी अपेक्षा उदारता दिलाना विज्ञेष श्ठाच्या है । इसके उपरान्त मुझे स्पष्टतया यह कह देना चाहिए कि, बादशाहने जितनी अमारीघोषणाएँ कराईं-जीवहिंसाएँ बंद करवाई और गुजरातमें प्रचलित जजिया नामका जुल्मी कर बंद कराया इन सबका श्रेय शान्तिचंद्रजीको है और शत्रुंजयादिके फर्मान लेनेका यश भानुचंद्रजीको है। क्योंकि ये कार्य उन्हींके उपदेशसे द्रुए हैं। "

कितना स्पष्ट कथन ! कितनी छघुता ! कितनी निरभिमानता !! सचमुच ही उत्तम पुरुषोंकी उत्तमता ऐसे ही गुणोंमें समाई हुई है ।

सूरिजीम गुरुभक्तिका गुण भी प्रशंसनीय था। गुरुकी आज्ञाको वे परमात्माकी आज्ञा समझते थे। एक बार उनके गुरु विजयदान-सूरिने उन्हें किसी गाँवसे एक पत्र लिखा । उसमें उन्होंने लिखा था कि, इस पत्रको पढ़ते ही जैसे हो सके वैसे यहाँ आओ।

पत्र मिलते ही सूरिजी रवाना हो गये । उस दिन दो दिनके उपवासका पारणा करना था । पारणाकर विहार करनेकी आवकोंने बहुत विनती की; परन्तु उन्होंने किसीकी बात नहीं मानी । वे यह कह रवाना हो गये कि,—गुरुदेवकी आज्ञा तत्काल ही रवाना होनेकी है, इसलिए मुझे रवाना होना ही चाहिए । बहुत जल्दी, सहसा, गुरुके पास जा पहुँचे । गुरुनीको बड़ा आश्चर्य हुआ कि,—वे इतने जल्दी कैसे जा पहुँचे । गुरुनीको बड़ा आर्श्वर्य हुआ कि,—वे इतने जल्दी कैसे जा पहुँचे । गुरुनीको बड़ा आर्श्वर्य हुआ कि,—वे इतने जल्दी कैसे जा पहुँचे । गुरुनीको बड़ा आर्श्वर्य हुआ कि,—वे इतने जल्दी कैसे जा पहुँचे । गुरुनीको वडा आर्श्वर्य हुआ कि,—वे इतने जल्दी कैसे उहर सकता था ? विजयदानसूरि अपने शिष्यकी ऐसी मक्ति देखकर अत्यन्त प्रसन्न हुए । पीछेसे जब उन्हें यह माल्टम हुआ कि; हीरविजयसूरि दो दिनके उपवासका पारणा करने जितनी देर भी नहीं ठहरे, तबतो उनकी प्रसन्नताका कोई ठिकाना न रहा । गुरुकी आज्ञापाखन करनेमें कितनी उत्सुकता ! कितनी तत्परता ! ऐसे शिष्य स्रीश्वर और सम्राट्।

गुरुकी पूर्ण कृपा प्राप्त करें और संसारमें सुयश-सौरम फैलावें तो इसमें आध्यर्थ की कोई बात नहीं है।

हीरविजयसूरिमें उपर्युक्त प्रकारके उत्तमोत्तम गुण थे। वे उपदेशद्वारा हजारों मनुष्योंका कल्याण करनेका अश्रान्त प्रयत्न करते थे, इसलिए उनका जीवन तो वास्तविक अर्थमें सार्थक ही था। तो भी वे यह मानते थे--और यह सचभी है--कि, बाह्य प्रवृत्तियोंकी अपेक्षा आध्यात्मिक प्रवृत्ति ही विशेष लाभदायक होती है। आध्यात्मिक प्रवृत्तिद्वारा प्राप्त हार्दिक पवित्रता बाह्य प्रवृत्तिमें बहुत सहायता पहुँ-चाती है। हार्दिक पवित्रता बाह्य प्रवृत्तिमें बहुत सहायता पहुँ-चाती है। हार्दिक पवित्रता बिहीन मनुष्यका लाखों ग्रंथ लिखे जायँ इतना उपदेश भी निष्फल जाता है। हृदयकी पवित्रतावाले मनुष्यको बहुत बोल्लेकी भी आवश्यकता नहीं होती है। उसके थोड़े ही शब्द मनुष्योंके हृदयोंपर अपना पूरा असर डालते हैं।

द्दीरविजयसूरिजीने जैसे उपदेशादि बाह्य प्रवृत्तियोंसे अपने जीवनको सार्थक किया था वैसे ही बाह्य प्रवृत्तिकी पूर्ण सहायक-कारण आध्यात्मिक प्रवृत्तिको भी वे मूल्ले न थे । वे समय समयपर एकान्तमें बैठकर घंटों घ्यान करते थे। कईबार तपी हुई रेती पर बैठ 'आतापनाग्भी खिया करते थे । रात्रिके पिछले पहरमें-जो योगियोंके घ्यानके लिए अपूर्व गिना जाता है-उठकर घ्यान तो वे नियभित रूपसे किया ही करते थे । सूरिजीकी इस आध्यात्मिक प्रवृत्तिसे प्रायः लोग जजान ही थे । और तो और उनके साथ रहनेवाले साधुओंमेंसे भी बहुत कम साधु इस बातको जानते थे ।

एक दिनकी बात है । सूरिनी उस समय सीरोहीमें थे । वे हमेशाके नियमानुसार पिछडी रातमें उठकर ध्यानमें खड़े थे । अवस्था और झासीरिक अझक्तिके कारण उनको चकर आ गया । वे धड़ामसे जमीनपर गिरकर बेहोश हो गये। घमाका सुनकर साधु जागृत हुए । खोजनेसे पता चला कि, सूरिजी ही अशक्तिके कारण ध्यान करते हुए गिर गये हैं । थोड़ी देर बाद जब उन्हें चेत हुआ तब सोमविजयजीने विनीत भावसे कहाः—" महाराज ! अब आप वृद्ध हुए हैं । जैनशासनोन्नतिकी चिन्तामें आपने अपना शरीर सुखा दिया है । शरीर बहुत ही कमजोर हो गया है । इस दशामें ऐसी आभ्यन्त-रिक कियाओंसे दूर रहा जाय तो उत्तम है । आपने परमात्माके शासनके लिए जो कुछ किया है या जो कुछ करते हैं वह कुछ कम नहीं है । यदि आपके शरीरमें विशेष शक्ति रहेगी तो विशेष कार्य कर सकेंगे और हमारे समान अनेक जीवोंका उद्धार भी कर सकेंगे । "

सूरिनीने सोमजिनयजी आदि साधुओंको समझाते हुए कहाः—" भाई ! तुम जानते हो कि, शरीर क्षणमंगुर है। कव नष्ट हो जायगा इसकी खबर नहीं है। इस अंधेरी कोठड़ीमें अमूल्य रत्न भरे हुए हैं। उनमेंसे जितने अपने हाथ आवें उतने छे छेने चाहिए। शरीरकी दुर्जनताका विचार करनेसे माळूम होता है कि, उसको तुम कितना ही खिळा पिलाकर हडपुष्ट करो मगर, अन्तमें वह जुदा हो ही जायगा-यहींपर रह जायगा। तो फिर उसपर मोह किस छिए करना चाहिए। उससे तो बन सके उतना काम लेना ही अच्छा है। इस बातको भी ध्यानमें रखना चाहिए कि, हजारों लाखों मनुष्य वशमें किये जा सकते हैं; परन्तु आत्माको आधीन करना बहुत ही कठिन है। जब आत्मा आधीन हो जाता है तब सारा संभार आधीन हो जाता है। 'अप्पा-जीए सञ्चं जीअं। ' आत्माको जीता तो सब्को जीता। जग-तको जीतनेमें-मनुष्योंपर अपना प्रभाव डालनेमें भी आत्माको जीत-नेकी आवश्यकता है। इस आवश्यकताको पूर्ण करनेके छिए अध्यारम- प्रवृत्ति बहुतही जरूरी है। आध्यात्मिक बल्ल लाखों मनुष्योंके बल्लेंसे भी करोड गुणा अधिक है। जिस कामको लाखों मनुष्य नहीं कर सकते हैं उस कामको आध्यात्मिक बल्ल्वाला अकेला कर सकता है।"

सूरिजीके वचन सुनकर साधु स्तब्ध होगये; एक शब्द भी वे न बोड सके । उनको यह सोचकर बड़ा आश्चर्य होने लगा कि;-जग-त्में इतनी प्रतिष्ठा और पूजा प्राप्त करके भी सूरिजी इतने वैरागी हैं ! साधुओंको सँमालनेमें, लोगोंको उपदेश देनेमें और समाजहितके कामोंमें सतत परिश्रम करनेपर भी बाह्य प्रवृत्तिसे वे इतने निर्हेप हैं !

यहि अध्यात्म है । मनको वशमें करनेकी इच्छासे-आत्मा को जीतनेके इरादेसे जो अध्यात्म-प्रवृत्ति करते हैं वे आध्यात्मिक प्रवृत्तिका आडंबर नहीं करते । जो सच्चे अध्यात्म-प्रिय हैं वे कभी भी आडंबर प्रिय नहीं होते । जहाँ आडंबर प्रियता है वहाँ सच्चा अध्यात्म नहीं रहता । आध्यात्मिकोंमें इन्द्रियदमन, शारीरिक मूच्छीका त्याग और वैराग्य-ये गुण होनेही चाहिएँ । इन गुणोंके बिना अध्यात्म-ज्ञानमें प्रवृत्ति नहीं हो सकती । वर्तमानमें कुछ शुष्क आध्यात्मिक अध्यात्मविद् होनेका दावा करते फिरते हैं; मगर देखने जाँयगे तो किसीमें उपर्युक्त गुणोंमेंसे थोड़ासा अंश भी नहीं मिलेगा । ऐसोंको अध्यात्मिविद् कहना या मानना ठगोंको उत्साहित करना है ।

हीरविजयसूरिके जीवनकी सार्थकताके संबंधमें अब विशेष कुछ कहना नहीं हैं। आध्यात्मिक प्रवृत्तिसे और उपदेशादि बाह्य-प्रवृत्तिसे-दोनों तरहसे उनका जीवन जनताके लिए आशीर्वादरूप था। कर्मोंको क्षय करनेके लिए उन्होंने तपस्या भी बहुत की थी। संक्षेपमें यह है कि, जैसे वे एक उपदेशक थे वैसे ही तपस्वी भी थे। स्वभावतः उनमें त्यागवृत्ति विशेष थी । सदैव वे गिनतीकी बारह चीर्ने ही काममें छाते थे । छट्ठ, अट्ठम, उपवास, आंबिछ, नीवि और एकास-नादि तपस्याएँ तो वे बातकी बातमें करछिया करते थे । ऋषभदास कविके कथनानुसार उन्होंने जो तपस्याएँ अपने जीवनमें की थीं वे इस प्रकार हैं:---

" इकासी तेले, सवा दो सौ बेले, छत्तीस सौ उपवास, दो हजार आंबिल और दो हजार नीवियाँ की थीं । इनके सिवाय उन्होंने वीस स्थानककी आराधना बीस बार की थी; उसमें उन्होंने चारसौ चौथ और चारसौ आंबिल किये थे । भिन्न भिन्न भी चारसौ चौथ किये थे । सूरिमंत्रकी आराधना करनेके लिए वे तीन महीनेतक ध्यानमें रहे थे। तीन महीने उन्होंने एकासन, आंबिल, नीवि और उपवासा-दिहीमें बिताये थे । ज्ञानकी आराधना करनेके लिए भी उन्होंने बाईस महीने तक तपस्या की थी । गुरुतपर्भे भी उन्होंने तेरइ महीने बेले, तेले, उपवास, आंबिल और नीवि आदिक तपस्याओं में बिताये थे । इसी तरह उन्होंने ज्ञान, दर्शन और चारित्रकी आराधनाके ग्यारह महीनोंका और बारह प्रतिमाओंका भी तप किया था । " आदि

आत्म--शक्तियोंका विकास यूँहीं नहीं होता । यदि खानेपीने और इन्द्रियोंके विषयोंहीमें छुब्ध रहनेसे आत्मशक्तियोंका विकास होता तो क्या संसारका हरेक आदमी नहीं कर छेता ? आत्मशक्तिका विकास करनेमें--छाखों मनुप्योंपर प्रभाव डाछनेकी शक्ति प्राप्त करनेमें अत्यन्त परिश्रम करना पड़ता है । महावीरदेव सम्पूर्ण आत्मशक्तिको कव विकसित कर सके थे ? जब उन्होंने बारह बरसतक छगातार तपस्या की थी तब । इन्द्रिय-विषयासक्ति मिटाये बिना, दूसरे शब्दोंमें कहें तो इच्छाका निरोध किये बिना तपस्या नहीं होती । तपस्याके विना कर्मोंका क्षय होना असंभव है । हीरविजयसूरिने जगत्पर उपकार अत करनेका महान् प्रयत्न करते हुए भी, आत्मशक्तिके विकासार्थ भरसक तपस्याकी थी और जीवनको सार्थक बनाया था।

सूरिनीकी विद्वत्ताके विषयमें भी यहाँ कुछ कहना आवश्यक है। वे साधारण विद्वान् नहीं थे। यद्यपि उनके बनाये हुए ' जम्बू-द्वीपप्रज्ञसिटीका ' और ' अन्तरिक्षपार्श्वनायस्तव ' आदि बहुत ही बोड़े ग्रंथ उपछब्ध हैं तथापि उन्हें देखने और उनके किये हुए कार्योपर दृष्टिपात करनेपर उनकी असाधारण विद्वत्ताके विषयमें रेशमात्रभी शंका नहीं रहती है। उस समयके बड़े बड़े जैने-तर विद्वानोंके साथ वाद करनेमें तथा आलिमफाजिल सूचेदारोंपर और खास करके समस्त धर्मोंका तत्त्व-शोधनेमें अपनी समस्त जिंदगी बिताने वाले अकबर बादशाहपर धार्मिक प्रभाव डाल्टनेमें सफल्टता प्राप्त करना, साधारण ज्ञानवालेका काम नहीं हो सकता, यह स्पष्ट है। अकबरने अपनी धर्मसमाके पाँच वर्गोंमेंसे पहले वर्गमें उन्हीं लोगोंको दाखिल किया था कि, जो असाधारण विद्वान् थे। उसी प्रथम वर्गके सूरिजी सभासद थे। इस बातका पहले उल्डेख हो चुका है।

इन सारी बातोंसे यह बात सहज ही समझमें आ सकती है कि, हीरविजयसूरि प्रखर पंडित थे ।

अब उनके जीवनके संबंधमें कहने योग्य कोई भी बात नहीं रही । ज्ञान, ध्यान, तपस्या, दया, दाक्षिण्य, लोकोपकार और जीव-दयाका प्रचार आदि सब बातोंसे अपने यंथनायक हीरविजयसूरिने निज जीवनको सार्थक किया था । इस प्रकार जीवनको जो सार्थक कर लेते हैं उन्हें मृत्युका भव नहीं रहता । उनको मृत्युसे इतनी ही प्रसन्नता होती ही जितनी प्रसन्नता मनुष्यको झौंपड़ीसे महल्में जानेमें होती है ।

# प्रकरण बारहवाँ ।

## निर्वाण ।

त प्रकरणके अन्तमें यह कहा जा चुका है कि, सूरिजी वि. सं० १६९१ का चातुर्मास समाप्त-कर जब उत्तनासे विहार करने छगे थे तब उनका शरीर अस्वस्थ था, इसलिए संघने उन्हें विहार नहीं करने दिया । विवश सूरिजीको वहीं रहना पड़ा ।



विधि-अपवादको जाननेवाले आवकोंने शास्त्रीय प्रमार्णोद्वारा यह बतानेकी कोशिश की कि, आपके समान शासनप्रभावक गच्छ-नायक सूरीश्वरको अपवादरूपसे, रोगनिवार्णार्थ यदि कुछ दोषका सेवन करना पड़े तो वह भी शास्त्रोक्त ही है। मगर सूरिजीने उनकी बात नहीं मानी । सूरिजी इस अपवादमार्गसे अनभिज्ञ नहीं थे। वे शास्त्रोंके पारगामी थे; गीतांर्थ थे और मद्दान, अनुभवी थे। इसलिए

वे इस बातसे अपरिचित नहीं थे, तो भी वे निषेध करते थे। कारण-उनको यह निश्चय हो गया था कि, मेरी आग्रु अब बहुत ही थोडी है । अब मुझे बाह्य उपचार और औषधकी अपेक्षा धर्मोंषधका सेवन ही विशेष रूपसे करना चाहिए। अल्प अवशेष जीव-नके लिए ऐसी आरंग-समारंभवाली औषधें करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। इसी कारणसे वे आवकोंको निषेध करते रहे। आवकोंको बड़ा दुःख हुआ । वे सभी उपवास करके बैठ गये । उन्होंने कहा.-सूरिजी यदि दवा नहीं करने देंगे तो हम मोजन नहीं करेंगे। ऋषभदास कवि तो यहाँ तक लिखता है कि, कई खियोंने उस समय तकके लिए अपने बच्चों तकको धवाना छोड़ दिया जब तककी सूरिजी उपचार करानेके लिए राजी न हों । सारे ऊनार्मे हाहाकार मच गया । सूरिनीके शिष्योंको भी बहुत कष्ट हुआ । अन्तमें सोमविजयजीने सूरिजीसे निवेदन कियाः-"महाराज ! ऐसा करनेसे आवकोंके मन स्थिर नहीं रहेंगे। जैसे आप दवा लेनेसे इन्कार करते हैं वैसे ही श्रावक भी अन्नजल प्रहण नहीं करनेकी हठ पकड़के बैठे हैं । इसलिए संवका मान गवनेके लिए भी आपको औषध लेनेकी स्वीकारता देनी चाहिए । यह बात तो आपसे छिपी हुई है ही नहीं कि, पहिलेके ऋषियोंने भी रोगके उपस्थित होनेपर दवा प्रहण की है। अतः आपको भी कुछ छूट रखनी ही चाहिए। झुद्ध और थोड़ी दवा ही ग्रहण करनेकी हाँ कहिए।"

सोमविजयजीके विशेष आग्रहसे अपनी इच्छाके विरुद्ध भी मूरिजीने दवा लेनेकी स्वीकारता दी । संव बहुत प्रसन्न हुआ । स्नियाँ बच्चोंको घवाने लगीं । सुदक्ष वैद्य औषघोपचार करने लगा । प्रतिदिन व्याधिमें भी कुछ न्यूनता होने लगी । तो भी शारीरिक अवस्था सुखसे ज्ञान, ध्यान, किया करने योग्य न हुई ।

For Private & Personal Use Only

निर्वाण । 👘 🌕

हीरविजयसूरिके प्रधान शिष्य और उनकी गदीके अधिकारी विजयसेनसूरि उस समय अकवर बादशाहके पास छाहौरमें थे। मूरिजीको गच्छकी बहुत चिन्ता रहा करती थी। उनके हृदयमें ये ही विचार बार बार आया करते थे कि,-विजयसेनसूरि यहाँ नहीं हैं। वे बहुत दूर हैं। यदि पासमें होते तो गच्छ संबंधी सारी बातें उन्हें बता देता। एक दिन उन्होंने अपने पासके समस्त साधुओंको एकत्रित करके कहा कि, "जैसे हो सके वैसे जल्दी विजयसेनसूरिको यहाँ बुछानेका प्रयत्न करो। "

साधुओंने विचार करके और किसी आदमीको न भेजकर धनवि-जयजीहीको रवाना किया । बड़ी बड़ी मंजिलें तै करके वे बहुत जल्दी लाहौर पहुँचे । उन्होंने विजयसेनसूरिसे कहा कि,-" सूरिजी विशेष रूपसे रुग्ण हैं और आपको बहुत स्मरण किया करते हैं । " इस समाचारको सुनकर विजयसेनसूरिको बड़ा दुःख हुआ । उनका शरीर शिथिल पड़ गया । वे थोड़ी देरमें अपने आपको सँमालकर बादशाहके पास गये और सूरिजीकी रुग्णताके समाचार सुनाकर बोले कि,-"महाराजने मुझे शीघ्र ही बुलाया है "। उस समय बादशाह उन्हें अपने पास ही रहनेका आग्रह न कर सका । उसने विजयसेन-मूरिजीको गुजरात जानेकी अन्जमति दे दी । अपनी ओरसे सूरिजीको प्रणाम करनेके लिए भी कहा ।

' विजयप्रशस्तिमहाकाव्य ' के कर्ताका मत है कि, विजय-सेनसूरि जब अकबर बादशाहके पास नंदिविजयजीको रखकर गुजरातमें आते थे तब महिमनगरमें उन्हें हीरविजयसूरिकी बीमारीके समाचार मिले थे ।

चाहे ऊछ भी हो मगर इतनी बात तो निर्विवाद है कि,

ર९३

सूरिजीकी रुग्णताके समय विजयसेनमृरिजी उनके पास नहीं थे। इन्हें उनकी रुग्णताके समाचार दिये गये थे।

इधर जैसे जैसे हीर विजयसूरिकी रुग्णता बढ़ती गई वैसे ही वैसे विजयसेनसूरिकी अविद्यमानताकी चिन्ता भी बढ़ती गई । उनके इदयमें बारबार यही विचार आने छगे कि,—वे अबतक क्यों नहीं आये ? यदि इस समय वे मेरे पास होते तो अन्तिम अनशनादि कियाओंमें मुझे बड़ा उछास होता । 'ग

बहुत विचार और यथासाध्य चेष्टा करने पर भी मनुष्य चल तो उतना ही सकता है जितनी उसम शक्ति होती है । मनुष्योंके पंस नहीं होते कि, वे झटसे उड़कर इच्छित स्थानपर पहुँच जायँ । इसी तरह विजयसेनसूरि साधु होनेसे यह भी नहीं कर सकते थे कि, वे बादशाहके किसी पवनवेगसे चल्लनेवाले घोड़ेपर सवार होकर छाहौरसे तत्काल ही उत्तन जा पहुँचते ।

हीरविजयसूरि जितनी आतुरतासे विजयसेनसूरिके आनेकी प्रतीक्षा कर रहे थे उतनी ही बल्कि उससे भी विशेष आतुरता विज-यसेनसूरिको हीरविजयसूरिकी सेवामें पहुँचनेके लिए हो रही थी। मगर हो क्या सकता था ? बहुत दिन बीत जानेपर भी जब विजय-सेनसूरि नहीं पहुँचे तब एक दिन हीरविजयसूरिने सब साधुओंको अपने पास बुलाया और कहाः---

" विजयसेनसरि अबतक नहीं आये। मैं चाहता था कि, वे अन्तिम समयमें गुझसे मिल लेते तो समाज संबंधी कई बातें मैं उनसे कह जाता। अस्तु ! अब गुझे अपनी आयु बहुत ही अल्प मालूम होती है, इस्नलिए तुम्हारी सबकी सम्मति हो तो मैं आत्म-कार्य साधनका प्रयत्न कहूँ। " हीरविजयसूरिके वचन सुनकर साधुओंके हृदयमें बड़ा आघात लगा । सोमविजयजीने कहाः—" महाराज ! आप छेरामात्र भी चिन्ता न करें । आपने तो ऐसे विषमकाल्टर्म भी आत्मसाधन करनेमें कोई कमी नहीं की है । त्याग, वैराग्य, तपस्या, ध्यान और क्षान्त्यादि गुणोंद्वारा तथा असंख्य जीवोंको अभयदान देने और दिलानेद्वारा आपने तो अपने जीवनको सार्थक कर ही लिगा है । निश्चित रहिए । आप शीघ्र ही नीरोग हो जायँगे । विजयसेनसूरि भी शीघ्र ही आपकी सेवामें उपस्थित हो जायगे । "

सूरिजी बोलेः—"तुम कहते हो सो ठीक है। मगर चौमासा इनुरू होजानेपर भी विजयसेनसूरि अबतक नहीं आये। न माठूम वे कब आयँगे ? ''

सोमवियजीने पुनः कहाः—"महाराज अब आप बहुत जल्दी स्वास्थ्य लाभ करेंगे । विजयसेनसूरि भी शीघ्र ही आयँगे । ''

इस तरह करते करते पर्युषणा पर्व आ पहुँचा। यह बात बड़े आश्चर्य की है कि, इतनी रुग्ण दशामें भी पर्युषणामें कल्पसूत्रका व्या-रूयान हीरविजयसूरिहीने बाँचा था। व्याख्यान बाँचनेके श्रमसे उनका शरीर विशेष शिथिल हो गया। पर्युषणा समाप्त हुए। सूरिजीको अपने शरीरमें विशेष शिथिलता मालून हुई। तब उन्होंने भादवा सुदी १० ( वि० सं० १६९२) के दिन मध्यरात्रिके समय अपने साथके विमलहर्ष उपाध्याय आदि सारे साधुओंको एकत्रित कर कहाः---

'' मुनिवरो ! मैंने अब अपने जीवनकी आशा छोड़ दी है। जो जन्मता है वह मरता ही है। जल्दी या देरमें सबको यह मार्ग लेना ही पड़ता है। तीर्थकर भी इस अटल सिद्धान्तसे छूट नहीं सके

-----

हैं । आयुष्यको क्षणमात्र बढ़ानेके छिए भी कोई समर्थ नहीं हुआ है । इसछिए तुम छेशमात्र भी दुखी न होना । विजयसेनसूरि यदि यहाँ होते तो मैं तुम सक्की उन्हें उचित भोछामन देता । कल्याणविजय उपाध्याय भी अन्तर्भे न मिछे । अस्तु । अब मैं जो छुछ तुम्हें कहना चाहता हूँ वह यह है कि,तुम किसी भी तरहकी चिन्ता न करना । तुम्हारी सारी आशा विजयसेनसूरि पूर्ण करेंगे । वे साहसी, सत्य-वादी और शासनके पूर्ण प्रेमी हैं । मेरी यह सूचना है कि, तुम जिस तरह मुझे मानते हो उसी तरह उनको भी मानना और उनकी सेवा करना । वे भी पुत्रकी तरह तुम्हारा पाछन करेंगे । तुन सभी मेछसे रहना और जिससे शासनकी शोभा बढ़े वही काम करना । विमछहर्ष उपाध्याय और सोमविजयर्जा ! तुमने मुझे मुख्यतया बहुत सन्तुष्ट किया है । तुम्हारे कार्योंसे मुझको बहुत प्रसन्नता हुई है । मैं तुमसे भी अनुरोध करता हूँ कि, तुम शासनकी शोभा बढ़ाना औरा जना और सारा समुदाय सदा एकतासे रहे ऐसे प्रयत्न करते रहना ?' ।

साधुओंको उपर्युक्त प्रकारका उपदेश देकर सूरिजी अपने पापोंकी आलोचना और समस्त जीवोंसे क्षमायाचना करने लगे। जिस समय वे साधुओंसे क्षमा माँगने लगे उस समय साधुओंके हृदय भर आये। आँखोंसे आँसू गिरने लगे और गला रक गया। सोमवि-जयजी भराई हुई आवाजमें बोलेः—" गुरुदेव ! आप इन बालकोंसे क्यों क्षमा माँगते हैं ? आपने तो हमें प्रियपुत्रोंकी तरह पाला है; पुत्रोंसे अधिक समझकर आपने हमारी सार सँमाल ली है और अज्ञा-नरूपी अंधकारसे निकालकर हमें ज्ञानके प्रकाशमें ला बिठाया है। आपके हमपर अनन्त उपकार हैं। आप-पूज्य हमसे क्षमा माँगते हैं इससे हमारे हृद्यमें व्यथा होती है। हम आपके अज्ञानी-अविवेकी बालक हैं। पद पदपर हमसे आपका अपराध हुआ होगा। समय समयपर हमारे छिए आपका हृदय दुखा होगा। उसके छिए हम आपसे क्षमा माँगते हैं। प्रभो ! आप तो गुणके सागर हैं। आपने जो कुछ किया होगा वह हमारे मलेके छिए ही किया होगा। मगर हमने उसे न समझकर आपके विपरीत कुछ विचार किया होगा। हमारे उस अपराधको क्षमा कीनिए। गुरुदेव ! विरोष क्या कहें ! इम अज्ञानी और अविवेकी हैं। अतः मन, वचन और कायासे आपका जो कुछ अविनय, अविवेक और असातना हुए हों उनके छिए हमें क्षमा करें। "

सूरिजीने कहा:-"मुनिक्सो ! तुम्हारा कथन सत्य है; परन्तु मुझे भी तुमसे क्षमा माँगनी ही चाहिए । यह मेरा आचार है । साथमें रहनेसे कई बार कुछ कहना भी पड़ना है और उससे सामनेवालेका दिछ दुखता है । यह खाभाविक है । इसलिए मैं तुमसे क्षमा माँगता हूँ ।"

इस प्रकार समस्त जीबोंसे क्षमा माँगनेके बाद सूरिजीने पापकी आल्लोचना की और अरिहंत, सिद्ध, साधु, और धर्म इन चार शरणोंका आश्रय लिया ।

सूरिजी समस्त बातोंकी तरफसे अपने चित्तको हटा कर अपने जीवनमें किये हुए शुमकायों--विनय, वैयावच, गुरुमक्ति, उपदेश, तीर्थयात्रा आदिकी--अनुमोदना करने लगे। ढंढण, टटप्रहारी, अर-णिक, सनस्कुमार, र्ववककुमार, कूरगडु, भरत, बाहुबली, बलिमद, अभयकुमार, शालिमद्र, मेवकुमार, और धत्रा आदि पूर्व ऋषियोंकी तपस्या और उनके कष्ट सहन करनेकी शक्तिका स्मरण करने लगे। तत्पश्चात् नवकार मंत्रका ध्यानकर उन्होंने दश प्रकारकी आरा-धना की।

कुछ देरके लिए सूरिजी मौन रहे। उनके चहरेसे सालूम 38 होता था कि, वे किसी गंभीर घ्यानसागरमें निमय हैं। उन्हें घेरके बैठे हुए मुनि टगर टगर उनके मुखकी ओर देख रहे हैं, और उत्कंठासे गुरुदेवके वचन सुननेकी प्रतीक्षा कर रहे हैं। सैकड़ों आवक आविकाएँ आते हैं और सूरिजीकी पुजा कर उदास मुख बैठ जाते हैं।

मादवा सुदी ११ ( वि॰ सं॰ १६९२) का दिन था। संघ्या समय निकट आ रहा था। सूरिजी अब तक घ्यानमें मझ थे। साधु उनके मुखारविंदको देख रहे थे। अकस्मात् उन्होंने आँखें खोळीं। प्रतिक्रमणका समय जाना। सब साधुओंको अपने पास बिटा-कर प्रतिक्रमण कराया। प्रतिक्रमण पूर्ण होनेके बाद सूरिजीने अन्तिम शब्दोच्चार करते हुए कहा:---

"माइयो ! अब मैं अपने कार्यमें छीन होता हूँ। तुमने हिम्मत नहीं हारना । धर्मकार्य करनेमें वीरता दिखाना । ' फिर वे आत्म-चिन्तवनमें छीन हुए-- " मेरा कोई नहीं है; मैं किसीका नहीं हूँ; मेरा आत्मा ज्ञान-दर्शन चारित्रमय है; सचिदानंदमय है, शाश्वत है; मेरा आत्मा ज्ञान-दर्शन चारित्रमय है; सचिदानंदमय है, शाश्वत है; मैं शाश्वत मुखका माळिक होऊँ; मैं आत्माके सिवाय अन्य सब भावोंका त्याग करता हूँ; आहार, उपाधि और इस तुच्छ शरीरका मी त्याग करता हूँ ! ' इत्यादि वाक्योचार कर सूरिनी चार शरणोंका स्मरण करने छगे । उस समय सूरिनी पद्मासनमें विराजमान हुए । हाथमें माछा छेकर जाप करने छगे । चारमाछाएँ समाप्तकर पाँचवीं फेरना चाहते थे, इतनेहीमें माछा हाथसे गिर पड़ी । छोगोंमें हाहाकार मच गया । जगत्का हीरा मानवी देहको छोड़कर चछा गया । जिस समय मुरछोकमें हीरका स्वागत हुआ; सुरघंटका नाद हुआ । उसी समय भारतवर्षको गुरुविरहरूपी भयंकर बादछोंने आच्छादित कर छिया ।

२९८

×

×

×

×

हीरविजयसूरिका निर्वाण होते ही सर्वत्र हाहाकार मच गया । उत्नाके संघने यह दुःखदायी समाचार गाँव--गाँवमें पहुँचानेके छिए कासीद रवाना किये । जिस गाँवमें यह समाचार पहुँचा उसीमें शोक छागया । गाँवों और नगरोंमें इड़तार्छे पड़ने छर्गी । हिन्दु, मुसछमान और अन्यान्य धर्मवार्छोंको इस समाचारसे दुःख हुआ । जिन पुरुषररनोंकी विद्यमानतासे भारतवर्षकी राष्ट्रीय और धार्मिक स्थितिमें बहुतसे सुधार हुए थे; जिनके कारण भारतवासी इछ सुखके दिन देखने छगे थे उनमेंसे एक रत्न चल्ठ बसा । उसके चल्ठे जानेसे दुःख किसे न होता ? ऐसी कमीसे-जो पूरी नहीं हो सकती थी--किसके हृदयपर आघात न छगा होगा ?

दूसरी तरफ सूरिजीकी अन्त्येष्ठी कियाके लिए ऊना और दीवका संघ तैयारी करने छगा । उन्होंने तेरह खंडका एक विमान बनवाया । वह कथिया मखमल और मशरुसे मढा गया था । मोतीके झूमकों, चाँदीके घंटों, स्वर्णकी घूत्ररियों, छत्र, चामर, तोरण और चारों तरफ अनेक प्रकारकी फिरती हुई प्रतल्प्योंसे वह ऐसा छुंदर सजाया गया था कि, देखनेवाले उसको एक देवविमान ही समझने लगे । कहा जाता है कि, उसको बनानेमें दो हजार लाहरियाँ खर्च हुई थीं । उनके अलावा दो ढाई हजार लाहरियाँ दूसरी खर्च हुई थीं।

केशर, चंदन और चूआसे सूरिजीके शरीर पर लेप किया गया । उसके बाद शब पालकीमें रक्खा गया । घंट नाद हुआ ! बाजे बजे । प्रतिष्ठित पुरूषोंने पालकीको उठाया । जय जय नंदा ! जय जय भद्दा ! के शब्दोंसे आकाशमंडल गूँज उठा । इजारों लोग अपनी श्रद्धाके अनुसार रुपये पैसे और बादाम उछालने लगे । मार्गमें पुष्पों की वृष्टि होने लगी । आबाल वृद्ध नरनारी अपने मकानोंकी छतोंपर और सरोखोंपर चढ चढ़कर सावपूर्वक वंदना करने लगे । पालकीके पीझे अन्तमें हृदय कड़ाकर छोगोंने चितामें अग्नि छगाई । चितामें पन्द्रह मन चंदन, तीन मन अगर, तीन सेर कपूर, दो सेर कस्तूरी, तीन सेर केसर और पाँच सेर चूआ डाछा गया था ।

सूरिजीका मानवी शरीर भस्मसात् हो गया । केषछ यशः-शरीर संसारमें रह गया । सूरिजीके शरीर संस्कारमें सब मिछाकर सात इजार स्याहरियाँ खर्च हुई थीं । समुद्रके किनारे अमारी पाछी गई । समुद्रमें कोई जाछ न डाले इस बातका प्रबंध िया गया । गुरु-विरहसे दुःखी साधुओंने तीन तीन दिन तक उपवास किये । अग्नि संस्कार करके श्रावकोंने मंदिरमें जाकर देववंदन किया । और फिर साधुओंका वैराग्यपूर्ण उपदेश सुन सब अपने अपने घर गये ।

जिल नागीचेमें हीरचिजयसुरिका अग्नि संस्कार हुआ था वह

बागीचा और उसके आसपासकी बाईस बीघे\* जमीन अकवर बाद-शाहने जैनोंको देदी थी। इसी बागीचेमें-जहाँ सूरिजीका अग्नि संस्कार हुआ था-दीवकी लाड़कीबाईने एक स्तूप बनाकर उस पर सूरिजीकी पादुका स्थापन की थी।

×

×

X

हीरविजयसूरिके निर्वाणके पन्द्रह दिन पीछे, करुयाणविज-यजी उपाध्याय ऊना पहुँचे थे । उन्हें सूरिजीके स्वर्गवासके समाचार सुनकर बड़ा दु:ख हुआ । सूरिजीके अद्वितीय गुण उन्हें बार बार याद आने छगे और जैसे जैसे वे गुण याद आते वैसेही वैसे उनका इदय भर आता और आँखोंसे पानी निकछ पड़ता। कल्याणविजयजीको श्रावकों और साधुओंने अनेक प्रकारसे समझाकर शान्त किया । फिर उन्होंने अग्नि संस्कारवाछे स्थानपर जाकर स्तूपके दर्शन किये ।

दूसरी तरफ छाहोरसे खाना होकर विजयसेनसूरि हीरवि-नयसूरिके निर्वाणवाले दिन कहाँतक पहुँचे थे इस बातकी खबर न थी । विजयसेनसूरिभी विश्राम लिए बिना, इस इच्छासे उत्नाकी तरफ बढ़े आरहे थे कि, जल्दी जाकर गुरुके चरणोंमें मस्तक रक्खूँ और अपने आपको पावन करूँ । मगर प्रबल मावीके सामने किसीका क्या जोर घष्ठ सकता है ? विजयसेनसूरिके भाग्यमें गुरुके अन्तिम

\* देखो ' हीरसौभाग्य काव्य ' सर्ग १७, क्लोक १९५, प्रष्ठ ९०९ + यह पादुका अब भी मौजूद है । उस पर जो लेख है उससे विदित होता है कि, इसकी प्रतिष्ठा वि॰ सं॰ १६५२ के कार्तिक वदि ५ बुधवारके दिन विजयसेनस्तू रिने की थी । लेखमें सुरिजीके निर्वाण की तिथि ( भादवा सुदी ११ ) भी दी गई है । हीर चिजयस्तू रिजीने जो बड़े बड़े कार्य किये धे उनका उल्लेख भी इसमें है । यह लेख ' श्रीअजारापार्श्वनाथजी पंचतीर्थी महा-तम्य और जीर्जीदारका द्वितीय रीपोर्ट नामकी पुस्तकले ३४ वें प्रष्ठमें प्रकाशित हुआ है ।

×

दर्शन नहीं लिखे थे इसलिए उनके बहुत प्रयरन करने पर भी उन्हें दर्शन नहीं हुए। भादवा वदि ६ के दिन विजयसेनसूरि पाटणमें मंदिरमें पहुँचे उस समय पाटणके श्राघक हीरविजयसूरिके निर्वाण समाचार सुनकर देववंदन कर रहे थे। विजयसेनसूरिने इस शुभा-शाको लिए हुए पाटणमें प्रवेश किया था कि, पाटणमें मुझे गुरुनीके स्वास्थ्यके समाचार मिळेंगे; उनको तो वहाँ पहुँचनेपर विघातक समा-चार मिले । सूरिजीकी निर्वाणकी बात सुनकर उनके हृदयमें एक आघात लगा । थोड़ी देर निस्तब्ध होकर वे खड़े रहे । अन्तमें मूच्छित होकर गिर पड़े । थोड़ी देर बाद जब उनकी मूच्छी गई तब वे बेचैन होकर इधर उधर घूमने लगे । कभी बैठ जाते, कभी उठ खड़े होते बड्बड़ाते,--'' अरे यह क्या हुआ ? मैं उत्ता जाकर किसको वाँदूँगा ? अब वहाँ क्या है ! गुरुदेव मुझे दर्शन देनेको भी न ठहरे ! " अनेक प्रकारके संकल्प विकल्प उनके मनमें उठने छगे । वे न आहार करते थे न जल पीते थे; न उपदेश देते थे न किसीके साथ बातचीत ही करते थे। जब कभी कोई उन्हें देखता वे गंभीर विचारमें निमग्न दिखाई देते । जब कभी बोछते तो यही बोछते " अरे हीर-हंस मान-सरोवरसे उड़ गया ! प्रभो ! हमको बीचमें छोड़कर कहाँ चल्ने गये ? अब हमारी क्या दशा होगी ? हम किसकी प्रेमछायामें रहेंगे ? जैन-शासनका क्या होगा ? " इसी तरह तीन दिन निकल गये।

चौथे दिन पाटणका संघ एकत्रित हुआ। उसने विजयसेन-सूरिको अनेक तरहसे समझाया; आश्वासन दिया। इससे उनका चित्त इछ स्थिर हुआ। उन्होंने अपने हृदयको मजबूत बनाया; धैर्य धारण किया। उस दिन उन्होंने कुछ आहारपानी लिया। उसके बाद वे अपने साथके मुनियों सहित उत्ना पहुँचे। वहाँ सूरिजीकी पादुकाकी प्राव सहित वंदना की। यही विजयसेनसूरि, हीरविजयसूरिके पाटपर बैठे। हीर-विजयसूरिकी तरह इन्होंने भी जैनधर्मकी विजयवैजयन्ती फर्राई ।

×

X

इस प्रकरणको समाप्त करनेके पहले हीरविजयसूरिके निर्वाणके समय एक आश्चर्यकारक घटना हुई थी उसका उल्लेख करना मी आक्टयक है ।

कवि ऋषभदास लिखता है कि, - जिस दिन हीरविजयसूरिका निर्वाण हुआ था उस दिन रातके समय, जहाँ सूरिजीका अग्नि संस्कार हुआ था वहाँ पासके खेतमें रहनेवाले एक नागर बनिएने नाचरंग होते देखा था । सवेरे ही गाँवमें जाकर उसने लोगोंको यह बात सुनाई । लोगोंके झुंडके झुंड बगीचेमें आने लगे। वहाँ उन्हें नाचरंग तो कुछ नहीं दिखाई दिया; मगर आमके पैडोंपर फल देख पड़े । किसीपर मौरके साथ छोटे छोटे आम थे; किसी पर जाली पडे हुए आम थे और किसीपर परिपक्व हो रहे थे । कई ऐसे आमके पेड़ मी फलोंसे भरे हुए थे जिनपर कमी फल आता ही न था और जो वंध्य आमके नामस प्रसिद्ध थे । मादवेका महीना और आम ! लोगोंके आश्चर्यका कोई ठिकाना न रहा । एक दिन पहले जिन वृक्षों-पर मौरका भी ठिकाना न था दूसरे दिन उन्हीं वृक्षोंको फलोंसे ल्दा देखकर किसे आश्चर्य न होगा ?

श्रावकोंने कुछ आम उतार लिये और उनमेंसे अहमदाबाद, खम्मात और पाटण आदि शहरोंमें थोडे थोडे मेने । अक-बर और अबुल्लफजल्लके पास मी उनमेंसे आम मेने गये। जिन लोगोंने वे आम देखे उनको अल्यंत आश्चर्य और आनंद हुआ। सम्राट्को भी सूरिजीके पुण्य बाहुल्यपर अभिमान हुआ। सूरिजीके

×

×

प्रति उसकी मक्ति अनेक गुनी बढ़ गई । उसको और अबुलफज-लको सृरिजीके स्वर्गवासका बहुत दुःख हुआ । वह अनेक प्रकारसे सूरिजीकी स्तुति करने लगा । कवि ऋषभदासने बादशाहके मुखसे सूरिजीकी स्तुतिके जो शब्द कहलाये हैं उन्हींके मावके साथ हम इस प्रकरणको समाप्त करते हैं:----

" उन जगद्गुरुका जीवन धन्य है जिन्होंने सारी जिम्दगी दूसरोंका उपकार किया और जिनके मरने पर ( असमयर्मे ) आम्रफले और जो स्वर्गमें जाकर देवता बने ।। ५ ॥

× × × × इस जमानेमें उनके जैसा कोई सचा फकीर न रहा × × × × ॥ ६ ॥

जो सच्ची कमाई करता है वही संसारसे पार होता है। जिसका मन पवित्र नहीं होता है उसका मनुष्यभव व्यर्थ जाता है। ७ ॥



# प्रकरण तेरहवाँ।

### सम्राट्का होषजीवन।

पने प्रथम नायक हीरविजयसूरिके संबंधमें बहुत कुछ कहा जा चुका है। अब अपने दूसरे नायक सम्राट् अकबरके अवशिष्ट जीवन पर कुछ प्रकाश डाला जायगा। यद्यपि अकबरके गुण-अवगुणके



संबंधमें तीसरे प्रकरणमें और उसके किये हुए जीवदया संबंधी कार्योंके विषयमें पाँचवें प्रकरणमें उछेल हो चुका है तथापि अकबरके जीवनसे संबंध रखनेवाली अन्यान्य वातोंकी उपेक्षाकर यदि पुस्तक समाप्त कर दी जाय तो उतने अंशोंमें न्यूनता रह जाय । इसलिए इस प्रकरणमें अकबरके जीवनकी अवशिष्ट बातोंका उछेख किया जायगा ।

यह प्रसिद्ध बात है कि अकबर बचपनहीसे तेजस्वी और चंचछ स्वमावका था । तीसरे प्रकरणमें इस विषयमें उछेख हो चुका है । यद्यपि उसको अक्षरज्ञान प्राप्त करनेकी रुचि नहीं थी, तथापि नई नई बार्ते जानने और विविध कछाएँ सीखनेके छिए वह इतना आतुर रहता था, जितना अफीमची वक्तपर अफीमके छिए रहता है । बाख्यावस्थाहीसे वह चाहता था कि, मैं जगत्में प्रसिद्ध होऊँ और छाखों करोड़ों मनुष्योंको अपने आज्ञापालक बनाऊँ । राज्यगद्दीपर बैठनेके बाद भी जबतक वह बहेरामखाँके आधीन रहा तबतक अपनी माबनाएँ पूर्ण न कर सका । जब वह बहेरामखाँके बंधनसे मुक्त हुआ 39 और राज्यकी पूर्ण सत्ता अधिकारमें करचुका तब उसने सोचा कि, मैं अब अपनी इच्छानुसार हरएक कार्य कर सकूँगा। अकचरका जीवन यह बात अच्छी तरहसे प्रमाणित करता है कि, पुरुषार्थी जब चाहते हैं तभी अपने कार्यमें सफछता लाभ कर सकते हैं। राज्यकी पूर्ण सत्ता अपने हांधमें लेनेके बाद अकचरने अपनी इच्छाएँ पूर्ण करनेके प्रयत्न प्रारंभ किये।

अकचरके कामोंसे हम यह कह सकते हैं कि, उसके मनमें तीन चार बातें खास तरहसे चक्कर छगा रही थीं । प्रथम यह कि, उसके पहलेवाले राजा जैसे, अपना नाम स्थिर कर गये थे वैसे ही वह भी अपना नाम अमर कर जाय । दूसरी यह कि, सारे सूबेदार उसकी आज्ञा पार्छे। तीसरी यह कि, उसके पिताके समयमें नो राज्य स्वाधीन हो गये हैं उन्हें वह वापीस अपने आधीन कर छे। और चौथी यह कि, राज्यकी अन्तर्ज्य-वस्थाको-जो अनेक परिवर्तनोंके कारण खराब हो गई थी-प्रनः सुधार ले। इन्हीं चार बातोंके पीछे उसने अपना सारा जीवन बिताया था।

तीसरे प्रकरणमें कहा गया है, उसके अनुसार ' दीनेइछाही ' नामक धर्म चलानेमें उसका हेतु ख्याति लाम करनेके सिवा दूसरा कुछ भी नहीं था । हाँ यह सच है कि, वह इस हेतुको पूर्ण करनेमें सफछ नहीं हुआ; कारण,-- उसका चलाया हुआ धर्म उसके साथ ही लुप्त हो गया । तोभी इतना तो कहना ही पड़ेगा कि, उसने अपने जीवनमें उसका, यदि पूर्णरूपसे नहीं तो विशेष अंशोंमें आनंद अवश्यमेव ले लिया था । उसके धर्मको माननेवाले-- यदि सची श्रद्धासे नहीं तो भी दाक्षिण्यतासे या स्वार्थसे ही-अच्छे अच्छे हिन्दु और मुसल्मान

| थे। उसके धर्ममें जो लोग        | सम्मिलित हुए थे उनमेंसे मुख्यके |
|--------------------------------|---------------------------------|
| नाम ये हैं × :                 |                                 |
| <b>१—</b> अ <b>बुल्</b> फ़ज्ल; | <b>२</b> -फ़ेज़ी;               |
| ३-रोखमुबारिक नागौरी;           | ४-ज़फ़रबेग आसफ़ख़ाँ;            |
| ५-कालम काबुली;                 | ६ – अब्दुल्सनद;                 |
| ७-आज्मख़ाँ कोका;               | ८-मुला शाहमुहम्मद शाहाबादी;     |
| ९सूफ़ी अहमद;                   | १०-सद्र जहान मुफ्ती;            |
| ११-१२-सदर जहान                 | १३-मीर शरीफ़ अमली;              |
| मुप्तीके दो छड़के;             | १४-सुल्तान ख्वाजा सदर;          |
| १५-मिर्ज़ाजानी हाकमठडा;        | १६-नकी शोस्तरी;                 |
| १७- शेखजादा गोसाला बनारसी;     | १८-वीरवऌ;                       |

' दी हिस्टरी ऑफ आर्यन स्कुल इन इण्डिया ' के लेखक मि. इ. वी. हेवेळ लिखते हैं कि, अकबरके धर्ममें जो लोग सम्मिलित हुए थे वे चार भागोंमें विभक्त थे।

एक भाग ऐसा था जो अपने सारे दुनियवी छाभ नादशाहके अर्पण करनेको तैयार रहता था।

दूसरा भाग ऐसा था जो अपना जीवन नादशाहके छिर अर्थण करनेको तत्पर रहता था।

तीसरा माग ऐसा था जो अपना मान बादशाहके अर्पण करता था। और,

चौथे भागके मनुष्य ऐसे थे जो बादशाहके धर्म संबंधी विचा-रोंको अक्षरशः अपने ही विचार समझते थे।

्र प्रो. आजादकी उर्दूमें लिखी हुई ' दनीरे अरुवरी ' नामकी पुस्तकका g. ७३ वॉ देखो । उपर्शुक्त चार प्रकारके मनुष्यों मेंसे चौथे प्रकारके मनुष्य यद्यपि बहुत ही थोड़े थे; परन्तु वे ऐसे थे कि, जो अक्तबरको वास्तविक खळीफा समझते थे । यह बातभी हमेशा ध्यानमें रखनी चाहिए कि, अकबरने चारों प्रकारके लोगोंकी संख्या बढ़ानेमें कभी अपनी सत्ताका उपयोग नहीं किया था । इतना ही नहीं, यदि कोई उसके विचारोंका विरोध करता था तो उसकी दलीलें वह ध्यानपूर्वक सुनता था और शान्तिके साथ उनका उत्तर देता था ।

उसने अपना धर्म फैलानेमें बहुत ज्यादा शान्ति और सहन-शीलतासे काम लिया था। और उसके जीवनमें तो उसके महत्त्वकी इतनी ख्याति हो गई थी कि, श्रद्धालु और मोले दिलके हिन्दु-मुसल-मान उसकी मानता मानने लगे थे। कोई पुत्र-प्राप्तिके लिए, कोई धन-प्राप्तिके लिए, कोई स्नेहीके संयोगके लिए और कोई शत्रुका दमन करनेके लिए; किसी न किसी हेतुसे, लोग उसकी मानता मानते थे। अबुरफजल लिखता है कि,---

"Other Multitudes ask for lasting bliss, for an upright heart, for advice how best to act, for strength of body, for enlightenment, for the birth of a son, the reunion of friends, a long life, increase of wealth, elevation in rank, and many other things. His Majesty, who knows what is really good, gives satisfatory answers to every one, and applies remidies to their religious perplexities. Not a day passes but people bring cups of water to him, beseeching him to breathe upon it. "+

#### + Ain-i-Akbari, Vol 1, by H. Blochmanh M. A. P. 164.

भावार्थ—शाश्वतसुख, प्रामाणिक हृदय, अच्छे आचरणकी सलाह, शारीरिक बल, सुसंस्कार, पुत्रप्राप्ति, मित्रोंका पुनः समागम, दीर्घायु, धन-सम्पत्ति और उच्च पदवी आदि अन्यान्य अनेक गुरार्दे लेकर झुंडके झुंड मतुष्य सम्राट् अकवरके पास आते थे। सम्राट श्रेयका जानने वाला था, इसलिए हरएकको वह सन्तोषप्रद उत्तर देता था और उनकी धार्मिक समस्याओंको हल करनेकी योजनाएँ गढता था । ऐसा एक भी दिन नहीं बीतता था जिस दिन लोग अकवरके पाससे मंत्रोच्चारणद्वारा पानीके कटोरे पवित्र करवानेके लिए न आते हों।

लोग अकबरकी मानता रखते थे, इस बातके इतिहासोंमें अनेक प्रमाण हैं।

कवि ऋषभदासने ' हीरविजयसूरिरास ' में बादशाहके चम-त्कारोंके अनेक उदाहरण दिये हैं । उनके एक दो प्रमाण पाठकोंके विनोदार्थ यहाँ दिये जाते हैं ।

एक बार नवरोजके\* दिनोंमें स्त्रियोंका बाजार भरा । बादशाह

\* नखरोज -- यह पारसियोंके स्रोहारोंका दिन है । अकबरने अपने अनेक स्रोहारोंके दिनेंकि उपरान्त पारसियोंके कुछ स्रोहारोंको भी अपने स्रोहार माने थे । उन्हींमें नवरोजका दिन भी शामिल है । अकबरने पारसियोंके जिन स्रोहारोंको अपने स्रोहार माने हैं उनके नाम ' आईन-ई-अकबरी ' ' अकबरनामा ' ' बदाऊनी ' और ' मीराते अहमदी ' आदि अनेक प्रयोंमें आय हैं । ' अकबरनाम ' के दूसरे भागके अंग्रेजी अनुवादके २४ वें पृष्ठमें और ' आईन-ई-अकबरी ' के प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादके ए. २७६ में निम्नलिखित दिन गिनाये गये हैं:---

| १ नये बरसका पद्दला दिन;    | १ मिहरका १६ वाँ दिन; |
|----------------------------|----------------------|
| ९ फरवरदीनका ९९ वाँ दिन;    | १ आवानका १० वाँ दिन; |
| १ अप्रदी बहिरतका ३ रा दिन; | १ आजरका ९ वाँ दिन;   |

300

स्वयं उस नाजारमें गया था । वहाँ उसने एककपडे बेचती हुई स्त्रीसे

| १ खुरदादका ६ ठा दिन;  | ३ दाईका ८ <b>–१५–२</b> ३ वॉं दिन;   |
|-----------------------|-------------------------------------|
|                       |                                     |
| १ तीरका १३ वाँ दिन;   | १ बहमनका २ रा दिन;                  |
| १ अमरदादका ७ वैँ दिन; | <u>१ अ</u> स्फंदार मुजका ५ वाँ दिन; |
| ९ शहरांबरका ४ था दिन; | १५ जोड़.                            |

इस प्रकार १५ दिन गिने गये हैं: परन्त ' मीराते अहमदी 'का बर्दने अंग्रेजी अनुवाद किया है। उसके ३८८ वें पृष्ठमें १३ दिन ही गिने गये हैं। असमें नये बरसका १ ला दिन और दाईका ८ वाँ दिन ये दो दिन नहीं गिने गवे हैं। दूसरा यह भी मेद है कि, 'अकबरनामा ' और ' आइन-ई-अकबरी ' के मतसे उपर्युक्त लिस्टमें लिखे अनुसार अस्फंदारमुजका ५ वाँ दिन गिना गया है और 'मीराते अहमदी' में अस्फंदारमुजका ९ वों दिन बताया गया है। इन दोनों मतोंमें अगर बदाऊनीका मत भी शामिल कर लिया जाय तो. बदाऊनीके दूसरे भागके अंग्रेजी अनुवादके ३३१ वें पेजम जो उल्लेख है उससे १४ दिन ही होते हैं । क्योंकि उसने, फरवरदीन महीनेके उन्नीसवें दिनको वर्षारंभके उत्सवका एक अंश माना है । अभिप्राय कहनेका यह है कि. फरवरदीनके १ ले और उन्नीसवेंमेंसें किसीने १ ला दिन लिया है और किसीने १९ वाँ और किसीने दोनों ही लिये हैं । इन दोनों मतोंमे कोई महत्त्वकी बात नहीं है: क्योंकि फरवरदीनका १९ वॉं दिन भी फरवरदीनके १ ले दिनका एक क्षंश ही है । यानी वह नवरोजके उत्सर्वोका अन्तिम दिन है । मगर 'दायी के ८, १५, और २३ वें दिनोंमेंसे किसीने १५ वाँ और किसीने २३ वॉ गिना है । ऐसा क्यों हुआ इसका कारण समझमें नहीं आता । इसके अलावा अस्फंदारमजना किसीने ५ वाँ दिन बताया है और किसीनें ९ वाँ। यह मत-भेद भी खास विचारणीय है i

उपयुक्त दिनोंमें जो नये बरसका पहला दिन गिना गया है वही नव-रोजका दिन है । यह दिन फरवरदीन महीनेका प्रथम दिन हे । इसका परिचय 'मीराते अहमदी'के अंग्रेजी अनुवादके पू० ४०३-०४ में इस प्रकार कराया गया है:----

" Let him do everything that is proper to be done at the festival of the NaoRoz, a feast first

## पूछा:----- भि क्या तेरे कोई बाल-बचा नहीं है ? उसने उत्तर दिया:----

consequence, which Commences at the time when the sun enters Aries and is the beginning of the month of Farvardin. "

भावार्थ---नवरोजके दिन उचित कार्य करने चाहिए । नवरोज आवश्यक त्योहार है । यह धनराशीमें सूर्य दाखिल होता है तब प्रारंभ होता है; और यह फरवरदीन महानेके प्रारंभमें होता है ।

इसी तरह दाबिस्तानके प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादके २६८ वें पेजके नेटमें लिखा है कि,---

"The Naoroz is the first day of the year, a great festival."

इन बातेंसि स्पष्ट हो जाता है कि, नवरोजका दिन तो एक ( वर्षका पहला दिन ) ही था, परन्तु उसके निभित्त १९ दिन तक उत्सव होता था। यह बात आइन-ई-अकबरीके प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादके २७६ वें पेजमें आये हुए निम्नलिखित वाक्योंसे स्पष्ट हो जाती है,---

"The new year day feast. It Commeces on the day when the sun in his splendour moves to Aries and lasts till the nineteenth day of the month (Forvardin). Two days of this period are considered great festivals, when much money and numerous other things are given away as presents : the first day of the month of Farvardin & the nineteenth which is the time of the sharaf."

अर्थात—नथे बरसके दिनका उत्सव उस दिन प्रारंभ होता है जिस दिन सूर्व धनराशों में जाता है। और यह उत्सव फरषरदीन महीनेके १९ वें दिनतक चलता है। इन दिनोंमेंसे दो दिन बहुत बढ़े त्योहा-रके माने गये हैं। उनमें बहुतसा घन और अनेक बस्तुएँ मेटमें दीजाती हैं। " आपसे छिपा हुआ क्या है ? ' बादशाहने उसी समय थोडासा

ये दो दिन फरवरदीन महीनेके, पहला और उन्नीसवां, दिन हैं । यह अन्तिम दिन शरफ ( अर्थात् गति ) का है ।

इतना विवेचन होजानेके बाद यह बात सहज ही समझमें आजाती है कि, नवरोजका दिन फरवरदांन महानेका पहला दिन है । इसका उत्सव उन्नीस दिनतक होता था । इसलिए उन्नीसों दिनोंको कोई यदि किसी अपेक्षासे नव-रोजके दिन कहता है तो उसका कथन व्यवहार दृष्टिसे सत्य माना जा सकता है । जैसे, जैनियोंमें सिर्फ एक ही दिन ( भादवा सुदी ४ का ) पर्युषणका है, तो भी उसके लिए आठ दिनतक उत्सव होता है इसलिए लोग आठो दिनॉको पर्युषणके दिन मानते हैं । मगर फरवरदीन महानेके इन उन्नीस दिनॉको छोड़कर ऊपर जो दूसरे दिन ।गेनाये गये हैं । वे हरागज नवरोजके दिन नहीं माने जासकते हैं ।

उपर्युक्त उत्सवके दिनोंमें लोग आनंदमें मग्न होकर उत्सव करते थे | प्रत्येक प्रहरमें नकारे बजाये जाते थे; गायक गाते थे | इन त्योहारोंके पहले दिनसे ( नवरोजके दिनसे ) तीन रात तक रंग बिरंगे दीपक जलाये जाते थे | और दूसरे त्योहारोंमें तो केवल एक रात ही दीपक जलाये जाते थे |

जपर कहे हुए उत्सवके दिनोंमेंसे प्रत्येक महीनेके तीसरे उत्सवके दिन सम्राट अनेक प्रकारकी वस्तुओंका ज्ञान प्राप्त करनेके लिए, बहुत बड़ा बाजार लगवाता था । उसमें अपनी दुकानें लगाने के लिए उस समयके अच्छे अच्छे सभी व्यापारी आतुर रहते थे। दूर दूरके देशोंमेंसे सभी प्रकारका माल मंगवाकर रखते थे ।

अन्त:पुरकी ख़ियाँ उसमें आती थीं। अन्यान्य ख़ियोंको भी उसमें आमं-चण दिया जाता था । खरीदना और वेचना तो सामान्य ही था । खरीदने योग्य बस्तुऑका सूल्य बदलनेमें अथवा अपने ज्ञानको बढ़ानेमें सम्राट् उत्स-वोंका उपयोग करता था । ऐसा करनेसे उसको राज्यके गुप्त भेद, लोगोंका चाल चलन और प्रत्येक कार्यालय तथा कारखानेकी भली बुरी व्यवस्थाएँ माॡम होजाती थीं । ऐसे दिनोंका नाम सम्राट्ने 'खुशरोज ' रक्खा था ।

जब बियेंका यह बाजार समाप्त होजाता था तब सम्राट् 9रुवॉके लिए बाजार भरवाता था 1 प्रत्येक देशके व्यापारी अपनी वस्तुएँ बेचनेकी बाते पानी मंत्र कर उसे दिया और कहाः---- '' इसको पीना; धर्मके कार्य करना; किसी जीवको मत मारना; और मांस भी मत खाना । यदि तू मेरे कथनानुसार करेगी तो तेरे बहुतसी सन्तार्ने होंगी । ''

सचमुचही उसके एक एक करके बारह बाछ बच्चे हुए ।

दूसरा एक उदाहरण और भी दिया गया है कि—" आगरेका एक सौदागर व्यापारके लिए परदेश गया था। रास्तेंमे उसे उसके कई ऋणदाता मिले। सौदागरने सोचा कि, अब मेरे पास कुछ भी नहीं बचेगा, ये लोग मेरा सब कुछ लेलेंगे। उसने अकबरकी मानता मानी कि, अगर मेरा माल बच जायगा तो चौथा भाग मैं अकबरके मेट कर ढूँगा।

उसका माल बच गया । व्यापारमें भी उसको अच्छा नफ़ा रहा । उसने दूसरी बार और व्यापार प्रारंभ कर नफ़ेका चौथा भाग अकबरके मेट करनेकी मानता मानी । उसमें भी उसे अच्छा नफ़ा मिला । इस प्रकार उसने तीन बार मानता मानी और तीनों बार लाम उठाया । मगर उसके मनमें बेईमानी आई और उसने नफ़ेका चौथा हिस्सा अकबरके पास नहीं पहुँचाया ।

थे | सम्राट् स्वयं हरएक तरहेके लेन-देनको देखता था । जो लोग बाजारमें पहुँच सकते थे वे वस्तुएँ खरीदनेमें आनंद मानते थे । उस समय लोग सम्राट्को अपने दु:खोंकी कथाएँ भी सुनाया करते थे। कोई उन्हें ऐसा करनेसे रोक नहीं सकता था । व्यापारी अपनी परिस्थितियाँ सम्राट्को समझाने और अपना माल बतानेका यह अवसर कभी नहीं चूकते थे । जो प्रामाणिक होते थे उनकी विजय होती थी और जो अनीतिवान होते थे उनकी जाँचपड़ताल की जाती थी ।

इस समय खज़ानची और हिसाबी भी मौजूद रहते थे। वे तत्काल ही माल बेचनेवालोंको रुपया चुका देते थे। कहा जाता है कि, व्यापारियोंको ऐसे प्रसंगमें अच्छा नफा मिलता था।

40

अकबरने एकबार उस सौदागरको बुझाकर कहाः--- " चौथा हिस्सा क्यों नहीं झाता है ? "

सौदागरको आश्चर्य हुआ । वह कहने लगाः---" सचमुच ही आप तो जागते पीर हैं । मैंने यद्यपि यह बात किसी दूसरेसे न कही थी; परन्तु आपको तो मालूम हो ही गई । " तत्पश्चात् वह अनेक प्रकारसे अकबरकी स्तुति कर चौथा भाग दे गया । "

एक बार एक स्त्रीने मानता मानी कि, यदि मेरे पुत्र होगा तो मैं उत्सव पूर्वक बादशाहको बधाऊँगी और दो श्रीफल मेट करूँगी।

समयपर स्त्रीके पुत्र हुआ । उसने उत्सवपूर्वक अकबरको बधाया और उसके सामने एक श्रीफल रक्खा । अकबरने कहाः—" मानता दोकी मानी थी और मेटमें एक ही कैसे रक्खा ? " स्त्री बड़ी लजजित हुई । उसने तत्काल्ही दूसरा श्रीफल सामने रक्खा । वगेरः वगेरः ।

उपर्युक्त कथाओंमें सत्यांश कितना है इसका निर्णय इस समय होना असंभव है। चाहे कुछ भी हो, यह सच है कि, उसकी मानता मानी जाती थी। अनेक लोग उसे ईश्वरका अवतार मानते थे। इसमें मतभेद नहीं हैं। श्रीयुत बंकिमचंद्रलाहिड़ीने अपने सम्राट् अकबर नामक बंगाली पुस्तकके २८२ वें पृष्ठमें लिखा है कि----

"से समयेर् हिन्दू ओ ग्रुसलमान सम्राट्के ऋषिवत् ज्ञान करित, ताँहार् आशीर्वादे कठिन पीडा आरोग्य हय, पुत्र कन्या लाभ हय, अभीष्ट सिद्ध हय, एइ रूप सकले विश्वास करित । एइ जन्य पत्यह दले दले लोक ताँहार् निकट उपस्थित हइया आर्शार्वाद पार्थना करित । "

अर्थात् ---- उस समयके हिन्द्र और मुसलमान सम्राट्को ऋषिके

समान समझते थे। सभीको विश्वास था कि, उसके आशीर्वादसे कठिन पीडा मिटती है, सन्तानकी प्राप्ति होती है और मनोवांछित फछ मिछता है। इसी छिए झुंडके झुंड छोग हमेशा उसके पास आते थे और उससे आशीर्वाद चाहते थे।

इतना होने पर भी एक बात ऐसी है कि, जिससे आश्चर्य होता है । वह यह है,---एक तरफ़से कहा जाता है कि, अकबरका उपर्युक्त प्रकारसे माहात्म्य फैला था और दूसरी तरफुसे हम देखते हैं कि, उसका माहात्म्य और उसका धर्म उसके साथ ही विलीन हो गये । यह कैसे हुआ ? इसके संबंधमें विद्वान् अनेक प्रकारके तर्क करते हैं। कई कहते हैं कि, अकबरकी महिमा बढ़ानेवाले और उसके धर्मका गुणगान करनेवाले अबुलफजल और फैजी जैसे लोग अकबरके पहलेही संसार छोड़कर चले गये थे। इसलिए उसके धर्म-शकटको चल्रानेवाला कोई भी न रहा । इसलिए उसका धर्म लुप्त हो गया । कई कहते हैं कि, अकबरके दीने इलाही धर्मको किसीने सचे दिल्से स्वीकार नहीं किया था, इसीलिए वह अकबरके साथही समाप्त हो गया था। कई यह भी कहते हैं कि, धर्मस्थापकमें जो अचल श्रद्धा होनी चाहिए वह अकवरमें नहीं थी। जब किसी धर्मके संस्था-पकहीमें पूर्ण श्रद्धा नहीं होती है तब उसके अनुयायियोंमें तो होही कैसे सकती है ? चाहे किसी कारणसे हो मगर अ**कबर**की चम-त्कारोंसे संबंध रखनेवाळी महिमा और उसका धर्म उसके बाद न रहे।

अकबरने उसके धर्मानुयायियोंमें एक बात और भी चलई थी। वह थी अभिवादन संबंधिनी। इस समय दो हिन्दु जब मिलते है तब वे ' जुहारु ' या ' जयश्रीऋष्ण आदि बोलते हैं। दो मुसल-मान जब मिलते है तब एक कहता है ' सलामालेकम ' दूसरा उत्तर देता है ' वालेकमसलाम ' दो जैन मिलते हैं तब वे ' प्रणाम ' या ' जयजिनेंद्र ' बोलते हैं । अकबरके अनुयायी जब मिलते थे तब वे इनमेंसे एक भी बात नहीं करते थे । उनका अभिवादन तीसरे ही प्रकारका था । एक कहता था ' अछाहो अकबर ' दूसरा उत्तरमें बोल्लता था ' जल्लजलालुहू ' \*

अकबरका चलाया हुआ यह रिवान भी उसकी महत्त्वाकांक्षा को पूर्ण रूपसे प्रकट करता है । अखु ।

कहा जाता है कि, भारत के जुदा जुदा धर्मों और उनके अनुयायियोंके झगड़ों को देखकर अक्तबरका हृदय बहुत दुखी हुआ था । सभी अपनी अपनी सच्चाई प्रकट करनेका प्रयस्न करते थे, इसलिए वास्तविक सत्यको जानना असंभव हो गया था । इसलिए अक्तबरने यह जाननेका प्रयत्न किया था कि, किसी भी प्रकारके संस्कार बिना मनुष्यका मन कुद्रती तौरसे किस तरफ़ झुकता है इसके लिए उसने बीस बाल्लोंको जन्मते ही ऐसे स्थानमें रक्खा कि, जहाँ मानवी व्यवहारकी हवा भी उन्हें नहीं ल्गती थी । अक्तबरने सोचा था कि जब वे बड़े होंगे तब मालूम हो जायगा कि प्राकृतिक रूपसे ये किस धर्मकी तरफ़ झुकते हैं । मगर इसमें उसे सफलता न मिल्ली ! योग्य व्यवस्थाके अभावसे कई बालक तो मर गये और कई ३-४ वर्षके बाद से गूँगे ही रहे । ×

प्राकृतिक नियमोंके विरुद्ध जो कार्य किया जाता है उसका

\* आइन-ई-अकबरीके प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादका १६६ वाँ पृष्ठ देखो । × देखो-दी हिरट्री आफ आर्यन रूल इन इंडिया, ले. इ. बी. हेवेल. प. ४९४ (The History of Aryan rule in India By E. B. Havell P. 494. परिणाम कभी अच्छा नहीं होता । यह बात यदि अकबर मली प्रकारसे जानता होता और उसपर पूर्ण रूपसे श्रद्धा रखता होता तो वह ऐसा कार्य कदापि न करता ।

अकबरमें एक खास गुण था। वह यह कि,-वह अपना काम मीठा बनके निकालनेकाही प्रयत्न करता था। वह मानता था कि. अगर मीठी दवासे रोग मिटता हो तो कडवी दवाका उपयोग नहीं करना चाहिए । इसी नीतिके द्वारा उसने अनेक राज्यों और अनेक वीरोंको अपने आधीन कर लिया था । अकबरकी यह प्रबल इच्छायी कि. जो राज्य उसके बापके अधिकार से निकल गये थे उनको वह पुनः अपने अधिकारमें करले । मगर जब वह वस्तुस्थितिका विचार करता तब उसे जान पडता कि, भारत वीर पुरुषोंकी खानि है । सबसे विरोध करके अपना मनोरथ सफल करना असंभव है । इसी लिए उसने मेदनीतिका आश्रय हेकर भारतके वीरोंमें फुट डाही और उनमें से अनेक को अपने पक्षमें मिला लिया । अकबरको देश जीतनेमें और अन्यान्य कामोंमें मुख्यतया सहायता देनेवाले. राजा भगवानदास, राजा मानसिंह और राजा टोडरमल आदि कौन थे ? भारतहीके वीर । अकबरने भगवानदासकी बहिन, मानसिंहकी बुआ, के साथ व्याह कर उन्हें अपने पक्षमें मिलाया था । सलीम ( जहाँगीर ) इसी हिन्दू स्त्रीसे उत्पन्न हुआ था । कहा जाता है कि, अकबरने तीन हिन्द राजकन्याओंके साथ व्याह किये थे। उनमें बीकानेरकी राजकन्या भी थी। किसी न किसी तरहसे सारे राजा अकबरकी नीतिके शिकार हुए थे और उसके आधीन बने थे; केवल मेवाड्के महाराणा प्रतापसिंह ही उसकी जालमें न फॅसे थे। उन्होंने अकबरकी शाम, दाम, दंड और मेद सभी नीतियोंको पैरोंतले रौंदकर अपनी स्वाधीनताकी रक्षा की थी । इसीढिए इतिहासके पृष्ठोंमें उनका नाम ' हिन्दु सूर्य ' के मानद अक्षरोंसे अंकित है-अमर है ।

हिन्दु वीरोंमें फूट डालते ही उनकी सहायतासे मिन्न भिन्न देशोंपर आक्रमण करने लगा और क्रमशः उन्हें अपने आज्ञाधारक बनाने लगा । अकबर स्वयं युद्धमें जाता या और एक ज़बर्दस्त योद्धाकी तरह युद्ध करता था । उसने अपनी वीरता, हढता और होशियारीसे आशातीत सफलता प्राप्त की थी ।

सैनिक उत्तम व्यवस्थाके कारण भी, अकबरका देशोंको जीत-नैका काम बहुत सरछ हो गया था । वह राजपूत राजाओंको सेनामें बड़े बड़े ओहदे देकर बहुत प्रसन्न रखता था । वह पाँच हजारसे अधिक फौज रखनेवाळोंको ' अमीर ' का और पाँच हजारसे कम फौज जिसके अधिकारमें होती थी उसको ' मनसबदार ' का पद देता था । इनके अळावा नीचे दर्जेके भी अनेक अधिकारी थे ।

फौजकी योग्य व्यवस्थाकरके उसके द्वारा भिन्न भिन्न देशोंको विजय करनेमें उसने अविश्रान्त परिश्रम किया था । कहा जाता है कि, उसने बारह बरसतक छगातार युद्ध किये थे ।

यह बात तो तीसरे अध्यायहीमें बताई जाचुकी है कि, अकबरने जिस समय राज्यकी बागडोर अपने हाथमें छी थी उस समय कौनसा देश किसके अधिकारमें था । उससे यह स्पष्ट माऌम होजाता है कि, मारतवर्षका बहुत बड़ा माग खाधीन था; अकबरके अधिकारमें नहीं था । इसीलिए समस्त भारतको अपने अधिकारमें करनेके लिए उसे सतत युद्ध करना पड़ा था ।

अकबरने जितनी छड़ाइयाँ की उनमेंसे, पंजाब, सिंध, कंधार, काइमीर, दक्षिण, माखवा, जौनपुर, मैवाड, गुजरात आदिकी छड़ाइयाँ खास उद्धेखनीय हैं । क्योंकि ये भयंकर थीं । उनको इन छड़ाइयोंमें बड़ी बड़ी विपत्तियोंका सामना करना पड़ा था । मगर सबमें विजयी होकर, सब स्थानोंमें उसने अपने सूबेदार नियत कर दिये थे । इन छड़ाइयोंमें कईबार तो फोजमें यहाँतक अफवा उड़ गई थी कि, अकबर मारा गया है । क्योंकि वह ऐसे ही संकटमें जापड़ा था; परन्तु जब वह वापिस मिल्ला तब लोगोंको सन्तोष हुआ। किसी देशको फतह करनेके लिए पहले वह अबुल्फजल, मानसिंह, टोडरमल आदि सेनापतियोंको भेजता था और अगर इनसे कार्य सफल न होता था तो फिर स्वयं युद्धमें जाता था । प्रायः युद्धोंमें हुआ करता है वैसे, प्रत्येक देश उसने पहलेही हमलेमें नहीं जीत लिया था । किसी किसी देशको जीतनेमें तो उसे तीन तीन चार चार आक्रमण करने पड़े थे; बड़ी बड़ी मुसीबर्ते उठानी पड़ी थीं; बहुत काल लगाथा और इजारोंही नहीं बल्क लाखों लोगोंका बलिदान देना पड़ा था ।

कोई देश जब पूर्णरूपसे अकबरके अधिकारमें आजाता था तब उसके साथ वह ऐसा स्नेह करलेता था कि, उस देशकी इच्छा फिरसे अकबरका विरोध करनेकी नहीं होती थीं। काश्मीरके बड़े बड़े लोगोंकी कन्याओंके साथ अकबरने और कुमार सल्लीमने पाणिप्रहण किया था। यह उपर्युक्त कथनको प्रमाणित करदेनेका ज्वलंत उदाहरण है।

अकवरैंने युद्ध किये थे उनमें कई ऐसी घटनाएँ भी हुई थी जिनके लिए अकवरकी प्रशंसा किये बिना कोई भी लेखक नहीं रह सकता है ।

हम एक दो घटनाओंका यहाँ उल्लेख करेंगे।

राजा मानसिंह जब पंजाबका शासनकर्ता था तब अकबरके भाई मिर्जाग्रहम्मद्दकीमने काबुल से आकर पंजाबपर आक्रमण किया था। भाई होते हुए भी उसने अकबरसे सत्ता छीनलेना चाहा था। जब अकबर स्वयं युद्ध करने को आया तब वह भाग गया। उसके बाद राजा मानर्सिहने काबुल पर चढ़ाई की। हकीम पराजित हुआ। काबुल पर अकबरका अधिकार हुआ। हकीमकी दशा ऐसी खराब हो गई कि उसने आत्महत्या करलेनी चाही। अकबरको जब यह बात मालूम हुई तब उसने सोचा कि, – भाई दीनहीन होकर आत्म-हत्या करे और मैं ऐश्वर्यका उपभोग करूँ; यह सर्वथा अनुचित है। उसने अपने भाईके पास एक मनुष्य भेजा और उसे वापिस काबुलका शासनकर्त्ता बना दिया। अकबर ! धन्य है तेरी उदारता ! और धन्य है तेरा सौहार्द्द ! जो भाई तेरे साथ बार बार दुष्टताका वर्ताव करता था उसी पर तेरी इतनी अनुकम्पा !

अकबरने मेडताका किला लेनेके लिए मिर्जाशरफुद्दीनहुसेनै को मेजा था। (ई. स. १९६२) वहाँका राजा मालटदेव उसके साथ बडी वीरताके साथ लडा था, मगर पीछेसे अन्नजल समाप्त होजानेके कारण उसे शरफुद्दीनके शरणमें जाना पडा था। जिप्त मालटवदेवने अकबरके साथ युद्ध किया था उसी मालटवदेवको अपने

9-यह उमराव कुटुंबके ख्वाजा मुईनका पुत्र था । यह वह ख्वाजा मुईन है जो खार्चिद महमूदका पुत्र था । खाविंद महमूद ख्वाजा कल्लानका दूसरा लड़का था । ख्वाजा कल्लन प्रसिद्ध महात्मा ख्वाजा नासोइद्दीन उबैदुल्लाह अहरारका बना लड़का था । इसीलिए मिर्जा शर-फुद्दीन हुसेन खास तरहसे अहरारी कहलाता था । विश्लेषके लिए आइन-ई-अकबरी प्रथम भागका अंग्रेजी अनुवाद, ब्लाक मॅन छन् पृष्ठ ३२३.

२-राजा मालदेव एक प्रभावशाली पुरुष था। वहरामखाँका वह कटटर शत्रु था। वहरामखाँ जब मका गया था तब वह गुजरातके रस्ते न जाकर बीकानेर अपने मित्र कल्याणमलके पास गया था। कारण-बीकाने-रका मार्ग उस समय कल्याणमलके कुबजेमें था। (देख्रो-आइन-ई-अकबरी दाहिनी तरफ बिठानेका मान दिया था । माल्ठदेवने भी अपनी पुत्री जोधाबाईको अकबरके साथ व्याह दिया था ।

ई. सन् १९६० के चातुर्मासमें अकबरने माछवा जीतनेके छिए अधमख़ाँके सेनापतित्वमें सेना मेजी थी। इसने माछवाके राजा बाजबहादुरको ई. १९६१ में परास्त किया था। इस छड़ाईमें अधमख़ाँने और पीरेंमहधम्दने बड़ी ही निर्दयताके साथ स्नियों

प्रथम भाग, व्लॉकमॅनकृत अंग्रेजी अनुवाद पृ० ३१६) मालदेवका लड़का उदयसिंह मोटाराजाके नामसे प्रसिद्ध है । मालदेवके पास ८०००० घुड-सवार थे । यद्यपि राणासांगा-जें। फिरदौसमकानी ( वावर ) के साथ लड़ा था---बडा है। शक्तिशाली था, तथापि सैन्य संख्यामें और क्षेत्रविस्तारमें मालदेव उससे बढ़कर था । इसीलिए वह विजयी होता था । विशेषके लिए, देखो,--आईन-इ--अकबरी. प्रथम भाग, व्लॉकमॅन, अंग्रेजी अनुवाद प्र० ४२९-४३•।

१-अधमख़ाँ माहम अंगाका लड़का था। युरोपिअन इतिहासवेत्ता ऑने उसका नाम आदमख़ाँ लिखा है। उसकी माता माहम, अक्तवरकी अंगा (आया) थी। अक्तबर पलनेसे लेकर गद्दीनशीन हुआ तबतक अधमख़ाँ की माता ही अक्तबर भी लेकर गद्दीनशीन हुआ तबतक अधमख़ाँ की माता ही अक्तबर की समाल लेती थी। माहमकी अन्त:पुरमें अच्छी चलती थी। इतना ही क्यों, अक्तबर भी उसको मानता था। बहरामख़ाँके वाद सुनीमख़ाँ वकोल नियत हुआ था। इसकी यह सलाहकार थी। बहरामख़ाँको पदच्युत करानेमें उसका बहुत हाथ था। अध-मख़ाँ पंचहजारो था। वह मानकोटके घेरेमें वीरता दिखाकर प्रसिद्ध हुआ था। उसकी सहसा पददृद्धि हुई थी इससे वह स्वेच्छाचारी होगया था। विशेषके लिए देखो,--आईन-इ-अकबरी प्रथम भागका ब्लॉकमॅनकृत अंग्रेजी अनुवाद पृ. ३२३-३२४.

२-पीरमहम्मद, शिखानका मुछां था। कंधारमें यह बहरामख़ाँका कृपाणत्र था और उसीकी सिफारिशसे, अकबर जब गद्दीपर बैठा तब, वह अकबरके दर्वारमें अमेरिकी पदगी प्राप्तकर सका था। उसने हेमूके साथ जो इद्य हुआ जा उसमें पीरता दिखाई थी। इसीलिए उसको 'नासीरुल्मुल्क' स्1 भौर बाह्यकोंको कत्ल किया था । इसके लिए अकबर उनसे बहुत नाराज हुआ था । युद्धमें भी अनीतिका व्यवहार करना अकवर राज्यधर्मविरुद्ध समझता था । अधमखाँके अत्याचारसे सम्राद् स्वयं माह्यदेमें गया था; परन्तु उसकी माता माहम गंगाके प्रार्थना करनेपर उसको छोड़ दिया । आगरेमें जाकर अधमखाँने फिर गड़बड़ प्रारंभ की । इसका परिणाम उसकी मौत हुआ । अधमखाँके बाद अब्दु-छखाँ उजबके माल्वे मेजा गया, और जिस बाजबहादुरने सम्राट्के

की पदवी मिली थी। इससे यह इतना मगरूर होगया था कि इसने चगताई अमीरोंकी और अन्तमें बहरामख़ाँ तककी अवगणना की थी। इसका परिणाम यह हुआ कि बहराक ख़ाँने इसको अपने पदका इस्तिफा देनेकी आज्ञा दी। रेख़ गदाई के उत्तेजित करतपर उस बनायाके किलेकी तरफ मेजा और पश्चात् विवशकरके उसे यात्रार्थ भेज दिया। विरोषके लिए; देखो आईन-इ-अकबरी प्रथम भागका ब्लॉकमॅनक्टत अंग्रेजी अनुवाद । ए. ३२५.

१-अब्दुछाख़ाँउज्बक हुमायूँके दर्बारका एक अमीर था। हेमूँकी हारके बाद इसे ' शुजाअतखाँ ' का पद दिया गया था। नौकरीके बदलेमें काल्ठपी इसे बतौर जागीरके मिला था । गुजरातमें इसने अध-मखाँके आधीन रहकर कार्य किया था। पीरमहम्मदकी मृत्युके बाद जब बाजबहादुरेने मालवा लिया था तब यह (अब्दुछाख़ाँ) पांच हजारी बनाया गया था, और लगभग असीम सत्ताके साथ मालवे भेजा गया था । इसने अपना प्रान्त वापिस जीत लिया । और माँडवेमें राजाकी माँति राज्य करने लगा। विरोषके लिए देखो,-आईन-इ-अकबरी प्रथम भाग, ब्लॉकमॅनकृत अंग्रेजी अनुवाद । प्र. ३२१.

२-अखुल्फुज़लके कथनानुसार बाजबहादुरका असली नाम वाजि दख़ाँ था।बाजबहादुके पिताका नाम शुजाअतख़ाँ शूर था। इतिहास उसे शजाबलख़ाँ या सजावलख़ाँ के नामसे पहचानते हैं। इसीके नामसे मारुवेके एक बहुत बड़े गाँवको लोग ' शजावलपुर ' कहते थे; जिसका असली नाम 'सुजातपुर' था। यह सारंगपुर सरकार (मालवे) के अधिकारमें था। वर्तमानमें वह विद्यमान नहीं है। विरुद्ध युद्ध किया था उसीको सम्राट्ने अपना क्रवागत्र बनाया और अन्तर्मे उसे दोहजार सेनाका अधिनायक नियत किया।

कार्टिजर अलाहाबादसे ९० माइल और रीवांसे ६० माइष है। वहाँका किला जीतनेके लिए अकबरने मंजनूनखाँ काक्षालको

बाजबहादुर हिजरो सन् ९६३ (ई. स. १५५५) में मालवाका राजा हुआथा । उसने 'गढ ' पर आक्रमण किया था; परन्तु राणी दुर्गावतीने उसको हराया । इसके बाद वह ऐयाशीमें डूब गया था । वह अद्वितीय गानेवाला था। इसलिए उसने अच्छी अच्छी गानेवालियोंको जमा किया था । उनमें रूपमती भी एक थी । लोग अबतक उसको याद करते हैं ।

वह हि. सं. १००१ (ई. सं. १५९३) के लगभग मरा था । कहा जाता है कि, बाजबहादुर और रूपमती दोनों एक ही साथ उज्जेनक एक तालाबके मध्य भागमें गाड़े गये थे। विशेषके लिए देखो– आईन-इ-अकवरी के प्र. भागका अंग्रेजो अनुवाद १० ४२८ तथा आर्चियो लॉजिकल सर्वे ऑफ इण्डिया; वो० २ रा, ले० ए. कनिंगहाम. १० २८८ से २९२. (Archœlogical survey of India Vol. II. by A. Cunningham pp. 288-292.

9 यह हुमाय्यूँका बड़ा प्रधान था। इसके पास नारनोल (पंजाबकी) जागीर थी। जब हुमायूँ ईरान भाग गया था तब हाजीख़ाँ ने नारनोलको घेर लिया था। मगर राजा बिहारीमलकी प्रार्थनासे मजनूनख़ाँको हाजीख़ाँने कोई कष्ट नहीं पहुँचाया था। उसे सहीखलामत नारनेालेस निकक जाने दिया था।

जब अकवर गद्दी पर बैठा तब मजनूनख़ाँ माणिकपुर-जो साम्राज्यकी पूर्व सीमापर था-का जागीरदार बनाया गया । वहाँ उसने वोरतापूर्वक अक-बरकी हुकूमत कायम रखनेका प्रयत्न किया था । खानजमानको सृत्युतक यह वहीं रहा था । हि. स. ९७७ (ई. स. १५६९) में उसने कालिंजर-को घेरा था । कालिंजरका किला उस वक्त राजा रामचंद्रके अधिकारमें था । उसने यह किला चिजलीख़ाँसे जो पहाड़खाँका गोदका लडका था-बहुत बड़ी रकम देकर मोल लिया था । अन्तमें राजा रामचंद्र कालिंजर मजनूनखाँको

३२३

भेजाथा । यह किला भट्ठा अथवा रीवांके राजा रामचंद्रदेवके कबजे-में था । रीमचंद्र जब उसके शरण आगया तब अकबरने उसे अला-हाबादके नजदीक एक जागीर दी थी ।

अभिप्राय यह है कि, जो राजा अक्तबरके साथ युद्ध करते थे; हजारो मनुप्योंको कतळ करते करवाते थे और लाखों रुपये पानीकी तरह खर्चाते थे, वे ही राजा जब उसके आधीन-संधी करके या हार के-हो जाते थे तब वह उनके साथ छेरा मात्र भी शत्रुता नहीं रखता, प्रत्युत प्रायः वह उनका सम्मान ही करता था।

अकवर जैसे शत्रुओंका सम्मान करता था वैसे ही वह अनी-तिपूर्वक युद्ध करनेसे भी घुणा करता था। उसका हम एक उदाहरण देंगे। जब अकवर दोसों मतुष्य लेकर 'मही' नदीके पास आया तब उसे माऌम हुआ इंब्राहीम हुसेन मिर्जा बहुत बड़ी सेना लेकर ठास-

सैंपिकर इसकी शरणमें आ गया था। अक्तबरने मजन्नख़ाँको उस किलेका सेनापाति बनाया था।

तवकातके कथनानुसार यह पंचहजारी था। इस के अलावा उसे जब जरूरत होती तंभी पाँच हजार सेना और मिल सकती थी। अन्तमें यह घोराघाट (बंगाल) का युद्ध जीतनेके बाद मर गया था। विशेषके लिए देखो-आईन इ-अकबरी प्रथम भागका अंग्रेजी अनुवाद। पृष्ठ ३६९-३७०.

१-राजा रामचंद्र वाघेला वंशका था । वह भट्ठा (रीवां) का राजा था। बाबरने भारतवर्षके ३ बड़े राजा गिनाये हैं । उनमें भट्ठाके राजाको तीसरे नंबर बताया है । सुप्रसिद्ध गवैया तानसेन पहले इसी राजा रामचंद्र-के आश्रयमें रहता था । इसके पासहीसे आद्धवारने उसे अपने दर्बारमें छुलाया था। जब तानसेनने सबसे पहले आद्धवायरने उसे अपने दर्बारमें छुलाया था। जब तानसेनने सबसे पहले आद्धवायरको अपनी विद्याका परिचय दिया था तब अक्डबरने उसको २ लाख रुपवे इनाममें दिये थे। देखो-आईन-इ-अकबरां प्रथम आगका अंग्रेजी अनुवाद । पृ. ४०६.

२-इब्राहीमहुसेनमिज़कि विताका नाम महमदसुल्तानमिर्ज़ा था। इसका दूसरा नाम द्वाह मिर्ज़ी भी था। उसके लड़केका नाम रासे पाँच माइछ दूर ' सरनाछ ' तक आ पहुँचा हूँ। अकवरके एक सेनापतिने सळाह दी कि, जबतक हमारी दूसरी सेना न आ जाय तबतक हमें आगे नहीं बढ़ना चाहिए और रातको छापा मारना चा-हिए । अकवरने इस बातको बिल्कुल नापसंद किया और कहा,--''रातको छापा मारना अनीतिका युद्ध है।" अकवर, मानसिंह, भगवानदास और अन्यान्य मुसलमान सर्दारोंके साथ नदी पार कर सरनाल आया और इन्नाहीम हुसेन मिर्जाको, युद्ध कर ई. स. १९७२ के दिसंबरकी २४ वीं तारीखके दिन, उसने परा-जित किया ।

यह बात तो निर्विवाद है कि, अकबरने अविश्रान्त युद्ध करके, बहादुरी दिखांक और होशियारीसे कार्य करके अपनी आन्तरिक इच्छा पूर्ण की थी। उस की सबसे पहली और प्रबल इच्छा थी समस्त भारतमें अपना एकछत्र राज्य स्थापित करना । अनेक अंशोंमें उसने अपनी यह इच्छा पूरी की थी। दूसरे शब्दोंमें कहें तो इ. स. १५९५ तकमें तो वह उल्लति के सर्वोच्च शिखरपर पहुँच गया था।

अकबरने इच्छित फल प्राप्त किया, एकछत्र साम्राज्य स्था-पित किया और सर्वत्र शान्ति फैला दी । यद्यपि ये बातें सही हैं तथापि वीरप्रसू भारतमाताकी, महाराणा प्रताप, जयमल, पता, उद-यसिंह, और हेर्मू के समान वीर सन्तानोंने, तथा किसी मी हिन्दु

मुज़**फ्फ़रहुसेन मिर्ज़ा** था। विशेषके लिए देखे। आईन-इ-अकबरी प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादका **प्ट० ४६१--४६२**.

१- हेमूने अकबरके अधिकारकी कुछ परवाह न कर आगरेको अपने कबजेमें करलिया था। नगर अति लोभके कारण वह अन्तमें कुरुक्षेत्रमें मारा गया था। पृष्ठ ४७--४८ में इस बातका उल्लेख होचुका है। यह ठीक है कि अन्तमें वह मारा गया था, गगर साथ ही यह भी ठीक है कि, वह वीरप्रसू भारतमाताका वीर पुत्र था। हेमूकी वीरताके संबंधमें प्रोo आजादने अपनी राजाकी सहायता लिये विना अकेले अपनी फौजके साथ युद्धस्थलमें जानेवाली, मालवाधीश बाजबहादुरको परास्त करनेवाली, सम्राट्को

'दरबारे अकबरी' नामकी उर्दू पुस्तकके प्रष्ठ ८४३ में बहुत वित्ताकर्षक बातें लिखी हैं। उनसे माद्रम होता है कि, हेमू रेवाड़ीका रहनेवाला दूसर बनिया था। यद्यपि वह सुंदर शरीरवाला नहीं था तथापि वह प्रबंध करनेमें होशियार, उत्तम युक्तियोंसे कार्य करनेवाला और युद्धमें विजयलाभ करनेवाला था। वास्त-वमें अबतक उसके गुण छिपाये और दुर्गुण ही प्रकाशित किये गये हैं। प्रो० आज़ाद कहते हैं कि, इस बनियेको उसका भाग्य गलीकूचोंमेंसे घसीटकर सल्ठीमशाहकी फौजके बाजारमें लेगया। बाजारमें दुकान लगाकर वह दरेकके साथ मिलजुलकर रहने लगा। लोग उससे महोब्बत करने लगे। परिणाममें वह चौधरी बनाया गया। धीरे धीरे वह कोतवाल और फौजदारके पद पर पहुँचा। अपने ओहदेपर रहकर उसने ईमान्दारीसे काम किया। सेवासे, मालिककी भला-ईमें लगे रहनेसे अथवा लोगोंकी चुगलियोंसे-चाहे किसी भी सबबसे हो-वह बादशाहका प्रिय होगया। इससे अमीर उमरावोंके कार्य उसके हाथमें आने लगे। अन्तमें उसके भाग्यने उसको बादशाहका सबसे बडा और प्यारा वज़ीर बना दिया।

चगताई वंशके इतिहास लेखक बनियेकी जातिको गरीब समझकर चाहे कुछ लिखें; मगर हेम्र्न प्रबंध उसके कानून और उसके हुक्म ऐसे दढ थे कि, ढीली दालने गोस्तको दबा दिया । (बनियेने मुसलमानोंको नीचा दिखा दिया) फिर महम्र्दआदिल बादशाह जब पठानोंके युद्धमें मारा गया तब वह एक जबर्दस्त राजा बन गया।

उसी अवसरपर दिल्ली और आगरेके आसपास भयंकर दुष्काल पड़ा था। बदाउनीने इसका हृदय-दावक वर्णन लिखा है। वह कहता है,----- उस समय देशमें ढाई रुपयेमें १ सेर मकई भी नहीं मिलती थी। भलेभले आदमी तो दर्शों बंदकरके घरहीं में बैठे रहते थे। दूसरे दिन उनके घर देखे जाते तो उनमेंसे दस बीस मुर्दे निकलते। गाँवों और जंगलेंको तो देखता ही कौन था? कफन कौन लोवे और दफन कोन करे? गरीब अन्नकष्टको मिटानेके लिए जंगली बूस्रोंके छालपत्तोंपर दिन निकालते थे। अमीर गाथों और भेंसोंको बेचते थे। लोग उन्हें खोनेको लेजाते थे। जो लोग ऐसे जानवरोंको मारकर खाते थे उनके हाथपेर सूज जाते और थोड़े ही दिनोंमें वे मौतके शिकार बन जाते थे। मी अपनी वीरतासे स्तंभित कर देने वाली बंदूक और धनुष चलानेमें सुनिप्रण और रणस्थल्लमें पीठ दिखानेकी अपेक्षा मर मिटनेको ज्यादा पसंद करनेवाली कालिंजरकी राजकन्या, तथा गोंडवाणाकी राजधानी चौरागढ़ ( यह इस समय जवल्प्प्रके पास है ) की रक्षिका महाराणी दुर्गावतीके समान वीर रमणियोंने अकबरको अपनी वीरताका जो परिचय दिया था उसको वह यावज्जीवन मूला न था । और क्यों, मानसिंह, टोडरमल, भगवानदास और बीरबलके समान महान योद्धाओंके नामोंको मी हम नहीं मूल सकते । इन्होंने अकबरकी सर्वत्र हुकूमत कायम करनेके असाधारण सहायता की थी । ये कौनसे मुगल सन्तान थे ! ये भी तो वीरप्रसू भारतमाता ही की सन्तान थे ! उनकी वीरताके लिए भी भारत माता ही गौरवान्विता हो सकती है ।

कईबार तो मनुष्य मनुष्यको खाजाते थे। उनकी शकलें ऐसी बिगड़ गई थीं कि उन्हें देखकर डर लगता था। एकान्तमें यदि कोई अकेला आदमी मिल-जाता था तो उसके नाककान काटकर लोग खाजाते थे।

यद्यपि देशमें ऐसी भयंकर स्थिति थी; परन्तु कार्यदक्ष हेमूकी सेनापर उसका कुछ भी प्रभाव न हुआ । इसका कारण उसका पुरुषार्थ था। उसके यहाँ जो हाथी घोड़े थे वे भी हमेशा घी शक्कर खाते थे। सिपाहियोंका तो कहना ही क्या है?

अन्तमें प्रो० आज़ाद कहते हैं, — " हेम् बनिया था: परन्तु उसके पराक्रम गूँज रहे हैं । वह बड़ा ही साहसी और धीर था; अपने मालिकका योग्य नौकर था । वह बहुत प्रेमी था । लोगोंके दिल हमेशा खुश रखता था । अकबर उस समय बालक था । अगर वह योग्य आशुमें होता तो ऐसे आद-मीको कभी अपने हाथसे न खोता । वह उसे अपने पास रखता और सन्तुष्ट करके उससे काम लेता । परिणाम यह होता कि, देश उन्नत बनता और राज्यकी नींव मजबूत होती ।

१-रानी दुर्गावती, यह मध्यभारतवर्षकी वीर रमणी थी। यह गोंडवाणा में-जो भटाके दक्षिणमें है-राज्य करती थी। विशेषके लिए देखो 'आईन-इ• अकबरी ' के प्रथम भागका अंग्रेजी अनुवाद। ५० ३६७। भारतके इन वीरोंकी वीरता देखकर अकबरको यह विश्वास हो गया था कि, यदि भारतके वीर क्षत्रियोंमें फूट न होती तो मैं भारतमें कदापि साम्राज्यकी स्थापना नहीं कर सकता था। हायरे फूट! भारतको सर्वथा नष्ट कर डालने पर भी तू अवतक इस पवित्र देशसे अपना कालामुँह क्यों नहीं करती ? कहाँ आर्यत्वकी रक्षाके लिए मूख और प्यासको सहने और जंगलोंमें मक्कने वाले हिन्दु सूर्य महाराणा प्रताप ! और कहाँ पदवियोंके (Titles) लिए मर मिटनेवाले-अपनी आर्यप्रजाको वर्वाद करने वाले आजके कुछ खुशामदी नामधारी हिन्दु राना ! ओ भारतमाता ! ऐसे धर्मरक्षक और देशरक्षक वीरप्रत्रोंको उत्पन्न करनेका गौरव अब फिरसे तू कन प्राप्त करेगी ?

इतिहासके पृष्ठ इस बातको टढ करते हैं कि, दूसरे मुसल्मान बादशाहोंको अपेक्षा अकवर प्रनाका विशेष प्यारा था। इतना ही नहीं अबतक भी इतिहास लेलकोंके लिए अकबर इतिहासका एक विषय हो गया है। ऐसा क्यों हुआ ! इस के अनेक कारण बताये जासकते हैं। पहला कारण तो यह था कि, हिन्दु, मुसल्मान, पारसी, यहूदी, जैन, ईसाई आदि प्रत्येक्षपर उसकी समान दृष्टि थी। इतना ही नहीं उसने हरेक धर्मवालेको जुदाजुदा प्रकारके ऐसे फर्मान दिये हैं कि, जो यावचंद्रदिवाकरों अकबरका स्मरण कराते रहेंगे।

दूसरा कारण यह है कि, उसने प्रस्येकको प्रसन्न रखनेके लिए अनेक सुवार भी किये थे। वैश्या और शराब के लिए उसने बड़ी कठोरता की थी। धनी या निर्धन कोई भी आवश्यकतासे अधिक नाज नहीं रख सकता था। बाजार भाव बढ़ाकर व्यापारी गरीबोंको कष्ट न दें, इस बातका खयाल रखनेकी उसने अपने कोतवालको सख्त ताकीद करदी थी। उसने सती होनेकी प्रयाको और बालवियाहको रोका था। बालविवाहको रोकनेके लिए उसने यह आज्ञा मी थी कि छड्केका १६ बरसके और छड्कीका १४ बरसके पहले व्याह न किया जाय। उसने जैसे पुनर्विवाहका निषेध किया था, वैसे ही वृद्ध स्त्रियाँ युवर्कोंके साथ ब्याह न करें इसका भी प्रबंध किया था। कहा जाता है कि मुसलमानोंमें उस समय यह रिवाज विशेष रूपसे प्रचछित था। सम्राट्का खयाल था कि, जो मनुष्य एकसे विशेष स्तियोंके साथ व्याह करता है वह स्वतः अपना नाश करता है । जो हिन्दु बलिदानके नाम जीवोंकी हिंसा करते थे उन्हें भी, उस कार्यको अन्यायका कार्य बताकर, रोक दिया था। रेवेन्यु विभागका सारा भार किमानोंपर है यह समझकर उसने कृषकोंके कई कष्टदायक 'कर' बंद कर दिये थे। इतना ही नहीं, हिन्दुराजाओंने जो 'कर' लगाये थे उन्हें भी उसने उठा दिया । उनसे जो 'कर' लिया जाता था वह भी मर्यादित था। वह 'कर' भी यदि किसीको भारी जान पड़ता तो अकबर उसमें भी कमी कर देता था । यदि कोई अपनी पैदावारका अमुक भाग देना चाहता था तो सम्राट् 'कर' के स्थानपर उसको ही स्वीकार कर लेता था। जिस वर्ष फसले बिगडजातीं, उस वर्षका 'कर' किसानोंसे बिछकुछ ही नहीं छिया जाता था। ' कर ' की व्यवस्थाका कार्य उसने टोडरमलको सौंपा था, कारण, वह पहलेहीसे जमींदार था, इसलिए इस विषयका उसे विशेष ज्ञान था ।

प्रजाके छाभार्थ ऐसी ऐसी व्यवस्थाएँ करनेवाछा राजा प्रजा-प्रिय क्यों न होता ? समस्त धर्मोंके छोगोंको समानदृष्टिसे देखने और प्रजाकी भर्छाईहीमें अपनी भर्छाई समझनेवाछा राजा-चाहे व हिन्दु हो या मुसलमान, पारसी हो या यहूदी, जैन हो या बौद्ध, चाहे कोई भी हो-यदि संसारमें प्रशंसापात्र है; प्रजा उसको प्यार करती है तो इसमें आश्चर्यकी कोई बात नहीं है।

42

संक्षेपमें यह है कि अकवरकी राज्यव्यवस्थामें न्याय और दयाका मिश्रण था । न्याय विभागर्भे उसने जो सुधार किये थे वे उस जमानेके लिए बहुत ही सुधरे हुए कहे जा सकते हैं । उसके कानूनोंमें दया और प्रजा-प्रेम झलकते थे । अकबरने अपने ही लिए नहीं बल्के अन्यान्य सूवेदारों और ओहदेदारोंके लिए भी जो कानून बनाये थे उनमें उक्त दो बातें खास तरहसे लक्षमें रवखी गई थीं । हम उसके सूवेदारोंहीके कानूनोंको देखेंगे । उसके प्रत्येक सूवेदारको निम्न लिखित बातोंपर खास तरहसे ध्यान देना पड़ता था ।

१-सदा लोगोंके सुखका ध्यान रखना ।

- २-गंमीरतापूर्वक ऊडापोह किये विना किसीकी जिंदगी नहीं लेना; अर्थात मृत्युकी सजा नहीं देना।
- २-म्यायके लिए जो अर्जी दे उसमें देर करके, न्यायके इच्छुकको दुःखी नहीं करना ।

४--पश्चात्ताप करनेवालोंको क्षमा करना ।

🦷 ९--रस्ते अच्छे बनाना ।

६-उद्योगी किसानोंसे मित्रता करना अपना कर्तव्य समझना।

उपर्युक्त वातों में किन वातोंका समावेश नहीं होता है ?

अब अकवरकी कुछ अन्यान्य व्यवस्थाओंका दिग्दर्शन कराया जायगा ।

अकबरके समयके सिक्कोंके छिए कहा जाता है कि, उसने पहढ़ेके राजाओंकी छापवाछे सिक्कोंको गलाकर अपनी नवीन छापके सिक्के चलाये थे। अकबरके एक रुपयेके सिक्केंके ४० 'दाम ' होते थे। एक 'दाम ' वर्तमानके एक पैसेसे कुछ विशेष होता था। 'दाम' तॉबेका सिक्का था और रुपया चाँदीका सिक्का था। अकबर्का 'लालीनलाली' नामक सोनेका सिक्का मी चलता था। इनके अलावा एकचौकोना सोनेका सिक्का चलता था। उसके मूल्यर्मे प्रायः परिवर्तन हुआ करता था।

ईस्वी सन् १९७५-७१ से अकवरने अपने सिक्की म ' अछाहो अकवर ' लिखवाया था।

मि. डब्स्यु. एच. मोरलेंड. का कथन है कि,-" इस समय रुपयेका वजन १८० येन है। अकबरका सिक्का इससे वज़नर्मे कुछ कम था; मगर वह खरी चाँदीका बना हुआ था।

अकबरकी मुंहरों ( Seals ) के लिए कहा जाता है कि, वे भिन्न भिन्न प्रकारकी थीं । एकमें तो केवल्र उसीका नाम था । दूसरीमें उसके तैमूरतक पूर्वजोंके नाम थे ।

9 अकबरके समयके सिकतांकी वातें जाजनेके लिए परिशिष्ट (ज) देखो | २ मुहरें लगानेका रिवाज जैसे अब हैं वैसे ही पहले भी था | वे मुहरें मित २ प्रकारकी रहती थीं | अखुलफजलके कथनानुसार सम्राट् अकबरकी मुहरें अनेक तरहकी थीं | उनमें एक ऐसी थी जिसको मौलाना मकुसदने अकबरकी हुकूमतके प्रारंमहींमें खोदकर बनाया था | यह लोहेकी बनी हुई और गोल थी | 'रीका ' (पोन गोल मागमें सीधी लाइनें लिखनेको 'रीका' कहते हैं ) पद्धतिमें द्याहन्द्याहका और लैम्रूरसे लेकर अन्यान्य प्रसिद्ध पूर्वजों के नाम खुदे हुए थे । द्सरी एक सुहर एसीही गोल थी | मगर उसमें 'नस्तालिक ' (जिसमें सभी लाइनें गोल लिखी जाती हैं ) पद्धतिका नाम था | इसमें केवल सम्राट्हीका नाम था |

तीसरी एक मुहर थी वह न्यायविभागके उपयोगमें आती थी । वह 'मेहराबी ' ( जिसका आकार छ: कीनेका लंबा तथा गोल होता है ) के समान थी । उसके ऊपर बीचमें सन्नाट्का नाम था और चारों तरफ निम्न लिखित आशयका लेख लिखा था,---

" ईश्वरको प्रसन्न करनेका साधन प्रामाणिकता है। जो सीधे रस्ते खलता है उसे भटकते मैंने कभी नहीं देखा।" इस बातको हम भली प्रकार जानते हैं कि, अकबरके समयमें,

चौथी एक मुहर थी उसको नमकीनने बनाया था। ( यह नमकीन काबुलका था) पीछेसे इस प्रकारकी छोटीबड़ी मुहरोंको दिल्लीके मौलाना अल्लीअहमदने सुधारा था। इनमेंसे जो छोटी और गोल मुहर थी वह 'उज़ुक' ( चगताई) के नामसे पहचानी जाती थी। वह 'फ़र्मान-ई-सब्सीस'के लिए काममें आती थी। 'यह फ़र्मान-ई-सबतीस' तीन बातोंके लिए निकाला गया था। (१) मनसबका निर्वाचन करनेके लिए (२) जागीरके लिए (३) सर्यूघालके लिए। दूसरी एक बड़ी थी। इसमें शाहन्शाहके पूर्वजीके नाम थे। यह पहले तो विदेशी राजाओंको पत्र लिखे जाते थे, उन पर लगानेके काम में आती थी; पीछेसे उपर्युक्त 'फ़र्मान-ई-सबतीस ' में भी लगाई जाने लगी।

इसके सिवा दूसरे फ़र्मानोंके लिए एक चौकोर थी । उसके ऊपर 'अछाहो अकबर जल्छे जलालहू ' लिखा था ।

जपर जो ' उज़ूक ' नामकी सुहर बताई गई है वह अक्कबरकी अँगुलीमें पहननेकी अंगूठी थी । अक्तबरका पिता हुमायुँ भी ऐसी अंगूठी रखता था, और उसका सुहरकी तरह उपयोग करता था । यह बात इस पुस्तकके २५३ वें पृष्ठमें दिये हुए फुटनोटके वृत्तान्तसे भी प्रमाणित होती है ।

कहा जाता है कि, ई. स. १५९८ में (अक वरके राज्यके ४२ वें वर्षमें) अक वरने ईसाइं उपदेशकों ( Jesuit missionaries ) को जो फर्मान दिया था उसकी सुद्दरको देखनेसे पता चलता है कि अक वरकी सुहरमें सब आठ गोलाकार थे। उसके बाद जहाँगीरने अपने नामका एक गोलाकार और बढ़ाकर नौ कर दिये थे। उसके पीछेसे आनेवाले वादशाहोंने भी अपने अपने नामका एक एक गोलाकार बढ़ादिया था।

ऊपर्युक्त प्रकारसे अकबरकी मुहरमें आठ गोलाकार थे इसका कारण यह जान पड़ता है कि, वह तैमूरऌंगसे आठवीं पीढीमें था।

कई लेखकोंका अनुमान है कि, भारतमें, मुगलोंकी हुकूमतमें भी राजाओं, प्रधानों, बड़े बड़े अधिकारियों तथा फ़ोजी अधिकारीयोंकी भी उनके रुतबेके माफ़िक, भिन्न भिन्न मुहरें थीं। उनमें उनके नामोंके अलावा सम्राट्की दी हुई पद्वियाँ भी उनमें खुदी रहती थीं। रुतबेके अनुसार मुहरको काममें लानेके लिए मिले हुए हकका ग्रंबत और हिजरी सन् भी उनमें लिखा रहता था। रेछगाड़ियाँ या हवाई विमान नहीं थे। एक जगहसे दूसरी जगह समाचार पहुँचानेका साधन सिर्फ़ कासीद थे। तो भी सरखतासे डाक पहुँचानेके छिए प्रति छः माइछ एक आदमी रक्खा गया था। उसके द्वारा हर जगह डाक पहुँचाई जाती थी। बहुत दुरके आवश्यक समाचार पहुँचानेके छिए साँढनी सवार थे। वे समाचार पाते ही नियत स्थानपर पहुँचानेके छिए तत्काछ ही रवाना होजाते थे।

अकबरने प्रनाके मुखके लिए नो अनुकूलताएँ करदी थीं उनसे एक ओर जैसे प्रना निश्चित थी वैसे ही दूसरी ओर दैनिक उपयोगमें आनेवाली वस्तुएँ इतनी सस्ती थीं कि, गरीबसे गरीब मनुष्यके लिए मी अपना गुजारा चलाना कठिन नहीं था । बेशक अभीकी तरह चलनी सिकोंकी बाहुल्यता-काग़जके नोटों, चेकों और नकली धातुके सिकों की बाहुल्यता-न थी । मगर जब आवश्यक पदार्थ सस्ते होते हैं तब विशेष सिकोंकी आवश्यकता ही क्या रहजाती है ? मनुष्य जातिको

मुगल बादशाहोंकी मुहरोंमें साधारणतया जो कुछ लिखा रहता था वह नीचेसे ऊपर पढ़ा जाता था। इससे राज्यकर्ता सम्राट्का नाम सबसे ऊपर रहता था। कहा जाता है कि, मुग़लोंकी उन्नतिके समयमें उनकी मुहरें बहुत छोटी अर्थात् १ या १॥ इंच व्यासकी रहत<sup>1</sup> थीं । उनमें जो कुछ लिखा रहता था वह बहुत ही सादी और नम्र भाषामें रहता था। पीछे जब मुगलोंका पतन प्रारंभ हुआ तब बड़े बननेकी तींत्र इच्छा रखनेवाले प्रधानोंने, केवल 'नाम ' के शाहन्शाहोंके हाथोंमेंसे राज्याधिकार अपने हाथमें लिया और उनके नामोंकी मुहरें बहुत बड़ी बडी बनवाई। वे बहुत सुंदर थीं। उनमें के लेख बहुत ऊंची श्रेणिके थे।

मुगलोंकी मुहरोंसे संबंध रखनेवाली विशेष बातें जाननेके लिए ' जर्नल ऑफ दी पंजाब हिस्टोरिकल सोसायटी ' के पाँचवें वॉल्यूमके पृ० १०० से १२५ तकमें छपा हुआ The Rev. Father Felix ( o. c. ) का लेख बहुत उपयोगी है । तथा, देखो ' आइन-ई-अकबरी ' के प्रथम भागका अंग्रेजी अनुवाद । पृ० ५२ व १६६. अपने पेटकी चिन्ता सबसे पहछे और ज्यादा होती है; और पेटका खड्डा चल्लनी सिकोंसे-नोटोंसे-या रुपयोंसे नहीं भरता। इसको भरनेके लिए अनाज, घी, दूध, दही आदि पदार्थोंकी आवश्यकता है। पेसे पदार्थ उस समय कितने सस्तेथे, इस विषयमें W. H. Moreland नामक विद्वान्का ' दी वेल्यु ऑफ मनी एट दी कोर्ट ऑफ अकबर ' नामक हेर्ख अच्छा प्रकाश डालता है। उसके लेखसे माल्ट्रम होता है कि, उस समय सदा उपयोगमें आनेवाली वस्तुओंका भाव निम्न प्रकारसे था :---

| गेहूँ                    | १ रु. के १८  | . ९ रतल          | 3          |
|--------------------------|--------------|------------------|------------|
| जव                       | १ रु. के २,५ | ७ <b>७॥ र</b> तव | 31         |
| हल्के <b>से</b> हलके चाव | छ १ रु. के   | 888 :            | रतल ।      |
| गेहूँका आटा              | "            | १८८              | 33         |
| <b>दु</b> ध              | 55           | <ৎ               | <b>3</b> 3 |
| घी                       | 73           | २१               | "          |
| सफेद शकर                 | "            | १७               | 55         |
| काली <b>श</b> कर         | 53           | 38               | ,,         |
| नमक                      | 33           | 930              | "          |
| जवार                     | "            | २२२              | <b>77</b>  |
| बाजरी                    | 53           | २७७॥             | "          |

उपर्धुक्त देरसे यह बात सहज ही समझमें आसकती है कि,

9 देखो; जर्नल ऑफ दी रॉयल एसियाटिक सोसावटीके इ. स. १९१८ के जुलाई और अक्टोबरके अंक. पे. ३०५ से ३८५ तक ।

२ विन्सेंट ए. स्मिथने अपनी 'अकबर' नामकी पुस्तकके पृ० ३९० में अकवरके समयके जो भाव दिये हैं, वे भी उपर्युक्त भावोंके साथ लगभग मिलते जुलते ही हैं । कुछ फर्क घीके भावमें माद्रम होता है । अर्थात् जीवनोपयोगी पदार्थ उस समय कितने सक्ते थे । कहाँ आज रुपयेके ५ रतल गेहूँ और कहाँ उस समय १८५ रतल ? कहाँ आज रु. का ३--४ रतल गेहूँका आटा और कहाँ उस समय १४८ रतल ? कहाँ आज रु. का ५ रतल दूध और कहाँ उस समय ८८ रतल ? कहाँ आज रु. का लगभग पौन रतल घी और कहाँ उस समयका २१ रतल । क्या भारतवर्धके अर्थशास्त्री बता सकते हैं कि, देश पहलेकी अपेक्षा उन्नत हुआ है या अवनत ? जिस देशमें बहुत बड़ी संख्याको एक वक्तका अनाज ( घी, दूधकी तो बात ही नहीं ) मिल्ना भी, कठिन हो; पेटमें एक एक बालिरतके खड्डे पड़ गये हों; आँसें ऊँडी धँस गई हों, गाल सूख गये हों, चलते पैर काँपते हों; और सन्तान निर्माल्य पैदा होती हो; उस देशको उन्नत बतानेका साहस कौन करसकता है ? संभव है कि देशमें सिक्के (जैसा कि, पहले कहा जाचुका हैं ) बढ़ें हों; मगर उन सिक्कोंसे मनुष्य जातिकी शारीरिक और मान-सिक शक्तिक विकासमें क्या लाभ हो सकता है ?

यदि कोई कहे कि ' अभी जो भाव बढ़ गये हैं इसका कारण ढेड़ाई है ? गो इसमें कुछ सत्यांश है; मगर जिस समय देशपर छड़ाईका कोई प्रभाव नहीं हुआ था उस समय भी--छड़ाईके पहले मी--वस्तुएँ सस्ती न थीं । उपर्युक्त बिद्वान्ने अकबरके भावोंके साथ ही सन् १९१४ के भाव हिखे हैं । वे इस प्रकार हैं,---

मि० मोरलेंडने घीका भाव उपर लिखे अनुसार रु. का २१ रतल बताया है और मि० स्मिथने रु. का १३% रतल लिखा है।

9 लड़ाईके बाद जो भाव वढ़े हैं वे लड़ाईके वक्तसे सवागुने हैं **। इससे** स्पष्ट है कि, इसका कारण खास लडाई नहीं मगर विदेशोंमें मालका जाना है । अ**नुयादक ।** 

. **સ્**સ્પ્

स्रीश्वर और सब्राद्।

| गेहूँ       | १ रु. के | २५ रतल       |
|-------------|----------|--------------|
| जव          | "        | २९ ,,        |
| चावल        | "        | १९ ,,        |
| गेहूँका आटा | . 73     | २१ ,,        |
| दूध         | "        | <b>冬炙 ,,</b> |
| <b>घी</b>   | 17       | २ " ( लगभग ) |
| सफेद शकर    | 33       | ۳ ،          |
| काली शकर    | 33       | ξο 33        |

इससे यह स्पष्ट है कि, युद्ध के पहले भी ये वस्तुएँ बहुत सस्ती न थीं। वृद्ध पुरुषोंका कथन है कि प्रति दिन जीवनोपयोगी वस्तुएँ महँगी ही होती जारही हैं।

ऐसा क्यों हुआ ? इस प्रश्नका उत्तर देनकी यह जगह नहीं है । इसके लिए बहुतसा समय और स्थान चाहिए । तो भी इतना तो कहना ही होगा कि, वस्तुओंकी कीमतका आधार उसके निकास, बहुतायत और अच्छी फसलपर है । देशका माल जैसे जैसे बाहर जाने लगा वैसे ही वैसे सदैव काममें आनेवाले पदार्थ महँगे होने लगे, गरीबों और साधारण लोगोंके हाथसे वे बिल्ड्रल निकल गये। छत, दही और दुग्ध तो बहुत ही ज्यादा महँगे हैं । इसका कारण पशुओं-की कमी है । घी, दूध और दही देनेवाले पशु एक ओर विदेश मेजे जाते हैं ओर दूसरी और देशहीमें व्यापारके नाम कतल किये जाते हैं । दोनों तरहसे पशुओंकी कमी होने लगी । यही कारण है कि, मारतवासियोंके जीवनभूत दुग्ध-दहीकी कमी हो गई है। अकबर यद्यपि मुसलमान था तथापि उसके समयमें पशुओंका इतना संहार नहीं होता था । इतना ही क्यों, उसने गाय, भेंस, बैन्न और मैंसेका मारना तो अकने राज्यमें प्रायः बंद ही कर दिया था । इस बाबका पहले उलेख हो चुका है । इसीढ़िए उस समय दुग्ध, दही, घृतादि बहुत सस्ते थे।

दूसरी तरफ़ हमारे देशसे गया हुआ बहुतसा कचा माल नये नये रूपोंमें वापिस यहाँ आने लगा । धर्म और देशका अभिमान नहीं रखनेवाले लोग उसपर फिदा होकर उसे ग्रहण करने लगे । हालत यहाँ तक बिगड़ी कि, अपने आर्यत्वके साथ अपने वेप-भूषाको भी लोगोंने छोड़ दिया । जब हम विदेशी वस्तुएँ ग्रहण करने लगे तब स्वदेशी वस्तुएँ बिकने और फलस्वरूप बननी बंद होगईं । यह बात तो स्पष्ट है कि, वस्तुओंकी कीमतका आधार उनकी पैदाइश ही है । उपरकी चीजोंमेंसे एक चीनके विषयमें यहाँ कुछ लिखा जायगा ।

अकबरके समयमें सफेद शकर बहुत ज्यादा महँगी थी। इसका सबब यह था कि, सफेद शक्करको सुधारनेकी-साफ़ करनेकी रीति बहुत ही थोड़े लोग जानते थे। इसीलिए सफ़ेद शकर कम होती थी।

पहले जो भाव लिखे गये हैं उनसे मालूम होता है कि, अक-बरके समयमें गरीबसे गरीब आदमीको भी अपना गुजारा चलानेमें कठिनता नहीं पड़तीथी । हिसाब लगानेसे मालूम होता है कि, एक आदमी पाँच छः आने महीनेमें अच्छी तरहसे अपना निर्वाह कर सकता था । मगर आज यह दशा है कि, साधारणसे साधारण मनु-ष्यको भी सिर्फ खुराकके लिए १९--२० रु. मासिक खर्चने पड़ते हैं । इसको देशका दुर्भाग्य न कहें तो और क्या कहें ?

अब हम अकबरकी कुछ आन्तरिक व्यवस्थाओंके ऊपर प्रकाश डाइँगे। 48

राज्यव्यवस्थाओंमें अन्तःपुर ( जनानखाना ) प्रायः क्रेशका कारण हुआ करता है । अकवर इस बातको मछी प्रकार जानता था। इसीलिए वह अन्ने अन्तःपुरकी व्यवस्थापर विशेष ध्यान रखता था। उसने अन्तः पुरकी स्तियोंके दर्जे बनाये थे और उनको न्यूनाधिक मासिक खर्च-जितना जिसके छिए नियत किया गया था-मिछा करता था । अबुल्फ़ज़ल्के कथनानुसार पहले दर्नेकी स्त्रियोंको १०२८ से १६१० रुपये तक मासिक खर्चा मिलता था। जुनानखुानेके मुख्य नौकरोंको २०) से ५१) रु. तक और साधारण नौकरोंको २) से ४०) रु. तक मासिक वेतन मिल्ला था। (ध्यानमें रखना चाहिए कि अकबरके समयका रुपया ५५ सेंटके बराबर था ) ख़ियोंमेंसे किसीको कुछ जरूरत होती तो उसे ख़ज़ानचीसे अर्नु करनी पड़ती थी। अन्तः पुरके अन्दरके हिस्सेकी चौकी ख़ियाँ करती थीं । बाहरके मागर्भे नाजिर, दर्बान और फ़ौजी सिपाही अपने अपने नियत स्थानोंपर पहरा देते थे । अबुल्फू नूळ लिखता है कि, ई. सन् १९९५ वे में अकवरको अपने परिवारके खानगी खर्चमें ७७। ( सवासतहत्तर ) लाखसे भी अधिक रुषये देने पडे थे।

कई लेखकोंका मत है कि, अकबरके मुख्य दस स्त्रियाँ थीं। उनमेंसे तीन हिन्दू भी और शेष थीं मुसलमान ।

मि. ई. बी. हेवेछका कथन है कि, उसके बहुतसी स्त्रियाँ थीं। वह तो यहाँ तक लिखा है कि,-" मुग़लोंकी दन्तकथाओंके अनुसार बादशाह यदि किसी भी विश्वहित स्त्रीपर मुग्ध होनाता था तो उसके पतिको मनवूरन् तलाक देकर, अपनी स्त्री बादशाहके लिए, छोड़ देनी पड़ती थी।" हम नहीं कह सकते कि, इसमें सत्यांश कितना है ! चाहे कुछ भी था मगर उस समयकी दृष्टिसे, यह कहा जा सकता है कि, अकबरके ख़ियाँ बहुत थोड़ी थीं। कई उदाहरणोंसे यह बात सिद्ध होती है। कहा जाता है कि राजा मान-सिंहके १९०० ख़ियाँ थीं। उनमेंसे ६० तो उसके साथ ही सती हुई थीं। अकबरके एक दूसरे मनसबदारके १२०० ख़ियाँ थीं। इतना ही क्यों, हुमायुँ और जहाँगीरके भी अक्तबरसे विशेष ख़ियाँ थीं।

आधुनिक लेखकोंने, मालूम होता है कि, अकबरकी खियोंके विषयमें एक दूसरी बातका विशेष रूपसे उहापोह किया है । वह यह है कि अकबरकी खियोंमें कोई ईसाई खि भी थी या नहीं ? इस विषयमें सबसे सेंट झेवियर्स कॉळॅजके फादर एच. होस्टेन, स्टेट्समेन द्वारा सन् १९१६ में यह कहनेको आगे आये थे कि,-" अकबरके अन्त:पुरमें एक ईसाई स्त्री भी थी । " इसके बाद अनेक इतिहासका-रोंने इस विषयमें उहापोह किया है, मगर अबतक यह निश्चय नहीं हुआ कि, अकबरकी कौनसी स्त्री ईसाई थी ? अस्तु ।

दूसरे मुसलमान बादशाहोंकी अपेक्षा ही नहीं बल्के अनेक हिन्दू राजाओंकी अपेक्षा भी अक्रबरने विशेष ख्याति पाई थी । इसका कारण उसके गुण और उसकी कार्यदक्षता ही है । प्रजाका प्यारा बनना कुछ कम चतुराई नहीं है । यह बात तो निर्विवाद है कि, ख्याति और सम्मान प्राप्त करनेकी इच्छा हरेकको रहती है । मगर कैसे आचरणोंसे यह इच्छा पूरी होती है ? इसका भल्ली प्रकारसे जब-तक ज्ञान नहीं होता तबतक यह इच्छा अपूर्ण ही रहती है । इतना ही नहीं कई बार तो इसका परिणाम उल्टा होता है । वर्तमान समयमें भी भारतमें अनेक वॉइसराय आये मगर लोकप्रिय होनेका सम्मान तो केवल लॉर्ड रीपन और लॉर्ड हार्डिजको ही मिला । दूसरे भी लोक-प्रिय होनेकी आज्ञा तो साथमें लाये थे मगर उनकी आशा पूर्ण न टुई । इसका कारण उनके दृक्ष्यर्विदुकी त्रुटि थी । इस समय अकवरकी केवल हिन्दु-मुसलमान ही नहीं बल्के युरोपिअन विद्वान् भी प्रशंसा करते हैं । इसका कारण उसके गुण ही थे। यद्यपि अकवर एक मनुष्य था और उसमें अनेक दुर्गुण भी थे, जिनका जिकर गत तीसरे प्रकरणमें किया जा चुका है; तथापि यह कहना ही पड़ेगा कि, उसके कई असाधारण गुणोंने उसके दुर्गुणोंको ढक दिया था। अक-बरके गुणोंको देखकर कई लेखक तो यहाँ तक कहते हैं कि,---" अकबरने सिंहासनको देदीप्यमान कर दिया था। " कारण-सिंहा-सनस्थ राजाका प्रधानधर्म प्रजाको सुखी बनाना; प्रजाका कल्याण करना है । अकजरने मल्ली प्रकारसे इस धर्मको पाला था। इसी लिए कहा जाता है कि, उसने सिंहासनको अलंकृत किया था।

अकबरमें सबसे बड़ा ग्रुण तो यह था कि वह बड़ेसे बड़े शत्रुको भी यथासाध्य नर्मीहीसे अपने अनुकूल,-अपने आधीन बना लेता था। वह जैसा साहसी था वैसा ही सराक्त और सहनशील भी था। अपने पर आनेवाले कष्टोंको वह बड़ी धीरजके साथ सह लेता था।

अकबर मानता था कि,—" जिन राजकार्योंको प्रजा कर सकती है उनमें राजाको दखल नहीं देना चाहिए । कारण,-प्रजा यदि अपमें पड़ेगी तो राजा उसको सुधार लेगा, मगर राजा ही यदि अपमें पड़ जायगा तो उसे कौन सुधारेगा ?

कैसा अच्छा खयाल हैं ! प्रजा-खातंत्र्यके कितने ऊँचे विचार हैं । प्रजाको सिर नहीं उठाने देने के लिए कानूनके नये नये बोझे तैयार करनेवाले; प्रजा अपने दुःखोंसे व्याक्कल होकर जिछा न उठे इस छिए उसके ग्रेंह पर ताले ठोकनेवाले हमारे आधुनिक शासन-कत्ती क्या अकबरके विचारोंसे कुछ सबक सीखेंगे?

अकबरके समस्त कार्योंका साध्यविंदु एक था,-भारतको गौरा-वान्वित करना । इस साध्य-विंदुको ध्यानमें रखकर ही उसने अपने शासनकाल्टमें, लुप्त प्रायः कृषि, शिल्प, वाणिज्य आदि विद्याओंका प्रन-रुद्धार किया था; उन्हें उन्नत बनाया था ।

वह जैसा दयालु था वैसा ही दानी मी था। अकबर जब दर्बारमें बैठता तब एक खज़ानची बहुतसी मुहरें रुपये लेकर सम्राट्के पास खड़ा रहता था। उस समय यदि कोई दरिद्र आ जाता था तो अकबर उसे दान देता था। वह जब बाहिर फिरने निकलता था उस समय भी उसके साथ द्रव्य लिए हुए एक आदमी रहता था। रास्तेमें यदि कोई गरीब उसको दिखाई दे जाता था या कोई मॉंगने-वाला उसके सामने आजाता था, तो वह उसे कुछ न कुछ दिये बिना नहीं रहता था। लूले, लंगडों, अंधों या इसी तरहके दूसरे लाचार लोगोंपर अकबर विशेष दया दिखाता था। अकबरने न्यायमें जैसे हिन्दु, मुसल्मान या धनी निर्धनका मेद नहीं रक्खा था उसी तरहसे दान देनेमें भी उसने जाति, धर्म, मूर्ख, पंडित आदिका मेद नहीं रक्खा था। अपने राज्यमें अनेक स्थलोंपर उसने अनाथालय खोले थे। फतेहपुर सीकरीमें दो अनाथाश्रम थे। एक हिन्दुओंके लिए और दूसरा मुसल्मानोंको लिए । हिन्दुवाले आश्रमका नाम धर्मपुर था और मुसल्मानोंवाले आश्रमका नाम स्वैरपुर।

कहा जाता है कि, अकबरने कई ऐसी हुनर-उद्योग शालाएँ एवं कारख़ाने खोले थे जिनमें तोर्पे, बंदूकें, बारूद, गोले, तरवारें, ढालें

Jain Education International

आदि युद्धकी सामग्रियाँ तैयार होती थीं । एक कारख़ानेमें इतनी बड़ी तोर्पे बनती थीं कि उनमें बारह मन वजनका गोळा आजाता था। लोग इतनी बड़ी तोपको देखकर, सुनकर आश्चर्यान्वित होते थे; परन्तु युरोपके महा समरमें जिन श्वस्त्रास्त्रोंका प्रयोग हुआ है उन्हें देखसुनकर लोगोंका वह आश्चर्य जाता रहा है । वैसी तोर्पे अब साधारण बात समझी जाने लगी हैं ।

अकबर समझता था कि, दुराचार पाका मूछ और अवन-तिका प्रधान कारण है । जिस देशमें ब्रह्मचर्यका सम्मान नहीं होता उस देशकी उन्नति नहीं होती; जिस जातिमें ब्रह्मचर्यका नियम नहीं होता वह जाति निःसत्त्व होजाती है; और जिस कुटुंबमें ब्रह्मचर्यका निवास नहीं होता वह अप़मानित होता है,-वह कभी गौरवान्वित नहीं होता । अकबरने अपनी प्रजाको ऐसे दुराचारवाले व्यसनोंसे दूर रखनेके अनेक उपाय किये थे । उसने वेश्याओंके लिए शहरसे बाहर रहनेका प्रबंध किया था । जिस स्थानपर वे रहती थीं, उसका नाम उसने 'शैतानपुर ' रक्सा था । सम्राट्ने 'शैतानपुर ' के नाके पर एक चौकी बिठाई थी । चौकीका अहल्कार वेश्याके यहाँ जानेवाले या वेश्याको अपने यहाँ बुलानेवालेका नाम, उसके पूरे पते सहित, लिख लेता था ।

यह बात उपर कई बार कही जाचुकी है कि, अकबर जैसा सहनशील था वैसा ही कार्यकुशल भी था। यदि कोई उसे अचानक कमी कोई अप्रिय बात कह देता था तो अकबर एकदम उसपर कुपित नहीं होजाता था। वह पहली बारकी भूल समझकर उसे क्षमा कर देता था। जिस कारणसे मनुष्य उत्तेजित होता था उस कारणको यदि उचित होता तो, मिटानेका वह प्रयत्न करता था। छोर्गोमें यह प्रसिद्ध होगया था, जसौ पहले कहा जा चुका है, कि अकबर मुसलमान धर्मसे अष्ट होगया था। कहा जाता है कि, तुरानके राजा अबदुछाख़ाँ उज्बेगने भी अकबरके धर्मअष्ट होनेकी अनेक झूठी सची बातें सुनी थीं, इसलिए इसके संबंधनें अकबरको उसने एक पत्र लिखा था। अकबरने उसका उत्तर इस प्रकार दिया था,---

" छोग लिख गये हैं कि ईश्वरके एक लड़का था। पैगम्बरके लिए भी कई कहते हैं कि वह तो जाटूगर था। जब ईश्वर और पैगुम्बर भी छोगोंकी निंदासे न बचे तब मैं कैसे बच सकता हूँ १ ७

चाहे कुछ भी था; परन्तु अपने आपको निर्दोष मनानेके छिए उसने कितना सुंदर उत्तर दिया था !

अकबर साहित्यका पूरा शौक़ीन था। साहित्यमें धर्मशास्त्रों और ज्योतिष, वैद्यक आदि समस्त विद्याओंका समावेश होनाता है। अकबर सबमें रुचि रखता था, इसीटिए अथर्ववेद, महामारत, रामा-

9 उज्बेग लोगोंके और मुगलोंके आपसमें चिरकालसे शत्रुता थी। इस शत्रुताका अन्त इस अब्दुछाखाँ उज्बेगकी मृत्यु ( ई. स. १५९७ ) के बाद हुआ था । ई. स. १५७१ में इसी अब्दुछाखाँका एक दूत अकवरके दबीरमें आया था । अकवरने उसका उचित सत्कार किया था । अकवरने ता. २३ सन् १५८६ ई. को अब्दुछाखाँके पास एक पत्र मेजा था । उसमें लिखा था,---

" काफ़िर फिरंगियोंका-जो समुद्रके टापुऑपर आकर बस गये हैं----मुझे नाश करना चाहिए । ये विचार मेंने अपने हृद्यमें रख छोड़े हैं।

'' उन लोगोंकी संख्या बहुत बढ़ गई है । वे यात्रियों और व्यापा-रियोंको कष्ट पहुँचाते हैं । हमने खुदजाकर रस्ता साफ़ करनेका इरादा किया था..........''

देखे। डा० विन्सेंट ए. स्मिथके अंग्रेजी अक्रम(के पृ० १०, १०४, और २६५, यण, हरिवंशपुराण तथा भारकराचार्यकी छीछावती और इसी तरहके दूसरे खगोछ तथा गणित विद्याके प्रंथोंका उसने फ़ारसीमें अनुवाद करवाया था । संगीत विद्याके सुनिपुण विद्वानोंका भी उसने अपने दर्बारमें अच्छा सत्कार किया था । कहा जाता है कि, उसके दर्बारमें ५९ कवि थे । फ़ैज़ी उन सबमें श्रेष्ठ समझा जाता था । १४२ पंडित और चिकित्सक थे । उनमें ३५ हिन्दु थे । संगीत विशाख सुप्रसिद्ध गायक तानसेन और बाबा रामदास भी अक्तबरकी ही समाके चमकते दुए हीरे थे । ऐसे भिन्न मिन्न विपयोंके विद्वानोंका आदर-सत्कार ही बता देता है कि अक्तबर पूर्ण साहित्यप्रेमी था ।

अकबर इस बातको मली प्रकार जानता था कि, बड़े विभागोंमें पोल भी बड़ी ही होती है । इस बातका उसे कई बार अनुभव भी हुआ था । और जैसे जैसे उसको इस बातका विशेष अनुभव होता गया, वैसे ही वैसे वह स्वयं प्रत्येक बड़े विभागका निरीक्षण करने लगा। अकबरके अनेक विभागोंमें एक विभाग ऐसा भी था कि, जिसमें ' जागीर ' और ' सर्युघार्ळ 'का कार्य होता था । यह एक ऐसा

९ सर्युघाल यद्द चगताई शब्द है । इसका अर्थ होता है जीवन-पोष-णकी सहायता । इसका अरबी शब्द है ' मदद-उल-माधा ' फ़ारसीमें इसके लिए 'मदद-इ-माधा ' शब्द आता है । इसके विषयमें अखुल्फ,जल लिखता है कि, अक्तबर चार प्रकारके मनुष्योंको, उनके गुज़ारेके लिए, पिन्शन अथवा जमीन देता था । उनके प्रकार ये हैं-(१) जो संसारसे अलग रहकर ज्ञान और सत्यकी शोध करते थे । (२) (३) जो निर्बल एवं अपाहिज होनेसे कुछ भी कार्य नहीं कर सकते थे (४) जो उच्च कुलमें जन्म पाकर भी ज्ञानके अभावसे अपना भरण-पोषण नहीं कर सकते थे । इन चार प्रकारके मनुष्योंको जो रकम गुजारेके लिए दी जाती थी वह 'मददर्-ई-माधा ' कहलाती थी । इसका समावेश सर्युघालकी अंदर हो जाता है । देखो आईन-इ-अक्करों के प्रथम भागके अंग्रेज़ी अनुवादका 90 २६८-२७० विभाग था कि, अग्रामाणिक मनुष्य इसमेंसे इच्छानुकूल रकम हड़प कर सकता था । मगर अकबर इतनी सावधानीसे उसकी देखरेख करता कि एक पाई भी उसमेंसे कोई नहीं खा सकता था। रोख अब्दुल्नबीके हाथमें जब इस विभागका कार्य था तब उसने कुछ गोटाला किया था; परंतु अकबरने तत्काल ही इसको जान लिया था । सन १९७८ ई. में उसको इस विभागसे दूर कर मेर्व्टू मुरुम्रुट्यु रकके साथ मका मेन दिया था और उस विभागको अपने अधिकारमें लिया था ।

९ शेख अब्दुलनबीके पिताका नाम शेख अहमद था। वह इंदरी। जिला 'गंगो' (सहारनपुर) का रहनेवाला था। उसके पिता-महका नाम अब्दुलकदूस था। अब्दुल्नबी 'सर्युघाल' भागमें ई. सन् १५६४ से १५७८ तक रहा था। जव कभी किसीको जमीन देनी होती थी तब उसे मुज़ुफ्फरख़ाँसे जे। उस समय वज़ीर और वकील था सलाह लेनी पड़ती थी। ई. स. १५६५ में उसको 'सदरे सद्र'को पदवी मिली थी । अब्दुऌ्नबी और मख्दूमुलुल्कके आपसमें बहुत<sup>े</sup> विरोध था । मखदूमने उसके विरुद्ध कई लेख प्रकाशित कर उसे शारवानके खिज़रख़ाँ **कौर मीरहब्द्री**का ख़ूनी बताया था। अब्दुऌ्नबीने मख़दूमको मूर्ख प्रसिद्ध कर शाप दिया था। इसके लिए ही उल्माओंमें दो दल हो गये थे। अकबरने अब्दुऌ्नबी और मख़दूम दोनोंको सन् १५७९ ई० में मकाकी तरफ रवाना कर दिया था और बगेर हुक्म वापिस हिन्दुस्थानमें नहीं भानेकी सख्त ताकोद कर दी थीं। अब्दुल्ट्नबीको मका जाते समय अक-बरने सत्तर हजार रुपये दिये थे यह जब मक्कासे लौटकर वापिस आया तब इसकी जाँच करनेका काम अखुल्फुज़लाको सौंपा गया था और इसीकी देख-रेख नीचे वह नजरकुँद भी रक्खा गया था । कहा जाता है कि, एक दिन अमुल्फ़ज़लने उसको, वादशाहके इशारेसे, गला घुटवाकर, मरवा डाला था। यह बात इक्बालनामेमें लिखी है। विशेषके लिए देखो 'आईन-र-अकबरी' के अंग्रेजी अनुवादके प्रथम सागका पृ. २७२-७३ तथा दर्बारेअकबरी षू. ३२०-३२७.

२-मख्दूमुल्मुल्क सुल्तानपुरका रहनेवाला था। उसका नाम मौलाना 44 इसी तरह अकुबर इस बातका भी पूरा ध्यान रखता था

मरूदू मुल्मुल्मु बड़ा ही चालाक आदमी था। इसकी चालाकियों-युक्तियों के सामने बड़े बड़े लोंगोकी युक्तियाँ सत्त्वहीन माछम होती थीं। कहा जाता है कि उसने केखों और समस्त गराबोंके साथ निर्दयताका व्यवहार किया था। उसकी निर्दयताकी बातें एक एक करके प्रकट होने लगी थीं। इसी लिए बादशाहने उसे, विवश करके, मझा भेज दिया था। इसके मकान छाहोर में थे। उनमें कई लंबा चोड़ी कबरें थीं। इन कबरोंके लिए कहा जाता था कि वे पूर्व पुरुषोंकी थीं। उन कुबरोंपर नीला कपड़ा ढका रहता था और दिनमें भी उनके आगे दीएक जला करते थे। मगर वास्तवमें वे कुबरें नहीं थीं; उनके नीचे तो अनीतिसे एक जित किया हुआ धन गड़ा हुआ था।

मख्दू मुल्लमुल्क मझासे लोटकर ई. स. १५९२ में अहमदाबादमें मर गया । उसके बाद काज़ी अली फतेपुरसे लाहौर गया था । उसको वहाँ मख्दूमुलमुल्कक घरमेंसे बहुतसा धन मिला था। उपर्युक्त कवरोंमें कई ऐसी पेटियाँ भी निकली कि जिनमें सोनेकी ईटें थीं। इनके अलावा तीन करोड़ नक़द इपये भी उनमेंसे निकले थे।

ऊपरका हाल जाननेके लिए देखो, आईन-इ-अकबरी प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादका ष्टष्ठ १७२-१७३, ५४४, तथा 'द्वीरे अकबरी ' ( उर्दू ) का ९० ३११-३१९, कि और नौकर भी कहीं चोरी करना न सीख जायें । यहाँ तक कि हाथियोंकी खुराकमेंसे भी कोई चुरा न छे इस छिए उसने अपने हाथियोंको तेरह भागों में विभक्त किया और प्रत्येक विभागके हाथि-योंको अमुक वननकी खुराक दिलाने लगा । इससे यदि कोई थोड़ोसी चोरी भी खुराकमें से करता था तो बह तत्वाछ ही ५कड़ ढिया जाता था ।

अकबरने सब तरहकी व्यवस्था करनेका गुण अपने पितासे सीखा था । कहा जाता है कि, हुमायुँमें यह गुण उत्तम था; परन्तु उसके दुर्गुणोंने उसे इस गुणको काममें न छाने दिया ।

अकबर राज्यव्यवस्थामें जैसी सावधानी रखता था वैसी ही सावधानी वह राजनैतिक षड्यंत्रोंसे बवे रहनेमें मी रखता था। पूर्वके इतिहाससे और अपने अनुमवोंसे उसे निश्चय हो गया था कि, चंचल राज्य ल्क्ष्मीके लिए और अपनी सत्ता जमानेके लिए, पिता पुत्रका, पुत्र पिताका और माई भाईका खून कर डाइता है। इस ज्ञानहींके कारण वह अपने सारे कार्य व्यवस्थापूर्वक, नियमित और होशियारीके साथ करता था। उसको प्रतिक्षण यह भय लगा रहता था कि, कहीं कोई उसकी असावधानीका दुरुपयोग न करे। इसी लिए वह अपनी सारी दिनचर्या नियमित रखता था। उसकी कार्य-प्रणाली जानने योग्य है।

वह नींद बहुत ही कम निकालता था । थोड़ा शामको सोता था और थोड़ा सवेरेके वक्त । रातका बहुत बड़ा भाग कामकाज करनेहीमें बिताता था । दिन निकलनेमें जब तीन बंटे बाकी रहते तब वह भिन्न भिन्न देशोंसे आये हुए गवैयोंका गायन सुनता । जब एक घंटा रात रहती तब प्रसुभक्ति करनेमें लगता और दिन निकल्ने पर थोड़ा बहुत कोई काम होता तो उसे समाप्त कर वह सो जाता । इससे सिद्ध होता है कि, वह निद्दा बहुत ही कम छेता था। रातदिनमें सब मिछाकर केवछ तीन घंटे ही वह सोता था। वैद्यक-शास्त्रके नियमानुसार अल्पनिदा छेनेवाछेको मिताहारी होना चाहिए, इसलिए अकबर भी परिमित आहार ही करता था। दिनमें मोजन केवछ एक बार करता था; उसमें भी वह प्रायः दृष चावछ और मिठाई खाता था।

इस तरह अकवरकी दिनचर्या ही ऐसी थी कि, जिससे वह किसी समय भी गाफिल नहीं होता था। प्रायः राजपड्यंत्रोंका वार रसोई और रसोइयोंद्वारा ही होता है; रात्रु इन्हींके द्वारा अपना मतलब साधते हैं। अकबर इससे अपरिचित नहीं था, इसलिए वह अपने रसोई घरमें काम करनेवाले लोगोंपर पूरी निगाह रखता था। प्रामाणिक और पूर्ण विश्वासपात्र मनुष्योंहीको वह रसोडेके अंदर रखता था । जो रसोई बनती उसे पहले दुसरा मनुष्य खालेता उसके बाद वह बाद्शाहके पास पहुँचाई जाती । रसोड़ेर्मेसे जो रकाबियाँ जाती थीं वे सब मुहर छगकर बंद जाती थीं । अकबरने अपने भोजनके संबंधमें यह आज्ञा प्रकाशित की थी कि,--" मेरे लिए जो मोजन तैयार हो उसमेंसे थोड़ा मूर्खोको दिया जाय । '' जिन वर्तनोंमें अकबरके लिए रसोई बनती थी उन पर महीनेमें दो बार और जिनमें राजकुमारों और अन्तःपुरकी बेगमोंके लिए रसोई बनती थी उनमें महीनेमें एकबार कर्ट्ड कराई जाती थी । अकबर प्रायः जौसार डाटकर ठंडा किया हुआ, गंगाका पानी पीता था। रसोई घरमें, इस छिए चंदोवे बाँघे जाते थे कि कहीं कोई जहरी जानवर अकस्मात् मोजनमें न गिर जाथे । "

१ देखो The Mogul Emperors of Hindustan P. 137. ( द मुगल एम्परसे ऑव हिन्दुस्थान पृ. १३७)।

ર્કેકર

अकदरकी कार्यदसताका उपर उछेख हो चुका है। उससे यह कहा जा सकता है कि, एक राजामें--सम्राट्में--जितनी कार्य-कुराछता चाहिए उतनी उसमें थी। ऐसी कार्य-कुराछता रखनेवाछा मनुष्य उदार हृदयका होना चाहिए। और तदनुसार वह उदार हृदयी था भी सही। जब हम अक्तबरके उच्च विचारोंका मनन करते हैं तब हम यह कहे विना नहीं रह सकते कि, अक्तबर केवछ सम्राट् ही नहीं था, बछके वह गंभीर विचारक और तत्त्वज्ञानी भी था। यहाँ हम यदि अकबरके कुछ उच्च विचारोंका और मुद्राछेर्खोंका उछेल करेंगे तो अनुचित न होगा।

" जब परीक्षारूपी संकट सिर पर आजाय तब, धार्मिक आज्ञा-पालन, गुस्से से भौंई टेढी करनेमें नहीं होता, परन्तु वैद्यकी कड़वी दवाकी तरह उसे आनंदके साथ सहन करनेमें होता है। ''

×

×

×

×

'' मनुष्यकी सर्वोत्कृष्टताका आधार उसका विचारशक्ति ( विवेकबुद्धि ) रूपी हीरा है । इसलिए प्रत्येक मनुष्यका कर्तव्य है कि, वह उसको संदेव उज्ज्वल्र रखनेका प्रयत्न करे-हमेशा विवेक-बुद्धिसे काम ले । "

" यद्यपि ऐहिक और पारलौकिक सम्पत्तिका आधार ईश्वरकी योग्य पूना है, तथापि बालकोंकी सम्पत्तिका आधार उनके पिताओंकी आज्ञाका पालन है। "

> × × × × × × " खेद है कि, सम्राट् हुमायुँ बहुत बरस पहछे ही मर गये

×

X

×

X

इसलिए मुझे अपनी सेवाओंसे उन्हें प्रसन्न करनेका अवसर बिल्कुङ ही न मिल्ला। "

×

×

×

×

×

×

х

×

×

"स्वार्थोंध होनेसे मनुष्य अपने चारों तरफ़ क्या हो रहा है सो नहीं देख सकता । कबूतरके रक्तसे सने हुए बिछीके पंजेको देखकर मनुष्य दुःखी होता है; परन्तु वही बिछी यदि चृहे को पकड़ती है, तो वह खुशी होता है । इसका कारण क्या है ! कवूतरने उसकी क्या सेवा की है कि, उसकी मृत्युसे तो उसे दुःख होता हैं और अभागे चूहेने उसका क्या नुकसान किया है कि उसकी मृत्युसे वह प्रसन्न होता है । "

" हम ईश्वरसे प्रार्थना करते हैं उसमें हमें ऐसे ऐहिक सुख न मॉॅंगने चाहिए कि जिनमें दूसरे जीवोंको तुच्छ समझनेका आमास हो । । ?

" तत्त्वज्ञान संबंधी विवेचन मेरे लिए एक ऐसी अल्लैकिक मोहनी है कि, मैं और कार्मोकी आपेक्षा उसीकी और विशेष आक-षित होता हूँ। तो भी कहीं मेरे दैनिक आवश्यक कर्तव्यमें बाधा न पड़े इस खयालसे मैं तत्त्वज्ञानकी चर्चा छुननेसे अपने मनको जबर्दस्ती रोकता हूँ। "

> × × × × × " मतुष्य-चाहे वह कोई भी हो-यदि जगतकी मायासे छूट-

×

×

X

नेके छिए मेरी अनुमति चाहेगा तो मैं प्रसनता पूर्वक उसे दूँगा। कारण,--यदि वास्तवमें उसने अपने आपको जगतसे--जो कि केवछ अज्ञानियोंहीको अपने अधिकारमें रख सकता है--भिन्न कर छिया है तो उसे उसीमें रहनेके छिए विग्रा करना निंच और दोपास्पद है। परंतु यदि वह बाह्याइंबर ही करता होगा तो उसे अवश्यमेव उसका दंड मिल्लेगा। "

" जब बाज पक्षीको-वह दूसरे प्राणियोंको मारकर खाता है इसलिए-अल्पायुका दंड मिछा है; अर्थात् उसकी उम्र बहुत छोटी होती है; तब मनुष्य जातिके मोजनके लिए भिन्न मिन्न प्रकारके अनेकानेक साधनोंके होते हुएमी जो मनुष्य मांस-मक्षणका स्याग नहीं करता है उसका क्या होगा ? "

х

×

×

×

×

×

×

х

X

×

×

×

" एक स्त्रीकी अपेक्षा विशेष स्त्रियोंकी इच्छा करना, अपने नाशका प्रयत्न करना है। हाँ यदि पहळी स्त्रीके पुत्र न हो अथवा वांझ हो तो दूसरी स्त्री खाना असुनित नहीं है। ''

" यदि मैं कुछ पहले समझने लगा होता तो, अपने अन्तःपुरमें अपने राज्यकी किसी भी ख़ीको बेगम बनाकर न रखता, कारण,-प्रजा मेरी दृष्टिमें मेरी सन्तानके समान है। "

"धर्मनायकका कर्तन्य है कि, वह आत्माकी परिस्थितिको जाने और उसको सुधारनेका प्रयत्न करे । उसका कर्तन्य Ethopकी तरह

×

×

×

×

## सुरीश्वर और सन्नाट्।

जटा बढ़ा, फटाटूटा गाऊन पहिन श्रोताओंके साथ, रिवानकी तरह, ऊपरि विवाद करना नहीं ।

## × × × ×

अकबरके विचारों में से ऊपर दिये हुए कुछ उद्धरणों से सहृदय पाठक यह कहे विना न रहेंगे कि, वह जितना राजकीय विषयोंका गहरा ज्ञान रखता था उतना ही सामाजिक, धार्मिक और नैतिक विषयोंका भी रखता था ? वास्तवर्भे अकबरके ऐसे सट्गुण उसके पूर्वजन्मके शुम कर्मोंका ही फल है। अन्यथा करोड़ो मनुष्योंपर हुद्ध. मत करनेवाले यवनकुलोत्पन्न बादशाहमें ऐसे विचारोका निवास होना, बहुत ही कठिन है ! अकबरको संयोग मी ऐसे ही मिलते गये कि नो उसके विचारोंको विशेष टढ बनानेवाले-पुष्ट करनेवाले थे। उसके दर्ज़ारके प्रधान पुरुषोंकी संगति भी उसके लिए विशेष ढामकारी हुई थी। उनमें भी अबुल्फ़ज़लका प्रमाव तो उस पर बहुत ही ज्यादा था।

अपने द्वितीय नायक संम्राट्की उन्नतिका सूर्य ठीक मध्याह पर आया था। उसकी इच्छित सारी मनोकामनाएँ पूर्ण हुई थीं। उसका साम्राज्य हिन्दुकुश पर्वतसे ब्रह्मपुत्रा तक और हिमाल्यसे दक्षिण प्रदेश तक फैल्ल गया था। सर्वत्र शान्ति फैल्ल गई। विदेशी लोगोंके आक्रमणका भव मी न रहा। संक्षेपमें कहें तो अकबरने भारतवर्षके गौरवको पीछा जीवित कर दिया। उसने अनेक प्रकारके प्रयत्नोंद्वारा

×

X

x

१ अकबरके विशेष विचार जाननेके लिए देखो, आईन-इ-अकर्बरीके तीसरे भागका, कर्नलजेरिटकृत, अंग्रेजी अनुवाद । पृ० ३८०-४०० ।

34.2

×

भारतवर्धको रसातलसे उठाकर उन्नतिके शिखर पर ला बिठाया; मस्तक पर स्थित सूर्यका प्रकाश सर्वत्र गिरने लगा । इससे अकबरके आनंदकी सीमा न रही ।

मगर पाठक ! मारतका ऐसा सद्भाग्य कहाँ है कि उन्नतिका मूर्य सदैव उसके मह्तक पर ही झगमगाता रहे । पुनः वह मूर्य धीर धीरे नीचे उतरने लगा । अवनतिकी छाया गिरने लगी । एक ओर अकबरके वरहीमें फूट फैली और दूसरी ओर उसके स्नेहियोंका कमराः अवसान होने लगा । अकबरको जब शान्तिके दिन देखनेका सद्धाग्य प्राप्त हुआ तब उस पर उपर्शुक्त दोनों आघातोंने अपना प्रभाव दिखङा दिया । यह कहा जा चुका है कि, कई अनुदार मुसलमान अकबरकी प्रवृत्तियोंसे नाराज थे। इस लिए उन्होंने अकबरके बड़े पुत्र सल्लीमको अकबरके विरुद्ध उभारा । यहाँ तक कि उसको अकबरकी गद्दी छीन छेनेके लिए उत्तेजित किया। सलीम दुश्चरित्र था। उसको किसी धर्म पर श्रद्धा न थी, तो भी संकीर्ण हृदयी मुसलमानोंने इन बार्तोकी परवाह न कर उसे खूब उमारा । दुसरी तरफ सन् १९८९ ईस्वीमें अकबर जब काश्मीरकी सेर करने गया था उस समय उसका प्रिय अनुचर ' फतहउँद्धा '-- नो एक अच्छा पंडित था और संस्कृत <mark>प्रंथोका फारसीमें</mark> अनुवाद करता था–मर गया । काइमीरके सीमा-प्रान्तमें, अबुरफेतहका जिसने अकबरके धर्मको स्वीकार किया था,

१**-.फतहउछा अबुल.फतह**का लड़का था वह **खुरारोका** दोस्त था इसलिए जहाँगीरने उसको मरवाडाला था । देखो आईन-इ-अकबरीके प्रथम भागका अंग्रेजी अनुवाद, पृ० ४२५.

२-यह गोलानके मुला 'अठदुरेंडज़ाक के लड़का था। उसका पूरा नाम 'हकीम मसीउद्दीन अञ्जुल फतह 'था। अरफी नामक कविने इसका स्तुतिमें जो कविता लिखी है उसमें इसका नाम मीर अचुल्फतह लिखा है उसका बाप गीलानके सदरकी जगह बहुतादिनतक रहा था। जब सन् 45

રૂપર

देहांत होगया । सम्राट् काश्मीर गया तन राजा टोडर्रमल मी जो

१५६६ ईस्वीमें गीलान तहमास्पके हाभमें गया तब वहाँका राजा अहम दख़ाँ कैद किया गया और अब्दुर्रज्जाक मार ढाला गया । इससे हकीम अबुरुफतद्द अपने देा भाइयों (हकीम हुमायुँ और हकीम नुरुद्दीन) को साथ ले अपने देशको छोड़ सन् १५७५ में भारत वर्षमें आया । अक-बरके दर्शरमें उसका अच्छा आदर हुआ । राज्यके चोवीसमें वर्षमें अचु-टफतद्द बंगालका सदर और अमीन बनाया गया था । यद्यपि उसकी पदवी एक हज़ारीकी थी, तथापि उसकी सत्ता वकीलके समान थी । सन् १५८५ ईस्वीमें अकवर जब काश्मीर गया था तब अबुरुफतद्दभी उसके साथ ही गया था । वहाँसे 'जाबुलिस्तान'के लिए रवाना हुआ और रस्तेमें बीमार होकर मर गया । अकबरके हुक्मसे रुवाजा शमशुद्दीन उसकी लशको 'द्दसनअब्दाल' ले गया और जो क़बर अकवर के लिए बनाई थीं उसमें वह गाड़ा गाया । पाछे लौटते अकबरने उस कृबर पर जाकर प्रार्थना भी कीथी । बदाउनीके कथनानुसार अकबरने इस्लाम धर्म छोड़नेमें अबुरुफतद्दभी शि थी हाथ था । विरोषके लिए देखो-'आईन-इ-अकबरी' के पहले मागका अंग्रेजी । अनुवादक पृ० ४२४-४२५ तथा ' दर्बारे अकबरी ' पृ० ६५६-६६६.

१-राजा टोडरमळ लाहे।रका रहने वाला था ! कुछ लेखकोंका मत है कि वह लाहोर जिलके चूनिया गाँवका रहनेवाला था। एसियाटिक सोसा-यटाने जो जाँचकी है उसके अनुसार वह लाहरपुर जिला अवधका रहनेवाला था । वह जातिका खत्री और गोत्रका टंडन था । सन् १५७३ ईस्वींके लगभग अकबरके दर्वारमें दाखिल हुआ था । धीरे धीरे अकबरने उसे लाग बढा़या और अपने राज्यकालके सत्ताईसचें वरसमें उसको बाईस जिलोंका दीवान और वज़ीर वनाया था । वह जितना हिसाबके कामसे प्रसिद्ध हुआ था उतना ही अपने पराक्रमसे भी प्रसिद्ध हुआ था । पक्षपातस वह सदा दूर रहता था । कहा जाता है कि उसने हिसाब गिननकी कूँचियोंकी एक पुस्तक लिखी थी । उसका नाम 'खाजनेइसरार' था । प्रो. आज़ादके कथनानु-सार यह पुस्तक काश्मीर और ल्याहोरके वृद्ध लोगोंमें 'टोडरमल ' नामसे प्रसिद्ध है ।

टोडरमल किथाकांडमें कटट हिन्दु था। वह अपने इष्ट देवकी पूजा किये बिना कभी अन्नजल प्रहण नहीं करता था। कई बार उसे अपने धार्मिक पंजाबका शासनकर्ता था--इहलोकलीला सम।प्तकर चला गया और राजा भगवानदास भी अपने घर आकर मर गया ।

इस प्रकार ई. सन् १५८९ में एक एक करके अकबरके अनुचरोंकी मृत्यु हुई । इससे उसको बड़ा ही दुःख हुआ ।

स्नेहियोंकी मृत्युसे भी घरका झगड़ा अकवरके लिए विशेष दुःखदाई था । दूसरोंकी शत्रुता हरतरहसे मिटाई जा सकती है; परन्तु अपने पुत्रकी शत्रुताको मिटानेमें उसने असाधारण विपत्तियाँ झेर्छी । तो भी परिणाम कुछ नहीं हुआ । सल्ठीमने अकवरके साथ यहाँ तक शत्रुता प्रकट की कि, उसने खुले तौर पर अल्लाहाबाद पर अधिकार कर लिया, और आगरे की गद्दी लेने के लिए प्रयत्न प्रारंभ किया । इतना ही नहीं, उसने अपने पिताको विशेष कुद्ध करनेके लिए अपने नामके सिक्के भी जारी कर दिये । सम्राट् यदि चाहते तो सल्ठीमको उसकी इस ढिटाईका यथेष्ट दंड दे सकते थे; परन्तु वे वात्सल्य भावसे प्रेरित होकर अन्त समय तक चुप ही रहे । पुत्रके साथ युद्ध करनेको तैयार नहीं हुए ।

नियम पालनेमें कठिनाइयाँ उठानी पड़तों थी, परन्तु उन्हें सहकर भी अपने नियम पालता था ।

जो लोग कहते हैं कि,--नैकर मालिकके वफ़ादार तभी हो सकते हैं जब वे मालिक के विचार, व्यवहार और धर्मके अनुसार चलते हैं। उन्हें टोडरमलके जीवनपर ध्यान देना चाहिए। उसका जीवन बतायगा कि सचा वफादार वही नौकर होता है जो अपने धर्ममें पूरा वफादार होता है।

अखुल्फजल् उसके विषयमें कहता है कि, यदि वह अपनी ही बात का अभिमान रखने और दूसरोंपर तिरस्कार करनेवाला न होता तो वह एक बहुत बड़ा ' महात्मा ' गिना जाता । अन्तमें सन् १५८९ ईस्वी १० नवम्बरके दिन मर गया । देखो आईन-इ-अकबरीके प्रथम भागका अंभ्रेजी अनुवाद । 2० ३२ तथा दर्र्वारे अकबरीका प्र० ४१९-४३४ ।

રૂદ્દ

अल्लावा इसके अकबर उस समय साधनहीन भी हो गया था। क्योंकि उसकी शासननीति और उसके धर्मका समर्थन करने वाले एक एक करके, सभी परलोकवासी हो गये थे। केवल अबुल्फ़ज़ल और फ़ेज़ी के समान दो तीन व्यक्तियाँ रही थीं। उनके साथ सल्लीमकी पूर्ण शत्रुता थी। इसलिए उनके द्वारा कोई कार्य नहीं हो सकता था।

इस तरहको गड़बड़ी मची हुई थी ही, इतनेहीमें अकबरको एक आघात और लगा। जो फ़ैज़ी अकबरका प्यारा था; जिसकी कविताओं पर अकबर फ़िदा था वही फ़ैज़ी सख्त बीमार हो गया। अकबरका उस पर इतना प्रेम था कि, वह हैकीमअलीको साथ

9 हकीमअली गीलान (ईरान) का रहनेवाला था। जब वह ईरा-नसे भारतमें आया था तब बढ़ा ही ग़रीब और साधनहीन था। मगर थोड़े ही दिनोंमें वह अक्तबरका सन्माननीय मित्र होगया था। वह ई. सन् १५९६ वे में सातसौ सेनाका नायक बनाया गया था। उसको 'जालीनूस उज्जमानी 'का ख़िताब भी मिला था। बद्दाउनीका मत है कि; वह शीराज़के निवासी फूतह-उद्घाके पाससे वैद्यकारास्त्र सीखा था। वह एक धर्मीध शिया था। वह ऐसा खराब बैध था कि उसने अनेक रोगियोंकी यमधाम पहुँचा दिया था और उसने अपने गुरु फूलह-उद्घाको भी इसीतरह मारहाला था।

कई ऐसा भी कहते हैं कि अक्तबरने उसकी परीक्षा करनेके लिए कई रोगी मनुष्योंका और पशुओंका पेशाव, शीशियोंमें भरवाकर, उसे जाँचके लिए दिया था | उसने सबकी बराबर जाँच की थी । ई. सन् १५८० में बह बीजापुरके बादशाह अल्लीआदिल्ठशाहके पास एलची बनाकर भेजा गया था। वहाँ उसका अच्छा सत्कार हुआ था | वह वहाँसे नज़रें लेकर सम्राट्के पास अभी पहुँचा भी नहीं था कि आदिल्जशाहका अकस्मात् देहान्त होगया |

अकबर जब मृत्युसय्यापर था तब वह इसी की देखरेखमें था। जहाँगीर कहता है कि, अक्तबरको उसीने मारा था। यह मी कहा जाता है कि, वह बहुत ही दयाछ था। गरीबोंकी दवाके लिए वह प्रतिवर्ष छ: हजार लेकर स्वयमेव उसको देखनेके लिए गया। फ़्रैज़ी उस समय मरणशय्या पर पड़ा था। हरेकने फ़्रैजी के बचनेकी आज्ञा छोड़ दी थी। अबुल्फ़ज़ळ एक कमरेमें शोकप्रस्त बैठा था। बाद़शाह जिस हकीमको ले गया था उस हकीमके इलानसे भी कोई फ़ायदा नहीं हुआ। अन्तमें वह (फ़ैज़ी) इस संसारको छोड़ कर चला ही गया।

अपने प्रिय कवि फ़ैंज़ीकी मृत्युसे अकबरको इतना ढुःख हुआ कि, वह ज़ार ज़ार रोया था । इससे यह बात सहज ही समझमें आ जाती है कि, फ़ैर्ज़ी पर अकबरका कितना प्रेम था । जिस

रुपये खर्च कर देता था। जहाँगीरके समयमें, जहाँगीरने उसे दोइज़री बनाया था। अन्तमें हिजरी सन् १०१८ (ई. स. १६१०) की ५ वीं मुहर्रमके दिन उसका देहान्त हुआ था। देखो,--' आईन--इ--अकबरी 'के प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादके प्र० ४६६--४६७।

१ फ़ैज़ोका जन्म ई. सन् १५४६ में आगरेमें हुआ था। उसका नाम अच्चुरुफ़ेज़ था। नागेरके रहनेवाले टोख़मुचारिकका वह ज्येष्ठ पुत्र था। उसको अरबी भाषा, काव्यशास्त्र और वैधकशास्त्रका बहुत अच्छा ज्ञान था। उसके साहित्य ज्ञानकी प्रशंसा सुनकर अक्तबरने ई. सन् १५६८ में उसे अपने पास बुल्लाया था। वह अपनी योग्यतांस थोड़े ही दिनेंमिं अक्तबरका सदाका सहवासी और मित्र बनगया था। सम्राट् उसे शेख़जी कहकर पुकारता था। राज्यके तेतीसवें वर्धमें वह ' महाकवि ' बनाया गया था। फैज़ुज़ीको दमका रोग होगया था और उसी रोगसे बह राज्यके ४० वें वर्धमें मर गया था। कहा जाता हे कि, उसने १०१ पुस्तके लिखी थीं। वह पढ़नेका बहुत शौक़ोन था। जब वह मरा तब उसके पुस्तकाल्यमेंसे ४३०० इस्तलिखित पुस्तकें निकली थीं। उन पुस्तकोंको अक्तबरने अपने पुस्तकाल्यमें रक्खा था।

चै्फ़ज़ी प्रारंभवें राजकुमारका शिक्षक नियत हुआ था। उसने कुछ समय तक एलचीका कार्थ भी किया था। विशेषके लिए देखो,--'आईन-इ-अकबरी'क प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादके पृष्ठ ४९०-९९ तथा ' दरबारे अकबरी' पू० ३५९-४१८. રૂલ્૮

फ़ैज़ीको अकबर सन् १९६८ के पहले जानता भी नहीं था उसी फ़ैज़ी पर अकबरका इतना शोक !-इतना दुःख !-इतना विल्लाप ! आर्ध्ययकी बात है। जन्मान्तरोंके संस्कार कहाँसे कहाँ मेल मिला देते हैं ?

फ़ैज़ीकी मृत्युंसे अकबरके हृदयमें असाधारण आघात लगा। वह यही सोचता था कि, एक ओर कुटुंब कल्लहकी ज्वाला जल रही है और दूसरी तरफ़ मेरे अनुयायी इस तरह एक एक करके नष्ट होते जा रहे हैं। न जाने मेरा क्या होनहार है ?

अकबर अपने सिरपर आनेवाली विगत्तियोंको सहन करता हुआ रहने लगा । उसे जब जब अपने गृहकल्ह और स्नेहियोंकी मृत्यु याद आती तव तब वह अधीर हो उठता; उसका हृदय व्याकुल हो जाता । परन्तु वह अपने मनको बड़ी कठिनतासे समझाता और किसी काममें लगा देता । उस समय अक्तबरको आधासन देनेवाला सिर्फ़ एक अबुल्फ़ज़लही रह गया था ।

यह मत ऊपर कही जा चुकी है कि, सलीम पूर्णरूपसे विद्रोही बनकर अलाहाबाद पर काबिज़ हो गया था और खुल्लमखुला अकवरसे रात्रुता करने लगा था । पितासे तो सलीम विद्रोह करता ही था; परन्तु अबुरफ़ज़ल पर वह बहुत ही ज्यादा ख़फ़ा था । वह समझता था कि, जब तक सम्राट्के पास अबुरफ़ज़ल रहेगा, तब तक सम्राट्के सामने दूसरेकी एक भी न चलेगी । इसी लिए वह अबुरफ़ज़लको मारडाल्नेका प्रयत्न करता था ।

जिस समयकी हम बात कह रहे हैं उस समय अबुरुफ़ज़ल टक्षिणमें शान्ति स्थापन करनेके लिए गया हुआ था। इघर सलीमने बड़े जोरोंके साथ विद्रोहका झंडा कड़ा किया । अकबर वबराया। उसने अबुरुफ़ज़लको हिखा कि, — वहाँका कार्थ अपने पुत्रको सौंपकर तुम तत्काळ ही यहाँ चले आओ । अबुरुफ़ज़ल थोड़ीसी सेना लेकर आगरेकी तरफ रवाना हुआ । रास्तेमेंसे उसने, न माऌम क्या सोचकर, सिर्फ़ थोड़ेसे सवार अपने साथ रक्खे और बाकी सेनाको वापिस मेज दिया । उन्हीं थोड़े सवारोंके साथ वह आगरेकी ओर आगे बढ़ा ।

उधर आगरेमें रहनेवाले सलीमके पक्षके लोगोंने सल्लीमको ये समाचार मेजे । सलीमने अबुरुफ़ज़लको मारनेके लिए वीरसिंह नामके एक डाकुको राज़ी किया । यह डाकू किसी खास स्थानमें बहुत दिनोंसे उपद्रव करता था और आने जानेवाले लोगोंको लूट लेता था । उसके साथ बहुतसे आदमी थे । अबुरुफ़ज़ल जब ' सरराइबरार ' पहुँचा तब उसे एक फ़क़ीरने कहा,----'' कल तुम्हें वीरसिंह डाकू मार डालेगा ! '' अबुरुफ़ज़लने उत्तर दिया:---''मौतसे डरना व्यर्थ है । इससे बचनेका सामर्थ्य किसमें हे ?''

9-यह ' सराइ बरार ' गया ऌियरसे १२ माइल दूर एक अंतरी गाँव हे उससे ३ माइल है ! अंतरीमें अब भी अचुल्फूज़लठकी कुब्र मौजूद हे ।

२-इसका पूरा नाम चीरसिंह बुंदेला था। कुछ लेखकोंने इसका नाम नरसिंहदेव भी लिखा है। इसके पिताका नाम मधुकर बुंदेला था। और इसके बड़े भाईका नाम था रामचंद्र। सलीमका इसपर बहुत प्रेम था। सलीमने अबुल्फ,ज़लके खूनके बदलेमें इसको ओरछा इनाममें दिया था। इसने मथुरामें कई भंदिर बनवाये थे। उनमें तेतीस लाख रुपये व्यय किये थे। उन मंदिरोंको औरंगज़ेबने हि. सं. १०८० में नष्ट किया था। सलीमने इस छिटेरेको तीन हज़ारी बनाया था। विशेषके लिए देखो,--चिन्सेंट सिमथ छत अकबर (अंधेजी) ए. ३०५-३०७. तथा आईन इ-अकबरीके प्रथम भागके अंग्रेजी अनुवादका पू. ४८८. दूसरे दिन सवेरे भी वहाँसे रवाना होते समय उसे ' अ.फग़ानगदाईखाँने रोका था; मगर उसने इस बात पर ध्यान नहीं दिया और वह आगे बढ़ा। थोड़ी ही दूर गया होगा कि, वीरसिंहने आकर उस पर आक्रमण किया। अबुरुफ़ज़छ के थोड़े से आदमी वीरसिंह के बहुसंख्यक आदमियों के सामने क्या कर सकते ये ? अबुरुफ़ज़छ बड़ी वीरताके साथ छड़ा। उसके ज्ञारीर पर बारह

१ अबुल्फ़ज़लका जन्म ई. सन् १५५१ ( हि. स. ९५८ के मोहरेन की छंठी तारीखको ) में हुआ था । उसके पिता शेख मुबारिकने उसका नाम वही रक्खा जो उसके ( सुवारिकके ) उस्तादका नाम था। उसके पूर्वजन्मके ऐसे उत्तम संस्कार थे कि, वह वर्ष सवावर्षकी आयुमेंही बातें करने लग गया था। १५७४ में वह **अकबर**के दर्बारमें दाख़िल हुआ था। धीरे धीरे उसकी पदग्रदि होती गई । ई. स. १६०२ में उसकी पाँच हज़ारोकी पदवी मिली | उसके शान्त स्वभाव, उसकी निष्कपटता और उसकी नमक-हलालीके कारण सम्राट् उस पर बहुत स्नेह और विश्वास करता था। अयु-ल्फज़लके द्वीरमें दाख़िल होनेके बाद ही अकबरकी शासननीतिमें परिवर्तन हुआ था । **अकबर**की जाहोजलालीका मूल कारण अ**वूलफ्ज़ल** था । इस कथनमें कोई अतिशयोक्ति नहीं है। सच तो यह है कि अखुल्फुज़ल ही अकबरके पीछे रहकर सारा राज-काज करता था । उसीने पीछेसे सम्राट्के महान् कार्योंका इतिहास, एक साधारण इतिहास लेखककी तरह, लिखा था। यह कहना जरूरी है कि, यदि अबुल्फ्जलने अकबरका इतिहास न लिखा होता तो अकबरकी इतनी कोतिं भी शायद न फेलती । अकबर और अबू-ल्फज़लका संबंध इतना घनिष्ट हो गया कि, अक्तबरके विचार ही अबुल्फ़ज़लक विचार और अबुल्फ़ज़लके विचार ही अकबरके विचार माने जाते थे। दानेंमि कोई भेद न था । दबीरमें सभी घर्मोंके विद्वानोंको जमा करनेका प्रस्ताव भी अबुल्फुज़ली ही किया था। क्योंकि वह पहिलेहीसे ज्ञान और सत्यका जिज्ञासु था । अकबरके राज्याशासनमें और धर्मकार्योमें अबुलफुज़ लही की चलती थी । इसी ईर्षीसे सलीमने उसका खून कराया था । सलीमने अपनी डायरीमें इस बातको स्वीकार किया है । प्रो. आज़ादने तो यहाँ तक लिखा है कि, अबुल्फ,ज़लने सम्राट्का मन अपनी और इतना आकर्षित



राख अबुलफ्जल.

जहम लगे तो भी वह ल्ड़ता रहा। अन्तर्भे पीछेसे एक सवारने आकर उसकी पीठर्मे भाला मारा। भाला पीठ फोड़कर आगे निकल आया। अबुल्फ़ज़ल घोड़ेसे गिर पड़ा। एक दूसरे आदमीने आकर उसका शिर काट डाला। ई. सन् १६०२ के अगस्तकी १२ वीं तारीख़के दिन उसकी मृत्यु हुई। यह है बात्रुताका परिणाम !

बस अकबरका बचा हुआ एक अनुयायी, सचा सलाहकार संसारसे चल बसा । उदार मुसलमानोंने सचा तत्त्वज्ञानी खोया और हिन्दुओंने अपना वास्तविक विधर्भी प्रशंसक गुमाया । निस समय अबुल्फ़ज़ल्रका मस्तक हाथमें लेकर सलीम प्रसन्न हो रहा था उस समय अकबरके समस्त राज्यमें शोक छा रहा था ।

अबुरुफ़ज़ल मारा गया मगर उसकी मृत्युके समाचार अकवरके पास लेकर कौन जाय ? सम्राट् जिसको प्राणोंसे भी अधिक प्रिय समझता था और हृदयसे जिसपर श्रद्धा रखता था उसीकी मृत्युके समाचार सम्राट्के पास पहुँचानेकी हिम्मत कौन करे ? अन्तमें सदाकी रीतिके अनुसार अबुरुफ़ज़लका वकील काले रंगका कपड़ा कमरमें बाँधकर दीनभावसे सम्राट्के सामने जा खड़ा हुआ । अबुरुफ़ज़ल्लके वकीलको इस दशामें आया देख सम्राट् ज़ार ज़ार रोने लगे । उनकी आँखोंसे जलधारा बह चली । उनका हृदय विदीर्ण होने लगा । उस समय सम्राट्को जितना शोक हुआ उतना शोक

कर लिया था कि, अकबर प्रत्येक विषयमें उसकी सम्मतिके अनुसार ही सारे काम करता था । संक्षेपमें कहें तो अजुल्फुज़ल अकबरका दर्शरी, सलाह-कार, विश्वस्त, सबसे बढ़ा मंत्री, दर्शरी घटनाओंकी याददाश्त लिखनेवाला और दीवानी महकमेका हाकिम था । इतना ही नहीं वह अकबरकी जिव्हा और बुद्दिमानी था । विशेषके लिए देखो,-' जर्नल ऑव द पंजाब हिस्टोरिकल सोसायटी ' वॉ. १ ला, पू. ३१ तथा ' दर्शरे अकबरी ' पू. ४६३-५१८. 46

ŞĘŽ

शायद पुत्रकी मृत्युसे भी न होता । कई दिनों तक वह न किसीसे मिला और न उसने कोई राज्यका कामकाज ही किया । वह केवल बंधु-वियोगके दुःखमें निमय्न रहा ।

दूसरी तरफ जिन मुसलमानोंने सल्लीमको ये समाचार दिये थे कि, अबुल्फ़ज़ल आगरे आ रहा है उन्हें यह भय लगा की सम्राट्को यदि इस बातकी खबर हो जायगी तो वह हमारी जिन्दा चामड़ी खिंचवा लेगा; इससे उन्होंने यह प्रसिद्ध किया कि सलीमने राज्यके लोभसे अबुल्फ़ज़लको मरवा ढाला है । सम्राट्ने यह बात सुनी एक दीर्घ निःश्वास ढाली और कहा:-" हाय सलीम ! तुने यह क्या किया ? यदि तू सम्राट् होना चाहता है तो मुझे न मारकर अबुल्फ़ज़लको क्यों मारा ? "

अस्तु, सम्राट्ने सल्लीमको राज्यगद्दी नहीं देनेका निश्चय किया, और अबुरफ़ज़लके पुत्रको तथा राजा राजसिंह और

9 राजा राजसिंह राजा आसकरण कछनाहका पुत्र था। राजा आसकरण राजा बिहारीमलका भाई था। राजसिंहको उसके पिताकी मृत्युके बाद 'राजा ' की पदनी मिली थी। उसने बहुत बरस तक दक्षिणमें नौकरी की थी। राज्यके ४४ वें बरसमें नह दर्बारमें बुलाया गया था। दर्बा-रमें क्षांते ही वह गवालियरका सूबेदार बनाया गया था। राज्यके ४५ वें बर-समें अर्थात् ई. सन् १६०० में वह शाही सेनामें शामिल हुआ था। यह वह सेना थी कि जिसने 'आसीर' के किलेपर आकमण किया था। वीरसिंहके साथ युद्ध करनेमें उसने अच्छी वीरता दिखलाई थी, इसलिए ई. सन् १६०५ में वह चार हजारी बनाया गया था। जहाँगीर (सलीम) के राज्यके तीसरे बरसमें उसने दक्षिणमें कार्य किया था। वहीं ई. सन् १६१५ में उसकी मृत्यु हुई थी। विशेषके लिए देखो 'आइन-ई-अकबरी ' के पहले भागका अंग्रेजी अनुवाद पू० ४५८.

382

रीयरायानपत्रदासको फ़ौज देकर रवाना किया और उन्हें कह दिया कि,-" वीरसिंहका मस्तक मेरे सामने उपस्थित करो । "

मुगल्लसेनाने जाकर वीरसिंहको घेर लिया। यद्यपि अकबरकी आज्ञाके अनुसार कोई वीरसिंहका सस्तक न लेजा सका तथापि उन लोगोंने उसका सर्वस्व जरूर ऌट लिया। वीरसिंह ज़ख्मी होकर कहीं भाग गया।

कौन न कहेगा कि अकबर तब आत्मीय-पुरुष-विहीन हो गया था ? यद्यपि उसके पास ळाखों आज्ञापालक मनुष्य थे और रास्त्रास्त्र एवं घन सम्पत्तिसे उसका ख़ज़ाना पूर्ण था तथापि उन आत्मीय-पुरुषोंका उसके वहाँ अभाव था जिनकी सहायतासे उसने विद्याल साम्राज्य स्थापित किया था और कठिन समयमें जिनसे सहायता मिल्ली थी । अखूट घन दौलत और विस्तृत अधिकारके होते हुए भी अकबरकी अवनतिके चिह्न दिखाई देने लगे । या यह कहिए कि उसकी अवनतिका पर्दा उठकर, प्रथम अंक प्रारंभ हो गया था ।

१ यह चिक्रमादित्यके नामसे प्रसिद्ध था । जातिका खत्री था । अकबरके राज्यके प्रारंभमें फीलखानेका सुशरफ (Head Clerk) था । ' रायरायान ' इसकी पदवी थी । ई. सन् १५६८ में चित्तौड़के आक्रमणमें वह प्रसिद्ध हुआ था । ई. सन् १५७९ में वह और मीर अधम दोनों बंगालके संयुक्त दोवान बनाये गये थे । सन् १६०१ ई. में उसे तीन हज़ारीका पद मिला था । सन् १६०२ में वह वापिस दर्बारमें बुलाया गया और सन् १६०४ ई. में वह पाँच हज़ारी बनाया गया । उस समय उसे ' राजा विक्रमादिख ' की पदवी मिली । जहाँगीर गद्दी पर बेठा उसके बाद वह ' मीर आतश ' बनाया गया और यह हुक्म दिया गया कि वह पचास हज़ार गोलन्दाज़ और तीन हज़ार तोपगाड़ियाँ हर समय तैयार रक्खे। उसके निर्वाहके लिए पन्द्रह जिले अलग रक्खे गये । विशेषके लिए देखो ' आइन-ई-अकबरी ' के प्रथम भागका अंग्रेज़ी अनुवाद, ए० ४६९-४७०. एक और आत्मीयपुरुषोंका अमाव और दूसरी तरफ़ पुत्रका विद्रोह; ऐसी स्थितिमें अकबरका धैर्य छूट जाय और उसके हाथ पैर ढीले पड़जायँ तो इसमें आश्चर्यकी कौनसी बात है ? उस समय सुप्रसिद्ध राजा बीर्रबल्छ मी न रहा था कि जो हास्परसका फुव्तारा छोड़कर

९ राजा बीरबल ब्रह्ममें था। उसका नाम महेदादास था। प्रारंभमें उसकी स्थिति बहुत ही ख़राब थीं; परन्तु बुद्धि बहुत प्रवल थी। बदाउनीके कथनानुसार,-अकबर जब गही पर बैठा तब वह काल्ठपीसे आकर दर्बारमें दाख़िल हुआ था। वहाँ वह अपनी प्रतिभासे सम्राट्को अपना महरबान बना सका था। उसकी हिन्दी कविताओंकी प्रशंसा होने लगी। सम्राट्ने प्रसन्न होकर उसे 'कविराथ 'की पदवी दी और हमेशाके लिए अपने पास रख लिया।

ई. सन् १५७३ में उसे 'राजा बीरबल 'की पदवी और नगरकोट जागीरमें मिला । ई. सन् १५८९ में ज़ैनखाँ कोका बाजोड और स्वादके यूसफ़ज़ई लोगोंके साथ युद्ध कर रहा था । उस समय उसने और मदद मांगी थी । इससे हकीम अखुल्फ़तह और बीरबल सहायताके लिए मेजे गये थे । कहाजाता है कि, अकबरने बीरबल और अखुल्फ़ज़ल दोनोंके नामकी विहियाँ डाली थीं । चिही बीरबलके नामकी निकली । इसलिए इच्छा न होते हुए भी बीरबलको सम्राट्ने रवाना किया । इसी लड़ाइमें बीरबल ८००० आदमियोंके साथ मारा गया था ।

वीरबल्लकी मृत्युके बाद यह बात भी फैली थी कि, वह अवतक जिन्दा हे भौर नगरकोटकी घाटियोंमें भटकता फिरता है । अकवरने यह सोचकर इस बातको सही माना कि लड़ाईमें हारनेके कारण वह यहाँ आते शर्माता होगा अधवा वह संसारसे पहले ही विरक्त रहता था, इसलिए, अब वह योगियोंके साथ हो लिया होगा । अक्तबरने एक ' एहदी ' को भेजकर नगरकोटकी बाटियोंमें बीरबल्जकी खोज कराई । मगर वह कहीं न मिला । इससे यह श्विर होगया कि, वीरबल्ज मारा गया है ।

वीरबल अपनी स्वाधीनता, संगीतविद्या और कवित्व शक्तिके लिए विशेष प्रसिद्ध हुआ था । उसकी कविताएँ और उसके लतीफ़े लोगोंको आज भी याद हैं। विशेषके लिए देखो, " आइन-ई-अकबरी ' के प्रथम भागका अंग्रेज़ी अनु-बाद, पू० ४०४-४०५ तथा ' दर्बारे अकबरी ' पू० २९५-३१०. अकबरको प्रसन्न करता और उसकी सारी चिन्ताओंको दूर कर देता। वह भी ई. सन् १९८६ में जैनख़ाँके साथ पहाड़ी छोगोंको परास्त करने गया था और वहीं मारा गया था। अकबर विशेष घबरानं छगा और सोचने छगा कि, मेरा अब क्या होगा ?

कहावत है कि,-' अंत सुखी तो सदा सुखी ' अन्तिम समयमें सुखके साधन मिछने बहुत ही कठिन हैं। अकबरके समान सम्राट्के ऊपर अन्त समयमें जो दुःख पड़े उनका वर्णन जब पढ़ते हैं तब हृदयसे यह प्रार्थना निकछे बिना नहीं रहती कि,-प्रभो ! हमारे शत्रुको भी कभी ऐसा दुःख न हो। जिस सम्राट्के वहाँ किसी बातकी कमी न थी; जिस सम्राट्के छिए दुःखकी कल्पना भी नहीं की जा सकती थी, उसी सम्राट्की यह दशा !

जैसे जैसे अकवरकी अन्तिम अवस्था निकट आती गईं, वैसे ही वैसे उसके सिरपर विपत्तियोंके बादछ भी सघन होने छगे। मानसिक दुश्चिन्ताओं से उसका मन व्याकुछ रहने छगा। उसके सछाहकार, सहायक सब चल्ठ बसे थे, तीन पुत्रों में से एक,-मुराद शराबमें ही डूबा रहकर मर चुका था; दूसरा दानियाल मी उसे कलंकित करनेवाला ही था। वह इतना शराबी और व्यभिचारी हो गया था कि, लोग उससे घबरा उठे थे। उसको मुधारनेका सम्राट्ने बहुत प्रयत्न किया; यहाँ तक की उसको शराब पीलाने वालेके लिए प्राणदंडकी आज्ञाका हुक्मनामा जारी किया तो मी उसका शराब पीना बंद न हुआ। वह अपनी 'मृत्यु' नामकी बंदूकमें शराब मँगवा मँगवाकर पीने छगा। आखिर इसीमें उसके प्राण-पखेरू उड़ गये। तीसरा सल्लीम ही रह गया।

अकबरका उत्तराधिकारी अब केवल सलीम ही रह गया।

मगर इस बातको सभी जानते थे कि, सल्लीम अकबरका पूरा विरोधी है; वह विद्रोही बनकर ही अलाहाबादमें रहता था। अकबर रातदिनकी चिन्ताओंसे दुर्बल होने लगा,-उसका शरीर सुखने लगा। अकबरकी बेगम सल्लीमावेगम पिता पुत्रमें मेल करानेकी इच्छासे अलाहाबाद गई, और सल्लीमको समझाकर आगरे लाई। सम्राट्की माताने दोनोंको समझाकर पिता पुत्रमें प्रेष कराया। उदार सम्राट्ने सल्लीमका अपराध क्षमा किया। परस्पर अमूल्य वस्तुकी लेन-देन हुई। फिर जब सल्लीम अलाहाबाद जाने लगा तब अकबरने कहा:-"जब इच्छा हो तब आना "

सछीम भी अपने दो भाइसोंसे किसी तरह कम दुश्चरित्र और शराबी न था । और जबसे वह स्वाधीन होकर अछाहाबाद रहने छगा था तबसे तो उसने बेछगाम होजानेसे हद ही कर दी थी । अकबर एक बार उसे समझानेके छिए अखाहाबाद जाने छगा था; परन्तु रस्तेहीमें उसे अपनी माताकी बीमारीके समाचार मिछे, इसछिए वह वापिस आगरे छौट आया । उस समय उसकी माताका रोग दुःसाध्य हो गया था; जीम बंद हो गई थी । सिर्फ धासोच्छास चछ रहे थे । अकबर रोने छगा; आखिर वे भी बंद हो गये । सम्राट्की माताने इस मानवदेहका त्याग कर दिया ।

अकबरको बार बार जो आघात छम रहे थे उनकी वेदनाको वह माताके आश्वासनसे भूछ जाता था | आज वह आश्वासन भी जाता रहा । अकबरको उदरामयका रोग भी उसी समय हो गया । पहछे आठ दिन तक तो उसने कोई दबा न छी; मगर पीछे से छेने छगा । चतुर हकीमोंने बहुत इछाज किया, मगर फ़ायदा किसीसे छुछ भी नहीं हुआ । रोग बढ़ता ही गया । सलीम और उसका पुत्र खुसरो भी सिंहासनकी आशासे आगरे आ गये। उस समय अकबरकी बीमारीमें सम्राट्का धातृ-पुत्र ख़ाने आज़म अज़ीज़ कोका ' राजका काम करता था। वह .ख़सरोका ससुर भी होता था। जनताका बहुत बड़ा भाग सल्लीम-के दुश्चरित्रसे परिचित था। इतसे वह .ख़ुसरोको गद्दीपर बिठाना चाहता था। ' अज़ीज़कोका ' ने जब यह प्रस्ताव सभामें रक्खा, तब कई मुसलमान कर्मचारियोंने उसका विरोध किया; क्योंकि वे सल्लीमको चाहते थे। परिणाम यह हुआ कि, अज़ीज़कोका और राजा मानसिंहने अपना विचार बदल दिया, इच्छा न होते हुए भी सलीमको गद्दीपर बिठानेका निश्चय किया।

उदरामयके रोगसे पीडित सम्राट् भारतकी दुर्दशाका विचार करता हुआ पढ़ंगपर लेट रहा था । उसके चारों तरफ राज्यके कर्म-चारी और निष्ठण हकीम उदास बैठे थे । उस दिन सन १६०५ ईस्वीके १९ अक्टोबरका दिन था । समस्त आगरेमें उदासी थी । ढोगोंके मुखों और दिशाओंका नूर उतरा हुआ था ।

अकबरके कमरेमें अनेक आदमी चुपचाप बैठे भारतकी भावी दशाका विचार कर रहे थे। उसी समय एक युवकने, अनेक मुसल-मानोंके साथ प्रवेशकर, अकबरके चरणोंमें सिर रख दिया। यह सल्लीम था। सलीमके पत्थरसे हृदयमें आख़िरी वक्त पिताकी दशासे करुणाका संचार हुआ। पिताके दुःखसे उसका हृदय भर आया; उसका कंठ बहुत देरतक रुद्ध रहा। फिर वह ज़ारज़ार रोने लगा।

वाहरे पिनृ स्नेह ! तू भी अजब हैं । जो राज्यके लोमसे एक दिन पिताकी हत्या करनेको तैयार था वही आज पिताके, अनायास, चलेजानेकी आशंकासे ज़ारज़ार रोरहा है । सम्राट्ने एक मनुष्यको आज्ञा दी,-" मेरी तल्लार, राजकीय पोषाक और राजमुक्कट सलीमको दो । "

वाह ! सम्राट् तेरी उदारता ! प्रत्रके, प्राणान्त कष्ट देनेवाले सन अपराधोंको सूळकर प्रसन्नतासे उसको राज्यगद्दी दी । अकवरको चेत था उस अवस्थाहीमें सलीमको तीनों वस्तुएँ सोंप दी गईं । सम्राट् मार्नो इसी कार्यकी बाट जोह रहा था । इसके समाप्त होते ही वह सबसे अपने अपराधोंकी क्षमा माँगकर, भारतको शोकसागरमें डुवाकर चल बसा । देशका डुर्भाग्य लोट आया; चारों तरफ हाहाकार मच गया। मारतको दुःखके सागरसे बचानेवाला, देशकी दशाको उच स्थितिमें लानेवाला, भारतका दूसरा सूर्य भी अस्ताचल्में जा बेठा; भारत में पुनः अंधकाशच्छन होगया।

अकबर का जीवनहंस संसार सरोवरसे उड़ गया; पचास वर्षके अपने शासनका छर्भे बह अनेक आशाएं पूरी कर, अनेक अधूरी रख चल बसा । दूसरे दिन सबेरे ही उसके स्थूछ शरीरको छोग बड़ी धूमवामके साथ, मुसलमानी रिवानके अनुसार, शहरसे बाहर छे गये । सल्ठीम और उसके तीन लड़कोंने अरथीको उठाया; किंग्रेके बाहिरतक वे उसे छाये । उसके बाद दर्बारी और अधिकारी लोग उसे 'सिकंदरा' में ले गये । यह आगरेसे चार माइछ दूर है । बहुतसे हिन्दु और मुसलमान सिकन्दरातक साथ साथ गये थे । वहाँ सम्राट्का स्थूछ शरीर सदाके लिए भारतमाताकी पवित्रगोदमें समर्पण किया गया ।

पीछेसे सम्राट् जहाँगीरने उस स्थानपर-जहाँ अकबरका शव गाडा गया था-एक आदर्श समाधि बनवाकर सदाके लिए अकबरका मूर्त्तिमान कीर्तिस्तंम स्थापित करदिया । अकबर एक मुसलमान सम्राट् था तो भी उसकी प्रशंसा केवल हिन्दुमुसलमान ही नहीं बरुके युरोपिअन विद्वान लोग भी करते हैं । इस बातका हम कई बार उछिल कर चुके हैं । वह प्रशंसापात्र क्यों बना ! इसका मुख्य कारण है उसकी उदार राजनीति । उसने प्रजाका कश्याण सामने रखकर ही राज्यतंत्र चलाया था; इसीलिए आजतक विद्वान् उसकी मुक्तकंठसे प्रशंसा करते आरहे हैं । उसमें धर्मान्धता और निर्श्वक विरुद्धाचरणकी आदत न थी, इसीलिए कई लेखकोंने तो उसे अन्य सब राजाओंकी अपेक्षा उच्च कक्षामें रक्खा है । मारत-वर्षके राजाओंका इतिहास पढ़ो । उससे माल्टम होगा कि, प्रायः मुस-ल्मान बादशाहोंने हिन्दुओं, जैनों और बौद्धों-पर जुल्म किया है । इसी प्रकार अनेक हिन्दु राजाओंने भी मुसलमानों या अन्य धर्मवा-लोंको सतानेमें कोई कसर नहीं रक्खी । मगर अकबर ही ऐसा था कि, जिसने धर्म या जातिका खयाल न करके सभीको समान टाष्टिसे देखा है और सबका एकसा न्याय किया है । इस बातको अबनकके प्रकरण अच्छी तरह प्रमाणित कर चुके हैं ।

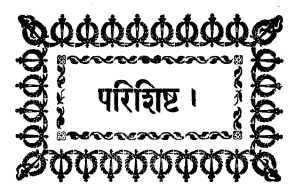
ऐसी राज्यनीतिवाले सम्राट्की सभी प्रशंसा करें तो इसमें आध्यर्थकी बात कौनसी है ? इस प्रकारकी राजनीति उसने रक्खी इसका कारण,--वह समझता था कि प्रजाकी भल्लाईमें ही राजाकी भल्लाई है । ' अकबर ले अपनी इस उदार राज्यपद्धतिका आन्तरिक संगठन ऐसा टढ किया था कि उसका प्रभाव चिरकालतक रहा था । यदि यह कहें कि, अबतक चल्ला आ रहा है तो भी अनुचित न होगा । इस संबंधमें अनेक लेखकोंने बहुत कुछ लिखा है । मगर उन सबके उद्गार न लिख केवल प्रिंगल केनेडी (Pringle Kennedy) नामके विद्वान्ने ' अपने प्रंथ ' द हिस्ट्री ऑव द प्रेट मोगल्स ' 47 (The History of the Great Moghuls) के प्रथम मागके २११ वें पेजमें जो उदार निकाले हैं उनको उद्धृतकर, इस प्रकरणके साथ ही इस प्रथकों भी हम समाप्त करेंगे । वह छिखता है,—

" That each persons should be taxed according to his ability, that there should be shown no exemption or favour as regards this, that equal justice should be meted out and external foes kept at bay. that every man should be at liberty to believe what he pleases without any interference by the State with his conscience; Such are the principles upon which the British Government in India rests, and such are its real boast and strength. But all these principles were those of Akbar, and to him remains the undying glory of having been the first in Hindustan to put them into practice. These rules underlie all now modern Western States, but few even of such States can boast that these priciples are as thoroughly carried out by them in this the twentieth century, as they were bų Akbar himself more than three hundred years ago."

" प्रत्येक मनुष्यसे उसकी शक्तिके अनुसार ही ' कर ' लेना चाहिए । इस विषयमें न किसीयर कृपा दिखानी चाहिए और न किसीको मुक्त ही काना चाहिए । प्रत्येकका न्याय समान दृष्टिसे करना चाहिए और हरेकको उसकी इच्छानुसार, धर्म या सिद्धांत, माननेकी स्वार्धानसा देनी चाहिए । इन तत्त्वोंपर ही मारतमें ब्रिटिश साम्राज्य स्थापित हुआ है और ये तत्त्व ही उसके ( ब्रिटिश साम्राज्यकी ) वास्तविक अमिमान और बळके कारण हैं । मगर ये समी तत्त्व अकवरके हैं और इन तत्त्वोंको भारतमें व्यवहृत करनेका अमर यश उसीको है । आधुनिक समयमें समस्त पाश्चात्य राज्योंमें ये नियम हैं; परन्तु उनमेंसे बहुत ही कम राज्य सामिमान यह कह सकते हैं कि, अकवरने तीनसौ वर्ष पहछे जिस तरह इम नियमोंको पाडा था, उसी तरह सम्पूर्णतया इस बीसवींसदीमें हम पाछ रहे हैं ।



Jain Education International



#### अकबर बादशाहका फरमान ।

واستكر.

ę

والمنطلال معداكم بادشاه غانركي مالك العظيراعتا والخلافة الكيب فطالحعا لمابوس والغازلا يجنيه دكوالسلطة الغاجم مؤتز للمولة الياحم ودم ألمعابات السلطائب منظودا لاتغا بالحاقانيصار للخفا بلمانقوديه والمكالات للعنيه قلصجخا بنر بلمذمكان مبادزالدي أعفاجان موفورإ يطاف ولعطاف دودا فردة بارشاع شرقآم كبحون حكى همت عليا معت معهوف آنشت كمجيع طؤي انام تطبغات عالجا دنخلنبز وعيزمل وسخا لغيزيخل إزشهي ومضع وكميريصغير فشايب ومتبائنين مذاحه وغنى وفقرودانا وناطذكم كمطم إذانتما مظعرتكما ترجنا صبحق ومعددظه دنغا وس بامجئ ورطرت البغ حود ثابت قلم بوده منته جهان اذين است وازوط يع بدايع ابنوا تنظ الملل وفايغ خاطرتهما يسجادت وسابوطالب واشتغال شتر والمبغ فاستدامت تقفق تاذل أذطحب منعال وكميم منصال سسبلت نابندو حكت الغرميكر مرديه اذاط آم سحب فراد دولية قراط سروري طبقات دادن است كمنسغت عامر ودلفت طلته داكم برتوليت انطل رجت بالتم ايزدي بشوا يخود ساخت كربردلست سرائي عبت كله متوا ذرسيد بابري بما مرتبا يصطح كل منول اس ملده اجيع عبادلم المرك معهانان وطرف شنغاه بسين كمرد ودرموجودات خدائيا كنشابج لجارعاني عادحفت وجود يعجوب تطرامعان أنداخت معادين معادين معتصر وسادرا لينان غابر المتنعي انضعين كوناء بوده حركلم سرورول ومتنعج باطن باسند سراجيا حلات ورد ی وکانت دیاخت وخلالطیلی عوم مرتاخان چریجی سورسیوده ونامعان طریغیت اوکر مزینگان حدايته الاعلمان دركاء الدحكر مركم جنج إحدي از سكته آن داد ومراحول عامنون وترت ومساكم انشاذكم ويودها ودبوسالحاي ابشان ملخ كميي فردد باير والحانت بآبشا ذمرتها دواك لأخ دویخانیه خاده باش دبا دیران شن باشد دان معتقدان وعران ایسان باسایرملد جرین از ایک ا بال کم تقریخاریال اس تعدا آنا هیچ آحدی حاصر معان وجه ی درسان با سرسیب در از بال کم تقریخاریال اس تعدا تراجیج آحدی حاصر بیش و متعصر مون محافظ منابع رون با بخرج مجل مسلح اس محد از تراجیج آحدی حاصر بیش و متعصر مون محافظ منابع رون با بخرج مح شناسان اساك إدلز وإمثالي أراكم كاداليهت إذنا فسبدكم ونامعا لملاليه بافسون لملسم تته منسبت بابن فاملها يضوانسناس مبغا يندوا مغاع اذاد مبيسا تددا بوكم اشال بالعرد وزنان حلهت وللات اوكراز يحلوه حوطندان سعادت مندات نسود وجبان سعوع مذركه حاجمته كردد مرجعها وحواسا بيروان مذري مدار أناري المجاع رسابتو المسديغات والطالق كالتطبا يجنسها إلت كإن آهزما يركه إعيان اذان مالل حبواد باشتركه عبج أحذيني لينع ستم نتوا وكرد طريق جبع تكلّ وولايت حال واستقبال وجبع متعديون اسغال المارا والكليمة آبنت كمحكم بادشافي كمكم مجاز ونانا الملت حوق الوثنا يعمل يحال حزولا سترغلت للملاق ومسادن دين ودينا وآب دوي صوري ومعدي ورامنا (كاندد بأسيدكم اينون الكطائع غينه فتملآ فكالمراسته حالاتا فاندتا حواره ملايشا كابوه وبعادلة فودستغ السند ودرجذا برستى سكري المند وبرعص واسترتنف لاعال فدهند بترتيك فالبغ ولافطام مستوازار ماد الوسسة ٣ مطابع ٢٨ شعر من المال مسل ٩٠٩ ٢

www.jainelibrary.org

ميساركمر مرمان الوالتضل والغرابرا هير حسب

ما ما ما ما

# फरमान नं. १ की दूसरी बाजु

परिशिष्ट क.

### परिशिष्ट (क)

TALLAN

फ़र्मान नं. १ का अनुवाद ।

-----

### अछाहो अकबर ।

जलालुद्दीन महम्मद अकवर बादशाह गृाज़ीका फुर्मान।

अल्लाहो अकबरकी मुहरके साथ नकुछ मुताबिक असळ फ़र्मानके है ।

महान राज्यके सहायक, महान् राज्यके वफ़ादार, श्रेष्ठ स्वभाव और उत्तम गुणवाले, अजित राज्यको दृढ बनानेवाले, श्रेष्ठ राज्यके विश्वासमाजन, शाहीक्रुपापात्र, बादशाहद्वारा पसंद किये गये और ऊँचे दर्जेके ख़ानोंके नमूने स्वरूप ' ग्रुबारिज्जुदीन ' ( धर्मवीर ) आज़मख़ानने बादशाही महरवानीयाँ और बल्झिशोंको बढ़तीसे, श्रेष्ठताका मान प्राप्तकर जानना कि-भिन्न भिन्न रीति-रिवाजवाले, श्रिष्ठताका मान प्राप्तकर जानना कि-भिन्न भिन्न रीति-रिवाजवाले, भिन्न धर्मवाले, विशेष मतवाले और जुदा पंथवाले, सम्य या अतम्य, छोटे या मोटे, राजा या रंक, बुद्धिमान या मूर्ख-दुनियाके हरेक दर्ने या जातिके लोग,-कि जिनमेंका प्रत्येक व्यक्ति ख़ुदाईन्दर ज़द्द्रर्मे वानेका,-प्रकट होनेका-स्थान हैं और दुनियाको बनानेवालोंके द्वारा निर्मित भाग्यके उदयमें आनेकी असल जगह हैं; एवं स्टष्टि संचाल्क ( ईश्वर ) की आश्चर्यपूर्ण अमानत हैं,-अपने अपने श्रेष्ठमार्गमें दृढ रहकर, तन और मनका सुख भोगकर, प्रार्थनाओं और नित्यकिया-ओंमें एवं अपने ध्येय पूर्ण करनेमें लगे रहकर, श्रेष्ठ बल्जियों देनेवाले ( ईश्वर ) से दुआ-प्रार्थना करे कि, वह ( ईश्वर ) इमें दीर्घाय और उत्तम काम करनेकी सुमति दे। कारण,-मनुष्यनातिमेंसे एकको राजाके दर्जेतक ऊँचा चढ़ाने और उसे सर्दारकी पोशाक पहनानेमें पूरी बुद्धिमानी यह है कि-वह (राजा) यदि सामान्य कृपा और अत्यंत दया को-जो परमेश्वरकी सम्पूर्ण दयाका प्रकाश है-अपने सामने रखकर सबसे मित्रता न कर सके, तो कमसे कम सबके साथ सुछेह-मेळकी नींव डाले और पूज्य व्यक्तिके (परमेश्वरके) सभी बंदोंके साथ महरबानी, मुहब्बत और दया करे तथा ईश्वरकी पैदा की हुई सब चीज़ों ( सब प्राणियों) को-जो महान् परमेश्वरकी सष्टिके फल हैं-मदद करनेका ख्याल रक्खे एवं उनके हेतुओंको सफल करनेमें और उनके रीति रिवाजोंको अमलमें लानेके लिए मदद करे कि जिससे बलवान् ग्रीवपर जुल्म न कर सके और हरेक मन्नूप्य प्रसन्न और सुखी हो।

इससे, योगाभ्यास करनेवार्डोमें श्रेष्ठ हीरविजयसूरि 'सेवडी' और उनके धर्मके माननेवार्छोकी-जिन्होंने हमारे दर्वारमें हाज़िर होनेकी इज्ज़त पाई है और जो हमारे दर्वारके सचे हितेच्छु हैं-योगाभ्यासकी सचाई, वृद्धि और ईश्वरकी शोधपर नजर रखकर हुक्म हुआ कि,-उस शहरके ( उस तरफ़के ) रहनेवार्छोमेंसे कोई मी इनको हरकत ( कष्ट ) न पहुँचावे और इनके मंदिरों तथा उपाश्रयोंमें भी कोई न उतरे । इसी तरह इनका कोई तिरस्कार भी न करे । यदि उनमेंसे ( मंदिरों या उपाश्रयोंमेंसे ) कुछ गिर गया या उजड़ गया

9 श्वेतांबर जैनसाधुओंके लिए संस्कृतमें 'श्वेतपट' शब्द है। उसीका अपग्रंश भाषामें 'सेवड ' रूप होता है। वही रूप विशेष बिगड़कर 'सेवड़ा' हुआ है। 'सेवड़ा ' शब्दका उपयोग दो तरहसे होता है। जैनोंके लिए और जैनसाधुओंके लिए। अब भी मुसलमान आदि कई लोग प्राय: जैनसाधुओंको सेवडा ही कहते हैं। परिशिष्ट (क)

हो और उनको मानने, चाहने खैरात करनेवालोंमेंसे कोई उसे सुधा-रना या उसकी नींव डालना चाहता हो तो उने कोई बाह्य ज्ञानवाला ( अज्ञानी ) या धर्मांध न रोके । और जित तरह खुदाको नहीं पह-चाननेवाले, बारिश रोकने' और ऐसे ही दूसरे कार्भोको करना-जिनका करना केवल परमात्माके हाथमें है-पृष्ठेतासे, जादू समझ, उसका अपराध उन बेचारे खुराको पहचानने वालोंपर लगाते हैं और उन्हें अनेक तरहके दुःख देते हैं । ऐसे काम तुम्हारे साथे और बन्दोबस्तमें नहीं होने चाहिए; क्योंकि तुम नहीववाले और होशियार हो । यह भी सुना गया है कि, हानी हेवीशुद्धाहने-नो हमारी सत्यकी शोध और ईश्वरीय पहचानके हिए थोडी जानतारी रखता है-उस जमातको कष्ट पहुँचाया है । इससे हमारे पवित्र ननको-को दनियाका बंदोबस्त करनेवाळा है-बहुत ही बुरा लगा है। इसलिए तुम्हें इस बातकी पूरी **होशियारी रखनी चाहिए कि तुम्हारे प्रान्तमें कोई** किसीपर जुल्म न कर सके । उस तरफके मौजरा और अविष्यते होनेवाले हाकिम. नवाब या सरकारी छोटासे होटा कान करनेवाई अइलकारोंके लिए भी यह नियम है कि, वे राजाकी आजाको धियरकी आज्ञाका रूपान्तर समझें, उसे अपनी हालत सुधारनेका पतीका समझ और उसके विरुद्ध न चर्छे; राजाज्ञाके अनुसार चटनेहीमें दीव और दुनियाका सुख एवं प्रत्यक्ष सम्मान समझें । यह कुमीन पट, इत्की नकुछ रख, उनको **दे दिया जाय जिससे सटाके लिए उनके पत्स सनद**्र**हे; वे अपनी** भक्तिकी कियाएँ करनेमें चिन्तित न हों और ईश्वरोपासनामें उत्साह रक्लें। इसको फर्न रामल इसके विरुद्ध कुछ न होने देना।

१ देखो पेज ३१, ३२ इसी पुस्तकके।

२ इसी पुस्तकके ष्टष्ठ १९०–१९४ वे में और 'अकबरनामाके' तीसरे भागके बेवरीज कृत अंग्रेजी अनुवादके पृ. २०७ में इसका हाल देखो । 48 इछाही संवत् ३९ अज़ार महीनेकी छठी तारीख़ और खुरदाद नामके रोज़ यह छिखा गया । मुताबिक़ तारीख २८ वीं मुहर्रम सन् ९९९ हिजरी ।

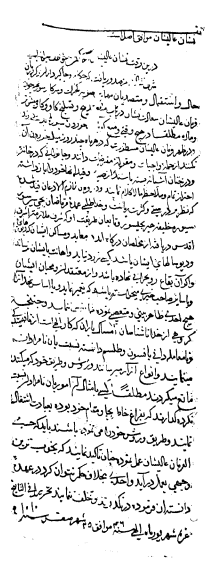
मुरीदों ( अनुयायियों ) मेंसे नम्रातिनम्र अबुरफ़ज़र्छने लिखा और इब्राहीमहुसेनने नोंध की ।

नकुछ मुताबिक असलके है ।

भ अखुल्फ्,जुल अपने नामके पहले मुरीद विशेषण इसलिए लगाता है कि, वह अक्तबरके धर्मका अनुयाया था।

#### अकवर बादशाहका फरमान।

J. Int







#### फरमान नं. २ की दूसरी बाज़ु

### परिशिष्ट ( ख )

फुर्मान नं. २ का अनुवाद्।

अछाहो अकबर ।

अबु-अछमुज़फ्फ़र सुस्तान.....का हुक्म.

उँचे दर्जेके निशानकी नकुछ असलके मुताबिक है ।

इस वक्त ऊँचे दर्जवाले निशानको बादशाही महरवानीसे बाहर निकल्लेका सम्मान मिला (है) कि,-मौजूदा और मविष्यके हाकिमों, जागीरदारों, करोडियों और गुजरात सूबेके तथा सोरठ सरकारके मुसहियोंने, सेवड़ा (जैनसाधु) लोगोंके पास गाय और बैल्लेंको तथा मैंसों और पाड़ोंको किसीमी समय मारनेकी तथा उनका चमड़ा उता-रनेकी भैनाईसे संबंध रखनेवाला श्रेष्ठ और घुखके चिह्लोंवाला फर्मान है और उस श्रेष्ठ फ़र्मानके पीछे लिखा है कि,-- " हर महीनेमें कुछ दिन इसके खानेकी इच्ला नहीं करना तथा इसे उचित और फर्ज समझना। और जिन प्राणियोंने घरमें या वृक्षोंपर घौंसले बनाये हों उन्हें मारने या केंद करने ( पिंजरेमें डालने ) से दूर रहनेकी पूरी सावधानी रखना । " इस मानने लायक फ़र्मानमें और भी लिखा है कि,---"योगाभ्यास करनेवालों में श्रेष्ठ हीरविजयसूरिके शिष्य विजयसेनसूरि सेवड़ा और उसके धर्मको पाछनेवाले-जिन्हें हमारे दर्बारमें हाज़िर होनेका सम्मान प्राप्त हुआ है और जो हमारे दर्बारके खास हितेच्छु हैं-उनके योगाभ्यासकी सत्यता और वृद्धि तथा परमेश्वाकी

१ देखो पीछे पेज १६५, १६६ |

शोध पर नजर रख ( हुक्स हुजाकि ),-इनके यंदिरोंमें या उपाश्रयोंमें कोई न ठहरे एवं कोई इनका जिरल्कार मी न करे। अगर ये जीर्ण होते हों और इनके कालनेवालों, जाहनेवालों, रा ख़ैरातकरनेवालोंमेंसे कोई इन्हें सुधारे या इनकी वींघ डाले को कोई भी दाह्य ज्ञानवाला या धर्मांध उसे न रोके। और जैसे खुदाको नहीं पहचाननेवाले, बारिशको रोकने या ऐसे ही दूसरे काम-जो पूज्यजातके ( ईश्वरके ) काम हैं-करनेका दोष, सूर्यता और वेवक्यूफ़ीके सबब, उन्हें जादके काम समझ, उन वेचारे खुदाके माननेवालों र लगते हैं और उन्हें अनेक प्रकारके दुःख देते हैं तथा वे जो धर्भकियाएँ करते हैं उनमें बाधा डालते हैं। ऐसे कामींका दोष इन वेचारोंपर नहीं लगाकर इन्हें अपनी जगह और मुकायपर खुशीके साथ मक्तिका काम करने देना चाहिए, एवं अपने धर्मके अनुसार उन्हें धार्मिक कियाएँ करने देना

इससे (उस) श्रेष्ठ फ़र्मानके अनुसार अमछ कर ऐसी ताकीद करनी चाहिए कि, -- बहुत ही अच्छी तरहसे इस फ़र्मानका अमछ हो और इसके विरुद्ध कोई हुक्य न चछावे । (हरेकको चाहिए कि) वह अपना फ़र्ज़ समझकर फ़र्मानकी उपेक्षा न करे;-- उसके विरुद्ध कोई काम न करे । ता० १ दाहर्जुर महीना, इटाही सन 8६, मुताबिक ता० २५, महीना सफर, हन् १०१० हिज्जी ।

### पेटाला गर्भन ।

फ़र्वरदीन महीना, जिन दिनोंने सूर्य एक राशीसें दूसरी राशीमें जाता है वे दिन; ईन; सेए का दिन; इन नहीनेके रविवार; वे दिन कि जो दो सूफ़ियाना दिनोंके की कमें आते हैं; रसब महीनेके सोमवार; आबान महीना कि नो बादशाहके जन्मका महीना है; हरेक शमशी महीनेका पहला दिन जिसका नाम ओरमज है; और बारह पवित्र दिन कि, नो श्रावण महीनेके अन्तिम छः और थादवेके प्रथम छ: दिन मिल्लर कहलाते हैं।

निशाने आलीशानकी नकुल असलके मुताबिक है ।



( इस मुहरमें सिर्फ काज़ी ख़ानमुहम्मद्का नाम पढ़ा जाता है। दूसरे अक्षर पढ़े नहीं जाते )



( इस गुहरमें लिखा है,-' अकबरशाह मुरीद जादा दाराब '

१ दाराबका पूरा नाम मिर्ज़ादाराबख़ाँ था। वह अखुर्रहीम ख़ानख़ानाका लड्का था। विशेषके लिए देखो,-' आइन-ई-अकबरी' के पहले भागका अंग्रेजी अनुवाद। पूर्व ३३%.

# परिशिष्ट (ग)

फ़र्मान नं. ३ का अनुवाद ।

अछाहो अकबर ।

नकुछ ।

(ता. २९, माह फ़र्वरदीन, सन् ५ के क़रार मुजिबके फ़र्मानकी)

तमाम रक्षित राज्योंके बड़े हाकिमों, बड़े दीवानों, दीवानीके बड़े बड़े काम करनेवालों, राज्यकारोबारका बंदोबस्त करल्लेवालों, जागी-रदारों और करोडियोंको जानना चाहिए कि,-दुनियाको जीतनेके अभिप्रायके साथ हमारी न्यायी इच्छा ईश्वरको ख़ुश करनेमें लगी हुई है और हमारे अभिप्रायका पूरा हेतु तमाम दुनियाको-जिसे ईश्व-रने बनाया है-ख़ुश करनेकी तरफ़ रजु हो रहा है। उसमें भी ख़ास करके पवित्र विचारवालों और मोक्षधर्मवालोंको-जिनका ध्येय सत्यकी शोध और परमेश्वरकी प्राप्ति करना है-प्रसन्न करनेकी ओर हम विशेष ध्यान देते हैं। इसलिए इस समय विवेकहंषे,

१ ये महान् प्रतापी पुरुष थे। उन्होंने अनेक राजामहाराजाओंको उपदेश देकर उनसे जीवदयाके कार्य कराये थे। कच्छका राजा भारमल तो उनके उपदेशसे जैन ही हो गया था। इस विषयका उल्लेख 'मोटी खाखर ' (कच्छ) के शत्रुंजय बिहार नामके जैनमंदिरके एक बढ़े शिलालेखमें है। यह शिलालेख मुनिराज श्रीहंस विजयजी विरचित 'प्रश्नोत्तर पुष्पमाला ' नामक पुस्तकके १५५ वें पृष्टमें छपा है। इन ' विवेकहर्ष ' को ' महाजनवंशमुक्तावली ' के लेखक, श्रीयुत्त रामलालजीगणि ' करतर

#### जहांगीर बादशाहका फरमान।

3





### फरमान नं. ३ की दूसरी बाजु

#### परिशिष्ट (ग).

परमानंद, महानंद और उदयहर्ष तपा यति ( तपागच्छके साधु ) विजयसेनसूरि विजयदेवसूरि और नंदिविजयजी,-जिनको

गच्छके साधु बताते हैं। (देखे। महाजनवंशमुक्तावलीकी प्रस्तावनाका पृ० ६ और पुस्तकका पृष्ठ ५९-६०) मगर यह बात इतिहाससे सर्वथा प्रतिकूल है। मोटी खाखरके मंदिरके जिस शिलालेखका उल्लेख किया गया है वह और तीसरा फर्मान स्पष्टतया बताता है कि, वे तपागच्छके साधु थे। विवेकहर्षकी बनाई हुई ' द्वीरविजयसूरि सज्झाय ' के अन्तमें लिखा है,---

" जस पष्ट प्रगट प्रताप उग्यो, विजयसेन दिवाकरो । कविराज हर्षानंद पंडित 'विवेकहर्ष' सुहंकरो । "

इससे स्पष्ट ज्ञात होता कि, वे तपागच्छाचार्य श्री विजयसेनसूरिकी आज्ञामें रहनेवाले, और हर्षानंद कविके शिष्य थे। इसके सिवाय उन्होंने 'पर-ब्रह्मप्रकाश ' नामक एक पुस्तक भाषामें कविताबद्ध लिखी है। उसके अन्तमें भी उन्होंने अपनेको तपागच्छका हो बताया है। उन्होंने बीजापुरमें, वि० सं० १६५२ में ' हीरविजयसूरि रास ' नामक एक छोटीसी पुस्तक लिखी है। उसमें भी उन्होंने अपनेको तपागच्छका बताया है। विशेष आर्थ्वर्य तो यह है कि,-श्रीयुत रामलालजीगणिने चिचेकहर्षको खरतरगच्छका बतानेके साथ ही उनका नाम भी वेषहर्ष बतानेकी बहुत बड़ी भूल की है।

१ ये विवेकहर्षके गुरुभाई थे । इनको भो श्रीयुत रामलालजीगणिने खरतरगच्छके साधु ही बताया है । मगर यह भी भूल है । परमानंद भी तपागच्छहीके साधु थे । इस बातको यह तीसरे नंबरका फर्मान भली प्रकार सिद्ध करता है । इसके अलावा उन्होंने जुदी जुदी भाषाओंमें 'विजयाचिन्तामाणे स्तोत्र' लिखा है । उसका अन्तिम पद----

" श्रीविजयसेनसूरिंद सेवक पंडित परमानंद जयकर "

भी इसी बातको पुष्ट करता है ।

२ देखो इसी पुस्तकका १छ १५९-१६५ तथा २३६-२३८ ।

३ ये विजयसेनसूरिके शिष्य थे। वि. सं. १६४३ में इन्होंने विजयसेनसुरिसे अहमदाबादमं दीक्षा की थी। । सं० १६५६ में इन्हें 'खुशफ़हमैं ' का ख़िताब है-के शिष्य हैं,-हमारे दर्शार्मे थे । उन्होंने दरख़ास्त और विनति की कि,-'' यदि सारे सुरक्षित राज्यमें हमारे पवित्र बारह दिन-जो भादोंके पर्युवणाके दिन हैं-तक हिंसा करनेके स्थानोंमें ईिसा बंद कराई जायगी तो इससे हम सम्मानित होंगे, और अनेक जीव आपके उच्च और पवित्र हुक्मसे बच जायँगे । इसका उत्तम फल आपको और आपके मुबारिक राज्यको मिल्लेगा । "

हमने शाही रहेम-नज़र, हरेक धर्ष तथा जातिके कामोंमें उत्साह दिलाने बल्के प्रत्येक प्राणीको सुखी करनेकी तरफ़ रक्खी है; इससे इस अर्जुको स्वीकारकर दुनियाका माना हुआ और मानने लायक़ जहाँगीरी हुक्म हुआ कि,-उछिखित बारह दिनोंमें, प्रतिवर्ष हिंसा करनेके स्थानोंमें, समस्त छुरक्षित राज्यमें प्राणी-हिंसा न करनी चाहिए और न करनेकी तैयारी ही करनी चाहिए। इसके संबंधमें हर साल नया हुक्म नहीं मॅगना चाहिए। इस हुक्मके मुताबिक चलना चाहिए;

आचार्य पद मिला था। सं० १६७४ में, ये 'मांडवगढ 'में बादशाह जहाँगीरसे मिले थे। बादशाहने प्रसन्न होकर इन्हें 'महातपा 'का ख़िताब दिया था। उदयपुरके महाराणा जगतसिंहजीने उनके उपदेशसे 'पीछोला ' और 'उदयसागर ' नामक तालावोंमें जाल डालना वंद करवा दिया था। राज्याभिषेकके दिन, सालगिरहके दिन तथा भादों महीनेमें कोई जीवहिंसा न करे इस बातकी आज्ञा प्रकाशित की थी। नयानगरके राजा लाखाको, दक्षि-णके ईदल्रशाहको, ईडरके कल्याणमाछको और दीवके फिरंगियोंको भी उपदेश देकर उन्होंने जीवहिंसा कम कराई थी। वि० सं० १७१३ के आषाड शुक्ला ११ के दिन 'उना 'में उनका देहान्त हुआ था। विशेषके लिए देखो-' विजयप्रशस्ति महाकाव्य ' तथा ' ऐतिहासिक सज्झायमाला ' भाग पहला आदि प्रंथ।

१ देखो इस पुस्तकका पेज १६०.

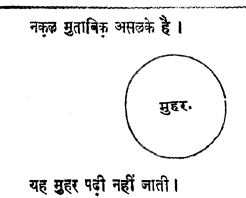
फुर्मानके विरुद्ध आचरण नहीं करना चाहिए । इसको अपना कर्तव्य समझना चाहिए ।

नम्रातिनम्र अन्नुरुख्नेरके लिखनेसे और महम्मदसैयदकी नोंधसे ।

9 यह रोख मुचारिकका पुत्र और रोख अचुरुफ़ज़ छका भाई था। वह हि. स. ९६७ के जमादी-उलअव्वलकी उ्सरी तारीख़को (आइन-ई-अकबरीके अनुसार २२ वीं तारीख़को) जन्मा था। यह वड़ा ही होशियार ओर मला आदमी था। ज़बानपर उसका अच्छा क़ाबू था। अचुरुफ़ज़ल्डकी लिखी हुई चिट्ठियोंसे माऌम होता है कि, दूसरे भाइओंकी अपेक्षा इसके साथ उसका विशेष संबंध था। अचुरुफ़ज़ल्डके सरकारी काग़ज़ प्राय: इसीके हाथमें रहते थे। पुस्तकालयकी देखरेख भी यही करता था। विशेषके लिए देखो दर्बारे अक्तवरी ४० ३५५-३५६ तथा आइन-ई-अकबरीके प्रथम भागमें दिया हुआ अचुरूफजल्डका जीवनचरित्र पृ० ३३.

२ यह सुजातखाँ दाादीबेगका लड़का था; परन्तु शेख़ फरीदने इस गोद लिया था। कारण - शेख़ फरीदके कोई लड़का नहीं था और उसकी कन्या भी निःसन्तान मर गई थां। इसके अलावा मीरखाँ नामके एक युवकको भी शेख़ फरीदने गोद लिया था। इससे महम्मद सेयद और मीरखाँ दोनों भाई लगते थे। वे बड़े दबदवेसे रहते थे; वादशाह तककी कुछ भी परवाह नही करते थे। वे रंग्रीन लालटेनों और मशालेंसि सर्जा हुई नौकामें बैठकर, निःसंकोच मावस बादशाही महलके पाससे गुज़रते थे। जहाँ-गीरने कई बार उन्हें ऐसा करनेसे राक्षा स्वयर जब यह प्रवृत्ति बंद न हुई तब जहाँगीरकी सूचनासे महाबलखाँने एक मतुख्य भेजकर मीरखाँकों मरवा डाला। इससे शेख़ फरीदने महाबलखाँको प्राणदंष देनेकी बादशाहसे अर्ज़ की। मार महाबतखाँने कई रुतववाल राक्षा पेशकर यह वात प्रमाणित की कि,-मीरखाँको महाचलखाँने नहीं सारा है बल्के महम्मद सेयदने मारा है। इस तरह महम्मद सेयदके उपर यह कलक लगा था। महम्मद सेयद दााइजहाँके २० वे बरसमें जीवित था। ७०० सौ पैदल सीपाही 49

રૂટલ્



ર૮૬

सौर ३०० घुड्सवार उसके अधिकारमें थे। देखो आइन-ई-अकबरीके प्रथम भागका अंग्रेजी अनुवाद, पृ० ४१६ तथा ४८१,

### परिशिष्ट ( घ )

0000

फुर्मान नं. ४ का अनुवाद ।

100 M 3740

अबुब्रमुज़ फ्फ़ंर सुरुतानशाह सल्लीम गाजीका दुनियाद्वारा माना हुआ फ़र्मान ।

नकुछ मुताबिक असलके है।

बड़े कामोंसे संबंध रखनेवाळी आज्ञा देनेवाळों, उनको अम-छमें छानेवाळों, उनके अहळकारों तथा वर्तमान और भविष्यके मुआम-छतदारों.....आदि और मुख्यतया सोरठ सरकारको शाही सम्मान प्राप्त करके तथा आशा रखके माळुम हो कि भानुचंद्र यति और 'खुशफ़हम' का ख़िताबवाले सिद्धिचंद्र यतिने हमसे प्रार्थनाकी कि,-" जज़िआ, कर, गाय, बैल, मैंस और मैंसेकी हिंमा, प्रत्येक महीनेके नियत दिनोंमें हिंसा, मरे हुए लोगोंके माल्पर कच्ज़ा करना, लोगोंको केंद करना और सोरठ सरकार शत्रुंजय तीर्थपर लोगोंसे जो मेहसूल लेती है वह महसूल, इन सारी वार्तोकी आला इज़रत (अकबर बादशाहने ) मनाई और माफ़ी की है । '' इससे हमने भी-हरेक आदमीपर हमारी महरबानी है इससे-एक दूसरा महीना-जिसके अन्तमें हमारा जन्म हुआ है-और शामिल्कर, निम्न लिखित विगतके अनुसार माफी की है<sup>3</sup>-हमारे श्रेष्ठहुक्मके अनुसार अमल करना। तथा

| ٩ | देखो पेज | १४७-१५८ तथा २४०-२४१ |  |
|---|----------|---------------------|--|
| २ | 13       | 9 4 E - 9 4 :.      |  |
|   |          |                     |  |

રૂ ,, ૧૪૦, ૧૪૬, ૧૪૦, ૧૫૨, ૧૬૫, ૧૬૬.

विजयदेवसूरि और विजयसेनसूरिके-जो वहाँ गुजरातमें हैं-हालकी ख़नरदारी करना और भाटु बंद्र तथा सिद्धिचंद्र जन वहाँ आ पहुँचें तन उनकी सार सँमालकर, व जो कुछ काम कहें उसे परा कर देना, कि जिससे वे जीत करनेवाले राज्यको हमेशा (कृायम) रखनेकी दुआ करनेमें दत्तचित्त रहें । और 'ऊना' परगनेमें एक नाड़ी है । उसमें उन्होंने अपने गुरु हीरजी (हीरविजयसूरि) की चरणपादुका स्थापित की है । उसे पुराने रिवाजके अनुसार ' कर ' आदिसे मुक्त समझ, उसके संबंधने कोई विद्य नहीं डालना । दिखा ( गया ) ता. १४ शहेरीवर महीना, सन् इलाही ५५.

#### पेटाका खुळासा ।

फरवरदीन महीना, वे दिन कि, जिनमें सूर्य एक राशीसे दूसरी राशीमें जाता है । ईदके दिन, मेहरके दिन, प्रत्येक महीनेके रविवार, वे दिन कि जो सूफ़ियानाके दो दिनोंके बीचमें आते हैं, रजब मही-नेका सोमवार; अकबर बादशाहके जन्मका महीना—जो आबान महीना कहलाता है । प्रत्येक शमशी (Solar) महीनाका पहला दिन, जिसका नाम ओरमज है । बारह वरकतवाले दिन कि जो श्रावण महीनेके अन्तिम छ: दिन और भादोंके पहले छ: दिन हैं ।

अछाहो अकनर ।

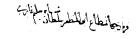


नकुछ मुताबिक असलके है ।

#### जहांगीर बादशाहका फरमान।

8

اساكم



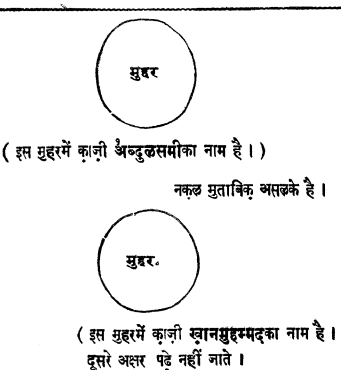
حكدفا ستقايب ومستح شبيخه فتصني مهصام سويهة بتوجها دناها نرافاز وإمدور بوده بداند ڪيون ب**انچاھين و**سوين، الل يوني مع مرحالين مسابد ند کر محم جزیر مرجعی وندیع ما مدان از کارد. مسابد ند کر محم جزیر مرجعی وندیع ما مدان از کارد. مزد مادواصلا وجعانات ركم - المرميسي عماءون الموال مدني واسركرون مروم ومتم سنغر كمادينى ستهجر سكارسي ا سکرنند اصل معاف وسنه روز اینا مول بکار <sup>پیز</sup> رضع الزلت مانيزليز كالعطفت ومعرابة كرديان كاخر سآيا وإدبم أمور فكور بأمع لغافة كميط مويكم تحذيزها والاصالك فنتع شابه موجيه كم ومختضيه المترمعان فهودم مي بالدكر حسبت للكالانهة عل نود غلب واغب زوز دوي سيس يجيبون كهزايجا لذاف كموال آضاخيه داريود مركاء بنافج دوريعيد ولالجا يتشددعات وما قبت ارسرك مماليعا لموديهمي محمع آرد بانصام وسائد كمعل خاطروا يحا ددام دا فاعده اشتغالیه بموده باشند دور یک اور یک قطریا بخ فاعده استغالیه بموده با شاده ارد بستورقل سلط در ایجاج بخی کروی خود یا خاده ارد بستورقل سلط مراجر وتحو كرد د تحرب تابط مدم مدم ورما الدسته

ولادستطل الليم كم مامان مالخ ما عمر درونادون

شرحقهم



#### फरमान नं. ४ की दूसरी बाजु



9 यह 'मियाँकाल्ल' नामके पहाड़ी प्रदेशका रहनेवासा था। यह प्रदेश समरकंद और बुख़ाराके बीचमें है। बदाउनी कहता है कि यह धनके लिए शतरंज खेलता था। शराब भी बहुत पीता था। हि० सं० ९९० में अकबरने उसे काजी जलालुद्दीन मुल्तानीके स्थानमें काजिल्कुजात बनाया था। देखो,-आइन-ई-अकबरीके प्रथम भागका अंग्रेजी अनुवाद ए. ५४५.

## परिशिष्ट (ङ)

#### फ़र्मान नं. ५ का अनुवाद्।

### अछाहो अकबर ।

हक़को पहचाननेवाले, योगाभ्यास करनेवाले विजयदेवसूरिको, इमारी ख़ास महरवानी हासिलकर मालूम हो कि,--तुमसे ' पैत्तन ' में मुलाक़ात हुई थी । इससे एक सचे मित्रकी तरह (मैं) तुम्हारे प्रायः समाचार पूछता रहता हूँ। (मुझे) विश्वास है कि तुम भी इमारे साथ सचे मित्रका (तुम्हारा) जो संबंध है उसको नहीं छोड़ोगे। इस समय तुम्हारा शिष्य देयाक़ुशल हमारे पास हाजि्र हुआ है। तुम्हारे

9 'पत्तन' से गुजरातके 'पाटण' को नहीं मगर मांडवगढ़' (मालवा) को समझना बाहिए । क्योंकि, जहाँगोर और विजयदेवसूरि मांडवगढ़में मिले थे । इस भेटका पूर्ण वृत्तान्त विद्यासोगरके प्रशिष्य अथवा पंचा-यणके शिष्य कुपासागरने 'श्री ने मिसागर निर्वाणरास' में दिया है । उसमें भी जहाँ मांडवगढ़के श्रावकोंका वर्णन लिखा है वहाँ स्पष्ट लिखा है कि,---

> ' बीरदास छाज़ू वळी ए, शाह जगू गुण जाण के; 'पारणे 'ते वसे इत्यादिक श्रावक घणाए॥ ९१॥

> > ( जैनरासमाला, भाग पहला प्र० २५२ )

इससे स्पष्ट मालम होता है कि, 'मांडवगढ़' उस समय पाटणके नामसे भी ख्यात था।

२ ये वेही दयाकुशलजी हैं जिन्होंने विक्रम संवत् १६४९ में विजय-सेनसूरिकी स्तुतिमें 'लाभोदय' रास लिखा है। इनके गुरुका नाम कल्या-णंकुशल था।

#### जहांगीर बादशाहने विजयदेवस्रिपर लिखा हुआ पत्र।

لا ركجي ديوسور توج الود دركوا رم الاص



समाचार उसके द्वारा माळून हुए । इससे हमें बड़ी प्रसन्नता हुई । तुम्हारा शिष्य मी अच्छी तर्कशक्ति रखनेवाला और अनुमवी है । यहाँ योग्य नो कुछ काम हो वह तुम अपने शिष्यको खिखना ( जिससे ) हुनूरको याल्ट्रम हो जाय । हम उसपर हरेक तरहसे ध्यान देंगे । हमारी तरफ़से बेफ़िक रहना और पूजने लायक जातकी पूजाकर हमारा राज्य कायम रहे इस प्रकारकी दुआ करनेके काममें लगे रहना । लिखा ता० १९ महीना शाहवान, सन् १०२७.



### इस मुहरर्मे, जहाँगीर, मुरीद और शाह नैवाज़खाँ इतने

१ इसका खास नाम ईरज था। यह अपनी नीरताके लिए बहुत प्रसिद्ध हुआ था। जब यह युवा था, तव 'खानखान-ई-जवान' कहलाता था। राज्यके चालीसवें वर्षमें यह चारसीका अधिपति बनाया गया था। राज्यके अड़तालीसवें वर्षमें इसने मलिक अम्बर के साथ 'खारकी 'मं लड़कर 'बहाहुर' की पदनी हासिल की थी। शाष्टजहाँके समयमें शाहनवाज़खान-ई-ज्ञाफवी नामका एक उमराव हुआ है। इसलिए दोनोंको भिन्न भिन्न बतानेके लिए इतिहास लेखक इसको ' शाहनवाज़खान-इ-जहाँगीरी ' लिखते हैं। जहाँगीरने इसको हि० स० १०२० में ' शाहनवाजखाँ ' पदनी देकर तीन इज़ारी बनाया था और हि० सं० १०२० में पाँच हज़ारी बनाया था। जहाँगीरके राज्यके बारहवें वर्षमें इसने दक्षिणमें कुमार शाहजहाँकी नौकरी करली थी। यह एक अच्छा सेनिक था। परन्तु कप ोंके विषयमें यह बहुत ही लापरवाह था। इसकी एक कन्याका ब्याह शाहजहाँके साथ हुआ था। ग्रांट-लिखित मध्यप्रान्तोंके गेज़ेटियरके अनुसार इस ईरज (शाहनवाज़) की कृत्र खुरहानपुरमें है। यह अक्षर हैं।

कुब इसकी जिन्दगीहीमें तैयार हुई थी। हि० स० १०२८ में यह अत्यधिक मदिरा पीनेसे मर गया था। कहा जाता है कि, अक्तबर अपने फ़ुर्मानॉमें इस ईरज और दूसरे फ़र्मानोंके अन्तिम नोटमें (प्ट० ३८१ में) उहिबित दारायका नाम किसी न किसी तरहसे लारखता था। विशेषके लिए देखे। आइन-ई-अकबरीके प्रथम भागका अंग्रेज़ी अनुवाद पू० ३३९, ४९१, तथा दर्बारे अक्तबरी पू० ६४२-६४४,

### परिशिष्ट (च)

फ़र्मान नं. ६ का अनुवाद।

अछाहो अकबर ।

नू रुद्दीन महम्मद जहाँगीर बादशाह गा़ज़ीका फर्मान ।

हमेशा रहनेवाला यह आलीशान फर्मान, ता. १७ रजबुल्मुरज्जब हि० स. १८२४ का है, उसकी नक्ला।

अब इस फर्भान आछीशानको प्रकट और प्रसिद्ध करनेका, महत्त्वका, प्रसंग प्राप्त हुआ है । हुक्म दिया जाता है कि-मापी हुई दस धोघे ज़मीन, खंमातके समीप चौरासी परगनेके महम्मद्धुर ( अकबरपुर ) गाँवमें निम्न छिखित नियमानुसार चंदू संघवीको '' मदद-ई-मुआश '' नामकी जागीर खरीफ़के प्रारंम-नौशकाने ईछ ( जुछाई ) महीनेसे हमेशाके छिए दी जाय, जिससे उसकी आमदनीका उपयोग हरएक फ़सल और हरएक सालमें वह अपने खर्चके छिए करे और असीम बादशाही अखंडित रहे इसके छिए वह प्रार्थना करता रहे ।

वर्त्तमानके एवं अब होनेवाछे अधिकारियों, पटवारियों, जागी-रदारों तथा मालके ठेकेदारोंको चाहिए कि-वे इस पवित्र एवं ऊँचे हुक्मको हमेशा बजालानेका प्रयत्न करें । ऊपर लिखे हुए ज़मीनके टुकड़ेका नापकर और उसकी मर्यादा बाँधकर वह जमीन चंद् संघवीको दी जाय । इसमें कुछ भी फेरफार या परिवर्त्तन 50 न किया जाय । एवं उसे तकछीफ़ भी न दी जाय । उससे किसी तरहका ख़र्च भी न माँगा जाय । जैसे,-पट्टा बनानेका ख़र्च, नज़राना, नापनेका ख़र्च, ज़मीन क़बज़ेमें देनेका ख़र्च, रजिस्टरीका ख़र्च, पटवार फंड, तहसीछदार और दारोगाका ख़र्च, बेगार, शिकार और गाँवका ख़र्च, नंबरदारीका ख़र्च, जेछदारीकी प्रति सैंकड़ा दो रु॰ फ़ीस, कानूगोकी फ़ीस, किसी ख़ास कार्यके छिए साधारण वार्षिक खर्च, खेती करनेके समयकी फ़ीस, और इसी प्रकारकी समस्त दीवानी सुख्तानी तकछीफ़ोंसे वह हमेशाके छिए मुक्त किया जाता है । इसके छिए प्रतिवर्ष नबीन हुक्म और सूचनाकी आवश्यकता नहीं है । जो कुछ हुक्म दिया गया है, वह तोड़ा न जाय । सभी इसको अपना सरकारी कार्य समझे ।

ता. १७ अस्फन्दारमुझ-इलाही महीना, १० वाँ वर्ष ।

#### दूसरी तरफ़का अनुवाद ।

ता. २१ अमरदाद, इल्लाही १० वॉं वर्ष,-वराबर रजबुलमुरज्जव हि. स. १०२४ की १७ वीं तारीख, गुरुवार।

पूर्णता और उत्तमताके आधाररूप, सचे और ज्ञानी ऐसे सैयद अहम्मद कादरीके मेजनेसे; बुद्धिशाली और वर्त्तमान समयके जालीनूस (धन्वन्तरी वैद्य ) एवं आधुनिक ईसा जैसे जोगीके अनु-मोटनसे, वर्त्तमान समयके परोपकारी राजा सुबद्दानके दिये हुए परि-चयसे और सबसे नम्र शिष्योंमेंसे एक तथा नोंव करनेवाले इसद्दाकके लिखनेसे चंदू संघवी, पिता बोरु (१), पितामह वजीवन

م*ور*ق يو

11.5

بر المرور المرابع المرار ورو ايد . ر مورا ب. ب. ربي بدكة محافظ وحاكر دارندن أورزن ل ر قرم س<sup>ر قر</sup>ب مو د برعاكر إص متروسه المراك ای کوتر بده ار اصی مرکور مده و دوچک منه به مفرف اد از که مدس کوتر بده از اصی مرکور موجود دوچک منه به مفرف اد از که وك میں در(روعکر و کرم لتروح ومبست ر بوز ار ومطالب سند سند بوز ار ومطالب . په دکارلکالم لتخرج كردتكر ولخرخ بطانيد موفق للمائم : درباسا الفي المراجع مرد مم موقع للمائم : درباسا الموان مروج الم با . با مرد مطالب کمنر دارج وي برالرج فيحاسب مركتحت اللج (ر اموده د د رکر ر بدار مد بن بخر برقی لی تک ۲ فرزر

( वरजीवन ) आगरेका रहनेवाला, सयजवम ( सेवर्ड़ोंको मानने-वाला ), जिसका कपाल चौड़ा, अमर चौड़ी, मेडियेके जैसे नेत्र, कालारंग, मुँडीहुई डाढ़ी, मुँहके ऊपर बहुतसे चेचकके दाग, दोनों कार्नोमें जगह जगह छेद, मध्यम उँचाई, और जिसकी करीब ६० वर्षकी उम्र है, उसने बादशाहकी ऊँची दृष्टिको एक रत्नसे जड़ी हुई अंगूठी, १० वें वर्षके इलाही महीनेकी २० वीं तारीखके दिन मेट की । और अर्ज की कि अकबरपुर गाँवमें १० वीघा जमीन, उसको सद्गत गुरु विजयसेनसूरिके मंदिर, बाग, मेला और सम्मानकी यादगारके लिए दी जाय । इसलिए सूर्यकी किरणोंकी तरह चमकनेवाला और सब दुनियाके मानन योग्य हुक्म हुआ कि-चंद् संघवीको गाँव अकबरपुर, परगना चौरासीमें-जो खंभातके समीप है-दश्म बीधे खेतीकी जमी-नका टुकड़ा मदद-इ-मुआझ नामकी जागीर स्वरूप दिया जाय । हुक्मके अनुसार जाच करके लिखा गया । मार्जिनमें लिखा है कि " लिखनेवाला सचा है ।"

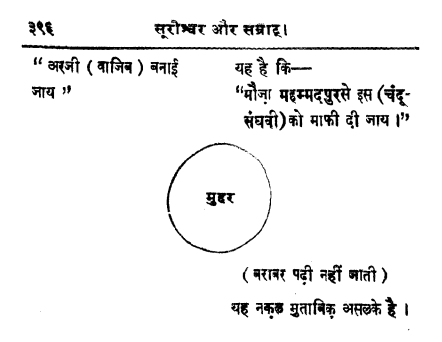
जुमछतुरमुरक, मदारुङमहाम एतमादुद्दौळाका हुक्मः----" दूसरीबार अर्ज़ की जाय ''

मुखळीसखानने-जो महरबानी करने योग्य हैं-वादशाहके सामने दुसरी बार अर्ज पेश की (प्रनः यह पत्र पेश किया जाता है।) ता. २१ माह यूर, इळाह्री स. १०

जुमछतुल्मुल्क, मदारुळ्महामका हुन्मः----'ख़रीफ़के प्रारंम-नोशकानेईल-से हुक्म लिखा जाय । ??

जुमलुतुरमुल्की मदारूल अन्तिम हुक्म महाषीका हुक्मः---- चुमलुतुल मवारुल महामका

રૂર્લ્



### परिशिष्ट ( छ )

### पोर्डुगोज पाद्री पिनइरो (Pinheiro) के दो पन्ने ।

Character -----

L. 29.

पिनहरो नामके एक पोर्टुगीज़ पादरीने, लाहोरसे ता. १ सितंबर सन् १५९५ के दिन अपने देख्में एक पत्र लिखा था। उसका एक वाक्स डा॰ विन्सेंट ए. स्मिथने अपने अंग्रजी 'अकबर' नामके प्रंथमें दिया है। वह वाक्य इस पुस्तकके १७१ वें पेजमें उद्धृत किया गया है। उसने जैनियोंसे संबंध रखनेवाली जो बार्ते उस पुरे पत्रमें लिखी थीं, वे ये हैं:---

"This King (Akbar) worships God and the sun, and is a Hindu [Gentile]; he follows the sect of Vertei, who are like monks living in communities [congregationi] and do much penance. They eat nothing that has had life [anima] and before they sit down, they sweep the place with a brush of cotton, in order that it may not happen [non si affironti] that under them any worm [or 'insect', vermicells] may remain and be killed by their sitting on it. These people hold that the world existed from eternity, but others say No,-many worlds having

१ पिनहरोके इन दोनें। प्रभोका अंग्रेज़ी अनुवाद अप्रसिद्ध इतिहासकार डॉ. चिन्सेंट ए. स्मिथने अपने ता. २-११-१८ के पत्रके साथ पूज्यपाद युरुवर्ष शांध्रविशाख-जेनाचार्य भी चिज्रायधर्मसूरि महाराजके पास मेजा था। passed away. In this way they say many silly things, which I omit so as not to weary your Reverence.""

" अकवर बादशाह ईश्वर और मुर्थको पूजता है और वह हिन्दु है। वह व्रती सम्प्रदायके अनुसार आचरण करता है। वे मठवासी साधुओंकी भाँति बस्तीमें रहते हैं और बहुत तपस्या करते हैं। वे कोई सजीव वस्तु नहीं खाते। बैठनेके पहले रूई (उजन) की पीछी ( ओघा ) से जमीनको साफ़ कर लेते हैं ताके ज़मीनपर कोई जीव रहकर उनके बैठनेसे मर न जाय। इन लोगोंकी मान्यता है कि, संसार अनादि है। मगर दूसरे कहते हैं कि,-अनेक संसार हो गये हैं। ऐसी मूर्खतापूर्ण (?) बार्ते लिखकर आप श्रीमान्को दिक़ करना नहीं चाहता। "

इसी तरह उसने ( पिनहरोने ) ता. ६ नवम्बर सन् १९९५ के दिन अपने देशमें एक पत्र लिखा था । उसमें जैनोंके संबंधमें वह लिखा था,----

"The Jesuit narrates a conversation with a certain Babansa (?  $B\bar{a}ban sh\bar{a}h$ ) a wealthy notable of Cambay, favourable to the Fathers.

। पेरुशी ९० ६९ में छपे हुए पत्रके लेटिन अनुवादका यह तर्जुमा है । यही बात मॅकल्टेगलने ' जर्नल ऑफ एशियाटिक सोसायटी ऑफ बेंगालके वॉक्युम ४५ के प्रथम अंकके ७० वें ९० में लिखी ह ।

२ ' व्रती ' अन्य कोई नहीं, जैनसाधु ही हैं। उस समयके बहुतसे लेखकोंने जैनसाधुऑके लिए ' व्रती ' शब्द ही लिखा है। ' डिस्किप्शन ऑफ इशिया ' नामक पुस्तक-जो ई. सन् १६७३ में छपा है--के ११५, २१३, २३२ आदि प्रष्ठोंमें इस देशके जैन साधुऑका वर्णन दिया है वह ' व्रती ' शब्दहीसे दिया है। और तो और सुप्रसिद्ध गुर्जर कवि द्यामलदासने भी 'सूहाबहोतेरी' में ' व्रती ' शब्दही दिया है। ' व्रती ' शब्दका व्युत्पत्ति-अर्थ होता है,---व्रतमस्याऽस्तीति व्रती ( जिसकी व्रत होता है उसे व्रती कहते हैं।) मगर कड़िमें ' प्रती ' शब्द जैनसाधुओंके लिए ही व्यवहत हुआ है और होता है। "He is a deadly enemy of certain men who are called Verteis, concerning whom I will give some slight information [ delli quali toccaro alcuna cosa ].

The Verteis live like monks, together in communities [ congregation ]; and when I went to their house [ in Cambay ] there were about fifty of them there. They dress in certain white clothes; they do not wear anything on the head; their beards are shaven not with a razor, but pulled out, because all the hairs are torn out from the beards, and likewise from the head, leaving none of them, save a few on the middle of the head up to the top, so that they are left a very large bald space.

They live in poverty; receiving in alms what the giver has in excess of his wants for food. They have no wives. They have ( the teaching of ) their sect written in the script of Gujarat. They drink warm water, not from fear of catching cold, but because they say that water has a Soul, and that drinking it without heating it kills its Soul, which God created, and that is great sin, but when heated it has not a Soul. And for this reason they carry in their hands certain brushes, which with their handles look like pencils, made of cotton (bambaca) and these they use to sweep the floor or pavement whereon they walk, so that it may not happen that the Soul [anima] of any worm be killed. I saw their prior and superior (maggiore) frequently sweep the place before sitting down by reason of that scruple. Their chief Prelate or supreme Lord may

have about 100,000 men under obedience to him, and every year one of them is elected. I saw among them boys of eight or nine years of age, who looked like Angels. They seem to be men, not of India, but of Europe. At that age they are dedicated by their fathers to this Religion.

\*

ź

"They hold that the world was created millions of millenniums ago, and that during that space of time God has sent twenty three Apostles, and that now in this last stage, he sent another one, making twenty-four in all, which must have happened about two thousand years ago, and from that time to this they possess scriptures, which the others [ Apostles ] did not compose.

Father Xavier and I discoursed about that saying to them that this one ( questo ) [ Seil apparently the last Apostle ] concerned their Salvation

The Babansa aforesaid being interpreter, they said us, we shall talk about that another time. But we never returned there, although they pressed us earnestly, because we departed the next day.""

" पाद्रियोंके अनुकूछ, खंभाके वाबनसो ( ? वाबनशाह ) नामक एक घराट्य उमरावके साथ पादरोकी वातचीत हुई थी। उसका वर्णन उसने इस प्रकार लिया है,---

9 पेरुशीके पृष्ठ ५२ मेंस किया हुवा अनुवाद । यह बात मैकलेगनने भी अपने लेखके ६५ वें पृष्ठमें लिखी है।

२ बावनमा यह एक पारसी एहस्थका नाम है। ऐसा माछम होता है कि, उसका शुद्ध नाम बाहमनद्दार होगा। उस समय भी खंभातमें पारसी गृहस्थ रहते थे।

800

परिशिष्ट (छ)

'' वह ' वती ' नामसे पहचाने जानेवाले मनुष्योंका कट्टर शत्रु है । मैं उन व्रतियोंसे संबंध रखनेवाली कुछ बार्ते यहाँ लिखूँगा ।

" व्रती, साधुओंकी तरह समुदायमें रहते हैं ! मैं जब उनके स्थान ( खंभातमें ) पर गया, तब उनमेंके छगभग पचास वहाँ थे । वे अमुक प्रकारके सफ़ेद कपड़े पहनते हैं, शिरपर कुछ नहीं रखते; उस्तरेसै डाढ़ी नहीं कराते; मगर वे डाढ़ीके बाछ खींच छेते हैं अर्थात् डाढ़ीके और शिरके बाल्लोंका वे लोच करते हैं । सिरके उपर बीचके मागमें ही थोड़ेसे बाल होते हैं; इससे उनके सिरमें बडीसी टाल (Bald) हो जाती है ।

" वे निर्मेथ हैं । जो खाद्य पदार्थ गृहस्थों के यहाँ आवश्यक-ताके उपरांत बढ़ा हुवा होता है वही वे भिक्षामें छेते हैं। उनके ख्रिया नहीं होतीं। गुजराती भाषामें उनकी धर्मशिक्षाएँ लिखी रहती 💐 । वे गर्भपानी पीते हैं । मगर सदी छगनेके भयसे नहीं बल्के इस **हेतुसे** कि पानीमें जीव होते हैं, इसलिए उबाले बगेर पानी पीनेसे उन भीवोंका नाश होता है । इन जीवोंको ईश्वरने बनाया है । और इसमें ( उबाले बिना पानी पीनेमें ) बहुत पाप है । मगर जब पानी उबाल लिया जाता है तो उसमें जीव नहीं रहते । और इसी हेतुसे वे अपने हाथोंमें अमुक प्रकारकी पींछियाँ (ओघे) रखते हैं। ये पींछियाँ उनकी डंडियों सहित रूईकी (ऊनको) बनाई हुई पेन्सिल्जेंके जैसी लगती हैं। वे इन पींछियों द्वारा ( बैठनेकी ) जगह अथवा उन स्थानोंको साफ़ करते हैं जिन पर उन्हें चलना होता है । कारण,-ऐसा करनेसे कोई कोई जीव नहीं मरता । इस व्हेमके हेतु उनके बड़ों और गुरुजनोंको कई बार मैंने ज़मीन साफ़ करते देखा है। उनके सर्वोपरि नायकके अधिकारमें एक झाख मनुष्य होंगे । प्रतिवर्ष इनमेंका एक चुना जाता 51

है। मैंने इनमें आठ नौ वरसकी आयुके छोकरोंको मी देखा है। वे देवोंके समान इगते हैं। वे मुझे भारतके नहीं मगर युरोपकेसे छगते हैं। इतनीसी आयुमें ही उनके मातापिताने उन्हें इस धर्मके भेट कर दिया है।

x

х

x

" वे पृथ्वीको अनादि मानते हैं। वे कहते हैं कि इतने समयमें (अनादिकाल्ट्रेमें) उनके ईश्वरने २३ पैगम्बर ( तीर्थकर) मेजे और इस अन्तिम युगर्मे एक और मेजा। इस तरह सब चौबीस हुए। इस चौबीसवेंको हुए दो हजार बरस बीत गये हैं। उसी समयसे अबतक दूसरे पैगम्बरोंने नहीं बनाये ऐसे प्रंथ उनके पास हैं।

" फ़ादर जेवियरने और मैंने इसके संबंधमें उनसे बातचीत की और पूछा कि, क्या इस अन्तिम पैग़म्बरके द्वारा ही तुम्हास उद्धार होगा ?

" उपर्युक्त बाबनशा हमारा दुमाषिया था। और उन्होंने हमसे कहा कि,-इस विषयमें हम फिर वार्तालाप करेंगे। मगर हम दूसरे ही दिन वहाँसे रवाना हो गये इसलिए फिरसे वहाँ न जा सके। उन्होंने तो आग्रहपूर्वक हमें बुलाया था। "

×

### परिशिष्ट (ज)

#### अकबरके समयके सिके।

0000

जीवनोपयोगी वस्तुओंके व्यवहारके छिए प्रत्येक काल्लमें और प्रत्येक देशमें ' सिकों ' का व्यवहार अवश्यमेव होता है । ये सिक्के दो प्रकारके होते हैं । एक मुहरवाले और दूसरे विना मुहरके । जो सिक्के मुहर-वाले होते हैं उनपर उस समयके राजाका चित्र,राज्यचिह्न, अथवा राजाका नाम और संवत ढाले हुए रहते हैं । और जो सिक्के बगेर मुहरके होते हैं उनका व्यवहार गिनतीसे होता है । जैसे, -- बादाम कोडियाँ आदि । जो सिक्के मुहरवाले होते हैं उनके विशेष नाम होते हैं । जैसे, -- वर्तमानमें सोनेके सिक्केको गिन्नी, चाँदीके सिक्केको रुपया और ताँबेके सिक्केको पैसा कहते हैं । इतिहासोंसे मान्हम होता है कि, प्रायः इन्हीं तीन घातुओंके सिक्के हर समय व्यवहारमें आये हैं । प्राचीन समयमें शीशा (रांगा) और अन्यान्य घातुओंके सिक्के भी काममें आते थे; परन्तु गत तीन चारसौ बरसोमें तो विशेषकरके इन-सोना, चाँदी और पीतल्ल--तीन घातुओंके ही सिक्के व्यवहारमें आये हैं । हाँ, वजनकी कमी ज्यादतीके कारण उनके नाम जुदा जुदा रक्खे गये हैं । इतिन ही हैं ।

जिस समयके सिर्कोका वर्षन मैं करना चाहता हूँ उस समयके ( अकबरके वक्तके ) सिर्कोमें भी ये ही तीन घातुएं काममें आइ हैं; और वे भी खरी-----बगेर मिछावटकी ।

अकबरके समयमें जो सिके चलते थे वे अनेक तरहके थे। अर्थात् व्यवहारकी सरल्ताके लिए अकबरने अपने समयके सिके सूरीश्वर और सन्नाट्।

अनेक भागोंमें विभक्त करदिये थे। सबसे पहले हम उस समयके सोनेके सिर्कोंका उल्लेख करेंगे।

'ए मॅन्युअल ऑफ मुसलमान न्युमिसमेटिक्स ? (A. Manual of Musalman Numismatics) के ए० १२० में लिखा गया है कि,---

"Also there are the large handsome gold pieces of 200, 100, 50 and 10 muhars of Akbar and his three successors, which were, no doubt, not for currency use exactly, but for presentation in the way of honour for the emperor or offered to the emperor or king for tribute or acknowledgment of fealty, nazarana as it is called.

अर्थात्--- इसके सिवाय दूसरे बड़े सुंदर सोनेके सिक्के थे। वे अकबर और उसके पीछेके तीन बादशाहोंके थे। वे २००, १००, ९० और १० के थे। उन्हें अशरफीयां कहते थे। यह ठीक है कि ये अशरफीयां चल्ली सिक्केकी तरह काममें नहीं आती थीं। वे सम्राट्के सम्मानार्थ, अथवा बादशाहको या राजाको कर देनेमें या नज़राना देनेमें काम आती थीं।

अक्तबरके इन सोनेके सिक्कोंका वर्णन, 'आईन-इ-अकबरी'के प्रथम मागके अंग्रेजी अनुवादके ए० २७ में इस तरह दिया गया है:--

(१) ' शाहन्शाह ' इस नामका एक गोछ सोनेका सिका था; जिसका वज़न १०१ तोछा ९ माशा ६ सुर्ख़ था। उसका मूल्य एक सौ ' छाळेज छाळी ' अशरफ़ी--जिसका वर्णन आगे दिया गया है-होता था। इसके एक तरफ़ शाहन्शाहका नाम था और सिक्के किनारेके पाँच मार्गोमें इस अभिप्रायको बतानेवाले शब्द थे,---

808

''महान् सुल्तान प्रख्यात बादशाह, प्रमु उसके राज्य और हुकूमतकी टद्धि करे । "

यह सिका आगरेमें ढाला गया था ।

इस सिकेकी दूसरी तरफ़ ' ला इलाहि--इल-अलाह मुहम्मद रसूल-अलाह ' यह कलमा, तथा कुरानका एक वाक्य लिखा गया था; उसका अर्थ यह होता था,----

" परमात्मा जिसपर प्रसन्न होता है, उसपर अत्यंत दया करता है।"

इस सिकेने चारों तरफ़ पहिलेने चार ख़लीफ़ोंके नाम भी लिखे गये थे। इस सिके की आकृति सनसेपहले मौलाना मक्सूट्ने बनाई थी। उसके बाद सुल्लां अलीअहमट्ने इसे सुधारा था।

एक तरफ़ इसमें इस अर्थवाले शब्द लिखे थे,--''ईश्वरके मार्गमें, अपने सहधर्मियोंकी सहायताके लिए जो सिका खर्च होता है वह सर्वोत्तम है । ''

दूसरी तरफ डिखा था,—'' महान् सुरुतान सुपसिद्ध ख़ळीफ़ा, सर्वज्ञक्तिमान उसके राज्य और हुकूमतकी द्वद्धि करे, तथा उसकी न्यायपरायणता और दयाछताको अमर रक्खे। ''

कहा जाता है कि, पीछेसे इनपरसे उपर्युक्त सभी शब्द निका-लकर, मुल्लां अलीअहमदने शेख़ फ़ैज़ीकी दो रुवायात लिखी थीं। एक तरफकी रुवाईका अर्थ होता है,---

" सात समुद्रोमें जो मोती होते हैं वे सूर्यके प्रभावहींसे होते हैं; काल्ठे पर्वतोमें जो रत्न होते हैं उनका कारण भी सूर्यही-का प्रकाश है। कानोंमेंसे जो सोना निकलता है वह भी सूर्यके मंगल्जकारी प्रकाशकाही प्रताप है। वही सोना अकबरकी मुद्द-रसे उत्तमाको प्राप्त होता है। बीचमें 'अछाहो अकबर' और 'जल्लेजलालहू।' शब्द थे। दूसरी तरफ्की रुबाईका अर्थ होता है,---

" यह सिका आज्ञाका अळंकार है । इसकी मुहर अमर है । सिक्केका नाम अमर्त्य है और मंगल्रमूचक चिहनकी भाँति सूर्यने प्रत्येक समयमें उसपर अपना प्रकाज्ञ ढाला है ।

बीचमें इल्राही संवत् लिखा गया था।

(२) दूसरा सोनेका सिका उपर्युक्त प्रकार हीकी आकृति और अक्षरवाळा था । वजनमें फ़र्क़ था । इसका वज़न ९१ तोल्ल ८ मारो था । उसका मूल्य सौ गोल अज्ञरफ़ियाँ था। इन गोल्ल अज्ञरफ़ियोंका वज़न प्रत्येकका ११ मारो था।

(२) तीसरा रहस नामका सिका था। यह सिका भी दो तरहका था। एकका वज़न शाहन्शाह नामके सिकेसे आधा था और दूसरेका वज़न दूसरे नंबरके सिकेसे आधा था। यह सिका कई बार चौरस भी ढाला जाता था। इसके एक तरफ़ शाहन्शाह सिकेके जैसी ही आकृति थी और दूसरी तरफ़ फ़ैज़ीकी रुबाई दिखी थी। उसका अर्थ यह होता है,---

" शाही खजानेका पत्तचित सिका शुभ भाग्यके ग्रह-युक्त है। हे सूर्य ! इस सिकेकी ट्रद्धि कर; क्योंकि हर समय अकबरकी ग्रुहरसे यह सिका उत्तमताको पाप्त हुआ है।

( ४ ) चौथा आत्मह नामका सिका था। यह सिका प्रथम शाहन्द्याह नामक सिकेसे चोथाई था। उसकी आकृति चौरस और गोल थी। इनमेंसे कइयोंपग तो शाहन्श्वाह नामक सिकेके समानही अक्षर छिखे गये थे, और कइयों पर फ़ैजीकी रुबाई दी गई थी। उसका अर्थ यह होता है:---

" यह सिका भाग्यशाळी पुरुषके हाथको सुशोभित करे; नौ स्वर्गों और सात ग्रहोंका अलंकार बने; यह सिका सोनेका है इसलिए कार्य भी इसके द्वारा सुनहरी ही हों; ( और ) यह सिका बादशाह अकबरकी कीर्तिको हमेशा कायम रक्खे। "

दूसरी तरफ रहस नामक सिक्केवाली रुनाई ही लिखी गई थी।

( ९ ) पौँचवाँ बिन्सत नामक सिका था । उसकी आकृति आत्मइ नामक दोनों सिकोंकीसी थी । इसका मूल्य शाहन्शाह नामक सिकेका है था । ऐसे ही दूसरे भी कई सिके थे जिनका मूल्य शाहन्शाह सिकेका है, है और है जितना था ।

(१) छठा चुगुल्ल (जुगुल्ल) नामका सिका था वह शाह-न्शाह सिक्केंके पचासवे भाग जितना था। उसका मूल्य दो अशर-फियाँ था।

(७) सातवाँ सिका छाळेजछाछी नामका था। उसकी आकृति गोछ थी। मूल्य दो अशरफ़ियाँ था। उसके एक तरफ़ 'अछाहो अकबर ' और दूसरी तरफ़ ' यामुईनु ' शब्द थे।

( < ) आठवाँ आफ़ताबी नामका सिका था। वह गोछ था। उसका वजन १ तो० २ मा० ४॥। सुर्ख़ था । मूल्य बारह रुपये था। उसके एक तरफ़ ' अछाहो अकबर जछजळाळहू ' और दूसरी तरफ़ इछाही संवत तथा टकसालका नाम था।

(९) नववाँ सिका इल्लाही नामका था । उसकी आकृति गोल यी और वजन १२ मासा १॥ सुर्ख था । उसपर मुहर आफ़-ताबी सिकेके समानही थी । उसका मूल्य दश रुपये था ।

( १० ) दसवाँ लालेजलाली नामका चौकोर सिका था। उसका वज़न और मूल्य इल्लाही सिक्के जितना ही था। उसके एक तरफ ' अछाहो अकबर ' और दूसरी तरफ़ ' जछ जलालहू ' शब्द लिखे थे।

( ११ ) अदलगुत्क नामक ग्यारहवाँ सिकाथा । उसका वज़न ११ मारो और मूल्य ९) रु. था। उसके एक तरफ़ 'अछाहो अकबर' और दूसरी तरफ़ 'यामुइनु' शब्द थे।

( १२ ) बारहवाँ सिका गोछ मुहर था । उसका वज़न और मूल्य अदलगुत्क सिकेके समान थे। उसकी मुहर दुसरी तरहकी थी।

( १३ ) तेरहवाँ मिहराबी नामका सिका था । इसका वज्न, मूल्य और मुहर गोल अज्ञरफ़ीके समान थे ।

( १४ ) मुईनी सिका चौटहवाँ थाः उसकी आकृति चौरस गोल थी । वज़न और मूल्य लालेजलाली और गोलमुहर जितना ही था । उसपर याम्रुईनु नामकी छाप थी ।

(१९) चहार गोशह नामक पन्द्रहवाँ सिका था । उसकी मुहर और वजन आफुताबी सिकेके समान थे।

(१६) सोछहवाँ गिर्द नामका सिका था। वह रछाही नामक सिकेसे आधा था। मुहर भी उसके समान ही थी।

(१७) सत्रहवाँ धन (दहन) नामका सिक्का था। वह लालेजलालीसे आधा था।

( १८ ) सलीमी नामक अठारहवाँ सिका था । यह अदल-गुत्कसे आधा था ।

(१९) उन्नीसवाँ रबी नामक सिका था । वह आफ़ताबी सिकेसे चौथाई था।

(२०) बीसवाँ मन नामक सिका इलाही और जल्लालीके चौथे भाग जितना था।

(२१) इक्कोसवाँ आधासल्लीमी सिका अद्लगुत्कका चौथा भाग था।

(२२) बाईसवाँ पंजनापक सिका इल्लाहीके पाँचर्वे भाग जितना था।

(२३) तेईसवॉ पंदो नामक सिका था। वह लालेजलाली का पाँचवाँ भाग था। उसके एक तरफ 'कमल ' और दूसरी तरफ 'ग्रलाव ' बनाया गया था।

(२४) चौनीसनाँ समनी अथना अष्टसिद्ध नामक सिका था। वह इलाही सिक्के आठर्वे भाग जितना था। उसके एक तरफ 'अल्लाहो अकवर' और दूसरी तरफ 'जल्लनलालहु' शब्द लिखे गये थे। (२५) पचीसनाँ कला नामक सिका इलाही सिकेका सोल-

हवाँ भाग था। उसके दोनों तरफ जंगली गुलाब लिखा गया था। (२६) लब्बीसगाँ झरह नामका सिका इलाही सिकेके

वत्तीसर्वे भाग जितना था । मुहर उम पर कला के जैसी थी । इस तरह अकबर के छञ्चीस सिके स्वर्णके थे । अबुरफ़ ज़ल छिखता है कि,-'' इनमेंसे लाले जलाली, धन ( दहन ) और मन नामके तीन सिके तो हरेक महीनेतक निरंतर शाही टकसाल में ढाले जाते थे । दूसरे सिके, जब ख़ास हुक्म मिलता था तभी ढल्ते थे । '' इस कथनसे यह अनुमान सहनीमें हो सकता है कि,-उपर्युक्त छब्बीस सिकों मेंसे ये तीन ( जाले जलाली, धन और मन ) सिके व्यवहारमें आते थे । ई. स. १६७३ में मुद्रित ' डिस्किप्शन ऑक एशिया ' के ए० १६३ पर (Description of Asia by Ogilby Page 163 ) लिला है कि,--- " उपर जिस अशरफ़ीके सिक्कोंका उछल किया गया है उसे ' ज़ेरेफ़ीन अकबर ' (?) मी कहते थे । क्योंकि अकबरहीने सबसे पहले यह सिक्का चलाया था । और इसका मूल्य १२॥) रु० था । इसी तरह चादीके सिके भी अनेक चलते थे । उनमेंसे निम्न लिखि-तको अबुरफ़ज़लने मुख्य बताया है । "

(१) रुपया—यह गोछ था। वनन ११॥ माशा था। सबसे पहळे शेरशाहके समयमें रुपयेका उपयोग होने लगा था। उसके एक तरफ़ ' अछाहो अकबर जछजलालहू ' शब्द थे और दूसरी तरफ वर्ष लिखा गया था। उसका मूर्ख्य लगभग ४० दान था। (२) जलालह—इसकी आकृति चौरस थी। इसकी कीमत

(२) जळाळह-इसका आकृति चारस था। इसका कृमत और मुहर रुपयेके समानही थे।

( ३ ) दब-यह जलालहसे आधा था।

( ४ ) चन-यह जलालहका चौ गई था !

( ५ ) पन्दउ---- यह जलालहके पाँचर्वे भाग जितना था ।

(९) सूकी----यह जळाळइका बीसवाँ भाग था।

अबुरुफ नुल कहता है कि,-" जैसे जलालह नामक चौरस आकृतिवाले सिकेंके जुड़ा जुदा हिस्से किये गये थे उसी तरह गोल सिकेंके-जिसका नाम रुपया दिया गया था-मी कई हिस्से किये गये थे । मगर इन भागोंकी आकृति कुछ भिन्न थी । "

विन्सेंट ए. स्मिथ अबने अंग्रेज़ी ' अकबर ' नामके प्रंथके

१ दि इंग्रिटश फेवटरीज इन इंडिया ( ई. स. १६१८-१६२१ ) के पृष्ठ २६९ में रुपयेकी कौमत ८० पेसे बताई गई है। ए० ३८८-८९ में लिखता है कि,-" अकबरके रुपयेका मूल्य यदि अमीके हिसाबसे लगांवे तो २ शी. ३ पेन्सके लगभग हो । है । "

' इंग्डिश फ़ेक्टरीज़ इन इंडिया ' नामके मंथके ( ई. स. १६५१ से १६५४ ) ए० ३८ में भी अक्तबरके रु. की कीमत उतनी ही अर्थात् २ शि. २ पेन्स बताई गई है।

' डिस्किप्शन ऑफ़ एशिया ' के ए० १६२ में छिखा गया हैं,-" रुपया, रूकी, रुपया, अथवा शाहजहानी रुपयाके नामसे पह-चाना जाता था। उसका मूच्य २ शि. २ पेन्सके वरावर था और वह खरी चाँदीका बनता था। यह सिक्का सारे गुजरातमें चल्ला था। इसी लेखकने लिखा है कि एक रुपया ५२-५४ पैसेका होता था।"

मि० टेवरनियरने 'ट्रेवरस इन इंडिया ' के प्रथम भागके १३-१४ वें पृष्टमें लिखा है कि,-'' मेरी ( भारतकी ) अन्तिम यात्राके समय सुरतमें १ रु० के ४९ पैसे मिलते थे । कई बार ९० मी मिल्ते थे । कभी कभी ४६ का भाव भी हो जाता था । '' इसी पुस्तकके ४१३ वें पृष्ठमें उसने लिखा है कि,-'' आगरेमें एक रुपयेके ९९-९६ पैसे मी मिल्ते थे । ''

' कलेक्शन ऑफ वॉयेजेज़ एण्ड ट्रेक्स ' के चौथे वॉ० के पृ० २४१ में लिखा है कि,-" हिन्दुस्थानमें जो सिके ढलां थे उनमें चाँदीके रुपये, अठनियाँ और चौअन्नियाँ भी थीं। "

यह कथन भी ऊपर्युक्त सिक्कोंके नो भेद बताये गये हैं उन्हें सही प्रमाणित करता है। आगे चल्रकर इस लेखकने यह भी लिखा हे कि,-" एक रुपयेका मूल्य ५४ पैसा होता था। यह बात ऊरर बताई हुई – रुपयेकी कीमतहीको सही साबित करती है।"

> अब अकबरके ताँबेके सिकोंका उलेख किया जायगा। अबुरफजूलन ताँबेके चार सिकं बताय हैं। व ये हैं।

(१) दाम-इसका वज़न ५ टॉक था। पाँच टॉंक एक तो॰ ८ माशा और ७ सुर्ख़के वरावर होता था। दाम एक रुपयेका चाछी सवाँ भाग था। अर्थात् एक रुपयेके चाछी स दाम मिछते थे। यद्यपि यह सिका अकवरके पहले पैसा और बहलोळी कहलाता था; मगर अकवरके समयमें तो दाम के नामही से प्रसिद्ध था। इस सिकेमें एक तरफ़ टकसाल्लका नाम और दूसरी तरफ़ संवत् रहता था। अबुरुफ़ज़ल कहता है कि,--" गिनती की सरलताके लिए एक दामके २५ माग किये गये थे। उसका प्रत्येक माग जेतल कहलाता था। इस काल्पनिक विमागका उपयोग केवल हिसाबी ही करते थे।

(२) अधेला---- यह आधे दाम जितना था।

(२) पाउला-दामका चौथाई भाग।

( ४ ) द्मडी-दामका आठवाँ भाग।

उपर्युक्त प्रकारसे सोना चाँदी और ताँबेके सिके अकबरके समयमें प्रचहित थे। इनके अछावा थोड़े दूसरे सिक्के भी चढते थे। यह बात कुछ लेखकोंने लिखी है।

१ महमूदी— यह चाँदीका सिका था। इसकी कीमत एक शिर्दिगके टगभग थी। अथवा २५--२६ पैसे एक महमूदीके मिरुते थे। कहाजाता है कि, — "शायद यह महमूदी गुजरातके राजा महम्मद बेगड़ा (ई. स. १४९९ से १९११) के नामसे प्रचटित हुई थी'। मेंडेट्स्लो नामका मुसाफ़िर टिखता है कि, — " हल्केसे हल्के धातुके मेल्से सर्रतमें यह महमूदी ढाली जाती थी। उसकी कीमत १२ पेन्स (१ शि.) थी और वह सरत, बड़ौदा, मरूच, खंमात और उसके आसपासके मार्गोहीमें चल्ती थी'।"

१ देखो-नासिक ज़िलेका गेज़ेटिअर, पृ० ४५९ का तीसरा नेगट। २ देखो-' मीराते अहमदी ' ( बर्डकी ) पृ० १२६-१२७ तथा ' जर्नल ऑफ द बॉम्बे ब्रांच ' द रॉयल ए० सोसायटी ' ई० स० १९०७ पृ० २४७. • टेवरनियर्स ट्रेवरस इन इंडिया' के बॉ. १ हैके ए० १२-१४ में एक महमूदीकी ठीक ठीक कीमत बीस पैसे बताई गई है; और उपर तो २५-२६ पैसे बताई गई है। इसी तरह 'द इंग्ल्शि फ़ेक्ट-रीज इन इंडिया (ई. स. १६१८-१६२१) के ए० २६९ में एक महमूदीका मूल्य ३२ पैसे लिखा है। इससे माहुम होता है कि, उसका मूल्य बदलता रहा होगा। अकबरके समयमें महमूदीकी कीमत कितनी थी सो ठीक ठीक मालुम नहीं हुई। मगर, अनुमानसे कहा जासकता है, कि उसके समयमें भी कीमत बदलती रही होगी। इसके अलावा एक लारी नामक सिका चलता था। वह परशिअन सिका था। और खरे सोनेका बना हुआ था। उसकी आकृति लंब-गोल और कीमत १ शिल्ग ६ पेन्स थी'।

' दि इंग्लिश फेक्टरीज़ इन इंडिया ' ( ई. स. १६१८ से १६२१ ) पृ० २२७ के नोटमें इसकी क़ीमत खगभग १ शिर्डिंग लिखी है ।

एक टंका नामक ताँबाका सिका था। जैनग्रंथोमें इसका बहुत उछिल आता है। विन्सेंट ए. स्मिथने 'इंडिअन एण्टिक्नेरी ' वॉ० ४८, जुटाई सन् १९१९ के अंकके ए. १३२ में छिला है कि,—"टंका और दाम दोनों एक ही हैं।" मि० स्मिथका यह कथन छोटे टंकोंके टागू पड़ता है। क्योंकि, कॅटलॉग ऑफ़ दि इंडिया कोइन्स इन द ब्रिटिश म्यूजि़अम ' के ए० xc में दिये हुए सिक्कोंके वर्णनमें दो प्रकारके टंका बताये गये हैं। छोटे और बड़े। बड़े टंकेका वज़न बताया गया है ६४० ग्रेन और छोटेका ३२० ग्रेन। बड़ेका मूल्य दो दाम बताया गया है और छोटेका एक। अतएव स्मियका मत छोटे टंकेके साथ लागू होता है। मि० वर्डकी ' मौराते अहमदी ' के

#### १ देखो-डिस्किप्सन ऑफ़ एशिया पू० १७३

ए० ११८ में १०० टंकोंके बराबर ४० दाम (१ रुपया) बताये गये हैं। इससे भी उपर्युक्त कथनहीकी पुष्टि होती है।

इसके अलावा और भी कई ताँबेके सिके चलते थे। वे फ़लून,

निस्फ़ो, एकटंकी, दोटंकी, चारटंकी आदिके नामसे ख्यात थे। अकबरके समयमें, जैसा कि ऊपर उछेल हुआ है, मुहरवाले सिक्कोंका प्रचार था। इसी तरह बग़ैर मुहरकी भी कई चीर्जे नाणा-मुद्राकी तरह काममें आती थीं। उनका हिसाब गिनतीसे होता था। ऐसी चीर्ज़ोमें ( कडवी ) बादामें और कोड़ियाँ मुख्य थीं। टेवर-नियरने लिखा है कि.—

" मुगलोंके राज्यमें कड़वी बादामें और कोड़ियाँ भी चलती थीं । गुजरात प्रान्तमें छोटे लेनदेनके लिए ईरानसे आई हुई कड़वी बादामें चलती थीं। एक पैसेकी २५ से ४० तक बादामें मिलती थीं ।"

इसी विद्वानने आगे लिखा है कि,---

" समुद्रके किनारेपर एक पैसेकी ८० कोड़ियाँ मिछती थीं। जैसे जैसे समुद्रसे दूर जाते थे वैसे ही वैसे कोड़ियाँ भी कम मिछती थीं। जैसे,-आगरेमे १ पैसेकी ५०-५५ मिछती थीं। "

' डिस्क्रिप्शन ऑफ़ एशिया' के ए० १९२ में भी बादामोंका भाव १ पैसेकी २९ और कोड़ियोका भाव १ पैसेकी ८० बताया गया है।

उपरके वृत्तान्तसे अक्तबरके समयकी प्रचलित मुद्राका कोष्टक इस प्रकार बताया जासकता है,---

> ३९ से ४० बादामें अथवा ८० कोड़ियाँ = १ पैसा। ४९ से ५६ पैसे अथवा ४० दाम = १ रुपया। १३॥ से १४ रुपया =१ अशरफ़ी

१ देखो-' टैवरनियर्स ट्रेवल्स इन इंडिया ' वॉ० १ ला. पू. १३-१४.

# पूर्ति ।

इस पुस्तकमें छिली गई कुछ बातोंका विशेष स्पष्टीकरण इस पुर्तिमें किया जाता है।

### अभिरामाबाद ।

पूर १०३ में अभिरामाबाद पर एक नोट छिखा गया है। कि, अभिरामाबाद, अलाहाबाद नहीं था मगर फ़तेहपुरसीकरीसे छःको-सपर बसे हुए एक गाँवका नाम था। इस विषयमें ' मंडीज ट्रेवल्स ' (Mundy's Travels)-जो सर रिचर्ड सी. टेम्पल द्वारा प्रकाशित हुआ है-विशेष प्रकाश डालता है। इस पुस्तकसे माल्ठम होता है कि अभिरा-माबाद एक अच्छा कृस्वा था। वह ' बयाना ' से उत्तर दिशामें दो कोसके फ़ासल्लेपर था। इसको ' इब्राहीमाबाद ' मी कहते थे। यहाँ एक बहुत ही सुंदर बावड़ी थी। यह बावड़ी अब भी मौजूद है और ' झाल्लर बावड़ी ' के नामसे पहचानी जाती है। इसपरके एक लेखसे माल्टम होता है कि, अलाउद्दीन खिल्जीके वज़ीर काफ़रूने इसको ई॰ स॰ १३१८ में बँघाया था। देखो--( Cunningham Archaeological Survey of India Report Vol. XX 69-70 Also Mundy P. 101 ;

#### विजरेल ।

पु० २५२ में फिरंगीयोंके नायकका नाम विजरेळ दिया गया है। विजरेळ यह पोर्टुगीज़ शब्द Vice-rei on Viso-rei का अपभ्रंश रूप माल्यम होता है। अंग्रज़ीमें उसे ' वॉइसराय ' कहते हैं। देखो-' डिक्शनरी ऑफ दि इंग्लिश-पोर्टुगीज लेंगवेज' लेखक; एन्थनी, वीरा, पे० ६९४. ( Dictionary of the English Portugese Languages by Anthony, Yieyra Page 694. )

