



योगीराज श्री चिदानन्द [क्पूरचन्द] जी महाराज कृत स्वरोदय-सार तथा,ग्रध्यात्म अनुभव योग प्रकाश [सार्थ-सविवेचन]

# स्वरोदय विज्ञान

विवेचनादि कर्त्ता व्याख्यान दिवाकर, विद्याभूषस् जैन श्रावक पंडित हीरालाल दुग्गड़ जैन न्यायतीर्थ, न्यायमनीषी, स्नातक

जैन साहित्य प्रकाशन मन्दिर-दिल्ली

**पुरतक** ⓒ सर्वाधिकार सुरक्षित स्वरौदय सार तथा अघ्यात्म ग्रनुभव योग प्रकाश [महायोगी चिदानन्द भी कुल-]

# संकलन विवेचन म्रथं म्रादि कर्त्ता

व्याख्यान दिवाकर, विद्याभूषएा पंडित हीरालाल दुग्गड़ जैन न्यायतीर्थ, न्यायमनीषी, स्नातक

#### विषय

स्वर-विज्ञान [ख्वासोक्ष्वास द्वारा भविष्य ज्ञान]

# पुस्तक पृष्ठ

३२+३२०*=*३५२

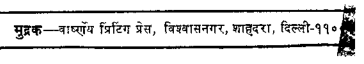
#### प्रथम प्रकाशन

सन् १९७३ ई०

#### সকাহাক

एम. के. जैन अध्यक्ष: जैन प्राचीन साहित्य प्रकाणन मन्दिर ५७ ग्रहाता बलबीर, मोतीराम मार्ग, लोनी रोड, शाहदरा, दिल्ली-११००३२

#### मूल्य<del>-१्</del>द्रे:००







सर्वश्री लाला दीनानाथ जी साहब दुग्गड़ जन्म—ुजरांवाला [पंजाब] स्वर्गवास—ग्रागरा [उ०प्र०] चैन्न कृष्ण ९४ वि०सं० ९९४३ चैत्र कृष्ण ५ वि०सं० २०१



परम गुरुभक्त ज्योतिर्विद श्री श्रेष्ठिवर्यं चौधरी साहब सर्वश्री लाला दीनानाथ जी दुग्गड़ जिन्हें जिनशासन की आनरेंरी मन्त्री पद सेवाओं के उपलक्ष में श्रीसंघ गुजरांवा ला ने स्वर्ण पदक से सम्मानित किया एवं स्मृति में श्री संघ ने अपने कार्यालय में आपका तैल चित्र लगाया। ग्राप श्री जी की ही अमर कृपा के परिएाम स्वरूप मैं श्री जिन शासन की सेवा के योग्य बन पाया। ग्रत: कृतज्ञभावसे श्रद्धांजली रूप यह स्वरोदय विज्ञान आप की पुण्य स्मृति में विद्वदजन के करहमलों में समर्पित करता हूं। हीरालाल दुग्गड़



| र स्वरे सार                          |            | ३०. रोगी प्रश                        |        |
|--------------------------------------|------------|--------------------------------------|--------|
| 9. संगणाचरण                          | ٩          | ३१. खाली और भरा स्वर में प्रक        | ন ৭৩ 🏂 |
| २. स्वर ज्ञान                        | Ę          | ३२. वार और स्वर तत्त्व               | 419    |
| ३. स्वरों का कार्य                   | ५          | ३३. तत्त्व ज्ञान रौति                | ৬३     |
| ४. स्वरों के गुएा                    | ٢          | ३४. चार्ट (१)                        | હદ્    |
| ५. स्वरों में लग्न, राशि, मास        | 3          | ३५. हानि लाभ विचार                   | ১৩     |
| ६. प्रश्न दिशा निर्णय                | 90         | ३६: चार्ट (२)                        | ৬८     |
| ७. कार्य के अक्षरों का निर्णय        | १२         | ३७. तत्त्वों की आंवश्यक बातें        | હદ     |
| ८. स्वरोदय सिद्धि                    | १२         | ३८. स्वरं और प्रश्न कर्ता            | ८१     |
| <ol> <li>िश्चय प्रारणयाम</li> </ol>  | ٩₹         | ३९. तत्त्व और पदार्थ चिंता           | ረን     |
| १०. व्यवहार प्रारणायाम               | 98         | ४०. तत्त्वों के स्वामी, ग्रह, वार    | 63     |
| <b>९९. श्र</b> ष्टांग योग प्राएगायाम | 94         | ,४९. चन्द्र स्वर की ग्रवस्याएं       | ٢8     |
| <b>१</b> २. प्रा <b>णायाम के</b> भेद | ዓዓ         | ४२. रसों से तत्त्व की पहचान          | 68     |
| १३. वायु के भेद ग्रौर बीज            | 90         | ४३ तत्त्वों में नक्षत्र              | ૮૫     |
| १४. अनहद ध्वनि                       | ٩ŧ.        | ४४ तत्त्व कम                         | ८५     |
| १५. अजपा जाप योग                     | २१         | <b>४५</b> त <del>र</del> वों के गुरा | ୵ୣଽ    |
| १६. समाधि                            | २३         | ४६ तत्त्वों के द्वार                 | ረዩ     |
| <b>१७</b> . कुंडलिनी-बंकनाल          | २४         | ४७ युद्ध के प्रश्न                   | ८६     |
| १८. मुद्राबन्ध-ग्रासन                | २५         | ४८ गर्भ प्रश्न                       | १२     |
| <b>११. पद्म</b> तथा मूलासन [चित्र]   | २६         | ४९, परदेश गमन प्रश्न                 | 33     |
| २०. षट कर्म                          | २८         | ५० तत्त्व और झारोग्य                 | 909    |
| २९. जैन अब्ट योग इब्टि               | 35         | ५१ स्वरों का समय                     | १०८    |
| २२. साधक की योग्यता                  | 39         | ५२ लाभालाभ प्रक्ष                    | ११०    |
| २३. घ्यान के भेद                     | <b>₹</b> 8 | ५३, कालज्ञान                         | 993    |
| २४. स्वरोदय सिद्धि                   | ২৩         | ५४, चार पुरुषार्थ                    | 989    |
| २५. सिद्धचक चित्र                    | 35         | ५५ ़ धर्माधर्म विवेक                 | ૃ૧ષર   |
| २६. तत्त्वोंकी पहचान और लाभ          | 80         | ५६ समाधि का स्वरूप                   | 984    |
| २७. तत्त्वों से वर्ष फल              | 83         | ५७ श्वासोश्वास गति                   | 980    |
| २८. कुटुम्ब शरीर धन विचार            | ५०         | ५८ व्यान की विधि                     | १५२    |
| २६. तत्त्व और कार्य प्रश्न           | ጓየ         | ५९, शरीर में नाड़ियां                | ያዒያ    |

| ६० नाड़ियों के स्थान                                  | o), e •     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                               |                       |
|-------------------------------------------------------|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| ६९ वायु का वासस्थान                                   | १५६<br>१५७  | १२ समाघि के भेद                                                                     | 988                   |
| र ा गांचु का कासरवाल                                  | 140         | ६३ अजपा जाप के सब्दों के अर्थ                                                       | <b>7</b> 4            |
| २. परिक्षिच्ट १                                       |             | १४ योगी का स्वरूप                                                                   | २६०                   |
| २२ पोरासण्ट २<br>६२ योग झब्द का ग्रर्थ                |             | . ६५. ध्यान और समाधि                                                                | २६४                   |
| ६२, योग के भेद<br>६३, योग के भेद                      | ବ୍ୟବ୍       | १६ पदार्थं निरूपेग                                                                  | २७८                   |
| ६४, हठ योग का अधिकारी                                 | १६२<br>१६६  | १७ जीवसिद्ध ५७ प्रकार से<br>२८ जाई को जान के ने | 305                   |
| २० हुठ योग का जायकारा<br>६५ साधक की आहार विधि         | १२२<br>१६७  | ६८ ग्रार्त ध्येय चार भेद<br>१२ जोन क्षेत्र कार केन                                  | २८३<br>२८२            |
| ६६. हेयोपादेय वस्तु                                   | १५७<br>१६८  | १९ रौद्र ध्येय चार भेद                                                              | 268                   |
| २२, हवाराख्य पत्पु<br>६७, काम में ग्राने वाली वस्तुएं |             | १०० धर्म ध्येय चार भेद                                                              | २८६                   |
| ६८ योगी के लिये स्थान                                 | 379         | १०१ शुक्लध्येय चार भेद                                                              | २८८                   |
| ६८ मासन                                               | 900         | १०२ सविकल्प निविकल्प का                                                             |                       |
|                                                       | ရဖစ<br>ရဖစ  | हब्टांत                                                                             | 325                   |
| ७०, ग्रासन [चित्र]<br>७९.स्वरोदय स्वरूप               | १७२<br>०५२  | १०३ <sub>.</sub> ध्येय ग्रादि ग्राठ भेद                                             | २९३                   |
| ७२ स्वरोत्थान                                         | १७६         |                                                                                     |                       |
| ७२, तत्त्वों का स्वरूप                                | 30P         | ३-परिशिष्ट-२                                                                        | १३९                   |
| ७४ जैन रीति से तत्त्व                                 | 950         | १०४ ध्यान कम<br>२०४४ ध्यानी का जन्म                                                 | 280                   |
| ७६ तत्व साधन रोति                                     | 929         | १०५ ध्यानी का लक्षरा                                                                | 839                   |
| ७६ तत्त्वों की पहचान                                  | 169         | १०६ मन के भेद, लक्षरा                                                               | २१५                   |
| ७७ कियाएँ                                             | 35p         | १०७ बहिरात्मा, अन्तरात्मा औ                                                         |                       |
| ७८ बन्ध के प्रकार                                     | ৭१৭<br>৭१৩  | परमात्मा का स्वरूप                                                                  | 285                   |
| ७६ कुम्भकों के नाम                                    | 339         | १०८ स्थिरता का कम                                                                   | 035                   |
| ८० मुदाओं का वर्णन                                    | २०४<br>२०४  | <b>१०६ एकाग्रता लयावस्था</b><br>११० ग्रुपने पर विश्वास                              | 339                   |
| ८९ प्राणायाम के तीन भेद                               | 395         | १९९ मानसी पूजा                                                                      | ३०७<br>३०४            |
| ८२, प्रार्णायामका काल नियम                            | र १९<br>२२० | । ३३३, मानसा पूर्णा<br>९१२, रूपस्थ ध्यान फल                                         | २७४<br>३०६            |
| ८३ बन्ध लगाने की रीति                                 | २ २२<br>२२२ | ११९, ब्रुत्ति ग्रवलोकन                                                              | २०९<br>३०१            |
| ८४ चकों के नाम                                        | रार<br>२२४  | ११४, विकास, जागृति                                                                  | २०८<br>३१४            |
| ८५ मूलाधार चक्र का वर्णन                              | ररू<br>२२५  |                                                                                     | राष<br>३१४            |
| ८६ कुडलिनी नाड़ी                                      | रर<br>२२५   | ११५ भूगर्भ<br>११६ ध्यान का स्थान                                                    | राङ<br>३९५            |
| ८७ चकों का वर्णन                                      | २२६         | १९७ वृत्ति निरीक्षण                                                                 | र 1 २<br>३ <b>१</b> ६ |
| ८८ँ नाड़ियां                                          | 272         | १९८ रूपातीत व्यान                                                                   | 398                   |
| ८९, कुंडली चलाने का उपाय                              | २३०         | ११६, निरालम्बन् ध्यान                                                               | 398                   |
| १० मन ठहराने का दृष्टांत                              | २३३         | १२० ग्रन्थ कर्त्ता का परिचय                                                         | ३२०                   |
| ११ मानसी पूजा की रीति                                 | र्भर<br>२४१ | । २० अन्य मन्द्रा का वार्यय                                                         | 414                   |
| ST. THE ARE DO VIG                                    | 781         | 1                                                                                   |                       |

| • · · · • • •                            | ĺ                  | 00. [4] HEGHE                      |                     |
|------------------------------------------|--------------------|------------------------------------|---------------------|
| ५. लिगु रा-सगुरा स्वर                    | .0                 | ७० [६] हाथों से मृत्यु ज्ञान       | 492                 |
| ६. सूर्य सकान्ति महीने                   | <b>q</b> o         | ७०, [१०] स्वप्न से मृत्यु ज्ञान    | 970                 |
| ७. १४ गुरास्थान                          | 98                 | ७०. [११-१९] अन्य उपायों से         | मृत्यु              |
| ९२. दस नाद                               | 96                 | <b>ज्ञान</b> १२० से                | १२३                 |
| <b>१</b> ३-५४. सिद्धियां और लब्धियां     | २०                 | ७०. [२०] छाया पुरुष से मृत्यु      | 0.5.5               |
| १६. अजपाजाप                              | २१                 | রান<br>জন্মির কার্মানসকল কার্মানসক | १२३                 |
| १८. समाधि भेद                            | २३                 | ७० [२३ से २४]शकुन से काल<br>ज्ञान  | ૧૨૬                 |
| २०. से २२. मुद्राबंध, ग्रासन             | રવ                 | ७० [२८] यंत्र से कालज्ञान          | .976                |
| २५. खट्कर्म                              | ૨૮                 | ७० [ख] ग्रन्य आचार्यों का मत       |                     |
| २६. जैन अष्टांग से योग दृष्टि            | 35                 | ७० [ट] मंत्र से कालज्ञान           | 939                 |
| २६. ध्यान स्वरूप,और स्थान                | ३३                 | ७० [ढ] मंत्र द्वारा कालज्ञान       | १३२                 |
| ४२. रोग विशेष निर्णय                     | ५७ ।               | ७० थि प्रश्न द्वारा कालज्ञान       | १३४                 |
| ४६. कार्य की सफलता                       | ६५                 | ७० [प] आयुर्वेद के कालज्ञान        | १३५                 |
| ४६. (ङ) स्वरोदय से अग्नि शांत            | ६६                 | ७० [फ] शरीर लक्षणों से काल         |                     |
| ४६. (भ) रोग प्रतिकार                     | 52                 | রান                                | ୨୫୪                 |
| ४६. (ट) स्वरों से शक्ति प्राप्ति         | ७२                 | ७१, केवली ग्रठारह दोष रहित         | १४६                 |
| ४६. (ड) स्वर और देवता राधना              | ৬২                 | ७२ <sub>.</sub> म्रायु के प्रकार   | 986                 |
| ४७. तत्त्वों की पहचान का उपाय            | 98                 | ७३ <sub>.</sub> कुंडलिनी शक्ति     | 988                 |
| ६२. गर्भ पहचान                           | દર                 | ७४ समाधि में प्रलोभन               | 949                 |
| ६३. पुत्र प्राप्ति उपाय                  | <b>६</b> ६         | ७५ योगी की योगातीत अवस्था          | १५१                 |
| ६४. वर्षा प्रक्ष्त                       | 33                 | ७६ अजपाजाप                         | १५३                 |
| ६४. (२) फसल उपज का प्रश्न                | 33                 | ७७ कुंडलिनी                        | 948                 |
| <b>६</b> ४. (७) वशीकर <b>ए</b>           | ٩٥٩                | ७९ स्वर बल के कार्य                | 946                 |
|                                          | ٩٥٩                | ८० विपरीत स्वरों का फल             | १४९                 |
|                                          | १०५                | ८२ <sub>.</sub> तीन बातें          | ୧ୡ୩                 |
| ६८. (६) वैरी मिलाप उपाय                  | ٩٥٤                | ८३, स्त्री स्वरोदय शास्त्र         | १६६                 |
|                                          | 990                | ८५, समय ग्रौर तत्त्व               | २२०                 |
| ७०. स्वर द्वारा आयु ज्ञान                | 99३                | ८६ समय तालिका                      | २२२                 |
| ७० (२) पौष्एाकाल से मृत्यु निर्एाय       |                    | ८७ परकास प्रवेश विधि               | २३८                 |
| 👝 (३) नेत्र लक्षरण से कालज्ञान           |                    | ८६ ॐ की उत्पत्ति                   | २५६                 |
| ain Education Internation of 2 जान For F | <b>ბ</b> ტმის<br>ქ | िर्हेणियः www.jainel               | ib <b>tety a</b> rg |

# प्रकाशकीय

हर्षका विषय है कि ग्राज हम ग्रष्टांग निमित्तका चौथा विभाग स्वर विज्ञान पुस्तक पाठकों के कर कमलों में समर्पित कर रहे हैं। इसके पहले तीन विभाग—9— शकुन विज्ञान, २— स्वप्न विज्ञान तथा ३— प्रश्न पृच्छा विज्ञान प्रकाशित हो चुके हैं। ४— स्वर विज्ञान भी पाठकों के हाथ में है।

अष्टांग निमित्त के ये सभी विभागों के प्रस्तुत कर्ता व्याख्यान दिवाकर, विद्याभूषरए, न्यायतीर्थ, न्यायमनीषी, स्नातक, चतुर्थ वतधारी जैन श्रावक श्राढेव पंडित श्री हीरालाल जी साहब दूगड़ एक प्रतिभाशाली विद्वान हैं। आपने तीस वर्षों के सतत-ग्रनथक तथा कठोर परिश्रम से अनेक प्राचीन ग्रंथ भंडारों में जाकर वहां सुरक्षित हस्तलिखित पांडूलिपियों से दोहकर इस ग्रंथरत्न का संकलन किया है ग्रीर इसकी अर्थ-विवेचन-टिप्पशियों से सरल एवं सुरुचिकर बनाने में कोई कमर नहीं उठा रखी। सच पूछो तो यब्टांग निमित्त के ये चारों विभाग अपने विषय के प्रनूठे एवं अनूपम संग्रह हैं। इन विभागों में कितना वृहत संग्रह हैं पाठक इन प्रंयों की विषयानुकमासिका से ही जान लेंगे और इनके पठन पाठन से इस विषय की महानतातथा गंभीरता उपयोगिता का परिचय पा लेंगे। सच बात तो यह है कि अनेक पूर्वचार्यों द्वारा रचित ग्रनेक प्राचीन ग्रन्थों के दोहन रूप नवनीत को विद्वान लेखक ने सागर को गागर में बन्द कर हिन्दी जगत की महान सेवा की है। हम सब ग्रापका जितना भी आभार मार्ने उतना ही थोडा है।

मांत इतना ही नहीं ग्रपितु विद्वान् लेखक ने सत्तर वर्ष की वृढावस्था में लगातार सात-आठ महीने दक्षिएा भारत में कठिन परिश्रम पूर्वक अमए करके इन ग्रन्थों के ग्रग्रिम ग्राहक बनाने के लिए भगीरथ प्रयत्न भी किया है। मान-ग्रपमान की परवाह किये बिना घर-घर, दुकान-दुकान (door to door) नगर-नगर में जा-जाकर जन साहित्य के प्रचार में वीर सेनानी की तग्ह कटिबद्ध हो रात-दिन एक करके जैन शासन की पूरी लगन से सेवा की है। यदि सच पूछा जाय तो क्रुषगात्र में एक कर्मठ युवक की ग्रात्मा काम 🦌 🥈 पूस से अधिक न सावें, नाबान सोस्त से दाना दुझ्मन मण्डान

कर रही है। आपके उत्साह धौर परिश्रम को देख कर हम मद्गद् हो जाते हैं। इतने उच्चकोटि के विद्वान होके कुई 'मी आपको अभिमान छू नहीं पाया। जैन साहित्य के प्रचार की लगन ग्राप के रोम-रोम में समाई हई है।

अष्टांग निमित्त के ग्राठ अंगों में से इन प्रकाणित चार विभागों में पांच अंगों का समावेश हो जाता है । बाकी के तीन अंगों में से सामुद्रिक-हस्तरेखा, स्त्री-पुरुषों के शारीरिक लक्षणों द्वारा तत्सम्बन्धी परिचय का बृहत्संग्रह भी तैयार हो चुका है। तथा अन्तरिक्ष, व्यंजन, उत्पात विद्याओं पर अभी लिखना बाकी है। दुग्गड़ जी से हमारी विनन्त्र प्रार्थना है कि इन बाकी विद्याओं को भी शीघ लिखने की कृपा करें जिससे ग्रष्टांग निमित्त के आठों ग्रंग प्रकाशित होकर जन समाज को लाभ प्राप्त हो सके।

#### श्रेयांसि बहुविध्नानि

हम चाहते थे कि ये तीनों विभाग शीध्नाति-शीध्न प्रकाशित हो जाते, परस्तु जिस प्रेस में पुस्तर्के छपने के लिये दी थीं उसमें अचानक आग लग जाने से छपने के लिये दिया हुआ सब काग्ज स्वप्न विज्ञान की प्रेस कापी तथा छपे हुए फर्मे जलकर राख हो गए।

९ — श्वो दूगड़ जीकी आंखों का धापरेशन ठीक हो गया, चश्मा लग जाने के बाद श्वी दूगड़ जी ने स्वप्न विज्ञान पर लिखे हुए रफ नोट्स से बड़े परिश्रम तथा सावधानी पूर्वक प्रेस कापी फिर तैयार की ग्रौर इसे छपने के लिए दुसरे प्रेस में दे दिया गया।

# मुख सामने सवकी प्रेमेंसा करें। उपकारी के उपकार को न भूलें। 💏

कारएा मार्कीट में कामज का एक दम ग्रभाव हो गया ग्रौर दामें भी एक दम दुगने ड्वोफ्टे हो गये, फिर भी रुपया लेकर कई दिनों तक मार्कीट में चक लगाने पर भी शीझ कामज उपलब्ध न हो सका। बहुत कठिनाई से बड़े महने भाव में कामज मिला ग्रौर प्रेस में देकर पुस्तकों के छपने की व्यवस्था की जा सकी।

#### स्वर विज्ञान के विषय में-⊸

तीन-चार वर्ष पहले स्वरविज्ञान तथा स्वय्नविज्ञान की प्रेस कापियां भाई पुखराज जी, व भाई सरदारमल जी को श्री दुग्गड़ जी ने मदास उनके मंगवाने पर भेजी थी। उन्होंने स्वामी ऋषभदास जी को अवलो-कनार्थ दीं। स्वामी जी ने उन्हें आद्योपांत पढ़ा और इसे प्रकाशित कराने की ग्रनुमति दे दी। तत्परचात उसी वर्ष ग्राचार्य विजयविकम सूरि आदि जैन मुनिराजों का मदास में चतुर्वास होने से स्वरोदय तथा स्वप्न विज्ञान की प्रेस कापियां देखने के लिए उन्हें दे दी गईं। उन्होंने भी इन्हें पढ़ा ग्रीर छेपाने के लिए अनुमति दे दी।

इसी बीच में स्वरोदय विज्ञान के "कालज्ञान" भाग वाली कॉपी खो गई, दोनों भाइयों के बहुत तलाश करने पर भी न मिल सकी । "कालज्ञान" वाली कापी के सिवाय—बाकी की प्रेस कॉपियां भाई श्री पुखराज जी ने वापिस लौटा भेजी।

्रत्रब स्वरोदय विज्ञान के खोये हुए भाग ''कालज्ञान'' का अभाव कैसे पूरा किया जावे । यह भी एक प्रश्न चिह्न बन गया।

श्री दूगड़ जो ने इसे फिर नये सिरे से लिखकर प्रेस कापी तैयार को । इसी चक्कार में छ: महीने व्यतीत हो गए । सितम्बर १९७३ कों कागज मिलने पर तथा दोबारा प्रेस कापियां तैयार होने पर फिर इन्हें दूसरे प्रेस में छपने के लिये दिया गया।

इन पुस्तकों के प्रकाशन में श्री दूगड़ जी ने इतनी लगन तथा भड़प से काम को निपटाया है कि तीन मास के अल्प समय में १—स्वध्न विज्ञान, २—प्रेशन पुच्छा विज्ञान तथा ३—स्वरोदय विज्ञान छपकर तैयार हो गए हैं विर्ि व्यर्थ लर्चन करें, कार्यकी सफलता के लियेलर्चमें संकोच भी न करें।

ग्रीर ग्राहक महानुभावों को भेजने में कृतकार्य हुए हैं।

इनके लेखन-संपादन-संशोधन-प्रूफ-संशोधन आदि का स्तारा कार्य श्री दूगड़ जी ने स्वयं किया है। इस कार्य को भड़प से पूरा करने के लिए कई कई रातों सोये तक नहीं। न खाने की चिन्ता न सोने की परवाह। विश्राम की तो बात ही क्या !

हम इन्हें कई बार कहते कि पूज्यवर्य—यह म्राप क्या कर कहे हैं ? माप के स्वास्थ्य, अवस्था ग्रौर आयु को देखकर हम शिशघर रह जाते हैं कि आप इतनी कठोर साधना के पीछे अपने स्वास्थ्य से हाथ न घो बैठें।

आपके पास एक ही उत्तर पाते कि भाई मेरे सिर पर बड़ी भारी जिम्मे-वारी है। जिन-जिन महानुभावों ने ग्राहक बनाने बनने में इस कार्य में मुभे सहयोग दिया है। देरी होने से पता नहीं वे अपने मन में क्या-क्या सोचते होंगे ? इसलिए मैं कृतसंकल्प हूं कि शीझातिशीझ पुस्तकें प्रकाशित होकर प्राहक महानुभावों को पहुंचा दी जावें। मेरे स्वास्थ्य की चिन्ता न करें शासनदेव मेरे इस शासन सेवा के कार्य में उत्साह बढ़ाने में अवश्य सहायक हैं। मेरे स्वास्थ्य की उन्हें चिन्ता है इस लिए मुभे तो मेरी लगन से काम करने दो।

#### विलम्ब के लिए क्षमा याचना

हम आशा करते हैं कि ग्राहक महानुभाव पुस्तकों के प्रकाशन होने में आशा तीत विलम्ब होने के कारएा को समफ गए होंगे। हमने भी इनके प्रकाशन में कम से कम समय में तैयार कराने में पूरी सावधानी बरती है। कुदरत के सामने किसी का जोर नहीं। इसके लिये हम भी विवश हैं। फिर भी विलम्ब के लिये हम ग्राहक महानुभावों से क्षमा प्रार्थी हैं।

#### सहयोगियों की उदारता के लिए श्राभार प्रदर्शन

इन तीनों विभागों तथा शकुन विज्ञान के ग्राहक बनाने तथा जैन साहित्य के प्रचार के लिए जिन-जिन महानुभावों ने श्री दूगड़ जी का उदार वृत्ति से सहयोग दिया है उन्होंने उदारता, स्नेह तथा ज्ञान के प्रति सच्ची भक्ति का परिचय दिया है । ग्राशा करते हैं कि इसी प्रजार आगे के लिए भी आपका किसी स्त्री के घर अकेले न जावें, बालक तथा स्त्री के मुंह न लगें। [१ई

सदा सहयोग मिलता रहेगा। आपकी शासन सेवा के कार्यों के करने में शासन देव ग्रापको प्रेरणा देते रहे।

अन्त में पूज्य दूगड़ जी साहब के लिये हम जितना भी आभार प्रदर्शन करें उतना ही थोड़ा है, उनके कठोर परीश्रम तथा लगन के लिये हम नत मस्तक हैं। उनके सौजन्य तथा तत्परता के लिये हम गदगद् हैं। उनके कार्य की, जैन साहित्य के प्रसार की भावनाओं की हम कद्र करते हैं। शासनदेव से प्रार्थना करते हैं कि आप शत आयु हों। जिससे जैन शासन की सेवा में आपका सहयोग सदा मिलता रहे। आपका कोटिशः अभिनन्दन करते हए हम आपके बहुत कृतज्ञ हैं अधिक क्या कहें।

जैत बन्धुओं से हमारा नम्र निवेदन है कि आप श्री दूगड़ जी के द्वारा जैन साहित्य के तैयार ग्रंथों के सर्वत्र प्रचार तथा प्रसार के लिए हमारा पूरा-पूरा सहयोग दें। ताकि हम ग्रगले ग्रंथों का भी शीघ्र प्रकाशन कराने के लिये उद्यमभील हो सकें।

दिल्ली----३०-११-७३

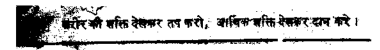
ग्रध्यक्ष—मनोजकुमार जैन

# पुस्तकों की छपाई का उत्तम प्रबन्ध

संस्कृत प्राकृत, हिन्दी भाषा में धार्मिक, सामाजिक एवं ग्रन्थ सब प्रकार की पुस्तकों को, भाषा की दृष्टि से जुद्ध धार्मिक परिभाषाओं से परिमाजित, उत्तम तथा सुन्दर गेटग्रप, सुन्दर टाइप में प्रकाशित करने का उत्तम प्रबन्ध है। गुज-राती भाषा से हिन्दी भाषा में अनुवाद करने की संतोषजनक व्यवस्था है। अशुद्ध भाषा को जुद्ध भी किया जाता है प्रूफ संशोधन की भी सुविधा है। अतः इाद्य ग्रौर उत्तम प्रकाशन के लिए नीचे लिखे पते से पत्र व्यवहार करें।

#### पंडित हीरालाल दुगड जैन

शाहदरा-दिल्ली-११००३२



## प्रस्तावना

ॐ हीं श्रीं ऐं अहें सर्वदोष प्रणाशन्यैः नमः ।

इस क्लेजपूर्ण कषाय वृत्तियों से भरपूर दुःखागार ग्रपार संसार में चाहे कोई भी ग्रास्तिक अथवा नास्तिक विचारधारा का व्यक्ति क्यों न हो, वह नाना प्रकार के रोग-शोक चिन्ताओं आदि से प्रसित देखने में ग्राता है। उनकी आत्म-धातिनी व्याधियों के प्रतिकार के लिए अनेक प्रकार के उपायों की खोज में मानव लगा हुआ है, पर फिर भी विश्व में दिन प्रतिदिन मानव आधि, ध्याधि तथा उपाधियों से वृद्धि पाता जा रहा है। बाह्य और ग्रम्यन्तर व्याधियों और उपाधियों से सारा विश्व आक्रांत है । ग्रात्मपातिनी बाह्य शारीरिक व्याधियों , के प्रतिकार के लिये ग्रायूर्वेदिक कला-कौशल वैद्य, युनानी हिकमत में निपूरण हकीम, तिक्वविद्यालयों से डिग्री प्राप्त एलोपैथिक डाक्टर, होम्योपेथी, वायोके-मिकपेथी, नेचरोपेथी (प्राकृतिक चिकित्सा) क्रेमोपेथी इत्यादि अनेक पढतियों के चिकित्सक एवं तांत्रिक,मांत्रिक, यांत्रिक ग्रादि लोग अपनी चिकित्सा से संसार के सब प्रांगियों के रोग शोकादि का निवारएा करने के लिये कटिबढ हैं। परन्तू फिर भी मानव को रोग, क्लेशादि मुक्ति प्राप्त नहीं होती। दिन प्रतिदिन मानव जीवन परेशानियों में उलका जा रहा है। जरा विचार कर देखा जाये तो व्याधि क्या है पहले इसे समझना ग्रावश्यक है, इसके अनन्तर उसके प्रति-कार के उपाय कौन से हैं ऐसा निर्णय करना भी अनिवार्य है इसके लिये जैन धर्मानूयायी वाग्भट ने अपने अष्टागहृदय नामक चिकित्सा ग्रन्थमें कहा है कि---

''रोगादौ परिक्षेत तदन्तरमौषधम्।

ततः कर्म भिषक् पश्चात् ज्ञानपूर्वं समाचरेत् ॥ १॥"

अर्थात्—वैद्य पहले रोग की परीक्षा करे, तदनन्तर ग्रौषधि का निर्ग्रंथ करे, ' फिर चिकित्सा कर्म ज्ञानपूर्वक काम में लावे ।

जिस प्रकार बाह्य शारीरिक व्याधि के लिये निदान खोजने पर प्रतिकार संभव है वैसे ही अध्यात्म-पक्ष में बाह्य तथा ग्रभ्यंतर व्याधियों का निदान भी सोचा जाना परमावस्यक है। क्योंकि मात्र शारीरिक चिकित्सा से आत्म

अनुचित स्वानपर मत बैंठो, पाती की बाह जाने विना नवी में में कुकी है

शांति संभव नहीं है। आरिमक आधि-व्याधियौं रोगों का मुख्य निदान जन्म-मरएगादि का कारण कर्मबन्ध के अतिरिक्त और कोई दृष्टि गोचर नहीं होता। वास्तव में इस कर्मबन्ध के कारण से ही जगत में सब प्राणी मानसिक, कायिक, वाचिक, आध्यात्मिक, दैविक, आधिभौतिक इत्यादि दुःखों को न चाहते हुए भी विवश होकर सहन कर रहे हैं। इस कर्मबन्ध रूपी राजरोगों के निदान (कारणों) को नाण करने के लिये तथा अपूर्व शांति प्राप्त करने के लिये भिन्न-भिन्न धर्म सम्प्रदायों के धर्म गुरुओं, आचार्यों, तीर्थंकरों क्रादि ने अपनी योग्यता और बुद्धि पूर्वक उपाय बतलाये हैं।

कहने का सारांश यह है कि यह आर्यावर्त-भारत प्राचीन समय से ही इस ग्राध्यात्मिक विद्या की पराकाष्टा तक पहुंचा हुआ है। इसकी पावन भूधरा पर ग्रनेकानेक महापुष्ट्य इस विद्या के पारगमी हो चुके हैं। अनेक लब्धियों, सिद्धियों, निधियों के चमत्कारों के योग से नास्तिक लोगों पर भी आत्मा की अस्तित्वता की गहरी छाप डालने वाले महात्माओं की भी कमी नहीं थी। प्रत्यक्ष रूप से पुनर्जन्म का ग्रनुभव कराने वाले जातिस्मरएग ज्ञान घारक होकर श्रत्य मानवों को पुनर्जन्म के विषय में निष्चय श्रद्धा उत्पन्न कराते थे। योगबल से भूत-भविष्यत श्रोर वर्तमान काल सम्बन्धित विप्रकृष्ट दूर वस्तु का संगय दूर कर आत्मा की ज्ञान ग्रादि ग्रनन्त शक्तियों का बोध कराते थे।

ऐसे अनेक रत्न पुरुषों की धारक भारत-मातृभूमि ग्राज जड़ विद्या के उपा-सकों के प्रभाव से गोचनीय स्थिति में ग्रा चुकी है। अध्यात्म विद्या का प्रचार शून्यवत होता जा रहा है। वह भारत जड़विद्या (विज्ञान) की शोध खोज की दौड़ में अध्यात्म विद्या को भूलता जा रहा है। यदि ऐसा ही रहा तो आत्मभान को भुलाकर ग्रौर सच्चरित्रता को खोकर मानव समाज अनाचार के गर्त में पड़ता जा रहा है और पड़ता जायेगा।

ऐसा ग्रनुभव होता है कि वर्तमान काल के दूषित वातावरएा में भी यदि कृपालु योगी महात्मा लोग न बचावेंगे तो जड़वाद का साम्राज्य छा जाना संभव है। सुख प्राप्ति के लिये मानव योग विद्या ग्रौर ग्रात्मविद्या के अभ्यास को भुला कर ग्रवनति की ग्रोर जा रहा है। ूर्भ ] माता-पिता की सच्चे मनसे सेवाकरो, बड़े भाईको पिता समान मानो ।

जैन समाज में योगाभ्यासी गुरुष्यों का आजकल प्रायः सभाव सा ही है। इस अभाव को दूर करने के लिए अध्यात्मानुभवी योगीक्षर महात्माओं, जैना-चार्यों का साहित्य आज भी विद्यमान है। इनसे योगाभ्यास चालू कर लाभ उठावें।

श्री वीतराग सर्वज्ञ देवाधिदेव तीर्थंकरदेवों का धर्म तो वही हो सकता है जिससे राग-द्वेषादि मिटाकर घात्मा प्रशमरस निमग्न बन जावे। जिन उपायों से राग-द्वेष ग्रादि पर विजय एवं शांति, आत्मज्ञान, पूर्खानन्दतया समाधि की प्राप्ति होकर बाह्य और ग्रभ्यंतर व्याधियों का नाश होना संभव है। जब तक ग्रात्मा में निर्मलता ग्रौर स्थिरता नहीं आती तब तक प्रश्नमरस की प्राप्ति भी ग्रसम्भव है। यह अवस्था योगाम्यास से प्राप्त हो सकती है। कहा भी है-''अनेक शत-संस्थाभिस्तकं व्याकरणादिभि:।

पतिता शास्त्रजालेषु प्रजयाः ते विमोहिताः ॥ १ ॥ (योग बीज ८) श्रर्थ----सैंकड़ों तर्क शास्त्र तथा व्याकरस्पादि पढ़कर मनुष्य शास्त्र जाल में फंस कर केवल विमोहित हो जाते हैं । वास्तव में प्रकृति ज्ञान योगाभ्यास के बिना उत्पन्न नही होता ।

> मथित्वा चतुरो वेदान् सर्व शास्त्रानि चैवहि । सारस्तु योगीभिः पीतस्तकं पीवन्ति पंडिताः ॥

> > (ज्ञान संकलिनी तंत्र ५)

ग्रर्थ---चारों वेदों तथा सब शास्त्रों को मध कर उनका मक्खन स्वरूप सारभाग तो योगी चाट गये और उसका असार भाग तक (छाछ) पंडित स्रोग पी रहे हैं।

योगास्यास को जैनों ने आत्म साधना के लिये सदा सर्वदा मुख्य साधन माना है। तीर्थंकरदेवों से लेकर चोदह पूर्वधारी श्री भादबाहु स्वामी, श्री सिद्धसेन दिवाकर, श्री हरिभद्र सूरि, श्री हेमचन्द्राचार्य, श्री ग्रानन्दधन जी, श्री यशोविजय जी, श्री चिन्दानन्द जी आदि सब महान योगाभ्यासी हुए हैं। तीर्थंकर देवों की ध्यानावस्था में विराजित प्रतिमाएं तो साक्षात् योगाभ्यास की मुख बोलती प्राकृतियां हैं। "माला-पिता के अनुकूल पहरे, बड़ों से बाद-विलाद मंस करों 190 - [ १७

उपाघ्याय मद्योदिजय जी महाराज ने तो स्पष्ट कहा है किल्ल ''मोक्षेएा योजनादेव योनो हात्र ।'' (द्वात्रिधिका ९०, ९) आचार्य हरिभद्र सूरि ने भी फरमाया है कि---''मुक्खेएा जोयएा।ओ जोगों'' (योगविंशिका ९) अर्थात्---जिन-जिन साधनों से आत्मा की शुद्धि और मोक्ष का योग होता है उन सब साधनों को योग कह सकते हैं । पातंजल योगदर्शन में भी योग का लक्षएरा----''योगश्वित्त वृत्ति निरोधः ।'' अर्थात्---चित्त की वृत्तियों को रोकना योग कहलाता है । इस प्रकार योग की और भी अनेक परिभाषाएं हैं । योग का महत्व

''योगाः कल्पतरुः श्रेष्ठो, योगश्चितामणिः परः ।

योग: प्रधानं धर्मा एगं, योग: सिद्धे स्वयं ग्रह: ॥ ३७ ॥

(योगबिन्दु हरिभद्र सूरि)

अर्थात्---योग कल्पवृक्ष है, योग उत्तम चिन्तामणि रत्न है। योग सब धर्मों में प्रधान है। योग स्वयं मोक्ष प्रदाता है।

भारत के जैन, वैदिक ग्रौर बौद्ध इन तीनों प्राचीन धर्मों का समान रूप से यह मुनिश्चित सिद्धान्त है कि मानव जीवन का ग्रन्तिम साध्य उसके आध्यात्मिक विकास की पूर्णता ग्रौर उससे प्राप्त होने वाला परम कैंवस्य एवं निर्वाएा पद है। उसकी प्राप्ति के लिये जितने भी उपाय उक्त तीनों धर्मों में बतलाये गये हैं उनमें ग्रन्यतम विधिष्ट 'योग' है। योग यह प्राचीन आर्य जाति की ग्रनुपम ग्राध्यात्मिक विमूति है। इसके द्वारा ग्रतीत काल में ग्रार्य जाति ने ग्राध्यात्मिक क्षेत्र में जो उत्कर्ष प्राप्त किया था, उसका अन्यत्र दृष्टांत मिलना दूर्लभ है। योग का ही दूसरा नाम आध्यात्म-विद्या है।

योग मोक्ष प्राप्ति का निकटतम उपाय होने से मुमुक्ष आत्माओं के लिये नितान्त उपादेय है। इसी दृष्टि को सन्मुख रखकर भारतीय महापुरुषों ने इसकी उपोगिता को स्वीकार करते हुए अपने-अपने दृष्टिकोएा से इसका पर्याप्त वर्षान किया है। प्रमारा के लिए जैनों के ग्रागमादि, बौद्धों के अब ही चलते फिरते खावें नहीं, बात कहते हुसे गहीं, हंसी ठट्ठा करें नहीं

त्रिंपिटिक सादि सौर मैदिक धर्म के उपनिषदादि प्रन्थों के पर्याप्त उद्धरण लिखे जा सकते हैं।

#### योग का शब्दार्थ

शब्द शास्त्र के अनुसार "युज" धातु से घञ् प्रत्यय के ढारा योग शब्द निषपन्न होता है। युज नाम के दो घातु हैं। एक समाध्यर्थक, दूसरा संयो-गार्थक है। जैन संकेतानुसार तो शुक्लध्यान के पाद चतुष्टय में ही समाधि का तिरोधान होता है, अतः समाधि यह घ्यान की अवस्था विशेष ही है। सारांश यह है कि समाध्यर्थक युज घातु से निष्पन्न योगार्थ में समाधि और ध्यान ये दोनों ही गणित हो जाते हैं। अब रहा संयोगार्थ योग शब्द, सो उसमें योग के वे समस्त साधन निदिष्ट, हैं, जिनकी साधक को अपने अन्दर ध्यान अथवा समाधि की योग्यता प्राप्त करने के लिये आवश्यकता होती है।

प्रस्तुत ग्रब्टांग निमित्त के भ्राठ ग्रंगों का संकलन करना ही हमारा ध्येय है अतः उसमें एक भ्रंग 'स्वर' विद्या भी है । स्वरके दो भेद हैं १--प्राणियों की ध्वनियों भ्रादि से निकलने वाले शब्दादि तथा २---नासिका ढारा निकलने बाला क्ष्वासोक्ष्वास, पहले भेद का विवेचन हम ग्रपनी ''क्षकुन-विज्ञान'' नामक पुस्तक में दे चुके हैं । प्रस्तुत पुस्तक में दूसरे प्रकार के स्वर सम्भन्धी विवेचन है, जो कि नासिका से क्षासोक्ष्वास ढारा निकलता है । यह स्वर प्राणायाम ढारा साधा जाता है और इसकी साधना का विधान पातंजल योग जास्त्र में विस्तार पूर्वक किया है । इस योग को हठयोग के नाम से सम्बोधित किया जाता है । इस हठयोग की साधना करने वाले वर्तमानकाल में जैन अध्यात्म योगी श्री चिदानन्द जी महाराज हो गये हैं ।

ग्रतः अष्टांग निमित्तके एक ग्रंग ''स्वर-विद्य'' की पूर्ति-केलिये इन्हीं जैन महानयोगी चिदानन्द जी महाराज कृत ''स्वरोदय सार'' (पद्य-बद्ध) का विस्तृत विवेचन तैयार कर पाठकों के करकमलों में दे रहे हैं तया इस हठयोग के ग्राठ ग्रंगों में से जैन धर्मकी अध्यात्म साधन पद्धतिमें कैसे कहां तक उपयोगी है इसके लिये इन्हीं के द्वारा रचित पुस्तक ''ग्रघ्यात्म अनुभव योग प्रकाश'' का उपयोगी भाग परिशिष्ट रूप में दे दिया है। इसमें श्री चिदा⊶ घर ग्राये का मादर करें, आईयों क्रुटुम्बियों से मेल रखें, कड़ें मत्। [१६

नन्द जी महाराज ने हठयोग का प्रतिपादन कर जैन दृष्टि से मात्म कल्याएा में उसका क्या ग्रीर कैसे उपयोग है, इसका विस्तार से विवेचन किया है ग्रौर इसमें जैन दर्शन की झैली से कितनाअंश उपयोगी है इस बात का वड़ी उत्तम रीति से विक्लेषए। भी किया है। यहां तक कि यम, नियम, त्रासन, प्रा**र्णायाम, प्रत्याहार, घारणा,** घ्यान,समाधि का विवेचन ऐसी ह्र्दयंगम पद्धति से किया है कि साधारएा बुद्धि वाला मनुष्य भी इससे लाभ उठा सकता है । योग के कई ऐसे खास रहस्यों को जिसका स्पष्टीकरए पात्र की योग्यता-ग्रयोग्यता पर निर्भर है उन्हें छोड़कर बाकी सब बातें जिनमें कई महत्वपूर्ण विषय भी शामिल हैं और जिनका सम्बन्ध योग से है इस ग्रंथ में खोलकर रख दिये हैं । इस ग्रन्य के पूर्वार्ध में सविकल्प घ्येय का प्रतिपादन करने केलिए तीर्थंकर मूर्ति की आवश्यकता बतलाई है और उत्तराधी में हठ-योग तथा राजयोग का सांगोपांग वर्एन किया है। साथ ही इसमें बतलाई गई क्रियाएं ग्रादि जैन दृष्टि से किस प्रकार करनी चाहिये इसका भी सुन्दर खुलासा किया है। ये दोनों कृतियां योगीराज चिदानन्द जी महाराज की सम्यग्ट्रब्टि महायोगी किसी जैन गुरु के सानिध्य में रह कर योगाभ्यास द्वारा प्राप्त स्वान्भव की मुंह बोलती कृतियां हैं। (इसका पूर्वार्ध भाग यहां नहीं दिया)

भिन्न-भिन्न अत्वायों ने भिन्न-भिन्न अपेक्षायों से योग की यनेक तरह की शैलियों तथा भेदों-प्रभेदों से प्रतिपादन किया है। परन्तु हम यहां हठयोग पढति का विवेचन कररहे हैं। इसका हेतु हम लिख चुके हैं। इस विषय को विशेष उपयोगी बनाने के लिये अनेक प्रकार की टिप्पणियां (Footnotes) भी इस ग्रन्थ में लिख दिये हैं।

हठयोग का सिद्धान्त--हठ योग का सिद्धान्त यह है कि स्थूल करीर और सूक्ष्म शरीर एक ही भाव में गुंफित हैं, और एक का प्रभाव दूसरे पर पूरा बना रहता है। स्थूल शरीर को अपने प्रधीन कर सूक्ष्म शरीर को अधीन करते हुए योग की प्राप्ति करने को इठयोग कहते हैं। योग निष्णात स्राचार्यों ने हठयोग को सात ग्रंगों में विभक्त किया है---

#### २०] माधुर्व रहित वचन, शक्ति रहित पौठव, म्यान रहित वितलन शोधीं।

9--- षट्कर्म, आसन, मुद्रा, प्रत्याहार, प्राणायाम, ध्यान भौर समाधि । हठयोग के घ्यान को ज्योतिर्ध्यान भी कहते हैं।

योग के सम्बन्ध में ग्राज के लोगों में कुछ ऐसी मान्यता हो गई है कि योग सामान्य व्यक्ति से एकदम अगम्य है। योगी, जोगी, सन्यासी, वैरागी आदि नामों से प्रसिद्ध होने वालों में मानो कोई जड़ी-बूटी का चमत्कार हो, वे भभूति डालने वाले हैं, प्रकृतिगत अज्ञेय सत्ता को वज्ञ में करने वाले हैं ऐसी घारएगा लोगों के दिलों में बैठ गई है। स्वार्थ साधने की इच्छा वाले, सांमा-रिक वस्तुओं अथवा ख्याति को चाहने वाले, और लोगों के व्हम और व्युद-ग्राह पर ग्राजीवका पर निर्भर रहने वाले लोगों ने ऐसे खोटे विचारों का खूब प्रचार किया है। इस प्रकार वे लोग जनता को घोखे में लाकर खूब ठगते हैं। अत: उन से सावधान रहना चाहिये।

महर्षि पतंजली अपने योगदर्शन २।२९ में लिखते हैं कि ---

''यम-नियम—ऽऽसन—प्राणायाम — प्रत्याहार — धारणा —ध्यान — समाधयोऽष्टांगानि ।'' अर्थात् —यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान श्रीर समाधि ये योग के ग्राठ अंग हैं ।

जैनाचार्य श्री हेमचन्द्र ने योग शास्त्र में, शुभचन्द्र जैनाचार्य ने ज्ञानार्णव में भी इन आठ त्रंगों का प्रतिपादन किया है।

#### प्रारणयाम

हठयोग के उपर्यु का आठ अंगों में प्राणायाम चौथे नम्बर पर तथा दूसरी प्रकार से इसे सात अंगों में विभक्त किया गया है, उसमें प्राणायाम का पांचवां अंग माना है । वे सात अंग इस प्रकार है—

९ — पट्कर्म, २ — आसन, ३ — मुद्रा, ४ — प्रत्याहार, ५ — प्राणायाम, ६ — ध्यान, ७ — समाधि । पतंत्रली ग्रादि प्रमुख योगाचार्यों ने मोक्ष साधन के जिये प्राणायाम को उपयोगी मान कर स्वीकार किया है । पर वास्तव में प्राणायाम मोक्ष के साधनरूप ध्यान ग्रीर समाधि के लिये ग्रन्त:कग्ण की स्थिरता और निर्मलता के लिये अंगतः उपयोगी सिद्ध हो सकता है । ट्सलिये प्राणायाम को चित्त — ग्रन्त:करण को स्थिर और निर्मल करने में हेतुभूत होने से मुमुक्षु आत्मा को मोक्ष प्राप्ति के लिये अग्रसर होने में प्रथम सोपान कह सकते हैं। पतंजली ने योग की व्याख्या करते हुए—"योगक्वित्तवूत्तिनिरोधः" अर्थात् चित्त की वृत्तियों का निरोध करना योग है ऐसा कहा है। मात्र इतना ही नहीं प्राणायाम की साधना से म्रनेक प्रकार की सिद्धियों, निधियों और लब्धियों की प्राण्ति भी होती है। तथा चमत्कारों ग्रादि की योग्यता भी प्राप्त होती है। इसको जैनाचार्यों ने भी स्वीकार कर साधक को इनके प्रलोभन में न आने के लिये सावधान भी किया है और कहा है कि यदि साधक इनके प्रलोभन में आ जावेगा तो उसका पतन हो जावेगा।

#### स्वर साधना की उपयोगिता

प्राग्गायाम द्वारा स्वरोदय की साधना से मानव अपने तथा दूसरों के भूत, भविष्यत और वर्तमान में होने वाली शुभाशुभ घटनाओं का सहज में ही जान प्राप्त कर लेता है ।

श्री कल्पसूत्रादि जैनागमों में अध्याग निमित्त में 'स्वर' को एक प्रधान अंग माना हैं। हठयोग प्राएगयाम से सिद्ध होता है। प्राएगायाम स्वरोदय साधना के बिना अधूरा ही रह जाता है। मात्र इतना ही नहीं गएितज्ञ (ज्योतिषी) का ज्योतिष भी स्वरोदय ज्ञान के बिना लंगड़ा है। स्वरोदय ज्ञानी नाक पर हाथ रख कर नाक की नासिकाओं (नथनों) में से निकलते हुए श्वास को परख कर समस्त प्रश्नों का सच्चा उत्तर देकर सब समाधान करने में स्मर्थ हो जाता है। लाभालाभ, तेजी मंदी, वृध्टि-अनावृध्टि, सहयोग-वियोग, मित्रता-शत्रुता, युद्ध-मुकदमे आदि में जय-पराजय, वर्षफल, गर्भ में पुत्र-पुत्री, परदेण गमन से सफलता-असफलता, कार्य की सिद्धि-असिद्धि आदि नाना प्रकार की मुत्थियों को सुलभाने में स्वरोदय ज्ञान एक चमत्कारी विद्या है। मेरे विचार से जैन योगियों ने हठयोग का निषेध मोक्ष प्राप्ति का हेतुभूत न होने के कारण ही किया होगा जो कि वास्तविक है। क्योंकि हठयोग में आत्मा को भवभ्रमण से सुक्त होने का कोई विधान नहीं है। पर प्रात्सा की मोक्षमार्य की त्रोर प्रग्रंसर करने के लिये हेतभूत चित्तवृत्ति निरोध के लिये तो इसका उपयोग परम योगीराज आनन्द्वन जी, उपाध्याय यशोविजय जी, चिदानन्द जी,

# ुक्यू] अविस्वास से व्यवहार हा कोर किरह से स्नेह का नाग होता है।

दादा जिनदत्त सूरि झादि अनेक जैन मुनि पुंगवों ने किया है। श्री आनन्दघन जी, चिदानन्द जी की कृतियां इस बात का स्पष्ठ प्रमाण हैं।

यदि सच पूछा जाय तो हठयोग का सर्वथा निर्षेध करके जैनों के यहां से योगाम्यास का प्रचार सर्वथा समाप्त हो गया है। क्राज जैनों में एक भी ऐसा योगी पुरुष देखने क्रौर सुनने में नहीं क्राता। जो हो।

#### स्वरोदय ज्ञान समझने को ग्रावश्यकता

इस विश्व में प्रकृति ने मानव को विशेष ज्ञान दिया है; इसके परिणाम स्वरूप उत्तम पुरुष भूत, भविष्यत, वर्त्तमान काल की बातें हस्तामलकवत् जान सकते हैं। यह बात सर्वविद्वद् जन विदित है। ज्योतिप, रमल आदि से काल ज्ञान मालूम हो सकता है परन्तु इससे भी सरल एक रीति काल-ज्ञान ज्ञानने की है; और वह है स्वरोदय ज्ञान। इससे बिना किन्हों अन्य साधनों के भात्र नासिका पर अंगुली रख कर स्वर की गति से कालज्ञान, शुभाशुभ आदि का ज्ञान की प्राप्ति होती है। शरीर की आरोग्यता में भी यह बहुत उपयोगी है। यह ज्ञान पूर्व काल के योगीक्वरों ने प्राप्त कर अनेक चमरकारों से मानव समाज को चमत्कृत किया है। धर्म से विमुख प्राणियों को इसके द्वारा धर्म में हढ़ किया है आज मानव अपने प्रमादवश इस ज्ञान से वंचित रह वर ग्रंथे के समान विचरण कर रहा है। स्वरोदय का स्पष्ट प्रर्थ नासिका द्वारा निकलने वाले पवन की गति-विधियों का बोध है। इस शरीर में पांच प्रकार का पवन है। इसके निकलने के मुख्य दो रास्ते हैं। वे कैसे, किस-किस समय, किस-किस स्थान से निकल्ले को नया हो ? उसका जो ज्ञान, वह स्वरोदय ज्ञान है।

स्थिर चित्त से एकांत में बैठ कर गुभ भावपूर्वक सद्गुरुदेव का स्मरण करके नाक में से निकलता हुआ स्वर देखे। पश्चात् इस स्वरोदय ज्ञान में बतलाई हुई विधि से बोध पाकर न्यायमार्ग से कार्य करें। ऐसा करने से यह स्वर ज्ञान सिद्ध होगा। इस ज्ञान का उपयोग निंदित कार्यों में करने से उल्टा स्रनिष्ट परिणाम स्राता है। इस बात को विशेष रूप से लक्ष्य में रखें। विचार करने से ज्ञात होता है कि स्वरोदय की विद्या पवित्र और आत्मा का कल्याण लस्परवाही से शरीर का और प्रसाद के धर्म का विनास होशा है।

करने वाली है। इसका अभ्यास कर पूर्वकालीन महानुभाव अपनी आत्मा का कल्याण कर अविनाशी पद प्राप्त करते थे। श्री जिनेन्द्र प्रभु तया गणघर देव भी इस विद्या के पूर्ए ज्ञाता थे। अर्थात् वे इस विद्या के प्राणायामादि सर्व अंगों-उपांगों को भली मांति जानते थे। श्री भद्रबाहु स्वामी चौदह विद्या को अन्तर्महूर्त में पर्यालोचन करने के लिये यहां प्राणायाम की साधना करते थे। इस बात का उल्लेख ग्रनेक स्थलों में पाया जाता है।

इतिहास का भवलोकन करने से ज्ञात होता है कि पूर्व काल में जैनाचार्य सिद्धसेन दिवाकर, जैनाचार्य हरिभद्र सूरि, जैनाचार्य हेमचन्द्रसूरि, जैनाचार्य दादा जिनदत्त सूरि, आदि ग्रनेक महापुरुषों ने इस विद्या की पूर्ण साधना की थी। यह बात उनके द्वारा रचित योग के ग्रनेक ग्रंथों से स्पष्ट ज्ञात होती है।

झाज से लगभग दो सौ वर्ष पहले श्री घानन्दवन जी, उपाध्याय यशोविजय-जी, चिदानंद जी (इस स्वरोदय धादि के कर्ता), ज्ञानसार जी आदि भी महायोगी हो गये हैं,इनके द्वारा रचित पद्यों,स्तुतियों, ग्रन्थों आदि। से भी ज्ञात होता है कि पूर्वकाल में जैनमुनि --- यति योगाम्यास की साधना किया बहुत अच्छी तरह से करते थे। परन्तु खेद का विषय है कि घाजकल जैन शासन में ऐसा एक भी योगीपुरुष ट्राष्ट्रियत नहीं होता।

यति लोग जिन्हें पंजाब में पूज तथा राजस्यान में गुर्रा सा एवं गुजरात सौराष्ट्र में गोर जी कहते हैं वे तो घाज प्रायः समाप्त हो चुके हैं। यदि कोई बचे-खुचे रह भी गये हैं तो वे गृहस्यी बन चुके हैं। कोई भूला बिसरा विद्यमान भी है तो वह भी इस विद्या से सर्वथा शून्य है।

मुनि लोग भी प्राय: अपने मान महत्व बढ़ाने में तथा आडम्बरों के माया जाल में उलझे हुए हैं। इसलिये स्वरोदय ज्ञान का अम्यास शक्ष म्ट्रंगवत हो गया है। यदि अन्य लिंगियों में कोई योगाम्यासी होगा तो शायद खोजने से कहीं मिल भी जावे तो वह प्राध्यात्मावस्था प्राप्त न होने से नौली, धोती आदि कियों द्वारा लोग रंजन के अतिरिक्त आत्म कल्याराकारी मार्ग का दर्शन नहीं करा सकता।

बरने चाले से जिन्ता न करें।

कई मात्म कल्याए। का मार्गे छीड़कर मजानी संसारी मनुष्यों पर अपने ढोंग ग्रौर दम्भ द्वारा साधुपन की छाप मोहर लगाने का यत्न करते हैं। ऐसा होने से योगाम्यास करने की छपि मोहर लगाने का यत्न करते हैं। ऐसा होने से योगाम्यास करने की छपि कैसे हो सकती है ? उस पर श्रदा कैसे हो ? क्योंकि यह कार्य तो निर्सोमी और आत्मज्ञानी का है। मुनि का यही धर्म है यही कर्तव्य है। योग की साधना और घ्यान के अभ्यास द्वारा ही सच्चा आत्म कल्याएा हो सकता है। ऐसा कहने में जराभी घतिशयोक्ति नहीं है।

प्राणायाम योग की दस भूमिकाएं हैं। इनमें प्रथम भूमिका स्वरोदय ज्ञान की है। इस ज्ञान के ग्रम्यास द्वारा बड़ेन्बड़े गुप्त भेद भी मानव सुगमता-पूर्वक जान सकता है। तथा बहुत प्रकार की व्याधियों का निवारण भी कर सकता है। स्वरोदय शब्द का अर्थ नाक से श्वास का निकलना ऐसा होता है। इसमें सर्व प्रथम श्वास की पहचान की जाती है। नाक पर हाथ के रखते ही नाड़ी का ज्ञान होने से इसका ग्रम्यासी गुप्त बातों का रहस्य चित्रवत जान सकता है। इसके ज्ञान से ग्रनेक प्रकार की सिद्धियां प्राप्त होती हैं, परन्तु यह बात निश्चित है कि इस विद्या का अभ्यास योगा-भ्यासी गुरु के सहयोग बिना उत्तम प्रकार से नहीं किया जा सकता। क्योंकि पहले तो यह विषय कठिन है दूसरी बात यह है कि इसमें ग्रनेक साधनों की आवश्यकता है। इस विषय पर जो ग्रंथ विद्यमान हैं उनमें इस कठिन विषय को ग्रति संक्षेप से वर्णन किया है। इसलिये साधारण, मनुष्य इस विषय को समफ नहीं सकते। आजकल इस विद्या को अच्छी तरह से जानने वाले ग्रीर दूसरों को अच्छी तरह से सिखा सकें ऐसे योगी पूष्ल देखने में नहीं आते।

वर्तमान काल में कई व्यक्तियों ने बिना योगी गुरु के सानिष्य के इस विद्या का अभ्यास करके लाभ के बदले हानि उठाई हैं। इसीलिये चिदानन्द जी ने अपनी इस कृति में स्थान-स्थान पर इस बात पर जोर दिया है कि प्राणायाम-स्वरोदय का अम्यास सम्यग्द्दष्टि ज्ञानी योगी गुरु के पास ही करना चाहिए।

म्रात्म कल्पाणार्थी तथा योग साधना वालों के लिये यह सारा ग्रन्थ ही

### भेषना थर सस्ती के बस्दर रही, छतीपार्चन के लिए उद्यमतील वर्ने । 📳

बहुत उपयोगी है । हठयोग के अम्थासियों के लिये तो यह विशेषोपयोगी है और साधारण व्यक्तियों के लिए भी इसका बहुत सा विभाग अत्यंत उप-योगी है ।

हम लिख चुके हैं कि स्वरोदय ज्ञान चार बातों के लिये विशेष रूप से साधारए व्यक्तियों के लिये उपयोगी है:---१----ग्रारोग्यता प्राप्ति के लिये, २---कालादि ज्ञान के लिये, ३---भविष्य में होने वाली शुभाशुभ घटनाओं को प्रश्न द्वारा अथवा श्वास द्वारा सुख-स्मृद्धि----श्वांति पाने के लिये एवं चमत्कारादि प्राप्त करने के लिये।

मैंने इस विषय को अपनी तरफ से सरल तथा सुरुचिकर बनाने में सब प्रकार का घ्यान रखा है। फिर भी कई स्थल ऐसे हैं जिनको समभने के लिये सम्यन्दृष्टियोगी गुरु की ग्रावश्यकता है। मुस्तक में चाहे कितना भी खुलासा क्यों न किया जावे, चाहे कितनी सरल भाषा में लिखा जावे, चाहे कितना ही विवेचन किया जावे फिर भी उस विषय की गहराइयों तक पहुंचने के लिये योग्य गुरु की आवश्यकता तो रहती ही है। साधारएा से साधारएा विषय को समभने के लिये विद्यार्थी को गुरु की ग्रावश्यकता रहती है, यह तो योग का विषय है इसे तो कियात्मक-प्रायोगिक (Practical) सीखने की आव-श्यकता होने से गुरु की परमावध्यकता है। जैसे विज्ञान के विद्यार्थी के लिये कियात्मक प्रयोगों को प्रयोगशाला में जाकर प्रध्यापक (Professor) से सीखना पडता है।

स्वरोदय (नाक ढ़ारा निकलने वाले क्वास-प्रक्र्वास) में तत्त्वों के ज्ञान के लिये ग्रंथ कर्त्ता ने स्वयं कई रीतियां बतलाई हैं। इसके अतिरिक्त हमने भी अधिक सरल रीतियों को इसग्रंथ में संग्रहित करदिया है, विचक्षरण साधक यदि उपयोग देकर ध्यान से स्वरों की पहचान तथा इन स्वरों में तत्त्वों को जानने का ग्रभ्यास कर लेगा तो उसे तत्त्वों को समभने में सरलता हो सकती है। और स्वरों में तत्त्दों का बोध पा लेने के बाद स्वयं ही अपने तथा दूसरों के प्रक्ष्तों का समाधान कर सकता है। फिर भी यदि कोई ग्रपने श्राप न समभ्र पावे तो उसे स्वरों में तत्त्वों के जानकार के पास से समभ लेना चाहिए। र्ग विसी के साथ कड़वा न कोई काकि थे, विद्वान से विरोध न करें।

भाई पुरखराज जी (जेठमल सुर्बनराज वालों) की भावना के धनुसार इस स्वरोदय विज्ञान के ग्रंथ के प्रत्येक पृष्ठ के शीर्षक में ''प्रभु महावीर की ग्रम्तुतवाएगी (Sayings of Lord Mahavira) के एक-एक करके सुबोध वाक्यों को भी दे दिया है। इनका प्रत्येक पाठक को मनस पूर्वक पढ़कर खीवन में आत्मसात करने का प्रयत्न करना चाहिए तथा पहले के दो फर्मो (३२ पृष्ठों) के प्रत्येक पृष्ठ के शीर्षक में एक-एक नीति वाक्य भी दिये हैं जो प्रत्येक मानव के लिये उत्तम शिक्षाप्रद हैं।

#### श्रग्तिम निवेदन

अख्टांग निमित्त का विषय अत्यंत उपयोगी होने से मैंने इस पर अपनी कलम से काम लिया है। तीस वर्षों के सतत परिश्रम से इसके चार विभाग प्रकाशित किये जा सकें :----इसमें पांच अंगों का समावेश है, बाकी के तीन अंगों में से लक्षरा (सामुद्रिक----शरीर लक्षरा) विज्ञान भी तैयार हो चुका है। और बाकी के दो अंग भी तैयार किये जा रहे हैं।

उपर्युक्त चारों विभागों के प्रकाशन में भाई पुखराज जी तथा सरदारमल जी प्रेरणा तथा सहयोग ही मुख्य कारणा हैं। यदि सच पूछा जाये तो इनके सक्रिय सहयोग तथा प्रेरणा के थिना न तो यह साहित्य प्रकाशन ही हो पाता ग्रीर न ही इसका प्रचार और प्रसार । इनके सिवाय और भी जिन-जिन महानुभावों ने इस कार्य में मेरा हाथ बटाया है उनकी नामावली भी प्रक्ष्तपृच्छा विज्ञान में दे दी है। उनके सहयोग के लिये उन्हें अभिनंदन देता हूं आशा करता हूं कि आगे के लिये भी सब जैन बंधु इस कार्य में मेरा सहयोग देकर हाथ बटाते रहेंगे जिससे मैं इस वृद्धावस्था में जैन शासन की साहित्य सर्जन द्वारा अन्तिम श्वासों तक सेवा कर सकु।

वर्तमान समय में अष्टांग निभित का सांगोपांग हिंदी, गुजराती आदि स्रोक भाषाओं में प्रकाशन का अभाव ही है। इसलिये मैंने इसी विषय को लिखकर इस कमी को पूरा करने का प्रयास किया है। इसमें मैं कहां तक सफल हुआ हूं इसका विद्वर्य ही निर्णय दे सकते हैं। प्रधिक क्या लिखू।

रती मौत पुत्र की पीठ पीचे स्तुझी बहुत प्रमंस करो । सामने नहीं ।

अतः जैन शासन की वफादारी इसी में हैं कि लक्ष्मीपति सुश्रावक इस उपयोगी साहित्य के सर्जन और प्रकाशन के लिये उदारता पूर्वक ग्राधिक सहयोग देकर अपनी लक्ष्मी से पूण्योपार्जन करें । सुझेषु कि बहुन: ।

# विशेष सूचना

इस जगत में सब प्राणी सुख चाहते हैं। विपत्ति तथा दुःख से छुटकारा पाने के लिये पीर-पेगंम्बरों, मन्त्रवादियों, साधु-सन्यासियों के चंगुल में फंसकर तथा देवी-देवताओं की मान्यताओं के चक में उलक कर समय तथा धन का अपव्यय करके भी सुख शांति पाने के बदले परेशानियों से ग्रधिक घिर जाते हैं ग्रौर ग्रन्त में श्रद्धा अघ्ट होकर मार्ग च्युत हाँ परेशानियों से ग्रसित जीवन व्यतीत करते रहते हैं।

इसके लिये सम्यग्द्राघ्ट महायोगियों ग्रौर चौदह पूर्वधारियों ने तथा त्रात्म साक्षात्कारी ऋषि मुनियों ने समस्त मानव जगत के उपकार के लिये अनेक मंत्रगमित स्तुति-स्तोत्रों की रचना करने की क्रपा की है। उन पर कल्पादि लिखकर उनमें गमित मंत्रो-यंत्रों-तंत्रों आदि की रचना, उनकी साधना ग्रौर

कोई पूछे तो उत्तम सीख दें, यह जलाई से, परोषकार करें।

प्रयोगादि की सब विधियों का भी सुन्दर वर्एन किया है ।

मवकार मंत्र, उवसग्गहर, नमुत्थुणं, लोगस्स, भक्तामर, कल्याग्रामंदिर, वसुधारा, घंटाकरएग महावीर, माग्गिभद्र, क्षेत्रपाल, भोमिया जी, घरगोन्द्र-पद्मावती, सरस्वती (विद्यादेवी) लक्ष्मी, चक्रेश्वरी, इत्यादि ग्रनेकानेक के मंत्रों-यंत्रों-तंत्रों का आराधन विधि सहित बहुत बड़ा संग्रह भी हिन्दी भाषा में लिखकर तैयार कर लिया गया है।

इन दोनों ग्रन्थों १— शारीरिक लक्षरण तथा २ — मंत्रादिसंग्रह के लिये यंत्रों के चित्र, ब्लाक्स तथा छपाई के लिये हजारों रुपयों का खर्चा है, तत्पश्चात् पुस्तकों के प्रकाशन ग्रादि में भी ग्रधिक महंगाई के काररण काफी खर्चा श्रा जावेगा।

इसलिये इनके प्रकाशन के लिये यदि जिनशासन—रसिक धर्मनिष्ठ सुश्रावक वर्ग आर्थिक सहयोग देने की उदारता दिखलावेंगे तो ही इसके प्रकाशन का कार्य हाथ लेना सम्भव है। जितना जल्दी सहयोग मिलेगा उतनी फड़प से कार्य सम्पन्न हो सकेगा।

इन दोनों ग्रन्थों के कई विभाग बन जावेंगे। जो महानुभाव एक-एक विभाग का पूरा खर्चा देकर छपवाना चाहेंगे यदि वे चाहेंगे, तो उनका परिचय तथा फोटो उस विभाग में प्रकाशित कर दिया जावेगा और उन्हे कुछ पुस्तकें भी भेंट रूप दे सकेंगे।

#### इनके प्रकाशन से लाभ

इनके सरल हिन्दी भाषा में प्रकाशन-हो जाने पर अनेक भव्य जीव इनकी आराषना ढारा संकटों से ख़ुटकारा पाकर सुखी होंगे सम्यक्तत्व को पाएंगे तथा सम्यक्तव पाये हुए व्यक्ति जिनशासन में सुदृढ़ होकर जैन धर्म के सच्चे घ्रनु-रागी बनेंगे । अधिक क्या लिखें ।

दिल्ली

हीरालाल दूगड़

30-99-03

#### मुसाफरी करते समय अजनवी [प्रपरिचित] का विद्यास मृत करो । 🦷 [२2]

#### कलिकाल सर्वज्ञ श्री हेंमचन्द्राचार्य कृत वोगशास्त्र से संकलित पदस्थ स्थान

#### प्रख्य (ॐकार) का ध्यान

हृदयकमल में रहे हुए समग्र शब्द ब्रह्म की उत्पत्ति का एक कारएा, स्वर तथा व्यंजन सहित पंचपरमेष्ठि पदवाचक तथा सस्तक में रही हुई चन्द्र कला में से भारते हुए अमृत के रस से सराबोर महामंत्र प्रराव का कुम्भक करके चिंतन करें।

#### ॐकार ध्यानके जुवा-जुवा भेव

स्तमन करने के लिए पीले योंकार का घ्यान, वशीकरएा के लिए ययदा क्षुभित करने के लिये मूंगे की कांति जैसा दर्ण, विद्वेषएा कर्म के लिए काला तथा कर्मों को नाश करने के लिए चन्द्र की कांति के समान उज्ज्वल ॐकार का घ्यान करें।

#### पंच-परमेष्ठि (नवकार) मंत्र का ध्यान तथा फल

तीन जगत को पवित्र करने वाला और महापवित्र पंचपरमेष्ठि नम-----स्कार मंत्र का योगियों को विशेष प्रकार से चिंतन करना चाहिये ।

९—हृदय में आठ पंखड़ियों वाले सफेद कमल की कल्पना करें। उस कमल की कर्षिणका में ''नर्मो अरिहंतार्एां'' की कल्पना करें, फिर ''नमो सिद्धाणं'' पूर्व दिशा में, ''नमो आयरियाणं'' दक्षिए। दिशा में, ''नमो उवज्फ्रायार्एा'' पश्चिम दिशा में, ''नमो लोए सब्बसाहूएां'' उत्तर दिशा में, ''ऐसो पंच नमुक्कारो'' अग्नि कोएा में, ''सब्ब पावप्पएासएगे'' नैऋत्य-कोएा में, ''मंगलाएां च सब्वेसिं'' वायव्य कोएा में, ''पढम हवइ मंगल ईशान कोएा में स्थापन करें। इस प्रकार महामंत्र का ध्यान करें।

मन, वचन, काया की एकग्रतापूर्वक जो १०८ बार इन नमस्कार महा-मंत्र का जाप करता है उसे आहार करते हुए भी एक उपवास का फल होता है तथा इंसी महामंत्र की उत्तम प्रकार से ग्राराधना कर के आत्म लक्ष्मी को प्राप्त कर इस भव में तीनों लोकों के प्राएियों द्वारा पूजित होता है।

) सुर्व मस्त होने के बाद मोचेस में करें, पाची छान कर पीयें।

हजारों पापों को करने जाले सैकड़ों प्रासियों की हत्या करने जाले जान-जर भी इस महामंत्र की ग्राराधना से देवलोक में गये हैं।

प्रकारांतर से पंचपरमेष्ठि विद्या

9--- पंच परमेष्ठि से उत्पन्न सोलह ग्रक्षरों की विद्या को दो सौ बार जपने से एक उपवास का फल होता है।

<mark>विद्या----अरिहंत-सिद्ध-आयरिय-उवज्फाय-साहू</mark> ।

३—छः अक्षरों वाली विद्या तीन सौ बार; ४--चार अक्षरों वाली विद्या चार सौ बार; ५---पांच अक्षरों वाली विद्या पांच सौ बार जपने से एक उपवास का फल होता है।

छः ग्रक्षरी विद्याः—अरिहंत सिद्ध । चार अर्क्षरी विद्या—ग्ररिहंत । पांच अक्षर विद्या—ग्र-सि-ग्रा-उ-सा ।

इन विद्याओं के जाप का फल जो एक उपवास का बतलाया है; यह तो बाल जीवों को जाप में प्रवृत्ति के लिये हैं। पर परमार्थ से वास्तविक फल तो स्वर्ग और मोक्ष है। ऐसा ज्ञानी पुरुषों ने कहा है।

६--सिद्धान्त से उद्धार की हुई पांच वर्ण वाली, पांच तत्त्व विद्या का यदि प्रतिदिन जाप किया जावे तो सब क्लेशों को दूर करती है---

विद्या---हाहीं हुंहीं हु: श्र-सि-ग्रा--उ-सा नम:।

७---नीचे लिखी विद्यां का यदि एकाग्र चित्त से स्मरए किया जावे तो मोक्ष की प्राप्ति हो ।

विद्या----अरिहंता मंगलं, सिद्धा मंगलं, साहू मंगलं, केवली पन्नत्तो घम्मो मंगलं । ग्ररिहंता लोगुत्तमा, सिद्धा लोगुत्तमा, साहू लोगुत्तमा, केवलि पत्नत्तो धम्मो लोगुत्तमा । ग्ररिहंते सरणं पवज्जामि, सिद्धे सरएां पवज्जामि, साहू सरणं पवज्जामि, केवलि पन्नतं धम्मं सरएां पवज्जामि ।

८---पन्द्रह ग्रक्षरों की विद्या का ध्यान----यह मोक्ष सुख को देने वाली विद्या है। तथा सर्व ज्ञान प्रकाशक सर्वज्ञ सहश्र मंत्र का भी स्मरएए करें।

दया धर्म को पालन करें, कुमार्ग प्रेर च पलें। सबसे प्यारंग्स्वें। 👘 [39

यह विद्या और मंत्र महाने चमत्कारी है। यह विद्या और मंत्र सर्वज्ञ भगवान की सहगता को धारए करते है।

१----सात वर्ण वाले मंत्र का ध्यान----संसार रूप दावानल को एक क्षरण बार में उच्छेद करने की तुम्हारी इच्छा हो तो इस मंत्र का जाप करें---

मंत्र—नमो अरिहंताणं ।

९० —आठ कर्मों को नाझ करने के लिए इस पांच वर्ए वाले मंत्र का जाप करें —-मंत्र-नमो सिद्धाएां।

११----संब प्रकार के अभय के लिये इस मंत्र का जाप करें----

ॐ नमो अर्हते केवलिने परमयोगिने, विस्फुरदुरुशुक्लध्यानाग्निनिदग्ध कर्मबीजाय, प्राप्तानंत चतुष्टयाय, सौम्याय, शांताय मंगलवरदाय स्वाहा ।

यह मन्त्र अभय देने वाला है।

९२—सामान्य विद्या—हीं भों यों सो हम्ली हं मों मों हीं। इसका आप करें।

९३—अचित्य फलदा गएाधरकृत विद्या ध्यान—

3ॐ जोग्गे, मग्गे, तत्थ, भूए, भव्वे, भविस्से, ग्रते परवसे जिएएपार्थ्व स्वाहा। १४---आठ पंखड़ी वाले कमल में भलभजाट करते हुए तेज वाली आत्मा का चितन करना ग्रौर नीचे लिसे ग्राठ ग्रक्षरी विद्या के ग्राठ अक्षरों को उस कल्पित कमल की पूर्व दिशा की तरफ से प्रारम्भ करके एक-एक अक्षर को स्थापित करें फिर इस कमल के अक्षरों पर घ्यान करते हुए ग्यारह सौ (१९००) बार जाप करें। सब प्रकार के सुखों की प्राप्ति हो।

विघ्न शांति के लिये उपयुंक्त विद्या का आठ दिन तक प्रतिदिन १९००. जाप करने से संब प्रकार के विघ्न शांत हो जावें।

भाठ रात्रि बीतने पर जाप करने वाले को ऐसा सामर्थ्य ग्रा जाता है कि आत्मा में कल्पित कमल के अन्दर रहे हुए स्थापित ग्राठों वर्ण ग्रनुक्रम से दिखलाई देंगे ।

इस ग्राठ अँक्षरी विद्या के हृदय में अक्षर देखने वाले को ऐसा सामर्थ्य हो

मीद थोड़ी छें, घर पाये का सावर करें, दूसगों को घर का लेद कई :

जीता है कि ध्यान में विष्न करने वाले, मयकर सिंह, हायी, राजस थीर दूसरे भी भूत-प्रेत सर्पादि तत्काल शांत हो जाते हैं।

९५—ॐ **ममो ग्ररिहंताएां**—इस मंत्र का जाप इस लोक सम्बन्धि फल चाहने वाले को ॐ सहित करना ग्रौर मोक्षाभिलाषी को ॐकार के बिना जाप करना चाहिये ।

१६---- कर्म श्रोध की शांति के लिए जाय----

मंत्र---श्रीभद् ऋषभादि वर्धमानातभ्यो नमः । कर्म के नाण के लिए सदा इसका जाप करें ।

१७-सर्व जीवों के उपकार के लिए पाप भक्षिशी विद्या-

विद्या—ॐ अर्हन् मुख-कमल-वासिनि पापात्मक्षयंकरि, श्रुतज्ञातज्वाला सहस्र ज्वलिते, सरस्वति मत्पापं हन्-हर्न् वह-दह क्षां क्षों क्षूं क्षें क्षौं क्ष: क्षीरधवले अमृत संभवे वं-वं हूं हूँ स्वाहा । (यह पाप भक्षिणी विद्या है, इस का नित्य स्मरण करें) ।

इस विद्या के प्रभाविक अतिशय से मन तत्काल प्रसन्न होता है, पाप की कलूषता दूर होती है तथा ज्ञान-दीपक प्रकाशित होता है (ज्ञान प्रकट होता है) ।

#### ९६---सिद्धचक के स्मरए करने की विध----

विद्या प्रवाद से उद्धार करके वच्चस्वामि आदि ज्ञानी पुरुषों ने प्रकट रूप से मोक्ष लक्ष्मी के बीज समान माना हुआ तथा जन्म मरुणादि दावानल को प्रशांत करने में नवीन मेघ के समान शिद्धचक्र को गुरु के उपदेश से जानकर कर्म क्षय के लिये चिंतन करें।

विधि—–नाभि कमल में स्थित सर्वव्यापि "अ" कार का चिंतन करें। मस्तक पर "सि" वर्णका, मुख कमल में "आरा" कार का, हृदय कमल में में ''उ'' कार का, तथा कंठ में ''सा' कार का चिंतन करें।

Sayings of lord allocation प्रमु महाबोर को ममुसमाणी [4]

श्री वीतरागाय नमः श्री स्वरोदय-सार (सविवेचन) (चिदानन्द जी कृत) ग्रयं-विदेषन ग्रादि कर्ता-पं॰ होरालाल दूगड़ मंगलाघरण (तीर्यंकर बन्दना)

(छप्पय) नमो आदि अरिहंत देव, देवनपति राया। जास चरएा झदलम्ब, गएगाधिप गुरा निज पाया ॥ धनुष पांचशत मान, सप्त कर परिमित काया। ऋषभादि अरु अन्त, मृगाधिप चरएा सुहाया ॥ आदि अन्त युत मघ्य, जिन चौबीस इम घ्याइये । चिदानन्द तस ध्यान घी, अविचल लीला पाइये ॥१॥

#### सरस्वती वन्दना

(छप्पय) इक कर वीएगा धरत, इक कर पुस्तक छाजे। चन्द वदन सूकमाल, भाल जस तिलक विराजे।।

í.

सूं ब्रह्मित अनिसंताही आइमर ही धर्म का सण्ता भारताथक होता है ह

हार मुकुट केयूर, चररा नूपर घुनि आजे। अद्भुत रूप स्वरूप, निरख मन रम्भा लाजे।। लीलायमान गज गामिनी, नित ब्रह्मसुता चित्तघ्याइये । चिदानन्द तस ध्यान थी, अविचल लीला पाइये ।।२।।

(दोहा) उदधि सुता सुत तास रिपु, वाहन संस्थित बाल । बाल जासी निज दीजिये, वचन विलास रिसाल ॥३॥

अर्थ—एक हाथ में वीरगा तथा एक हाथ में पुस्तक धाररा। किए हुए ऐसी चन्द्रमुखी, कोमळांगी, मस्तक पर तिलक किए हुए, हार, मुकुट, बाजूबन्ध से सुशोभित शरीर वाली, नूपुरों की व्वनि सहित चरसों काली, हाथी के समान चाल वाली, जिसके रूप को देखकर रम्भा, भी लज्जित होती है ऐसे प्रद्भुत स्वरूप वाली सरस्वती का मैं चिदानन्द व्यान करता हूं क्योंकि तुम्हारे ध्यान से शाक्ष्वत सुख की प्राप्ति होती है—२

हे गरुड़ वाहिनी सरस्वती मुभे (चिदानन्द को) आप अपना बालक जान-कर सरस रसाल बचन दो अर्थात् मुभे इस स्वरोदय सार की रचना करने की शक्ति प्रदान करो—३

#### सिद्ध वन्दना

| (दोहा) | अज ग्रविनाशी प्रकल जे, निर्कार निर्धार ।                                             |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| : .    | निर्मल निर्मय जे सदा, तास अक्ति जित्त धार ॥४॥                                        |
| · ·    | जन्म जरा जाकुं नहीं, नहीं सोग सन्ताप ।                                               |
|        | सादि ग्रनन्त स्थिति करी, स्थिति बन्धत रुचिकाप ॥५॥                                    |
| ·      | ुलीजे ग्रंश रहित शुचि, चरम पिण्ड ग्रवगाह ।                                           |
| · .    | एक समय सम श्रेणि ए, प्रचल थया शिवनाह ॥६॥                                             |
|        | सम अरु विषम पणे करि, गुरग पर्याय अपनन्ता।<br>एक-एक प्रदेश में शक्ति सुजस महन्ता।।७।। |
|        | रूपातीत व्यतीत मल, पूर्णावन्दी ईस।                                                   |
|        | चिदानन्द ताकुं नमत, विनय सहित तिज शीश ॥८॥                                            |

ज्ञान मात्र से कार्य सिद्धि नहीं हुया करती।

गर्य-जो सदा जन्म-मरुए रहित, अकत्व, निराकार, निरामाउ निर्णेष, निर्भय हैं उनकी भक्ति चित्त में धारए करके-४

जिन्हें न जन्म है, न वृद्धावस्था है, न शोक है, न संताप है, सादि अनन्त स्थिति वाले, कर्म बन्धन के जंजाल को जिन्होंने काट दिया है----५

सर्व कमें मूल से रहित, सच्चिदानन्द स्वरूप, सर्व प्रकार के कमें बन्धन से मुक्त होकर शैलेशीकरण द्वारा निज आत्म प्रदेशों को घनीभूत करके चरम शरीर से दो तृतीयांश (२/३) बवगाहना से, समश्रेणी से एक समय में लोक के अन्त में सिद्ध सबस्था को प्राप्त करने वाले----६

सम-विधमता से मनन्त गुएा-पर्यायों सहित एक-एक प्रदेश में महान् शक्ति सम्पन्त---७

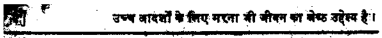
रूपातीत (अरूपी), व्यत्तीत सल (कर्म-मल से रहित), अनन्त आनन्द आदि गुएों के घारक ऐसे ईक्वर (सिद्ध भगवतों) को मैं चिदानन्द दिनय सहित अपने मस्तक को अकाकर नमस्कार करता द्व----८

सारांश यह है कि लेखक ने पद्य १ से ८ तक श्री घ्ररिहंत भगवान्तों, सरस्वती तथा सिद्ध भगवान् को वन्दन, नमस्कार करके मंगलाचरएा किया है ।

#### स्वर-ज्ञान

(दोहा) काल ज्ञानादिक थकी, लही ग्रागम अनुमान । गुरु किरपा करि कहत हूं, शुचि स्वरोदय ज्ञान ॥ १॥ सुर का उदय पिछानिए, अति विरता चित्त धार । ता थी शुभाखुभ कीजिये, भावि बस्तु दिचार ॥ १०॥ नाड़ी तो तन में घनी, पिएा चौबीस प्रधान । ता में दस पुरिए ताहु में, तीन अधिक करि जान ॥ ९ १॥ इंगला पिंगला सुखमना, ये तीनों के नाम । भिन्न-भिन्न अब कहत हूं, ता के मुएए धरु धाम ॥ ९ २॥ अर्थ---मैं (चिदानन्द) पृथ्वी ग्रादि मंडलों में पदन के प्रवेश और निःसरए।

अथ----म् (, जिदाजर्द) पृथ्वा आदि मेडला में पर्यंत के प्राप्त किए हुए परित्र काल के झानादि से आगम का प्रमुमान लेकर गुरु कुपा से घाष्त किए हुए परित्र



सिर्मिम जान को कहता हूं- रेक्टें

नासिका के भीतर से जो क्वास निकलता है उसका नाम स्वर है। चित्त को अति स्थिर करके स्वर को पहचानना चाहिए श्रोर स्वर को पहचान कर भविष्य में होनहार के ग्रुभाग्रुभ का विचार करना चाहिए—१०

स्वर का सम्बन्ध नाड़ियों से है। यद्यपि शरीर में नाड़ियां बहुत हैं तथापि इनमें से चौबीस नाड़ियां प्रधान हैं श्रीर इन चौबीस नाड़ियों में से दर्स नाड़ियां अति प्रधान हैं एवं उन दस नाड़ियों में से भी तीन नाड़ियां अतिशय प्रधान मानी हैं। जिनके नाम इंगला, पिंगला और सुखमना हैं। इनके गुएों और स्थानों का वर्णन श्रागे करेंगे। 199-99।

(दोहा) भूकुटी चक्र सुं होत है, स्वासा को परकास । बंकनाल के ढिग थई, नाभि करत निवास ॥१३॥ नाभी थी फुनि संचरत, इंगला पिंगला धाम । दक्षिए। दिश है पिंगला, इंगला नाड़ी वाम ॥१४॥ इन दोऊ के मध्य में, सुखमन नाड़ी होय । सुखमन के परकास में, सुर पुनि चालत दोय ॥१५॥

ग्नर्थ---दोनों भोओं के बीच में जो आज्ञारव्य नाम का चक है वहां से ग्वास का प्रकाश होता है तथा पिछली बंकनाल में से होकर नाभी में जा कर ठहरता है, वहां से फिर ग्वास इंगला ग्रीर पिंगला द्वारा निकलता है।

१-----प्रन्थकर्त्ताने स्वयं ही इन दस नाड़ियों के नाम स्थानादि का इसी ग्रन्थ के पद्य नं०४३१ से ४४१ में वर्षन किया है।

२---अथ मंडलेषु वायोः प्रवेशानःसरएाकालमवगम्य ।

उपदिशति भुवनवस्तुषु विचेष्टितं सर्वथा सर्वम् ॥३६॥

(ग्रुभचन्द्राचार्य कृते ज्ञानार्एवे) प्रथं— (पृथ्वी, जल, वायु, ग्रग्नि, ग्रादि) मंडलों में पवन के प्रवेश ग्रौर निःसरेण काल को निश्चय करके ध्यानी पुरुष, जगत भर में जो पदार्थ हैं उन सबकी सर्व प्रकार की चेष्टाओं का वर्णन करते हैं।

' (नौट) काल जान।दि का विस्तृत विवरण ग्रन्थकार कमझ: स्वयं करेंगे ।

वो आत्मा का ज्यान करता है; उसे बरंब समाधि की आणि होती है।

शरीर में मेरुदंड के दक्षिए (दाहिनी) दिशा की तरफ पिंगला (सूर्व) नाई है तया वाम (बायीं) तरफ इंगला (चन्द्र) नाड़ी है। इन दोनों नाड़ियों के मध्य में सुषुम्ना नाड़ी रहती है। सुखमन नाड़ी के प्रकाश से नाक के दोनों नथनों से स्वर (श्वास) चलता है।।१३-१४-१४।।

(दोहा) डाबा सुर जब चलत है, चन्द्र उदय तब जान ।

जब सुर चालत जीमसो, उदय होत तब भान ॥९६॥

प्रथं-इनमें से जब (इंगला नाड़ी द्वारा) बांया (डाबा) स्वर चलता है तब चन्द्र का उदय जानना चाहिए तथा जब (पिंगला नाड़ी द्वारा) दाहिना (जीमना) स्वर चलता है तब सूर्य का उदय जानना चाहिए---- १६

## स्वरों के कार्य

(दोहा) सौम्य काज कुं शुभ शशि, कूर काज कुं सूर। इम विधि लख कारज करत, पामे सुख भरपूर ॥१७॥ दोऊ स्वर सम संबरे, तब सुखमन पहिछान । तामे कोऊ कारज करत, मवस होय कछ हान<sup>3</sup> ॥१८॥

अन्यरपेक मनुष्य अब नाक द्वारा श्वास लेता है तब उसकी नासिका के दोनों छेदों में से कभी तो नासिका के एक छेद में से श्वास निकलता है भौर दूसरा छेद बन्द रहता है जब जिस छेद से श्वास निकलता हो उसी स्वर को चलता समफ़ना चाहिए तथा कभी-कभी एक छेद से तेजी के साथ श्वास निकलता है और एक छेद से धीमा स्वर निकलता है भर्थात् दोनों छेदों में से स्वर तो निकलता है परन्तु समान स्वर नहीं निकलता। जिस तरफ का श्वास तेजी के साथ निकलता है उसी स्वर को चलता हुआ सम-फना चाहिए। दाहिने छेद से यदि वेग से स्वर निकले तो उसे सूर्य स्वर कहते हैं। बाएं छेद से यदि वेग से स्वर निकले तो चन्द्र स्वर समफ़ना चाहिए। दोनों छेदों में से श्वास निकलता हो तो उसे सुखमना स्वर कहते हैं। सुखमना स्वर प्रायः उस समय चलता है बब एक स्वर से दूसरा स्वर वदलना चाहता है।



(दोहा)

र है मिरिक साधनहील आसि अभिष्ठ कार्य को सिद्ध नहीं के दिस

कियें सीम्य' (शींतल और स्थिर) कार्यों को चन्द्र स्वर में करना शुम है, कूर ग्रीर चर कार्यों को सूर्य स्वर शुभ है। जब दोनों स्वर समान चलते हों उसे सुर्खमना स्वर कहते हैं। इस स्वर में प्रभुं भजन ग्रीर ध्यान के सिवाय ग्रन्थ कोई भी कार्य नहीं करना चाहिए, क्योंकि इस स्वर में किसी कार्य को करने से वह निष्फल होता है तथा उससे क्लेश भी उत्पन्न होता है---१७-१८

> चन्द्र चलत कीजे सदा, दिर कारज चुरभाल । चर कारज सूरज चलत, सिदि होय तत्काल ॥१६॥ क्रेष्पि पक्ष स्वामी रवि, गुक्ल पक्ष पति चन्द । तिथि भाग इन कालहि, कारज करत झानन्द ॥२०॥ कृष्ण पक्ष की तीन तिथि, प्रथम रवि की जान । तीन शशि पुनि तीन रेवि, इन प्रनुकम पहिचान ॥२१॥ गुक्ल पक्ष की तीन तिथि, चन्द्र तस्मी कह मीत । कुनि रवि कुनि शशि कुनि रवि यह गसना की रीति ॥२२॥

ग्रयं ----इसलिएं चंद्र स्वर के चलते समय शौतल और स्थिर कार्यों को तया सूर्य स्वर के चलते समय कूर और चर कार्यों को करना चाहिए । क्योंकि ऐसा करने से कार्य की सिद्धि तत्काल होती है --- १६

कृष्ण (वदि) पक्ष का स्वामी सूर्य है मौर शुक्ल (सुदि) पक्ष का स्वामी चंद्र है। इसलिए तिथियों के विभाग (हिसाब) से उस-उस काल में कार्य करने से आनन्द की प्राप्ति होती है----२०

चन्द्रो समस्तू विज्ञेयो रविस्तू विषमं सदा ।

ः चरद्रः स्त्रीः पुरुष सूर्यः चन्द्रो गोरोऽसितो रविः ॥१६॥

अर्थ—जन्द्र सम है, रवि विषम है, चन्द्र स्त्री है, सूर्य पुरुष है, चन्द्र गौर वर्ष्स है, सूर्य ग्रसित (काला) है ।

सुखमना नाड़ी में अग्नि का वास है, काल रूपिगी है, विष रूप है और सर्व कार्यों को नाश करने वाली है इसलिए इस स्वर में कोई कार्य नहीं करना बाहिए।

डें मोतिलें श्रीर स्थिर कोर्ये देखें पंच नं० १९३ से २०४ क्रूर और चर कार्य-देखें पथ नं० २०५ से २१३ कृष्ण पक्ष की १५ तिथियों में से कम-कम से तीन-तीन तिथियां सूर्य क्रौर चंद्र की हैं। जैसे प्रतिपदा, दूज, तीज ये तीत तिथियां सूर्य की हैं। चौथ, पंचमी, छठ ये तीन तिथियां चंद्र की हैं। इसी प्रकार अमावस्या तक शेष तिथियों में भी क्रमणः समफना चाहिए। इनमें जब अपनी-अपनी तिर्थियों में दोनों (सूर्य और चंद्र) स्वर चलते हों तब वे कल्याणांकारी होते हैं---२१

शुक्ल पक्ष की ९५ तिथियों में से कम-कम से तीन-तीन तिथियां चंद्र और सूर्य की होती है, अर्थात् प्रतिपदा, दूज, तीज ये तीन तिथियां चंद्र की हैं तथा चौथ, पंचमी, छठ ये तीन तिथियां सूर्य की हैं। इसी प्रकार पूर्णमाशी तक शेष तिथियों में भी कमश: समफना चाहिए। इनमें भी इन दोनों (चंद्र और सूर्य स्वरों) का अपनी-अपनी तिथियों में प्रातःकाल चलना शुभकारी है---२२

(छप्पय) मंगल शनि आदित्य-वार, स्वामी रवि जानो । सुरगुरु बुध अरु सोम, शुक्र - पति चंद्र बखानो ॥ इन विधि स्वर तिथि वार, भिन्न नक्षत्र पिछानो । शुभ कारज के योग्य, सकल इन विधि मन ग्रानो ॥ निरगुएा<sup>४</sup> सुरगुएा विध, भाव इन विध के लेखो । तत्त्व तर्एो परकास, सुधा रस इम तूम पेखो ॥२३॥

भ्रर्थ--मगल, पनि ग्रौर रवि इन वारों का स्वाभी सूर्य है और सोम, बुध, गुरु, गुक्र इन वारों का स्वामी चन्द्र है ।

इस प्रकार स्वर, तिथि, वार तथा नक्षत्र को जानकर कार्य की सफलता के लिए इन सबका सूक्ष्म रीति से विचार करो ।

- ५—-जब स्वर बाहर निकल रहा हो उस स्वरूको निर्गुरा कहते हैं औ स्वर नासिका के भीतर जाता हो उसे सगुरा स्वर कहते हैं। जो स्वर बदलकर नया चलना शुरू होता है उसे उदय स्वर कहते हैं तथा जब स्वर बदलने को होता है उसे प्रस्त कहते है। यदि स्वर सगुरा और उदय हो तो कार्य सिद्ध हो। इससे विपरीत हो तो कार्य की हानि हो।
  - सर्वे प्रवेश-काले कथयन्ति मनोगतं फलं पुंसाम् ।

अहितमति दुःखानाचत त एव निःसरणवलायाम् ॥ १२१॥

· • 21

हेगोपार्वेय का भारत ही सम्बन्हविट है।

िं एकैस्पूर विचार में निगुरेंग, सगुगा, उदय, अस्त बादि को भी देखनी चाहिए, जिससे ग्राप सर्व प्रकार की सफलता प्राप्त कर सकते हैं—२३

### शुभाशुभ फल पक्ष तथा तिथि में स्वर विचार

(बोहा) — क्रुष्ण् पक्ष एकम दिने, प्रातः सूरज होय । ताते पक्ष प्रवीरा नर, आनन्दकारी जोय ।। २४ ॥ शुक्ल पक्ष के ग्रादि दिन, जो शशि स्वर उद्योत । तो ते पक्ष विचारिये, सुखदायक श्रति होत ।। २५ ॥

अर्थ---- सब पवन प्रवेश काल में अर्थात् नासिका में प्रवेश करते समय कार्य करने से पुरुषों के मनोगत विचारे हुए फल की प्राप्ति होती है। ये पवन नासिका से बाहर निकलते समय कार्य, करने से घतिशय दुःख से भरे अहित को करते हैं। १ ३३।।

सर्वेऽपि प्रविशन्तौ रवि-शशि-मार्गेण वायवः सततम् ।

वामेन प्रविशन्तों वरुएा महेन्द्री समस्त सिद्धिकरो ।

इतरेएा निःसरन्तौ हुतभुकपवनौ विनाशाय ॥ ३५ ॥

(ज्ञानार्ग्यंव प्रकाश २९ म्लो० ३३-३४-३५)

मर्थ---जल मंडल तया पृथ्वी मंडल के पवन बाई तरफ प्रवेश करते हों तब कार्य करने से समस्त कार्यों को सिद्ध करने वाले हैं एवं अग्नि मंडल ग्रौर वायु मंडल के पुवन दाहिनी तरफ निकलते हुए विनाग के करने वाले हैं।

इन स्वरों के चार भेदों को इस मंत्र द्वारा समफाते हैं—

## स्व रों का नाम झौर गुण

| जबस्वर नाकके छेद                                                                                  | जबस्वरनाकके छेद।                                                   | स्वर जब दसरे                                       | िल्ल ग्राट स्टब्ले |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|--------------------|
| में से बाहर निकले<br>तब निगुं एा होता है<br>इसमें कोई प्रश्न करे<br>तो उसका कार्य सिद्ध<br>न हो : | में प्रवेश करे उसे स-<br>गुएा स्वर कहते हैं<br>तब जो प्रग्न करे वह | स्वर से बदल कर<br>नया चलना शुरू<br>होता है उसे उदय | को होता है उसे     |

ĩ

# कोंधी का संग्र वचन भी असला सहत होता है।



चन्द्र तिथि में चन्द्र स्वर, सूर तिथि बहे सूर । काया में पुष्टि करे, सुख आपत भरपूर ॥ २६ ॥ चन्द्र तिथि में आय जो, भानु करत प्रकास । तो क्लेघ पीड़ा हुए, किञ्च्ति वित्ता विनास ॥ २७ ॥ सूरज तिथि पड़वा दिने, चले चन्द्र स्वर भोर । पीड़ा कल्ह नूप भय करे,चित्त चंचल चिहुं ओर ॥ २८ ॥ दोऊ पक्ष पड़वा दिने, सुखमन स्वर जो होय । लाभ हानि सामान्य थी, ते निहचे करि जोय ॥ २६ ॥

शुक्ल पक्ष की प्रतिपदा (एकम) के दिन यदि प्रातःकाल चन्द्र स्वर चले तो वह पक्ष भी बहत सुख और आनब्द से बीतता है – २५

इसी प्रकार चन्द्र तिथि में जन्द्र स्वर तथा सूर्य तिथि में सूर्य स्वर चले तो काया को स्वास्थ्य की प्राप्ति होती है, बहुत सुख ग्रौर मानन्द को देने वाला है—२६

यदि चन्द्र की तिथि में सूर्य स्वर चले तो क्लेग और पीड़ा होती है तथा कुछ द्रव्य की भी हानि होती है—२७

यदि सूर्यं की तिथि में प्रतिपदा भादि को प्रातःकाल चन्द्र स्वर चले तो पीड़ा, कलह, तथा राजा से किसी प्रकार का भय होता है और चित्त में चच-लता उत्पन्न होती है----२८

यदि कदाचित इन दोनों पक्षों में (क्रब्गा तथा शुक्ल पक्ष) पड़वा के दिन प्रात:काल सुखमना स्वर चले तो उस भास में हानि ग्रौर लाभ समान ही होते हैं----२६

### स्वर, लग्न, राशियां तथा मास विचार

दोहा—वृष्ट्विक सिंह वृष कुम्भ, शशि सुर की ए रास ।

चन्द्र जोग इनके मिलत, शुभ कारज परकास ॥ ३० ॥ कर्क मकर तुल मेथ फुनि, चर राशि ए चार ।

रवि संगेष् संचरत, चर कारजे सुंबकार ॥ ३१ ॥



### वित्त का एकास करता ही मान है।

मीने मिथुन धन कन्यका, ढिस्वभाव ए जान । सुलमन स्वर सुं मिलत है, काज करत ही हान । ३२॥ शशि सूरज के मास इम, भिन्न-भिन्न करि जाने ।

राशि वर्गित दिन यकी अधिक भेद मन ग्रान ॥ ३३ ॥ अर्थ—-वृष, सिंह, वृश्विक और कूम्भ ये चार राशियां चन्द्र स्वर की हैं तथा

अव—--वृष, तसह, वृत्रवन आर कुम्म य चार राशिया चन्द्र स्वर का ह त्या चन्द्र स्वर के मिलने से ये राशियां स्थिर कार्यों में श्रेष्ठ हैं---३०

मेष, कर्क, तुला और मकर ये चार राशियां सूर्य स्वर की हैं यदि इन राशियों में सूर्य स्वर चलता हो तो ये चर कार्यों में अब्घ हैं---३१

मिथुन, कन्या, धन और मीन ये राशियां द्विस्वभाव (सुलमना स्वर) की हैं। यदि इन राशियों में सुलमना स्वर चलता हो तो कार्य के करने से अवस्थ ही हानि होती है—३२

उक्त बारह राशियों से बारह महीने भी जान छेन। चाहिए अर्थीत् ऊपर लिखी जो सक्रांति लगे वही चन्द्र, सूर्य और सुखमना के महीने'भी समभना चाहिए----३३

### प्रइन कर्त्ता को दिशा के ग्रनुसार निर्णय

दोहां----प्रश्न करने कु कोउ नर, ग्रावत हिरदेधार । पृच्छक नरकी दिशि तर्एो, निर्एंय कहुं विचार ॥ ३४ ॥ सनमुख डाबी ऊर्ध्व दिशि, रही प्रश्न करेकोय । चन्द्र जोग हो ता समय, कारज सिद्धि होय ॥ ३५ ॥ नीचे पीछे, जीमएगो, जो को पूछे ग्राय । भानु जोग सुर होय तो, तस कारज हो जाय ॥ ३६ ॥

अर्थ----यदि कोई मनुष्य अपने कार्य के लिए प्रश्न करने को आवे तो उस

६—सूर्यं सकांति के हिसाब से राशियों से महीने इस प्रकार समभने चाहिएं। (ग्र) चन्द्र स्वर के महीने:-वृष से जेठ, सिंह से भादों, वृश्चिक से मगसिर धौर कुम्भ से फागुए। (आ) सूर्यं स्वर के महीने—मेथ से वैसाख, कर्क मे श्रावरा, तुला से कार्तिक, तथा मकर से माघ (इ) सुखमना स्वर के महीने—मिथुन से ग्रावाढ़, कन्या से आसौज, धन से पोस एवं मीन से चैत्र मास जान लेना चाहिए। अच्छे कम का प्रच्छा और बुरे कम की बुरा फल होता है।



यदि पृच्छक (प्रश्न पूछने वाला) ग्रपने सामने, बांये ग्रथवा ऊपर (ऊंचे) रहकर प्रश्न करे श्रीर उत्तरदाता का चन्द्र स्वर चलता है तो कह देना चाहिए कि तुम्हारा कार्य सिद्ध होगा—३५

यदि पृच्छक नीची दिशा, पीछे अथवा दाहिने तरफ खड़ा रह कर कोई प्रेक्न पूछे धौर उस समय उत्तरदाता का सूर्य स्वर चलता हो तो भी कह देना चाहिए कि तुम्हारा कार्य सिद्ध होगा--- ३६

(दोहा)-पूछे दक्षिएा भुज रही, सूरज सुर में बांत।

लगन वार तिथि जोग मिलि, सिद्ध कार्य अवदात ॥ ३७ ॥ वाम भाग रही जो करे, प्रम्त तएगो प्रसंग । श्रमि सुर जो पूरएग हुए, तो तस काज ग्रभंग ॥ ३८ ॥ पूछे दक्षिएग कर रही, शशि सुर में जो कोय । रवि तत्त्व तिथि वार बिन, तस कारज नवि होय ॥ ३६ ॥ श्रघो पृष्ठ पाछल रही, पृच्छक नो परिमाएग । बग्द्र चलत फल तेह नो, पुरब कथित पहिचान ॥ ४० ॥ चन्द्र चोग बिन तेहनो, नाव कारज विधि कोर ॥ ४९ ॥ सनमुख ऊठवे दिए ही, पूछ जो रवि माहि । चंद्र जोग बिन तेहने, कारज सीफो नाहि ॥ ४२ ॥

ग्रर्थ—यदि कोई द हना (जीमनी) तरफ खड़ा होकर प्रश्न करे और उस समय अपना सूर्य स्वर चलता हो तथा लग्न वार और तिथि का योग भी मिल जावे तो कह देन। चाहिए कि तुम्हारा कार्य ग्रवश्य सिद्ध होगा—३७

बाई (डाबी) तरफ रह कर कोई प्रश्न पूछे तो उस समय यदि ग्रपना चंद्र स्वर चलता हो और लग्न, तिथि, वार का भी सब योग मिल जावे तो कह देना चाहिए कि तुम्हारा कार्य अवश्य सिद्ध होगा—३८

यदि प्रक्त कर्ता दाहिनी (जीमनी) तरफ से प्रक्त करे और उस समय अपना चन्द्र स्वर चलता हो तो सूर्य की तिथि और वार के दिना वह झून्य (कासी) दिशा का प्रक्त कदापि सिद्ध न होगा—३१ लोग को बीव केने से संतरेष की साहित होती है।

योद नाम ग्रीर पीछे रह कर प्रश्न करे तथा उस समय अपना मन्द्र स्वर बलता हो तो कह देना चाहिए कि कार्य नहीं होगा—४०

यदि कोई बांई (डाबी) तरफ से प्रक्ष करे तथा उस समय प्रपना सूर्य स्वर भलता हो तो चन्द्र स्वर के बिना उसे कह देना चाहिए कि तुम्हारा कार्य सिद्ध नहीं होगा—४१

इसी प्रकार यदि कोई ग्रपने सामने प्रथवा ऊपर (ऊंचे) रह कर प्रक्ष पूछे तया उस समय अपना सूर्य स्वर चलता हो तो चंद्र स्वर के योग मिले बिना कार्य कदापि सिद्ध न होगा—४२

स्वर द्वारा कार्य के अक्षरों से प्रश्न फल निर्णय (दोहा) — लगन वार तिथि तत्त्व फुनि, राजि योग दिशि शोध । कारज के अक्षर गिने, होवे साचो बोध ॥ ४३ ॥ सम ग्रक्षर शणि कुंभलो, विषम भानु परधान । तिन की संख्या करन कुं, कहुं एम ग्रनुमान ॥ ४४ ॥ चार ग्राठ द्वादेश युगल, षट दश चवदे जान । धोडष थी शशि योग यह, महा ग्रुढ पहिछान ॥ ४५ ॥ एक तीन शर सात नव, एकादश ग्रुह तेर । तिथि संयम पचवीस फुनि, रवि जोग इम हेर ॥ ४६ ॥

अर्थ----लग्न, वार, तिथि, तत्त्व, राशि, योग तथा दिशा को देखे और कार्य के ग्रक्षर गिन कर सब बातों का मिलान करे तब प्रश्न का उत्तर देने से निश्चय रूप से सत्य होता है----४३

चंद्र स्वर के सम ग्रक्षर होते हैं तथा सूर्य स्वर के विषम अक्षर होते हैं इस को समभाने के लिए पद्य नं० ४५-४६ में गिनती देता हूं—-४४

दो, चार, छः, आठ, दस, बारह, चौदह, सोलह आदि सम भ्रर्थात् दो से विभाजित होने वाले ग्रक्षर चन्द्र के हैं---४५

एक, तीन, पांच, सात, नव, ग्यारह, तेरह, पंद्रह, सत्तारह, पच्चीस इत्यादि विषम अर्थात् दो से विभाजित न होने वाले अक्षर सूर्य के हैं----४६

## स्वरोदय सिद्धि

(दोहा)---सोक काज सहु परिहरे, घरे सुनिश्चल व्यान । श्रवन, मनन, चिन्तन करत, लहत स्वरोदय ज्ञान ॥ ४७ ॥ एक माया हजारों सत्यों का नाम कर डालती है।

### निश्चय प्राणायाम

(दोहा)----प्राशायाम विचार तो, है अति अगम अपार।

भेद दोय तस जानिये, निक्ष्चय अरु व्यवहार ॥ ४६ ॥ निक्ष्चय थी निज रूप में, निज परिएाति होय लीन । श्रेरुणी गत ज्युं संचरे, सो जोगी परवीन ॥ ५० ॥ उपशम क्षपक कही युगल, श्रेरणी प्रवचन मांहि । तिरए को काल स्वभाव वस, साधन हिवरणा नांहि ॥ ५१ ॥

निश्चय प्रारणायाम से गुरास्थानों की श्रेणी को चढ़ते हुए निज (शुद्ध) परिरणति में लीन होकर धात्मा अपने निज स्वरूप को प्रगट कर लेता है। ऐसे महापुरुष को ही वास्तव में योगी कहना चाहिए —५०

शास्त्रों में गुएास्थानों की श्रेएिया दो प्रकार की कही हैं। कर्मों को क्षय करते हुए श्रेएी चढ़ने को क्षपक श्रेएी कहते हैं। इस क्षपक श्रेएी को करते हुए जीव अपने गुद्ध स्वरूप को प्रगट करके सब प्रकार के कर्म बन्धनों से छूट कर मोक्ष प्राप्त कर लेता है। तथा कर्मों को शांत करते (दबाते) हुए श्रेएीी चढ़ने



स्व और पर का निक्षमात्मक बोधक ही संबद्ध झान है।

जी उपश्रम श्रेणी कहते हैं : इन क्षण और उपश्रम श्रेणियों का काल दीव के अभाव से यहां इस समय साधन नहीं हो सकता---- ५१

#### व्यवहार प्राणायाम

(दोहा)—ग्रह निश घ्यान अभ्यास थी, मन थिरता जो होय। तो अनुभव लव ग्राज फुनि, पावे विरला कोय॥ ५२॥ निज ग्रनुभव लवलेश थी, कठिन कर्म होय नाश । श्रस्प भवे भवि ते लहे, ग्रविचल-पुर को वास ॥ ५३॥

ग्रर्थ—रात दिन ध्यान के अभ्यास से यदि मन की स्थिरता हो जाय तो आज भी किचित अनुभव की प्राप्ति हो सकती है। किन्तु यह लवलेश अनुभव की प्राप्ति भी कोई विरला ही पा सकता है—५२

इस भव में यदि योगाभ्यास से लवलेश ब्रनुभव की प्राप्ति भी हो जाय तो कठिन कर्मों का नाश हो जाता है जिससे भध्य जीव थोड़े ही भवों में सब प्रकार के कर्मों का नाश कर मोक्ष को प्राप्त कर लेता है----५३

(दोहा) ---व्यवहारे ये ध्यान को, भेद नवि कहेवाय ।

भिन्न-भिन्न कहता थकां, ग्रंथ प्रधिक हो जाय ॥ ५४ ॥ नाम मात्र अब कहत हूं, याको किचित भाव ।

अधिक भवि तुम जाएलो, गुरुगम तास लखाव ॥ ५५ ॥ ग्रर्थ----व्यवहार ध्यान (प्राएगायाम) के ग्रनेक भेद हैं। इनका भिन्न-भिन्न

वर्णन करने से प्रंथ बहुत वड़ा हो जाएगा, इस छिए उन भेदों का विस्तृत वर्णन नहीं करते— ५४

अब मैं इसका नाम मात्र (किचित) स्वरूप कहता हूं। प्रधिक विस्तार से जानने की इच्छा वालों को योगी गुरु से जान लेना चाहिए—५५

गुएए स्थान १४ हैं---(२) मिथ्यात्व, (२) सास्वादन, (३) मिश्र, (४) सम्य-भ्दर्शन, (५) देश विरति, (६) प्रमत्त अमरात्व, (७) ग्रप्रमत्त अमरात्व, (८) भपूर्वकरएा, (१) अनिवृत्ति वादर, (१०) सूक्ष्म संप्राय, (११) उपभात मोह, (१२) क्षीएा मोह, (१३) सयोगी केवली, (१४) अयोगी केवली।

Jain Education International

### मर्ट्यान थोग तथा प्राणामान के मेद

(दोहा)—अष्ट भेद हैं योग के, पंचम प्रासायाम। ताके सप्त प्रकार हैं, सकल सिद्धि के धाम॥ ५६॥ रेचक पूरक तीसरो, कुम्भक भेद पिछान । शांतिक समता एकता, लीन भाव चित्त ज्ञान ॥ ५७॥

अर्थ---पातंजन की दृष्टि से यम<sup>5</sup>, नियम<sup>6</sup>, श्रासन<sup>1</sup>\*, प्रत्याहार, प्राणायाम धारणा, घ्यान, समाधि ये ग्राठ भेद योग के हैं। तथा इस हठ योग के झाठ अंगों में से प्राणायाम पांच वां भेद है। इस प्राणायाम के सात भेद हैं जो कि सकल प्रकार की सिद्धियों को देने वाले हैं---५६

रेचक, पूरक, कुम्भक, शांति, समता. एकता, लीनभाव (प्रासायाम के) इन सात भेदों का स्वरूप समफ कर मन को इनमें लगा देना चाहिए—५७

# प्राणायाम के सात मेदों का स्वरूप

(दोहा)-पूरक पवन गईत सुधी, कुम्भक थिरता तास।

रेचक बाहिर संचरे, शांतिक ज्योति प्रकास ॥ ५८ ॥ समता ध्येय स्वरूप में, तिद्दां सूक्ष्म उपयोग । गहे एकता गुएा विषय, लीन भाव निज योग ॥ ५६ ॥

- E---मोग का दूसरा अंग नियम है----मौच, सन्तोष, तप, स्वाघ्याय तथा ईश्वर प्रसिधान ये पाच नियम बतलाये हैं।

्रस्तव त॰ ५७ में आहाजात, सांत करों जिसस कह बाद है पार्वज़ी, झादि योगाचायों ने मोझ साधन के लिए प्राएगायाम को उपयोगी बतलाया है पर वास्तव में प्राएगायाम मोझ साधन रूप ध्यान में उपयोगी नहीं है इस बात की पुष्टि इस ग्रन्थ के कर्त्ता भी आगे करेंगे । तो भी शरीर निरोगता तथा काल-झानादि में उपयोगी है । इसलिए यहां प्राएगायाम का स्वरूप कहते हैं ।

ग्रासन जय करने के बाद ध्यान सिद्धि के लिए पांतजली ने प्राणायाम का आश्रय लिया है क्योंकि प्राणायाम करने के बिना मन तथा पदन को जय नहीं किया जा सकता ।

प्रइन---प्राणायाम से पवन का जय तो हो सकता है पर मन का जय कैसे हो सकता है ?

उसर—मन जिस स्थान में है वहां पवन है तथा जहां पवन है वहां मन है। इसलिए समान किया वाले मन मौर पवन दूध मौर पानी के समान इकट्ठे मिले हुए रहते हैं।

प्रवात - मन तथा पवन की किया और स्थान एक सरीखा है। शरीर के कोई भी भाग पर मन को रोकेंगे तो वहां अवश्य पवन का भी खटक-खटक शब्द मालूम होगा। मन को किसी भी भाग पर रोकना अर्थात उपयोग रखकर उस समय उसी भाग पर देखते रहना ऐसा करने से दूसरे किसी भी विचार सम्बन्धी भन की किया मन्द पड़ेगी और जिस जगह मन को रोका गया है वहां उपयोग की जागृति होने से ग्रन्थ विचार नहीं प्राते पर उपयोग की जागृति तक बहां ही मन रुका रहेगा और पवन भी वहां ही खटक-खटक शब्द करता हुगा ग्रथवा दूसरे प्रकार से भी वहीं है ऐसा अनुभव होगा।

प्राणायाम का लक्षरण—म्वास, प्रश्वास की गति, उसका आयाम विच्छेद मवरोध करना प्राणायाम है। बाहर की वायु को भीतर लेना स्वास है और भीतर के वायु को बाहर निकालना प्रश्वास (उच्छवास) कहलाता है।

## प्राणायाम के सात मेबों की व्याख्या

अर्थ---9---पूरक----शरीर रूपी कोठे में अथवा कुम्भ (षड़े) में नथनों द्वारा खैंच लिया हुआ बाहर के वायु रूपी पानी को भरना । प्रयोत् शरीर में नथनों द्वारा वायु का भरना ''पूरक'' कहलाता है । छाती, फेफड़े, पेट म्रादि भागों को

141

अनिन वस्त्र रंगने पर भी सुन्दर नहीं होता ।



विवास द्वार से खैंची हुई हवा से पूर (भर) देना ।

२---रेचक----ग्रवास द्वार से पूरे हुए वायु को प्रश्वास द्वारा बाहर निकालना रेचक कहलाता है ।

३----कुम्भक---जिस प्रकार पानी से भरा हुआ घड़ा शांत और स्थिर होता है उसी प्रकार शरीर में वायु भर रखने से वह शांत और निश्चल होता है तथा शरीर में सब प्रारा वायु स्थिर हो जाती है। इस प्रकार पानी से भरे हुए कुम्भ (घड़े) की उपमा से इस प्राराायाम को कुम्भक कहते हैं। इस कुम्भक के भी ग्राठ भेद हैं।

४——शांतिक—-ज्योति का प्रकाश करना----५८ ५---समता----ध्येय स्वरूप में सूक्ष्म उपयोग । ६----एकता----ग्रात्मा और गुर्एो में एकता ७---लीग भाव :----ग्रात्मा के शुद्ध स्वरूप में लीनता---५६

#### प्राणायाम का फल

(१) पूरक प्रासायाम से शरीर को पुष्टि मिलती है। तथा रोगों की शान्ति होती है।

(२) रेचक प्रांगायाम से पेट की व्याधि तथा कफ का नाश होता है ।

(३) कुम्भक प्राणायाम से हृदय कमल तत्काल विकस्वर होता है, अन्दर की गांठ भेदी जाती है, शरीर में बल की वृद्धि होती है तथा वायु स्थिर रह सकती है।

(४) झांत प्रासायाम से वात, पित्त और कफ अथवा त्रिदोष (सन्तिपात) की शान्ति होती है तथा उत्तर एवं अधर प्रासायाम से कुम्भक की स्थिरता होती है ।

(दोहा) लीन दशा व्यवहार थी, होत समाधि रूप ।

निह्चे थी चेतन यह, होवे शिवपुर भूप ॥ ६० ॥ ग्रर्थ—लीन दशा व्यवहार से समाधि रूप होती है और निष्चय से यह चेतन (ग्रात्मा) मुक्त हो जाता है— ६०

(दोहा) स्वासा कुं ब्रति थिर करे, ताणे नहीं लगार ।

ेमूलबन्ध<sup>११</sup> हढ़ लायके, करे बीज संचार ॥ ६९ ॥

११. मूलबन्ध का स्वरूप परिशिष्ट में देखें।



जिस में दया की पविश्वता है आहे. स्टे

ग्रयं— क्वास को बिल्कुल न खेँचे, उसे ग्रति स्थिर करके मूलबन्ध को हुई कर बीज का संचार करे—६१

## शरीर में वायू के भेद तथा इसके बीज

(दोहा) वायु पांच शरीर में, प्रारा समान अपान । उदान वायु चौयो कह्यो, पंचम अनिल ग्रब्यान ॥ ६२ ॥ प्रारा हिये फुनि सर्वगत तन में रहत समान् । आधार चक गति जानिये, तीजो वायु ग्रपान ॥ ६३ ॥ उदान वासह कठ में, संधि गतिए अव्यान । पंच वायु के बीज फुन, पंच हिये इम ग्रान ॥ ६४ ॥ ऐ पै रौ ब्लौ क्लों सुधी, पांच बीज परधान । इनके गर्भित भेद को, कहत न आवे मान ॥ ६५ ॥

१----प्राणः:------------------------------प्राणः:----------------------प्राणः लहू में सब प्रकार की चेष्टा कराने वाला शरीर में लघुता देने वाला-----प्राणः वायु कहलाता है। यह वायु मुख, नधने, नाभि ग्रौर हृदय में रहता है। अब्द का उच्चार, श्वास, उच्छवास और खांसी ग्रादि का कारण रूप है।

२----समान :---सारी नाभि में रहता है और सारे जरीर में व्यापक रूप से अग्नि के साथ बहत्तर हजार नाड़ियों के छिद्वों में संचरण करता है। खाये और पीये हुए रसों को ग्रच्छी तरह से चलाकर जरीर को पुष्ट बनाता है तथा सब रसों को नाड़ियों में फैला देने वाला वायु समान कहलाता है।

३—अपान :— कंठ की पिछली नाड़ी, पीठ, गुदा, लिंग, कटि, जंघा, पेट, दो वृषरए, साथल ग्रौर घुटनों में जो रहा हुआ वायु है वह ग्रपान वायु कहलाता है। मल, मूत्र तथा वीर्य को बाहर निकालना इसका काम है— ६३

Jain Education International

## निविकस्पताः ही तक्या सुल है 🕬

५—ग्रव्यात :—जोड़ों में, चमड़ी के सब भागों में, आंख, कुफ्टे, क्रिंटे, कमर तथा नाक में रहने वाला वायु ग्रव्यान ग्रथवा व्यान कहलाता है। प्राण, श्रपान को धारण करना, उनका कुम्भक (रोकना) करना, त्याग भी ग्रहण (श्रागम) करना, योग में कहे हुए नौली वगैरह कर्म करना—ये सब इस वायु से होते हैं तथा व्यापक रूप से सारे शरीर में रुधिर आदि का संचार करने वाला तथा त्यारेंव्दिय का सहायक है।

इन पांचों वायु के बीज क्रमशः पांच प्रकार के हैं जो कि सिम्नलिखित हैं----६४

इन वायु को जय करने के लिए ⊴पूरक, कुंभक और रेचक करते समय प्रासादि वायु का ऐं आदि बीजों का ध्यान करना चाहिए ।

एँ, पैं, रौं, ब्लौं, क्लौं ये पांच बीज प्रधान हैं ग्रौर इनमें गभित मेदों की गिनती करना ग्रशक्य हैं अर्थात् बहुत ग्रधिक मेद हैं—६५

### धनहद ध्वनी"

(दोहा) पंच बीज संचार थी, ग्रनहद घुन जो होय । निर्गम भेद धुनी तरगों जोगीश्वर लहे कोय ॥ ६६ ॥ वररा मात्र इन बीज के, कमल कमल थित जान । भिन्न-भिन्न गुरा तेहनो, शास्त्र थकी मन आन ॥ ६७ ॥

१२—योगाभ्यास में मन का लय करने के लिए दस प्रकार के नाद शनैः-शनैः खुलते हैं सो दस प्रकार के नांदों के नाम इस प्रकार हैं—9. चिन्न, २. चिन चिन्न, ३. छोटी घंटी जैसा नाद, ४. शंख जैसा नाद, ५. वीएग के गर्जन जैसा नाद, ६. ताल के जैसा नाद, ७. मुरली जैसा नाद, ८. पखावज जैसा नाद, ६. ताल के जैसा नाद, ७. मुरली जैसा नाद, ८. पखावज जैसा नाद, ६. नफीरी जैसा नाद, १०. सिंह गर्जन जैसा नाद। ईदन दस नादों में से नव नादों को सुनते-सुनते जब दसवां नाद सुनाई देने लगे तब नव-नादों को छोड़कर दसवें को ही सुनते,रहने का प्रभ्यास बढ़ावें। इसी नाद को अनहद नाद कहते हैं। इस नाद की पक्व अवस्था में प्राएग-वायु और मन दोनों ही लय हो जायेंगे। इसलिए चतुर साधकों को चाहिए कि योगानूभवी सद्युक की शरण लेकर इस नाद को सुननेका अभ्यास करें।



सकल सिद्धि उनमें बसे, सर्व लब्धि इन माहि।

केतिक ग्राज हुं संपजे, केतिक तो ग्रव नॉहि ।। ६८ ।। अर्थ :—इन पांचों बीजों के संचार से अनहद की जो ध्वनी हौती है उसके निर्गम भेद को कोई विरला योगी ही जानता है—६६

इन बीजों के वर्णमात्र कमल-कमल स्थित जानना चाहिए । इन सबके भिन्त-भिन्न ग्रुएा शास्त्रों से जान लेना चाहिए---६७

सब प्रकार की सिद्धियां<sup>11</sup> तथा सब प्रकार की लब्धियां<sup>17</sup> इनमें वास करती है। जिनमें से कुछ तो आजकल भी प्राप्त हो सकती हैं तथा कुछ स्राजकल

९३---सिद्धियां आठ हैं :---

अग्एमा, महिमा, लघिमा, गरिमा, वशिता, प्राकाम्य, इशिता, प्राप्ति ।

(१) ग्रणिमा---- यह सिद्धि प्राप्त होने पर अपने ग्रापको जितना छोटा चाहे बना सकता है, ग्रदृश्य भी हो सकता है। ऐसी शक्ति को अग्णिमा सिद्धि कहते हैं।

(२) महिमा---जितना बड़ा होना चाहे उतना शरीर बढ़ा सकता है। ऐसी शक्ति को महिमा कहते हैं।

(३) लघिमा- फूल के समान हल्का होने की शक्ति।

(४) गरिमा - जितना भारी होना चाहे उतना भारी होने की शक्ति ।

(५) वांगता-जिसे वश करना चाहे उसे वश करने की शक्ति :

(६) प्राकाम्य—ऐसी शक्ति जिससे जंगत में जो कार्य करना चाहे उसमें सफल हो ।

(७) इशिता-सबको अपनी आज्ञा में चलाने की शक्ति।

(८) प्राप्ति---जैसा चाहे वैसा रूप परिवर्तन करने की शक्ति ।

**१४—लब्धियां २८ हैं :—** 

(१) आमौषधि, (२) विप्रौषधि, (३) खेलौषधि, (४) जलौषधि, (५) सर्वोषधि, (६) संभिन्न ओता,(७) ग्रवधि, (८) मनः पर्याय, (६) विपुलमोत, (१०) चारएा लब्धि, (१५) आशिविष, (१२) केवल लब्धि, (१३) गए।धर लब्धि, (१४) पूर्वधर लब्धि, (१५) अरिहत लब्धि, (१६) चक्रवति लब्धि, (१७) बलदेव लब्धि, (१८) वासुदेव लब्धि, (१६) अमृतश्राव, (२०) कोष्ठ, (२९) पादानुसारी, (२२) बीज वृद्धि (२३) तेजोल्ड्या, (२४) आहारक, (२५) भीतलेक्या, (२६) बीक्रेय, (२७) अक्षीएामहानस, (२८) पुलाक लब्धि।



प्राप्त बहीं हो सकती हैं---६८

#### अजपा जाप योग

(दोहा) वरुएए नाभी में संचरे, सोऽहं शब्द उद्योत । अजपा जाप ते जानिये, ग्रनुभव भाव उद्योत ।। ६१ ।। नाभी थी हिये संचरे, तिहां रकार प्रकाश । मन थिरता तामे हुए, अक्षुभ संकल्प विनाश ।। ७० ॥ सुरत डोर छावे गगन, तिरवेसी कर वास । तिहां ग्रनहद धूनि उपजे, स्थिर ज्योति परकास ।। ७१ ।।

अर्थ----श्वास लेते समय वायु नाभी में जाता है तब सोऽहं<sup>14</sup> शब्द प्रगट होता है इसे ग्रजपा----जाप<sup>16</sup> कहते हैं इससे श्रनुभव भाव का प्रकाश होता है----६९

जब वायु नाभी से हृदय में संचार करती है तब 'रं' कार शब्द प्रगट होता

१५----पूरक करते समय 'सो' का उच्चारए करना (पूरक करते समय स्वा-भाविक ढंग से 'सो' शब्द का उच्चारए होता है) उसके बाद योड़ा रुक जाना, फिर रेचक करते हुए 'अहम्' का उच्चारए करना (रेचक के समय थ्वास निकलने से 'ग्रहम्' शब्द का स्वाभाविक उच्चारए होता है) फिर थोड़ा रुक जगना। इसे अजपा-जाप कहते हैं। इसमें मन्त्र का उच्चारए करने की आवश्यकता नहीं है। ग्रावश्यकता है केवल श्वास के पूरक और रेचक की गति पर ध्यान देने की। जिससे स्वयं माल्यूम होगा कि ''सोऽहं'' मन्त्र का जाप स्वत: बिना उच्चारए किए ही हो रहा है ग्रयरित् पूरक में 'सो' ग्रौर रेचक में 'ग्रहम' दोनों मिलाकर 'सोऽह' का जप बिना जाप किए ही हो रहा है। यही अजपा-जाप योग है। इस जप से वृत्ति ग्रन्तरात्मा पर रखनी चाहिए अर्थात् वही 'सो' (वह ईश्वर) और वही 'अहम्' (साधक का जीवात्मा) है; दोनों मिलकर ''सोऽहं'' हुन्धा है। इसमें पूरक और विशेषकर रेचक धीरे-धीरे करना चाहिए।

९६ — ग्रजपा जाप — किसी मन्त्र के दो भाग करके एक भाग को पूरक करते

## संजी जॉन के बिना जानी नहीं हो संस्कृत

भारत की स्थिरता होती है ग्रोर अगुभ संकल्पों का नास होता है 🤹 सुरत की डोर को आकाश में लाकर त्रिवेणी<sup>98</sup> में वास करावे, वहां पर

पायु से दो अंगुल ऊपर और उपस्य से दो अंगुल नीचे चतुरंगुल विस्तूत समस्त नाड़ियों का मूल स्वरूप पक्षी के प्रण्ड की तरह एक बंद विद्यमान् है जिसमें से बहत्तर हजार नाड़ियां निकलकर सारे शरीर में व्याप्तहुई हैं। इनमें से योग शास्त्र में तीन नाड़ियां मुख्य कही हैं, इंगला, पिंगला ग्रौर सुषुम्ना । चंद्ररूपिएगि इंगला मेरुदंड के वाम साग में, सूर्य रूपिएगी पिंगला मेरुदण्ड के दक्षिएा भाग में, और चन्द्रसूर्यगदि रूपिएगी त्रिगुएामयी सुषुम्ना मध्य भाग में विराजमान रहती है। मूल से उयित इड़ा (इंगला) और पिंगला मेरुदण्ड के वाम ग्रौर दक्षिएा भाग में समस्त पद्मों को वेष्टित करते हुए ग्राज्ञाचक पर्यन्त घनुषाकार से जाकर भूमध्य के ऊपर ब्रह्मरन्ध के मुख में संगता हो नासारन्ध्र में प्रवेश करती है। भूमध्य के ऊपर जहां पर इड़ा और पिंगला मिलती हैं वहां पर मेरुमध्य स्थित सुषुम्ना भी जा मिलती है। इसलिए यह स्थान त्रिवेएगी कहलाता है क्योंकि शास्त्र में इन तीनों नाड़ियों को गंगा, यमुना, सरस्वती कहा गया है। इस त्रिवेएगी के योग बल से ही पातंजल योग में मोक्ष माना है, परन्तु जैन दर्शन में इसे योक्ष नहीं माना । बनहर ध्वनी उत्पन्न होती है ग्रीर उससे स्थिर ज्योति के प्रकास का झतुला प्राप्त होता है---७१

### समाधि

(चौपाई)—अनहद ग्रधिष्टायक जो देव । थिर चित्त देख करे तसु सेव ॥ ऋद्धि अनेक प्रकार दिखावे । ग्रद्भुत रूप दृष्ट तस आवे ।३७२॥ ऋद्धि देख नवि चित्त चलावे । ज्ञान समाधि ते नर पावे ॥ वेद भेद समाधि<sup>१८</sup> कहिये । गुरु गम लक्ष तेह नो लहिये ।।७३॥ अर्थ —ग्रनहद के अधिष्टायक जो देव हैं दे ऐसे योगी को स्थिर चित्त देख

Jain Education International

स्व-पर को शाल्ति प्रदाता भाव तीर्थ कहलाता है।

की सेवा करने लगते हैं। अनेक प्रकार की प्रतियाः दिसलावे हैं तथा उने प्रदुमत रूप उसे दिखाई देने लगते हैं--७२

ऐसी ऋद्मियों को देखकर जो योगी ग्रपने चित्त को चलायमान नहीं करता वही योगी ज्ञान समाधि प्राप्त है। समाधि प्राप्त हो जाने पर वेद के भेद का वास्तविक श्रनुभव प्राप्त होता है । इसका लक्षएा किसी परम योगीराज गुरु द्वारा जानकर उसके द्वारा बतलाये हुए विधि विधान से ही करना उचित है । क्योंकि योग विद्या के साधन के लिए इस विषय में निष्णात गुरु की परमावश्यकता हैं। गुरु के बिना ऋपने ग्राप करने से लाभ के स्थान पर हानि होना सम्भव 8----103

## शरीर में कुंडलिनी श्रौर बंकनाल का स्थान

(चौपाई) नाभी पास है कुंडलिनी'' । बंकनाल है तास पिछाड़ी ॥ दशम द्वार का मार्ग सोई। उलट वाट पावे नहीं कोई !! ७४ !!

जैन शास्त्रों में समाधि को परा इष्टि के नाम से कहा है, यथा— समाधिनिष्टा तुं परा तदासंग विवर्जिता। सात्मीकृत प्रवृत्तिश्च तद्त्तीर्णाशयेति च ॥

मर्थ-माठवीं परा दृष्टि समाधिनिष्ट तथा उसके आसंग दोष से विर्वाजत होती है तथा सात्मीभूत प्रवृत्तिवाली एवं उससे उत्तीर्एा माशय वाली होती है । १६— कुंडलिनी क्या हैं ? इसका संक्षेप से यहां वर्णन करते हैं । इडा और पिंगला दो नाड़ियों का वर्णन कर झाये हैं। इन दो नाड़ियों के बीच में जिसका प्रवाह है वह है सुषुम्ना नाड़ी । इस सुषुम्ना नाड़ी के ब्रन्तर्गत और भी नाड़ियां हैं, जिनमें एक चित्रिएी नाम की नाडी है । इस चित्रिएी नाड़ी में से होकर कुंडलिनी शक्ति का रास्ता है। इसका स्थान नाभी के पास है। योग शास्त्र में जो अनेक गूढ़ विषय हैं उन में से भी कुंडलिनी शक्ति गूढ़तम विषय है। योग शास्त्र के प्रथम सोपान से अन्तिम सोपान तक चढ़ जाने के पश्चात् ही इस शक्ति का अनुभूत ज्ञान प्राप्त होता है। इस कुंडलिनी को जाग्रत करने से ही योग सिद्धि की प्राप्ति होती है। इस कुंडलिनी को जायत करने की विधि योग विद्या के पारगामी से जान लेना ही उचित है। इसका स्वरूप परिशिष्ट में भी दिया है। वहां जान लेवें। Ication International For Personal & Private Use Only www.jainelibran



### मुद्रा, बन्ध ग्रौर झासन

(चौपाई) मुद्रा पांच<sup>२°</sup> बन्ध त्रय<sup>३१</sup> जानो । ग्रासन चौरासी<sup>२२</sup> पहचानो ॥ तामे आसन युग परघान । मूलासन<sup>३३</sup> पद्मासन<sup>३४</sup> जान ॥७५ ॥

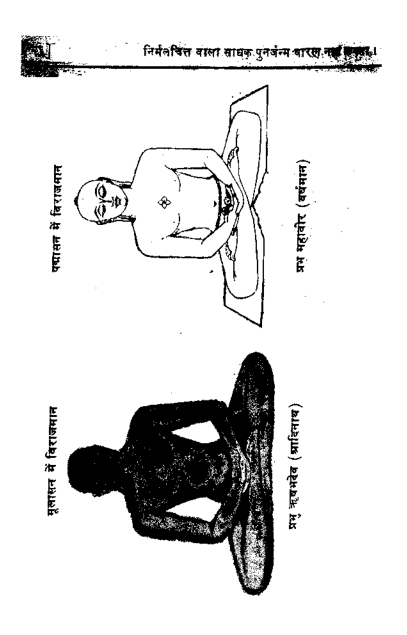
२०--पांच मुद्राएं---खेचरी, भूचरी, चांचरी, अगोचरी, उनमनी । २१---तीन बन्ध----उड्डियान, मूल बन्ध, जालंघर बन्ध । (देखें परिशिष्ट) २२---चौरासी आसन----(१) सिद्धासन, (२) प्रसिद्ध सिद्धासन, (३) पदाा-सन, (४) बद्ध पद्मासन, (५) उत्थित पद्मासन, (६) ऊर्घ्व पद्मासन, (७) सुप्त पद्मासन, (८) भद्रासन, (६) स्वस्तिकासन, (१०) योगा-सन, (११) प्राएगासन, (१२) मुक्तासन, (१३) वज्जासन, (१४) चक्रा-सन, (१५) उत्कटासन इत्यादि-इत्यादि ।

- २३-----मूलासन----दोनों ग्रोर के जानु ग्रौर जंघों के बीच में दोनों पाद तलों को रखकर स्थिर बैठने को मूलासन कहते हैं। इसका दूसरा नाम स्वस्ति-कासन भी है। इस ग्रासन में वायां पैर नीचे रखें श्रौर दाहिना पैर ऊपर ।दोनों हाथ ऊपर नीचे पद्मासन के समान रखें।
- २४----पद्मासन----पहले बांयी जांघ के ऊपर दाहिने पैर को रखें, फिर बायें पैर की दाहिनी जांघ पर रखें, दोनों पैरों के मध्य में ऊपरी नीचे रखें, तीर्थकर की मूर्ति के समान अग्सन उम समय शरीर स्थिर रहना चाहिए और चित्त में किसी प्रकार का भी उद्वोग नहीं होना चाहिए । (Relaxation of body and mind)

आसन के ग्रम्यास से सदीं-गर्मी, भूख-प्यास, राग-द्वेष आदि द्वन्द्व छूट जाते है।

्''शरीर सुसमासनम्'' (पातंजल योग सूत्र) ग्रर्थात् ''जो स्थिर श्रौर सुखदायी है वह आसन है ।''

आसन गरीर को स्वस्थ, हल्का ग्रीर योग साधना के लिए योग्य



असंयमसे निवृत्ति और संबन्धमें प्रवृत्ति यही भद्र पुरुष का लक्षए। है। 🥄 २७

अर्थ---पांच प्रकार की मुदा, तीन प्रकार के बन्ध, चौरासी वकार के आसनों को जान लेना चाहिए। इनमें से दो आसन मुख्य हैं----मूलासन, पद्मा--सन---७५

बनाने में सहायक है ।

ग्रासन वह है जिसमें सुखपूर्वक निश्चलता से ग्रधिक से ग्रधिक समय ध्यान में बैठा जा सके।

पातंजल योग शास्त्र में आसन सिद्धि का उपाय बतलाते हैं---''प्रयत्न-शैथिल्यानन्त्य समापत्तिभ्याम्'' श्रर्थात् प्रयत्न शिथिलता तथा श्रनन्तता में चित्त की तद्वपता द्वारा ग्रासन सिद्ध होता है ।

गरीर को प्रयत्न झून्य करना, शिथिल करना तथा ग्रनन्तता में चित्त को तदाकार करने से चित्ता निर्विषय होकर स्थिर हो जाता है यह देह और मन का शिथिलीकरएा (Profound Relaxation) है। जिसमें देह और मन किया रहित होता है।

आसन को सिद्धि से द्वन्द्वों का आधात नहीं लगता। शरीर को साधना के योग्य बनाना यह ग्रासन का अंग है !

अलग-अलग साधनाओं के लिए शरीर और मन के विशेष प्रकार के सम्बन्ध के लिए जुदा-जुरा आसन आवश्यक हैं ।

योगाभ्यास के समय साधक के शरीर में नयी-नयी कियाएं उत्पन्न होती हैं । जि़ससे मेरुदण्ड, छाती, गला, मस्तक ब्रादि सुयोग्य प्रकार से रहें यह ग्रासन का हेनु है ।

्रारएगयाम स्रादि करने वाले साधक को मेरुदण्ड ग्रवण्य सीधा रखना चाहिए ≀ नहीं तो हानि होगी ।

आसन द्वारा नस नस में रक्त का प्रवाह चालू होता है । सब इन्द्रियां श्रीर नाड़ियां जड़ता का त्यांग कर चैतन्यमय बनती हैं ।

कठोर ब्रह्मचर्य की साधना में जो असमर्थ हैं वे सिद्धासन न करें। सिद्धासन संसार विमुख साधकों के लिए सर्वश्रेष्ठ है।

गरीर स्वास्थ्य के लिए शीर्थासन लाभदायक है परन्तु ध्यान में



मन रूपी हाथी के लिए ज्ञान अंड्रुस सहस है

### षट् कर्म

(चौपाई) ग्रस्तव्यस्त वायु संचरे । कारएा विशेष घट् कर्म<sup>,94</sup> करे ।। नेती, धौती, नौली कही । भेद चतुर्थ त्राटक फुनि लही ।। ७६ ।।

यह सहायक नहीं।

इसलिये इस ग्रन्थ के कर्त्ता चिदानन्द जी ने<sub>.</sub> ध्यान के लिए दो आसनों काही वर्णन किया है।

जैनाचार्य श्री हेमचन्द्र जी योग बास्त्र में फरमाते हैं कि----

"जायते येन येनेह विहितेन् स्थिरं मनः।

तत्तदेव विधातव्यमासनं ध्यान साधनम्''।।

जिस-जिस ग्रासन के करने से मन स्थिर हो, घ्यान के साधनभूत वह-वह ग्रासन ही करना चाहिये । अमुक आसन ही करना चाहिये ऐसा कोई ग्राग्रह नहीं है । सुख पूर्वक लम्बे समय तक चित्त समाधि में बैठा जा सके वह आसन करने योग्य है । इसलिए सब ग्रासनों में श्रपने योग्य ग्रासन करना चाहिए। (आसनों के भेदों का स्वरूप परिशिष्ट में देखें।) २५---षट्कर्म---(१) नौलिकर्म---कन्धों को नवाये हुए अत्यन्त वेग के साथ जल भ्रमर के समान अपनी तून्द को दक्षिए। वाम भागों से भ्रमाने को नौली कर्म कहते हैं। (२) वस्तिकर्म-----यह दो प्रकार का है-----पवन वस्ति, जल वस्ति । नौली कर्मद्वारा उपान वायूको उपर सींच पूनः मयूरासन से त्यागने को पवन वस्तिकर्म कहते हैं। पवन वस्ति पूरी सध जाने पर जल वस्ति सूगम हो जाती है। (३) घौती कर्म-चार अंगूल चौड़े और पन्द्रह हाथ लम्बे महीन वस्त्र को गरम जल में भिगोकर गुरुपाध्ट मार्ग से धीरे-धीरे प्रतिदिन निगलने और निकालने की किया को धौती कर्म कहते हैं। (४) नैती कर्म— जल को नाक द्वारा खेंचने को नैतीकर्म कहते हैं। (५) त्राटक कर्म—एकाग्र चित्त हुआ मनूष्य निश्चल दृष्टि से लघ् पदार्थं को तब तक देखे जब तक प्रश्नु पड़ते न होवें। (६) कपाल कमें-लोहार की भाषी के समान अत्यन्त शीघ्रता से कमशः रेचक पूरक प्रासायाम को शांति पूर्वक करना ।

बस्ती पंचम मेद पिछानो । छठा कपाल भाती मन ग्राना ।।

किंचित य्रारम्भ लख इन मांहि । जैन धर्म में करिये नांहि । ७७ ॥ अर्थ—-वायु का संचार ग्रस्त-व्यस्त होता है कारएा विशेष वश षट्कर्म करना चाहिए । षट् कर्मों के नाम ये हैं—नैती, धौती, नौली, त्राटक—-७६

पांचवां वस्ति, छठा कपाल—ये घट्कमं श्वास निश्वास (प्रारणायाम) के साधन मात्र में सहायक हैं परन्तु इनसे आत्मा का कल्याण नहीं है इसलिए इनका किचित मात्र लाभ देखकर जैन धर्म इनको आध्यात्मिक साधना के लिए महत्व नहीं देता—७७

(चौपाई) त्राटक नवली ये दोय भेद । करत मिटे सहु तन का खेद ।।

रोग नवि होवे तन मांहि । आलस ऊंघ अधिक होय नांहि ॥ ७८ ॥ अर्थ—त्राटक और नौजी इन दो भेदों की साधना करने से शरीर के क्लेश मिट जाते हैं। शरीर में किसी प्रकार का रोग नहीं आता । ग्रालस्य और नींद भी बहुत ग्रल्प हो जाते हैं—७८

## जैनधर्मानुसार भ्रष्ट योग दुष्टि

(चौपाई) हष्टि अष्ट योग की कही । घ्यान करत ते ग्रन्तर लही ॥ कीजे यह सालम्बन घ्यान । निरालम्बता प्रगटन ज्ञान ॥ ७६ ॥ नित्रा तारा दूजी जान । बला चतुर्थी दीप्ता मन आन ॥ थिरा दृष्टि कान्ता फुनि लहिये । प्रभा परा झष्टम कहिये ॥ ८० ॥ अर्थ-जैन-दर्शन में योग<sup>३६</sup> की आठ दृष्टियां कहों हैं इनके भेदों को जानकर

२६— पहले जो हठ योग के आठ ग्रंगों के विषय में पद्य नं० ५६-५७ में कहा है वे आत्म कल्याएा में साधक न होने से जैन धर्म की दृष्टि में इनका कोई विशेष महत्व नहीं है । आत्मा को स्वकल्याएा करने के लिए अष्ट योग दृष्टियों का जैनाचार्यों ने विस्तृत वर्एान किया है । जो इनका विस्तृत स्वरूप जानने के ग्रमिलाषी हैं वे योगदृष्टिसमुच्चय, योगबिन्दु, योग शास्त्र ग्रादि ग्रन्थों का ग्रवलोकन करें । यहां पर संक्षेप से इन आठों दृष्टियों का स्वरूप लिखते हैं । अष्ट योग दृष्टि----

९-—मित्रा इष्टि—इस इष्टि में मन्द दर्शन, इच्छादि यम, देव कार्य ब्रादि में



विवेक (बिहार) से ही धर्म के सोधनों का निवेत होता है।

व्यान करना चाहिये । ध्यान के दो भेद हैं । (१) सालम्बन (२) निरालम्बन । पहले सालम्बन ध्यान करना चाहिये और उसके बाद निरोलम्बन ध्यान द्वारा ज्ञान को प्रकाश में लाया जाता है—७६

मित्रा, तारा, बला, दीप्ता, स्थिरा, कांता, प्रभा, परा-योग की ये ब्राठ इंड्यियां हैं— ८०

- अखेद तथा अन्यत्र अद्वेष होता है अर्थात् इस हर्ष्ट सें यम ग्रादि के पालन में अखेद तथा अन्य प्रसंगों पर अद्वेष नाम का प्रथम गुएा प्राप्त होता है। इस हष्टि का मुख्य लक्षणा सकल जगत के प्रति मित्र भाव, निर्वेर बुद्धि होने से इसका मित्रा नाम ठीक घटित होता है। इस हष्टि से जो दर्शन (सत् श्रद्धा) वाला बोध होता है वह मन्द स्वरूप शक्ति वाला अग्नि समान होता है।
- २- तारा इब्टि-इसमें मित्रा हब्टि से दर्शन (सत् श्वद्धा बोध) थोड़ा स्पब्ट होता है तथा वैसे प्रकार के नियम, हित प्रवृत्ति में अनुद्वेग तथा तत्त्व विषय सम्बन्धी जिज्ञासा होती है। अर्थात् योग का दूसरा अंग नियमों का पालन तथा दूसरे दोपों के त्याग रूप अनुद्वेग एवं एक दूसरे जिज्ञासा रूप मुग्रा की उत्पत्ति होती है। कंडे की ग्रम्नि के समान है।
- ३—बला दृष्टि—-दर्शन (सत् श्रद्धा बोध) काष्ट प्रग्नि समान, योग का तीसरा ग्रंग आसन, क्षेप नामक तीसरे आशय दोष का त्याग, शुश्रूषा नाम के तीसरे गुरए की प्राप्ति होती है। इसमें सत् श्रद्धा प्रथम की दोनों हुव्टियों से अधिक बलवान दृढ़ होती है। तृरुएा और कण्डे की ग्रग्नि से ग्रधिक प्रकाश वाली, ग्रधिक स्थिति वाली, ग्रधिक शक्ति वाली होती है।
- अ—दीप्ता दृष्टि—योग का चौथा अंग प्रार्णायाम इसमें होता है। उत्थान नामक चौथे ग्राशय दोष का त्याग होता है। श्ववर्ण नाम चौथा गुर्ए श्रकट होता है, परन्तु दर्शन तो अब भी सूक्ष्म बोध बिना का होता है, दीप के प्रकाश तुल्य । पहले की तीनों दृष्टियों से ग्रधिक स्थिरता आदि वाली होती है । इसका बोध दीपक के प्रकाश तुल्य निकटवर्ती पदार्थों का ही विषय करने में कार्यकारी होता है सूक्ष्म विषयों का बोध नहीं करता ।

## धर्म का मुल बिनव ही है।

يوند ر

## योग दृष्टि साधने वाले की योग्यता

(चौपाई) सघन अघन<sup>38</sup> दिन रयेग्गी कही । ताका अनुभव या मे लही ।। निर उपाधि एकान्ते स्थान । तिहां होय यह आत्म घ्यान ।। ८२ ॥

- ६ -- कांता दृष्टि--- निस्य दर्शनादि सब होते हैं तथा यह गुएए सब को प्रीति उपजाने वाले होते हैं परन्तु द्वेथ नहीं होता । परम घारएा-चित्त का देश बन्ध होता है तथा इस धारएा। के कारएा यहां अन्यमुह नहीं होती एवं नित्य सर्व काल सद् विचारात्मक तत्त्व विचारएा। होती है, कि जो सम्य-ग्रान के फल के कारएा हितोदयवती होती है।'
- ८---परा इष्टि----यह समाधि निष्ठ तथा इसके आसंग दोष से विर्वाजत होती है। सात्मीभूत प्रवृत्ति वाली, तथा इनके द्वारा उत्तीर्ण आश्रय वाली होती है।
- २७—-ओक दृष्टि अर्थात् सामान्य दृष्टि-संसार प्रवाह में डूबे हुए ऐसे भवाभिनन्दी सामान्य कोटि के जीवों की दृष्टि को ओघ दृष्टि कहते हैं (Vision of a layman) तथा ओघ दृष्टि भी ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय श्रादि कर्म

4

## हिंसा भीर परिवह का त्यान ही सज्जी प्रवल्धा है।

अल्पाहार निद्रावश करे। हित स्नेह जग थी परिहरे।। लोक लाज नवि करे लगार। एक प्रीत प्रभु थी चित्त घार।। ८२।। ग्राशा एक मोक्ष की होय। दूजी दुविधा नवि चित्त कोय॥ ध्यान योग्य जानो ते जीव। जो भव दुःख से डरत सदीव॥ ८३॥ पर निन्दा मुख थी नवि करे। स्व निन्दा सुनी समता घरे॥ करे सह विकथा<sup>२८</sup> परिहार। रोके कर्म ग्रागमन द्वार॥ ८४॥ हरख शोक हिरदे नवि आवे। शत्रु मित्र बराबर जाने ॥ पर ग्राशा तजी रहे निराश। तेथी होय घ्यान अम्यास ॥ ८५॥

के भिन्त-भिन्त क्षयोपणम के कारए। (न्यूनाधिकता के लिए) जुदा-जुदा प्रकार से विचित्र प्रकार की होती है। नीचे लिखे विवेचन से भली भांति पढने से इस हब्दि की विचित्रता स्पष्ट रूप से समफ में आ जायेगा।

) मेघाच्छन्त रात्रि में वस्तु का बहुत ही अस्पष्ट भास होता है । (२) इस से कुछ अधिक मेघ बिना की रात्रि में दिखलाई देगा । (३) इससे स्पष्ट मेघाच्छन्त दिन में दिखलाई देगा । (४) मेघ बिना के दिन में इससे भी बहुत स्पब्ट दिखलाई देगा । (५) देखुने नाला जो भूतादि ग्रह से ग्रथवा चित्ता विश्वम ग्रादि ग्रह से ग्रहित हो उससे देखने में (६) तथा ऐसे ग्रह ग्रादि रहित देखने वाले में स्पष्ट भेद पड़ता है । (७) देखने वाला बालक हो तो उसके देखने में । (८) तथा वयोवृद्ध व्यक्ति हो तो उसके देखने में भो विवेक में कम अधिक प्रमाण में ग्रन्तर होता है । (७) ओख पर मोतिया उतर ग्राने से परदा ग्रा जाने के कारण देखने वाले से (९०) रोग रहित आंखों वाले के देखने में ग्रवण्य अन्तर पड़ता है । इस प्रकार एक ही दृश्य में देखने की वस्तु में विचित्र उपाधि भेद के कारण भिन्न-भिन्न हॉट्ट भेद होते हैं । इस हब्टातानुसार लौकिक पदार्थों को लौकिक हब्टि से देखने के जो जो भेद हैं, वे-वे ग्रोध हब्टि के प्रकार है ।

Jain Education International

३२]

को स्व को लहीं जानता वह दूसरों को स्था जानेगा।

कारण व्यान करना चाहिये---- ८१

ि अल्पाहार, अल्प निद्रा, र्ससार से वैराग्य भाव, लोक लाज का त्याग, तथाँ अपने चित्त को एकमात्र प्रभुकी भक्ति में लगाने वाला—८२

एकमात्र मोक्ष की ग्राशा वाला तथा अन्य सब प्रकार की दुविधा का त्यागी ऐसे जीव को ध्यान के योग्य जानना चाहिये। जो सदा संसार के दुःखों से डरने वाला है—८३

जो मुख से दूसरे की निन्दान करे, अपनी निन्दा सुनकर सम परिएाम रखे, सब प्रकार की जिकथा का त्याग करे, वही नर कर्मों के स्राने के मार्गों को रोक सकता है—८४

हर्ष-शोक को मन में न लाने वाला, शत्रु-मित्र पर सम हष्टि रखने वाला, दूसरों की ग्राशा छोड़कर सदा स्वालम्वी रहने बाला तथा संसार से वैराग्य भाव वाला, पर के सहारे से निरपेक्ष इत्यादि गुर्गों वाला मनुष्य ही इस घ्यान<sup>२९</sup> को

२६---च्यान का स्वरूप----एक आलम्बन में, अन्तमहूर्त तक मन को स्थिर रखना, यह छद्मस्य योगियों का ध्यान कहलाता है। वह धर्म-ध्यान और शुक्ल ध्यान दो प्रकार का है। और योग का निरोध रूप ध्यान अयोगियों (चौदहवें गुएास्थान वालों) को होता है।

एक महूर्त ध्यान में रहने के बाद ध्यान सम्बन्धी चिन्ता हो ग्रथवा आलम्बन के भेद से दूसरा ध्यानान्तर हो (परन्तु एक महूर्त से ग्रधिक एक ही ग्रालम्बन में ध्याता ग्रधिक नहीं रह सकता)।

घ्यान में वृद्धि करने के लिए—ध्यान भंग हो जाने पर उसे फिर ध्यानान्तर के साथ जोड़ने के लिए मैत्री, प्रमोद, करुएाा और माध्यस्थला इन चार भावनाओं को ग्रात्मा के साथ जोड़ें। (इन भावनाग्रों का स्वरूप देखें परिशिष्ट में)।

ध्यान करने का स्थान—ध्यान की सिद्धि के लिए तीर्थंकरों की जन्म, दीक्षा, केवल और निर्वास भूमियों में जाना चाहिये। इसके अभाव में ऐसे स्थान पर ध्यान करें, जो स्त्री, पशु, नपुसकादि रहित कोई भी उत्तम एकांत स्थान हो।



अवित्येक त्याग विना पित्त घुद्धि बही होती।

माने केरने का पात्र है---८५

### व्यवहार ध्यान का प्रभाव

(चौपाई) ध्यान अभ्यास थी जो नर होय । ताकुं दुःख उपजे नवि कोय । इन्द्रादिक पूजे तस पाय । ऋढि, सिढि प्रगटे घट झाय ।। ८६ ।। पुष्प-माल सम विषधर तास । मृगपति मृगसम होवे जास ॥ पावक होय पानी तत्काल । मुरभि सुत सदृश्य जस ब्याल ।। ८७ ॥ सायर गोपद नी परे होय । अटवी विकट नगर सम जोय ॥ रिपु लहे मित्राई भाव । शस्त्र तेसो नवि लागे घाव ।। ८८ ॥ कमलपत्र करवाल बसानों । हलाहल अमृत करि जानो ॥ दुष्ट जीव स्रावे नहीं पास । जो आवे तो लहे सुवास ॥ ८६ ॥ जो विवहार ध्यान इम ध्यावे । इन्द्रादिक पदवी ते पावे ॥

आगपपहार प्यांग इस प्रकार से प्यान ने अभ्यास करता है उसे किसी अर्थ----जो मनुष्य इस प्रकार से ध्यान का अभ्यास करता है उसे किसी भी प्रकार का दुःख नहीं होता। इन्द्रादिक उसके चरणों की सेवा करते हैं उसे सब प्रकार की ऋदियों झौर सिद्धियों की प्राप्ति हो जाती है-----८६

ऐसे व्यक्ति को सर्प पुष्पमाला समान, सिंह हिरएा के समान हो जाते हैं। अग्नि पानी में परिवर्तित हो जाती है और व्याघ्र गाय के बछड़े के समान हो जाता है—८७

समुद्र चोबचे के समान, विकट अटवी नगर समान, शत्रु मित्र समान हो

घ्यान कैसे करना ? ---- बहुत समय तक सुविधा (आसानी) से बैठ सकें ऐसे आसन से बैठ कर पवन बाहर न जावे इस प्रकार रढ़ता से दोनों होंठ बन्द करके नासिका के अग्रभाग पर दोनों हब्टि स्थापन करें। ऊपर के दातों के साथ नीचे के दांतों का स्पर्श न हो इस प्रकार दांतों को रख कर (दांतों के साथ नीचे के दांतों का स्पर्श न हो इस प्रकार दांतों को रख कर (दांतों के साथ दांत लगने से मन स्थिर नहीं होता) रजो, तमो गुरा रहित, कुटी के विक्षेपों के बिना प्रसन्न मुख से पूर्व दिशा सन्मुख या उत्तर दिशा सन्मुख बैठ कर (ग्रथवा जिनेश्वर प्रभु की प्रतिमा के सन्मुख बैठकर) ग्राप्रमत्त (प्रमाद रहित) तथा शरीर को सरल (सीधे) या मेरुदण्ड को सीधे रखेकर ध्यान करना चाहिए।

Jain Education International

जो यतना रहित है उसके बुख मा दोष बन जाते हैं।

जाते हैं। तथा उसे मस्त्र का घाव भी नहीं लगता— ८८ तलवार कमल-पत्र समान, विष श्रमृत समान हो जाते हैं। दुष्ट तथा हिंहसक प्राग्ती पास में फटकने नहीं पाते। यदि दुष्ट जीव आ भी जावें तो मिद्र सम बन जाते हैं----८६

यदि योगाभ्यास में व्यवहार ध्यान को ध्यावें तो उपर्युक्त सब प्रकार की सोग्यताएं प्राप्त होती हैं तथा चक्रवर्ती, इन्द्रादि पदवी को भी प्राप्त कर सकता है---

### निश्चय ध्यान का प्रभाव

(चौपाई) निहचे ध्यान लहे जब कोय । ताकुं अवख्य सिद्ध-पद होय ॥ ६० ॥ सुख अनन्त विलसे तिहुं काल । तोड़ी म्रब्ट कर्म<sup>३°</sup> की जाल ॥ ऐसा ध्यान धरी नित्तमेव । चिदानन्द लही गुरुगम भेव ॥ ६९ ॥ अर्थ---जब कोई निष्ट्य ध्यान करता है तो उसे म्रवस्य ही मोक्ष की प्राप्ति

अथ----जब कोइ लिश्चय व्यान करता हता उत्त अपरंप हा माया भा जात्ता दीती है - ६०

निषचय ध्यान से अख्ट कर्मों<sup>8</sup> का नाण करके अनन्त सुख को भूत-भविष्य चर्तमान सदैव तीनों काल अर्थात् प्रनन्त काल तक प्राप्त करता रहता है। ऐसा ध्यान सदा करते रहने से ग्रपनी ग्रात्मा के शुद्ध स्वरूप को प्राप्त कर लेता है। इस ध्यान के स्वरूप को सद्गुरु के पास से जानना चाहिये----११

### ध्धान के मेद

(चौपाई) घ्यान चार भगवन्त बतावे । ते मेरे मन ग्रधिके भावे ॥ रूपस्य पदस्थ पिडस्थ कहिजे । रूपातीत साथ शिव लीजे ॥ ६२ ॥ रहत विकार स्वरूप निहारी । ताकी संगत मनसा धारी ॥

(१) ज्ञानावरएगिय, (२) दर्शनावरएगिय, (३) वेदनीय, (४) मोहनीय, (५) ग्रायु, (६) नाम, (७) गोत्र, (६) अन्तराय । इन आठ कर्मों का क्षय करने से जीवात्मा को मोक्ष की प्राप्ति होती है ।

Jain Education International

परिएामों से ही बन्ध और मुक्ति प्राप्त होती है।



(१) रूपस्य, (२) पदस्थ, (३) पिंडस्थ, (४) रूपातीत इन चार व्यामों के करने से मोक्ष की प्राप्ति होती है। इसलिए ये व्यान मेरे मन को (चिदानन्द को) अधिक रुचि कर हैं— ९२

#### रूपस्थ ध्यान

9—-ग्रपने स्वरूप को विकार रहित जानकर ग्रात्म घ्यान में लीन होकर जब कोई ग्रपनी ग्रात्मा के निज गुरए को अंश रूप से प्राप्त करता है तो उस समय वह घ्यान के प्रथम भेद रूपस्थ को प्राप्त करता है—-१३

#### पदस्थ ध्यान

(चौपाई) तीर्थंकर पदवी परधान । गुरा अनन्त नो जाएगे थान ।) गुरा विचार निज गुरा जे लहे । ध्यान पदस्य सुगुरु इम कहे ॥ ६४ ॥ ग्रर्थ-सद्गुरु ऐसा कहते हैं कि तीर्थंकर पदवी जो सब पदवियों में प्रधान है स्रौर अनन्त गुर्गों का स्थान है ऐसे तीर्थंकर प्रभु के गुर्गों का ध्यान कर जो ध्याता उन गुर्गों को निज स्रात्मा में ग्रहरा करता है उसे पदस्थ ध्यान कहते हैं---६४

### पिंडस्थ ध्यान

(चौपाई) भेद झान अन्तरगत धारे। स्व पर स्थिति भिन्न विचारे ॥ सकती विचारी शांतता पावे। ते पिडस्थ घ्यान कहलावे ॥ १५ ॥ अर्थ- देह पिड में स्थित आत्मा स्व (ग्रात्मा) और पर (देह) की स्थिति का भिन्न विचार करते हुए इस भेद ज्ञान को ग्रपने अन्तर्गत धारएए कर अपने शुढ स्वरूप का विचार करते हुए शांति धारएए करे। इसे पिडस्थ ध्यान कहते हैं----१५

### रूपातीत ध्यान

(चीपाई) रूप रेख जामे नवि कोई । ग्रब्ट गुरगो<sup>33</sup> करी शिव पद सोई ॥ ताकुं ध्यावत तिहां समावे । रूपातीत ध्यान सो पावे ॥ १६ ॥

३१→-सिद्धारमा के म्राठ गुरा—(१) अनन्त ज्ञान, (२) म्रनन्त दशन, (३) म्रानन्त चारित्र, (४) मनन्त सुख, (५) म्रक्षय स्थिति, (६) अरूपी, (७) म्रापुरुष्पु. (८) अव्यावाध स्थिति । अर्थ-जिनमें किसी भी प्रकार का न रूप है न पौदगलिक आकार हैतेया ग्रांठ गुएगों सहित जो मोक्ष पद को प्राप्त कर चुके हैं ऐसे सिढों के गुएगें का घ्यान करते हुए उन्हीं में जो तल्लीन हो जाये, वह रूपातीत ध्यान को पाता है---६६

### पिंडस्थ ध्यान यानी प्राणायाम करने वाले की मानसिक दशा

(चौपाई) प्राएगयाम ध्यान जो कहिये । ते पिंडस्थ ध्यान भवि लहिये ।। भन अरु पवन समागम जानो । पवन साथ मन निज घर आनो ।। १७ अह निस अधिक प्रेम लगावे । जोगानल घट माहि जगावे ।। अल्प ग्राहार ग्रासन हढ़ करे । नयन थकी निद्रा परिहरे ।। १८ ॥ काया जीव भिन्न करि जाने । कनक उपल नी परे पहिछाने ।। भेद दृष्टि राखे घट मांहि । मन शंका आने कछु नांहि ।। १९ ॥ कारज रूप कथे मुख वाएगी । अधिक नांहि बोले हित जानी ।। स्वप्न रूप जाने संसार । तन धन जोबन लखे ग्रसार ।। १०० ॥

अर्थ—प्रारायाम ध्यान पिडस्थ ध्यान को कहते हैं । जो योगी प्रारायाम का साधन करना चाहता है वह मन और पवन का समायम जानकर पवन को साध कर मन को ब्रात्मा में लीन कर दे—६७

रात दिन मन को एकाग्र कुरने के लिए अधिक लगन से थोगानल को अपने घट में जन्ग्रत करे। ग्रल्पाहार करे, आसन इढ़ रखे, आंखों से नींद को दूर कर दे— ६८

काया और जीव को सोने और पत्थर के समान भिन्न समभ कर शरीर और जीव में भेद दृष्टि रखे, मन को शंका रहित बना दे--- ६६

मुख से अधिक न बोले । आवश्यकता अनुसार ही बोलने में अपना हित समके । तन, धन और जोबन को असार समक कर इस संसार को झसार जाने— १००

## स्वरोदय सिद्धि की विधि

## (चौपाई) श्री जिन वा**एा हिये टढ़ राखे । शुद्ध व्यान अनुभव रस चाखे ॥** विरला सो जोगी जग मांहि । ताकुं रोग सोग भय नाहि ॥ १०१ ॥

Jain Education International



प्रमाद पूर्वक किया हुआ अच्छा काम जी हिसा ही है।

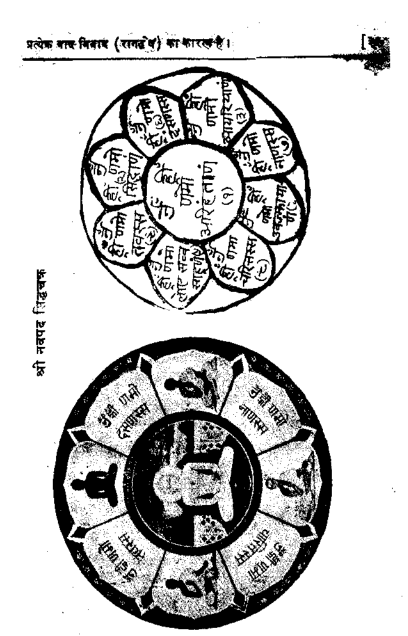
तेज कास्ति तन में अति वाघे । जो निष्चल चित्त ध्यान ग्राराघे ॥ अल्पाहार तन होय निरोग । दिन-दिन वाघे अधिकोपयोग ॥१०२ ॥ नासा अग्रभाग हग धरी । अथवा दोऊ संपुट करि ॥ हिये कमल नवपद<sup>33</sup> जो ध्यावे । ताकुं सहज ध्यान गति आवे ॥१०३ ॥ माया बीज प्रएाव धरि आद । वरुएा बीज गुरुए जाने नाद ॥ चढ़ता वरण करे थिर स्वास । लख धुर नाद तरेगो परकास ॥ १०४ ॥ प्राराायाम ध्यान विस्तार । कहतां सुरगुरु न लहे पार ॥ ताते नाम मात्र ए कह्या । गुरुमुख जान अधिक जे रह्या ॥ १०४ ॥ प्राराायाम भूमि दस जानो । प्रथम स्वरोदय तिहा पिछानो ॥ स्वर प्रकाश प्रथम जो जाने । पंच-तत्त्व फुनि तिहा पिछानो ॥ १०६ ॥ कहुं ग्रधिक अब तास विचार । सुनो अधिक चित्त थिरता धार ॥ स्वर में तत्त्व रुखे जब कोई । ताकुं सिद्ध स्वरोदय होई ॥ १०७ ॥

जो शांत और स्थिर चित्त से ध्यान का ग्राराधन करते हैं उनके शरीर में दिन प्रतिदिन तेज और कान्ति की ग्रति वृद्धि होती है । ग्रल्पाहार सेवन से निरोग होता है तथा ध्यान के प्रभाव से दिन प्रतिदिन आत्मा में ज्ञान और दर्शन उप≁ योग की ग्रधिकाधिक वृद्धि होती जाती है—९०२

जो मनुष्य नासा के अग्रभाग पर दृष्टि रखकर अथवा दोनों आंखें बन्द कर के (मूलासन ग्रथवा पद्मासन में) बैठकर हृदय में नवपद का एकाग्र चित्त से ध्यान करता है उसे सहज ही ध्यान की सिद्धि प्राप्त हो जाती हैं—9०३

माया बीज (हों) प्रएाव (३३ँ) को म्रादि में रखकर वर्ग्स, बीज, गुरा, तथा नाद का झान करे । चढ़ते वर्ग्स में क्ष्वास को स्थिर करे और नाद के प्रकाश को देखे— १०४

३२ — हृदय में अख्टदल कमल की स्थापना कर मध्य में ॐ ह्रीं पूर्वक ग्ररिहंत पद की स्थापना करे। ग्रब्टकमलदलों में चारों दिशाओं में कमशाः ॐ ह्रीं पूर्वक सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय ग्रीर साधु पद को स्थापन करे। चारो विदि-शाओं में ॐ ह्रीं पूर्वक दर्शन, ज्ञान, चारित्र ग्रीर तप पद की स्थापना करे। सब पदों की स्थापना ॐ ह्रीं पूर्वक करके इन नवपदों का एकाग्र चित्त से ध्यान करे। नवपदमय सिद्धचक्र के दो यहां दिये गये चित्रों से देखें।



जो तृष्णा का भेदन कुरता है वही मन्त्र कि

र्के कांगायाम ध्यान का इतना विस्तार है कि इसको वृहस्पति भी कहने में समर्थ नहीं है। इसलिए मैंने यहां पर नाम मात्र-प्रति संक्षेप से कहा है। इसका विस्तृत स्वरूप जानने के इच्छुक सम्यग्द्दष्टि योगी गुरु के पास से जान कर अपना मनोरथ सिद्ध करे— १०५

प्रासायाम की दस भूमियां हैं उनमें से स्वरोदय प्रथम भूमि है सबसे पहले स्वर प्रकाश का ज्ञान करे फिर उसमें पांच तत्त्वों की पहचान करे----१०६

ग्रब मैं उनका कुछ विस्तार पूर्वक वर्णन करता हूँ। आप भ्रपने चित्त को श्रति स्थिर करके ध्यान पूर्वक सुनें। स्वर में जब तत्त्व की पहचान हो जाय तो समफना चाहिये कि स्वरादय सिद्ध हो गया है— १०७

### स्वरों में तत्त्वों की पहचान से लाभ

(अडियल छन्द) दोय सुरामें पांच तत्त्व पहचानिये। वरएा मान व्याकार फेल जानिये।। इन विधि तत्त्व लखाव साधतां जो लहे। साची बिसवावीस बात नर सो कहे।। १०८।।

ग्रर्थ---दोनों (सूर्य और चन्द्र) स्वरों में पांच-पांच तत्व चलते हैं, उनको पहिचान कर उन तत्त्वों के रंग, परिमास, आकार, काल, फल ग्रादि को भी विशेष रूप से जानना चाहिये क्योंकि जो मनुष्य इन तत्त्वों की उपर्यु क्त प्रकार से भली भांति साधना कर छेता है ग्रर्थात् भलीभांति समभ छेता है, उसकी कही हुई बात अवश्यमेव सत्य होती है--- १०८

### तत्त्वों की पहचान

(दोहा) पृथ्वी जल पावक अग्निल, पंचम तत्त्व नभ जान । पृथ्वी जल स्वामी शशि, अपर तीन को भान ॥१०६॥ पीत श्वेत रातो वररा, हरित श्याम फुनि जान । पंच वररा ये पांच के, अनुकम थी पहिचान ॥११०॥ पृथ्वी सन्मुख<sup>भ</sup> संचरे, करपल्तव खट् दोय । समचतुस्त ग्राकार तस, स्वर संगभ में होय ॥११९॥

३३---ज्ञानार्णव में कहा है कि----

घोग्गा विवरग्रमापूर्य किञ्चिदुष्णं पुरन्दरः । बहस्यष्टांगुलः स्वस्थः पीतवर्गाः शनैः शनैः ॥२४॥



ग्रधोभाग जल चलत है, षोडेश अंगुल मान । वर्तुं ल है आकार तस, चन्द्र सरीखो जान ॥१९२॥ चारांगुल पावक चले, उर्ध्व दिशा स्वर मांहि । त्रिकोरा आकार तास, बाल रवि सम ग्राहि ॥१९३॥ वायु तिरछा चलत है, ग्रब्टांगुल नित मेव । ध्वजा रूप आकार तस, जानो इन विधि भेव ॥१९४॥ नासा संपुट में चले, बाहिर नवि परकास । शून्य अहे<sup>भ्</sup>आकार तस, स्वर युग चलत ग्राकास ॥१९५॥ प्रथम पचास<sup>३५</sup> पल दूसरो, चालीस त्रीजो त्रीस । बीस ग्रह दस पल चलत है, तत सुर में निण-दिश ॥१९६॥

स्वरितः श्रीतलोऽधस्तात्सितरुक द्वादशागुलः । वरुएा: पवनस्तज्ज्ञेबहैंनेनावसीयते ।।२५॥ प्रर्थ—जो शीघ्र बहने वाला हो: कुछ निचाई लिए बहता हो, शी

अर्थ — जो शीघ्र बहने वाला हो; कुछ निचाई लिए बहता हो, शीतल हो, उज्ज्वल (शुक्ल) दिप्ति रूप हो तथा बारह अंगुल बाहर आवे ऐसे पवन को वरुगा मंडल (जल मंडल) का पवन निश्चय करना—-२५

> तिर्यम्बहत्यविश्रान्तः पवनाख्यः षडुंगलः। पवनः क्रुब्लावर्सोऽसौ उष्णः शीतश्च लक्ष्यतः ।।२६॥

प्रथं— जो पवन सब तरफ तिर्छा बहता हो, विश्वाम के बिना निरन्तर बहता रहे, छः अंगुल बाहर आवे, नीला वर्ण हो, उष्ण हो तथा शीत भी हो ऐसे पवन को वायु मंडल पहचानना चाहिए।

बालार्कं सन्निभक्ष्चोर्घ्वं सावर्त्तश्चतुरंगुल: ।

अत्युब्लो ज्वलनाभिख्यः पवन कीर्तितो बुधैः ॥२७॥

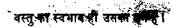
अर्थ----जो उगते हुए सूर्यं के समान रक्त वर्ण् हो तथा ऊंचा चलता हो, चकों सहित फिरता हुया चले, चार अगुल बाहर ग्रावे ग्रोर अति उष्ण हो ऐसा ग्रग्नि मंडल का पवन पंडितों ने कहा है ।

चिदानन्द जी महाराज कृत इस स्वरोदय सार तथा इस ज्ञानार्णव में स्वरों के बाहर जाने के नाप प्रमाश में मत भेद है । ज्ञानार्णव में पृथ्वी में श्वास आठ अंगुल प्रमाश कहा है । तथा १२ अंगुल तक श्वास जाता हो तो पृथ्वी तत्त्व समफना चाहिए, ऐसा चिदानन्द जी मानते हैं । इसी प्रकार बाकी के तत्त्वों के परिमाश के दिषय में समफना चाहिए ।

३४----- क्योंकि आकाश शून्य पदार्थ है।

३५---पृथ्वी तत्त्व पचास पल, जलर्तत्त्व चालीस पल, अग्नि तत्त्व तीस





घड़ी ग्रढ़ाई पांच तत, एक एक स्वर माहि । ग्रह निश इद्रएविध चलत है,यामें संशय नांहि ॥११७॥

अर्थ-पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु ग्रौर ग्राकाण ये पांच तत्त्व हैं। इनमें से प्रथम के दो ग्रर्थात् पृथ्वी ग्रौर जल तत्त्वों का स्वामी चन्द्र है और बाकी के तीन-ग्रग्नि, वायु ग्रौर आकाण तत्त्वों का स्वामी सूर्य है-9०६

पीला, सफेद, लाल, हरा(नीला)और काला ये पांच वर्ण(रंग)क्रम से पांचों तत्त्वों के जानने चाहियें । अर्थात् पृथ्वी तत्त्व का वर्र्श पीला (गले हुए स्वर्र्श के समान लाली युक्त पीला) । जल तत्त्व का वर्र्श सफेद (चन्द्र समान) । अग्नि तत्त्व का वर्ण लाल (चिंगारी के सम्मान) । वायु तत्त्व का वर्णनीला (हरा) नीला और ग्राकाश तत्त्व का वर्ण काला होता है—1980

जल तत्त्व नीचे की तरफ बहता है तथा नासिका से सोलह अंगुल बाहर जाता है और उसका आकार ग्राधे चंद्रमा के नमान गोल होता है— १११

पृथ्वी तत्त्व सामने चलता है तथा नासिका से बारह अंगुल तक दूर जाता है तथा उसका म्राकार समचौरस होता है----११२

ग्रग्नि तत्त्व ऊपर की तरफ चलता है तथा नामिका से चार अंगुल तक दूर जाता है और इसका ग्राकार त्रिकोएगकार होता है— ११३

आकाश तस्व नासिका के भीतर ही चलता है अर्थात् दोनों स्वरों (सुख-मना स्वर) में चलता है तथा इसका आकार कोई नहीं है—-१९५

प्रत्येक स्वर ढाई घड़ी अर्थात् एक घण्टे तक चला करता है और उसमें उक्त पांचों तत्त्र इस सीते से रात-दिन चला करते हैं—-

पल, वायु तत्त्व बीस पल, ग्रौर ग्राकाश तत्त्व दस पल । इस प्रकार ५० + ४० + ३० + २० + १० कुल मिला कर ५५० पल हुए । सोही ६० पल की एक घड़ी होने से १५० को ६० से भागदेने से २।।घड़ी समय हुग्रा । २।।घड़ी = १घण्टा होता है । ग्रर्थात् एक मिनिट में २।। पल होते हैं । ६० विपल = १ पल । (नोट) सब प्रकार की विस्तृत परिभाषाओं को जानने के लिए देखें परिशिष्ट । सुंसार जी तृष्ट्त भवकर फल देने वाली विष बेल हैं।



पृथ्वी तत्त्व ५० पल, जल तत्त्व ४० पल, ग्रग्नि तत्त्व ३० पल, वायु तर्रे २० पल, आकाश तत्त्व १० पल । इस प्रकार दोनों नाड़ियां उक्त प्रथम के चार तत्त्वों के साथ प्रकाशित रहती हैं तथा पांचवां ग्राकाश तत्त्व सुथुम्ना नाड़ी के साथ प्रकाशित रहती है—११६-११७

#### तत्त्वों के द्वारा वर्ष फल जानने को प्रथम रीति य पृथ्वी तत्त्व

(दोहा) पंच तत्त्व सुर में लखे, भिन्म-भिन्न जब कोय । काल समय को ज्ञान तस, वरस दिवस नो होय ॥१९८॥ प्रथम मेष सकांति को, ह्वै प्रवेश जब आय । तबहि तत्त्व विचारिये, स्वासा थिर ठहराय ॥१९१॥ डाबा स्वर में होय जो, महीतगो परकास । उत्तम जोग बखानिए, नीको फल है तास ॥१२०॥ परजा को सुख ह्वै घनो, समय होय श्रीकार । धाए होय महीयल घरगो, चौपद कुं अतिचार ॥१२१॥ ईति भीति उपजे नहीं जन वृद्धि परग थाय ।

इत्यादिक बहुश्रेष्ठ फल, सुख पामे अति राय ॥१२२॥

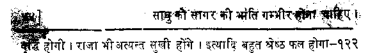
अर्थ—स्वर में भिन्न-भिन्न पांचों तत्त्वों को देखने का जिस व्यक्ति को ज्ञान हो गया है वह मडलों में पवन के प्रदेग और नि:सरसा काल को देखकर वर्ष-फल का विचार करे—१९८

(१) जिस समय मेथ सकांति (वैसाख मास-सूर्य मास) लगे उस समय श्वास को स्थिर करके स्वर में चलने वाले तत्त्व को देखना चाहिए --- १९६

यदि चन्द्र स्वर में पृथ्नी तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिए कि यह बहुत ही उत्तम योग है जिसका उत्तम फल होगा। समय बहुत ही श्रेष्ठ होगा----१२०

इन वर्षप्रजाको बहुत सुख प्राप्त होगा और धनकी महान् प्राप्ति होगी। पृथ्वी पर अनाज बहुत उत्पन्न होगा। चौपायों को चारे आदि की कमी न रहेगी। अर्थात धास, चारा तथा अनाज बहुत होगा----१२९

रोग और भय का अभाव होने से सब प्रकार की शान्ति रहेगी मनुष्यों की



#### जल तत्त्व

(दोहा) — चलत तत्त्व जल तिएा समय, शशिं सुर में जो श्राय। ताको फल अब कहत हूं, सुनजो चिक्त लगाथ ॥१२३॥ मेघ वृष्टि होवे घरगी, उपजे अन्न अपार। सुख होय परजा सहु, चिदानन्द चिक्त धार ॥१२४॥ धर्म बुद्धि सब कुं रहे, पुण्य दान थी प्रीत। आनन्द मंगल उपजे, नृप चाले शुभ नीत ॥१२५॥ शशि सुर में ये जानिये, तत्त्व युग्र सुखकार। तीन तत्त्व श्रागल रहे, तिन को कहं विचार ॥१२६॥

(२) अर्थः :—जिस समय मेष सफांति (वैसाख मास) लगे उस समय स्वर में यदि जल तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिए कि इस वर्ष में वर्षा वहुत होगी। पृथ्वी पर ग्रपरिमित्त अन्त पैदा होगा। सब प्रजा सुखी होगी। सबका चित्त धर्म में ग्रमुरक्त रहेगा अर्थात् राजा और प्रजा धर्म के मार्ग पर चलेंगे। राजा भी नीतिवान होगा, इत्यादि । १२३ से १२५

सारांश यह है चन्द्र स्वर में पृथ्वी और जल तत्त्व चलते हों तो वर्ष सुख देने वाला होगा । यदि ये दोनों तत्त्व सूर्य स्वर में चलते हों तो शुभ फल कम देगा ग्रंब बाकी के तीन तत्त्वों (ग्रग्नि-वायु-आकाश) के विषय में वर्ष फल का विचार कहता हूं---१२६

#### अग्नि तत्त्व

(दोहा)—-लगे मेष सक्रांति तब, प्रथम घड़ी स्वर जोय । जैसो स्वर में तत्त्व बहे, तैसो ही फल होय ॥१२७॥ जो स्वर में पायक चले, अल्प वृष्टि तो होय । रोग दोख होवे सही, काल कहे सहु कोय ॥१२८॥ देश भंग परजा दु:खी, अग्नि तत्त्व प्रकाश । दोउ स्वर में होय तो, अशुभ ग्रहे फल तास ॥१२६॥ ज़ो ज्ञान पूर्वक संयमकी साधनामें रत है वह सच्चा अमुरा है। [४५

#### वायु तत्त्व

(दोहा)—वायु तत्त्व स्वर में चलत, नृप विग्रह कछु थाय । अल्प मेघ बरसे मही, मध्यम वर्ष कहाय ॥१३०॥ अर्द्धा सा अन्न नोपजे, खड थोड़ा सा होय । अनिल तत्त्व का इग्गी परे, मन माहि फल जोय ॥१३ ॥ अर्थ यदि उस समय दोनों स्वरों में से किसी भी स्वर में वायु तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिए कि राजा में कुछ विग्रह होगा, वर्षा थोड़ी होगी, जमाना साधारण, होगा, पशुग्रों के लिए घास चारा थोडा होगा, ग्राधा

**ग्रनाज पैदा होगा इत्यादि फल होगा----१३०--१३**१

#### श्राकाश तत्त्व

(दोहा) — स्वर मांही जो प्रथम ही, बहे तत्त्व आकाश । तो ते काल पिछानिये, होय न पूरा घास ॥ १३२॥ इन विध थी ए जानिये, तत्त्व स्वर के मांहि । फल मन में पिएा धारिये, या में संशय नाहि ॥ १३३॥ ग्रर्थ-यदि उक्त समय में आकाश तत्त्व चलता हो तो जान लेना चाहिए कि बड़ा भारी दुर्भिक्ष पड़ेगा । पशुग्रों के लिए पूरा घास चारा भी न होगा – १३२ इस प्रकार स्वरों में तत्त्वों का फल जानना चाहिए इस बात में किंचित-मात्र भी सन्देह नहीं — १३३

# वर्ष फल जानने की दूसरो रीति चैब्र सुदि प्रतिपदा १. पृथ्वी तत्त्व

(दोहा) मधुमास सित प्रतिपदा, कर तस लगन विचार। चलत तत्त्व सुर तिन समय, ताको वर्ण मिहार ॥१३४॥

#### वतंतुष्ट व्यक्तिको यहां तथा सभी जगह भय रहता है।

प्रात समय ग्रांस क्रूर विषये, मही तत्त्व जो होय । ता ते सर्व विचारिये, सुखदायक ग्रति होय ॥१३५॥ षर्ण वृष्टि होवे घर्णी, समय होय श्रीकार । राजा परजा के हिये, हर्ष सन्तोष विचार ॥१३६॥ ईति भीति उपजे नहीं, मोटा भय नावे कोय ।

चिदानन्द इम चन्द में, क्षिति तत्त्व फल होय ॥१३७॥ ग्रर्थं---चैत्र सुदि (चांद्रमास) की प्रतिपदा के दिन लगन का विचार कर कौन से स्वर में कौन-सा तत्त्व चलता है उसका विचार करना चाहिए----१३४

#### २. जल तत्त्व

(दोहा)---चिदानन्द जो चंद में, प्रात उदक परवेश । तो ते समय सुभिक्ष अंति, वृष्ठि देश विदेश ॥९३८॥ शान्ति पुष्टि होवे घर्सा, धर्म तराो अति राग । श्रान्त्र हिये अति उपजे, दान अर्थ धन त्याग ॥९३६॥ जल घरसी दोऊ बहे, दिवसपति घर ग्राय । प्रातकाल तो ते बरस, मध्यम समय कहवाय ॥९४०॥

अर्थ — यदि उस दिन प्रातः काल चन्द्र स्वर में जल तत्त्व हो तो उसका फल यह होगा कि इस वर्ष में सब प्रकार से सुभिक्ष होगा। देश-विदेश में उत्तम प्रकार की वृष्टि होगी, शान्ति की बहुत पुष्टि होगी अर्थात् सर्वत्र सब प्रकार से शान्ति का प्रसार होगा तथा लोगों का धर्म के प्रति अति अनुराग होगा। सब प्रजा के मन में सब प्रकार का ग्रानन्द ग्रनुभव होगा एवं खुले और उतार दिल से धन का दान देने के लिए प्रजा त्याग वृत्ति वाली होगी- 9 ३८- 9 इ. विशेष इतना समकता चाहिए कि सूबि ये दोनों। (पृथ्वी मौर असू स्विभे प्रातःकाल सूर्य स्वर में चलते हों तो इसका इस वर्ष में मध्यम कल होगा। १४०

#### ३. ग्रग्नि,पवन ग्रौर ग्राकाश तत्त्व

(दोहा) तीन तत्त्व अवशेष जो, सुर में तास विचार । मध्यम निष्ट कह्यो तिको, पूर्वकथित इम धार ॥ ९४ ९॥ राज-भंग परजा दुखी, जो नभ बहे सुर मांहि । पडे काल बह देश में, या में संशय नांहि ॥ ९४ २॥

विशेष रूप से इतना और समझें कि यदि स्वर में आकाश तत्त्व हो तो राज भंग हो, प्रजा दुःखी हो तथा देश में दुष्काल पड़े। यह बात निःसन्देह है— १४२

### ४. सूर्य स्वर में अगित तत्त्व

(दोहा) स्वर सूरज में ग्रग्नि को, होय प्रातः परवेश । रोग सोग थी जन बहु, पावे ग्रधिक क्लेश ॥१४३॥ काल पड़े महोतल विषे, राजा चित्त नवि चैन ।

मूरज में पादक चलत, इम स्वरोदय बैन स्१४४॥ अर्थ—प्रातःकाल यदि सूर्य स्वर में अग्नि तत्त्व चलता हो तो जानना चाहिए कि जनता रोग और शोक से अत्यन्त पीड़ित होगी । क्लेश पाएगी देश में दुष्काल पड़े, राजा को भी बहुत घबराहट हो अर्थात यदि सूर्य स्वर में चैत्र सुदि प्रतिपदा के दिन प्रातःकाल अग्नि तत्त्व चलता हो तो आगामी वर्ष उपर्युक्त कहे अनुसार बीतेगा---१४३-१४४

३६ वामायां विचरन्तो दहन समीरौ तु मध्यमौ कथितौ। वरुणैन्द्रावितरस्यां तथा विधावेव निदिष्टौ ॥३७॥ (ज्ञानाणेवे २६)



भन्तः परिग्रही का बाह्य त्याग व्यर्थ है।

## ५. सूर्य सार में वायु तत्त्व

(दोहा)— नृष विग्रह कछु ऊपजे, अस्प वृष्टि फुनि होय । सूरज में इम त्रनिल को, चिदानन्द फल जोय ॥१४५॥ अर्थ—-यदि प्रातःकाल सूर्य स्वर में वायु तत्त्व हो तो राजा लोग परस्पर में लड़ेंगे, वर्षा कम होगी, इत्यादि----१४५

#### ६---सुखमन स्वर

(दोहा)—सुखमन सुर जो ता दिवस, प्रात समय जो होय । जोवनहार मरे सही, छत्र मंग फुनि जोय ॥१४६॥ ग्रन्न कहुं थोड़ो ऊपजे, कहुंक थोड़ो नाहि । सुखमन सुर को इनि परे, फल जानो मन सांहि ॥१४७॥

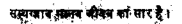
अर्थ --- यदि चैत्र सुदि (चांद्रमास) की प्रतिपदा के दिन प्रातःकाल सुख-मंन स्वर चलता हो तो जानना चाहिए कि इस वर्ष देखने वाले की अपनी मृत्यु होगी तथा छत्र भंग होगा। अन्न कहीं कम उत्पन्न होगा और कहीं पर थोड़ा भी पैदा नहीं होगा अर्थात् बिल्कुल उत्पन्न ही नहीं होगा। सुखमन स्वर में वर्ष फल इस प्रकार समभना चाहिए---- १४६-१४७

## वर्ष फल जानने की तीसरी रोति

(दोहा)----दुविध रीत जोवरण तरणी, कही बरस नी एम । तीजी ग्रागल जाराजो, धरी हियडे अति प्रेम ॥१४८॥ ग्रर्थ---दो प्रकार से वर्ष फल देखने की रीति हमकह चुके हैं । अब तीसरे प्रकार की रीति ग्रागे कहते हैं सो हृदय में प्रीति रखकर जानें----१४८

## माघ सुदि सत्तमी तथा वैसाख सुदि तीज

(दोहा) १. माच मास सित सप्तमी, फुनि वैसाखी तीज । प्रात समय जो जोइये, बरस दिवस को बीज ॥१४९॥ निज्ञापति के गेह में, जल धरएगि परवेश । यदि होय यह तिएा समय, तो सुख देश विदेश ॥१५०॥ १. पृथ्वी तथा जल तत्त्व चग्द्र स्वर में अर्थ----यदि माघ सुदि ७ अथवा वैसाख सुदि ३ (अक्षय तृतीया) का





प्रातःकोल चंद्रस्वर में ग्रागामी वर्ष के बीज रूप जल तत्त्व अथवा प्रायों जलते हों तो उस वर्ष देश-विदेशों में सब प्रकार के सुख की प्राप्ति हो ग्रथति पूर्व कहे (वर्ष फल जानने की प्रथम व दूसरी रीति) अनुसार श्रेष्ठ फल जानना चाहिए—१४६-१५०

#### २. ग्रग्नि, वायु, ग्राकाश तत्त्व चन्द्र स्वर में

#### ३. पृथ्वी तत्त्व, जल तत्त्व सूर्य स्वर में

उदक मही जो भानु घर, तो मध्यम चित्त ग्रान ॥१५१॥ अर्थ—यदि उक्त दिनों में प्रातःकाल सूर्य स्वर में पृथ्वी तत्त्व अथवा जल तत्त्व चलता हो तो साधारएा फल जानना चाहिए----१५१

#### ४. ग्रग्नि-वायु ग्रौर ग्राकाश तत्त्व सूर्य स्वर में

(दोहा)—एक अशुभ फुनि एक शुभ, तीनों में जो होय।

सिद्ध होय फल तेह नुं, मध्यम निहचे जोय ॥१५२॥

अर्थ—यदि उक्त दिनों में प्रातःकाल सूर्य स्वर में शेष के तीनों (ग्रग्नि, वायु म्रथवा अक्षाश) तत्त्वों में से कोई तत्त्व चलता हो तो पूर्व कहे अनुसार उनका अग्रुभ, मध्यम अथवा ग्रुभ फल जान लेना चाहिए—-१५२

### ५. वर्ष फल में विशेष जानने योग्य

तां दिन तत्त्व निहारि के; फल हिरदे हढ़ ग्रान ॥१५३॥

अर्थ—यह बात विशेष ध्यान में रखने योग्य है कि इन सब प्रकार के वर्ष फलों में मेष भाव (वैसाल मास का फल) बलवान है इसलिए उस दिन (वैसाल की सकांति को) तत्त्वों को जानकर उस दिन से वर्ष फल को अपने हृदय में निष्चय पूर्वक धारएए करना चाहिए— ९५३

धर्म का मुल जिनव है और तगरति कार

### अपने शरीर, कूट्मेंब, धनाबि का विचार

(दौंहा) — अव जो जोवए।हार नर, तेह नो कहुं विचार । आप लखी अपने हिंये, अपनो करहुं विचार ॥ १५४॥ अर्थ — अब मैं देखने वाले मनुष्य के विषय में विचार कहता हूं। अपने स्वर को देखकर अपने मन में अपने लिए फल का निश्चय करें — १५४

### चैत्र सुदि एकम से सुदि क्रष्टमों में स्वर विचार

(दोहा)---चैत्र सुदि एकम दिने, श्रशि सुर जो नवि होय।. तो तेह ने तिहुं मास में, अति उद्देंग स् जोय ॥१५५॥ मधुमास सित बीज दिन, चले न जो स्वर चंद। गमन होय परदेश में, तिहां उपजे दुख दन्द ॥१५६॥ चैत्र मास सित तीज कुं, चन्द चले नहीं ग्राय। तो ताके तन में सही, पित्त ज्वरादिक थाय ॥ १५७॥ मरए होय नव मास में, जो सुर जाने तास। मधू मास सित चौथ को, जो नवि चंद्र प्रकास ॥१५८॥ निशापति स्वर चैत सुदि, पांचम को नवि होय। राजदण्ड म्होटा हुवे, या में संशय न कोय॥१५६॥ चैत्र सुदि छठ के दिवस, चंद्र चले नहि जास। वरस दिवस भीतर सही, विरगसे बन्धव तास ॥१६०॥ चलेन चंदा चैत सित, सप्तम दिन लवलेशा। तस नर केरी गेहनी, जावे जम के देश ॥ १६ १॥ तिथि अष्टमी चैत्र सुदि, चन्द बिना जो जोय। तो पीड़ा अति उपजे, भाग-जोग सुख होय ॥१६२॥ तिथि अब्टनो चंद्र बिना, दीनो फल दरसाय। होय शशि शुभ तत्त्व में, तो उल्टो मन भाष ॥१६३॥ क्रार्थ—(१) यदि चैत्र सुदि एकम के दिन अपना चंद्र स्वर न चलता हो

तो जानना चाहिए कि तीन मास में मुभे बहुत चिन्ता और क्लेश उत्पन्न होगा— १५५

## बाजम झान से कून्य अमेरा स्व तथा पर को नहीं जान पाता।

(२) यदि चैत्र सुदि दूज के दिन अपना चंद्र स्वर न चले ती कार्यों चाहिए कि परदेश में जाना पड़ेगा और वहां भारी दुःख भोगना पड़ेगा—१५६

(३) यदि चैत्र सुदि तीज के दिन अपना चंद्र स्वर न चले तो जानना चाहिए कि शरीर में गरमी, पित्त ज्वर, रक्ष ज्वर ग्रादि रोग होंगे—१५७

(४) यदि चैत्र सुदि चौथ को अपना चंद्र स्वर न चले तो जान लेना चाहिए कि नव मास में अपनी मृत्यु होगी—१५८

(५) यदि चैत्र सुदि पंचमी के दिन अपना चन्द्र स्वर न`चले तो जान लेना चाहिए कि अवश्य ही बहुत दड़ा राजदण्ड होगा—१५६

(६) यदि चैत्र सुदि छठ के दिन अपना चन्द्र स्वर न चले तो जान लेना चाहिए कि इस वर्ष के ग्रन्दर ही भाई ग्रयवा मित्र की मृत्यु होगी----१६०

(७) यदि चैत्र सुदि सप्तमी के दिन अपना चन्द्र स्वर न चले तो जान लेना चाहिए कि इस वर्ष में अपनी स्त्री मर जाएगी----१६१

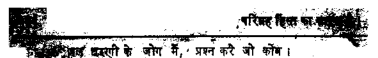
(८) यदि चैत्र सुदि ग्रब्टमी के दिन ग्रपना चन्द्र स्वर न चले तो जानना चाहिए कि इस वर्ष में मुभे कष्ट और पीड़ा ग्रधिक होगी अर्थात् भाग्य योग से ही सख की प्राप्ति हो सकेगी—9६२

इस प्रकार चैत्र शुक्ल पक्ष की ग्राठ तिथियों में ग्रपने चन्द्र स्वर के बिना फल बतला दिया है। अब यदि उक्त दिनों में अपने चन्द्र स्वर में पृथ्वी ग्रथवा जल तत्त्व ग्रादि शुभ तत्त्व चलते हों तो उक्तम एवं श्रेष्ठ फल की प्राप्ति होती है - १६३

#### पांच तत्त्वों में कार्य सम्बन्धी प्रकृत विचार

(दोहा)----तत्त्ववान के कहत हूं, प्रथन तर्गों परसंग । इन विध हिये विचार के, कथिये<sup>३६</sup> वचन अर्भग ॥१६४॥

३६—उदयक्ष्चन्द्रेएा हित: सूर्योएास्तं प्रशस्यते वायोः । रविग्गोदये तु क्षश्निना, क्षिवमस्तमनं सदा नृग्राम् ३३३६॥ सितपक्षे रव्युदये प्रतिपद्विसे समीक्ष्यते सम्यक् । क्षस्तेतर प्रचारौ वायोर्यत्नेन च विज्ञानी ॥४०।≀ (ज्ञानार्णवे) म्र्य्य---पवन का उदय चन्द्रमां के स्वर में क्रुभ है, सूर्य अस्त स्वर में प्रशस्त



(१) यदि चन्द्र स्वर में पृथ्वी<sup>3®</sup> तत्त्व अथवा जल तत्त्व चलता हो ग्रौर उस समय कोई कार्य के लिए प्रश्न करे तो कह देना चाहिये कि तुम्हारा कार्य अवश्य सिद्ध होगा—१६५

(दोहा)---पवन अगन म्राकाश को, जोग शशि स्वर मांहि।

होय प्रश्न करतां थका, तो कारज सिद्धि नांहि ॥१६६॥ क्षिति उदक थिर काजकं, ,उडुगरापति सुरमांहि । तत्त्व युगल ये जानिये, चर कारज कुं नांहि ॥१६७॥ वायु ग्रगन नभ तीन थे, चर कारज परघान । तत्त्व हिये में जानिये, उदय होत सुर भान ॥१६८॥

ग्रर्थ---(२) यदि चन्द्र स्वर में वायु तत्त्व, ग्रन्तितत्त्व ग्रथवा थाकाश तत्त्व हो और उस समय ग्राकर कोई किसी कार्य के लिए प्रश्न करे तो कह देना चाहिए कि कार्य कदापि सिद्ध न होगा---१६६

(३) स्मरएा रखना चाहिये कि चन्द्र स्वर में जल तत्त्व तथा पृथ्वी तत्त्व \_\_\_\_\_\_\_\_ है। यदि सूर्य स्वर से उदय हो और शशि स्वर से श्रस्त हो तो जीवों को सदा कल्याएगकारी है—३९

पवन के प्रचार को शुक्ल पक्ष में सूर्य के उदय में प्रतिपदा के दिन विज्ञानी सम्यक् प्रकार से यत्नपूर्वक शुभाशुभ दोनों को विचारे—-४० ३७—-नेष्ठ घटने समर्था राह-ग्रह-काल-चन्द्र सूर्याद्याः ।

क्षिति वरुएगी त्वमुतगतौ समस्त कल्याएादौ ॥४६॥ (ज्ञानार्एवे)

अर्थ — पृथ्वी मंडल (तत्त्व) स्रौर वरुएा (जल) मंडल ये दोनों पवन अमृत-गति (चन्द्र) स्वर में बहें तो राहु, ग्रह, काल, चन्द्र, सूर्यं स्रादि अनिष्ट करने में समर्थं नहीं होते । ये दोनों मंडल समस्त कल्याएगों को देने दाले हैं।— ४६ सच्चरित्र साथु का प्रत्यज्ञान भी सन्मार्ग दर्शक होता है।



स्थिर कार्य के लिए श्रच्छे होते हैं परन्तु चर कार्यों के लिये क**यत्व ह**ै. होते----9६७

(४) वायु तत्त्व, अग्नि तत्त्व, आकाश तत्त्व ये तीनों यदि सूर्य स्वर में हों -तो चर कार्य के लिये ग्रच्छे होते हैं किन्तु चन्द्र स्वर में अग्रुभ फलदाता हैं—-१६८

#### पांच तत्त्वों में रोगी सम्बन्धी प्रश्नों का विचार

(दोहा)—रोगी केरो प्रका नर, जो कोउ पूछे आय । ताकुं स्वास विचार के, इम उत्तर कहवाय ॥१६६॥ शशि सुर में धरगी चलत, पूछे तिस दिसि मांहि । ताते निहचे करि कहो, रोगी विरासे नांहि ॥९७०॥ चन्द्र बन्द सूरज चलत, पूछे डाबी ओड़ । रोगी के परसंग तो, जीवे नॉह विधि कोड़ ॥९७९॥ पूरएा स्वर सुं आय के, पूछे खाली मांहि । तो रोगी कुं जाएजो, साता होवे नांहि ॥९७२॥ खाली सुर सुं आयके, बहते सुर में बात । जो को रोगी की कहे, तो तस नांहिज घात ॥१७३॥

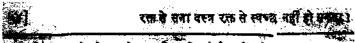
अर्थ—-यदि<sup>। म</sup> कोई नर रोगी सम्बन्धी प्रश्न आपके पास आकर पूछे तो भ्रपने स्वर का विचार कर निम्न प्रकार से उत्तर दें—-१६६

(१) यदि कोई पुरुष ग्राकर रोगी सम्बन्धी प्रश्न करे उस समय यदि ग्रापके चन्द्र स्वर में पृथ्वी तत्त्व चल रहा हो और प्रश्न कर्त्ता भी उस भरे<sup>19</sup> स्वर की

३८---ज्ञातुर्नाम प्रथमं पश्चाद्यदातुरस्य गृह् ्णाति ।

दूतस्तदेष्ट-सिद्धिस्तद्वयस्ते स्याद्विपर्यस्ता ॥ ४८॥ (ज्ञानांग्लंवे) र र्थ-----कोई प्रश्नकर्त्ता दूत यदि प्रथम ही ज्ञाता का नाम लेकर तत्पश्चात् त्रातुर (रोगी) का नाम ले तो इष्ट की सिद्धि होती है स्रोर इसके विपरीत रोगी का नाम पहले स्रौर ज्ञाता का पीछे ले तो इष्ट की सिद्धि नहीं होती (विपर्यस्त है)

३८---जिधर का स्वर चलता हो उस दिशा को पूर्ण प्रथवा भरी दिशा कहते हैं।



मान करे तो कह देना चाहिए कि रोगी नहीं मरेगा- १७०

(२) आपका चन्द्र स्वर न चलता हो और सूर्य स्वर चलता हो उस समय प्रश्न कर्त्ता यदि बाईँँ तरफ से प्रश्न करे तो कह देना चाहिए कि रोगी किसी प्रकार भी नहीं जी सकता—-१७१

(३) कोई व्यक्ति पूर्ण (भरी) दिशा में से आकर खाली दिशा में रोगी सम्बन्धी प्रश्न करे तो कह देना चाहिए कि रोगी रोग मुक्त नहीं होगा----१७२

(४) यदि कोई खाली स्वर से वहते स्वर की तरफ ग्राकर प्रश्न करे तो रोगी ग्रवश्य अच्छा हो जायगा—१७३

### रोगों का कारण वात, पित्त, कफ

(दोहा)-- वात पित्त कफ तीन ये, भयो पिण्ड त्रय जोग ! सम से सुख होय देह में, विषम होत होय रोग ॥१७४॥ वाय चौरासी पिण्ड में, पित्त पच्चीस प्रकार । कफ त्रय मेद बखानिये. द्वादश गत चित्त धार ॥१७५॥ वायु निवास उदर विषय, स्वामी है तस सुर । फुनि शत धमनी मांहिते, रहत सदा भरपूर ॥१७६॥ खन्ध मांहि फुनि जानजो, पित्त तेाो नित्त वास । जठराग्नि में संचरत, दिवानाथ पति तास ॥१७७॥ नाभि कमल थी याम दिस, कर पल्लव त्रय जग्न । नाडी यूगल है कफ तरणी, रही हिये में आन ।।१७८/।। शशि स्वामी तस जानजो, यह विवहारी बात। निश्चय थी लख एक में, तीनों आप समात ॥१७६॥ अपनी-अपनी ऋतू विषय, वात पित्त कफ तीन । जोर जनावत देह में, तस उपचार प्रवीन ॥१८०॥ वैद्यक ग्रन्थ नहीं लख्यो, तिन का अधिक प्रकार । मल तीन सुं होत हैं, रोग अनेक प्रकार ॥१८१॥

४०---जिघर का स्वर चलता हो उस दिशा के सिवाय सब दिशायें खाली मानी -गई हैं।



अपने श्रमल विसार के, क्रूचे के घर जग्य । रोग कफादिक थी जुई, सन्निपात कहवाय ।।१८२।। रोम-रोम में जगतगुरु, पौँएाा दो दो रोग । भाख्या प्रवचन मांहि ते, अशुभ उदय तस भोग ।।१८३।।

म्चर्च—यह शरीर वात, पिस, कफ इन तीनों के योग से बना है। इन तीनों के सम रहने से शरीर निरोग रहता है जिससे जीव को मुख का अनुभव होता है तथा इन तीनों के विषम हो जाने से शरीर में रोगों की उत्पन्गि होती है—9७४

इस शरीर में चौरासी प्रकार की बात है, पच्चोस प्रकार का पित्त है **तथा** तीन प्रकार का कफ होता है इन तीनों के कुल मिला कर **११२ मेद होते** हैं—-१७५

वायु का निवास उदर में है और उसका स्वामी सूर्य है । यह सौ धमनियों में सदा भरपूर रहता है---१७६

पित्त का निवास कन्धों में है, जठरागित में संचरण करता है तथा इसका स्वामी भी सूर्य है—१७७

नाभी से तीन अंगुल वाम दिशामें दो नाड़ियां कफ की हैं जो हृदय तक आती हैं— १७८

कफ का स्वामी चंद्र है, यह तो हुई व्यवहार की बात । निष्ट्य से तो एक में ही तीनों का समावेश हो जाता है—१७६

अपनी-अपनी ऋतु में वात, पित्त और कफ अपना-अपना जोर दिखलाते हैं इसके उपचार में प्रवीस जो वैद्यक ग्रंथ हैं उनसे सविस्तार जान लेना चाहिए। यहां विस्तार भय से इनके अधिक प्रकार नहीं लिखे। इन मूल वात, पित्त और कफ तीनों से ग्रादेक प्रकार के रोग उत्पन्न होते हैं— १८०-१८१

कफादिक ग्रपना ग्रपना स्थान छोड़ कर जब दूसरे के घर जाते हैं तब जो रोग होता है उसका नाम सन्मिपात है----१८२

सर्वज्ञ प्रभुने प्रवचन में एक-एक रोम में पौने दो-दो रोग बतलाये हैं। अग्रुभ कर्म के उदय से जीव को इन रोगों को भोगना पड़ता है— १८३

साथू सबको सन्तोव देवे बाला हिंत झोर परिमित वयन

मिश्र भाव से रोग की, उत्पत्ति तस जोय ॥१८६॥ ग्रर्थ—यदि कोई म्राकर रोगी को क्या रोग है ऐसा प्रक्ष्न करे तो स्वर में तत्त्व का विचार करके जैसा स्वर और तत्त्व हो वैसा रोग कहना चाहिए—१८४

(१) यदि अपने स्वर में अपना तत्त्व चलता हो तो रोगी को एक रोग है, ऐसा कहना चाहिए । जैसे चंद्र स्वर में यदि पृथ्वी तत्त्व चलता हो तो कह देना चाहिए कि रोगी को एक रोग है और वह कफ के प्रकोप से हआ है ।

यदि सूर्य स्वर में ग्रांग्न तत्त्व चलता हो तो कह देना चाहिए कि रोनी पित्त जनित एक रोग से पीड़ित है । यदि स्वर में वायु तत्त्व चलता हो तो कह देना चाहिये कि रोगी वायु जनित एक रोग से पीड़ित है—9८५

(२) यदि दूसरे स्वर में दूसरा तत्त्व (विपरीत तत्त्व) चलता हो उस समय कोई रोगी के रोग सम्बन्धी ग्राकर प्रक्ष पूछे तो उत्तर देना चाहिए कि मिश्र भाव से रोग है। अर्थात यदि चंद्र स्वर में ग्रग्नि तत्त्व चलता हो तो कहना चाहिये कि कफ ग्रौर पित्त मिश्रित रोग है। यदि चंद्र स्वर में वायु तत्त्व चलता हो तो कह देना चाहिए कि कफ ग्रौर वायु मिश्रित रोग है। यदि सूर्य स्वर में पृथ्वी तत्त्व अथवा जल तत्त्व चलते हों तो कह देना चाहिए कि कफ ग्रौर

४१---पूर्गो वरुगो प्रविशति यदि वामा जायते क्वचित्पुण्यैः ।

सिद्धयत्यचिन्तितान्यपि कार्याण्यारभ्यमारणापि ॥५९॥

अर्थ----जल तत्त्व का पवन पूर्ण होकर प्रवेश करते हुए यदि किसी पुण्योदय से बाई नाड़ी चले तो अनचिन्ते कार्यके प्रारंभ करने में भी सिद्धि होती है । ग्रर्थात् महाशुभ तथा कल्याएगकारी है ।

Jain Education International

मोह का उपराम होने पर धृति होती है।

र्पित्त के प्रकोप जनित रोग है। इत्यादि--- १८६

खाली तथा भरे स्वर में प्रश्न विचार

(दोहा)— पूरएा स्वर थी आय के, पूछे पूरएा मांहि। सकल काज संसार के, पूरएा संशय नांहि। खाली स्वर में आय के, पूछे खाली मांहि। जो-जो काज जगत तएगे, सो सो होवे नांहि।।१८८।। खाली सुर से आय के, पूछे पूरएा मांहि। सकल काज संसार के, पूरएा संशय नांहि।।१८९।। पूछे पूरएा सुर तजी, खाली सुर की म्रोड़। प्रभन तास निष्फल कहो. सफल नहीं विधि कोड ।।१६०।।

पूछे तो कह देना चाहिए कि सुम्हारा कार्य कदापि सिद्ध न होगा—१८८ यदि कोई पुरुष खाली स्वर की तरफ से आकर पूर्ण स्वर की तरफ प्रश्न

करे तो कह देना चाहिए कि तुम्हारा कार्यनिःसन्देह सिद्ध होगा----१८६ यदि कोई पुरुष पूर्णस्वर की तरफ से आकर खाली स्वर की तरफ प्रश्न

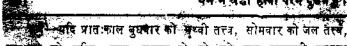
करे तो कह देना चाहिए कि करोड़ों उपाय करने पर भी तुम्हारा कार्य सिद्ध नहीं होगा—-१९०

### वार के अनुसार स्वरों में तत्त्व

(दोहा) – प्रातःकाल बुधवार को, क्षिति तत्त्व शुभ जान । सोमवार जल शुक्र कुं---तेज हिये में ग्रान ॥१६९॥ गुरुवार वायु भलो, गनि दिवस आकाश । चलत तत्त्व इम काय में, पूरब रोग<sup>13</sup> विनाश ॥१६२॥

४२—-रोग सम्बन्धी कुछ और विशेष बातें:— दक्षिणेन यदा वायुर्दूतो रौद्राक्षरो वदेत् । तदा जीवति जीवोऽसौ चंद्रे समफलं भवेत् ॥३१८॥ (शिव स्वरोदय)





शुके को अग्नि तत्त्व चलता हो तो उसे शुभ फलदायी जानना चाहिए—१९१

ैं यदि गुरुवार को वायु तत्त्व और शनिवार को आकाश तत्त्व प्रातःकाल चलता हो तो जान लेना चाहिए कि शरीर में जो कोई पहले का रोग है वह अवश्य मिट जायेगा— १९२

#### चन्द्र स्वर में कार्य विचार

(दोहा) — अपने शशि सुर माहि ग्रव, करन-जोग जो काम । तस विचार अब कहत हूं, सुखदायक अभिराम ॥१६३॥ देवल श्री जिनराज नो, नवो निपावे कोय । खात महूरत अवसरे, चन्द्र-योग तिहां जोय ॥१६४॥ अमी-स्रवन शशि जोग में, अरुएग द्युति थिर होय । करत प्रतिथ्ठा बिम्ब की, ग्रति प्रभाव तस जोय ॥१६५॥

अर्थात्—यदिवायुनाड़ी के दक्षिएा की म्रोर बहती हो और दूत के मुख से भयानक वचन निकलें तो वह प्राएगी जीवेगा। यदि चन्द्र स्वर हो तो सम फल होगा।

प्रश्ने चाधः स्थितो जीवो, नूनं जीवोहि जीवति। ऊर्ध्व चारस्थितो जीवो, जीवो याति यमाल्यम् ॥३२१॥ (शिव स्वरोदय)

विपरीताक्षर प्रक्षे रिक्तायां पृच्छको यदि ।

विपर्ययं च विज्ञेयं विषमस्योदय सति ॥३२२॥

(शिव स्वरोदय)

यदि विषम नाड़ी (सुखमना) का उदय हो और प्रक्ष्न कर्त्ता रिक्त नाड़ी से ऐसा प्रक्ष्न करे जिसके ब्रक्षर विषम(१,३,५,७,९)हों तो विपरीत फल जानना । तखत मूलनायक प्रभु, बैठावे तिए वारा जिनघर कलक्ष चढ़ावतां, चन्द्र योग सूसकार ॥ १९६ ॥ पौषधशाल निपावतां, दानशाल घर हाट । महल दुर्ग गढ़ कोट तो, रचित सुघट घुर घाट ॥ १९७ ॥ करतां तीरथ-दान । श्रारोपतां. संघ-माल दीक्षा मंत्र बतावतां, चन्द्र जोग परधान ॥ १९८ ॥ घर नवीन पूर गांव में, करतां प्रथम प्रदेश । वस्त्राभूषसा संग्रहत, ले ऋधिकारे देशा।। १६६ ॥ योगाभ्यास करत सुधि, औषध भेषज मीत । खेती बाग लगावतां, करतां नुप सुं प्रीत ॥ २०० ॥ राज तिलक आरोपतां, करतां गढ परवेश । चन्द्र जोग में भूपति, विलंसे सुख सूदेश ॥ २०१ ॥ राज सिंहासन पग धरत, करत ग्रीर थिर काज। चन्द्र जोगं ग्रूभ जानजो, चिदानन्द महाराज ॥ २०२ ॥

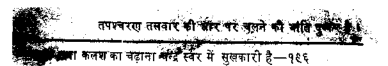
(चौपाई) मठ देवल ग्रह गुफा बनावे । रतन धातु कुंघाट घड़ावे ॥ इत्यात्कि जग में बहु ये काम । चन्द्र योग में ग्रति ग्रभिराम ॥२०३॥ चन्द्र जोग थिर काज प्रधान । कह्यो तास किंचित अनुमान ॥ ग्रर्थ---चन्द्र स्वर में जो-जो कार्य करने चाहिएं ग्रव मैं उनका विस्तार

पूर्वक वर्णन करता हूं । इस स्वर में निम्न प्रकार के कार्य करने से शुभ, सुखदाई और शान्तिदाता होते हैं---१९३

णान्त और स्थिर कार्यों को चन्द्र स्वर में करना चाहिये जैसे कि नये जिन-मन्दिर का बनाना, सन्दिर की नीव को खुदवाना चन्द्र स्वर के योग में करना चाहिये—-१९४

चन्द्र योग में श्रमृत-स्नाद तथा सूर्य के समान द्युति होती है । ऐसे समय में यदि जिन-जिम्ब की प्रतिष्ठा की जावे तो वह विश्व को बहुत प्रभावशाली और चमत्कारी होती है----१६५

मूलनायक की मूर्ति को गद्दी (गादी) पर विराजमान करना, मन्दिर पुर



र्ण्यविषधशाला (उपाश्रय), धर्मशाला, पाठशाला, दानशाला, घर, दुकान, महल, गढ़, किले श्रोर कोट का बनवाना, सुदृढ़ घाट बनवाना—१९७

े संघ को माला का पहनाना, तीर्थ यात्रा करना, दान करना, दीक्षा देना, मंत्र बतलाना, इन सब में चन्द्र योग (चन्द्र स्वर) प्रधान है----१९८

नगर अथवा गांव में प्रवेश करना, नवीन घर में प्रथम प्रवेश करना, नये कपड़ों तथा गहनों को बनवाना तथा खरीदना, नये कपड़ों तथा गहनों को पहनना, देश को अपने अधिकार में लेना ये सब कार्य चन्द्र स्वर में करने चाहिएं—१९६

योगाम्यास करना, दवाई का बनाना, मित्रता करना, खेती करना, बाय लगाना, राजा आदि बड़े व्यक्तियों से मित्रता करना इत्यादि सर्व कार्य चन्द्र स्वर में करने चाहियें— २००

राजगद्दी पर बैठना या बिठलाना, किले में प्रवेश करता, दुर्ग में आकर प्रवेश करना, ये सब चन्द्र स्वर में करने चाहिये इससे राजा तथा प्रजा सब प्रकार से सुख और आनन्द का उपभोग करते हैं—२०९

राज सिंहासन पर चढ़कर बैठते समय तथा अन्य स्थिर कार्य करते समय-जैसे कि शान्ति कर्म करना, दीर्घ कार्य करना, विवाह करना, स्त्री संग्रह करना, अपने स्वामी के दर्शन करना, व्यापार तथा धन संग्रह करना, नौकरी करना, खेती में बीज बोना, शान्ति तथा स्थिरता के लिए मंत्र साधन करना, जपादि करना, सर्व बांधवों का दर्शन करना, जल छोड़ना तथा बांधना, रस साधन करना, उत्तम कार्य करना, कला सीखना, सेवा करना, चाकरी करना, शहर बसाना, नया स्थान, मकान, दुकान, कारखाना बनाना, इत्यादि । ये सब कार्य चन्द्र स्वर में करने से जुभ फलदायी होते हैं जिससे सदा प्रसन्नता प्राप्त होती है---२०२

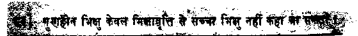
मठ बनाना, मन्दिर बनाना, गुफा बनाना, रतनों और सोने, चांदी ग्रादि के सर्लकार सनवाना इत्यादि सब स्थिर कार्यों को जैसे कि—खजाना बनाना, बावड़ी, कुंग्रा, तालाब, नहर आदि खुदवाना, गीतादि का प्रारम्भ करना तथा इनका भ्रम्यास करना, नृत्य प्रारम्भ करना, लक्ष्मी का स्थापन करना, कष्ट मानस्था मानसे कोई बालक नहीं होता किन्तु कर्त्तव्यहीन बालक है।

निवारए तथा शोक दूर करना, विषाद-विवाद मिटाना, ज्वर के अन्त्र के बार्ग के बा बार बार्ग के बार्ग के

चन्द्र योग (चन्द्र स्वर) स्थिर कार्यों के लिए प्रधान है । यहां पर हमने इस का थोड़ा सा वर्णन कर दिया है—-२०४

#### सुर्य स्वर में कार्य विचार

(चौपाई) स्वर सूरज में करिये जेहा सुनो श्रवएग दे कारज तेहा। २०४ ॥ विद्या पढे घ्यान जो साधे। मंत्र साध ग्ररु देव ग्राराधे ॥ ग्ररजी हाकम के कर देवे । ग्ररि विजय का बीड़ा लेवे ।। २०५ ।। विष अरु भूत उतारए जावे। रोगी कुंजो दवा खिलावे॥ विघन हरएा शान्ति जल नाखे । जो उपाय कुष्टि कुं भाखे ॥२०६ ॥ गज बाजी वाहन हथियार । लेवे रिपू विजय चित्त धार ॥ खान पान कीजे ग्रसनान । दीजे नारी को ऋतुदान ।। २०७ ।। नया चोपडा लिखे लिखाये । वरिंगज करत केछ वृद्धि थावे ।। भानू जोग में ये सह काज । करत लहे सुख चैन समाज ॥ २०८ ॥ भूपति दक्षिए। स्वर में कोई । युद्ध करए। जावे सुन जोई ।। रे संग्राम माहि जस पावे । जीत करि पाछो घर आवे ॥ २०१ ॥ सागर में जो पोत चलावे। वंछित द्वीप वेगे ते पावे। वैरी भवन गवन पग दीजे । भानु जोग में तो जस लीजे ॥ २१० ॥ ऊंट महीष गो विकय करतां। साट वदत सरिता जल तरतां ॥ करज द्रव्य काह कुंदेतां। भानु ओग सुभ ग्रथवा लेतां।। २११ ।। इत्यादिक चर कारज जेते। भानु जोग में करिये तेते ॥ लाभालाभ विचारी कहिये । नहितर मन में जानी रहिये ।। २९२ ।। विवाह दान इत्यांदिक काज । सौम्य चन्द्र योगे सुखसाज ॥ कूर कार्य में सूर परधान । पूर्व कथित सन में ते जान ॥ २१३ । ।



्रे मा कि स्वयं स्वर में जो जो कार्य करने चाहियें उनका संक्षेप से वर्णन करता हूं । पाठक गएा कान लगाकर सुनें — २०४

विद्या<sup>84</sup> सीखना, विद्या प्रारम्भ करना, ध्यान साधना, मंत्र सिद्ध करना, देवता का ग्राराधन करना, राजा अथवा हकिम को ग्रर्जी देना, वैरी से मुका-बिला करना, वकालत का मुखतार नामा लेना—२०५

सर्पादि का विद तथा भूतादि का उतारना, रोगी को दवा देना, विघ्न की शान्ति के लिए शान्ति जल डालना, कोढ़ी का इलाज करना और कष्टवाली स्त्री का उपाय करना—२०६

ं हाथी, घोड़ा, बाघी, मोटर, गधा, तख्त, रय, पालकी, बैलगाड़ी, शस्त्रादि बेचना । शत्रु विजय का विचार करना, भोजन करना, स्नान करना, स्त्री को ऋतुदान देना---२०७

नया बही खाता लिखना लिखनाना, व्यापार के कार्य में वृद्धि होना । ये सब कार्य सूर्य स्वर में करने से सब प्रकार से सुख और शांति प्राप्त होते हैं—२०८

राजा शत्रु से लड़ाई करने के लिए यदि सूर्यस्वर में जावे तो लड़ाई में ∕राश को प्राप्त करे तथा दिजय प्राप्त करके वापिस अपने घर श्रावे—२०६

सूर्य स्वर में यदि जहाज, अगन बोट, नाव, बजरा इत्यादि नदी अथवा समुद्र में चलावे तो वाछित द्वीप में शीघ्र मुरक्षित पहुंच जावेगा। अपने शत्रु के घर में जाकर यदि सूर्य स्वर चलते समय प्रवेश करोगे तो विजय तथा यश की प्राप्ति होगी----२९०

ऊंट, गाय, गधा, घोड़ा इत्यादि पशुओं को बेचना, भट्टा करना, तालाव, सदी, समुद्र आदि में तैरना, किसी को रुपया आदि उधार देना अथवा लेना । ये सब कार्य सूर्य स्वर में करने चाहियें----२१९

४३ — सूर्यंचर तथा कूर कार्यों में सिद्धिदायक है तथा चन्द्र शान्त एवं स्थिर कार्यों में सिद्धिदायक है। अतः विद्या साधन, ध्यान, मंत्र इत्यादिक शांत क्रौर स्थिर कार्यों के लिये चन्द्र स्वर में तथा क्रूर ग्रौर चर कार्यों के लिए ्रिसर्यं स्वर में करने चाहियें। इसी प्रकार अन्य कार्यों में समफ्त लेना चाहिये।

## भूरुवार्थहीन व्यक्ति हर कार्य में दोष ढूंढा करता है।

वाद-विवाद करना, दूत का काम करना, खस्त्रादि युढ कला का अस्यास करना, जुआ खेलना, चोरी करने जाना, कल-मशीनरी आदि का काम सौखना, लेखन लिपि सीखना, यंत्र-मंत्र-तंत्र का क्रूर कार्यों के लिये साधन करना । माल की खरीद-फरोखत (कय-विकय) करना, मारएए, उच्चाटन(तया मोहन-स्तम्घन) के प्रयोग करना, स्त्री से आलिंगन करना, मारएए, उच्चाटन(तया मोहन-स्तम्घन) के प्रयोग करना, स्त्री से आलिंगन करना, माररा, उच्चाटन(तया मोहन-स्तम्घन) के प्रयोग करना, स्त्री से आलिंगन करना, माररा, उच्चाटन(तया मोहन-स्तम्घन) के प्रयोग करना, स्त्री से आलिंगन करना, मित्रता जोड़ना, स्त्री को वश करना, मोहन, स्तम्बन, उच्चाटन करना, भूत निकालना, वैतालादि डाकिनी, शाकिनी, खल, छिद्र, हष्टि दोध, मुट्ठी, देव, दानव आदि सर्व दोष दूर करना । इत्यादि जितने भी चर श्रौर कूर कार्य हैं वे सब सूर्य स्वर में करने चाहिये । लाभालाभ का विचार कर पूछने वाले को कहना चाहिये, नहीं तो मन में विचार कर चुप रहना चाहिये—-२१२

तात्पर्यं यह है कि विताह दानादि सौम्य कार्यं चन्द्र स्वर में करने से सुख-दावी होते हैं तथा कूर और चर कार्यों में सूर्यं स्वर प्रधान है । हम जो पूर्व में वर्णन कर आये हैं उनको अच्छी तरह समफ कर मन में धारएा करना चाहिये और मनन चिन्तन पूर्वक शुभाशुभ का निर्णय करे । जैसे कि घोड़ा, ऊंट, बैल-गाड़ी, पालखी, रथ, मोटरगाड़ी ग्रादि जिन सत्रारियों का वर्णन किया है उन्हें बेचना सूर्य स्वर में और खरीद करना चाहिये चन्द्र स्वर में । कूर कार्य के लिये मंत्र-यंत्र-तंत्र आदि साधन करने हों तो सूर्य स्वर में और नवकार मंत्रादि शांति-दायक मंत्रों का साधन तो शान्त स्वर अर्थात् चन्द्र स्वर में ही करना चाहिये अर्थात् जो चर और कूर कार्य कहे हैं अथवा नहीं भी कहे वे सब सूर्य स्वर में सिद्ध होते हैं---२९३

(दोहा) चन्द्र जोग थिर काज कूं, उत्तन महा बखान ।

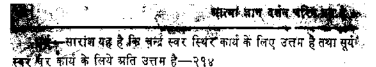
भानु जोग चर काज में, श्रेष्ठ अधिक मन आगना। २१४।।

४४----संग्राम-सुरत - भोजन विरुद्धकार्येषु दक्षिर्ऐष्टास्यात् ।

अभ्युदय - हृदयवांछित - समस्त - शस्तेषु वामैव ॥ ४५ ॥

अर्थ---संग्राम, कामकीड़ा, भोजनादि विरुद्ध कार्यों में तो दाहिनी नाड़ी श्रेष्ठ है तथा ग्रभ्युदय और मनोवांछित समस्त शुभ कार्यों में ब:ई नाड़ी भ्रूभ है।

Jain Education International



#### सूखमना स्वर में कार्य विचार

करत काम सुखमन विषय, अवस हानि कछू होय ॥ २१५ ॥ भवन प्रतिष्ठादिक संह, वरजित सुखमन मांहि । ग्रामान्तर जावा तस्रो, पगला भरिये नाहि ॥ २१६ ॥ दःख दोहग पीड़ा लहे, चित में रहे कलेश । चिदानन्द सुखमन चलत, जो को जाय विदेश ॥ २१७ ॥ कारज की हानि होवे, अथवा लागे वार। भ्रथवा मित्र मिले नहीं, सुलमन भाव विचार ॥ २१८ ॥ श्वास शीव्र अति पालटे, छिन चन्द्र छिन सूर। ते सुखमन सूर जानिये, नाम अनिल भरपुर ॥ २१६ ॥ सुखमन सूर संचार में, कीजे आतम ध्यान। रुद्ध गति एहि नाक की, लहिये अनुभव ज्ञान ॥ २२० ॥ आतम तत्त्व विचारएगा, उदासीनता भाव। भावत सूर सूखमन विषय, होवे ध्यान जमाव ॥ २२९ ॥ चर थिर तीजी यह कही, द्विस्वभाव की बात। इन ग्रमुकम थी आरंभी, कारज सफल" कहात ॥ २२२ ॥

इन अनुनन पा जारना, जारज पाठज निरुता ते प्रिंग स्वर कोई भी कार्य न ग्रथं----जब सुखमन स्वर चलता हो तब चर तथा स्थिर कोई भी कार्य न करें। क्योंकि सुखमन स्वर में कार्य करने से अवश्य हानि होती है—-२१५ मकान, मंदिर आदि की प्रतिष्ठा इत्यादि कार्य सुखमन स्वर में नहीं करने चाहियें ग्रौर न ही ग्रामान्तर (परदेश) जाना चाहिये---२१६

मुखमन स्वर में जो कोई विदेश जायेगा वह दुःख, दुर्भाग्य, कष्ट, ग्रौर पीड़ा पायेगा तथा उसके चित्त में क्लेश ही बना रहेगा—२१७

४५ — सुखमना नाड़ी से खास चलते समय किसी को भी शाप अर्थवा वरदान देने से वह सफल होता है।

\$

सुखमन<sup>\*\*</sup> स्वर में विदेश के लिए प्रस्थान करने पर कार्य की हानि **होयी** ग्रथवा कार्य होने में विलम्ब होगा अथवा मित्र नहीं मिलेगा, यात्रा में मृत्यु, हानि

### ४६---कौन-सा कार्य कब करने से सफलता मिलेगी ?

चन्द्र स्वर (बायां स्वर) में पृथ्वी, जल ग्रथवा दोनों तत्त्वों में, सोम, बुध, गुरु, शुक्रवार को निम्नलिखित कार्यों में सफलता प्राप्त हो----

(१) पौष्टिक कार्य, (२) मैंत्री करएा, (३) प्रभुदर्शन, (४) योगाम्यास, (५) दिव्यौषध सेवन, (६) रसायन कार्य, (७) ग्राभूषएा धारएा, (८) नये वस्त्र पहनना, (९) विवाह, (१०) दान, (११) गृह प्रवेश, (१२) गृहारंभ, (१३) जलाशय निर्माएा, (१४) बाग लगाना, (१५) धर्मानुष्ठान, (१६) बंधु मित्र मिलन, (१७) ग्राम-नगर निर्माएा, (१८) दूर गमन यात्रा, (दक्षिएा-पश्चिम) (१९) पानी पीना, (२०) पैशाब करना।

(स) सूर्य स्वर (दायां स्वर) में पृथ्वी, जल अथवा दोनों तत्त्वों में, मंगल, शनि, रविवार को निम्नलिखित कार्यों में सफलता प्राप्त हो—

(१) शस्त्र-अस्त्र ग्रम्यास, (२) शास्त्राम्यास, (३) दीक्षा, (४) संगीत, (५) सवारी, (६) व्यायाम, (७) नौका, जहाज की सवारी, (८) यंत्र-तंत्र रचना, (६) गिरी (पहाड़), कोट (किले) पर चढ़ना, (१०) विषय-भोग, (१९) युद्ध, (१२) पशु-पक्षी का लेना-देना, (१३) काट-छाट करना, (१४) कठोर-हठ योग साधना, (१५) राजदर्शन, (१६) विवाद, (१७) लड़ाई-भगड़ा, (१८) किसी से मिलने जाना, (१९) मुकदमे बाजी, (२०) सब प्रकार के ऋर कार्य ।

(ग) कार्य के लिए जहां जाना हो वहां पहुंचकर जिससे काम लेना हो, उस व्यक्ति को उस समय अपना जिस तरफ का ब्वास चलता हो उस तरफ रखकर बातचीत का प्रारंभ करना चाहिये।

आपको ग्राक्चर्य होगा कि सामने वाला व्यक्ति यदि आपका विरोधी भी होगा तो भी श्रापकी इच्छानुसार ही कार्य करेगा। ऊपर बतलाई हुई विधि ही उत्तम वग्नीकरएए है। इस विधि को निम्नलिखित कार्यों में उपयोग करने से मनमानी सफलता मिलेगी ही।

पाप न करना ही पर्यंस मंगल है।

और कोश हो—२१८

44.1

14

जिस समय श्वास जरूदी-जल्दी पलटे अर्थात योड़ी देर चन्द्र नाड़ी में और

(१) नौकरी की उमेदवारी के लिए जाना, (२) इण्टरब्यु के लिए जाना, (३) मुकदमे में वादी, प्रतिवादी अथवा साक्षी के लिये जाना, (४) म्रपने मालिक, स्वामी, म्राफिसर, बड़े, बुजुर्ग मथवा गुरु की मुलाकात के लिए जाना।

(ध) जिस व्यक्ति ने सफलता प्राप्त करनी हो—अथवा भरग्य का उदय करना हो उसे निम्नलिखित कुछ नियमों का पालन करना चाहिए। इन नियमों के ब्रनुसार चलने से अधुभ योग व्यपने ग्राप नष्ट हो जाते हैं:-(१)नित्य सूर्योदय से ब्राधा घण्टा पहले जागना चाहिए। (२) सुबह उठते समय (बिछोने में बैठे बैठे) ग्रांख खोलते ही जो स्वर चलता हो उसी तरफ का पग बिछोने से उतरते हुए पहले धरती पर रखना चाहिए। पर उतरते समय श्वास लेते समय पग धरती पर रखना बावश्यक है। खाली स्वर से लाभ के बदले हानि होना संभव है। यदि दाहिना (सूर्य) स्वर चलता हो तो दायां (जीमना) पग धरती पर रखना चाहिए। यदि वायां चन्द्र स्वर चलता हो तो बायां (डाबा) पग धरती पर रखना चाहिए। यदि वायां चन्द्र स्वर चलता हो तो बायां (डाबा) पग धरती पर रखना चाहिए। यदि वायां चन्द्र स्वर में सम अर्थात् दो, चार आदि कदम ग्रागे बढ़ना चाहिए। तथा सूर्य स्वर में विषम अर्थात् १, ३, ५, ग्रादि कदम ग्रागे बढ़ना चाहिए। तथा सूर्य स्वर में विषम अर्थात् १, ३, ५, ग्रादि कदम ग्रागे बढ़ना चाहिए। तथा सूर्य स्वर में विषम अर्थात् १, ३, ५, ग्रादि कदम ग्रागे बढ़ना

(ङ) स्वरोदय के प्रयोग से ग्रग्नि झांत हो जाती हैः — सबको ग्राश्चर्य होगा कि स्वर की मदद से बड़ी-बड़ी लगी हुई आग बुभाई जा सकती है। स्वर की मदद से ग्राग बुभाने की विधि इस प्रकार स्वर शास्त्र में कही है—

जिस जगह ग्राग लगी हो, जिस तरफ से पवन हवा की गति से आग जोर पकड़ती हो उस तरफ पानी का पात्र लेकर खड़े रहें। तदनन्तर जिस नासिका से (नाड़ी से) क्वास चलता हो उस नाड़ी से क्वास अन्दर खींचते-खीचते उसी नाड़ी से थोड़ा जल भी खींचें। तत्पक्ष्वात् उस पात्र में से ७ रत्ती भर (एक चम्मच) पानी लेकर ग्राग पर छोडें, थोड़ी देर में ग्राग आगे बढ़ना बन्द होकर बन्द हो जायेगी अर्थात् बुफ जाएगी। भूख के सहश कोई वेदना नहीं है।

े थोड़ी देर सूर्य नाड़ी में चलने लगे अथवा दोनों नथनों में श्वास चलता हो और श्वास में आकाश तत्त्व चलता हो अथवा दोनों स्वर एक साथ चर्ले स्नथवा जिस

(च) मृत्यु-रोग तथा म्रापत्तियों का पूर्वझान तथा उपायः---पहले हम लिख ब्राये हैं कि स्वर चालन का समय तथा दिन निश्चित है। परन्तु जब कोई शुभ-म्रशुभ होने का हो तो स्वर के समय तथा दिनों में परिवर्तन हो जाता है। यह परिवर्तन दो प्रकार से होता है।

(१) विपरीत स्वर चले अर्थात् जिस दिन बाईं (डाबी) नाड़ी चलने की हो उस दिन दाईं (जीमनी) नाड़ी चले ग्रौर जिस दिन दाईं (जीमनी) नाड़ी चलने की हो उस दिन बांईं नाड़ी चले ।

(२) इसी प्रकार जितने समय तक बांई ग्रौर दाईं नाड़ी चलनी चाहिए उसने समय तक वह न चलकर निश्चित समय से अधिक तथा अल्प प्रमारण में चले तो कोई छोटी, बड़ी ग्रापत्ति आवेगी ही ऐसा निश्चित समभें।

(छ) दिनों में (तिथियों में) परिवर्तन से शुभाशुभ फल :---

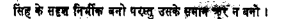
(१) यदि शुक्लपक्ष की एकम् (प्रतिपदा) के दिन बाईं नाड़ी न चले परन्तु उससे विपरीत दाहिनी (सूर्य) नाड़ी चले तो पूर्गिमा तक गरमी से कोई रोग हो, सर्दी से कोई रोग हो, किसी कार्य में हानि हो, घर में क्लेश हो, कोई प्रिय वस्तु नाश पाये।

(२) यदि कृष्णपक्ष एकम् के दिन सूर्य नाड़ी न चले परन्तु उसके विपरीत चन्द्र नाड़ी चले तो ग्रमावस तक नं० १ में लिखे अनुसार सर्दी, क्लेश, हानि, ग्रादि आपत्तियों की सम्भावना रहे ।

(३) यदि नं०१-२ के समान लगातार दो (वदि, सुदि) पक्ष तक विरुद्ध स्वर से नाड़ी चलती रहे तो अपने पर विशेष आपत्ति आने की अथवा किसी सज्जन की बीमारी का अथवा मृत्यु का समाचार मिलने की सम्भावना रहे।

(४) यदि तीन पक्ष लगातार विरुद्ध स्वर से दोनों नाड़ियां चर्ले तो अपनी मत्यू समीप समर्फे ।

(५) यदि ३ दिन विपरीत स्वर चले तो क्लेश अथवा कोई रोग होना सभव है।



समय एक स्वर चलते-चलते दूसरा स्वर चलने को होता है उस समय पांच सात मिनट तक दोनों स्वर चलने लगते हैं उसी को सुखमना स्वर कहते हैं---२१६

(६) यदि लगातार एक महीने तक बाईँ (डाबी) नाड़ी विपरीत चले तो महारोग हो ।

(ज) समय में परिवर्तन से घुभाघुभ फल :---यदि स्वर के समय में परिवर्तन प्रर्थात् कमी-बेगी हो तो उससे नीचे लिखे अनुसार घुभागुभ फल होता है। यह बात विशेष घ्यान में रखनी चाहिए कि समय का परिवर्तन दोनों स्वरों में उत्पन्न होता रहता है।

(क) ग्रुभ फलः—-(१) चन्द्रस्वर लगातार चार घड़ी चले तो कोई ग्रकल्पित उत्तम वस्तु की प्राप्ति हो । (२) यदि लगातार आठ घड़ी चले तो सुख वैभव मिले, (३) चौदह घड़ी लगातार चले तो प्रेम, मैंत्री आदि मिले, (४) यदि एक दिन रात लगातार चले तो ऐक्वर्यं, मान, वैभव मिले, (५) यदि २ दिन तक आधा-ग्राधा पहर दोनों स्वर ऋमशः चले तो यात्रा ग्रौर सौभाग्य की प्राप्ति हो, (६) यदि दिन को चन्द्र तथा रात्री को सूर्यस्वर लगातार चलते रहें तो ९२० वर्ष की ग्रायु हो, (७) यदि ४,८,९२ अथवा २० रात-दिन तक चन्द्रस्वर चलता रहे तो ८० वर्ष से अधिक ग्रायु तथा ऐक्वर्य एवं सुख समृद्धि प्राप्त हो ।

(स) प्रशुभ फल चन्द्रस्वर :---(१) यदि लगातार दस घड़ी तक चन्द्रस्वर चालू रहे तो देह कष्ट, (२) बारह घड़ी तक चालू रहे तो उद्वेग हो,(३) यदि एक महीना तक लगातार चन्द्रस्वर चालू रहे तो घन का नाश हो ।

(ग) अशुभ फल सूर्य स्वर :--- (१) यदि लगातार चार घड़ी तक सूर्य स्वर चालू रहे तो वस्तु की हानि हो ग्रथवा बिगाड़ हो । (२) यदि दो घड़ी तंक चालू रहे तो सज्जन से ढोष हो, (३) यदि २१ घड़ी तक चालू रहे तो सज्जन का विनाश हो, (४)६० घड़ी तक यदि लगातार सूर्य स्वर चालू रहे तो ग्रायुष्य क्षीएा और यदि बीमार हो तो मृत्यु हो ।

(झ) रोग ज्ञान ग्रौर उनका प्रतिकारः----नासिका का स्वर निश्चित तिथि भौर समयानुसार न चले तो शरीर में व्याघि उत्पन्न हो । इस विषय में बहुत जिस साधना से पाप कर्म भस्म होता है वही तपस्या है।

सुखमना स्वर में नाक के श्वास को रोक कर प्राशायाम द्वारा भूकुटी में चढ़ाकर आत्म घ्यान कर निज भनुभव ज्ञान प्राप्त करें----२२०

कुछ पहले वर्एंन कर चुके हैं । तथा इसके अनुसार जब शरीर में भूल से भी रोग प्राप्त हो तो स्वरों को विवेक पूर्वक चलाने से रोग भी अवश्य दूर हो जाते हैं । अब इस विषय पर कुछ विशेष लिखते हैं ।

(१) ज्वर (बुखार)—जब शरीर में ज्वर की पूर्व तैयारी रूप बेचैनी और अधिक गरमी मालूम पड़े, तब जो स्वर चालू हो उसे जब तक शरीर बराबर स्वस्थ न हो तब तक उस स्वर को बन्द रखना चाहिए । नासिका में नरम रुई भरकर रखने से स्वर बन्द किया जा सकता है ।

(२) सिरदर्ब हो तो सीधे चित्त लेट जाना चाहिए श्रौर दोनों भुजायों लम्बी फैला देनी चाहियें । तत्पश्चात् किसी दूसरे व्यक्ति द्वारा दोनों भुजाश्रों की कोहनियां ऊपर कस कर डोरी बांध देवें । ऐसा करने से तमाम दर्द पांच-दस मिनिट में शांत हो जाएगा । जब दर्द ठीक हो जावे तो तुरन्त डोरियां खोल दें ।

(३) यदि आधा सीसी (आधे सिर का दर्द) हो तो इस परिस्थिति में जिम तरफ का माथा दुखता हो, मात्र उस तरफ के हाथ की कोहनी पर डोरी बांधनी चाहिए। दोनों कोहनियों पर डोरी बांधने की जरूरत नहीं है। (४) कदाचित दूसरे दिन फिर आधा सीसी का दर्द हो तो पहले दिन जो स्वर चलता था वही स्वर दूसरे दिन भी चलता है, ऐसा हो तब हाथ की कोहनी बांधने के साथ यह स्वर भी बन्द कर दें। (५) ग्रजीर्ण (बदहजमी)—जिसको सदा अजीर्ए की शिकायत रहती हो, उसे इस बात का ध्यान रखना चाहिए कि जब उसकी ग्रपनी सूर्य नाड़ी चलती हो तभी भोजन करे। ऐसा करने से धीरे-धीरे अजीर्ए की ब्याधा निर्मून हो जाती है ग्रर्थात् मिट जाती है। फिर पाचन शक्ति बढ़वे से खाया हुग्रा सब ग्रन्न पच जाता है। भोजन करने के बाद १५-२० मिनिट बाई करवट लेटने से ग्रधिक लाभ होगा।

(६) पुराएग ग्रजीर्ए रोग मिटाने के लिए:---एक ग्रन्थ उपाय भी है। नित्य ९०-१५ मिनिट पद्मासन से बैठना। इष्टि को नाभी पर स्थिर रखना। इसलिए सुखमना स्वर में योगाभ्यास, प्रभु का ध्यान, आरम तत्त्व विचा-रएग, संसार से उदासीनता भाव तथा प्रासायाम आदि करना चाहिये, क्योंकि केवल सात दिन में ही अजीर्ण से छुट्टी पा जावेंगे ।

(७) हिलते हुए दांतों को मजबूत करनाः जिसके दांत हिलते या दुसते हों उसे पाखाना (शौच) और पेशाब (लधुशंका) करते समय ऊपर नीचे के दोनों दांतों की पंक्तियों को जोर से दबाकर रखना चाहिए। इस प्रकार थोड़े समय करने से दर्द सम्पूर्ण शांत हो जाता है ग्रौर हिलते हुए दांत भी ठीक हो जाते हैं।

(८) दूसरे रोग:----जैसे कि छाती, कमर, पेट ग्रादि शरीर के कोई भी भाग पर दर्द होता हो तो उस समय जो स्वर चालू हो उसे एकटम वन्द कर दें । ऐसा करने से चाहे कैसा ही दर्द हो वह थोड़े ही समय में बन्द हो जायेगा ।

(१) क्वास-दमा:----जब क्वास का उपद्रव शुरू होता मालूम पड़े और क्वास नली धमनी के समान फूलती मालूम पड़े तब जो स्वर चालू हो उसे एकदम बन्द कर देना चाहिए । ऐसा करने से १०-१५ मिनिट बाद आराम आ जावेगा । इस रोग को जड़ से दूर करने के लिए एक महीने तक चालू स्वर को वन्द करके दूसरा स्वर चलाने का अभ्यास करें । जितना बन सके उतना अधिक समय तक नित्यप्रति चानू क्वास को बन्द कर दूसरे स्वर को चलाने के अभ्यास से क्वास का रोग ग्रवक्ष्य मिट जायेगा ।

(अ) कुछ ग्रावश्यक उपचार :— (१) परिश्रम से थकावट उतारने के लिए अथवा ग्रीष्म ऋतु के सूर्य की गरमी से शांति पाने के लिए थोड़ा समय दाई करवट लेट जाने से थकावट ग्रौर गरमी से शांति मिलेगी। (२) नित्य भोजन करके चन्दन की कंघी से वाल संवारने से सिर रोग, वायु रोग मिट जाता है, ब्रौर बाल काले रहते हैं, जल्ही पकते नहीं हैं। (३) नित्य ग्राधा घंटा पद्मासन से बैठकर दांतों के मसूड़ों में जीभ चिपटा कर रखने से कोई भी रोग गंहीं होता, शरीर ग्रधिक से अधिक स्वस्थ होता जाता है। (४) नित्य आधा घंटा सिद्धासन से बैठकर नाभि पर दृष्टि स्थिर करने से भयंकर से भयंकर स्वप्त-दोष हमेशा के लिए मिट जाता है। (५) सुवह ग्रांख खुलते ही जो स्वर चलता इस स्वर में बहुत जल्दी ध्यान जमता है। दूपरा कोई भी कार्यं नहीं करना चाहिये—२२९

हो उस तरफ के हाथ की हथेली मूल पर रख कर उसी इर्रेफें का पग बिछोने पर से प्रथम घरती पर रखने से इच्छा सिद्धि प्राप्त होती है। (६) जिसे अधिकतर ग्रजीर्ण रहता हो वह प्रातः काल कोई भी वस्तू खाये बिना खाली पेंट ८-१० काली मिर्चे धीरे-घीरे चबा जावे । पन्द्रह-बीस दिन तक ऐसा क्रम जारी रखने से पराने अजीर्ण का रोग नाश पा जाता है। (७) रक्त शुद्धि:---यदि किसी भी कारए। से रुधिर में बिगाड़ हो गया हो तो इस रक्त विकार के कारए। शरीर में फोड़े फुंसियां आदि निकल ग्राते हों तो अमूक दिनों तक नियम पूर्वक ''ग्रीतली कुम्भक'' करने से रक्त झूद्धि होती है। ग्रीर चर्म रोग मिट जाते हैं। (८) जवानी कायम रखने के लिए इच्छानूसार स्वर बदलने का ग्रभ्यास करने से जवानी टिकी रहती है। दिन में जब भी समय मिले जो स्वर चलता हो उसे तूरन्त बदलने का प्रयास करें। इस प्रकार दिन में कई बार स्वर बदलने के अभ्यास से चिर यौवन प्राप्त होता है। ऊपर की किया के साथ-साथ प्रात: सायं "विपरीत करणी" मुद्रा भी की जावे तो अतीव लाभ मिलता है। (९) **दीर्घायुष्य के लिएः---**साधारएतया ख्वास की साधारएा गति का प्रमाएा नासिका में से बाहर निकलते १२ अंगुल का होता है तथा नासिका में प्रवेश करते इसकी गति का प्रमारा १० अंगूल का होता है। स्वास को एक बार अन्दर जाकर बाहर जाने तक साधारएा कालमान कुल ४ सेकेंड लगभग होता है। यह कालमान और गति का प्रमारा दोनों को जैसे बने वैसे कम करने से मनुब्य रीर्घायु होता है । घातु की दुर्वलता यादि बीमारी वाले मनुष्य के श्वास की गति का प्रमार्गा अधिक और समय का प्रमार्गा न्यून होता है। मनुष्य की भिन्न-भिन्न प्रक्रियाओं में उसके क्वास की गति का प्रमारा कितना होता है उसकी तालिका नीचे दी जाती है---

(१) गाते हुए श्वास की गति का प्रमास १६ अंगुल होता है। (२) खाते समय २० अंगुल, (३) चलते हुए २४ ग्रंगुल, (४) सोते हुए ३० अंगुल, (५) मैथुन करते ३६ अंगुल होता है। (६) व्यायामादि कठिन परिश्रम करते चर (सूर्य स्वर), स्थिर (चन्द्र स्वर) तया तीसरे द्विस्वभाव (सुखमना स्वर) के विषय में सब बात कह दी है। अनुकम से जिस-जिस स्वर में जो-जो कार्य करने के लिग्न हम कह श्राये हैं वैसा-वैसा उस-उस स्वर में कार्य प्रारम्भ करने से अवध्य कार्यमें सफलता प्राप्त होगी—२२२

हुए क्वास की गति का प्रमाएा सब से अधिक बढ़ जाता है। जो मनुष्य क्वास की उपर्यु क्त स्वाभाविक गति के प्रमारा में जितनी-जितनी अधिक कमी कर सकेगा अर्थात् घटा सकेगा, वह उतने-उतने प्रमारा में ग्रपनी ग्रायुष्य की वृद्धि कर सकता है।

(द) स्वर द्वारा झक्तियों की प्राप्ति : ----(१) घवास की गति को १२ अंगुल तक लावे तो प्राएग स्थिर होता है। (२) घ्वास की गति को ९२ अंगुल से घटा कर १० ग्रंगुल तक लावे तो महान आनन्द प्राप्त हो। (३) नौ अंगुल तक ले जावे तो उसमें कवित्व शक्ति याती है। (३) ग्राठ ग्रंगुल तक लावे तो वाक् सिद्धि होती है। (५) सात अंगुल तक लावे तो दूर दृष्टि प्राप्त होती है। (६) छः अंगुल तक लावे तो ग्राकाश में उड़ने की शक्ति प्राप्त करे। (७) पांच अंगुल तक लावे तो ग्राकाश में उड़ने की शक्ति प्राप्त करे। (७) पांच अंगुल तक लावे तो उसमें प्रचंड वेग आता है। (८) चार अंगुल तक लावे तो सब सिद्धियां प्राप्त होती हैं। (१) तीन अंगुल तक लावे तो उसे नव निधियां प्राप्त होती हैं। (१०) दो अंगुल तक लावे तो अनेक रूप धारण कर सकता है। (११) एक अंगुल तक लावे तो अदृश्य हो सकता है। (१२) श्वास की गति को १२ अंगुल से घटा कर प्राण्ग की गति का प्रमाण नखाग्र भाग ितना रह जाये तब यमराज भी स्पर्श नहीं कर सकता अर्थात वह अमर बन जाता है।

(ठ) शब्द बहा ग्रथवा ग्रांतरिक नादः---इसके नौ भेद हैं-यथा घोष, कांस्य, प्र्यंग, घण्टा, वीग्गा, बांसुरी, दुन्दुभी, शंख ग्रौर मेध गर्जना। अम्यास में पहले इन्हीं शब्दों का अन्तरात्मा से उद्घोष होता है जिसे अभ्यासी सुनता है। किन्तु अम्यास सिद्ध हो जाने पर इन शब्दों से भी भिन्न एक और शब्द होता है जिसे तुंकार का शब्द ब्रह्म कहा जाता है। उपर्युक्त नौ प्रकार के शब्द, शब्द ब्रह्म को प्रथमावृत्ति के हैं और द्वितीय वृत्ति में शब्द ब्रह्म का तुंकार ही है। तुंकार शब्द से काल का भय सदा के लिए मिट जाता है ग्रौर प्राग्णी इच्छानुसार जीवित

## पांचों तत्त्वों के ज्ञान की सहज रीतियां

दोहा—तत्त्व स्वरूप निहारवा, कहूं उपाय विचार । भाव शुभाशुभ तेहनो, अधिक हिये में क्या । २२३ ।। श्रवरा अंगूठा मध्यमा, नासा पुट पर थाप नयन तर्जनी थी ढकी, मृकुटी में छख आप ।।२२४॥। पड़े बिन्दु भृकुटी विषय, पीत म्रवेत ग्ररु लाल । नील म्याम जैसा हुदे, तैसा तिहां निहाल ।।२२५॥ जैसा वर्र्णं निहारिये, तैसा तत्त्व विचार । स्वास गति स्वर में लखी, इच्छा फुनि ग्राकार ।।२२६॥ ग्रर्थ—ग्रव मैं पांचों तत्त्वों का स्वरूप देखेने का उपाय कहता हूं । तत्त्वों को जानकर उनके शुभाशुभ फल का मन में निम्चय करना चाहिये—२२३ दोनों अंगूठों से दोनों कानों को, दोनों मध्यमा अंगुलियों से नासिका के

दोनों नथनों को, दोनों तर्जनी अंगुलियों से आखों को बन्द कर लें { और दोनों अनामिकाम्रों एवं दोनों कनिष्टिकाओं (इन चारों म्रंगुलियों) से दोनों होठों को

रह सकता है ।

(ड) देवताओं के भिन्त-भिन्न रंगों का रहस्यः—देवताओं के देहगत पीत, शुक्ल, नीला (हरा) लाल एवं काला आदि रंगों का रहस्य एवं उनका ध्यान फल कहते हैं।

(१) पृथ्वी तत्त्व (शक्ति) प्रधान देवताग्रों का रंग पीला होता है । पीला रंग स्तंभन कारक है ।

(२) जल तत्त्व (शक्ति) प्रधान देवताम्रों का रंग शुक्ल रंग ज्ञान, शांति श्री, कीर्ति, सौभाग्य और मुक्ति का दाता है। (३) आग्नेय तत्त्व (शक्ति) प्रधान देवताम्रों का रंग लाल होता है। लाल रंग वश्य, म्राकर्षरण, शांति, श्री, सौभाग्व, और विजय का दाता है। (४) वायु तत्त्व (शक्ति) प्रधान देवताओं का वर्र्षा धुम्रां सा, म्रंथवा हरा होता है इस रंगके कार्य उच्चाटन आदि हैं। (५) आकाश तत्त्व (शक्ति) प्रधान देवताम्रों का रंग काला म्रथवा नीला होता है। माररण एव उत्सादन (उच्चाटन) म्रादि कार्य करता है। अपर नीचे से खूब दवा लें ] यह कार्य करके एकाग्र चित्त से गुरु की बतलाई हई रीति से अकटी में देखना चाहिये---२२४

भ्रकुटी में जैस्ट्रिये जिस रंग का बिन्दु दिखलाई दे वही तत्त्व जानना चाहिये । जैसे यदि पीला रंग हो तो स्वर में पृथ्वी तत्त्व जानें, यदि सफेद रंग हो तो जल तत्त्व जानें, यदि लाल रंग हो तो ग्रग्नि तत्त्व जानें, यदि हरा क्षथवा नीला रंग हो तो वायु तत्त्व जानें ग्रौर यदि काला रंग हो तो ग्राकाश तत्त्व जानें । \* अर्थात् जैसा वर्गां देसे वैसा तत्त्व जानें, इनके साथ श्वास की

४७—तत्त्वों की पहचान के लिये क्रन्य उपाय भी हैं सो निम्न प्रकार से जानना चाहिये—

(१) दर्पणेन समालोक्य तत्र श्वासं विनिःक्षिपेत्।

आकारैस्तु विजानीयात् तत्त्वभेद विचक्षणः ॥१५२

चतुरस्रं चार्धचन्द्रं त्रिकोणं वर्तुलं स्मृतम् ।

बिन्दुभिस्तु नभो ज्ञेयमाका रैस्तत्त्व लक्षरणम् ॥१५३

ग्नर्थ—दर्पण ग्रर्थात् मुंह देखने का कांच ग्रपने होठों के पास लगा कर उसके ऊपर बलपूर्वक ग्रपने ग्वास को छोड़ें, ऐसा करने से उस दर्पण पर जिस आकार का चिन्ह पड़े उसे देख कर तत्त्व का निर्णय करें—-१५२

यदि समचौरस आकार दिखलाई देतो पृथ्वी तत्त्व, श्रर्ध चन्द्र का स्नाकार दिखलाई देतो जल तत्त्व, त्रिको एा दिखलाई देतो अग्नि तत्त्व, गोल (अथवा ध्वजा) का आकार दिखलाई देतो वायु तत्त्व, बिन्दुओं का आकार दिखलाई देन्नथवा कोई आकार न हो तो स्नाकाश तत्त्व जानना चाहिये— १५३

[तुलना के लिये देखें इसी ग्रंथ का पद्य नं०—१९४-९९५]

(२) पांच रंगों की गोलियां (पीली, सफेद, लाल, हरी और काली एक-एक रंग की तथा एक गोली विचित्र (चित्तकबरी) बनाकर इन छह गोलियों को अपने पास रख लेना चाहिये और मन में किसी तत्त्व कर क्रिचार करना हो उस समय इन गोलियों में से किसी एक गोली को साधक को कभी दीन ग्रौर अभिमानी नहीं होना चाहिए।

गति का प्रमाश देखे स्रौर साथ ही<sup>४८</sup> स्राकार एवं <sup>४९</sup>इच्छा को भी ध्यान में रेख कर तत्त्व का निर्णय करें—२२५-२२५

विचार करो कि जिस समय तत्त्व चार ग्रंगुल नासिका से वाहर निकलता है तीखी वस्तु पर चित्त चलता है, प्यास लगती है ती उस समय ग्राग्ति तत्त्व होगा । यदि नीचे लिखे चार्ट के वारहवें कोठे के विचार से इनके साय

म्रांख मीच कर उठा लेना चाहिये । यदि मन में बिचारा हुआ और गोली का रंग एक मिल जावे तो जान लेना चाहिये कि तत्त्व मिलने लगा है ।

(३) ग्रथवा किसी दूसरे पुरुष को कहना चाहिये कि तुम किसी रंग का विचार करो । जव वह पुरुष किसी रंगका विचार कर ले उस समय अपने नाक के स्वर में तत्त्वों को देखना चाहिये तथा ग्रपने तत्त्व को विचार कर उस पुरुष के विचारे हुए रंग को बतलाना चाहिये कि तुमने अमुक रंग का विचार किया है । यदि उस पुरुष का विचारा हुग्रा रंग ठीक मिल जावे तो समक लेना चाहिये कि तत्त्व ठीक मिलता है ।

(नोट) जब तत्त्व को देखना हो तब आसन बिछाकर मूलासन ग्रथवा पद्मासन में बैठ कर चित्त को स्थिर करके देखना चाहिये। ऊपर कही हुई रीतियों से मनुष्य को कुछ दिनों तक तत्त्वों का साधन करना चाहिये। क्यों कि कुछ दिनों के अभ्यास से मनुष्य को तत्त्वों का ज्ञान होने लगता है और तत्त्वों का ज्ञान होने से वह पुरुष कार्याकार्य और धुभाइग्रभादि होने वाले कार्यों को शीघ्र ही जान सकता है।

५०--- कांति संगम आलस्य भूख प्यास जो होय । चर्त्रणदास पांचों कही, ग्राग्ति तत्त्व सों जोय ॥१६१॥ रक्त वीर्य कफ तीसरो, मेद मूल को जान । चरत्तादास परकिरत यह, पानी सों पहिचान ॥१६२॥ च।म हाड़ नख कहू, रोम जान मरु मांस ।

Jain Education International

હિષ

Ũ.

स्वाध्याय से बड़ा तप न है, न होगा ।

|                                      |                                                                                                                                                                                                                                     |                                                         |                                                                                 |                                                                                 | -                                                                |                                                                  | , <del></del>                                                                                  |        |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Ì                                    | न्म थ (<br>पुष्ठ                                                                                                                                                                                                                    | पुष्टनी                                                 | नल                                                                              | অন্নি                                                                           | ં લાગ્ર                                                          | জান্য য                                                          | " तस्वकानाम                                                                                    |        |
| 996                                  | ्<br>मन्द्र<br>संदर्भ                                                                                                                                                                                                               | ी ।                                                     |                                                                                 | ,जान                                                                            | त्र ।<br>अपन्तु                                                  | 3-1-1                                                            | নেৰ স্বা হঁশ                                                                                   | 1      |
| )<br>「一同<br>ア                        | ज<br>राज<br>राष्ट्र<br>गर,                                                                                                                                                                                                          | सती गरा                                                 | सती गुण                                                                         | तमी गुण                                                                         | रजी::''                                                          | स्मिर                                                            | নিল্পন্য স্থা                                                                                  | w,     |
| 17                                   | प्र<br>ही<br>पर्य स्वर                                                                                                                                                                                                              | ्यम्भु हो<br>दिके है                                    | المانية (المعالم)<br>المانية (المعالم)                                          | नी सालन<br>ना साहित्य<br>रामसिंहर                                               | २. पन्न<br>(- सिन्द)                                             | ी<br>१• पत्न<br>(रक्षमर)                                         | तत्त्वकारमग                                                                                    |        |
| ···································· | वर कर राज्यर                                                                                                                                                                                                                        | שובה אוואזי א מובב<br>שישה אוואזי א מובב<br>שובה אוואין | नाचे हेकर नामिका से<br>तिहत्त प्रेसूल बाहर उसला है।<br>?! उसकार - अहि चरह प्रेस | - कुन्य शिकर, नाविस्त से<br>- ज्यार अंग्रुल नाएर आता है।<br>- ज्याकार - निक्काल | हित्रहेकर-मानिस में आव<br>अयुनवार-आता है।<br>अयुनवार- अता है।    | नामिका के भीषद् रहला है<br>अगेर बार्ट्र मही आला।<br>आकारकाई मही। | तत्त्व की जामाण<br>तत्व्या<br>आकार                                                             | ٤      |
| <del>بر</del> تر ا                   | पद्म<br>संरुध                                                                                                                                                                                                                       | N.                                                      | ±                                                                               | esti.                                                                           | a                                                                | or the                                                           | तत्त्व भावीज                                                                                   | Æ      |
|                                      | म्<br>मूल्फू                                                                                                                                                                                                                        |                                                         |                                                                                 | के भी ती                                    | क - स्व<br>स्व<br>स्व<br>स्व                                     |                                                                  | तत्त्व का रसे<br>(रचाद)                                                                        | 6      |
|                                      | 1                                                                                                                                                                                                                                   | 100 A                                                   | रूतिमन्द्र<br>इतिमन्द्र                                                         | त्य<br>स                                                                        | <del>ا</del> بر<br>بر                                            | ₽.                                                               | तत्त्व कोप्रकृति<br>(भ्यभाग)                                                                   | h      |
| Rever 1                              |                                                                                                                                                                                                                                     |                                                         | Ţ                                                                               | <u>दे</u> न्तं नेत्र                                                            | -ग्राम्से कार्य<br>-ग्राम्से कार्य                               | देग्नोंजम                                                        | :ात्त्वका द्वार्                                                                               | £      |
| ע<br>ע                               | 1                                                                                                                                                                                                                                   | 1                                                       | भेषन                                                                            | 1                                                                               | म्यूय्                                                           | भार                                                              | तत्त्वकाभीवा                                                                                   | •      |
| ين <del>ال</del> ر<br>الريم الم      | j i                                                                                                                                                                                                                                 | 14 H                                                    |                                                                                 | (1) ± (1)<br>(1) ± (1)<br>(1) ± (1)                                             | 1737                                                             | , भरत में<br>में हैं में<br>में ही                               | . किन को <i>स</i> भार                                                                          | 2      |
|                                      | भारत का सिंह के जिल्ला कि सिंह के प्रियंत कि सिंह के प्रियंत के प्रियंत के प्रियंत के प्रियंत के प्रियंत के प्र<br>में प्रियंत के प्रियंत क | रेगम् मंहर अन्य नगा हार                                 | भारत सेताल लगहू अगले                                                            | ALL PLAN                                                                        | बत्त-करना<br>उ ठना-<br><u>किन्ता</u><br>-न पा एपा<br>रिमिर्ट्राज | THE STIT                                                         | हक सत्त में भीच सत्तव<br>भुम्बते हे त्यम इन में जुक्ती<br>के उत्त क्रुट में द<br>र प्रमा प्रमि | 24     |
|                                      | j i                                                                                                                                                                                                                                 | ****                                                    |                                                                                 | ¥Ĵ.                                                                             |                                                                  | ><br>                                                            | 'न्सें की<br>औ <sup>1</sup> ोछता                                                               | تتر    |
| - Internet                           | 1 à                                                                                                                                                                                                                                 |                                                         |                                                                                 | Personal &                                                                      | Fervite Use                                                      | Dnly                                                             | , गन्द्री में+ग्रे<br>को ज्ञधानना                                                              | libren |

#### ं इन्द्रियों से प्राप्त होने वाला सुख, सच्चा सुख नहीं अपितु दु:ख ही है। 🗍

ग्रगड़ाई भी ग्राती ही तो ग्रग्नि तत्त्व में पवन तत्त्व है । <sup>४१</sup>प्यास भी लगती ही तो अग्नितत्त्व में है ऐसे ही सब तत्त्वों का विचार बुद्धि पूर्वक हो सकता है ।

पृथ्वी की परकिरत यह, अन्त सबन को नास ॥१६३॥ बल करना ग्रह धावना, उठना अरु संकोच कि देह बढ़े सो जानिये, वायु तत्त्व है सोच ॥१६४॥ काम कोध मोह लोभ, मद आकाश को भाग । नभ की पांचों जानिये, नित न्यारो तु जाग ॥१६५॥ पांच पचीसों एक ही, इन के सकल स्वभाव । निर्विकार तू ब्रह्म है, आप आप को पाव ॥१६६॥ अर्थ-(१) कांति, संगम (अंगड़ाई) आलस्य भूख ग्रौर प्यास ये पांचों ग्राग्नि तत्त्व में होते हैं ॥१६१

(२) ऌहू, दीर्य, थूक, पसीना ग्रथवा चर्बी, मूत्र ये पांचों जल तत्त्व में होते हैं। १६२

(३) चाम, हाड, नख अथवा नाड़ी, रोम और मांस ये पांचों पृथ्वी तत्त्व में होते हैं ।१६३

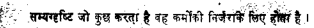
(४) बल करना, दौड़ना, उठना, चलना-बढ़ना, सिमटना, संकोच करना, हिलना, ये पांचों वायु तत्त्व में होते हैं ।१६४

(५) काम, कोध, मोह, लोभ, मद ये पांचों आकाश तत्त्व में होते हैं । १६५

पांच तत्त्वों में एक-एक तत्त्व में पांच-पांच तत्त्व भुगतते हैं उन की प्रक्वति को ऊपर लिखे कोष्टक में स्पष्टतया समभा दिया है । कुल पच्चीस तत्त्व एक ही स्वर में होते हैं । परन्तु तू तो इनसे परे निर्विकार ब्रह्मस्वरूप है अपने स्वरूप को पहचान । (रएाजीत-चरणदास क्वत स्वरोदय) ५१—अग्नि तत्त्व गूएा तामसी, कही रजोगूएा वाय ।

पृथ्वी नीर सतोगुरगी, नभ है स्थिर भाय ॥२१२॥

अर्थ-अभिन तत्त्व तमोगुणी है, वायु तत्त्व रजोगुणी है, पृथ्वी तथा जल तत्त्व सतोगुणी है तथा आकाश तत्त्व स्थिर है--२१२ (चरणदास स्वरोदय)



### हानि लाभ विचारने का मेंद

हम पहले लिख ग्राये हैं कि स्वरों के तीन भेद हैं और तिथि वार ग्रादि एक-एक के संग जुदा-जुदा हैं उनको स्पष्ट समफान के लिये पांच कोठों का यन्त्र लिखा जाता है । पहले कोठे में पद्य नंब दूनरे कोठे में स्वर, पक्ष, वारादि

| <b>*</b>               | ++                        |                                                                                                                                                                                                           |                                                                                             |                                  |
|------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| पदा नेन                | स्वरगरि<br>के<br>नाम      | ग्रिंगत्य के रंगनेकी केर्तनम                                                                                                                                                                              | इंशलाकी संगतियों के नाम                                                                     | सुरस्मना के भेद                  |
| २४<br>देश<br>१८        | रूकरो<br>कि<br>नाम        | पिंगला अथवा सूर्य<br>दाहिते स्वरकानाम है।<br>इसकी त्रकृति गरम है ।                                                                                                                                        | हुड्डा, ईराला अचना चन्द्र<br>जाये स्वर का नाम है }<br>इसकी प्रकृति सीम्म्र (नेहेर्ड्<br>है) | रोनें स्नर चुलने<br>हैं।         |
| १-६ दिन २ २ तक         | व हों। तथा निथियों के जाम | कृष्ण् प्रा१५ दिने में ईरित<br>सूर्यके ओर इदिन चन्द्र के हैं<br>ने कि म्हुच्यक देखें अपना<br>अपना काम करने हैं।<br>सूर्य के दिन मान = १/२/३।<br>७/८/२/१३/१४/असालस<br>चन्द्र के दिनमान =<br>*/४/६/१०/११/१२ | दिन-नन्द्रक धार्ध्यन<br>सूर्धके मृतुष्य के श्वीर मे<br>अपना अपना राजकरने<br>हैं।            |                                  |
| 22                     | जारो के नाम               | मंगल, शाने, रावेनार                                                                                                                                                                                       | साम, बुध्र, राुठ, राुक्कनार                                                                 |                                  |
| 312,316                | :दि <b>र</b> ण्एँ         | पूर्व, उसर्                                                                                                                                                                                               | पत्रिम, दांधेण                                                                              |                                  |
| <b>૨</b> ૪ <b>૩</b> ૨૫ | अग्र(तस्                  | पीछे, दाहिने, नौचे                                                                                                                                                                                        | आगे, उनने, बांखें                                                                           |                                  |
| 905                    | तत्त्वनाम                 | अग्ने, पतन, आकाश                                                                                                                                                                                          | ष्ट्रध्वी, जल                                                                               |                                  |
| <b>শ্ব স্ত্র স</b> হ   | সম্পন্ধ<br>আহা            | विवम अहार जैसे -<br>१, २, ४, ७, ९, ११, १३, १९,                                                                                                                                                            | सम अ हार्जेसे<br>२,४,६,८,१०,१२,२.२४                                                         |                                  |
| ३. ने २३               |                           | मे ब, जर्क, तुल्ग, मकर                                                                                                                                                                                    | ्राय, ग्रेंट, राजित, कुंभ                                                                   | शेषुन् <del>म</del> न्मा धन,मौन् |
| 31874-(                | दन्त्रे) सम               | कोंतील कदन आगे धेरें                                                                                                                                                                                      | जॉये-गर्कक्रआके परं                                                                         | कही न जीवे                       |

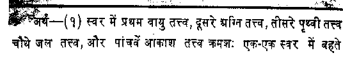
# वह कौन सा कठिन कार्य है जिसे धैर्यवान नहीं कर सकता ।

. के नाम बतलाये हैं। तीसरा कोठा पिंगला का है। इसके नीचे के कोठों में उसके संगतियों का व्योरा दिया है। इसी प्रकार चौथा कोठा इंगला नाड़ी का तथा पांचवां कोठा सुखमना नाड़ी का है। इन तीनों स्वरों के संगती उनके नीचे मरों में है---

#### तत्त्वों के विषय में कुछ श्रावश्य 🚛 तिं

दोहा ---प्रथम वायु सुर में बहे, दुतिये अगन वखान । तीजी मु चौथो सलिल, नभ पंचम मन आन ॥२२७॥ वाम दिशा थी सूर उठी, बहे पिंगला मांहि। ताकू संक्रम कहत हैं, या में संशय नांहि ॥२२८॥ तत्त्व उदक भू गुभ कहे, द्वेतेज मध्य फलदाय । हानि मत्यू दायक सदा, मारुत व्योम कहाय ॥२२९॥ उद्धर्व अधो अरु मध्य पुट, तिर्छा संक्रम रूप । पंच तत्त्व यह बहत है, जानों भेद अनूप ॥२३०॥ अर्ध्व मृत्यू शान्ति अधो, उच्चाटन तिरछाय । मध्य स्तंभन नभ विषय, वरजित सकल उपाय ॥२३९॥ जंघ मही नाभी अनिल, तेज खंध जल पाय । महतक में नभ जानजो, दिये स्थान बताय ॥२३२॥ थिर काजे प्रधान भू चर में सलिल विचार। मावक कर कारज विषय, वायु उच्चाटन मार ॥२३३॥ ब्योम चलत कारज सह, करियें नॉहि मीउ । ध्यान यांग अभ्यास की, धारो या में रीत ॥२३४॥ पश्चिम दक्षिए जल मही, उत्तर तेज प्रधान। पुरब वायू बखानजा, नभ कहिए थिरथान ॥२३५॥ धीरज सिद्धि पृथ्वी विषय, जल सिद्धि तत्काल । हीन वायू अग्नि थकी, काज निष्फल नभ भाल ॥२३६॥ सिद्धि पृथ्वी उदक विषय, मृत्यु अगन विचार । क्षयकारी वायु सिद्धि, नभ निष्फल चित्तधार ॥२३७॥ [98

समय पर किया हुआ ही अने संप्रेल होता है।



हैं—२२७ (२) बांई तरफ से स्वर उठकर पिंगला में बहने लगे तो उसे संक्रम कहते हैं । इसमें संशय नहीं हैं—२२८

(३) पृथ्वी ग्रौर जल तत्त्व शुभ है, ग्रग्नि तत्त्व मध्यम (मिश्र) फल दाता है, बायु तत्त्व हानि करता है, तथा आकाश तत्त्व मृत्यु दायक है—२२६

(४) पृथ्वी तत्त्व सामने, जल तत्त्व नीचे, त्राग्नि तत्त्व ऊंचे, वायु तत्त्व टेढ़ा, तथा आकाश तत्त्व नासापुट में संक्रम करता है। इस प्रकार पांचों तत्त्व बहते हैं---२३०

(५) ऊर्ध्वतस्य में मृत्यु, ग्रधो तत्त्व में शांति, तिरछे तत्त्व में उच्चार, मध्य तत्त्व में स्तम्भन के कार्य करने चाहिए तथा नभ तत्त्व में कोई काम नहीं करना चाहिए—२३१

(६) पृथ्वी तत्त्व जांव में, वय्यु तत्त्व नाभि में, ग्रग्नि तत्त्व कन्धों में, जल तत्त्व पांव में, तथा नभ तत्त्व सिर में वास करते हैं। तत्त्वों के स्थान इस पद्म में बतला दिए हैं—-२३२

(७) स्थिर कार्य पृथ्वी तत्त्व में, चर कार्य जल तत्त्व में, ऋर कार्य अग्नि तत्व में, उच्चाटन ग्रौर मारएा कार्य वायु तत्व में करने चाहिए । आकाश तत्व में कोई कार्य नहीं करना चाहिए । आकाश तत्त्व में मात्र घ्यान ईश्वर भजन, तथा योगाम्यास करना चाहिए<sup>४१</sup> — २३३-२३४

५२—पद्य नं० २३३-२३४ के वर्णन के अतिरिक्त ज्ञानावर्णव प्र० २९ में इस प्रकार से कहा है---

स्तम्भनादिके महेन्द्रो, वरुएा: शस्तेषु सर्वं कार्येषु ।

चल मलिनेषु च वायुर्वश्यादौ वह्निरुद्देश्यः ॥२८॥

अर्थ—पुरुष को स्तम्भानादि कार्यं करने हों तो पृथ्वीमंडल का पवन कुभ है। जल मंडल का पवन समस्त प्रकार के उत्तम कार्यों में शुभ है तथा वायु मंडल का पवन चल कार्यों तथा मलिन कार्यों में श्रेष्ठ है तथा वश्यादि कार्यों में इयनि मंडल का पवन उत्तम है। (८) पश्चिम दिशा में जल तत्त्व बलिष्ठ है । दक्षिएा दिशा में पृथ्वी तर्क बलिष्ठ है । पूर्व दिशा में वायु तत्त्व बलिष्ठ है । उत्तर दिशा में अगि तत्त्व बलिष्ठ है । और आकाश स्थिर स्थान में बलिष्ठ<sup>४३</sup> है---२३५

(१) पृथ्वी तत्त्व में कार्य की सिद्धि धीरे-धीरे हो, जल तत्त्व में कार्य की सिद्धि तत्काल हो, पवन तत्त्व हो तो थोड़ा लाभ हो, क्वींगिन तत्त्व हो तो सिद्ध हुआ कार्य भी नष्ट हो जावे, आकाग्र तत्त्व में कोई कार्य सिद्ध न हो—२३६

(१०) पृथ्वी तथा जल तत्त्व में सिद्धि, ग्रग्नि तत्त्व में मृत्यु, वायु तत्त्व में क्षयकारी, तथा ग्राकाण तत्त्व निष्फल है----२३७

## प्रक्न समय उत्तरदाता के स्वरों से प्रक्नकर्त्ता को फल

(दोहा) संग्रामादिक कृत्य में, प्रबल हुताशन होय । चन्द्र स्वर संग्रह विषय, फलदायक अति जोय ॥२३८॥ जीवित<sup>98</sup> जय धन लाभ पुत्र, मित्र ऋर्थ जुध रूप । गमनागमन विचार में, जानो मही अनूप ॥२३९॥ कलह<sup>14</sup> शोक दु:ख भय तथा मरएा कछु हुइ उत्पात ।

५३---शिवस्वरोदय ज्ञान में तत्त्व की बलिष्ठता के विषय में निम्न मतहे---

पूर्वोयां पक्ष्चिमे याम्यां उत्तरस्यां यथाक्रमम् । पृथिव्यादीनि भूतानि, क्लिष्ठानि विर्निदिशेत् ॥१९०॥

अर्थ—पूर्व, पश्चिम, दक्षिए। और उत्तर इन चारों दिशाओं में कम से पृथ्वी, जल, ग्रग्नि और वायु ये चारों तत्त्व बलिष्ठ हैं।

ं५४---छत्र-गज-तु (ग-चामर रामा-राज्यादि सकल कल्याराम् ।

माहेन्द्रो वदति फल मनोगत सर्वकार्येषु ।।२६।। (ज्ञानार्णवे) अर्थ-माहेन्द्र पवन (पृथ्वी संडल) छत्र, हाथी, घोड़ा, चामर, स्त्री, राज्यादि समस्त कल्याणों को कहता है तथा समस्त कार्यों में मनोगत भावों को प्राप्त कराता है अर्थात् मन में विचारे हुए कार्यों की सिद्धि करता है----२६ ५५---सिद्धमपि याति विजय, सेवा ऋष्यादिक समस्तमपि चैव । मृत्यू-भय-कलह-वैरं पवने त्रासादिक च स्यात् ।।३२।। (ज्ञानार्णवे) प्रपालमा जपने ही कमों से पीड़ित होता है।

संकम भाव समीर में, फल दृष्टि जु विख्यात् ॥२४०॥ राजनाश<sup>९९</sup> पावक चलत, पृच्छक नर की हान । दुर्भिक्ष हो महितत विषय, रोगादिक फुनि जान ॥२४९॥ दूर्भिक्ष घोर विप्रह सुधि, देश संग भय जान । चलत वायु आकाश तत, चौपद हानि बखान ॥२४२॥ माहेन्द्र वरुर्ग्<sup>९७</sup> जुग जोग में, घन-वृष्टि अति होय ॥ राज-वृद्धि परजा-सुखी, समय श्रोष्ठ अति होय ॥२४३॥ मही उदक दोऊ विषय, चन्द्रयान तिथि रूप । चिदानन्द फल तेहन्, जानो परम ग्रनुप ॥२४४॥

अर्थ----- १. युद्धादि प्रश्न में अग्नि तत्त्व प्रवल है। महायुद्ध में वैरी हार प्राप्त करे।

२. संग्रह करने के लिए चन्द्र स्वर उत्तम फलदाता है---२३८

३. जीवन, जय, धन, लाभ, पुत्र, मित्र, अर्थ, युद्ध, समनागमन जाने-म्राने

वर्ष-वायु मंडल के पवन बहुने पर सेवा, कृषि श्रादि समस्त कार्य सिद्ध हुए हों ने भी नष्ट हो जाते हैं। तथा मृत्यु भय, कलह, देर, त्रासादिक होते हैं---३२

५६—भय-शोक-दुःख-पीड़ा—विघ्नौघपरम्परां विनाशं च ।

व्याचटे देहभृता दहनो दाहस्वभावोऽयम् ॥३९॥ (ज्ञानार्शवे) अर्थ----यह अग्नि मंडल का पवन दाह स्वभाव रूप है। यह पवन जीवों को भय, शोक, दु:ल, पीड़ा तथा विघ्न समूह की परम्परा तथा विनाशादिक कार्यों को प्रगट कहता है----३१

५७---अभिमतफलानि कुरम्बं विद्यावीर्यादि भूति संकर्णम् ।

सुतयुवति वस्तुसारं वरुएगो योजयति जन्तूनाम् ॥३०॥ (ज्ञानार्एवे) अर्थ—-जल पवन जीवों को विद्या वीर्यादि विभूति सहित तथा पुत्र स्त्री न्नादि में जो सार वस्तु मनोवांछित हो उन सबको प्राप्त कराता है—-३० साधक ज्ञान का प्रकाश लेकर जीवनवापन करता है।

में पृथ्वी तत्त्व श्रेष्ठ है----२३६

४. वायु तत्त्व में कलह, शोक, दुःख, भय, मृत्यु, उत्पात आदि फल होता है----२४०

५. अग्नि तत्त्व में प्रक्ष्त करता को हानि, राज का नाग, पृथ्वी पर दुर्गिक्ष रोगादि की उत्पत्ति होती हे----२४१

६. स्वर में आकाश तत्त्व चलने से दुभिक्ष, घोर विग्रह, देश भंग का भय, श्रीर चौपायों का नाश हो—--२४२

७. पृथ्वी और जल तत्त्व हो तो वर्षा अच्छी हो, राज वृद्धि हो, प्रजा सुखी तथा समय अति ओध्ठ होगा—-२४३

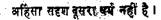
८. यदि पृथ्वी ग्रीर जल तत्त्व के साथ चन्द्र तिथि का योग हो जाय तो चिदानन्द जी कहते हैं कि इसका फल बहुत ही उत्तम होता है---२४४

#### तत्त्वों में पदार्थों की चिन्ता

(दोहा) मही मूल जिन्ता लखो, जीव वायु जल घार। तेज धातु जिन्ता लखो, जुन्य आकाश विचार।।२४५॥ बहु-पाद पृथ्वी विषय, जुगपद जल अरु वाय। अग्नि चतुष्पद नभ उदय, विगत चरएा कहवाय।।२४६॥

यदि पृथ्वी तत्त्व हो तो बहुत पैरों वाले की चिन्ता जाननी चाहिए । यदि जल तत्त्व अथबा वायु तत्त्व हो तो दो पैरों वाले की चिन्ता जानना । यदि अग्नि तत्त्व हो तो चौपायों की चिन्ता जानना चाहिए । यदि आकाश तत्त्व हो तो बिना पैर के पदार्थ की चिन्ता जानना चाहिए---२४६

पांचों तत्त्वों के स्वामी ग्रह तथा वार (दोहा) रवि राहु कुज तीसरो, शनि चतुर्थ बखान । पंच तत्त्व के भानु घर, स्वामी ग्रनुकम जान ॥२४७॥



बुध पृथ्वी जल को शशि, शुक्र अग्निपति मीत । वायु गुरु सुर चन्द में, तत्त्व स्वामि इन रीत ॥२४८॥ स्वामी अपनो आपनो, अपने धर के मांहि । शूम फलदायक जानजो, या में संशय नांहि ॥२४९॥

अर्थ—रवि, राहु, मंगल और शनि ये चार सूर्य स्वर के तस्वों के स्वामी हैं। ग्रर्थात् पृथ्वी तत्त्व का स्वामी रवि है जल तत्त्व और वायु तत्व का स्वामी राहु है। ग्रगिन तत्त्व का स्वामी मंगल है। तथा ग्राकाश तत्त्व का स्वामी शनि है—२४७

पृथ्वी तत्त्व का स्वामी बुध, जल तत्त्व का स्वामी चन्द्र, ग्रग्नि तत्त्व का स्वामी बुफ, ग्रौर वायु तत्त्व का स्वामी गुरु हूँ---२४८

इसलिए अपने-ग्रपने तत्त्वों में ये ग्रह ग्रथवा वार शुभ फलदाता है----२४९

#### चन्द्र स्वर को ग्रवस्थाएं

दोहा—जय तुष्टि पुष्टि रति कीड़ा हास्य कहाय । इस अवस्था चन्द्र की, षट् जल भूमें थाय ॥२५०॥ ज्वर निद्रा प्रयास फुन, कम्प चतुर्थ पिछान । वदे ग्रवस्था चन्द की, वायु अग्नि में जान ॥२५९॥ प्रथम गतायु दूसरी मृत्यु नभ के संग । कही अवस्था चन्द की, द्वादश एम असंग ॥२५२॥

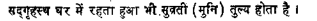
ग्रर्थ—जय, तुष्टि, पुष्टि, रति, खेलकूद, हास्य ये छः ग्रवस्याएं चन्द्र स्वर में पृथ्वी तत्त्व ग्रौर जल तत्त्व में होती हैं—२५०

ज्वर, निन्द्रा, परिश्रम और कम्पन जब चन्द्र स्वर में वायु तत्त्व अथवा ग्रानि तत्त्व चलता हो उस समय शरीर में ये चार ग्रवस्थाएं होती हैं—२५१

जब चन्द्र स्वर में आकाश तत्व चलता है तब आधु का क्षय और मृत्यु होती है। पांचों तत्त्वों में कुल मिलाकर ये बारह अवस्थाएं चन्द्र की होती हैं----२५२

### पांच रसों को तत्त्वों द्वारा पहचान

दोहा—मधुर कसायल तिक्त फुन, खारा रस कहवाये । नभ कटुक रस पंच के, अनुक्रम दिये वताय ॥२५३॥



जैसा रस आस्वाद की, होय प्रीत मन मांहि।

तैसा तत्त्व पिछानिये, शंका करजो नांहि ॥२५४॥

ग्रथ — पृथ्वी तत्त्व में मधुर, जल तत्त्व में कसायला, वायु तत्त्व में तीखा, अग्नि तत्त्व में खारा, तथा आकाण तत्त्व में कड़वा स्वाद की चाह होती है। यहाँ पर पांचों तत्त्वों के रस अनूकम से बतला दिये गये हैं— २५३

जिस समय जैसे रम के स्वाद की इच्छा मन में हो उस समय उसी तत्त्व को स्वर में समफना चाहिए । इसमें जरा भी शंका को स्थान नहीं है—२५४

### तत्वों में नक्षत्र

दोहा—श्रवएा धनिष्टा रोहिसी, उत्तराषाढ़ा ऽभीच । 👘

ज्येष्ठा ग्रनुराधा सप्त, श्रेष्ठ मही के बीच ॥२५५॥ मूल उत्तरा-भाद्रपद, रेवती आद्रा जान । पूर्वाषाढ़ अरु शतभिषा, अश्लेषा जल ठान ॥२५६॥ मघा पूर्वाफाल्गुनी, पूर्वा-भाद्रपद स्वात । कृतिका भररणी पुष्य ये, सप्त ग्रग्नि विख्यात ॥२५७॥ हस्त विशाखा मृगशिरा, पुनरवसु चित्राय ।

उत्तराफाल्गुरा अध्विनी, ग्रनिल धाम सुखदाय ॥२५८॥

अर्थ---- श्र वि, धनिष्टा, रोहिएगी, उत्तराषाढ़ा, स्रभिजित, ज्येष्ठा, ग्रीर ग्रनुराधा ये सात नक्षत्र पृथ्वी तत्त्व के हैं तथा ग्रुभ फलदायी हैं---२५५

२. मूल, उत्तरा भाद्रपद, रेवती, म्रार्द्रा, पूर्वाषाढ़ा, झतभिषा और अक्लेषा ये सात नक्षत्र जल तत्त्व के हैं---२५६

मघा, पूर्वाकाल्गुएगि, पूर्वाभाद्रपद, स्वाति, कृतिका, भरएगि और पुष्य
 ये सात नक्षत्र अग्नि तत्त्व के हैं---२५७

४. हस्त, विशाखा, मृगशिरा, पुनरवसु, चित्रा, उत्तराफाल्गुगो और अश्विनी ये सात नक्षत्र वायु तत्व के हैं----२५८

### स्वरों में तत्त्वों का कम

दोहा—नभ थी पवन-पवन थकी पावक तत परकास । पावक थी पानी लखो, मही छखो फुनि तास ॥२५६॥ भजान से संचित कुमों का रिक्त करना ही सक्सकर है।

जिये—ग्राकाश से वायु, वायु से अग्नि, अग्नि से जल, श्रोर जल से पृथ्वी तत्त्व का प्रकाश होता है—२५९

#### तत्त्वों में गुणों की उत्पत्ति

दोहा—कोघादिक ग्रगिन उदय, इच्छा वायु मफार । क्षान्त्यादिक ग्रगा मन विषय, जल भू माहि विचार ॥२६०॥

#### तत्त्वों के द्वार

दोहा—गुदा द्वार घरती तरुषो, लिंग उदके नो जान । तेज द्वार चक्षु सुधी, वायु घार्गा बखान ॥२६९॥ श्रवरण द्वार तभ का कह्या, शब्दादिक आहार । चिदानन्द इन पांच को, जानो उर निहार ॥२६२॥

अर्थ-पृथ्वी तत्व का द्वार गुदा है, जल तत्त्व का द्वार लिंग है, अग्नितत्त्व का द्वार नेत्र है, वायु तत्त्व का द्वार नासिका है---२६१

ग्राकाश तत्त्व का द्वार कान है, इनके शब्दादिक आहार हैं। चिदानन्द जी महाराज कहते हैं कि इनको अपने मन में चिन्तन करो----२६२

#### युद्ध के लिए प्रस्थान

दोहा---चन्द्र<sup>५९</sup> चलत नहीं चालिए, युद्ध करन कुं मीत । चलत चन्द में तेहना, शत्रु की होय जीत ॥२६३॥

५८----दस प्रकार के यति धर्म---क्षमा, माईव, ग्रार्जव, सत्य, शौच, संयम, तप त्याग, ग्राकिचन, ब्रह्मचर्य।

५९----घोरतरः संग्रामो हुताशने, मारुति भंग एव स्यात् । गगने सैन्य विनाशं, मृत्युर्वा युद्ध पृच्छायाम् ॥५६॥ ऐन्द्रे विजयः समरे ततोऽधिको वाञ्च्छितश्च वरुएो स्यात् । सन्धिर्वा रिपुंभंगात्स्वसिद्धिसंसूचनोपेतः ॥५७॥ (ज्ञानाणंवे) दिवसपति स्वर मांहि जो, युद्ध करन कुं जाय । विजय लहे संग्राम में, शत्रु सेन पलाय ।।२६४।। भ्रपना सुर दक्षिएा चले, शत्रु का फुनि तेह । जीत लहे संग्राम में, प्रथम चढ़े नर खेह ।।२६५।। शशि चलत कोऊ भूपति, मत जावो रएा मांहि । खेत जीत अरियएा लहे, या में संशय नांहि ।।२६६॥ सुखमन सुर संग्राम में, होय शीश पर वार । निकस युद्ध में प्राएा जो, कौन बचावन-हार ।।२६७।। दूर देश संग्राम में, जातां शणि परधान । निकट युद्ध में जानजो, जयकारी स्वर भान ।।२६८।।

ग्रर्थ-9. हे मित्र ! चन्द्र स्वर चलते हुए युद्ध करने के लिए कदापि नहीं जाना चाहिए । यदि चन्द्र स्वर चलते समय युद्ध करने को जाम्रोगे तो शत्रु की जीत होगी---२६३

२. यदि कोई सूर्य स्वर चलते समय लड़ाई करने को जाएगा तो उसकी अवश्य जीत होगी। ग्रौर शत्रु की सेना मैदान छोड़कर भाग जाएगी—-२६४

३. यदि भ्रपना और शत्रु दोनों के दक्षिए (सूर्य) स्वर चलते हों तो जो नर पहले चढ़ाई करे उसकी जीत हो----२६५

अ. चन्द्र स्वर में युद्ध करने को कभी नहीं जाना चाहिए । जो व्यक्ति जाएगा वह अवध्य हारेगा और शत्रु की जीत होगी । यह निःसन्देह है—२६६

्रे ५. सुखमन स्वर में गमन करने वाले के सिर का छेदन होगा जिससे वह लडाई में मारा जाएगा । उसे कोई भी नहीं बचा सकता—२६७

६. बहुत दूर देश में संग्राम के लिए चन्द्र स्वर में तथा निकट देश में सूर्य स्वर में प्रस्थान करना चाहिए। ऐसा करने से अपनी विजय होगी----२६८

पृथ्वी तत्व में संग्राम विजय, जल तत्त्व में वांछित से भी ग्रधिक जय, अथवा सन्धि हो तथा शत्रु के भंग होने से अपनी सिद्धि की सूचना करे—-५७ ज्ञान ग्रात्मा का भाव (मुए) है अतः उससे भिन्न मही है।

### युद्ध के विषय में प्रश्न

दोहा-----सन्मुख<sup>६°</sup> उर्ध्व दिशा रही, युद्ध प्रश्न करेकोय । सम अक्षर शशि सुर हुआ, जीत तेहनी होय ॥२६६॥ पूछे दक्षिरण पूठ यी, दूत प्रश्न करेकोय । विषमाक्षर भानु हुआ, खेत विजय लहे सोय ॥२७०॥ युद्ध युगल की पूर्ण दिशी, रही प्रश्न करेकोय । प्रथम नाम जस उच्चरे, जीत लहे नर सोय ॥२७९॥ रिक्त पक्ष में आय के, मिथुन युद्ध परसंग ॥ पूछत'' पहिला हारि है, दूजा रहत अभंग ॥२७२॥ **युद्ध प्रयाण के विषय में प्रश्न** 

> करत युद्ध परियाएग वा,रिक्त मांहिल हे हार । अल्प बली भूपति थकी, महाबली चित्त घार ॥२७३॥

६०---पूर्णो पूर्व स्य जयो रिक्ते त्वितरस्य कथ्यते तजज्ञैः ।

उभयोर्युं ढनिमित्ते दूते नाशसिते प्रक्ते ।।४७।। (ज्ञानार्णवे) अर्थ—कोई दूत ग्राकर युद्ध के निमित्त भरे स्वर में प्रक्रन करे तो पहले पूछने वाले की जीत हो । यदि रिक्त (खाली) स्वर में पूछे तो दूसरे की जय हो ग्रीर दोनों चलें तो दोनों की जय हो—-४७

६९—जयति समाक्षरनामा वामावाहस्थितेन दूतेन । विषमाक्षरस्तु दक्षिएादिक्संस्थेनास्त्रसंपाते ।।४९॥ (ज्ञानार्णवे) अर्थ---दूत आकर जिसके लिए पूछे उसके नाम के अक्षर सम हों

(दो चार, छः, चौदह इत्यादि) और बांई नाड़ी बहती हुई की तरफ खड़ा होकर पूछे तो शस्त्रपात होते हुए भी जीते तथा जिसके नाम के विषमाक्षर (१, ३, ५ इत्यादि) हों और दाहिनी नाड़ी बहती हुई में खड़ा रहकर पूछे तो उसकी भी जीत हो। इस प्रकार जय पराजय के प्रश्न का उत्तर कहें—४६

#### ग्रसंगम ही सबसे बड़ा धन्नु है।

महाकटक सन्मुख चले, थोड़ा ँसा दल जोड़ा।

पूरए तत प्रकाश में, जीत लहे विधि कोड़ ॥२७४॥

ग्न्रर्थ—9. यदि कोई चन्द्र स्वर चलते समय—सामने अथवा ऊंचे रहकर लड़ाई के विषय में प्रक्ष्त करे और प्रक्ष्त के अक्षर सम (२, ४, ६, ८, ९० इत्यादि) हों तो कह देना चाहिए कि तुम्हारी जीत होगी—२६६

२. यदि कोई दाहिने अथवा पीछे रहकर लड़ाई के विषय में प्रक्ष करे ग्रीर प्रक्ष्न के अक्षर विषम (१,३,७,९ इत्यादि) हों श्रीर उस समय सूर्य स्वर चलता हो तो कह देना चाहिए कि तुम्हारी जीत होगी—२७०

३. यदि कोई युद्ध के विषय में पूर्एा स्वर की तरफ से म्राकर दोनों पक्ष के लिए प्रश्न पूछे तो जिसका नाम पहले बोले उसकी जीत होगी—२७९

४. यदि खाली स्वर की तरफ से टोनों पक्षों के लिए युद्ध का प्रक्षन करे तो जिसका नाम पहले लिया जाएगा उसकी हार होगी और दूसरे पक्ष की जीत होगी----२७२

9. ग्रथवा यदि खाली स्वर में युद्ध के लिए प्रयागा करे तो महाबली राजा भी भ्रत्यबली से हार जाए---२७३

२. यदि पूर्श स्वर में युद्ध के लिए प्रयारण करे तो उसके पास थोड़ी-सी सेना होने पर भी बहुत बड़ी सेना को हराकर सब प्रकार से विजय प्राप्त करे—२७४

### युद्ध करने तथा युद्ध प्रयाण के विषय में पक्ष

दोहा—मही तत्त्व में यद्धवा, करे प्रश्न परियाएा ।

दोऊ दल सम उतरें, इम निश्चय करि जान ॥२७५॥ करे प्रक्षन परियासा वा, वरुसा तस्व के मांहि । दोय मिलें तिहां परस्पर, युद्ध जानजो नांहि ॥२७६॥ महि उदक होय एक कूं, दूजा कुं जो नांहि ॥२७६॥ महि उदक होय एक कूं, दूजा कुं जो नांहि ॥२७६॥ महि.वरुसा तिहां जीतिये, या में संशय नांहि ॥२७७॥ प्रक्षन करे अथवा लड़े, अथवा करे प्रयासा । बहत हुताशन तेहनी, रसा में होवे हान ॥२७८॥

## दूसरोंको कष्ट पहुंचाकर जिसे पश्चाताप न हो बह महानिदुंधी है।

प्रश्न पयाएग जुध करे, अनिल तत्त्व में कोय । निश्चय थी संप्राम में, भागे पहला सोय ॥२७६॥ व्योम बहत कोऊ भूपति, करे प्रश्न परियाएग । अथवा युद्ध तिएा ग्रवसरे, करत मरएग तस जान ॥२८०॥ चन्द्र चलत भूपति मरएग, सम जोषा रवि माहि । वायु बहत भाजे कटक, संशय करजो नाहि ॥२८९॥ नाम घ्येय सहश कही, पूछे पूरएए माहि ॥ प्रथम नाम जस उच्चरे, तस जय संशय नाहि ॥२८२॥

अर्थ----(৭) यदि पृथ्वी तत्त्व में कोई युद्ध के लिए प्रक्ष करें अथवा युद्ध के प्रयास के लिए प्रक्ष्त करे या प्रयास करे तो कह देना चाहिए कि दोनों दल बराबर रहेंगे----२७५

(२) यदि प्रइन कर्त्ता युद्ध में जाने के लिए प्रइन पूछे ग्रौर उत्तर देने वाले के स्वर में जल तत्त्व चलता हो तो कह़ देना चाहिए कि दोनों दलों में सन्धि होगी—२७६

(३) पृथ्वी तत्त्व अथवा जल तत्त्व का एक को उदय हो ग्रौर दूसरे को उदय न हो तो जिसका उदय हो उसकी जीत हो इसमें सन्देह नहीं----रे७७

(४) युद्ध के लिए प्रक्ष्त करे, लड़ाई करे अथवा प्रयास करे उस समय यदि अग्नि तत्त्व वहता हो तो उसकी युद्ध में ग्रवश्य हार हो—२७८

(५) यदि वायु तत्त्व में कोई युद्ध के लिए प्रश्न करे, लड़ाई करे अथवा युद्ध के लिए प्रयाग करे तो उसे युद्ध में हार कर भागना पड़ेगा—२७६

ें (६) आकाश तत्त्व में कोई राजा युद्ध के लिए प्रश्न करे, लड़ाई करे ग्रथवा युद्ध के लिए प्रयास करे तो युद्ध में उस राजा की मृत्यु होगी—२८०

(७) चन्द्र स्वर चल्रते समय युढ सम्बन्धी प्रश्न करे, लड़ाई करे अथवा प्रयागा करे तो राजा की मृत्यु हो । सूर्य स्वर में यदि वायु तत्त्व बहता हो तो बराबर के योढा होते हुए भी प्रश्नादि कर्ता की सेना हार खाकर भाग जावे । इसमें संजय नहीं है----२८१

(८) पूर्ण नाड़ी में दोनों के नाम लेकर प्रश्न करे तो जिसका पहले नाम

सच्चा साधू दर्प ए की भांति निर्मल होता है।

युद्ध में घायल सम्बन्धी प्रश्न

(१) पूर्एा दिशा में आकर पूर्एा दिशा में ही जिस घायल के लिए प्रश्न करे उस घायल को कोई घाव नहीं है । ऐसा कह देना चाहिए—२८४

(२) खाली स्वर की तरफ घायल का नाम लेकर प्रश्न करे तो कह देना चाहिए कि घायल के ग्रारीर में घाव,है—२८५

(४) यदि आकाश तत्त्व में प्रश्न करे तो घायल को सिर में घाव है। स्वर के तत्त्व को पहुंचान कर प्रश्न कर्ता को इस प्रकार उत्तर देना चाहिए---२८७

### युद्ध करते समय तत्त्व विचार

दोहा---पूरए प्रारा प्रवाह में, निज तत घर सुर होय । प्रबल गयो ग्रान मिला, सुख से जय ले सोय ॥२८८॥ | 29



जरा से त्रस्त संसार मृत्यु से पीड़ित हो रहा है।

अपने सुर जल तत्त्व में, शत्रु कुं नहीं होय । रिपु मरएए निज हाथ थी, विजय अपनी होय ॥२८१॥

अर्थ-(१) ध्रपने पूर्ण स्वर में चलते समय यदि स्वर में संगाति तत्त्व स्रादि हों तो समफ लेना चाहिए कि यह योग ग्रति प्रबल है। उस समय युद्ध के लिए चढ़ाई कर देने से चढ़ाई करने वाले को श्रवश्य ही सुखपूर्वक विजय प्राप्त हो—२८८

यदि म्रपने स्वर में जल तत्त्व हो और शत्रु के न हो तो युद्ध के लिए चढ़ाई कर देने पर शत्रु को ग्रपने हाथों से मार कर विजय प्राप्त होगी---२८६

### गर्भ<sup>इर</sup> सम्बन्धी प्रइन विचार

दोहा—-गर्भतरणा प्रसंग अब, सुनना जित्त लगाय । स्वर विचार तासुं कहो, जो कोई पूछे आय ॥२६०॥ क्लीव कन्यका सुत जनम, गर्भपतन वा घार । दीर्घ श्रल्प स्रायु तरणा, भाखो एम विचार ॥२६९॥

६२.— गर्भ सम्बन्धी प्रक्ष्त का उत्तर देने से पहले इस बात का निक्ष्चय कर लेना चाहिए कि गर्भ है या नहीं :—

बन्ध श्रोर जो ग्राय करि, है पूछे जो कोय। बन्ध ओर तो गर्भ है, बहते स्वर नहीं होय। (चरएादास) अर्थं---पृच्छक यदि चलते स्वर की तरफ आकर प्रश्न करे तो स्त्री के गर्भ नहीं है। यदि बन्द स्वर की तरफ से आकर प्रश्न करे तो गर्भ है। बरुरए-महेन्द्री शस्तौ प्रश्ने गर्भस्य पुत्रदो जेयौ। इतरौ स्त्री---जन्मकरौ शून्य गर्भस्य नाशाय।।६४।। नासा प्रवाह दिग्भागे गर्भार्थं यस्तु पृच्छति। नुरुषः पुरुषादेशं शून्यभागे तथांगना।।६५।। विज्ञेयः सन्मुखे षण्ढः सुषुप्रनायामुभौ शिशू । गर्भहानिस्तु संक्रान्तौ समे क्षेम विनिदिशत् ।।६६।। ग्रर्थ---जल तथा पृथ्वी इन दोनों तत्त्वों में प्रश्न हो तो प्रत्र जन्मेगा।

#### विशुद्ध भाव ही जीवन की सुगन्ध है।

चन्द्र चलत पूछे कोउ, पुरु दिशि में आय। गर्भवती के गर्भ में, तो कन्या कहवाय ॥२१२॥ दिवसपति पूरण चलत, पूछे पूरण मांहि। पूत्र कुख में जानजो, या में संशय नांहि ॥२९३॥ सूर सुखमन में ग्राय के, पूछे गर्भ विचार। नारी केरी कूख में, गर्भ नपुंसक घार ॥२६४॥ भानु चलत पूछे कोउ, वाकुं चन्दा होय। पुत्र जन्म तो जानजो, फुनि जीवे नहि साय ॥२६५॥ दिवसपति संचार में, करे प्रश्न कोउ ग्राय। सूर सूरज वाकुं हुआ, सुखदायक सुत थाय ॥२१६॥ करे प्रक्ष्न ग्राज्ञि सुर विषय, वाकुं जो रवि होय। होय सता जीवे नहीं, कहो एम तस जोय ॥२६७॥ चन्द्र चलत ग्रावी कहे, वाकुं चन्दा उद्योत । कन्या निष्म्चय तेह ने, दीर्घ स्थिति धर होत ॥२९८॥ चलत मही सूत जानजो, प्रश्न करे तिन वार। राजमान सुखिया घना, रूपे देव-कुमार ।।२९९॥ उदक तत्त्व में आय के, करे प्रश्न जो कोय। सुत सुखिया धनवन्त तस, षट् रस भोगी होय ।।३००।।

्रग्रग्तिल्वावायुतत्त्व में प्रश्त हो तो कल्या होगी। खालीस्वर में · प्रश्त हो तो गर्भनष्ट हो जाएगा—६४

जिस तरफ का स्वर चलता हो उसी तरफ होकर प्रश्न करे श्रौर वह प्रश्न करने वाला पुरुष हो तो पुत्र हो तथा खाली स्वर की तरफ होकर प्रश्न करे तो पुत्री हो—६५

यदि सन्मुख होकर प्रकृकरे तो नपुसक सन्तान होगी ऐसा कहे। तथा दोनों स्वर पूर्एा भरे हों तो दो बालक होना कहे। पवन के पलटने के समय पूछे तो गर्भ की हानि हो। और दोनों तरफ पवन सम बहती हुई में पूछे तो क्षेम कुशल कहे — ६६



ं सत्य का अनुसंधान स्वयं आत्मा होरा करों।

तत्त्व युगल जो भानु घर, चलत पुत्र पहिछान । निशानाथ घर होय तो, कन्या हिरदे प्रान ।।३०९।। पूछत पावक तत्त्व में, गर्भ पतन तस होय । जन्मे तो जीवे नहीं, दिगत-पुण्य नर सोय ।।३०९।। प्रश्न प्रभंजन तत्त्व में, करतां छाया होय । प्रथवा विज्ञ विचारजो, गले गर्भ में सोय ॥३०२॥ पूछत नभ परकास में, गर्भ नपुसक जान । चल्रत चन्द कन्या कही, बांफ भाव चित्त ग्रान ॥३०॥। शून्य युगल सुर माहि जो, गर्भ प्रश्न करे कोय । ता थी निम्चय करि कहो, कन्या उपजे दोय ॥३०५॥ चन्द्र सूर दोउ चलत, रवि होय बलवान । गर्भवती के गर्भ में, युत्र युगल पहिचान ॥३०६॥ चन्द्र सूर दोउ चलत, चन्द्र होय बलवान । गर्भवती के गर्भ में, युत्रा युगल पहिचान ॥३०७॥

अर्थ—अब गर्भ के विषय में स्वर विचार द्वारा फल कहते हैं यदि कोई आकर प्रक्षन करे तो स्वर का विचार करके उस-उस प्रकार उत्तर देना चाहिये—२६०

नपुंसक, पुत्री अथवा पुत्र का जन्म होगा ? गर्भ स्थिर रहेगा श्रयवा गिर जायेगा? सन्तान दीर्घायु वाली होगी ग्रथवा अल्पायुवाली होगी ? इन सब आतों का उत्तर स्वरोदय विचार से वर्णन करते हैं—-२११

९. धदि चन्द्र स्वर चलता हो तथा चलते स्वर की तरफ आ कर कोई प्रक्रम करे कि गर्भवती स्त्री के पुत्न होगाया पुत्री तो कह देना चाहिए कि पुत्री होगी—२९२

२. यदि सूर्य स्वर चलता हो तथा उसी चलते स्वर की तरफ माकर कोई प्रग्न करे कि गर्भवती स्त्री के पुत्र होगा अथवा पुत्री ? तो कह देना चाहिए कि पुत्र होगा—-२६३

३. यदि सुखमना स्वर चलता हो उस समय कोई आकर प्रश्न करे कि

यदि सद्गति का मार्ग अपना लिया है'तो मृत्यु से कोई भय नहीं है । 🛛 🎎

गर्भवती स्त्री के पुत्र होगाया पुत्री ? तो कह देता चाहिए कि नपुसक होगा---२९४

४. यदि अपना सूर्य स्वर चलता हो तथा उधर से ही आकर कोई गर्भ विषयक प्रक्ष्त पूछे परन्तु पूछने वाले का चन्द्र स्वर चलता हो तो पुत्र का जन्म होगा परन्तु जीवेगा नहीं----२९५

५. यदि दोनों (अपना और पूछने वाले) के सूर्य स्वर चलते हों तो कह देना चाहिये कि पुत्र होगा उसकी दीर्घ ग्रायु होगी एवं सुख देने वाला होगा—२९६

६. यदि अपना चन्द्र स्वर चलता हो और पूछने वाले का सूर्य स्वर चलता हो तो कह देना चाहिए कि पुत्री का जन्म होगा परन्तु जीवेगी नहीं—-२६७

७. यदि दोनों (भ्रपने और पूछने वाले) के चन्द्र स्वर चलते हों तो कह देना चाहिए कि कन्या का जन्म होगा और उसकी दीर्घ भ्राय होगी----२६८

८. यदि सूर्य स्वर में पृथ्वी तत्त्व चलता हो और उस समय कोई गर्म संबंधी प्रश्न पूछे तो कह देना चाहिए कि पुत्र जन्म होगा वह रूपवान राजमान्य तथा सुखी होगा----२६६

६. यदि सूर्य स्वर में जल तत्त्व चलता हो और उस समय गर्भ सम्बन्धी प्रश्न पूछे तो कह देना चाहिए कि पुत्र का जन्म होगा वह सुखी, धनवान और छ: रसों का भोगी होगा — ३००

१०. यदि सूर्य स्वर में पृथ्वी तत्त्व अथवा जल तत्त्व चलता हो तो पुत्र जन्म, ग्रौर यदि ये दोनों तत्त्व चन्द्र स्वर में चलते हों तो कन्या का जन्म होगा, और वह सुखी, धनवती, रूपवती तथा छः रसों को भोगने वाली होगी---३०१

99. यदि गर्भ सम्बन्धी प्रश्न करते समय स्वरों में अग्नि तत्त्व चलता हो तो कह देना चाहिए कि गर्भ गिर जायेगा अथवा यदि सन्तान हो भी जायेगी तो तुम्हारे पापोदय के कारएा यह सन्तान जीवेगी नहीं----३०२

१२. यदि गर्भावस्था सम्बन्धी प्रक्ष करने पर स्वरों में वायु तत्त्व चलतः हो तो कह देना चाहिए कि पिण्डाकृति बनी है वह गिर जायेगी प्रथवा गर्भ ही गल जायेगी----३०३ हित, मित, मुदु और सविवेक बोलना वाणी का विनय है।

¶३? यदि सूर्य स्वर में आकाश तत्त्व चलता हो तो प्रक्ष्त कर्त्ता को कह देना चाहिए कि नपुसक का जन्म होगा। यदि चन्द्र स्वर में ग्राकाश तत्त्व चलता होगा तो बांफ कन्या का जन्म होगा—३०४

९४. यदि दोनों (अपने और प्रश्न कर्त्ता) के सुखमना स्वर चलते हों तो कह देना चाहिए कि दो कन्याग्रों का जन्म होगा—३०५

९५. चन्द्र सूर्य दोनों स्वर चलते समय गर्भ सम्बन्धी प्रक्षन करे और उस समय यदि सूर्य स्वर तेज चलता हो तो कह देना चाहिए कि दो पुत्रों का जन्म होगा— ३०६

9६. कोई दोनों स्वरं चलते समय गर्भ विषयक प्रश्न करे स्रोर उस समय यदि चन्द्र स्वर तेज चलता हो तो कह देना चाहिए कि दो कन्याओं का जन्म होगा---३०७

तत्त्वों में स्त्री के गर्भ धारण "तथा सन्तान जन्म सम्बन्धी दोहा---जौन तत में नारी कु, रहे गर्भ अवधान । अथवा जन्मे तेहनो, फल अनुकम पहिचान ॥३०८॥

६३--- शिव स्वरोदय में लिखा है कि---

शंखवल्लीं गवां दुग्धे पृथ्व्यापी बहते यदा ।

भर्तु रेव वदे वाक्यं गर्भं देहि त्रिभिर्वचः ॥२८७॥

अर्थ—जिक्ष समय स्वर में पृथ्वी अथवा जल तत्त्व बहता हो उस समय स्त्री को गौ के दूध में शंखावली को पिलावे फिर स्त्री अपने भर्ता को तीन बार भोग की प्रार्थना करें—∼२८७

ऋतुस्नाता पिवेन्नारी ऋतुदानं तुयोजयेत् ।

रूपलावण्यसम्पन्नौ नरसिंहः प्रसूयते ।।२८८त

ग्नर्थं — जब स्त्री ऋतु स्नान के ग्रनन्तर उक्त औषध को पीले तब पुरुष ऋतुदान दे तो रूपवान, लावण्ययुक्त, (सुन्दर), पराक्रमी ग्रौर पुरुषों में सिंह समान बालक पैदा होता है---२८८

सुषुम्ना सूर्यवाहेन ऋतु योजयेत् । ग्रंगहीनः पुमान यस्तु, जायते त्रासविग्रहः ॥२८६॥

٤Ę

[19

ं राजमान सुखिया महा, अथवा ग्रापट्ट भूप । रहेगर्भ धरणी चलत, होवे काम सरूप ॥३०९॥ धनवन्ता भोगी सुखी, चतूर विचक्षए तेह । नीतिवंत नारी गरभ, जल चलतां रहे जेह ॥३९०॥ रहे गर्भ पावक चलत, अल्प उमर ते जान । जीवे तो दुखिया हुवे, जनमत माता हान ॥३११॥ दुखी देश अमरा करे, विकल चित्त बुद्धि हीन । रहे गर्भ जो वायू में, इम जानो परवीन ॥३१२॥ रहे गर्भ नभ चालता, गर्भ तस्ती होय हान। जन्म तेरा फल तत्त्व में, इम ही अनुकम जाने ॥३१३॥ सूत पृथ्वी जल में सुता, चलत प्रभंजन जान । गर्भ पतन पावक विषय, क्लीव गगन मन ग्रान ॥३१४॥ ग्रपने ग्रपने स्वर विषय, है परधान विचार। तत पक्ष ग्रवलोकतां, यह दूजा निरधार ॥३१५॥ संऋम अवसर आयके, प्रक्ष्त करे जो कोय। अथवा गर्भ रहे तदा, नाश अवश्य तस होय ॥३१६॥ कह या एम संक्षेप से, गर्भ तरणा अधिकार।

अर्थ—जिस तत्त्व में नारी को गर्भ रहता है ग्रथवा सन्तान का जन्म होतः है, उसका फल हम ग्रनुकम से कहते हैं उसे समफ कर निख्चय करें—३०८

ग्रर्थ—जो पुरुष सूर्यस्वर के प्रवाह के संग सुषुम्ना स्वर के बहने के समय ऋतुदान देता है उसको अंगहीन ग्रौर कुरूप पुत्र उत्पन्न होता है—-२८६

ऋत्वारम्भे रविः पुसां शुकान्ते वा सुधाकरः । ग्रनेन कम-योगेन नादत्ते देव दारुकम् ॥२९२॥

ग्रर्थ—यदि स्त्री को ऋतुदान देने के प्रारम्भ में पुरुष का सूर्य स्वर चले ग्रौर वीर्यपात के ग्रनस्तर चन्द्र स्वर बहने लगे तो इस ऋम योग में स्त्री गर्भ धारएा नहीं करती है—२९२ राग द्वेथ से मुक्त होना ही परिनिवरिए है।



(१) यदि स्त्री को पृथ्वी तत्त्व में गर्भ रहे तो उस समय जो जीव गर्भ में ग्रावेगा वह जन्म लेने पर राज्यमान्य, महान् सुखी, अथवा स्वयं ही राजा हो और कामदेव के समान रूप ल/वण्य युक्त होगा—३०६

(२) यदि स्त्री को जल तत्त्व में गर्भ रहे तो उस समय जो जीव उसके गर्भ में ग्रावेगा वह जन्म लेने पर धनवान, भोगी, सुखी, चतुर, विचक्षर्ण, नीतिवान होगा—३१०

(३) यदि नारी को ग्रग्नि तत्त्व में गर्भ रहे तो उस जीव की उल्पायु होगी । यदि जीवित रहेगा तो अति दुखिया होगा और उसके जन्म लेने पर उसकी माता मर जायेगी----३१९

(४) यदि नारी को वायु तत्त्व में गर्भ रहे तो वह जीव जन्म लेने पर दुःखी, देश भ्रमएा करने वाला, विकल चित्त वाला, ग्रौर मूर्ख होगा । यह बात बुद्धि-मानों को निःसन्देह जाननी चाहिए---३१२

(५) यदि आकाश तत्त्व में गर्म रहे तो गर्भ गिर आयेगा ।

तथा इन उपर्युं क्त तत्त्वों में जो फल बतलाया गया है यदि इन तत्त्वों में सन्दान का जन्म हो तो भी वैसा ही फल समफ लेना चाहिए—-३१३

(६) पृथ्वी तत्त्व में पुत्र, जल तत्त्व में पुत्री का जन्म हो । वायु तत्त्व में गर्भ चल जायेगा क्रथांत् जो पिण्डाकृति बनी है वह गल जायेगी । अभिन तत्त्व में गर्भ गिर जायेगा तथा श्राकाश तत्त्व में नपुंसक का जन्म होगा— ३१४

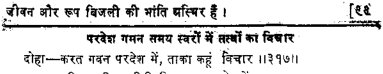
(७) ग्रपने ग्रपने स्वरों में इसका प्रधान विचार है, तत्त्व का विचार करना यह दूसरा ग्राधार है—-३१५

(८) स्वर के संक्रम समय यदि कोई आकर गर्भ सम्बन्धी प्रक्ष्न करे ग्रथवा उस समय यदि गर्भ रहे तो उसके गर्भ का अवश्य नाश हो जायेगा—-३१६

इत प्रकार हमने यहां पर संक्षेप से गर्भ सम्बन्धी विवेचन किया है। "

६४----स्वरोदय में कुछ विशेष ज्ञातव्य प्रश्न जो कि इस ग्रन्थ में नहीं दिये गये यहां संक्षेप से लिखते हैं ।

(१) वर्षा सम्बन्धी प्रश्नों के उत्तर स्वरोदय के मत से :---वर्षा सम्बन्धी प्रश्न पृथ्वी तत्त्व में किया जावे तो वर्षा बरसेगी । जल



दक्षिरा पश्चिम दिशि विषय, चन्द्र योग में जाय ।

गमन रहे परदेश में, सुख विलसे घर ग्राय ।।३१८।।

तत्त्व में प्रश्न किया जावे तो मन इच्छित वर्षा हो । पवन मंडल में बादलों से दूर्दिन हो (बादल तो घिरें किन्दु वर्षान हो) अग्नि तत्त्व में थोड़ी-सी वृष्टि हो ।

ज्ञानार्एव प्र०२९ में कहा है कि :---

वर्षति भौमे मधवा वरुणेऽभिमतो मतस्तथाजस्नम् ।

र्दुदिन घनाण्च पवने, बन्हौ वृष्टिः कियन्मात्रा ॥५८॥

भ्रर्थ—पृथ्वी तत्त्व में मेघ बरसना कहे । जल तत्त्व में मनोवांछित वर्षा निरन्तर होगी ऐसा कहे । वायु तत्व में दुदिन होगा, बादल होगा पर बरसेगा नहीं तथा अगित तत्त्व में किल्वित्मात्र वृष्टि होना कहे---५८

(२) धान्य प्राप्ति के सम्बन्ध में प्रश्न----

धान्य प्राप्ति के सम्बन्ध में जल तत्त्व में प्रश्न करेतो धान्य प्राप्त हो । पृथ्वी तत्त्व में बहुत सरस धान्य प्राप्त हो । पवन तत्त्व में किसी स्थान में धान्य हो किसी स्थान में न हो । श्रग्नि तत्त्व में थोड़ा भी ज्रन्न न हो ।

ज्ञानार्णव प्र०२९ में कहा है कि—,

सस्यानां निष्पत्तिः स्याद्वरुग्रे पार्थिव च सुक्लाच्या ।

स्वल्पापि न चाग्नेये वायवाकाको तु मध्यस्था ॥५६॥

अर्थ----कोई मनुष्य अनाज उत्पन्न होने का प्रश्न करे तो पृथ्वी तत्त्व और जरू तत्त्व में धान्य की उत्पत्ति अच्छी होगी । अग्नि तत्त्व में स्वल्प अनाज भी न हो । वायु तत्त्व और आकाश तत्त्व में मध्यस्थ हो----५९ (३) विपरीत पवन बहने के विषय में---

ज्ञानार्एंव प्र० २९ में कहा है कि----

व्यस्तः प्रथमे दिवसे चित्तोद्वे गाय जायते पवनः ।

धन हानिकृद् द्वितीये प्रवासदः स्यात्त्तीयेऽन्हि ॥४१॥

## अमए। की सभी चेष्टाएं संवम हेतु होती हैं

पूरव उत्तर दिशि विश्वयु, भानु जोग वलवन्त । वछितदायक कहत हैं, जो स्वरवेदी सन्त ॥ ३१९॥ विदिशि ग्रपनी-ग्रपनी, अपने घर में लीन । शुभ अरु इतर उभय विषय, समफ लेहु परवीन ॥ ३२० ॥ चलत चन्द नवि जाइये, पूरब उत्तर देश । गया न पीछे बाहुड़े, ग्रथवा लहे क्लेश ॥ ३२९ ॥ दक्षिएा पश्चिम मत चलो, भानू जोग में कोय ।

इष्टार्थनाग्नविभ्रमस्वपद भ्रं शास्तथा महायुद्धम् । दुःखं च पञ्चदिवसैः क्रमशः संजायते त्वपरैः ।।४२॥

अर्थ—पवन प्रथम दिवस में विपरोत बहे तो चित्त को उढ़ेंग होता है ग्रौर दूसरे दिव विपरीत बहे तो धन की हानि को सूचित करता है । तीसरे दिव विपरीत बहे तो परदेश गमन कराता है—४९

भूतादिगृहीतानां रोगात्तीनां च सर्प-द्रंष्टानाम् ।

पूर्वोक्त एव च विधिर्बोद्धव्यो मान्त्रिकावश्यम ।। ५० ।। (ज्ञानार्शवे)

अर्थ----यदि मंत्रवादी को दूत ग्राकर पूछे कि अमुक भूतादि से गृहीत है तथा श्रमुक रोग से पीड़ित है, सर्प ने काटा है तो पूर्वोक्त विधि ही जाननी । यह आवश्यक है कि सम ग्रक्षर वाले का बाई नाड़ी के चलते हुए पूछना शुभ है और विषमाक्षर वाले का दाहिनी बहती हुई नाड़ी में पूछना शुभ है----५०

५—-ग्राम, पुर, युद्ध . देश, गृह प्रवेश में तथा राजकुलादि में प्रवेश समय अथवा निकलते समय जिस तरफ के नासिका छिंद्र में से पवन बहता हो उस तरफ के पग को ग्रागे रखकर चलने से इच्छित फल की प्राप्ति होती है ।

#### संसार का मूल कर्म है ग्रीर कर्म का मूल कषाय है।

[175

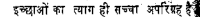
मरेन तोहु मरए। सम, कष्ट ग्रवश्य तस होय ॥ ३२२ ॥ दूर गमन में सर्वदा, प्रबल योग चितघार । निकट पंथ में मध्यहु, जानिजे सुखकार ॥ ३२३ ॥

- ६ कार्य सिद्धि की इच्छा रखने वाले मनुष्य को चाहिये कि गुरु, बन्धु, राजा, प्रधान तथा दूसरे भी जो ग्रपने को इच्छित वस्तु देने वाले हों उनको अपने पूर्णाङ्ग [चलते स्वर की तरफ रखना चाहिए । अर्थात् अपने बहते स्वर] की तरफ रखकर स्वयं बैठें ।
- ७---आसन तथा शयन के समय अपने चलते स्वर की तरफ बैठाई हुई स्त्री अपने अधीन हो जाती है। इसके समान दूसरा कोई कार्मएा नहीं है।
- स्—शत्रु के शस्त्र प्रहार करते समय का विचार----

रिषु अस्त्रसंप्रहारे रक्षति यः पूर्णगात्रभूभागम् ।

**९०-—छिपी वस्तु के विषय में प्रक्ष्न निर्एाय**—-

पवनप्रवेशकाले जीव इति प्रोच्यते महामतिभिः ।



**( ) ?** 

तत्त्व युगल ग्रुभ है सुधी, करत प्रक्ष्त परियास । नाम तेह नुंचित्त में, मही उदक मन ग्रान ॥ ३२४ ॥ उर्घ्व दिशापति चन्द्र है, अघो दिशापति भान । कूर सौम्य कारज लखी, रामन भाव पहिवान ॥ ३२५ ॥ सुखमन चलत न कीजिये, सुधि परदेश पयासा । जावे तो जीवे नहीं, कारज हानि पिछान ॥ ३२६ ॥ तत्त्व पंच के गमन में, होत भंग पचवीस<sup>६५</sup> । देशिक ग्रंथ करि सदा, बीतत जान जोतीष ॥ ३२७ ॥

अर्थ—(३) यदि चन्द्र स्वर चलता.हो तो दक्षिण और पश्चिम दिशा में गमन करने से खूब सुख भोग कर घर वापिस लौट आयेगा ~३१८

निष्क्रमणे निर्जीवः फलमपि च तयोस्तथा ज्ञे यम् ॥ ७२ ॥ (ज्ञानार्ग्यवे) ग्रर्थ---किसी छिपी वस्तु के विषय में पवन के प्रवेश काल में प्रक्ष करे तो जीव है ऐसा कहना चाहिये और पवन के निकलते हुए काल में प्रक्ष्न करे तो निर्जीव है ऐसा बड़े बुद्धिमान पुरुषों ने कहा है । तथा इनका

फल भी वैसाही कहा जाता है ।

जीवे जीवति विश्वं मृते मृतं सूरिभि समुद्दिष्टम् ।

सुख-दुःख-जय-पराजय-लाभालाभादि सार्गोऽयम् ॥ ७३ ॥

(ज्ञानार्णवे)

ग्नर्थं — जो पवन के प्रवेश काल में जीव कहा सो जीते हुए समस्त वस्तु भी जीवित कहना, पवन के निकलते हुए मृतक कहा तो समस्त वस्तु निर्जीव ही कहना चाहिये । तथा सुख-दुःख, जय-पराजय, लाभ-ग्रलाभ ग्रादि का भी यही मार्ग है---७३

६५—पांच तत्वों में पच्चीस भेदों के लिए देखें फुटनोट ४६ यानि पृथ्वी तत्त्व में पृथ्वी, जल, ग्राग्नि, वायु, ग्राकाश ये पांचों तत्त्व कमशः भुगतते हैं। इसी प्रकार जल आदि तत्त्वों में भी पांच-पांच तत्त्व भुगतते हैं। इस प्रकार पांचों तत्त्वों में पच्चीस तत्त्व भुगतते हैं।

Jain Education International

परमार्थ रूप म्रात्मबोध से शून्य प्राएी कभीभी निर्वाण नहीं पा सकता। [१९३

(२) सूर्य स्वर चल रहा हो तो पूर्व और उत्तर दिशा में गमन करेते से मन की इच्छा पूरी होगी, ऐसा स्वर विज्ञान के जानकारों का कहना है—२१६

(३) विदिशाग्रों में अपनी-अपनी नाड़ी के अनुसार जाने से ही कार्य की सिद्धि होगी ! नाड़ी के विपरीत विदिशाग्रों में जाने से कार्य की सिद्धि कदापि नहीं होगी---३२०

(४) चन्द्र स्वर चलता हो तो पूरब और उत्तर दिशा को नहीं जाना चाहिए जो जायगा वह या तो परदेश में ही मर जायेगा ग्रथवा भारी कष्ट पायेगा---३२१

(५) यदि सूर्य स्वर चलता हो तो दक्षिएा ग्रौर पश्चिम दिशा की तरफ नहीं जाना चाहिए यदि जायेगा तो उसकी मृत्यु होगी और यदि मौत से बच भी जायेगा तो मृत्यु तुल्य कथ्ट को भोगना पड़ेगा—३२२

(६) दूर गमन के लिए हमेशा प्रबल योग में प्रयाश करना चाहिये और निकट में जाने के लिए मध्यम योग में भी प्रस्थान कर सकते हैं—३२३

(७) कोई परदेश जाने के लिए प्रश्न पूछे, यदि पृथ्वी तस्व अथवा जल तत्त्व चलता हो तो शुभ है----३२४

(८) ऊर्ध्व दिशा का स्वामी चन्द्र है, अधो दिशा का स्वामी सूर्य है। क्रूर ग्रीर सौम्य कार्यों के विचार के साथ्र दिशा का विचार करके परदेश गमन करते समय तस्व को देखकर जुभ फलदाता तत्त्व में जाना चाहिये----३२५

(१) सुख़मना स्वर में कभी भी परदेश नहीं जाना चाहिये यदि जायेगा तो कार्य में हानि तथा मरएा होगा -- ३२६

(१०) पांच तत्त्वों में एक-एक के पांच भंग होने से कुल पच्चीस भंग होते हैं। इनका स्वरूप बड़े ग्रन्थों से ज्वोतिषी को जानना चाहिये---३२७

<sup>६६</sup>परदेश गये हुए के लिये प्रइन विचार दोहा—जो नर वसत विदेश में, ताकी पूछे बात । सुखी है अथवा दुःखी, ता थी एम कहात ॥ ३२८ ॥



· \*

मायावी दूसरोंकी निंदा कर अपने लिए अधोगतिकी सुष्टि करता है।

उदक तत्त्व जो होय तो, कहो तास धरी नेह । सुख सिद्ध कारज करी, वेगे ग्रावे तेह ॥ ३२६ ॥ होय मही सुर में उदय, पूछे प्रश्न तिवार । तो निश्चय से भाखिये, दुःख नहीं तास लगार ॥ ३३० ॥ पर वासी निज थान तजि, गया दूसरे थान । कछु चिन्ता चित्त तेह ने, चलत वायु कहो ग्रान ॥ ३३९ ॥ रोग पीड़ तन में महा, पावक चलत बखान । नभ परकाश विदेश में, मरएग अवश तस जान ॥ ३३२ ॥

त्रर्थ—यदि कोई ग्राकर परदेश गये हुए मनुष्य के विषय में प्रश्न पूछे कि यह सुखी है अथवा दुःखी है तो उस समय निम्न प्रकार से तत्त्वों का विचार कर उत्तर देना चाहिए—-३२८

(१) यदिस्वर में जल तत्त्व हो तो प्रश्न पूछने वाले को प्रेमपूर्वक कहो कि परदेश गया मनुष्य सब कार्यों को सिद्ध कर शोध्र घर वापिस लौट आयोगा—-३२९

(२) यदि स्वर में पृथ्वीतत्त्व चलताहो उस समय विदेश गये हुए के लिए प्रज्ञन करेतो निश्चय पूर्वक कह देना चाहिये कि परदेश गया व्यक्ति च्यानन्दपूर्वक है उसे किसी प्रकार का दुःख ग्रथवा कष्ट नहीं है----३३०

(३) यदि स्वर में वायु तत्त्व चलता हो उस समय कोई परदेश गये व्यक्ति के लिए ग्राकर पूछे तो कहना चाहिए कि वह व्यक्ति ग्रपने स्थान को छोड़कर दूसरे स्थान को चला गया है और उसके मन में क्रूछ चिन्ता है—३३१

(४) यदि स्वर में अग्नि तत्त्व चलता हो उस समय कोई परदेश गये व्यक्ति के लिए आंकर पूछे तो कहना चाहिए कि परदेश गये व्यक्ति के शरीर में महान

अर्थ----कोई परदेश गये हुए का प्रश्न करे तो इस प्रकार उत्तर देना चाहिए । प्रश्न करने वाला यदि जल तत्त्व में प्रश्न करे तो गया हुय्रा मनुष्य ग्राता है । पृथ्वी तत्त्व में प्रश्न करे तो वहां ही सुखपूर्वक रहता है । पवन तत्त्व में पूछे तो जहां रहता था वहां से कहीं अन्यत्र गया है । यदि अग्नि तत्त्व हो तो मरएा को प्राप्त हुआ है । ऐसा कहे---५५ म्रपने सुख के लिए दूसरोंको कब्टपहुंचानेझले पुरुष महानिइष्ट होते हैं। [ १९६

रोग और पीड़ा है।

(५) यदि स्वर में आकाश तत्त्व चलता हो उस समय परदेश गये व्यक्ति के लिए कोई ग्राकर पूछे तो कह देना चाहिए कि उसकी परदेश में मृत्यु हो गई है—३३२

### परदेश गमन समय का विचार

दोहा——भानु विषम शशि मांहि सम, पगला भरतां मीत । वार तिथि इन विधि करत, होवे मुन तस रीत ॥ ३३३ ॥ चन्द चलत ग्रागल घरी, डाबा पगला चार । गमन करत तिन ग्रवसरे, होय उदधिसुत वार ॥ ३३४ ॥ सुर सूरज में जीमला, पग ग्रागल घरे तीन । चलत गमन में होत है, दिनकर वार प्रवीन ॥ ३३५ ॥ सुर विचार कारज करत, सफल होय तत्काल । तत्त्वज्ञान एहना कह्या, चमत्कार चित्त भाल ॥ ३३६ ॥ तत्त्वज्ञान एहना कह्या, चमत्कार चित्त भाल ॥ ३३६ ॥ विधि वार नक्षत्र फुनि, करणा जोग दिग्झूल । लक्षण पात होरा लिए, दग्ध तिथि ग्ररु मूल ॥ ३३७ ॥ विध्टि काल कुलिका लगन, व्यतिपात स्वर भान । शुक्र अस्त ग्ररु चोधड़ी, यम घंटादिक जान ॥ ३३८ ॥ इत्यादिक ग्रपयोग को, या में नहीं विचार । ऐसो ये सुरज्ञान नित, गुरुगम थी चित्त धार<sup>६०</sup> ॥ ३३६ ॥

अर्थ-9. परदेश गमन समय यदि सूर्य स्वर में प्रयास करना हो तो विषम पग से आगे जलना चाहिए तथा चन्द्र स्वर में गमन करना हो तो सम पग से स्रागे चलना चाहिए । यानि सूर्य स्वर में एक तीन, पांच, सात इत्यादि कदम आगे

६७—चरएगदास कृत स्वरोदय ज्ञान में स्वर के विषय में इस प्रकार कहा है धरनि टरें गिरिवर टरें, झुव टरें सुन मीत । वचन स्वरोदय न टरें, कहे दास रएगजीत ।।

Jain Education International

ं जारमा नित्य अविनाशी और शास्प्रके 1



जैसे कि चन्द्र स्वर में प्रयास करते समय बांये पग से चार कदम आगे बढ़ना चाहिए तथा उस समय वार एवं तिथियों में से चन्द्र स्वर के अनुकूल होने चाहिए। जैसे कि सोम, बुध, वृहस्पति अथवा शुक्रवार में से कोई वार हो तथा तिथि का विचार भी पहले लिख प्राए हैं सो भी चंद्र की तिथि हो ऐसे योग में प्रस्थान करने से सब प्रकार की मनोकामनाएं प्राप्त होती हैं---३३४

यदि सूर्य स्वर में प्रयास करना हो तो दाहिने पग से तीन कदम आगे बढ़ना चाहिए तथा उस दिन वार और तिथि भी सूर्य की होनी चाहिए। ऐसा योग मिलने से परदेश जाने वाले की सब प्रकार की मनोकामनाएं सिद्ध होती है—-३३५

जो व्यक्ति स्वर का विचार करके कार्य करता है उसे तत्काल ही सफलता प्राप्त होती है । इसका तत्त्वज्ञान जो हमने यहां वर्एन किया है उसके चमत्कार का अनुभव करें— ३३६

इस स्वरोदय के अनुसार विचार करके प्रस्थान करने वाले के लिए तिथि, वार, नक्षत्र, करण, योग, दिशाशूल, लक्षरणपात, होरा, दग्ध तिथि तथा मूल—३३७

विष्टिकाल, कुलिका, लग्न, व्यतिपात, शुक्र ग्रस्त, चौघड़िया, यमघट आदि ज्योतिष के कुयोगों का कोई विचार नहीं है क्योंकि स्वरोदय रूपी सूर्य के सामने सव हतप्रभ हो जाते हैं—३३८

ग्रतः उपर्युं क्त ग्रपयोगों का स्वरोदय में कोई विचार नहीं है । ऐसे यह स्वरोदय ज्ञान किसी इस विषय के जानकार गुरु से प्राप्त करके सदा चिन्तन तथा यानन करते रहना चाहिए----३३९

### स्वरोदय ज्ञान बिना ज्योतिषो

दोहा—विगत उदक सर हंस बिन काया तरु बिन पात। देव रहित देवल यथा, चंद्र बिना जिम रात ।। ३४० ।।



शोभित नहीं तप बिन मुनि, जिम तप समता टार । तिम सुर ज्ञान बिना गएक, शोभत नहीं लगार ॥ ३४९ ॥ साधन बिन सुर ज्ञान को, लहेन पूरएए भेद । चिदानन्द गुरुगम बिना, साधन हु तन खेद ॥ ३४२ ॥

जिस प्रकार तपस्या बिना मुनि सुशोभित नहीं होता ; जिस प्रकार समता बिना का तप ख्रात्मा का कल्याएा करने में असमर्थ रहता है ; वैसे ही स्वरोदय ज्ञान के बिना ज्योतिषी की किचिन्मात्र भी शोभा नहीं होती—३४१

क्योंकि स्वरोदय ज्ञान को साधन किये बिना ज्योतिषी वास्तविक तथा पूर्ए भेद को नहीं जान सकता । ग्रतः प्रत्येक गणितज्ञ ज्योतिषी को इस स्वरोदय ज्ञान को किसी स्वरोदय ज्ञान के जानकार सुयोग्य गुरु के पास रहकर सीखना चाहिए । चिदानन्द जी कहते हैं कि सुयोग्य गुरु से इसका ज्ञान प्राप्त किये बिना मात्र काय कलेश ही है—३४२

### स्वर में तत्त्वों के ग्रमुसार श्रारोग्य प्राप्ति

अन्दी सम्यग् दर्शन, ज्ञान, चरित्र तीनों की साधनासे दुःखों का अंत होता है।

शयन दिसा सूरज विषय, करिये निस दिन मीत ॥ ३४७ ॥ दिवस चंद सुर संचरे, निशा चलावे सूर । स्वर अम्यास ऐसो करत, होय उमर भरपुर ॥ ३४८ ॥

अर्थ—दाहिने [सूर्य] स्वर में भोजन करना चाहिए, बायें [चंद्र] स्वर में पानी पीना चाहिए। तथा बाई करवट सोना चाहिए। ऐसा करने से करीर निरोग रहता है—३४३

चंद्र स्वर में भोजन करने से ग्रथवा नारी को ऋतुदान देने से, सूर्य स्वर में पानी पीने से शरीर में रोगों की उत्पत्ति होती है---३४४

चंद्र स्वर में भोजन करने से अपच [बदहजमी] हो जाती है। तथा चंद्र स्वर में स्त्री से संभोग करने से शरीर का बल क्षींग हो जाता है एवं विपरीत [सूर्य] स्वर में पानी पीने से नेत्रों आदि का बल क्षीगा हो जाता है—३४५

यदि पांच सात दिन तक इसी प्रकार विपरीत स्वरों में उपर्युंक्त कार्य करोगे तो यह बात निश्चित है कि शरीर में अवश्य ही कोई रोग अथवा पीड़ा हो जायेंगे—-३४६

इंगला [चंद्र] स्वर में बड़ी नीति [टट्टी] जाना चाहिए। पिंगला [सूर्य] बर में पेशाव करना तथा सोना चाहिए, उपर्यु क्त ग्राचरएा सदा करते रहो—३४७

दिन में चन्द्र स्वर चले, रात को सूर्य स्वर चले इस प्रकार के अभ्यास करने से आयु लम्बी होती है ग्रर्थात् चंद्र स्वर में दिन का उदय हो तथा सूर्य स्वर में रात्रि का उदय हो तो उसकी आयु लम्बी होगी---३४८

#### स्वरों<sup>७०</sup> का समय

दोहा----कथित भाव विपरीत जो, सुर चाले तन मांहि । मरएा निकट तस जानजो, यामें संशय नांहि ।। ३४६ ।।

६८. स्वरों सम्बन्धी कुछ आवश्यकीय ज्ञातव्य---

ं 9) वायु जब मंडल में प्रवेश करती है तो उसको जीव कहते हैं। जब मंडल में से निकलती है तब उसको मृत्यु कहते हैं। इसलिए इन दोनों का फल-ज्ञानी पुरुषों ने वैसा ही कहा है। यया-ज्ञानार्णव में—

यस्मिन्न सति भ्रियते जीवति सति भवति चेतना कलितः ।

For Personal & Private Use Only

गुरुजनों की भावनाओं का मादर करनेवाला शिष्य ही पूजनीय है। 🛛 [१९३६)

साई युगल घटिका चले, चन्द सूर सुर वाय । श्वास त्रयोदश सूखमन, जानो चित्त लगाय ।। ३५० ।।

जीवस्तदेव तत्त्वं विरला जानन्ति तत्त्वविदः ॥ ७६ ॥ (२) चन्द्र नासिका में प्रवेशकरते हुए वायु में पृथ्वी ग्रौर जल तत्त्व सर्व सिद्धि को देने वाले हैं ग्रौर सूर्य स्वर से निकलते हुए तथा प्रवेश करते हुए वायु में पृथ्वी तथा जल तत्त्व मध्यम फलदाता हैं। यथा---ज्ञानावर्एवे:---नेष्ट घटने समर्था राहु-ग्रह-काल-चन्द्र-सूर्याद्या: ।

क्षिति-वरुएगै त्वमृतगतौ समस्त कल्याएादौ ॥ ४६ ॥ (३) शरीर के सर्व भाग में मानों निरन्तर अमृत बरसाती हो वैसे ग्रभिष्ट (मन वांछित) कार्य को सूचित करने वाली बांई नाड़ी (चन्द्र स्वर) को अमृतमय माना हुआ है। वैसे ही दाई नाड़ी (सूर्य स्वर) चलती हुई शांति कार्यों को नष्ट करने वाली तथा ग्रनिष्ट सूचक है। तथा ज्ञानाणंवे

ग्रमृते प्रवहन्ते नूनं केचित्प्रवदन्ति सूरयोऽत्यर्धम् ।

जीवन्ति विषासक्ता म्रियते च तथाम्यथा भूते ।। ९ ।।

- (४) सुखमना नाड़ी अतिमा श्रीर महान सिद्धियां तथा मोक्ष फल रूप कार्य करने के लिए है।
- (५) सर्गु. एग में जो कार्य किया जाता है उसमें बड़ा लाभ है जैसे दीपक में तेल भर कर बक्ती जलावे तो वह दीपक सन्ध्या से सवेरे तक जलता रहता है। ऐसे ही जब कहीं आग लगे तो एक लोटा जल का मगवा कर ग्राग की तरफ मुह करके एकदम में नाक के द्वारा सर्गु. एग से साथ चढ़ावे तो अग्नि आगे नहीं बढ़े, जहां की तहां श्रीतल हो जावे। [देखें टिप्पएगी ५६]
- (६) तथा किसी वैरी से मिलाप करने की इच्छा हो तो बरतन में जल लेकर सामने नासिका के रास्ते सर्गु एा में चढ़ाये जाया करें तो थोड़े ही दिनों में बैरी के चित्त से वैर भाव जाता रहे।

### 🗱 🔰 भले ही कोई साथ न वे, प्रकेले ही सद्घर्म का धावरण करो ।

्रे परियदि ' ऊपर कहे हुए से विंगरीत स्वर चले तो जानना जाहिए किं मूर्त्यु संबीप है। इसमें संशय नहीं है---३४६

#### लाभालाभ प्रश्न

(७) वरुणे त्वरितो लाभश्चिरेण भौभे तदार्थिने वाच्यम्। तुच्छतरः पवनास्ये सिद्धोऽपि विनम्पते वह्नौ ।। ५४ ।। (ज्ञानार्श्यवे) अर्थ---जल तत्त्व के होने पर तुरत ही लाभ कहे तथा पृथ्वी तत्त्व हो तो देरी से लाभ कहे । पवन तत्त्व हो तो बहुत थोड़ा लाभ कहे । यदि (८) नाड़ी बदलना हो तो---ज्ञानांगीव प्र० २९ में---दक्षिणामथवा वामां यो निषद्धं समीप्सति । तदः इ पीडयेदन्यां नासा-नाडी समाश्रयेत् ॥ ६९ ॥ अर्थ----दाई अथवा याई नाडी को बदलना चाहे तो उस नाड़ी की नासिका को पीडें तथा दार्बे तो नाडी बदल जावेगी ग्रर्थात् बाईं से दाहिनी तथा दाहिनी से बांई नाडी हो जावेगी। (٤) नाडी का संक्रमन—यथा ज्ञानार्णव प्र०२६ में संचरति यदा वायुस्तत्त्वात्तत्वान्तरं तदा ज्ञेयम् । यत्त्यअति तद्धि रिक्तं तत्पुर्गं यत्र संक्रमति ।। ७४ ॥ ग्नर्थ—जिस समय पवन एक तत्त्व से दूसरे तत्त्व में संचरती-बदलती हो उस समय जिसको छोड़े सो रिक्त प्वन कहा जाता है। जिसमें संचरे उसे पूर्ण पवन कहा जाता है----७४

६९. यहां पर शिव स्वरोदय से वशीकरएा लिखते हैं----जिससे गृह कलह शान्त होकर पति-पत्नी परस्पर प्रेम-पूर्वक जीवन व्यसीत कर सर्के इसी लिए यह प्रकरएा दिया जाता है।

चन्द्र सूर्येस चाक्रुष्य स्थापयेज्जीव-मंडले। ग्राजन्मवशगा रासा कथिते यं तपोधनैः ॥ २७६ ॥ क्रर्थ----स्त्री के चन्द्र स्वर को अपने सूर्य स्वर से आकर्षसा करके श्रपने जीव स्वर के मंडल में टिकावे तो स्त्री जन्म भर ग्रपने वश में होती समय पर प्राप्त उचित वस्तु की मवहेलना मत करो । [999-

ढाई-ढाई घडी (एक-एक घंटे) तक दोनों (चन्द्र तथा सूर्य) स्वर चलते है

है यह योगी पुरुषों का कहना है—२७६

जीवेन गह्यते जीवो-जीवो जीवस्य दीयते ।

जीवस्थाने गतो जीवो बाला जीवान्त कारक: ।। २७७ ।।

\*मर्थ—-पुरुष ग्रपने जीव स्वर में स्त्री के जीव स्वर को पकड़े और स्त्री के जीव स्वर से इस प्रकार जीव के स्थान में गया हुआ जीव जिसको हो ऐसा पूरुष जन्म भर उस स्त्री के वश में रहता है---२७७

राव्यन्तयाम वेलायां प्रसुप्ते कामिनीजने ।

ब्रह्मजीवं पिवेद्यस्तू बाला प्रारणहरो नरा ।। २७८ ॥

पुरुष ब्रह्मा जीव (सुखमना स्वर) को पीता है वह पुरुष स्त्री के प्रार्गों को वश में करता है----२७व

ग्रष्टाक्षरं जपित्वा तु तस्मिन् काले गते सति ।

तत्क्षणं दीयते चन्द्रो मोहमायाति कामिनी ॥ २७६ ॥

ग्नर्थ----- उस काल के व्यतीत होने पर अध्टाक्षर मत्र को जप कर जो पुरुष अपना चन्द्र स्वर स्त्री को देता है तो वह कामिनी उसी क्षण मोह को प्राप्त होती है—२७६

अथ अष्टाक्षर मंत्र:---- ॐ नमो अरिहंताणं ।

शयने वा प्रसंगे वा यूवत्यालिंगनेऽपि वा।

यः सूर्येश पिवेच्चन्द्रं स भवेन्मकरघ्वजः ॥ २८० ॥

अर्थ----सोते समय ग्रथवा स्त्री संग करते समय अथवा आलिंगन करते समय जा पुरुष अपने सुर्य स्वर से स्त्री के चन्द्र स्वर को पीता है 

शिव आलिम्यते शक्तया प्रसंगे दक्षिरगेऽपि वा ।

तरक्षरणाद्दापयेचस्तु मोह्य त्कामिनी शतम् ॥ २८१ ॥

ग्नर्थ—-पुरुष यदि अपने सूर्य स्वर में स्त्री के चन्द्र स्वर से स्त्री संग के समय मिल जाय मथवा स्त्री के सूर्य स्वर में अपना चन्द्र स्वर स्त्री को **[?!!** 

त्या तेरह म्वास तक सुखमन स्वर चलता है---३५०

दे दे तो वह पुरुष सौ कामिनियों को मोह सकता है--२८९

सप्त-नव-त्रयः पंचवारान् संगस्तु सूर्य भे।

चन्द्रे द्वि-तुर्य-षट् कृत्वा वश्या भवति कामिनी ॥ २८२ ॥

अर्थ—स्त्री के चन्द्र स्वर चलता हो तथा पुरुष का सूर्य स्वर चलता हो इन दोनों स्वरों के मेल से सात, नव, तीन, पाच वार संगम हो जाय अथवा स्त्री से चन्द्र स्वर में ग्रपना सूर्य स्वर हो तो दो, चार, छः बार मिल जाय तो वह कामिनी वश में होती है---२८२

सूर्य-चन्द्रौ समाकृष्य सर्पाकान्त्याऽधरोष्ठयोः ।

महापद्म मुखं स्पृष्ट्व वारं वारमिदं चरेत्॥ २८३ ॥

अर्थ— अपने सूर्य क्रीर चन्द्र स्वर को सर्पकी गति से खींच कर अक्षरोध्टों पर स्त्री के मुख से अपना मुख स्पर्शकरके वारम्वार पूर्वोक्त प्रकार से चन्द्र और सूर्यका मेल करे— २८३०

ग्राप्राएमिति पद्मस्य यावन्निद्रावशं गता ।

पश्चाज्जागृति वेलायां चोष्येते गल चक्षुषी ॥ २८४ !!

अर्थ—जब तक स्त्री निद्रा के वश रहे तब तक पूर्वोक्त प्रकार से स्त्री मुख कमल का पान करे पीछे जागने के समय गले और नेत्रों का चुनम्ब करे—-२८४

ज्ञानाखेव प्र० २१ से वशीकरण लिखते हैं—

नृपति-गुरु-बन्धु वृद्धा अपरेऽप्यभिलषित स्त्रीलोकः ।

पूर्गांगे कर्त्तव्या विदुषा वीत—प्रपञ्चेन ।। ६० ।≀

यर्थं—यहां वशीकरएा प्रयोग है—सो राजा, गुरु, बंधु, वृद्धपुरुष तथा अन्य लोगों से भी अपने वांछित को प्राप्त करना चाहते हों तो प्रपंच रहित पंडित पुरुषों को चाहिए कि वशीकरएा प्रयोग करे अर्थात् भरे स्वर की तरफ उन्हें बिठा कर वार्तालाप करने से वे अपने अनुकुल हो जायेंगे—६०

शयनासनेषु दक्षैः पूर्णांगनिवेशितासु योषासु । ह्रियते चेतस्त्वरितं नातोऽन्यद्वश्य⊶विज्ञानम् ।। ६९ ॥

#### कालकान\*\*

म्रष्ट पहर जो भान घर, चले निरन्तर वाय । तीन बरस का जीवना, प्रघकी रहे न काय ॥ ३५१ ॥ चले निरन्तर पिंगला, सोल पहर परमाएा । दोय बरस काया रहे, पीछे जावे प्राराण ॥ ३५२ ॥ भान निरन्तर जो चले. रास दिवस दिन तीन । बरस एक ही होय फनि, दीरध निद्रा लीन ॥ ३५३ ॥

प्रवीरए पुरुषों के द्वारा भरे स्वर में निवेशित स्त्रियों के चित्त त्वरित ही हरे जाते हैं। इससे अन्य वश करने का कोई भी उत्तम विज्ञान नहीं है—६१

ग्ररि-ऋग्गिक-चौर-दुष्टा अपरेप्युपसर्ग-विग्रहाद्याझ्च ।

रिक्तांगे कत्तंव्या जय-लाभ-सुखायिभिः पुरुषैः ॥ ६२ ॥

अर्थ—शत्रु, ऋगा वाला, चोर, दुष्ट पुरुष तथा अन्य भी ऐसे लोग वश करने के लिए तथा उपसर्ग, युद्ध इत्यादि कार्य जय लाभ सुख के अधियों को रीते (खाली) स्वर में करने चाहिए—६२

७०----ग्रन्थ रीति से काल ज्ञान इस टिप्पणी में लिख रहे हैं सो ज्ञात करें---

# (क) १. स्वर द्वारा ग्रायुष्य ज्ञान (कलिकाल सर्वज्ञ हेमचन्द्राचार्य क्रुत योग शास्त्रे)

(१) विपरीत वायु चले तो उसका फल-

यदि तोन पक्षों तक (९५ दिनों का पक्ष) वायु विपरीत उदय हो (ग्रर्थात् सूर्य के बदले चन्द्र का ग्रीर चन्द्र के बदले सूर्य का उदय हो) तो उस मनुष्य की छः मास में मृत्यु हो । दो पक्ष विपरीत स्वर चले तो प्रिय बन्धुको विपदा ग्रावे । एक पक्ष तक यदि वायु विपरीत चले तो भयंकर व्याधि उत्पन्न हो । यदि दो तीन दिन विपरीत चले तो क्लेशादि पैदा हो ।

(२) यदि चन्द्र नाड़ी में तीन दिन रात वायु चले तो रोग पैदा हो।

- (३) एक महीने तक चंद्र नाड़ी में ही पवन चले तो रोग पैदा हो ।
- (४) यदि दस दिन निरन्तर चन्द्र नाड़ी में ही पवन चले तो उद्वेग तथा

[993

सेकासील व्यक्ति को समाजि नहीं मिलसी है।

**PTT**]

की प्रति अठ पहरे तक (दिन-रात चौबीस घटे) सूर्य स्वर ही चैलता रहे बीच में बिल्कुल न बदले तो तीन वर्ष की आयु जाननी चाहिए---३५९

रोग हो ।

(५) यदि सूर्य चन्द्र एक-एक नाड़ी में वारी-वारी डेढ़-डेढ़ घण्टा वायु चले तो लाभ और पूजा श्रादि फल हो ।

(६) विषुवत् समय में जिसकी ग्रांखें फरकें तो वह एक दिन रात में मृत्यु पावे । वायु के विकार से फरके तो उसका ऐसा फल नहीं । पर स्वाभा-विक फरकें तो उसका फल होता है ।

(७) दिन में पांच संकांति<sup>६</sup> बीतने के बाद यदि वायु मुख से चल्रे तो मित्र हानि, घन की हानि, निस्तेज आदि सव प्रनर्थों को प्राप्त करे, मृत्यु के बिना ।

(८) तेरह स्वर सक्रांतियों के बाद वायु यदि बाईँ (डावी) नासिका में से चले तो वह रोग और उढ़ेगादि होने की सूचना है ।

(१) मगसिर सकांति काल से लेकर यदि एक ही नाड़ी में पांच दिन तक निरन्तर पवन चलता रहे तो उस दिन से अठारहवें वर्ष मृत्यु होगी। (१०) शरद् सकांति (आसोज मास की सकांति) से एक ही नाड़ी में पांच दिन तक पवन चले तो उस दिन से पन्द्रहवें वर्ष में मृत्यु हो। (१९) श्रावरए सकांति से पांच दिन एक ही नाड़ी में पवन चले तो बारहवें वर्ष मृत्यु हो। (१२) जेठ महीने की सकांति के दिन से दस दिनों तक पवन एक ही नाड़ी में चले तो नवें वर्ष मृत्यु हो। (१३) चैत्र मास की सकांति पे वा दिन एक ही नाड़ी में पवन चले तो छठे वर्ष मृत्यु हो ! (१४) माघ सकांति पांच दिन तक एक ही नासिका में से पवन चले तो तीन वर्ष के अन्त में मृत्यु हो ।

नोट १—वारह घण्टों का दिन झौर बारह घण्टों की रात हो तो वह विषु-वत् समय कहलाता है । कोई विषुवत् काल का ऐसा अर्थ करते हैं कि सूर्य झौर चन्द्र नाड़ी एक साथ दोनों चर्ले तो वह विषुवत काल है ।

नोट २—एक नाड़ी से दूसरी नाड़ी में पवन जाय उसे स्वर सक्रांति कहते हैं। नोट ३–जुक्ल पक्ष की प्रतिपदा से स्वरोदय में मास की सक्रांति होती है । नहीं देखनेवालो ! तुम देखनेवालों की बात का विश्वास करके चलो । 🛒

(२) जिस मनुष्य का सूर्य स्वर सोलह`पहर (दो दिन-रात्र क्रिंट क्रिं) तक बराबर चलता रहे बीच में बिल्कुल न बदले तो उसकी दो वर्ष में मृत्यु होगी—३५२

(१५) उपर्युक्त महीनों की सक्रांति से यदि दो-तीन-चार दिनों तक एक नासिका में से पवन चले तब जितने वर्षों में मृत्यु कही है उसको पांच से भाग देकर जो उत्तर आवे उसको उतने वर्षों से गुएा। करके जो उत्तर ब्रावे उतने वर्ष की आयु जानें।

## २. पौष्ण काल द्वारा मृत्यु निर्णय

#### सूर्य नाड़ी में पवन

पौष्णकाल में यदि आधे दिन तक सूर्य नाड़ी में पवन चले तो चौदहवें वर्ष में मृत्यु हो । यदि सारा दिन सूर्य नाड़ी में पवन चले तो १२ वर्षों में मृत्यु हो । यदि दिन रात (चौबीस घण्टे सूर्य नाड़ी में पवन चले तो दसवें वर्ष में मृत्यु हो । यदि चार दिन रात सूर्य नाड़ी में वायु चले तो चौथे वर्ष में मृत्यु हो, पांच दिन चले तो तीन वर्ष में मृत्यु हो ।

पौष्एा काल में यदि छह दिन पवन सूर्य नाड़ी में चले तो १०५६ दिन, सात दिन से १००८ दिन, ग्राठ दिन से ६३६ दिन, दस दिन से ७२० दिन, ग्यारह दिन से ६९६ दिन, वारह दिन से ६४८ दिन, तेरह दिन से ५७६ दिन, चौदह दिन से ४८० दिन, पंडह दिन से ३६० दिन, सोलह दिन से २७८ दिन, चौदह दिन से ३२७ दिन, अठारह दिन से ३६० दिन, सोलह दिन से ३४८ दिन, सत्तरह दिन से ३२४ दिन, अठारह दिन से २८८ दिन, उन्नीस दिन से २४० दिन, बीस दिन से १८० दिन, इक्कीस दिन से १७४ दिन, बाईस दिन से २४० दिन, तेईस दिन से १८० दिन, चौबीस दिन से १७४ दिन, बाईस दिन से १६२ दिन, तेईस दिन से १४४ दिन, चौबीस दिन से १०० दिन, पच्चीस दिन से १७२ दिन, ल्राइस दिन से १४४ दिन, सत्ताईस दिन से ३० दिन, प्रट्ठाईस दिन से १५ दिन, उनत्तीस दिन से १० दिन, तेतीस दिन से १ दिन में मृत्यु होती है। पौष्पा काल में यह सूर्य नाड़ी में पवन चलने का मृत्यु सम्बन्धी जानकारी (गिर्णय) 996]

#### पौष्ण' काल में चन्द्र नाड़ी में पवन

पौष्एा काल में यदि उपर्युक्त दिनों में चन्द्र नाड़ी में पवन चले तो उतने समय के हिसाब से मृत्यु के बदले-व्याधि, मित्र विनाश, महाभय, परदेश गमन, धन विनाश, पुत्र विनाश तथा दूर्भिक्ष ग्रादि उत्पन्न हों।

इस प्रकार शरीर में रहे हुए चन्द्र सूर्यं सम्बन्धी प्रत्येक वायुका अभ्यास कर आयुष्य का निर्णय जानना चाहिये । कदाचित व्याधि अथवा रोग होने से भी शरीर सम्बन्धी वायुका विपर्यास हो जाता है इसलिए कालज्ञान निक्चय करने के लिए आयुष्य जानने के लिए बाह्य कारणों को भी कहते हैं।

रोग के कारए। से कई बार एक नाड़ी ग्रधिक समय चलती रहती है दूसरी नाड़ी चलती नहीं। ऐसा होने से ग्रायुख्य निर्एय करने के लिए दूसरे लक्षए बतलाते हैं। यह भी प्रयोग के साथ विचार करने से काल का निश्चित निर्णय करने में सहयोगी हो सकते हैं।

नेत्र, श्रोत (कान) तथा मस्तक के भेद से तीन प्रकार के लक्षणों को बत-लाने वाले इस बाह्य काल को सूर्य के ग्रालम्बन से देखें। तथा इस तीन प्रकार से ग्रन्थ काल के भेद को ग्रथनी इच्छानूसार देखें।

## ३---नेत्र लक्षण द्वारा कालज्ञान

बॉयें (डाबे) चक्षु में सोलह पंखड़ियों वाला चन्द्र सम्बन्धी कमल है । ऐसा सोचें तथा दाहिने (जीमने) नेत्र में बारह पंखड़ियों वाला सूर्य सम्बन्धी कमल है ऐसा सोचें ।

नोट 8—पौष्ए। काल का लक्षरा़—जन्म नक्षत्र में चन्द्रमा हो और अपनी राशी से सातवीं राशी में सूर्य हो तथा जितनी चन्द्रमा ने जन्म राशी भोगो हो जतनी ही सूर्य ने सातवीं राशी भोगी हो तब पौष्ए। नाम का काल होता है। यह पौष्ए। काल मृत्यु निर्णय करने में काररए।भूत है। अर्थात् इस काल में मृत्यु का निर्णय किया जा सकता है। पापानुष्ठान अन्तत: दुखदायक ही होते हैं।

में बिल्कुल न बदले तो उसकी एक वर्ष में मृत्यु जाननी चाहिए---३५३

गुरु ढ़ारा बतलाई हुई विधि से अपनी प्रंगुली से आंख के अमुक भाग को-दबाने से प्रत्येक कमल की चार पंखड़िया कांति के समान जगमगाहंट करती हुई दिखलाई देंगी; उनको देखना ।

(9) चन्द्र सम्बन्धी कमल में उन चार पांखड़ियों में से जो नीचे की पांखड़ी न दिखाई दे तो छः मास में मृत्यु हो। अकुटी के पास की पांखड़ी दिखलाई न दे तो तीन मास में मृत्यु हो। आंख के कोने की तरफ की पांखड़ी न दिखलाई दे तो दो मास में मृत्यु हो। नासिका की तरफ की पांखड़ी न दिखलाई दे तो एक मास में मृत्यु हो।

(२) दाहिनी आंख को अंगुली से दबाने से सूर्य सम्बन्धी बारह पांखड़ियों वाला कमल दिखलाई देगा। इन बारह में से चार पांखडियां खद्योत (जुगनुं) के समान देवीप्यमान दिखलाई देंगी। इनमें से यदि नीचे की पांखड़ी दिखलाई न दे तो दस दिनों में मृत्यु हो। ऊपर की अकुटी की तरफ की पांखड़ी दिखलाई न दे तो पांच दिन में मृत्यु हो। कान तरफ की न्यांख के कोने की तरफ की पांखड़ी दिखलाई न दे तो तीन दिन में मृत्यु हो। यदि नाक की तरफ की पांखडी दिखलाई न दे तो दो दिन में मृत्यु हो।

(३) ग्रंगुली से ग्रांखों को 'दबाये बिना जो दोनों आंखों के कमलों की पांखड़ियां दिखलाई देवें तो सौ दिन में मृत्यु हो।

#### ४---कान द्वारा ग्रायु ज्ञान

(१) हृदय में आठ पांसड़ी वाले कमल का ध्यान करके फिर एक-एक हाथ की तर्जनी (ग्रंगूठे के पास वाली) अंगुली एक-एक कान में (अर्थात् एक हाथ की तर्जनी एक कान में तथां दूसरे हाथ की तर्जनी दूसरे कान में) दोनों कानों के छेदों में डालकर जोर से दबावें। तब जोर से जलती हुई ग्रग्नि के समान गड़गड़ाहट जैसा शब्द सुनाई देगा।

यदि ऐसा झब्द पांच दिन तक सुनाई न दे तो ५ वर्ष ग्रायु बाकी समर्भे । इस प्रकार हम यहां जितने दिन गड़गड़ाहट शब्द सुनाई न दे उसकी श्रायु का Yizi\_

सद्यहरम अमनुिकुल ही आजीविका करते है ।

सौलह दिन जो भान घर, चले रात दिन श्वास । चिदानन्द निश्चय करी, जीवे ते इक मास ॥ ३५४ ॥

समय लिखते हैं—

| दिन               |           | आर् | Ţ  | दिन                  |         | आयु |     |
|-------------------|-----------|-----|----|----------------------|---------|-----|-----|
| गड़गड़ाहट सुनाई व | न दे वर्ष |     |    | गड़गड़ाहट सुनाई न है | रे वर्ष | मास | বিশ |
| ५ दिन             | ૡ         | ¢   | ٥  | १८ दिन               | २       | ્હ  | Ę   |
| ६ दिन             | 8         | 99  | Ę  | ) १९ दिन             | २       | 8   | •   |
| ७ दिन             | 8         | 3   | १८ | २० दिन               | २       | 0   | ۰   |
| ८ दिन             | 8         | ৩   | Ę  | २१ दिन               | ٩       | 99  | Ę   |
| ६ दिन             | 8         | 8   | ٥  | २२ दिन               | 9       | 3   | १८  |
| १० दिन            | 8         | o   | ٥  | २३ दिन               | ٩       | 9   | Ę   |
| ११ दिन            | ą         | 99  | Ę  | २४ दिन               | 9       | R   | 0   |
| १२ दिन            | ş         | 3   | 96 | - २५ दिन             | ٩       | o   | ٥   |
| १३ दिन            | ą         | ৩   | Ę  | -<br>२६ दिन          | ٥       | 99  | Ę   |
| १४ दिन            | ₹         | ş   | 0  | २७ दिन               | Ð       | 3   | १८  |
| १५ दिन            | Ę         | 0   | 0  | २८ दिन               | o       | 9   | Ę   |
| <b>१</b> ६ दिन    | S         | 99  | Ę  | २९ दिन               | o       | 8   | ٥   |
| ৭৩ বিন            | २         | 3   | የሪ | ।<br>  ३० दिन        | 0       | ۰   | 0   |

#### ५---मस्तक द्वारा ग्रायुष्य ज्ञान

ब्रह्मद्वार में फैलने वाली धुएं की श्रेगी यदि पांच दिन तक न दिखलाई दे तो तीन वर्षों में मृत्यु होगी ।

यह धुएं की श्रेरगी ब्रह्मद्वार में कैसे जाती हैं यह गुरुगम से जान लेनी चाहिये ।

#### ६-दोनों हाथों द्वारा मृत्यु ज्ञान

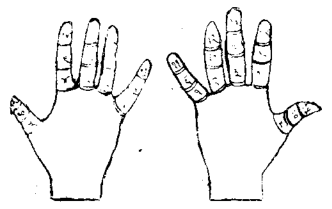
(९) काल चक्र जानने के लिए शुक्ल पक्ष की प्रतिपदा के दिन पवित्र होकर ध्रपने दाहिने (जीमने) हाथ को शुक्ल पक्ष की कल्पना करें। कनिष्टा त्रांगुली के नीचे के पर्व (पोरे) में एकम, बीच के पोरे में छठ तथा उपर के पोरे में एकादशी की कल्परणा करें। अंगुठे के निचले पर्व में पंचमी, बीच के पर्व में

मनोविकारों से युद्ध करो बाहर के युद्ध से क्या मिलना है।

ग्रर्थ— (४) यदि सोलह दिनों तक निरन्तर सूर्य स्वर ही चल**ता रहे त**े. उस ममुष्य की एक महीने में मृत्यु जाननी चाहिए— ३५४

दशमी, ऊपर के पर्व में पूर्र्शमासी की कल्परण करें । अनामिका ग्रंगुली में क्रमशः दूज, सप्तमी, द्वादशी; मध्यमा में तीज, ग्रष्टमी, त्रयोदशी; तथा तर्जनी में क्रमश: चौथ, नवमी, चौदस की तिथियों की कल्परणा करें ।

(२) कृष्ण पक्ष की प्रतिपदा (एकम) के दिन बायें (डावे) हाथ को कृष्ण पक्ष की कल्पना करें तथा (शुक्ल पक्ष के हाथ के अनुसार) तिथियों की कल्पना करें<sup>×</sup> फिर जहां पर मनुष्यों का आवागमन न हो उस स्थान पर जाकर पद्मासन में बैठकर मन की प्रसन्नतापूर्वक उज्जवल घ्यान कर दोनों हाथों को कमल के डोडे के समान आकार बनाकर हाथों के अन्दर काले वर्ण के एक बिन्दु की कल्पना करें।



(३) तत्पञ्चात् हायों को खोलते हुए अंगुलियों के अन्दर कल्पित शुक्ल कृष्ण पक्षों की तिथियों में जहां काला बिन्दु पड़ा हुआ दिखलाई दे उसी शुक्ल अथवा कृष्ण पक्ष की तिथि के दिन मृत्यू होगी ।

#### ७ - ग्रायुष्य निर्णय का दूसरा उपाय

जिस मनुष्य के छींक, विष्टा, वीर्यस्राव तथा मूत्र ये चारों एक साथ हो जावें तो एक वर्ष के बाद उसी महीने और उसी पक्ष और उसी तिथि में मृत्यु हो ।

ँँ नोट ५—तिथियों की तथा शुक्ल-कृष्ण पक्षों की कल्पना के लिए देखें ऊपर दिये हुए दोनों हाथों के चित्र । मास एक ग्रह निस वहे, सूरज सुर मन मांहि ।

दोय दिनों का जीवना, या में संशय नाहि ।। ३५५ ॥

अर्थ---(५) यदि एक मास तक निरन्तर सूर्य स्वर ही चलता रहे तो दो दिन की आयु जाननी चाहिए । (योगशास्त्र हेमचन्द्राचार्य कृत में) एक दिन की भ्रायु कही है—-३५५

# म-ग्रन्य उपाय से म्रायुष्य निर्णय

(१) रोहिणी नक्षत्र, (२) चन्द्रमा का लाखन, (३) छाया पुरुष, (४) अरु घती (सप्त ऋषि तारों के समीप दूसरा छोटा तारा), (५) झूब तारा ये पांच अथवा इनमें से एकाद कोई भी देखने में न आवे तो एक वर्ष में मृत्यु हो।

# १---ग्रन्य ग्राचार्यों के मत से भ्रायुष्य ज्ञान

(१) प्ररुधती (जिह्ना), (२) छुव (नासा का अग्रभाग), (३) विष्णु पद (तारा-दूसरे के प्रांख की कीको में देखने से अपनी आंख की कीकी दिख-लाई दे), (४) तथा मातृमंडल (भूकुटी) ये चार ग्रायुष्य क्षय होने वाली हो तो दिखलाई न दें।

#### १०-स्वप्न द्वारा मृत्यु ज्ञान

(९) यदि स्वप्त में गिद्ध, कौधा तथा निशाचर (रात को चलने वाले) प्राणी द्वारा स्वप्त दृष्टा ग्रपने शरीर को भक्षण करता हुआ देखें, अथवा गधा, ऊंट, सूत्रर अग्रदि प्राणियों पर स्वयं सवारी करे अथवा वे स्वप्न दृष्टा को खेंचते अथवा घसीटते हों तो एक वर्ष के अन्त में मृत्यु हो। (२) रोगी मनुष्य यदि स्वप्न में उल्टी, मूत्र, विष्टा, सोना अथवा चांदी देखे तो नव मास जीवे।

## १९---सूर्य ग्रौर ग्रग्नि से मृत्यु ज्ञान

यदि सूर्य मंडल को किरएगें के बिना तथा ग्रग्नि को किरएगें सहित जाग्रत अवस्था में देखे तो वह मनुष्य ११ मास में मृत्यु पावे ।

#### १२--- पिशाचादि देखने से मृत्यु ज्ञान

यदि किसी स्थान पर वृक्ष के अग्र भाग पर गन्धर्व नगर देखे अथवा प्रेत पिशादि को देखे तो दसवें महीने मत्यु हो ।

## 

जो मनुष्य अकस्मात् बिना कारण के एकदम मोटा हो जावे, अकस्मात् कुष (दुर्बला) हो जावे, शांत प्रकृति वाला अकस्मात् कोधी स्वभाव वाला हो जावे, अकस्मात् भय पाए (डरे) तो ब्राठ महीने की आयु शेष समभे ।

920]

अनन्त कामनाओं की पूर्तिकी आशा, छलनींको जलसे भरनेके तुल्य है। [१२१

चले निरन्तर सुखमना, पांच घड़ी सुर भाल ।

पांच धड़ी सुखमन चलत, मररा होय ततकाल ॥ ३५६ ॥

## १४---धूल-कोचड़ द्वारा श्रायुष्य ज्ञान

धूल ग्रथवा कीचड़ में पूरा पग पड़ा हो तो भी वह ग्रधूरा दिखलाई देतो सात महीने जीवे।

## 

यदि आंख की कीकी काली ग्रंजन जैसी दिखलाई दे, रोग बिना अकस्मात् होंठ और तालु सूख जावें, मुंह खोलने पर ऊपर ग्रौर नीचे के दांतों के बीच अन्तर में अपनी तीन अंगुलियां न समावें, गिढ, कौआ, कबूतर, और दूसरा कोई मांस भक्षएा करने वाला पक्षी सिर पर बैठे तो छः महीने के बाद मृत्यु हो।

## १६--छः मास में मृत्यु

(१) बादल बिना के दिन में मुख में पानी भरकर आकाश के सामने फुत-कार करके पानी को बाहर ऊंचे उछालें । इस प्रकार कई दिनों तक करें खौर उस उछलते हुए पानी में कई दिनों तक देखने से इन्द्रधनुष जैसा आकार दिखलाई न दे तो छः मास में मृत्यू होगी ।

(२) दूसरे मनुष्य की आंख की कीकी में यदि अपना शरीर दिखलाई न देतो भी छः मास में मृत्यु हो ।

(३) दोनों षुटनों (जानू-गोड़ों) पर दोनों कोहनियों को स्थापन करें और हाथ के दोनों पंजे मस्तक पर स्थापन करें। उन दोनों हाथों के ग्रन्तर में केले के डोडे के ग्राकार जैसी छाया में यदि डोडे का एक पत्र विकसित (खिला हुआ) दिखनाई देतो जिस दिन ऐसा स्वयं देखे उसी दिन से छः मास के अन्त में उसी तिथि में मृत्यू हो।

(४) बादल बिना के स्वच्छ दिनों में इन्द्रनील रत्न के समान कांति वाले, बांके-टेढ़े हजारों मोतियों के अलंकार वाले, सूक्ष्म आक्वति वाले सर्प आकाश सन्मुख श्राते हुए दिखलाई देते हैं। जब ऐसे सांप बिल्कुल न दिखलाई दें तब छ: महीनों के अन्त में मृत्यु हो।

(५) जो मनुष्य स्वप्न में अपना सिर मुंडा हुग्रा, तैल से मालिश किया हुआ, लाल पदार्थ से शरीर लिप्त, गरुे में लाल माला पहने हुए और लाल कपड़े पहन कर गई पर बैठ कर अपने आपको दक्षिए। दिशा पर जाते हुए देखे तो छ: महीने आयु शेष समभें।

Jain Education International

,

सत्य वचन ऐसा बोसना चाहिए जो हितकर एवं प्रिय हो ।

र्दि सिंद (६) यदि निरन्तर सुखमना स्वर पांच घडी चले और पांच घडी श्वास ठहर जाय, फिर पांच घडी सुखमना चले तो तत्काल मृत्यु हो—३५६ नहीं चन्द सूरज नहीं, सुखमन फुनि नहीं होय। मूख सेती स्वासा चलत, चार घडी थिति जोय।। ३५७।।

### १७---पांच मास में मृत्यु

(१) विषय सेवन (स्त्री-पुरुष समागम) करने के बाद शरीर में घंटे के नाद के समान नाद सुनाई देतो पांच महीनों के अन्त में निश्चय से मृत्यु हो ।

(२) सरठ (गिरगट-किरला) वेग (फड़प) से सिर पर चढ़कर चला जाए और जाते-जाते यदि शरीर की चेष्टाएं तीन प्रकार की करे तो पांच महीनों के अन्त में मृत्यु हो ।

#### १८---चार मास से एक मास के श्रन्त में मृत्यु

(१) चार मास के ग्रन्त में मृत्यु—यदि नासिका टेढ़ी हो जावे, आंखें गोल हो जावें ग्रीर कान अपने स्थान से ढीले पड़ जावें तो चार मास में मृत्यु हो।

(२) तीन मास के ग्रन्त में मृत्यु—यदि स्वष्त में काले वर्ण वाला, काले परिवार वाला तथा लोहे के दण्ड को धारएा करने वाला मनुष्य दिखलाई दे तो तीन मास में मृत्यु हो ।

(३) दो मास के अन्त में मृत्यु----यदि चन्द्र को गरम, सूर्य को ठंडा, जमीन और सूर्य मंडल में छिंद्र, जीभ काली, चेहरे को लाल कमल के समान देखे, तालु कांपे, मन में शोक हो, शरीर में अनेक प्रकार के वर्ण बदला करें, तथा नाभी से अकस्मात् हिचकी (हेड़की) उत्पन्न हो तो ऐसे लक्षणों वाले की दो मास में मत्यू हो ।

(४) एक मास के ग्रन्त में मृत्यु — जीभ स्वाद को न जान सके, बोलते हुए बार-बार स्खलना हो, कान शब्द न सुनें, नासिका गन्ध न जान सके, निरन्तर नेत्र फरका करें, देखी हुई वस्तु में भी छम हो, रात को इन्द्रधनुष दिखलाई दे, दर्पे में अथवा पानी में अपनी आकृति न दिखलाई दे, बादल बिना की बिजली देखे, बिना कारएग सिर जला करे, हंस, कौए अथवा मोर को अविनयी दूःख का और विनयी सुख का भागी होता है।

अर्थ----(७) यदि चन्द्र, सूर्य ग्रौर सुखमना ये तीनों ही स्वर ने चेले और मुख से क्ष्वास लेना पड़े तो चार घड़ी में मृत्यु हो----३५७

मैथुन करते देखे, सर्द-गरम, खुरदरा-मुलायम स्पर्श को जान न सके । इन सब लक्षरणों में से कोई भी एक लक्षरए मनुष्य को दिखलाई दे तो उस मनुष्य की मृत्यु एक महीने में हो । इसमें संशय नहीं ।

## १६-दस दिन से एक दिन तक मृत्यु

(१) दस दिनों में मृत्यु—हकार अक्षर बोलते हुए यदि क्वास ठण्डा हो, फुत्कार करते हुए क्वास बाहर निकालते हुए गरम हो, स्मरएा (याद) शक्ति बिल्कुल न रहे, चलने-फिरने की गति क्षीएा हो जाए तथा शरीर के पांचों अंग ठण्डे हो जावें तो दस दिनों में मृत्यु हो ।

(२) सप्ताह (सात दिनों) के झन्त में मृत्यु—शारीर श्राधा गरम और आधा ठण्डा हो जावे तथा बिना कारएग के अकस्मात् शारीर में ज्वाला जला करेतो सात दिनों में मृत्यु हो ।

(४) तीसरे दिन मृत्यु—कड़कड़ करते दांत घिसें, शरीर में से मुर्दे के समान महा दुर्गन्ध निकला करे तथा शारीर के वर्ण में विक्वति हो तो तीसरे दिन मृत्यु हो ।

(५) **दूसरे दिन मृत्यु**—यदि सनुष्य अपनी नाक, जीभ, ग्रह, नक्षत्र, तारे, निर्मत दिशा तथा आकाश में रहे हुए सप्त ऋषियों के तारों को न देख सके तो उनकी दो दिन में मृत्यु हो ।

## २०-छाया पुरुष द्वारा मृत्यु म्रादि ज्ञान

सुबह, साथ अथवा प्रकाश वाली रात को प्रकाश में खड़े रहकर ग्रपने हाथ लम्बे (काउसग्ग मुद्रा के समान) रखकर ग्रपने शरीर की छाया के सामने खुली आंखों से कुछ समय तक देखा करे। तत्पश्चात धीरे-धीरे आंखों को छाया पर से हटाकर खुली आंखों से ऊंचे या सामने आकाश में देखें, तो पुरुष के समान सफेद आइति आकाश में रही हुई दिखलाई देगी। यदि इस आइति का सिर

[9**₹**₹\*\*



घर्मका मूल विनय है और मोक्ष उसका प्रस्तिम कल है।

दिन में तो शशि स्वर चले, निशा भानु परकाश ।

चिदानन्द निष्चय अति, दीरघ आयुष तास ॥ ३५८ ॥

ग्रर्थ—(८) यदि सारे दिन में चन्द्र स्वर चले और सारी रात में सूर्य स्वर चले तो बड़ी आयु जाननी चाहिए—३५८

दिखलाई न दे तो ग्रपनी मृत्यु हो। यदि बांयी भुजा दिखलाई न दे तो पुत्र ग्रयवा स्त्री की मृत्यु हो। यदि दाहिनी [जिमनी] भुजा दिखलाई न दे तो भाई की मृत्यु हो। हृदय न दिखलाई दे तो ग्रपनी मृत्यु हो। पेट का भाग दिखलाई न दे तो धन का नाग्न हो। गुह्य स्थान दिखलाई न दे तो अपने पिता की मृत्यु हो। दोनों उठ न दिखलाई दें तो व्याधि हो। पग न दिखलाई दें तो विदेश जाना पड़े। यदि सारा ग्रारीर न दिखलाई दे तो तत्काल ग्रपनी मृत्यु हो।

## २१—विद्या द्वारा काल आदि का ज्ञान

(१) विद्या ढारा दर्पसा, ग्रंमूठे के नख स्रथवा भीत (दीवाल) आदि में उतारे हुए देवता ढारा विधि पूर्वक पूछने से आयु ग्रादि अनेक प्रश्नों का निर्संय प्राप्त हो जाता है।

(२) ग्रथ विद्या—''ॐ नरवीरे ठ: ठ: स्वाहा'' ॥ (३) साधन विधि-सूर्य ग्रहण अथवा चन्द्रग्रहण में इस विद्या का १००८ बार जाप करके सिद्ध करे । (४) पण्डवात् कार्य पड़ने पर १००८ बार इस विद्या को जप कर दर्प-राादि में देवता को उतारें । फिर इस दर्पणादि को एक क्वारी कन्या को दिखलावे । (५) उसमें वह कन्या देवता का रूप देखे तब उसके द्वारा आयुष्य का निर्णय पूछे, वह कन्या सब वतला देगी । (६) इसी प्रकार भन्य प्रश्नों का निर्णय भी पा सकते हैं । (७) भ्रथवा उत्तम साधक के गुएा से आर्कावत वह देवता अपने ग्राप निर्णयात्मक तथा संशय रहित त्रिकाल सम्बन्धी आयुष्य ज्ञान बतलावे । अथवा जन्य प्रश्नों का भी समाधान करे ।

## २२—निरोगी मनुष्य के लिए शकुन द्वारा काल ज्ञान

रोगी हो अथवा निरोगी, ग्रपने से प्रथवा पर से, घर में अथवा बाहर शकुन से शुभाशुभ का निर्णय जानें। (१) सांप, बिच्छू, क्रुमी, चूहे, छपकलियां, {गिरोली} कीड़िया (च्युंटियां), जुएं, खटमल (माकन), लुता, दीमक (उदही)

# ु मुनि का हृदय शरत्कालीन नदी-जल के समान निर्मल होता है । 👘 [१२५

दिवानाथ हो दिवस में, निशा निशाकर श्वास ।

विदानन्द षट् मास तक, जीवितव्य की ग्रास !! ३५९ ।।

अर्थ---(१) यदि दिन भर सूर्य स्वर चल्ने और रात भर चन्द्र स्वर चले तो छः महीने की आयु जानना चाहिए----३५१

के घर, घीमेल तथा भ्रमरियां एकदम विक्षेष संख्या में दिखलाई दें तो उढ़ेग, क्लेग्र, व्याधि ग्रयवा मृत्यु हो । (२) जूते, हाथी, घोड़ा आदि वाहन, छत्र, शस्त्र, शरीर और केण (सिर के बाल) इनमें से किसी को कौआ चोंच से स्पर्भ करे तो समक लें कि मृत्यु समीप है। (३) ग्रांखों से आंसू बहाती गाय बहुत जोर से प्रपने खुर से पृथ्वी को खोदे तो गाय के स्वामी की रोग से मृत्यु हो ।

२३--- रोगो मनुष्य के लिए शकुन द्वारा काल ज्ञान

(१) रोगो जब अपनी आयुष्य सम्बन्धी शकुन देखता हो तब यदि कुत्ता दक्षिए दिशा सम्मुख जाकर अपनी गुदा को चाटे तो एक दिन में मृत्यु हो । (२) यदि कुत्ता अपना हृदय चाटे तो दो दिनों में रोगी मरे । (३) यदि कुत्ता अपनी पूंछ चाटे तो रोगी तीन दिन में मरे । यदि कुत्ता अपना साराशरीर संकुचित करके सोवे अयवा कानों को फड़फड़ावे और शरीर को घ्रुंजावे तो रोगी की मृत्यु हो । (५) यदि कुत्ता मुंह ढीला करके लाल टपकावे और आंखें मीचकर शरीर को संकुचित करके सोवे तो रोगी की निश्चय मृत्यु हो ।

# २४----कौए के झकुन द्वारा क्रायुष्य ज्ञान

(१) यदि रोगी के घर पर प्रातः, दोपहर और साय तीन काल कौओं का समुदाय (टोले) मिलकर कोलाहल करें तो रोगी की निश्चय मृत्यु हो । (२) रोगी के रसोईघर पर, शयनागार (सोने के घर) पर कौए चमड़ा, हड्डी, रस्सी-रस्सा, केश (सिर के बाल) लाकर फैंके तो रोगी की मृत्यु नजदीक है।

## २४—उपश्रुति द्वारा काल ज्ञान

उपश्रुति द्वारा आयुष्य निर्एय करने की विधि बतलाते हैं—(१) भदादि अपयोग न हों ऐसे उत्तम दिन, रात को सोने के समय (तीन घंटे रात बीतने के बाद) पूर्व, उत्तर अथवा पश्चिम दिशा की तरफ जावें। जाने से पहले नवकार मंत्र से अथवा सुरि मंत्र से कान पवित्र (मंत्रित) करें तत्पश्चात् घर से निकलें।



जो विचारपुर्वन बोलता है वही सच्चा निर्म्रम्य है ।

**चार मा**ठ द्वादश दिवस सोलस वीस विचार । चलत चन्द नितमेव इम, आयु दीरघ धार ॥ ३६०॥

ग्रर्थ---(१०) यदि चार आठ, बारह, सोलह अथवा बीस दिन रात निरंतर चन्द्र स्वर चलता रहे तो दीर्घ ग्रायु जाननी चाहिए---३६०

रास्ते में किसी के शब्द कानों में न आवे इस प्रकार कानों को ढांक कर शिल्पियों के घर की तरफ अथवा बाजार में पहले कही हुई तीनों दिशाश्रों में से किसी एक दिशा की तरफ जावें। वहां जाकर भूमि को चन्दन ढारा पूजन करके उम पर गंध-अक्षत (बरास-चावल) डालकर सावधान होकर किसी भी मनुष्य का शब्द होता हो तो कानों को खोलकर सुने। उनको सुनकर आयुष्य का निर्याय जाने।

(२) उपश्रुति के शब्द दो प्रकार के हैं— अर्थांतरापदेश्य उपश्रुति श्रौर स्वरूप-उपश्रुति । अर्थांतरापदेश्य उपश्रुति ग्रर्थात् जो शब्द सुनाई दें उसका कोई दूसरा अर्थ हो । स्वरूप उपश्रुति ग्रर्थात् जैसा शब्द सुनाई दे वैसा ही ग्रर्थ हो । श्रथवा वैसा ही ग्रर्थ ग्रहण करना । पहली अर्थांतरापदेश्य उपश्रुति विचार से जानी जाती है और दूसरी स्वरूप उपश्रुति अर्थ से जानी जाती है । अर्थांतरा-पदेश्य उपश्रुति बतलाती है जैसे कि इस घर का स्तम्भ पांच छः दिनों में अथवा पांच-छः पक्षों; महीनों; वर्षों में टूट जायेगा श्रथवा नहीं टूटेगा । वह बहुत मजबूत था पर जल्दी टूट जावेगा इत्यादि । इस पर से अपनी आयुष्य का वैसा ही निर्णय कर लेना कि इतने दिनों, पक्षों, महीनों अथवा वर्षों में मृत्यु होगी । दूसरी स्वरूप उपश्रुति कहती है कि—(१) यह पुरुष ग्रयवा स्त्री इस स्थान से नहीं जावेगा, हम इसे जाने भी नहीं देंगे और वह जाना भी नहीं चाहता । (२) जाने की इच्छा करता है, मैं भी उसे भेजना चाहता हूं, इसलिए श्रब वह यहां से जल्दी जायेगा । इससे समफ लेना चाहिये कि यदि जाने का स्त्रे तो मत्यु समीप है और यदि रहने का सुने हो अभी मृत्यु नहीं है ।

इस प्रकार कान खोलकर अपने द्वारा सुनी हुई उपश्रुति द्वारा कुशल समभ-द्वार व्यक्ति समीप या दूर अपनी आयुष्य का निर्णय जान सकता है । रात दिवस जो तीन दिन, चले तत्त्व आकाशा₁

बरस दिवस काया स्थिति, तस उपरांत विनाश ॥ ३६१ ॥ श्रर्थ - (१) यदि तीन दिन रात निरन्तर श्राकाश तत्त्व चलता रहे तो एक वर्ष की आयू जाननी चाहिए—३६१

#### २६—शनिश्चर पुरुषाकृति द्वारा काल ज्ञान

(१) शनिश्चर की पुरुष जैसी आकृति बनाकर निमित्त देखने के ग्रवसर पर जिस नक्षत्र में शनि हो, वह नक्षत्र मुख में लिखें तत्पश्चात् कमशः चार नक्षत्र दाहिने हाथ में, दायें-बायें पैरों में कमशः तीन-तीन नक्षत्र, बायें हाथ में चार नक्षत्र, पांच नक्षत्र छाती में, तीन नक्षत्र सिर में, दो-दो नक्षत्र दोनों नेत्रों में, एक नक्षत्र गुह्य स्थान (जननेन्द्रिय) में लिखे। इस प्रकार आकृति (चित्र) तौयार करें।

(२) निमित्त देखने के समय स्थापना के अनुक्रम से जन्म नक्षत्र अथवा नाम नक्षत्र यदि गुद्ध भाग में ग्राया हो तथा दुष्टग्रहों की उस पर दृष्टि पड़ती हो ग्रथवा उसके साथ मिलाप होता हो, वह मनुष्य निरोगी हो अयवा रोगी हो तो भी उसकी मृत्यु हो ।

#### २७—पृच्छा लग्न के ग्रनुसार काल ज्ञान

(१) आयुष्य सम्बन्धी प्रश्न, पूछते समय जो चालू लग्न हो यदि उसका तत्काल अस्त हो जाये तथा करू ग्रह चौथे, सातवें ग्रथवा दसवें हो एवं चन्द्रमा छठा ग्रथवा ग्राठवां हो तो उसकी मृत्यु हो। (२) आयुष्य सम्बन्धी प्रश्न पूछते समय यदि लग्नाधिपति मेथादि राशि में कुज, शुक्रादि हो ग्रथवा चालू लगन का अधिपति ग्रह का अस्त हो गया हो तो मृत्यु हो। (३) प्रश्न करते समय यदि चन्द्रमा लग्न में हो, बारहवें शनि हो, नवमे मंगल हो, आठवें सूर्य हो, ग्रीर गुरु बलवान न हो तो मृत्यु हो। (४) प्रश्न पूछते समय सूर्य हो और चन्द्रमा दसवें हो तो तीसरे दिन मृत्यु हो। (५) प्रश्न पूछते समय यदि लग्न से पाप ग्रह चौथे अथवा बारहवें हो तो उसकी तीसरे दिन मृत्यु हो। (६) प्रश्न समय चालू लग्न में ग्रथवा पाचमें यदि कूर ग्रह हों तो आठ ग्रथवा दस दिनों में मृत्यु हो। (७) प्रश्न समय अथवा वर्ष फल में सातमें 196]

## कुछ कोधसे, कुछ लोभसे और कुछ प्रजानसे हिंसा किया करते हैं।

अहोरात दिन चार जो, चले तरव ब्राकाश । थिरता तन की जानजो, उत्क्रुघ्टि षट् मास ।। ३६२ ।।

अर्थ-(१२) यदि चार दिन रात तक बराबर आकाश तत्व चलता रहे तो अधिक से अधिक छः महीने की आयु जाननी चाहिए---३६२

धन राशि ग्रौर मिथुन राशि में जो अशुभ ग्रह झाये हों तो व्याधि अथवा मृत्यूहो ।

#### २६--- यंत्र द्वारा काल का स्वरूप

(९) यंत्र विधि—पहले ॐ कार करना, इस ॐ कार के अप्तर अपना अथवा जिसकी आयु पूछना हो उसका नाम लिखे। यह ॐ कार छः कोए वाले यंत्र में लिखें। इस यंत्र के कोएों में छः ''र'' कार लिखना। ''ग्रं यां इं ईं उं ऊं'' ये छः स्वर इन कोएों के पास बाहर लिखना,कोएों के बाहर छः ''साथिया'' लिखें। साथिये और स्वरों के बीच में अन्तूर में छः ''स्वा'' लिखना। चारों तरफ ''यः'' लिखना। ''यकार'' के ऊपर चारों तरफ वायु के पूर से आवृत संलग्न चार रेखाएं करना। ऐसा यंत्र बनाकर उसे पैरों में हृदय में, सिर में सन्धियों में स्थापन करें।



(२) फिर सूर्योदय समय सूर्य की तरफ पीठ करके पश्चिम दिशा में बैठ कर अपनी अथवा पर की आयुष्य का निर्णय करने के लिये यदि स्वयं के लिए यूछना हो तो स्वयं अथवा दूसरे के लिए पूछना हो तो उसे बिठला कर उसकी छाया को उसे दिखलावें यदि छाया पूर्ण दिखलाई दे तो एक वर्ष तक मृत्यु नहीं है श्रोर रोग रहित सुख में वर्ष व्यतीत करेगा। यदि कान न दिखाई दे तो बारह वर्षों के अन्त में मृत्यु होगी। यदि हाथ न दिखलाई दे तो दस वर्ष, अंगुलियां न दिखलाई दें तो ग्राठ वर्ष; कन्धे न दिखलाई दें तो सात वर्ष, के आ (बाल) ग्ररुधति झुव बालिका, मातृ मंडले जोय।

न दिखलाई दें तो पांच वर्ष, पार्श्व (पड़खे) न दिखलाई दें तो तीन वर्ष, यदि नाक न दिखलाई दे तो एक वर्ष में मृत्यु हो । यदि सिर अथवा चिबुक (ठोड़ो) न दिखलाई दे तो छ: मास, यदि ग्रीवा (गर्दन) दिखलाई न दे तो एक मास, यदि आंखें न दिखलाई दें तो ग्यारह दिन, हृदय में छिद्र दिखलाई दे तो सात दिन में, यदि दो छाया दिखलाई दें तो तत्काल मृत्यु हो ।

#### २१---विद्या द्वारा काल ज्ञान

(१) पहले चोटी में ''स्वा'' शब्द; मस्तक में ''ॐ'' शब्द; नेत्र में ''क्षि'' शब्द; हृदय में ''प'' शब्द; नाभि कमल में ''हा'' शब्द स्थापन करें ।

(२) विद्या--- ॐ जुंस: ॐ मृत्युंजयाय ॐ वज्जपाशिने शूलपाशिने हर हर दह दह स्वरूपं दर्शय दर्शय हुं फुट्।

(३) विधि—उपर्युक्त विद्या से एक सौ आठ (१०८) बार दोनों नेत्र तथा अपनी छाया को मन्त्रित करके सूर्योदय समय सूर्य की तरफ पीठ करके पश्चिम दिशा तरफ मुख करके दूसरे के लिए दूसरे की छाया और अपने लिए अपनी छाया देखें।

(४) यदि सम्पूर्ण छाया दिखलाई दे तो चालू सम्पूर्ण वर्ष में मृत्यु न हो। पग, जांघें, घुटने न दिखलाई दें तो ऋमशः तीन, दो, एक वर्ष के झन्त में मृत्यु हो। (५) उरुन दिखलाई दे तो दस मास, कमर दिखलाई न दे तो झाठ झथवा नव मास, पेट दिखलाई न दे तो पांच मास के झन्त में मृत्यु हो। (६) गर्दन न दिखलाई दे तो चार, तीन, दो अथवा एक मास में मृत्यु हो। (६) गर्दन न दिखलाई दे तो चार, तीन, दो अथवा एक मास में मृत्यु हो। कक्षा (बगल) म दिखलाई दे तो पन्द्रह दिन, भुजा न दिखलाई दे तो दस दिन में मृत्यु हो। (७) छाया में कन्धे न दिखलाई दें तो झाठ दिन, हृदय न दिखलाई दे तो चार पहर (आधा दिन), सिर न दिखलाई दे तो दो पहर, यदि सर्वथा शरीर न दिखलाई दे तो तत्काल मृत्यु हो।

#### ग्रन्य ग्राचार्यों के मत से

(ख) यदि दूत किसी बैंद्य को रोगी के लिये बुलाने जावे अथवा किसी ज्योतिषी से रोगी सम्बन्धी प्रश्न पूछने जावे तब उसके मार्ग में खाली घड़ा अथवा तैली ग्रादि अञ्चभ शकुन सामने पड़ जावें तो ऐसा रोगी प्राय: मर ही जाया करता है।

(ग) जिस रोगी के घर वाले तथा सम्बन्धी लोग भोजन करने बैठें छीर

जिह्वानासा अग्ने फुनि, भ्रूको मध्य विचार । सूर जोयन कोकी कही, अस्पुकम थी चित्त घार ॥ ३६४ ॥

अर्थ----इस श्लोक का पदा नं० ३६३ से सम्बन्ध है अर्थात् जिह्वा को अन्तरुम्बती, नासिका के अग्रभाग को घुव तारा, श्रांख की कीकी को बालिका तथा भ्रकुटी को मातुमंडल कहा है----३६४

रसना शशि, दिवस स्थिति, झान हुताशन जान ।

बालिका नव तारका, पंच काल पहिंचान ॥ ३६९ ॥ उनकी भोजन में रुचिन हो अथवा खायान जावे या खा कर वसन कर देतो बहधा बह रोयी मर जाता है।

(घ) जो मनुष्य सुखमना स्वर में बीमार होता है वह बहुधा स्वस्थ नहीं होता।

(ङ) रोगोत्पत्ति काल में जिस मनुष्य का प्रथम सुषुम्ना स्वर चलता हो श्रीर आकाश तत्त्व का प्रवाह हो तो वह रोगी शौघ्र मरेगा ।

(च) दाहिने हाथ की मुट्ठी बांध कर मस्तक पर लगा कर देखे तो छ: मास ग्रायु वाकी रहने पर मुट्ठी ग्रीर हाथ न्यारे-न्यारे दिखलाई पड़ेंगे।

(छ) यदि दूत किसी वैद्य या ज्योतिषी के घर बुलाने या प्रश्न पूछने को जाबे ग्रौर उस समय वैद्य तथा दूत अथवा दूत तथा ज्योतिषी का सुषुम्ना (दोनों नथनों वाला) स्वर चले तो उस रोगी का बचना बडा कठिन है।

(ज) हाथ की मध्यमा अंगुली को मोड़ कर अंगूठे की जड़ में लगा कर बाकी अंगुलियों को घरती पर जमावें। फिर एक अंगुली उठावें फिर जहां की तहां स्थित करें। यदि केवल अनामिका ही उठे तो समफना कि दोपहर में मुत्यु हो जायगी।

(भः) जो पुरुष स्वप्न में काले और लाल रंग के वस्त्र पहने हुए तया लाल श्रीर काले रंग के पदार्थों से विलेपन किये हुए स्त्री को मालिंगन करे तो उसकी मृत्यु होगी। जो मनुष्य स्वप्न में डरावना, विकार बाला मुंह, काला श्रीर नग्न पिंजर वाला अथवा हंसता दीख पड़े तो उसकी मृत्यु होती है। कुछ लोग, लोक और परलोक दोनों ही हष्टियोंसे असंयत होते हैं। 🛛 [१३१

अर्थ----(१४) यदि जिह्वा न दीखे तो एक दिन में, नासिका का म्रग्न भागें न दीखे तो तीन दिनों में, तारा (दूसरे की आंख की कीकी में ग्रपनी स्रांख की कीकी) न दीखे तो पांच दिनों में तथा भ्रकुटी न दीखे तो नव दिनों में मृत्यु जानना चाहिए----३६५

(अ) तिलक देखने के लिये या मांगलिक के हेतु कांच में देखना चाहिये। यदि सिर रहित धड़ दिखलाई पड़े तो १५ दिनों में मृत्यू समर्भे ।

(ट) ॐ ऐं श्रीं मर्त्यं मत्यांगुले नमः ॥ प्रथम मन्त्र ॥

🕉 श्रीं ऐं क्लीं मर्त्यं मर्त्यांगुले नमः 🛛 दूसरा मन्त्र 🛛

इस मन्त्र का प्रातःकाल उठ कर प्रत्येक दिन पाठ करें । जब पाठ (मन्त्र) विसर जाय तो ६ महीने आयु बाकी समफ्तना चाहिये ।

(ठ) ''ॐ नमो प्रतिचक्रे कुटिवचत्ताय नमः स्वाहाः ॥'' इस मन्त्र को १०८ बार पढ़ कर—कपूर, काली मिर्च, भीमसेती नाम की जड़ इन तीनों को घिस कर आंख में अंजन करें आंसू आवें तो जीवे, भ्रांसू न आवें तो मरे ।

(ड) दोपहर के समय पानी से थाली को भर कर धूप में रखे और उसमें सूर्य के प्रतिबिम्ब को देखे । यदि दक्षिए दिशा से खंडित दिखलाई देवे तो छः मास ग्रायु समभें । यदि पश्चिम दिशा से खंडित दीख पड़े तो वो मास ग्रायु समभें । यदि प्रतिबिम्ब में छिद्र दिखलाई देवें (एक अथवा अनेक) तो दस दिन जोवे । यदि प्रतिबिम्ब में छिद्र दिखलाई देवें (एक अथवा अनेक) तो दस दिन जोवे । यदि उत्तर दिशा में खंडित दीख पड़े तो तीन मास की ग्रायु समर्भे । यदि पूर्व दिशा से खंडित दिखलाइ देवे तो एक मास की ग्रायु समर्भे । यदि पूर्व का प्रतिबिम्ब घूएं में व्याप्त दिखलाई देवे तो उसी दिन मृत्यु समर्भे । यदि पूर्ए बिम्ब दिखलाई दे तो एक वर्ष बाद फिर देखे ।

जब सूर्य सिर पर आवे तब थाली मांज कर पानी भर कर देखें। यदि प्रतिबिम्ब छिद्र वाला दीख पड़े तो **एक दिन जीदे**।

(ढ) निम्नलिखित यन्त्र को ग्रायु का निर्गाय करने के लिये प्रभात काल भे देखें---

इस यन्त्र को----चन्दन, कपूर, कस्तूरी, केसर आदि सुगन्धित पदार्थों से तांसी की याली में लिख कर प्रातः काल प्रभात समय ''ॐ नमो भगवते वासु-

१३ स्रथवा गुरुवार को मृत्यु होगी ।

१४ ग्रथवा मंगलवार को मृत्यु होगी। (६) यदि इस यन्त्र का छटा ग्रक्षर 'व' दिखलाई न दे तो वैसाख सुि<sup>रि</sup>

१ प्रथवा फाल्गुरा सुदि कुकवार को मृत्यु होगी। (५) यदि इस यन्त्र का पांचवां ग्रक्षर 'ग' दिखलाई न दे तो चैत्र सुदि

५ अध्यवा माघ सुदि रविवार को मृत्यु होगी । (४) यदि इस यन्त्र का चौया अक्षर 'भ' दिखलाई न दे तो फाल्गुगा सुदि

रविवार को मृत्यु होगी । (३) यदि इस यन्त्र का तीसरा अक्षर 'मो' दिखलाई न पड़े तो माघ सुदि

सुदि ४ ग्रथवा मार्गेशिर धुक्ल पक्ष के बुधवार को मृत्यु होगी । (२) यदि इस यन्त्र का द्वितीय ग्रक्षर 'न' दिखलाई न पड़े तो पोष सुदि

(१) यदि इस यन्त्र का प्रथम अक्षर 'ॐ' दिखलाई न पड़े तो मार्गशिर



लघुनीति बड़ीनीति फुनि, वायुश्रव समकाल । होय दिवस दस तेहनी, काय स्थिति बुघ भाल ॥ ३६६ ॥

पुज्याय" का १०८ बार जाप करे तत्पश्चात यन्त्र को देखे-

समयपर जो कार्य कर लेते हैं वे बाद में नहीं पछताते ।



ग्नर्थ—लघुनीति(पेशाब)बड़ीनीति (पाखाना) तथा वायु का सरना ये तीर्नो बातें समकाल में हों तो जान लेना चाहिए कि दस दिन की आयु बाकी रह गई है—३६६

(७) यदि इस यन्त्र का सातवां अक्षर 'ते' दिखलाई न दे तो जेठ सुदि १४ ग्रथवा शनिवार को मृत्यु होगी।

(८) यदि इस यन्त्र का च्राठवां अक्षर 'वा' दिखलाई न दे तो म्राषाढ़ सुदि बुधवार को मस्य होगी ।

(१) यदि इस यन्त्र कानवां अक्षर 'सु' दिखलाई न दे तो श्रावएए सुदि मंगलवार को मृत्युहोगी ।

(१०) यदि इस यन्त्र का दसवां अक्षर 'पू' दिखलाई न दे तो भादों सुदि रविवार को मत्य होगी।

(११) यदि इस यन्त्र का ग्यारहवां अक्षर 'ज्या' दिखलाई न दे तो आशितन सुदि रविवार को मत्यू होगी।

(१२) यदि इस यन्त्र का बारहवां अक्षर 'य' दिखलाई न दे तो कार्तिक सुदि को अतिसार रोग से मृत्यू होगी ।

(ग्) घृत—तैल वर्षण इन्तीनों में से किसी एक में अपने गरीर को देखें — सिर न दिखलाई दे तो एक मास में मृत्यु हो । (इसी रहस्य से भारतवर्ष के विद्वानों ने विवाह के समय वर ग्रौर कन्या का घी में से चेहरा दिखलाने की प्रथा चलाई हैं।) शरीर दुबला दिखलाई दे ग्रथवा शक्तिहीन दिखलाई दे, ग्रथवा सांस लेने से परों के तत्तवे जलें तो एक मास में मृत्यु हो । यदि लघुनीति (पैशाब) करने पर सीधी धार न पड़े तो सातवें दिन मृत्यु हो । यदि सारा शरीर कांपे— म्रूजे — शरीर का रंग पलटे तो एक वर्ष जीवे । यदि सारा शरीर कांपे— म्रूजे — शरीर का रंग पलटे तो एक वर्ष जीवे । यदि आंख की बिरौनी, नासिका, जीभ न दिखलाई दे तो सत्काल मरे । (अनुसंधान के लिये देखें पद्य मं० ३६५) । जीभ काली हो मुख लाल हो तो तत्काल मरे । सूर्य चन्द्रमा के समान दीख पड़े तो १४ दिनों में मृत्यु हो ।



अपनी योग्य शक्ति को कभी छुपाना नहीं चाहिए ।

गाज बीज दोऊ नहीं, मेघ न खंते धार । काग वास आवास तस, हंसा गमन विचार ।। ३६७ ।।

(त) जिस मनुष्य की शीझ मृत्यु होने वाली है उसे छः मास पूर्व झुवतारा तथा ग्ररूम्बती का तारा (अनुसंधान के लिये देखें पद्य नं० ३६४ में तरिकाओं का) न दिखलाई देने से समीप मृत्यु कही है। (इसी रहस्य से भारतवर्ष के विद्वानों ने विवाह के समय वर और कन्या के लिये झुद तारा के दर्शन का विद्यान किया है।) यदि विवाह के समय वर या कन्या में से किसी एक को अथवा दोनों को ही उपर्युक्त तारों के दर्शन न हों तो कदापि दिवाह की शेष (बाकी) किया नहीं करानी चाहिये।

(थ) यदि रोग्नी के विषय में प्रभन करने वाला दूत काले अथवा भगवे बस्त्र धारण करके अथवा उस दूत के दांतों में घाव हो, या मुंडन कराये हो अथवा तैस लगाये हो, हाथ में रस्सी लिये हो, उत्तर देने में समर्थ हो और भस्म, अंगार, कपाल, मूसल ये हाथ में लिए हुए हो यदि सूर्यास्त समय धावे और वह पैरों में कुछ न पहने हुए हो । इतने प्रकार का दूत पूछने वाला आवे तो रोगी काल रूपी ग्रग्नि से ग्राहत होता है अर्थात् मर जाता है ।

(द) जिस मनुष्य के हाथ के तलुवे पर, जिह्वा के मूल में रुधिर काला हो जाय और जिसके शारीर को नोचने से दु:खन हो वह मनुष्य सात मास जीवेगा।

(ध) जिस मनुष्य की बीच की तीन अंगुली न मुड़ें, रोग के बिना ही कण्ठ सूख जाय, श्रौर जिसको बार-बार पूछने से जड़ता हो श्रर्थात् पूर्वापर का श्रनुसंधान न रहे वह मनुष्य छः महीने में मृत्यु पाता है।

(न) जिस मनुष्य के स्तनों का चाम बधिर हो जाय वह मनुष्य पांचर्वे महीने में मरेगा। जिस मनुष्य के नेत्रों की ज्योति प्रकाशित न हो और दोनों नेत्रों में पीड़ा हो उसकी मृत्यु चौथे मास में ग्रवश्य होती है। जिस मनुष्य के दांत ग्रौर ग्रण्डकोशों को दबाने से पीड़ा कुछ भी न हो उसकी तीसरे महीने में मृत्यु होगी।



अर्थ----यदि बादलों के बिना ही बिजली दिखाई दे तथा उसके घर पर कौए आकर कोलाहल करें तो समभ लेना चाहिए कि मृत्यु समीप है-----३६७ ध्रधिक चन्द्र सुख भाल जस, चलत काय में जान । चन्द सूर दोऊ गया, मरराा समो पहिचान ॥ ३६८॥

(प) आयुर्वेद के मतानुसार काल ज्ञान—

जब देखे निज वरण कर, हीन आपको श्राप । जान श्रायुकी हीनता, निश्चय तन संताप ॥९॥ अर्थ-—जिस समय अपने शरीर के वर्ण को हीन (क्षीण) होता देखे तो समफना चाहिये कि ग्रायु ग्रल्प है।

जीव न छंडे निज प्रकृति, तौलौं दीर्घ आठ । प्रकृति विकार भजें जबे, तब ही श्रायु घाऊ ॥२॥ ब्रर्थ—जब तक जीव का स्वभाव (प्रकृति) नहीं बदलता तब तक उसकी आयु दीर्घ समभना चाहिये । जब उसकी प्रकृति में विकार ब्रा जाय तो समभ लेना चाहिये कि इसकी श्रल्प आयु है ।

हृदय नाभि अरु नासिका, पाणि चरण युग सीत । सिर प्रीतल याको रहे, ता को मृत्यु की भीत ।।३।। ग्रर्थ—हृदय, नाभि, नाक, दोनों हाथ तथा दोनों पग एवं सिर जिसके ठण्डे हो जावें उसकी मृत्यु सभीप समभनी चाहिए ।

उष्ण होय उसास जसु भीतल होय निसास । महातीव तनु ताप होय, ताको यमपुर वास ।।४॥ म्रथं---जिसका स्वास गरम हो तथा निश्वास ठण्डा हो एवं भरीर में बहुत जोरों का ज्वर हो तो उसकी मृत्यु होंने वाली है। ऐसा समफना चाहिये। अंग कम्प गति भंग होय, वर्ण परावर्त होय । .गन्ध स्वाद जाने नहीं, ताकी मृत्यु ज होय ॥५॥ म्रथं---जिसका सिर कांपे, गति (चाल) लड्खडाये, वर्ण परिवर्तन हो जाय, गन्व तथा स्वाद का ज्ञान करने की शक्ति न रहे म्रर्थात् इन्द्रियां भ्रपने-अपने ज्ञानी को सुख दुःख से क्या प्रयोजन ?

-----श्रीर यदि चन्द्र स्वर तथा सूर्य स्वर दोनों ही न चर्छे तो समभ लेना चाहिए कि मत्य का समय समीप आ गया है ---३६८ एक पक्ष विपरीत स्वर, चलत रोग तन बाय । दोऊ पक्ष सज्जन अरि, तीजे मरए। कहाय ।। ३६९ ।। . विषयों को ग्रहण करने में ग्रसमर्थ हो जांय तो वह व्यक्ति अवक्ष्य मरे । ५ मस्तक होय प्रस्वेद जसू, मुख से बहे ज वाय। नाडी की निर्वाह नहीं, नष्ट होय तस आय ॥६॥ अर्थ--जिसके मस्तक पर पसीना हो तथा मुख से क्वास छे, नाड़ी अपनी गति छोड़ गई हो तो समफ लेना चाहिये कि उम्रकी आयु समाप्त होने वाली है। ६ श्यामा होय जिह्वा संकूचे, मुख आरक्त कछून रुचे। ऐसे जाके लक्षरण होय, निश्चय सुयम ग्रहि है सोय ॥७॥ अर्थ---जिसकी जीभ काली हो कर सिकुड़ गई हो और मुंह लाल हो गया हो तथा कोई वस्तु रुचिकर न हो । इस प्रकार के लक्षए। वाले की अवश्य मृत्यु होती है ।।७।। नाभि कृण्डली बीच हो पीड़, वीर्य बन्धु की हो बहु भीड़ । अरुचि आहार हृदय में रहे, वर्ष मांहि सो नर मृत्यु लहे ॥८॥ रुचि न रहे तो उस व्यक्ति की एक वर्ष में मृत्यु हो 1८ मुत्रधार थमे नहीं, गिरे महीतल बंद। सो रोगी त्रय मास में, परि हैं यम के फंद ।। वर्एहीन होय तासू तन, कामहीन होय गात। स्वादहीन रसना हए, तीन मास में घात ॥ १॥ अर्थ---पैशाब रुके नहीं, अपने आप उसकी बुंदें टपकती रहें ! ऐसा रोगी तीन मास में सर जध्यगा । जिसका शरीर कांतिहीन हो जाय, शरीर में काम करने की शक्ति न रहे, जीभ स्वाद का अनुभव करने में असमर्थ हो जाय तो उसकी मृत्यु तीन मास में हो। ध

934]

ग्रयोग्य वस्तु, कैसी भी क्यों न हो, कभी मत ग्रहण करो ।

भ्रर्थ—यदि एक पक्ष तक विपरीत स्वर चले तो शरीर में रोग हो, दो पर्श्व तक विपरीत स्वर चले तो मित्र शत्रु वने तथा तीन पक्ष तक विपरीत स्वर चले तो ग्रपनी मृत्यु समीप जाननी चाहिए—३६६

होय असमर्थ काम जब, पांडु वर्एं होय श्वास । हो तस कल बल हीनता, एक मास तस नास ।।१०।। अर्थ--- शरीर में काम की शक्ति न रहे, शरीर का रंग सफेद हो जाय, शरीर शक्ति तथा गति हीन हो जाय तो उसकी एक मास में मृत्यु हो ।१०

उदर वह्नी जस उपसमे, मुख की अग्नि जुहोय । बन्ध खिरो मेहन भरे, मरे पंच दिन सोय ॥१९॥ ग्रर्थ---मुख की मूख तो हो किन्तु खाया न जाय, सदा दस्त लगें और पेशाब टपकता रहे तो रोगी की मृत्यु पांच दिनों में हो ॥१९

नीला वरसा होठ होय दोय, कफ जु जम्बूफल सरिखो होय। रोगी रोग जीते सो जान, मरसा कह्यो तसु तव काल ज्ञान ॥१२ अर्थे—जिसके दोनों होंठ नीले हो जायें, जिसका थूक जामुन के रंग समान हो जाय तो समफ लेना चाहिए कि उस रोगी को रोग ने जीत लिया है। अर्थात् उसकी मृत्यु तत्काल होगी।१२

ये दोनों तब कहे असाध्य, इनको लगी भरएग की व्याध !

नारी वदन सोफ जब चढ़े, पगे सोफ जब नर के बढ़े ॥९३॥ अर्थ-स्त्री के मुख पर तथा पुरुष के पैरों पर जब सूजन क्रा जावे तो इन दोनों के रोग को क्रमाध्य समफता चाहिए । अर्थात् इनकी मृत्यु अवश्य हो ।९३

> भरगाी मधा पूर्वा ये तीन, हस्त शतभिषा झाद्रा कीन । इन नक्षत्रों में उपजे रोग, तो जानिये काल संजोग ॥१४॥

अथ---भरुग्गी, मधा, तीनों पूर्वा, हस्त, शतभिष, आद्रा इन नक्षत्रों में यदि रोग हो तो रोगी की अवश्य मुंस्यु हो । १४

ग्रादा शताभिष ग्रह अश्लेष, पूर्वातीन घनिष्टा लेखा

[939



किसी भी वस्तु को ललचाई हष्टि से न देखो ।

ग्रग्नि बाएा बिन्दु लखन, इत्यादिक बहु रीत । काल परीक्षा की सहु, जानो गुरुगम मीत ॥ ३७० ॥

कृतिका भरगी विश्वाखा धार, मंगल सूर्य शनीभ्चर वार ॥९५॥ तिथि नवमी षष्टि ढ्वादशी, चौथ प्रष्टमी भ्रमावसी ।

रोग उपजे ऐसे जोग, तो जानहु यम को पुर भोग ॥१६॥

अर्थ----ग्रादा, गतभिष, ग्रश्लेष, पूर्वा तीन (पूर्वा फाल्गुनी, पूर्वाषाढ़ा, पूर्वा भाद्रपद) धनिष्टा, कृतिका, भरग्री, विशाखा नक्षत्र, मंगल, रवि तथा गनिवार। नवमी, छठ, बारस, चौथ, अष्टमी, अमावस तिथियां, इन योगों में रोग हो तो रोगी की मृत्यु हो। १५-१६

(फ) (१) यदि नाक का भाग बाईं धौर कुक जाय तो उसकी मृत्यु गुक्ल पक्ष में होती है। यदि नाक दाई ओर को टेढ़ी हो जाय तो कृष्ण पक्ष में मृत्यु अवक्ष्यम्भावी है।

(२) सप्त ऋषि मंडल में अरुन्धती (सबसे छोटा तारा) तथा घ्रुव तारा यदि दिखलाईन दे तो समफ लेना कि ग्रायुष्य समाप्त होने जा रही है।

(३) मृत्यु समीप होने पर ग्रांखों से नाक का ग्रग्रभाग, ऊपर की ओर देखने पर भोहों के बीच का भाग तथा जीभ का ग्रग्रभाग दिखलाई नहीं दे तो—

(४) भोहों के न दिखलाई पड़ने पर नौ दिन की; कानों में अंगुली लगा लेने पर यदि भीतर की घ्वनि सुनाई न पड़े तो सात दिन में; प्ररुघती तारा न दिखलाई पड़ने पर पांच दिन में, नाक का अग्रभाग न दिखलाई पड़ने पर तीन दिन में और जीभ का ग्रग्रभाग न दिखलाई पड़ने पर एक दिन में मृत्यु स्रवश्यम्भावी है।

(५) जिसके दांतों ग्रौर ग्रण्डकोश को दबाने पर भी दर्द न हो उसकी आयु केवल तीन मास बाकी है।

(६) जिसकी दृष्टि तिलमिलाती है और देखने में पीड़ा का अनुभव हो बह चार महीने तक जीता है।

(७) जिसके भोहों के ऊपर (मस्तक) की चमड़ी सुन्न पड़ जाती है और उस में सई आदि की नोक चुभाने पर भी पीड़ा का भ्रनुभव नहीं होता, उसकी Jain Education memational

त्यक्त वस्तु का पुनः सेवन न करने वाला ही सच्चा त्यागी है।

ग्रर्ण—यदि अग्नि वांग, बिन्दु दिखलाई पड़ें तो भी मृत्यु समीप समकने चाहिए। इस प्रकार काल ज्ञान की परीक्षा बहुत प्रकार से कह दी है। अतः सब प्रकार का काल परीक्षा सम्बन्धी ज्ञान किसी योगी गुरु से जान लेना चाहिए—३७०

आयु पांच महीने है।

(८) जिस व्यक्ति के दोनों हाथों की अथवा किसी एक हाथ की कनिष्टा (सव से छोटीं) अंगुली तथा अंगूठे के बीच की तीन अंगुलियां मोड़ने से न मुर्डे, कण्ठ सूखता सा प्रतीत हो, थोड़ी-थोड़ी देर में प्यास का अनुभव हो उसकी ब्रायु छः महीने की होती है।

(१) जिसके हाथों की हथेली (गदेली) ग्रीर जीभ की जड़ में पीड़ा का अनुभव हो, खून का रंग बदल कर काला या मटमैला हो जाय अखवा शरीर में कांटा या सूई ग्रादि के चुभने से पीड़ा का अनुभव न हो उसकी मृत्यु सात महीने में भवश्यम्भावी है।

(१०) जिसको दीपक की लौ कभी चमकती हुई ग्रौर कभी काले रंग की दिखलाई पड़े ग्रथवा जिसे संसार के सभी पदार्थों के रूप विकृत प्रतीत हों, उसकी मृत्य नौ महीने के अन्दर हो जाती है।

(१९) नाक टेढ़ी होना या कान छोटे बड़े हो जाना । घ्रथवा बायें नेत्र से बिना रोग के ही ग्रांसू बहते रहना---

(९२) मुंह गरम और नाभी का यकायक शीतल हो जाना भ्रथवा अपने सफेद वस्त्र काले या लाल रंग के दिखाई पड़ना—

(९३) जिसे सूर्य श्रथवा चन्द्रमा की बढ़ती हुई किरएों का अनुभव न हो ग्रोर दहकती हुई ग्रग्नि का ताप भी प्रतीत न होता हो, उसकी ग्रायु ग्यारह महीने तक की होती है।

(१४) जिसे स्वच्छ ग्राकाश भी कुहरे से भरे हुए के समान दिखलाई देता हो अथवा चन्द्रमा के मध्य का श्याम रंग स्पष्ट न दिखलाई देता हो अथवा शुक तारा छोटा और साधारएा तारा गएगें की तरह प्रतील होता हो तो उसकी मृत्यु साल भर में हो जाती है।

938



ग्रवसर निकट मरए। तएगे, जब जाने बुध लोय ।

तब विशेष साधन करे, सावधान अति होय ॥ ३७९ ध

ग्रर्थ—जब बुद्धिमान नर ग्रपना मृत्यु समय निकट समभे तब विशेष रूप से सावधान होकर ग्रात्म कल्याएा के मार्ग में लग जावे—३७१

(१५) बिना धूली के ही धूल वर्षा का ग्रनुभव हो अथवा ग्रपनी छाया ांडित या बिकृत दिखलाई पड़े तो आयु चार पांच महीने की होती है।

दाहिने हाथ की मुट्ठी बन्द करके नासाग्र भाग पर अर्थात् नाक के बराबर सीध में माथे पर रख कर नीचे की तरफ उस हाथ की कोहनी तक देखने से भुजा का ग्रग्रभाग वहुत ही पतला, सूखा दिखाई देगा । इस प्रकार नित्य प्रति देखने से जिस दिन अपने हाथ की कलाई दिखलाई न दे और मुट्ठी कलाई से एक दम अलग दिखलाई दे तो उस दिन से लेकर छः मास के अन्दर मृत्यु होगी ही, यह निष्चित है अथवा उस दिन से व्यक्ति की आयु ग्रधिक से अधिक छः मास की समर्भे ।

दोनों नेत्र बन्द करके दोनों हाथों की तर्जनी (ग्रंगूठे के पास की) अंगुलियों से दोनों ग्रांखों के कानों के तरफ के किनारे दबाने से श्रांखों के ग्रन्दर चमकते हुए सितारे दिखलाई देंगे जिस दिन तारे दिखलाई देना बन्द हो जावें उस दिन से लेकर केवल ९० दिन की ग्रायुष्य समर्भे।

स्वप्न में बन्दर अथवा भालू (रीछ) पर बैठ कर गाता हुआ दक्षिण की स्रोर जायें तो श्रल्पायु समभे ।

स्वप्न में भ्रपने आपको सिर से पैर तक कीचड़ में डूबे हुए दिखाई पड़ता, अल्पायु समर्फे स्वप्न में ग्राग था जल में प्रवेश कर उसमें से फिर न निकलना म्रल्पायु समर्फे । स्वभाव अथवा प्रकृति का एकदम उल्टा हो जाना, म्रल्पायु समर्फे । यह स्वप्न अपने लिए देखे तो ग्रपने को, यदि दूसरे के लिये देखे तो दूसरे को फल होता है।

#### चार पुरुषार्थ

धर्म ग्रथं अरुकाम शिव, साधन जगमें चार । व्यवहारे व्यवहार लख, निहचे निजगुरा धार ॥३७२॥ लोग इनका जगत के व्यवहार में आने वाली प्रवृत्तियों का अर्थ लगाते हैं। तथा अन्तंदृष्टि महात्मा इन चारों का निज गुर्गों का ग्रर्थ धारण करते हैं---३७२ मूरख कूल ग्राचार को, जानत धर्म सदीव । वस्तू सुभाव धर्म सुधी, कहत अनूभवी जीव ।।३७३।। ग्रर्थ—-ग्रज्ञानी लोग धर्म का अर्थ कुलाचार करते हैं किन्तु बुद्धिमान और अनुभवी लोग धर्म का अर्थ वस्तू स्वभाव (''वत्थ सहावो धम्मो'') करते हैं। सेह खजाना को अर्थ, कहत ग्रज्ञानी जीव । कहत द्रव्य दरसाव को, म्रर्थ सूज्ञानी भीव ॥३७४॥ अर्थ—अज्ञानी लोग धन दौलत को अर्थ कहते हैं, परन्तु ज्ञानी पुरुष द्रव्य के स्वरूप के समझने को अर्थ कहते हैं--३७४ दम्पति रति कीड़ा प्रत्ये, कहत दुर्मति काम । काम चित्त ग्रभिलाघ को, कहत सुमति गुरा धाम ॥३७५॥ अर्थ-अज्ञानी लोग विषय सेवन--रति क्रीड़ा को काम कहते हैं, किन्तू ज्ञानी लोग चित्त की त्रभिलाषा को काम कहते हैं—३७५ इन्द्रलोक को कहत शिव, जो आगम हग हीन। बन्ध ग्रभाव अचल गति, भाषत नित परवीन ॥३७६॥ बन्धन से सर्वथा छट जाने से स्थिर गति अर्थात् जहां जन्म-मरए। का सर्वथा अभाव है ऐसे मोक्ष को शिव कहते हैं - ६७६

इम अध्यातम पद लखी, करत साधना जेह।

चिदानन्द निज धर्म नो, अनुभव पावे तेह ॥३७७॥

अर्थ—इस प्रकार अध्यात्म पद को जान कर जो प्राणी साधना करते हैं वे आत्मा के अनन्त ग्रानन्द रूप निज धर्म का ग्रनुभव प्राप्त करते हैं---३७७



#### धर्माधर्म विवेक

समय साथ प्रसाद नित, धर्म साधना स्तंहि । अथिर रूप संसार लख, रे नर करिये नाहि । ३७८। ग्रर्थ-हे मानव । इस संसार को अस्थिर जानकर-धर्म साधना के लिए सदा तत्पर रहो, एक समय माथ भी प्रमाद में मत जाने दो---धर्म साधना के लिए छीजत छिन-छिन ग्राऊखो, अंजली जल जिम मीत । काल - चक्र माथे अपत, सोवत कहा ग्राभीत । । ३७९। । अर्थ-हे मित्र ! जिस प्रकार अंजली में लिया हुआ जल क्षरा-क्षरण में सदा छीजता रहता है उसी प्रकार तुम्हारी आयु भी क्षरा-झरण में क्षय होती रहती है । काल का चक्र हर समय नुम्हारे मस्तक पर घूम रहा है ग्रतः तू

निर्भय होकर क्यों सो रहा है— ३७६

तन धन जोबन कारिमा, संध्या राग समान ।

सकल पदारय जगत में, सुपन सरूप चित्त धार ॥३८०॥

ग्रर्थ—यह तुम्हारा शरीर, घन दौलत तथा जवानी संघ्या समय को लालिमा के समान ग्रस्थिर हैं। जगत में जितने भी पदार्थ हैं वे सब स्वप्न के समान नाशवान हैं—२८०

मेरा मेरा मत करे, तेरा है नहि कोय।

चिदानन्द परिवार का, मेला है दिन दोय ॥३८१॥

अर्थ----रे जीव ! तू मेरा मेरा मत कर, जगत में तेरा कोई नहीं है। संसार में जिसे तू ग्रपना परिवार मान रहा है वे सब स्वार्थ के साथी हैं। ग्रन्त समय में तेरी इनसे रक्षा न होगी। तू इन्हें दो दिन का साथी समफ्रकर श्रपनी ग्रात्मा का कल्याएग कर----३८१

ऐसा भाव निहारि नित, कीजे ज्ञान विचार।

मिटे न ज्ञान विचार बिन, अन्तर भाव विचार ॥३८२॥

क्रथं----मन में इस संसार को ग्रसार समफ कर सदा ज्ञान का विचार करना ज्याहिए क्योंकि ज्ञान के बिना आत्मा के अन्तर भाव का विकार नहीं मिट सकता----३८२ सत्य साधक दुखों, विपत्तियों से घिर कर विचलित नहीं होता। 👘 👘 [१४३ 🖉

ज्ञान रवि वैराग्य जस, हिरदे चंद्र समान । तास निकट कहो किम रहे ? मिथ्या तम दूख खान ।।३८३।।

अर्थ---जिसके ह्रुदय में ज्ञान रूपी सूर्य के प्रकाश द्वारा वैराग्य रूपी चंद्रमा का उदय हुआ है उसके निकट दुःखों की खान रूप जो मिथ्यात्व है वह कैसे रह सकता है ? श्रर्थात् ज्ञान का प्रकाश होने से मिथ्यात्व रूपी अन्धकार का स्वयमेव नाश हो जाता है---३८३

श्राप अपने रूप में, मगन ममत मल खोय।

रहे निरन्तर समरसी, तास बन्ध नवि कोय ॥३८४॥

अर्थ----जो व्यक्ति मोह का त्याग कर ग्रपने निज स्वभाव में लीन होकर राग-द्वेष का त्याग कर समता भाव में रहता है उसे कर्म का बन्ध नहीं होता----३८४

पर परिशाति परसंग सुं, उपजत विशासत जीव ।

मिट्यो मोह परभाव का, अचल अवाधित शिव ॥३८५॥

म्रथं—पर परिएाति (आत्मा के सिवाय दूसरे पदार्थों में ममत्व भाव) से जीव इस संसार में क्रनादि काल से जन्म मरएा प्राप्त कर रहा है। आत्मा के सब प्रकार के पर पदार्थों पर से ममत्व भाव के हट जाने से उसे अक्षय (कभी नाश न होने वाला) तथा संक्लेश रहित (शाख्वत सुख सहित) मोक्ष की प्राप्ति होती है—२८५

जैसे कंचुक त्याग थी, विरासत नहीं भुजंग।

देह त्यांग थी जीव पिरए, तैसे रहत अभंग ॥३८६॥

अर्थ----जैसे कांचली छोड़ देने से सर्प का नाश नहीं होता उसी प्रकार मोक्ष अवस्था प्राप्त कर (ग्रात्मा) शरीर रहित होकर भी ग्रनन्त काल तक मौजूद रहता है----३८६

> जो उपजे सो तू नहीं, विरासत ते पिएा नाहि । छोटा मोटा तू नहीं, समफ देख दिल माहि ॥३८७॥ वरेरा भांति तो में नहीं, जात-पांत कुल रेख । राव रंक तू है नहीं, नहीं बाबा नहीं भेख ॥३८८॥

अधेश] सच्चे साधक जीवनकी आशा और मृत्यु भयसे सर्वथा मुक्त रहते हैं।

तू सहु में सहु थी सदा—न्यारा अलख सरूप । स्रकथ कथा तेरी महा, चिदानन्द चिद रूप ॥३८९॥ जनम मरुएा जहां है नहीं, ईति भीति लवलेश । नहीं सिर ग्रान नरिंद की, सो ही अपना देश ॥३९०॥

अर्थ- हे जीव ! न तू जन्म लेता है न मरता है, न छोटा है न वड़ा है, तुम में न कोई वर्गा है न जात-पांत है, तू न राजा है न रंक है, न साधु है न वेष है, नू सब में है ग्रौर सबसे न्यारा अलख स्वरूप भी है, तेरा स्वरूप कोई भी वर्गन करने में समर्थ नहीं है, तू तो अनन्त ग्रानन्दमय तथा शुद्ध स्वरूप है, जहां पर नूजन्म है न मौत है, जहां पर किंचित मात्र भी न भय है न कष्ट है, जहां पर नूजन्म है न मौत है, जहां पर किंचित मात्र भी न भय है न कष्ट है, जहां पर न जन्म है न मौत है, जहां पर किंचित मात्र भी न भय है न कष्ट है, जहां पर न जन्म है न मौत है, जहां पर किंचित मात्र भी न भय है न कष्ट है, जहां पर न जन्म है न मौत है, जहां पर किंचित मात्र भी न भय है न कष्ट है, जहां पर न किसी राजा के शासन का भय है; ऐसे दु:ख, भय तथा परतन्त्रता रहित जो अनन्त ग्रानन्द का स्थान मोक्ष है वही तेरा ग्रपना देश है। हे जीव ! इस बात को तू सदा-हर समय अपने लक्ष में रख, इस बात को भूल मत---३८७ से ३९०

> विनाशिक पुद्मल दशा, अविनाशी तू श्राप। श्रापा ग्राप विचारतां, मिटे पुष्य अरु पाप॥३९९॥ बेड़ी लोह कनकमयी, पाप पुष्य युग जान। दोऊ थी न्यारा सदा, निज स्वरूप पिछान ॥३१२॥

अर्थ---जीवात्मा अविनाशी है तथा कर्म मल रूप पुद्गल जो आत्मा से संलग्न है वह नाशवान है। इसलिए अपने शुद्ध स्वरूप का विचार करने से पाप और पुष्य कर्मों का नाश होता है। पुण्य को सोने की बेड़ी तथा पाप को लोहे की बेड़ी जानकर अपने आपको सदा इनसे भिन्त-न्यारा समफ कर निजस्वरूप को पहचानो--- ३६९-३६२

जुगल गति होय पुण्य सुं, इतर पाप सुं होय । चारों गति सुं निवारिये, तब पंचम गति होय ।।३६३॥ पंचम गति बिन जीव को, सुख तिहु लोक मंभार । चिदानन्द नवि जानजो, यह मोटो निरधार ।।३९४॥ अर्थ---चार गतियों में से देव श्रौर मनुष्य ये दो गतियां पुण्य के उदय से <sup>Jain</sup>होतीव्हैंग<sup>ा</sup>लया निर्थंच श्रौर नरक<sup>्</sup>येव्दोनों गतियां आपक के उदय से खोतीव्हें व्यञ्ज निष्काम प्राची मृत्यु से नहीं डरता, सास्वत सुख प्राप्त करता है।

चारों गतियों के नाश से मोक्ष रूप पांचवीं गतिः प्राप्त होती है। पांचवी गतिः प्राप्त (मोक्ष) पाये बिना जीव को तीनों लोकों में शाश्वत सुख मिलना सम्भव की है। यही निश्चित सत्य है— ३९३-३९४

#### समाधि का स्वरूप

इम विचार हिरदय करत, ज्ञान ध्यान रस लोन ।

निरविकल्प रस अनुभवी, विकलता होय छीन ।।३६५॥

अर्थ----इस प्रकार जो व्यक्ति मन में विचार करके ज्ञान और ध्यान के रस में लीन रहते हुए निविकल्प रस का अनुभव करता है वह सब प्रकार के विकल्पों से रहित हो जाता हैं----३६५

निरविकल्प उपयोग में, होय समाधि रूप।

ग्रचल ज्योति फलके तिहां, पावे दरस चन्प ।।३९६।।

म्रर्थ—जब निर्विकल्प उपयोग में समाधि की प्राप्ति होती है । तब जिस ग्रात्मा की उपमा के लिए जगत में एक भी पदार्थ नहीं है उसकी म्रनन्त ज्योति का प्रार्खी ग्रपने में प्रकाश कर उसके दर्शन पाता है—३९६

देख दरस अद्भुत महां, काल त्रास मिट जाय।

ज्ञान योग उत्तम दशा, सद्गुरु दिए बताय ।।३९७॥

ग्रर्थ—उस अद्भुत-अनूपम ज्योति का दर्शन पाने से मृत्यु का महात्रास मिट जाता है ज्ञान योग की ऐसी उत्तम दशा सद्गुरु ने बतलाई है—३६७

ज्ञानालम्ब द्दग ग्रही, निरालम्बता भाव ।

चिंदानन्द नित ग्रादरो, एहिज मोक्ष उपाव ।३६८॥

अर्थ- ज़ाकी के सब प्रकार के ग्रालम्बनों को छोड़कर ज्ञान का सदा ग्रालम्बन करते हुए वैराग्य रस का अमृतपान करना ही मोक्ष प्राप्ति का एक-मात्र उपाय है अतः आत्मा को निज स्वभाव में रमगा करने के उपायों को सदा ग्रहगा करो---३९८

थोड़े से में जानजो, कारज रूप दिचार।

कहत सुनत श्रुतज्ञान का, कबहुन आ वे पार ।।३९९।।

अर्थ--- थोड़े में ही भ्रपने कर्तव्य को समभ कर उसका अपने कल्या ए के

अस्ति वही है जो कभी प्रमाद न करे

मित्र के करो । हम कहा तिक वर्णन करें, कहने और सुनने मात्र से श्रुत काम का कभी पार नहीं पा सकते—३१९

मैं मेरा इस जीव को, बन्धन मोटा जानाः।

मैं मेरा जाकुं नहीं, सो ही मोक्ष पिछान मध००॥

ग्रर्थ—मैं और मेरे पन का समत्व भाव ही इस जीव को बन्धन का सवसे बड़ा कारएा है। जिसमें मैं और मेरे पन का समत्व भाव मिट गया है ऐसे निर्मोही (मोहनीय कर्म से रहित) ने ही मोक्ष को पहिचाना है—४००

मैं मेरा इह भाव थी, बंध राग अरु रोष ।

राग रोष जौलों हिए, तौलों मिटे न दोष ॥४०९॥

अर्थ—मैं और मेरे इस भाव से रागग्रीर द्वेष का बन्ध होता है। जब तक मन में रागश्रीर द्वेष है तब तक दोर्षनहीं मिट सकते— ४०१

राग द्वेष आकुं नहीं, ताकुं काल न खाय।

काल जीत जग में रहे, मोटा बिरुद धराय ॥ ४०२॥

अपर्थ—जिसमें राग ढोप नहीं है, उसे काल नहीं खा सकता अर्थात् वह जन्म और मृत्यु से उहित होकर अजर ब्रमर हो जाता है सर्वया<sup>भ</sup> दोष रहित होकर बहुत बड़ी पदवी पाकर जगत में वास करता है —४०२



आत्मः परलोक में अकेला ही गमनागमन करता हैं।

चिदानन्द वित कीजिए, समरण ईवासोर्खास ।

वृथा ग्रमूलक जात है, श्वास खबर नहीं तास ॥४०३॥ ग्रर्थ—इसलिए हे चिदानन्द ! सदा श्वासोश्वास का ख्याल रख । इन श्रमूल्य श्वासोश्वास रूप श्रायु को व्यर्थ में मत खो । यह मनुष्य जन्म बार-बार नहीं मिल्लेपा, इसलिए इस जीवन का एक क्षरण भी प्रमाद में मत जाने दे । न जाने ये श्वासोश्वास कब समाप्त हो जाएंगे ग्रौर तेरी मृत्यु हो जावेगी-४०३

## श्वासोश्वास की गति

एक महूर्त माहि नर, सुर में क्वास विचार । तिहुतर ग्राधिका सात सौ, चालत तीन हजार ।। ४० ४।। एक दिवस में एक लख, सहस वयोदश धार । एक शत नव्वे जात है, क्वासोक्वास विचार ।। ४० ५।। सात शत सहस पचानवे भाख तेत्रीस लाख । एक मास में क्वास इम, ऐसी प्रवचन साख ।। ४० ६।। चउ शत ग्रडताली सहस, सप्त लक्ष सुर माहि । चार क्रोड़ इक बरस में, चालत संशय नाहि ।। ४० ७।। चार ग्रबज क्रोडी सप्त, फुनि अड़ताली लाख । स्वास सहस चाली सुधी, सौ बरसों में भाख ।। ४० ८।।

ग्रर्थ—एक महूर्त (४८ मिनटों) में स्वस्थ मनुष्य ३७७३ श्वासोश्वास लेता है। एक दिन और रात (चौबीस घंटों) में स्वस्थ मनुष्य १९३१६० श्वासोश्वास लेता है। एक मास में (तीस दिन रात) में स्वस्थ मनुष्य ३३९५७०० श्वासोश्वास लेता है। एक वर्ष (बारह मास) में स्वस्थ मनुष्य ४०७४८४०० श्वासोश्वास लेता है। सौ वर्षों में स्वस्थ मनुष्य

सकता है। अतः गुढ़ स्वरूप प्राप्त करने के लिए अजपा जाप ''अईम्'' का करना सर्वश्रेष्ठ है। ग्रहम् शब्द ग्ररिहत का पर्यायवाची है। जिन्होंने स्वयं योगा-तीत ग्रवस्था प्राप्त कर सर्व कर्म बन्धनों से बन्धन मुक्त होकर मोक्ष प्राप्त किया है योगाम्यासी के 'लिए इनके सिवाय और कोई उत्तम स्रादर्श नहीं है। सोऽहं शब्द में भी ग्रहम् का लक्ष्य ही होना चाहिए।

Jain Education International

हात्सहित का अदसर मुफ्लित से ही मिछता है।

र कार द्वर के स्वासोध्वास लेता है--- ४०८

वर्त्तमान इह काल में, उत्कृष्टी स्थिति जोय । इक शत सोलस वर्ष नी, त्राधिक न जीवे कोय ।।४०६।। ग्रर्थ---वर्त्तमान इस काल में मनुष्य की उत्कृष्टआयु ११६ वर्ष की है इससे अधिक कोई नहीं जीवित रहता----४०४ से ४०६

सोपकम आयुकह्यो, पंचम काल मंभार।

सोपकम<sup>७२</sup> आयु विषय, घात अनेक विचार ॥४१०॥

ग्रर्थ---तथापि इस पंचम काल में सोपकम ग्रायु कही है। अनेक प्रकार के घातों में से किसी भी घात के होने से इस ग्रायु का शोध क्षय होना सम्भव है----४९०

मन्द स्वास सुर में चलत, अल्प उमर होय सीन ।

अधिक स्वास चालत अधिक, हीन होत परवीन ॥ ४१९ ॥ अर्थ---स्वर में धीरे-धीरे ग्वास चलने से प्रल्प (कम) आयु क्षय होती है अर्थात् दीर्घ ग्वासोश्वास से प्रायु लम्बी होती है, तथा प्रधिक शोधता से स्वर चलने से ग्रायु जल्दी कीरण होती है---४१९

चार समाधि लीन नर, घट शुभु ध्यान मंभार । तुष्णी भाव बैठा ज्युंदस, बोलत द्वादश घार ॥ ४१२ ॥ चालत सोलस सोवतां, चलत स्वास बावीस । नारी भोगत ,जानजो, घटत स्वास छतीस ॥ ४१३ ॥ अर्थ- समाधि में लीन मनुष्य जितने समय में चार श्वासौश्वास लेता है

७२ — शास्त्रों में आयु दो प्रकार की कही है। (१) अपवर्तनीय तथा (१) अनपर्वतनीय। अनपर्वतनीय आयु उसे कहते हैं जो बाहर के किसी भी आघात के कारणा मृत्यु सम्भव न हो। अपनी आयु को पूरे समय भोगकर ही इस आयुवाले प्राणी की मृत्यु होती है। तथा दूसरी आयु अपवर्तनीय है। यह आयु विष के प्रयोग से अथवा अन्य शस्त्रास्त्र आदि के आघात रूगने से आयु कर्म एकदम क्षय होकर मृत्यु हो जाती है। इसी आयु का दूसरा नाम सोपकम आयु है।

मुमुक्षुको जैसे बने वैसे मनकी विचिकित्सा से पार होना चाहिए ।



थोड़ी बेला मांहि जस, बहत प्रधिक सुर श्वास।

अधिका नांहि बोलीये, नहीं रहिये पड़ सोय।

जान गति मन पवन की, करे स्वास थिर रूप।

सो ही प्राएगयाम को, पावे भेद अनूप ।। ४१६ ।। अर्थ - मन में पदन की गति को जानकर जो मनुष्य श्वास को स्थिर करता है वही ब्यक्ति प्राएगायाम के अनूपम भेद को पा सकता है—-४१६

मेरु रुचक प्रदेश थी, सुरत डोर कुं पोय।

कमल बन्द छोड़या थकां, अजपा स्मरएा होय ॥ ४१७ । अर्थ----मेरु रूचक प्रदेश से सूरत डोर को पिरोकर कमल बन्ध को छोड़ने से ग्रजपाजाप होता है----४१७

भमर गुफा में जायके, करे ब्रनिल कुंपान ।

पिछे हताशन तेहने, मिले दसम<sup>अ</sup> अस्थान ॥ ४१८ ॥

७३—इस गरीर में शिराओं के जाल रूप तार लगे हुए हैं। इन शिराओं अथवा नाड़ियों में इडा और पिंगला ये दो नाड़ियां मुख्य हैं। ये मेरुदण्ड के उभय पार्श्व में हैं। इनके अतिरिक्त एक भीतर से पोली नली और है जो सुषुम्ना कहलाती है और मेरुदण्ड के भीतर होकर गई है। इस नली के नीचे के सिरे क्रेंसरमें सभी मानव भिन्न-भिन्न विचार वाले हैं।

्रियर्थ—-अमर गुफा में जाकर वायु को अन्दर खेंच कर पूरक करने के बाद दसवें स्थान में दीप शिखा के समान ज्योति के दर्शन योगी को होते हैं—-४१८ मारग में जातां थकां, जो जो अपचरिज होय। शांत दशा में वर्ततां, मुख से कही न जोय।। ४१६ ।।

से लगा हुम्रा मूलाधार चक है जहां कुंडलिनी शक्ति निवास करती है ग्रौर ऊपर के सिरे से सटा हुआ सहस्रार चक्र है। प्रारण शक्ति सदा इड़ा और पिंगला नाडियों में से होकर प्रवाहित होती रहती है। योगी यदि किसी साधन विशेष से प्राए। को सूष्मना को नाडी नीचे के द्वार में से निकाल ले जाये जो मुंदा हुआ है तो उसकी कुंडलिनी शक्ति जो सदा सोयी रहती है जागृत होकर धीरे-धीरे किन्तु इढता के साथ जीवन के घ्येय की ओर अग्रसर होती है और योगी सहस्रार में जाकर अग्नि शिखा के समान ज्योति के दर्शन करता है। इस स्थिति में साधक को बहुत से विचित्र अध्यात्मिक अनुभव होते हैं। इस परम ध्येय को प्राप्त करने के लिए योगी प्राराग्याम का अभ्यास करता है जिसका प्रारम्भिक स्वरूप पूरक अर्थात् स्वास को भीतर ले जाना, कुंभक अर्थात् श्वास को रोकना और रेचक ग्रथति क्वास को बाहर निकालना है। क्रमशः झ्वास नाड़ी और विचार के प्रवाह को संयत कर अन्त में सुक्ष्म प्रारण को ग्रधीन करने में समर्थ होता है और इस वश में किये हुए प्रासा की सहायता से वह जगत के माया रूप अत्रम जाल को छिन्न-भिन्न कर देता है। परन्तु प्रारणयाम के इस विशिष्ट साधन को प्रारम्भ करने के पूर्वसाधक के लिए यह नितान्त आ वेक्यक है कि **दह यो**ग के चार मुख्य अंगों की पूर्ति कर ले। यम तथा नियमों का पालन किसी योगी गुरु के तत्त्वावधान में रहना तथा ग्रासन की हढ़ता । इन प्रारम्भिक नियमों का पालन न होने पर साधक को भयंकर हानि उठानी पड़ती है, जो हूदोग, क्वास झौर इसी प्रकार के अन्य दुष्ट रोगों के रूप में प्रकट हो सकती है। प्रारणायाम का विधिपूर्वक अभ्यास करने से तो कुंडिलनी शक्ति जागृत होती ही हैं किन्तु प्रासायम के प्रतिरिक्त बहुत से अन्य उपाय भी हैं जो मनुष्य की सुप्त शक्ति को जगाने में निसगंत: समर्थ है। दार्शनिकों की सूक्ष्म संकल्प शक्ति से तथा गूएास्यान कमारोह से उत्तम प्रकार से ग्रात्मा का कल्याएा होता

वधे भावना शांत में, तन मन वचन अतीत स

तिम तिम सुख सायर तरगी, उठे लहर सुन मीत ॥ ४२० म

भर्थ—हे मित्र जैसे-जैसे उपशम (शांत) भावना बढ़ती जाती हैं तथा मन, वचन और काया के योग का निरोध होता जाता है । वैसे-वैसे ग्रारमा अनन्त्र सुख रूप समुद्र की लहरों में गोते खाने लगता है । ग्रन्त में जीव योगातीत\*'

७४ ---समाधि मार्ग में अनेकों विघन भी हैं। इसमें सबसे बड़ा विघन सिद्धियों की प्राप्ति है, जिनका लुभावना और चित्ताकर्षक रूप साधक को चौंधिया देता है सच्चे साधक को चाहिये कि वह इन सिद्धियों के जाल में न फंस जावे और अपने आध्यात्मिक जीवन की नौका को निर्वारण के सुखद एवं निरा-पद तीर पर ही ले जाकर विश्वाम ले।

७५---केवल उन ज्ञानी योगियों को जिन्हें जीवन मुक्त कहते हैं मोझ स्थिति प्राप्त करने के पूर्व मन, वाग्गी और शरीर को समस्त कियास्रों का निरोध (संक्षय) करना पड़ता है यथा---

तत्रानिवृत्तिशब्दान्तं समुच्छिन्न क्रियात्मकम् ।

्चतुर्धं भवति ध्यानमयागिपरमेष्ठिनः ॥ ९०५ ॥ समुच्छिन्ता क्रिया यत्र सूक्ष्म योगात्मकापि च ।

समुच्छिन्न कियं प्रोक्त तद् द्वारं मुक्तिवेश्मनः ॥ १०६ ॥ गुरास्थान कमारोह

सभी बाह्य पदार्थों का त्याग अर्थात् सर्व सन्यास करना पड़ता है। मोझ प्राप्त करने में जब पांच हुस्व ग्रक्षर (अ, इ, उ, ऋ, लृ) उच्चारएा मात्र समय शेष रहता है उस समय का जो शुक्लघ्यान है वही सच्चा मोक्ष साधन अर्थात् योग है। इस अवस्था में स्थित योगी ही सच्चा योगी है। उसके संकल्प विकल्प विलीन हो जाते हैं। उसके विचारों का रज, तम या सत्व गुएा से भी स्पर्श नहीं होता। अन्त में वह योगातीत होकर मोक्ष प्राप्त करता है। सत्य की पहचान झार सी ईश्वरके दर्शन अपने ग्राप हो जावेंगे ।

पहुंच कर शाखत सुख रूप मोक्ष प्राप्त करता है—- ४२० इन्द्र तरगा सुख भोगता, जो तृष्ति नहीं होय । तो सुख सुन छिन एक में, मिले घ्यान में जोय ॥ ४२१ ॥

ध्यान बिना न लखी सके, मन कल्लोल स्वरूप ।

### ध्यान करने की विधि

आसन पद्म लगाय के, मूलबन्ध हढ़ लाय। मेरुदण्ड सीधा करे, भेद द्वार कुंपाय ॥ ४२३॥ करे प्रवास संचार तब, विकल्प भाव निवार। जिम जिम स्थिरता उपजे, तिम तिम प्रेम वधार॥ ४२४॥

ग्रर्थ—-पद्मासन लगाकर मूलबन्ध को इड़ करें और मेरुदण्ड को सीधा करके नासाग्र हब्टि रखकर निक्ष्चल मन से बैठें तथा भेद ढार को पाकर क्वास का संचार करें। सब प्रकार के विकल्प भावों का त्याग कर अपनी आत्मा की स्थिरता को बढ़ाते जावें जैसे-जैसे स्थिरता बढ़ती जावे वैसे-वैसे निजात्म स्वभाव को प्रगट करने की तरफ प्रेम बढ़ाते जावें— ४२३-४२४

प्रेम बिना नवि पाइये, करतां जतन अपार।

प्रेम प्रतीते है निकट, चिदानन्द चित्तघार ॥ ४२५ ॥ अर्थ—जब तक निजात्म स्वभाव को प्रकेट करने के लिए प्रीति नहीं होगी तब तक ग्रपार प्रयत्न (असंख्य उपाय) करने पर भी स्थिरता प्राप्त नहीं हो जो शुद्ध भावसे ब्रह्मचर्यका पालन करता है वही सच्चा साधु है।

सकती । प्रेम करने से मन वास्तविक आनन्द को प्राप्त करने के लिए निकटतम हो जाता है : यह बात नि:संदेह मन में समभो—-४२५

नाभि स्वास समाथ के, उर्द्ध रेचसी होय।

म्रजप जाप तिहां होत है, विरला जाने कोय ॥ ४२८ ॥ अर्थ—पूरक ढारा खींचा हुम्रा वायु नाभि में जाकर स्थिर होता है उसे कुम्भक कहते हैं फिर वहां से वायु ऊपर की तरफ होकर निश्वास रूप से बाहर निकलता है उसे रेचक कहते हैं । पूरक, कुम्भक तथा रेचक करते समय ग्रपने ग्राप अजपाजाप<sup>44</sup> होता है इस भेद को कोई बिरला ही जान सकता है ।

हंकारे सुर उठत है, थई सकार समाय।

> ज्ञानार्णव थी जानजो, अधिक भाव चित्तलाय । थाय ग्रंथ गौरव धर्णो, तामें कह्या न जाय ॥ ४३० ॥

७६—ग्रजपाजाप का स्वरूप हम पहले बतला चुके हैं। सोऽहं के समान ''अर्हम'' का भी अञ्जपाजाप होता है। श्वास लेते समय ''अर्'' का शब्द तथा श्वास छोड़ते समय ह'' का शब्द इस प्रकार ''अईम्'' का शब्द स्वतः प्रगट होता है। ग्रोम् का भी अजपाजाप होता है। भर्मकी खराकी खींचनेके लिए धनकी क्या आवश्यकता है ?

पि---विस्तारपूर्वक जानने के इच्छुक ज्ञानार्णव नामक ग्रस्थ से इसका स्वरूप जान सकते हैं। यहां पर विस्तारपूर्वक लिखने से बहुत बड़ा ग्रन्थ हो जायेगा। अतः हमने संक्षेप से ही वर्णन किया है---४३०

# शरीर में नाड़ियां

देही मध्य नाड़ी तएगे, बहु रूप विस्तार। पिंड स्वरूप निहारवा, जानो तास विचार ॥ ४३१॥ वट शाखा जिम विस्तरी, नाभि कन्द थी जेह। भेद हुताशन जानजो, पान निसा तिम तेह ॥ ४३२॥ है भुजगाकार ते, वलद्द अढाई तास ।

जान कुंडली नाड़ी ते, नाभि माहि निवास ॥ ४३३ ॥

ग्नर्थ----इस देह में नाड़ियों का खूब विस्तार है । देह का स्वरूप जानने के लिए उन नाड़ियों को जानना परमावश्यक है----४३१

नाभि के मूल में से वट शाखाग्रों के समान फैली हुई बहुत-सी नाड़ियों (७२००० नाड़ियों) को जानना चाहिये । उन नाड़ियों के मूल में सोई हुई अग्नि रूप शक्ति है----४३२

वह शक्ति नाभि में भुजंगाकार (सर्पाकार)<sup>७७</sup> कुंडलिनी नाम की नाड़ी है जो कि अढ़ाई ग्रांटे देकर सोई हुई है । नाभि उसका निवास स्थान है—४२३

 एक बार भूल होनेपर उसकी पुनरावृत्ति कु करो ।

उर्घ्वगामिनी तेह थी, नाड़ी दस तन मॉहि। अघो गामिनी दस सगुरा, लघु गिनत कछु नॉहि ॥ ४३४ ॥ दो दो तिरछी सहु मिली, चतुर्विंशति इम जान ।

दो-दो नाड़ियां इसी कुंडलिनी में से तिरछी (दो दांयों तरफ और दो बांयी तरफ) निकली हुई हैं कुल मिलाकर चौबीस बड़ी नाड़ियां जाननी चाहिए । इन चौबीस नाड़ियों में से दस नाड़ियां वायु प्रवाहिका हैं—-४३५

city (विश्व व्यापी विद्युत शक्ति) भी कहते हैं। प्रकृति के निगूढ़ विधान के अनुसार यह प्रचंड शक्ति शरीरस्थ भूलाधार चक्र में सोयी हई रहती <mark>है । असंयमी</mark> साधकों को जो Passion proof (मनोविकार का प्रभाव जिस पर न पड़ता हो ऐसा) नहीं हुआ है----सावधानी के साथ तथा सद्गुरुका सानिध्य प्राप्त हुए बिना इस शक्ति को जागृत करने की चेष्टा न करनी चाहिए । इसलिए श्रष्टांग योग का प्रथम भाग यम नियम-सत्य, संयम, संतोष, ब्रह्मचर्य अपरि-प्रह इत्यादि—रखा गया है । इस कुंडलिनी की प्रचंड शक्ति को जगाने का काम इस गुप्त विद्या के सद्गुर के ही तत्वावधान में होना चाहिये। नहीं तो लाभ की बजाय हानि होना ही संभव है । मूलाधार चक इस कुंडलिनी का सुषुप्ति स्थान है । मनुष्य की पिंड देह में (जिसे Etheric body कहते हैं) स्थूल शरीर के विशेष-विशेष प्रत्यंगों से सम्बद्ध जो छ: चक्राकर घुमने वाले शक्ति केन्द्र हैं, मूलाघार उन्हीं षट् चकों में से एक है । मूलाघार (मेरुदण्ड के निम्न भाग में श्रवस्थित है। उसी चक्र के अन्तः स्तल में सर्पाकार अग्नि—कुंडलिनी **शक्ति** ढाई वलयाकार में सुषुप्त रहती है। इस शक्ति को जागृत करने की विधि विस्तारभय से तथा सद्गुरु के तत्त्वावधान के विना जागरित करने से हानि: की संभावना से नहीं दी है । विशेष जानकारी के लिए सद्गुरु के पास जावे । अनुसंघान के लिए देखें टिप्पगी नं० ७३।

Jain Education International



सदा अप्रमत्त भाव से साधना में तल्लीन रहो ।

# मुख्य नाड़ियों के स्थान

वाम भाग से इंगला, पिंगला दक्षिएा धार। नासा पुट में संचरत, सुखमन मध्य निहार।। ४३८॥ वाम चक्षु गंधारिका, दक्षिएा नयन मंभार। हस्तिजिह्वा पूषा सुधी, दक्षिएा कान प्रचार॥ ४३९॥ वामे कान यशस्विनी, प्रलम्बुषा मुख थान।

कुहू लिंग ग्रस्थान है, गुदा शंखिएगी जान ॥ ४४० ॥ ग्रर्थ---मेरुदण्ड से वाम (बायें) भाग में इंगला, दक्षिए। (दाहिने) भाग में पिंगला, नासापुट (मध्य देश) में सुखमना, वाम नेत्र में गांधरी, दक्षिए। नेत्र में हस्तिजिह्वा (हस्तिनी), बायें कान में यशस्विनी, दायें कान में पूषा, मुख में ग्रलम्बुषा, लिंग में कुहू (किरकल) तथा गुदा में संखिनी का वास स्थान है। इस प्रकार शरीर के दस द्वारों में दस नाड़ियां है। योगाम्यासियों के लिये इनका ज्ञान करना परमावश्यक है---४३८-४३०

दिग धमनी ये काय में, प्राणाश्रित नित जान ।

वायु आ्राश्रित जो रही, ते दस कहूं बखान ॥ ४४९ ॥ अर्थ----इन उपर्युक्त दस नाड़ियों में किस-किस वायुका वास है अब उस इस प्रकार की वायुका वर्णन करते हैं — ४४९

# नाड़ियों में वायु

प्रारा<sup>ध्य</sup> अपान समान जे, उदान व्यान विचार ।

# . ७८ — इनका स्वरूप देखें पद्य नं० ६२-६३-६४ के झर्थ में।

ये प्रधान वायु धमन, भांच अनुकम धारे । नाग कूर्म ग्ररु किरकिल, देवदत्त कहवाय । नाडी धनंजय पांचमी, गवरिएा दीन बतलाय ।। ४४३ ।।

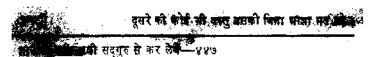
### दस प्रकार वायु का वास स्थान

हिया गुदा नाभि गला, तन संधि चित्त धार । प्राएगादिक नी इरिए परे, अनुकम वास विचार ॥४४४॥ नाग वायु प्रकाश थी, प्रगट होय उद्गार । कूर्म वायु नाड़ी उदय, उन्मीलन चित्त धार ॥४४५॥ छींक किरकला थी हुये, देवदत्त परकाश । जंभाई ग्रावे सकल, जान घनंजय वास ॥४४६॥ इत्यादिक नाड़ी तरहो, कह्यो अल्प विचार । अधिक हिये में धारजी, गुरूगम थी ते विचार ॥४४७॥

अर्थ----प्रारा वायु हृदय में, अपान वायु गुदा में, समान वायु नाभि में, उदान वायु गले में, व्यान वायु सब शरीर में रहता है । इन प्रासादि पांचों वायु का निवास स्थान अनुक्रम से जानना चाहिए----४४४

अब पांच प्रकार की नाग झादि वायु द्वारा जो-जो वस्तु प्रगट होती है उस का अनुकम से वर्णन करते हैं। नाग वायु के प्रकाश से डकार प्रगट होता है। नाड़ी में कूर्म वायु के उदय से आंखों का खोलना होता है। कुकल वायु से खोंक प्रगट होती है। देवदत्त वायु से जंभाई झाती है तथा धनजय वायु का वास सारे शरीर में है-- ४४५-४४६

इत्यादि नाड़ियों के विषय में संक्षेप से वर्णन कर दिया है । इनके विशेष



जब सुर बाहिर कुंचले, तब कोई पूछे श्रायं। कोटि जतन सुं तेहनो, कारज सिद्धि न थाय ॥४४८॥ सुर<sup>७९</sup> भीतर कुंचालती, आवी पूछे कोय । कोटि भांति करि तेहनो, कारज सिद्धि होय ॥४४६॥

अर्थ—सारांश यह है कि यह बात विशेष रूप से लक्ष्य में रखने की है कि जब स्वर बाहर को निकलता हो तो उस समय कोई प्रक्ष्त पूछे, प्रयान करे अप्रयवा कार्य प्रारम्भ करे तो कोड़ों प्रयत्न<sup>5°</sup> करने पर भी उसे सफलता प्राप्त नहीं होगी—-४४८

> पंचतत्त्व जो ये कहे, ते तो संज्ञा रूप । इन ऊपर जे मन ग्रह्यो, ते तो मिथ्या कूप ॥ ४ ५०॥ आमनाय ये है सुधी, सुर विचार के काज । सभ्यग् दूग थी जो ग्रहे,सो लहे सुख समाज ॥ ४५ ९॥ चे चो पंच प्राय की गैंदे को पांच का जैंगाव व

अर्थ---ये जो पांच तत्त्व कहे हैं वे तो संज्ञा रूप हैं मात्र इन पर ही मन

७६ — स्वर के बल से शत्रु से लड़े, मित्र से मिले, लक्ष्मी और कीर्ति की प्राप्ति करे। विवाह, राजा का दर्शन, देवता की सिद्धि और राजा अथवा राज्य कर्मचारियों को वश में करना ये सब कार्यस्वर के बल से होते हैं स्वर<sup>े</sup>के बल से ही देश विदेश में घूमना होता है।

८० (क) जिस दिन प्रातःकाल से विपरीत स्वरों का उदय हो अर्थात् 'चन्द्रमा के स्थान में सूर्य ग्रौर सूर्य के स्थान में चन्द्रमा बहे उस समय ये नीचे 'लिखे अनुसार फल जानना चाहिए---पहिले दिन में मन का उद्दोग, दूसरे में धन की हानि, तीसरे में गमन और चौथे में इष्ट का नाश होता है। पांचर्वे में राज्य का विध्वंस, छठे में सब ग्रर्थों का नाश, सातवें में व्याधि ग्रौर दु:ख, आठर्वे में -मृत्यु कहा है। मानव ! स्वनिग्रह कर । स्वयंके निग्रहसे दुःसोंसे मुक्त हो सकता है ।

लगाये रखना अध्यात्म दृष्टि से उपयोगी नहीं है । इसलिए उन **भय्कर्त्य के** के लिए तो ये मिथ्या कूच के समान हैं—४५०

हे महानुभाबो ! जैन ग्राम्नाय ऐसी है कि मात्र स्वर विचार के लिए ही इसको सम्यग् प्रकार से ग्रहएा करने श्रर्थात् स्वरों ढारा गुभागुभ फल को सम-भने के लिए ग्रौर सम्यग् प्रकार से समफ कर उसके ग्रनुसार कार्य करने से

(ख) प्रातःकाल, मध्यान्ह और साथंकाल इन तीनों कालों में यदि स्वरों का उदय पहले कहे हुए से उल्टा आठ दिन तक बराबर चले तो उससे दुष्ट फल कहा है ।

(ग) जिस दिन प्रात:काल और मध्यान्ह में चंद्रमा का स्वर और सायंकाल से सूर्य का स्वर चल्ठे उस दिन जय श्रौर लाभ कहा है और यदि उल्टा चले तो ग्रुभ काम करना छोड़ दे अर्थात् ग्रनिष्ट फल होता है ।

(घ) जिस ग्रंगका स्वर चलताहो उसी अंगके हाथ की हथेली से सोकर उठा हआ मनुष्य मूख का स्पर्शकरेतो ग्रपने अभिष्ट फल को पाताहै।

(ङ) दूसरे को दान देने में, ग्रहण करने में, या घर से बाहर जाने में जिस अंग की नाड़ी चलती हो उसी हाथ या पांव को आगे करके वस्तु को ग्रहण करे तो इस प्रकार फल जानें। ऐसा करने से न हानि हो, न कलह हो, न कण्टक (शत्रु) से विघे और वह सुख पूर्वकु सब उपद्रवों से बचकर घर लौट आवे गुरु, बन्धु, राजा, मंत्री, आदि मान्य लोगों से ग्रपनी कार्य सिद्धि के लिए पूर्णांगों से मिलने से मनोरथ सिद्ध होता है।

(च) ग्रग्नि का दाह, चोरी, अधर्म, घर्षे ए, वादि को निग्रह करना हो तो खाली नाड़ी की तरफ के हाथ से ही जय, लाभ और सुख की अभिलाषा मनुष्य करे ।

जो जीव (पूर्ण) स्वर में शस्त्र को बाधे और जीव स्वर में ही शस्त्र को खोले जसी हाथ से शस्त्र को धारण करे, उसी हाथ से शस्त्र को फैंके वह मनुष्य युद्ध में हमेशा जीतता है।

(छ) प्रार्ग वायु सींचते हुए यदि सवारी पर चढ़े ग्रौर पवन को निकालते हुए उतरे तो वह सर्व कार्यों को सिद्ध करेगा। (शिवस्वरोदय)



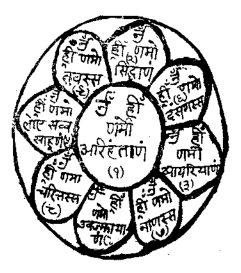
लोभ मुक्ति मार्ग में बाधक है।

स्व धकार के इसमें वर्णन किये गये सुखों को प्राप्त कर सकता है---

कह्यो एह संक्षेपथी, ग्रन्थ सुरोदय सार । भग्गे गुग्गे ते जीवकुं, त्रिदानन्द सुखकार ।।४५२।। अर्थ—मैं (चिदानन्द) ने स्वरोदय सारु ग्रन्थ संक्षेप से कहा है । इस ग्रन्थ को पढ़ने और समभने वाले मनुष्यों को यह सुख देने वाला है—-४५२ कृष्णासाडी दसमी दिन शुकवार सुखकार । निधि इंदु सर पूर्णता<sup>म्</sup> चिदानन्द चित्त धार ।।४५३॥ अर्थ—मिति ग्रासाढ़ वदि दसमी शुकवार विक्रम संवत् १६०५को चिदानन्द

भग निराय आवार की रखना की ----४५३

नोट----जैन श्रायक पंडित हीरालाल दूगड़ ने विक्रम संवत् २०३० में स्वरोदय सार का ग्रर्थ-विवेचन आदि कर दिल्ली में प्रकाशित किया।



८९----संवत्सर मुनि पूर्णता, नंद चन्द चित्तघार । अर्थात् संवत् १९०७ को यह ग्रन्थ समाप्त किया । ऐसा पाठांतर है ।

# परि शिष्ट

[चिदानन्द जी कृत ''अध्यात्म ग्रनुभव योग प्रकाश'' ग्रन्थ में से]

# <sup>८°</sup>योग शब्द का म्रर्थ

दो तीन वस्तु के मिलने का नाम योग है। वही दिखाते हैं कि, जैन घर्म में मन वचन और काया के ध्यापार को योग कहते हैं। ज्ञान, दर्शन और चरित्र को भी योग कहते हैं। करना, कराना और अनुमोदन को भी योग कहते हैं। अथवा ब्रष्टांग योग प्रसिद्ध ही है। जिस-जिस वस्तु की योजना की जाय उसे भी योग कहते हैं, इस प्रकार योग तो कई तरह के होते हैं; परन्तु इस जगह तो शास्त्र के अनुसार ब्रथवा पातंजल योग के अनुसार योग का वर्णन करते हैं।

८२. प्रत्येक मनुष्य को नीचे की तीन बातें जानने की उत्कंठा रहती है और वे बातें इस शास्त्र द्वारा जानी जा सकती हैं।

१—बालारिष्ट—ग्रथति यह बालक १ से ५० वर्ष तक जीवित रहेगा या नहीं ? इसका प्रथम निर्णय करना चाहिए क्योंकि यदि इस बात का निर्णय न किया हो तो अल्पायु होने से निमित्त शास्त्र से महान योगों का फल बतलाकर मर्ख निमितज्ञ हंसी का पात्र बनता है।

तथा बालारिष्ट यदि सूक्ष्म रीति से देखना आता हो तो उसके साथ अरिष्ट-भंग के योग हैं या नहीं इसका भी निश्चय करना चाहिए । यदि अरिष्ट भंग हो तो उस बालक को योग्य रीति से शारीरिक स्वास्थ्य को सावधानी पूर्वक निरोगी ग्रीर सुदृढ़ बनाया जा सकता है ।

२—मनुष्य की आयु कितने वर्षों की है उसका निर्एय करना चाहिए । आयुदो प्रकार की होती है----कर्मज ग्रौर दोषज¦। कर्मज ग्रर्यात् मनुष्य यदि

भिमान करना अज्ञानी का लुझुण है।



वीग तीन प्रकार का है—इच्छायोग, शास्त्रयोग, सामर्थ्य,प्रतिज्ञायोग ।

इच्छायोग

अपने ज्ञानावरएगादि कमों के तथाविष क्षयोपशम से सुने हुए शास्त्रों और उनके म्रर्थ से योग का ज्ञान हो जाने पर या ज्ञान प्राप्त न होने पर उसका ज्ञान प्राप्त करने की और उस योग को ग्रहए। करने की इच्छा करनी, परन्तु प्रमाद से कार्य में उसको परिएगत न करना ही इच्छायोग है।

### **शास्त्र योग**

जो पुरुष योग का ज्ञान हो जाने पर यथार्थ स्वरूप में विकथादि का त्यागी, अप्रमादी, धर्म-व्यापार के योग्य, श्रद्धावान, तीव्र ज्ञान से संयुक्त होकर वचनों का वृथा भाषण न करे, और मोह के कम होने से सत्य प्रतीति वाला हो, तथा कालादि विकल्पनीय बाधाग्रों से म्रतिचारादि दोषों को भी जाने, परन्तु

ठीक-ठीक उन ग्रतिचारों का त्याग न कर सके इसे शास्त्र-योग कहते हैं।

म्रपने जीवन का दुरुपयोग न करे तो उसमें रही हुई प्राराधकित उसे कितना पूर्ण श्रायुध्य देगी इसका निर्णय करना चाहिए । यदि इस बात का निर्णय कर लिया जादे तो उस मनुष्य को दोषज अर्थात अयोग्य दुर्व्यसनों से श्रायुष्य को जो हानि पहुंचे जैसे कि श्रकस्मात् रोग, श्रव्यवस्थित जीवन श्रादि संयोग जो श्रायु को घटाते हैं और पूर्णायु भोगने में कमी करते हैं । ऐसे संयोग कि जिनका प्रतिकार हो सकता हो उसके लिए योग्य उपाय करना चाहिए जिससे पूर्ण झायु भोगने के भाग्यशाली बनें ।

३----मनुष्य अपनी बुद्धि के अनुसार अपना जीवन किन साधनों से प्राप्त करेगा, उसमें उसे सफलता मिलेगी, कीर्ति संपादन करेगा या प्रकृतिदत्त शक्ति का सदुपयोग किस प्रकार करेगा ? इन प्रश्नों का अच्छी तरहुं निर्णय कर सकता हो तो इसे जान कर वह मनुष्य उत्साहपूर्वक हिम्मत से तथा हढ़ श्रद्धा से आगे बढ़कर अपने जीवन को उपयोगी और यशस्वी बना सकता है। इसलिए निमित्त शास्त्र यह दैवी शास्त्र मनुष्य का उपयोगी और उसके आवन को सुन्दर बनाने वाला शास्त्र कहा हुआ है।

# सामर्थ्य प्रतिज्ञा योग

शास्त्र में जो-जो उपाय दिखाए हैं उनका अतिकम अर्थात् शक्ति की विकि कता से जो धर्म व्यापार-योग का स्वीकार किया जाय उसे सामर्थ्य प्रतिज्ञायोग कहते हैं । इसमें सिद्धपद प्राप्ति की बहुत सम्भावना है, इसका अतिकम न करना चाहिए, किन्तु शास्त्र से सम्पूर्ण अर्थों को जानना चाहिए, इसका दूसरा नाम सामर्थ्य योग भी है । यह सर्वज्ञ पद, सिद्धिपद, एवं सकल-प्रवचन-प्रज्ञा प्राप्ति आदि का हेतु है ।

इसके दो भेद हैं----एक तो धर्म-संन्यास, दूसरा योग-संन्यास। मोहनीय के क्षयोपशम होने को धर्म संन्यास कहते हैं। कायादि व्यापार और कायोत्सर्भ झादि को योग-संन्यास कहते हैं। दोनों प्रकार के सामर्थ्ययोग समस्त लाभ के हेतु हैं और ये दोनों योगों का दूसरा अपूर्वकरण में समावेश होता है। इस जगह प्रथम अपूर्वकरण को यथाप्रवृत्तिकरण के साथ लिया है, इसलिए इसमें सामर्थ्ययोग नहीं हो सकता। क्योंकि इस जगह ग्रन्थिभेद नहीं है। इस लिए ग्रनिवृत्तिकरण किये बाद यह धर्म-सामर्थ्ययोग होगा, क्योंकि अनादि काल से आत्मा के जो-जो अपूर्व शुभ और शुभतर परिणाम धर्मस्थानक के विषय में हैं, वही धर्म-संन्यास है। कारण यह है कि अनिवृत्तिकरण करने का फल है सम्यग्दर्शन, जिसके चिह्न हैं शम-संवेगादिरूप आत्मपरिणाम । शास्त्रों में कहा भी है कि----

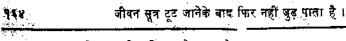
''शम-संवेग-निर्वेदानुकम्पाऽऽस्तिक्यलक्षर्एः ।

पञ्चभिः पञ्चभिः सम्यक् सम्यक्त्वमुपलक्ष्यते ॥ १ ॥"

प्रथांत् शम, संवेग, निर्वेद, अनुकम्पा, ग्रास्तिक्य इन पांचों लक्षरणों से सम्यक्त्व पहचाना जा सकता है।

ग्रीर जब यथार्थ सम्यग्दर्शन होने पर जीव तथाविध कर्मस्थिति को कम करता है, तब घर्म-संन्यास नाम का प्रथम सामर्थ्ययोग होता है। वयोंकि शास्त्र में कहा है कि---

> ''गंहित्ति सुदुब्भेओं, कक्खड-घर्श-रूढ़-गंहिव्व । जीवस्तृंकम्म-जरिएओ, घर्ए-राग-दोस-परिएाःमो ।।१।।



सम्मत्तम्मि उ लद्धे, पलियपहुत्तेण सावओ हुज्जा । चरणोवसमखयाण, सागरसंखतया हुन्ति ॥२॥''

इस रीति से स्थिति-भेद करके ऊपर जैसे-जैसे बढ़े वैसे-वैसे ही आत्म-वीर्य में जो उल्लास पैदा होता है, इसे ही धर्म-संन्यास योग कहना चाहिए । यही योग पारमाथिक है ---तात्त्विक है, इसीलिए इसको पहले कहा है । परन्तु कोई समय दीक्षा-ग्रहण करने के समय इसको अनात्त्विक भी कहा है; क्योंकि उस समय दीक्षा सन्मुख होती है, किन्तु उसे ग्रभी ग्रहण नहीं की है । इसलिए यहां ज्ञानरूप प्रतिपत्ति विशेष है, परन्तु धर्म-संन्यास सामर्थ्य का अधिकारी भव-विरत होना चाहिए। शास्त्रों में कहा है कि दीक्षा का अधिकारी आर्य-देश में उत्पन्न हो, विशिष्ठ जाति ग्रौर कुल की मर्यादा वाला हो, शुभ-कर्म करने की बुद्धि रखता हो ग्रौर प्रपञ्च-जून्य हो । ग्रात्म-परिए⊓म भी उसका ऐसा विचार करने वाला हो कि—–मनुष्यपन मिलना दुर्लभ है, सम्पत्ति चंचल है, विषय दु:ख के हेतु हैं और ग्रन्त में विरस हैं जहां संयोग है वहां वियोग ग्रवश्य है, अरीर मरए सहित है, ग्रौर संसार का विपाक दारुए है। इस तरह संसार को गुण-शुन्य और विरस विचारता हुआ। सहज विरक्त हो जाय, जिससे कोध, मान, माया, लोभ, हास्यादि स्वल्प हों, जो यौवन में भी निविकार हो, जो राजा या मूसद्दी ग्रादि बहुमान्य हो, किसी से द्रोह न करने वाला हो, श्रद्धावान् हो, ज्ञान-योग का अधिकारी श्रीर प्रव्रज्या का ग्राराधन करने वाला हो, ऐसा पुरुष धर्म-संन्यास के योग्य है । ऐसा व्यक्ति साधू बनने के लिये उपयुक्त है।

दूसरा योग संन्यास-सामर्थ्य एकान्त पारमार्थिक—तात्त्विक ही है, क्योंकि क्षपक-श्रेणि के प्रारम्भ से लेकर केवलज्ञान उत्पन्न होने तक तथा शैलेशी अवस्थागत योगनिरोध के समय तक योगी की म्रवस्था को योग-संन्यास-सामर्थ्य कहा जाता है।

इन तीनों ऊपर के कहे हुए योगों में से प्रथम योग भव्य मिथ्यादृष्टि को होता है ब्रौर दूसरा योग ग्रन्थिभेदन करने के बाद सम्यग्दृष्टि, देशव्रती प्रमुख को होता है । श्रौर तीसरा,योग दीक्षा के सन्मुख भव-विरक्त की झयो- गावस्था तक जानना चाहिए । इसको विस्तार से देखना हो तो **''कोयदर्धि-**समुञ्चय'' नाम का ग्रन्थ जो श्री हरिभद्रसूरि जी का निर्मारण किया हुग्रा **है ।** उसमें तथा योगविंशतिका, ग्रादि योग ग्रंथों में देखना चाहिए ।

यह हठ की प्रवृत्ति साधु को प्रथम ही होती है, श्री ऋषभदेव स्वामी से लेकर श्री महावीर-स्वामी तक चौबीस तीर्थंकरों ने हर एक बात से मन, वचन, काया को रोका। क्योंकि इस मन, वचन, काया की तथा इन्द्रियों की अनादि काल से स्वतः प्रवृत्ति हो रही है। इनकी प्रवृत्ति न होने देना, ग्रौर जबरदस्ती से वण में करना यह हठयोग ही तो हुग्रा, क्योंकि जैसे श्री नेमिनाथ स्वामी के पास से ढण्डण मुनि ने अभिग्रह लिया कि मेरी लब्धि से बाहार मिले तो ग्रहण करूंगा, ग्रन्थथा नहीं। जब ऐसा हठ किया तो ग्रन्त-राय कर्म के जोर से ग्राहार का योग न मिला। तब एक दिन श्री इंडण्ण महा-राज श्री नेमिनाथ जी को बन्दना करके पूछने लगे कि हे स्वामिन् ! अठारह हजार मुनिराज हैं, उनमें कौन सा मुनि उत्क्रष्ट है ? तब श्री नेमिनाथ स्वामी कहने रुगे कि ढण्डण मुनिराज सबसे उत्क्रष्ट है।

श्री कृष्ण महाराज को ढण्ढण ऋषि को वन्दना करने के लिए उत्कण्ठा हुई, भगवान नेमिनाथ को वन्दना कर वहां से चल दिया और इधर से ढण्ढण ऋषि भी गोचरी की गवेषणा करते हुए श्री कृष्ण महाराज को रास्ते में मिले। तब श्री कृष्ण ने हाथी से उतरकर ढण्ढण ऋषि को तीन प्रदक्षिणा देकर नमस्कार किया।

उस समय एक स्वभाव से क्रुपएा धनवान् वरिएक को श्री क्रुव्रए को ढण्ढएा ऋषि को नमस्कार करते देखकर साधु को भिक्षा देने का (बहराने का) भाव उत्पन्न हुआ और ढण्ढरा ऋषि जी को अपनेघर में लेजाकर मोदक भिक्षा में दिए । तव ढण्ढरा ऋषि जी ने शुढ जानकर प्रहरा किए और नेमिनाथ स्वामी के पास प्राये, पूछने लगे कि हे भगवन् ! यह आहार मेरी लब्धि से मिला है या नहीं ? उस समय श्री नेगिनाथ स्वामी कहने लगे कि हे वत्स ! यह तेरी लब्धि नही, यह लब्धि ता त्रिखण्डाधिपति वासुदेव की है। तब ढण्ढरा ऋषि कहने लगे कि हे स्वामिन् ! मुझे दूसरे की लब्धि का आहार न कल्पे । [4] जो कत्तंव्य प्रथपर उठवडा हुआ है उसे फिर प्रमाद न करना चाहिए ।

एसा कहकर पजावे पर जाकर मोदकों (लडुओं) का चूर्ण करते हुए शुद्ध भावना-बल्ल से कर्मों को चूर्ण किया ग्रौर केवलज्ञान प्राप्त कर लिया ।

ऐसे ही श्री वर्धमान स्वामी ने भी अनेक तरह के मौनादि अभिग्रह लिए। सो श्री महावीर स्वामी का वर्णन श्री कल्पसूत्र ग्रथवा इनके चारित्र से जानो यह हठयोग का शब्दार्थ कहा, अब कुछ साधन करने वाले के विषय में कहेंगे ।

### <sup>4</sup>हठयोग का मधिकारी

### ८३. स्त्री-स्वरोदय शास्त्र

कई लोगों के मन में साधारएतया यह शंका उत्पन्न होती है कि इस स्वरोदय का विधान स्त्री-पुरुष दोनों के लिए एक ही प्रकार का है अथवा भिन्न-भिन्न ?यह शंका होने का मूल कारएा यह है कि स्त्री पुरुष की वामां-गना कहलाती है और वास्तव में उसके वामांग को प्राधान्य भी है।

शरीर रचना की इष्टि से विचार करें तो स्त्री-पुरुष से भिन्न है। परन्तु स्वरोदय की दृष्टि से स्त्री-पुरुष दोनों के लिए स्वर सम्बन्धी तमाम नियम समान रूप से ही लागू पड़ते हैं। अर्थात् उपर्युक्त सब नियम स्त्री-पुरुष के लिए एक समान ही समभने चाहिए। स्त्री-पुरुष का भेद स्वर की दृष्टि से नहीं परन्तु अमुक शारीरिक रचना के कारएग से है। ऐसा समभकर सब काम करना चाहिए।

इस सुष्टि में पुरुष सूर्य का प्रतिनिधि तथा स्त्री चंद्र की प्रतिनिधि है। ऐसा स्वर शास्त्र में स्पष्ट दर्शाया गया है। इसलिए पुरुष में सूर्य प्रधान गुएा विद्यमान हैं तथा स्त्री में चंद्र प्रधान गुएा विद्यमान हैं। स्वरोदय विज्ञान



हाल न कहेगा, गुरु की बताई हुई रीति को समफ्रकर आत्मार्थी वनैग्रा। तीसरा—परिषह ग्रर्थात् भूख, प्यास, निन्दा, स्तुति सुनकर सहन करे, कहने वाले को शापादि न दे; ग्रालसी, कोधी, कपटी, लोभी, ग्रहंकारी न हो। जिते-क्ट्रिय हो। क्योंकि जिसकी इन्द्रियां चपल होंगी वह योग में प्रवृत्त न हो सकेगा, योगमार्ग का ग्रभिलाषी गुरु ग्राज्ञाकारी, आत्मार्थी और मोक्षाभिलाषी हो, परिश्रम से थकने वाला न हो। इत्यादि ऊपर कथन किए हुए गुए। जिसमें हों उसे योग का ग्रधिकारी समफना चाहिए । श्रौर वही योग-साधन करने के लिए पात्र है।

# हठयोग के साधक के लिए ग्राहार विधि

योगी आहार इस प्रकार करे कि जो न न्यून हो और न अत्यन्त अधिक हो । न्यूनाधिक हो जाने से साधन ठीक नहीं बनता । क्योंकि अधिक खाने से तो प्रमाद वश होकर परिश्रम न कर सकेगा। इसलिए शास्त्रानुसार आहार को अंगीकार करे। जितनी उसकी भूख हो—मुझे इतना स्राहार चाहिए, ऐसा अनुमान करे और अनुमित ग्राहार के चार भाग करे। उन की इष्टि से हम ऐसा कह सकते हैं कि जब पुरुष की चंद्र नाड़ी चलती हो और पुरुष में सूर्य प्रधान गुरगों का प्रभाव चंद्र नाड़ी के प्रभाव से अमुक अंशों में हल्के (Mild) हो जाते हैं परन्तू जब सूर्य नाड़ी चालू होती है तब उसे पूर्ण बल मिलने से वह ग्रधिक उग्र [Aggressive Form] स्वरूप धारए। करता है। तथा बराबर इसी प्रकार की स्त्री की नाड़ियों की परि-स्थिति है । जब स्त्री की चन्द्र नाड़ी चलती हो तब ज्ञात करेंगे कि उस समय स्त्री में स्त्रीत्व के गुए। पूर्एा अवस्था में विद्यमान हैं और जब उसकी सूर्य नाडी चाल हो तब ज्ञात करेंगे कि उसके स्त्री सूलभ गुएा कूछ-कूछ मंद अव-स्था में हैं। स्वर विज्ञानियों ने इन्हीं बातों के आधार पर स्त्री पुरुषों के लिए करने योग्य बहत कार्यों का निष्ट्रचय किया हुग्रा है। जैसा कि इच्छानुकुल पूत्र अथवा पूत्री उत्पन्न करना। गर्भ घारएगन करना ग्रादि। इस संक्षिप्त आलोचना का खयाल पाठकों को ग्रवश्य घ्यान में ग्राया ही होगा । ऐसी मैं आशा रखता है।

# किसी बातको जान छेने मात्रसे कार्यकी सिद्धि नहीं हो जाती ।

भार भागों में से दो भाग के अन्दाज गृहस्थ के यहां से आहार अर्थात् पर्का हुया (रन्धा हुया) अन्त लावे, ग्रीर एक भाग जल लावें, सो उन तीनों हिस्सों से अपनी उदर-पूर्ति करे, एक भाग उदर का खाली रखे। खाली रखने का प्रयोजन एक तो वीतराग देव की याज्ञा है कि----आत्मार्थी साघु हमेगा उजनोदरी तप करे, पगु की तरह ठूंस-ठूंसकर उदर को न भरे।

दूसरा प्रयोजन यह है कि पेट में एक भाग खाली रखने से श्वास उछवास की गति ठीक रहती है। क्योंकि यदि अन्त ग्रीर जल से सम्पूर्ण पेट भर लेगा तो क्वासोछ्वास वायु का स्राना जाना कदापि ठीक न रह सकेगा, यह सर्वजन-अनुभूत है कि ग्रन्न के कम खाने वालों का शरीर प्रफुल्लित ग्रीर ग्रालस्य-रहित रहता है-ग्रीर जो मनुष्य पेट भर लेते हैं उनको थोड़ी देर बाद ही आलस्य आ जाता है। जो लोग केवल अन्न अर्थात् आहार से ही पेट भरते हैं और पीछे से पानी पीते हैं उनका तो क्वासो-छ्वास बहुत तकलीफ से निकलता है, दूसरे लोग भी देखकर कहते हैं कि जाज तो माल खूब खाया। अजीर्ण होने से स्वास्थ्य पर पानी फिर जाता है। जब गृहस्यों को भी भिताहारी होना चाहिये तब योगी के लिये विशेष क्या कहें। इसलिये ऊपर लिखे अनुसार भोजन करना चाहिये---- और जो योगाम्यास करने वाले साधु हैं वे द्रव्य, क्षेत्र, काल, भाव के अनुसार भिक्षा-वृत्ति के वास्ते एक बार गृहस्य के घर जावें, अपनी उदर-पूर्त्ति के लिये शुद्ध झाहार पानी लावें, परन्तु गृहस्थ के घर बारम्बार न जावें । क्योंकि जो मुनि बारम्बार जायेगा तो मरंगने खाने में ही उसका काल पूरा हो जावगा; फिर योगाभ्यास किस समय करेगा ? दूसरा वीतरागदेव ने भी कह्या है कि वैयावृत्त्य —साधुओं नी टहल सेवा—करने वाले के बिना नित्यभोजी साधु एक बार गृहस्थ के घर जाये। बारम्बार जाने वाला भगवदाज्ञा-विराधक है।

### योगी के लिये हेयोपादेय वस्तु

अब योग साधनेवाला किस-किस वस्तु का त्याग करे, ग्रौर किस-किस वस्तु को ग्रहरण करे। जो वस्तु भोग में न आवे जैसे १----कडवी चीज

**[**[2]

(नीम के पत्रादि) ग्रहण न करे । २—भाग, गांजा, तमाकू आदिकोई तरह का नशा अंगीकार न करे, क्योंकि जो नशा करनेवाला होगा, वह बकवृत्ति (बगुला वृत्ति) से लोगों को ध्यान दिखावेगा ।

३—-ग्राम्ल---खटाई, इमलो, कच्चा आम, जामुन, जमेरी, निम्बू, नारंगी ग्रादि नाना प्रकार की खटाइयां हैं, इन्हें ग्रहएा न करें, लाल मिरच भी बहुत न खाय, बहुत लवण भी न खाय, बहुत गरम भोजन न खाय क्योंकि ये रक्त-विकार द्वारा स्वास्थ्य को हानिकारक हैं । एवं ऐसी वनस्पसियां कन्दमूलादि ग्रनन्तकाय जो इन्द्रियों को विकार पैदा करनेवाली हैं, न खानी चाहिये । इन्द्रियों को कंदमूल हरित----शाकादि पुष्ट करते हैं और पुष्टि विकार का हेतु है । इसे भी योगी को त्याज्य समफना चाहिये ।

योगी तिल, सरसों, मधु (शहद), मदिरा, मांस, इन सबका त्याग करे छाछ, कुलधी, तिलपापड़ी, बासी ग्रन्न, सीरा, सेकी हुई लापसी और कांजी ग्रादि को भी अंगीकार न करे। शीध्रता से गमनागमन (जाना आना), भागना, ग्रग्नि का सेवन करना, और स्नानगदि भी न करे। साधना के समय बहुत तपादि भी न करे, और बहुत मनुष्यों से परिचय भी न करे, बहुत बोलना भी न चाहिये।

### योगी के काम में ग्राने वाली वस्तुएं

गेहूं, चावल, ज्वार, बाजरा, सांठी के चावल, मूंग की दाल, तुबर की दाल, उड़द की दाल, दूध, घृत, मीठा सभी ले सकता है, परन्तु मीठा नित्य न खाय, और लड्डू, जलेबी, सीरा, लापसी, घेवर, कलाकन्दादि इस योग साधनेवाले को बिल्कुल खाने के लिये निषिद्ध है। कारणवन्नात् सोंठ, पीपर, काली मिरच, जावत्री ग्रादि अंगीकार कर सकता है और ऐसा आहार करे कि जो जल्दी पच जाय। बल्कि रोटी लूखी (खुश्क) खाय, जहां तक बने वहां तक भिक्षा में भी रोटी रूखी लावे, क्योंकि चुपड़ी हुई रोटी गरिष्ठ होती है, पचने में दुजंर होती है और गरिष्ठ वस्तु के खाने से म्रालस्य भी आता है। ऊपर लिखी चीजों का संयोग भिक्षा में न मिले तो चना सेका वियुह रकाने वाली बात नहीं करनी चाहिए ।

द्वा जनर ग्रंपना निर्वाह कर ले, यथवा आघे से भी थोड़ा आहूार करे।

### योगी के लिये स्थान

योगी के लिये स्थान कैसा होना चाहिये वह दिखाते हैं। एकान्त अर्थात् बस्ती से बाहर हो, और उस मकान में स्त्री, नपुंसक, तियंड्व प्रादि का प्राना जाना न होना चाहिये। इसी वास्ते जैनधर्म में ब्रह्मचारी को नव वाडों से ब्रह्मचर्य पालन करना कहा है। उन नव वाडों का वर्शन शास्त्रों में है, ग्रन्थ बढ़ जाने के भय से नहीं लिखते। अन्य मत में कई एक प्रकार मठादि के बताये हैं वे भी ग्रन्थ बढ़ने के भय से नहीं लिखते। परन्तु उस एकान्त स्थान में चूना-पत्थर आदि का मकान न हो। वह दूसरी रीति से योग साधनेवाले की पीठिका कही गई है।

### श्रासन प्रतिष्ठा

योग साधने वाले को प्रथम ग्रासन दूढ़ करना चाहिये । आसनों की संख्या चौरासी लक्ष है जिसमें चौरासी आसन प्रसिद्ध हैं । उनमें भी जो इस योग-साधना में बहुत उपयौगी हैं उन्हीं प्रासनों के कुछ गुणादि वर्णन करते हैं ।

### स्वस्तिक-ग्रासन

यह समस्त ग्रासनों में सुगम है, ग्रांर मंगल रूप भी है, इसीलिये इसको प्रथम कहा है। सुगमता इसकी इस लिये है कि जंघों के मध्य में दोनों पात्रों के तलवों को करके ग्रीर देह सरल करके बैठना, उसे स्वस्तिकासन कहते हैं। इसका नाम स्वस्तिक क्यों दिया यह दिखलाते हैं—स्वस्ति नाम हैकल्याए का, जो भव्य जीव आत्मार्थी आत्मसाधन ग्रीर मोक्ष जाने की चाहना करे उसे कोई तरह का विघ्न न हो, क्योंकि सत्कर्म करने में प्राय: विघ्न ग्राया ही करते हैं। शास्त्रकारों का उल्लेख देखने में आता है कि ''श्रेयांसि बहुविघ्नानि भवन्ति महतामपि''। इसलिये इसे मंगल बुद्धि से पहले कहा है ग्रीर दूसरा इस आसन में बैठने से सुस्ती---आलस दूर होता है, तीसरा इर एक इसे सहज में कर सकता है, इस वास्ते भी इसी स्वस्तिकासन का बहले स्वरूप-निर्देशन किया है।

### २-गोधुक् ग्रासन

जकडू (पांव के बल पर) बैठकर एडीयां ऊंची रखे और पांचों के पुंजीं के बल पर ग्रपना समस्त शरीर का भार डाल कर, जैसे गवाला लोग गायें को दोहने के ब्रवसर पर बैठते हैं, वैसा बैठने को गोधुक् आसन या गोदोहन श्रासन कहते हैं। इसी आसन से शासनपति भगवान् श्री वर्धमान स्वामी ने सालवृक्ष के नीचे केवलज्ञान-केवलदर्शन प्राप्त किया था।

### ३-गोमुख ग्रासन

बांई ग्रथांत् डाबी तरफ कटि (कमर) के नीचे दक्षिएा ग्रथांत् जीमने पांव की गुल्म ग्रथति एड़ी घरे और जीमनी कटि की तरफ बांये पांव की एड़ी को घरकर बैठ जाय, ग्रौर दोनों घुटनों को ऊपर नीचे कर ले, जैसे गौ का मुख ग्रर्थात् दोनों होट ऊपर नीचे होते हैं, इस तरह दोनों घुटने करे। इस ग्रासन को कानफटे साधुओं में जो गोरखनाथ हो गये हैं उन्होंने विशेषकर किया है, इसी लिये इसको गोरक्ष-आसन भी कहते है।

### ४-वोरासन

जैसे वीर ग्रथांत् शूर-वीर मनुष्य युद्ध में धनुष बाएा को खींचते हैं, उस रीति से जो खड़ा होना उसी का नाम वीरासन है। सो यह वीरासन कई तरह से होता है, इसीलिये नाम मात्र लिखा है, क्योंकि भासनों की प्रक्रिया तो गुरु के पास से अपनी र्हाष्ट से देखे धौर गुरु करके दिखावे तब ही तथावत् मालुम होती है।

### ५-कूर्मासन

ं दोनों पगों (पांव) की एड़ी से गुदा को रोक करके सावधान स्थित हो जाने को कूमसिन कहते है ।

### ६-कुक्कुटासन

अत कुक्कुटासन कहते हैं — झएं पैर के तलवे दाहिनी (जीमनी) जंधा के ऊपर रखे, अर्थात् पद्मासन लगाकर फिर दोनों हाथों को ऊरु अर्थात् जंधा के बीच में हाथ घुसेड़कर जमीन पर टेके, फिर हाथों पर जोर देकर और प्रासन करता हुआ ऊपर को उठे और जमीन से अधर (आश्रय-रहित) हाथों के ऊपर खड़ा रहे उसी का नाम कुक्कुटासन है।



www.jainelibrary.org

#### ७-धनुषासन

दोनों पांचों के अंगूठों को दोनों हाथों से ग्रहए। करके एक को कानपर्धन्त लावे, धनुष की तरह ग्राकर्षए। करें। अथवा ऐसा भी कहते हैं कि एक पैर को फैला करके, एक से अंगुठा को ग्रहए। करें और एक हाथ कानपर्यन्त करे इसका नाम धनुषासन है।

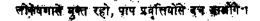
### द्र-पश्चिमोतानासन

दोनों पांव दण्ड की तरह लम्बे करे और धरती को पैरों से पकड़े, अर्थात् पांवों को चिपटे जमा रखे, और दोनों हाथों को फैलाकर पांवों के दोनों अंगूठों को दोनों हाथों से पकड़े, परन्तु पांव ऊपर को न उठने पावे, जमीन से ही लगे रहें, फिर माथे को नीचा करके जंघों के ऊपर लगाकर स्थिर हो जाय, अथवा दोनों पांवों को चिपटा ले, और दोनों हाथ पैरों के इधर-उधर से करके तलवों के बीच में हाथों की दसों अंगुलियां मिलावे, परन्तु अंगुली ऐसी मिलावे कि छूट न जाय, फिर माथा जंधा के ऊपर रखकर स्थिर हो जाय। इस आसनके कुछ गुण दिखलाते हैं। यह आसन ऊपर कहे झासनों में से मुख्य आसन है और मुथुम्ला-मार्ग को बतानेवाला है, प्राणों की गति सूक्ष्म अर्थात् धीमा करनेवाला है,पेट की अग्नि को तीव करता है और उड्यान-बन्ध में भी मदद देता हैं, पेट के मध्य भाग को कृश वनाता है, जिससे तोंद नहीं निकलती, पेट पतला बना रहता हैं, और कब्जियत (मलावरोध) को दूर करता है, दस्त को साफ (खुलासा) करता है। जो मनुष्य इस म्रासन को लगाने का अभ्यास करेगा, उसको शरीर सम्बन्धी अनेक प्रकार के लाभों के अतिरिक्त योगाभ्यास में विशेष सहायता मिलेगी।

#### ६-मयुरासन

दोनों हाथ जमीन पर रखकर दोतों कुहएगी (कोगों) मिलाकर नाभि और कल्लेजा के बीच में रखकर कोएियों के ऊपर सब शरीर का भार देकर दोनों पांव पीछे से ऊंचे उठावे, और जमीन पर सिवाय हाथों के कोई शरीर का अंग न रहने दे। जैसे मयूर अपने पंखों को ऊपर करके नाचता है, इसी रीति से पांव ऊंचा करे, इसी का नाम मयूरासन है । इसका

99



विकर्म के लगा रहे की के बतलाते हैं कि, माथा जमीन से लगा रहे और बाकी कुल रोति उस प्रकार से जान लेनी चाहिये।

### इसके कुछ गुरा

इस मयूर-आसन के करने में क्या लाभ है, अथवा क्या-क्या फायदे हैं वही दिखाते हैं---इस के ग्रासन करने में जलन्धर, तापतिल्ली, फीया ऋदि अनेक रोग चले जाते हैं, और वात, पित्त, कफ, इनको भी यह मयूरासन नाश करता है ग्रर्थात् विषम दोषों को सम करता है । जो कदाचित् कुत्सित ग्रन्न खाया जाय तो उसे भी भस्म कर देता है, ग्रौर जब बस्ति करने का काम पड़े ग्रथवा कुछ जल पेट में रह जाय तो इसके करने से जल्दी रेचन हो जाता है ।

#### १०-सिंहासन

दोनों घोटू जमीन पर टेककर दोनों एडियों को गुदा के पास ले जाकर उसके ऊपर बैठ जाय और दोनों हाथों के पंजे अर्थात् श्रंगुली पेट की तरफ ब्रौर हथेली घोटू की तरफ करके सतर बैठ जाय, परन्तु हाथ में किसी तरह का शल्य न हो, और गरदन को कुछ झुकी हुई सामने रखे दोनों स्रांखों की पुतली दोनों भंवरों (भोंग्रों) के बीच में रखे, और मुख को फाड़े, जीभ को ग्रच्छी तरह से बाहर निकाले, ग्रौर सिंह की तरह गर्जना स्रर्थात् शब्द करे। इसका ग्रभ्यास करने से शरीर में फुरती बनी रहती है, ग्रौर तेजी बनी रहती है। कदाचित् गोचरी (भिक्षा) में खटाई आदि आ जाय तो खाने के बाद इस ग्रासन को करे। इससे योग में किसी प्रकार का विध्न न होगा।

श्रब ऊपर लिखे हुए आसनों में परिश्वम होता है, इसको दूर करने के वास्ते शिवासन को अवश्यमेव करे। इसलिये शिवासन का स्वरूप लिखते हैं।

### ११-शिवासन

जमीन से पीठ लगाकर शयन करे और हाथ पांव सीधे कर दे, अर्थात् जैसे मुर्दा होता है वैसे सरल होकर सो जाय । इस आसन से श्वरीर का अपरिसही होकर कोई भी कार्य करो सफलता अवस्य मिलेगी। [१७५

परिश्रम दूर हो जाता है, इस लिवे परिश्रम दूर करने के लिये यह सामा श्रेयस्कर है।

### १२-सिद्धासन

दांये पांव की एड़ी को योनि के मध्य लगावे। गुदा और लिंग मध्यभाग का नाम योनि है—सीवन-स्थान को योनि कहते हैं। उस स्थान को एड़ी से दबाये रहे झौर दाहिते पांव को उठाकर लिंग की जड़ में एड़ी को लगा कर नीचे को दबावे,इसी रीति से बैठकर फिर एड़ी को हृदय से चार अंगुल फरक से रखे, और नेत्रों को ग्रचल दृष्टि से भूकुटी के मध्यभाग में लगा दे उसका नाम सिद्धासन है। इस आसन का फल तो अन्य मतावलम्बियों के शास्त्रों में बहुत वॉएित है, और श्री जैनमत में भी गुरुमुख से इसकी महिमा सुनने वाले जिज्ञासु जानते हैं, तथा शास्त्रों में भी वर्गत है। ''यथा नाम तथा गुराा:'' इस उक्ति से भी जान पड़ता है कि इस ग्रासन में कोई विशेष महत्त्व होना चाहिये।

#### १३. पद्मासन

बाईँ जंघा के ऊपर दायां पांव स्थापन कर बांया पांव दाहिनी जंघा पर स्थापन करके दांये हाथ को पीठ पीछे घुमाकर बांयी जंघा पर स्थित पांव के अंगुठे को पकड़े, ग्रौर ऐसे ही बांये हाथ को पीठ पीछे ले जाकर दाहिनी जंघा पर स्थित जो बांया पांव उसके प्रंगुठे को पकड़े, और हृदय के समीप ठोड़ी चार ग्रंगुल के अन्तर में रखे, नेत्रों से नासिका की डण्डी अर्थात् अग्रभाग (नोक) को देखे।

अब प्रकारान्तर से भी पदासन को दिखाते हैं---बांया पांव को आगे दाहिनी जंघा के ऊपर और दाहिने पांव को बांयी जंघा पर रखे, और हाथों को उन दोनों एडियों के ऊपर पहले बांये हाथ को रखे, उसके ऊपर दाहिने हाथ को रखे, ग्रर्थात् जैसे जिन-मन्दिर में भगवान् वीतराग जिनेन्द्रदेव की प्रतिमा स्थापित की जाती है, इसका नाम पर्यकासन भी है।

इन ग्रासनों की विधि श्री हेमचन्द्राचार्य कृत योगशास्त्र में देखो, इस जगह तो संक्षेप से नाम तथा गुएा वर्एान करते हैं। जैसे पंकज कीचड़ से रोगी की सेवा के लिए सदा तत्पर रहो ।



उस्पर्ने हुआ और जल से वृद्धि पाकर दोनों को छोड़कर पृथक हो जाता है। इसी रीति से जो मनुष्य इस पद्मासन को साधनेवाला है वह संसार रूप कीचड़ से उत्पन्न होकर और भोगरूप जल से वृद्धि पाकर इन दोनों को छोड़कर इस योगरूप अभ्यास में पृथक् स्थित हो जाता है। इसीलिये इसका नाम कमल पंकज भी है।

इस प्रकार संक्षेप में ग्रासनों का वर्शन किया है, जो पुरुष पहले इन आसनों का ग्रम्यास इढ़ करेगा, वह ही पुरुष योगाभ्यास के परिश्रम को उठावेगा, गुरु के विना योगाभ्यास का रास्ता कदापि न पावेगा, पुस्तक बांचने मात्र से भी हाथन व्यावेगा, इसीलिए हमारा कहना है जो कोई योग की सिद्धि करना चाहे वह प्रथम स्वरोदय अर्थात् स्वर का अभ्यास योगी गुरु से ग्रवश्य-मेव करे। क्योंकि जब तक पूरा-पूरा उसका स्वर के तत्त्वों का ज्ञान न होगा तब तक योग की सिद्धि कदापि न होगी। स्वर के ज्ञान बिना जो मनुष्य योगाभ्यास अर्थात् प्राशायाम, मुद्रा, जुम्भकादि का परिश्रम करते हैं, उनका परिश्रम व्यर्थ जाता है, क्योंकि योगाभ्यास की प्रथम भूमिका स्वर-अभ्यास है।

वर्त्तमान काल में बहुत लोग प्राणायामादि अथवा षट्कर्मादि के विषय में परिश्रम उठाते हैं, परन्तु स्वर-अभ्यास के बिना लाचार होकर धक जाते हैं, और समाधि के भेद को नहीं पाते । इसलिए जो योग की इच्छा करने बाला जिज्ञासु है उसको मुनासिब है कि सद्गुरु के पास से विनयपूर्वक शुश्रूषा करके कपट-रहित हो गुरु की चरण-सेवा करे और इस स्वर-साधन की कुंजी सीखे, जिससे सर्व कार्य सिद्ध हों । मकान बनाने वाला यदि पहले नींव को मजबूत करेगा, तो मकान चाहे जितना ऊपर ले जावे उसको कभी भी खतरे का मुंह न देखना पड़ेगा, ग्रीर न ही किसी प्रकार हानि की सम्भावना होगी ।

### स्वरोदय-स्वरूप

पृथिवी, जल, ग्रग्नि, वायु, आकाश यह पांच तत्त्व हैं, और इन पांचों तत्त्वों को ही सभी स्वरोदय वाले कहते हैं। जैनों में भी गुरुकुल-वास विना

# जो प्रज्ञा के ग्रहंकार में दूसरों की अवज्ञा करता है वह मूर्ख है। [१७७

इन्हों को स्वरोदय वाले पांच तत्त्व कहते हैं, परन्तु यथावत् गुरु मिछे और जिज्ञासु को योग्य जाने तो दूसरे भी पांच तत्त्व बतावे । उन पांच तत्त्वों की प्रसिद्धि ही नहीं है, परन्तु मैंने जिस गुरु की चरण-सेवा से योगाभ्यास की रीति पाई है उनकी जवानी इसका स्वरूप समफा है अनुभवी गुरु से ही विद्या का सर्भ जाना जा सकता है जो ग्रन्थों में लिखा हुआ नहीं मिलेगा ।

थोड़े समय पहले श्री आनन्दधनजी महाराज महान योगी हुए हैं, वे मार-वाड़ में बहुत घूमे हैं, और प्राय: कई देशों में प्रसिद्ध भी थे। आयु के नजदीक आने से उन्होंने विचारा कि यदि कोई जिज्ञासु मिले तो इस वस्तु (योग प्रक्रिया) को दूं, ऐसा विचार कर मारवाड़ादि में अच्छी तरह अन्वे-धरण किया किन्तु कोई योग्य जिज्ञासु व्यक्ति देखने में न ग्राया। अनन्तर पुजरात देश में श्री यशोविजय जी उपाध्याय का नाम सुनकर श्री आनन्दधन जी महाराज गुजरात में गये ग्रौर उपाध्यायजी से मिले एवं उनसे इस विषय का ग्रादान प्रदान किया। योग्य शिष्य न मिलने से उन्होंने ग्रपनी परम्परा में काई शिष्यादि न किया। वयोंकि उन्हें कोई योग्य शिष्य नहीं मिला। श्री आनन्दधन जी महाराजं अपनी बनाई हुई चौबीसी के ग्रन्दर श्री कुन्थुनाथ भगवान् के स्तवन में जो नवमी गाथा है उसमें मन ठहरने की कह गये हैं। परन्तु बिना ग्रध्यात्मी गुरु के गाथा का रहस्य मालुम नहीं होता। बह गाथा भी दिखाते है—

"मनडूं दुराराध्य तें वश आण्युं, ते आगमधी मति आणुं।

आनन्दंघन प्रभु माहरु आएगे, तो साचु करी जाणुं हो ॥कुं॥१॥

इस गाथा में आ-ग-म-थि इन चार अक्षरों में मन ठहरने का मतलब बतलाया, गुक्कुलवास बिना इसका ग्रर्थ समफ में न आया, मैंने इसका ग्रर्थ कितने ही जिज्ञासुओं को खोल कर बताया, जिन्होंने इस अर्थ को पाया, उन्होंने नवकार गुएगने में मन भी ठहराया, इसके ग्रागे भी बताते, परन्तु पूरा जिज्ञासु नजर में न ग्राया, इसीलिये वह पद पोथि ों में उलटा सीधा गाकर पाठकगेएं को सुनाया।

परन्तु पूर्वोक्त गाथा के पुर्वार्ध का अर्थ लोग ऐसा करते हैं कि हे श्री

सतोषी साधक कभी कोई पाप नहीं करते ।

परन्तु इसको आपने वश किया है, सो बड़ा दुष्ट है, ग्रयति अति चंचल है, परन्तु इसको आपने वश किया है, सो हे प्रभो ! श्रागमथी श्रयति शास्त्र के ग्राधार पर अथवा शास्त्र के श्रद्धान-बल से जानता हूं (विश्वास करता हूं) आगे की तुक में कहते हैं कि हे प्रभो ! मैं तो प्रत्यक्ष तब जानूं, जब मेरा मन स्थिरता पकड़ ले, अर्थात् समाहित हो जावे, ऐसा भाव लोग निकालते हैं।

परन्तु इस ग्रर्थ में तो शंका उत्पन्न होती है कि ग्रानन्दघन जी को श्रद्धा न थी, क्योंकि यदि उन्हें श्रद्धा होती तो ऐसा न कहते कि मैं शास्त्र से श्रद्धान करता हूं, परन्तु प्रत्यक्ष में तो तब ही विश्वास कर सकता हूं जब कि मेरा मन समाहित हो जावे (ठहर जावे)। इस कथन से उन्हें ग्रश्नद्धान उत्पन्न होता है। अथवा उनका मन स्थिर नहीं था। तो वे योगीराज कैसे ?

इस शंका को दूर करने के लिये कुछ प्रयत्न करते हैं कि पूज्यपाद श्री आनन्दधन जी महाराज के समान तो श्रद्धान इस समय होना कठिन है। और उनके समान योगीराज होना भी कठिन है। किन्तु ग्रानन्दधन जी का अभिप्राय न जानने से ऐसा कहना ठीक नहीं जान पड़ता, क्योंकि देखिये श्री आनन्दधन जी अपनी गाथा में क्या कहते हैं। 'आगमर्थि' इन चार ग्रक्षरों में श्री आनन्दधन जी भहाराज का ग्रभिप्राय दिखाते हैं कि एक एक ग्रक्षरों में श्री आनन्दधन जी महाराज का ग्रभिप्राय दिखाते हैं कि एक एक ग्रक्षरों में श्री आनन्दधन जी महाराज का ग्रभिप्राय दिखाते हैं कि एक एक ग्रक्षर में गुरुगम से सम्पूर्ण नाम निकलता है। जैसे 'भीम' कहने से भीमसेन को ग्रहण करते हैं; वैसे ही (आ) कहने से ''ग्राया'' श्रोर (ग) कहने से ' गया'', (म) कहने से मन ग्रौर (थि) कहने से स्थिर। उसका तात्पर्य यह है कि झाने जाने में मन को मिलाना (रोकना) उस मिलाने से मन स्थिर होता है। इसी रीति से हे प्रभो ! ग्रापने ग्रपने मन को स्थिर किया, ऐसा उस पद का ग्रर्थ है, परन्तु जैसा लोग कहते हैं उसी रीति से मैं नहीं मानता।

कदाचित् ग्रागम पद करके कोई इस गाथा में शास्त्र का म्रर्थ लेगा तो जो शास्त्रों में आगम का लक्ष्मण किया है वह व्यर्थ हो जायगा । क्योंकि आगम का लक्षएग, प्रमाएनयतत्त्वालोकालंकार में तो ''श्राप्तवचनादाविभू तमर्थ-

ુત્વહટ]

संवेदनमागमः'' ग्रर्थात् आप्त के वचन थे प्रकट हुआ पदार्थं का कि समित अर्थात् ज्ञान उसका नाम आगम है, न कि शास्त्रों का नाम आगम है। इसी रीति से श्री ग्रानन्दघन जी महाराज जैसे श्रद्धावान थे, वैसे ही अध्यात्म-योगी-राज भी थे। वैसा तो वर्त्तमान काल में होना कठिन है इसी रीति से गुरुगम को जानो, जैनमत में किसी तरह का सन्देह मत आनो, श्री धानन्दघन जी महाराज अध्यात्मीओं में उच्च कोटि के थे, अध्यात्म बिना विद्वता की कोई महत्ता नहीं।

इसी रीति से मैं (चिदानन्द ग्रपर नाम कर्पू रचन्द) ने भी योग्य जिज्ञासु बिना किसी को शिष्य न बनाया<sup>६४</sup> ।

ग्रब जो वक्तव्य है उसके विषय में कहते हैं। प्रथम कहे हुए पंच तत्त्वों की गति चन्द्र और सूर्य नाड़ी में होती है, इसका ठीक ठीक जानना वही स्वर साधन है।

### स्वरोत्थान

स्वरोत्थान प्रथम भ्रुकुटि चक से होता है और ग्रागमचक से होकर बंक-नाल के पास होकर पश्चिम-द्वार से निकलकर शीघ्रता से नाभि में खटका देता है फिर नाभि में उठकर हृदय-कमल पर होकर कण्ठदल के ऊपर होकर जो जीमगा (दाहिना) रन्ध्र है उसमें घुसकर बांगी (डाबी) ओर नासिका-द्वार से निकलता है। इसी प्रकार बांगें रन्ध्र में घुसकर दांगी नासिका से निकलता है। इसी रीति से फिर पीछे को भी जाता है। इस जगह किंचित् परीक्षक पुरुषों के वास्ते परीक्षा अवसर भी है—जो भृकुटि चक से नाभि में आता है, सो उसके आने की परीक्षा यह है कि नाभि से खट-खट का शब्द ग्राता है। जैसे घड़ी चकों के फिरने से खट-खट करती है उसी प्रकार नाभि में भी होता है।

इस खटके के देखने के वास्ते जब तक गुरु-कृपान हो तब तक उस खटके का देखना कठिन है। जो गुरु खटके के देखने की रीति बतावे; तब वह खटका भी देखे और बीच का भी कुछ लाभ हो। कदाचित् कोई बुद्धिमान

प्रकार होकर उस खटके की प्रतीति करे तो उस बुद्धिमान को खटका तो प्रतीत हो जायगा, परन्तु उसका जो रहस्य है सो गुरु के बिना कद्दापि न मिलेगा, क्योंकि श्री मानतुंगाचार्य जी 'पंच परमेष्ठि स्तोव' में लिखते हैं कि ''गुरुक्वपां बिना कि पुस्तकभारेख''।

न्यायशास्त्र में भी ऐसा कहते हैं कि "शिवे रुष्टे गुरुत्राता गुरो रुष्टे न कश्चन" अर्थात् शिव (इष्ट-देव) के रुष्ट होने पर गुरु रक्षए। करने वाला है परन्तु गुरु के रुष्ट होने पर कोई रक्षए। करने वाला नहीं है। जैन-धर्म में तो गुरु के बिना कुछ भी नहीं होता, इसलिए गुरु की मुख्यता है। अब ऊपर लिखे दोनों स्वरों में जो पांचों तत्त्वों का प्रकाश है, उसका थोड़ा सा वर्एन करते हैं।

### १-पृथिवी तत्त्व का स्वरूप

पृथिवी तत्त्व का रंग पीला और वारह अंगुल या ग्राठ अंगुल बहता है---ग्रर्यात् सन्मुख नकुवे के (नाक के रन्ध्रो के) ठीक सीध में बाहर मालूम पड़ता है। स्वाद मीठा, ग्राकार चौकोना (चौरस), ग्रीर ५० पचास परू ग्रयवा बीस मिनट जिसका जंधा में स्थान है।

#### २-जल तत्त्व का स्वरूप

दूसरा जलतत्त्व है, इसका वर्गा सफेद है। सोलह अंगुळ अथवा वारह अंगुल नासिकाग्र भाग में बहता है, किन्तु इसकी गति नीची रहती है। स्वाद (रस) कषायेला और वर्त्तुल—गोल आकार तथा ४० पल अर्थात् सोलह मिनट पांव के स्थल में रहता है।

### ३-ग्रग्नितत्त्व का स्वरूप

अग्नितत्त्व का रंग लाल और चार अंगुल ऊंची इसकी गति जाननः चाहिए, स्वाद तीक्ष्ण जैसे मरीच का रस तीक्ष्ण होता है, त्रिकोग्ध ग्राकार, ३० पल अर्थात् १२ मिनट कन्धे में रहता है।

#### ४-वायुतत्त्व का स्वरूप

थायुतत्त्व का वर्ण हरा अथवा नीला जानना चाहिए, तथा आठ अंगुल ऋथवा पांच अंगुल तिरछी गति, स्वाद में खट्टा, आकार में ब्वजा जैसा,

960]

सत्यसे संयम की विराधना होती हो तो मत बोलो ।

२० पल अर्थात् ८ आठ मिनट नाभि में जिसकी स्थिति है। ४-ग्राकाश तत्त्व का स्वरूप

आकाश तत्त्व रंग में काला, अथवा नाना प्रकार का, नासिका के भीतर ही चलने वाला, स्वाद में कटु, शून्याकार वाला, १० पल अथवा ४ मिनट मस्तक में प्रथवा सम्पूर्एा देह में स्थित है। वह आकाश तत्त्व नाम से पहि-चाना जाता है। इस प्रकार तत्त्वों का वर्ण तथा आकार आदि कहा है। अब जो कुछ ऊपर लिख आये हैं कि मुफे जैन रीति से जो तत्त्व गुरुने कहे हैं कुछ उनका स्वरूप कहते हैं।

### जैन रोति से तत्त्वों का श्रनुसन्धान

अरिहंत, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय, साधु ये पच तत्त्व जानने चाहिये। और कम से निम्नलिखित वर्शादि भी जानने चाहिये—जैसे शुक्ल, लाल, पीला, हरा अथवा नीला, काला अथवा विचित्र । सोलह अंगुल, चार अंगुल, बारह अंगुल, आठ अंगुल, कुछ नहीं । कषायला, अथवा अत्यन्त मीठा, तीखा, मीठा, खट्टा, कडुवा ।

### १-म्ररिहंत तत्त्व

श्रब इन उक्त तत्त्वों तथा इनके वर्णभेदादि पर विचार दिखलाते है। पहले ग्ररिहत को क्ष्वेत वर्ण क्यों कहा है.? वह इसलिये कि उनमें किसी प्रकार का मल----कर्मरूप मैल----नहीं रहा। और बारह अथवा सोलह अंगुल इस वास्ते कि आठ गुएा प्रातिहार्यादि और चार मूल स्रतिशय इस प्रकार बारह गुएा हैं इसी लिये बारह अंगुल और चार कर्म के क्षय होने से चार गुएा, इसी रीति से सोलह अंगुल समफना चाहिये।

इसका स्वाद कषायला इसलिये कहा है कि सम्यक्त्व-रहित मिथ्या हष्टि जीवों को उनके वचन रूप जल में रुचि नहीं होती, इसलिए उन्हें उनका वचन कषायला लगता है और जो सम्यक्त्व करके सहित हैं, उनको शब्द-रूपा जल ग्रत्यन्त मीठा मालूम होता है, इसलिये अज्ञान दशा से लोग जल का स्वाद कषायला कहते हैं; परन्तु है असल में मीठा; इसी वास्ते नैयायिकों ने जल को मीठा कहा है । हरीतकी प्रर्थात् हरड़ ग्रथवा आम की सेकी हुई

929

👌 आत्मा को शरीर से पुत्रक झान भोगलिप्त शरीर की उपेक्षा करो ।

दे के स्वाकर ऊपर से पानी पीने से मीठा लगता है। अन्य वस्तु के संयोग से जल को कषायला कहते हैं परन्तु है वास्तव में मीठा । इसलिये अरिहंत तत्त्व को मीठा कहा है। जैसे जलतत्त्व के स्वाद की अज्ञान दशा से खबर नहीं पड़ती, वैसे ही ग्रज्ञान के कारएा जिन तत्त्वों का हम वर्णन करते हैं उनको छोड़कर पृथिवी ग्रादि तत्त्वों को ग्रंगीकार किया, देखादेखी लोगों ने इन्हीं को तत्त्व लिखा है।

भरिहत तत्त्व का वर्त्तु ल प्राकार दूसरी रीति से हैं---जैसे बड़ का पेड़ नीचे से संकुचित होकर ऊपर से विस्तीर्ण होता है और जैसे जल धारारूप से निकलकर जमीन पर फैल जाता है, वैसे ही अरिहत-रूप तत्त्व के मुखार-विन्द में से धारारूप त्रिपदी निकलने से गराघरादि शिष्यरूपी जमीन पर विस्ताररूप द्वादशांगी रचना करते है। इत्यादि प्ररिहन्त तत्त्व के गुरा जानों, बाकी गुरुगम से सब पहचानों, ग्रब इसके ग्रागे सिद्ध तत्त्व का विवेचन करेंगे।

#### २-सिद्धतत्त्व

सिद्ध का वर्श लाल इसलिये है कि जैसे अग्नि सर्व वस्तु को भस्म करती है वैसे ही सिद्ध भी कर्मरूप वस्तु को जलाकर भस्म कर देता है। इस मनु-मान से अग्निरूप ग्रलंकार के सदृश रंग लाल कहा है। परन्तु सिद्ध में रंग कोई नहीं, क्योंकि शास्त्रों में ऐसा कहा है कि सिद्ध परमात्मा में वर्श, गन्ध, रस, स्पर्श कोई नहीं, ऐसे ही अग्नि में भी कोई तरह का रंग नहीं है, क्योंकि जो अग्नि में लाल रंग होता तो प्रग्नि के बुफने के बाद राख में भी कुछ लाली रहनी चाहिए। इस लिये अज्ञान दशा से लोगों को उपाधि से लाल रंग प्रतीत होता है।

ग्रब सिद्ध रूप अगिन का चार अंगुल प्रमाए। इस प्रकार है कि सिद्ध में मुख्यतया चार गुए। अर्थात् ज्ञान, दर्शन, चरित्र क्रौर वीर्य हैं। इन गुए।ों से ही चार अंगुल लेते हैं। क्रौर दूसरा इसमें यह भी प्रमारण है कि परमात्मा क्रौर जीव में कोई भेद भी नहीं है, केवल उपाधि (कर्म-संयोग) से भेद है। इसलिए जिसमें जो गुए। होता है उसमें वह गुए। सत्तारूप से बना रहता ही मित और मधुर भाषी सज्जनों में प्र झंसा पाता है।

है । इसलिये इसमें चार ग्रंगुल प्रमारण कहा है ।

इस तत्त्व का स्वाद तीक्ष्ण इसलिये है जिसकी तीक्ष्णता (सूक्ष्मता, दुर्ज़ें-यता) में दूसरी वस्तु प्रवेश न कर सके। ऊर्ध्व गति इस तत्त्व की इसलिये है कि जो चीज हल्की होती है। वह स्वभावतः ऊपर को जाने वाली है, और भारी होने से नीचे को गति करने वाली होती है। इसलिये कर्म रूप मल न होने से इस सिद्ध के जीव की ऊर्ध्वगति कही गई है।

इसका त्रिकोएा ब्राकार इसलिये कहते हैं कि तीन भाग अवगाहना के करने से एक भाग कम हो जाना ब्रौर दो भाग रहना, इसलिये इस तत्त्व को तीन भाग की अपेक्षासे त्रिकोएा कहते हैं। इस रीति से सिद्धतत्त्व का निरूपएा किया है। ब्रब ब्राचार्य तत्त्व के विषय में कहेंगे।

#### ३-म्राचार्यं तत्त्व

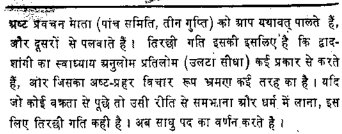
आचार्य तत्त्व का पीला रंग है, वह शास्त्रों में प्रसिद्ध है, युक्ति देने का कोई प्रयोजन नहीं जान पड़ता, इसलिए युक्ति नहीं दिखलाते । यह तत्त्व बारह ग्रंगुल चलता है और ग्रंगुल के विषय में युक्ति यह है कि तीर्थंकरों के मुख से त्रिपदी सुनकर द्वादश अंग श्रर्घात् जिनमत के बारह वेद रचते हैं । ग्रोर बारह वेदों में भूत, भविष्यत्, वर्त्तमान तीनों काल की बातों का समावेश है, इसलिए उनकी बारह अंगुल गति कही गई है।

रस-स्वाद मीठा इसलिये है कि कुल समुदाय को विक्ष्वास में लेकर मार्ग में चलाते हैं। समचतुरस्र इसलिये है कि उनका चारों (साधु, साध्वी, श्रावक, श्राविका) पर सदृश भाव है। इसलिये ग्राचार्य तत्त्व को समचतुरस्न (चौकोरा) कहा है।

सीधी गति इसलिये कही है कि समुदाय में आचार्य की न्यूनाधिक भाव-परिएाति नहीं होती । इस प्रकार ग्राचार्य तत्त्व को पहचानों । ग्रब चतुर्थ उपाध्याय पद का वर्एान करते हैं ।

#### ४-उपाध्याय-तत्त्व

चतुर्थ उपाध्याय तत्त्व का वर्ग्य हरा, प्रमागा ग्रंगुल ग्राठ, गति तिरछी, ग्राकार ध्वजा सम, स्वाद खट्टा । इसका आठ ग्रंगुल प्रमागा इसलिये है कि, लोभका प्रसंग भागितर व्यक्ति प्रसत्यका आश्रय लेता है।



#### ५-साधु-तत्त्व

उत्सर्ग मार्ग से साधूपन में से बाहिर न हो, इसलिये बाहिर निकलना नहीं कहा। काला रंग इसलिये कहा है कि उस प्रंग के ऊपर कोई दूमरा रंग न ही चढता । ऐसे ही साधू के साधन में दूसरा रंग न हो, ग्रौर बहुत रंग इस वास्ते कहते हैं कि, साधु गुरु की चरएा सेवा से विद्याध्ययन करता है ग्रौर जब विद्या में निपुण हो तब दूसरों को ग्रध्ययन करावे, जब ग्रध्ययन कराने लगा तब उपाध्याय पद की भी प्राप्ति होती है। फिर उपाध्यय पद में निष्रुएा जानकर योग्यता देख गुरु आचार्यपद देते हैं, इस प्रकार बढ़ता हुआ अरिहन्तपद को पाकर सिद्धपद को प्राप्त होता है, इसलिल बहुत रंग इसके विषय में कहे गये हैं। ग्राकाश इसको इसलिये कहते हैं कि जैसे ग्राकाश में सर्व द्रव्य रहने वाले ही हैं, वैसे साधूपद में सर्व द्रव्य रहने वाले हैं। इसी रीति से सर्व-व्यापक जानों । कडवा स्वाद इसलिये है कि जैसे कडवी चीज से चित्त बिगड़ता है परन्तू कड़वी चीज है गुरगदायक, वैसे ही साधू को अनेक परि-षहादि का सहन करना भी होता है, इसलिये वह कटुक प्रतीत होता है, परन्तु है सुखकारी। इस रीति से इन पांच तत्त्वों का किंचित भेद सुनाया इसको गुरुगम से मैंने पाया है, परन्तू शास्त्रों में लेख नहीं झाया है, इस रीति को सुनकर कितने ही लोगों के चित्त में कूविकल्प समाया, परन्तू इसमें मुफै कोई सन्देह नहीं है इसलिये पंचमेष्ठि का मैंने ध्यान बताया है ।

यब इस जगह शंका उत्पन्न होती है कि शास्त्रों में तो यह बात किसी के देखने में नहीं श्राई, जो कहीं होती तो कोई ग्राचार्य किसी जगह छिखते इस शंका का समाधान ऐसा है कि मैंने जो इस विषय में लिखा है सो सर्वक्र

969

गुरुजनों के अनुशासन से क्षुव्ध न हों।

की सर्वज्ञता से किंचित् भी बाहिर नहीं है । क्योंकि सर्वमता कि कोर से अपने तत्वों की मुख्यता लेकर वर्त्तमान काल में दुःखर्गाभत के जोर से अपने तत्वों की मुख्यता लेकर वर्त्तमान काल में दुःखर्गाभत मोहर्गाभत वैराग्य वाले ग्रौर जाति कुल के जैनियों की व्यवस्था देखकर हंसी करते हैं कि हमारे बिना तत्त्वादि का साधन तुम्हारे मत में नहीं है । इस तरह श्रवए करके चित्त में ग्राया कि इस वीतराग सर्वज्ञ देव से कोई बात छिपी नहीं । परन्तु दिन प्रतिदिन योग्यता की हानि होने से गुरू पर-म्परा छिपती गई ग्रौर अज्ञानियों का जोर बढ़ता गया । इसलिये उन ग्रज्ञा-नियों का मुख बन्द करने के लिए ग्रौर चिन्तामरिए रत्त समान जिनधर्म की उन्नति के वास्ते मैंने कहा है, सद्गुरु का उपदेश भी पाया है । इस रीति के लुप्त हो जाने का किंचित् कारए दिखाता हूं ।

श्रो महावीर स्वामी से लेकर श्री मद्रबाहु स्वामी तक चौदह पूर्व विद्या ग्रौर गुरु-परम्परायथावत् चली ग्राई। इसलिये श्रीभद्रबाह स्वामी ने नेपाल देश के पहाडों में जाकर प्राणायाम सिद्ध किया। श्री कल्स्मूत्र को टीका ग्रादि में ऐसा लिखा है कि, जिस समय श्री यशोभद्र सूरि जी देव-लोक को प्राप्त हुए, और साधुश्रों को विद्या पढ़ाने वाला ग्राचार्य भद्रबाहु स्वामी के सिवाय कोई दूसरा न देखा, तब श्रीसंघ ने मिलकर भद्रबाह स्वामी को विनयपूर्वक आवेदन किया और कहा कि हे भगवन् ! श्रीयशोभद्र सूरि जी महाराज तो देवलोक प्राप्त हुए ग्रौर स्थूलभद्रजी ग्रादि श्रनेक साधु विद्या पढ़ने योग्य हैं ; इसलिए झाप पधारो, क्योंकि आप के सिवाय दूसरा कोई विद्या पढ़ाने वाला नहीं हैं। यह खबर श्रीभद्रहाहू स्वामी ने सुनकर कहला भेजा कि मैं महाप्राणायाम की साधना करता हूं, इस कारएा मेरा आना नहीं हो सकेगा। साथ में यह भी कहला भेजा कि जो पढ़ने वाले साधू हों उन्हे यहां भेज दो, पै उन्हें पढ़ाऊंगा, किन्तू प्राखायाम सिद्ध हुए बिना मेरा वहां माना न होगा ; इसलिये श्रीसंघ को उचित है कि उन साधूयों को मेरे पास भेज दे। ग्रात्मा के साधन से किसी को नहीं डिगाना चाहिए, जिस रीति से दोनों कार्य सिद्ध हों उसी रीति से वर्त्तना चाहिए ।

ग्रनन्तर श्रीसंघ ने महामुनि स्थूलभद्रादि ५०० (पांच सौ) साधुय्रों को

964

मुनि को पृथ्वी की भांति क्षमाशील होना चाहिए ।

अभिव्यक्तमामीजी के पास भेजा, तब उन्होंने पढ़ाना आरम्भ कर दिया। श्रीस्यूलभद्रजी को दशपूर्व तक पढ़ाया, इधर से श्रीभद्रबाहु स्वामी का महा-प्राणायाम भी सिद्ध हो गया, और मुनियों को भी जित 11 जिसको कण्ठस्थ हो सका उतना ही उसको पढ़ाया, फिर वहां से विहार कर विचरने को चित्त श्राया। ग्रनस्तर पाटलीपुर नगर में ग्राकर भव्यजीवों को उपदेश देवे लगे।

उस समय श्री स्थूलभद्रजी महाराज गुरु की ब्राज्ञा लेकर जंगल के बीच गूफा में पठित विद्या का मनन करने के लिये गये। थोड़े समय में (उनकी गृहस्यपन की बहिन जो साध्वी हो गई थी) एक साध्वी भद्रबाहुस्वामी के पास म्राकर विधिपूर्वक वन्दना कर कहने लगी कि हमारे भाई स्यूलभद्रजी महाराज ग्रापके पास पढ़ने को आये थे वे कहां है, नजर नहीं आये, उन्हें वन्दना करने की हमारी तीव्र इच्छा है । इसके अनन्तर उत्तर में श्रीमद्रबाहु स्वामी बोले कि वे फलानी जगह पर ग्रम्यस्त विद्या का मनन-परावर्त्तन करते हैं। यदि तुम्हारी उन्हें वन्दना करने की इच्छाहो तो वहां जाओ । इस उत्तर को सुनकर गुरुजी की ग्राज्ञा से वहां से जब स्थूलभद्रजी को बादने के लिए चली, तो उस समय स्यूलभद्रजीने जान लिया कि मेरी साघ्वी बहन मुझे वन्दना करने के लिए आ रही है। तो उसे देखकर स्थुलभद्रजी महाराज ने विद्या के बल से घमंड में आकर अपने आपको सिंह के रूप में परिवर्तित कर लिया, और जब साध्वी बहन समीप पहुंची तो वहां थोड़ी दूर से देखा कि सिंह बैठा हुन्ना है तो सिंह को देखकर पीछे लौटी, मौर व्याकूल-चित्त होती हुई चिन्ता करने लगी कि मेरे भाई मूनि स्थुलभद्रजी को सिंह ने खा लिया होगा । ऐसा विचार करती हुई श्री गुरु महाराज के पास आकर यह समस्त हाल सुनाया, और गृहमहाराज यह वृत्त सुनकर उपयोग दे बोले कि तेरे माई को सिंह ने नहीं खाया, वास्तव में तेरा भाई तुमे **ग्रापनी विद्या का च**मत्कार दिखाने के लिए सिंह का रूप धारए। कर वहीं बैठा है, ग्रब जाओ वहां मिलेगा और जाकर वन्दना करना। यह सुनकर मन में सन्तोष पाकर फिर से वहां जाकर उन्हें वन्दन कर वह पीछे श्चकिंचन मूनि अपनी देह पर भी ममत्व नहीं रखते।

अपने उपाश्रय को लौटी । यह जानकर श्रीभद्रबाहु स्वामी ने स्यूलभ्यक्ट्रिया अयोग्य जानकर ब्रागे पढ़ाना बन्द कर दिया । धीरे-धीरे आगे जाकर मनुष्यों की स्मरएा शक्ति भी कम होती गई ।

अनेक विद्यामों के साथ-साथ धीरे-धीरे योगाम्यास की रीति भी जुप्त होती गई। परन्तु जो कुछ बची है वह जीर्णवस्त्र-खिद्रसन्धान न्याय से चली धाती है; वह भी कदाग्रह से दिन प्रतिदिन दवी जाती है, सर्वथा लुप्त नहीं हुई क्योंकि श्रीहरिभद्रसूरिजी ने योगविंगतिका तथा योगसमुच्च्यादि ग्रन्धों में ग्रोर श्रीहेमचन्द्राचार्यजी ने भी योगशास्त्र में वर्णन किया है और रत्नप्रभसूरि आदि ग्रनेक ग्राचार्य समाधि की महिमा कर गये हैं और दब्य, क्षेत्र, काल, भाव श्रनुसार समाधि आदि में परिश्रम भी किया होगा और श्री ग्रानदघन जैसे तो सत्पुरुष थोड़े से काल के पहले हुए हैं सो इन्होंने तो हठयोगकी बहुत सी बातें जताई हैं। मुद्रा, घारएणा नादादि स्तवनों में गाये हैं, ग्रजपाजाप जपने के वास्ते भी इशारे करके बहुत-सी महिमा बताई हैं और मन ठहराते गए हैं।

ऐसे ही मैंने भी स्वरोदयादि ग्रंथ में इशारा जताया है नवपदजी का व्यान करना भी बताया है, समाधिका भेद भी लिखा है, इन पांच तत्त्वों परखुलासा कर दिखाया है। इसलिये मुझे पाठकगण को इतना हाल लिखकर समभाना पड़ा है कि जिससे कोई सन्देह न करे, और मुझे कुछ इसमें आग्रह भी नहीं है, जैसा गुरु ने मुझे बताया, उसमें से किंचत् मैंने बुद्धि-अनुसार लिखा है। इस बात को समभकर जैनधर्म की रीति से किंचित् तत्त्वों का भेद चित्त में लाओ, गुरु के पास से विशेष भेद पाओ, झात्मार्थी बनना चाहो तो थोगा-भ्यास में चित्त लगाओ, झात्मदर्शी बनो, जिससे मोक्षपद पाओ, ऊपर लिखे तत्त्वों का भेद सुन अभ्यास को बढ़ाग्रो।

# पांचों तत्त्वों की साधन 'रीति

इन पांच तत्त्वों के साधने वाले को चाहिए कि पहले पांच गोलिया अलग-अलग रंग की बनावें, और एक गोली ग्रनेक वर्ण की बनावे और इन छहों गोलियों को पास रखे । जब बुढिपूर्वक तत्त्व देखने का विचार हो, तब पास

944

# जो हिंसा भीर परिन्नहु से विरक्त है वही प्रज्ञावान् बुद्ध है।

में एक गुँहे जो ग्रह्ण्ट गोलियां हैं, उनमें से एक गोली निकाले, जब उस गोली की ग्रौर बुद्धि में विचारे हुए रंग की एकता मिल जाए तो जानें कि तत्व मिलने लगा है। ग्रथवा किसी दूसरे से कहे कि तुम ग्रपने मन में किसी एक रंग को विचारो । जब वह कहें कि हां मैंने रंग विचार लिया है, तो उस समय ग्रपने स्वर में तत्त्व को देखे, ग्रौर जब ग्रपनी बुद्धिपूर्वक तत्त्व का रंग प्रतीत हो तब उस पुरुष को कहे कि तुमने फलाना रंग अपने मन में विचारा है। जो उस पुरुष को कहे कि तुमने फलाना रंग अपने मन में विचारा है। जो उस पुरुष का रंग अपने कहे हुए रंग के ग्रनुसार मिल जाए तो जानों कि ग्रपना तत्त्व मिलने लगा है। अथवा दर्पएा (आईना)को ग्रपने मुख के पास लगाकर नाक का श्वास उसके ऊपर छोड़े, उस कांच के ऊपर श्वास से तत्त्व के ग्रनुसार ग्राकार बनता है, उस आकार से भी तत्त्व की पहचान करें।

### मुदा दारा तत्त्वों की पहचान

अथवा अंगुठों से वो कानों को मूंदे और तर्जनी से ग्रांखों की पलको को दबावे, मध्यमा से नासिका का स्वर बन्द करे, ग्रनामिका और कनिष्ठिका से होंठों को दबावे इस रीति से दूसरे हाथ से दूसरी तरफ से बन्द करे, ग्रौर मन को भृकुटि की तरफ ले जाए। उस जगह जैसा तत्व होगा वैसा ही तिलुला ग्रर्थात् बिन्दु ग्रादि से मालूम होगा, इस प्रकार रंग ग्रौर आकार को जानने के लिए कहा। अब कुछ रस के विषय में कहेंगे।

# रस द्वारा तत्त्वों की पहचान

जिस समय जो तत्त्व होगा उस समय उस मनुष्य के सूक्ष्म परिसाप में तत्त्व की रसानुसार वांछा हो जाएगी, और गति इसकी ऊंची, नीची, तिरछी, सीधी जैसी हो, गुरु से बोब हो सकता है ।

# प्रकृति या चातचीत द्वारा तत्त्वों की पहचान

प्रकृति (स्वभाव) या बातचीत द्वारा तत्त्वों के विषय में यों जानना चाहिए कि जब अग्नितत्त्व होता है उस समय क्रोध स्वभाव होता है, जब जलतत्त्व होता है तो मनुष्य उस समय शौध्रता से बातचीत करना चाहता है, जब पृथियी तत्त्व होता है, उस समय धेर्य से बातचीत करने को चित्त भयभीत व्यक्ति किसी भी गुरुतर दायिस्वको नहीं निभा सकता

चाहता है। जब वायु तत्त्व होता है तो उस समय प्रसंग छोड़कर दूसरेें बात करने लगता है भ्रयवा मानपूर्वक वचन बोलता है। आकाश-तत्त्व में तो तूथ्णीं अर्थात् गुम्म हो जाता है। जब ग्रग्नितत्त्व चलता है, उस समय उथ्ण वायु निकलती है, ग्रौर जब जलतत्त्व बहता है तब शीतल वायु निकलती है, और पृथ्वी तत्त्व बहते समय मिश्र ग्रर्थात् दोनों तरह की निकलती है, और वायु तत्त्व चलते समय ग शीतल न उप्ण, आकाश-तत्त्व के बहते समय वायु निकलती नहीं, परन्तु सूक्ष्मता से चींटी का रेंगना नाक में मालूम होता है। इस प्रकार स्थूल तत्त्वों के परिज्ञान के विषय में कहा, परन्तु स्थूल तत्त्वों की जब यथावत् पहचान हो जाये, फिर गुरु छपा करे तो एक-एक तत्त्व में जो पांचों तत्त्व चलते है, उन सबकी पहचान होनी सरल हो जाती है।

विशेषकर जो तत्त्वों के अन्तर्गत अर्थात् एक तत्त्व के अन्तर्गत पांचों सत्त्वों को पहचाने तो वह योगी यथावत् कारण-कार्यं की गति जान सकता है। अब तक तत्त्व के अन्तर्गत तत्त्वों को न जानेगा तब तक यथार्थ रीति से कार्य को भी न पहचानेगा, केवल स्वरोदय के अभिमान को तानेगा । परन्तु इन सब में भी मुख्य सगुएा और निर्गुएा का जानना है, सो विना गुरु चरएा-सेवा के सगुण निर्गुएा का पाना कठिन है। इसलिए जो जिज्ञासु इस योगा-भयास की इच्छा करेवह प्रथम स्वर का अभ्यास कर ले। स्वर का भेद बताने में गुरु की परीक्षा भी हो जाएगी, फिर योगाभ्यास का साधन करना सुगम हो जायेगा। योगाभ्यास में कियाओं द्वारा रोग निवृत्ति दिखाते हैं।

#### नियायें

नेती 9 घोती २ ब्रह्मदातन ३ गजकर्म ४ नोली ५ बस्ती ६ गणेश-किया ७ बागी ८ शंख-पखाली ६ त्राटक १० । इन दस कियाओं में से कई एक किया तो ग्रन्यमत के लोग वैरागी, उदासी, दादूपन्थी आदि करते हैं, ग्रौर उन लोगों में इन कियाओं की प्रसिद्धि भी है। इन कियाब्रों को देखकर लोग कहते हैं कि ये लोग समाधि लगाते हैं और पूरे योगी है। परन्तु देखा जाए तो इन कियाओं में योग-समाधि का नाम निशान भी नहीं है; जैनमत में इन चीजोंकी वर्त्तमानकाल में धारएगा है कि यह अन्य मत की क्षमा संतोध सरलता नम्रता ये चार धर्म के द्वार हैं।



किया है ग्रौर इसमें जलादि का आरम्भ बहुत है इसलिए न करना चाहिए। परन्तु मेरा कहना है कि वर्त्तमान काल में जनों में योगाभ्यास करनेवाले ही नहीं हैं। क्योंकि पहले हम योग्यता या अयोग्यता के विषय में लिख चुके हैं। दूसरा जो मनुष्य जल के ग्रधिक खर्च के विषय में कहते हैं कि जल का बहुत खर्च होता है, उन लोगों ने ग्रन्यमत वालों को देखा है, अपने गुरु ग्रादि महोदयों को नहीं देखा, इसलिए वे ऐसा कहते हैं। परन्तु देखीये नोली 9 बस्ती २ गणेश कर्म ३ वागी ४ त्राटक ५ इनमें तो जल का काम नहीं, किन्तु बस्ती में ग्रलबत्ता सेर डेढ सेर जल का काम है, लाभ इनमें ग्रधिक है, क्योंकि जो इन कियाओं को गुरुगम से सीखेगा तो दवा औषध के लिए हकीम, वैद्यादि की उसे चाहना न रहेगी, और ये कियायें कोई नित्य प्रति करने की तो है ही नहीं; जब कभी रोगादि हो तो इन कियाओं को करे, और कितनी एक कियायें नित्य करे तो रोगादि के उत्पन्न होने की सम्भावना तक नहीं होती।

### कियाएं करने की रोति

अब किया करने की रीति दिखाते हैं कि किया किस तरह करनी चाहिए।

#### प्रथम नेती किया

कच्चा सूत मुलायम सवा या डेढ़ हाथ लम्बा हो, और इक्कावन तार अथवा इक्कोत्तर तार इकट्ठे मिलावे, फिर उस लम्बे डेढ़ हाथ में से ऐंठकर आठ अंगुल तो बट ले और शेष खुला रखे। परन्तु दोनों सिरों की म्रोर से खुल हुए रखे और बीच में से बटे, फिर उसके ऊपर किचित् मोम लगावे जिससे वह सूत कठिन बना रहे और मुलायम भी बना रहे। जब प्रातःकालनेती किया करे तब उस सूतको उब्गा जल में भिगोवे और वह फिर मपनी नाक में गेरे, जब बह गले के छिद्र में पहुंचजाए, उस ममय मुंह में हाथ डालकर उस डोरा (घागा) को धीरे-धीरे खेंचकर मुख के बाहर निकाले, और वह बटा हुआ तो एक हाथ में और खुला हुम्रा छोर दूसरे हाथ में पकड़े। इस तरह दोनों हाथों से धीरे-धीरे ऐसे सीचे कि जैसे छाछ (मट्ठा) बिलोते हैं, इस प्रकार

# ज्ञान (विद्या) भ्रीर कर्म (आचरएा) से ही मोक्ष प्राप्त होता है। दोनों नासा के छिद्रों में करे, इसी का नाम नेती है। इसके करने से नेत्रों की ज्योति प्रबल होती है और यह गज किया में भी काम देती है।

### २--- घोती किया

श्रब धोती के विषय में कहते हैं कि अच्छी मलमल जिसके सूत में गांठे आदि न हों ग्रथवा और कोई कपड़ा हो, परन्तु बारीक होना चाहिए; वह कपड़ा चार अंगुल तो चौड़ा हो और सोलह हाथ लम्बा हो। उस कपड़े को उच्छा जल से भिगोकर निचोड़ डालें, फिर उसको भड़काकर एक छोर (सिरा) मूंह में देकर उसको जैसे ग्रास (कवा) निगला जाता है, वैसे निगलना शुरू करे यहां तक कि चार अंगुल छोड़कर सब निगल जाए । बाद में उसके कुछ थोड़ा-सा पेट को हिलावे, परन्तु नौली आदि किया न करे, क्योंकि नौली ब्रादि किया करने से आंतों में श्रीर नलों में फंस जाने का भय है। हां, हठयोग प्रदीपिका में ऐसा लिखा हुम्रा है कि नौलीचक्र करे। -किन्तु यह किया बहुत समझदारों के ही लिए है न कि साधारण बुद्धि वालों के लिए ; क्योंकि बेसमक ग्रादमी ऐसी किया में कहीं-कहीं प्राए खो बैठते हैं और हमें यह प्रतीत होता हैं कि हठयोग प्रदीपिका वाले ने गुरू-परम्परा-शून्य मन:कल्पित लिख दिया है । इनकी अमपूर्ण विचारणा तो मुद्रा आदि कहते समय दिखलावेंगे । हमने जो पेट हिलाना लिखा है उसका तात्पर्य यह है कि सिद्धासन से घोती को निगले और निगलते समय उत्कटासन (उक्कडू) से बैठकर पेट को सतर करें और नीचे को मूककर ग्रर्ध रेचन करे फि धीरे-धीरे खीचे, इतने में जो पेट का हिलना है उतना ही पर्याप्तु कदाचित खींचने में कपड़ा ग्रटके तो, जितना मलमल या खाया हुआ वस्त्र वाहर है उसे फिर निगल जाए ग्रोर फिर घीरे-घीरे निकाह निकल ग्रावेगा। दुबारा तिगलना उसी के लिए है कि जिसके आहे 2) = f-= अटके; न कि उसके लिए कि जिन्ने 🗸 धोती किया के करने से कफ हो उस समय घोती किंग

Jain Education International

For Personal & Private Use Only

🐎 🕷 कुछ बोले पहले दिवार कर दोले ।



मब तीसरी ब्रह्मदातन किया के स्वरूप का निदर्शन कराते हैं-सत का डोरा ग्रच्छी तरह बटकर कच्चे सूत के ऊपर लपेटे । सो ऐसा कडा लपेटना चाहिए कि तरपगी के डोरा जैसा हो जाए या रामस्नेही साधू जो कमर में कन्दोरा लगाते हैं वैसा कड़ा हो और फिर उसके ऊपर मोम लगावे और उस सुत के सहश कूची को कर छे और वह बंधा हुआ सुत का डोरा सवा हाथ लंम्बा होना चाहिए । उसको प्रातःकाल उष्ण पानी में भियोकर गीला करके मुख में डाले, जब वह कागल्या के पास में ग्रावे अर्थात आगे को गले की और जावे तो उस समय थोड़ा-सा जोर देकर हाथ के सहारे से नीचे को दवावे। फिर वह ब्रह्मदातन स्वयं ही नीचे को चली जाती है; स्रोर उसको यहां तक लेजावे कि चार अंगूल बाकी रहे। तब उस बाकी चार अंगुल को हाथ की अंगुलियों से धीरे-धीरे वैसे घुमावे जैसे कान में रुई फेरी जाती है, और बाद में उसे निकाल ले फिर साफ करके रख दें, उसे ब्रह्मदातन कहते हैं। इस ब्रह्मदातन करने का प्रयाजन यह है कि जमा हुया कफ इससे ढीला पड़ जाता है, और ग्रन्थि आदि इसके फेरने से फुट जाती है। जिस पुरुष को ऐसे कफ की शिकायत हो वह ब्रह्मदातन के बाद धोती करे. क्योंकि ब्रह्मदातन कफ को नही निकालता, कफ की गांठ को फोड़ देता है और घोती कफ को निकाल देती है ।

#### ४----गजकर्म

श्वब गजकर्म के स्वरूप को कहते हैं — तिकता अथवा कोरा उब्स् भी नाक से पीता शुरू करे थ्रौर जितना पेट में समावे उतना पेट भर फिर पेट को खूब हिलावे, और जिसको नौली करना आती हो तो म भू शुरू रेवन करके सर्व जल का बाहर निकाल दे, किचित् भी पेट में न रखे उत्कर्ट. कि खू वायु खींचकर निकालने की रीति न मालूम हो तो पर जमाक के नेक्तर दक्षिए हाथ की कूहसाी घुटने (जानु-ढींचन) रार एसे खीचे कि जैसे छाछूर काकलल (तालु के पास लटकी हुई मांस ग्रन्थि विशेष) की पूर्व तरफ के ऊपर तालवे को अगूठे से मर्दन करें, अर्थात् घीरे-घीरे मले । उस जगह एक नाड़ी-नस है, । उस पर अंगूठा लगाने से पानी बाहर निकल आता है । यदि गुरु बतावे तो इसमें कोई परिश्रम नहीं है, ग्रौर बिना गुरु के अम्यास करे तो दो या तीन दिन में उस नाड़ी को पा सकता है, क्योंकि अभ्यास भी बड़ी चीज है । जैसे हाथी सूंड से पानी पीकर मुंह से निकलता है यह भी वैसा होने से इसका नाम गजकर्म कहते हैं । जिसको सर्दी हो वह गरम पानी पीवे, वह भी अधिक गर्म न होना चाहिये, अधिक गर्म होने से खून बिगड़ जाता है, ग्रौर जिसको गर्मी हो अथवा खून बिगड़ा हुआ हो तो वह बहुत ठण्डा जल हिम की तरह (बर्फ की नाई) करके पीये तो चालीस दिन में उसको आराम हो जायेगा, किन्त खाने में भी पथ्य रखना आवश्यक है ।

ग्रव ऊपर बतलाई हुई जो चार कियाएं लिख चुके हैं उन्हें किसी को करते हुए देखकर मुग्ध न हो जाना चाहिए, क्योंकि वर्त्तमान में कितने ही दु:ख-गभित मोह गभित-वैराग्य वाले भोले जीवों को दिखाकर लोगों का माल ठगते हैं, लोगों में ग्रपने को योगी बताते हैं, इन कियाओं में योग का लेश भी नहीं है, इसलिये हम पाठकगएा को दिखाते हैं, इन ठगों के चाल से बचाते हैं।

### **४**—नौलीचक

अब नौलीचक का स्वरूप दिखाते हैं—पहले उत्कटासन (उक्कडू) बैठे, ग्रथवा खड़ा होकर दोनों हाथ घुटनों पर रखे, ग्रथवा नीचे से पिडली को पकड़े, इन तीनों रीतियों में से किसी एक रीति से करे। फिर पेट को पीठ की तरफ खेंचे जब वह पेट कमर में जाने लगे उस समय गुरु की बताई हुई जो रीति है, उससे वायु ग्रर्थात् श्वास से उन दोनों नलों को उठावे, कि जैसे दोनों हाथों को चौड़े करके अलग से मिलाते हैं और ग्रंजलि से पानी खींचते हैं, इस रीति से कुल पेट-भाग तो पीठ में लगा रहे, और जो नलों का भाग है सो उठ ग्रावे, तब बीच में तो वह नल जेवड़ी के सददा खड़े हुए हों और इधर उधर चारों ग्रोर का जो पेट का भाग है वह पीठ से लगा हुआ रहे। मानव जीवन आरम साधना का मंदिर है।

वि इस प्रकार पुरुष के नल खड़े हो जायें, फिर उसमें प्राएा और ग्रपानवायु को इस तरह घुमाना चाहिये, जैसे कि कुम्हार का चाक घूमता है यह नौलीचक्र कहलाता है। इस नौली के करने से जठरागिन तेज होती हैं और जो मलादिक पेट में कच्चा हो उसे पकाकर दस्त की राह बाहर निकाल देता है, और आम ग्रादि पैदा होने नहीं देता, इस नौली के होने से प्राएा अपान दोनों को एक करने में भी सहायता मिलती है, बस्तिकर्म में मुख्यता इस नौली-चक्र की है, इसलिए इसको अवश्य ही करना चाहिए ।

# ६----बस्तीकर्म

ब्रस्तीकर्मका स्वरूप यह है कि कुंड़े में त्रिफला का पानी ग्रंथवा उष्ण पानी भरे, परन्तु वह ज्यादा गरम न हो, गुनगुना (कवोष्रए) होय । और जस्त ग्रथवा नरसल या बांस पोला पतला चिकना हो, उसकी छः ग्रंगुल की नली बनावे, फिर उस नली को गुदा में चढ़ावे, वह चार अंगुल तो भीतर रखे ग्रौर दो अंगुल बाहर रखे । फिर उस कूंडे के ऊपर बैठे और जो पहले ''नौलीकर्म'' कह आये हैं, उस रोति से नलों को उठावे, फिर अपानवायु काऊ ध्वै-रेचन करे ग्रर्थातु ऊपर को खींचे ! उस वायु के खींचने से जल अपर को चढ़ आता है; फिर उस नली को निकाल दे, और दो मिनट के बाद नौलीचक फिरावे । फिर कुछ देर के बाद प्रासा वायु का जोर देकर अपानवायु से अधोरेचन करे, और उस जल को गुदा के रास्ते से निकाल दे। उस जल में जो कुछ पेट में मल आदि है, वह जल के साथ तम।म बाहर निकल जाता है। कदाचित थोड़ा बहुत जल पेट में रह जाये तो मयूरासन करे, फिर अधोरेचन करने से विलकूल जल निकल जाता है । इस बस्तीकर्म करने का तात्पर्य यही है, कि आएा और अपान को एकत्र करने में सहायता मिले। बिना पेट साफ किये प्राएा-अपान की खबर ही नहीं पड़ती। इस-लिए शरीर में मल आदि बिगड़ा हो तो स्रवश्य ही इसको करे।

# 

यह गऐ। शक्तिया इस तरह की जाती है, कि जिस वक्त पाखाना को जाय , उस वक्त मल अच्छी तरह से निकल जाय तब भध्यमा (बीच की) ध्रथवा कोई साथ देया न दे सद्धर्म का पालन अकेले ही करो।

अनामिका, इन दोनों अंगुलियों में से एक पर वस्त्र का दुकड़ा रखकर इस अंगुली को गुदा में डालकर चारों तरफ फिरावे । इस रीति से दो तीन बार करने से गर्गोशचक साफ हो जाता है, चक के ऊपर मल नहीं रहता है। इस किया के करने से गुदा की बीमारी नहीं होती है, और यह चक्र का ध्यान करने में सहायता देता है।

#### ८---बागीकर्म

इस बागीकर्म का स्वरूप यह है कि जिस बक्त मनुष्य याहार ग्रर्थात् भोजन कर ले, उसके एक घण्टे या दो घण्टे के बाद ऐसा जाने कि आहार का रस तो मेरे शरीर में परिशत हो गया होगा ग्रर्थात् पच गया होगा और फोक बाकी रह गया होगा, उस वक्त गजकिया में जो रीति कही गई है, कि नीचे से वायु खींचकर या मुंह में उसी तरह ग्रंयूठा डाल करके, उसको मुंह की राह निकालकर फेंक दें; ऐसा जो करे, उसका नाम बागीकर्म है। इस वागीकर्म के करने से पाखाना ग्रादि जाने का काम नहीं रहता और स्वस्थ चित्त, ग्रर्थात् पेट में भार न रहने से ध्यान ठीक होता है। परन्तु यह बागीकर्म उसके वास्ते है कि जिन पुरुषों का दिमाग अन्न खाकर ठीक नहीं रह सकता और पेट भरकर भोजन करते हैं, उसी पुरुष को बागीकर्म करना चाहिये, न कि थोड़ा खाने वाले को, क्योंकि जो थोड़ा ही खाने से सन्तुष्ट है, उसको तो किसी तरह की हानि नहीं, किन्तु जिनको बिना पूर्ण भोजन किये चित्त की चंचलता ही रहनी है उनके वास्ते बागीकर्म अच्छा है।

#### 

शंखपखाली नाम उसका है, कि जैसे शंख में ऊपर से तो पानी भरता जाये ग्रौर नीचे से निकलता जाए, वैसे ही मुख से पानी पीता जाये ग्रौर गुदा से निकलता चला जाय । इस शंखपखाली को वह मनुष्य कर सकता है कि जिसको नौलीचक ग्रच्छी तरह से करना ग्राता हो; क्योंकि जिस समय उसको मुंह से जल पीना पड़ता है, उसी वक्त नौलीचक फिराने से अपान वायु को ग्रधोरेचन ग्रर्थात् नीचे को निकाल करके उस जल को गुदा की राह से निकालता चला जाता है, इसलिए इसको शंखपखाली कहते हैं । इस वीतराष्ट्र कर्य-द्रब्टा को उपाधि ही नहीं होती है।

विनपखाली के करने वाले लोग केवल ठग और जड़ समाधि लगाने वाले होते हैं। इसके विषय में विशेष आगे वतलाया जायेगा।

### १०-----त्राटक-वर्र्शन

इस त्राटक का स्वरूप यह है, कि दोनों नेत्रों की दृष्टि को किसी सूक्ष्म बस्तु पर स्थापन करे, और पलकों को न हिलाकर टकटकी लगाकर देसे, उस वस्तु से दूसरी जगह पर दृष्टि न जाने दे ग्रथवा आंखों की पुतली को घुमाकर भी न देखे (भ्रू) के बाल को देखे, उनके ऊपर दृष्टि ऐसी ठहरावे, कि ग्रांख ग्रीर नाक दोनों में से जल गिरने लगे। इसका नाम नाटक है। इसके करने वाले को निद्रा, ग्रालस्य कम होता है, ग्रीर नेत्रों की ज्योति विशेष बढ़ती है, इसलिए इसको हमेशा करे। इस रीति से यह दस कियाएं बत-लाई हैं।

इन दस में से नौली, त्राटक, गणैश किया, ग्रौर बागी इन चारों में तो जल का खर्च नहीं है और बाकी की छः कियाओं में जल का खर्च होता है। सो गरु से इन दस बातों को सीखे स्रीर सीखने के बाद कुछ दिन तक अम्यास करे। जब अभ्यास ठीक हो जाये तब छोड़ दे, और फिर काम पड़ने पर किया करे। उसमें भी गंखपखाली किया केवल जानने मात्र है, उसका कुछ फल नहीं। बागीकर्म को प्रतिदिन करना उसका काम है, कि उसको प्ररा आहार किये बिनान सरे। जो मनुष्य परिमित भोजन करता है, उसको कोई जरूरत नहीं। यदि काम पड़े तो कर ले। और गणेश किया भी प्रति-दिन करना उसी के वास्ते है, कि जिसका मल ग्रच्छी तरह से बंधा हुआ नहीं है और गुदा में लिपट जाता है । परन्तु जिसको दस्त बन्दूक की गोली की तरह लगे, और गुदा को लंपमात्र भी न लगे, उसको गएोश किया करने की कोई ग्रावश्यकता नहीं । नौली और त्राटक सदा ही करे, क्योंकि नौली कुंभक-मुद्रा, प्राणायाम आदि में विशेष सहायता देने वाली है । इसलिये उसे अवश्य ही करे। बागी और त्राटक जब इच्छा हो तब करे, परन्तु शेष कियाएं भोजन करने के पहले करे, भोजन करने के बाद करेगा तो नाना प्रकार के रोगों की उत्पत्ति हो जायेगी ।

बुद्धिमान हितकारी और सर्वप्रिय वॉर्णी को**को**ं।

अलबत्त, भोजन करने के दो पहर (प्रहर) अथवा डेढ़ पहर के बाद की नौलीचक करेगा उसको कुछ हानि न होगी। इस रीति से यह दसों कियाओं का वर्एन कर चुके हैं। इन दसों कियाओं में धर्म का लेश भी नहीं है। हां, यह परम्परा से धर्म का साधन जो गरीर उसमें रोगादिक की उत्पत्ति को दूर करने के लिए बिना ही वैद्य, हकीम अथवा धन-खर्च रोग को निवारएा करने का हेतु है। इसलिये गुरु परम्परा से यथावत् याद हो तो रोगादि दूर करने का कारएा है, न कि धर्म का।

### बन्ध के प्रकार

सब बन्ध का वर्एन करते हैं, क्योकि जो पहले ही बन्ध का वर्एन न करें तो कुम्भक-मुद्रा प्राएगयाम स्रादि का वर्एन करना व्यर्थ हो जायेगा, बिना बन्ध के लगाये कुम्भक स्रादि कोई किया नहीं होती। इसलिये बन्ध का पृथक् कहना आवश्यक है। वह बन्ध चार प्रकार से होता है 9. मूलबन्ध २. जालन्धरबन्ध, ३. उड़ियानबन्ध, ४. जिह्वाबन्ध।

#### १----मूलबन्ध

इस मूलबन्ध की विधि यह है, कि एड़ी से योति स्थान को दबाकर गुदा को संकोचित करे। फिर ग्रपान वायु जो कि नीचे को जाने वाली है, उसको ऊपर चढ़ावे, उसका नाम मूलबन्ध है। अथवा एड़ी को गुदा के नीचे रखे, ग्रीर अपानवायु को ऊर्ध्वगमन ग्रर्थात् सुषुम्ना नाड़ी में प्राप्त करे, इसी को मूलबन्ध कहते हैं।

# मूलबन्ध के गुरा

प्रधोगति (नीचे को जाने वाली) अपान वायु को तो ऊपर करे और दूसरी जो प्रारागवायु ऊर्ध्वगामनी (ऊपर जाने वाली) है उसे नीचे करे। इन दोनों वायुओं को मिलाकर एक करे। उस एकता के होने से वायु का सुधु-म्ना (नाड़ी) में प्रवेश होता है। जो करने वाले पुरुष हैं उस दक्त उनको नाद की प्रतीति होती है। उस नाद का वर्णन आगे करेंगे। दूसरा प्रारा और अपान के एक हो जाने से वायु विशेष कर पंखे के समान चलती है। इसलिए उससे जठराग्नि के कुण्ड के ऊपर जो मल रूपी छार (राख) है,

करेटी भर-पीड़ा में मग्न ग्रजामी जन्धकारसे अंधकार की ओर जा रहे हैं।

कह जड़ जाती है, और उसके उड़ जाड़े से जठराग्नि तेज होती है। उस तेजी की गरमी से कुण्डलिनी अर्थात् वालरण्डा चमक कर खड़ी हो जाती है। उसके चमकने से ही योगियों के योग सिद्ध हो जाते हैं। इत्यादि जो अनेक गुरए इसमें हैं वे लिखे नहीं जा सकते। जो मनुष्य करते हैं वे योगीश्वर होते हुए आनन्द लूटते हैं, जिज्ञासु को योग्य जानकर उपदेश भी देते हैं, आत्मा को अपने आनन्द रूपी रस में ही भिगोते हैं।

#### २---जालन्धर बन्ध

इस जालन्धर बन्ध का स्वरूप यह है, कि कण्ठ को नीचे भुकांकर हृदय से चार श्रंगुल ग्रलग ठोड़ी को यत्न से इढ़,स्थापित करे, इसका नाम जाल-न्धरबन्ध है। परन्तु इसमें पद्मासन लगावे। जालन्वरवन्ध का अर्थ है, कि नाड़ियों का जाल (समूह) बांधे, और नीचे को गमन करे ऐसा जो कपाल का छिद्र है उसको बांधे। जालन्धरबन्ध के करने से कण्ठ के सर्व रोग नष्ट हो जाते हैं। फिर कण्ठ के संकोचित करने से दोनों नाड़ियों (इड़ा और पिंगला) का स्तम्भन करे। इसी का नाम जालन्धरबन्ध है।

### 

इस उड़ियान बन्ध की विधि कहने के पहले उड़ियान शब्द का ग्रर्थ करते हैं, कि जिस हेतु से ग्रथवा जिस बन्ध करके रोकी हुई वायु सुपुम्ना नाड़ी में उड़ जाये ग्रथति प्रवेश कर जाये। सुषुम्ना के जोर से आकाश मार्ग में प्रवेश कर सकता है, इस वास्ते इसका नाम उड़ियान है। महान् खग ग्रथति आकाश में निकलकर प्राण जिसमें बन्ध करे, और जिसमें श्रम न हो तथा सुषुम्ना पक्षी की तरह गति करे, उसका नाम उड़ियानबन्ध है।

#### उड़ियान बन्ध की रोति

उड़ियान बन्ध की रीति यह है कि नाभि के ऊपर का भाग और नीचे का भाग इन दोनों को उदर समेत पीछे को खींचे, और पीठ में लग जाये ऐसा खींचे, इसका नाम उड़ियान बन्ध है। नाभि के ऊपर नीचे के भागों को यस्न पूर्वक पीछे को लगावे, ग्रर्थात् पीठ की तरफ दोनों भागों को ऌे जाये। इस उड़ियान बन्ध का अभ्यास रोटी खाने के पहले बारम्बार करे तो छः महीने जिसकी दृष्टि सम्यक् है वह कर्त्तव्य विमृढ़ नहीं।

में इसके गुरग आप से आप प्रकट हो जाते हैं, ग्रधिक कहने की कोई आवश्य-कता नहीं है ।

### ४---जिह्वा बन्ध

जिह्नाबन्ध की विधि यह है, कि जालन्धरबन्ध प्रथति कण्ठ को भुकाकार ठोड़ी को हृदय में स्थापित करें धौर दोनों राजदन्तों (मुख के सामने के ऊपर के जो दांत हैं उन) पर जिह्ना को काढ़कर लगावे उसी का नाम जिह्ना-बन्ध है । इस जिह्ना बन्ध से एक सुषुन्ना नाड़ी रहित जो सम्पूर्ण नाड़ियां हैं उनके ऊपर वायु की गति रुक जाती है, इसलिए इसको कोई जालन्धर बन्ध भी कहते हैं । जाल नाम नसों का है उनका जो बांधना उसी का नाम जालन्धर है । यह ऊपर लिखी हुई बन्धों की रीति के साथ जो पुरुष प्राणा-याम करेगा, उसी को हठयोग की प्राप्ति होगी और हठयोग से ही राजयोग की प्राप्ति होती है । इस वास्ते आत्माधियों को इसमें भी परिश्रम करना चाहिये । परन्तु इन बन्धों में गरु की अपेक्षा जरूर है, क्योंकि गुरु यथावत् रीति करके दिखावे तो जिज्ञासु यसल भेद पावे । जिह्नावन्ध, खेचरीमुद्रा से सम्बन्ध रखता है, वह खेचरीमुद्रा तो आगे दिखलावेंगे । उस खेचरीमुद्रा को भी कितने ही लोग जालन्धरबन्ध कहते हैं ।

#### कुम्भूकों के नाम

कुम्भकों के नाम ये हैं—--१. सूर्यभेदन, २. उज्जाई, ३. सीत्कारी, ४. सीतली, ५. भस्त्रिका, ६. भ्रामरी, ७. मूर्छा, ग्रौर ८. प्लावनी ।

# 

सूर्यभेदन की रीति यह है कि मूलबन्ध करके पूरक के झन्त में शीघ्र ही जालन्धगबन्ध लगावे । कुम्भक के अन्त में और रेचन की झादि में उड़ियान-बन्ध लगावे ।

इस रीति से सूर्यस्वर से प्राखायाम करे। जो बन्ध के साथ प्राखायाम करेगा उसको वायु-प्रकोप कभी नहीं होगा और इसमें इतना विशेष है, कि पूरक शीधता से भी करे तो कुछ हर्ज नहीं, परन्तु रेचन धीरे-धीरे से करे। यदि शीधता करेगा तो कुम्भक की रुकी हुई वायु शीधता होने से

988

# अब त्स्य विवन है सद्ग णोकी आराधना करते रहो ।

**3**••]

दिन भेद कर निकलेगी और वह रोमादिक ढारा निकलने से शरीर में नाना प्रकार के रोग उत्पन्न कर देगी । क्योंकि जैसे बंधा हुआ हाथी मद में चढ़ जाये, और उसको एक संग बंधनों से खोलो तो नाना प्रकार के उपद्रव करता हैं, वैसे ही कुम्मक में बंधी हुई वायु शीघ्रता से रेचन ढारा बाहर होने से उपद्रव करती है । इसलिये रेचन करते समय आदि से लेकर अन्त तक धीरज से करे । सूर्यभेदन इसका नाम इसीलिये है, कि सूर्य से पूरक और चन्द्र से रेचन किया जाता है । इस कुम्भक के करने वाले पुरुष के मस्तक की शुद्धि होती है, उदर की शुद्धि होती है, तथा वात रोगादिक की उत्पत्ति नहीं होती है, उदर की शुद्धि होती है, तथा वात रोगादिक की उत्पत्ति नहीं होती । अर्थात् चौरासी प्रकार की वायु से जो रोगादि होते हैं उनकी निवृत्ति होती है । चन्द्रस्वर से इसको करे तो चन्द्रभेदन हो जाता है, चन्द्रभेदी से नेत्रों में ठण्डक होती है, और गरमी आदि भी दूर हो जाती है । परन्तु यह कुम्भक किसी शास्त्रकार ने नहीं लिखा है, इसलिये इसका भेद गुरुषम से जानों ।

# २---- उज्जाई-कुम्भक का वर्खन

इसकी विधि यह है कि मुख बन्द करके पवन को कण्ठ से लेकर हृदय पर्यन्त शब्द सहित इड़ा श्रीर पिंगला नाड़ी करके शर्नः शनैः खीचकर पूरक करे, फिर केश और नख पर्यन्त कुम्भक करे, पीछे डाबी (वाम) नासिका से रेचन करे। इस कुम्भक के करने से कण्ठ के कफादि रोग दूर होते हैं, भठराग्नि का दीपन होता है, नाड़ियों में जो जलादिक की व्यथा हो उसको दूर करता है, श्रीर धातु श्रादि की पुष्टि करता है। परन्तु शब्दादिक के साथ पूरक करना, इस भेद को तो सिवाय गुरु के दूसरा कोई कुछ नहीं कह सकता।

### ३ सीत्कारी कुम्भक

मुख के अर्थात् होठों के बीच में जिह्वा लगाकर झीत करके पवन का मुख से पूरक करे, फिर दोनों नासिका के छिद्रों से शनैंः शनैंः रेचन करे, परन्तु मुख से वायु को न निकलने दे। झम्यास करने के पीछे भी मुख से वायु को न निकाले, क्योंकि मुख से वायु निकलने से बल की हानि होती

# झात्मा धकेला ही अपने कर्मों का फल भोगता है।



है। इसमें कुम्भक नहीं कहा तब भी कुम्भक अवश्य ही करे; इसके केर्स वाले पुरुष के रूप; लावण्य और शरीर की पुष्टि होती है; क्षुधा तृषा ग्रादि भी कम लगते हैं; निद्रा और आलस्य भी नहीं होता है ।

# ४ सीतली मुद्रा

इसका विधान इस प्रकार है कि पक्षी की नीचे की चोंच के समान ग्रपनी जिह्वा को होठों के बाहिर निकालकर वायु को खींचकर पूरक करे, और फिर मुख बन्द करके कुम्भक करे। फिर शनै: शनै: नासिका के छिद्रों से वायु का रेचन करे। इस कुम्भक करने वाले को गुल्म और प्लीहा ग्रर्थात् तापतिली और पित्त ज्वारादिक रोग नहीं होते हैं। यह मुद्रा भोजन या जल की इच्छा को बढ़ाने वाली है और सर्प के विष की अथवा ग्रन्थ विष भर्यात् जहर की शान्ति करने वाली है।

### ४ भस्त्रिका कुम्भक

भस्त्रिका नाम धोंकनी का है। इसका विधान यह है कि सतर (सीधा) बैठकर दोनों हाथ दोनों जंघाओं के ऊपर रखे धौंर मुख प्रर्थात् होठों को ऐसा मिलाबे कि जिससे हवा होठों में होकर न निकले; फिर नासिका के दोनों छिद्रों से पूरक करे, फिर रेचन करे, इसी प्रकार बारम्बार रेचन और पूरक शीधता के साथ करे, और बीच में दम न लेने पावे। जैसे लुहार लोहे को गरम करता है, और जब लोहा ताव पर आता है उस वक्त अग्नि को इस कदर घोंकता है, कि बीच में दम न लेने पावे। जैसे लुहार लोहे को गरम करता है, और जब लोहा ताव पर आता है उस वक्त अग्नि को इस कदर घोंकता है, कि बीच में दम न ले। वैसे ही जब तक शरीर में परिश्रम होकर थकावट न मालूम हो तब तक पूरक रेचन करे। जब थक जावे तब सूर्यस्वर से पूरक करे फिर कुम्भक करके बन्धपूर्वक चन्द्रनाड़ी से रेचन करे। परन्तु इस जगह कुम्भक करते समय जीमने (दक्षिएा) हाथ के अंगूठे से सीधा नासिका का दक्षिएा छिद्र बन्द करे, ग्रीर अनामिका और कनिष्ठिका अंगुली से नासिका का वाम छिद्र बन्द करे। कुम्भक पूर्ण होने के बाद चन्द्रस्वर से रेचन करे, फिर चन्द्रस्वर से ही रेचन ग्रीर पूरक बारम्बार करे। पिछली रीति के ग्रनुसार पूरक •रेचन करते करते थकने लगे तो डाबे (वाम) स्वर से पूरक कर और ग्रन- जो संग्रह की भावना रखता है वह साध नहीं।

मिर्का और कनिष्टिका अंगुली से शीघ्र ही बन्द कर ले । कुम्भक पूर्ए होने के पीछे बन्धकपूर्वक अंगूठा हटाकर जीमगो (दक्षिए।) स्वर से रेचन करे । फिर उस जीमगी (दक्षिए।) नासिका से बारम्बार पहली तरह से रेचन-पूरक करे । जब थकने लगे तब पूरक करे, अंगूठे से छिंद्र को बन्द कर ले, और ऊपर लिखी रीति से फिर रेचन करे । इस रीति से इस कुम्भक का वर्एान किया है ।

इसका गुणयह है कि वात, पित्त, कफ इन तीनों प्रकार के रोगों को दूर करे और तीनों को समान रखे, और जठराग्नि को दीप्त करे, कुंडली नॉड़ी सोती हुई को शीघ्र ही जगा दे। जो पुरुष इसको बारम्बारकरेगा, उसको नाना प्रकार की सिद्धियां, और शीघ्रता से प्राराायाम की सिद्धि होगीं। शरीर में जो ग्रपानादि वायु है उनको बाहर फेंकना उसका नाम रेचक हैं, और भीतर को ले जाना उसका नाम पूरक है। और यथाशक्ति जो प्राराों को रोकना उसका नाम कुम्भक है।

इन कुम्भकों के करने से कूण्डली जो आधारज्ञक्ति है वह जागृत होती है ।

#### ६ भ्रामरी कुम्भक

इस भ्रामरी कुम्सक का विधान यह है कि (भ्रमरी) चौडन्द्री (चतुरि-न्द्रिय) होती है। वह तेइन्द्रिय लट को लाकर ग्रपने घर में बन्द कर भव्य सुनाती है। इह शब्द के सुनने से वह लट भ्रमरी हो जाती है, ऐसा श्री आनन्दधनजी महाराज कहते हैं। वे इक्कीसर्वे श्रीनमिनाथ भगवान के स्तवन की सातवीं गाथा में लिखते हैं कि—

"जिन स्वरूप थई जिन ग्राराधे, वैसे ही जिनवर होवे रे।

भूंगी इलिका ने चटकावे, ते भूंगी जग जोवे रे ॥७॥'' जैसा उस अमरी का शब्द है, वैसे ही ज़ब्द-सहित पूरक करे, फिर कुंभक करे, फिर रेचक करे, परन्तु अमरी रूप गुंजार शब्द को तीनों जगह साथ में रखे। इस राति की कुम्भक करने से नाद की खबर जल्दी से हो जाती है। जब नाद की खबर यथावत् हुई, तब चित्त नाद में लगा हुग्रा शीन्नता से समाधि को प्राप्त होगा।

### ७ मूर्छा कुम्भक

इस मूर्छा झब्द का ग्रथं बेहोश, ग्रथांत् मुद की भांति हो जाना है, ग्रौर कुछ सुरत ग्रथांत् चेतना नहीं रहती, जिसको लोक में गश भी कहते हैं। इसकी विधि यह है कि गले में जो नसों का जाल है, उस जाल की नाड़ी, हंसली के ऊपर ग्रौर गले की मणिया के नीचे ग्रर्थात् दोनों के बीच में है, उसके दवाने से मूर्छा ग्रा जाती है इसका नाम मूर्छा-कुम्भक है। इसमें पूरक रेचक करने का कोई काम नहीं। यह कुम्भक जड़ समाधि में काम ग्राती है। सो इसका ग्रसली भेद तो गुरु नस दबाकर बतावे तब मालूम होगा। इस कुम्भक से कूछ सिद्धि नहीं।

#### द प्लावनी कुम्भक

प्लावनी का ग्रथ यह है कि जैसे जल के ऊपर लोग तैरते हैं, वैसे ही वायु गरीर में रोककर ऐसा कुम्भक करे, कि जिससे गरीर हलका होकर आपसे ग्राप ऊपर को उठने लगे और किसी तरह का परिश्रम न पड़े। इस कुम्भक के करने से ग्राकाणादि में चलने की शक्ति होती है। ग्रौर इसी कुम्भक से केले की पालकी में बैठकर श्री स्वामी संकराचार्य कुमारपाल राजा के पास गये थे, और कुमारपाल राजा को जैनमत से अष्ट करना विचारा था। फिर श्री हेमाचन्द्राचार्य ने इसी कुम्भक से अघर होकर व्याख्यान उच्चारा, कुमारपाल को सम्भाला, शंकराचार्य को वहां से निवारा।

इस रीति से आठ कुंभकों का वर्णन कर दिया है। चन्द्रभेदादि नवमी कुम्भक भी हो गई सही, किचित् गुरु कुपा से हमने अनुभव में बात लही। परन्तु 'हठ-प्रदीपिका' में पिछले तीनों कुम्भकों की जो रीति है, वह भी दिखाते हैं, कि जो पूरक वेग से करे तो अमर की तरह नाद होता है, इस लिए पूरक वेग से करे, जिसमें भनर की तरह नाद हो उस रीति से नाद करता हुआ पूरक करे। फिर अमरी का सा नाद हो, जिसमें मन्द-मन्द रीति से रेचन करे, वह रेचन पूरक की विवेषता है। और पूरक पीछे रेचक तो अमरी की तरह स्वभाव सिद्ध है इस वास्ते विशेष नहीं लिखा है।

२०३

ुक्रुप समस्त भावों को प्रकाशित करता है।

A CONTRA

रि रीति से अभ्यास करे। इसके ग्रानन्द को योगी श्वर भी कह नहीं सकते। अब मूर्खी कहते हैं कि पूरक ग्रन्त में जालन्धरवंध बांधकर शनैं: शनैं: रेचन करे। इस कुम्भक का नाम मूर्खी है जो मन को मुच्छित करता है। प्लावनी कुम्भक यह है कि शरीर के मीतर भरी जो ग्राधिक वायु, उस करके चारों तरफ से भर लिया है उदर जिसने, वह पुरुष ग्रगाध जल में कमल पत्र के समान गमन करता है। यह रीति लीनों कुम्भकों की स्वयं धात्माराम योगी की बनाई हुई 'हठप्रदीपिका' में लिखी है।

# मुद्राओं का वर्णन

ग्रब इसके ग्रागे मुद्राग्रों का वर्णन करते हैं, सो पहले जो 'हठप्रदीपिकादि ग्रंथों में उनके नाम लिखे हैं उस रोति से यहां नाम दिखाते हैं— १ महामुद्रा, २ महाबन्ध, ३ महावेध, ४ खेचरी, ५ उड़ियान, ६ मूलबन्ध, ७ जालंधर बंध, ८ विपरीतकरएगी, १ वज्ञोली, १० शक्तिचालन ।

इस तरह हठप्रदीपिका और गोरक्षपद्धति आदि ग्रंथों में उडियानबंध, मूलबंध, जालंधरबंध, इन तीनों को भी मुद्राओं में ही गिना है, सो इन तीनों बंधों की रीति ऊपर लिख चुके हैं। इन मुद्राओं में कई मुद्रा निष्प्रयोजन भी है। इस वास्ते जो मुद्रा सप्रयोजन हैं उनको दिखाकर फिर अपनी भी युक्ति उसमें कहेंगे। इसलिए पाठकगएा घ्यान रखें कि पीछे लिखी मुद्रा उनके ग्रंथानुसार है।

### १ महामुद्रा वर्णन

इस महामुदा की विधि यह है कि वाग (बायां) पाद की एड़ी को योनि-स्थान में लगावे (योनि-स्थान का मतलब पहले दिखा चुके हैं सो वहां से देखो) ग्रौर दक्षिएा चरण को लम्बा करके फैलावे, एड़ी जमीन पर लगावे, ग्रौर ग्रंगूठा, अंगुलियों को डण्डे की भांति ऊंची खड़ी करे, फिर जीमने (दक्षिण) हाथ का अंगूठा ग्रौर तर्जनी अंगुली से जीमने पग के अंगूठे को पकड़े, ग्रौर बन्ध-पूरक सुषुम्ना नाड़ी में धारण करे, ग्रौर मूलबंध भी बांध करके योनिस्थान को पीड़न करे। फिर जिह्वाबन्ध लगावे। जो कुण्डली सर्प के ग्राकार सी डेढ़ी हो रही है; बह जैसे डण्डे के प्रहार से शरीरका मोह छूट जानेपर परिषहों की 'चिन्ता ही नहीं रहती। [२०९

टेढ़ेपन को छोड़कर सर्पिग्गी सरल हो जाती है, वैसे ही उस समय शीई ही सरल हो जाती है। जब वह कुण्डली सरल हो गई तब कुण्डली के बोध से सुषुम्ना में प्राग्ग का प्रवेश होता है। उस समय इड़ा द्यौर पिंगला को सहायता देने वाला जो प्राग्ग है वह सहायता देने में समर्थ नहीं रहता। इसलिए इड़ा पिंगला यह दोनों नाड़ी मरएगप्राप्त होती है अर्थात् घर छोड़कर भाग जाती है। उस समय के आनन्द को तो उसके करने वाले ही जानते हैं, न कि लिखने, या वांचने वाले । जो इस आनंद को प्राप्त करेंगे, वे ही इनका अभ्यास करेंगे, उनको करने वालों का ही मोह, राग, द्वे धादि मिटेगा, आत्मा में उन्हीं का दिल डटेगा, ज्ञान दर्शन, चरित्र तीनों का मेल सटेगा, तब कर्मों के पटल स्रात्मा से हटेंगे। जिन्होंने इस आनन्द को पाया है उन्होंने ही पदों में गाया हैं। हमको श्रीमानन्दधन जी का पद याद खाया, इसका यहां उल्लेख करते हैं।

''इड़ा पिंगला घर तज भागी, सुषुम्ना का घर वासी।

ब्रह्मरन्ध्र मध्यासन पूरो, बाबा अनहद नाद बजासी ॥१॥"

ऐसा श्री ग्रानन्दधन जी का फरमाना (कथन) है। इससे प्रतीत होता है कि वे इस मुद्रा के भी अभ्यासी थे। जिन्होंने ऐसा ग्रम्यास किया है, वे कव किसी के जाल में फंसते हैं? आत्मा को भजते हैं और राग-द्वेध को तजते हैं गच्छादिक के मद में नहीं धसते हैं।

### महामुद्रा के श्रभ्यास का विधान

इसकी विधि यह है कि चन्द्र अंग अर्थात् वाम-अंग से ग्रभ्यास करे, फिर सूर्य अंग अर्थात् दक्षिएा अंग से ग्रम्यास करे । परन्तु दोनों ग्रंगों से अभ्यास बराबर करे, कमी बेशी न होने दे । फिर इसको विसर्जन कर दे । परन्तु इस बात का घ्यान रखे कि जब बाम अंग से ग्रभ्यास करे तो दक्षिएा चरएा को फैलावे, ग्रौर ऊपर लिखी रीति से चरुएा के श्रंगूठे को दक्षिएा हाथ से पकड़े ग्रौर जब दक्षिएा अंग से ग्रभ्यास करे तब वाम चरएा को फैलाकर बाम हाथ से चरुएा का अंगूठा पकड़े । इस रीति से दोनों अंगों में समान अभ्यास करे । एक अधर्म ही ऐसी प्रकृति है जिससे आत्मा क्लेश पाला है।



# महामुद्रा के गुरा

जो पुरुष इसका ग्रम्यास करने वाले हैं, उन पुरुषों को पथ्य-ग्रपथ्य का भय करने की कोई जरूरत नहीं है, क्योंकि सम्पूर्ण कटुक, खटाई झादि जो भोजन करेगा सो ही पच जायेगा । ऐसी कोई चीज नहीं है कि उसको हजम न होवे, क्योंकि साधु की गोचरी में गृहस्थ के घर से सब तरह की निरसादि चीज आती है । सो इन किया करने वालों को हज्जम हो जाती है; किसी रोगादि को उत्पन्न नहीं करती है ।

#### २ महाबन्ध मुद्रा

अन्य मतों की रीति का भी वर्णन कर देते हैं कि वाम चरएा की एड़ी योनिस्थान में लगा कर फिर वाम चरएा को जानु के ऊपर दक्षिएा चरएा को धरे, उसके बाद पूरक करे; फिर हृदय में ठोड़ी लगाकर जालंधर बन्ध लगावे, ग्रौर मूलबन्ध लगाकर यथाश्ववित कुम्भक करके मंद-मंद रेजन करे। इसका गुएा हठप्रदीषिका या गोरक्षपढ़ति में देखो।

### ३ महावेध मुद्रा

इसका विधान यह है कि महामुद्रा में स्थित, जिसकी एकाग्र बुद्धि है ऐसा योगी नासिका पुट से पूरक करके कण्ठ की जालन्धर मुद्रा से वायु की ऊपर नीचे गमन रूप जो गति जसको रोककर कुम्भक करे, और पृथ्वी में लग रहे हैं तालुआ जिनके, ऐसे दोनों हाथ समान करके, जिर योनि-स्थान में लगे हुए एड़ी वाले पांव के साथ हाथों के सहारे कुछ ऊपर उठकर फिर मन्द-मन्द भूमि में ताड़न करे,इड़ा पिंगला दोनों को उल्लंघन करके सुषुम्ना के मध्य में वायु प्राप्त हो । चन्द्र, सूर्य, और जगि में अधिष्ठित नाड़ी जो इड़ा, पिंगला, सुपुम्ना, उनका सम्बन्ध मोक्ष के लिए होता है । निश्चय करके प्राण्त वियोग की अवस्था अर्थात् मृतसी अवस्था प्राप्त होती है । उसके पीछे वायु को नासिका-पुटन करके घीरे-घीरे रेचन करे । परन्तु इस जगह इतना विशेष है कि योनि-स्थान में एड़ी लगी रहने से जब वह हाथों के बल से ऊपर उठेगा तो आसन भंग हो जाने से मूरूबन्ध यथावत् न रहेगा; इस लिए इस मुद्रा के अभ्यास में पद्मासन लगावे, और मूलबन्ध को कम न प्रत्येक प्राणी अपने ही कृत कमों से कष्ट पाता है।

होने दे। इतने पर भी इसकी असली रीति गुरुगम से जानों, हठप्रदीर्षिक वाले ने पद्मासन नहीं लिखा परन्तु गोरख पद्धति में लिखा हुग्रा है।

# ४ विपरोतकरेेेे मुद्रा

विपरीत मुद्रा करने का प्रकार यह है कि पृथ्वी पर मस्तक टेककर हाथों से सिर को थामकर मयूर ग्रासन की तरह पैर ऊंचे करके आकाश की तरफ सतर कर देवे। इस रीति से सिर के बल ग्रधर खड़ा होना, उसका नाम विपरीत करणी मुद्रा है। इसके करने का प्रयोजन यही है, कि चन्द्रमा ऊर्ध्व भाग में है, और सूर्य अधोभाग में है, सो जो चन्द्रमा से ग्रमृत भरता है वह सूर्य में पड़कर भस्म हो जाता है। इसलिये विपरीत-मुद्रा करने से चन्द्रमा अधोभाग में हो जाता है। इसलिये विपरीत-मुद्रा करने से चन्द्रमा अधोभाग में हो जाता है, ग्रौर सूर्य ऊर्ध्व भाग में हो जाता है। सूर्य को ग्रमृत न मिलने से सूर्य निर्बल होकर इड़ा-पिगला को जोर नहीं दे सकता। जो इसका ग्रभ्यास करे वह पहले दिन एक क्षरण, दूसरे दिन दो क्षरण, इसी प्रकार से प्रतिदिन बढ़ाता चला जाय। जब एक पहर की मुद्रा होने लगे तब ग्रागे ग्रभ्यास न वढ़ावे। इसके कारण से क्षुधा बहुत लगती है। जो कम खाने वाला है, यदि वह इस किया को करता है, तो कम खाने से उसके शरीर को यह मुद्रा जला देगी। इसलिए इससे कुछ प्रयोजन सिद्धि नहीं होती। न मालूम इन लोगों ने लिखकर क्यों इसकी इतनी महिमा की है?

# खेचरी मुद्रा का कथन

प्रथम खेचरी हो जाने की विधि लिखते हैं, इसके बाद इसके गुएगादि प्रौर करने की विधि लिखेंगे। सो इसकी पहली विधि यह है कि पहले जिह्वा को होठों के बाहर निकाले, और दोनों हाथों के ग्रंगूठों ग्रौर तर्जनियों से पकड़कर शनैं: शनैं: बाहर को खींचे, तथा गौ के थनों से जैसे दूध निकालते हैं उसी रीति से दोनों हाथों से खींचे, वह बढ़ते-बढ़ते इतनी बढ़ जाय कि नाक पर होकर भूकुटी के मध्य में जा लगे। जब इस तरह का श्रम्यास हो जाय तब उसका छेदन—सोधन किया जाता है। वह दिखाते हैं कि जैसे थूहर के पत्ते की धार तीक्ष्ण होती है, इस तरह का चिकना,

२०७

# समदर्भी जपने पराये की भेद बुद्धि से दूर रहता है।



मिन थ्रौर तीक्ष्ण धार वाला शस्त्र लेकर उससे जिह्वा के नीचे जो नस है उसको पहले लवमात्र छेदे; फिर उसके ऊपर सेन्ध लूण और हरों को पीसकर उस छेदी हुई जगह लगावे । परन्तु इस किया करने वाले को दोनों वक्त लवगा खाना मना है, तो भी हरें और लबगा को लगा ले । फिर सात दिन के पीछे आठवें दिन कुछ प्रधिक छेदे । इस रीति से छः महीने पर्यन्त युक्ति से करे तो जिह्वा के मूल में जो नाड़ी है वह नाड़ी कपाल के छिद्र में जाने लायक होगी । इस रीति से पहले साधन करे । यह रीति प्रथों में लिखी है । परन्तु इसकी असल रीति तो यह है कि जिसमें शस्त्रादि से छेदने का कुछ प्रयोजन नहीं है, किन्तु वह रीति गुरु की कृपा के बिना मिलनी कठिन है और वह रीति शास्त्र द्वारा लिखी भी नहीं जाती, क्योंकि गुरु यादि तो योग्य ग्रयोग्य देखकर युक्ति-कम बताते हैं, शास्त्र में लिखें तो योग्य अयोग्य की कुछ खबर न पड़े । थ्रौर बिना योग्य के ग्रसल वस्तु नहीं दी जाती । हमने अपने गुरु की बताई रीति आजमाई है । बिना छेदन के जिह्ना ग्रलग कराई है । एक दो जिज्ञाभुओं को बताई भी है । उलटकर जिह्वा छिड़ों में पहंचाई है ।

# खेचरी मुद्रा के गुरग ग्रौर प्रयोजन

जब जिह्ला की नस अलग हो जाय, तब जिह्ला को तिरछी करके गले में ले जाय, श्रीर तीनों नाड़ियों के जो मार्ग अर्थात् नासिका के जो छिंद्र, जिसमें इड़ा, पिगला, सुषुम्ना नासिका के वाहर निकलकर मालूम होती हैं, उनके बन्द करने के वास्ते छिंद्रों के ऊपर जिह्ला लगाकर छिंद्रों को बन्द कर दे, जिससे इड़ा, पिंगला, सुषुम्ना इन तीनों नासिका के बाहर न निकल सकें। इसका नाम खेचरी मुदा है। इसको कितने ही व्योम-चक्र भी कहते हैं, परन्तु यह व्योम-चक्र नहीं है, क्योंकि व्योम-चक्र भी कहते हैं, परन्तु यह व्योम-चक्र नहीं है, क्योंकि व्योम-चक्र भूकुटी के ऊपर है। इसके करने से यह गुएा है कि यदि तालु के ऊपर के छिंद्रों में लगी हुई जिह्ला, एक घड़ी मात्र भी उस जगह स्थिर रहे, तो सर्प से सेकर जितने छोहरीले जानवर हैं उनका जहर दूर करने की शक्ति उस पुरुष को प्राप्त हो जाती है। उसको किसी जानवर का जहर (विष) नहीं चढ़ता ग्रीर इस मुद्रा के करने वाले पुरुष को आलस्य, निद्रा, क्षुधा, तृषा, मूँखे विशेष नहीं होते हैं । तालु के ऊपर के सन्मुख जिह्वा लगाये हुए जो स्थिर होकर बह गले के छिद्रों में से पड़ता हुआ चन्द्र-अमृत का पान करता है वह सबं कार्य की सिद्धि हृदय में धरता है, राग ढोष की परिहरता है मात्र कर्मों से भगड़ता है, परन्तु अपने समान सर्व जीवों को जान किसी से लड़ता नहीं है, मध्यस्थभाव में प्रवृत्त रहता है । परन्तु इसकी पूर्ण रीति बिना गुरु के नहीं प्राप्त होती । वर्तमान काल में छापा होने से हठयोगादि की पुस्तकें बहुत प्रसिद्ध हैं । इससे कई योगी हो जाते हैं । परन्तु इन पुस्तकों से अपनी जान खो बैठते हैं । इसले कई योगी हो जाते हैं । परन्तु इन पुस्तकों से अपनी जान खो बैठते हैं । इसले कई योगी हो जाते हैं । परन्तु इन पुस्तकों से अपनी पर गुरु भनुग्रह करके उसे बतावे, और आशीर्वाद करो । जिससे तुम्हारे पर गुरु भनुग्रह करके उसे बतावे, और आशीर्वाद देवे, जिससे तुम्हारे आदि ग्रंथों में जो प्रक्रिया लिखी है, वह प्रक्रिया यहां नहीं लिखी है । क्योंकि, उसमें गोमांस और अपर-वारुएी (मदिरा) का भक्षएा करना और पीना लिखा है ।

इसका कुछ खुलासा भी देते है कि छोटी हरडों को बारह पहर अयवा सोलह पहर तक कुवारी गौ अर्थात् आठ दस महीने की बछिया के पेशाब में भिगोवे ! जब वे दो दिन में भीजकर फूल जाये, तब उनको छाया में सुखा लें, सूर्य की धूप न लगने दें फिर उनको कोरे बर्तन में डाल कर सेकें । उन्हें इस तरह सेकें कि जल न जायें और कच्ची भीन रहें ) उन हरडों में सेंधा लवरा अन्दाचे से मिलाकर चूर्ण बनावे । उससे साय म्रौर प्रात: दोनों वक्त जिह्वा की जड़ में मालिश करे ग्रौर दस-दस मिनट ऊपर लिखी रीति से जिह्वा को शनै: सर्ने: खेंचा करे, बाहर की तरफ ही ले जाया करे, फिर तीन महीने के वाद उलटकर गले की तरफ ही ले जाया करे, छ: महीने इस रीति से करेगा तो जिह्वा कागल्या से आगे निकल जायेगी । नव महीनों में छिंदों के पास में पहुंच जायेगी । जिसकी इच्छा होवे वह विश्वास सहित इस काम को अंगीकार करे ती हमारे लिखे संकट में मन को डावाडोल मत होने दो ।

पूर्णार प्राप्ति हो जायेगी। विशेष गुरुग्रों के पास जाकर उनसे जिज्ञासा पूर्ण करनी चाहिए, क्योंकि जो ग्रात्मार्थी योगाम्यास की इच्छा वाले हैं, उनके वास्ते संकेत (इशारा) लिखा है। ग्रन्यमतावलम्बियों का खण्डन भी कर दिखाया है। बिना शस्त्र छेट के खेचरी मुद्रा करना बतला दिया।

### वज्रोली मुद्रा

प्रथम 'हठप्रदीपिका' और 'गोरक्षपद्धति' की प्रक्रिया दिखाकर पीछे किञ्चित् अपनी रीति, जो गुरु-कृपा से पाई है, उसको लिखेंगे । प्रथम मूल का क्लोक लिखेंगे पीछे टीका के प्रनुसार जो भाषा है उसको लिखेंगे । कदाचित् भाषा में न्यूनता होगी, तो टीका के उतने ही अक्षर दिखाकर पीछे भाषा लिखेंगे । सो प्रथम 'हठप्रदीपिका' के क्लोक लिखते हैं ।

"स्वेच्छया वर्तमानोऽपि, योगोक्ते नियमैर्विना। वज्रोलीं यो विजानाति, स योगी सिद्धिभाजनम् ॥८३॥ तत्र वस्तुद्वयं वक्ष्ये, दुर्लंभं यस्य कस्यचित् । क्षीरं चैकं द्वितीयं तू, नारी च वशवर्तिनी ।। ८४ ।। मेहनेन शर्नै: सम्यगूर्ध्वाकूञ्चनमम्यसेत् । पुरुषोऽप्यथवा नारी, वज्त्रोलीसिद्धिमाप्नुयात् ॥ ८५ ॥ यत्रतः शस्तनालेन, फुत्कारं वज्रकन्दरे । शनै:-शनै: प्रकूर्वीत, वायुसंचारकारएगात् ।। ८६ ।। नारी भगे पतद्बिन्दूमभ्यासेनोध्वमाहरेत । चलितञ्च निजं बिन्दुमुर्ध्वमाकृष्य रक्षयेतु ॥ ८७ ॥ एवं संरक्षयन् बिन्दूं, मृत्यूं जयति योगवित् । मरणं बिन्द्रपातेन, जीवनं बिन्दुधारणात् ॥ ८८ ॥ सुगन्धो योगिनां देहे, जायते बिन्द्रधारणात । यावदबिन्दुः स्थिरो देहे, तावत्कालभयं कृत: ॥८१ ॥ चिन्तायत्तं नुएां शुक्रं, शुकायत्तञ्च अीवितम् । तस्माच्छ्रकं मनश्चैव, रक्षणीयं प्रयत्नतः ॥ ६० ॥ 🔸

**~**90]



देवता और इन्द्र भी भोगों से तृप्त नहीं हो पाते ।

ऋतुमत्या रजोऽप्येवं, बीजं बिन्दुञ्च रक्षयेत् । मेढेएा कर्षयेद्र्रष्ट्वं, सम्यगभ्यासयोगवित् ॥ ६९ ॥''

### . भाषा टीका

''ग्रब वज्रोली के ग्रादि में इसका फल कहते हैं। जो योगाम्यासी वज्रोली मुद्रा को विशेषकर प्रपने अनुभव करके जाने, सो योगी योगशास्त्र में कहे हुए ब्रह्मचर्यादि किये बिना अपनी इच्छा करके वर्तमान रहे, ग्राणिमादि अष्ट सिद्धि को भोगने वाला हो ।। ८३ ।। वज्रोली के अभ्यास में दो वस्तु कही है, एक तो दुध पीना दूसरी स्त्री ग्राज्ञाकारी वश्वर्वतिनी हो ।। ८४ ।।

वज्जोली मुद्रा का प्रकार यह है कि स्त्री-संग के पीछे बिन्दु को क्षरए कहां पड़ना, जिसको पुरुष अथवा स्त्री यत्नपूर्वक इन्द्रिय को ऊपर आकुंचन करके वीर्य को ऊपर खींचने का अभ्यास करे, तो वह वज्जोली सिद्ध होती है।। ८५।। अब वज्जोली की पूर्वांग किया कहते हैं। चांदी की बनी हुई नाल को शर्न: शर्न: जैसे ग्रग्नि सुलगाने को फूंक मारते हैं, वैसे ही फुंकार से इन्द्रिय के छिद्र में वायू का संचार बारम्बार करे।

### वज्रोली की साधन किया

वज्योली की साधन प्रक्रिया यह है कि सीसे की बनी हुई चिकनी हो, इन्द्रिय में प्रवेश करने के योग्य हो, ऐसी चौदह (चतुर्दश) अंगुल की शलाका करा करके उसको इन्द्रिय में प्रवेश कराने का अभ्यास करे। पहले दिन एक अंगुल प्रवेश करे। दूसरे दिन दो अंगुल प्रवेश करे। तीसरे दिन तीन अंगुल प्रवेश करे। इस रीति से कम से वारह अंगुल प्रवेश हो जाय तो इन्द्रिय मार्ग शुढ होवे। अथवा चौदह अंगुल की शलाका बनवावे, जिसमें दो अंगुल टेड़ी और ऊंचे मुंह वाली होनी चाहिए, वह दो अंगुल बाहर स्थापन करे। इसके पीछे सुनार की अग्नि सुलगाने की नाल के सदृश नाल प्रहएा करके उस नाल का जो अग्रभाग उसको इन्द्रिय में प्रवेश की हुई नाल के दो अंगुल बाहर निकले हुए भाग के मध्य में प्रवेश कर फूरकार करे। इस प्रकार भली भांति इन्द्रिय मार्ग शुद्ध हो जाय, तब पीछे से इन्द्रिय द्वारा जल को ऊपर चढ़ाने का अम्तास करे। जब जल का आकर्षए होने लग जाय, तब पहले रैलोक में लिखी हुई रोति के ग्रनुसार वीर्य के ग्राकर्षरण करने का अम्यास करे । जब वीर्य का श्राकर्षरण करना सिद्ध हो जाय, तब वच्चोली मुद्रा सिद्ध होती है । जिस मनुष्य को खेचरी मुद्रा, और प्रारण जय यह दोनों सिद्ध हो उसको वच्चोली मुद्रा सिद्ध होगी; दूसरे को नहीं ।। ८६ ।।

अब इस प्रकार बज्जोली मुद्रा का ग्रम्यास सिद्ध हो जाय, उसके ग्रागे साधन बतलाते हैं। नारीभगे इति। रतिकाल में स्त्री की योवि में वीर्य गिर पड़ा यह मालूम होवे लेकिन गिरे नहीं, उससे पहले जो वीर्य उसको वज्जोली के ग्रम्यास द्वारा ऊपर को ग्राकर्षण करे। यदि गिरने के पहले बिन्दु को ग्राकर्षण न कर सके तो स्त्री की भग में गिरा हुग्रा जो ग्रपना वीर्य ग्रौर स्त्री का रज इन दोनों को ऊपर खीचकर स्थापित करे।। ८७।।

### वज्रोली के गुएा बर्रान

"एवमिति । इस रीति से जो वीर्य को स्थिर करता है, वह योगवेत्ता होता है, ग्रौर मृत्यु को जीत लेता है । परन्तु जो वीर्य का पतन करता है, वह मरएा को प्राप्त होता है । इस रीति से वीर्य को धारएा करने वाला जीवित होता है । इसलिए बिन्दु को इस रीति से स्थित करे ।। ८८ ।।

सुगन्धेति । बज्जोली के अभ्यास करने वाले देह में वीर्य को घारसा करते हैं, उससे बहुत सुन्दर सुगन्ध पैदा होती है और जब तक बिन्दु स्थित रहता है, तब तक काल का भय नहीं होता है ॥ ८६ ॥

चित्तायत्त मिति । तिक्ष्वय जो चित्त चलायमान हो, तो मनुष्य का वीर्यं चलायमान होता है । ग्रौर जो चित्त स्थिर हो तो वीर्य भी स्थिर रहता है । इसलिए चित्त के अधीन वीर्य है, ग्रौर ग्रुक जो स्थिर हो तो जीवन स्थिर हो, जो ग्रुक नष्ट हो तो मरएा हो, इस लिए ग्रुक के ग्रथीन जीवन है, इस वास्ते ग्रुक और बिन्दु इन दोनों की अवक्ष्य रक्षा करनी चाहिए ।। ६० ।।

ऋतुमत्यादि । ऋतुमती स्त्री का रज और भ्रपना बिन्दु इन दोनों को इस रीति से स्थिर करे कि इन्द्रिय करके यत्नपूर्वक रज और बिन्दु को ऊपर श्राकर्षण करे। वह वज्रोली-सम्यासबेत्ता योगी जानता है ॥ ६९ ॥'' सब प्राणियों के प्रति स्वयं को संयमित रखना ही सच्ची पहिंसा है। [२९३

यह हठ प्रदीपिका का लेख लिखा, अब 'गोरक्ष-पद्धति' का भी लेख मिल्ली हैं।

# गोरक्ष-पद्धति की रोति से बज्जोली वर्गन

"स्वेच्छया वर्त्तमानोऽपि, योगोक्त नियमैविना । वज्त्रोलीं यो विजानाति, स योगी सिद्धिभाजनम ॥ १ ॥ तत्र वस्तुद्वयं वक्ष्ये, दुर्रुभं यस्य कस्यचित् । क्षीरं चैकं द्वितीयन्तू, नारी च वशवर्तिनी ॥ २ ॥ मेहनेन ग्रनैः सम्यगुष्ठ्वकिंचनमभ्यसेत् । पुरुषोऽप्यथवा नारी, वज्रोलीसिद्धिमाप्नुयात् ॥ ३ ॥ यत्नतः शस्तनालेन, फूत्कारं बज्जकन्दरे । शनैः शनै प्रकुर्वीत, वायुसञ्चारकारएगात् ।। ४ ।। नारीभगे पतदबिन्दुभभ्यासेनोर्ध्वमाहरेत । चलितं च निजं बिन्दुमुर्घ्वमाकृष्य रक्षयेत् ॥ ५ ॥ एवं संरक्षयन् बिन्दूं, मृत्युं जयति योगवित् । मरएां बिन्दुपातेन, जीवनं बिन्दुधाररणात् ।। ६ ।। सुगन्धो योगिनो देहे, जायते बिन्दुधारएगत् । यावद बिन्दू: स्थिरो देहे, तावत्कालभयं कृतः ॥ ७ ॥ चित्तायत्तं नृग्गं शुक्रं, शुक्रायत्तञ्च जीवितम् । तस्माच्छकं मनश्चैव, रक्षणीयं प्रयत्नतः ॥ ८ ॥ ऋतुमत्या रजोओवं, बीजं बिन्दुञ्च रक्षयेत् । मेढेरेंग कर्षयेदूर्व्वं सम्यगभ्यासयोगवित् । ६ ॥

इन क्लोकों का अर्थ इसलिये नहीं लिखते कि जैसा ग्रर्थ 'हठप्रदीपिका' में है' वैसा ही इनका भी है। क्लोकों का लिखना तो ठीक समका, कुछ भेद होता तो ग्रर्थ प्रवक्ष्य ही लिखते, क्योंकि निष्प्रयोजन ग्रन्थ को बढ़ाना ठीक नहीं समका। थोड़े ही से प्रयोजन निकले तो बहुत क्यों बढ़ावें ?

ग्रब ऊपर लिखी हुई जो रीति है उससे योग करने वाले को ही योगीन्द्र समफते हैं यह उसका लिखना ग्रोर ऐसे ही योगीन्द्र समफना ग्रसम्भव सा है, जो अपना काम समयः वर कर लेते हैं वे बाद में पछताते नहीं।

रियेन प्रथम ही योगान्यास के आरम्भ में अप्य्यभोजनादि श्रयवा स्तानादि कियाएं, ग्रोर स्त्री का संग बिलकूल सना किया है ! धर्मशास्त्रों में वा स्मतियों में भी अनेक ऋषियों ने ऐसा ही लिखा है कि जिस जगह स्त्री का चित्र व मूर्ति हो, उस मकान में योगी, सन्यासी यति ब्रह्मचारी आदि को नहीं ठहरना चाहिए ग्रौर जो कि स्त्री-विषय के आलंकारिक काव्य है उनको भी यति, ब्रह्मचारी, योगी, सन्यासी न पढ़े, क्योंकि पढ़ने से विकार उत्पन्न होता है यदि उस मकान में ठहरने और उस चित्र-मृति को देखने से चित्त की चंचलता और विकार उत्पन्न होता है, तो स्त्री के पास में रहने से क्यों कर चित्त स्थिर रह सकता है ? ग्रीर योनि में लिंग को देकर किया करना और बीय का निकालना और उसको श्मग में न पड़ने देना, अथवान रुक सके ग्रौर पड़ जाय तो उसका वायू के जोर से आकचंगा करके फिर स्तम्भ करना, इससे तो पहले ही न करना श्रेष्ठ है, क्योंकि पहले शरीर को कीचड मलकर फिर पानी से घोना, इससे तो कीचड न मलना ही श्रेष्ठ है। इस लिए यदि ग्रादिनाथ, मच्छन्दरनाथादि योगियों ने इस बात को अंगीकार किया है, तो उनके योगीन्द्र होने में वा अमर होने में विवेक-सहित बुद्धि से विचार करने वाले को सन्देह होता है। सम्भव है कि स्त्री-संग करने से मोक्ष मानना, ''कवलक'' (कौलक) मतावलम्बियों के बिना और कोई मतावलम्बी स्वीकार न करेगा। कौलक मत वाले पांच मकार से मोक्ष मानते हैं। वे पांच मकार ये हैं—मांस, मदिरा, मछली, मैथुन, मुद्रा । दे इनकी अंगीकार करते हैं। उनके भी दक्षिएी, वामी, उत्तरादि, काचलियायन्थ, कुंडापन्थ, ग्रधरवीयं, भ्रादि अनेक भेद हैं।

तब तक योग का सच्चा ज्ञान ही होता जब तक आत्मानुभव और अध्यात्म का ग्रात्मार्थी गुरु न मिले । इसलिए मैं नम्रता-भूवंक पाठक-गर्गों को कहता हूं, कि जैसा गुरु मुझे मिला, और उन्होंने जो बातें मुभ्रे बताई, अनुभव कराया, दो मिनट में मानो ग्रमृत का प्याला पिलाया, शासनपति श्री वीर भगवान् के निर्वाण-भूति पर घ्यान करना फरमाया, मैंने भी उस जगह ग्राकर उन्नीस सौ चौतीस की साल में आसन जमाया, ध्यान

29.V ]

स्वयं पर भी कभी कोधन करो ।

के प्रारम्भ से ग्यारहवे दिन अनुभव का आनन्द पाया, उसी के किस्तिम् स्वाद से इतना लेख लिखाया है ।

ऊपर की बात से भ्रब हमको यह विचार करना चाहिए कि जब योनि में लिंग देकर किया करना, ग्रौर वीयं न पड़ने देना, श्रथवा पड़े हुए को ऊपर चढ़ाते जाना ही यदि 'हठप्रदीपिका' ग्रादि के मत से योगीन्द्रपन हो तो सब कामी मनष्य भी योगवेत्ता हो जायेंगे।

दूसरी बात यह है कि जो चीज पहले साबुत बनी हुई है, उस चीज में से थोड़ी निकाल कर फिर उसमें मिलावे सो मिलाने से जो घाट पहले था वह घाट न रहेगा। जैसे दही किसी वरतन में जमा हुग्रा है, उसमें से कुछ निकाल कर फिर पीछे से उसमें मिलावे तो पहले जैसा यथावत् स्वरूप था वैसा कदापि न होगा। यही हाल वीय का भी है। इस लिए पहले उस वीयं को कदापि न तिकालना चाहिए।

तीसरी बात यह भी है कि योनि में लिंग देने से यदि योगवेत्ता होता हो, तो यम, नियम, श्रासन, प्राग्रायाम, ध्यान, घारणा, प्रत्याहार, समाधि, ब्रादि साधन व्यर्थ हो जायंगे ।

चौथां कारए। यह है कि गोरक्ष पद्धति के सातवें ग्रौर हठप्रदीपिका के ८३ वें क्लोक में लिखा है, कि चित्न के स्थिर होने से वीर्य स्थिर होता है। इससे ग्रात्म-ग्रनुभवी----अध्यात्म इसी वात को अंगीकार करेंगे कि चित्त को स्थिर करने से वीर्य अप ही स्थिर हो जाएगा।

पांचवां कथन है कि योनिमें लिंग डाल कर किया करना और वीर्य को न गिरने देना, यह बात शौकीन जार पुरुष भी कर सकते हैं। अथवा दवाई आदि से भी हो सकता है। परन्तु ऐसी किया (वज्रोली) से कदापि चित्त स्थिर न होगा। उलटी विशेष रूप से चित्त की चंचलता हो जाएगी, और चंचलता होने से व्यभिचारादि विशेष करने लगेगा। क्योंकि देखो अगिन में ज्यों-ज्यों घृत काष्ठादि पड़ेगा, त्यों-त्यों अगिन विशेष करके प्रज्वलित होगी। इस रीति से जो योनि में लिंग देकर किया करेगा, उसका चित्त विषयासक्त होगा ही और जिस समय वह वीर्थ निकलता है सो रुकना भी कठिन है; क्यों

# बहुत अधिक मत क्रोली पर कुछ सत्कार्य प्रवश्य करते रहो ।

किलते समय जो विषयानन्द होता है, उस विषयानन्द में जगत् फंस रहा है और जरा-मरए करता है, ग्रौर फिर वह वीर्य भग में पड़ा हुआ पीछे खींचकर ले जावे तो वह वीर्य दही के हब्टांत के अनुसार कदापि एक-रस न होगा। इसलिए वर्तमान काल में कितने ही लोग इन ग्रन्थों के अनुसार वच्योली में प्रवृत्त होते हैं थौर अपने दिल में विचारते हैं कि इस किया के करने से हम योगवेत्ता होकर योगीन्द्र वन जायेंगे। किन्तु वह तो होता नहीं है, उलटे वे लोग अब्द और पतित हो जाते हैं। इसलिए इन ग्रंथों की रीति प्रात्मार्थियों के वास्ते उपयुक्त हमारे समफ में नहीं ग्राई, इस कारण से हमने विशेष खोलकर लिखा है, कितने ही वेषधारी इस किया को करके साधुत्व से अब्ट हो गए हैं। भाई, इसकी प्रवृत्ति श्रन्य मत में ही है जैनमत के साधु अब्ट न हुए, क्योंकि उन्होंने यह किया को ग्रपनाया नहीं है। ग्रन्थ मत के साधु काम विकार जन्य प्रवृत्ति कर ग्रापस में बड़ाई करते हैं इसलिए प्रसंग से हमने भी इतनी बात लिख दी है।

# वज्रोली को शुद्ध रोति ग्रौर प्रयोजन

अब हम वज्जोली का प्रयोजन और रीति गुरु की कृपा से जो पाई है वह बतलाते हैं, आत्मार्थी पाठकगएों को सुनाते हैं, कुछ प्रनुभव भी दिखाते है, वीर्य को बचाते हैं, स्वी का बिलकुल त्याग कराते हैं, अपने स्वरूप को मिलाते हैं। जो बुद्धि पूर्वक विवेक सहित ग्रहरण कर श्रद्धा-सहित परिश्रम करेगा उसे स्वरोदय-साधन में सहायता मिलेगी और इससे कुछ विशेष सिद्धि नहीं है। हां विषयी पुरुषों के वास्ते स्वियों को प्रसन्त करना, और ग्राप आनन्द लूटना होता है, परन्तु यह काम योगियों का नहीं। इन्द्रिय में गज डालकर छिंद्र बढ़ाना भी निष्प्रयोजन है। क्योंकि लघुनीति साफ मार्ग के बिना कदापि न निकलेगी और फूकनी लगाकर उसमें वायु को फूंक से भरना भी निष्प्रयोजन है। यद्यपि छघुनीति होना, ग्रथवा विषय करने से भी वीर्य का निकलना, इन दोनों बातों का अनुभव जगत् को हो रहा है। परन्तु ख्याल न रखने से उसका रहस्य सम-भते नहीं हैं। विवेक के साथ विचार करें तो प्रत्यक्ष श्रनुभव होता है। यही दिखाते हैं कि जिस समय पुरुष अठारह भयवा बीस वर्ष की ग्रायु में हो, और वर्तमान क्षण ही महत्त्वपूर्ण है अतः उसे सफल वनाना चाहिए।

स्त्री तेरह या चौदह वर्ष की आयु में हो और जब वह लघुनीति करने कि उस समय गुदा को ऊपर ग्राकुञ्चन करने से लघुनीति (पेशाब) की धार बन्द हो जाती है। ग्रौर जब ग्राकुंचन छोड़ते हैं तब धार निकलती है। इस रीति से जो मैथुनादि किया करते हैं, तब वीर्य निकलते समय गुदा ऊपर को स्वयं ही आकुञ्चित हो जाती है, ग्रौर वीर्य रुक जाता है, जब गुदा नीचे को होती है तब वह वीर्य निकलता है। यह सब प्राएगवायु का ख्याल है। परन्तु वीर्य और पेशाब रुकने ग्रौर निकलने का अनुभव सबको है। बल्कि कितने ही मनुप्य श्वास को रोक कर वीर्य को रोकते हैं, ग्रौर किसी समय उसे रोकने से वीर्य रुककर घाब (क्षत) कर देता है, जिस घाव के होने से सुजाक की बीमारी कहलाती है। यह अनुभव साधारएए पुरुषों को भी हो रहा है।

ग्रीर जो योगी जन हैं उनको यदि कभी कोई कारए। (गर्मी आदि) से वीर्य जलायमान हो जाय, तो उसको प्राएा ग्रापन की एकता, और नौली चक्र से कुंभक करके लिंग के ऊपर रोक लेते हैं, क्योंकि जिसको नौली-चक्र यथावत याद है वह पुरुष लिंग से ग्रीर गुदा से दावरा। (पिघला हुग्रा घृत, दुग्ध, जल और तेल) चढ़ा सकता है। सो घृत, दुग्ध, शहद आदि लिंग से चढ़ाना केवल लोगों को तमाशा दिखाना है, क्योंकि वीर्य निकल गया वह खराब हो गया, उसके चढ़ाने से सिवाय हानि के और कुछ लाभ नहीं होगा। इसलिए इस बज्जोली का मुख्य तार्थ्य यही है कि स्वर-साधन करने वाले ऐसा कहते है कि लघुनीति चन्द्र स्वर में करे और बड़ीनीति (पाखाना) सूर्य स्वर में करे। लघुनीति को बज्जोली रोक सकती है, यही इसका प्रयोजन है। क्योंकि जब पुरुष अथवा स्त्री पाखाना ग्रादि को जाते हैं उस समय दोनों ही स्वर होते हैं। इस बात को सर्व साधारएा जानते हैं। कदाचित् गज डाल कर उसमें फूंकादि लगाकर लिंग को साफ करे, परन्तु जब तक उसको नौलीचक्र न आता होगा, तब तक उससे बस्ती कर्म और बज्जोली कदापि न होगी।

और जो इन ग्रन्थकारों ने ऐसा लिखा है, कि ''जिसको वज्जोली होगी, उसी को खेचरी होगी और खेचर होगी तो वज्जोली होगी'' यह बात भी ठीक नहीं है। क्योंकि इन दोनों का ग्रापस में कुछ सम्बन्ध नहीं, बल्कि बिना वज्जोली व्यक्ति के अन्तमंन को परखना चाहिए।

के खेकरी मैंने कराई है, और बिना खेचरी के वज्जोली करते हमने कितने ही मनुष्यों को देखा है। हा, बिना नौली के वज्जोली कदापि न होगी, क्योंकि नौलीकर्म जिसको सिद्ध होगा, वह पुरुष नल उठाकर बाहर की वायु को खींच सकता है, बिना नौली के कुम्सक वायु नहीं खिंचती, इसलिए जिसको नौली याद होगी उसको वज्जोली जब करेगा तब ही याद हो जायगी। इस रीति से किञ्चित् वज्जोली की प्रक्रिया दिखाई।

जोली, अम्रझोली कियायें भी इस वज्जोली का ही भेद है ऐसा 'गोरक्ष-पद्धति आदि में लिखा है और इसका असल भेद ओघड़मत या अघोरियों का आचरण है परन्तु इसके करने से कुछ आत्मा की सिद्धि नहीं । हां, किसी कदर साधन करने से लोगों को चमत्कारादि सिद्धि दिखाने का कारण है । सो इसके लिखने के लिए चित्त तो नहीं चाहता । परन्तु मेरे गुरु ने मुभको बताने में किसी प्रकार का संकोच नहीं रखा । यदि वे कुछ संकोच रखते तो मैं भी संगति पाकर उनके (अघोरियों) के जाल में फंस जाता । सो उन गुरु की चरण-कुपा से और सब हाल जानने से उनके जाल में नहीं ग्राया हूं, उनके घर के हाल को कहकर सर्वज्ञ मत पुख्ता बताता हूं । इस प्रकार लिखे हेतु से किञ्चित् दिखाते हैं कि लघुनीति का पीना और बड़ीनीति का खाना, अर्थात् पाखाना का खाना और पेशाब का पीना उसका नाग जोली है । अघोरी मतवाले ऐसा करते हैं ।

### **ग्र**स्रोलो

बड़ीनीति को झौर लघुनीति को मिलाकर कपड़े से छानना, और उसको गरम करके पीना, तथा उसके बोदर [फोकम] को शरीर पर मालिझ करना उसका नाम अन्नोली है।

इसे करने वाले लोग एक मन्त्र का जाप भी करते हैं, उस जाप से उनको सिद्धि प्राप्य होती है। इन काम के करने वाले इस संसार को यह तमाशा दिखाते हैं। क्रिया करने में सिद्धि की म्राशा रखते हैं, इन लोगों को आत्मा के स्वरूप का किञ्चित् भी बोध नहीं है।

ग्रब इस प्रपञ्च को छोड़कर प्रणायामादि दिखाते हैं, प्रथम मल-शुद्धि का उपाय कराते हैं, क्योंकि प्राणायाम से भी मलशुद्धि होती है। धहिंसा की साधना से वढ़कर दूसरी कोई साधना श्रेष्ठ नहीं है। 👘 🕄

### प्रएगयाम के तीन मेव

एक तो पूरक, दूसरा कुम्भक, तीसरा रेचक । पूरक उसको कहते हैं कि वायु को ऊपर अर्थात् बाहर से अन्दर ले जाना ।

कुम्भक उसको कहते हैं कि श्वास को बन्द रखना अर्थात् न तो भौतर ले जाना ग्रौर न बाहर निकलना।

रेचक नाम उसका है, कि जो वायु रोकी हुई है, उसको बाहर निकालना ।

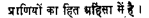
### तीनों प्रारायाम करने की रोति

इनकी रोति यह है कि प्रथम पद्मासन अथवा मूलासन लगावे, फिर चन्द्र अर्थात् डाबी [बाम] नासिका से वायु को खींचे---अर्थात् पूरक करे। फिर अंगूठा स्रौर अनामिका अंगुली से दोनों नासिका के छिद्रों को बन्द करे, जितनी जिसकी शक्ति हो उतने समय पर्यन्त इस माफिक करना चाहिये। और मूलबन्ध, जालन्धरबन्ध, उड़ियानबन्ध, इन तीनों को करे।

फिर सींधे [दक्षिण] स्वर से वायु का धीरे-धीरे रेचन करे। परन्तु इस रीति से धीरे-धीरे रेचन करे कि जिसमें किसी तरह का शरीर को जोर न पड़े।

फिर दक्षिए। स्वर से धीरे-धीरे पूरक करे—-ग्रर्थात् प्रारावायु को खींचे । फिर दोनों नासिका के छिद्रों को बन्द करके यथाशक्ति क्रम्भक करे ।

इस रोति से जो अभ्यास करता है, उसकी नाड़ी तीन या पांच मास में शुद्ध हो जाती है।





# प्रारगायाम के काल तथा नियम का वर्णन

### ८५ समय ग्रौर पांचतत्त्व

समय परिवर्तनशील है। ग्रनन्तकाल से ग्रनवरत घूम रहा है। न इसकी गति को ही कभी रोका जा सकता है यह स्वतः ही चल रहा है। यह तो हुई बाह्य समय की बात। इस प्रकार ग्रम्यंतर स्तर में पंच तत्त्व के रूप में यही समय हम लोगों को दूसरे सूत्र में घूमा रहा है। यही हमारे नित्य नैमित्तिक ग्रादि सभी कार्यों मैं लाभ-हानि, जय-पराजय, शुभ-अशुभ कराने में निश्चित कारएग बना हुआ है। इसका प्रायः किसी को बोध नहीं है।

गुप्त रूपसे घूमते हुए ये पांच तत्त्व एक के वाद दूसरे कमानुसार परि-वर्तित होते मालुम होते हैं । जैसे ऋतु के परिवर्तन का बोध हो जाता है, उसी तरह तत्त्व के झागमन की भी जानकारी हो जाती है ।

प्रमाएग के लिये देखिये — हम सब मनुष्य सब दिन एक ही है; परन्तु हमारे अन्तःकरएग के भाव इतनी जल्दी-जल्दी क्यों बदलते हैं ? कभी सुभ कभी अशुभ; कभी कुर कभी सदय; कभो उद्दंड कभी विनम्न; कभी शांत तो कभी अशुभ; कभी कुर कभी सदय; कभो उद्दंड कभी विनम्न; कभी शांत तो कभी अशुभ; कभी कुर कभी सदय; कभो विषण्ए। यह जो बार-बार, शीझ-शीध्र मनोभाव का परिवर्तन होता है; यह तत्त्व के प्रभाव का ही परिएगाम है। अभिप्राय यह है कि जिस समय जिस तत्त्व का शरीर में उदय होता है उसी तत्त्व के प्रभावानुसार भाव, विचार होता है।

उदाहर एग के लिये — मैंने आप से ग्रपने किसी कार्य के लिये प्रार्थना की; आपने उत्तर में ग्रस्वीकार कर दिया । फिर मैंने दूसरी बार ग्राप से कहा तो उस समय ग्रापने कहा — "ग्रच्छा कर दूंगा । ऐसी बात व्यवहार में बहुधा देखने में ग्राती है । लोग सलाह देते हैं कि अभी उनकी चित्तवृत्ति ठीक नहीं है। कुछ मत कहो । जब देखो चित्तवृत्ति ठीक है, तब कहना; नुम्हारा कहना सफल होगा । यह बात व्यवहार में स्वतः स्पष्ट है । तात्पर्य यह है कि शुभ तत्त्व में जो कहा जाता है वह काम हो जाता है / जिस् भुभ तत्त्व के समय कही गई बात निष्फल हो जाती है । तत्त्व का यह सिद्धान्त इन् वसत्य है। गुरुजन जब चर्चा करते हो तो बीच 🖁 म बोलें।

इसको प्रात:काल सूर्य उदय होने के समव (बादलों में कार्य) लगे तब) से प्रारम्भ करे, और तीन घड़ी तक करे—

और मध्याह्न को भी तीन घड़ी तक करे। इसी प्रकार सायंकाल में तींन घड़ी करे। इन तीनों काल में अस्सी-ग्रस्सी बार कुम्भक, रेचक, पूरक करे। तीनों काल के ये दो सौ चालीस प्राणायाम हुए।

विचार करके देखिये----मनुष्य सुख में हो या दु:ख में, कोध में हो या क्षमा में, हंसी में हो या रुदन मैं, खुशी में हो या गमी मैं----एक ही स्थिति मैं बहुत समय तक कोई भी नहीं रह सकता। चाहे कोई शस्त्र लेकर घात करने को ही क्यों न म्रावे, यदि किसी तरह वह समय टाल दिया जावे तो टल जाता है। अतएव मनुष्य की सफलता-असफलना में हेतू तत्त्वों की देन है।

तत्त्व क्या है इस पर योगशास्त्र के वचन हैं---

९—-पृथ्वी, २—-जल, ३—--ग्रस्नि, ४—वायु, ५⊶--ग्राकाश । ये पांच तत्त्व हैं । इन्हें परम तत्त्व कहते हैं । उपर्युक्त पांच तत्त्वों का एक के बाद दूसरे का आना जाना निरबाध निर्विच्छिन्न रूप में चलता रहता है । एक निमेष भी इनकी गति में अबरोध नहीं होता ।

इन पांच तत्त्वों में पृथ्वी श्रौर जल तत्त्व शुभ हैं । शेष तीन तत्त्व----ग्रग्नि, वायु और आकाश तत्त्व-अशुभ फल दाता हैं । इस स्वरोदय विज्ञान मैं इन तत्त्वों का विस्तार से दिग्दर्शन कराया गया है ।

अयोग्य काल में किये हुए विवाह आदि तथा दीक्षा प्रतिष्ठा ग्रादि कार्य उत्तर काल में उल्टे ग्रजुभ फल को देने वाले दृष्टिपथ में आते हैं। ग्रयोग्य काल में किया हुआ प्रयास व्यापार ग्रादि के विपरीत परिसाम देखे जाते हैं। इन्हें दूर करने के लिये देवी सामग्री के सिवाय दूसरी कोई भी सामग्री समर्थ नहीं है; मात्र इतना ही नहीं परन्तु परवशता के कारस होने वाला जन्म, व्याधि और मरसादि भी अयोग्य काल में हुए हों वे भी शान्ति पुष्टि ग्रादि देवी शनित से दूर होते हैं। ऐसे ग्रनेक हेतुओं को लेकर प्रत्येक शुभ महुर्त की ग्रावश्यकता है। उसका प्रतिपादन करने वाला अष्टांग निमित्त शास्त्र है।

### जघन्य, मध्यम उत्कृष्ट प्रारणयाम

जेवन्य प्राशायाम में पसीना होता है और मध्यस में कंप होता है तथा उत्कृष्ट प्राशायाग में ब्रह्मरन्झ होता है । व्यालीस विपल से कम कुम्भक रहे तो जधन्य प्राशायाम होता है । चौरासी विपल<sup>म्द</sup> से कुछ अधिक कुम्भक रहे तो मध्यम प्राशायाम होता है । और बन्धपूर्वक १२५ विपल कुम्भक रहे तो उसको उत्कृष्ट प्राशायाम काल कहते हैं ।

जब प्राणायाम स्थिर हो जाता है, तब प्राण ब्रह्मरन्ध्र को प्राप्त होता है। और ब्रह्मरन्ध्र में गया हुग्रा प्राणा जब पच्चीस परु तक स्थित रहे उसको प्रत्याहार कहते हैं। ऐसे ही धारणा भी है। ग्रौर जब छः घड़ी तक स्थिर रहे, तब ध्यान होता है। और बारह दिन तक स्थिर रहे, तब ध्यान होता है।

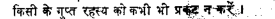
प्रासायाम के अभ्यास से जो पसीना हो, उसे शरीर पर तैल की तरह मालिश करे । उस मालिश के होने से शरीर में दृढ़ता—अर्थात् पराक्रम बढ़ता है, शरीर नरम होता है ग्रौर जड़ता दूर होती है ।

जो मनुष्य इस प्राराग्याम को करे, वह पहले ऊपर लिखे हुए जो तीन बन्ध हैं उनका ग्रम्यास करे; क्योंकि जो दिना बन्ध के अभ्यास करेग, उसके बल वीर्य की हानि होगी, और श्वास-कासादिक की बीमारी भी। इसलिये बन्ध-पूर्वक प्राराग्याम करे।

#### बन्ध लगाने की रीति

बन्ध लगाने की रीति इस प्रकार है कि जिस समय में पूरक करे, उस समय से ही मूलबन्ध को लगाथे। अथवा पूरक के अन्त और कुम्भक के ग्रादि में अवश्य केरके मूलबन्ध को लगावे और ग्रर्द्धकुम्भक में जालन्धर

| ८६६ श्वासोश्वास | =  | ९ पल 😑       | २४ सेकंड |
|-----------------|----|--------------|----------|
| ६० पल           |    | ९ घड़ी 😑     | २४ मिनिट |
| २॥ घड़ी         |    | ६० मिनिट ≕   | ৭ ঘण্টা  |
| ६० घड़ी         | _  | एक दिन रात 🛲 | २४ घण्टे |
| ६० विपल         | == | एक पल ≕      | २४ मिनिट |
| १ महूर्त        | -  | २ घड़ी 😑     | ४∞ मिनिट |



बन्ध को लगावे। कूम्भक का ग्रन्त और रेचक की आदि में उड़ियान सर्वा लगावे।

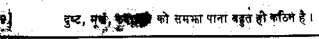
जो इन बन्धों में से कोई एक भी वन्ध को न लगावेगा, उसकी अनेक तरह बीमारी की उत्पत्ति होगी । परन्तु हमारा अनुभव ऐसा भी है कि यदि जालन्धर बन्ध न लगावे तो उसमें कोई हानि न होगी, परन्तु मूलबन्ध और उड़ियान बन्ध यत्न पूर्वक अवश्य ही लगावे ।

इस प्राएगयाम के लिये हमने तीन काल लिखे हैं। परन्तु रात के बारह बजे का चौथा काल भी लिया जाता है। इसलिये चारों काल की संख्या के तीन सौ बीस प्राएगयाम होते हैं।

यहां पर हम इतना बता देना ग्रावश्यक समफते हैं कि पूरक कुछ शीझता से भी करेगा तो उसको किमी प्रकार की हानि न होगी। परन्तु रेचक करने में यदि शीधता करेगा तो वायु रोमों द्वारा निकलकर कुष्ठादि रोगों को उत्पन्न करेगी। जैसे बन्धा हुग्रा हाथी रस्सी आदि टुटने से ग्रथवा श्र्यखला ग्रादि खोलने से भागता है, ग्रौर ग्रनेक तरह के उपद्रव करता है। वैसे ही कुंभक की रुकी हुई वायु शीधता से रेचक करने से उपद्रव करती है। इसलिये प्राग्तायाम करने वाले को यत्न-पूर्वक धीरज के साथ सब काम करना चाहिये।

एक बात और भी बताते हैं कि पूरक में दस अक्षरों का जाप है, कुम्भक में सोलह ग्रक्षरों कर जाप है और रेचक में भी दस अक्षरों का जाप है। जाप में कोई तो 'प्रेएव' (ग्रोंकार) का स्मरएग करता है और कोई' 'राम'' का, कोई ''सोऽह'' का, और कोई ''श्रहंम्'' का। इस रीति से अपनी-अपनी उपासना वाले ग्रपने ग्रपने इष्ट अक्षर का जाप बताते हैं, लोगों को ग्रपने जाल में फंसाते हैं, परन्तु असल भेद नहीं पाते हैं। इसलिये हमारा यह कथन है कि यदि सद्गुरु मिल जाय तो वह कृपा करके आप ही सर्व भेद जिज्ञासु को बतला देगा। कदाचित्त सद्गुरु का संयोग न मिले, और जिज्ञासा हो तो प्रेएव (अ) का ध्यान करे, सर्व के जाल को परिहरे, क्योंकि इस प्रएाव प्रक्षर में उसके शब्दार्थ जानने वाले सब मतावलम्बी अपने-ग्रपने

1230



भिलाते हैं, ग्रोर उसकी महिमा सब कोई गाते हैं, परन्तु माने वाले पन्थवाले इसको उड़ाते हैं, ग्रपमे मन:कल्पित जब्द की रटना लगाते हैं, इस ही लिये वह ग्रपना गुरु आदि से जुदा पन्थ चलाते हैं।

इसलिये प्रएाव का घ्यान करना ठीक है। इस प्राएगयाम के सिद्ध होने से गरीर नीरोग ही जाता है श्रौर शरीर नीरोग होने से बुद्धि आदि की प्रकृति स्वच्छ अर्थात् निमंल रहती है। और प्राएगयाम करने वाले की चेष्टा पर ग्रन्य पुरुषों को ओजस्विता प्रतीत होती है। जिसका प्राएगयाम अच्छी तरह हो गया है' ग्रौर चल रहा है, उस मनुष्य को दस्तादि इस प्रकार होगा कि जैसे बन्दूक से गोली निकलती है लेपादि न लगेगा और जिसका प्राएगयाम बिगड़े अथवा कमी होय तो उसके पेट में से दस्त में बकरी की सी मेंगनी जाती है, ग्रौर दुर्गन्धि भी हो जाती है। इसलिये जो प्राएगयाम की रीति लिखी है, उस रीति से साधन करे तो यथावत् फल मिलेगा, योगाम्यास में चित्त चलेगा। इस रीति से प्राएगायाम का किंचित भेद दिखाया, जिन्दोंने इसका अभ्यास किया उन्होंने ही इसका फल पाया और इसकी साधना से अध्यात्म पद पाया है।

ग्रंब हम इस प्रणायाम के अनन्तर जो कहेंगे, वह सब ध्यान और समाधि के मतलब की बात होगी। यहां तक ध्यान और समाधि के पूर्व-कारण बताये गये, क्योंकि ग्रासनों से लेकर प्राणाययाम-पर्यन्त जी बातें लिख आये हैं वे ग्रात्म-घर्म नहीं, किन्तू आत्मधर्म-साधन के पूर्व-कारण हैं।

इन बातों को जो कोई अज्ञानी धर्म जानकर ग्रहण करेगा अथवा उपर लिखी बातों को धर्म जानेगा, उस पुरुष को ग्रात्म स्वरूप न मिलेगा, जन्म-भरण में ही वह पिलेगा, कर्म-बन्धन से न टलेगा। अब चकों का स्वरूप बतलाते है।

### चकों का नाम

९ मूलाधार, २ स्वाधिष्ठान, ३ मणिपूरक, ४ अनहद, ५ विशुद्ध, ६ श्राज्ञा, ७ सहस्रदल ≀ 

### १ मुलाधार चक्र का वर्रांग

इसका प्रकार यह है, कि गुदा से दो ग्रंगुल ऊपर मूलाधार चक है, इसका गणेश चक्र भी कहते हैं। इसकी चार पंखड़ियां हैं। इस चक्र का रंग लाल है----जैसे सूर्य के उदय वा अस्त के समय बादल लाल होता है, इस तरह का इसका रंग है ग्रीर उन चारों पंखड़ियों के ऊपर ये चार ग्रक्षर हैं; ---वं, शं, षं, सं। ये चारों पंखड़ियों में इस कदर दमकते हैं कि जेसे ग्रंगूठी आदि में नगीना लगने से वह दमकता है।

इस मूलाधार के पास में कन्द है। वह कन्द चार अंगुल विस्तार वाला है। सो मूलाधार से दो अंगुल ऊंचा, और लिंग चक से एक अंगुल नीचा और चार अंगुल विस्तार वाला है, तथा अण्डे के समान गोल ग्राकार वाला है, एवं गुदा ऊपर मेड़ें अर्थात् कन्द के पास बीच में योनि है उसका त्रिकोण आकार है। यह पश्चिम-मुखी है----अर्थात् पीछे को मुख है। बंकनाल अथवा उर्द्व गमन उसी में होकर है।

### कुण्डलिनी नाड़ी

उसी स्थान में सर्वदा कुण्डिलिनी की स्थिति है। यह कुण्डलिनी, सब नाड़ियों को घेरकर साढ़े तीन म्रांटे (फेर) देकर कुटिल आकृति से म्रपने मुख में पूछ को दबाकर सुषुम्ना विवर में स्थित है श्रौर सर्प के सदृश है तथा बालक के केश से भी सूक्ष्म श्रौर तप्त किये हुए सुवर्ण के सदृश देदीप्प्रमान है।

और लाल रंग का काम-बीज उसके सिर पर घूमता है। जिस स्थान में कुण्डली स्थित है, उसी स्थान में काम बीज के साथ सुषुम्ना नाड़ी भी स्थित है और गरीर में अमण करती है। कभी ऊर्ट्वगामिनी, कभी अधोगामिनी और कभी जल में प्रवेश करने वाली है।

इसको जगाने की रीति, और कुछ नाड़ियों का वर्णन करेंगे। इस जगह प्रसंगवश किचित् चिन्ह बताया है, इस देदीप्यमान काम-बीज सहित मूलाधार चक्र का घ्यान करने वाले पुरुष को बारह महीनें के भीतर जो शास्त्र कभी अवएा नहीं किये हैं उन शास्त्रों के रहस्य-सहित भावार्थ समफने की शक्ति



भाषा का ग्रन्थ कैसा ही क्लिष्ट (कठिन) क्यों न हो उसके बांचना जानेगा, उस भाषा का ग्रन्थ कैसा ही क्लिष्ट (कठिन) क्यों न हो उसके बांचने की और समफनेकी शक्ति हो जायगी। कदाचित् ग्रक्षर न पढ़ सके तो दूसरे से श्रवण करके कर्ता के श्रमित्राय को ठीक-ठीक समफ सकेगा और कुछ दिन पर्यन्त निरन्तर इसका ध्यान करें तो उसके सामने सरस्वती नृत्य करती है श्रौर कवितादि निर्द्व-द्वता से करता है।

# २ स्वाधिष्ठान चक का वर्एन

इस स्वाधिष्ठान चक्र की लिंग के मूल में छः पांखड़ी हैं। उनके ऊपर ये छः अक्षर हैं; ----बं, भं, मं, यं, रं, लं। इन्हीं अक्षरों से पांखड़ी शोभायमान है, और इसका रक्त वर्ग्स है जो कुर्छ पीला सा फलकता है। गरत्पूर्यिमा के सर्वकला-पूर्ण चन्द्रमा की तरह सफेद वर्ग्स का चमकीला (बं) बीज सहित जो कोई इस चक्र का घ्यान करे, उसको कविता करने की शक्ति होगी, श्रीर सुषुम्ना नाड़ी चलाने की शक्ति को प्राप्त होकर नाद को श्रवरण करता हुआ आनन्द को प्राप्त होगा।

# ३ मसिएपूरक चक्र का वर्सन

यह पद्म नाभि की जड़ में है, सुवर्ण के सदृश दस पांखड़ी करके संयुक्त झौर दर्सो पांखड़ियों के ऊपर ''डं, ढं, णं, तं, थं, दं, धं, नं, पं, फं, ये दस अक्षर हैं। इन ग्रक्षरों से संयुक्त, शोभायमान, देखने वाले को ग्रानन्द देने वाला, सूर्य के समान वह्ति बीज है, और उसके ग्रागे स्वस्तिक (साथिया) है, इस ग्रग्नि बीज का सूर्य के समान प्रकाश है। इस मरिएपूरक चक्र का दोज-सहित जो कोई पुरुष ध्यान करता है, उसको सुवर्ण झादि सिद्धि करने की शक्ति हो जाती है, और देवताओं के दर्शन होना सुलभ हो जाता है।

# ४ हुदय कमल-ग्रनहद चक्र का वर्एन

यह अनहद नामक कमल बारह पाखंड़ी का है, और बारह अक्षर करके संयुक्त है। बे ग्रक्षर ये हैं— कं, सं, गं, घं, डं, चं, छं, जं, फं, जं, टं, ठं। इस पद्म का लाल वर्श है, ग्रोर इसका वायु बीज है। इसकी पांसड़ी (कली) के बीच में बिजली के समान चमकती हुई विकोशी एक शक्ति है,

# समस्त काणी, सुखपूर्वक जीना चहते हैं।

उसके बीच में सुवर्ण के समान एक करेपोरेंस रूप लिंग-प्रयुति करेके अनेक अक्षरों करके संयुक्त त्रैलोक्य स्वामी, निर्वाणी, निरंजन, प्रनाय करे नाथ, साक्षग्त बिराजमान दर्शन देता है। इसके मस्तक के ऊपर छिदी हुई मणि चमकती है, उसको साक्षात् उस कल्याएा-रूप मूर्ति का दर्शन होता है और नाना प्रकार की सिद्धियां और ज्ञानादि उत्पन्न होते हैं।

सो इसकी पूर्ए विधि तो नाड़ियों का वर्णन स्रौर शक्ति-संचार का वर्णन करने के वाद मानसिक पूजन में कहेंगे । परन्तु इस जगह तो उस कल्यारा रूप-मूर्ति देखने के वास्ते परमत' स्रौर स्वमत वाले बहुत कुछ कह गये हैं; जिसमें स्वमत वालों का किचित हाल सुनाते हैं। श्री आनन्दधनजी महाराज अपनी 'बहत्तरी' में कहते हैं कि; ---

''आशा मारी आसन घर घट में, ग्रजपा जाप जपावे । आनन्दघन चेतनमय मूरति, नाथ निरंजन पावे ॥१॥'' ज्ञानसारजी में भी वे कहते हैं;---

''हृदय कमल किररा के भीतर, आत्म रूप प्रकाशे।

वाको छोड़ दूरतर खोजे, अन्धा जगत् खुलाशे ॥१॥

इस वास्ते जो कोई आत्मार्थी होगा, वह ही इन बातों को जानेगा और करेगा ।

### ४ विशुद्ध चक्र का वर्णन

इस विशुद्ध चक्र का स्थान कण्ठ में है, और इस पद्म की सोलह पांखड़ी (कली) हैं, तथा इन सौळह पांखड़ियों पर सोलह अक्षर हैं वे ये हैं;----

म्रं, म्रां, इं, इं, उं, ऊं, ऋं, ऋं, लृं, लृं, एं, ऐं, म्रों, औं, अं, अं: । इन अक्षरों करके संयुक्त यह चक्र स्वर्श के समान चमकता है । परन्तु पद्म का रंग धूए का सा है, म्रोर इसका आकाश बीज है । जो कोई पुरुष बीज-सहित विधुद्ध चक्र का ध्यान करेगा, वह पण्डित और योगियों में शिरोमणि जौर सर्व शास्त्रों के रहस्य को जानने वाला होगा, एवं अनेक तरह की लब्धियां हो जायेंगी, तथा मन की चंचलता भी मिट जायगी । दुः स मा जाते पर भी मनपर संयम रेकिस जाहिए

### ६ आज्ञा चक्र का वर्शन

A. 40

<sup>्रभ</sup> यह आज्ञा चक नामक पदा भृकुटि स्थान में है, और इस पदा की दो पालडी (कली) हैं और चन्द्रमा के समान उज्ज्वल सोभायमान है । उन दोनों पालड़ियों पर, 'हं क्षं' ये दो ग्रक्षर हैं ।

इस पद्म का क्ष्वेत वर्ण है, और क्षरद पूरिंगमा के चन्द्रमा के सहग देवीप्यमान, परम तेजस्वी' चन्द्रवीज-प्रथति (ठ) बिराजमान है। इस बीज के साथ उक्त पद्म का जो कोई ध्यान करे वह जो इच्छा करे वही उसको प्राप्त होता है और जो कोई इस पद्म का निरन्तर ध्यान करे उसको पहले तो दीप का सा घूम्राकार (धुधला) सा प्रकाश मालूम होता है; फिर सूर्य का सा प्रकाश हो जाता है। पर्श्वात् परमानन्द-मय होकर मन की चंघलता मिटाकर आत्म-समाधि में प्राप्त होता है।

इन छः चकों का वर्णन तो बहुत पुस्तकों में है, परन्तु सातवें सहस्र दल कमल का ग्रह गमता से प्राप्त वर्णन दिखाते हैं।

# ७---- सहस्र-दल कमल चक का वर्शन

यह सहस्र-दल कमल नाम का पद्म कपाल में है और इसकी हजार पांखड़ी (कली) हैं। कितने ही मनुष्य इसको कोरी कल्पना ही कहते हैं। परन्तु गुरुगम से इसका यथावत् हाल मालूम होता है और जो कुल चकों को भेदकर इसमें आकर स्थिति करे वह जड़ समाधि का भेद और जो इसका ध्यान करे वह आज्ञाचक, और अनहद चक्र इन दोनों को छोड़कर बाकी चकों की प्राप्ति कर सकता है। परन्तु यह अनुमान सिद्धि है। मुख्यता करके इस पद्म से जड़ समाधि वालों का प्रयोजन है।

इस रीति से षट् चक्र का ब्यान लिखा धीर सातवें का प्रयोजन बताया है, अब नाड़ियों का किंचित् वर्णन करते हैं।

# नाड़ियों का बर्एन

नाडियों का विस्तार तो तन्दूलबयालिया सूत्र में वरिंगत है और अन्य मतावलम्बी कुल शरीर में ७२००० हज़ार नाड़ी मानते हैं, और वे अहोरात्र के इक्कीस हज्रार छ: सौ (२१६००) श्वास-प्रश्वास मानते हैं। परन्तु यह वीच में मत बोलो पूछने पर असत्य भाषण मत करो।

मानना ठीक नहीं हो सकता । सर्वज्ञ मतावलम्वी 'तन्दूलवयालिमा सूत्र करोड़ों नाड़ियां शरीर में कही है । परन्तु साढ़े तीन करोड़ रोमावली सर्व मतावलम्बी ग्रंगीकार करते हैं, सो यह सब सूक्ष्म नाड़ियों के भेद हैं ।

और वज्जॠषभनाराच आदि जो संघयएा गिनाएं हैं सो नाड़ियों के बंध हैं। इसको यदि 'तन्दूलवयालीया' सूत्र के अनुसार लिखें तो एक ग्रंथ पृथक् ही बन जाए। इसलिए जो मुख्य बातें हैं उन्हीं को गिनाते हैं कि छांटते-छांटते ग्रन्त में मुख्य चौबीस ही नाड़ियां हैं। नाभी के पास में जो कन्द है, उसमें से दस नाड़ियां ऊपर को गई हैं। ने जड़ में से दो-दो मिली हुई निकली हैं। सो उसमें भी चार नाड़ी जुड़ी हुई आगे से फटकर और एक बिलकुल अलग हैं। ये पांच नाड़ियां डाबी तरफ से जीमएाी तरफ और इसी तरह दूसरी पांच नाड़ियां जीमनी तरफ से डाबी तरफ ऊपर को गई हैं। इस माफिक दस नाड़ियां नीचे गई हैं। और दो-दो नाड़ी दोनों तरफ तिरछी (तियंक्) गई हैं। इस रीति से चौबीस नाड़ियों का बर्णन किया।

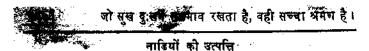
इसमें भी दस नाड़ी मुख्य हैं। कितने ही मतावलम्बी इनको दस वायु भी बताते हैं। प्राण अपानादि दश प्राण पृथक् हैं और दश नाड़ियां मुख्यता करके दशों द्वार में रहती हैं।

और जिससे ये नाड़ियां बल खोंचती हैं, उसी को ऊपर लिखी दस वायु ठहराते हैं। इन दस नाड़ियों के निबंल होने से इन्द्रियादि भी निर्बल हो जाती हैं, क्योंकि यह अनुभव की बात है कि जन्म के बाद अन्धा, काना, बहरा हो जाना या नासिका का ग्रंध ग्रहण शक्ति क न रहना, इसी प्रकार जिह्वा का स्वाद कम हो जाना, यह सब नाड़ियों का खेल है।

इस प्रकार नाड़ियों के ग्रनेक विचार हैं। परन्तु हमको तो इस जगह समाधि-प्रभृति योग का वर्णन करना है। इसलिए जिन नाड़ियों से मुख्य प्रयोजन है उन्हीं का वर्णन करते हैं।

इड़ा, पिंगला, सुषुम्ता, गांधारी, हस्तिजिह्वा,पूषा, यशस्विनी, अलम्बुषा, कुहू, शंखिनी, ये दस मुख्य नाड़ियों के नाम हैं और भी दो चार नाड़ियां योगियों के देखने की हैं वह भी इनके बीच में कहेंगे ।

155



यह इड़ा, पिंगला और सुषुम्ना नाम वाली नाड़ियां तो स्राज्ञा-चक से उत्पन्न हुई हैं स्रोर सहस्र दलकमल के पास में होकर मेरु के बराबर में होती हुई पश्चिम मुख से निकलकर गुह्य स्थान में होकरकन्द को मेद कर नाभि में जो कद है उसमें मिल गई हैं। फिर आगे को नासा द्वारा स्रन्य चकों को मेदन करती हुई निकलती हैं।

श्रीर गुह्यद्वार से ऊपर जो मूलाधार चक्र है उसमें व्याप्त सुषुम्ना नाड़ी के बीच में लिंग देश सेनिकलकर सिरतक पहुंची हुई वज्ज-नाम की एक नाड़ी है वह देवीप्यमान चमकने वाली है। यह नाड़ी योगीश्वरों को घ्यान में प्रतीत होती है, जो मकड़ी के तार से भी सूक्ष्म है और सुषुम्ना नाड़ी उक्त छन्नों पद्मों की नाल को मेद कर गई है। वैसे ही चित्रनाड़ी भी उसी छिंद्र से ऊपर को चली गई है और इसी के बीच में एक ब्रह्मनाड़ी बिजली के समान देवीप्यमान है ग्रीर वह नाड़ी सुषुम्ना से भी मोहनीय स्वरूप वाली है। जिनको शुद्ध ज्ञान प्राप्त हुआ है और जिनका आचरणा शुद्ध है उनके देखने में यह नाड़ी ठीक-ठीक ग्राती है, न कि प्रत्येक मनुष्य इसको देख सकता है।

# कुण्डली चलाने का उपाय

इस कुण्डली के, कुण्डलिनी, नागन, बालरण्डा, शक्ति ग्रादि कई नाम हैं । यह कुण्डलिनी नामक नाड़ी सब नाड़ियों के ऊपर स्थित होकर मणि-पूरक चक्र करिंगका में आवृत करके ब्रह्मरन्ध्र के द्वार को रोक कर सर्वदा रहती है ग्रौर सुषुम्ना को नहीं जाने देती है । इसलिए प्राण-वायु ग्रौर अपान-दायु को धोंकने वाला----ग्रंथति उत्तेजित् करने वाला जो पुरुष है वह उस प्राण और ग्रपान वायु की एकता से उत्तेजित हुई जो अग्नि उससे जागृत होकर मन ग्रौर प्राणवायु सहित सुषुम्ना को सूची तंतु न्याय से ऊपर ले जाता है । जैसे सूई में तंतु (धाग) पोया हुआ हो तो वह सुई कपड़े के अनेक सूतों को भेदकर तंतु-सहित ऊपर को निकल जाती है वैसे ही वह करने बाला पुरुष मन ग्रौर प्राण वायु के साथ सुषुम्ना नाड़ी को ऊपर ले जो समय बीत जाता है वह फिर कभी खौट कर नहीं बाता । 👘 🛛 💽

जाकर आनन्द को प्राप्त होता है।

प्रथवा सोते हुए सर्प के समान कुण्डली नाड़ी है। उसको जागुत कि के वास्ते पहले अपानवायु और प्राएावायु से विधिपूर्वक बीच की अग्नि के स्वरूप को तेज करे। ग्राग्नि की तेजी से उसे जगाकर जैसे अति वेग से चलता हुआ सर्प समान गति को छोड़कर कुटिल गति से जाता है, वसे ही करने वाला ज्योतिमयस्वरूप होकर सुषुप्तना मार्ग से लय हो जाता है।

जैसे ताले में कुंजी लगाने से ताला खुलकर कपाट (किवाड़) खुल जाते हैं वैसे ही कुण्डली करके सुधुम्ना रूप कुंजी (ताली) से आत्म-स्वरूप कपाट खुल जाता है ।

# दूसरी रीति से शक्ति-चालनादि का वर्एन

दूसरा प्रकार यह है कि वज्य-ग्रासन लगाकर हाथों से पगों (पैरों) की एड़ी पकड़ कर कद स्थान को इढ़ता से पीड़न करे और उस वक्त में वज्रासन से ही घोंकनी-कुम्भक करके वायु को प्रचलित करे, उस वायु के प्रचलित होने से ग्राग्न प्रज्वलित होती है, उस प्रज्वलित श्राग्न की गर्मी से वह बाल-रंडा मुख फाड़ देती है। उस समय भी सुषुम्ना करके योगश्वर अपने स्वरूप का थानन्द पाता है।

ग्रथवा, नाभि स्थान में सूर्य नाड़ी-को आकुंचन कर कुंडली को चलावे, या चार घड़ी पर्यन्त निर्भय होकर शक्ति चालन करेतो कुंडली कुछ सुषुम्ना में ऊपर को उठेतब प्राखाय भाप ही सुषुम्ना में प्रवेश कर जाती है।

इस शक्ति के चलाने में नौली-चक जौर भस्तिका, कुम्भक और महामुद्रा ये तीनों बहुत उपयोगी है। जो पुरुष इनका विशेष रूप से अभ्यास करेगा वही इस बालरंडा को जगाकर सुषुम्ना के संग होकर अपने आत्मस्वरूप आनन्द को प्राप्त करेगा। परन्तु ये सब बातें वायु के साधन से होती हैं। इसलिए वायु के नाम दिखाते हैं:--- १ प्रागा २ अपान ३ समान ४ उदान ५ व्यान ६ नाग ७ कूर्म ८ कृत्रल ६ देवदत्त ९० धनजय। ये दस वायु सर्व शरीर में रहती हैं।

### वायग्रों का स्थान

प्रांसवायु हूदय में रहती है और श्वास-प्रश्वास को बाहर-भीतर निकालती है और जठराग्नि से अन्न पानादि को परिपक्व करती है। अपानवायु मूला-धार से मल-मूत्र को बाहर निकालती है। समान वायु नाभि में रहकर सब नाड़ियों को यथास्थान रखती है। उदान वायु कण्ठ में रहकर शरीर की वृद्धि करती है। व्यानवायु सर्व शरीर में व्याप्त है। वह लेना छोड़ना (म्रादान-उत्सर्ग धर्म) करती है। नागवायु उद्गार म्रयति डकार कराती है कूर्मवायु नेत्रों के पलकों को ऊपर-नीचे लाती है। इकल वायु नासिका से छोंक कराती है। देवदत्त वायु जंभाई (जूम्भा) कराती है। धनंजय सर्व-शरीर में रहती है। देनवत्त्त वायु जंभाई (जूम्भा) कराती है। धनंजय सर्व-शरीर में रहती है। देनवत्त्त वायु जंभाई (जूम्भा) कराती है। धनंजय सर्व-शरीर में रहती है। दत्व को रुप प्राण भी कहते हैं। परन्तु मुख्यता जो कुछ है वह क्वास-प्रक्वास की है। जो कुछ काम जगत में हो रहा है वह सब इसकी छुपा है।

इस आयंवर्त से कितने ही मनुष्यों ने योगाम्यास का भेद पाया है। अरबस्थान वाले मुसलमागों ने यहां से योगाम्यास को पाकर इसका नाम अपने संकेत में (हवसेदम) रख लिया है; और अंग्रेज लोग 'मैस्मेरिजम' कहते हैं। ये सब खेल मन-वायु के साथ होने से यथावत् सिद्ध होता है। क्योंकि मन-वायु की एकता होगी, तब चित्त को एकाग्र कर जिस काम में लगावेगा, उस कार्य में ग्रवश्य प्रवृत्त होगा। क्योंकि चित्तवृत्ति का निरोध ही योग है ऐसा पतंजलिने योग-दर्शन में लिखा है ''योगश्चित्तवृत्ति-निरोध: ।।२॥'' इसका अर्थ यह है कि 'युज्यतेऽसौ योगः' जो युक्त किया जाय उसको योग कहते हैं। 'चित्तवृत्तिनिरोधः, चित्तस्य वृत्तयः चित्तवृत्तयः चित्तवृत्तीनां निरोध इति चित्तवृत्तिनिरोधः' चित्त की वृत्तियों को रोकने को– चित्त की वृत्तियों के निरोध को---योग कहते हैं।

इसलिए इस जगह मन का ठहराना अवश्य ही है। जब तक मन की चंचलता न मिटेगी तब तक योगाभ्यास या श्रौर कार्य नहीं हो सकता है।

इसलिए प्रसंगवश मन ठहराने का दृष्टान्त दिखाते हैं, जिसका बुद्धिमान् पुरुष बुद्धि से विचार करें । वह दृष्टान्त इस तरह है— गरीर रूपी ब्रह्मपुरीमें सब कुछ आया हुआ है।

### मन ठहराने पर एक इष्टान्त

एक ब्राह्मएग अन्न मांग कर खाता था। उसके पास में ग्रोर कुछ नहीं था। वह ब्राह्मएग प्रतिदिन जंगल में दिशा (पाखाना) फिरने जाता था। वहां से उठकर एक ग्राक के वृक्ष के नीचे ग्राकर जो कुछ पानी हाथ घोने से बचता वह आक के पेड़ के ऊपर डाल देता और उस जगह लोटा शुढकर ग्राप हाथ साफ कर चला जाता था। उस रोति से पानी डालते-डालते चिर-ग्राप हाथ साफ कर चला जाता था। उस रोति से पानी डालते-डालते चिर-काल हो गया। उस ब्राह्मएग के एक कन्या थी। वह विवाह के योग्य हुई थी, परन्तु उस ब्राह्मएग के पास इतना धन नहीं था कि ग्रपनी पुत्री का विवाह कर सकता।

एक दिन उस कन्या को बडी हई देखकर वह चिन्तित होता हया दिशा फिरने के लिए गया और उस स्थान पर विचारने लगा कि हाय ! मेरी बेटी इतनी बड़ी हो गई और मेरे पास एक पैसा नहीं, इसका विवाह किस प्रकार करूंगा ? यह विचार करते-करते अपनी गुदा को धोने लगा तो धोते~ धोते जितना पानी लोटे में था वह सब गिरा दिया और वहां से उठकर जिस आक के वक्ष के समीप सदा लोटा मांजता था, वहीं मांजने लगा। परन्तुजल न बचने से उस आक पर पानी नहीं डाला। तब उस आ क के वक्ष पर रहने वाला एक भूतुबोला, अरेविप्र ! मुफ़को सदा जल पिलाता था, आज क्यों न पिलाया ? उस समय ब्राह्मएा बोला कि ब्ररे भाई तू कौन है ? जब उसने जवाब दिया कि मैं इस जगह का रहने वाला भूत हं। तब ब्राह्मएा बोला, मैंने तुरुको इतने दिन पानी पिलाया, उसका फल आज तक कुछ न पाया। तब वह भूत कहने लगा, तुझे क्या चाहिए ? उस समय वह ब्राह्मए कहने लगा कि मेरी बेटी विवाह के योग्य हो गई है और मेरे पास कोई द्रव्य नहीं है, क्योंकि मैं भिक्षा मांगकर खाता हं स्रौर भिक्षा भी उतनी ही लाता हूं, कि जितनी से मेरा पेट भरे, इसलिए मेरे पास धन एकत्र नहीं हुआ और बिना धन के कन्या का विवाह कैसे कर सकता हूं? इस चिन्ता में तुभको जल न मिला।

अच्ठ बन अपने पार्ट रोगाले के उपकारको नहीं पूलेते स्वर्को, सुककर सूत कहने लगा कि हे विप्र ! तू किसी प्रकार सार न । मैं तेरे वास्ते पांच हजार रुपये का उपाय करता हूं, बन्दर रूप घरता हूं, तेरे साथ चलता हूं, परन्तु तू अपने मुख से मेरी कीमत न कहना। जो कोई तुम्से पूछे तो कहना कि यह बन्दर अपनी कीमत कह देगा। इतना कहकर वह भूत बन्दर बन गया, और ब्राह्मएग के साथ बातें करता हुआ नगर में पहुंचा तब वह ब्राह्मएग जहां सेठ साहूकारों की दुकानें यीं, वहां उसको ले गया।

अब जो कोई साहूकार उस बन्दर की बातें मुनता वही उसको लेने के लिए तैयार होने लगता । जब यह बन्दर अपनी बात को प्रगट करता, तब उसे सुनकर सब चुप हो जाते और बन्दर को -मोल न ले सके थे ।

इस रीति से वह ब्राह्मएा घूमता-घूमता एक बड़े सेठ के पास पहुंचा, जो कि उस नगरी में सबसे बड़ा था और जिसकी देश देशान्तरों में जगह-जगह पर दुकानें थीं। उस जगह वह बन्दर नाना प्रकार की अच्छी-अच्छी वातें करने लगा। वह साहकार उस बन्दर की बातें सुनकर खुश हुआ और आह्म एस पूछा कि तुम इसको बेचते हो ? तब ब्राह्म एग दोला, कि हां, बेचता हूं। तब सेठ ने कहा कि इसकी कीमत क्या है ? तब ब्राह्म ए मे जवाब दिया कि, कीमत इस बन्दर ही से पूछ लो। तब सेठ ने बंदर को पूछा कि है बंदर ! तेरी क्या कीमत है ? तब बंदर बोला कि सेठजी पहले मेरे से एक बात की प्रतिज्ञा कर लो तो पीछे मैं अपनी कीमत कहूंगा । तब सेठ बोला कि तू किस बात की प्रतिज्ञा कराना चाहता है ? तब वह बंदर बोला मैं बेकाम नहीं बैठूंगा, निरन्तर काम करता रहंगा, यदि तूम मूफ़को काम न बतात्रोगेतो मैं तुम्हारा भक्षए। कर लूंगा। पहले इस बात की प्रतिज्ञा करो तो मैं ग्रपनी कीमत ग्रापको बताऊंगा । इसबात को सुनकर सेठ ने विचार किया कि मेरे यहां सैंकड़ों हजारों आदमी काम करते हैं, तो यह अकेला विचारा बंदर कितना कार्य करेगा, इसको बैठने को कब फुर्सत मिलेगी ? इतनाविचार करके हंसा और कहने लगा, कि हे बंदर ! मैंने तेरी बात स्वीकार की, अब अपनी कीमत कह दे। तब वह बंदर कहने ucation International For Personal & Private Use Only www.jainellor.

पाप ही अन्धकार है। समानता ही में

लगा कि पांच हजार रुपया इस ब्राह्मरण को देदो, मैं तुम्हत्वन उसी समय सेठ ने उस ब्राह्मरण को पांच हजार रुपया देकर बिदा

जब सेठ उस बंदर से काम कराने लगा तब बंदर भी क्राज्ञा के अनुसार चलने लगा, तत्काल उस काम को करके आने लगा घ्रोर दूसरे काम की इजाजत मांगने लगा। इस प्रकार सेठजी ने दो तीन दिन काम चलाया।

परन्तु ग्रन्त में परेशान होकर अपने चित्त में विचारने लगा, कि मैंने बन्दर क्या मोल लिया अपना काल मोल लिया। इस प्रकार विचार करता हुग्रा उस बन्दर को बैठा कर अपने घर चला गया थोर घर में बैठ कर अपना प्राणा बचाने का विचार करने लगा, कि इस बन्दर से प्राणा कैसे बचाऊं, किस जगह जाऊं, क्या उपाय लगाऊं इत्यादि सोच में बैठा हुग्रा विचार कर रहा था।

उसी समय कोई ज्ञानी गुरु परोपकारी भिक्षा के वास्ते अमरण करते हुए उसके घर चले आये, और उस सेठ को देखकर कहने लगे कि हे देवानुप्रिय ! ऐसी तूभको क्या चिन्ता है जो उग्र सोच में बैठा हुआ है ?

तब वह सेठ खड़ा होकर गुरु महाराज को प्रणाम करके प्रार्थना करने लगा, कि हे स्वामिन् ! मैंने एक बन्दर मोल लिया था, वह बन्दर इतना चचल ग्रौर ऐसी मीठी-मीठी बातें करता था, कि उसको देखते ही मेरा चित्त उस पर मोहित हो गया । तब मैंने उसके मालिक से कीमत पूछी । उस समय बन्दर बेचने वाला कहने लया, कि मैं इसकी कीमत नहीं कह सकता । यदि तुमको लेना हो तो इसी बन्दर से ही पूछो, यह बन्दर श्राप अपनी कीमत कहेगा । जब मैंने बन्दर से कीमत पूछी, कि तेरी क्या कीमत है कह उस समय वह बन्दर कहने लगा कि हे सेठ ! पहले मेरी एक बात की प्रतिज्ञा करो, उसके बाद कीमत पूछना । जब मैंने कहा कि हे बन्दर ? किस बात का इकरार कराता है ? तब बन्दर कहने लगा कि हा के हा कर हे बन्दर ? किस बात का इकरार कराता है ? तब बन्दर कहने लगा कि हा का मेंने कहा कि हे बन्दर ? किस बात का इकरार कराता है ? तब बन्दर कहने लगा कि काम सदा करता रहूंगा, कभी निकम्मा न रहूंना, जो तुम मुफको काम न बताम्रोगे, तो मैं तुम्हारा भक्षिए कर जूंगा । पहले इस प्रतिज्ञा को मंजूर करो तो मैं अपनी कीमत कहूं । जब मैंने इस बात को सुना, तब दिल में सोचा कि मेरे यहां हजारों जी भी घेरा कूर कमें है, बार्ग भाव है, वह सब शास्त हो जोयें।

रियो करते हैं, इस बेचारे को निकम्मा रहने का कब समय मिलेगा ? ऐसी कर उससे कहा कि मैंने तेरी प्रतिज्ञा स्वीकृत की, ग्रंब तू अपनी कीमत कह । तब उसने अपनी कीमत कही, मैंने उसके कहने के अनुसार उसके मालिक को कीमत देकर बन्दर को मोल ले लिया । उसको जो-जो काम बताया, सो वह तत्काल कर लाया, इस रीति से दो चार दिन में काम बताता रहा, जब कि वह हर एक काम को करने लगा, तब मैं उसके काम को देखकर घबराया, कि मैं इससे जिस काम को कहता हूं उसको तत्काल ही कर लाता है । इसको मैं क्या काम बताऊं ? जब मैंने उसके करने के योग्य कोई काम न देखा तब उस बन्दर को हुकान पर छोड़कर घर पर चला ग्राया । जो मैं हुकान पर जाऊं, और 'उसको काम न बताऊं तो वह मुफे खा जायेगा । इस सोच में बैठा हूं, सो हे भगवन् ! उस बन्दर से मुफ को प्राण बचाना कठिन हो गया है ।

इस बात को सुनकर गुरु महाराज कहने लगे, कि हे देवानुप्रिय ! वह बन्दर नहीं हैं, किन्तु भूत है, उसको काम करने में प्रयवा आने जाने में देर नहीं लगती । सो हम ग्रब तुक्तको उपाय बताते हैं, जिससे तू उससे बच जायेगा, जो तू वह उपाय करेगा तो वह बन्दर तेरा कुछ नहीं बिगाड़ सकेगा । ग्रीर जो तू न करेगा तो तेरा प्राणा उस बन्दर से कदापि न बचेगा ।

उपरोक्त वचनों को सुनकर सेठ के मन को धैर्य हुग्रा ग्रौर हाथ जोड़कर विनती करने लगा हे भगवन् । क्रुपा करके शीघ्र ही ऐसा उपाय बताइये, कि जिससे मैं इसके फन्दे से छूटूं ।

तब गुरु महाराज कहने लगे, कि हे देथानुप्रिय ! तू अपनी दुकान के आगे एक बांस गड़वा दे, और उस बन्दर के गले में जंजीर डालकर उस बांस में अटका कर उस बन्दर को हुक्म दे, कि तू इस बांस पर चढ़ और उतर, यही तुम्हें काम बताया है, और तेरे लिए कोई काम होगा तो श्रृंखला से जंजीर को खोलकर अपना काम करवा लूंगा। इतना कहकर फिर जंजीर से बांध कर चढ़ना उतरना बता देना। इस उपाय से बन्दर तेरे को नहीं खायेगा, तावेदार बनाही रहेगा। यह दृष्टान्त कहा। सुबह और शाम अर्थात् सदाकाल कुछ सब प्रसन्न जित्त रहे !

अब इसका अर्थ उतार कर दिखाते हैं, कि यह मन रूपी बन्दर स्वा के साथ लगा हुआ है । सो यह कभी स्थिर अर्थात् खाली नहीं किसने कर मन रूपी बन्दर के वास्ते जो कोई सद्गुरु मिले, और योग्य समफ कर यथा-वत् थ्रालम्बन रूप बांस का गाड़ना बताकर मन रूपी बन्दर को श्रृंखला से बांधकर इस बांस पर चढ़ना उतरना बतावे, तो यह मन रूपी बन्दर भव्य जीव के वश में आवे दुर्गति से रुक जावेगा, यात्मा का स्वरूप यथावत् पावेगा, इसमें अनेक प्रकार के चमत्कार दर्शावे, या जो जिज्ञासा वाला चाहना करके लावे वह हो क्योंकि ऊपर लिखे इष्टान्त ग्रोर दार्ष्टान्तिकके यनुसार मैंने कितने मनुष्यों की बतलाया था, ग्रोर यनुभव भी कराया था, परन्तु जिज्ञासा अर्थात् चाहना बिना आगे को कुछ न पूछा । उतने ही में तृग्त होकर कर्त्तव्य छोड़ बैठे ।

सो यह बात जाति कुल के जैनियों के सिवाय और भी कितने ही मता-वलम्बियों को ऊपर लिखे अनुसार बताया, अबलम्बन बताकर उनके मन को ठहराया, परन्तु मैंने उनमें आत्मार्थ न पाया, क्योंकि उन्होंने मेरे को चमत्कार दिखाने को कहा इसलिये मेरा भी चित्त घवराया, अपात्र जानकर जो कुछ बताया उससे भी पछताया, आगे को बताने में मेरा दिल न हुलसाया। क्योंकि शास्त्रों में ऐसा लिखा है, कि जो जिज्ञासु आत्मार्थी विशेष चाहने वाला, शास्त्रों में ऐसा लिखा है, कि जो जिज्ञासु आत्मार्थी विशेष चाहने वाला, शास्त्रों में ऐसा लिखा है, कि जो जिज्ञासु आत्मार्थी विशेष चाहने वाला, शास्त्रों में ऐसा लिखा है, कि जो जिज्ञासु आत्मार्थी विशेष चाहने वाला, शास्त्रों में ऐसा लिखा है, कि जो जिज्ञासु आत्मार्थी विशेष चाहने वाला, शास्त्रों में ऐसा लिखा है, कि जो जिज्ञासु आत्मार्थी विशेष चाहने वाला, शिल, संतोष, क्षमादि गुएगों करके सहित, निनय-सम्पन्न और श्रद्धा अर्थात् वचन के ऊपर विश्वास करने वाता हो और यदि गुरु परीक्षा के लिए अनेक प्रकार से दुर्वचनभदि, ताड़ना, अथवा विपरीत आचरण करके उसके चित्त को विक्षिप्त करे, तो भी वह जिज्ञासु गुरु की चरएग-सेवा, भक्ति, विनय, आदि से न्यून न हो, उसको ही वस्तु बताना । सर्वमतावलम्बी इस बात को अंगीकार करते हैं । और अपने-अपने जिज्ञासुग्रों को इस रीति से सुनाते भी हैं । परन्तु उन जिज्ञासुओं को गुरु वश्क्य पर विश्वास न होने से लाभ नहीं होता ।

देखो जिस योगी में योगाभ्यास द्वारा मन-वायुको एक करके ख्वास बढ़ाना ग्रथवा घटाना ये दोनों प्रकार की शक्तियां हैं, <sup>2</sup>उस पुरुष की 5



्रि जिस जगह चाहे उसे जगह पर पहुंच जाये। इस विषय का एक रिजन्त दिखाते हैं—

ु जिस समय स्वामी शंकराचार्य ने मंडन मिश्र को जीतकर संन्यास दिया। उस समय उसकी स्त्री सरसवारगी आकाश में जाती थी, उस समय शंकरा-चार्य ने उसको रोककर कहा कि तू मुफ से जो प्रश्न करेगी उसका मैं उत्तर दूंगा। उस समय सरसवारगी ने शंकराचार्य का तिरस्कार करने के लिए नायिका के भेद पूछे। इस प्रश्न को सुनकर शंकराचार्य को उत्तर न आया, तब सरसवारगी से छः महीने के वास्ते उत्तर देने की प्रतिज्ञा कर प्रन्यत्र गया। तब एक नगर में राजा का मृतक देखकर उसके शरीर में प्रवेश कर गया। यह परकाय<sup>69</sup> (दूसरे के शरीर), में प्रवेश करने का ग्रर्थ यही है कि वे उस मन वायु की एकता करके श्वास के मार्ग से ग्रपने तैजस शरीर को उत्त राजा के मृतक शरीर में ले गए। यह हाल शकर-दिर्गवजय में लिखा है, वहां से देखो। हमको तो इतना परिचय देना था कि इस मनोवायु की एकता से जो कोई श्वास को बढ़ाकर जो काम करेगा सो सिद्ध कर लेगा। दूसरा, श्री जनमत के सिद्धान्तों में भी ऐसा कहा है, कि जो तेतीस सागर

द अ---परकाय प्रवेश करने की विधि ---हठ योग में। ब्रह्मरंघ से निकल कर और परकाय में प्रपान (गुदा) मार्ग से प्रवेश करे। वहां जाकर नाभि कमल का आश्रय लेकर सुषुम्ना नाड़ी में से होकर हृदय कमल में जाना। वहां जाकर ग्रपनी वायु द्वारा उसके प्राएग के प्रचार को रोकना। वह वायु बहां तक रोकना कि वह शरीरधारी देह से चेष्टा रहित होकर नीचे गिर जाये। ग्रन्त्तंमुहूर्त में उस देह से विमुक्त होने पर प्रपनी तरफ से इन्द्रियों की किया प्रगट होने पर योग का जानकार अपने शरीर की तरह उस शरीर से सर्व किया में प्रवृत्ति करे। आधा दिन ग्रथवा एक दिन पर शरीर में क्रीड़ा करके बुद्धिमान पीछे उपर्युक्त विधि से अपने शरीर में वापिस प्रवेश करे। यह परकाय प्रवेश (दूसरे की काया में प्रवेश करना) झात्मा के कल्या शा में सर्वथा बाधक है इसलिये मुमुक्षु आत्माओं को इसे न तो महत्व देना चाहिये और नहीं साधन करने की ग्रावश्यकता है। अनुकेम्पा, स्यादाद, अपरिग्रह ते हो सहिसा संभव है दि

की ग्रायु वाले देवता हैं, उनको यदि द्रव्यानुयोग के रूभ किर षड्द्रव्य की चर्चा में संदेह उत्पन्न होवे, तो जिनेन्द्र भगवान् देव हुए ही मन-वायु की एकता से इन देवताश्रों के संशय दूर कर देते हैं। इस तरह मनवायु की एकता से क्वास का खेल सद्गुरुयों ने बताया है जिसका अनुभव इस चिदानन्द ने भी पाया है।

योगणास्त्र में हेमचन्द्रचार्य ने भी ऐसा लिखा है कि जो मनुष्य मन-वायु की एकता कर लेता है वह मनुष्य हजार कोस पर बैठे हुए मनुष्य के सरीर को ग्रपने क्ष्वास-बल से वश कर डालता है।

हमने इस जगह किचित् परिचय लिखा है सद्गुरुओं ने अपने जिज्ञासुओं को विशेष कर दिखाया है जो उन गुरुओं ने त्रनुभव कराया है वह लेखनी से लिखने में नहीं झा सकता, गुंगे को गुड़ खाना बताया, उसने खाकर स्वाद लिया, पर जिह्वा से कहने न पाया, जिसने पाया उसने खिपाया।

वैकिपवाले देवों की चार निकाय है— 9. भवनपति, २— वानव्यंतर– व्यंतर, ३. ज्योतिषी, ४. वैमानिक। इन चारों निकायों में अनेक जातियां देवताग्रों की हैं। जैसे मनुष्यों में चार वर्ण छत्तीस कौमें प्रसिद्ध हैं, परन्तु जाति भेद नाना हो रहे हैं, जैसे ब्राह्मणों में पांच गौड़ और पांच द्राविड़,

सोक विरुद्ध कार्थों का त्याग्र 🖉 रो।

र प्रमुख कहते हैं, परन्तु सैकड़ों तरह की ब्राह्म एगों में जातियां प्रसिद्ध हैं के प्रदेश जातियों के नाम लिखावें तो एक प्रंथ पृथक ही बन जाय । बेसे ही क्षत्रियों में चन्द्रवंशी, सूर्यवंशी प्रसिद्ध हैं, परन्तु इनमें भी अनेक तरह के भेद हैं इसी प्रकार वैश्यों में साढ़े बारह न्यात बाजती हैं, परन्तु उनमें अनेक जातियां हैं, ऐसे ही शूद्रों में भी अनेक तरह के हैं। वैसे ही चार निकाय के देवताओं में मनुष्यों की तरह अनेक प्रकार की जातियां हैं। भूत, प्रेत, पिक्षाच, खबीश, जिन्द, मसान, राक्षस, फोटिंग, कोचाकलुआ, आदि नीच जाति के देव हैं, भैरव-वीरादि इनसे उत्तम हैं, यक्ष यक्षएगी उनसे उत्तम है। इस रीति से देवताओं की जातियां हैं। ये सब वैकिय शरीर वाले हैं।

यह वैकिय शरीर वाले औदारिक शरीर वाले की इष्टि में नहीं ग्राते। इसलिये यदि वे इच्छा करें तो श्रौदारिक शरीर वाले के शरीर में घुसकर इच्छानुसार बातें करें, ग्रथवा ग्रपने मनुष्य जन्म के औदारिक शरीर के अनुसार वैक्रिय शरीर को बनाकर प्रत्यक्ष दिखाई दें, तो कोई ग्राश्चर्य की बात नहीं है।

नहीं मिला यह ग्रास्वर्य उन्हों को उत्पन्न होता है जिनको यथावत् सद्गुरु का योग यह है कि जैसे र ग्रीर प उन भूत-भ्रेतादि की वातों में ग्रन्तर भी पड़ता है, इसका कारण के सामने ग्रनेक प्रा का आध्यनुष्ट्यों में क्षुद्र मनुष्य, अपनी तारीफ ग्रनभिज्ञों (अनजानों) है, चित्त में विचार फर ग्रपनकार से करता है, अपनी शक्ति से बाहिर की बात सुनाता अपनी तुच्छ शक्ति को रोकना कि कुछ नहीं लगता हैं; उसी प्रकार वे भूत-प्रेतादि भी के भूठ-सत्य दर्शाते हैं, कोंहूर्त में उसबिना बिचारे ग्रनजान मनुष्यों के सामने अनेक तरह कर भूठे बन जाते हैं। इसलि प्रवृत्ति करे ए उनके बचन में असंभवता होनी ठीक है। जिस रीति से इस मध्यलोक में ज न पीछे उपने जैस नजिस नो ग (दूसरे की ग्रव भी ज्रधिक-अधिक होते हैं वे पुरुष वैसा ही वचन निकालते हैं कि जिस काम क्रिये गुम्रुक्त के र सकें। वे अपने वित्त से बाहिर वच्चत को न निकालेंगे, ग्रपनी प्रतिज्ञा (-रने की ग्राब्फ) पालेंगे, ऊंच नीच को संभालेंगे,



लोगों के चित्त में कदापि अप्रम न डालेंगे। वैसे ही देवता भी किस्ति निकाय में जैसी-जैसी जाति में उत्पन्न हुए हैं, उसी प्रकार अपनी जाति के अनुसार जिस मनुष्य का तीव्र पुण्य होगा, उसके पास वे आवेंगे, मपने कहने के अनुसार कर दिखावेंगे, जरा भी विलम्ब न लगावेंगे, काम कर तत्क्षण अदृश हो जावेंगे।

इसका विशेष वर्णन तो समाधि के भेद में समाधि-स्थित पुरुष के वर्एन में करेंगे।

### मानसी पूजा की रोति

पुरुष मानसी पूजा के योग्य तब होता है, जब कि वह ग्राधार और भावना को ययावत् घारएग करे। इसलिए हमको इस जगह आधार और भावना अवक्ष्य ही लिखनी पड़ी है। क्योंकि जो पुरुष धारएगा धारएग करने के योग्य नहीं, वह मानसी पूजा के भी योग्य नहीं हो सकता। इसलिए मानसी पूजा के यन्तर्गत 'हठ-प्रदीपिका' के ग्रन्दर जो १६ (सोलह) ग्राधार लिखे हैं उनको बतलाते हैं:— १ ग्रंगुण्ठ, २ गुरुफ, ३ जानु, ४ उरू, ५ सीवनी, ६ लिंग, ७ नाभि, ८ हृदय, १ ग्रीवा, १० कंठदेश, ११ लम्बिका, १२ नासिका, १३ भ्रूमध्य, १४ ललाट, १५ मूर्धा, १६ ब्रह्मरन्छ। इतने नाम गिनाकर इस ग्रन्थ वाले ने गोरक्ष सिद्धान्त का नाम लिया है। ग्रीर 'गोरक्ष पद्धति' में मूल में तो ये नाम खुले लिखे नहीं है, उसकी भाषा करने वालों ने मूल क्लोक को लिखकर ग्रन्थ ग्रन्थों से वे नाम लिखे हैं। सो मुक्ते अनुमान से मालुम होता है कि, उस भाषा करने वाले ने 'गोरक्षसिद्धान्तादि' अथवा किसी गुरु से जानकर वे नाम लिखे होंगे। वह मूल क्लोक इस प्रकार है:—---

''षट्चक्रं षोडशाधारं, द्विलक्ष्यं व्योमपंचकम् ।

स्वदेहे येन जानन्ति, कथं सिध्यन्ति योगिन: ॥१३॥"

भाषा—छः चक्र ग्रौर सोलह ग्राधार, दो लक्ष्य ग्रौर पांच श्राकाश इन चोजों को जो योगी स्व-देह में नहीं जानता, उसको सिद्धि क्यों कर होगी ? ग्रर्थात् बिना जानने वाले को योगसिद्धि कदापि न होगी ।

अब जो भाषा बनाने वाले ने सोलह तरहु के आधार लिखे हैं वे दिखाते

सोलह याधारों का प्रयोजन तो उस पुस्तक से देखो, क्योंकि उस सबको लिखने से प्रन्थ प्रधिक बढ़ जायेगा, इसलिये नाममात्र ही दिखाते हैं — १ पग का अंगूठा, २ मूलाधार, ३ गुह्याधार, ४ वज्रोली, ५ उड्ढीयान-बन्ध, ६ नाभिमण्डलाधार, ७ हृदयाधार, ८ कण्ठाधार, ६ क्षुद्रकंठाधार, १० जिह्वामूलाधार, ११ जिह्वा का प्रधोभागाधार, १२ अर्ढुदन्तमूलाधार, १३ नासिकाग्राधार, १४ नासिकामूलाधार, १५ भ्रुमध्याधार, १६ नेत्राधार । ये सोलह आधार हैं।

# दूसरी रीति के आधारों का वर्एन

9 मूलाधार, २ स्वाधिष्ठान, ३ मसिएपूर ४ अनाहत, ५ विशुद्ध, ६ आज्ञाचक, ७ बिन्दु, ८ ग्रर्धेन्दु, १ रोधिनी, ९० नाद, ९१ नादान्त, १२ शक्ति, १३ व्यापिका, १४ जमनी, ९५ रोधिनी, ९६ ध्रुवमण्डल ये १६ आधारों के नाम हैं। ब्रह्म तथा अपने में अभेद समभ कर भावना करने से सिद्धि होती है।

अब दो लक्ष्य कहने हैं— एक तो बाह्य दूसरा अाम्यन्तरिक है। देखने के उपयोगी भ्रूमध्य तथा नासिका इत्यादि बाह्य लक्ष्य हैं। मूलाधार चक्र, हृदयकमल इत्यादि ग्राम्यन्तरिक लक्ष्य हैं।

# पांच प्रकार के आकाश

पहला क्वेतवर्एा ज्योतिरूप आकाश है, इसके भीतर रक्तवर्ण ज्योति रूप नेकाश हैं, इसके भीतर धूमवर्ण ज्योतिरूप महा स्राकाश है, इसके भीतर नीलवर्ण ज्योतिरूप महा तत्त्वाकाश है. इसके भीतर बिजली के वर्ण का ज्योतिरूप सूर्याकाश है। ये पांच स्राकाश हैं। ये ६ चक्र १थ स्राधार, २ लक्ष्य, ५ आकाश शरीर में हैं। इनको जो योगी नहीं पहिचानता, उसको -योग सिद्धि नहीं होती।

इस रीति के ग्राधार का वर्णन किया, 'गोरक्षपढ़ति' का लेख भी लिख दिया है फिर दिल से विचार किया कि ग्रनुभव से ग्राधार-लक्ष्य-भावना का भी वर्णन करना चाहिए । अब जो-जो मुख्य प्रयोजन ग्राधार लक्ष्य और भावना के हैं, उनका वर्णन् करते हैं; आधार नाम उसका है कि जो ग्राधेय शास्त्र-ज्ञानसे शून्य श्रमण न सपनेको जान पाँता हैन पर को।

को रक्खे। इसका तात्पर्य यह है कि जैसे स्तम्भ पट्टी को धार ए वैसे ही जो जिसको धारएा करता है, वह उसका आधार है, सो प्राचार संसार में अनेक हैं। इस योगसिद्धि में आधार ये हैं—-(१) एक उपादान ग्राधार, (२) निमित्त आधार, (३) मुख्याधार, (४) गौएााधार, (५) द्रव्या-धार, (६) भावाधार, (७) स्वाधार, (८) पराधार, (६) बाह्याधार (२०) ग्राभ्यन्तराधार, (११) उपचरित आधार (१२) अनुपचरित आधार। इस रोति से इन ग्राधारों के ग्रनेक भेद हैं। विशेष गुरुगम से जानना चाहिए, हमने ग्रन्थ बढ़ जाने के भय से नहीं लिखा।

# लक्ष्यार्थ कथन

लक्ष्य वह है जो लक्षएा से पहिचाना जाय ग्रथवा लक्ष्य नाम वस्तु दिखाने का भी है और लक्ष्य नाम निशान का भी है, सो इस योगाम्यास में वस्तु का देखना वही लक्ष्य है ।

# भावनार्थ का वर्णन

भावना का अर्थं इस प्रकार है कि 'भावयंतीति भावना'। तात्पर्यं यह है कि विचार करना। उस विचारी हुई वस्तु में सत्य को ग्रहण, करे असत्य को छोड़े।

'गोरक्षपद्धति' में जो पांच आकार्श लिखे हैं सो पंचतत्त्वादि पांच पद, अर्हत्त, सिद्ध आचार्य, उपाध्याय, साधु ये हैं। क्योंकि आकाश एक है, पांच नहीं हैं, परन्तु तत्त्वों की अपेक्षा से पांच आकाश मान कर कहा है। इस रीति से इतना अर्थ कहा। अब मतलब बतलाते हैं कि ऊपर लिखे आधारों को समभ कर जानें और हमारे लिखे चारों भेदों को पहचानें तो योग-सिद्धि यथावत् घट में आवेगी, बिना इनके योगाम्यास संभव नहीं है।

प्रश्न — आपने ऊपर लिखे आधारों को ग्रंगीकार न किया और दूसरे ही आधार बताये, तो क्या बुद्धिमानों ने ऊपर लिखे ग्राधारों को व्यर्थ ही कहा है ?''

उत्तर—हे देवानुप्रिय ! उपर लिखे प्राधार जो बुद्धिमानों ने लिखे हैं वे आधार नहीं हैं, किन्तू कर्त्तव्य है। कर्त्तव्य उसको कहते हैं कि जो करने के मारमा कर्मनल से मुक्त हो जाता है तो वह परमात्मा बन जाता है।

मिल्ही और आधार वह है कि जिसके ब्राश्रय रहे । इसलिए बुढिमान् बुद्धि-पूर्वक पक्षपात को छोड़कर विचार करेगा, तो हमारे लिखने के अनुसार ही श्रंगीकार करेगा और जो बुद्धिमानों से सोलह आधार बतलाये हैं, वे और्णाधार के प्रत्तर्गत हो जावेंगे, कुछ प्रनुपचरित में मिल जायेंगे।

### म्राघारों का स्वरूप वर्एन

उपादान आधार तो अपनी आत्मा है, क्योंकि सर्व गुएगादि आत्मा में है; इसलिए ग्रात्मा ग्राधार है, अथवा योगसिद्धि तिरोधान भाव से आत्मा में ही है, इस कारए। से भी उपादान ग्राधार श्रात्मा ही है। यह मनुष्य शरीर निमित्ता-धार है, क्योंकि जब तक मनुष्य का शरीर न मिलेगा, तब तक कदापि योग-सिद्धि न होगी तथा आत्मा के गुद्ध स्वरूप की प्राप्ति केवलज्ञान तथा मोक्ष प्राप्ति भी न होगी; इसलिए शरीर निमित्ताधार है। इस शरीर रूप निमित्ताधार में बुद्धिमानों के लिखे १६ ग्राधार भी ग्रन्तर्गत हो जावेंगे। तीसरा मुख्याधार शरीर है और चौथे गौएाधार में पाद, गूल्फ, जानू ग्रादि धरीर के ग्रवयव जानो, पांचवां द्रव्याधार—हम ऊपर बन्ध, आसन, मुद्रा और कूम्भकादिक जो कह झाए हैं, उनको यथावत करना वह द्रव्याधार है। जिस द्रव्य को करे उसका भाव प्रकट होकर लय हो जाना भाव आधार कहलाता है। सातवां स्वाधार आत्मा ही है, उसके अतिरिक्त और दूसरा नहीं। ग्राठवां पराधार-गूरु और देव का आधार है। ६ वां बाह्यधार वह है कि जो ऊपर लिखी बातें हैं, उनको करके प्रत्यक्ष में हर एक मनुष्य को दिखाना। अन्तरंग की रुचि से जिसके वास्ते जो किया कही है. उस समय करे, वह १० वां आभ्यन्तराधार है। देव के अभाव में, देव की प्रतिमा, चित्र, बिम्ब, आदि को देखकर शान्त-घ्यानारूढ जो आधार है वह उप-चरिताधार है । इस आधार से अन्तरंग हृदय कमल में शान्तिरूप आकार वाले आत्मस्वरूप की प्राप्ति होती है; इसलिए इसको उपचरिताधार कहते हैं। मूलाधार से लेकर आज्ञा-पद्म तक देखना, ग्रौर नाडी ग्रादि को देखकर ययावत उनमें स्थित होना; वह अनुपचरिताधार कहलाता है। इस रीति से सब आधारों का वर्णन किया।

सत्य वाणी धर्मरूप वृक्ष के पुष्प है, फब है।

### लक्ष्य का वर्शन

लक्ष्य वह है कि श्री वीतराग सर्वज्ञदेव की प्रतिमा को यथावत् बहुमीं के देखकर उस लक्ष्य के प्रनुसार अपने हृदय कमल के ऊपर जो लक्ष्य है, उसको अभेद करके जानना, य देखना, इसी के वास्ते श्री वीतराग सर्वज्ञदेव ने दो निक्षेपों नाम, स्थापना से ही भव्य जीव का उढार बताया है, तीर्थकरों का द्रव्य-भाव किसी जीव के काम न श्राया। क्योंकि द्रव्य ग्रौर भाव निक्षेपा दिखलाई नहीं देते । इस प्रकार लक्ष्य का वर्णन करने के बाद ग्रब भावना का स्वरूप बतलाते हैं।

ये भावना चार हैं, ९. मैत्री भावना २. प्रमोद भावना, ३. मध्यस्य भावना ४. करुएम भावना ।

#### मैत्री भावनाः

सब जीव मेरे मित्र हैं, किसी का बुरा न हो, अर्थात् किसी का बुरा न बिचारना, और अपने समान जानकर मित्रता रखना, यह मैत्री भावना है।

### २. प्रमोद भावना

दूसरे गुएा जिनको देखकर, उनके गुएगों के ऊपर राग प्रकट करना, उस राग से जो अपने चित्त में ग्रानन्द होता है, उनके समान गुएगी बनने की उत्कंठा होती है उसी का नाम प्रमोद भावना है।

### ३. मध्यस्य भावना

मध्यस्थ भावना यह है, कि जो म्रपने को माने, पूजे, भक्ति भादि करे और अन्य कोई अपनी जिंदा करे, न मान करे, न पूजन-भक्ति करे, उन दोनों के ऊपर मध्यस्थ रहे अर्थात् समान भाव रखे। यदि किसी मिथ्यात्वी पर राग नहीं, तो ढोब भी न करना चाहिए, क्योंकि जो उत्तम पुरुष हैं, उनको हिंसादि करने वाले जीवों पर भी करुएा उत्पन्न होती है, उस करुएा के बल से उपदेश देते हैं, उस उपदेश से जो जीव-हिंसादि छोड़कर ग्रच्छे मार्ग पर मावे, तब तो उनको शुद्ध मार्ग दिखलाना, कदाचित मार्ग में न म्रावे, तो उनके ऊपर ढोष भी म करना, ग्रपने दिल में ऐसा विचारना कि यह जीव मज्जान है, म्रोर इसके कर्म परिएााम ऐसा ही है; ऐसा जो भाव उसका नाम मध्यस्थ भावना हैं।

Jain Education International

उने उटकर सुबद्ध होकर अपने आश्रितों को आश्रय दो ।

### **9. करु**रगा भावना

हैंसे संसार में सर्व जीवों को अपने सदृश संमर्भ कर किसी जीव की हिंसा न करे, अथवा धर्महीन जानकर उसके ऊपर करुएा से उसका दुःख दूर करे, या ऐसा विचार करे कि यह जीव किस समय में धर्म पावेगा; इसको करुणा भावना कहते हैं। इन भावनाओं को भावें।

ग्रब जिन पांच तत्त्वों को अभेद करके आधार करे, उनको दिखाते हैं----

जिस समय आत्म-साधन में प्रवृत्त हो, उस समय समझे कि मैं साधु हुआ, उस समय उसका साधुत्व से अभेद हो गया। जब उपाधि को दूर किया ध्रीर आत्मा का अध्ययन करने लगा, तब उपाध्यायपद से अभेद हो गया, ग्नीर उपाध्याय से अभेद होकर साधन का-जो कालापन वह दूर होकर हरापन हो गया । जिस समय आत्मा ज्ञान, दर्शन और चरित्र रूप आचार में प्रवृत्ति हुई, उस समय ग्राचार्य पद में अभेद हुआ । जब चार ग्ररि (दृश्मन) ग्रथति ज्ञाना-वररणादि वैरियों को मारा, उस समय अरिहंत तत्त्व से अभेद हम्रा, ग्रौर अरिहंत तत्त्व में मिला। जिस समय तेज रूप प्रताप बढ़ा, और कुल पुद्गलादि को तेज रूप अगिन में जलाया, तब सिद्धरूप तत्त्व में श्रभेद हो गया।

इस रीति से आधार ग्रादि चार भेदों का वर्णन लिखा है। जिन पर गुरु की कृपा हुई, उन्होंने इसका अनुभव पूरा पाया, सर्वज्ञों ने सिढान्तों में अनेक रीति से दर्शाया है हमने तो यहां प्रन्य विस्तृत हो जाने के भय से किञ्चित स्वरूप ही दिखाया है।

# ‴मानसी पूजा की विषि

मानसी पूजा का विधान इस प्रकार है, कि जो ऊपर लिखी बातों से युक्त होगा, वही पुरुष मानसी-पूजन कर सकता है; क्योंकि देखो, जिन कमलादि चक्रों का प्रथम वर्ग्सन किया है, उनको देखने के वास्ते तैयार होवे तो उसके बाद मान-सिक पूजन करे; उसी का नाम मानसिक पूजन है। उस जगह जो वस्तु अर्थात् कूल सामग्री जो कि मन से बनाई हुई है, मन से ही उसकी शृद्धि करना और जो द्रव्य जिस म्राकार का है उसी आकार का उसको मन से कल्पे, मौर जिस

८८. मानसी पूजा की विधि परिशिष्ठ में देखें ।

मनुष्य की कभी धन से तृष्ति नहीं हो किसी।

रीति से मन्दिर में प्रतिमा का या यन्त्रों का पूजन करते हैं, उसे कि मन से उस जगह पूजन करे, फिर स्तुति ग्रादि करे, फिर उसका घ्यान करे स्वाय यथावत् फल पावे, उस रीति से अपने को गुएा प्रकट करावे, दूसरी ग्रोर कही चित्त को न ले जावे, तो यथावत् स्वरूप को पावे।

### समाधि के मेरों का वर्एन

समाधि के मुख्य दो भेद हैं----

९. जड़ समाधि, २. चेतन समाधि।

चेतन समाधि के भी दो भेद हैं----

९. पिपीलिका मार्ग २. विहंग मार्ग। विहंग मार्ग के भी दो भेद हैं —
 ९. यूञ्जान योगी, २. युक्त योगी । ये छः भेद समाघि के हैं ।

# जड़ समाधि के मेवों का वर्णन

पाषाएग, लकड़ी ग्रथवा मुर्दे (शव) के शरीर के समान चेष्टा करके रहना मुखुप्ति से भी जड़ हो जाना जड़-समाधि का लक्षण है; क्योंकि सुखुप्ति से जागे तब ऐसा भान रहता है कि मैं ऐमा सोथा कि कुछ खबर नहीं रही, सो सुखुप्ति में तो इनना ज्ञान भी है, परन्तु जड़ समाधि में इतना भी ज्ञान नहीं रहता है। वैसे ही जड़ समाधि वाला प्राएगवायु को साधन कर श्वास को कपाल में छे जाता है, और जितने दिवस का नियम करे वह जो ग्रपने साधक है उनको कह रखे कि मेरी समाधि उस दिन खुलेगी, तो वे मनुष्य ग्राकर उसी के ग्रनुसार यरन करके सावधान कर लेते हैं।

### जड़ समाधि का साधन

इसके संधन की विधि यह है कि पहले जो हमने षट्कर्मादि लिखे हैं उसमें से कितनी एक किया करते हैं, पीछे प्राएगायाम करते हैं और कुम्भक को बढ़ाते हैं, सो बढ़ाते-बढ़ाते घण्टों के कुम्भक होने लगे, फिर उससे भी बढ़ाते-बढ़ाते दिनों की कुम्भक करने लगे, इस रीति से करते-करते महीनों की कुम्भक हो जाते है।

फिर उस कुम्भक वाले का ऐसा हाल हो जाता है कि वह जब तक बन्द मकान में रहे तब तक जड़ समाधि में बना रहे। जब कि वह बन्द मकान खुले



और बाहित्यन उसके रोम की नाड़ियों द्वारा पहुंचने लगे तब उसको चेतना होती है ग्रोर जो साधक लोग पास में हैं, वे भी उपचार करते हैं, जिससे बहुत सावधान होकर बात-चीत करने रुगता है ।

क्योंकि जिस समय में जो पुरुष जड़ समाधि लगाता है, उस समय थोत्र, चक्षु, नासिका और मुखादि सर्व द्वारों को रूई आदि लगाकर ऊपर से मोम लगाया जाता है। फिर उस समाधि वाले पुरुष को चाहें तो किसी स्थानादि व सन्दूकादि में बन्द करके रख दो, ग्रथवा पृथ्वी में गाड़ दो, जितने दिन की प्रतिज्ञा हो, उतने दिन के बाद जो वह निकाल लिया जाय तब तो उसका जीवन है, नहीं तो कुछ दिनों में उसी जगह नष्ट हो जाएगा। इसलिए प्रतिज्ञा पर साधक पुरुष निकाल लेते हैं। इस समाधि के लगाने वाले नटादिक भी होते हैं और प्रायः करके वैरागी साधुओं में इसका प्रचार विशेष रूप से है, क्योंकि कुछ दिन के पहले एक हरिदास जी साधु ने राजा रखजीतसिंह के समय में राजाजी के सामने भी कई बार समाधि लगाई थी और हरिदास समाधि' नाम की एक पुस्तक भी छपी है, उसमें हरिदास जी का समाधि वगैरह लगाने का सर्व वृत्तान्त लिखा है।

हमने तो एक नमूना दिखाया है, दूसरा एक मनुष्य जड़ समाधि लगाने वाला हमने भी देखा है। यह विकम संवत् १६३७ या ३८ की बात है। आज भी [ग्रंथ लिखने के समय] शायद वह मनुष्य जीवित हो तो ग्राध्चर्य नहीं। यह समाधि वाला पुरुष, जोधपुर के राज्य में नागोर से ८-६ कोस पर मुदाड़ ग्राम में दो ढाई मास रहा था, जिस ग्राम का जमींदार बाण्टे है। वह समाधि वाला पुरुष पांच दस बार मेरे पास भी ग्राया था और मैंने जब उससे पहले पूछा तब तो नट गया, परन्तु फिर उसने ग्रपना समाधि लगाने का सर्व वृत्तान्त बता दिया।

फिर मैंने उससे पूछा कि तुम जो समाधि लगाते हो उस समाधि में किन-किन चिह्नों से शरीर का हाल मालूम होता है ग्रौर तुमको क्या आनन्द आता है ?

तब वह मनुष्य बोला, कि शरीर में क्रस्त नहीं दीखता; केवल शून्याकार ain Education International For Personal & Private Use Only www.jainelibrary.org

# हे मनुष्य ! तेरे मनको दुष्ट एवं गौक के विजार न दबायें ।

अर्थात् अन्धनगर मालूम होता है और जितना में समाधि में चढ़ रहे विशेष बिलम्भ लगने से भीतर से बेचैन हं ! सो ग्रभी तो मेरा थोड़ा ही किन्द्राक हुआ है, ग्रधिक होने से बेचेनी बन्द हो जाएगी और एक बार मैंने उससे कहकर अपने सामने समाधि लगवाई, उस समय वह मनुष्य जड़ रूप होकर जुन्याकार हो गया, ग्रीर उसके शरीर के अवयव कुछ कठोर प्रतीत होने लगे । यह बात मेरे प्रत्यक्ष देखने में आई, सो मैंने भी पाठकगए। को लिखकर दिखाई, जड़ समाधि की रीति बताई, इसमें कुछ मतलब न देखा भाई, इस जड़ समाधि ने तुष्णा भी न मिटाई। यदि किसी को संदेह हो कि भला वह समाधि लगाता है तो तृष्णा क्यों न मिटी ? तो हम कहते हैं कि वह राजपूत जिसको हमने समाधि लगाते देखा था. प्रातः काल से लेकर खेती तथा अन्त इतना काम करता था कि शामः तक उसमें लगा ही रहता था ग्रौर रात्रि को समाधि लगाता था और हरिवास जी की समाधि नामक पूस्तक देखकर संदेह मिट जाएगा, क्योंकि र एजीतसिंह के सामने दो तीन ग्रंग्रेज लोगों ने समाधि देखनें की इच्छा प्रकट की. उस समय हरिदासजी ने कहा, कि मैं समाधि लगाऊं तो तुम मुफ़को क्या दोगें ? उस'समय अंग्रेकों ने जो उत्तर उसको दिया, उस पर वह कुढ हो गया स्रौर समाधि न लगाई ।

इस रीति से इस जड़ समाधि की प्रक्रिया बताई, यह समाधि हमारे मन न भाई, इस समाधि से तो ईक्वर-भक्ति करके करो चित्त की सफाई, अन्त:करण बुद्ध होने से ज्ञान-बुद्धि हो जाए, जिससे चेतन समाधि मिलेगी आप से आई ।

प्रक्त—-आपने इस समाधि की प्रक्रिया बताकर बिलकुल श्रद्धा को दूर कर दिया, क्योंकि मनुष्यों में प्रसिद्ध है कि समाधि लगाने वाला तो काल को जीत कर अपनी आयु बढ़ा लेता है और समर हो जाता है, किर आपने ऐसा क्यों लिखा है, समाधि को नट विद्या कैसे बताया, तुम्हारे चित्त में कुछ ख्याल न आया ?

उत्तर—हे देवानिप्रिय ?्यह तुम्हारा कथन शास्त्र श्रौर बुद्धि से प्रतिकूल हैं, क्योंकि देखो, प्रथम तो अवतारादि हुए, जिन्होंने कुल सृष्टि की रचना की और सांसारिक व्यवहार ग्रौर योग आदि का सब ज़गत् में परिचय कराया, फिर ब्रेरे मन, वाणी, प्राय कर्णने श्रोत्र सब शान्त तथा निर्दोष हो ।

भारत को धारण किया उस शरीर की आयु को क्यों न बढ़ाया, काल को क्यों न हटाया ?

और भी एक दूसरी बात सुनो, कि ग्रादिनाथ से लेकर मच्छन्दरनाथ, जलन्धर नाथ, गोरक्षनाथादि अनेक योगोन्द्र योगाभ्यास कर-करके ग्रंथ रच गए, समाधि में पच गए, हठ योग में नाम अपना कर गए, शरीर को छोड़कर हंस ले उठ गए। तो कहो यदि समाधि में ग्रायु बढ़ती है तो उन्होंने अपनी ग्रायु क्यों न बढ़ाई ? उनकी शरीर मूर्ति अब देखने में न आई, तेरी ग्रायु बढ़ाने की बात क्यों कर विश्वास कर ले भाई ?

मब इस जगह पर कोई ऐसा कहे कि गोरक्षनाथ, गोपीचंद्र, भर्तू हरि झादि योगीन्द्र अमर हैं, परन्तु संसारी लोगों को दिखाई नहीं देते और कभी-कभी किसी को मिलते भी हैं परचा भी बता देते हैं, ऐसी लोगों में प्रसिद्धि है।

इसका समाधान यह है कि गोपीचन्द्र, भार्तृ हरि, गोरक्षनायादि अमर हैं, वे नाम करके अमर हैं, परन्तु शरीर करके नहीं हैं। यहां पर मुफे दोहा का स्मरण हुआ है, वह इस स्थान पर उपयुक्त जानकर लिखता हं—

दोहा

"सुत नहीं अबला जन सके, मन नहीं सिन्ध समाय ।

धर्म न पावक में जले, नाम काल नहीं खाय ।। १ ।।

इसलिए जिन-जिन पुरुषों का नाम बाल-गोपाल आदि जानते हैं और लेते हैं, लोग उनकी महिमा गाते हैं, और पिता, पितामह, प्रपितामह, ग्रथवा उनके भाई बेटों का नाम कोई नहीं लेता, इसलिए उनका नाम ग्रमर है। यदि वे शरीर करके वर्तमान हैं, तो सब मनुष्यों को दर्शन क्यों नहीं देते हैं ? जो तुम ऐसा कहो कि सांसारिक लोग उनको बहुत सतावें इसलिए दर्शन नहीं देते । तो हम कहते हैं, कि जिस समय वे घर छोड़कर योगी बने थे, उस समय योग साध कर भिक्षा लाते थे और घर-घर फिरते थे और मनुष्यों से मिलते थे, उपदेश भी देते थे, तो अब यदि उनका शरीर है तो भिक्षा के बिना किस प्रकार रहते होंगे ? यदि तुम कहो कि बन में रहते हैं, कन्द-मूल फल खाते हैं, आत्म-ध्यान लगाते हैं, घर-घर पर भिक्षा के वास्ते आवाज नहीं लगाते, दुनियादारी म्रसत्य मृत्यु है, और सत्य श्रमृत है 🚛 💡

के भगड़ों से म्रपने को छिपाते हैं।

यह कहना भी तुम्हारा ग्रयुक्त है, क्योंकि जिन उपाधियों क**र्यकर्ण क** लिया, दे पहले भी थीं, जब उन्होंने योग लेकर ग्रात्मा का साधन किया, तब मनुष्यों ने उनके गुएा से उनको पहचाना था, उस समय में भी वह वन थां, श्रीर कन्द-मूल-फलादि भी जैसे तब थे, वैसे ग्रब भी हैं, तो फिर उस समय में भिक्षा मांगना और इस समय न मांगना, किंस प्रकार सम्भव हो सकता है?

दूसरा, ग्रब जैसे सांसारिक लोग स्वार्थ सिद्धि के वास्ते योगियों को सताते हैं, उसी प्रकार उस समय में भी स्वार्थ सिद्धि के वास्ते खोजते फिरते होंगे। बल्कि जैसा उस समय लोगों का योगियों के वचन पर विश्वास था, वैसा इस समय नहीं रहा। क्योंकि दुःखर्गाभेत ग्रौर मोहर्गाभेत वैराग्य वाले सिर मुण्डा कर वाह्यक्रियादि दिखाते हैं, मिल्लत हथफेरी आदि करके लोगों को चमत्कार दिखाते हैं, आखिर में झूठ, कपट, घूर्त्तता के फंद खुल जाते हैं, फिर मनुष्यों को प्रत्येक के ऊपर से विश्वास उठ जाता है और जो पहले के योगी महात्मा थे, वे ऐसा नहीं करते थे। इस्लिए आपके कथनानुसार वे योगी जगत् में पहले की तरह भ्रमएा करें तो बहुत लोगों का उपकार हो, मनुष्यों को विश्वास हो जावे, उन साधुग्रों को अदत्ता अर्थात् चोरी का दोष भी न लगे, ग्रौर ग्रारम्भ से भी बच जाएं।

इसलिए जैसा उपकार उनके प्रत्यक्ष फिरने में है, वैसा गुप्त रहने में नहीं, बल्कि जगत् और उनकी दोनों की हानि है और जो मनुष्य लोगों में प्रसिद्धि करते हैं कि हमको भर्नु हरि आदि योगी और शुकदेवादि महात्मा मिले थे उनसे जब हमने दण्डवत् प्रएगामादि किया, चरएा कमल पकड़ कर प्रार्थना की, तब उन्होंने हमारे ऊपर कृपा करके योग बताया, उससे हमने यह फल पाया, ऐसा कहने वाले पुरुष महा असत्यवादी, कपटी, अपनी आत्मा को डुबोने वाले हैं, वे लोग उन महात्माओं का नाम लेकर लोगों को बहकाते हैं, अपने को पूजाते हैं, लोगों को ठगने का जाल फैलाते हैं। हां, कितने ही आत्मार्थी, मनुष्य पूर्वतादि वनों में रहते है और आस-पास के ग्रामों में मौका पाकर भिक्षा ले जाते हैं, फिर अपना आत्म-ध्यान जमाते हैं। हुसुद्धि चुंदि और धन शान्ति के लिए हो ।

प्रमित्त महात्मा भाग्य से किसी को मिल जाये, तो ग्राश्चर्य नहीं। स्वर्मीक प्रायः करके यह बात कितने ही मनुष्यों को हुई है, परन्तु जिनको ऐसे महात्माओं का समागम हुग्रा है, वे पुरुष ऊपर लिखे महात्माओं को न बतावेंगे, स्वोंकि यह बात अनुमान से सिद्ध होती है कि कबीर ग्रादि ग्रनेक पुरुषों ने स्विंगको गुरु किया था, उनके समीप तो उनको मिल गया, ग्रीर ग्रात्मा की लटक बता गया। उस लटके से उन्होंने पहले गुरु से पृथक् ग्रपने नाम का पंध चलाया, साखी आदि दोहा कवित्त कह कर ग्रन्थ भी बनाया।

मैंने भी राजगृही के पर्वत पर रात्रि के समय एक महात्मा का दर्झन पाया था उन्होने मुफे उपदेश सुनाया और कई तरह के संदेह को मिटाया, उन्होंने मेरे चित्त के संदेह को ऐसा मिटाया फिर मुफे किसी तरह का विकल्प न आया। ऊपर लिखे योगी महात्माओं को भी मैंने शरीर सहित होने का प्रान पूछा उत्तर में उनके न होने का अनुभव कराया, उसी ही ब्रनुभव से मैंने भी पाठकगएग को समफाने के वास्ते लिखा है।

दूसरी बात यह है कि जो गास्त्रों में ऐसा लिखा है कि जितनी आयु. लिखी है, उसमें कभी-बेशी करने को कोई समर्थ नहीं है और यह बात लोक में प्रांसद्ध भी है कि विधाता के लेख को कोई नहीं मिटा सकता । तब जो समाधि बाला अपने समाधि से ग्रधिक आयु कर लेगा तो विधाता से भी अधिक विधाता हो जायेगा, विधाता का लेख सब खो जायेगा।

इसलिए समाधि लगाने वाले शरीर से अमर नहीं होते । किन्तु उस दशा में जीव शरीर छोड़कर सिद्धावस्था में ग्रमर हो जायेगा, ग्रपनी आत्मा में से मोह भगा जायेगा, जन्ममरएा को खो जायेगा, तिरोभाव से आविर्भाव हो जायेगा । इसलिए समाधि वाला शरीर सहित कभी ग्रमर न होगा। तीसरी बात जो कि स्वरोदय में लिखी है, वह यह है कि :---

> ''चार समाधि-लीन नर, षट् शुभ ध्यान मॅकार । तूष्ल्गीभाव बेठा जुदस, बोलत द्वादश धार ॥४१२॥ चालत सोलस सोवतां, चलत श्वास बावीस । नारी भोगवतां जानजो, घटत श्वास छत्तीस ॥''४१३॥

For Personal & Private Use Only

जीव से रहित गरीर ही मरता है, जीम्म कहीं महता।

मेरे द्वारा कृत स्वरोदय में ये ऊपर लिखे दोनों दोहे हैं। क्रायत कि कि प्राप्त कि कि प्राप्त कि कि प्राप्त कि प्र ग्रन्थों में तो विशेष श्वासों का जाना कहा है। अब हम इस जगह, कर विवार करते हैं, कि जब इस रीति से स्वरोदय वाले कहते हैं तो वे फिर आयु क्यों नहीं बढ़ा लेते यह निश्चय न हुआ।

हे समाधि वालो ! भला समाधि में तुम अपनी आयु बढ़ा लेते हो, तो हम को तो बताग्रो कि रास्ता चलने में प्रथवा सोने में प्रथवा स्त्री के भोग आदि में और भागने में जो विशेष श्वास घटता है तो क्यों ? ७२० श्वास एक मुहूर्त के कहे हैं, सो इस नासिका की रीति से गिनाए हैं, अथवा किसी और जगह से शरीर में गिनाए हैं ? तो सब लोग ऐसा ही कहते हैं कि नासिका के गिनाए हैं।

तब हम इस स्थान पर पाठकगए को एक अनुभव कराते हैं, उस अनुभव को बुद्धिपूर्वक विचार करके अपने चित्त में अनुभव करना और अनुभव करके जो वर्तमान काल के योगी बने फिरते हैं, उनको पूछने से उनके भेद खुल जावेंगे, जाल सब दूर हो जावेंगे, शेखी क़रने से हट जावेंगे।

वह ग्रनुभव इस रीति से है कि जिस समय मनुष्य साधारएा स्वभाव से \* बैठा है, उस समय क्वास जल्दी बाहर से भीतर को जाता है और कीघ्र ही बाहर को चला आता है और जब जोर का काम पड़े, अथवा स्त्री-भोग ग्रथवा भागना आदि कियाग्रों के करने से क्वास देरी में बाहर से भीतर जाता है और भीतर से बाहर ग्राता है, इस ग्रनुभव को जिसकी इच्छा हो, वह करके देखे, तो जो काम देरी से होगा वह काम ग्रधिक रहेगा। इस रीति से जो विषयादि करने वाले, अथवा भागने वाले, ग्रथवा सोने वाले हैं, इनकी आयु ग्रान्नि होनी चाहिए ?

यदि इस जगह गुरु सेवा के बिना मात्र पुस्तकें पढ़कर बुद्धि-विचक्ष्एता वाले ग्रीर न्याय-ब्याकरएगदि पढ़ने वाले ऐसा कहें कि उन भागना और विषयादि क्रियाओं में क्यास तो यही है, परन्तु अंगुलों की गएगना से क्वासादिक की हवा दूर जाती है, इसलिए आयुकर्म टूटता है। इस रीति से नासिका के ही क्वास जानो । इस जगह हमारा यह कथन है कि जब अंगुलों के ऊपर संस्था सरस्वती (क्राइट्रेक्स) हम सबको पवित्र करने वाली है।

हैं दे सर्व अपका के श्वास गिनाए, तो याकाण तच्च के बिना जितने तत्त्व है दे सर्व अयु के घटाने वाले हो जायेंगे, क्योंकि नासिका के भीतर ग्राकाश सर्व चलता है, बाकी झेष चार तत्त्व, ग्राठ, बारह, सोलह, अंगुल तक चलते है ग्रीर कम होने से तत्त्वों की खबर नहीं पड़ती, तो फिर तत्त्वों का कथन रोगवजी से लेकर सब योगियों का वृथा हो जायेगा।

इसलिए गुरु की चरएा सेवा करके धारो तो तुम को मालूम पड़े, कि समाधि वालों को ही यथावत् तत्त्व मालूम पडते हैं, न कि नाक में हाथ लगाने से, या सूं---- सां करने से । इसलिए जो तुम्हारा प्रक्ष्न था कि समाधि वाले ग्रायु बढा लेते हैं, सो न बना ।

चौथी बात यह है कि जो हरिदाम की पुस्तकों में लिखा है कि ''हरिदास नै अंग्रेजों पर कोध करके पीछे राजा रएाजीतसिंह के कहने से समाधि लगाई, फिर समाधि से निकल कर कुछ उनके हाथ न आया, तब क्रोध कर फाड़ी में रहकर शरीर को छोड़ कर परभव की निद्रा में सो गया। कुछ दिनों के बाद हरिदास जी के शिष्यों से उनके परमधाम होने का समाचार राजा रएाजीतसिंहने सुना, तव बहुत खेद चित्त में किया धौर शिष्यों को दम दिलासा दिया !' ग्रब पाठकों को विचार करना चाहिए कि हरिदास जी समाधि लगा कर छ: महीने तक जमीन में गड़े रहते थे, तो फिर क्यों न उन्होंने काल को जीत कर अपने शरीर की आयु बढ़ाई ? नाहक में क्यों देह गवाई ? उनकी समाधि की पुस्तक में १०० सौ वर्ष से कम ग्रायु की ही अनुमान से गएाना है भाई, समाधि वालों को शरीर से रहना असभव हो समाई, जागृत समाधि कहने की बेला ग्राई, इस रीति से जड़ समाधि का किचित् भेद दिया दिखाई।

### चेतन समाधि का वर्र्शन

इस चेतन समाधि के दो भेद ऊपर लिखे हैं, उनमें प्रथम पिपीलिका भेद का वर्एन करते हैं। पिपीलिका अर्थात् चींटी जैसे सहारे से चढ़ती है, बिना सहारे के ब्राकाश में नहीं चल सकती और विहंगम नःम पक्षी का है, सो पंख वाला जानवर बिना ग्राश्रय के आकाश में उड़ता है। यह इन दोनों शब्दों का अर्थ हुआ। इनका तात्पर्यार्थ यह है कि ग्रन्थ दर्शन वाले आलम्बन के द्वारा जो

# दुः ली हो चाहे सुली हो मित्र की मित्र ही कि है है

वेदान्ती लोग अढ ते को ही सिद्ध अर्थात एक पदार्थ मानते हैं । सांख्य मत प्रकृति ग्रोर पुरुष और पुरुषों में भी नानापन, इस रीति से दो पदार्थ मानता है और लोग बन्धन अर्थात् माया से छूट जाना उसी का नाम मोक्ष मानते हैं, परन्तु इन दोनों में इतना विशेष है, कि सांख्य मतवाला तो प्रकृति से पृथक् हो जाना, उसी को मोक्ष कहता है और वेदान्ती माया से छूटकर ब्रह्म में एक हो जाना, उसी को मोक्ष कहता है । सो वेदांत में दो भेद हैं; १ पूर्व मीमांसा २ उत्तर मीमांसा । पूर्व मीमासा तो केवल कर्म को ही अंगीकार करता है ग्रीर उत्तर मीमांसा में भी चार सम्प्रदाय हैं । नैयायिक सोलह पदार्थ मानता है, ग्रीर २९ गुएा के ध्वस को ही मोक्ष मानता है । जैसे जड़ समाधि में जड़ समान होता है, वैसे जड़ हो जाना ही इसके मत में मोक्ष है । वैशेषिक छः पदार्थ मानता है ग्रीर सब नैयायिक की तरह जानो । इन नैयायिक ग्रीर वैशेषिक वालों के बड़े-बड़े ग्रन्थ हैं, सो पदार्थ निर्एाय में हैं, हमने तो नाम मान्न कहा है ।

बौद्धमत वाला चार पदार्थ मानता है, सो उसके कई भेद हैं जैसे क्षणिक-वादी, जून्यवादी आदि और सब दुःखों से छूट जाना ही इनके मत में मोक्ष है।

जैनी लोग मुख्य तो दो ही पदार्थ मानते हैं, 9 जीव, २ ग्रजीव । और ८ कमों का नाम्न करके सिद्ध-मिला के ऊपर जाता उसको मोक्ष मानते हैं । सो ऊपर लिखे सर्व मतों के ग्रनेक भेद हो रहे हैं । इन्होंमें कोई तो सृष्टि का कत्ता मानता है, कोई नहीं मानता है । ऐसे ही कोई किसी पदार्थ को मानता है और कोई किसी पदार्थ को नहीं मानता । सो पदार्थ मानने, न मानने के ऊपर अनेक ग्रन्थ संस्कृत आदि भाषाओं में रचे हुए हैं । इन मास्त्रों में प्रमाण वे देकर अपने-अपने पदार्थ सिद्ध करते हैं । गुरु ने मुझे सर्वज्ञ वीतराग के स्याद्वाद घर्म पर दढ़ कराया, दुःखगभित मोहर्गभित वराग्य वालों ने जैन धर्म में बखेड़ा मचाया, इस कारएग से मेरे आनन्द में विघ्न ग्राया' चिदानन्द नाम पाकर ग्रपनी हंसी कराया।



. A. 1. March

मेरी सपर्कितीमा ही ज्ञान है दर्शन है भौर चरित है।

### शब्दों के सर्थ तथा उनके नाम

9 ओम्, २ सोऽह, ३ राम, 'राम' को कोई 'रं' भी कहते हैं, ४ हस, ५ कोहग।

ं ९-----श्रोम्<sup>⊏९</sup>

ग्रींकार शब्द को सर्वमतावलम्बी शास्त्रानुसार ईश्वर का रूप मान कर इसकी उपासना करते हैं। वेद, पुराण, स्मृति, उपनिषदादि वैष्णव लोगों के ग्रन्थों में ग्रींकार को ब्रह्मरूप परमात्मा मानकर उपासना करना कहा है, और

८६ स्रोम् को सब मत मतान्तरों ने भगवान् का सर्वोत्तम-उत्कृष्ट नाम माना है, क्योकि इसके द्वारा भगवान् में स्थित उन समस्त शक्तियों का ज्ञान होता है जो कि उस में अन्य चेतनों की अपेक्षा विशेष कही जा सकती हैं। हम यहां पर जैन दृष्टि से ही इसके विशेष अर्थों का प्रतिपादन करेंगे। जैनागमों में ''ओम्'' शब्द का अर्थ निम्न प्रकार से किया गया हैं यथा---

पंचक्खर-निष्पण्णो ग्रोंकारो पंचपरमिट्टी'' ।।९।ः

ग्रर्थात्—--ग्ररिहंत, अग्ररीरी (सिढ), आचार्य, उपाध्याय, मुनि (साधु) इन पांच परमेष्ठियों के ग्रादि के पांच अक्षरौ से ओं-कार का निर्माएा हुग्रा है जैसे कि (१) ग्ररिहंत—-ग्रा । (२) अग्ररीरी---ग्रा । (३) आचार्य---ग्रा । (४) उपाध्याय—- उ । (५) मुनि—-म् । ग्र +ग्र +ग्रा + उ + म् == ग्रोम् ।

ग्रादि के तीनों अवर्णों को 'अकः सवर्णे दीर्घः सूत्र से दीर्घ करने पर तथा उससे पर 'उकार' के साथ 'आद्गुणः' सूत्र से गुण एकादेश करने पर तथा 'म्' का पर सम्बन्ध होने पर 'ओम्' शब्द सिद्ध होता है। ग्रर्थात इस मैं पंच परमेब्ठी का समावेश होता है।

उपर्यु क्त पांचों पदों के आद्य अक्षरों के योग से 'ओम्' बना है तात्पर्य यह है कि विभिन्न कवितयों, गुएों तया विशेषताओं के बोधक पांचों पदों के ढ़ारा जो अर्थ बोधित होते हैं वे सव जिसमें विद्यमान हों अर्थात् जो सर्वगुएगगार सर्वज्ञ, सर्वदु:खरहित जीव है वह 'ओम्' शब्द का वाच्य है। इस में साकार निराकार ईश्वर का तथा सद्गुरुओं का समावेश है। युरुवार्थहीन प्रत्येक कार्यमें कुछ न कुछ दोव किकलता रहता है।

इसकी महिमा ऊपर लिखित ग्रन्थों में है। यदि मैं लिखूं, तो खिखते किस आयु व्यतीत हो जाय, परन्तु इसकी महिमा का श्रन्त न हो। यदि सरकाप बृहस्पति, ऐव भी लिखें तो भी सम्पूर्ण न हो। तथा जैन मतावलम्बी इस ओंकार को पंच परमेष्ठी मानकर उपासना करते हैं। ग्रोर बौढादि जितने मत हैं, वे सब इस ओंकार को अपना इष्टदेव मानकर उपासना करते हैं। बल्कि ग्रोंकार बिना ग्रन्य कोई मन्त्रादिक भी नहीं बोलते हैं। इस रीति से ओंकार शब्द को जगत गाता है।

### २----'सोहं' का म्रर्थ

सोऽहं शब्द जो है, इसकी अघ्यात्मिक लोग रटना करते हैं। 'सः' जो परमात्मा, है 'ऽहं' वही मैं हूं। इस कथन से परमात्मा का अभेद-रूप ध्यान करके परमात्मा होता है, क्योंकि हकार करके भीतर को घुसा और सकार करके समा गया। इस रीति से इस 'सोऽहं' शब्द की महिमा ग्रध्यात्मिक लोग गाते

(ख) निम्नलिखित गाथा भी 'ओम्' शब्द की व्याख्या कर रही है----

''आययचन्जू लोगविपस्सी लोगस्स ब्रहोभागं जाएाइ ।

उड्ढभागं जाणइ तिरयं भागं जाणइ'' ॥२॥

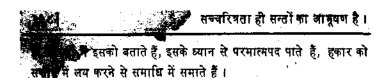
अर्थात्—जो महापुरुष इहलोक तथा परलोक में होने वाला समस्त अपायादि को प्रत्यक्षत: अच्छी तरह जानता है; जिसके ज्ञान में कोई पदार्थ बाधक नहीं बन सकता; जो सांसारिक विषयों से उत्पन्न होने वाले समस्त सुखों को विषतुल्य समफकर शम—सुख को प्राप्त कर चुका है; वही आयत चक्षु; दीर्घदर्शी; तीनों लोकों को जानने वाला पूर्ण ज्ञानी महापुरुष है।

उपरिनिर्दिष्ट 'ग्रहोभागं जाणइ, उड्ढं भागं जाणइ' तिरयं भागं जाएइ'' इन तोनों वाक्यों के आद्य ग्रक्षरों को मिलाने से भी 'ओम्' सिढ होता है। यथा— (१) अहोभागं ≕अधोभागम्—न्न (२) . उड्ढभागं ≕ ऊर्ध्वभागम्—ऊ। (३) तिरियं भागं ≔मध्यभागम्—म्।(तिरियं शब्क मध्यार्थक है)पूर्ववत् ''आद्गुणः'' द्भूत्र से गुण करने पर 'ओम् शब्द सिढ होता है।

ुं जो व्यक्ति तौनों लोकों में होने वाली समस्त कियाओं का पूर्ए जान स्वता है, वह दीर्घदर्शी सर्वज्ञ पुरुष 'ग्रोम्' शब्द वाच्य है।

Jain Education International

249



#### ३----'राम' का मर्थ

यह शब्द कीडार्थंक 'रमु' घातु से सिद्ध होता है। इसका ग्रथं यह है कि 'रमते इति' 'रामः' आत्मा में रमण करना; उसी का नाम राम है। इसलिये जो अपनी ग्रात्मा में रमेगा, वह पापों से छूटकर परमात्मा हो जायगा। इस रमण-रूपी राम से ही बाल्मीकि आदि अनेक मुनिजन ग्रात्मा में रमण कर परम पद को प्राप्त हुए । अनेकों ने राम-राम गाया, उसी स्वरूप में रटना लगायी जिसने अपने स्वरूप में लय लगाई वही मोक्ष-पद पाया, जैसा इस राम शब्द का अर्थ था, वैसा हमने पाठकगण को दिखाया है। इस राम शब्द के अन्तर्गत 'रम्' शब्द भी है, परन्तु इसकी प्रसिद्धि कम हे, इसे प्रत्येक मनुष्य नहीं जानता।

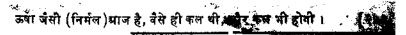
#### 'हंस' का अर्थ

गोरक्षपद्धति के प्रथम शतक के ४३ वें श्लोक में जीव इस मन्त्र का प्रति-दिन स्वतः ही दिन भर में २९६०० जाप करता है। श्रौर ४४ वें ४५ वे श्लोक तक इसकी ऐसी महिमा लिखी है कि मोक्ष के देने वाला यह ही अजपा गायत्री है। वे तीनों श्लोक यहां उद्धृत करता हूं---

> षट्शतानि त्वहोरात्रे, सहस्राण्येकविंशतिः । एतत्संख्यान्वितं मन्त्रं, जीवो जपति सर्वदा ॥४३॥ भ्रजपा नाम गायत्री, योगिनां मोक्षदायिनि । अस्याः संकल्पमत्रेण सर्वेपापैः प्रमुच्यते ॥४४॥ ग्रनया सदृशी विद्या, अनया सदृशो जपः । अनया सदृशं ज्ञानं न भूतं न भविष्यति ॥४५॥

अक्षर हं तथा स के मेल से हंस शब्द बना है। इसका अर्थ भी सोऽहं के समान समर्भे।

इनका ग्रर्थतो सुस्पष्ट है, ग्रथवा इनकी छपी हुई पुस्तक में देखो । ग्रन्तर्गत समेत इन पांच का वर्एन किचित् दिखाया है।



#### ४ — कोऽहंका म्रर्थ

ग्रब कबीर-पन्थियों के घर के 'कोऽहं' शब्द का भी भावार्थ कहते 🕅 'को' कौन हूं 'हूं' मैं; ऐसा ग्रर्थ इसका होता है।

किसी के म्रालम्बन अर्थान् दूसरे के सहारे से वृत्तियों का थामना उसका नाम पिपीलिका मार्ग है, ग्रौर निरालम्ब होकर प्रात्मा में स्थिर होना, वह विहंग मार्ग है।

अब मनुष्य जो अनहद-अनहद कहा करते हैं, उसका विचार किचित् पाठक-गएग को दिखाता हूं, अनहद शब्द का अर्थ भी लगाता हूं। 'अनहद' इस शब्द में 'नञ् समास' है, इसलिये इसका अर्थ ऐसा है कि, नहीं है हद (सीमा) ! जिसकी उसको अनहद कहते हैं । सो यह शब्द जिसके पीछे लगेगा वही वस्तु सीमाओं से रहित हो जायगी, अर्थात् उसका आदि और ग्रन्त न होगा । जब नाद के साथ में लगाया जायगा तब 'अनहद नाद' ऐसा कहेंगे, इसलिये उसको चाहे शब्द कहो या नाद कहो । सो यह नाद-शब्द अजीव अर्थात् आकाश का है । 'शब्दगुएकमाकाशम्' ऐसा न्याय शास्त्र में कहा है और स्याद्वादी जिन धर्म में इस शब्द को पौद्गलिक कहा है । इस शब्द के दो भेद हैं—9 घ्वनि-रूप, । २ वर्एारूप यह वर्एारूप में तो हिन्दी, संस्कृत भाषादि अक्षरों मैं होते हैं । और घ्वनिरूप, मेरी' बांसुरी, सारंगी सितार, पखावज आदि बाजों से अथवा हथेली, चुटकी आदि बजाने से होता है । आत्मा में लय होना, तथा उस जगह ध्वनि का श्रवरण करना असम्भव है । इसलिये घ्वनि का कथन जिज्ञासुओं के लिये रोचक बचन उपचार से है, क्योंकि आत्मलय होने में ध्वनि का कुछ काम नहीं ।

इस जगह ऐसी शंका उत्पन्न होती है, कि गोरखनाथ स्रादि योगिओं ने जिसको योगाभ्यास में सुना उसे झनहद नाद बताया है और उसे लोगों ने साखीपद में गाया है तुमने क्यों इसका निशेध किया है ?

इस शंका का समाधान यह है कि हमने इस अनहद नाद निषेध नहीं किया किन्तु शब्दार्य दिखाया है; क्योंकि इस अनहद शब्द को युञ्जान-योगियों ने सुनकर गाया है गूरु गम से इसका भी भेद पाया है। अनहद नाद झूठा नहीं 🇯 क्षमा ही स्त्रियों तथा पुरुषों का भूषण है।

किपाया, क्योंकि देखो जिस समय में नहीं पाया है। जिन्होंने पाया उन्होंने विषपाया, क्योंकि देखो जिस समय में युञ्जानयोगी योजना—प्रधति ग्रात्मा में बाह्यवृत्तियों का त्याग कर एकाग्र होने की इच्छा करता है, उस समय ग्राकाश में जो सर्व प्रकार के शब्द हो रहे हैं, वे पहिले तो मिले हुए गुंजार रूप से प्रतीत होते हैं। सो इसका अनुभव बताते हैं कि एकान्त में बैठ कर कानों में अंगुली देकर बुद्धिपूर्वक विचार करे तो गुंजार शब्द सुनाई देता है। उस गुंजार रूप प्रतीति में मन लगता चला जाता है, ज्यों-ज्यों एकाग्रता होती है, वैसे-वैसे ही जुदे-जुदे शब्द की प्रतीति होती चली जाती है। अन्त में वह आनन्द-सहित ग्रात्मा में लय हो जाता है, क्योंक इस चार गति के जीवों में हर्ष ग्रीर शोक बना हुग्रा है, सो शोक से तो रोना, पीटना और हर्ष होने से गाना, बजाना, ये दोनों सदा होते हैं, कोई समय खाली नहीं होता। इसल्यि इसको ग्रनहद नाद बताया है। मैंने गुरु कृपा से यह भेद पाकर ग्रनुभव करके वताया है।

### युवत योगी का स्वरूप

दूसरा युक्त योगी वह है, जो कि बाह्य वृत्ति से निवृत्त होकर ग्रास्म वृत्ति में रमरा करे इन्द्रियों के होने पर भी अतीन्द्रिय ज्ञान से भूत, भविष्यत् और वर्तभान का, चौदह राज अर्थात् चौदह भवन, जिसको अर्बी में चौदह तबक कहते हैं, इनका भाव न्यूनाधिक किंचित् भी न बखाने, उसका नाम युक्त योगी है।

यहां पर युक्त योगी और युंजानयोगी का तात्पर्य ऐसा है, कि युक्तयोगी तो जब तक शरीर का आयु कर्म है, तब तक जो हम युक्तयोगी की विधि लिख आये हैं, वह उसी के अनुसार शरीर छोड़ने के अन्त तक एक रस बना रहेगा। न्यूनाधिक कुछ भी न होगा। और युञ्जानयोगी जिस समय में योजना करे, उस समय में जिस वस्तु की योजना की हो, उसी वस्तु का सर्वज्ञ हो जाये, क्योंकि जिस समय पिण्डस्थ घ्यान की योजना करे, तो पिण्ड रूप चौदह राज की भावना को जैनमत में लोकनाल कहते हैं और वैष्फाव मत में विराट स्वरूप कहते हैं। इस पिण्डस्थ घ्यान वाले को अनेक शक्तियां उत्पन्न हो जाती है। क्तू अपने शरीर से किसी को भी पीडित मुकुर ।

परन्तु उन शक्तियों के असंख्यात भेद हैं। जैसी-जैसी जिसको शक्ति 🥁

अब हम इस स्थान पर यह दिखाते हैं, कि जो हम पहले 'मृतक-मिलाप' के प्रसंग में कह आये थे कि भूतादि प्रत्यक्ष इसलिए नहीं होते, कि बताने वाला उनका यथावत स्वरूप नहीं जानता, इसके वास्ते हमने समाधि का नाम लिया था उसको यहां दिखाते हैं।

जो पिण्डस्थ ध्यान वाला धपनी शक्ति के अनुसार जितने पिण्ड की वस्तु उसको यथावत् दीखेगी, उसी वस्तु के किया गुरा से परिचित होकर उसको अपने मतलब में ले ग्रावेगा। तात्पर्यं यह है कि जो युंजानयोगी योजना करके पिण्डस्थ ध्यान में जितना पिण्ड अर्थात् भवनपति, व्यन्तर, ज्योतिषी और वैमा-निक इन चार निकाय के देवतात्रों में जितनी उसकी शक्ति होगी उसके ग्रनुसार देवताग्रों का स्वरूप जानकर उसको मन्त्र में गॉभत कर जिसको बतावेगा, उसी को सिद्ध हो जायेगा। दो दिन चार दिन का काम नहीं, हजार दो हजार माला फरने का भी काम नहीं, जैसे किसी मनुष्य को आवाज देकर बुलाता हैं तब वह मनुष्य एक आधाज को सुने, दूसरी को सुने, ग्राखिर तीसरी बाबाज में तो ग्रा ही जाता है, वैसे ही मनुष्य की तरह जो भूतप्रेतादि देवता हैं वे भी तीसरी बार मन्त्र पढ़ने से आ जाते हैं।

ऊपर लिखित व्यवस्था के न होने से इस समय में उक्त गति हो रही है। इसका कारएा यही है कि ऊपर लिखे के अनुसार लोगों की व्यवस्था तो नहीं है केवल पुस्तकों को देखकर बताने हैं, गुरु बन जाते हैं लोगों को ठग कर खाते हैं, जिज्ञासुओं का विश्वास उठाते हैं। सिद्ध हो गया तब तो सिद्ध बने ही हुए हैं, नहीं तो बहाना बतलाते हैं सो दिखाते हैं। वैष्एाव मतवाले कहते हैं कि शिवजी ने मन्त्र कील दिये इससे सिद्ध नहीं होते। स्रौर जैनी लोग कैहते हैं कि फलाने मन्त्र की फलानी गाथा भण्डार कर दी है इसलिए यह सिद्ध म हुआ। स्रब दूसरा मन्त्र बता देगे। परन्तु भोले मनुष्य कीलने और भण्डारने का मतलब नहीं जानते हैं। इसलिए अफ्नी बुद्धि के अनुसार पाठक गएा को वह रहस्य दिखाता हूं।

Jain Education International

हे मनुष्य ! तू ऊपर चढ़, नीचे ने निरा

मैंय जिस काचार्य ने देखा कि इस जिज्ञास को उपद्रव है, वह उप-हेव उस देवता के संयोग से मिट जायेगा, उस समय उस देवता के नाम को केंपेर लिखी रीति से जानकर मन्त्र में लगाया, मन्त्र जिज्ञासु को बताया, गुरु ने हुक्म फरमाया, तीन बार पढ़ने से जिज्ञासु को प्रत्यक्ष हो ऋाया, उसी समय उसका काम बजाया । देखिये, जिस समय बराहमिहिर मर कर नीच योनि का देवता बना ग्रौर श्वावकों को उपद्रव करने लगा उस समय श्रावकों के उपकार के लिये श्रीभद्रवाहु स्वामी ने श्री पार्श्वनाय स्वामी की मन्त्र गमित 'उवसग्गरहर' को स्तृति बनाई, फिर आवकों ने गुएग (जप किया) और घरएगेन्द्र तथा पद्मावती ग्राई, उन्होंने उन्हें अपना दूःख कहा जिसको उन देवों ने उसी समय दुर किया. उपद्रव मिटने के बाद भी गृहस्थियों ने हर समय उनको बुलाया और घर का काम सौंगा। अनेक काम कराया जब उनका चित्त घबराया तब गुरु महाराज से आकर प्रार्थना करने लगे कि स्वामिनाथ ! जो उपद्रव करने बाला था उसको तो हमने दण्ड देकर समभा दिया इसलिए उपद्रव तो अब कुछ नहीं है परन्तु श्रावक लोग हम को चैन नहीं लेने देते हर समय बुलाते हैं घर का काम तराते हैं हम घड़ी भर भी चैन नहीं पाते हैं । इसलिए आप कृपा कर इस फन्दे से हमें छूडाओ, जो किसी का ऐसा ही काम होगा तो हम वहां बैठे ही कर देंगे। यह सुनकर गुरु महाराज कहने लगे कि तूम अपने स्थान को जाग्रो इस नाम से फिर मत आग्रो, नाम की स्थापना मिटाई, घर एनेद्र पद्मावती अस्पने घर को गये, इस रीति से गाथा का भण्डार हो गया।

कदाचित् कोई अपनी जिद्द करके गाथा का भण्डार ऐसे न माने तो गाथा प्रत्येक स्थान पर मिल जाती है, फिर उसके पढ़ने से घरणन्द्र और पद्मावती क्यों नहीं आते हैं ? इसी विषय में हम दूसरा भी दृष्टान्त लिखते हैं----

जैसे किसी मनुष्य के देश, नगर ग्राम में उसके माता-पिता या नगर के लोग नाम लेकर बोलते थे परन्तु जब वह साधु हो जाता है, तब गुरु पहला नाम उठाकर दूसरा नाम देते हैं, तब वह प्रथम नाम से कदापि नहीं बोलता है। इसी रीति के अनुसार नाम का भण्डार मानो, ऐसे ही गाया का भण्डार भी मानो ऐसे ही महादेव की कीलन भी जानो, व्यर्थ की बातों में विश्वास मत करो, यह ठगों से दचने का हमारा मूल-मन्त्र पहचानो, जिससे कभी 🕷 इसी रीति से समाधि के भेद कहे गये हैं।

अब धारएएा, घ्यान, समाधि किंस को कहते हैं, तथा शास्त्रकार उसका भावार्थ क्या बताते हैं सो दिखाते हैं। पहले इनका शब्दार्थ वताते हैं।

ध्येय वस्तु को समफ कर उसको ज्ञेय, हेय, उपादेय रूप से धारे, अथवा हेय को छोड़कर उपादेय को धारे, उसका नाम घारएगा है। ध्येय वस्तु को ठह-राना–उसमें मन को लगाना, उसका नाम ध्यान है। ध्यान से अघिक बाह्य वृत्तियों को त्याग कर श्रात्म स्वरूप में लग जाना, उसका नाम समाधि है।

ग्रब ''गोरक्षपढति' की रीति से धारएगादि पहले दिखाते हैं। वहां धारएग १ श्लोकों में कही है। इस जगह हम वहां के थोड़े आवश्यक श्लोक लिख कर दिखावेंगे। ग्रन्थ बढ़ जाने के भय से ग्रधिक नहीं लिख सकते।

> ''आसनेन समापुक्तः प्राखायामेन संयुतः । प्रत्याहारेख सम्पन्नो, धारखाञ्च समभ्यसेत् ॥ ५२ ॥ हृदये पञ्च भूतानां, धारखाः च पृथक् पृथक् । मनसो निश्चलत्वेन, धारखाः साऽभिधीयते ॥ ५३ ॥ कर्मखा मनसा वाचा, धारखाः पञ्च दुर्लभाः । विज्ञाय सत्ततं योगी, - सर्वद्रःखैः प्रमुच्यते ॥ ६० ॥

अर्थ—आसन का और प्राणायाम का साधन स्थिर करके इन्द्रिय दृत्ति को रोकने की सामर्थ्य होने के बाद घारणा का अम्यास करे। हृदय में मन और प्राण को निष्टचल करके पृथ्वी, जल, तेज, वायु और स्राकाश इन पञ्च-भूतों को पृथक-पृथक् घारण करना उसका नाम घारणा है।

इसके आगे जो ग्लोक हैं, उन सब में पांचों तत्त्वों का बीज सहित और देवता समेत चक्रों में ध्यान करना कहा है ग्रथवा हृदय में ध्यान करना कहा है वह उस पुस्तक से देखो । जो कर्म अर्थान् अनुष्ठान से, मन के चिंतन से, चचन अर्थात् शास्त्र-संज्ञा के प्रमाएा मानने से निरूपएा कर पांचों धारएगाओं को जानकर अम्यास करता हैं वह सर्व दुःखों से मुक्त होता है, यह धारएगा हुई । रि कित का भसा न कोसना कात की भली न चुप प्रतिका सदा रकांग करो।

#### ध्यान का वर्णन

ि स्थीन के विषय में उक्त ग्रन्थ में बीस क्लोक हैं। यहां भी हम झागे पीछे के श्लोक लिखकर मतलब दिखा देते हैं।

> "स्मृत्येव धर्म चिन्तायां, घातुरेकः प्रपद्धते । यच्चित्ते निर्मला चिन्ता, तदि ध्यानं प्रचक्षते ॥ ६९ ॥ अध्वमेधसहस्राणि, वाजपेयशतानि च । एकस्य ध्यानयोगस्य कलां नाईन्ति षोडशीम् ॥ ६२ ॥

अर्थ---'स्मृ' धातु चिन्ता समान्य का वाचक है। सो चित्त में योग-शास्त्रोक्ति प्रकार से हृदय को निर्मल करके आत्म तत्त्व का स्मरए करना ध्यान कहाता है। आगे के श्लोकों में कुल चक्रों का ध्यान कहा है सो उस ग्रंथ से देखो। अन्तिम श्लोक का अर्थ यह है कि सहस्रों अश्वमेध, सैकड़ों वाजपेय यक्षों का फल भी केवल एक ध्यानावस्था के फल का सोलहवां अंश (हिस्से) के समान भी नहीं है, अर्थातु यज्ञादि साधनों में भी श्रेष्ठ घ्यान योग है।

### समाधि का वर्णन

यह समाधि उक्त ग्रन्थ में १५ ब्लोकों में कही है । सो जो-जो ब्लोक मुख्य दिखाने योग्य हैं, उनको लिखकर दिखाते हैं----

"उपाधिश्च तथा तत्त्वं, द्वयमेतदुहाहृतम् ।

उपाधिः प्रोच्यते वर्णस्तत्त्वमात्माभिष्वीयते ॥ ८९ ॥''

अर्थ — ग्रात्मा के प्रकाश होने वाले को उपाधि तथा आत्मचैतन्य को तत्त्व कहते हैं। । उपाधि और तत्त्व ये दोनों विचार्य हैं। उपाधि प्रए।व रूप वर्ण ''ग्रों'' है। तत्त्व आत्मा कहता है।

"उपाधेरन्यथा ज्ञानं तत्त्व संस्थितिरन्यथा।

समस्तोपाधि विध्वंसी, सदाभ्यासेन जायते ॥ ८२ ॥"

अर्थ---उपाधि से यथार्थ वैषयिक अन्य ही है ग्रर्थात् वह विपरीत वोधक है। जैसे स्फटिक तो स्वच्छ श्वेतमात्र है, परन्तु उसमें लाल, पीला, नीला आदि रंग, उपाधि के सम्बन्ध से उसी रंग के समान होता है, वैसे ही शरीर सेभिन्न निर्विकार शुद्ध आत्मा, विषय वासनाओं के संसर्ग से ''ब्रहं सुखी''

١

2

# जो ँधर्म है, वह सत्य ही तो है।

"अहं दुःखी'' इत्यादि अभिमान करता है। जब अपनी निर्मल **जुदि है स्वापि** पृथक् माने तब आत्मस्वरूप का यथार्थ ज्ञान होता है। जैसे रक्तादि रंग के संसर्ग से स्फटिक भी वैसा हो मालूम होता है परन्तु बुद्धि से जाने कि स्फटिक तो शुक्ल ही है, किन्तु रक्तादि रङ्ग रूप उपाधि विकार से मिथ्या रंग देखा जाना है वेसे ही इन्द्रिय धर्मों से व्याप्त भी जीवात्मा यथार्थ ग्रानन्द से अद्वैता-नन्द स्वरूप है। सुख-दुःख का इसमें सम्बन्ध नहीं है। जब ऐसा ज्ञान योगाभ्यास से होता है तब योगी उपाधि जाल का विनाश करने में समर्थ होता है।

''शब्दादीनाञ्च तन्मात्रं, यावत्कर्णादिषु स्थितम् ।

तावदेवं स्मृतं घ्यानं, समाधिः स्यादतः परम् ॥ ८३ ॥"

अर्थ---ध्यान एवं समाधि का ग्रवस्था भेद कहते हैं कि ध्यानावस्था में स्थिर रहते योगी के कर्णादि इन्द्रियों में शब्दादि विषयों का सूक्ष्म भाग जब तक प्राप्त होता है, तब तक ही ध्यानावस्था रहती है। जब आत्मा में पञ्चेद्रिय वृत्ति लीन हो जाये, तब आत्मा में अर्थ मात्र के भान वाली अवस्था समाधि कहलाती है।

> "यरसर्वद्वन्द्वयोरैक्यं, जीवात्मपरमात्मनोः । समस्तनघ्ठसंकल्पः समाधिः सोऽभिधीयते ॥८५॥ अम्बुसैन्षवयोरैक्यं, यथा भवति योगतः । तथात्म-मनसोरैक्यं, समाधिः सोऽभिधीयते ॥८६॥ यदा संक्षीयते प्रार्गो, मानसञ्च प्रलीयते । यदा समरसत्वञ्च, समाधिः सोऽभिधीयते ॥८७॥ न गन्धं न रसं रूपं, न च स्पर्शं न निःर्स्वनम् । नात्मानं न परं वेत्ति, योगी यक्तः समाधिना ॥८८॥"

अर्थात्—भूख-प्यास, शीत-उब्एा, सुख-दुःखादि द्वन्द्व कहाते है । इन से पीड़ा तथा उढ़ेंग न होने का नाम ऐक्य है । इस ग्रवस्था को पाकर जीवास्मा-परमात्मा को कारए मात्र रूप से एक जानना, समस्त मानसी तरंगों से रहित होना, समाधि कहलाती है ।

जीवात्मा तथा परमात्मा के, तथा आत्मा और मन के-एक न होने से



मिन्द्र होती। इसलिये हब्टान्त सहित दिखाले हैं, कि जैसे जल में सैंधा मनक (जवरा) देने से दोनों का ऐक्य दीखता है, वैसे मन बाह्य विषयों से विम्मुख हो और ग्रन्तमुँख ग्रात्माकार-वृत्ति होकर आत्मा और मन का ऐक्य होता है, ऐसे जीवात्मा परमात्सा के एकपन को समाधि कहते हैं।

मन और प्राएग को एकत्र करके स्थिर रूप से आत्मा की भावना करने वाले योगी का जब प्राएग वायु ग्रात्मा में ही लीन हो जाता है, तब क्षन्तःकरएग लीन होता है, जल ग्रीर सैन्धव की तरह जीवात्मा तथा परमात्मा की एकता होती है, इसको ही समाधि कहते हैं।

योगी की समाधि में रहने की ग्रवस्था कहते हैं। जो योगी समाधि में एकस्व को प्राप्त हो जाता है, उसकी सब इन्द्रियां मन में लीनता को प्राप्त हो गन्ध, रस, रूप, स्पर्श, शब्द, इन पांचों विषयों को नहीं जानतीं। कोई बस्तु को अपनी वा पराई कुछ नहीं जानता, जीबात्मा तथा परमात्मा को पृथक् नहीं मानता, एक ही समफता है; इस प्रकार ध्यान में लीन होने से और किसी प्रकार का भान नहीं होता।

इस रीति से समाधि कही, यह वर्एन गोरक्षपद्धिति का है। इस में जो भाषा लिखी गई है, वह बेंकटेश्वर छापाखाने की पुस्तक छपी हुई है, उसके अनुसार हमने लिखा है, अपनी तरफ से श्लोकों का ग्रर्थ नहीं बनाया है; यह पाठकों को घ्यान रहे।

अब हम इन तीन अर्थात् धारएग, ध्यान ग्रौर समाधि में जो म्यूनाधिकता है, सो पाठकों को दिखाते हैं। जो घारएगा में ध्येय का स्वरूप कहा है, उस ध्येयरूप धारएगा को करेगा, तो आत्म-स्वरूप कदापि न मिलेगा, क्योंकि उस घारएगा में पृथ्वी, जल, तेज, वायु, आकाश, और चक्रादि को ध्येयरूप मान-कर धारएगा करना यह ग्रात्म-स्वरूप न हुआ। किन्तु प्रकृति रूप ग्रर्थात् माया पुद्गलरूप धारएगा हुई, जिससे ग्रात्म स्वरूप मिलना असम्भव है। हां, इस ध्येयरूप धारएगा से ध्यान करे तो सिद्धियों का कारण-भूत युंजान योग ग्रर्थात् पिण्डस्य ध्यान होगा न कि आत्म-स्वरूप की इच्छा वालों के वास्ते जो ध्येय रूप धारणा है, उसे आगे कहेंगे। इस जगह' तो जिस ग्रन्थ के अनुसार कहते हैं, उसी का दिखाना ठीक है। जब धारएग ठीक न हुई, तब ध्यान किसका

# अल्पाहाँरी की इन्द्रियां विषय-भोगकी जोर की बाद

करे ? इस रीति के धारएगा-रूप ध्यान से ग्रात्म-समाधि केंदा कि और समाधि मन की तरंगों का न होना, और मन का आत्माकार कुस होकर कुछ भी दशा नहीं जानता, यह जो ८८ नम्बर के श्लोक में कहा है यह बात असम्भव है, क्योंकि आत्म-समाधि वाले को त्रिकाल का ज्ञान होता है, और अपने को अपने स्वरूप का साक्षास्कार होता है, वैसे ही परवस्तु भी अव्यवहित होने पर भी प्रतीत होती है, इसी का नाम सर्वज्ञ है। ''स्वद्रष्टा'' ऐसा योग-दर्शन में पतंजली ऋषि भी कहते हैं, इसलिये आत्मसमाधि में स्थित को सर्वज्ञ मानो, स्व-पर का अन्जान मत पहिचानो । अस्तु ।

ग्रद श्रीपतंजलि ऋषि के योग'दर्शन के अनुसार घारणा, ध्यान और समाधि को दिखाता हूं ।

''देशबन्धश्वित्तस्य धारएाा (३१) पदार्थ (देशबन्धः) नाभि आदि स्थानों में स्थिर करना, (चित्तस्य) चित्त की (घारएा)धारणा कहलाती है। भाषा----चित्त को नाभि आदि स्थानों में स्थिर करने का नाम धारएा। है।

व्यासदेव का भाष्य---नाभिचके हृदय-पुण्डरी के मूर्ट्विनं ज्योतिषि नासिकाग्रे जिह्नाग्रे इत्येवमादिषु देशेषु बाह्य वा विषये चित्तस्य वृत्तिमात्रेण बन्ध इति बन्धो धाररणा ॥१॥ भाष्य का पदार्थ--(नाभिचके) नाभि स्थान में (हृदय-पुण्डरीके) हृदय कमल में (मूघ्नि) कपाल मैं (ज्योतिषि) अूमध्य में, (नासिकाग्रे) नासिका के अग्रभाग में (जिह्वाग्रे) जिह्वा के श्रग्रभाग में (इत्येव-मादिषु देशेषु) इत्यादि स्थानों में (बाह्येवा विषये) अथवा बाह्य विषयों में (चित्तस्य) चित्त का (वृत्तिमात्रेण बन्धः) वृत्तियों के द्वारा स्थिर होना (इति बन्धो धारणा) यह स्थिर होना धारणा कहलाती है।

भाष्य का भावार्थ—नाभि ग्रादि अन्तर्देशों में या बाह्य देशों में वृत्ति के ढारा जो चित्त को स्थिर किया जाता है, उसको घारणा कहते हैं।

सूत्र विवेचन—वाह्य विषय का अभिप्राय यह है, कि इन्द्रियों के जो रूपादि स्थूल अर्थात् तन्मात्रा है, उनमें चित्त को लगाना भी धारएा। शब्द का वाच्य है। ग्राजकल जो हठयोग वाले षट्चक्र-भेदन का अम्मास किया करते हैं, वे भी इसी सूत्र के अभ्यास से करते हैं। और थियोसाफिष्ट इसी सूत्र से वाह्य विषय ग्रर्थात् किसी बिन्दु-विशेष या वस्तु-विशेष में चित्त के लगाने का अभ्यास मबुद साधक ही मुखुकी सीमाको पार कर प्रजर कमर हात है।

है। परन्तु यह सब किया योगियों को हानि पहुंचाती है ।

#### ध्यान का वर्णन

सूत्र-तत्र प्रत्ययेकतानता ध्यानम् ॥२॥

अर्थ---(तत्र) नाभि आदि स्थानों में (प्रत्ययंकतानता) ज्ञान की स्थिरता, जो ग्रन्थ उपायों से प्राप्त नहीं होती वह (ध्तानम्) ध्यान कहाता है।

सूत्र की भाषाटीका—नाभि आदि देशों में जो ध्येय का ज्ञान होता है उसको घ्यान कहते हैं।

व्यास का भाष्य (तस्मिन्देशे) उन नाभि ग्रादि स्थानों में ध्ये*यालम्बनस्य* प्रत्ययस्यैकतानता) ध्येय के अवलम्बन के ज्रान में लय हो जाना (अंसदृशः प्रवाहः) ग्रनुपम ज्ञान का प्रवाह (प्रत्ययान्तरेएा परामृष्ट:) ग्रौर ज्ञान से जो सम्बन्ध रखता हो (ध्यान्म) उसे घ्यान कहते हैं।।२।।

भाषा का भावार्थं—नाभि ग्रादि स्थानों में घ्येय के ज्ञान में चित्त का लय हो जाना, श्रौर उसमें दूसरे ज्ञान का ग्रभाव होना इमको घ्यान कहते हैं ।

### समाधि का वर्शन

सूत्र---तदेवार्थं मात्रनिर्भासं स्वरूपशून्यमिव समाधि : ।।३॥

ग्रर्ण – (तदेव) वही घ्यान (अर्थमात्रनिर्भासम्) म्रर्थ मात्र रह जाय, (स्वरूपशून्यमिव) स्वरूप-शून्य सा प्रतीत हो, (समाधि:) उसको समाधि कहते हैं ।

भाष्य का पदार्थ---(इदरत्र बोध्यम्) ऐसा यहां जाता चाहिये, (ध्यातू-ध्येयध्यानकलनावद् ध्यानम्) घ्यान करने वाला और जिसका ध्यान किया जाय सथा घ्यान, इन तीनों का प्रभेद जिसमें प्रतीत हो, वह घ्यान कहलाता है। (तद्वहितं समाधि:) उस भेद से रहित को समाधि कहते हैं। (इति घ्यान-समाध्योविभागः) यही ध्यान और समाधि में भेद है।(श्रस्य च समाधि-रूपस्यांग स्यांगियोगसंप्रज्ञातयोगादयं भेदः) इस समाधि रूप योगांग का अंगसम्प्रज्ञात-योग से यही भेद है, (यदत्र चिन्तारूपतया निःशेषतो ध्येयरूपं न भासते) जिस समाधि में चिन्ता विनष्ट हो जाने के कारण ध्येय का स्वरूप प्रकाशित नहीं होता। (सम्प्रज्ञाते) सम्प्रज्ञात में, (साक्षात्कारोदये समाध्यविषया अपि विषया भासन्ते) साक्षात्कार के उदय होने से समाधि के अगम्य विषय के स्व हैं, (तथा च साक्षात्कारयुक्त एकाग्रकाले संप्रज्ञातयोगः (साक्षात्कार के उट्य होने से समाधि के ग्रगम्य विषय भी प्रतीत होने लगता है । (प्रत्ययात्मकेन स्वरूपेश शून्यमेव यदा भवति) ज्ञान स्वरूप से शून्य के समान हो जाता है । (घ्येयस्वभावादेशात्तदा समाधिरित्युच्यते) घ्याता में जब ध्येय के स्वभाव का आवेश हो जाता है तब समाधि होती है।।३।।

प्रथम पाद का तृतीय सूत्र लिखकर दिखाते हैं— .

सूत्र—''तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानम्'' ।।३।।

ग्रयं—(तदा तस्मिन्काले, काले देति दा प्रत्ययः, तच्छब्दो हि पूर्व-परामर्शकः) उस समय, (द्रष्टुः पश्यतीति द्रष्टा तस्य, हशेस्तृच् इति हशेः तृच् प्रत्ययः) देखनेवाले की अर्थात् निविकल्प समाधिस्थ जीव की, (स्वरूपेः स्वस्य रूपं स्वरूपं तस्मिन्) आत्म चिन्तन में, (ग्रवस्थानम्, वस्थानं वा ग्रव-तिष्ठति विचार्यते अनेनास्मिन्वेत्यस्थानम्, द्वितीयपक्षे भागुरिऋषेर्मतेनाकार-लोपः, पूर्वतु ',एङः पदान्तादति'' इति सूत्रेग्णकारस्य पूर्वरूपत्वम्) बिचार किया जाय जिससे, उसको अवस्थान कहते हैं।

भाष्य का भावार्थ — जब सम्प्रज्ञात योग में चित्त की स्थिति हो जाती है, तब जीव केवल अपने स्त्ररूप का ब्रिचार ग्रौर दर्शन करता है। जैसे कैवल्य-मोक्ष में ज्ञान शक्ति रहती है। उस शक्ति का साफल्य तब ही होता है, जब किसी ज्ञेय पदार्थ से सम्बन्ध हो। तब उस निविकल्प समाधि में ज्ञेय क्या है? इसका उत्तर यही है कि उस सम्प्रज्ञात योग में केवल अपना स्वरूप ही ज्ञेय है। क्योंकि जबतक द्रष्टा बाह्य स्वरूपों को देखता है तब तक वह अपने. स्वरूप को नहीं जान सकता।

सूत्र— 'वृत्तिसारूप्यमितरत्र'' ।। ४।।

्रभावार्थ—-निरुद्धावस्था के स्रतिरिक्त जौर दशाम्रों में चित्तवृत्ति के रूप को धारएा कर लेता है'' ।

इस रीति से पातंजल योगसूत्र का लेख दिखाया, परन्तु घारणा में ध्येय वस्तु का यथावत् स्वरूप न आया । जब घारणा यथावत् न हुई तो ध्यान भी साप एक ही किन्तु उसका अनेक तरह से वर्षन करल है।

पिता के प्राप्त के सिल्ल के स्वरूप तो ठीक है; परन्तु घारणा भौर भार कि के होने से समाधि में भी भ्रम होता है। परन्तु प्रथम पाद के दुतीय दूक्षण्युसार अपने स्वरूप को देखना यह समाधि का यथावत् लक्षण् बनता है। विशेष पातंजल योग-दर्शन में देखो, इस जगह तो प्रक्रिया ात्र दिखाई है। प्रथक्-प्रथक् प्रक्रिया होने से म्रनेक तरह के भ्रम उत्पन्न होते हैं। जब तक रहस्य बताने वाला यथावत् गुरु न मिले, तब तक यथावत् रहस्य प्राप्त होना कठिन है और बिना यथावत् गुरु न मिले, तब तक यथावत् रहस्य प्राप्त होना कठिन है और बिना यथावत् गुरु के कर्ता का ग्रमिप्राय भी नहीं मिलता। उस ग्रमिप्राय के मिले बिना जिज्ञामु की शंका दूर नहीं होती जब तक शंका दूर न होगी, तब तक विश्वास न होगा, तथा बिना विश्वास के यथावत् प्रवृत्ति नहीं होती, और बिना यथावत् प्रवृत्ति के उसका फल नहीं होता। इसलिये हमारा सज्जन पुरुषों से कथन है कि विवाद को छोड़कर बुद्धि-पूर्वक विचार-कर पदार्थ में अपेक्षा-सहित वस्तु का ग्रहण करना, और एकान्त को न खीचना, तब ही कार्य की सिद्धि होगी। एकान्त का खींचना है सो ही अज्ञान अर्थात् मिथ्यात्व है; इसलिये स्यादाद को अंगीकार करना चाहिये।

वर्तमान समय में तो स्यादाद मतवाले भी एकान्त खींचते हैं, क्योंकि हुण्डावर्सापएगी काल, पंचम आरा और असयतीकी पूजा इत्यादि कारएगें से दु:ख गभित सम्प्रदाय, पच्छादिक की मारा मारी में जाति कुल के जैनियों में भगड़ा कर एकान्त पक्ष को थापने लगे। जब आपस में ही स्यादादी नाम धरा कर एकान्त खींचने लगे हों और दूसरों को एकांत कहकर विरोध दिखावें उसमें तो कहना ही क्या ? परन्तु 14 भेद सिद्धों के होने से अनुमान होता है कि वीतराग सर्वज्ञ देव का किसी से विरोध न था और उन्होंने जैसा अपने ज्ञान में देखा वैसा ही कहा, इसलिए वे वीतराग हैं और सबकी अपेक्षा को वे अपने ज्ञान में देखा न कराना, उसके वचन को सुन उसकी अपेक्ष। से उनको समभाना, मूढ़ता को निकालकर शुद्धमार्ग पर लाना, यही सर्वज्ञों का फरमाना है, उसकी अपेक्षा को छोड़कर भगड़ा न मचाना और स्याद्वादमत के अनुसार अपने दिल को ठहराना चाहिए । सर्वज्ञों के कथन में विवाद इसीलिए नहीं है, कि वे सर्व की प्रपेक्षा जानते

### कात्माः स्वयं ग्रहष्ट रहकर भी हष्टा है

हैं ग्रौर जब कोई सर्वज्ञ मतवाले के पास में आता है, उस गाने की किस्तार के वास्तविक ग्रपेक्षा से समफा देते हैं। जो अपेक्षा को नहीं समफाने की के उन्हीं से फगड़ा होता है। सो सर्व मतावलम्बी एक-एक अपेक्षा को लेकर एकांत पकड़ बैठे हैं, इसीलिए फगड़ा हो गया है किन्तु मुफ्ते तो सर्व मतानुयायी इस स्यादाद सर्वज्ञ मत से बाहर कोई नहीं दीखता है।

श्री ग्रानन्दधनजी महाराज ने २१वें श्रीनमीनाथ जी के स्तवन में षड्दर्शनों का अंग-उपांग मिलाकर श्री नमीनाथ जी का शरीर बनाया है। मैं इस जगह किंचित् एकता करके दिखाता हूं। जैन मत में मुख्य दो पदार्थों की मान्यताहै जीव ग्रोर अजीव। इन दो पदार्थों के ग्रनेक भेद करके जिज्ञासुग्रों को सभभाया है। इन दो पदार्थों से अतिरिक्त पदार्थ को मानने वाला कोई नहीं है। कोई जीव को एक ही मानता है, कोई ग्रनेक। कोई ग्रजीव को मानता है, कोई दोनों को मानता है। इससे बाहर कोई इष्टिगोचर नहीं होता।

वेदान्ती अद्वैत अर्थात् एक ब्रह्म को मानता है, तो देखो श्री ठाएगंग जी के पहले ठाने में "एगे आया" ऐसा पाठ है, तो देखो एक कहने से ग्रद्वैत सिद्ध हो गया । दूसरा सर्वज्ञों ने ऐसा भी फरमाया है, कि ज्ञान, दर्शन, चारित्र और वीर्य ये चार गुएग ग्रीर असंख्यात प्रदेश जीव के हैं वे भव्य, अभव्य, सिद्ध ग्रीर संसारी सर्व के बराबर हैं। वे चार गुएग ग्रीर ग्रसंख्यात प्रदेश किसी के न्यूना~ धिक नहीं। इस रीतिसे कहना और आपस में अन्तर न होना, इस अपेक्षा से संगीकार करे तो ग्रद्वैतवादी से कुछ विरोध नहीं। सामान्य ग्रपेक्षा से उसने भी सर्वज्ञ विरुद्ध कथन नहीं किया। इस ''एगे ग्राया'' अब्द को लेकर ग्रद्वैत को लेकर ग्रद्वैत को सिद्ध कर दिया।

नैयायिक जो कर्ता मानता है, सो एक अंश में उसका कर्तापन भी सिद्ध होता है, क्योंकि यह जीव अपने स्वभाव का कर्ता है। यदि यहां कोई ऐसी शंका करे, कि नैयायिक तो सुष्टि का कर्ता मानता है, तो हम कहते हैं, कि जीव अनादि काल से सृष्टि का कर्ता बना हुन्ना है। इसलिए कुछ दोष नहीं प्रतीत होता। कदाचित् कोई यह कहे, कि वह तो ईश्वर को सूष्टि का कर्ता मानता है। तो हम कहते हैं, कि वह सुष्टि का निमित्त कारणा मानता है, में दहो अर्थात् कर्त्तव्यके लिए खढ़े हो जिल्लो ।

कि अने कि निमित्त-कारण कोई ईम्बर है नहीं । यदि कोई ऐसा कहे, कि अने कि निमित्त-कारण कोई ईम्बर है नहीं । इसका समाधान ऐसा है कि "स्याद्वाद अनुभव रत्नाकर'' हमारा रचा हुआ है, उसमें जो नैयायिक मत

दिखाया है, वहां जीव और ईश्वर की एकता कर दिखाई है, सो देखो । इस जगह ऐसी शंका होती है, कि कर्तापन का विरोध मिटा, परन्तु निमित्त कारएा ईश्वर का समाधान न हुग्रा । इसका उत्तर ऐसा है कि इस सृष्टि के रचने में तथा जन्म-मरएा करने में जीव निमित्त कारएा है, क्योंकि निश्चय अर्थात् नियम-पूर्वक जीव अपने गुएा का कर्ता है और जन्म, मरएा आदि का कर्ता नहीं, क्योंकिजन्म-मरुएादि सुख-दुःख पौद्गलिक हैं, सो निश्चय नय करके उपादान पुद्गल कर्ता है और जीव निमित्तन्है । यदि उसको उपादान कारएा मान लेंगे, तब तो जीव का अभव्यादि स्वभान न रहेगा । जब ग्रभव्यादि स्वभाव जीव में न रहा तो ग्रजीव हो जाएगा । इस रीति से निमित्त भी बन गया ।

अब यहां यह सन्देह होता है, कि नैयायिक तो नाना ईश्वर नहीं मानता है। तो हम कहते हैं, कि नैयायिक ने आत्मा एक मानी है, इसको जहां द्रव्य की गराना की है, वहां पर देखो। हमने तो विरोध मिटाकर भगड़ा मिटा दिया। ग्रब इस जगह यह सन्देह होता है, कि नैयायिक मोक्ष में ग्रात्मा को जड़वत् मानता है, तब विरोध कहां मिटा? उत्तर---नैयायिक जो जड़वत् मानता है, उसका कारएा यह है कि मोक्ष में हिलना, चलना, इशारा करना, शब्द-उच्चारएगादि कुछ नहीं है, इसलिए उसकी समफ के अनुसार कहता है, वयोंकि किसी ने यह दोहा ठीक ही कहा है।

> ''जितनी जाकी बुद्ध है, उतनी कहे बनाय । बुरान ताका मानिये, लेन कहां से जाय ?। ''

सांख्यवादी कहता है कि ''पुरुष: पलाशवत्''—पुरुष ढाक के पत्ते की तरह है, अर्थात् जैसे ढाक के पत्ते के ऊपर पानी पड़ता है, परन्तु भीतर प्रविष्ट नहीं होता, इसी प्रकार पुरुष अर्थात् आत्मा में प्रकृति का लेप नहीं है। वेदान्ती भी ब्रह्म को कूटस्थ, सच्चिदानन्द रूप मानते हैं, माया की उपाधि में सर्व प्रपंच हो रहा है। तब देखो सर्वज्ञ वीतरागने भी अपने ज्ञान में देखा कि अहले मार्ग को जानिए फिर उस पर चलिए ।

जीव के ग्रसंख्यात प्रदेशों को कमों की वर्गेएा ने झाच्छादन किया है, की को को बादल आच्छादित कर लेता है, वैसे ही जीव को कमों ने ग्राच्याको कर रखा है। परन्तु जीव ग्रीर कर्म का मेल नहीं, इस ग्राशय को लेकर सांख्य कहता है कि पुरुष (आत्मा) निर्लेप है।

प्रस्त----आपने यह बतलाया कि जिस प्रकार मेघ सूर्य को आच्छादित कर देता है, इसी प्रकार कर्म जीव को ग्राच्छादित कर देते हैं। परन्तु शास्त्रों में जीव की कर्मो के साथ क्षीर-नीर (जैसे दूध ग्रौर जल मिलने से एक रूप दीखते हैं) की तरह एकता कही है।

उत्तर-हे देवानुप्रिय ! तूमने शास्त्र का नाम सुन लिया है, परन्तू. शास्त्रकारों के रहस्य को नहीं जानते हो । यदि गुरुगम से शास्त्र-श्रवरण किया होता, तो इस प्रकार का कृतर्कतुम्हारे चित्त में नहीं उत्पन्न होता। दुःख-र्गाभत वेषधारियों को विसराग्रो, अध्यात्मी गुरु को पाओ, तो फिर ऐसे विकल्प न उठा पाओगे, स्यादादमय जैनधर्म के रहस्य को हृदयमें जमात्रो। जैसे बादलसूर्य का आच्छादन करता है, वैसे ही कर्म जीवका आच्छादन कर देते हैं. ऐसा श्री पन्नवर्णा सूत्र में कहा है, हमने कुछ मनःकल्पित नहीं कहा ग्रीर तुमने जो क्षीर-नीर का नाम लिया, उस क्षीर-नीर-न्याय को भी आचार्य कहते हैं। उन आचार्यों का श्रभिप्राय ऐसा है कि जीव ग्रौर कर्म का संयोग-सम्बन्ध होने से तदाकार होकर, वे क्षीर-नीर-न्याय से रहते हैं, क्योंकि दूध और जल संयोग-सम्बन्ध से तदाकार स्थूल बुद्धि वालों को दीखते हैं, परन्तु आपस में पृथक्-पृथक् हैं, क्योंकि संयोग-सम्बन्ध वाली वस्तू समवाय सम्बन्ध के ब्रनूसार कदापि नहीं हो सकती । देखो, दूध ग्रौर जल मिलाकर चुल्हे पर गर्म करो तो जब तक जल है, तब तक दूधन जलेगा, केवल जल ही जलेगा, यह अन्भव बुद्धिमानों को प्रत्यक्ष हो रहा है। यदि दोनों एक ही होते तो दोनों को ही जलना चाहिए था । इसलिए उन ग्राचार्यों को क्षीर-नीर-न्याय, जीव-कर्म के सम्बन्ध में कहना तो लोलीभाव से है। जो कुछ मेरी बुद्धि में आया वह मैंने पाठक गए। को लिखकर दिखा दिया। इस मेरे कथन में जो वीतराग की आज्ञा से विरुद्ध हो तो मैं मिथ्या दूक्कड़ (दूष्कृत) देता हूं ।

में की मुख्यता मानी गई है, सो किसी अपेक्षा से उसका में मिन है, क्योंकि जैन सिद्धांतों में भी कर्म के वश पड़ा हुग्रा जीव नानां प्रकार के नाच नाचता है ग्रीर कर्म का कत्ता कर्म ही है। इसी ग्राशय से मीमांसा कर्म की मुख्यता मानता है।

! तेरी स्टब्स्ट्री ग्रीर गति हो अवनति के सोड नहीं

इस रीति से आस्तिकों का विरोध मिटाया, जैन सिद्धांत से विरुद्ध न लिखाया, स्याद्वाद सिद्धांत का रहस्य दिखाया, अपेक्षा से हमने सबको एक मिलाया, १५ मेद से सिद्ध होना सर्वज्ञ ने फरमाया । क्योंकि जैन मत में नय का समफना बहुत आवश्यक है और अपेक्षा का समफना भी बहुत जरूरी है । जब तक अपेक्षा और नय को न जानेगा, तब तक जन-धर्म को भी न समफे । बिना जैन-धर्म समफे रागद्वेष न मिटावेगा, शान्ति बिना वेष को लजावेगा, दुःख से वैराग्य लेकर लोगों को लड़ावेगा, आपस में राग-द्वेष करावेगा, लोगों का माल खाकर अपने को पूजावेगा, इसीलिये वह अपना अनन्त संसार बढ़ावेगा । खेद का विषय तो यह है कि स्याद्वादी जैनधर्म में भी सम्प्रदाय तथा गच्छादि मत-भेदों ने अड्डा जमा लिया है और कदाग्रह में जकड़ कर एकांतवाद अपनाकर वीतराग सर्वज्ञ के मत की खिल्ली उडा रहे हैं ।

अब श्री वीतराग सर्वज्ञदेव ने जिस रीति से ध्येय का स्वरूप कहा है, उसके ग्रनुसार ध्येय का स्वरूप बतलाते हैं। उस ध्येय का ज्ञान-सहित विचार करके जो हेय अर्थात् छोड़ने योग्य है उसको छोड़े ग्रौर जो उपादेय भ्रर्थात् ग्रहण करने योग्य हो उसको ग्रहण करे। उस ग्रहण किये हुए को धारणा में लावे, उस धारणा के ध्यान के बाद समाधि होगी। इसलिये अब हमको पदार्थों का कहना आवश्यक हुआ, क्योंकि जब तक पदार्थ का वर्णन न करेंगे, तक तक ग्रात्म-रूप ध्येय का बोध कदापि न होगा, पदार्थ के ज्ञान में धृ**तः और मधु** से भी अत्यन्त स्वादु वच

प्रतिपक्षी का जातना आवश्यक है; कहा भी है "पदार्थज्ञाने प्रति इसलिए जब आत्मरूप ध्येय की धारएगा करनी है, तो प्रनात्मा जो है हैं उसका आत्मा से भिन्न दिखाकर त्याग करावे और आत्मा को ही ध्येय स्म धारएगा से ध्यान करावे तो समाधि प्राप्त होगी। क्योंकि आत्मा से अनात्मा का अनादि संयोग है। इसलिए जब आत्मा और अनात्मा दोनों का स्वरूप दिखाकर अनात्मा में ग्लानि उत्पन्न करा दे और आत्मा में रुचि करावे तब उस आत्मा रूप ध्येय की धारएगा यथावत् सिद्ध होगी, क्योंकि बिना ग्लानि के दूसरी जगह रुचि नहीं होती। इसलिए यहां एक दृष्टान्त ग्लानि और रुचि पर दिखाते हैं।

एक नगर में एक बहुत मातवर धनाढ्य साहनार रहता था। उसका नाम लक्ष्मीसागर था। उसके एक पुत्र था। वह बालक अति सुन्दर तथा चतुर था और व्यापार, बातचीत, उठना, बैठना श्रादि सब बातों में लायक और बुद्धि-मान् या । परन्तु उसमें एक दोष यह था कि वह वेश्या-गमन करता था । इस व्यसन के होने से उसने लाखों रुपये खर्च कर दिये। यह दोष उसके पिता को विदित हो गया, तब उसने इसके दूर करने के लिये अनेक प्रयत्न परोक्ष में किए जिससे कि यह दोष दूर हो जाए झौर उसको मालूम पड़े। परन्तु उस लड़के का व्यसन न छूटा, तब सेठ ने विचारा, कि इसके वास्ते कोई ऐसा उपाय करूं, जिससे इसको बेक्या के यहां जाने से ग्लानि हो तया अपनी स्त्री में घचि करे, तब इसका यह व्यसन छूटेगा । इसलिये ग्रब मुफको उचित है कि इसको प्रत्यक्ष भेजूं, क्योंकि चोरी से जाने से बहुत खर्चा पड़ता है । यह विचार कर एक रोज अपने पुत्र से कहने लगा कि है प्रिय पूत ! जिस समय चार घडी दिन बाकी रहे उस समय तुम सर करने को चले जाया करो और पहर डेढ़ पहर रात के व्यतीत हो जाने पर लौट आया करो, तुमको जितने रुपयों अी आवश्यकता हो, उतने रोकड़िये से ले जग्या करो । यदि इस आयू में ही मोज-शौक न करोगे तो फिर कब करोगे ? क्योंकि धन का उपार्जन मुख भोगने के लिए ही किया जाता है। इसलियें तुम अपने दिल में किसी प्रकार की फिक न करों। ऐसा अपने पिता के मुख से सुनकर अपने चित्त में वह बालक बहुत प्रसन्न हुआ,

कामा ही यहा है, समा के हैं, क्षमासे ही चराचर जगर सिन्दु है।

भय भी जाता रहा। परन्तु सेठ अपने चित्त में उस लड़के के हृदय में जानि उत्पन्न कराने के लिए उपाय सोचने लगा तथा उस लड़के को विस्वास दिलाने के लिए प्रतिदिन सायंकाल को चार घड़ी दिन रहने से ही वह सेठ अपने पुत्र से कह देता था कि तेरे भ्रमरण का समय ही गया और यहकाम तो पीछे से भी होता रहेगा। इस रीति से जब दो चार महीने हो गए तब तो वह साहकार का पुत्र वेश्या के यहां अधिक जाने लगा और नाच-रंग कराने लगा ग्रीर रुपया खुब उड़ाने लगा। यार-दोस्तों को भी बुलाने लगा, क्योंकि पहले तो पिताका भय था और ग्रब तो पिताने आप ही जाने की आज्ञा दे दी थी। ऐसा करते-करते चन्द दिन व्यतीत हो जाने के बाद एक दिन उसके पिताने विचार किया, कि आज इस समय न जाने दूं और प्रातः समय इसको भेज, तो गायद इसको ग्लानि हो जाए । ऐसा विचार कर उस साहूकार ने उस दिन दुकान पर विशेष काम फैलाया और अपने पुत्र को फरमाया कि हे पुत्र ! आज कुछ विशेष काम दूकान पर है। यदि आज यह दूकान का काम न होगा, तो विशेष हानि होगी, इसलिए आज तुम इस समय न जाओ, बल्कि इसके बदछे प्रात:काल सैर कर आना। यह सुनकर साहकार का लड़का अपने दिल में विचारने लगा, कि यथार्थ में काम आज अधिक है। जो मैं चला जाऊँगा तो लाखों रुपयों की हाति होगी । यह विचार कर उस दिन न गया, काम-काज को समाप्त करके ग्रपने घर जाकर सो गया। फिर उस साहूकार ने प्रातः समय, जबकि पीछे बादल हुए, अपने पुत्र को जगाया और कहने लगा, कि तू कल सायंकाल को सैर करने नहीं गया था, सो इस समय सैर कर ग्रा। उस समय वह साहकार का पत्र उठा और पिता के कहने से सैर करने को चल दिया। तब उस सहूकार ने घर में आ कर अपनी स्त्री से कहा कि तू अपनी पूत्र-बधु-से कह दे कि जिस समय तेरा पति वेश्या के घर से ग्रावे, उस समय तु उसका विशेष हाव-भाव से सत्कार करना, जिससे उसका वेष्या-गमन छट जाए। इतना सुनकर वह स्त्री अपनी पुत्र-वधूको समभ्य प्राई । इधर साहूकार का पुत्र जिस वेश्या के पास जाताथा, उसके पास पहुंचा और जिसका रूप साय--काल को देखकर मोहित होता था, सो प्रातःकाल उसको सोती हुई देखकर

## सत्यवादी लोग अपनी प्रतिज्ञा को कभी मिल्हा होने देते ।

मोहित होना तो दूर रहा, प्रत्युत ग्लानि होने लगी; क्योंकि सम्प्रिया के उसका स्वरूप अच्छा मालूम होता था ग्रोर प्रातःकाल को उस वेश्वया के जिस्ते तो बिखरे हुए थे ग्रौर आंखों में गीढ़े आ रही थीं तथा मुख काजल से काला हो रहा था, रात्रि को पान खाने से होठों पर काली पपड़ी जमी हुई थी, मँले-कुनैले कपड़े पहने हुई डाकिन की तरह सो रही थी, अपने रूप को खो रही थी, उस समय देखने वालों को दुखदाई हो रही थी।

इस रीति का हाल उस वेक्या का देखकर साहूकार के पुत्र के चित्त में ग्लानि उत्पन्न हुई और कहने लगा कि हाय-हाय ! इन चूड़ैलों के पीछे मैंने लाखों रुपये निष्फल व्यय किये, इन डाकनियों ने सायंकाल को कपट कर मेरे को मोहित किया तथा मुभको ग्रपनी प्रावरू से भी खोया, ध्रव मैंने इनका चुडैलपन का हाल पा लिया, इसलिये मेरा दिल भी इनसे भर गया। अब कदापि इनके पास न आऊंगा, अपने धनको भी बचाऊांग ! मनुष्यों में ग्रपयश भी न उठाना, बड़ों के नाम को न लजाना, अपने मान को बढ़ाना ही उचित है । ऐसा विचार कर अपने घर को चला ग्राया, उसको आता देखकर उसकी स्त्री मुसकराने लगी और दोनों की चार नजर होते ही उस साहूकार के पुत्र को ग्रपनी स्त्री के ऊपर ऐसा धनुराग हुआ कि उन वेध्याग्रों को भूल गया ग्रीर उनके जाने का पश्चात्ताप करने लगा कि मैंने ऐसी रूपवती, सुशीला और आज्ञाकारिएपी प्रपनी पत्नी को छोड़कर उन डाकिनियों की संगति में पड़कर ग्रपना अपयश किया । यह सोचकर उसने ग्रपने चित्त में प्रतिज्ञा की; कि ग्राज से मैं वेक्या के यहां न जाकर घर पर ही चित्त लगाऊंगा । इस प्रतिज्ञा को करके ग्रपने वाग्तिष्य-क्यापार में प्रवृत्त हुग्रा ।

जब सायकाल हुआ तो उस लक्ष्मीसागर सेठ ने कहा, कि हे पुत्र ! अब इस काम को छोड़ो, क्योंकि पर्यटन का समय हो गया है, इसलिए पर्यटन करने के वास्ते जाओ । उस समय वह लड़का चुप हो गया । फिर कुछ काल के बाद साहूकार ने कहा, कि हे पुत्र ! तुम नि:संदेह जाओ, क्योंकि यह तुम्हारी आयु आनन्द उठाने की है, तथा घर में धन भी बहुत है, इसलिये तुम किसी बात की चिन्ता न करो ।

Jain Education International

ा प्रार्त्सियों के सिन्धा समभाव है, किसी से मेरा वर नहीं है।

भाहकार का पुत्र कहने लगा कि हे पिताजी ! बब मैं वेक्याग्रों स्थान जाऊमा, क्योंकि मुफ्तको वहां जाने से ग्लानि उत्पन्न होती है, इसलिए मेरा चित्त वहां जाने को नहीं करता है। ध्राप मुफ्तको शरमिन्दा न करें, मुफ्रको वहां जाने से लज्जा बाती है, तथा उनके यहां जाना मुफ्रको दुःख देता है। यह वृत्तान्त अपने पुत्र के सुख से सुनकर उस साहूकार ने चित्त में विचार किया कि मेरा उपाय तो सफल हो गया, क्योंकि इसका चित्त उनसे हट गया। फिर वह लड़का वेक्या के स्थान पर कभी नहीं गया, ग्रोर वेक्या-गमन के व्यसन को छोड़कर अपने घर में संतोध किया।

इस दृष्टान्त का दार्ष्टान्तिक ग्रथं पाठक गएा को समभाते है, कि जैसे उस साहूकार ने वेश्या-गमन छुड़ाने के अनेक प्रयत्न किये, परन्तु ग्लानि के अतिरिक्त कोई उपाय सफल न हुग्रा । इसी रीति से जब तक श्रात्मा का स्वरूप जानकर अनात्मा में ग्लानि न होगी, तब तक ग्रासन, प्रएाायाम, मुद्रा, कुम्भक, चक्रादि कितने ही उपाय करो, कदापि ग्रनात्मा न छूटेगी । इसलिए जब अनात्मा-रूप घ्येय में ग्लानि होकर हेय होगा, उस समय रुचि-रूप आत्मा को उपादेय अर्थात् ग्रहुएा करेगा । इसलिए पदार्थ का कहना आवश्यक मालूम होता है, सो पदार्थ दिखाते हैं ।

#### यदार्थ-निरूपस

श्री वीतराग सर्वज्ञ देव ने दो पदार्थ बताये हैं — जीव और अजीव । इन दो पदार्थों के छः द्रव्य होते हैं, जिसमें एक तो जीव द्रव्य है, श्रौर पांच अजीव द्रव्य हैं, जिसमें भी चार तो मुख्य हैं, और एक उपचार से हैं। सो इनके नाम गिनाते हैं १ ग्राकाशास्तिकाय, २ धर्मास्तिकाय, ३ ग्रधर्मास्तिकाय ४ पुग्दलास्ति-काय, ये चार तो मुख्य हैं और पांचवां काल द्रव्य उपचार से है।

इन छ: द्रव्यों के गुएा स्रौर पर्याय गिनाते हैं। प्रथम जीव द्रव्य के चार गुएा स्रौर चार पर्याय ये हैं। गुएा—१ अनन्त झान,२ स्रनन्त दर्शन,३ स्रतन्त मारित, ४ अनन्त नीर्य। पर्याय—१ अव्याबाष, २ सनवग्रह,३ अस्रतिक. • मरव्य्ण्य प्र मनुष्य को उसकी अपनी दुर्बु द्धि ही पीड़ा देती है 🚁

### भ्राकार्शास्तकाय के गुरूा-पर्यायों का वर्एन

गुएा—--ग्ररूपी, २ अचेतन, ३ ग्रक्रिय,४ अवगाहना-दान । पर्याय—- १ स्मिर् २ देश,३ प्रदेश,४ ग्रयुरुलघ् ।

#### षर्मास्तिकाय के गुरू-पर्याय

गुर्ग--- १ ग्ररूपी, २ अचेतन, ३ ग्रक्रिय, ४ गति-सहायता । पर्याय---- १ स्कन्द २ देश, ३ प्रदेश,४ अपुरुलघु ।

#### ग्रवर्मास्तिकाय के गुरूा-पर्याय

गुग्ग--- १ अरूपी, २ अचेतन, ३ अक्रिय, ४ स्थिति सहायता । पर्याय----१ स्कन्ध, २ देश, ३ प्रदेश, ४ ग्रगुरुलघु ।

### पुद्गलास्तिकाय के गुरू-पर्याय

गुरग----१ रूपी, २ अचेतन, ३ सक्रिय, ४ पूरएा-गलन-दिखरन-सड़न । पर्याय----१ वर्ण, २ गन्ध, ३ रस, ४ स्पर्श मगुरुलधु सहित ।

### कालद्रव्य के गुरू-पर्याय

गुए। - अरूपी, २ अचेतन, ३ अकिय, ४ नया-पुराना-वर्तना लक्षए। । पर्याय---- १ अतीत, २ अनागत, ३ वर्तमान, ४ अगुरुलघु।

ये छः द्रव्यों के गुुएए पर्याय कहे । ऊपर लिखी रीति से छग्नों द्रव्यों को जाने ग्रीर इसमें से पांच प्रकार के अजीव को छोड़कर एक जीव द्रव्य को ग्रहएए करे । इसका विशेष विस्तार तथा खण्डन-मण्डन सिद्धान्तों में बहुत लिखा है । तथा 'द्रव्य ग्रनुभवररनाकर' ग्रंथ हमारा रचा हुन्ना है, उसमें ग्रादि से लेकर ग्रन्त तक सर्व द्रव्यों का ही प्रतिपादन किया है, सो वहां देखो । यहां पर ग्रंथ विस्तुत हो जाने के भय से विस्तार से नहीं लिखा । इस जगह तो केवल हमको जीव अर्थात् आत्मा का वर्एं न करके जिज्ञासुओं के लिए ग्रात्मा को सिद्ध कर घ्येयरूप धारएगा से घ्यान और समाधि करनी है । इसलिए जीव द्रव्य को ५७ प्रकार से सिद्ध करते हैं ।

#### ५७ प्रकारों के नाम

१ तिश्वय, २ व्यवहार, ३ द्रव्य,४ भाव,५ सामान्य,६ विशेष,७ नाम-निक्षेप, ६ स्थापना-निक्षेप,६ द्रव्य-निक्षेप,१० भाव-निक्षेप,११ प्रत्यक्ष-प्रमाण,

प्रकाश से ही ग्रन्धकार नष्ट होता है।

पर काल, १८ भाव, १९ ग्रनान-प्रमाए, १४ आगम-प्रमाए, १५ द्रव्य, १६ क्षेत्र १७ काल, १८ भाव, १९ ग्रनादि-ग्रनन्त, २० अनादि-सान्त, २१ सादि-सान्त, २२ सादि-ग्रनन्त, २३ नित्य पक्ष, २४ अनिस्थ पक्ष, २५ एक पक्ष, २६ अनेक पक्ष, २७ सत्पक्ष, २८ असत्पक्ष, २४ अनिस्थ पक्ष, २५ एक पक्ष, २६ अनेक पक्ष, २७ सत्पक्ष, २८ असत्पक्ष, २४ अनिस्थ पक्ष, ३० अवक्तव्य-पक्ष, ३९ भेद-स्वभाव, ३२ भ्रभेद-स्वभाव, ३३ भव्य-स्वभाव, ३४ ग्रमव्य-स्वभाव, ३५ नित्य-स्वभाव, ३६ अनित्य-स्वभाव, ३३ भव्य-स्वभाव ३८ कर्ता, ३६ कर्म, ४० करए। ४९ सम्प्रदान, ४२ अपादान, ४३ सम्बन्ध, ४४ ग्रधिकरएा, ४५ नैगम नय, ४६ संग्रह नय, ४७ व्यवहार नय, ४८ शब्द नय, ४६ समभिरूढ़ नय, ५० एव-भूत नय, ५९ स्यादस्ति, ५२ स्यान्नास्ति, ५३ स्यादस्ति-नास्ति, ५४ स्याद वक्तव्य, ५५ स्यादस्ति-ग्रवक्तव्य ५६ स्यान्नास्ति-ग्रवक्तव्य, ५७ स्यादस्ति-नास्ति यूगपदवक्तव्य । ये ५७ नाम कहे । ग्रब इनका विस्तार से वर्णन करते हैं ।

9. निष्क्य से जीव का स्वरूप,----अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त चारित्र, अनन्त वीर्य, अव्यावाध, अलख, अजर, अमर, अविकारी, निरञ्जन, अविनाशी, अवल, प्रकल, चिदानन्द-स्वरूप, अनन्त-गुरा जिसमें हैं उसको निष्क्र्य से जीव कहते हैं।

२. व्यवहार से जीव का स्वरूप----सूक्ष्म, २ बादर, ३ त्रस, ४ स्थावर ; उस स्थावर में पृथ्वीकाय, ग्रप्काय, वायुकाय, तेजकाय, वनस्पतिकाय ; त्रस में भी दोइन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय, पंचेन्द्रिय, भेद हैं। इस जीव के शास्त्रों में १४ ग्रौर ५६३ भेद भी बतलाये हैं और भी अनेक रीति से शास्त्रों में इसके भेद कहे हैं। सो वहां से देखो । इस रीति से व्यवहार द्वारा जीव का स्वरूप कहा है।

३. जिस समय जिस गति का आयुकर्म और प्रार्श का बध करे उस समय बह द्रव्य-जीव होता है।

४. भाव जीव उसको कहते हैं कि जिस गति का आयु बन्धन किया था, उस गति में ग्राकर जो प्राएा वा इन्द्रियों को प्रकट भोगने लगा हो, उसको भाव जीव कहते हैं।

५. सामान्य करके तो चेतना जीव का लक्षण है। उस चेतना के दो भेव

### साधारण मानव विभिन्न कामनाओं से पि हिता है।

हैं। १ अव्यक्त चेतना, २ व्यक्त चेतना । अव्यक्त चेतना पूर्णा किस्ता के स्वान के स्वान के स्वान के स्वान के स्वान स्थावरों में है । व्यक्त चेतना दोइन्द्रिय से लेकर पञ्चेन्द्रिय त्रस में है

६. जिसमें छः लक्षरण हों वह ही विशेष जीव हैं, यदुक्तं श्री उत्तराध्ययन सूत्रे ----

> ''नाएां च दंसएां चेव, चरितं च तवो तहा। वीर्यं चोवओगं च, एयं जीवस्स लक्खणं ॥''

श्रर्थात् ज्ञान, दर्शन, चरित्र, तप, वीर्य और उपयोग यह जीव के लक्षरण हैं । यदि यहां कोई ऐसी शंका करे कि स्थावर वनस्पति आदि में छः लक्षरा क्यों कर बनेंगे और इन छः लक्षरणों के न होने से उनका जीव मानना किस प्रकार सिद्ध होगा ? इसका उत्तर यह है कि हे देवानूप्रिय ! पक्षपात को छोड़ कर ज्ञान-द्दब्टि से बुढिपूर्वक विचार कर हमारी युक्ति को देखोगे, तो वनस्पति आदि पांच स्थावरों में ये छओं लक्षण प्रतीत होंगे । सो स्रात्मार्थियों के वास्ते हम कुछ युक्ति दिखाते हैं, छग्रों लक्षण बताते हैं, तुम्हारा सन्देह भगाते हैं, विवाद को मिटाते हैं, क्योंकि देखो जो वनस्पति है उसको भी सुख-दुःख का भान है । वह दु:ख होने से मुरभाई हुई मालूम होती है, और सुख होने से प्रफुल्लित मालम होती है । सो दू:ख-सुख के जानने वाला ज्ञान होता है, इस रीति से ज्ञान सिद्ध हुआ । वह ज्ञान दो प्रकार का है, १ व्यक्त, २ ग्रव्यक्त । इसमें अव्यक्त ज्ञान है। ऐसे ही दर्शन के दो भेद हैं. १ चक्षुदर्शन, २ अचक्षुदर्शन । दर्शन नाम देखने का है, तो इसमें अचझुदर्शन सिद्ध हो गया । तीसरा चारिक नांग त्याग का है। इसके भी दो भेद हैं 9 जान कर त्याग करना, २ प्रतमिले का त्यागा सो देखो वनस्पति को जलादि न मिलने से उसका भी अव्यक्त ग्रर्थात्त् ग्रनमिले का त्याग हुग्रा, तो किञ्चित् अकाम निर्जरा का हेतु चारित्र भी ठहरा। चौथा तप नाम शीत उष्ण सहता हुन्ना सन्तोष पावे उसका है। तो देखो शीतोष्ण का सहन करना वनसाति में भी है, इसलिए तप भी सिद्ध हो गया। पांचवां कीर्यनाम पराक्रम का है, सो यदि इसमें पराक्रम न होता, तो उसका फूलना, बढ़ना नहीं बनता, इसलिए वीर्य भी निश्चित हो गया । उपयोग नाम उसका है कि जो अपनी इच्छा से अवकाश पाता हुआ जाय, जिस तरफ का माचरण करो जिसम्मृत्यु दूर भाग जाग अमरता निकट माए

अपनेत उधर से फिर कर दूसरी तरफ को चला जाय, इस रीति से उपयोग की सिद्ध हो गया। इस प्रकार सामान्य-विशेष द्वारा जीव-स्वरूप का वर्णन किया।

७. नाम-जीव के दो भेद हैं, १ प्रक्वत्रिम (अनादि) २ इत्रिम । साम-कर्म के उदय से जो नाम होता है सो अक्वत्रिम, तथा अनादि जो जीव और प्रात्मा है, और क्वत्रिम, राम, लक्ष्मएा, कृष्णा, देवदत्त आदि । अथवा नाम-कर्म के उदय से जिस थोनि को प्राप्त हो वैसा ही बोला जाय वह कृत्रिम कहलाता है।

८. जिस योनि में जीव जावे, उस योनि का जैसा आकार हो उस आकार को प्राप्त हो, अथवा जैसा जीवने औदारिक शरीर अथवा वैक्रिय शरीर कर्म के उदय से पाया था, वैसा किसी चित्रकार का बनाया हुग्रा चित्र ही स्थापना-जीव है।

६. जिसको अपनी आत्मा का उपयोग नहीं, वह द्रव्य-जीब है, सो एकेन्द्रिय से पञ्चेन्द्रिय पर्यन्त जान लेना।

. १०. जिसको अपनी आत्मा का उपयोग है सो भाव स्वरूप है ।

99. इस प्रत्यक्ष-प्रमाण द्वारा जीव चेतना-रुक्षण है। जो प्रत्यक्ष से जीवों में देखने में आता है। परन्तु यहां नास्तिक अर्थात् चार्वाक के मत को दिखाते हैं। चार्वाक मतवाला जीव को नहीं मानता है और यह कहता है कि जीव कुछ नहीं है, चार भूत---पृथ्वी, जल, तेज, वायु, इनके मिलने से एक विलक्षरण शक्ति उत्पन्न हो जाती है, जैसे पानी ग्राकाश मे वरसता है, ग्रौर उसमें बुद्बुद पैदा हो जाते हैं, ऐसे ही चार भूतों के मिलने से एक विलक्षरण शक्ति उत्पन्न हो जाती है, जैसे पानी ग्राकाश मे वरसता है, ग्रौर उसमें बुद्बुद पैदा हो जाते हैं, ऐसे ही चार भूतों के मिलने से एक विलक्षरण शक्ति पैदा हो जाती है, उसको मूढ़ लोग जीव मानते हैं ग्रौर भी देखो कि बबूल और गुड़ में नशा नहीं मालूम होता। परन्तु इन दोनों के मिलने से ग्रौर यन्त्रों ढारा खींचने से मदरूप एक विलक्षण शक्ति पैदा हो जाती है। वैसे ही चार भूतों के मिलने से विलक्षण शक्ति पैदा हो जाती है, परन्तु जीव कुछ पदार्थ नहीं है, इत्यादि ग्रनेक कोटि उसकी चलती है। सो उसका खंडन-मंडल श्रीनन्दीजी, प्रयवा श्री सुगडां गजी, ग्रागमों में या स्याद्वादरत्नाकर आदि ग्रनेक ग्रन्थों में लिखा है। सो यहां प्रन्थ के विस्तुत हो जाने के भय से अधिक नहीं लिखते। परन्तु किञ्चित्त समयपर प्राप्त उचित वस्तु की अवलेहने कि जिन्ही चाहिए।

खंडन इस जगह दिखाते हैं---

इस विषय में युक्ति यह है कि इसको यह पूछना चाहिए, कि तू औव का तिषेध करता है, सो देखे हुए का प्रथवा बिना देखे हुए का निषेध करता है जो तू कहे कि बिना देखे हुए का निषेध करता हूं, तो यह कथन तेरा ही बाधक है, क्योंकि न देखी हुई वस्तु का निषेध कहीं बन सकता। जो तू कहे कि देखें हुए का निषेध करता हूं, तो यह कहना भी उसका उन्मत्त के समान है; जैसे कोई पुरुष कहे, कि ''मम मुखे जिह्वा नास्ति'' मेरे मुख में जीभ नहीं है। यदि तेरे मुख में जोभ नहीं है तो बोलता किससे है ? तेरे बोलने से ही जिह्वा प्रतीत होती है। इस रीति से देखे हुए भी जीव का निषेध नहीं बन सकता। इस वास्ते तेरे कथन से जीव सिद्ध हो चुका, तू देखी हुई वस्तु का निषेध करता है, इसीलिए तुझको नास्तिक कहते हैं। यह प्रत्यक्ष प्रमारा से जीव का स्वरूप बतला दिया।

इस जगह हमने ५७ बोलों में से प्रत्यक्ष प्रमारए तक ही लिख दिया । इन ५७ बोलों का विशेष विस्तार हमारे रचे हुए 'स्याद्वाद-अनुभव-रत्नाकर' में हैं । इसलिये यहां पर न लिखा । क्यों कि जो बात एक ग्रन्थ में लिखी जा चुकी है, उसी बात को दूसरे ग्रन्थ में लिखना उचित नहीं । इस रीति से पदार्थों को जान कर अपने कल्याएा को करे । परन्तु ध्येय रूप धारएा से दो प्रकार का घ्यान होता है । सो एक धारएाा तो संसार रूप कर्म-बन्धन अर्थात् जन्म-मरएा का हेतु है, और दूसरी मोक्ष का कारएा है ।

इस स्थान पर प्रथम संसार-हेतु घ्यान को दिखाते हैं। इसके दो भेद हैं, 9 दुर्गति को ले जाने वाला, २ शुभ गति को ले जाने वाला। धारएणा में जो ध्येय रूप है, उसका स्वरूप कहते हैं— १ आर्तरूप ध्येय, २ रौद्ररूप ध्येय। इस एक एक ध्येय के चार चार भेद हैं।

#### ग्रातरूप घ्येय के चार मेद

९ इष्ट-वियोंग, २ अनिष्ट-संयोग, ३ रोग-ग्रस्ति, ४ ग्रग्र-सोच (भविष्य-चिन्तन) ।

इण्ट वस्तु का वियोग अर्थात् दूर होना, जैसे वल्लभ (प्रिय) पुत्र, स्त्री,

सभी विश्व मन के वश में है।

पाता, क्यों मोगनी, ग्रादि श्रथवा धनादि का वियोग ग्रर्थात् नष्ट हो जाना, उससे की चिन्ता, पश्चाताप, तथा अनेक तरह से व्याकुल होना, अर्थात् प्रार्त्त द्वीता, यह इष्ट-वियोग है। जिस वस्तु का संयोग होने से धार्त ग्रर्थात् चिन्ता उत्पन्त हो, उसको ग्रनिष्ट-संयोग कहते हैं। जैसे कि कलह-कारिएगी स्त्री अथवा पति, कुपात्र पुत्र, दु:ख-दाई पड़ौस, घर में सर्पादि दुष्ट जीवों का रहना, इत्यादि प्रति, कुपात्र पुत्र, दु:ख-दाई पड़ौस, घर में सर्पादि दुष्ट जीवों का रहना, इत्यादि प्रति, कुपात्र पुत्र, दु:ख-दाई पड़ौस, घर में सर्पादि दुष्ट जीवों का रहना, इत्यादि प्रतेक संयोगों के नष्ट न होने का नाम ग्रनिष्ट-संयोग है। रोगादि शरीर में उत्पन्न होने से, ग्रोर रोग के न जाने से, उसका उपाय करने की अष्ट प्रहर चिन्ता, उसको रोग-प्रसित घ्येय कहते हैं। आगामी काल का जो आर्त-अर्थात् चिन्ता उसको ग्रंग सोच ध्येय कहते हैं। जैसे कि अग्रिम वर्ष में ऐसा होगा, वयोंकि इस वर्ष में ऐसा हुग्रा है, तथा पिछले वर्ष में ऐसा हुग्रा था इस कारण से इस वर्ष में भी ऐसा हीहुग्रा, ऐसा ही ग्रागे को होगा, उसका नाम अग्रसोच येध्य है।

### रौद्र ध्येय के चार मेव

१ हिंसानुबन्धी, २ मृषानुबन्धी, ३ चौरानुबन्धी, परिग्रहरक्षानुबन्धी। इन चारों ध्येयों का विस्तार से वर्णन करते हैं----

#### हिसानुबन्धि रौद्र ध्येय का स्वरूप

आप हिंसा करनी अर्थात् जीव को मारना, प्रथवा कोई दूसरा मनुष्य जीवों को मारता हो उसको देखकर प्रसन्न होना, अथवा दूसरों से कहकर हिंसा कर-वाना । ग्रथवा युद्धादि को सुनकर उसका अनुमोदन करना । इस प्रकार जीव-मारने में जिसका परिएााम है वह हिंसानुबन्धि रौद्र ध्येय है । इसमें जिनका चित्त मग्न है, वह मनुष्य बदला देता है, ग्रौर दुर्गति में जाता है । सो इस विषय में दो दृष्टांत दिखाते हैं----

जैन शास्त्रों में खन्दकजी ने पिछले भव में काचरी (चीबड़) फल का एक छिलका समस्त (साबूत) उतारा । फिर वह काचरी का जीव मरकर राजा हुआ, और खन्दकजी की चोटी से लेकर पैर के ग्रंगूठे तक की खाल उतरवाई ।

ऐसे ही वैष्णव मत के भक्तमाल में सजन कसाई की कथा है, कि सजन कसाई के पास एक सरकारी सिपाही ग्राया, और बोला कि, सेर भर मांस दे। जो समस्त प्राणियोंके प्रति समभाव स्वता है, जस्तुतः वही श्रमण है। उद्

उस समय सजन कसाई ने विचारा, कि बकरे को मारू को सबेर कि बाद सिंग खराब हो जाएगा। इसलिए अभी इसके पोते (प्रण्डकोश) कीट लूक क्सम से सेर भर मांस निकल मावेगा। फिर सुबह को बकरा मार डालूंगा, यह विचार कर छुरी लेकर चला, तब बकरा हंसने लगा। जब कसाई ने कहा कि भाई तू हंसता क्यों है? तब बकरा बोला कि तू ग्रपना काम कर, तुओ इससे क्या मतलब है? उस समय वह सजन कसाई बहुत पीछे पड़ गया, तब बकरा कहने लगा कि भाई ! धाज तक मेरा तेरा सिर काटने का भगड़ा था। मेरा तू सिर काटता था और मैं तेरा सिर काटता था; धाज तूने दूसरा भगड़ा उठाया है, इसलिए मुफ्तो हंसी ग्राई है।

यह सुन कर सजन कसाई ने छुरी रख दी और बकरे को न मारा, तथा अपने चित्त में प्रतिज्ञा कर ली, कि आज से किसी जीव को कभी न मारू गा। उस सिपाही से उसने उसी समय निषेध कर दिया, कि मेरे यहां मांस नहीं है। इसलिए ब्रात्मार्थी को किसी जीव को न मारना चाहिए।

#### मृषानुबन्धि रौंद्र ध्येय का स्वरूप

भूठ बोलकर मन में खुशी हो और भूठ बोलकर मन में विचार करे कि देखो मैंने किस चालाकी से भूठ बोला है कि किसी को मालूम भी न हुआ । उसका नाम मुषानुबन्धी रौड़ ध्येय है।

### चौरानुबन्धि रौद्र ध्येय का स्वरूप

बिना पूछे किसी की वस्तु ले, चोरी अथवा ठगाई करे और चित्त में विचारे कि हम कितने हुशियार हैं, कि किसी को विदित भी न हुआ यौर माल ठग लाये, तथा खूब आनन्द उठाया, किसी के हाथ न आया। ऐसे परिएाम को चौरानूबन्धी रौद्र ध्येय कहते हैं।

### परिग्रहानुबन्धि रौद्र ध्येय का स्वरूप

धन-धान्यादि बहुत रखने में अथवा ग्रब्ट प्रहर परिग्रह जमा करने के परि-एगम को परिग्रानुबन्धि रौद्र घ्येय कहते हैं ।

१—-आर्तध्येय की धारणा करने वाला तिर्यंच-गति में जाता है । इस आर्त ध्येय का घ्यान पांचर्वे छठे गुरास्थान तक रहता है । के मन में समसे साम ही प्रकट होता है। तत्वर का गांध

प्रियाल के लोग के लोग वाला है और इस ध्येय का ध्यान परिपर्य स्थान तक और हिंसानुबन्धि रोद्र ध्येय किसी एक जीव की अपेक्षा से छठे गुंर्सस्थान तक है ।

हर्क इन ऊपर लिखे ध्येयों का ध्यान करने वाला ग्रज्ञुभ गति का बन्ध बांधता ैहै।

अब शुभगति ले जाने वाले ध्येयों को दिखाते है । 9 धर्मध्यय, २ शुक्ल-ध्यय । धर्मध्यय के चार भेद हैं—9 ग्राज्ञा-विचय, २ अपाय-विचय, ३ विपाक-विचय, ४ संस्थान-विचय ।

### १ श्राज्ञा-विचन ध्येय का वर्णन

जो श्री वीतरागदेव ने आज्ञा की है, उसको श्रद्धा-पूर्वक सत्य समभ्कें, क्योंकि जैसे वीतरागदेव ने छः द्रव्यों का स्वरूप, नय, निक्षेप, नित्त्य-प्रनित्य, सामान्य-विशेष, सिद्ध-स्वरूप, निगोद-स्वरूप, निश्चय-व्यवहार, स्याद्वाद रूप से कहा है, वैसे श्रद्धा-पूर्वक यथार्थ उपयोग में धारे और उसी के प्रनुसार दूसरे के सामने कहे। इस रीति से प्रथम घ्येय जानना ।

#### २ भ्रपाय-विचय

इस जीव में जो ग्रशुद्धपन है, वह कर्म के संयोग से है, क्योंकि सांसारिक व्यवस्था में अनेक प्रकार के दूषएए हैं। ग्रज्ञान, राग, द्वेष, कषाय, ग्राश्वव आदि परन्तु ये मुफमें नही, मैं इनसे पृथक् हूं। मेरी आत्मामें प्रवत ज्ञान, दर्शन, चारित्र, वीर्य है। शुद्ध, बुद्ध, ग्रविनाशी, ग्रज, अनादि, ग्रनन्त, अक्षर, अनक्षर, अचल, ग्रमल, अगम, अनामी, अरूपी, अकर्मा, ग्रवन्धक, ग्रभोगी, ग्ररोगी, ग्रभेदी, अवेदी, अच्छेदी, अखेदी, ग्रक्पायी, ग्रलेशी अशरीरी, अव्यावाध, अनवगाही, भ्रगुरुलघु परिएामी, ग्रतीन्द्रिय, ग्रप्राणी, ग्रयोनि, असंसारी, ग्रमर, ग्रपर, अपरम्पार, श्रव्यापी, अनाश्रव, ग्रकम्प, अविरुद्ध, अनाश्रित, ग्रलख, ग्रशोनी, ग्रसंगी, ग्रनारक, शुद्ध, चिदानन्द, लोकालोक-ज्ञापक, ऐसा मेरा स्वरूप अर्थात् मेरा श्रात्मा है। इस ध्येय का नाम है ग्रपाय-विचय।

### ३ विपाक-विचय

यह मेरा जीव कर्मों के वश होकर सुख-दुःख पाता है, क्योंकि ज्ञानावरणीय

सभी श्रेष्ठ जन सदेव दुष्टों से प्राणियोंग्रे दुष्टा करते हैं। 👘 👘

कर्म ने ज्ञान-गुए। को दबा रखा है और दर्शना दर्एीय कर्म के दर्श कर्म के इस रीति से आठों कर्मों ने आठों गुएों को दबा रखा हैं। इसलिए कर्मों के वश में होकर संसार में परिश्वमए। करता हूं, क्योंकि जो सुख-दु:ख है, सो सब कर्मों के करने से ही हैं। इसलिए सुख हो तो खुश न होना चाहिए और दुस्क होने पर शोक भी न करना चाहिए। कर्मों की प्रकृति, स्थिति, रस, प्रदेशों का बन्ध, भ्रथवा उदय, उदीरएग, सत्ता आदि का जो विचार है, वह विपाक-विचय ध्येय कहलाता है।

#### ४ संस्थान-विचय

संस्थान चौदह राजलोक हैं, जिनको वैष्णव सम्प्रदाय वाले चौदहभुवन कहते हैं ग्रौर मुसलमान लोग चौदह तबक कहते हैं। इस चौदह राजलोक का विचार करे कि नरक उस जगह पर है, तथा मनुष्य लोक उस स्थान पर है, देवता अमुक स्थान पर हैं; अथवा, सात राज-लोक नीचे, सात राजलोक ऊपर ग्रौर बीच में मनुष्यलोक है। ग्रथवा कर्मों के वश सब जगह मैंने जन्म-मरएा किये हैं। ऐसा जो विचार उसका नाम संस्थान-विचय ध्येय है।

इन चारों घ्येयों की धारणा करके जो ध्यान करे तो उसको शुभगति अर्थात् मनुष्य देवलोकादि गति मिले। यह चौथे गुरास्थान से लेकर सातवें गुरा स्थान तक होता है।

### मोक्ष के हेतुभूत ध्येय का कथन

इस घ्येय के भी चार भेद हैं, सो इन चारों में से पहला और दूसरा घ्येय तो युक्त-योगिपन को प्राप्त कराने वाला है और पिछले दो ध्येय रूप धारएए। से ध्यान कर युक्त-योगी, शरीर छोड़ने के समय लीन प्रर्थात् ग्रादि-प्रनन्त समाधि को प्राप्त हो जाता है। चारों भेदों के नाम ये हैं :---

९ पृथवत्त्व-वितर्क सप्रविचार, २ एकत्व-वितर्क अप्रविचार, ३ सूक्ष्म-किया ग्रप्रतिपाती, ४ उच्छिन्न-क्रियानुवृत्ति । इन ध्येयों में निरावलम्ब ग्रयात् किसी का सहारा नहीं, केवल ग्रपनी आत्मा में जो गुरा पर्याय हैं, उन्हीं का विचार और रमरा है, न कि दूसरों का ।

Jain Education International

अनसे जिपहा रहुवेदाव्या अदानशील व्यक्ति समाजका सत्र है।

#### प्रथम मेद का वर्शन

पूर्धमेल्व जुदाई प्रयात् अजीव को छोड़कर केवल आत्मरूप में, ग्रथवा विभाव को छोड़कर स्वभाव को अंगीकार करने के विषय में, विचार करे। "सः' अर्थात् अपनी आत्मा के अन्य कोई नहीं है। दूसरा विचार, जिसमें ऐसा स्वरूग अर्थात् आत्म ब्रव्य, पर्याय और गुएा इन तीनों का समावेश अर्थात् संकमरण करे, गुरा में पर्याय का संक्रमरा करे, पर्याय में गुरा का संक्रमरा करे या गुरा का द्रव्य में करे, इस रीति से निज धर्म में वह रमरा करे कि जिसमें धर्मान्तर के भेदों से पृथक्त्वभिन्न, वितर्क अधुतज्ञानका का उपयोग हो। संप्रविचार, विकल्प सहित उपयोग का नाम है। क्योंकि एक का चिन्तन करने के बाद, दूसरे का चिन्तन करना, उसी का नाम विचार है। इसलिए निर्मल विकल्प सहित ग्रपनी आत्मा की सत्ता में जो गुरा हैं उन्हीं का स्मरस्य, रमस, भाषस, मनन करे। इसका नाम पृथक्त्व-वितर्क संप्रविचार ध्येय है।

### द्वितीय भेव का निवर्शन

अपनी म्रात्मा के जो गुएा पर्याय हैं उनकी एकता करे। जैसा कि जीव के गुएा पर्याय और जीव एक है, मेरी म्रात्मा म्रौर सिद्ध का स्वरूप एक है, मैं ज्ञान स्वरूप एक हूं, मेरा स्वरूप एक है, मेरी वीर्यरूपी शक्ति से ज्ञान दर्शन भ्रलग नहीं, मैं एक स्वरूप हूं। ये सब मेरे गुएा-पर्याय पृथक् नहीं, मेरा इनका समवाय-सम्बन्ध है, मैं पिण्डरूप एक हूं, अपने ध्येय को मैंने धारएा किया है। श्रन्ज्ञान को वितर्क कहते हैं। ग्रप्रविचार----विकल्प करके रहित, दर्शन, ज्ञान, चारित्र रूप रत्न-त्रयका एक समय में कारएा-कार्यपन से चिंतन करना, उसी का नाम एकत्व-वितर्क भ्रप्रविचार ध्येय है।

ग्रब यहां इन दोनों विचारों में जेय, हेय, उपादेय, श्रपवाद श्रौर उत्सर्ग दिखाते हैं। युक्रजान-योगी के अपवाद श्रौर युक्त-योगी के उत्सर्ग का विचार इस तरह से है कि सविकल्प और निविकल्प यह दोनों घ्येय तो ज्ञोय हैं, सविकल्प हेय है श्रौर निविकल्प उपादेय है। सविकल्प-विचार ग्रपवाद मार्ग है और निविकल्प उत्सर्ग मार्ग है।

Jain Education International

### सविकल्प-निर्विकल्प का हण्टान्त

कोई पुरुष गौ का विचार करे कि गौ के चार पांव हैं और एक-एक पांव में दो-दो खुर हैं, सींग, पूंछ, गल-कम्बल, (गलेका लटकता हुआ चमड़ा) है, यह सविकल्प ध्येय है। इसी रीति से गौ के अवयवों को न विचार करके केवल गौ है ऐसा जो विचार है उसका नाम निविकल्प है। वैसे ही आत्मा के प्रवयवों का विचारना सविकल्प है और एकत्व का जो विचार है सो निर्विकल्प हैं। इसका विधेष विवरएा तो, "शुद्धदेव अनुभव विचार" नामक ग्रन्थ में जहां ५७ बोलवाले देव के स्वरूपों में एक-एक बोल में जेय, हेय, उपादेय, उत्सर्ग, अपवाद, यह पांच-पांच बोल उतार कर दिखाये हैं, भिन्त-भिन्न रूप से समभाये हैं, अनुभव कर बताए हैं, स्याद्वाद शैली यथावत् लाये हैं, वहां से देखो। इस रीति से किचित् घ्येय का स्वरूप दिखाया। इस ध्येय की धारएा करे और उस धारएग का ध्यान अर्थात् तन्मयता करे। सो पहले घ्येय का ध्यान तौ आठवें गुएास्थान से लेकर ग्यारहवें गुएास्थान तक होता है और दूसरे घ्येय की धारएग का ध्यान बारहवें गुएास्थान में होता है और उस ध्यान में लय होने से सादि-ग्रनन्त समाधि को प्राप्त कर तेरहवें गुएास्थान में युक्त योगी होकर विचरता हं। इस रीति से किचित् ध्यान समाधि का वर्णन किया।

उत्तर—हे देवानुप्रिय ! दो भेद न कहने का कारए। यह है कि पहले दो ध्येयों की धारए।। होने से ध्यान और समाधि का प्रयोजन न रहा, क्योंकि हमारा उद्देश्य ध्यान समाधि तक था, सो कह दिया।

प्रश्न—ग्रापने ग्रपनी प्रतिज्ञा के ग्रनुसार फरमाया, सो तो ठीक है, परन्तु पाठकगएा को दो भेदों की आकांक्षा बनी रहेगी । इसलिए प्रसंग से दोनों भेदों के स्वरूप का भी वर्एन करना चाहिए । आगे ग्राप की इच्छा ।

उत्तर—हे देवानुप्रिय ! प्रसंगवश तुम्हारे कथनानुसार कहता हूं कि शास्त्रा-नुसार युक्तयोगी गरीर छोड़ने के समय इन दोनों भेदों की घ्येय रूप घारणा के घ्यान से सादि-अनन्त स्थिति से सिद्ध क्षेत्र में पहुंचता है और बीच में जो दो द्वेष से दूर रहिए सबको निर्भय बनाइये।

को करता है, वे ये हैं:---

### तीसरे सूक्ष्म किया अप्रतिपाती भेद का वर्एन

सूक्ष्म मन, वचन, काय रूप जो योगी की वृत्ति ग्रात्मा में थी, उसको भी रोक कर ''ग्रैलेशीकरएा'' करके ग्रयोगी होकर ''ग्रप्रतिपाती'' जिसको पतन न हो ऐसा जो निर्मल वीर्य, ग्रचलता रूप परिएााम, उसको सूक्ष्म किया अप्रतिपाती कहते हैं। इस जगह कर्मों की प्रकृतियां सत्ता में ८५ थीं उनमें से ७२ निकालमे से तेरह बाकी रह जाती हैं।

चतुर्थं उच्छिन्न-कियानिवृत्ति भेद का वर्णन

जब योगी योग-निरोध करने के पीछे जो तेरह प्रकृतियां थीं, उनको भी दूर करके अकर्मा हो जाता है, तब सब क्रियाग्रों से रहित हुआ, इसलिए उसको उच्छिन्ग-किया निवृत्ति कहते हैं। उस समय योगी धाररण की व्यान लय रूप समाधि से शेष दल विखरण रूप किया उच्छेद ग्रौर शरीर की अवगाहना में से तीसरा भाग घटाकर शरीर छोड़कर चौदह राजलोक के ऊपर लोक के अन्त में स्थित सिद्ध-क्षेत्र में विराजमान होता है।

अब इस जगह यह शंका होती हैं कि चौदहवें गुएास्थान में अकिय हो गया तो फिर सात राज ऊंचा कैसे जाता है ? अकिय होकर किया कैसे करता है ?

समाधान:---सिद्ध तो ग्रकिय है, परन्तु जल तुम्बिका न्याय ग्रथवा दण्ड-चक-भ्रमएा रूप न्याय से पूर्वकिया के बल से वह ऊंचा जाता है। सो दोनों दृष्टान्त दिखाते हैं:---जैसे तूंबी मट्टी, कपड़ा का लेप से ग्रथवा कोई भारी चीज नीचे या ऊपर होने से पानी में डूब जाती है। परन्तु जब वह लेपादि दूर हो अथवा जो भारी चीज का ऊपर-नीचे संयोग था, सो दूर हो तो फिर तुम्वी पानी में नीचे नहीं रहती, ऊपर को चली ग्राती है। वैसे ही जीव के कर्मरूपी लेप का वजन प्रदेशों के ऊपर होने से वह संसार रूपी जल में डूबा रहता है। जिस समय वह कर्मरूपी लेप अर्थात् भारीपन दूर होने से हल्का होता हं तब ऊपर को अपने आप चला जाता है। यहां जैसे तूम्बी जल के नीचे से ऊपर ग्राती और किया करती है, वैसे ही जीव भी कुछ किया न कर सिद्ध क्षेत्र में विराज- मान होता है।

ग्रब दूसरा दृष्टांत सुनो कि जैसे कुम्भकार दण्ड से चक को घुमाता है और घुमाकर दण्ड को निकाल लेता है, परन्तु चक फिरता ही रहता है, वैसे ही जब कर्म रूपी दण्ड से जीव रूपी चाक फिरता था, ग्रब कर्म-रूपी दण्ड ग्रलग होने पर भी चक्र की तरह फिर कर सिद्धक्षेत्र में शांत हो जाता है।

ग्रब इस जगह कोई यह प्रश्न करे कि जीव को हलका होने से या चक्र-गाय से ऊपर जाने की गति है तो वह सिद्धक्षेत्र में ही क्यों ठहरता है, आगे क्यों नहीं जाता है ?

हे देवानुप्रिय ! हलका होने से जीव में ऊंचे जाने का गुएा नहीं है, क्योकि जैसे तूम्बी जल के ऊपर रहकर फिर ऊंची नहीं जा सकती और चक्र भी थोड़ी सी देर चलकर ठहर जाता है, वैसे ही जीव को जानों, विवेक बिना बुद्धि का विकल्प मत करो, दृष्टांत का एक अंश मानो, सब ग्रंश लेकर भगड़ा मत करो, वचन को सुनकर विवेकसहित बुद्धि से विचार कर भ्राग्ने चित्त में विक्ष्वास लाग्रो।

दूसरा समाधान है कि चौदह राज के बाहर अलोकाकाश में धर्मा-स्तिकाय नहीं है, जिससे जीव आगे को जा सके । इसलिए चौदह राजलोक के झन्त में रह जाता है, क्योंकि इन चौदह राज में धर्मास्तिकाय है, इस धर्मास्तिकाय के होने से ही चौदह राज में जीव व पुर्द्गल फिरते है । धर्मास्तिकाय के साहाय (मदद) के बिना कोई फिर नहीं सकता । जैसे जल में चलने वाली मछली जल में जिधर इच्छा करे उधर चली जाती है, उस मछली को जल की सहायता है, परन्तु जल उसको प्रेरएा नहीं करता, केवल चलने में साहाय देता है और वह मछली जल के बिना स्थल में इच्छापूर्वक कदापि अमरा नहीं कर सकती, यद्यपि स्थल उस मछली को पकड़े भी नहीं रखता है। वैसे ही जीव और पुद्गल को भी जानो।

प्रदन—ग्रापने योगाभ्यास का वर्णन तो किया, परन्तु एक बात का निर्णय न हुग्रा। हम सुनते हैं कि, योगी ग्राठ बातों को अपने योग से एक समय में करता है, उसको अष्टावधान भी कहते हैं। वे योगी सतरंज का खेलना, हम पापाचार से दूर रहकर पूर्ण निर्भय भावमें विचरण करें।

कविता का करना, प्रश्न का उत्तर देना, पीठ पर लिखे का ख्याल करना, इत्यादि स्राठ काम कर सकता है ।

उत्तर-हे देवानुप्रिय ! तुम्हारे प्रक्ष्त को सुनकर मुभको आक्ष्वर्य हो गया है, तुम्हारी लिखी आठ बातों का एक समय में करना बुद्धि में न समाया, मेरे मन में असम्भव आया, क्योंकि सर्वज्ञदेव ने समय को बहुत सूक्ष्म कहा है, एक पलक के लगाने में ही ग्रसंख्य समय हो जाते हैं, फिर आठ बातें करना एक समय में किस प्रकार सिद्ध होगा ? देखो पांच हु,स्व अक्षर अर्थात् अ, इ, ज, श्र, लू, इनके उच्चारण में ही अनेक समय लगते हैं, ग्रथति अ, इ, ज, श्र, लू, इनके उच्चारण में ही अनेक समय लगते हैं, ग्रथति अ, इ, के आगे-पीछे होने में अन्तर पड़ जाता है, क्योंकि अकार का उच्चारण करने के पीछे 'इ' का उच्चारण होता है तो आठ बात एक समय में क्यों कर बनेंगी ? बल्कि 'क' इस प्रक्षर में ही सूक्ष्म बुद्धि से विचार करें तो आदि ग्रीर अन्त तक उच्चारण करने में ही ग्रनेक समय बीत जाते हैं, क्योंकि 'क' की आदि के पीछे अन्त भाग का उच्चारण होगा । बुद्धि-पूर्वक हमारे वचन को विवेक सहित विचार करो । जो ऐसा कहते हैं कि हम आठ बातें एक समय में करते हैं, क्योंकि हमने योगा-म्यास से अख्टावधान सिद्ध कर रखा है । वे लोग योगशास्त्र से अनभिज्ञ हैं । इस विषय में व्याकरणादि में ऐसा कहा है, सो सारस्वत चन्द्रकीर्ति टीका का लेख दिखाते हैं ।

"मात्रा काल विशेष: स्यात्, अक्षिस्पन्दप्रमाएः कालो मात्रा ।" और जैन मत में तो समय बहुत सूक्ष्म कहा है। उसका तो अघ्यात्मी, योगाम्यासी, युंजान अवस्था में युक्त योगी के वचन में अनुसार अनुभव करते हैं, अपने चित्त में यथावत् घरते हैं। उस समय का विचार तो एक ओर रहा, परन्तु व्याकरए की रीति से जो समय है, उस समय में भी आठ वातें एक साथ कदापि न बनेंगी। क्योंकि एक हस्व ग्रक्षर का उच्चारएा करने में एक समय बीतता है और दीर्घ उच्चारएा में दो समय लगते हैं, तो जहां दस पांच अक्षर उत्तर देने में लगे, वहां एक ही समय कैसे रहेगा, किन्तु अनेक समय हो जायेंगे, तो आठ बातों का एक समय में कहना यह क्यों कर सिद्ध होगा?

इसलिए हे पाठकगण ! [इन बातों के कहने वाले को योगी मत जानो,



विवेक-सहित अपनी बुद्धि में विचारो जिससे अनुभव की प्राप्ति हो । क्योंकि इन लोगों ने घर छोड़ा, सिर मुंडाया, योगी नाम धराया, अपने को पूजाया, फिर भी पूरा भेद न पाया, सुनी कुछ और करी न गौर (ध्यान), लोगों को कुछ और समभाया, गुरुगम से इन आठ बातों का पूरा पता न पाया, अपात्र जान कर गुरु ने न बतलाया । क्योंकि युंजान योगी तो योजना करने में आठ बातों को स्थूल समय में ऐक साथ करता है, उसका अनुभव अपने चित्त में घरता है, उनका अनुभव वचन द्वारा नहीं निकलता है, उन आठ बातों के अनुभव से आत्मा को भरता है, उसमें चिदानन्द रूप आनन्द झरता है, कुमति के संग को परिहरता है, युद्ध चेतना को वरता है, सुमति के संग हो जगत् को विसरता है और युक्त योगी सदा आठ बातों में लीन रहता है, इसलिए आठ बातों के नाम पाठकगण को दिखाते हैं ।

१ ध्येय, २ ध्यान, ३ ध्याता, ४ वायु, ४ मन, ६ श्रुत, ७ ध्वनि (शब्द) म ग्रात्मवृत्ति ।

उन ग्राठ बातों का जो एक करना उसी का नाम ग्रब्टावधान है। इस अष्टावधान को युंजान-योगी साध कर समाधि में लीन हो जावे, कुछ देर के बाद युक्त-योगी पद पावे, जैन मत में तेरहवां गुएएस्थान कहावे, वैष्णव मत वाले योगियों में ब्रह्मवेत्ता कहलावे, कोई उसको विदेही भी बतलाये, ऐसा हो तो फिर जन्म-मरण न करावे, शरीर छोड़ने के बाद फिर संसार में न ग्रावे, सर्वज्ञों के ज्ञान में इसीलिए १५ भेदे सिद्ध भावे, इस रीति से चिदानन्द समाधि का गुएा गावे।

६९---पिछली टिप्पणी में हम ग्रोम् की रचना का परिचय दे चुके हैं। वह पंचपरमेष्टि के प्रथम अक्षरों के मेल से बना है जिसका दूसरा नाम नवकार मंत्र भी है। पंचपरमेष्टि के नाम १ श्री ग्ररिहंतदेव(सशरीरी ईश्वर) २ श्री सिद्ध भगवान (निराकार अशरीरी ईश्वर) ३ श्री आचार्य महाराज (चतुविध संघ का नेता मुनिराज), ४ श्री उपाध्याय जी महाराज (साधु सघ्वियों को शास्त्राम्यास कराने वाले मुनिराज) ५ साधु मुनिराज (पंचमहाव्रतधारी, रात्रि भोजन परिहारी निर्ग्रंथ यति)। इस प्रकार पंच परमेष्ठियों में पहले दो पदों में ईश्वर परमात्मा तथा ग्रन्त के तीन पदों में सद्गुरु का समावेश होता है। दूसरे प्रकार से ओम् की रचना में तीनों लोकों का समावेश होते है। इसरे प्रकार से ओम् की रचना में तीनों लोकों का समावेश होते से विश्व के स्वरूप वर्णन का समावेश है। इस लिये ग्रोम् में देव, गुरु और धर्म का समावेश होने से परम् पूज्य है, परम आराधना का मूल मंत्र है।



# परिशिष्ट नं० २ ध्यान ग्रौर समाधि १--ध्यान करने का कम

घ्यान करने वाले मनुष्य की क्या योग्यता होनी चाहिये ? जिसका घ्यान करना हो वह घ्येय कैसा होना चाहिये ? तथा घ्यान करने से क्या कल होता है ये तीनों घ्याता, ध्येय और फल का स्वरूप ग्रवश्य जानना चाहिये । क्योंकि सम्पूर्ण सामग्री जाने और पाये बिना कभी भी कार्य सिद्ध नहीं होता ।

## २---ध्यान करने. वाले का लक्षए

(१) प्राएग संकट में थ्रा पड़ें तो भी चरित्र को दोष न लगाने वाला, (२) दूसरे प्राएगियों को अपने समान देखने वाला, (३) समिति-गुप्तिरूप अपने स्वरूप से पीछे न हटने वाला, (४) सर्दी-गरमी, धूप, वर्षा, वायु-आंधी आदि से खेद न पाने वाला, (५) अराधन करने वाले योग रूपी अमृत रसायन को पीने की चाह वाला, (६) राग-ढ़े षादि से पीड़ित न होने वाला, (७) कोध, मान, माया, लोभादि से दूषित न होने वाला, (८) सर्व कार्यों में निर्लेप और अत्रमभाव में रमएा करने वाला, (६) काम-भोगों से विरक्त, (१०) अपने शरीर पर भो निस्पृह, (१९) संवेग में मग्न, (१२) ग्रत्रु-मित्र, स्वर्ण-पत्थर, निन्दा-स्तुति ग्रादि सबमें समभाव रखने वाला, (१२) ग्रत्रु-मित्र, स्वर्ण-पत्थर, विन्दा-स्तुति ग्रादि सबमें समभाव रखने वाला, (१२) ग्रत्रु-सित्र, स्वर्ण-पत्थर, (१४) सर्व जीवों पर अनुरुंपा करने वाला, (१५) हृदय कल्याएा का इच्छुक, (१४) सर्व जीवों पर अनुरुंपा करने वाला, (१५) हृदय से निर्भीक, (१६) चन्द्र के समान ग्रीतल ग्रानन्ददायक, (१७) वायु के समान निसंग, (अप्रतिबढ)। ऐसी स्थिति वाला विचक्षएा ध्याता ध्यान करने के योग्य है।

## ३---मन की स्थिति के मेद

योग का सर्व ग्राधार गन पर है। मन की अवस्थाओं को जाने बिना और इसे उच्च स्थिति में लाये बिना योग में प्रवेश नहीं हो सकता। इसलिये यहां मन की स्थिति के भेद बतलाते हैं। मन के भेद---१---विक्षिप्त, २---याता-यात, ३----थिलध्ट, ४----सुलीन। अकिंचन मुनि और तो क्या, अपनी देह पर भी ममत्व नहीं रखते । 🔤 🕵

## ४----मन के लक्षरग

९---विक्षिप्त मन को चपलता इष्ट है, २ ---यातायात मन थोड़ा आनंद वाला है, प्रयम अभ्यास में यह दोनों प्रकार का ही मन होता है और इनका विषय विकल्प को ग्रहण करने वाला होता है।

प्रथम अभ्यासी जब अभ्यास करता है, तब मन में अनेक प्रकार के विक्षेप आते रहते हैं। मन स्थित होता नहीं, चपलता ग्रहण किया करता है। इस पर से अभ्यासी को हताश अथवा निराश नहीं होना चाहिये।

एक मृग जब जाल के पाश में फंस जाता है तब वह उससे छूटने के लिये छटपटाता है, दौड़ —-धूप करने में भी किसी प्रकार की कमी नहीं रखता। यदि यह देखकर शिकारी उसे छोड़ देतो वह प्रवश्य छूट जायेगा, फिर कभी हाथ में नहीं आयेगा। यदि शिकारी उसे इढ़ता से बांधकर दौड़ धाम करने दे तो अन्त में वह थक कर हार जाएगा और दौड़-धाम छोड़ कर स्थिर हो जायगा। इसी प्रकार प्रथम अम्यासी मन की ऐसी चपलता और विक्षेपता देखकर यदि निराश हो जाए और ग्रपना ग्रम्यास छोड़ दे तो मन छूट जाएगा। फिर कभी काबू में न ग्रावेगा। यदि हिम्मत रखकर योगाम्यासी ग्रपना अम्यास आगे बढ़ाता चला जावेगा तो बहुत चपल और विक्षिप्त मन भी शांत होकर स्थिरता प्राप्त कर लेगा। पहली विक्षिप्त दशा लांघनेके बाद----

२ --- दूसरी यातायात दशा मन की है। यातायात का मतलब है जाना और आना। घोड़ी देर मन स्थिर रहे फिर भाग निकले अर्थात् विकल्प आ जाय। समफा बुफाकर मन स्थिर किया पर दूसरे क्षएा चला जाय। यह मन की यातायात अवस्था है। पहली विक्षिप्त दशा से दूसरी यातायात श्रेष्ठ है और इसमें कुछ ग्रानन्द का लेग रहा हुग्रा है; क्योंकि जितनी बार मन स्थिर हो उतनी बार तो आनन्द का ग्रनुभव होगा ही।

३ — तीसरी अवस्था दिलब्ट मन की है। यह अवस्था स्थिरता और आनन्द वाली हैं। जितनी मन की स्थिरता उतना आनन्द । मन की इस ती री अवस्था में दूपरी अवस्था से विशेष स्थिरता होने से आनन्द भी विशेष होता है।



' अ-----मुनिल मन की चौथी अवस्था है । यह निष्चल ग्रौर परमानन्द वाली अवस्था है । जैसा नाम है वैसे ही इसके गुरा भी हैं । तीसरी धवस्था के मन से भी इस चौथी धवस्था में मन को प्रधिक निष्चलता तथा स्थिरता होती है । इसलिये इसमें ग्रानन्द भी ध्रलौफिक होता है । इस मन का विषय ग्रानन्द और परमानन्द है ।

इस प्रकार मन की उच्च स्थिति प्राप्त करने के लिये कम से अभ्यास की प्रबलता से निरालम्बन ध्यान करे। इससे समरस भाव (परमात्मा के साथ अभिन्नता से लय पाकर) प्राप्त करके परमानन्द का अनूभव करे।

## ४---परमानन्द प्रहुप्त का कम

क्रात्म सुख का अभिलाघी योगी अन्तरात्मा द्वारा वाह्यात्म-भाव को दूर कर तन्मय होने के लिये निरन्तर परमात्म-भाव का चिन्तन करे।

### ५----बहिरात्म-भाषादि का स्वरूप

गरीर आदि को ग्रात्मबुद्धि से ग्रहण करने वाले को यहां बहिरात्मा कहा है । गरीर मैं हूँ' ऐसा मानने वाला, धन, स्वजन, कुदुम्ब, स्त्री, पुत्र ग्रादि को ग्रपना मानने वाला, यह बहिरात्म-भाव कहलाता है ।

#### ६----ग्रन्तराक्षा

शरीर आदि का ग्रधिष्ठाता वह अन्तरात्मा कहलाता है । ग्रर्थात् शरीर का मैं ग्रधिष्ठाता हूं, शरीर में मैं रहने वाला हूं, शरीर मेरे रहने का घर है अथवा शरीर का मैं दृष्टा हूं। इसी प्रकार धन, स्वजन, कुटुम्ब, स्त्री, पुत्रादि संयोगिक है तथा पर हैं। शुभाशुभ कर्म विपाक जन्य ये संयोग वियोग में हर्ष-शोक न करके द्रष्टा मान्न रहे यह अन्तरात्मा कहलाती है।

#### ७-----परमात्मस्वरूप

ज्ञान स्वरूप, आनन्दमय, समग्र उपाधि रहित, जुद्ध, इन्द्रिय ग्रगोचर, तथा अनन्त गुरग्वान । यह परमात्मा का स्वरूप है ।

## 

आत्मा से शरीर को जुदा जानना तथा शरीर से ब्रात्मा को जुदा जानना;

मसत्य बहुत बड़ा पाप है। सत्य, प्रिय वागाी ही ऐश्वर्य देने वाली है। [२८७

जिनकी ग्रात्मज्योति कमों से दब गई है--तिरोहित हो गई है; ऐसे मूढ़ जीव जब ग्रात्मा के भान को भुलाकर पुद्गल में संतोष पाते हैं। तब बहिर्भाव में सुख की भ्रांति की निवृति पाये हुए योगी ग्रात्मा के स्वरूप के चिन्तन में ही संतोष पाते हैं।

जो साधक ग्रात्मज्ञान को ही चाहता हो। दूसरे किसी भी भावना-पदार्थ के सम्बन्ध में प्रवृत्ति ग्रथवा विचार न करता हो तो आचार्य निष्चय करके कहते हैं कि ज्ञानी पुरुषों को बाह्य प्रयत्न के बिना मोक्ष पद प्राप्त हो सकता है।

जैसे सिद्धरस के स्पर्श से लोहा सोना बन जाता है वैसे ही आत्मध्यान से ग्रात्मा परमात्मपद को पा लेता है।

जैसे निद्रा में से जाग्रत मनुष्य को सोने से पहले के जाने हुए कार्य किसी के कहे ग्रथवा बतलाये बिना ही याद भा जाते हैं वैसे ही जन्मान्तर के संस्कारों बाले योगी को किसी के उपदेश के बिता ही निश्चय तत्त्वज्ञान प्रकाशित होता है।

पूर्व जन्म में भी प्रथम ज्ञानदाता तो गुरु ही होता है और दूसरे भवों में भी तत्त्वज्ञान बतलाने बाला गुरु है। इस लिये तत्त्वज्ञान के लिये गुरु की ही निरन्तर सेवा करनी चाहिये। जैसे निविड़ अंधकार में पड़े हुए पदार्थों का प्रकाशक सूर्य है वैसे ही ग्रज्ञान रूप ग्रन्धकार में पड़े हुए जीवों को इस भव में तत्त्वोपदेश द्वारा ज्ञात्मार्ग दिखलाने वाला गुरु है। अतः सब प्रयंचों को छोड़ कर योगी को गुरु की सेवा करनी चाहिये।

योगी मन-वचन-कार्या की चंचलता के बहुत प्रयत्न पूर्वक रोके और रस के भरे हुए बरतन के समान आत्मा को शांत, निश्चल, स्थिर तथा निर्मल ग्रमिक समय तक रखे।

### €—-ग्रात्मा को स्थिर रखने का ऋम

रस के पात्र में रहे हुए रस के समान आत्मा को स्थिर रखे। रस कोी स्थिर रखने के लिये उस रस के आधारभूत पात्र को भी निश्चल रखना ह जो हो चुका है वह निष्ट्रित है। जो होगा वह ग्रनिझ्चित है।

पाहिये । क्योंकि पात्र रस का आधार है उस में जितनी अस्थिरता रहे। उस सस्थिरता का प्रभाव आधेय (रस) पर अवश्य पड़ेगा । इसलिये मन-वचन-काया स्रात्मा के आधार रूप हैं और आत्मा आधेय रूप है । आघार की विकलता अथवा प्रस्थिरता का प्रभाव आधेय पर अवश्य होता है । यह मस्थिरता एकाग्रता करने के सिवाय बन्द नहीं हो सकती । एकाग्रता है । यह प्रस्थिरता एकाग्रता करने के सिवाय बन्द नहीं हो सकती । एकाग्रता करने के लिये भी कमवार अभ्यास करने वी म्रावश्यकता है । एकाग्रता होने पर ही लय ग्रीर तत्त्वज्ञान की स्थिति प्राप्त की जा सकती है । अतः आत्मा को निश्चल रखने के लिवे मन-वचन-काया की क्षोभ न हो इसकी पूरी-पूरी साव-धानी रखनी चाहिये । इसके लिये पूरी सावधानी से एकाग्रता रखनी चाहिये ।

#### १०----एकाप्रता

मन की बार-बार परावर्त प्राप्त करने वाली स्थिति को शांत करना श्रौर मन को किसी एक ही आकृति अथवा विचार ग्रथवा गुरा पर इढ़ता से लगा रखना, इसे एकाग्रता कहते हैं।

भभ्यासियों को प्रारम्भ में एकाग्रता करने के लिये जितनी मेहनत करनी पड़ती है उतनी मेहनत किसी भी प्रकार की किया में नहीं करनी पड़ती। एकाग्रता रखने की किया बहुत परिश्रमप्रद तथा कष्टसाध्य लगती है। परन्तु आत्म-विशुद्धि के लिये एकाग्रता प्राप्त किये बिना दूसरा कोई उपाय ही नहीं है। इसके बिना आगे बढ़ना असम्भव है। इसलिये प्रबल प्रयत्न करके भी एकाग्रता सिद्ध करनी चाहिये।

### ११---एकाग्रता करने की रोति श्रौर उपयोगी सुचना

मन में उत्पन्न होने वाले विकल्पों का कोई उत्तर न देने से अभ्यास इढ़ होता है। ऐसा करने से विचारों की प्रत्युत्तर देने की वृत्तियां शांत हो जाती हैं। एकाग्रता में पूर्ण शाम्य श्रवस्था की जरूरत हैं श्रर्थात् विकल्प उत्पन्न न होने देना इसके लिये स्थिर शान्ति रखनी चाहिये। यह शान्ति इतनी प्रवल्ठ होनी चाहिये कि बाह्य किसी भी निमित्त से चालू विषय के सिवाय मन का परिएाा-मांतर कदापि न हो। तथा अमुक विकल्प को रोकना है ऐसा भी मन में परिएामन नहीं होना चाहिये। प्रायः देखा जाता है कि एकाग्रता में मन की

Jain Education International

प्रवृत्ति क्षांत नहीं होती । पर अपनी समग्र क्षक्ति इसकी प्राप्ति में ल**पा के** चाहिये । एकाग्रता में ध्येय की एक आक्वति पर ही अथवा एक विचार पर ही इढ़ रहने से मन स्थिर होता है ।

## १२----एकाग्रता प्राप्त मन को शक्ति

जैसे नदी की अनेक घाराएं जुदा-जुदा हो जाने पर नदी के पूर्एं प्रवाह के मूलबल को विभाजित कर देती हैं और बल के विभाजित हो जाने पर जल के प्रवाह में भी मंदता आ जाती है। जैसे नदी के एक प्रवाह रूप बहने से जितनी प्रबलता और वेग से कार्य हो सकता था वह जुदा-जुदा प्रवाह में बहने से जितनी प्रबलता और वेग से कार्य हो सकता था वह जुदा-जुदा प्रवाह में बहने से नहीं हो सकता। वैसे ही एकाग्रता के एक ही प्रवाह में वहन करने वाजा और उसके द्वारा मजबूत हुआ प्रबल मन'जो अल्प समय में कार्य कर सकता है वह अस्त-व्यस्त अवस्था में कभी भी नहीं कर सकता। श्वतः एकाग्रता की महान जप-योगिता के लिये महापुरुषों ने विशेष आग्रह किया है।

## १३----- झात्मा लय की अवस्था

इस प्रकार किसी एक पदार्थ पर एकाग्रता प्राप्त करने से मन पूर्ए विजय प्राप्त करता है। अर्थात् महूर्त (४८ मिनट) तक पूर्ए एकाग्रता में मन रह जाने पर पण्चात् उस पदार्थ के विचार को छोड़ देना चाहिये और कोई भी पदार्थ के चितन की तरफ मन को प्रेरित किये बिना स्थिर करना चाहिये। इस प्रवस्था में चितन की तरफ मन को प्रेरित किये बिना स्थिर करना चाहिये। इस प्रवस्था में मन किसी की आकार में परिएात नहीं होता। मन तरंग बिना सरोवर के समान शांत अवस्था में रहता है। यह अवस्था स्वल्प काल से ग्राधिक समय नहीं रहती। जब इस ग्रवस्था में मन शान्त होता है तब मन रूप में परिएात श्रात्मा मन से जुदा होकर स्वस्वरूप में रमएा करता है।

इस स्वल्प समय की उत्तम अवस्था को लय अवस्था कहते हैं। यह लय ग्रवस्था ग्रधिक समय तक रहने से आत्मज्ञान प्राप्त होता है।

इस प्रकार एकाग्रता का अन्तिम फल बतला कर एकाग्रता कैसे करनी चाहिये इस विषय पर कुछ विवेचन करते हैं । इसके लिये पहले आत्मश्रद्धा होनी चाहिये ।

339]

जो आता है वह जाता भी है।



१४ — झात्मश्रद्धा — झपने परं विदवास ,

. ग्रात्मा अमर है। उसके ज्ञान और शान्ति की सीमा नहीं है। सारे विश्व को जानने का ज्ञान आत्मा में है। विश्व पर सत्ता चला सके इतना बल आत्मा में है। वह आत्मा मैं स्वयमेव हूं। मूझे अपने आत्मबल पर पूर्ण विम्वास है। उसमें कोई विध्न नहीं डाल सकता है। विध्नों को हटाने का ् बल मुफमें है। महान् विपदाओं के समय भी मेरी आत्मश्रद्धा अटल रहेगी। प्रबल भय के समय भी मैं अपने आत्म-विकास कार्य किये ही जाऊंगा । मेरा ज्ञान बातों में ही नहीं रहेगा, परन्तु में सत्याचरएा को अभी से करना प्रारम्भ करता हूं । मैंने अज्ञान दशा में स्वयं ही अपने को बन्धन डाले हैं दूसरा कोई मुभे बन्धन नहीं डाल सकता। इस लिए इन बन्धनों को दूर करने के लिए स्वयं ही पुरुषार्थं करने की आवश्यकता है। इन बन्धनों को तोड़ने में दूसरा भूमे कोई सहायता देगा, इस भावना को मैं अभी से छोडता हूं । ग्रब मैं पर-मुखापेक्षी न रहूंगा, सूख-दुःख विरासत में मिली हुई चीजें नहीं हैं । ये तो मेरे उन्मार्ग सेवन से किये हुए क्रुत्यों का ही परिएाम है। अब सीधे रास्ते चेष्टा करके उन्हें दूर करूंगा। ये बादल बखेरे जा सकते हैं। मैं विघ्नों को विध्त-रूप नहीं मानता । परन्तू इनके अस्तित्व से ही मुझे पुरुषार्थं करने में विशेष प्रोत्साहन मिलता है। दूःख ग्रथवा विघ्नों की मौजूदगी से मेरा सामर्थ्य विशेष प्रकट होता है, में इस समय दूगने वेग से पुरुषार्थ कर सकता हूं। मैं ज्यों-ज्यों ग्रागे बढता जाऊंगा त्यों-त्यों मेरे संयोग भी अवध्यमेव बदलते ही जाएंगे। परिस्थितियों के ग्रधीन होने में नहीं परन्तू उन्हें अधीन करने में ही सच्ची वीरता है। ग्रनूकूल परिस्थिति में रहने की इच्छा करना तो मेरी एक निर्बलता है उससे मेरी शक्ति दबी रहती है। मुभे पुरुषार्थं करने का अवकाश नहीं मिलता, इसलिए मैं प्रतिकूल संयोगों को मित्र समान मानकर उनका स्वागत करता हूं। मेरे प्रतिकूल मित्रो ! आओ ! तुम्हारे आने से मुफ्ते विशेष जागृति रखने ग्रीर परिश्रम करने का अवसर प्राप्त होता है। मैं स्वार्थ---लालच का दास कदापि न बनूंगा, क्योंकि इनमें मेरी प्रवृत्ति रुक जाती है। मैं अपने भाग्य की कठपूतली न बन्गा, परन्तु मैं उसे बदल डालूंगा। मुभमें अनन्त शक्ति है, इस भावना से मुर्फे कार्य करने कि जो उत्साह मिलता है वह और किसी भी तरह से नहीं मिलता। इस ग्रात्म-अढा के प्रमाण अनुसार ही मैं कार्य कर सकता हूं। मैं अपनी शक्ति के विषय में किचित मात्र भी संदेह नहीं करूंगा, मुझे तो इस विषय में थोड़ा-सा भी संदेह नहीं है। यदि मैं आत्मशक्ति में ही शंका करूंगा तो कोई भी महत्व का कार्य मुभ से न हो सकेगा। मेरी आत्मश्रढा को—मैंने जो कुछ निश्चय किया है उस कार्य को पूरा कर डालने का मुफ में सामर्थ्य है मेरे इस विश्वास को जो डिगाने का प्रयत्न करता है उसे मैं अपना शत्रु समभता हूं, मुफे सबसे वड़ी हानि पहुंचाने वाला वही है। इस विश्व में वही लोग चम-त्कार रूप माने जानेवाले महान् कार्यों को कर सकते हैं जो कि महान् श्रात्म-श्रढावाले और स्वयं हाथ में लिए हुए कार्यों को पूरा करने में हढ़-श्रदा संकल्प युक्त होते हैं। महान् कार्यसिद्ध करने में मेरी महान् आशा, महान् आत्मश्रढा, तथा आग्रह पूर्वक उद्यम मेरे सहायक एवं वास्तविक मित्र हैं।

मुफे पूर्ण विश्वास है कि, मनुष्य में महान् शक्ति, विशाल बुद्धि और ऊंची विद्या होते हुए भी यह उतना ही कार्य कर सकता है जितनी उसमें आत्म-श्रद्धा होती है। किसी के कहने से अथवा विघ्न वाधायों के थ्रा जाने से मैं आत्म-श्रद्धा में न्यूनता नहीं आने दूंगा। कदाच मेरी सम्पत्ति नष्ट हो जाए, स्वास्थ्य बिगड़ जाए, कीर्ति कलंकित हो जाए तथा लोगों की श्रद्धा भी चाहे उठ जाए तो भी जब तक मुझे अपने पर दृढ़ विश्वास है वहां तक अपने उदय की मुफे आशा है। यदि मेरी आत्म-श्रद्धा अचल होगी तथा उस के बल से आगे बढ़ता ही जाऊंगा तो कभी न कभी इस जगत को मेरे लिए मार्ग करना ही पड़ेगा।

मैं ग्रपने आपको क्षुद्र समफकर कभी भी निर्बल नहीं बनाऊंगा । यह मुफे इड़ विश्वास है कि यदि मैं अपने आप को दूसरों के समान श्रेष्ठ और सबल न मान कर क्षुद्र और निर्बल प्राणी मानूंगा तो मेरा जीवन निर्बल और शक्तियां मन्द पड़े बिना न रहेंगी। मनुष्य स्वयं श्रपनी कीमत जितनी करता सदाचारी विद्वानों से द्वेष करने वालों का संग मत करो ।

है, उसेसे अधिक दूसरे लोग कभी भी नहीं कर सकते । यदि हम स्वयं ही दीन, कंगाल मनुष्य अथवा क्षुद्र जीवजन्तु के समान जीवन व्यतीत करेंगे तो हमें महावीर के समान प्रचण्ड पराक्रमी ग्रथवा महान् होने की आगा कदापि न रखनी चाहिए । कारीगर वैसी ही मूर्ति तैयार कर सकता है जैसा कि उसके सामने नमूना होता है ।

यदि मैं स्वयं ही अपनी शक्ति को उपयोग करना तहीं जानता तो मुफ में प्रबल शक्ति होते हुए भी मुफे अपना जीवन साधारएग कार्य करने में ही व्यतीत करना पड़ेगा। जिन लोगों को अपनी शक्ति की बहुत थोडी खवर होती है। वे अनन्त बलवान होते हुए भी निर्माल्य जीवन व्यतीत करते हैं। यदि मैं अपने आपको इनके समान क्षुद्र प्राएगि समफूंगा तो अवश्य ही वीरों के पैर मेरे सीने पर होंगे और मैं उनके पैरों तले कुचला जाऊंगा। यदि मैं आत्म-श्रद्धा, इढ़ निश्चय, और सफलता की आशा भरी भावना से कार्य प्रारम्भ करू गा तो मेरी आत्म-शक्ति विकसित होगी और लोग अपने आप ही मेरी तरफ खिंचे चले आयोंगे।

काम चाहे छोटे ही क्यों न हों यदि मैं उन्हें अच्छी तरह से करूंगा तो उनसे मुफमें ऊंचे दर्जे के काम करते की योग्यता आयेगी। श्रद्धा श्रद्धा को पैदा करती है। काम को काम सिखाता है। उत्साह से उत्साह बढ़ता है। ऐसी छोटी-छोटी सफलताओं से मेरी ग्रात्म-श्रद्धा और शक्ति बढ़ती है यह मेरी हढ़ मान्यता है कि इस ग्रात्म श्रद्धा में से उत्पन्न हुई मेरी हिम्मत सत्ता में रहे हुए अनन्तबल तक को बाहर खींच लायेगी।

भय, शंका और अश्वद्धा में ग्रपने हृदय में से निकाल देता हूं और उनके स्थान पर निर्भयता, निश्चलता तथा वीरता को बिठाता हूं। इन्हीं से मैं महान कार्य कर सकूंगा। मन्द विचारों का फल भी मन्द होता है। विचार के प्रनुसार ही कार्य में सी सिद्धि होती है। श्वद्धा के अनुसार ही लाभ होता है जैसे अत्यन्त गरमी लोहे को भी गला देती है बिजली की प्रबल झक्ति कठिनतम हीरे को भी पिघला देती है। उसी प्रकार दृढ़ निश्चय ग्रौर अजेय आशा से मैं ग्रपने काम में सफलता लाभ करूंगा। यदि मेरा निश्चय ढीला

302

होगा तो मेरे प्रयत्न भी ढीले ही होंगे। मैं अपने भाग्य की स्रपेक्षा महान् हूँ भाग्य को मैंने ही बनाया है। बाहर की किसी भी शक्ति की श्रपेक्षा मेरी आत्मा में ग्रनेक गुएगी अधिक शक्ति है। इस बात को यदि मैं न समझूंगा तो मेरे द्वारा कोई भी महत्त्व का कार्यन होगा।

यद्यपि यह आत्म-अढा कोई मेरा अहंकार नहीं है, परन्तु ज्ञान है, तथापि, वह भ्रहंकार के रूप में परिवर्तन न हो जाए, इसकी सावधानी रखते हुए मैं निर्मल श्रढा बढ़ाता जाता हूं। प्रतीति में से श्रढा का जन्म होता है। मेरी सब प्रकार की उन्नति का ग्राधार मेरी म्रात्म-श्रढा पर ही अव-लम्बित है। एक कहता है कि—''संम्भवतः मैं यह कार्य कर सकूंगा अथवा करने का प्रयत्न करूंगा ही कि—''संम्भवतः मैं यह कार्य कर सकूंगा अथवा करने का प्रयत्न करूंगा हो। इन दोनों की आत्मश्रढा में महान् श्रन्तर है पहिले के विचार निर्बल श्रीर श्रढाहीन हैं तथा दूसरे के विचारों में प्रबलता ग्रौर शक्ति की दढ़ता है। इन दूसरे विचारों वाला वीर पुरुष ही प्रारम्भ किए हुए कार्यों को पूरा कर सकता हे।

मैं कार्य को सिद्ध करने के लिए प्रचण्ड बल के साथ कार्य आरम्भ करूंगा और बीच में जो विघ्न बाधाएं ग्रावेंगी उन्हें नष्ट करने की शक्ति प्राप्त करता जाऊंगा । कोई भी विघ्न पूरा बल लगाये और सतत प्रयत्न किये बिना नहीं हट सकता । डगू-पचू, शंकाशील, और अस्थिर मन से प्रबल कार्य हो ही नहीं सकते । चाहे सारा जगत भी एक वक्त मेरे कार्य से विषद्ध क्यों न हो जाए तो भी मैं अपने प्रारम्भ किये हुए कार्य का ग्रपनी आत्म-श्रद्धा से जरूर पूरा कर डालूंगा । क्योंकि मायावी जगत और आत्मबल इन दोनों में महान ग्रन्तर है । यदि मैं यह मान लू कि ग्रमुक कार्य करना मेरी शक्ति से बाहर है तो जगत में ऐसी कोई भी शक्ति नहीं है जो इस कार्य को सिद्ध करने में मुफे सहायक हो सके । आत्म-विय्वास ग्रीर महान् पुरुषार्थ किये बिना एक भी कार्य पूरा नहीं होता । आत्मा में एक ऐसी शक्ति है कि जो तीव्र-इच्छा ग्रीर प्रबल-पुरुषार्थ करने से सर्व कार्य सिद्ध कर सकती है । यह शक्ति सब वस्तुओं को अपनी तरफ आकर्षित कर लेती है । वास्तव अन्धकार को दूर करो तेज (प्रकाश) का प्रसार करी।

ति मेरी वस्तु ही मुझे मिलती है मेरा भाग्य मुभसे जुदा नहीं है। अपने को पागर समभने वाले हतभाग्य जीव यह नहीं समभ सकते कि, वे स्वयं क्या हैं ग्रौर उनमें कितना सामर्थ्य है तथा ग्रात्मा के अन्दर छुपी हुई शक्ति को जागृत करने और प्रमाशिक प्रयत्न करने से असाघ्य को भी साघ्य कैसे बनाया जाता है।

इस प्रकार अपने पर विश्वास रखने वाला कोई भी मनुष्य चाहे वह कितने भी निर्बल मन वाला क्यों न हो उपरोक्त विचारों का बार-बार मनन करने से अपनी निर्बलता को दूर कर सकता है। आत्मा में अनन्त शक्तियां भरी पड़ी हैं परन्तु उनको प्रबल विचारों के द्वारा जागृत करने की आव-भरी पड़ी हैं परन्तु उनको प्रबल विचारों के द्वारा जागृत करने की आव-श्यकता है। जब बुभती हुई आग भी प्रंसे की पवन से जाज्वल्यमान हो सकती है तब अनन्त शक्तियों से भरपूर आत्मा प्रबल विचार बल के प्रोत्साहन द्वारा प्रदीप्त हो जाए तो इसमें आश्चर्य ही क्या है? विचार बल मुर्दा दिलों को भी जिन्दा कर देता है। जैसे जमीन पर पड़ी हुई गुल्ली की अरगी पर डंडे से आघात कर उसे ऊंचे उछाला जाता है और एक बार उछालने के पश्चात् उसे जोर से घक्का मारना इतना सुगम हो जाता है कि दूसरे टल्ले से वह बहुत दूर चली जाती है वैसे ही मनुष्यों को एक बार विचार बल की सहायता देकर ऊंचे उठाना चाहिए। थोड़ा-सा ऊंचे उठने पर वे अपने ग्राप ही आगे बढ़ जाएंगे अथवा थोड़े से सहारे से ही वे उन्नत हो जाए गे।

जो विचार बल द्वारा अपनी निर्वलता कम करना चाहते हैं वे मध्वमेव इसका मनन करें।

#### रूपस्थ ध्यान-मानसी पूजा

नीचे लिखे स्वरूप वाले शरीर धारी तीर्थंकर प्रभुका ध्यान-रूपस्थध्यान है। मोक्ष लक्ष्मी प्राप्त करने की तैयारी है, जिन्होंने समग्र कर्मों का नाश किया है, देशना (धर्मोपदेश) देते समय देवताओं द्वारा निर्मित तीन बिम्बों से चार मुख सहित है, तीन भुवन के सर्व प्रासियों को अभयदान दे रहे हैं, अर्थात् किसी भी प्रास्ती की हिंसा न करने का उपदेश देने वाले, चन्द्र मंडल सदृश्य उज्ज्वल ानुष्य मनुष्य की सब प्रकार के रक्षा करें निर्णा है। [३०]

तीन छत्र जिनके सिर पर सुशोभित हैं, सूर्य मंडल की प्रभा को सोआव कुआत हुमा भामंडल जिनके पीछे जगमगाहट कर रहा है, दिव्य दुदुभि वास्ति शब्द हो रहे हैं, गीत गान की संपदा का साम्राज्य छा रहा है, जिनके सिद्ध शब्द हो रहे हैं, गीत गान की संपदा का साम्राज्य छा रहा है, जिनके सिद्ध शब्दों ढारा गुंजायमान भ्रमरों से श्रशोक वृक्ष वाचालित होकर शोभायमान ही रहा है, बीच में सिंहासन पर तीर्थंकर प्रभु विराजमान हैं, दोनों तरफ चामर डोलाए जा रहे हैं, नमस्कार करते हुए देवों और दानवों के मुकट रत्नों से चरणों के नखों की कांति प्रदीप्त हो रही है, दिव्य पुष्पों के समूह से पर्षदा की भूमि संकीर्ण हो गई है, ऊंची गर्दनें (ग्रीवाएं) करके मृगादि पशुओं के समूह भी जिनकी मनोहर ध्वनि का पान कर रहे हैं, सिंह-हायी, सांप-न्योला आदि जन्म जात वैर स्वभाव वाले प्राणी भी अपने-अपने वैर भावों को शांत करके पास-पास में बैठे हैं, सर्व घतिशयों से परिपूर्ण, केवलज्ञान से सुशोभित तथा समव-सरण में विराजित उन परमेष्ठि अरिहत के रूप का इस प्रकार ग्रालम्बन लेकर जो ध्यान किया जाता है उसे रूपस्थ ध्यान कहते हैं।

राग-द्वेष और महामोह अज्ञानादि विकारों के कलंक रहित शांत-कांत-मन-हर, सर्व उत्तम लक्षणों वाली, योगमुद्रा—ध्यान मुद्रा की मनोहरता को धारण करने वाली, आंखों को महान आनन्द तथा अद्भुत अचपलता को देने वाली, जिनेक्वरदेव की प्रतिमा का निर्मल मन से विमेषोन्मेष रहित खुली आंखें रख कर एक दृष्टि से ध्यान करने वाला रूपस्य ध्यानवान कहलाता है।

जिनेक्वरदेव की कांत तथा आनन्दित मूर्ति के सन्मुख खुली आखें रखकरे एक इष्टि से देखते रहें, आखें ऋपकनी अथवा हिलानी नहीं चाहिये । क्ररीर का भान भी भूल जाना चाहिए जिससे एक नवीन दक्षा में प्रदेश होकर ग्रपूर्व आनन्द और कर्म की निर्जरा होती है । इस दक्षा वाले को रूपस्थ धनवान कहते हैं। ऐसा कोई भी ग्रालम्बन हो जिससे ग्रास्मिक गुरा प्रगट हों तो इसे आल-म्बन नाम का ध्यान कहते हैं ।

चित्त को एकाग्र, निर्मल एवं स्थिर करने के लिए घ्यान की म्रावस्थकता है । घ्यान कैसे प्रारम्भ करना चाहिए इसके विषय में यहां थोड़ा-सा विवेचन किया आएगा । घ्यान के लिए दृष्टि की स्थिरता बहुत उपयोगी है । उसको

## सोने वाला भरे के समान होता है।

मिन महले परमात्मा की सुन्वर मूर्ति की झोर खुली झांखों मिन एक टक देखने का अभ्यास करना चाहिए। आंखें नहीं माहिए । यदि आंखों में पानी झा जाए तो उसे आने देना चाहिए परन्तु प्रांख बन्द न करनी चाहियें। प्रारम्भ में जब आंखों में पानी झा जाए परन्तु प्रांख बन्द न करनी चाहियें। प्रारम्भ में जब आंखों में पानी झा जाए परन्तु प्रांख बन्द न करनी चाहिए। फिर दूसरे दिन देखना चाहिए। दिन बार प्रातः और संघ्या को झम्यास करना ठीक होगा। जब पन्द्रह मिनट तक देवन का अभ्यास हो जाए तब भगवान की मूर्ति के सामने से हष्टिः एकदम हटाकर म्रांखें बन्द करके अपने अन्तरंग में देखना चाहिए। तब तुम्हारे अन्तरंग में तुम्हें उस मूर्ति का प्रतिबिम्ब दिखलाई देगा। अपने भन्तरंग में प्रभु मूर्ति को देखने के अभ्यास को कमन्ना: बढ़ाते जाना चाहिए। बाद में एकांत, पवित्र तथा डांस मच्छर रहित स्थान में बैठ कर अन्य सब विधारों को दूर कर प्रतिमाजी को हृदय में स्थापन कर उनकी ग्रष्ट प्रकारी मानसिक पूजा करनी चाहिये।

÷.,

9---प्रथम स्नान कराते समय यह भावना करनी चाहिए कि----हे प्रभो! आप तो सदा पवित्र हैं। पानी जैसे बाहर की मैल को दूर करता है, तृषा को बुभाता है। तथा आग को शांत करता है वैसे ही आप हमारे कर्म मल को दूर करिये, विषय तृष्णा को बुभाइये स्था त्रिविध ताप को शांत करिये।

२---दूसरी चन्दन पूजा में नव ग्रंगों पर तिलक करते हुए यह विचार करना चाहिए कि---हे प्रभो ! चन्दन जैसे काटने, घिसने और जलाने पर भी ग्रपनी सुगंध और शीतल्ता को नहीं छोड़ता है वैसे ही दुनिया के सुख-दुःखों के विविध प्रसंगों में मेरी ग्रात्म-जायृति बनी रहे---हे प्रभो ! मैं कोध क्यारह के ताम के ज़ुल रहा हूं। उससे शांत होने के लिए मैं सब कुछ सहन कर सकू ऐसा बल मुफे प्रीप्त हो।

प्रमत्तको सब मोर भय रहता है। अप्रमेणप्रकृति भी भव तहीं। [

वैसे ही मुझे भी मिथ्यास्व रूप दुर्गन्ध को दूर कर अपने सेर्प सुन्दरता स्रौर उत्तम स्राचरण की सुगन्ध के कारण परमात्म स्वरूठक रहने का वल प्राप्त हो ।

8 — जौथी-भूप पूजा में सुयन्धित धूप परमात्मा के सामने खेते हुए यह भावना करनी चाहिए कि धूप जैसे जलते हुए भी वातावरएा को शुद्ध बना कर सुगन्ध ही सुगन्ध फैला देता है वैसे हो — हे प्रभो ! मुझे भी ऐसा बल मिले कि मैं पूर्व कर्मों के योग से विविध ताप में जलते हूए भी घाल्म-बागूत्त की शक्ति द्वारा आस-पास के लोगों में तथा विरोधी जीवों के हृदयों में शांति का वातावरएा फैला सकूं एवं शील की सुगन्धि से सबके चित्त प्रसन्न कर सकूं।

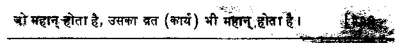
५—पांचवीं-दीप पूजा में दीपक प्रगटा (जला) कर मन में भावना करनी चाहिए कि, हे प्रभो ! ग्राप सदा केवलज्ञान से प्रकाशित हैं। मेरे हृदय में भी ग्राप के प्रताप से---अज्ञानान्धकार दूर हो, मलिन वासनाएं नष्ट हों तथा सदा के लिए मेरे श्रन्तःकररा में ज्ञान की ज्योति जगमगाती रहे।

६ — छठी अक्षत पूजा में मन से चावल का साथिया (स्वस्तिक) बनाना चाहिए। उस समय ऐसी भावना करनी चाहिए कि इन चार टेढ़ी पंसड़ियों की तरह चार गतियां भी टेढ़ी हैं, उन्हें हे प्रभो ! तू दूर कर। मैंने उनमें बहुत परिश्रमण किया है। अब मैं इनसे धबराता हूं ! इस ग्रारीर रूपी छिलके को दूर कर चावल की तरह अखंड क्लीर उज्ज्वल आत्म-स्वरूप प्रकट करने का मुफे बन दे।

७ — सातवी नैवेद्य पूजा में विविध प्रकार का नैवेद्य (मिठाई) प्रभु के सामने रखकर ऐसी भावना करना कि — हे प्रभो ! इन पदार्थों को मैंने अनेक बार खाया है, तो भी तृष्ति नहीं हुई। मैं निरन्तर झात्मा के झानन्द में ही तृष्त रहूं इसलिए मुफे भनाहारी पद प्राप्त करने का बल दे।

८—आठवीं-फल पूजा में विविध प्रकार के फल प्रभु के साम सिकतर इस प्रकार भावना करनी **पाहि**ये कि हे प्रभो ! मैं इन फलों को प्रस्त करके अपनी जात्मा को भूल गया हूं। **प्रद** मुफे ऐसा फल झफा हो कि जिसके होरा के स्वरूप का अखंड भान सर्वया बना रहे। दूसरे फल की ईच्छा ही न हो !

इस तरह मानसिक पूआ (मन के द्वारा प्रत्येक वस्तु की कल्पना-करते हए पुजा) करके पहले प्रभ के दाहिने पैर के अंगुठे को देखने की कल्पना करनी चाहिए, वार-बार उस कल्पना को खड़ी करना चाहिए । जब वह अंगूठा दिखाई दे, उस पर धारएगा पक्की हो जाए कि कल्पना करते ही वह अंग्रुठा भट से प्रत्यक्ष की तरह मालुम होने लगे, तब दूसरी अंग्रुलियां देखना । तत्पस्चात् इसी प्रकार दूसरा पग देखना। इसी तरह पालथी, कमर, हृदय और मुख ग्रादि कमग्रः देखना । तत्पश्चात् संपूर्ण ग्ररीर पर धारएा करनी चाहिए । जब तक एक भाग बराबर न दिखाई देने लगे तब तक दूसरे भाग पर नजर नहीं डालनी चाहिए । दूसरा भाग दिखाई देने लगे तब पहला और दूसरा दोनों भाग एक साथ देखने लगना । इस प्रकार आगे के भागों के साथ भी पहले के दिखाई दिए हुए भागों को मिला-मिलाकर देखते जाना चाहिए। सम्पूर्एं शरीर जब भली-भांति दिखलाई देने लगे तब इस मूर्ति को सजीव प्रभु के रूप में बदल देता चाहिए अर्थात ऐसी कल्पना करके व्यान करना चाहिए कि प्रभुका शरीर हलन-चलन कर रहा है, बोल रहा है आदि । फिर इच्छानुसार प्रभुको बैठे, खड़े, ग्रथवा सोने की कल्पना कर उसकी धारणाको दृढ़ करना। इस एकाग्रता के साथ परमात्मा के नाम का सन्त्र ''ॐ अहँ नम:'' का जाप करते रहना चाहिए । उनके हृदय में दृष्टि स्था-पित कर वही जाप करते रहना चाहिए । यदि गिनती न रहे तो कोई हानि नहीं है । भृकुटी और तालुपुर भी जाप करना चाहिए । जितना समय मिले भगवान् के जीवित गरीर को सन्मुख हृदय में खड़ा करके जाप करते ही रहना चाहिए । यदि हो सकें तो घण्टों के घण्टों इस ध्यान में व्यतील करते रहना चाहिए । ऐसा करने से मन एकाग्न होने के साथ-साथ पवित्र होता है । कर्म मलक्त जाता है। मन जितना निर्मल होता जाएया उतना ही स्थिर भी होता जीयेगा । मन को स्थिर करने की धारएा। हृदय में और मस्तक पर करनी चाहिए । जैसे-जैसे अम्यास बढता जाएगा वैसे ही वैसे आगे का मार्ग



हाथ में आता जाएगा। इस प्रकार प्रारम्भ में घ्यान का प्रभ्यास करें आगे बढ़ सकेंगे, अर्थात् महान् घ्यानी बना जा सकेगा।

#### रूपास्थ घ्यान का फल

रूपस्थ ध्यान का अभ्यास करने से तल्मयता प्राप्त होती है और झन्त में सर्वज्ञता प्राप्त होती है। जो सर्वज्ञ प्रभु है वह मैं स्वयं ही निषचय इंष्टि से हूं। इस प्रकार साधक उस सर्वज्ञ के साथ तन्मयता को प्राप्त करता है। इस प्रकार योगी सर्वज्ञ बन सकता है।

राग रहित का घ्यान करने से स्वयं राग रहित होकर कमों से मुक्त होता है। तथा रागियों का आलम्बन लेने वाला काम, क्रोघ, हर्ष, शोक, राग, द्वेषादि विक्षेप को करने वाली सरागता को प्राप्त करता है।

जिस-जिस भावना से जिस जिस जगह आत्मा को योजित किया जायेगा, उन-उन निमित्तों को पाकर वह उस उस स्थान पर तन्मयता प्राप्त करता है। जैसे स्फटिकमरिए के पास लाल, पीला, नीला, काला ग्रादि जिस रंग की वस्तु रखी जावेगी, उस वस्तु की निकटता से स्फटिकमरिए भी वैसे वैसे रंग की दिखाई देगी। उसी प्रकार ग्रात्मा को भी जैसी भावना द्वारा प्रेरित किया जाएगा वैसा ही वह बनेगा।

इसलिये बिना चाह (इच्छा) के भी केवल कौतुक समफकर भी असद्ध्यानों का मालम्बन नहीं लेना चाहिये । क्योंकि इस ग्रसद्ध्यान का सेवन करना भ्रपने विनाम म्रौर पतन के लिये ही होता है ।

## व्यवहार में वृत्ति स्वरूप का ग्रवलोकन

हमारे मन के अन्दर जो भिन्न-भिन्न प्रकार के विचार उत्पन्न होते हैं उनका जब कुछ अधिक स्थुल रूप हो जाता है तब उसे वृत्ति कहा जाता है। वृत्तियां मन में उत्पन्न होती हैं। ये बीज स्वरूप हैं। जैसे एक बीज में से अनेक बीज पैदा किये जा सकते हैं। वैसे ही वृत्ति के साथ जब अपनी राग अथवा द्वेष वाली भावना मिलती है तब उससे अनेक वृत्तियां उत्पन्न हो आती हैं। हमारा रात-दिन का व्यवहार इन वृत्तियों को पोषएा करने वाला ने साधक जीवन की आशा और मृत्यु के भग से सर्वधा मुझा होते हैं

है जिनान कमों के बन्धन और उनके कारएा भावी में प्राप्त होने वाले जन्म को जावार, मन में उत्पन्न होने वाली ये वृत्तियां ही हैं। यदिव्यन के अन्दर सात्विक भाव वाली वृत्तियां उत्पन्न की जाएं, प्रथवा निरन्तर झात्म जागृति रख,' प्रबल पुरुषार्थ द्वारा परमार्थी ग्राचरएा बना, सात्विक भाव वाली बूत्तियों को ही उत्साहित करें तथा व्यवहार के हरेक प्रसंग पर उन्हीं को दिका रखें तो हम अपना भावी जन्म तथा वर्तमान जीवन बहुत ऊंचा बना सकेंगे।

यदि हमारा ग्राचरए। मात्र व्यवहार के लिए, तथा परमार्थ भी व्यवहार की अनुकूलता के लिए ही होंगे तो इससे हमारी राजस प्रकृति पोषए। पायेगी जिससे हमारा जीवन मध्यम दर्जे का बन जायेगा। यदि हमारा ग्राचरए। केवल स्वार्थमय, वासनाग्रों को ही पोषए। करने वाला, इन्हें (स्वार्थ और वहुसनाबों को) प्राप्त करने के लिये विविध प्रकार की रौद्र प्रवृत्तियों बाला एवं अनेक जीवों को संहार करने वाला होगा तो हमारी वृत्तियां तामस भाव द्वारा पोषए। पाकर हमारे भावी जन्म को बिगाड़ देंगी, अर्थात् इसके परि-एगाम स्वरूप हमें भावी जन्म बहुत ही खराब प्राप्त होगा।

संक्षेप में कहें तो हमारी मनोवृत्तियों का सात्विक, राजसिक और ताम-सिक इन तीन प्रकार की वृत्तियों में समावेश हो जाता है। यह प्रत्येक वृत्ति विवेक और विचार बल से बदली जा सकती है। चाहे कैसे भी विषम प्रसंग क्यों न हों उन्हें भी हम विचार वल और विवेक की सहायता से बदल सकते हैं तामसिक और राजसिक प्रकृति को सात्विक रूप से बदल कर आत्मा को प्रतन की ओर जाते रोक उन्नत बना सकने का सामर्थ्य हमारे हाथ में है। 'खूब कभी ऐसा प्रसंग अपने हाथ में आवे तब उसे जाने नहीं देना चाहिए, अन्यया चिरकाल से परिपुष्ट बनी हुई नीच प्रवृत्तियां अपना दुःखमय प्रभाव दिखलाये बिना नहीं रहेंगी।

दुनिया में बड़े कहे जाने वाले मनुष्यों की वृत्तियों का पोषएा भी बड़ा ही होता है, परन्तु यदि वे झात्य भाव की तरफ जागृत होंगे तथा वृत्तियों के पोषएा से उत्पन्न होने वाले सुख-दु:सक्का उन्हें ज्ञान होगा तो वे अधम न'दूर रहने वाला पीड़ित करे ग्रौर न पास रहने किन्तु कि कि

प्रवृत्तियों का पोषए। नहीं करेंगे । यदि जीवन हल्का-नीच होगा ती उपकों नीच वृत्तियों का ही पोषए। होगा । यदि जीवन उच्च होगा तो उपकी वृत्तियां भी उच्च प्रकार का पोषए। पार्येगी । श्रच्छे या बुरे निमित्त से वृत्तियों में परिवर्तन इद्यंए बिना नहीं रहता ।

राजा यद्भेंद्र सात्त्विक वृत्ति का होगा तो उसमें अहिंसा, सत्य, प्रमाशिकता, क्षमा, नमझा, उदारता, परोपकार, प्रेम, सत्कार, न्याय, शील, वीरता, धर्म, वात्सस्यता, ज्ञान, मक्ति, परमार्थ, सेवा, रक्षण, दान, गुरुभक्ति, वतिम सत्कार, विनय आदि उच्च वृत्तियां ही पोषण प्राप्त करेंगी; यदि राजसी प्रइति वाला वैभवशाली जीवनवाला, विलासी स्वभाव वाला होगा तो उस में विषयेच्छा, स्वार्थपरता, महत्वता, स्वार्थ साधक परोपकार, दया-दान, कीर्ति और कर्त्तव्य पालन आदि मध्यम वृत्तियां ही पोषण पार्बेगी, तथा स्वार्थमय भावनाएं प्रथवा इच्छाएं पुष्ट होते हुए प्रसंगोपात अनेक प्रकार की हल्की-नीच वृत्तियां अन्तःकरण में बढती जायेंगी।

और यदि राजा तामसी प्रकृति वाला होगा तो भपने भोजन के लिये मौज-शौक के लिये, और अधिकार के लिये उसके युद्ध में कोछ, मसिमान, कपट, लोभ, राग-द्वेष, तिरस्कार, मन्याय, असत्य, स्वभाषिकता, व्यभि-चार, कुव्यसन, कायरता, मधर्म, अनीति, निर्देशता, रेभ, महत्ता, ईर्ष्या, द्वेष म्रोर मोह इत्यादि वृत्तियों का पोषएा होगा। तथा उन पोषएा पाई हुई वृत्तियों को भोगने के लिये जहां अनुकूलती होगी वही उसे फिर जन्म लेना पड़ेगा।

धर्म-गुरु यदि सात्विक प्रकृति वाला होँगा तो उसके हृदय में सात्विक वृत्तियां होंगी; परन्तु यदि वह हठीला, [जिद्दी] धर्मान्ध, अयवा अज्ञानी होगा तो तामसी प्रकृति वाले राजा के समान ही वृत्तियां प्रायः उसके हृदय में भी होंगी। क्योंकि वह धर्मगुरु भी एक बड़ा धादमी है, तथा ध्रधिकार की गरमी भी कुछ भिन्न प्रकार से प्रायः वैसी ही उसमें भी होती है।

मनुष्य यदि उद्यमी होगां तो पुरुषार्थ, स्वाधीनता, उत्साह, स्वतन्त्रता, वीरता आदि की वृत्तियां उसमें होंगी। इन वृत्तियों से उसके जीवन के के बाग के जैसा मधुर, सारयुक्त एवं सबके लिए उपादेय हो।

संयोगों तथा निमित्तों के प्रमाएा में दूसरी वृत्तियां भी परिपुष्ट होंगी।

्रमनुष्य यदि आलसी, कर्जदार या भिखारी होगा तो दुःख, कायरता, निराधारता, निरुत्साह, मंदता, अज्ञान, असंतोष, लोभ, क्लेश, केवल दुःख-मय विचार, ईर्ष्या, ढेंष, आदि की वृत्तियां मुख्यता उसमें होंगी तथा उसके उस समय के संयोगों के प्रमारण में दूसरी भी कोधादि की वृत्तियां पुष्ट होती रहेंगी।

फौजदार अथवा जेलर के हृदय में निर्दयता, निष्ठुरता,चंचलता, सत्ताबल आदि वृत्तियां स्वाभाविक ही हो जाती हैं ।

नौकरों के चित्त में उनके स्वभावानुसार प्रमाणिकता अथवा अप्रमाणि-कता की वृत्तियां हुआ करती हैं।

शिकारियों और कसाइयों के---जो खुराक के लिये पशुओं को पालते हैं---हृदयों में द्विपा, कूरता, लोभ ग्रादि की वृत्तियां होती हैं ।

अनुगज आदि के व्यापारियों के हृदय में भ्रनाज आदि लेते समय शांति की तथा बेचते समय अशांति की वृत्ति होती है।

ैं सामान्यतया सभी तरह के व्यापारी शान्ति अथवा ग्रशान्ति के समय— जनका माल बिके सब्द कि तो भी उसी प्रकार के प्रसंग तथा काल के ऊपर ग्रपनी उच्च का नीडू वृत्तियों को पोषएा दिये बिना नहीं रहते ।

किसानों की भावनायें की बोते समय और बेचते समय प्रायः जुदा-जुदा हुग्रा करती हैं । उन भावन मों के अनुसार ही उनके हृदयों में शास्ति या प्रशास्ति, सुख या दुःख, मोह-लोभ ग्रादि की वृत्तियां पुष्ट हुग्रा करती हैं ।

इष्ट वस्तु या प्रियजन के विश्वोग में प्रायः मोह, णोक अज्ञान, दुःख आदि की वृत्तियां मुख्यतया हुआ करती हैं। अनिष्ट वस्तु अप्रिय या मत्रु मनुष्य अथवा रोगादि के समय हिंसा, तिरस्कार, अभाव, दुःख की वृत्तियां होती हैं।

इतनी बातें तो केवल ऐसी ही वृत्तियों के विषय में कही गई हैं, कि जिनका प्रत्यक्ष में अनुभव होता है, परन्तु एक वृत्ति के साथ श्रन्य भी अनेक वृत्तियां प्रसंगानुसार हो जाती हैं । इस सारे विवेचन का सार यह है कि सूर्यं का उदय होना, एक प्रकार से मेरे भाग्य का उदय होना है।

जैसा बीज होगा वैसा ही फल भी उत्पन्न होगा। इस दृष्टांत के अपुतार हमारी वृत्तियां जैसी होंगी वैसे ही हमें फल भी भोगने पड़ेंगे। इस्राइलिए प्रत्येक व्यवहार या परमार्थ के समय मनुष्य को अपनी वृत्तियों की जांच करते रहना चाहिये। वृत्ति के मूल कारएा तथा इसके भावी फल या संस्कारों के पड़ने की ओर भी लक्ष्य रखना चाहिए। तथा एक वृत्ति में से प्रनेक वृत्तियां किस प्रकार विस्तार पाती हैं इन्हें भी ध्यान में रखना चाहिये। इस प्रकार निरीक्षण करते रहने से मन की कौन सी वृत्तियों को उत्पन्न होने देना चाहिये और कौन सी को नहीं, इस बात को समभने और समभ कर वृत्तियों को स्व-इच्छानुसार बदलने की कुञ्जी हमारे हाथों में आ-जाएगी। साथ ही इनके भावी जिन्दगी जैसी बनाना चाहेंगे वैसो बनाने का बल भी हमें प्राप्त हो जाएगा।

अपनी वृत्तियों की तरह दूसरे की वृत्तियों का भी निरीक्षण करते रहना चाहिये और निरीक्षण करते हुए अपने मन में ऐसा विचार करना चाहिये कि यदि मैं ऐसी परिस्थिति में ब्राऊं तो उस समय मुफे किस प्रकार की वृत्ति रखनी होगी अथवा कैसा व्यवहार करना होगा। ऐसा करने से भविष्य में ऐसे प्रसंग उपस्थित होने पर विशेष जागृति रखने का तथा नवीन बीज-वाली वृत्तियों को रोक सकने का बल प्राप्त हो सकेगा।

योग के मार्ग में आगे बढ़ने की इच्छा रखने वाले हर एक मनुष्य को बिहिये के प्रत्येक अवसर पर अपनी वृत्तियों का निरीक्षरण करते रहना चाहिये । धृत्तियों का निरीक्षरण करने की दिशा सूचन करने के लिये ही यह सक्षिप्त विवररण दिया है । यह विवेचन शांति के मार्ग का बीज है । जो बीज बोढा है वही फल प्राप्त करता है ।

धर्म को बास्तविक स्वरूप इस प्रकार वृत्तियों का निरीक्षण कर उन वृत्तियों को किव बनाने में ही है अर्थात् तमोगुएग में से रजोगुएग तथा रजो-गुएग में से. सत्यगुएा में आने का अभ्यास करना चाहिए। जब तक ऐसा अभ्यास नहीं किया जाता तब तक हृदय निर्मल नहीं होता तथा अनेक जन्म तक धर्म करते हुछ भी उसका उत्तम फल प्राप्त नहीं होता। सम्यग्दर्शन से हीन वन्दनीय नहीं हो सकता न

### **प्रात्मा का विकास लक्ष्य तथा जागृति**

कियेंन के बिना पूर्ण रूप से आत्मा का विकास नहीं होता। भूतकाल में - जितने भी महान पुरुष हुए हैं वे सब ध्यान ही के बल आगे बढ़े हैं। तथा भव भी इस ध्यान बल द्वारा ही आगे बढ़ सकते हैं। ध्यान सार्ग में प्रवेश करने वाले मनुष्य को पहले अपना ध्येय निश्चित करना चाहिये। उसको निश्चित करने के बाद यह निश्चय करना चाहिए कि, इस मार्ग में चलने के लिये मुफ़में कितनी योग्यता है। फिर ध्यान की विधि जानकर उसका अम्पास करना चाहिये।

हमें जो स्थिति प्राप्त करना है उसका दृष्य मानसिक स्थिति के सामने बारबार विचार बल से खड़ा करना चाहिए तथा उस एक ही विचार को ध्यान के किसी भी समय में भूलना नहीं चाहिये।

अपना ध्येय झात्मा के शुद्ध स्वरूप को प्राप्त करना ही है। झात्मा के ऊपर धावररण रूप जो आठ कमें हैं, उनके नाश होने से आत्मा के आठ महान् गुरा प्रकट होते हैं। आत्मा ही झनन्त है क्योंकि इसका ग्रन्त अर्थात् नाश नहीं होता है उस झनन्त का ज्ञान, दर्शन, आनन्द, शक्ति, सुख, जीवन स्वरूप धौर झनुभव, यही प्राप्त करने योग्य ध्येय है। इससे यह निश्चय हुआ कि ग्रनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, झनन्द धानन्द, अनन्त वीर्य, अव्याबाध सुख, सादि-धनन्त जीवन, अरूपी दशा और प्रगुरुलघु [व्यापक स्थिति]---यह आत्मा का पूर्ण विकास है उसी के लिये ही मैं प्रयत्न करता हूं। धेरी स्थि प्रवृत्तियां मेरे इस धात्म-विकास के लिए ही है।

#### भूगर्भ

लक्ष्य जागृत करने के बाद भूगर्भ उत्पन्न करना चाहिये। एक ही विचार को वार-बार मनन करने से मन के ऊपर उसका मजबूत असक होता है। मन घीरे-घीरे उसी विचार के प्रनुरूप हो जाता है प्रन्त में अपने आस-पास भी बैसा ही वातावरएा उत्पन्न करता है। उस वातावरहा में आनेवाले प्रसु भी उससे अच्छी तरह सुवासित होते हैं। सजातीय परमासु भी उसकी तरफ खिचकर माते हैं। विरोधी परमासुओं को दूर करता है। इस बंधे प्रमाद से द्रव्य का, निर्नायक से सेना का नाम होते।

हुए मानसिक ग्राकार को तथा वातावरएा को भूगर्भ कहते हैं। अपेक्याप्त रूप लक्ष्यबिन्दु जब कि भूगर्भ बंध जाता है तब वह निश्चित बीजपन के रूप को धारएा करता है। अपनी, ग्रपने ध्येय से सम्बन्ध रखने वाली, प्रत्येक किया या प्रवृत्ति इस भूगर्भ की तरह प्रवाह रूप से आकर बीज को पोषएा कर उसमें से आत्मा का पूर्ए विकास रूप फल पैदा करती है। ग्रपने विचार बीज रूप होकर उग निकलते हैं इसलिये विचार और इच्छाएं बहुत सावघानी से करनी चाहिये। अब से अधम वृत्ति वाले नये बीज बोना छोड़ देना चाहिये।

यदि अपना लक्ष्य आत्म विकास का ही हो तो अपनी सब प्रवृत्तियों का फल भी वही पैदा होगा। परन्तु यदि अपना लक्ष्य इन व्यवहार की या योग की चमत्कारी शक्तियां पैदा करने के लिये होगा तो अपनी उत्तम कि याएं भी उसी का पोषएा रूप परिएामन होकर उसी प्रकार का फल उत्पन्न करेंगी। तथा इनमें से नवीन कर्म प्रगट करेंगी। इसलिये अपना लक्षबिन्दु आत्मा की पूर्एता प्रगट करने के सिवाय दूसरा नहीं होना चाहिये। इस बात की बहत संभाल रखनी चाहिये।

घ्यान मार्ग के विरुद्ध विचार रूपी काटों को न उगने देना चाहिये । यदि उग जाये तो विचार बल एव वृत्ति निरीक्षरा द्वारा उन्हें उखाड़ डालना चाहिये । यदि ऐसा नहीं किया जायेगा तो ये काटे भी उग निकलेंगे और मूल लक्ष्य को पुष्ट करने के लिये जो खुराक मिलती है उसे खुद खाकर हमारे साध्य को निःसत्व बना देंगे ।

#### ध्यान करने का स्थान

हृदय के बांगें भाग की तरफ उपयोग रखकर वहां "शान्ति, शान्ति, शान्ति'' का जाप करना चाहिए । जाप के समय हृदय में यदि कोई क्षुद्र वृत्ति उठ ग्रावे तो जाप बन्द कर, उस वृत्ति की विरोधी उन्नतिवाली वृत्ति उत्पन्न कर, विवेक ज्ञान द्वारा क्षुद्र वृत्ति की ग्रसारता समफ उस वृत्ति को तोड़ डालना चाहिए । तथा फिर जाप प्रारम्भ कर देना चाहिये । इसी प्रकार जाप करते समय कोई भी विकल्प उठे उसी समय उस वृत्ति को पकड़ जाप दुर्चन से मैत्री का, छोभ से विवेक का नाश होता है।

बन्द कुद्ध वृत्ति को सद्विचार द्वारा बिक्षेर डालना चाहिये । तत्पाचात् फिर जाप्र शुरू कर देना चाहिए ।

यदि वृत्तियां उठती ही जायेंगी और उन्हें तोड़े बिना जाप चालू ही रखा जायेगा अथवा उन विकल्पों की उपेक्षा कर जाप को चालू रखा जायेगा तो वे सुद्र वृत्तियां ग्रन्दर ही दब कर पड़ी रहेंगी और थोड़ा सा काररण मिलते ही प्रबल होकर जाप को श्रव्यवस्थित कर डालेंगी। इसलिये विचार बल से उन्हें तत्काल ही नष्ट कर देना चाहिये। जाप चाहे कम हो इसकी चिन्ता नहीं है। जाप की गिनती की कोई खास आवक्यकता नहीं है। जाप की गिनती का कोई खास पूल्य भी नहीं है। मूल्य तो है क्षुद्र वृत्तियों को कम करने और ग्रुभ वृत्तियों को उन्नत बनाने का ग

## वृत्तियों का निरीक्षरण

कुछ समय के बाद जाप को बन्द करके हृदय के मध्य से दो अंगुल बांई सरफ एकाग्रता पूर्वक देखना चाहिए । आंखों को तो बन्द ही रखना चाहिये । मन में उठती हुई स्वाभाविक वृत्तियों को रोकना नहीं चाहिए । वृत्तियां उठें ऐसी प्रेरएगा भी नहीं करनी चाहिए । स्वयं तो द्रष्टा बन कर देखते रहना चाहिये । स्वाभाविक सहज उपयोग में रहते हुए बीच-बीच में उपयोग का विस्मरएग हो जाना सम्भव है । उस समय कोई न कोई वृत्ति अवश्यमेव प्रगट हो जाती है । उस वृत्ति को विचारों ढारा तोड़ कर फिर शान्त होकर अवलोकन करते रहना चाहिए ।

इस अभ्यास से सत्ता में रही हुई अनेक प्रकार की वृत्तियां बाहर आती हैं तथा फिर से वे वृत्तियां उत्पन्न हो इस प्रकार विवेक ज्ञान के विचार द्वारा नष्ट कर दी जाती हैं। उसके साथ ही नई इच्छाएं न करने के कारए सत्ता में नवीन बीजों का प्रवेश भी रक जाता है। इस अभ्यास से संवर और निर्जरा एक साथ होते हैं। संचय होने के लिये आने वाले कमों को रोकना संवर है तथा संचित कमों को नष्ट करना निर्जरा है। इस अभ्यास से ये दोनों होते हैं।

द्रष्टा == [प्रेक्षक] की तरह देखते रहने से, यदि वृत्तियां न उठें तो

मनुजित कार्य से महत्त्व का, प्रन्याय से कीति का नाम होता है।

स्थिरता ग्रयवा एकाग्रता बढ़ती जाती है, तथा वृत्तियां उठती हैं तो कि का काम चालू होता है। वृत्तियों को उठने न देकर दवावे ज्ञान द्वारा तोड़ने का काम चालू होता है। वृत्तियों को उठने न देकर दवावे रखने से वे सत्ता में दबी हुई पड़ी रहती हैं तथा बलवान निमित्त मिलने पर वे विशेष जोर के साथ बाहर आती हैं। हृदय में शान्ति की छाया नीचे अवलोकन करते रहने से सत्ता में रहे हुए कर्म धीमे-धीमे बाहर आते हैं। यह कर्म तोड़ने का पुरुषार्थ है।

वृत्ति के अवलोकन रूप घ्यान द्वारा जब कर्म बाहर आते हैं तभी हमें ज्ञात होता है कि अभी इस प्रकार के कर्म मेरे अन्दर विशेष या कम प्रमारण में रहे हुए हैं तथा अमुक प्रकार की वृत्तियां न उठने के कारण से उस प्रकार के कर्म कम हुए हैं। जो कर्म अपने अन्दर विशेष प्रबल होंगे उनसे विचार बार-बार आयेंगे तो भी हमें जाप और अवलोकन शुरू ही रखना चाहिए। जाप "ॐ" कार का, ''सोहं'' का और ''शान्ति'' का तीनों तरह का प्रसंगानुसार करना चाहिए।

जाप रूप हल द्वारा जमीन की तरह कमंखुदते हैं। तथा शान्ति जाप की छाया नीचे वृत्ति अववलोकन रूप फावड़ा द्वारा खुरच कर वे कर्म बाहर निकाल दिये जाते हैं।

ध्यान के सिवाय दूसरे समय में वृत्तियों को तोड़ने का ज्ञान प्राप्त करने के लिये, आत्मा के शुद्ध स्वभाव को बतलाने वाले, कर्मों के अचल नियमों को समफाने वाले तथा मन की वृत्तियों के स्वरूप को बताने वाले ग्रन्थों को पढ़ना बहुत उपयोगी है।

दिन में हर समय वृत्तियों क। अवलोकन करते रहना चाहिये मन में उठते हुए विकल्पों को वृत्तियां कहते हैं। एक में से अनेक वृत्तियां उठती हैं। यदि हमारी जागृति न हो तो उनका इतना विस्तार बढ़ जाता है कि घण्टों तक उनका अन्स नहीं हो आता।

यह विकल्पों वाला मन आरमा के आगे आवरणा रूप खड़ा रहकर उसके आवरणों में वृद्धि करता रहता है। विविध इच्छाओं या वासनाओं वाले विकल्प सत्ता में रहे हुए कमों में से बाहर ग्राते हैं तथा वाहर के पदार्थों के निमित्त भी वह विविध प्रकार की इच्छाए करते हैं। इन इच्छाओं के निमित्त से राग-द्वेष, हर्ष-शोक पैदा कर नथे कर्म बीजों का संचय कराते हैं। अपनी निर्बल इच्छाओं में से ही इनका जन्म होता है।

जाप क/्फल वृत्तियों को मन से जुदा कर, इन्हें नाश करने का है । मन से वृत्तियां जुदा हुई तब समभता चाहिये कि जब इनका ग्रसर मन पर⁄होना सर्वथा मिट जाए । खोजने से भी वृत्ति न मिले श्रौर आकृति बने खिना ही का सम्प्रती का, अभिमान से सद्गुणों का नास होता है।

उपयुग की जागृति से बिखर जाये यदि वृत्ति जुदा न हुई हो तो उसका सकर मैंने पर होता है, किसी विषम प्रसंग का हृदय पर ग्राधात सगता है। मन वैसी बातों का बार-बार पुनरावर्तन करता है। चित्त स्थिर नहीं होता, विक्षेप हुग्रा करते हैं, विह्वलता आ जाती है। ये सब वृत्ति के मन से नष्ट न होने के लक्षण हैं। जब तक वृत्ति नष्ट न हो जाय तब तक समफना चाहिये कि जाप परिपक्व नहीं हुग्रा है, तथा जाप का फल नहीं मिला है अतः जाप जारी रखना चाहिये। वृत्ति छूट जाए तो उसे निर्लेप वृत्ति कहते हैं। वृत्ति निर्लेपता वाला जाप हो तो शान्ति बढ़ती है, सारे शरीर में शान्ति फैली रहती है। वृत्तियों का सर्वथा नाश होना यह तो बहुत ऊंची हद है। फिर से उत्पन्न ही न हों। ऐसी वृत्ति नाश तो चौदहवें गुएास्थान में होती है। तो भी निर्लेप जाप करने से पवन के समान वृत्ति ऊपर ही रहती है परन्तु हृदय में उसका प्रवेश नहीं होता। यह, जाप भी बन्द होकर शान्त स्थिरता रहती है।

जाप करते समय यदि वृत्तियों का बल विशेष मालूम हो, विकल्प बहुत उठें तो ''शान्ति'' शब्द का जाप करना चाहिए । इसके साथ ही वृत्ति को देखते रहना ग्रौर भावना करना चाहिए कि इन वृत्तियों का नाश हो । इससे वृत्तियां कम होंगी । यदि बहुत वृत्तियां उठें तो ग्रर्थ के साथ ''सोहं, सोह'' शब्द का जाप करना चाहिये ।

व्यवहार की कियाओं को निर्लेप बनाने के लिए व्यवहार के समय भी जाप चालू रखना चाहिये और बृत्तियों का बल जांचते रहना चाहिए। उनके कारणों और परिणामों का भी विचार करते रहना चाहिए। इच्छा करते ही वृत्तियों को बदल देने का बल प्राप्त करना चाहिए। ऐसा समभना चाहिए कि पुनर्भव उत्पन्न करने वाले बीजों वाली वृत्तियां नाण होने से ही आतमा को सच्चा सुख प्राप्त अथवा उन्नत भाव प्रगट होगा। चाहे मनुष्यों को चमत्कृत करने वाली शक्ति पैदा न हो परन्तु जो मन को मलिन और मोह को पोषएग करने वाली वृत्तियां बीज रूप से सत्ता में नई प्रवेश कर अनेक बीज उत्पन्न करने वाली होती हैं उन्हें नाश करने का बल प्राप्त करना कोई साधारण लाभ नहीं है। आत्मा का पूर्ण विकास इन वृत्तियों के नाश से ही होता है। उस समय की कराई मेहनत धूल में मिल जाती है। चमत्कारिक शक्तियां चली जाती हैं और फिर भोई हुई मूली के समान वैसे के बैसे ही हो जाते हैं। इसलिए वृत्तियों को रोकने या दबाने की अपेक्षा विचार बल से इनका नाश करना ही आत्मोन्नति का सरल राजमार्ग है।

#### रूपातीत-ध्यान

आकृति रहित, ज्ञानानन्द स्वरूप, निरंजन-सर्वथा कर्म रहित सिद्ध परमोरेना का ध्यान यह रूपातीत ध्यान कहनाता है।

इस निरंजन सिद्ध स्वरूप का अवलम्बन लेकर निरंतर इसका ध्यान करने वाला साधक ग्राह्य-ग्राहक, लेने और लेनेवाले आदि भाव रहित तन्मयता प्राप्त करता है।

योगी----साधक जब ग्राह्य-ग्राहक भाव बिना की तन्मयता प्राप्त करता है तब उसके लिये कोई आलम्बन रहा हुग्रा न होने से वह साधक उस सिद्धात्मा में इस प्रकार लय पाता है कि ध्यान करने वाला और ध्यान इन दोनों के अभाव से ध्येय जो सिद्ध उसके साथ एक रूप हो जाता है।

योगी के मन की परमात्मा के साथ जो एकाकारता है वह समरसी भाव है। और उसी का ही एकीकरएा होकर क्रात्मा अभिन्न रूप से परमात्मा में लीग हो जाता है—लय पा जाता है।

#### निरालम्बन म्यान का कम

पहले पिडस्थ-रूपस्थ ग्रादि लक्ष्य वाले घ्यान के कम से, अलक्ष जो निरा-लम्बन घ्यान हैं उसमें ग्राना । पहले स्थूल घ्येय लेकर अनुकम से अनाहद कला आदि सूक्ष्म घ्येयों का चिंतन करें, तथा रूपस्थ आदि सालम्बन घ्येयों से निरा-रूम्बन सिद्ध ग्ररूपि घ्येय में ग्राना । इस कम से यदि अम्यास किया जावे तो तत्त्वों का जानकार योगी अथवा साधक थोड़े समय में ही तत्त्व को पा सकता है । इस प्रकार पिडस्थ, पदस्थ, रूपस्थ और रूपातीत इस चार प्रकार के घ्यान में मग्न होने वाले मुनि-योगी ग्रथवा साधक का मन जगत के तत्त्वों का साक्षात कर ग्रात्मा की विश्दि करता है ।

# भूषकर्ता का परिषय महानसंत चिदानंद जी

ंउन्नीसवीं शताब्दी में काशी में खरतरगच्छ के उपाध्याय श्री चरित्र गरिए परमगीतार्थं थे । जिनके गुरु निधि उपाध्याय के दो शिष्य चिदानन्दजी (कपूरचन्द जी) ग्रौर ज्ञानानन्द जी बड़े उच्चकोटि के कवि और ग्राध्यात्मिक पुरुष हुए हैं। श्री चिदानन्दजी महाराज का स्वरोदय ग्रंथ उनको योगसः उना और तद्विषयक ज्ञान का प्रच्छा परिचायक है, आप ने स्वरोदय ज्ञान नामक ग्रंथ में जगह-जगह पर जोर दिया है कि योगाभ्यास सभ्यग्दृष्टि योगी गुरु की सेवा में रहकर करना परमावध्यक है। ग्रापने यह भी लिखा है कि जिस सभ्य हब्टि योगी गुरु से आप ने योगाम्यास किया था वे उच्चकोटि के विद्वान योगी थे परन्तु आश्चर्य होता है कि आपने उन गुरु का नाम ग्रथवा परिचय तक भी नहीं दिया आपकी पुदगल-गीता, बावनी, बहुत्तरी-पद और स्तवनार्दि भी उच्च कोटिकी काव्य कला और अनुभव ज्ञान से ग्रोतप्रोत हैं। की ताम्रों का सर्जन, सौब्टव, फवते उदाहरए। और हृदयग्राही भाव म्रत्थम्तु स्लाधनीय हैं। स्राप गुजरात भावनगर आदि में काफी विचरेथे। मध्य-प्रदेश में भी धूमे थे। भावनगर की जैनधर्म प्रसारक सभा द्वारा' चिदानन्दर्भ, , सर्व-संग्रह दो भागों में आपकी समस्त कृतियां प्रकाशित हैं। गद्य में औ अनेक जैन दार्शनिक, सैद्धान्तिक तथा योग सम्बन्धी ग्रन्थों का निर्मान 🀔 आपने किया है।

श्री चिदानन्द जी के गुरु आता श्री ज्ञानानन्द जी भी उच्चकोटि के प्राध्यात्म योगी थे । आपके शताधिक पदों का संग्रह ज्ञानविलास श्रोर संयम रंग रूप में साठ वर्ष पूर्व वीरचन्द पानाचन्द ने प्रकाशित किया था । श्री चिदानन्दजी महाराज पहले पावापुरी में गांव मन्दिर के पृष्ठ भाग की कोठारी में घ्यान किया करते थे श्रौर पीछे गिरनारजी, पालीताना व राज-गुहि सम्मेतशिखरजी में भी रहे । सम्मेतशिखरजी में, गिरनार जी में तथा श्रन्यत्र भी आपकी घ्यान-गुफाएं प्रसिद्ध हैं । भावनगर के पास ग्राप्ने छीपा " जाति को प्रतिबोध देकर जैन बनाया था । तीस वर्ष पूर्व जब भद्रमुनि जी महाराज भावनगर पधारे । तब उस जातिवालों ने कहा---ग्राप खतर-गच्छ के श्री चिदानन्द जी महाराज द्वारा प्रतिबोधित हैं । ग्रब्टांग निमित्त विभाग २, ३, ४ स्वप्न विज्ञान रु. ५,३० प्रश्न पृच्छा विज्ञान रु. ५,३० स्वरोदय विज्ञान रु.४,००

प्राप्ति स्थान जैन प्राचीन साहित्य प्रकाशत मंदिर ५७ (६४१/बी/३) ग्रहाता बलबीर मोतीराम मार्ग शाहदरा-दिल्ली ११००३२

## प्रकाशन के लिये तैयार ग्रन्थ

(१) शरीर लक्षरण विज्ञान
पुरुष स्त्री के शारीरिक लक्षण तथा हस्तरेखा)
(२) यंत्र-मंत्र-तंत्र-कल्पादि बृहत्संग्रह
(३) भद्रबाह संहिता

www.jainelibrary.org