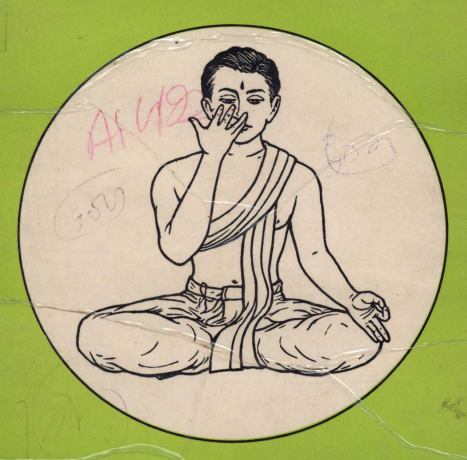
श्री यिद्यानंद्र महाराज कृत

# स्वरोहय शान

: ભાવાનુવાદક : રીઠશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દોશી, <sub>ખી.એ.</sub>



સંપાદકઃ શ્રી યન્દ્રકાન્ત અમૃતસાલ દોશા

જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ, મુંબઈ-૫૬

in Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibrary.or

## શ્રી ચિદાનંદજી મહારાજ કૃત

# સ્વરોદય જ્ઞાન

#### : ભાવાનુવાદક :

શેઠશ્રી અમૃતલાલ કાલીદાસ દોશી, ખી.એ.

#### ઃ સંપાદક :

શ્રી ચન્દ્રકાન્ત અમૃતલાલ દોશી



#### : પ્રકાશક :

જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ, ૯૬ ળી, એસ. વી. રાેડ, ઇરલા, વિલે–પારલે ( પશ્ચિમ ), મુંબઇ–૪૦૦ ૦૫૬.

#### પ્રકાશક:

ચન્દ્રકાન્ત અમૃતલાલ દારી, મે. ટ્રસ્ટી – જૈન સાહિત્ય વિકાસ મંડળ, ૯૬ ખી, સ્વામી વિવેકાનંદ માર્ગ, ઇરલા, વિલે–પારલે ( પશ્ચિમ ), મુંબઇ–૪૦૦ ૦૫૬.

#### \*

મુદ્રક : વિવેક મુદ્રણાલય, ૩૯૬, સ્વાતંત્ર્યવીર સા**વ**રકર માગે, પ્રભાદેવી, મુંખઇ–૪૦૦૦૨૫.

\*

પ્રથમ આવૃત્તિ, ૧૯૮૬, પ્રત: ૭૫૦ સર્વ હક્ક સ્વાધીન.

W

મૂલ્ય : ૨૦ રૂપિયા

## સ્વરો દય સ્વા ધ્યાય

'શિવ સ્વરાદય 'માં સ્વરત્તાનનું માહાત્મ્ય દર્શાવતાં જણાવ્યું છે ક્રે–

स्वरज्ञानात्परं गुर्ह्यं स्वरज्ञानात्परं धनम्। स्वरज्ञानात्परं ज्ञानं न वा दण्टं न वा श्वतम्॥

અર્થાત્ "સ્વરના જ્ઞાન કરતાં વધુ ગૂઢ યા શ્રેષ્ઠ ધન કે પરમ જ્ઞાન (કયાંય પણ) જોવા કે સાંભળવામાં આવ્યું નથી."

અતિ પ્રાચીન કાળથી સ્વરાદયની સાધનાની પરંપરા ભારતવર્ષમાં વ્યાલી આવે છે તેનું પ્રમાણુ અનેક શ્રંથામાં મળી આવે છે. જે સ્વરાદયના મહિમા ઉપર દર્શાવવામાં આવ્યા છે તે ગુજ્ઞ વિષય ઉપરના ચિંતનના, 'સ્વરાદય સંજ્ઞા' ઉપર વિચાર શરૂ કરીને પ્રારંભ કરીએ.

'રવર' એટલે પ્રાણશક્તિ અને તેના 'ઉદય' એટલે ઉદ્દલવ. પ્રાણશક્તિ સાથે આ જ્ઞાનનું અનુસંધાન દોવા છતાં સ્વરાદય શાસ્ત્રનું અવલાકન કરીએ ત્યારે મુખ્યત્વે તેમાં ધાસની નિઃસરણની ક્રિયાની આલાચના જોવામાં આવે છે તેયી સ્વરના ઉદ્દલવ સ્ચવતી સંજ્ઞા આ શાસ્ત્રને શા માટે આપવામાં આવી હશે તે પ્રશ્ન સહજ ઉપસ્થિત થાય છે. જે ધાસ-ઉચ્છાસની ભૌતિક ક્રિયા નજરે દેખાય છે તેના મૂળમાં શું કંઇ સદ્ભમ ક્રિયા અભિપ્રેત હશે ? આ પ્રકારની સંજ્ઞાએ શાસ્ત્રફાયી નિર્ણીત થતી હોવાયી તેમાંયી જ તેઓના અર્થ'સંકતા મળી રહે તે શક્ય છે, તેયી 'સ્વરાદય' શબ્દાર્થનું વિશેષ ચિંતન કરીને આ રહસ્યને ઉદ્ઘાટિત કરવા માટે યત્કિ'ચિત્ પ્રયત્ન અહીં કરવામાં આવે છે.

પ્રચલિત અર્થ મુજબ શ્વાસનું જ્યારે કંઠમાંથી નિઃસરણ થતું હોય ત્યારે કંઠમાં રહેલા સ્વરત ત્રમાં ચિત્તના આશય મુજબ જે પ્રકંપના ઉત્પન્ન

થાય અને તે ભાષાસૂચક અથવા સંગીતસૂચક અકારાદિ, કે સા, રે, ગ, મ વગેરેમાં ઉચ્ચાર પામે તે 'સ્વર' કહેવાય છે. ઉચ્ચારનું કારણ છે અંત:સ્થ પ્રાણશક્તિ. મન, શરીર અને વાણીની સર્વ' ક્રિયાએોની પ્રેરક શક્તિને 'પ્રાહ્ય'ની સંત્તા આપવામાં આવી છે. આ સુક્ષ્મ શક્તિ ધ્વન્યાત્મક, વર્ણાત્મક અને સ્પાદનાત્મક છે-ધ્વનિ, વર્ણ અને સ્પાદનામાં તે અભિવ્યક્તિ પામે છે. આ સહમ શક્તિ પ્રકૃતિમાં સર્વત્ર છે. સર્વ પદાર્થામાં વ્યાપ્ત છે. મન અને શરીરની સર્વ ચેષ્ટાએાનું તે કારણ હાેવાથી આ ક્રિયાઓમાં તેના સતત વ્યય થતા રહે છે. જીવનના સંરક્ષણ માટે તેની સતત પૃતિ થવી જરૂરી છે. જળ અને ભોજનમાં આ શક્તિનો સંચય હોવાથી તે શરીરને બળ આપે છે. પરંતુ તેના કરતાં અનેકગણી શક્તિ વાયમાં હાવાથી વાયુ આ શક્તિના મુખ્ય સ્રોત ખને છે. શ્વાસ દ્વારા પ્રાણી આ શક્તિને ત્રહણ કરી તેના સંચય ના ભિરથાનમાં કરે છે. શ્વાસનું નિ:સરણ એ એક દેહની ચેષ્ટા અથવા જીવનની ક્રિયા છે. પ્રાણ, કંઠાદિમાં ઉચ્ચાર સ્થાનાને પ્રાપ્ત કરતી વખતે શ્રાવ્ય મને છે. પરંતુ નાસિકામાંથી શ્વાસ દ્વારા સ્વરહા કરતાં પ્રાહા ઇન્દ્રિયગમ્ય ન હોવાથી તેના બાધ થતા નથી અતે તે ચર્ચાતા વિષય ખતે છે.

પ્રાણતત્ત્વનું શ્વાસમાં સ્વરણ થતું હોવાથી શ્વાસરૂપી ક્રિયામાં જે પ્રકાશ પામે છે તે 'સ્વર' છે. પ્રાણ અને સ્વર અલગ નથી. કંઠ તથા નાસિકામાંની ઉદ્દભવ પામતા સ્વરનું આ કાર્ય—સ્વરૂપ થયું. પ્રત્યેક કાર્યના મૂળમાં કારણ હોય છે એટલે સ્વરનું ગુપ્ત સ્વરૂપ જે તેના કારણ સ્વરૂપમાં રહેલું છે તે સમજવા માટે પ્રયત્ન કરીએ.

અકારાદિ શબ્દોના ઉચ્ચાર તે કંઠનું કાય છે. તે ધ્વનિ કરતાં ક'ઇક વિશેષ છે તે સ્વયવવા માટે કારણના કાય માં આરાપ કરીને તેઓને 'સ્વર' કહેવામાં આવ્યા છે.

'સ્તર' એટલે જે સ્વરે અર્થાત્ અનુસરણુ કરે તે– જે સ્વય' પ્રકાશિત થાય છે તે 'સ્વર' કહેવાય છે. આવેા ગુણુ ધરાવતા પ્વનિવિશેષા 'સ્વર' કહેવાય છે.

જગતના પદાર્થિને એાળખવા માટે તેને નામ આપવામાં આવે છે. તેના માટે અકારાદિ શિષ્દો નિશ્ચિત કરવામાં આવે છે. પદાર્થોનું સ્વરણ– અનુસરણ કરનારા હેાવાયી અકારાદિ 'સ્વર' કહેવાય છે. પદાર્થ મય ખાલ જગતની જેમ મનામય આંતરિક જગત સાથે પણ 'સ્વર'ને અનુસંધાન છે. 'સ્વર'ના અન્ય પર્યાયા છે: વર્ણુ તણા અક્ષર 'સ્વર'ના આંતરિક જગત સાથેના સંખંધ સમજવા માટે આ સંત્રાઓ ઉપયાગી છે.

જેના વડે અર્થ વર્ણુવાય તે 'વર્ણુ.' જેમ લાલ આદિ વર્ણુ – રંગ વડે ભીંત વગેરે ઉપર ચિત્ર પ્રકાશિત થાય છે તેમ વર્ણુ – અક્ષર વડે અર્થ પ્રકાશિત થાય છે.

જે અર્થાને ક્ષરે છે-પ્રગટ કરે છે પરંતુ પાતે ક્ષરતા-િવનાશ પામતા નથી તે અકારાદિ વર્ણું 'અક્ષર' છે. તદુપરાંત ત્રાન પરિણામરૂપ ચેતન સ્વભાવને પણ અક્ષર કહે છે કારણ કે તે કદી ક્ષરતા એટલે કે ચાલી જતા નથી. અક્ષય એવા ચેતન સ્વભાવમાં સુધ્ધિનું કાર્ય ઉમેરાય ત્યારે વર્ણોના સમૂહ એકત્ર થાય છે. આ વર્ણામાં અનંતા અર્થાનું પ્રતિપાદન કરવાની શક્તિ રહેલી છે. ચેતન સ્વભાવ તથા વર્ણાના સમૂહ મંતેને એક જ સંત્રા 'અક્ષર' આપવામાં આવી છે. કારણ કે ખંતેમાં અર્થના પ્રકાશ કરવાના સમાન ગુણ રહેલા છે.

અર્થ પ્રકાશના હેતુથી અક્ષરા એકત્ર થાય એટલે પદ ખને છે. પદ તેની સ્વાભાવિક શક્તિ અને સ' ક્રેત વડે અર્થ'ના બાધ કરાવે છે. ' अર્દું' એ પદ છે. પરમેશ્વરનું તે એક નામ અથવા વાચક છે, પરમેશ્વર એ તેના અર્થ અથવા વાચક છે, પરમેશ્વર એ તેના અર્થ અથવા વાચક છે. પરના અનેક પર્યાયા છે—જેમ કે નામ, સંજ્ઞા, શબ્દ, વાચક વગેરે. નામી, સંજ્ઞી, શબ્દાર્થ વાચ્ય ઇત્યાદિ અર્થ'ના પર્યાયા છે. વાચક અને વાચ્ય વચ્ચે સંખંધ છે. પદનું જ્યારે ઉચ્ચારણ, સ્મરણ અથવા પ્યાન કરવામાં આવે ત્યારે તેના વાચ્ય (અર્થ) મનમાં ઉપસ્થિત થાય છે, વિકલ્પ ઊઠે છે. વાચક અને વાચ્ય ખંતે સ્વરના આધાર વિના સંભવતા નથી. શબ્દાર્થનું ચિંતન કરતાં જે વિશિષ્ટ જ્ઞાનનું આંતરિક પરિણમન ચેતન સ્વભાવમાં થાય છે તેને આંતરિક વિજ્ઞાનરૂપ 'અક્ષર' અથવા 'શબ્દ' કહેવાય છે, જેમાં શબ્દ અને અર્થ એકરૂપતાને પામેલા છે તેની આ ભાવવાણીની અભિબ્યક્તિ છે. અકારાદિ શબ્દ તેનું સ્વરણ અથવા અનુસરણ કરનારા હોવાથી સ્વર કહેવાય છે.

આ શબ્દરૂપ ભાવવાણીના મૂળમાં છે ભાવવાણીની શક્તિ અથવા ચેતન સ્વભાવ. કર્મ'ના આવરણુનો ક્ષય થવાથી આત્મામાં જ્ઞાન સ્વરૂપ ચૈતન્ય ઉદય પામે છે. મન, ઇન્દ્રિય વગેરે નિમિત્ત સાધના વાસના પૂરી કરવા માટે ત્રહેજુ કરીને આ ત્રાનશક્તિ સૃક્ષ્મ શબ્દરૂપે પરિજામે છે. આ ચૈતન્ય અથવા ત્રાનનું સ્વરજુ—અનુસરજુ કરનારા દ્વાવાથી અકારાદિ સ્વર કહેવાય છે. આ મૂળ શક્તિના અર્થ રૂપે પ્રકાશ કરનારા દ્વાવાથી તે 'સ્વર'ની સંત્રા પામે છે. આમ ત્રજુ પ્રકારે દર્શાવાયેલું 'સ્વર'નું આ કારજુ સ્વરૂપ છે. ત્રાનના અર્થ રૂપે પ્રકાશ કરવા એ તેના સ્વભાવ છે. અકારાદિ વર્જી તેનું કાર્ય દેશાયા છે.

નિઃશ્વાસ, પ્રાણુના સંચારથી થતી નૈસગિ'ક ક્રિયા છે. મન તથા દેહના આંતરિક ગુણુંધર્માં તેમાં પ્રકાશ પામે છે. તદુપરાંત સ્વર–જ્ઞાનના પ્રકાશ કરનાર તરીકે માન્ય કરી તેને પણ 'સ્વર'ની વિશેષતા સ્વક સંગ્રા આપવામાં આવી છે. સ્વરાદય શાસ્ત્ર તેનું પ્રમાણ છે.

શબ્દથી બાધ ઉત્પન્ન થાય છે તેનું પ્રમાણ જીવનમાં થતા પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. પરંતુ નિઃધાસથી જે સ્વરત્તાનની પ્રાપ્તિ થાય તે મનુષ્ય માટે સહજ અનુભવ નથી. શાસ્ત્રવચન તેનું પરાક્ષ પ્રમાણ છે. સાધના દારા તેના અનુભવ પ્રત્યેક વ્યક્તિએ જીવનમાં પ્રત્યક્ષ કરવા પડે છે.

સ્વરના ઉદય નિરંતર જેમાં ભાસ્યમાન થાય છે તેવા આપણા ધાસનું સૂક્ષ્મ નિરીક્ષણ કરીએ તાે તે ક્રાેંં ક્વાર જમણી નાસિકામાંથી તાે ક્રેોંં ક્યારેક લાંબા કયારેક દ્રંકા, કયારેક ઉપ્વ' કયારેક અધા અને વળા કયારેક સન્મુખ તાે કયારેક તીર્છા વહેતાે અતુભવાય છે. બન્ને નાસિકામાંથી એક સાથે ધાસનાે મંદ સંચાર થતાે પણ કયારેક જોવા મળે છે.

શ્વાસનું વહન જે નસકારામાંથી થાય તે ખાજીમાં આવેલી શરીરની નાડીમાં પણ તેના પ્રેરક પ્રાણના વિશેષ સંચાર થાય તે સહજ છે; એટલે આ નાડીઓની પ્રકૃતિને લક્ષમાં રાખીને જમણી ખાજીની નાસિકાના શ્વાસવહનને 'સ્ય'નાડી'ની અને ડાખી ખાજીની નાસિકના શ્વાસવહનને 'ચંદ્રનાડી'ની સંત્રા આપવામાં આવી છે.

સ્ય'નાડી તથા ચંદ્રનાડી તરીકે ઓળખાતી આ નાડીઓને કરાડરજ્જુની ખન્ને ખાજુ આવેલી 'Sympathetic–સિમ્પેથેટિક' અને 'Para Sympathetic cords–પેરા સિમ્પેથેટિક 'ક્રાર્'ઝ' ક્રમશઃ માનવામાં આવી છે.

આથી ક્લિત થાય છે કે નાઢીમાં જોવામાં આવતા ઉચ્છ્વાસના પરિવર્ત નાના મૂળમાં અતિ ચંચળ પ્રાણુશક્તિમાં થતા ફેરકારા કારણભૂત છે. તેથી તે માત્ર શ્વાસની સ્થૂળ ક્રિયા ન રહેતાં પ્રાણુનાં લક્ષણા દર્શાવનારી ખતી રહે છે.

શાસ્ત્રત્રોએ આ પરિવર્તનોને પાંચ પ્રકારમાં વર્ગીકૃત કર્યાં છે તથા પ્રત્યેક નિશ્ચિત થયેલા પ્રકારને તત્ત્વની સંત્રા આપી છે. દા. ત શ્વાસ જ્યારે નાસિકા સન્મુખ ચાલતો હોય અને તેનું વહન બાર આંગળ દૂરથી હથેળીમાં થતા રપશંથી અનુભવી શકાય ત્યારે તેને પૃથ્વીતત્ત્વની સંત્રા આપવામાં આવી છે. શ્વાસમાંના વાયુના પરમાણુઓ પ્રાણ્યશકિતથી પ્રેરાઇને નિશ્ચિત આકાર તથા ગતિ ધારણ કરે છે જે પ્રયોગ દ્વારા અનુભવી શકાય છે. દપંણ સન્મુખ રાખીને જો તેના ઉપર નિ:શ્વાસ છોડવામાં આવે તો હવામાં રહેલા બેજને કારણે એક ધૂંધળી અપ પડે છે. આ અપ ચોરસ, ગોળ વગેરે આકારની હોય છે. તે અપની આકૃતિના અભ્યાસ કરવાથી કયા તત્ત્વમાં શ્વાસ ચાલે છે તેનું આકાર મુજબ અનુમાન થઇ શકે છે. દા. ત. પૃથ્વી તત્ત્વની ચોરસ અપ ઊઠે છે.

કંઠમાંથી શબ્દ કે સૂર રૂપે કે ધાસમાંથી ઉપર દર્શાવ્યા મુજબ તત્ત્વરૂપે નિઃસરણ પામતા સ્વરને વર્ણાયુકત કહેવામાં આવ્યા છે. અ, આ, ઈ વગેરે વર્ણાક્ષરા તરીકે પ્રચલિત છે. તંત્રમાં પ્રત્યેક વર્ણાક્ષરને ષડ્ચક્રોમાં નિશ્ચિત સ્થાન આપીને સંપૂર્ણ વર્ણમાળાને દેહ અંતર્ગત પ્રતિષ્ઠિત કરવામાં આવી છે.

રંગ માટે 'વર્ણુ' સંજ્ઞા ભાષામાં આપવામાં આવી છે. અક્ષરાની જેમ પ્રત્યેક ચક્રમાં પીળા, લાલ વગેરે રંગસ્ચક 'વર્ણુ' યાગના મંચામાં દર્શાવવામાં આવ્યા છે. પ્રકાશ તથા ધ્વનિના ભેદા એટલે કે શબ્દા અને રંગા માટે સમાન સંજ્ઞા 'વર્ણુ' નિશ્ચિત કરવામાં આવી છે. એક જ રપંદનાત્મક શક્તિની તેઓ અભિવ્યક્તિ છે તે હેતુ તેમાં અભિપ્રેત હાઇ શકે છે!

દેલમાં સ્થૂળરૂપે ક્રાઇ ચક્રા જોવામાં આવતાં નથી પરંતુ સુષુમણા નાડીનાં ચાક્કસ સ્થાનામાં પ્રાણના પ્રવાહ સુવિશેષ અને વલયાકારે વહેતા, સદ્ભમ ચિંતનમાં અનુભવાતાં, શાસ્ત્રજ્ઞોએ આ અનુભવને યાગ્ય સંત્રાએા આપીને ષદ્ચકૃતું સવિસ્તર વર્ણું કર્યું છે. તેમાં પ્રત્યેક ચક્રનાં વર્ણુ તથા તત્ત્વ દર્શાંવ્યાં છે. વિશેષમાં જે સામાન્યપણે રહેલું હોય તે 'તત્ત્વ' કહેવાય છે. તત્ત્વ શબ્દ જાતિસ્થક છે. જાતિના સમાન ગુણુધમ'ના તે પ્રકાશ કરે છે. દા. ત. 'જળતત્ત્વ' એટલે પ્રવાહીતાના સમાન ગુણ દર્શાવતા સવ' પદાર્થો. ચક્રોના તત્ત્વને એાળખવા માટે પ્રત્યેક ચક્રના તત્ત્વને પ્રકૃતિના પંચ મહાભૂતની પૃથ્વી, જળ વગેરે સંત્રાઓ આપવામાં આવી છે. તે જે વિશિષ્ટ અથ'ને સ્થવે છે તે આગળ જણાવવામાં આવશે.

મૂલાધાર ચક્રમાં તત્ત્વ પૃથ્વી છે અને વર્ણ પીજા, સ્વાધિષ્ઠાન ચક્રમાં તત્ત્વ જળ તથા વર્ણ સંકેદ, મિલ્યુર ચક્રમાં તત્ત્વ અિન તથા વર્ણ લાલ, અનાહત ચક્રમાં તત્ત્વ વાયુ તથા વર્ણ લીલા અને વિશૃદ્ધિ ચક્રમાં તત્ત્વ આકાશ અને વર્ણ કાળો છે.

ચક્રામાં વિદ્યમાન શક્તિ એક જ છે પરંતુ તેનાં પ્રકંપના ખદલાય ત્યારે તેતું સ્વરૂપ પરિવત'ન પામે છે તથા તેનાં તત્ત્વ તથા વર્ણુ ભિન્નભિન્ન ભાસે છે. પ્રત્યેક ચક્રમાં શક્તિની અભિગ્યક્તિ ખદલાય છે અને તેથી તેનાં તત્ત્વ તથા વર્ણુ અલગ દર્શાવવામાં આગ્યાં છે.

વર્ણ**'થી જેમ** શક્તિનું તેજોમય રૂપ પ્રકાશ પામે છે તેમ તત્ત્વથી શક્તિના ગુણુ અને કાય'ના નિશ્વય થાય છે. પંચ તત્ત્વાથી શક્તિના ગુણ વિકાસ તથા કાર્યોનું પાંચ પ્રકારમાં વર્ગીકરણ થાય છે.

અંતિમ આજ્ઞાચક્રમાં વર્ણવવામાં આવેલું મહત્ તત્ત્વ પ્રકૃતિથી પર માનવામાં આવ્યું છે. ષટ્ચક્રામાંથી પાંચ ચક્રાનું નિર્માણ પંચભૂતાત્મક પ્રકૃતિ દ્વારા તથા આજ્ઞાચક્રનું નિર્માણ ચિત્ત દ્વારા માનવામાં આવ્યું છે. આ ચક્રા યંત્ર સ્વરૂપ છે અને બંધનમાં પડેલા જીવ તેમાં ગતિ કરતા રહે છે. આ ચક્રા દ્વારા તેનું નિયંત્રણ થતું રહે છે. ષટ્ચક્રમેદન વગર જીવની મુક્તિ સંભવિત નથી પરંતુ આ કુંડલિની યાગના વિષય હાવાયી તેનું વર્ણન અત્રે કરવામાં આવ્યું નથી.

ચંક્રામાં તથા નાસિકાના સ્વરમાં એક જ પ્રાણશક્તિનું સમાન ભાવે સંચરણ થતું હોવાથી તેમાં તત્ત્વ તથા વર્ણુની સમાન વ્યવસ્થાનું તિરૂપણ મળી આવે તે તર્કસંગત છે. પરંતુ પાંચ ચક્રામાં થતાં પ્રાણનાં સ્પંદનાને અને શ્વાસમાં થતાં પાંચ પ્રકારનાં પરિવર્તાનોને, પંચબૂતાત્મક તત્ત્વની સંગ્રાની નિયુક્તિ, પ્રાણ અને પદાર્થોમાં સમાનભાવે પ્રવર્તાતો એક અખંડ પ્રકૃતિની સત્તાના નિર્દેશ કરવા માટે શું હોઇ શકે છે?

આ વિચારતે પુષ્ટિ 'શિવ–સ્વરાેદય'માંથી મળા આવે છે. તેમાં પ્રાહ્યું સર્વ પદાર્થાની ઉત્પત્તિનું કારણ કહેવામાં આવ્યું છે. આ શકિતમાં વિવર્તો ઉત્પન્ન થતાં પંચ મહાભૂતનું સદ્ભમ સ્વરૂપ પ્રગટ થયું. અનેક સંયાેજનાેમાં તે વિવર્તા સ્થૂળ ભાવ પામતાં પદાર્થા ઉત્પન્ન થયા એટલે કે 'બૂત' થયા. પાંચ પ્રકારમાં વિભક્ત થવાથી પંચ મહાબૂત કહેવાયા. વિજ્ઞાને પદાર્થ માત્ર સક્ષ્મમાં શકિત સ્વરૂપ છે તે માન્ય કર્યું છે. પરંતુ હવે તે એવી ધારણા પ્રત્યે વળી રહ્યું છે કે સ્થૂળમાં ભલે પદાર્થા અલગ ભાસે પરંતુ તેઓ અંતિમ એવા અહ્યુના અશ અથવા કહ્યુસ્વરૂપમાં તા પ્રકૃતિમાં વ્યાપ્ત એક મહાશકિતના સ્થાનિક, બહુરૂપી તથા ક્ષિણિક આવિષ્કાર છે. તેનું અસ્તિત્વ પૂર્ણપણે ભિન્ન પૂરવાર કરી શકાતું નથી. તેને અનેક પ્રકારના સંખંધામાં સુગઠન પામેલી વ્યાપક વ્યવસ્થાના વિશિષ્ટ ગુણ ધરાવતા એક ભાગ રૂપે પ્રહેણ કરવું પડે છે.

જે પ્રાણને વિશ્વમાંથી ગ્રહણ કરીએ છીએ તે સર્વાત્ર છે. સર્વા પ્રાણીએા અને પદાર્થાં સાથે અતુસંધાન પામેલા છે, પરંતુ તેની અભિ-વ્યકિત પ્રાણીઓમાં જોવા મળે છે. તેથી તેને જીવનશકિત તરીકે ઓળખીએ છીએ. તે પ્રાણ અતીત, વર્તમાન તથા અનાગત સર્વ વિશ્વ **ધ**ટનાએ**!** સાથે અગમ્ય રીતે સંકળાયેલા છે એવા આ શાસ્ત્રના વિશ્વાસ છે. તેથી ઘટનાએોનાે જ્યાતિષના જેમ વિસ્તારપૂર્વ કૃળાદેશ સ્વરાદયના આધાર ઉપર આ ગ્રંથમાં જણાવવામાં આવ્યો છે. શાસ્ત્રજ્ઞા ધાસો વ્યાસના ક્રિયારૂપી દર્પાણમાં આ અદશ્ય શક્તિના પ્રભાવને નિહાળ છે પરંતુ આ અદશ્ય શકિતને વિદ્યુતના માધ્યમ દ્વારા દશ્યમાન કરવાના તથા તેના ફાટાએ પાડીને અભ્યાસ કરવાનું શકય ખન્યું છે. 'હાઇ ફ્રીકવન્સી ઇલેકટ્રિક ફિલ્ડ' ઉપજાવી 'કિરલાન ફાટાગ્રાફી ટેકૂનિક'થી સજીવ ધાન્ય, વૃક્ષનાં પત્રા, પુષ્પા, કૃળો, મતુષ્યાના હાથ ઇત્યાદિ ગાઠવીને ફાેટાઓ લેવાનું તથા વિશિષ્ટ પ્રકારના દગ કાચનાં ઉપકરણામાંથી તેઓને નજરે જોવાનું પણ શકય ખન્યું છે. નિર્જુવ વસ્તુઓના ફાેટાએા પાડવામાં આવ્યા ત્યારે તેમાંથી શાંત પ્રકાશ ઝરતા નિહાળવામાં આવ્યા પર'ત સજીવ પદાર્થાનાં ચિત્રા અથવા દશ્યા નિહાળતાં મનને મુગ્ધ કરે તેવા ર'ગખેર'ગી પ્રકાશના પરિવર્ત'ન પામતા પ્રવાહા જોવા મત્યા. તંદુરસ્ત મનુષ્યના હાથમાંથી ઊઠતી ખહાર વહેતી તરંગલીલાએ રપષ્ટ જ હોય છે. છતાં તેની ન સમજાય તેવી રીતે અસ્પષ્ટ છાપા કયારેક ઊઠતી જોવા મળી ત્યારે તેને ટેકૃનિકની ક્રાઇ ભૂલ માનવામાં આવી. પરંતુ આવું ખન્યા પછી દ્રંક સમય ખાદ એ જ મનુષ્યા રાગગ્રસ્ત થતાં જણાયા. મન જ્યારે ક્ષાેભ પામ્યું હાેય ત્યારે પણ પ્રકાશના તરંગાનાં ચિત્રા મંદ અથવા અલગ પ્રકારનાં જોવા મત્યાં. મતુષ્યના સ્વારથ્યના તથા તેના મના દૈલિક આવેગાના રંગમેરંગી પ્રકાશમાન તરંગા સાથે ગાઢ સંખ'લ હેાવાનાં પ્રમાણા મળ્યાં આ પ્રાણને સમાન લક્ષણોના ઉદ્યોત હોવાથી યાંગીઓને ધ્યાનમાં અવગત થતાં પ્રાણનાં રહસ્યા અમુક અ શે વૈજ્ઞાનિક ઉપકરણો દ્વારા ઉકેલી શકવાની સંભાવના ઊભી થઇ. આગામી રાગને પારખવાના તથા મનુષ્યની મને દૈહિક ક્રિયાઓના પ્રાણ સાથેના સહમ સંખ'લ, જે યાંગાબ્યાસ માટે મહત્ત્વના તથા સ્વરાદય જ્ઞાનના મુખ્ય વિષય છે, તેના વ્યવસ્થિત અભ્યાસ હવે થઈ શકશે. તથા પ્રાણના પરિચય આપતી 'સ્વર' તત્ત્વ અને 'વણ' આદિ સંજ્ઞાઓ શાસ્ત્રીય ચર્ચાના ક્ષેત્રના સીમા પાર કરીને પ્રયાગશાળાના ચકાસણીના વિષય થઈ ચૂકા છે. હવે સ્વરાદયના ક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરી શકાશે.

'સ્વરાદય' વિષય ઉપર કૈવલ્યધામના યાગાશ્રમે વૈજ્ઞાનિક ઉપકરણો દ્વારા સંશાધન કર્યું છે જે 'યાગ મીમાંસા' તથા અન્ય શ્રંથામાં પ્રકાશિત થયું છે. સ્વરાદયની 'ફિઝિયોલાજી' સમજવા માટે તે તે શ્રંથાના આશ્રય લેવા જરૂરી છે. આ વિવરણ માટે યાગ મીમાંસાના આ શ્રંથાના આધાર લેવામાં આવ્યા છે.

ધાસો વ્રુધાસતી ક્રિયાએ લિપર અત્યાર સુધીમાં કરવામાં આવેલું સંશોધન પ્રાથમિક છે. વ્યવસ્થિત ધારણે જો પ્રયાસ હાથ ધરવામાં આવે તો નવાં તથ્યા જરૂર બહાર આવ્યા વગર ન રહે. આ સંશોધન ધાસો વ્યુસિતી ક્રિયાના, મસ્તિષ્કનાં સંવેદનશીલ નિયામક ક્રેન્દ્રો, πાનત તુઓના સંસ્થાન તથા તેઓ દ્વારા દેહના સમગ્ર તંત્ર ઉપર પડતા પ્રભાવ સાથે સ\*બ 'ધ છે તેવું સ્થાપિત કરે છે અને ધાસમાં રહેલી શક્તિનું સંચરણ તેનું કારણ છે એવું અનુમાન કરે છે.

એક નાડીમાંથી વહેતા શ્વાસને પલટાવીને અન્ય નાડીમાંથી તેનું વહન શરૂ કરવું હોય તો સ્વરાદય શાસ્ત્ર કેટલાક ઉપાયા દર્શાવે છે તેમાં એક ઉપાય, લાકડીથી ખગલમાં દખાણ ઊભું કરવાના છે, જે બાજુની ખગલમાં આવું દબાણ ઊભું કરવામાં આવે તેની વિપરીત બાજુની નાડીમાંથી શ્વાસો-વૃધાસનું ચાલન થાડી મિનિટામાં અવશ્ય શરૂ થાય છે. ખગલમાં ત્રાનતંતુઓના ઉત્તેજન ત્રાહકા-Receptors આવેલા છે. આ Receptors દ્વારા શક્તિના સંચાર Nervous system ત્રાનતંતુઓના સંસ્થાન દ્વારા, મસ્તિષ્કના નિયામક કેન્દ્રો સુધી પહેંચે છે. આ કેન્દ્રોના નાસિકાના છિદ્રો સાથે ત્રાનતંતુઓના માર્ગદ્વારા સંખંધ છે. તેથી જે આંતરિક કિયાઓના કારણે તેના ઉપર ખગલના દબાણથી શ્વાસવહનમાં

ફૈરફાર થાય છે તેના ઉપર આ સંશોધન સારા પ્રકાશ પાડે છે. મસ્તિષ્ક તથા દેહના અન્ય અવયવા સાથે જ્ઞાનત તુઓના સંસ્થાન દ્વારા સંખંધ, આ અવયવામાં થતી ક્રિયાઓ તથા આ ક્રિયાઓના દેહના અગણિત કાષામાં થતી રાસાયણિક ક્રિયાએો સાથે સંખ'ધ તે સવે'ના કારણે લાહીના ખ'ધારણ, હદયના ધખકારા અને શ્વાસા-વ્યાસનાં પ્રમાણ પ્રકાર તથા સંખ્યા ઉપર પક્તી અસર વગેરે વિશે 'ફિઝિયોલોજી'માં જે ગ્રાન સંપાદિત થયેલું છે તેના આધારે, ક્રેટલીક ખૂટતી કડીએા પૂરી પાડીને પ્રાણશક્તિના પ્રભાવથી આ ક્રિયાએ કેવી રીતે ક્રમશઃ થઇ શકે તેની વિશેષ માહિતી **અ**ન સંશાધન પૂરી પાડે છે. દેહ જીવ'ત છે. અનેક જૈવિક પ્રક્રિયાઓની જિટલ વ્યવસ્થા તેમાં જોવા મળી છે. આ સ**વે'** સુપેરે સમજવી **હો**ય તા 'ફિઝિયાલાજ'ના પરિભાષામાં એક વિસ્તારપૂર્ણ સ્વતંત્ર લેખના જરૂર પડે. પરંતુ તેથી વિષયાંતર થયા વગર રહે નહિ. વિષયાંતર કર્યા વિના વાચક સમક્ષ વિષયની સ્પષ્ટતા કરવા માટે અનેક અન્યાન્ય આશ્રિત ક્રિયાઓ તથા પ્રતિક્રિયાઓ સ્વરૂપ જૈવિક ઘટનાઓના સમૂહનં. શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં સાંગાપાંગ વર્ષાન કરવાનું ટાળાને, જરૂર પૂરતું તથા શક્ય તેટલી સરળ ભાષામાં જે વિવેચન કરવામાં આવશે તેને, તે અથ'માં ત્રહણ કરવામાં આવે તેવી અપેક્ષા છે.

નાસિકાના ઊંડાણુમાં ત્રાનત તુઓની જળ આવેલી છે. તેમાં 'ઉત્તેજન ગ્રાહકા — Receptors' રહેલા છે. આ ઉત્તેજન ગ્રાહકા ગંધને ગ્રહણુ કરે છે. તેનાથી ત્રાનત તુઓના માર્ગ' ઉત્તેજિત થાય છે. વિદ્યુતમાં પરાવત' થયેલી ઉત્તેજના મસ્તિષ્કના મધ્યભાગમાં સ્થિત 'Olfactory tubercule— ગંધગ્રહણુની સ'રચના' સુધી પહેંાંચે છે. ગંધગ્રહણુ માટેની આ વ્યવસ્થા શ્વાસમાં રહેલી પ્રાણુશક્તિને પણ વિશિષ્ટ ઉત્તેજના તરીકે ગ્રહણુ કરે છે. વિદ્યુતમાં પરાવત' કરે છે તથા તે શક્તિને ગંધગ્રહણુના વિભાગ 'Olfactory tubercule' સુધી પહેંાંચાડે છે. ત્યાંથી તે શક્તિ પસાર પામીને 'એમીગ્રહેલા—Amygdela', 'હીપ્પા કેમ્પસ—Hippo Campus' અને 'હાઇપા શેમસ—Hypothalmus' વગેરે સંસ્થનાઓમાં પહેંાંચે છે. તેમાં થઇ રહેલાં કાર્યો ઉપર તેના પ્રભાવ પડે છે. મસ્તિષ્કના ઊંડાણુમાં જે અનેક અદ્દસત સંસ્થનાઓનું વ્યવસ્થા તંત્ર આવેલું છે, તેમાંથી કેટલીકના ઉદ્દેશખ ઉપર કરવામાં આવ્યો છે. આ એક ગૂઢ વિસ્તાર છે. તેના બધા રહસ્યા વિતાન હજી ઉક્દેશી શક્યું નથી. મસ્તિષ્કના આ વિસ્તારમાં મના દૈદિક કાર્યોના આદેશોની આપ—લે થતી જોવા મળે છે. મન તથા

દેહની અરસપરસ અસરાે ઊબી કરતું અટપટું અને સ્ક્લમ પ્રભાવક્ષેત્ર પણ અહીં આવેલું છે તેથી આ વિસ્તાર ગતિશીલ થતાં તેમાં અનેક કાર્યાં થાય છે. અરસપરસ સમૂહમાં થતાં કાર્યાં જોવા મળે છે. પ્રાણશક્તિ પ્રથમ 'એમીગ્ડેલા' માં તથા ત્યારબાદ ઉપર નિદે'શિત અન્ય સંરચનાઓમાં ફૈલાય છે, તેમાં ક્રિયાઓને પ્રેરે છે.

ડાખી ખાજીની નાસિકાથી થતું શ્વાસનું ગ્રહણ ડાખી ખાજીના મસ્તિષ્ક મધ્યવર્તી 'એમીગ્ડેલા'ના ક્રેન્દ્રને તથા જમણી ખાજીની નાસિકાથી થતું શ્વાસનું ગ્રહણ જમણી ખાજીના મસ્તિષ્ક મધ્યવર્તી 'એમીગ્ડેલા'ના ક્રેન્દ્રને ઉત્તેજિત કરે છે. ડાખી ખાજીના મસ્તિષ્કનું નિયામક ક્રેન્દ્ર શરીરના ચય અને અપચયની ક્રિયાઓને ઉપશાંત કરવાનું કાય' કરે છે તેથી શરીરના સવ' અવયવાની ગતિવિધિના વેગ ઘટે છે, શરીરની ઉષ્ણતા ઘટે છે.

'સ્વરાદય'માં ડાખી બાજુની નાસિકામાંથી થતા શ્વાસવહનને 'ચંદ્રનાડી'નું નામ આપ્યું છે તે સાર્થંક છે કારણ કે તે સૌમ્ય પ્રભાવ-સચક છે. તે મુજબ જમણી બાજુના મધ્યવર્તી મસ્તિષ્કનું નિયામક કેન્દ્ર જયારે જમણી બાજુના મધ્યવર્તી મસ્તિષ્કનું નિયામક કેન્દ્ર જયારે જમણી બાજુની નાસિકા દ્વારા પ્રહણ થતા શ્વાસના સંસ્પર્શંથી ઉત્તેજિત થાય ત્યારે દેહમાં ચાલતી ચય (કાષ્ણદિ) અપચય (કાષ્ણસ્ય) ની ક્રિયાઓનો વેગ વધે છે, શરીરના અવયવાના કાર્યં વેગ વધે છે, ઉષ્ણતાની વૃદ્ધિ થાય છે. જમણી બાજુથી થના શ્વાસવહનને 'સ્પ'નાડી'નું નામ આપ્યું છે તે ખરેખર આ દર્ષિએ ઉચિત છે. સમયે સમયે ચય અપચય ક્રિયાના કાર્યં વેગની વૃદ્ધિ તથા ઉપશાન કરવાનું તંત્ર ગાઠવીને પ્રકૃતિએ જીવનધારણની પ્રવૃત્તિમાં સ્વાસ્થ્યપોષક સમતુલા જળવા રાખવાની વ્યવસ્થા ગાઠવી છે. જે દેહયંત્ર ચલાવવા માટે 'ખ્રેક' તથા 'એક્સેલરેટર'ની ગરજ સારે છે. આવી આંતરિક સંતુલન જળવવાની વ્યવસ્થાના અભાવમાં જીવનની હાનિ થયા વગર રહે નહીં તે સમજી શકાય તેવું છે.

દેહમાં સતત ચાલતી ચય તથા અપચયની ક્રિયાના કાય વેગની વૃદ્ધિ તથા ઉપશમ કરવાના નિયમન તંત્રના શ્વાસવહન સાથે સંખંધ રથાપીને, પ્રકૃતિએ ખરેખર ક્રેવી અદ્દ્ભુત રચના ગેઠિવી છે તે જાણવા જેવું છે.

દેહમાં ગાેઠવાયેલી ચય તથા અપચયની ક્રિયાના ક્રાય'વેગનું નિય'ત્રણ આપાેઆપ થયા કરે તેવી વ્યવસ્થાનું ત'ત્ર પ્રકૃતિએ માનવદેહમાં ગાેઠવ્યું છે. દેહની સવ' ક્રિયાઓના ક્ળસ્વરૂપે ઊભી થતી જીવનની જરૂરિયાત આ

તંત્રનું નિયમન કરે છે. આ જરૂરિઆતના સંદેશ મરિતષ્કનાં ઉપરાક્ત ક્રેન્દ્રો ઉપર પડતાં તે મુજખ તેમાં ક્રિયા થાય છે અને તેથી દેહમાં કાય વેગની વૃદ્ધિની જરૂર હોય તો જમણી નાસિકાન દ્વાર વિકાસ પામે અને શ્વાસનું ગ્રહણ ત્યાંથી થાય છે જે મસ્તિષ્કના ચાક્કસ ક્રેન્દ્રને ઉત્તેજના પહેાંચાડવાનું કાર્ય કરે છે. જીવનના કાર્ય વેગ એાછા કરવાનું જરૂરી ખતે ત્યારે મસ્તિષ્કનાં ઉપરાક્ત ક્રેન્દ્રો તે રીતે સક્રિય અને છે તથા જમણી ખાજુની નાસિકાનું કેન્દ્ર સંક્રેાચ પામતાં તે ખાજુનું શ્વાસગ્રહણ ખંધ થાય છે. નાસિકાના દારાના સંક્રાચ અથવા વિસ્તાર દેહની આંતરિક જરૂરિયાત મુજમ કુદરતી થાય છે. શાસગ્રહણમાં રહેલું પ્રાણતત્ત્વ મસ્તકનાં ફ્રેન્દ્રોને ક્રિયાશીલ રહેવામાં સહાયક ખતે છે. સ્વસ્થ શરીરમાં આપાઓપ ચાલતી આ ક્રિયા સ્વાસ્થ્યને પાષક બને છે. પરંતુ બીમાર શરીરમાં આ ફ્રિયા વિપરીત ચાલતી હોય છે એટલે ખીમારી હોય ત્યારે જે બાજાના શ્વાસ ચાલતા હાય તે નાસિકા ખધ કરીને ખીજી ખાજાતા શ્વાસ ચલાવવાની સ્વરાદયમાં ભલામણ કરવામાં આવી છે તથા તેનાે ઉપાય દર્શાવવામાં આવ્યાે છે. આવી રીતે ધીરજથી પ્રયોગ કરવાથી બીમારીના કાળ એમછે થાય છે તે અનુભવથી સિદ્ધ થઇ શકે એમ છે. આમ સ્વરાદયની ક્રિયાને આરાગ્યની દબ્ટિએ સમથ'ન મળે છે.

સ્વરાદય ત્રાન ઉપરનું વૈજ્ઞાનિક સંશોધન ભલે પ્રાથમિક અવસ્થામાં હોય પરંતુ તે આ ત્રાનની ઉપયોગિતા સિદ્ધ કરવા માટે તથા તેને વ્યવહારિક લાભ મેળવવા માટે તથા તે અથે વાચકમાં આ શાસ્ત્ર પ્રત્યે અભિરુચિ જાગૃત કરવા માટે પર્યાપ્ત છે.

પરંતુ સ્વરાદય ત્રાનના મૂળ હેતુ પરમાર્થિક છે. વ્યાવહારિક લાભા પણ પરમાર્થ સિદ્ધિ કરવા માટેની અનુકૂળતાઓ સર્જવા માટે સ્વરાદય શાસ્ત્રોમાં વર્ણુ ધ્વામાં આવ્યા છે. ચિંદાન દેજીએ પણ આ ત્રાનના નિરૂપણના મૂળભૂત આશય પરમાર્થ છે તે જૈન તત્ત્વદર્શનને અનુરૂપ કોલીથી સમજાવવા માટે આ શ્રંથમાં અનેક રીતે પ્રયત્ના કર્યા છે.

સ્વરાદયને પ્રાણાયામ ધ્યાનની પ્રથમ ભૂમિકા તરીકે તથા દેહ તથા જીવનું ભેદતાન કરવા માટે પિંડસ્થ ધ્યાનના એક પ્રકાર તરીકે વર્ણું બ્યાે છે તે આ ગ્રંથની નિજી વિશેષતા છે. આ આશય માટે પ્રાણાયામની વ્યાખ્યા વ્યાપક કરી ધ્યાનના તેમાં સમાવેશ કરવામાં આવ્યાે છે. પ્રાણા-યામ ધ્યાનની દશ ભૂમિકામાં સ્વરાદય ત્રાનની ઉપલબ્ધિને પ્રથમ ભૂમિકા કહી તેનું જે ધ્યાનના સંદર્ભમાં મહત્ત્વ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તે નોંધપાત્ર છે. આ ઉલ્લેખ અન્યત્ર જાણવામાં આવ્યા નથી. દશ પ્રકારના પ્રાણા તથા સાત પ્રકારના પ્રાણાયામ ધ્યાનનું વર્ણન કરીને ગ્રંથકારે મોન સેવ્યું છે. તેનું કારણ તે સમયે અન્યત્ર પરંપરાથી આ જ્ઞાનની ઉપલબ્ધિ હોવાની સંભાવના હોઇ શકે છે. પ્રાણાયામના વિષયને ગ્રંથકારે અતિશય અગમ્ય અને પાર ન પમાય તેવા જણાવ્યા છે.

પ્રાણાયામના મુખ્ય છે ભેદ-નિશ્ચય પ્રાણાયામ તથા વ્યવહાર પ્રાણાયામ છે નિશ્ચય પ્રાણાયામ તે ભાવક્રિયા છે. શ્વાસમાં રેચક, પૂરક તથા કું ભકની જે ક્રિયાઓ થાય છે તેની સાથે આત્મસ્વરૂપના વિચારની સંગતિ કરવામાં આવી છે. આત્મા માટેના હેય ભાવાનું વિરેચન કરવું તે રેચક, ઉપાદેય ભાવાને શહ્યુ કરવા, તેની પૂર્તિ કરવી તે પૂરક. તથા અન્ય સર્વ પદાર્થીને પર માનીને તેના મમત્વનો ત્યાગ કરીને સ્વ—સ્વરૂપમાં મનને સ્થિર કરવું તે કું ભક. નિશ્ચય પ્રાણાયામ તે આદર્શ છે. તે સિદ્ધ કરવા માટેના ઉપાયો તે વ્યવહાર પ્રાણાયામના વિષય છે તેમાં સમય યાગમાર્ગ સમાઇ જાય છે. યોગના પાંચમાં ભેદ વ્યવહાર પ્રાણાયામ છે તેના સાત પ્રકારને પ્રંથકારે સકલ સિદ્ધિનાં સ્થાન કહ્યાં છે. પ્રંથના અતિ વિસ્તાર ન થાય તેથી નામમાત્રથી હું તેના ભાવાર્થ જણાવીશ તેમ જાહેર કરીને વાચકને 'ગુરુગમથી તેમાં તારું મન લગાડ' તેવા ઉપદેશ આપીને પ્રથકારે સંતાષ માન્યો છે. જે આ પ્રથની આભૃષણ સમાન આગવી વિશેષતા છે તે પ્રાણાયામ ધ્યાનને, યથાશક્તિ સમજવા માટે પ્રયત્ન કરીએ.

'સ્વરાદય'માં પ્રાણાયામ ધ્યાનનાં સાત સ્વરૂપા–ભેદા, સાધનાના સાત તમક્કાઓ દર્શાવવામાં આવ્યા છે. સાધકમાં જ્ઞાનસમાધિ પ્રતિ દારી જતી આંતરિક યાગ્યતાના વિકાસના ક્રમ આમાંથી જાણી શકાય છે. રેચક, પૂરક અને કુંભકથી ક્રાઇ પણ પ્રકારના પ્રાણાયામનું સ્વરૂપ નિશ્ચિત થાય છે. પ્રાણાયામના સવ' ભેદાને તેથી આ ત્રણ સવ'સામાન્ય ભેદામાં સમાવી લેવામાં આવ્યા છે.

પ્રાણાયામની સર્વ દ્વિયાએકનું પ્રયોજન મુખ્યત્વે દેહની આંતરિક શુદ્ધિ કરી સ્વાસ્થ્ય મેળવવાનું તથા ચિત્તની ધારણા શક્તિના વિકાસ કરવાનું છે. આંતરિક શુદ્ધિ કરવાથી ચિત્તશુદ્ધિ સધાય છે. તથા ચિત્તશુદ્ધિના પ્રભાવથી દેહની વિશેષ શુદ્ધિ થાય છે. પરસ્પરના યાગથી થતી આ પ્રાથમિક શુદ્ધિ સધના માાટેની પૂર્વ શરત છે.

'ચતુર્થ' ભેદ છે શાંતિક પ્રાણાયામ ધ્યાન– જેમાં ગળું, નાસા તથા મુખના દ્વાર વહે વાયુના નિરાધ કરવાના છે. ચિત્તની ચ ચળતાના જ્યાં સવિશેષ પ્રભાવ પહે છે તે પ્રાણુના સ્થાનામાં ધારણા કરીને મનને સરળતાથી ઉપશાંત ખનાવવાના આશય હેાવાથી, આ શાંતિક પ્રાણાયામ ધ્યાન કહેવાય છે. તેનું ફળ દેહની કાંતિની વૃદ્ધિ તથા રાગનિવાસ્ણુ માનવામાં આવ્યું છે.

દૈતમત મુજબ સૃષ્ટિના મૂળમાં બે પરમ શકિતએં રહેલી છે: એક છે આત્મશક્તિ અને બીજી છે પ્રકૃતિ. પ્રકૃતિના અનંત અંશા સ્થૂળમાંથી સદ્ધમમાં ગતિ કરી લીન થતાં તથા સદ્ધમમાંથી સ્થૂળ પ્રતિ ગતિ કરી આવિર્ભૂત થતાં—સતત પંચભુતાત્મક સ્વરૂપ ધારણુ કરતાં નજરે પહે છે. આ પરમ શક્તિઓ કર્મવશ સંયોગ પામે છે અને ચૈતન્યરૂપે, એટલે કે ગ્રાનિક્રિયારૂપ શક્તિ વિશેષ રૂપે, પ્રકાશ પામે છે. પંચવિધિ પ્રકૃતિના અનંત અંશા વધતા એાછા પ્રમાણમાં ચહ્યુ કરીને સંયુકત થયેલી આ પરમ શક્તિઓ વિધવિધ સ્વરૂપોમાં કાર્ય કરે છે—જેને મન, પ્રાય, સ્વર, શ્વાસ, શબ્દ, નાદ તથા શબ્દ, અર્થ, ભાવ, જ્યોતિ વગેરે, મનુષ્યને થતા અનુભવ અનુસાર સંગ્રાઓ આપીને, ઓળખવામાં આવ્યાં છે. સ્વધર્મ અનુસાર ગતિશીલ થતાં તથા અન્યાન્ય પ્રભાવક આ શક્તિવિશેષે ઉપર પ્રાયાયમ પ્યાનના શેષ ત્રણ બેદા સમતા, એકતા અને લીનભાવ, જે બીજી રીતે કહીએ તો ચિત્તની સદ્ધમ અને સદ્ધમતર થતી જતી ભાવ અવસ્થાઓ છે સમજવા માટે, સાધનાના સંદર્ભમાં કંઇક ચિંતન કરવું જરૂરી છે.

ઇવિછા, ત્રાન અને કિયા સ્વરૂપ આત્માની અંતર'ગ શક્તિ તે ચિત્તની શક્તિ છે. ચિત્તની ક્રિયાશીલ અવસ્થા મન કહેવાય છે. વિચાર હોય ત્યારે જ મન હોય છે, અન્યથા નહીં. મનનું પ્રેરક ખળ પ્રાણ હોવાયી, પ્રાણ્ વગર મન હોઇ શકતું નથી. મન શ્વાસ સાથે અને શ્વાસ પ્રાણ્ સાથે સ્વાભાવિક ગતિ કરે છે.

સ્વરના અનુસરણાત્મક સ્વભાવ તથા તેના શ્વાસ સાથેના સંખ'ધ ઉપર અગાઉ ચિંતન થયું છે. સ્વર જેનું અનુસરણ કરે છે તે શબ્દ શું છે? આ શબ્દ તે વાણીની શક્તિ છે જેના ઉદ્દભવનું કારણ પ્રાણશક્તિ અથવા ધ્વનિરૂપે થતું પ્રાણનું સ્કુરણ છે. આ ધ્વનિ અથવા નાદ માત્ર ભૌતિક નથી. વિશુદ્ધ ચૈતન્યના આશ્રયથી દેહમાં તેની ઉત્પત્તિ થાય છે. દ્યાન શક્તિ સ્વયં તેમાં પ્રકાશ પામે છે. આ નાદમાં દ્વિધિ શક્તિનો

સાંધામ રહેલા છે. ભાતિક સ્તર પર પ્રથમ તે સહમ શબ્દ સ્વરૂપમાં અથવા મુખ્યમા વાણીમાં તથા બાદમાં મન તથા ઇન્દ્રિય વગેરે સાધનાનું નિમિત્ત ત્રહ્યુ કરીને ઉત્પન્ન થતા સ્થૂલ શબ્દસ્વરૂપમાં અથવા વૈખરી વાણીમાં આવિર્ભાવ પામે છે. સહમ શબ્દસ્વરૂપે પ્રથમ તે જ્ઞાનશક્તિના શ્રુતજ્ઞાનર્પ ઉપયાગ રૂપે હાય છે. આ ભાવવાણી છે, તેના વિકાસ થાય ત્યારે તે ચિંતન રૂપે પરિણુમતું જ્ઞાન બને છે. વાણીરૂપે ઉચ્ચાર પામતા શબ્દમાં આ ચિંતન સ્વયંતા પ્રકાશ કરે છે. વાણીરૂપે ઉચ્ચાર પામતા શબ્દમાં આ ચિંતન સ્વયંતા પ્રકાશ કરે છે. વાણીરૂપે ઉચ્ચાર પામતા શબ્દમાં જાડાય ત્યારે દ્રબ્ય વાણી પૂર્ણ ખને છે તથા તેના હેતુ સિદ્ધ થાય છે. કંદમાંથી ઉચ્ચાર પામતા શબ્દ અર્થના લાભ આપે છે અને તેની શક્તિ અનંત અવકાશમાં બ્યાપ્ત ખને ત્યારે પુનઃ નાદ સ્વરૂપે સહમ ખને છે. નાદમાંથી ઉત્પન્ન થતી જ્ઞાનમયી શબ્દ શક્તિ અર્થ પ્રદાન કરવાનું કાર્ય સમાપ્ત કરીને નાદમાં કરીથી વિલીન થાય છે.

આ શબ્દ શક્તિને જગતના મૂળરૂપ પણ માનવામાં આવી છે તેથી પરમાન દની પ્રાપ્તિ માટે આ ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ જગતનું અતિક્રમણ કરવા માટે શબ્દને એક માત્ર આલંખન માન્ય કરીને જપ સાધનામાં તેનું માહાત્મ્ય દર્શાવવામાં આવ્યું છે.

જેવી રીતે શબ્દ સાથે અર્થ' જોડાયા છે તેવી રીતે અર્થ સાથે ભાવનું અનુસંધાન થાય છે. મન જયારે શબ્દના અર્થ ઉપર ચિંતન કરે છે ત્યારે અનુરૂપ ભાવના ઉદય થાય છે. શબ્દ, અર્થ અને ભાવ મંત્રાન્યારમાં સંયુક્ત થાય છે તેના કારણે વિશેષ પ્રકારના ભાવના સતત ઉદય થવાથી મનમાં તેવા પ્રકારની ભાવ અવસ્થાનું નિર્માણ થાય છે. અર્થ અને ભાવનું અ'તે સ્દ્રમમાં પરિણ્યન થાય છે. તે જ્ઞાન જ્યાતિ છે. જેનું ઊચિત સ્થાને વર્ણન કરવામાં આવશે.

મન અને પ્રાણ પ્રવાહાત્મક છે અને બન્ને શબ્દ સાથે સંબંધ ધરાવે છે. તેથી પવિત્ર શબ્દ અથવા મંત્ર 'સ્વ'નું અનુસંધાન કરવાના ઉપાય તરીકે મહત્ત્વના બને છે. મંત્રના પુનઃ પુનઃ થતા ભાવપૂર્વકના ઉચ્ચાર મન અને પ્રાણ બન્નેની સંશુદ્ધિ કરે છે એટલે કે તેઓના પ્રવાહમાં રહેલી વિષમતાઓને દૂર કરે છે, તેઓની ગતિને લયબદ્ધ કરી નિયંત્રિત અથવા 'સમ' કરે છે. આ મંત્રની ત્રાણ શક્તિ છે.

આ અર્થ'ને સ્પષ્ટ કરવા માટે એક ઉદાહરણ લઇને પ્રયત્ન કરીએ. ગીતકારને તખલચી સાથ આપે છે, ખન્ને સંગત કરે છે. સંગીતના સુરાના આરોહ અવરાહ તથા તખલચીના તાલ, ખન્નેની ગતિ સ્વતંત્ર છે. સર અને તાલ પોતાના ખંધારણ અનુસાર સ્વયં ગતિ કરે છે. છતાં, તેમાંથી મધુર સંગીત નીપજે છે. તેનું કારણ છે માત્રામેળ રાગમાં ગવાતા સર તથા તેને અનુરૂપ તાલ ખન્ને માટે ક્રમખદ માત્રાચ્ચામાં એક સમ'ની માત્રા નિશ્ચિત કરવામાં આવી છે. તખલચી તથા ગીતકાર સંગતિ કરે છે તેના મળમાં તેઓમાં રહેલી 'સમ'ની સમજણ છે. માત્રામેળ સર તથા તાલને જેવી રીતે લયખદ ક્રમમાં નિયંત્રિત કરે છે ત્યારે તેઓ સંગીતમાં પરિણુમે છે. તેવા પ્રકારનું અમુક અંશે સમાન કાર્ય કરીને મંત્ર, મન તથા શ્વાસમાં ગતિ કરતા પ્રાણનું 'સમ'માં નિયંત્રણ કરે છે, ત્યારે તેઓનું સમતામાં પરિણુમન થાય છે. મંત્રાચ્ચારમાં માત્રાને વિચાર કરવામાં આવ્યો છે તેની આ સંદર્ભ'માં નોંધ લેવા જેવું છે છતાં આ ઉદાહરણુના હેતુ લાવ સ્પષ્ટ કરવા પૂરતા જ છે તે વીસરતું જોઇએ નહીં. મંત્રાચ્ચાર માત્ર લોતિક ક્રિયા નથી.

મંત્રમય શબ્દ સામચ્ય યુક્ત હોવાથી મનનું ત્રાણ કરનારા છે. મંત્રાચ્ચારની પાવન કરનારી સહાયતાથી, વિષયરૂપી વિક્ષેપો અને કષાયરૂપી મળા દૂર કરીને, ઊધ્વ ગામી ધ્યેયમાં સ્થિર થવાની આંતરિંક યાગ્યતાના, સાધકમાં વિકાસ થાય છે. યાગ્યતા પ્રાપ્ત થાય પછી તેનું યાજન, પ્રથમ સ્વરાદયની સિહિ દ્વારા શીઘ આત્મિક વિકાસ કરવા માટે કરનું અથવા, અન્ય કાઈ યાગમાગ દ્વારા સ્વવિકાસ માટે કરનું, તે સાધકની અલિરૂચિ ઉપર આધાર રાખે છે. મંત્રજાપ અને પરમાત્માના સ્વરૂપ ચિતનના ઉપાયથી પ્રાણાયામ ધ્યાનનાં સ્વરૂપો એટલે કે ચિત્તની લાવ—અવસ્થાઓ અને સ્વરાદય ત્રાનપ્રાપ્તિના માર્ગને સંકલિત કરીને અત્રે જે વ્યવસ્થિત વિચાર રજૂ થઈ શકયો છે તેના મૂળમાં પિંડસ્થ ધ્યાનના સમાન આશય રહેલા છે. 'સ્વ'નું સંવેદન કરનું અને આત્માને પિંડથી જુદા અનુભવના તે આશય છે.

આ મ્રાંથમાં પણ તે કારણસર સ્વરાદય સાધના ઉપર પ્રકાશ પાડતી વખતે મંત્રજાપ તથા આધ્યાત્મિક ઉલ્લેખોના સંદર્ભા વારંવાર જોવા મળે છે. સ્વરાદયનું ગ્રાન માત્ર ભોહિક ગ્રાન નથી પણ અંતર્ગાન છે. તે આધ્યાત્મિક વિકાસનું ફળ છે. સ્વરાદયનું અનુમાનજ્ઞાન શાસ્ત્રના આધારે ધાસનું પરીક્ષણ કરવાથી થાય છે. નાડી—પવનના સંયોગમાં સાધના થાય તાે તે શીઘ્રતાથી ફળદાયી ખતે છે. પ્રાણાયામ ધ્યાનના ચતુર્થ સ્વરૂપ શાંતિક દ્વારા ઉપશાંત થયેલું મન, ધ્યાનની પૂર્વ ભૂમિકા સિદ્ધ કરીને, મનાેમય જગતમાં પ્રવેશ કરે છે.

મનનું સ્પંદન પ્રાણ અને પ્રાણનું સ્પંદન મન છે. ચિત્તની શક્તિ સ્યૂળભાવ પામીને પ્રાણરૂપે દેહમાં સવ'ત્ર વ્યાપ્ત બને છે. પ્રાણશક્તિના અભાવમાં મન હોઈ શેક નહીં એ સ્પષ્ટ છે. કારણ કે તે બન્ને રથ અને સારિયના ભાવે વિહરે છે. આ પ્રાણશક્તિનું એટલે સ્વરતું તત્ત્વસ્વરૂપ ધાસની જેમ, આત્રાચક્રમાં પણ સ્કુરાયમાન થતું હોય છે. ધાસના માધ્યમથી પ્રાણશક્તિના પ્રભાવ બ્રૂમધ્યે કેવી રીતે પ્રસાર પામે છેતે વિત્તાને અમુક અંશે પારપ્યું છે. પ્રાણશક્તિના તત્ત્વ તથા વર્ણયુક્ત સ્વરૂપના—સ્કુરણના ભાસ, યાનિમુદ્દામાં ચિત્તની ધારણા સ્થિર કરવાથી, અમુક અંશે થઈ શકે છે.

ચિત્ત સ્વયં જ્ઞાન છે અને જ્ઞાતા પણ છે. અર્થાત્ જે જાણે છે અને જેમાં જાણવાની ક્રિયા થાય છે તે જીદા નથી છતાં ચિત્ત અલગ થઇને વિચારની ક્રિયાનું અવલોકન કરી શકે છે. આ દ્વિવિધ શક્તિના-ચિત્તની વિશેષતાના સાધનામાં વિનિયાગ કરવાના દ્વાય છે.

મંત્રજાપ કરતાં ચિત્ત જે ધ્યેયાકારને પસંદ કરે, પછી તે અરિહ ત પરમાત્માનું સ્વરૂપ હોય કે તે સ્વરાદયના અભ્યાસ, દઢ શ્રહા અને પ્રીતિ તેમાં જોડાય ત્યારે જ ધ્યેયાકાર વિષયનું ત્રેયાકારમાં પરિણમન થાય છે. આવી રીતે સ્વયં પરિણમનું – ધ્યેયમાં તન્મય અને તદૂપ થતું તે ચિત્તનો સ્વભાવ છે. ચિત્ત જે વિષય ગ્રહ્યુ કરે તેમાં ધ્યેયાકાર થવા પ્રયત્ન કરતું હોય છે પરંતુ અતિશય ચંચળતાને કારણે વિષયને અનુરૂપ આકાર ધડાય, એમાં એ ઢળે, ત્યાર પહેલાં, વિષય ખદલાઈ જતા હોવાથી તે ધ્યેય સ્વરૂપે થવામાં સફળ થતું નથી.

ગુરુએ આપેલા મંત્રના જાપથી ચિત્ત માટે તે મંત્રના અર્થ તથા ભાવમાં રમમાણ થવાના ભક્તિના વિષય, સુનિશ્ચિત થાય છે. ધારણા શક્તિના વિકાસ માટે આ મહત્ત્વનું છે. મંત્રા અસંખ્ય છે, અને તેના શહ્દાર્થ, ભાવાર્થ અને અર્થ રહ્કયો અનેક રૂપે વર્ણવાય છે અને ચિંતનરૂપે સાધકમાં પ્રકાશ પામે છે પરંતુ, સર્વમંત્રના સાર એક જ છે અને તે છે આત્મા તેથી સ્વાત્મભાવન માટે સ્વરાદય સાધનાના આ ગ્રંથમાં જણાવેલા ઉપાયામાં 'સાંદહમ્' ના જાપ સૌથી સરળ છે. (હું આ પિંડ નથી પણ પિંડમાં રહેલા પરમાત્મા) 'તે હું છું', પરમાત્મભાવ મારા સ્વભાવ છે એવું વારેવારે સ્વાત્મા સાથે વેદન કરીને 'સોડहમ્' ના જાપ કરવાનો છે. ચિત્તમાં આ સદ્દભાવના સંસ્કારનું રાપણ કરીને તેને સુદઢ ખનાવવાનો છે. પ્રાણાયામ ધ્યાન દ્વારા અર્થ'નું અનુસંધાન કરીને સતત થતા મંત્ર જાપથી તથા સાથાસાથ મંત્રના ચિત્તમાં થતાં ભાવન વખતે નાદનાં જે આંદોલના ઉત્પન્ન થાય છે તે ચિત્તને નિર્મળ તથા કષાયાથી વિમુખ કરે છે. ચિત્તના પરમાત્મામાં સદ્દભાવ સ્થિર થતાં ઇડા તથા પિંગલા નાડીમાં થતા પ્રાણના સંચાર થંભી જાય છે અને અમુક પરિમાણમાં સુષુમણા નાડી ખૂલી જતાં તેમાં પ્રાણના સંચાર શરૂ થાય છે ત્યારે જ ચિત્તમાં ખરેખર એકાગ્ર થયાની યાગ્યતા વિકસે છે.

ધીરજપૂર્વ કના અભ્યાસથી 'સોડહમ્'ના મંત્રાચ્ચારની, ના ભિમાંથી ઊઠતા શ્વાસોચ્છવાસની સાથે ગતિ 'સમ' થતાં તે લયબદ્ધ ક્રમમાં થવા માંડે છે. જ્યારે મંત્રાચ્ચારનું ગ્ટેષ્ણુ આયાસ વગર થવા માંડે છે ત્યારે ચિત્ત દલ્ટાભાવમાં સ્થિર થાય છે અને પ્રાણસમ થતી ઉચ્ચારની લીલાને નિહાત્યા કરે છે. સર્વ અશાંતિઓના મૂળમાં દ્રષ્ટાભાવમાં સ્થિર ન થઈ શકવાની ચિત્તની અશક્તિ રહેલી છે. તે દૂર થતાં મંત્રન્ભપ કરવા પડતા નથી, તે આપોઆપ જ થાય છે, આ \*અજપાન્મપનું રહસ્ય છે. અજપાન્મપ સિદ્ધ થતાં 'સ્વ સંવેદન' અથવા 'અનુભવ ભાવ'ના પ્રકાશ થાય છે. તે મંત્ર ચૈતન્યના પૂર્વાભાસ તરીકે પણ ઓળખાય છે.

મન-પવન સમાગમથી ચિત્તનો ઉપયોગ સહ્ય થતા પ્રાણાયામ ધ્યાનના પાંચમા સ્વરૂપમાં સમતાભાવના સુખના, સાક્ષા ખનેલા ચિત્તમાં, અનુભવ થવા શરૂ થાય છે. ચિત્ત જો અરિક ત પરમાત્માના સ્વરૂપમાં અનુસ ધાન પામે તો રૂપનું દર્શન કરીને આકૃતિમાં તન્મય થાય છે. જો તે સ્વરાદય—અબ્યાસમાં લાગેલું રહે તો, સ્વરના તત્ત્વ અને વર્ણાયુકત તેજોમય રકુરણના અનુભવ થાય છે. 'મન અને પવનના સમાગમ' • એટલે કે ભાવયુકત મન અને દેહરૂપી પિંડના સહ્ય સ્વરૂપ એવા પ્રાણના, આ ખન્નેના ધારાપ્રવાહના 'સમાગમ'ને, પિંડસ્થ ધ્યાનના પ્રકાર માનવામાં આવ્યા છે.

'સમાગમ'ના ગૂઢાથ' ઉપર વિશેષ વિચારણા માટે સ્વતંત્ર ચિંતન રજાૂ કરુું છું જે પ્રચલિત અથ'થી જુદુું પડે છે. સમાગમના **અથ'** 

<sup>\*</sup>જીએા કડી ૬૯ • જીઓ કડી ૯૭

'મિલન' કરીએ તે৷ મન અને પ્રાણ સવ'ત્ર છે. પ્રાણ સાથે સમાગમ ન થાય તાે મન હાેઈ શકે નહિ એટલે મન અને પ્રાણ અથવા મરુતનાે સમાગમ સાધવાના નથી, તે તા પ્રકૃતિમાં સ્વયંસિદ્ધ છે. પરંતુ આ 'સમાગમ' અથવા 'મિલન' સમ નથી વિષમ છે. તેથી ચિત્તમાં ભાવ–વૈષમ્ય અને પ્રાણમાં ગતિ-વૈષમ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. ચિત્તની વૃત્તિઓ તથા પ્રાણના ધારાપ્રવાહ વૈષમ્યમાંથી 'સમ–આગમ' અર્થાત સમમાં આગમન કરે તે 'મન–પવન સમાગમ' અત્રે અર્થ કરવાે વિશેષ ઉચિત જણાય છે. આ સંદર્ભ માં ચિદાન દજી તે જ કડીમાં કહે છે (કામ અને બાગ માટે ખહાર ભટકતા) મનને વશ કરી ધરમાં આણા. મન વશ કરવું કેવું મુશ્કેલ છે તે પ્રસિદ્ધ છે. ચિત્ત અને પ્રાણનાે સમમાં નિવાસ કરવાે તે મનને ધરમાં આ હાવાની યુકિત હાેઇ શકે ખરી ? પ્રકૃતિના સ્તર પર મંત્રજાપથી મન અને પ્રાણનાં સ્પંદના સમ થાય એટલે કે મન, પ્રાણ અને મંત્ર એ ત્રણેનું સમત્વ સધાય ત્યારે, સાક્ષીભાવના ઉદય થાય છે. પછી ચિત્ત રાગમાં રજિત થતું નથી. તથા દેષના તેને ક્ષેપ ચઢતા નથી. ત્યારે ચિત્તમાં જે ભાવના પ્રકાશ થાય છે તે સમતાભાવ છે. ચૈતન્યના સ્તર ઉપર થતા આત્મવિકાસનું આ ઉત્તમ કળ છે.

'સમ' થયેલા ચિત્તમાં 'સોડहમ્'ના માનસિક રટણુ સાથે સ્વાતમા સાથે પરમત્માભાવનું ઊંડાણથી ભાવન કરવાના પુરુષાથ' જો અનન્ય શ્રદ્ધાથી થતા રહેતા છેવટે મંત્રનું શબ્દરવરૂપ ક્ષીણ થાય છે અને ધ્વનિસ્વરૂપ શેષ રહે છે. ત્યારે જેના પૂર્વાભાસ અજપાજાપ રૂપે થયે હતા તે મંત્રચૈતન્ય જાગૃત થાય છે. આ પ્રાણમય નાદશક્તિના આવિર્ભાવ છે. વિશુદ્ધ થયેલા એકાગ્ર ચિત્તમાં મંત્ર ઊધ્વ'મમન કરીને હવે તે આગ્રાચક્રમાં બિંદુરથાનમાં પ્રવેશે છે તથા જ્યાતિમ'ય સ્વરૂપ ધારણ કરે છે. ધ્યેયાકાર ચિત્ત ગ્રેયાકાર ખતે છે. એટલે કે ચિત્તમાં પ્યેય સ્વરૂપનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાની અંતરું શ્રશ્કિતના વિકાસ થતાં, ધ્યેયના સાક્ષાત્કાર થાય છે. ક્રમશ: મધ્યમા વાણીના બેદ કરીને પશ્યન્તી વાણીમાં પ્રવેશ કરવા તે મંત્રયાગના પ્રધાનહેતુ સિદ્ધ થાય છે.

અરિહ ત પરમાત્મા સાથે અબેદ કરવાના ભાવ ચિત્તમાં રમતાે હાેય તાે તેએાના અલોકિક ગુણાના નિજગુણા તરીક્રેના ભાવાત્મક ઐકયના અતુભવ થાય છે. ચિત્તમાં સ્વરના વિષયમાં ચિંતન અને સ્વરના તત્ત્વ રકુરણતું અવલાેકન થતું હાેય તાે સ્વરાદયતું પૂર્ણજ્ઞાન–અંતર્ગાન પ્રકાશ પામે છે. બિન્દુસમ જ્યાતિમાં એકાગ્ર થયેલા ચિત્તમાં અર્થાના સાક્ષાતકાર સંભવે છે કારણ કે તે જ્યાતિ ગ્રાનાત્મક છે અને સવ ગ્રેયપદાર્થા તેમાં અલિન્ન રૂપયી સમાવિષ્ટ હાય છે. પરંતુ જે વિશિષ્ટ ગ્રેયની ઉપાસના કરી હાય તેને સાધક ગ્રાનજ્યોતિમાં સાક્ષાત અનુભવે છે. મન પવન સમાગમથી પરિણુત થયેલા પ્રાણશક્તિના પ્રવાહ વિશેષ સદ્ભમ બને ત્યારે પ્રથમ નાદરૂપે અને બાદમાં જ્યાતિરૂપે પ્રકાશિત થાય છે. આ વિકાસની પ્રકૃતિના સ્તર પર થતી ક્રિયા છે. ચૈતન્યના સ્તર પર આ સમતાભાવના પ્યેય એકત્વમાં થતા ચિત્તના વિકાસ છે. હવે સુખના અનુભવ વૃદ્ધિ પામીને પરમાન દમાં પરિણુમે છે.

સ્વરમાં થતાં તત્ત્વરફુરણ સાથે ચિત્તમાં અનુરૂપ ભાવના ઉદય થાય છે તે સિંહાંત સ્વરાદયના મૂળમાં રહેલા છે. તે માન્ય થઈ શકે તા તેમાંથી એ કૃલિત થાય છે કે આ પ્રકારની પ્રક્રિયા પ્રત્યેક વ્યક્તિના ચિત્તમાં અહિનિ'શ થતી હાૈય છે. છતાં, તેમાં તત્ત્વરકુરણ તથા ભાવાદય સમમાં અનુસધાન પામેલા ન હાૈવાથી તથા તે પ્રાણ અને મનનાં ગતિ વૈષમ્ય પર આધારિત હાૈવાથી હાનિકારક નીવડે છે.

મનુષ્યની આંતરિક શક્તિઓનું વહન પ્રકૃતિની વ્યવસ્થા સાથે, અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ, અને અન્યાન્ય, તો ક્યારેક સમમાં તો ક્યારેક સ્વચ્છં દમાં, આકર્સિક ઊભા થતા યાગ અનુસાર થતું હોવાથી, શક્તિના વિતિયાગ થવાને ખદલે વ્યય થાય છે. તેથી મનુષ્ય ઇચ્છાનુસાર કાર્યા પાર પાડવામાં અંશત: સફળતા મેળવી શકે છે. સ્વરાદયની સિદ્ધિ જેને પ્રાપ્ત થઈ છે તેવા પુરુષા સ્વ તથા પરના ઉપકાર માટે સતકાર્યા કરે છે પ્રકૃતિની વ્યવસ્થા સાથે પોતાની આંતરિક શક્તિઓને સાનુકૂળ ખનાવીને તથા તેઓના ધારાપ્રવાહને સમત્વમાં પ્રયાજને, મન, વચન અને કાયાની શક્તિઓનું સંકલન કરીને તેઓ કાર્ય કરતા હોવાથી, તેઓને આશ્વર્ય જનક સફળતા પ્રાપ્ત થાય તે સ્વાભાવિક છે. આવા પુરુષાના ચિત્તમાં એવું ભાવસામર્થ્ય સંચિત થયું હોય છે કે તેઓ ઇચ્છાનુસાર સ્વરતા સુમેળ ઊભો કરી શકે છે. સુયાગમાં જ તેઓ કાર્ય કરે છે. આ વિદ્યાને સર્વ કાર્ય સાધક માનવામાં આવી છે. તેના કારણે, યાગફ્રિયાઓને શીઘ ફળદાયી માનવામાં આવી તથા આત્મિક વિકાસમાં તેને નિશ્ચિત સ્થાન પ્રદાન કરવામાં આવ્યું તેનું મૂળ કારણ તેના ત્રાનથી કર્મા કરવામાં પ્રાપ્ત થતી કુશળતા છે.

પ્રકૃતિમાં શક્તિ સ્વરૂપ પ્રાણ તથા ચૈતન્ય રૂપે રહેલી ત્રાન અને ક્રિયાની શક્તિઓના, બે સ્તર પર થતાં સમાંતર, ક્રિમિક તથા પરસ્પરના પ્રભાવથી થતા ઉપ્વ'ગામી વિકાસનું અત્રે નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. આત્મિક વિકાસ માટે પ્રાણશક્તિની શુદ્ધિ, નિયમન તથા તેનું સાધનામાં યાજન ક્રેટલું મહત્ત્વનું છે અને તે અથે સ્વરાદયનું ત્રાન ક્રેવી રીતે સહાયભૂત થાય છે તે દર્શાવવું એ તેનું પ્રયોજન છે.

નોંધપાત્ર હકીકત એ છે કે ધાસો વ્ધાસની ક્રિયા બન્ને નાસિકામાંથી થાય છે છતાં ચંદ્રનાડીમાં થતા સ્વરાદયને જ ધ્યાનને અનુરૂપ માનવામાં આવ્યો છે. અને તે સ્વરના તત્ત્વસ્કૃરણ સાથે ભાવના—સ્કૃરણના સંબંધ આ પ્રાંથકારે તથા કલિકાલસવંત્ર હેમચંદ્રાચાયં જએ 'મહાદેવ સ્તાત્ર' માં દર્શાવ્યો છે. ચંદ્રનાડી સૌમ્ય, અમૃત સ્વરૂપિણી અને સ્થિર કાર્યોને યાગ્ય છે. તથા સૂર્યનાડી સૌમ્ય, અમૃત સ્વરૂપિણી અને સ્થિર કાર્યોને યાગ્ય છે. તથા સૂર્યનાડી રૌદ્ર સ્વરૂપિણી, ચર તથા ક્રૂર કાર્યોને સુયાગ્ય માનવામાં આવી છે. તેથી ધ્યાનને ઉપકારક મન તથા પ્રાણના સંબંધથી થતા ભાવાદયને જ દર્શાવવાનું શાસ્ત્રકારને ઇલ્ડ જણાયું હોય તેવા સંભવ છે. આ સંદર્ભમાં મળી આવતા કેટલાક ઉલ્લેખા તપાસી જોઇએ:

| ત |                 | રપર મી કડી ર        | ૬૦ મી કડી ર      | ાહાદેવ સ્તાત્ર શ્લાક |
|---|-----------------|---------------------|------------------|----------------------|
| ٩ | પૃથ્વી (ક્ષિતિ) | જય–તુષ્ટિ ક્ષ       | માકિ ગુણા        | <b>37–3</b> 8        |
|   |                 | પુષ્ટિ              |                  | ક્ષાન્તિ             |
| ર | જલ              | રતિ, ક્રીડા, હાસ્ય, |                  | શાંતિ, પ્રસન્નતા     |
| 3 | અગ્નિ           | જવર, નિદ્રા         | ક્રાેધાદિ કષાયાે | યાેગ                 |
| ४ | વાયુ (પવન)      | પ્રયાસ, કંપ         | ઇ≃છાઐા           | નિઃસ'ગતા             |
| ч | અાકાશ           | ગતાયુ, મૃત્યુ       | _                | અલિ <sup>ર</sup> તતા |

દેખીતી રીતે ખન્તે શ્રંથામાં દર્શાવેલા તત્ત્વ તથા ભાવના સંખંધામાં મેળ ખેસે તેમ નથી. આ શ્રંથકારે સામાન્ય સાધકના સંદર્ભમાં તત્ત્વ–ભાવ સંખંધના વિચાર કર્યાં હોય તે સંભવિત છે કારણ કે તેમાં મન તથા દેહ ખંતેને અનુલક્ષીને વિચાર થયા હોય તેમ જણાયું છે. ત્યારે 'મહાદેવ સ્તાત્ર'નું યાગસિહિ પુરુષના ચિત્તમાં સહજ ઉદય પામતા તત્ત્વ–ભાવના સંખંધાને એટલે કે આદશે માનવામાં આવેલા પરિશ્રુમનાને જ દર્શાવવામાં આવ્યાં હોય તે સંભવિત છે.

પ્રાણાયામ ધ્યાનનું અંતિમ સ્વરૂપ લીનભાવ તે ત્રાનસમાધિ છે. વસ્તુત: સ્વરાદય શાસ્ત્રનું પ્રયોજન સિધ્ધ થઇ ગયું દ્વાવાથી આ સ્વરૂપનું ચિંતન તે અથે ઉપકારક નથી પરંતુ પ્રાણાયામ ધ્યાનની ચરમ સ્થિતિ તરીકે અને વિષયની સમાપ્તિ માટે તે આવશ્યક છે.

નાદ અને જ્યાતિના અનુભવમાં વિરામ પામેલું ચિત્ત નાદાનુસંધાન કરીને અનાહત નાદનું શ્રવણ કરે છે તથા પ્રશાંતભાવમાં વહન કરે છે ત્યારે, કમંદ્રય થવાથી ગૈતન્ય વિશુષ્ધ થાય છે. અષ્ધિના સત્યમાં પ્રતિષ્ઠા પામેલી પ્રતામાં ઉદય થાય છે. આ પ્રંથકારે જણાવ્યું છે તેમ અનાહત દેવની સેવા કરનારને તે દેવ અનેક પ્રકારની ઋષ્ધિ દેખાડે છે અને તેનું અદ્ભુત રૂપ સાધકની દિષ્ટમાં આવે છે. જેટલે અંશે આંતર જગતના વિકાસ થાય તેટલા અંશે બાહ્ય જગત ઉપરના સાધકના અધિકાર વૃષ્ધિ પામે છે. એક ધન્ય પળે, આંતરિક જગત પૃષ્ણું વિકાસ પામે છે ત્યારે બાહ્ય જગત અને આંતરિક જગત એવા બેદ સાધક માટે રહેતા નથી અને અબેદની સમાન અવસ્થા ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ ત્યારે સાધકનું લક્ષ્ય માત્ર અનુભવગમ્ય એવી આ અદ્ભુત ઋષ્ધિએ પ્રતિ લેશ પણ આકર્ષાનું નથી પરંતુ તે સ્વાત્મામાં જ કેન્દ્રિત રહે છે. ચિત્તમાં વીતરાગભાવના પૂર્ણ વિકાસ થયા હોય તા આ શક્ય બને છે.

બ્રહ્મરંધ્ર પ્રાણનું સ્વસ્થાન છે અને કુંડલિની શકિત પ્રાણનો આશ્રય લઇને આ સ્થાનમાં આરોહણ કરે છે. ત્યારે ક્રીડા કરવા માટે ઉત્પન્ન થયેલાં મન, પ્રાણ વગેરે સર્વ શકિતિવિશાષા અનાહત નાદના આશ્રયમાં લીન થઈ જાય છે. આ લીનભાવ પ્રાણાયામ ધ્યાનનું પરમ સ્વરૂપ છે. ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેય સર્વ મહાભાવમાં અદશ્ય થઇ જાય છે. સર્વ સમન્વયાત્મક અદ્ભૈત દિષ્ટ એક જ પરમ શકિતમાં વિશ્વાસ કરે છે તેથી સર્વ સંત્રાઓ જેમાં અદશ્ય થઇ જાય છે તેવા આ લીનભાવનું—જયારે પુરુષ અને પ્રકૃતિ એક રૂપે થતાં અંતિમ સમાગમમાં જે અનુભવ થાય છે તેનું બ્રહ્મભાવના પ્રકાશ તરીકે નિરૂપણ કરે છે. પિંડસ્થ ધ્યાન દ્વારા આત્માનો પિંડથી પૃથક્ અનુભવ કરવા માટે દૈતમાં વિશ્વાસ કરતી જૈનદષ્ટિ, બેદ વિદ્યાનના વિકાસ કરીને આ પરમ અનુભવમાં, કમ'ક્ષય અને તેના પરિણામે પ્રકૃતિના સમાગમને નહીં પરંતુ આસંગમુકિતને નિહાળ છે. તથા તેના કળસ્વરૂપે થતા આત્મદર્શનને વર્ણ' છે. વસ્તુતઃ લટના એક જ છે પરંતુ તેનું અથ'લટન બદલાય છે. અંતિમ પ્રાપ્તિને

પ્રકૃતિ સાથેના મિલનનું ક્ળ માનીએ કે વિચ્છેદનું, પરંતુ આ વિશુદ્ધ ચૈતન્યના પૂર્ણ પ્રકાશ છે. સ્વ–સ્વરૂપનું અનુસંધાન છે અને તેનાથી મહાન મનુષ્ય માટે ક્રાઇ ઉદ્દેશ નથી તે નિર્ણયમાં બે મત નથી.

આ પ્રાંથમાં આસન, ખંધ, મુદ્રા, પંચવાયુ, પંચ પ્રધાન બીજો, કુંડિલિની શક્તિનું ઉત્થાન, યાગિકિયાઓ વગેરે અનેક સાધના માર્ગ માટે આવશ્યક પદાર્થોનું વર્ણું કરવામાં આવ્યું છે. આ લેખમાં તેના નિર્દેશ કરવામાં આવ્યું છે. આ લેખમાં તેના નિર્દેશ કરવામાં આવ્યા માર્ગ મુલી રીતે મનુષ્યને જીવનના વ્યવહારામાં સહાયભૂત થાય છે તે, તથા યાગની દ્રષ્ટિએ આપ્યાત્મિક વિકાસમાં તેના અભ્યાસનું જે મહત્ત્વ દર્શાવવામાં આવ્યું છે તેની યથાર્થતા સમજાવવાના છે. વિકાસલક્ષા જીવન જીવવાની એક કળા સ્વરાદય જ્ઞાનમાં પહેલી છે તે કળાના સ્વરૂપ ઉપર યથાશક્તિ પ્રકાશ પાડવાના છે.

અંતમાં ચિદાનંદજીએ સાધકતે સાવધાન કરવા કહ્યું છે. 'સ્વર' ના પૃથ્વી વગેરે તત્ત્વનું નિરૂપણ સંગ્રારૂપ છે. દા. ત. 'અર્દ' સંગ્રા છે. તેના આશય પરમાત્મા ભાવની અનુભૂતિ પ્રતિ સંકેત કરવાના છે. ' અર્દં' ના માત્ર શાબ્દિ અર્થ દર્શાવવા નથી. તે મુજબ આ શ્રંથમાં ભૌતિક પંચતત્ત્વાની લીલાનું સ્વરૂપ લૌકિક સુખમાં રાચવા માટે કરવામાં નથી આવ્યું, પરંતુ જીવના માટે જે બંધન કરનાશું રહસ્ય છે તેને સમજીને તેની માહમયી જાળમાંથી મુક્ત થઇને તત્ત્વાતીત તેવા આત્મતત્ત્વમાં 'અહમ' ને લીન કરવા માટે ઉપદેશવામાં આવ્યું છે.

સ્વરાદય જ્ઞાનના નિરૂપણમાં શ્રંથકારનું આ મુખ્ય પ્રયોજન છે તેથી તે સંકેતમાં અટવાઇ નહીં જવાનું પણ સંકેતના આશયને તેઓ શ્રહણ કરવાનું કહે છે. સ્વરાદયના ગિર્ભિંત ભાવાર્થ સ્પષ્ટ કરવા માટે કરવામાં આવેલી આ વિચારણા સ્વયં પણ શબ્દરૂપ હાવાયી સંકેત સ્વરૂપ જ છે. જેના નિર્દેશ કરવાના આ નમ્ર પ્રયાસ છે તે સ્વાનુભૂતિ પ્રતિ પ્રયાણ કરવાની વાચકમાં અભિરુચિ પ્રગટે એ જ અભ્યર્થના.

'જ્યાત' ઇરલા ધ્લીજ, ૧૦૫, સ્વામી વિવેકાનન્દ રાેડ, વિલે–પારલે (પશ્ચિમ), મુંબઇ–૪૦૦ ૦૫૬. તા. ૧–૮–૧૯૮૬

ચન્દ્રકાન્ત અમૃતલાલ દાશી

## અનુક્રમણિકા

| કમાં | ક વિષય                                       |                  | યુષ્ઠ |
|------|----------------------------------------------|------------------|-------|
| ٩.   | પ્રકાશકીય નિવેદન                             |                  | 3     |
| ૨.   | વિશેષ શુદ્ધિપત્રક                            |                  | 7     |
|      | મુખપૃષ્ઠ : ચિત્ર પરિચય                       |                  | 8     |
| 8.   | विषय-प्रवेश : गद्यणद्ध स्वरेहिय ज्ञान        |                  | 9     |
| પ.   | શુદ્ધિપત્રક                                  |                  | 27    |
|      | ાાંક વિષય                                    | પદ્ય             | યુષ્ટ |
|      | મંગલાચરણ                                     | ૧થી ૯            | ٩     |
|      | સ્વરનાે ઉદય                                  | ૧૦               | 8     |
|      | નાડી-વિચાર                                   | ૧૧ થી ૧૨         | ४     |
| ૪.   | નાડીના ગુણુ તથા ધામ                          | ૧૩ થી ૧૫         | ય     |
|      | સ્વરાદયની વ્યાખ્યા                           | <b>१</b> ६       | પ     |
| •    | સ્વરાનાં કાર્ય                               | ૧૭ થી ૧૯         | ŧ     |
|      | પક્ષના સ્વામી તથા તિથિના                     |                  |       |
|      | ભાગ ગણવાની રીત                               | ૨૦ થી ૨૨         | Ę     |
|      | વાર <sub>,</sub> નક્ષત્ર, રાશિ-વર્ગિ'ત-દિન   | ૨૩ થી ૩૩         | ৩     |
| Ġ.   | પ્રશ્નકર <b>ણ−સ્વરાદય જ્ઞાન</b>              | ૩૪ થી ૪૭         | ૧૦    |
|      | પ્રાણાયામ                                    | ૪૮ થી ६૦         | ૧૩    |
|      | બીજ સંચાર – પાં <mark>ચ</mark> વાચુ          | <b>૬૧ થી ૬૬</b>  | ૧૫    |
|      | વર્ણુ-સંચાર – અનાહત્–ધ્વનિ, કુંડ(લની         | <b>૬</b> ७ થી ७४ | १६    |
| ૧૩.  | મુદ્રા, બંધ, આસન વગેરે –                     |                  |       |
|      | રાગ મટાડવા માટે                              | ૭૫ થી ૭૮         | ૧૯    |
| ૧૪   | યાેગની આઠ દ <sup>િ</sup> ટ અને ધ્યાન–        |                  |       |
|      | <b>ગ્યવહાર તથા નિશ્ચય</b>                    | ૭૯ થી ૯૧         | २०    |
|      | પિંડસ્થાદિ ધ્યાન, નાદ                        | ૯૨ થી ૧૦૪        | २३    |
|      | પ્રાણાયામની દશ ભૂમિ, પાંચ ત <del>ત્ત્વ</del> | ૧૦૫ થી ૧૦૭       | રહ    |
| ૧૭.  | પાંચ તત્ત્વની એાૂળખ વર્ણ, માન,               |                  |       |
|      | આકાર, કાલ અને ફળ દારા                        | ૧૦૮ થી ૧૧૮       | २७    |
|      | વર્ષ દિવસના કાલ અને સમયનું જ્ઞાન             | ૧૧૯થી ૧૩૩        | 30    |
|      | વર્ષફળ જોવાની ત્રણ રીત                       | ૧૩૪ થી ૧૬૩       | 32    |
| ૨૦.  | પાંચ ત <sub>ત્ત્</sub> વમાં પ્રશ્નનાે પ્રસંગ | ૧૬૪ થી ૧૬૮       | 36    |

| કંમાં       | ક (વષય                                       | પદ્ય         | પ્રક             |
|-------------|----------------------------------------------|--------------|------------------|
| રં૧.        | રાગ અને રાગી વિષે પ્રશ્ન                     | ૧૬૯ થી ૧૯૨   | 36               |
|             | ચંદ્રસ્વરમાં અને સૂર્યસ્વરમાં                |              |                  |
|             | કરવા ચાેગ્ય કાર્યા                           | ૧૯૩ થી ૨૨૪   | ४४               |
| <b>૨૩</b> . | સુષ્મ્ણાસ્વરમાં કરવા ચાેગ્ય કાર્યો           | ર૧૫ થી ૨૩૧   | ૫૦               |
| <b>૨૪</b> . | तत्त्व स्वरूप निद्धाणवाना ઉपायना विचार       | રર૩ થી ૨૩૧   | પ૧               |
| રપ          | તત્ત્વોનાં સ્થાન અને તેનાં કાર્ય             | ર૩૨ થી ૨૪૪   | પ૧               |
| २६.         | તત્ત્વામાં પદાર્થાની ચિન્તા                  | २४५ - २४६    | પ૪               |
| ૨૭.         | ત <sub>ત્ત્</sub> વાેના સ્વામી, ગ્રહ તથા વાર | ૨૪૭ થી ૨૪૯   | પપ               |
| २८.         | ચંદ્રસ્વરની ખાર અવસ્થાએ                      | રપ૦ થી ૨પ૨   | પક               |
| ર∉.         | तत्त्वेाना २स                                | ૨૫૩ – ૨૫૪    | પહ               |
| 30.         | તત્ત્વોનાં નક્ષત્રા                          | રપપ થી ૨પ૮   | પહ               |
| ૩૧.         | તત્ત્વાેની ઉત્પત્તિના ક્રમ                   | રપ૯          | પ૮               |
| <b>૩</b> ૨. | તત્ત્વામાં ક્રાધા(દના ઉદય                    | २६०          | <mark>ਪ</mark> ረ |
| 33.         | તત્ત્વોના આધાર, અહાર અને નિહાર               | २६१ - २६२    | યહ               |
| <b>3</b> 8. | યુદ્ધ-કરણ માંઠે સ્વર તથા                     |              |                  |
|             | યુદ્ધ-પ્રસંગના પ્રક્ષો                       | ૨૩૩ થી ૨૮૯   | ય૯               |
| <b>૩</b> ૫  | ગર્લ-અધિકાર                                  | ર૯૦ થી ૩૧૭   | ६५               |
|             | પરદેશ–ગમનના વિચાર                            | ૩૧૮ થી ૩૩૨   | ૭૦               |
|             | વાર અને તિથિનું ત <sub>ત્ત્</sub> વજ્ઞાન     | ૩૩૩ થી ૩૩૬   | છર               |
|             | સ્વરજ્ઞાનના મહિમા                            | ૩૩७ થી ૩૪૨   | ૭૪               |
| 3€.         | નીરાગી શરીર માટે સ્વરજ્ઞાન                   | ૩૪૩ થી ૩૪૮   | ७६               |
| <b>४०.</b>  | કાલ-પરીક્ષાનું જ્ઞાન                         | ૩૪૯ થી ૩૭૦   | ଓଡ               |
|             | અ <sup>દ્</sup> યાત્મ જ્ઞાન                  | ૩૭૧ થી ૪૦૩   | ८२               |
|             | • · · · •                                    | ૪૦૪ થી ૪૧૫   | 26               |
|             |                                              | ૪૧૬ થી ૪૩૦   | ૯૧               |
|             | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •      | ૪૩૧ થી ૪૪૭   | <b>૯</b> ૫       |
| ૪૫.         | સ્વર બહાર અને અંદર ચાલતાં ફ્લાદેશ 🤫          | ४४८ – ४४६    | ૯૮               |
| _           |                                              | ४५०          | ૯૯               |
| ୪७.         | ઉપસંહાર                                      | ૪૫૧ થી ૪૫૨ 🌷 | ૯૯               |
| ४८.         | • • · · · · ·                                | <b>૪</b> ૫૩  | १००              |
|             |                                              |              |                  |

## -: પ્રકાશકીય નિવેદન :-

શેઠિયી અમૃતલાલ કાલીદાસ દાશીએ નમરકાર મહામંત્ર ઉપર સંશાધન શરૂ કર્યું લારે તેઓએ મંત્રજપ અને ધ્યાનના વિષયોમાં ઊંડો અભ્યાસ કર્યો. સંસ્કૃત અને પ્રાકૃત સાહિત્યમાં પ્રાપ્ત થતા કેટલાક ઉલ્લેખામાંથી સ્વરાદય વિજ્ઞાનની માહિતી પ્રાપ્ત થઈ. 'નમરકાર—સ્વાધ્યાય સંસ્કૃત—વિભાગ'માં સંગૃહીત 'શ્રાહ્મવિધિ' પ્રકરણાન્તર્ગત સંદભ'માં 'શ્રાવક પ્રાત:કાળે નિદ્રા—ત્યાગ ખાદ નાડી—પરીક્ષા અને તત્ત્વ—નિર્ણય કરીને ધર્મ—ક્રિયા કરવી જોઇએ' – એવા નિદે'શ મળ્યા. 'નમરકાર—સ્વાધ્યાય પ્રાકૃત—વિભાગ'માં 'નમરકાર સાર થવણ'માં 'પ'ચપરમેષ્ઠિ—સાધન—વિધિ—ફલકાષ્ટક' આપવામાં આવ્યું છે તેમાં પંચપરમેષ્ઠિ મંત્રજપ કરવા માટે પ્રત્યેક મંત્ર માટે સનિશ્ચિત કરવામાં આવેલા સ્વર, તત્ત્વ, મંડળ દિશા, પ્રહ, તિથિ વગેરેની વ્યવસ્થિત વિગતા મળી આવી. કલિકાલ સવ'ત્ર શ્રીદ્ધિમચન્દ્રાચાય' વિરચિત પ્રાકૃત—દ્વયાશ્રય કાવ્યની ટીકા, સર્ગ'—૮, પૃષ્ઠ : ૨૭૨—૨૭૩ માં 'સમાલંખન'ની વિશિષ્ટ ધ્યાન—પ્રક્રિયા વિશેના વર્ણ'નમાં પ્રાણાયામનું મહત્ત્વ દર્શાવતાં જણાવવામાં આવ્યું છે કે:—

#### नाडीपवनसंयोगपरिक्षानिवकलेन बहुक्लिश्यताऽपि योग: साधियतुं न शक्यत इति भाव:।

ભાવાર્થ કે નાડી પવન સંયોગના પરિજ્ઞાનથી કે પાંચ સમીરના ઉત્થાનની પ્રક્રિયાના જ્ઞાનથી રહિત પુરુષ ધણા કલેશે પણ યાેગ સાધી શકતા નથી.

શ્રીશુભચન્દ્રાચાર્ય રચિત 'ત્રાનાજુંવ 'માં પ્રાણાયામના પ્રકરણમાં સ્વરાદય વિજ્ઞાન ઉપર ૧૦૨ શ્લાક પ્રમાણ વિશદ નિરૂપણ જોવા મન્યું. તેમાં જણાવ્યું છે કે શરીરમાં રહેલા પવન મુખ–નાસિકા દ્વારા શ્વાસાં જણી શકાય છે. આ પવન મનની ચંચળતાનું કારણ છે અને પવનને વશ કરવાથી મન વશમાં આવે છે. તેમાં પ્રાણાયામનાં ખે મુખ્ય

પ્રયોજતા આપવામાં આવ્યાં છે : (૧) ધ્યાનની સિહિ અને (૨) મનને એકાગ્ર કરીને આત્મ–રમણમાં સ્થિર કરવું તે

શ્રીચિદાનંદ રચિત 'સ્વરાદય ત્રાન' માં તથા ૩૦૦ વર્ષ પહેલાં કિવરાજ શ્રીને મિદાસ રામજ શાહ પ્રણીત 'પંચ પરમેષ્ઠિ મંત્રરાજ ધ્યાનમાલા' માં શેઠ્યા અમૃતલાલભાઇને સ્વરાદય વિત્રાનના યાગ-સાધનાની દૃષ્ટિએ પુષ્કળ માહિતા મળા આવી. તેમાં પંચ સમીર, વાયુનાં સ્થાના, પંચ તત્ત્વ, ચાર મંડળ, વર્ષુ, સ્પર્શ, ગંધ, રસ વગેરેનું વર્ષુન જોવા મળ્યું, તેમાં દ્રવ્ય-પ્રાણાયામ તથા ભાવ-પ્રાણાયામનું સ્વરૂપ સમજાવી ભાવ-પ્રાણાયામની પ્રધાનતા સ્થાપવામાં આવી છે. આ સાધના માટે ઉપયોગી સામગ્રીની સમજણ આપવામાં તેઓએ, શ્રીચિદાન દૃ કૃત 'સ્વરાદય ત્રાન'ના ઘણા આધારાની નેંધ પોતાના શ્રુંથામાં કરી છે તથા તે સાથે, આધ્યાત્મક-વિકાસમાં ચાવી રૂપ આ શાસ્ત્રાભ્યાસમાં ગુરુગમ અને આમ્નાયના અભાવ માટે તેઓએ ખેદ જાહેર કર્યો છે.

શ્રીશુભચન્દ્રાચાય તા 'ગાનાવર્ણ' માં, શ્રીહેમચન્દ્રાચાય ના 'યોગશાસ્ત્ર'માં, તથા 'પંચ પરમેષ્ઠિ મંત્રરાજ ધ્યાનમાળા 'માં અને શ્રીચિદાન' દજી કૃત 'સ્વરેદિય ગ્રાન'માં સ્વર વિગ્રાનના પ્રધાન હેતુ શારીરિક કે ભૌતિક લાં મેળવવાના નહીં પશુ આધ્યાત્મિક વિકાસતું મહત્ત્વપૂર્ણ સાધન પૂરું પાડવાના છે તેમ સ્પષ્ટ જણાવવામાં આવ્યું છે. 'સ્વરેદિય ગ્રાન'માં પ્રતિપાદિત ભૌતિક સિદ્ધિઓ અને કળાદેશ, 'તેજ – સ્વરેદિય ં, 'નાય—સ્વરેદિય', 'શિવ—સ્વરેદિય'ની જેમ ઉપરાક્ત જેન—પ્રંથામાં પણ જેવા મળે છે; પણ જેન—પ્રંથામાં પ્રધાનપણ પ્રતિપાદિત અધ્યાત્મ પાષક અભિગમ અન્ય પ્રથામાં તે પ્રકારે જોવા મળતા નથી. જેન—પ્રંથાની ધ્યાન ખેંચે તેવી આ વિશેષતા લક્ષમાં લઇને શેઠશી અમૃતલાલભાઇએ 'સ્વરેદિય ગ્રાન'ના ધ્યાનના વિષયમાં પૂર્તિ 'મંથ તરીકે શુજરાતી ભાવાતુવાદ તૈયાર કર્યા, જે પ્રંથાકારે પ્રકાશિત કરતાં અમને આનંદ થાય છે.

'સ્વરાદય ત્રાન'ની સિહિ માટે લોકિક કાર્યાની ભાવના છોડીને, ચિત્તને એકતાન કરીને કરવામાં આવતા પ્રાણાયામ–ધ્યાનની વ્યવસ્થિત સાધના પદ્ધતિ આ ગ્રંથમાંથી મળતી નથી. ગુરુ–મુખથી સ્વરાદય ત્રાન પર'પરામાં મળતું હોવાથી તેના આમ્નાય અત્યારે લુપ્ત થઇ ગયા હોય એવું જણાય છે; છતાં કૃતનિશ્રયી સાધક માટે પ્રગતિ કરવાનું અવશ્ય સંભવિત છે કારણ કે ચિત્તરપી દર્પાણ જેટલે અંશે સ્વચ્છ થઈ શકે તેટલા અંશે તેમાં જ્ઞાનનું પ્રતિભિંભ પછ્યા વગર રહે નહીં.

'શિવ -સ્વરાદય'માં જે ત્રાનને જીવન માટે આવશ્યક, પરમ ઉપકારક, પવિત્ર, સવ'કાય'સાધક, સવ'ત્રાનનું કારણ તથા શુદ્ધ દર્શાવવામાં આવ્યું છે, જે ત્રાન દ્વારા 'સુયાગ' હોય ત્યારે યાગ–સાધના કરવાથી શીઘ કળદાયી ખતે છે, તે ત્રાન પ્રત્યે વાચકને આદરભાવ પ્રગટે અને મુમુસુએમ આત્મકલ્યાણ માટે તેના સદુપયાગ કરવા પ્રેરાય તે પ્રસ્તુત પ્રંથ 'સ્વરાદય ત્રાન'ના પ્રકાશનના મુખ્ય આશ્ય છે.

'સ્વરાદય જ્ઞાન'ના ભાવાનુવાદ તૈયાર કરતી વખતે પાકાંતરા કઈ કઈ પ્રતના આધારે નેાંધવામાં આવ્યા છે તે જાણી શકયું નથી.

શા. બીમસિંહ માણે કે ઇરેલી સન ૧૯૨૨ માં 'સ્વરાદય ત્રાન' શ્રંથ પુરિતકા રૂપે ગુજરાતીમાં પ્રકાશિત કર્યો છે, જેમાં શ્રીચિદાન દજી કૃત 'સ્વરાદય ત્રાન' પદ્યમાં આપવામાં આવ્યું છે. આ વિષયમાં પ્રવેશ કરવા સરળ પડે તે હેતુથી તેને ગદ્યબદ્ધ કરીને પણુ અપ્યું છે. આ ગદ્ય-રચના શ્રંથના વિષય સસ્પષ્ટ કરવા માટે ઉપયોગી જણાતા આ શ્રંથમાં તેને 'વિષય—પ્રવેશ' શીષ'ક નીચે સમાવિષ્ટ કરવામાં આવી છે. પરંતુ શ્રીચિદાન' દજીતા આધ્યાત્મિક દષ્ટિકાણ સમજવા માટે મૂળ રચનાનું પડેન અનિવાય છે.

શ્વાસાચ્છ્વાસની ભીંતિક-ક્રિયા માત્ર પરંપરાગત માન્યતાના ખળ ઉપર સ્વરતાનની નિદેશક જ નથી તથા તેના વિસિષ્ટ ત્રાનનું ક્ષેત્ર બ્યાવહારિક લાભાલાભના ઉપયોગ પૂરતું જ સીમિત નથી; પરંતુ તેના મૂળમાં આધ્યાત્મિક સમર્થન પડેલું છે અને આધુનિક વૈત્રાનિક-દિષ્ટિકાણ પણ તેની યથાર્થતા પૂરવાર કરવા માટે રસપ્રદ માહિતી પૂરી પાડે છે, તે સવે ઉપર પ્રકાશ પાડતા સંસ્થાના મેનેજીંગ-દ્રસ્ટી શ્રી ચન્દ્રકાન્ત અમૃતલાલ દાશીના મનનીય લેખ 'સ્વરાદય સ્વાધ્યાય' પણ અમે અહીં રજ્ કરેલ છે. તેમાં સ્વર તથા જપયાગની સાધનાના અનુસંધાનમાં પ્રાણાયામ-ધ્યાનની સાત ભૂમિકાઓનું તેઓએ કરેલું નિરૂપણ ધ્યાન કર્ષ કે છે. પ્રાય: લુપ્ત થઈ ગયેલા સ્વરાદય ત્રાનમાં વિશેષ પુરુષાર્થ દ્વારા પુર્વજીવનનું સંચારણ કરવા માટે આ લેખ પૂર્વ ભૂમિકારૂપ છે તદુપરાંત વાચકમાં વિષય પ્રત્યે આદરભાવ કેળવવા માટે તા તે સહાયભૂત છે જ.

ક્રેટલીક ઉપયોગી વિગતા લક્ષ્યમાં આવતાં તે શુદ્ધિપત્રકમાં પાદનોધ રૂપે તથા વિશેષ શુદ્ધિપત્રક રૂપે લેવામાં આવી છે. ઉપયોગી માહિતી આપતી પાદનોંધા ઇત્યાદિ પાછળ શ્રી ગિરીશકુમાર પરમાન દ શાહના પરિશ્રમ રહેલા છે, તેથી તેનું શ્રેય તેઓને જાય છે.

મંથના સંપાદનમાં છદ્મસ્થતા, અનુપયાગ, પ્રેસ-દ્રાષ આદિથી દ્રાઈ સુટિ રહી જવા પામી હાય અથવા જિનાજ્ઞા વિરુદ્ધ કાંઇ પણ લખાયું દે છપાવાયું હાય તે ખદલ અમે તેના मिच्छा मि दुक्कडं દઇએ છીએ.

અંતે આ ત્રાંથ સાધકાને 'સ્વરાદય' વિષયક માર્ગ દર્શન આપનાર યની રહે – એ જ અભ્યર્થના.

૯૬ બી, સ્વામી વિવેકાનંદ માર્ગ, ઇરલા, વિલે–પારલે (પશ્ચિમ), મુંબઇ–૪૦૦ •૫૬. તા. ૧–૮–૧૯૮૬ િલ. કનૈયા**લાલ પી. શાહ** મેતેજર, જૈન સાહિત્ય વિકાસ મ**ં**ડળ, મુ'અઈ.

## વિશેષ શુદ્ધિપત્રક

પૃ<sup>હ</sup>ઠ પંક્રિત અશુદ્ધ

શુદ્ધ

પ ૯ વંકનાલ (પ્રહ્નનાડી) માંથી 'વંકનાલ' [ આ એક વિશેષ નાડી છે, જે મૂલાધારથી નીકળી નાલિની ડાબી બાજુથી ઉપર જઈ હૃદય અને વક્ષઃ-સ્થલને સ્પર્શ કરતી આજ્ઞાચક્રમાં રુદ્ર શંધને મળે છે તથા તેમાંથી નીકળી આગળ વધતાં ક્રમશઃ પ્રદ્યા-ત્ન્ધ્રમાં પહેાંચે છે, તદુપરાન્ત મસ્તકની પાછળની બાજુએ લટકતી રહી કરી ઉપર તરફ જાય છે. અહીં આ નાડી અધ' ચન્દ્રાકાર દેખાય છે, તેથી આ સ્થાન પર તેને 'વંકનાળ' કહે છે. ત્યાર પછી તે મહા-શૂન્યના છેડા પર આવેલ 'બ્રમર–ગુહા'માં પ્રવેશ કરે છે. ]

१२ २४ --

સંયમના લેંદ ૧૭ છે. તે આ પ્રમાણે– ૧. પૃથ્વીકાય સંયમ, ૨. અપ્કાયસંયમ, ૩. તેજસ્કાય સંયમ, ૪. વાયુકાય સંયમ, ૫. વનસ્પતિકાય સંયમ, ૬. દ્વીન્દ્રિય સંયમ, ૭. ત્રીન્દ્રિય સંયમ, ૧૦. અજ્વકાય સંયમ, ૬. પંચેન્દ્રિય સંયમ, ૧૦. અજ્વકાય સંયમ, ૧૧. પ્રેક્ષા સંયમ, ૧૨. ઉપેક્ષા સંયમ, ૧૩. અપદ્વત્ય સંયમ, ૧૪. પ્રમાજીના સંયમ, ૧૫. મન સંયમ, ૧૬. વચન સંયમ અને ૧૭. કાય સંયમ.

પ**ર ૧૮ --**(\*પછી ઉમેરાે) પરદેશમાં ગયેલી વ્યક્તિની અવસ્થા જાણવા માટે ઉપયોગી એવી

પ૭ ૨૪ શ્રવણનક્ષત્રા શ્રવણ નક્ષત્રના પ્રથમ ચરણના પ્રથમ ૧/૧૫ ભાગ સુધી અંત સુધી

૧૧ ૧૨ પહેલાં જેનું નામ પહેલા જેનું નામ લીધું હાય તે લીધું હાય તે હારે અને ખીજો

પ્રષ્ઠ પંક્રિત અશુદ્ધ શુદ્ધ **બીજી રીતે સાત પ્રકારના ભય** : ८६ રપ ૧. ઇહલાેકભય. ૨. પરલાેકભય, (પછી ઉમેરા) 3. આદાનભય, ૪. અકસ્માતભય, પ આજીવિકાભય է મરણભય અને ૭ અશ્લાઘા**ભ**ય. (અર્થાત્ ભ્રુ-મ<sup>દ્</sup>યે ('બ્રમર-ગુકા' અર્થાત્ 'બ્રમર-૯૨ ૧૧/૧૨ ધ્યાન કેન્દ્રિત ગુહા' – એ સત્ય-રાજ્યનું દ્વાર છે; જે અતિમહાશૂન્ય – ચરમ-શૂન્ય કરીને પછી અને પૂર્ણસત્ય પહેલા ળંનેના સધિ-સ્થાનમાં આવેલું છે, ત્યાં સ્થિત થઇ ને િઅહીં અર્થ પાઠાન્તર લક્ષમાં 66 २ રાખી કરેલ છે. ]

[ નાંધઃ -- 'વંકનાલ ' તથા 'ભ્રમર-ગૃહા' માટે જુઓ : -મહામહાપાધ્યાય ડૉ. શ્રી ગાેપીનાથ કવિરાજ લિખિત 'ભારતીય સંસ્કૃતિ ઔર સાધના' (દ્વિતીય ખંડ) પૃષ્ઠ : ૪૪-૪૫ અને 'તાંત્રિક વાઢ્મયમેં શાકતદષ્ટિ'-પૃષ્ઠ : ૧૦૩-૧૦૪. ]

#### મુખપૃષ્ઠ : ચિત્ર-પરિચય

' સ્વરાદય '— પ્રાણાયામની પ્રથમ ભૂમિકા છે. 'જ્ઞાનાર્ણવ-તન્ત્ર'ના દ્વિતીય પટલમાં 'પ્રાણાયામ–મુદ્રા'નું વર્ણન કરતાં કહ્યું છે કેઃ—

'' कनिष्ठानामिकाङ्गुष्ठैर्यन्नासाषुटघारणम् ॥ २७ ॥

प्राणायामः स विज्ञेयस्तर्जनीमध्यमे विना।"

તર્જની અને મધ્યમા વિના, કનિષ્ઠા-અનામિકા અને અંગુષ્ઠ વહે નાસિકાપુટને પકડવું તે 'પ્રાણાયામ' જાણવા.

'સ્વરાદય'માં 'સ્વર–વિચાર' મુખ્ય હાવાથી આ ગ્રન્થના મુખપૃષ્ઠ પર, ડાંબા કે જમણા કયા 'સ્વર' સહજ રીતે ચાલે છે અર્થાત્ નાસિકાના કયા રન્દ્રમાંથી 'વાયુ ' બહાર આવે છે – તે જાણવા માટેની 'મુદ્રા' દર્શાવી છે. આ ચિત્રમાં જમણા સ્વર ચાલતા બતાવ્યા છે અર્થાત્ 'સૂર્યસ્વર' ('પિંગલા'નાડી)નાે ઉદય દર્શાવેલ છે.

## વિષય–પ્રવેશ

## ગઘઅદ્ધ સ્વરાેદય જ્ઞાન

વિચાર કરવાથી જણાય છે કે સ્વરાદયની વિદ્યા એક માટી પવિત્ર તથા આત્માના કલ્યાણની કરવાવાલી વિદ્યા છે. કેમકે એના અલ્યાસ કરીને પૂર્વ કાલના મહાનુભાવ પાતાના આત્માનું કલ્યાણ કરી અવિન શી પદને પ્રાપ્ત કરી ચુકયા છે. જુવા, શ્રી જિનેશ્વરદેવ અને શ્રી ગણધર મહારાજ એ વિદ્યાના પૂરા જ્ઞાતા હતા અર્થાત્ તેઓ એ વિદ્યાના પ્રાણાયામ આદિ સર્વ અંગ અને ઉપાંગને સારી રીતે જાણતા હતા. જુવા કે જૈનાગમમાં લખ્યું છે કે ''શ્રી મહાવીર અરિહંત પછી ચૌદ પૂર્વધારી શ્રી ભદ્રબાહુસ્વામી જયારે થયા હતા તથા તેઓશ્રીએ સૂલ્મ પ્રાણાયામના ધ્યાનનું પરાવર્તન કર્યું હતું તે વખતે સમસ્ત સંઘે મહીને તેઓને વિજ્ઞપ્તિ કરી હતી '' ઇત્યાદિ.

ઇતિહાસનું અવલાેકન કરવાથી જણાય છે કે જૈનાચાર્ય શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ તથા દાદાસાહેબ શ્રી જિનદત્તસૂરિ આદિ અનેક જૈનાચાર્ય એ વિદ્યાના પૂરેપૂરા અભ્યાસી હતા, તેથી ન્યારા થાડા સૈકા પૂર્વે આનંદઘનજી મહારાજ, ચિદાનંદજી મહારાજ (કપૂરચંદજી) તથા જ્ઞાનસારજ (નારાયણજ) મહારાજ આદિ માેટા માેટા આ<sup>દ્</sup>યાત્મિક પુરુષો થઈ ગયા છે કે જેના કરેલા ગ્રંથ પરથી જણાય છે કે આત્માના કલ્યાણને વાસ્તે પૂર્વકાલમાં સાધુલાકા ચાેગાભ્યાસથી ઘણી સારી રીતે ક્રિયા કરતા હતા, પરંતુ હાલમાં કાેઈ કારણાથી તે વ્યવહાર દેખવામાં આવતા નથી. કેમકે પ્રથમ તાે અનેક કારણા વહે શરીરના શક્તિ ઘટી ગઈ છે, બીજું ધર્મ તથા શ્રદ્ધા પણ ઘટવા લાગ્યાં છે, ત્રીજું સાધુ લાેકાે પુસ્તકાદિ પરિગ્રહને એકઠા કરવામાં અને પાતાના માન મહિમામાં સાધુત્વ (સાધુપણું) સમજવા લાગ્યા છે, લાેભે પણ કાંઈક કાંઈક પાેતાના પંજો તેમના પર ફેલાવ્યા છે, કહા, હવે સ્વરાદયજ્ઞાનના ઝગડા શી રીતે સારા લાગે ? કેમકે આ કામ તાે નિર્લાભીપણાનું તથા આત્મજ્ઞાનીઓનું છે. વલી આ પણ કહી દેવામાં અતિશયોક્તિ નહીં લાગે કે મુનિઓના આત્મકલ્યાણના મુખ્ય માર્ગ આ છે. હવે બીજી વાત એ છે કે મુનિએ પાતાના આત્મકલ્યાણના માર્ગ છાડીને અજ્ઞાન સંસારી જના પર પાતાના ઢાંગ દ્વારા એ પાતાનું સાધુત્વ પ્રગટ કરે છે.

પ્રાણાયામ યાેગની દશ ભૂમિ. છે જેમાં પહેલીજ ભૂમિ સ્વરાદય-જ્ઞાનજ છે. આ જ્ઞાનના અભ્યાસ દ્વારા એ માટા ગુપ્ત ભેદાને મનુષ્ય સુગમતા પૂર્વક જાણી શકે છે; તથા ઘણા રાગાની ઔષધિ પણ કરી શકે છે. સ્વરાદય પદના શખ્દાર્થ શ્વાસનું નીકળવું થાય છે, એટલા માટે આમાં માત્ર ધાસનીજ એાલખાણ કરવામાં આવે છે અને નાક પર હાથને રાખતાંજ 'ગુપ્ત વાતાનું રહસ્ય ચિત્રની માફક સામું આવે છે, અને અનેક સિદ્ધિએા ઉત્પન્ન થાય છે; પરંતુ આ વાત નક્કી છે કે આ વિદ્યાના અભ્યાસ સારી રીતે ગૃહસ્થાથી થઈ શકતા નથી, કેમકે પ્રથમ તા આ વિષય ઘણા કડીન છે અર્થાત્ આમાં અનેક સાધનની આવશ્યકતા હોય છે, ખીજું આ વિદ્યાના જે ગ્રંથ છે તેમાં આ વિષયનું અતિ કડીનતાની સાથે ઘણા સંક્ષેપથી વર્ણન કરેલું છે. જે સર્વ સાધારણ મનુષ્યોથી સમજવામાં આવી શકતું નથી. ત્રીજું આ વિદ્યાના સારી રીતે જાણવાવાલા તથા ખીજાને સુગમતાપૂર્વક અભ્યાસ કરાવી શકે એવા પુરુષા પણ વિરલ સ્થલે જોવામાં આવે છે. માત્ર એજ કારણ છે કે વર્તમાન કાલે આ વિદ્યાના અભ્યાસ કરવાની ઈચ્છાવાલા પુરુષો આમાં પ્રવૃત્ત થઈ ને લાભને ખદ્રલે અનેક હાનિએા કરી બેસે છે. અસ્ત્ર. આ સર્વ વાતાના વિચાર કરી તથા ગૃહસ્થાને પણ આ વિદ્યાના કાંઇક અભ્યાસની આવશ્યકતા સમજીને તે ગૃહસ્થાયી સિદ્ધ થઈ શકવા ચાગ્ય આ વિદ્યાનં કાંઈક વિજ્ઞાન અત્રે આપવામાં આવે છેઃ— આશા છે કે ગઢસ્થા આ પુસ્તકના આધારથી આ વિદ્યાના અભ્યાસ દ્વારા લાભ પામશે, કેમકે આ વિદ્યાના અભ્યાસ આ ભવ અને પરભવ નિ:સંદેહપણે સુખની પ્રાપ્તિ કરાવી શકે છે.

#### 赐

#### स्वरे।इयनुं स्वरूप तथा व्यावश्यक नियम

નાસિકાની અંદરથી જે ધાસ નીકળે છે તેનું નામ સ્વર છે. તેને સ્થિર ચિત્તે કરી ઓલખાણ કરી શુભાશુભ કાર્યના વિચાર કરવા. સ્વરના સંબંધ નાડીઓથી છે. જો કે શરીરમાં નાડીઓ ઘણી છે,પરંતુ તેમાં ર૪ પ્રધાન છે. તેમાં પણ નવ અતિ પ્રધાન છે. તેમાં પણ ૩ ને ઘણી જ

પ્રધાન માનેલી છે. તેનાં નામ ઈંગલા, પિંગલા અને સુષુમ્ણા (સુખમના) છે. તેઓનું વર્ણન આગલ કરવામાં આવશે,

યાદીમાં રાખવું જોઈએ કે લૂની વચમાં જે ચક્ર છે ત્યાંથી ધાસના પ્રકાશ થાય છે અને પાછલી વંકનાલમાં થઇને નાભિમાં જઈ સ્થિર થાય છે.

દક્ષિણ અર્થાત્ જમણી બાજુ જે ધાસ નાક દ્વારાએ નીકળે છે તેને પિંગલા નાડી કે સૂર્યસ્વર કહે છે. વામ અર્થાત્ ડાખી બાજુ જે ધાસ નાકદ્વારાએ નીકળે છે તેને ઇંગલા (ઇડા) નાડી કે ચંદ્રસ્વર કહે છે અને અને તરફ અર્થાત્ નાસિકાની જમણી અને ડાખી એમ બંને બાજુ જે ધાસ નીકળે છે તેને સુખમના નાડી કહે છે. આમાં જયારે ડાખી બાજુ સ્વર ચાલે ત્યારે ચંદ્રના ઉદય જાણવા અને જયારે જમણી બાજુ સ્વર ચાલે ત્યારે સૂર્યના ઉદય જાણવા.

શીતલ અને સ્થિર કાર્યો ચંદ્રસ્વરમાં કરવાં જેવાં કે:-નવા મંદિરનું બનાવવું, નવા મંદિરના પાયાનું ખાદાવવું, મૂર્તાની પ્રતિષ્ઠા કરવી, મૂલ નાયકની મૂર્તાને સ્થાપિત કરવી, મંદિર પર દંડ તથા કલશનું ચડાવવું, ઉપાશ્રય, ધર્મશાળા, દાનશાલા, પુસ્તકાલય, ઘર, હાટ, મહેલ અને ગઢનું બનાવવું, સંઘની માલાનું પહેરાવવું, દાન દેવું, દીક્ષા દેવી, યજ્ઞાપવિત દેવું, નગરમાં પ્રવેશ કરવા, નવા મકાનમાં પ્રવેશ કરવા, લગડાં અને ઘરેણાંનું કરાવવું અથવા માલ્ય (કિંમત) લેવું, નવાં ઘરેણાં તથા લગડાનું પહેરવું, પદવી લેવી. ઔષધિ બનાવવી, ખેતી કરવી, બાગ, બગીચા બનાવવા, રાજા વગેરે માટા માટા પુરુષાની સાથે મિત્રતા કરવી, રાજ્યસિંહાસન પર બેસવું, ચાંગાભ્યાસ કરવા કત્યા દ તાત્પર્ય એ છે કે આ સર્વ કાર્યો ચંદ્રસ્વરમાં કરવાં જોઈ એ, કેમકે ચંદ્રસ્વરમાં ઉપરનાં કાર્યો કરવાથી સુખકારી થાય છે,

કૂર અને ચર કાર્યોને સૂર્યસ્વરમાં કરવાં જોઈ એ. જેવાં કે;-વિદ્યા શિખવાના પ્રારંભ કરવા, ધ્યાન સાધવું, મંત્ર તથા દેવની આરાધના કરવી, રાજા કે હાકમને અરજ કરવી, વકીલાત અથવા મુખત્યારી લેવી, વૈરીની સાથે મલતાપણું કરવું, સર્પનું વિષ તથા ભૂતનું ઉતારવું, રાગીને દવા દેવી, વિઘ્નની શાંતિ કરવી, કષ્ટવાળી સ્ત્રીના ઉપાય કરવા, હાથી, ઘાડા, રથ વગેરે લેવાં, ભાજન કરવું, સ્નાન કરવું, સ્ત્રીને રુતુદાન દેવું, નવી વહી લખવી, વ્યાપાર કરવા, રાજાના શત્રુની સાથે લડાઈ કરવા જવું, વહાણ કે આગળાટને સમુદ્રમાં ચલાવવી, વૈરીના મકાનમાં પગ મૂકવા, નદી વગેરેમાં તરવું, કાેઈને રૂપીયા ઉધાર દેવા અથવા કાેઈની પાસેથી ઉધાર લેવા ઇત્યાદિ, તાત્પર્ય એ છે કે આ સર્વ કાર્યા સૂર્ય સ્વરમાં કરવાં. કેમકે તેમ કરવાથી સર્વ કાર્યા સિદ્ધ થાય છે.

જે સમયે ચાલતા ચાલતા એક સ્વર બંધ થઈને બીજો સ્વર થાય છે અર્થાત્ જ્યારે ચંદ્રસ્વર બદલીને સૂર્યસ્વર થાય છે કે સૂર્યસ્વર બદલીને ચંદ્રસ્વર થાય તે વખતે પાંચ સાત મિનિટ સુધી બંને સ્વર ચાલવા લાગે છે તેને સુખમના સ્વર કહે છે. આ સ્વરમાં કાઈ પણ કામ ન કરવું, કેમકે આ સ્વરમાં કાઈ પણ કામ કરવાથી તે નિષ્ફલ નિવડે છે, તથા તેથી કલેશ પણ ઉત્પન્ન થાય છે.

કૃષ્ણ (વિદિ ) પક્ષના સ્વામી સૂર્ય છે અને શુકલ (સુદિ ) પક્ષના સ્વામી ચંદ્ર છે.

કૃષ્ણપક્ષના પડવાના પ્રાતઃકાલે જો સૂર્યસ્વર ચાલે તો તે પક્ષ ઘણા આનંદની સાથે વીતે.

શુકલપક્ષના પડવાના પ્રાતઃકાલે જે ચંદ્રસ્વર ચાલે તો તે પક્ષ પણ સુખ અને આનંદની સાથે વીતે.

જો ચંદ્રની તિથિમાં (શુકલપક્ષના પડવાના પ્રાતઃકાલે) સૂર્યસ્વર ચાલે તાે કલેશ અને પીડા થાય છે તથા કાંઈક દ્રવ્યની પણ હાનિ થાય છે.

સૂર્યની તિથિમાં (કૃષ્ણપક્ષના પડવાના પ્રાત:કાલે) જો ચંદ્રસ્વર ચાલે તો પીડા, કલેશ તથા રાજ તરફથી કાઈ પણ પ્રકારના ભય થાય છે અને ચિત્તમાં ચંચલતા ઉત્પન્ન થાય છે. જો કદાચિત અને પક્ષના (સુદિ અને વિદમાં) પડવાના સવારમાં સુખમના ચાલે તો તે મહીનામાં લાભ હાનિ સમાન થાય છે.

કૃષ્ણપક્ષની ૧૫ તિથિમાં ક્રમથી ત્રણ ત્રણ તિથિઓ સૂર્ય અને ચંદ્રની થાય છે. જેમકે પડવો, ખીજ, ત્રીજ એ ત્રણ તિથિ સૂર્યની છે તથા ચાય, પાંચમ અને છક એ ત્રણ ચંદ્રની તિથિ છે. એ રીતે અમાવાસ્યા સુધી બાકીની તિથિઓ વિષે પણ સમજવું. આમાં જ્યારે પાતપાતાની તિથિએ બંને સ્વર (ચંદ્ર અને સૂર્ય) ચાલે છે ત્યારે તે કલ્યાણકારી થાય છે.

શુકલપક્ષની ૧૫ તિથિઓમાં ક્રમથી ત્રણ ત્રણ તિથિઓ ચંદ્ર અને સૂર્યની થાય છે અર્થાત્ પડવા, બીજ અને ત્રીજ એ ત્રણ તિથિ ચંદ્રની છે તથા ચાય, પાંચમ અને છઠ એ ત્રણ તિથિ સૂર્યની છે. એ રીતે પૂર્ણિમા સુધી બાકીની તિથિઓ વિષે પણ સમજવું, આમાં પણ આ બંને સ્વર (ચંદ્ર અને સૂર્ય) પાતપાતાની તિથિએ પ્રાતઃકાલે ચાલે તા શુલકારી થાય છે.

વૃક્ષિક, સિંહ, વૃષ અને કુંભ એ ચાર રાશિ ચંદ્રસ્વરની છે. તથા એ રાશિઓ સ્થિર કાર્ચમાં શ્રેષ્ઠ છે.

કર્ક, મકર, તુલ અને મેષ એ ચાર રાશિ સૂર્યસ્વરની છે અને ચરકાર્ચમાં શ્રેષ્ઠ છે.

મીન, મિથુન, ધન અને ક્રન્યા એ ચાર રાશિ સુખમનાની બંને સ્વભાવવાળી છે. આમાં કાર્યો કરવાથી હાનિ થાય છે.

ઉપરની બારે રાશિઓથી બારે મહિનાઓ પણ જાણી લેવા અર્થાત્ ઉપર લખેલ જે સંક્રાંતિ લાગે તેજ ચંદ્ર, સૂર્ય અને સુખમનાના મહીના સમજી લેવા.

જો કાઇપણ મનુષ્ય પાતાના કાઇ પણ કામને માટે પ્રશ્ન પૂછવા આવે અને આપણા સામા તથા ડાળી બાજુ અથવા તો ઉચે બેસીને પ્રશ્ન કરે અને તે સમયે આપણા ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય તા કહેવું કે તારૂં કામ સિદ્ધ થશે. જો કાઇ માણસ આપણી નીચે પાછલ કે જમણી બાજુ ઉભા રહીને પ્રશ્નકરે અને તે સમયે સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તા કહેવું કે તારૂં કામ સિદ્ધ થશે.

જો કાેઈ માણુસ જમણી બાજુ ઉભાે રહીને પ્રશ્ન કરે અને તે સમયે આપણા સૂર્યસ્વર ચાલતાે હાેય તથા લગ્ન, વાર અને તિથિના સઘલા યાેગ જો મલી જાય તાે કહેવું કે તારૂં કામ નક્કી સિદ્ધ થશે

+ જો કાઈ પ્રશ્ન કરવાવાળા જમણી બાજુ ઉભાે રહીને કે બેસીને પ્રશ્ન કરે અને તે સમયે આપણા ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય તા સૂર્યની તિથિ અને વાર વિના તે શૂન્ય દિશાના પ્રશ્ન સિદ્ધ થઈ શકતા નથી.

<sup>+</sup> મંગલ, શનિ અને રિવ એ ત્રણ વાર સૂર્યના છે તથા સાેમ, છુધ, ગુરુ, શુક્ર એ ચાર વાર ચંદ્રના **છે.** 

જો કાેઈ પાછળ ઉભાે રહીને પ્રશ્ન કરે અને તે સમયે આપણા ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાેય તાે કહી દેવું કે કાર્ય (સદ્ધ નહીં થાય.

જો કેાઈ ડાળી બાજુ ઉભાે રહીને પ્રશ્ન કરે તથા તે સમયે આપણા સૂર્યરવર ચાલતા હાય તાે ચંદ્રયાેગ સ્વર વિના તે કાર્ય સિદ્ધ નહીં થાય.

એ રીતે જો કાેઈ આપણા સામા અથવા આપણાથી ઉંચા રહીને પ્રશ્ન કરે તથા તે સમયે આપણા સૂર્યસ્વર ચાલતા હાેય તાે ચંદ્રસ્વરના સર્વ યાેગા મલ્યા વિના તે કાર્ય કદી સિદ્ધ નહીં થાય.

## સ્વરામાં પાંચે તત્ત્વાની આળખાણ

ઉપર કહેલ ચંદ્ર અને સૂર્ય એ બંને સ્વરામાં પાંચ તત્ત્વ ચાલે છે. અને તે તત્ત્વોના રંગ, પરિમાણ, આકાર અને માપ પણ હોય છે. એ વાસ્તે સ્વરાદય વિષયમાં એ વિષય પણ જાણી લેવા આવશ્યક છે. કેમકે જે પુરુષ આ વાતના વિજ્ઞાનને બરાબર જાણે છે તેની કહેલી હકીકત અવશ્ય મલે છે. એ વાસ્તે આ વિષયનું વર્ણન જરૂરી છે.

પૃથ્વી, જલ, અગ્નિ, વાયુ અને આકાશ એ પાંચ તત્ત્વ છે. તેમાં પૃથ્વી અને જલના સ્વામી ચંદ્ર છે અને અગ્નિ, વાયુ અને આકાશ એ ત્રણના સ્વામી સૂર્ય છે.

પૃથ્વીના રંગ પીલાે, જલનાે રંગ સફેદ, અગ્નિનાે રંગ લાલ, વાયુનાે રંગ લીલાે અને આકાશનાે રંગ કાલાે છે.

પૃથ્વી તત્ત્વ સામું ચાલે છે તથા નાકથી ખાર આંગલ સુધી દ્વર જાય છે અને તેના સ્વરની સાથે સમચારસ આકાર થાય છે.

જલ તત્ત્વ નીચે ચાલે છે તથા નાકથી સાેલ આંગલ સુધી ફર**ંજાય** છે અને તેના આકાર ચંદ્રમાં જેવા ગાેળ છે.

અગ્નિ તત્ત્વ ઉપર ચાલે છે તથા નાકથી ચાર આંગળ સુધી દ્વર જાય છે અને તેના ત્રિકાેેે આકાર છે.

વાયુ તત્ત્વ તીર્ર્યું ચાલે છે તથા નાકથી આઠ આંગળ સુધી દ્વર જાય છે અને તેના આકાર ધ્વળ જેવા છે. આકાશ તત્ત્વ નાકની અંદરજ ચાલે છે અર્થાત્ બંને સ્વરામાં (સુખમના સ્વરમાં ) ચાલે છે તથા તેના આકાર કાંઈ નથી.

એક એક સ્વર અઢી ઘડી એકેક કલાક ચાલે છે અને એમાં આ પાંચે તત્ત્વ રાત દિવસ આ રીતે ચાલે છે. પૃથ્વી તત્ત્વ પચાસ પલ, જલ તત્ત્વ ચાલીસ પલ, અગ્નિ તત્ત્વ ત્રીશ પલ, વાયુ તત્ત્વ વીશ પલ અને આકાશ તત્ત્વ દશ પલ, એ રીતે ત્રણે નાડીઓ ઉપર કહેલાં પાંચે તત્ત્વોની સાથે રાત્રિ દિવસ પ્રકાશિત રહે છે.

#### पांचे तत्त्वोना ज्ञाननी रीति

પાંચ રંગની પાંચ ગાળી અને વિચિત્ર રંગની એક ગાળી બનાવી એ છ ગાળીઓને આપણી પાસે રાખવી અને જ્યારે મનમાં ઇવ્છા થાય કે હાલ કયું તત્ત્વ છે ત્યારે આંખ મીંચીને એક ગાળી લઇ લેવી. તે મનમાં ધારેલ તથા ગાળીના રંગ એકજ જાતના નીકળે તો તે તત્ત્વ છે એમ જાણવું.

અથવા બીજા કાેઈ પુરુષને કહેા કે તમે કાેઈ રંગ ધારા, જ્યારે તે પાતાના મનમાં રંગ ધારે ત્યારે આપણા નાકના સ્વરમાં તત્ત્વ જોઈ લેવું તથા આપણા તત્ત્વના વિચાર કરીને તે પુરુષના ધારેલ રંગ અતાવવા કે તમે અમુક રંગ ધારેલ છે. જો તેણે ધારેલ રંગ અરાેબર મલી જાય તાે જાણવું કે તત્ત્વ બરાેબર મલે છે.

અથવા અરીસાને આપણા હાેઠની પાસે લગાડીને તેની ઉપર બલપૂર્વક નાકના ધાસ છાેડવા. એ પ્રમાણે કરવાથી તે અરીસા પર જે આકારનું ચિદ્ધ પડે તે આકાર પ્રથમ લખેલ તત્ત્વોના આકાર સાથે મળવા જોઈએ. અને તે તત્ત્વના આકાર સાથે આ આકાર મલે તે તત્ત્વ તે વખતે છે એમ જાણવું.

અથવા બે અંગુઠાથી બે કાનને, બંને તર્જનીથી બે આંખાને, બંને મધ્યમ આંગલીથી બે નાકનાં છિદ્રો બંધ કરીને અને બંને અનામિકા તથા કનિષ્ટિકા આંગલીથી એટલે ચાર આંગલીથી હાેઠની ઉપર નીચેથી ખૂબ દબાવીને ગુરુની અતાવેલી રીતિથી મનને બ્રક્ટીમાં લઈ જવું. પછી તે જગાએ જેવું અને જે રંગનું બિંદુ માલમ પડે તે તત્ત્વ છે એમ જાણવું.

ઉપર કહેલ રીતિયા થાેડા દિવસ સુધી સાધન કરવું જોઈએ. કેમકે અભ્યાસથી મનુષ્યને તત્ત્વાેનું જ્ઞાન થવા લાગે છે અને તત્ત્વાેનું જ્ઞાન થવાથી તે પુરુષ શુભાશુભ કાર્ય શીઘતાથી જાણી શકે **છે.** 

સ્વરમાં પ્રગટ થયેલ તત્ત્વો દ્વારા વર્ષફલ જાણવાની રીતિ

હુમણાં કહ્યું કે પાંચે તત્ત્વાનું જ્ઞાન થયાથી મનુષ્ય થવાવાળાં કાર્યો જાણી શકે છે. એ નિયમને અનુસારે પાંચે તત્ત્વા દ્વારા વર્ષમાં થવાવાળુ શુભાશુભ ક્ળ પણ જાણી શકે છે. તે જાણવાની રીતિ નીચે મુજબ છે.

જે વખતે મેષની સંક્રાંતિ લાગે તે વખતે શ્વાસને રાેકીને સ્વરમાં કશું તત્ત્વ ચાલે છે તે જેવું જોઈએ. જો ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વીતત્ત્વ ચાલતું હોય તાે જાણી લેવું કે જમાનાે ખહુ શ્રેષ્ઠ થશે અર્થાત્ રાજા અને પ્રજા સુખી રહેશે. પશુઓને માટે ઘાસ વગેરે ઘણું થશે તથા રાેગ અને લય વગેરેની શાંતિ રહેશે ઈત્યાદિ.

જો તે વખતે ચંદ્રસ્વરમાં જલતત્ત્વ ચાલતું હોય તેા જાણવું કે વરસાદ ખહુ થશે, પૃથ્વી ઉપર અન્ન ઘણું થશે, પ્રજા સુખી રહેશે, રાજા અને પ્રજા ધર્મના માર્ગે ચાલશે, પુષ્ય, દાન, ધર્મની વૃદ્ધિ થશે સર્વ પ્રકારે સુખસંપત્તિ વધશે ઈત્યાદિ.

જો તે વખતે સૂર્યસ્વરમાં પૃથ્વી અને જલ તત્ત્વ ચાલતાં હોય તો જાણી લેવું કે કાંઈક એાછું ફલ થશે.

જો તે વખતે અને સ્વરામાંથી ગમે તે સ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હાય તા જાણવું કે વરસાદ કમતી થશે, રાગ પીડા અધિક થશે, દુર્ભિક્ષ, થશે, દેશ ઉજડ થશે તથા પ્રજા દુઃખી થશે ઇત્યાદિ

જો તે વખતે ગમે તે સ્વરમાં વાયુતત્ત્વ ચાલતું હોય તેા જાણવું કે રાજ્યમાં કાંઇક વિગ્રહ થશે, વરસાદ થોડા થશે, જમાના સાધારણ થશે તથા પશુઓને માટે ઘાસ-ચારા પણ થાડા થશે ઇત્યાદિ

જો તે વખતે આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હાય તા જાણી લેવું કે બહુ ભારી દુર્ભિક્ષ થશે તથા પશુએા માટે ઘાસ આદિ કાંઈ પણ નહીં થાય ઈત્યાદિ.

# વર્ષફલને જ્રણવાની બીજી રીતિ

જો ચૈત્ર સુદિ પડવાને દિવસે પ્રાત:કાલે ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હોય તા એ કલ જાણું કે વરસાદ ખહુ થશે, જમાના 'શ્રેષ્ઠ થશે, રાજા અને પ્રજામાં સુખસંચાર થશે તથા કાઈ પ્રકારના ભય કે ઉત્પાત આ વર્ષમાં નહીં થાય ઈત્યાદિ.

જો તે દિવસે પ્રાતઃકાલે ચંદ્રસ્વરમાં જલ તત્ત્વ ચાલતું હોય તેા એ કલ જાણવું કે આ વર્ષ અતિ શ્રેષ્ઠ છે અર્થાત્ આ વર્ષમાં વરસાદ, અન્ન અને ધર્મની અતિશય વૃદ્ધિ થશે. તથા સર્વ પ્રકારે આનંદ રહેશે ઇત્યાદિ.

જો તે દિવસે પ્રાતઃકાલે સૂર્યસ્વરમાં પૃથ્વી કેજલતત્ત્વ ચાલતું હોય તો મધ્યમ ફલ જાણુવું.

જો તે દિવસે પ્રાતઃકાલે ચંદ્રસ્વરમાં કે સૂર્યસ્વરમાં અગ્નિ, વાયુ અને આકાશ એ ત્રણ તત્ત્વ ચાલતાં હોય તો તેનું ફલ આ પ્રમાણે સમજી લેવું કે પૂર્વે મેષ સંક્રાંતિના વિષયમાં લખાઈ ગયેલું છે તે પ્રમાણે જો સૂર્યસ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હોય તો જાણવું કે પ્રજમાં રાગ અને શાક થશે. દુભિલ્લ પડશે તથા રાજના ચિત્તને આનંદ નહીં રહે ઇત્યાદિ.

જો સૂર્યસ્વરમાં વાયુતત્ત્વ ચાલતું હોય તો સમજવું કે રાજ્યમાં કાંઈક વિશ્રહ થશે અને વૃષ્ટિ થોડી થશે તથા જો સૂર્યસ્વરમાં સુખમના ચાલે તો જાણવું કે પોતાનું મૃત્યુ થશે અને છત્રભંગ થશે તથા કાઈ કાઈ કેકાણે થોડું અન્ન અને ઘાસ થશે અને કાઈ કાઈ ઠેકાણે બિલકુલ નહીં થાય ઈત્યાદિ.

# વર્ષફલ જાણવાની ત્રીજી રીતિ

જો માઘ સુદિ સાતમ અથવા અક્ષય તૃતીયાના પ્રાતઃકાલે ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી કે જલતત્ત્વ ચાલતું હોય તો અગાઉ કહ્યા મુજબ શ્રેષ્ઠ કલ છે એમ જાણી લેવું.

જો તે દિને પ્રાતઃકાલે અગ્નિ આદિ ત્રણ તત્ત્વ ચાલતાં હાય તેા પૂર્વે કહ્યા મુજબ નિકૃષ્ટ ફલ છે એમ જાણી લેવું. જો તે દિને પ્રાતઃકાલે સૂર્યસ્વરમાં પૃથ્વી કે જલતત્ત્વ ચાલતું હોય તો સાધારણ ફલ જાણી લેવું.

જો તે દિને પ્રાતઃકાલે શેષ ત્રણ તત્ત્વ ( અગ્નિ, વાયુ અને આકાશ ) ચાલતાં હોય તો તેનું ફલ પણ પૂર્વે કહ્યા મુજબ સમજી લેવું.

#### પાંચ તત્ત્વોમાં પ્રક્ષનો વિચાર

જો ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વ કે જલતત્ત્વ ચાલતું હોય અને તે સમયે જો કાેઈ કાંઈ પણ કાર્યને માટે પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે અવશ્ય કાર્ય સિદ્ધ થશે.

જો ચંદ્રસ્વરમાં અંગ્ન, વાયુ કે આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હોય અને તે વખતે કાેઈ પણ માણસ કાંઇ કાર્યને લીધે પ્રશ્ન કરે તેા કહેવું કે કાર્ય કાેઈ પણ પ્રકારે સિદ્ધ નહીં થાય.

યાદ રાખવાનું એટલું છે કે ચંદ્રસ્વરમાં જલતત્ત્વ અને પૃથ્વીતત્ત્વ સ્થિર કાર્યને માટે સારાં છે પરંતુ ચર કાર્યને માટે સારાં નથી. તથા વાયુ, અગ્નિ અને આકાશ એ ત્રણ તત્ત્વ ચર કાર્યને માટે સારાં છે; પરંતુ તે પણ સૂર્યસ્વરમાં સારાં છે, પણ ચંદ્રસ્વરમાં સારાં નથી.

જો કાઈ પુરુષ આવીને રાગીને વિષે પ્રશ્ન કરે તથા તે સમયે ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વીતત્ત્વ કે જલતત્ત્વ ચાલતું હોય અને પ્રશ્ન પૂછવાવાળા પણ ચંદ્રસ્વરની (ડાળી) બાજુએ બેઠેલ હાય તા કહેવું કે રાગી નહીં મરે.

જો ચંદ્રસ્વર બંધ હોય એટલે સૂર્યસ્વર ચાલતો હોય અને પ્રક્ષ કરવાવાળા ડાખી બાજુ એકા હાય તા કહેવું કે કાઈ પણ પ્રકારે રાગી નહીં જીવે.

જો કાઇ પુરુષ ખાલી દિશામાં જે દિશાના સ્વર ચાલતા હાય (તે દિશા છોડીને બીજી કાઇ દિશામાં) આવીને પ્રશ્ન કરે તા કહેવું કે રાગી નહીં બચે, પણ જો ખાલી દિશાથી આવીને ભરી દિશામાં (જે દિશાના સ્વર ચાલતા હાય તે દિશામાં) બેસીને પ્રશ્ન કરે તા કહેવું કે રાગીને સારૂં થઈ જશે. જો પ્રશ્ન કરતી વખતે ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી કે જલતત્ત્વ ચાલતું હોય તો જાણવું કે રાગીના શરીરમાં એક રાગ છે. તથા જો પ્રશ્ન કરવાના વખતે ચંદ્રસ્વરમાં અગ્નિતત્ત્વ આદિ કાઈ તત્ત્વ ચાલતું હાય તા કહેવું કે રાગીના શરીરમાં કેટલાક રાગ મિશ્રિત છે.

જો પ્રશ્ન કરતી વખતે સૂર્યસ્વરમાં અગ્નિ, વાયુ કે આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હોય તો જાણવું કે રાગીના શરીરમાં એક રાગ છે, પણ જો પ્રશ્ન કરતી વખતે સૂર્યસ્વરમાં પૃથ્વી કે જલતત્ત્વ ચાલતું હોય તો જાણવું કે રાગીના શરીરમાં કેટલાક મિશ્રિત રાગ છે.

યાદ રાખવાનું કે વાયુ અને પિત્તના સ્વામી સૂચં છે, કફના સ્વામી ચંદ્ર છે તથા સન્નિપાતના સ્વામી સુખમના છે.

જો કાઈ પુરુષ ચાલતા સ્વરની તરફથી આવીને ચાલતા સ્વરની બાજુએ ઉભાે રહીને કે બેસીને પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે તમારૂં કામ અવશ્ય સિદ્ધ થશે.

જો કાઈ પુરુષ ખાલી સ્વરની તરફથી આવીને ખાલી સ્વરની બાજુએ ઉભા રહીને કે બેસીને પ્રશ્ન કરે તા કહેવું કે તમારૂં કાઈ પણ કામ સિદ્ધ નહીં થાય.

જો કાેઈ પુરુષ ખાલી સ્વરની તરફથી આવીને ચાલતા સ્વરની બાજુએ ઉભાે રહીને કે બેસીને પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે તમારૂં કામ નિ;સંદેહ સિદ્ધ થશે.

જો કાઈ પુરુષ ચાલતા સ્વરની તરફથી આવીને ખાલી સ્વરની બાજુએ ઉભા રહીને કે બેસીને પ્રશ્ન કરે તા કહેવું કે તમારૂં કામ સિદ્ધ નહીં થાય.

જો ગુરુવારે વાયુતત્ત્વ, શનિવારે આકાશતત્ત્વ, બુધવારે પૃથ્વીતત્ત્વ, સોમવારે જલ તત્ત્વ તથા શુક્રવારે અગ્નિ તત્ત્વ પ્રાતઃકાલમાં ચાલે તો જાણી લેવું કે શરીરમાં કોઈ પહેલાંના રાગ છે તે અવશ્ય મટશે.

આપણું શરીર, કુટુંખ અને ધન આદિકના ત્રિચારની રીતિ

જો ચૈત્ર સુદિ પડવાને દિવસે પ્રાત:કાલે ચંદ્રસ્વર ન ચાલતો હોય તો જાણવું કે ત્રણ મહીનામાં હૃદયમાં બહુ ચિંતા અને કલેશ ઉત્પન્ન થશે. જો ચૈત્ર સુદિ ખીજને દિવસે પ્રાત:કાલે ચંદ્રસ્વર ન ચાલતા હાય તા જાણી લેવું કે પરદેશમાં જવું પડેશે અને ત્યાં અધિક દુઃખ ભાગવવું પડેશે,

જો ચૈત્ર સુદિ ત્રીજને દિવસે પ્રાતઃકાલે ચંદ્રસ્વર ન ચાલતો હોય તો બહુવું કે શરીરમાં ગરમી, પિત્તજ્વર તથા રક્તવિકાર આદિકના રાગ થશે.

એ ચૈત્ર સુદિ ચાથને દિવસે પ્રાતઃકાલે ચંદ્રસ્વર ન ચાલતા હાય તા જાણું કે નવ મહીનામાં મૃત્યુ થશે.

જો ચૈત્ર સુદિ પાંચમને દિવસે પ્રાતઃકાલે ચંદ્રસ્વર ન ચાલતા હાય તા જાણી લેવું કે રાજ્યથી કાેઈ પ્રકારની તકલીક તથા દંડની પ્રાપ્તિ થશે.

જો ચૈત્ર સુદિ છકુને દિવસે પ્રાતઃકાલે ચંદ્રસ્વર ન ચાલતા હાય તા જાણું કે આ વર્ષમાં ભાઈનું મૃત્યુ થશે.

જો ચૈત્ર સુદિ સાતમને રાજ પ્રાતઃકાલે ચંદ્રસ્વર ન ચાલતાે હાય તાે જાણુવું કે આ વર્ષમાં પાતાની સ્ત્રી મરી જશે.

જો ચૈત્ર સુદિ આઠમને દિવસે પ્રાતઃકાલે ચંદ્રસ્વર ન ચાલતા હાય તા જાળુવું કે આ વર્ષમાં કષ્ટ તથા પીડા અધિક થશે. અર્થાત્ ભાગ્ય– ચાગેજ સુખની પ્રાપ્તિ થાય ઈત્યાદિ

એ સિવાય જો ઉપર કહેલ દિવસામાં પ્રાતઃકાલે ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વ અને જલતત્ત્વ આદિ શુભ તત્ત્વ ચાલતાં હાય તા બીજું પણ શ્રેષ્ઠ ક્લ જાણી લેવું.

#### 蛎

#### સ્વરા દ્વારા પરદેશ ગમન વિચાર

જે પુરુષ ચંદ્રસ્વરમાં દક્ષિણ અને પશ્ચિમ દિશામાં પરદેશ જાય તે પરદેશથી પાછા આવીને પાતાના ઘરમાં સુખ ભાગવે છે.

સૂર્યસ્વરમાં પૂર્વ અને ઉત્તર દિશા તરફ જવું તે શુભકારી છે.

ચંદ્રસ્વરમાં પૂર્વ અને ઉત્તર દિશા તરફ પરદેશ જવું તે ડીક નથી.

સૂર્યસ્વરમાં દક્ષિણ અને પશ્ચિમ દિશા તરફ પરદેશ જવું તે ઠીક નથી.

**લ**ુર્ધ્વ દિશા ચંદ્રસ્વરની છે, તે માટે ચંદ્રસ્વરમાં પર્વત આદિ ઊર્ધ્વદિશામાં જવું સારૂં છે.

પૃથ્વી નીચેના ભાગના સ્વામી સૂર્ય છે, તે માટે સૂર્યસ્વરમાં પૃથ્વીની નીચેના ભાગમાં જવું સારૂં છે, પરંતુ સુખમના સ્વરમાં ત્યાં જવું ઠીક નથી.

પરદેશમાં રહેલ મનુષ્યના વિષયમાં પ્રશ્ન-વિચાર

પ્રશ્ન કરતી વખતે જે સ્વરમાં જલ તત્ત્વ ચાલતું હોય તો પ્રશ્ન કરનારને કહેવું કે તે (પરદેશાં ગયેલ માણસ) સર્વ કાર્યો સિદ્ધ કરીને તુરત આવશે.

જો પ્રશ્ન કરતી વખતે સ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હોય તે પ્રશ્ન કરનારને કહેવું કે તે (પરદેશમાં ગયેલ માણસ) ઠેકાણે બેઠેલ છે અને તેને કાઈ વાતની ચિંતા નથી.

જો પ્રશ્ન કરતી વખતે વાયુ તત્ત્વ ચાવતું હોય તે৷ પ્રશ્ન કરનારને કહેવું કે તે (પરદેશમાં ગયેલ માણસ) તે સ્થલેથી બીજે સ્થલે ગયે৷ છે અને તેના હૃદયમાં ચિંતા ઉત્પન્ન થઈ રહી છે.

જો પ્રશ્ન કરતી વખતે અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હોય તો પ્રશ્ન કરનારને કહેવું કે તેના (પરદેશ ગયેલ માણસના) શરીરમાં રાેગ છે.

જે પ્રશ્ન કરતી વખતે સ્વરમાં આક્રાશ તત્ત્વ ચાલતું હોય તેા પ્રશ્ન કરનારને કહેવું કે તે (પરદેશ ગયેલ) પુરુષ મરી ગયેા.

#### 蜗

# स्वरे। द्वारा गर्भसंअंधी प्रश्न-विचार

જો ચંદ્રસ્વર ચાલતાે હાેય તથા તે ખાજુથી આવીને કાેઈ પ્રશ્ન કરે કે ગર્ભવતી સ્ત્રીને પુત્ર થશે કે પુત્રી થશે તાે કહેવું કે પુત્રી થશે. જો સૂર્યસ્વર ચાલતો હોય ને તે બાજુથી આવીને કાેઈ પ્રશ્ન કરે કે ગર્ભવતી સ્ત્રીને પુત્ર થશે કે પુત્રી થશે તો કહેલું કે પુત્ર થશે.

જો સુખમના સ્વર ચાલતી વખતે કાેઈ આવીને પ્રશ્ન કરે કે ગર્ભવતી સ્ત્રીને પુત્ર થશે કે પુત્રી થશે તો કહેવું કે નપુંસક જન્મશે.

જો આપણા સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તથા તે બાજુથી આવીને કાેઇ ગર્ભ વિષે પ્રશ્ન કરે અને પ્રશ્ન કરનારનાે ચંદ્રસ્વર ચાલતાે હાેય તાે કહેવું કે પુત્ર થશે. પણ તે જીવશે નહીં.

જો આપણા તથા પ્રશ્ન કરનાર અંનેના સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તા કહેવું કે પુત્ર જન્મશે અને તે ચિરંજીવી થશે.

જે આપણા ચદ્રસ્વર ચાલતા હાય અને પ્રશ્ન કરનારના સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તા કહેવું કે પુત્રી થશે, પણ તે જીવશે નહીં.

આ બન્નેના ( આપણા અને પ્રશ્ન કરનારના) ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય તા કહેવું કે પુત્રી થશે તથા તે દીર્ઘાયુષી થશે.

જો સૂર્યસ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વમાં તથા તે દિનને માટે કાેઈ ગર્ભ સંબંધી પ્રશ્ન હાેય તાે કહેવું કે પુત્ર થશે તથા તે રૂપવાન, રાજ્યવાન્ અને સુખી થશે.

જો સૂર્ય સ્વરમાં જલતત્ત્વ ચાલતું હોય અને તેમાં કાેઈ ગર્ભ સંબંધી પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે પુત્ર થશે તથા તે સુખી, ધનવાન્ અને છ રસનાે ભાકતા થશે.

જો ગર્લ સંબંધી પ્રશ્ન કરતી વખતે ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વ અને જલ તત્ત્વ ચાલતાં હાેય તાે કહેવું કે પુત્રી થશે તથા તે ઉપર લખ્યાં લક્ષણાેવાલી થશે.

જો ગર્ભ સંબંધી પ્રશ્ન કરતી વખતે ચંદ્રસ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હોય તો કહેવું કે ગર્ભ પડી જશે તથા જે સંતતિ થશે તો તે જીવશે નહીં.

જો ગર્લ સંબંધી પ્રશ્ન કરતી વખતે ચંદ્રસ્વરમાં વાયુ તત્ત્વ ચાલતું હાય તાે કહેવું કે કાં તાે પિંડાકૃતિ થશે અથવા ગર્લ ગલી જશે. જો ગર્ભ સંબંધી પ્રશ્ન કરતી વખતે સૂર્યસ્વરમાં આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હોય તાે નપુંસકની તથા ચંદ્રસ્વરમાં આકાશ તત્ત્વ ચાલતુ હોય તાે વંધ્યા જેવી પુત્રીની ઉત્પત્તિ કહેવી.

જે કાેઈ સુખયના સ્વરમાં ગર્ભના પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે છે દીક**રી** જન્મશે.

જો કાેઈ અંને સ્વર ચાલતી વખતે ગર્ભવિષયક પ્રશ્ન કરે તથા તે સમયે જો ચંદ્રસ્વર તેજ ચાલતાે હાેય તાે કહી દેવું કે બે કન્યા થશે તથા જો સૂર્યસ્વર તેજ ચાલતાે હાેય તાે કહી દેવું કે બે પુત્ર થશે.

#### ખીજા આવશ્યક વિષયાના વિચાર

કાઈ ઠેકાણે જવાની વખતે અથવા ઉઘમાંથી ઉઠીને બીછાનાથી નીચે પગ મૂકતી વખતે જો ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાેય તથા ચંદ્રમાનાેજ વાર હાેય તાે પહેલાં ચાર પગલાં ડાબી બાજુથી ચાલવું જોઈએ.

જે સૂર્યનાે વાર હાેય તથા સૂર્યસ્વર ચાલતાે હાેય તાે ચાલતી વખતે પ્રથમ ત્રણ પગલાં દક્ષિણ પગથી ચાલવું.

જે મનુષ્ય તત્ત્વની ઓળખાણ કરી પોતાનાં સર્વ કામ કરશે તેનાં સર્વ કામ અવશ્ય સિદ્ધ થશે.

પશ્ચિમ દિશા જલ તત્ત્વરૂપ છે, દક્ષિણ દિશા પૃથ્વી તત્ત્વરૂપ છે, ઉત્તર દિશા અગ્નિ તત્ત્વરૂપ છે, પૂર્વ દિશા વાયુ તત્ત્વરૂપ છે તથા આકાશની સ્થિર દિશા છે.

જય તુષ્ટિ, પુષ્ટિ, રતિ, ખેલવું કુદવું અને હાસ્ય એ છ અવસ્થા ચંદ્રસ્વરની છે.

જવર, નિદ્રા, પરિશ્રમ અને કંપન એ ચાર અવસ્થા જ્યારે ચંદ્રસ્વરમાં વાયુ તત્ત્વ તથા અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતાં **હે**ાય તે સમયે શ**રી**રમાં હાેય છે.

જયારે ચંદ્રસ્વરમાં આકાશ તત્ત્વ ચાલે છે ત્યારે આયુષ્યના ક્ષય તથા મૃત્યુ થાય છે. પાંચે તત્ત્વના મલવાથી ચંદ્રસ્વરની ઉપર જણાવેલી ખાર અવસ્થા થાય છે.

જો પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હોય તો જાણવું કે પૂછનારના મનમાં મૂલની ચિંતા છે.

જો જલતત્ત્વ અને વાયુ તત્ત્વ ચાલતાં હાય તા જાણવું કે પૂછનારના મનમાં જીવ સંબંધી ચિંતા છે. અગ્નિ તત્ત્વમાં ધાતુની ચિંતા જાણવી.

આકાશ તત્ત્વમાં શુલ કામની ચિંતા જાણવી. પૃથ્વી તત્ત્વમાં બહુ પગવાલાની ચિંતા જાણવી, જલ અને વાયુ તત્ત્વમાં બે પગવાલાની ચિંતા જાણવી. અગ્નિ તત્ત્વમાં ચાર પગવાલાની ચિંતા જાણવી. આકાશ તત્ત્વમાં પગ વિનાના પદાર્થની ચિંતા જાણવી.

રવિ, રાહુ, મંગલ અને શનિ એ ચાર સૂર્યસ્વરનાં પાંચે તત્ત્વનાં સ્વામી છે.

ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વના સ્વામી અુધ, જલ તત્ત્વના સ્વામી ચંદ્ર, અગ્નિ તત્ત્વના સ્વામી શુક્ર અને વાયુ તત્ત્વના સ્વામી ગુરુ છે. એ વાસ્તે પાતપાતાના તત્ત્વમાં એ ગ્રહ્ધ અથવા વાર શુભ ફલદાયક થાય છે.

પૃથ્વી આદિ ચારે તત્ત્વમાં અનુક્રમે મીઠાે, કષાયેલાે, ખારાે અને ખાટાે એ ચાર રસ છે, એ વાસ્તે જે વખતે જે રસની ખાવાની ઇચ્છા થાય તે વખતે તે તત્ત્ર ચાલે છે એમ સમજવું.

અગ્નિ તત્ત્વમાં ક્રેાધ, વાયુ તત્ત્વમાં ઈચ્છા તથા જલ અને પૃથ્વી તત્ત્વમાં ક્ષમા અને નમ્રતા આદિ યતિધર્મરૂપ દશ ગુણ ઉત્પન્ન થાય છે.

શ્રવણ, ધનિષ્ઠા, રાહિણી, ઉત્તરાષાઢા, અભિજિત, જયેષ્ઠા અને અનુરાધા એ સાત નક્ષત્ર પૃથ્વી તત્ત્વનાં છે તથા શુભ કલદાયી છે. મૂલ, ઉત્તરાભાદ્રપદ, રેવતી, આર્દ્રા પૂર્વાષાઢા, શતભિષા અને આશ્લેષા એ સાત નક્ષત્ર જલતત્ત્વનાં છે.

એ ચાદ નક્ષત્રો સ્થિર કાર્યમાં પાતપાતાના તત્ત્વના ચાલતા સમયમાં જાણવાં.

મઘા, પૂર્વાફાલ્ગુની, પૂર્વાભાદ્રપદ, સ્વાતી, કૃતિકા, ભરણી અને પુષ્ય એ સાત નક્ષત્ર અગ્નિ તત્ત્વનાં છે.

હ્રસ્ત, વિશાખા, મૃગશિર, પુનર્વસુ, ચિત્રા, ઉત્તરાફાલ્યુની અને અધિની એ સાત નક્ષત્ર વાસુ તત્ત્વનાં છે.

પ્રથમ આકાશ, તેની પાછળ વાયુ, તેની પાછળ અગ્નિ, તેની પાછળ પાણી, તેની પાછળ પૃથ્વી એ ક્રમથી એક એક તત્ત્વ એકેકની પાછળ ચાલે છે.

પૃથ્વી તત્ત્વના આધાર ગુદ્દા, જલ તત્ત્વના આધાર લિગ, અિન તત્ત્વના આધાર નેત્ર, વાયુ તત્ત્વના આધાર નાક તથા આકાશ તત્ત્વના આધાર કાન છે.

જે સૂર્યસ્વરમાં ભાજન કરે તથા ચંદ્રસ્વરમાં જલ પીએ અને ડાબી બાજુ સુવે તાે રાેગ કદિ ન થાય.

જો ચંદ્રસ્વરમાં ભાજન કરે અને સૂર્યસ્વરમાં જલ પીએ તાે તેના શરીરમાં અવશ્ય રાગ થાય.

ચંદ્રસ્વરમાં શૌચને માટે (દિશા માટે) જવું જોઇએ. સૂર્યસ્વરમાં પેશાબ કરવા જોઈએ તથા સુવું જોઈએ.

જો કાેઇ પુરુષ સ્વરાના એવા અભ્યાસ રાખે કે તેને ચંદ્રસ્વરમાં દિવસના ઉદય હાેય તથા સૂર્યસ્વરમાં રાત્રિના ઉદય હાેય તાે તે પૂરી અવસ્થા ભાેગવે છે. પરંતુ જો એથી વિપરીત હાેય તાે જાણવું કે માત નજીક છે.

અઢી અઢી ઘડી સુધી બંને ( સૂર્ય અને ચંદ્ર ) સ્વર ચાલે છે અને તેર ધાસ સુધી સુખમના ચાલે છે.

જે આઠ પહેાર સુધી (ચાવીશ કલાક સુધી) સૂર્યસ્વરમાં વાયુ તત્ત્વજ ચાલતા રહે તા ત્રણ વર્ષનું આયુષ્ય જાણવું. જો સાેલ પહાેર સુધી સૂર્યસ્વરજ ચાલતાે રહે (ચંદ્રસ્વર આવેજ નડીં) તાે બાે વર્ષમાં મૃત્યુ જાણવું.

જો ત્રણ દિવસ સુધી બરાબર સૂર્યસ્વર જ ચાલતા રહે તાે એક મફીનામાં મૃત્યુ જાણવું.

જો એક મહીના સુધી સૂર્યસ્વર હંમેશાં ચાલતા રહે તાે છે દિવસનું આયુષ્ય જાણવું.

જો સૂર્ય, ચંદ્ર અને સુખમના એ ત્રણે સ્વર ન ચાલે અર્થાત્ મેહિથી ધાસ લેવે৷ પડે તાે ચાર ઘડીમાં મૃત્યુ જાણુવું.

ં જે આખે৷ દિવસ ચંદ્રસ્વર ચાલે અને આખી રાત સૂર્યસ્વર ચાલે તો માેટું આયુષ્ય જાણવું.

જો આખે৷ દિવસ સૂર્યસ્ત્રર અને આખી રાત બરાબર ચંદ્રસ્વર ચાલે તો છ મહીનાનું આયુષ્ય જાણુવું.

જો ચાર, આઠ, બાર, સાેળ અથવા વીશ દિવસ રાત બરાબર ચંદ્રસ્વર ચાલતાે રહે તાે માેંદું આયુષ્ય જાણુવું

જે ત્રણ રાતદિવસ સુધી સુખમના સ્વર ચાલતા રહે તાે એક વર્ષ નું આયુષ્ય જાણવું.

જે ચાર દિવસ સુધી ખરાબર સુખમના સ્વર ચાલતા રહે તાે છ મહિનાનું આયુષ્ય **જાણ**વું.

鴠

## શુદ્ધિપત્રક

| યુલ્ક     | પંક્તિ ર               | પશુ <sub>પ</sub> દ્વ | શુદ્ધ                        |
|-----------|------------------------|----------------------|------------------------------|
| ૧         | ૧૬ તીથ"                | ંકર આદિ              | આદિ તીર્થ <sup>:</sup> કર    |
| ţ         | ૧૯ તિથિ                | ાંચ્યાના             | (તથિએાના                     |
| ११        | ૧૪ કહ્યાં              |                      | કહ્યા                        |
| ૧૧        | ૧૯ તે(પ્રક             | ક્ષકર્તા)નુ          | તે(પ્રશ્નકર્તા)નું           |
| ૧૩        | ६ विवार                |                      | विचार                        |
| 18        | ૨૪ (૪) પ્ર             | <b>ા</b> ત્યાહાર     | (૪) પ્રત્યાહાર,              |
| ૧૫        | ૧ (૨) ૧                |                      | (૨) પૂરક                     |
| ૧૫        | ૧૫ નિજ                 | –જોગ'                | 'નિજ–જોગ'                    |
| १६        | ૨૦ <b>વ</b> ણ્-સ       | તેચાર                | વર્ણ-સંચાર                   |
| 9.6       | ૨૨ સુષુમ               | ણા(સરસ્વતી)–         | સુષુમ્ણા(સરસ્વતી)            |
|           |                        |                      | અથવા ઇડા(યમુના), પિંગલા      |
|           |                        |                      | (સરસ્વતી)અને સુધુમ્ણા(ગંગા)* |
| ૧૯        | ૧/૨ દશમ                | દ્વારે               | દશમ-દ્વારે                   |
| ૧૯        | ६ तामे                 |                      | तामें                        |
| २०        | ૧૦ આઠદૃ                | િટ                   | આડ <b>દ</b> િટ               |
| ૨૧        | ર <b>૧ ા</b> ! १३      |                      | १४                           |
| ૨૧        | ર૪ <del>સ્</del> ત્રીક | થા,                  | સ્ત્રીકથા                    |
| <b>૨૨</b> | ૧ નિદા                 |                      | નિંદા                        |
|           |                        |                      |                              |

<sup>\*</sup> સરખાવા :--

इडा गङ्गेति विजेया, पिङ्गला यमुना नदी।
मध्ये सरस्वतीं विद्यात्, प्रयागादिसमं तथा।
('शिवस्वरेह्यः,' श्लेष्टः ३७४)

#### અથવા

इडायां यमुना देवी, पिङ्गलायां सरस्वती। सुषुम्नायां वसेद् गङ्गा, तासां योगस्त्रिधा भवेत्।। सङ्गता ध्वजमूले च, विमुक्ता भ्रूवियोगतः। त्रिवेणीयोगः सा प्रोक्ता, तत्र स्नानं महाफलम्।। ('षट्यक्व-निरुपण्भः' श्वीष्ठः १ नी टीक्षा)

| જે છુ       | પંક્તિ | અશુદ્ધ                 | શુદ્ધ                         |
|-------------|--------|------------------------|-------------------------------|
| ર૪          | હ      | અશથી                   | અંશથી                         |
| २४          | . 23   | અગરુ-લઘુ               | અગુરુ–લઘુ                     |
| રપ          | Ę      | मेद <b>भवि</b>         | भेद भवि                       |
| રપ          | २०     | કાયા (દેહ) અને         | જીવ (આત્મા) અને               |
|             |        | જીવ (આત્મા)            | કાયા (દેહ)                    |
| २६          | Ę      | तजकांति                | ते <b>जकां</b> ति             |
| 30          | २४     | વિનને॥                 | <u>વિનાના</u>                 |
| ४१          | ૨૦     | જયારે                  | જો.                           |
| ४४          |        | ચદ્રસ્વર               | ચંદ્રસ્વર                     |
| ४४          | ૧૪     | તાે તે ના              | તાે તેના                      |
| ४७          | ૨      | વિ <sup>દ્</sup> ન–શમન | વિ <sup>દ</sup> ન–શ <b>મન</b> |
| ४७          | ૧૮     | वदत,                   | वदत                           |
| ૫૦          | ૨૫     | 'યેાનિસુદ્રા'          | 'ચે⊮િમુદ્રા', 'તત્ત્વોદય',    |
|             |        |                        | 'ષષ્મુખીક્રરણુ' વગેરે         |
| પર          | રપ     | ऋर                     | कूर                           |
| પ૪          | ૧૮     | 'ધાતુ'' ³ૄ             | 'ધાતુ'³                       |
| પ૯          | E      | પાંચ (તત્ત્વા)ના       | પાંચ(તત્ત્વેા)ના              |
| ६२          | ૧૭     |                        | ને તેને                       |
| ६३          | ૨૨     | (પૂર્ણ                 | <b>પૂ</b> ર્ણ                 |
| ६७          | 23     | जनमें                  | जनमे                          |
| ६७          |        | ગ <b>ભ</b> પાત         | ગર્ભપાત                       |
| ६७          | ૨૪     | પ્ર <sup>શ્</sup> ન    | પ્રશ્ન                        |
| ६७          | રપ     | ચદ્રસ્વરમાં            | ચંદ્રસ્વરમાં                  |
| ક્ <b>છ</b> | २६     | पहचा <b>न</b>          | पहचान                         |
| ६७          | २६     |                        | बिंब                          |
| ७०          |        | સંશે પથી               | સં <b>ક્ષેપથી</b>             |
| ७३          |        | કાર્ય-સિદ્ધ            | કાર્ય સિદ્ધ                   |
| ૭૪          | ૧૩     |                        | રવિ                           |
| ७८          |        | લાગલગાટ                | લાગલાગઢ 🕡                     |
| 92          |        | ાથા<br>                | તથા                           |
| ७८          | १८     | सुखमनभी                | सुखमन भी                      |

| .મે <i>ગ</i> ? | પંકિત      | અશુદ્ધ                    | શુદ્ધ                                |
|----------------|------------|---------------------------|--------------------------------------|
| ७८             | રર         | હેયા                      | હાય                                  |
| ૮ર             | ૨૧         | ધર્મ                      | 'ધર્મ'                               |
| ૮૨             | <b>૨</b> ૨ | ધર્મ                      | 'ધર્મ'                               |
| <b>٤</b> 3     | 3          | ાાકહદાા                   | 1130411+                             |
| <b>८</b> ४     | ૧૭         | ''આ મારુ'''               | "આ મારુ"',                           |
|                |            | " આ માર્;"                | ું "આ મારું";                        |
| 68             | <b>ર</b> ૨ | જોઈ એ.                    | નેઇએ—                                |
| ૮૫             | રપ         | નાનાં                     | નાના                                 |
| <b>CE</b>      | ૧૪         | अधिका                     | अ <b>धिका</b>                        |
| <b>LE</b>      | ঀ७         | <b>બે ઘડી ૪૮ મિનિટમાં</b> | <b>એ</b> ઘડી <b>અથવા</b> ૪૮ મિનિટમાં |
| <b>C</b> E     | ૧૯         | આખા દિવસમાં               | એક દિવસમાં                           |
| <b>C</b> E     | રપ         | 'શ્વાસના અથ <sup>°</sup>  | ' <sup>શ્</sup> વાસ' <b>ના અથ</b>    |
| 60             | २४         | અથવા કે                   | અથવા                                 |

<sup>+</sup> ધર્મ, અર્થ કામ અને મોક્ષ, એવા ચાર પુરુષાર્થ પ્રાપ્ત કરવાના સત્પુરુષાના ઉપદેશ છે. એ ચાર પુરુષાર્થ નીચેના બે પ્રકારથી સમજવામાં આવ્યા છે:-

- ૧. ધર્મ વસ્તુના સ્વભાવને 'ધર્મ' કહેવામાં આવ્યો છે.
- ર. જડ–ચૈતન્ય સંબંધીના વિચારાને 'અ**થ**' કહ્યો છે.
- ચિત્તનિરાધને 'કામ'.
- ૪. સર્વબંધનથી મુકત થવું તે 'માેક્ષ'.
- એ પ્રકારે સર્વસંગપરિત્યા**ી**ની અપેક્ષાથી ઠરી શકે છે.

સામાન્ય રીતે નીચે પ્રમાણે :---

ધમ — સંસારમાં અધાગતિમાં પડતા અટકાવી ધારી રાખનાર તે ધર્મ. અર્થ — વૈભવ–લક્ષ્મી, ઉપજીવનમાં સંસારિક સાધન.

કામ--નિયમિત રીતે સ્ત્રીપરિચય.

માક્ષ--સવ' બંધનથી મુકિત તે 'માક્ષ'.

( 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'; ખંડ–ર, આધ્યાત્મિક–તત્ત્વજ્ઞાન, ગુજરાતી લિપિની આવૃત્તિ ૩ છ, પૃષ્ઠ : ૯૯ – ૧૦૦ ).

| J. 8           | પંક્તિ     | અશુદ્ધ                  | શુદ્ધ                    |
|----------------|------------|-------------------------|--------------------------|
| 60             | २६         | શસ્ત્રશાસ્ત્રના         | શસ્ત્રાસ્ત્રના           |
| ૯૧             | ૧૧         | भोग <del>व</del> तां    | भोगवतां                  |
| ૯૨             | પ/ફ        | રુચક-પ્ર <b>દે</b> શ'થી | 'રુચક-પ્ર <b>દે</b> શ'થી |
| ૯૨             | 4          | અજપા–સ્મરણ              | 'અજપા-સ્મરણુ'            |
| <b>५</b> २     | २२         | તેમ.                    | તેમ તેમ                  |
| 63             |            | કરે અને                 | ક <b>રી</b> ને           |
| <b>E</b> 3     | ૧૯         | પ્રેમ                   | 'પ્રેમ'                  |
| ૯૩             | ૧૯         | વધાર.                   | વધારે.                   |
| ६४             | ٩          | ચદાનંદ                  | ચિદાનંદ                  |
| ६४             |            | ।।४२९॥                  | ॥४२९॥*                   |
| ૯૫             |            | અર્થાત્ આંટા છે         | અર્થાત્ અઢી આંટા છે      |
| <b>८</b> ६     |            | ઈંગુલા                  | ઈગુલા                    |
| ८६             |            | નાસિના                  | નાસિકાનાં                |
| ८६             | -          | નસકાેરામાં              | નસકાેરાંમાં              |
| <del>८</del> ६ | १६         | સુષુ+ણા'                | 'સુષુ <b>+છા</b> ।'      |
| ८६             | ૧૭         |                         | दक्षिण                   |
| 64             |            | 'યશસ્વિની,              | 'ચશસ્વિની'               |
| 44             | २३/२४      | 'અલંબુષા', છે           | 'અલંબુષા' <b>છે</b> ,    |
| ८६             | ૨૫         | મુખ્ય                   | (મુખ્ય                   |
| १००            | ૧૦         | पाठांतर                 | पाठांत <b>र</b> –        |
| १००            | <b>૧</b> ૧ | चित                     | चित्त                    |
|                |            |                         | 띩                        |

#### અથવા

<sup>\*</sup> સરખાવા :-

<sup>(</sup>१) 'उच्छासे चैव निःश्वासे, इंस इत्यक्षरद्वयम् । ' धत्याहि

<sup>(</sup>२) सःकारेण बहिर्याति, इंकारेण विशेत् पुनः।' ( વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ માટે જુએા :- વિશ્વનાથકૃતા-'ષટ્ચકૃવિવૃત્તિઃ').

<sup>(</sup>३) हकारो निर्गमे प्रोक्तः, सकारेण प्रवेशनम् । ( 'શિવ સ્વરાદય'; શ્લાક : ૫૧ ).

# સ્વરોદય જ્ઞાન





॥ ॐ हीँ श्रीँ अर्हू नमः॥

# શ્રી ચિદાનંદજી મહારાજ કૃત

# સ્વરોદય જ્ઞાન

મંગલાચરણ

( તીથ<sup>ે</sup> કર-વંદના )

[ छप्पय ]

नमो आदि अरिहंत, देघ देघनपति राया।
जास चरण अवलंब, गणाधिप गुण निज पाया।।
धनुष पंचश्चत मान, सप्त कर परिमित काया।
पृषम आदि अरु अंत, मुगाधिप चरण सुहाया।।
आदि अंत युत मध्य, जिन चोवीस इम ध्याइये।
चिदानंद तस ध्यानथी, अविचल लीला पाइये॥१॥

જે (સર્વ) દેવા તથા દેવાના સ્વામી-ઇન્દ્રોના રાજા છે અર્થાત્ દેવ-દેવેન્દ્ર-પૂજ્ય છે તથા જેનાં ચરણોના અવલંબન વડે ગણધર ભગવંતો પણ પાતાના ગુણા પ્રાપ્ત કરે છે – તેવા અરિહત ભગવંતાને સર્વપ્રથમ નમસ્કાર થાએા. તીથ કર આદિ શ્રી ઋષભદેવ, જેની કાથા પાંચસા ધનુષના માનવાળી છે અને જેના ચરાલુમાં વૃષભનું લાંછન છે તેનું તથા અંતિમ તીર્થ કર શ્રી વર્ધમાન સ્વામી, જેની કાયા સાત હાથના માનવાળી છે અને જેના ચરાલુમાં સિંહનું લાંછન છે તેનું – એટલે કે આદિ તથા અંત્યથી યુક્ત મધ્યવતી સહિત – એવા ચાવીસેય તીર્થ કરોનું આ પ્રકારે ( ગ્રંથના આર ભમાં ) ધ્યાન કરીએ છીએ. (ગ્રંથકાર) શ્રી ચિદાનંદ કહે છે કે તેમના ધ્યાનથી અવિચલ લીલા અર્થાત્ માંક્ષનું શાધ્યત સુખ પામીએ. (૧)

( સરસ્વતી-વંદના )

[ छप्पय ]

इक कर वीणा धरत, इक कर पुस्तक छाजे। चंदवदन सुकुमाल, भाल जस तिलक विराजे॥ हार सुकुट केयूर, चरण नृपुरधुनि वाजे। अद्भुत रूप खरूप, निरख मन रंभा लाजे॥ लीलायमान गजगमनी नित, ब्रह्मसुता चित्त ध्याइये। चिदानंद तस ध्यानथी, अविचल लीला पाइये॥ २॥

જેણું એક હાથમાં વીણા ધારણ કરેલી છે અને જેના એક હાથમાં પુસ્તક શાલે છે, જેનું વદન ચન્દ્ર જેવું સામ્ય છે તથા જેના લલાટમાં તિલક વિરાજે છે, જેના દેહ હાર, મુક્કટ અને કેયૂરથી અલંકૃત છે અને જેનાં ચરણમાં નૃપુર ઝંકાર કરી રહ્યાં છે, જેનું આવું અદ્ભુત રૂપ તથા આકૃતિ એઈને રંભા પણ મનમાં લબ્જિત થઈ બય છે—એવી લીલાયમાન ગજગામિની પ્રદ્યાસુતા(પ્રાહ્યી)—શ્રીસરસ્વતીનું નિત્ય ચિત્તમાં ધ્યાન ધરીએ. શ્રી ચિદાનંદ કહે છે કે તેના ધ્યાનથી માલનું શાધિત સુખ પામીએ. (૨)

[दोहा]

उद्धिमुता सुत तास रिपु, वाहन संस्थित बाल । बाल जाणी निज दीजिए, वचन विलास रसाल ॥ ३॥

ઉદ્દધિ-સુતા જે લક્ષ્મી, તેના પુત્ર જે પ્રદ્યુમ્ન, તેના શત્રુ જે કાર્તિ કેય, તેનું વાહન જે મયૂર, તેના પર રહેલી હે બાલે! સરસ્વતિ! મને (ચિદાનંદને) પાતાના બાળક જાણી રસવાળા વચન–વિલાસ આપા. (૩) ( સિદ્ધ–વંદના )

[दोहा]

अज अविनाशी अकल जे, निरंकार निरधार। निर्मल निर्भय जे सदा, तास भक्ति चित्त धार॥ १॥

સિદ્ધ ભગવંતો કે જેમને પુનર્જન્મ નહીં હોવાથી જેઓ અજ કહેવાય છે, વિનાશ નહીં હોવાથી જેઓ અવિનાશી કહેવાય છે, જેમનું સ્વરૂપ સમજાવી શકાય તેવું (આકલન કરાય તેવું) નહીં હોવાથી જેઓ અકલ કહેવાય છે, જેઓ જયોતિ-સ્વરૂપ હોવાથી નિરાકાર કહેવાય છે, જેઓ નિરજન હોવાથી નિર્મલ કહેવાય છે અને જેઓ સદાય ભયરહિત હોવાથી નિર્ભય કહેવાય છે – તેઓની ભક્તિ દહતા પૂર્વક ચિત્તમાં ધારણ કરીને; (૪)

जन्म जरा जाकुं नहीं, नहीं सोग संताप। सादि अनंती स्थिति करी, स्थितिबंधनै रुचि काप ॥ ५ ॥

જેઓને જન્મ, જરા, શાક અને સંતાપ નથી, જેમની સ્થિતિની આદિ છે પણ અંત નથી તથા જેઓએ કર્મના 'સ્થિતિબંધ'ની રુચિ કાપી નાખી છે અર્થાત્ જેઓએ કર્મના 'સ્થિતિબંધ'ના કારણના સમૂળ નાશ કર્યો છે; (પ)

तीजे अंश रहित शुचि, चरम पिंड अवगाह। एक समे समश्रेणिए, अचल थयो शिवनाह ॥ ६॥

જેઓની અવગાહના પવિત્ર એવા ચરમ દેહથી ત્રીજા અંશે ન્યૂન પરિમાણવાળી છે, જેઓ એક સમયમાં સમશ્રેષ્થિ લાકના અચભાગે જઈ અચલ અનીને માેલપદના નાથ થયા છે; (६)

सम अरु विषमपणे करी, गुण पर्याय अनंत । एक एक परदेशमें, शक्ति सुजग महंत ॥ ७॥

१ निर्मम। २ थिति। ३ थिति बंधन।

જેઓ સમ અને વિષમપણે કરી, અનેતા ગુણ અને અનેતા પર્યાયવાળા છે અને જેઓના પ્રત્યેક આત્મ–પ્રદેશમાં મહાન શક્તિ જાગ્રત થયેલી છે; (૭)

रूपातीत व्यतीतमल, पूर्णानंदी ईस। चिदानंद ताकुं नमत, विनय सहित निज सीस ॥ ८॥

જેઓ રૂપાતીત (અરૂપી) છે, જેઓના (કર્મરૂપી) મલ ચાલ્યા ગયા છે, જેએ પૂર્ણ આનંદવાળા સિદ્ધ – ભગવંત છે તેઓને હું – ચિદાનંદ વિનય સહિત પાતાનું મસ્તક નમાવું છું (૮)

कालज्ञानादिक थकी, लही आगम अनुमान। गुरु किरपा करी कहत हूं, शुचि स्वरोदय ज्ञान॥ ९॥

અને કાલજ્ઞાનાદિ (એટલે કે કાલ, વર્જી, માન, આકાર અને ફલનાં જ્ઞાન)થી આગમનું (શાસ્ત્રનું) અનુમાન લઈને (કરીને) ગુરુ–કૃપાથી પવિત્ર એવું ( અર્થાત્ શુભ કરે તેવું ) 'સ્વરાદય જ્ઞાન ' કહું છું. (૯)

#### સ્વરનો ઉદય

स्वरका उद्य पिछाणीए, अतिही थिर चित्त धार। ताथी ग्रुभाग्रुभ कीजिए, भावी वस्तु विचार ॥ १० ॥

(પ્રથમ) ચિત્તને અત્યંત સ્થિર કરીને જો સ્વરના (પ્રાણના) ઉદય જાણવામાં આવે તાે તેના વડે ભવિષ્યની શુભાશુભ વસ્તુના વિચાર કરાય. (૧૦)

નાડી–વિચાર

नाडी तो तनमें घणी, पण चौवीश प्रधान। तिनमें दसै फुनि ताहुमें, तीन अधिक कर जान॥ ११॥

શરીરમાં નાડીઓ તો ઘણી (૭૨,૦૦૦) છે પણ તેમાં ચાવીસ નાડી મુખ્ય છે. તેમાં પણ દશ નાડીની પ્રધાનતા છે\* અને તેમાંય વળી ત્રણ નાડી વિશેષ પ્રધાન સમજવી. (૧૧)

१ नव।

<sup>\*</sup> નાડીઓનાં નામ, સ્થાન વગેરે માટે આ પ્રંથમાં જ જુઓ:-પદ્મ-ક્રમાંક: ૪૩૧ થી ૪૪૧.

# इंगला पिंगला सुखमना, ये तीनूंके नाम। भिन्न भिन्न अब कहत हूं, ताके गुण अरु धाम।। १२।।

એ ત્રણ નાડીનાં નામ – ઇંગલા(ઇડા), પિંગલા અને સુષુમ્ણા છે. એ ત્રણેનાં જુદાં જુદાં ગુણ અને સ્થાન હવે હું કહું છું. (૧૨)

#### નાડીના ગુણ તથા ધામ

भृकुटी चक्रसुं होत है, स्वासाको परकास। वंकनालके ढिग थइ, नाभी करत निवास॥१३॥

બ્રૂકુટિ–ચકુ( આજ્ઞાચક્ર )થી ક્ષાસના ઉદ્દભવ થાય છે અને તે વંકનાલ( બ્રજ્ઞનાડી )માંથી પસાર થઇ નાભિમાં નિવાસ કરે છે. (૧૩)

नाभीतें फुनि संचरत, इंगला पिंगला धाम। दक्षण दिश हें पिंगला, इंगला नाडी वाम॥ १४॥

તે શ્વાસ નાભિથી પાછા ઇંગલા(ઇડા) અને પિંગલાનાં સ્થાનમાં સંચાર કરે છે. જમણી તરફની નાડી પિંગલા છે અને ડાળી તરફની નાડી તે ઇંગલા(ઇડા) છે. (૧૪)

इण दोउंके मध्यमें, सुखमन नाडी जोय। सुखमनके परकासमें, स्वर फुनि चालत दोय॥१५॥

આ <mark>અંનેની મધ્યમાં સુષુમ્</mark>ણા નાડી છે. સુષુમ્ણાના ઉદય વખતે અંને નસકાેરામાંથી સ્વર(શ્વાસ) ચાલતાે હાેય છે. (૧૫)

#### સ્વરોદયની વ્યાખ્યા

डाबा स्वर जब चलत हें, चंद उदय तब जान! जब स्वर चालत जीमणो, उदय होत तब भान ॥ १६॥

જ્યારે ડાંબાે સ્વર ચાલતાે હાેય ત્યારે ચન્દ્રનાડીનાે ઉદય જાણવાે અને જ્યારે જમણાે સ્વર ચાલતાે હાેય ત્યારે સૂર્યનાડીનાે ઉદય જાણવાે. (૧૬)

#### સ્વરોનાં કાર્ય

सौम्य काजकूं ग्रुभ शशि, क्रूर कामकूं सर। इणि विधि लख कारज करत, पामे सुख भरपूर ॥ १०॥

સૌમ્ય(શીતલ અને સ્થિર)કાર્ય માટે ચન્દ્રનાડી શુભ છે અને કૂર (તથા ચર)કાર્યો માટે સૂર્યનાડી શુભ છે – આ રીતે નાડીચાર (નાડી– સંચાર) એાળખીને કાર્ય કરે તો અત્યંત સુખ પામે. (૧૭)

दोउं स्वर सम संचरे, तब सुखमन पहिचांन। तामें कोउं कारज करत, अवस होय कछू हांन॥ १८॥

બંને સ્વર જયારે સરખા ચાલે ત્યારે સુષુમ્ણા નાડી જાણવી. તે નાડીમાં કેાઈ પણુ કાર્ય કરવાથી અવશ્ય કાંઈક હાનિ થાય છે. (૧૮)

चंद्र चलत कीजे सदा, थिर कारज स्वर भाल। चर कारज सरज चलत, सिद्ध होय ततकाल॥ १९॥

સ્વર જોઈને ચન્દ્રસ્વર ચાલતાં હમેશાં સ્થિર કાર્યો કરવાથી અને સૂર્યસ્વર ચાલતાં ચર કાર્યો કરવાથી તે કાર્યો તત્કાલ સિદ્ધ થાય છે. (૧૯)

પક્ષના સ્વામી તથા તિથિના ભાગ ગણવાની રીત

कृष्णपक्ष स्वामी रवि, शुक्कपक्ष पति चंद। तिथिभाग इनका लही, कारज करत आनंद ।। २०॥

કૃષ્ણપક્ષના સ્વામી સૂર્ય છે અને શુકલપક્ષના સ્વામી ચન્દ્ર છે, તેથી (નીચે દર્શાવ્યા પ્રમાણે) આ તિથાિઓના ભાગ કરી, કાર્ય કરવાથી આનંદ થાય છે. (૨૦)

कृष्णपक्षकी तीन तिथि, प्रथम रिवकी जांन। तीन शशिकी फुनि रिव, इण अनुक्रम पहिचांन॥ २१॥

કૃષ્ણપક્ષની પ્રથમ ત્રણ તિથિએ સૂર્યની જાણવી, તે પછીની ત્રણ ચન્દ્રની, કરી ત્રણ સૂર્યની — આ અનુક્રમથી બાકીની તિથિએ જાણવી. (૨૧) ग्रुक्रपक्षकी तीन तिथि, चंद तणी कही मीत। फुन रवि फुन श्रशि फुन रवि, श्रशि गिणवाकी रीत ॥२२॥

હે મિત્ર! શુકલપક્ષની (પ્રથમ) ત્રણ તિધિઓ ચન્દ્રની છે, તે પછીની ત્રણ સૂર્યની, પછીની ત્રણ ચન્દ્રની, પછીની ત્રણ સૂર્યની (અને પછીની છેલ્લી ત્રણ ચન્દ્રની) છે – આ ગણવાની રીત છે. (૨૨)

> વાર, નક્ષત્ર, રાશિ–વર્ગિત–દિન ૄ છવ્યય ો

मंगल श्रानि आदित्य, वार स्वामी रिव जाणो।
सुरगुरु बुध अरु सोम, शुक्र पति चंद वखाणो॥
इणविधि स्वरं तिथि वार, भिन्न कर नक्षत्र पिछाणो।
शुभ कारिजकूं योग्य, सकल इणविधि मन आणो॥
निरगम सुरगम विध, भाव इणविधकें लखो\*।
तत्त्व तणो परकाश, सुधारस इम चखो ॥ २३॥

મંગલ, શનિ અને રાવ – આ ત્રણ વારનાે સ્વામી સૂર્ય છે; ગુરુ, બુધ, સામ અને શુક્ર – આ ચાર વારનાે સ્વામી ચન્દ્ર છે. આ પ્રમાણે સ્વર, તિથિ, વાર તથા નક્ષત્રને પૃથક્-પૃથક્ જાણાે અને શુભ – કાર્યાે માટે

१ स्व स्व ∨। २ इणके। ३ चाखो ∨।

<sup>\*</sup> **૧. સગુણસ્વર** – નાસિકાના છિદ્રમાં પ્રવેશતાે સ્વર

**૨. નિર્ગુણસ્વર**– નાસિકાના છિદ્રમાંથી બહાર નીકળતા સ્વર

<sup>3.</sup> ઉદયસ્વર – નાસિકાના એક છિદ્રમાંથી બદલાઈને બીજા છિદ્રમાં નવાે શરૂ થતાે સ્વર

૪. અસ્તસ્વર – નાસિકાના એક છિદ્રમાંથી ખીજા છિદ્રમાં બદલાલી વખતે વિરામ પામતા સ્વર.

સ્વરની 'સગુણ ' અને 'ઉદય ' અવસ્થા હેાય તા કાર્ય-સિદ્ધિ થાય અને જો સ્વરની 'નિર્ગુણ ' અને ' અસ્ત ' અવસ્થા હેાય તા કાર્ય-હાનિ થાય.

યાેગ્ય બધા ( યાેગા ) મનમાં લાવાે. એ જ રીતે નિર્ગુણસ્વર અને સગુણ-સ્વરના આ પ્રકારના વિવિધ ભાવાે જાણાે અને ( પૃશ્વ્યાદિ)તત્ત્વાેના પ્રકાશરૂપ 'સુધારસ' ને એ રીતે ચાેબાે. (૨૩)

### [दोहा]

कृष्णपक्ष एकम दिने, प्रातः स्रूर जो होय। तो ते पक्ष प्रवीण नर, आनंदकारी जोय॥२४॥

કૃષ્ણુપક્ષની એકમના (દવસે પ્રાત:કાલમાં ( સૂર્યોદય સમયે ) જે સૂર્યસ્વર હાય તો તે પક્ષ, કુશળ મનુષ્ય માટે આનંદકારી વીતે છે. (૨૪)

शुक्कपक्षके आदि दिन, जो शशि स्वर उद्योत। तो ते पक्ष विचारीए, मुखदायक अति होत॥ २५॥

શુકલપક્ષના પ્રથમ દિવસે (પ્રાતઃકાલમાં ) જો ચન્દ્રસ્વર ચાલે તે! તે પક્ષ અત્યંત સુખદાયક થાય – એમ વિચારવું. (૨૫)

चंद्रतिथिमें चंद्र स्वर, सरतिथि वहे सर । कायामें पुष्टि करे, सुख आपत भरपूर ॥ २६ ॥

(સૂર્યોદય સમયે) ચન્દ્રસ્વરની તિથિમાં જો ચન્દ્રસ્વર ચાલે અને સૂર્યસ્વરની તિથિમાં જો સૂર્યસ્વર ચાલે તો કાયાની પુષ્ટિ કરે અને ભરપૂર સુખ આપે. (૨૬)

चंद्रतिथिमें आय जो, भानु करत प्रकाश । तो कलेश पीडा हुवे, किंचित विंत्त विंनाश ॥ २७ ॥

(સૂર્યોદય સમયે) ચન્દ્રસ્વરની તિાથમાં જે સૂર્યસ્વર ચાલે તેા કલેશ તથા પીડા થાય અને કંઇક ધનના નાશ પણ થાય. (૨૭)

सरजितिथि पंडिया दिने, चले चंद्र स्वर भोर। पीड कलह नृप भय करे, चित्त चंचल चिहुं ओर॥२८॥

(સૂર્યોદય સમયે) સૂર્યની તિથિ(કૃષ્ણપક્ષના) પડવાના દિવસે જો ચન્દ્રસ્વર ચાલે તો પીડા, કલહ તથા રાજાથી ભય કરનાર થાય અને ચારે તરફથી ચિત્તની ચંચલતાના પ્રસંગા સર્જાય. (૨૮)

# दोउं पक्ष पिडवा दिने, सुखमन स्वर जो होय। लाभ हाण सामान्यथी, ते निहचे करी जोय॥ २९॥

ળંને પક્ષના પડવાના દિવસે (પ્રાત:કાળમાં – સૂર્યોદય સમયે) જો મુષુમ્ણાસ્વર ચાલે તો (સમાન પ્રકારે) લાભ-હાનિ ળંને થાય – એમ નક્કી જાણવું. (૨૯)

# वृश्चिक सिंह वृष कुंभ पुन, शशि स्वरनी ए राश । चंद्रजोग इणके मिलत, शुभ कारज परकाश ॥ ३० ॥

વૃશ્ચિક, સિંહ, વૃષભ અને કુંભ – આ (ચાર) રાશિઓ ચન્દ્રસ્વરની છે. આ રાશિમાં ચન્દ્રસ્વરના યાગ મળતા હાય તો શુભ કાર્યોના પ્રકાશ થાય. (૭૦)

# कर्क मकर तुल मेष पुन, चर राशि ए चार। रवि संग ए संचरत, चर काजे सुखकार॥ ३१॥

કર્ક, મકર, તુલા અને મેષ – આ **ચાર** ચર રાશિઓ છે. જો આ રાશિમાં સાથે સૂર્યસ્વરના યાેગ હાેય તાે ચરકાર્યમાં એ સુખ કરનાર થાય. (૩૧)

# मीन मिथुन धन कन्यका, द्विस्वभाव ए जान। सुखमन स्वरसुं मिलत है, काज करत होय हान॥ ३२॥

મીન, મિથુન, ધન અને કન્યા – આ ( ચાર ) દ્વિસ્વભાવ રાશિઓ જણાવી. જો આ રાશિમાં સુષુમ્ણાસ્વર ચાલતો હોય તો કાર્ય કરતાં અવશ્ય હાનિ જ થાય (૩૨)

# सिस स्राजिक मास इम, भिन्न भिन्न करी ए जाण। राशि वर्गित दिन थकी, अधिक भेद मन आण\*॥ ३३॥

ચન્દ્ર અને સૂર્યના માસ – આ રીતે જુદા જુદા કરીને જાણે અને તેના વિશેષ ભેદા ૩૬૦ થાય છે – તે મનમાં ધારણ કરા, (૩૩)

<sup>\*</sup> ૧૨ માસ અને ૧૨ રાશિને ગુણતાં ૧૨ નાે વર્ગ ૧૪૪ થાય; તેને એક રાશિમાં ચન્દ્ર ૨॥ દિવસ રહેતાે હાેવાથી ૨॥ થી ગુણતાં તેના વિશેષ બેદા ૧૪૪×૨॥ = ૩૬૦ થાય.

## પ્રશ્નકરણ – સ્વરોદય જ્ઞાન

प्रश्न करणकूं कोउ नर, आवत हिरदे धार। पृच्छक' नरनी दिक्षि तणो, निर्णय कहुं विचार ॥ ३४ ॥

પ્રક્ષ પૂછવા માંઠે કાેઈ માણુસ હૃદયમાં પ્રશ્ન ધા**રીને આ**વે ત્યારે પ્રશ્નકર્તાની દિશા પરથી થતે**ા નિર્ણય હું વિચાર** પૂર્વક કહું છું. (૩૪)

सनमुख डाबी ऊर्ध्व दिशि, रही प्रश्न करे कीय। चंद्रजोग हे ता समे, तो कारिज सिद्धि होय॥ ३५॥

(ઉત્તરકાતાની) સામે, ડાબી તરફ યા તો ઉપરની દિશા તરફ રહી કાઈ પ્રશ્ન કરે અને તે વખતે 'ચન્દ્રયોગ' હોય (અર્થાત્ ઉત્તરકાતાનો ચન્દ્રસ્વર ચાલતો હોય તથા ચન્દ્રસ્વરના લગ્ન, વાર, તિથિ આદિનો યોગ મળતો હોય) તો (પ્રશ્નકર્તાનું) કાર્ય સિદ્ધ થાય. (૩૫)

नीचे पीछे जमणो ै, जो कोइ पूछे आय । भानुजोग स्वर होय तो, तस कारज हो जाय ॥ ३६ ॥

(ઉત્તરદાતાની) નીચે, પાછળ કે જમણી તરફ રહીને જો કોઇ આગંતુક પ્રશ્ન પૂછે અને તે વખતે 'સૂર્યયોગ' હોય (અર્થાત્ ઉત્તરદાતાના સૂર્યસ્વર ચાલતો હોય તથા સૂર્યસ્વરના લગ્ન, વાર, તિથિ આદિના યોગ (મળતો હોય) તો પણ તે (મશ્નકર્તા)નું કાર્ય સિદ્ધ થાય. (૩૬)

पूछे दक्षिण भुज रही, सरज स्वरमें वात। रुगन वार तिथि जोग मिली, सिद्ध कार्य अवदात ॥ ३७॥

(ઉત્તરદાતાના) જમણા હાથ તરફ ઊભા રહી, (ઉત્તરદાતાના) સૂર્ય-સ્વર ચાલતી વખતે જો કાેઇ વાત પૂછે અને તે વખતે જો લગ્ન, વાર, તિથિના ચાગ મળતા હાેય (અર્થાત સૂર્યસ્વરનું લગ્ન, સૂર્યસ્વરના વાર અને સૂર્યસ્વરની તિથિ હાેય) તાે (પ્રશ્નકર્તાનું) કાર્ય સારી રીતે સિદ્ધ થાય છે. (૩૭)

वाम भाग रही जो कहे, प्रश्न तणो परसंग । श्रीश्च स्वर जो पूरण हुवे, तो तस काज अभंग ॥ ३८॥

१ प्रछनि ∨। २ करनी ∨। ३ जीमणो । ४ काज ∨।

(ઉત્તરદાતાના) ડાબા ભાગ તરફ રહી જો કાઈ પ્રશ્ન કરે અને તે વખતે ઉત્તરદાતાના ચન્દ્રસ્વર પૂર્ણ હાય (એટલે કે લગ્ન, વાર, તિથિના બધા યાગા મળતા હાય) તા તે(પ્રશ્નકર્તા)નું કાર્ય અલંગ છે (અર્થાત્ પૂર્ણ થશે) – એમ કહેવું. (૩૮)

# पूछे दक्षण कर रही, शशि स्वरमें जो कोय। रिव तत्त्व तिथ वार बिन, तस कारज निव होय॥ ३९॥

(ઉત્તરદાતાના) જમણા હાથ તરફ ઊભાે રહી કાઈ પ્રશ્ન કરે ત્યારે (ઉત્તરદાતાના) ચન્દ્રસ્વર ચાલતા હાય અને તે વખતે સૂર્યનાં તત્ત્વ, તિથિ અને વારના યાેગ ન હાેય તાે કહેવું કે તે(પ્રશ્નકર્તા)નું કાર્ય નહીં થાય. (૩૯)

अधो पृष्ठ पाछले रही, पृच्छकनो परिमाण। चंद चलत फल तेहनुं, पूर्व कथित पहिछाणै ॥ ४०॥

પૃચ્છકના ઘેરાવા નીચે કે પીડ પાછળ રહેલા હાય અને ત્યારે (ઉત્તરદાતાના) ચન્દ્રસ્વર ચાલતા હાય તા તેનું ફળ પણ પૂર્વે કદ્યા પ્રમાણે જ જાણવું અર્થાત્ કાર્ય નહીં થાય – એમ કહેવું. (૪૦)

चलत सर स्वर जीमणो, (रही) पूछे डाबी ओर। चंद्रजोग बिन तेहनो, निव कारिज विधि कोर॥ ४१॥

(ઉત્તરદાતાના) જમણા– સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તથા પૃચ્છક ડાખી તરફ રહીને પૂછે અને જો ચન્દ્રયાગ ન હાય તો કહેવું કે તે(પ્રશ્નકર્તા)નુ કાર્ય થશે જ નહીં. (૪૧)

सनमुख ऊर्ध्व दिशा रही, पूछे जो रवि मांहि। चंद्रजोग विन तेहनुं, कारज सीजे नांहि॥ ४२॥

(તેવી જ રીતે જો કાઇ) સામે યા ઉપરના ભાગમાં રહી, (ઉત્તરદાતાના) સૂર્ચસ્વર વખતે પ્રશ્ન કરે અને ચન્દ્રયોગ ન હાય તા તે(પ્રશ્નકર્તા)નું કાર્ય પણ સિદ્ધ ન થાય. (૪૨)

१ पाछो ∨। २ पहचान ∨।

लग्न वार तिथि तत्त्व पुन, रास जोग दिसि शोध। कारजके अक्षर गिणे, होवे साचो बोध॥ ४३॥

લગ્ન, વાર, તિથિ, તત્ત્વ, રાશિ, યાેગ તથા દિશાની શાેધ કરીએ, પછી કાર્યના અક્ષર ગણીએ તાે ( તે પરથી ) સત્ય બાેધ થાય. (૪૩)

सम अक्षर ससिकूं भलो, विषम भानु परधान। तिनकी संख्या करनकूं, कहुं एम अनुमान॥ ४४॥

સમ અક્ષર એ ચન્દ્રસ્વરને અનુકૂળ છે, વિષમ અક્ષર સૂર્યસ્વરને માટે શ્રેષ્ઠ છે. તેની સંખ્યા કરવા માટે હું આ રીતે અનુમાન કહું છું (૪૪)

चार आठ द्वादश युगल, षट दश चवदे जाण। षोडशथी सिस योग ए, महा शुद्ध पहिछाणै॥ ४५ ॥

ચાર, આઠ, ખાર, બે, છ, દશ, ચૌદ અને સોળ ઇત્યાદિ(સમ-અક્ષરા )થી એ 'ચન્દ્રયાેગ' છે – એમ અતિ શુદ્ધ રીતે સમજ. (૪૫)

एक तीन सर्रै+ सात नव, एकादश अरु तेर। तिथि° संयम\* पचवीस पुन, रविजोग इम हेर॥ ४६॥

એક, ત્રણ, પાંચ, સાત, નવ, અગ્યાર, તેર, પંદર, સત્તર, પચીસ ઇત્યાદિ(વિષમ-અક્ષરા)થી એ 'રવિયાગ' છે – એમ જાણ. (૪૬)

लोककाज सहु परिहरे, धरे सुनिहचल ध्यान। श्रवण मनन चिंतन करत, लहत स्वरोदय ज्ञान ॥ ४७ ॥

સઘળાં લાૈકિક કાર્યોના ત્યાગ કરે, સુનિશ્ચલપણે ધ્યાન ધરે; શ્રવણ, મનન અને ચિન્તન કરે તાે તે 'સ્વરાદય જ્ઞાન' મેળવે છે. (૪૭)

१ भान ∨। २ चउदे ∨। ३ पहिचान ∨। ४ स्वर ∨।

<sup>+</sup> સર અર્થાત્ (કામદેવનાં) બાણ ૫ છે.

<sup>°</sup> તિથિએા ૧૫ છે.

<sup>\*</sup> સંયમના ભેદ ૧૭ છે.

#### પ્રાણાયામ\*

अथवा प्राणायाम जे, साधे चित्त लगाय। ताकूं पहेली भूमिका, सिद्ध स्वरोदय थाय॥१८॥

અથવા તો જે ચિત્તને એકતાન કરી પ્રાણાયામ સાધે, તેને પ્રથમ ભૂમિકારૂપ 'સ્વરાદય જ્ઞાન' સિદ્ધ થાય છે. (૪૮)

प्राणायाम विवार तो, हे अति अगम अपार । भेद दोय तस जाणिये, निश्चे अरु व्यवहार ॥ ४९ ॥

પ્રાણાયામના વિચાર તો અતિશય અગમ્ય અને પાર ન પમાય તેવો છે. તેના બે લેક જાણવા-(૧) નિશ્ચય-પ્રાણાયામ અને (૨) વ્યવહાર-પ્રાણાયામ. (૪૯)

निहचेथी निज रूपमें, निज परिणति होय लीन। श्रेणीगत ज्यों संचरे, तो जोगी परवीण॥५०॥

પાતાના સ્વરૂપમાં પાતાની પરિાહ્યતિ લીન થાય – તે 'નિશ્ચય-પ્રાહ્યાયામ' છે અને તેના યાગે ( ક્ષપક કે ઉપશમ ) શ્રેષ્ઠિમાં સંચાર કરે તો તે યાગી પ્રવીદ્ય કહેવાય. (૫૦)

उपसम क्षपक कही जुगल, श्रेणी प्रवचन मांहि। तिणको काल स्वभाव वस, साधन हिवणो नांहि॥ ५१॥

(૧) ઉપશમ શ્રેષ્ણિ અને (૨) ક્ષપક શ્રેષ્ણિ – એમ બે શ્રેષ્ણિ શાસ્ત્રમાં કહી છે; પણ હુમણાં કાલ અને સ્વભાવના કારણથી તેની સાધના થઈ શકતી નથી. (૫૧)

अहिनसि ध्यान अभ्यासथी, मनथिरता जो होया। तो अनुभव लव आज फुनै, पावे विरला कोय ॥ ५२/॥

<sup>\*</sup> પ્રાણાયામ : 'પ્રાણુ ' એટલે કે ધાસ-પ્રધાસની ગતિ, તેનો 'આયામ' અર્થાત્ વિચ્છેદ કે અવરાધ કરવા તે.

१ इमणां V । २ हु V ।

દિવસ રાત ધ્યાનના અભ્યાસથી જે મનની સ્થિતા થાય તેદ અનુભવનો બહુ જ થોડા અંશ આજે પણ કેષ્ટક વિરક્ષ પામે છે. (પર)

निज अनुभव लवलेशथी, कठिनै कर्म होय नाश । अल्प भवे भवि ते लहे, अविचलपुरको वास ॥ ५३॥

પોતાના અનુભવના લવલેશ( બહુ જ થાડા અશ)થી પણ કહિન કર્માના નાશ થાય છે અને તેથી તે(અનુભવી) ભવ્યાત્મા અલ્પ-ભવમાં જ માેક્ષપુરીમાં નિવાસ પ્રાપ્ત કરે છે. (૫૩)

व्यवहारे ये ध्यानको, भेद नवि कहीवाय। भिन्न भिन्न कहितां थकां, ग्रंथ अधिक हो जाय ॥ ५४॥

વ્યવહારથી આ (પ્રાણાયામ) ધ્યાનના ભેંદ કહી ન શકાય તેટલા છે, તે બધા ભેંદ જુદા જુદા કહેતાં ગ્રંથના અત્યંત વિસ્તર થઇ જાય – ગ્રંથ બહુ મેટિંગ થઇ જાય. (પ૪)

नाममात्र अब कहत हुँ, याको किंचित भाव। अधिक भिष तुम जाणजो, गुरुगम तास लखावै॥ ५५॥

માંટે હવે હું આના કુંઇક ભાવાર્થ નામમાત્રથી કહું છું; બાકી એના અધિક વિસ્તર હે ભવ્યળના ! તમે ગુરુગમથી જાણજો. (૫૫)

अष्ट भेद है जोगके, पंचम माणायाम।\* ताके सप्त प्रकार है, सकल सिद्धके धाम ॥ ५६॥

યાગના આઠ ભેદ(અંગ) છે, તેમાં પાંચમાં ભેદ પ્રાણાયામ છે અને તેના સાત પ્રકાર છે કે જે સકલ સિદ્ધિનાં સ્થાન છે. (૫૬)

रेचक पूरक तीसरो, कुंभक भेद पिछाण। शांतिक समता एकता, लीन भाव चित आण॥ ५७॥

१ कठिण ∨। २ लखाय ∨।

<sup>\*</sup> યાગનાં આઠ અંગ: – (૧) યમ, (૨) નિયમ, (૩) આસન, (૪) પ્રત્યાહાર (૫) પ્રાણાયામ, (૬) ધારણા, (૭) ધ્યાન અને (૮) સમાધિ– આ ક્રમથી લેવામાં આવે તો 'પ્રાણાયામ' પાંચમા આવે છે.

(૧) રેચક, (૨) પૂરક, અને (૩) ત્રીજો કુંભક નામના ભેઠ જાણ; (૪) શાંતિક, (૫) સમતા, (૨) એકતા અને (૭) લીન-ભાવને ચિત્તમાં આણ (એટલે કે પ્રાણાયામના આ સાતેય ભેઢોનાં સ્વરૂપને સમજ તેમાં મન લગાડ). (૫૭)

पूरक पवन गहत सुधी, कुंभक थिरता तास।
रेचक बाहिर संचरे, शांतिक ज्योति मकाश ॥ ५८॥

- (૧) પવતને ગ્રહુણ કરવા તે 'પૂરક' છે,
- (૨) તે(ગ્રહુણ કરેલા પવન)ને સ્થિર કરવા તે 'કુંભક' છે,
- (૩) (પવન) ખહાર નીકળે તે 'રેચક' છે,
- (૪) (અંદર) તેજને પ્રકાશિત કરનારા તે 'શાંતિક' છે, (૫૮)

समता ध्येय स्वरूपमें, तिहां सूक्ष्म उपयोग । गहे एकता गुण विषे, लीन भाव निज जोग ॥ ५९ ॥

- (પ) ત્યાં ધ્યેયના સ્વરૂપમાં જ સુક્ષ્મ ઉપયોગ તે 'સમતા' છે,
- (६) (ધ્યેયના) ગુણમાં સૂક્ષ્મ ઉપયોગ થાય તે 'એકતા' છે અને
- (૭) નિજ-જોગ' અર્થાત્ સ્વ-સ્વરૂપાનુસંધાન તે 'લીન-ભાવ' છે. (૫૯)

लीन दशा व्यवहारथी, होत समाधि रूप। निहचेथी चेतन ए, होवे शिवपुर भूप॥६०॥

વ્યવહારથી – લીન-દશા તે સમાધિ સ્વરૂપ છે અને નિશ્ચયથી–(લીન-દશા આવે તેા) આ ચેતન( આત્મા ) માેક્ષનગરીના સ્વામી અને છે. (૬૦)

બીજ સંચાર – પા<mark>ં</mark>ચ વાયુ

स्वासाकूं अति थिर करे, ताणे नहीं लिगार। मूल बंध दृढ लायके, करे बीज संचार॥६१॥

<sup>શ્</sup>ધાસને અ<sub>ત્</sub>યંત સ્થિર કરે, જરા પણ ખેંચે નહીં, મૂલબંધ દઢ કરીને ( પાંચ બીજોના ) સંચાર કરે. ( **૬**૧ )

वायु पांच शरीरमें, प्राण समान अपान। उदान वायु चोथो कह्यो, पांचम अनिल अव्यान ॥ ६२ ॥ શરીરમાં પાંચ વાયુ છે. પ્રાણ, સમાન, અપાન, ચોથા વાયુ ઉદાન કહ્યો છે અને પાંચમા વાયુ વ્યાન છે. (६૨)

प्राण हिये पुन सर्वगत, तनमें रहत समान । आधार चक्रगति जाणिये, तीजो वायु अपान ॥ ६३ ॥

પ્રાહ્યુ-વાયુ હૃદયમાં વસે છે, સમાન-વાયુ શરીરમાં સર્વવ્**યાપી રહે** છે, આધાર(મૂલાધાર)ચક્રમાં ગતિ કરતા ત્રીજો અપાન-વાયુ <mark>છે. (૬૩)</mark>

उदान वासह कंठमें, संधिगति ए अव्यान। पंच वायके बीज पुन, पंच हिये इम आन॥ ६४॥

ઉદાન-વાયુના વાસ કંઠમાં છે અને વ્યાન-વાયુ સઘળા સાંધાઓમાં રહે છે. આ પાંચ વાયુનાં બીજો અનુક્રમે આ પ્રમાણે હૃદયમાં ધારણ કરાે. (૬૪)

ऐँ पेँ रोँ ब्लों क्लों सुधी, पंच बीज परधान। इनके गर्भित भेदको, कहत न आवे मान ॥ ६५॥

ऐ ँ पै ँ रौ ँ ब्लौ ँ क्लौ ँ – આ પાંચ પ્રધાન બીજો છે. આના અવાંતર ભેદાને કહેતાં પાર ન આવે. (६૫).

पंच बीज संचारथी, अनहद धुन जे होय। निर्गम भेद धुनि तणो, जोगीश्वर लहे कोय ॥ ६६ ॥

પાંચે બીજોના સંચારથી જે અનહદ(અનાહત) ધ્વનિ થાય છે તે ધ્વનિ પ્રગટ થવાના ભેદ કાઈ યાગીશ્વર જ જાણે છે. (૬૬)

વણ-સંચાર – અનાહત-ધ્વનિ, કુંડલિની

वरण मात्र इण बीजके, कमल कमल थित जाण। भिन्न भिन्न गुण तेहनो, शास्त्र थकी मन आण+॥ ६७॥

આ બીજોના (અન્ય) બધા વર્ણો પ્રત્યેક કમળ(ચક્ર)માં રહેલાં જાણે અને તેના ભિન્ન ભિન્ન ગુણુ શાસ્ત્ર થકી મનમાં સમજો. (૬૭)

१ ब्लोँ ∨ । २ क्लोँ ∨ ।

<sup>+</sup> विशेष २५७८ी ४२७ माटे छुळे। :- ' षट्चक्रनिरूपणम् । '

# सकल सिद्धि इणमें वसे, सर्व लिब्धे इण मांहि।\* केतिक आज हुं संपजे, केतिक तो अब नांहि॥६८॥

સઘળી સિદ્ધિઓ એમાં વસે છે તથા સઘળી લબ્ધિઓ (પણ) એમાં (જ) વસે છે. જે પૈકી કેટલીક તેા આજે પણ ઉત્પન્ન થાય છે જ્યારે કેટલીક હાલમાં ઉત્પન્ન થતી નથી. (૬૮)

# वरण नाभीमें संचरे, सोहंं शब्द उद्योत । अजपजाप ते जाणिये, अनुभव भाव उद्योत ॥ ६९ ॥+

વર્ણ(અર્થાત્ પ્રાણસમ થયેલા મન્ત્રાક્ષરો) જ્યારે નાલિમાં સંચાર કરે છે (ત્યારે) 'કોડફ્રં' શબ્દ પ્રકાશિત થાય છે અને તે અજપાજપ છે. તેનાથી અનુભવ-ભાવના પ્રકાશ (અર્થાત્ રવસંવેદન) થાય છે. (૬૯)

# नाभीथी हिये संचरे, तिहां रंकार प्रकाश। मनथिरता तामे हुवे, अशुभ संकल्प होर्य नाश॥ ७०॥

(પછી વર્ણ) નાભિથી હુકયમાં સંચાર કરે છે (ત્યારે) ત્યાં (અગ્નિષીજ) રંકારના પ્રકાશ થાય છે. તેમાં મનની સ્થિરતા થાય તા અશુભ સંકલ્પાના નાશ થાય છે. (૭૦)

१ लछण V । २ वरुण V । ३ सो**ऽई** V । ४ X V I

<sup>\*</sup> સિદ્ધિઓ ૮ છે :- (૧) અણિમા, (૨) મહિમા, (૩) લિઘમા, (૪) ગરિમા, (૫) વશિતા, (૬) પ્રાકામ્ય, (૭) ઈ શિતા અને (૮) પ્રાપ્તિ.

લિખ્ધઓ ૨૮ છે: - (૧) આમૌષધિ, (૨) વિશ્રૌષધિ, (૭) ખેલૌષધિ, (૪) જલૌષધિ, (૫) સર્વૈાષધિ, (૬) સંભિન્નશ્રોતા, (૭) અવધિ, (૮) મન:પર્યાય, (૯) વિપુલમતિ, (૧૦) ચારણુ, (૧૧) આશિવિષ, (૧૨) કેવલ, (૧૩) ગણધર, (૧૪) પૂર્વધર, (૧૫) અરિહંત, (૧૬) ચક્રવતી (૧૭) ખલદેવ, (૧૮) વાસદેવ, (૧૯) અમૃતશ્રાવ, (૨૦) કાષ્ઠ, (૨૧) પદાનુસારી, (૨૨) બીજબુદ્ધિ, (૨૩) તેજેને લેશ્યા, (૨૪) આહારક, (૨૫) શીતલેશ્યા, (૨૬) વૈક્રિય, (૨૭) અક્ષીણમહાનસ અને (૨૮) પુલાક.

<sup>+</sup> અજપાજપ, અનાહતનાદ, सोऽहं ઇત્યાદિના વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ भारे જુઓ: 'યાગશાસ્ત્ર – અષ્ટમ પ્રકાશનું સવિસ્તર વિવરણ, [ विભाग-१].'

#### सुरतडोरं लावे गगन, तिरवेणी\* कर वास। तिहां अनहद धुनि उपजे, थिर जोती परकास×॥ ७१॥

સુરતદેાર(અર્થાત્ સુષુમ્ણાવાહી પ્રાણ-પ્રવાહ – કુંડલિની-શક્તિ)ને ત્રિવેણી(આજ્ઞાચક્ર)માં સ્થિર કરી, ગગન(પ્રદ્ધાર ધ્ર)માં લાવવામાં આવે તો ત્યાં (અર્થાત્ 'આજ્ઞાચક્ર' અને 'પ્રદ્ધાર ધ્ર'માં ક્રમશઃ) અનાહત-ધ્વનિ ઉત્પન્ન થાય છે અને સ્થિર-જ્યોતિના પ્રકાશ દેખાય છે. (૭૧)

#### [ चोपाई ]

अनहद अधिष्ठाय जे देवे, थिर चित देख करे तसु सेवै । ऋद्धि अनेक प्रकार देखावे, अद्भुत रूप दृष्ट तस आवे ॥ ७२॥

અનાહુત – અ**ધિષ્ઠા**યક જે દેવ **છે**, તેને સ્થિર ચિત્ત ક**રીને દે**ખે અને તેની સેવા કરે તેા તે અનેક પ્રકારની ઋદ્ધિ દેખાંડે <mark>છે અને તેનું</mark> અદ્ભુત રૂપ પણ (સાધકની) દૃષ્ટિમાં આવે છે. (૭૨)

ऋद्धि देख निव चित्त चलावे, ज्ञान समाधि ते नर पावे। वेदमेद+ समाधि कहीये, गुरुगम लक्ष तेहनो लहीये॥ ७३॥

એ ઋદિ દેખીને ચિત્તને ચલિત ન કરે (અર્થાત્ તેના માહમાં પડે નહીં) તે મતુષ્ય 'જ્ઞાન-સમાધિ' પામે છે. સમાધિના ચાર ભેદ કહ્યા છે, તેના ઉદ્દેશ ગુરુગમથી જાણીએ. (૭૩)

नाभी पास हे कुंडिल नाडी, बंकनाल हे तास पिछाडी। दशम द्वारका मारग सोइ, उलट वाट पावे नहीं कोइ।।७४॥

१ सुरत डोल 🗸 । २ देवा 🗸 । ३ सेवा 🗸 । ४ जिन 🗸 ।

<sup>\* &#</sup>x27;तिरवेणी' અર્થાત્ 'त्रिवेणी'– બ્રૂમધ્યે જ્યાં ઇડા(ગંગા), પિંગલા (યમુના) અને સુધુમ્ણા(સરસ્વતી) – એ ત્રણે નાડીઓ મળે છે તે સ્થાન – 'આતાચક્ર'

<sup>×</sup> દશમ-દારે (અર્થાત્ બ્રહ્મર ધ્રમાં) કુંડલિની-શક્તિ જ્યોતિરૂપતાને ધારણ કરે છે. વિશેષ માટે જુએાઃ 'યાગશાસ્ત્ર – અષ્ટમ પ્રકાશનું સવિસ્તર વિવરણ, [ વિભાગ–૧ ].'

<sup>+</sup> વેદ ૪ છે:-(૧) ઋગ્વેદ, (૨) યજુર્વેદ, (૩) સામવેદ અને (૪) અથર્વવેદ.

નાભિની પાસે કુંડલિની નાડી છે. તેની પાછળ વંકનાલ છે. દશમ દ્વારે જવાના માર્ગ તે જ છે. તેનાથી ઊલટા રસ્તે કાઈ જાય તા ત્યાં પહેાંચી ન શકે. (૭૪)

મુદ્રા, બંધ, આસન વગેરે – રાેગ મટાડવા માટે

हुद्रा पंच बंध त्रिय जाणो, आसण चोरासी पहिचाणो ।\* ताने आसण \*युगपरधान, मूलासण पद्मासण जाण ॥ ७५ ॥

પાંચ મુદ્રાઓ તથા ત્રણ બંધને જાણા અને ચારાસી આસનનું જ્ઞાન મેળવા. તે આસનામાં બે પ્રધાન આસન છે: (એક) મૂલાસન (સિદ્ધાસન) અને (ળીજું) પદ્માસન. (૭૫)

अस्तिविस्त वायु संचरे, कारण विशेषे पट कर्म करे।
नेती घोती नवली कही, मेद चतुर्थ त्राटक फुनि लही॥७६॥
वस्ती पंचम भेद पिछानो, रस° कपाल भाती मन आनो।
किंचित आरंभ लख इण मांहि, जैनधरममें करीये नांहि॥७७॥

જયારે વાયુ અસ્ત-વ્યસ્ત સંચાર કરતો હાેય ( અર્થાત્ જે સમયે જે સ્વર ચાલવા જોઈએ તે ન ચાલતાે હાેય ) ત્યારે કારણ વિશેષે (તે દાેષ ફર કરવા માટે) ષટ્કર્મ કરે.

<sup>+</sup> પાંચ મુદ્રાએમ:- (૧) ખેચરી, (૨) બ્રૂચરી, (૩) ચાંચરી, (૪) અગાચરી અને (૫) ઉત્મની.

ત્રણ્યંવ:-(૧) મૂલબંધ, (૨) ઉડ્ડીયાનબંધ અને (ક) જાલંધરબંધ.

**ચારાસી આસનઃ** – સિદ્ધાસન, પદ્માસન, ભદ્રાસન, સ્વસ્તિકાસન, વજાસન, ચક્રાસન વગેરે યોગનાં ચારાસી આસના છે.

જિત્તાસુ સાધકે મુદ્રા, બંધ, આસન આદિનું વિવેચન ઇતર યાેગ-શ્રંથા દારા જાણવું. માર્ગદર્શન માટે જુએા : 'હઠયાેગ પ્રદીપિકા '.

<sup>\*</sup> યુગ = યુગલ કે યુગ્મ અર્થાત્ ખે.

<sup>°</sup> રસ ૬ છે:- (૧) ખારાે, (૨) ખાટાે, (૩) ગલ્યાે, (૪) તીખાે, (૫) કડવાે અને (૬) તૂરાે.

(૧) નેતી, (૨) ધાતી, (૩) નોલી, (૪) ત્રાટક, (૫) ખસ્તિ અને (૧) કપાલ ભાતી.

આ ક્રિયાએોમાં કંઈક આરંભ-સમારંભ થતો જાણીને જૈન-ધર્મમાં 'ષટ્કર્મ' કરવામાં આવતાં નથી. (૭૬–૭૭)

# त्राटक नवली ये दोय भेद, करत मिटे सहुं तनका खेद। रोग निव होवे तन मांहि, आलस ऊंघ अधिक होये नांहि॥ ७८॥

( છતાં ) 'ત્રાટક' અને 'નૌલી' — આ <mark>બે પ્રકારા કરવામાં આવે</mark> તા સમગ્ર શરીરના ખેદ નાશ પામે છે; શ**રી**રમાં રાેગ થતાે નથી, આળસ અને ઊઘ અધિક થતાં નથી. (૭૮)

યાેેગની આઠદૃષ્ટિ અને ધ્યાન – વ્યવહાર તથા નિશ્ચ<mark>ય</mark>

#### दृष्टि अष्ट योगनी कही, ध्यान करत ते अंतर लही। कीजे ए सालंबन ध्यान, निरालंबता प्रगटत ज्ञान ॥ ७९॥

(જૈન-દર્શનમાં) યાગની આઠ દૃષ્ટિઓ કહી છે; ધ્યાન કરતાં તે અંતરમાં ઉતારીને (અર્થાત્ અંતરમાં સ્થાપીને) 'સાલંબન-ધ્યાન' કરીએ તાે 'નિરાલંબન-ધ્યાન' માંટેનું જ્ઞાન પ્રકટ થાય છે (એટલે કે નિરાલંબન-ધ્યાન' માટેનું જ્ઞાન પ્રકટ થાય છે (એટલે કે નિરાલંબન-ધ્યાન' માટેની યાગ્યતા વિકસે છે). (૭૯)

# मित्रा तारा दूजी जाण, बला चतुर्थी दीप्तौ मन आण। थिरा दृष्टि कांता फुनि लहीये, प्रभा परा अष्टम दग कहीये ॥८०॥\*

પ્રથમ 'મિત્રા', બીજી 'તારા', ત્રીજી 'બલા', ચાથી 'દીપ્તા', પાંચમી 'સ્થિરા', છઠ્ઠી 'કાન્તા', સાતમી 'પ્રભા' અને આઠમી 'પરા'–(એમ યાગની આડ) દબ્ટિઓ કહી છે. (૮૦)

१ तनका 🗸 । २ दी प्रा 🗸 ।

<sup>\*</sup> सरभावा:- मित्रा तारा बाला दीप्रा, स्थिरा कान्ता प्रभा परा। नामानि योगदृष्टीनां, लक्षणं च निबोधत ॥ १३।। ('योगदृष्टिसमुच्चयः')

#### सघन अघन दिन रयणी कही, ताका अनुभव यामें लही ।+ निरउपाधि एकांते स्थान, तिहां होय ए आतमध्यान ॥ ८१ ॥

મેઘવાળા અને મેઘ વિનાના દિવસ તથા મેઘવાળી અને મેઘ વિનાની રાત આદિના અનુભવ આ(યાગ-દૃષ્ટિએાના ભેદ સમજવા)માં મેળવા અને ઉપાધિ વિનાનું એકાન્ત સ્થાન હાય ત્યાં આ 'આત્મ-ધ્યાન' કરવું. (૮૧)

अल्प आहार निद्रा वश करे, हित सनेह जगथी परिहरे। लोकलाज निव करे लिगार, एक प्रीत प्रभुथी चित्त धार ॥ ८२ ॥

(અલું 'આત્મ-ધ્યાન' કરનારા યાગી) આહાર અલ્પ કરે, નિદ્રાને કાળમાં રાખે, જગતના લોકોથી પાતાનું હિત સધાશે – એમ માની કરવામાં આવતા સ્નેહના ત્યાગ કરે, લગાર પણ લોક-લાજ ન રાખે, માત્ર એક પ્રભુથી જ પ્રેમને ચિત્તમાં ધારણ કરે. (૮૨)

आशा एक मोक्षकी होय, बीजी दुविधा नवि चित्त कीय। ध्यान जोग्य जाणी ते जीव, जे भवदुःखथी डरते सदीव।। ८३॥

(જેને) આશા એક માેક્ષની જ હાય, ખીજી કાેઈ જ દ્વિધા મનમાં ન હાેય; એવા આત્માને જ ધ્યાન માટે યાેગ્ય જાણા કે જે સંસારનાં દુઃખાેથી સદૈવ ડરતાે હાેય. (૮૩)

परनिंदा मुखथी नवि करे, स्वनिंदा सुणी शमता घरे। करे सहु विकथा° परिहार, रोके कर्म आगमन घारै\*॥८४॥

१ सडत V । २ द्वार V ।

<sup>+</sup> सरभावा:- समेघाऽमेघरात्र्यादी, सम्रहाद्यर्भकादिवत् । ओघटिष्टिरिह् ज्ञेया, मिथ्याटष्टीतराश्रया ॥ १३ ॥ ['योगटिष्टिसमुच्चयः']

<sup>° &#</sup>x27;વિકથા'= શાસ્ત્રવિરુદ્ધ નિરુપયાગી વાતા; તેના ચાર પ્રકાર છે : ૧. રાજકથા, ૨. દેશકથા, ૩. સ્ત્રીકથા, અને ૪. ભક્ત( = બાજન) કથા.

<sup>\* &#</sup>x27;કર્મ આગમન ધાર (દ્વાર) ' અર્થાત આશ્રવ—હેતુઓ. તે પાંચ છેઃ ૧. મિથ્યાત્વ, ૨. અવિરતિ, ૩. પ્રમાદ, ૪. કષાય અને ૫. યાેગ.

(આવા સાધક આત્મા) પાતાના મુખે કાઇની નિદા ન કરે, પાતાની નિંદા સાંભળી મનમાં સમભાવને ધારણ કરે, સઘળી વિકથાના ત્યાગ કરે અને કર્મના આગમન-દ્વારાને રાકે. (૮૪)

#### हरख शोक हरिदे निव आने, शत्रुमित्र बराबर जाने । परआशा तजी रहे निराश, तेहथी होय ध्यान अभ्यास ॥ ८५॥

હૃદયમાં હર્ષ કે શાેકને સ્થાન ન આપે, શત્રુ અને મિત્રને સમાન જાણે તથા પારકી આશાઓના ત્યાગ કરી નિરાશ (અર્થાત્ નિરપેક્ષ) બનીને રહે, તેવા આત્માથી જ આ ધ્યાનના અભ્યાસ થાય. (૮૫)

# ध्यान अभ्यासी जो नर होय, ताकूं दुःख उपजे निव कोय। इन्द्रादिक पूजे तसं पाय, ऋद्धि सिद्धि पगटे घट आय॥ ८६॥

જે મનુષ્ય ધ્યાનના અભ્યાસ કરનારા હાય તેને કાેઇ દુઃખ ઉત્પન્ન ન થાય. ઇન્દ્ર આદિ દેવતાએ પણ તેના પગ પૂજે અને ઋદ્ધિ-સિદ્ધિ તેના અંતરમાં આવીને – (સ્વયમેવ) પ્રગટ થાય. (૮૬)

# पुष्पमाल सम विषधर तास, मृगपति मृग सम होवे जास। पावक होय पाणी ततकाल, सुरभिस्रत सदद्ये जस व्याल ॥८७॥

વિષધર (અર્થાત્ સર્પ) તેને પુષ્પની માળા જેવા થાય છે, સિંહ તેની આગળ હુરણ જેવા ખને છે, અગ્નિ તત્કાલ જળ જેવા (શીતળ) ખને છે અને ચિત્તા તથા વાઘ જેવાં જંગલી જનાવર પણ ગાયનાં વાછરડાં જેવાં ખને છે. (૮૭)

# सायर गोपदनी परे होय, अटवी विकट नगर तस जोय । रिपु लहे मित्राइ भाव, ग्रस्त्र तणो नवि लागे घाव ॥ ८८ ॥

તે(સાધક)ને સાગર ગાયના પગલાં જેવા નાના થાય છે, ભયંકર અટવી નગર જેવી બને છે, શત્રુ મિત્રતાને પામે છે અને શસ્ત્રના ઘા તેને લાગતા નથી. (૮૮)

१ जस ∨। १ समुद्रस्य ∨।

कमलपत्र करवाल\* वखानो, हालाहल अमृत करी जानो । दुष्ट जीव आवे नहीं 'पास, जो आवे तो लहे सुवास ॥ ८९ ॥

તલવાર કમળના પત્ર જેવી (કાેમલ) અને છે, હલાહલ (અર્થાત્ વિષ) અમૃતતુલ્ય થાય છે, દુષ્ટ જીવાે તેની પાસે આવતા નથી અને જો આવે તાે પણ સુવાસ પ્રાપ્ત કરે છે (અર્થાત્ પ્રભાવિત થઈ ને મિત્ર અની જાય છે). (૮૯)

जो विवहार ध्यान इम ध्यावे, इन्द्रादिक पदवी ते पावे। निहचे ध्यान लहे जब कोय, ताकुं अवस्य सिद्धपद होय॥९०॥

જે આત્મા આ પ્રકારે 'વ્યવહાર-ધ્યાન'ને ધ્યાવે છે તે ઇન્દ્ર વગેરેની પદવીને પામે છે અને જયારે કાઈ 'નિશ્ચય-ધ્યાન'ને પામે છે ત્યારે તેને અવશ્ય સિદ્ધિપદ (માક્ષ) પ્રાપ્ત થાય છે. (૯૦)

सुख अनंत विलसे तिहुं काल, तोडी अष्ट कर्मकी+ जाल। एसा ध्यान धरो नितमेव, चिदानंद लही गुरुगम भेवै ॥९१॥

જેનાથી આઠેય કર્મની જાળને તોડીને આત્મા ત્રણે કાળ અનંતા સુખમાં વિલસે છે – એવા ધ્યાનના લેદ ગુરુગમથી જાણીને તેનું હુમેશ ધ્યાન ધરા – એમ ચિદાનંદ કહે છે. (૯૧)

#### પિંડસ્થાદિ ધ્યાન, નાદ

ध्यान चार भगवंत बताये, ते मेरे मन अधिके भाये। रूपस्थ पदस्थ पिंडस्थ कहीजे, रूपातीत साध शिव लीजे॥९२॥

ભગવંતે ચાર પ્રકારનાં ધ્યાન ખતાવ્યાં છે:-(૧) રૂપસ્થ, (૨) પદસ્થ, (૩) પિંડસ્થ અને (૪) રૂપાતીત. આ ચારેય પ્રકારનાં ધ્યાન સાધવાથી માેક્ષ

१ नवि आवे 🗸 । २ मेद 🗸 ।

<sup>\* &#</sup>x27;કરવાલ' અર્થાત્ તલવાર.

<sup>+</sup> અષ્ટકર્મઃ- ૧. જ્ઞાનાવરણીય, ૨. દર્શનાવરણીય, ૩. વેદનીય, ૪. માહનીય, ૫. આયુ, ૬. નામ. ૭. ગાત્ર અને ૮ અંતરાય.

પ્રાપ્ત થાય છે, તેથી તે ચારેય પ્રકારનાં ધ્યાન મારા(અર્થાત્ ચિદાનંદના) મનને અત્યંત રુચે છે. (૯૨)

#### रहत विकार स्वरूप निहारी, ताकी संगत मनसा धारी। निजगुण अंस लहे जब कीय, प्रथम भेद तिण अवसर होय॥९३॥

(જે કાઈ શ્રીઅરિહંતાદિનું) વિકાર રહિત સ્વરૂપ જોઈ, મનથી તે સ્વરૂપ સાથે અનુસંધાન જોડી (અર્થાત્ તેમાં લીન થઈને), તે સ્વરૂપને અંશથી પણ પાતાના જ ગુણ તરીકે ગઢણ કરે છે તે સમયે ( તે સાધક ધ્યાનના) પ્રથમ-લેદ અર્થાત્ 'રૂપસ્થ-ધ્યાન' પ્રાપ્ત કરે છે. (૯૩)

## तीर्थंकर पदवी परधान, गुण अनंतको जाणी थान । गुण विचार+ निजगुण जे लहे, ध्यान पदस्थ सुगुरु इम कहे ॥९४।

'તીર્થ'કર-પદ' એ શ્રેષ્ઠ-પદ છે, અનંતા ગુણાનું તે સ્થાન છે. તેના ગુણાને વિચારી સાધક પાતે પાતાના આત્મામાં તે ગુણાને ગ્રહણ કરે તે 'પદસ્થ-ધ્યાન' છે – એમ સદ્ગુરુ દર્શાવે છે. (૯૪)

## भेदज्ञान अंतरगत धारे, स्वपरपरिणति भिन्न विचारे । सकति विचारी शांतता पावे, ते पिंडस्थ ध्यान कहीवावे ॥९५॥

' ભેદ-જ્ઞાન'ને અંતરમાં ધારણ કરે, સ્વ(આત્મા) અને પર(દેહાદિ)ની પરિણતિ ભિન્ન-ભિન્ન છે—એમ વિચારી, પાતાની શક્તિ અનુસાર શાંતપણાને (અર્થાત્ સમતાને) પામે તે 'પિંડસ્થ-ધ્યાન' કહેવાય છે. (૯૫)

# रूप रेख जामें निव कोइ, अष्टगुणां\* करी शिवपद सोइ। ताकूं ध्यावत तिहां समावे, रूपातीत ध्यान सो पावे ॥ ९६ ॥°

<sup>+</sup> भरी रीते 'वियार' ते क 'तान्विक-पह' छे.

<sup>\*</sup> સિદ્ધ-ગુણાષ્ટકઃ-- ૧. અનંત જ્ઞાન, ૨. અનંત દર્શન, ૩. અનંત ચારિત્ર, ૪. અનંત સુખ, ૫. અક્ષય–સ્થિતિ, ૬. અરુપી, ૭. અગરુ-લઘુ અને ૮. અબ્યાળાધસ્થિતિ.

<sup>ે</sup> ધ્યાનના રૂપસ્થ, પદસ્થ, પિંડસ્થ, રૂપાતીત – એ ચાર બેંદા પર વિશેષ પ્રકાશ પાડતી આ વ્યાખ્યાએ મૌલિક જણાય છે.

જેમાં કાેઈ પણ રૂપ કે આકાર નથી, જે આઠ ગુણાથી ચુકત છે, જે શિવપદ પ્રાપ્ત કરી ચૂક્યા છે – એવા સિદ્ધોના આઠ ગુણાનું ધ્યાન કરતાં (સાધક) સ્વયં તેમાં જ તલ્લીન થઈ જાય તાે તે 'રૂપાતીત-ધ્યાન'ને પામે છે. (૯૬)

प्राणायाम ध्यान जे कहीये,
ते पिंडस्थ भेदभवि लहीये।
मन अरु पवन समागम जानो,
पवन साध मन निज घर आनो ॥९७॥

જે 'પ્રાણાયામ-ધ્યાન' કહેવાય છે તે 'પિંડસ્થ–ધ્યાન'ના ભેદ છે – તેમ હે ભવ્યા! મનમાં આણા. તેમાં 'મન અને પવનના સમાગમ છે'– એમ જાણા અને પવનને સાધીને ( અર્થાત્ વશ કરીને ) મનને પાતાના ઘરમાં લાવા (એટલે કે પાતાના આત્મામાં જ લીન કરા). (૯૭)

अहिनसि अधिका ग्रेम लगावे, जोगानल घट मांहि जगावे। अल्प आहार आसन इट करे, नयण थकी निद्रा परिहरे॥९८॥

દિન રાત નિરંતર અત્યંત પ્રેમપૂર્વક યાેગાનલને (અર્થાત્ યાેગરૂપી અગ્નિને) અંતરમાં પ્રગટાવે, આહાર અલ્પ કરે, આસનને દઢ કરે અને નેત્રથી નિદ્રાના પરિહાર કરે. (૯૮)

काया जीव भिन्न करी जाणे, कनक उपलनी पर पहिछाणे। भेददृष्टि राखे घट मांहि, मन शंका आणे कछ नांहि॥ ९९॥

સુવર્ણ અને પથ્થરની જેમ કાયા(દેહ) અને જીવ(આત્મા) લિલ લિલ છે – એમ અનુભવે; અંતરમાં આવી 'ભેદ-દર્ષ્ટિ' જીવંત રાખે અને મનમાં કાેઈ પણ પ્રકારની શાંકા ન રાખે. (૯૯)

कारज रूप कथे मुखवाणी, अधिक नांहि बोले हित जाणी। स्वपन रूप जाणे संसार, तन धन जोवन लखे असार॥१००॥

કામ પૂરતું જ મુખથી બાલે અને તેમાં જ પાતાનું હિત જાણી અધિક ન બાલે. સંસારને સ્વપ્નરૂપ જાણે તથા શરીર, ધન અને ચૌવનને અસાર માને (૧૦૦)

# श्रीजिनवाणी हिये दृढ राखे, शुद्धध्यान अनुभवरस चाखे। विरला ते जोगी जग मांहि, ताकूं रोग सोग भय नांहि॥१०१॥

શ્રીજિનવાણીને હૈયામાં દઢ રાખે અને 'શુદ્ધ-ધ્યાન'ના અનુભવરૂપી રસને ચાખે, આવા યોગી જગતમાં વિરક્ષા છે. આવા આત્માઓને રાગ, શાેક કે ભય રહેતાં નથી. (૧૦૧)

## तजकांति तनमें अति वाधे, जे निश्वल चित्त ध्यान आराधे । अल्प आहार तन होत्र निरोग, दिनदिन वधे अधिक उपयोग ॥१०२॥

જે પ્રાણી નિશ્વલ ચિત્તથી ધ્યાનને આરાધે, તેના શરીરમાં તેજ અને કાન્તિ અતિશય વધે, આડાર અલ્પ થઈ જાય, શરીર નીરોગી રહે તથા દિનપ્રતિદિન અધિક ઉપયોગ વર્તે. (૧૦૨)

## नासा अग्रभाग दग घरी, अथवा दोउं संपुट करी। हिये कमल नवपद× जे घ्वावे, ताकुं सहज घ्यानगृति आवे॥१०३॥

નાસિકાના અગ્રભાગ ઉપર દૃષ્ટિ સ્થાપન કરી અથવા બંને નેત્રાે બંધ કરી – સંપુટ કરી એટલે કે 'શાંભવી-મુદ્રા'\* કરી હૃદય-ક્રમલમાં જે નવપદનું ધ્યાન કરે તેની સ્વાભાવિક રીતે જ ધ્યાનમાં ગતિ થાય છે (અર્થાત્ ધ્યાન-સિદ્ધિ સહેલાઈથી – સહજ રીતે થાય છે). (૧૦૩)

# मायाबीज मणव धरी आद, वरण बीज गुण जाणे नाद । चढता वरण करे थिर स्वास, लख धुर नाद तणो परकास ॥१०४॥

માયાબીજ(ह्रीँ) તથા પ્રણવ(चैं)ને આદિમાં સ્થાપીને, વર્ણુ, બીજ, ગુણુ અને નાદનું જ્ઞાન કરે તથા ચઢતા વર્ણુમાં (અર્થાત્ વર્ણના ઉચ્ચારણ વખતે) શ્વાસને સ્થિર કરે તે નાદના પ્રકાશને જાણે છે – (અર્થાત્ નાદાનુસંધાન કરી શકે છે). (૧૦૪)

<sup>× &#</sup>x27;નવપદ'– નવપદના પ્યાન માટે જુએા : 'યાગશાસ્ત્ર'; પ્રકાશ : ૮, શ્લોક : ૩૩–૩૪ તથા 'ત્રાનાર્ણવ'; પ્રકરણ : ૩૮, શ્લોક : ૩૯ –૪૦.

<sup>\* &#</sup>x27;શાંભવી–મુદ્રા ' — જુઓ : 'હક્યોગ પ્રદીપિકા '; ઉપદેશઃ ૪, શ્લોક : ૩૫ થી ૩૮.

#### પ્રાણાયામની દશભૂમિ, પાંચતત્ત્વ

प्राणायाम ध्यान विस्तार, कहेतां सुरगुरु न लहे पार। तातें नाम मात्र ए कह्यां, गुरु मुख जाण अधिक जे रह्यां॥१०५॥

'પ્રાણાયામ-ધ્યાન'ના વિસ્તાર એટલાે છે કે તે કહેતાં ખૃહસ્પતિ પણ પાર ન પામે. મેં તાે તેમાંથી નામ માત્ર જ અહીં કહ્યાે છે, બાકી જે અધિક વિસ્તાર છે તે ગુરુમુખથી જાણુંજો. (૧૦૫)

प्राणायाम भूमि दश जाणो, प्रथम स्वरोदय तिहां पिछाणो । स्वर परकाश प्रथम जे जाणे, पंच तत्त्व फुनि तिहां पिछाणे ॥१०६॥

પ્રાણાયામની દશ ભૂ(મકા છે. તેમાંની પ્રથમ ભૂમિકા 'સ્વરાદય' છે. સર્વ પ્રથમ સ્વરના પ્રકાશને (અર્થાત્ પ્રાણના ઉદયને) જાણે, પછી તે(સ્વર)માં પાંચ તત્ત્વોને ઓળખે. (૧૦૬)

कहूं अधिक अब तास विचार, सुणो अधिक चित्त थिरता धार । स्वरमें तत्त्व लखे जब कोइ, ताकूं सिद्ध स्वरोद्य होइ ॥ १०७॥

હવે તેના અધિક વિચાર કહું છું તે તમે ચિત્તમાં અધિક સ્થિરતા રાખીને સાંભળા. જ્યારે કાેઈ પણ (સાધક) સ્વરમાં તત્ત્વોને (બરાબર) એાળખે છે ત્યારે જ તેને 'સ્વરાદય' સિદ્ધ થાય છે–(અન્યથા નહીં). (૧૦૭)

પાંચતત્ત્વની એાળખ

વર્ષ્યુ, માન, સ્પાકાર, કાલ અને ફળ દ્વારા\* [ अडिल છંद ]

दोय खरोमें पांच तत्त्व पहिचाणीये, वर्ण मान आकार काल फल जाणीये। इणविध तत्त्व लखाव साधता जे लहे, साची विसवावीस वात नर ते कहे।। १०८॥

<sup>\*</sup> વિભિન્ન શ્રંથામાં તત્ત્વોનાં વર્ણુ, માન, આકાર આદિમાં મતાન્તર જોવા મળે છે.

(સૂર્ય અને ચંદ્ર) બંને સ્વરામાં – એ પાંચ તત્ત્વો(પૃથ્વી, અપ્, તેજ, વાયુ અને આકાશ)ને જાણીને તેમનાં (૧) વર્ણ, (૨) માન, (૩) આકાર, (૪) કાલ અને (૫) ફળ જાણવાં જોઈએ. આ પ્રકારે તત્ત્વોનાં લક્ષણોને જે જાણે તે મનુષ્ય વીસેવસા (અર્થાત્ પૂરેપૂરી) સાચી વાત કહે. (૧૦૮)

#### [दोहा]

पृथ्वी जल पावक अनिल, पंचम तर्त नभ जान । पृथ्वी जल खामि शशि, अपर तीनको भान ॥ १०९॥

પૃ<sup>શ્</sup>વી, જલ, આંગ્ન, વાયુ અને પાંચમું તત્ત્વ આકાશ જાણે. પૃ<sup>શ્</sup>વી અને જલ(તત્ત્વો)ના સ્વામી ચંદ્ર છે; ખાકીનાં ત્રણ(તત્ત્વો)ના સ્વામી સૂર્ય છે. (૧૦૯)

पीत श्वेत रातो वरण, हरित श्याम पुन जान । पंचवर्ण ये पांचके, अनुक्रमथी पहिछाण ॥ ११० ॥

પીળા, શ્વેત, લાલ, લીલાે અને શ્યામ – એ ક્રમશઃ પાંચ(તત્ત્વાે)ના પાંચ વર્ણાે છે – એમ જાણ. (૧૧૦)

पृथिवी सनम्रुख संचरे, करपछव\* षट् दोय°। समचतुरंस आकार तस, स्वर संगममें+ होय ॥ १११ ॥

પૃથ્વી તત્ત્વ સન્મુખ ચાલે છે, તેનું માન ખાર આંગળનું છે, તેનેઃ આકાર સમચારસ છે અને તે સ્વરાના સંગમ વખતે હાેય છે. (૧૧૧)

अधोभाग जल चलत है, षोडश आंगुल मान । वर्तुल है आकार तस, चंद्र सरीखो जाण ॥ ११२ ॥

જલ તત્ત્વ નીચે તરફ ચાલે છે, તેનું માન સાળ આંગળનું છે, તેના આકાર ચંદ્ર સમાન (વર્તુળ) છે – એમ જાણે. (૧૧૨)

१ तत्त्व V ।

<sup>\* &#</sup>x27;કરપલ્લવ' = આંગળ. ંધ્યું દોય' = ૬ × ૨ = ૧૨٠

<sup>+ &#</sup>x27;સ્વરસંગમ':- એક સ્વરના અસ્ત અને ખીજા સ્વરના ઉદય થતા હાય તે કાળ.

## चारांगुल पावक चले, ऊर्ध्व दिशा स्वर मांह । त्रिकोणा आकार तस, बाल रवि सम आह\* ॥ ११३ ॥

સ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વ ઊ<sup>દ</sup>ર્વ દિશામાં ચાલે છે, તેનું માન ચાર આંગળનું છે, તેના આકાર ત્રિકાેેે જો એ એને તેની આભા બાલ-સૂર્યસમાન (અર્થાત્ રક્તવર્ણની) છે. (૧૧૩)

# वायु तिच्छी चलत है, अष्टांगुल नितमेव। ध्वजा रूप आकार तस, जाणो इणविध भेव०॥ ११४॥

વાયુ તત્ત્વ તીરછું ચાલે છે, તેનું માન હુમેશાં આઠ આંગળનું છે, તેના આકાર ધ્વજ જેવા છે – આ રીતે તત્ત્વોના ભેદને જાણા. (૧૧૪)

## नासासंपुटमें चले, बाहिर निव परकास।

# सुन्न अहे आकार तस, खर युगै चलत आकाश ॥ ११५॥

આકાશ તત્ત્વ નાસિકનાં બંને નસકાેરામાં ચાલે છે, તે બહાર દેખાતું નથી, તે આકાર-શૂન્ય છે અર્થાત્ તેનાે કાેઈ નિશ્ચિત આકાર નથી, તે (સૂર્ય –ચંદ્ર) બંને સ્વરમાં ચાલે છે. (૧૧૫)

# पथम पचास पल+ दूसरो, चालीश त्रीजो त्रीश। वीशरुं दश पल चलत है, तत स्वरमें निशदीश ॥ ११६॥

પ્રથમ(પૃથ્વી તત્ત્વ)નું કાળમાન પચાસ પળ, બીજા(જલ તત્ત્વ)નું ચાલીસ પળ, ત્રીજા(અગ્નિ તત્ત્વ)નું ત્રીસ(પળ), ચાથા(વાયુ તત્ત્વ)નું વીસ(પળ) અને પાંચમા(આકાશ તત્ત્વ)નું દશ પળ છે – આ રીતે તત્ત્વો સ્વરમાં રાત-દિવસ ચાલે છે. (૧૧૬)

# घडी अढाइ पांच तत, एक एक स्वर मांहि । अहनिशि इणविध चलत है, यामें संशय नांहि ॥ ११७ ॥

એક-એક સ્વરમાં અઢી-અઢી ઘડી પર્યન્ત ચાલતાં આ પાંચ તત્ત્વેા આ પ્રકારે દિવસ-રાત ચાલ્યાં ક**રે છે** – આમાં સંશય **નથી. (૧૧**૭)

१ जुग V । २ वीश अरु V ।

<sup>\* &#</sup>x27;આહ' = આલા. • 'ભેવ' = ભેદ. + ૧ પલ = ૨૪ સેકંડ.

पंच तत्त्व स्वरमें लखे, भिन्न भिन्न जब कोय। कालसमयका ज्ञान तस, वरस दिवसका होय॥ ११८॥

જયારે કાેઇ, સ્વરની અંદર આ પાંચ તત્ત્વાને ભિન્ન-ભિન્ન એાળખી શકે ત્યારે (મંડળામાં પ્રવેશ અને નિઃસરણ) કાળ સમજાતાં તેને વર્ષકળનું અને સમયના વરતારાનું જ્ઞાન થાય છે. (૧૧૮)

વર્ષ દિવસના કાલ અને સમયનું જ્ઞાન

प्रथम मेष संक्रांतिको, व्है प्रवेश जब आय । तबही तत्त्व विचारीये, स्वासा थिर ठहराय ॥ ११९ ॥

પ્રથમ જ્યારે મેષ-સંક્રાન્તિ(વૈશાખ માસ - સૂર્ય માસ ) શરૂ થાય ત્યારે શ્વાસને સ્થિર ક**રી**ને તત્ત્વને વિચારીએ. (૧૧૯)

डाबा स्वरमें होय ज्यो, मही तणौ परकास । उत्तम जोग वखाणीये, नीको फल है तास ॥ १२०॥

તે વખતે ચંદ્રસ્વરમાં જે પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હાય તા તે ઉત્તમ યાગ છે – એમ જાણીએ અને તેનું ફળ આ પ્રમાણે છેઃ (૧૨૦)

परजाकुं सुख व्है घणो, समो होय श्रीकार । धान होय महीयल घणो, चोपदकुं अति चार ॥ १२१ ॥

પ્રજાને ઘણું સુખ થાય, સમય ધન-પ્રાપ્તિ માંઠે અનુકૂળ થાય, પૃથ્વીમાં ધાન્ય ઘણું નીપજે અને પશુઓ માંઠે ઘાસ વગેરે પણ પુષ્કળ પૈદા થાય. (૧૨૧)

ईत भीत उपजे नहीं, जनवृद्धि पण थाय । इत्यादिक बहु श्रेष्ठ फल, सुख पामे अति राय ॥ १२२ ॥

ઈતિ, ભીતિ વગેરે હોય નહીં, મનુષ્યોની વૃદ્ધિ થાય ઇત્યાદિ ઘણું શ્રેષ્ઠ ફળ મળે અને રાજા પણ અત્યંત સુખ પામે. (૧૨૨)

१ चोपगकु 🗸 ।

चलत तत्त्व जल तिण समे, शशि स्वरमें जो आय । ताको फल अब कहत हूं, सुणजो चित्त लगाय ॥ १२३ ॥

તે વખતે ( અર્થાત્ મેષ-સંક્રાન્તિના પ્રારંભમાં ) જો ચંદ્રસ્વરમાં જલ તત્ત્વ ચાલતું હાેય તાે તેનું ફળ હવે કહું છું; જે તમે ધ્યાન દર્શને સાંભળજો. (૧૨૩)

मेघवृष्टि होवे घणी, उपजे अन्न अपार । सुखी होय परजा सहु, चिदानंद चित्त धार ॥ १२४ ॥

મેઘવૃષ્ટિ સા**રી થા**ય, અપાર અન્ન નીપજે, પ્રજા સઘળી સુખી થાય – એમ ચિદાનંદ કહે **છે**, તે ચિત્તમાં ધાર. (૧૨૪)

धर्मबुद्धि सहुकूं रहे, पुण्य दानथी प्रीत । आनंद मंगल उपजे, नृप चाले ग्रुभ नीत ॥ १२५ ॥

સહુને ધર્મબુદ્ધિ રહે, પુષ્ય અને દાન તરફ પ્રીતિ રહ્યા કરે, આનંદ-મંગલ ઉત્પન્ન થાય અને રાજા પણ શુભ-નીતિથી ચાલે. (૧૨૫)

श्रश्चिस्वरमें ये जाणीये, तत्त्वयुगलःसुखकार । तत्त्व तीन आगल रहे, तिनको कहूं विचार ॥ १२६ ॥

ચંદ્રસ્વરમાં (પૃથ્વી અને જલ) આ બે તત્ત્વો ચાલતાં હાય તાે તે સુખ કરનાર છે. હવે બાકીનાં જે ત્રણ (અગ્નિ, વાયુ અને આકાશ) તત્ત્વાે રહ્યાં તેનાે વિચાર કહું છું. (૧૨૬)

लगे' मेष संक्रांत तब, प्रथम घडी स्वर जोय। जैसो स्वरमें तत्त्व व्है, तैसोही फल होय॥ १२७॥

જયારે મેષ-સંક્રાન્તિના પ્રારંભ થાય ત્યારે પ્રથમ ઘડીમાં સ્વર જેવા. તે સ્વરમાં જેવું તત્ત્વ ચાલતું હાય તેવું જ કળ મળે. (૧૨૭)

जो स्वरमें पावक चले, अल्प दृष्टि तो होय। रोग दोख होवे सही, काल कहे सहु कोय॥ १२८॥

१ लखे 🗸 ।

જો (એમાંથી કાઇ પણ) સ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હાય તો અલ્પવૃષ્ટિ થાય, રાગ અને દુ:ખ થાય – બધા લાકા કહે કે કાળ(દુકાળ) આવ્યા છે. (૧૨૮)

देशभंग परजा दुःखी, अग्नि तत्त्व परकाश । दोउं स्वरमें होय तो, अग्नुभ अहे फल तास ॥ १२९ ॥

બંને સ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હાય તાે તેનું અશુભ કૃળ મળે. દેશભંગ થાય અને પ્રજા દુ:ખી થાય. (૧૨૯)

वायु तत्त्व स्वरमें चलत, नृप विग्रह कछु थाय । अल्प मेघ वरसे मही, मध्यम वर्ष कहाय ॥ १३० ॥

अर्द्धासा अन नीपजे, खड थोडासा होय। अनिल तत्त्वका इणी परे, मन मांहि फल जोय॥ १३१॥

જો વાયુ તત્ત્વ (બંને સ્વરમાંથી કાેઈ પણ) સ્વરમાં ચાલતું હાેય તાે રાજાએા વચ્ચે વિગ્રહ થાય, પૃથ્વી પર મેઘ એાંછા વરસે અને વર્ષ મધ્યમ ગણાય. અન્ન અર્ધું નીપજે, ઘાસ થાેડું ઊગે – વાયુ તત્ત્વનું ફળ આ રીતે મનમાં સમજવું. (૧૩૦–૧૩૧)

स्वर मांहि जो प्रथमही, वहे तत्त्व आकाशा। तो ते काल पिछाणीये, होय न पूरा घास ॥ १३२ ॥

(બેમાંથી કાેઈ પણ) સ્વરમાં જે આકાશ તત્ત્વ પ્રારંભમાં જ ચાલતું હાેય તાે તે વર્ષે દુષ્કાળ જાણવાે કે જેમાં પૂરું ઘાસ પણ ન થાય. (૧૩૨)

इणविधथी ए जाणीये, तत्त्व स्वरनके मांहि । फल मनमें पण धारीये, यामें संशय नांहि ॥ १३३ ॥

આ રીતે સ્વરામાં એ તત્ત્વાે જાણવાં અને તે મુજબ કળ પણ મનમાં ધારવું – આ વાતમાં સંશય નથી. (૧૩૩)

वर्षक्ष क्रेवानी त्रण रीत

मधु मास सित प्रतिपदा, कर तस लगन विचार। चलत तत्त्व स्वर तिण समे, ताको वर्ण निहार॥ १३४॥ ચૈત્ર માસના શુકલ-પક્ષની પ્રતિપદાએ (અર્થાત્ એકમે) તે વખતના લગ્નના વિચાર કરી, તે સમયે સ્વરમાં કશું તત્ત્વ ચાલે છે, તેના વર્ષ જોવા. (૧૩૪)

पातसमे सिस स्वर विषे, मही तन्व जो होय । तातें सर्वे विचारीये, सुखदायक अति होय ॥ १३५ ॥

(તે સમયે) પ્રાતઃકાળમાં જે ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હાેય તો તેનાથી સર્વ અતિ સુખદાયક થાય – એમ માનવું. (૧૩૫)

घनवृष्टि होवे घणी, समो होय श्रीकार। राजा परजाके हिये, हर्ष संतोष विचार ॥ १३६ ॥

મેઘવૃષ્ટિ ઘણી થાય, સમય મંગલકારી હોય તથા રાજા અને પ્રજાના હૈયામાં હર્ષ અને સંતોષ રહે–એમ વિચારવું. (૧૩૬)

ईत भीत उपजे नहीं, महोटा भय निव कोय। चिदानंद इम चंदमें, क्षिति तत्त्व फल जोय॥ १३७॥

ઇતિ કે ભીતિ ઉત્પન્ન ન થાય, કાેઈ માેટા ભય ન આવી પડે; ચિકાનંદ કહે છે કે ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વનું — આ કળ જાણો. (૧૩૭)

चिदानंद जो चंदमें, प्रात उदक परवेश । तो ते समो सुभिक्ष अति, वर्षा देश विदेश ॥ १३८ ॥

ચિદાનંદ કહે છે કે જો ચંદ્રસ્વરમાં પ્રાતઃકાળમાં જલ તત્ત્વના પ્રવેશ થાય તો તે અતિ સુકાળના સમય છે; દેશ-વિદેશમાં સર્વત્ર વર્ષા થશે. (૧૩૮)

शांति पुष्टि होवे घणी, धर्म तणो अति राग । भविक हिये अति उपजे, दान अर्थ धन त्याग ॥ १३९ ॥

શાંતિ અને પુષ્ટિ ઘણી થાય, ધર્મના ઘણા રાગ (સર્વત્ર જોવા મળે) તથા દાન માટે ધનના ત્યાગ (કરવાની ભાવના) ભવ્ય જીવાના હૃદયમાં અતિશય ઉત્પન્ન થાય. (૧૩૯)

१ वरस ∨।

जल धरणी दोउं वहें , दिवसपति घर आय। प्रातकाल तो ते वरस, मध्यम समो कहेवाय ॥१४०॥

જો પ્રાત:કા<mark>લે સૂર્યના ઘરમાં ( અર્</mark>થાત્ સૂર્યસ્વરમાં ) આવીને પૃૃશ્વી કે જલ તત્ત્વ ચાલતું હાય તો તે વર્ષ મધ્યમ કહેવાય. (૧૪૦)

तीन तत्त्व अब शेष जे, स्वरमें तास विचार।
मध्यम निष्ठ कह्यो तिको, पूर्वकथित चित्त धार ॥ १४१॥

હવે સ્વરમાં જે ત્રણ તત્ત્વ (અગ્નિ, વાયુ અને આકાશ) ખાકી રહ્યાં તેના વિચાર મધ્યમ અને કનિષ્ઠ જે પહેલાં કહ્યો તે પ્રમાણે જ અહીં પણ જાણવા. (૧૪૧)

राजभंग परजा दुःखी, जो नभ वहे स्वर मांहि। पडे काल वहु देशमें, यामें संशय नांहि॥१४२॥

જો (સૂર્ય)સ્વરમાં આકાશ તત્ત્વ ચાલે તેા છત્રભંગ થાય, પ્રજા દુઃખી થાય, દેશમાં માેંઠા દુકાળ પડે – આમાં સંશય નથી. (૧૪૨)

स्वर सरजमें अग्निको, होय मात परवेश । रोग सोगथी जन बहु, पावे अधिक कलेश ॥ १४३॥

સૂર્યસ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વના પ્રાતઃકાલે પ્રવેશ થાય તા રાગ અને શાકથી ઘણા માણસા અત્યંત કલેશને પામે. (૧૪૩)

काल पड़े महीयलै विषे, राजा चित्त निव चेन । स्नरजमें पावक चलत, एम स्वरोदय वेन ॥ १४४॥

પૃથ્વીમાં દુષ્કાળ પડે, રાજાને ચિત્તમાં ચેન ન હાય; સૂર્યસ્વરમાં અગ્નિ તત્ત્વ ચાલવાનું આ કળ છે — એમ સ્વરાદયશાસ્ત્રનું વેશ્(વચન) છે. (૧૪૪)

नृप विग्रह कछु उपजे, अल्प दृष्टि पुन होय। सूरजमें अनिलको, चिदानंद फल जोय ॥१४५॥

१ चलेई ∨। २ महीयाल ∨। ३ स्वर सुरजर्मे ∨।

ં જે સૂર્યસ્વરમાં વાયુ તત્ત્વ ચાલે તેા રાજાએા વચ્ચે કયાંક લડાઈ થાય, વૃષ્ટિ અલ્પ થાય – આ કળ જાણ, એમ ચિદાનંદ કહે છે. (૧૪૫)

सुखमन स्वर जो ता दिवस, पातसमय जो होय । जोवणहार मरे सही, छत्रभंग पुन जोय ॥ १४६ ॥

ચૈત્ર સુદ પ્રતિપદાના દિવસે, પ્રાતઃકાલમાં જે સુષુમ્ણા સ્વર ચાલતા હાય તા જેનારા (તે વર્ષમાં) મરે અને છત્રભંગ પણ જેવા પડે. (૧૪૬)

कहूक थोडो उपजे, कहूक तेहुं नांहि। स्रुखमन स्वरको इन परे, फल जाणो मन मांहि॥ १४७॥

કયાંક થાેડી ઉપજ થાય અને કયાંક ઉપજ ન પણ થાય – આ પ્રમાણે સુધુમ્ણાસ્વરનું ફળ મનમાં જાણુવું. (૧૪૭)

दूविध रीत जोवण तणी, कही वरषनी एम । त्रीजी आगल जाणजो, धरी हियडे अति प्रेम ॥ १४८ ॥

આ રીતે વર્ષ(ફળ) જેવાની **બે રી**ત કહી. ત્રી**છ રી**ત હું આગળ કહીશ; તે હૈયે પ્રેમ ધરીને તમે જાણુજો. (૧૪૮)

माघ मास सित सप्तमी, फुनि वैद्याखी त्रीज । मातसमयको जोइये, वरष दिवसको बीज ॥ १४९ ॥

મહા સુદ સાતમ અને વૈશાખ સુદ ત્રીજના દિવસે પ્રાતઃકાલે સમગ્ર વર્ષનું ખીજ(ફળ) જોઈ એ. (૧૪૯)

निशापतिके गेहमें, जल धरणी परवेश । करे आय जो तिण समे, तो सुख देश विदेश ॥ १५० ॥

ચંદ્રસ્વરમાં જો તે સમયે જલ તત્ત્વ કે પૃથ્વી તત્ત્વના પ્રવેશ થતો હોય તાે દેશ-વિદેશમાં સુખ થાય. (૧૫૦)

अपर तत्त्व निजनाथ घर, वहें अधम फल जाण। उदक मही जो भानु घर, तो मध्यम चित आण॥ १५१॥

१ हुआ ∨।

(તે દિવસે, પ્રાત:કાલે) અન્ય તત્ત્વો (અબ્નિ, વાયુ કે આકાશ તત્ત્વ) પોતાના સ્વામીના ઘરમાં (અર્થાત્ સૂર્યસ્વરમાં) ચાલે તો તેનું ફળ અધમ જાણવું પરંતુ જલ અથવા પૃથ્વી તત્ત્વ જો સૂર્યસ્વરમાં ચાલે તો તેનું મધ્યમ ફળ જાણવું. (૧૫૧)

एक अशुभ फुन एक शुभ, तीनुंमें जो होय। सिद्ध होय फल तेहनुं, मध्यम निहचे जोय॥ १५२॥

(તે દિવસે, પ્રાતઃકાલે) ઉપર દર્શાવેવી ત્રણે રીતિમાં જેતાં જે નાડી અને તત્ત્વ – આ બેમાંથી એકનું લક્ષણ શુભ હોય અને અન્યનું લક્ષણ જો અશુભ હોય તેા તેનું મધ્યમ ફળ નિશ્ચયપૂર્વક થાય છે. (૧૫૨)

सहु परीक्षा भावमें, मेष भाव बलवान । ता दिन तत्त्व निहारीके, फल हिरदे दृढ आन ॥१५३॥

સર્વ ભાવાની પરીક્ષામાં મેષ-સંક્રાન્તિવાળા ભાવ બલવાન છે માટે તે દિવસે તત્ત્વ જોઈ ને તેનું ફળ હૃદયમાં (નશ્ચિત માનવું. (૧૫૩)

अब जे जोवणहार नर, तेहनो कहूं विचार । आप लखी अपणे हिय, अपणो करहुं विचार ॥ १५४ ॥

હવે જે લક્ષણા જેનાર મનુષ્ય છે તેના વિચાર કહું છું. પાતે પાતાના સ્વર એાળખીને પાતાના હૃદયમાં પાતાના વિષે વિચાર કરે. (૧૫૪)

चैत्र सुदि एकम दिने, शशि स्वर जो निव होय। तो तेहने तिहुं मासमें, अति उदवेगसुं जोय॥ १५५॥

ચૈત્ર સુદી એકમને દિવસે જો ચંદ્રસ્વર ન ચાલે તો જાણુવું જોઈ એ કે તેના (પાતાના) ત્રણ માસ અતિ ઉદ્વેગપૂર્વક વીતશે. (૧૫૫)

मधु मास सित बीज दिन, चले न जो स्वर चंद । गमन होय परदेशमें, तिहां उपजे दुःखदंद ॥ १५६ ॥

ચૈત્ર માસની સુદ ખીજના દિવસે જો ચંદ્રસ્વર ન ચાલે તાે પરદેશમાં ગમન થાય અને ત્યાં ભારે દુઃખ અને દ્વન્દ્ર ઉત્પન્ન થાય. (૧૫૬) चैत्र मास सित त्रीजकूं, चंद चले निह आय । तो ताके तनमें सही, पित्तज्वरादिक थाय ॥ १५० ॥

ચૈત્ર સુદ ત્રીજના દિવસે ચંદ્રસ્વર ન ચાલે તો તેના શરીરમાં પિત્ત-જ્વર, રક્ત-જ્વર આદિ રાગ થાય. (૧૫૭)

मरण होय नव मासमें, जो स्वर जाणे तास । मधु मास सित चोथकूं, जो निव चंद्र प्रकाश ॥ १५८ ॥

ચૈત્ર સુદ ચાથના દિવસે જો ચંદ્રસ્વર ન ચાલે તા જે રવર જોનારા હાય તેનું નવ માસમાં મરણ થાય. (૧૫૮)

निशापति स्वर चैत सुदि, पांचमको नवि होय । राजदंड महोटा हूवे, संशय इहां न कोय ॥ १५९ ॥

ચૈત્ર સુદ પાંચમના દિવસે જો ચંદ્રસ્વર ન ચાલે તો મોઠા રાજદંડ થાય – એમાં સંશય નથી. (૧૫૯)

चैत्र सुदि छठके दिवस, चंद्र चले नहि जास । वरष दिवस भीतर सही, विणसे बंधव तास ॥ १६० ॥

ચૈત્ર સુદ છઠના દિવસે જેનાે ચંદ્રસ્વર ચાલે નહીં તે મનુષ્યના ભાઈના (કે મિત્રના) એક વર્ષની અંદર નાશ થાય. (૧૬૦)

चले न चंदा चैत सित, सप्तम दिन लवलेश । तस नर केरी गेहिनी, जावे जमके देश ॥ १६१ ॥

ચૈત્ર સુદ સાતમના દિવસે થાેડા સમય માટે પણ જે ચંદ્રસ્વર ન ચાલે તાે તે મનુષ્યની પત્ની યમના દેશમાં જાય (અર્થાત્ તેનું મૃત્યુ થાય) (૧૬૧)

तिथि अष्टमी चैत्र सुदि, चंद विना जो जाय। तो पीडा अति उपजे, भाग्य योग सुख थाय ॥ १६२ ॥

ચૈત્ર સુદ આઠમના દિવસ જો ચંદ્રસ્વર વિનનાા પસાર થાય તા તેને અત્યંત પીડા ઉપજે, કદાચ અતિ ભાગ્ય હાય તા જ સુખ થાય. (૧૬૨) तिथि अष्टमनो चैत सितं, दीनौ फल दरसाय । होय ससि ग्रभ तत्त्वमें, तो उलटुं मन भाय ॥ १६३ ॥

ચૈત્રના શુકલ-પક્ષના (ચંદ્રસ્વર વિનાના) આઠ દિવસનું ફળ દર્શાવ્યું પરન્તુ તે દિવસામાં જો ચંદ્ર શુભતત્ત્વમાં (અર્થાત્ પૃથ્વી અને જલ તત્ત્વમાં) હાય તા આનાથી ઊલડું (અર્થાત્ શુભ) ફળ જાણવું. (૧૬૩)

પાંચ તત્ત્વમાં પ્રશ્નના પ્રસંગ

तत्त्व बाणमें \* कहत हूं, प्रश्न तणो परसंग । इण विध हिये विचारके, कथीये वचन अभंग ॥ १६४ ॥

હવે પાંચ તત્ત્વામાં પ્રશ્ન સંબંધી વિચાર કહું છું, તે પ્રમાણે હૃદયમાં વિચારીને પ્રશ્ન પૂછનારને ફળ કહેવાથી – તે વચન સત્ય ઠરે છે. (૧૬૪)

जल धरणीके जोगमें, पश्च करे जे कोय । निशानाथ पूरण वहत, तस कारज सिद्ध होय ॥ १६५॥

જો ચંદ્રસ્વર સંપૂર્ણ ચાલતો હોય અને તેમાં પૃથ્વી કે જલ તત્ત્વના ચાગ હોય; તે સમયે કાઈ પ્રશ્ન કરે તે৷ તેનું કાર્ય સિદ્ધ થાય. (૧૬૫)

अनिल अगन आकाशको, जोगि ससि स्वर मांहि । होय प्रश्न करता थका, तो कारज सिद्ध नांहि ॥ १६६ ॥

ले यंद्रस्वरभां वायु, अन्ति हे आहाश तत्त्वने। येाग हाय अने ते सभये (हार्ध) प्रश्न हरे तो तेनुं हार्थ सिद्ध न थाय (१६६) क्षिति उदक थिर काजकूं, उडुगणपति खर मांहि । तत्त्वयुगल ए जाणीये, चर कारजकूं नांहि ॥ १६७॥

१ चंद बिन V।

<sup>\* &#</sup>x27;બાણુ ' = પાંચ, 'કામદેવ'નાં બાણ પાંચ છે:— ૧. સંમાહન, ૨. ઉત્માદન, ૩. સ્તંભન, ૪. શાષ**ણ** અને ૫. તાપન અથવા ૧. અરવિંદ, ૨. અશાક, ૩. આમ્ર, ૪. નવમલ્લિકા અને ૫. નીલોત્પલ.

ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી અને જલ તત્ત્વ ચાલતાં હાેય તાે સ્થિર કાર્ય માટે તે શુભ છે પણ આ તત્ત્વાે ચર કાર્યા માટે સારાં નથી. (૧૬૭)

वायु अगनि नभ तीन ए, चर काजे परधान । तत्त्व हियेमें जानीये, उदय होत स्वर भान ॥ १६८ ॥

જયારે સર્ચસ્વરના ઉદય હાય ત્યારે વાયુ, અગ્નિ અને આકાશ – આ ત્રણ તત્ત્વા ચર કાર્યોમાં શ્રેષ્ઠ છે – આ રહસ્ય હૃદયમાં ધારણ કરાે. (૧૬૮) રાગ અને રાગી વિધે પ્રશ્ન

रोगी केरो पश्च नर, जो कोउ पूछे आय । ताकूं स्वास विचारके, इम उत्तर कहेवाय ॥ १६९ ॥

જો કાેઇ મનુષ્ય આવીને રાેગી સંબંધી પ્રશ્ન પૂછે તાે તેને, (આપણ) ધાસના (અર્થાત્ સ્વરનાે) વિચાર કરીને આ પ્રમાણે ઉત્તર કહેવાેઃ (૧૬૯)

सिस स्वरमें धरणी चलत, पूछे तस दिस मांहि। तासे निहचे करी कहो, रोगी विणसे नांहि॥ १७०॥

ચંદ્રસ્વરમાં જો પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હાય અને તે સ્વરની (અર્થાત્ ચંદ્રસ્વરની) દિશામાં ઊભા રહી તે પ્રશ્ન કરે તા કહેવું કે રાગીના નાશ નહીં થાય. (૧૭૦)

चंद्र बंध सरज चलत, पूछे डावी ओड । रोगीको परसंग तो, जीवे नहीं विधि कोड ॥ १७१ ॥

ચંદ્રસ્વર બંધ હાય, સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય અને તે પ્રશ્નકર્તા ડાખી તરફ રહીને પૂછે તા રાગીના પ્રશ્નમાં કહેવું કે કરાડ ઉપાયે પણ તે જીવશે નહીં. (૧૭૧)

पूरण+ स्वरशुं आयके, पूछे खाली× मांहि । तो रोगीकूं जाणजो, साता होवे नांहि ॥ १७२ ॥

<sup>+</sup> જે 'સ્વર' ચાલતા હાય તેને 'પૂર્ણ સ્વર' અને તેની દિશાને 'પૂર્ણ દિશા' કહે છે.

<sup>×</sup> જે 'સ્વર' ચાલતા ન હાય તેને 'ખાલી સ્વર' અને તેની દિશાને 'ખાલી દિશા' કહે છે.

પૂર્ણ સ્વર તરફથી આવીને ખાલી સ્વર તરફ ઊભાે રહી તે પ્રક્ષ કરે તાે જાણુંવું કે રાેગીને શાતા નહીં થાય. (૧૭૨)

#### खाली स्वरशुं आयके, वहते स्वरमें वात । जो कोउ रोगीनी कहे, तो तस नाहिंज घात ॥ १७३ ॥

ખાલી સ્વર તરફથી આવીને વહેતા સ્વર તરફ ઊભાે રહી જો કાેઇ રાેગી અંગે પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે રાેગીના ઘાત થશે નહીં. (૧૭૩)

# वाय पित्त कफ तीन भये, यो पिंडत्रय जोग । समथी सुख होय देहमें, विषम हूआ होय रोग ॥ १०४ ॥

આ શરીર વાયુ(વાત), પિત્ત અને કક્ – આ ત્રણથી ખનેલું છે. એ ત્રણે સમ હાય તો શરીરમાં સુખ થાય અને વિષમ હાય તો રાગ થાય (૧૭૪)

## वाय चोराञ्ची पिंडमें, पित्त पचीश प्रकार । कफ त्रिय भेद वखाणीये, द्वादश सत चित्त धार ॥ १७५ ॥

શરીરમાં ચારાસી પ્રકારના વાયુ છે, પચીસ પ્રકારના પિત્ત છે અને કક્ ત્રણ પ્રકારના **છે** – આમ કુલ એક સાે બાર પ્રકાર થાય છે – તે ચિત્તમાં ધારાે. (૧૭૫)

#### वायु निवास उदर विषे, स्वामी हे तस द्धर । फ़ुनि कत धमणी मांहि ते, रहत सदा भरपूर ॥ १७६ ॥

વાયુનું સ્થાન પેટમાં છે અને તેના (અર્થાત્ વાયુના) સ્વામી સૂર્ય છે. તે (વાયુ) સા ધમનીમાં સદા ભરપૂર રહે છે. (૧૭૬)

## खंदै मांहि पुन जाणजो, पित्त तणो नित वास । जठरागनिमें संचरत, दिवानाथ पति तास ॥ १७७ ॥

પિત્તના વાસ હમેશાં ખભામાં છે અને તે જઠરાગ્નિમાં સંચાર કરે છે. તેના સ્વામી સૂર્ય છે. (૧૭૭)

१ मुनि ∨। २ स्कंघ∨।

नाभिकमलथी वाम दिस, करपछव त्रय जाण । नाडि युगल हे कफ तणी, रही हैयेमें आण ॥ १७८ ॥

નાભિ-કમલથી ડાખી તરફ ત્રણ આંગળ દ્વર કક્ની એ નાડીઓ છે; તે હુદય સુધી આવે છે. (૧૭૮)

सिस स्वामि तस जाणजो, ये विवहारी वात । निश्रेथी लख एकमें, तीनुं आय समात ॥ १७९ ॥

તેના (અર્થાત્ કફના) સ્વામી ચંદ્ર છે – એ વ્યવહાર પ્રસિદ્ધ વાત છે. નિશ્ચયથી તો ત્રણે (વાત, પત્ત અને કફ) એક સ્થાનમાં જ સમાય છે – તેમ જાણા. (૧૭૯)

अपणी अपणी ऋत विषे, वाय पित्त कफ तीन । जोर जणावत देहमें, तस उपचार प्रवीन ॥ १८० ॥

वैद्यकग्रंथनथी लख्यो, तिणका अधिक प्रकार। मूल तीनसुं होत है, रोग अनेक प्रकार॥ १८१॥

પાતપાતાની ઋતુમાં વાત, પિત્ત અને કફ શરીરમાં પાતાનું જોર બતાવે છે. પ્રવીણ (માણસે) વેદક-શ્રંથમાંથી તેના અધિક પ્રકારા તથા તેના ઉપચાર જાણી લેવા (કારણ કે) મૂળ (આ) ત્રણમાંથી જ (વિકારને કારણે) અનેક પ્રકારના રાગ થાય છે. (૧૮૦-૧૮૧)

अपणे अमल विसारके, बीजाने घर जाय । रोग कफादिथी जुड़मे , सिन्नपात कहीवाय ॥ १८२ ॥

પાતાના અમલ(સ્વરૂત્ર) વીસ**રી**ને જ્યારે આ ત્રણે બીજાના ઘરમાં જાય તા કફ આદિથી થતા રાગ 'સિન્નિપાત' કહેવાય છે. (૧૮૨)

रोमरोममां जगत गुरु, पोणा वे वे ै रोग । भाष्ट्या पवचन मांहि ते, अग्लभ उदय तस भोग ॥ १८३॥

<sup>ं</sup> एक्णो V । २ जो इम V । ३ पोणा बे २ V ।

જગદ્ગુરુ શ્રીતીર્થ કર દેવે આગમામાં કરમાવ્યું છે કે પ્રત્યેક રામમાં પાેેેેેે અને અશુભ કર્મના ઉદયથી તે ભાેેેગવવા પડે છે. (૧૮૩)

# पश्च करे रोगी तणो, जैसा स्वरमें आय । स्वर फ़ुनि तत्त्व विचारके, तैसा रोग कहाय ॥ १८४ ॥

( જો કાઈ પ્રશ્નકર્તા) આવીને રાગીના રાગ અંગે પ્રશ્ન પૂછે ત્યારે (ઉત્તરદાતાએ પાતાના જે) સ્વર ચાલતા હાય તેના તથા તે સમયે તે સ્વરમાં જે તત્ત્વ ચાલતું હાય તેના વિચાર કરીને તદનુસાર રાગ કહેવા. (૧૮૪)

## अपणे स्वरमें आपणा, तत्त्व चले तिण वार । तो रोगीना पिंडमां, रोग एक थिर घार ॥ १८५ ॥

પાતાના સ્વરમાં પાતાનું તત્ત્વ (અર્થાત્ ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી કે જલ તત્ત્વ અને સૂર્યસ્વરમાં વાયુ, અગ્નિ કે આકાશ તત્ત્વ) ચાલતું હાય તા રાગીના શરીરમાં એક જ રાેગ છે – એમ નિર્ણય કરવાે. (૧૮૫)

#### स्वरमें दूजा स्वर तणो, पश्च करत तत होय। मिश्रमावथी रोगनी, उतपत्ति तस जोय॥ १८६॥

( કાેઇ ) પ્રશ્ન કરે ત્યારે ચાલતા સ્વરમાં જો બીજા સ્વરનું તત્ત્વ ચાલતું હાેય તાે તેના (અર્થાત્ રાેગીના) રાેગની ઉત્પત્તિ મિશ્ર ભાવથી છે – તેમ કહેવું. (૧૮૬)

## पूरण स्वरथी आयके, पूछे पूरण मांहि । सकल काज संसारके, पूरण संशय नांहि ॥ १८७॥

પૂર્ણ સ્વર તરફથી આવીને, પૂર્ણ સ્વર તરફ (જ) ઊભાે રહી (કાઇ) પ્રશ્ન કરે તા સંસારનાં સઘળાં કાર્યો (એટલે કે કાઇ પણ કાર્ય હાય તો તો) પૂર્યુ થાય – તેમાં સંશય નથી. (૧૮૭)

खाली स्वरमें आयके, पूछे खाली मांहि। जे जे काज दुनी तणो, ते ते होवे नांहि॥१८८॥

१ स्वरसु 🗸 । २ ते 🗸 ।

ખાલી સ્વર તરફથી આવીને, ખાલી સ્વર તરફ (જ) ઊભા રહી ( કાેઈ ) પ્રશ્ન કરે તા દુનિયા સંબંધી જે જે કામ હાેય તે કાેઈ કામ (પૂર્ણ) થાય નહીં. (૧૮૮)

# खाली स्वरमें आयके, पूछे वहते मांहि। सिद्ध काज कही तेहनी, यामें दुविधा नांहि ॥ १८९॥

ખાલી સ્વર તરફથી આવીને, વહેતા સ્વર તરફ ઊભાે રહી (કાઈ) પ્રશ્ન કરે તાે કહાે કે તેનું કાર્ય સિદ્ધ થશે – એમાં કાઈ જાતની શંકા નથી. (૧૮૯)

## पूछे पूरण स्वर तजी, खाली स्वरकी औड । प्रश्न तास निफल हो ै, सफल नहीं विधि कोड ॥ १९०॥

પૂર્ણ સ્વરના ત્યાગ કરીને, ખાલી સ્વર તરફ રહી ( કાેઈ) પ્રશ્ન કરે તાે તેના પ્રશ્ન નિષ્ફળ થાય, (તે કાર્ય) કરાેડ ઉપાયે પણ સફળ થાય નહીં. (૧૯૦)

#### गुरुवार वायु भलो, शनि दिवस आकाश। चलत तत्त्व इम कायमें, पूरव रोग विनाश॥ १९१३॥

ગુરુવારે વાયુ તત્ત્વ હાય તા સારું અને શનિવારના દિવસે આકાશ તત્ત્ર હાય તા સારું. જો તત્ત્વા આ પ્રમાણે શરીરમાં ચાલે તા પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલા રાગાના નાશ થાય છે. (૧૯૧)

## प्रातसमय बुधवारकूं, क्षिति तत्त्व ग्रुभ जाण । सोमवार जल शक्रकूं<sup>\*</sup>, तेज हियेमें आण ॥ १९२°॥

ઝુધવારે પ્રાતઃકાલે જો પૃથ્વી તત્ત્વ હાેય તાે તે શુભ છે. સાેમવારે જલ તત્ત્વ અને શુક્રવારે અગ્નિ તત્ત્વ શુભ છે – એમ હૃદયમાં જાણ (૧૯૨)

१ स्वरथी V । २ कहो V । ३ १९२ V । ४ शुक्र कुँ V । ५ १९१ V ।

यंद्रस्वरमां य्यने सूर्यस्वरमां करवा येव्य कार्यो सिस सर स्वरमां अवै, करण जोग जे काम। तस विचार शुभै कहत हूं, सुखदायक अभिराम॥ १९३॥

હવે ચદ્રસ્વર અને સૂર્યસ્વરમાં કરવા યાેગ્ય જે કાર્યા છે તેની સુખદાયક અને મનાહર વિચારણા હું કહું છું. (૧૯૩)

#### (अ) ચંદ્રસ્વરમાં કરવા યાેગ્ય કાર્યા

देवल श्रीजिनराजनो, नवी निपावे कीय। खात महूरत अवसरे, चंद्रजोग तिहां जीय॥ १९४॥

કાેઈ વ્યક્તિ શ્રીજિનેન્દ્ર ભગવંતના નૂતન મંદિરનું નિર્માણ કરતાે હાેય તાે ત્યાં ખાત મુહૂર્તના અવસરે ચંદ્રયાેગ હાેય તાે તે શુભ છે. (૧૯૪)

अमी स्रवत ससि जोगमें, अरुणद्यति थिर होय । करत प्रतिष्ठा विंबनी, अति प्रभाव तस जोय ॥ १९५ ॥

ચંદ્રયાેગમાં પ્રતિમામાંથી અમી ઝરે છે; સૂર્ય સમાન ક્રાન્તિ સ્થિર રહે છે અને ત્યારે જ જો બિંબની પ્રતિષ્કા થાય તો તે નાે અત્યંત પ્રભાવ જોવા મળે છે. (૧૯૫)

तखत मूलनायक मभु, बैठावे तिण वार। जिनघर कलश चढावतां, चंद्रजोग सुखकार ॥ १९६॥

તખ્ત ઉપર મૂળનાયક ભગવંતને બિરાજમાન કરે તે વખતે તથા જિનમંદિર ઉપર કળશ ચઢાવે તે વખતે, ચંદ્રસ્વર ચાલે તે સુખકારી છે. (૧૯૬)

पोषधशाल निपावतां, दानशाल घर हाट । महेल दूर्ग गढ कोटनो, रचित<sup>ै</sup> सुघट धुरघाट<sup>ै</sup> ॥ १९७ ॥

१ अब 🗸 । २ रचत रचत 🗸 । ३ व्हाट 🗸 ।

#### संघमाल आरोपतां, करतां तीरथ दान । दीक्षा मंत्र बतावतां, चंद्रजोग परधान ॥ १९८ ॥

પૌષધશાળા બંધાવતાં, દાનશાળા, ઘર, દુકાન, મહેલ, દુર્ગ કે ગઢના કાટ સુરઢ અનાવતાં, સંઘ કાઢયા પછી માલારાપણ કરતાં, તીર્થમાં દાન કરતાં, દીક્ષા આપતાં, મંત્ર અતાવતાં – આ સઘળાં કાર્યોમાં ચંદ્રસ્વર ચાલે તે શ્રેષ્ઠ છે. (૧૯૭–૧૯૮)

घर नवीन पुर नगरमें, करता प्रथम प्रवेश । वस्त्र आभूषण संग्रहत, लेश' इजारे देश ॥ १९९ ॥ जोगाभ्यास करत शुद्धि, औषध\* भैषज+ मीत । खेती बाग लगावता, करता नृपथी प्रीत ॥ २०० ॥ राजतिलक आरोपता, करता गढ परवेश । चंदजोगमें भूपति, विलसे सुख सुदेश ॥ २०१ ॥

નવા ઘરમાં કે નવા નગરમાં પ્રથમ પ્રવેશ કરતાં યા તો વસ્ત્રો કે આભૂષણોના સંગ્રહ કરતાં યા તો દેશના ઇજારા લેતાં, યાગાભ્યાસ કરતાં શુદ્ધિ (અર્થાત્ શુદ્ધિ-પાયશ્ચિત્ત) કરતાં, ઔષધ કે ભૈષજય કરતાં, ખેતી કરતાં કે બાગ બનાવતાં યા તો રાજા સાથે પ્રેમ સંબંધ બાંધતાં, રાજ-તિલક કરતાં યા કરાવતાં, ગઢમાં પ્રવેશ કરતાં—જો ચંદ્રયાગ હાય તા રાજા સુખી થાય છે તેમ દેશ પણ સુખમાં રહે છે. (૧૯૯-૨૦૦-૨૦૧)

# राज्य सिंघासन पग धरत, करत और थिर काज। चंद्रयोग ग्रुभ जाणजो, चिदानंद महाराज॥ २०२॥

રાજ્ય-સિંહાસન ઉપર પગ મૂકતાં અને ખીજાં પણ સ્થિર કાર્યો કરતાં ચંદ્રયાેગ હાેય તાે તે શુભ છે – એમ જાણુંજો. આ પ્રમાણે ચિદાનંદ મહારાજ કહે છે. (૨૦૨)

१ लेत VI

<sup>\* &#</sup>x27;આપાય' – રાગ-નિવારણ માટે લેવાય તે.

<sup>+ &#</sup>x27;ભૈષજ' અર્થાત્ 'ભૈષજય' – શરીર-પુષ્ટિ માટે લેવાય તે.

#### [चोपाई]

मठ देवल अरु गुफा बनावे, रतन धातुना घाट घडावे। इत्यादिक सह जगमें काम, चंदयोगमें अति अभिराम ॥२०३॥

મક, દેવળ કે ગુફા બનાવે યા તો રત્ન કે ધાતુના ઘાટ ઘડાવે ઇત્યાદિ જગતમાં સઘળાં કામાે જો ચંદ્રયોગમાં કરવામાં આવે તો અત્યંત સફલ થાય છે. (૨૦૩)

(ब) સૂર્યસ્વરમાં કરવા યાગ્ય કાર્યો

चंद्रजोग थिर काज प्रधान, कह्यो तास किंचित अनुमान। स्वरस्रजमें करीये जेह, सुणो श्रवण दे कारज तेह ॥ २०४॥

ચંદ્રયોગ સ્થિર કાર્યોમાં શ્રેષ્ઠ છે. તેનું કંઇક વર્ણન કર્યું, વિશેષ અનુમાનથી જાણવું. હવે સૂર્યસ્વરમાં જે કાર્યો કરવાનાં છે તે કાર્યો—કાન દઈને સાંભળા. (૨૦૪).

विद्या पढे घ्यान जो साघे, मंत्र साघ अरु देव आराघे।
अरजी हाकमके कर देवे, अरिविजयका बीडा लेवे ॥ २०५ ॥
विष अरु भूत उतारण जावे, रोगीकूं जो दवा खिलावे।
विघन हरण शांतिजल नाखे, जो उपाय कष्टीकूं भाखे॥ २०६॥
गज वाजी वाहन हथियार, लेवे रिपुविजय चित्त धार।
खान पान कीजे असनान, दीजे नारीकूं ऋतुदान॥ २००॥
नया चोपडा लिखे लिखावे, वणिज करत कछ वृद्धि थावे।
भानजोगमें ए सहु काज, करत लहे सुखचेन समाले॥ २०८॥

વિદ્યાના અભ્યાસ કરે, ધ્યાનની સાધના કરે, મંત્ર સાધે યા દેવની આરાધના કરે, માલિકને અરજ લખીને આપે, શત્રુને જીતવાનું બીડું

१ समाज VI २ देवे VI

ઝડપે, વિષ ઉતારવા માટે કે ભૂત ઉતારવા માટે જાય, રાગીનું ઔષધ કરે, વિધ્ન-શમન માટે શાંતિ-જલના છંટકાવ કરે, કુષ્કથી પીડાતાને ઉપાય બતાવે, શત્રુ-વિજય મનમાં રાખીને હાથી, ઘાડા, વાહન કે શસ્ત્ર ખરીદે, ખાન-પાન કરે, સ્નાન કરે, સ્ત્રીને ઋતુદાન કરે, નવા ચાપડા લખવાની કે લખાવવાની શરૂઆત કરે, વ્યાપાર કરતાં કાંઈક વૃદ્ધિ થાય – આ સઘળાં કાર્યો સૂર્યસ્વર વખતે કરવાથી સમાજ સુખ અને શાન્તિ પ્રાપ્ત કરે છે. (૨૦૫–૨૦૬–૨૦૭–૨૦૮)

## भूपति दक्षण स्वरमें कोइ, युद्ध करण जावे सुण सोइ। रणसंग्राम मांहि जस पावे, जीत अरि पाछो घर आवे॥ २०९॥

કાઈ રાજા પાતાના સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય ત્યારે જો યુદ્ધ કરવા માટે જાય તા તે રણ-સંગ્રામમાં યશ પામે અને શત્રુને જીતીને પાછા પાતાના નગરમાં આવે. (૨૦૯)

## सायरमें जे पोत चलावे, वंछित द्वीप वेगे ते पावे। वेरी भवन गवन पग दीजे, भानजोगमें तो जस लीजे ॥ २१०॥

સૂર્યસ્વર ચાલતાં કાેઈ સમુદ્રમાં વહાણુ ચલાવે તાે તે પાતાના વાંછિત દ્વીપે શીઘ્રતાપૂર્વક પહેાંચે. સૂર્યસ્વરમાં જઇ ને શત્રુના ઘરમાં પ્રવેશ કરે તાે પણ યશ મળે. (૨૧૦)

## उंट महीष गो संग्रह करतां, साट वदत, सरिता जल तरतां। करजद्रव्य, कांहूकुं देतां, भानजोग ग्रुभ अथवा लेतां॥२११॥

ઊંટ, પાડા, ગાયા વગેરેના સંગ્રહ કરતી વેળા, કાેઇની સાથે સાટું કરતાં યા તાે નદી આદિ તરતાં, કાેઈને દ્રવ્ય કરજે આપતાં કે લેતાં, જો સૂર્યસ્વર હાેય તાે તે શુભ છે. (૨૧૧)

## इत्यादिक चर कारज जे ते, भानजोगमें करीये ते ते। लाभालाभ विचारी कहीये, नहिंतर मनमें जाणी रहीये ॥२१२॥

ઇત્યાદિ જે જે ચર કાર્યો છે તે તે સૂર્યસ્વરમાં કરવાં. આ અધી હકીકત લાભાલાભના વિચાર કરીને પૂછનારને વિવેક રાખીને કહેવી અન્યથા મનમાં જાણીને માન રહેવું. (૨૧૨)

विवाहदान इत्यादिक काज, सौम्य चंद्रजोगे सुखसाज । क्रूर काममें सर प्रधान, पूर्व कथित मनमें ते जान ॥ २१३ ॥

વિવાહ, દાન ઇત્યાદિક કામા સૌમ્ય એવા ચંદ્રયાગમાં કરાય તા સુખદાયક થાય છે અને ફ્રુર કામામાં સૂર્યસ્વર પ્રધાન છે – આ **પૂર્વકથિ**ત હુકીકત મનમાં નિશ્ચિત રાખા (૨૧૩)

[दोहा]

चंद्रजोग थिर काजकूं, उत्तम महा वखाण। भानजोग चर काज, श्रेष्ठ अधिक मनमें आण॥ २१४॥

સ્થિર કાર્યો માટે ચંદ્રસ્વર ઉત્તમ અને મહાપ્રશંસા પાત્ર છે. ચર કાર્યો માટે સૂર્યસ્વર અધિક શ્રેષ્ઠ છે – એમ મનમાં આણે. (૨૧૪)

સુષુમ્ણાસ્વરમાં કરવા યાેગ્ય કાર્યો

सुखमन चलत न कीजीये, चर थिर कारज कोय। करत काम सुखमन विषे, अवस हाणि कछु होय॥ २१५॥

સુષુમ્ણા નાડી ચાલતી હાય ત્યારે ચર કે સ્થિર કાેઈ પણ કાર્ય ન કરવું. સુષુમ્ણાસ્વરમાં કામ કરવાથી કંઈક ને કંઈક હાનિ અવશ્ય થાય છે. (૨૧૫)

भवनप्रतिष्ठादिक सहू, वरजित सुखमन मांहि । गामांतर जावा भणी, पगला भरीये नांहि ॥ २१६ ॥

दुःख दोहग पीडा लहे, चित्तमें रहे कलेश। चिदानंद सुखमन चलत, जो कोइ जाय विदेश ॥ २१०॥

મકાન બંધાવવાં, પ્રતિષ્ઠા કરાવવી આદિ સઘળાં કામ સુષુમ્ણા નાડીમાં વર્જિત છે. તે સ્વર ચાલતો હોય ત્યારે પરગામ જવા માટે પણ કદમ ઉઠાવવાં નહીં કારણ કે આ સ્વરમાં કાઈ પરદેશ જાય તો દુઃખ દાર્ભાગ્ય તથા પીડા થાય છે અને ચિત્તમાં કલેશ થાય છે – એમ ચિદાનંદ કહે છે. (૨૧૬–૨૧૭)

१ सुखकाज ∨।

#### कारजकी हानि हुवे, अथवा लागे वार।

अथवा मित्र' मिले नहीं, सुखमन भाव विचार ॥ २१८ ॥

યા તો કાર્યની હાનિ થાય છે અથવા કામમાં વાર લાગે છે અથવા તો (જે મિત્રને મળવા જઈએ છીએ તે) મિત્ર મળતો નથી – આ સુષુમ્ણા સ્વરના વિચાર છે. (૨૧૮)

#### श्वास जीघ्र अति पालटे, छीन चंद्र छीन सूर ।

ते सुखमन स्वर जाणजो, नाभ अनिल<sup>र</sup> भरपूर ॥ २१९ ॥

્ધાસ અત્યંત સપાટાબંધ પલટાય, ક્ષણમાં ચંદ્ર અને ક્ષણમાં સૂર્ય (ચાલે) તે સુધુમ્ણા નામના સ્વર છે – જેમાં આકાશ તત્ત્વવાળા પવન ભરપૂર વહે છે. (૨૧૯)

#### म्रुखमन स्वर संचारमें, कीजे आतमध्यान।

#### हिरद्गति अहिभक्षकी \*, लहीये अनुभवज्ञान ॥ २२० ॥

સુષુમ્ણા સ્વર ચાલતો હાય ત્યારે આત્મ-ધ્યાન કરવું અને તે દરમ્યાન નાસિકાના વાયુની ગતિ, રુદ્ધ કરવાથી (એટલે કે કુંભક કરવાથી) અનુભવ-જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. (૨૨૦)

#### आतमतत्त्व विचारणा, उदासीनता भाव ।

भावत स्वर सुखमन विषे, होवे ध्यान जमाव ॥ २२१ ॥

આત્મ-તત્ત્વની વિચારણા અને ઉદાસીનતા ભાવ સુષુમ્ણા સ્વરમાં ભાવવામાં આવે તો ધ્યાન ૮૮ થાય છે. (૨૨૧)

# चर थिर तीजीए कही, द्विस्वाभावकी बात ।

इण अनुक्रमथी आरभी , कारज सकल कहात ॥ २२२ ॥

ચર(સૂર્ચ), સ્થિર(ચંદ્ર) અને ત્રીજી આ દ્વિસ્વભાવ(સુધુમ્ણા)ની વાત કરી; આ પ્રમાણેના અનુક્રમથી કરવા યોગ્ય કાર્યોના પ્રારંભ તે તે સ્વરમાં કરવામાં આવે તો તે અવશ્ય સફળ થાય છે. (૨૨૨)

१ मित 🗸 । २ अनल 🗸 । ३ रुद्धगति 🗸 ।

४ और भी ∨। ५ सफल ∨।

<sup>\* &#</sup>x27;અહિલક્ષ'–'અહિ' એટલે 'સર્પ' અને 'લક્ષ' એટલે 'ભોજન'; ત્રેથી 'અહિલક્ષ' એટલે 'સર્પનું ભોજન' અર્થાત્ 'વાયુ'.

#### 

#### तत्त्वस्वरूप नीहाळवां', कहुं उपाय विचार । भाव ग्रभाग्रभ तेहने', अधिक हियामें घार ॥ २२३ ॥

તત્ત્વોનાં સ્વરૂપને જાણવા માટે ઉપાયની વિચારણ હું કહું છું; તેના શુભાશુભ ભાવને હૃદયમાં સંપૂર્ણ રીતે ધારણ કરવા જોઈએ (૨૨૩)

श्रवण अंगुठा मध्यमां ै, नासापुट पर थाप । नयण तर्ज्जनीथी ढकी, भृकुटीमां लख आप ॥ २२४ ॥

(બંને) કાન (બંને) અંગૂઠા વડે, નાસિકાપુટ (બંને) મધ્યમા વડે, (બંને) નેત્રા (બંને) તર્જની વડે ઢાંકી ખ્રૂકૃટિમાં લક્ષ આપ.\* (૨૨૪)

पडे बिंदु भ्रूकुटी विषे, पीत श्वेत अरु लाल । नील क्याम जैसि हुवे, तैसी तिहां निहाल ॥ २२५ ॥

ભ્રૂકુટિમાં પીળા, શ્વેત, લાલ, લીલા અને શ્યામ (રંગનું) જેવું ખિંદુ દેખાય તેવું ત્યાં નિહાળ. (૨**૨**૫)

जैसा वर्ण नीहारीये, तैसा तत्त्वविचार । श्वास गति स्वरमें लखो, इच्छा फुन<sup>४</sup> आकार ॥ २२६ ॥

જેવા વર્ણ દેખાય તેવા વર્ણના તત્ત્વના વિચાર કરી–તે સાથે શ્વાસની ગતિ, મનની ઇચ્છા અને તત્ત્વના આકારને ધ્યાનમાં રાખીને (તત્ત્વના) નિર્ણય કરવા. (૨૨૬)

प्रथम वायु स्वरमें वहे, दुतीय अगनि वखाण। त्रीजी भू चोथुं सलिल, नभ पंचम मन आण॥ २२७॥

સ્વરમાં સર્વ પ્રથમ વાયુ તત્ત્વ, બીજું અગ્નિ તત્ત્વ, ત્રીજું પૃ<sup>શ્</sup>વી તત્ત્વ, ચાેશું જલ તત્ત્વ અને પાંચ**મું** આકાશ તત્ત્વ વહે છે – એમ મનમાં ધારા (૨૨૭)

१ नीहारवा V। २ तेहनो V। ३ मध्यमा V। ४ कुंन V।

<sup>\*</sup> આ 'યોનિમુદ્રા' છે.

#### वाम दिशाथी स्वर उठी, वहे पिंगला मांहि। ताकूं संक्रम कहत है, यामें संशय नांहि॥ २२८॥

વામ દિશાથી સ્વર ઉત્પન્ન થઈને પિંગલામાં વહે તેને 'સંક્રમ' કહે છે – આમાં સંશય નથી. (૨૨૮)

तत्त्व उदक भू शुभ कहे, तेज मध्य फलदाय । हाण मृत्यु दायक सदा, मारुत च्योम कहाय ॥ २२९ ॥

જલ તત્ત્વ અને પૃથ્વી તત્ત્વ — એ શુભ છે, અગ્નિ તત્ત્વ મધ્યમ ફલદાયક છે અને વાયુ તત્ત્વ તથા આકાશ તત્ત્વ હાનિદાયક તથા મૃત્યુ-દાયક છે. (૨૨૯)

ऊर्ध्व अधो अरु मध्य पुट, तीच्छी संक्रमरूप । पंच तत्त्व यह वहत है, जाणो भेद अनूप ॥ २३० ॥

ઉપર (અગ્નિ તત્ત્વ), નીચે (જલ તત્ત્વ), મધ્યમાં (પૃથ્વી તત્ત્વ), તીરછું (વાયુ તત્ત્વ) અને સંક્રમ સ્વરૂપ (આકાશ તત્ત્વ) — આ રીતે આ પાંચ તત્ત્વો (સ્વરમાં) વહે છે – એ અનુપમ લેદ તમે જાણા. (૨૩૦)

ऊर्घ्व मृत्यु शांति अधो, उच्चाटण तिरिछाय । मध्य स्तंभन नभ विषे, वरजितं सकल उपाय ॥ २३१ ॥

મારશુના પ્રયોગો ઊર્ષ્વ તત્ત્વમાં, શાંતિ(તુષ્ટિ, યુષ્ટિ વગેરે)ના પ્રયોગો અધ: તત્ત્વમાં, ઉચ્ચાટનના પ્રયોગો તીરછા તત્ત્વમાં, સ્તંભનના પ્રયોગો મધ્યમ તત્ત્વમાં કરવા; પરન્તુ આકાશ તત્ત્વમાં સઘળા પ્રયોગો વિજિત છે. (૨૩૧)

तत्त्वानां स्थान अने तेनां आर्थ

जंघ मही नाभी अनिल, तेज खंध जल पाय । मस्तकमें नभ जाणजो, दिये थान बताय ॥ २३२ ॥

१ वरजिन ∨। २ दीने ∨।

પૃથ્વી તત્ત્વ જંઘામાં, વાયુ તત્ત્વ નાભિમાં, અગ્નિ તત્ત્વ ખભામાં, જલ તત્ત્વ પગમાં અને આકાશ તત્ત્વ મસ્તકમાં વસે છે – એમ જાણજે; (આ રીતે) તત્ત્વોનાં સ્થાન (મેં) ખતાવ્યાં છે. (૨૩૨)

#### थिर काजे परधान भू, चरमें सिलल विचार। पायक समें कारज विषे, वायु उचाटण धारे।। २३३।।

સ્થિર કાર્યો કરવા માટે પૃથ્વી તત્ત્વ પ્રધાન છે, ચર કાર્યો કરવા માટે જલ તત્ત્વ પ્રધાન છે, સમ (અથવા ક્રૂર) કાર્યો કરવા માટે અગ્નિ તત્ત્વ અને ઉચ્ચાટન (તથા મારણ) કરવા માટે વાયુ તત્ત્વ પ્રધાન છે. (૨૩૩)

व्योम चलत कारज सहू, करीये नाहि मीत । ध्यान जोग अभ्यासकी, धारो यामें रीत ॥ २३४ ॥

હે મિત્ર! આકાશ તત્ત્વ ચાલતાં કેાઈ જ કામ ન કરીએ. માત્ર ધ્યાન અને ચાેગાભ્યાસની **રી**ત આમાં કરી શકાય છે. (૨૩૪)

पश्चिम दक्षिण जल मही, उत्तर तेज प्रधान । पूरव वायु वखाणजो, नभ कहीये थिर थान ॥ २३५ ॥

પશ્ચિમ દિશામાં જલ તત્ત્વ, દક્ષિણ દિશામાં પૃથ્વી તત્ત્વ, ઉત્તર દિશામાં અગ્નિ તત્ત્વ, પૂર્વ દિશામાં વાયુ તત્ત્વ અને સ્થિર સ્થાનમાં આકાશ તત્ત્વ (બલવાન) છે. (૨૩૫)

सिद्धि पृथ्वी जल विषे, मृत्यु अगन विचार। क्षयकारी वायु सिद्धि<sup>3</sup>, नभ निष्फल चित्त धार ॥ २३६॥

પૃથ્વી અને જલ તત્ત્વમાં સિદ્ધિ થાય છે, અગ્નિ તત્ત્વમાં મૃત્યુ થાય છે, વાયુ તત્ત્વમાં ક્ષયકારી–સિદ્ધિ (અર્થાત્ અલ્પ સિદ્ધિ થાય છે અને આકાશ તત્ત્વમાં કાર્ય નિષ્ફળ થાય છે. (૨૩૬)

धीरजथी पृथ्वी विषे, जल सिद्धि ततकाल। हाण अगनि वायु थकी, काज निष्फल नभ भाल॥ २३७॥

१ऋर∨। २ मार∨। ३ छुद्धि ∨।

પૃથ્વી તત્ત્વમાં વિલંભથી અને જલ તત્ત્વમાં તત્કાલ સિદ્ધિ થાય છે, અગ્નિ અને વાયુ તત્ત્વમાં હીન-સિદ્ધ (અર્થાત્ મધ્યમ તથા જઘન્ય પ્રકારની સિદ્ધિ) અને આકાશ તત્ત્વમાં કાર્ય નિષ્ફળ થાય છે — એમ જાણ. (૨૩૭)

संग्रामादि कृत्यमें, प्रवल हूतासन होय । चंद्रसूर संग्रह विषे, फलदायक अति जोय ॥ २३८ ॥

સંગ્રામ આદિ કાર્યોમાં અગ્નિ તત્ત્વ પ્રબલ હાય છે, સંગ્રહ કરવા માટે ચંદ્રસ્વર અતિક્લદાયક (અર્થાત્ ઉત્તમ) છે. (૨૩૮)

जीवित जय धन लाभ फुन<sup>ै</sup>, मित्र अर्थ जुध रूप । गमनागमन विचारमें, जानो मही अनूप ॥ २३९ ॥

જીવન, જય, ધન-લાભ, પુત્ર, મિત્ર, અર્થ-ચિન્તા, યુદ્ધ-સ્વરૂપ તથા ગમન-આગમનના વિચારમાં પૃથ્વી તત્ત્વ અનુપમ છે. (૨૩૯)

कलह शोक दुःख भय तथा, मरण कछ उतपात । संक्रमभाव समीरमें, फलदृष्टि विख्यात ॥ २४० ॥

જ્યારે વાચુ સંક્રમણ કરતા હાય તે વખતે કાઈ કાર્ચ કરવામાં આવે તા કલહ, શાક, દુઃખ, ભય, મરણ તથા કંઈક ઉત્પાત થાય – ફળ વિચારવાની આ રીત પ્રસિદ્ધ છે. (૨૪૦)

राजनाञ्च पावक चलत, पृच्छक नरनी हाण । दुर्भिक्ष होय महीयल विषे, रोगादिक फुनि जाण ॥ २४१॥

અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હોય ત્યારે (કાેઈ) પ્રશ્ન કરે તાે રાજાનાે નાશ, પૃચ્છક મનુષ્યને પાતાને હાાન, પૃથ્વીતલમાં દુષ્કાળ અને રાગાદિકની ઉત્પત્તિ થાય. (૨૪૧)

दुर्भिक्ष घोर विग्रह सुधी, देशभंग भय जाण । चलत वायु आकाश तत, चौपद हानि वखाण ै ॥ २४२ ॥

१ संग्रामादिक V । २ पुन V । ३ पिछाण V ।

હે બુદ્ધિમાન! વાયુ અને આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હોય ત્યારે (કાઈ) પ્રશ્ન કરે તે৷ દુષ્કાળ, ભયંકર-યુદ્ધ, દેશભંગ, ભય અને ચાપગાં જાનવરાની હાનિ થાય. (૨૪૨)

## महेंद्र' वरुण जुग जोगमें, घनवृष्टि अति होय । राजवृद्धि परजा सुखी, समो<sup>ः</sup> श्रेष्ठ अति होय ॥ २०३ ॥

માહેન્દ્ર(પૃથ્વી) અને વરુષ્(જલ) — આ બન્ને તત્ત્વોના યોગમાં મેઘવૃષ્ટિ વિપુલ થાય; રાજાને સંપત્તિ તથા પ્રજાને સુખ થાય અને સમય અતિ શ્રેષ્ઠ વીતે. (૨૪૩)

## मही उदक दोउं विषे, चंद्रनाथ थिति रूप। चिदानंद फल तेहनुं, जाणो परम अनूप ॥ २४४॥

પૃથ્વી અને જલ અંને તત્ત્વ ચંદ્રસ્વરમાં હાય અને ચંદ્રતિથિના યાગ થઈ જાય તો ચિદાનંદ કહે છે કે તેનું ફળ અનુપમ છે – તેમ જાણા. (૨૪૪)

#### તત્ત્વામાં પદાર્થાની ચિન્તા

## मही मूल चिंता लखो, जीव वाय जल धार । तेज धातु चिंता लखो<sup>3</sup>, शुभ आकाश विचार ॥ २४५ ॥

પૃથ્વી તત્ત્વ વખતે ( કાઇ ) પ્રશ્ન કરે તો 'મૂલ''ની ચિન્તા સમજવી, વાસુ અને જલ તત્ત્વમાં 'જીવ''ની ચિન્તા તથા અગ્નિ તત્ત્વમાં 'ધાતુ'' ³ની ચિન્તા અને આકાશ તત્ત્વમાં 'શૂન્ય'ની ચિન્તા (અર્થાત્ વિચારશૂન્ય સ્થિતિ ) છે – એમ જાણે. (૨૪૫)

१ माहेन्द्र ∨। २ समा ∨। ३ कहे ∨।

ર. 'જીવ'–પ્રાણી માત્રની 'જીવ' સંગ્રા જાણવી. મનુષ્ય, પશુ વગેરેની ચિન્તા તે 'જીવ-ચિન્તા' સમજવી.

<sup>3. &#</sup>x27;ધાતુ'– માટીથી રત્ન સુધીના પદાથ'ની 'ધાતુ' સંજ્ઞા જાણવી. મકાન, ભૂમિ, ધન વગેરેની ચિન્તા તે 'ધાતુ-ચિન્તા' સમજવી.

જયાતિષમાં 'મૂક-પ્રક્ષ' કે 'મુબ્ટિ-પ્રક્ષ' આદિમાં આ સંત્રાંએા વપરાય છે.

बहुपाद पृथ्वी विषे, जुगपद जल अरु वाय। अग्नि चतुःपद नभ उदे, विगत चरण कहेवाय।। २४६॥

પૃથ્વી તત્ત્વ વખતે પ્રશ્ન હોય તે ઘણા પગવાળાના પ્રશ્ન છે, જલ અને વાયુ તત્ત્વ વખતે પ્રશ્ન હોય તો દ્વિપદ અંગે પ્રશ્ન છે, અગ્નિ તત્ત્વ વખતના પ્રશ્નમાં ચતુષ્પદ અંગે પ્રશ્ન છે અને આકાશ તત્ત્વ વખતના પ્રશ્નમાં અપદ (અર્થાત્ પગવિનાના પદાર્થ) અંગે પ્રશ્ન છે – એમ જાણુવું. (૨૪૬)

તત્ત્વાના સ્વામી, ગ્રહ તથા વાર

रिव राहु कुज तीसरो, श्रानि चतुर्थ वखाण । पंच तत्त्वके भानघर, स्वामी अनुक्रम जाण ॥ २४७ ॥

પાંચે તત્ત્વો સૂર્યના ઘરમાં હોય ત્યારે તેના સ્વામી અનુક્રમે સૂર્ય, રાહુ, મંગળ અને શનિ છે. (૨૪૭)+

बुध पृथ्वी जलको ससि, शुक्र अगनि पति मीत । वायु गुरु सुर चंदमें, तत्त्व स्वाम इण रीत ॥ २४८ ॥

હે મિત્ર! ચંદ્રસ્વરમાં પૃથ્વી તત્ત્વના સ્વામી બુધ, જલ તત્ત્વના સ્વામી ચંદ્ર, અગ્નિ તત્ત્વના સ્વામી શુક્ર, વાયુ તત્ત્વના સ્વામી ગુરુ – આ રીતે તત્ત્વના સ્વામી જાણવા. (૨૪૮)

स्वामी अपनो आपनो, अपने घरके मांहि। शुभ फलदायक जानजो, यामें संशय नांहि॥ २४९॥

જ્યારે પાતાના સ્વામી પાતાના ઘરમાં હાેય ત્યારે તે શુભકલને આપનાર છે – આ વાતમાં શંકા નથી (અર્થાત્ પાતાના સ્વર અને તત્ત્વામાં આ ગ્રહા કે વાર શુભકલ આપે છે). (૨૪૯)

<sup>+</sup> અહીં વિશેષ સ્પષ્ટીકરણ આ પ્રમાણે જાણવું :-

પૃથ્વી તત્ત્વના સ્વામી 'રિવ' છે, જલ તત્ત્વ અને વાયુ તત્ત્વના સ્વામી 'રાહુ–કેતુ' છે, અગ્નિ તત્ત્વના સ્વામી 'મંગળ' છે તથા આકાશ તત્ત્વના સ્વામી 'શનિ' છે.

#### ચંદ્ર સ્વરની ખાર અવસ્થાઓ

जय तुष्टि पुष्टि रति, क्रीडा हास्य कहाय। एम अवस्था चंदनी, षट जल भूमें थाय॥ २५०॥

પૃથ્વી તત્ત્વ અને જલ તત્ત્વમાં ચંદ્ર(સ્વર)ની છ અવસ્થાએ છે: તે ક્રમશઃ જય', તૃષ્ટિ', પૃષ્ટિ', રતિ', ક્રીડા' અને હાસ્ય' નામની છે. (૨૫૦)

ज्वर निद्रा परियास पुन, कंप चतुर्थी पिछाण । बेद+ अवस्था चंदनी, वायु अगनिमें जाण ॥ २५१ ॥

અગ્નિ તત્ત્વ અને વાયુ તત્ત્વમાં ચંદ્ર(સ્વર)ની ચાર અવસ્થાએ છેઃ જ્વર<sup>હ</sup>, નિદ્રા<sup>૮</sup>, પ્રયાસ<sup>૬</sup> અને કંપ'° — આ તેનાં નામ <mark>છે. (૨પ૧</mark>)

प्रथम गतायु दूसरी, मृत्यु नभके संग । कही अवस्था चंदनी, द्वादश एम अभंग ॥ २५२ ॥

આકાશ તત્ત્વના યાગમાં ચંદ્ર(સ્વર)ની એ અવસ્થાએ છે : પહેલી ગતાયુ'' અને બીજી મૃત્યુ'ે — આ રીતે ચંદ્ર(સ્વર)ની બાર અલંગ અવસ્થા છે. (૨૫૨)\*

<sup>\*</sup> આ બાર અવસ્થાએમાં પહેલી છ અવસ્થાએમ ચિત્તના વિકલ્પો કે વૃત્તિએના કારણે તથા બીજી ચાર શારીરિક સ્થિતિથી અને છેલ્લી બે કાળની અપેક્ષાએ હોય તેમ લાગે છે; તદુપરાંત તેના તત્ત્વોની સાથે સંબંધ નીચે પ્રમાણે જણાય છે:--

| तत्त्व                  | અવસ્થા              |
|-------------------------|---------------------|
| (૧) પૃ <sup>શ્</sup> વી | જય, તુષ્ટિ, પુષ્ટિ. |
| (૨) જલ                  | રતિ, ક્રીડા, હાસ્ય. |
| (૩) અગ્નિ               | જ્વર, નિદ્રા.       |
| (૪) વાયુ                | પ્રયાસ, કંપ.        |
| (પ) આકાશ                | ગતાયુ, મૃત્યુ.      |

<sup>+ &#</sup>x27;વેદ' ૪ ની સંખ્યા દર્શાવનાર, કારણ કે વેદ ચાર છે:-

<sup>(</sup>૧) ઋગ્વેદ, (૨) યજુર્વેદ, (૭) સામવેદ અને (૪) અથર્વવેદન

#### तत्त्वोना रस

#### मधुर कपायल तिक्त पुन, खाटा रस कहवाय । नभ अव्यक्त रस पंचके, अनुक्रम दीये बताय ॥ २५३ ॥

(પૃથ્વી તત્ત્વના) મધુર, (જળ તત્ત્વના) કષાયેલા, (વાયુ તત્ત્વના) ખાટા, (અગ્નિ તત્ત્વના) તિકત અને (આકાશ તત્ત્વના) કડવા અથવા અવ્યક્ત – આ પાંચ રસ અનુક્રમે પાંચ તત્ત્વના છે. (૨૫૩)

## जैसा रस आखादनी, होय प्रीत मन मांहि। तैसा तत्त्व पिछाणजो, शंका करजो नांहि ॥ २५४ ॥

(જે સમયે) જેવા રસ ચાખવાની પ્રીતિ મનમાં થાય (તે સમયે સ્વરમાં) તેવું તત્ત્વ ચાલે છે, એમ માનજે — એમાં શંકા ન કરશા. (૨૫૪)

#### तत्त्वोनां नक्षत्रो

#### अवण धनिष्ठा रोहिणी, उत्राषाढ अभीच । ज्येष्ठा अनुराधा सपत\*, श्रेष्ठ महीके बीच ॥ २५५ ॥

(૧) શ્રવણ, (૨) ધનિષ્ઠા, (૩) રાહિણી, (૪) ઉત્તરાષાઢા, (૫) અભિજિત્× (૬) જયેષ્ઠા, (૭) અનુરાધા — આ સાત નક્ષત્રાે પૃથ્વી તત્ત્વનાં છે. (૨૫૫)

#### मूल उत्तरा भाद्रपद, रेवती आर्द्धा जाण । पूर्वाषाढ अरु शतभिषा, आश्लेषा जल ठाण ॥ २५६ ॥

(૮) મૂળ, (૯) ઉત્તરાભાદ્રપદા, (૧૦) રેવતી, (૧૧) આદ્રાં, (૧૨) પૂર્વાષાઢા, (૧૩) શતતારા – શતિભષ્ક્, (૧૪) આશ્લેષા — આ સાત નક્ષત્રો જલ તત્ત્વનાં છે. (૨૫૬)

<sup>\* &#</sup>x27;સપત' ≃ 'સ<sup>ર</sup>ત' અર્થાત્ ૭.

<sup>× &#</sup>x27;અભિજિત્' નક્ષત્ર: – ૨૧ મા ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રના ચોથા ચરણના પ્રવેશથી ૨૨ મા શ્રવણ નક્ષત્રના પ્રથમ ચરણના અંત સુધી 'અભિજિત્' નક્ષત્ર માત્ર ખે ચરણનું ગણવામાં આવે છે.

#### मघा पूरवाफाल्गुनी, पूर्वभाद्रपद स्वात । कृत्तिका भरणी पुष्य ए, सप्त अग्नि विरुयात ॥ २५७ ॥

(૧૫) મઘા, (૧૬) પૂર્વાફાલ્યુની, (૧૭) પૂર્વાભાદ્રપદા, (૧૮) સ્વાતિ, (૧૯) કૃત્તિકા, (૨૦) ભરણી, (૨૧) પુષ્ય — આ સાત નક્ષત્રાે અગ્નિ તત્ત્વનાં છે. (૨૫૭)

#### हस्त विश्वाखा मृगसिरा, पुनर्वसु चित्राय । उत्राफालगुण अश्विनी, अनिलधाम सुखदाय ॥ २५८ ॥

(૨૨) હસ્ત, (૨૩) વિશાખા, (૨૪) મૃગશીર્ષ, (૨૫) પુનર્વસુ, (૨૬) ચિત્રા, (૨૭)<sub>:</sub> ઉત્તરાફાલ્ગુની, (૨૮) અશ્વિની — આ સાત નક્ષત્રા વાયુ તત્ત્વનાં છે અને તે સુખ આપનારાં છે. (૨૫૮)

#### તત્ત્વોની ઉત્પત્તિનો ક્રમ

नभधी पवन पवन थकी, पावक तत परकास। पावकथी पाणी लखो, मही लखो फुनि तास ॥ २५९ ॥

આકાશથી પવન, પવનથી અગ્નિ, અગ્નિથી જલ અને જલથી પૃથ્વી તત્ત્વ પ્રકટ થાય છે. (૨૫૯)+

#### તત્ત્વોમાં ક્રોધાદિનો ઉદય

क्रोधादिक अगनि उदे, इच्छा वायु मझार । श्लांत्यादिक गुण मन विषे, जल भू मांहि विचार ॥ २६० ॥

અગ્નિ તત્ત્વના ઉદયથી ક્રોધાદિક થાય છે, વાયુ તત્ત્વથી ઇચ્છાએ ઉદ્ભવે છે તથા જલ અને પૃથ્વી તત્ત્વથી મનમાં ક્ષમા આદિ ગુણોના વિચાર પ્રગંટે છે. (૨૬૦)

१ उत्तर फाल्गुन V I

<sup>+</sup> તત્ત્વાની ઉત્પત્તિના ક્રમ સૃક્ષ્મમાંથી સ્થૂલ તરફનાે છે.

તત્ત્વોના આધાર, આહાર અને નિહાર

गुदाधार धरणी तणो, लिंग उदकनो जाण । तेज धार चक्षु सुधी, वायु घाण वखाण ॥ २६१ ॥

श्रवण द्वार नभना कह्या, शब्दादिक आहार । चिदानंद इण पांचका, जाणो उर निहार ॥ २६२ ॥\*

પૃ<sup>8</sup>વી તત્ત્વના આધાર ગુદા છે, જલ તત્ત્વના આધાર લિંગ છે, અગ્નિ તત્ત્વોના આધાર ચક્ષુ છે, વાયુ તત્ત્વના આધાર નાસિકા છે અને આકાશ તત્ત્વના આધાર કર્ણપુટ છે. તે પાંચ(તત્ત્વા)ના શખ્દ આદિ આહાર તેમ જ તે પાંચ (તત્ત્વા)ના નિહાર પણ જાણા — એમ ચિદાનંદ કહે છે. (૨૬૧–૨૬૨)

યુદ્ધ-કરણ માટે સ્વર તથા યુદ્ધ-પ્રસંગના પ્રશ્નો

चंद चलत नि चालीये, जुद्ध करणकूं मीत । चलत चंदमें तेहना, शत्रुनी होय जीत ॥ २६३ ॥

હે મિત્ર! ચંદ્રસ્વર ચાલતી વખતે યુદ્ધ કરવા માંઠે ન જઈએ (કારણ કે) ચંદ્રસ્વર ચાલતી વખતે (યુદ્ધ કરવા) જવાથી, તેના (અર્થાત્ યુદ્ધ કરવા જનારના) શત્રુના વિજય થાય છે. (૨૬૩)

दिवसपति स्वर मांहि जे, युद्ध कारणकूं जाय । विजय लहे संग्राममें, शत्रुसेन पलाय ॥ २६४ ॥

સૂર્યસ્વર ચાલતી વખતે જે મનુષ્ય યુદ્ધ કરવા માંટે જાય તે સંગ્રામમાં વિજય પ્રાપ્ત **કરે છે** અને તેના શત્રુની સેના નાસી છૂંટે છે. (૨૬૪)

अपना स्वर दक्षण चले, शत्रुना पण तेह । जीत लहे संग्राममें, प्रथम चढे नर जेह ॥ २६५ ॥

<sup>\*</sup> તત્ત્વોના આધાર આદિ ઇતર ગ્રન્થામાં ભિન્ન-ભિન્ન નજરે પડે છે.

આપણા પાતાના સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય અને ત્યારે જ જો શત્રુના પણ સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તા જે મનુષ્ય યુદ્ધ માટે પ્રથમ ચઢી આવ્યા હાય તે સંગ્રામમાં જીત મેળવે છે. (૨૬૫)

#### सिस चलत को भूपति, मत जावो रण मांहि। खेतजीत अरियण लहे, यामें संशय नांहि॥ २६६॥

હે ભૂપતિ! ચંદ્રસ્વર ચાલતી વખતે યુદ્ધ માટે ન જાઓ. તે વખતે જવાથી તમારા શત્રુ તમારી ભૂમિને જીતી જશે — એમાં સંશય નથી. (૨૬૬)

## सुखमन स्वर संग्राममें, भला कहे नवि कोय । जावे सुखमन स्वर विषे, शीस कटावे सोय ॥ २६७ ॥

સંશામમાં સુષુમ્ણા સ્વરને કાેઈ સારા કહેતું નથી (કારણ કે) સુષુમ્ણા સ્વર ચાલતાે હાેય ત્યારે જે (સુદ્ધમાં) જાય છે તે મસ્તક કપાવે છે (અર્થાત્ તેના પ્રાણ અવશ્ય જાય છે, તેને કાેઈ બચાવી શકતું નથી). (૨૬૭)

#### दूर देस संग्राममें, जाता शशि परधान । निकट युद्धमें जाणजो, जयकारी स्वर भान ॥ २६८ ॥

્રફર દેશના સંગ્રામમાં જતી વખતે ચંદ્રસ્વર પ્રધાન છે અને નિકટના સ્થળે યુદ્ધમાં જતી વખતે સૂર્યસ્વર જય કરનારો છે — એમ જાણુંજો. (૨૬૮)

# सनमुख ऊर्ध्व दिशा रही, जुद्ध पश्च करे कोय। सम अक्षर सिस स्वर हूआ, जीत तेहनी होय ॥ २६९ ॥

સન્મુખ યા તેા ઊધ્વે દિશા તરફ રહી જો કાેઈ યુદ્ધના વિષયને। પ્રશ્ન કરે તાે જો સમ-અક્ષરનાે પ્રશ્ન હાેય અને જો ચંદ્રસ્વર ચાલતાે હાેય તાે યુદ્ધમાં તે(પ્રશ્ન કરનાર)ની જીત થાય છે. (૨૬૯)

पूछे दक्षण मध्यथी, दूत पश्च करे जेह। विषमाक्षर भानु हुआ, खेत विजय लहे तेह॥ २७०॥ દક્ષિણ દિશા તરફ ઊભાે રહી દ્વત જે પ્રશ્ન કરે તે પ્રશ્ન જો વિષમ-અક્ષરનાે હાેય અને જો સૂર્યસ્વર ચાલતાે હાેય તાે પ્રશ્ન કરનાર (યુદ્ધમાં શત્રુની) ભૂમિ પર વિજય પ્રાપ્ત કરે છે. (૨૭૦)

#### युद्धयुगलनी पूर्ण दिश्चि, रही मश्च करे कोय। प्रथम नाम जस उचरे, जीत लहे नर सोय ॥ २७१ ॥

યુદ્ધ કરનારા બેમાંથી કાેના વિજય થશે ?– એવા પ્રક્ષ જો કાેઈ આપણા પૂર્ણસ્વરની દિશા તરફ રહીને કરે તાે જેના નામનાે પ્રથમ ઉચ્ચાર કરે તે મનુષ્યનાે વિજય થાય. (૨૭૧)

# रिक्त पक्षमें आयके, मिथुन युद्ध परसंग । पूछत पहेला हरीये', दूजा रहत अमंग ॥ २७२ ॥

(સ્વરથી) ખાલી પડખા તરફ આવીને કાેઇ વ્યક્તિ બંનેના યુદ્ધ-પ્રસંગ અંગે જે પ્રશ્ન કરે તાે પહેલાં જેનું નામ લીધું હાેચ તે અભગ્ન રહે અર્થાત્ તે હારે નહીં. (૨૭૨)

## करत युद्ध परियाण वा, रिक्त मांहे लहे हार । अल्पबली भूपति थकी, महावली चित्त धार ॥ २७३ ॥

યુદ્ધ યા તેા યુદ્ધ માટે પ્રયાણ અંગેના પ્રશ્નમાં (સ્વરથી) ખાલી પડખા તરફ રહી (કેાઈ) પ્રશ્ન કરે તેા અલ્પબલી એવા રાજાથી પણ મહાબલી રાજા હારે છે --- એમ જાણવું. (૨૭૩)

# महाकटक सनमुख चले, थोडासा दल जोड । पूरण तत्त्व प्रकाशमें, जीत लहे विधि कोड ॥ २७४ ॥

માટા સૈન્ય સામે થાડું સૈન્ય લઇને જતા હાય તેવા (ભૂપતિ પણ) ઉત્તરદાતાના પૂર્ણ સ્વર તરફથી પ્રશ્ન પૂછાયા હાય તો તે કરોડા રીતે (અવશ્ય) જીત મેળવે છે. (૨૭૪)

मही तत्त्वमें युद्ध वा, करे प्रश्न परियाण। दोउ दल सम उतरे, इम निहचे करी जाण॥ २७५॥

१ हारीये ∨ ।

(ચંદ્ર કે સૂર્ય – કાઈ પણ સ્વરમાં) પૃથ્વી તત્ત્વમાં (કાઈ) યુદ્ધ યા યુદ્ધના પ્રક્ષ કે યુદ્ધ માટે પ્રયાણ કરે તો અંને સૈન્યા સરખાં @તરશે-– એમ નિશ્ચયથી જાણા. (૨૭૫)

#### करे पश्च परियाण वा, वरुण\* तत्त्वके मांहि। होय मेल तिहां परस्परी, युद्ध जाणजो नांहि॥ २७६॥

( કાેઈ પણ સ્વરમાં ) જલ તત્ત્વમાં ( કાેઈ ) યુદ્ધના પ્રક્ષ યા તાે યુદ્ધ માંઠે પ્રયાણ કરે તાે કહેવું કે પરસ્પર સંધિ થશે — યુદ્ધ નહીં થાય. (૨૭૬)

# मही उदक होय एककूं, दूजाकूं जो नांहि। मही वरुण तिहां जीतीये, यामें संशय नांहि॥ २७७॥

( કાઈ પણ સ્વરમાં ) એકને પૃથ્વી યા જલ તત્ત્વ ચાલતું હાય અને જો બીજાને તે તત્ત્વ ન ચાલતું હાય તા પૃથ્વી યા જલ તત્ત્વ જેને ચાલતું હાય તે વ્યક્તિ જીતે — એમાં સંશય નથી. (૨૭૭)

#### पश्च करे अथवा लडे, अथवा करे प्रयाण। वहत दुताशन तेहनी, रणमें होवे हाण॥ २७८॥

( કાઈ પણ સ્વરમાં કાઈ) યુદ્ધ માટે પ્રશ્ન કરે, યુદ્ધ કરે અથવા યુદ્ધ માટે પ્રયાણ કરે તે વખતે જો તે અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હાય તા તેના રણમાં નાશ થાય છે. (૨૭૮)

## प्रश्न प्रयाण युद्ध जे करे, अनिल तत्त्वमें कीय। निश्चेथी संग्राममें, भागे पहेला सीय ॥ २७९॥

( કેાઈ પણ સ્વરમાં ) વાસુ તત્ત્વ ચાલતું હોય તે વખતે યુદ્ધ માંટે પ્રશ્ન, યુદ્ધ માટે પ્રયાણુ કે યુદ્ધ જે કેાઈ કરે તે સંગ્રામથી નિશ્ચયપૂર્વક પહેલા ભાગી છૂંટે અર્થાત્ તે અવશ્ય હારે. (૨૭૯)

१ चलत ∨।

<sup>\* &#</sup>x27;વરુણ તત્ત્વ' --- 'વરુણ' એ પાણીનાે અધિષ્ઠાતા દેવ છે; માટે 'વરુણ તત્ત્વ' એટલે 'જલ તત્ત્વ'.

#### व्योम वहत कोउ भूपति, करे प्रश्न परियाण । अथवा युद्ध तिण अवसरे, करत मरण तस जाण ॥ २८० ॥

( કાઇ પણ સ્વરમાં ) આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હાય તે વખતે કાઈ રાજા યુદ્ધ માટે પ્રશ્ન, યુદ્ધ માટે પ્રયાણ કે યુદ્ધ કરે તાે તેનું મરણ થાય — એમ જાણા. (૨૮૦)

#### चंद्र चलत भूपति मरण, सम जोधा रवि मांहि । वायु वहत भंजे कटक, संशय करजो नांहि ॥ २८१ ॥

ચંદ્રસ્વરમાં વાયુ તત્ત્વ ચાલતું હોય ત્યારે ભૂપતિનું મરણ થાય અને સૂર્યસ્વરમાં વાયુ તત્ત્વ ચાલતું હોય તો બંને યોદ્ધાએો સમાન નીવડે પણ સૈન્યના નાશ થાય – એમાં સંશય કરશાે નહીં. (૨૮૧)

#### नामधेय सदद्य कही, पूछे पूरण मांहि। प्रथम नाम जस उच्चरे, तस जय संग्रय नांहि ॥ २८२ ॥

બંનેનાં નામ સમાન હોય ત્યારે પ્રશ્નકર્તા પૂર્ણસ્વર તરફ રહી પ્રશ્ન કરે તો જેનું નામ પ્રથમ બાેલે તેના જય થાય – તેમાં સંશય નથી. (૨૮૨)

#### रणमें जे घायल हूवे, तेहनी पूछे वात । चिदानंद ते पुरुषकुं, उत्तर एम कहात ॥ २८३ ॥

જે યુદ્ધમાં ઘાયલ થયેલા હાય તેની વાત ( કાેઈ ) પૂછે તાે ચિદાનંદ કહે છે કે તે પુરુષને આ પ્રમાણે ઉત્તર આપવા : (૨૮૩)

#### आपणी दिश्चथी आयके, पूछे पूरण मांहि। जास नाम कहे तास सुण, घाव जाणजो नांहि॥ २८४॥

આપણા (પૂર્ણ સ્વરની દિશામાંથી આવીને, પૂર્ણ સ્વર તરફ રહી (કાઈ) પ્રશ્ન કરે તો જેનું નામ લઈને પ્રશ્ન કરે તેને ઘા નથી વાગ્યા – એમ કહેવું. (૨૮૪)

पूछे खाली स्वर विषे, घायलका परसंग । जस पूछे तस रण विषे, घाव कहीजे अंग ॥ २८५ ॥

(જો કાેઈ આપણા) રિક્ત સ્વર તરફ રહી, ઘાયલ માટેના પ્રશ્ન પૂછે તાે જેના અંગે પ્રશ્ન હાેય તેને શરીરમાં ઘા વાગ્યા છે — એમ કહેવું. (૨૮૫)

पृथ्वी उदर बताइये, जल चलता पग जाण । पात्रक उर हिरिदे विषे, वायु जंघा वखाण ॥ २८६ ॥

घाव शीसमें जाणजो, चलत तत्त्व आकाश । स्वरमें तत्त्व विचारके, पृच्छककूं इम भाष ॥ २८७ ॥

પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હોય તેા પેટ, જલ તત્ત્વ ચાલતું હોય તેા પગ, અિન તત્ત્વ ચાલતું હોય તેા છાતી તથા હૃદય, વાયુ તત્ત્વ ચાલતું હોય તેા જંઘા, આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હોય તેા મસ્તક — આ રીતે સ્વરમાં તત્ત્વના વિચાર કરીને, (ઘાયલ વ્યક્તિને તે તે અંગમાં ઘા વાગ્યા છે) — એમ પૂછનારને કહેવું. (૨૮૬–૨૮૭)

पूरण पाण प्रवाहमें, निज तत वर घर स्वर होय। प्रबल जोग आवी मल्या, सुखे विजय लहे सीय ॥ २८८॥

સ્વર પૂર્ણ વહેતા હાય અને તત્ત્વ પણ પાતાના સ્વરના ઘરમાં હાય — આ રીતના પ્રમલ યાગ જેને આવી મત્યા હાય તે (યુદ્ધમાં) સુખપૂર્વક વિજય પ્રાપ્ત કરે છે. (૨૮૮)

आपणे स्वर जल तत्त्व हैं , शत्रुकूं नहि होय । रिपु मरण निज हाथथी, जीत आपणी होय ॥ २८९ ॥

આપણા સ્વરમાં જલ તત્ત્વ ચાલતું હાય અને શત્રુને તે ન ચાલતું હાય તો આપણા હાથથી શત્રુનું મરણુ થાય અને આપણા જય થાય. (૨૮૯)

१ तत्त्व ∨। २ वहे ∨।

#### ગર્ભ – અધિકાર

## गर्भ तणा परसंग अब, सुणजो चित्त लगाय। स्वर विचार तासुं कहो, जो कोइ पूछे आय।। २९०॥

હવે ગર્ભ અંગેના અધિકાર મન કઈને સાંભળા જો કાઈ આવીને આ અંગે પૂછે તાે સ્વરનાે વિચાર કરીને (ગર્ભ અંગે યાેગ્ય ઉત્તર) તેને કહાે. (૨૯૦)

# क्कीव\* कन्यका स्रुत जनम, गर्भपतन वा धार । दीर्घ अल्प आयु तणा, भाखो एम विचार ॥ २९१॥

જન્મનાર ખાલક નપુંસક થશે! કન્યા થશે! પુત્ર થશે! ગર્ભના નાશ થશે! દીર્ઘ આયુષ્યવાળા થશે! અલ્પ આયુષ્યવાળા થશે! – આ બધા વિચાર સ્વર જોઈને કહાે. (૨૯૧)

## चंद्र चलत पूछे कोउ, पूरण दिशिमें आय । गर्भवतीना गर्भमें, तो कन्या कहीवाय ॥ २९२ ॥

ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય ત્યારે કાેઈ આપણા 'પૂર્ણરવરની દિશામાં રહીને પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે ગર્ભવતીના ગર્ભમાં કન્યા છે. (૨૯૨)

## दिवसपति पूरण चलत, पूछे पूरण मांहि। पुत्र पेटमें जाणजो, यामें संशय नांहि॥ २९३ ॥

સૂર્યસ્વર પૂર્ણ ચાલતા હાય ત્યારે આપણા પૂર્ણસ્વરની દિશા તરફ રહી (કોઈ) પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે પેટમાં પુત્ર છે --- આ વાતમાં સંશય નથી. (૨૯૩)

#### स्वर सुखमनमें आयके, पूछे गर्भ विचार। नारी केरी कूखमें, गर्भ नपुंसक धार॥ २९४॥

સુષુમ્ણા સ્વર ચાલતા હાય ત્યારે (જો કાઈ) ગર્ભ અગે પ્રશ્ન ક્રેર તા કહેવું કે સ્ત્રીની કુક્ષિમાં નપુંસક ગર્ભ છે. (૨૯૪)

<sup>\* &#</sup>x27;કલીખ' = નપુંસક.

#### भान चलत पूछे कोउ, वाकुं चंदा होय। पुत्र जनम तो जाणजो, पण' जीवे नहि सोय॥ २९५॥

(આપણા) સૂર્યસ્ત્રર ચાલતા હાય ત્યારે જો કાેઇ ગર્ભ અંગે પ્રશ્ન કરે અને ત્યારે તે(પૃચ્છક)ના જો ચંદ્રસ્ત્રર ચાલતા હાય તા પુત્રના જન્મ થશે પણ તે પુત્ર જીવશે નહીં — એમ કહેવું. (૨૯૫)

# दिवसपति संचारमें, करे पश्च कोइ आय । स्वर सूरज वाकुं हुआ, सुखदायक सुत थाय ॥ २९६ ॥

(આપણા) સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય ત્યારે કાઈ આવીને (ગર્ભ સંબંધી) પ્રશ્ન કરે અને તેના પણ સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તા કહેવું કે સુખ આપનાર પુત્ર થશે. (૨૯૬)

#### करे प्रश्न सिस स्वर विषे, वाकुं जो रिव होय । होय सुता जीवे नहीं, कहो एम तस जोय ॥ २९७ ॥

આપણા ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય ત્યારે ( કાઇ) પ્રશ્ન કરે અને તે(પૃચ્છક)ના સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય તા કહેવું કે પુત્રી થશે પણ જીવશે નહીં. (૨૯૭)

#### चंद चलत आवी कहे, वाकुं चंद उद्योत । कन्या निश्चे तेहने, दीर्घ स्थितिधर होत ॥ २९८ ॥

(આપણા) ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય ત્યારે આવીને (કાઈ ગર્ભ સંબંધી પ્રશ્ન કરે ) અને તે(પૃચ્છક)ના પણ ચંદ્રસ્વર જ ચાલતા હાય તા કહેવું કે અવશ્ય કન્યાના જન્મ થશે અને તે દીર્ઘાયુ હશે. (૨૯૮)

## चलत मही सुत जाणजो, प्रश्न करत तिण वार । राजमान सुखीया घणा, रूपे देव कुमार ॥ २९९ ॥

પૃથ્વી તત્ત્વ <mark>ચાલતું</mark> હોય ત્યારે (કાઈ) પ્રશ્ન કરે તો કહેવું કે પુત્ર થશે અને તેને રાજ્ય-માન મળશે, ઘણા સુખી થશે અને રૂપે દેવકુમાર જેવા હશે. (૨૯૯)

१ फुनि ∨। २ स्थिति घर ∨।

## उदक तत्त्वमें आयके, करे पश्च जो कोय । सुत सुखीया धनवंत तस, षड्रस मोगी होय ॥ ३०० ॥

જલ તત્ત્વ ચાલતું હોય ત્યારે કાઈ આવીને (ગર્ભસંબંધી) પ્રશ્ન કરે તાે કહેવું કે પુત્ર થશે તથા તે સુખી, ધનવાન અને ષડ્રસનાે ભાકતા થશે. (૩૦૦)

#### तत्त्व युगल जे भान घर, चलत पुत्र पहिछाण'। निसानाथ घर होय तो, कन्या हिरिदे आण ॥ ३०१ ॥

ઉપરાક્ત અંને તત્ત્વો (પૃથ્વીતત્ત્વ અને જલતત્ત્વ) જે સૂર્યના ઘરમાં ચાલતાં હાય ત્યારે (કાેઇ) પ્રશ્ન કરે તાે (ઉપરાક્ત લક્ષણવાળા) પુત્ર જાણવા અને જે ઉપરાક્ત અંને તત્ત્વો ચંદ્રના ઘરમાં ચાલતાં હાેય તાે ઉપરાક્ત લક્ષણવાળી કન્યા થશે – એમ જાણવું. (૩૦૧)

## पूछत पावक तत्त्वमें, गर्भपतन तस होय । जनमें तो जीवे नहीं, विगत पुण्य नर सोय ॥ ३०२ ॥

જો અિત તત્ત્વમાં (કાઈ) પ્રશ્ન કરે તો (કહેવું કે) ગર્ભપાત થશે. કદાચ ગભપાત નહીં થાય અને બાળક જન્મશે તો પુષ્યહીન એવો તે જવશે નહીં. (૩૦૨)

#### पश्च प्रभंजन तत्त्वमें, करतां छाया होय । अथवा विज्ञ विचारजो. गले गर्भमें सोय ॥ ३०३ ॥

જો વાયુ તત્ત્વમાં (કાઈ) પ્રશ્ન કરે તો ગર્ભ ન હાય, ગર્ભની માત્ર છાયા (પિંડાકૃતિ) જ હાય અથવા તા હે વિજ્ઞ-પુરુષા! તમે એમ જાણું જો કે તે ગર્ભ ગળી જશે. (૩૦૩)

## पूछत नभ परकासमें, गर्भ नपुंसक जाण। चलत चंद कन्या कहो, वांझ भाव चित्त आण॥ २०४॥

જો (સૂર્યસ્વરમાં) આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હોય ત્યારે (કાઇ) પ્રશ્ન કરે તેા ક**હે**વું કે ગર્ભ નપુંસક છે અને ચદ્રસ્વરમાં આકાશ તત્ત્વ ચાલતું

१ पहचान ∨। २ विव ∨।

હાય ત્યારે (કાઈ) પ્રશ્ન કરે તેા કહેવું કે ગર્ભમાં કન્યા છે પણ તે વંધ્યા થશે. (૩૦૪)

ग्रुन्य युगल स्वर\* मांहि जो, गर्भ प्रश्न करे कोय। ताथी निश्रय करी कहो, कन्या उपजे दोय॥ ३०५॥

સુષુમ્ણાસ્વરમાં આકાશ તત્ત્વ ( ચાલતું હેાય ત્યારે ) જો કાેઈ ગર્ભ અંગે પ્રશ્ન કરે તો તેને નિશ્ચયથી કહેવું કે (એકી સાથે) એ કન્યાઓની ઉત્પત્તિ થશે. (૩૦૫)

चंद स्र दोउं चलत, चंद होय बलवान । गर्भवतीना गर्भमें, स्रुता युगल पहिचान ॥ ३०६ ॥

ચંદ્ર અને સૂર્ય બંને સ્વર ચાલતા હાય (પણ જો તેમાં) ચંદ્ર અળવાન હાય તો કહેવું કે ગર્ભવતીના ગર્ભમાં બે પુત્રીઓ છે. (૩૦૬)

चंद स्र दोउं चलत, रिव होय बलवान । गर्भवतीना गर्भमें, पुत्र युगल पहचान ॥ ३०७ ॥

ચંદ્ર અને સૂર્ય બંને સ્વર ચાલતા હાય (પણ જો તેમાં) સૂર્ય બળવાન હાય તાે કહેવું કે ગર્ભવતીના ગર્ભમાં પુત્રોનું જોડલું છે. (૩૦૭)

जौण तत्त्वमें नारीकूं, रहे गर्भओधान'। अथवा जनमे तेहनो, फल अनुक्रम पहिचान ॥ ३०८ ॥

જે જે તત્ત્વમાં નારીને ઓધાન રહે અથવા તો બાળક જન્મે તેનું ફળ અનુક્રમથી ---(આ પ્રમાણે) જાણે. (૩૦૮)

राज्यमान सुखीया महा, अथवा आपहू भूप । रहे गर्भ धरणी चलत, होवे काम सरूप ै॥ ३०९ ॥

જો પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હોય ત્યારે ગર્ભ રહે તો જન્મનાર બાળકને રાજ્ય-માન પ્રાપ્ત થશે, તે મહાસુખી થશે અથવા તો તે પોતે રાજા થશે અને તે રૂપથી કામદેવ જેવા થશે. (૩૦૯)

१ गर्भ आधान VI २ स्वरूप VI

<sup>\* &#</sup>x27;યુગલ સ્વર' = સૂર્ય અને ચંદ્ર બંને સ્વર સાથે ચાલતા હાય તે અર્થાત્ 'સુષુમ્ણા'.

#### धनवंता भोगी भ्रमर, चतुर विचक्षण तेह । नीतवंत नारी गरभ\*, जल चलतां रहे जेह ॥ ३१० ॥

જો જલ તત્ત્વ ચાલતું હોય ત્યારે સ્ત્રીને ઓધાન રહે તો જન્મનાર બાળક ધનવાન, ભાગી, ચતુર, વિચક્ષણ અને નીતિમાન થાય. (૩૧૦)

## रहे गर्भ पावक चलत, अल्प उमर ते जाण। जीवे तो दुःखीया हुवे, जन्मत माता हाण॥ ३११॥

જો અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હોય અને ગર્ભ રહે તો (જન્મનાર બાળક) અક્ષ્ય આયુષ્યવાળા હોય, કદાચ તે વધુ જીવે તો દુઃખી થાય અને તે જન્મતાની સાથે જ (તેની) માતાના નાશ થાય. (૩૧૧)

## दुःखी देश अमण करे, विकल चित्त बुद्धिहीण। रहे गर्भ जो वायुमें, इम जाणो परवीण॥ ३१२॥

જો વાયુ તત્ત્વ ચાલતું હોય અને ગર્ભ રહે તો (જન્મનાર બાળક) દુઃખી, દેશ–વિદેશમાં પરિભ્રમણ કરનાર, ખુદ્ધિહીન અને અબ્યવસ્થિત ચિત્તવાળા થાય છે — તેમ હે પ્રવીણ! (તમે) જાણા. (૩૧૨)

# रहे गर्भ नभ चालतां, गर्भ तणी होय हाण। जन्म तणो फल तत्त्वमें, इणिह अनुक्रम जाण।। ३१३।।

જો આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હોય અને ગર્ભ રહે તો ગર્ભના નાશ થાય. એવી જ રીતે ઉપરાક્ત તત્ત્વોમાં જન્મ થાય તો પણ અનુક્રમે ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે જ ફળ જાણવું. (393)

#### स्रुत पृथ्वी जलमें स्रुता', चलत प्रभंजन जाण। गर्भपतन पावक विषे, क्लीब गगन मन आन॥ ३१४॥

પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતી વખતે (ગર્ભ રહે તો) પુત્ર થાય, જલ તત્ત્વ ચાલતી વખતે (ગર્ભ રહે તાે) પુત્રી થાય, વાયુ તત્ત્વ અને અગ્નિ તત્ત્વ

१ जन्मता VI

<sup>\* &#</sup>x27;ગરભ' = ગર્ભ.

ચાલતી વખતે ગર્ભ રહે તો ગર્ભપતન થાય અને આકાશ તત્ત્વ ચાલતી વખતે ગર્ભ રહે તો બાળક નપુંસક થાય –– એમ મનમાં જાણા. (૩૧૪)

#### अपना अपना स्वर विषे, है परधान विचार। तत्त्व पक्ष अविलोकतां, ये बीजा निरधार॥ ३१५॥

આપણા પાતાના સ્વર વિષે વિચાર કરવા તે મુખ્ય છે અને તત્ત્વ બાબત અવેલાકન કરવું તે બીજા પ્રકારના નિર્ણય છે. (૩૧૫)

#### संक्रम अवसर आयके, प्रश्न करे जो कोय । अथवा गर्भ रहे तदा, नाश अवश्य तस जोय ॥ ३१६ ॥

(એક સ્વરમાંથી બીજા સ્વરમાં) સંક્રમણ થાય તે સમયે આવીને કાેઈ પ્રશ્ન કરે અથવા તાે ત્યારે (અર્થાત્) આવા સંક્રમણ સમયે ગર્ભ રહે તાે (ગર્ભ)નાે અવશ્ય નાશ થાય. (૩૧૬)

# कह्या एम संक्षेपथी, गर्भ तणा अधिकार। करत गमन परदेशमें, ताका कहुं विचार॥ ३१०॥

આ રીતે સક્ષેપથી મેં ગર્ભના અધિકાર કહ્યો. હવે પરદેશમાં કયારે જવું તે અંગેનું સ્પષ્ટીકરણ કરું છું. (૩૧૭)

પરદેશ–ગમનનો વિચાર

#### दक्षण पश्चिम दिशि विषे, चंद्रजोगमें जाय । गमन रहे परदेशमें, सुख विलसे घर आय ॥ ३१८ ॥

(જો કેઇ) ચંદ્રસ્વર ચાલતા હોય ત્યારે દક્ષિણ તથા પશ્ચિમ દિશામાં પરદેશ-ગમન કરે અને ત્યાં જઈને રહે તા (તે અવશ્ય ઉત્તમ) સુખ ભાગવીને ઘરે પાંછા આવે. (૩૧૮)

# पूरव उत्तर दिश विषे, भानुयोग बलवंत । वंछितदायक कहत हैं, जे स्वरवेदी संत ॥ ३१९ ॥

પૂર્વ તથા ઉત્તર દિશામાં (પરદેશમાં જઇ ને રહેવા માટે) સૂર્યસ્વર અલવાન અને ઇવ્છિત સિદ્ધિ આપનાર છે — એમ સ્વરાદય – શાસ્ત્રને જાણનારા સંતો કહે છે. (૩૧૯)

#### विदिशि आपणी आपणी, अपणा घरमें लीत ! शुभ अरु इतर उभय विषे, समज लेहु परवीन ॥ ३२० ॥

તે તે વિદિશાનું ફળ, તે વિદિશા જે દિશાની હોય તે મુજબ જાણવું. પ્રવીણ જનાએ જે દિશા શુભ હોય તેની વિદિશા શુભ જાણવી અને જે દિશા અશુભ હોય તેની વિદિશા પણ અશુભ જાણવી. (૩૨૦)

## चलत चंद नवि जाइये, पूरव उत्तर देश । गया न पाछा बाहुडे+, अथवा लहे कलेश ॥ ३२१ ॥

ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય ત્યારે પૂર્વ કે ઉત્તર દિશાના દેશમાં ન જઈએ; કારણુ કે તેવી રીતે ગયેલાના કાંઈ વાવડ – ખબર-અંતર આવતા નથી અથવા તેઓને ઘણા કલેશ ભાગવવા પડે છે. (૩૨૧)

## दक्षिण पश्चिम मत चलो, भानजोगमें कोय। मरे न तोहु मरण सम, कष्ट अवस तस होय॥ ३२२॥

સૂર્યરવર ચાલતી વેળા દક્ષિણ કે પશ્ચિમ દિશામાં ન જવું જોઈ એ; કારણ કે સૂર્યસ્વરમાં દક્ષિણ કે પશ્ચિમ દિશામાં જવાથી મરણ ન થાય તાેય મરણ સમાન કષ્ટ તાે અવશ્ય થાય જ છે. (૩૨૨)

## दूर गमनमें सर्वदा, प्रवल जोग चित्त धार। निकट पंथमें मध्यहु, जाणीजे सुखकार ॥ ३२३ ॥

દ્ભર દેશમાં ગમન કરવામાં પ્રભલ–યોગ અને નજીકના પ્રદેશમાં ગમન કરવામાં મધ્યમ કક્ષાના યાેગ સર્વદા સુખકારક થાય છે – એ વાત મનમાં નક્કી માન....(૩૨૩)

## तत्त्व युगल ग्रुभ हे सुधी, करत प्रश्न परियान । नाम तेहनुं चित्तमें, मही उदक मन आण ॥ ३२४ ॥

હે બુદ્ધિમાન! (કાેઇ) પ્રયાણ સંબંધી પ્રશ્ન કરે ત્યારે, છે તત્ત્વાે (જ) શુભ છે અને તેનાં નામ પૃથ્વીતત્ત્વ અને જલતત્ત્વ છે – એમ મનમાં જાણ (૩૨૪)

<sup>+ &#</sup>x27;બાહુડે' અર્થાત્ 'વાહુડે'= વાવડ – ખબર-અંતર આવે તે.

## ऊर्ध्व दिशापति चंद है, अधी दिशापति भान। क्रूर सोम्य कारज लखी, गमन भाव पहिचान ॥ ३२५॥

ઉપરની દિશાના સ્વામી ચંદ્ર છે અને નીચેની દિશાના સ્વામી સૂર્ધ છે. જે કાર્ય કરવું છે તે કર્ છે કે સૌમ્ય છે તે નક્કી કરી ગમન વગેરે કાર્યો કરવાં. (૩૨૫)

#### सुखमन चलत न कीजीये, शुद्धि पदेश प्रयाण । जावे तो जीवे नहीं, कारज हानि पिछाण ॥ ३२६ ॥

હે પંડિત! સુષુમ્ણા નાડી ચાલતી હોય ત્યારે પરદેશમાં પ્રયાણ ન કરવું; ( કારણ કે ત્યારે જો કાઈ) પ્રયાણ કરે તો (તે) જીવે નહીં અથવા તો કાર્યની હાનિ થાય. (૩૨૬)

## तत्त्व पंचके गमनमें, होत मंग पचवीश ।\* देशिक ग्रंथ करी सदा, बीतत जाण जोतीष ॥ ३२० ॥

પરદેશ-ગમનમાં પાંચ તત્ત્વના પચીસ ભાંગા(ભેદ) થાય છે – તે ગુરુગમથી કે શાસ્ત્રોથી જાણીને હુમેશાં વિસ્તારથી જયોતિષ જાણુંવું. (૩૨૭)

#### जे नर वसत विदेशमें, ताकी पृछे वात । सुखी आहे अथवा दुःखी, ताथी एम कहात ॥ ३२८ ॥

જે માણુસ વિદેશમાં વસતા હાય તેના સમાચાર (કાેઇ) પૂછે કે (તે માણુસ) સુખી છે કે દુઃખી ? તાે તેને આ પ્રમાણે કહેવુંઃ (૩૨૮)

પ્રથમ પૃથ્વી તત્ત્વમાં પૃથ્વી, જલ, અગ્નિ, વાયુ અને આકાશ — એ પાંચ તત્ત્વો ક્રમશઃ ચાલે છે, તેવી જ રીતે જલ તત્ત્વ વગેરે બાકીનાં તત્ત્વોમાં પણ આ પાંચેય તત્ત્વો ક્રમશઃ ચાલતાં હોવાથી કુલ પ × પ = ૨૫ ભાંગા(બેદ) થાય છે.

१ सुधि ∨।

<sup>\*</sup> પાંચ તત્ત્વાના પચીસ ભાંગા(ભેદ) :-

## उदक तत्त्व जो होय तो, कहो तास धरी नेह । सुखे सिद्ध कारज करी, वेगो अवे तेह ॥ ३२९ ॥

જો તે વખતે જલ તત્ત્વ ચાલતું હોય તેા તે પૂછનારને સ્નેહ ધરીને કહાે કે પરદેશમાં ગયેલાે માણસ સુખ-પૂર્વક કાર્ય-(સદ્ધ કરી વહેલાે આવશે. (૩૨૯-)

## होय मही स्वरमें उदे, पूछे पश्च तिवार । तो थिर थानिक**ै भाखीये, दुःख नहि तास लगार** ॥ ३३० ॥

જો તે વખતે પૃથ્વી તત્ત્વ ચાલતું હોય તો પ્રશ્ન કરનારને કહેવું કે તે નક્કી કરેલા સ્થાને છે અને તેને જરા પણ દુઃખ નથી. (૩૩૦)

## परवासी निज थान तजी, गया दूसरे थाम । कछु चिंता चित्त तेहने, चलत वायु कहो आम ॥ ३३१ ॥

જે વાયુ તત્ત્વ ચાલતું હાય તો કહેવું કે પ્રવાસી પાતાનું સ્થાન ત્યજીને બીજે સ્થાને ગયા છે અને તેના ચિત્તમાં કંઇક ચિન્તા વિદ્યમાન છે. (૩૩૧)

#### रोग पीड तनमें महा, पावक चलत वखाण । नभ परकाश विदेशमें, मरण अवश तस जाण ॥ ३३२ ॥

જે અગ્નિ તત્ત્વ ચાલતું હોય તો પરદેશમાં ગયેલાને શરીરમાં રાગની માટી પીડા છે – એમ કહેવું અને આકાશ તત્ત્વ ચાલતું હોય તા પરદેશમાં તેનું અવશ્ય મરણુ થવાનું છે – એમ જાણવું. (૩૩૨)

वार अने तिथिनुं तत्त्वज्ञान

#### स्र विषम ससि मांहि सम, पगलां भरतां मीत । वार तिथि इण विध करत, होवे सुण तस रीत ॥ ३३३ ॥

સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય ત્યારે વિષમ(એકી સંખ્યાનાં) પગલાં અને ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય ત્યારે સમ(એકી સંખ્યાનાં) પગલાં **ભરી**એ અને

१ वेगे ∨। २ थानक ∨।

ચંદ્ર-સૂર્યના વાર–તિથિમાં પણ એ પ્રમાણે કરવું. તેની રીત આ પ્રમાણે છે – તે તું સાંભળ. (૩૩૩)

चंद चलत आगल धरी, डावा पगलां चार । गमन करत तिण अवसरे, होय उद्धिसुतवार+ ॥ ३३४ ॥

स्वर सरजमें जीमणा, पग आगल धरे तीन। चलत गमनमें होत है, दिनकर वार प्रवीन ॥ ३३५॥

स्वर विचार कारज करत, सफल होय ततकाल। तत्त्वज्ञान एहनां कह्यां', चमत्कार चित्त भाल॥ ३३६॥

ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય ત્યારે ડાંળા પગ આગળ કરી તે પગનાં ચાર પગલાં પ્રથમ ભરીએ અને તે દિવસે ચંદ્રના વાર (સામ, બુધ, ગુરુ અને શુક્ર) હાય તા ધારેલું કાર્ય તત્કાળ સકલ થાય.

સૂર્યસ્વર ચાલતી વખતે જમણા પગનાં ત્રણ પગલાં આગળ કરીને ચાલવું જોઈએ અને તે દિવસે સૂર્યના વાર (રવી, મંગળ અને શનિ) હાય તો ધારેલું કાર્ય તત્કાળ સફળ થાય.

આ **રી**તે સ્વરના વિચાર કરીને કાર્ય કરે તા તે કાર્ય તત્કાળ સફળ થાય છે. આ સ્વરના તત્ત્વનું જ્ઞાન મેં દર્શાવ્યું છે કે જે ચિત્તમાં ચમત્કાર ઉપજાવે છે. (૩૩૪–૩૩૫–૩૩૬)

સ્વરજ્ઞાનનો મહિમા

तिथि वार नक्षत्र फ़िनि, करण योग<sup>\*</sup>, दिगज्ञूल । लक्षणपात होरा लीये, दग्धतिथि अरु मूल ॥ ३३७ ॥

दृष्टिकाल कुलिका लगन, व्यतिपात स्वर भान। शुक्र अस्त अरु चोगणी , यमघंटादिक जान ॥ ३३८॥

१ लह्यां ∨। २ करण जो दिग्मूल ∨। ३ जोगीण अथवा चोघड़ी ∨।

<sup>+ &#</sup>x27;ઉદધિસુતવાર' = 'ઉદધિસુત' એટલે 'ચંદ્રમા'; માટે 'ઉદધિસુતવા<mark>ર'</mark> અર્થાત્ 'સામવાર'.

#### इत्यादिक अपयोगको, यामें नहीं विचार । ऐसो ए स्वरज्ञान नित, गुरुगमथी चित्त धार ॥ ३३९ ॥

તિથિ, વાર, નક્ષત્ર, કરણ, ચાગ, દિશાશૂળ, લક્ષણુપાત, હાેરા, દગ્ધતિથિ, મૂળ(નક્ષત્ર), વિષ્ટિકાલ, કુલિકા, લગ્ન, વ્યતિપાત, રાહુ(?), શુક્રાસ્ત, ચાઘડિયાં, યમઘંટા ઇત્યાદિ કાેઈ જ દુષ્ટ ચાેગના આ સ્વરાદયમાં વિચાર કરવાના નથી; એવું આ સ્વરજ્ઞાન છે, તેને હુમેશાં ગુરુગમથી ચિત્તમાં ધારણ કર. (330–332–33૯)

विगत उदक सर हंस विण, काया तरु विन पात । देव रहित देवल यथा, चंद्र विना जिम रात ॥ ३४०॥ शोभित निव तप विण मुनि, जिम तप सुमता टार । तिम स्वरज्ञान विना गणक , शोभत नहिय लगार ॥ ३४१॥

પાણી વિનાનું સરાેવર, હુંસ અર્થાત્ આત્મા વિનાની કાયા, પાંદડાં વગરનું વૃક્ષ, દેવમૂર્તિ વિનાનું મંદિર, ચંદ્ર વિનાની રાત્રિ, તપ વિનના મુનિ, તથા સમતા વિનાનું તપ – આ અધાં જેમ શાેભતાં નથી તેમ સ્વરજ્ઞાન વિનાના ગણક અર્થાત્ જયાેતિષી જરાય શાેભતાં નથી નથી. (૩૪૦–૩૪૧)

साधन बिन स्वरज्ञानको, लहे न पूरण भेद । चिदानंद गुरुगम विना, साधनहु तस खेद ॥ ३४२ ॥

સાધના વિના સ્વરજ્ઞાનના પૂર્ણભેદ કાેઈ પામી શકતું નથી (તેથી) ચિદાનંદ કહે છે કે ગુરુગમ વિના સાધના કરે તેને માત્ર તન-ખેદ અર્થાત્ કાય-કલેશ જ થાય છે. (૩૪૨)

નીરાેગીશરીર માટે સ્વરજ્ઞાન

दक्षण स्वर भोजन करे, डावे पीये नीर। डावी कर खट<sup>ै</sup>+ स्वतां, होय निरोग शरीर॥ ३४३॥

१ गणिक ∨। २ करवट ∨।

<sup>+ &#</sup>x27;કરવટ' = પાસું, પડખું.

જમણો સ્વર ચાલે ત્યારે ભાજન કરે, ડાં**બા સ્વર ચાલે** ત્યારે પાણી પીએ અને ડાળા પડખે (જે) સૂઈ રહે— તેનું શરીર નીરાેગી રહે છે. (૩૪૩)

चलत चंद भोजन करत, अथवा नारी भोग। जल पीवे सरज विषे, तो तन आवे रोग ॥ ३४४ ॥ होय अपच भोजन करत, भोग करत बलहीण। जल पीवत विपरीत इम, नेत्रादिक बल श्लीण ॥ ३४५ ॥

ચંદ્રસ્ત્રર ચાલતો દ્વાય ત્યારે ભાજન કરે અથવા સ્ત્રી-સંભાગ કરે અને સ્ત્ર્યસ્વર ચાલે ત્યારે પાણી પીએ તો શરીરમાં રાગ થાય છે, (કારણ કે ચંદ્રસ્વર ચાલતો હાય ત્યારે) ભાજન કરવાથી અપચા થાય છે, ભાગ કરવાથી બલના નાશ થાય છે અને (સ્ત્ર્યસ્વર ચાલતો હાય ત્યારે) જલ પીવાથી નેત્ર આદિનું બલ ક્ષીણ થાય છે. (૩૪૪–૩૪૫)

पांच सात दिन इणी परे, चले रीत विपरीत । होय पीड तनमें कछु, जाणो धरी परतीत ॥ ३४६ ॥

પાંચ સાત દિવસ આ રીતે જો વિપરીત સ્વરામાં ઉપર્યુક્ત કાર્યો ચાલે તા શરીરમાં કંઈને કંઈ પીડા થાય છે—એ વાત નક્કી માનવી. (3૪૬)

बहिरभूमि\* इंगला चलत, पिंगलामें लघुनीत+। सपनदिसा सूरज विषे, करीये निसदिन मीत ॥ ३४७॥

હે મિત્ર! હમેશાં ચંદ્રનાડી ચાલતી વખતે મળત્યાગ અને સૂર્યનાડી ચાલતી વખતે મૂત્રત્યાગ કરવા જોઈએ તથા સૂર્યસ્વર ચાલે તેવી રીતે (ડાબું પડખું ક્રીને) સૂવું જોઈએ. (૩૪૭)

दिवस चंदस्वर संचरे, निशा चलावे सर । स्वर अभ्यास एसो करत, होय उमर भरपूर ॥ ३४८ ॥

<sup>\* &#</sup>x27; બહિરભ્રમિ' = મળ - ત્યાગ.

<sup>+ &#</sup>x27;લઘુનીત '= મૂત્ર - ત્યાગ.

દિવસે ચંદ્રસ્વર ચાલે અને રાતે સૂર્યસ્વર ચાલે એ રીતના સ્વરના અભ્યાસ કરે તા (તે) ભરપૂર ઉંમરના થાય છે. (૩૪૮)

કાલ-પરીક્ષાનું જ્ઞાન

कथित भाव विपरीत जो, स्वर चाले तन मांहि। मरण निकट तस जाणजो, यामें संशय नांहि॥ ३४९॥

ઉપર કહેલી રીતથી શરીરમાં જે સ્વર વિપરીત રીતે ચાલે તો તે માણસનું મરણ નિકટ છે — એ વાત નિશ્ચિત માનજે, તેમાં સંશય નથી. (૩૪૯)

सार्द्ध युगल घटिका चले, चंद सूर स्वर वाय । स्वास त्रयोदश सुखमना, जाणो चित्त लगाय ॥ ३५० ॥

અઢી-અઢી ઘડી પર્યંત ચંદ્ર અને સૂર્ય સ્વરમાં વાયુ ચાલતા હાય છે અને સુષુમ્ણા સ્વરમાં વાયુ ૧૩ શ્વાસોચ્છવાસ પર્યંત ચાલતા હાય છે – એ વાત મનમાં નિશ્ચિત જાણા. (૩૫૦)

अष्ट पहर जो भानघर, चले निरंतर वाय। तीन वरसका जीवणा, अधिक रहे न काय×॥ ३५१॥

આઠ પ્રહર પર્યંત જો ધાસ આંતરા વિના સૂર્યના ઘરમાં (એટલે કે સૂર્યસ્વરમાં) ચાલે તો જાણું કે ત્રણ વર્ષનું જીવન બાકી છે, તેથી વધારે સમય કાયા રહી શકે નહીં. (૩૫૧)

चले निरंतर पिंगला, षोडश प्रहर प्रमान । दोय बरस काया रहे, पीछे जावे पान ॥ ३५२ ॥

ले आंतरा विना પિંગળા (સૂર્યસ્વર) સાળ પ્રહર પર્યંત ચાલે તો જાણવું કે બે વર્ષ પર્યંત કાયા ૮કે અને પછી પ્રાણ ચાલ્યા જાય. (૩૫૨) भान निरंतर जो चले, रात दिवस दिन तीन।

वरस एक रही होय फुनि, दीरघ निद्रा लीन ॥ ३५३ ॥

× पाठांतर – यामें संशय नांहि।

સૂર્યસ્વર જો આંતરા વિના ત્રણ દિવસ અને ત્રણ રાત ચાલે તેાં જાણવું કે એક વર્ષનું આયુષ્ય બાકી છે એટલે કે તે પછી દીર્ઘ-નિદ્રામ લીન થાય. (૩૫૩)

## सोलस दिन जो भानघर, चले रात दिन स्वास । चिदानंद निश्रल करी, जीवे ते इक मास ॥ ३५४ ॥

સોળ દિવસ સુધી જો સૂર્યસ્વર લાગલાગટ રાત અને દિવસ ચાલે તો ચિદાનંદ કહે છે કે નિશ્ચય તે મનુષ્ય એક માસ (પર્યંત) જવે. (૩૫૪)

## मास एक अहनिसि वहे, सूरज स्वर तन मांहि। दोन' दीनाका जीवणा, यामें संग्रय नांहि॥ ३५५॥

એક મહિના પર્યંત રાત અને દિવસ લાગલગાટ જો સૂર્યસ્વર ચાલે તા મનમાં (સમજવું કે) માત્ર બે દિવસનું જ જીવન બાકી છે – આ વાતમાં સંશય નથી. (૩૫૫)

## चले निरंतर सुखमना, पांच घडी स्वर भाल। पांच घडी सुखमन चलत, मरन होय ततकाल॥ ३५६॥

જો નિરંતર સુષુમ્ણા નાડી પાંચ ઘટિકા પર્યંત ચાલે અને ત્યાર બાદ પાંચ ઘટિકા સૂર્યસ્વર ચાલે 1થા કરી પાંચ ઘટિકા સુષુમ્ણા ચાલે તો તત્કાલ મૃત્યુ થાય. (૩૫૬)

## नहीं चंद सरज नहीं, सुखमनभी नहीं होय। सुखसेंती स्वासा चलत, चार घडी थिति जोय ॥ ३५७ ॥

ચંદ્રસ્વર પણ ન ચાલે, સૂર્યસ્વર પણ ન ચાલે અને સુષુમ્ણાસ્વર પણ ન ચાલે પરંતુ મુખથી જ ધાસ ચાલે તો સમજવું કે ચાર ઘટિકા પર્યંતનું જ જીવન શેષ રહ્યું છે. (૩૫૭)

## दिनमें तो ससि स्वर चले, निशा भान परकाश । चिदानंद निश्वे अति, दीरघ आयु तास ॥ ३५८॥

१ दोय ∨।

દિવસે ચંદ્રસ્વર ચાલે અને રાત્રિએ સૂર્યસ્વર ચાલે તેા ચિદાનંદ અતિ નિશ્ચય-પૂર્વક કહે છે કે તેનું આયુષ્ય લાંબું <mark>છે. (૩૫૮</mark>)

दिवानाथ होय दिवसमें, निसा निसाकर स्वास । चिदानंद षटमास तस, जीवितव्यनी आश्च ॥ ३५९ ॥

દિવસે સૂર્યસ્વર ચાલતા હાય અને રાતે ચંદ્રસ્વર ચાલતા હાય, તા ચિદાનંદ કહે છે કે તેનાં જીવનની આશા માત્ર છ મહિના જાણવી. (૩૫૯)

चार आठ द्वादश दिवस, षोडश वीश विचार। चलत चंद नितमेव इम, आयु दीरघ धार ॥ ३६० ॥

ચાર, આઠ, બાર, સાેળ કે વીસ દિવસ ચંદ્રનાડી રાત-દિવસ ચાલ્યા કરે તાે આશુષ્ય દીર્ઘ **છે** — તેમ ધારવું. (૩૬૦)

रात दिवस जो तीन दिन, चले तत्त्व आकाश । वरस दिवस कायाथिति, तिस उपरांत विनाश ॥ ३६१ ॥

જે ત્રણ દિવસ અને ત્રણ રાત સુધી આકાશ તત્ત્વ ચાલે તેા ૧ વર્ષ પર્યંત કાયા ૮કે, તે પછી તેના વિનાશ થાય છે. (૩૬૧)

अहोराति दिन चार जो, चले तत्त्व आकाश । थिरता तनकी जाणजो, उत्कृष्टी षटमास ॥ ३६२ ॥

જે ચાર દિવસ અને ચાર રાત નિરંતર આકાશ તત્ત્વ ચાલે તાે આયુષ્ય વધારેમાં વધારે છ માસ શેષ રહ્યું છે — એમ જાણવું. (૩૬૨)

अरुणधृती ध्रुव बालिका, मातृमंडले जोय । ए चारुं नवि लखी शके, आयु हीन नर कोय ॥ ३६३ ॥

અરુંધતી, ધ્રુવ, બાલિકા\* અને માતૃમંડલ–આ ચાર પદાર્થોને જે મનુષ્યનું આયુષ્ય સમાપ્ત થવા આવ્યું હેયા તે દેખી શકતા નયા (૩૬૩)

१ अ**रु**णधति V ।

<sup>\* &#</sup>x27;બાલિકા' = બ્રુ કુટીનાે મધ્યભાગ.

जिहां' नासा अग्रे फ़ुनि, भूकोे मध्य विचार । स्वर जोयण कीकी कही, अनुक्रमथी चित्त धार ॥ ३६४ ॥\*

જીભ, નાસિકાના અગ્રભાગ, ષ્રુકુટિના મધ્યભાગ અને પાતાના નેત્રાની કીકી — એ અનુક્રમથી અરુ**ંધતી વગેરેને જાણ્**તા (૩૬૪)

रसना सिस दिवस थिति, घाण हुतासन जान । बालिका नव तारका, पंच काल पहिचान ॥ ३६५ ॥+

જીલ ન દેખાય તો એક દિવસ, નાસિકાના અગ્રભાગ ન દેખાય તો ત્રણ દિવસ, ભૂકુડિના મધ્યભાગ ન દેખાય તા નવ દિવસ તથા કીકી ન દેખાય તા પાંચ દિવસનું આયુષ્ય શેષ છે — એમ જાણુવું. (૩૬૫)

१ जीहा∨। २ भ्रृको ∨। ३ स्वलोयण ∨।

\* સરખાવા:-

अरुंधतीं धुर्व चैव, विष्णोस्त्रीणि पदानि च। क्षीणायुषो न पश्यन्ति, चतुर्थं मातृमण्डलम्॥

अरुन्धती भवेष्जिह्वा, श्रुवो नासाग्रमुच्यते। तारा विष्णुपदं प्रोक्तं, भ्रुवौ स्यान्मातृमण्डलम्॥

(योगशास्त्रः पंचम-प्रकाश, स्रोक १३६ नी टीका)

અર્થ: - લૌકિકો પણ કહે છે કે ક્ષીણ થયેલા આયુષ્યવાળા અરું ધતી,એટલે જિલ્લા, ધ્રુવ એટલે નાસાત્ર ભાગ, વિષ્ણુનાં ત્રણ પગલાં (આકાશ) એટલે તારા(આંખની ક્રીકી) અને ચોશું માતૃમંડલ એટલે ભ્રૂ-મધ્ય ભાગ દેખી શકતા નથી. અરું ધતી એટલે જિલ્લ, ધ્રુવ એટલે નાસિકાના અત્રભાગ, તારા એટલે આકાશ અને ભ્રૂ-મધ્ય એટલે ભમ્મરના મધ્યભાગ સમજવા.

🕂 पाठांतर-सप्त बालिका तारका, काल मान[बाण] पहिचान 🛚

लघुनीति विडनीत पुन, वायुश्रव सम काल । होय दिवस दस तेहनी, कायथिति बुध भाल ॥ ३६६ ॥\*

હે સુરા! લઘુનીતિ, વડીનીતિ અને વાયુશ્રવ (છીંક તથા વીર્ય-સાવ) એકસાથે થાય તો તેનું આયુષ્ય માત્ર દશ દિવસ જ બાકી છે — એમ ડાહ્યા માણસે જાણુવું. (૩૬૬)

गाज वीज दोउं नहीं, मेघ न खंचे धार । कागवास आवास तस, हंसा गमन विचार ॥ ३६७ ॥

ગાજવીજ બંને ન હાેય તથા મેઘ વરસતાે ન હાેય (છતાં તેવાે ભાસ થાય) અને તેના આવાસ ઉપર કાગડાએ બેસવા લાગે તાે પ્રાણ ચાલ્યા જવાના છે — તેમ જાણુંં. (૩૬૭)

अधिक चंद्र सुख भाल जस, चलत कायमें जान। चंद सूर दोउं गया, मरन समो पहिचान॥ ३६८॥

જેના (સૂર્યસ્વર કરતાં) ચંદ્રસ્વર અધિક ચાલે તેને કાયામાં સુખ પ્રાપ્ત થાય તથા ચંદ્ર અને સૂર્ય બંને સ્વર ચાલ્યા જાય તા સમજવું કે મરણ સમીપ છે. (૩૬૮)

एक पक्ष विपरीत स्वर, चलत रोग तन थाय। दोउं पक्ष सज्जन अरि, त्रीजे मरण कहाय॥ ३६९॥

એક પખવાડિયા સુધી જે સ્વર વિપરીત રીતે ચાલે તેા શરીરમાં રાગ થાય છે. બે પખવાડિયા પર્યંત જે સ્વર વિપરીત રીતે ચાલે તેા સજ્જના (અર્થાત્ મિત્રો પણ) દુશ્મન થાય છે અને ત્રણ પક્ષ પર્યંત જે સ્વર વિપરીત રીતે ચાલે તાે તે મરણ-સૂચક છે. (૩૬૯)

અર્થ:- જો કાેઇ મનુષ્યને એકીસાથે છીંક, વિષ્ટા, વીર્ય-સાવ અને મ્ત્ર થઇ જાય, તાે તેનું તે વર્ષના અંતે તે જ મહિને અને તે જ દિવસે મૃત્યુ થાય.

<sup>\*</sup> सरभावे।:--धुत-विण्मेद-मूत्राणि, भवन्ति युगपद् यदि ।
मासे तत्र तिथौ तत्र, वर्षान्ते मरणं तदा।।
(योगशास्त्रः पंचम-प्रकाश; श्लोकः १३५)

## अग्नि बाण बिंदु लखण, इत्यादिक बहु रीत। काल परीक्षाकी सहु, जाणो गुरुगम मीत।। ३७०॥

અગ્નિ, બાણ, બિન્દુ તથા લક્ષણ ઇત્યાદિ ઘણી રીતાે આયુષ્ય જાણવાની છે. હે મિત્ર! તે (સર્વ રીતા ) ગુરુગમથી જાણવી જોઈએ. (૩૭૦)

#### અધ્યાત્મ જ્ઞાન

अवसर निकट मरण तणो, जब जाणे बुधलोय । तब विशेष साधन करे, सावधान अति होय ॥ ३७१ ॥

પંડિત પુરુષ 'મરણુને৷ અવસર નિકટ આવ્યો છે'— એમ જયારે જાણે ત્યારે અતિશય સાવધાન થઇ ને વિશેષ પ્રકારે ધર્મ-સાધન કરે અર્થાત્ ધર્મની ઉપાસના કરે. (૩૭૧)

धर्म अर्थरु काम शिव, साधन जगमें चार। व्यवहारे व्यवहार लख, निहचे निज गुण धार॥ ३७२॥

(૧) ધર્મ, (૨) અર્થ, (૩) કામ અને (૪) માક્ષ—જગતમાં આ ચાર સાધના (પુરુષાર્થી) છે; (વળી વ્યવહાર અને નિશ્ચયમાં) વ્યવહારને વ્યવહાર પૂરતા રાખા પણ નિશ્ચયને આત્માના ગુણ તરીકે ધારણ કરા. (૩૭૨)

#### (૧) ધર્મની વ્યાખ્યા

मूरख कुल आचारकूं, जाणत घरम सदीव। वस्तुस्वभाव घरम+ सुधी, कहत अनुभवी जीव॥३७३॥

મૂર્ખ માણુસ કુલ-આચારને સદાય ધર્મ તરીકે જાણે છે જ્યારે પંડિત અનુભવી જીવ વસ્તુ–સ્વભાવને ધર્મ કહે છે. (૩૭૩)

<sup>+</sup> सरभावे। :- " वत्थुसहावो धम्मो । "

#### (૨) અર્થની વ્યાખ્યા

खेह खजानाकूं अरथ, कहत अज्ञानी जीह<sup>े</sup>। कहत द्रव्य दरसावकूं, अर्थ सुज्ञानी भीह<sup>े</sup>॥ ३७४ ॥

અજ્ઞાની જીવ ધન-ભંડારને 'અર્થ' તરીકે પિછાણે છે જ્યારે જ્ઞાની આત્મ-દ્રવ્યના સ્વરૂપ દર્શનને 'અર્થ' કહે છે. (૩૭૪)

#### (૩) કામની વ્યાખ્યા

दंपतिरति कीडा, प्रत्ये, कहत दुर्मति काम । काम चित्त अभिलाखकूं, कहत सुमति गुणधाम ॥ ३७५ ॥

દુષ્ટ ખુદ્ધિવાળા જીવ દંપતીની રતિ-ક્રીડાને 'કામ' કહે છે જ્યારે ગુણાના ધામ જેવા સદ્દ્યુદ્ધિવાળા આત્મા ચિત્તના અભિલાષને 'કામ' કહે છે. (૩૭૫)

#### (૪) મોક્ષની વ્યાખ્યા

इंद्रलोककूं कहत शिव, जे आगमद्दग हीण । बंधअभाव अचलगति, भाखत नित परवीन ॥ ३७६ ॥

જે (જીવ) આગમ રૂપી નેત્રાે વિનાના છે તે ઇન્દ્રલાેકને 'માેક્ષ' કહે છે જ્યારે પ્રવીણ પુરુષ હુમેશાં જ્યાં કર્મના બંધના અભાવ છે, જ્યાંથી કદી પાછા આવવાનું નથી— એવી અચલ-ગતિને 'માેક્ષ' કહે છે. (૩૭૬)

इम अध्यातमपद लखी, करत साधन<sup>\*</sup> जेह । चिदानंद निज धर्मनो, अनुभव पावे तेह ॥ ३७७ ॥

આ રીતે (ઉપર જણાવેલા) અધ્યાત્મ-પદ્દાને ઓળખી જે સાધના કરે છે, તે (ચિદાનંદ કહે છે કે) પાતાના ચિદાનંદ ધર્મના (અર્થાત્ પાતાના અનંત જ્ઞાનાદિ ગુણોના) અનુભવ પ્રાપ્ત કરે છે. (૩૭૭)

१ जेह ∨। २ तेह ∨। ३ साधना ∨।

#### समयमात्र परमाद नित, धर्मसाधना मांहि । अथिररूप संसार लिख, रे नर करीये नांहि ॥ ३७८ ॥

હે મનુષ્ય! આ સંસારને અસ્થિર સ્વરૂપ જાણીને નિત્ય ધર્મ-સાધનામાં સમયમાત્ર પણ પ્રમાદ ન કરીશ. (૩૭૮)

#### छीजत छिन छिन आउखो, अंजिल जल जिम मीत। कालचक्र माथे भमत, सोवत कहा अभीत॥ ३७९॥

હે મિત્ર! અંજલિમાં રહેલું જલ જેમ સમયે સમયે ઝરતું જાય છે તેમ આયુષ્ય ક્ષણે ક્ષણે ઘટી રહ્યું છે. કાલ-ચક્રઃંમાથે ભમ્યા કરે છે તે પછી નિભી'ક બનીને તુંશા માટે સૂઈ રહ્યો છે? (૩૭૯)

## तन धन जोबन कारिमा, संध्या राग समान । सकल पदारथ जगतमें, सुपन रूप चित्त जान ॥ ३८० ॥

શરીર, ધન, યૌવન – આ બધા સંધ્યાના રંગ જેવા ક્ષણ-સ્થાયી છે અને આ વિશ્વમાં દેખાતા સઘળા પદાર્થી સ્વપ્ન જેવા (અસત) છે — એમ ચિત્તમાં સમજ (૩૮૦)

## मेरा मेरा मत करे, तेरा है नहीं कोय। चिदानंद परिवारका, मेला है दिन दोय ॥ ३८१॥

તું "આ મારું" "આ મારું;" – એમ ન કર. અહીં તારું કેાઈ નથી. ચિદાનંદ કહે છે કે સ્વજન પરિવારના આ બે દિવસના મેળા છે. (૩૮૧)

# ऐसा भाव निहारी नित, कीजे ज्ञान विचार । मिटे न ज्ञान विचार बिन, अंतरभाव विकार ॥ ३८२ ॥

આ બધા ભાવા જોઈ હમેશાં જ્ઞાનના વિચાર કરવા જોઈએ - જ્ઞાનના વિચાર વિના અંતરના ભાવ (અર્થાત્ વૃત્તિઓ) અને વિકારા મટતા નથી – ફ્રર થતાં નથી. (૩૮૨)

# ज्ञानरिव वैराग जस, हीरिदे चंद समान । तास निकट कहो किम रहे, मिथ्या तम' दुःख खान ॥ ३८३ ॥

જેના હુદયમાં જ્ઞાનરૂપી સૂર્ય અને વૈરાગ્યરૂપી ચંદ્ર સદા વસે છે, તેની નજીક દુઃખની ખાણુ સમાન મિશ્યાત્વરૂપી અંધકાર કેમ રહે ? (૩૮૩)

#### आप आपणे रूपमें, मगन ममत मल खोय। रहे निरंतर समरसी, तास बंध निव कोय॥ ३८४॥

જે આત્મા પાતાના સ્વરૂપમાં મગ્ન બની મમત્વરૂપી મલના નાશ કરે છે અને સદાકાળ સમરસ ભાવમાં જ રહે છે તેને કાઈ જાતના કર્મ-બંધ થતા નથી. (૩૮૪)

## परपरणित परसंगर्शं, उपजत विणसत जीव । मिट्यो मोह परभाव के, अचल अवधित किव ॥ ३८५ ॥

આ જીવ પર-પરિશૃતિથી પર-સ્વભાવમાં રમણ કરવાના કારણે જ ઉત્પન્ન થાય છે અને નાશ પામે છે પણ જ્યારે મોહરૂપી પરભાવ દૂર થાય છેત્યારે તે અચલ અને અબ્યાબાધ એવા માેક્ષરૂપી સ્થાનને પ્રાપ્ત કરે છે. (૩૮૫)

# जैसे कंचुक ैत्यागथी, विणसत नहीं भ्रुयंग । देहत्यागथी जीव पण, तैसे रहत अभंग ॥ ३८६ ॥

જેવી રીતે કાંચળીના ત્યાગથી સર્પના નાશ નથી થતાે, તેવી જ રીતે જીવ પણ દેહના ત્યાગથી અભાંગ જ રહે છે અર્થાત્ નાશ પામતાે નથી. (૩૮૬)

# जो उपजे सो तुं नहीं, विणसत ते पण नांहि । छोटा महोटा तुं नहीं, समज देख दिल मांहि ॥ ३८७ ॥

જેના જન્મ થાય છે તે તું ( અર્થાત્ આત્મા ) નથી અને જે નાશ પામે છે તે (અર્થાત્ શરીર) પણ તું નથી; જે નાનાં કે મોટા થાય છે તે પણ તું નથી – આ વસ્તુ સમજ અને ચિત્તમાં વિચાર. (૩૮૭)

१ मत VI २ अवाधित VI ३ कंचुकी VI

#### वरणभांति तोमें नहीं, जात पात कुल रेख। राव रंक तुं है नहीं, नहीं बाबा नहीं मेख॥ ३८८॥

તારામાં કાેઈ વર્ણ ( ખ્રા**હ્મણ**, ક્ષત્રિય, વૈશ્ય કે શુદ્ર ) નથી, જાતિ-પાંતિ કે કુલ**ની રેખા નથી, તું રાજા કે ર**ંક નથી કે તું સાધુ કે વેશ નથી. (૩૮૮)

# तुं सहुमें सहुथी सदा, न्यारा अलख सरूप। अकथ कथा तेरी महा, चिदानंद चिद्रपू ॥ ३८९ ॥

તું સહુમાં છે, છતાં સહુથી ન્યારા અલખ અર્થાત્ ન સમજાય તેવા સ્વરૂપવાળા છે. તારી કથા અકથ અર્થાત્ ન કહી શકાય તેવી છે તથા જ્ઞાન અને આનંદ એ જ તારું સ્વરૂપ છે. (૩૮૯)

## जनम मरण जिहां है नहीं, ईत+ भीत\* लवलेश। नहीं शिर आण नरिंदकी, सोही अपणा देश।। ३९०॥

(હ ચેતન!) જયાં જન્મ કે મરણ નથી, જયાં કાઈ પણ જાતની ઈતિ કે લવલેશ ભય નથી, જયાં માથે કાઈ રાજાની આણુ નથી, તે જ (માક્ષ) આપણા દેશ છે. (૩૯૦)

#### विनाशिक पुद्गल दिशा', अविनाशी तुं आप । आपा आप विचारतां, मिटे पुण्य अरु पाप ॥ ३९१ ॥

પુદ્દગલની દશા વિનાશ પામનારી છે, જ્યારે તું સ્વયં અવિનાશી છે – (આવા) આત્મસ્વરૂપના પાતે પાતાનામાં વિચાર કરે:તા (શીઘ) પુષ્ય અને પાપના અર્થાત્ શુભાશુભ કર્મના નાશ થાય છે. (૩૯૧)

१ पुद्गल दशा V ।

<sup>+</sup> **ઇ તિના સાત પ્રકાર છે:**- (૧) અતિવૃષ્ટિ, (૨) અનાવૃષ્ટિ, (૩) તીડ, (૪) ઉદર, (૫) પાેપટ-સુડા, (૬) સ્વ-ચક્ર અને (૭) પર -ચક્ર

<sup>\*</sup> ભયના સાત પ્રકાર છે: - (૧) રાગભય, (૨) જલભય, (૩) અિન-ભય, (૪) સર્પભય, (૫) સિંહભય, (૬) ગજભય અને (૭) રણભય.

#### बेडी लोह कनकमयी, पाप पुण्य युग जाण । दोउंथी न्यारा सदा, निज सरूप पहिछाण ॥ ३९२ ॥

પાપ અને પુષ્ય—એ બંને લાેઢાની અને સાેનાની એડીએા છે; એ બંનેથી સદા ન્યારું એવું તારું સ્વ-સ્વરૂપ છે—તેને તું એાળખ. (૩૯૨)

#### जुगल गति शुभ पुण्यथी, इतर पापथी जोय । चारुं गति निवारीये, तब पंचमगति होय ॥ ३९३ ॥

એ (શુભ)ગતિ (દેવ – મનુષ્ય) પુષ્યથી પ્રાપ્ત થાય છે જયારે બાકીની એ (અશુભ)ગતિ (નારક – તિર્થંચ) પાપથી પ્રાપ્ત થાય છે — આ ચારે ગતિનું (નવારણુ કરીએ ત્યારે પાંચમી ગતિ (મેાક્ષ) પ્રાપ્ત થાય છે. (૩૯૩)

#### पंचमगति विण जीवकूं, सुख तिहुं लोक मजार । चिदानंद निव जाणजो, ए महोटो निरधार ॥ ३९४ ॥

પાંચમી ગતિ (માક્ષ) વિના આ જીવને ત્રણે લાેકમાં કયાંય ચિદાનંદ અર્થાત્ આત્મિક-સુખ નથી; એમ જાણુંજો – આજ મહા નિરધાર છે – એમ ચિદાનંદ કહે છે. (૩૯૪)

#### इम विचार हीरिदे करत, ज्ञान ध्यान रस लीन । निरविकल्प रस अनुभवी, विकल्पता होय छीन ॥ ३९५ ॥

આ પ્રમાણે હુદયમાં વિચાર કરતાં જે જ્ઞાન અને ધ્યાનના રસમાં લીન થાય છે તે નિવિધ્કલ્પ-રસને અનુભવે છે અને તેની વ્યાકુલતા નાશ પામે છે. (૩૯૫)

## निरविकल्प उपयोगमें, होय समाधिरूप । अचलज्योति जलके तिहां, पावे दरस अनूप ॥ ३९६ ॥

આત્મા નિવિકલપ ઉપયોગમાં સમાધિ-સ્વરૂપ અને છે, ત્યારે ત્યાં નિશ્વલ (જ્ઞાન)જ્યાતિ ઝગમગે છે અને અનુપમ (એવા સ્વ-સ્વરૂપનાં) દર્શન થાય છે. (૩૯૬)

## देख दरस अद्भुत महा, काल त्रास मिट जाय । ज्ञानयोग उत्तम दिशा', सद्गुरु दीये बताय ॥ ३९७॥

(સાધક) જ્યારે આવા મહા અદ્ભુત (આત્મ-સ્વરૂપનું) દર્શન કરે છે ત્યારે કાળના ત્રાસ મટી જાય છે; સદ્દગુરુએ જ્ઞાન-યાગની આ ઉત્તમ-ભૂમિકા (દશા) વર્ણવી છે. (૩૯૭)

#### ज्ञानालंबन दृढ ग्रही, निरालंबता भाव । चिदानंद नित आदरो, एहिज मोक्ष उपाव ॥ ३९८ ॥

ગ્રાનના આલંબનને લક્ષ્યમાં રાખી નિરાલંબનતાના ભાવ હુમેશાં આદરા–એ જ માેક્ષના ઉપાય છે—એમ ચિદાનંદ કહે છે. (૩૯૮)

### थोडासामें जाणजो, कारज रूप विचार । कहत सुणत श्रुतज्ञानका, कवहुं न आवे पार ॥ ३९९ ॥

કહેતાં અને સાંભળતાં શ્રુત-જ્ઞાનના પાર કદી આવતા જ નથી, તેથી સંશ્રેપમાં કહેલા કર્તવ્ય-વિચારને તમે (બરાબર ધ્યાનથી) સમજજો. (૩૯૯)

में मेरा ए जीवकूं, बंधन महोटा जान । में मेरा जाकुं नहीं, सोही मोक्ष पीछान ॥ ४०० ॥

'હું' અને 'મારુ''–એ જ જીવને માેટામાં માેટું બંધન છે. 'હું' અને 'મારુ''– જેને નથી તેને જ માેક્ષ છે — એમ તું સમજ. (૪૦૦)

#### में मेरा ए भावथी, वधे राग अरु रोष । राग रोष जों लों हिये, तौं लों मिटे न दोष ॥ ४०१ ॥

'હું' અને 'મારુ''– આ ભાવથી રાગ અને દ્વેષ થાય છે; જ્યાં સુધી હૈયામાં રાગ અને દ્વેષ હશે ત્યાં સુધી (જન્મ-મરણ આદિ) દેષ મટશે નહીં. (૪૦૧)

१ दशा ∨।

#### रागद्वेष जाकुं नहीं, ताकुं काल न खाय। कालजीत जगमें रहे, महोटा बिरुद धराय॥ ४०२॥

જેને રાગ અને દ્વેષ નથી તેને કાલ કદી ખાઈ શકતા નથી; તે મનુષ્ય કાલને જીતી, માેટા બિરૂદને ધારણ કરીને જગતમાં (સદા અમર) રહે છે. (૪૦૨)

# चिदानंद नित कीजीये, समरण श्वासोश्वास । वृथा अमूलक जात है, श्वास खबर नहीं तास ॥ ४०३ ॥

(ચિદાનંદ કહે છે કે હે જવ!) પ્રત્યેક શ્વાસાચ્છ્વાસમાં હુમેશાં ચિદાનંદનું (અર્થાત્ પાતાના શુદ્ધ આત્મ-સ્વરૂપનું) સ્મરણ કરવું જેને, શ્વાસની (અર્થાત્ 'સ્વરાદય'ની) ખબર નથી, તેનાં અમૂલ્ય શ્વાસ ફાેગટ જઈ રહ્યા છે. (૪૦૩)

શ્વાસાચ્છ્વાસ અને આયુ

एक मुहूरत मांहि नर, स्वरमें श्वास\* विचार। तिहुंतर अधिका सातसो, चालत तीन हजार'॥ ४०४॥

एक दिवसमें एक लख, सहस्र त्रयोदश धार । एकशत नेवुं जात है, श्वासोश्वास विचार ॥ ४०५॥

મનુષ્યને એક મુહૂર્તમાં (અર્થાત્ બે ઘડી ૪૮ મિનિટમાં) – કેટલા ધાસ ચાલે છે? એના વિચાર કરીએ તાે એક મુહૂર્તમાં ૩૭૭૩ ત્રણ હજાર, સાત સાે અને તાેંતેર ધાસ ચાલે છે, અને આખા દિવસમાં ૧૧૩૧૯૦ એક લાખ, તેર હજાર, એક સાે અને નેવુ ધાસ ચાલે છે. (૪૦૪–૪૦૫)

#### फुनि<sup>®</sup> शत सहस पंचाणवे, भाखे तेत्रीश लाख । एक मासमें श्वास इम, एहवी प्रवचन शाख<sup>®</sup> ॥ ४०६ ॥

१ ३७७३ V । २ ११३१९० V । ३ मुनि V । ४ ३३९५७०० V ।

<sup>\*</sup> અહીં 'શ્વાસના અર્થ 'હૃદયના ધબકારા' હાય તેમ જણાય છે.

(अने) क्रेंड महिनामां उउटप७०० तेत्रीस क्षाण, पंचालु हुलार अने सात से धास यावे छे—क्येपी शास्त्रनी साक्षी छे. (४०६) चउसत अडताली सहस, सप्त लक्ष स्वर मांहि। चार क्रोंड इक वरसमां, चालत संसय नांहि ॥ ४०७॥

(अने) એક वर्षमां ४०७४८४०० चार है। उ. सात क्षाण, अउताबीस हुकार अने चार से। — એटका धास चाक्षे छे. (४०७) चार अवज कोडी सपत, पुनः अडतालीस लाख। स्वास सहस चालीस सुधी, सो वरसामें भाखे। ४०८॥

(અને) હે સુધી! સાે વર્ષમાં ૪૦૭૪૮૪૦૦૦૦ ચાર અબજ, સાત ક્રાેડ, અડતાલીસ લાખ અને ચાલીસ **હજાર** ધાસ થાય **છે**. (૪૦૮)

वर्त्तमान ए कालमें, उत्कृष्टी थिति जोय। एक स्नत सोले वर्षनी, अधिक न जीवे कोय॥ ४०९॥

આ वर्तभान કાળમાં ( મનુષ્યના આયુષ્યની) ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એક સાે સાેળ વર્ષની હાય છે – એથી અધિક કાેઈ જીવતું (જણાતું) નથી. (૪૦૯) सोपक्रम आयु\* कहाो, पंचमकाल मजार । सोपक्रम आयु विषे, घात अनेक विचार ॥ ४१० ॥

पांचमा आरामां सोपक्षम-आयुष्य उद्घं छे अने सोपक्षम-आयुष्यमां अनेक वातो आवे छे-तेना तुं विचार कर (४९०) मंद स्वास स्वरमें चलत, अल्प उमर होय खीण। अधिक स्वास चालत अधिक, हीण होत परवीण॥ ४११॥

<sup>2 8008</sup>C800 V 1 2 8008C80000 V 1

<sup>\*</sup> આયુષ્ય ખે પ્રકારનાં છે: જે આયુષ્યતા વિષ-પ્રયાગ કે શસ્ત્રાસ્ત્રના આઘાત આદિથી એકદમ ક્ષય થઈ જાય અને મૃત્યુ થાય તેવા આયુષ્યને 'અપવર્તનીય-આયુષ્ય' અથવા કે 'સાપક્રમ-આયુષ્ય' કહે છે; જયારે જે આયુષ્ય તેના પૂરેપૃરા સમય સુધી ભાગવાય અને પછી જ મૃત્યુ થાય અર્થાત્ વિષ-પ્રયાગ કે શસ્ત્રશાસ્ત્રના આઘાત આદિથી જેના ક્ષય ન થાય તેવા આયુષ્યને 'અનપવર્તનીય—આયુષ્ય' અથવા 'નિરુપક્રમ – આયુષ્ય' કહે છે.

હે પ્રવીશુનર! સ્વરમાં જ્યારે ધાસ મંદ ચાલે ત્યારે આયુષ્ય એાછું **ક્ષીશુ** થાય છે અને જ્યારે પ્રવાસ અધિક ચાલે ત્યારે આયુષ્ય પણ અધિક ક્ષી**ણ** થાય છે. (૪૧૧)

चार समाधि लीन नर, षट शुभध्यान मजार । तुष्णा भाव बेठा जुदस, बोलत द्वादश धार ॥ ४१२ ॥

સમાધિમાં લીન મનુષ્યના જેટલા સમયમાં ચાર શ્ર્વાસાશ્વાસ ક્ષીણ થાય છે તેટલા જ સમયમાં શુભધ્યાન વખતે છ શ્વાસ ક્ષીણુ થાય છે, માનપણે બેઠેલાના દસ શ્વાસ ક્ષીણ થાય છે અને બાલતી વખતે ખાર શ્વાસ ક્ષીણ થાય છે. (૪૧૨)

चालत सोलस सोवतां, चलत स्वास बावीश । नारी भोगवतां जाणजो, घटत स्वास छत्रीश ॥ ४१३ ॥

ચાલતી વખતે સાેળ ધાસ ક્ષીણુ થાય **છે, સૂ**તી વખતે આવીસ શ્વાસ ચાલે છે અને સ્ત્રી-સંભાેગ કરતાં છત્રીસ શ્વાસ ઘંટે છે. (૪૧૩)

थोडी वेला मांहे जस, वहत अधिक स्वर श्वास । आयु छीजे बल घटे, रोग होय तन तास ॥ ४१४ ॥

થોડી વારમાં જે માણુસને સ્વરમાં અધિક શ્વાસ ચાલે છે, તેનું આયુષ્ય ક્ષીણુ થાય છે, ખળ ઘંટે છે અને તેના શરીરમાં રાગ થાય છે. (૪૧૪)

अधिका नांहि बोलीये, नहीं रहीये पड सोय। अति बीघ्र निव चालीये, जो विवेक मन होय॥ ४१५॥

જો તમારા મનમાં વિવેક હોય તો અધિક બાલવું ન જોઈએ, અધિક પડ્યા રહેવું કે સૂઈ રહેવું ન જોઇએ તથા અતિ શીઘ્રતાથી– ઉતાવળથી ચાલવું પણ ન જોઈએ. (૪૧૫)

प्राणायाम व्यने व्यक्षपा-स्मरण जाण गति मन पवनकी, करे स्वास थिर रूप । सो ही प्राणायामको, पावे भेद अनूप ॥ ४१६॥

१ तूल्णा 🗸 ।

મન અને પવનની ગતિને જાણીને જે મતુષ્ય ધાસને સ્થિર કરે છે, તે જ પ્રાણાયામના અતુપમ **લેદ** પામે **છે**. (૪૧૬)

#### मेरु रुचक प्रदेशथी\*, सूरतडोरकु+ पोय । कमलबंध छोडया थकां, अजपा समरण होय ॥ ४१० ॥

મેરુના મધ્ય-ભાગમાં – નાલિ-સ્થાને રહેલા આત્માના આઠ રુચક-પ્રદેશ'થી કુંડલિનીને સુષુમ્ણામાં પરાવીને (અર્થાત્ નાદાનુસંધાનની એકાગ્રતાથી પ્રવિષ્ટ કરીને ) કમળ-બંધને છેાડવાથી (અર્થાત્ ષટ્ચક્ર-ભેદનથી) અજપા-સ્મરણ 'નિરંતર' થાય છે. (૪૧૭)

#### भमर गुफामें जायके, करे अनिलकूं पान । पछे हुतासन ते हने , मिले दसम अस्थान ॥ ४१८ ॥

ભ્રમર-ગુફામાં જઈને પવનનું પાન કરે (અર્થાત્ ભ્રૂ-મધ્યે ધ્યાન કેન્દ્રિત કરીને વાયુને અંદર ખેંચીને 'કુંભક' કરે), પછી તે(સાધક)ને દશમ-સ્થાનમાં (અર્થાત્ બ્રહ્મર ધ્રમાં) અગ્નિનાં (અર્થાત્ જ્યોતિનાં) દર્શન થાય છે. (૪૧૮)

#### मारगमें जातां थकां, जे जे अचरिज थाय । शांतदशामें वर्तता , मुख्थी कही न जाय ॥ ४१९ ॥

તે (સમાધિ)માર્ગમાં જતાં અને શાન્ત-દશામાં વર્તતા જે જે આશ્ચર્યો અનુભવાય છે તે મુખથી વર્ષવી શકાય તેવાં નથી. (૪૧૯)

#### वधे भावना शित्तमें , तन मन वचन अतीत । तिम तिम सुखसायर तणी, उठे \* लहर सुण मीत ॥ ४२०॥

હે મિત્ર! જેમ જેમ ચિત્તમાં ઉપશમ-ભાવના (અર્થાત્ કાેધાદિ કષાયાને શાંત કરવાની ભાવના) વધે છે, તેમ મન, વચન અને કાયાના

१ तेहने V। २ वरततां V। ३ चित्तभें V। ४ ऊठे V।

<sup>\* &#</sup>x27;રુચક-પ્રદેશ'— આત્માના આઠ પ્રદેશ જેના ઉપર ક્યારેય કર્મ લાગતાં નથી તે.

<sup>+ &#</sup>x27;સુરતંડાર'= કુંડલિની.

યાગથી અતીત અર્થાત્ પર થતાં જવાય છે અને (આત્મામાં નિરંતર) સુખ-સાગરની (અદ્ભુત અને અપૂર્વ) લહેરાે ઊઠે છે. (૪૨૦)

इंद्र तणां सुख भोगतां, जे तृप्ति निव थाय । ते सुख सुण छिन एकमें, मिले ध्यानमें आय ॥ ४२१ ॥

હે મિત્ર ! ઇન્દ્રનાં સુખાે ભાગવતાં જે તૃષ્તિ થતી નથી, તેવું (તૃષ્તિનું) સુખ ધ્યાન કરતાં એક ક્ષણમાં પ્રાપ્ત થાય છે. (૪૨૧)

ध्यान विना नवि रुखी <mark>शके, मन कल्लोरु स्वरूप ।</mark> रुख्या विना किम<sup>°</sup> उपशमे, येह भेद अनूप ॥ ४२२ ॥

ધ્યાન વિના મનુષ્ય, મનના તરંગા જેવા ચંચલ સ્વરૂપને જાણી શકતા નથી અને તે સ્વરૂપને જાણ્યા વિના ઉપશમ પણ કેવી રીતે થાય? – આ એક અનુપમ રહસ્ય છે. (૪૨૨)

आसण पद्म लगायके, मूलबंध\* दृढ लाय । मेरुमंड सीधा करे, मेद द्वारकों पाय ॥ ४२३ ॥

करे स्वास संचार तव, विकल्प भाव निवार। जिम जिम थिरता उपजे, तिम तिम प्रेम वधार ॥ ४२४॥

પદ્માસન લગાડીને, મૂળબંધને દઢ કરીને, મેરુદંડ સીધા કરે અને દ્વારાનું અર્થાત્ ચક્રાનું રહસ્ય જાણીને, પછી તે(ચક્રા)માં શ્વાસના સંચાર કરે ત્યારે વિકલ્પ-ભાવનું નિવારણ થતાં, જેમ જેમ સ્થિરતા ઉત્પન્ન થાય તેમ તેમ (ધ્યાનાભ્યાસના) પ્રેમ (અર્થાત્ 'પ્રીતિ') વધાર. (૪૨૩–૪૨૪)

प्रेम विना निव पाइये, करता जतन अपार। प्रेम प्रतीतें है निकट, चिदानंद चित्त धार॥ ४२५॥

અપાર પ્રયત્ન કરવા છતાં પણ 'પ્રેમ' (અર્થાત્ 'પ્રીતિ') વિના

१ नवि । २ मेर्दंड ।

<sup>\* &#</sup>x27;મૂલબંધ' માટે જુઓ : 'હડયોગ-પ્રદીપિકા;' ઉપદેશ–૩, શ્લોક : ૬૧ થી ૬૯.

કંઈ જ પામી શકાતું નથી. 'પ્રેમ'થી પ્રતીતિ થતાં ચદાનંદ (અર્થાત્ આત્માથી ઉત્પન્ન થતા આનંદ) નિકટ છે – એમ ચિત્તમાં ધારા. (૪૨૫) जो रचना तिहुं लोकमें, सो नर तनमें जान। अनुभव विण होवे नहीं, अंतर तास पीछान॥ ४२६॥

જે રચના ત્રણે લાેકમાં છે તે રચના મનુષ્ય-દેહમાં છે પણ અનુભવ વિના તેની પિછાન અંતરમાં થતી નથી – તેમ જાણા. (૪૨૬)

अंतरभाव विचारतां, मनवायु थिर थाय । तिम तिम नाभीकमलमें, पूरक थइ समाय ॥ ४२७ ॥

પાતાના દેહમાં લાેક-રચનાનું ભાવન કરતાં જેમ જેમ મન અને વાંયુ સ્થિર થાય છે તેમ તેમ નાભિ-કમલમાં વાંયુ પૂરક થઈને સમાય છે. (૪૨૭)

नाभी स्वास समायके, उर्द्ध रेचिस होय । अजप जाप तिहां होत है, विरला जाणे कोय ॥ ४२८ ॥

નાભિમાં ધાસના સમાવેશ કર્યા પછી (અર્થાત્ અભ્યંતર 'કુંભક' કર્યા પછી) જ્યારે ઊધ્વે 'રેચક' થાય છે (અર્થાત્ શ્વાસ બહાર નીકળે છે) ત્યારે અજપા-જાપ ચાલુ થાય છે – જેને કાેઈ વિરલ વ્યક્તિ જ જાણી શકે છે. (૪૨૮)

हंकारे स्वर उठत हे, थइ संकार समाय । अजपजाप तिहां होत है, दीनो भेद बताय ॥ ४२९ ॥

'हું' કારથી સ્વર ઊઠે છે અને 'सः' કારથી તે સમાય છે –(આમ) ત્યાં ( અર્થાત્ શ્વાસોચ્છ્વાસમાં જ ) અજપા-જાપ થાય છે — આ રહસ્ય મેં તને કહ્યું છે. (૪૨૯)

जोगार्णवथी जाणजो, अधिक भाव चित्त लाय । थाय ग्रंथ गोरव घणो, तामें कह्या न जाय ॥ ४३० ॥

આથી અધિક વિસ્તાર 'યાગાર્જુવ' ('જ્ઞાનાર્જુવ'?) ગ્રંથથી જાણું જો મનમાં વિચારજો. જો હું તે અધું કહેવા બેસું તે৷ ગ્રંથનું ગૌરવ ઘણું

१ तातें ∨।

થાય (અર્થાત્ ગ્રંથ ઘણા માંઠા થાય ) – તેથી (તે બધા ભાવા) મેં (અહીં) કહ્યા નથી. (૪૩૦)

દેહમાં નાડીનાે વિસ્તાર અને તેનું જ્ઞાન

देहि मद्ध' नाडी तणो, बहु रूप विस्तार । पिंड स्वरूप निहारवा, जाणो तास विचार ॥ ४३१ ॥

દેહની અંદર નાડીના બહુવિધ વિસ્તાર છે અને પિંડનું સ્વરૂપ નિહાળવા માટે તેના વિચાર ઉપયોગી છે – માટે તે (અવશ્ય) જાણા. (૪૩૧)

वटशाखा जिम विस्तरी, नाभी कंदथी जेह । भेद हुतासन जाणजो, पान निसार तिम तेह ॥ ४३२ ॥

(તદુપરાંત) નાભિ-કંદથી વડની શાખાની જેમ જે વિસ્તાર પામી છે, જે સુષુપ્ત અને હુતાશન સ્વરૂપ છે તેના ભેદ જાણુંજો. (૪૩૨)

अह<sup>3</sup> भुजंगाकार ते, वलय अढाइ तास । जाण कुंडलि नाडी ते, नाभी मांहे निवास ॥ ४३३ ॥

જે સર્પના આકારે છે, જેના અઢી વલય ( અર્થાત્ આંટા છે – એવી કંડલિની નાડીને જાણા કે જેના નાભિમાં નિવાસ છે. (૪૩૩)

ऊर्ध्वगामिनी तेहथी, नाडी दश तन मांहि । अधोगामिनी दश सुगुण, लघु गणित कछु नांहि ॥ ४३४ ॥

શરીરમાં નાભિથી ઉપરની તરફ જનારી દશ નાડીઓ છે તથા દશ નાડીઓ નીચેની તરફ જનારી છે. (આમાં) નાની નાડીઓની ગણત**રી** કરી નથી. (૪૩૪)

दो दो तिरछी सहु मली, चतुर्विशति जाण। दश वायु परवाहिका, दश प्रधान मन आण॥ ४३५॥

१ देहमध्य ∨। २ नसा ∨। ३ है ∨।

ળે-બે નાડીઓ તીરછી જાય છે – આમ સઘળી મલી ચાવીસ નાડીઓ છે. આમાં જે દશ નાડીઓ વાયુને વહેનારી છે તે મુખ્ય નાડીઓ છે – એમ મનમાં નક્કી માન. (૪૩૫)

इंगला पिंगला सुखमना, गांधारि कहीवाय । हस्त जीह पंचम सुधी, पुष्या देइ बताय ॥ ४३६ ॥

सप्तम जाण यशस्विनी, अलंबुखा चित्त धार । कहुं संखणी नारीएं, दशके नाम विचार ॥ ४३७ ॥

(૧) ઇંગલા, (૨) પિંગલા, (૩) સુષુમ્ણા, (૪) ગાંધારી, (૫) હસ્તિજિહ્ના, (૬) પૂષા, (૭) યશસ્વિની, (૮) અલંબુષા, (૯) કુહૂ અને (૧૦) શંખિની — એ (ઉપર્શુક્ત ) દશ નાડીઓનાં દશ નામ છે — એમ જાણ. (૪૩૬–૪૩૭)

वामभाग हे इंगला, पिंगला दक्षण धार । नासा पुटमें संचरत, सुखमन मध्य निहार ॥ ४३८ ॥

(૧) ડાળી તરફ 'ઈંગલા' છે, (૨) જમણી તરફ 'પિંગલા' છે, (૩) નાસાપુટમાં ( અર્થાત્ નાસિના મધ્યભાગમાં -- બંને નસકાેરામાં) સંચાર કરતી 'સુષુમ્ણા' મધ્યમાં છે — એ તું જો. (૮૩૮)

वामचक्षु गंधारिका, दक्षिण, नयन मजार । इस्तजीह पुष्या सुधी, दक्षण कान प्रचार ॥ ४३९ ॥

હે સુધી! (૪) ડાબા નેત્રમાં 'ગાંધારી' છે, (૫) જમણા નેત્રમાં 'હસ્તિજિહ્ના' છે તથા (६) જમણા કાન તરફ 'પૂષા' ફેલાયેલી છે. (૪૩૯)

वामे कान यशस्विनी, अलंबुखा मुख्यान । कहुं लिंग अस्थान है, गुदा संखणी जाण ॥ ४४० ॥

(૭) ડાબા કાન તરફ 'યશસ્વિની,' છે, (૮) મુખ-સ્થાનમાં 'અલંબુષા', છે (૯) લિંગ-સ્થાનમાં 'કુહૂ' છે અને (૧૦) ગુદામાં 'શંખિની' છે — આ પ્રમાણે મુખ્ય નાડીઓનાં સ્થાન ) જાણુ. (૪૪૦)

१ नाडीए ∨। २ पुप्का∨।

#### दिग+ धमणी ये कायमें, प्राणाश्रित नित जाण। वायु आश्रित जे रही, ते दश कहुं वखाण ॥ ४४१ ॥\*

આ કાયામાં આ દશ નાડીઓ નિરંતર 'પ્રાશુ'ને આશ્રીને રહેલી છે — તે મેં કહી. હવે જે દશ (નાડીઓ) 'વાયુ'ને આશ્રીને રહેલી છે — તે અતાવું છું. (૪૪૧)

प्राणापान समान जे, उद्यान अव्हान विचार।
ये प्रधान वायु धमण, पंच अनुक्रम धार ॥ ४४२ ॥
नाग कूर्म अरु किरकरा, देवदत्त कहीवाय।
नाडी धनंजय पांचमी, गवणि दीन बतलाय॥ ४४३॥

(૧) પ્રાણ, (૨) અપાન, (૩) સમાન, (૪) ઉદાન અને (૫) વ્યાન— આ પાંચ અનુક્રમે પ્રધાન 'વાયુ'ની નાડીઓ છે અને (६) નાગ, (૭) કૂર્મ, (૮) કૃકલ, (૯) દેવદત્ત અને (૧૦) ધનજય — એ પાંચ ગૌણ વાયુની નાડીઓ છે — જે મેં બતાવી દીધી. (૪૪૨-૪૪૩)

#### हिया गुदा नाभी गला, तन संधि चित्त धार। प्राणादिकनी इण परे, अनुक्रम वास विचार ॥ ४४४ ॥

હૃદય, ગુદા, નાભિ, ગળું અને શરીરનાં સાંધા — આ તેનાં (અર્થાત્ પ્રધાન વાયુનાં) સ્થાન છે, એટલે અનુક્રમે પ્રાણુ આદિ વાયુનો ત્યાં વાસ છે – એમ સમજ. [અર્થાત્ (૧) 'પ્રાણ' વાયુ હૃદયમાં, (૨) 'અપાન' વાયુ ગુદામાં, (૩) 'સમાન' વાયુ નાભિમાં, (૪) 'ઉદાન' વાયુ ગળામાં અને (૫) 'બ્યાન' વાયુ શરીરના સાંધાઓમાં વસે છે]; (૪૪૪)

१ अव्यान 🗸 । २ थान 🗸 ।

<sup>+ &#</sup>x27;દિગ' અર્થાત્ 'દિશા', તે ૧૦ છે :—

<sup>(</sup>૧) પૂર્વ, (૨) પશ્ચિમ, (૩) ઉત્તર, (૪) દક્ષિણ, (૫) ઈશાન, (૬) અગ્નિ, (७) નૈઋડત્ય, (૮) વાયવ્ય, (૯) ઊર્ધ્વ અને (૧૦) અધ: .

<sup>\*</sup> અહીં 'પ્રાણ' અને 'વાયુ'ના કરક કરવામાં આવે છે.

#### नागवायु परकाशथी, प्रगट होय उद्गार । कूर्मवायु नाडी उदे, उन्मीलन चित्त धार ॥ ४४५ ॥

(६) 'નાગ' વાયુના ચોગે એાડકાર આવે છે, (૭) 'કૂર્મ' વાયુના ઉદયથી ઉન્મીલન (અર્થાત્ આંખના પલકારા) થાય છે — એમ ચિત્તમાં ધારણ કર. (૪૪૫)

#### छींक किरकराथी हूवे, देवदत्त परकाश । जंभाये आवे सुथिर, जाण धनंजय वास ॥ ४४६ ॥

(૮) 'કૃકલ' વાયુથી છીંક થાય છે, (૯) ' દેવદત્ત ' વાયુના પ્રકાશથી ખગાસાં આવે છે અને (૧૦) 'ધનંજય' વાયુના આખા શ**રી**રમાં વાસ છે, (૪૪૬)

#### इत्यादिक नाडी तणो, कह्यो अल्प विस्तार । अधिक हीयामें धारजो, गुरुगम तास विचार ॥ ४४७ ॥

ઇત્યાદિ નાડીના સામાન્ય વિસ્તાર મેં કહ્યો, તેના અધિક વિચાર ગુરુગમથી મેળવી હૈયામાં ધારણ કરજે. (૪૪૭)

સ્વર બહાર અને અંદર ચાલતાં ક્લાદેશ

### जब स्वर बाहिरकूं चले, तव कोइ पूछे आय । कोटी यतनथी तेहनो, कारज सिद्ध न थाय ॥ ४४८ ॥

જયારે સ્વર ખહાર નીકળતાે હાેચ તે વખતે કાેઈ આવીને પૂછે તાે કરાેડ પ્રયત્નાેથી પણ તેનું કામ સિદ્ધ ન થાય (૪૪૮)

स्वर भीतरकों चालतां, आवी पूछे कोय । कोटी भ्रांति करी तहेनां, कारज सिद्ध न थाय ।। ४४९ ॥

१ गुरुमुख ∨। २ कोट भात के कोटी भांति ∨। ३ सिद्धि होय ∨।

સ્વર જયારે અંદર પ્રવેશ કરતાે હાય તે વખતે આવીને કાેઈ પૂ**છે** તાે કરાેડ પ્રકારે કરી તેના કાર્ચ સિદ્ધ થાય. (૪૪૯)

#### પંચતત્ત્વ સંજ્ઞારૂપ

पंच तत्त्व जो ये कहे, ते तो संज्ञारूप । इन उपर जे मन ' ग्रह्यो, ते तो मिथ्या कूप\* ॥ ४५० ॥

સ્વરામાં પાંચ તત્ત્વ જે કહ્યાં તે તાે સંજ્ઞા સ્વરૂપ છે, એના ઉપર જ મન રાખવું તે તાે ફાેગટ છે. (૪૫૦)

#### ઉપસંહાર

आमनायये हे सुधी, स्वर विचारका काज । सम्यग् दगथी जो ग्रहे, सोल हे सुख्ख समाज ॥ ४५१॥

'સ્વર-વિચાર' માટે આ આમ્નાય છે. તેને જે સમ્યગ્-દૃષ્ટિથી ગ્રહ્મણ કરશે તે સુખ પામશે. (૪૫૧)

कद्यो एह संक्षेपथी, ग्रंथ स्वरोदय सार+। भणे ग्रणे ते जीवकुं, चिदानंद सुखकार ॥ ४५२ ॥

આ રીતે સંક્ષેપથી મેં 'સ્વરાદય સાર' કહ્યો. જે આને લાણે ગણે છે, તે જીવને આ શાસ્ત્ર સુખ કરનારું થાય છે — એમ 'ચિદાનંદ' કહે છે. (૪૫૨)

१ मत V। २ आमनाय ये है V। ३ सुर विचारके V। ४ दृष्टिथी V। ५ सो लहे सुख V।

<sup>\* &#</sup>x27;મિશ્યા કૂપ' અર્થાત્ 'મિશ્યાત્વના કૂવા સમાન' — આપ્યોત્મિક દૃષ્ટિએ નિર્ધ'ક.

<sup>+</sup> આ ગ્રંથનું નામ 'સ્વરાદય સાર ' પણ છે.

#### રચનાકાળ

## कृष्णासाढी दसमी दिन, शुक्रवार सुखकार । निधि× इंदु सर+ पूरणता, चिदानंद चित्त धार ॥ ४५३ ॥\*

સંવત્ ૧૯૦૫ ના આષાઢ માસના કૃષ્ણ-પક્ષની દશમના દિવસે સુખ કરનાર શુક્રવારે આ ગ્ર**ંથ**ંપૂર્ણ થયો. (૪૫૩)

## ॥ इति श्रीकपूरचंदजी महाराज [ अपरनाम चिदानंदजी ]कृत 'स्वरोदय ज्ञान' संपूर्णम् ॥

આ પ્રમાણે કપૂરચંદજ મહારાજ (અપરનામ ચિદાનંદજ) કૃત 'સ્ત્રરાદય જ્ઞાન' સંપૂર્ણ થયું.

#### \* पाठांतर संवत्सर मुनि पूर्णता, नंद चंद चित घार ॥ १९०७ ॥ ४५३ ॥

× 'નિધિ'-' નિધિ ' શષ્દ અહીં હતી સંખ્યા દર્શાવે છે. કૂખેરના હ રત્તોને ' નિધિ ' કહે છે, જે તીચે પ્રમાણે છે :–

- (૧) ૫૧, (૨) મહાપદ્મ, (૩) શંખ, (૪) મકર, (૫) કચ્છપ, (૬) મુકુંદ, (૭) કુંદ, (૮) નીલ અને (૯) ખર્વ
- + <mark>'સર' અર્</mark>થાત્ 'ભાણ'. અહીં તે પત્તી સંખ્યા દર્શાવે છે, કારણ કે કામદેવનાં પાંચ બાણ છે, જે નીચે મુજબ છે:–

"अरविन्दमशोकं च चूर्तं च नवमिक्तिं। नीलोत्पर्लं च पञ्चते पंचवाणस्य सायकाः॥"

蛎

# स्वरेदिय ज्ञान : पुरुषार्थ-२७स्य

#### धर्म अर्थरु काम शिव, साधन जगमें चार । व्यवहारे व्यवहार लख, निहचे निज गुण धार ॥ ३७२ ॥

(૧) ધર્મ, (૨) અર્થ, (૩) કામ અને (૪) માેક્ષ—જગતમાં આ ચાર સાધના (પુરુષાર્થી) છે; (વળી વ્યવહાર અને નિશ્ચયમાં) વ્યવહારને વ્યવહાર પૂરતા રાખા પણ નિશ્ચયને આત્માના ગુણ તરીકે ધારણ કરા. (૩૭૨)

# मूरख कुल आचारकूं, जाणत धरम सदीव । वस्तुस्वभाव धरम सुधी, कहत अनुभवी जीव ॥ ३७३ ॥

મૂર્ખ માણસ કુલ-આચારને સદાય 'ધર્મ' તરીકે જાણે છે જ્યારે પંડિત અનુભરી જીવ વસ્તુ-સ્વભાવને 'ધર્મ' કહે છે. (૩૭૩)

# खेह खजानाकूं अरथ, कहत अज्ञानी जीह। कहत द्रव्य दरसावकूं, अर्थ सुज्ञानी भीह ॥ ३७४ ॥

અજ્ઞાની જીવ ધન-ભંડારને 'અર્થ' તરીકે પિછાણે છે જ્યારે જ્ઞાની આત્મ-દ્રવ્યના સ્વરૂપ-દર્શનને 'અર્થ' કહે છે. (૩૭૪)

# दंपतिरति कीडा, पत्ये, कहत दुर्मति काम । काम चित्त अभिलाखकूं, कहत सुमति गुणधाम ॥ ३७५ ॥

દુષ્ટ ખુદ્ધિવાળા જીવ દંપતીની રતિ-ક્રીડાને 'કામ' કહે છે જ્યારે ગુણાના ધામ જેવા સદ્દખુદ્ધિવાળા આત્મા ચિત્તના અભિલાયને 'કામ' કહે છે (૩૭૫)

## इंद्रलोककूं कहत शिव, जे आगमदग हीण। बंधअभाव अचलगति, भाखत नित परवीन ॥ ३७६॥

જે (જીવ) આગમ રૂપી નેત્રા વિનાના છે તે ઇન્દ્રક્ષાકને 'માસ' કહે છે જ્યારે પ્રવીશ પુરુષ હુમેશાં જ્યાં કર્મના અંધના અભાવ છે, જ્યાંથી કદી પાછા આવવાનું નથી — એવી અચલ-ગતિને 'માક્ષ' કહે છે. (૩૭૬)