

જૈન શિક્ષાવલી : શ્રેણી ત્રીજી : પુષ્પ દશમુ

# તંત્રોનું તારણ

Ø

સંપાદક : સાહિત્યવારિધિ શતાવધાની પંડિત શ્રી ધીરજલાલ ટાેકરશી શાહ

Ø

<sup>પ્રકાશક</sup> : જૈન સાહિત્ય−પ્રકાશન–મ**ંદિર** મુંબઇ – ∈.

મૂલ્ય : પચાસ નયા પૈસા

પ્રકાશક :

નરે દ્રકુમાર ડી. શાહ

વ્યવસ્થાપક : જૈન સાહિત્ય-પ્રકાશન-મ'દિર

લધાભાઈ ગુણપત ખીલ્ડી ગ

ચી ચર્ભાદર, **મું અઇ–૯**•

પ્રથમ ત્યાવૃત્તિ સં. ૨૦૧૭ : સને ૧૯૬૧ સર્વ હક્ક પ્રકાશકને સ્વાધોન

> મુદ્રક : મણિલાલ છગનલાલ **શાહ** ધી નવપ્રભાત પ્રિન્ટીગ પ્રેસ દીકાંટારાડ, અમદાવાદ.

# પ્રકાશકનું નિવેદન

સં. ૨૦૧૪ ના શ્રાવણ વિદ આદેમને રાજ જૈન શિક્ષાવલીની યાજના સક્રિય ખની હતી. તે વખતે તેની ત્રણ શ્રેણીઓ પ્રકટ કરવાની ભાવના હતી, જે આ શ્રેણીનાં પ્રકાશન સાથે પૂર્ણ થાય છે અને અમારાં હૃદયમાં અકથ્ય આનંદની લહરિઓ પ્રકટાવતી જાય છે.

આ પુરતકા માટે અમને આજસુધીમાં વર્ણમાગ્યા અનેક અભિ પ્રાયો પ્રાપ્ત થયા છે અને તેમાં આ પુસ્તકાની ઉપયોગિતા તથા રસમય શૈલી વિષે સંતાષ કે આનંદ પ્રકટ કરવામાં આવ્યો છે, એટલે અમારા આ પ્રયાસ સફલતાને પ્રાપ્ત થયો છે, એમ માનીએ તાે અયોગ્ય નથી.

આ ત્રણ શ્રેણીમાં કુલ ૧૭૦૦ ઉપરાંત પૃષ્ઠોતું વાંચન અપાયું છે અને તેમાં અનેક ઉપયોગી ભાષતોના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે, એટલે જેને જૈન ધર્મના વાસ્તવિક મર્મથી પરિચિત થવું છે, તેને માટે તે અત્યંત ઉપયોગી છે, એમ કહેવામાં અમે જરાય સંદ્વાચ અનુભવતા નથી.

દર વર્ષે એક એક શ્રેણીનું પ્રકાશન થઇ શક્યું, તેમાં પૂજ્ય આચાર્યો, મુનિવરા, ધર્મરસિક તથા સાહિત્યપ્રિય ગૃહસ્થા, સંબંધીઓ અને મિત્રા એ બધાના સહકાર કારણભૂત છે, તેથી આ તક એ ખધાના હાર્દિક આભાર માનીએ છીએ અને હવે પછીની અમારી સાહિત્યપ્રકાશનની યોજનાને એ જ રીતે સહકાર આપતા રહેવાની વિનંતિ કરીએ છીએ.

વિશેષ આભારદર્શન આ શ્રેણીનાં છેલ્લાં પુસ્તકમાં આપેલું 🕏, તે જોઈ જવા વિનંતિ છે.

**પ્રકાશક**્ર

# વિષયાનુક્રમ

- 9 પ્રાસ્તાવિક
- ર તંત્ર કાેને કહેવાય ?
- 3 તંત્રશાસ્ત્રની મહત્તા અનેક દર્ણાતા
- ૪ ભ્રમનિવારણ શ્રેષ્ઠિપુત્ર કમલની કથા શ્રી ચૈતન્યદેવે અંગાળમાં કરેલાે હરિનામપ્રચાર ઔદ્ધ ધર્મમાં મંત્ર–તંત્ર અન્ય ધર્મોમાં પણ મંત્ર–તંત્રને સ્થાન છે.
- પ તંત્રોમાં તત્ત્વજ્ઞાન
- ६ त'त्रशास्त्र अने भ'त्रविज्ञान
- ૭ પંચ–મકારની સાધનાના નિષેધ
- ૮ જૈન તંત્રના દેવદેવીઓ
- ૯ જૈન તંત્રગ્રંથાની યાદી



# ।। ॐ ह्रीँ अहेँ नमः।।

# તંત્રોનું તારણ

#### ૧—પ્રાસ્તાવિક

દીર્ઘ સ્વાધ્યાય અને લાંળા સમયના અનુભવ પરથી એમ જણાયું છે કે તંત્રના વિષય અતિ ઉપયાગી છે, પરંતુ વર્ષમાન સમયમાં તેના વિષે ઘણી ગેરસમજૂતી ફેલા-યેલી છે અને તેથી તેના પ્રત્યે ભારે ઉપેક્ષા સેવાઈ રહી છે. આ સ્થિતિનું કંઈક નિવારણ થાય એ હેતુથી અમે પ્રસ્તુત નિખ'ધનું આલેખન કર્યું છે.

અહીં એ જણાવવું જરૂરનું છે કે શિક્ષાવલીના પાઠ-કોને મંત્ર–યંત્ર–તંત્રના વાસ્તવિક પરિચય આપવાના અમારા મનારથ હતા, તેથી પ્રથમ શ્રેણીમાં અમે 'માંત્રસાધન ' નામના નિબંધ લખી મંત્રના પરિચય કરાવ્યા, બીજી શ્રણીમાં 'કેટલાક યંત્રો ' નામના નિબંધ લખી યંત્રના પરિચય કરાવ્યા અને તેનાં અનુસધાનમાં ત્રીજી શ્રેણીમાં 'તંત્રોનું તારણ 'નામના આ નિબંધ લખાયા છે; એટલે વિષયને સારી રીતે સમજવા ઈચ્છનારે પૂર્વના બંને નિબં-ધાનું પુન: અવલાકન કરી લેવું જરૂરનું છે.

જે કાઈ પાઠક તરફથી એવા પ્રશ્ન પૂછવામાં આવતા હ્યાય કે આ નિબધનું નામ 'તંત્રોનું તારહ્યુ' એવું શા માટે રાખ્યું ! તો ખુલાસા એ છે કે તેમાં તંત્રોની સારભૂત હકીકતા તારવીને આપવામાં આવી છે. શેરડી કરતાં સાકર અને દ્ભધ કરતાં મલાઈ વધારે મીઠી લાગે છે, તેમ તંત્ર કરતાં તંત્રોનું તારણ કાેઈને વધારે મીઠું લાગે, તાે એથી અમને આશ્ચર્ય થશે નહિ.

#### ર—તંત્ર કાેને કહેવાય ?

વસ્તુના મુખ્ય કે આગળ પડતા ભાગને તંત્ર કહેવામાં આવે છે. જેનાથી કપડું વણાય તે શાળને પણ તંત્ર કહે- વામાં આવે છે. વાત, ચર્ચા કે વિચારણાના મુખ્ય મુદ્દાને પણ તંત્ર કહેવામાં આવે છે અને પ્રક્રિયા કે પહાંતિને પણ તંત્ર કહેવામાં આવે છે. વળી સિહાંત, નિયમ, શાસ્ત્ર તથા કાઈ પણ વૈજ્ઞાનિક કૃતિને પણ તંત્ર કહેવામાં આવે છે. આમ તંત્રના અનેક અર્થા થતા હાવાથી 'અહીં તંત્રના કયા અર્થ અભિપ્રેત છે?' એવા પ્રશ્ન પાઠકાનાં મનમાં ઉઠવાના સંભવ છે. તેના ખુલાસા એ છે કે અહીં તંત્ર શખ્દના 'વૈજ્ઞાનિક કૃતિ' એવા અર્થ અભિપ્રેત છે, કારણ કે તેની રચના ધર્મશાસ્ત્રના મર્મના વિશેષ પ્રકાશ કરવા અથવા મંત્રશાસ્ત્રની પૂર્તિ રૂપે થાય છે. પાઠકા જો આનું પ્રમાણ ઇચ્છતા હાય તો શાક્ત્ર છે કામિક તંત્રના નિમ્ન શ્લાક અમે અહીં રજ્ કરીએ છીએ:—

तनोति विपुलानर्थान्, तत्त्वमन्त्रसमन्विताम्। त्राणं च कुरुते यस्मात् , तन्त्रमित्यमिधीयते॥ 'के तत्त्व अने भंत्रथी सभन्वित वपुक्ष अर्थनि આપે તથા સંસારમાંથી તારે તે તંત્ર કહેવાય.'

તત્ત્વના વિપુલ અર્થ આપવા, એટલે ધર્મશાસ્ત્રના મર્માના વિશેષ પ્રકાશ કરવા અને મંત્રના વિપુલ અર્થ આપવા, એટલે મંત્રશાસ્ત્રની સમૃદ્ધ પૂર્તિ કરવી. વિશેષમાં અહીં જણાવ્યું છે કે તે સંસારમાંથી તારનાર હાય છે, એટલે આપણે તેને ધર્મશાસ્ત્રોના જ એક ભાગ સમજવા નેઈએ.

હિંદુ, બૌદ્ધ અને જૈન એ ત્રણે તંત્રોને સામાન્ય રીતે આ વ્યાખ્યા લાગુ પડે છે, એટલે તે એક સર્વ સામાન્ય વ્યાખ્યા છે, એમ કહેવામાં અમને સંકાય શ્રતો નથી.

અહીં કાઇ આ વસ્તુને વધારે સ્પષ્ટ સમજવા માટે ઉદાહરણની અપેક્ષા રાખતું હાય, તાે એ આપવા અમે તૈયાર છીએ.

જૈન ધર્મશાસ્ત્રોએ નમસ્કારની પ્રરૂપણા કરી છે, તેમાં નમસ્કારસૂચક પાંચ પદા આપીને જણાવ્યું છે કે—

एस्रो पंच-नमुक्करो, सब्व-पावप्पणासणो । मंगलाणं च सब्वेसिं, पढमं हवइ मंगलं ॥

' પંચપરમેષ્ઠિને કરાયેલા આ નમસ્કાર સર્વ પાપના નાશ કરનાર છે તથા સર્વ મંગલામાં ઉત્કૃષ્ટ મંગલ છે.'

આ વિધાનથી આપણને એમ સમજાયું કે પંચપર-મેશિને અવશ્ય નમસ્કાર કરવા જોઈએ, કારણ કે તેનાથી સવ<sup>્</sup>યાપના નાશ થાય છે તથા ઉત્કૃષ્ટ મંગલની પ્રાપ્તિ

થાય છે. પરંતુ ઉત્તમ નમસ્કાર કરોા ? મધ્યમ નમસ્કાર કરોા ? કનિષ્ઠ નમસ્કાર કરોા ? તેમાંથી કરોા નમસ્કાર કરવા ઘટે ? કેવી રીતે કરવા ઘટે ? કયા સમયે કરવા ઘટે ? કેટલી વાર કરવા ઘટે ? તે વખતે ચર્ચા કેવી રાખવી એઈ એ ? વગેરે સંખ્યાળધ પ્રશ્નો આપણા મનમાં ઉઠે છે. આ પ્રશ્નોનું ચાેગ્ય સમાધાન થાય તાે આપણે નમસ્કાર યથાર્થ રીતે કરી શકીએ અને શાસ્ત્રકારાએ તેનું જે ફળ અતાવ્યું છે, તે બરાબર પામી શકીએ. આ વસ્તુ આપણને સૂત્ર પર રચાયેલ નિયું ક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્ણ અને ટીકા પરથી જાણવા મળે છે, પણ તેમાં જે ગૂઢ વિચાર કે મંત્રનું તત્ત્વ છે, તેના રહસ્યરફાેટ તેમાંથી પ્રાપ્ત થતાે નથી. એ તાે તે અંગે રચાયેલ ખાસ ત'ત્રગ્ર'થથી જ પ્રાપ્ત થાય છે કે જેને જૈન સાહિત્યમાં સામાન્ય રીતે કલ્પ કહેવામાં આવે છે. એટલે તંત્ર એ ધર્મશાસ્ત્રના મર્મના વિશેષ પ્રકાશ કરનારું તથા મંત્રશાસ્ત્રની પૂર્તિ કરનારું એક ઉત્તરશાસ્ત્ર છે, એમ કહે-વામાં આપણે સત્યની કાઈ પરિસીમા એાળ ગતા નથી.

અહીં કાઈ એમ કહેતું હાય કે 'તંત્રશાસ્ત્રમાં તો બીજા અનેક વિષયા આવે છે, જેમકે વનસ્પતિના પ્રયોગા, રસરસાયણના પ્રયોગા, ચમતકારિક વસ્તુઓનું સંયોજન વગેરે, તેનું કેમ?'તા એ બધા વિષયા મંત્રસિદ્ધિ અંગે પ્રકટેલા છે અને તેથી મંત્રશાસ્ત્રના જ એક ભાગ છે, એમ સમજવું જોઈએ. ધર્મની ચર્ચા કરતાં આત્માના વિષય આવી છે અને આત્માના વિષય ચર્ચતાં કર્મના વિષય આવે છે. આ કર્મ વિષે જે સાહિત્ય રચાયું હાય, તેને આપણે ધાર્મિક સાહિત્ય કહીશું કે બીજું? તેવું જ આમાં પણ સમજવાનું છે.

શાકતોએ પાતાના તંત્રગ્રંથાને અનુલક્ષીને તેની એક વિશિષ્ટ વ્યાખ્યા વારાહીત ત્રમાં કરી છે, તે પણ અહીં પ્રસંગવશાત્ જણાવી દઇએ :

> सृष्टिश्च प्रलयश्चेव, देवतानां तथार्चनम् । साधनं चैव सर्वेषां, पुरश्चरणमेव च ॥ षद्कर्मसाधनं चैव, ध्यानयोगश्चतुर्विधः । सप्तिमिर्देक्षणैर्युक्तमागमं तद्विदुर्बुधाः ॥

'(૧) આ સૃષ્ટિ એ શું વસ્તુ છે? (૨) તેના પ્રલય કેવી રીતે થાય છે? (૩) દેવતાઓનું અર્ચન-પૂજન કઇ રીતિએ કરનું? (૪) તેમનું સાધન-આરાધન કઈ રીતિએ કરનું? (૧) તેનું પુરશ્ચરણ વગેરે કયા પ્રકારે કરનું? (૧) પર્ફર્મસાધન એટલે શાંતિ, વશીકરણ, સ્થંભન, વિદ્વેષણ, જ્યાટણ અને મારણ એ છ ક્રિયાઓમાં નિષ્ણાત શી રીતે થવું?\* અને (૭) ચાર પ્રકારના ધ્યાનયાગ કેવી રીતે કરવા?' આ સાત વિષયાનું જેમાં વર્ણન હાય તેને વિદ્વાના 'આગમ' કહે છે.'

<sup>\*</sup> ઉ દ્રવાતું શમન કરવું તે શાંતિકર્મ, કાઈને વશ કરવા તે વશીકરણકર્મ, કાઈને આગળ વધતાં કે ક્રિયા કરતાં અટકાવી દેવા તે સ્થંભન કર્મ, કાઇની મિત્રતા તાહવી તે વિદેષ્રણકર્મ, કાઈને સ્થાન-શ્રષ્ટ કરવા તે ઉચ્ચાટનકર્મ અને ક્રાઈનો પ્રાણ હરવા તે મારણકર્મ.

અહીં એ સ્પષ્ટતા કરવી જરૂરી છે કે જૈનો આપ્ત-વચન એટલે શ્રી જિનેશ્વર દેવનાં મુખમાંથી જે વાણી નીકળી તેના સંગ્રહેને આગમ કહે છે અને શાકતા જે વાણી શિવનાં મુખમાંથી નીકળી તેને આગમ કહે છે. જેમકે—

> आगतं शिववक्त्रेभ्यो, गतं च गिरिजाहृदि । मतं च वासुदेवेन, आगमस्तेन उच्यते ।।

'જે શિવજીનાં મુખમાંથી બહાર આવ્યું હાય, જે પાર્વતીનાં હૃદયમાં પ્રવેશેલું હાય અને જેને વાસુદેવે માન્ય રાખેલું હાય, તે આગમ કહેવાય છે.' તાત્પર્ય કે શ'કરે પાર્વતી સાથેના સ'વાદરૂપે જે શ'થાના ઉપદેશ કર્યો અને જેને ઘણાએ માન્ય કર્યો, તે આ જગતમાં 'આગમ ' શખ્દથી ઓળખાયા.

જૈનાગમાના અંગ, ઉપાંગ, પ્રકીર્જીક, છેદસૂત્ર વગેરે વિભાગા છે, તેમ આ આગમાના પણ યામલ, ડામર, સંહિતા વગેરે વિભાગા છે. પરંતુ અંનેના પ્રતિપાદ્ય વિષય જૂદા છે અને તે આપણે ખાસ લક્ષમાં રાખવાના છે.

જૈન તંત્રો કે કલ્પગ્રંથા જૈનાગમામાં તત્ત્વની જે પ્રરૂપણા કરી છે, તેને માન્ય રાખીને મંત્રાદિ વિયયાનું વર્ણન કરનારા છે, જ્યારે શાક્તતંત્રો વૈદિક વિધિ સામેના અળવારંપ છે અને તે પાતાની રીતે જ તત્ત્વનું અર્થાત્ શક્તિનું વર્ણન કરનારા છે. તે અંગે શાક્તગ્રંથ મહાનિર્વાણ- તંત્રના નીચેના શખ્દો સાંભળા:

कलिकल्मषादीनानां द्विजादिनां सुरेश्वरि । मेध्यामेध्याविचाराणां न शुद्धिः श्रौतकर्मणा ॥ न संहिताद्यः स्मृतिभिरिष्टिसिद्धिर्नुणान् भवेत् । सत्यं सत्यं पुनः सत्यं, सत्यं सत्यं मयोच्चते ॥ ' કिल्लेना द्वेषिशुक्त प्रकावधी दीन भनेला अने तेथी पित्रता–अपित्रताना विद्यार क्षरवामां असमर्थं स्रेवा ख्राह्मणु वगेरेनी शुद्धि वेदविद्धित क्षेत्रिद्यारा संकावती नथी.

સ્મૃતિ–સંહિતા આદિ દ્વારા પણ કલિયુગના મનુષ્યોને ઈષ્ટસિદ્ધિ થઇ શકશે નહિ, એ હું સત્ય, સત્ય, પૂર્ણ્યસત્ય કહું છું. '

विना ह्यागममार्गेण कछौ नास्ति गतिः प्रिये । श्रुतिस्मृतिपुराणादौ मयैवोक्तं पुरा शिवे ॥ कछावागममुहंध्य योऽन्यमार्गे प्रवर्तते । न तस्य गतिरस्तीति सत्यं सत्यं न संशयः ॥

'કલિયુગમાં આગમમાર્ગ'ને યર્થાત્ તંત્રશાસ્ત્રાને ગ્રહણ કર્યા વિના છૂટકા જ નથી. લગવતિ ! મેં વેદ, સ્મૃતિ, પુરાણ આદિમાં આ પ્રમાણે કહેલું છે.'

કલિયુગમાં જે મનુષ્યા આગમાનું ઉલ્લંઘન કરીને અન્ય માર્ગે પ્રવર્તશે, તેમની સદ્ગતિ—ઉન્નતિ થશે નહિ, એ સત્ય છે, સત્ય છે, તેમાં સંશય નથી.'

कठौ तन्त्रोदिता मन्त्राः सिद्धास्तूर्णफळप्रदाः। शस्ताः सर्वेषु कर्मेषु जपयज्ञकियादिषु ॥ निर्वीय्याः श्रौतजाताया विषहीनोरगा इव । सत्यादौ सफला आसन् कलौ ते मृतका इव ॥ ' इबियुगमां ते। तंत्रमां इडेक्षा भंत्रा क सिद्ध छे અને શીઘ્રફલ આપનારા છે. વળી જપ અને યજ્ઞક્રિયામાં તથા સર્વ કર્મોમાં પણ તે જ પ્રશ'સનીય છે.

કલિયુગમાં સર્વ વૈદિક મંત્રો વિષહીન સર્પ જેવા નિવીં પે છે. સત્ય, દ્રાપર અને ત્રેતામાં જે મંત્રો સુંદર ફ્લ આપતા હતા, તે આજે મડદાં જેવા થઇ ગયા છે.'

पांचालिका यथा भित्तौ सन्वे निद्रयसमन्विताः।
मूढा अशक्ताः कार्च्येषु तथान्यमन्त्रराशयः॥
अन्यमन्त्रेः कृतं कर्म्म वन्ध्यास्त्रीसंगमो यथा।
न तत्र फलसिद्धिः स्यात् श्रम एव हि केवलम्॥

'જેમ ભીંત ઉપર ચીતરેલી પુતળીએ સર્વ ઇન્દ્રિયા હોવા છતાં કાર્ય કરવા માટે મૂઢ અને અશક્ત છે, તેમ તંત્રશાસ્ત્રકથિત મંત્રા સિવાય બીજા મંત્રા કાર્ય કરવા માટે અશક્ત છે.

વ'ધ્યા સ્ત્રીનાે સમાગમ કરવાથી જેમ સ'તાનની પ્રાપ્તિ થતી નથી, તેમ અન્ય મ'ત્રાે વડે કાર્ય કરવાથી કંઇ ફ્લની પ્રાપ્તિ થતી નથી. તેમાં તાે માત્ર શ્રમ જ થાય છે.'

> किं वेदैः किं पुराणैश्च, किं शास्त्रवृद्दतिः शिवे। विज्ञातेऽस्मिन् महातन्त्रे, सर्वसिद्धीश्वरो भवेत्।।

' હે કલ્યાણમયી ! વેદાેથી શું ? પુરાણાેથી શું ? અને અનેક પ્રકારનાં શાસ્ત્રોથી પણ શું ? આ એક મહાતંત્ર જાણવાથી જ મનુષ્ય સર્વ સિહિઓનાે સ્વામી થઈ શકે છે.'

જૈન તંત્રામાં સૃષ્ટિ કે પ્રલયનું વર્ણન આવતું નથી, પરંતુ તેમાં દેવતાએાનાં અર્ચાન–પૂજનના વિધિ ં આવે છે, તેમનું સાધન કઈ રીતિએ કરવું એ પણ 'આવે છે, તેના પુરશ્ચરણુંના વિધિ પણ આવે છે, તેમ જ 'ધ્ય્રકર્મસાધન અને ધ્યાનયાગનું વર્ણન પણ આવે છે.

ઔદ્ધ તંત્રામાં પણ લગભગ આવી જ પરિસ્થિતિ છે, એટલે વારાકીતંત્રે આગમ અર્થાત્ તંત્રશાસનાં જે સાત લક્ષણા ખતાવ્યાં છે, તેમાંના પહેલાં બે લક્ષણાને બાદ કરીએ તો ખાકીનાં પાંચ લક્ષણા સર્વ તંત્રાને સામાન્ય રૂપમાં લાગુ પડે છે.

આ પરથી 'ત'ત્ર કાેને કહેવાય ? ' તેના પાઠકાેને. સ્પષ્ટ ખ્યાલ આવી શકશે.

#### ૩—તંત્રશાસ્ત્રની મહત્તા

ભારતનાં શિષ્ટ સાહિત્યમાં સ્થાન પામેલા નિમ્ન શ્લાક તંત્રશાસ્ત્રની મહત્તા પ્રકટ કરનારા છે:

अन्यान्यशास्त्रेषु विनोदमात्रम् ।
न तेषु किञ्चिद् भुवि दृष्टमस्ति ।
चिकित्सित-ज्योतिष-मन्त्रवादाः
पदे पदे प्रत्ययमावहन्ति ।।

' બીજા' બધાં શાસ્ત્રોમાં તેા એક પ્રકારના ખુદ્ધિના વિનાદ માત્ર છે, કારણ કે તેમાંતું કંઇ પણ પ્રત્યક્ષ દેખાતું નથી. પણ વૈદક, જ્યાતિષ અને તંત્ર એ ત્રણ શાસ્ત્રો એવાં છે કે જે આપણને પગલે પગલે સત્ય હાવાના અનુભવ કરાવે છે.' આ શખ્દો કચારે લખાયા હશે ? તંત્રવાદે પાતાનું પ્રભુત્વ પૂરેપૂરું અતાવ્યું હશે ત્યારે જ ને ? ઇતિહાસ એમ કહે છે કે એક વખત સારાયે ભારતવર્ષમાં તંત્રશાસની આલખાલા હતી, કારણ કે અનેક પ્રકારનાં અદ્ભુત–અચિંત્ય કાર્યો તેના દ્વારા નિષ્પન્ન થતાં હતાં.

મહામારી જેવા લયંકર રાગ ફેલાયા હાય, માણસા ટપાટપ મરતા હાય અને વૈદ્ય–હકીમાની કાઈ કારી ફાવતી ન હાય, ત્યારે આ તંત્રવાદીઓ આગળ આવતા અને તંત્ર-પ્રયોગા દ્વારા તેની શીઘ શાંતિ કરી અતાવતા. તે માટે શ્રીભદ્રબાહુસ્વામી, શ્રી માનદેવસૂરિ વગેરેનાં ચરિત્રા પ્રસિદ્ધ છે.

અનેક પ્રકારના વિષમ રાગા કે જે અન્ય કાઇ ઉપાયે સાધ્ય થતા ન હાય તેને પણ તેઓ તંત્રપ્રયાગા દ્વારા સિદ્ધ કરી અતાવતા. એક વખત પાટલિપુત્રના રાજ મુરું- ડનાં મસ્તકમાં વેદના ઉત્પન્ન થઇ. તે કાઈ વૈદ્ય—હકીમ મટાડી શક્યો નહિ. એ વખતે મંત્ર—તંત્ર—વિશારદ અનેક શાસ્ત્રોના જ્ઞાતા શ્રીપાદલિપ્તસૂરિ નગરમાં બિરાજતા હતા. તેમની ખ્યાતિ સાંભળી રાજાએ પાતાના પ્રધાન પુરુષાને તેમની આગળ માકલ્યા. તેમણે કહ્યું: 'હે ભગવન્! રાજાધિરાજની મસ્તકની વેદના દૂર કરા અને તેમ કરીને કીર્તિ અને ધર્મના સંચય કરા.'

શ્રીપાદલિપ્તસૂરિએ તેમની આ વિન તિના સ્વીકાર કર્યો અને તેઓ રાજકુલમાં ગયા. ત્યાં રાજાને સામે બેસાડી પાતાની સામે જોઈ રહેવા કહ્યું અને પાતાનાં ઢીંચાયુ પર તર્જની આંગળી ત્રણ વાર ફેરવી કે રાજાનાં મસ્તકની વેદના શાંત પડી ગઈ. આથી મુરું ડરાય અત્યંત પ્રભાવિત થયા અને તેમનાં ચરણે પડી આભાર માનવા લાગ્યા. આ પ્રસંગની નાંધ સાહિત્યમાં સચવાઈ રહી છે:

जह जह पएसिणि, जाणुयंमि पालित्तर भमाडेइ। तह तह सुसिरवेयणा, पणस्सइ मुरुंडरायस्य ॥

" જેમ જેમ પાદલિપ્ત હીંચણ પર ટચલી આંગળી ફેરવતા જાય છે, તેમ તેમ મુરુંડરાયની શિરાવેદના દૂર થતી જાય છે."

રાજા અન્યાયના માર્ગે ચાલતા હાય, તેમની જોહુ-કમીના પાર ન હાય, અને સાધુ–સતીઓની સતામણી થતી હાય ત્યારે આ તંત્રવાદીઓ પાતાનું પાણી અતાવતા અને તેમની સાન ઠેકાણે લાવી દેતા.

પાટલીપુત્રમાં દાહક નામે રાજા હતો, જે જ્દાં જ્દાં દર્શાનાના વ્યવહારના લાપ કરીને પ્રમાદ પામતા હતા. તેણે નગરમાં વસતા જૈન સંઘને હુકમ કર્યો કે 'તમારે હમેશાં પ્રાહ્મણોને નમસ્કાર કરવા, નહિ તા તમારા વધ કરવામાં આવશે.'

આ આજ્ઞાથી જૈન મુનિએા વિચાર કરવા લાગ્યા કે 'દેહના ત્યાગ થાય, તેથી આપણને કંઈ દુઃખ થતું નથી, પણ શાસનની હીલનાથી આપણું હૃદય અત્યંત દુભાય છે.' તે વખતે ત્યાં રહેલા આચાર્યે કહ્યું કે 'હાલમાં આર્ય' અપુટાચાર્યના શિષ્ય ઉપાધ્યાય મહેન્દ્ર મુનિ સિદ્ધપ્રાણત

વિદ્યાર્થી અલ'કૃત છે, માટે શ્રીસંઘ ભગુક્ષેત્રમાં અર્થાત્ ભરૂ-ચમાં બે ગીતાર્થ મુનિઓને માકલી તેમને અહીં લઈ આવે. જો તેઓ અહીં આવશે, તેા આ વસ્તુના પ્રતિકાર થઈ શકશે.

શ્રીસ ઘે તે પ્રમાણે કર્યું, એટલે આર્ય ખપુટાચાર્યે હપાધ્યાય મહેન્દ્રમુનિને પાટલીપુત્ર જવાની આજ્ઞા કરી અને જતી વખતે કણેરની બે સાેટીઓ મંત્રી આપી. વધારે સ્પષ્ટ કહીએ તાે તેના ઉપર એક જાતને ત'ત્રપ્રયાેગ કર્યાે.

અનુક્રમે ઉપાધ્યાય મહેન્દ્રમુનિ પાટલિયુત્ર આવ્યા અને સંઘને મળ્યા. પછી દાહેડ રાજાની સમક્ષ જઈને તેને જણાવ્યું કે 'તમારી આજ્ઞા અમને પ્રમાણ છે, પરંતુ જ્યોતિષીઓએ એવું મુહૂર્ત જેવું જેઈએ કે જે ભવિષ્યમાં મુખકારી નીવડે.'

તેમનાં આવાં વચના સાંભળી રાજા દાહેડ મનમાં અભિમાન લાવીને વિચાર કરવા લાગ્યા કે ' અહા ! આવા અપૂર્વ કાળમાં પણ મારી સત્તા કેવી ચાલે છે ?' પછી તેણે જ્યાતિષીઓ પાસે મુહૂર્ત કઢાવ્યું. એ દિવસે ત્યાં ખિરાજતા ખધા સાધુઓ અને શ્રી સંઘસમેત ઉપાધ્યાય શ્રી મહેન્દ્રમુનિ રાજસભામાં આવ્યા. તે વખતે સુશાભિત સિંહાસના પર યાસિકા, દીક્ષિતા, વેદાપાધ્યાયા, હામ કરનારાઓ, સંધ્યા અને પ્રભાતનું વ્રત કરનારાઓ, સમાર્ત, ગાર વગેરે અનેક પ્રકારના ખ્રાહ્મણો ખેઠેલા જાવામાં આવ્યા. એટલે ઉ. મહેન્દ્રમુનિએ કહ્યું કે 'રાજન ! આ કાળ અમને અપૂર્વ લાગે છે. અમે પ્રથમ પૂર્વ ભણી ખેઠેલાઓને નમસ્કાર કરીએ કે પશ્ચિમ ભણી ખેઠેલાઓને ?' અને

તેમણે પ્રથમ પ્રકારની કહોરની સાેડી બ્રાહ્મણા સામે ધરી કે તેઓ નિશ્ચેષ્ટ થઈને જમીન પર પડી ગયા.

આ દેશ્ય જેતાં જ રાજાનું મુખ ઉતરી ગયું અને તે ઉપાધ્યાયજીનાં ચરણે પડીને કહેવા લાગ્યા કે ' હે મહા-વિદ્યાશાળી! અમારું રક્ષણ કરાે અને કૃપા કરીને અમારાે આ અપરાધ ક્ષમા કરાે, કારણ કે સંત પુરુષાે વિનતિ– વત્સલ હાેય છે. તમે આ બ્રાહ્મણાેને જીવિતદાન આપાે.'

ઉપાધ્યાયજએ કહ્યું: 'પાતાની શક્તિને નહિ જાણનાર હૈ રાજન્! તને આ મિચ્યા કદાગ્રહ કેવા લાગ્યાે! જો કે આનંદ અને જ્ઞાનસ્વરૂપ શ્રી જિનેશ્વર દેવા માક્ષપદને પામ્યા છે, તા પણ તેમના અધિષ્ઠાયક દેવા સદા જગૃત હાય છે. એક પંચમહાવતધારી સાધુ ગૃહસ્થાશ્રમમાં રહેલા એવા સામાન્ય ષ્રાહ્મણાને કેવી રીતે પ્રણામ કરે? તેથી કાપાયમાન થયેલા દેવાએ આ શિક્ષા કરેલી છે, તેમાં મેં કંઈપણ કરેલું નથી; કારણ કે મારા જેવાનું ભૂષણ તા ક્ષમા જ છે.'

ત્યારે રાજાએ પુનઃ વધારે આગ્રહ કરીને કહ્યું કે ' હે ભગવન્! તમે જ મારા દેવ, ગુરુ, માતા, પિતા શરશ્— રૂપ છાે. વિશેષ કહેવાથી શું ? હે જીવાના જીવનરૂપ! અમને જીવાડવાની કૃપા કરાે. '

એટલે ઉપાધ્યાયજીએ કહ્યું: 'હે ભૂપાલ! કૃપિત થયેલા દેવાને હું શાંત કરીશ.'પછી તેઓ દેવ–દેવીઓને ઉદ્દેશીને કહેવા લાગ્યા કે 'હે વિદ્યાદેવીઓ! હે યક્ષા અને યક્ષિણીઓ! હું તમને કહું છું કે આ રાજાનાં અજ્ઞાનથી ખ્રાહ્મણોએ જિનશાસનના જે અપરાધ કર્યો છે, તેને તમે ક્ષમા આપા. '

ઉપાધ્યાયજીએ જ્યારે આ પ્રમાણે કહ્યું, ત્યારે દિવ્ય વાણી પ્રકટ થઈ કે 'આ છાહ્મણે દીક્ષા ગ્રહણ કરે તો જ સુક્રત થઈ શકે, અન્યથા નહિ.' પછી પાણી છાંટતાં એ બ્રાહ્મણે ની વાચા ઉઘડી અને તેમને દીક્ષાની વાત પૂછતાં તેમણે એના સ્વીકાર કર્યો. આ જગતમાં પાતાનું જવિત કેષણ ઈચ્છતું નથી ?

પછી ઉપાધ્યાયજીએ કહ્યુરની બીજી સાેટી ફેરવતાં કહ્યું કે 'ઉઠેા ' અને બધા બ્રાહ્મહ્યાે ઉઠીને બેઠા થયા.

પછી રાેમાંચિત થયેલ શ્રીસંઘ સાથે રાજાએ કરેલ મહાત્સવપૂર્વક ઉપાધ્યાયજી ઉપાશ્રયે આવ્યા.

હવે તે ખ્રાહ્મણા દીક્ષા લેવાને તત્પર થયા, ત્યારે ઉપાધ્યાયજીએ કહ્યું કે 'એ બધું આર્ય ખપુટાચાર્ય કરશે.' તે સાંભળી શ્રીસંઘે કહ્યું કે 'તમે પાતે આવા પ્રભાવ-શાળી છા, ત્યારે તમારા ગુરુ કેવા હશે.?'ઉપાધ્યાયજીએ કહ્યું કે 'તેમની આગળ હું કાેણુ માત્ર?'

પછી શ્રીસ ઘે અનુમતિ આપતાં ઉપાધ્યાયજ તે બ્રાહ્મણોને લઈને ભરૂચ તેમના ગુરુ આર્ય ખપુટાચાર્ય આગળ આવ્યા અને આર્ય ખપુટાચાર્યે તે બધાને દીક્ષા આપી. આ રીતે તંત્રવિશારદ ગુરુશિષ્યની જીગલ જોડીએ શાસનની મહા પ્રભાવના કરી.

યુદ્ધના પ્રસંગ ઊભાે થાય, જિતવાની કાેઈ આશા ન હાેય, હારનું પરિણામ સર્વનાશમાં આવે તેમ હાેય ત્યારે તંત્રવાદીઓ તેમને ઉગારી લેતા. મહાકવિ તથા તંત્ર-વિશારદ શ્રી સિદ્ધસેન–દિવાકરે પાતાના ભક્ત રાજા માટે વિદ્યામળથી હજારા અશ્વ ઉત્પન્ન કર્યા હતા અને તેને જિત અપાવી હતી.

ભૂત, પ્રેત, યક્ષ, પિશાચ, રાક્ષસ, વ્યંતર વગેરેની સતામણીથી માણસા ત્રાસ પાકારી જાય અને તેમના કાઇ ઉપાય કામ આવે નહિ, ત્યારે તંત્રવાદીઓ તેમની વ્હારે ધાતા અને તેમનું રક્ષણ કરતા.

કહેવાનું તાત્પર્ય એ છે કે આ રીતે અનેક અસાધા-રણ પ્રસંગોએ તંત્રવાદની તાકાત ઝળકતી હતી અને તેથી તેનું નામ ભારતવર્ષમાં ગૌરવવાંતુ બન્યું હતું.

પરંતુ વચ્ચે કેટલાેક કાળ એવા આવી ગયાે કે આ તંત્રવાદ સ્વાર્થપટુ વિષયલાેલી મનુષ્યાેના હાથમાં પડી ગયાે અને તેમણે તંત્રવાદનાં નામે ખૂબ ધતી'ગ ચલાવ્યું. તેથી તંત્રવાદનાં નામને ઝાંખપ લાગી અને કેટલાકને તેના માટે નક્રત પેદા થઈ પરંતુ તંત્રા માટે વધારે ગેરસમજીતા તાે અંગરેજોના સમયમાં કૈલાઈ.

આ દેશમાં અંગ્રેજોનું રાજ્ય સ્થપાયું અને તે લાંબા વખત કેમ ૮કે, તે માટે તેમણે અહીં ચાલતાં પ્રાચીન વિદ્યા-લયા તથા ટાલા (પાઠશાળાઓ) ના નાશ ઊભા કરી તેની જગાએ પાતાનાં હિતની પાષક એવી નવી ઢખની કેળવણી દાખલ કરી. તેણે આપણામાં એક પ્રકારનું પરાધીન શુલામી માનસ પેદા કર્યું, અને તેથી એ વખતે અંગ્રેજો તથા બીજા યુરાેપિયન લેંખકાેએ જે કંઈ લખ્યું તે આપણે સાચું માની લીધું.

તેમણે કહ્યું : 'ભારતવાસીઓને ઇતિહાસના શાખ નથી,' તા આપણે એ કળૃલ કરી દીધું.

તેમણે કહ્યું: 'ભારતવાસીએાનું સાહિત્ય કલ્પના-પ્રધાન છે, તેમાં વાસ્તવિકતા ખહુ એાછી છે,' તેા આપણે એ. મંજૂર રાખ્યું.

તેમણે કહ્યું : 'ભારતના ધર્મો વહેમથી ભરેલા છે અને તે મંત્ર–યંત્ર–તંત્ર જેવા હંખગા ચલાવે છે' તાે આપણે તેના સ્વીકાર કરી લીધા.

'આપણું અધું ખરાબ, તેમનું અધું સારું' એ વાત આપણું મનમાં ઠસાવવાના તેમના ઇરાદા હતા, કારણુ કે તે વિના આપણું તેમની સંસ્કૃતિ ગ્રહણ કરીએ નહિ, એટલે આ પ્રકારની પ્રવૃત્તિએા ચાલુ રહી. અલબત્ત, તેમાં કેટલાક સત્યપ્રિય લલા લેખકા પણ હતા, પરંતુ તેમને આ દેશની સંસ્કૃતિનું ઊંડું અધ્યયન નહિ હોવાથી તેમણું અનેક જાતના છખરડા વાલ્યા. પરિણામે આપણામાંના કેટલાય સુશિક્ષિતા મંત્ર–યંત્ર–તંત્રને હંખગ માનવા લાગ્યા. આ તા કૂવે લાંગ પડવા જેવું થયું, એટલે કોને કહીએ અને શું કહીએ? આજે પણ આપણા શિક્ષિત વર્ગની માટા લાગે આ હાલત છે અને તેથી તેઓ અઠવાડિકા, માસિકા તથા વર્ષમાન-પત્રામાં તેની વિરુદ્ધ કંઈને કંઈ લખ્યા જ કરે છે. પરંતુ સત્યશાધક મહાનુલાવાએ આ વસ્તુથી દોરવાઈ ન જતાં

તાંત્રશાસ્ત્રોના જાતે અભ્યાસ કરવા જોઇએ અને તેમાં જે વસ્તુ સારભૂત જણાય, તેના હંસ–નીર–ક્ષીરન્યાયે સ્વીકાર કરવા જોઈએ.

અહીં અમને બેધડક કહેવા દો કે આ તંત્રશાસ્ત્રોમાં ઘણું વિજ્ઞાન ભરેલું છે અને તેથી વિદેશી વિદ્યાપ્રેમી ગૃહસ્થા માં—માગ્યું મૂલ્ય આપીને આ વિષયના શ્રંથા મેળવી રહ્યા છે અને તેમાંથી નવી નવી વસ્સ્તુઓ શાધીને તેના ઉપયાગ હુન્નર, ઉદ્યોગ તથા વૈજ્ઞાનિક પ્રગતિ અંગે કરી રહ્યા છે, ત્યારે આ શ્રંથાની હસ્તલિખિત પ્રતિઓને આપણું નકામી ગણી વેચી રહ્યા છીએ. જે સમાજે જ્ઞાનમાં સંરક્ષણ માટે લાખા—કોડા રૂપિયા ખર્ચ્યા, તેની આ દશા!

આજે આપણામાં જ્ઞાનપ્રેમ રહ્યો નથી, નવું નવું જાણવાની ઉર્મે લગભગ આસરી ગઈ છે, એટલે આ વસ્તુનું મૂલ્યાંકન કરી શકતા નથી, પણ એ આપણા દેશનું ખરૂં જવાહિર છે, તે આપણે ભૂલવાનું નથી. આજથી છ વર્ષે પહેલાં મુંબઈના સાગરતટે એક મહાલયમાં અમારે સ્વામી માધવાનંદ નામના એક તંત્રવિશારદ સંન્યાસીને મળવાના પ્રસંગ ઊભા થયા હતા. તે વખતે તેમની સાથે આપણી તંત્રવિદ્યા સંખંધી વાત નીકળતાં જાણી શકાયું હતું કે તેઓ અઢીલાખ રૂપિયાનાં ખર્ચે ભારતના તમામ તંત્રયાં થોના સંથહ કરી રહ્યા હતા અને તેનું ત્રણ ભાગમાં મુદ્રણ કરી યાંગ્ય અધિકારીઓને આપવાની પ્રાજના કરી ચૂક્યા હતા. તેઓ પાતે યાંગ તેમજ તંત્રવિદ્યાના સારા જાણકાર હતા.

અને મૂર્તિનાં મુખમાંથી શ્લોકો એાલાવવાની તાકાત ધરાવતા હતા. તેમણે અમને કહ્યું કે 'જૈન મહાત્માઓએ પણ તંત્ર- વિદ્યામાં બહુ સારી પ્રગતિ કરેલી છે અને અમે કેટલાક જૈન તંત્રો જેવાની ઈચ્છા ધરાવીએ છીએ ' તેથી અમે તેમને ૪૦ જેટલાં જૈન તંત્રો અતાવ્યાં હતાં અને તેથી તેઓ ઘણા ખુશ થયા હતા.

આ રીતે જ્યારે અન્ય લાેકા આપણા તંત્રશ્રંથાની તારીક કરી રહ્યા છે, ત્યારે આપણે તેની નિંદા કરીએ અથવા તેના પ્રત્યે ઉપેક્ષાભાવથી વર્તીએ, એ કયાં સુધી ઉચિત છે ? તેના સહુ સજ્જના શાંતિથી વિચાર કરી જીએ.

### ૪—**ભ્રમનિવાર**ણ

કેટલાક કહે છે કે મંત્ર-યંત્ર-તંત્રને ધર્મમાં સ્થાન હોાવું ન જોઈએ, કારણ કે તે મનુષ્યને આઉ રસ્તે દોર-નારી વસ્તુ છે. '

અહીં વિચારવાનું એ છે કે જો મંત્ર-યંત્ર-તંત્ર માન-વામાં આવે છે તેવી ખરાબ વસ્તુ હાય તા આપણાં શાસ્ત્રો તેને સ્થાન આપે શા માટે? અને આપણા આચાર્યા તેની સાધના, આરાધના કે ઉપાસનામાં પ્રવૃત્ત થાય શા માટે?'

જે કાઈ એમ માનતું હાય કે મૂળ જૈન શાસ્ત્રોમાં આ વસ્તુ ન હતી, પણ પાછળથી દાખલ થઈ, તાે એ માન્યતા ભૂલભરેલી છે. દ્રાદશાંગી એટલે ખાર અંગાે એ જૈન ધર્મનાં મૂળ શાસ્ત્રો છે, તેમાંનું ખારમું અંગ દૃષ્ટિવાદ હાલ ઉપલબ્ધ નથી, પણ તે વીર નિર્વાણ પછી ૨૦૦–૨૫૦ વર્ષ સુધી તો રહેલું જ છે. તેનું વર્ણન આજે નંદીસૂત્ર જેવા એક સર્વમાન્ય આગમમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં જણાવ્યું છે કે 'આ દૃષ્ટિવાદ નામનું ખારમું અંગ ઘણું માટું હતું, તે પાંચ ભાગામાં વહેં ચાયેલું હતું અને તેના એક ભાગ ચૌદ પૂર્વા તરીકે ઓળખાતા હતા. આ ચૌદ પૂર્વા તરીકે ઓળખાતા હતા. આ ચૌદ પૂર્વામાં દશમું પૂર્વ વિદ્યાપ્રવાદ નામનું હતું અને તેમાં વિદ્યા તથા મંત્રના અર્થાત્ મંત્ર–યંત્ર–તંત્રના માટા સંચહ હતા.' વળી સિદ્ધપ્રાભૃત અને ચાનિપ્રાભૃત વગેરે શ્રંથા તંત્ર– વિષયક જ છે. એટલે જૈન શાસ્ત્રોએ મંત્ર–યંત્ર–તંત્રને મૂળથી સ્થાન આપેલું છે, એ નિશ્ચત છે.

કાઈ એમ માનતું હોય કે જૈનાચાર્યાએ મંત્રતંત્રમાં પડવું એ ઠીક નથી, તા જૈનાચાર્યાનું વર્ણન કરતાં જૈન શાસ્ત્રોએ તેમને વિદ્યા અને મંત્રના જાણુકાર કહ્યા છે. વળી જૈન શાસ્ત્રોમાં આઠ પ્રભાવકાનું જે વર્ણન આવે છે, તેમાં વિદ્યાવાન અને મંત્રસિદ્ધ એ ખંનેની ગણના કરેલી છે. એટલે આચાર્ય મંત્રતંત્રના અભ્યાસ કરતા, તેમાં નિષ્ણાત થતા અને સમય આવ્યે શાસનની રક્ષા માટે તથા ધર્મી જેનાની સહાય કરવા માટે તેના ઉપયાગ કરતા, એ નિશ્ચિત છે. જો એમ ન હાય તો જૈન ધર્મમાં આજે આટલા મંત્રો, આટલા યંત્રા અને આટલા તંત્રા હાત શી રીતે ? એની રચના કાઇ સામાન્ય ગૃહસ્થે કરેલી

નથી, પણ ત્યાગી નિઃસ્પૃહી મુનિવરા તથા આચાર્યોએ જ કરેલી છે.

મંત્ર–યંત્ર–તંત્ર એ અદ્ભુત શક્તિશાળી વસ્તુ છે. જો તેના સદુપયાગ કરવામાં આવે તા તેથી ઘણા લાભ થઈ શકે છે અને તેથી જ ધર્માચાર્યાએ તેને ધર્મમાં સ્થાન આપેલું છે. આ વસ્તુના કાઇએ દુરુપયાગ કર્યા હાય, તેટલા માત્રથી એ વસ્તુ ખરાબ થઈ જતી નથી.

અહીં કાઈ એમ કહેતું હાય કે ધર્મ ના ઉદ્દેશ મનુષ્યને મુક્તિ ભણી લઈ જવાના છે, તેની સાથે આ વસ્તુ સંગત થતી નથી, તો એ કથન વિશેષ વિચાર કર્યા વિનાનું છે. અમે કહીએ છીએ કે મંત્ર–યંત્ર–તંત્ર એ માક્ષમાર્ગનાં સાધનભૂત સમ્યગ્ દર્શન, સમ્યગત્તાન અને સમ્યક્ચારિત્ર ત્રણેની પૃષ્ટિ કરનારો છે. નમસ્કાર એ મંત્ર છે, સિદ્ધચક્રજી એ યંત્ર છે અને સ્નાત્રપૂજા એ એક જાતનું તંત્ર છે. શું આ વસ્તુઓ સમ્યગ્દર્શનની પૃષ્ટિ કરનારી નથી? મંત્રના અર્થ–ભાવ–રહસ્ય, પર વિચાર કરીએ તા સમ્યગ્ જ્ઞાનની વૃદ્ધિ થાય છે, યંત્રની આરાધ્ય વસ્તુ પર ઊંદું મનન કરીએ તા સમ્યગ્ જ્ઞાનની વૃદ્ધિ થાય છે અને પૂજાદિ તંત્રામાં તલ્લીન થઈએ તા પણ સમ્યગ્રાનની વૃદ્ધિ થાય છે.

જૈન ધર્મમાં વિવિધ પ્રકારની જે પૂજાઓ રચાયેલી છે, તેમાં શાસ્ત્રીય વિષયાનું ઊંડું જ્ઞાન ભરેલું છે, જેની

ખાતરી પૂજાસંગ્રહનું પુસ્તક લઈ તેમાંની કાે<mark>ઈ પણ પૂજા</mark> વાંચવાથી થઈ શકશે.

મ ત્ર-યંત્ર-તંત્રની સાધના-આરાધનાથી શુભ ભાવની વૃદ્ધિ થાય છે, એટલે તે ચારિત્રની પુષ્ટિ કરનાર પણ છે. આ રીતે મ ત્ર-યંત્ર-તંત્ર માેક્ષમાર્ગમાં ઉપકારક હાવાથી તેના નિષેધ કરવા કે તેનું મૂલ્ય એાક્ષું આંકવું એ કાેઈ રીતે વ્યાજળી નથી.

કેટલાક કહે છે કે 'મંત્ર-યંત્ર-તંત્રની મોક્ષ માર્ગ-સાથે લલે સંગતિ કરવામાં આવી હોય, પણ તેની ફલ- શ્રુતિમાં તો એહિક સુખાની જ યાદી હોય છે, એટલે અમે તેને ધર્મમાં સ્થાન આપવાનું પસંદ કરતા નથી. ' પરંતુ ઊંડા વિચાર કરવાથી જણાશે કે આ માન્યતા પણ ભૂલ ભરેલી છે. ધર્મનું માહાત્મ્ય અતાવવું હોય તો 'ઘર્મા जन्म कुळे शगेरपदुता सौमाग्यमायुर्ब છં' વગેરે વર્ણન કરવું પડે છે, તેથી ધર્મ શું એહિક સુખાની અભિમુખતા વાળા થયા ? ખરી હકીકત તો એ છે કે ધર્મથી વિમુખ આત્માઓને ધર્મની વાત એકદમ ગમતી નથી. જો તેમને પ્રથમ તેમની રુચિ અનુસાર કંઈ પણ આપવામાં આવે છે, તો તેઓને ધર્મની બાબતમાં ધીમે ધીમે રસ પડતા જાય છે અને છેવટે તે ધર્મપરાયણ અની શકે છે. આ વિષયમાં જૈન શાસકારાએ શ્રુષ્ટિપુત્ર કમળની કથા કહી છે, તે અરાબર લક્ષમાં રાખવા જેવી છે.

# શ્રેષ્ઠિપુત્ર કમલની કથા

શ્રીપુર નામે એક નગર હતું. તેમાં શ્રીપતિ નામે એક શેઠ રહેતો હતો. તેને સુંદરી નામની ભાર્યા હતી. તેનાથી કમલ નામના એક પુત્ર થયા હતો. તે અનુકમે ખધી કલાઓમાં પ્રવીણ થયા, પણ ખહેાંતેર કળાની શિર-તાજ જે ધર્મકલા કહેવાય, તેનાથી વિમુખ રહ્યો. તેના પિતા જ્યારે પણ ધર્મસં બંધી કાઈ વાત શરૂ કરતા કે તે ખગાસાં ખાવા માંડતા કે આંખા ચાળીને ઊભા થઈ જતા. એક લાકકવિએ કહ્યું છે કે—

જેનું મન જે શું વસ્યું, તેને તે જ સુહાય; દ્રાક્ષ તણા તજી માંડવાે, કાગ લીંબાળી ખાય.

હવે એક વાર નગરની સમીપમાં રહેલાં ઉદ્યાનમાં શ્રીશીલ ઘર નામના આચાર્ય પધાર્યા. તે જાણીને શ્રીપતિ શેઠ તેમના ઉપદેશ સાંભળવા ગયા. એ ઉપદેશ પૂરા થયા પછી તેણે છે હાથ જોડીને કહ્યું: 'પૂજ્ય ગુરુદેવ! મારા પુત્ર કમલ અધી વાતે હાશિયાર છે, પણ ધર્મથી વિમુખ છે, તેથી તેને ધર્મ પમાડવાની કૃપા કરા.'

ગુરુએ કૃપા કરી તે વાતના સ્વીકાર કર્યો, એટલે શ્રીપતિ શેઠે ઘરે આવી કમલને કહ્યું કે 'આજે તો એક માટા મહાત્મા નગર બહાર પધાર્યા છે. બધા લોકો તેમનાં દર્શને જાય છે, તો તું પણ ત્યાં જઈ તેમનાં દર્શન કરી આવ.' પિતાની આજ્ઞા થતાં કમલ એ સાધુ-મહાત્મા પાસે ગયા અને પ્રણામ કરીને સામે બેઠા. એ વખતે મુરુએ તેને ઉપદેશ આપવા માંડયા અને તેમાં ધર્મની આવશ્યકતા, ધર્મનું સ્વરૂપ, ધર્મના પ્રકારા વગેરે કહી સંભળાવ્યા. પછી ઉપદેશ પૂરા થતાં તેમણે પૂછ્યું કે 'હે કમલ! તેં આમાંથી શું જાલ્યું?' ત્યારે તેણે કહ્યું: 'આપ કંઈક બાલતા હતા. તે વખતે આપના હડિયા ૧૦૮ વાર શંચા-નીચા થયા, એ મેં જાલ્યું.' આથી સાધુ-મહાત્માને લાગ્યું કે આ તા પત્થર પર પાણી રેડાયું. અને તેઓ અન્યત્ર વિહાર કરી ગયા.

થાડા દિવસ બાદ શ્રી ગુણસાગર નામના બીજા આવાર્ય એ જ ઉદ્યાનમાં પધાર્યા ત્યારે શ્રીપતિ શેઠે તેમને પણ પાતાના પુત્રને ધર્મ પમાડવાની વિનંતિ કરી અને પહેલાં જે હકીકત બની હતી, તે કહી સંભળાવી. ગુરુએ કહ્યું: 'અમે તેને જરૂર ધર્મ પમાડીશું, પણ તેને એટલી શિખામણ આપજો કે તે અમારા કંઠ સામે જ જોયા ન કરે.'

શ્રીપતિ શેઠે કમલને એ પ્રમાણે શિખામણ આપીને ગુરુ પાસે માેકલ્યા. ત્યાં તે વંદન કરીને ગુરુની સામે બેઠા. ત્યારે ગુરુએ પૂછ્યું: 'હે લદ્ર! તું તત્ત્વનું કઈ સ્વરૂપ. જાણે છે ખરા ?'

કમલે કહ્યું: ' હું ત્રણ તત્ત્વા જાણું છું. મનગમતું

ખાવું-પીવું, લહેસ્થી હરવું-ક્રરવું અને નિરાંતે ઊંઘી જવું.'

એ સાંભળી ગુરુએ કહ્યું કે 'આ તે ગામડિયાની ભાષા થઈ. પણ જે ત્યાગ કરવાનું, જાણવાનું અને આદ-રવાનું છે, તે તું કંઈ જાણે છે?'

કમલે કહ્યું : ' એની મને કંઈ ખબર નથી. '

ત્યારે ગુરુએ તેને હેય, ગ્રેય અને ઉપાદેયનાં સ્વરુ પવાળી ધર્મદેશના આપવા માંડી. એ દેશનાને અંતે તેમણે પૂછ્યું કે ' હે ભદ્ર ! તું આમાંથી શું સમજ્યો ? '

કમલે કહ્યું: 'મહારાજ આમાં મને તો કંઇ સમજ પડી નહિ, બાકી એટલું હું સમજી શકયા કે આપ જ્યારે દેશના દેતા હતા, ત્યારે આપની નજીક જે ઝાડ છે, તેનાં થડમાંથી ૧૦૮ મ'કાડા બહાર નીકળ્યા અને તેટલા જ પાછા ગયા.'

ગુરુ સમજયા કે આ તાે ભસ્મમાં ઘી નાખવા જેવું ચેચું, અને તેઓ પણ અન્યત્ર વિહાર કરી ગયા.

હવે થાેડા સમય ખાદ શ્રી જ્ઞાનસાગર નામના એક ત્રીજા આચાર્ય ત્યાં આવ્યા. ત્યારે શ્રીપતિ શેઠે તેમની પાસે જઈ ને પાતાના પુત્રને ધર્મ પમાડવાની પૂર્વવત્ વિન'તિ કરી અને બનેલી અધી વાત કહી સંભળાવી.

ગુરુએ પૂછયું; ' લૌકિક વ્યવહારમાં તેની ખુદ્ધિ કેવી છે ? ' શ્રીપતિ શેઠે કહ્યું : ' ઘણી સારી. હિસાબ, નામું-ઢામું, લેણદેણુ બધું બરાબર કરે છે. '

ગુરુદેવે કહ્યું: 'તા તમે ફીકર કરશા નહિ. એ જરૂર

ડેંકાણું આવી જશે. તેને અમારી પાસે માેકલજો.'

પિતાની આજ્ઞા થતાં કમલ તેમની પાસે ગયા અને વંદન કરીને સામે બેઠા. તે વખતે ગુરુએ તેનું મન જાણવા માટે કહ્યું કે ' હે કમલ! તારા હાથના મણિબંધ ઉપર મત્સ્યનાં મુખસહિત માટી ધનની રેખા દેખાય છે. '

આ શખ્દો સાંભળતાં જ કમલે પૂછયું કે 'તેનું ફળ શું ?' ગુરુએ કહ્યું : 'મત્સ્યરેખાથી ઘણું ધન પ્રાપ્ત થાય છે. વળી તારા હસ્તની રેખા પરથી જણાય છે કે તારા જન્મ શુકલ પક્ષમાં થયેલા હાવા જાઈએ અને તે . વખતે અમુક ચહા અમુક સ્થાનમાં પડેલા હાવા જાઈએ.'

તે સાંભળીને કમલ આશ્ચર્ય પામ્યાે. તેણે ત્યાંથી ઘરે જઈ પાતાની જન્મ-પત્રિકા લાવી ગુરુ આગળ મૂકી. આ જન્મપત્રિકા જોઈ ધર્માચાર્ય કહ્યું કે 'તારાં લગ્ન અમુક ઉમરે થયેલા હોવા જોઈ એ અને તારી પત્ની અમુક પ્રકારની હોવી જોઇએ. આ પત્રિકા પરથી એમ પણ જણાય છે કે તને થાેડાં વર્ષ પહેલાં એક માેડી બિમારી આવી ગઈ હશે.'

કમલે કહ્યું: 'આપે જે કહ્યું, તે અક્ષરશઃ સાચું છે.' આ બનાવ પરથી કમલે પાતાનાં મનમાં નિર્ણય કર્યા કે 'આ ગુરુ જ્ઞાની દેખાય છે, માટે તેમની પાસે રાજ આવલું.'

બીજા દિવસે ગુરુએ કામ–દેવના પરિવારનું વર્ણુ'ન કર્યું અને સ્ત્રીના ચાર ભેદો વર્ણું બ્યા. કમલને એ સાંભળવામાં ઘણા આનંદ આવ્યા. ત્રીજા દિવસે ગુરુએ પદ્મિનીનું વર્ણુ'ન કર્યું, ચાથા દિવસે ચિત્રિણીનું વર્ણુ'ન કર્યું, પાંચમા દિવસે હસ્તિનીનું વર્ણન કર્યું અને છઠ્ઠા દિવસે શં ખિણીનું વર્ણન કર્યું. જેનાં મુખમાંથી સરસ્વતી વહેતી હાય તેનાં વર્ણનમાં શું ખામી હાય ? કમલ તો આ સાંભળી લધું જ ખની ગયા અને 'હવે ક્યારે ગુરુ પાસે જાઉં?' એવી ઉત્સુકતા સેવવા લાગ્યો. ગુરુ પણ તેને રોજ નવી નવી વાતો કહેવા લાગ્યા અને તેની ઉત્સુકતા વધારવા લાગ્યા.

હવે એક દિવસ ગુરુએ કહ્યું : 'કમલ! તું ખૂબ ચતુર છે, તો હું એક વરત પૂછું, તેના ઉત્તર આપ' પછી તેમણે નીચેનું વરત પૂછ્યું :

> નારી એઠી ગાેખમાં, કરે સઘળાંયે કામ; રાતી રસભીની રહે, છાેડે નહિ નિજ ઠામ; ચાકર ચાેકીદાર શા, બહુલા રાખે પાસ; કામ કરાવે તે કને, વિલસે આપ વિલાસ. જોડે પ્રીતિ બહુ થકી, તાેડે પણ તિણવાર, કરવી વશ તેને ઘટે, સુખ વાંછે જે સાર.

કમલે તેના પર ખૂબ વિચાર કર્યો, પણ ઉત્તર જડયો નહિ. ત્યારે ગુરુએ કહ્યું : 'એનો ઉત્તર જીલ છે. એ મુખરૂપી ગાખમાં બેઠેલી છે અને ત્યાં બેસીને પાતાનાં સઘળાં કામા કરે છે. તે ર'ગે રાતી છે અને પાતાનું સ્થાન છાડતી નથી. તે દાંતરૂપી ચાકરોને પાતાની પાસે રાખે છે અને તેમની પાસે બધું કામ કરાવે છે, જ્યારે પાતે તેના સ્વાદ માણવા રૂપી વિલાસજ કરે છે. આ જીલ સાર્ં બાલીને ઘણાનાં સ્નેહને તાડી પણ નાખે છે. તેથી જે માણસ ઉત્તમ

પ્રકારનું સુખ ઇચ્છતા હાય તેમણે જીલને વશ કરવી ઘટે.' આ સાંભળી કમલને ગુરુનાં ખુદ્ધિચાતુર્ય માટે ઘણું માન થયું અને તે મનમાં ને મનમાં તેમની ખૂબ પ્રશંસા કરવા લાગ્યા. હવે ગુરુએ તેને બીજું વરત પૂછ્યું:

> ડાળે એડી સ્ડલી, પણ નવ આવે પાંખ; તા યે કરવા નીકળે, જોયું આંખા આંખ; દેહવરણ કાળા નહીં, તા પણ કાળી ચાંચ; ચાંચે ઇંડાં મેલતી, પળ મહીં એ પાંચ. તે ઇંડાં ચાંપે ઘણું, તાય ન કૂટે એક; વદ તું વત્સ વિચારીને, ધરી હૈયે વિવેક.

આ વરતે કમલને સારી રીતે મુંઝવ્યાે. તે વિચાર કરવા લાગ્યાે કે આવી સ્ડલી તે કઈ હશે ? જે ડાળે એસે, તેને પાંખ ન હાય અને ચરવા નીકળે. વળી તેના દેહના રંગ કાળા ન હાય, પણ માત્ર ચાંચના રંગજ કાળા હાય. વળી કાઈ પક્ષી ચાંચે ઇંડાં મૂકતું હાય, એમ તા સાંભત્યું જ નથી અને આ પક્ષી ચાંચે ઇંડાં મૂકે છે. વળી તે વર્ષે, છ મહિને કે બે–ત્રણ મહિને ઇંડાં મૂકતું નથી, પણ પળમાં બે પાંચ ઇંડાં મૂકે છે. અને તે ઇંડાં પણ એવાં છે કે જે ચંપાવા છતાં ફૂટતાં નથી! ખરેખર! ગુરુએ તા આ વસ્ત પૂછવામાં કમાલ કરી છે. '

જ્યારે ઘણા વિચાર કરવા છતાં કમલને તેના જવાબ જડ્યો નહિ, ત્યારે ગુરુએ કહ્યું: 'વત્સ! એના ઉત્તર કલમ છે. તે હાથરૂપી ડાળ પર બેસે છે, તેને પાંખ હાતી નથી અને છતાં તે કરવા નીકળે છે, એટલે કે લેખનનું કાર્ય કરવા માટે ખહાર પેડે છે. તેના રંગ લાલ, પીળા, સાનેરી વગેરે હાય છે, પણ તદન કાળા હાતો નથી. પરંતુ તેની ચાંચ કળી હાય છે, અને તે ચાંચ વડે પળવારમાં અક્ષરા રૂપી બેપાંચ ઈડાં મૂકે છે. આ ઈડાં એવાં છે કે જે ચંપાવા છતાં ફૂટતાં નથી, એટલે કે સૂકાઈ ગયા પછી તેના પર હાથ ફેરવીંએ તા ભૂંસાતા નથી.

હે કમલ! આવી કલમ વડે ચાર પ્રકારનાં શાસ્ત્રા લખાય છે: ધર્માશાસ્ત્ર, અર્થશાસ્ત્ર, કામશાસ્ત્ર અને માેક્ષ શાસ્ત્ર.'

કમલે પૂછ્યું: 'આ શાસ્ત્રામાં શું આવે છે?' ગુરુએ કહ્યું: 'મનુષ્યે આ જીવનમાં કેવા આચાર-વિચાર રાખવા અને તેનું શું પરિણામ આવે છે? વગેરે વિચાર ધર્મશાસ્ત્રમાં કરેલા હાય છે; મનુષ્યે વેપારધંધા કેવી રીતે કરવા? અને અર્થ એટલે ધનનું ઉપાર્જન કેવી રીતે કરવું? તેના વિચાર અર્થશાસ્ત્રમાં આવે છે. મનુષ્યે કેવી રીતે કામસુખ ભાગવનું તેના વિચાર કામશાસ્ત્રમાં આવે છે, અને મનુષ્યે પરમાનંદની પ્રાપ્તિ કેમ કરવી? તેના વિચાર માક્ષશાસ્ત્રમાં આવે છે. આ વિષયમાં તારે વિશેષ જાણવાની ઈચ્છા હાય તા કાલે કહીશું.'

કમલ બીજા દિવસે સમયસર હાજર થયો અને વંદન કરીને સામે બેઠા, એટલે ગુરુએ કહ્યું: 'હે કમલ! તું વ્યવહારમાં ઘણા કુશળ છે અને લાખાનાં લેખાં કરી શકે છે, તા તને એક નાનકડા સવાલ પૂછું છું કે 'એકમાંથી એક જાય તા બાકી શું રહે ?' કમલે તરત જવાબ આપ્યા કે 'બાકી કંઈ ન રહે.' શુરુએ કહ્યું: 'બરાબર વિચાર કરીને જવાબ આપ.' આથી કમલે થાેડા વિચાર કરીને કહ્યું કે 'શૂન્ય બાકી રહે. '

ગુરુએ કહ્યું: 'એકડાની કિંમત શી અને મીંડાની કિંમત શી ?'

કમલે કહ્યું : ' એકડાની કિ'મત એક અને મીંડાંની કિંમત કંઇ નહિ.'

ગુરુએ કહ્યું: 'જો એમજ હાયતા ૧૦૦૦ ની સંખ્યામાંથી એક મીંડું હ્યૂંસી નાખ. '

કમલે કહ્યું, 'તો ૧૦૦૦ના ૧૦૦ ખની જાય, એટલે કિંમત દશમા ભાગની થઈ જાય.'

ગુરુએ કહ્યું: 'એના અર્થએ ખરાને કેમીંડાંની પાસુ કંઈક કિંમત છે?'

કમલે કહ્યું : 'હા, ગુરુદેવ. મીંડાની પણ કિંમત તાે છે જ. પણ તે એકડાે હાેય તાે. '

ગુરુએ કહ્યું : 'સાબાશ! હવે તું ખરાખર બાલ્યાે. જો એકડા હાય તાે મીંડાંની કિંમત, નહિ તાે મીંડાની કિંમત નહિ. આ જ વસ્તુ આપણાં જીવન પરત્વે સમજવાની છે. આપણું જીવન છે, તે મીંડાં સમાન છે અને ધર્મ છે, તે એકડા સમાન છે. જો મીંડાંમાં એકડા લળે, એટલે જીવનમાં ધર્મ લળે તાે તેની કિંમત છે, નહિ તાે એની કિંમત કંઈ નથી. ખાવું–પીવું, હરવું–ફરવું, સૂવું–બેસવું, વિષયભાગ કરવાે એ તાે પશુઓ પણ કરે છે, પરંતુ તેમનાં જીવનમાં ધર્મ નથી, એટલે તેની કંઈ કિંમત નથી. મનુષ્ય ધારે તો પોતાનાં જીવનમાં ધર્મનું આચરણ કરી શકે છે અને તેની કિંમત ખૂબ વધારી શકે છે, તેથી બુદ્ધિમાન મનુષ્યે પોતાનાં જીવનને ધર્મરૂપી એકડાથી અવશ્ય મૂલ્યવાન બનાવનું જોઇએ. '

ગુરુ મહારાજના આ શબ્દોએ કમલનું હૃદય લેદી નાખ્યું અને તે કહેવા લાગ્યા : 'ગુરુદેવ! અત્યાર સુધી મારું જીવન શ્ન્ય રહ્યું છે. હવે તેમાં ધર્મ રૂપી એક્ડે પૂરી તેને મૂલ્યવાન બનાવવામાં મદદ કરાે.'

પછી ગુરુએ તેને ધર્મની વિશેષ સમજ આપી અને ક કમલે કેટલાક વ્રતનિયમા ગ્રહણ કર્યા. આખરે તે ધર્મ– પરાયણ અન્યા અને પાતાનું જીવન સાર્થક કરી ગયા.'

ઐટલે મનુષ્યાેને ધર્મ પમાડવા માટે આચાર્યાેને તેમની મનાેદશા–મનાેવૃત્તિ ઉપર પણ ખૂબ ધ્યાન આપ**લું પ**ડે છે.

### શ્રી ચૈતન્યદેવે બંગાળમાં કરેલા હરિનામપ્રચાર

અ'ગાળમાં ગૌરાંગદેવ યાને ચેતન્ય મહાપ્રસનું નામ આજે ઘરઘરમાં જાણીતું છે. તેમનાં જીવનના એક પ્રસંગ પણ આ વસ્તુની પુષ્ટિ કરે છે.

'શ્રી ચૈતન્યદેવે પાતાના ભક્ત શિષ્ય હરિદાસને સર્વત્ર હરિનામના પ્રચાર કરવાની આગ્રા કરી હતી. ભક્ત હરિદાસ એ નામના પ્રચાર કરવા અંગાલના ઘણા પ્રદેશમાં ફર્યા, પરંતુ તેમના પ્રયત્ન સફળ થયા નહિ, તેથી તેઓ પાછા ક્ર્યાં. તેમણે ચતન્યદેવને કહ્યું: 'પ્રભાે! અત્યારના મનુષ્યા તો વિષયભાગમાં આસકત થઇ ગયા છે. તેઓ ભાેગવિલા-સના ત્યાગ કરીને શ્રીહરિનું નામસ્મરણ કરવા ઇચ્છતા નથી.'

પછી ચૈતન્યદેવે પાતે જ શ્રીહરિનાં નામના પ્રચાર કરવાનું શરૂ કર્યું. તેમણે સર્વ સાધારણ મનુષ્યાને કહ્યું કે 'તમારે વિષયભાગ ભાગવા હાય તા ભાગવા, પરંતુ શ્રી હરિનું નામ સ્મરણ કરા.' એ સાંભળતાં જ લાકાનાં ટાળે ટાળાં તેમની સન્મુખ આવી શ્રીહરિ નામના મંત્ર ચહેલ કરવા લાગ્યાં.

તે સમયે ભક્ત હરિદાસે શ્રી ચૈતન્યદેવને કહ્યું કે 'ભગવન! અમારે માટે તો તમે કઠાર નિયમા કર્યા છે. અમને મઘ, માંસ, મત્સ્ય, પરસ્ત્રી વગેરેનું સેવન નહિ કરવા અને પ્રદ્માચર્યનું પાલન કરવાના ઉપદેશ કર્યો છે અને તે પ્રમાણે અમે કઠાર સાધન કરી રહ્યા છીએ, પણ સાધારણ જનસમાજ માટે તો તમે અસત્ કર્મના ત્યાગ અને સત્કર્મનાં આચરણ જેવા કાઈ કઠાર નિયમ રાખ્યા નથી, તેનું કારણ શું?'

શ્રી ચૈતન્યદેવે હાસ્ય કરીને કહ્યું: 'વત્સ! તમને વિષયભાગ પ્રત્યે વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થયા છે અને તમે તા ઇશ્વરના પ્રેમી ભક્ત છા. તમને ઇશ્વર સાક્ષાત્કારની જ ઈચ્છા છે. તમને સંસારના વિષયભાગની લેશ માત્ર ઇચ્છા નથી. તેથી જ તમારે માટે સાત્વિક દક્ષિણ માર્ગની ચાજના કરી છે. પરંતુ સાધારણ લોકો વ્યાપાર, રાજગાર, સ્ત્રી, પુત્ર, ધન આદિ વિષયામાં રચ્યાપચ્યા રહે છે. તેમનાં અંતઃકરણમાં અનેક વિષયાેની લાલસા છે. એવા મતુષ્યાે ઇશ્વરને જાણવા છતાં ઇશ્વરપ્રાપ્તિ ઇચ્છતા નથી. તેઐા ભગવાન કરતાં વિષયભાગને વિશેષ પ્રિય સમજે છે. તેમની વાસનાના આપણે ખ્યાલ ન રાખીએ તાે તેઓ શ્રી હરિનું નામસ્મરણ કેમ કરે ? તેથી જ તેમને વિષયભાગ ભાગવવા દઇને શ્રી હરિતું નામસ્મરણ કરવાની વ્યવસ્થા કરી છે. શ્રી હરિનાં નામના મહિમા અને પ્રતાપ એવા છે કે તેઓ પ્રતિદિન થાઉા થાઉા સમય પણ તેનું સ્મરણ કરશે, તે તેમનું અંતઃકરણ પવિત્ર થતું જશે અને જેમ જેમ તેએ। શ્રી હરિના ગુણાનુવાદ, કથાવાર્તા, સત્સંગ અને નામા-નુષ્ઠાન કરશે. તેમજ સત્સંગના પ્રતાપે વિષયભાગથી થતાં અનેક વ્યાધિએ અને ઉપાધિઓનું જ્ઞાન પામશે. તેમ તેમ તેઓ પાતાની મેળે જ ધીમે ધીમે વિષયભાગના ત્યાગ કરી સાત્ત્વિક સાધનના માર્ગે ચાલતા થઈ જશે. '

## ળૌદ્ધ ધમ<sup>૧</sup>માં મત્ર−તત્ર

કેટલાક કહે છે કે 'ગૌતમબુદ્ધે ધર્મના પ્રચાર માટા પાચે કર્યો, પણ તેમણે લોકોને મંત્ર–તંત્રના ઉપદેશ આપ્યા હાય, એલું જાણવામાં આવ્યું નથી.' પરંતુ બુદ્ધ નૈયાયિક શાંતિ-રક્ષિત અને તેના શિષ્ય કમલશીલ તા સ્પષ્ટ કહે છે કે જે મનુષ્યાને નિર્વાણની ઉત્કંઠા ન હતી અને સાંસારિક સુખ ઇચ્છિતા હતા, તેમને માટે ગૌતમણુદ્ધે મંત્ર, માંડલ, સુદ્રા અને તંત્રના ઉપદેશ કર્યો હતા.

તે વખતે આ વસ્તુ કદાચ ખાનગી અને નાના પાયે હશે, પણ પછીના યુગમાં તેણે વેગ પકડચો અને તેમાંથી મહાયાન શાખાના તથા વજયાન સંપ્રદાયના જન્મ થયાે.

બૌદ્ધ ધર્મની મુખ્ય શાખાઓ બે છે: મહાયાન અને હીનયાન. તેમાં તિબેટ, ચીન, જાપાન વગેરે ઉત્તર ભાગના બૌદ્ધો મહાયાનમાં ગણાય છે અને સિલાન, પ્રદ્વાદેશ વગેરે દક્ષિણ ભાગના બૌદ્ધો હીનયાનમાં ગણાય છે. મહાયાનના અર્થ છે—મહાન આદર્શના સ્વીકાર કરનારા એટલે કે સમસ્ત વિશ્વનાં હિત માટે પ્રયત્ન કરનારા એને હીનયાનના અર્થ છે—હીન આદર્શના સ્વીકાર કરનારા એટલે કે માત્ર પાતાનાં નિર્વાણ કે અર્હ ત્પદને માટે પ્રયત્ન કરનારા. મહાયાનાએ પાતાને શ્રેષ્ઠ માનીને બાકીનાઓને આ નામ આપ્યું હશે અને તે કાળાંતરે રઢ થયું હશે એમ લાગે છે, કારણ કે હીનયાના પાતે તા આવું નામ ધારણ કરે જ નહિ.

વિદ્વાનાનું એમ માનલું છે કે ખૌદ્ધ ધર્મ શરૂઆતમાં ઉપર જણાવી તેવી હીનયાન વૃત્તિવાળા જ હતો, પણ ખુદ્ધનાં પરિનિર્વાણ પછી એક કે બે સૈકા ખાદ તેમના અનુયાયીઓમાં માટા મતલેદ ઉત્પન્ન થયા. તેમાં સ્થવિરા એટલે વૃદ્ધ સાધુઓ એવા વિચારના હતા કે ખુદ્ધ લગવાને સંઘને માટે જે નિયમ–ઉપનિયમા ઘડ્યા છે, તેને જ ખરાબર વળગી રહેવું, જ્યારે યુવાને શ્રમણા એ નિયમામાં

ફેરફાર કરવાની જેરદાર માગણી કરી રહ્યા હતા. તે માટે તેમની મુખ્ય દલીલ એ હતી કે અતિ કડક પણ નહિ અને અતિ શિથિલ પણ નહિ, એવા મધ્યમ માર્ગથી નિર્વાણ મળે છે, માટે આહારવિહાર વગેરેને લગતા જે કડક નિયમાં હાલ અમલમાં છે, તેને ઢીલા કરવા. એ વખતે સંખ્યામાં આ વર્ગ નાના હતા, એટલે તે પાતાના સિદ્ધાંતાના ગુપ્ત રીતે પ્રચાર કરતા હતા, પણ ધીમે ધીમે તેની સંખ્યા માટી થતી ગઈ, એટલે તે સિદ્ધાંતાના તેઓ ખુલ્લા પ્રચાર કરવા લાગ્યા અને એ રીતે મહાયાન શાખાના જન્મ થયા તથા કાળાંતરે તેમાંથી વજયાન સંપ્રદાય ઊલા થવા પામ્યા.

આ વજ્યાન સંપ્રદાયે નિર્વાણના અર્થ માત્ર શૂન્ય કે શૂન્ય અને વિજ્ઞાન ન કરતાં શૂન્ય, વિજ્ઞાન અને મહા સુખ પણ કર્યો અને પાંચ ધ્યાની અુદ્ધ અને તેમના પરિવારની રજૂઆત કરી. આ પાંચ ધ્યાની અુદ્ધ ઐદ્ધ શાસ્ત્રપ્રણીત પાંચ રકંધા પર પ્રભુત્વ ધરાવે છે, એમ પણ તેમણે જાહેર કર્યું. તેમાં રૂપસ્કંધ પર વિરાચનનું પ્રભુત્વ માન્યું, વેદનાસ્કંધ પર રત્નસંભવનું પ્રભુત્વ માન્યું, સંજ્ઞાસ્કંધ પર અમિતાભનું પ્રભુત્વ માન્યું, સંસ્કારસ્કંધ પર અમેઘસિદ્ધિનું પ્રભત્વ માન્યું અને વિજ્ઞાનસ્કંધ પર અફ્રા- ભ્યનું પ્રભુત્વ માન્યું. વળી આ પાંચે ધ્યાની પર એક છઠ્ઠા વજધર નામના અુદ્ધ માન્યા કે જેમાં એ પાંચેની શક્તિનો સમન્વય કલ્પવામાં આવ્યા હતા. ઉપરાંત તેમણે અનેક દેવ— દેવીએાની ઉપાસના પણ દાખલ કરી અને તેમાંના કેટલાક દેવોને પાતાની શક્તિને આલિંગન દેતા હાય એવાં નગન— ખિભત્સરૂપે પણ ખડા કર્યા.

એમ કહેવાય છે કે બૌદ્ધ ધર્મમાં સુપ્રસિદ્ધ વસુ-ભંધુના ભાઈ અસંગે ઈ. સ. ની ચાથી સહીમાં તંત્રવાદ દાખલ કર્યો અને તે ધર્મકીર્તિના સમય સુધી ગુપ્ત રીતે ગુરુ દ્વારા શિષ્યાને મળતા રહ્યો. ત્યાર પછી સરહ, નાગા-ર્જીન, લુઈપા, પદ્મવજ, અંગવજ અને ઇંદ્રભૂત એ વજ યાનના આચાર્યોએ તેના ખુલ્લા પ્રચાર કર્યા અને તેઓ ખૂબ લાેકપ્રિય બન્યા.

અન્ય ધર્મીમાં પણ મંત્ર-તંત્રને સ્થાન છે.

યહૂદી, ખ્રિસ્તી, ઈસ્લામ વગેરે ભારત બહાર ઉ<sub>ત્</sub>પન્ન થયેલા ધર્મમાં પણ આ વસ્તુએા <mark>જ</mark>ોવા મળે છે.

### ૫—તંત્રામાં તત્ત્વજ્ઞાન

તંત્રામાં તત્ત્વજ્ઞાનના વિષય કેવી રીતે છણાયેલાે છે, તેના અમે પાઠકાને થાહા પરિચય કરાવવા ઈચ્છીએ છીએ. કુલાર્ણવ તત્ત્રમાં કહ્યું છે કે:—

न मानुष्यं विनाऽन्यत्र, तत्त्वज्ञानं तु रूभ्यते ।

'મનુષ્યનાં જન્મ સિવાય અન્ય કાેઇ જન્મમાં તત્ત્વ-જ્ઞાન પમાતું નથી.'

सोपानभूतं मोक्षस्य, मानुष्यं प्राप्य दुर्लभम् । यस्तारयति नात्मानं, तस्मात् पापतरोऽत्र कः ॥

' માેક્ષના સાેપાન સમાે દુર્લ'લ માનવજન્મ પામવા છતાં જે આત્માને તારતાે નથી, તેનાથી વધારે પાપી બીજો કાેેેે જુ શર્થાત્ કાેઈ નહિ.'

विना देहेन कल्याणि, पुरुषार्थी न विद्यते । तस्माहेहधनं रक्ष्यं, पुण्यकर्माणि साधयेत् ॥ ' દેહ વિના ઠાેઈ પણ પુરુષાર્થ શક્ય નથી, તેથી દેહરૂપી ધનનું રક્ષણ કરવું અને તેનાથી પુષ્યકર્મોની સાધના કરવી.'

सत्थप्रकाश व्यंगे तेकी कि छै: येषां भाग्यवज्ञादेवि, परं सत्यं प्रकाशते । ते धन्यास्ते महात्मानः, छतार्थास्ते नरोत्तमाः ॥

' હે દેવી ! ભાગ્યયાગે જેનામાં પરમ સત્યના પ્રકાશ થાય છે, તે પુરુષા ધન્ય છે, મહાત્મા છે, કૃતાર્થ છે, નરાત્તમ છે.'

સત્યનું જ્ઞાન કાનામાં પ્રકાશિત થાય ? તે અંગે તેઓ કહે છે:

> शुद्धचित्तस्य शान्तस्य, धर्मिणो गुरुसेविनः । सत्यभकस्य गुद्धस्य, सत्यज्ञानं प्रकाशते ॥ शुद्धिविनयहर्षाद्यैः सदाचारदृढव्रतैः । सत्यज्ञानरतैर्धमैंस्तत्त्वज्ञानमवाष्यते ॥

'જેનું ચિત્ત શુદ્ધ હોય, જે શાંત હોય, ધાર્મિક હોય, ગુરુની સેવા કરનારા હોય, સત્યના ભક્ત હોય અને ગુદ્ધ માર્ગનું અનુસરણ કરનારા હોય, તેનામાં સત્યજ્ઞાનના પ્રકાશ થાય છે. એ સત્યજ્ઞાન કે તત્ત્વજ્ઞાન પામવા માટે ભાવશુદ્ધિ જોઈએ, વિનય જોઈએ, હર્ષાદિ જોઈએ (અહીં આદિ શખ્દથી ઉત્સાહ વગેરે ગુણા સમજવા), સદાચાર જોઇએ, વ્રતનિયમનાં પાલનની દહતા જોઇએ અને સત્યજ્ઞાન પ્રત્યે પ્રેમ જોઈએ.'

## ેક—તંત્રશાસ્ત્ર અને મંત્રવિજ્ઞાન

તંત્રશાસ્ત્રોએ મ'ત્ર અંગે ઘણુંા વિચાર કર્યો છે અને તે અંગેનાં બધાં પગથિયાં વિગતવાર દર્શાવ્યાં છે. જે આ પગથિયાંના આપણું અરાબર અભ્યાસ કરીએ તાે તેમનાં મ'ત્રવિષયક જ્ઞાન માટે આપણું મસ્તક ડાલ્યા સિવાય રહે નહિ.

तंत्रशास्त्रोक्ने भंत्रनी व्याण्या का प्रभाषे करी छे: अज्ञानाद् विश्वविज्ञानं, त्राणं संसारबन्धनात् । यतः करोति संसिद्धचै मन्त्र इत्युच्यते ततः ॥ 'के अज्ञानभांथी विश्वनां विज्ञाननी संसिद्धि प्रत्ये क्षधं काय, के संसारनां णंधनाभांथी रक्षणुनी प्राप्ति करावे ते भंत्र कंद्रवाय.'

કેાણે કયા મંત્ર ગ્રહણ કરવા જોઈએ, તે અંગે પણ તેમણે ઊંડી વિચારણા કરી છે અને તેના સાધ્ય, સિદ્ધ, સુસિદ્ધ, શત્રુરૂપ અને મૃત્યુદાયી એવા પાંચ ભાગા પાડી તે સાધી કાઠવાની રીતા ખતાવી છે. પછી મંત્રજપ પુસ્તકા વાંચીને પાતાની ખુદ્ધિએ ન કરવા, પણ ચાગ્યગુરુ આગળ મંત્રદીક્ષા ગ્રહણ કરીને કરવા, એ પર ખાસ ભાર મૂક્યા છે. તે અંગે રુદ્રયામલના ત્રીજા પટલમાં કહ્યું છે કે—

अदीक्षिता ये कुर्वन्ति जपपूजादिकाकियाः । न भवन्ति प्रिये ते ां शिलायामुप्तवीजवस् ॥

' હે પ્રિયા! જેઓ મંત્રદીક્ષિત થયા વિના જ૫— પૂજા વગેરે ક્રિયાઓ કરે છે, તેમને શિલામાં વાવેલાં બીજની જેમ કર્ષ્ઠ ફળની પ્રાપ્તિ થતી નથી.' 'મંત્રદીક્ષા કાૈને અપાય ? ' તે અંગે તંત્રસારમાં કહ્યું છે કે—

> शान्तो विनीतः शुद्धात्मा, श्रद्धावान् धारणक्षमः । समर्थेश्च कुलीनश्च, प्राज्ञः सच्चरितो यतः ।।

'જે શાંત હાય, વિનીત એટલે વિનય ગુણવાળા હાય, શુદ્ધાત્મા એટલે પવિત્ર અ'તઃકરણવાળા હાય, શ્રદ્ધાવાન હાય, ધારણા શક્તિવાળા હાય, સમર્થ હાય, કુલીન હાય, ખુદ્ધિમાન હાય અને સચ્ચારિત્રવાળા હાય તેને મ'ત્રદીક્ષા આપવી.'

એજ ગ્ર'થમાં નીચેના પુરુષાને મ'ત્રદીક્ષા માટે અયોગ્ય ગણાવ્યા છે:

> पापिने क्रूरचेष्टाय, शठाय क्रुपणाय च । दीनायाचारशून्याय, मन्त्रद्वेषपराय च ॥

' જે પાપી હાય, કૂર હલનચલન કરનારા હાય, શક હાય, કૃપણુ હાય, કંગાળ હાય, આચારશૂન્ય હાય અને મંત્રના દ્રેષ કરનાર હાય ( તા તેને મંત્રદીક્ષા આપવી નહિ અર્થાત્ મંત્ર કે વિદ્યાનું દાન દેવું નહિ. આટલું અહીં પૂર્વ સંખંધથી સમજવાનું છે.)

જેમ શિષ્યમાં મંત્રગ્રહણની યાગ્યતા જોઈએ, તેમ ગુરુમાં મંત્ર આપવાની યાગ્યતા જોઈએ. તે અંગે શારદા-તિલકમાં કહ્યું છે કે—

> मातृतः पितृतः शुद्धः, शुद्धभावो जितेन्द्रियः । सर्वोगमानां सारज्ञः, सर्वशास्त्रतत्त्ववित् ।। परोपकारनिरतो, जपपूजादि तत्परः ।

योगमार्गार्थस्रद्धचायि, देवताहृद्यंगमः ॥ इत्यादि गुणसंपन्नो गुरुरागमसंमतः ।

'જે માતાથી અને પિતાથી શુદ્ધ હોય, શુદ્ધ ભાવ-વાળા હોય, જિતેન્દ્રિય હોય, સર્વ આગમાના અર્થાત્ તંત્રશાસ્ત્રોના સાર જાણતા હોય, સર્વશાસ્ત્રોનાં તત્ત્વના જ્ઞાતા હોય, પરાપકારપરાયણ હોય, જપ-પૂજા વગેરે કરવામાં તત્પર હોય, યાગમાર્ગની સિદ્ધિ માટે સદ્ધ્યાન કરનારા હોય અને ઉપાસ્ય દેવતા જેનાં હૃદયમાં રમી રહ્યા હાય, આવા અનેક પ્રકારના ગુણાવાળા હાય, તેને આગમાંએ ગુરુપદને યાગ્ય માન્યા છે.'

જૈન અને બૌદ્ધ તંત્રા પણ આ વાતમાં સંમત છે કે પુસ્તકા વાંચીને માંત્રજપ કરનારને માંત્રસિદ્ધિ થાય નહિ. માંત્રદાન યાગ્ય વ્યક્તિને જ થવું જોઈએ અને તે યાગ્ય ગુરુદ્વારા થવું જોઈએ.

તંત્રશાસ્ત્રોની આ વાત મહત્ત્વની છે. કાઇ માણસ ઈજનેરી વિદ્યાનાં પુસ્તકા વાંચીને જ ઇજનેર થવા માગે કે વૈદ્યકીય પુસ્તકા વાંચીને વૈદ્યરાજ–ડૉકટર થવા માગે તો કયાં થઈ શકે છે? તે માટે તેમણે કાઈ પણ વિદ્યાપીઠમાં– વિદ્યાલયમાં દાખલ થવું પડે છે અને તે માટે ખાસ પ્રવેશ મેળવવા પડે છે. જે વિદ્યાર્થી યોગ્ય ન હાય તેને એમાં પ્રવેશ મળતા નથી અને પ્રવેશ મેળવ્યા પછી વિદ્યાર્થી પાતે અરઅર લણે નહિ કે અધ્યાપક તેને અરાખર લણાવે નહિ તા એ સ્નાતક થતા નથી. આજની વિદ્યાપીઠાનું–આજનાં વિદ્યાલયાનું પ્રવેશધારણ બહુ સ્થૂલ છે, એટલે તેની તંત્ર– શાસ્ત્ર-નિયાજિત મંત્રદીક્ષા સાથે સરખામણી થઈ શકે એમ નથી, પરંતુ તેમાં સિદ્ધાંત તાે એ જ છે કે જે યાગ્ય હાય તેને વિદ્યાદાન કરવું.

આજે કૈટલાક માટી જાહેરાતા વાંચીને મંત્રના પુસ્તકા લઈ આવે છે, તેમાંથી પાતાને અનુકૂળ પહે એવા એકાદ મંત્ર પસંદ કરી લે છે અને તેના જાપ કરવા માંડી જાય છે. પરંતુ એ રીતે ઘણા જાપ કરવા છતાં જ્યારે મંત્રસિદ્ધિ થતી નથી, ત્યારે તેઓ કહે છે કે 'આ તો પાણી વલાવ્યું. આમાં કંઈ સાર નથી. મંત્ર—તંત્ર બધા ખાટા છે. ' અને તેઓ આસન ઉઠાવી ઊભા થઈ જાય છે. પણ એ વિચારતા નથી કે પાતે વસ્તુની શરૂઆત જ ખાટી રીતે કર્રા છે અને પાતાની એ વિષય માટે જે શેવિયતા હોવી એઇએ, તે તપાસવાની તસ્દી લીધી નથી.

કેટલાક કામનાપીડિત લાેકા કાેઈ સાધુ, સંત કે ક્કીરને જાેઈ તેમના કેટલાક દિવસ સેવા કરે છે, પછી એકાંતમાં કામના પૂર્ણ કરનાર મંત્રની માગણી કરે છે અને એ સાધુ, સંત કે ફકીર તેને એક મંત્ર આપી તેના જપ કરવાનું કહે છે.

પરંતુ ઘણા દિવસ જપ કરવા છતાં તેનું કંઈ ક્ર્ય દેખાતું નથી, તેમાં પણ પાતાની કે મંત્ર આપનાર ગુરુની જ ખામી હાય છે. કેટલાકને તેનું થાડું ઘણું ફળ દેખાય છે, તેનું કારણ શ્રદ્ધા કે ભાવના છે, પણ તેની પૂર્ણ સિદ્ધિ તો તાંત્રકથિત ઉપાયા અજમાન્યા સિવાય થતી જ નથી. મંત્રના વિષય ઘણા ગૃઢ છે અને તેમાં નાની માેટી અનેક ક્રિયાઓ કરવાની હાેય છે, તે બધાના બાેધ માત્ર પુસ્તકા દ્વારા થઈ શકે નહિ, એટલે પ્રત્યક્ષ ગુરુ સમાગમની જરૂર છે અને યાગ્યતા વિના કાેઈ કાર્ય ફળદાયી થતું નથી, એટલે શિષ્ય તથા ગુરુ અનેની યાગ્યતા અપેક્ષિત છે.

નિર્વાણકલિકા નામના જૈન ત'ત્રગ્ર'થમાં ગૃહસ્થને મ'ત્રદીક્ષા કેવી રીતે આપવી ? તેનું વિસ્તૃત વર્ણન છે. એ મ'ત્રદીક્ષા આપતી વખતે આચાર્ય એટલે ગુરુ તેને કેવી હિતશિક્ષા આપે છે? તે જાણવા ચાગ્ય હાવાથી અહીં રજ્ર કરીએ છીએ:

- (१) प्राणिनं न हन्यात् । प्राणीकोने भारवा निके.
- (२) अनृतं न भाषयेत् । अहुः भासवः निर्हे.
- (३) परस्य द्रव्यं न म्रहणोयात् । भारधानुं द्रव्य अेंड्डा धरवुं निर्धः
- (४) परस्त्रीं न कामयेत्। પરસ્ત્રીની ઈચ્છા કરવી નહિ.
- (५) नियतपरिप्रहेण भवितव्यम् । नियत परिश्रुङ्थी क श्रुक्षावी क्षेतुं.
- (६) रात्रौ नाश्रीयातू। रात्रे कभवुं निक्षे.
- (७) मद्यमांसादिकं न भक्षयेत् । , भद्यभांस वगेरे आवा निर्ड.

- (૮) गुरोराज्ञां न रुड्घेंयेत् । ગુરુની આગ્રાનું ઉલ્લંઘન કરવું નહિ. આ મુખ્ય શિક્ષાએા ઉપરાંત બીજી પણ કેટલીક શિક્ષાએા અપાય છે. જેમકે—
- (१) त्रिर्द्धिरेककालं वा भगवन्तं पूजयेत् । সভ্য, धे अथवा એક કાલ ભગવાનની પૂજા કરવી.
- (२) नमस्कारं च जपेत् । नभस्कारने। जप करवे।.
- (३) यथाशक्ति अतिथिदीनानाथक्रपणेभ्योऽन्नादिकमनुकम्पया दद्यात् । અતિથિ, દીન, અનાથ અને કંગાળને અનુકંપાબુદ્ધિથી અન્નાદિક યથાશક્તિ આપવું.
- (४) पर्वसु विशेषपूजा गुरौ जिने च कुर्यात् । પર્વ દિવસામાં ગુરુ અને જિનની વિશેષ પૂજા કરવી.
- (५) आचार्यादीन् सदा भजेत् । આચાર્ય વગેરેની સદા સેવા કરવી.
  - ह) अष्टमी बतुर्दशीप ख्रदशीषु च स्त्रीतेल्क्षुरकर्मवर्जयेत् चतु-र्थमेकमक्तं वा कुर्यात् । अष्टभी, यतुर्दशी अने पूनम के हिवसे।मां स्त्री, तेस अने क्षीरहर्भ ( ७००भत हराववी ) ने छे। उवा अने ઉपवास हे के। हास्तुः हरवुः.
- (७) कन्यायोनिं गोयोनिं नग्नां प्रकटस्तनीं च स्त्रों न पद्येत्। अन्यानी ये।नि, गायनी ये।नि, नग्न के भुस्तां स्तनवाणी स्त्रीने जीवी निर्हि.

- (૮) भीतत्रस्ताध्विखन्नविह्वछ रोगिसमयज्ञजिनभक्तांश्च पाछयेत । ભય પામેલા, ત્રાસ પામેલા, રસ્તામાં થાકી ગયેલા, વિહ્વલ, રાગી, શાસ્ત્રના જાણકાર અને જૈન ધર્મને અનુસરનારાએોનું પાલન કરવું.
- (९) देवद्रव्यं गुरुद्रव्यं न भक्षयेत् । देवद्रव्य तथा गुरुद्रव्यनुं सक्षणु न ४२९ुं.
- (१०) स्मशानचत्व रैकवृक्षग्रन्यवेश्मदेवतादिगृहेषु मूत्रावुत्सर्ग न कारयेदिति ।

સ્મશાન, ચાેક, એકલવૃક્ષ, શૂન્યગૃહ અને દેવતાદિનાં ગૃહને વિષે મૂત્ર વગેરેના ઉત્સર્ગ કરવાે નહિ.

(११) तिन्दितैः सह संसर्गादिकं वर्जयेत्। સમાજથી નિંદાયેલાએાની સાથે સંસર્ગાદિક કરવાે નહિ. મંત્રદીક્ષા પછી તંત્રશ્રાંથાએ મંત્રચૈતન્યનાે વિષય સ્પશ્ચીં

છે. ते अंगे तेम हे इहुं छे हे— अन्धकारगृहे यहन्न किंचित् प्रतिभासते । दीपनीरिहतो मन्त्रस्तथैव परिकीर्तितः ॥ 'अंधहारमय गृह्णां केम हं धिष्णु हेणी शहातुं नथी, तेम मंत्रचैतन्य थया सिवाय मंत्रकप हरवाथी हं हेणी शहातुं नथी. अर्थात् हं पण्णु हण प्राप्ति थती नथी.'

मन्त्रार्थं मन्त्रचतन्यं, योनिसुद्रां न वेत्ति यः । शतकोटिजपेनोपि, तस्य विद्या न सिध्यति ॥ "જે મંત્રાર્થ, મંત્રચૈતન્ય અને યોનિસુદ્રા જાણતો નથી, તેને સાે ક્રોડ જપથી પણ વિદ્યા સિદ્ધ થતી નથી.' मन्त्राक्षेतन्यसंयुक्ताः सर्वसिद्धिकराः स्मृताः। चैतन्यरहिता मन्त्राः प्रोक्ता वर्णास्तु निष्फलाः॥

" ચૈતન્યયુક્ત હાય તે જ મંત્રો ગણાય અને એવા મંત્રો જ સિહિ કરનારા હાય છે. તે વગરના મંત્રો કેવળ જડ અક્ષરા છે અને પરિણામે તે ફળતા નથી"

મ'ત્રચૈતન્યને માટે પુરશ્ચરણના વિધિ છે. તે માટે નિત્ય ત્રિકાલપૂજા, જપ, તર્પણ, હામ વગેરે કરવાનાં હાય છે. એક ત'ત્રગ્ર'થમાં કહ્યું છે કે—

मणिपुरे सदा चिन्ता मन्त्राणां प्राणह्रपकम्।

'મંત્રના પ્રાણરૂપ મણિપુર ચક્રમાં સદા ચિંતન કરવું.' આજે તા મંત્રદાતાઓને પાતાને પણ ચક્ર કેટલાં? અને તે કચાં આવ્યાં? તેનું પુરું જ્ઞાન નથી, તા સાધકની વાત જ શી કરવી?

તંત્રશાસ્ત્રોએ માનવશરીરના સૂક્ષમ અભ્યાસ કરીને છ ચક્રો નક્કી કર્યા છે. તેમાંનું પ્રથમ ચક્ર મૂલાધાર છે, તે ગુદાની ઉપર અને લિંગમૂળની નીચે સુધુમ્ણા નાડીનાં મુખમાં સંલગ્ન છે. બીજું સ્વાધિષ્ઠાન ચક્ર લિંગમૂલમાં રહેલું છે. ત્રીજું મણિપુર ચક્ર નાભિનાં મૂળમાં છે. ચાશું અનાહત ચક્ર હૃદયમાં રહેલું છે. પાંચમું વિશુદ્ધ ચક્ર કંઠમાં સ્થિત છે અને છઠું આજ્ઞાચક્ર આંખની ખંને બ્રમરાની વચ્ચે આવેલું છે. આ છ ચક્રો પૈકી મૂલાધાર ચક્રમાં કુંડલિની શક્તિ રહેલી છે. તે વિધિ અનુસાર કિયા કરતાં જાગૃત થઈ ને ઉપર આવે છે. આ રીતે જ્યારે તે છ ચે ચક્રનો ભેદ કરે છે, ત્યારે પ્રદ્ધારંધ્રમાં રહેલાં સહસ્ત્રાર કમ-

લદલમાં રહેલ શિવ એટલે આત્માનાં શુદ્ધ સ્વરૂપને લેદે છે. આ ષટ્ચક્રલેદનના વિસ્તાર ત'ત્રગ્ર'થામાં ઘણા છે અને તે માટે કેટલાંક સ્વત'ત્ર પુસ્તકા પણ લખાયેલાં છે. અ'ગ્રેજી લાષા જાણનારાઓએ તે માટે આર્થર એવેલાનનું લખેલું 'ધી સર્પન્ટ પાવર' નામનું પુસ્તક અવશ્ય જોલું.

અહીં અમે એમ કહેવા ઇચ્છીએ છીએ કે મંત્રજપ કરનારમાં આ ચક્રોનું જ્ઞાન જરૂરી છે; જ્યારે કાેઈ પણ મંત્રનું મણિપુરચક્રમાં એટલે નાભિક્રમળમાં ધ્યાન ધરવામાં આવે ત્યારે મંત્રચૈતન્ય પ્રકટ થાય છે. મંત્રાર્થ એટલે મંત્ર અને ઇષ્ટદેવતાનું શરીર અભિન્ન હાેવાની ભાવના. મંત્રચતન્ય એટલે મંત્રપદામાં શક્તિસંચાર.

કાઈ તંત્રમાં એમ પણ કહ્યું છે કે ' મૂળમાંત્રનું સુષુમ્ણા નાડીના મૂળદેશમાં જીવરૂપે ધ્યાન ધરવું, તેથી મંત્રાર્થ અને મંત્રચૈતન્ય પ્રકટ થાય છે. '

તંત્રાએ જે બીજી મહત્વની વાત કરી છે, તે પણ આપણે લક્ષમાં રાખવા જેવી છે. કુલાર્ણવતંત્રમાં કહ્યું છે કે—

मनोऽन्यत्र शिवोऽन्यत्र शक्तिरन्यत्र मारुतः। न सिद्धयति वरारोहे कल्पकोटिशतैरपि।।

' હે શ્રેષ્ઠ વાહનવાળી! મન, શિવ, શક્તિ અને વાયુ એ જૂદા જૂદા હશે તો કાેટિ કલ્પ વ્યતીત થવા છતાં મંત્ર સિદ્ધ થશે નહિ. તાત્પર્યં કે એ વખતે મન, આત્મા, મંત્ર અને વાયુ એ ચારેના વેધ થવા જોઇએ. એ ચારે એકાકાર થવા જોઈએ. ' આજે ગુરુદત્ત મંત્રાની ગણના કરતી વખતે કેવી સ્થિતિ હોય છે? આંગળીઓ માળા ફેરવતી હોય છે, હોઠ હાલતા હોય છે અને મન કયાંય ભટકતું હોય છે. થાડા મંત્ર બાલ્યા કે મનમાં જૂદા વિચાર આવે છે. એ રીતે ચિત્તનું થાડું પરિબ્રમણ થતાં માળાના કેટલા મણકા પસાર થઇ ગયા, તેનું પણ ભાન રહેતું નથી. પાછું યાદ આવે છે કે હું માળા ગણતા હતા અને મનને સ્થિર કરવાના પ્રયત્ના થાય છે. આમ એક માળા પણ વિધિસર બરાબર ગાણાતી નથી, ત્યાં સિદ્ધિની આશા શી રીતે રખાય? અલખત્ત, તેમાં થાડી ભાવશુદ્ધિના લાભ મળે છે.

અહીં એ પણ કહેવું નેઈ એ કે તંત્રશ્રંથાએ માળા સંખંધી ખૂબ વિચાર કર્યો છે અને માળા કઈ વસ્તુની અનેલી હોવી નેઇએ, તે કેમ ફેરવવી નેઈએ, તથા કઈ દિશામાં મુખ રાખીને ફેરવવી નેઈએ ? વગેરે બાબતો સ્પષ્ટ જણાવેલી છે. તેમાં આપણે સમજવાનું એટલું છે કે કે કોઇ પણ કામ્ય કર્મ કરવું હોય તો વિશિષ્ટ જપમાળાના ઉપયોગ કરવો, નહિ તો હાથનાં આંગળાથી જ તેની ગણના કરવી. તે માટે જૈન શાસ્ત્રોમાં નંદાવર્ત, શંખાવર્ત વગેરેના વિધિ અતાવેલા છે.

તંત્રશાસ્ત્રોએ મંત્રજપ કરતી વખતે ધ્યાનમાં રાખવા ચાગ્ય અનેક બાબતાનું નિરૂપણ કર્યું છે. જેમકે શૌચ, કપાટભંજન, પ્રાણાયામ, મંત્રશિખા, જિહ્લાશાધન, કલ્લુકા, મહાસેતુ, સેતુ, મુખશાધન, જિહ્લાશાધન, કરશાધન, ચાનિ- મુદ્રા, નિવાર્ણ, પ્રાણતત્ત્વ, પ્રાણયાેગ, દીપની, અમૃતયાેગ, મંત્રચિંતા, ઉત્કલન વગેરે.

મંત્રાધિરાજ નામના મહાન જૈન તંત્રગ્ર'થમાં જપના ૧૩ લેદો અતાવ્યા છે; તે ખૂબ સમજવા જેવા છે. આ ઉપરાંત તંત્રગ્ર'થામાં ભૂતશુદ્ધિ, ષડંગન્યાસ, સકલીકરણ, આત્મરક્ષા, યંત્રપૂજન, મંડલ, મુદ્રા, પ્રાર્થના, આસન, હામ, જપ, તર્પણ, ધ્યાન, ઇન્ટિદેવતાનું પૂજન તથા મહાપૂજન વગેરે અનેક બાબતાનાં વર્ણન હાય છે.

तांत्रिक ઉપासनाने। भुण्य सूर को छे के 'देवो भूत्वा देवं यजेत्, नादेवो देवमर्चनं—देव थर्धने देवनी पूज करवी, कारण के देव थया विना देवनुं अर्थन थतुं नथी.'

કાઇને આમાં વિરાધાભાસ પણ લાગે કે ' દેવ થયા પછી દેવની પૂજા કરવાની જરૂર શી ? અને દેવ થયા વિના દેવનું અર્ચન થતું ન હાય તા મનુષ્ય દેવનું અર્ચન કયારે કરી શકે ? 'પરંતુ અહીં કહેવાનું તાત્પર્ય એવું છે કે મનુષ્યે જે ઇન્ડિદેવતાનું પૂજન કરવું હાય તેનાં સ્મરણ–જપ–ધ્યાનમાં ચિત્તને એવું પરાવી દેવું કે તે ચિત્ત દેવમય થઈ જાય અને ત્યારે જ ઇન્ડિદેવની સાચી પૂજા થઈ ગણાય. જે આ રીતે ચિત્તને દેવત્વ પમા-ડતા નથી, તે સાચા અર્થમાં દેવતાનું પૂજન કરી શકતા નથી.

તાંત્રિકાએ દેવતાઓની પૂજાના જે વિધિ ખીલવ્યા છે, તે પણ ધ્યાનમાં રાખવા જેવા છે. તેમાં પંચાપચાર, અષ્ટોપચાર, યાવત્ એકસાે ને આર્ઠ ઉપચાર હાય છે અને તેથી ભાવનાની અત્ય ત વૃદ્ધિ થાય છે.

#### ૭—પંચમકારની સાધનાના નિષેધ

પંચ–મકારની સાધના એટલે મઘ, માંસ, મત્સ્ય, મુદ્રા અને મૈથુન એ પાંચની સાધના. શાકત અને બૌદ્ધ તાંત્રસાધનામાં તેના પ્રચાર છે અને તેથી જ તાંત્રવાદ ઘણા નિંદાયા છે. જો કે તેમાં પણ ઉચ્ચ કાેટિના તાંત્ર સાધકાે તેનાે નિષેધ કરે છે. કુલાર્ણવતાંત્રમાં કહ્યું છે કે—

मद्यपानेन मनुजो यदि सिद्धिं रुभेत वै।
मद्यपानरताः सर्वे सिद्धिं गच्छतु पामराः॥
मांसभक्षणमात्रेण यदि पुण्यमतिर्मवेत् ।
रोके मांसाशिनः सर्वे पुण्यभाजो भवन्तिवह ॥
स्त्रीसम्भोगेन देवेशि यदि मोक्षं व्रजन्ति वै।
सर्वेऽपि जन्तवो रोके मुक्ताः स्यः स्त्रीनिषेत्रणात ॥

' જે મધપાનથી મનુષ્ય સિદ્ધિ પામતાે હોય તાે મદ્ય-પાનમાં મસ્ત અનેલા સર્વે પામરા સિદ્ધિમાં જાય.

જે માંસ ભક્ષણમાત્રથી ઘણું પુષ્ય થતું હોય તેા સર્વે માંસભક્ષી લોકો જરૂર પુષ્યશાળી અને.

અને હે દેવી! સ્ત્રીસંભાગથી માેક્ષમાં જવાતું હાય તાે સ્ત્રીનાં સેવનથી આ જગતના સર્વે પણ જીવા મુક્ત અની જાય.

અન્ય તંત્રોમાં પણ આ વસ્તુ પર પ્રહારા થયેલા છે. પણ વિષયાસકત લાકા આ પંચમકારના સ્થૂલ અર્થ ગ્રહણ કરીને તેનું સેવન કરવા તત્પર થાય છે. જૈન તંત્રસાધના આ પાંચ મકારમાં બિલકુલ માનતી નથી, એ તો તેની મંત્રદીક્ષા સમયના ઉપદેશથી જ જણાઇ આવે છે. જૈન તંત્રસાધનાનું સામાન્ય ધારણ એ છે કે કાઇ પણ મંત્ર કે વિદ્યાનું સાધન કરનું હાય તો ઉપવાસ કે આયંબિલ કરવા. આ વખતે પ્રદ્માચર્ય પાળવાનું પણ ફરજિયાત હાય છે. અને તેજ કારણે રેશમ કે રૂની તળા-ઇમાં ન સૂતા લાંય પર ચટાઇ કે પાટ બીછાવીને સૂવાનું સૂચન છે. વળી મંત્રદીક્ષા સમયના ઉપદેશમાં એ વસ્તુ પણ કહેવામાં આવી છે કે કાઇ પણ સ્ત્રીને નગ્ન રૂપે કે તેનાં સ્તન ખુલ્લાં હાય ત્યારે જેવી નહિ, તેમજ કન્યા અને ગાયની યાનિનું નિરીક્ષણ કરવું નહિ. આ ઉપરથી પ્રદ્માચર્ય વિષે તેનું ધારણ કેટલું કડક છે, તે સમજી શકાશે.

## ૮—જૈનતંત્રના દેવી-દેવતાએા

પ્રાચીન કાળમાં જૈન મંત્રસાધકાેશ્રી, હ્રી, ધૃતિ, કીર્તિ, ખુદ્ધિ અને લક્ષ્મી એ છ દેવીઓની સાધના કરતા હતા, એમ શ્રી ભગવતીસૂત્ર વગેરેમાં આવતા ઉલ્લેખ પરથી સમજાય છે. વળી એક કાળે તીર્થ કરની માતાઓની પણ ખાસ પૂજા–ઉપાસના થતી હશે, એમ ચિંતામણિકલ્પ વગેરેમાં આવતાં વિધાના પરથી જાણી શકાય છે.

પરંતુ વિશેષે કરીને તો જૈન તંત્રસાધકાે સાળ વિદ્યા દેવીઓની તથા તીર્થ કરના યક્ષ–યક્ષિણીઓ એટલે કે શાસન-દેવ અને શાસનદેવીઓની સાધના કરે છે.

## સાળ વિદ્યાદેવીઓનાં નામ

૧ રાહિણી, ૨ પ્રજ્ઞપ્તિ, ૩ વજશૃ'ખલા, ૪ વજાંકુશી, ૫ અપ્રતિચકા, ૬ પુરુષદત્તા, ૭ કાલી, ૮ મહાકાલી, ૯ ગાેરી, ૧૦ ગાંધારી, ૧૧ સર્વાસ્ત્રા–મહાજવાલા, ૧૨ માનવી, ૧૩ વૈરાટયા, ૧૪ અચ્છુપ્તા, ૧૫ માનસી, ૧૬ મહામાનસી.

આ દેવીઓનાં વાહન, વર્ણ તથા લુજાઓ વગેરેનું વર્ણન નિર્વાણકલિકામાં આપેલું છે.

ax பிலீ'த்தப் அவ அடுவின்

| 🕶 જાવ કરના યક્ષ–યાક્ષણાઓ |      |                    |                |                           |  |  |
|--------------------------|------|--------------------|----------------|---------------------------|--|--|
|                          | તી   | ાથ <sup>જ</sup> કર | યક્ષ           | યક્ષિણી                   |  |  |
| ٩                        | શ્રી | ઋષભદેવ             | ગાેમુખ         | અપ્રતિચકા–(ચકેશ્વરી )     |  |  |
| ર                        | શ્રી | અજિતનાથ            | મહાયક્ષ        | અજિતા                     |  |  |
| 3                        | શ્રી | સંભવનાથ            | ત્રિમુખ        | દુરિતા                    |  |  |
| ४                        | શ્રી | અભિન'દન            | ઇશ્વર          | કાલિકા                    |  |  |
| ય                        | શ્રી | સુમતિનાથ           | તુ ંખરૂ        | મહાકાલી                   |  |  |
| \$                       | શ્રી | પદ્મપ્રભ           | કુસુમ          | અ <sup>૨</sup> યુતા       |  |  |
| ૭                        | શ્રી | સુપાર્શ્વનાથ્      | માતંગ          | શાંતાદેવી                 |  |  |
| <                        | શ્રી | ચંદ્રપ્રભ          | વિજય           | ભુકૃટિ                    |  |  |
|                          |      |                    |                | ( જ્વાલામાલિની )          |  |  |
| e                        | શ્રી | સુવિધિનાથ          | અજિત           | સુતારા                    |  |  |
| ૧૦                       | શ્રી | શીતલનાથ            | <b>પ્ર</b> હ્મ | અશાેકા                    |  |  |
| ૧૧                       | શ્રી | શ્રેયાંસનાથ        | ઇશ્વિર         | માનવી (શ્રીવત્સા)         |  |  |
| ૧૨                       | શ્રી | વાસુપૂજ્ય          | કુમાર          | પ્રચં <b>ડા ( ચ</b> ંડા ) |  |  |
| ૧૩                       | શ્રી | વિમલનાથ            | ષહ્મુખ         | વિદિતા ( વિજયા )          |  |  |
| ૧૪                       | શ્રી | અન તનાથ            | પાતાળ          | અ કુશા                    |  |  |

|            | ~~~~~~           | ~~~~                    | ~~~~~~~~~~~                     |
|------------|------------------|-------------------------|---------------------------------|
| ૧૫         | શ્રી ધર્મ'નાથ    | કિંનર                   | કંદર્પા ( પ્રજ્ઞપ્તિ )          |
| १६         | શ્રી શાંતિનાથ    | ગરુડ                    | નિર્વાણી                        |
| ঀ७         | શ્રી કુંંશુનાથ   | ગાંધવે                  | બલા (અ <sup>ર</sup> યુતા–       |
|            |                  |                         | અ <sup>ર</sup> યુતબ <b>લા</b> ) |
| १८         | શ્રી અરનાથ       | યક્ષેન્દ્ર              | ધારિણી                          |
| ૧૯         | શ્રી મલ્લિનાથ    | કુંબેર                  | વૈરાટયા                         |
| २०         | શ્રી મુનિસુવ્રત  | વરુણુ                   | વરદત્તા (અ <b>ચ્</b> છુપ્તા)    |
| ર૧         | શ્રી નમિનાથ      | ભ્રકુટિ                 | ગાંધારી                         |
| <b>ર</b> ર | શ્રી અરિષ્ટનેમિ  | ગાેમેધ                  | કુષ્માંડી ( અંબિકા)             |
| २३         | શ્રી પાર્ધાનાથ   | પાર્ક્ <mark>ય</mark> ે | પદ્માવતી                        |
| 28         | શ્રીમહાવીરસ્વામી | માત'ગ                   | સિદ્ધાયિકા                      |

આ યક્ષ-યક્ષિણીનાં વાહન, વર્ણ, લુજાઓ વગેરેનું વર્ણન નિર્વાણકલિકા વગેરે શ્રંથામાં પ્રાપ્ત થાય છે. તે દરેકના ખાસ મંત્ર-યંત્રા છે અને તેમના ખાસ ઉપાસના વિધિ છે. આ યક્ષ-યક્ષિણીઓ પૈકી ચકેશ્વરી, જ્વાલામાલિની, કુષ્માંડી (અંબિકા) અને પદ્માવતીની ઉપાસના વિશેષ થાય છે. તેના ખાસ કલ્પા છે.

ઉપરાંત શ્રુત દેવતા અને સરસ્વતીની આરાધના પણ પ્રચલિત છે. કેટલાક વ્યંતર અને ૬૪ યાગિનીનું સાધન પણ કરે છે તથા શ્રી માણિલદ્ર અને ઘંટાકર્ણુની ઉપાસના પણ કરે છે. પરંતુ ઘંટાકર્ણું એ જૈન તંત્રાએ માનેલ દેવ નથી. ઘણા ભાગે બૌદ્ધ મતે માનેલ દેવ છે, પણ કાણ જાણે તેની પૂજા ગતાનુગતિક પ્રવાહથી આજે ચાલી રહી છે!

### ૯—જૈન ભ**ં**ડારામાં મળતા તંત્રગ્રંથાની યાદી

(૧) નમસ્કારમ ત્રકલ્પ (૨) પંચનમસ્કારકલ્પ (૩) પંચ-પરમેષ્ઠિ–મહામ ત્ર–ય ત્ર–ત ત્ર–ખૂહત્કલ્પ (૪) મયુરવાહિની વિદ્યા (૫) ચંદ્રપ્રભ વિદ્યા (६) ચંદ્રપન્નતિમંત્ર–સાધના (७) એાંકારકલ્પ (૮) હ્રીકારકલ્પ (૯) ઉવસગ્ગહર કલ્પ (૧૦) સંતિકર-સ્તવન-આમ્નાય (૧૧) તિજયપહુત્ત સ્તાત્ર-આમ્નાય (૧૨) સત્તરિસય–ય ત્રવિધિ (૧૩) નમિઊણ–કલ્પ (૧૪) ભક્તામર-કલ્પ (૧૫) કલ્યાણમંદિર-કલ્પ (૧૬) લાેગસ્સ-કલ્પ (૧૭) શક્રસ્તવ–કલ્પ ( નમાત્શુણ્-કલ્પ ) (૧૮) ચિંતા-મણિ–કલ્પ (૧૯) ચિંતામણિ–કલ્પસાર (૨૦) ચિંતામણિ– સંપ્રદાય (૨૧) ચિંતામણિમન્ત્રામ્નાય (૩૨) ચિંતામણિ-મન્ત્રપદ્ધતિ (૨૩) મંત્રાધિરાજકલ્પ (૨૪) અટ્ટે–મટ્ટે— મંત્રકલ્પ (ત્રિભુવનવિજયપતાકાયંત્ર) (૨૫) ધરણાર– ગેન્દ્ર–સ્તવકલ્પ (૨૬) કલિકુંડ યંત્ર–મંત્ર–કલ્પ (૨૭) કલિકુંડ આરાધના (૨૮) શ્રી પાર્શ્વનાથ–કલ્પદ્રુમ–મંત્રામ્નાય (૨૯**)** શીઘસ'પત્તિકરપાર્શ્વ'નાથમ'ત્ર (30) પાર્શ્વનાથ–મંત્રા-રાધના (૩૧) જીરાઉલીયા પાર્શ્વમંત્ર-કલ્પ (૩૨) પાર્શ્વ-સ્તમ્ભની વિદ્યા (૩૩) વશ્યકર–ગૌરી–ગાંધારી–પાર્શ્વયંત્ર (૩૪) ઉવસગ્ગહર'-પાર્શ્વયંત્ર (૩૫) વિષાપહાર-પાર્શ્વયંત્ર (૩૬) પુત્રકર–પાર્શ્વયંત્ર (૩૭) સર્વ કાર્ય કર–જગદ્વલ્લભ–પાર્શ્વયંત્ર (૩૮) સ'તિકર-પાર્શ્વયંત્ર (૩૯)વાદવિજયકર-પાર્શ્વયંત્ર (૪૦) પાર્શ્વ ચક્રમંત્ર (૪૧) ઋષભચક્ર મંત્ર (૪૨) અરિષ્ટનેમિચક્રમંત્ર (૪૩) વર્ષમાનચક્રમંત્ર (૪૪) સીમ'ધરમંત્ર (૪૫) ધરણેન્દ્ર-લક્ષ્મીકરમાંત્ર (૪૬) ધરણે-દ્રકષ્ટાપહારમાંત્ર (૪૭) રક્ત-

પદ્માવતીકલ્પ (૪૮) રક્તપદ્માવતી-વૃદ્ધપૂજનવિધિ (૪૯) શૈવાગમાેકત પદ્માવતી પૂજન, રક્ત પદ્માવતી, હંસ પદ્માવતી, સરસ્વતી પદ્માવતી, સબરી પદ્માવતી. (૫૦) કામેશ્વરી પદ્માવતી –મંત્રસાધના (૫૧) ભેરવીપદ્માવતીમંત્ર–સાધના (૫૨) ત્રિપુરાપદ્માવતી મંત્ર-સાધના (૫૪) નિત્યપદ્માવતી મંત્ર-સાધના (૫૪) પદ્માવતીદીપાવતાર (૫૫) પદ્માવતીકજજલાવતાર (૫૬) મહામાહિની પદ્માવતી વિધા (૫૭) પુત્રકરપદ્માવતી મંત્ર (૫૮) પદ્માવતી-સ્તાત્રકલ્પ (૫૯) પદુમાવતીસ્વપ્ન મંત્રસાધન (६०) પદ્માવતી-કલ્પલતા (६૧) પદ્માવતી-મંત્ર કલ્પ (મેરુતુંગ તથા ખીજાઓના) (૬૨) શત્રુભયનાશિની પાર્શ્વવિદ્યા (६૩) પરવિદ્યાદિની પાર્શ્વવિદ્યા (६४) સૂરિમ'ત્રકલ્પ (६૫) વર્હુમાનવિદ્યાકલ્પ (६६) ગાંધારવિદ્યા-કલ્પ (६७) ચતુર્વિ શતિતીર્થ કરવિદ્યા (६८) विद्यानुशासन (६૯) સુરપાણિવજાપાણિમંત્ર (૭૦) ચક્રેશ્વરી (અપ્રતિ-ચકા)કલ્પ (૭૧) અંબિકા(કૃષ્માંડી)કલ્પ (૭૨) જવાલા-માલિની(જવાલિની)કલ્પ (૭૩) સિદ્ધાયિકા (કામચંડા-િલની ) કલ્પ (૭૪) કુરુકુલ્લામંત્રસાધન (૭૫) પંચાંગુલિ-કાકલ્પ (૭૬) પ્રત્ય'ગિરાકલ્પ (૭૭) ઉચ્છિષ્ટચાંડાલિ**ની** મંત્રસાધન (૭૮) કર્ણપિશાચિની-મંત્રસાધના (૭૯) ચક્રેવ્ધરી-સ્વપ્ન-મંત્રસાધન (૮૦) સ્વપ્નાવતીમંત્રસાધન (૮૧) અં-િ બિકામ ત્રસ્વ∿નસાધન (૮૨) અં બિકાઘટ–દર્પણ**−જલ** દીપાવતાર (૮૩) શ્રુતદેવતાઘટાવતાર (૮૪) શાસનદેવીમંત્ર (૮૫) શ્રી ઋષભવિદ્યા (૮૬)શ્રી શાંતિનાથ વિદ્યા (૮૭) શાંતિ-દેવતામ ત્રસાધન (૮૮) ધાણસામ ત્ર (૮૯) અપરાજિતા

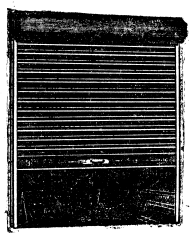
મહાવિદ્યા (૯૦) રાગાપહારિણી વિદ્યા (૯૧) વાસુપૂજય વિદ્યામ્નાય (૯૨) અચ્છુપ્તા મંત્ર (૯૩) ખ્રહ્મચ્છાંતિમંત્ર (૯૪) ગજમુખયક્ષમંત્ર (૯૫) ષાેડશવિદ્યાદેવીમાંત્ર (૯૬) ભારતીકલ્પ (૯૭) વાગ્વાદિની કલ્પ (૯૮) સારસ્વત મહા-વિદ્યા (૯૯) શ્રુતદેવતા વિદ્યા (૧૦૦) અપરાજિતા વિદ્યા(૧**૦૧**) શ્રીદેવીકલ્પ (૧૦૨) લક્ષ્મીમંત્ર (૧૦૩) મહાલક્ષ્મીમંત્ર (૧૦૪) ચાેગિનીમ ત્રસાધન (૧૦૫) યક્ષિણી–મ ત્રસાધન (૧૦૬) સિદ્ધચક્રકલ્પ (૧૦૭) હૈંી માંડલકલ્પ (૧૦૮) શ્રી વિદ્યાકલ્પ (૧૦૯) ષ્રહ્મવિદ્યાકલ્પ (૧૧૦) મણિલદ્રકલ્પ (૧૧૧) ઘંટાકર્ણ કલ્પ (૧૧૨) ઉત્રવિદ્યાકલ્પ (૧૧૩) ક્ષેત્રદેવતા–મંત્રસાધન (૧૧૪) કૃષ્ણગૌર–ક્ષેત્રપાલ-મંત્રસા-ધન (૧૧૫) બાેડીયા–ક્ષેત્રપાલ–મ'ત્રસાધન (૧૧૬) ભરવ મ ત્રસાધન (૧૧૭) બટુકલરવ–મંત્રસાધન (૧૧૮) સ્વર્ણાકર્ષણ ભરવ–માંત્રસાધન (૧૧૯) ચતુઃષષ્ટિયાેગની• (૧૨૦) શ્રીગૌતમસ્વામીમ ત્રસાધન (૧૨૧) શ્રી વજસ્વામીમ ત્રસાધન (૧૨૨) શ્રી જિનદત્તસૂરિમ ત્ર-સાધન (૧૨૩) શ્રી જિનકુશલસૂરિમ ત્રસાધન (૧૨૪) શ્રી જિનચ દ્રસૂરિમ ત્રસાધન (૧૨૫) શ્રી હેમ ચંદ્રચાર્ય કૃત મંત્ર (૧૨૬) પંચપીરસાધન (૧૨૭) જ્ઞાનાર્ણવમંત્ર (૧૨૮) **વીશા**કલ્પ (૧૨૯) પ'ડરિકાકલ્પ (૧૩૦) ઉવસગ્ગહર સ્તાત્રની વિવિધ વૃત્તિએ। (૧૩૧) સર્વ'કાર્ય'કર–ચતુર્વિ'શ-તિયત્ર (૧૩૨) પાંસડીયા-કલ્પ (૧૩૩) બાંતેરિયા-કલ્પ (૧૩૪) વિજયય ત્રકલ્પ (૧૩૫) વિજયપતાકા-કલ્પ (૧૩૬) જૈનપતાકાકલ્પ (૧૩૭) અર્જુ નપતાકા–કલ્પ (૧૩૮) હનુમાન-

પતાકા-કલ્પ (૧૩૯) ત્રૈલાકયવિજય-યંત્ર (૧૪૦) ઘંટાર્ગલા-યંત્ર (૧૪૧) વજપંજર-મહાયંત્રકલ્પ (૧૪૨) વજપંજરા-રાધના (૧૪૩) મૃત્યુંજયસાધન (૧૪૪) ચંદ્રકલ્પ (જગત્ શેઠવાળા) (૧૪૫) સંખ્યાના યંત્રા (૧૪૬) ઔષધિ કલ્પા (શ્વેતાર્ક, શ્વેતગુંજા, અપરાજિતા, રુદ્રન્તી, મયૂરશિખા, સહદેવી, શિયાલશ્રૃંગી, માર્જરી.) (૧૪૭) મંત્રાવલી (૧૪૮) પ્રતિષ્ઠાકલ્પા.

આ યાદીમાં જૈન તંત્રમાં નહિ મનાયેલા બીજા દેવ— દેવીઓની ઉપાસના વગેરેના પણ સમાવેશ છે, પરંતુ યતિ-વર્ગ તેની સાધના કરનારા હાવાથી તે અંગેનું સાહિત્ય પણ જૈન ભંડારામાં જોવામાં આવે છે અને તે પાઠકા જાણી શકે તે માટે જ અહીં અપાયેલ છે.

તંત્રામાંથી સાર ગ્રહણ કરી આપણી પૂજાપદ્ધતિ સુધારવી અને તેના આધ્યાત્મિક ઉન્નતિ અર્થ ઉપયોગ કરવા, એવી અંતિમ અલ્યર્થના કરી આ નિખંધ પૂરા કરીએ છીએ.

॥ इति शम् ॥



**શાપરીઆ** રાલીંગ શટર્સ.

શાપરીયાડાંક એન્ડ સ્ટીલ કુાં. પ્રા. લી. પરેલ રાેડ, ક્રાેસ લેન, મુંબઇ–૧૨ ટે.નં. ૪૦૪૦૮



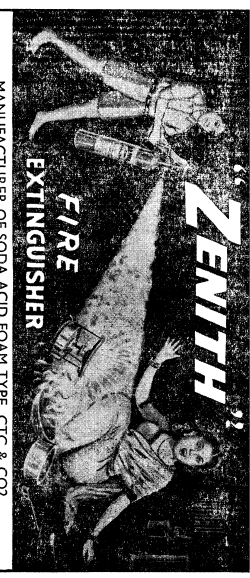
## <u>' ઉમેશયાેગદર્શન</u> '

પ્રથમખંડ−ચાર ભાષામાં ગુજરાતી, હિન્દી, મરાઠી, અંગ્રેજી લેખક:–યાગીરાજ શ્રી. ઉમેશચંદ્રજી.

સંસ્થાપક અને સંચાલક : શ્રી રામતીર્થ યાેગાશ્રમ, મુંબઇ-૧૪.

આ શ્રંથમાં રાગી, નિરાગી સ્ત્રી–પુરૂષાની તંદુરસ્તી સારી રાખવા પાંટે ક પ્રકારના મલશાધન કર્મ, આસતા, માનાસક ઇલાજો, જલાપચાર, સૂર્યંકિરણ ચકિત્સા, આહારચિકિત્સા વગેરે અનેક શક્તિવર્ધક અને રાગનિવારક સરળ અને સધ્ય ઇલાજો બતાવ્યા છે. ૪૦૦ થી વધુ પૃષ્ઠો અને ૧૦૮ થી વધુ કાંડાઓ છે. આ પુસ્તકમાં ૩૫ વર્ષોના પાતાના અનુભવ સ્વામીજીએ રજૂ કર્યો છે. બધાને યાગ્ય માર્ગદર્શન આપતું આ અજોડ પુસ્તક છે. કિંમત રા. ૧૫/-, પાસ્ટેજ રા. ૨/- અલગ.

શ્રી રાખતીર્થ યાગાશ્રમ : દાદર, મુંયાઇ-૧૪.



MANUFACTURER OF SODA ACID FOAM TYPE, CTC & CO2
DRY CHEMICAL EXTINGUISHER AND THEIR REFILLS

OFFICE PHONE 265416 ★ MANUFACTURED BY ★ FACTORY PHONE 70493

ZENITH FIRE SERVICES

166 DR. D. N. ROAD, BONBAY I

# ફોટોગ્રાફીનાં દરેક ક્ષેત્રે

આપની સેવામાં

\* લગ્ન \* મેળાવડા

\* પાર્ટીએા **\* ધાર્મિ**ક પ્રસંગાે

તથા ક્રિયાએા માટે

ખાસ તસ્વીરકાર



**\* આ**ર્ટીસ્ટ **\*** સ્ટુડિએા

**\* કમરશીયલ \* પ્રાપ્ત**િક

સીને તસ્વીરકાર

3

૯૮, કેશવજી નાયક રાેડ, ચીંચ બંદર, બસ સ્ટાપ પાસે, મુંબઇ નં. ૯

## એક અભૂતપૂર્વ પ્રકાશન

## श्री सिद्धचकबृहद्-यंत्र

સંશાધક, સંપાદક, સંયોજક **પૂ. મુનિપ્રવર શ્રી યશાવિજયજી મહારાજ** ઊંચા કાગળા, મુંદર બાેર્ડર, ત્રિરંગી મુશાભિત છપાઈ કિં. રૂ. ૧–૨૫ ન.પૈ.

આર્ડ કાર્ડ તથા રેશમના કાપડ ઉપર એક રંગી છપાઈ કિ. રા. રાા સેંકડા વર્ષના પ્રાચીન અને અર્વાંચીન અનેક યંત્રાનું તથા મંત્ર– યંત્રવિષયક જૈન–અજૈન ગ્રંન્થાનું અવલાકન કર્યા બાદ, ભારે પરિશ્રમને અંતે જૈનસંધને એક અતિ મહત્ત્વનું આવું અજોડ પ્રકાશન પ્રથમ જ પ્રાપ્ત થાય છે. શાસ્ત્રીયતા, સંયોજન અને કલાના અપૂર્વ ત્રિવેણાસંગમનાં કારણે આની હરિફાઈ કાઇ યંત્ર કરી શકે તેમ નથી. આ યંત્રની કેડલીક વિશેષતાએ.

- ઋ લાંળા સમયથી ભૂલાયેલી અનિવાર્ષ આવશ્ય**ક નાદ્ આ**કૃતિની અર્દ્ધ ઉપર થયેલી પુનઃ પ્રતિષ્ઠા.
- \* લબ્ધિપદા તથા અન્ય નામામાં ચાલી આવતી શાસ્ત્રીય અને ભાષાની કેટલીક ક્ષતિએાનું પરિમાર્જન.
- ⋆ ૐકાર વિનાના આપેલા આઠ અનાહતા.
- \* અધિષ્ઠાયક વલયમાં શ્વાસ્ત્રીય તથા પ્રાચીન અને અર્વાચીન પર પરાને સાચવીને કરેલા અતિ સુયાગ્ય અને અત્યુપયાગી ફેરફાર.
- \* દિશાગત જયાદિ અને કંદરયાને નવનિધિઓની કરેલી સ્થાપના.
- \* યંત્રને કરતું અત્યાવશ્યક ગણાતું સખીજ પૃથ્વીમંડલાલેખન. આવી અનેકવિધ વિશેષતાએાથી સર્વાંગ સુંદર પ્રકાશન છે. માટે જલ્દી વસાવી લેવા વિનંતિ છે.

## શ્રી આત્માનંદ જૈન સભા

ગાડીજી જૈન દહેરાસર, ૧૨, પાયલુની, મુંબઇ-3 આ સભાની સ્થાપના સં. ૧૯૯૭ ના ચૈત્ર સુદ ૧ ના રાજ આચાર્યબ્રી વિજયવલભસૂરીશ્વરજીની પ્રેરણાથી મુંબઇમાં થયેલી છે. જૈનાનાં ધાર્મિક, સામાજિક તેમજ ઐતિહાસિક સાહિત્યનું પ્રકાશન, જૈન મહાપુરુષાની જયાંતિ ઉજવવી અને જૈન સેવાભાષી કાર્યકરા તૈયાર કરવા એ આ સભાનો મુખ્ય ઉદ્દેશ છે.

સમાજસંગઠન, સાધર્મિકભક્તિ, ભોજનાલય, વગેરે કાર્યો માટે સંસ્થા ખૂબ પરિજમ ઉઠાવી રહેલ છે.

સભાનાં ઉપયાગી પ્રકાશના

યુગવીર અાચાર્ય લાગ ૧ થી ૫ પ્રત્યેકના રા. ર=૫૦ જૈન તત્ત્વાદર્શ ભાગ ૧–૨ રા. ૬-૦૦ શત્રંજયમાહાત્મ્ય રા. ૫=૦૦

આ સંસ્થાની અયામાં આચાર્ય શ્રી વલ્લભસૂરિ સ્મારકનિધિની રચના થયેલી છે. તેમાં સમજોપયે!ગી, ધર્મોપયે!ગી પ્રકાશના થાય છે. નીચેનાં પુસ્તકા પ્રકટ થઇ ચુક્યાં છે:

> અ'ગ્રેજમાં મહાવીર પ્રભુ તથા જૈનીઝમ ગુજરાતીમાં અનુભવઝરણાં હિ'દીમાં અંગાલકા આદિ ધર્મ'

આ સભા તરફથી વિજયવલ્લભ–સાધર્મિક પૈસાફંડની યાજના ચાલુ છે. તેમાંથી કાેલેજમાં ભણતા વિદ્યાર્થાઓને પુસ્તકા, માંદાઓની માવજત માટે દવા તથા સાધાર્મિકાને ભક્તિરૂપે અનાજ, રોકડ, ભાજનપાસ વગેરે અપાય છે.

ટે. ન**ં.** ૭૩૧૫૬ મળવાના સમય:

હાા થી ૧૧, ૧૧ થી ૪

આ સંસ્થાના સભ્ય **ખની સમાજ પ્રત્યેનું ક**ર્જવ્ય અદા કરાે.

918

With the best compliments of

# SRM

Manufacturers of finest fabrics

Printed Voiles
Full Voiles
Poplins
Shirtings
Lenos
Lawns
Dhoties

SHREE RAM MILLS LIMITED

Fergusson Road BOMBAY 13