# (तस्वार्धभूभ)

– સંચ્રું દાભદ્રેન ળાં છોંગ

Jain Education International

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

# તત્ત્વમીમાંસા

(तत्त्वार्थ सूत्र)



# *સંપાદક :* સુનંદાબહેન વોહોરા

नम्र सूचन

इस ग्रन्थ के अभ्यास का कार्य पूर्ण होते ही नियत समयाविध में शीघ वापस करने की कृपा करें. जिससे अन्य वाचकगण इसका उपयोग कर सकें.



તમે વાંચો બીજાને વાંચવાની પ્રેરણા કરજો.

જેમ હંસની પ્રકૃતિમાં એ ગુણ છે કે દૂધ પાણી મિશ્ર હોવા છતાં દૂધને જ ત્રહણ કરે. લેશ પણ પાણીને ત્રહણ ન કરે તેમ સમ્યગ્દૃષ્ટિ આત્મા પ્રત્યેક દેહમાં નિશ્ચયરૂપે આત્મદેવને જ ત્રહણ કરે પરભાવને લેશ પણ ત્રહણ ન કરે.

જે પ્રાણી કષાયના આતાપથી તપેલા છે. ઇન્દ્રિયોના વિષયરૂપી રોગથી પીડિત છે. ઇષ્ટ વિયોગ, અનિષ્ટ સંયોગથી દુઃખી છે તે સર્વને માટે સમ્યગ્દર્શન પરમહિતકારી ઔષધ છે.

#### *પ્રકાશક :* લીનાબહેન તથા અશોકભાઈ ચોક્સી

प्रथम आवृत्ति प्रत २०००

*સંયાદક :* સુનંદાબહેન વોહોરા *પ્રકાશન વર્ષ* વીર સંવત ૨૫૨૧, મહાસુદ વસંત પંચમી, વિ.સં. ૨૦૫૧

#### પ્રાપ્તિસ્થાન :

- □ સુનંદાબહેન વોહોરા ૫, મહાવીર સોસાયટી એલિસબ્રીજ, અમદાવાદ ૩૮૦૦૦૭ ફોન : ૪૩૭૯૫૪ સમય ૫ થી ૭
- □ શ્રી કુમારભાઈ ભિમાણી ૧૩/૩૯ એમ. જે. કમ્પાઉન્ડ બીજો ભોઈવાડી, મુંબઈ-૨ ફોન : ૩૭૫૭૦૧૩ માંજે ૩ થી ૭
- □ **દક્ષા નિરંજન મહેતા**૩૯ માણેકબાગ સોસાયટી
  કંચનદીપ ફ્લેટની સામે
  સુરેન્દ્ર મંગળદાસ રોડ-૩૮૦૦૦૧૫
  ફોન : ૪૦૭૯૧૦
  સાંજે કથી ૮
- □ લીનાબહેન તથા અશોકભાઈ ચોક્સી 4156 Marlwood Dvive West Bloom field Michigon 48323, U.S.A. Tel. 810-682-6244

ં મુખપૃષ્ઠ *ચિત્ર*ે જયેન્દ્ર પંચોલી

લેસર ટાઇપસેટિંગ : શારદા મુદ્રણાલય જુમ્મા મસ્જિદ સામે, ગાંધી માર્ગ, અમદાવાદ-૩૮૦૦૧ *મહક* ભગવતી ઑફસેટ ૧૨/સી, બંસીઘર મીલકપાઉન્ડ બારડોલપુરા, અમદાવાદ

## નમ્ર નિવેદન

પૂજ્યપાદ આચાર્યશ્રી ઉમાસ્વાતિ રચિત તત્વાર્થસૂત્ર આદરણિય ગ્રંથ છે. જૈન ધર્માવલંબી બધી જ આમ્નાયને જેમ પૂ. ઉમાસ્વાતિ આચાર્ય શ્રદ્ધેય છે, તેમ આ ગ્રંથ પણ માન્ય છે એમ ધારણા છે. આ ગ્રંથનું રહસ્ય એટલું વિશાળ છે કે તેના પર સંસ્કૃતમાં ઘણી ટીકાઓ લખાઈ છે. તેથી એમ જણાય છે કે તેઓની જ્ઞાનદૃષ્ટિ વિશદ શુદ્ધ અને તટસ્થ હશે. લેખનનો કોઈ પ્રકાર એવો નથી જે અન્યોન્ય આમ્નાયમાં કંઈ ભેદ ઊભો કરે. આવી સૂત્રતા આજ સુધી જળવાઈ છે, તે દરેક આમ્નાય માટે પ્રશંસનીય છે.

વળી પ્રસ્તુત ગ્રંથનું વિવેચન અને સંપાદન ગુજરાતી ભાષામાં સરળ રીતે અનેક ગ્રંથોનું સંશોધન કરી, ભારે પરિશ્રમ ઉઠાવી અભ્યાસીઓના હિતાર્થે પૂ. પંડિત સુખલાલજીએ તત્વાર્થસૂત્ર સને સંવત ૨૦૩૨માં અને પૂ. મુનિશ્રી રાજશેખર વિજયજીએ તત્વાર્થાધિગમ સૂત્રની સને ૧૯૭૫માં રચના કરી અભ્યાસીઓ ઉપર મહાન ઉપકાર કર્યો છે.

મારા ખ્યાલ પ્રમાણે આ બે ગ્રંથ સિવાય સરળતાથી સમજી શકાય તેવો ગુજરાતી ભાષામાં તત્વાર્થસૂત્ર ગ્રંથ ઉપલબ્ધ નથી કે જેમાં જૈનદર્શન માટે વિશદ દૃષ્ટિ પ્રાપ્ત થાય.

આવા ઉત્તમ પ્રંથનું સંપાદન કરવાની પ્રેરણા થવાનું નિમિત્ત સત્સંગી બહેનો સાથે અભ્યાસ કરતા થયેલી અંતઃસ્કૃરણા છે. તેની સાથે પૂરાણી સ્મૃતિ તાજી થઈ. લગભગ ૧૯૫૮માં આ પ્રંથના અભ્યાસની ભાવના થઈ હતી. તે સમયે સ્વ. પૂ. પંડિતવર્ય સુખલાલજીના સાત્રિધ્યનો યોગ મળતો હતો. આથી તત્વાર્થસૂત્રની સળંગ વાચનાનો લાભ તેમની પાસેથી મળ્યો. ત્યાર પછી લગભગ ત્રીસેક વર્ષ બાદ પંડિત ઘીરજલાલ મહેતાનો જ્યારે યોગ મળતો, ત્યારે તત્વાર્થિયગમ સૂત્રના અભ્યાસનો અલ્પ લાભ મળ્યો હતો.

ખાસ કરીને એમ લાગ્યું કે જૈન દર્શનનું ઘણું હાર્દ આ ગ્રંથમાં ગર્ભિત થયેલું છે. અધ્યાયોમાં આવતા વિવિધ વિષયો દ્વારા સંસારયાત્રાની વિચિત્રતા, જીવના જન્મના પ્રકારો અને કર્મ બંધના કારણો જાણવા મળે છે. જીવ, સંસારી મટી સિદ્ધ થઈ શકે છે. તે સંવર, નિર્જરા અને મોક્ષ તત્વથી સમજાય છે.

પૂજ્યપાદ આચાર્યશ્રી ઉમાસ્વાતિ રચિત તત્વાર્થ સૂત્ર ગ્રંથ અનેકવિધ શાસ્ત્રોનું દોહન છે. આચાર્યશ્રીની સૂત્ર શૈલી અદ્ભુત છે. નાના સરખા શ્લોક-સૂત્રનું હાર્દ એટલું વિશદ છે કે તેના પર અધિકારી લેખક વિશાળ વિવયન કરી, તેમાંથી ગૂઢાર્થ તારવી શક્યા છે.

વળી આ ગ્રંથનો મહિમા પણ અદ્ભુત છે કે જેના પર અનેક વિદ્વત્જનોએ ટીકાઓની રચના કરી છે. જેમાં જૈન દર્શનના મૂળભુત સિદ્ધાંતોનું સમાધાન થાય છે.

આચાર્યશ્રીએ મોક્ષને જ મંગળરૂપ રાખીને કોઈ અન્ય સૂત્રનો મંગળ માટે આધાર ન લેતા મક્ષમાર્ગને મંગળરૂપે નિરૂપણ કરીને પ્રથમ અધ્યાયમાં દર્શાવ્યું છે કે:

## સમ્યગ્ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રાણિ મોક્ષમાર્ગઃ

પ્રસ્તુત ગ્રંથમાં દ્રવ્યાનુયોગની મુખ્યતા છે. જેમાં છ દ્રવ્યોનું નિરૂપણ છે. કરણાનુયોગનો કર્મના સિદ્ધાંત વગેરેમાં સમાવેશ છે. ચરણાનુયોગને સાધુધર્મના સમિતિ, ગુપ્તિ વગેરે આચારો દર્શાવીને અને શ્રાવકો માટે બાર વ્રતાદિ દર્શાવીને ત્રણે અનુયોગનું મહાન સંકલન કર્યું છે.

સામાન્ય જીવો માટે દ્રવ્યાનુયોગનો અભ્યાસ ગહન અને ગંભીર છે. ગુરુગમે જીવને તેનું બોઘરૂપ પરિણમન સંભવિત છે.જે પરિણમન દ્રવ્યાનુયોગને ચિંતનરૂપે ગ્રહ્શ કરે છે. એ ચિંતનની સૂક્ષ્મતાથી ધર્મધ્યાનની પ્રાપ્તિ થાય છે. ત્યાર પછી યોગ્ય કાળાદિ પ્રાપ્ત થતાં જીવ સંયમસહિત અધ્યાત્મ માર્ગે આગળ વધી શુક્લ ધ્યાનને પ્રાપ્ત કરી મુક્ત થાય છે. તેના મૂળમાં તત્વરૂપ દ્રવ્યાનુયોગનો અભ્યાસ છે.

અર્થાત્ આ ગ્રંથનો અભ્યાસ સાધક જીવો માટે પરંપરાએ મનન, ચિંતન અને નિદિધ્યાસન દ્વારા મોક્ષના હેતુભૂત છે. આવી ભાવનાના ઉદ્ઘાસને કારણે પ્રસ્તુત ગ્રંથનું સંકલન કરવાની સ્કૂરણા થઈ તે દેવગુરુકૃપામૃત છે. ખાસ કરીને આ ગ્રંથ રચનાએ તો માત્ર સંકલન છે. તેમાં સ્વતંત્રપણે કશું જ લખ્યું નથી. આ ગ્રંથના અભ્યાસ દ્વારા જે ચિંતનમાંઆવ્યું, તેને દરેકઅઘ્યાય પાછળ તત્વદોહન તરીકે આલેખ્યું છે. તે સ્વતંત્ર લેખન છતાં પણ તે તાત્વિક શાસ્ત્રોના અભ્યાસમાંથી મળેલો બોધનો સારસંચય છે.

પંડિત શ્રી સુખલાલજી રચિત તત્વાર્થસ્ત્ર હાલ ઉપલબ્ધ નથી. પૂ. મુનિશ્રી રાજશેખરનું તત્વાર્થિચિંગમ સૂત્ર ઉપલબ્ધ હોય છે. છતાં ગ્રંથ લેખનની ભાવના અને સ્ફૂરણા એ સ્વાધ્યાયરૂપ તપ હોવાથી સહેજે આ લેખન કર્યું છે. નવા અભ્યાસીઓ સરળતાથી અભ્યાસ કરી શકે તે માટે તેમાં થોડા ફેરફાર કર્યા છે. ક્યાંક નોંધ મૂકી છે. ગુજરાતી લિપીમાં સરળતા રહે તે માટે દરેક સ્ત્રની નીચે ગુજરાતી લીપીમાં સ્ત્રની રચના કરી છે. ત્યાર પછી સંધિ છૂટી પાડી છે.

સળંગ સૂત્રની રચના અધ્યાયના પ્રારંભમાં કરી છે. જેથી અભ્યાસીઓને કંઠસ્થ કરવામાં સરળતા રહે. વળી અપરિચિત કે પારિભાષિક શબ્દોના અર્થ તે તે શબ્દની સાથે જ મૂકવાનો પ્રયાસ કર્યો છે જેથી અભ્યાસ વખતે વિશેષ સરળતા રહે.

અંતમાં પ્રંથરચના સ્વના અભ્યાસ માટે કરવામાટે તથા અભ્યાસીઓ સરળતા અને ઉદ્ઘાસપૂર્વક અભ્યાસ કરે તે આશયથી કરી છે. અલ્પતાને કારણે તેમાં ક્ષતિઓ રહી જવા સંભવ છે. તે માટે વિદ્વત્જનોને વિનંતી કે તેઓ ઉદારતાપૂર્વક તેની સુધારણા કરે અને સૂચવે, વળી તે ક્ષતિ માટે ક્ષમાપનાનો સ્વીકાર કરે.

જોકે આ ગ્રંથલેખનને પંડિતવર્ય શ્રી ઘીરજલાલે તપાસી આપ્યો છે. તેમનું યોગ્ય માર્ગદર્શન ઉપયોગી બન્યું છે. તેથી કંઈ નિશ્ચિતતા અનુભવું છું.

તમારા વરદહસ્તમાં આ ગ્રંથ આવે ત્યારે તેને આવકારશો. અભ્યાસ કરશો અને અન્યને પણ પ્રેરણા આપશો તેવી અપેક્ષા છે.

> વિનીત **સુનંદાબ**હેન

## ગ્રંથ આધાર

પ્રસ્તુત પ્રંથલેખનમાં નીચેના પ્રંથોનો આધાર લીધો છે. તે માટે પરોક્ષપણે અને પ્રત્યક્ષપણે સૌનો આભાર માનું છું.

- (૧) સ્વ. પૂ. પંડિતજી સુખલાલજી રચિત તત્વાર્થસૂત્ર.
- (૨) પૂ. શ્રી રાજશેખર વિજયજી રચિત તત્વાર્થાધિગમ સૂત્ર
- (૩) નવતત્ત્વ સાર્થ
- (૪) પંડિત શ્રી ઘીરજલાલ મેહતા જેમણે ગ્રંથનું અવલોકન કરી સૂત્ર રચના, આદિમાં સહયોગ આપ્યો છે.

\*

\* 🛊 \*

\*

#### આભાર

પ્રસ્તુત ગ્રંથ પ્રકાશનમાં મૂળ અમદાવાદના સત્સંગી મિત્રો હાલ અમેરીકામાં મીશીગન સ્ટેટમાં ડીટ્રોઈટમાં વસસતા લીના ચોક્સી અને અશોકભાઈ ચોક્સીના અર્થસહયોગ બદલ આભાર માનુંછું. તેઓ બંને પરદેશમાં રહીને પણ શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કરે છે અને અન્યને કરાવે છે. તે પ્રશંસનીય છે.

છેલા પાંચ વર્ષથી તેમના નિવાસે સ્વાઘ્યાય શાસ્ત્ર વાચનનો પ્રસંગ ગોઠવાય છે. તેમાં તેમની ભાવના હોય છે કે કોઈ સરળતાથી સમજાય તેવું ત્રંથ પ્રકાશન થાય. અને તે માટે તમનો સહયોગ પણ તેઓ આપે છે. આ અગાઉ મુક્તિબીજ (સમ્યગ્દર્શન) લેખનમાં પણ તેમણે જ અનુરોધ કર્યો હતો. આ ગ્રંથમાં પણ તેમણે ઉત્સાહપૂર્વક સહયોગ આપ્યો છે. તે બદલ આભારી છું.

Ę



પૂજ્ય પિતાશ્રી ભીખાભાઈ પુરૂષોત્તમદાસ ચોકસી જન્મ તા. ૧૨-૧૦-૧૮૯૨ સ્વર્ગવાસ તા. ૨૩-૨-૧૯૭૫



પૂજય માતુશ્રી ચંદ્રાવતીબેન ભીખાભાઈ ચોકસી જન્મ ૧૯૧૫ સ્વર્ગવાસ ૩-૧૦-૭૯

# અનુમોદનાર્થે

વિ.સં. ૨૫૨૦ના પર્વાધિરાજ પર્યુષણની આરાધના નિમિત્તે દેવગુરુકૃપાએ કુણાલે આઠ ઉપવાસની અને ચી. અનુજે અગ્યાર ઉપવાસની આરાધના કરી હતી. તેના અનુમોદનાર્થે પ્રસ્તુત ગ્રંથનું પ્રકાશન કરવાની તક મળી તે માટે અમે આનંદ અનુભવીએ છીએ.

વળી પર્વપર્યુષણ નિમિત્તે પર્યુષણની આરાધના કરાવવા તથા પ્રવચન માટે અમદાવાદથી આદરણીય શ્રી સુનંદાબેન પધાર્યા હતા. તેમની નિશ્રામાં મને (અશોક) અટ્ટાઈ તપની આરાધના કરવાની ઉત્તમ તક મળી હતી. વળી પ્રસંગોપાત તેમના લખેલા પ્રસ્તુત ગ્રંથનું યોગદાન કરવાની અમને જે તક મળી તે માટે તેમનો આભાર માનીએ છીએ.

## શ્રધ્ધાંજલિ

સવિશેષ સ્વર્ગસ્થ પિતાશ્રી અને માતુશ્રી કે જેમના દ્વારા મળેલા સુસંસ્કારોથી અમે આજે પણ અમારા જીવનને યથાશક્તિ પરમાર્થ માર્ગે લઈ જવા પ્રયાસ કરી રહ્યા છીએ. તેમના ઉપકારવશ પ્રસ્તુત ગ્રંથ શ્રધ્ધાંજલિરૂપે પ્રકાશિત કરી અમે ધન્યતા અનુભવીએ છીએ.

4156, Marlwood Dr. West Bloom field Michigon-48323 U.S.A. લીના અશોક ચોક્સી તથા પરિવાર

જન્મ જરા ને મૃત્યુ, મુખ્ય દુઃખના હેતુ કારણ તેના બે કહ્યા રાગદ્વેષ અણહેતુ

# ગ્રંથસૂચિ અનુક્રમ

(કૌંસમાં આપેલા આંકડા સૂત્રસંખ્યા દર્શાવે છે.)

| 🗱 અધ્યાય-૧               | પૃષ્ઠ-૧     |
|--------------------------|-------------|
| મોક્ષમાર્ગ               | (9)         |
| મોક્ષ માર્ગના સાધનો      |             |
| સમ્યગ્દર્શનનું લક્ષણ     | (5)         |
| સમ્યગ્દર્શનની ઉત્પત્તિના | પ્રકારો (૩) |
| સમ્યક્ત્વના ભેદો         |             |
| જીવાદિતત્ત્વો            | (8)         |
| નિક્ષેપ-પ્રમાણ તથા નય    | (૫-૯)       |
| પાંચ જ્ઞાનના પ્રકારો     | (ee-0p)     |
| પાંચ નયનોનું નિરૂપણ      | (૩૪-૩૫)     |
| ઃં અધ્યાય-૨              | પૃષ્ઠ-૪૫    |
| ઔપશમિકાદિ પાંચ ભાવો      | (૧-૭)       |
| જીવનું લક્ષણ ઉપયોગ, ભે   | ોદો (૮-૯)   |
| જીવના ભેદો               | (૧૦-૧૪)     |
| ઇન્દ્રિયોના ભેદો         | (૧૫-૨૨)     |
| ઇન્દ્રિયો પ્રમાણે જીવોના |             |
| પ્રકાર                   | (૨૩-૨૫)     |
| વિગ્રહ ગતિમાં યોગ        | (૨૬-૩૧)     |
| જન્મ તથા યોનિ પ્રકારો    | •           |
| શરીરના ભેદો              | (૩૭-૪૯)     |
| વેદ-લિંગ                 | (૫૦-૫૧)     |
| આયુષ્યના ભેદો            | (૫૨)        |
| 🗱 અધ્યાય-૩               | પૃષ્ઠ-૮૧    |
| નરકની સાત પૃથ્વી         | (٩)         |
| નરકાવાસો                 | (٤)         |
| લેશ્યા વગેરે             | (3)         |
|                          |             |

નરકમાં વેદના (y-y) (5) આયુષ્યની સ્થિતિ તિર્ચ્છાલોક-મધ્યલોક ં (૭-૧૪) મનુષ્યના ભેદો-કર્મભૂમિ (૧૫-૧*૬*) મનુષ્ય તથા તિર્યંચનો (9-9-7) આયુષ્યકાળ 🗱 અધ્યાય-૪ પુષ્ઠ-૧૦૫ (૧-૨) દેવોના ભેદો-લેસ્યા દેવોના અવાંતર ભેદો (3-20) દેવોની ઉપરની સ્થિતિ (29-22)(22-23)હિનતા-લેશ્યા (58) કલ્પની અવધિ (2y-25)લોકાંતિક દેવો અનુત્તર વિમાનના દેવો (૨૭) તિર્પંચ સંજ્ઞાવાળા પ્રાણીઓ (૨૮) દેવોના આયુષ્યની સ્થિતિ (૨૯-૫૩) 🔆 અધ્યાય-પ **५%-१४०** અજીવતત્ત્વના ભેદો, લક્ષણો (૧-૧૮) (१૯-२२) પુદ્રગલના ઉપકાર પુદ્દગલનું લક્ષણ, પરિણામ(૨૩-૨૪) પુદુગલના મુખ્ય બે ભેદો (૨૫-૨૮) (२८-३१) સતનું લક્ષણ (32-35) પુદ્દગલના બંધમાં હેતુ (૩૭) દ્રવ્યનું લક્ષણ કાળનું નિરુપણ સ્વરૂપ (32-36) ગુશનું લક્ષણ પરિમાણ (80-89)

| ઋ અધ્યાય-૬                                                           | પૃષ્ઠ-૧૮૨                                           |
|----------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| યોગનું સ્વરૂપ                                                        | (٩)                                                 |
| આસવનું નિરૂપણ                                                        | (२-५)                                               |
| કર્મબંધમાં ભેદ                                                       | (७)                                                 |
| અધિકરણના ભેદો                                                        | (८-१०)                                              |
| જ્ઞાનાવરણીય દર્શનાવરણ                                                | ીય                                                  |
| કર્મના આસ્રવો                                                        | (૧૧)                                                |
| અસાતા તથાં સાતા વેદ                                                  | નીય કર્મના                                          |
| આસ્રવો                                                               | (૧૨-૧૩)                                             |
| દર્શન મોહનીય-ચારિત્ર                                                 | મોહનીયના                                            |
| આસ્રવો                                                               | (૧૪-૧૫)                                             |
| ચાર ગતિના આયુષ્યના                                                   |                                                     |
| · આસ્રવો                                                             | (૧ <i>૬-</i> ૨૦)                                    |
| અશુભ-શુભ નામકર્મોના                                                  |                                                     |
| આસવો                                                                 | (૨૧-૨૩)                                             |
| ઉચ્ચનીય ગોત્રના આગ્ન                                                 | વો (૨૪-૨૫)                                          |
| અંતરાય કર્મના આસ્રવો                                                 | (૨ <i>૬</i> )                                       |
| ‡ઃ અધ્યાય-૭                                                          | પૃષ્ઠ-૨૧૩                                           |
| વ્રતની વ્યાખ્યા                                                      | (٩)                                                 |
| પાંચ વ્રતના ભેદો                                                     | (۶)                                                 |
| પાંચ મહાવ્રતોની ભાવન                                                 | ( <b>૨-</b> ε) μ                                    |
| મહાવ્રતોની સ્થિરતા માટે                                              | <b>}</b>                                            |
| વિચારણા                                                              | (৬)                                                 |
| પાંચ અવ્રતની વ્યાખ્યા                                                | /                                                   |
|                                                                      | (૮-૧૨)                                              |
| વ્રતીની વ્યાખ્યા અને ભે                                              | •                                                   |
| વ્રતીની વ્યાખ્યા અને ભે<br>ગુણ વ્રત શિક્ષાવ્રત                       | •                                                   |
|                                                                      | ાદો(૧૩-૧૫)<br>(૧ <i>૬-</i> ૧૭)                      |
| ગુણ વ્રત શિક્ષાવ્રત<br>સમ્યગ્દર્શનના અતિચારે<br>પાંચે વ્રતના અતિચારો | ાદો(૧૩-૧૫)<br>(૧ <i>૬</i> -૧૭)<br>ો (૧૮)<br>(૧૯-૩૨) |
| ગુણ વ્રત શિક્ષાવ્રત<br>સમ્યગ્દર્શનના અતિયારે                         | ાદો(૧૩-૧૫)<br>(૧ <i>૬</i> -૧૭)<br>ો (૧૮)            |

| ઃ અધ્યાય-૮              | પુષ્ઠ-૨૬૦ |
|-------------------------|-----------|
| કર્મબંધના હેતુ (મિથ્યાત | •         |
| બંધની વ્યાખ્યા-ભેદો     | (૨-૫)     |
| પ્રકૃતિબંધના ઉત્તરભેદો  | (s-98)    |
| સ્થિતિબંધ               | (૧૫-૨૧)   |
| રસબંધ                   | (૨૨-૨૪)   |
| પ્રદેશબંધ               | (૨૫)      |
| પુણ્ય-પાપ પ્રકૃતિ       | (25)      |
| * અધ્યાય-૯              | પૃષ્ઠ-૩૦૫ |
| સંવરની વ્યાખ્યા-ઉપાયો   | (૧-૩)     |
| ગુપ્તિ, સમિતિ વિષે      | (y-y)     |
| ક્ષમાદિ ધર્મ            | (۶)       |
| અનુપ્રેક્ષા             | (७)       |
| પરિષહજય                 | (८-૯)     |
| પરિષહની વિશેષ           |           |
| વિચારણા                 | (૧૦-૧૭)   |
| ચારિત્રનું વર્શન        | (१८)      |
| બાહ્ય તપના ભેદો         | (૧૯)      |
| અભ્યંતર તપના ભેદો       | (૨૦-૨૬)   |
| આર્તરૌદ્રધ્યાન          | (૨૭-૩૬)   |
| ધર્મધ્યાન-શુક્લધ્યાન    | (30-85)   |
| નિર્જરા વિષે            | (89)      |
| નિર્ગ્રંથના ભેદો        | (४८-४८)   |
| ાં અધ્યાય-૧૦            | પૃષ્ઠ-૩૬૮ |
| કેવળજ્ઞાન               | (٩)       |
| મોહનીય આદિનો ક્ષય       | (5)       |
| મોક્ષની વ્યાખ્યા        | (૪-૪)     |
| આત્માનું ઊર્ધ્વગમન      | (y)       |
| ઊર્ધ્વગમનનું કારણ       | (5)       |
| સિદ્ધ જીવોની વિચારણા    | (૭)       |

#### प्रथमोऽध्यायः

सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः ॥ १ ॥ तत्त्वार्थश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् ॥ २ ॥ तन्निसर्गादधिगमाद्वा ॥ ३ ॥ जीवाजीवासवबन्धसंवरनिर्जरामोक्षास्तत्त्वम् ॥ ४ ॥ नामस्थापनाद्रव्यभावतस्तत्र्यासः ॥ ५ ॥ प्रमाणनयैरधिगमः ॥ ६ ॥ निर्देशस्वामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानतः ॥ ७ ॥ सत्संख्याक्षेत्रस्पर्शनकालान्तरभावाल्पबहुत्वैश्च ॥ ८ ॥ मतिश्रुतावधिमनःपर्यायकेवलानि ज्ञानम् ॥ ९ ॥ तत् प्रमाणे ॥ १० ॥ आद्ये परोक्षम् ॥ ११ ॥ प्रत्यक्षमन्यत् ॥ १२ ॥ मतिः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽभिनिबोध इत्यनर्थान्तरम् ॥ १३ ॥ तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम् ॥ १४ ॥ अवग्रहेहावायधारणाः ॥ १५ ॥ बहुबहुविधक्षिप्रानिश्रितासंदिग्धधुवाणां सेतराणाम् ॥ १६ ॥ अर्थस्य ॥ १७ ॥ व्यञ्जनस्यावग्रहः ॥ १८ ॥ न चक्ष्रनिन्द्रियाभ्याम् ॥ १९ ॥ श्रुतं मतिपूर्वं द्वयनेकद्वादशभेदम् ॥ २०॥ द्विविधोऽवधिः ॥ २१ ॥ भवप्रत्ययो नारकदेवानाम् ॥ २२ ॥ यथोक्तनिमित्तः षड्विकल्पः शेषाणाम् ॥ २३ ॥। ऋजुविपुलमती मनःपर्यायः ॥ २४ ॥ विशुद्ध्यप्रतिपाताभ्यां तद्विशेषः ॥ २५ ॥

विशुद्धिक्षेत्रस्वामिविषयेभ्योऽवधिमनःपर्याययोः ॥ २६ ॥

मतिश्रुतयोर्निबन्धः सर्वद्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु ॥ २७ ॥

रूपिष्ववधेः ॥ २८ ॥

तदनन्तभागे मनःपर्यायस्य ॥ २९ ॥

सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य ॥ ३० ॥

एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मित्राचतुर्भ्यः ॥ ३९ ॥

मतिश्रुताऽवधयो विपर्ययश्च ॥ ३२ ॥

सदसतोरविशेषाद् यदृच्छोपलब्धेरुन्मत्तवत् ॥ ३३ ॥

नैगमसंग्रहव्यवहारर्जुसूत्रशब्दा नयाः ।। ३४ ।।

आद्यशब्दौ द्वित्रिभेदौ ॥ ३५ ॥

## द्वितीयोऽध्यायः

औपशमिकक्षायिकौ भावौ मिश्रश्च जीवस्य स्वतत्त्वमौदयिकपारिणामिकौ च ।।। १ ।।

द्विनवाष्टादशैकविंशतित्रिभेदा यथाक्रमम् ॥ २ ॥

सम्यक्त्वचारित्रे ॥ ३ ॥

ज्ञानदर्शनदानलाभभोगोपभोगवीर्याणि च ॥ ४ ॥

ज्ञानाज्ञानदर्शनदानादिलब्धयश्चतुस्त्रित्रिपश्चभेदाः

यथाक्रमं सम्यक्त्वचारित्रसंयमासंयमाश्च ॥ ५ ॥

गतिकषायलिङ्गमिथ्यादर्शनाऽज्ञानाऽसंयताऽसिद्धत्वलेश्याश्चतु-

श्रतुस्त्र्येकैकैकैकषड्भेदाः ॥ ६ ॥

जीवभव्याभव्यत्वादीनि च ॥ ७ ॥

उपयोगो लक्षणम् ॥ ८ ॥

स द्विविधोऽष्टचतुर्भेदः ॥ ९ ॥

संसारिणो मुक्ताश्च ॥ १०॥

समनस्काऽमनस्काः ॥ ११ ॥

संसारिणस्त्रसस्थावराः ॥ १२ ॥

पृथिव्यम्बुवनस्पतयः स्थावराः ॥ १३ ॥

तेजोवायू द्वीन्द्रियादयश्च त्रसाः ॥ १४ ॥

पञ्चेन्द्रियाणि ॥ १५॥

द्विविधानि ॥ १६ ॥

निर्वृत्त्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम् ॥ १७ ॥

लब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रियम् ॥ १८ ॥

उपयोगः स्पर्शादिषु ॥ १९ ॥

स्पर्शनरसनघ्राणचक्षुःश्रोत्राणि ॥ २० ॥

स्पर्शरसगन्धवर्णशब्दास्तेषामर्थाः ॥ २१ ॥

श्रुतमनिन्द्रियस्य ॥ २२ ॥

वाय्वन्तानामेकम् ॥ २३ ॥

क्रमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादीनामेकैकवृद्धानि ॥ २४ ॥

संज्ञिनः समनस्काः ॥ २५ ॥

विग्रहगतौ कर्मयोगः ॥ २६ ॥

अनुश्रेणि गतिः ॥ २७ ॥

अविग्रहा जीवस्य ॥ २८॥

विग्रहवती च संसारिणः प्राक् चतुर्भ्यः ॥ २९ ॥

एकसमयोऽविग्रहः ॥ ३० ॥

एकं द्वौ वाऽनाहारकः ॥ ३१॥

सम्पूर्छनगर्भोपपाता जन्म ॥ ३२ ॥।

सचित्तशीतसंवृताः सेतरा मिश्राश्चैकशस्तद्योनयः ॥ ३३ ॥

जराय्वण्डपोतजानां गर्भः ॥ ३४॥

नारकदेवानामूपपातः ॥ ३५ ॥

शेषाणां सम्पूर्छनम् ॥ ३६ ॥

औदारिकवैक्रियाऽऽहारकतैजसकार्मणानि शरीराणि ॥ ३७॥

परं परं सूक्ष्मम् ॥ ३८॥

प्रदेशतोऽसंख्येयगुणं प्राक् तैजसात् ॥ ३९ ॥

अनन्तगुणे परे ॥ ४० ॥
अप्रतिघाते ॥ ४१ ॥
अनादिसम्बन्धे च ॥ ४२ ॥
सर्वस्य ॥ ४३ ॥
तदादीनि भाज्यानि युगपदेकस्या चतुर्भ्यः ॥ ४४ ॥
निरुपभोगमन्त्यम् ॥ ४५ ॥
गर्भसम्पूर्छनजमाद्यम् ॥ ४६ ॥
वैकियमौपपातिकम् ॥ ४७ ॥
लब्धिप्रत्ययं च ॥ ४८ ॥
शुभं विशुद्धमव्याघाति चाहारकं चतुर्दशपूर्वधरस्यैव ॥ ४९ ॥
नारकसम्पूर्छिनो नपुंसकानि ॥ ५० ॥
न देवाः ॥ ५९ ॥
औपपातिकचरमदेहोत्तमपुरुषाऽसंख्येयवर्षायुषोऽनपवर्त्यायुषः ॥ ५२ ॥

# वृतीयोऽध्यायः

रलशर्करावालुकापङ्कधूमतमोमहातमःप्रभा भूमयो घना-म्बुवाताकाशप्रतिष्ठाः सप्ताधोऽधः पृथुतराः ॥ १॥ तासु नरकाः ॥ २ ॥ नित्याशुभतरलेश्यापरिणामदेहवेदनाविक्रियाः ॥ ३ ॥ परस्परोदीरितदुःखाः ॥ ४ ॥ संक्लिष्टासुरोदीरितदुःखाश्च प्राक् चतुर्थ्याः ॥ ५ ॥ तेष्वेकत्रिसप्तदशसप्तदशद्धाविशतित्रयस्त्रिशत्सागरोपमाः सत्त्वानां परा स्थितिः ॥ ६ ॥

जम्बूद्वीपलवणादयः शुभनामानो द्वीपसमुद्राः ॥ ७ ॥ द्विद्विर्विष्कम्भाः पूर्पपूर्वपरिक्षेपिणो वलयाकृतयः ॥ ८ ॥

तन्मध्ये मेरुनाभिर्वृत्तो योजनशतसहस्रविष्कम्भो जम्बूद्वीपः ॥ ९ ॥ तत्र भरतहैमवतहरिविदेहरम्यकहैरण्यवतैरावतवर्षाः क्षेत्राणि ॥ १० ॥

9:

तद्धिभाजिनः पूर्वापरायता हिमवन्महाहिमवन्निषधनील-

रुक्मिशिखरिणो वर्षधरपर्वताः ॥ ११ ॥

द्विर्धातकीखण्डे ॥ १२ ॥

पुष्करार्धे च ॥ १३ ॥

प्राङ् मानुषोत्तरान्मनुष्याः ॥ १४ ॥

आर्या म्लेच्छाश्च ॥ १५ ॥

भरतैरावतविदेहाः कर्मभूमयोऽन्यत्र देवकुरूत्तरकुरुभ्यः ॥ १६ ॥

नृस्थिती परापरे त्रिपल्योपमान्तर्मुहूर्ते ॥ १७॥

तिर्यग्योनीनां च ॥ १८ ॥

# चतुर्थोऽध्यायः

देवाश्चतुर्निकायाः ॥ १ ॥

वृतीयः पीतलेश्यः ॥ २ ॥

दशाष्ट्रपञ्चद्वादशविकल्पाः कल्पोपपन्नपर्यन्ताः ॥ ३ ॥

इन्द्रसामानिकत्रायस्त्रिशपारिषद्यात्मरक्षलोकपालानीक-

प्रकीर्णकाभियोग्यकिल्विषिकाश्चैकशः ।। ४ ॥

त्रायस्त्रिशलोकपालवर्ज्या व्यन्तरज्योतिष्काः ॥ ५ ॥

पूर्वयोर्द्धीन्द्रा ॥ ६ ॥।

पीतान्तलेश्याः ॥ ७ ॥

कायप्रवीचारा आ ऐशानात् ॥ ८॥

शेषाः स्पर्शरूपशब्दमनःप्रवीचारा द्वयोर्द्वयोः ॥ ९ ॥

परेऽप्रवीचाराः ॥ १० ॥

भवनवासिनोऽसुरनागविद्युत्सुपर्णाग्निवातस्तनितोदधिद्वीप-

दिक्कुमाराः ॥ ११ ॥

व्यन्तराः किन्नरिकंपुरुषमहोरगगान्धर्वयक्षराक्षसभूतिपशाचाः ॥ १२ ॥

ज्योतिष्काः सूर्याश्चन्द्रमसो ग्रहनक्षत्रप्रकीर्णतारकाश्च ॥ १३ ॥

मेरुप्रदक्षिणा नित्यगतयो नृलोके ।। १४ ।।

93

तत्कृतः कालविभागः ॥ १५ ॥

बहिरवस्थिताः ॥ १६ ॥

वैमानिकाः ॥ १७॥

कल्पोपपन्नाः कल्पातीताश्च ॥ १८ ॥

उपर्युपरि ॥ १९ ॥

सौधर्मेशानसानत्कुमारमाहेन्द्रब्रह्मलोकलान्तकमहाशुक्रसहस्रारे-

ष्वानतप्राणतयोरारणाच्युतयोर्नवसु ग्रैवेयकेषु विजयवै-जयन्तजयन्ताऽपराजितेषु सर्वार्थसिद्धे च ॥ २० ॥

स्थितिप्रभावसुखद्युतिलेश्याविशुद्धीन्द्रियाविधविषयतोऽधिकाः ॥ २१ ॥

गतिशरीरपरिग्रहाभिमानतो हीनाः ॥ २२ ॥

पीतपद्मशुक्ललेश्या द्वित्रिशेषेषु ॥ २३ ॥

प्राग् ग्रैवेयकेभ्यः कल्पाः ॥। २४ ॥

ब्रह्मलोकालया लोकान्तिकाः ॥ २५ ॥

सारस्वतादित्यवह्नचरुणगर्दतोयतुषिताव्याबाधमरुतोऽरिष्टाश्च ॥ २६ ॥

विजयादिषु द्विचरमाः ॥ २७ ॥

औपपातिकमनुष्येभ्यः शेषास्तिर्यग्योनयः ॥ २८ ॥

स्थितिः ॥ २९ ॥

भवनेषु दक्षिणार्धाधिपतीनां पल्योपममध्यर्धम् ॥ ३०॥

शेषाणां पादोने ॥ ३१ ॥

असुरेन्द्रयोः सागरोपममधिकं च ॥ ३२ ॥

सौधमदिषु यथाक्रमम् ॥ ३३ ॥

सागरोपमे ॥ ३४॥

अधिके च ।। ३५ ।।

सप्त सानत्कुमारे ॥ ३६ ॥

विशेषत्रिसप्तदशैकादशत्रयोदशपश्चदशभिरधिकानि च ॥ ३७ ॥

आरणाच्युतादूर्ध्वमेकैकेन नवसु ग्रैवेयकेषु विजयादिषु

सर्वार्थसिद्धे च ॥ ३८ ॥

9 8

अपरा पत्योपममधिकं च || ३९ ||
सागरोपमे || ४० ||
अधिके च || ४१ ||
परतः परतः पूर्वापूर्वानन्तरा || ४२ ||
नारकाणां च द्वितीयादिषु || ४३ ||
दशवर्षसहस्राणि प्रथमायाम् || ४४ ||
भवनेषु च || ४५ ||
व्यन्तराणां च || ४६ ||
परा पत्योपमम् || ४७ ||
ज्योतिष्काणामधिकम् || ४८ ||
ग्रहाणामेकम् || ४९ ||
नक्षत्राणामर्धम् || ५० ||
तारकाणां चतुर्भागः || ५२ ||
जघन्या त्वष्टभागः || ५२ ||
चतुर्भागः शेषाणाम् || ५३ ||

#### पञ्चमोऽध्यायः

अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः ॥ १ ॥ द्रव्याणि जीवाश्च ॥ २ ॥ नित्यावस्थितान्यरूपाणि ॥ ३ ॥ स्विणः पुद्गलाः ॥ ४ ॥ आकाशादेकद्रव्याणि ॥ ५ ॥ जीवस्य ॥ दशा धर्माधर्मयोः ॥ ७ ॥ जीवस्य ॥ ८ ॥ आकाशस्यानन्ताः ॥ ९ ॥ सङ्ख्येयासङ्ख्येयाश्च पुद्गलानाम् ॥ १० ॥ सङ्ख्येयासङ्ख्येयाश्च पुद्गलानाम् ॥ १० ॥

नाणोः ॥ ११ ॥ लोकाकाशेऽवगाहः ॥ १२ ॥ धर्माधर्मयोः कृत्स्ने ॥ १३ ॥ एकप्रदेशादिषु भाज्यः पुद्गलानाम् ॥ १४ ॥ असङ्ख्येयभागादिषु जीवानाम् ॥ १५॥ प्रदेशसंहारविसर्गाभ्यां प्रदीपवत् ॥ १६ ॥ गतिस्थित्युपग्रहो धर्माधर्मयोरुपकारः ॥ १७ ॥ आकाशस्यावगाहः ॥ १८ ॥ शरीरवाङ्मनःप्राणापानाः पुद्गलानाम् ॥ १९ ॥ सुखदुःखजीवितमरणोपग्रहाश्च ॥ २० ॥ परस्परोपग्रहो जीवानाम् ॥ २१ ॥ वर्तना परिणामः क्रिया परत्वापरत्वे च कालस्य ॥ २२ ॥ स्पर्शरसगन्धवर्णवन्तः पुदुगलाः ॥ २३ ॥ शब्दबन्धसौक्ष्म्यस्थौल्यसंस्थानभेदतमश्छायातपोद्योतवन्तश्च ॥ २४ ॥ अणवः स्कन्धाश्च ॥ २५ ॥ संघातभेदेभ्य उत्पद्यन्ते ॥ २६ ॥ भेदादणुः ॥ २७॥ भेदसंघाताभ्यां चाक्षुषाः ॥ २८ ॥ उत्पादव्ययध्रीव्ययुक्तं सत्।। २९।। तद्भावाव्ययं नित्यम् ॥ ३०॥ अर्पितानर्पितसिद्धेः ॥ ३१ ॥ स्निग्धरूक्षत्वादुबन्धः ॥ ३२ ॥ न जघन्यगुणानाम् ॥ ३३ ॥ गुणसाम्ये सदृशानाम् ॥ ३४ ॥ द्वयधिकादिगुणानां तु ।। ३५ ।। बन्धे समाधिकौ पारिणामिकौ ॥ ३६॥

गुणपर्यायवद् द्रव्यम् ॥ ३७॥

कालश्चेत्येके ॥ ३८ ॥

सोऽनन्तसमयः ॥ ३९ ॥

द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणाः ॥ ४० ॥

तद्भावः परिणामः ॥ ४१ ॥

अनादिरादिमांश्च ॥ ४२ ॥

रूपिष्वादिमान् ॥ ४३ ॥

योगोपयोगौ जीवेषु ॥ ४४ ॥

### षष्टोऽध्यायः ।

कायवाङ्मनःकर्म योगः ॥ १ ॥

स आस्रवः ॥ २ ॥

शुभः पुण्यस्य ॥ ३ ॥

अशुभः पापस्य ॥ ४ ॥

सकषायाकषाययोः साम्परायिकेर्यापथयोः ॥ ५ ॥

अव्रतकषायेन्द्रियक्रियाः पश्चचतुःपश्चपश्चविंशतिसङ्ख्याः पूर्वस्य भेदाः ॥६॥

तीव्रमन्दज्ञाताज्ञातभाववीर्याधिकरणविशेषेभ्यस्तद्विशेषः ॥ ७ ॥

अधिकरणं जीवाजीवाः ।। ८ ।।

आद्यं संरम्भसमारम्भारम्भयोगकृतकारितानुमतकषायविशेषै-

स्त्रिस्त्रिश्चतुश्चैकशः ॥ ९ ॥

निर्वर्तनानिक्षेपसंयोगनिसर्गा द्विचतुर्द्धित्रिभेदाः परम् ॥ १० ॥

तस्रदोषनिह्नवमात्सर्यान्तरायासादनोपघाता ज्ञानदर्शनावरणयोः ॥ ११ ॥

दुःखशोकतापाक्रन्दनवधपरिदेवनान्यात्मपरोभयस्थान्यसद्वेद्यस्य ॥ १२ ॥

भूतव्रत्यनुकन्पा दानं सरागसंयमादि योगः क्षान्तिः

शौचमिति सद्धेद्यस्य ॥ १३ ॥

केवलिश्रुतसङ्घर्मदेवावर्णवादो दर्शनमोहस्य ॥ १४ ॥

कषायोदयात्तीव्रात्मपरिणामश्चारित्रमोहस्य ॥ १५ ॥

बह्वारम्भपरिग्रहत्वं च नारकस्यायुषः ॥ १६ ॥

90

माया तैर्यग्योनस्य ॥ १७ ॥
अल्पारम्भपरिग्रहत्वं स्वभावमार्दवार्जवं च मानुषस्य ॥ १८ ॥
निःशीलव्रतत्वं च सर्वेषाम् ॥ १९ ॥
सरागसंयमसंयमासंयमाकामनिर्जराबालतपांसि दैवस्य ॥ २० ॥
योगवक्रता विसंवादनं चाशुभस्य नाम्नः ॥ २१ ॥
विपरीतं शुभस्य ॥ २२ ॥
दर्शनविशुद्धिर्विनयसंपन्नता शीलव्रतेष्वनित्वारोऽभीक्ष्णं
ज्ञानोपयोगसंवेगौ शक्तितस्त्यागतपसी सङ्घसाधुसमाधिवैयावृत्त्यकरणमर्हदाचार्यबहुश्रुतप्रवचनभक्तिरावश्यकापरिहाणिर्मार्गप्रभावना प्रवचनवत्सलत्विमिति तीर्थकृत्त्वस्य ॥२३॥
परात्मिनन्दाप्रशंसे सदसद्गुणाच्छादनोद्भावने च नीचैर्गोत्रस्य ॥ २४ ॥
तिद्विपर्ययो नीचैर्वृत्त्यनुत्सेकौ चोत्तरस्य ॥ २५ ॥
विघ्नकरणमन्तरायस्य ॥ २६ ॥

#### सप्तमोऽध्याय

हिंसानृतस्तेयाब्रह्मपरिग्रहेभ्यो विरतिर्व्रतम् ॥ १ ॥ देशसर्वतोऽणुमहती ॥ २ ॥ तत्स्थैर्यार्थं भावनाः पश्च पश्च ॥ ३ ॥ हिंसादिष्विहामुत्र चापायावद्यदर्शनम् ॥ ४ ॥ दुःखमेव वा ॥ ५ ॥ मैत्रीप्रमोदकारुण्यमाध्यस्थ्यानि सत्त्वगुणाधिकक्लिश्यमानाविनेयेषु ॥ ६ ॥ जगत्कायस्वभावौ च संवेगवैराग्यार्थम् ॥ ७ ॥ प्रमत्त्योगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा ॥ ८ ॥ असदभिधानमनृतम् ॥ ९ ॥ अदत्तादानं स्तेयम् ॥ १० ॥ मेथुनमब्रह्म ॥ ११ ॥ मूर्छा परिग्रहः ॥ १२ ॥

निःशल्यो व्रती ॥ १३ ॥ अगार्यनगारश्च ॥ १४ ॥ अणुव्रतोऽगारी ॥ १५ ॥

दिग्देशानर्थदण्डविरतिसामायिकपौषधोपवासोपभोग-

परिभोगपरिमाणातिथिसंविभागव्रतसंपन्नश्च ॥ १६ ॥

मारणान्तिकीं संलेखनां जोषिता ॥ १७ ॥

शङ्काकाङ्क्षाविचिकित्सान्यदृष्टिप्रशंसासंस्तवाः सम्यग्दृष्टेरतिचाराः ॥ १८ ॥

व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् ॥ १९ ॥

बन्धवधच्छविच्छेदातिभारारोपणान्नपाननिरोधाः ॥ २० ॥

मिथ्योपदेशरहस्याभ्याख्यानकूटलेखक्रियान्यासा-

पहारसाकारमन्त्रभेदाः ॥ २१ ॥

स्तेनप्रयोगतदाहृतादानविरुद्धराज्यातिक्रमहीनाधिक-

मानोन्मानप्रतिरूपकव्यवहाराः ॥ २२ ॥

परविवाहकरणेत्वरपरिगृहीतापरिगृहीतागमनानङ्ग-

क्रीडातीव्रकामाभिनिवेशाः ॥ २३ ॥

क्षेत्रवास्तुहिरण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुप्यप्रमाणातिक्रमाः ॥ २४ ॥ ऊर्ध्वाधस्तिर्यग्व्यतिक्रमक्षेत्रवृद्धिस्मृत्यन्तर्धानानि ॥ २५ ॥ आनयनप्रेष्यप्रयोगशब्दरूपानुपातपुदुगलक्षेपाः ॥ २६ ॥

कन्दर्पकौत्कुच्यमौखर्यासमीक्ष्याधिकरणोपभोगाधिकत्वानि ॥ २७ ॥

योगदुष्प्रणिधानानादरस्मृत्यनुपस्थापनानि ॥ २८ ॥

अप्रत्यवेक्षिताप्रमार्जितोत्सर्गादाननिक्षेपसंस्तारोपक्रमणानादर-

स्मृत्यनुपस्थापनानि ॥ २९ ॥

सचित्तसंबद्धसंमिश्राभिषवदुष्पक्वाहाराः ॥ ३०॥

सचित्तनिक्षेपपिधानपरव्यपदेशमात्सर्यकालातिक्रमाः ॥ ३१ ॥

जीवितमरणाशंसामित्रानुरागसुखानुबन्धनिदानकरणानि ॥ ३२ ॥

अनुग्रहार्थं स्वस्यातिसर्गो दानम् ॥ ३३ ॥

विधिद्रव्यदातुपात्रविशेषात् तिद्वशेषः ॥ ३४ ॥

#### अष्टमोऽध्यायः

मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादकषाययोगा बन्धहेतवः ॥ ९ ॥

सकषायत्वाञ्जीवः कर्मणो योग्यान्पुद्गलानादत्ते ॥। २ ॥

स बन्धः ॥ ३ ॥

प्रकृतिस्थित्यनुभावपप्रदेशास्तद्धिययः ॥ ४ ॥

आद्यो ज्ञानदर्शनावरणवेदनीयमोहनीयायुष्कनामगोत्रान्तरायाः ॥ ५ ॥

पञ्चनवद्वयधविंशतिचतुर्द्धिचत्वारिंशद्द्विपञ्चभेदा यथाक्रमम् ॥ ६ ॥

मत्यादीनाम् ॥ ७ ॥

चक्षुरचक्षुरविधकेवलानां निद्रानिद्रानिद्राप्रचलाप्रचला-

प्रचलास्त्यानगृद्धिवेदनीयानि च ॥ ८ ॥

सदसद्वेद्ये ॥ ९ ॥

दर्शनचारित्रमोहनीयकषायनोकषायवेदनीयाख्यास्त्रिद्धि -

षोडशनवभेदाः सम्यक्त्विमध्यात्वतदुभयानि कषायनोकषा-

यावनन्तानुबन्ध्यप्रत्याख्यानप्रत्याख्यानावरणसंज्वलनविक-

ल्पाश्चेकशः क्रोधमानमायालोभा हास्यरत्यरतिशोकभयजु-

गुप्सास्त्रीपुंनपुंसकवेदाः ॥ १०॥

नारकतैर्यग्योनमानुषदैवानि ॥ ११ ॥

गतिजातिशरीराङ्गोपाङ्गनिर्माणबन्धनसङ्घातसंस्थानसंहनन -

स्पर्शरसगन्धवर्णानुपूर्व्यगुरुलघूपघातपराघातातपोद्द्योतो -

च्छ्वासविहायोगतयः प्रत्येकशरीरत्रससुभगसुस्वरशुभसूक्ष्म-

पर्याप्तस्थिरादेययशांसि सेतराणि तीर्थकृत्वं च ॥ १२ ॥

उचैर्नीचैश्च ॥ १३ ॥

दानादीनाम् ॥ १४ ॥

आदितस्तिसुणामन्तरायस्य च त्रिंशत्सागरोपमकोटीकोट्यः

परा स्थितिः ॥ १५ ॥

सप्ततिर्मोहनीयस्य ॥ १६ ॥

20

नामगोत्रयोर्विंशतिः ॥ १७ ॥

त्रयस्त्रिशत्सागरोपमाण्यायुष्कस्य ॥ १८ ॥

अपरा द्वादशमुहूर्ता वेदनीयस्य ।। १९ ।।

नामगोत्रयोरष्टौ ॥ २० ॥

शेषाणामन्तर्मुहर्तम् ॥ २१ ॥

विपाकोऽनुभावः ॥ २२ ॥

स यथानाम ॥ २३ ॥

ततश्च निर्जरा ॥ २४ ॥

नामप्रत्ययाः सर्वतो योगविशेषात्सूक्ष्मैकक्षेत्रावगाढस्थिताः

सर्वात्मप्रदेशेष्वनन्तानन्तप्रदेशाः ॥ २५ ॥

सद्वेद्यसम्यक्वहास्यरतिपुरुषवेदशुभायुर्नामगोत्राणि पुण्यम् ॥ २६ ॥

#### नबमोऽध्यायः

आस्रवनिरोधः संवरः ॥ १ ॥।

स गुप्तिसमितिधर्मानुप्रेक्षापरीषहजयचारित्रैः ॥ २ ॥

तपसा निर्जरा च ॥ ३ ॥

सम्यग्योगनिग्रहो गुप्तिः ॥ ४ ॥

ईर्याभाषेषणादाननिक्षेपोत्सर्गाः समितयः ॥ ५ ॥

उत्तमः क्षमामार्दवार्जवशौचसत्यसंयमतपस्त्यागा-

किञ्चन्यब्रह्मचर्याणि धर्मः ॥ ६ ॥

अनित्याशरणसंसारैकत्वान्यत्वाशुचित्वास्रवसंवरनिर्जरा-

लोकबोधिदुर्लभधर्मस्वाख्यातत्वानुचिन्तनमनुप्रेक्षाः ॥ ७ ॥

मार्गाच्यवननिर्जरार्थं परिसोढव्याः परीषहाः ॥ ८ ॥

क्षुत्पिपासाशीतोष्णदंशमशकनाग्न्यारतिस्त्रीचर्यानिषद्या-

शय्याक्रोशवधयाचनाऽलाभरोगतृणस्पर्शमलसत्कार-

पुरस्कारप्रज्ञाज्ञानादर्शनानि ॥ ९ ॥

सूक्ष्मसंपरायच्छद्मस्थवीतरागयोश्चतुर्दश ॥। १०॥

29

एकादश जिने ॥ ११ ॥
बादरसंपराये सर्वे ॥ १२ ॥
इंज्ञानावरणे प्रज्ञाज्ञाने ॥ १३ ॥
दर्शनमोहान्तराययोरदर्शनालाभौ ॥ १४ ॥
चारित्रमोहे नाग्न्यारितस्त्रीनिषद्याक्रोशयाचनासत्कारपुरस्काराः ॥ १५ ॥
वेदनीये शेषाः ॥ १६ ॥
एकादयो भाज्या युगपदैकोनविंशतेः ॥ १७ ॥
सामायिकच्छेदोपस्थाप्यपरिहारिवशुद्धिसूक्ष्मसंपराययथाख्यातानि चारित्रम् ॥ १८ ॥
अनशनावमौदर्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यागविविक्तशय्यासनकायक्लेशा बाह्यं तपः ॥ १९ ॥
प्रायश्चित्तविनयवैयावृत्त्यस्वाध्यायव्युत्सर्गध्यानान्युत्तरम् ॥ २० ॥
नवचतुर्दशपश्चिद्धिभेदं यथाक्रमं प्राग्ध्यानात् ॥ २१ ॥।
आलोचनप्रतिक्रमणतदुभयविवेकव्युत्सर्गतपश्छेद-

परिहारोपस्थापनानि ॥ २२ ॥

ज्ञानदर्शनचारित्रोपचाराः ॥ २.३ ॥

आचार्योपाध्यायतपस्विशैक्षकग्लानगणकुलसङ्घसाधुसमनोज्ञानाम् ॥ २४ ॥

वाचनाप्रच्छनानुप्रेक्षाम्नायधर्मीपदेशाः ॥ २५ ॥

बाह्याभ्यन्तरोपध्योः ॥ २६ ॥

उत्तमसंहननस्यैकाग्रचिन्तानिरोधो ध्यानम् ॥ २७ ॥

आ मुहूर्तात् ॥ २८ ॥

आर्तरौद्रधर्मशुक्लानि ॥ २९॥

परे मोक्षहेतू ॥ ३० ॥

आर्तममनोज्ञानां सम्प्रयोगे तद्विप्रयोगाय स्मृतिसमन्वाहारः ॥ ३१ ॥

वेदनायाश्च ॥ ३२ ॥

विपरीतं मनोज्ञानाम् ॥ ३३ ॥

निदानं च ॥ ३४॥

तदविरतदेशविरतप्रमत्तसंयतानाम् ॥ ३५ ॥

हिंसानृतस्तेयविषयसंरक्षणेभ्यो रौद्रमविरतदेशविरतयोः ॥ ३६ ॥

आज्ञाऽपायविपाकसंस्थानविचयाय धर्ममप्रमत्तसंयतस्य ॥ ३७ ॥

उपशान्तक्षीणकषाययोश्च ॥ ३८॥

शुक्ले चाद्ये पूर्वविदः ॥ ३९ ॥

परे केवलिनः ॥ ४० ॥

पृथक्लैकलवितर्कस्क्ष्मक्रियाप्रतिपातिव्युपरतक्रियानिवृत्तीनि ॥ ४१ ॥

तत्त्रयैककाययोगायोगानाम् ॥ ४२ ॥

एकाश्रये सवितर्के पूर्वे ॥ ४३ ॥

अविचारं द्वितीयम् ॥ ४४ ॥

वितर्कः श्रुतम् ॥ ४५ ॥

विचारोऽर्थव्यञ्जनयोगसंक्रान्तिः ॥ ४६ ॥

सम्यग्दृष्टिश्रावकविरतानन्तवियोजकदर्शनमोहक्षपकोप-

शकोपशान्तमोहक्षपकक्षीणमोहजिनाः

क्रमशोऽसङ्ख्येयगुणनिर्जराः ॥ ४७ ॥

पुलाकबकुशकुशीलनिर्ग्रन्थस्नातका निर्ग्रन्थाः ॥ ४८ ॥

संयमश्रुतप्रतिसेवनातीर्थलिङ्गलेश्योपपातस्थानविकल्पतः साध्याः ॥ ४९ ॥

#### दशमोऽध्याय

मोहक्षयाज्ज्ञानदर्शनावरणान्तरायक्षयाच्च केवलम् ॥ ९ ॥

बन्धहेत्वभावनिर्जराभ्याम् ॥ २ ॥

कृत्स्नकर्मक्षयो मोक्षः ॥ ३ ॥

औपशमिकादिभव्यत्वाभावाद्यान्यत्र

केवलसम्यक्त्वज्ञानदर्शनसिद्धत्वेभ्यः॥४॥

तदनन्तरमूर्ध्वं गच्छत्या लोकान्तात् ॥ ५ ॥

पूर्वप्रयोगादसङ्गत्वाद्बन्धच्छेदात्तथागतिपरिणामाच्च तद्गतिः ॥ ६ ॥

क्षेत्रकालगतिलिङ्गतीर्थचारित्रप्रत्येकबुद्धबोधितज्ञाना-

वगाहनान्तरसङ्ख्याल्पबहुत्वतः साध्याः ॥ ७ ॥

₹ ₹

# શિષ્ટ સાહિત્યની સૂચિ

|                              |                               | •                             |  |  |
|------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|--|--|
| ક્રમ                         | પુસ્તકનું નામ                 | વિગત                          |  |  |
| ٩.                           | શ્રી કલ્પસૂત્ર કથાસાર         | સચિત્ર                        |  |  |
| ₹.                           | ∕લબ્ધિત <b>ણા ભંડાર</b>       | ગુરુ ગૌતમસ્વામીની કથા         |  |  |
| З.                           | શાંતિપથ દર્શન ભાગ-૧           | તાત્ત્વિક દૃષ્ટિનો ગ્રંથ      |  |  |
| ٧.                           | શાંતિપથ દર્શન ભાગ-ર           | 11 17 11                      |  |  |
| ૫.                           | શું કરવાથી સુખી ?             | આધ્યાત્મિક લેખો               |  |  |
| ۶.                           | સુખી જીવનની ચાવી તમારા હાથમાં | જીવનવિષયક લેખો                |  |  |
| ં ૭.                         | નવ તત્ત્વનો સરળ પરિચય         | સચિત્ર                        |  |  |
| ۷.                           | જીવસૃષ્ટિનું પરિજ્ઞાન         | સચિત્ર                        |  |  |
| ٤.                           | મુક્તિબીજ                     | સય્યક્દર્શન વિશે              |  |  |
| 90.                          | આઠે કોઠે અજવાળાં              | ગુલપ્રહેલતા વિશે              |  |  |
| 99.                          | અંતરનાદ                       | ૩૦૦ ગીતો-પદો-સ્તવનો           |  |  |
| ૧૨.                          | ઔષધ જે ભવરોગનાં               | શ્રીમદ્દ્ રાજચંદ્ર પત્રવિવેચન |  |  |
| ૧૩.                          | ત્રૈકાલિક આત્મવિજ્ઞાન         | તાત્ત્વિક લેખોનું સંપાદન      |  |  |
|                              | •                             | લે. શ્રી પત્રાલાલ ગાંધી       |  |  |
| <b>9</b> 8.                  | તે ભલે સુખે સૂએ               | જીવનની સમસ્યાનું સમાધાન       |  |  |
| ૧૫.                          | Nine Reals                    | નવ તત્ત્વ અંગ્રેજીમાં         |  |  |
| પ્રભાવના માટે નાની પુસ્તિકાઓ |                               |                               |  |  |
| 95.                          | મયણા શ્રીપાળ સંક્ષિપ્ત કથા    | (અલ્પ સંખ્યામાં છે)           |  |  |
| ૧૭.                          | ગુષ્નગુંજન – ગુષ્નપાંત્રીસી   | માર્ગાનુસારીના ગુણો           |  |  |
| ٩८.                          | શાલિભદ્રની સંક્ષિપ્ત કથા      | (અલ્પ સંખ્યામાં છે)           |  |  |
| ૧૯.                          | અંતરની કેડીએ                  | સુવાક્ય-રચના                  |  |  |
| ૨૦.                          | કેડીને કંડારો                 | સુવાક્ય નાની દૃષ્ટાંતકથાઓ     |  |  |
| ૨૧.                          | મુક્તિનો ટહુકારો              | કાર્ડની જેમ પુસ્તિકા          |  |  |
| ૨૨.                          | પાવક પંથ                      | કાર્ડની જેમ સુવાક્યો          |  |  |
| ર૩.                          | તત્ત્વાર્થમીમાંસા             | (તત્ત્વાર્થ સૂત્રસાર)         |  |  |
| ૨૪.                          | મૌની મહાવીરથી મળેલી હિતશિક્ષા |                               |  |  |
| O                            |                               |                               |  |  |

*પ્રાપ્તિસ્થાન તથા મેળવાનો સમય :* (સરનામું તથા સમય કિંમતવાળા પાન ઉપર આપેલ છે)

#### પ્રથમ અધ્યાય

सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्राणि मोक्षमार्गः १-१

સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રાણિ મોક્ષમાર્ગઃ ૧-૧

સમ્યગુ-દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રાણિ મોક્ષમાર્ગઃ ૧-૧

સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ ચારિત્ર ત્રણે ભેગા મળીને મોક્ષમાર્ગ છે.

નોંધ : આ ત્રણે સાધનો પૂર્ણપણે જીવમાં પ્રગટ થાય ત્યારે સંપૂર્ણ મોક્ષ કહ્યો છે, તે એક સાધન વડે સંભવ નથી.

એક સાધન અન્ય સાધન વગર પૂર્ણ મનાતું નથી.

એકલા સમ્યગ્દર્શન-શ્રદ્ધાથી મોક્ષ નથી.

એકલા સમ્યગ્જ્ઞાનથી મોક્ષ નથી. અને એકલા સમ્યગ્ચારિત્રથી મોક્ષ નથી.

મોહનીયકર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થવાથી પૂર્ણ શુધ્ધ ચારિત્ર પ્રગટ થતાં જ્ઞાન અને દર્શનનું આવરણ દૂર થાય છે અને તેથી જ્ઞાન-દર્શન પણ પૂર્ણપણે પ્રગટ થાય છે. આમ ત્રણે સાધનોની પરિપૂર્ણતાથી મોક્ષ પ્રગટ થાય છે.

સમ્યગ્ = પ્રશસ્ત, સાચું અથવા સંગત.

દર્શન = દૃષ્ટિ - શ્રદ્ધા

જ્ઞાન = બોધ - સમજ.

ચારિત્ર = આચરણ = યથાર્થ જ્ઞાનપૂર્વક અસત્ ક્રિયાનો ત્યાગ – નિવૃત્તિ અને સત્ ક્રિયામાં પ્રવૃત્તિ

મોક્ષ = સર્વથા સર્વ કર્મનો ક્ષય

માર્ગ = મોક્ષની સાધના માટેના સમ્યગ્દર્શનાદિ સાધનો.

નોંધ : સમ્યગ્ દર્શન : દર્શન એટલે માત્ર નેત્રરૂપ દૃષ્ટિની વાત નથી. પણ આત્મામાં રહેલી વસ્તુના સ્વરૂપને જોવા-જાણવા-સમજવાની

અધ્યાય: ૧ · સૂત્ર: ૧ ઋં ૧

દૃષ્ટિ, વિશ્વાસ કે શ્રદ્ધા.

નેત્રરૂપ દૃષ્ટિ તો પૌદ્દગલિક પદાર્થનાં વર્શાદિ લક્ષણો કે વિષયો જણાવે છે, અહીં દૃષ્ટિ કે દર્શનનો અર્થ શ્રદ્ધા છે. તે શ્રદ્ધાયુક્ત દૃષ્ટિનો આધાર સર્વજ્ઞ પ્રણિત જીવાજીવાદિ તત્ત્વોના યથાર્થ સ્વરૂપની શ્રદ્ધા. વળી આપ્તપુરુષોના વચનમાં દૃઢ શ્રદ્ધા.

જેમકે જીવને – આત્માને આત્મસ્વરૂપે તેના અનંતગુણોમાં અને મોક્ષરૂપ સ્વરૂપમાં, તથા સ્વાધીન સુખમાં શ્રદ્ધા રાખવી.

આપ્રપુરુષના વચન છે કે મિથ્યાત્વાદિ આશ્રવનો ત્યાગ કરો અને સંવરને આરાધો, દાનાધિ ધર્મને આચરો, અધર્મનો ત્યાગ કરો. આવા વચનમાં સ્ત્રીઆદિના વચનથી વિશેષ એવી દૃઢ શ્રદ્ધા.

સમ્યગ્દર્શનનાં અન્ય નામો છે. સમ્યક્ત્વ, બોધિબીજ.

અજીવતત્ત્વના સ્વરૂપને યથાર્થપણે જાણે અને તે પ્રમાણે શ્રદ્ધા કરે. કે દેહાદિ અજીવ અર્થાત્ જડ પદાર્થો છે. તે વિનાશી ક્ષણિક, પરાધીન પદાર્થો છે. તે સ્વયં સુખનો અનુભવ કરી શકતા નથી, અને અન્યને સુખ આપી શકતા નથી. વળી ક્ષણે ક્ષણે પરિવર્તન પામનારા વિનાશી છે. એમ શ્રદ્ધા કરી તે પ્રત્યેના મમત્વનો ત્યાગ કરે તે શ્રદ્ધા-દર્શન છે.

તે પ્રમાણે પુણ્ય-પાપ દરેક તત્ત્વને જેવા સ્વરૂપે છે તેવા સ્વરૂપે પ્રતીતિ-શ્રદ્ધા કરે તે સમ્યગ્દૃષ્ટિ છે. અર્થાત્ જે આત્મશક્તિથી સત્યની પ્રતીતિ થાય, જેનાથી હેય, જ્ઞેય અને ઉપાદેયપણે તત્ત્વોનો વિવેક થઈ રચિ થાય.

સમ્યગજ્ઞાન : સર્વજ્ઞ પ્રણિત જીવાજીવાદિ પદાર્થીને યથાર્થપણે જેમ શ્રદ્ધા થવી તેમ યથાર્થ બોધ થવો તે જ્ઞાન છે. દર્શનગુણમાં યથાર્થપણે જાણવાની શ્રદ્ધા છે અને જ્ઞાન-ગુણમાં પદાર્થપણે બોધરૂપે પરિણમન છે.

પ્રથમ જાણે પછી શ્રદ્ધા કરે, અથવા પ્રથમ શ્રદ્ધા કરે પછી જાણે તેમ અન્યોન્ય પરિણમન હોઈ શકે.

જેમ જીવ-અજીવને જાણે, શ્રદ્ધે તેમ બંધનાં કારણોને અને મોક્ષનાં કારણોને જાણે અને શ્રદ્ધે. જેમકે :

૨ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

કર્મબંધનો કોઈ પ્રકાર ગમે તેવો શુભ હોય તોપણ તે આશ્રવ છે. તે અશુભથી દૂર થવાના નિમિત્ત રૂપ છે, તે ધર્મમાર્ગમાં કથંચિત યોગ કરાવી શકે છતાં શુભાશ્રવ બંધનું કારણ તથા કર્મોદય જનિત હોવાથી હેય છે. મોક્ષ વર્તમાનમાં સંસારીજીવો માટે અપ્રગટ છતાં તે જીવનું મૂળસ્વરૂપ છે તેથી મારે સાધ્ય છે. આવો બોધ પરિણમવો તે જ્ઞાન છે.

નય અને પ્રમાણથી થનારું જીવાદિ તત્ત્વોનું યથાર્થ જ્ઞાન તે સમ્યગજ્ઞાન છે.

સમ્યગ્યારિત્ર : આત્માના રાગાદિ ભાવ રહિત શુદ્ધ પરિણામ તે ચારિત્ર છે. સંસારી જીવને અનાદિથી રાગાદિભાવની મલિનતા લાગેલી છે. તેને નષ્ટ કરવા જે સત્પ્રવૃત્તિ-ક્રિયાનું આચરણ અને અસત્ક્રિયાનો ત્યાગ તે સમ્યગ્ ચારિત્ર છે.

ચારિત્રધર્મ બે પ્રકારે છે સાધુધર્મ અને શ્રાવકધર્મ. સાધુધર્મનું ચારિત્ર સમિતિ-ગુપ્તિયુક્ત તથા દશ યતિધર્મયુક્ત અનેક પ્રકારે છે. તથા

શ્રાવક ધર્મ બાર પ્રકારના વ્રતાદિ અને દાનાદિ ધર્મયુક્ત છે. આ સર્વ બાહ્યાચરણ અંતરંગની શુદ્ધિ માટે છે.

મોક્ષ: સર્વથા કર્મોનો, કે બંધના કારણોનો અભાવ થવાથી કે આત્માનું શુદ્ધ સ્વભાવે, પૂર્ણ જ્ઞાન અને વીતરાગ ભાવનું પ્રગટવું તે મોક્ષ છે. સંક્ષેપમાં જીવાજીવાદિ નવતત્ત્વમાં જ્ઞેય, ઉપાદેય અને હેયનો યથાર્થપણે વિવેક તે સમ્યગદર્શન સમ્યગ્ જ્ઞાન અને સમ્યગ્ ચારિત્રનું સ્વરૂપ છે,

જ્ઞેયઃ જાણવા જેવ્રા, જીવ અને અજીવ.

ઉપાદેયઃ ઉપાસવા કે આદર કરવા યોગ્ય, જીવ, સંવર, નિર્જરા, મોક્ષ.

હેયઃ ત્યાગવા યોગ્ય, પુણ્ય, (શુભાસવ) પાપ, આશ્રવ, બંધ.

નોંધ : જે પુષ્ય પાપને અનુસરે, પાપનો બંધ કરાવે તે એકાંતે હેય છે, જેમકે પોદ્ગલિક સુખ મળે તેવા ભાવ અને બાહ્ય સામગ્રી. જે પુષ્ય સંસારથી વિમુખ થવામાં સહાયક છે, તેનો પ્રારંભમાં સ્વીકાર

અંધ્યાય: ૧ · સૂત્ર: ૧ 🕸 ૩

કરી પછી ત્યાજ્ય છે. સર્વજ્ઞદેવાદિનો યોગ, તેવા દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર કાળ ભાવ ઉપકારી પુષ્યના પ્રકારો છે. અર્થાત્ પુષ્યને એકાંતે હેય કે ઉપાદેય ન માનતાં વિવેક જરૂરી છે. જ્ઞેયમાં શ્રદ્ધા અને જ્ઞાનનો સમાવેશ છે. ઉપાદેયમાં અસત્થી મુક્ત થવાનો વિવેક છે. સતને આદરવાનો હેતુ છે. હેયમાં અસત્થી મુક્ત થવાનો હેતુ છે.

> तत्त्वार्धश्रद्धानं सम्यग्दर्शनम् १-२ तत्त्वार्धश्रद्धानं सम्यण्दर्शनम् १-२ तत्त्वार्धश्रद्धानं सम्यण्-दर्शनम् १-२

તત્ત્વરૂપ જીવાદિ પદાર્થોની શ્રદ્ધા તે સમ્યગ્દર્શન છે. અથવા યથાર્થપણે પદાર્થોની નિર્ણયાત્મક રુચિ તે સમ્યગ્દર્શન છે.

तत्त्व = वस्तुनुं स्वरूप

જીવાદિ પદાર્થોની શ્રદ્ધા તે ભાવસ્વરૂપ છતાં પરપદાર્થોના નિમિત્તવાળું હોવાથી વ્યવહારપ્રધાન સમ્યગ્દર્શન – સમ્યક્ત્વ છે. જે મુખ્ય-નિશ્ચય સમ્યક્ત્વનું કારણ માનવામાં આવ્યું છે.

મુખ્ય સમ્યક્ત્વ: મિથ્યાત્વ મોહનીયના ક્ષય, ઉપશમ કે ક્ષયોપશમથી પ્રગટ થયેલા આત્માનાં શુદ્ધ પરિણામ એ મુખ્ય સમ્યક્ત્વ છે, પરિણામની શુદ્ધિ માટે બાહ્ય આલંબનરૂપ સર્વજ્ઞદેવ, નિર્પ્રથગુરુ અને દયારૂપ ધર્મ છે, તથા સર્વજ્ઞ કથિત જીવાદિના યથાર્થ સ્વરૂપની શ્રદ્ધા અને બોધ છે. તેથી તેને સમ્યક્ત્વ કહે છે.

## સમ્યક્ત્વપ્રાપ્તિની ભૂમિકા :

અનાદિકાળના પરિભ્રમણમાં જીવ યોગાનુયોગ કર્મની તીવ્રતાની વૃદ્ધિ કરે છે, અને હાનિ પણ કરે છે. જ્યારે તેનાં કર્મોનો ભાર ઘટે છે, ત્યારે જીવમાં પ્રથમ તો ગુણોની વૃદ્ધિ થાય છે, તે ગુણો દેખાવમાત્ર નથી હોતા પણ તેના આચરણમાં પ્રગટ થાય છે. જે ગુણો તેને ઉત્તરોઉત્તર પરમાર્થમાર્ગમાં લઈ જાય છે. તે જીવમાં કષાયવિષયોનું જોર ઘટે છે,

૪ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

રાગાદિ ભાવો શાંત થતા જાય છે, તે પૌદ્દગલિક સુખો પાછળ તીવ્રતાથી દોડતો નથી તે જીવ માર્ગાનુસારિ કહેવાય છે.

દોષની હાનિ અને ગુણવૃદ્ધિને કારણે જીવની આત્મશક્તિ જાગ્રત થાય છે. એટલે કર્મોનું જોર ઘટે છે, તેથી અધ્યવસાયની શુદ્ધિ થાય છે. આ શુદ્ધિ તેના મુખ્ય સમ્યક્ત્વનું કારણ છે.

સમ્યક્ત્વ ભવિ જીવ જ પ્રાપ્ત કરે છે, ચારે ગતિમાં તેનો યોગ સંભવ છે.

આ સમ્પક્ત્વ પ્રગટ થતાં જેમ સૂર્ય ઊગવાના ચિક્ષ જણાય છે તેમ જીવમાં તેવા ચિક્ષોનો-ગુણોનો પ્રારંભ થાય છે. એટલે સમ્યક્ત્વ હોય તેનામાં આ ગુણો હોય, આ ગુણો આસ્તિક્ય વગરના હોય તો સમ્યક્ત્વ હોય નહિ..

સમ્યક્ત્વ – સમ્યગ્દર્શનનાં પાંચ લક્ષણો :

શમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા અને આસ્તિક્ય.

જીવના વિકાસમાં આ ગુણો પશ્ચાનુપૂર્વી હોય છે, તે આ પ્રમાણે – આસ્તિક્ય, અનુકંપા, નિર્વેદ, સંવેગ, (પ્રશમ) શમ

શમ : કષાયોનું શાંત થવું. ક્રોધાદિ વૃત્તિને પાછી વાળી શકાય.

સંવેગ : મુખ્યત્વે મોક્ષ પ્રત્યે રાગ, અભિલાષા.

નિર્વેદ : સંસારસુખ કે પ્રવૃત્તિ પ્રત્યે ઉદ્દેગ-અરૂચિ.

અનુકંપા : નિષ્કામભાવે જીવો પ્રત્યે કરુણા.

અસ્તિક્ય : શ્રદ્ધા, વીતરાગના વચનમાં દૃઢ શ્રદ્ધા.

નોંધ : આ લક્ષણો દ્વારા પરમાર્થમાર્ગી સાધકે સ્વનું અવલોકન કરવું. જેથી પોતે સમ્યક્ત્વ સન્મુખ છે કે કેમ તેની કસોટી થાય. વળી આ લક્ષણો સાધકમાં પશ્ચાનુપૂર્વી પરિણામ પામે છે. પ્રથમ તેને વીતરાગના વચનમાં, સત્દેવાદિમાં અને જીવાદિ તત્ત્વોમાં શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થાય છે. જેના પરિણામે તેને જગતના જીવમાત્રમાં મૈત્રી આદિ ભાવ, સમભાવ કે અનુકંપા રહે છે.

સંસારી જીવોને અનેક પ્રકારે પીડા પામતા જોઈને તથા ક્યાંય

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૨ 📽 પ

વિશ્રામ જણાતો ન હોવાથી સંસારની પ્રવૃત્તિ પ્રત્યે તેની રુચિ ઘટતી જાય છે, પછી તે સાધકને માત્ર અભિલાષ તો રહે છે પણ તે મુક્ત થવાની હોય છે. અને મુક્તિના અભિલાષી જીવના વિષયો-કષાયો શાંત થઈ જાય છે. અર્થાત્ વિષયો-કષાયો શાંત થતા, અન્ય ઇચ્છાઓ શમાઈ જાય. માત્ર મુક્તિની ભાવના દૃઢ થાય છે, જેથી સાંસારિક પ્રવૃત્તિમાં રસ રહેતો નથી.

| तन्निसर्गादधिगमाद्वा        | ૧-૩ |
|-----------------------------|-----|
| તિવ્રસર્ગાદધિગમાદ્વા        | १-३ |
| તદ્દ-નિસર્ગાદ્દ-અધિગમાદ્ વા | ૧-૩ |

સમ્યગ્દર્શનની ઉત્પત્તિના પ્રકારો : નિસર્ગ તથા અધિગમ એ બે હેતુથી સમ્યગ્દર્શન ગુણ પ્રગટ થાય છે.

નિસર્ગ: (સ્વાભાવિક) બાહ્ય નિમિત્ત વિના સ્વાભાવિક. સ્વયં પરિશામમાત્રથી.

અધિગમ = (નિમિત્તથી) ગુરૂ ઉપદેશ આદિ બાહ્ય નિમિત્તથી.

નિસર્ગ એટલે સ્વાભાવિક રીતે, જેમ કોઈ બાળકને બાળવયથી સંગીત, ચિત્ર કે શિલ્પકળાની શક્તિ હોય છે. વળી તેને વધુ સામગ્રી મળવાથી તે વૃદ્ધિ પામે છે. તેમ કોઈ તથાભવ્યત્વવાળા જીવને પૂર્વના આરાધનના બળે આ જન્મે સ્વાભાવિક રીતે જ અંતરંગ પરિશામની શુદ્ધિ થતાં સમ્યગૃદર્શન પ્રગટે છે.

અધિગમ : વળી કેટલાક જીવને બાહ્ય નિમિત્તમાં ઉપદેશાદિ દ્વારા શુભ આત્મપરિણામ થવાથી સમ્યગ્દર્શન ગુણ પ્રગટે છે.

અર્થાત્ બાહ્ય નિમિત્ત વિના પણ આરાધક જીવને તથાભવ્યત્વરૂપ જીવને અંતરંગ શુદ્ધ પરિણામથી સમ્યગ્દર્શનગુણ પ્રગટે. પણ અંતરંગ શુદ્ધ પરિણામ વગર બાહ્યનિમિત્ત હોવા છતાં જીવને સમ્યગ્દર્શનગુણ પ્રગટે નહિ. આમ સમ્યગ્દર્શનનું મુખ્ય કારણ અંતરંગ આત્માનાં શુભ પરિણામ છે, અથવા નિર્મળ પરિણામ છે.

#### ક 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

અનાદિકાળના સંસારપ્રવાહમાં અનેક પ્રકારનાં દુઃખોને સહન કરતા ભવ્યજીવમાં અપૂર્વ પરિણામની શુદ્ધિ થાય છે, ત્યારે રાગદેષની તીવ્રતા ઘટી જાય છે, આવો આધ્યાત્મિક વિકાસ તે સમ્યકૃત્વ છે.

સમ્યગુદર્શન અથવા સમ્યક્ત્વના ભેદો પાંચ છે.

૧. ઔપશમિક, ૨. ક્ષાયિક, ૩. <mark>ક્ષાયો</mark>પશમિક, ૪. વેદક, ૫. સાસ્વાદન.

જીવને સૌ પ્રથમ મિથ્યાત્વ દૂર થઈ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થાય છે.

#### ઔપશમિક સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિનો ક્રમ

કોઈપણ જીવ નિગોદથી માંડીને ચારે ગતિની સંસારની યાત્રામાં ક્યારેક સુખ અને મુખ્યતયા દુઃખને અનુભવતો અથડાતો ફૂટાતો યોગાનુયોગ કર્મનો ભાર હળવો થવાથી, તે જીવની તેની યોગ્યતા થાય છે. તેને તથાભવ્યત્વ પરિપાક કહે છે.

#### યથાપ્રવૃત્તકરણ

વળી આવા યોગાનુયોગને નદીઘોલપાષાશન્યાય કહે છે. અર્થાત્ નદીનો પથ્થર પ્રવાહાદિમાં આમતેમ અથડાઈને ગોળ બને છે. તેમ જીવના કોઈ પ્રયત્ન વિના વિશિષ્ટ શુભ અધ્યવસાય વડે જીવના આયુષ્ય સિવાયની સાત કર્મની સ્થિતિ અંતઃ કોડાકોડિ સાગરોપમની થાય છે. અનંતા કાળચક્ર કે પુદ્દગલ-પરાવર્તો થઈ ચૂક્યા પછી આ સ્થિતિ દીર્ઘકાલીન હોવા છતાં અલ્પ છે.

સર્વજ્ઞ ભગવાનના જ્ઞાનની અદ્ભુતતા આપણને આવાં વિધાનોથી સમજાય છે. જીવના પરિણામરૂપ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વમાં ઉત્તરોત્તર શુદ્ધિના ત્રણ કરણ – અધ્યવસાયનો ક્રમ બને છે. ૧. અપૂર્વકરણ, ૨. અનિવૃત્તિકરણ, ૩. અંતરકરણ – જે અનિવૃત્તિનું કાર્ય છે.

જેમ કોઈ ગંતવ્યસ્થાને પહોંચતા જીવને વચમાં અન્ય સ્થાનો આવે તેમ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વસ્થાને પહોંચતા જીવના આ અધ્યવસાય સ્થાનો છે. મિથ્યાત્વરૂપી રાગદ્વેષની દુર્ભેદ્ય નિબિડ-કઠણ ગાંઠને ભેદવાનો,

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૩ 🕸 ૭

પરિશામની શુદ્ધિનો મહાપુરુષાર્થ છે.

મિથ્યાત્વની ગ્રંથિ: રાગદ્વેષના તીવ્ર પરિણામરૂપી ગ્રંથિ, જેને કારણે જીવનું અનાદિકાળથી પરિભ્રમણ થયું છે. યોગાનુયોગ કોઈવાર રાગદ્વેષની મંદતા થાય, પણ વળી પાછો તેની તીવ્રતા વધી જતાં દુર્ભવ્ય (દીર્ધકાળે મુક્તિ પામનાર) જીવ પાછો પડે, અનેકવાર આવી પરિસ્થિતિ સર્જાય છે. અપૂર્વકરણ:

હવે જે જીવનું ભવ્યત્વ પરિપાક થયું છે, અર્થાત્ પાત્રતા થઈ છે તે જીવને સાતે કર્મોની સ્થિતિ હીન થાય છે. ત્યારે તે જીવમાં રાગદ્વેષના તીવ્ર પરિશામ થાય છે, એવી ઉદય સ્થિતિને ગ્રંથિદેશ કહે છે. જે અભવ્ય છે તે તો આવા ઉદય સામે ટકતો નથી પણ પાછો વળે છે, હવે જેની પાત્રતા થઈ છે તે જીવમાં અન્ય ગુણો અને ધર્મઅનુષ્ઠાનનું બળ હોવાથી કથંચિત તેનો વીર્યોક્ષાસ — અંતરંગ પુરુષાર્થ અપૂર્વપણે પ્રગટ થાય છે, તેવા શુભ અધ્યવસાયને કારણે મિથ્યાત્વની ગ્રંથિ ભેદી નાંખે છે તે અપૂર્વકરણ છે.

દૃષ્ટાંતથી સમજીએ. રેશમની દોરીની ખેંચીને મારેલી ગાંઠ વારંવાર પ્રયત્ન કરવામાં જીવ પાછો પડે પણ એમ પ્રયત્ન કરવાથી થોડી ઢીલી પડેલી ગાંઠ ખૂલી જાય છે.

બીજું મોતી અણવિંઘ્યું છે તેને પ્રયત્ન કરતાં વિંઘાઈ જાય છે. તેમ દુર્ભેદ્ય એવી આ રાગદ્વેષની ગ્રંથિનું જોર અત્યંત અલ્પ થઈ જાય છે.

### અનિવૃત્તિકરણ

ત્યારપછી જીવ પોતાના વિશુદ્ધ અધ્યવસાય વડે હવે આગળ વધે છે. ગ્રંથિભેદ કર્યા પછી મિથ્યાત્વના દલિકોને-જોરને હજી ઘટાડે છે. તેને અનિવૃત્તિકરણ-અધ્યવસાય કહે છે.

#### અંતરકરણ

આધ્યાત્મિક વિકાસના બળે જીવ હજી આગળ વધે છે. િશુદ્ધ પરિણામની ધારા વડે મિથ્યાત્વની ઉદય બંધની સ્થિતિને અટકાવી દે

૮ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

છે. અંતર પાડી દે છે. અનાદિકાળથી જે મિથ્યાત્વ અકબંઘ ચાલ્યુ આવતું હતું તેને અટકાવીને જીવના પરિશામ અંતર્મુહૂર્ત સુધી મિથ્યાત્વના કર્મદલિક વિનાના કરે છે. તે અધ્યવસાયની સ્થિતિને અંતરકરણ કહેવામાં આવે છે.

અંતરકરણની વિશુદ્ધિને કારણે ઔપશિમકસમિકિત પ્રગટ થાય છે. પરંતુ તે અંતર્મુહૂર્ત કાળ રહે છે. તે દરમ્યાન શાંત થયેલા મિથ્યાત્વના દલિકો જે સત્તામાં રહ્યા છે પણ ઉદયવાળા નથી, તેના ત્રણ ભાગલા પડી જાય છે. અનાદિથી ચાલ્યું આવતું મિથ્યાત્વ એટલું મોળું પડી ગયું કે તેના ભાગલા થઈ જઈ તે વેરવિખેર થઈ ગયું.

ત્રણ ભાગ, ૧ શુદ્ધપુંજ. ૨. અર્ધશુદ્ધપુંજ. ૩. અશુદ્ધપુંજ.

શુદ્ધપુંજ = સમ્યક્ત્વ મોહનીય

અર્ધશુદ્ધપુંજ = મિશ્ર મોહનીય

અવિશુદ્ધપુંજ = મિથ્યાત્વ મોહનીય

**દૃષ્ટાંત :** જેમ કોઈ બાઈ ડાંગર છડે ત્યારે અમુક સમય પછી કેટલાક ડાંગરના ફોતરા તદ્દન નીકળી જાય = શુદ્ધ.

કેટલાકના અડધા નીકળે તે = અર્ધશુદ્ધ

કેટલાકના એવા જ રહી જાય તે = અવિશુદ્ધ.

અંતરકરણની ક્રિયાકાળમાં સમ્યક્ત્વ પામેલા જીવ, અંતર્મુહૂર્ત સમાપ્ત થતાં અંતરકરણ — ઔપશમિક સમ્યક્ત્વનો કાળ પૂરો થાય છે ત્યારે જીવના અધ્યવસાયની શુદ્ધિ ટકી રહેતાં શુદ્ધપુંજ ઉદયમાં આવે છે તો તે જીવ તે વખતે ક્ષયોપશમિક સમ્યક્ત્વ પામે છે. પરંતુ અધ્યવસાયમાં શ્રદ્ધાની અલ્પતા થાય તો અર્ધશુદ્ધપુંજ ઉદયમાં આવે. તે મિશ્ર મોહનીય સમ્યક્ત્વ પામે છે. અને ત્યાર પછી તો જાણે ધાડ પડે તેમ અનંતાનુબંધીનો કષાયનો ઉદય થતાં જીવ અશુદ્ધપુંજનો ઉદય થવાથી મિથ્યાત્વ મોહનીય પામે છે.

જેમ મોતી વિંધાઈ ગયા પછી રેતીમાં પડી જવાથી તેના છિદ્રમાં રેતી ભરાઈ જાય તો રેતી દૂર કરવા પ્રયત્ન કરવો પડે. પણ છિદ્ર પુનઃ

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૩ 🕸 ૯

પાડવું પડતું નથી. તેમ એકવાર દર્શનમોહ જવાથી જીવને જે સર્વજ્ઞના વચનમાં શ્રદ્ધા થઈ તે ઝબૂકતી રહે છે. પણ કષાયજનિત પરિણામોની મલિનતા દૂર કરવાની હોય છે, તે મલિનતા દૂર થતાં વળી જીવ પાછો સમ્યકૃત્વ પ્રાપ્ત કરે છે. (સામાન્ય સમજ)

जीवाजीवाश्रवबन्धसंवरनिर्जरामोक्षास्तत्त्वम्

9-8

જીવાજીવાશ્રવબંધસંવરનિર્જરામોક્ષાસ્તત્ત્વમ્

9-8

જીવ-અજીવ-આશ્રવ-બંધ-સંવર-નિર્જરા મોક્ષાઃ તત્ત્વમ્ ૧-૪

જીવ, અજીવ, આશ્રવ, બંધ, સંવર, નિર્જરા અને મોક્ષ એ સાત તત્ત્વો છે.

નોંધ : આશ્રવમાં પુષ્ય અને પાપને જુદા ગણીએ તો નવ તત્ત્વ પણ ગણાય છે. આશ્રવમાં પુષ્યપાપનો સમાવેશ કરતા તત્ત્વ સાત છે.

ક્રમ તત્ત્વનાં નામ

વ્યાખ્યા

૧. જીવતત્ત્વ

જે ચેતના લક્ષણયુક્ત છે, જે જીવે છે જે પ્રાણો ધારણ કરે છે તે જીવ છે. અનુભવમાં આવવા યોગ વ્યવહાર કથનથી અજ્ઞાન દશામાં જીવ શુભાશુભ કર્મોનો કર્તા હોવાથી ભોક્તા છે. તેનાં સુખદુઃખના અનુભવવાળો છે. કર્મોનો કર્તા છે. નિશ્ચયપક્ષથી શુદ્ધ આત્મા પરભાવ કે કર્મોનો કર્તા નહિ હોવાથી ભોક્તા પણ નથી. કેવળ પોતાના જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર અને તપ શક્તિ ઇત્યાદિનો કર્તા હોવાથી તેનો ભોક્તા છે. સત્, ચિત્ત, આનંદ સ્વરૂપ છે. સંસારમાં નારક, તિર્પંચ મનુષ્ય અને દેવપણે જીવ હોય છે.

ર. અજીવતત્ત્વ

જેનામાં ચેતના, જીવ કે પ્રાણ નથી, જેને સુખદુ:ખનો અનુભવ નથી તે પૌદ્દગલિક પદાર્થો ઉપરાંત ધર્માસ્તિકાયાદિ પદાર્થો છે. શરીર, ખાટલા-પાટલા,

વસ્ત્ર, હીરા-મોતી વગેરે તમામ ભૌતિક કે પૌદ્દગલિક પદાર્થી અજીવ છે.

3. **પુણ્યતત્ત્વ** શુભ કર્મ – જેના ઉદયથી જીવને સુખભોગની સામગ્રી મળે, સુખનો અનુભવ થાય.

૪. **પાપતત્ત્વ** અશુભ કર્મ – જેના ઉદયથી જીવને પ્રતિકૂળ સામગ્રી મળે, દુઃખનો અનુભવ થાય.

પ. **આશ્રવતત્ત્વ** કર્મનું આવવું. નૌકામાં છિદ્ર દ્વારા જેમ પાણી આવે તેમ જીવના શુભાશુભ પરિણામ દ્વારા કર્મોનું આવવું તે શુભ કે અશુભ આશ્રવ છે.

ક. સંવરતત્ત્વ આત્માની વિશિષ્ટ શક્તિ વડે આવતાં કર્મોનું રોકાઈ જવું, રાગાદિ ભાવોનું રોકાઈ જવું.

૭. નિર્જરાતત્ત્વ ખરી જવું, નિર્જરવું. આત્માની વિશુદ્ધ શક્તિ વડે દ્રવ્ય કર્મોનો અંશે અંશે નાશ થવો. રાગાદિ ભાવકર્મોનો નાશ્થવો.

૮. બંધતત્ત્વ અજ્ઞાન દશામાં જીવના પરિણામનું નિમિત્ત પામી કર્મોનું આત્મપ્રદેશો સાથે દૂધ-પાણીની જેમ ભળી જવું અથવા લોખંડ અને અગ્નિની જેમ સંબંધ થવો.

૯. મોક્ષતત્ત્વ સંપૂર્ણ કર્મોનો સર્વથા નાશ થવો અને આત્મામાં શુદ્ધ સ્વરૂપનું પ્રગટ થવું.

### જ્ઞેયાદિ સ્વરૂપ

આ નવ તત્ત્વોની સમજ અને યથાર્થ શ્રદ્ધા માટે જ્ઞેય, ઉપાદેય અને હેયનું સ્વરૂપ સમજવું જરૂરી છે.

નામ વ્યાખ્યા તત્ત્વોનાં નામ જ્ઞેય જાણવાયોગ્ય જીવ, અજીવ

ઉપાદેય આદરવાયોગ્ય પુષ્ય, સંવર, નિર્જરા અને મોક્ષ હેય તજવાયોગ્ય પાપ. આશ્રવ અને બંધ

જગતમાં વ્યાપ્ત સર્વ પદાર્થી સ્વભાવથી જ્ઞેયરૂપ છે. પરંતુ પરમાર્થથી

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૪ 🎏 ૧૧

તો આત્મા જ જ્ઞેય અને ઉપાદેય છે. છતાં શ્રદ્ધા તત્ત્વની અપેક્ષાએ આ ભેદ સમજવા.

પુષ્યતત્ત્વ આત્મશક્તિરૂપ નથી. પરંતુ માર્ગની પ્રાપ્તિમાં તે ભોમિયારૂપ છે. અશુભ આશ્રવથી છૂટવા, પ્રારંભની ભૂમિકામાં શુભાશ્રવ છતાં પુષ્ય ઉપાદેય કહ્યું તે વ્યવહારકથન છે. માર્ગ મળી જેમ ભોમિયો છૂટી જાય છે તેમ પુષ્ય પણ ત્યાજ્ય છે. માનવજન્મ મળવો તે પણ પુષ્યયોગ છે. શ્રાવક દશામાં અશુભ પ્રવૃત્તિથી દૂર થવા શુભ પ્રવૃત્તિને ઉપાદેય માની છે. મુનિદશામાં તે અપવાદરૂપ છે. પુષ્યને જીવતત્ત્વના ભેદમાં ગણવામાં આવતું નથી. સંવર નિર્જરા આત્મશક્તિરૂપ છે. તેથી જીવના ભેદમાં મૂક્યા છે.

જીવ-અજીવ તત્ત્વમાં નવ તત્ત્વોનો સમાવેશ થાય છે.

જીવ : જીવ, સંવર, નિર્જરા અને મોક્ષ.

અજીવ: અજીવ, પુષ્ય, પાપ, આશ્રવ અને બંધ.

नामस्थापनाद्रव्यभावतस्तन्न्यासः १-५ नाभ-स्थापना-द्रव्य-त्भावतस्तन्न्यासः १-५ नाभ-स्थापना-द्रव्य-त्भावतः-ततु-न्यासः १-५

ન્યાસ = વિભાગ નિક્ષેપ = અર્થ સામાન્યના વિભાગ

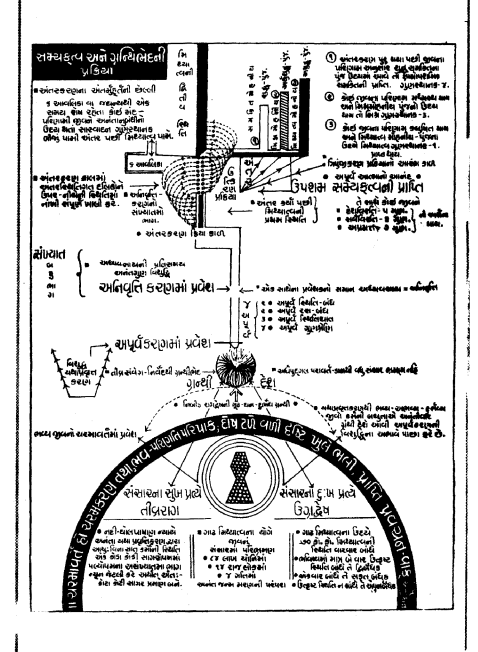
નામ, સ્થાપના, દ્રવ્ય, ભાવ ચાર દ્વાર પ્રકારથી જીવાદિ તત્ત્વોનું સ્વરૂપ વિચારી શકાય છે. કારણ કે પદાર્થ માત્ર આ સ્વરૂપે હોય છે.

- નામ નિક્ષેપ : જગતના પદાર્થ માત્રને જાણવા માટે તેનું નામ હોય છે, તે નામનિક્ષેપ છે. વસ્તુને નામ ન હોય તો વ્યવહાર ન ચાલે, વળી એ બધા વ્યવહારનું મૂળ ભાષા છે. તે શબ્દની બનેલી છે.
- ૨. સ્થાપના નિક્ષેપ : સ્થાપના = આકૃતિ, ચિત્ર, પ્રતિબિંબ. મૂળ પદાર્થની અનઉપસ્થિતિમાં તેની આકૃતિ કે ચિત્ર જોવાથી જીવમાં રાગાદિ ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. વળી નામ સાથે આકૃતિ હોય છે. જેમકે ઘડો એ નામ છે, તેની આકૃતિ સ્થાપના છે. નામસ્થાપના વસ્તુસ્વરૂપ છે.

# सिथित्र नवतत्त्व



જીવ, ર. અજીવ, ૩. પુષ્પ, ૪. પાપ, ૪. સંવર, ૭. નિર્જરા,
 ૮. બંધ, ૯. મોક્ષ.



3. દ્રવ્ય નિક્ષેપ : કોઈપણ વસ્તુની ભૂતકાલીન કે ભવિષ્યકાલીન અવસ્થા. જેમકે સોનાની બંગડી થવી તે ભવિષ્યની અવસ્થા છે અને સોનાની લગડી તે બંગડીની ભૂતકાળની અવસ્થા છે. લગડી અને બંગડી તે સોનાનું જ સ્વરૂપ છે તે દ્રવ્યરૂપ છે. લગડી તે દ્રવ્યબંગડી છે અને બંગડી તે દ્રવ્યલગડી છે.

૪. ભાવનિક્ષેપ: વસ્તુની વર્તમાન અવસ્થા. સોનાની તૈયાર થયેલી આકૃતિ, અવસ્થા તે ભાવરૂપ છે. દ્રવ્ય અને ભાવ વસ્તુસાપેક્ષ છે. એકવાર જે વસ્તુ દ્રવ્યરૂપ છે તેની અવસ્થા બદલાતાં તે ભાવરૂપ બને છે.

ભગવાન મહાવીર, નામ નિક્ષેપ. પ્રતિમા-સ્થાપના નિક્ષેપ. દીક્ષા વગેરે અવસ્થા, દ્રવ્યનિક્ષેપ, તીર્થંકરપશું, તે ભાવનિક્ષેપ.

प्रमाणनयरिधगमः १-५

પ્રમાણનયૈરધિગમઃ ૧-૬

પ્રમાણ-નયૈઃ-અધિગમઃ ૧-૬

પ્રમાણો અને નયોથી તત્ત્વોનો બોધ થાય છે.

કોઈપણ પદાર્થનો બોધ પ્રમાણ અને નય દ્વારા થાય છે. તેથી પ્રમાણ અને નય બંને જ્ઞાનસ્વરૂપ છે. જેનાથી વસ્તુનો નિર્ણાયાત્મક બોધ થાય તે જ્ઞાન. પ્રમાણ અને નય બંને જ્ઞાનસ્વરૂપ હોવા છતાં બંનેમાં ભેદ છે.

પ્રમાણ : જેનાથી વસ્તુના નિત્ય-અનિત્ય. શુદ્ધ-અશુદ્ધ વગેરે અનેક ગુણો, લક્ષણો કે ધર્મોનો નિર્ણયાત્મક બોધ થાય. પ્રમાણજ્ઞાન વસ્તુનો પૂર્ણ બોધ કરાવે.

નય: જેનાથી વસ્તુમાં રહેલા નિત્ય જેવા કોઈ એક ગુણ કે ધર્મનો નિર્ણાત્મક બોધ થાય. નયજ્ઞાન વસ્તુનું આંશિક-અપૂર્ણ જ્ઞાન કરાવે. નય પ્રમાણનો અંશ છે.

તત્ત્વોનું જ્ઞાન પ્રમાણ અને નયથી થાય છે તે સામાન્યપણે જાણવું.

અધ્યાય: ૧ · સૂત્ર: ૬ 🕸 ૧૩

વિશેષરૂપે તત્ત્વનું જ્ઞાન કરવાના બીજા પ્રકારો પણ છે. તે હવે જણાવે છે.

અધિગમ = બોધ.

निर्देश-स्वामित्व-साधनाधिकरण-स्थिति-विधनतः १-७

નિર્દેશ-સ્વામિત્વ-સાધનાધિકરણ-સ્થિતિ-વિધાનતઃ ૧-૭

નિર્દેશ-સ્વામિત્વ-સાધન-અધિકરણ-સ્થિતિ-વિધાનતઃ ૧-૭

નિર્દેશ, સ્વામિત્વ, સાધના, અધિકરણ, સ્થિતિ અને વિધાન એ છ દ્વારો-પ્રકારોથી તત્ત્વોનું જ્ઞાન થઈ શકે છે.

નિર્દેશ = સ્વરૂપ

૪. અધિકરણ = સ્થાન

ર સ્વામિત્વ = માલિકી

પ. સ્થિતિ = સમય-કાળ

- 3. સાધન = ઉત્પન્ન થવાના નિમિત્તો ક. વિધાન = પ્રકાર-ભેદ દૃષ્ટાંત દ્વારા છ પ્રકારોની સમજ :
- નિર્દેશ = સ્વરૂપ. ઘઉં એક જાતનું અનાજ છે. તે સ્વરૂપ
   વિચારણા.
  - ૨. સ્વામિત્વ = ઘઉંનું ખેતર ગોવિંદભાઈનું છે.
  - ૩. સાધન = નિમિત્ત = ઘઉંના બીમાંથી ઘઉં ઉત્પન્ન થાય છે.
- ૪. અધિકરણ = સ્થાન = ઘઉં ભારત, ઑસ્ટ્રેલિયા, અમેરિકા વગેરે સ્થળે થાય છે.
  - ૫. સ્થિતિ = કાળ = ઘઉં લાંબા સમય સુધી રહી શકે છે.
  - વિધાન = પ્રકાર, ઘઉં ભાલના, કેનેડાના વગેરે હોય છે.
  - હવે આત્માના સમ્યગુદર્શનને આ છ દ્વારોથી સમજીએ.
- 1. નિર્દેશ સ્વરૂપ: સમ્યગ્દર્શન આત્માનો ગુણ છે. તત્ત્વની શ્રદ્ધારૂપ છે. જ્ઞેયાદિ વિવેકયુક્ત હોય છે. સમ્યગ્દર્શન બીજરૂપ છે જેના વડે મોક્ષરૂપી ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે.
- **૨. સ્વામિત્વ :** સમ્યગ્દર્શન આત્મામાં પ્રગટ થાય છે તેથી તેનો સ્વામી આત્મા-જીવ છે, અજીવ નહિ.

- 3. સાધન-નિમિત્ત : સમ્યગ્દર્શન સ્વાભાવિક રીતે અથવા કોઈ નિમિત્ત મળવાથી ઉત્પન્ન થાય છે. સવિશેષ મિથ્યાત્વ મોહનીયના તથા અનંતાનુબંધી ચાર કષાયના ઉપશમ. ક્ષય કે ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થાય છે.
- ૪. **અધિકરણ-સ્થાન :** સમ્યગ્દર્શનનું સ્થાન આત્માના શુદ્ધ પરિણામ છે.
- પ. સ્થિતિ, કાળ : ઉપશમ સમ્યક્ત્વનો કાળ અંતર્મુહૂર્ત છે. ક્ષાયિકનો સાદિ અનંત છે. એકવાર પ્રાપ્ત થયા પછી સદા સાથે જ રહે છે. ક્ષયોપશમ સમ્યક્ત્વનો કાળ જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્તથી માંડીને *૬૬* સાગરોપમ સુધીનો છે.
- દ્ર. વિઘાન-પ્રકાર : સમ્યક્ત્વના ઉપશમ ક્ષાયિક, અને ક્ષયોપશમ મુખ્ય પ્રકાર છે અને વેદક તથા સાસ્વાદનના પ્રકારો પড় છે.

કોઈ પણ વ્યક્તિ કોઈ નવી વસ્તુ જુએ ત્યારે તે વસ્તુ વિષે જાણવાની તેને જિજ્ઞાસા થાય છે. અને તેને માટે વિવિધ પ્રશ્નોના ઉત્તર મેળવી જ્ઞાનવૃદ્ધિ કરે છે.

તત્ત્વોને વિશષરૂપે જાણવાની શાસ્ત્રીય પદ્ધતિ :

सत्-सङ्ख्या-क्षेत्र-स्पर्शन-कालान्तर-भावाल्पबहुत्वैश्च १-८ सत्-संખ्या-क्षेत्र-स्पर्शन-કाલान्तर-ભાવાલ્पબહુત્વૈશ્च १-८ सत्-संખ्या-क्षेत्र-स्पर्शन-કाલ-अन्तर-ભાવ-અલ્પબહુત્વૈઃ २. १-८

સત, સંખ્યા, ક્ષેત્ર, સ્પર્શના, કાલ, અંતર ભાવ અને અલ્પબહુત્વ આ આઠ પ્રકારે તત્ત્વોનું વિશેષ જ્ઞાન થઈ શકે છે.

 સત્ = સત્તા : નામ વડે ઓળખાતા કોઈપણ વસ્તુ-પદાર્થની
 વિદ્યમાનતા, પદાર્થનું હોવું. કોઈપણ પદાર્થ પરિવર્તન પામે પણ તેનો સમૂળગો નાશ ન થાય. મનુષ્યની અવસ્થા બદલાઈ દેવલોકમાં જાય

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૮ 🕸 ૧૫

તો તે અવસ્થાનું પરિવર્તન થયું, પણ આત્મા એ જ હોય. તે પ્રમાણે પુદ્દગલમાં પરિવર્તન થાય પણ પરમાણુની વિદ્યમાનતા હોય. સમ્યક્ત્વ ગુણ સત્તાપણે સર્વજીવમાં હોય પણ તેની પ્રાપ્તિનો અધિકારી ભવ્ય જીવ છે. અભવ્ય જીવ સમ્યક્ત્વ ગુણને પ્રાપ્ત કરી શકતો નથી. 'કેમ' ?

ભાઈ! આકડાનું દૂધ કે ઊંટડીનું દૂધ તે દૂધ છે. તેમાં ગમે તેટલું મેળવણ નાંખો છતાં તે દહીંરૂપે પરિણમતું નથી. તેવી યોગ્યતા તે દૂધમાં નથી, તેમ અભવ્ય જીવમાં સમ્યકૃત્વરૂપ પરિણામ થવાની યોગ્યતા નથી.

- ર. **સંખ્યા** = ગણત્રી : તે તે પદાર્થોની કે તે તે ગુણો ધરાવતા માલિકની સંખ્યા. જેમકે સિદ્ધત્વ ગુણ ધરાવનારની સંખ્યા અનંત છે. અને સમ્યગ્દર્શનગુણ ધરાવનાર જીવો વર્તમાનમાં અસંખ્યાતા છે, ત્રણે કાળની અપેક્ષાએ અનંત છે.
- 3. ક્ષેત્ર : સમ્યગ્દર્શન ધરાવનાર એક જીવનું અન્ય સર્વ જીવોનું તથા અન્ય પદાર્થોનું ક્ષેત્ર લોકનો અસંખ્યાતમો ભાગ છે. તે વર્તમાન કાળને આશ્રયીને છે.
- ૪. સ્પર્શના: સમ્યગ્દર્શનવાળો જીવ જઘન્યથી લોકના અસંખ્યાતમાં ભાગને સ્પર્શે છે. ઉત્કૃષ્ટથી એક કે અનેક જીવોની અપેક્ષાએ ચૌદ રાજ પ્રમાણ લોકના કંઈક ન્યૂન ભાગને સ્પર્શે છે. કેવળી સમુદ્દ્ઘાતની અપેક્ષાએ સંપૂર્ણ લોકની સ્પર્શના કરે છે. સ્પર્શના ત્રણે કાળને આશ્રયીને છે.
- પ. કાળ: સમ્યગ્દર્શનનો કાળ અનેક જીવોની અપેક્ષાએ ત્રિકાળ વિદ્યમાન છે. એક જીવની અપેક્ષાએ જઘન્યથી અંતર્મુહૂર્ત રહે અને ઉત્કૃષ્ટથી *૬૬* સાગરોપમ સાધિક કાળ રહે. એક જીવની અપેક્ષાએ ક્ષયોપશમ સમ્યકૃત્વ સાદિ સાંત છે. ક્ષાયિક સમ્યકૃત્વ સાદિ અનંત છે.
- 5. વિરહકાળ: સમ્યક્ત્વથી ચ્યૂત થયા પછી શીધ્રતાએ પ્રાપ્ત કરે તો અંતર્મુહૂર્તમાં પ્રાપ્ત કરે. અને ઉત્કૃષ્ટથી અર્ધપુદ્દગલ પરાવર્ત પછી અવશ્ય પ્રાપ્ત કરે છે.
- ૭. ભાવ: સમ્યગ્દર્શનના મુખ્યત્વે ત્રણ ભાવો છે. ક્ષાયિક ભાવ, ઔપશમિક ભાવ, ક્ષાયોપશમિક ભાવ.

૮. અલ્પ બહુત્વ: સંખ્યાની દૃષ્ટિએ અલ્પ-અધિક. ઔપશમિક સમ્યગૃદર્શનવાળા જીવો અલ્પ. ક્ષાયોપશમિક સમ્યગૃદર્શનવાળા અસંખ્યાત ગુણા, ક્ષાયિક સમ્યગૃદર્શનવાળા અનંત ગુણા હોય છે, કારણ કે સિઘ્ધો અનંતા છે, અને તે સર્વને ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ હોય છે.

તત્ત્વાર્થના અભ્યાસ સાથે આવા પ્રકારોને જાણવાથી તેનું વિશેષ ચિંતન થવામાં સહાયક થાય છે. અને તેથી ચિત્ત એકાગ્ર થતાં ચિત્તશુદ્ધિ થાય છે, એવી ચિતશુદ્ધિમાં સમ્યક્ત્વ નામનો ગુણ પ્રગટ થવાનું કારણ બને છે.

#### શાનના પ્રકારો

मित-श्रुतावधि-मनःपर्याय-केवलानि ज्ञानम् १-८ भित-श्रुतावधि-भनःपर्याय-डेवलानि ज्ञानम् १-८ भित-श्रुत-अवधि-भनःपर्याय-डेवलानि ज्ञानम् १-८

મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનપર્યવ અને કેવળ એ પાંચ જ્ઞાન છે.

- 1. મતિશાન : જે તે ઇન્દ્રિયો તથા મનની સહાયથી થતો બોધ. ઇન્દ્રિયો વિષયને ત્રહેશ કરે છે, ત્યારે મનોવર્ગણાનું બનેલું મન તેમાં લક્ષ કરે છે. તે વખતે તે તે ઇન્દ્રિયોના પુદ્દગલો સાથે રહેલા ચૈતન્યયુક્ત ભાવમનને તેનો બોધ થાય છે, અર્થાત્ તે તે વિષયમાં જીવ સુખ કે દુઃખની, રાગ કે દ્વેષની લાગણી અનુભવે છે.
- ર. શ્રુતજ્ઞાન : શ્રુતજ્ઞાન મતિજ્ઞાન સહિતનું હોય છે, પરંતુ શ્રુતજ્ઞાનમાં શબ્દ-અર્થ, ભાષાની વિશેષતા હોય છે. શ્રુતજ્ઞાન મન અને ઇન્દ્રિયોની સહાયથી શબ્દ અને અર્થના બોધ સહિત થાય છે. જેમકે જીદ્ધાથી શબ્દ બોલાય, શ્રવજ્ઞેન્દ્રિયથી સંભળાય, આંખથી પુસ્તક વાંચી શકાય અને મનથી અર્થની વિચારણા થઈ શકે. શ્રુતજ્ઞાનના બે ભેદ છે : ૧. દ્રવ્ય શ્રુત, ૨. ભાવ શ્રુત.
  - **૧. દ્રવ્ય શ્રુત : વાચન-શ્રવ**ણ કરવું તે દ્રવ્ય શ્રુત છે.

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૯ 🕸 ૧૭

૨. ભાવ શ્રુત : આત્મામાં તેનું બોધરૂપ પરિણમન થવું.

જેમકે અહિંસા શબ્દ અને અર્થ સાંભળ્યો તે દ્રવ્ય શ્રુત અને અહિંસાનો બોધ પામી તે રૂપે બોધનું પરિણમન થવું તે ભાવ શ્રુત. સાધનામાં ભાવ શ્રુતની વિશષતા જાણવી. શ્રુતજ્ઞાન મતિજ્ઞાન વગર થતું નથી. શબ્દ-અર્થને ગ્રહણ કરવા ઇન્દ્રિયો અને મન જોઈએ. મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન વગર થઈ શકે.

જીવ સમ્યગ્દર્શન વગરનો હોઈ શકે છે, પણ જ્ઞાન વગરનો હોતો નથી. મતિ શ્રુતનો અંશ પણ તેનામાં હોય છે. પણ જ્યારે જીવમાં સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થાય છે ત્યારે તે જ્ઞાન સમ્યગ્જ્ઞાન કહેવાય છે. તેમાં કદાચ કોઈ શંકા થાય તો પણ તે સત્યનો ગવેષક હોવાથી પ્રમાણજ્ઞાનને પ્રહણ કરે છે. મિથ્યાજ્ઞાનવાળો જીવ પોતાના જ્ઞાનનો ઉપયોગ સાંસારિક પ્રયોજનમાં કરે છે, તેથી બુદ્ધિશાળી હોવા છતાં જ્ઞાની મનાતો નથી અને બુદ્ધિ મનોદ્રવ્યનો વિષય હોઈ ભવાંતરે સાથે જતી નથી. જ્ઞાન આત્માનું તત્ત્વ હોવાથી ભવાંતરે સાથે જવાની સંભાવના છે.

માટે સત્યનો ગવેષક બુદ્ધિની વૃદ્ધિ ન ઇચ્છે પણ જ્ઞાનની શુદ્ધિનો પુરુષાર્થી હોય છે, બુદ્ધિ એક પ્રકારે આત્માનું લક્ષણ ગણાવા છતાં મનોજન્ય છે. જ્યારે જ્ઞાન આત્માના ઉપયોગરૂપ લક્ષણ છે.

અવધિજ્ઞાન : અવધિ = મર્યાદા, મર્યાદિત જ્ઞાન.

મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન કરતાં અવધિજ્ઞાન વિશેષ આત્મશક્તિ યુક્ત છે. તેમાં મન અને ઇન્દ્રિયોની અપેક્ષા વિના જ આત્મશક્તિરૂપ થતો બોધ છે. (અતીન્દ્રિયજ્ઞાન છે.)

રૂપી અને અરૂપી બે દ્રવ્યોમાંથી ફક્ત રૂપી દ્રવ્યોને મર્યાદિતપણે જાણી શકે તે અવધિજ્ઞાન.

જેમકે ધારો કે અવધિજ્ઞાની અમેરિકા ગયો નથી પણ આત્મશક્તિના ઉપયોગ દ્વારા તે ત્યાં રહેલા પદાર્થીને જાણી શકે. વિશેષ વિચારણા આગળ કરશું.

૪. મનઃ પર્યવજ્ઞાન : પર્યવ-વિચાર-માનસિક અવસ્થા. અઢી

દ્વીપમાં રહેલા સંજ્ઞિ (મનવાળા) પંચેન્દ્રિય જીવોના મનના વિચા જાણી શકે.

પ. **કેવળ જ્ઞાન** : કેવળ, એક જ, ભેદરહિત, સંપૂર્ણ કેવળજ્ઞાન મતિ આદિ જ્ઞાન રહિત અસાધારણ છે. પૂર્ણ શુદ્ધ છે.

શુદ્ધ : જ્ઞાનાદિ સર્વ આવરણ રહિત. લોકાલોક પ્રકાશક.

નોંધ : ત્રણે કાળના, ત્રણે લોકના, સર્વ દ્રવ્યોની સર્વ અવસ્થાઓ-પર્યાયોને યુગ્પદ જાણે તેવું અખંડ શુદ્ધ જ્ઞાન તે કેવળજ્ઞાન.

પ્રથમના ચાર જ્ઞાનમાં ઉપયોગને મૂકવો પડે છે. એટલે કંઈક વિકલ્પાત્મક છે. કેવળજ્ઞાનના શુદ્ધ ઉપયોગમાં જગતના જ્ઞેય-દૃશ્ય પદાર્થો પ્રતિબિંબિત થાય છે. ઉપયોગ મૂકીને જ્ઞાન પ્રવર્તતું નથી. વળી કેવળજ્ઞાન શુદ્ધ જ્ઞાનસ્વરૂપ હોવાથી જગત જ્ઞેયરૂપે જ્ણાવા છતાં તેમાં સુખદુઃખાદિ થતાં નથી. કારણ કે તેમ થવું તે અજ્ઞાનજનિત છે. આ કેવળજ્ઞાન સુખદુઃખાદિ રહિત છે.

પાંચ જ્ઞાનની પ્રમાણભૂત વિચારણા तत्प्रमाणे 9-90 તત્પ્રમાણે 9-90 તત્-પ્રમાણે 9-90 आद्ये परोक्षम् 9-99 આદ્યે પરોક્ષમ 9-99 આદ્યે પરોક્ષમ 9-99 9-92 प्रत्यक्षमन्यत् 9-92 પ્રત્યક્ષમન્યત પ્રત્યક્ષમુ-અન્યત ૧-૧૨

પ્રમાણના બે ભેદ છે : પ્રત્યક્ષ અને પરોક્ષ. પ્રથમના મતિ અને શ્રુત બે જ્ઞાન પરોક્ષ છે, અને પછીના

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૧૦-૧૨ 🕸 ૧૯

# અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવ, કેવળજ્ઞાન પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ છે.

નોંધ: આ કાળમાં આ ક્ષેત્રે મુખ્યત્વે મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન પ્રવર્તે છે. જોકે અલ્પતાને કારણે એવું જણાય છે કે ઇન્દ્રિયો દ્વારા અને મન દ્વારા અમે જે જાણીએ છીએ તે સાચું જાણીએ છીએ. જેમકે લાલ કે લીલા રંગને તે રૂપે જાણીએ છીએ. ગળપણ અને ખટાશને તે રૂપે જાણીને વ્યવહાર સાચો કરીએ છીએ. છતાં તે જ્ઞાન પરોક્ષ છે.

હે ભાવ્યાત્મા ! આ ગ્રંથ અધ્યાત્મશિક્ષણનો છે. તેથી આત્માને લક્ષ્યમાં રાખીને વસ્તુનું સ્વરૂપ સમજાવવામાં આવશે.

પ્રત્યક્ષ પ્રતિ = દ્વારા; અક્ષ = આત્મા; ઇન્દ્ર = આત્મા.

જે જ્ઞાન આત્મા દ્વારા થાય તે પ્રત્યક્ષ કહેવાય. આથી આધ્યાત્મિક દૃષ્ટિએ આત્મા દ્વારા થતાં પછીનાં ત્રણ જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ છે અને ઇન્દ્રિયો દ્વારા થતાં પ્રથમનાં બે જ્ઞાન પરોક્ષ છે.

છતાં જૈનદર્શનના ન્યાયગ્રંથોમાં મતિજ્ઞાનને સાંવ્યવહારિક (વ્યવહારમાં પ્રત્યક્ષ જણાતું) પ્રત્યક્ષ કહેવામાં આવે છે. અને શ્રુત જ્ઞાન તો શબ્દ-અર્થ આધારિત હોવાથી પરોક્ષ પ્રમાણ છે.

ટૂંકમાં ઇન્દ્રિય ઉપર આધારિત જ્ઞાન પરાધીન છે તેથી પણ તે પરોક્ષ કહેવાય છે.

પછીના ત્રણે જ્ઞાન સ્વાધીન છે તેથી પ્રત્યક્ષ કહેવાય છે, જેમાં ઇન્દ્રિયોની સહાય નથી. ઇન્દ્રિયોની સહાય વડે બોધ થવો તે વાસ્તવમાં મૂળ જ્ઞાન પર આવરણ હોવાથી છે. તેથી તે જ્ઞાન ઇન્દ્રિયસાપેક્ષ પ્રત્યક્ષ હોવા છતાં પરોક્ષ છે.

मितः-स्मृतिः-संज्ञा-चिन्ताभिनिबोध इत्यनर्थानन्तरम् १-१३ भितः-स्मृतिः-संज्ञा-चिन्ताभिनिजोध ઇत्यनर्थान्तरम् १-१३

મતિઃ-સ્મૃતિઃ-સંજ્ઞા-ચિન્તા-અભિનિબોધ-ઇતિ અનર્થાન્તરમ્ ૧-૧૩

મતિ, સ્મૃતિ, સંજ્ઞા, ચિંતા, અભિનિબોધ આ શબ્દો પર્યાય – એકાર્થ વાચક છે.

મતિજ્ઞાન : મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થતું જ્ઞાન છે. તે વર્તમાનવિષયક છે, મતિજ્ઞાનરૂપી ઉપયોગ વર્તમાનમાં વિષયને ગ્રહેશ કરે છે.

સ્મૃતિ : ભૂતકાળને ગ્રહણ કરે છે. ભૂતકાળમાં અનુભૂત વસ્તુનું સ્મરણ તે સ્મૃતિજ્ઞાન છે.

સંજ્ઞા: વસ્તુનો અનુભવ ભૂતકાળનો હોય પણ તે વસ્તુને વર્તમાનમાં જોતાં તે આ જ વસ્તુ છે તેવું જ્ઞાન તે સંજ્ઞા જ્ઞાન. તેને પ્રત્યભિજ્ઞાન પણ કહે છે.

**ચિન્તા**: ભવિષ્યકાળના વિષયને ગ્રહણ કરે છે. ભાવિના વિકલ્પો કરવા. તે ચિન્તાજ્ઞાન છે.

**અભિનિબોધ**: આ શબ્દ સર્વસામાન્ય છે તે ઉપરના મતિ આદિ દરેક ભેદને લાગુ પડે છે.

જેમ ઘર કહેતા ઘરના તમામ ઓરડાને તે શબ્દ લાગુ પડે છે. પણ વ્યવહારપ્રયોજન માટે વિશેષ શબ્દનો ઉપયોગ કરવો પડે છે. સૂવાનો ઓરડો, બેઠકનો ઓરડો વગેરે. સર્વ પ્રકારના મતિજ્ઞાન માટે અભિનિબોધ શબ્દ છે, અને વિશેષ પ્રકારના મતિજ્ઞાન માટે મતિ આદિ શબ્દો છે.

# મતિજ્ઞાનનું મૂળ લક્ષણ – સ્વરૂપ તदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम् ૧-૧૪ તદિન્દ્રિયાનિન્દ્રિયનિમિત્તમ્ ૧-૧૪ તદ્દ–ઇન્દ્રિય-અનિન્દ્રિય-નિમિત્તમ્ ૧-૧૪

તે મતિજ્ઞાન ઇન્દ્રિયો અને મનની (અનન્દ્રિયની) સહાયથી ઉત્પન્ન થાય છે.

પાંચ ઇન્દ્રિયો : સ્પર્શ, રસ, ઘ્રાણ (નાક), આંખ અને કાન, અનન્દ્રિય એટલ મન.

અધ્યાય: ૧ · સૂત્ર: ૧૪ 🕸 ૨૧

આપણા શરીરની રચના પરથી પાંચ ઇન્દ્રિયોનો ક્રમ સમજાશે. પગથી માથા સુધી ત્વચા (ચામડી). મોઢાથી શરૂ કરીએ તો ત્વચા પછી રસના, નાક, ચક્ષુ અને કાન (શબ્દ) એમ ક્રમ થશે. વળી મહદ્દઅંશે જીવનો વિકાસક્રમ પણ આ ક્રમથી છે. જીવ પ્રથમ એક ઇન્દ્રિયવાળો એટલે સ્પર્શવાળો, પછી વિકાસના ક્રમે રસના ઘ્રાણ, આંખ અને કાન ઇન્દ્રિયોને પામી તે તે ઇન્દ્રિયોવાળો મનાય છે.

આ પાંચે ઇન્દ્રિયો દ્વારા મતિજ્ઞાન થાય છે. આ પાંચે ઇન્દ્રિયો બાહ્યસાઘન છે, અને મન અંતરંગ સાધન છે. મતિજ્ઞાનમાં સર્વ પ્રથમ વિષય સાથે ઇન્દ્રિયનો સંબંધ થાય છે, કે તરત તે ઇન્દ્રિયો સાથે જોડાયેલા જ્ઞાનતંતુઓ દ્વારા મનને ખબર પહોંચે છે. ત્યારે ભાવમન-આત્માને તે વિષયનું લક્ષ્ય થતાં તે વિષયનું મતિજ્ઞાન થાય છે. આ જ્ઞાનમાં પણ કેટલી સૂક્ષ્મતા છે તે હવે અન્ય ભેદો દ્વારા જણાવે છે.

अवग्रहेहापायधारणाः

9-94

અવગ્રહેહા પાય ધારણાઃ

1-14

અવગ્રહ-ઈહા-અપાય-ધારણાઃ

૧-૧૫

મતિજ્ઞાનના અવગ્રહ, ઈહા, અપાય અને ધારણા મુખ્ય ચાર ભેદો છે.

અર્થાત્ આ ચાર ભેદવાળું મતિજ્ઞાન છે. તે દરેક ઇન્દ્રિયો અને મન સાથે સંબંધ ધરાવે છે.

| સ્પર્શન       | અવેગ્રહ | ઈહા | અવાય | ધારણા |
|---------------|---------|-----|------|-------|
| રસન           | અવગ્રહ  | ઈહા | અવાય | ધારણા |
| ઘ્રાણ (નાક)   | અવગ્રહ  | ઈહા | અવાય | ધારણા |
| નેત્ર (આંખ)   | અવગ્રહ  | ઈહા | અવાય | ધારણા |
| શ્રોત્ર (કાન) | અવગ્રહ  | ઈહા | અવાય | ધારણા |
| મન            | અવગ્રહ  | ઈહા | અવાય | ધારશા |

પાંચ ઇન્દ્રિયો અને મન છ સાથે ઉપરોક્ત અવગ્રહાદિ ચાર ભેદ જોડતાં કુલ ૨૪ ભેદ થયા.

અવગ્રહ: ઇન્દ્રિય સાથે વિષય સંબંધ થતાં અવ્યક્ત બોધ થવો, જેમાં નામ અર્થ આદિની સ્પષ્ટતા ન હોય, વસ્તુનો અત્યંત અલ્પ આભાસ તે અવગ્રહ. જેમ કે અંધારામાં કોઈ વસ્તુનો સ્પર્શ થાય પણ તેનું જ્ઞાન નથી થતું કે એ કઈ વસ્તુનો સ્પર્શ છે.

ઈહા : અવગ્રહમાં કંઈક ભાસ થયેલો તે વિષયની વિશેષ રૂપે વિચારણા થવી કે એ સ્પર્શ દોરડાનો છે કે સર્પનો છે ?

અપાય : ઈહમાં વિચારણા થયા બાદ નિર્ણય થવો કે આ સર્પ નથી પણ દોરડું છે.

ધારણા : વસ્તુનો નિર્ણય થયા પછી મન બીજા વિષયમાં ચાલ્યું જતાં નિર્ણય લુપ્ત થાય પણ તે સંસ્કાર રહી જાય, તેથી તે વસ્તુનું નિમિત્ત મળતાં તે વસ્તુનું સ્મરણ થઈ આવે.

ધારણાના ત્રણ ભેદ : અવિચ્યુક્તિ, વાસના, સ્મૃતિ.

અવિચ્યુતિ : વિષયનો નિર્ણય થયા બાદ તે વસ્તુનો ઉપયોગ ટકી રહે તે અવિચ્યુતિ ધારણા.

**વાસના :** અવિચ્યુતિ ધારણા પછી તે વિષયના સંસ્કાર રહેવા તે વાસનારૂપ ધારણા

સ્મૃતિ : તે સંસ્કારને નિમિત્ત મળતાં જાગ્રત થાય છે. તેથી પૂર્વાનુભૂત વસ્તુનું સ્મરણ થાય તે સ્મૃતિધારણા.

बहु-बहुविध-क्षिप्र-निश्चितासंदिग्ध-ध्रुवाणां सेतराणाम् ૧-૧*૬* બહુ-બહુવિધ-ક્ષિપ્ર-નિશ્ચિતાસંદિગ્ધ-ધ્રુવાણાં સેતરાણામ્ ૧-૧*૬* બહુ-બહુવિધ-ક્ષિપ્ર-નિશ્ચિત-અસંદિગ્ધ-ધ્રુવાણાં સેતરાણામ્૧-૧*૬* 

(સેતર = પ્રતિપક્ષસહિત) બહુ, બહુવિઘ, ક્ષિપ્ર, અનિશ્રિત, અસંદિગ્ધ, ધ્રુવના અવગ્રહ, ઈહા, અવાય અને ધારણારૂપ મતિજ્ઞાન હોય છે.

અધ્યાય: ૧ · સૂત્ર: ૧૬ 🎏 ૨૩

બહુ આદિ દરેકના પ્રતિપક્ષી હોય છે. મતિજ્ઞાનના ક્ષયોપશમથી આવા ભેદ પડે છે.

સેતર - પ્રતિપક્ષીસહિત

બહુ = વધારે. અબહુ = અલ્પ.

- બહુ : જેમકે કોઈ વ્યક્તિ બેથી અધિક શબ્દો કે પુસ્તકોનું
   જ્ઞાન ધરાવે, તેમાં અવગ્રહાદિ ચારે લાગુ પડે. જેમ બહુગાહી અવગ્રહ.
- અબહુ : જેમકે કોઈ વ્યક્તિ એક પુસ્તક કે એક શબ્દને કે પુસ્તકને જાણે તેમાં અલ્પગ્રાહી અવગ્રહ એમ ચારે લાગુ પડે.
- 3. બહુવિધ : અનેક પ્રકારે જેમકે કોઈ શબ્દ કે પુસ્તકને ઘણે પ્રકારે આકાર, રૂપ, રંગ, આદિથી જાણે.
  - ૪. **અબહુવિધ** : એક જાતના શબ્દ કે પુસ્તકને જાણે.

બહુ અને બહુવિધમાં તફાવત.

(બહુ : કોઈ વ્યક્તિ ઘણાં શાસ્ત્રોનું વ્યાખ્યાન કરી શકે પણ તે તલસ્પર્શી ન હોય. તે બહુ.

બહુવિધ : કોઈ વ્યક્તિ ઘણાં શાસ્ત્રો જાણે ભણાવે અને તલસ્પર્શી વ્યાખ્યાન પણ કરી શકે.)

- ૫. લિપ : જલ્દી : કોઈ વસ્તુનું જ્ઞાન શીઘતાથી કરે.
- અક્ષિપ્ર: ધીમે, કોઈ વસ્તુનું જ્ઞાન વિલંબથી કરે.
- 9. નિશ્ચિત : ચિક્ષ સહિત કોઈ વ્યક્તિ વસ્તુને તેના ચિક્ષથી જાણી શકે. ધ્વજા જોઈને મંદિરને જાણે, અથવા પૂર્વના અનુભવથી જાણે.
- ૮. અનિશ્રિત : ચિદ્ધ રહિત : કોઈ વ્યક્તિ વસ્તુને ચિદ્ધ રહિત જાણી શકે. પૂર્વે અનુભવ ન હોય તો પણ જાણે.
  - ૯. અસંદિગ્ધ': સંદેહ રહિત. વસ્તુને સંદેહ રહિત જાણે.
- ૧૦. **સંદિગ્ધ**: જાણે પણ સંદેહ સહિત જાણે. જેમકે આ શીતળ સ્પર્શ ચંદનનો હશે કે નહિ હોય.
  - ૧૧. ધ્રુવ : નિશ્ચિત અવશ્યંભાવી, વસ્તુને પ્રથમ જે રીતે જાણી

હોય તે રીતે અવશ્ય જાણે.

૧૨. **અંધુવ** : એક વસ્તુને – શબ્દને પ્રથમ જે સ્વરૂપે જાણ્યો ે તેને ફરી જાણે કે જુએ પણ નિશ્ચિતપણે જાણી ન શકે.

મતિજ્ઞાનના ક્ષયોપશમના કારણે આ ભદ પડે છે. તે આ પ્રમાણે છે.

શ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાનનાં ૩૩૬ ભેદોનું કોષ્ટક

|          | મન | ચક્ષુ | સ્પર્શન | રસન | ધ્રાણ | શ્રોત | કુલ ભેદ |
|----------|----|-------|---------|-----|-------|-------|---------|
| બહુ      | 8  | 8     | ય       | ય   | ય     | પ     | २८      |
| અબહુ     | ४  | 8     | ય       | ય   | ય     | ય     | 26      |
| બહુવિધ   | 8  | 8     | પ       | ય   | પ     | ંપ    | 26      |
| અબહુવિધ  | ४  | 8     | ય       | ય   | ય     | ય     | 3.5     |
| क्षिप्र  | 8  | 8     | પ       | ય   | પ     | ય     | 26      |
| અક્ષિપ્ર | 8  | 8     | ય       | ય   | પ     | ય     | ૨૮      |
| નિશ્રિત  | 8  | 8     | પ       | પ   | ,#Ų   | પ     | ૨૮      |
| અનિશ્રિત | 8  | 8     | ય       | ų   | ્ય    | ્ય    | 26      |
| અસંદિધ   | 8  | 8     | પ       | પ   | પ     | ય     | २८      |
| સંદિગ્ધ  | 8  | 8     | ય       | ય   | પ     | પ     | 26      |
| ધુવ      | 8  | 8     | પ       | ų   | પ     | પ     | ٠       |
| અધુવ     | 8  | ४     | પ       | ૫.  | પ     | પ     | ૨૮      |
| -        |    |       |         |     |       |       | 335     |

अर्थस्य

9-99

અર્થસ્ય ૧-૧૭

અર્થસ્ય

1-19

અવગ્રહ, ઈહા, અવાય, ધારણા, એ ચાર મતિજ્ઞાન અર્થને ગ્રહણ કરે છે.

અધ્યાય : ૧ · સ્ત્ર : ૧૭ 🎏 ૨૫

અર્થ = દ્રવ્ય અને પર્યાય.

દ્રવ્ય અને તેના ગુણ કે પર્યાયના અવગ્રહાદિ થાય છે. અવગ્રહાદિ જ્ઞાન મુખ્યપણે પર્યાય અવસ્થાને ગ્રહણ કરે છે. દ્રવ્ય એ પર્યાય દ્વારા જ્ઞાય છે. પર્યાય દ્રવ્યનો અંશ છે. દ્રવ્ય રહિત પર્યાય ન હોય અને પર્યાય રહિત દ્રવ્ય ન હોય. ઇન્દ્રિયો કે મન પોતપોતાના વિષયભૂત પર્યાયને જાશે છે. અને તે પણ અંશતઃ જાશે છે.

જેમકે નેત્ર દ્વારા કેરીને જુએ ત્યારે આકારને જ જુએ છે. પણ નેત્ર તેના સ્પર્શ ગંધને જાણી શકતું નથી. તે પ્રમાણે અન્ય ઇન્દ્રિયો માટે સમજવું. એક સાથે સંપૂર્ણ વિષયને ગ્રહણ કરવા ઇન્દ્રિયો અસમર્થ છે.

व्यञ्जनस्यावग्रहः

9-96

વ્યંજનસ્યાવગ્રહ:

9-96

વ્યંજનસ્ય ત્અવગ્રહઃ

9-96

#### વ્યંજનનો અવગ્રહ જ થાય છે.

વ્યંજન : જેનાથી અર્થનું જ્ઞાન થાય તે વ્યંજન. અર્થ = વસ્તુ. વ્યંજન મતિજ્ઞાનનો ભેદ છે. તે ફક્ત અવગ્રહનો વિષય બને છે, એટલું અસ્પષ્ટ જ્ઞાન છે. ઈહા જેવા પ્રકાર સુધી પહોંચતું નથી. વિષયને ગ્રહણ કરવાવાળા વિશેષ પુદ્દગલની રચનાવાળા ઉપકરણેન્દ્રિય અને વિષયના સંબંધ વિના અર્થ-વસ્તુનું જ્ઞાન થઈ શકતું નથી. ઉપકરણેન્દ્રિય અને વિષયનો સંબંધ થતાં અત્યંત અવ્યક્ત જ્ઞાન થાય તે વ્યંજનાવગ્રહ છે.

આત્માની શક્તિ જ્યાં સુધી આવૃત-ઢંકાયેલી છે ત્યાં સુધી જ્ઞાન ઉત્પન્ન થવામાં તેને મન અને ઇન્દ્રિયોની સહાય જરૂરી રહે છે. અને મન તથા ઇન્દ્રિયોની શક્તિમાં અલ્પાધિકતા હોય છે. પ્રારંભમાં વિષયનું જ્ઞાન થવાની માત્રા અલ્પ હોય છે. તેથી 'આ કંઈક છે' એવો સામાન્ય બોધ પણ થતો નથી તે વ્યંજનાવગ્રહ છે. તે માત્રામાં પુષ્ટિ થતાં 'આ કંઈક છે' એવો સામાન્ય બોધ અર્થાવગ્રહ બને છે. આમ દરેક ભેદમાં

રંદ 📽 તત્ત્વમીમાંસા

આગળના બોધનો અંશ પુષ્ટ થતો જાય છે. તે છેવટે ધારણા જ્ઞાન રૂપે થાય છે.

દૃષ્ટાંત : ગરમ થઈને તપેલા શકોરામાં પાણીનાં પ્રથમનાં ઘણાં ટીપાં શોષાઈ જાય છ. પરંતુ આખરે પાણીનાં ટીપાં શોષાઈ જવા અસમર્થ બને છે, ત્યારે જલક્શો ભેગા થાય છે. તે પહેલાં શોષાઈ જવારૂપે પાણી હતું પણ તે જોઈ શકાતું ન હતું. પાણીનું પ્રમાણ વધ્યું અને શોષાવાનું સામર્થ્ય ઘટ્યું એટલે જલક્શો પ્રગટ થયા.

બીજું દૃષ્ટાંત : ઊંઘતા માણસને બૂમો મારતાં તે બે-ચાર બૂમો પછી જાગે છે. ત્યાં સુધી તેના કાનમાં પૌદ્ગલિક શબ્દો પૂરતા પ્રમાણમાં ભરાઈ જાય છે. ત્યારે પ્રથમ તેને સામાન્ય બોધ થઈ પછી વિશેષ બોધ થાય છે.

આ પ્રમાણે વ્યંજનાવગ્રહમાં અવ્યક્ત સામાન્ય બોધ થાય છે અને અર્થાવગ્રહમાં વ્યક્ત સામાન્ય બોધ થાય છે.

આગળના ધારણા આદિ ભેદો પાછળના ભેદો કરતાં વિશેષપણે બોધદાયક હોય છે.

| नचक्षु | रिनन्द्रियाभ्याम्       | १-१७ |
|--------|-------------------------|------|
| ન ચ    | ાક્ષુરનિન્દ્રિયાભ્યામ્  | १-१૯ |
| ન ચ    | ક્ષુઃ અનિન્દ્રિયાભ્યામ્ | 9-96 |

ચક્ષુ અને મન વડે થતાં મતિજ્ઞાનમાં વ્યંજનાવગ્રહનો અભાવ છે.

ચક્ષુ અને મન વડે થતાં મતિજ્ઞાનમાં વ્યંજનાવગ્રહ રહિત અર્થાવગ્રહ થાય છે. કારણ કે ચક્ષુ અને મન પદાર્થના સંયોગ વગર પોતાના વિષયનો બોધ કરી લે છે.

સ્પર્શેન્દ્રિય આદિ ચાર ઇન્દ્રિયો પોતાના વિષયનો સંબંધ થાય ત્યારે જ બોધ કરી શકે છે. ચક્ષુ દૂર રહેલી વસ્તુને જોઈ શકે છે, મન દૂર રહેલી વસ્તુનું મનન-ચિંતન કરી શકે છે. આથી ચક્ષુ અને મન

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૧૯ 🕸 ૨૭

અપ્રાપ્યકારી છે, અને અન્ય ઇન્દ્રિયો પ્રાપ્યકારી કહેવાય છે.

**ં દૃષ્ટાંત :** જેમ અરીસા સામે કોઈ વસ્તુ આવે કે તરત જ તેમાં પ્રતિ<mark>બિંબ પડે છે. તેમાં સાક્ષાત સંયોગની જરૂર નથી. ફક્ત પ્રતિબિંબગ્રાહી દર્પણ અને પ્રતિબિંબિત થનારી વસ્તુનું યોગ્ય સ્થળે હોવું જરૂરી છે.</mark>

આ પ્રમાણે **ચક્ષુ સામે** આવતી વસ્તુ તરત જ સામાન્યપણે દેખાય છે. તેમાં **ચક્ષુ** અને વસ્તુનો સંયોગ અપેક્ષિત નથી.

આથી મતિજ્ઞાનના બહુ બહુવિધ આદિ આના ચક્ષુ અને મન દ્વાર અર્થાવગ્રહ ઇહા, અવાય, ધારણા ચાર ભેદ થયા અને અન્ય ઇન્દ્રિયો સાથે વ્યંજનાવગ્રહ સહિત દરેકના પાંચ ભેદ થાય. એટલે સાથેના કોઠા પ્રમાણે મતિજ્ઞાનના કુલ ૩૩૬ ભેદ થાય તે શ્રુત નિશ્ચિત છે.

- ૧. ઔત્પાતિકી બુદ્ધિ: વિશિષ્ટ પ્રસંગને ઉચિત સ્વયં ઉત્પન્ન થતી બુદ્ધિ.
- ર. **વૈનયિકી બુદ્ધઇ :** ગુરુ આદિની સેવાથી થતી બુદ્ધિ.
- ૩ **કાર્મિકી બુદ્ધિ :** અભ્યાસ દ્વારા થતી બુદ્ધિ.
- ૪. **પારિણામિકી બુદ્ધિ** : સમર્ય જતાં અનુભવથી થતી બુદ્ધિ.

श्रुतं मितपूर्वं द्वयनेकद्वादशभेदम् १-२० श्रुतं मितपूर्वं द्वि-अने अद्वादश भेदम् १-२० श्रुतं मितपूर्वं द्वि-अने अ-दादश-भेदम् १-२०

• શ્રુતજ્ઞાન મતિપૂર્વક થાય છે, તે બે, અનેક અને બાર પ્રકારનું છે.

મતિજ્ઞાનથી શ્રુતજ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે. અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાન મતિજ્ઞાન એટલે મન અને ઇન્દ્રિયોની અપેક્ષા રાખે છે.

શ્રુતજ્ઞાન : ભાષા અને શબ્દની વિશેષતાવાળું છે. પણ ત શબ્દનો વ્યાપાર કરવા જીહ્ના, આંખ, કાન અને મન આદિની જરૂર બોલવા જેવા કે સાંભળવાની હોય છે. શબ્દશ્રવણ તે મતિજ્ઞાન અને શબ્દનો બોધ તે શ્રુતજ્ઞાન. પદાર્થની આકૃતિ દેખાવી તે મતિજ્ઞાન અને તેની સ્પષ્ટતા થવી તે શ્રુતજ્ઞાન. મતિજ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાનનું બહિરંગ કારણ છે.

અંતરંગ કારણ શ્રુતજ્ઞાનાવરણનો ક્ષયોપશમ છે.

મતિજ્ઞાન અન શ્રુતજ્ઞાનનો તફાવત એ છે કે મતિજ્ઞાન ઇન્દ્રિયો દ્વારા વિદ્યમાન વસ્તુમાં પ્રવૃત્ત થાય છે.

શ્રુતજ્ઞાન ત્રણે કાળના વિષયોમાં પ્રવૃત્ત થાય છે, તેમાં મનોવ્યાપારની પ્રધાનતા હોવાથી વિચારણાની અધિકતા છે.

જે જ્ઞાન ભાષામાં ઊતરે તે શ્રુતજ્ઞાન, અને ભાષારૂપ બને તે મતિજ્ઞાન. મતિજ્ઞાન દૂધ છે અને શ્રુતજ્ઞાન ખીર છે.

મતિ શ્રુતજ્ઞાન ક્રમશઃ પ્રવર્તે છે છતાં તેમાં એટલી શીધતા હોય છે કે સામાન્ય રીતે આપણને બંને સાથે પ્રવર્તતાં જણાય છે. જેમકે કોઈ ચિત્ર આંખથી દેખાય કે તરત જ તેનો ખ્યાલ આવે છે.

, મતિ શ્રુતજ્ઞાનનો અલ્પાંશ પણ નિગોદ, એકેન્દ્રિયથી માંડીને સર્વ જીવોમાં હોય છે. તેથી દરેક જીવો પોતાની ક્ષમતા પ્રમાણે સુખ મેળવવા પ્રવૃત્ત રહે છે.

કીડી જેવું જંતુ કોઠારમાં ઘણા પ્રકારના પદાર્થોમાંથી સાકરને જલ્દી શોઘી લે છે. જેમ જેમ ઇન્દ્રિયોની ક્ષમતા વધે તેમતેમ મતિ શ્રુતનો વિકાસ થતો જણાય છે.

શ્રુતજ્ઞાનના બે ભેદ : ૧. અંગપ્રવિષ્ટ ૨. અંગબાહ્ય

અંગપ્રવિષ્ટ: તીર્થંકર દ્વારા પ્રકાશિત જ્ઞાનને એમના પરમ શિષ્યો ગણધરોએ ગ્રહેણ કરી દ્વાદશાંગી (બાર અંગ) રૂપે સૂત્રબદ્ધ કર્યું. (શ્લોક પ્રમાણ કરી મુખપાઠે રાખતા). તેમની રચના અતિશય સંપન્ન હતી.

અંગબાહ્ય : બુદ્ધિબળ, આયુષ્યાદિનો અલ્પતા થતી જોઈ સર્વસાધારણ જીવોના હિતને અર્થે આચાર્યોએ કાળ પ્રમાણે શ્રુતની રચના કરી તે અંગબાહ્ય.

અંગપ્રવિષ્ટના રચયિતા ગણધરો અને અંગબાહ્યના રચયિતા આચાર્યો છે.. શાસ્ત્રો અનેક છે, અને નવા રચાશે તે સર્વેનો અંગબાહ્યમાં સમાવેશ થશે. નિર્મળ બુદ્ધિથી રચાયેલા શાસ્ત્રો જીવોની પાત્રતા પ્રમાણે બોઘદાયક છે.

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૨૦ 🕸 ૨૯

બાર અંગ: આચાર, સૂત્રકૃત, સ્થાન, સમવાય, વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ ભગવતીસૂત્ર, જ્ઞાતાધર્મકથા, ઉપાસકદશાધ્યયન, અંતકૃદશા, અનુત્તરૌપપાતિકદશા, પ્રશ્નવ્યાકરણ, વિપાકસૂત્ર, અને દૃષ્ટિવાદ એ ૧૨ અંગો છે.

અંગબાહ્ય : સામાયિક, ચતુર્વિંશતિસ્તવ, વંદનક, પ્રતિક્રમણ, કાયોત્સર્ગ અને પ્રત્યાખાન એ છ અંગ આવશ્યક તથા દશ વૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન, દશાશ્રુતસ્કંધ, કલ્પ, વ્યવહાર, નિશીથ અને ૠષિભાષિત અદિ શાસ્ત્રોનો અંગબાહ્યમાં સમાવેશ થાય છે. શાસ્ત્ર અનેક હતાં, અનેક છે. અનેક બને છે અને આગળ પણ અનેક થશે. તે બધા શ્રુતજ્ઞાનની અંદર જ આવી જાય છે. અહીંયાં ફક્ત એટલાં જ ગણાવ્યાં છે કે જેમના ઉપર પ્રધાનપણે જૈન શાસનનો આધાર છે. એ બધાંનો અંગબાહ્યમાં સમાવેશ કરી લેવો જોઈએ. ફક્ત બનેલાં અને બનતાં શાસ્ત્રો શુદ્ધ બુદ્ધિ અને સમભાવપૂર્વક રચાયેલા હોવાં જોઈએ.

#### અવધિજ્ઞાનનો વિષય

| द्विविधोऽवधिः            | १-२१ |
|--------------------------|------|
| દ્વિવિ <b>ધો</b> ડવધિઃ   | ૧-૨૧ |
| દ્વિવિધઃ અવધિઃ           | ૧-૨૧ |
| क्षित्राम हो ग्रह्मचं हो |      |

# અવધિજ્ઞાન બે પ્રકારનું છે.

| भवप्रत्ययो नारकदेवानाम्                | ૧-૨૨ |
|----------------------------------------|------|
| ભવપ્રત્યયો નારકદેવાનામ્                | ૧-૨૨ |
| ભવપ્રત્યયઃ નારકદેવાનામ્                | ૧-૨૨ |
| यथोक्तनिमित्तः षड्विकल्यः शेषाणाम्     | ૧-૨૩ |
| યથોક્તનિમિત્તઃ ષડ્વિકલ્પઃ શેષાણામ્     | १-२૩ |
| યથા-ઉક્ત-નિમિત્તઃ ષડ્-વિકલ્પઃ શેષાણામ્ | ૧-૨૩ |

### અવધિજ્ઞાનનો વિષય

- ૧. ભવપ્રત્યય નારક અને દેવોને હોય છે.
- ગુણ પ્રત્યયઃ ક્ષયોપશમના નિમિત્તથી થતું અવધિજ્ઞાન છ પ્રકારનું
   છે તે તિર્યંચ અને મનુષ્યને હોય છે.

ભવ = જન્મ; પ્રત્યય = નિમિત્ત; યથોક્ત = ક્ષયોપશમ (ગુણોરૂપ શક્તિથી)

ભવપ્રત્યય અને ક્ષયોપશમ-ગુણપ્રત્યય બંને પ્રકારના અવધિજ્ઞાન કર્મનો ક્ષયોપશમ થવાથી થાય છે, છતાં દેવ અને નારકને જન્મતાંની સાથે આ જ્ઞાન પ્રગટ થવાથી તે ભવપ્રત્યય કહેવાય છે.

જે અવધિજ્ઞાન વ્રત-તપ આદિના અનુષ્ઠાનના બળથી પ્રગટ થાય છે. તે ગુણપ્રત્યય મનુષ્ય અને તિર્યંચને હોય છે છતાં મુખ્ય કારણ તો અવધિજ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષયોપશમ જ મુખ્ય છે.

નારકને અત્યંત દુઃખ અને નિષ્કૃષ્ટ યોનિ છતાં અવધિજ્ઞાન ભવપ્રત્યય હોય છે, જેમ મનુષ્ય કરતાં પક્ષીની વિચારશક્તિ અલ્પ હોવા છતાં આકાશમાં ઊડી શકે છે, તેનું ઊડવું તે તેના જન્મના નિમિત્તથી છે. મનુષ્યને આકાશગામી વિદ્યા ગુણપ્રત્યય છે.

તિર્યંચ અને મનુષ્યના ક્ષયોપશમ પ્રત્યય અવધિજ્ઞાનના છ ભેદો છે.

- ૧. આનુગામિક, ૨. અનાનુગામિક, ૩. વર્ધમાન, ૪. હીયમાન, ૫. અવસ્થિત, *૬*. અનવસ્થિત.
- ૧. **આનુગામિક**: આ પ્રકારનું અવધિજ્ઞાન ઉત્પત્તિનું ક્ષેત્ર છોડીને જવા છતાં સાથે રહે છે. હાથમાં રાખેલી બેટ્રી જેવું સાધન જ્યાં જાય ત્યાં પ્રકાશ સાથે રહે છે તેમ.
- ૨. અનાનુગામિક : જે સ્થળે અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થવું હોય તે સ્થળે જ ઉપયોગ પ્રવર્તે. ક્ષેત્રાંતર થતાં ઉપયોગ પ્રવર્તે નહિ. વીજળીનો બલ્બ જે સ્થાનમાં હોય તે સ્થાનમાં જ પ્રકાશ આવે. બીજા ઓરડામાં તે પ્રકાશ જઈ ન શકે તેમ.

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૨૩ 🕸 ૩૧

- ં ૩. **વર્ધમાન :** ઉત્પત્તિકાળમાં અવધિજ્ઞાનનો ઉપયોગ અલ્પ હોય પણ તે પરિજ્ઞામની શુદ્ધિ સાથે વૃદ્ધિ પામતો જાય. ઈંધણથી અગ્નિ પ્રદીપ્ત થાય તે પ્રમાણે.
- ૪. **હીયમાન** : આ જ્ઞાન ઉત્પત્તિના સમયમાં અધિક વિષયવાળું હોવા છતાં પરિણામની શુદ્ધિ ઘટી જતાં તે અલ્પ વિષયવાળું બનતું જાય.
- પ. અવસ્થિત : (અપ્રતિપાતી) આ જન્મમાં પ્રાપ્ત થયેલું અવધિજ્ઞાન જન્માંતરે સાથે આવે. કેવળજ્ઞાનની ઉત્પત્તિ સુધી સાથે રહે છે. છતાં તે ગુણ પ્રત્યય છે. સવિશેષ તીર્થંકરને હોય છે.
- 5. અનવસ્થિત : (પ્રતિપાતી) કદી રહે કદી જાય. જળતરંગની જેમ વધે-ઘટે અથવા વીજળીના ઝબકારાની જેમ આવીને ચાલ્યુ જાય.

મનઃ પર્યવ જ્ઞાનના ભેદો

ऋजु-विपुलमती मनःपर्यायः १-२४

ઋજુ-વિપુલમતી મનઃપર્યાયઃ ૧-૨૪

ંૠજુ-વિપુલભતી મનઃપર્યાયઃ ૧-૨૪

મનઃપર્યવજ્ઞાનના ઋજુમતિ અને વિપુલમતિ એમ બે ભેદ છે.

મન:પર્યવ-પર્યાય: મનના વિચારો - અવસ્થા.

મન:પર્યવજ્ઞાન વડે અઢીદ્વીપમાં રહેલા સંજ્ઞિપંચેંદ્રિય જીવોના મનના વિચારો જાણી શકાય છે.

મન:પર્યવજ્ઞાનથી મનના વિચારો પ્રત્યક્ષ દેખાય છે. મનવાળા પ્રાણીઓ વસ્તુનું ચિંતન મનથી કરે છે. ચિંતન સમયે ચિંતનીય વસ્તુમાં પ્રવર્તેલું મન ભિન્ન ભિન્ન આકૃતિઓ ધારણ કરે છે, તે મનના પર્યાય અથવા વિચારો છે. તે વિચારોને સહ્યાત જાણવાવાળો જ્ઞાનઉપયોગ તે મન:પર્યવજ્ઞાન છે. તે જ્ઞાન ચિંતનીય વસ્તુને ન જાણે. અર્થાત્ કોઈએ એક પક્ષીનો વિચાર કર્યો હોય તો મન:પર્યયજ્ઞાની જેના, મનમાં વિચાર ઉત્પન્ન

થયો તેના વિચારને જાણે પણ પેલા પક્ષીને ન જાણે. અનુમાનથી જાણે.

પરિણામની વિશુદ્ધતા અને પુનઃપતનના અભાવથી આ જ્ઞાનના બે ભેદ કહ્યા છે.

विशुद्धप्रतिपाताभ्यां तद्विशेषः

9-24

વિશદ્ધયપ્રતિપાતાભ્યાં તદ્વિશેષઃ

1-24

**વિશુદ્ધિ-અપ્રતિપાતા**ભ્યાં તદ્દ-વિશેષઃ ૧-૨૫

વિશુદ્ધિ અને અપ્રતિપાત (કાયમ ટકવું) તે વડે ઋજુમતિ અને વિપુલમતિમાં ભેદ છે.

ઋજુમતિ : વિષયને સામાન્યપણે જાણે. વિપુલમતિની અપેક્ષાએ. આ જ્ઞાન જતું રહેવા સંભ**વ છે**.

વિપુલમતિ : વિષયને વિશષપણે જાણે. ઉત્પન્ન થયા પછી જતું નથી પરંતુ આ જ્ઞાન પછી કેવળજ્ઞાન અવશ્ય થાય છે.

્ર**અવધિજ્ઞાન – મનઃપર્યવજ્ઞાનમાં** ભેદ**ઃ** 

विशुद्धि-क्षेत्र-स्वामि-विषयेभ्योऽवधिमनःपर्याययोः

9-25

**વિશુદ્ધિ-ક્ષેત્ર-સ્વામિ-વિષયેભ્યો**કવધિમનઃ પર્યાયયો:

9-25

**વિશુદ્ધિ-ક્ષેત્ર-સ્વામિ-વિષયેભ્યઃ અવ**ધિમનઃ પયાયયોઃ

9-25

વિશુદ્ધિ ક્ષેત્ર સ્વામી અને વિષય એ ચાર હેતુઓથી અવધિજ્ઞાન અને મન:પર્યવજ્ઞાનમાં વિશેષતા-ભેદ છે.

અવધિજ્ઞાન અને મન:પર્યવજ્ઞાન બંન અતિન્દ્રિય જ્ઞાન છે. છતાં બંને વચ્ચે તકાવત છે.

વિશ્વ : અવધિજ્ઞાન કરતા મન:પર્યવજ્ઞાન પોતાના વિષયને વધુ સ્પષ્ટ જાણે છે, એથી તે વધુ શુદ્ધ છે.

**ક્ષેત્ર : મન:પર્યવજ્ઞાનના ક્ષેત્રથી** અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર વિશાળ છે. અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગથી સંપૂર્ણ લોક પર્યંત છે.

મન-પર્યવજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર અઢી ઢીપ, અને બે સમુદ્રપ્રમાણ મનુષ્યક્ષેત્રમાં

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૨૫-૨૬ 🎏 ૩૩

રહેલા સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય, તિર્યંચ, અને દેવના મનના વિચારોને જાણે છે.

સ્વામી : અવધિજ્ઞાન ચારેય ગતિમાં રહેલા સમ્યગૃદૃષ્ટિ અને મિથ્યાદૃષ્ટિ જીવોને પ્રાપ્ત થાય છે.

મનઃ પર્યવજ્ઞાન : મનુષ્યગતિમાં સાતમે ગુણસ્થાનકે વર્તતા સંયમી જીવોને ઉત્પન્ન થાય છે. તે કથી ૧૨ ગુણસ્થાનક સુધી હોય છે.

વિષય : અવધિજ્ઞાનનો વિષય સર્વ રૂપી દૃવ્યો છે અને અલ્પ પર્યાયો છે. તેમાં મનના સ્થૂલ-સ્પષ્ટ પર્યાયોનો સમાવેશ થાય છે. સૂક્ષ્મનો થતો નથી.

મનઃપર્યવજ્ઞાનનો વિષય ફક્ત મનોવર્ગણાના પુદ્દગલો અને પર્યાયો હોવાથી અવધિજ્ઞાનના વિષયથી અનંતમા ભાગ પ્રમાણ છે.

અવધિજ્ઞાન કરતાં મનઃપર્યયજ્ઞાન વિશેષ શુદ્ધ છે. તેથી તેનું મહત્ત્વ વિશેષ છે.

દા.ત. એક વ્યક્તિ ઘણાં શાસ્ત્રો જાણે પણ એકમાં નિપુણતા ન હોય. અને કોઈ વ્યક્તિ એક જ શાસ્ત્રને ઘણી વિશદતા અને સૂક્ષ્મતાથી જાણે.

વળી જેમ કોઈ એક ડૉક્ટર આંખ, કાન વગેરેનું સામાન્ય જ્ઞાન ધરાવે છે.પરંતુ જે ડૉક્ટર કક્ત આંખનું જ જ્ઞાન સૂક્ષ્મતાથી ધરાવતો હોય તો તેનું જ્ઞાન સૂક્ષ્મ અને તે રોગ માટે સ્પષ્ટ હોય છે.

તેમ અવધિજ્ઞાનીનું ક્ષેત્ર વધુ અને બધા રૂપી પદાર્થીને જાણે પણ મનઃપર્યવજ્ઞાની ફક્ત મનના જ વિચારોને જાણે પણ તે જ્ઞાન વધુ સૂક્ષ્મ છે, અને વિશુદ્ધ છે.

# મતિ શ્રુતનો વિષય :

मतिश्रुतयोर्निबन्धः सर्वद्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु १-२७ भतिश्रुतयोर्निબन्धः सर्वद्रव्येष्वसर्वपर्यायेषु १-२७

મતિશ્રુતયોઃ નિબન્ધઃ સર્વદ્રવ્યેષુ અસર્વપર્યાયેષુ ૧-૨૭

મતિ શ્રુતજ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ – ગ્રહણશક્તિ મર્યાદિત પયાર્યોથી યુક્ત સર્વ દ્રવ્યો હોય છે.

रुपिष्ववधेः

9-26

રુપિષ્વવધે:

1-26

રુપિષુ અવધેઃ

9-26

અવધિજ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ કે ગ્રહણશક્તિ સર્વપર્યાય રહિત ફક્ત રૂપી દ્રવ્યોમાં હોય છે. અરૂપીને ન જાણે.

तदनन्तभागे मनःपर्यायस्य

9-26

તદનન્તભાગે મનઃપર્યાયસ્ય

9-26

તદ્દ-અનન્તભાગે મનઃપર્યાયસ્ય

9-26

મનઃપર્યવજ્ઞાનથી પ્રવૃત્તિ – ગ્રહણશક્તિ સર્વપર્યાય રહિત રૂપી દ્રવ્યના અનંતમા ભાગે હોય છે.

सर्वद्रव्यपर्यायेषु केवलस्य

9-30

સર્વદ્રવ્યપર્યાયેષુ કેવલસ્ય 💪

१-उ०

સર્વ-દ્રવ્ય-પર્યાયેષુ કેવલસ્ય

9-30

કેવલજ્ઞાનની પ્રવૃત્તિ બધા પર્યાયો સહિત બધાં જ દ્રવ્યોમાં હોય છે.

મતિ આદિ ચારે જ્ઞાન ગમે તેટલા શુદ્ધ હોય તો પણ તે ચેતનાશક્તિનો અપૂર્ણ વિકાસ છે. જે જ્ઞાન એક વસ્તુના સંપૂર્ણ પર્યાયો — ભાવોને તે સર્વ વસ્તુના સંપૂર્ણ પર્યાયો-ભાવોને જાણે, તે જ્ઞાન પૂર્ણ છે. તે કેવળજ્ઞાન છે. તે ચેતનાશક્તિનો સંપૂર્ણ વિકાસ છે. તેથી તેના ભેદ થતા નથી. સંપૂર્ણ વિશ્વ લોકાલોકની વસ્તુ અને તેના સંપૂર્ણ ભાવો તે જ્ઞાનમાં જણાય છે.

एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मित्राचतुर्भ्यः

9-39

એકાદીનિ ભાજ્યાનિ યુગપદેકસ્મિત્રાચતુર્ભ્યઃ

9-39

એકાદીનિ ભાજ્યાનિ યુગપદ્-એકસ્મિન્-આચતુર્ભ્યઃ ૧-૩૧

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૨૮-૩૧ 🕸 ૩૫

# એકસાથે એક જીવમાં એક, બે, ત્રણ કે ચાર જ્ઞાન હોઈ શકે.

- કોઈ આત્મામાં એક જ્ઞાન હોય ત્યારે તે કેવળજ્ઞાન હોય કારણ કે તે પૂર્ણજ્ઞાન છે, તેથી તેમાં અન્ય જ્ઞાનની જરૂર નથી.
- ર. કોઈ આત્મામાં બે જ્ઞાન હોય ત્યારે મતિ અને શ્રુતજ્ઞાન હોય. કારણ કે આ બે જ્ઞાન સાથે રહેવાવાળા સહચારી છે. અને તે સૂક્ષ્મ શરીરવાળા જીવથી માંડી સર્વ સંસારી જીવોને હોય છે, તેમાં વિકાસ પ્રમાણે તરતમતા હોય છે.
- 3. કોઈ આત્મામાં ત્રણ જ્ઞાન હોય ત્યારે મતિ, શ્રુત અને અવધિજ્ઞાન એમ ત્રણ જ્ઞાન હોય છે. અથવા મતિ શ્રુત અને મનઃપર્યાય જ્ઞાન હોય છે.
- ૪. કોઈ આત્મામાં ચાર જ્ઞાન હોય ત્યારે મતિ, શ્રુત, અવધિજ્ઞાન અને મનઃપર્યાય જ્ઞાન હોય છે.

કારણ કે આ ત્રણે જ્ઞાનની અવસ્થા અપૂર્ણ છે, તેથી બે ત્રણ કે ચાર એકી સાથે હોય છે. છતાં જે સમયે આત્માં મતિ, જ્ઞાનથી વિષયને જાણવા પ્રવૃત્ત થાય છે ત્યારે તે સમયે શ્રુત કે અવધિની શક્તિ હોવા છતાં તેનો ઉપયોગ થતો નથી, તે પ્રમાણે અન્ય જ્ઞાનના ઉપયોગ માટે જાણવું. એક આત્મામાં ચારે જ્ઞાન હોય તો પણ એક સમયે એક જ શક્તિ જાણવાનું કામ કરે છે.

જેમકે મન દ્વારા વસ્તુનું ચિંતન કરે ત્યારે અવધિ જ્ઞાનની શક્તિ કામ નથી કરતી. જ્યારે વચન દ્વારા શ્રુતનો ઉપયોગ કરે ત્યારે અન્ય જ્ઞાનની શક્તિ કામ કરતી નથી.

વળી મતિ આદિ ચારે જ્ઞાનો કર્મસાપેક્ષ છે. જ્ઞાનાવરણીય કર્મના સર્વથા અભાવથી કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થાય છે. તેથી કર્મજનિત ઔપાધિક જ્ઞાનશક્તિનો ત્યાં અવકાશ નથી.

मति-श्रुतावधयो विपर्ययश्च १-३२

મતિ-શ્રુત-અવધયો વિપર્યયશ્ચ ૧-૩૨

મતિ-શ્રુત-અવધયઃ વિપર્યયઃ ચ ૧-૩૨

મતિ, શ્રુત, અવધિ આ ત્રણ જ્ઞાન વિપરીત (અજ્ઞાનરૂપે) પણ હોય છે. (અજ્ઞાન એટલે અભાવ નહિ પરંતુ વિપરીત.)

વાસ્તવિક અને અવાસ્તવિકનો, હિતાહિતનો ભેદ ન જાણનાર જ્ઞાન જ અજ્ઞાન – વિપરીત જ્ઞાન કહેવાય છે.

મતિ શ્રુત અવિ લોકસંજ્ઞાએ તો જ્ઞાન છે પણ અધ્યાત્મદૃષ્ટિએ વસ્તુના અયથાર્થ બોધને કારણે તેને અજ્ઞાન કહે છે.

મિથ્યાત્વના ઉદયમાં વસ્તુનો યથાર્થ બોધ થતો નથી અને વિપરીત જ્ઞાનથી જીવનવિકાસનું, મોક્ષનું પ્રયોજન સિદ્ધ થતું ન હોવાથી તે જ્ઞાન છે.

સમ્યગ્ દૃષ્ટિના ત્રણે પર્યાયો જ્ઞાન મનાય છે. સમ્યગ્ દૃષ્ટિ જીવને સંશાયાદિ હોય પણ તેના જ્ઞાનમાં આત્મવિવેક હોય છે. સંસારાભિમુખ આત્માનું જ્ઞાન ઘણું વિશાળ હોય તો પણ તે સમભાવરૂપ નથી તેથી તે અજ્ઞાન છે, સમ્યગ્દૃષ્ટિનું રાગાદિની મંદતા હોય છે અને આત્મજ્ઞાન હોવાથી તેના જ્ઞાનને જ્ઞાન કહે છે.

બંને આત્મા મીઠાને ખારું અને સાકરને ગળી જાણે છે. પરંતુ આ જ્ઞાન લોકસંજ્ઞાવાળું છે તેમાં આધ્યાત્મિક વિકાસ નથી, તેથી મિથ્યાદૃષ્ટિનું જ્ઞાન અજ્ઞાન છે.

सदसतोरविशेषादु यद्रच्छोपलब्धेरुन्मत्तवतु १-३३

સદુસતોરવિશેષાદ્ યદૃચ્છોપલબ્ધેરુન્મત્તવત્ ૧-૩૩

સત્-અસતોઃ-અવિશેષાદ્-યદૃચ્છા-ઉપલબ્ધેઃ ઉન્મત્તવત્ ૧-૩૩

પોતાની મતિ કલ્પના પ્રમાણે અર્થ કરવાથી ઉન્મત્તની

અધ્યાય : ૧ • સૂત્ર : ૩૨-૩૩ 🕸 ૩૭

# જેમ સત્ પદાર્થ અને અસત્ પદાર્થની વિશેષતા સમજી ન શકવાથી મિથ્યાદૃષ્ટિનું મતિ આદિ જ્ઞાન અજ્ઞાન સ્વરૂપ છે.

વસ્તુમાં નિત્યત્વ-અનિત્યત્વ, સામાન્યવિશેષ, જેવા અનેક ધર્મો-ગુણો હોવા છતાં, મિથ્યાદૃષ્ટિ વસ્તુને ક્યાં તો નિત્ય કે અનિત્ય જ માને, એ ઉન્મત્તતા અજ્ઞાનરૂપ છે. દરેક વસ્તુ સ્વ-દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર, કાળ-ભાવથી સ્વમાં વિદ્યમાન છે, પર-દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ અને ભાવની અપેક્ષાએ અસત્-અવિદ્યમાન છે. જેમકે ખુરશી ખુરશીપણે છે પણ ટેબલરૂપે નથી. જીવ જીવરૂપે છે પણ દેહરૂપે નથી. દેહમાં એકક્ષેત્રે હોવા છતાં બંને પદાર્થો ભિન્ન છે. ક્ષેત્ર અપેક્ષાએ અભિન્ન છે છતાં એકાંત માનવું તે મિથ્યાજ્ઞાન છે.

એક હાથી બીજા પ્રાણીઓ કરતાં બળવાન છે પણ સિંહ આગળ નિર્બળ હોય છે. કોઈ પ્રોફેસર બે-પાંચ ભાષા જાણે છતાં કોઈ એક ભાષાથી અજ્ઞાન હોઈ શકે છેં. આમ અપેક્ષાએ વિચારવાથી વિવાદ ટળે છે.

| नैगम-संग्रह-व्यवहारर्जुससूत्रशब्दा नयाः | 8-38 |
|-----------------------------------------|------|
| નૈગમ-સંગ્રહ-વ્યવહારર્જુસૂત્રશબ્દા નયાઃ  | ४६-१ |
| નૈગમ-સંગ્રહ-વ્યવહાર-ૠજુસૂત્ર-શબ્દા નયાઃ | १-उ४ |
| आद्यशब्दौ द्वित्रिभेदौ                  | ૧-૩૫ |
| આઘશબ્દૌ દિત્રિભેદૌ                      | ૧-૩૫ |
| આદ્ય-શબ્દૌ દ્વિ-ત્રિ-ભેદૌ               | ૧-૩૫ |

નૈગમ, સંગ્રહ, વ્યવહાર, ૠજુસૂત્ર, શબ્દ – એમ પાંચ નય છે.

આઘ-નૈગમના બે અને શબ્દના ત્રણ ભેદો છે.

નય : અપેક્ષા, અભિપ્રાય, દૃષ્ટિ, કોઈ પદાર્થનો જુદી જુદી રીતે વિચાર કરવામાં આવે તે નય છે.

નય : વિરોધી દેખાતા વિચારોના વાસ્તવિક અવિરોધનું મૂળ બતાવનાર વિચારોનો સમન્વય કરનાર શાસ્ત્ર તે નય.

એક જ આત્મા વિષે આત્મા એક છે તે વ્યક્તિપણે, અને આત્મા અનેક છે તે સમષ્ટિપણે. આવો નિત્યાનિત્ય વગેરે ધર્મો વિષેનો સમન્વય, નય જ્ઞાનથી થાય છે. અને વિષાદ ટળી જતા સત્ય અને પૂર્ણ જ્ઞાનનું નિરૂપણ આ નયવાદથી થાય છે. અર્થાત્ કોઈપણ વિષયનું સાપેક્ષપણે નિરૂપણ કરનાર વિચાર તે નય છે.

### नंय विधे

 નૈગમનય: જેમાં અનેક દૃષ્ટિઓ છે તે નૈગમ નય. વ્યવહારમાં લોકરૂઢિના પ્રયોગો નૈગમનયમાં સમાય છે. જેમાં ભૂતકાળમાં થયેલી અને ભવિષ્યમાં થવાની વસ્તુનો આરોપ વર્તમાનમાં કરવામાં આવે છે.

કોઈ સ્ત્રી દૂધપાક બનાવતી હોય ને કોઈ પૂછે તો કહેવામાં આવે કે 'દૂધપાક બનાવ્યો છે' – તે પ્રમાણે દૂધપાક બનાવવાની તૈયારી કરતી હોય તે સ્ત્રીને પૂછવામાં આવે શું કરે છે, તો દૂધપાક બનાવું છું તેમ કહેશે.

- ર. સંગ્રહનય: જે નય સર્વ વિશેષોનો એકરૂપે સંગ્રહ કરી લે, જેમ કે કાપડ બજાર. બજારમાં ચીજો ઘણી હોય પણ આ નય બજારને એકરૂપે જણાવે છે.
- 3. વ્યવહારનય: આ નય વસ્તુને જુદી જુદી બતાવે છે. કાપડ બજારમાં પણ સાડીની દુકાન, ધોતીની દુકાન, શર્ટની દુકાન વગેરે. અર્થાત્ સંત્રહનય કરતાં વિશેષ તરફ દૃષ્ટિ કરીને વસ્તુને અલગ અલગ બતાવે તે વ્યવહારનય.
- ૪. ઋજુસ્ત્રનય : આ નય કેવળ વસ્તુની વર્તમાન અવસ્થા બતાવે છે. ભૂતકાળ કે ભવિષ્યની પર્યાયને માન્ય રાખે નહિ. વ્યવહારનય ભવિષ્યમાં બનનાર રાજાને પણ રાજા કહે છે, પરંતુ આ નય તો જે સમયે જે રાજ્યનો માલિક હોય તેને રાજા કહે છે.
  - ૫. શબ્દનય : શબ્દો વડે વ્યવહાર ચાલે છે તે શબ્દોથી થતા

અધ્યાય : ૧ · સૂત્ર : ૩૫ 🕸 ૩૯

અર્થબોધમાં શબ્દનયની પ્રધાનતા છે. શબદ નયના ભેદ.

લિંગભેદ : જેમકે નર, નારી, વસ્ત્ર, પાત્ર, ઊંચુંનીચું આવાં ચિન્હોથી ઓળખાય તે લિંગભેદ.

કાળભેદ : હતો, છે, હશે, આવ્યો, આવશે, આવે છે.

વચનભેદ : બળદ, બળદો, સ્ત્રી, સ્ત્રીઓ, એક કે વધુ.

કારકભેદ : મારું છે, મને થાય છે, મારા વડે થયું વગેરે.

- ૬. સમભિરઢ નય: શબ્દભેદે અર્થભેદ સ્વીકારે છે. જેમકે રાજ્યનું રક્ષણ કરે તે નૃપ, પૃથ્વીનું પાલન કરે તે ભૂપ, રાજચિક્ષો સહિત હોય તે રાજા.
- ૭. એવંભૂત નય : શબ્દનો વ્યુત્પત્તિ સિદ્ધ અર્થ ઘટતો હોય ત્યારે તે વસ્તુને સંબોધે. જેમકે પૂજા કરતો હોય ત્યારે તે વ્યક્તિ પૂજારી કહેવાય.

નિશ્ચય અને વ્યવહારનય એ બે નય મુખ્ય છે.

નિશ્ચયનય: સૂક્ષ્મ અથવા તત્ત્વદૃષ્ટિએ કોઈપણ વિષયનો તત્ત્વસ્પર્શી વિચાર કરે. સાધુતા પાળનારને સાધુ કહેશે, તે નિશ્ચય નય.

વ્યવહારનય : સ્થૂલદૃષ્ટિ કે ઉપચાર દૃષ્ટિ : સાધુવેશ ધારણ કરનારને પણ સાધુ કહે.

#### તત્ત્વદોહન

શ્રી ઉમાસ્વાતિ આચાર્યે ગ્રંથનો પ્રારંભ સમ્યગ્દર્શન શબ્દથી કર્યોછે. તે સમ્યગ્દર્શનનો મહિમા સૂચવે છે. સમગ્ર સૃષ્ટિના સંસારી જીવો દુઃખી છે, તેનું મુખ્ય કારણ મિથ્યાદર્શનછે. મિથ્યાદર્શનનો અર્થ ખોટી માન્યતા, તેને કારણે સ્વરૂપનું અજ્ઞાન અથવા ભ્રમ છે, તે મિથ્યાજ્ઞાન છે અને જ્યાં માન્યતા અને જ્ઞાન ખોટા હોય ત્યાં આચાર પણ મિથ્યાહોય. આથી સમ્યગ્દર્શન રહિત જીવો મિથ્યાદર્શન આદિથી દુઃખ ભોગવી રહ્યાછે. દુઃખથી મુક્ત થવા સમ્યગ્દર્શનને પ્રગટ કરવું જોઈએ. કારણકે મુક્તિનું મુખ્ય સાધન સમ્યગ્દર્શન છે.

જીવાદિ પદાર્થોની યથાર્થ શ્રદ્ધા યુક્ત આત્માનું પરિણમન તે

સમ્યક્ત્વ છે. સમ્યક્ત્વ સહિતનો આત્માનો જ્ઞાનગુણ તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે. અને આત્મસ્વરૂપમાં રમણતા તે સમ્યગ્ચારિત્ર છે. તે ત્રણે સાધન દ્વારા જીવનું મોક્ષ સ્વરૂપ પ્રગટ થાય છે.

સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ માટે પરપદાર્થથી પોતાનો ભેદ કરી સ્વદ્રવ્યમાં અભેદપણે રહેવું, વારંવાર પોતે સ્વપશે છે તેની ભાવના કરવી. તત્ત્વની યથાર્થ શ્રદ્ધા દ્વારા પરદ્રવ્યથી ભિન્નતાનો બોધ થાય છે. ત્યારે જીવ સ્વભાવમાં ટકે છે.તે જીવ સમ્યક્ત્વને પામે છે.

સમ્યગૃદર્શન આત્માના શ્રદ્ધા ગુણની નિર્મળ અવસ્થા છે. તે પોતાના જ શુદ્ધ સ્વભાવના અવલંબનથી પ્રગટ થાય છે, ત્યારે બહારમાં દેવગુરું આદિ નિમિત્ત કારણ હોય છે, તથા તત્ત્વોની યથાર્થ શ્રદ્ધારૂપ પરિણમન હોય છે.

શાશ્વત સુખ કે શાંતિનો ઉપાય સમ્યગ્દર્શન છે. અનંતકાળથી જીવ સમ્યગ્દર્શન રહિત રખડ્યો છે. સમ્યગ્દર્શન વડે જીવો મુક્તિ પામે છે. પ્રારંભમાં શ્રુતજ્ઞાનના અવલંબનથી જીવે શુદ્ધ જ્ઞાન સ્વભાવયુક્ત આત્માનો નિર્ણય કરી, તેનું ધ્યાવન કરવું. પરપદાર્થમાં આકાંત ઇન્દ્રિયો અને મનને સંયમમાં રાખી મતિજ્ઞાનને સ્વભાવસન્મુખ કરવું. જેથી વિકલ્પો શાંત થતા, શ્રુતજ્ઞાન પણ સ્વભાવ સન્મુખ થાય છે.. ત્યારે જ્ઞાનસ્વરૂપ ઉપયોગ-આત્મા, આત્માને સમ્યક્પણે પ્રતીત કરે છે. તે સમ્યગ્દર્શન છે ત્યારે આત્મા આત્માણે આત્માને જાણે છે તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે. અને તે જ્ઞાન દ્વારા શુદ્ધાત્માના આનંદનું વેદન તેસમ્યગ્ચારિત્ર છે.

આવું સ્વરૂપ પામવાની જિજ્ઞાસા થવી તે પાત્રતા છે. આત્માની વર્તમાન દશા વિકારી છે, તેજ દુઃખ છે. આત્માની વર્તમાન અવસ્થામાં વિકારનો નાશ કરી વીતરાગ અવસ્થાને પ્રગટ કરવી તેવી દ્રઢ ભાવના 'કરવી. પછી એવી વીતરાગ અવસ્થા જેને પ્રગટી છે, તેવા પૂર્ણાત્માનું અવલંબન લેવું. જેથી પરપદાર્થનો પરિચય ઘટીજાય છે, તેમાંથી સુખબુદ્ધિ ઘટી જાયછે. અને સ્વભાવ પ્રત્યે જીવની રૂચિ વધેછે. ત્યારે સમ્યગ્દર્શનની પાત્રતા થાય છે.

અધ્યાય : ૧ · તત્ત્વદોહન 🏂 ૪૧

સંસારમાં સુખ નથી, માટે જેશે સાચું સુખ શોધ્યું તેવા દેવ અને ગુરુના વચનને પ્રમાણ કરવું તે શ્રુતજ્ઞાનનું અવલંબનછે; જેના કારશે અશુભભાવ ઘટતો જાય છે. વળી સત્સમાગમની વિશેષતા કરીને જિજ્ઞાસુ આગળ વધે છે, આત્મસ્વરૂપનો બોધ સાંભળતા તેનો ઉદ્ધાસ વૃદ્ધિ પામે છે. ત્યારે સંસારની પ્રવૃત્તિ પણ છૂટતી જાય છે. તે પ્રત્યેની આસક્તિ છૂટી જાય છે.

### "દંસણ મૂલો ધમ્મો"

સમ્યગ્ શ્રદ્ધાવાળો જિજ્ઞાસુ-જ્ઞાની સંસારની પ્રવૃત્તિ કરે ત્યારે તેને શ્રદ્ધાની પ્રતીતિ રહે છે. જેમ શિક્ષકની નોકરી કરતો પુરુષ, પોતે કોઈનો પિતા કે પતિ છે તેની પ્રતીતિ રહે છે, તેમ સમ્યગ્દૃષ્ટિવંત આત્માને શુભાશુભ ભાવવડે બંધ થાય તો પણ તેનું સમ્યગ્ શ્રદ્ધાન ટકે છે.

પ્રથમ અધ્યાયનો મુખ્યુ વિષય સમ્યગ્ દર્શન અને સમ્યગ્જ્ઞાન છે, જીવનો આધ્યાત્મિક વિકાસ આ બે ગુણના પ્રગટ્યા પછી થાયછે, તેથી આ બંને અવસ્થાઓ વિષેનું મૂળ સ્વરૂપ જાણવું જરૂરી છે કે જ્યાંથી સાચા ધર્મની શરૂઆત થાય છે.

હે ભવ્યાત્માઓ! સ્વરૂપની શુદ્ધતાનું નિરાવરણ થવું તે કેવળજ્ઞાન છે, તે પામીને જીવ શુદ્ધ અને સિદ્ધ થાય છે. કેવળ્જ્ઞાનનું મૂળ સમ્યગ્દર્શન છે. માટે સર્વ જપ, તપ, ક્રિયા, અનુષ્ઠાન કે સાધન તેને માટે યોજવા. સંસારના પરિભ્રમણથી પુષ્ટય છોડાવશે નહિ, પરંતુ આત્માના લક્ષે કરેલા સાધનોના નિમિત્તથી થતા શુભભાવનું પુષ્ટય જીવને સન્માર્ગના યોગની પ્રાપ્તિ કરાવશે. તેવા યોગમાં જીવ યથાર્થ શ્રદ્ધા વડે સમ્યગ્દર્શનને પ્રાપ્તકરે તો તેના જપતપાદિ સાધનો મોલનો હેતુ બને.

સંસારના સ્વર્ગના સુખો ક્ષણિકછે. ઇન્દ્રિયજન્ય પરાધીન, સમયકાલીન, અને મૃત્યુથી ઘેરાયેલા છે.

મોક્ષનું સુખ અતિન્દ્રિય છે, સ્વાધીન છે, સમયથી અમર્યાદિત છે, તે શુદ્ધ ઉપયોગના સાધન વડે જ અનુભવાય છે. પુણ્યથી સ્વર્ગ સુધી

પહોંચાયછે. શુદ્ધ આત્મભાવ વડે વીતરાગ ભાવથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય. બંનેના સાધનો અત્યંત બિન્ન છે.

સ્વર્ગ અને મોક્ષના સાધનમાં જમીન આસમાનનું અંતર છે. ગમે તેવું સ્વર્ગનું સુખ પણ આકુળતાવાળું છે. મોક્ષનું સુખ નિરાકૂળ છે. માનવદેહમાં રહેલા જીવને પોતાના જ અસંખ્યાત આત્મપ્રદેશે ઘાતીકર્મનું આવરણ દૂર થતાં કેવળજ્ઞાનની દશામાં અનંત સુખનું વેદન થાય છે. તે જ જીવ નિર્વાણ પ્રાપ્ત થતાં સાદિ અનંતકાળ સુધી સિદ્ધત્વમાં અવ્યાબાધ સુખમાં જ રહે છે.

સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યગ્ચારિત્ર ત્રણેની એકતા તે નિશ્ચયથી મોક્ષ છે. સાધકને સાધના માટે ત્રણે સાધનોની અપેક્ષા છે, તે વ્યવહાર કથન છે. ત્રણેમાંથી કોઈ એક સાધન વડે મોક્ષ નથી. કેવળ શ્રદ્ધા વડે, કેવળ જ્ઞાન વડે, કે કેવળ આચરણ વડે એમ કોઈ એક સાધન વડે નહિ પરંતુ ત્રણેની એકતા વડે મોક્ષ છે. ચોથા ગુણ સ્થાનકેથી આ ત્રણે સાધનના અંશો પ્રગટ થાય છે. સમ્યગ્દર્શનની નિર્મળતા તો એ જ રહે છે. જ્ઞાનની તરતમતા હોય છે, તે ચારિત્રની શુદ્ધિથી, વીતરાગભાવથી વિશેષ નિર્મળ બને છે. ચારિત્રનો પણ ક્રમિક વિકાસ થાય છે. ચારિત્ર પૂર્ણ શુદ્ધ થતાં દર્શન જ્ઞાન પણ પૂર્ણ શુદ્ધ થાય છે.

સારાંશ: પ્રથમ અધ્યાયમાં ગ્રંથકારે માનવજન્મ પામીને જીવને કરવા યોગ્ય મહાન કાર્ય શું છે, તે દર્શાવવા મંગળરૂપે પણ સમ્યગ્દર્શનાદિનું સાધન બતાવવું છે. જેમ મંત્રમાં નવકારમંત્ર પ્રથમ મંગળ છે, તેમ આ શાસ્ત્રમાં સાધના માટે પ્રથમ મંગળ મોક્ષ છે. તેથી ગ્રંથકારે અન્ય માંગલિક શ્લોકનો આધાર લીધો નથી પરંતુ પરમસુખનું સાધન એવા મોક્ષને જ મંગળરૂપે કથન કરેલું છે.

હે ચતન ! આવા ગ્રંથ દ્વારા ઉત્તમ સામગ્રી રૂપ શ્રુતજ્ઞાનનું અવલંબન લઈ સન્માર્ગે ચઢી જા. પુનઃ પુનઃ આવો યોગ નહિ મળે.

અરૂપી અને સૂક્ષ્મ એવા આત્માને સર્વજ્ઞ ભગવંતોએ સ્વયં સ્વરૂપસ્થ

અધ્યાય : ૧ · તત્ત્વદોહન 🕸 ૪૩

થઈ વાણીધર્મમાં આવે તે રીતે દર્શાવ્યો છે. તે દેહમાં રહેલો છતાં દેહથી નિતાંત ભિન્ન, સ્વ-પર પ્રકાશક, પરમશુદ્ધ જ્ઞાનમય છે. તે જ્ઞાનમય આત્મા જ્ઞાનીપુરુષોને જાણ્યા વગર, શ્રદ્ધા કર્યા વગર, તેમની આજ્ઞાનું આરાધન કર્યા વગર જીવને જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્માનો અનુભવ થતો નથી. માટે સર્વ પ્રકારના અન્ય વિકલ્પનો ત્યાગ ફરી કેવળ આત્મત્વને ધ્યાવવો.

મોક્ષને પામવાનો માર્ગ સરળ છે, અને મોક્ષસ્વરૂપ આત્મા પણ અત્યંત સમીપ છે. પરંતુ મોહની પકડ જીવને મોક્ષસ્વરૂપે પ્રતીતિ થવા ન દે, અને આસક્તિરૂપી અંતરાય આત્માની સમીપતાનું ભાન થવા ન દે, માટે તીર્થંકર પરમાત્માએ આત્માને જે સ્વરૂપે જણાવ્યો છે તેમાં શ્રદ્ધા કરવી અથવા તેમના માર્ગે ચાલતા નિઃસ્પૃહ મહાત્માઓની દેશના વડે પ્રતીતિ કરવી.

જીવને સન્માર્ગ મળ્યાની પ્રતીતિ એ રીતે થાય કે તેને સંસારરૂપ ઉન્માર્ગમાં સર્વત્ર અરૂચિ થાય. સંસારના શુભ યોગમાં અટકે નહિ. સુખથી પણ છૂટું અને અવ્યાબાધ સુખ પામું એવી નિરંત્વર ભાવના કરે., પરમાર્થ દૃષ્ટિવંત જીવ સંસારની પામરતાને જાણી લે છે. અને તે પદાર્થી પ્રત્યેની પ્રીતિનો પરિહાર કરે છે.

હે ચેતન! તમે તમારા સામર્થ્ય પ્રત્યે દૃષ્ટિ કરો. જેમ સોનું કાદવમાં પડવા છતાં કટાતું નથી, તેમ સમ્યગ્ જ્ઞાની આત્મા સંસારનો ઉદય છતાં શરીરાદિમાં રાગદ્વેષ, અહંકાર કે મમત્વ કરીને કટાતા નથી, તેમાં મોહ કરતા નથી, પરંતુ લોઢું ભેજના સંયોગમાં પડ્યું રહે ત્યારે કાટથી ખવાઈ જાય છે. તેમ મિથ્યાદર્શનવાળો જીવ સંસારમાં અનેકવિધ કર્મના સંયોગોમાં, પરદ્ભવ્યોમાં આત્મબુદ્ધિ કરી આત્મગુણનો ઘાત કરે છે.

એક જ્ઞાનભાવ છે, બીજો અજ્ઞાનભાવ છે. બંને ચેતનની અવસ્થા છતાં જ્ઞાનભાવથી જીવ સંસારનાં બંધન કાપે છે અને અજ્ઞાનભાવથી સંસારની વૃદ્ધિ કરે છે.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

## **દ્ધિતીય અધ્યાય**

જીવાદિ તત્ત્વોની શ્રદ્ધાને સમ્યગ્દર્શન કહ્યું છે. તેથી હવે જીવાદિ તત્ત્વોનું નિરૂપણ કરે છે.

### જીવના ભાવો :

औपशमिक-क्षायिकौ भावौ मिश्रश्च जीवस्य स्वतत्त्व-

मौद्रयिक पारिणामिकौ च

2-9

ઔપશમિક-ક્ષાયિકૌ ભાવૌ મિશ્રશ્ચ જીવસ્ય સ્વતત્ત્વ-મૌદયિક-પારિણામિકૌ ચ ૨-૧

ઔપશમિક-ક્ષાયિકી ભાવૌ મિશ્રઃ ચ જીવસ્ય સ્વતત્ત્વમ્ ઔદયિક-પારિણામિકી ચ ૨-

ઔપશમિક, ક્ષાયિક, મિશ્ર, ઔદયિક, પારિણામિક એ પાંચ ભાવો જીવના સ્વતત્ત્વ-સ્વરૂપ છે. અર્થાત્ સ્વભાવ છે, ભાવ એટલે ગુણ કે ધર્મ.

જીવના ગુણધર્મ અનેક છે, પણ તેનો આ પાંચ ભાવમાં સમાવેશ થાય છે. આત્માની જુદી જુદી અવસ્થાઓને ભાવ કહે છે.

૧. ઔપશમિક ભાવ: કર્મના ઉપશમથી (દબાવાથી) પેદા થાય તે ઔપશમિક ભાવ, તે એક પ્રકાર આત્મશુદ્ધિ છે. તે વડે મોહનીય કર્મ અંતર્મુહૂર્ત (થોડો કાળ) સ્થગિત થાય છે. કંઈ પણ કળ આપી શકતું નથી. આત્મા નિર્મળ બને છે.

જેમકે કચરાવાળું પાણી, કચરો નીચે ઠરી જતાં ઉપરનું પાણી નિર્મળ દેખાય છે. પરંતુ કચરાનો અભાવ થયો નથી. પાત્ર હાલી જતાં પાણી મલિન થઈ જાય છે. તે પ્રમાણે દબાયેલાં કર્મોનો ઉદય થતાં આત્મ નિર્મળતા રહેતી નથી. માત્ર કર્મોના ઉપશમથી આત્મામાં આ ભાવ પ્રગટ થાય છે. આ ભાવ વિનશ્વર છે. ટકવાવાળો નથી.

૨. **ક્ષાયિક ભાવ** : કર્મોના ખાસ કરીને ચાર અનંતાનુબંધી ક્રોધ,

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૧ 🕸 ૪૫

માન, માયા લોભ, ક્ષય થવાથી પ્રગટ થતો નિર્મળભાવ ક્ષાયિકભાવ છે. તે અવિનાશી છે. ઔપશમિકભાવ વિનાશી છે, બંને ભાવમાં આવો ભેદ છે.

- 3. મિશ્ર ભાવ: ક્ષયોપશમભાવ કહેવાય છે, એ એક પ્રકારની આત્માની શુદ્ધિ છે. જે કર્મના ઉદયમાં નહિ આવેલા દલિકોના ઉપશમથી ઉદયમાં આવેલા દલિકોના અને ક્ષયથી પ્રગટ થાય છે. સર્વધાતી અનંતાનુબંધી અધિક રસવાળા કર્મપ્રદેશોના અભાવરૂપ ઉપશમ, અને દેશઘાતી અલ્પરસવાળા પ્રદેશોના ઉદય દ્વારા ક્ષય થવો આમ ક્ષયોપશમથી જે ભાવો પ્રગટ થાય તે ક્ષયોપશમ ભાવ છે. અર્થાત્ કંઈક શુદ્ધિ અને કંઈક અશુદ્ધિનું મિશ્રણ છે તેથી મિશ્રભાવ છે.
- ૪. **ઔદયિક ભાવ :** કર્મોના ઉદય-ફળના અનુભવથી થતો ભાવ તે ઔદયિક ભાવ છે. ઉદય તે આત્માની એક પ્રકારની અશુદ્ધિ છે. તેના ઉદયથી આત્મામાં અશુદ્ધિનો ભાવ ઉત્પન્ન થાય છે.
  - પ. **પારિણામિક ભાવ**: દ્રવ્યનો એક પ્રકારનો પરિણામ છે, તે દ્રવ્યના અસ્તિત્વથી જ સ્વયં ઉત્પન્ન થાય છે, દ્રવ્ય માત્રનું સ્વાભાવિક પરિણમન તે પારિણામિક ભાવ છે. દ્રવ્યનું પોતાનું સ્વરૂપ તે પારિણામિક ભાવ છે, તે સ્વયંભૂ છે. કોઈ નિમિત્તની તેમાં જરૂર નથી. જ્યારે ઔપશમિકાદિ ભાવમાં કર્મના સંબંધની અપેક્ષા રહે છે.

ભાવોના અધિકારી : સંસારી અથવા મુક્ત સર્વ આત્મામાં પાંચે ભાવોમાંથી અલ્પાધિક ભાવ હોય છે. ઓછામાં ઓછા બે ભાવ જીવમાત્રને હોય છે. આ ભાવો અજીવમાં હોતા નથી.

સંસારી જીવને ઔદયિક, **ક્ષયોપશ**મિક અને પારિણામિક ત્રણ ભાવ હોય છે.

સમ્યક્ત્વપ્રાપ્ત જીવને ઔદયિક, ક્ષયોપક્ષમિક, પારિણામિક ઔપશમિક ભાવ હોય છે.

ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત જીવને ઉપશમ શ્રેણીમાં પાંચે ભાવ હોય છે. સિદ્ધ આત્માને ક્ષાયિક અને પારિણામિક બે જ ભાવ હોય છે.

૪૬ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

| द्धि-नवाष्टादशैकविंशति-त्रिभेदा यथाक्रमम् | 2-2 |
|-------------------------------------------|-----|
| દ્ધિ-નવાષ્ટાદશૈકવિંશતિ-ત્રિભેદા યથાક્રમમ્ | ૨-૨ |
| દિ-નવ-અષ્ટાદશ-એકવિંશતિ-ત્રિભેદા યથાક્રમમ  | 2-2 |

ઔપશમિક આદિ પાંચ ભાવોના અનુક્રમે બે, નવ, અઢાર, એકવીશ અને ત્રણ કુલ ૫૩ ભેદ છે.

| ઔપશમિકના            | ٠ ٤        |
|---------------------|------------|
| <b>ક્ષાયિકના</b>    | E          |
| ક્ષયોપશમના          | १८         |
| ઔદયિકના             | ૨૧         |
| પારિજ્ઞામિક         | 3          |
| *                   | પ૩ ભેદ છે. |
| सम्यक्त्वचारित्रे   | ૨-૩        |
| સમ્યક્ત્વ-ચારિત્રે  | २-3        |
| સંમ્યકૃત્વ-ચારિત્રે | 2-3        |

ઔપશામિક ભાવના ઉપશમ સમ્યક્ત્વ અને ઉપશમ ચારિત્ર એમ બે ભેદ છે.

જ્ઞાનાવરણાદિ આઠે કર્મોમાં સર્વોપશમ માત્ર મોહનીય કર્મનો થાય છે. મોહનીય કર્મના બે ભેદ છે. ૧. દર્શનમોહનીયનો ઉપશમ થવાથી સમ્યક્ત્વ અને ૨. ચારિત્રમોહનીયના ઉપશમથી સમ્યક્ચારિત્ર પ્રગટ થાય છે.

દર્શનમોહનીયની ત્રણ પ્રકૃતિ છે : સમ્યક્ત્વ, મિશ્ર અને મિથ્યાત્વ, ચારિત્રમોહનીયની ૧૬ કષાય અને નવ નોકષાય એમ કુલ ૨૫ પ્રકૃતિ છે. તેમાં અનંતાનુબંધી ક્રોધ, માન, માયા, લોભ એ ચાર અને દર્શન મોહનીયની ત્રણ કુલ સાત અર્થાત્ દર્શન સપ્તકના ઉપશમ થવાથી ઉપશમ સમ્યક્ત્વ પ્રગટે છે, તે વધુમાં વધુ અંતર્મૂહૂર્ત રહે છે. આ અંતર્મૃહૂર્તમાં

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૨-૩ 🅸 ૪૭

આત્મપ્રદેશોને દર્શનમોહનીય આદિ કર્મના ફળથી રહિત કરી દે છે. તેથી કર્મોનો ઉદય શાંત થઈ જાય છે. અર્થાત્ જીવના અધ્યવસાયની શુદ્ધિ તેવા પ્રકારની થવાથી જીવ તેટલો સમય કર્મના ફળનો અનુભવ કરતો નથી, તે ઔપશમિકભાવ.

## ક્ષાયિક ભાવના ભેદો

ज्ञान-दर्शन-दान-लाभ-भोगोपभोगवीर्याणि च २-४ જ્ઞાન-દર્શન-દાન-લાભ-ભોગોપભોગવીર્યાણિ ચ २-४ જ્ઞાન-દર્શન-દાન-લાભ-ભોગ-ઉપભોગ-વીર્યાણિ ચ २-४

જ્ઞાન, દર્શન, દાન, લાભ, ભોગ, ઉપભોગ, વીર્ય, સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્ર નવ ભેદ ક્ષાયિકના છે.

જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ક્ષયથી કેવળજ્ઞાન, દર્શનાવરણીય કર્મના ક્ષયથી કેવળદર્શન, મોહનીય કર્મના ક્ષયથી ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ અને યથાખ્યાત ચારિત્ર અને અંતરાય કર્મના ક્ષયથી દાનાદિલબ્ધિઓ પ્રગટ થાય છે.

ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વના વ્યવહારિક અને નૈશ્વયિક બે ભેદ છે. મોહનીય કર્મના ક્ષયથી જે સમ્યક્ત્વ તથા ચારિત્ર છે તે વ્યાવહારિક છે, પરંતુ દર્શનમોહનીયના ક્ષયથી પ્રગટેલો વિશુદ્ધ પરિણામ તથા ચારિત્ર મોહનીયના ક્ષયથી સ્વસ્વરૂપમાં રમણતા કે સ્થિરતા તે તે નૈશ્વયિક ક્ષાયિક ચારિત્ર છે, તે કેવળીને હોય છે.

છદ્મસ્થ અવસ્થામાં વ્યાવહારિક ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ અને ચારિત્ર હોય છે, સિદ્ધોમાં નૈશ્વયિક હોય છે.

નોંધ : એ પ્રમાણે દાનાદિ લબ્ધિમાં સિદ્ધોને વ્યાવહારિક પ્રવૃત્તિ હોતી નથી. પણ પરભાવના ત્યાગરૂપ દાન, આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિરૂપ લાભ, આત્મિક શુદ્ધસ્વરૂપના અનુભવ રૂપે ભોગ, ઉપભોગ અને સ્વરૂપમાં જ સ્થિરતારૂપ વીર્ય હોય છે.

#### ૪૮ 📽 તત્ત્વમીમાંસા

### ક્ષયોપશમના ભાવના ભેદો

ज्ञानाज्ञान-दर्शनदानादिलब्धयश्चतुस्त्रित्रिपञ्चभेदाः

ર-પ

જ્ઞાનાજ્ઞાન-દર્શનદાનાદિલબ્ધયશ્ચતુસ્ત્રિત્રિ પંચભેદાઃ

સમ્યક્ત્વ-ચારિત્રસંયમાસંયમાશ્ચ

2-4

જ્ઞાન-અજ્ઞાન-દર્શન-દાનાદિલબ્ધયઃ ચતુઃ, ત્રિ, ત્રિ, પંચ,

ભેદાઃ સમ્યક્ત્વ-ચારિત્ર-સંયમાસંયમઃ ચ

ર -૧

મતિ, શ્રુત, અવધિ અને મનઃપર્યવ એ ચાર અને મતિ શ્રુત, અવધિ એ ત્રણ અજ્ઞાન; ચક્ષુદર્શન અચક્ષુદર્શન અને અવધિદર્શન એ ત્રણ; દાન, લાભ, ભોગ, ઉપભોગ, વીર્ય એ પાંચ; લબ્ધિ, સમ્યક્ત્વ, સર્વ વિરતિ, ચારિત્ર અને સંયમાસંયમ રૂપ દેશવિરતિ ચારિત્ર એવા ૧૮ ભેદો ક્ષાયોપશમિક ભાવના છે.

ઉપર જણાવ્યા તે તે પ્રકારોમાં કર્મના સર્વધાતી સ્પર્ધકોના (તે તે પ્રકૃતિના ગુણનો સર્વથા નાશ કરવાવાળા કર્મદલિકો) અભાવથી અને અંશે ઘાત કરવાવાળા દેશઘાતી સ્પર્ધકોના ઉદયથી ક્ષયોપશમિક ભાવો પ્રગટ થાય છે. અનંતાનુબંધી કષાયો સર્વઘાતી અને અપ્રત્યાખ્યાનાદિ દેશઘાતી છે.

## ઔદયિક ભાવના ભેદો

गति-कषाय-लिङ्ग-मिथ्यादर्शनाज्ञानासंयतासिद्धत्व

लेश्याश्चतुश्चतुस्त्र्येकैकैकैक-षड्भेदाः

२-५

ગતિ-કષાય-લિંગ-મિથ્યાદર્શનાજ્ઞાનાસંયતાસિદ્ધત્વ

લેશ્યાશ્વતુશ્વતુસ્ત્ર્યેકેકેકે ક-ષડ્ભેદાઃ

**2-**5

**2-5** 

ગતિ-કષાય-લિંગ-મિથ્યાદર્શન-અજ્ઞાન-અસંયત અસિહત્વ-

લેસ્યઃ, ચતુઃ, ચતુઃ, ત્રિ, એક, એક, એક-એક-ષડ્ભેદાઃ

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૫-૬ 🕸 ૪૯

ગતિ ચાર, ચાર કષાય, ત્રણ લિંગ, મિથ્યાત્વ અજ્ઞાન, અસંયમ અસિદ્ધત્વ, છ લેશ્યા કુલ ૨૧ ભેદો છે.

ઔદયિક ભાવની સર્વ અવસ્થા કર્મજનિત છે.

ગતિ : ગતિનામકર્મના ઉદયનું ફળ નરક, તિર્યંચ, મનુષ્ય અને દેવપણે ચાર ગતિ છે. તે તે ગતિના ઉદયકર્મથી જીવ તે તે ગતિને પામે છે.

કષાય : કષ એટલે સંસાર – આય-વૃદ્ધિ. સંસારભાવની વૃદ્ધિ કરાવનાર કષાય છે, તે મોહનીય કર્મનો વિપાક છે, તે તે પ્રકૃતિના ઉદયથી જીવમાં ક્રોધાદિ કષાયો ઉત્પન્ન થાય છે.

લિંગ: વેદ. વેદ એટલે મૈથુન – કામવાસના. તેના ત્રણ પ્રકાર છે. સ્ત્રીવેદ, પુરુષવેદ, નપુંસકવેદ. તે તે વેદકર્મના ઉદયથી જીવમાં વિજાતીય કામવાસના ઉત્પન્ન થાય છે. સ્ત્રીને પુરુષની અને પુરુષને સ્ત્રીની; નપુંસકને બંનેની વાસના ઊઠે છે.

મિથ્યાત્વ : દર્શનમોહનીય મુખ્ય પ્રકૃતિનો ઉદય તે મિથ્યાત્વ છે, જીવને તત્ત્વાદિ આત્મશ્રેયમાં શ્રદ્ધા થવા ન દે.

**અજ્ઞાન :** જ્ઞાનવરણીય અને દર્શનાવરણીયના ફળરૂપે જીવમાં અજ્ઞાન રહે છે.

અસંયમ : ચારિત્ર મોહનીયના અનંતાનુબંધી, અપ્રત્યાખ્યાની અને પ્રત્યાખ્યાનીના કુલ બાર કષાયના ઉદયથી જીવમાં અસંયમના ભાવ થાય છે. દેશવિરતિમાં કંઈક અલ્પતા થાય છે. પણ પૂર્ણપણે સંયમભાવ થતો નથી.

**અસિદ્ધત્ત્વ** : નામ આદિ અઘાતી કર્મોના ઘણાં કર્મોના ભારથી 'સિદ્ધત્વ–અશરીરીપણું થતું નથી.

**લેશ્યા** : છ છે. લેશ્યા એક પ્રકારના આત્મના અધ્યવસાય છે. કષાયના ભાવથી રંજિત થયેલા યોગના પરિણામ કે યોગની પ્રવૃત્તિ

૫૦ 🏂 તત્ત્વમીમાંસા

થવી તે લેશ્યા છે. તેના શુભ અને અશુભ બે ભેદ છે. કષાયની તીવ્રતા મંદતા પ્રમાણે પરિણામ હોય છે.

**શુભ લેશ્યા :** તેજસ્, પદ્મ, શુક્લ, ઉત્તરોઉત્તર અધિક અધિક શુભ છે.

**અશુભ લેશ્યા :** કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત, ઉત્તરોત્તર અલ્પ અશુભ છે.

જીવની જે અવસ્થાઓ વૈભાવિક છે તે સર્વ ઔદયિક ભાવવાળી છે, અને અન્ય ચાર ભાવ સ્વાભાવિક છે.

આ ઉપરાંત અદર્શન, નિદ્રા, સુખ-દુઃખના ભાવ, હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, શોક, જુગુપ્સા, આયુષ્ય, મનાદિયોગ, જાતિ વગેરે અનેક પ્રકારે ઔદયિક ભાવ છે.

### પારિણામિક ભાવ

| जीव-भव्याभव्यत्वादीनि च   | ૨-૭ |
|---------------------------|-----|
| જીવ-ભવ્યાભવ્યત્વાદીનિ ચ   | ૨-૭ |
| જીવ-ભવ્ય-અભવ્યત્વ-આદીનિ-ચ | ૨-૭ |

જીવત્વ, ભવ્યત્વ, અભવ્યત્વ વગેરે પારિણમિક ભાવ છે.

જીવત્વ : ચૈતન્ય, ચેતન ચેતનરૂપે રહે તે જીવત્વ.

ભવ્યત્વ : મોક્ષ પામવાની યોગ્યતાવાળો જીવ.

**નોંધ**: ભવ્યત્વના પણ ભેદ છે. જેમકે જાતિ ભવ્ય, દુર્ભવ્ય, આસનભવ્ય.

જાતિભવ્ય: જીવ ભવ્ય છે પરંતુ ક્યારેક નિગોદ જેવી યોનિમાંથી બહાર નીકળવાનો નથી, કે જેથી તેને મોક્ષમાર્ગના ઉપાયરૂપ સાધનો મળી આવે.

જેમ દાની થવાની સમૃદ્ધિ છતાં દાન દેવાના ભાવ થતા નથી તેથી દાની બનતો નથી.

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૭ 🕸 ૫૧

દુર્ભવ્ય : અનાદિકાળથી જીવ મોક્ષ પ્રત્યે પ્રીતિ કરતો નથી. હજી પણ દીર્ઘકાળ સુઘી તેવા ભાવ જાગવાના નથી. મોક્ષને યોગ્ય છે પણ ઘણા કાળ પછી તે ભાવ પ્રગટ થશે.

**આસનભવ્ય :** જે ભવ્યત્વ પરિપાક થયું છે. અલ્પભવમાં જે મુક્તિ પામવાનો છે.

અભવ્યત્વ: નિગોદથી માંડીને મનુષ્યભવ સુધીની યાત્રા કરવાવાળો છે. બાહ્ય સંયમને ધારણ કરશે. પણ મોક્ષ છે તેવી શ્રદ્ધા થઈને મોંક્ષ પામવાને પુરુષાર્થ કરવા જેવા ભાવ થતા નથી.

આ ભાવો તે કર્મના ઉપર આઘારિત નથી પણ અનાદિ સિદ્ધ આત્મદ્રવ્યના અસ્તિત્વથી જ છે. તે પારિણામિક છે. આ ઉપરાંત અસ્તિત્વ, અન્યત્વ, કર્તૃત્વ, ભોક્તૃત્વ, ગુણત્વ, પ્રદેશત્વ, અસંખ્યાત પ્રદેશત્વ વગેરે ભાવો પારિણામિક છે. તે જીવ અજીવના ઉભયમાં હોય છે, તે સાધારણ ભાવ કહેવાય. દરેક પદાર્થોનો અસાધારણ ગુણ ભિન્નતા દર્શવે છે. જેમ કે દરેક પદાર્થનું અસ્તિત્વ (હોવાપશું), અન્યત્વ (ભિન્નપશું) સામાન્ય છે. પણ જીવનું ચૈતન્યપશું, અજીવનું જડપશું અસાધારણ છે. અજીવમાં પારિણામિક અને ઔદયિકભાવ હોય છે, તે લક્ષણરૂપે નહિ પણ સ્વરૂપપણે હોય છે. લક્ષણ અસાધારણ હોય છે.

## જીવનું લક્ષણ

| उपयोगो लक्षणम् | ર-૮ |
|----------------|-----|
| ઉપયોગો લક્ષણમ્ | २-८ |
| ઉપયોગઃ લક્ષણમ્ | २-८ |

ઉપયોગ એ આત્માનું લક્ષણ છે.

ઉપયોગ એ ચૈતન્યસ્વરૂપ સર્વ આત્માનો અસાઘારણ ગુણ છે, જે અન્ય પદાર્થો કે દ્રવ્યને હોતો નથી.

ઉપયોગ : વસ્તુનો બોધરૂપ વ્યાપાર.

જેમકે આત્મા એક વસ્તુ-પદાર્થ છે તેનો બોધ–અનુભવ જેમાં થાય

પર 🏂 તત્ત્વમીમાંસા

છે તે ઉપયોગ છે.

ઈંદ્રિયો દ્વારા ગ્રહણ થતા વિષયોનો બોધ થવામાં ઉપયોગ મુખ્ય છે. આથી જીવચૈતન્ય માત્ર ઉપયોગ લક્ષણસહિત જ હોય છે.

स द्विधोऽष्टचतुर्भेदः

₹-6

સ દ્વિવિધોકષ્ટચતુર્ભેદઃ

₹-6

સઃ દ્વિવિધઃ અષ્ટચતુર્ભેદઃ (અષ્ટ-ચતુઃભેદઃ)

२-५

ઉપયોગના **મુખ્ય બે ભેદ છે. ૧. સાકાર** ઉપયોગ, ૨. નિરાકાર ઉપયોગ.

- સાકાર ઉપયોગ એટલે વસ્તુને સ્પષ્ટ અને વિશેષપણે જાણે.
   જેમ સૂર્યના પ્રકાશમાં વસ્તુ સ્પષ્ટ જણાય. તેના આઠ ભેદ છે :
- ૧. મતિજ્ઞાન, ૨. શ્રુતજ્ઞાન, ૩. અવધિજ્ઞાન, ૪. મનઃપર્યવજ્ઞાન ૫. કેવળજ્ઞાન, ૪. મતિઅજ્ઞાન, ૭. શ્રુત અજ્ઞાન, ૮. વિભંગજ્ઞાન (મનઃપર્યવ જ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન જ્ઞાનરૂપ જ છે.)
- ર. **નિરાકાર ઉપયોગ :** વસ્તુને સામાન્યુપણે જાણે. ચંદ્રના પ્રકાશમાં વસ્તુ અસ્પષ્ટ જણાય તેમ. વળી આ ઉપયોગમાં કંઈ વિશેષ વિચારણા કે વિકલ્પ નથી. તેના ચાર ભેદ છે.

મનઃપર્યવજ્ઞાન સ્પષ્ટ ઉપયોગવાળું હોવાથી તેમાં સામાન્ય બોધ ન હોવાથી તેનો દર્શન ઉપયોગ નથી.

જગતના જ્ઞેય જાણવા – જણાવા યોગ્ય પદાર્થીમાં સામાન્ય વિશેષ બે ધર્મો હોવાથી ઉપયોગ પણ સામાન્ય અને વિશેષ બોધરૂપે પરિણમે છે, તેથી કેવળજ્ઞાન પૂર્ણજ્ઞાન હોવા છતાં કેવળદર્શન સામાન્ય બોધરૂપે નિરાકાર મનાય છે. સામાન્ય દર્શન ઉપયોગના ચાર ભેદ.

- ૧. ચક્ષુદર્શન : ચક્ષુ દ્વારા ગ્રહેણ થતા વિષયનો સામાન્ય બોધ.
- ૨. **અચક્ષુદર્શન :** ચક્ષુ સિવાયના કાન આદિથી પ્રહેણ થતા વિષયનો સામાન્ય બોધ.
  - 3. અવધિદર્શન : ઇન્દ્રિયોની સહાય વગર સીધો જ દર્શન

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૯ 🕸 પઉ

ઉપયોગથી રૂપી પદાર્થનો અલ્પાધિક સામાન્ય બોધ.

૪. કેવળ દર્શન : જગતના તમામ જ્ઞેય રૂપી-અરૂપી પદાર્થીનો સામાન્ય બોધ, આ દર્શન અતિન્દ્રિય છે.

# જીવસૃષ્ટિનું પરિજ્ઞાન

संसारिणोमुक्ताश्च

२-१०

સંસારિણો મુક્તાશ્ચ ૨-૧૦

સંસારિણઃ મુક્તાઃ ચ ૨-૧૦

સમસ્ત વિશ્વમાં અનંત જીવરાશિ છે, તે ચૈતન્યલક્ષણથી સમાન છે. તેના મુખ્ય બે ભેદ છે.

૧. સંસારી અને ૨. મુક્ત

સંસારી : જે જીવો કર્મવશ સંસારની ચારે ગતિમાં ભ્રમણ કરે છે તે સંસારી છે. સંસાર અનાદિથી છે. સંસારી જીવો પણ અનાદિ છે.

મુક્ત : જે જીવો સત્પુરુષાર્થ વડે કર્મબંધનો સર્વથા નાશ કરે છે તે જીવો મુક્ત છે, તેમનું પરિભ્રમણ હોતું નથી. પણ લોકાગ્રે સિદ્ધશીલા ઉપર અશરીરીપણે શાશ્વતપણે રહે છે.

समनस्काऽमनस्काः

7-99

સમનસ્કાડમનસ્કાઃ

2-99

સમનસ્ક - અમનસ્કા: ૨-૧૧

મનયુક્ત અને મનરહિત એવા સંસારી જીવના બે ભેદ છે. મનવાળા સંજ્ઞી જીવ અને મન વગરના અસંજ્ઞી કહેવાય છે.

મન : મનના બે પ્રકાર છે. ૧. ભાવમન. ૨. દ્રવ્યમન. જેનાથી વિચાર કરી શકાય એવી આત્મપ્રેરિત શક્તિ તે ભાવમન છે. અને વિચાર કરવામાં સહાયક એક પ્રકારના સૂક્ષ્મ મનોવર્ગણાના પરમાણુઓ તે દ્રવ્યમન છે. અર્થાત્ મનોવર્ગણાના પુદ્દગલો તે દ્રવ્યમન છે અને વિચાર કરવાની, મનન કરવાની શક્તિ તે ભાવમન છે.

દેવ, મનુષ્ય, ગર્ભજ મનુષ્યો અને ગર્ભજ પંચેન્દ્રિય તિર્યંચો

૫૪ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

મનવાળા એટલે સંજ્ઞી કહેવાય છે.

એકેન્દ્રિયથી માંડીને ચઉરિંદ્રિય સુધીના તમામ જીવો તથા સંમૂર્ચ્છિમ પંચેન્દ્રિય (મળમૂત્રાદિમાં પેદા થનારા) જીવો મન વગરના અસંજ્ઞી છે. આ જીવોને સ્વકીય અલ્પાયિક વિચારશક્તિ હોય છે, પરંતુ દ્રવ્યમન ન હોવાથી સ્પષ્ટ વિચાર કરી શકતા નથી. તેમને ભાવમન છે, તેથી પોતાની ઇષ્ટ પ્રવૃત્તિ અને અનિષ્ટથી નિવૃત્તિ કરવા જેવું સંજ્ઞાબળ-પ્રેરકબળ હોય છે. તે ફક્ત વર્તમાનકાલીન હોય છે. તે પણ હિતાહિતની સ્પષ્ટ દૃષ્ટિ રહિત હોય છે. અત્યંત અલ્પપણે દ્રવ્યમન હોય છે, પરંતુ વિચાર કરવામાં સહાયક ન હોવાથી તેમને અસંજ્ઞી કહ્યા છે.

સંસારી જીવના બીજી રીતે બે પ્રકાર કહે છે.

संसारिणस्त्रस-स्थावराः २-१२

સંસારિણસ્ત્રસ-સ્થાવરાઃ ૨-૧૨

સંસારિણઃ-ત્રસ-સ્થાવરાઃ ૨-૧૨

ંસંસારી જીવો ત્રસ અને સ્થાવર બે પ્રકારે હોય છે.

ત્રસ : સુખદુઃખના પ્રયોજને કે ઉદ્દેશથી સ્વયં હાલીચાલી શકે તે ત્રસ જીવો છે.

સ્થાવર : સુખ દુઃખના પ્રયોજન છતાં ખસી ન શકે. સ્થાવર નામ કર્મના ઉદયનું ફળ છે.

पृथ्यब्यनस्पतयः स्थावराः २-१३

पृथ्यक्वनस्पतयः स्थावराः २-१३

પૃથ્વી – અપ્-વનસ્પતયઃ સ્થાવરાઃ ૨-૧૩

પૃથ્વી, પાણી અને વનસ્પતિકાય જીવો સ્થાવર છે, તેઓ સ્થિતિશીલ છે.

तेजोवायू द्वीन्द्रियादयश्च त्रसाः २-९४

તેજોવાયુ દ્વીન્દ્રિયાદયશ્ચ ત્રસાઃ ૨-૧૪

તેજોવાયૂ દ્ધિ-ઇન્દ્રિયાદયઃ ચ ત્રસાઃ ૨-૧૪

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૧૨-૧૪ 🕸 પપ

તેજ-અગ્નિ, વાયુ તથા બે ઇન્દ્રિયથી પાંચ ઇદ્રિયવાળા જીવો ગતિશીલ છે.

ઉપરની વ્યાખ્યા અનુસારે પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ અને વનસ્પતિ – પાંચે સ્થાવર જીવો છે. હલનચલન કરતા દેખાતા જંતુ આદિ ત્રસ જીવો છે.

છતાં ત્રસ જીવો બે પ્રકારે છે : લબ્ધિ ત્રસ અને ગતિ ત્રસ. જે સ્પષ્ટપણે ત્રસનામ કર્મ પામ્યા છે તે લબ્ધિ ત્રસ છે. અને સ્થાવર નામકર્મનો ઉદય છતાં ગતિ જણાય છે તે ગતિ ત્રસ છે. જેમકે વાયુનો પ્રવાહ હોય છે. અગ્નિ પણ વધતો જણાય છે. તૃણ મળે અગ્નિ આગળ વધે છે. તેથી અગ્નિ તથા વાયુને ગતિ ત્રસ ગણ્યા છે.

### જીવોની ઇન્દ્રિયોની સંખ્યા

| पञ्चेन्द्रियाणि        | ર-૧૫ |
|------------------------|------|
| પંચેન્દ્રિયા <u>ણિ</u> | ર-૧પ |
| પંચ ઇન્દ્રિયાણિ        | ર-૧૫ |

## ઈન્દ્રિયો પાંચ છે

પગથી દાઢી સુધી (માથા સુધી) સ્પર્શેન્દ્રિય, ત્યાર પછી રસનેન્દ્રિય, પછી ઘ્રાણેન્દ્રિય, ચક્ષુઇન્દ્રિય, ક્ષોત્રેન્દ્રિય છે, તે પ્રમાણે જીવને ઇન્દ્રિયોનો વિકાસક્રમ પ્રાપ્ત થાય છે. જેટલી ઇન્દ્રિયો હોય તે પ્રમાણે તે ઇન્દ્રિયોવાળો કહેવાય છે. એકેન્દ્રિયથી પાંચ ઇન્દ્રિયોનો ક્રમ હોવાથી સંસારી જીવો પાંચ ઇન્દ્રિયોના ભેદથી પાંચ પ્રકારે છે.

ઇન્દ્રિય: ઇન્દ્ર એટલે આત્મા, તેને ઓળખવાની નિશાની તે ઇન્દ્રિય. અથવા જેનાથી વિષય પ્રહેણ થવાનું જ્ઞાન થાય તે ઈન્દ્રિય.

| द्विविधानि | ૨-૧ <i>૬</i> |  |
|------------|--------------|--|
| દ્વિવિધાનિ | २-१ <i>५</i> |  |
| દ્વિવિધાનિ | ૨-૧ <i>૬</i> |  |

પક 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

સંસાર જીવો ઇન્દ્રિયો દ્વારા જાતિની પ્રસિદ્ધિ પામે છે. ઇન્દ્રિયોના બે ભેદ છે. ૧. દ્રવ્યેન્દ્રિય ૨. ભાવેન્દ્રિય.

निर्वृत्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम्

2-99

નિર્વૃત્ત્યુપકરણે દ્રવ્યેન્દ્રિયમ્

૨-૧૭

निर्वृत्ति-ઉપકरशे द्रव्य-ઇन्द्रियम्

२-१७

દ્રવ્યેન્દ્રિય નિર્વૃત્તિ અને ઉપકરણરૂપ છે.

દ્રવ્યેન્દ્રિય : પુદ્દગલ પ્રદેશો રૂપ જડ ઇન્દ્રિય. તેના બે ભેદ છે. ૧. નિર્વૃત્તિ ૨. ઉપકરણ. નિર્વૃત્તિ = રચના

નિર્વૃત્તિ ઇન્દ્રિય: શરીર ઉપર દેખાતી ઇન્દ્રિયોની આકૃતિ પુદ્દગલ પ્રદેશોની વિશિષ્ટ રચના, અંગોપાંગ, આકાર તે નિર્વૃત્તિ દ્રવ્યેન્દ્રિય છે. તેના બાહ્યઅભ્યંતર એમ બે ભેદ છે.

બાહ્ય નિર્વૃત્તિ : ચક્ષું આદિનો બાહ્ય આકાર.

અભ્યંતર નિર્વૃત્તિ : બાહ્ય નિર્વૃત્તિ (રચનાની) અંદર રહેલા ઇન્દ્રિયોના આકાર તે અભ્યંતર નિર્વૃત્તિ. ,

બાહ્ય નિર્વૃત્તિરૂપ ઇન્દ્રિયોના આકાર પ્રાણીઓમાં જુદા જુદા હોય છે. અભ્યંતર નિર્વૃત્તિના આકાર અને પ્રમાણ (માપ).

નાક : અતિમુક્ત ફૂલના આકારે છે.

**આંખ** : મસૂરના દાળ કે ચંદ્રના (બીજ) આકારે છે.

કાન : ચંપાના ફૂલ અથવા વાજિંત્રના આકારે છે.

**રસના :** અસ્ત્રના આકારે છે.

સ્પર્શ: શરીરના આકારે અલગ અલગ હોય છે.

રસના : ૨થી ૯ હાથ પ્રમાણ સ્પર્શન શરીરપ્રમાણ શેષ ત્રણ ઇન્દ્રિયો અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગપ્રમાણ.

ઉપકરણ : ઉપકારક; ઇન્દ્રિયોની બાહ્ય રચનાની અંદર અત્યંત સૂક્ષ્મ પુદ્દગલોની બનેલી શક્તિ તે ઉપકરણ છે, બંનેનાં સ્થાન જુદાં છે. બાહ્ય ઇન્દ્રિય સ્પર્શરૂપ છે તેને તેના વિષયનો બોધ નથી થતો. ઉપકરણથી

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૧૭ 🎏 પ૭

બોધ થાય છે. આ ઇન્દ્રિય જડ છે.

लब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रियम्

2-96

લબ્ધ્યુપયોગૌ ભાવેન્દ્રિયમ્

2-96

લબ્ધિ-ઉપયોગૌ ભાવ-ઇન્દ્રિયમ

2-96

### ભાવેન્દિયના ભેદો :

ભાવ ઇન્દ્રિયના લબ્ધિ અને ઉપયોગ બે ભેદ છે.

લબ્ધિ - લાભ. શક્તિ.

ભાવેન્દ્રિય લબ્ધિ અને ઉપયોગરૂપ છે.

उपयोगः स्पर्शादिषु

2-96

ઉપયોગઃ સ્પર્શાદિષુ

२-१८

ઉપયોગઃ સ્પર્શાદિષ્ ૨-૧૯

ઉપયોગ સ્પર્શાદિમાં શ્વાય છે.

મતિજ્ઞાનાવરણીય કર્મ આદિના ક્ષયોપશમથી આત્મશક્તિનો લાભ – તે લબ્ધિનો વ્યાપારબોધ તે ઉપયોગ છે.

ઉપયોગ - આત્મશક્તિ-લબ્ધિ, નિર્વૃત્તિરૂપ ઇન્દ્રિયો અને ઉપકરણ, ત્રણેના મળવાથી જે સ્પર્શાદિ વિષયોનો સામાન્ય વિશેષબોધ તે ઉપયોગ-ઇન્દિય છે

જીવ ક્ષયોપશમથી મળેલી શક્તિનો સદા ઉપયોગ કરી શકતો નથી. જેમકે જેટલું જ્ઞાન હોય તેનો એક જ સમયે ઉપયોગ થતો નથી. એટલે ક્ષયોપશમ તે લબ્ધિ છે અને તેનો વ્યાપાર - પ્રવૃત્તિ તે ઉપયોગ છે.

પાંચે ઇન્દ્રિયો નિર્વૃત્તિ, ઉપકરણ, લબ્ધિ અને ઉપયોગરૂપ ચારે પ્રકારે છે. તે વડે દરેક ઇન્દ્રિય પૂર્ણ કહેવાય છે. તે પ્રકારોમાં જેટલી ન્યુનતા તેટલી અપૂર્શતા.

જેમકે બાહ્યનિર્વૃત્તિ હોય પણ ઉપકરણરૂપ ઇન્દ્રિય ન હોય તો વિષયનો બોધ થતો નથી. ચક્ષુનો કે કાનનો બાહ્ય આકાર હોય પણ

પ૮ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

ઉપકરણરૂપ ઇન્દ્રિય ન હોય તો પ્રાણી જોઈ કે સાંભળી શકતો નથી.

स्पर्शन-रस-घ्राण-चक्षुः - श्रोत्राणि २-२०

સ્પર્શન-રસ-ઘ્રાણ-ચક્ષુઃ-શ્રોત્રાણિ ૨-૨૦

સ્પર્શન-રસ-ઘ્રાણ-ચક્ષુઃ-શ્રોત્રાણિ ૨-૨૦

સ્પર્શ, રસ, ઘ્રાણ, ચક્ષુ, ક્ષોત્ર એ ઇન્દ્રિયોનાં નામ છે.

સંસાર જીવો ઇન્દ્રિયો દ્વારા ઓળખાય છે, જેમકે એકેન્દ્રિય બે ઇન્દ્રિયવાળા જીવો વગેરે. શરીરની રચના પ્રમાણે ઇન્દ્રિયોનો વિકાસક્રમ હોય છે.

स्पर्श-रस-गंध-वर्ण-शब्दास्तेषामर्थाः २-२ १

સ્પર્શ-રસ-ગંધ-વર્શ-શબ્દાસ્તેષામર્થાઃ ૨-૨૧

સ્પર્શ-૨સ-ગંધ-વર્શ-શબ્દાઃ તેષામુ-અર્થાઃ ૨-૨૧

સ્પર્શ, રસ, ગંધ, વર્શ (રૂપ) શબ્દ આ પાંચે ઇન્દ્રિયોના ક્રમશઃ વિષયો છે.

આ પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયો રૂપી છે તેથી તે ઇન્દ્રિયો દારા જણાય છે, પરંતુ દરેક ઇન્દ્રિયોના વિષયો ભિન્ન છે, જે ઇન્દ્રિયોનો જે વિષય હોય તેને જ ગ્રહણ કરે. શબ્દ રૂપને ગ્રહણ ન કરે, પણ એક જ પદાર્થની પાંચે ઇન્દ્રિયો ભિન્ન અવસ્થાને જાણે છે.

જેમકે શ્રીખંડ સ્પર્શથી ઠંડો-ગરમ જણાય છે, રસનાથી મધુર જણાય છે, શ્રાણ દ્વારા સુગંધ જણાય છે. આંખથી તે સફેદ કે પીળો છે તે જણાય છે. કાન દ્વારા પદાર્થનો અવાજ જણાય છે. દ્રવ્યમાં આ પાંચે અવસ્થાઓ દરેક ભાગમાં સાથે રહે છે. પરંતુ ઇન્દ્રિયો પોતાના ગ્રાહ્ય વિષય સિવાય બીજા વિષયને ગ્રહણ કરતી નથી.

દરેક પદાર્થમાં સ્પર્શાદિ પાંચે પર્યાયો હોય છે, પણ તેમાં ગૌણ મુખ્યતા હોય છે. મુખ્યતા હોય તે વિશેષપણે જણાય છે.

અધ્યાય : ૨ · સુત્ર : ૨૦-૨૧ 📽 ૫૯

श्रुतमनिन्द्रियस्य

2-22

શ્રુતમુ-અનિન્દ્રિયસ્ય

5-55

શ્રુતમુ-અનિન્દ્રિયસ્ય

૨-૨૨

મન અનિંદ્રિય છે. તેનો વિષય શ્રુત છે.

મન એ પણ ઇન્દ્રિય છે, તે જ્ઞાનનું આંતરિક સાધન છે. તેને અંતઃકરણ પણ કહે છે, બાહ્ય ઇન્દ્રિયોની જેમ વિષય પ્રહણ કરવાની મનની મર્યાદા નથી. ઇન્દ્રિયો રૂપી પદાર્થને ગ્રહણ કરે છે, મન રૂપી અને અરૂપી બંને પદાર્થીને ગ્રહેશ કરે છે.

મનનું કાર્ય ઇન્દ્રિયો દ્વારા ગ્રહણ કરેલા કે ન કરેલા પદાર્થીનું પોતાની યોગ્યતા પ્રમાણે વિચાર કરવાનું છે. આ વિચાર એ શ્રુત હોવાથી મનનો વિષય શ્રુત છે. જોકે મનોજન્ય જ્ઞાનવ્યાપારમાં પ્રથમ અલ્પ અંશ મતિજ્ઞાન છે, પણ અધિક અંશ શ્રુતજ્ઞાન છે. મતિજ્ઞાન દ્વારા વિષય પ્રહેશ થયા પછી વિચારશક્તિનું કાર્ય શ્રુતજ્ઞાન દ્વારા થાય છે, તેથી શ્રુતમાં પણ ભાવશ્રુતની વિશેષતા છે. પદાર્થની વિશેષતાને ત્રહણ કરવાવાળું જ્ઞાન ભાવશ્રુત છે.

અનિન્દ્રિય : ઇન્દ્રિયો જેવું, જ્ઞાનવ્યાપારનું સાધન. મનનું સ્થાન અન્ય ઇંદ્રિયોની જેમ નિયત નથી પણ શરીરવ્યાપી છે.

### ઇન્દ્રિયોના સ્વામી

वाय्वन्तानामेकम्

२-२3

વાય્વન્તામેકમ્

2-23

વાયુ-અન્તાનામ્-એકમ્ ૨-૨૩

વાયુ સુધીના જીવોને એક ઇન્દ્રિય હોય છે.

પૃથ્વી, પાણી, વનસ્પતિ, અગ્નિ અને વાયુકાય આ પાંચ પ્રકારના જીવોને ફક્ત સ્પર્શેન્દ્રિય હોય છે, તે એકેન્દ્રિય કહેવાય છે.

कृमि-पिपीलिका-भ्रमर-मनुष्यादीनामेकैकवृद्धानि

2-28

કૃમિ-પિપીલિકા-ભ્રમર-મનુષ્યાદીનામેકેકવૃદ્ધાનિ

**२-२४** 

કૃમિ-પિપીલિકા-ભ્રમર-મનુષ્યાદીનામ્ - એકૈક વૃધ્ધાનિ ૨-૨૪

કૃમિ - કરમિયા, પિપીલિકા - કીડી, ભ્રમર અને મનુષ્ય વગેરેને ક્રમેક્રમે એક ઇન્દ્રિય અધિક થતી જાય છે. તે પ્રમાણે ઓળખાય છે.

બે ઇન્દ્રિય જીવો - કૃમિ, શંખ, છીપ, કોડા, જળો.

ત્રણ ઇન્દ્રિય જીવો - કીડી, મંકોડા, માંકડ, કુંથુઆ કીડા.

ચાર ઇન્દ્રિય જીવો - ભ્રમર, માખી, મચ્છર, વીંછી, પતંગિયાં.

પાંચ ઇન્દ્રિય જીવો – દેવ, ગર્ભજ મનુષ્ય, પશુપક્ષી, જળચર, સ્થળચર, આકાશગામી અને નારક.

संज्ञिनः समनस्काः

ર-૨૫

સંજ્ઞિનઃ સમનસ્કાઃ

ર-૨૫

સંજ્ઞિનઃ સમનસ્કાઃ

ર-૨૫

સંજ્ઞી જીવો મનવાળા હોય છે. 🗸

પૃથ્વીકાયથી માંડીને ચતુરિન્દ્રિય સુધી આઠ નિકાયોમાં (શરીર) મન હોતું નથી. દેવ અને નારકને મન હોય છે, અને ગર્ભજ મનુષ્ય તથા તિર્યંચને મન હોય છે, પણ સંમૂર્છિમ જીવોને મન હોતું નથી.

સંજ્ઞી : ગુજાદોષની વિચારણાવાળી સંજ્ઞા એ વિશિષ્ટ વૃત્તિ છે. જેથી હિતની પ્રાપ્તિ અને અહિતનો પરિહાર કરી શકે છે. આવી શક્તિ પાછળના પંચેન્દ્રિય જીવોમાં હોવાથી તેને મનવાળા કહે છે.

સંજ્ઞા હોય તેને સંજ્ઞી કહે છે, આ સંજ્ઞાના ત્રણ ભેદ છે : ૧. દીર્ઘકાલિકી, ૨. હેતુવાદા, ૩. દૃષ્ટિવાદા.

૧. દીર્ઘકાલિકી : ત્રણે કાળને આશ્રયીને પોતાના હિતાહિતનો દીર્ઘ વિચાર કરવાની શક્તિ. આ સંજ્ઞાને આશ્રયી સંજ્ઞી કહ્યા છે. જે વર્તમાન પૂરતો જ વિચાર કરે છે તે અપેક્ષાએ તે અસંજ્ઞી છે.

હેતુવાદી : બે ઇન્દ્રિયથી અસંજ્ઞી પંચન્દ્રિય સુધીના જીવોને આ

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૨૪-૨૫ 🕸 ક્૧

સંજ્ઞા હોય છે.

દૃષ્ટિવાદી : સમ્યગ્દૃષ્ટિને આ સંજ્ઞા હોય છે.

એકેન્દ્રિયથી અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવો અસંજ્ઞી – મન વગરના છે.

દીર્ધકાલિકીમાં ત્રિકાળ વિચારણા હોય છે, હેતુવાદામાં વર્તમાનકાલીન વિચારણા હોય છે, તે બંને વૈભાવિક દશા છે, દૃષ્ટિવાદામાં ત્રિકાળ વિચારણા મોક્ષ માર્ગાનુસારી હોવાથી તે સર્વોત્કૃષ્ટ છે.

જોકે કૃમિ આદિ ચતુરિન્દ્રિય જીવોમાં સૂક્ષ્મમન-ભાવમન હોય છે, પરંતુ તેમનું કાર્ય ફક્ત દેહલક્ષી જ છે અને અહીં દેહલક્ષ્ય સિવાય અન્ય વિકાસની ક્ષમતા ધરાવનાર મનની વિવક્ષા છે.

विग्रहगतौ कर्मयोगः २-२ ६

વિગ્રહગતૌ કર્મયોગઃ ૨-૨*૬* 

વિગ્રહગતી કર્મયોગઃ ૨-૨૬

વિત્રહગતિમાં (ભવાંતરે જતાં વક્રગતિમાં) કાર્મણ કાયયોગ હોય છે.

વિગ્રહગિત : સંસારી જીવ વિદ્યમાન દેહ ત્યજી જ્યારે કર્મવશ નવો દેહ ધારણ કરે છે, ત્યારે એ આકાશશ્રેણિએ જે ગતિ કરે છે તે વિગ્રહગિત છે, તે ગતિ કરવામાં કાર્મણ શરીરની સહાય હોય છે.

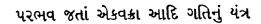
યોગ: સંસારી જીવ મન, વચન અને કાયાના યોગ દ્વારા પ્રવૃત્તિ કરે છે. યોગ એ આત્મપ્રદેશોની સ્કુરણારૂપ આત્મશક્તિ છે. તે શક્તિના ઉપયોગ માટે આ યોગ સાધન છે. ભવાંતરે જતાં કાર્મણકાય યોગ હોય છે. મન, વચનનો અભાવ છે.

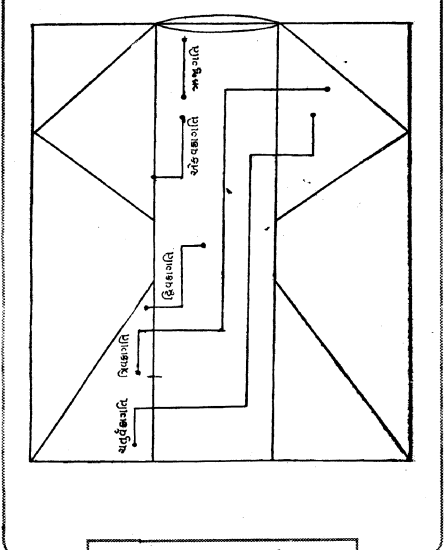
જીવને પરભવમાં જતાં બે પ્રકારની ગતિ હોય છે.

૧. વિગ્રહ એટલે વળાંક; ૨. અવિગ્રહ એટલે વળાંકરહિત.

અવિગ્રહ ગતિમાં વળાંક ન હોવાથી તે એક જ સમયની છે. છૂટેલા તીરની જેમ ઇષ્ટ સ્થાને પહોંચે છે.

કર 🕸 તત્ત્વમીમાંસા





ચ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૨૬ 🕸 ૬૩

अनुश्रेणि गतिः २-२७

અનુશ્રેણિ ગતિઃ ૨-૨૭

અનુશ્રેણિ ગતિઃ ૨-૨૭

જીવ કે પુદ્દગલની ગતિ - અનુશ્રેણિ સીધી છે.

દ્રવ્યો છ પ્રકારના છે તેમાં જીવ અને પુદ્દગલ ગતિશીલ છે. આ દ્રવ્યોને જો બાહ્ય કોઈ કારણ ન હોય તો ગતિ સીધી થાય છે. જેમ ગાડી પાટા પર ચાલે તેમ જીવ તથા પુદ્દગલ આકાશ પ્રદેશની શ્રેણિ ઉપર ચાલે છે. તેઓની ગતિ સ્વાભાવિકપણે સીધી છે, અર્થાત્ જીવ અને પુદ્દગલ-પરમાણુ જે સ્થાને હોય ત્યાંથી આકાશક્ષેત્રે ઊંચે, નીચે કે આડે ચાલ્યો જાય છે.

अविग्रहा जीवस्य २-२८ અविग्रहा छवस्य २-२८

અવિગ્રહા જીવસ્ય ૨-૨૮

સિદ્ધ થતા જીવની ગતિ સરળ છે.

અંતરાલગતિમાં સૂક્ષ્મ શરીરથી સહિત સંસારી જીવની ગતિ બે પ્રકારની છે. ૧. સરળ અને ૨. વક્ર (વળાંકવાળી)

विग्रहवती च संसारिणः पाक् चतुर्भ्यः २-२७

વિગ્રહવતી ય સંસારિણઃ પાક્ યતુભર્યઃ ૨-૨૯

વિગ્રહવતી ય સંસારિણઃ પાક યતુભર્યઃ ૨-૨૯

સંસારી જીવની ગતિ બે પ્રકારની છે.

૧. વિગ્રહ યુક્ત (વક્ર) ૨. વિગ્રહ રહિત (ૠજુ, સરળ) વિગ્રહવાળી ગતિ એક સમયશી માંઇને સાર સમય સધીની હોય

વિત્રહવાળી ગતિ એક સમયથી માંડીને ચાર સમય સુધીની હોય. છે.

વિગ્રહગતિને અંતરાલગતિ કહેવામાં આવે છે. ૠજુગતિથી ભવાંતરે જતા જીવને નવો પ્રયત્ન કરવો પડતો નથી.

૬૪ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

પૂર્વ શરીરજન્યનો વેગ મળે છે. તેથી તીરની જેમ સીધો પહોંચે છે. ૠજુ (સરળ) વક્રગતિ-વળાંકવાળી પૂર્વ શરીરજન્યનો વેગ વળાંક આવતાં મંદ પડે છે. ત્યારે જે સૂક્ષ્મ કાર્મણ કાયયોગ સાથે હોય છે તેનાથી તે વળાંક લે છે. ઉત્પત્તિ સ્થાનની દિશા પ્રમાણે એક, બે, ત્રણ કે કોઈવાર અર વળાંક લે છે. સમયની સંખ્યાની વૃદ્ધિનો આધાર વળાંકની સંખ્યા પર અવલંબિત છે. એક વળાંક હોય તો કાલમાન બે સમયનું છે. હોય છે તેમનો આગળ ક્રમ સમજવો.

एकसमयोऽविग्रह २-३० એકસમયોઙવિગ્રહ: २-३० એક સમય: અવિગ્રહ: २-३०

અવિગ્રહ - સરળ ગતિનો કાળ એક સમયનો છે.

જીવ ઉત્પન્ન થવાને સ્થાને એક સમયમાં પહોંચે તો તે અવિગ્રહ ગતિથી જાય છે. એકથી વધુ સમયો લાગે તો પણ પ્રથમ સમયમાં અવિગ્રહ ગતિ હોય છે. જીવની સ્વાભાવિક ગતિ સરળ છે, ૠજુગતિથી જન્માંતરે જતા જીવને શરીર ત્યાગતી વેળાએ નવીન આયુષ્ય અને ગતિનામકર્મનો ઉદય થઈ જાય છે. અને વક્રગતિવાળા જીવને પ્રથમ વળાંકે નવીન આયુ ગતિ, તથા આનુપૂર્વી નામકર્મનો યથા સંભવ ઉદય થાય છે. તે જેમ બળદને નાથ પકડીને યોગ્ય સ્થાને લઈ જાય તેમ જીવને ઉત્પત્તિસ્થાને લઈ જાય છે.

બીજા સમયથી વળાંકનો પ્રારંભ થાય છે તેથી બીજા સમયો વિત્રહગતિવાળા હોય છે.

 एकं द्वौ वा 5 नाहारकः
 २-३१

 એકં द्वौ वाजनाखारकः
 २-३१

 એકં द्वौ वा अनाखारकः
 २-३१

પરભવ જતાં અંતરાલગતિમાં જીવ એક કે બે સમય અનાહારક હોય છે આહાર લેતો નથી.

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૩૦-૩૧ 🍇 ક્રપ

આહાર : સ્થૂલ શરીરને યોગ્ય પુદ્દગલો ગ્રહણ કરવા. જ્યારે જીવ એક સમયમાં કે બે સમયમાં ઉત્પત્તિસ્થાને પહોંચે ત્યારે તે અવશ્ય પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે. જ્યારે બે સમય લાગે છે ત્યારે પહેલા સમયે છૂટતાં તે શરીર દ્વારા આહાર લે અને બીજા સમયે પહોંચતાં આહાર લે.

જો અંતરાલગતિમાં ત્રણ સમય લાગે તો વચેનો એક સમય. અને ચાર સમય લાગે તો બે સમય અનાહારક હોય છે.

અંતરાલગતિમાં સંસારી જીવને કાર્મણકાયયોગ હોવાથી કર્મપુદ્દગલોનું પ્રહણ અનિવાર્ય હોય છે. યોગ કર્મવર્ગણાના આકર્ષણનું નિમિત્ત છે. અંતરાલગતિના સમયે ચંચળ જીવ કાર્મણવર્ગણાઓને પ્રહણ કરીને પોતાની સાથે ભેળવીને સાથે લઈ જાય છે.

### જન્મના પ્રકારો

| संमूर्छन - गर्भोपर्पाता जन्म | २-उ२  |
|------------------------------|-------|
| સંમૂઇન - ગર્ભોપપાતા જન્મ     | २-उ२  |
| સંમૂઇન-ગર્ભ-ઉપપાતા જન્મ      | २- ३२ |

સંમૂર્છન, ગર્ભ અને ઉપપાત ત્રણ પ્રકારે જન્મ છે.

જન્મ : ઉત્પત્તિ ક્ષેત્રમાં આવીને નવીન ભવના સ્થૂલ દેહને યોગ્ય પુદ્દગલોનું સર્વ પ્રથમ ગ્રહણ કરવું તે જન્મ. તેના ત્રણ ભેદ છે.

સંમૂઇન : સ્ત્રી-પુરુષના યોગ રહિત નવીન ઔદારિક શરીરને યોગ્ય ઉત્પત્તિસ્થાને રહેલા પુદ્દગલોનું ત્રહણ કરી શરીરરૂપ પરિણમાવવું.

ગર્ભ : સ્ત્રી-પુરુષના સંયોગથી ઉત્પન્ન થયેલા શુક્ર શેણિતના પુદ્દગલોનું પ્રથમ ગ્રહણ થવું.

ઉપપાત : ઉત્પત્તિસ્થાનમાં રહેલા વૈક્રિય પુદ્દગલોનું સર્વપ્રથમ ગ્રહણ કરી શરીરરૂપે પરિણત થવું.

#### *દદ જે* તત્ત્વમીમાંસા

## યોનિના ભેદો (યોનિ-ઉત્પત્તિનાં સ્થાનો)

सचित्त-शीत-संवृताः सेतरा मिश्राश्चैकशः तद्योनयः २-३३

સચિત્ત-શીત-સંવૃત્તાઃ સેતરા મિશ્રાશ્રીકશઃ તઘૌનયઃ ૨-૩૩

સચિત્ત-શીત-સંવૃતાઃ સેતરા મિશ્રાઃ ચ એકશઃ તદ્દ્ યોનયઃ ્ર ૨-૩૩

૧. જીવની યોનિ સચિત્ત, અચિત્ત, મિશ્ર (સચિત્ત-અચિત્ત) એમ ત્રણ પ્રકાર.

ર. શીત, ઉષ્ણ, શીત-ઉષ્ણ (મિશ્ર) એમ ત્રણ પ્રકાર.

3. સંવૃત્ત (ઢંકાયેલું), અસંવૃત્ત (ખુલું) અને મિશ્ર એમ ત્રણ પ્રકાર છે. કુલ નવ પ્રકાર છે.

યોનિ : ઉત્પત્તિસ્થાન. જીવને જન્મ લેવા સ્થાન જોઈએ. જે સ્થાનમાં પ્રથમ સ્થૂલ શરીરને માટે પ્રહણ કરેલા પુદ્દગલો કાર્મણશરીરમાં સમાઈ જાય તે યોનિ છે.

કઈ યોનિમાં કયા કયા જીવ ઉત્પન્ન થાય છે તેનું વર્ગીકરણ જીવ યોનિ

નારક, દેવ
ગર્ભજ મનુષ્ય અને તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય
પાંચ સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય, અગર્ભજ(સંમૂર્ચ્છિન) પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ અને મનુષ્ય
ગર્ભજ મનુષ્ય અને તિર્યંચ તથા દેવ
તેજકાયિક - અગ્નિકાય
બાકીના ચાર સ્થાવર, ત્રણ વિકલેન્દ્રિય
અગર્ભજ પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય અને તિર્યંચ તથા
નારક

નારક, દેવ અને એકેન્દ્રિય ગર્ભજ મનુષ્ય, તિર્યંચ બાકીના ત્રણ વિકલેન્દ્રિય અગર્ભજ પંચેન્દ્રિય મનુષ્ય તિર્યંચ અચિત્ત સચિત્તાસચિત (મિશ્ર) ત્રિવિધ, સચિત અચિત્ત અને મિશ્ર શીતોષ્ણ (મિશ્ર) ઉષ્ણ ત્રિવિધ-શીત, ઉષ્ણ,

સંવૃત્ત મિશ્ર સંવૃત્ત-વિવૃત્ત વિવૃત્ત (ખુક્ષુ)

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૩૩ 🕸 ૬૭

્ટૂંકમાં યોનિ આધાર છે, અને જન્મ આધેય છે. પુદ્દગલોનું પ્રાથમિક ગ્રહણ તે જન્મ. તે જે જગા પર થાય તે યોનિ.

ં યોનિ ચોરાશી લાખ અવાંતરભેદોથી છે. અહીં મુખ્ય નવ પ્રકાર દર્શાવાય છે.

## જન્મના સ્વામીઓ

जराव्यण्ड पोतजानां गर्भः

5-38

જરાય્વણ્ડ પોતજાનાં ગર્ભઃ

**2-3X** 

જરાય-અંડ-પોતજાનાં ગર્ભઃ

2-38

જરાયુજ, અંડજ અને પોતજ પ્રાણીઓને ગર્ભરૂપ જન્મ હોય છે (ગર્ભથી ઉત્પન્ન થતાં જીવો).

૧. જરાયુ : ગર્ભાશયમાં પ્રાણીના ગર્ભ ઉપર રહેલું માંસ અને લોહીનું પડળ (ઓળનો પારદર્શક પડદો) જેને હોય તે જરાયુ.

જેમકે મનષ્ય, ગાય, ભેંસ જેવાં પ્રાણીઓ.

- ૨. **અંડજુ :** (ઈડું) ઈડાથી ઉત્પન્ન થનારાં પ્રાણીઓ. જેમકે સર્પ, ગરોળી. પક્ષીઓ વગેરે.
- **૩. પોતજ :** ગર્ભાશયમાં આવરણ (ઓળ)થી રહિત ઉત્પન્ન થતાંની સાથે ચાલી શકે, તે હાથી, સસલા, નોળિયાનાં બચ્ચાંઓ.

ઉપપાત જન્મ કોને હોય

नारक-देवानामुपपातः २-३५

નારક-દેવાનામુપપાતઃ ૨-૩૫

નારક-દેવાનામુ-ઉપપાતઃ ૨-૩૫

નારક અને દેવોને ઉપપાત જન્મ હોય છે.

**નારક** : વજમય ભીંતનો ગોખ (કુંભી) નારકોનું ઉપપાત જન્મસ્થાન છે. પાપની પ્રબળતાથી અતિકષ્ટ પોતાને યોગ્ય શરીરની ઊંચાઈ આદિ સાથે જન્મે છે.

### ૬૮ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

દેવો : પુષ્યની પ્રબળતાથી સુખેથી જન્મ લે છે. ઉત્પત્તિસ્થાને રહેલી દેવશય્યામાં પોતાને યોગ્ય કાંતિ ઊંચાઈ યુવાવસ્થા વગેરે લઈને અંતર્મુહૂર્તમાં જન્મે છે.

> शेषाणां संमूर्छनम् २-૩*૬* શેષાણાં સંમૂર્છનમ્ ૨-૩*૬* શેષાણાં સંમૂર્છનમ્ ૨-૩*૬*

એ સિવાયના જીવોને સંમૂઇન જન્મ હોય છે.

સંમૂઇન : ઉપરના ત્રણ જન્મ સિવાય જે જીવો મનુષ્યના તથા અન્ય પ્રાણીઓના મળ, મૂત્રાદિમાં તથા તે તે જીવોના સૂક્ષ્મમળ રહ્યા હોય છે તે મળમાં તે જાતિના જીવો પેદા થાય. તીડ, માખી આદિમાં મૈથુન સંજ્ઞા હોવાથી તેવી ક્રિયા થતી જોવામાં આવે છે, તે નપુંસક કે સજાતીય જીવોની ચેષ્ટારૂપ છે, આથી તેમનો જન્મ ગર્ભરૂપ નથી પણ સંમૂઇન છે.

કીડીઓ, મઘમાખીના ઈંડા જેવું જોવામાં આવે છે, તે કીડી આદિ જીવોના સૂક્ષ્મ મળમાં જીવો ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે પ્રારંભના અપક્વ સ્થિતિમાં હોય છે તે સફેદ ઈંડા જેવા જણાય છે. પછી તે રૂપાંતર પામે છે, તે શરીરો આપણે જોઈએ છીએ. છતાં કોઈ જીવો માટે ગર્ભ જેવી સ્થિતિ બનતી હોય તો પણ તે અત્યંત અલ્પ હોય છે.

### શરીરના ભેદો

औदारिक-वैक्रियाहारक-तैजस-कार्मणानि शरीराणि २-३७ औद्दारिक-वैक्रियाखारक-तेल्रस-कार्मणानि शरीराणि २-३७

ઔદારિક-વૈક્રિય-આહારક-તૈજસ-કાર્મણાનિ શરીરાણિ ૨-૩૭

ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ અને કાર્મણ એમ પાંચ પ્રકારે શરીરો છે.

દેહધારી જીવો અનંત છે, તેથી વ્યક્તિગત શરીર અનંત છે પરંતુ

અધ્યાય : ૨ • સૂત્ર : ૩૬-૩૭ 🎏 ૬૯

તેના પાંચ વિભાગ કરી સમજાવવામાં આવ્યા છે.

શરીર : જીવને ક્રિયા કરવાનું સાધન તે શરીર.

- ઓદારિક: ઉદાર-સ્થૂલ, સ્થૂલ પુદ્દગલોથી બનેલું, જેનું છેદન
   ભેદન અને દહન થઈ શકે તે ઔદારિક. નારક અને દેવ સિવાય સર્વનું શરીર ઔદારિક છે. અલ્પાધિક સપ્તધાતુ સહિત હોય છે.
- ર. **વૈક્રિય** : જે શરીર નાનુંમોટું, એકમાંથી અનેક, અનેકમાંથી એક, પાતળું જાડું વગેરે અનેકવિધ રૂપોને ધારણ કરી શકે.

વૈક્રિય શરીરના બે ભેદ છે : ૧ ભવપ્રત્યય, ૨. ગુણપ્રત્યય. ભવપ્રત્યય : જન્મના કારણથી જ હોય. દેવ અને નારકને. ગુણ પ્રત્યય : કોઈ મનુષ્ય અને તિર્યંચને આત્મિક શક્તિના વિકાસથી એવી લબ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે, તે જ્યારે ઇચ્છા થાય ત્યારે કરી શકે તે ગુણપ્રત્યય. ભવપ્રત્યયમાં વિશિષ્ટતા છે. ઇચ્છા વિના જ ભવધારણથી હોય છે.

- 3. આહારક: ચૌદપૂર્વધર મુનિ પ્રમત્ત ગુણસ્થાનકે સૂક્ષ્મ તત્ત્વજ્ઞાનની શંકાનિવારણ માટે એક હાથ પ્રમાણ સૂક્ષ્મ અને દિવ્ય શરીર બનાવીને તે શરીરને તીર્થંકરને સમાધાન માટે કે તેમની ઋદ્ધિ જોવા માટે મોકલે તે આહારક શરીર. ચૌદપૂર્વધર સંયતિ મુનિ પણ જેને આ લબ્ધિ હોય તે જ મુનિ આ શરીર બનાવી શકે. આ ક્રિયા પછી તે મુનિને શુદ્ધ અધ્યવસાયનો સંભવ હોવાથી અપ્રમત્ત ભાવ પેદા થાય છે. આહારક લબ્ધિવાળાને વૈક્રિય લબ્ધિનો સંભવ છે પણ આ બંને લબ્ધિનો સાથે પ્રયોગ થઈ શકતો નથી. આ શરીર કૃત્રિમ જાણવા. અત્યંત સૂક્ષ્મ હોવાથી મહાવિદેહ જેવા ક્ષેત્રમાં જતા વ્યાઘાત પામતા નથી.
- ૪. તૈજસ શરીર : શરીર ધારણ કરનાર જીવને આહારની ખોરાકની જરૂર રહે છે. એ ત્રહણ કરેલો ખોરાક પચાવવાનું કામ આ તૈજસ શરીર કરે છે. આપણા જઠરાગ્નિમાં જે ગરમી છે તે, શરીરમાં ગરમી રહે છે તે તૈજસ શરીર છે. મૃત્યુ થતાં આ શરીર ન હોવાથી શરીર ઠંડું પડી જાય છે. અથવા આ શરીર શિથિલ હોય તો પાચનશક્તિ

૭૦ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

મંદ પડે છે. આ શરીર સંસારી જીવ માત્રને હોય છે.

તૈજસ શરીરના બે પ્રકાર છે. ૧. સહજ, ૨. લબ્ધિપ્રત્યય. ઉપર જ્યાવેલું શરીર સહજ તૈજસ શરીર છે. અને વિશિષ્ટ તપ આદિથી ઉત્પન્ન થાય તે તૈજસ શરીર લબ્ધિ પ્રત્યય છે.

લબ્ધિ પ્રત્યયના બે પ્રકાર છે. ૧. ઉષ્ણ ૨. શીત. તેને તેજોલેશ્યા કહેવામાં આવે છે. આવી લબ્ધિયુક્ત જીવ કોઈના પર કોપાયમાન થાય તો તેજોલેશ્યા છોડે ત્યારે તે જીવને મૃત્યુ સમાન હાનિ થાય છે. અને શીત લેશ્યા પ્રાયે હાનિકારક થતી નથી.

૫. કાર્મણ શરીર : આત્મપ્રદેશો સાથે કર્મોના પુદ્દગલોના સમૂહનું ક્ષીરનીરવત્ એકમેક થઈ જવું તેને કોર્મણ શરીર કહે છે. જીવ વૈભાવિક (રાગાદિ) દશામાં સમયે સમયે કર્મબંધ કરે છે તે આ કાર્મણશરીર છે.

સંસારી જીવ માત્રને તૈજસ અને કાર્મણ શરીર હોય છે. જીવ અનાદિથી છે. આ કર્મો પણ જીવ સાથે અનાદિથી છે અને ભવાંતરે જતાં આ બે શરીર સાથે રહે છે.

પાંચ શરીરોમાં સૂક્ષ્મતાની વિચારણા

| परं परं सूक्ष्मम् | २-३८ |
|-------------------|------|
| પરં પરં સૂક્ષ્મમ્ | २-३८ |
| પરં પરં સૂક્ષ્મમ્ | २-3८ |

આ શરીરમાં પૂર્વના શરીરથી પછીનું શરીર અધિક સૂક્ષ્મ હોય છે. અહીં સ્થૂલનો અર્થ શિથિલ અને સૂક્ષ્મનો અર્થ સઘનતા કરવાનો છે.

સઘનતા એટલે અધિક પુદ્દગલોનું અલ્પ પરિમાણમાં સમાવેશ. જેમ જેમ અધિક પુદ્દગલોનો અધિક પરિમાણમાં સમાવેશ થતો જાય તેમ તેમ ઘનતા વધે.

ઔદારિક આદિ પાંચે શરીરોમાં ઉત્તરોત્તર શરીરની ઘનતા વધતી હોવાથી પૂર્વ કરતા ઉત્તરના શરીર સૂક્ષ્મ બનતા જાય છે.

અધ્યાય : ૨ · સુત્ર : ૩૮ 🕸 ૭૧

જેમકે નાનો હીરો અને રૂનો નાનો ઢગલો. આ ઢગલો દેખાવમાં શિથિલ (મોટો) હોવા છતાં પુદ્દગલોનું પરિમાણ શિથિલ હોય અને હીરામાં પુદ્દગલોની સઘનતા વધુ હોય.

ઔદારિક કરતાં વૈક્રિય, વૈક્રિય કરતાં આહારક આહારક, કરતાં તૈજસ અને તૈજસ કરતાં કાર્મણ શરીર સૂક્ષ્મ થતાં જાય છે.

## શરીરોમાં પ્રદેશોની વિચારણા

प्रदेशतोऽसंख्येयगुणं प्राक् तैजसात् २-૩૯ પ્રદેશતોऽસંખ્યેય ગુણં પ્રાક્ તૈજસાત્ ૨-૩૯ પ્રદેશતઃ અસંખ્યેયગુણં પ્રાક્ તૈજસાત્ २-૩૯

ઔદારિક વૈક્રિય અને આહારક તૈજસ પહેલાંના આ ત્રણ શરીરો અસંખ્યાત ગુણપ્રદેશ છે.

અહીં પ્રદેશનો અર્થ સૂક્ષ્મતાથી લેવાનો નથી પણ સ્કંધપણે લેવાનો છે. ત્રણે શરીરમાં ઉત્તરોત્તર અસંખ્યાત ગુણપ્રદેશો અધિક હોય છે.

એક એક પરમાણુ અલગ હોય ત્યાં સુધી શરીર બનતું નથી. પરમાણુપુંજ – સ્કંઘથી શરીર બને છે. એક સ્કંઘ અનંત પરમાણુનો બનેલો હોય, આ સ્કંઘની અપેક્ષાએ અનંત નહિ પણ અસંખ્યાત ગુણપ્રદેશ મનાય છે.

| अनन्तगुणे परे | 5-80  |
|---------------|-------|
| અનન્તગુણે પરે | 5-80  |
| અનન્તગુણે પરે | રં-૪૦ |

આહારક પછીનાં બંને શરીરોના સ્કંધો-પ્રદેશો ક્રમશઃ અનંતગુણા છે. આહારક કરતાં તૈજસ શરીરના સ્કંધો અનંતગુણા અને તૈજસ કરતાં કાર્મણ શરીરના તેના અધિક અનંતગુણ સ્કંધો છે.

#### ૭૨ 📽 તત્ત્વમીમાંસા

## તૈજસ કાર્મણ શરીરની ત્રણ વિશેષતાઓ

अप्रतिघाते २-४१ અપ્રતિઘાતે ૨-४૧ અપ્રતિઘાતે ૨-૪૧

તૈજસ અને કાર્મણ શરીર પ્રતિઘાત રહિત છે. પ્રતિઘાત = આઘાત

સ્કંધોથી ઘન હોવા છતાં આ શરીરની સૂક્ષ્મતા એવી છે કે તે કંઈપણ રુકાવટ વગર ચૌદરાજલોકમાં જઈ શકે છે. વજ જેવી કઠણ વસ્તુમાં પણ તે પ્રવેશી શકે છે. જેમ લોઢામાં અગ્નિ પ્રવેશી શકે છે તેમ, તે સમસ્ત વિશ્વમાં પ્રવેશ પામે છે.

વૈક્રિય અને આહારક શરીરને પ્રતિઘાત થતો નથી પરંતુ તેની મર્યાદા છે તે ત્રસનાડીમાં જઈ શકે છે.

अनादिसम्बन्धे च २-४२ અનાદિસંબંધે ચ २-४२ અનાદિસંબંધે ચ २-४२

તૈજસ અને કાર્મણ શરીરનો સંબંધ સંસારી જીવ સાથે અનાદિથી છે અને સંસાર અવસ્થા સુધી રહે છે. પ્રથમના ત્રણ શરીર બદલાતાં રહે છે. અંતરાલ ગતિમાં ઔદારિક આદિ શરીરનો વિયોગ થવા છતાં સંસારી જીવને તૈજસ કાર્મણ શરીર તો રહે છે. કેવળ જ્યારે જીવનો મોક્ષ થાય ત્યારે આ બે શરીર હોતાં નથી.

सर्वस्य २-४**३** सर्वस्य २-४३ सर्वस्य २-४३

અર્થાત્ સંસારી સર્વ જીવને તૈજસ કાર્મણ શરીર હોય છે, અન્ય ત્રણ શરીરો ક્યારે હોય અને ન પણ હોય.

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૪૧-૪૩ 🎏 ૭૩

## એક જીવમાં એકીસાથે સંભવતાં શરીરો

तदादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्नाचातुर्भ्यः

**5-XX** 

તદાદીનિ ભાજ્યાનિ યુગપદેકસ્મિન્નાચતુર્ભ્યઃ

5-88

તદાદીનિ ભાજ્યાનિ યુગપદ્ એકસ્મિન્ આચતુર્ભ્યઃ

**5-XX** 

એક જીવને એકીસાથે બેથી ચાર શરીર હોય છે.

જ્યારે બે શરીર હોય ત્યારે તૈજસ અને કાર્મણ બે હોય તે જન્માંતરે જતાં અંતરાલગતિમાં હોય.

ત્રણ શરીર, તૈજસ કાર્મણ અને ઔદારિક, કે તૈજસ-કાર્મણ તથા વૈક્રિય પહેલા ત્રણ મનુષ્ય અને તિર્યંચને હોય છે, બીજો પ્રકાર દેવ तथा नारक्ष्मे अवग्रत्ययी होय हो.

ચાર શરીર : તૈજસ, કાર્મણ, ઔદારિક અને વૈક્રિય અથવા તૈજસ કાર્મણ ઔદારિક અને આહારક, વૈક્રિય અને આહારક બે ઐકીસાથે હોતાં નથી. આ બંને શરીર રચવાની શક્તિ ચૌદપૂર્વવઘર મુનિને હોય છે. પરંતુ બંનેનો ઉપભોગ એકસાથે ન હોઈ શકે. કારણ કે પ્રમત્ત હોય ત્યારે વૈક્રિય શરીર હોઈ શકે. પણ આહારક શરીર ન હોય અને આહારક શરીરની રચના સમયે પ્રમત્ત હોય પણ ઉપભોગ કાળે અપ્રમત્ત હોય છે.

# શરીરોનું પ્રયોજન

निरुपभोगमन्त्यम्

२-४५

નિરુપભોગમ<del>ન્ત્ય</del>મ્

२-४५

નિરુપભોગમુઅન્ત્યમ ૨-૪૫

અંતિમ કાર્મણ શરીર ઉપભોગ રહિત હોય છે. ઉપભોગ : ઇન્દ્રિયો દ્વારા વિષય ગ્રહણ થઈ સુખદુઃખનો અનુભવ, કર્મબંઘ, બદ્ધ કર્મફળના શુભાશુભ ઉદયનો અનુભવ અને કર્મની નિર્જરા.

શરીરનું મુખ્ય પ્રયોજન ઉપભોગ છે. પરભવ જતાં અંતરાલ ગતિમાં કાર્મણ શરીરથી ઉપરના ચાર ઉપભોગ થતાં નથી કારણ કે સ્પષ્ટ

७४ 🏖 तत्त्वभीमांसा

ઉપભોગ થવા માટે ઔદારિક આદિ શરીરની જરૂર હોય છે. કાર્મણ શરીર ઇન્દ્રિયોથી રહિત છે તેથી સુખદુઃખનો અનુભવ થતો નથી. વળી ઔદારિક આદિ શરીરથી અહિંસા કે હિંસા આદિ વ્યાપારથી વ્યક્તરૂપે શુભાશુભ કર્મબંધ થાય છે, તેમ તેના ઉદયથી શુભાશુભ કર્મનો અનુભવ થાય છે, અને શુદ્ધ અધ્યવસાય વડે કર્મનિર્જરા થાય છે. તે કાર્મણ શરીરથી થતાં નથી, કારણ કે તે ઇન્દ્રિયો, અવયવ અને મનવચનકાયાના યોગથી રહિત છે. તેથી વ્યક્ત રીતે ઉપભોગ થતો નથી પણ અવ્યક્તરૂપે થાય તેમ માનવામાં આવે છે. એકલું કાર્મણ શરીર પ્રાય ઉપભોગ કરી શકતું નથી.

તૈજસ શરીર સેન્દ્રિય નથી, તથાપિ તે દ્વારા પાચનશક્તિ સારી રહે છે, વળી તેનો લબ્ધિ દ્વારા શાપ અને ઉપકાર થઈ શકે છે. તેથી તે દ્વારા સુખદુઃખનો અનુભવ થાય છે. એમ ચારે પ્રકારના ઉપભોગ થાય છે.

ઔદારિક, વૈક્રિય અને આહારક ત્રણ શરીરને દ્રવ્ય ઇન્દ્રિયો હોવાથી તેમના દ્વારા ઉપભોગ થઈ શકે છે.

> ગર્મसम्पूर्धनजमाद्यम् २-४*६* ગર્ભ-સમ્મૂર્ઇનજમાદ્યમ્ ૨-४*६* ગર્ભ-સંમૂર્ઇનજમ્ આદ્યમ્ ૨-४*६*

પ્રથમનું ઔદારિક શરીર ગર્ભજ અને સંમૂર્છન જીવોને હોય છે અર્થાત્ ઔદારિક શરીર ગર્ભજ અને સંમૂર્છિમ પ્રાણીઓને હોય છે. (નિગોદથી માંડીને તિર્યંચ મનુષ્ય.)

વેદ લિંગનું પ્રતિપાદન

वैक्रियमौपपातिकम् २-४७ :

વૈક્રિયમૌપપાતિકમ્ ૨-૪૭

વૈક્રિયમ્ ઔપપાતિકમ્ ૨-૪૭

વૈક્રિય શરીર ઔપપાતિક છે, ઉપપાતરૂપ નિમિત્તથી છે.

અધ્યાય : ૨ · સૂત્ર : ૪૬-૪૭ જ ૭૫

लब्धिप्रत्ययं च २-४८

લબ્ધિપ્રત્યયં ચ ૨-૪૮

લબ્ધિ-પ્રત્યયં ચ ૨-૪૮

દેવ અને નારકને ઉપપાત નિમિત્તથી વૈક્રિય શરીર હોય છે.

शुभं विशुद्धमव्याघाति चाहारकं चतुर्दशपूर्वधरस्यैव २-४૯ શુભં વિશુદ્ધમવ્યાઘાતિ ચાહારકં ચતુર્દશપૂર્વધરસ્યૈવ ૨-૪૯ શુભં વિશુદ્ધમ્-અવ્યાઘાતિ-ચ-આહારકં ચતુર્દશપૂર્વધરસ્ય એવ

2-86

આહારક શરીર ચૌદપૂર્વધર મુનિને હોય છે. આ શરીર શુભ, અત્યંત શુદ્ધ અને અપ્રતિઘાતી હોય છે.

> नारकसम्मूर्छिनो नपुंसकानि २-५० नारक्सम्मूर्छिनो नपुंसकानि २-५० नारक्क-संमूर्छिनो नपुंसकानि २-५०

નારક સંમૂર્છિમ જીવો નપુંસક છે.

न देवाः २-५९

ંન દેવાઃ ૨-૫૧

ન દેવાઃ ૨-૫૧

દેવ નપુંસક હોતા નથી.

વેદ, લિંગ, ચિહ્ન, મનુષ્યાદિ જીવોના શરીરમાં નામકર્મના ઉદયથી બાહ્ય આકૃતિ સાથે વિશેષતાઓ હોય છે. તેના ત્રણ પ્રકારો છે.

૧. પુરુષવેદ ૨. સ્ત્રીવેદ ૩. નપુંસક વેદ.

આ વેદના બે પ્રકાર છેૃ. ૧. દ્રવ્ય ૨. ભાવવેદ ભાવવેદ એટલે અમુક કામના – અભિલાષા.

૧. જે લિંગથી - ચિક્રથી પુરુષને ઓળખવામાં આવે તે

૭૬ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

દ્રવ્યપુરુષવેદ.

સ્ત્રીના સંગસુખની અભિલાષા થવી તે ભાવપુરુષવેદ

૨. જે લિંગ-આકારથી સ્ત્રી ઓળખાય તે દ્રવ્ય સ્ત્રીવેદ.

પુરુષસંસર્ગની અભિલાષા થવી તે ભાવસ્ત્રીવેદ.

 જેનામાં સ્ત્રીપુરુષનું અલ્પાધિક મિશ્ર ચિક્ષ કે આકૃતિ હોય તે દ્રવ્ય નપુંસક વેદ.

સ્ત્રીપુરુષ બંનેનાં સુખની અભિલાષા તે ભાવ નપુંસકવેદ.

નારક તથા સંમૂર્છિમ જીવો નપુંસક વેદ છે. સંમૂર્છિમને ભાવની અપેક્ષાએ કહ્યું છે. સંમૂર્છિમ અસંજ્ઞી પંચેન્દ્રિયને પુરુષ અને સ્ત્રીવેદ દ્રવ્યથી છે.

દેવોને પુરુષ અને સ્ત્રીવેદ હોય છે.

ગર્ભજ તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અન મનુષ્યોને ત્રણે વેદ હોય છે.

औपपातिक-चरमदेहोत्तमपुरुषाऽसंख्येयवर्षायुषोऽनपवर्त्यायुषः

२- ५२

ઔપપાતિક-ચરમદેહોત્તમપુરુષાકસંખ્યેયવર્ષાયુષોકનપવર્ત્યાયુષઃ

२-प२

ઔપપાતિક-ચરમદેહ-ઉત્તમપુરુષ-

અસંખ્યેયવર્ષાયુષઃ અનપવર્ત્યાયુષઃ ૨-૫૨

ઔપપાતિક, ચરમદેહી, ઉત્તમ પુરુષ અને અસંખ્ય વર્ષ આયુષ્યવાળા, ચાર પ્રકારના જીવોનું આયુષ્ય અનપવર્તનીય (ન ઘટે તેવું) હોય છે.

**ઔપપાતિક** : ઉપપાત જન્મવાળા, દેવો નારકો.

ચરમદેહી : વર્તમાન ભવમાં મોક્ષે જનારા.

ઉત્તમ પુરુષો : તીર્થંકર, ચક્રવર્તી, બળદેવ, વાસુદેવ, પ્રતિવાસુદેવ.

અસંખ્યાતવર્ષના આયુષ્યવાળા: અઢીદ્વીપના યુગલિક મનુષ્ય તિર્યંચો અને અઢી દ્વીપની બહારના પૂર્વકોટિથી અધિક આયુષ્યવાળા તિર્યંચો

અધ્યાય: ૨ · સુત્ર: ૫૨ 🕸 ૭૭

હોય છે.

આ સિવાયના સર્વ મનુષ્યો અને તિર્યંચો બંને પ્રકારના આયુબંધવાળા હોય છે. આયુષ્યના બે પ્રકાર છે. ૧. અપવર્તનીય, ૨. અનપવર્તીય.

અપવર્તનીય: આયુષ્યના બંધના સમયની સ્થિતિ પૂર્ણ થયા પહેલા શીઘ્રતાથી કોઈ નિમિત્તથી ભોગવાઈ જાય. તેને અકાળ મૃત્યુ પણ કહે છે. તે સોપક્રમ આયુષ્ય હોય છે.

ઉપક્રમ : (નિમિત્ત) બે પ્રકારે હોય છે : (૧) ભાવઅઘ્યવસાય અભ્યંતર ઉપક્રમ છે. (૨) આહારાદિ તે બાહ્ય ઉપક્રમ છે. અઘ્યવસાવ અભ્યંતર ઉપક્રમના રાગ, સ્નેહ અને ભયથી મૃત્યુ થાય તેવા ત્રણ પ્રકાર છે.

- રાગ: રૂપ વગેરેના આકર્ષણથી થતો ભાવ તે રાગ, આવું આકર્ષણ થયા પછી તેનો યોગ ન મળતાં રાગને કારણે મૃત્યુ થવું (સ્ત્રી પ્રત્યે.)
- સ્નેહ : રૂપના આકર્ષણ વિના જ અત્યંત સ્નેહને કારણે
   વિયોગ થતા મૃત્યુ થવું તે પુત્રાદિ વિષે સમજવું.
  - 3. ભ**ય** : ભાવિ ભયની કલ્પનાથી મૃત્યુ થવું.
- ૪. બાહ્ય ઉપક્રમ-નિમિત્ત : સ્પર્શથી મૃત્યુ જેમકે વિષકન્યાનો સ્પર્શ,
   કે ઝરી જંતુના સ્પર્શથી થતું મૃત્યુ.
  - પ. **આહારથી મૃત્યુ :** અતિ આહારથી થતું મૃત્યુ.
  - વેદના : ઉદરમાં મસ્તકમાં શૂળ જવા દર્દથી થતું મૃત્યુ.
- ૭. **શ્વાસોશ્વાસ :** દમ જેવાં દર્દમાં શ્વાસનો વેગ વધવાથી મૃત્યુ થવું.

આ સાત નિમિત્તો છે જેનાથી આયુષ્યની સ્થિતિનો હ્રાસ થાય છે. જેમકે કોઈ જીવનું આયુષ્ય એંસી વર્ષનું છે, પરંતુ તે આયુબંધ અપવર્તન પ્રકારનો શિથિલ હોવાથી કોઈપણ ઉપક્રમ લાગવાથી બાકી રહેલા આયુષ્ય કર્મના દલિકો (પુદ્દગલો) અંતર્મુહૂર્તમાં જ ભોગવાઈ જાય છે. આયુષ્યબંધ સ્વાભાવિક નથી, પરિણામના તારતમ્ય ઉપર અવલંબિત છે. ભાવિજન્મના

૭૮ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

આયુષ્યનું નિર્માણ વર્તમાન જન્મમાં થાય છે.

અનપવર્તનીય: આ આયુષ્યનો ભોગકાળ આયુષ્યબંધની મર્યાદાવાળો હોય છે. આ આયુષ્યબંધ ગાઢ હોવાથી નિમિત્ત મળવા છતાં આયુની કાળમર્યાદા અપવર્ત્યની જેમ ઘટતી નથી, કેમકે તીવ્ર પરિશામથી ઉત્પન્ન થયેલું ગાઢ બંધવાળું હોવાથી શસ્ત્ર આદિથી હ્રાસ પામતું નથી.

આ આયુષ્ય બે પ્રકારનું હોય છે. ૧. સોપક્રમ અને ૨. નિરૂપક્રમ.

સોપક્રમ: વિષ આદિ બાહ્ય નિમિત્તો કે રાગાદિ અભ્યંતર નિમિત્તો પ્રાપ્ત થાય, તે સોપક્રમ. અનપવર્તનીય આયુષ્ય.

નિરૂપક્રમ: જે આયુષ્યને ઉપક્રમ-નિમિત્તો પ્રાપ્ત ન થાય તે નિરૂપક્રમ અનપવર્તનીય આયુષ્ય.

ઉપક્રમ પ્રાપ્ત થાય કે ન થાય પણ અનપવર્તનીય આયુષ્યનો કાળબંધ દ્રાસ પામતો નથી.

જેમ ઘાસ છૂટું રાખેલું બળી જતાં વાર લાગે છે.

પરંતુ ભેગા કરેલા તે જ ઘાસની ગંજીને બળતાં વાર લાગતી નથી.

વળી જેમ ભીનું વાળેલું વસ્ત્ર વિલંબથી સૂકાય છે પણ છૂટું કરીને સૂકવેલું વસ્ત્ર શીઘ્રતાથી સૂકાય છે. તેમ આ બંને આયુષ્ય વિષે સમજવું. તેમ આ આયુષ્ય વિષે વિલંબ અને શીઘ્રતાનો નિયમ સમજવો.

પૂર્વે આયુબંધ જ એવા પ્રકારનો થયો હોય છે. તેથી નિમિત્ત મળતા સમય ઘટે છે પરંતુ આયુષ્યકર્મના દલિકોતો બંધપ્રમાણે હોય છે, તે ઘાસના દૃષ્ટાંતે સમજાવ્યું તેમ આવેગ જનિત નિમિત્તોના અભાવે મંદતાથી ભોગવાય, તેજ આયુની મર્યાદા ઉપરના નિમિત્તો દ્વારા શીધ્રતાએ ભોગવાઈ જાય છે.

## તત્ત્વદોહન

પ્રથમ અધ્યાયમાં જીવન અગ્નિમ કર્તવ્યમાં સમ્યગ્દર્શનનો મહિમા દર્શાવીને તત્ત્વની શ્રદ્ધાને સમ્યગ્દર્શન કરવું છે, તે સાત તત્ત્વોમાંમુખ્ય જીવતત્ત્વ છે. જીવતત્ત્વમાં અન્ય તત્ત્વો આરોપિત થાય છે. વળી જીવ સ્વયં મોક્ષસ્વરૂપ છે, વર્તમાન અવસ્થા સંસારી છે, જીવ સંસારથી કેમ

અધ્યાય : ૨ · તત્ત્વદોહન 🕸 ૭૯

છૂટે તે માટેમોક્ષના સાધન દર્શાવ્યા છે.

આમ જીવતત્ત્વની મુખ્યતા હોવાથી અધ્યાય બીજા જીવ તત્ત્વનું નિરુપણ કર્યુંછે, તમાં જીવના ભાવ દર્શાવી પછી સંસારી જીવના બેદ, ઇન્દ્રિયોની રચના, શરીર, યોનિ વગેરે જીવની સંસાર યાત્રા કેવા સ્થાનોમાં થાય છે તે જણાવ્યું છે.

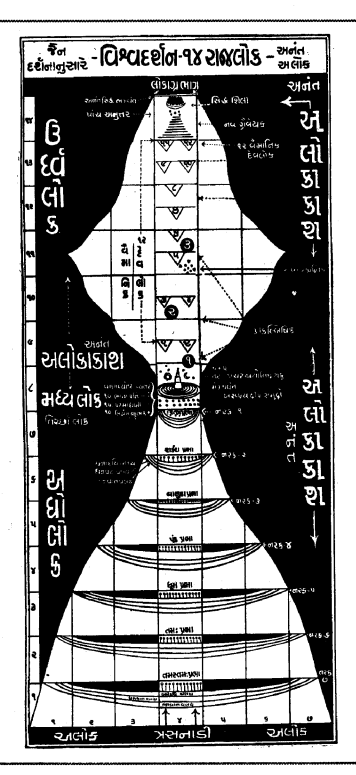
ચૌદરાજ લોક પ્રમાણ સૃષ્ટિમાં, ચાર ગતિ છે, તેમાં ચૌદલાખ જીવને ઉપજવાના સ્થાન છે. તના અવાંતર ભેદો અનંત થાય છે. જીવે અનાદિકાળથી આજ સુધીમાં જન્ય મરણ કરીનેકોઈ સ્થાન બાકી રાખ્યું નથી. લોકાકાશના પ્રદેશે પ્રદેશને સ્પર્શી ચૂક્યો છે તેના સ્થાનો કેવા છે, ત્યાં કેવી ઇન્દ્રિયો અને શરીર મળે છે તે આ અધ્યાય પરથી સમજાય છે.

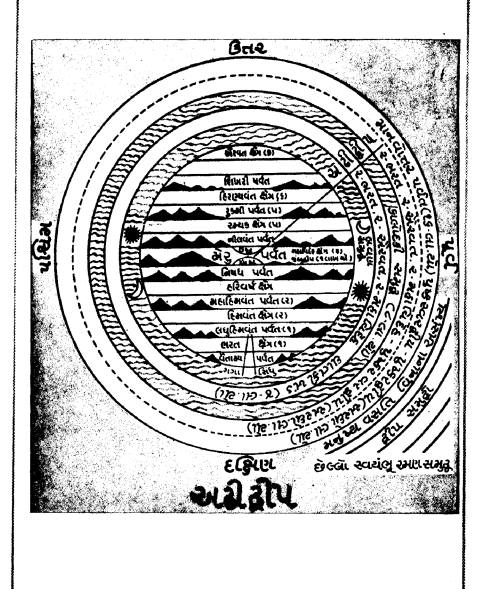
જીવના ભાવ દર્શાવીને પ્રથકાર જીવની અવસ્થા બતાવી છે. જીવના ગુણ અને ભાવ તો અનંતા છે, પરંતુ આ પાંચભાવમાં અધ્યવસાયની અવસ્થાઓ સમજાય છે. જીવને સાધ્ય તો પારિણામિક એવો અધ્રુવ આત્મા છે. બીજા ચાર ભાવ કર્મના ક્ષયોશમાદિને આધિન છે.

ઔદયિક ભાવ તો સંસારના પરિભ્રમણનું કારણ છે. ધર્મનો પ્રારંભ ઔપશમિક સમ્યક્ત્વથી થાયછે. ત્યારપછી ઔપશમિક ચારિત્ર પામે છે, તે જીવની શુદ્ધિની વિશેષતા થતાં ક્ષાયિકભાવને પામે છે. ત્યાર પછી તેનો સંસાર સમાપ્ત થાય છે.

અનાદિકાળથી જીવ સંસારમાં રખડે છે. પરંતુ તેના જ્ઞાનાદિ ગુણો અલ્પાધિકપણે પ્રગટતા રહે છે. અજ્ઞાન દૂર થતાં સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે ત્યારે ક્રમેક્રમે ચારિત્રની શુદ્ધિ થાય છે તે ક્ષયોપશમિક ભાવ છે.

ક્ષાયિકભાવ જીવને વિશેષ ઉપકારક છે તે ક્રમે ક્રમે કર્મોના ક્ષય થવાથી ઉત્પન્ન થવા છતાં આત્મસ્વરૂપને પ્રગટ કરતો હોવાથી આત્મરૂપ છે. ઇન્દ્રિયોનું કાર્ય, શરીરની અવસ્થાઓ અને આયુષ્યની વિગત જાણીને જીવે તે સર્વથી ભિન્ન એવા આત્મસ્વરૂપને જાણવાનું છે. એક આત્માને ઉપાદેય કરતા મોક્ષરૂપે સ્વયં પ્રગટ થાય છે. □





# તૃતીય અધ્યાય

### નારકના જીવોનું વર્ણન

તત્ત્વોના બોધ માટે જીવાદિ તત્ત્વોનું નિરૂપણ કર્યું. હવે ચાર ગતિના જીવોના વર્શનમાં પ્રથમ નારકના જીવોનું વર્શન કરે છે.

ચૌદ રાજલોકમાં નીચેની ભૂમિ નારકના જીવોની છે તેને નરક કહેવામાં આવે છે. ચૌદરાજલોકમાં ત્રણ લોક છે. ૧. અધોલોક, ૨. મધ્યલોક, ૩. ઊર્ધ્વલોક. તેમાં અહીં અધોલોકનું વર્ણન છે.

रत्न-शर्करा-वालुका-पङ्क-धूम-तमो-महातमःप्रभा भूमयो

घनोम्बु-वाताऽऽकाशप्रतिष्ठाः सप्ताऽधोऽधः पृथुतराः 3-१

રત્ન-શર્કરા-વાલુકા-પંક-ધૂમ-તમો-મહાતમઃ પ્રભા ભૂમયો

થનામ્બુ-વાતા**ઙકકાશ પ્રતિષ્ઠાઃ સપ્તાકઘો**કઘઃ પૃથુતરાઃ ૩-૧

રત્ન-શર્કરા-વાલુકા-પંક-ધૂમ-તમઃ મહાતમઃ પ્રભા ભૂમયઃ

ઘન-અંબુ-વાત-આકાશ-પ્રતિષ્ઠાઃ સપ્ત અધઃ અધઃ પૃથુતરાઃ ૩-૧

રત્નપ્રભા, શર્કરાપ્રભા, વાલુકાપ્રભા, પંકપ્રભા, ધૂમપ્રભા, તમઃપ્રભા, મહાતમપ્રભા એમ સાત ભૂમિઓ - પૃથ્વીઓ છે. એ સાતે પૃથ્વીઓ ઘનાંબુ-ઘનવાત, તનુવાત અને આકાશને આઘારે રહેલી છે, ક્રમશઃ એક એકની નીચે આવેલી છે, અને ક્રમશઃ વધુ પહોળી છે. એકબીજાની વચ્ચે ઘણું અંતર છે.

નારકોના નિવાસસ્થાનને નરકભૂમિ કહે છે.

ઘનાંબુ = ઘન પાણી, ઘનવાત = ઘનવાયુ, તનુવાત = પાતળો વાયુ

આ પૃથ્વીઓની રચના આ પ્રમાણે છે :

સૌથી નીચે પ્રથમ આકાશ છે, તેના આધારે તનુવાત છે, તનુવાતના આધારે ઘનવાત છે, ઘનવાતના આધારે ઘનાંબુ-ઘનોદધિ છે, ત્યાર પછી

અધ્યાય : ૩ · સૂત્ર : ૧ 📽 ૮૧

બીજી પૃથ્વી તેમ સાત પૃથ્વીનો ક્રમ જાણવો. આકાશ સ્વપ્રતિષ્ઠિત છે તેથી તેના આધારે ઘનવાત આદિ રહેલાં છે. ઘનવાત આદિ ત્રણે બંગડીના આકારે છે તેથી તેને ઘનોદધિ વલય એમ કહેવામાં આવે છે. દરેક પૃથ્વીમાં અન્યોન્ય પૃથ્વી વચ્ચેનું અંતર અસંખ્યાત કોડાકોડી યોજન છે. સાતે પૃથ્વીમાં માળવાળા મકાનની છતની જેમ પ્રતરો આવેલા છે. તેમાં નારકો વસે છે.

| નરકની | પૃથ્વીની | વિશેષ | માહિતી |
|-------|----------|-------|--------|
|-------|----------|-------|--------|

| પૃથવી       | જાડાઈ     | પહોળાઈ       | પ્રતરો | નરકાવાસો |
|-------------|-----------|--------------|--------|----------|
| રત્નપ્રભા   | ٩,८०,०००  | એક ૨જજુ      | ૧૩     | 30       |
| શર્કરાપ્રભા | १,३२,०००  | અઢી ૨જજુ     | 99     | રપ       |
| વાલુકાપ્રભા | १,२८,०००  | ચાર રજજુ     | Ŀ      | ૧૫       |
| પંકપ્રભા    | १,२०,०००  | પાંચ રજ્જુ   | 9      | ૧૦       |
| ધૂમપ્રભા    | 9,92,000, | છ ૨૧૧૪       | પ્     | 3        |
| તમઃપ્રભા    | 9,95,000  | સાડા છ રજ્જુ | 3      | ૯૯૯૯૫    |
| તમઃતમઃપ્રભા | ٩,٥८,०००  | સાત ૨૧૧જુ    | ٩ .    | પ        |
|             |           |              |        |          |

૧**. રત્નપ્રભા** : આ પૃથ્વીમાં રત્નોની પ્રધાનતા છે.

**૨. શર્કરાપ્રભા** : આ પૃથ્વીમાં કાંકરાની પ્રધાનતા છે.

**૩. વાલુકાપ્રભા :** આ પૃથ્વીમાં રૈતીની પ્રચુરતા છે.

**૪. પંકપ્રભા :** આ પૃથ્વીમાં કાદવની પ્રધાનતા છે.

**૫. ધૂમપ્રભા** : આ પૃથ્વીમાં ધૂમાડાની પ્રધાનતા છે.

*5.* **તમપ્રભા** : આ પૃથ્વીમાં અંધકારની વિશેષતા છે.

૭. તમઃ તમઃ પ્રભા ઃ આ પૃથ્વીમાં અતિશય અંધકાર છે.

દરેક પૃથ્વી તેના નામ જેવા પ્રકારો ધરાવે છે. દરેક પૃથ્વીમાં ધનાંબુની જાડાઈ વીસ હજાર યોજન છે. ધનવાત તથા તનુવાતની જાડાઈ અસંખ્યાત યોજન છે. આ બંનેની નીચે નીચેની પૃથ્વીમાં જાડાઈ અધિક છે.

તાસુ નરકાઃ ૩-૨

તાસુ નરકાઃ ૩-૨

રત્નપ્રભા આદિ દરેક પૃથ્વીમાં નરકો - નરકાવાસો આવેલાં છે.

નોંધ : રત્નપ્રભાપૃથ્વીમાં મનુષ્યો, તિર્યંચો, ભવનપતિ-વ્યંતર દેવો અને નારકો ચારેય વસે છે. આપણી પૃથ્વી રત્નપ્રભા છે. વિવેચન પછીના સૂત્ર-૪માં છે. જેમ આપણા શહેરમાં એકબાજુ શ્રીમંતોના મહેલ આવે અને વળી થોડે દૂર ઝૂંપડાં અને ગંદકી પણ હોય. તેમાં તિર્યંચો પણ સાથે રહેતા હોય છે, તેમ આ રચના જાણવી.

રત્નપ્રભા આદિ દરેક પૃથ્વીની જાડાઈ છે તેમાંથી ઉપરનીચે એક એક હજાર યોજન છોડીને બાકીના ભાગમાં નરકો છે. ફક્ત સાતમી પૃથ્વીમાં ઉપરનીચે સાડા બાવન હજાર યોજન છોડી બાકીના ત્રણ હજાર યોજનમાં નરકાવાસો છે.

નરકાવાસોના ત્રણ પ્રકાર છે.

- **૧. ઇન્દ્રક : બરોબર મધ્યમાં આવેલ** નરકાવાસ તે ઇન્દ્રક છે, તે ગોળ છે
- ર. **પંક્તિગત :** દિશા-વિદિશામાં આવેલા નરકાવાસો પંક્તિગત છે. તે ત્રિખૂર્શિયા છે.
- 3. **પુષ્પાવકીર્ણ : પુષ્પની જેમ છૂ**ટાછવાયા આવેલા નરકાવાસો, પુષ્પાવકીર્શ છે. જુદા <mark>જુદા અશુભ આકારવાળા</mark> છે.

નરકમાં લેશ્યા આદિની અશુભતા

नित्याशभतरलेश्या-परिणाम-देह-वेदना-विक्रियाः उ-उ

નિત્યાશુભતરલેશ્યા-પરિજ્ઞામ-દેહ-વેદના-વિક્રિયાઃ ૩-૩

નિત્ય-અશુભતર-લેશ્યા-પરિણામ-દેહ-વેદના-વિક્રિયાઃ ૩-૩

અધ્યાય : ૩ • સૂત્ર : ૨-૩ 🎏 ૮૩

# નારકો નિત્ય અશુભતર અત્યંત અશુભ લેશ્યા, પરિણામ, દેહ, વેદના અને વિક્રિયાવાળા હોય છે.

૧. અશુભલેશ્યા : બે પ્રકારે છે : ૧. દ્રવ્યલેશ્યા ૨. ભાવ લેશ્યા દ્રવ્યલેશ્યા આશ્રયીને નારકને અશુભ લેશ્યા હોય છે. ભાવલેશ્યાને આશ્રયીને છ લેશ્યાઓ હોય છે. પરંતુ તેનું પ્રમાણ સમ્યગૃદૃષ્ટિ જીવોને અનુસારે અલ્પ છે.

**છ લેશ્યા :** કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત, તેજો, પદ્મ, શુક્લ. પ્રથમ ત્રણ શુભ, પછીની ત્રણ અશુભ છે.

રત્નપ્રભા, કાપોત, શર્કરાપ્રભામાં કાપોત પણ તીવ્ર સંક્લેશવાળી, વાલુકા પ્રભામાં કાપોત-નીલ, પંકપ્રભામાં નીલ, ધૂમપ્રભામાં નીલ અને કૃષ્ણલેશ્યા. તમઃ પ્રભામાં કૃષ્ણ, મહાતમઃ પ્રભામાં તીવ્ર કૃષ્ણલેશ્યા હોય છે.

### પૌદ્દગલિક પરિણમનના પ્રકારો´

૧. અશુભ પરિણામ : બંધન, ગતિ, સંસ્થાન, ભેદ, વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ, અગુરુલઘુ અને શબ્દ એમ પ્રાયે દસ પ્રકાર છે. તે અત્યંત અશુભ હોય છે.

**બંધન :** શરીરાદિના પુદ્દગલો અત્યંત અશુભ હોય છે.

ગતિ : ઊંટ આદિની જેમ અપ્રશસ્ત હોય છે.

સંસ્થાન : નારકો અને નરકની આકૃતિ જુગુપ્સિત હોય છે.

ભેદ : શરીર અને જન્મસ્થાનો ભીંત વગેરેમાંથી ખરતા પુદ્દગલો અત્યંત અશુભ પરિણામવાળા હોય છે.

વર્ણ: દરેક પદાર્થનો વર્શ-રૂપ ત્રાસ ઉપજાવે તેવો હોય છે. સર્વત્ર અંધકાર હોય છે. ભૂમિનું તળિયું અશુચિ પદાર્થથી ખરડાયેલું હોય છે.

**ાંધ**ઃ નરકની ભૂમિ લોહીમાંસ જેવા પદાર્થોમાંથી સદા દુર્ગંધવાળી હોય છે.

રસ : નરકના પદાર્થો નીરસ અને કડવાશવાળા હોય છે.

સ્પર્શ : નરકના પદાર્થો અત્યંત ઉષ્ણ કે શીત હોય છે તથા ઝેરી ડંખ જેવા પીડાકારી હોય છે.

અગુરુલઘુ : અનેક દુઃખોવાળો પરિણામ હોય છે.

**શબ્દ :** અંદર અંદર મારો, કાપો બોલતા હોય છે, બચાવો બચાવો બોલતા હોય છે.

- 3. અશુભદેહ : અશુભ નામકર્મના ઉદયથી શરીર હુંડક સંસ્થાન(આકૃતિ)વાળું અવયવો બેડોળ, વૈક્રિય હોવા છતાં મલિન પદાર્થોવાળું હોય છે. અધિક અધિક અશુચિવાળું અને બીભત્સ હોય છે.
- ૪. **અશુભવેદના** ∶ સાતે ભૂમિઓની વેદના અધિક અધિક તીવ્ર હોય છે, તેના ત્રણ પ્રકાર છે.

### ક્ષેત્રકૃત વેદનાના પ્રકારો

અ. **ક્ષેત્રકૃત : પ્રથ**મ ત્રણ ભૂમિ અત્યંત ઉષ્ણ હોય છે. મોટી ભક્રીઓની ગરમીમાં તે જીવોને ઠંડક લાગે, તેવી ઉષ્ણતા હોય છે.

ચોથીમાં ઉષ્ણ શીત હોય છે. ઘણામાં ઉષ્ણ થોડામાં શીત હોય. પાંચમીમાં શીત-ઉષ્ણ હોય છે. ઘણામાં શીત થોડામાં ઉષ્ણ હોય. છક્રીમાં શીત અને સાતમીમાં અત્યંત શીત હોય છે. આ ભૂમિના નારકને હિમગિરિના શિખર પર ઠંડીમાં સુવાડ્યો હોય તોપણ ગરમી લાગે.

- બ. **પરસ્પરોદીરિત** : પરસ્પર અત્યંત દુઃખ આપે, સર્પ, નોળિયા જેવા વૈરભાવથી મારે-કાપે.
- ક. **પરમાધામી કૃત** : પ્રથમ ત્રણ ભૂમિમાં અસૂર દેવો દ્વારા અત્યંત પીડા પામે.

**ક્ષુધાવેદના :** નારકોને ક્ષુધાની વેદનાના પરિણામ સમગ્ર વિશ્વના પદાર્થોના લક્ષણવાળા હોય પણ તેમને કોઈ પદાર્થો મળે નહિ. અને ધારો કે મળી જાય તો પણ તેમની ક્ષુધા શાંત જ ન થાય.

તૃષાવેદના : નારકોને સઘળા સમુદ્રના જળપાનના પરિશામ થાય છતાં તેમના હોઠ અને ગળાં સૂકાયેલાં રહે અને જળપાન મળે તો શમે નહિ.

અધ્યાય : ૩ · સૂત્ર : ૩ 🕸 ૮૫

ખણજ : શસ્ત્રથી શરીરને ખણે તો પણ ખણજ શમે નહિ.

પરાધીનતા : પરમાધામી દેવોને વશ હોય છે.

જ્વર = દાહ : તેમના શરીર અત્યંત ગરમ હોય છે.

ભય: અન્યોન્ય પરમાધામી દેવો વડે સદા ભયભીત હોય છે. વિભંગજ્ઞાનથી આગામી દુઃખો જોઈ શકે છે તેથી ભય પામે છે.

શોક: અત્યંત દુઃખને કારણે સદા શોકગ્રસ્ત હોય છે.

અશુભ વિક્રિયા : તેઓ વૈક્રિય શરીર કે સાધન બનાવવા જાય છતાં અશુભનામકર્મના ઉદયથી અશુભ બની જાય છે.

> પરસ્પરોદીરિતદુઃખાઃ ૩-૪

પરસ્પર-ઉદીરિત-દુઃખાઃ ૩-૪

નારકો પરસ્પર – અન્યોન્ય ઉદીરિત (કરાતા) દુઃખવાળા હોય છે.

સામાન્ય રીતે પૂર્વ ભવના વૈરી બે જીવો આવા સ્થાને ઉત્પન્ન થાય છે, તે ક્ષેત્રથી મળતાં શસ્ત્રો દ્વારા પરસ્પર તાડન, પીડન કરે છે. અથવા એવો વૈરભાવ ઉત્પન્ન થાય કે પરસ્પર યુદ્ધ કરીને દુઃખ સહન કરે. ફક્ત સમ્યગ્દૃષ્ટિ નારકો જ સમતાભાવે સહન કરે.

કેમ જાણે ત્યાં કોઈ સુંદર પદાર્થો મેળવવાના હોય તેમ યુદ્ધ કરે. અને શેરીના રખડતા કૂતરા બીજી શેરીના કૂતરાને કાઢી મૂકવા પ્રયત્ન કરે તેમ આ નારકો બિચારા કંઈ લેવા જેવા પદાર્થી ન હોવા છતાં લડી મરે.

#### પરમાધામીકૃત વેદના

संक्लिष्टासुरोदीरितदुःखाश्च प्राक् चतुर्थ्याः

૩-૫

સંક્લિષ્ટાસુરોદીરિત દુઃખાશ્ચ પ્રાક્ ચતુર્થ્યાઃ

3-4

સંક્લિષ્ટ-અસુર-ઉદીરિત-દુઃખાઃ ચ પ્રાક્ ચતુર્થ્યાઃ

૩-૫

# ત્રીજી નરક સુધીનાં નારકો સંક્લિષ્ટ (ક્લેશજન્ય પરિણામ) અસુરોથી-પરમાધામીથી દુઃખ પામે છે.

આ પરમાઘામી દેવો પંદર પ્રકારના છે. તેઓ ફ્રૂર સ્વભાવવાળા, પાપરત અને નિર્દય હોય છે. નારકોને દુઃખ આપી સુખ માને છે. પોતાની પાસે બીજાં દેવલોકના સુખનાં સાધન હોવા છતાં પૂર્વના અત્યંત અશુભ સંસ્કારવશ આ જીવોને પરસ્પર લડાવીને આનંદ માને છે.

આ પરમાધામી અત્યંત દુઃખથી ઉત્પન્ન થતા નારકોનું દુઃખ જાણે ઓછું હોય તેમ વળી તે જીવ પાસે જઈને ચારે તરફથી ઘેરીને 'મારો... કાપો' કહીને તેમના શરીરના ટુકડા કરી નાંખે છે. ભાલા જેવાં શસ્ત્રો વડે તેમના શરીર વીંઘી નાખે છે. નારકો રમવાનાં રમકડાં હોય તેમ તેમને ઘુમાવે છે. આકાશમાં ઉછાળે, ત્રિશૂળ પર ઝીલીને વીંઘી નાંખે. તેઓને નિશ્ચેષ્ટ કરીને ટુકડે ટુકડા કરે. દડાની જેમ ઉછાળે, હથિયારો વડે મારે.

તેમના શરીરમાંથી લોહી-માંસ જેવા ગંદા પદાર્થો કાઢી તેમને બતાવે, ખવરાવે, ધગધગતી અગ્નિ પેદાં કરી તેમાં નાંખે ત્યારે વળી બીજા દેવો પુનઃ તેમના શરીરને શેકે. નરકમાં તલવાર આદિ જેવા. પત્રોવાળાં વૃક્ષો હોય છે, આ દેવો પવન વિકૂર્વીને (ઉત્પન્ન કરીને) નારકો પર પત્રો ખેરવે છે, ત્યારે તમના હાથ-પગ વગેરે કપાઈ જાય છે. તેમાંથી લોહી જેવા પદાર્થો નીકળે છે.

કોઈ દેવ તેલમાં ભજીયાની જેમ તળે છે. વળી વૈતરણી નદીમાં લાક્ષારસ જેવો પ્રવાહ વહેતો હોય છે તેમાં ચલાવે છે. તપી ગયેલી લોઢાની નાવમાં બેસાડે છે. ભયંકર કાંટાવાળાં વૃક્ષો પર ચઢાવે છે.

આવાં દુઃખો પડવા છતાં આ નારકીઓનું આયુષ્ય અનપવર્તનીય હોવાથી મરતા નથી શરીર પારા જેવું હોવાથી ભેગું થઈ જાય છે, 'બચાવો બચાવો'ની બૂમો પાડવા છતાંય તેમને કોઈ શરણ નથી. કોઈ બચાવતું નથી. અત્યંત પરાધીન દશા હોવાથી અન્યત્ર ભાગી શકતા નથી.

અધ્યાય : ૩ · સૂત્ર : ૫ 📽 ૮૭

વાસ્તવમાં પૂર્વે કરેલાં કર્મોનું જ આ પરિશામ છે. કર્મ બાંધતાં જીવને ભાન નથી કે તેનું પરિશામ શું આવશે ? આવાં દુઃખો ભોગવીને પણ તે જીવ વળી પાછો તિર્યંચ આદિમાં જઈને દુઃખો જ ભોગવે છે. મરવા ઇચ્છે છતાં મરી જવાતું નથી અને આયુષ્ય પણ દીર્ઘકાળવાળું હોય છે. આ ઉપર જણાવ્યું તે તો ત્યાંની સંક્ષિપ્ત વિગત છે, આવાં અનેક પ્રકારનાં દુઃખો નિરંતર તેઓ ભોગવ્યા કરે છે. તેની વિશેષ વિગત અન્ય શાસ્ત્રોમાં હોય છે. જો પૂર્વે કરેલાં કર્મોનું પરિશામ આટલું દુઃખદાયક છે તો પેલા પરમાધામી દેવોનું શું થતું હશે ?

અરે ભાઈ ! કર્મને કંઈ શરમ નથી. તેનું પરિણામ જાણવું છે ? તો સાંભળો.

પરમાધામીઓ મરીને અંડગોલિક મનુષ્ય થાય છે. તેની વિગત આ પ્રમાણે છે :

ગંગા અને સિંધુ એ બે નદીઓ લવશ સમુદ્રમાં જે સ્થળે પ્રવેશ કરે છે તે સ્થાનની દક્ષિણ દિશામાં જંબુદ્વીપની જગતીની વેદિકાથી પંચાવન યોજન દૂર એક દ્વીપ છે. તે દ્વીપમાં સુડતાલીસ ગુફાઓ છે. તેમાં જળચારી મનુષ્યો રહે છે. તે મનુષ્યો પહેલા સંઘયણવાળા, મઘ-પાનમાં આસક્ત બનનારા, માંસ ખાનારા અને કાળા રંગનાં હોય છે. તે મનુષ્યો 'અંડગોલિક' એવા નામથી ઓળખાય છે. તેમનાં અંડની ગોળીને (= પેશાબ નીકળવાની ઈદ્રિયની બાજુમાં રહેલી ગોળીને) ચમરી ગાયના પુચ્છના કેશથી ગૂંથીને કાન સાથે બાંઘી રત્નના વેપારીઓ સમુદ્રમાં પ્રવેશ કરે છે. એ અંડગોળીના પ્રભાવથી મગર વગેરે જલચર પ્રાણીઓ કોઈ જાતનો ઉપદ્રવ કરતા નથી. આથી વેપારીઓ સમુદ્રમાં રત્નો વગેરે લઈને સલામતીથી બહાર આવે છે. વેપારીઓ નીચે મુજબ ઉપાય કરીને અંડગોળીઓ લે છે.

લવણસમુદ્રમાં રત્ન નામનો દ્વીપ છે. તેમાં રત્નના વેપારીઓ રહે છે. તેઓ સમુદ્રની પાસે જે સ્થાને ઘંટીના આકારે વજશિલાના સંપુટો (અર્થાત વજની અમુક પ્રકારની ઘંટીઓ) છે ત્યાં આવીને તે સંપુટો

ઉઘાડી તેમાં મદ્ય માંસ મદ્ય અને માખણ એ ચાર મહા વિગઈઓ ભરે છે. પછી જે સ્થાને અંડગોલિક મનુષ્યો રહે છે ત્યાં મદ્ય વગેરે લઈને આવે છે. તેમને દૂરથી જ જોઈને અંડગોલિકો મારવા દોડે છે. આથી વેપારીઓ થોડા થોડા આંતરે મદ્ય માંસ આદિથી ભરેલાં પાત્રો મૂકતા મૂકતા નાસવા માંડે છે. અંડગોલિકો તે પાત્રોમાંથી માંસાદિ ખાતા ખાતા દોડે છે. છેવટે વજશિલાના સંપુટો પાસે આવે છે. અને તેમાં મદ્ય માંસ વગેરે જોઈને ખાવા માટે તેની અંદર પ્રવેશ કરે છે. પછી વેપારીઓ પોતાના સ્થાને ચાલ્યા જાય છે.

અંડગોલિકો વજશિલાના સંપુટોમાં મદ્ય માંસ વગેરે ખાતાં પાંચ, છ, યાવત દશ દિવસો પસાર કરે છે. તેટલામાં તે વેપારીઓ બખતર પહેરી તલવાર વગેરે શસ્ત્રો લઈને ત્યાં આવી સાત-આઠ મંડલ કરીને તે સંપુટોને ઘેરી લે છે, અને તુરત સંપુટોને બંઘ કરી દે છે. કારણ કે તેમાંથી જો એક પણ અંડગોલિક નીકળી જાય તો બઘાને મારી નાખે એવો બળવાન હોય છે, પછી વેપારીઓ યંત્ર વડે તે વજની ઘંટીમાં તેમને દળે છે. તે અત્યંત બળવાળા હોવાથી એક વર્ષ સુધી દળાય ત્યારે મરણ પામે છે. આથી એક વર્ષ સુધી સખત વેદના સહન કરે છે, તેમને દળતાં તેમનાં શરીરનાં અવયવો ચૂર્ણની જેમ બહાર નીકળતાં જાય છે. તેમાંથી વેપારીઓ તેનાં અંડની ગોળીઓ શોધી લે છે. તે અંડગોળીઓનો ઉપર કહ્યા મુજબ ઉપયોગ કરે છે.

નારકોની આયુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

तेष्वेक-त्रि-सप्त-दश-सप्तदश-द्वाविंशति-त्रयस्त्रिंशत् सागरोपमाः सत्त्वानां परा स्थितिः ३-५ तेष्वेक-त्रि-सप्त-दश-सप्तदश-द्वाविंशति-त्रयस्त्रिंशत् सागरोपमाः सत्त्वानां परा स्थितिः ३-५ तेषु-એक्-त्रि-सप्त-दश-सप्तदश-द्वाविंशति-त्रयस्त्रिंशत् सागरोपमाः सत्त्वानां परा स्थितिः ३-५

અધ્યાય : ૩ · સૂત્ર : ૬ 📽 ૮૯

પ્રથમ નરક આદિમાં નારકોની આયુષ્યની ઉત્કૃષ્ટ (વધુમાં વધુ) સ્થિતિ અનુક્રમે ૧, ૩, ૭, ૧૦, ૧૭, ૨૨, ૩૩ સાગરોપમની છે.

નરક સંબંધી વિશેષ માહિતી :

કોણ કંઈ નરક સુધી ઉત્પન્ન થાય મુખ્યત્વે આ પ્રકાર જાણવા –

નરક – પ્રથમ : અસંજ્ઞી પર્યાપ્ત તિર્પંચ

નરક – બીજી : ગર્ભજ ભૂજપરિસર્પ

નરક – ત્રીજી : પક્ષીઓ

નરક – ચોથી : સિંહ જેવા પ્રાણીઓ

નરક - પાંચમી : સર્પ

નરક – છટ્ટી : સ્ત્રીઓ

નરક - સાતમી: મનુષ્ય અને મોટા મત્સ્ય

તિર્યંચ અને મનુષ્ય ર્જ ભવાંતરે નરકમાં ઉત્પન્ન થાય છે. દેવ તેવા પરિણામ કરતાં નથી. નારકમાં પણ તેવા પરિણામનો અભાવ છે. તેથી દેવ કે નારકી નરકમાં ઉત્પન્ન થતાં નથી.

નરકનું આયુષ્ય કોણ બાંધે ?

**મિથ્યાદૃષ્ટિ : મહા** આરંભી, મહા પરિગ્રહી, માંસાહાર-લોલુપી, અત્યંત હિંસાભાવવાળો, તીવ્ર ક્રોધી.

નરકમાંથી આવે અને નરકમાં કોણ જાય ?

પ્રાયે અતિકૂર અધ્યવસાયવાળા સર્પ – સિંહાદિ ગીધ જેવા પક્ષીઓ, મોટા મત્સ્યો, નરકમાંથી આવે અને પુનઃ નરકમાં ઉત્પન્ન થાય તેવો સંભવ હોય છે.

કયા સંઘયણવાળો કઈ નરક સુધી જાય ?

- વજૠષભનારાચ : સાતમી નરક સુધી જન્મે
- ૨. **ૠષભનારાચ**ઃ છકી નરક સુધી જન્મે
- 3. **નારાચ :** પાંચમી નરક સુધી જન્મે

૪. અર્ધનારાચ ઃ ચોથી નરક સુધી જન્મે.

૫. કીલિકા : ત્રીજી નરક સુધી જન્મે

સેવાર્ત: (છેલ્લું) બીજી નરક સુધી જન્મે.

કયા પદાર્થો નરકમાં ન હોય ?

નરકમાં રત્નપ્રભાના અમુક ભાગ સિવાય છ ભૂમિમાં દ્વીપ, સમુદ્ર, પર્વત, સરોવર, વૃક્ષ, છોડ, ગામ, શહેર, બાદરવનસ્પતિ વિક્લેન્દ્રિય જીવો, દેવ, મનુષ્ય, તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય હોતાં નથી.

પરમાધામી જેવા દેવો દુઃખ આપવા અને ઉપકારી દેવો સાંત્વન આપવા ત્રણ ભૂમિ સુધી જઈ શકે છે. પરમાધામી દેવો નરકપાલ કહેવાય છે તે તો આ ત્રણ ભૂમિ સુધી હોય છે. વૈમાનિક દેવો ત્રીજી કે ચોથી નરક સુધી ઉપકારના ભાવે જાય છે.

નોંધ: આ નરકનું વર્શન કંઈ કાલ્પનિક નથી સર્વજ્ઞ ભગવાને પ્રત્યક્ષ જાણેલું છે. આપણે આપણી મતિની મર્યાદા છે તેથી જાણી શકતા નથી.

શુભ કરે ફળ ભોગવે દેવાદિ ગતિ માંય, અશુભ કરે ફળ ભોગવે નરકાદિ ગતિ માંય.

જેમ શુભકાર્યનું ફળ સુખ છે તેમ અશુભ કાર્યનું ફળ પણ નીપજે છે તે ભોગવવાનાં સ્થાન છે, તેમાં અન્યને અત્યંત દુઃખદાયક પીડાકારી નિરંતર પાપજનક વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિવાળા જીવની કરણીની ભરણી આ મનુષ્યલોકમાં ગમે તેવા દુઃખો હોય તો પણ પૂરી સજા થવા જેવી નથી. તેથી તે કરણીનાં ફળ ભોગવવા આવાં સ્થાનો કર્મના સામ્રાજ્યમાં નિર્માણ થયેલાં છે. તે માનો કે ન માનો પણ કરેલાં કર્મોનાં ફળ તો અવશ્ય ભોગવવાં જ પડે છે.

બીમાર થઈને જસલોક (હૉસ્પિટલમાં) જતાં દુઃખ લાગે છે ને ! તો ભાઈ સાથે સાથે આલોક અને પરલોકનાં દુઃખોથી પણ ડરતા રહો તેમાં હિત છે.

અધ્યાય : ૩ · સૂત્ર : ૬ જિલ્લ

# તિચ્છલિકમાં દ્વીપો-સમુદ્રોનું વર્ણન (મધ્યલોક)

તિચ્છલોક (તિર્યગ) = મધ્યલોક = મુખ્યત્વે મનુષ્યલોક કહેવાય છે.

રત્નપ્રભા પૃથ્વીનો સૌથી ઉપરનો ભાગ. નારકોની પૃથ્વીથી ઘણા યોજનના અંતરે આવેલો છે.

નરકની પૃથ્વી છત્રાકારે છે. તિર્ચ્છાલોક - મધ્યલોક ઝાલર સમાન આડો છે તેથી તિર્ચ્છાલોક કહેવાય છે. તિર્ચ્છા = આડો

जम्बूद्वीप-लवणादयः शुभनामानो द्वीप-समुद्राः 3-७

જંબૂદીપ-લવણાદયઃ શુભનામાનો દ્વીપ-સમુદ્રાઃ ૩-૭

જંબૂદ્વીપ-લવણાદયઃ શુભનામાનો દ્વીપ-સમુદ્રાઃ ૩-૭

મધ્યલોકમાં જંબુદ્વીપ, લવણસમુદ્ર વગેરે શુભનામવાળા અસંખ્ય દ્વીપો અને સમુદ્રો છે. .

આ દ્વીપો અને સમુદ્રો ક્રમથી આવેલા છે. પ્રથમ દ્વીપ (મુંબઈ જેવું નગર) તેને વિંટળાઈને સમુદ્ર તેમ પુનઃ પુનઃ ક્રમ હોય છે. તેવા અસંખ્ય દ્વીપો અને સમુદ્રો શુભનામવાળા જ હોય છે. તેનાં નામો આ પ્રમાણે છે:

જંબુદ્ધીપને ફરતો લવશ સમુદ્ર. તેનું પાણી ખારું છે. ધાતકી ખંડને ફરતો કાલોદધિ સમુદ્ર. તેનું પાણી સ્વાભાવિક છે.

પુષ્કરવર દ્વીપને ફરતો પુષ્કરોદધિ સમુદ્ર. તેનું પાણી સ્વાભાવિક

છે. વારુણીવર દ્વીપને કરતો વારુણીવર સમુદ્ર. તેનું પાણી દારૂ જેવું છે.

ક્ષીરવર દ્વીપને કરતો ક્ષીરવર સમુદ્ર. તેનું પાણી દૂધ જેવું છે. ધૃતવર દ્વીપને કરતો ધૃતવર સમુદ્ર. તેનું પાણી ઘી જેવું છે. ઈક્ષુવર દ્વીપને કરતો ઈક્ષુવર સમુદ્ર. તેનું પાણી શેરડીના રસ જેવું છે. અંતમાં સ્વયંભૂરમણ સમુદ્ર છે તેનું પાણી તથા બાકીના બધા

સમુદ્રનું પાણી શેરડીનાં રસ જેવા સ્વાદવાળું હોય છે.

द्विर्दिर्विष्कम्भाः पूर्वपूर्वपरिक्षेपिणो वलयाकृतयः 3-८

દ્વિર્દ્ધિવિષ્કંભાઃ પૂર્વપૂર્વપરિક્ષેપિણો વલયાકૃતયઃ ૩-૮

દ્ધિઃ દ્વિઃ વિષ્કંભાઃ પૂર્વપૂર્વપરિક્ષેપિજ્ઞઃ વલયાકૃતયઃ ૩-૮

વિષ્ક્રમ્બ : વિસ્તાર-પહોળાઈ, વલય (ગોળાકાર)

દીપ સમુદ્રો પૂર્વપૂર્વના દ્વીપ સમુદ્ર કરતાં બમજા પહોળા છે, પૂર્વ પૂર્વના દ્વીપ સમુદ્રને વીંટળાઈને બંગડી આકારે રહેલા છે.

જંબુદ્ધીપ ચારે દિશાનો વિસ્તાર લાખ લાખ યોજનનો છે તેને વીંટળાયેલા લવણ સમુદ્રનો વિસ્તાર બમણો છે. ઘાતકીખંડ લવણ સમુદ્રથી બમણો છે. કાલોદધિ ઘાતકખંડથી બમણો છે. પુષ્કરદ્વીપ કાલોદધિથી બમણો છે. પુષ્કરોદધિ સમુદ્ર પુષ્કરવર દ્વીપથી બમણો છે.

तन्मध्ये मेरुनाभिर्वृत्तो योजनशतसहस्रंविष्कम्भो जम्बूद्वीपः ૩-૯ તન્મધ્યે મેરુનાભિર્વૃત્તો, યોજનશતસહસ્રવિષ્કભો જંબૂદ્વીપઃ ૩-૯ તન્મધ્યે મેરુનાભિઃ વૃત્તઃ યોજનશત સહસ્ર વિષ્કંભઃ જંબૂદ્વીપઃ ૩-૯

જંબુદ્વીપ ૧ લાખ યોજન, લવણ સમુદ્ર ૨ લાખ યોજન પહોળો, ઘાતકી ૪ લાખ યોજન, કાલોદધિ ૮ લાખ, પુષ્કરવરદ્વીપ ૧*૬* લાખ યોજન, પુષ્કરવર સમુદ્ર ૩૨ લાખયોજન, એ પ્રમાણે દ્વીપ સમુદ્ર ક્રમશઃ પૂર્વ કરતાં બમણા છે.

જંબુદ્વીપનો આકાર થાળીના આકારે છે, તે સિવાયના સમુદ્રો બંગડી આકારે છે.

જંબુદ્ધીપના બરોબર મધ્યમાં મેરુપર્વત છે.

વૃત્ત ગોળ = શતસહસ્ન = એકલાખ = વિષ્કમ્બ = પહોળો સર્વદ્વીપ સમુદ્રોની મધ્યમાં જંબુ નામે ગોળ દ્વીપ છે, તે એક લાખ યોજન પહોળો (વિષ્કમ્ભ) છે. તેની મધ્યમાં મેર્પર્વત આવેલો છે.

જંબુદ્ધીપની બરાબર મધ્યમાં મેરુપર્વત આવેલો છે, આથી તે જંબુદ્ધીપની નાભિરૂપ છે, તેથી સૂત્રમાં તેવું વિશેષણ છે.

અધ્યાય : ૩ • સૂત્ર : ૮-૯ 🕸 ૯૩

### મેરુપર્વતની સ્પર્શના :

મેરુ પર્વત ત્રણે લોકમાં આવેલો છે તે આ પ્રમાણે છે.

મેરુ પર્વત એક લાખ યોજન ઊંચો છે. તેમાંથી ૧૦૦ યોજન અધોલોકમાં, ૧૮૦૦ યોજન તિર્ચ્છાલોકમાં અને ૯૮૧૦૦ યોજન ઊર્ધ્વલોકમાં છે.

 (તળેટી) સમભૂતલા પૃથ્વીથી ૯૦૦ યોજન નીચે અને ઉપર એમ ૧૮૦૦ યોજન તિચ્છાલોક છે. મેરુ સમભૂતલા પૃથ્વીથી ૧૦૦૦ યોજન નીચે જમીનમાં હોવાથી અધોલોકમાં ૧૦૦ યોજન થાય.

મેરુના ત્રણ કાંડ : (વિભાગ) તે ત્રણે લોકમાં વ્યાપેલા છે. પ્રથમ કાંડ એક હજાર યોજન છે. તે શુદ્ધ માટી, પથ્થર, વજ અને રેતીનો બનેલો છે.

બીજો કાંડ ત્રેસઠ હજાર યોજનનો છે, તેમાં રૂપું, સોનું, સ્કટિક અને અંકરત્નોનો બનેલો છે.

ત્રીજો કાંડ બત્રીસ હજાર યોજનનો બનેલો છે. તેમાં સોનાની વિશેષતા છે. મેરુ પર્વત ભદ્રશાલ, નંદન, સોમનસ અને પાંડુક એમ ચાર વનોથી ઘેરાયેલો છે. સૌથી ઉપર શિખા-ચોટલી છે. તે ચાલીસ યોજન ઊંચી છે. તે મૂળમાં બાર યોજન, વચમાં આઠ યોજન અને ઉપર ચાર યોજન લાંબી પહોળી છે.

# જંબુદ્વીપમાં આવેલાં ક્ષેત્રો

भरत-हैमवत-हरिविदेह-रम्यक्-हैरण्यवतैरावतवर्षाः क्षेत्राणि उ-१० (भरत-छैभवत-छरिविदेछ-रभ्यक्-छैरण्यवतैरावतवर्षाः क्षेत्राणि उ-१०

ભરત-હૈમવત-હરિવિદેહ-રમ્યક્-હૈરણ્યવત-ઐરાવત-વર્ષાઃ ક્ષેત્રાણિ ૩-૧૦

જંબુદ્ધીપમાં ભરત, હૈમવત, હરિવર્ષ, મહાવિદેહ,

#### રમ્યક, હૈરણ્યવ્રત અને ઐરાવત એ સાત ક્ષેત્રો આવેલાં છે.

ભરતક્ષેત્ર દક્ષિણ દિશામાં આવેલું છે. ભરતથી ઉત્તરમાં હૈમવત વગેરે છ ક્ષેત્રો ક્રમશઃ આવેલાં છે. ભરત તથા ઐરાવત એ બે ક્ષેત્રો, હૈમવત અને હૈરણ્યવત બે ક્ષેત્રો તથા હરિવર્ષ અને સમ્યક્ એ બે ક્ષેત્રો પ્રમાણ આદિથી તુલ્ય છે. જંબુદ્ધીપમાં અતિ મધ્યભાગે મહાવિદેહ ક્ષેત્ર છે. મેરુ પર્વત વ્યવહાર સિદ્ધ દિશાની અપેક્ષાએ સર્વક્ષેત્રોની ઉત્તરમાં છે. કારણ કે વ્યવહારથી જે દિશામાં સૂર્ય ઊગે તે પૂર્વ દિશા અને જે દિશામાં સૂર્ય અસ્ત પામે તે પશ્ચિમ દિશા છે. પૂર્વ દિશા તરફ મુખ કરીને ઊભા રહેતાં ડાબી તરફની દિશા ઉત્તર અને જમણી તરફની દિશા દક્ષિણ કહેવાય છે. ભારતમાં જે દિશામાં સૂર્યોદય થાય છે. તેનાથી વિપરીત દિશામાં ઐરાવતમાં થાય છે. આથી બંને ક્ષેત્રમાં પૂર્વ તરફ મુખ કરતાં મેરુ પર્વત ડાબી તરફ રહે છે. એ પ્રમાણે અન્ય ક્ષેત્રમાં જાણવું.

तद्विभाजिनः पूर्वापरायता हिमवन्महाहिमवित्रिषेध
नील-रुक्मि-शिखरिणोवर्षधरपर्वताः 3-૧૧
તદ્વિભાજિનઃ પૂર્વાપરાયતા હિમવન્મહાહિમવિત્રિષધ
નીલ-રૂક્મિ-શિખરિણો વર્ષધરપર્વતાઃ 3-૧૧
તદ્દ્ વિભાજિનઃ, પૂર્વ-અપર-આયતા, હિમવત્, મહાહિમવન્,, નિષધ, નીલ, રૂક્મિ, શિખરિણો, વર્ષધર-પર્વતાઃ 3-૧૧

જંબુદ્વીપમાં આવેલા ભરત, હિમવત વગેરે ક્ષેત્રોનો વિભાગ કરનાર પૂર્વ-પશ્ચિમ લાંબા હિમવાન, મહાહિમવાન, નિષિધ, નીલ, રુક્મિ અને શિખરી એ છ પર્વતો આવેલા છે.

વર્ષ એટલે ક્ષેત્ર ક્ષેત્રને (-ક્ષેત્રની મર્યાદાને) ધારણ કરે તે વર્ષઘર. હિમવાન વગેરે પર્વતો ભરત વગેરે ક્ષેત્રોની સીમાને – મર્યાદાને ધારણ

અધ્યાય : ૩ · સૂત્ર : ૧૧ 📽 ૯૫

કરનાર હોવાથી વર્ષધર કહેવાય છે.

પૂર્વીક્ત ભરત આદિ સાત ક્ષેત્રો તથા હિમવાન વંગેરે છ પર્વતો પૂર્વ-પશ્ચિમ લાંબા છે તથા ઉત્તર-દક્ષિણ પહોળા વિસ્તારવાળા છે.

ભરતથી ઐરાવત તરફ જતાં પ્રથમ ભરત ક્ષેત્ર બાદ હિમવાન પર્વત, બાદ હેમવંત ક્ષેત્ર, બાદ મહાહિમવાન પર્વત, બાદ હરિવર્ષ ક્ષેત્ર, બાદ નિષધપર્વત, બાદ મહાવિદેહ ક્ષેત્ર, બાદ નીલ પર્વત, બાદ રમ્યક ક્ષેત્ર, બાદ રુક્મિ પર્વત, બાદ હૈરણ્યવત ક્ષેત્ર, બાદ શિખરી પર્વત, બાદ ઐરાવત ક્ષેત્ર આ ક્રમે જ જંબુદ્વીપમાં ક્ષેત્રો અને પર્વતો આવેલાં છે.

#### ભરતક્ષેત્રની વિશેષ માહિતી

द्विर्धातकीखण्डे उ-१२

દ્વિર્ધાતકીખંડે ૩-૧૨

દ્ધિઃ ધાતકી-ખંડે ૩-૧૨

છ ખંડ: ભરતના બરોબર મધ્યમાં પૂર્વ-પશ્ચિમ લાંબો વૈતાઢ્ય પર્વત છે. અથી ભરતના દક્ષિણાર્ધ અને ઉત્તરાર્ધ એમ બે ભાગ પડે છે. તથા હિમવંત પર્વતના પદ્મદ્રહમાંથી નીકળેલી અને વૈતાઢ્ય પર્વતને ભેદીને પૂર્વ તથા પશ્ચિમ લવણ સમુદ્રમાં મળેલી અનુક્રમે ગંગા અને સિંધુ એ બે નદીઓ વહે છે. આથી ભરતના છ ખંડ=ભાગ થાય છે. આ છ ખંડમાં જે મધ્યખંડ છે, તેના મધ્યભાગમાં અયોધ્યા નગરી છે. તથા આ ખંડમાં સાડા પચીસ આર્ય દેશો છે. તે સિવાયના બધા દેશો અનાર્ય છે. અન્ય પાંચ ખંડો પણ અનાર્ય છે. મધ્યખંડમાં રહેલા આર્ય દેશોમાં જ તીર્થંકર, ચક્રવર્તી, વાસુદેવ, બળદેવ વગેરે ઉત્તમ પુરુષો ઉત્પન્ન થાય છે.

ધાતકીખંડમાં ક્ષેત્રો અને પર્વતો જંબુદ્વીપથી બમણાં છે. જંબુદ્વીપમાં જે નામવાળાં ક્ષેત્રો અને પર્વતો છે તે જ નામવાળાં

ક્ષેત્રો અને પર્વતો ઘાતકીખંડમાં આવેલાં છે. પણ દરેક ક્ષેત્ર અને પર્વત બે બે છે. બે ભરત, બે હૈમવત, બે હરિવર્ષ, બે મહાવિદેહ, બે રમ્યક્, બે હૈરણ્યવત, બે ઐરાવત, એમ બે બે ક્ષેત્રો છે. એ જ પ્રમાણે પર્વતો પણ બે બે છે.

પુષ્કરવરદ્વીપમાં ક્ષેત્રોઅને પર્વતોની સંખ્યા

पुष्करार्धे चउ-१ उपुष्टरार्धे थउ-१ उपुष्टर-अर्धे थउ-१ उ

પુષ્કરવરદ્વીપના અર્ધા ભાગમાં પણ ક્ષેત્રો અને પર્વતો જંબુદ્વીપથી બમણાં છે.

## મનુષ્યોના નિવાસસ્થાનની મર્યાદા

प्राग् मानुषोत्तरान्मनुष्याः 3-१४ प्राग् भानुषोत्तरान्भनुष्याः 3-१४ प्राग् भानुषोत्तरात् भनुष्याः 3-१४

માનુષોત્તર પર્વતની પહેલાં મનુષ્યોનો વાસ છે.

દ્વીપો અને સમુદ્રો અસંખ્ય છે. પણ જન્મથી મનુષ્યોનો નિવાસ માનુષોત્તર પર્વતની પહેલાં જંબુદ્વીપ, ધાતકીખંડ અને પુષ્કરવરનો અર્ધભાગ એમ અઢી દ્વીપોમાં જ છે. તિર્યંચોનો વાસ અઢી દ્વીપ ઉપરાંત બહારના દરેક દ્વીપ-સમુદ્રમાં પણ છે.

અઢી ઢીપની બહાર મનુષ્યોનું ગમન-આગમન થાય છે. વિદ્યાધરો અને ચારણમુનિઓ નંદીશ્વરઢીપ સુધી જાય છે. અપહરણથી પણ મનુષ્યો અઢીઢીપની બહાર હોય છે. પણ ત્યાં કોઈપણ મનુષ્યનો જન્મ કે મરણ ન જ થાય. આથી જ પુષ્કરવરના અર્ધા ભાગ પછી આવેલ વલયાકાર પર્વતનું માનુષોત્તર નામ છે.

અધ્યાય : ૩ • સૂત્ર : ૧૩-૧૪ 🕸 ૯૭

તદુપરાંત વ્યવહારસિદ્ધ કાળ, અગ્નિ, ચંદ્ર-સૂર્યાદિનું પરિભ્રમણ, ઉત્પાતસૂચક ગાંધર્વનગર આદિ ચિહ્નો વગેરે પદાર્થો અઢી દ્વીપની બહાર હોતા નથી.

# મનુષ્યના ભેદો

आर्या म्लेच्छाश्च

**૩-૧૫** 

આર્યા મ્લેચ્છાશ્ચ

૩-૧૫

આર્યાઃ મ્લેચ્છાઃ ચ

૩-૧૫

મનુષ્યોના મુખ્યતયા આર્ય અને મ્લેચ્છ એમ બે ·ભેદ છે.

આર્ય એટલે શ્રેષ્ઠ. શિષ્ટ લોકને અનુકૂળ આચરણ કરે તે આર્ય. આર્યથી વિપરીત મનુષ્યો અનાર્ય-મલેચ્છ. આર્યોના છ ભેદ છે. ક્ષેત્ર, જાતિ, કુલ, કર્મ, શિલ્પ અને ભાષા.

- 1. ક્ષેત્ર આર્ય: દરેક મહાવિદેહની ૩૨ ચક્રવર્તી વિજયો, દરેક ભારતના સાડાપચીસ દેશો તથા દરેક ઐરાવતના સાડાપચીસ દેશો આર્ય છે. આથી એ ક્ષેત્રમાં ઉત્પન્ન થયેલા મનુષ્યોનું ક્ષેત્ર આર્ય = ક્ષેત્રથી આર્ય છે. આર્યક્ષેત્રમાં જન્મેલા મનુષ્યો બહુધા સારા સંસ્કારવાળા અને સદાચારવાળા હોય છે. આર્યક્ષેત્રની ભૂમિ પવિત્ર હોય છે. ધર્મ આર્યક્ષેત્રમાં જ થઈ શકે છે. આથી જ મહાપુરુષોએ આર્ય ક્ષેત્રની મહત્તા બતાવી છે.
- ર. **જાતિ આર્ય:** ઈક્ષ્વાકુ, વિદેહ, હરિ, જ્ઞાત, કુરુ, ઉગ્ર, ભોગ વગેરે ઉત્તમ વંશમાં ઉત્પન્ન થયેલા મનુષ્યો જાતિ આર્ય છે.
- 3. **કુલ આર્ય :** કુલકર, ચક્રવર્તી, વાસુદેવ વગેરે ઉત્તમકુળોમાં ઉત્પન્ન થયેલા મનુષ્યો કુલ આર્ય છે.
- ૪. **કર્માર્ય**ઃ કર્મ એટલે ધંધો. અલ્પ પાપવાળો ધંધો કરનારા મનુષ્યો કર્મ આર્ય છે. જેમ કે વેપારી, ખેડૂત, સુથાર, અધ્યાપક વગેરે.

- પ. **શિલ્પ આર્ય : શિલ્પ એ**ટલે કારીગરી. માનવજીવનમાં જરૂરી કારીગરી કરનારા મનુષ્યો શિલ્પ આર્ય છે. જેમકે વણકર, કુંભાર વગેરે.
- 5. ભાષા આર્ય: શિષ્ટ પુરુષોને માન્ય, સુવ્યવસ્થિત શબ્દોવાળી, સ્પષ્ટ ઉચ્ચારવાળી, શિષ્ટ ભાષા બોલે તે મનુષ્યો ભાષા આર્ય.

મ્લેચ્છ : કર્મભૂમિમાં યવન, શક, ભીલ વગેરે જાતિના મનુષ્યો તથા અકર્મ ભૂમિના સઘળા મનુષ્યો મ્લેચ્છ છે.

### કર્મભૂમિની સંખ્યા

भरतैरावतिवदेहाः कर्मभूमयोऽन्यत्र देवकुरूत्तरकुरुभ्यः उ-१ ६ ભरतैरावतिवदेखाः कर्मभूमयोऽन्यत्र देवकुरूत्तरकुरुभ्यः उ-१ ६ ભरत-ઐरावत-विदेखाः कर्मभूमयः अन्यत्र देवकुरु-ઉत्तरकुरुभ्यः

२१-

પાંચ ભરત, પાંચ ઐરાવત અને પાંચ મહાવિદેહ એમ પંદર ક્ષેત્રો કર્મભૂમિ છે. પણ તેમાં દેવકુરુ અને ઉત્તરકુરુ અકર્મભૂમિ છે.

કર્મના નાશ માટેની ભૂમિ કર્મભૂમિ. અર્થાત્ જે ભૂમિમાં સકલ કર્મોનો ક્ષય કરી સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ શકે તે કર્મભૂમિ. મોક્ષમાર્ગના જ્ઞાતા તથા ઉપદેશક તીર્થંકર ભગવંતો કર્મભૂમિમાં જ ઉત્પન્ન થાય.

લઘુહિમવંત પર્વતના છેડાથી ઈશાન આદિ ચાર વિદિશાઓમાં લવાસમુદ્ર તરફ ચાર દાઢા આવેલી છે. દરેક દાઢા ઉપર સાત સાત દ્વીપો છે. એથી કુલ ૨૮ દ્વીપ થયા. એ જ પ્રમાણે શિખરીપર્વતની ચાર દાઢાઓમાં કુલ ૨૮ દ્વીપો છે. આ દ્વીપો લવાસમુદ્રમાં હોવાથી અંતર્દ્વીપો કહેવાય છે. આમ કુલ પક અંતર્દ્વીપો છે.

મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં મેરુની દક્ષિણમાં દેવકુરુ ક્ષેત્ર અને મેરુની ઉત્તરમાં ઉત્તરકુરુ ક્ષેત્ર આવેલ છે.

અધ્યાય : ૩ · સૂત્ર : ૧૬ 🕸 ૯૯

પક અંતર્કીયો, પ દેવકુરુ, પ ઉત્તરકુરુ, પ ભરત, પ મહાવિદેહ, પ હૈમવત, પ હૈરણ્યવત, પ હરિવર્ષ, પ રમ્યક, પ ઐરાવત એમ કુલ ૧૦૧ મનુષ્યનાં ક્ષેત્રો છે. તેમાંથી પ ભરત, પ ઐરાવત અને પ મહાવિદેહ એ ૧૫ ક્ષેત્રો કર્મભૂમિ છે. બાકીનાં સઘળાં ક્ષેત્રો અકર્મભૂમિ છે.

### મનુષ્યોના આયુષ્યનો કાળ

नृस्थिती परापरे त्रिपल्योपमान्तर्मुहूर्ते 3-१७ नृस्थिती परापरे त्रिपस्योपमान्तर्मुडूर्ते 3-१७ नृस्थिती, पर-अपरे, त्रि-पक्ष्योपम-अन्तर्मुडूर्ते 3-१७

મનુષ્યોની પર અને અપર સ્થિતિ અનુક્રમે ત્રણ પલ્યોપમ અને અંતર્મુહૂર્ત છે.

પર એટલે ઉત્કૃષ્ટ – વધારેમાં વધારે. અપર એટલે જઘન્ય – ઓછામાં ઓછી.

મનુષ્યોનું ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય ત્રણ પલ્યોપમ અને જઘન્ય આયુષ્ય અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ હોય છે. આ નિયમ ગર્ભજ મનુષ્યોની અપક્ષાએ છે. સંમૂર્ચ્છિમ મનુષ્યોનું આયુષ્ય જઘન્યથી કે ઉત્કૃષ્ટથી અંતર્મુહૂર્ત પ્રમાણ જ છે.

### તિર્યંચોના આયુષ્યનો કાળ

તિર્યग्योनीनां च 3-૧૮ તિર્યગ્યોનીનાં ચ 3-૧૮ તિર્યગ્યોનીનાં ચ 3-૧૮

તિર્યંચોની પણ પર અને અપર સ્થિતિ અનુક્રમે ત્રણ પલ્યોપમ અને અંતર્મુહૂર્ત છે.

તિર્યંચોની વિશેષથી સ્થિતિ (– તે તે જીવોનું આયુષ્ય) નીચે મુજબ છે.

### ઉત્કૃષ્ટ આયુષ્ય

| <b>-</b>                              | •                      |
|---------------------------------------|------------------------|
| જીવો                                  | આયુષ્ય                 |
| પૃથ્વીકાય                             | ૨૨ હજાર વર્ષ           |
| અપ્કાય                                | ૭ હજાર વર્ષ            |
| તેઉકાય                                | ૩ દિવસ                 |
| વાયુકાય                               | ૩ હજાર વર્ષ            |
| વનસ્પતિકાય                            | ૧૦ હજાર વર્ષ           |
| બેઇદ્રિય                              | ૧૨ વર્ષ                |
| તેઇંદ્રિય                             | ૪૯ દિવસ                |
| ચઉરિંદ્રિય                            | ં ક માસ                |
| પંચેન્દ્રિય ગર્ભજ ઉરપરિ સર્પ          |                        |
| પંચેન્દ્રિય ગર્ભજ ભુજ પરિસર્પ         | પૂર્વ ક્રોડ વર્ષ       |
| પંચેન્દ્રિય ગર્ભજ જલચર                |                        |
| પંચેન્દ્રિય ગર્ભજ ચતુષ્પદ             | ત્રણ પલ્યોપમ           |
| પંચેન્દ્રિય ગર્ભજ ખેચર                | <b>ઁ</b> ૫૦નો અ૦મો ભાગ |
| પંચેન્દ્રિય સંમૂર્ચ્છિમ ચતુષ્પદ       | - ८४००० वर्ष           |
| પંચેન્દ્રિય સં <b>મૂ</b> ર્ચ્છિમ ખેચર | ૭૨૦૦ વર્ષ              |
| પંચેન્દ્રિય સંમૂર્ચ્છિમ ઉરપરિસર્પ     | ૫૩૦૦૦ વર્ષ             |
| પંચેન્દ્રિય સંમૂર્ચ્છિમ ભુજપૈરિસર્પ   | ४२००० वर्ष             |
| પંચેન્દ્રિય સંમૂર્ચ્છિમ જલચર          | પૂર્વક્રોડ વર્ષ        |
|                                       |                        |

મનુષ્યો અને તિર્યંચોની ભવસ્થિતિ અને કાયસ્થિતિ એમ બે પ્રકારની સ્થિતિ છે. વર્તમાન ભવના આયુષ્યની સ્થિતિ તે ભવસ્થિતિ. કાયસ્થિતિ એટલે તે જ ભવમાં પુનઃ પુનઃ નિરંતર ઉત્પત્તિનો કાળ. જે ભવમાં પુનઃ પુનઃ પુનઃ વિરંતર જેટલા કાળ સુધી ઉત્પન્ન થઈ શકે તે ભવની તેટલી કાયસ્થિતિ. અહીં બે સૂત્રોમાં ભવસ્થિતિની વિચારણા થઈ. મનુષ્યોની અને તિર્યંચોની કાયસ્થિતિ નીચે મુજબ છે.

અધ્યાય : ૩ · સૂત્ર : ૧૬ 🕸 ૧૦૧

#### જીવો

પૃથ્વીકાય-અપ્કાય તેઉકાય-વાયુકાય પ્રત્યેક વનસ્પતિકા<u>ય</u> સાધારણ વનસ્પતિકાય વિક્લેંદ્રિય પંચેન્દ્રિય તિર્યંચ-મનુષ્ય

#### કાયસ્થિતિ

અસંખ્યાત ઉત્સર્પિણી – અવસર્પિણી અનંત ઉત્સ૦-અવસ૦ સંખ્યાતા હજાર વર્ષ ૭ કે ૮ ભવ

પૃથ્વીકાય અસંખ્ય ઉત્સર્પિશી-અવસર્પિશી સુઘી નિરંતર પુનઃ પુનઃ પૃથ્વીકાયપણે ઉત્પન્ન થઈ શકે છે. એ જ પ્રમાણે અપ્કાય આદિ વિશે પણ સમજવું. મનુષ્યનો જીવ પુનઃ પુનઃ નિરંતર સાત ભવ સુધી મનુષ્ય થઈ શકે છે. આઠમા ભવે જો દેવકુરુ કે ઉત્તરકુરુમાં યુગલિક મનુષ્ય રૂપે ઉત્પન્ન થાય તો મનુષ્યની કાયસ્થિતિ આઠ ભવ થાય. અન્યથા સાત ભવ થાય. એ જ પ્રમાણે તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય વિષે પણ જાણવું.

જઘન્ય કાયસ્થિતિ મનુષ્યની કે સર્વ પ્રકારના તિર્યંચોની અંતર્મુહૂર્ત છે.

### તત્ત્વદોહન

તત્ત્વાર્થસૂત્ર, તત્ત્વાર્થાધિગમ તત્ત્વમીમાંસા આ ઉપરાંત આ ગ્રંથ વિષે જે કંઈ ગ્રંથ કે ટીકા લખાઈ હોય તે સર્વનો હેતુ જિજ્ઞાસુ જીવોને તત્ત્વ પ્રત્યે, મૂળમાં આત્મસ્વરૂપ પ્રત્યે લક્ષ્ય કરાવવાનો છે, વાસ્તવમાં તો એક આત્માને જાણ્યો તેણે સર્વ જાણ્યું. સંસારી એવા સકર્મક જીવ વિરાટ વિશ્વ પાસે એક બિંદુ જેવો છે. પરંતુ એ જ આત્મા કર્મરહિત થઈ જ્યારે પૂર્ણ સત્ને કે જ્ઞાનને પામે છે ત્યારે તેની અનંતજ્ઞાન શક્તિ પાસે વિરાટ વિશ્વ અંશ બને છે કારણ કે પૂર્ણજ્ઞાનારૂપ શક્તિમાં અનંત બ્રહ્માંડનું સ્વરૂપ પ્રતિબિંબિત થાયછે.

આથી જ્ઞાનીજનોએ જીવ માત્રને સત્તા અપેક્ષાએ શીવ કે સિદ્ધ સ્વરૂપ કહ્યો છે. છતાં ભવ્ય જીવ તથાભવ્યત્વને પામીને ક્રમેકરી સિદ્ધ થાય છે. એટલે સંસારમાં જીવની બે અવસ્થા છે. સિદ્ધ અને સંસારી,

સિદ્ધત્ત્વ પ્રગટ્યા પછી એ અવસ્થા ભેદ રહિત છે. જે કંઈ ભેદો-પ્રકારો છે તે સંસારીના છે. સંસારીના ભેદ જાણવાનું પ્રયોજન એ છે કે જીવ પોતે જ આવા સ્થાનોમાં જન્મમરણ કરી ચૂક્યો છે તે સમજે. તે તે યોનિમાં જન્મી દુઃખો સહ્યા છે, પુનઃ તેવા દુઃખો ન પડે તે માટે જીવતત્ત્વને સમજવું પ્રયોજનભૂત છે.

બીજું કારણ જીવ માત્રને, જીવોના ભેદને જાણીને સર્વ જીવો પ્રત્યે અનુકંપાના ભાવને કેળવવાનો છે, જેથી સમસ્ત સૃષ્ટિના જીવોના આપણા પર અલ્પાધિક ઉપકાર છે, તેનું કંઈ ૠણ અદા થઈ શકે. જીવનમાં સરળતા આવે.

પ્રથમ અધ્યાયમાં તો જીવના મોક્ષરૂપ મૂળ સ્વરૂપની વાત કહ્યા પછી બીજામાં સાધક અવસ્થાના ભાવો દર્શાવ્યા. શરીર ઇન્દ્રિયાદિ રચના અને ઉપકાર બતાવ્યો. જીવનું ઉપયોગરૂપ લક્ષણ દર્શાવ્યું. ઉપયોગ જ વાસ્તવમાં આત્માની અવસ્થા છે, ઉપયોગ શુદ્ધ તેનું જીવન શુદ્ધ. ચિત્ત શુદ્ધ. એ શુદ્ધ અવસ્થા તે જ મોક્ષનું દ્વાર છે. એ જ ઉપયોગનું પુદ્દગલાનંદી થવું તે પરિભ્રમણ છે, તેના સ્થાનો ચારુ ગતિ છે, એ ચાર ગતિ એ જ તિર્થંચ, નારક, મનુષ્ય અને દેવરૂપ જન્મ છે. તે કેટલા પ્રકારે, કયા શરીરોમાં હોય છે તેનો પ્રારંભ અધ્યાય બીજાથી કર્યો છે.

ત્રીજા અધ્યાયમાં નારકનું અને મનુષ્ય લોકનું, તથા તિર્યંચનું વર્શન કરેલ છે. તેમાં મુખ્યત્વે તો જીવોના સ્થાન આયુષ્ય સ્થિતિનું વર્શન છે.´ પરંતુ તેમાંથી દોહન એ કરવાનું છે કે નરક જેવા સ્થાનોમાં જીવને શા માટે જવું પડે છે ?

જીવને દુઃખ વહાલું નથી છતાં દુઃખ ભોગવવાના આવા અત્યંત પીડાકારી સ્થાનોમાં ઉપજે છે. કારણ કે તેણે સ્વરૂપનું લક્ષ્ય ન કરીને માનવજન્મ મળવા છતાં અવળો પુરુષાર્થ કર્યો છે. અને જે દુઃખ પોતાને ગમતું નથી, તેવું કે તેનાથી વધુ દુઃખ તે બીજાને આપન્ના જરાપણ સંકોચ રાખતો નથી તે પોતે જાતે જ તેવા દુઃખોનો સર્જક બને છે, અને દુઃખો ભોગવે છે. પરિણામની ફ્રૂરતા તેને તેવા સ્થાનોમાં લઈ

અધ્યાય : ૩ · તત્ત્વદોહન 🕸 ૧૦૩

જાય છે. નરકનું દુઃખ જાણીને જીવ મહા આરંભાદિથી પાછો વળે તેવું આ કથનનું પ્રયોજન છે.

અધ્યાય ત્રીજાનું દોહન એ છે કે જો તારે આવા નરકના દુ:ખો જોઈતા નથી, તો તું અન્ય માટે સુખરૂપ થવા પ્રયત્ન કર. આખર જીવ પોતાના કર્મથી દુ:ખ ભોગવવાનો છે, પણ તું શા માટે કાયદો હાથમાં ત્લે છે ?

આ ચારે ગતિ જીવના પોતાના જ પરિશામને આધીન ફળ ભોગવવાના સ્થાનો છે. ત્રંથકારે આ ગતિની શ્રૃંખલાને તોડવાનો ઉપાય માત્ર સમ્યગ્દર્શન કહ્યો છે. ભાઈ! તને કદાચ સુખમાં ભાન ન રહ્યું તો હવે દુઃખથી જાગી જા, તો નરકના દુઃખો પણ જો તારું જાગરણ હશે તો ઉપકારક થશે. અને સ્વરૂપનું લક્ષ થતાં તે સ્થાન પણ દુઃખમય હોવા છતાં કર્મના ફંદ તોડવામાં સહાયક થશે.

જો જીવ જાગરણમાં આવી જાયતો બેને આવું ગણિત લાગુ પડે છે, કે પહેલેથી ચોથી નરકમાંથી નીકળ્યો અને મનુષ્યજન્મ પામે તો યોગ્ય જીવને યોગ્ય યોગ મળતા તે ભવે મોક્ષની સાધના થઈ શકે છે. પાંચમેથી નીકળ્યો તો સર્વવિરતિના યોગ સુધી પહોંચી શકે છે. છકે નરકેથી નીકળેલો દેશવિરતિપણું પામી શકે છે. પછી તો ભાઈ હવે તને કેટલી તકો આપી શકે! પછી તારે પાછી તિર્યંચ અને નરકના આંટાફેરા જ બાકી રહે છે. માટે આત્મત્વને પામવા ઉદ્યમી થા.

કર્મભૂમિની રચના દર્શાવીને ગ્રંથકાર જણાવે છે કે ભાઈ કર્મોના નાશનો વાસ્તવિક ઉપાય મળી શકતો હોય તો આ કર્મભૂમિમાં જ છે. જ્યાં તીર્થંકરની નિશ્રાનો અને પ્રત્યક્ષ વચનનો યોગ મળે છે. ભોગભૂમિમાં સુખ હોવા છતાં, સ્વરૂપ પ્રાપ્ત માટેના નિમિત્ત સંબંધો ત્યાં મળતા નથી. માટે જાગૃત થા અને તત્ત્વના અભ્યાસ દ્વારા આત્મશુદ્ધિને સાધ્ય કરી લે.

# ચતુર્થ અધ્યાય

#### દેવોના ભેદો

देवाश्चतुर्निकायाः ४-१

દેવાશ્વતુર્નિકાયાઃ ૪-૧

દેવાઃ ચતુઃ નિકાયાઃ ૪-૧

દેવો ચાર નિકાયના – પ્રકારના છે.

અહીં નિકાય શબ્દ પ્રકાર-જાતિ અર્થમાં છે. ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષ્ક અને વૈમાનિક એમ દેવોના ચાર પ્રકાર છે.

રત્નપ્રભા પૃથ્વીનું પિંડ ૧ લાખ ૮૦ હજાર યોજન છે. તેમાં ઉપર નીચેના એક એક હજાર યોજન છોડીને મધ્યના ૧ લાખ ૭૮ હજાર યોજનમાં ભવનપતિ દેવોના નિવાસો છે. ઉપરના જે એક હજાર યોજન છોડેલા છે તેમાંથી ઉપરના અને નીચેના સો સો યોજન છોડીને બાકીના આઠસો યોજનમાં વ્યંતર દેવોના નિવાસો છે. ઉપરના સો યોજનમાંથી ઉપરનીચે દશ દશ યોજન છોડીને મધ્યના એશી યોજનમાં વાણ વ્યંતર દેવોના નિવાસો છે. સમભૂતલા પૃથ્વીથી ઊંચે (ઊર્ધ્વ) ૭૯૦ યોજન બાદ ૧૧૦ યોજન પ્રમાણ વિસ્તારમાં જ્યોતિષ દેવો વસે છે. ત્યારબાદ કંઈક અધિક અર્ધરજ્યુ ઉપર ગયા બાદ વૈમાનિક દેવોની હદ શરૂ થાય છે.

અહીં ભવનપતિ આદિ દેવોનું જે સ્થાન બતાવવામાં આવ્યું છે, તે જન્મને આશ્રયીને છે. પોતપોતાના ઉત્પત્તિસ્થાને ઉત્પન્ન થયેલા ભવનપતિ આદિ દેવો લવણ સમુદ્ર આદિ સ્થળે આવેલા નિવાસોમાં પણ રહે છે. તથા જંબુદ્વીપની જગતી ઉપર આવેલી વેદિકા ઉપર અને અન્ય રમણીય સ્થળોમાં ક્રીડા કરે છે. મધ્યલોકમાં જંબૂદ્વીપથી અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્ર ગયા બાદ પણ વ્યંતર દેવોના આવાસો છે. ત્યાં કોઈ વ્યંતર દેવ ઉત્પન્ન ન થાય. પૂર્વે બતાવેલા સ્થાને ઉત્પન્ન થયેલા વ્યંતરો ત્યાં નિવાસ કરે છે.

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૧ ઋ ૧૦૫

#### જ્યોતિષ્ક દેવોની લેશ્યાં

त्रतीयः पीतलेश्यः

ત્તીયઃ પીતલેશ્યઃ ૪-૨

X-5

Sure much

તૃતીયઃ પીતલેશ્યઃ ૪-૨

ત્રીજા પ્રકારના દેવો પીતલેશ્યાવાળા છે.

અહીં લેશ્યા શબ્દ વર્ણ અર્થમાં છે. કારણ કે અધ્યવસાય રૂપ લેશ્યા તો છએ હોય છે. જ્યોતિષ દેવોને શારીરિક વર્ણ રૂપ પીતલેશ્યા-તેજોલેશ્યા હોય છે.

#### દેવોના અવાંતરભેદો

दशाष्ट-पञ्च-द्वादश-विकल्पा कल्पोपपत्र-पर्यन्ताः ४-३

દશાષ્ટ-પંચ-દ્રાદશ-વિકલ્પા કલ્પોપપન્ન-પર્યન્તાઃ ૪-૩

દશ-અષ્ટ-પંચ-દ્વાદશ-વિકલ્પા કલ્પ-ઉપપન્ન-પર્યન્તાઃ ૪-૩

ભવનપતિ આદિ ચાર પ્રકારના દેવોના અનુક્રમે દશ, આઠ, પાંચ અને બાર ભેદો છે. આ ભેદો કલ્પોપપત્ર દેવોના છે.

ભવનપતિ દેવો ૧૦ પ્રકારના છે. વ્યંતર દેવો ૮ પ્રકારના છે. જ્યોતિષી દેવો ૫ પ્રકારના છે. વૈમાનિક દેવો ૧૨ પ્રકારના છે. વૈમાનિક દેવોના ૧૨ ભેદ ૧૨ દેવલોકને આશ્રયીને છે. આ સઘળા દેવો કલ્પોપપત્ર કહેવાય છે. કલ્ય એટલે મર્યાદા-આચાર. જ્યાં નાનામોટા વગેરેની પરસ્પર મર્યાદા હોય, જ્યાં પૂજ્યોની પૂજા કરવા વગેરેના આચારો હોય તે સ્થાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવો કલ્પોપપન્ન કહેવાય છે. ભવનપતિ દેવોથી આરંભી બારમા દેવલોક સુધીના દેવોમાં નાનામોટાની મર્યાદા તથા પૂજ્યની પૂજા વગેરેનો આચાર હોય છે આથી ત્યાં સુધીના દેવો કલ્પોપપન્ન કહેવાય છે.

भवनपति आहिना प्रत्येक्त अवांतर भेहना भेही इन्द्र-सामानिक-त्रायस्त्रिश-पारिषाद्याऽऽत्मरक्षक-लोक पालाऽनीक-प्रकीर्णकाऽऽभियोग्यकिल्बिषिकाश्चेकशः

8-8

ઇન્દ્ર-સામાનિક-ત્રાયસ્ત્રિશ-પારિષાદ્યાહકત્મરક્ષક-લોક પાલાહનીક-પ્રકીર્જાકાહહિમયોગ્યકિલ્બિષિકાશ્રૈકશઃ

8-8

ઇન્દ્ર-સામાનિક-ત્રાયાસ્ત્રિશ-પારિષાઘ-આત્મરક્ષક-લોકપાલ અનીક-પ્રકીર્ણક-આભિયોગ્ય-કિલ્બિષિકાઃ ચ એકશઃ

8-8

ભવનપતિ આદિના પ્રત્યેક અવાંતરભેદના ઈંદ્ર, સામાનિક, ત્રાયસ્ત્રિંશ, પારિષાદ્ય, આત્મરક્ષ, લોકપાલ, અનીક, પ્રકીર્ણક, આભિયોગ્ય, કિલ્બિષિક એ દશ ભેદો છે.

- ૧. ઇંદ્ર : સર્વ દેવોના અધિપતિ-રાજા.
- ર. **સામાનિક :** ઇન્દ્ર સમાન ઋદ્ધિવાળા તથા પિતા, ઉપાધ્યાય, વગેરેની જેમ ઇન્દ્રને પણ આદરણીય અને પૂજનીય.
- 3. ત્રાયસ્ત્રિશ: ઇન્દ્રને સલાહ આપનાર મંત્રી કે શાંતિક પૌષ્ટિક કર્મ દ્વારા પ્રસન્ન રાખનાર પુરોહિત સમાન. આ દેવો ભોગમાં બહુ આસક્ત રહેતા હોવાથી દોગુંદક પણ કહેવાય છે.
- ૪. **પારિષાદ્ય : ઇન્દ્રની સભ્યા**ના સભ્યો. તેઓ ઈંદ્રના મિત્ર હોય છે. અવસરે અવસરે ઈંદ્રને વિનોદ આદિ દ્વારા આનંદ પમાડે છે.
- પ. આત્મરક્ષ: ઈંદ્રની રક્ષા માટે કવચ ધારણ કરી શસ્ત્રસહિત ઇન્દ્રની પાછળ ઊભા રહેનાર દેવ. યદ્યપિ ઈંદ્રને કોઈ પ્રકારનો ભય હોતો નથી, તો પણ ઈંદ્રવિભૂતિ બતાવવા તથા અન્ય દેવો ઉપર પ્રભાવ પાડવા માટે આત્મરક્ષક દેવ હોય છે.
  - *5*. **લોકપાલ :** પોલીસ કે ચોકિયાત સમાન.
  - ૭. **અનીક** : લશ્કર તથા સેનાધિપતિ.
  - ૮. પ્રકીર્ણક : શહેર કે ગામમાં રહેનાર ચાલુ પ્રજા સમાન.

અધ્યાય : ૪ • સુત્ર : ૪ 🕸 ૧૦૭

૯. **આ**ભિયોગ્ય : નોકર સમાન. તેમને વિમાનવહન આદિ કાર્યો ફરજિયાત કરવાં પડે છે.

૧૦. કિલ્બિષિક : અંત્યજ સમાન હલકા દેવો. યદ્યપિ અહીંની જેમ દેવલોકમાં હલકાં કાર્યો કરવાં પડતાં નથી, કિન્તુ તેમની ગણતરી હલકા દેવોની કોટિમાં થાય છે. અન્ય દેવો તેમને હલકી દૃષ્ટિથી જુએ છે.

વ્યંતર-જ્યોતિષી દેવોમાં ત્રાયસ્ત્રિશ અને લોકપાલનો અભાવ

त्रायस्त्रिश-लोकपाल-वर्जाव्यन्तरज्योतिष्काः ४-५

ત્રાયસ્ત્રિંત્રશ-લોકપાલ-વર્જા વ્યંતરજ્યોતિષ્કાઃ ૪-૫

ત્રાયસ્ત્રિંશ-લોકપાલ-વર્જા વ્યંતર-જ્યોતિષ્કાઃ ૪-૫

વ્યંતર અને જ્યોતિષ્ક નિકાય ત્રાયસ્ત્રિંશ અને લોકપાલથી રહિત છે.

પૂર્વસૂત્રના ભવનપતિ આદિ ચારેય જાતિના અવાંતર પ્રત્યેક ભેદના ઇંદ્ર આદિ દશ ભેદો બતાવ્યા. પણ વ્યંતર અને જ્યોતિષી દેવોમાં ત્રાયસ્ત્રિંશ અને લોકપાલનો અભાવ હોવાથી આ સૂત્રમાં તે બેનો નિષેધ કર્યો. આથી વ્યંતર અને જ્યોતિષના અવાંતર પ્રત્યેક ભેદના ત્રાયસ્ત્રિંશ અને લોકપાલ રહિત ઇંદ્રાદિ આઠ ભેદો છે.

ભવનપતિ અને વ્યંતરનિકાયમાં ઈદ્રોની સંખ્યા

पूर्वयोर्डीन्द्राः ४-५

પૂર્વયો દ્વીન્દ્રાઃ ૪-૬

પૂર્વયોઃ દ્ધિ-ઇન્દ્રાઃ ૪-૬

પૂર્વના બે દેવનિકાયમાં [ભવનપતિ વ્યંતરમાં] બે બે ઈદ્રો છે.

પૂર્વના બે નિકાય (ભેદ) ભવનપતિ અને વ્યંતર છે. ભવનપતિ

અને વ્યંતર નિકાયમાં બે બે ઈંદ્રો છે. ભવનપતિના અસુરકુમાર આદિ દશ ભેદો આગળ જણાવશે. અસુરકુમાર આદિ પ્રત્યેક ભેદના દેવોમાં બે બે ઈંદ્રો હોવાથી ભવનપતિના કુલ ૨૦ ઈંદ્રો છે.

વ્યંતરનિકાયના વ્યંતર અને વાશવ્યંતર એમ બે ભેદો છે. તે બંનેના અવાંતર ભેદો આઠ આઠ છે. પ્રત્યેક અવાંતર ભેદના દેવોમાં બે બે ઈંદ્રો હોવાથી વ્યંતરના ૧૬ અને વાશવ્યંતરના ૧૬ મળી વ્યંતરનિકાયના કુલ ૩૨ ઈંદ્રો છે. જ્યોતિષ્ક નિકાયના સૂર્ય અને ચંદ્ર એમ બે ઈંદ્રો છે. વૈજ્ઞાનિક નિકાયના પ્રથમના ૮ દેવલોકના ૮ ઈંદ્રો અને ૯-૧૦ મા દેવલોકનો એક ૧૧-૧૨ મા દેવલોકનો એક એમ કુલ ૧૦ ઈંદ્રો છે. આ સર્વ ઈંદ્રોની સંખ્યા ૬૪ થાય છે. આ ચોસઠ ઈંદ્રો દરેક તીર્થંકરનો જન્મ થતાં તેમને મેરુ પર્વતના શિખર ઉપર આવેલા પાંડુક વનમાં લાવે છે, અને તે વનમાં રહેલી શિલાઓ ઉપર આવેલ સિંહાસન ઉપર તેમનો જન્માભિષેક કરે છે.

યદ્યપિ જ્યોતિષ્ક દેવોમાં દરેક સૂર્યવિમાનમાં અને દરેક ચંદ્રવિમાનમાં એક એક ઈંદ્ર હોય છે. સૂર્યવિમાનો તથા ચંદ્રવિમાનો અસંખ્યાતા છે. આથી ઈંદ્રો પણ અસંખ્યાતા છે. છતાં અહીં જાતિની અપેક્ષાએ જ્યોતિષીના બે જ ઈંદ્રોની ગણતરી કરી છે. વૈમાનિકના ૧૨ દેવલોકથી ઉપર નવ શ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તર આવેલા છે. ત્યાંના દેવો કલ્પાતીત (— કલ્પથી રહિત) હોવાથી ત્યાં ઈંદ્ર વગેરે ભેદો નથી.

ભવનપતિ અને વ્યંતરનિકાયમાં લેશ્યા

पीतान्तलेश्याः

8-9

પીતાન્તલેશ્યાઃ

8-9

પીત-અન્ત-લેશ્યાઃ

8-9

પૂર્વના બે નિકાય પીતલેશ્યા સુધીની લેશ્યાવાળા
– લેશ્યા જેવા શારીરિક વર્ણવાળા છે.

અહીં લેશ્યા શબ્દનો પ્રયોગ શારીરિક વર્ણના અર્થમાં કરવામાં

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૭ 🕸 ૧૦૯

આવ્યો છે. કારણ કે અધ્યવસાય રૂપ લેશ્યા તો છએ હોય છે. ભવનપતિ અને વ્યંતર નિકાયમાં કૃષ્ણ, નીલ, કાપોત અને પીત (– તૈજસ) એ ચાર લેશ્યા હોય છે.

# દેવોમાં મૈથુન-સેવનની વિચારણા

कायप्रवीचारा आ ऐशानात् ४-८ કायप्रवीचारा आ अशानात् ४-८ કाय-प्रवीचारा आ अशानात् ४-८

ઈશાન સુધીના દેવો કાયાથી પ્રવીચાર (– મૈથુન સેવન) કરે છે.

પ્રવીચાર એટલે મૈથુનસેવન. ભવનપતિ, વ્યંતર, જ્યોતિષ્ક, સૌધર્મ અને ઈશાન સુધીના દેવોં જ્યારે કામવાસના જાગે છે, ત્યારે દેવીઓની સાથે કાયાથી મૈથુનસેવન કરે છે, જેમ મનુષ્યો સ્ત્રીઓની સાથે મૈથુનસેવન કરે છે તેમ. પરંતુ વૈક્રિય શરીર હોવાથી ગર્ભ કે જન્મ ધારણ થતા નથી.

### ઈશાનથીઉપર મૈથુનસેવન

शेषाः स्पर्श-रूप-शब्द-मनः प्रवीचारा द्वयोर्द्वयोः ४-७ शेषाः स्पर्श-३प-शब्द-मनः प्रवीयारा द्वयोर्द्वयोः ४-७

શેષાઃ સ્પર્શ-રૂપ-શબ્દ-મનઃ પ્રવીચારા દ્વયોઃ દ્વયોઃ ૪-૯

ઈશાનથી ઉપરના દેવો બે બે કલ્પમાં અનુક્રમે સ્પર્શ, રૂપ, શબ્દ અને મન વડે મૈ**યુન સેવન** કરે છે.

પ્રવીચાર (- મૈથુનસેવન) ૧૨ મા **દેવલોક સુધી** જ હોય છે. તેમાં -

પહેલા-બીજા દેવલોકના દેવો કાયાથી મૈથુનસેવન કરે છે. ત્રીજા-ચોથા દેવલોકના દેવો સ્પર્શથી મૈથુનસેવન કરે છે.

પાંચમા-છકા દેવલોકના દેવો **રૂપથી** મૈથુનસેવન કરે છે. સાતમા-આઠમા દેવલોકના દેવો **શબ્દથી** મૈથુનસેવન કરે છે. ૯થી ૧૨ દેવલોક સુધીના દેવો **મનથી** મૈથુનસેવન કરે છે.

ત્રીજા-ચોથા દેવલોકના દેવોને જ્યારે કામવાસના જાગે છે ત્યારે તેઓ દેવીઓનાં વિવિધ અંગોનો સ્પર્શ કરે છે. આથી તેમની કામવાસના શાંત થઈ જાય છે. પાંચમા-છકા દેવલોકના દેવોની કામવાસના દેવીનું રૂપ, વસ્ત્ર-અલંકારોનો શણગાર, વિવિધ અંગોપાંગો વગેરે જોવાથી શંત થઈ જાય છે. સાતમા-આઠમા દેવલોકના દેવો દેવીઓના મધુર સંગીત, મૃદુ હાસ્ય, અલંકારોનો ધ્વનિ વગેરેના શ્રવણથી કામવાસનાનું શમન કરે છે. ૯થી ૧૨મા દેવલોક સુધીના દેવો દેવીઓનો માત્ર મનથી સંકલ્ય કરીને કામવાસનાને શાંત કરે છે.

અહીં એટલો ખ્યાલ રાખવાનો છે કે દેવીઓનો જન્મ ઈશાન દેવલોક સુધી જ છે. પછીના દેવલોકોમાં જન્મથી દેવીઓ નથી હોતી. કિન્તુ તે તે દેવલોકના દેવોના સંકલ્પ માત્રથી તેવા તેવા પ્રકારની મૈથુનસેવનના સુખની ઇચ્છા જાણીને દેવી શક્તિથી સ્વયંમેવ દેવીઓ તે તે દેવલોકના તે તે દેવો પાસે જાય છે, અને તેમની ઇચ્છાને પૂર્ણ કરે છે. સૌધર્મ અને ઈશાનમાં બે પ્રકારની દેવીઓ છે. પરિગૃહીતા અને અપરિગૃહીતા. તે તે દેવની પત્ની તરીકે રહેલી દેવીઓ પરિગૃહીતા અને સર્વસામાન્ય — દરેક દેવના ઉપભોગમાં આવતી વેશ્યા જેવી દેવીઓ અપરિગૃહીતા છે. અપરિગૃહીતા દેવીઓ ઉપરના દેવલોકના દેવોના સંકલ્પ માત્રથી તે દેવની પાસે ઉપસ્થિત થાય છે અને તેની ઇચ્છાઓ પૂર્ણ કરે છે.

## મૈથુનસેવનનો અભાવ

परे प्रवीचाराः

8-90

પરે પ્રવીચારાઃ

8-90

પરે પ્રવીચારાઃ

8-90

પછીના = ૧૨મા દેવલોકથી ઉપરના દેવોમાં

અધ્યાય : ૪ · સુત્ર : ૧૦ 🕸 ૧૧૧

### મૈથુનસેવનનો અભાવ છે.

૧૨ મા દેવલોક પછી નવશ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તર દેવો વસે છે. તેઓ મૈથુનસેવન કરતા નથી. મૈથુનસેવન એ વેદના ઉદયથી જાગેલી કામવાસનાના ક્ષણિક પ્રતિકારરૂપ છે. નવશ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તર વિમાનવાસી દેવોને તેવી કામવાસના જાગતી નહિ હોવાથી તેનો ક્ષણિક પ્રતિકાર કરવાની જરૂર રહેતી નથી. આથી તેઓ મૈથુનસેવન વિના પણ અત્યંત સુખ-આનંદનો અનુભવ કરે છે.

भवनपति निडायना दश भेदोनां नामो भवनवासिनोऽसुरनागविद्युत्सुवर्णाग्निवातस्तनितोदधि-

द्वीपदिककुमाराः

४-११

ભવનવાસિનોકસુરનાગવિદ્યુત્સુવર્ણાગ્નિવાતસ્તનિતોદધિ

દ્વીપદિક<u>્</u>કુમારાઃ

४-११

ભવનવાસિનઃ અસુર-નાગ-વિદ્યુત-સુવર્શ્ન-અગ્નિ-વાત

સ્તનિત-ઉદધિ-દીપ-દિક્-કુમારાઃ

8-99

અસુરકુમાર, નાગકુમાર, વિદ્યુત્કુમાર, સુવર્શકુમાર, અગ્નિકુમાર, વાતકુમાર, સ્તનિતકુમાર, ઉદધિકુમાર, દ્વીપકુમાર, દિક્કુમાર એ પ્રમાણે ભવનપતિ નિકાયના દશ ભેદોનાં નામો છે.

અસુરકુમારો મોટા ભાગે આવાસોમાં રહે છે, ક્યારેક ભવનોમાં પણ રહે છે. બાકીના નાગકુમારાદિ નવ પ્રકારના દેવો પ્રાયઃ ભવનોમાં જ રહે છે. આવાસો દેહપ્રમાણ ઊંચા અને સમચોરસ હોય છે. આવાસો ચારે બાજુથી ખુલા હોવાથી મોટા મંડપ જેવા લાગે છે. ભવનો બહારથી ગોળ અને અંદર ચોખૂણિયા હોય છે. ભવનોનાં તળિયાં પુષ્પકર્શિકાના આકારે હોય છે. ભવનોનો વિસ્તાર જઘન્યથી જંબૂદ્ધીપ પ્રમાણ, મધ્યમથી સંખ્યાતા યોજન પ્રમાણ, અને ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યાતા યોજન પ્રમાણ હોય છે.

ભવનપતિ દેવોના મુકુટમાં વિશષ પ્રકારનાં ચિક્રો હોય છે. શરીરનો વર્ણ પણ જુદો જુદો હોય છે. વસ્ત્રોનો વર્ણ પણ વિવિધ પ્રકારનો હોય છે.

વ્યંતરનિકાયના આઠ ભેદોનાં નામો

व्यन्तराः किन्नर-किंपुरुष-महोरग-गान्धर्व

यक्ष-राक्षस-भूत-पिशाचाः

४-१२

વ્યંતરાઃ કિન્નર-કિંપુરુષ-મહોરગ-ગાન્ધર્વ '

યક્ષ-રાક્ષસ-ભૂત-પિશાચાઃ

४-१२

વ્યંતરાઃ કિન્નર-કિંપુરુષ-મહોરગ-ગાન્ધર્વ

યક્ષ-રાક્ષસ-ભૂત-પિશાચાઃ

૪-૧૨

કિન્નર, કિંપુરુષ, મહોરગ, ગાંધર્વ, યક્ષ, રાક્ષસ, ભૂત અને પિશાય એ પ્રમાણે વ્યંતર નિકાયના આઠ ભેદોનાં નામો છે.

વ્યંતરદેવો પર્વત, ગુફા, વન વગેરેના વિવિધ આંતરામાં રહેતા હોવાથી 'અથવા ભવનપતિ અને જ્યોતિષ્ક એ બે નિકાયના આંતરામાં-મધ્યમાં રહેતા હોવાથી વ્યંતર કહેવાય છે. વ્યંતરદેવો રત્નપ્રભા પૃથ્વીના ઉપરના હજાર યોજનમાંથી ઉપર નીચે સો સો યોજન છોડીને મધ્યના આઠસો યોજન પ્રમાણ ભાગમાં ઉત્પન્ન થાય છે. પણ તેમનો નિવાસ ઊર્ધ્વ, અધો અને મધ્ય એમ ત્રેણે લોકમાં છે. તેઓ ભવનો, નગરો અને આવાસોમાં રહે છે. આ દેવો ચક્રવર્તી આદિ પુણ્યશાળી મનુષ્યોની પણ સેવકની જેમ સેવા કરે છે.

ત્રીજા જ્યોતિષ્ક નિકાયના પાંચ ભેદોનાં નામો

ज्योतिष्काः सूर्याश्चन्द्रमसो-ग्रह-नक्षत्र-प्रकीर्णकतारकाश्च ४-१ उ

જ્યોતિષ્કાઃ સૂર્યાશ્ચન્દ્રમસો-ગ્રહ-નક્ષત્ર-પ્રકીર્જીકતારકાશ્ચ ૪-૧૩

ુજ્યોતિષ્કાઃ સૂર્યાઃ-ચન્દ્રમસઃ – ગ્રહ-નક્ષત્ર-પ્રકીર્જાક-તારકાઃ ચ

8-93

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૧૨-૧૩ 🕸 ૧૧૩

# જ્યોતિષ્ક નિકાયના સૂર્ય, ચંદ્ર, ગ્રહ, નક્ષત્ર અને તારા એમ પાંચ ભેદો છે.

## જ્યોતિષ્કનું સ્થાન :

સમભૂતલા પૃથ્વીથી ૭૯૦ યોજન ઊંચે તારા આવેલા છે. તેનાથી દશ યોજન ઉપર સૂર્ય, તેનાથી ૮૦ યોજન ઉપર ચંદ્ર, તેનાથી ત્રણ યોજન ઉપર નક્ષત્ર, તેનાથી ત્રણ યોજન ઉપર બુધ ગ્રહ, તેનાથી ત્રણ યોજન ઉપર શુક્ર ગ્રહ, તેનાથી ત્રણ યોજન ઉપર ગુરુ ગ્રહ, તેનાથી ચાર યોજન ઉપર મંલળ ગ્રહ, અને તેનાથી ચાર યોજન ઉપર શનિ ગ્રહ આવેલ છે. આ પ્રમાણે સંપૂર્ણ જ્યોતિષ ચક્ર ઊંચાઈમાં ૧૧૦ યોજન અને લંબાઈમાં અસંખ્ય દ્વીપ સમુદ્ર પ્રમાણ છે.

સૂર્યાદિ દેવો તથા તેમનાં વિમાનો જ્યોતિષ=પ્રકાશમાન હોવાથી તેમને જ્યોતિષ્ક કહેવામાં આવે છે. સૂર્ય આદિ તે તે જાતિના દેવોના મુકુટમાં પોતપોતાની જાતિ પ્રમાશે સૂર્ય આદિનું પ્રભાના મંડલ સમાન દેદીપ્યમાન ચિક્ષ હોય છે. અર્થાત્ સૂર્ય જાતિના દેવોના મુકુટમાં પ્રભામંડલ સમાન દેદીપ્યમાન સૂર્ય આકારનું ચિક્ષ હોય છે. ચંદ્ર જાતિના દેવોના મુકુટમાં પ્રભામંડલ સમાન દેદીપ્યમાન ચંદ્રના આકારનું ચિક્ષ હોય છે. એ પ્રમાશે તારા આદિ વિષે પણ જાણવું.

જ્યોતિષ્ક વિમાનોનું પરિભ્રમણ ક્ષેત્ર

मेरुप्रदक्षिणा नित्यगतयो नृलोके ४-१४ भेरुप्रदक्षिणा नित्यगतयो नृलोके ४-१४ भेरु-प्रदक्षिणा नित्यगतयः नृलोके ४-१४

ઉક્ત પાંચે પ્રકારનાં જ્યોતિષ્કનાં વિમાનો મનુષ્યલોકમાં સદા મેરુપર્વતને પ્રદક્ષિણા આપતાં પરિભ્રમણ કરે છે.

## મનુષ્યલોકમાં સૂર્યાદિની સંખ્યા :

જંબૂદ્ધીપમાં બે સૂર્ય, લવશસમુદ્રમાં ચાર સૂર્ય, ધાતકીખંડમાં ૧૨

સૂર્ય, કાલોદિ સમુદ્રમાં ૪૨ સૂર્ય, પુષ્કરાર્ધમાં ૭૨ સૂર્ય છે. આ પ્રમાણે અઢી દ્વીપમાં કુલ ૧૩૨ સૂર્ય છે. તે જ પ્રમાણે તેટલા જ ચંદ્ર છે. પ્રહ, નક્ષત્ર અને તારા-ચંદ્રનો પરિવાર છે. ચંદ્રનો પરિવાર એ જ સૂર્યનો પણ પરિવાર છે, સૂર્યનો પરિવાર અલગ નથી. કારણ કે ચંદ્ર સૂર્યથી અધિક ૠદ્વિમાન અને પુણ્યશાળી છે. ૮૮ પ્રહો, ૨૮ નક્ષત્રો અને ૬૬૯૭૫ કોડાકોડી તારા — આટલો એક ચંદ્રનો પરિવાર છે. જંબૂદ્વીપમાં બે ચંદ્ર હોવાથી નક્ષત્ર વગેરેની સંખ્યા બમણી છે.

| દ્વીપ-સમુદ્ર       | અહ          | નક્ષત્ર      | તારા    |         |
|--------------------|-------------|--------------|---------|---------|
| જંબ <u>ૂ</u> દ્ધીપ | <b>૧૭</b> ۶ | પક           | ૧૩૩૯૫૦  | કો. કો. |
| લવણસમુદ્ર          | ૩૫૨         | ૧૧૨          | २,५७८०० | કો. કો. |
| ધાતકીખંડ           | 9045        | 335          | CO3900  | કો. કો. |
| કાલોદધિ            | 3565        | 999 <i>5</i> | ૨૮૧૨૯૫૦ | કો. કો. |
| પુષ્કરાર્ધ         | ९३३९        | ્રદેશ        | ४८२२२०० | કો. કો. |

આ સર્વ જ્યોતિષ્કો જંબૂદ્વીપના જ મેરુની ચારે તરફ પરિમંડલાકારે ગોળ ઘેરાવા પ્રમાણે પરિભ્રમણ કરતા જ રહે છે. એ વિમાનોની આવા પ્રકારની-વલયાકાર ગોળ ગતિ સ્વભાવ સિદ્ધ કરે છે, કૃત્રિમ નથી. આ વિમાનો મેરુ પર્વતથી ૧૧૨૧ યોજન દૂર રહીને પરિભ્રમણ કરે છે. વિમાનો અર્ઘકોઠાના ફળના આકારે અને સ્ફટિક રત્નમય હોય છે.

## સૂર્યાદિ વિમાનનું પ્રમાણ

| વિમાન   | લંબાઈ-પહોળાઈ                   | ઊંચાઈ                    |
|---------|--------------------------------|--------------------------|
| ચંદ્ર   | <u>પક</u> યોજન                 | $\frac{2c}{59}$ યોજન     |
| સૂર્ય   | <u>૪૮</u> યોજન                 | $\frac{28}{59}$ યોજન     |
| પ્રહ    | ૨ ગાઉ                          | ૧ ગાઉ                    |
| નક્ષત્ર | ૧ ગાઉ                          | ાા ગાઉ                   |
| તારા    | ાા ગાઉ                         | ા ગાઉ                    |
| ண் அ    | haim പാപി ദ് <b>ങ്ടി</b> -വമിത | ार्ड <b>५</b> ०० धनध्य अ |

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૧૪ 🕸 ૧૧૫

ઊંચાઈ ૨૫૦ ધનુષ્ય હોય છે.

ચંદ્ર આદિની પરિભ્રમણ ગતિ ક્રમશઃ અધિક અધિક છે. ચંદ્રની ગતિ સર્વથી ન્યૂન છે. તેનાથી સૂર્યની ગતિ અધિક છે. તેનાથી ગ્રહની ગતિ અધિક છે. તેનાથી નક્ષત્રની ગતિ અધિક છે, તેનાથી તારાની ગતિ અધિક છે.

ૠહિના વિષયમાં ઉક્ત ક્રમથી વિપરીત ક્રમ છે. તારાની ૠિંહ સર્વથી ન્યૂન છે. તેનાથી નક્ષત્રની ૠિંહ વિશેષ છે. તેનાથી ગ્રહની ૠિંહ વિશેષ છે. તેનાથી સૂર્યની ૠિંહ વિશેષ છે. તેનાથી ચંદ્રની ૠિંહ વિશેષ છે.

### જ્યોતિષ્ક ગતિથી કાળ

तत्कृतः कालविभागः ४-१५

તતુકૃતઃ કાલવિભાગઃ ૪-૧૫

તદ્દ-કૃતઃ કાલ-વિભાગઃ ૪-૧૫

જ્યોતિષ્ક વિમાનોની ગતિથી કાળનો વિભાગ (ગણતરી) થાય છે.

મુખ્ય અને ઔપચારિક [નિશ્વય અને વ્યવહાર] એમ કાળ બે પ્રકારે છે. મુખ્યકાળ અનંતસમયાત્મક છે. તેનું લક્ષણ પાંચમા અધ્યાયના ૩૯મા સૂત્રમાં કહેશે. આ કાળ એક સ્વરૂપ છે – ભેદરહિત છે. ભેદરહિત આ મુખ્ય કાળના જ્યોતિષ્ક વિમાનોની ગતિથી દિવસ-રાત્રિ વગેરે ભેદ થાય છે. અમુક નિયત સ્થાનથી સૂર્યની ગતિના પ્રારંભને સૂર્યોદય કહેવામાં આવે છે. તથા અમુક નિયત સ્થાને સૂર્ય પહોંચતાં સૂર્યાસ્ત કહેવામાં આવે છે. સૂર્યોદયથી પ્રારંભી સૂર્યાસ્ત સુધીનો કાળ તે દિવસ. સૂર્યાસ્તથી સૂર્યોદય સુધીનો કાળ તે દિવસ. સૂર્યાસ્તથી સૂર્યોદય સુધીનો કાળ તે રાત્રિ.

પંદર રાત્રિનો દિવસ. શુક્લ પક્ષ – કૃષ્ણ પક્ષનો એક માસ બે માસની એક ૠતુ. ત્રણ ૠતુનું એક અયન. બે અયનનો એક સંવત્સર-વર્ષ. પાંચ વર્ષનો એક યુગ. ચોરાશી લાખ વર્ષનું એક પૂર્વાંગ,

પૂર્વાંને પૂર્વાંગે ગુણતાં [૮૪ લાખને ૮૪ લાખે ગુણતાં] એક પૂર્વકાળ થાય છે.

આ સઘળો કાળ જ્યોતિષ્કની સળંગ ગતિની અપેક્ષાએ છે. આ સઘળો કાળ સ્થૂલ છે. સમય વગેરે સૂક્ષ્મકાળ છે. જ્યોતિષ્કની ગતિથી સ્થૂળ કાળની જ ગણતરી થાય છે, સમય આદિ સૂક્ષ્મકાળની નહિ. સર્વ જઘન્ય ગતિવાળા પરમાશુને એક આકાશ પ્રદેશથી અનંતર બીજા આકાશ પ્રદેશમાં જતાં જેટલો કાળ થાય તે એક સમય. આ કાળ અત્યંત સૂક્ષ્મ છે. કેવળી પણ આ કાળનો ભેદ ન કરી શકે, અને નિર્દેશ પણ ન કરી શકે. આવા અસંખ્ય સમયોની એક આવલિકા. સંખ્યાતી આવલિકાનો એક ઉચ્છ્વાસ-નિચ્છ્વાસ. [બળવાન, ઇંદ્રિયોથી પૂર્ણ, નીરોગી, મધ્યમ વયવાળા અને સ્વસ્થ મનવાળા પુરુષના] એક યાસોશ્વાસનો એક પ્રાણ. સાત પ્રાણનો એક સ્તોક. સાત સ્તોકનો એક લવ. ૩૮ા લવની નાલિકા-ઘડી. બે નાલિકાનો એક મુહૂર્ત. ૩૦ મુહૂર્તનો એક અહોરાત્ર.

મનુષ્યલોકની બહાર જ્યોતિષ્કની સ્થિરતા

बहिरवस्थिताः

8-95

બહિરવસ્થિતાઃ

8-95

બહિઃ અવસ્થિતાઃ

8-95

મનુષ્યલોકની બહાર સર્વ જ્યોતિષ્ક વિમાનો અવસ્થિત-સ્થિર છે.

મનુષ્યલોકની બહારના ચંદ્ર-સૂર્ય આદિ સ્થિર હોવાથી સૂર્યાદિનો પ્રકાશ જ્યાં પહોંચતો નથી ત્યાં સદા અંધકાર અને જ્યાં પહોંચે છે ત્યાં સદા પ્રકાશ રહે છે. મનુષ્યલોકની બહાર મનુષ્યક્ષેત્રનાં જ્યોતિષ વિમાનોથી અર્ધ પ્રમાણનાં વિમાનો હોય છે. તે વિમાનોનાં કિરણો સમશીતોષ્ણ હોવાથી સુખકારી હોય છે. ચંદ્રનાં કિરણો અત્યંત શીતળ હોતાં નથી, તથા સૂર્યનાં કિરણો અત્યંત ઉષ્ણ હોતાં નથી, કિન્તુ બંનેનાં

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૧૬ 🕸 ૧૧૭

કિરણો શીતોષ્ણ હોય છે.

વૈમાનિક નિકાયનો અધિકાર

वैमानिकाः ४-१७

વૈમાનિકાઃ ૪-૧૭

વૈમાનિકાઃ ૪-૧૭

અહીંથી વૈમાનિક નિકાયના દેવોનો અધિકાર શરૂ થાય છે.

વૈમાનિક દેવો વિમાનમાં ઉત્પન્ન થતા હોવાથી વૈમાનિક કહેવાય છે. વૈમાનિક નામ પારિભાષિક છે. કારણ કે જ્યોતિષ્ક દેવો પણ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

વૈમાનિક દેવોના મુખ્ય બે ભેદો

कल्पोपपत्रा कल्पार्तीताश्च ४-१८ કલ્પોપપત્રા, કલ્પાતીતાશ્च ४-१८ કલ્પોપપત્રા કલ્પાતીતાશ્ચ ४-१८

વૈમાનિક દેવોના કલ્પોપપન્ન અને કલ્પાતીત એમ બે પ્રકાર છે.

જ્યાં નાનામોટાની મર્યાદા — કલ્પ છે તે દેવલોક કલ્પ કહેવાય છે. કલ્પમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવો કલ્પોપપન્ન અને કલ્પરહિત વિમાનોમાં 'ઉત્પન્ન થયેલા દેવો કલ્પાતીત છે. પ્રથમના ૧૨ દેવલોકમાં કલ્પ હોવાથી તેમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવો કલ્પોપપન્ન છે. ત્યાર પછીના નવશ્રેવેયક અને પાંચ અનુત્તર વિમાનોમાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવો કલ્પાતીત છે. ભવનપતિ આદિ ત્રણ નિકાયના દેવો તો કલ્પોપપન્ન જ છે. કારણ કે ત્યાં કલ્પ છે.

વૈમાનિક નિકાયના દેવલોકો ઉપર ઉપર આવેલા છે. વૈમાનિક નિકાયનું અવસ્થાન વ્યંતરનિકાયની જેમ અવ્યવસ્થિત નથી, તેમ જ્યોતિષ્કની જેમ તિચ્છું પણ નથી; કિન્તુ ઉપર ઉપર છે.

વૈમાનિક ભેદોનાં ક્રમશઃ નામો
सौधर्मेशान-सनत्कुमार-माहेन्द्र-ब्रह्मलोक-लान्तकमहाशुक्र-सहस्रारेष्वानत-प्राणतयोरारणाच्युतयोर्नवसु
ग्रैवेयकेषु विजय-वैजयन्त-जयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिद्धे च ४-२०
सौधर्मेशान-सनत्कुमार-माहेन्द्र-બ्रह्मसोड्र-सान्तक्ष्म स्थाशुक्र-सहस्रारेष्वानत-प्राण्यतयोरारणाच्युतयोर्नवसु
भहाशुक्र-सहस्रारेष्वानत-प्राण्यतयोरारणाच्युतयोर्नवसु
ग्रैवेयकेषु विજय-वेજयन्त-अयन्तापराजितेषु सर्वार्थसिध्धे च ४-२०
सौधर्म-धिशान-सनत्कुमार-माहेन्द्र-श्रह्मसोड-सान्तक्ष-महाशुक्र
सहस्रारेषु-आनत-प्राण्यतयोः-आरण्ड-अय्युतयोः नवसु ग्रैवेयकेषु
विजय-वेज्रयंत-अर्थत-अपराजितेषु सर्वार्थसिद्धे च. ४-२०

સૌધર્મ, ઈશાન, સનત્કુમાર, માહેંદ્ર, બ્રહ્મલોક, લાંતક, મહાશુક્ર, સહસાર, આનત, પ્રાણત, આરણ, અચ્યુત, નવગ્રૈવેયક, વિજય, વૈજયન્ત, જયન્ત, અપરાજિત અને સર્વાર્થસિદ્ધ દેવલોકમાં વૈમાનિક દેવો રહે છે

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૧૯-૨૦ 🕸 ૧૧૯

પ્રશ્ન: આ સૂત્રમાં સઘળા શબ્દોનો એક જ સમાસ ન કરતાં જુદા જુદા સમાસો કરવામાં આવ્યા છે. તેનું શું કારણ ?

ઉત્તર : સર્વપ્રથમ સૌધર્મથી સહસાર સુધીના શબ્દોનો સમાસ કરવામાં આવ્યો છે. આનું કારણ એ છે કે સહસાર સુધી મનુષ્યો અને તિર્યંચો એ બંને પ્રકારના જીવો ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યારબાદ કેવળ મનુષ્યો જ ઉત્પન્ન થાય છે. આ ભેદ બતાવવા સૌધર્મથી સહસાર સુધીના શબ્દોનો અલગ સમાસ કરવામાં આવ્યો છે. આનત-પ્રાણત એ બે કલ્પોમાં સમુદિત એક ઈંદ્ર છે તથા આરણ-અચ્યુત એ બે કલ્પોમાં સમુદિત એક ઈંદ્ર છે એ જણાવવા આનત-પ્રાણત એ બે શબ્દોનો તથા આરણ-અચ્યુત એ બે શબ્દોનો અલગ અલગ સમાસ કરવામાં આવ્યો છે. નવત્રૈવેયક સુધી ઉત્પન્ન થનારા જીવો બહુલસંસારી પણ હોઈ શકે છે. જ્યારે વિજયાદિમાં ઉત્પન્ન થનારા જીવો અલ્પસંસારી જ હોય છે. આ ભેદને બતાવવા ત્રૈવેયેક શબ્દનો અસમસ્ત (-સમાસરહિત) પ્રયોગ કર્યો છે. વિજયાદિ ચાર વિમાન્નમાં ઉત્પન્ન થનારા જીવો સહસારા જો થોડા (સંખ્યાતા) ભવ કરીને મોક્ષમાં જાય, જ્યારે સર્વાર્થ સિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થનારા જીવો એક ભવે મોક્ષ પામે છે. આ રહસ્યનું સૂચન કરવા વિજયાદિ ચાર શબ્દોનો સમાસ કર્યો અને સર્વાર્થસિદ્ધનો અસમસ્ત પ્રયોગ કર્યો.

બ્રહ્મકલ્પમાં લોકાંતિક દેવો રહે છે, એ જણાવવા બ્રહ્મશબ્દની સાથે લોક શબ્દનો પ્રયોગ કરવામાં આવ્યો છે.

ડોકના અલંકારને ત્રૈવેયક કહેવામાં આવે છે. લોકને આપણે પુરુષની ઉપમા આપીએ તો નવ ત્રૈવેયક લોકરૂપ પુરુષની પ્રીવાના = ડોકના સ્થાને છે, પ્રીવાના આભરણ રૂપ છે. આથી તેમને ત્રૈવેયક કહેવામાં આવે છે.

ત્રૈવેયકની ઉપરના વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા જીવો અલ્પસંસારી હોવાથી ઉત્તમ=પ્રધાન છે. તેમનાથી કોઈ દેવો ઉત્તમ-પ્રધાન નથી. આથી તેમનાં વિમાનોને અનુત્તર કહેવામાં આવે છે. અથવા દેવલોકને અંતે આવેલા હોવાથી તેમની ઉત્તર=પછી કોઈ વિમાનો ન હોવાથી અનુત્તર કહેવાય છે.

# ઉપર ઉપર સ્થિતિ આદિની અધિકતા स्थिति-प्रभाव-सुख-द्युति-लेश्या-विशुद्धीन्द्रियाऽवधि

विषयतोऽधिकाः

8-29

સ્થિતિ-પ્રભાવ-સુખ-દ્યુતિ-લેશ્યા-વિશુદ્ધિ-ઇન્દ્રિયાક વધિ-વિષયતોકધિકાઃ

8-29

સ્થિતિ-પ્રભાવ-સુખ-દ્યુતિ-લેશ્યા-વિશુદ્ધિ-ઇન્દ્રિય અવધિ-વિષયતઃ અધિકાઃ

X-29

સ્થિતિ, પ્રભાવ, સુખ, દ્યુતિ, લેશ્યાવિશુદ્ધિ, ઈદ્રિયવિષય અને અવધિવિષય એ સાત બાબતો ઉપર ઉપરના દેવોમાં ક્રમશઃ અધિક અધિક હોય છે.

- (૧) સ્થિતિ એટલે દેવગતિમાં રહેવાનો કાળ. આ અધ્યાયના રહમાં સૂત્રથી સ્થિતિનું પ્રકરણ શરૂ થશે તેમાં જઘન્ય અને ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનું વિસ્તૃત વર્ણન છે. (૨) નિગ્રહ-અનુગ્રહની શક્તિ, અિકામાદિ લિબ્ધિઓ, અન્ય ઉપર વર્ચસ્વ વગેરે પ્રભાવ છે. આ પ્રભાવ ઉપર ઉપર અિક હોય છે. પણ ઉપર ઉપરના દેવો મંદ અભિમાનવાળા અને અલ્પ ક્લેશવાળા હોવાથી નિગ્રહાદિ માટે પ્રાયઃ પ્રવૃત્તિ કરતા નથી. (૩) સાતાવેદનીય કર્મના ઉદયથી બાહ્ય વિષયોમાં ઇષ્ટ અનુભવ રૂપ સુખ ઉપર ઉપરના દેવોને અિક હોય છે. (૪) દ્યુતિ એટલે દેહ, વગ્ન, આભૂષણ વગેરેની કાંતિ. (૫) લેશ્યાનું નિરૂપણ આગળ આવશે. પણ અહીં એટલું ધ્યાન રાખવું જરૂરી છે કે જે દેવોમાં સમાન લેશ્યા છે, તેમાં પણ ઉપર ઉપરના દેવોને અિક અધિક અધિક વિશુદ્ધિ હોય છે.
- (5) ઉપર ઉપર ચક્ષુ આદિ ઈદ્રિયો અધિક પટુ હોવાથી ઈદ્રિય વિષય અધિક છે. ઉપર ઉપરના દેવો અધિક દૂર આંખ દ્વારા જોઈ શકે છે. એમ અન્ય ઈદ્રિયો વિશે પણ જાણવું. (૭) ઉપર ઉપરના દેવોને અવધિજ્ઞાન વિશુદ્ધ અને વિશેષ વિશેષ હોય છે. સૌધર્મ-ઈશાન કલ્પના

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૨૧ 🕸 ૧૨૧

દેવો નીચે રત્નપ્રભા પૃથ્વીના અંત સુધી, ઉપર પોતાના વિમાનની ધજા સુધી, તિર્યગ્અસંખ્ય યોજન સુધી અવિધ્રાનથી જોઈ શકે છે. સનત્કુમાર માહેંદ્રના દેવો નીચે શર્કરાપ્રભા પૃથ્વીના અંત સુધી, ઉપર પોતાના વિમાનની ધજા સુધી, તિચ્છું અસંખ્ય યોજન સુધી અવિધ્રાનથી જોઈ શકે છે. એમ ક્રમશઃ વધતાં અનુત્તરદેવો સંપૂર્ણ લોકનાડીને જોઈ શકે છે. જે દેવોમાં ક્ષેત્રથી અવિધ્રાનનો વિષય સમાન છે તે દેવોમાં પણ ઉપર ઉપરના પ્રસ્તર અને વિમાનોની અપેક્ષાએ અધિક અધિક અવિધ્રાન હોય છે. એ જ પ્રમાણે અવિધ્રાનની વિશુદ્ધિ પણ ઉપર ઉપર અધિક હોય છે.

### ઉપર ઉપર ગતિ આદિની હીનતા

गति-शरीर-परिग्रहाभिमानतो हीनाः ४-२२ ગતિ-શરીર-પરિગ્રહાભિમાનતો હીનાઃ ४-२२ ગતિ-શરીર-પરિગ્રહ-અર્ભિમાનતઃ હીનાઃ ४-२२

ગતિ, શરીર, પરિગ્રહ અને અભિમાન આ ચાર બાબતો ઉપર ઉપરના દેવોમાં ક્રમશઃ હીન હીન હોય છે.

(૧) અહીં ગતિ શબ્દથી અન્ય સ્થળે ગમન કરવાની શક્તિ વિવિક્ષિત છે. જે દેવોની જઘન્યસ્થિતિ બે સાગરોપમ છે તે દેવો નીચે સાતમી પૃથ્વી સુધી અને તિર્યગ્ અસંખ્ય યોજન સુધી જઈ શકે છે. ત્યાર બાદ જેમ જેમ જઘન્ય સ્થિતિ બે સાગરોપમથી ઓછી તેમ તેમ ક્રમશઃ ગતિની શક્તિ હીન હીન થતી જાય છે. યાવત્ સર્વજઘન્ય સ્થિતિવાળા દેવો નીચે ત્રીજી પૃથ્વી સુધી જઈ શકે છે. શક્તિની અપેક્ષાએ આ વિચારણા છે. ગમન તો માત્ર ત્રીજી પૃથ્વી સુધી જાય છે, પ્રાયઃ\* એથી હોવા છતાં દેવો પ્રયોજનવશાત્ પૃથ્વી સુધી જાય છે, પ્રાયઃ\* એથી

<sup>\*</sup> સીતેંદ્ર ચોથી નરકમાં ગયા હતા. આથી અહીં પ્રાયઃ કહ્યું છે.

આગળ જતા નથી. ઉપર ઉપરના દેવોમાં મહાનુભાવતા અને ઉદાસીનતા અધિક અધિક હોવાથી તેઓ અધિક ગતિ કરતા નથી. નવપ્રૈવેયેક અને પાંચ અનુત્તરના દેવો તો કદી પણ પોતાના વિમાનથી બહાર જતા જ નથી.

- (૨) શરીરનું પ્રમાશ પણ ઉપર ઉપરના દેવોને ઓછું ઓછું હોય છે. સૌઘર્મ-ઈશાનમાં સાત હાથ ઊંચું, સનત્કુમાર માહેંદ્રમાં છ હાથ ઊંચું, બ્રહ્મલોક-લાંતકમાં પાંચ હાથ ઊંચું, મહાશુક્ર-સહસ્નારમાં ચાર હાથ ઊંચું, તથી ૧૨ દેવલોકમાં ત્રણ હાથ ઊંચું, નવપ્રૈવેયકમાં બે હાથ ઊંચું અને અનુત્તરમાં એક હાથ ઊંચું દેવોનું શરીર હોય છે.
- (3) અહીં પરિગ્રહ શબ્દથી વિમાનોનો પરિવાર અભિપ્રેત છે. વૈમાનિક નિકાયમાં ઈદ્રક, શ્રેણિગત અને પુષ્પપ્રકીર્ણક એમ ત્રણ પ્રકારનાં વિમાનો હોય છે. બરોબર મધ્યમાં આવેલ વિમાનને ઈદ્રક કહેવામાં આવે છે. ચાર દિશાઓમાં પંક્તિબદ્ધ આવેલાં વિમાનો શ્રેણિગત છે. છવાયેલાં પુષ્પોની જેમ છૂટાં છૂટાં રહેલાં વિમાનો પુષ્પ પ્રકીર્ણક કહેવાય છે. શ્રેણિગત વિમાનો ત્રિકોણ, ચતુષ્કોણ અને વાટલાકાર એમ ત્રણ પ્રકારનાં છે. તથા પ્રથમ ત્રિકોણ, ત્યારબાદ ચતુષ્કોણ, બાદ વાટલાકાર, બાદ ત્રિકોણ… એમ ક્રમશઃ આવેલાં છે. આ વિમાનો ઈદ્રક વિમાનથી ચારે દિશામાં શ્રેણિબધ્ધ આવેલાં છે. પુષ્પપ્રકીર્ણક વિમાનો નંદાવર્ત, સ્વસ્તિક વગેરે વિવિધ આકારવાળાં છે, તથા શ્રેણિગત વિમાનોના આંતરા વચ્ચે આવેલાં છે. પૂર્વ દિશા સિવાય ત્રણે દિશામાં આ વિમાનો હોય છે. તે તે દેવલોકનાં વિમાનોની સંખ્યા 'સકલતીર્થ' સૂત્રમાં બતાવવામાં આવી છે. તેની કુલ સંખ્યા ૮૪૯૭૦૨૩ છે.
- (૪) ઉપર ઉપરના દેવોમાં સુંદર સ્થાન, દેવો કે દેવીઓનો પરિવાર, સામર્થ્ય, અવધિજ્ઞાન, ઇંદ્રિયશક્તિ, વિભૂતિ, શબ્દાદિ વિષયોની સમૃદ્ધિ વગેરે અધિક અધિક હોવા છતાં અભિમાન અલ્પ અલ્પ હોય છે. આથી ઉપર ઉપરના દેવો અધિક અધિક સુખી હોય છે.

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૨૨ 🕸 ૧૨૩

#### દેવો સંબંધી વિશેષ માહિતી

#### શ્વાસોશ્વાસ અને આહાર :

જઘન્ય સ્થિતિવાળા (-૧૦ હજાર વર્ષની સ્થિતિવાળા) દેવો સાત સાત સ્તોકે એકવાર શ્વાસોશ્વાસ લે છે અને એક અહોરાત્ર થતાં આહાર કરે છે. પલ્યોપમની સ્થિતિવાળા દેવો એક એક દિવસે\* એક વાર શ્વાસોશ્વાસ લે છે અને રથી ૯ દિવસે આહાર કરે છે. ત્યારબાદ જેમને જેટલા સાગરોપમની સ્થિતિ હોય તેટલા પક્ષે એક શ્વાસોશ્વાસ અને તેટલા હજાર વર્ષે આહાર હોય છે.

#### આહારના ભેદ :

ઓજાહાર, લોમાહાર અને પ્રક્ષેપાહાર (ક્વલાહાર) એમ આહારના ત્રણ ભેદ છે.

ઓજાહાર : ઉત્પત્તિના પ્રથમ સમયથી શરીર પર્યાપ્તિની નિષ્પત્તિ સુધી (મતાંતરથી સ્વયોગ્ય સૂર્વ પર્યાપ્તિની નિષ્પત્તિ સુધી) ગ્રહણ કરાતા પુદ્દગલોનો આહાર.

**લોમાહાર :** શરીર પર્યાપ્તિ (મતાંતરે સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિ) પૂર્ણ થયા બાદ સ્પર્શનેંદ્રિય (- ચામડી) દ્વારા ગ્રહણ કરાતા પુદ્દગલોનો આહાર.

પ્રક્ષેપાહાર : કોળિયાથી ગ્રહણ કરાતો આહાર. દેવોને ઓજાહાર અને લોમાહાર એ બે પ્રકારનો આહાર હોય છે. અહીં દેવોના આહારનો જે નિયમ બતાવવામાં આવ્યો છે તે લોમાહારને આશ્રયીને છે.

લોમાહારના ંબે ભેદ છે – આભોગ અને અનાભોગ. જાણતાં=ઇરાદાપૂર્વક જે લોમાહાર તે આભોગ લોમાહાર. જેમ કે – શિયાળામાં મનુષ્યાદિ પ્રાણીઓ ઠંડી દૂર કરવા સૂર્ય આદિના ઉષ્ણ પુદ્દ્ગલોનું સેવન કરે છે. અજાણતાં=ઇરાદા વિના જે લોમાહાર થાય તે અનાભોગ લોમાહાર છે. જેમ કે શિયાળામાં શીતળ અને ઉનાળામાં

<sup>\*</sup> બૃહત્સંત્રહણીમાં આ વિષયમાં થોડો તફાવત છે. ત્યાં ''૧૦ હજાર વર્ષથી અધિક અર્ન સાગરોપમથી ન્યૂન સ્થિતિવાળા દેવો ૨ થી ૯ મુહૂર્તે શ્વાસોશ્વાસ લે છે અને ૨ થી ૯ દિવસે આહાર કરે છે'' એમ જણાવ્યું છે.

ઉષ્ણ પુદ્દગલો ચામડી દ્વારા શરીરમાં પ્રવેશે છે. અથી જ શિયાળામાં પાણી ઓછું વાપરવા છતાં પેશાબ ઘણો થાય છે, અને ઉનાળામાં પાણી ઘણું વાપરવા છતાં પેશાબ અતિ અલ્પ થાય છે. આ અનાભોગ લોમાહાર પ્રતિસમય થાય છે. જ્યારે આભોગ લોમાહાર અમુક સમયે જ થાય છે. અહીં દેવોમાં આહારનું અંતર આભોગ રૂપ લોમાહારની અપેક્ષાએ છે. દેવોને જ્યારે આહારની ઇચ્છા થાય છે ત્યારે તેમના પુણ્યોદયથી મનથી કલ્પિત આહારના શુભ પુદ્દગલો સ્પર્શનેન્દ્રિય દ્વારા શરીરપણે પરિણમે છે. શરીર રૂપે પરિણમેલા એ પુદ્દગલો શરીરને પુષ્ટ કરે છે. અને મનમાં તૃપ્તિ થવાથી આહ્લાદનો અનુભવ થાય છે. દેવોને આપણી જેમ પ્રક્ષેપાહાર-કવલાહાર હોતો નથી.

વેદના : દેવોને સામાન્યથી શુભવેદના=સુખાનુભવ હોય છે. છતાં વચ્ચે વચ્ચે અશુભવેદના=દુઃખાનુભવ પણ થાય છે. સતત શુભવેદના છ મહિના પછી અશુભવેદના થાય છે. અશુભવેદના વધારેમાં વધારે અંતર્મુહૂર્ત સુધી જ રહે છે. અંતર્મુહૂર્ત બાદ પુનઃ શુભવેદના શરૂ થાય છે.

ઉપપાત: અન્ય તીર્થિકો=જૈનેતર તીર્થિકો ૧૨મા દેવલોક સુધી જ ઉત્પન્ન થાય છે. દ્રવ્યચારિત્રલિંગી મિથ્યાદૃષ્ટિઓ શ્રેવેયક સુધી ઉત્પન્ન થાય છે. સમ્યગ્દૃષ્ટિ સંયતો સૌધર્મથી આરંભી સર્વાર્થસિદ્ધ સુધી ઉત્પન્ન થાય છે. આથી એ સિદ્ધ થયું કે સમ્યગ્દૃષ્ટિ સંયતો જઘન્યથી પણ સૌધર્મથી નીચે ઉત્પન્ન ન થાય. જઘન્યથી સૌધર્મ દેવલોકમાં જ ઉત્પન્ન થાય. ચૌદ પૂર્વઘરો બ્રહ્મલોકથી સર્વાર્થસિદ્ધ સુધી ઉત્પન્ન થાય છે.

અનુભાવ : વિમાનો તથા સિદ્ધશિલા કોઈ જાતના આધાર વિના આકાશમાં રહેલ છે. આમાં લોકસ્થિતિ જ કારણ છે. જગતમાં અનેક બાબતો એવી છે કે જે લોકસ્વભાવથી=લોકસ્થિતિથી જ સિદ્ધ થાય છે.

ૃતીર્થકર ભગવંતોના જન્માભિષેક, કેવળજ્ઞાનોત્પત્તિ, મહાસમવસરણની રચના તથા નિર્વાણ આદિના સમયે ઈંદ્રોનાં આસન

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૨૨ 🕸 ૧૨૫

કંપાયમાન થાય છે. શ્રેવેયક દેવોનાં સ્થાનો કંપાયમાન થાય છે. અનુત્તર દેવોની શય્યાઓ કંપાયમાન થાય છે. આમાં તીર્થંકર ભગવંતોનાં શુભ કર્મોનો ઉદય કે લોકસ્વભાવ જ કારણ છે. આસનાદિ કંપાયમાન થવાથી ઈદ્રો અને દેવો અવધિજ્ઞાન દ્વારા તીર્થંકરોની તીર્થંકર નામ-કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થયેલી અસાધારણ ધર્મવિભૂતિને જુએ છે. બાદ ઈદ્ર આદિ દેવો ભગવાનની પાસે આવી સ્તુતિ, વંદના, ઉપાસના, વાણીશ્રવણ આદિ યથાયોગ્ય આરાધના વડે આત્મશ્રેયઃ સાધે છે. જ્યારે નવશ્રેવેયકના દેવો પોતાના સ્થાનમાં જ રહીને અને અનુત્તર દેવો પોતાની શય્યામાં જ રહીને સ્તુતિ આદિ દ્વારા તીર્થંકર ભગવંતોનું પૂજન કરે છે.

| पीत-पद्म-शुक्ललेस्योद्धि-त्रि-शेषेषु  | ४-२3  |
|---------------------------------------|-------|
| પીત-પદ્મ-શુક્લલેશ્યા દ્વિ-ત્રિ-શેષેષુ | ४-३ंउ |
| પીત-પદ્મ-શુક્લલેશ્યા દ્વિ-ત્રિ-શેષેષુ | ४-२3  |

બે, ત્રણ અને શૈષ દેવલોકમાં અનુક્રમે પીત, પદ્મ અને શુક્લ લેશ્યા [તે તે લેશ્યા જેવો શારીરિક વર્ણ] હોય છે.

પ્રથમના બે દેવલોકમાં સૌધર્મ – (ઈશાનમાં) પીત લેશ્યા, પછીના ત્રણ દેવલોકમાં – સનત્કુમાર, માહેંદ્ર અને બ્રહ્મમાં પદ્મલેશ્યા, પછીના અનુત્તર સુધીના સર્વ દેવલોકમાં શુક્લ લેશ્યા હોય છે. અહીં શારીરિક વર્ણરૂપ દ્રવ્યલેશ્યા વિવક્ષિત છે. કારણ કે ભાવલેશ્યા તો છએ પ્રકારની હોય છે.

#### કલ્પની અવધિ

प्राग् ग्रैवेयकेभ्यः कल्पाः ४-२४ प्राग् ग्रैवयकेभ्यः क्ष्पाः ४-२४ प्राग् ग्रैवेयकेभ्यः क्ष्पाः ४-२४

# ત્રૈવેયકોની પૂર્વે કલ્પો=પૂજ્ય-પૂજકભાવ વગેરે મર્યાદા છે.

જ્યાં કલ્પ હોય ત્યાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવો કલ્પોપપન્ન અને જ્યાં કલ્પ ન હોય ત્યાં ઉત્પન્ન થયેલા દેવો કલ્પાતીત છે. આથી ક્યાં સુધી કલ્પ છે, તે આ સૂત્રમાં જણાવ્યું છે. સૌધર્મથી અચ્યુત સુધીના ૧૨ દેવલોકમાં કલ્પ છે. નવ પ્રૈવેયક અને પાંચ અનુત્તરમાં કલ્પ નથી. કલ્પાતીત દેવોમાં સામાનિક વગેરે ભેદો નહિ હોવાથી સર્વ દેવો પોતપોતાને ઈંદ્ર માને છે. તેથી તેઓ અહમિંદ્ર કહેવાય છે.

# લોકાંતિક દેવોનું સ્થાન

ब्रह्मलोकालया लोकान्तिकाः ४-२५

બ્રહ્મલોકાલયા લોકાન્તિકાઃ ૪-૨૫

બ્રહ્મલોકાલયા લોકાન્તિકાઃ ૪-૨૫

# લોકાંતિક દેવોનું સ્થાન બ્રહ્મલોક છે.

લોકાંતિક દેવો બ્રહ્મલોકમાં રહે છે. બ્રહ્મલોકમાં રહેનારા સઘળા દેવો લોકાંતિક નથી. કિન્તુ જેઓ બ્રહ્મલોકના અંતે રહેલા છે તે દેવો લોકાંતિક કહેવાય છે. બ્રહ્મલોકના અંતે ચાર દિશામાં ચાર વિમાનો, ચાર વિદિશામાં ચાર વિમાનો અને એક મધ્યમાં એમ નવ વિમાનો આવેલાં છે. આ નવ વિમાનના કારણે તેમના નવ ભદે છે. બ્રહ્મલોકના અંતે વસવાથી અથવા લોકનો-સંસારનો અંત કરનારા હોવાથી તેમને લોકાંતિક કહેવામાં આવે છે. જ્યારે તીર્થંકર ભગવંતોનો પ્રવ્રજ્યાકાળ આવે ત્યારે તેઓ તેમની પાસે આવીને ''જય જય નંદા, જય જય ભદ્રા'' એ પ્રમાણે સ્તુતિ કરવાપૂર્વક તેમને ''ભયવં તિત્થં પવત્તેહ'' (=હે ભગવંત તીર્થને પ્રવર્તાવો.) એ પ્રમાણે તીર્થ પ્રવર્તાવવા માટે વિનંતી કરે છે.

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૨૫ 🕸 ૧૨૭

નવ પ્રકારના લોકાંતિક દેવોનાં નવ નામો सारस्वताऽऽदित्य-बह्च्चरुण-गर्दतोय-

तिषताव्याबाधमरुतोरिष्टाश्च

X-5 &

સારસ્વતાદિત્ય-વહ્નચરુણ-ગર્દતોય-તૃષિતાવ્યાબાધ-

મરતોરિષ્ટાશ્ચ

8-55

સારસ્વત-આદિત્ય-વહ્નિ-અરુણ-ગર્દતોય, તુષિત, અવ્યાબાધ, મરુતઃ અરિષ્ટાઃ ચ

8-5 E

સારસ્વત, આદિત્ય, વહ્નિ, અરુણ, ગર્દતોય, તુષિત, અવ્યાબાધ, મરુત અને અરિષ્ટ એમ નવ પ્રકારના લોકાંતિક દેવો છે.

લોકાંતિક દેવોનાં વિમાનોનાં સારસ્વત વગેરે નામો છે. વિમાનના દેવો પણ સારસ્વત આદિ તરીકે ઓળખાય છે.

અનુત્તરના વિજયાદિચાર વિમાનના દેવોનો સંસ્કારકાળ

विजयादिषु द्विचरमाः ४-२७

વિજયાદિષુ દ્વિચરમાઃ ૪-૨૭

્વિજયાદિષુ દ્વિચરમાઃ ૪-૨૭

વિજયાદિ ચાર વિમાનમાં બે વાર જનારા ચરમશરીરી હોય છે.

વિજય, વૈજયન્ત, જયંત અને અપરાજિત એ ચાર વિમાનના દેવો મનુષ્યના બે ભવો કરીને નિયમા મોક્ષે જાય છે.

વિજયાદિ વિમાનમાંથી સ્થવી મનુષ્યગતિમાં આવે છે. મનુષ્યપશું પામી પુનઃ વિજયાદિમાં ઉત્પન્ન થાય છે. ત્યાંથી ચ્યવી મનુષ્યગતિમાં

આવે છે અને સંયમની સાધના કરી મોક્ષ પામે છે. આ પ્રમાશે અહીં બે ભવ મનુષ્યની અપેક્ષાએ છે. અન્યથા દેવભવની સાથે ત્રણ ભવ થાય છે. મનુષ્યભવમાં જ મોક્ષની પ્રાપ્તિ થતી હોવાથી સૂત્રમાં મનુષ્યભવની અપેક્ષાએ વિજયાદિ દેવોને દ્વિચરમ કહેલ છે.\* સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનના દેવો નિયમા એકાવતારી હોય છે.

પાંચે પ્રકારના અનુત્તર વિમાનના દેવો લઘુકર્મી હોય છે. જે મુનિઓની મોક્ષની સાધના થોડી જ બાકી રહી ગઈ હોય તેઓ આ પાંચ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે. અનુત્તર વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયેલા જીવો, જો પૂર્વભવમાં અંતર્મુહૂર્ત જ આયુષ્ય વધારે હોત, અથવા છકના તપ જેટલી નિર્જરા વધારે થઈ હોત, તો સીધા મોક્ષમાં ચાલ્યા જાત. પણ ભવિતવ્યતા આદિના બળે થોડી સાધના બાકી રહી જવાથી સર્વાર્થસિદ્ધમાં ઉત્પન્ન થાય છે.

## તિર્યંચ સંજ્ઞાવાળાં પ્રાણીઓ

औपपातिक-मनुष्येभ्यः शेषास्तिर्यग्योनयः ४-२८ ઔપપાતિક-મનુષ્યેભ્યः શેષાસ્તિર્યગ્યોનયઃ ४-२८

ઔપપાતિક-મનુષ્યેભ્યઃ શેષાઃ તિર્યગ્યોનયઃ ૪-૨૮

ઔપપાતિક અને મનુષ્ય સિવાયના જીવો તિર્યગ્યોનિ-તિર્યંચ છે.

તિર્યંગ = આડું

નારકો અને દેવો ઔપપાતિક છે. નારકો, દેવો અને મનુષ્યો સિવાયના સઘળા જીવોની તિર્યગ્યોનિ (-તિર્યંચ) સંજ્ઞા છે. શાસ્ત્રમાં જુદી જુદી દૃષ્ટિએ જીવોના ભિન્ન ભિન્ન ભેદોનું પ્રતિપાદન કરવામાં આવ્યું છે. ઇંદ્રિયોની અપેક્ષાએ જીવોના પાંચ ભેદ પડે છે. એકેન્દ્રિય,

\* મતાંતરે વિજયાદિ ચારમાં એકવાર ઉત્પન્ન થયેલ જીવ ઉત્કૃષ્ટથી મનુષ્ય-દેવના ચોવીશ ભવો કરી મોક્ષમાં જાય છે. આથી સેનપ્રશ્નમાં 'વિજયાદિમાં બે વાર ગયેલ ચરમશરીરી હોય છે'' એવો આ સૂત્રનો અર્થ કર્યો છે.

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૨૮ 🕸 ૧૨૯

બેઇદ્રિય, તેઇદ્રિય, ચઉરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય. પંચેન્દ્રિય જીવોના નારક, દેવ, મનુષ્ય અને તિર્યંચ એમ ચાર ભેદ છે. નારક દેવ અને મનુષ્ય સિવાયના સઘળા પંચેદ્રિય જીવો અને એકેદ્રિયથી ચઉરિદ્રિય સુધીના જીવો તિર્યંચ કહેવાય છે.

### સ્થિતિનો અધિકાર

स्थितिः ४-२८

સ્થિતિઃ ૪-૨૯

સ્થિતિઃ ૪-૨૯

# અહીંથી સ્થિતિ [આયુષ્યનો કાળ] શરૂ થાય છે.

આ અધિકાર સૂત્ર છે. અહીંથી સ્થિતિના=આયુષ્યકાળના વર્ણનનો અધિકાર શરૂ થાય છે એ સૂચવવા આ સૂત્રની રચના કરી છે.

ભવનપતિ નિકાયમાં દક્ષિણાર્ધના ઈદ્રોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ : भवनेषु दक्षिणर्धाधिपतीनां पत्योपममध्यर्धम् ४-૩૦ ભવનેષુ દક્ષિણાર્ધાધિપતીનાં પલ્યોપમમધ્યર્ધમ્ ४-૩૦ ભવનેષુ દક્ષિણ-અર્ધ-અધિપતીનાં પલ્યોપમમ્ અધિ, અર્ધમ્ ४-૩૦

ભવનોમાં દક્ષિણાધર્મ અધિપતિની (ઇંદ્રની) દોઢ પલ્યોપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે.

ભવનપતિ દેવોના દશ ભેદો છે. તે દરેકના બે વિભાગ પડે છે: (૧) દક્ષિણ દિશા તરફનાં ભવનોમાં રહેનાર. (૨) ઉત્તર દિશા તરફનાં ભવનોમાં રહેનાર. (૨) ઉત્તર દિશા તરફનાં ભવનોમાં રહેનાર. આ બંનેના ઈદ્રો અલગ અલગ છે. આથી દક્ષિણ તરફ રહેનારા અસુરકુમાર આદિ દશ પ્રકારના દેવોના દશ ઈદ્રો અને ઉત્તર તરફ રહેનાર અસુરકુમાર આદિ દશ પ્રકારના દશ ઈદ્રો એમ ભવનપતિનિકાયમાં કુલ ૨૦ ઈદ્રો છે. દક્ષિણ દિશા તરફના ઈદ્રો દક્ષિણાર્ઘાધિપતિ અને ઉત્તર દિશા તરફના ઈદ્રો ઉત્તરાર્ધાધિપતિ છે.

તેમાં સર્વ દક્ષિણાર્ધાધિપતિની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ દોઢ પલ્યોપમ છે. ભવનપતિ નિકાયમાં ઉત્તરાર્ધના ઇંદ્રોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

> શેષાળાં વાદોને ૪-૩૧ શેષાણાં પાદોને ૪-૩૧ શેષાણાં પાદ-ઉને ૪-૩૧

શેષ ભવનપતિના ઇંદ્રોની સ્થિતિ પોણા બે પલ્યોપમ છે.

ભવનપતિ નિકાયના બાકીના ઇંદ્રોની=ઉત્તરાર્ધાધિપતિની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૧॥ છે.

ભવનપતિ નિકાયના ઇંદ્રોની સ્થિતિમાં અપવાદ

असुरेन्द्रयोः सागरोपममधिकं च ४-७२

અસુરેન્દ્રયોઃ સાગરોપમમધિકં ચ ૪-૩૨

અસુર-ઇન્દ્રયોઃ સાગરોપમમ્-અધિકં ચ ૪-૩૨

અસુરેન્દ્રોની સ્થિતિ અનુક્રમે એક સાગરોપમ અને કંઈક અધિક સાગરોપમ છે.

દક્ષિણાર્ધાધિપતિ ચમરની એક સાગરોપમ અને ઉત્તરાર્ધાધિપતિ બલિની કંઈક અધિક એક સાગરોપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે.

> सौधर्मादिषु यथाक्रमम् ४-33 सौधर्मादिषु यथाक्रमम् ४-33

સૌધર્માદિષુ યથાક્રમમ્ ૪-૩૩

નીચેના સૂત્રમાં જે સ્થિતિ કહેવાશે તે ક્રમશઃ સૌધર્મ આદિ દેવલોકના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે.

> सागरोपमे ४-**3४** सागरोपमे ४-**3४** सागरोपमे ४-**3**४

અध्याय : ४ • सूत्र : उ१-उ४ 🕸 १३१

સૌધર્મ કલ્પના દેવોની બે સાગરોપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે.

अधिके च ४-उप

અધિકે ચ ૪-૩૫

અધિકે ચ ૪-૩૫

ઈશાન કલ્પના દેવોની કંઈક અધિક બે સાગરોપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે.

> सप्त सनत्कुमारे ४-*35* सप्त सनत्कुमारे ४-*35* सप्त सनत्कुमारे ४-*35*

સનત્કુમાર કલ્પના દેવોની સાત સાગરોપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે.

विशेष-त्रि-सप्त-दशैंकादश-त्रयोदश-पञ्चदशिभरधिकानि च ४-३७ विशेष-त्रि-सप्त-दशैंकादश-त्रयोदश-पंयदशिभरिधिकानि च ४-३७ विशेष-त्रि-सप्त-दशै-अेक्षादश-त्रयोदश-

પંચદશભિઃ અધિકાનિ ચ

8-39

સાત સંખ્યામાં વિશેષ, ૩, ૭, ૧૦, ૧૧, ૧૩, ૧૫ સાગરોપમ વધારવાથી અનુક્રમે માહેંદ્ર આદિ કલ્પના દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ થાય છે. તે આ પ્રમાણે :

માહેન્દ્રની સાધિક સાત સાગરોપમ, બ્રહ્મની ૧૦ સાગરોપમ, લાંતકની ૧૪ સાગરોપમ, મહાશુક્રમાં ૧૭ સાગરોપમ, સહસ્રારમાં ૧૮ સાગરોપમ, આનત-પ્રાણતમાં ૨૦ સાગરોપમ, આરણ-અચ્યુતમાં ૨૨ સાગરોપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે.

आरणाच्युतादूर्ध्वमेकैकेन नवसु ग्रैवेयकेषु विजयादिषु सर्वा આરણાચ્યતાદર્ધ્વમેકેકેન નવસ ગ્રૈવેયકેષ

વિજયાદિષુ સર્વાર્થસિદ્ધે ચ આરણ-અચ્યુતાદ્-ઉર્ધ્વમ્-એકૈકેન નવસુ પ્રૈવેયકેષુ

**8-36** 

વિજયાદિષુ સર્વાર્થસિદ્ધે ચ

X-3/

આરણ-અચ્યુત કલ્પની સ્થિતિમાં એક એક સાગરોપમની વૃદ્ધિ કરવાથી અનુક્રમે નવ શ્રેવેયક, વિજયાદિ ચાર અને સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ થાય છે. તે આ પ્રમાણે —

| દેવ | લોક               | આયુષ્ય |   | દેવલોક               | આયુષ્ય |
|-----|-------------------|--------|---|----------------------|--------|
| ٩   | ત્ર <u>ી</u> વેયક | ર૩ સા. | 9 | <b>ત્રૈ</b> વેયક     | ર૯ સા. |
| ર   | ,,                | ૨૪ સા. | 6 | ,,                   | ૩૦ સા. |
| 3   | ,,,               | ૨૫ સા. | ૯ | "                    | ૩૧ સા. |
| ४   | 9,9               | ૨૬ સા. |   | <b>ી</b> વેજયાદિ ચાર | ૩૨ સા. |
| પ   | "                 | ૨૭ સા. |   | સર્વાર્થસિદ્ધ        | ૩૩ સા. |
| َ ع | ,,                | ૨૮ સા. |   |                      |        |

જઘન્ય સ્થિતિના અધિકારનો પ્રારંભ

अपरा पत्योपममधिकं च

X-36

અપરા પલ્યોપમમધિકં ચ

8-36

અપરા પલ્યોપમમુ અધિકં ચ

४-३૯

સૌધર્મ અને ઈશાનમાં જઘન્ય સ્થિતિ અનુક્રમે એક પલ્યોપમ અને સાધિક પલ્યોપમ છે.

અધ્યાય : ૪ · સત્ર : ૩૮-૩૯ 🕸 ૧૩૩

सागरोपमे ४-४०

સાગરોપમે ૪-૪૦

સાગરોપમે ૪-૪૦

સનત્કુમારમાં જઘન્ય સ્થિતિ બે સાગરોપમ છે.

अधिके च ४-४१

અધિકે ચ ૪-૪૧

અધિકે ચ ૪-૪૧

માહેંદ્રમાં જઘન્ય સ્થિતિ સાધિક બે સાગરોપમ છે.

परतः परतः पूर्वा पूर्वाऽनन्तरा ४-४२

પરતઃ પરતઃ પૂર્વા પૂર્વાકનન્તરા ૪-૪૨

પરતઃ પરતઃ પૂર્વા પૂર્વા અનન્તરા ૪-૪૨

માહેન્દ્ર પછીના દેવલોકોમાં પોતપોતાની પૂર્વના દેવલોકની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પ્રમાણે જઘન્ય સ્થિતિ છે.

અર્થાત્ પોતાનાથી પૂર્વના દેવલોકની જે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ તે જ પોતાની જઘન્ય સ્થિતિ છે. તે આ પ્રમાણે –

| દેવલોક |                  | જઘન્યસ્થિતિ | દેવલોક |          | જધન્યસ્થિતિ |
|--------|------------------|-------------|--------|----------|-------------|
| ય      | સાધિક            | ૭ સા.       | 8      | શ્રૈવેયક | ૨૫ સા.      |
| 5      |                  | ૧૦ સા.      | પ      | ,,       | ૨૬ સા.      |
| 9      |                  | ૧૪ સા.      | 5      | ,,       | ૨૭ સા.      |
| 2      |                  | ૧૭ સા.      | 9      | શ્રૈવેયક | ૨૮ સા.      |
| ૯-૧૦   |                  | ૧૮ સા.      | 6      | ,,       | ૨૯ સા.      |
| ११-१२  |                  | ૨૦ સા.      | ٧ ,    | ,,       | ૩૦ સા.      |
| ٩      | શ્ર <u>ી</u> વે0 | રર સા.      | વિજ    | યાદિચાર  | ૩૧ સા.      |
| ૨      | શ્ર <u>ી</u> વે૦ | ૨૩ સા.      |        |          |             |
| 3      | ,,               | ૨૪ સા.      | 1      |          |             |

नारकाणां च द्वितीयादिषु ४-४३ नारकाषां च द्वितीयादिषु ४-४३ नारकाषां च द्वितीयादिषु ४-४३

બીજીથી સાતમી નરક સુધીમાં પૂર્વનરકની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પછીના નરકની જઘન્ય સ્થિતિ છે. તે આ પ્રમાણે –

| નરક | જઘન્યસ્થિતિ | નરક | જઘન્યસ્થિતિ | નરક | જઘન્યસ્થિતિ |
|-----|-------------|-----|-------------|-----|-------------|
| ર   | ૧સા.        | 8   | ૭ સા.       | 5   | ૧૭ સા.      |
| 3   | ૩ સા.       | પ   | ૧૦ સા.      | ૭   | રર સા.      |

दशवर्षसहस्राणि प्रथमायाम् ४-४४ दशवर्षसद्याषि प्रथमायाम् ४-४४ दशवर्षसद्याषि प्रथमायाम् ४-४४

પ્રથમ નરકમાં જઘન્ય સ્થિતિ ૧૦ હજાર વર્ષ છે.

भवनेषु च ४-४५ ભवनेषु य ४-४५ ભवनेषु य ४-४५

ં ભવનપતિ નિકાયના દેવોની પણ જઘન્ય સ્થિતિ ૧૦ હજાર વર્ષ છે.

> व्यन्तराणां च ४-४*۶* વ્યંતરાણાં ચ ४-४*۶* વ્યંતરાણાં ચ ४-४*۶*

વ્યંતર નિકાયના દેવોની પણ જઘન્ય સ્થિતિ ૧૦ હજાર વર્ષ છે.

અધ્યાય : ૪ • સત્ર : ૪૩-૪૬ 🕸 ૧૩૫

વ્યંતર દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ

परा पत्योपमम् ४-४७

પરા પલ્યોપમમ્ ૪-૪૭

પરા પલ્યોપમમ્ ૪-૪૭

વ્યંતર દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એક પલ્યોપમ છે.

જ્યોતિષ્ક દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિનો અધિકાર

ज्योतिष्काणामधिकम् ४-४८

જ્યોતિષ્કાણામધિકમ્ ૪-૪૮

જ્યોતિષ્કાણામ્ અધિકમ્ ૪-૪૮

જ્યોતિષ્ક દેવોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કંઈક અધિક એક પલ્યોપમ છે.

ત્રહ, નક્ષત્ર અને તારાની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ આગળ કહેવાના હોવાથી અહીં સૂર્ય અને ચંદ્રની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ જણાવી છે. સૂર્યની હજાર વર્ષ અધિક એક પલ્યોપમ અને ચંદ્રની લાખ વર્ષ અધિક એક પલ્યોપમ ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ છે.

ग्रहाणामेकम् ४-४८

ગ્રહાણામેકમ્ ૪-૪૯

ગ્રહાણામ્ એકમ્ ૪-૪૯

ગ્રહોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ એક પલ્યોપમ છે.

नक्षत्राणाभर्धम् ४-५०

નક્ષત્રાણામર્ધમ્ ૪-૫૦

નક્ષત્રાણાં અર્ધમ્ ૪-૫૦

નક્ષત્રોની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ અડધો પલ્યોપમ છે.

तारकाणां चतुर्भागः ४-५१

તારકાણાં ચતુર્ભાગઃ ૪-૫૧

તારકાજાં ચતુર્ભાગઃ ૪-૫૧

તારાઓની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ પા [OI] પલ્યોપમ છે.

જ્યોતિષ્ક દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ

जघन्या त्वष्टभागः ४-५२

જધન્યા ત્વષ્ટભાગઃ ૪-૫૨

જઘન્યા તુ અષ્ટભાગઃ ૪-૫૨

તારાઓની જઘન્ય સ્થિતિ ૧/૮ પલ્યોપમ છે.

चतुर्भागः शेषाणाम् ४-५3

ચતુર્ભાગઃ શેષાજ્ઞામ્ ૪-૫૩

ચતુર્ભાગઃ શેષાણામ્ ૪-૫૩

શેષ જ્યોતિષ્ક દેવોની જઘન્ય સ્થિતિ  $O(\left[\frac{\alpha}{\lambda}\right])$ 

પલ્યોપમ છે.

## તત્ત્વદોહન

ચારે ગતિનું સ્વરૂપ દર્શાવી પ્રંથકારે ત્રીજા અધ્યાયમાં નારક, મનુષ્ય અને તિર્પંચનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું. હવે ચોથા અધ્યાયમાં દેવલોકનું સ્વરૂપ જણાવે છે.

આ ચારે ગતિમાં જીવોનું અવાગમન તેમના કર્મના લેખ પ્રમાણે થાય છે. એ કર્મ પણ અજ્ઞાનવશ થતાં જીવના પરિણામનું કારણ છે. ચારે ગતિમાં ભૌતિક જગતની દૃષ્ટિએ દેવલોકમાં સુખ છે. આયુષ્ય દીર્ધકાળના છે. શરીર શુચિવાળું છે. છતાં ભાઈ ત્યાં કાળની ફાળ રોકી શકાતી નથી.

અધ્યાય : ૪ · સૂત્ર : ૫૧-૫૩ 🕸 ૧૩૭

વળી દેવલોકમાં ગયેલો જીવ પણ જો મિથ્યામતિ હોય તો અને મિથ્યામતિ જ રહે તો પરિણામે તેને એકેન્દ્રિયપણામાં ઉપજવાની સજા જ સહેવી પડે છે, એ પરથી સમજો કે એ દેવલોકના સુખનું પરિણામ જો આટલું નિકૃષ્ટ આવતું હોય તો તેને સુખ કહેવું કે નહિ ?

હવે જો સમ્યગ્દૃષ્ટિ દેવો છે, તો ત્યાં કંઈ પણ જાગૃત છે. છતાં તેમનું સંયમી જીવન નથી. તેમાં પણ નીચેના દેવલોકમાં જીવો કષાય પરિણામવાળા હોય છે. નીચેના દેવલોકમાં બાળતપાદિના શુભ ભાવવાળા જીવો ઉત્પન્ન થાય છે. ઉપરના દેવલોકમાં સમ્યગ્દૃષ્ટિ કે નિર્ગંથ મુનિઓના જીવો પ્રાયે ઉત્પન્ન થાય છે.

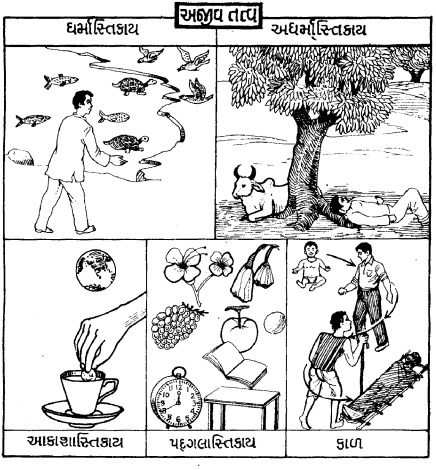
એકેન્દ્રિયથી ચાર ઇન્દ્રિય સુધીના જીવો, દેવો કે નારકી કોઈ પણ દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થતા નથી. દેવપણે ઉત્પન્ન થાય તેવા શુભભાવ તેમને ઉપજતા નથી. અર્થાત તિર્યંચ પંચેન્દ્રિય અને મનુષ્ય જ દેવલોકમાં ઉપજે છે. કે જેમણે તેવા શુભભાવે કરીને દેવાયુ બાંધ્યું હોય. છતાં સમ્યગ્દર્શનના અભાવે તે સુખ સુખરૂપ નથી. માટે ગ્રંથકારે પ્રથમ અધ્યાયમાં જ મૂળ ધર્મ દર્શાવ્યો છે.

## સમ્યગુદર્શન – જ્ઞાનચારિત્રાણિ મોક્ષમાર્ગઃ

નિર્પ્રથમુનિની નિર્મળ ચારિત્રાવસ્થા આમ તો મોક્ષનું કારણ છે, પરંતુ ભૈવિતવ્યતાના કારણે કે યોગ્ય ક્ષેત્રાદિના અભાવે તેવા જીવો નવપ્રૈવેયક કે સર્વાર્થ સિદ્ધના વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાયછે, તે જાણે એક વિસામો છે. ઉત્કૃષ્ટ કોટિના શુભભાવો પુષ્યનું નિમિત્ત બને છે. ત્યારે નિર્જરા થવા સાથે પુષ્યનો બંધ થાય છે. પરંતુ શ્રેષ્ટિ પર અરૂઢ મુનિઓ જેવી ત્યાં અનંતગુણી નિર્જરા ન હોવાથી, પુષ્યયોગ વિશેષપણે થાય છે. તેવા જીવો પ્રાયે એકાવતારી હોય છે.

દીર્ધકાળના એ આયુષ્યના કાળમાં સ્વરુપચિંતનની વિશેષતા છે. જેમ જેમ ઉપર ઉપરનાદેવલોક તેમ તેમ વાસના અને કષાયની મંદતા થાય છે. દેવલોકના સુખમાં પણ ભોગની તીવ્રતા નથી. બાહ્ય સંયમ નથી પણ અંતરંગ પરિણતિની લેશ્યા અત્યંત શુભ હોય છે.

|    | નામ                   | લક્ષણ                             |
|----|-----------------------|-----------------------------------|
| ٩. | ધર્માસ્તિકાય          | ગતિસહાયક (જીવ અને પુદ્દગલને)      |
| ₹. | અધર્માસ્તિકા <b>ય</b> | સ્થિતિ સહાયક (,, ,,)              |
| 3. | આકાશાસ્તિકાય          | જગા આપવામાં સહાયક, સર્વ પદાર્થોને |
| 8. | પુદ્ગલાસ્તિકાય        | વર્શ, ગંધ,રસ, સ્પર્શવાળું         |
| ૫. | કાળ                   | વસ્તુના પરિવર્તનમાં સહાયક         |
| પ. | કાળ                   | વસ્તુના પરિવર્તનમાં સહાયક         |

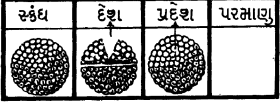


અસ્તિ = પ્રદેશ, કાય = સમૂહ = પ્રદેશોનો સમૂહ તે અસ્તિકાય. જીવ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ, પુદ્દગલ અસ્તિકાય છે. પ્રદેશોના સમૂહરૂપે છે. કાળ એક પ્રદેશી છે તેથી અસ્તિકાય છે.

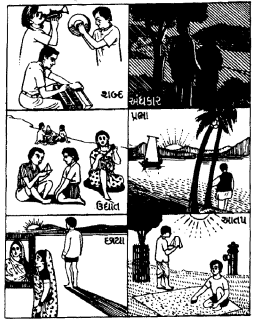
# અજીવ તત્વો પાંચ છે તેના ભેદ ૧૪ છે.

| ٩. | ધર્માસ્તિકાય       | સ્કંધ | દેશ | પ્રદેશ   |        | 3 |
|----|--------------------|-------|-----|----------|--------|---|
| ₹. | અધર્માસ્તિકાય      | સ્કંધ | દેશ | પ્રદેશ   |        | 3 |
| з. | આકાશાસ્તિકાય       | સ્કંધ | દેશ | પ્રદેશ   |        | 3 |
| ٧. | પુદ્દગલાસ્તિકાય    | સ્કંધ | દેશ | પ્રદેશ   | પરમાશુ | ४ |
| ૫. | કાળ (અસ્તિકાય નથી) |       | _   | અપ્રદેશી |        | ٩ |
|    |                    |       |     |          |        |   |

પરમાણ



# પુદ્દગલના વિશેષલક્ષણ



98

મિથ્યાદૃષ્ટિ દેવોને સ્વર્ગલોકના સુખ છૂટી જવાનું દુઃખ હોય છે. સમ્યગ્દૃષ્ટિ દેવોને મનુષ્યનો જન્મ મેળવવાની ભાવના છે. કે જે દ્વારા પોતે સંયમ ધર્મની આરાધના કરી શકે.

ગમેતે ગતિમાંથી છૂટવાનું સાધન એકમાત્ર સમ્યક્ત્વ છે. જેની પ્રાપ્તિ અંતરંગની શુદ્ધિ પર અવલંબે છે. માટે માનવદેહમાં મળેલી વિચારશક્તિનું દોહન કરી, તેને નિર્મળતાના શિખરે અધિષ્ઠિત કરી પરમતાને પ્રાપ્ત કરો. ત્યાં સુખજ સુખ છે.

П

હે જગતના જીવો ! તમારા સુખનો એકમાત્ર ઉપાય પરમાત્મતત્ત્વનો આશ્રય છે. સમ્યગ્દર્શનથી માંડીને સિદ્ધિ સુધીની સર્વ ભૂમિકાઓ તેમાં સમાય છે. પરમાત્વતત્ત્વનો જઘન્ય આશ્રય સમ્યગ્દર્શન છે. તે આશ્રય મધ્યમ કોટિની ઉગ્રતા ધારણ કરતાં જીવને દેશચારિત્ર, સકલ ચારિત્ર વગેરે દશાઓ પ્રગટ થાય છે અને પૂર્ણ આશ્રય થતાં કેવળ જ્ઞાન અને સિદ્ધત્વ પામી જીવ સર્વથા કૃતાર્થ થાય છે.

આ રત્નત્રય જ સિદ્ધાંતનું સર્વસ્વ છે. તથા તેજ મુક્તિનું કારણ છે; વળી જીવોનું હિત તે જ છે અને પ્રધાનપદ તે જ છે.

જે સંયમી મુનિઓ પૂર્વે મોક્ષ ગયા છે, વર્તમાનમાં જાય છે અને ભવિષ્યમાં જશે તેઓ ખરેખર આ અખંડિત રત્નત્રયને સમ્યક્પકારે આરાધીને જ ગયા છે, જાય છે અને જશે.

આ સમ્પક્ રત્નત્રયને પ્રાપ્ત કર્યા વગર કરોડો — અબજો જન્મ ઘારણ કરવા છતાં પણ કોઈ જીવ મોક્ષલક્ષ્મીના મુખક્રમળને સાક્ષાત્ દેખી શકતા નથી.

અધ્યાય : ૪ · તત્ત્વદોહન 🕸 ૧૩૯

#### પંચમ અધ્યાય

#### અજીવતત્ત્વ

अजीवकाया धर्माधर्माकाशपुद्गलाः **u**-9

અજીવકાયા ધર્માધર્માકાશપુદ્દગલાઃ 4-9

અજીવકાયા ધર્મ-અધર્મ-આકાશ-પુદ્દગલાઃ 4-9

ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને પુદ્દગલ એ ચાર અજીવકાય છે.

આ ધર્મ અધર્મ પદાર્થ કે દ્રવ્યનાં સૂચક નામો છે.

આ ચાર દ્રવ્યો અસ્તિકાય છે. અસ્તિ = પ્રદેશ. કાય સમહ = પ્રદેશોનો સમૂહ તે અસ્તિકાય છે. આ ચાર દ્રવ્યો પ્રદેશોનો સમૂહ છે તેથી અસ્તિકાય કહેવાય છે, ્રતે અજીવ દ્રવ્યો છે. ૧. ધર્માસ્તિકાય, ૨. અધર્માસ્તિકાય, ૩. આકાશાસ્તિકાય, ૪. પુદ્દગલાસ્તિકાય. (જીવ પણ પ્રદેશોનો સમૂહ છે.) તેથી જીવાસ્તિકાય છે. કુલ ૫ દ્રવ્યો અસ્તિકાય છે પણ અહીં અજીવનો વિષય હોવાથી ચાર અસ્તિકાયનું સ્વરૂપ સમજાવે ٠63

अस्तिशयना सेह

ધર્માસ્તિકાય સ્કંધ પ્રદેશ, પ્રદેશ અધર્માસ્તિકાય સ્કંઘ, દેશ, પ્રદેશ 3 આકાશાસ્ત્રિકાય સ્કંધ, દેશ, પ્રદેશ પુદ્રગલાસ્તિકાય

સ્કંધ, દેશ, પ્રદેશ,

પરમાણ

કુલ ૧૩

(કાળ દ્રવ્યનો એકપ્રદેશી ભેદ ઉમેરતાં કુલ ૧૪ થાય) સ્કંધ : કોઈપણ વસ્તુ-પદાર્થનો સંપૂર્ણ વિભાગ જેમકે કળીનો પૂરો લાડુ.

દેશ: વસ્તુનો જેના વિભાગ થઈ શકે તેવો સવિભાજ્ય ભાગ, જેમકે કળી લાડુનો અડધો કે અલ્પ ભાગ. જો તે ભાગ છૂટો પડ્યો હોય ને સ્વતંત્ર હોય તો સ્કંધ. પણ જોડાઈને રહ્યો હોય તો દેશ કહેવાય. મૂળ વસ્તુથી છૂટો પડે તે મૂળ વસ્તુની અપેક્ષા વગર સ્વતંત્ર હોય તો સ્કંધ. પુદ્દગલાસ્તિકાય વિના અન્ય દ્રવ્યોમાંથી વિભાગ છૂટો પડતો નથી. પુદ્દગલાસ્તિકાય સિવાય ચારે દ્રવ્યો સાથે પોતાના પ્રદેશોનો શાશ્વત સંબંધ છે.

પ્રદેશ : વસ્તુ સાથે જોડાયેલો નિર્વિભાજ્ય (જેના બે ભાગ ન થઈ શકે તેવો અંતિમ સૂક્ષ્મભાગ) પરમાશુ મૂળ પદાર્થથી છૂટો પડેલો નિર્વિભાજ્ય અંશ. પ્રદેશ અને પરમાશુ અંતિમ સૂક્ષ્મ અંશ છે. બંનેમાં તફાવત એ છે કે પ્રદેશ મૂળ વસ્તુને જોડાઈને રહે છે, અને જે છૂટો પડેલો નિર્વિભાજ્ય અંશ તે પરમાશુ કહેવાય છે. પ્રદેશ જ છૂટો પડી પરમાશુ નામ ધારણ કરે છે. પ્રદેશ તથા પરમાશુનું કદ સમાન છે. આ પરમાશુ અત્યંત સૂક્ષ્મ હોવાથી નરી નજરે નિહાળી શકાતો નથી. તેથી શાસ્ત્ર દ્વારા શ્રદ્ધાગમ્ય માનવું.

> द्रव्याणि जीवाश्च . ५-२ द्रव्याशि જીवाश्च ५-२ द्रव्याशि कावाः च ५-२

ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય અને જીવો એ પાંચ દ્રવ્યો છે.

#### આ દ્રવ્યોનાં વિશેષ લક્ષણો :

ધર્માસ્તિકાય — જીવ અને પુદ્દગલને ગતિ સહાયક, એક છે. અધર્માસ્તિકાય — જીવ અને પુદ્દગલને સ્થિતિ સહાયક, એક છે. આકાશાસ્તિકાય — પદાર્થ માત્રને જગા આપવામાં સહાયક, એક છે. પુદ્દગલાસ્તિકાય — રૂપી છે, સ્પર્શાદિ લક્ષણવાળું છે. અનંત છે. જીવાસ્તિકાય - ચેતના લક્ષણવાળું છે. અનંત છે. અજીવતત્ત્વના ભેદોમાં કાળની ગણના જુદી કરી નથી. વળી તે

અધ્યાય : પં • સૂત્ર : ૨ 📽 ૧૪૧

પ્રદેશના સમૂહરૂપ નથી, તે વિષયમાં મતભેદ છે.

नित्यावस्थितान्यरूपाणि च ५-३

નિત્યાવસ્થિતાન્યરૂપાણિ ચ ૫-૩

નિત્ય-અવસ્થિતાનિ-અરૂપાણિ ચ ૫-૩

ધર્માસ્તિકાય આદિ પાંચ દ્રવ્યો નિત્ય અને અવસ્થિત (સ્થિર) છે, તથા પુદ્દગલ સિવાય ચાર અરૂપી છે.

આ ઉપરાંત વસ્તુત્વ, દ્રવ્યત્વ, પ્રમેયત્વ, પ્રદેશત્વ આદિ ગુણો દરેકમાં સમાન છે.

નિત્ય, સ્થિર, અરૂપીપશું પુદ્દગલ સિવાય ચારેમાં સમાન છે.

નિત્ય: પોતાના સામાન્ય-વિશેષ સ્વરૂપથી ચ્યુત થતાં નથી. નિત્ય ગુણ જગતની શાશ્વતતા સૂચવે છે. અવસ્થિત ગુણથી અન્ય સાથે મિશ્રણ થતું નથી. દ્રવ્ય પરિવર્તનર્શીલ છતાં પોતાના સ્વરૂપમાં સ્થિત છે, અસ્પૃષ્ટ છે.

અવસ્થિત : પોતાના સ્વરૂપમાં કાયમ રહેવા છતાં બીજા સ્વરૂપે થતાં નથી. જેમકે જીવ અજીવરૂપે ન થાય.

અરૂપીપશું : રૂપનો અભાવ, સ્પર્શાદિ રહિત છે, તેથી પુદ્દગલની જેમ ઇન્દ્રિયો દ્વારા આ પદાર્થીનું જ્ઞાન થતું નથી.

# રૂપી દ્રવ્યો

रूपिणः पुदुगलाः ५-४

રૂપિણઃ પુદ્દગલાઃ ૫-૪

રૂપિશઃ પુદ્ગલાઃ ૫-૪

પાંચે દ્રવ્યમાં પુદ્દગલ રૂપી છે, આંખથી જોઈ શકાય તેવું છે. તેમાં સ્પર્શ, રસ, વર્શ, ગંઘ આદિ લક્ષણો છે, જે ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે.

અરૂપી દ્રવ્યો ધર્માસ્તિકાય આદિ ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય થતા નથી. પુદ્દગલ રૂપી છે, છતાં પરમાણુ સૂક્ષ્મ હોવાથી ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય નથી છતાં તે અમુક અવસ્થામાં સ્કંધરૂપ થતાં ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય બને છે, તેથી સૂક્ષ્મ હોવા છતાં રૂપી છે. (રૂપીનો અર્થ વર્ણાદિ ગુણો વાળું હોય તે છે. તે લક્ષણ પરમાણુમાં છે માટે રૂપી છે.)

આકાશ સુધીનાં દ્રવ્યો એક એક છે.

જીવ અને પુદ્દગલો અનેક છે. પણ ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય એ ત્રણે એક એક છે. જોકે જીવ અને પુદ્દગલ વ્યક્તિરૂપે અનંત છે.

> निष्क्रियाणि च ५- ६ निष्क्रियाशि च ५- ६ निष्क्रियाशि च ५- ६

# આકાશ સુધીના દ્રવ્યો નિષ્ક્રિય ક્રિયા રહિત છે.

જીવો અને પુદ્દગલો એક સ્થળેથી અન્ય સ્થળે ગમનાગમન કરે છે, તેમ ધર્માદિ ત્રણ દ્રવ્યોમાં પોતાનામાં ગમનરૂપ ક્રિયા થતી નથી તે અર્થમાં તે નિષ્ક્રિય છે. પરંતુ દરેક દ્રવ્યમાં ઉત્પાદ વ્યયરૂપ ક્રિયા થતી હોવાથી દ્રવ્ય માત્ર ક્રિયાશીલ છે તથા ગતિસહાયકતા આદિ ક્રિયાની અપેક્ષાએ પણ સક્રિય છે.

દરેક દ્રવ્યોમાં પ્રદેશોનું પરિમાણ કહે છે.

असंख्येयाः प्रदेशा धर्माधर्मयोः ૫-૭ અસંખ્યેયાઃ પ્રદેશા ધર્માધર્મયોઃ ૫-૭ અસંખ્યેયાઃ પ્રદેશાઃ ધર્મ-અધર્મયોઃ ૫-૭

અધ્યાય : ૫ · સૂત્ર : ૫-૭ 🕸 ૧૪૩

# ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયના અસંખ્યાત પ્રદેશો છે.

વસ્તુ સાથે જોડાયેલો નિર્વિભાજ્ય સૂક્ષ્મ અંશ તે પ્રદેશ છે, તે ઉક્ત બે દ્રવ્યોમાં અસંખ્યાત અસંખ્યાત છે. આ બંને દ્રવ્યો અખંડ સ્કંધરૂપ છે. તે અલગ થતાં નથી. તે તેની વિશેષતા છે.

जीवस्य च ५-८

જીવસ્ય ચ પ-૮

જીવસ્ય य ५-८

### પ્રત્યેક જીવના અસંખ્યાત પ્રદેશો છે.

જીવ દ્રવ્ય વ્યક્તિરૂપે અનંત છે. પ્રત્યેક જીવ-વ્યક્તિ રૂપે એક અખંડ વસ્તુ છે. અને સર્વ જીવો અસંખ્યાત પ્રદેશી છે. પછી નાનું જંતુ હોય કે મોટું પ્રાણી હોય કારણ કે જીવ પુદ્દગલના સંયોગથી સંકોચ-વિસ્તારની શક્તિ ઘરાવે છે. પરંતુ અસંખ્યાત પ્રદેશની મર્યાદામાં રહે છે.

आकाशस्यानन्ताः

4-6

આકાશસ્યાનન્તાઃ

4-6

આકાશસ્ય અનન્તાઃ

4-6

#### આકાશ અનંત પ્રદેશી છે.

આકાશના બે ભાગ છે. લોકાકાશ અને અલોકાકાશ. તે બંને પ્રદેશોની અપેક્ષાએ આકાશ અનંતપ્રદેશી છે. પરંતુ બંનેના પ્રદેશોની વિચારણાની અપેક્ષાએ લોકાકાશ અસંખ્યાત પ્રદેશી અને અલોકાકાશ અનંત પ્રદેશી છે. લોકાકાશ કરતાં અલોકાકાશ ઘણું વિસ્તીર્ણ છે.

सङ्घयेयाऽसङ्घयेयाश्च पुद्गलानाम् ૫-૧૦ સંખ્યેયાઙસંપખ્યેયાશ્વ પુદ્ગલાનામ્ ૫-૧૦ સંખ્યેય-અસંખ્યેયાઃ ચ પુદ્દગલાનામ્ ૫-૧૦

# પુદ્દગલના સંખ્યાત-અસંખ્યાત અને અનંત પ્રદેશો છે.

પુદ્દગલ સ્કંધ સંખ્યાત અસંખ્યાત અનંત અને અનંતા અનંત પ્રદેશવાળું છે.

પુદ્દગલના પ્રદેશો પોતાના સ્કંધથી જુદા પડે છે. પરંતુ બીજા ચાર અસ્તિકાય દ્રવ્યોના પ્રદેશો જુદા પડતા નથી, કારણ કે તે દ્રવ્યો અરૂપી છે.

ઘર્માસ્તિકાય, અઘર્માસ્તિકાય અને આકાશાસ્તિકાયના પ્રદેશોમાં સંકોચ-વિસ્તાર નથી, પણ જીવ તથા પુદ્દગલના પ્રદેશો સંકોચ-વિસ્તારવાળા છે. નાનું શરીર મોટું થતું જાય તેમ પ્રદેશો વધતા નથી પણ અન્ય પ્રદેશોનો વિકાસ થતો જાય છે. જીવ અરૂપી છતાં શરીરના યોગે રૂપી મનાય છે. તેથી તેમાં સંકોચ-વિસ્તાર સંભવિત છે. પુદ્દગલમાં સંકોચ-વિસ્તાર થાય છે. દીપકને નાની પેટીમાં મૂકવામાં આવે તો તેટલા ભાગમાં પ્રકાશ સમાઈ જાય છે અને તે દીપકને મોટા ઓરડામાં મૂકવામાં આવે તો પ્રકાશ વિસ્તાર પામે છે. તેમાં પુદ્દગલ પ્રદેશનો વિસ્તાર છે.

नाणोः ५-११

નાણોઃ ૫-૧૧

ન અણોઃ પ-૧૧

# અછુ-પરમાણુને પ્રદેશો નથી.

અશુ પોતે અંતિમ અવિભાજ્ય અંશ છે. તે ચક્ષુઅગોચર છે. તે કેવળજ્ઞાનનો વિષય બને છે. પરમાશુ પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે. તે નાનામાં નાનું પરિમાણ છે. પ્રદેશ રહી શકે તેટલા ભાગમાં પરમાશુ રહે છે.

જોકે પરમાશુની પર્યાયરૂપે અંશોની કલ્પના કરવામાં આવી છે. કેમકે પરમાશુમાં વર્ણ ગંધ રસ આદિ અનેક પર્યાય (અવસ્થા) છે. તેથી પરમાશુમાં વ્યક્તિપણે ભાવપરમાશુ અનેક મનાય છે.

અધ્યાય: ૫ · સૂત્ર: ૧૧ 🕸 ૧૪૫

लोकाकाशेऽवगाहः

પ-૧૨

લોકાકાશેકવગાહઃ

પ-૧૨

લોકાકાશે અવગાહઃ

પ-૧૨

ધર્માસ્તિકાય આદિ ચાર દ્રવ્યો લોકાકાશમાં રહેલાં છે.

આકાશના બે ભેદ છે :

૧. લોકાકાશ : જેમાં ધર્માસ્તિકાય આદિ સર્વ દ્રવ્યો રહેલાં છે.

ર. **અલોકાકાશ : જેમાં ધર્મા**સ્તિકાય આદિ કોઈ દ્રવ્ય નથી. તેથી અલોકાકાશમાં કોઈ જીવ કે પુદ્દગલ ગતિ કે સ્થિતિ કરી શકતું નથી.

સિદ્ધ ભગવંતો કે ઇન્દ્રાદિ ગમે તેવા શક્તિયુક્ત હોય તો પણ ધર્માસ્તિકાય આદિ દ્રવ્યોના અભાવે અલોકાકાશમાં જઈ શક્તા નથી.

વ્યવહારદૃષ્ટિએ આ સર્વ દ્રવ્યોને આકાશ એ આધાર છે, પરંતુ નિશ્ચયદૃષ્ટિએ દરેક દ્રવ્યો સ્વપ્રતિષ્ઠિત છે. આકાશથી મોટા પરિમાણવાળું કોઈ દ્રવ્ય નથી, તેથી વાસ્તવમાં બંને દૃષ્ટિએ આકાશને કોઈ આધાર નથી. તે સ્વપ્રતિષ્ઠિત છે.

धर्माधर्मयोः कृत्स्ने ५-१३

ધર્માધર્મયોઃ કૃત્સ્ને ૫-૧૩

ધર્મ-અધર્મયોઃ કૃત્સ્ને ૫-૧૩

ધર્માસ્તિકાય અધર્માસ્તિકાય સંપૂર્ણ લોકાકાશમાં રહેલા છે.

ધર્માસ્તિકાય તથા અધર્માસ્તિકાય સંપૂર્ણ લોકવ્યાપી છે. લોકાકાશનો એક પણ પ્રદેશ એવો નથી કે જ્યાં એ બે દ્રવ્યો ના હોય, તેથી તેમના પ્રદેશો લોકાકાશ પ્રમાણ સમાન છે. અર્થાત્ ત્રણે દ્રવ્યો અસંખ્યાત પ્રદેશોવાળાં છે.

एकप्रदेशादिषु भाज्यः पुद्गलानाम् ५-१४

એકપ્રદેશાદિષુ ભાજ્યઃ પુદ્દગલાનામુ પ-૧૪

એકપ્રદેશ-આદિષુ ભાજ્યઃ પુદ્દગલાનામ્ ૫-૧૪

લોકાકાશના એક પ્રદેશથી આરંભી લોકાકાશના અસંખ્ય પ્રદેશો પ્રમાણ પુદ્દગલ દ્રવ્ય (સ્કંઘ) અનિયત રૂપે રહે છે.

પુદ્દગલ દ્રવ્યો વ્યક્તિરૂપે અનેક છે તેથી દરેક દ્રવ્ય (સ્કંઘો)નું સ્થિતિક્ષેત્ર પ્રમાણ ભિન્ન ભિન્ન છે. કોઈ પુદ્દગલ દ્રવ્ય એક પ્રદેશથી માંડીને અસંખ્યાત પ્રદેશોમાં રહે છે. સંખ્યાત કે અસંખ્યાત પ્રદેશવાળા સ્કંઘો અનુક્રમે એક-બે કે સંખ્યાત અને અસંખ્યાતવાળા પ્રદેશોમાં રહી શકે છે. અનંત પ્રદેશવાળા સ્કંઘો એક-બે, ત્રણ, સંખ્યાત કે અસંખ્યાત પ્રદેશોમાં રહી શકે છે.

असङ्केयभागादिषु जीवानाम् ૫-૧૫ અસંખેયભાગાદિષુ જીવાનામ્ ૫-૧૫ અસંખ્યેયભાગ-આદિષુ જીવાનામ્ ૫-૧૫

લોકાકાશના અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગથી આરંભી સંપૂર્ણ લોકાકાશ સુધી જીવદ્રવ્ય રહે છે.

પુદ્ગલોનો અત્યંત સૂક્ષ્માતિસૂક્ષ્મ થવાનો સ્વભાવ છે. અને આકાશનો એવી રીતે અવગાહ-જગા આપવાનો સ્વભાવ છે, તેથી એક પ્રદેશ પર એકથી માંડીને સંખ્યાત અસંખ્યાત કે અનંતપ્રદેશી સ્કંધો રહી શકે છે.

प्रदेश-संहार-विसर्गाभ्यां प्रदीपवत् ५-१ ६ प्रदेश-संढार-विसर्गाल्यां प्रदीपवत् ५-१ ६ प्रदेश-संढार-विसर्गाल्यां प्रदीपवत् ५-१ ६

જીવ પ્રદેશો દીપકની જેમ સંકોચ – વિસ્તાર થવાથી જીવની ભિન્ન ભિન્ન અવગાહના થાય છે.

જેમ એક ઓરડામાં હજારો દીપકોનું તેજ ફેલાયેલું રહે છે, તે

અધ્યાય : ૫ • સૂત્ર : ૧૫-૧*૬ જે* ૧૪૭

એક એક આકાશ પ્રદેશમાં તેજના હજારો પુદ્ગલો સ્થાન લઈ શકે છે. ફેલાયેલા રૂને નાની ડબ્બીમાં ભરી શકાય છે તેમ અસંખ્યાત પ્રદેશી આકાશમાં અવગાહન શક્તિ એવી છે, કે તે અનંત પદાર્થોને સમાવી શકે છે.

જેમ સમકાળે અનેક જીવનું અવગાહ ક્ષેત્રનું પ્રમાણ ભિન્ન હોય છે, તેમ ભિન્ન ભિન્ન કાળની અપેક્ષાએ એક જ જીવનું અવગાહન ક્ષેત્ર પણ ભિન્ન ભિન્ન હોય છે.

જીવોનાં કર્મો એક સરખા નથી તેથી ઔદારિક આદિ જે શરીર પ્રાપ્ત થાય તે કર્મ અનુસારે નાનાંમોટાં હોય છે. તેથી અનેક જીવોનું અવગાહ (જગા રોકવાનું) ક્ષેત્રનું પ્રમાણ ભિન્ન હોય છે. તે પ્રમાણે પ્રથમ આરામાં શરીરનું પ્રમાણ મોટું, અને તે દરેક આરા પ્રમાણે બદલાતું રહે છે.

પુદ્દગલના નિમિત્તથી મુંકોચ-વિસ્તારને પામેલો જીવનો સ્વભાવ તે શરીરપ્રમાણ હોય છે. હાથીના ભવને પામેલો જીવ હાથીપ્રમાણ શરીરવાળો હોય છે અને એ જ જીવ કીડીનો ભવ પામે તો કીડીપ્રમાણ શરીર હોય છે. એ જ પ્રમાણે જ્યાં જ્યાં જે દેહ પામે તે પ્રમાણ બદલાતા રહે છે. જીવતત્ત્વનો સ્વભાવ એવો છે.

गति-स्थित्युपग्रहौ धर्माधर्मयोरुपकारः ५-९७

ગતિ-સ્થિત્યુપગ્રહૌ ધર્માધર્મયોરુપકારઃ ૫-૧૭

ગતિ-સ્થિતિ-ઉપગ્રહૌ ધર્મ-અધર્મયોઃ ઉપકારઃ ૫-૧૭

ધર્માસ્તિકાયનો અને અધર્માસ્તિકાયનો અનુક્રમે ગતિ સ્થિતિ ઉપગ્રહ ઉપકાર કાર્ય છે.

ઉપગ્રહ = નિમિત્ત; ઉપકાર = કાર્ય

જીવ અને પુદ્દગલનો ગતિ તથા સ્થિતિ કરવાનો સ્વભાવ (ઉપાદાન) છે. તેમાં સહાયતા કરવી અર્થાત્ નિમિત્ત થવું તે અનુક્રમે ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયનું કાર્ય છે. નિમિત્ત ઉપાદાનથી ભિન્ન હોવાથી તે

તે કાર્ય સિદ્ધ થાય છે. બંનેના લક્ષણની શક્તિ સ્વતંત્ર છે.

જેમકે માછલામાં ગતિ કરવાની અને સ્થિતિ થવાની સ્વયં શક્તિ છે. પણ ચાલવામાં પાણી અને સ્થિર થવામાં જમીનની જરૂર રહે છે. તેમ જીવપુદ્દગલમાં ગતિ અને સ્થિતિ કરવાની શક્તિ હોવા છતાં તેમ થવામાં અનુક્રમે ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયની સહાય લેવી પડે છે. અર્થાત્ નિમિત્તની જરૂર રહે છે. તેથી તો જીવ અને પુદ્દગલની ગતિસ્થિતિ અલોકાકાશમાં થતી નથી. કારણ કે ત્યાં આ બે દ્રવ્ય નથી.

સ્વશક્તિ અંતરંગ કારણ છે, નિમિત્ત બાહ્ય કારણ છે. અન્યોન્ય કારણો મળે ત્યારે કાર્ય સિદ્ધ થાય. સોનાની લગડીમાં વીંટી આદિ આકારની પરિણમન શક્તિ છે. પણ તેમાં જીવનો વિકલ્પ, અને અન્ય સાધનોની હાજરી જરૂરી છે. તેમ જીવ તથા પુદ્દગલને ગતિ અને સ્થિતિ થવામાં ધર્માસ્તિકાય તથા અધર્માસ્તિકાય નિમિત્ત છે.

आकाशस्यावगाहः

4-96

આકાશસ્યાવગાહ:

4-96

આકાશસ્ય અવગાહ: 🚅 પ-૧૮

આકાશનો અવગાહ (જગા) આપવો તે ઉપકાર કાર્ય છે.

ધર્માસ્તિકાય આદિ ચાર દ્રવ્યોને જગા આપવી તે આકાશનો સ્વભાવ-લક્ષણ છે.

शरीर-वाङ्-मनः-प्राणापानाः पुदुगलानाम् ५-१८

શરીર-વાક્-મનઃ-પ્રાણાયાનાઃ પુદ્દગલાનામ્ પ-૧૯

શરીર-વાઙ્-મનઃ-પ્રાણાપાનાઃ પુદ્દગલાનામ્ પ-૧૯

શરીર, વાણી, મન પ્રાણાપાન (શ્વાસોચ્છ્વાસ) એ પુદ્દગલનાં ઉપકાર-કાર્ય છે.

શરીર: પાંચ છે. અધ્યાય ૨-૩૭ સૂત્રમાં તેનું વર્શન આવી ગયું

અધ્યાય : ૫ · સૂત્ર : ૧૮-૧૯ 🕸 ૧૪૯

છે. ઔદારિક આદિ પાંચે શરીર પુદ્ગલના છે.

વાક્ = વાશી = ભાષા. ભાષા પૌદ્દગલિક છે. જીવને જ્યારે બોલવાનો વિકલ્પ ઊઠે છે ત્યારે આકાશમાં રહેલા ભાષાવર્ગશાને (ભાષારૂપે બનાવી શકાય તેવા પુદ્દગલોને) પ્રહેશ કરે છે, તેને પ્રયત્નવિશેષથી ભાષારૂપે પરિશ્નમાવે છે, તે પરિશ્નમેલા પુદ્દગલો તે શબ્દ છે. તે પ્રહેશ કરેલા પુદ્દગલોને છોડી દેવા એટલે બોલવું. ભાષા રસનેન્દ્રિય દ્વારા બોલાય છે. અને ફક્ત શ્રવશેન્દ્રિય દ્વારા સંભળાય છે. શબ્દો રૂપી છે તેથી ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે. તે પુદ્દગલો સૂક્ષ્મ હોવાથી જોઈ ન શકાય.

મતિ-શ્રુત જ્ઞાનાવરણના વીર્યાંતરાય ક્ષયોપશમથી અંગોપાંગ નામકર્મના ઉદયથી આત્માની વિશિષ્ટ શક્તિનો ઉદય તે ભાવભાષા છે, અને તે દ્વારા પ્રેરિત થઈને વચન રૂપે પરિણત થતા ભાષાવર્ગણાના સ્કંધો દ્રવ્યભાષા છે. સંભળાયેલા શબ્દોના પુદ્દગલો ચારે બાજુ વેરાઈ જવાથી પુનઃ સંભળાતા નથી. ગ્રામોફોન કે કેસેટમાં શબ્દરૂપ પુદ્દગલને સંસ્કારિત કરવાથી તે પુનઃ સંભળાય છે.

મન : મન પણ પૌદ્દગલિક પરિશમન હોવાથી પૌદ્દગલિક છે. જીવ જ્યારે વિચાર કરે છે ત્યારે પ્રથમ આકાશમાં રહેલા મનોવર્ગણાના પુદ્દગલોને બ્રહેશ કરે છે. તે પછી મનરૂપે પરિશમાવે છે, પછી તે પુદ્દગલોને છોડી દે છે, મનરૂપે પરિશમતા પુદ્દગલો મન છે, અને તેને છોડી દેવા તે વિચાર છે.

મનના બે ભેદ છે દ્રવ્યમન અને ભાવમન.

દ્રવ્યમન : વિચાર કરવામાં સહાયક મનરૂપે પરિણમેલા મનોવર્ગણાના પુદ્દગલો તે દ્રવ્યમન છે.

ભાવમન : બે ભેદવાળું છે. લબ્ધિ અને ઉપયોગ.

વિચાર કરવાની શક્તિ તે લબ્ધિરૂપ ભાવમન. વિચાર એ ઉપયોગરૂપ ભાવમન છે. તે પુદ્દગલાવલંબિત હોવાથી ઉપચારથી તે પૌદ્દગલિક છે.

પ્રાણાપાન : (શ્વાસોચ્છ્વાસ) જીવ જ્યારે શ્વાસોચ્છ્વાસ લે છે ત્યારે પ્રથમ શ્વાસોચ્છ્વાસ વર્ગણાના પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે, તે પછી

શ્વાસોચ્છ્વાસરૂપે પરિશમાવે છે, તે પછી તેને છોડી દે છે. શ્વાસોચ્છ્વાસ રૂપે પરિશમેલા તે પુદ્દગલોને છોડી દેવા તે પ્રાશાપાન છે, તે પૌદ્દગલિક છે.

ભાષા, મન, વાણી, પ્રાણાપાન ચારે વ્યાઘાત (નષ્ટ) પામે છે. અને અભિભવ (પ્રગટ) થાય છે તેથી પૌદ્દગલિક છે.

सुख-दुःख-जीवित-मरणोपग्रहाश्च

**4-20** 

સુખ-દુઃખ-જીવિત-મરણોપગ્રહાશ્ચ

**५-२०** 

સુખ-દુઃખ-જીવિત-મરજ્ઞ-ઉપગ્રહાઃ ચ

4-20

સુખ, દુઃખ, જીવન, મરણ એ પણ પુદ્દગલોનો ઉપકાર-કાર્ય છે.

- સુખ : પ્રીતિરૂપ પરિશમન છે. તેમાં સાતાવેદનીય કર્મનો ઉદય તે સુખનું અંતરંગ કારણ છે, અને બાહ્ય સામગ્રી મળવી તે બાહ્ય કારણ છે. બંને કારણો પૌદ્દગલિક હોવાથી સુખ પુદ્દગલનું કાર્ય છે.
- ર. **દુઃખ** : અસાતાવેદનીય કર્મના ઉદયરૂપ અંતરંગ કારણ અને અનિષ્ટ વસ્તુની પ્રાપ્તિરૂપ બાહ્ય કારણથિ ઊપજતો પરિતાપ તે દુઃખ છે, તે પુદ્દગલનું કાર્ય છે.
- 3. જીવિત: ભવસ્થિતિમાં કારણ આયુષ્યકર્મના ઉદયથી પ્રાણનું ટકી રહેવું તે જીવન છે. તેમાં આયુષ્યકર્મ પ્રાણ વગેરે પૌદ્દગલિક હોવાથી જીવને પુદ્દગલનો ઉપકાર છે.

મરણ : વર્તમાન જીવનનો અંત, તે આયુષ્યકર્મનો ક્ષય છે. તે રોગ, વિષભક્ષણ એવા પુદ્દગલોની સહાયથી થાય છે, તેથી તે પુદ્દગલનો ઉપકાર (કાર્ય) છે.

સુખદુ:ખાદિ પર્યાયો જીવમાં ઉત્પન્ન થાય છે, પરંતુ તે પુદ્દગલો દ્વારા થતા હોવાથી પૌદ્દગલિક છે. શરીર, મન આદિમાં પુદ્દગલ પરિણમન છે તેથી તે ઉપાદાન કારણ છે, સુખદુ:ખાદિ પ્રત્યે પુદ્દગલ નિમિત્ત કારણ છે. જેમ ઘડો થવામાં માટી ઉપાદાન કારણ છે. તેમ તે ઔષધ રૂપે

અધ્યાય : પ · સૂત્ર : ૨૦ 🕸 ૧૫૧

રોગની શાંતિ માટે નિમિત્ત કારણ છે. કારણ કે માટી માટીરૂપે રહે છે. માટીનું રૂપાંતર થતું નથી.

> परस्परोपग्रहो जीवानाम् ५-२१ ५२२५२ो५२४डो छवनाम् ५-२१ ५२२५२-७५३४डो छवानाम् ५-२१

પરસ્પર સહાય કરવી તે જીવોનો ઉપકાર છે.

ઉપકાર: નિમિત્ત. અન્યોન્ય સુખદુ:ખાદિમાં નિમિત્ત થવું. જીવો સ્વામી-સેવક, મિત્ર-શત્રુ આદિ ભાવો દ્વારા પરસ્પર અન્યોન્ય કાર્યોમાં નિમિત્ત બનીને પરસ્પર ઉપકાર કરે છે. સ્વામી ધન આપવા દ્વારા, અને સેવક સેવા દ્વારા ઉપકાર કરે છે, મૈત્રી દ્વારા હિત કરીને અથવા શત્રુભાવે વૈર રાખીને અન્યોન્ય જીવો નિમિત્ત થાય છે.

वर्तना-परिणाम-क्रिया-परत्वापरत्वे च कालस्य ५-२२ वर्तना-परिणाम-क्रिया-पर्द्वा परत्वे च कालस्य ५-२२ वर्तना-परिणाम-क्रिया-परत्व-अपरत्वे च कालस्य ५-२२

વર્તના, પરિણામ, ક્રિયા, પરત્વ અને અપરત્વ એ કાળનો ઉપકાર છે.

આ ગ્રંથમાં કાળને દ્રવ્યરૂપે ગણના કરી નથી. છતાં અન્ય મતે કાળ દ્રવ્ય મનાય છે, તેથી તેનું નિમિત્ત ઉપકાર-કાર્ય જણાવે છે. વર્તના (વર્તવું) : પ્રતિસમય દરેક દ્રવ્યમાં ઉત્પાદ વ્યય ઘ્રૌવ્ય રૂપ સ્વસત્તાયુક્ત નિમિત્તરૂપ વર્તના થયા કરે છે. દરેક દ્રવ્ય-સ્વયં વર્તી રહ્યા છે તેમાં કાળ નિમિત્ત બને છે. જોકે છદ્મસ્થજીવો પ્રતિ સમયે થતી વર્તના સૂક્ષ્મ હોવાથી જાણી શકતા નથી. પરંતુ જેમ કેરી જેવું કાચું ફળ અમુક સમયે પાકીને પીળું બને છે, નાનું બાળક વિકાસ પામીને યુવાન થાય છે, ખુરશી જેવી વસ્તુઓ નવામાંથી જૂની થાય છે, આ ક્રિયા પ્રતિ સમયે થાય છે પરંતુ આપણે તેને અમુક સમય થયા પછી જાણીએ છીએ. તે

ક્રિયાનો પ્રથમ સમયથી પ્રારંભ થતો હોય છે, તે વર્તના કાળનું કાર્ય છે.

પરિશામ = પરિવર્તન-ફેરફાર.

દ્રવ્યમાં પોતાની સત્તાનો ત્યાગ થયા વગર થતો ફેરફાર. મૂળદ્રવ્યમાં પૂર્વપર્યાયનો વ્યય-નાશ અને ઉત્તર પર્યાયની ઉત્પત્તિ તે પરિણામ.

જેમકે મનમાં ઊઠતા પૂર્વ વિચારનું જવું અને નવા વિચારનું ઉત્પન્ન થવું.

ક્રોધની પ્રવૃત્તિનો વ્યય થવો અને ક્ષમાભાવ ઉત્પન્ન થવો એવી રીતે વર્શાદિમાં થતાં ઉત્પત્તિ અને વ્યય, ધર્માસ્તિકાય આદિમાં અગુરુલઘુ ગુણની હાનિવૃદ્ધિરૂપ પરિણામ છે.

ક્રિયા = ગતિ. તેના ત્રણ ભેદ છે. પ્રયોગ, વિસ્ત્રસા અને મિશ્ર ગતિ.

પ્રયોગ ગતિ : જીવના પ્રયત્નથી થતી ગતિ જેમકે હરવું ફરવું. વિસ્ત્રસા : જીવના પ્રયત્ન વિના થતી ગતિ જેમકે શ્વાસોચ્છ્વાસનું થવું.

મિશ્ર : જીવના પ્રયત્ન અને સ્વાભાવિક બંને પ્રકારે મિશ્ર થતી ક્રિયા. જેમકે માઇકમાં બોલવું. ઢોલનું વગાડવું.

પરત્વ-અપરત્વ બંને પરસ્પર સાપેક્ષ છે. તેના ત્રણ ભેદ છે. ૧. પ્રશંસાકૃત, ૨. ક્ષેત્રકૃત, ૩. કાળકૃત

પ્રશંસાકૃત : જેમકે બ્રહ્મચર્યાદિ ધર્મ શ્રેષ્ઠ (પ્રસ્ત્વ) છે; અબ્રહ્મ કનિષ્ઠ છે (અપસ્ત્વ).

**ક્ષેત્રકૃત : અમદાવાદથી મુંબઈ દૂર છે (પરત્વ). અમદાવાદથી** સૂરત નજીક છે (અપરત્વ).

કાળકૃત : ૧૦ વર્ષના કુમાર કરતાં ૧*૬* વર્ષનો કુમાર મોટો છે (પર), ૧*૬* વર્ષના કુમાર કરતાં ૧૦ વર્ષનો કુમાર નાનો છે (અપર).

પરત્વ = મોટાપશું, પ્રશંસનીયપશું, દૂરપશું અપરત્વ = નાનાપશું, નિન્દનીકપશું, નજીકપશું.

અધ્યાય : ૫ · સૂત્ર : ૨૨ 🕸 ૧૫૩

## પુદ્રગલનું લક્ષણ

स्पर्श-रस-गन्ध-वर्णवन्तः पुदुगलाः ५-२३

સ્પર્શ-રસ-ગંધ-વર્શવન્તઃ પુદ્દગલાઃ ૫-૨૩

સ્પર્શ-રસ-ગંધ-વર્શવન્તઃ પુદ્દગલાઃ ૫-૨૩

પુદ્દગલો સ્પર્શ, રસ, ગન્ધ અને વર્ણવાળા હોય છે.

પુદ્દગલમાં સ્પર્શાદિ ચારે ગુણો સાથે જ રહે છે. તેમાં ગૌણતા અને મુખ્યતા હોય છે. જેમકે વસ્ત્રમાં કે પાત્રમાં આપણે રંગ કે આકાર જોઈ શકીએ છીએ. તેમાં વર્ણ રૂપ મુખ્ય છે. પણ તે વસ્ત્ર પાત્રમાં સ્પર્શાદિ પણ હોય છે. એ પ્રમાણે દરેક પદાર્થમાં સ્પર્શાદિની ગૌણતા મુખ્યત્વે હોય છે.

આપણે જે કંઈ ઇંદ્રિયો દ્વારા અનુભવીએ છીએ તે સર્વે પૌદ્દગલિક પદાર્થો છે. તે નિરંતર પરિણમન પામ્યા કરે છે. એ પરિણમન એટલું સૂક્ષ્મ હોય છે કે તે આપણને નરી નજરે દેખાતું નથી. જેમ પદાર્થમાં સઘનતા કે સ્થૂલતા તેમ પરિણમન સૂક્ષ્મ જણાય છે. અને કોમ્ળ કે પ્રવાહી પદાર્થોનું પરિણમ શીઘતાથી જણાય છે.

પત્થર, લોઢું કે અન્ય ઘાતુ જેવા પદાર્થીનું નિરંતર પરિશમન થાય છે, પરંતુ તે જલ્દી જાણવામાં આવતું નથી. ફૂલ કે ફળ કે રસ જેવા પદાર્થીનું પરિશમન આપણને શીઘતાથી જણાય છે. અર્થાત્ પદાર્થમાત્રની ક્રિયા જ ક્ષણે ક્ષણે પરિશમનની છે. પદાર્થની ધ્રુવતા છે, તેથી પદાર્થ ટકે છે અને તેની અવસ્થાઓ બદલાય છે. એટલે જ્ઞાનીજનોએ પૌદ્દગલિક પદાર્થીને નાશવંત, ક્ષણિક અને પરિવર્તનશીલ કહ્યા છે, અનેતેનું મમત્વ ત્યાગવાનું કહ્યું છે.

સમસ્ત વિશ્વ આ પદાર્થીના વિષયમાં જ આક્રાંત છે. ચેતન તત્ત્વ કે જે શાશ્વત છે, સુખદાયક છે તેને આ પૌદ્દગલિક મોહના ખેલમાં વિસ્તરણ કરે છે. પુદ્દગલનું વર્ણન કરવાનો આશય પણ એ જ છે કે જીવો તેના સ્વરૂપને જાણે અને તેના તરફના મમત્વને ત્યાગ કરી સન્માર્ગે વળે.

|    | ગુણ              | અર્થ        | કોના જેવો |
|----|------------------|-------------|-----------|
| ٩. | કુષ્ણ            | કાળો        | કાજળ      |
| ₹. | નીલ              | વાદળી       | મોરપીંછ   |
| ૩. | લોહિત            | રાતો        | મજીઠ      |
| ٧. | હારિદ્ર          | પીળો        | હળદર      |
| ૫. | શ્વેત            | ધોળો        | સફેદશંખ   |
|    |                  | રસ – પાંચ   |           |
| ٩. | તિકત             | તીખો        | સુંઠ-મરી  |
| ₹. | કટુક             | કડવો        | લીમડા     |
| З. | કષાય             | તુરો        | ત્રિફળા   |
| ٧. | આપ્લ             | ખાટો        | ેઆંબલી    |
| ૫. | મધુર             | મીઠો        | સાકર      |
|    |                  | સ્પર્શ – આઠ |           |
| ٩. | શીત              | ઠંડો        | હિમ-બરફ   |
| ₹. | ઉમ્હા            | ગરમ 🍃       | અગ્નિ     |
| З. | સ્નિગ્ધ          | ચીક્શો      | તેલ-દિવેલ |
| ٧. | રુક્ષ            | લૂખો        | રાખ       |
| પ. | લઘુ              | હલકો        | 3         |
| ۶. | ગુર              | ભારે        | લોખંડ     |
| ૭. | મૃદુ             | સુંવાળો     | માખણ      |
| ۷. | કર્કશ            | ખરબચડો      | કરવત      |
|    | ·                | ગંધ – બે    |           |
| ٩. | સુરભિગં <b>ધ</b> | સુગંધ       | કસ્તુરી   |
| ₹. | દુરભિગંધ         | દુર્ગંધ     | લસણ -     |

સામાન્યપણે પુદ્**ગલના વીસ ભેદ** થયા, પરંતુ પ્રત્યેકના તરતમ ભાવથી સંખ્યાત–અસંખ્યાત ભેદ થાય છે. જેમકે કાળો વર્ણ. તેના ઘેરો,

અધ્યાય : ૫ · સૂત્ર : ૨૩ 🕸 ૧૫૫

ઝાંખો, ઘણો ઝાંખો થતાં કેટલા ભેદ થઈ જાય છે ! તેમ સ્પર્શાદિ વિષે સમજવું.

પુદ્દગલના શબ્દાદિ પરિણામોનું વર્ણન

शब्द-बन्ध-सौक्ष्य-स्थौल्य-संस्थान-भेद-

तमश्छायाऽऽतपोद्योतवन्तश्च

**५-२४** 

શબ્દ-બંધ-સૌક્ષ્ય-સ્થોલ્ય-સંસ્થાન-ભેદ-

તમશ્છાયાઙ૬તપોઘોતવન્તશ્ચ

૫-૨૪

શબ્દ-બંધ-સૌક્ષ્ય્ય-સ્થૌલ્ય-સંસ્થાન-ભેદ-

તમઃ-છાયા-આતપ-ઉદ્યોત-વન્તઃ ચ પ-૨૪

પુદ્દગલો શબ્દ, બંધ, સૂક્ષ્મતા, સ્થૂલતા, સંસ્થાન, ભેદ, અંધકાર, છાયા, આતપ અને ઉદ્યોતવાળા પણ છે. તે પુદ્દગલનાં પરિણામો – અવસ્થા છે.

1. શબ્દ : શબ્દ પુદ્દગલનો પરિષ્ઠામ છે એ વિષે નીચે મુજબ યુક્તિઓ છે. (૧) વાગતા ઢોલ ઉપર પૈસો પડે તો તે અથડાઈને દૂર ફેંકાય છે. (૨) જોરદાર શબ્દો કાને અથડાય તો કાન ફૂટી જાય કે બહેરા થઈ જાય. (૩) જેમ પથ્થર વગેરેને પર્વતાદિનો પ્રતિઘાત થાય છે તેમ શબ્દને પણ કૂપ વગેરેમાં પ્રતિઘાત થાય છે, અને તેથી તેનો પડઘો પડે છે. (૪) વાયુ વડે તૃણની જેમ દૂર દૂર ઘસડાય છે. (૫) પ્રદીપના પ્રકાશની જેમ ચારે તરફ ફેલાય છે. (૪) એક શબ્દ બીજા શબ્દનો અભિભવ કરી શકે છે. અર્થાત્ મોટા શબ્દથી નાના શબ્દનો અભિભવ થઈ જાય છે. આથી જ દૂરથી મોટો અવાજ કાને અથડાતો હોય તો નજીકના પણ શબ્દો સંભળાતા નથી. (૭) પહેલા દેવલોકમાં સૌધર્મસભામાં રહેલી સુઘોષા ઘંટા વાગતાં તેવા પ્રકારની વિશિષ્ટ રચનાથી સર્વ વિમાનોમાં રહેલી ઘંટાઓ વાગવા માંડે છે. જો શબ્દ પુદ્દગલ ન હોય તો આ પ્રમાણે બની શકે નહિ. આમ અનેક રીતે શબ્દ પુદ્દગલ ન

છે એ સિદ્ધ થાય છે.

શબ્દની ઉત્પત્તિ વિસ્ત્રસાથી (સ્વાભાવિક રીતે) અને પ્રયોગથી એમ બે રીતે થાય છે. વાદળ, વીજળી વગેરેનો અવાજ કોઈ પણ જાતના જીવના પ્રયોગ વિના સ્વાભાવિક રીતે (વિસ્ત્રસાથી) ઉત્પન્ન થાય છે. પ્રાયોગિક શબ્દના (-પ્રયોગથી ઉત્પન્ન થતા શબ્દના) છ ભેદો છે. તત, વિતત, ઘન, શુષિર, સંઘર્ષ અને ભાષા.

- (૧) તત : હાથના પ્રતિધાતથી ઉત્પત્ર થતા ઢોલ વગેરેના શબ્દો.
- (૨) વિતત: તારની સહાયથી ઉત્પન્ન થતા વીણા વગેરેના શબ્દો.
- (૩) **ઘન :** કાંસી વગેરે વાજિંત્રોના પરસ્પર અથડાવાથી ઉત્પન્ન થતા શબ્દો.
- (૪) **શુષિર :** પવન પૂરવાથી વાંસળી, પાવો વગેરે દ્વારા ઉત્પન્ન થતા શબ્દો.
- (૫) **સંઘર્ષ** : લાકડા વગેરેના પરસ્પર અથડાવાથી ઉત્પન્ન થતો ધ્વનિ.
- (ક) ભાષા: જીવના મુખના પ્રયત્નથી ઉત્પન્ન થતા શબ્દો. ભાષા બે પ્રકારની છે. વ્યક્ત અને અવ્યક્ત. બેઈંદ્રિય આદિ જીવોની ભાષા અવ્યક્ત છે. મનુષ્ય આદિની ભાષા વ્યક્ત છે. વર્શ, પદ અને વાક્યસ્વરૂપ ભાષા વ્યક્ત ભાષા છે. ક, ખ, ગ વગેરે વર્શો છે. વિભક્તિ યુક્ત વર્શોનો સમુદાય પદ છે. પદોનો સમુદાય વાક્ય છે.

તીડો ઢોલના અવાજને સાંભળતા નથી. પણ શબ્દ પુદ્દગલ રૂપ છે. ઢોલથી ઉત્પન્ન થતા અવાજના પુદ્દગલો ચારે બાજુ ફેલાય છે. ફેલાયેલા શબ્દના પુદ્દગલોની તીડોના શરીર ઉપર પ્રહાર રૂપે અસર થાય છે. શબ્દના પુદ્દગલોનો પ્રહાર સહન ન થવાથી તીડો ઊડી જાય છે. જેમ શબ્દના પુદ્દગલોની પ્રહાર આદિથી પ્રતિકૂળ અસર થાય છે, તેમ સંગીત આદિ દ્વારા અનુકૂળ અસર પણ થાય છે. આથી જ અમુક અમુક વનસ્પતિઓ-વૃક્ષો વગેરેને સંગીતના પ્રયોગથી જલદી અને વધારે વિકસિત કરી શકાય છે. ગાયોને દોહતી વખતે સંગીત સંભળાવવાથી

અધ્યાય : પ · સત્ર : ૨૪ 🕸 ૧૫૭

ગાયો વધારે દૂધ આપે છે. અમુક પ્રકારના શબ્દપ્રયોગથી રોગોનો પણ નાશ કરી શકાય છે. આ હકીકતને આજે વૈજ્ઞાનિકોએ પ્રયોગ દ્વારા સિદ્ધ કરી આપી છે.

- બંધ : બંધ એટલે પરસ્પર બે વસ્તુઓનો સંયોગ-મિલન.
   પ્રયોગબંધ અને વિસ્ત્રસાબંધ એમ બંધના બે ભેદ છે :
- (૧) જીવના પ્રયત્નથી થતો બંધ પ્રયોગબંધ. જીવ સાથે શરીરનો, જીવ સાથે કર્મોનો તથા લાખ અને લાકડાનો ઇત્યાદિ બંધ પ્રયોગબંધ છે.
- (૨) જીવના પ્રયત્ન વિના થતો બંધ વિસ્ત્રસાબંધ. વીજળી, મેઘ વગેરેનો બંધ વિસ્ત્રસાબંધ છે. અમુક પ્રકારના પુદ્દગલોના મિલનથી વીજળી, મેઘ વગેરે ઉત્પન્ન થાય છે. અહીં પુદ્દગલોનું મિલન કોઈ જીવના પ્રયત્નથી થતું નથી, કિન્તુ સ્વાભાવિક થાય છે.

જીવ સાથે કર્મોનો બંધ શાસ્ત્રોમાં જુદી જુદી દૃષ્ટિએ અનેક પ્રકારે બતાવવામાં આવ્યો છે. તેમાં ફળની અપેક્ષાએ કર્મબંધના ચાર પ્રકાર બતાવવામાં આવ્યા છે.

- ૧. સ્પૃષ્ટ, ૨. બદ્ધ, ૩. નિધત્ત અને ૪. નિકાચિત.
- (૧) સ્પૃષ્ટ બંધ: પરસ્પર અડેલી સોયો સમાન. જેમ પરસ્પર અડીને સોયોને છૂટી કરવી હોય તો અડવા માત્રથી છૂટી કરી શકાય, વિખેરી શકાય; તેમ કર્મો વિશેષ ફળ આપ્યા વિના સામાન્યથી પ્રદેશોદયથી ભોગવાઈને આત્માથી છૂટા પડી જાય તેવો બંધ તે સ્પૃષ્ટ બંધ. જેમકે મનમાં કોઈ દુર્ભાવ થયો પણ તે વિચારને સામાન્ય પ્રયત્નથી દૂર થાય ત્યારે તે કર્મ વિશેષ ફળ આપ્યા વગર નિર્જરી જાય.
- (૨) બદ્ધ બંધ : દોરાથી બંધાયેલી સોયો સમાન. જેમ દોરાથી બંધાયેલી સોયોને છૂટી કરવી હોય તો દોરો છોડવાની જરા મહેનત કરવી પડે. તેમ કર્મો થોડું ફળ આપીને જ છૂટા પડે તેવા પ્રકારનો બંધ બદ્ધ બંધ. કોઈ સંયોગમાં થયેલા કલેશજનિત પરિણામ થોડા વધુ પ્રયત્નથી દૂર થાય ત્યારે તે કર્મો થોડું ફળ આપીને છૂટાં પડે.
  - (૩) નિધત્ત બંધ : દોરાથી બંધાયેલી અને વપરાશ વિના ઘણો

સમય પડી રહેવાથી કટાઈ ગયેલી સોયો સમાન. જેમ આવી સોયોને છૂટી પાડીને ઉપયોગમાં લેવામાં ઘણી મહેતન કરવી પડે, તેમ કર્મો પોતાનું ઘણું ફળ આપીને જ છૂટાં પડે તેવો બંધ નિધત્ત બંધ. જેમકે કોઈ પ્રકારે આર્તઘ્યાન જેવા પરિણામ કર્યા પછી તેને વળી તેવા પરિણામ દ્વારા દૃઢ કર્યા હોય તો તે પ્રાયશ્વિત્ત જેવા પ્રકારથી છૂટા પડે. (૪) નિકાચિત બંધ : ઘણથી ફૂટીને એકમેક બનાવેલી સોયો સમાન. જેમ આવી સોયો ઉપયોગમાં લઈ ન શકાય, તેમાંથી નવી સોયો બનાવવાની મહેનત કરવી પડે, તેમ કર્મો પોતાનું પૂર્ણ ફળ આપ્યા વિના છૂટા પડે જ નિક, પૂર્ણ ફળ આપીને જ છૂટા પડે તેવા પ્રકારનો બંધ તે નિકાચિત બંધ. ઘણા ક્લેશિત પરિણામ દ્વારા વારંવાર તે જ કર્મનો બંધ થતો રહે તો તે ઉદય થયે ભોગવ્યે જ છૂટકો થાય.

- 3. સૂક્ષ્મતા: અંત્ય અને આપેલિક એમ સૂક્ષ્મતાના બે ભેદો છે. પરમાશુની સૂક્ષ્મતા અંત્ય સૂક્ષ્મતા છે. આ જગતમાં પરમાશુથી વધારે સૂક્ષ્મ કોઈ પુદ્દગલ નથી. આથી પરમાશુમાં રહેલી સૂક્ષ્મતા અત્યંત છેલામાં છેલી છે. અન્ય વસ્તુની અપેલાએ થતી સૂક્ષ્મતા અપેલિત સૂક્ષ્મતા છે. જેમકે આમળાની અપેલાએ બોર સૂક્ષ્મ છે. ચતુરશુક સ્કંધની અપેલાએ ત્ર્યાલુક સ્કંધ સૂક્ષ્મ છે.
- ૪. સ્થૂલતા: સૂક્ષ્મતાની જેમ સ્થૂલતાના પણ અંત્ય અને આપેલિક એમ બે ભેદ છે. સંપૂર્ણ લોકવ્યાપી સ્કંઘની સ્થૂલતા અંત્ય છે. કારણ કે મોટામાં મોટું પુદ્દગલદ્રવ્ય લોકસમાન હોય છે. આલોકમાં કોઈ દ્રવ્યની ગતિ ન હોવાથી લોકના પ્રમાણથી કોઈ પુદ્દગલ દ્રવ્ય મોટું નથી. અન્ય વસ્તુની અપેલાએ થતી સ્થૂલતા આપેલિક સ્થૂલતા છે. જેમ કે આમળાથી કેરી સ્થૂલ છે. ચતુરણુક સ્કંધથી પંચાણુક સ્કંધ સ્થૂલ છે.
- પ. **સંસ્થાન** : સંસ્થાન એટલે આકૃતિ. ઇત્થં લક્ષણ અને અનિત્થં લક્ષણ એમ આકૃતિના બે ભદ છે.

લાંબું, ગોળ, ચતુરસ્ત્ર, વગેરે રીતે જેનું વર્શન થઈ શકે <mark>તે</mark>,

૧. ઇત્થંલક્ષણ, જેમ•કે – વસ્ત્ર, મકાન વગેરેની આકૃતિ.

અધ્યાય : ૫ · સુત્ર : ૨૪ 🕸 ૧૫૯

- ર. અનિત્યંલક્ષ્ણ લાંબું, ગોળ વગેરે શબ્દોથી જેનું વર્શન ન થઈ શકે — અમુક સંસ્થાન છે એમ ન કહી શકાય તે. જેમ કે — મેઘ આદિનું સંસ્થાન.
- 5. ભેદ : એક વસ્તુના ભાગ પડવા તે ભેદ. ભેદના પાંચ પ્રકારછે : ઔતકરિક, ચૌર્ણિક, ખંડ, પ્રતર અને અનુતટ.
  - (૧) ઔત્કરિક : લાકડા આદિને કાપવા વગેરેથી થતો ભેદ.
  - (૨) ચૌર્ણિક: ઘઉં આદિને દળવા આદિથી થતો ભેદ.
  - (૩) ખંડ : લાકડા વગેરેના ટુકડા = ખંડ કરવાથી થતો ભેદ.
  - (૪) પ્રતર: અભ્રક વગેરેના થતા પટલ-પડ તે પ્રતરભેદ.
- (પ) અનુતટ : વાંસ, શેરડી, છાલ, ચામડી વગેરે છેદવાથી થતો ભેદ.
- ૭. અંઘકાર: અંઘકાર એ કાળા રંગે પરિશમેલા પુદ્દગલોનો સમૂહ છે, નિહ કે પ્રકાશના અભાવ રૂપ. કારણ કે તેનાથી દૃષ્ટિનો પ્રતિબંધ થાય છે. જેમ એક વસ્તુથી અન્ય વસ્તુ ઢંકાઈ જાય તો અન્ય વસ્તુ દેખાતી નથી, તેમ અહીં અંઘકારથી વસ્તુઓ ઢંકાઈ જાય છે, એથી વસ્તુઓ આંખ સામે હોવા છતાં દેખાતી નથી. અંઘકાર પુદ્દગલ સ્વરૂપ હોય તો જ તેનાથી દૃષ્ટિનો પ્રતિબંધ થઈ શકે. અંઘકારના પુદ્દગલો ઉપર જ્યારે પ્રકાશનાં કિરણો ફેલાય છે, ત્યારે અંઘકારના અશુઓ વસ્તુઓને આચ્છાદિત કરી શકતા નથી. જ્યારે પ્રકાશનાં કિરણો ખસી જાય છે ત્યારે અંઘકારના પુદ્દગલોનું આવરણ આવી જવાથી આપણે વસ્તુને જોઈ શકતા નથી.
- ૮. છાયા : છાયા બે પ્રકારની છે. (૧) તદ્દવર્ણ પરિણત છાયા અને (૨) આકૃતિ રૂપ છાયા. દર્પણ આદિ સ્વચ્છ દ્રવ્યોમાં શરીર આદિના પુદ્દગલો શરીર આદિના વર્ણ આદિ રૂપે પરિણામ પામે છે. સ્વચ્છ દ્રવ્યોમાં મૂળ વસ્તુના વર્ણ આદિ રૂપે પરિણામ પામેલા પુદ્દગલોને તદ્દવર્ણ પરિણત છાયા કે પ્રતિબિંબ કહેવામાં આવે છે.

અસ્વચ્છ દ્રવ્યો ઉપર શરીર આદિના પુદ્દગલોનો માત્ર આકૃતિ\* પ્રમાણે થતો પરિણામ કે જે તડકામાં દેખાય છે, તે આકૃતિરૂપ છાયા છે. તદ્દવર્ણ પરિણામ અને આકૃતિ એ બંને છાયા રૂપ હોવા છતાં વ્યવહારમાં આપણે તદ્દવર્ણ પરિણામ રૂપ છાયાને પ્રતિબિંબ તરીકે ઓળખીએ છીએ. આકૃતિરૂપ છાયાને છાયા તરીકે ઓળખીએ છીએ. પ્રતિબિંબમાં આકૃતિ અને વર્શ એ બંને સ્પષ્ટ હોય છે, જ્યારે છાયામાં અસ્પષ્ટ હોય છે.

૯. આતપ : સૂર્યના પ્રકાશને આતપ કહેવામાં આવે છે. સૂર્ય જ્યોતિષ્ક જાતિના દેવોનું વિમાન છે. તેમાં દેવો રહે છે. આ વિમાન અતિ મૂલ્યવાન રત્નોનું બનેલું છે. આથી તેમાંથી પ્રકાશ ફેલાય છે. આ પ્રકાશ આતપ તરીકે ઓળખાય છે. આતપ અગ્નિની જમ ઉષ્ણ હોવાથી પુદ્દગલ છે. આતપ ઉષ્ણ અને શ્વેતરંગે પરિણમેલા પુદ્દગલોનો જથ્થો છે.

સૂર્યનો પ્રકાશ પૃથ્વી ઉપર ઉષ્ણ હોય છે. પણ સૂર્યવિમાનનો સ્પર્શ શીત હોય છે. અગ્નિ આદિના અને સૂર્યના પ્રકાશમાં આ જ તફાવત છે. અગ્નિ આદિનો સ્પર્શ ઉષ્ણ હોય છે"અને પ્રકાશ પણ ઉષ્ણ હોય છે. જ્યારે સૂર્યમાં તેમ નથી. સૂર્યનો પ્રકાશ જ ઉષ્ણ હોય છે. સ્પર્શ તો શીત હોય છે. સૂર્યના પ્રકાશની ઉષ્ણતા પણ જેમ જેમ દૂર તેમ તેમ વધારે હોય છે. આથી દેવોને તેમાં રહેવામાં કશો જ બાધ આવતો નથી.

૧૦. ઉદ્યોત: ચંદ્ર, ચંદ્રકાન્ત મણિ, કેટલાંક રત્નો, તથા ઔષધિઓ વગેરેના પ્રકાશને ઉદ્યોત કહેવામાં આવે છે. ઉદ્યોત અને આતપ એ બંને પ્રકાશ સ્વરૂપ છે. શીત વસ્તુના ઉષ્ણ પ્રકાશને આતપ અને અનુષ્ણ પ્રકાશને ઉદ્યોત કહેવામાં આવે છે.

ર૩મા સૂત્રમાં કહેલા સ્પર્શ આદિ પર્યાયો અશુ અને સ્કંઘ બંનેમાં હોય છે. જ્યારે ૨૪મા સૂત્રમાં કહેલા શબ્દ આદિ પર્યાયો માત્ર સ્કંઘમાં \* વર્ણન દેખાય, માત્ર આકૃતિ દેખાય તેવો.

અધ્યાય : ૫ · સૂત્ર : ૨૪ 🕸 ૧૬૧

જ હોય છે. સ્કંઘોમાં પણ દરેક સ્કંઘમાં શબ્દાદિ પર્યાયો હોય એવો નિયમ નહિ. જ્યારે સ્પર્શાદિ પર્યાયો તો દરેક પરમાણુમાં અને દરેક સ્કંઘમાં અવશ્ય હોય. આ વિશેષતાનું સૂચન કરવા અહીં બે સૂત્રોની રચના કરી છે.

સ્થૂળતા કેવળ સ્કંઘોમાં જ હોય છે. આથી સ્થૂળતાનું નિરૂપણ આ સૂત્રમાં જ કરવું જોઈએ. સૂક્ષ્મતા સ્થૂળતાના પ્રતિપક્ષ તરીકે છે, અને લોકવ્યાપી અચિત્ત મહાસ્કંઘ વગેરેમાં હોતી નથી એ જણાવવા સ્થૂલતાની સાથે સૂક્ષ્મતાનું પણ નિરૂપણ આ સૂત્રમાં કરવામાં આવ્યું છે.

પુદ્દગલના મુખ્ય બે ભેદો

अणवः स्कन्धाश्च ५-२५

અણવઃ સ્કન્ધાશ્ચ ૫-૨૫

અણવઃ સ્કન્ધાઃ ચ પ-૨૫

પુદ્દગલના પરમાણુ અને સ્કંધ એમ મુખ્ય બે ભેદો છે.

પરમાથુ એટલે પુદ્દગલનો છેલામાં છેલો અંશ. માટે જ તેને પરમ-અંતિમ અશુ-અંશ=પરમાશુ કહેવામાં આવે છે. આમ પરમાશુ પુદ્દગલનો અવિભાજ્ય (જેના કેવલી પણ બે વિભાગ ન કરી શકે તેવો) અંતિમ વિભાગ છે. એનાથી નાનો વિભાગ હોતો જ નથી. એના આદિ, મધ્ય અને અંત પણ એ પોતે જ છે. અબદ્ધ-છૂટો જ હોય છે. એના પ્રદેશો હોતા નથી. એ પોતે જ એક પ્રદેશરૂપ છે.

સ્કંઘ એટલે પરસ્પર જોડાયેલા બે વગેરે પરમાણુઓનો જથ્થો. આ સ્કંઘો સૂક્ષ્મ પરિણામવાળા અને બાદર પરિણામવાળા એમ બે પ્રકારના છે. સૂક્ષ્મ પરિણામવાળા સ્કંઘો આંખોથી દેખાતા નથી, બાદર પરિણામવાળા સ્કંઘો જ આંખો દેખાય છે. આથી દૃશ્યમાન ઘટાદિ સર્વ સ્કંઘો બાદરપરિણામી છે.

સ્કંધોમાં સ્પર્શાદિની વિચારણા : બાદર પરિશામવાળા સ્કંધોમાં આઠેય પ્રકારનો સ્પર્શ અને સૂક્ષ્મ પરિશામવાળા સ્કંધોમાં ચાર પ્રકારનો સ્પર્શ હોય છે. મૃદુ અને લઘુ એ બે સ્પર્શો નિયત હોય છે. અન્ય બે

પ્રકારના સ્પર્શો અનિયત હોય છે. [સ્નિગ્ધ-ઉષ્ણ, સ્નિગ્ધ-શીત, રૂક્ષ-ઉષ્ણ, રૂક્ષ-શીત એ ચાર વિકલ્પોમાંથી ગમે તે બે સ્પર્શો હોય છે.] રસ, ગંઘ અને વર્ણ બંને પ્રકારના સ્કંધોમાં સર્વ પ્રકારના હોય છે.

પરમાશુ અને સ્કંધ બંને પુદ્ગલ રૂપે સમાન હોવા છતાં બંનેની ઉત્પત્તિનાં કારણો ભિન્ન હોવાથી ભિન્ન છે.

### સ્કંધની ઉત્પત્તિનાં કારણો

संघातभेदेभ्यः उत्पद्यन्ते ५-२ ६

સંઘાતભેદેભ્યરૂ ઉત્પદ્યન્તે ૫-૨*૬* 

સંઘાત-ભેદેભ્યઃ ઉત્પદ્યન્તે ૫-૨૬

સંઘાત, ભેદ અને સંઘાત-ભેદ એ ત્રણ કારણોમાંથી કોઈ પણ એક કારણથી સ્કંઘની ઉત્પત્તિ થાય છે.

- (૧) સંઘાત એટલે જોડાવું = ભેગું થવું. બે અશુના સંઘાતથી-પરસ્પર જોડાવાથી દ્વચશુક [= બે અશુનો] સ્કંધ ઉત્પન્ન થાય છે. બે અશુમાં એક અશુ જોડાવાથી ત્રવશુક [= ત્રણ અશુનો] સ્કંધ ઉત્પન્ન થાય છે. ત્રણ અશુનો એક અશુ જોડાવાથી ચતુરશુક [= ચાર અશુનો] સ્કંધ ઉત્પન્ન થાય છે. એમ સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંત અશુના સંઘાતથી ક્રમશઃ સંખ્યાતાશુક, અસંખ્યાતાશુક અને અનંતાશુક સ્કંધ ઉત્પન્ન થાય છે.
- (૨) ભેદ એટલે છૂટું પડવું. અનંતાશુક સ્કંઘમાંથી એક અશુ છૂટો પડે તો એક અશુ ન્યૂન અનંતાશુક સ્કંઘ બને છે. બે પરમાશુ છૂટા પડે તો બે પરમાશુ ન્યૂન અનંતાશુક સ્કંઘ બને છે. એમ પરમાશુઓ છૂટા પડતાં પડતાં અનંતાશુક સ્કંઘ અસંખ્યાતાશુક બની જાય તો એ અસંખ્યાતાશુક સ્કંઘની ઉત્પત્તિ ભેદથી થઈ કહેવાય. અસંખ્યાતાશુક સ્કંઘમાંથી ઉપર મુજબ પરમાશુઓ છૂટા પડતાં પડતાં સંખ્યાતાશુક બની જાય તો એ સંખ્યાતાશુક સ્કંઘની ઉત્પત્તિ ભેદથી થઈ કહેવાય. સંખ્યાતાશુક સ્કંઘમાંથી પણ એક, બે વગેરે પરમાશુ છૂટા પડતાં પડતાં યાવત્ માત્ર

અધ્યાય : ૫ • સૂત્ર : ૨૬ 🕸 ૧૬૩

બે જ પરમાણુ રહે તો તે દ્વચશુક સ્કંધ બની જાય.

જેમ સંઘાતમાં એકીસાથે એક એક અશુ જ જોડાય એવો નિયમ નથી, તેમ ભેદમાં પણ એક એક અશુ જ છૂટો થાય એવો નિયમ નથી. અનંતાશુક વગેરે સ્કંઘોમાંથી કોઈ વાર એક, કોઈ વાર બે, કોઈ વાર ત્રણ, એમ યાવત્ કોઈ વાર એકીસાથે માત્ર બે અશુઓને છોડીને બધા જ અશુઓ છૂટા પડી જાય અને તે સ્કંઘ દ્વશ્શુક બની જાય.

(૩) સંઘાત-ભેદ એટલે એક જ સમયે છૂટું થવું અને ભેગું થવું. જે સ્કંઘમાંથી એક, બે વગેરે પરમાશુઓ છૂટા પડે અને તે જ સમયે બીજા એક, બે વગેરે પરમાશુઓ જોડાય તે સ્કંઘની ઉત્પત્તિ સંઘાત-ભેદથી થાય.

## પરમાણુની ઉત્પત્તિ

भेदादणुः

4-59

ભેદાદષ્ટ્રઃ

**4-29** 

ભેદાદ્-અણુઃ

પ-૨૭

પરમાણુ સ્કંધના ભેદથી જ ઉત્પન્ન થાય છે.

પરમાણુ પુદ્દગલનો અંતિમ અંશ છે. સંઘાત થતાં તે અંતિમ અંશ તરીકે મટીને સ્કંઘ રૂપે બને છે. એટલે અશુની ઉત્પત્તિ સંઘાતથી થતી જ નથી, એથી સંઘાત ભેદથી પણ ઉત્પત્તિ થતી નથી. જ્યારે સ્કંઘમાંથી પરમાણુ છૂટો પડે ત્યારે જ પરમાણુની ઉત્પત્તિ થાય છે.

ત્રણ કારણોમાંથી કયા કારણથી ઉત્પન્ન થયેલા સ્કંધો

भेद-संघाताभ्यां चाक्षुषाः

4-26

ભેદ-સંઘાતાભ્યાં ચાક્ષુષાઃ

4-26

ભેદ-સંઘાતાભ્યાં ચક્ષુષાઃ

4-26

ભેદ અને સંઘાત એમ ઉભયથી ઉત્પન્ન થયેલા સ્કંધો જ ચાક્ષુષ (=ચક્ષુથી ગ્રાહ્ય) બને છે; એટલે કે ચક્ષુથી જોઈ શકાય છે.

પૂર્વે કહ્યું છે કે ભેદથી, સંઘાતથી અને ભેદ-સંઘાતથી એમ ત્રણ રીતે સ્કંધોની ઉત્પત્તિ થાય છે. આ ત્રણમાંથી જે સ્કંધો કેવળ ભેદથી કે કેવળ સંઘાતથી ઉત્પન્ન થાય છે તે સ્કંધો આંખોથી જોઈ શકાતા નથી. જે સ્કંધો ભેદ અને સંઘાત એમ ઉભયથી ઉત્પન્ન થાય છે તે જ સ્કંધો આંખોથી જોઈ શકાય છે.

તાત્પર્ય એ આવ્યું કે — અત્યંત સ્થૂલ પરિણામવાળા સ્કંધો જ આંખોથી જોઈ શકાય છે. એ સ્કંધો કેવળ ભેદ કે કેવળ સંઘાતથી ઉત્પન્ન થતા નથી, કિન્તુ ભેદ-સંઘાતથી જ ઉત્પન થાય છે. ભેદ-સંઘાતથી ઉત્પન્ન થયેલા બધા સ્કંધો જોઈ શકાય છે એવો નિયમ નથી પણ જે સ્કંધો જોઈ શકાય છે તે સ્કંધો ભેદ-સંઘાતથી જ ઉત્પન્ન થયેલા હોય છે એવો નિયમ છે. અહીં ચક્ષુથી ગ્રાહ્ય બને છે એ ઉપલક્ષણ હોવાથી પાંચેય ઈદ્રિયોથી ગ્રાહ્ય બને છે એમ સમજવું. અર્થાત્ ભેદ-સંઘાતથી ઉત્પન્ન થયેલા સ્કંધો ઈદ્રિયગ્રાહ્ય બને છે.

## સત્નું લક્ષણ

उत्पाद-व्यय-ध्रौव्ययुक्तं-सत् ५-२८ ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્યયુક્તં સત્ ૫-२८ ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રૌવ્યયુક્તં સત્ ૫-२८

જે ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રોવ્યથી યુક્ત હોય ત સત્ કહેવાય.

આ ત્રણ જેમાં ન હોય તે વસ્તુ અસત્ છે — આ જગતમાં વિદ્યમાન નથી. સત્ વસ્તુમાત્રમાં સદા ઉત્પાદ આદિ ત્રણે અવશ્ય હોય છે. ઉત્પાદ એટલે ઉત્પત્તિ. વ્યય એટલ નાશ. ઘ્રૌવ્ય એટલે સ્થિરતા. દરેક વસ્તુ પ્રતિસમય પર્યાય રૂપ ઉત્પન્ન થાય છે, અને નાશ પામે છે; તથા દ્રવ્ય રૂપે સ્થિર પણ રહે છે. દરેક વસ્તુમાં બે અંશો હોય છે. (૧) દ્રવ્યાંશ અને (૨) પર્યાયાંશ. તેમાં દ્રવ્યરૂપ અંશ સ્થિર (ધ્રુવ) હોય

અધ્યાય: ૫ · સૂત્ર: ૨૯ ઋ ૧૬૫

છે અને પર્યાયરૂપ અંશ અસ્થિર (ઉત્પાદ-વ્યયશીલ) હોય છે. આથી સત્ દરેક વસ્તુ ઉત્પાદ, વ્યય અને ઘ્રીવ્યયુક્ત હોય છે.

## નિત્યનું લક્ષણ

तद्भावाव्ययं नित्यम् ५-३० तद् भावाव्ययं नित्यम् ५-३० तद्द-भाव-अव्ययं नित्यम् ५-३०

જે વસ્તુ તેના પોતાના ભાવથી અવ્યય રહે, એટલે કે પોતાના ભાવથી રહિત ન બને, તે નિત્ય.

નિત્યતાની આ વ્યાખ્યા દરેક સત્ વસ્તુમાં ઘટે છે. દરક સત્ વસ્તુ પરિવર્તન પામવા છતાં પોતાના ભાવને — મૂળ સ્વરૂપને છોડતી નથી. દરેક સત્ વસ્તુ પરિવર્તન પામે છે એટલે અનિત્ય છે અને પરિવર્તન પામવા છતાં પોતાના મૂળ સ્વરૂપનો ત્યાગ કરતી નથી માટે નિત્ય છે. આને પરિજ્ઞામી નિત્ય કહેવામાં આવે છે. પરિજ્ઞામ (-પરિવર્તન) પામવા 'છતાં નિત્ય રહે તે પરિજ્ઞામી નિત્ય.

સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિથી વિચારવામાં આવે તો ખ્યાલ આવ્યા વિના ન રહે કે કોઈપણ વસ્તુ પ્રત્યેક ક્ષણે પરિવર્તન પામ્યા વિના રહેતી નથી. દરેક વસ્તુમાં પ્રત્યેક ક્ષણે થોડુંઘણું પરિવર્તન અવશ્ય થયા કરે છે. પ્રતિક્ષણે થતું આ પરિવર્તન ઘણું જ સૂક્ષ્મ હોવાથી આપણા ખ્યાલમાં આવતું નથી. આ પરિવર્તન સર્વજ્ઞ ભગવંતો જ જોઈ શકે. આપણે માત્ર સ્થૂલ સ્થૂલ પરિવર્તનને જ જોઈ શકીએ છીએ. વસ્તુમાં સૂક્ષ્મરૂપે કે સ્થૂલરૂપે પરિવર્તન થવા છતાં તે પોતાના સ્વરૂપને [દ્રવ્યત્વને] કદી છોડતી નથી. આથી તમામ વસ્તુઓ પરિણામી નિત્ય છે. દા.ત. કાપડનો તાકો કાપીને કોટ વગેરે વસ્ત્રો બનાવ્યાં. અહીં તાકાનો નાશ થયો અને કોટ આદિ વસ્ત્રની ઉત્પત્તિ થઈ છતાં મૂળ દ્રવ્યમાં [કાપડપણામાં] કોઈ જાતનો ફેરફાર થયો નથી. કાપડ કાપડરૂપે મટીને કાગળરૂપે કે અન્ય કોઈ

વસ્તુરૂપે બન્યું નથી. અહીં કાપડ તાકારૂપે નાશ પામીને કોટ આદિ વસ્ત્ર રૂપે ઉત્પન્ન થવા છતાં કાપડરૂપે કાયમ-નિત્ય રહે છે.

હવે આપણે એક ઘડા તરફ દૃષ્ટિ કરીએ. સ્થૂળ દૃષ્ટિથી વિચાર કરતાં ઘણા કાળ સુધી આપણને ઘડો જેવો છે તેવો ને તેવો જ દેખાય છે, તેમાં કોઈ જાતનું પરિવર્તન દેખાતું નથી. પણ સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિથી વિચારીએ તો એ ઘડામાં પ્રતિસમય પરિવર્તન થઈ રહ્યું છે. દા.ત. એ ઘડો બન્યો તેને અત્યારે [વિવિક્ષિત કોઈ એક સમયે] બે વર્ષ થયાં છે. એટલે તે ઘડો અત્યારે [વિવિક્ષિત સમયે] બે વર્ષ જૂનો કહેવાય. બીજા જ સમયે એ ઘડો બે વર્ષ અને એક સમય જેટલો જૂનો બને છે. આથી પૂર્વના કરતાં વર્તમાન સમયમાં તેનામાં કાળકૃત પરિવર્તન આવી ગયું. ત્યાર પછીના સમયે તે ઘડો બે વર્ષ અને બે સમય જેટલો જૂનો બને છે. આમ બીજા પણ રૂપ આદિના અનેક સૂક્ષ્મ ફેરફારો પ્રત્યેક સમયે થયા કરે છે. પણ તે ફેરફારો — પરિવર્તનો અત્યંત સૂક્ષ્મ હોવાથી આપણા ખ્યાલમાં આવતાં નથી. જ્યારે કોઈ સ્થૂલ પરિવર્તન થાય છે ત્યારે જ આપણને ખ્યાલમાં આવે છે." આમ પ્રત્યેક સમયે ઘટમાં પરિવર્તન થવા છતાં તે ઘટરૂપે કાયમ રહે છે, આથી ઘટ પરિણામી નિત્ય છે. આમ દરેક વસ્તુમાં સમજવું.

अर्पितानर्पितसिद्धेः ५-७१

અર્પિતાનર્પિતસિદ્ધેઃ ૫-૩૧

અર્પિત-અનર્પિત-સિદ્ધેઃ ૫-૩૧

એક જ વસ્તુમાં નિત્યત્વ-અનિત્યત્વ વગેરે પરસ્પર વિરુદ્ધ ધર્મોની સિદ્ધિ અર્પિત (અપેક્ષાએ) અને અનર્પિત અપેક્ષાના અભાવથી) થાય છે.

પદાર્થ-વસ્તુ માત્રમાં અનેક ધર્મો એક્સાથે હોય છે. જે સમયે જેની મુખ્યતા હોય તેને લક્ષ્યમાં રાખીને આપણે વસ્તુને જાણીએ છીએ.

અધ્યાય : ૫ · સૂત્ર : ૩૧ 🕸 ૧૬૭

વળી પરસ્પર વિરુદ્ધ છતાં પ્રમાણસિદ્ધ ધર્મો (ગુણ કે ભાવ)નો સમન્વય વસ્તુમાં થઈ શકે છે.

જેમકે આત્મા સ્વસ્વરૂપે સત્-સ્વમાં વિદ્યમાન છે, પણ વસ્ત્ર-પાત્ર આદિ પરપદાર્થમાં અસત્-અવિદ્યમાન છે. આત્મામાં ચૈતન્ય સ્વસ્વરૂપે છે, પણ વર્ણાદિ પરસ્વરૂપે છે. એટલે સ્વરૂપથી સત્ અને પરરૂપથી અસત્ છે. ચૈતન્ય લક્ષણથી આત્મા સમાન છે, પરંતુ કર્મજનિત અવસ્થામાં આત્માની અવસ્થાઓ ભિન્ન છે. વ્યક્તિ તરીકે પણ ભિન્ન છે.

જેમકે એક જ વ્યક્તિ પિતારૂપે છે અને તે જ વ્યક્તિ પુત્રપણે છે. બંને સંબંધમાં પરસ્પર વિરુદ્ધતા છે છતાં એક જ વ્યક્તિમાં પિતૃત્વ અને પુત્રત્વ ઘટી શકે છે.

સ્યાદ્વાદમાં દરેક ધર્મના અસ્તિત્વનો નિર્ણય અપેક્ષાએ હોય છે. એક લાકડી મોટી છે, તે નાની લાકડીની અપેક્ષાએ. તેમ જે વસ્તુ અપેક્ષાએ નિત્ય છે, તે વસ્તુ અપેક્ષાએ અનિત્ય પણ છે. સાપેક્ષ દર્શનમાં સમાધાન છે. સંઘર્ષ કે સંશર્ય નથી. પરંતુ વિરુદ્ધ લક્ષણો છતાં દરેક લક્ષણનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ ટકે છે.

स्निग्ध-रूक्षत्वादु-बन्धः ५-३२

સ્નિગ્ધ-રૂક્ષત્વાદ્-બંધઃ ૫-૩૨

સ્નિગ્ધ-રૂક્ષત્વાદ્-બંધઃ ૫-૩૨

સ્નિગ્ધ અને રૂક્ષ સ્પર્શથી પુદ્દગલોનો બંધ થાય છે.

બંધ એટલે પુદ્દગલોનું (સ્કંધ-પરમાશુ) પરસ્પર જોડાઈને એકમેક થવું. આવું જોડાણ પુદ્દગલમાં રહેલા સ્નિગ્ધ અને રૂક્ષ સ્પર્શગુણથી થાય છે. અર્થાત્ સ્નિગ્ધ કે રૂક્ષ સ્પર્શવાળા પુદ્દગલોનું અન્યોન્ય જોડાણ થાય છે.

બંધના વિષયમાં પ્રથમ અપવાદ

न जधन्यगुणानाम् ५-३३

ન જઘન્ય ગુજાનામુ પ-૩૩

ન જઘન્ય-ગુણાનામ્ ૫-૩૩

# જઘન્ય ગુણવાળા પુદ્દગલોનો પરસ્પર બંધ થતો નથી.

પુદ્દગલોમાં જે જે સ્નિગ્ઘ કે રૂક્ષ ગુણ હોય તે તે સઘળા પુદ્દગલો તે તે ગુણની સમાન હોય તેવો નિયમ નથી. તેમાં અલ્પાધિકતા હોય છે.

જેમ દૂધ બકરી કે ભેંસનું હોય, તેમાં સ્નિગ્ધ ગુણ સમાન નથી. તેમ રાખ, ધાન્યનાં ફોતરાં બંનેમાં રૂક્ષતા છે પણ સમાન નથી. એટલે પુદ્દગલોમાં આ ગુણો સમાન પણ હોય અને અલ્પાધિક પણ હોય છે.

ગુણનો અવિભાજય અંશ જે પુદ્દગલમાં હોય તે એકગુણ પુદ્દગલ કહેવાય. તે પ્રમાણે એક ગુણથી માંડીને અનંતગુણ પુદ્દગલ હોય છે. ઉત્તરોત્તર તેમાં વૃદ્ધિ થાય છે. આથી પુદ્દગલોમાં ગુણની અલ્પાધિકતાને કારણે ઘણા ભેદ છે. તેનો મુખ્યત્વે ત્રણમાં સમાવેશ કરવામાં આવ્યો છે. ૧. જઘન્ય ગુણ. ૨. મધ્યમ ગુણ ૩. ઉત્કૃષ્ટ ગુણ. જે પુદ્દગલમાં સૌથી ઓછો ગુણ હોય તે જઘન્ય ગુણ છે. જે પુદ્દગલમાં સૌથી વધુ હોય તે ઉત્કૃષ્ટ ગુણ છે. તે સિવાય સર્વ પુદ્દગલો મધ્યમ ગુણ કહેવાય છે.

બંધન વિષયમાં બીજો અપવાદ गुणसाम्ये सदृशानाम् ૫-૩૪ ગુણસામ્યે સદૃશાનામ્ ૫-૩૪ ગુણસામ્યે સદૃશાનામ્ ૫-૩૪

ગુણની સમાનતા હોય તો તેવો સદૃશ-સમાન પુદ્દગલોનો બંધ <mark>થતો</mark> નથી.

ગુણની સમાનતા એટલે ગુણની તરતમતાનો અભાવ. શાળામાં ભણતા વિદ્યાર્થીમાં અનુક્રમે ૫૦, ૪૦ કે ૭૦ ગુણાંક ધરાવતા હોય તેઓ તે તે ક્રમથી અસમાન છે. ૫૦ ગુણાંકવાળા બધા જ વિદ્યાર્થી ગુણાંકમાં સમાન છે.

અધ્યાય : પ • સૂત્ર : ૩૪ 🕸 ૧૬૯

તેમ જેટલા પુદ્દગલોમાં એકગુણ સ્નિગ્ધ કે સક્ષમ સ્પર્શ હોય તે પુદ્દગલોમાં ગુણસમાનતા છે. સરખા ગુણવાળા બધા પુદ્દગલો ગુણની દૃષ્ટિએ સામ્ય ધરાવે છે.

પણ એકગુણ પુદ્દગલ અને દ્વિગુણ પુદ્દગલમાં પરસ્પર ગુણસામ્યનો અભાવ છે. બંનેમાં સ્નિગ્ધ સ્પર્શ હોવા છતાં તે સરખા કહેવાય પણ સંખ્યાથી સમાન ન કહેવાય. એકગુણ સ્નિગ્ધ પુદ્દગલ પરસ્પર સદૃશ — સરખા ન કહેવાય, પણ સમાન કહેવાય. ગુણથી સરખા હોય પણ ભાગથી (સંખ્યાથી) અસમાન હોય છે. એટલે ગુણની સમાનતા હોય તો સરખા પુદ્દગલોનો બંધ થતો નથી.

બંધના વિષયમાં ત્રીજો પવાદ

द्वयधिकादिगुणानां तु ૫-૩૫ દ્વયધિકાદિ ગુણાનાં તુ ૫-૩૫ દ્વિ-અધિક-ગુણાનાં તુ ૫-૩૫

સદૃશ (સરખા) પુદ્દગલોમાં વૈષમ્ય હોવા ઉપરાંત દ્વિગુણ વગેરે સ્પર્શથી અધિક હોય તો પરસ્પર બંધ થાય.

પુદ્દગલો સ્નિગ્ધ એટલે સરખા હોય પણ એકગુણ (ભાગ) સમાનતા ન હોય તો બંધ ન થાય. જેમકે ચતુર્ગુણ સ્નિગ્ધ પુદ્દગલનો પંચગુણ સ્નિગ્ધ પુદ્દગલો સમાન નથી, વધઘટ છે માટે બંધ ન થાય. ચતુર્ગુણ રૂક્ષ પુદ્દગલનો પંચગુણ સ્નિગ્ધ પુદ્દગલો સાથે બંધ ન થાય.

એકગુણ વૈષમ્યને (અસમાનતા) બદલે દ્વિગુણ, ત્રિગુણ કે અધિક ગુણ વૈષમ્ય હોય તો બંધ થાય. જેમ કે ચતુર્ગુણ સ્નિગ્ધ પુદ્દગલનો ષડ્ગુણ સ્નિગ્ધ પુદ્દગલ સાથે બંધ થાય. કારણ કે તેમાં દ્વિગુણ વૈષમ્ય છે. તેમ અધિક અનંતગુણ સુધી ગુણવૈષમ્યથી બંધ થાય. તે પ્રમાણે રૂક્ષસ્પર્શ માટે પણ સમજવું.

સમનો અર્થ સંખ્યાની સમાનતા, સદૃશ = સરખા તે સ્નિગ્ધ-સ્નિગ્ધ સ્પર્શાદિથી સમજવા.

| બંધ થાય                                        | કેમ થાય ?                   |
|------------------------------------------------|-----------------------------|
| એકગુણ સ્નિગ્ધનો દ્વિગુણ રૂક્ષ                  | બંનેમાં જઘન્ય ગુણ નથી, સદૃશ |
| સાથે                                           | પણ નથી.                     |
| એકગુણ રૂક્ષનો દ્વિગુણ સ્નિગ્ધ                  | બંનેમાં જઘન્ય ગુણ નથી, સદૃશ |
| સાથે                                           | પણ નથી.                     |
| એકગુણ સ્નિગ્ધનો ત્રિગુણ                        | બંનેમાં જઘન્ય ગુણ નથી. સદૃશ |
| સ્નિગ્ધ સાથે                                   | હોવા છતાં એકગુણ વૈષમ્ય નથી. |
| એકગુણ રૂક્ષનો ત્રિગુણ રૂક્ષ                    | બંનેમાં જઘન્ય ગુણ નથી, સદૃશ |
| સાથે                                           | હોવા છતાં એકગુણ વૈષમ્ય નથી. |
| દ્વિગુણ સ્નિગ્ધનો દ્વિગુણ <b>રૂક્ષ</b><br>સાથે | સામ્ય છે પણ સદૃશ નથી.       |
| દ્વિગુણ રૂક્ષનો દ્વિગુણ સ્નિગ્ધ<br>સાથે        | સામ્ય છે પણ સદૃશ નથી.       |

बन्धे समाधिकौ पारिणामिकौ , प-35 अन्धे समाधिकौ पारिषाभिकौ प-35 अन्धे समाधिकौ पारिषाभिकौ प-35

પુદ્દગલોનો બંધ થયા બાદ સમ અને અધિક ગુણ અનુક્રમે સમ અને હીન ગુણને પોતાના રૂપે પરિણમાવે છે.

રૂક્ષ અને સ્નિગ્ધ ગુણવાળા પુદ્દગલો [પરમાશુ કે સ્કંઘ]નો પરસ્પર બંધ થાય છે તે આપણે ૩૩મા સૂત્રમાં જોઈ ગયા. તેમાં જ્યારે સ્નિગ્ધ અને રૂક્ષ પુદ્દગલોનો કે સ્નિગ્ધ અને સ્નિગ્ધ પુદ્દગલોનો અથવા રૂક્ષ અને રૂક્ષ પુદ્દગલોનો બંધ થાય ત્યારે બંધ થયા બાદ સ્કંધમાં કયો ગુણ રહે તે આ સૂત્ર સમજાવે છે.

જ્યારે સમાનગુણ રૂક્ષનો અને સ્નિગ્ધનો બંધ થાય ત્યારે કોઈ વખત રૂક્ષ ગુણ સ્નિગ્ધગુણને રૂક્ષરૂપે પરિણમાવે છે — રૂક્ષરૂપે કરે છે,

અધ્યાય : ૫ · સૂત્ર : ૩૬ 🕸 ૧૭૧

તો કોઈ વખત સ્નિગ્ધ ગુણ રૂક્ષને સ્નિગ્ધરૂપે પરિણમાવે છે. દા. ત. દ્વિગુણરૂક્ષનો દ્વિગુણ સ્નિગ્ધની સાથે બંધ થતાં કોઈ વખત દ્વિગુણ રૂક્ષ દ્વિગુણ સ્નિગ્ધને દ્વિગુણ રૂક્ષરૂપે પરિણમાવે છે, એટલે કે દ્વિગુણ રૂક્ષરૂપે કરી નાખે છે. અને કોઈ વખત દ્વિગુણ સ્નિગ્ધ દ્વિગુણ રૂક્ષને દ્વિગુણ સ્નિગ્ધરૂપે પરિણમાવે છે.

गुणपर्यायवद् द्रव्यम् ५-३७ गुष्प-पर्यायवद् द्रव्यम् ५-३७ गुष्प-पर्याय-वद् द्रव्यम् ५-३७

જેમાં ગુણો (જીવમાં સદા રહેનારા જ્ઞાનાદિ અને પુદ્દગલમાં સ્પર્શાદિ લક્ષણો) અને પર્યાયો ઉત્પન્ન થનારા તથા નાશ પામનારા ધર્મો) હોય તે દ્રવ્ય.

જેમાં ગુણ અને પર્યાય હોય તે દ્રવ્ય કહેવાય છે.

ગુણ = વસ્તુમાં સદા રહેનારાં ધર્મો – પરિણામો જેમકે જીવમાં ધર્મ, ચેતન્ય પુદ્દગલનો ધર્મ સ્પર્શાદિ વગેરે.

પર્યાય = ઉત્પન્ન થનારા અને નાશ થનારા ધર્મો (પરિણામો) જીવમાં જ્ઞાનોપયોગ, પુદ્દગલમાં સ્પર્શાદિ પર્યાયો (અવસ્થા).

દ્રવ્યમાં ધર્મો બે પ્રકારના છે – ૧. સદા, પૂરા ભાગમાં રહેનારા તે ગુણ, અને જે ઉત્પન્ન થાય અને નાશ પામે તે પરિણામને પર્યાય કહે છે.

જે પરિજ્ઞામો દ્રવ્યોમાં સદા રહે છે તે સહભાવી છે. તે ગુણ છે આત્મદ્રવ્યનો, પરિજ્ઞામ ચૈતન્ય છે. સૂર્ય અને પ્રકાશની જેમ સદા રહે છે. તેમ રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ વગેરે પુદ્દગલની સાથે નિરંતર હોય છે.

દ્રવ્યમાં કેટલાક ધર્મો (પરિણામ) ક્યારેક હોય ક્યારેક ન હોય કેટલાક ક્રમભાવી ઉત્પાદ અને વિનાશશીલ હોય છે તે પર્યાય કહેવાય છે.

જેમકે આત્માના જ્ઞાન-દર્શન ઉપયોગ સમયે સમયે પરિવર્તન પામે છે. બંને સાથે હોતા નથી. કમભાવી છે, એટલે ઉત્પાદ વિનાશશીલ છે તેથી તે આત્માના પર્યાયો છે. એ પ્રમાણે પુદ્ગલના શ્વેત, કૃષ્ણ વર્ણ કે રસ, સ્પર્શ, ગંઘ માટે સમજવું. વર્ણ એ ગુણ છે પરંતુ શ્વેતપશું વ્યય થઈ કૃષ્ણપશું થાય છે, તેથી તે પર્યાયો છે. કારણ કે તે ઉત્પાદ અને વિનાશશીલ છે. તેમ રસ વગેરે માટે સમજવું.

દરેક દ્રવ્યમાં અનંતા ગુણો અને અનંતા પર્યાયો છે. દ્રવ્ય અને ગુણ નવા ઉત્પન્ન થતાં નથી તેથી અનાદિ-અનંત છે. (નિત્ય છે.) પર્યાયો પ્રતિસમય ઉત્પન્ન થાય છે અને નાશ પામે છે આથી અનિત્ય છે. (સાદિ સાંત છે..) જોકે પર્યાયો પ્રવાહથી નિરંતર છે, તે અપેક્ષાએ તે અનાદિ અનંત છે. તેથી દ્રવ્ય ક્યારે પણ ગુણપર્યાય રહિત હોતું નથી. ગુણ વ્યક્તિની અપેક્ષાએ સદા રહે છે. પર્યાયો પ્રવાહની અપેક્ષાએ સદા રહે છે.

દ્રવ્યમાં પરિણામ ઉત્પન્ન કરવાની શક્તિ તે ગુણ કહેવાય છે. ગુણ જન્ય પરિણમન તે પર્યાય કહેવાય છે. ગુણ કારણ છે. પર્યાય કાર્ય છે. કારણ કે કાર્ય પર્યાયમાં થાય છે.

દ્રવ્ય અનંત ગુણોનો અખંડ સમુદાય છે. પરંતુ સાધારણ બુદ્ધિવાળા જીવોને સમજમાં આવે તેવા વિકલ્પો જણાવ્યા છે. આત્માના ચેતના, આનંદ, ચારિત્ર, વીર્ય, ઉપયોગ વગેરે ગુણો વિચાર-વાણીમાં આવી શકે છે અને પુદ્દગલના રૂપ આદિ વિકલ્પો આવી શકે છે. બાકીના બધા કેવળી ગમ્ય છે.

દ્રવ્યોના બધા ગુણો સમાન હોતા નથી. તેના ભેદ હોય છે. જે ગુણો બધા દ્રવ્યોમાં હોય તે સાધારણ કહેવાય છે અને જે ગુણ દ્રવ્યોમાં વિશેષપણે હોય તે અસાધારણ છે. અસ્તિત્વ, પ્રદેશત્વ, દ્રવ્યત્વ, પ્રમેયત્વ, તે સાધારણ ગુણો છે. જે દરેક દ્રવ્યોમાં હોય છે.

આત્મામાં ચૈતન્ય, પુદ્દગલમાં સ્પર્શાદિ ગુણ અસાધારણ છે, કારણ કે તે તે ગુણ અન્ય દ્રવ્યમાં હોતો નથી. તે પ્રમાણે ઘર્માસ્તિકાય —

અધ્યાય : ૫ · સૂત્ર : ૩૭ 🏂 ૧૭૩

અધર્માસ્તિકાય આદિમાં ગતિ-સ્થિતિ અસાધારણ ગુણ વિષે જાણવું.

પુદ્દગલ દ્રવ્ય મૂર્ત (રૂપી) હોવાથી તેના ગુણ ગુરુ-લઘુ (ભારે-હલકો) તથા પર્યાય પણ ગુરુ-લઘુ જાણવી. બાકીના અમૂર્ત (અરૂપી) દ્રવ્યોના ગુણપર્યાય અગુરુલઘુ કહેવાય છે.

# કાળનું નિરૂપણ

कालश्चेत्येके

4-36

કાલશ્ચેત્યેકે

પ-૩૮

કાલઃ ચ ઇતિ-એકે

૫-૩૮

### કેટલાક આચાર્યો કાળને પણ દ્રવ્ય તરીકે માને છે.

અગાઉના શ્લોકમાં કાળને સ્વતંત્ર દ્રવ્ય તરીકે ગણવામાં આવ્યું નથી. છતાં કેટલાક આચાર્યો કાળને દ્રવ્ય તરીકે સ્વીકારે છે, તેથી તેનું અહીં નિરૂપણ કર્યું છે.

દ્રવ્ય ગુણ પર્યાય યુક્ત હોય છે. તે લક્ષણ કાળમાં ન હોવાથી તેને સ્વતંત્ર દ્રવ્ય માન્યું નથી. છતાં જગતની સ્થિતિમાં થતું પરિવર્તન, નવાજૂનાનો વ્યવહાર, નાનામોટાનો વ્યવહાર. ત્રણકાળ કે આરાનો ક્રમ વગેરે કાળ વગર ઘટી શકતું નથી. તે પરિણમન કે જે વર્તના કહેવામાં આવે છે તે કાળનું કાર્ય છે. એથી એમ માનવું રહ્યું કે કાળ જેવી વસ્તુ જગતમાં છે.

सोऽनन्तसमयः

4-36

સોડનન્તસમયઃ

૫-૩૯

સઃ અનન્તસમયઃ

૫-૩૯

#### કાળ અનંત સમય પ્રમાણ છે.

સમય એ કાળની પર્યાય છે, તે વર્તમાનમાં ભલે એક હોય પણ ભૂતકાળ કે ભાવિકાળની અનંત પર્યાયો હોય છે આથી કાળને અનંત સમયવાળો કહ્યો છે.

આંખની એક પલકમાં અસંખ્યાતા સમય થઈ જાય છે. અમદાવાદથી અમેરિકા ટેલિફોન જોડતાં જાણે એક જ ક્ષણે બંને વ્યક્તિ વાત કરતી જણાય છે. ધારો કે અમેરિકા દસ હજાર માઇલ દૂર હોય તો પ્રથમ શબ્દને ત્યાં પહોંચતાં ક્ષણનો કેટલામો ભાગ થાય તેમાં અસંખ્ય સમય જાય છે.

કાળના બે ભેદ છે. ૧. નૈશ્વયિક, ૨. વ્યવહારિક.

નૈશ્વિયક: કાળની વર્તના, તે લોક અને અલોક બંનેમાં છે. વ્યવહારિક કાળ, સમયથી માંડીને પૂરા કાળ ચક્ર સુધીનો કાળ વ્યવહારિક કાળ લોકમાં અને તે પણ અઢી દ્વીપમાં જ છે. કારણ કે આ કાળની ગણત્રી જ્યોતિશ્વકના પરિભ્રમણથી થાય છે. અને તે જ્યોતિશ્વકનું પરિભ્રમણ અઢી દ્વીપમાં જ છે.

સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિથી જોતાં કાળદ્રવ્યના પરિવર્તનરૂપ વર્તનાદિ પર્યાય છે, જીવોમાં થતાં વર્તના પર્યાયોમાં કાળ ઉપકારક-નિમિત્ત છે. તેથી ઉપચારથી દ્રવ્ય કહ્યું છે.

કાળ જીવ અને અજીવ બંનેની વર્તનામુાં ઉપકારક છે છતાં અજીવ દ્રવ્યની બહુલતા અને મૂર્તતાને આશ્રયીને કાળને અજીવ કહેવામાં આવે છે.

અસંખ્ય સમયો = આવલિકા

૨૫૬ આવલિકા = ૧ ક્ષુક્ષક ભવ.\*

સાધિક ૧૭૫ ક્ષુક્ષક ભવ = ૧ શ્વાસોચ્છ્વાસ [પ્રાણ].

૭ શ્વાસોચ્છ્વાસ (પ્રાણ) = ૧ સ્તોક.

૭ સ્તોક = ૧ લવ

૩૮ લવ = ૧ ઘડી

ર ઘડી = ૧ મુહૂર્ત

અધ્યાય : ૫ • સૂત્ર : ૩૯ જ ૧૭૫

<sup>\*</sup> જેનાથી અન્ય નાનો ભવ ન હોય તે નાનામાં નાનો ભવ. આ ભવ નિગોદના જીવોને અને મતાંતરે સઘળા લબ્ધિ અપર્યાપ્ત મનુષ્ય-તિર્યંચોને હોય છે.

૩૦ મુહૂર્ત = ૧ દિવસ (અહોરાત્ર)

૧૫ દિવસ (અહોરાત્ર) = ૧ પક્ષ

ર પક્ષ = ૧ માસ

5 માસ = ૧ અયન (ઉત્તરાયણ કે દક્ષિણા**ય**ન)

ર અયન (=૧૨ માસ) = ૧ વર્ષ

૮૪ લાખ વર્ષ = ૧ પૂર્વાંગ

પૂર્વાંગ×પૂર્વાંગ = ૧ પૂર્વ [અથવા ૭૦૫૬૦૦**૦૦**૦૦૦૦૦ વર્ષ = ૧ પૂર્વ]

અસંખ્ય વર્ષ = ૧ પલ્યોપમ.

૧૦ કોડાકોડિ પલ્યોપમ = ૧ સાગરોપમ

૧૦ કોડાકોડી સાગરોયમ = ૧ ઉત્સર્પિણી કે ૧ અવસર્પિણી

૧ ઉત્સર્પિણી અને ૧ અવસર્પિણી (૨૦ કો. કો. સા.) = ૧ કાળચક્ર

અનંત કાળચક્ર = એક પુદ્દગલ પરાવર્ત ગુણનું લક્ષણ

द्रव्याश्रया निर्गुणा गुणाः ५-४०

દ્રવ્યાશ્રયા નિર્ગુણા ગુણાઃ ૫-૪૦

દ્રવ્યાશ્રવ્યાઃ નિર્ગુષાઃ ગુષાઃ ૫-૪૦

જે દ્રવ્યમાં સદા રહે અને સ્વયં ગુણોથી રહિત હોય તે ગુણ.

ગુણ: દ્રવ્યમાં સદા સર્વ પ્રદેશે વ્યાપીને રહે. તે આત્મામાં જ્ઞાનાદિ રૂપે અને પુદ્દગલમાં સ્પર્શાદિ રૂપે ગુણ સહભાવી છે. પર્યાયો : તે પણ દ્રવ્યમાં રહે છે, પણ તે સદા ટક્તી ન હોવાથી ગુણ રહિત છે. ગુણની વ્યક્તિ તે પર્યાય છે. પર્યાય ક્રમભાવી છે. આથી દ્રવ્યદૃષ્ટિએ વ્યક્તિરૂપ ગુણને નિર્ગુણ (ગુણોરહિત) કહે છે.

## પરિણામનું લક્ષણ

तदुभावः परिणामः

૫-૪૧

તદ્દભાવ પરિણામઃ ૫-૪૧

તદ-ભાવઃ પરિણામઃ ૫-૪૧

(દ્રવ્યો અને ગુણોનો) તેનો ભાવ એ પરિણામ છે.

પોતાના સ્વરૂપમાં રહીને ઉત્પન્ન થવું અને નાશ થવો તે ગુણનો પરિણામ ભાવ-વિકાર છે.

દ્રવ્ય કે ગુણ અન્ય અવસ્થાઓને પ્રાપ્ત કરે છે છતાં સ્વભાવનો ત્યાગ થતો નથી. પ્રતિસમય નિમિત્ત પ્રમાણે ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાઓ પરિવર્તન પામ્યા કરે છે.

એક જ જીવ કર્મવશ મનુષ્યપણે. પશુપણે કે દેવપણે ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાઓ પામે, પણ તેનું જીવત્વ કાયમ રહે છે.

જીવનું જ્ઞાન સાકારપણે કે નિરાકારપણે હોય તો તેમાં જ્ઞાનઉપયોગ કાયમ રહે છે.

પુદ્દગલમાં કાળાશ છોડી પીળાશ આદિ અનેક પરિણામો ધારણ થાય તો પણ તે વર્ણત્વ કે રૂપત્વને છોડતું નથી. આ પ્રમાણે દરેક દ્રવ્ય અને ગુણ વિષે સમજી લેવું.

#### પરિણામના બે ભેદ

अनादिरादिमांश्च

૫-૪૨

અનાદિરાદિમાંશ્વ

પ-૪૨

અનાદિઃ આદિમાનુ ચ પ-૪૨

પરિણામ-(ભાવ) અનાદિ અને આદિમાન (નવો ંબનતો) બે પ્રકારે છે.

અનાદિ : જેની આદિ-શરૂઆત થતી નથી તે અનાદિ

આદિ : જેની આદિ-શરૂઆત થાય તેમ કહેવામાં આવે તે.

અધ્યાય : ૫ · સૂત્ર : ૪૧-૪૨ 🕸 ૧૭૭

અરૂપી દ્રવ્યોના પરિશામ અનાદિ છે. તે દ્રવ્યો જ્યારથી છે ત્યારથી છે જ, તે નવા ઉત્પન્ન થયા નથી, માટે તે અનાદિ છે. ધર્માસ્તિકાયના અસંખ્ય પ્રદેશત્વ, લોકાકાશ વ્યાપિત્વ, ગતિ સહાયકતા અગુરુલઘુત્વ વગેરે, તે પ્રમાણે અન્ય અરૂપી દ્રવ્યોના પરિશામ અનાદિ છે.

### આદિમાન પરિણામ

स्तिष्वादिमान् ५-४३ 3. १. १५३ १. १. १५३ १. १. १५३

રૂપી દ્રવ્યોમાં આદિમાન પરિણામ હોય છે.

પુદ્દગલ દ્રવ્ય રૂપી છે, તેમાં શ્વેતરૂપ આદિ પરિશામ આદિમાન છે, તેનું પ્રતિ સમયે પરિશામન થાય છે. મૂળ ઘર્મ વર્શ આદિમાન નથી. તે તો અનાદિથી છે.

જોકે પ્રવાહની અપેક્ષાએ તો રૂપી દ્રવ્યોમાં પરિણમન અનાદિ છે, વ્યક્ત થવાથી અપેક્ષાએ આદિમાન પરિણામનું કથન કર્યું છે. છતાં સૂત્રકારે અરૂપી દ્રવ્યોમાં અનાદિ અને રૂપી દ્રવ્યોમાં અદિમાન પ્રવાહ હોય છે તેમ કહ્યું તે બાળ જીવોને સમજવા માટે સૂક્ષ્મ અને સ્થૂલ પરિણામની અપેક્ષાએ જાણવું.

योगोपयोगौ जीवेषु ૫-४४ યોગોપયોગૌ જીવેષુ ૫-४४ યોગ-ઉપયોગો જીવેષુ ૫-४४

## જીવમાં યોગ ઉપયોગ બે પરિણામો અનાદિ છે.

પુદ્દગલના સંયોગથી આત્મામાં ઉત્પન્ન થતો વીર્યનો (શક્તિ) પરિશામ વિશેષ તે યોગ છે, અને જ્ઞાનદર્શન ઉપયોગ છે. આ બંને પરિશામો ઉત્પન્ન થવાથી અને નષ્ટ થતાં હોવાથી આદિમાન છે. છતાં પ્રવાહની દૃષ્ટિએ આત્મા સદા ઉપયોગવંત હોવાથી અનાદિ અને ઉપયોગ બદલાતો રહેવાથી આદિમાન સમજવું.

### તત્ત્વદોહન

અધ્યાય પાંચમાં વિષય બદલાય છે. સૃષ્ટિમાં મુખ્ય તત્ત્વ બે છે. જીવ અને અજીવ. જીવ તત્ત્વની સંસારયાત્રા ચાર અધ્યાય સુધી જાણી. હવે અજીવ તત્ત્વ શું છે તેનો જીવ સાથે શું સંબંધ છે. અજીવ તત્ત્વની વિચારણા શા માટે કરવી તે આ અધ્યાયમાં પ્રંથકાર જણાવે છે.

પાંચ અજીવ દ્રવ્યોના સ્વરૂપથી એક મોટી ભ્રમણા ટળે છે કે આ જગતનો કોઈ કર્તા કે હર્તા છે. આ પાંચે દ્રવ્યોનું પરિણમન તે સૃષ્ટિની રચના, પરિવર્તન, સર્જન આદિનું કારણ છે. આવુ કથન અન્યત્ર કોઈ શાસ્ત્રમાં જાણવા મળતું નથી એ સર્વજ્ઞના જ્ઞાનનું સામર્થ્ય છે.

જીવતત્ત્વની શ્રદ્ધા કરવી તે પ્રયોજનભૂત છે. પણ અજીવ તત્ત્વની શ્રદ્ધા શું હોઈ શકે! ભાઈ તારી તદ્દન નજીકનું અજીવ તત્ત્વ પુદ્દગલરૂપ તારું શરીર છે.જગતના મોટા ભાગના જીવો આ શરીરને જ આત્મા માને છે. શરીરના સુખે સુખી અને દુઃખે દુઃખી થાય છે. પોતે પોતાના શુદ્ધાત્માનો સ્વામી છે. તેમ માનવાને બદલે શરીરનો સ્વામી માને છે. એ શરીરના નાશે પોતાનો નાશ માને છે. આવી ભ્રમણાથી મુક્ત થવા અજીવ તત્ત્વને જાણવું અગત્યનું છે. સવિશેષ પુદ્દગલને.

જીવ અને પુદ્દગલનો સંયોગિક સંબંધ છે પણ જ્ઞાન-દર્શન ગુણો જેવો તદ્ગુપ સંબંધ નથી. તે બંને દ્રવ્યોના મૂળ લક્ષણથી સમજાય છે. વળી અન્ય દ્રવ્યો સાથે નિમિત્ત સંબંધ છે. 'પરસ્પર ઉપગ્રહો જીવનામ્' આ પાંચે દ્રવ્યો અન્યોન્ય નિમિત્તને અનુસરે છે. જેમકે જીવ અને પુદ્દગલને ધર્માસ્તિકાય ગતિ સહાયક થાય અધર્માસ્તિકાય સ્થિતિ સહાયક થાય. આકાશાસ્તિકાય જગા આપે. કાળ પરિવર્તનમાં ઉપકારક થાય. આમ વિચારે તો જીવ અન્ય દ્રવ્યનું કે અન્ય પદાર્થનું કંઈ કરી શકતો નથી. પરસ્પર નિમિત્ત બને છે.

આ પાંચે દ્રવ્યોમાં અન્યથી ભિન્ન એવા અસાધારણ લક્ષણ છે. જેમકે જીવનનું ચૈતન્ય અને પુદ્દગલનું સ્પર્શાદિ-રૂપીપણું વગેરે. કેટલાક લક્ષણો સમાન છે. જેમકે વસ્તુત્વ વસ્તુનું સ્વ-પરિણમન. પ્રમેયત્વ =

અધ્યાય : ૫ - તત્ત્વદોહન 🕸 ૧૭૯

જણાવવાપશું. વગેરે.

દરેક દ્રવ્ય પોતાના ભાવ-લક્ષણ પ્રમાણે સમયે સમયે પરિણમન કરે છે. છતાં પોતારૂપે કાયમ ટકી રહે છે. જીવ ગતિ પ્રમાણે શરીર બદલે પણ જીવરૂપે કાયમ રહે છે. જગતમાં દ્રવ્યોનું આવું પરિવર્તન જાણી જીવે જીવપ્રદેશની ઘુવતાનું માહાત્મ્ય સ્વીકારી ત્યાં લક્ષ્ય કરવાનું છે.

એક આંગળી ઉંચી કરવામાં આ છ દ્રવ્યોનું પરિણમન સ્વયં થાય છે.

જીવ: આંગળી ઊંચી કરવાનો વિકલ્પ જીવમાં થાય છે.

ધર્મ: આંગળી ઊંચી થવામાં નિમિત્ત ધર્માસ્તિકાય છે.

અધર્મ : આંગળી સ્થિર થવામાં નિમિત્ત અધર્માસ્તિકાય છે.

**આકાશ :** આંગળી જ્યાં રહી છે ત્યાં આકાશ છે.

કાળ: આંગળી ઊંચી કરવામાં સમય ગયો તે કાળ છે.

પુદ્દગલ : આંગળીના પ્રદેશો સ્વયં પુદ્દગલરૂપ છે.

જીવની અપેક્ષાએ છ દ્રવ્યોનું પરસ્પર ઉપગ્રહ-નિમિત્ત છે.

જીવ : જીવ સ્વયં સ્વેગુણવાળું દ્રવ્ય છે.

**પુદ્દગલ** : સંસારી જીવ શરીરના સંયોગવાળો છે. તે શરીર પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે.

**આકાશ :** શરીરધારી મનુષ્યાદિ આકાશ પ્રદેશને રોકીને રહ્યા છે.

**ધર્મ** : મનુષ્યાદિ એક જગાએથી સ્થળાંતર-ગતિ કરે છે ત્યારે ધર્માસ્તિકાય સહાયક છે.

અધર્મ: મનુષ્યાદિ સ્થિર રહે છે ત્યારે અધર્માસ્તિકાય સહાયક છે.

કાળ : અને એ ગતિમાં જે સમય જાય છે તે કાળ દ્રવ્ય છે.

આમ સૃષ્ટિ વ્યાપ્ત આ દરેક પદાર્થ માત્રના પરિશમનમાં છ દ્રવ્યો પોતાના ભાવથી પરિશમે છે તે જગતની વ્યવસ્થા છે.

કર્મો સાથે છ દ્રવ્યોનો પરસ્પર નિમિત્ત સંબંધ :

કર્મો સ્વયં પુદ્દગલજનિત છે. તેથી તે પુદ્દગલ છે.

જીવની વૈભાવિક અવસ્થાના કારણે તે જીવ સાથે રહે છે, તેથી તેને ધારણ કરનાર જીવ છે.

જીવ સાથે કર્મ બંધરૂપે અમુક કાળ સ્થિર રહે છે તે અધર્માસ્તિકાયનું નિમિત્ત છે.

વળી ઉદયજનિત કર્મો ક્ષણે ક્ષણે ખરે છે તે ધર્માસ્તિકાયનું નિમિત્ત છે.

તે કર્મોનું આત્મપ્રદેશ સાથે અમુક કાળ રહેવું તે કાળ દ્રવ્યનું નિમિત્ત છે.

જીવ અને કર્મપરમાશુઓ જે ક્ષેત્રમાં રહે છે તે આકાશ દ્રવ્યનું નિમિત્ત છે.

છતાં આ છ દ્રવ્યો સ્વતંત્ર છે. એક દ્રવ્ય બીજા દ્રવ્યમાં કંઈ બાધક થતું નથી. જીવ અને પુદ્દગલમાં વિકાર થવાથી બંનેનો સંયોગ સંબંધ થાય છે. બાકીના ચાર દ્રવ્યો અવિકારી છે.

છતાં છ દ્રવ્યોમાં એક જીવ જ સત્ચિદાનંદરૂપ છે. જ્ઞાનગુણનો ધારક છે. તેમાં સુખ ગુણ રહેલો છે. તેથી સાચા સુખની પ્રાપ્તિ માટે જીવે જ્ઞાનસ્વરૂપે પ્રગટ થવાનું છે અને આત્માને જ ઉપાદેય માનવાનો છે.

સુંદર ઘોડાને ચલાવતા સારથિ જેમ આનંદ પામે છે, તેમ **શા**ણા સાધકને શિખામણ આપતા ગુરુ આનંદ પામે છે અને ઘોડાને ચલાવતા સારથિ જેમ થાકી જાય છે તેમ શિષ્યને શિખામણ આપતાં ગુરુ **પણ** થાકી જાય છે.

કલ્યાણકારી શિક્ષાને પાગ્યા છતાં જીવને ભાન ન થાય તો તે મારે માટે પાપરૂપ છે તેમ શિષ્ય માને છે.

િવનીત શિષ્ય આચાર્યના મનમાં રહેલું, વાણીથી બોલાયેલું જાણીને કે સાંભળીને તેનો સ્વીકાર કરી તે પ્રમાણે આચરણ કરે છે.

અધ્યાય : ૫ - તત્ત્વદોહન 🎏 ૧૮૧

#### અધ્યાય છટ્ટો

પ્રંથકારે પાંચ અધ્યાય સુધી જીવ અને અજીવ બે તત્ત્વોનું નિરૂપણ કર્યું. હવે આશ્રવનું નિરૂપણ કરે છે. આશ્રવમાં યોગની મુખ્યતા હોવાથી પ્રથમ યોગનું નિરૂપણ કરે છે.

યોગનું સ્વરૂપ

કાય-વાઙ્-મનઃકર્મયોગઃ ૬-૧

કાય-વાગ્-મનઃ-કર્મ યોગઃ 🦠 ૬-૧

કાયા, વચન અને મનની ક્રિયા યોગ છે.

આ સૂત્રમાં યોગ વિશિષ્ટ પદ્ધતિથી જણાવ્યો છે. યોગ એટલે જીવના વિર્યાંતરાયકર્મના ક્ષમોપશયાદિથી (ઘટવાથી) તથા પુદ્દગલોના આલંબનથી આત્મપ્રદેશોમાં થતા કંપન વ્યાપારથી પ્રવર્તમાન થતી આત્મશક્તિ. આ આત્મશક્તિનો ઉપયોગ કરવા પુદ્દગલના આલંબનની જરૂર પડે છે. દરેક સંસારી જીવમાં રહેલી શક્તિનો ઉપયોગ મન, વચન અને કાયાના આલંબનથી થાય છે.

કાયયોગ : ઔદારિકાદિ શરીરવર્ગણાના પુદ્દગલોના આલંબનથી થતો શક્તિનો ઉપયોગ તે કાયયોગ છે.

વચનયોગ : મતિજ્ઞાનાવરણ, અક્ષરશ્રુતાજ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયોપશમથી આંતરિક વાગ્લબ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે, ત્યારે વચનવર્ગણાના આલંબનથી થતો શક્તિનો ઉપયોગ તે વચનયોગ.

મનોયોગ: મતિજ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયોપશમથી આંતરિક મનોલબ્ધિ ઉત્પન્ન થતાં મનોવર્ગણાના આલંબનથી થતો શક્તિનો ઉપયોગ તે મનોયોગ.

કાય, વચન અને મનના આલંબનથી આત્મશક્તિમાં થતો કંપનનો વ્યાપાર તે અનુક્રમે કાયાદિ યોગ છે.

# આસવનું નિરૂપણ

स आस्रवः ५-२

સ આસવઃ ૬-૨

સઃ આસ્રવઃ ૬-૨

# તે (યોગ) આસવ છે.

આસ્ત્રવ એટલે આવવું. કર્મોને આવવાનું નિમિત્ત. મોટા જળાશયમાં જેમ નીક અને નાળા દ્વારા પાણી આવે છે. વળી જેમ ઘરનાં બારીબારણાં ખુક્ષાં હોય તો પક્ષીઓ વગેરે પ્રવેશ કરે છે. તેમ યોગ દ્વારા કર્મરૂપી રજ આત્મપ્રદેશોમાં ચોંટી જાય છે.

યોગ દ્વારા કર્મ આવે છે, કર્મના આવવાથી બંધ થાય છે. એ કર્મબંધનો સમય થતાં ઉદય થાય છે. એ ઉદયથી જીવ સંસારનાં ફળ ભોગવે છે. જો સંસારથી મુક્ત થવું હોય તો કર્મને આવતાં અટકાવવા જોઈએ.

છિદ્રો દ્વારા નૌકામાં જળનો પ્રવેશ થતાં નૌકા સમુદ્રમાં ડૂબી જાય છે. તેમ યોગરૂપ આસવનાં છિદ્રો દ્વારા જીવરૂપી નૌકામાં કર્મનો પ્રવેશ થાય છે, તેથી જીવ સંસારરૂપ સાગરમાં ડૂબી જાય છે.

# શુભયોગ પુષ્યકર્મનો આસવ છે.

કાય, વચન અને મન પ્રત્યેક યોગના શુભ અને અશુભ બે ભેદ છે. આત્માના શુભ ભાવ – અધ્યવસાય-પરિણામથી થતો યોગ શુભયોગ છે, અને અશુભ અધ્યવસાયાદિથી થતો યોગ અશુભયોગ છે. શુભનો આસ્રવ તે પુણ્ય.

અહિંસાદિ વ્રતો, દેવગુરુભક્તિ, દાનાદિ ધર્મો શુભ કાયયોગ છે.

અધ્યાય : ૬ · સૂત્ર : ૨-૩ 🕸 ૧૮૩

પ્રિય અને હિતકર વાણી, દેવગુરુની સ્તુતિ, ગુણપ્રમોદ વગેરે શુભ વચનયોગ છે. અનિત્યાદિ શુભભાવનાઓ, અન્યનું હિત-ચિંતન શુભ મનોયોગ છે.

આ શુભયોગથી કેવળ પુણ્યનો આસ્રવ થાય છે. શુભ યોગ વખતે જ્ઞાનાવરણીયાદિ અશુભકર્મોનો આસ્રવ થાય છે. છતાં જીવ અલ્પ કષાયી રસવાળો હોવાથી તેનું ફળ નહિવત્ છે. તેથી પુણ્યનો નિષેધ કરવો યોગ્ય નથી. શુભયોગ વખતે ઘાતીકર્મોનો બંધ અને પુણ્યનું કાર્ય થાય છે. તેમાં ઘાતી કર્મોમાં રસ અતિ મંદ, પુણ્યમાં તીવ્ર રસ હોય છે. વાસ્તવમાં શુભયોગથી પુણ્ય જ થાય, અને સંવર નિર્જરારૂપ શુભ આત્મ પરિશામથી નિર્જરા થાય છે.

ઘાતીકર્મ એવા ને એવા રહે અને પુણ્યપ્રકૃતિની તીવ્રતા થાય તેવી પુણ્યપ્રકૃતિનો નિષેધ કરવાનું કહ્યું છે.

અશુભયોગ પાપનો આસવ છે.

હિંસા, ચોરી આદિ અસંયમ કાયિક વ્યાપાર અશુભ કાયયોગ છે; અસત્ય વચન, કઠોર કે અહિતકર વચન, નિંદા આદિ અશુભ વચનયોગ છે; રાગ-દ્વેષનાં પરિણામ, હિંસાદિના વિચારો અશુભ મનોયોગ છે.

અશુભયોગની તીવ્રતાના સમયે પાપપ્રકૃતિઓનો અનુબંધ અધિક, પુષ્યપ્રકૃતિઓનો અનુબંધ અલ્પ હોય છે.

### આસવના બે ભેદ

સકષાય (કષાય સહિત) આત્માનો યોગ સામ્પરાયિક કર્મનો આસવ બને છે, અને અકષાય (કષાયરહિત) આત્માનો યોગ ઇર્યાપથ કર્મનો આસવ બને છે.

સાંપરાયિક = સાંસારિક, ઇર્યાપથ = ગમનાગમન માર્ગ કષાયનો સહયોગ થતા શુભાશુભ આસ્રવ સંસારપરિભ્રમણનો હેતુ બને છે. કર્મબંધ પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ ચાર પ્રકારે હોય છે. તેમાં સ્થિતિ અને રસ મુખ્ય છે. તેમાં કષાયની મુખ્યતા છે, મંદ કે

બન છે. કેમબેધ પ્રકૃતિ, સ્થિત, રસ અને પ્રદેશ ચાર પ્રકાર હોય છે. તેમાં સ્થિતિ અને રસ મુખ્ય છે, તેમાં કષાયની મુખ્યતા છે, મંદ કે પ્રશસ્ત કષાયોના સહયોગથી થતો કર્મબંધ શુભ થાય છે. પ્રશસ્ત રાગ વીતરાગ કે ગુણીજનો પ્રત્યેનો છે. પ્રશસ્ત દેષ અવ્રતાદિ પ્રત્યેનો છે. તે પરંપરાએ મોક્ષનો હેતુ બને છે.

અપ્રશસ્ત કષાયોના સહયોગથી થતો કર્મબંધ અશુભ હોય છે. અપ્રશસ્ત રાગ તે જગતના પૌદ્દગલિક પદાર્થોમાં સુખ પ્રત્યેનો છે અને અપ્રશસ્ત દ્વેષ દુઃખનાં નિમિત્તો પ્રત્યેનો છે તે સંસારપરિભ્રમણનું જ કારણ છે.

કષાયરહિત ફક્ત યોગો દ્વારા થતો આસવ-બંધ ઇર્યાપથ છે. આ આસવ દ્વારા થતો બંધ કષાયના રસરહિત હોવાથી તેની સ્થિતિ એક સમયની હોય છે. ઇર્યાપથમાં કર્મો પ્રથમ સમયે બંધાય, બીજા સમયે રહે — ભોગવાય અને ત્રીજા સમયે છૂટા પડે. ભીંત પર દડો ફેંકવામાં આવે તો તે તરત જ પાછો નીચે પડે છે. તેમ ઇર્યાપથમાં કર્મો એક જ સમયમાં છૂટાં પડે છે. કષાય સહિત થતાં સાંપરાયિક બંધમાં કર્મો આત્મા સાથે ચીકાશવાળા કપડાં પર રજ ચોંટે તેમ ચોંટી જાય છે. તેનો સમય થાય ત્યાં સુધી રહે છે. અને અબાધાકાળ (સત્તામાં રહેવું) પૂરો થતાં પોતાનું ફળ આપી છૂટાં થાય છે.

ત્રણે પ્રકારના યોગ સમાન હોવા છતાં જો કષાય ન હોય તો ઉપાર્જિત કર્મોમાં રસ અને સ્થિતિનો બંધ થતો નથી, આથી કષાય જ

અધ્યાય : ૬ • સૂત્ર : ૫ 🕸 ૧૮૫

સંસારના પરિભ્રમણની જડ છે તેમ જાણો.

પ્રથમ ગુણસ્થાનકથી દસમા ગુણસ્થાનક સુધી કષાયોદય હોવાથી સાંપરાયિક આસ્રવ છે અને ૧૧થી ૧૩ ગુણસ્થાનક સુધી ઇર્યાપથ આસ્રવ છે. ચૌદમા ગુણસ્થાનકે યોગનો અભાવ થાય છે.

इन्द्रिय-कषायाव्रत-क्रियाः पश्च-चतुः पश्च

ઇન્દ્રિય-કષાયાવ્રત-ક્રિયાઃ પગ્ચ-ચતુઃ-પગ્ચ

ઇન્દ્રિય-કષાય-અવ્રત-ક્રિયાઃ પંચ-ચતુઃ પંચ

પાંચ ઇન્દ્રિયો, ૪ કષાય, ૫ અવ્રત, ૨૫ ક્રિયા એમ કુલ ૩૯ અને ૩ યોગ ભેળવતાં સાંપરાયિક આસવના ૪૨ ભેદ છે.

ઇન્દ્રિય: પાંચ ઇંદ્રિયોનું સ્વરૂપ અધ્યાય ૨, સૂત્ર ૨૦માં જોવું. ઇન્દ્રિયોની પદાર્થ પ્રત્યેની રાગદ્વેષ (સુખદુઃખ)યુક્ત પ્રવૃત્તિ દ્વારા સાંપરાયિક આગ્નવ થાય છે. રાગાદિ રહિત ઇન્દ્રિયોની પ્રવૃત્તિ ઇર્યાપથ આગ્નવ બને છે જે મુખ્યત્વે કેવળી ભગવંતને હોય છે.

કષાય : કષાયનું સ્વરૂપ અધ્યાય ૮ના ૧૦મા સૂત્રમાં આવશે.

અવ્રત: પાંચ અવ્રતનું વર્શન અધ્યાય ૭માં સૂત્ર ૮થી ૧૨ સૂત્રોમાં આપવામાં આવશે.

૨૫ ક્રિયાઓનું વર્ણન નીચે મુજબ છે.

(૧) **સમ્યક્ત્વક્રિયા** – સમ્યક્ત્વયુક્ત જીવની દેવગુરુસંબંધી નમસ્કાર, પૂજા, સ્તુતિ, સત્કાર, સન્માન, દાન, વિનય, વૈયાવચ્ચ વગેરે ક્રિયા. આ ક્રિયા સમ્યક્ત્વની પુષ્ટિ તથા શુદ્ધિ કરે છે. આ ક્રિયાથી સાતાવેદનીય, દેવગતિ વગેરે પુષ્યકર્મનો આસ્રવ થાય છે.

(૨) મિથ્યાત્વ ક્રિયા : મિથ્યાદૃષ્ટિ જીવની સ્વમાન્ય દેવગુર્સબંધી નમસ્કાર, પૂજા, સ્તુતિ, સત્કાર, સન્માન, દાન, વિનય, વૈયાવચ્ચ વગેરે ક્રિયા. આ ક્રિયાથી મિથ્યાત્વની વૃદ્ધિ થાય છે. (૩) પ્રયોગ ક્રિયા : અશભ કર્મબંધ થાય તેવી મન-વચન-કાયાની ક્રિયા. (૪) સમાદાન ક્રિયા: જેનાથી કર્મબંધ થાય તેવી સંયમીની સાવદા ક્રિયા. (૫) ઇર્યાપથ ક્રિયા : ચાલવાની ક્રિયા. (૬) કાય ક્રિયા : આના અનુપરત અને દુષ્પ્રયુક્ત એમ બે ભેદ છે. મિથ્યાદૃષ્ટિની કાયિક ક્રિયા અનુપરત કાયક્રિયા છે. પ્રમત્તસંયમીની દુષ્પ્રયુક્ત (=સમિતિ આદિથી રહિત) કાયિક ક્રિયા દુષ્પ્રયુક્ત કાયક્રિયા છે. (૭) અધિકરણ ક્રિયા : હિંસાનાં સાધનો બનાવવાં, સુધારવાં વગેરે. (૮) પ્રાદોષિકી ક્રિયા : કોઘાવેશથી થતી ક્રિયા. (૯) પારિતાપિકી ક્રિયા : અન્યને કે સ્વને પરિતાપ = સંતાપ થાય તેવી ક્રિયા. (૧૦) પ્રાણાતિપાત ક્રિયા : સ્વના કે પરના પ્રાણનો નાશ કરનારી ક્રિયા. (૧૧) **દર્શન ક્રિયા** : રાગથી સ્ત્રી આદિનું દર્શન-નિરીક્ષણ કરવું. (૧૨) સ્પર્શન ક્રિયા : રાગથી સ્ત્રી આદિનો સ્પર્શ કરવો. (૧૩) પ્રત્યય **ક્રિયા** : નવાં (પૂર્વે નહિ થયેલાં) શસ્ત્રો શોધીને બનાવવાં. (૧૪) સમન્તાનુપાત ક્રિયા : જ્યાં મનુષ્ય, પશુ વગેરેનું ગમનાગમન થતું હોય ત્યાં મલ-મૂત્ર આદિ અશુચિ પદાર્થનો ત્યાગ કરવો. (૧૫) અનાભોગ ક્રિયા : જોયા વિના અને પ્રમાર્જન કર્યા વિના વસ્ત મુકવી. (૧૬) સ્વહસ્ત ક્રિયા : અન્યનું કાર્ય અભિમાનથી જાતે કરવું. (૧૭) નિસર્ગ ક્રિયા : પાપકાર્યોમાં સમ્મતિ આપવી – સ્વીકાર કરવો. (૧૮) **વિદારણ ક્રિયા :** અન્યના ગુપ્ત પાપકાર્યની લોકમાં જાહેરાત કરવી. (૧૯) **આનયની ક્રિયા** : સ્વયં પાલન ન કરી શકવાથી શાસ્ત્રઆજ્ઞાથી અન્યથા પ્રરૂપણા કરવી. (૨) અનવકાંક્ષા ક્રિયા : પ્રમાદથી જિનોક્ત વિધિનો અનાદર કરવો. (૨૧) આરંભક્રિયા : પૃથ્વીકાય આદિ જીવોની હિંસા થાય તેવી ક્રિયા. (૨૨) પારિગ્રહિકી ક્રિયા : લોભથી ખૂબ ધન મેળવવું, તેનું રક્ષણ કરવું વગેરે. (૨૩) માયા ક્રિયા : વિનયરત્ન આદિની જેમ માયાથી મોક્ષ માર્ગની આરાધના કરવી. (૨૪)

મિથ્યાદર્શન ક્રિયા: એહલૌકિક આદિ દુન્યવી ફળની ઇચ્છાથી મિથ્યાદૃષ્ટિની સાધના કરવી. (૨૫) અપ્રત્યાખ્યાન ક્રિયા: પાપકાર્યોના પ્રત્યાખ્યાનથી (નિયમથી) રહિત જીવની ક્રિયા.

સારોશ: મિથ્યાત્વ આદિ ચારમાંથી ગમે તે એકનું ગ્રહણ કરે તો પણ અન્ય આસ્રવોનો તેમાં સમાવેશ થઈ જાય છે. આમ હોવા છતાં ઈંદ્રિયો વગેરે એકબીજામાં કેવી રીતે નિમિત્તરૂપ બને છે, અને તેના યોગે કેવી કેવી પ્રવૃત્તિ થાય છે ઇત્યાદિનો સ્પષ્ટ બોઘ થાય, એ દૃષ્ટિ લક્ષ્યમાં રાખીને અહીં ચાર આસ્રવોનું ગ્રહણ કર્યું છે. આ ચારમાં પણ કપાયની પ્રધાનતા છે. બાકીના ત્રણનો એમાં સમાવેશ થઈ જાય છે.

જેમ પૂર્વે યોગ શુભ-અશુભ એમ બે પ્રકારે કહ્યા છે, તેમાં શુભયોગ પુણ્યનો આગ્નવ છે અને અશુભયોગ પાપકર્મનો આગ્નવ છે, એમ જણાવ્યું છે; તેમ અહીં પણ ઇન્દ્રિય આદિની પ્રવૃત્તિ પણ પ્રશસ્ત અને અપ્રશસ્ત એમ બે પ્રકારે છે. તેમાં પ્રશસ્ત ઇન્દ્રિય આદિની પ્રવૃત્તિ પણ કર્મનો અને અપ્રશસ્ત ઇન્દ્રિય આદિની પ્રવૃત્તિ પાપ કર્મનો આગ્નવ છે. પૌદ્દ્રગલિક સુખ માટે ઇન્દ્રિય આદિની પ્રવૃત્તિ અપ્રશસ્ત છે. આત્મકલ્યાણના ઉદેશથી ઇદ્રિય આદિની પ્રવૃત્તિ પ્રશસ્ત છે. સ્ત્રીનાં અંગોપાંગ, નાટક આદિ જોવામાં ચક્ષુ ઇન્દ્રિયની પ્રવૃત્તિ અપ્રશસ્ત છે. વીતરાગ દેવ, ગુરુ વગેરેના દર્શનમાં ચક્ષુ ઇદ્રિયની પ્રવૃત્તિ અપ્રશસ્ત છે. પોતાનું અપમાન કરનાર વગેરે પ્રત્યે અહંકાર આદિને વશ બનીને ક્રોધ કરવો તે અપ્રશસ્ત ક્રોધ. અવિનીત શિષ્યાદિકને સન્માર્ગે લાવવાના શુભ ઇરાદાથી તેના પ્રત્યે બાહ્યથી ક્રોધ કરવો એ પ્રશસ્ત ક્રોધ છે.

આગ્નવનાં (બાહ્ય) કારણો સમાન હોવા છતાં આંતરિક પરિણામ ભેદના કારણે કર્મબંઘમાં થતા ભેદનું પ્રતિપાદન.

અધિકરણ-વિશેષ્યભ્યઃ તદ્વિશેષઃ

૧૮૮ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

5-0

બંધકરણ સમાન હોવા છતાં પણ પરિણામભેદથી કર્મબંધમાં થતાં ભેદવિશેષનું પ્રતિપાદન. તીવ્રભાવ, મંદભાવ, જ્ઞાતભાવ, અજ્ઞાતભાવ, વીર્ય (શક્તિ) અધિકરણના ભેદથી કર્મબંધમાં પણ ભેદ પડે છે.

તીવ્રભાવ: અધિક પરિણામ. મંદભાવ: અલ્પ પરિણામ. ઇન્દ્રિયો દ્વારા વિષય ગ્રહણ કરવામાં રાગાદિની તીવ્રતા તે તીવ્રભાવ અને રાગાદિની મંદતા તે મંદભાવ.

અન્ય જીવની હિંસા કરવામાં પરિજ્ઞામની તીવ્રતા કે મંદતા હોય છે. આથી કર્મબંધમાં પણ ભેદ પડે છે.

જિનભક્તિ કે ગુરુસેવામાં ક્રિયા સમાન હોવા છતાં ઉદ્ઘાસ પરિશામમાં ભેદ હોય છે. તે પ્રમાણે પુણ્યબંધમાં પણ ભેદ પડે છે.

જ્ઞાત = જાણીને, આશયપૂર્વક; અજ્ઞાતભાવ = અજાણતાં, આશય રહિત થતી આસ્રવની પ્રવૃત્તિ.

એક દુરાચારી કોઈને શસ્ત્રથી ઘા કર્ફવા જાય છે પણ પેલો માણસ મરતો નથી તો પણ તેને દોષ લાગે છે. કારણ કે તેનાં પરિણામ મારવાનાં હતાં, તેથી તેને ઉત્કટ કર્મબંધ થાય છે. કોઈ ડૉક્ટર દર્દીને બચાવવા શસ્ત્રક્રિયા કરે છે પણ કંઈ ભૂલ થતાં દર્દી મરણ પામે છે. તેમાં ડૉક્ટરે જાણીને કૃત્ય કર્યું નથી. તેને દોષ લાગતો નથી, તેથી તેને ઉત્કટ કર્મબંધ થતો નથી.

વીર્ય: વીર્યાંતરાય કર્મના ક્ષયોપશમ આદિથી પ્રાપ્ત શક્તિ. જેમ શક્તિની વૃદ્ધિ તેમ પરિણામમાં વિશેષ તીવ્રતા. અને જેમાં શક્તિની વ્યક્તિ મંદ તેમ પરિણામમાં મંદતા વધુ હોય. તીવ્ર શક્તિવાળો કે મંદ શક્તિવાળો એક જ પ્રકારની શુભાશુભ ક્રિયા કરે તો પણ પરિણામની તીવ્રતા મંદતા પ્રમાણે કર્મબંધ થાય છે. વળી અત્યંત નબળા સંઘયણવાળો (બાંધો) જીવ સાતમી નરકે જવા જેવા તીવ્ર પાપ કરી શક્તો નથી. તેનામાં તેવી શક્તિ નથી. તે પ્રમાણે તે એવા પ્રબળ પુષ્ય પણ કરી

અધ્યાય : ૬ · સૂત્ર : ૭ 🕸 ૧૮૯

શકતો નથી તેથી ઉપરના દેવલોકમાં પણ જઈ શકતો નથી. આમ પુણ્યપાપની અલ્પાધિકતામાં શરીર પણ એક બાહ્ય સાધન છે. સંઘયણ માટે અધ્યાય ૮, સૂત્ર ૧૨મું જોવું.

અધિકરણ: આગ્રવની ક્રિયાનાં સાધનો.

સાંસારિક પ્રવૃત્તિની સઘળી સાઘનસામગ્રી આગ્નવનું નિમિત્ત હોવાથી તે અધિકરણ છે. તે સામગ્રીમાં આસક્તિની તીવ્રતા-મંદતા પ્રમાણે કર્મબંધ થાય છે.

હિંસા જેવા કાર્યમાં શસ્ત્રની ઉગ્રતા કે વિપુલતાથી પરિશામમાં તીવ્રતા થાય છે. અને શસ્ત્ર સાધારેશ હોય કે અલ્પ હોય તો પરિશામમાં મંદતા થાય છે. એકની પાસે નાનું ચપ્પુ હોય અને બીજા પાસે ધારદાર તલવાર હોય તો તે સમયની ક્રિયામાં પરિશામનું અંતર રહે છે.

બાહ્ય આસવની સમાનતા હોવા છતાં તીવ્ર-મંદ, જ્ઞાત-અજ્ઞાતના ભેદથી કર્મબંઘમાં ભેદ પડે છે. તુો પણ કાષાયિક ભાવની તીવ્રતા-મંદતાની જ કર્મબંઘમાં વિશેષતા છે.

### અધિકરણના ભેદો

| अधिकरणं जीवाजीवाः  | 8-6 |
|--------------------|-----|
| અધિકરણં જીવાજીવાઃ  | 5-6 |
| અધિકરણં જીવ-અજીવાઃ | 5-6 |

અધિકરણના જીવ – અજીવ બે ભેદો છે.

કેવળ જીવ કે કેવળ અજીવ દ્વારા શુભાશુભ કર્મબંધ થતો નથી. શુભાશુભ બધા જ કાર્ય જીવ–અજીવ બંને દ્વારા સિદ્ધ થાય છે. આથી જીવ અને અજીવ બંને કર્મબંધનું અધિકરણ (સાધન) કહેવાય છે.

જીવ આસ્રવનો કર્તા છે અને અજીવ તેમાં સહાયક છે. જીવભાવ મુખ્ય અધિકરણ છે, અને અજીવ દ્રવ્યો ગૌણ અધિકરણ છે. જીવ અધિકરણમાં કષાયાદિ તીવ્ર-મંદભાવનો સમાવેશ થાય છે. તેથી તે જીવગત ભાવધિકરણ છે.

#### १८० % तत्त्वभीमांसा

#### જીવ અધિકરણના ૧૦૮ ભેદો

आद्यं संरम्भ-समारम्भारम्भ-योग-कृत-कारितानुमत

कषायविशेषैस्त्रिस्त्रिश्चतुश्चैकशः

5-6

આદાં સંરંભ-સમારંભારંભ-યોગ-કૃત-કારિતાનુમત કષાયવિશેષૈસ્ત્રિસ્ત્રિશ્વતુશ્ચૈકશઃ

5-6

આદ્યં સંરંભ-સમારંભ-આરંભ-યોગ-કૃત-કારિત-

અનુમત-કષાય-વિશેષૈઃ ત્રિઃ ત્રિઃ ત્રિઃ ચતુઃ ચ ઐકશઃ ૬-૯

સંરંભ, સમારંભ, આરંભ ત્રણ યોગ; કૃત, કારિત, અનુમત ચાર કષાય આ સર્વના સંયોગથી જીવાધિકરણના ૧૦૮ ભેદ છે.

સંરંભ, સમારંભ, આરંભ

3

મન વચન કાયાના યોગ

×З

= 6

જીવવીર્યની સ્ફુરણાથી કરે છે,

કરાવે છે, અનુમોદે છે ૩

×З

= २७

તેમાં ક્રોધ, માન, માયા, લોભ ૪

નિમિત્ત બને છે

× X

કલ ૧૦૮

સંરભ = સંસારી જીવનો હિંસાદિ ક્રિયાનો સંકલ્પ-આવેશ.

સમારંભ = સંકલ્પ પૂર્ણ કરવા સામગ્રી ભેગી કરવી.

આરંભ = સંકલ્પ પ્રમાણે હિંસાદિની ક્રિયા કરવી.

કૃત =કરવું. કારિત = કરાવવું. અનુમત = સંમતિ આપવી, પ્રશંસા કરવી

અધ્યાય : ૬ • સૂત્ર : ૯ 🕸 ૧૯૧

### અજીવ અધિકરણના ભેદો

निर्वतना-निक्षेप-संयोग-निसर्गा द्वि-चतुर्द्धि-त्रिभेदाः परम् ५-९०

નિર્વતના-નિક્ષેપ-સંયોગ-નિસર્ગા,

દ્ધિ-ચતુઃ-દ્ધિ-ત્રિ-ભેદાઃ પરમ્

5-90

નિર્વતના-નિક્ષેપ-સંયોગ-નિસર્ગાઃ,

દ્ધિ-ચતુઃ, દ્ધિ-ત્રિ-ભેદાઃ પરમ્

5-90

નિર્વર્તના, નિક્ષેપ, સંયોગ, નિસર્ગ, એ ચારે પ્રકારે બીજું અજીવાધિકરણ છે, તેના અનુક્રમે ૨, ૪, ૨, ૩ ભેદો છે.

નિર્વર્તના = રચના. નિક્ષેપ = મૂકવું. સંયોગ = જોડવું.

નિસર્ગ = ત્યાગ. પરમ્ (બીજું અજીવાધિકરણ)

૧. નિર્વર્તના : (રચના) નિર્વર્તનાના બે ભેદ છે : ૧. મૂલગુણ (આભ્યંતર) મુખ્ય; ૨. ઉત્તરગુણ (બાહ્ય) = ગૌણ

મૂલગુણ : ઔદારિક આદિ પાંચ શરીર, ભાષા, મન અને શ્વાસોચ્છ્વાસની રચના, મૂલગુણ એટલે મુખ્ય, હિંસા આદિ ક્રિયા કરવામાં કે થવામાં શરીર આદિ મુખ્ય સાધન છે. કારણ કે શુભાશુભ પ્રવૃત્તિમાં તે ઉપયોગી થાય છે. શરીર આદિ પૌદ્દગલિક હોવાથી અજીવાધિકરણમાં મનાય છે.

ઉત્તરગુણ નિર્વર્તના : રચનામાં તલવાર આદિ બાહ્ય સાધન છે. કારણ કે તલવાર વડે હિંસાની ક્રિયા થાય છે.

નિક્ષેપ = મૂકવું: (૧) ભૂમિને બરાબર જોયા વિના વસ્તુ મૂકવી (૨) ભૂમિને જેમતેમ જોઈને કે પ્રમાર્જન કર્યા વગર વસ્તુ મૂકવી. (૩) શારીરિક નબળાઈ કે પ્રમાદથી વસ્તુ ઉતાવળે ભૂમિને જોયા વગર મૂકી દેવી. (૪) ઉપયોગના અભાવે ભૂમિ જોયા વગર કે પ્રમાર્જ્યા વગર મૂકી દેવી.

આ પ્રકારના નિક્ષેપમાં મૂળહેતુ સૂક્ષ્મ કે સ્થૂલ કોઈ પણ જીવની વિરાધના ન થાય.

- **૩. સંયોગ = ભેગું કરવું :** તેના બે પ્રકાર છે. ૧. આહારપાણી, ૨. ઉપકરણ.
- આહારપાણી : અન્ન-જળનું ભેગું કરવું, અથવા ભોજનને સ્વાદિષ્ટ બનાવવા રોટલી સાથે ગોળ, દાળ, અથાણાં આદિ વસ્તુ ભેળવવી, દૂધમાં સાકર ભેળવવી વગેરે.
- ઉપકરણ સંયોગ : વસ્ત્રો કે પાત્રોનું અથવા તેવી અન્ય વસ્તુને ભેગી કરવી. તે સંયોગાધિકરણ છે.
- ૪. નિસર્ગ = ત્યાગ. તેના ત્રણ ભેદ છે. ૧. મનનિસર્ગ, ૨. વચનનિસર્ગ, ૩. કાયનિસર્ગ
- (૧) મનોનિસર્ગ : શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ વિચારવું. અર્થાત્ મનરૂપે પરિશમેલા પુદ્દગલોનો આ રીતે (વિચારીને) ત્યાગ, એ વિચાર છે.
- (૨) **વચનનિસર્ગ**: શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ બોલવું, તેમાં ભાષારૂપે પરિશમેલા પુદ્દગલોને છોડવા, તે બોલવું.
- (૩) **કાયનિસર્ગ**: શસ્ત્ર, અગ્નિપ્રવેશ કે જળપ્રવેશ દ્વારા કાયાનો ત્યાગ કરવો.

ઉપરનું વર્શૄન સામાન્યપશે થતાં આસ્નવનું છે.

### तत्प्रदोष-निह्नव-मात्सर्यान्तरायासादनोपघाता

ज्ञान-दर्शनावरणयोः

5-99

તત્પ્રદોષ-નિહ્નવ-માત્સર્યાન્તરાયાસાદનોપઘાતા

જ્ઞાન-દર્શનાવરણયોઃ

5-99

તત્-પ્રદષ-નિહ્નવ-માત્સર્ય-અન્તરાય-આસાદન

ઉપઘાતા-જ્ઞાન-દર્શનાવરણયોઃ

५-११

કર્મના આઠ પ્રકારમાંથી પ્રત્યેક કર્મના કષાયસહિત

અધ્યાય : ૬ • સૂત્ર : ૧૧ 🕸 ૧૯૩

# ભિન્ન ભિન્ન બંધ હેતુનું (આસવ) વર્ણન કરે છે.

જ્ઞાન, જ્ઞાની, અને જ્ઞાનનાં સાધનો સંબંધી યથાસંભવ પ્રદોષ, નિક્ષવ, માત્સર્ય, અંતરાય, આસાદન અને ઉપઘાત એ છ જ્ઞાનાવરણીયકર્મના; તે પ્રમાણે દર્શન, દર્શની, દર્શનનાં સાધનો વિષે યથાસંભવ પ્રદોષ આદિ છ દર્શનાવરણીય કર્મના આગ્નવ છે.

- ૧. પ્રદોષ : દ્વેષ, અરુચિ. જ્ઞાન-તત્ત્વજ્ઞાન આદિની વાચના વ્યાખ્યાન, કે અભ્યાસ પ્રત્યે દ્વેષ કે અરુચિ થવી. જ્ઞાનીની પ્રશંસા પ્રત્યે દ્વેષ થવો, અનાદર થવો. જ્ઞાનનાં સાધનો, પ્રતિમા, શાસ્ત્રો, ધર્મનાં ઉપકરણો જોઈ તેના પ્રત્યે અભાવ કે દ્વેષ થવો.
- ર. જ્ઞાન નિહ્નવ: નિહ્નવ (છુપાવવું-ગોપવવું). પોતાની પાસે જ્ઞાન હોવા છતાં પ્રમાદ આદિને કારણે પોતે જાણતો નથી તેમ કહી અન્યને ભણાવે નહિ. પોતે જેની પાસે જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું છે તેને સમય આવે અપ્રગટ રાખે. જ્ઞાનનાં સાધનો હોવા છતાં અન્યને સંકુચિતતાથી આપે નહિ.
- 3. **જ્ઞાનમાત્સર્ય:** (ઈર્ષા) પોતાની પાસે જ્ઞાન હોવા છતાં અન્ય પોતાના કરતાં વિશેષતા પામશે તેમ માની જ્ઞાન આપે નહિ. વળી જ્ઞાની પ્રત્યે ઈર્ષા રાખે.
- ૪. શાનાંતરાય : અન્યને જ્ઞાનપ્રાપ્તિના કાર્યમાં અંતરાય કરવો, કોઈ અભ્યાસ કરતું હોય ત્યારે તેને નિરર્થક કામ સોંપવું, અન્યનો અભ્યાસ ચાલતો હોય ત્યારે કોલાહલ કરી વિઘ્ન કરવું અને વ્યાખ્યાન આદિ સમયે રોકી રાખવા. જ્ઞાનનાં સાઘનો હોવા છતાં આપવા નહિ.
- પ. જ્ઞાનાસાદન: આસાદન (અનાદર). જ્ઞાનીનો, તેમના વચનનો અનાદર કરવો, તે આગ્નવ છે. જ્ઞાન, જ્ઞાની કે સાધનોનો અનાદર કરવો. વિનય બહુમાન ન કરવું. ઉપેક્ષા કરવી. અવિધિએ ભણવું કે ભણાવવું.
  - 5. **જ્ઞાન-ઉપઘાત ઃ (**નાશ) જ્ઞાનીએ વ્યાજબી કહ્યું હોય છતાં

પોતાની અવળી કે અલ્પ મતિથી તેમાં દૂષણ જોવું અને પ્રગટ કરવું. જ્ઞાનીનાં વચન અસત્ય માનવાં. જ્ઞાનનાં સાધનોનો નાશ કરવો.

આ ઉપરાંત રોજના વ્યવહારમાં થતી અશુદ્ધિ પણ જ્ઞાનાવરણીય કર્મબંધનો હેતુ થાય છે.

જેમકે પુસ્તક-માળા આદિને ભૂમિ પર મૂકવાં, ગમે ત્યાં ફેંકી દેવાં, થૂંક વગેરે લાગવું, સાથે રાખી મળમૂત્રાદિની ક્રિયા કરવી, એંઠા મુખે બોલવું, પગ લાગવો, લખેલા અક્ષરોવાળા કાગળોનો ખાવામાં કે અન્ય રીતે ઉપયોગ કરવો, મુહપત્તી જેવાં ઉપકરણ પર ગ્રંથ મૂકવાં વગેરે.

દર્શનાવરણીયકર્મના આસવો જ્ઞાનાવરણીયકર્મબંધના હેતુ પ્રમાણે જાણવા. કારણ કે જ્ઞાન જીવનો વિશેષ ગુણ છે. દર્શન જીવનો સામાન્ય ગુણ છે.

दुःख-शोक-तापाक्रन्दन-वध-परिदेवनान्यात्म-

परोभयस्थान्यसद्वेद्यस्य

५-१२

દુઃખ-શોક-તાપાક્રન્દન-વધ-પરિદેવનાન્યાત્મ

પરોભયસ્થાન્ય સદ્વેદ્યસ્ય

५-१२

દુઃખ-શોક-તાપાક્રન્દન-વધ-પરિદેવન

અન્ય-આત્મ-પર-ઉભયસ્થાનિ, અસદ્દવેદ્યસ્ય *૬-*૧૨

દુઃખ, શોક, સંતાપ, આકંદ, વધ, પરિવેદન, સ્વયં અનુભવે કે અન્યને ઉપજાવે, અથવા સ્વ-પર બંનેમાં ઉપજાવે તે ત્રણે પ્રકારે અસાતાવેદનીય કર્મના આસ્રવ બને છે.

દુ:ખ : બાહ્ય સંયોગ કે આંતરિક ચિંતા જેવા કારણથી અસાતાવેદનીયકર્મના ઉદયથી થતી પીડા. આ દુઃખમાં દીનતા કે કષાય ભાવ હોય છે, તેથી આગ્નવનું કારણ બને છે. આત્મશ્રેય માટે સમતાથી દુઃખ સહેવામાં કર્માગ્નવ થતો નથી.

અધ્યાય : ૬ · સત્ર : ૧૨ 🎏 ૧૯૫

શોક: ઇષ્ટ વસ્તુ કે વ્યક્તિના વિયોગથી થતો ખેદ કે ચિંતા.

તાપ: અપમાન થવાથી હૃદયમાં બળ્યા કરવું.

આકંદન : હૃદયમાં દુઃખ થવાથી રડવું, કૂટવું વગેરે.

વધ : અન્યના પ્રાણનો વિયોગ કરવો, લાકડી આદિથી પ્રહાર કરી અંગોને હાનિ કરવી.

પરિદેવન : ઉપકારી જીવોના વિયોગથી વિલાપ કરી અન્યના દૃદયમાં લાગણી-દયા ઉત્પન્ન કરવી.

ઉક્ત દુઃખ આદિ છ કારણો તથા અન્યને તાડન-પીડન કરવું. અનીતિ, વિશ્વાસઘાત, નિર્દયતા, પરનિંદા, મહાઆરંભ પરિગ્રહ આદિ પોતાનામાં, અન્યમાં કે ઉભયમાં ઉત્પન્ન કરવામાં આવે ત્યારે અસાતાવેદનીય આગ્નવનું કારણ બને છે.

તપાદિ દ્વારા સ્વેચ્છાએ સાધકો દુઃખ સહન કરે છે તેમાં સદ્વૃત્તિ છે. તથા તે દ્વારા કર્મોને નષ્ટ કરવાનો આશય છે. વળી સાધકને તપ જેવા અનુષ્ઠાનમાં દુઃખનો ભાવ થતો નથી. વળી દુઃખદ પરિસ્થિતિમાં સમભાવે દુઃખને સહન કરે છે તેથી વર્તમાન કર્મ તો દૂર થાય છે, પણ નવો કર્મબંધ થતો ન હોવાથી અનુક્રમે તે સાધક કર્મથી સર્વથા મુક્ત થઈ જાય છે.

सातावेद्दनीय क्रमना आश्चवो भूतव्रत्यनुकम्पा, दानं, सरागसंयमादियोगः

क्षान्तिः शौचिमति सद्वेद्यस्य

६-१उ

ભૂતવ્રત્યનુકમ્પા, દાનં, સરાગસંયમાદિયોગઃ

ક્ષાન્તિઃ શૌચમિતિ સદ્વેઘસ્ય

६-१उ

ભૂત-વ્રતી-અનુકંપા, દાનં, સરાગસંયમાદિ યોગઃ

ક્ષાન્તિઃ શૌચમિતિ સદ્વેદ્યસ્ય

६१-२

ભૂત અનુકંપા, વ્રતી અનુકંપા, દાન, સરાગ સંયમ,

આદિ યોગ, ક્ષાન્તિ, શૌચ એ સાતાવેદનીયકર્મબંધના હેતુઓ છે. (આસ્રવો).

ભૂત = જીવ; અનુકંપા = દયા (અન્યનું દુઃખ જોઈ થતી લાગણી)

- ૧. ભૂતાનુકંપા : જીવમાત્ર ઉપર દયાની લાગણી થવી.
- ર. **વૃત્યનુકંપા : (વ્ર**તી) ગૃહસ્થદશાવાળા અલ્પવ્રતધારી કે સાધુજનો સર્વાંશે વ્રતધારી બંને પ્રત્યે તેમની જરૂરિયાત માટે વિશેષ ભાવ થવો.
- ૩. દાન : સ્વ-પરના હિત માટે નમ્રપણે પોતાની ધનાદિ વસ્તુ અન્યને આપવી.
- ૪. સરાગ સંયમાદિયોગ : સંયમ હોવા છતાં અલ્પ પાક કષાય (સંજવલન) હોય તેને સરાગ સંયમ કહેવાય છે. મુનિને પ્રાણાતિપાત આદિ પાપોથી નિવૃત્તિ છે તે સંયમ છે, પણ અલ્પ કષાયનો ઉદય હોવાથી તે સરાગ સંયમ છે.
- પ. **સંયમાસંયમ** : દેશવિરતિપણામાં છે. આંશિક સંયમ, તે સંયમાસંયમ.
- ક. અકામનિર્જરા : સમજરહિત-જ્ઞાનરહિત થતી નિર્જરા કે જેમાં ઉદય કર્મની નિર્જરા થાય પણ પુનઃ નવું કર્મ બંધાય.

અકામ : ઇચ્છા રહિત પરાધીનપણે કર્મોનો નાશ થવો. જેમકે રોગને કારણે વિષયભોગ ન કરવો. વસ્તુના અભાવમાં વિષયસુખ ન મળે. અન્યને ઉપકાર કરે. દુઃખને શાંતિથી સહન કરે વગેરેમાં ધર્મદૃષ્ટિ કે આત્મલક્ષ્ય ન હોવાથી દુઃખ સહનુ કરે છતાં તે અકામ નિર્જરા છે.

- ૭. **બાલતપ**: અજ્ઞાનવશ વિવેકરહિત મિથ્યાદૃષ્ટિ જીવ જળપતન કે અગ્નિપ્રવેશ કરે. પંચાગ્નિ વગેરે તપ તપે, તે બાલતપ છે.
- ૮. **લાંતિ :** (ક્ષમા) કષાયોનું શમન. સવિશેષ ધર્મદૃષ્ટિએ થતું શમન

આ સર્વે સાતાવેદનીયના આગ્નવો છે. તે ઉપરાંત ધર્મભાવના, તપાદિનું આરાધન, તપસ્વી વગેરેની વૈયાવચ્ચ, જિનભક્તિ, ગુરુ આજ્ઞા,

અધ્યાય : ૬ • સૂત્ર : ૧૩ 🕸 ૧૯૭

વડીલો-ગુરુજનોની સેવા, મન-વચન-કાયાની શુભ પ્રવૃત્તિ પણ કારણરૂપ છે.

### દર્શનમોહનીયના આસ્રવો

કેવળિનો, શ્રુતનો, સંઘનો, ધર્મનો, અને દેવોનો અવર્ણવાદ દર્શનમોહનીયનો આગ્નવ છે. કર્મબંઘનો હેતુ છે.

અવર્શવાદ : દુર્બુદ્ધિથી ખોટુ બોલવું.

**કેવળી** : સર્વથા રાગદ્વેષરહિત, પૂર્ણ જ્ઞાનયુક્ત.

- કેવળી અવર્ણવાદ : કેવળીના સર્વજ્ઞપણાનો અસ્વીકાર કરવો.
   કેવળી છતાં મોક્ષનો માર્ગ તમાદિથી કઠણ બતાવ્યો તેમ કહે કે નિગોદમાં અનંત જીવોનું હોવું અમાન્ય ગણે વગેરે.
- ૨. શ્રુત અવર્ણવાદ : શાસ્ત્રમાંથી ખોટા દોષો કાઢી કહેવા. શાસ્ત્રો પ્રાકૃત ભાષામાં શા માટે રચાયા ? શાસ્ત્રોમાં નિરર્થક વર્શન પુનઃ પુનઃ આવે છે વગેરે તુચ્છભાવ કરીને બોલવું.
- 3. સંઘ અવર્ણવાદ : સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા એ ચતુર્વિધ સંઘ છે, તેમના ખોટા દોષો જોવા. કેમકે સાધુ-સાધ્વી સ્નાન કરતા નથી. તપાદિથી ખોટું દમન કરે છે. શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ દાનાદિ પ્રવૃત્તિ અયોગ્યપણે કરે છે. સમજ વગર ક્રિયા કરે છે.
- ૪. ધર્મ અવર્ણવાદ: પંચમહાવ્રતાદિની નિંદા કરવી, અને કહેવું કે ધર્મનું કંઈ પ્રત્યક્ષ ફળ નથી. વળી ધર્મ કરતાં સુખી થવાય તેવું નથી. ધર્મરહિત જીવો સુખી હોય છે. (સાંસારિક સુખને સુખ માનીને બોલે છે.)
- ૫. **દેવોનો અવર્ણવાદ** : દેવોનું અસ્તિત્વ ન સ્વીકારવું. જો તેઓ શક્તિવાળા હોય તો જગતનું કે તેમના સ્વજનોનું દુઃખ કેમ દૂર કરતા

નથી, તેમ કહેવું.

આ ઉપરાંત મિથ્યામાન્યતાનો, તીવ્ર પરિણામ, જિનમાર્ગથી ઉત્સૂત્ર પ્રરૂપણા, ધર્માત્માઓનાં દૂષણો જોવાં, પોતાની માન્યતાનું અભિમાન, અસદ્ગુરુ આદિમાં શ્રદ્ધા અને સત્દેવાદિમાં અશ્રદ્ધાન એ દર્શનમોહનીય કર્મબંધનો હેતુ છે. સંસારનું મૂળ આ દર્શનમોહનીય છે. આથી પરમાર્થમાર્ગના સાધકે મિથ્યાત્વને ત્યજવા આવા અવર્ણવાદનો ત્યાગ કરવો. જાણે-અજાણે પણ તેમ કહેવાથી આસ્રવ થાય છે.

સામાન્યપણે જગતમાં જીવો થોડું જાણતા થાય ત્યારે અલ્પમિતને કારણે, જાણેલું ખોટું હોય તેવા વિપરીત જ્ઞાનને કારણે અને મુખ્યત્વે અજ્ઞાનને કારણે અવર્ણવાદમાં પડે છે અને અહંકાર તેને આનું પરિણામ જણાવા દેતું નથી, એથી દર્શનમોહનીય કર્મ જીવને બંધાય છે. હોય તો ગાઢ થતું જાય છે. જેને સંસારના પરિભ્રમણને ક્ષીણ કરવો છે. તેણે અવર્ણવાદ-નિંદારસનો ત્યાગ કરવો. જિનાજ્ઞા પ્રમાણે ચાલવું.

### ચારિત્રમોહનીયકર્મના આસવો

कषायोदयात् तीव्रात्मपरिणामश्चारित्रमोहस्य ५-१ ५ કષાયोદयात् तीव्रात्मपरिशामश्चारित्रमोહस्य ५-१ ५ કષાયोદयात् तीव्र-आत्म-परिशामः यारित्रमोહस्य ५-१ प

કષાયના ઉદયથી આત્માના અત્યંત સંક્લિષ્ટ પરિણામો ચારિત્રમોહનીયકર્મના આસ્રવો છે.

કષાયમોહનીયકર્મના ઉદયથી સ્વયં તીવ્ર ક્લિષ્ટ પરિશામ કરવા અને અન્યને કરાવવા, તુચ્છ પ્રવૃત્તિ કરવી, કષાયમોહનીયકર્મબંધના કારણો છે. (ક્રોધ, માન, માયા, લોભ કષાયો છે)

સત્યધર્મનો ઉપહાસ કરવો, અન્યની હાંસી કરવી હાસ્ય મોહનીય કર્મબંધનો હેતુ છે.

વિવિધ વિષયજનિત ક્રીડામાં પ્રવૃત્ત રહેવું. તે રતિ મોહનીય અને વ્રતનિયમમાં અગ્રગમો અરતિમોહનીયના બંધનું કારણ છે.

અધ્યાય : ૬ · સૂત્ર : ૧૫ 🕸 ૧૯૯

રતિ-પ્રીતિ; અરતિ-અપ્રીતિ

ધારોકે એક વ્યક્તિ પર અભાવ છે, તેના સુખની વાત સાંભળીને તમને અસુખ થશે તે અરતિ છે અને તે વ્યક્તિના દુઃખની વાત સાંભળીને સુખ ઊપજશે તે રતિ મોહનીય છે.

અન્યને પીડા ઉપજાવવી, હલકા જનોની સોબત કરવી તે પશ અરતિ મોહનીયના કર્મબંધનું કારણ છે. પોતે શોકાતુર રહેવું અને અન્યને શોકમગ્ન કરવા તે શોક મોહનીય કર્મબંધનું કારણ છે.

પોતે ભય પામવો, અન્યને ભય પમાડવો તે ભયમોહનીય કર્મબંધનો હેતુ છે.

હિતકર વચન અને આચારની અવગણના કરવી તે જુગુપ્સા મોહનીય કર્મબંધનો હતુ છે.

અન્યને છેતરવા, પરદોષદર્શનકરવું તે સ્ત્રીવેદના આસ્રવ છે.

અનુક્રમે સ્ત્રીજાતિ, પુરુષ્જાતિ અને નપુંસકજાતિને યોગ્ય વાસના સેવવી તે તે વેદકર્મબંધના હેતુ છે.

કોઈપણ કષાયજનિત પરિણામ કર્મનો તીવ્ર સંબંધ કરાવે છે અને પુનઃ તેવી પ્રકૃતિનું સર્જન-બંધ કરે છે, એમ સંસારપરિભ્રમણનું ચક્ર સતત ચાલ્યા કરે છે. આ પ્રકારોને જાણીને તેનાથી દૂર થવા ગુરુઆજ્ઞાએ જો પ્રવૃત્તિ થાય તો કષાયજનિત પરિણામ નષ્ટ થવાથી સંસાર અનુક્રમે નષ્ટ થાય છે.

# નરકગતિના આયુષ્યના આસ્રવો

આરંભ: અન્ય જીવોને દુઃખ કે વધ થાય તેવી કષાયયુક્ત પ્રવૃત્તિ કરવી, આરંભ.

પરિગ્રહ: આ વસ્તુ મારી છે તેવું મમત્વ, મૂર્છા. હું તેનો માલિક છું તેવો સંકલ્પરૂપ અહં, આવા પરિણામની તીવ્રતા, નરકગતિના આસ્નવ છે.

આ ઉપરાંત માંસાહાર, પંચેન્દ્રિય જીવોની હિંસા, રૌદ્રધ્યાનના પરિણામ નરકગતિમાં લઈ જનારા આગ્નવો છે.

તિર્યંચગતિના આયુષ્યના આસવો

माया तैर्यग्योनस्य ५-१७

માયા તૈર્યગ્યોનસ્ય ૬-૧૭

માય તૈર્યગુ-યોનસ્ય ૬-૧૭

માયા તિર્યંચ આયુષ્યનો આસવ છે.

છળ-પ્રપંચ, કુટિલભાવ માયા છે. માયા સહિત વ્યવહાર કરવો. વિપરીત ધર્મોપદેશ કરી માયા સેવવી, કે જેનાથી અન્ય જીવો ઠગાય. આર્તધ્યાન કરવું. તે તિર્યંચગતિના આસ્રવોૃ છે.

## મનુષ્યગતિના આસ્રવો

આર્જવં ચ માનુષસ્ય

5-96

અલ્પઆરંભ, અલ્પપરિગ્રહ, સ્વાભાવિક મૃદુતા, સ્વાભાવિક સરળતા એ મનુષ્યગતિના આસ્રવો છે.

આરંભ પરિગ્રહની અલ્પતા, નમ્રતા અને સરળતા જેવા સ્વાભાવિક ગુણો, વિષય, કષાયની મંદતા, દેવગુરુભક્તિ, ધર્મધ્યાનનું સેવન મનુષ્યગતિના આસ્રવો છે.

અધ્યાય : ૬ • સૂત્ર : ૧૭-૧૮ ક્ષ્ટ ૨૦૧

વ્રત અને શીલથી રહિત જીવ ઉપરોક્ત ત્રણે પ્રકારના આયુષ્યનો બંધ કરે છે.

નરક અને તિર્યંચનું આયુષ્ય તો વ્રત અને શીલરહિત જીવો બાંઘે, પણ તેમાં સર્વેષામ્ કહીને મનુષ્ય અને દેવગતિને પણ માનવામાં આવી છે. તેનું કારણ એમ હોઈ શકે કે પશુપક્ષી મરીને મનુષ્ય કે દેવગતિ પામે છે. તેઓ શીલ અને વ્રતરહિત હોય છે. વળી યોગાનુયોગ દુઃખ સહીને એવા પ્રકારની નિર્જરા થતી હોવાથી તેઓ મનુષ્ય કે દેવગતિમાં જઈ શકતા હોય છે. મનુષ્ય શીલ અને વ્રતરહિત હોય પરંતુ પરોપકારાદિ કાર્યથી આવી ગતિ અપેક્ષાએ બાંઘી શકે. અથવા યુગલિકો વ્રત રહિત હોવા છતાં દેવાયુ બાંઘે છે. તે અપેક્ષાએ આ કથનને માની શકાય.

શીલ: વ્રતનો પ્રકાર છે, પંચ વ્રતોને યોગ્ય રીતે પાળવા. કષાયનો ત્યાગ તે પણ શીલ છે. 'શીલ'માં અધ્યાત્મજીવનને યોગ્ય સર્વ ગુણોનો સમાવેશ થાય છે.

## દેવગતિના આયુષ્યના આસ્રવો

सरागसंयम-संयमासंयमाऽकामनिर्जरा-बालतपांसि दैवस्य *५-*२० सरागसंयम-संयमासंयमाऽकामनिर्जरा-બाલतपांसि हैवस्य *५-*२० सरागसंयम-संयमासंयमाऽकामनिर्जरा-બाલतपांसि हैवस्य *५-*२०

સરાગ સંયમ, સંયમાસંયમ, અકામનિર્જરા અને બાલતપ આદિ એ દેવાયુના આસ્રવો છે.

- લેસાદિ પાંચ મહાન દોષોથી મુક્ત થવારૂપ સંયમ લીધા છતાં
   જ્યારે કષાયના અલ્પ અંશો બાકી રહે છે તેને સરાગ સંયમ કહે છે.
  - ૨. હિંસાદિ વ્રતોનું અલ્પાંશે પાલન તે સંયમાસંયમ, દેશવિરતિ.

- 3. પરાધીનપણે અગર અન્યના કહેવાથી અસદ્ પ્રવૃત્તિ કે વૃત્તિના ત્યાગથી થતી નિર્જરા અકામ નિર્જરા છે.
- ૪. વિવેક રહિત કરેલાં તપ તે બાલતપ છે, જેમાં લૌકિકભાવની કે સુખની અપેક્ષા હોય છે તે બાલતપ છે.

દેવગતિના આગ્નવમાં મુખ્યત્વે શુભ પરિશમન હોય છે. એટલે સમ્યગૃદ્દષ્ટિ આત્મા પણ દેવાયુ બાંધે છે.

### અશુભ નામકર્મના આસવો

મન, વચન અને કાયા એ ત્રણ યોગોની વક્રતા-કુટિલતા સહિત પ્રવૃત્તિ તથા વિસંવાદન (વિપરીત પ્રવૃત્તિ) અશુભનામકર્મબંધના હેતુ છે.

- ૧. **યોગવકતા : એટલે મનથી ચિંત**વવું કંઈ, બોલવું કંઈ, અને કરવું વળી એનાથી **જુદું**.
- વિસંવાદન : પૂર્વ કરેલા કે કહેલા કાર્યથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ
   કરાવવી, કોઈને આડે માર્ગે ચઢાવવો, સ્નેહીઓ વચ્ચે અંતર પડાવવું.

યોગવકતામાં સ્વને આશ્રયીને પ્રવૃત્તિ કે પરિણામ થાય છે, વિસંવાદનમાં અન્યના વિષયમાં પોતે નિમિત્ત થાય છે.

જેમકે પોતાની વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ તે વચનયોગ વક્રતા અને વચનયોગ વક્રતાને કારણે અન્યની વિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ કે બોલવાનું થાય તે વિસંવાદન

ભયનેકારણે ખોટું બોલે તે વચનયોગ વક્રતા છે અને અન્યને લડાવવા ખોટું બોલે તો તે વિસંવાદન છે.

આ ઉપરાંત મિથ્યાદર્શન, પરનિંદા, ચંચળતા, અનીતિ, આત્મપ્રશંસા, પરદ્રવ્યહરણ, આરંભ, પરિગ્રહ, અસત્ય કે કઠણ વચન

અધ્યાય : ૬ • સૂત્ર : ૨૧ 🕸 ૨૦૩ .

વગેરે અશુભ વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ અશુભનામકર્મના આસ્રવો છે. શુભનામકર્મના આસ્રવો

> तद्विपरीतं शुभस्य *५-*२२ તદ્**વિપરીતં શુભસ્ય** *५-*२२

અશુભનામકર્મના આસ્રવોથી વિપરીત ભાવો શુભનામકર્મના આસ્રવો છે.

મન, વચન, કાયાની સરળતા તથા અવિસંવાદ તે ચાર શુભનામકર્મના મુખ્ય આસવો છે. તે ઉપરાંત ધર્માત્મા પ્રત્યે આદર, ભવભ્રમણનો ભય, અપ્રમાદ જેવા શુભાશયો શુભનામકર્મના આસ્રવો છે.

तीर्थं ५२ न्य्रमर्डर्भना आस्रवी
दर्शनविशुद्धिर्विनयसंपन्नता-शीलव्रतेष्वनितचारोऽ भीक्ष्णं,
ज्ञानोपयोगसंवेगौ, शक्तितस्त्यागतपसी, सङ्घ साधुसमाधिवैयावृत्त्यकरणमर्हदाचार्य-बहुश्रुतप्रवचनभक्तिरावश्यकापरिहाणिमार्गप्रभावना प्रवचनवत्सलत्विमिति तीर्थकृत्त्वस्य ५-२३
दर्शनविश्धद्धिर्विनयसंपन्नता, —

શીલવ્રતેષ્વનતિચારોકભીક્ષ્ણં જ્ઞાનો-પયોગસંવેગૌ, શક્તિતસ્ત્યાગતપસી, સંઘસાધુસમાધિ, વૈયાવૃત્ત્યકરણ મહંદાચાર્ય-બહુશ્રુતપ્રવચનભક્તિરાવશ્યકા પરિહાણિ-માર્ગ

જ્ઞાન-ઉપયોગ-સંવેગૌ, શક્તિતઃ-ત્યાગતપસી સંઘ-સાધુ-સમાધિ વૈયાવૃત્ત્યકરણં અહંદાચાર્ય-બહુશ્રુત-પ્રવચનભક્તિઃ આવશ્યક અપરિહાણિઃ, માર્ગપ્રભાવના પ્રવચનવત્સલત્વમિતિ તીર્થકૃત્ત્વસ્ય ૬-૨૩

દર્શનવિશુદ્ધિ, વિનયસંપન્નતા, શીલ, વ્રતોમાં અત્યંત અપ્રમાદ જ્ઞાનમાં નિરંતર ઉપયોગ તથા સંવેગ, શક્તિ પ્રમાણે ત્યાગ, તપ, સંઘ ને સાધુનું સમાધાન વૈયાવૃત્ત્ય કરવા, અરિહંત, આચાર્ય, બહુશ્રુત તથા પ્રવચનની ભક્તિ કરવી, આવશ્યક ક્રિયાનો અત્યાગ, મોક્ષમાર્ગની પ્રભાવના, પ્રવચનવાત્સલ્ય, તીર્થંકર નામકર્મના આસ્રવો છે.

- દર્શનવિશુદ્ધિ : વીતરાગે કહેલાં તત્ત્વો પર અચળ શ્રદ્ધા,
   શંકારહિત અતિચાર રહિત સમ્યગ્દર્શનનું પાલન.
- ર. **વિનયસંપન્નતા** : સમ્યગ્જ્ઞાન આદિ મોક્ષમાર્ગ, અને તેના સાધનો પ્રત્યે બહુમાન-વિવેક રાખવો. \*
  - **૩. શીલ : વ્રતોનું પ્રમાદ રહિત નિરતિચારપ**ણે પાલન કરવું.
  - ૪. **જ્ઞાનોપયોગ :** ભીક્ષ્ણં=નિરંતર, તત્ત્વના જ્ઞાનમાં નિરંતર જાગ્રત.
- પ. અભીક્ષ્ણ સંવેગ : સંસારના સુખથી વિમુખ અને મોક્ષના સુખની અભિલાષારૂપ પરિણામ.
- *5.* **યથાશક્તિ ત્યાગ** : પોતાની શક્તિ પ્રમાણે સુપાત્રે દાનાદિ કરવા.
- ૭. **યથાશક્તિ તપ** : શક્તિ પ્રમાણે સહનશીલતા રાખવી તથા તપ કરવું.
- ૮. સંઘ-સાધુ-સમાધિકરણ : ચતુર્વિધ સંઘ, તેમાં સવિશેષ સાધુ સાધ્વીજનો સ્વસ્થપણે સંયમનું પાલન કરી શકે તેમ કરવું.
  - ૯. **સંઘ-સાધુ-વૈયાવૃત્ત્ય : ચ**તુર્વિધ સંઘમાં કોઈને પણ આપત્તિ

અધ્યાય : ૬ · સત્ર : ૨૩ જ ૨૦૫

સમયે સેવા કરવી.

- ૧૦. **અરિહંત ભક્તિ :** શગાદિ અઢાર દોષોથી રહિત અરિહંતના ગુષ્યોની સ્તુતિ, વંદન, પૂજા, ભક્તિ કરવી.
- ૧૧. આચાર્ય ભક્તિ : પંચમહાવ્રતધારી, સમિતિ ગુપ્તિના પાલનકર્તા, ઇન્દ્રિયોનો જય કરનારા ૩*૬* ગુણો યુક્ત આચાર્યના બહુમાન સહિત ભક્તિ-વંદન કરવા.
- ૧૨. **બહુશ્રુત ભક્તિ :** ઘણા શાસ્ત્ર-આગમના જ્ઞાતા એવા બહુશ્રુતનો વિનય કરવો, પ્રશંસા કરવી, નિષ્ઠાપૂર્વક અભ્યાસ કરવો.
- ૧૩. પ્રવ<mark>યન ભક્તિ :</mark> આગમાદિનો નિરંતર અભ્યાસ કરવો, પરાવર્તન કરવું, અન્યને અભ્યાસ કરાવવો.
- ૧૪. આવશ્યક અપરિહાણિ: (અત્યાગ) સામાયિક આદિ આવશ્યક કિયાઓનો ત્યાગ ન કરવો. વિધિપૂર્વક ઉપયોગસહિત સર્વ આવશ્યક કિયાઓ કરવી.
- ૧૫. **મોક્ષમાર્ગ પ્રભાવના** : સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યક્ચારિત્ર એ મોક્ષમાર્ગ છે, તેનું પાલન કરવું અને તેનો પ્રચાર ઉપદેશ દ્વારા કરવો.
- ૧૬. પ્રવચનવાત્સલ્ય: અહીં પ્રવચનનો અર્થ શ્રુતઘર તથા મુનિ ભગવંતો જાણવા, બાળ, વૃદ્ધ, ગ્લાન, તપસ્વી, શિક્ષા દેનારા ગુરુ ભગવંતો પ્રત્યે વાત્સલ્યભાવ રાખવો. તેમની તમામ જરૂરિયાત સંભાળવી, સાધર્મિક પ્રત્યે માતા જેવો નિર્મળભાવ રાખવો.

આ આસ્રવોના સેવનથી જગતના સર્વ જીવો પ્રત્યે અત્યંત વિશિષ્ટ પ્રકારની કરુણા ઊપજે છે ત્યારે તીર્થંકર નામકર્મનો બંધ દૃઢ થાય છે. તીર્થંકરના જીવો તીર્થંકરના ભવથી આગળના ત્રીજા ભવે અરિહંત આદિ વીસ સ્થાનકની આરાધના કરે છે અને સર્વ જીવોનું કલ્યાણ થાય તેવો પ્રયત્ન કરે છે. તે ભાવનાની ચરમસીમા તીર્થંકર નામકર્મને નિકાચિત કરે છે.

#### નીચ ગોત્રના આસવો

परात्मनिन्दाप्रशंसे सदसद्गुणाच्छादनोद्भावने च नीचैर्गोत्रस्य *५-२४* परात्मनिन्दाप्रशंसे सदसद्गुष्टाच्छादनोद्भावने य

નીચૈર્ગોત્રસ્ય

8-58

પરાત્મનિન્દા પ્રંશંસે સદ સદ્ગુણાચ્છાદનોદ્ભાવને ચ નીચૈર્ગોત્રસ્ય

६-२४

પરનિંદા, આત્મપ્રશંસા, સદ્દગુણ આચ્છાદન, અસદ્દગુણ ઉદ્દભાવન એ નીચગોત્રના આસ્રવો છે.

આચ્છાદન = ઢાંકવું, ઉદ્દભાવન = પ્રદર્શન.

પરનિંદા કરવી, આત્મપ્રશંસા કરવી. અન્યના સદ્ગુણને ઢાંકવા પોતાના અસદ્ગુણને ગુણ તરીકે પ્રગટ કરવા. આ ઉપરાંત જાતિ-કુળનો મદ, અન્યનો તિરસ્કાર, ધાર્મિકજનોનો ઉપહાસ, મિથ્યા યશ મેળવવો. વડીલજનોનો અનાદર નીચગોત્રના આસ્રવો છે.

### ઉચ્ચ ગોત્રના આસ્ત્રવો

નીચગોત્રનાં કારણોથી વિપરીત તે સ્વનિંદા, પરપ્રશંસા, સદ્દગુણાચ્છાદન, અસદ્દગુણોદ્ભવન તથા નમ્રવૃતિ અને અનુત્સેક એ છ કારણો ઉચ્ચ ગોત્રના આસવ છે.

**અનુત્સેક :** ગર્વરહિત, ગર્વ ન કરે.

આત્મનિંદા : પોતાના દોષ જોવા.

પરપ્રશંસા : અન્યના ગુણની પ્રશંસા કરવી.

અધ્યાય : ૬ · સૂત્ર : ૨૪-૨૫ 🕸 ૨૦૭

સ્વગુણાચ્છાદન : પોતાના ગુણને અપ્રગટ રાખે.

અસદ્યુણોદ્ભાવન : પરમાં અછતા દોષો ઉઘાડા કરવા.

નમ્ર વૃત્તિ : પોતાથી પૂજ્ય પ્રત્યે નમ્રતા રાખે.

અનુત્સેક : જ્ઞાન, સંપત્તિ આદિમાં અન્ય કરતાં વિશેષતા હોવા છતાં મદ-અહંકાર ન કરે.

આ ઉપરાંત સદાચાર, શીલ વગેરે ઉચ્ચ ગોત્રના આસ્નવો છે.

## અંતરાય કર્મના આસવો

દાનાદિમાં અંતરાય કરવો તે ક્રમશઃ દાનાંતરાય કર્મના આસવો છે.

**વિઘ્નકરણ :** અન્યને દાન આપતા કે મેળવતા, અન્યના સુખનાં સાધનોમાં વિઘ્ન કરવું.

અંતરાય કર્મ પાંચ પ્રકારે છે. ૧. દાનાંતરાય, લાભાંતરાય, ભોગાંતરાય, ઉપભોગાંતરાય, અને વીર્યાંતરાય.

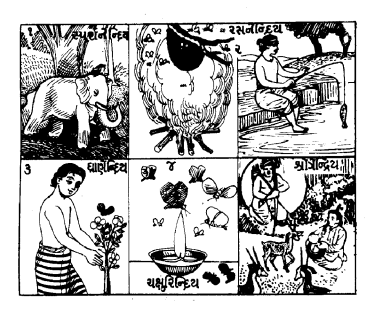
દાનાંતરાય : દાન સ્વ-પરને ઉપકાર અર્થે સ્વની વસ્તુ અન્યને આપવી તે દાન છે. તેમાં વિધ્ન કરવામાં આવે તો તે દાનાંતરાયના આગ્નવ છે. વસ્તુ હોવા છતાં દાનનો ભાવ ન થાય તે કર્મનો વિપાક છે.

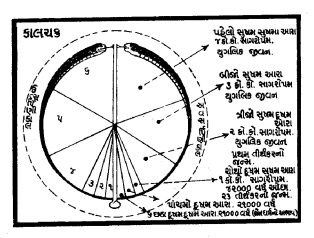
લાભાંતરાય-લાભ : વસ્તુની પ્રાપ્તિ, જ્ઞાન-ધન આદિની વસ્તુની પ્રાપ્તિમાં અન્યને વિધ્ન કરવું, પોતે દાનાદિ ન કરવાં. તે લાભાંતરાયનો આસ્રવ છે.

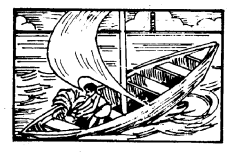
ભોગાંતરાય: એક જ વાર જે વસ્તુ ભોગવાય તેવા આહારાદિમાં વિધ્ન થવું. અન્યના ભોગમાં અંતરાય કરવો. અથવા પોતે ભોગવી ન શકે.

#### ્૨૦૮ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

# ઇન્દ્રિયો દ્વારા આશ્રવ

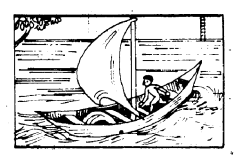






હોડીમાં છિદ્ર વાટે પાણી આવે = આશ્રવ તત્ત્વ

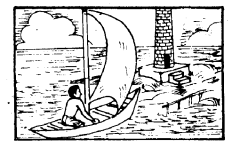
હોડીના છિદ્ર પૂરવાથી પાણી રોકાય = સંવર તત્ત્વ





હોડીમાં ભરાયેલું પાણી બહાર કાઢે = નિર્જરા તત્ત્વ

હોડી લક્ષ્યસ્થાને પહોંચી = મોક્ષ તત્ત્વ



**ઉપભોગાંતરાય :** એક વસ્તુ અનેકવાર ભોગવી શકાય. વસ્ત્ર, પાત્ર, સ્ત્રીપુરુષનો યોગ વગેરે. તેમાં વિઘન થવું. અન્યને તેમ થવામાં વિઘ્ન કરવું.

**વીર્યાંતરાય : શ**ક્તિ હોવા છતાં પુરુષાર્થ ન થઈ શકે. અન્યની શક્તિનો હ્રાસ કરવો. તપાદિ કરવામાં હતોત્સાહ કરવો.

જે જે કર્મોના જે જે આગ્નવો છે તે આગ્નવોની હયાતીમાં અન્ય કર્મો બંધાય છે. સંસારી જીવ દરેક સમયે સાત કર્મોનો અને આયુષ્યબંધ સમયે આઠ કર્મો બાંધે છે. છતાં અહીં જે આગ્નવોના વિભાગો દર્શાવ્યા છે તે રસબંધને ઉદ્દેશીને છે. પ્રકૃતિ આદિ ચાર પ્રકારમાં રસબંધની વિશેષતા છે. એકસાથે અનેક પ્રકૃતિનો બંધ પ્રદેશ બંધની અપેક્ષાએ છે. પ્રકૃતિવાર ગણાવેલા આગ્નવો માત્ર તે તે કર્મપ્રકૃતિમાં રસબંધનું કારણ છે.

જેમકે દાનમાં વિઘ્ન કરવામાં, અસાતાને યોગ્ય અધ્યવસાય આત્મામાં ઉત્પન્ન થાય ત્યારે દાનાંતરાય કે અસાતાવેદનીયના કર્મબંધની સાથે અન્ય જ્ઞાનાવરણીય આદિ કર્મનો બંધ થાય પણ જેની મુખ્યતા હોય તેનો રસબંધ ઘણો પડે, તે કર્મ તીવ્રતાવાળું હોય, અન્ય કર્મોમાં રસ ન્યૂન પડે, એમ અન્યોન્ય આસ્રવો વિષે જાણવું.

સંયમ દેશવિરતિ આદિથી જો દેવગતિ મળતી હોય તો તે આસ્રવો છે તે ઘર્મ કેમ કહેવાય ?

જિનેશ્વર ભગવાને માર્ગની પ્રરૂપણા નિશ્વય અને વ્યવહાર બે નયોથી કરી છે.

નિશ્ચયનયથી દેશવિરતિ આદિ ધર્મ સંવર અને નિર્જરાનું કારણ છે, છતાં વ્યવહારનયને આશ્રયીને દેશવિરતિ આદિ દેવગતિનું કારણ જણાવ્યું છે. તેમાં દેવગતિનું કારણ સંયમરૂપ શુદ્ધ ધર્મ નથી, પરંતુ તે દશામાં રહેલી શુભ યોગ દેવગતિનું કારણ છે. અર્થાત્ પ્રશસ્ત રાગ-દ્વેષની પરિણતિ સંયમમાં જેટલે અંશે હોય તેટલે અંશે આસ્રવનું કારણ બને છે. અપ્રશસ્ત રાગદ્વેષ અશુભ આસ્રવનું કારણ બને છે.

અધ્યાય : ૬ · સૂત્ર : ૨૬ 🕸 ૨૦૯

અપુનર્બંધકથી આરંભી ૧૦મા ગુણસ્થાનક સુધી દરેક આત્મા મોક્ષ માટે ધર્મ કરે છે. તે દ્રેકમાં જેટલે અંશે રાગદ્વેષની પરિણતિ ઓછી તેટલો આસ્રવ અલ્પ અને સંવર નિર્જરા વધુ થાય છે.

અપુનર્બંધકથી સમ્યગ્દૃષ્ટિ, સમ્યગ્દૃષ્ટિથી દેશવિરતિ, તેમ ઉત્તરોત્તર ગુણસ્થાનકની ચઢતી દશામાં રાગદ્વેષ ન્યૂન થતા જાય છે. તેમ તેમ આગ્નવો ઘટે છે. સંવર નિર્જરારૂપ અધ્યવસાયની વૃદ્ધિ થાય છે.

ધાર્મિક અનુષ્ઠાનોના નિમિત્તો સંવરનિર્જરાનું કારણ હોવાથી તે મોક્ષના પ્રયોજનભૂત છે. પરંતુ ધર્મઅનુષ્ઠાનો સમયે જીવની દશા પ્રમાણે સાથે રહેલી શુભાશુભ એવી રાગદ્વેષની પરિણતિ શુભાશુભ આસ્નવનું કારણ બને છે. ફક્ત શુદ્ધ આત્મ પરિણામ નિર્જરાનું કારણ છે.

## તત્ત્વદોહન

અધ્યાય ૧થી ૫ સુધીમાં જીવ અને અજીવ બે તત્ત્વોનું કથન કર્યા પછી હવે અધ્યાય કમાં આસ્રવનું સ્વરૂપ જણાવે છે. વાસ્તવમાં આસ્રવ એ જીવની વૈભાવિક અવસ્થા છે. પછી તે પાપ રૂપે હો કે પુષ્યરૂપે હો. અને આ આસ્રવ એ તત્ત્વદૃષ્ટિએ મિથ્યા ચારિત્ર છે. જીવને બંધનું કારણ છે.

આઠે કર્મબંધના કારણો તથા ચારે ગતિનું આવાગમન થવાના કારણોનું આ અધ્યાયમાં આગ્નવ તરીકે નિરૂપણ કર્યું છે.

જીવાદિ તત્ત્વો આમ તો જીવની ભિન્ન ભિન્ન અવસ્થાઓ છે. દરેકનું પરિણમન સ્વતંત્ર હોવા છતાં, તે તે તત્ત્વોનો જીવ સાથે નિમિત્ત નૈમિત્તિક સંબંધ છે. જો આ સાત તત્ત્વોમાંથી જીવનો અન્ય સાથે સંયોગ સંબંધ ન હોય તો એ તત્ત્વોનું અસ્તિત્વ પણ ન હોય. આવો જીવ અને પુદ્દગલનો સંયોગ એ જીવની સંસારયાત્રા છે.

આ સાત તત્ત્વોમાં પુણ્યાસવ અને પાપાસવને અલગ ગણતા તત્ત્વો નવ થાય છે. આ નવ તત્ત્વમાં પ્રથમ તો જ્ઞેય, ઉપાદેય અને હેયનો વિનિમય થઈ જાય તો શ્રદ્ધાનું યથાર્થ પરિણમન થાય.

જીવ અજીવ પુણ્ય પાપ આસ્નવ સંવર નિર્જરા બંધ અને મોક્ષ એ નવ તત્ત્વ છે. તેમાં વાસ્તવમાં મોક્ષ જ ઉપાદેય છે. પરંતુ જીવ મોક્ષ સ્વરૂપ હોવાથી અને મોક્ષનું નિમિત્ત સંવર નિર્જરા હોવાથી જીવને સંવર, નિર્જરા અને મોક્ષ ઉપાદેય છે.

હેય અર્થાત ત્યાગ કરવા યોગ્ય વાસ્તવમાં તો ઇન્દ્રિયાદિ દ્વારા ઉત્પન્ન થતી સુખની કલ્પના છોડવા જેવી છે. પરભાવ જીવને બંધનું કારણ છે. બંધનું કારણ આગ્નવ છે. માટે જીવે આગ્નવ અને બંધ છોડવા જેવા છે. આ પ્રમાણે ઉપાદેય એટલે વિધિ અને હેય એટલ નિષેધરૂપ ધર્મનું વિધાન છે. વિધિ એ નિશ્ચય દૃષ્ટિયુક્ત છે. નિષેધ એ વ્યવહાર દૃષ્ટિયુક્ત છે. વાસ્તવમાં ધર્મ નિશ્ચયદૃષ્ટિમાં છે.

જેમકે ક્રોધ ન કરવો એ ધર્મ છે. આ વિધાન નિષેધાત્મક હોવાથી વ્યવહાર કથન છે, તેનાથી ધર્મની પ્રાપ્તિ ન થાય, વળી કોઈવાર બહારથી શાંત રહે પણ અંતરમાં ક્રોધનું પરિણમન ચાલુ રહે.

જ્યારે વિધિરૂપે નિશ્ચયદૃષ્ટિયુક્ત વિધાન એ છે કે જીવ ક્રોધ સ્વરૂપે નથી, સમતા સ્વરૂપ છે. માટે સમતા રૂપ પૃરિષ્પિતિ એ વિધેયાત્મક ધર્મ છે.

જીવ અને પુદ્દગલના પરસ્પર યોગથી આસ્રવઅદિ થાય છે, છતાં બંનેની ક્રિયા પોતપોતાના ગુણધર્મ પ્રમાણે થાય છે. છતાં બંને એક ક્ષેત્રમાં હોવાથી અને જીવમાં વેદન ગુણ હોવાથી તે પરિણમનનો અનુભવ આત્મા કરે છે.

જેમકે ક્રોઘરૂપ પરિશમન એ મોહનીય કર્મની પ્રકૃતિનો ઉદય છે. પરંતુ એ ઉદયમાં ઉપયોગ-અત્માનું ભળી જવાપશું એ તે સમયની આત્માની વૈભાવિક પર્યાય છે. તેથી આત્મા ક્રોઘરૂપ મનાય છે. છતાં જો કે તે સમયે આત્મદ્રવ્ય તો જેવું છે તેવું શુદ્ધપશે છે, છતાં તેના પ્રદેશો પર પર્યાયમાં આવતા વિકારનું આવરણ આવે છે. છતાં આત્મા તેનાથી ભિત્ર હોવાથી તે પ્રકૃતિને ટાળી શકાય છે.

આમ આત્મા અને આગ્નવનું ભિત્રપશું જાણવું અને સ્વીકારવું તે

અધ્યાય : ક · તત્ત્વદોહન 🕸 ૨૧૧

તત્ત્વની યથાર્થ શ્રદ્ધા છે. આવો ભેદ ન જાણવાથી જીવ ક્રોધ સમયે પોતાને ક્રોધી માની વગેરે માને છે, પરંતુ તે એ સમયની વિકારી અવસ્થા છે તે જાણી આસ્નવથી ભિન્ન થાય તો આસ્નવનો નિરોધ થાય. આસ્નવ દુઃખનું કારણ છે એમ ન જાણે તો તેનો અભાવ પણ નહિ થાય.

સંસાર અપેક્ષાએ પુણ્ય અને પાપનો ભેદ છે. પરમાર્થ અપેક્ષાએ પુણ્ય અને પાપ બંને આગ્નવ છે. બંઘનો હેતુ છે. અશુભથી દૂર થવા શુભાગ્નવનું પ્રયોજન કહ્યું છે પણ તે ઘર્મરૂપ નથી. કારણ કે શુભાશુભ ભાવનો છેદ થતાં ફક્ત શુદ્ધ સ્વભાવથી જ નિર્જરારૂપ ઘર્મ થાય છે. શુભ કર્મના યોગમાં જીવને કથંચિત ઘર્મભાવના વૃદ્ધિ પામે તેવા સાઘનોનું નિમિત્ત મળે છે. પરંતુ તે ધર્મરૂપ નથી.

વાસ્તવમાં સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ પછી આગ્નવ રોકાય છે. સમક્તિવંતને શુભભાવ થાય છે. ભક્તિ આદિના શુભરાગ થાય છે. પરંતુ તેમનું શ્રદ્ધાન તો શુદ્ધ પરિણતિ પ્રત્યે છે. અથી સમક્તિવંતને અંશે અંશે પણ આગ્નવ બંધનો અભાવ વર્તેછે. અને મિથ્યામતિને તો શુભાશુભ ભાવનું પરિણમન હોવાથી રાગાદિનો અભાવ થતો નથી.

સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થયા પછી તેની નિર્મળતા માટે ચારિત્રની શુદ્ધિ આવશ્યક છે. તે શુદ્ધિ આસ્રવ નિરોધથી થાય છે. અર્થાત્ ધર્મની શરૂઆત સંવર ધર્મથી થાય છે. તેનું નિરૂપણ હવે સાતમા અધ્યાયમાં આવશે.

ભોગોમાં જેટલી આસક્તિ તેટલું આત્માથી દૂર થવાય. આત્માથી દૂર થવાય એટલે દુષ્કર્મોનો પુંજ ભેગો થાય, અને તેના પરિણામે અધોગતિ થાય. માટે મનુષ્યભવ સાર્થક કરવો એ પરમ કર્તવ્ય છે.

ર૧૨ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

#### અધ્યાય સાતમો

| हिंसाऽनृत- | स्तेगऽब्रह | -परिप्रहे भ्यो | विरतिर्ज्ञतम् |
|------------|------------|----------------|---------------|
|            |            |                |               |

9-9

હિંસાકનૃત-સ્તેયાકબ્રહ્મ-પરિગ્રહેભ્યઃ વિરતિર્વતમ્

૭-૧

હિંસ<del>ા અનૃત-સ્તેય-અબ્રહ</del>્મ-પરિગ્રહોભ્યઃ વિરતિઃ વ્રતમ્

9-9

હિંસા, અનૃત, સ્તેય, અબ્રહ્મ, અને પરિગ્રહ એ પાંચ પાપોનું સ્વરૂપ જાણીને શ્રદ્ધાપૂર્વક મન-વચન-કાયાથી એ પાપોનું સેવન ન કરવું તે વ્રત છે.

હિંસા = વધ, અનૃત = અસત્ય, સ્તેય = ચોરી, અબ્રહ્મ = મૈથુન (કામવાસના), પરિગ્રહ = ધનાદિની મૂર્છા.

સાંસારિક પ્રકૃતિ પ્રાયે દોષજનક હોય છે, તેમાં જીવને અઢાર પાપોનો દોષ લાગે છે. અહીં મુખ્ય પાંચ પાપોનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે. એ પાંચેય પાપોથી અટકવા માટે પાંચ વ્રતમાં મુખ્ય હિંસા વિરમણ (અટકવું) છે, માટે અહિંસા વ્રત મુખ્ય છે, અને તેની રક્ષા માટે બીજા ચાર વ્રતનું નિરૂપણ કર્યું છે. અહિંસા વ્રતને પાળનાર અસત્ય આદિ પાપોથી દૂર રહે છે. માટે અહિંસા વ્રતને અહીં પ્રધાનતા આપી છે.

હિંસા વિરમણ વ્રત કહેવાય છે અર્થાત્ હિંસાથી નિવૃત્ત થવું. પાપની નિવૃત્તિ પણ પ્રવૃત્તિપ્રધાન છે. વ્રતમાં નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ બંને હોય તો વ્રત પૂર્ણતા પામે છે. સત્કાર્યમાં અર્થાત્ અહિંસાદિમાં પ્રવૃત્ત થવાથી અસત્કાર્ય કે હિંસાદિથી નિવૃત્ત થવાય છે. દોષના નિવૃત્તિ વ્રતમાં ગુણની પ્રવૃત્તિ સમાય છે. અસત્કિયાનો ત્યાગ થતાં સત્કિયા આપોઆપ થઈ જાય છે. એટલે વ્રત કેવળ નિષ્કિયતા નથી.

સંસારના પરિભ્રમણનું કારણ રાગદ્વેષ છે. તેનાથી નિવૃત્ત થવું તેની મુખ્યતા હોવા છતાં તે માનસિક પરિણામ છે. વળી પ્રારંભમાં જીવો એવી સૂક્ષ્મ વાતને ગ્રહણ ન કરી શકે. તેથી પ્રથમ જેના નિમિત્તે રાગદ્વેષ થાય છે તેવાં બાહ્ય કારણો દર્શાવ્યાં છે. એટલે બાહ્ય હિંસા જેવી અસત્

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૧ 📽 ૨૧૩

પ્રવૃત્તિથી નિવૃત્ત થતાં રાગદ્વેષ થવાનું નિમિત્ત દૂર થાય છે. તેથી જીવ રાગદ્વેષથી પણ ક્રમે કરીને મુક્ત થાય છે.

#### વ્રતના ભેદ

देशसर्वतोऽणुमहती ૭-૨ દેશસર્વતોઙણુમહતી ૭-૨ દેશસર્વતઃ અણુમહતી ૭-૨

હિંસાદિ પાપોથી દેશથી નિવૃત્તિ થવું તે અણુવ્રત છે. અને સર્વથા મુક્ત થવું તે મહાવ્રત છે.

દેશ = અલ્પ, આંશિક, સ્થૂલ

ત્રતનો આકાંક્ષી દોષોથી નિવૃત્ત થવા પુરુષાર્થ કરે પણ દરેકનો ત્યાગ સરખો ન હોય. તેથી હિંસાદિ દોષોથી અત્યંત નિવૃત્તિ તે મહાવ્રત છે. (સાધુજનો માટે) અને આંશિક નિવૃત્તિ તે અશુવ્રત છે (શ્રાવક માટે) પાંચ મહાવ્રતો :

- પ્રાણાતિપાત (હિંસા) વિરમણ વ્રત : સર્વ પ્રકારની હિંસાથી મન-વચન-કાયાથી નિવૃત્ત થવું.
- ૨. **મૃષાવાદ વિરમણ વ્રત** (અસત્ય વચન) : સર્વ પ્રકારના અસત્યનો ત્યાગ.
- 3. **અદત્તાદાન વિરમણ વ્રત** (ચોરી) : સર્વ પ્રકારની ચોરીનો ત્યાગ.
  - ૪. મેથુન વિરમણ વ્રત: સર્વ પ્રકારના વિષયોનો ત્યાગ.
- ૫. **પરિગ્રહ વિરમણ વ્રત :** સર્વ પ્રકારના પરિગ્રહનો ત્યાગ. પાંચ અ**ણુવ્રતો :**
- સ્થૂલ પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રત: ત્રસ સ્થાવર બે પ્રકારના જીવો છે. ગૃહસ્થ જીવનમાં સ્થાવર જીવોની સંપૂર્ણપણે અહિંસા પાળવી શક્ય નથી, તેથી નિરપરાધી ત્રસ જીવોની સંકલ્પપૂર્વકની હિંસાનો ત્યાગ, અને અન્ય કાર્યોમાં ત્રસ જીવો પણ હણાઈ જાય તો તેમાં આરંભજન્ય

હિંસાનો ત્યાગ

નિરપરાધી શબ્દનું પ્રયોજન એ છે કે ગૃહસ્થ જીવનમાં કેટલાંક કાર્યો એવાં છે કે અપરાધીને સજા કરવી પડે છે. તેથી ગૃહસ્થને સવિશેષ જાગૃતિ રાખવાની છે કે નિરપરાધી જીવો જાણીને કે સહસા હણાઈ જાય નહિ.

અહિંસાવ્રતના પાલનથી પાપથી બચી જવાય છે, અને દુઃખ દૂર થાય છે.

૨. સ્થૂલ મૃષાવાદ વિરમણ વ્રત : કન્યાના વિવાહ આદિ સંબંધમાં અસત્ય બોલવું, ભૂમિ, ગૃહ કે અન્ય થાપણ માટે અસત્ય બોલવું, ખોટી સાક્ષી પૂરવી તે દોષ છે માટે આવા અસત્યના પ્રકારોનો ત્યાગ કરવો.

ફળ : સત્ય વચનથી લોકોમાં વિશ્વાસ પેદા થાય છે. લોકપ્રિયતા વધે છે. અનેક દોષોથી બચી જવાય છે.

 સ્થૂલ અદત્તાદાન વિરમણ વ્રત : કોઈ પણ પ્રકારની ચોરીથી દૂર રહેવું. (અદત્ત = આપ્યા વગરનું)

**કળ :** અપકીર્તિથી બચાય છે. નિર્ભયતા આવે છે.

૪. સ્થૂલ મૈથુન વિરમણ વ્રત : સ્વર્દારાસંતોષરૂપ શીલ અને સર્વથા બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવું.

ફળ : પરસ્ત્રીગમન જેવા મહાપાપથી બચાય છે. સંયમિત જીવનનો લાભ થાયછે.

૫. સ્થૂલ પરિગ્રહ વિરમણ વ્રત : દરેક પ્રકારના ધન્ય, ધાન્ય આદિ સામગ્રીમાં પરિમાણ કરવું. જેથી પરંપરાએ પાપથી બચાય છેં.

ફળ : તૃષ્ણા ઘટે છે, સંતોષ વધે છે, જીવન ચિંતામુક્ત રહે છે.

## પાંચ મહાવ્રતોની વિશેષતા

પાંચ મહાવ્રતોનો એક સાથે સ્વીકાર કરવાનો હોય છે. અશુવ્રતો એક કે અધિક લઈ શકાય છે. પાંચ મહાવ્રતોમાં અપવાદ નથી, અશુવ્રતમાં મન વચન કાયાથી પાપ કરવું – કરાવવું નહિ પણ અનુમોદનનો ત્યાગ થતો નથી. પંચમહાવ્રતોની અપેક્ષાએ અગ્રુવ્રતના

અધ્યાય: ૭ · સૂત્ર: ૨ 🎋 ૨૧૫

પાલનમાં આંશિકતા છે. પંચમહાવ્રતોનું નિરતિચાર પાલન જરૂરી છે.

## મહાવ્રતોના નિરતિચાર પાલન માટે ભાવનાઓ

तत्स्थैर्यार्थं भावनाः पञ्च पञ्च ७-उ

તત્સ્થૈર્યાર્થં ભાવનાઃ પંચ પંચ ૭-૩

તદ્-સ્થૈર્યાર્થં ભાવનાઃ પંચ પંચ ૭-૩

મહાવ્રતોની સ્થિરતા માટે (નિરતિચાર પાલન કરવા માટે) દરેક મહાવ્રતની પાંચ પાંચ ભાવનાઓ છે.

## (૧) પ્રથમ મહાવ્રતની ભાવનાઓ

(૧) ઈયાંસમિતિ : લોકોનું ગમનાગમન થતું હોય અને સૂર્યનો પ્રકાશ પડતો હોય તેવા માર્ગે જીવ રક્ષા માટે યુગ પ્રમાણ દૃષ્ટિ રાખીને ચાલવું. (૨) મનોગુપ્તિ : આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનનો ત્યાગ કરી ધર્મધ્યાનમાં મનનો ઉપયોગ રાખવો. (૩) એષણાસમિતિ : ગવેષણા, પ્રહ્યાં પ્રાપ્તેષણા એ ત્રણ પ્રકારની એષણામાં ઉપયોગપૂર્વક વર્તવું. (૪) આદાન નિક્ષેપણા સમિતિ : આદાન એટલે લેવું અને નિક્ષેપણા એટલે મૂકવું. વસ્તુ લેવી હોય ત્યારે તેનું દૃષ્ટિથી નિરીક્ષણ કરીને તથા રજોહરણ આદિથી પ્રમાર્જન કરીને લેવી. તથા વસ્તુ મૂકવી હોય ત્યારે ભૂમિનું દૃષ્ટિથી નિરીક્ષણ કરીને તથા રજોહરણ આદિથી પ્રમાર્જન કરીને મૂકવી. (૫) આલોકિતપાન ભોજન : આહારમાં ઉત્પન્ન થયેલા કે આગંતુક જીવોની રક્ષા માટે દરેક ઘરે પાત્રમાં લીધેલો આહાર ઉપયોગપૂર્વક જોવો, ઉપાશ્રયમાં આવ્યા પછી કરી પ્રકાશવાળા સ્થાનમાં તે આહાર જોવો, પછી પ્રકાશવાળા સ્થાને બેસી ભોજન કરવું.

## (૨) બીજા મહાવ્રતની ભાવનાઓ

(૧) અનુવીચિ ભાષણ : અનુવીચિ એટલે વિચાર. વિચારપૂર્વક બોલવું તે અનુવીચિ ભાષણ. (૨) **ક્રોધપ્રત્યાખ્યાન** : ક્રોધનો ત્યાગ કરવો. (૩) લોભપ્રત્યાખ્યાન : લોભનો ત્યાગ કરવો. (૪) ભય

પ્રત્યાખ્યાન : ભયનો ત્યાગ કરવો. (૫) <mark>હાસ્ય પ્રત્યાખ્યાન :</mark> હાસ્યનો ત્યાગ કરવો.

## (૩) ત્રીજા મહાવ્રતની ભાવનાઓ

(૧) અનુવીચિ અવગ્રહ યાચના : અનુવીચિ એટલે વિચાર. અવગ્રહ એટલે રહેવા માટેની જગ્યા. યાચના એટલે માગણી. સાધુઓએ જે સ્થાને વાસ કરવો હોય તે સ્થાનનો જે માલિક હોય તેની (કેટલી જગ્યા જોઈશે ઇત્યાદિ) વિચારપૂર્વક રજા લઈને જ તે સ્થાનમાં વાસ કરવો જોઈએ. અન્યથા અદત્તાદાનનો દોષ લાગે. ઇન્દ્ર, ચક્રવર્તી, માંડલિક રાજા, ગૃહસ્વામી અને સાધર્મિક (પોતાની પહેલાં ત્યાં રહેલા સાધુઓ) એમ પાંચ પ્રકારના સ્વામી છે. (૨) વારંવાર અવગ્રહ યાચના : સામાન્યથી અવગ્રહની યાચના કરવા છતાં રોગ આદિની અવસ્થામાં ભિન્ન ભિન્ન જગ્યાનો ભિન્ન ભિન્ન રીતે ઉપયોગ કરવો પડે તો જ્યારે જ્યારે જે જે જગ્યાનો જે જે રીતે ઉપયોગ કરવાનો હોય ત્યારે ત્યારે તે તે જગ્યાનો તે તે રીતે ઉપયોગ કરવાની યાચના કરવી જોઈએ. (૩) અવગ્રહ અવધારણ : અવગ્રહની માગણી વખતે કેટલી જગ્યાની જરૂર છે તેનો નિર્ણય કરી જરૂર જેટલી જગ્યા માગીને તેટલી જ જગ્યાનો ઉપયોગ કરવો. (૪) સમાન ધાર્મિક અવગ્રહ યાચના : સાધુઓના સમાન ધાર્મિક સાધુઓ છે. જે સ્થળે પૂર્વે આવેલા સાધુઓ ઊતરેલા હોય તે સ્થળે ઊતરવું હોય તો પૂર્વે ઊતરેલા સાધુઓની અનુજ્ઞા લેવી જોઈએ. (૫) અનુ**જ્ઞાપિતપાન ભોજન** : ગુરૂની આજ્ઞા લઈને ભોજન-પાણી લેવા જવું જોઈએ. શાસ્ત્રોક્ત વિધિથી ભોજન-પાણી લઈ આવ્યા બાદ ગુરુને બતાવીને ગુરુની અનુજ્ઞા લઈને ભોજન-પાણી વાપરવાં જોઈએ. અન્યથા ગર અદત્તાદાન વગેરે દોષો લાગે.

## (૪) ચોથા મહાવ્રતની ભાવનાઓ

(૧) સ્ત્રી **પશુ પંડક સંસ્તવવસતિ વર્જન** : જ્યાં સ્ત્રીઓનું ગમનાગમન વધારે હોય, જ્યાં પશુઓ અધિક પ્રમાણમાં હોય, જ્યાં નપુંસકો રહેતા હોય, તેવી વસતિનો (-સ્થાનનો) ત્યાગ કરવો જોઈએ.

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૩ 🅸 ૨૧૭

(૨) રાગ સંયુક્ત સ્ત્રીકથા વર્જન : રાગથી સ્ત્રીઓની કથા નહિ કરવી જોઈએ. દા.ત. અમુક દેશની સ્ત્રીઓ અતિશય રૂપાળી હોય છે. અમુક દેશની જાતિની સ્ત્રીઓનો કંઠ અધિક મધુર હોય છે. અમુક જાતિની સ્ત્રીઓ અમુક પ્રકારનાં વસ્ત્રો પહેરે છે ઇત્યાદિ. (૩) મનોહર ઇન્દ્રિય અવલોકન વર્જન : રાગથી સ્ત્રીઓની ઇન્દ્રિયો કે અન્ય અંગોપાંગ તરફ દૃષ્ટિ પણ નહિ કરવી જોઈએ. અચાનક દૃષ્ટિ પડી જાય તો તુરત પાછી ખેંચી લેવી જોઈએ. (૪) પૂર્વક્રીડા સ્મરણ વર્જન : પૂર્વે ગૃહસ્થ અવસ્થામાં કરેલ કામક્રીડાઓનું સ્મરણ નહિ કરવું જોઈએ. (૫) પ્રણીત રસ ભોજન વર્જન : પ્રણીત રસવાળા આહારનો ત્યાગ કરવો જોઈએ. દૂધ, દહીં, ઘી, માખણ વગેરે સ્નિગ્ધ અને મધુર રસવાળો આહાર પ્રણીત આહાર છે.

## (૫) પાંચમા મહાવ્રતની ભાવનાઓ

(૧થી ૫) સ્પર્શ, રસ, ગંધ, રૂપ અને શબ્દ એ પાંચ વિષયો મનોજ્ઞ (-ઇષ્ટ) હોય તો તેમાં રાગ નહિ કરવો જોઈએ, અમનોજ્ઞ (-અનિષ્ટ) હોય તો તેમાં દેષ નહિ કરવો જોઈએ. સ્પર્શ આદિ દરેકની એક એક ભાવના હોવાથી પાંચ વિષયોની પાંચ ભાવનાઓ છે.

અહીં જે જ મહાવ્રતોની જે જે ભાવનાઓ બતાવવામાં આવી છે તેનું બરોબર પાલન કરવાથી મહાવ્રતોનું પાલન શુદ્ધ-નિરતિચાર થાય છે. અન્યથા અતિચારો લાગે કે મહાવ્રતોનો ભંગ થાય.

हिंसादिष्विहामुत्र चापायावद्यदर्शनम्

9-8

હિંસાદિષ્વિહામુત્ર ચાપાયાવઘદર્શનમ્

9-8

હિંસાદિષુ ઇહ અમુત્ર ચ અપાય અવઘદર્શનમ્

9-8

હિંસાદિ પાપોથી આ લોકમાં અપાયની પરંપરા અને પરલોકમાં અવદ્યનો કરુણ વિપાક ભોગવવો પડે છે, તેવી વિચારણા કરવી.

અપાય = અનર્થ, દુઃખ; અવદ્ય = પાપનો, અનિષ્ટ

હિંસાનો ત્યાગ કરવામાં તે દોષોનું જો સાચું દર્શન થાય તો ત્યાગ ટકી શકે, અહિંસાદિ વ્રતો પાળતા હિંસાદિ દોષોનું સાચું દર્શન કરવું આવશ્યક છે.

દોષના પરિણામે ઊપજતું દુઃખ બે પ્રકારે છે.

૧. ઐહિક = આલોકમાં, ૨. પારલૌકિક = પરલોકમાં

હિંસાદિ સેવવાથી આ લોકમાં આપત્તિના ભોગ બનવું પડે છે અને પરલોકમાં તેના સંભવિત ફળ ઉદયમાં આવે ત્યારે દુઃખ ભોગવવું પડે છે. તે બંને પરિશામોનું સતત ભાન રાખવું અહિંસાદિ વ્રતની ભાવના છે.

### ૧. હિંસાદિનું પરિશામ

**આલોકમાં દુઃખ** ઃ હિંસક મનોવૃત્તિવાળો પ્રાણી હંમેશા સ્વયં ઉદ્વેગમાં જીવે છે અને અન્યને પણ ઉદ્વેગ કરાવે છે.

પરલોકમાં દુઃખ : જે પ્રાણીઓ પ્રત્યે જીવ ક્રૂરતા કરે છે, તેની સાથે જીવને વેર અને શત્રુતાની પરંપરા ચાલે છે.

આવા કર્મબંધના પરિણામે પોતાને, પણ વધ બંધન, ક્ષુધા, તૃષા આદિ ઘણાં ક્લેશજનિત દુઃખો ભોગવવા પડે છે. આત્મગુણોનો ઘાત થાય છે..

### ર. અસત્યનું પરિણામ

અસત્ય વચન કે વર્તનથી વ્યવહારમાં તેનો કોઈ વિશ્વાસ કરતું નથી. તેને અપ્રિયતા વરેલી રહે છે. દુઃખ સમયે કોઈ તેને સહાય કરતું નથી.

પરલોકમાં તેને વચનયોગ થાય તેવી યોનિ પ્રાપ્ત થતી નથી. જીભ મળે તો મૂંગાપશું પ્રાપ્ત થાય છે. ક્યાં તો તેનો છેદ થાય છે. પરમાર્થે તેને જ્ઞાનાવરણ અને દર્શનાવરણ કર્મ બંધાય છે.

#### ૩. ચોરીનું પરિણામ :

ચોરી કરનાર અને તેનું કૃત્ય બંને સમાજમાં હલકા ગણાય છે. પોતે સદા ભયભીત રહે છે. ચોરેલી વસ્તુ માટે પણ ભય સેવવો પડે

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૪ ર્જ ૨૧૯

છે. ધનાદિ સુખેથી વાપરી શકતો પણ નથી.

પરલોકમાં લોકોનું અપમાન પામે છે. હલકા કુળમાં જન્મ મળે છે, તિર્યંચ કે નરકમાં દુઃખ ભોગવવાં પડે છે, દરિદ્રતાની જ મિત્રતા મળે છે. પરમાર્થે તેને મોહનીય કર્મનું ગાઢ આવરણ રહે છે.

#### ૪. મૈથુનનું પરિણામ :

મૈથુન સેવનમાં હિંસાનું સેવન રહેલું છે. આત્મશક્તિનો વ્યય થાય છે. વિષયભોગના પરિજ્ઞામે પરલોકમાં પજ્ઞ દુઃખ ભોગવવા પડે છે. પરમાર્થમાં ચિત્તશુદ્ધિ જળવાતી નથી. પુરુષાર્થહીન બને છે. (વીર્યાંતરાય) પરિગ્રહની મૂર્છાનું પરિજ્ઞામ:

માનવજીવનમાં ધન, ગૃહ, સાધન વગેરેની જરૂરિયાત છે. તે પૂર્વે પુણ્યે કે પુરુષાર્થથી પ્રાપ્ત થયા પછી તેમાં મૂર્છા રાખવાથી જીવ કર્મબંધ કરે છે.

ધન મેળવવામાં દોષ કે પાપ આચરવું પડે છે. ધન વાપરવામાં ભોગાદિની લોલુપતા પણ ક્લેશજનિત છે. ધનની રક્ષા કરવામાં માયા-કપટ-કરચોરી જેવાં માનસિક પાપ કરવાં પડે છે.

ધનને મૂકી જવામાં પરિવારના મમત્વની અધિકરણ ક્રિયાનો દોષ લાગે છે.

• ધન મેળવવા કષ્ટો સહન કરવાં પડે છે. તેના રક્ષણ માટે માનસિક ચિંતા સેવવી પડે છે. છતાં તેની પ્રાપ્તિ પૂર્વપ્રારબ્ધ પર અવલંબે છે.

ધનને કારણે જીવને અન્ય સાથે વૈરભાવ થાય છે. ઝઘડો કે ક્લેશ થાય છે. લોભ ક સ્વાર્થ વધી જતાં સંબંધો પણ વણસી જાય છે. અને જીવના પરિણામ બગડે તો હિંસા જેવાં કાર્યો ધનની મૂર્છાથી બને છે. શુભયોગ પૂર્ણ થયા પછી તે પગ કરીને ચાલ્યું જાય છે.

પરલોકમાં પણ ધનની મૂર્છાથી ઉત્પન્ન થયેલા આસક્તિના દોષો અવનતિમાં લઈ જાય છે.

માટે સંતોષ ગુણ કેળવીને આલોક — પરલોક સુધારવો અને પ્રાપ્ત ધનનો યોગ્ય રીતે સદ્દ ઉપયોગ કરવો.

પરમાર્થ ભાવે સંપત્તિમાં મૂર્છારહિત જીવન ગાળવું.

આ પાંચે પ્રકારમાં જીવ સાવધાન રહીને જીવનને સત્ય, સદાચાર, શીલ અને સંતોષ જેવા સદ્ગુણોથી સંપન્ન રાખે તો આલોક — પરલોક બંને સુધરે.

### મહાવ્રતોમાં સ્થિર કરવા માટે ભાવના

दुःस्रमेव वा

૭-૫

દુઃખમેવ વા

૭-૫

દુઃખમ્ એવ વા

૭-૫

# હિંસાદિ પાપો કેવળ દુઃખરૂપ જ છે તેમ વિચારવું.

- 1. હિંસાદિમાં ત્યાગવૃત્તિઓમાં દુઃખનું દર્શન કેળવાયું હોય તો ત્યાગ ટકે, તેથી હિંસાદિ વૃત્તિ કે પ્રવૃત્તિમાં તે દોષોને દુઃખ માનવા. અહીં દુઃખ ભાવનાનો ઉપદેશ આપવામાં આવ્યો છે. તેમાં જેવું સ્વને દુઃખ થાય છે તેવું અન્યને પણ દુઃખ થાય છે. જેવો મારા આત્મા મને પ્રિય છે તેવો સૌને પ્રિય છે, માટે હિંસાના, પાપનો ત્યાગ કરવો જોઈએ તેવી ભાવના કરવી.
- ર. અસત્ય બોલીને કોઈ મને ઠગે, કે તુચ્છકારથી મને કોઈ બોલાવે તો દુઃખ થાય, તેમ અન્યને પણ દુઃખ થાય તેવી ભાવના કરવી.
- 3. કોઈ મારી વસ્તુ ચોરી લે તો મને દુઃખ થાય તેમ અન્યને પણ થાય, તેવી સ્વ-પરદુઃખની ભાવના કરી તે દોષનો ત્યાગ કરવો.
- ૪. મૈથુન સેવન પરિણામે દુઃખરૂપ છે તેથી તેનો ત્યાગ કરવાની ભાવના કરવી.
- પ. પરિગ્રહ અને તેની મૂર્છા દુઃખજનિત છે. ધન મેળવવા રક્ષણ કરવાની ચિંતા દુઃખરૂપ છે આવી ભાવના કરવી.

હિંસાદિ **દુઃખનાં કાર**ણ છે, તેમ હિંસાદિ પાપો સ્વયં દુઃખરૂપ જ છે. તેવી વિચારણા કરવી તે વ્રતોમાં બળપ્રેરક છે.

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૫ 🕸 ૨૨૧

#### मैत्री-प्रमोद-कारुण्य-माध्यस्थ्यानि

सत्त्व-गुणाधिक-क्लिश्यमानाविनयेषु ७- ९

મૈત્રી-પ્રમોદ-કારુણ્ય-માધ્યસ્થ્યાનિ

સત્ત્વ-ગુણાધિક-ક્લિશ્યમાનાવિનયેષુ ૭-૬

મૈત્રી-પ્રમોદ-કારુણ્ય-માધ્યસ્થ્યાનિ

સત્ત્વ-ગુણ-અધિક-ક્લિશ્યમાન-અવિનયેષુ ૭-૬

મહાવ્રતોની સ્થિરતા માટે સર્વ પ્રાણીઓ પ્રત્યે મૈત્રીભાવ, ગુણાધિક જીવો પ્રત્યે પ્રમોદભાવ, દુઃખી જીવો પ્રત્યે કરુણાભાવ અને અવિનીત જીવો પ્રત્યે મધ્યસ્થભાવ રાખવો.

આ ચાર ભાવનાઓ વડે અત્મસાધક અન્ય અનેક ગુણોનો આરાધક બને છે.

મૈત્રીભાવ : નિર્વેર બુદ્ધિ, પરમાં પોતાપણાની આત્મવત્ બુદ્ધિ, જગતના સર્વ જીવો પ્રત્યે નિર્દોષ પ્રીતિ, મૈત્રીભાવને કારણે જીવ હિંસાદિ દોષોથી અટકી જાય છે, માટે વ્રતપાલનમાં આ ભાવના ઉત્તમ છે.

પ્રમોદ ભાવ: માનસિક હર્ષોદ્ધાસ. આપણા કરતાં ગુણથી અધિક જીવો પ્રત્યે, દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર કે તપ' જેવા ગુણનો ધારક પ્રત્યે પ્રશંસા-સ્તુતિભાવ, આદરભાવ રાખવો. એવા ઉત્તમ જીવોને જોઈને તેમના ગુણની પ્રશંસા પ્રત્યે ઈર્ષા, અસૂયા કે અદેખાઈ થાય તો વ્રત ટકી શકે નહિ. માટે પ્રમોદ ભાવના કરવી.

3. કરુણા ભાવના : દયા-અનુકંપના ભાવ. અન્ય જીવોનાં દુઃખ જોઈ અનુકંપા થવી. રોગ, દરિદ્રતા જેવાં દુઃખોથી ઘેરાયેલા જીવોને તે તે પ્રકારે અનુકંપાયુક્ત સહાય કરવી, તે દૃવ્ય-અનુકંપા છે.

અજ્ઞાનવશ ધર્મભાવનાથી રહિત જીવોને દુઃખથી બચાવવા ધર્મોપદેશ આપવો તે ભાવ કરુણા છે, તે વડે અહિંસાવ્રતો ઉજ્જવળ બને છે.

૪. માધ્યસ્થ ભાવના : સમભાવ, ઉપેક્ષા, તટસ્થતા. અસદ્વ્યવહાર કરનાર ઉપદેશને ગ્રહે ન કરે એવા અવિનીત પ્રત્યે સમભાવ રાખવો. જ્યારે તે કોઈ યોગ્ય વાતનો પ્રતિકાર કરે ત્યારે તેની વાતને કે વર્તનને જતું કરવું તે ઉપેક્ષા ભાવ છે. અહીં ઉપેક્ષાભાવ તિરસ્કારના ભાવમાં નથી. અને તેના પ્રત્યે દ્વેષભાવ થવા ન દેવો તે મધ્યસ્થભાવ છે. અથવા તેના પ્રત્યે રાગ કે દ્વેષનો ભાવ ન કેળવતાં તટસ્થભાવ રાખવો.

અહિંસા વ્રતમાં પણ માધ્યસ્થ ભાવનાથી આભ્યંતર વ્રતને બળ મળે છે અને નિર્જરા પણ થાય છે.

## મહાવ્રતોની સ્થિરતા માટે વિશેષ વિચારણા

સંવેગ અને વૈરાગ્યની પુષ્ટિ માટે સંસાર અને કાયાનું સ્વરૂપ વિચારવું જોઈએ.

સંવેગ : સંસાર પ્રત્યે ભય, વૈરાગ્ય : અનાસક્તિ

નિર્વેદ : મોક્ષ પ્રત્યેની રુચિ, અભિલાષા

મુખ્યત્વે અન્ય શાસ્ત્રમાં સંવેગ એટલે અભિલાષા અને નિર્વેદ એટલે સંસાર પ્રત્યે ભય કે વૈરાગ્યનો ઉદ્ઘેખ છે.

સંવેગ: સંસારનાં દુઃખો પ્રત્યે ભય પેદા થાય અને વૈરાગ્યભાવના પુષ્ટ બને તે મહાવ્રતોના પાલન માટે અત્યંત આવશ્યક છે. સાધક વ્રતોના અનુષ્ઠાન કરે અને વૈરાગ્ય ભાવ ન હોય તો આધ્યાત્મિક વિકાસ ન થાય. સંસારનાં પ્રલોભનોથી દૂર રહેવા, ભૌતિક સુખની અભિલાષાને શાંત કરવા, સંસારનું મૂળ સ્વરૂપ વિચારવું તે ભાવના છે. સંસાર દુઃખરૂપ જ છે, અને તે દુઃખનું કારણ હિંસાદિ છે તેવી ભાવના કરવાથી સંવેગની ભાવના દૃઢ થાય છે, તો વ્રતોનું પાલન ઉત્તમ પ્રકારે થાય છે.

સંવેગ શું છે ? સંસાર પ્રત્યે અનાસક્તિ અને મોક્ષ કે મોક્ષના

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૭ % ૨૨૩

દાતા પ્રત્યે આદર. વળી મહાત્માઓ પ્રત્યે દર્શન, વિનયાદિ ગુણથી ઉપદેશ પ્રત્યે પ્રીતિ થાય છે, તેથી વ્રતોનું યથાર્થ પાલન થાય છે.

ચાર ગતિયુક્ત આ સંસાર દુઃખરૂપ છે. સંસાર તાપ, ઉતાપ અને સંતાપથી સર્વ જીવો દુઃખી છે સંસારના પરિભ્રમણમાં જીવ મોટે ભાગે દુઃખ જ પામે છે આવી ભાવના કરી સંસારથી મુક્ત થવાની અભિલાષા કરવી. કાયાના સ્વરૂપની વિચારણા :

સંસારના પરિભ્રમણાં જીવ ક્યારે પણ સમય માત્ર પણ કોઈપણ શરીરના યોગ વગર રહ્યો નથી. અન્ય ઇન્દ્રિયો ન હોય ત્યારે પણ કાયાનો યોગ તો હોય છે. અને તેથી તેને શરીર પ્રત્યે અત્યંત મમત્વ થાય છે. વળી સંસારી જીવને આત્મા અને શરીરનો એક જ ક્ષેત્રમાં સંયોગ છે, વળી વેદન ગુણ આત્માનો છે તેથી આત્મા શરીર દ્વારા સુખ કે દુઃખનો અનુભવ કરે છે.

સંયમ અને સાધનાની દૃષ્ટિએ પંચેન્દ્રિય અને સંજ્ઞીપણું ઘરાવતું માનવશરીર બાહ્ય ઉત્તમસાધન છે. જો આત્મસાધનાનું નિમિત્ત ન રહે તો તેમાં આસક્તિ થાય છે. અને દેહાસક્તિ આત્મસાધનામાં બાધક છે. તેથી કાયાને વાસ્તવિક રૂપે જોઈને અનાસક્ત થવું.

કાયા શું છે ? કાયા સપ્તધાતુનું ત્વચાથી મઢેલું પૂતળું છે, તેમાંથી નિરંતર અશુચિ વહ્યા કરે છે. સારા પદાર્થી આરોગો તો પણ મળમૂત્ર રૂપે પરિવર્તન પામે છે. સુંદર વિલેપન લગાડો તો પણ મલિનતામાં પરિણમે છે. તેવી કાયાનો એક માત્ર સદ્ધપયોગ ધર્મ માટે થતો હોય તો તે મોક્ષમાર્ગનું બાહ્ય નિમિત્ત બને છે.

આવી ભાવના વ્રતો માટે ઉપયોગી છે.

#### હિંસાની વ્યાખ્યા

प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा ૭-૮ પ્રમત્તયોગાત્ પ્રાણવ્યપરોપણં હિંસા ૭-૮ પ્રમત્તયોગાત્ પ્રાણવ્યપરોપણં હિંસા ૭-૮

### પ્રમાદના યોગે કોઈના પ્રાણનો વિયોગ તે હિંસા છે.

પ્રમાદ : અજાગૃતિ

પ્રાણ : જીવને શરીરમાં રહેવા માટે તેનું સાધન પ્રાણ છે.

પાંચ ઇન્દ્રિયો, મન-વચન-કાયા, શ્વાસોચ્છ્વાસ અને આયુષ્ય એ દસ પ્રાણમાંથી જીવને અલ્પાધિક પ્રાણ ઇન્દ્રિયની જાતિ પ્રમાણે હોય છે.

હિંસા : આવા કોઈ પણ પ્રાણનો કે સર્વ પ્રાણનો ઘાત કરવો તે હિંસાના પ્રકારો : ૧. દ્રવ્યહિસા ૨. ભાવહિસા

દ્રવ્ય-ભાવિહેસા : પ્રાણ વિયોગથી આત્માનો નાશ નથી થતો પરંતુ આત્મા દુઃખ અનુભવે છે, તેથી પ્રાણવધ કરવો તે પાપ છે. અર્થાત્ પ્રાણનો વિયોગ કરવો દ્રવ્યહિંસા છે. અને તેના દુઃખનો અનુભવ થવો તે ભાવિહેંસા છે.

આત્મા જ્ઞાનાદિ ગુણસ્વરૂપ છે, પ્રમાદ-અજાગૃતિને કારણે વિષય-કષાયમાં રત રહેવાથી આત્માના-ગુણોનો ઘાત થાય છે તે ભાવહિંસા છે. પોતાના આત્માના ગુણોનો ઘાત તે સ્વભાવહિંસા છે. અને અન્યના ગુણો નાશ પામે તેમાં નિર્મિત્ત થવું તે પરભાવ હિંસા છે.

ઝેર આદિ પદાર્થીથી પોતાના પ્રાણોનો ઘાત કરવો તે સ્વ-દ્રવ્યહિંસા છે. અને પરનો ઘાત કરવો તે પરદ્રવ્યહિંસા છે.

પ્રમાદથી થતા રાગાદિ ભાવ તે ભાવહિંસા છે, અને પ્રમાદના યોગે પ્રાણનો વિયોગ થવો ત્યાં દ્રવ્ય અને ભાવ બંને હિંસા છે. આથી અહિંસાદ્રતના ઉપાસકે સતત સાવધાન રહેવું.

પ્રાણીમાત્રનું જીવન મત્સ્યગલના ન્યાય જેવું છે. મોટું માછલું નાના માછલાને ગળે, તેમ દરેકના જીવનઘારણ માટે અલ્પાધિક હિંસા થાય છે. શ્વાસ લેવો કે ગમનાગમન કરવું તેમાં હિંસા રહેલી છે છતાં દોષ સ્વાધીન નથી, પ્રમાદનો દોષ સ્વાધીન છે. આમ વિચારતાં લાગે છે કે હિંસાનું સ્વરૂપ ઘણી ઊંડી વિચારણા માંગી લે છે.

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૮ 🅸 ૨૨૫

આ સૂત્રમાં પ્રમત્તયોગને મુખ્ય ગણી હિંસાનું નિરૂપણ કર્યું છે. એટલે માત્ર પ્રાણ લેવા કે દુઃખ આપવું તે હિંસા દોષ છે. પણ તે ઉપરાંત તેમ કરવામાં જીવની ભાવના, રાગદેષના ભાવ, અસાવધાનીરૂપ પ્રમાદ છે તેમાં દ્રવ્ય અને ભાવહિંસા રહેલી છે. સ્થૂલ દોષ ન થયો હોય અને દુઃખ ન આપી શકવા છતાં જો ભાવના દુષ્ટ હોય તો હિંસાદોષ લાગે છે, છતાં સ્થૂલ હિંસાને પ્રાધાન્ય આપવાનું પ્રયોજન એ છે કે સામુદાયિક જીવોની સલામતી જળવાઈ શકે. જગતના નબળા કે મૂક જીવો પ્રત્યે દયાની ભાવના રહે. મનુષ્ય અપ્રમત્તયોગ-સાધુજીવનવાળો ન હોય તો પણ સ્થૂલ અહિંસાનું પાલન કરે તો અન્યના જીવનમાં સુખશાંતિનું કારણ બની શકે અને તેથી ગૃહસ્થને સ્થૂલ અહિંસાનું દ્રત આપ્યું છે.

જ્યારે જીવ કોઈનો પ્રાણવધ કરવા પ્રયત્ન કરે છતાં સામેનો જીવ આયુષ્યબળને કારણે મરે નહિૃતો પણ તેને ભાવહિંસા તો લાગવાની છે, કારણકે ત્યાં જીવરક્ષાનો અભાવ છે. વળી અપ્રમત્ત દશાવાળા મુનિ જીવરક્ષાના ભાવવાળા છે. ઉપયોગથી સાવધાન છે. છતાં હરવાફરવાની ક્રિયા સમયે કોઈ જંતુ પગ નીચે આકસ્મિક મરણ પામે તો તે દ્રવ્યહિંસા છે.

સ્થૂલ કે સૂક્ષ્મ, દ્રવ્ય કે ભાવ કોઈ પણ હિંસાથી બચવા માટે જીવન સાદું રાખવું. જરૂરિયાતો ઘટવાથી સહજપણે દ્રવ્યભાવ-અહિંસા પાળી શકાય છે. વળી ઉપયોગમાં સાવધાન રહેવાથી, ભાવમાં રાગાદિ પરિશામો ઘટવાથી અને બાહ્યપણે સાવધાન હોવાથી પણ અહિંસાનું પાલન થઈ શકે છે.

દ્દદયની ભાવના કોમળ અને નિર્દોષ પ્રેમયુક્ત હોય તેટલી ભાવહિંસા ઘટે છે.

સામાન્ય રીતે ગૃહસ્થોમાં દ્રવ્યહિંસા તો છે જ પણ ભાવહિંસાની વિશેષતા છે. જ્ઞાની અને સાધુજનોમાં અપ્રમત્તયોગના અભાવે દ્રવ્યહિંસા છે, તે કથંચિત તેરમા ગુણસ્થાનક સુધી રહે છે. પરંતુ ત્યાં ઈર્યાપથ ક્રિયા હોવાથી દોષ નથી. નિશ્ચય દૃષ્ટિએ દ્રવ્ય-ભાવઅહિંસા સંપૂર્ણપણે

સિદ્ધ જીવોને છે.

#### અસત્યની વ્યાખ્યા

असदिभिधानमनृतम् ૭-૯ અસદિભિધાનમનૃતમ્ ૭-૯ અસદ્-અભિધાનમ્-અનૃતમ્ ૭-૯ અસત્ બોલવું તે અનૃત છે. અનૃત = અસત્ય.

સૂત્ર ૮ માં પ્રમત્તયોગનું નિરૂપણ છે તે અસત્યાચરણમાં જાણવું. પ્રમાદવશ અસત્ ચિંતવવું, અસત્ બોલવું અને અસત્ આચરવું તે સર્વે અસત્ય દોષ છે.

પોતાની પાસે વસ્તુ હોવા છતાં, 'નથી' એમ કહીને છુપાવવી અથવા કોઈની લીધેલી વસ્તુ આપવી નહિ.

પરને પીડાકારી કઠોર વચન બોલવાં, કે આરોપ મૂકવા તે અસત્ય છે.

વસ્તુને વિપરીતપણે જાહેર કરવી કે અસલી વસ્તુને નકલી કહેવી અને નકલી વસ્તુને અસલી કહી અન્યને છેતરવારૂપ વચન અસત્ય છે.

વચન સત્ય હોવા છતાં તેના વડે જો હિંસા થતી હોય તો તે સત્ય વચન પણ અસત્ય છે.

આવા પ્રકારના સ્થૂલ કે સૂક્ષ્મ અસત્યથી બચવા પ્રમત્તયોગનો ત્યાગ કરવો. મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિમાં સમ્યગ્રુપ એકતા રાખવી. સત્ય હોવા છતાં સ્વાર્થથી કે દુર્ભાવથી કઠોર વચન બોલવાં નહિં, મનથી ચિંતવવું નહિ કે તેવું કર્તવ્ય કરવું નહિ.

ચોરીની વ્યાખ્યા

अदत्तादानं स्तेयम् ७-१० अहत्ताहानं स्तेयम् ७-१० अहत्त-आहानं स्तेयम् ७-१०

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૯-૧૦ 🕸 ૨૨૭

## પ્રમાદથી અન્યની નહિ આપેલી વસ્તુ ગ્રહણ કરવી તે સ્તેય-ચોરી છે.

અદત્ત એટલે નહિ આપેલ. આદાન એટલે ગ્રહેશ કરવું. માલિકે નહિ આપેલી વસ્તુ લેવી તે અદત્તાદાન. અદત્તાદાન એ ચોરી છે. અદત્તાદાનના સ્વામી અદત્ત, જીવ અદત્ત, તીર્થંકર અદત્ત અને ગુરુ અદત્ત એમ ચાર ભેદ છે. સાધક જો સ્વામી આદિ ચારેની રજા વિના કોઈપણ વસ્તુ ગ્રહેશ કરે તો ત્રીજા મહાવ્રતમાં સ્ખલના થાય.

- (૧) સ્વામી અદત્ત : જે વસ્તુનો જે માલિક હોય તે વસ્તુનો તે સ્વામી છે. વસ્તુના માલિકની રજા વિના વસ્તુ લે તો સ્વામી અદત્ત દોષ લાગે. આથી મહાવ્રતના સાધકે તૃણ જેવી પણ વસ્તુ ગ્રહણ કરતાં પહેલાં તેના માલિકની રજા લેવી જોઈએ.
- (૨) જીવ અદત્ત: માલ્લિકે રજા આપી હોય તો પણ જો તે વસ્તુ સચિત્ત (જીવયુક્ત) હોય તો પ્રહણ ન કરી શકાય. તે વસ્તુનો માલિક તેમાં રહેલ જીવ છે. તે વસ્તુ તેમાં રહેલા જીવની કાયા છે. કોઈ પણ જીવને કાયાની પીડા ગમતી નથી. સચિત્ત વસ્તુ પ્રહણ કરવાથી પીડા, કાયાનો નાશ આદિ થાય છે. આથી તેણે (-વસ્તુમાં રહેલા જીવે) એ વસ્તુ ભોગવવાનો અધિકાર (૨જા) કોઈને પણ આપ્યો નથી. માટે મહાવ્રતના સાધકે માલિકે ૨જા આપી હોવા છતાં સચિત્ત વસ્તુનું પ્રહણ નહિ કરવું જોઈએ. અન્યથા જીવ અદત્ત દોષ લાગે.
- (3) તીર્થંકર અદત્ત: વસ્તુ સચિત્ત હોય અને માલિકે રજા આપી હોય તો પણ સાધકે વિચારવું જોઈએ કે આ વસ્તુ લેવા તીર્થંકર(શાસ્ત્ર)ની આજ્ઞા છે કે નહિ ? તીર્થંકરની આજ્ઞા ન હોય અને લે તો તીર્થંકર અદત્ત દોષ લાગે. જેમ કે સાધુ માટે તૈયાર કરેલ આહાર-પાણીનું ગ્રહે છે. દાતા ભક્તિથી સાધુને આહાર-પાણી આપતો હોય, તે આહાર-પાણી અચિત્ત હોય, છતાં જો તે સાધુ માટે તૈયાર કરેલાં હોય તો સાધુથી (નિષ્કારણ) ન લેવાય. જો લે તો તીર્થંકર અદત્ત દોષ લાગે. કારણ કે

તીર્થંકરોએ સાધુ માટે તૈયાર કરેલ આહાર-પાણી (નિષ્કારણ) લેવાનો નિષેધ કર્યો છે.

(૪) ગુરુ અદત્ત : સ્વામીની અનુજ્ઞા હોય, વસ્તુ અચિત્ત હોય, તીર્થંકરની પણ અનુજ્ઞા હોય, છતાં જો ગુરુની અનુજ્ઞા લીધા વિના વસ્તુ પ્રહેશ કરે તો ગુરુ અદત્ત દોષ લાગે. જેમકે ગુરુની અનુજ્ઞા વિના નિર્દોષ આહાર-પાણીનું પ્રહેશ. નિર્દોષ પણ આહાર-પાણી લેતાં પહેલાં ગુરુની અનુજ્ઞા અવશ્ય લેવી જોઈએ. દાતા ભક્તિથી આપે છે એટલે સ્વામી અદત્ત નથી. નિર્દોષ હોવાથી જીવ અદત્ત કે તીર્થંકર અદત્ત પણ નથી. છથાં જો ગુરુની અનુજ્ઞા વિના લાવેલાં હોય તો ગુરુ અદત્ત છે. આથી સાધકે જે વસ્તુ લેવાની તીર્થંકરોએ અનુજ્ઞા આપી હોય તે વસ્તુ લેવા માટે પણ ગુરુની અનુજ્ઞા અવશ્ય મેળવવી જોઈએ.

#### અબ્રહ્મ વિશે

मैथुनमब्रह्म ૭-૧૧ મૈथુનમબ્રહ્મ ૭-૧૧ મૈથુનમ્ અબ્રહ્મ ૭-૧૧ મૈથુન એ અબ્રહ્મ છે

મિથુન : જોડલું, જોડલાની જે કિયા તે મૈથુન છે. અર્થાત્ કામરાગજનિત કોઈપણ ચેષ્ટા મૈથુન છે. તે વિસ્તરાર્થ આ પ્રમાણે છે. સ્ત્રીપુરુષનું વિજાતીય, પુરુષ-પુરુષનું કે સ્ત્રી-સ્ત્રીનું સજાતીય અથવા મનુષ્ય અને પશુનું વિજાતીય, આવા જોડલાની વેદોદયના કારણથી કામરાગના આવેશથી અન્યોન્ય થતી માનસિક, વાચિક કે કાયિક ચેષ્ટા તે અબ્રહ્મ છે, મૈથુન છે. કારણ કે જેમ પુરુષ અને સ્ત્રીના સંયોગથી થતી કામચેષ્ટાથી સ્પર્શસુખનો અનુભવ થાય છે, સજાતીયમાં પણ સ્વહસ્તાદિના સંયોગથી થતી કામચેષ્ટાથી સ્પર્શ સુખનો અનુભવ થાય છે. આ ઉપરાંત સ્વહસ્ત આદિ અવયવો કે કોઈ જડ પદાર્થના સ્પર્શ વડે થતી ચેષ્ટા તે પણ મૈથુન છે.

અધ્યાય: ૭ · સુત્ર: ૧૧ 🕸 ૨૨૯

મૈથુનની ચેષ્ટામાં કામજનિત રાગ હોવાથી આધ્યાત્મિક ગુણોનો દ્રાસ થાય છે. તેથી તે અબ્રહ્મ છે. અહિંસાદિ આધ્યાત્મિક ગુણોની વૃદ્ધિ થાય તે બ્રહ્મ છે. બ્રહ્મનું પાલન તે બ્રહ્મચર્ય છે. જેમાં પાંચે ઇન્દ્રિયોનો સંયમ પણ જરૂરી છે. તેના વડે માનસિક, શારીરિક અને આધ્યાત્મિક લાભ છે.

# પરિગ્રહનું સ્વરૂપ કહે છે

मुर्छा परिग्रहः

૭-૧૨

મુર્છા પરિગ્રહઃ

9-92

મૂર્છા પરિગ્રહઃ

૭-૧૨

# મૂર્ચ્છા પરિગ્રહ છે.

મૂર્ચ્છા = મમત્વ, આસક્તિ. પરિગ્રહ = જડ કે ચેતન વસ્તુનો સ્વીકાર કે સંગ્રહ.

જડ-ચેતન આંતરિક કે બાહ્ય વસ્તુ તમારી પાસે હોય કે ન હોય પણ તે વસ્તુ માટે આસક્ત રહેવું તે પરિગ્રહ છે. વસ્તુનો સ્વીકાર કરે પણ જો તેમાં વિવેક હોય, આસક્તિ ન હોય તો તે પરિગ્રહ બનતો નથી. અને આવો વિવેક સ્વયં પોતે જ જાણે, અને આચરે છે.

રોગીને કડવું ઔષધ ગ્રહણ કરવું ગમતું નથી પણ નિરોગીતા માટે સ્વીકાર કરે છે, તેમ વિવેકીજન પરિગ્રહ સામગ્રીને ઇચ્છતો નથી પણ પુષ્ટ્યયોગે મળે છે, તો અનાસક્ત ભાવે વિવેકપૂર્વક ઉપયોગ કરે છે. તે અપરિગ્રહી કે અલ્પપરિગ્રહી છે. તેણે અંતરમાં આસક્તિ નથાય તે માટે સતત જાગ્રત રહેવું જોઈએ.

વળી વસ્તુ ઇષ્ટ છતાં પુષ્યના અભાવે મળતી નથી પરંતુ મેળવવા માટે ઉત્કંઠા હોય તો વસ્તુ ન મળવા છતાં તે પરિગ્રહી છે, આથી પરિગ્રહના અભ્યંતર અને બાહ્ય બે પ્રકારો કહ્યા છે. અંતરંગમાં વસ્તુ મેળવવાનો રાગ તે અભ્યંતર પરિગ્રહ છે. અને બાહ્ય સામગ્રી ઉપરનો રાગ તે બાહ્ય પરિગ્રહ છે.

મૂર્ચ્છા સ્વયં પરિગ્રહ છે. કારણ કે કંઈ પણ વસ્તુ મેળવવાની કે ભોગવવાની વૃત્તિ રાગાદિ ભાવને કારણે થાય છે. તેથી મૂર્ચ્છા-રાગ-આસક્તિ મુખ્ય દોષ છે, તેનાથી વિરમવું. મુક્ત થવું તે વ્રત છે.

રાગાદિના ત્યાગના ઉપદેશનું કારણ પણ એ છે કે તેના કારણે થતી પ્રવૃત્તિઓમાં હિંસા, અસત્ય વગેરેનું આચરણ થઈ જાય છે. તેનાથી આધ્યાત્મિક પ્રગતિ રૂંધાય છે. વળી હિંસા જેવા દોષમાં બીજા દોષો દ્રવ્યથી કે ભાવથી સમાઈ જાય છે. તેથી મુખ્ય વ્રત અહિંસા છે. છતાં દરેક ગુણમાં સ્વયં વિશેષતા રહી છે. તેથી સત્યને માનનાર સત્યવ્રતમાં બધા ધર્મોનો સમાવેશ કરી ઉપદેશ આપે છે. તે પ્રમાણે અન્ય વ્રત વિષે જાણવું.

સાઘુજનો નિષ્પરિગ્રહી મનાય છે. છતાં સંયમને અર્થે ઉપકરણ રાખવામાં મૂર્ચ્છા ન હોય તો દોષ મનાતો નથી. દેશકાળ પ્રમાણે એવા ભેદો જાણીને અનાગ્રહી થવું અને ઉત્તમ પ્રકારે અપરિગ્રહીપણાનું પાલન કરવું.

શલ્યરહિત હોય તે વ્રતી.

શલ્ય-દંભ-ઠગવાની વૃત્તિ, ભોગોની લાલસા, નિદાન. વ્રતી = અહિંસાદિ વ્રતનું પાલન કરનાર.

કેવળ બાહ્ય વ્રતનું પાલન કરનાર વ્રતી નથી મનાતો, પરંતુ તે શલ્યરહિત હોવો જોઈએ. ધન વિના જેમ ધની કહેવાતો નથી તેમ નિર્દોષતા વગર વ્રતી કહેવાતો નથી. જેમ શરીરમાં કાંટો ભોંકાઈ જવાથી શરીર અને મનને અસ્વસ્થ કરે છે, અને ઉપયોગ કોઈ કાર્યમાં સ્થિર થતો નથી, કાંટો ખૂંચ્યા કરે છે તેમ વ્રત ગ્રહણ કરનારના મનમાં જો દંભાદિ દોષો હોય તો તે વ્રતી નિર્દોષ મનાતો નથી.

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૧૩ 🕸 ૨૩૧

શલ્યના ત્રણ પ્રકાર કહ્યા છે. ૧. માયા ૨. નિદાન ૩. મિથ્યાત્વ. આ ત્રણે શલ્ય આત્મશક્તિને બાધક છે.

માયા = કપટ, અન્યના વ્રતમાં આગળ વધી જવા મનમાં કપટ રાખી વ્રતાદિ કરે.

નિદાન : તપના બદલામાં દુન્યવી સુખની આકાંક્ષા રાખે.

મિથ્યાત્વ : તત્ત્વોની અશ્રદ્ધા. અસત્માં સુખની અભિલાષા.

શલ્ય દોષ ગુપ્તપણે રહીને સાધકને બાધક થાય છે. તેથી ક્રોધ જેવા પ્રકારો વ્રતી હોવા છતાં તેને શલ્યરૂપે માનવામાં આવ્યા નથી. તે કષાયો પણ વ્રતીને હાનિકર્તા છે પરંતુ અહીં તો શલ્યની વિશેષતા બતાવવી છે કે જે અપ્રગ્રટ છતાં ભયંકર દોષ છે.

### વ્રતીના ભેદ

વ્રતીના અગારી અને અનગાર એવા બે ભેદ છે.

અગારી = ગૃહસ્થ, અનગાર = ત્યાગી-સાધુ

અગાર: ઘર, જેનો ઘર સાથે સંબંધ છે તે અગારી. ગૃહસ્થ, તે ઘરમાં રહેવા છતાં વિષયતૃષ્ણાને અલ્પાંશે સંયમમાં રાખી અશુવ્રતનું પાલન કરે તો તે અગારીવ્રતી છે. તે શ્રાવક શ્રમણોપાસક કે દેશવિરતિ હોય છે.

અનગારી : ગૃહવાસ રહિત, વિષયતૃષ્ણાથી મુક્ત પંચમહાવ્રતને ધારણ કરનાર અનગાર વ્રતી, તે શ્રમણ, મુનિ કે સાધુ છે.

#### અગારીવ્રતીની વિશેષતા

अणुव्रतोऽगारी ૭-૧૫ અણુવ્રતોઙગારી ૭-૧૫ અણુવ્રતાઃ અગારી ૭-૧૫

ર૩૨ 🅸 તત્ત્વમીમાંસા

## જે વ્રતીને અજ્ઞુવ્રત હોય તે અગારી.

અશુ = અલ્પ, સ્થૂલ

જે અહિંસાદિ વ્રતને સ્થૂલપણે-અલ્પાંશે અને બારવ્રત પૈકી અમુક સંખ્યામાં ગ્રહણ કરે તે અભૂવ્રતધારી અગારી વ્રતી છે.

અહિંસાદિ વ્રતોના બે પ્રકાર છે. ૧. અશુવ્રત, ૨. મહાવ્રત.

ગૃહસ્થાવાસમાં વ્રતોને સંપૂર્શપણે સ્વીકારી શકે નહિ, તેથી ગૃહસ્થ મર્યાદામાં રહીને પોતાની ત્યાગભાવનાને અનુસારે જે અલ્પવ્રતો સ્વીકારે તે અશુવ્રતધારી શ્રાવક છે.

સંપૂર્ણ પણ અહિંસાદિ વ્રતોને સ્વીકારે તે મહાવ્રતી છે, તેમાં કંઈ તારતમ્ય હોતું નથી.

અહિંસાદિ પાંચ અશુવ્રતો ઉપરાંત ગૃહસ્થને અન્ય બીજાં વ્રતો પણ હોય છે. તે ગુણવ્રતો અને શિક્ષાવ્રતો છે. પાંચ અશુવ્રત મૂળગુણ છે, અને અન્ય ઉત્તર ગુણ છે.

- પાંચ અષુવ્રત : અહિંસા અષુવ્રત ≤ સ્થાવર-ત્રસ, નાના-મોટા સર્વ જીવોની માનસિક, વાચિક, કે કાયિક દરેક પ્રકારની હિંસાનો ત્યાગ ગૃહસ્થ મર્યાદામાં રહીને કરે તે.
- ર. **સત્ય અશુવ્રત** : ગૃહસ્થને કેટલાક પ્રકારોમાં સ્થૂલપણે અસત્યનો દોષ લાગે છે, તેથી મર્યાદામાં રહીને સત્યનું પાલન કરવું તે.
- અચૌર્ય અણુવ્રત : ગૃહસ્થ સર્વથા પરમાર્થ દૃષ્ટિએ અચૌર્યનું પાલન ન કરી શકે તેથી મર્યાદામાં રહીને અચૌર્ય વ્રતનું પાલન કરે.
- ૪. **બ્રહ્મચર્ય અણુવ્રત**ઃ ગૃહસ્થ સર્વથા બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરી ન શકે તેથી સ્વદારા સંતોષ અને અંશે સંયમ તે.
- ૫. **પરિગ્રહ પરિમાણ અણુવ્રત** : ગૃહસ્થને પોતાના અને કુટુંબના નિર્વાહ માટે પરિગ્રહની, સાધનોની, ધન-ધાન્યની આવશ્યકતા હોય છે, છતાં તેમાં સ્વૈચ્છિક પરિમાણ કરે, મર્યાદા રાખે તે.

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૧૫ જ ૨૩૩

# ગુણવ્રત અને શિક્ષાવ્રતોનું નિરૂપણ

दिग्देशाऽनर्थदण्डविरति-सामायिक-पौषधोपवासोप-भोग-परिभोग-परिमाणातिथिसंविभागवतसंपन्नश

9-95

દિગ્દેશાલ્નર્થદંડવિરતિ-સામાયિક-પૌષધોપવાસોપ ભોગ-પરિભોગ-પરિમાણાતિથિસંવિભાગવ્રતસંપજ્રશ્ચ ૭-૧૬ દિગ્દેશ-અનર્થદંડવિરતિ-સામાયિક-પૌષધ-ઉપવાસ-ઉપભોગ-પરિભોગ-પરિમાણ-અતિથિસંવિભાગવ્રત સંપજ્ઞઃ ચ૭-૧૬

અગારી-વ્રતી દિગ્વિરતિ, દેશવિરતિ, અનર્થદંડ વિરતિ, સામાયિક, પૌષધોપવાસ, ઉપભોગ, પરિભોગ, પરિમાણ અને અતિથિસંવિભાગ વ્રતોથી સંપન્ન હોય છે.

5. **દિગ્પરિમાણ :** દિશા, પોતાની ત્યાગવૃત્તિ પ્રમાણે પૂર્વ-પશ્ચિમ આદિ દશ દિશાઓની મર્યાદા કરી અધર્મકાર્યથી નિવૃત્તિ લેવી.

જેમકે કોઈપણ દિશામાં એક-બે હજાર માઈલથી દૂર ન જવાની મર્યાદા કરવી. અથવા અમુક દેશથી બહાર ન જવું. આવા વ્રતને દિગ્પરિમાણ વ્રત કહે છે.

આ વ્રત ધારણ કરવાથી તે સ્થાનોએ થતાં હિંસાદિથી થતા પરંપરાના દોષથી બચી જવાય છે. લોભ ઘટે છે. જેથી સાત્ત્વિક બળ પેદા થાય છે.

- ૭. દેશવિરતિ : દેશાવગાશિક. ઉપરના વ્રતમાં દિશાનો સંક્ષેપ કર્યા પછી રોજને માટે મર્યાદા રાખી અકાર્યથી નિવૃત્તિ લેવી. (વર્તમાનમાં આ વ્રતને એક જ દિવસ તપ સહિત દસ સામાયિકની પદ્ધતિથી સ્વીકારેલ છે.)
- ૮. અનર્થ દંડ: અનર્થ પ્રયોજનરહિત. દંડ પાપનું સેવન. ગૃહસ્થને કુટુંબ નિર્વાહ માટે સકારણ જે પાપજનિત પ્રવૃત્તિ કરવી પડે છે, તે અર્થદંડ છે. પણ કોઈ દોઢડાહ્યા જીવો જેનું પ્રયોજન નથી તેવી

પાપપ્રવૃત્તિ પણ કરે છે તે અનર્થ દંડ છે, જેમકે –

- 1. દુર્ધ્યાન : અશુભ વિચારો, અન્યને માટે બૂરું ઇચ્છવું. રાગને કારણે સ્વજન આદિની રિદ્ધિ કે વૃદ્ધિ ઇચ્છવી, અને દેષને કારણે મૃત્યુ કે હાનિ ઇચ્છવી. ભાઈ! તારું ધાર્યું કંઈ થવાનું નથી માટે આવી વિચારોની દંડબેઠક છોડી દે અને શુભ ધ્યાનમાં રહેવા પ્રયત્ન કર. નહિ તો પાપનો દંડ ભોગવવો પડશે.
- ર. **પાપકર્મ ઉપદેશ :** ફાંસી થવી જોઈએ, યુદ્ધો ખેડવાં જોઈએ, હિંસાજનક વ્યાપારને ઉત્તેજન આપો. આવું બોલવું કે વિચારવાથી વ્યર્થ પાપ બંધાય છે માટે આવી પ્રવૃત્તિથી દૂર થવું.
- 3. **હિંસા કાર્પણ : અન્યને** ઉપકાર ભાવથી પણ શસ્ત્રો વસાવવાં કે પૂરાં પાડવાં, જેનાથી હિંસા થાય તેવા પ્રયોજનનાં કાર્યો કરવાથી વિરમવું.
- ૪. પ્રમાદાચરણ : પાંચ પ્રકારના વિષયના સેવનમાં જ સમય ગુમાવવો, ચાર કષાયથી અધ્યવસાયમાં ક્લેશિત રહેવું. સ્ત્રી-પુરુષ કથા, ભોજનાદિ કથા, દેશકથા અને વિશ્વકથામાં નિર્દ્યક સમય ગુમાવવો. પ્રમાદથી રાગાદિ ભાવોનું સેવન કરવું. મર્યાદા કરતાં પણ વધુ નિદ્રા લેવી. પ્રમાદવશ થતી જીવ-અરક્ષા પણ અધર્મ છે. આવાં પાપમૂલક કાર્યોથી નિવૃત્ત થવું. જેથી આધ્યાત્મિક બળની વૃદ્ધિ થાય છે.

ત્રણ ગુણવ્રત ન પાળવાથી તે તે પ્રવૃત્તિ પાપજનક હોવાથી દોષ લાગે છે. તેથી તે વ્રતમાં મર્યાદા રાખવાની છે, સંક્ષેપ કરવાનો છે.

વળી ચાર શિક્ષાવ્રતો શુભપ્રવૃત્તિરૂપ છે તેથી તેમાં સંક્ષેપ કરવાની જરૂર નથી પણ વૃદ્ધિ કરવાની જરૂર છે. કોઈક પ્રથમાં ૧૧મા વ્રત ભોગઉપભોગને લીધું છે. આ પ્રથમાં શિક્ષાવ્રત લીધું છે. છતાં કુલ વ્રત ૧૨ છે.

દિગ્ પરિમાણવ્રત, ભોગોપભોગ, અનર્થદંડ એ ત્રણ ગુણવ્રત છે. સામાયિક, દેશાવગાશિક, પૌષધોપવાસ, અતિથિ સંવિભાગ શિક્ષાવ્રત છે. શિક્ષાવ્રતો ચાર છે.

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૧૬ 🏶 ૨૩૫

૯. સામાયિક: સામ = સમભાવ. આય = લાભ. ઇક = પ્રત્યય = સામાયિક. સર્વ સાવદ્ય પાપવ્યાપારનો અમુક કાળ સુધી ત્યાગ કરવાનો અભિગ્રહ કરવો. વર્તમાનમાં આ કાળની મર્યાદા ૪૮ મિનિટની છે. ત્યાં સુધી મન, વચન, કાયાના યોગથી પાપપ્રવૃત્તિથી નિવૃત્તિ લેવાની છે.

સામાયિક વૃત આત્મવિકાસનું ગૃહસ્થ જીવનમાં ઉત્તમ અનુષ્ઠાન છે. તેનાથી રાગ-દ્વેષ મંદ થાય છે, નિર્જરા થાય છે, અનુક્રમે જીવ મોક્ષમાર્ગની પાત્રતા પામે છે. જેટલો સમય સામાયિક થાય તેટલો સમય ગૃહસ્થની દશા સાધુ સમાન છે.

૧૦. પૌષધોપવાસ : પૌષધ = પર્વતિથિ. ઉપવાસ = આહાર ત્યાગ. પર્વતિથિમાં ગૃહવાસનો, સાવઘ પ્રવૃત્તિનો ત્યાગ કરી, સર્વ સુખભોગનો ત્યાગ કરી, તપ સહિત પવિત્ર સ્થાનમાં દિવસ કે અહોરાત્રિ શુભઘ્યાનમાં ગાળવા, જેથી ત્રાધુ ધર્મનો સંસ્કાર થાય છે. દેહનું મમત્વ ઘટે છે. શાંતિનો અનુભવ થાય છે. આ સંસ્કાર વડે સાધુતાનો ઉદય થાય છે.

૧૧. ભોગ-ઉપભોગ પરિમાણ ઃ

ભોગ : એક વસ્તુ એક જ વાર ભોગવાય; આહાર, ફળ, પુષ્પ ઉપભોગ : એક વસ્તુ પુનઃ પુનઃ ભોગવાય; વસ્ત્ર, પાત્ર વગેરે.

અધર્મયુક્ત વ્યાપાર અને વસ્તુઓનો શક્ય તેટલો સંક્ષેપ કરવો તે ભોગ-ઉપભોગ પરિમાણ વ્રત છે, જે પામવાથી જીવન સાત્ત્વિક બને છે. પરિમાણ = મર્યાદા

૧૨. અતિથ સંવિભાગ: જેમણે તિથી આદિ લૌકિક વ્યવહારનો ત્યાગ કર્યો છે. જે સહજ રીતે જીવનનિર્વાહ કરે છે તે અતિથિ છે. મુખ્યત્વે સાધુજનો છે.. તેમને સંયમની વૃદ્ધિ માટે જરૂરી વસ્તુઓ આહાર આદિ પૂરાં પાડવાં. ન્યાયસંપન્ન વસ્તુનું દાન કરવું તે ઉત્તમ છે. આદર, શ્રદ્ધા અને સન્માનપૂર્વક આતિથ્ય કરવું. શ્રેષ્ઠ વસ્તુઓ આપવાની ભાવના કરવી. જેના પરિશામે આતિથ્ય કરનારને ઉત્તમ લાભ મળે છે.

## સંલેખનાનું વિધાન

मारणान्तिकीं संलेखनां जोषिता

9-19

મારણાન્તિકીં સંલેખનાં જોષિતા

9-19

મારણ-અન્તિકીં સંલેખનાં જોષિતા

9-19

# વ્રતી (ગૃહસ્થ કે સાધુ) મરણને અંતે સંલેખના કરે છે.

સંલેખના = દેહને, કષાયોને કૃશ કરવા.

મારણાન્તિકી = શરીરનો અંત આવે ત્યાં સુધીની.

સંલેખનામાં પ્રાજ્ઞનો નાશ છે, છતાં રાગદ્વેષના આવેગ રહિત હોવાથી આપઘાત ગજ્ઞાતો નથી. તેમાં મુખ્ય આશય દેહાધ્યાસ દૂર કરવાનો અને વીતરાગભાવ કેળવવાનો છે. જે શુભધ્યાન કે શુદ્ધ ધ્યાન છે.

ખાસ કરીને દુષ્કાળમાં, શરીરની નિર્બળતામાં, રોગ સમયે, ઉપસર્ગ સમયે, અન્ય જીવની રક્ષા અર્થે, મરણને નજીક જાણીને વ્રતી કે સાધુ ગુરુજનોની આજ્ઞા મુજબ ક્રમે કરીને સંપૂર્ણ આહારપાણીનો મરણાંત સુધી ત્યાગ કરે છે અને જીવનના અંતિમ સમર્યે મૈત્રી આદિ કે અનિત્યાદિ ભાવના વડે પરિણામની સમતા તથા શુદ્ધિ જાળવે છે, જેથી સમાધિયુક્ત રહીને મોક્ષમાર્ગની આરાધના કરે છે.

# સમ્યગ્દર્શનના અતિચારો

# शङ्का-काङ्क-विचिकित्साऽन्यदृष्टिप्रशंसा

संस्तवाः सम्यग्टृष्टेरतिचाराः

9-96

શંકા-કાંક્ષા-વિચિકિત્સા-૬ન્યદૃષ્ટિપ્રશંસા

સંસ્તવાઃ સમ્યગ્દૃષ્ટેરતિચારાઃ

9-96

શંકા-કાંક્ષા-વિચિકિત્સા-અન્યદૃષ્ટિ પ્રશંસા

સંસ્તવાઃ સમ્યગ્દૃષ્ટેઃ અતિચારાઃ

૭-૧૮

અધ્યાય : ૭ • સૂત્ર : ૧૭-૧૮ 🏶 ૨૩૭

# શંકા, કાંક્ષા, વિચિકિત્સા, અન્યદૃષ્ટિ પ્રશંસા, અન્યદૃષ્ટિ સંસ્તવ એ સમ્યગૃદર્શનના પાંચ અતિચારો છે.

કાંક્ષા = ફળની ઇચ્છા, વિચિકિત્સા = ધર્મફળની શંકા. સંસ્તવ = સ્તુતિ. અતિચાર = દોષ, બાધા.

ધારણ કરેલાં વ્રતોમાં બાધા પહોંચે તો તે વ્રતો-ગુણો ધીમે ધીમે નષ્ટ થતાં જાય તેવી બાધકતાને અતિચાર કહે છે.

સમ્યગૃદર્શન એ ચારિત્રધર્મનો મૂળ આધાર છે. તેની શુદ્ધિ ઉપર મોક્ષમાર્ગની યાત્રા સફળ થાય છે. તેમાં જેનાથી બાધા પહોંચે તેવા પાંચ અતિચાર મુખ્ય છે.

1. શંકા: આર્હત પ્રવચનોને, આગમોમાં કહેલાં રહસ્યોને શ્રદ્ધારૂપે સ્વીકાર્યાં પછી અલ્પતાને કારણે સૂક્ષ્મ કે અતીન્દ્રિય પદાર્થીને જે કેવળીગમ્ય કે આગમગમ્ય છે, તેમાં નાની કે મોટી શંકા થાય તે શંકા અતિચાર છે.

સામાન્ય રીતે ધર્મને કસોટિપૂર્વક પ્રહેશ કરવાનું કથન છે, વળી સમાધાન માટે પૃછના-પ્રશ્ન થાય તેનો સ્વીકાર કરેલો છે. પરંતુ અહીં શંકાને અતિચારરૂપે ગણવાનો હેતુ એ છે કે, જે રહસ્યો બુદ્ધિવાદ કે તર્કવાદથી પર છે તેને બુદ્ધિથી કે તર્કથી કસવાનો પ્રયત્ન ન કરવો. કારણ કે જો બુદ્ધિમાં તે રહસ્યો ન સમજાય તો સાધક અપરિપક્વ દશામાં શ્રદ્ધાનો ત્યાગ કરી દે છે. તેથી ત્યાં અટકી જવાય નહિ તેવી શંકાને દોષરૂપે ત્યજી દેવાની છે.

ર. કાંક્ષા: આ લોક કે પરલોકમાં ધર્મના ફળરૂપે વિષયોની અભિલાષા. ધર્મ કેવળ મોક્ષને માટે છે. માટે અર્હંત ભગવંતોએ સંસારનાં સુખાદિનો ત્યાગ ઉપદેશ્યો છે. જો સાધક વિષયસુખની અભિલાષા રાખે તો તેના ગુણને હાનિ થાય, તેથી કાંક્ષા અતિચાર લાગે. વળી બાળજીવો અન્ય દર્શનથી આકર્ષાઈને વીતરાગધર્મનો ત્યાગ કરે તો સમ્યક્ત્વમાં અશ્રદ્ધા થવા સંભવ છે. તેથી તેમાં અતિચાર કહ્યો છે.

#### ર૩૮ જ તત્ત્વમીમાંસા

૩. **વિચિકિત્સા** : અનિર્ણયાત્મ બુદ્ધિ, અસ્થિરતા. ધર્મ ફળની શંકા

ધર્મારાધના કરતો સાધક મનમાં ધર્મના મતભેદ કે કોઈનો વિચારભેદ જોઈ મતિઅલ્પતાને કારણે દ્વિધામાં પડી જાય કે આ ધર્મારાધનથી મને લાભ થશે કે નહિ. આવી બુદ્ધિની અસ્થિરતા સાધકને તત્ત્વ પર કે ધર્મના ફળ ઉપર અશ્રદ્ધા કરાવે તેથી તે વિચિકિત્સા અતિચાર છે.

(શંકામાં ધર્મની શંકા થાય. વિચિકિત્સામાં ધર્મફળની શંકા થાય) વિચિકિત્સાનો બીજો અર્થ તિરસ્કારવૃત્તિ, જુગુપ્સા છે. સાધુ સાધ્વીજનોનાં મલિન વસ્ત્રાદિ જોઈ તે પ્રત્યે તિરસ્કારભાવ આવે, સૂગ લાવે તો મહાવ્રતના આચાર પ્રત્યેનો અભાવ થવાનો દોષ આવે.

- ૪. અન્યદૃષ્ટિ પ્રશંસા : અન્યદૃષ્ટિ એટલે જેમની તત્ત્વરૂપ દૃષ્ટિ ખોટી હોય છતાં તેમના બાહ્યનિમિત્તોના આકર્ષણથી પ્રશંસા કરવી જેમકે, જૈનદર્શન કરતાં અન્યદર્શનમાં વિશેષતા છે, આવી પ્રશંસા કરવામાં પોતાના દર્શનમાં અશ્રદ્ધા થવાનો સંભવ છે. તેથી તે અતિચાર છે.
- પ. અન્યદૃષ્ટિ સંસ્તવ : જેનું દર્શન ભ્રાંત કે ખોટું છે તેવી વ્યક્તિઓના બાહ્યાચારમાં ગુણો હોય છે. આવા ગુણોથી આકર્ષાઈને, સત્યને સમજ્યા વગર તે વ્યક્તિઓનો પરિચય કરે, પ્રશંસા કરે, તો સાધકમાં હજી પરિપક્વતા ન હોવાને કારણે અતિપરિચય થવાથી મૂળ ધર્મ કે વ્રતોને છોડી દે તેવો ભય છે. તેથી અતિચાર થવા સંભવ છે.

મધ્યસ્થભાવે સાઘક ગુણને ગુણ સમજે, દોષને દોષ સમજે તો પ્રશંસા એકાંતે હાનિકારક નથી.

આ અતિચારોથી સાધુ-શ્રાવક બંનેને સાવધાન રહેવાનું છે, કારણ કે સમ્યક્ત્વ બંને માટે સામાન્ય ધર્મ છે.

> व्रतशीलेषु पञ्च पञ्च यथाक्रमम् ७-१८ व्रतशीलेषु पंच पंच यथाक्रमम् ७-१८ व्रतशीलेषु पंच पंचयथाक्रमम् ७-१८

> > અધ્યાય : ૭ · સત્ર : ૧૯ 육 ૨૩૯

# પાંચ અજ્ઞુવ્રત અને સાત શીલ (૩ ગુજ઼વ્રત અને ચાર શિક્ષાવ્રતમાં દરેકના ક્રમશઃ પાંચ પાંચ અતિચારો છે.

વ્રત : નિયમ શ્રદ્ધા અને સમજપૂર્વક સ્વીકારવામાં આવે તે વાસ્તવિક વ્રત છે, ઉપરોક્ત બાર વ્રતો શ્રાવકના વ્રત છે, આચાર છે. ચારિત્રધર્મના મૂળઆચાર અહિંસાદિ પાંચ અશુવ્રત છે, તે મૂળનિયમો છે. તેની દૃઢતા માટે દિગ્પરિમાણ વ્રતોને શીલ કહે છે. તે દરેકમાં મુખ્યત્વે પાંચ પ્રકારે દોષ લાગે છે.

#### પ્રથમ વ્રતના અતિચારો

बन्ध-वध-छविच्छेदाऽतिभारारोपणाऽत्रपाननिरोधाः ७-२०

બન્ધ-વધ-છવિચ્છેદાકતિભારારોપજ્ઞાક્ષ્રપાનનિરોધાઃ ૭-૨૦

બંધ-વધ-છવિચ્છેદ-અતિભારારોપણ-અન્નપાનનિરોધાઃ ૭-૨૦

બંધ, વધ, છવિચ્છેદ, અતિભાર આરોપણ અને અન્નપાન નિરોધ એ પાંચ અહિંસા વ્રતના અતિચારો છે.

- ૧. બંધ : કોઈ પ્રાણી કે વ્યક્તિને નિષ્કારણ કે ઈષ્ટ સ્થળે જતાં અટકાવીને બાંધવો તે. ઉપકારક કારણ હોય તો પણ મજબૂત રીતે બાંધવા નહિ.
- વધ: મારં, પશુ કે માનવને કારણવશ દંડ કરવો પડે તો પણ દ્વેષ કે ગુસ્સાથી મારવો નહિ. મુખ્યત્વે તો ચાબુક જેવા સાધન વડે મારવો નહિ.
  - ૩. છ**િવ-ચ્છેદ** : છવિ = ચામડી, છેદ = વિંધવું.

કાન, નાક આદિ અવયવો કે ચામડીને વિંધવું નહિ. ઉપકારક કાર્યમાં પણ સાવધાન રહીને કરવું. જેમકે કાન નાક વિંધવા.

- ૪. અતિ ભારારોપણ : પશુ કે માણસ ઉપાડી શકે તેના કરતાં વધુ ભાર મૂકવો કે ખેંચાવવો નહિ.
  - ૫. અત્રપાન નિરોધ: પશુ કે માનવને જે તમને આધીન છે તેને

અન્નપાણી સમયસર ન આપવા, દ્વેષભાવથી તેમાં અટકાવવા. ગૃહસ્થવ્રતઘારીને કંઈ પણ પ્રયોજનથી કંઈ પણ બંધ આદિ કરવા પડે તો પણ કોમળભાવે કરવા, અન્યવ્રતમાં પણ આ પ્રકારે દોષને જાણવા અને સાવધાન રહેવું.

# બીજા વ્રતોના અતિચારો

# मिथ्योपदेश-रहस्याभ्याख्यान-कूटलेखक्रिया

न्यासापहार-साकारमन्त्र भेदाः

७-२१

મિથ્યોપદેશ-રહસ્યાભ્યાખ્યાન-કૂટલેખક્રિયા

ન્યાસાપહાર-સાકાર મન્ત્ર ભેદાઃ

9-29

મિથ્યા-ઉપદેશ-રહસ્ય-અભ્યાખ્યાન-કૂટલેખક્રિયા

ન્યાસાપહાર-સાકાર મન્ત્ર ભેદાઃ

9-29

મિથ્યાઉપદેશ, રહસ્ય-અભ્યાખ્યાન, કૂટલેખિકયા ન્યાસાપહાર, સાકારમંત્રભેદ એ પાંચ અતિચાર સત્ય અણુવ્રતના છે.

- મિથ્યા ઉપદેશ : ગમે તેમ સમજાવી અન્યને આડે રસ્તે દોરવો. અન્યને પીડાકારી વચન, અસત્ત્ય ઉપદેશ આપવો તે. જેમકે પુશુઓને પૂરી દો.
  - ૨. **રહસ્યાભ્યાખાન** : રહસ્ય = એકાંતમાં બનેલ (ગુપ્ત) અભ્યાખ્યાન = કહેવું

વિરુદ્ધ રાજ્યોની, મિત્ર મિત્ર કે અન્ય વ્યક્તિઓની ગુપ્ત ક્રિયા કે વાત રાગ દ્વેષ કે વિનોદથી પ્રેરાઈને જાણે અજાણે ખુલ્લી કરવી તે રહસ્યાભ્યાન. તેમ કરવાથી રાજ્યોમં યુદ્ધ અને વ્યક્તિઓમાં પણ દુઃખ ઉત્પન્ન થાય છે. અને અન્યોન્ય વૈરભાવ થઈ જાય છે.

3. **કૂટલેખ ક્રિયા : પ્રથમ કરેલા લેખને સ્વાર્થવશ ફેરવી નાંખવા,** ખોટા લેખો લખવા. ખોટી સાક્ષી પૂરવી. સહી કરવી. અસત્ય વચનની

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૨૧ 🅸 ૨૪૧

જેમ આ અસત્ય લેખન છે તે પણ દોષવાળું છે.

૪. ન્યાસાપહાર: ચોરી. અન્યની થાપણમાં કંઈ ફેરફાર કરીને કે ઓછું કરીને પાછું આપવું. તેની નબળાઈ કે ભૂલનો ગેરલાભ લેવો. અને અસત્ય વચન બોલી તેને છેતરવો. આથી પરને પીડા થાય છે. તેથી વ્રતભંગ થાય છે.

પ. સાકાર મંત્રભેદ: સાકાર = વિશિષ્ટ ચેષ્ટા. મંત્ર = અભિપ્રાય. અન્યની કોઈપણ ચેષ્ટા જોઈ તે પરથી અભિપ્રાય બાંઘી તેનો ભેદ પ્રકાશિત કરવો. સવિશેષ વિશ્વાસુ બનીને અન્યોન્યની ગુપ્ત વાતો જાણે અને પ્રગટ કરી દે. જેનાથી અન્યોન્યને મનદુઃખ થાય. કે રાજ્યો વચ્ચે યુદ્ધ જેવા હિંસાત્મક કાર્યો થાય તો વ્રતભંગ થાય.

#### ત્રીજા વ્રતના અતિચારો

## स्तेनप्रयोग तदाहृतादान-विरुद्धराख्यातिक्रम

हीनाधिक-मानोन्मान-प्रतिरूपकव्यवहाराः ७-२२
२तेनप्रयोग-तदाहतादान-विरुध्ध राज्यातिक्रम
ढीनाधिक-मानोन्मान-प्रतिरूपकव्यवढाराः ७-२२
२तेन प्रयोग-तदाहतादान-विरुध्धराज्यातिक्रम
ढीनाधिक-मान-ઉन्मान-प्रतिरूपक-व्यवढाराः ७-२२

સ્તેનપ્રયોગ, તદાહતાદાન, વિરુદ્ધ રાજ્ય અતિક્રમ, હિનાધિક, મનોન્માન, પ્રતિરૂપકવ્યવહાર એ પાંચ અસ્તેય વ્રતના અતિચાર છે.

- ૧. સ્તેનપ્રયોગ: સ્તેન = ચોર, પ્રયોગ-પ્રેરણા, ઉત્તેજન. ચોરી કરનારને પ્રેરણા આપવી. અન્ય દ્વારા પ્રેરણા અપાવવી અથવા તેમાં સંમતિ આપવી. ચોરને ચોરી માટે સાધનો આપવા, આશ્રય આપવો વગેરે. સામાન્ય ચોરી જેવા કાર્ય માટે પણ વિચારવું.
  - ર. તદાહૃતાદાન : ચોરી કરલી વસ્તુ મફતમાં કે અલ્પમૂલ્યથી

લેવી, પોતે ચોરી કરતો નથી પણ તે વસ્તુ લેવાથી ચોરને પ્રોત્સાહન મળે છે. તેથી વ્રતભંગ થાય છે.

- 3. **વિરુદ્ધ રાજ્યાતિક્રમ :** નિષિધ્ધ રાજ્યમાં પ્રવેશ કરવો. અંકુશિત માલની લેવડદેવડ કરવી અને કાયદાનું ઉદ્ઘંઘન કરવું.
- ૪. હીનાધિક માનોન્માન : નાના મોટા માપ રાખી લેવડ દેવડ કરીને ગેરલાભ ઉઠાવે, તો વ્રતભંગ થાય.
- ૫. પ્રતિક રુપક વ્યવહાર : અસલને બદલે નકલી વસ્તુ આપવી. ઉપરના સર્વ પ્રકારો પોતે કરે કે પરંપરાએ કરાવે તો પણ આંશિક વૃતભંગ થાય છે.

#### ચોથા વ્રતના અતિચારો

परविवाहकरणेत्वरपरिगृहीतापरिगृहीतागमनाऽनङ्ग-

क्रीडा-तीव्रकामाभिनिवेशाः

9-23

પરવિવાહક<mark>રણેત્વરપરિગૃહીતાપરિ</mark>ગૃહીતાગમના

નંગક્રીડા-તીવ્રકામાભિનિવેશાઃ

७-२उ

પરાવિવાહકરણ-ઇત્<mark>વરપરિગૃહીત-અપ</mark>રિગૃંહીતાગમન અનંગક્રીડા-તીવકામ-અભિનિવેશાઃ ૭-૨૩

પરવિવાહ, કરણ, ઇત્વરપરગૃહીતાગમન, અપરગૃહીતાગમન, અનંગક્રીડા અને તીવ્ર કામાભિનિવેશ એ પાંચ બ્રહ્મચર્ચ વ્રતના અતિચારો છે.

બારવ્રત એ ગૃહસ્થજીવનની સાધના છે. સાધક અવસ્થામાં સંયમ રાખવા માટે સામાન્ય વ્યવહારિક ધર્મોનો ત્યાગ કરવો પડે છે. કથંચિત પરોપકારવૃત્તિથી કંઈ પણ કરવું પડે તો પણ તેમાં અનુરંજિત થવું નહિ કે આ કાર્ય મેં કર્યું છે. ઉદાસીનભાવે કરી છૂટવું. પોતાના પરિવાર માટે કરવું અને અન્ય માટે ન કરવું તે સ્વાર્થ નથી. પણ સંક્ષેપ કરવા માટે શક્ય તેટલો ત્યાગ કરવો, જેથી વિકલ્પ અને વિકારોથી દૂર રહી

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૨૩ 🕸 ૨૪૩

શકાય. સમય બચે. આરાધના સ્વસ્થતાથી થાય. તે રીતે આ વ્રતમાં કેટલીક બાબતો વિચારિક્ષય છે.

૧. પરવિવાહકરણ : પોતાની સંતતિ સિવાય અન્યની સંતતિ માટે કન્યાદાનના ફળની અપેક્ષાએ કે સ્નેહસંબંઘથી કંઈ પણ પ્રવૃત્તિ કરવી, તે સાંસારિક ભાવ હોવાથી આંશિક વ્રતભંગ થાય છે.

પોતાના સંતાનોના વિવાહકર્મ કરવાના દોષ તો લાગે છે. પણ તેમાં સંસ્કારની ફરજ હોવાથી એકાંતે દોષ માન્યો નથી છતાં જો મોટા પુત્રો તે સંભાળી લે તો તેવા કાર્યથી મુક્તિ મેળવવી.

- ૨. ઇતર પરગૃહીતા ગમન : ઇતર-બીજી, પરગૃહીતા-અન્ય વડે ભોગવાયેલી, અહીં ખાસ કરીને વેશ્યા-ગણિકાના સંબંધમાં કોઈએ જેટલા સમય માટે તેને ધન આપી સ્વીકારી હોય તે સમયે તેવી સ્ત્રીનો ભોગ ન કરવો.
  - અપરિગૃહીતા ગમન : અસ્વીકાર કરેલી સ્ત્રી

કોઈ પહેલા સ્વીકાર કરેલો નથી, એવી અનાથ સ્ત્રી, પતિ વિયોગી સ્ત્રી, કુમારિકા વગેરે પરસ્ત્રી છે, તેનું સેવન કરવું તે સ્વદારા સંતોષવ્રતની અપેક્ષાએ વ્રતભંગ છે. આ પ્રમાણે સ્ત્રીએ પુરુષ માટે સમજી લેવું.

- ૪. અનંગ ક્રીડા : અનંગ = કામરાગ. મૈથુન સેવન માટે યોનિ કે પ્રજનન અંગ સિવાયના હસ્તાદિ અવયવો વડે ક્રીડા-કામસેવન કરવું. અથવા અતિશય કામ ઉત્પન્ન થાય તે પ્રમાણે આલિંગન, ચુંબન આદિ સેવન કરવું.
- પ. તીવ્ર કામાભિનિવેશ: તીવ્ર મોહનીય કર્મના ઉદયથી વારંવાર કામકીડા મૈથુન સેવન કરવું. પરમાર્થ દૃષ્ટિએ ર થી પ પ્રકારમાં બ્રહ્મચર્યના ધ્યેયનું પાલન થતું નથી, કારણ કે કામ ભોગની ઇચ્છા વૃદ્ધિ પામે છે, તેથી સાધકને બાઘા પહોંચે છે જેથી વ્રતભંગ થાયછે. અને આંશિક વ્રતભંગનો દોષ લાગે છે.

## પાંચમા વ્રતના અતિચારો

# क्षेत्र-वास्तु-हिरण्यसुवर्ण-धनधान्य-दासीदास-

कुप्यप्रमाणातिक्रमाः

७-२४

ક્ષેત્રવાસ્તુ-હિરણ્યસુવર્ણ-ધનધાન્ય-દાસીદાસ-

કુપ્યપ્રમાણાતિક્રમાઃ

9-28

ક્ષેત્રવાસ્તુ-હિરણ્ય-સુવર્ણ-ધન-ધાન્ય-દાસી-દાસ-

કુપ્ય-પ્રમાણ-અતિક્રમાઃ

9-28

ક્ષેત્ર-વાસ્તુ, હિરણ્ય-સુવર્ણ, ધન-ધાન્ય, દાસી-દાસ, કુપ્ય, આ પાંચના પ્રમાણમાં અતિક્રમ (ઉદ્ઘંઘન) તે પાંચ અતિચારો પાંચમાં પરિગ્રહ પરિમાણ વ્રતના છે.

ક્ષેત્ર-વાસ્તુ પ્રમાણાતિક્રમક્ષેત્ર = વાસ્તુ ક્ષેત્ર = ખેડવાલાયક જમીન, વાસ્તુ = ઘર આદિ સહિત ભૂમિ. ક્ષેત્ર અને ઘરનું પરિગ્રહ પ્રમાણ કર્યા પછી લોભવશ અધિકનો સ્વીકાર કરવૃો તે ક્ષેત્ર-વાસ્તુ પ્રમાણ અતિક્રમ છે.

- ૨. હિરણ્ય-સુવર્ણાતિક્રમ : હિરણ્ય-ચાંદી = રૂપુ, સુવર્ણ = સોનું. રૂપા કે સોનાની ચીજો, રત્નો જેવી કિંમતી ચીજો. રોકડનાશું વગેરે દરેક જાતની કિંમતી વસ્તુનું પ્રમાણકર્યા પછી તેમાં લોભવશ વૃદ્ધિ કરી લેવી તે હિરણ્ય સુવર્ણાતિક્રમ છે.
- 3. **ધન ધાન્ય પ્રમાણાતિક્રમ :** માલ મિલ્કત, ધાન્ય પશુ જેવા પદાર્થીનું પરિમાણ કરી, કોઈ કારણવશ વૃદ્ધિ કરી લેવી.
- ૪. **દાસીદાસ પ્રમાણાતિક્રમ :** નોકર ચાકરને, પક્ષીઓને કોઈ પ્રયોજન માટે રાખ્યા હોય તો તેનું પ્રમાણ ઉલંઘી જવું તે.
- ૫. **કુપ્ય પ્રમા**ણાતિ**ક્રમ** : કાષ્ઠ કે ઘાસ વસ્ત્ર-પાત્ર જેવી સામાન્ય વસ્તુની મર્યાદા કર્યા પછી તેમાં લોભવશ વૃદ્ધિ કરવી.

લોભવશ વૃદ્ધિ કરવાના બીજા ઘણા પ્રકાર છે. જેમકે એક ઘરની

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૨૪ 🕸 ૨૪૫

છૂટ હોય અને બીજું ઘર બાંધી જોડી દે, અને માને કે વ્રતભંગ થયો નથી. પણ અપેક્ષાએ થયો મનાય.

નિયમ ઉપરાંત ઘન વધી જાયતો તે બીજાની પાસે કે બીજાને નામે કરી રાખે, સમય આવે પોતાને નામે કરે. લોભવૃત્તિને કારણે વ્રતભંગ થાય. ઘાતુના સાધનોમાં નાનાને મોટા કરાવી લે એમ વ્રતભંગમાં આંશિક દોષ લાગે. આ ગ્રંથમાં વ્રતોના ક્રમમાં ફેરફાર છે.

# છકા દિગ્પરિમાણ વ્રતના અતિચારો

उर्ध्वाध्तिर्यग्व्यतिक्रम-क्षेत्रवृद्धि-स्मृत्यन्तर्धानानि ૭-૨૫ ઉર્ધ્વાધાસ્તિર્યગ્વ્યતિક્રમ-क्षेત્રવૃધ્ધિ-સ્મૃતિ-અન્તર્ધાનાનિ ૭-૨૫ ઉર્ધ્વ-અધઃ-તિર્યગ્-વ્યતિક્રમ-ક્ષેત્રવૃધ્ધિ-સ્મૃતિ-અન્તર્ધાનાનિ ૭-૨૫

ઉર્ધ્વવ્યતિક્રમ, અધોવ્યતિક્રમ, તિર્યગ્વતિક્રમ, ક્ષેત્ર વૃધ્ધિ અને સ્મૃત્યુંતર્ધાન એ પાંચ અતિચારો છટા ∕ દિગ્વિરતિ વ્રતના છે.

- **૧. ઉર્ધ્વવ્યતિક્રમ** : પર્વતાદિ ઉપરની દિશામાં ભૂલથી અધિક જવું તે ઉર્ધ્વ વ્યતિક્રમ.
- ર. **અધોવ્યતિક્રમ** : કૂવા આદિ નીચેની દિશામાં પ્રમાણ વધુ નીચે જવું.
- 3. તિર્યગ્વ્યતિક્રમ: પૂર્વ આદિ આઠ દિશામાં ભૂલથી પ્રમાણથી અધિક દૂર થવું.

ભૂલથી થાયતો અતિચાર છે અને જાણીને જાય તો વ્રતભંગ છે.

- ૪. **ક્ષેત્રવૃદ્ધિ :** જુદી જુદી દિશાઓનું પરિમાણ સ્વીકાર્યા પછી એક બીજી અન્યોન્ય દિશામાં પ્રમાણનો ફેરફાર કરવો વૃદ્ધિ કરવી.
- ૫. સ્મૃત્યન્તર્ધાન: બરાબર યાદ ન રાખવું. પ્રમાદ કે મોહવશ લીધેલા પ્રમાણને ભૂલી જવું.જેમકે ૫૦ માઈલ ધાર્યા હતા કે ૧૦૦ તે યાદ ન રહે અને ૫૦ માઈલ જાય તો પણ વિસ્મૃતિદોષથી અતિચાર લાગે. નિયમની સ્મૃતિ તે નિયમ પાલનનું મૂળ છે, તેથી વિસ્મૃતિથી દોષ લાગે.

### સાતમા દેશાવકાશિક વ્રતના અતિચારો

आयन-प्रेष्यप्रयोग-शब्द-रूपानुपात-पुद्गलक्षेपाः ७-२ ९

આનયન-પ્રેષ્યપ્રયોગ-શબ્દ-રૂપાનુપાત-પુદ્દગલક્ષેપાઃ ૭-૨*૬* 

આનયન-પ્રેષ્યપ્રયોગ-શબ્દ-રૂપાનુપાત-પુદ્દગલક્ષેપાઃ ૭-૨૬

આનયન, પ્રેષ્પ્રયોગ, શબ્દાનુપાત, રૂપાનુપાત અને પુદ્દગલક્ષેપ એ પાંચ દેશવિરતિ (દેશાવકાશિક) વ્રતના અતિચાર છે.

- આનયન : પરિમાણ કરેલા ક્ષેત્રની બહારથી વસ્તુ મંગાવવી, લેવી. (તાર, પત્ર ટેલીફોન આદિથી) અન્ય પાસે મંગાવવી, લેવરાવવી.
- ર. **પ્રેષ્યપ્રયોગ :** પોતે ક્ષેત્રની મર્યાદામાં રહે પણ પ્રમાણ બહારના ક્ષેત્રમાં અન્ય દ્વારા મોકલવી.
- 3. **શબ્દાનુપાત : મર્યાદા બહારના ક્ષેત્રથી** કોઈને બોલાવી, ખાંસી જેવો અવાજ કરી, પાસે આવવા માટે પ્રેરવો.
- ૪. **રૂપાનુપાત** : ધારેલ ક્ષેત્રની મર્યાદાથી અધિક દેશમાં રહેલી વ્યક્તિને ઇશારાથી નજીક બોલાવવી.
- પ. **યુદ્દગલક્ષેપ** : કાંકરો કે વસ્તુ ફેંકી કોઈને પોતાની નજીક બોલાવી મર્યાદાનું ઉદ્ઘંઘન કરવું.

પ્રથમના બે અતિચાર સમજણના અભાવે થાય છે અને પછીના ત્રણ અતિચારમાં બીજા પાસે કરાવવામાં હું તો કરતો નથી તેવો માયાભાવ આવે છે. બંનેમાં દોષનો સંભવ છે તેથી અતિચાર લાગે છે.

### આઠમા અનર્થદંડ વ્રતના અતિચારો

कन्दर्प-कौकुच्य-मौखर्याऽसमीक्ष्याधिकरणो षभोगाधिकत्वानि ७-२७ કंदर्प-डोडुच्य-भौजर्यासभीक्ष्याधिडरणो-पत्भोगाधिडत्वानि ७-२७ इंदर्प-डोडुच्य-भौजर्य-असभीक्ष्य-अधिडरण-

ઉપભોગ-અધિકત્વાનિ

9-29

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૨૬-૨૭ 🎏 ૨૪૭

કન્દર્પ-કૌકુચ્ય, મૌખર્ય, અસમીક્ષઅધિકરણ અને ઉપભોગનું અધિકત્વ એ પાંચ અતિચાર આઠમા અનર્થદંડ વિરમણ વ્રતના છે.

- ૧. કંદર્પ-મોહ, રાગવશ કામોત્તેજક અસભ્ય વચનો બોલવા, કે હાંસી ઉડાવી મોટેથી હસવું.
- ૨. **કૌકુચ્ય**ઃ રાગસહિત, હાંસીપૂર્વક અશિષ્ટ વચન બોલવા અને હલકી ચેષ્ટાઓ કરવી, અર્થાત કંદર્પના કાયિક ચેષ્ટાઓ ભળે છે.
  - ત્ર મૌખર્ય : નિર્લજ્જપણે અસંબંધ વચનો બોલવા.
  - ૪. અસમીક્યાધિકરણ : અસમીક્ષા = વગર વિચાર્યું

અધિકરણ : પાપનું સાધન, વગર વિચાર્યે પાપના સાધનો પૂરા પાડવા કે રાખવા.

પ ઉપભોગાધિકત્વ : આવશ્યક કરતા પણ વસ્ત્ર, પાત્ર આદિ અધિક પ્રમાણમાં રાખવું.

ઉપયોગના અભાવે કે સહસાત્કારે દુર્ધ્યાન થવું તે અપધ્યાન છે. નવમા સામાયિક વ્રતના અતિચારો

योगदुष्प्रणिधानानादर-स्मृत्यनुपस्थापनानि

9-26

યોગદુષ્પ્રાણિધનાનાદર-સ્મૃત્યનુપસ્થાપનાનિ

9-26

યોગદુષ્પ્રણિધાન-અનાદર-સ્મૃતિ-અનુપસ્થાપનાનિ ૭-૨૮

મન વચન અને કાયાના યોગોનું દુષ્પણિઘાન, અનાદર અને સ્મૃત્યનુપસ્થાપન એ પાંચ સામાયિક વ્રતના અતિચાર છે.

દષ્પ્રણિધાન = નિરર્થક, દુરઉપયોગી

૧. મનોયોગ દુષ્પ્રણિધાન : ક્રોઘાદિ જેવા વિકલ્પોને વશ થઈ નિર્શક પાપના વિચારો કરવા.

વચન દુષ્પણિધાન : સંસ્કાર રહિત, નિર્રથક હાનિકારક ભાષા

બોલવી.

કાયદુષ્પણિધાન : હાથ પગ વિગેરેનું નિરર્થક હલન ચલન કે પાપ પ્રવૃત્તિ કરવી.

અનાદર: સામાયિકમાં હર્ષોક્ષાસ ન થવો. જેમતેમ સમય પૂરો કરવો. સ્મૃતિનું અનુપસ્થાપન : એકાગ્રતાના અભાવે, સામાયિક લેવાની સ્મૃતિનું ભૂલી જવું.

અજાણે થાય તો અતિચાર છે. જાણીને થાય તો વ્રતભંગ છે. આ ઉપરાંત દશ મનના દશ વચનના અને બાર કાયના દોષને વિસ્તારથી સમજી લેવા.

### દસમાં પૌષધોપવાસ વ્રતના અતિચાર.

अप्रत्यवेक्षिताप्रमार्जितोत्सर्गीऽऽदाननिक्षेप

संस्तारोपक्रमणानादर-स्मृत्यनुपस्थापनानि ૭-૨૯ અપ્રત્યવેક્ષિત-અપ્રમાર્જિત-ઉત્સરર્ગાકકદાનનિક્ષેપ સંસ્તારોપક્રમણાનાદર-સ્મૃત્યનુપસ્થાપ્રનાનિ ૭-૨૯ અપ્રત્યવેક્ષિત-અપ્રમાર્જિત-ઉત્સર્ગ-આદાન-નિક્ષેપ સંસાર-ઉપક્રમણ-અનાદર-સ્મૃતિ-અનુપસ્થાપનાનિ ૭-૨૯

અપ્રત્યવેક્ષિત-અપ્રમાર્જિત-ઉત્સર્ગ, અપ્રત્યવેક્ષિત-અપ્રમાર્જિત-આદાનનિક્ષેપ, અપ્રત્યવેક્ષિત-અપ્રમાર્જિત- સંસારોપક્રમણ, અનાદર અને સ્મૃત્યનુપસ્થાપન એ પાંચ પૌષધોપવાસ (પૌષધ) વ્રતના અતિચારો છે.

(૧) અપ્રત્ય, અપ્રમાર્જિત. ઉત્સર્ગ: અપ્રત્યવેક્ષિત એટલે દૃષ્ટિથી બિલકુલ જોયા વિના કે બરોબર જોયા વિના. અપ્રમાર્જિત એટલે ચરવાળા વગેરેથી બિલકુલ કે બરોબર પ્રમાર્જ્યા વિના. ઉત્સર્ગ એટલે ત્યાગ કરવો. ભૂમિને દૃષ્ટિથી જોયા વિના કે બરોબર જોયા વિના અને ચરવાળા વગેરેથી પ્રમાર્જન કર્યા વિના કે બરોબર પ્રમાર્જન કર્યા વિના મલ-મૂત્ર આદિનો ત્યાગ કરવો. (૨) અપ્રત્ય. અપ્રમા. આદાન નિક્ષેપ: આદાન એટલે લેવું. નિક્ષેપ એટલે મૂકવું. દૃષ્ટિથી જોયા વિના કે બરોબર જોયા

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૨૯ ર્જ ૨૪૯

વિના અને ચરવાળા વગેરેથી પ્રમાર્જન કર્યા વિના કે બરોબર પ્રમાર્જન કર્યા વિના વસ્તુ લેવી અને મૂકવી. (3) અપ્રત્ય. અપ્રમા. સંસ્તારોપક્રમણ: સંસ્તાર એટલે સંથારો, આસન વગેરે સૂવાનાં અને પાથરવાનાં સાધનો. ઉપક્રમણ એટલે પાથરવું. દૃષ્ટિથી જોયા વિના કે બરોબર જોયા વિના અને ચરવાળા વગેરેથી પ્રમાર્જન કર્યા વિના કે બરોબર પ્રમાર્જ્યા વિના સંથારો, આસન વગેરે પાથરવું. (૪) અનાદર: પૌષધમાં ઉત્સાહ ન રાખવો. જેમ તેમ અનાદરથી પૌષધ પૂર્ણ કરવો. (૫) સ્મૃત્યનુપસ્થાન: પોતે પૌષધમાં છે તે ભૂલી જવું. પૌષધની વિધિઓ યાદ ન રાખવી વગેરે.

### અગ્યારમાં ભોગ ઉપભોગ વ્રતના અતિચાર

सचित्तसंबंद्ध-संमिश्राऽभिषव्दुष्पक्चाहाराः ७-३०

સચિત્તસંબધ્ધ-સંમિશ્રાહભિષવ-દુષ્પક્વાહારાઃ ૭-૩૦

સચિત્તસંબધ્ધ-સંમિશ્રાકર્ભિષવ-દુષ્પક્વાહારાઃ ૭-૩૦

સચિત્ત આહાર, સચિત્ત સંબદ્ધ આહાર, સચિત્તસંમિશ્ર આહાર, અભિષવ આહાર અને દુષ્પક્વ આહાર એ પાંચ ઉપભોગ પરિભોગ પરિમાણ વ્રતના અતિચારો છે.

આ અતિચારો જેને સચિત્ત આહારનો ત્યાગ છે તેના માટે છે.

- (૧) **સચિત્ત આહાર**: સચિત્ત (દાડમ આદિ) ફળ આદિનો ઉપયોગ કરવો. અહીં સચિત્તનો ત્યાગ હોવાથી અનાભોગ આદિથી સચિત્ત આહાર વાપરે તો અતિચાર. પણ જો જાણી જોઈને વાપરે તો વ્રતભંગ થાય.
- સચિત્તનો ત્યાગ છે એમ ખ્યાલમાં ન રહેવું. અથવા આ વસ્તુ સચિત્ત છે એમ ખ્યાલમાં રહેવું...
- (૨) **સચિત્ત સંબદ્ધ આહાર** : ઠળિયા, ગોટલી આદિ સચિત્ત બીજ યુક્ત બોર,કેરી વગેરે આહાર વાપરવો. અહીં ઠળિયા, ગોટલી આદિ છોડી દે છે મોમાંથી બહાર કાઢી નાખે છે. માત્ર ફળનો અચિત્ત

ગર્ભ-સાર વાપરે છે. આ **દૃષ્ટિએ** વ્રતનો ભંગ નથી. પણ વ્રતનું ધ્યેય (જીવરક્ષા) સચવાતું ન<mark>થી. એથી પ</mark>રમાર્થથી તો વ્રતભંગ છે. આમ અહીં આંશિક વ્રતભંગ અને **આંશિક** વ્રતપાલન હોવાથી અતિચાર લાગે છે.

- (૩) **સચિત્ત સંમિશ્ન આહાર :** થોડો ભાગ સચિત્ત અને થોડો ભાગ અચિત્ત હોય **તેવો આહાર કરવો. દા. ત. તલ, ખસખસ આદિથી** યુક્ત મોદક આદિનો આહાર કરવો.
- (૪) **અભિષવ-આહાર : મદ્ય આ**દિ માદક આહાર કરવો. અથવા કીડી, કંથુ આદિ **સૂક્ષ્મ જીવોથી યુક્ત** ખોરાકનો આહાર કરવો.
- (૫) **દુષ્પક્વ-આહાર : બ**રોબર ન રંધાવાથી કંઈક પક્વ અને કંઈક અપક્વ કાકડી વ**ોરે**નો આહાર કરવો.

ઘર્મરત્ન પ્રકરણ વગેરે ગ્રંથોમાં અહીં બતાવેલા છેલા ત્રણ અતિચારોના સ્થાને અપક્વૌષધિ – ભક્ષણતા, દુષ્પક્વૌષધઇ – ભક્ષણતા અને તુચ્છૌષધિ – ભક્ષણતા ત્રણ અતિચારોનો ઉલ્લેખછે. (૧) અપક્વૌષધિભ : રાંધ્યા વિનાનો આહાર લેવો. દા. ત. સચિત્ત કણવાળા લોટને અચિત્ત સમજીને વાપરે. (૨) દુષ્પક્વૌષધિભ : આનો અર્થ આ ગ્રંથમાં આવેલ દુષ્પક્વ આહાર અતિચારના પ્રમાણે છે. (૩) તુચ્છૌષધિભ : જેનાથી તૃપ્તિ ન થાય તેવી પાપડ, બોર વગેરે વસ્તુ વાપરવી.

પ્રશ્ન: તુચ્છ ઔ**ષધિ (જેનાથી** તૃપ્તિ ન થાય તેવી વસ્તુઓ) જો સચિત્ત વાપરે છે તો તેનો સમાવેશ સચિત્ત આહાર નામના પ્રથમ અતિચારમાં થઈ જાય છે. હવે જો અચિત્ત વાપરે છે તો અતિચાર જ ન ગણાય.

ઉત્તર: વાત સત્ય છે. પણ અચિત્ત વાપરવામાં વ્રતના ધ્યેયનું પાલનન થવાથી પરમાર્થથી વ્રતની વિરાધના થાય છે. જે આરાધક સાવઘથી — પાપથી બહુ ડરતો હોય અને લોલુપતાને ઓછી કરી હોય તે શ્રાવક સચિત્તનું પ્રત્યાખ્યાન કરે છે. જેનાથી તૃપ્તિ ન થતી હોય તેવી વસ્તુ વાપરવામાં લોલુપતા કારણ છે. કારણ કે તેનાથી શરીરને પુષ્ટિ મળતી નથી. આથી શ્રાવક જો આવી વસ્તુઓ વાપરે તો તેનામાં લોલુપતા અધિક છે એ સિદ્ધ થાય છે. આમાં શરીરને લાભ થતો નથી

અધ્યાય : ૭ • સૂત્ર : ૩૦ 🕸 ૨૫૧

અને પાપ વધારે થાય છે. આથી અપેક્ષાએ તુચ્છ ઔષધિનું ભક્ષણ એ અતિચાર છે.

સચિત્તનિક્ષેપ, સચિત્તપિધાન, પરવ્યપદેશ, માત્સર્ય અને કાલાતિક્રમ એ પાંચ અતિથિસંવિભાગ વ્રતના અતિચારો છે.

- (૧) **સચિત્તનિક્ષેપ :** નહિ આપવાની બુદ્ધિથી આપવા લાયક વસ્તુને ઘઉં વગેરે સચિત્ત વસ્તુમાં મૂકી દેવી.
- (૨) **સચિત્તપિધાન :** નહિ<sup>\*</sup>આપવાની બુદ્ધિથી આપવા લાયક વસ્તુ ઉપર સચિત્ત વસ્તુ ઢાંકી દેવી.
- (૩) પરવ્યપદેશ : નહિ આપવાની બુદ્ધિથી આપવા લાયક વસ્તુ પોતાની હોવાછતાં બીજાની છે એમ કહેવું, અથવા આપવાની બુદ્ધિથી બીજાની હોવા છતાં પોતાની છે એમ કહેવું.
- (૪) માત્સર્ય : હૃદયમાં ગુસ્સે થઈને આપવું. સામાન્ય માણસ પણ આપે છે તો શું હું તેનાથી ઉતરતો છું ? એમ ઇર્ષ્યાથી આપવું.
- (પ) **કાલાતિક્રમ** : ભિક્ષાકાળ વીતી ગયા પછી અથવા ભિક્ષાકાળ થયા પહેલાં સાધુઓને નિમંત્રણ કરવું.

## સંલેખના વ્રતના અતિચારો

जीवित-मरणाशंसा-मित्रानुराग-सुखानुबंध-निदानकरणानि ७-३२ જીવિત-भरष्ठाशंसा-भित्रानुराग-सुभानुअंध-निद्दानक्ष्रशानि ७-३२ क्षित-भरष्ठाशंसा-भित्र-अनुराग-सुभ-

અનુબંધ-નિદાનકરણાનિ

७-उ२

જીવિત-આશંસા, મરણ-આશંસા, મિત્ર-અનુરાગ, સુખ-અનુબંધ અને નિદાન કરણ એ પાંચ સંલેખના વ્રતના અતિચારો છે.

- (૧) જીવિત-આશંસા : આશંસા એટલે ઇચ્છા. જીવિત એટલે જીવવું. જીવવાની ઇચ્છા તે જીવિત આશંસા. પૂજા, સત્કાર-સન્માન, પ્રશંસા આદિ ન ખૂબ થવાથી હું વધારે જીવું તો સારું એમ જીવવાની ઇચ્છા રાખવી.
- (૨) મરણ-આશંસા : પૂજા, સત્કાર સન્માન, કીર્તિ, વૈયાવચ્ચ આદિ ન થવાથી કંટાળીને હું જલદી મરી જઉં તો સાર્; એમ મરણની ઇચ્છા રાખવી.
- (૩) મિત્ર-અનુરાગ : મિત્ર, પુત્ર આદિ સ્વજન સ્નેહીઓ ઉપર મમત્વભાવ રાખવો.
  - (૪) **સુખ અનુબંધ** : પૂર્વે અનુભવેલાં સુખોને યાદ કરવાં.
- (પ) નિદાન કરણ : તપ અને સંયમના પ્રભાવથી હું પરલોકમાં ચક્રવર્તી, વાસુદેવ, માડંલિક રાજા, બર્ળવાન કે રૂપવાન બનું ઇત્યાદિ પરલોકના સુખની ઇચ્છા રાખવી.

અનુગ્રહાર્થં સ્વસ્યાતિસર્ગો દાનમ્ ૭-૩૩

અનુગ્રહ-અર્થ સવસ્ય અતિસર્ગઃ દાનમ્ ૭-૩૩

સ્વ અને પરના<sup>૧</sup> ઉપકાર માટે પોતાની વસ્તુ પાત્ર વ્યક્તિને આપવી તે દાન.

અનુત્રહના બે પ્રકાર છે.

સ્વ-ઉપકાર પ્રધાન અને આનુષંગિક એમ બે પ્રકારે છે. પ્રધાન એટલે મુખ્ય. કર્મ નિર્જરાથી આત્માની સંસારથી મુક્તિ એ પ્રધાન સ્વ-ઉપકાર છે. આનુષંગિક ઉપકાર એટલે મુખ્ય ઉપકારની સાથે સાથે

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૩૩ 🕸 ૨૫૩

અનાયાસે થઈ જતો ઉપકાર. આનુષંગિક ઉપકારના બે ભેદ છે. (૧) આ લોક સંબંધી અને (૨) પરલોક સંબંધી. સંતોષ, વૈભવ આદિની પ્રાપ્તિ એ આલોક સંબંધી આનુષંગિક સ્વ-ઉપકાર છે. અર્થાત્ દાનથી દાન કરનારના આત્મામાં સંતોષગુણ આવે. સંતોષની સાથે ઉદારતા આદિ ઘણા ગુણો આવે. તથા રાગાદિ દોષો ઘટી જાય તેવા પ્રકારના વિશિષ્ટ પુણ્યના ઉદયથી બાહ્ય વૈભવની પણ પ્રાપ્તિ થાય. પરલોકમાં વિશિષ્ટ પ્રકારના સ્વર્ગાદિ સુખની પ્રાપ્તિ એ પરલોક સંબંધી આનુષંગિક સ્વ-ઉપકાર છે.

એ પ્રમાણે પર ઉપકાર પણ પ્રધાન અને આનુષંગિક એમ બે પ્રકારે છે. કર્મ નિર્જરાથી આત્માની સંસારથી મુક્તિ એ પ્રધાન પર- ઉપકાર છે. આનુષંગિક પર ઉપકાર આ લોક સંબંધી અને પરલોક સંબંધી એમ બે પ્રકારે છે. સંયમનું પાલન કે મોક્ષ માર્ગની આરાધના એ આ લોકસંબંધી પર ઉપકાર છે. વિશિષ્ટ પ્રકારના સ્વર્ગાદિ સુખની પ્રાપ્તિ એ પરલોક સંબંધી પર ઉપકાર છે.

विधि-द्रव्यं-दातृ-पात्रविशेषाच्च तद्विशेषः ७-उ४

વિધિ-દ્રવ્ય-દાતુ-પાત્રવિશેષાચ્ચ તદ્દવિશેષઃ ૭-૩૪

विधि-द्रव्य-हात्-पात्रविशेषाय्य तद्दविशेषः ७-उ४

વિધિ, દ્રવ્ય, દાતા અને પાત્રની વિશેષતાથી દાનધર્મમાં (અર્થાત્ ફળમાં) તફાવત પડે છે.

(દાનધર્મની વિશેષતાથી તેના કળમાં પણ વિશેષતા (તકાવત) આવે છે.)

- (૧) **વિધિ**: દેશ, કાળ, શ્રદ્ધા, સત્કાર અને ક્રમપૂર્વક કલ્પનીય વસ્તુ આપવી વગેરે વિધિ છે.
- (૨) દ્રવ્ય : અન્ન, પાન, વસ્ત્ર, પાત્ર આદિ શ્રેષ્ઠ દ્રવ્યોનું દાન કરવું જોઈએ.
  - (૩) દાતાઃ દાતા પ્રસનનચિત્ત, આદર, હર્ષ, શુભાશય એ ચાર

ગુણોથી યુક્ત અને વિષાદ, સંસારસુખની ઇચ્છા, માયા અને નિદાન એ ચાર દોષોથી રહિત હોવો જોઈએ.

- (૧) પ્રસન્નચિત્ત : સાધુ આદિ પોતાના ઘરે આવે ત્યારે, હું પુણ્યશાળી છું, જેથી તપસ્વીઓ મારા ઘરે પઘારે છે, એમ વિચારે અને પ્રસન્ન થાય. પણ આ તો રોજ અમારા ઘરે આવે છે, વારંવાર આવે છે, એમ વિચારી કંટાળી ન જાય. (૨) આદર : વધતા આનંદથી ''પઘારો! પઘારો! અમુકનો જોગ છે, અમુકનો લાભ આપો,'' એમ આદરપૂર્વક દાન આપે. (૩) હર્ષ : સાધુને જોઈને અથવા સાધુ કોઈ વસ્તુ માંગે ત્યારે હર્ષ પામે. વસ્તુનું દાન કરતાં હર્ષ પામે. આપ્યા પછી પણ અનુમોદના કરે. આમ દાન આપતાં પહેલાં, આપતી વખતે અને આપ્યા પછી પણ હર્ષ પામે. (૪) શુભાશય : પોતાના આત્માનો સંસારથી નિસ્તાર કરવાના આશયથી દાન આપે.
- (૫) વિષાદનો અભાવ :આપ્યા પછી મેં ક્યાં આપી દીઘું ! વધારે આપી દીઘું ! એમ પશ્ચાત્તાપ ન કરે. કિન્તુ વ્રતીના (તપસ્વીના) ઉપયોગમાં આવે એ જ મારું છે, મારી વસ્તુ તપસ્વીના પાત્રમાં ગઈ એ મારું અહોભાગ્ય ! એમ અનુમોદના કરે.
- (*s*) **સંસાર સુખની ઇચ્છાનો અભાવ** : દાન આપીને તેના ફળ રૂપે કોઈ પણ જાતના સંસાર સુખની ઇચ્છા ન રાખે.
- (૭) <mark>માયાનો અભાવ : દા</mark>ન આપવામાં કોઈ જાતની માયા ન કરે. સરળતાથી દાન કરે.
- (૮) **નિદાનનો અભાવ :** દાનના કળ રૂપે પરલોકમાં સ્વર્ગાદિના સુખની માગણી ન કરે.

સુખની ઇચ્છાનો અભાવ અને નિદાનનો અભાવ એ બંનેમાં સંસાર સુખની ઇચ્છાનો અભાવ હોવાથી સામાન્યથી અર્થ સમાન છે. છતાં વિશેષથી બંનેના અર્થમાં થોડો ફેર પણ છે. સંસાર સુખની ઇચ્છાના અભાવમાં વર્તમાન જીવનમાં સંસારસુખની ઇચ્છા ન રાખે એ ભાવ છે અને નિદાનના અભાવમાં પરલોકમાં સંસાર સુખની ઇચ્છા ન રાખે એ

અધ્યાય : ૭ · સૂત્ર : ૩૪ 🏂 ૨૫૫

ભાવ છે.

(૪) પાત્ર : સમ્યગ્દર્શન આદિ ગુણોથી યુક્ત સર્વવિરતિઘર સાધુઓ અને દેશવિરતિઘર શ્રાવકો વગેરે.

જેટલા અંશે વિધિ આદિ બરોબર હોય તેટલા અંશે દાનથી અધિક લાભ. જેટલા અંશે વિધિ આદિમાં ન્યૂનતા હોય તેટલા અંશે ઓછો લાભ.

## તત્ત્વદોહન

અધ્યાય છકામાં આગ્નવનું નિરૂપણ કર્યું. તેમાં આગ્નવના કારણરૂપ મિથ્યાત્વ અવિરતિ આદિ દર્શાવ્યા હતા. વળી સાતાવેદનીય કર્મના આગ્નવમાં વ્રતીનું કથન છે, તેમાં વ્રત પાળનાર તે વ્રતી છે. વ્રતી સાધુ અને શ્રાવક બંને હોય છે. સાતમા અધ્યાયમાં વ્રતના અતિચારો આગ્નવરૂપ છે તે જણાવી વ્રતના અતિચારોનું જ્ઞાન થવા માટે વ્રતોનું પણ જ્ઞાન આ અધ્યાયમાં કરાવ્યું છે. "

જીવની ચારે ગતિના પરિભ્રમણનું મૂળ કારણ સાત તત્ત્વોમાં આગ્નવને કહ્યોછે. જેના દ્વારા આત્મપ્રદેશો સાથે કાર્મણ વર્ગણાનો પ્રવેશ થાય છે. પછીની કાર્યવાહી બંધતત્ત્વ સંભાળે છે. આગ્નવ આમતો બંધરૂપ જ છે, છતાં જેમ ઘરમાં મહેમાનનું આવવું અને આવ્યા પછી રહેવું જેવી આ રચના છે. આગ્નવ = આવવું. બંધ = એકમેક થવું.

આગ્નવથી અટકવું એટલે પાપથી અટકવું. પાપથી અટકવા માટે વ્રતાદિ સાધન છે. વાસ્તવમાં રાગ દ્વેષરૂપ કષાય એ બંધનું કારણ છે. કષાય એ આગ્નવનો જ પ્રકાર છે. પાપથી અટકવું એ બહારની હિંસાદિ પાપ પ્રવૃત્તિમાંથી નિવૃત્ત થવા માટે છે, અને રાગદ્વેષ ત્યજવા તે માટે પાપ પ્રવૃત્તિથી નિવૃત્ત થઈને સમ્યગ્ પ્રવૃત્તિ કરવાનો હેતુ છે.

સમ્યગ્ પ્રવૃત્તિ એટલે મન વચન અને કાયાના યોગને આત્માર્થે યોજવા જેથી ઉપયોગ – પરિશામ પણ સમ્યગ્**પણે ટકે, અને તેથી** રાગદ્વેષ નાશ પામે. આથી ગ્રંથકારે મનુષ્યને-સાધકને સરળ ઉપાય તરીકે

વ્રતાદિનું પાપથી અટકવાનું નિરુપણ કર્યું છે.

રાગદ્વેષ એ કર્મની મુખ્યપણે ગ્રંથિ છે, અને પાંચ આશ્રવ વડે તે પોષાય છે. અર્થાત રાગદ્વેષ શત્રુ છે, અને આશ્રવો શસ્ત્ર છે, શસ્ત્ર છીનવાઈ જતાં શત્રુ નરમ પડે છે, તેમ આશ્રવના અટકી જવાથી રાગદ્વેષ સ્વયં નરમ પડે છે, વ્રતાદિથી સાધક સંયમમાં આવે છે.કંઈક જાગૃત રહે છે.. પાપથી અટકે ત્યારે તેની આત્મ વિચારણા પ્રબળ બને છે.

શ્રાવક અણુવ્રતઘારી છે, સાધુ મહાવ્રતઘારી છે. બંનેએ વ્રતાદિનું પાલન અતિચાર રહિતપજ્ઞે કરવાનું છે. તેમાં પણ મહાવ્રતઘારીને શુદ્ધ પાલન માટે વિશિષ્ટ પ્રકારે ભાવનાનું બળ વધારવાનું છે. તેમાં પણ મૈત્રી, પ્રમોદ કરુણા અને મધ્યસ્થભાવના ધર્મધ્યાનમાં પ્રવેશ કરાવનારી છે, જેના વડે કર્મનો નાશ થાય છે.

અશુવ્રતઘારીને વ્રત ઘારણ કર્યા પછી તેમાં દોષ લાગે તો વ્રત દ્વારા જે કર્મ ઘટવા જોઈએ, તેને બદલે વૃદ્ધિ થાય. તે માટે વ્રત ગ્રહણ અને પાલનમાં વિશેષ જાગૃતિ માટે અતિચાર દ્વારા દોષો દર્શાવાય છે.

ઉપશમ સમ્યક્ત્વ અલ્પકાલીન છતાં શ્રુદ્ધ હોવાથી ત્યાં અતિચારનો દોષ નથી. ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ જીવના શુદ્ધ પરિણામરૂપ છે, સિદ્ધ અવસ્થામાં પણ તેનું હોવાપણું છે, તે અત્યંત નિર્મળ અવસ્થાવાળું હોવાથી તેમાં અતિચારનો દોષ નથી. ક્ષયોપશમિક સમ્યક્ત્વ અતિચારના દોષસહિત છે. તે અવિરતિ, દેશવિરતિ શ્રાવકને અને સર્વવિરતિ મુનિને પણ હોય છે. કારણ કે ક્ષયોપશમિક સમ્યક્ત્વમાં સત્તામાં મોહનીય કર્મ પડ્યું છે, અને ઉદયમાં સમ્યક્ત્વ મોહનીયનું નિમિત્ત રહે છે. અંશે દોષ લાગે છે ત્યારે સમ્યક્ત્વ મલિન થાય છે પરંતુ નિર્મૂળ થતું નથી.

છકા અધ્યાયમાં અશુભાસવનું વિશેષપણે નિરુપણ કરવામાં આવ્યું છે. સાતમા અધ્યાયમાં પાપથી અટકવારૂપ, અતિચારને ટાળવા રૂપ અને મહાવ્રતની ભાવનાઓ દ્વારા મહદ્દઅંશે શુભાસવનું નિરુપણ કરવામાં આવ્યુંછે.. જોકે અશુભાસવનું ફળ અધોગતિ છે, તેમ શુભાસવનું ફળ સ્વર્ગ સુધીનું છે, જ્યારે સંવર નિર્જરારૂપ આરાધના શુભ ભાવ હોવા

અધ્યાય : ૭ - તત્ત્વદોહન 🕸 ૨૫૭

છતાં કર્મના ક્ષયનું સાધન હોવાથી તે ધર્મરૂપ છે.

સાધક જ્યારે સ્વરૂપમાં સ્થિર નથી રહતો ત્યારે ભક્તિ, સ્વાઘ્યાય, આવશ્યક ક્રિયા દ્વારા રાગાદિ કષાયોને દૂર કરવા પ્રયત્ન કરે છે, છતાં શુદ્ધ ભાવમાં ન ટકાય ત્યારે શુભભાવમાં ટકે છે, અને અશુભભાવ ટળે છે.

વળી વ્રતીને નિ:શલ્યો વ્રતી કહ્યું છે. શલ્ય એટલે દોષ, મૂખ્ય દોષ મિથ્યાત્વનો છે, મિથ્યાત્વ ટળતા જીવ સમ્યક્ત્વ પામે છે, ત્યાર પછી અનુક્રમે વ્રતાદિમાં યથાર્થપણે પ્રવૃત્ત થાય છે. તે અનુક્રમે દેશ વિરતિ અને સર્વવિરતિરૂપ છે. છતાં કષાયરહિતપણું એ શુદ્ધ ચારિત્ર છે.

અવ્રત પાપબંધનું કારણ છે, વ્રત એ પુણ્યબંધનું કારણ છે. રાગદ્વેષ રહિત નિષ્કષાયભાવ તે નિર્જરાનું કારણ છે, તે મોક્ષને માટે પ્રયોજનભૂત છે.

સમ્યગ્દૃષ્ટિવંતની દૃઢતા, નિષ્કષાયની મુખ્યતમાં છે. મિથ્યાદૃષ્ટિને વ્રતાદિ હોવા છતાં નિષ્કષાયની મુખ્યતા ન હોવાથી તે મોક્ષને પ્રયોજનભૂત થતાં નથી. શુભાસ્રવ સુધી પહોંચે છે, તે પુષ્યબંધનું જ કારણ રહે છે. સમ્યગ્દૃષ્ટિ હો કે મિથ્યાદૃષ્ટિ હો જ્યાં રાગાદિ છે ત્યાં બંધ છે, કેવળ શુદ્ધ ઉપયોગવંત આત્માજ મોક્ષમાર્ગને અનુસરે છે, તેનું કારણ સમ્યગ્દર્શન છે. માટે શ્રંથકારે પ્રારંભથી જ સમ્યગ્દર્શનની મુખ્યતા દર્શાવી છે.

સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ પછી જીવનું જ્ઞાન પણ સમ્યગ્પણે પરિણમે છે. આથી તે જીવોની ધારા કેવળ ઔદયિક ભાવે કર્મધારા ન રહેતા સાથે જ્ઞાનધારા પણ ઝબકતી રહે છે.જ્ઞાનધારાનું કાર્ય કર્મધારાથી જીવનું એકત્વ તોડવાનું છે. જ્ઞાન, જ્ઞાન સ્વરૂપે કાર્યશીલ રહે છે ત્યારે કર્મનો નાશ થતો રહે છે.

સમ્યગ્દૃષ્ટિવંતના વ્રતાદિ શુભ ક્રિયારૂપ હોવા છતાં તે શુદ્ધના લક્ષવાળા હોવાથી નિર્જરાનું કારણ બને છે. અર્થાત 'જ્ઞાન ક્રિયાભ્યાં મુક્તિ' છે. કથંચિત શુભકર્મનો બંધ થાય તો પણ તે ઉત્તરોત્તર ઉપકારક બને છે. અર્થાત્ શુભભાવ પુષ્ટ્યબંધનું નિમિત્ત બને છે, પરંતુ

સમ્યગુદર્શનાદિ પરિણામ મોક્ષનું નિમિત્ત બને છે.

આગ્નવમાં પ્રથમ હિંસાદિ પાપને આગ્નવના કારણ ન બતાવતા મિથ્યાત્વાદિ બતાવ્યા છે. કારણ કે મિથ્યાત્વ દોષ ટળતા જીવમાં પાપપ્રવૃત્તિ ઘટે છે, અને દેશવિરતિ ગુણસ્થાનકે તો વ્રતાદિ જેવા સંયમમાં જીવ સહજપણે ટકે છે. પરવસ્તુના ત્યાગરૂપ સંયમ એ વ્યવહાર કથન છે. પરંતુ પરપદાર્થનો રાગ છૂટી જવો તે સાચો સંયમ છે. ધન સ્ત્રી કે દેહ પ્રત્યેનો રાગભાવ છૂટવો તે સંયમ છે.

ટૂંકમાં રાગાદિ ભાવનું એકત્વ છૂટવું તે ધર્મરૂપ છે. વિતરાગ પરિશતિ દ્વારા સમ્યગ્દર્શનાદિ પ્રગટે છે, તેનું નિર્મળત્વ શુદ્ધ ચારિત્રને પ્રગટ કરે છે. માટે હે જીવો ! નિશ્વયથી રત્નત્રયની પ્રાપ્તિ માટે આ જન્મને યોજવો હિતાવહ છે.

રાગ દ્વેષ અને અજ્ઞાન એ કર્મબંઘ થવાના દોષત્રય છે, જ્યારે રત્નત્રય દોષમુક્તિનું સાધન છે. જોકે કર્મ જડ છે, પરંતુ આત્મપ્રદેશોના સંયોગમાં આવીને, પોતે પોતામાં પરિશ્નમન કરે છે, છતાં આત્મામાં વેદકઅનુભવ નામનો ગુશ હોવાથી, કર્મના પર્ફિશ્નમનનો અનુભવ પોતે કરે છે.

કાર્મણવર્ગણા સૂક્ષ્મ છે, તેથી ચક્ષુગોચર નથી પરંતુ અનુભવગમ્ય છે. જેમકે જ્ઞાનસ્વરૂપનું અપ્રગટ રહેવું. અસાતાનો અનુભવ કરવો, રાગાદિથી મુંઝાવું તે મોહનીય, અંતરાયનો અનુભવ થવો, આમ કર્મોનો ઉદય અનુભવમાં આવે છે.

અજ્ઞાનવશ જીવ પ્રાપ્ત સંયોગોમાં રાગ દ્વેષ કરે છે, આ દોષત્રય મહાભૂંડા છે, તેની સામે રત્નત્રયને પ્રગટ કરે, તો તે દોષત્રય તમને છોડી દેશે, આવા મહાન કર્તવ્યનો આ યોગ મળ્યો છે. તે દારા , કાર્યસિધ્ધિ કરીને અનંત અવ્યાબાધ સુખને પ્રાપ્ત કરવું.

અધ્યાય : ૭ - તત્ત્વદોહન 🏶 ૨૫૯

#### આઠમો અધ્યાય

मिथ्यादर्शनाऽविरति-प्रमाद-कषाय-योगा बन्धहेतवः ८-९

મિથ્યાદર્શન-અવિરતિ-પ્રમાદ-કષાય-યોગા બંધહેતવઃ ૮-૧

મિથ્યાદર્શન-અવિરતિ-પ્રમાદ-ક્ષાય-યોગા બંધહેતવઃ ૮-૧

મિથ્યાદર્શન, અવિરતિ, પ્રમદા, કષાય અને યોગ એ પાંચ કર્મ બંધના હેતુઓ – કારણો છે.

બંધ: આત્મપ્રદેશોની સાથે કાર્મણવર્ગણાના પુદ્દગલોનો ક્ષીરનીરની જેમ એકમેક જેવો સંબંધ થવો.

- ૧. કર્મબંઘના હેતુઓમાં સૂત્રકારોએ પરંપરાગત અલગ અલગ નિરૂપણ કર્યું છે. કોઈ સ્થાને કષાય અને યોગ બે જ બંઘના હેતુઓ કહ્યા છે. કારણ કે કર્મબંધમાં પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ ચારનું નિર્માણ થાય છે. તેમાં સ્થિતિ અને રસનું નિર્માણ કષાય દ્વારા થાય છે અને પ્રકૃતિ તથા પ્રદેશનું નિર્માણ યોગ દ્વારા થાય છે. આથી અહીં કષાય અને યોગ બે હેતુઓ કહ્યા છે.
- ૨. આધ્યાત્મિક વિકાસની દૃષ્ટિએ ગુણસ્થાનોમાં બંધાતી કર્મપ્રકૃતિઓ અનુસાર અને પ્રકૃતિના ક્ષયાદિના પ્રકારે મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય અને યોગ એમ ચાર હેતુઓનું વર્શન કરવામાં આવ્યું છે.

મિથ્યાત્વના ક્ષયાદિથી સમ્યકૃત્વ – ચોથું ગુણસ્થાન.

અવિરતિના ક્ષયાદિથી દેશવિરતિ – પાંચમું ગુણસ્થાન.

પ્રત્યાખ્યાની કષાયના અભાવથી સર્વવિરતિ – છઠ્ઠં ગુણસ્થાન.

સંજ્વલન કષાયના અભાવથી – બારમું ગુણસ્થાન.

યોગના અભાવથી ચૌદમું ગુણસ્થાન પ્રગટે છે.

મિથ્યાત્વ, અવિરતિ અને પ્રમાદ એ ત્રણેનો કષાયમાં સમાવેશ થાય છે. મિથ્યાત્વ અનંતાનુબંધી કષાયનું કાર્ય છે. આથી તેના ક્ષયોપશમાદિથી મિથ્યાત્વનો અભાવ થાય છે. અપ્રત્યાખ્યાની અને

પ્રત્યાખ્યાની કષાયોના ક્ષયોપશમાદિથી અવિરતિ દૂર થાય છે.

સંજવલન કષાયોના ક્ષયોપશમાદિથી પ્રમાદ દૂર થાય છે. પ્રમાદ થવો એ કષાય છે. તેથી કષાયનો અલગ નિર્દેશ અહીં કર્યો નથી. જ્યાં પાંચ હેતુ દર્શાવ્યા છે ત્યાં કષાયની પ્રધાનતા દર્શાવવા માટે કથન કરેલું છે. કારણ કે કષાયોના કારણે જીવ પાપ પ્રવૃત્તિ કરવા પ્રેરાય છે. ત્યારે તેમાં પ્રમાદ પણ હોય છે.

આથી અત્રે બંધ હેતુઓના મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ, કષાય અને યોગ પાંચ પ્રકારો જણાવ્યા છે.

વાસ્તવિકપણે બંધના તથા આગ્નવનાં કારણો કષાય અને યોગ છે. અભ્યાસની વિશદતા અને સરળતા માટે અહીં બંધનાં પાંચ કારણો ગુણસ્થાનકના વિકાસની દૃષ્ટિએ છે અને આશ્રવમાં જણાવેલા અન્ય પ્રકારો આશ્રવની ભયંકરતા માટે છે.

- (૧) મિથ્યાત્વ : મિથ્યાદર્શન વિપરીત દૃષ્ટિ કે માન્યતા
- ૧. વસ્તુના યથાર્થ શ્રદ્ધાનનો અભાવ, તત્ત્વાદિમાં શ્રદ્ધા ન થાય.
- ૨. વસ્તુનું અ<mark>યથાર્થ શ્રદ્ધાન. શ્રદ્ધા હોૃય</mark> પણ વિપરીત હોય. આવા મિથ્યાત્વના સામાન્યપણે પાંચ ભેદ છે.
- ૧. અભિગ્રહિક, ૨. અનાભિગ્રહિક, ૩. અભિનિવેશિક, ૪. સાંશયિક, ૫. અનાભોગિક.
- ગાભિગ્રહિક: વિચાર અભિપ્રાયનો આગ્રહ, પકડ. કોઈ એક અભિપ્રાય કે દૃષ્ટિનો આગ્રહ વિપરીત સમજવો. કોઈ એક દર્શન-દૃષ્ટિનો આગ્રહ હોવાથી જીવમાં યથાર્થ તત્ત્વ પ્રત્યે અશ્રદ્ધાન. વિપરીત સમજથી અન્ય દર્શનમાં થયેલો આગ્રહ છે.
- ૨. અનાભિગ્રહિક : અભિપ્રાય કે દૃષ્ટિના આગ્રહ રહિત જેમાં વિચારદશાની અલ્પતાને કારણે તત્ત્વની યથાર્થ શ્રદ્ધા પણ નહિ અને અતત્ત્વનું શ્રદ્ધાન પણ નથી. અર્થાત્ સર્વ દર્શન, સર્વ ધર્મ સરખાં છે તેવી માન્યતા.
  - ૩. આભિનિવેશિક: અભિપ્રાય કે દૃષ્ટિમાં એકાંતે કદાગ્રહ.

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૧ ર્જ ૨૬૧

યથાર્થપણે તત્ત્વોને જાણવા છતાં અહંકાર કે લોકસંજ્ઞાએ અસત્ય સિદ્ધાંતનો આગ્રહ રાખનાર, જીવનું યથાર્થ તત્ત્વો પ્રત્યે અશ્રદ્ધાન છે. અસત્ય માન્યતાનો કદાગ્રહ છે. જૈનદર્શન પામ્યો હોય છતાં આભિનિવેશિક મિથ્યાત્વ હોય.

૪. સાંશયિક: સર્વજ્ઞદેવના પ્રરૂપિત જીવાદિ તત્ત્વોમાં સંશય હોય છે. નિગોદાદિના સૂક્ષ્મ સ્વરૂપમાં કે, મોક્ષ જેવા વચનાતીત સ્વરૂપ વિષે શંકા થવી.

૫. અનાભોગિક: અનાભોગ-અજ્ઞાનતા. અજ્ઞાનતાને કારણે શ્રદ્ધાનો અભાવ હોવો. મુખ્યત્વે બોધ રૂપ પરિણમનનો અભાવ છે. તે એકેન્દ્રિયાદિ જીવોમાં તથા સાધુ, શ્રાવક અર્થાત્ મનુષ્યમાં હોય છે. મનુષ્યને જો બોધ મળે તો તે ભૂલ સુધારી લે તેવો સંભવ છે. કારણ કે તેને આગ્રહ નથી. તેથી સત્યનો સ્વીકાર કરે છે. પ્રથમના ત્રણ મિથ્યાત્વમાં વિપરીત શ્રદ્ધા કે અશ્રદ્ધાન છે. ચોથામાં શ્રદ્ધાનો અભાવ છે. પાંચમા પ્રકારમાં એકેન્દ્રિયાદિને કદાગ્રહ રહિત શ્રદ્ધાનો અભાવ છે. મનુષ્યને વિપરીત માન્યતા છે.

(૨) **અવિરતિ :** અ-અભાવ = વિરમવું. વિરતિ = દોષ, પાપ. દોષોથી વિરમવું કે અભાવ ન થવું તે અવિરતિ

હિંસાદિ દોષો છે, તેથી નિવૃત્ત થવું તે વિરતિ, અને તેનાથી નિવૃત્ત ન થવું તે અવિરતિ છે.

(૩) પ્રમાદ : આત્મવિસ્મૃતિ, ધાર્મિક પ્રવૃત્તિનો અનાદર, હિતાહિતના કર્તવ્યમાં અસાવધાન.

પ્રમાદના પંદર ભેદ કહ્યા છે.

પાંચ ઈદ્રિયોનો અસંયમ, ક્રોઘાદિ ચાર કષાયનું સેવન.

સ્ત્રી-પુરુષકથા, ભોજનકથા, રાજકથા, દેશકથા વ્યસન અને નિદ્રા — સંક્ષેપમાં પાંચ પ્રકાર થાય ૧. વ્યસન ૨. ઇન્દ્રિયવિષય ૩. કષાય સેવન ૪. વિકથા-રાગકથા ૫. નિદ્રા.

પ્રમાદના આઠ પ્રકાર : અજ્ઞાન, સંશય, મિથ્યાજ્ઞાન, રાગ, દ્વેષ, મતિભ્રંશ, ઘર્મ અનાદર, યોગોની અયોગ્ય પ્રવૃત્તિ, એવા ભેદ પણ છે.

આ પ્રમાદમાં કષાયોનો સમાવેશ થાય છે. પ્રમાદમાં કષાયની મુખ્યતા હોવાથી કષાયનો અલગ નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે.

- (૪) કષાય : સમભાવમાં ન રહેતા વિષમભાવ થવા. તેમાં ક્રોધ માન, માયા, લોભ ચાર કષાયોની મુખ્યતા છે.
- (૫) યોગ: મન, વચન અને કાયાની શુભાશુભ પ્રવૃત્તિ. મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, કષાય, પ્રમાદ. મુખ્યત્વે માનસિક પરિણામ હોવાથી તે મનોયોગ છે, છતાં તેમાં ભાષાનો સહયોગ છે તેથી તેમાં વચનયોગ પણ છે. શરીરની પ્રવૃત્તિના હોવાપણાથી કાયયોગ છે.

### બંધની વ્યાખ્યા

सकषायत्त्वाञ्जीवः कर्मणो योग्यान् पुद्गलानादत्ते ८-२ संक्रियत्त्वाञ्च्छवः क्रमेश्रो योग्यान् पुद्गलानादत्ते ८-२ संक्रियत्त्वाद् च्छवः क्रमेशः योग्यान् पुद्गलान्आदत्ते ८-२

કષાયના કારણે જીવ કર્મને યોગ્ય કાર્મણ વર્ગણાના પુદ્દગલોને પ્રહણ કરે છે, પ્રહણ કરેલા પુદ્દગલોનું આત્મામાં દૂધ-પાણીની જેમ એકમેક થવું.

## બંધના ભેદો

स बन्धः ८-३

સ બન્ધઃ ૮-૩

સઃ બન્ધઃ ૮-૩

તે કર્મબંધ છે.

કર્મને યોગ્ય પુદ્દગલોનો આત્મપ્રદેશ સાથે લોહાગ્નિની જેમ એકમેક થવું તે કર્મબંધ છે.

પુદ્દગલ વર્ગણાઓ અનેક પ્રકારની છે. તેમાં જે વર્ગણા કર્મરૂપે પરિણામ પામવાની યોગ્યતાવાળી હોય તે કાર્મણ વર્ગણા છે, તેને જ જીવ ગ્રહણ કરે છે, તે આત્મપ્રદેશો સાથે વિશિષ્ટ રીતે ક્ષીરનીરવત્ એકમેક થઈ જાય છે.

અધ્યાય : ૮ • સૂત્ર : ૨-૩ 🎏 ૨૬૩

જીવ સ્વભાવે અરૂપી છે. પરંતુ અનાદિ કાળથી કર્મસંબંધવાળો રહ્યો હોવાથી, શરીર ધારણ કરતો હોવાથી રૂપી જેવો થઈ ગયો છે, તેને લીધે રૂપી કર્મપુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે.

જેમ દીવો વાટ દ્વારા તેલને ગ્રહણ કરી, પોતામાં પેદા થયેલી ઉષ્ણતાથી વાટને જ્વાળારૂપે પરિણમાવે છે, તેમ જીવ કાષાયિક-વૈભાવિક રાગદ્વેષના પરિણામથી કર્મપુદ્દગલોને ગ્રહણ કરી તેને કર્મભાવ રૂપે પરિણમાવે છે, તેનો આત્મપ્રદેશ સાથે સંબંધ થવો તે બંધ છે. જો કે આવા બંધમાં કષાય ઉપરાંત મિથ્યાત્વાદિ અન્ય કારણો પણ હોય છે. પરંતુ તેમાં કષાયભાવની મુખ્યતા છે.

प्रकृति-स्थित्यनुभाव-प्रदेशास्तपद्विधयः ८-४

પ્રકૃતિ-સ્થિત્યનુભાવ-પ્રદેશાઃ તદ્દવિધયઃ ૮-૪

પ્રકૃતિ-સ્થિતિ-અનુભાવ-પ્રદેશાઃ તદ્દવિધયઃ ૮-૪

બંધના પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, અનુભાવ (રસ) અને પ્રદેશ એ ચાર પ્રકાર છે.

જીવ દ્વારા ગ્રહણ થયેલા કર્મ પુદ્દગલો કર્મરૂપે પરિણામ પામે છે ત્યારે તેમાં ચાર પદ્ધતિઓનું સ્વયં નિર્માણ થાય છે. તે બંધના પ્રકારો છે.

૧. પ્રકૃતિ (સ્વભાવ) ૨. સ્થિતિ ૩. ૨સ ૪. પ્રદેશ

ગાય-ભેંસાદિએ ગ્રહણ કરેલું ઘાસ દૂઘરૂપે પરિણમે છે, તેમાં જે મધુરતા છે તે પ્રકૃતિ છે; તે પ્રકૃતિ અમુક સમય ટકે છે; તે સ્થિતિ છે, તે મધુરતામાં તીવ્રતા મંદતા હોય છે તે રસ છે; તે દૂધનું પૌદ્દગલિક માપ છે તે પ્રદેશ છે. આ પ્રકારે જીવે ગ્રહણ કરેલા કર્મ પુદ્દગલોમાં પણ ચાર પદ્ધતિનું નિર્માણ થાય છે.

(૧) પ્રકૃતિબંધ : સ્વભાવ. કર્મના પુદ્દગલોનો આત્મા સાથે સંબંધ થયા પછી તે આત્માના જ્ઞાનદર્શનાદિ કયા ગુણને દબાવશે અથવા કેવી અસર પહોંચાડશે, તેવા સ્વભાવને પ્રકૃતિબંધ કહેવાય છે. તે કર્માશુઓ મુખ્યત્વે આઠ પ્રકારમાં વહેંચાઈ જાય છે.

જેમ મનુષ્ય આહાર ગ્રહણ કરે છે પછી તેના પાચનાદિ પદ્ધતિ વડે તે પદાર્થો સપ્તધાતુમાં વહેંચાઈ જાય છે. તેમાં વિશેષ પ્રયત્નની જરૂર નથી. તેમ ગ્રણ કરેલાં કર્મો પરિણામની ઘારા પ્રમાણે સહજરીતે આઠ પ્રકારમાં વહેંચાઈ જાય છે. તે કર્મપુદ્દગલોમાં આત્માના જ્ઞાનગુણને આવરણ કરવાનો સ્વભાવ તે જ્ઞાનાવરણ. દર્શનગુણને અટકાવવાનો સ્વભાવ તે દર્શનાવરણ. સુખદુ:ખનો અનુભવ કરાવવાનો સ્વભાવ તે વેદનીય કર્મ. આત્મશક્તિને અપ્રગટ રાખવાનો સ્વભાવ અંતરાય કર્મ. એમ અનેક પ્રકારે પ્રકૃતિબંધ કે સ્વભાવબંધ છે.

- (૨) સ્થિતિબંધ : કર્મપુદ્દગલોનો આત્મા સાથે સંબંધ થતાં તે કર્મપુદ્દગલો આત્મા સાથે કેટલો સમય રહી આત્માને અસર કરશે તે તે જ સમયે નક્કી થઈ જાય છે, તે સ્થિતિબંધ.
- (૩) રસ : કર્મપુદ્દગલોના સ્વભાવના નિર્માણ સાથે જ તેની તીવ્રતા મંદતારૂપ ફળરૂપે અનુભવ આપવાની વિશેષતા બંધાય છે, તે રસબંધ છે. તેમાં તરતમતા હોય છે. આત્મગુણોને દબાવવામાં કેટલે અંશે તીવ્રતા કે મંદતા થશે તે પ્રદેશબંધ વખતે નક્કી થઈ જાય છે.

જેમકે જ્ઞનાવરણીયકર્મ આત્માના જ્ઞાન•ાણને રોકે છે, પણ તે દરેક જીવમાં સમાનપણે આવરણ હોતું નથી. તેમાં અલ્પાધિકતા હોય છે. પ્રદેશબંધ વખતે કર્મોમાં રસ ઉત્પન્ન થાય છે, એ રસની તરતમતા પ્રમાણે કર્મના ફળમાં, પ્રકૃતિમાં તરતમતા રહે છે.

#### રસની ચારભેદો દ્વારા વિશેષતા :

આત્મપ્રદેશો સાથે કર્મપુદ્દગલોનો બંધ થતાં તેમાં રસની અસંખ્ય તરતમતા હોય છે, છતાં સમજવા માટે તેના ચાર ભેદ કહ્યા છે. (૧) એકસ્થાનિક (ઠાણિયો) રસ, (૨) દ્વિસ્થાનિક રસ (૩) ત્રિસ્થાનિક રસ (૪) ચતુઃસ્થાનિક રસ. આ દરેક રસ ઉત્તરોત્તર અધિક તીવ્ર હોય છે. એકસ્થાનિક રસ મંદ રસ છે. તે આત્માના ગુણોને અલ્પાંશે આવરણ કરે છે, ત્યારપછીના રસ ઉત્તરોત્તર તીવ્ર આવરણ કરનારા છે.

દા. ત. શેરડી અને લીંબડાના રસની તરતમતા વિચારવી. તેનો રસ સ્વાભાવિક હોય તો તે એકસ્થાનિય (મંદ) છે. તેના બે ભાગ

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૪ 📽 ૨૬૫

કલ્પી એક ભાગ બાળી નાખવામાં આવે ત્યારે દ્વિસ્થાનિક રસ બને છે. રસના ત્રણ ભાગ કલ્પી બે ભાગ બાળી નાખવામાં આવે તો તે ત્રિસ્થાનિક રસ છે. અને તે રસના ચારભાગ કલ્પી ત્રણ ભાગ બાળી નાખવામાં આવે તો બચેલો એક ભાગ – રસ ચતુઃસ્થાનિક બને છે.

વળી શેરડીનો મધુર રસ સુખદાયક લાગે છે, તેમ શુભકર્મના ફળનો રસ સુખરૂપ લાગે છે. લીમડાનો કડવો રસ દુઃખદાયક લાગે છે, તેમ અશુભકર્મનું ફળ દુઃખરૂપ લાગે છે. શેરડીનો રસ અધિક બળતાં મધુર બને છે, તેમ શુભ પ્રકૃતિમાં જેમ તીવ્ર રસ ભળે છે તેમ તેનું ફળ તીવ્ર બને છે. અને અશુભ પ્રકૃતિમાં જેમ વધુ રસ ભળે તેમ તેનું ફળ અધિક અશુભ બને છે.

(૪) પ્રદેશબંધ: ગ્રહણ કરેલ કર્મપુદ્દગલો ભિન્ન ભિન્ન રૂપે પરિણમન પામીને તેની કર્મપુદ્દગલ રાશિ દરેકની પ્રકૃતિ પ્રમાણે અમુક જથ્થામાં વહેંચાઈ જાય છે તે પ્રદેશબુંધ.

કર્મબંઘના આ ચાર પ્રકારમાં પ્રકૃતિ અને પ્રદેશ યોગની તરતમતા ઉપર આધારિત છે. રસ તથા સ્થિતિ કષાયની તીવ્રતા કે મંદતા પર આધારિત છે.

કર્મના ચાર પ્રકારને મોદકના દૃષ્ટાંતથી સમજાવે છે.

જુદા જુદા પ્રકારના મોદકનો ભિન્ન ભિન્ન સ્વભાવ હોય છે. સૂંઠ જેવો વાયુ વિનાશક પદાર્થ નાખીને બનાવેલા મોદક વાયુનો નાશ કરે છે. મરી જેવા પદાર્થથી બનેલો મોદક પિત્તનો નાશ કરે છે. મેથી જેવા પદાર્થોનો મોદક કફ્રનો નાશ કરે છે. તે પ્રમાણે કેટલાક કર્માણુઓ જ્ઞાનગુણનો નાશ કરવાવાળા છે, તો કેટલાક દર્શનગુણનો નાશ કરવાવાળા છે. તેમ જીવના ગુણોને અલગ અલગપણે નાશ કરે, ઢાંકે તે પ્રકૃતિ છે.

સ્થિતિ : આ મોદકોમાં વિકાર થવાની સ્થિતિ-સમય ભિન્ન ભિન્ન હોય છે. તેમ કર્માણુઓ પણ સ્થિતિની ભિન્નતાવાળા છે.

રસ : આ મોદકોમાં મીઠાશના પદાર્થો અલ્પાધિક હોય તે પ્રમાણે તેની મીઠાશનો રસ કે ઘીની ચીકાશ અલ્પાધિક હોય છે, તેમ કર્માણુઓનો ફળ આપવાનો રસ અલ્પાધિક હોય છે.

પ્રદેશ: આ મોદકોનું પરિમાણ અલ્પાધિક હોય છે. તેમ કર્માશુઓનો જથ્થો – પ્રદેશ અલ્પાધિક હોય છે.

પ્રકૃતિબંધના મૂળ ભેદો आद्यो ज्ञान-दर्शनावरण-वेदनीय-मोहनीयायुष्य-

नाम-गोतत्राऽन्तरायाः

**८-**4

આદ્યો જ્ઞાન-દર્શનાવરણ-વેદનીય-મોહનીયાયુષ્ય-

નામ-ગોત્રાન્તરાયાઃ

**6-4** 

આદાઃ જ્ઞાન-દર્શનાવરણ-વેદનીય-મોહનીય-આયુષ્ય-

નામ-ગોત્ર-અન્તતરાયાઃ

૮-૫

આઘના – પ્રકૃતિબંધના જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, વેદનીય, મોહનીય, આયુષ્ય, નામ, ગોત્ર અને અંતરાય એમ આઠ ભેદો છે.

જીવના અધ્યવસાયવિશેષથી (પરિણામથી) એકવાર પ્રહણ કરાયેલા કર્મપુદ્દગલના સમૂહમાં અધ્યવસાયની શક્તિ અનુસાર એકસાથે અનેક સ્વભાવો-પ્રકૃતિનું નિર્માણ થાય છે. તે સ્વભાવ અદૃશ્ય-અરૂપી છે, છતાં તેનો અનુભવ તેના કાર્યો દ્વારા થઈ શકે છે. તે સ્વભાવો અસંખ્ય છે, છતાં તેનું આઠ પ્રકારે વર્ગીકરણ કરેલું છે, તેને મૂળ પ્રકૃતિબંધ કહેવાય છે. તે પોતાના સ્વભાવ પ્રમાણે આત્માને આવરણ કરે છે. તે આ પ્રમાણે છે –

જેમ મનુષ્ય અહાર કરે છે, તે અહાર હોજરીમાં ગયા પછી, પાચન થઈને સપ્ત ધાતુમાં સ્વયં વહેંચાઈ જાય છે. તેમ કર્મોનો આત્મપ્રદેશો સાથે પ્રહણ થઈ પછી તે આ પ્રમાણે આઠ પ્રકૃતિમાં વહેંચાઈને પોતાની પ્રકૃતિ પ્રમાણે ફળ આપે છે. અને આત્મા પર પોતાનું પ્રભુત્વ જમાવે છે. જોકે કર્મો કરતાં આત્માની શક્તિ અનંત છે. તેથી આત્મા જ્યારે જાગરણની અવસ્થામાં આવે છે ત્યારે કર્મોનો નાશ થાય છે.

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૫ 🕸 ૨૬૭

## બંધ અર્થાત્ કર્મોનો બંધ તે કર્મોરૂપી શત્રુ કોણ છે અને કેવા છે ?

|    | કર્મનું નામ | કયા ગુણને રોકે          | દૃષ્ટાંત            |  |  |  |  |  |  |  |  |
|----|-------------|-------------------------|---------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|
| ٩. | જ્ઞાનાવરણીય | આત્માના જ્ઞાનગુણને રોકે | છતી આંખે પાટા       |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             | . * *                   | બાંધે તેવું.        |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ₹. | દર્શનાવરણીય | _                       | રાજાનો દ્વારપાલ     |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             | આત્માના સામાન્યબોધ      | પ્રવેશ કરતા         |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             | અને જાગૃતિને રોકે       | રોકે તેવું.         |  |  |  |  |  |  |  |  |
| 3. | મોહનીય કર્મ | આત્માની શ્રદ્ધા અને     | મદિરાપાનથી થતી      |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             | વીતરાગ ભાવને રોકે.      | પરવશતા જેવું.       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ٧. | અંતરાયકર્મ  | આત્માની અનંત            | રાજાનો ભંડારી       |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             | શક્તિને રોકે.           | છતી વસ્તુ આપે       |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             |                         | નહિ.                |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ૫. | વેદનીય કર્મ | આત્માના અશરીરી          | મઘથી ખરડાયેલી       |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             | અવ્યાબાધ, ગુણને રોકે    | છરીથી મધ ખાવા       |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ·  |             |                         | જેવું શાતા-અશાતા    |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ۶. | નામ કર્મ    | અરૂપી ગુણને રોકે.       | ચિતારો જેવું ચિત્ર  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    | •           |                         | દોરે તેવું.         |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             |                         | શુભઅશુભ.            |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ૭. | ગોત્ર કર્મ  | આત્માના અગુરુ-લઘુ       | કુંભાર ઘડો બનાવે    |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             | ગુણને રોકે.             | તેનો સદુપયોગ કે     |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             |                         | દુરુપયોગ થાય તેવું. |  |  |  |  |  |  |  |  |
| ٤. | આયુષ્ય કર્મ | આત્માના અમરત્વને રોકે.  | જેલની સજા જેવું.    |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    |             | સંસારમાં જન્મમરણ થાય.   | :                   |  |  |  |  |  |  |  |  |
|    | I           |                         |                     |  |  |  |  |  |  |  |  |

પ્રથમનાં ચાર કર્મો, ઘાતી છે તે આત્માના ગુણનો ઘાત કરનારાં છે. બીજાં ચાર કર્મો અઘાતી છે, તે શુભાશુભ ફળને આપનારાં છે.

રક્ટ જ તત્ત્વમીમાંસા

# પ્રકૃતિ બંધના ઉત્તર ભેદો

पञ्च-नव-द्वयष्टाविंशति-चतुर्द्विचत्वारिंशद्

द्धि-पञ्च-भेदा यथाक्रमम्

6-5

પંચ-નવ-દ્વિ-અષ્ટાવિંશતિ-ચતુર્દ્વિચત્વારિંશદ્દ્

દ્ધિ-પંચ-ભેદા યથાક્રમમ્

6-5

પંચ-નવ-દ્વિ-અષ્ટાવિંશતિ-ચતુર્દ્વિચત્વારિંશદ્દ્

દ્ધિ-પંચ-ભેદા યથાક્રમમ્

6-5

જ્ઞાનાવરણ વગેરે આઠ મૂળ પ્રકૃતિના અનુક્રમે પ, ૯, ૨, ૨૮, ૪, ૪૨ અને ૫ ભેદો મળી ૯૭ ભેદો છે.

| જ્ઞાનાવરણ | ų    |
|-----------|------|
| દર્શનાવરણ | ૯    |
| વેદનીય    | ર    |
| મોહનીય    | . २८ |
| આયુષ્ય    | 8    |
| નામ       | ४२   |
| ગોત્ર     | 5    |
| અંતરાય    | ų    |
|           | ৫৩   |

मत्यादीनाम् ८-७ મત્યાદીનામ્ ८-७ મતિ-આદીનામ્ ८-७

જ્ઞાનાવરણના પાંચ ભેદો છે : મતિજ્ઞાનાવરણ, શ્રુતજ્ઞાનાવરણ અવધિજ્ઞાનાવરણ, મનઃપર્યવજ્ઞાનાવરણ અને કેવળ જ્ઞાનાવરણ.

અધ્યાય : ૮ · સુત્ર : ૬-૭ 🕸 ૨૬૯

- ૧. મતિજ્ઞાનને રોકે તે મતિજ્ઞાનાવરણ કર્મ પ્રકૃતિ.
- ર. શ્રુતજ્ઞાનને રોકે તે શ્રુતજ્ઞાનાવરણ કર્મ પ્રકૃતિ.
- ૩. અવધિજ્ઞાનને રોકે તે અવધિજ્ઞાનાવરણ પ્રકૃતિ.
- ૪. મનઃપર્યવજ્ઞાનને રોકે તે મનઃપર્યવજ્ઞાનાવરણ પ્રકૃતિ.
- ૫. કેવળજ્ઞાનને રોકે તે કેવળજ્ઞાનાવરણ પ્રકૃતિ.

(વિશેષ સ્વરૂપ અધ્યાય ૧માં ૯મા સૂત્રમાં આપેલું છે.)

## चक्षुरचक्षुरवाधिकेवलानां निद्रानिद्रानिद्राप्रचला

प्रचलाप्रचला-स्त्यानर्द्धि वेदनीयानि च ८-८ ચક્ષુરચક્ષુરવધિકેવલાનાં નિદ્રા-નિદ્રાનિદ્રા-પ્રચલા પ્રચલાપ્રચલા સ્ત્યાનર્દ્ધિવેદનીયાનિ ચ ૮-૮ ચક્ષુઃ અચક્ષુઃ અવધિ-કેવલાનાં નિદ્રા-નિદ્રાનિદ્રા

તુઃ અચતુઃ અવાય-કવલાના ાનદ્રા-ાનદ્રાાનદ્રા પ્રચલા-પ્રચલાપ્રચલા, સ્ત્યાનર્દ્ધિ વેદનીયાનિ ચ ૮-૮

યક્ષુ, અચક્ષુ, અવિ અને કેવળ એ ચાર દર્શનનાં ચાર આવરણો, તથા નિદ્રા, નિદ્રાનિદ્રા, પ્રચલા, પ્રચલાપ્રચલા, અને સ્ત્યાનર્દ્ધિ એ પાંચ વેદનીય એમ દર્શનાવરણના નવ ભેદો છે.

વેદનીય = અનુભવવું.

- જે કર્મપ્રકૃતિના ઉદયથી ચક્ષુ દ્વારા રૂપનું સામાન્ય જ્ઞાન ન થાય તે ચક્ષુ દર્શનાવરણ.
- ર. અચક્ષુ-ચક્ષુ સિવાયની ચાર ઇંદ્રિયો તથા મન. જે કર્મપ્રકૃતિના ઉદયથી ચક્ષુ સિવાયની ચાર અને મન દ્વારા પોતાના વિષયનું સામાન્ય જ્ઞાન ન થાય તે અચક્ષુ દર્શનાવરણ.
- 3. જે કર્મના ઉદયથી અવધિદર્શનરૂપ સામાન્ય જ્ઞાન ન થાય તે અવધિદર્શનાવરણ.
  - ૪. જે કર્મના ઉદયથી કેવળદર્શનરૂપ સામાન્ય જ્ઞાન ન થાય તે

કેવળદર્શનાવરણ.

જગતના પદાર્થીનો કે વસ્તુનો બોધ સામાન્ય અને વિશેષ બે પ્રકારે છે. વસ્તુનો વિશેષ રૂપે બોધ તે જ્ઞાન, અને સામાન્ય રૂપે બોધ તે દર્શન છે. જ્ઞાન-દર્શન બંને જ્ઞાન સ્વરૂપ છે. પરંતુ સામાન્ય બોધને દર્શન કહેવામાં આવે છે અને વિશેષ બોધને જ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. આત્માના જ્ઞાનદર્શન ઉપયોગમાં ત્રણે કાળની સમસ્ત વસ્તુને વિશેષ સામાન્યપણે જાણવાની શક્તિ છતાં આત્માને અતિ અલ્પ બોધ થાય છે. તેનું કારણ જ્ઞાનાવરણીય અને દર્શનાવરણીય કર્મપ્રકૃતિ છે. જોકે આ પ્રકૃતિઓ આત્માના જ્ઞાન-દર્શન ગુણને સર્વથા આવરણ કરી શકતી નથી. તેથી જંતુ માત્રથી માંડી સર્વ પ્રાણીઓનો જ્ઞાનદર્શન ગુણ અલ્પાધિકપણે વ્યક્ત થાય છે.

પાંચ ઇન્દ્રિયો અને મન દ્વારા થતું મતિજ્ઞાન સામાન્ય અને વિશેષ બે પ્રકારે હોય છે. તેથી તેના વડે પ્રથમ સામાન્ય મતિજ્ઞાન થાય છે. તે પ્રમાણે ચક્ષુ ઇન્દ્રિયથી રૂપનું સામાન્ય મતિજ્ઞાન થાય છે. તથા શેષ ચાર ઇન્દ્રિયો અને મન દ્વારા તે તે યનું સામાન્ય મતિજ્ઞાન તે અચક્ષુ દર્શન છે. અવધિ લબ્ધિથી થતો સામાન્ય બોધ તે અવધિદર્શન છે. કેવળલબ્ધિથી થતો સામાન્ય બોધ તે કેવળદર્શન છે.

(મન:પર્યવમાં દર્શનરૂપ સામાન્ય બોધ નથી કારણ કે મન:પર્યવ જ્ઞાનમાં જે મનના પર્યાયો જણાય છે તે વિશેષરૂપ છે, તેથી એ જ્ઞાનનો બોધ પ્રથમથી જ વિશેષરૂપ છે. તેથી તેમાં દર્શનરૂપ સામાન્ય બોધ નથી. વિપુલમતિની અપેક્ષાએ ૠજુમતિનો ભેદ સામાન્ય ગણાય છે.)

શ્રુતંજ્ઞાન શબ્દ-અર્થની સ્પષ્ટતાથી થતું હોવાથી તે જ્ઞાન પણ વિશેષરૂપ છે.

આ પાંચ જ્ઞાનમાં મતિજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન સામાન્ય અને વિશેષરૂપ છે. દર્શનાવરણ એ મતિજ્ઞાનનો જ સામાન્ય ભેદ છે.

દર્શનાવરણના ચક્ષુ આદિ દર્શનાવરણ ઉપિરાંત નિદ્રાના પાંચ પ્રકાર

અધ્યાય : ૮ • સૂત્ર : ૮ 🎏 ૨૭૧

- છે. નિદ્રા આદિ તે તે કર્મપ્રકૃતિના ઉદયજન્ય છે.
- નિદ્રા : જે કર્મના ઉદયથી નિદ્રા આવે તે નિદ્રાવેદનીય
   દર્શનાવરણ. વિશેષ પ્રયત્ન વિના શીઘ્રપણે જાગી શકાય તેવી નિદ્રા.
- ર. નિદ્રાનિદ્રા: ઘણા પ્રયતનથી કષ્ટપૂર્વક જાગવું થાય તે નિદ્રાનિદ્રા વેદનીય દર્શનાવરણ.
  - ૩. પ્રચલા : બેઠા બેઠા ઊંઘ આવે તે પ્રચલા વેદનીય દર્શનાવરણ.
- ૪. પ્રચલા-પ્રચલા : ચાલતાં ચાલતાં ઊંઘ આવે તે પ્રચલા-પ્રચલા વેદનીય દર્શનાવરણ.
- પ. સ્ત્યાનર્દ્ધિ : દિવસે ચિંતવેલું કાર્ય રાત્રે ઊંઘમાં કરી આવે તે સ્ત્યાનર્દ્ધિ વેદનીય દર્શનાવરણ.

વેદનીય શબ્દનો અર્થ અનુભવવું. બધાં જ કર્મો અનુભવમાં આવતાં હોવાથી વેદનીય છે. પરંતુ ત્રીજી કર્મપ્રકૃતિ માટે વેદનીય શબ્દ રઢ બનેલો છે. સુખદુઃખરૂપે વેદાય તે વેદનીય. વાસ્તવમાં દરેક કર્મ અનુભવમાં આવે છે, તેથી અહીં દર્શનાવરણમાં વેદનીય શબ્દ તે અર્થમાં છે.

| सदसद्वेद्ये     | 6-6 |
|-----------------|-----|
| સદ્-અસદ્-વેદો   | 6-6 |
| સદ્-અસદ્-વેદ્યે | 6-6 |

સદ્વેઘ = સાતાવેદનીય અને અસાતાવેદનીય એમ વેદનીય પ્રકૃતિના બે ભેદ છે.

જે કર્મના ઉદયથી પ્રાણીને શારીરિક કે માનસિક સુખનો અનુભવ થાય તે સાતા વેદનીય કર્મ છે, અને જે કર્મના ઉદયથી પ્રાણીને શારીરિક કે માનસિક દુઃખનો અનુભવ થાય તે અસાતાવેદનીય કર્મ છે.

જેનો મુખ્યત્વે શરીર દ્વારા અનુભવ થાય છે, શરીર જડ હોવા છતાં ચેતન સહિત સજીવ છે, અને આત્મામાં અનુભવ નામનો જ્ઞાનાદિ

મોહનીય કર્મના મુખ્ય બે ભેદ છે : ૧. દર્શનમોહનીય ૨. ચારિત્ર મોહનીય

સંજ્વલનવિકલ્પાઃ ચ એકશઃ ક્રોધ-માન-માયા-લોભાઃ હાસ્ય

રતિ-અરતિ-શોક-ભય-જુગુપ્સા-સ્ત્રી-પું-નપુંસકવેદાઃ

- (૧) દર્શન મોહનીયના ત્રણ ભેદ છે. ૧. સમ્યક્ત્વ મોહનીય ૨. મિત્થાત્વ મોહનીય ૩. મિશ્ર મોહનીય
- (૨) ચારિત્ર મોહનીયના મુખ્ય બે ભેદ છે. ૧. કષાય મોહનીય, ૨. નોકષાય મોહનીય.

કષાય મોહનીયના મુખ્ય ચાર ભેદો છે, તેના અવાંતર ભેદો પણ ચાર છે.

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૧૦ 🕸 ૨૭૩

અનંત નુબંધી ક્રોધ માન માયા, લોભ ૪ અપ્રત્યાખ્યાનાવરણ ક્રોધ, માન, માયા, લોભ ૪ પ્રત્યાખ્યાનાવરણ ક્રોધ, માન, માયા, લોભ ૪ સંજ્વલન ક્રોધ, માન, માયા, લોભ ૪ = ૧૬

નોકનાય મોહનીય (કષાયને સહાય થનારા)ના નવ ભેદો છે, હાસ્યષટક = હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભય, શોક, જુગુપ્સા = ૬, વેદત્રિક = સ્ત્રીવેદ, પુરુષવેદ, ન્યુસકવેદ ૩ = ૯. ૧૬ + ૯ = ૨૫ દર્શનોહનીય ૩, ચારિત્ર મોહનીય ૨૫ = કુલ ૨૮ પ્રકૃતિ

## મોહનીય કર્મની વિશેષ નોંધ

મોહનીય = (મૂંઝવનાર કર્મપ્રકૃતિ) જીવને વિચારમાં-શ્રદ્ધામાં આચારમાં-વર્તનમાં-ચારિત્રમાં મૂંઝવે છે. ૧. જિનવર પ્રણિત જીવાદિ તત્ત્વમાં રુચિ, શ્રદ્ધા થવા ન દે તે દર્શનમોહનીય અને શુદ્ધ આચાર કે વર્તન થવા ન દે તે ચારિત્રમુોહનીય.

- 1. **સમ્યક્ત્વ મોહનીય :** સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થવા છતાં શંકાદિ દ્વારા દોષ લાવે. ક્ષાયિક ભાવવાળી તત્ત્વ રૂચિને આવરણ કરે.
- મિથ્યાત્વ મોહનીય : વિપરીત શ્રદ્ધાન-જીવાદિ તત્ત્વોનું યથાર્થ
   શ્રદ્ધાન ન થાય. સતદેવાદિમાં અશ્રદ્ધા અને અસત્ દેવાદિમાં શ્રદ્ધા.
- 3. **મિશ્ર મોહનીય :** આ કર્મના ઉદયથી જીવાદિ તત્ત્વોમાં યથાર્થપણે રૂચિ કે અરૂચિ ન થાય. અનિર્ણયાત્મક અધ્યવસાય.

ચારિત્રમોહનીય : ચારિત્ર = સત્ક્રિયારૂપ વર્તનમાં જીવને મૂંઝવે, અર્થાત્ હિંસાદિ પાપોથી નિવૃત્તિ થવા ન દે, અને લીધેલાં વ્રતોમાં દૂષણ-અતિચાર લગાડે. મોહ અજ્ઞાનજન્ય છે.

કષાય મોહનીય કર્મપ્રકૃતિ : સંસારમાં પરિભ્રમણ કરાવનાર કર્મ. ચારે કષાયના વળી અવાંતરો ભેદોરૂપ સંતતિ હોય છે અને દરેકમાં તીવ્રતા અને તરતમતા હોય છે. કષાયો મૂળમાં તો રાગદ્વેષના અધ્યવસાયોનો વિસ્તાર છે.

ક્રોધ: ગુસ્સો, આવેશ, આક્રોશ, રીસ, દ્વેષ, અનાદર, અસૂયા,

કોપ, રોષ, કલહ, વૈમનસ્ય.

**માન** : અહંકાર, ગર્વ, દર્પ, મદ, અભિમાન.

માયા : દંભ, કપટ, છળ, પ્રપંચ, વંચના, છેતરપિંડી, કુટિલતા, વક્રતા.

**લોભ : અ**સંતોષ, આસક્તિ, તૃષ્ણા, ઇચ્છા, મૂર્ચ્છા, કામ, મમત્વ, આકાંક્ષા.

1. અનંતાનુબંધી કષાય: ક્રોધ, માન, માયા, લોભની ભયંકરતા અનંત કાળ સુધી સંસારમાં બંધાવે તે અનંતાનુબંધી કષાય. જે કષાયના ઉદયથી મિથ્યાત્વમોહનીયનો બંધ કે ઉદય થાય તે અનંતાનુબંધી. આ કષાયના ઉદયથી જીવને હિતા-હિતનું ભાન નથી રહેતું અને તત્ત્વોનો હેય, ઉપાદેયનો વિવેક હોતો નથી; કે મારે મારા હિત માટે પાપાદિથી નિવૃત્ત થવા જેવું છે અને અહિંસાદિને ઉપાસવા જેવા છે. આ તીવ્ર કષાયના કારણે જીવનો સમ્યક્ત્વગુણ આવરાઈ જાય છે.

સ્થિતિ – ગતિ – તીવ્રતા જન્મપર્યંત રહે છે. અર્થાત્ કોઈ વ્યક્તિ પ્રત્યે થયેલો અભાવ, તે વ્યક્તિ જ્યારે મળે ક્યારે થાય અથવા જન્મપર્યંત સતત રહે છે. આવા પરિશામવાળો જીવ પ્રાયે મૃત્યુ પામે તો નરકગતિ પામે છે.

ર. અપ્રત્યાખાનાવરણ : ક્રોધ, માન, માયા, લોભ. પ્રથમ કરતાં રસની અલ્પતા હોય છે. આ કષાયોના ઉદયથી જીવના દેશવિરતિ ગુણને રોકે છે અર્થાત્ હિંસાદિ પાપોથી પ્રત્યાખ્યાનરૂપ વિરતિ થવા ન દે. શ્રદ્ધા હોવાથી પ્રત્યાખ્યાન કરવા જેવા છે તેમ જાણે ખરો છતાં પ્રત્યાખ્યાન-પચ્ચખ્ખાણ (પ્રતિજ્ઞા) લઈ પાપોથી પાછા વળવાનો નિયમ લઈ ન શકે.

અપ્રત્યાખ્યાન કષાયના ઉદય વખતે અનંતાનુબંધી કષાયનો ઉદય થઈ આવે અથવા ના પણ હોય. પરંતુ પ્રત્યાખ્યાન અને સંજ્વલનનો ઉદય હોય જ છે.

આ કષાયનો ઉદય નિરંતર વધારેમાં વધારે બાર માસ રહે. જે

અધ્યાય : ૮ · સુત્ર : ૧૦ જે ૨૭૫

વ્યક્તિ સાથે અભાવ થાય તેની સાથેનો તે અભાવ વધુમાં વધુ બારમાસ રહીને ઘટી જાય કે દૂર થઈ જાય.

ુ આ કષાયના ઉદયમાં જો જીવ મરણ પામે તો પ્રાયે તિર્યંચગતિમાં જાય.

3. પ્રત્યા<mark>ખ્યાનાવરણ : ક્રોધ, માન</mark>, માયા, લોભ. બીજા કરતાં મંદ કષાય.

જે કષાયના ઉદયથી જીવને સર્વવિરતિનું આવરણ રહે, પોતાને ચારિત્રમાં શ્રદ્ધા હોવા છતાં ચારિત્ર ગ્રહણ ન કરે.

સ્થિતિ: આ કષાયનો ઉદય વધારેમાં વધારે ચાર માસ રહે, પછી તે પ્રકારના અધ્યવસાય શમી જાય.

ગતિ : આ કષાયના ઉદયમાં જીવ મરણ પામે તો મનુષ્યગતિમાં જાય.

૪. **સંજવલન :** ક્રોઘ, માન, માયા, લોભ. આ કષાયોના રસ અત્યંત અલ્પ હોય છે. ચારિત્ર પ્રહેણ કરેલું છે પણ અતિચારો લાગે તે સંજ્વલન. આ કષાયના ઉદયથી જીવને શુદ્ધ ચારિત્ર (યથાખ્યાત) પ્રાપ્ત થતું નથી. અતિચારોથી મલિનતા આવે છે.

સ્થિતિ-ગતિ : આ કષાયનો ઉદય વધુમાં વધુ ૧૫ દિવસ રહે છે. આ ક<mark>ષાયના ઉદયમાં મૃત્યુ પામે તો</mark> જીવ દેવગતિને પામે છે.

આ ક**માયો**ની સ્થિતિ વ્યવહાર અપેક્ષાએ છે. નિશ્ચય દૃષ્ટિથી કાળની મર્યાદામાં અલ્પાધિકતા હોય છે.

વળી ગતિની પ્રાપ્તિ આયુષ્યબંધના આધારે હોય છે. કષાયની પરિણતિ પ્રમાણે આયુબંધનો આધાર છે. તેથી અનંતાનુબંધી કષાયના ઉદયમાં પણ તરતમતા હોય તો તે પ્રમાણે આયુબંધ પડે, અર્થાત્ ચારે ગતિમાંથી ગમે તે ગતિનું બંધાય.

છતાં અપ્રત્યાખ્યાન સમયે આયુબંધ દેવોને મનુષ્યગતિ અને નારકોને મનુષ્યગતિનું બંધાય. મનુષ્ય અને તિર્યંચ દેવગતિનું જ બાંધે. પ્રત્યાખ્યાન અને સંજ્વલન કષાયના ઉદયમાં દેવગતિનું જ બંધાય.

#### કષાયોની ભયાનકતા

| કષાયનો<br>પ્રકાર             | અનંતાનુબંધી                | અપ્રત્યાખ્યાનીય             | પ્રત્યાખ્યાનીય                           | સંજ્વલન                          |
|------------------------------|----------------------------|-----------------------------|------------------------------------------|----------------------------------|
| શેનો<br>ઘાત કરે ?            | સમ્યકત્વનો<br>પાતકરે       | દેશવિરતિનો<br>ઘાત કરે       | સર્વવિરતિનો<br><b>ધા</b> ત કરે           | યથાખ્યાત<br>ચારિત્રનો<br>ઘાત કરે |
| કઈ ગતિએ                      | નરક ગતિએ                   | તિર્ધંચ ગતિએ                | <b>મનુષ્ય</b> ગતિએ                       | <b>દેવ</b> ગતિએ                  |
| લઈ જાય                       | લઈ જાય                     | લઈ જાય                      | લઈ જાય                                   | <i>લ</i> ઈ જાય                   |
| ક્યાં સુધી                   | જીવન પર્યંત                | એક વર્ષ                     | ચાર માસ                                  | પંદર દિવસ                        |
| રહે                          | રહે                        | સુધી રહે                    | સુધી રહે                                 | સુધી રહે                         |
| ક્રોધની<br>ઉપમા              | પર્વતમાં પડેલી<br>ફાટ જેવો | પૃથ્વીમાં પડેલી<br>ફાટ જેવો | <b>ધૂળમાં પ</b> ડેલી<br><b>રેખા</b> જેવો | પાર્શીમાં<br>પડેલી<br>રેખા જેવો  |
| માનની                        | <b>પથ્થરના</b>             | હાડકા <b>*</b>              | ' લાકડાના                                | નેતરની                           |
| ઉપમા                         | થાંભલા જેવો                | જેવો                        | <b>થાં</b> ભલા જેવો                      | સોટી જેવો                        |
| માયાની                       | વાંસના મૂળ                 | ઘેટાના                      | ગોમૂત્રની                                | વાંસના                           |
| ઉપમા                         | જેવી                       | શીંગડા જેવી                 | ઘારા જેવો                                | છોતરા જેવી                       |
| લોભની કર્સુબીના <sup>ગ</sup> |                            | ગાડાના પૈડાની               | કાજળના                                   | હળદરના                           |
| ઉપમા રંગ જેવો                |                            | મરી જેવો                    | રંગ જેવો                                 | રંગ જેવો                         |

કષાય એટલે જીવના પરિણામની ચીકાશ, મલિનતા. જેમ તેલમર્દનવાળો પુરુષ જમીન પર વ્યાયામ કરે ત્યારે ચીકાશને કારણે ધૂળ ચોંટી જાય, તેમ જીવના કષાયમય ઉપયોગને કારણે જીવના પ્રદેશોને કર્મરજ ચોંટે છે. તે ઉપરના દૃષ્ટાંત પ્રમાણે તીવ્રતા અને મંદતા સમજવી. મિથ્યામતિ જીવને અનંતાનુબંધી કષાય મુખ્યત્વે હોય છે.

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૧૦ 🕸 ૨૭૭

| स्रा     | ļ      | સ્તાર્જ      |               |       | าเลิน           | प्रथम     | त्राह्य<br> | 6    |      | थोअ         | म्यम      | ₩<br> | ਨੂੰ ਡੇ | तरेत    | ii d      | ਨੂੰ ਡ   |      |
|----------|--------|--------------|---------------|-------|-----------------|-----------|-------------|------|------|-------------|-----------|-------|--------|---------|-----------|---------|------|
|          | ઉતમા   | કિરમજી       | بئ            | -     | વૈડાની          | ि<br>भुरी | श्रेवो      |      |      | श्रीतः      | ઉત્તક     | પડેલ  | शह     | હળદરનો  | <b>نځ</b> |         |      |
| <b>a</b> | સ્વભાવ | भीवी थाय     | & মান্ধ       | નહીં  | કાઝાં           | भूतम्     | श्रीधी थाय  |      |      | પવનથી       | મીવી      | กไล   | -      | તરત જ   | મીલી      | নান     |      |
| गितास    | (34મા  | વાંસના       | મૂળ જેવી      |       | धेटाना          | શિંગડા    | જુવા        |      |      | બળદના       | મૂતરની    | શાકા  | જેવી   | વાંસની  | છાલ       | જેવી    |      |
| T.       | स्वलाव | માટ રાષ      | ं.<br>च       |       | જ<br>જૂ         | प्रशन्नधी | Æ.          |      |      | ब्रोश       | प्रयत्नधी | द     |        | तरत     | નમીજાય    |         |      |
| मान      | ામત્તા | पध्यरना      | थांभदा        | જેવો  | કારકાના         | થાંભલા    | જેવો        |      |      | લાકરાના     | થાંભલા    | જેવો  |        | નેતરની  | भोटी      | જુવો    |      |
| 3        | સ્વભાવ | ક્યારેય      | नाश्च न       | તાત્ર | લીમા            | વડસાદથી   | ભુંસાય      |      |      | પવનથી       | ભૂસાય     |       |        | તરત     | ભૂસાય     |         |      |
| भेष      | (34મા  | પર્વતની      | ડ્રેના<br>પ્ર | अभान  | પૃથ્વી          | ઉત્તડ     | દોરેલી      | રુષા | સમાન | રેતીમાં     | દોરેલી    | જુના  | સમાન   | પાણીમાં | દોરેલી    | रू<br>इ | समान |
| নাম্ব    | hદેષ્ટ | અનન્તાનુબંઘી |               |       | અપ્રત્યાખ્યાનીય |           |             |      |      | પ્રભાષ્યાના | ,         |       |        | સંજ્વલન | ,         |         |      |
| ##       | o ·    | نہ           |               |       | نہ              |           |             |      |      | 'n          |           |       |        | ∞.      |           |         |      |

(2) hins

|                                               | કાનાસ્કાર્વિ  | (৮) સુત્રાજ્યના      | (৪) মুর্রুদ্দৈম          | (૫) માના                | (२) फरड्रफॅल               |
|-----------------------------------------------|---------------|----------------------|--------------------------|-------------------------|----------------------------|
|                                               | अध्यात्र कांच | 426                  | শুকু                     | 7 ° 7                   | D'                         |
| ૪)<br>થા, લોભ)                                | દોષનો ઉદ્દભવ  | अद्धा न थवा ह        | પચ્ચકૃષાણ ન<br>કરવા દે.  | ચારિત્ર ન<br>લેવાદે     | ચારિત્રમાં અતિયા<br>લગાડે. |
| કષા <sup>ટ</sup> (૪)<br>(કોધ, માન, માયા, લોભ) | ગુક્ષનો ઘાત   | भभ५त                 | દશવિરતિ                  | સર્વ લિશત               | पशाष्यात यारित्र           |
|                                               | સમજ           | જીંદગી સુધી          | એક વર્ષ<br>સુધી          | ચાર મહિના<br>સુધી       | પંદર દિવસ<br>સુધી          |
|                                               | 'nčbł         | અનંતાનુબંધી<br>કૃષાય | અપ્રત્યાખ્યાનીય<br>કૃષાય | પ્રત્યાખ્યાનીય<br>કૃષાય | સંજ્વલન<br>કૃષાય           |
|                                               | स्            | نہ                   | نہ                       | m                       | ×                          |

#### નવ નોકષાયની વિશેષતા

નોકષાય: કષાયના સહચારી. કષાયની સાથે પોતાનું ફળ બતાવે તેનો કષાય. અથવા કષાયના ઉદયમાં નિમિત્ત બને છે, પ્રેરણા કરે, તે નોકષાય. કષાયોના ઉદયની તરતમતા પ્રમાણે નોકષાયના વિપાકની તરતમતા હોય છે.

હાસ્યષટક = હાસ્ય આદિ છ.

**હાસ્યમોહનીય :** અન્યને પીડા થાય ત્યારે વ્યર્થ હસવું, જે કર્મના ઉદયથી હસવું આવે તે.

**રતિમોહનીય :** અન્યને દુઃખ થવાથી પ્રીતિ ઉપજે, મનમાં સારું માને તે. જે કર્મના ઉદયથી રતિ ઉપજે તે.

અરતિ : અપ્રિય પદાર્થમાં અભાવ થાય તે અરતિ. જે કર્મના ઉદયથી ઉપજે તે.

વેદત્રિક: ૧. પુરુષવેદ ; જે કર્મના ઉદયથી સ્ત્રીભોગની કામના થાય.

૨. સ્ત્રીવેદ : જે કર્મના ઉદયથી પુરુષભોગની કામના થાય.

3. નપુંસકવેદ : જે કર્મના ઉદયથી સ્ત્રી-પુરુષ બંનેના ભોગની કામના થાય.

પુરુષવેદ તૃણના અગ્નિ સમાન છે. શીધ્ર ઉત્પન્ન થાય અને શીધ્ર શાંત થાય. સ્ત્રીવેદ લાકડાંના અગ્નિ જેવો છે, જેમ લાકડાંનો અગ્નિ ઉદ્દીપ્ત ઘીમે થાય, શાંત પણ ઘીમે થાય તેમ સ્ત્રીવેદનો ઉદય જલદી ન થાય અને શાંત પણ જલદી ન થાય. નપુંસકવેદ નગરના દાહ જેવો છે. તે વેદનો ઉદય ઘણા લાંબા કાળ સુધી રહે છે જેમકે નગરનો દાહ લાગ્યા પછી લાંબા કાળ સુધી રહે છે.

> नारक-तैर्यग्योन-मानुष-दैवानि ८-११ ना२५-तैर्यग्योन-भानुष-दैवानि ८-११ ना२५-तैर्यग्योन-भानुष-दैवानि ८-११

નરક, તિર્યંચ, મનુષ્ય અને દેવ એમ ચાર પ્રકારે આયુષ્યકર્મ છે.

આયુષ્યકર્મના ઉદય પ્રમાણે ગતિનામકર્મ અનુસરે છે. તેથી જે કર્મના ઉદયથી નરકગતિનું જીવન પ્રાપ્ત થાય છે તે નરકાયુષ્ય છે. જે કર્મના ઉદયથી તિર્યંચગતિનું જીવન પ્રાપ્ત થાય તે તિર્યંચ આયુષ્ય છે.

જે કર્મના ઉદયથી મનુષ્યગતિનું જીવન પ્રાપ્ત થાય તે મનુષ્યનું આયુષ્ય છે. જે કર્મના ઉદયથી દેવગતિનું જીવન પ્રાપ્ત થાય તે દેવઆયુષ્ય છે. (આયુષ્યકર્મની વિશેષ નોંધ અધ્યાય ૨, સૂત્ર પ૨ માં છે.)

## નામકર્મના ભેદો

गति-जाति-शरीराऽङ्गगोपाङ्ग-निर्माण-बन्धन-संघात-संस्थान संहनन-स्पर्श-रस-गन्ध-वर्णाऽऽनुपूर्व्यगुरुलघूपघात-पराघाता ऽऽतपोद्योतोच्छ्वास-विहायोगतयः प्रत्येक-शरीर-त्रस-सुभग सुस्वर-शुभ-सूक्ष्म-पर्याप्त-स्थिराऽऽदेययशांसि

सेतराणि तीर्थकृत्वं च

**८-9** २

ગતિ-જાતિ-શરીરાંકગોપાંગ-નિર્માણ-બંધન-સંઘાત-સંસ્થાન સંહનન-સ્પર્શ-રસ-ગંધ-વર્જ઼-આનુપૂર્વ્યગુરુલઘૂપઘાત-પરાઘાતા કકતપોદ્યોતોચ્છ્વાસ-વિહાયોગતયઃ પ્રત્યેક-શરીર-ત્રસ-સુભગ સુસ્વર-શુભ-સૂક્ષ્મ-પર્યાપ્ત-સ્થિરાક્કદેયયશાંસિ

સેતરાણિ તીર્થકૃત્ત્વં ચ ૮-૧૨

ગતિ-જાતિ-શરીર-અંગોપાંગ-નિર્માણ-બંધન-સંઘાત-સંસ્થાન સંહનન-સ્પર્શ-રસ-ગંધ-વર્જ઼-આનુપૂર્વી-અગુરુલઘુ-ઉપઘાત-પરાઘાત-આતપ-ઉદ્યોત-ઉચ્છ્વાસ-વિહાયોગતયઃ પ્રત્યેકશરીર ત્રસ સુભગ-સુસ્વર-શુભ-સૂક્ષ્મ-પર્યાપ્ત-સ્થિર-આદેયયશાંસિ

સેતરાણિ તીર્થકૃત્વં ચ

८-१२

ગતિ, જાતિ, શરીર, અંગોપાંગ, બંધન, સંઘાત,

અધ્યાય : ૮ · સુત્ર : ૧૨ 🕸 ૨૮૧

સંહનન, સંસ્થાન, વર્ણ, ગંઘ, રસ, સ્પર્શ, આનુપૂર્વી, વિહાયોગતિ, પરાઘાત, ઉચ્છ્વાસ, આતપ, ઉદ્યોત, અગુરુલઘુ, તીર્થંકર, નિર્માણ, ઉપઘાત, ત્રસ, બાદર, પર્યાપ્ત, પ્રત્યેક શરીર, સ્થિર, શુભ, સુભગ, સુસ્વર, આદેય, યશ, સ્થાવર, સૂક્ષ્મ, અપર્યાપ્ત, સાધારણ શરીર, અસ્થિર, અશુભ, દુર્ભગ, દુઃસ્વર, અનાદેય, અયશ કુલ ૪૨ ભેદો નામકર્મના છે.

નામકર્મ એટલે શરીરને નામ આપવામાં આવે છે તે નહિ, પણ શરીર દ્વારા ભોગવાતી વિવિધ કર્મપ્રકૃતિ છે. જેમાં શરીરની રચના, સ્પર્શાદિ, યશ, અપયશ જેવા પ્રકારોનો સમાવેશ થાય છે.

નામકર્મની પ્રકૃતિના મૂળ ભેદો ૪૨ છે. તેને વિસ્તારથી જોતાં ૬૭, ૯૩ કે ૧૦૩ એમ અન્ય સખ્યા પણ જોવા મળે છે. તેથી સૂત્રમાં મૂળ પ્રકૃતિના ભેદો ૯૭ કહ્યા છે.

| ગતિ       | 8                                                                                                                | ጸ                                                                                                      | 8                                                                                                                                         |
|-----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| જાતિ      | પ                                                                                                                | પ                                                                                                      | પ                                                                                                                                         |
| શરીર      | પ                                                                                                                | પ                                                                                                      | પ                                                                                                                                         |
| અંગોપાંગ  | 3                                                                                                                | 3                                                                                                      | 3                                                                                                                                         |
| બંધન      | પ્                                                                                                               | ૧૫                                                                                                     | _                                                                                                                                         |
| સંઘાત     | પ                                                                                                                | પ્                                                                                                     | _                                                                                                                                         |
| સંહનન     | ۶                                                                                                                | 5                                                                                                      | 5                                                                                                                                         |
| સંસ્થાન   | ۶                                                                                                                | ۶                                                                                                      | ۶                                                                                                                                         |
| વર્શ      | ų                                                                                                                | પ                                                                                                      | _                                                                                                                                         |
| ગુંધ      | ર                                                                                                                | ૨                                                                                                      | ૧                                                                                                                                         |
| રસ        | પ                                                                                                                | પ                                                                                                      | ٩                                                                                                                                         |
| સ્પર્શ    | 4                                                                                                                | 6                                                                                                      | ٩                                                                                                                                         |
| આનુપૂર્વી | 8                                                                                                                | 8                                                                                                      | 8                                                                                                                                         |
|           | ગતિ<br>જાતિ<br>શરીર<br>અંગોપાંગ<br>બંધન<br>સંઘાત<br>સંહનન<br>સંસ્થાન<br>વર્ણ<br>ગંધ<br>રસ<br>સ્પર્શ<br>આનુપૂર્વી | જાતિ પ<br>શરીર પ<br>અંગોપાંગ ૩<br>બંધન પ<br>સંઘાત પ<br>સંહનન ક<br>સંસ્થાન ક<br>વર્ણ પ<br>ગંધ ૨<br>૨સ પ | જાતિ ૫ ૫<br>શરીર ૫ ૫<br>અંગોપાંગ ૩ ૩<br>બંધન ૫ ૧૫<br>સંધાત ૫ ૫<br>સંહનન <i>૬ ૬</i><br>સંસ્થાન <i>૬ ૬</i><br>વર્ણ ૫ ૫<br>ગંધ ૨ ૨<br>૨સ ૫ ૫ |

| ૧૪. વિહાયોગતિ        | ર  | ર   | ٠ ع |
|----------------------|----|-----|-----|
| ૧૫. પ્રત્યેક પ્રકૃતિ | 4  | 4   | 6   |
| ૧૬. ત્રસદસક          | 10 | ૧૦  | ૧૦  |
| ૧૭. સ્થાવર           | 10 | 10  | ૧૦  |
|                      | ८उ | 903 | 50  |

નામકર્મના ચાર વિભાગ કરેલા છે.

- પાંડપ્રકૃતિ : જેમાં એક કરતાં વધુ સંખ્યા હોય તે પિંડપ્રકૃતિ.
   જેમકે કેળાની લૂમ એક, પણ કેળા ૧૦-૧૨ની સંખ્યામાં હોય છે.
- ૨. પ્રત્યેક પ્રકૃતિ : આ પ્રકૃતિમાં પેટા વિભાગો નથી. જેમકે પપૈયું એક એક અલગ હોય છે.
- ૩. ત્ર**સદશક** : જેમાં ત્રસ પ્રકૃતિ સાથે બાદર આદિ દસ પ્રકાર હોય છે.
  - ૪. સ્થાવરદસક : જેમાં સૂક્ષ્મ પ્રકૃતિ સાથે દસ પ્રકાર છે. **ચૌદ પિંડ પ્રકૃતિઓના ભેદો**
- . ૧. ગતિ નામકર્મ: ગતિ નામકર્મના ચાર ભેદો છે. તે ગતિ પ્રમાણે તે તે કર્મના ઉદયથી સુખદુઃખ ભોગવવા યોગ્ય દેવ, મનુષ્ય, 'તિર્યંચ કે મનુષ્યગતિ પ્રાપ્ત થાય.
  - ર. જાતિ નામકર્મ: આ કર્મના પાંચ ભેદો છે.
  - (૧) એકેન્દ્રિય : આ જીવોને ફક્ત ચામડી સ્પર્શ ઇન્દ્રિયવાળા છે.
  - (૨) બેઇન્દ્રિય : આ જીવો ચામડી અને જીભ બે ઇન્દ્રિય હોય છે.
  - (૩) ત્રણ ઇન્દ્રિયવાળા : આ જીવોને ચામડી, જીભ અને નાક ત્રણ ઇન્દ્રિય હોય છે. (તેઇન્દ્રિય)
  - ૪. ચાર ઇન્દ્રિયો<mark>વાળા : આ જ</mark>ીવોને ચામડી, જીભ, નાક અને આંખ હોય છે. (ચઉરિન્દ્રિય)
  - ૫. પાંચ ઇન્દ્રિયવાળા : આ જીવોને ચામડી, જીભ, નાક, આંખ અને કાન હોય છે. (પંચેન્દ્રિય.)
    - તે તે કર્મના ઉદયથી જીવો એકેન્દ્રિય આદિપશાને પામે છે.

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૧૨ 📽 ૨૮૩

શરીર નામકર્મ: આ કર્મના પાંચ ભેદ છે.

 ગૌદારિક, ૨. વૈક્રિય, ૩. આહારક. ૪. તૈજસ અને ૫. કાર્મણ

જે કર્મના ઉદયથી જીવ ઔદારિક આદિ પાંચે શરીરયોગ્ય પુદ્દગલો ગ્રહણ કરીને ઔદારિક આદિ શરીરરૂપ પરિણમાવે તે શરીર નામકર્મ.

(વિશેષ નોંધ : અ. ૨, સૂત્ર ૩૫થી ૫૧માં છે.

૪. **અંગોપાંગ નામકર્મ** : અંગ = શરીરના હાથ, પગ, માથું વગેરે.

અંગના પેટા અંગો તે ઉપાંગ = આંગળી, રેખા.

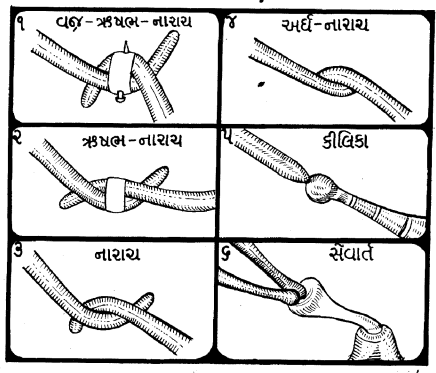
અંગોપાંગ ત્રણ પ્રકારના છે. ઔદારિક, વૈક્રિય અને આહારક આ ત્રણ શરીરને અંગોપાંગ હોય છે. તૈજસ-કાર્મણ શરીર સૂક્ષ્મ છે, તેથી તેને અંગોપાંગ હોતા નથી.

જે કર્મના ઉદયથી ઔદારિક શરીરરૂપે ગ્રહણ કરેલા પુદ્દગલો ઔદારિક શરીર રૂપે પરિણમે તે ઔદારિક અંગોપાંગ, તેમ બીજા શરીર માટે જાણવું.

- પ. બંધન : ઔદારિક આદિ પાંચ શરીર, તેમાં જે કર્મના ઉદયથી પૂર્વે ત્રહણ કરેલા ઔદારિક આદિ શરીરના પુદ્દગલો સાથે નવા ત્રહણ કરાતા ઔદારિક આદિ શરીરયોગ્ય પુદ્દગલોનો એકમેક સાથે સંયોગ થવો. તે ઔદારિક આદિ જે તે બંધન નામકર્મ.
- 5. **સંઘાત : બદ્ધ** પુદ્દગલોને શરીરના આકારમાં ગોઠવી આપનાર પાંચ**ારીર પ્રમા**ણે તેના પાંચ ભેદ છે. ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ, કાર્મણ.
- ે જે કર્મના ઉદયથી જેમ દંતાળી વડે છૂટા પડેલા ઘાસને એકત્ર કરવામાં આવે તેમ પ્રહણ કરેલા ઔદારિક આદિ શરીરના પુદ્દગલો પિંડરૂપે સંઘટિત થાય તે સંઘાત નામકર્મ.
- ૭. **સંહનન :** (સંઘયણ) હાડકાની વિશિષ્ટ રચના. તેના છ પ્રકાર છે : વજૠષભનારાચસંઘયણ, ૠષભનારાચ, નારાચ, અર્ધનારાચ,

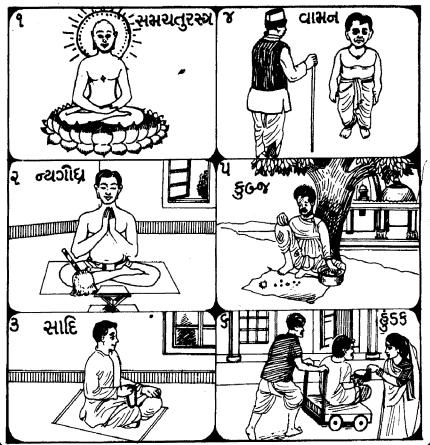
- વજ ૠષભનારાચસંઘયષા : અત્યંત મજબૂત હાડકાનો બાંધો. હાડકાના સાંધાને મર્કટબંધ, તેના પર હાડકાનો પટ્ટો અને વચમાં ખીલીથી જોડાષ્ટ્ર.
- ૠષભનારાચસંઘયજા : અસ્થિ સાંઘામાં બે બાજુ મર્કટબંધ તેના પર ખીલી નહિ.
- ૩. નારાચસંઘયણ : હાડકાને ખાલી બે બાજુ મર્કટ બાંધો.
- ૪. અર્થનારાચસંઘયણ : એક તરફ મર્કટ બંધ બીજી બાજુ ખીલી હોય.
- ૫. કીલિકાસંઘયષા : જેમાં હાડકા માત્ર ખીલીના બંધથી બંધાયેલા હોય.
- 5. છેવટ્ઠુંસંઘયણ : જેમાં હાડકાના સાંઘા અડીને રહ્યા હોય. જલ્દી ભાંગી જાય તેવા. હમણાનું સંઘયણ છેવટ્ઠું છે. સેવાર્ત પણ કહે છે.

# છ સંઘથણ



- સમચતુરસ્ત્ર સંસ્થાન પર્યંકાસને બેઠેલા અને ચારે છેડા એક્સરખા માપવાળું સંસ્થાન, નિરોગી અને સુંદર શરીર હોય છે.
- ન્યગ્રોધ પરિમંડલ સંસ્થાન : ન્યગ્રોધ = વડલો. નાભિ ઉપરના અંગો શુભ લક્ષણો વાળા હોય અને પ્રમાણયુક્ત શરીર હોય.
- સાદિ સંસ્થાન : નાભિ નીચેના અંગો શુભ લક્ષણવાળા અને સપ્રમાણ હોય.
- ૪. વામન સંસ્થાન : જેના ઉદયથી ઠીંગણાપણું મળે.
- ૫. કુબ્જ સંસ્થાન : જેના ઉદયથી કુબડાપણું મળે.
- ૬. હુંડક સંસ્થાન : જેના ઉદયથી હીનાધિક અંગો તથા બેડોળ ઊંટ જેવા શરીર મળે.

## સંસ્થાન



કિલીકા અને સેવાર્ત (છેવટ્ટું)

વજ = ખીલી, ૠષભ = પાટો, નારાચ = વિશિષ્ટ પ્રકારનું બંધન. (મર્કટબંધ)

સંસ્થાન છ પ્રકારનાં છે.

સમયતુરસ = સપ્રમાણ.

ન્યગ્રોધ પરિમંડલ = નાભિ ઉપરનો ભાગ સપ્રમાશ.

સાદિ = નાભિ નીચેનો ભાગ સપ્રમાણ.

કુબ્જ = કુરૂપ – કદરૂપું શરીર.

વામન = ઠીંગણાપશું.

હુંડક = અવ્યવસ્થિત અંગો હોય.

જે જે સંસ્થાન નામકર્મનો હોય તેવી આકૃતિની પ્રાપ્તિ થાય.

વર્ણ: પાંચ છે. કૃષ્ણ, નીલ (લીલો), લાલ, પીળો, ધોળો. જે કર્મના ઉદયથી જે વર્ણ મળે તે વર્ણ નામકર્મ.

ગંધ : બે બેદ છે. સુગંધ, દુર્ગંધ, જે કર્મના ઉદયથી જે પ્રકાર મળે તે ગંધ નામકર્મ.

રસ : પાંચ પ્રકારના છે. તીખો, કડવો, તૂરો, ખાટો, મધુર. જે. કર્મના ઉદયથી શરીરનો રસ તીખો (મરચું) હોય તે નામકર્મ.

સ્પર્શ: આઠ છે. શીત-ઉષ્ણ, સ્નિગ્ધ-રુક્ષ, કર્કશ-મૃદુ, ગુરુ-લઘુ, જે કર્મના ઉદયથી શીત સ્પર્શ થાય તે તે નામકર્મ હોય છે.

આનુપૂર્વી : ગતિ પ્રમાણે ચાર પ્રકારે છે.

આનુપૂર્વી (વિત્રહતિ) વક્રગતિથી ભવાંતરે જતા જીવને આકાશપ્રદેશની શ્રેણિ અનુસારે જે ગમન થાય તે. આનુપૂર્વી અંતરાલ (ભવાંતરે) ગતિમાં જ હોય. આત્માની ગતિ ઋજુ – સીધી છે. છતાં ગતિ પ્રમાણે આંતરો થાય છે. દેવાનુપૂર્વી, મનુષ્યાનુપૂર્વી, તિર્યંચાનુપૂર્વી અને નરકાનુપૂર્વી.

વિહાયોગતિ : ચાલવાની રીત તે વિહાયોગતિ.

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૧૨ 🕸 ૨૮૫

શુભ વિહાયોગિત : જેના ઉદયથી પ્રિય લાગે તેવી ચાલ મળે. જેમ કે હંસ, હાથી, બળદ.

અશુભ વિહાયોગતિ : જેના ઉદયથી અણગમો ઊપજે તેવી ચાલ મળે. ઊંટ, ખચ્ચર વગેરે.

પ્રત્યેક પ્રકૃતિ – ભિન્ન ભિન્ન પ્રકૃતિ.

૧. અગુરુ-લઘુ : જેના ઉદયથી હલકું નહિ અને ભારે નહિ તેવા શરીરની પ્રાપ્તિ થાય

નિર્માણ : જેના ઉદયથી શરીરનાં અંગોપાંગ યોગ્ય સ્થાને વ્યવસ્થિત મળે.

૩. આતપ : જેના ઉદયથી પોતે શીતળ હોવા છતાં તેનો પ્રકાશ ગરમ લાગે. આ શરીર સૂર્ય-વિમાનમાં રહેલા પૃથ્વીકાય જીવનું હોય છે.

૪. ઉદ્યોત : જેના ઉદયશ્રી પોતે શીત હોય અને તેનો પ્રકાશ પણ શીત હોય. આવું શરીર ચંદ્રવિમાનમાં રહેલા પૃથ્વીકાય જીવનું હોય છે.

પ. ઉપઘાત : જેના ઉદયથી જીવ પોતાના વધારાના અંગોપાંગથી પીડાય. દુ:ખી થાય, વધારાની આંગળી કે રસોળી.

પરાધાત : જેના ઉદયથી જીવ બળવાનથી પણ હારે નિહ.

૭. ઉચ્છ્વાસ : જેના ઉદયથી જીવને યાસોચ્છ્વાસ લેવાની શક્તિ પ્રાપ્ત થાય.

૮. તીર્થંકર : જેના ઉદયથી જીવ ત્રણે જગતમાં પૂજાય. આ નામકર્મ કર્મનો રસોદય કેવળજ્ઞાન પછી થાય, પણ દેવો અવધિજ્ઞાન વડે જાણીને તે પહેલાં પણ તીર્થંકર નામકર્મવાળા મહાન આત્માને પૂજે.

ત્રસદસક : ત્રસ તથા અન્ય પ્રકૃતિ કુલ ૧૦

૧. ત્રસ ઃ જે કર્મના ઉદયથી જીવને સ્વેચ્છાએ હાલવા–ચાલવાની શક્તિ મળે

ર. બાદર : જીવને આંખથી જોઈ શકાય તેવું શરીર મળે.

3. પર્યાપ્ત : જે કર્મના ઉદયથી જીવ યોગ્ય પર્યાપ્તિઓ પૂર્ણ કરવા

શક્તિમાન બને.

૪. પ્રત્યેક : જે કર્મના ઉદયથી જીવદીઠ જુદા શરીરની પ્રાપ્તિ

થાય, એક શરીરમાં એક જીવ હોય.

૫. સ્થિર : જે કર્મના ઉદયથી જીવને દૃઢ અવયવોની પ્રાપ્તિ

થાય.

૬. શુભ ઃ જે કર્મના ઉદયથી નાભિ ઉપરના અવયવો શુભ

હોય.ં

૭. સુરવર : જે કર્મના ઉદયથી બધાને ગમે તેવો મધુર સ્વર

મળે.

૮. સુભગ : જે કર્મના ઉદયથી જીવ કોઈના પર ઉપકાર ન કરે

તો પણ વહાલો લાગે.

૯. આદેય : જે કર્મના ઉદયથી તેનું બોલેલું વચન સૌને પ્રિય

લાગે.

૧૦, યશ જે કર્મના ઉદયથી લોકોમાં માન-કીર્તિ પ્રાપ્ત થાય.

સ્થાવર દશક : સ્થાવર તથા અન્ય પ્રકૃતિ મળી કુલ ૧૦.

સ્થાવર : જે કર્મના ઉદયથી સ્વયં હાલીચાલી શકે નહિ તેવું

શરીર પ્રાપ્ત થાય.

સૂક્ષ્મ : જે કર્મના ઉદયથી એક અથવા અનંત જીવો ભેગા

થાય તો પણ આંખથી જોઈ ન શકાય.

અપર્યાપ્ત : જે કર્મના ઉદયથી જીવ પોતાને સ્વયોગ્ય પર્યાપ્તિઓ

પૂરી ન કરે.

સાધારણ : જે કર્મના ઉદયથી એક શરીરમાં અનંતજીવો હોય.

(કંદમૂળ)

અસ્થિર : જે કર્મના ઉદયથી જીવને અસ્થિર અવયવોની પ્રાપ્તિ

થાય. (પાંપણ, જીભ).

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૧૨ 🕸 ૨૮૭

: જે કર્મના ઉદયથી નાભિ નીચેનાં અંગો અશુભ અશુભ હોય.

ઃ જે કર્મના ઉદયથી કર્કશ અવાજની પ્રાપ્તિ થાય દ:સ્વર

(કાગડા, કુતરાં જેવો).

દુર્ભગ : જે કર્મના (રદયથી જીવ કોઈ પર-(રપકાર કરે તો

પણ વહાલો ન લાગે.

અનાદેય : બોલેલું વચન પ્રિય ન લાગે, કોઈ માન્ય ન કરે.

: લોકમાં સર્વ જગ્યાએ અપયશ મળે અપયશ

બધા કર્મમાં નામકર્મની પ્રકૃતિનો વિસ્તાર વિશેષ છે. તે સવિશેષ દેહજન્ય છે. અને દેહ વડે કર્મોનો વિશેષપણે ભોગ-વેદન હોય છે.

### ગોત્રકર્મના ભેદો

उद्येर्नीचैश्र 69-3 ઉચ્ચૈનીચૈક્ષ ८-१उ ઉચ્ચૈ: નીચૈ: ચ ८-१३

ઉચ્ચ-નીચ એમ ગોત્રકર્મના બે ભેદો છે.

ઉચ્ચગોત્ર : જે કર્મના ઉદયથી જીવ ઉચ્ચકુળમાં જન્મે કે જ્યાં ધર્મારાધનાના, નીતિ વગેરેના સંસ્કાર હોય. તે ઉચ્ચ ગોત્ર.

નીચગોત્ર : જે કર્મના ઉદયથી જીવ નીચકળમાં જન્મે કે જ્યાં અધર્મ, અનીતિ જેવા કુસંસ્કારનું સેવન કરાતું હોય. નિંદનીય ધંધા આદિ કરતા હોય.

### અંતરાય કર્મના ભેદો

दानादीनाम् 6-98 દાનાદીનામ **८-१४** દાન-આદીનામ્ 6-98

દાનાંતરાય. લાભાંતરાય. ભોગાંતરાય.

૨૮૮ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

## ઉપભોગાંતરાય અને વીર્યાંતરાય કર્મના પાંચ ભેદો છે.

૧. દાનાંતરાય (દેવામાં અંતરાય) : પોતાની પાસે દાનને યોગ્ય વસ્તુ-સાધન હોય, બીજી બાજુ લેનાર પાત્ર પણ હોય. પરિગ્રહના પાપને હળવું કરવા દાન કરવાથી લાભ થશે તેવો બોધ પણ હોય છતાં જે કર્મના ઉદયથી દાન કરવાની ઉત્સાહ ન થાય અથવા કોઈ અન્ય કારણથી પણ જીવને દાન કરવાનો ભાવ ન થાય તે દાનાંતરાય કર્મ છે.

પરમાર્થભાવે વિચારીએ તો મનુષ્યજન્મમાં સમ્યક્ત્વ જેવા ગુણોની પ્રાપ્તિનું પ્રદાન જીવ સ્વને કરી શકે છે પરંતુ તેવો ઉત્સાહ થતો નથી તેથી ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ સુધીના ગુણનું પ્રદાન થતું નથી.

- ર. લાભાંતરાય (લેવામાં અંતરાય): દાતાએ દાન માટે વિચાર કર્યો હોય, તેની પાસે આપવા યોગ્ય વસ્તુ હોય, યાચકને વસ્તુની જરૂર હોય તેને માંગણી કરી હોય, છતાં જે કર્મના ઉદયથી યાચક લાભ મેળવી ન શકે તે લાભાંતરાય કર્મ. પરમાર્થથી વિચારીએ તો આત્મને સ્વરૂપ લાભના બધા યોગ મળવા છતાં આ કર્મના ઉદયથી તેના આત્મલાભરૂપ બોધનું પરિણમન નથી થતું.
- 3. ભોગાંતરાય (ઉપભોગમાં અંતરાય) : આહારાદિ જે એકવારમાં એ જ પદાર્થ ભોગવી શકાય તેવી સામગ્રી હોય, તે ભોગવવાની ઇચ્છા હોય છતાં જે કર્મના ઉદયથી પ્રાણી તે ઇષ્ટ વસ્તુને ભોગવી ન શકે તે ભોગાંતરાય કર્મ.
- ૪. ઉપભોગાંતરાય : સ્ત્રી-પુરુષના યોગ, વસ્ત્ર, પાત્ર, અલંકાર, જે વારંવાર ભોગવી શકાય તેવા પદાર્થો ઉપલબ્ધ હોય, ઉપભોગની ઇચ્છા હોય છતાં જે કર્મના ઉદયથી ઉપભોગ કરી ન શકે તે ઉપભોગાંતરાય કર્મ.

પરમાર્થથી આત્મામાં રહેલા અવ્યાબાધ સુખનો અનુભવ કરી ન શકે.

પ. **વીર્યાંતરાય (પુરુષાર્થમાં અંતરાય)** : વ્યવહાર વ્યાપારની શક્તિ હોય પરંતુ પ્રમાદવશ કે રોગને કારણે પુરુષાર્થ કરી ન શકે, તપશ્ચર્યાદિની શક્તિ હોય પરંતુ પુરુષાર્થ કરી ન શકે, તે વીર્યાંતરાય છે, ઉપરના

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૧૪ 🎏 ૨૮૯

ચારેમાં અપેક્ષાએ વીર્યાંતરાય કર્મ હોય છે.

પરમાર્થથી સ્વરૂપપ્રાપ્તિ માટેનો વીર્યોક્ષાસ પ્રગટ ન થાય, તે વીર્યાંતરાય કર્મ છે.

આ પ્રમાણે પ્રકૃતિબંધનું કથન થયું.

સ્થિતિબંધ

आदितस्तिसृणामन्तरायस्य च त्रिंशत्सागरोपम

८-१५

આદિતસ્તિસુણામન્તરાયસ્ય ચ ત્રિંશત્સાગરોપમ

कोटिकोट्यः परा स्थितिः

કોર્ટિકોટ્યઃ પરા સ્થિતિઃ ૮-૧૫

આદિતઃ તિસૃણામ્ અન્તરાયસ્ય ચ ત્રિંશત્સાગરોપમ

કોર્ટિકોટ્યઃ પરા સ્થિતિઃ ૮-૧૫

જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને વેદનીય, પ્રારંભની આ ત્રણ પ્રકૃતિની તથા અંતરાયકર્મની આમ આ ચાર કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૦ કોટાકાટિ સાગરોપમની છે.

सप्ततिर्मोहनीयस्य ८-५ ९

સપ્તિર્મોહ્નીયસ્ય ૮-૧૬

સપ્તતિઃ મોહનીયસ્ય ૮-૧૬

મોહનીય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૭૦ કોટાકોટિ સાગરોપમની છે.

नामगोत्रयोर्विंशतिः ८-१७

નામગોત્રયોર્વિંશતિઃ ૮-૧૭

નામગોત્રયોઃ વિંશતિઃ ૮-૧૭

૨૯૦ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

નામ તથા ગોત્રકર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૨૦ કોટાકોટિ સાગરોપની છે.

त्रयस्त्रिंशत्सागरोपमाण्यायुष्कस्य ८-૧૮ ત્રયસ્ત્રિંશત્સાગરોપમાણ્યાયુષ્કસ્ય ૮-૧૮ ત્રયસ્ત્રિંશત્ સાગરોપમાણિ આયુષ્કસ્ય ૮-૧૮ આયુષ્ય કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ ૩૩ સાગરોપમની છે.

अपरा द्वादश मुहूर्ता वेदनीयस्य ८-१८ अपरा द्वादश मुद्धूर्ता वेदनीयस्य ८-१८ अपरा द्वादश मुद्धूर्ता वेदनीयस्य ८-१८

વેદનીય કર્મની જઘન્ય સ્થિતિ (ઓછામાં ઓછી) ૧૨ મુહૂર્ત છે.

> नामगोत्रयोरष्टौ ८-२० નામગોત્રયોરષ્ટૌ ८-२० નામગોત્રયોઃ અષ્ટૌ ८-२०

નામગોત્રની જઘન્ય સ્થિતિ ૮ મુહૂર્તની છે.

शेषाणामन्तर्मुहूर्तम् ८-२१ શેષાણામ્ અન્તર્મુહૂર્તમ્ ૮-૨૧ શેષાણામ્ અન્તર્મુહૂર્તમ્ ૮-૨૧

જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય, આયુ અને અંતરાયની જઘન્ય સ્થિતિ અંતર્મુહૂર્તની છે.

નોંધ : પ્રત્યેક કર્મની ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિના અધિકારી મિથ્યાદૃષ્ટિ પર્યાપ્ત સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય હોય છે. જઘન્ય સ્થિતિના અધિકારી જુદા જુદા હોય

અધ્યાય : ૮ • સૂત્ર : ૧૮-૨૧ 🕸 ૨૯૧

છે. જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, વેદનીય, નામ, ગોત્ર અને અંતરાય કર્મ આ છની જઘન્ય સ્થિતિ સૂક્ષ્મ સંપરાય નામક દશમા ગુણસ્થાનમાં સંભવે છે. મોહનીયની જઘન્ય સ્થિતિ નવમા ગુણસ્થાનમાં અને આયુષ્યની જઘન્ય સ્થિતિ સંખ્યાતવર્ષ જીવી તિર્યંચ અને મનુષ્યમાં સંભવે છે. મધ્યસ્થિતિ અસંખ્યાત પ્રકારની છે. તેના અધિકારીઓ કાષાયિક પરિણામની તરતમતા પ્રમાણે અસંખ્યાત હોય છે.

#### રસબંધની વ્યાખ્યા

विपाकोऽनुभावः

८-२२

**વિપાકો**ઙનુભાવઃ

८-२२

વિપાકઃ અનુભાવઃ

८-२२

કર્મનો વિપાક : ફળ આપવાની શક્તિ તે અનુભાવ-રસ છે. વિપાક, પરિપાક, રસ, અનુભવ, ફળ વગેરે પર્યાયવાચી શબ્દો છે. કર્મબંઘ વખતે કયું કર્મ તીર્વ, મધ્યમ કે જઘન્ય ઇત્યાદિ કેવું ફળ આપશે એનો આઘાર કર્માં ઓમાં રહેલા રસના આઘારે થાય તે રસબંઘ. કર્મમાં ફળ આપવાની શક્તિ તે રસબંઘ. બંધ થતી વખતે તેના કારણભૂત કાષાયિક અધ્યવસાયના મંદ તીવ્રભાવ પ્રમાણે દરેક કર્મમાં તીવ્ર મંદ ફળ દેવાની શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે, તેવા સામર્થ્યને રસબંધ કે અનુભાવ કહે છે.

स यथानाम

८-२३

સ યથાનામ

**८-२**3

સઃ યથા નામ

८-२उ

કર્મનો વિપાક એ અનુભવ છે.

**વિપાક :** ફળ આપવાની શક્તિ, અનુભાવ-રસ.

પરિપાક, વિપાક, ફળ, ઉદય રસ વગેરે એકાર્થ શબ્દો છે.

સર્વ કર્મીનો વિપાક – ફળ પોતપોતાના નામ પ્રમાણે છે. અર્થાત્

ર૯૨ જ તત્ત્વમીમાંસા

કર્મ પોતે જે પ્રકૃતિવાળું હોય તે પ્રમાણે જ ફળ આપે. અન્ય કર્મની પ્રકૃતિ પ્રમાણે વિજાતીય ફળ આપે નહિ.

જ્ઞાનાવરણ કર્મનો અનુભાવ જ્ઞાનને આવૃત્ત કરે, પણ દર્શનાવરણ કે અન્ય પ્રકૃતિમાં આવરણ ન કરે. તે પ્રમાણે અન્ય પ્રકૃતિમાં સમજી લેવું.

કર્મના સ્વભાવ પ્રમાણે ફળ આપવાનો અનુભાવ બંધનો નિયમ મૂળપ્રકૃતિઓમાં લાગુ પડે છે, ઉત્તર પ્રકૃતિઓમાં નહિ. કારણ કે કોઈ પણ કર્મની એક ઉત્તર પ્રકૃતિ અધ્યવસાયના બળે તે જ કર્મની બીજી ઉત્તર પ્રકૃતિરૂપે બદલાઈ જતી હોવાથી પ્રથમનો અનુભવ બદલાઈ ગયેલી ઉત્તર પ્રકૃતિના સ્વભાવ પ્રમાણે તીવ્ર કે મંદ ફળ આપે છે.

જેમકે મતિજ્ઞાનાવરણ જ્યારે શ્રુતજ્ઞાનાવરણ આદિ સજાતીય ઉત્તરપ્રકૃતિરૂપે સંક્રમ પામે ત્યારે મતિજ્ઞાનાવરણનો અનુભાવ પણ શ્રુતજ્ઞાનાવરણ આદિ સ્વભાવ પ્રમાણે શ્રુતજ્ઞાનને કે અવધિજ્ઞાનને આવૃત્ત કરે છે.

ઉત્તરપ્રકૃતિમાં કેટલીક એવી છે કે સજાતીય હોવા છતાં પરસ્પર સંક્રમ થતી નથી. દર્શનમોહ અને ચારિત્રમોહ પરસ્પર સંક્રમ પામતા નથી. નારક આયુ તિર્યંચ આયુ પરસ્પર સંક્રમ પામતા નથી.

પ્રકૃતિ સંદ્રમની જેમ બંધકાલીન રસ અને સ્થિતિમાં પણ પાછળથી અધ્યવસાયને બળે ફેરફાર થાય છે. મંદ અને તીવ્ર રસરૂપે ફેરફાર થાય છે. સ્થિતિમાં હાનિવૃધ્ધિ થાય છે.

| કર્મ    | ઉપમા             | \$v(                       |
|---------|------------------|----------------------------|
| જ્ઞાના૦ | આંખે પાટા        | વિશેષબોધરૂપ જ્ઞાન ન થાય.   |
| દર્શના૦ | પ્રતિહાર         | સામાન્યબોધરૂપ જ્ઞાન ન થાય. |
| વેદનીય  | મધથી લેપાયેલ     | દુઃખનો અનુભવ, સુખ પણ       |
|         | અસિની તીક્ષ્ણધાર | પરિણામે દુઃખ આપનાર બને.    |

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૨૩ 🕸 ૨૯૩

| મોહનીય | મદિરા          | વિવેક અને હિતપ્રવૃત્તિ નહિ.  |
|--------|----------------|------------------------------|
| આયુષ્ય | બેડી           | મનુષ્યગતિ આદિમાં રહેવું પડે. |
| નામ    | ચિત્રકાર       | ગતિ, જાતિ આદિ વિકાર.         |
| ગોત્ર  | કુલાલ (કુંભાર) | ઉચ્ચ-નીચનો વ્યવહાર           |
| અંતરાય | ભંડારી         | દાન આદિમાં અંતરાય.           |

ફળ આપ્યા પછી કર્મોનું થતું પ્રતિપાદન

ततश्च निर्जरा

८-२४

તતશ્ચ નિર્જરા

6-58

તતઃ ચ નિર્જરા

८-२४

કર્મોનું ફળ થયા પછી તે કર્મોની નિર્જરા થાય છે.

નિર્જરા : કર્મોના પુદ્દગલોનું આત્મપ્રદેશથી ક્રમે ક્રમે છૂટા થવું.

- વિપાકજ નિર્જરા : વૃક્ષ ઉપરનાં પાન પાકી જતાં સહજપણે ખરી જાય તેમ કર્મની સ્થિતિનો પરિપાક થવાથી ઉદયમાં આવી પોતાનું ફળ આપી છૂટા પડી જાય.
- ર. અવિપાકજ નિર્જરા: કેરી જેવા ફળને ઘાસમાં નાંખી પકવવામાં આવે તો જલ્દી પાકે. તેમ કર્મની સ્થિતિ પરિપાક થઈ ન હોય પણ તપ વગેરેથી તે કર્મની સ્થિતિ ઘટાડીને જલ્દી ઉદયમાં લાવીને ફળ આપવા યોગ્ય કરે તે અવિપાકજ નિર્જરા છે.

તપના બળથી ઉદય આવવાનું કર્મ ફળ આવ્યા પહેલાં આત્મપ્રદેશથી છૂટું પડી શકે છે.

# પ્રદેશબંધનું વર્શન

नामप्रत्ययाः सर्वतो योगविशेषात् सूक्ष्मैकक्षेत्रावगाढ

स्थिताः सर्वात्मप्रदेशेषु अनन्तानन्तप्रदेशाः

८-२५

નામપ્રત્યયાઃ સર્વતઃ યોગવિશેષાત્ સૂક્ષ્મૈકક્ષેત્રાવગાઢ

સ્થિતાઃ સર્વાત્મપ્રદેશેષુ અનંતાનંતપ્રદેશાઃ

**८-२**4

૨૯૪ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

નામપ્રત્યયાઃ સર્વતઃ યોગવિશેષાત્ સૂક્ષ્મૈકક્ષેત્રાવગાઢ સ્થિતાઃ સર્વ-આતત્મપ્રદેશેષુ અનંતઃ અનંતપ્રદેશાઃ ૮-૨૫

નામ નિમિત્તક (કારણભૂત) = પ્રકૃતિ નિમિત્તક, સર્વ તરફથી યોગવિશેષથી, સૂક્ષ્મ એક ક્ષેત્રાવગાઢ, સ્થિર, સર્વ આત્મપ્રદેશોમાં અનંતાઅનંત પ્રદેશવાળા અનંતા કર્મસ્કંધો બંધાય છે તે તે કર્મનાં નામ પ્રમાણે સાર્થક છે.

પ્રદેશબંધ એક જાતનો સંબંધ છે. તેમાં કર્મસ્કંઘ અને આત્માનો પ્રદેશો બંનેનો આધાર છે. તેનું નીચેના પ્રશ્નોત્તરથી સમાધાન થાય છે.

સ. ૧ : આ કર્મસ્કંધોથી (દલિકો કે પ્રદેશો) શું કાર્ય થાય છે ?

જ. ૧: આત્મપ્રદેશો સાથે બંધાતા કર્મપ્રદેશોની ફળ આપવાની પ્રકૃતિ તે જ સમયે નક્કી થાય છે. તે પ્રકૃતિનાં જ્ઞનાવરજ્ઞાદિ નામો છે, તે સાર્થક છે, કારજ કે તે તે નામ પ્રમાજ્ઞે તે ફળ આપવામાં કારજ્ઞભૂત છે. જેમકે જ્ઞાનાવરજ્ઞ આત્માના જ્ઞાનગુજ્ઞને આવરે છે.

નામપ્રત્યય: જે કર્મપ્રદેશોમાં જ્ઞાન ગુણને આવરવાનો સ્વભાવ નક્કી થાય છે તેનું નામ જ્ઞાનાવરણ સાર્થક નામ છે. જે કર્મપ્રદેશોમાં દર્શનગુણને આવરવાનો સ્વભાવ નક્કી થાય છે તેનું નામ દર્શનાવરણ સાર્થક છે. તે પ્રમાણે અન્ય કર્મપ્રદેશોનો સ્વભાવ અને તે પ્રમાણે નામ નક્કી થાય છે. માટે પ્રદેશો નામના (પ્રકૃતિના) નિમિત્તક-(કારણભૂત) છે.

સ. ૨ : જીવ કર્મપુદ્દગલ-પ્રદેશોને સર્વ દિશાઓથી ગ્રહણ કરે કે કોઈ એક દિશાએથી ?

જ. ૨: આનો જવાબ 'સર્વતા' શબ્દથી તેનો ઉત્તર મળે છે કે, જીવ કર્મપુદ્દગલોને ચાર દિશા, ચાર વિદિશા અને ઊર્ધ્વ તથા અધો દશે દિશાએથી ગ્રહણ કરે છે.

સ. ૩ : જીવ દરેક સમયે સમાન પુદ્દગલો પ્રહે કરે છે કે અલ્પાધિક પ્રહેશ કરે છે ? અથવા સંઘળા જીવો એક સરખા જ પુદ્દગલો

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૨૫ 🕸 ૨૯૫

ત્રહણ કરે છે કે અલ્પાધિક ?

જ. ૩ : યોગવિશેષાત્ : સર્વ સંસારી જીવો કર્મબંધ સમાનપણે કરતા નથી કારણ કે બધાનો માનસિક વાચિક અને કાયિક યોગવ્યાપાર અસમાન હોય છે. યોગના તરતમભાવ પ્રમાણે પ્રદેશબંધમાં પણ તરતમ ભાવ રહે છે. પ્રદેશબંઘ યોગના વીર્ય વ્યાપારથી થાય છે. જેમ જેમ યોગ વ્યાપાર વધારે તેમ પુદ્દગલ પ્રદેશ અધિક ગ્રહણ થાય છે. યોગ ઓછો તેમ પુદ્દગલ પ્રદેશ ઓછા ગ્રહણ થાય છે.

જો સમાન યોગવ્યાપાર વધુ સમય રહે તો પણ તે આઠ સમય સુધી જ હોય છે. ત્યાર પછી તેમાં ફેરફાર થાય છે. તેથી જીવ દરેક સમયે સમાન પુદ્દગલો પ્રહણ કરતો નથી.

સ. ૪ : જીવ સ્થૂલ કર્મપુદ્દગલોને પ્રહેશ કરે છે કે સૂક્ષ્મ કર્મપુદ્દગલોને?

જ. ૪ : સૂક્ષ્મ : કર્મયોર્ગ્ય પુદ્દગલસ્કંઘો સ્થૂલ-બાદર હોતા નથી પણ સૂક્ષ્મ હોય છે. તે સૂક્ષ્મ સ્કંઘો કર્મવર્ગણામાંથી પ્રહણ થાય છે. તે સર્વત્ર વ્યાપ્ત હોય છે. જે કર્મરૂપે બની શકે છે, તે પુદ્દગલો અત્યંત સૂક્ષ્મ હોય છે. તેવા પુદ્દગલ સમૂહને કાર્મણ વર્ગણા કહે છે. જીવ આ કાર્મણ વર્ગણામાંથી રહેલા સૂક્ષ્મ કર્મપુદ્દગલોને લઈને કર્મરૂપે પરિણમાવે છે.

**સ. ૫ :** જીવપ્રદેશવાળા ક્ષેત્રમાં રહેલા કર્મસ્કંધો જીવ સાથે બંધાય છે કે અન્ય ક્ષેત્રે રહેલા કર્મસ્કંધો બંધાય છે ?

જ. ૫ : એક ક્ષેત્રાવગાઢ, કાર્મણ વર્ગણાના પુદ્દગલ લોકાકાશમાં સર્વત્ર વ્યાપેલા છે. પરંતુ જીવ અન્યત્ર રહેલા કાર્મણ વર્ગણાના પુદ્દગલોને ત્રહણ કરતો નથી. પણ જેટલા સ્થાનમાં પોતાના આત્મપ્રદેશો છે તે સ્થાનમાં રહેલા કાર્મણ વર્ગણાના પુદ્દગલોને ત્રહણ કરે છે.

જેમ અગ્નિ જેટલા સ્થાનમાં પ્રજ્વલિત હોય તેટલા સ્થાનમાં રહેલા બળવાયોગ્ય પદાર્થને બાળે છે. પોતાના સ્થાનથી બહારની વસ્તુને બાળતો

૨૯૬ જ તત્ત્વમીમાંસા

નથી, કે ન બળવાયોગ્ય વસ્તુ બળતી નથી, તેમ જીવ પોતાના ક્ષેત્રમાં રહેલા કર્મપુદ્દગલોને ગ્રહણ કરે છે, પરંતુ દૂરના ક્ષેત્રથી ગ્રહણ કરતો નથી. વળી સિદ્ધના જીવોને કર્મપુદ્દગલોનું ગ્રહણ થતું નથી. કારણ કે તે ગ્રહણ કરવા યોગ્ય ત્યાં કાષાયિક પરિણામ નથી.

સ. *૬* : કર્મપુદ્દગલો બંધ પામતી વખતે ગતિશીલ હોય કે સ્થિતિશીલ હોય ?

જ. ક : કાર્મણ વર્ગણાના જે પુદ્દગલો સ્થિતિશીલ હોય તે જ પ્રહણ થાય છે. આથી ગતિમાન કાર્મણ વર્ગણાના પુદ્દગલોનો બંધ થતો નથી.

સ. ૭ : પ્રહેશ કરેલા કર્મપુદ્દગલોનો આત્માના અમુક પ્રદેશો સાથે સંબંધ થાય કે સર્વ પ્રદેશો સાથે સંબંધ થાય ?

જ. ૭: જીવ સર્વ આત્મપ્રદેશો વડે કર્મપુદ્દગલોનું પ્રહેશ કરે છે. કારણ કે જીવના સર્વ પ્રદેશો પરસ્પર જોડાયેલા છે જ્યારે મન-વચન-કાયાનો યોગ-વ્યાપાર થાય ત્યારે સર્વ આત્મપ્રદેશોમાં કંપન થાય છે, તેથી કર્મપુદ્દગલો પણ સર્વ આત્મપ્રદેશો વડે પ્રહેશ થાય છે, યોગવ્યાપારમાં તરતમતા હોય છે. જેમકે કોઈ સ્ત્રી રોટલી વૃશે ત્યારે હથેલી પર દબાણ વિશેષ આવવાથી હથેલીના ભાગમાં વ્યાપાર વધુ હોય છે, ત્યાર પછી કાંડા અને ઉપરના ભાગમાં વ્યાપાર ન્યૂન થતો જાય છે. તે પ્રમાણે કર્મપુદ્દગલો પ્રહેશ થવાનો વ્યાપાર સર્વ પ્રદેશે થાય છે. તેથી આત્મપ્રદેશમાં આઠેય કર્મીનો સંબંધ હોય છે.

સ. ૮ : એકી વખતે કેટલા પ્રદેશવાળા સ્કંધોનો બંધ થાય છે.

જ. ૮ : અનંતાનંત પ્રદેશા – પ્રદેશબંધ પામતા પરમાશુઓ એક, બે કે ત્રણ એમ છૂટા છૂટા બંધાતા નથી. પરંતુ દરેક કર્મ યોગ્ય રહેંધો અનંતાનંત, પરમાશુના જ બનેલા હોય. કોઈ સંખ્યાત – અસંખ્યાત અનંત પરમાશુના બનેલા પણ હોતા નથી તેથી દરેક આત્મપ્રદેશે અનંતાનંત કર્માશુઓ બંધાય છે.

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૨૫ 🕸 ૨૯૭

# પુષ્ય પ્રકૃતિઓનો નિર્દેશ

# सद्वेद्य-सम्यक्त्व-हास्य-रति-

पुरुषवेद-शुभायुर्नामगोत्राणि पुण्यम्

6-25

સદ્વેઘ-સમ્યક્ત્વ-હાસ્ય-રતિ-

પુરુષવેદ-શુભાયુર્નામગોત્રાણિ પુણ્યમ્

6-25

સદ્વેઘ-સમ્યક્ત્વ-હાસ્ય-રતિ

પુરુષવેદ-શુભાયુઃ નામગોત્રાણિ પુણ્યમ્ ૮-૨૬

સાતાવેદનીય, સમ્યક્ત્વ મોહનીય, હાસ્ય, રતિ, પુરુષવેદ, શુભ આયુષ્ય, શુભનામ અને શુભગોત્ર એ પુષ્ય પ્રકૃતિઓ છે. (બાકીની પાપરૂપ છે).

જેનાથી સુખનો અનુભ્રવ થાય તે પુણ્ય. અથવા જેના સંયોગથી પ્રીતિ અને આનંદ ઊપજે તે પુણ્ય.

જે જે કર્મ બંધાય તે દરેકનો વિપાક (ફળ) માત્ર શુભ કે અશુભ નથી હોતો. પણ જીવના શુભાશુભ અધ્યવસાયને લીધે કર્મ શુભ કે અશુભ બંને પ્રકારે બંધાય છે. જે પરિણામમાં સંક્લેશ (અશુભ-કષાય) જેટલો ઓછો – પરિણામ તેટલા પ્રમાણમાં વધારે શુભ. જે પરિણામમાં સંક્લેશ જેટલો વધુ તે પરિણામમાં તેટલા પ્રમાણમાં વિશેષ અશુભ હોય છે. દરેક પરિણામ શુભાશુભ ઉભય પ્રકારે હોય છે.

પરિણામની વિચિત્રતા એ છે કે જો પરિણામ પુણ્યરૂપ હોય તો શુભ અનુભાગ બંધાય છે. અને પરિણામમાં પાપપ્રકૃતિઓ હોય તો અશુભ અનુભાગ બંધાય છે. શુભ પરિણામની તીવ્રતા હોય તો શુભ અનુભાગ પ્રકૃષ્ટ અને અશુભ અનુભાગ નિકૃષ્ટ હોય છે. તીવ્ર અશુભ પરિણામથી બંધાતો અશુભ અનુભાગ પ્રકૃષ્ટ હોય અને શુભ અનુભાગ નિકૃષ્ટ હોય છે.

પુષ્યરૂપ ગણાતી કુલ પ્રકૃતિઓ બેતાંલીસ છે.

૨૯૮ 🅸 તત્ત્વમીમાંસા

- ૧ સાતાવેદનીય
- ૩ દેવાયુષ, મનુષ્યાયુષ, તિર્યંચાયુષ (નરકની અપેક્ષાએ શુભ)
- ૨ મનુષ્યગતિ, દેવગતિ
- ૧ પંચેન્દ્રિય જાતિ
- ૫ ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તૈજસ, કાર્મણશરીર
- ૩ ઔદારિક અંગોપાંગ, વૈક્રિયાંગોપાંગ, આહારકાંગોપાંગ
- ૧ સમચતુરસ્ર સંસ્થાન
- ૧ વજ ૠષભનારાચ સંઘયષ્ર
- ૪ પ્રશસ્તવર્શ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ
- ૨ મનુષ્યાનુપૂર્વી, દેવાનુપૂર્વી
- ૫ અગુરુલઘુ, પરાઘાત, ઉચ્છ્વાસ આતપ, ઉદ્યોત
- ૧ પ્રશસ્ત વિહાયોગતિ
- ૧૦ ત્રસ, બાદર, પર્યાપ્ત, પ્રત્યેક, સ્થિર, શુભ, સુભગ, સુસ્વર, આદેય, યશકીર્તિ
  - ૧ તીર્થંકર નામકર્મ
  - ૧ ઉચ્ચગોત્ર

४२

કર્મપ્રકૃતિ આદિ પ્રંથમાં સમ્યક્ત્વ મોહનીય, હાસ્ય, રતિ અને પુરુષવેદને પુષ્યપ્રકૃતિ ગણી છે. તિર્યંચાયુ પાપપ્રકૃતિ ગણી છે.

કથંચિત પુણ્ય આત્મવિકાસને સાધક છે. પાપ બાધક છે. સમ્યક્ત્વ મોહનીયમાં અરિહંત આદિ પ્રત્યે પ્રીતિ તે પ્રશસ્ત હોવાથી તે પુષ્યરૂપ છે. છતાં તેમાં દર્શનગુણમાં અતિચાર-દોષ લાગવાથી અન્ય શ્રંથકાર તેને પુણ્યરૂપ ગણતા નથી. તે પ્રમાણે હાસ્ય, રતિ અને પુરુષવેદ પણ આત્મવિકાસમાં બાધક હોવાથી પાપરૂપ છે. નરકની અત્યંત દુઃખદાયક સ્થિતિની અપેક્ષાએ તિર્યંચાયુને પુણ્યરૂપ ગણવામાં આવી છે.

પાપરૂપ ગણાતી ૮૨ પ્રકૃતિઓ

અધ્યાય : ૮ · સૂત્ર : ૨૬ 🎏 ૨૯૯

- પ જ્ઞાનાવરણ
- ૯ દર્શનાવરણ
- ૧ અસાતાવેદનીય
- ૧ મિથ્યાત્વ
- ૧૮ કષાય
  - ૯ નોકષાય
  - ૧ નરકાયુષ
  - ર નરકગતિ, તિર્યંચગતિ
  - ૪ એકેન્દ્રિયથી ચતુરિંદ્રિય જાતિ
  - ૫ વજ ૠષભનારાચ સિવાયના સંઘયશ પાંચ
  - ૫ સમચતુરસ્ન સિવાયના પાંચ સંસ્થાન
  - ૪ અપ્રશસ્ત વર્શ, ગંધ, રસ, સ્પર્શ
  - ર નરકાનુપૂર્વી, તિર્યંચાનુપૂર્વી
  - ૧ ઉપઘાતનામ
  - ૧ અપ્રશસ્ત વિહાયોગતિ
- ૧૦ સ્થાવર દસક, સ્થાવર, સૂક્ષ્મ, અપાપ્ત, સાઘારણ અસ્થિર, અશુભ, દુર્ભગ, દુઃસ્વર, અનાદેય, અયશકીર્તિ :
  - ૧ નીચ ગોત્ર
  - ૫ અંતરાયકર્મ

42

પુષ્ય પ્રકૃતિ સિવાયની સર્વ પ્રકૃતિઓ પાપજનક છે. ઉદયની અપેક્ષાએ ૧૨૨ પ્રકૃતિમાંથી ૪૫ પુષ્ય પ્રકૃતિને બાદ કરતાં વર્ષાદિ ચાર ઉમેરતા ૮૧ પ્રકૃતિનો પાપજનક છે.

જ્ઞાનાવરણની

ų

દર્શનાવરજ

9

વેદનીય

**300 %** तत्त्वभीमांसा

| મોહનીય  | ૨૪ |
|---------|----|
| આયુષ્ય  | 5  |
| નામકર્મ | 38 |
| ગોત્રની | 9  |
| અંતરાય  | ų  |
|         | ८१ |

અર્થાત્ ઘાતીકર્મની તમામ પ્રકૃતિઓ પાપમૂલક છે. જે આત્મવિકાસને બાધક છે, અઘાતી કર્મ શુભાશુભ રૂપે પરિશમે છે. જો કે કોઈપણ કર્મપ્રકૃતિ જીવને સાધક નથી પણ બાધક છે. છતાં પુણ્ય પ્રકૃતિનો સુખ આપવાનો ઉપકાર હોવાથી તેને પુણ્યરૂપે શુભ માની છે.

## તત્ત્વદોહન

અધ્યાય આઠ વાસ્તવમાં સાતમા તત્ત્વના આશ્રવતત્ત્વનો વિસ્તાર છે. મિથ્યાત્વાદિ-વૈભાવિક પરિણામનું નિમિત્ત પામીને કાર્મણ વર્ગણાને આત્માની સરહદમાં પ્રવેશ કરવાના છિન્દ્રો મળે છે. એકવાર કાર્મણ વર્ગણાનો પ્રવેશ થયો કે તે વર્ગણાઓ સિક્રય થઈને આત્મપ્રદેશો સાથે ચોંટી જ પડે છે. અને તે જ આત્માને સંસારમાં બંધાઈ રહેવાનો મહા અનર્થ છે. કર્મબંધનો ભરડો જબરજસ્ત થયા પછી અત્યંત સામર્થ્યવાન એવો આત્મા જેમ મોટા માંધાતાઓ પણ કાળની ફાળ પાસે રાંક બની જાય છે તેમ આત્મા વિવશ બને છે.

આઠમા અઘ્યાયમાં બંધના વિવિધ કારણો દર્શાવીને આત્માને કેવા વિવિધ પ્રકારથી જકડાઈ જવું પડે છે, તે સમજાય છે. કર્મ જડ હોવા છતાં આત્મા પ્રદેશો પર અધિકાર જમાવીને પોતે જ ચેતન છે તેવો બ્રમ પેદા કરે છે. જેમકે શરીર એજ 'હું' અને તેના સુખે સુખી, તેના દુઃખે દુઃખી, એવી પરવશતામાં આત્માને એ પણ ભાન રહેતું નથી કે પોતે ચેતન છે, અને શરીર લક્ષણ અને પ્રકૃતિથી જડ છે. ચેતનના સંયોગથી માત્ર તે સજીવ કહેવાય છે, તેનું વિસ્મરણ થાય છે.

અધ્યાય : ૮ · તત્ત્વદોહન 🕸 ૩૦૧

શરીરમાં આત્મબુદ્ધિ કરીને ચારે ગતિમાં તે ક્યાંય સુખ પામતો નથી. તેમાંય મોહનીય કર્મનો નચાવ્યો નટની જેમ નાચ્યા કરે છે. ચારે ગતિમાં ભમ્યા કરે છ, ચૌદરાજલોકમાં દડાની જેમ ઉછળ્યા કરે છે. તેમાં વળી માનવજન્મ મળે ત્યારે ઇન્દ્રિયવશ, કષાયને આઘીન, પ્રમાદને પરાઘીન રહી નહિ કરવાના પાપાદિ કાર્યો આચરે છે. અને જન્મ વ્યર્થ ગુમાવે છે.

આઠમા અધ્યાયમાં જણાવેલી કર્મની પ્રકૃતિ આદિ, તેનો પરિપાક આત્માને મુંઝવી દેછે. ક્યાંય કર્મભૂમિ ક્ષેત્રોમાં ઘર્મઆરાધનનો યોગ મળે ત્યારે બળવીર્યની હિનતાથી પાછો પડે છે. શુભયોગ દ્વારા મળેલા સુખોમાં અટકી જાય છે. અને તે સુખના બદલામાં દુઃખ ભોગવે છે.

ત્રંથકારે આ અધ્યાયમાં પ્રથમ સૂત્રમાં જીવને ચેતવી દીધો છે. પ્રથમ સૂત્રનો પ્રથમ શબ્દ મિથ્યાદર્શન જ સંસાર પરિભ્રમણનું મુખ્ય કારણ છે. પ્રથમ અધ્યાયના પ્ર્યુપ્ત સૂત્રનો શબ્દ છે, સમ્યગ્દર્શન તે મુક્તિનું કારણ છે. જો જીવને મુક્તિ ખપતી નથી તો તેને માથે સંસારનું કારમું બંધન લદાયેલું છે. આથી એમ સમજાય છે કે અવિરતિ આદિના ઉપાય કરવા કરતાં પણ પ્રથમ ઉપાય મિથ્યાદર્શનને દૂર કરવાનો છે. મૂળ છેદાયું કે વૃક્ષ ધરાશયી થવાનું છે. અથવા નૃપતિની હાર થતાં પૂરું રાજ્ય હાર પામે છે. મિથ્યાત્વ ગયું કે આત્માનું સામર્થ્ય પ્રગટ થાય છે.

આથી આશ્રવના કારણોને ટાળવાનો ક્રમ પણ આત્માના યથાયોગ્ય વિકાસક્રમને અનુસરે છે. જે તે ગુણસ્થાનકો સાથે સંબંધ ઘરાવે છે. તેનું ઉદ્ઘંઘન થઈ શકતું નથી. કે પહેલા વિરતિ કે પહેલા કષાયજય અને પછી મિથ્યાત્વ ટાળવું. જો એમ થાય તો કદાચ વ્રતાદિ કરતો રહે અને પેલું મિથ્યા દર્શન તો એવુંને એવું પેટીપેક ચાલ્યું આવે છે, તે તો યથાવત્ રહે. ત્યારે ઘાંચીના બળદ જેવી દશા થાય. માટે પ્રથમ મિથ્યાદર્શનને ટાળવું તે કર્તવ્ય છે.

પૂર્વે સેવેલા અજ્ઞાનજનિત મિથ્યાભાવોથી જન્મ સાથે માનવને પિતા

૩૦૨ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

પુત્ર ક મિત્ર આદિનો સંયોગ થાય છે, ત્યારે જીવ તેને ખરેખર પોતાના માને છે. વળી આ જન્મના તે તે સંબંધો છૂટી જાય ત્યારે દુઃખ પામે છે. જેમ સ્વપ્નમાં જોયેલી વસ્તુને પોતાની માને છે અને ખુશી થાય છે. સ્વપ્નમાં પોતાની વસ્તુને લઈ જતાં જોઈ દુઃખી થાય છે, તેમ જાગૃત અવસ્થામાં પણ પરવસ્તુના મમત્વથી સુખી દુઃખી થાય છે. પણ એ સંયોગિક સંબંધ છે, તેમ તેની સમજમાં આવતું નથી. આવો મિથ્યાભાવ જીવ જયાં જે જે યોનિમાં કે સ્થાનોમાં જન્મ્યો ત્યાં કરતો જ આવ્યો છે. અટક્યો નથી.

પોતે જ્ઞાનસ્વરૂપ છે, જ્ઞાનાદિ ગુણો પોતાના છે, તે હજી તેના કળવામાં આવ્યું નથી. પુદ્દગલ વર્ણાદિથી પોતે કાળો ઘોળો માને છે, સ્પર્શાદિમાં સુખ માને છે, પુદ્દગલના લક્ષણો સાથે એકમેક થઈ જાય છે. શરીરના બદલાવાથી પોતે બદલાયો માને છે. દરેક પદાર્થનું સ્વતંત્ર પરિણમન છે તે હજી તેનતી સમજમાં આવ્યું નથી. તેથી ચેતન એવા આત્માને દેહથી ભિત્ર છે તેવું શ્રદ્ધાન થતું નથી.

પોતે સ્વભાવે જ્ઞાતા દ્રષ્ટા હોવા છતાં ઇન્દ્રિયજ્ઞાનમાં જ રોકાયો છે. મૂર્ત એવા શરીરને જોઈને તેમાં આત્મવૃદ્ધિ કરે છે. અરે ! ઘણાને વિદાય થતાં જોઈને પણ નિર્ણય પર આવતો નથી કે પોતે શરીરથી જુદો છે, અમૂર્ત છે, જેનો અનુભવ શુદ્ધ ઉપયોગમાં જ થઈ શકે છે. શરીરને ઘસી ઘસીને સુધારે છે, વળી અનુષ્ઠાન દ્વારા યોગને કંઈક સુધારે છે અને ઉપયોગને જોતો જ નથી. ઉપયોગ એ જ આત્મા છે. વર્તમાનની અવસ્થા અશુધ્ધ હોવાથી ઉપયોગમાં આત્મા અનુભૂત થતો નથી.

આ પ્રમાણે આત્મા અનાદિથી કષાયજનિત પરિણામોથી અશુદ્ધતા પામ્યો છે. છતાં તે સ્વભાવગત નથી, ફક્ત સમયે સમયે વિકારજનિત ઉદયના પરિણામવાળો છે. છતાં જેમ જળ અગ્નિના સંયોગે ઉષ્ણતા પામે છે. અને અગ્નિ દૂર કરતા જળ સ્વાભાવિક શીતળતાને પામે છે. તેમ આત્મપરિણામનો વિકાસ થતા કર્મનો સંબંધ ટળે છે. સર્વથા કર્મનો સંબંધ નષ્ટ થતાં આત્મા સ્વાભાવિક શુદ્ધપણે પ્રગટ થાય છે, વાસ્તવમાં

અધ્યાય : ૮ · તત્ત્વદોહન 🎏 ૩૦૩

આત્માને કર્મોએ બાંધ્યો નથી. પણ પોતાના જ દોષે પોતાના વિકારીપણાથી આત્મા બંધાયો છે.

આત્મા જો પોતાના યથાર્થ જ્ઞાનદર્શન ત્યજી ન દે તો, જ્ઞાનાવરણાદિકર્મ બંધાતા નથી. જ્યારે આત્મા પોતે પોતાના જ્ઞાનાદિ ભાવનો ધાત કરેછે ત્યારે જે કર્મનો ઉદય કારણભૂત બને છે તે જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મ છે. પોતાના સ્વરૂપને ભૂલીને અન્યને પોતાના માનીને મુંઝાય ત્યારે જે કર્મનો ઉદય થાય તે મોહનીય કર્મ છે. આ પ્રમાણે દરેક કર્મ માટે સમજવું.

ક્રોધ, માન, માયા અને લોભ એ સ્થૂલ શબ્દ સંકેત છે, એટલા માત્રથી જીવ દુર્ગતિ પામે છે, તેવું નથી. વાસ્તવમાં મિથ્યાત્વના વિકારથી જે પરિણામ થાય તે અનંતાનુબંધી છે. એ વિકારી પરિણામનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે.

આત્માના સ્વરૂપ પ્રત્યે અનાદર થવો તે અનંતાનુબંધી ક્રોધ છે.

્પરપદાર્થના પરિણમન પોતે કરી શકે તેવો હુંકાર-અભિમાન તે. અનંતાનુબંધી માન છે.

વિકાર જિનત ભાવ વડે આત્માને ટાળવો, ઠગવો તે અનંતાનુબંધી માયા છે.

શુભયોગમાં મળતા પુણ્યપ્રલોભનોમાં અટકી જવું તે અનંતાનુબંધી લોભ છે.

જીવ આ પ્રમાણે સૂક્ષ્મ વિચારથી ઉંડો ઊતરે તો તેને તત્ત્વનું વાસ્તવિક ભાન થાય, ક્રોધ સામે ક્ષમા રાખવી તે મનોયોગ છે, એ પ્રમાણે યોગ આગ્નવ છે. પરંતુ આત્માના આદરરૂપ સમતામાં રહેવું તે સ્વ-પરિષ્ટિતિ છે તેનાથી મોક્ષ છે.

બંધ તત્ત્વને વિસ્તારથી જણાવવાનો હેતુ માત્ર બંધનું ભયાનક સ્વરૂપ જાણી તેનાથી છૂટવું, છૂટવાનો જીવમાં ભણકાર થાય. પછી કેવી રીતે છૂટવું તેનો ઉપાય શોધે. ગ્રંથકાર પણ હવે તે ઉપાયને નવમા અધ્યાયમાં જણાવશે.

૩૦૪ 🏖 તત્ત્વમીમાંસા

#### અધ્યાય નવમો

### संवर तत्त्व

આશ્રવનિરોધઃ સંવરઃ ૯-૧

આશ્રવ-નિરોધઃ સંવરઃ ૯-૧

### આસવનો નિરોધ એ સંવર છે.

આગ્નવ એટલે જે નિમિત્ત વડે કર્મ આવે કે બંધાય તે આગ્નવ. તે આગ્નવનો નિરોધ (પ્રતિબંધ) કરવો તે સંવર. આગ્નવના ૪૨ ભેદોમાંથી જેટલે અંશે તે નિરોધ થાય તેટલે અંશે સંવર. (રોકવું) પૂર્ણ નિરોધરૂપ સંવર ચૌદમા ગુણસ્થાનકે હોય છે. આધ્યાત્મિક વિકાસનો ક્રમ આગ્નવનિરોધ અર્થાત્ સંવરને આભારી છે. આગ્નવનિરોધ વધતો જાય તેમ ગુણસ્થાનક ચઢતા જાય.

જેમકે આગ્નવનો મુખ્ય અને પ્રથમ ભેદ મિથ્યાત્વ છે. મિથ્યાત્વનો નિરોધ થવાથી ચોથું ગુણસ્થાનક આવે. બીજો ભેદ અવિરતિ છે, તેના નિરોધથી દેશવિરતિ પાંચમું ગુણસ્થાનક આવે. તે ગુણસ્થાનનો સંવર કહેવાય. પૂર્વપૂર્વવર્તી આગ્નવોનો અભાવ એ જ ઉત્તરત્તરવર્તી ગુણસ્થાકનો સંવર છે.

સંવરના બે ભેદ છે : દેશસંવર અને સર્વસંવર.

દેશસંવર અમુક આસ્રવોનો સંવર તે ૪થી ૧૦ ગુણસ્થાનક સુધી અને સર્વ સંવર ચૌદમા ગુણસ્થાને હોય છે.

(આગ્નવનું વિસ્તૃત વર્શન અધ્યાય છકામાં આપેલું છે.)

સંવર કેવી રીતે થાય ?

સ ગુપ્તિ-સમિતિ-ધમાહનુપ્રેક્ષા પરીષહજય-ચારિત્રૈઃ ૯-૨

સઃ ગુપ્તિ-સમિતિ-ધર્મ-અનુપ્રેક્ષા-પરીષહજય-ચારિત્રૈઃ ૯-૨

અધ્યાય : ૯ · સૂત્ર : ૧-૨ 🕸 ૩૦૫

# ગુપ્તિ, સમિતિ, ધર્મ, અનુપ્રેક્ષા, પરીષહજય અને ચારિત્ર વડે સંવર થાય છે.

સંવરનું કાર્ય આવતા કર્મને રોકવાનું છે. ઘરનાં બારીબારણાં ખુક્ષાં હોય ત્યારે ઊડતી ધૂળ ઘરમાં આવે છે. પરંતુ બારીબારણાં બંધ કરવાથી આવતી ધૂળ રોકાય છે, તેમ આગ્નવ દ્વારા આવતાં કર્મોને રોકવાનું કાર્ય જે જીવની શક્તિથી થાય છે તે સંવર છે.

સંવર એટલે શું કરવાનું ?

ગુપ્તિ આદિ અનેક ભેદો દ્વારા થતી પ્રક્રિયા વડે આત્મશક્તિ વિકાસ પામે છે, તેથી સંવર થાય છે.

## નિર્જરા કેવી રીતે?

તપસા નિર્જરા ચ ૯-૩

તપથી નિર્જરા અને સંવર બંને થાય છે.

ગુપ્તિ આદિથી સંવર થાય છે, ત્યારે સાથે નિર્જરા પણ થાય છે. પરંતુ તપથી અધિક નિર્જરા થાય છે. તેથી તપમાં નિર્જરાની પ્રધાનતા છે. સંવરમાં ગુપ્તિની પ્રધાનતા છે.

બાળતપ-લૌકિકતપ લૌકિક સુખની પ્રાપ્તિનું સાધન મનાય છે. તેમ છતાં તેનાથી કર્મો ક્ષીણ થવાથી આધ્યાત્મિક સુખનું કારણ પણ બને છે. તેથી તેના બે ભેદ છે.

અકામ નિર્જરા : જે લૌકિક સુખ સુધી પહોંચાડે છે.

સકામ નિર્જરા : આધ્યાત્મિક વિકાસ કરે છે.

૧. ગુપ્તિના ભેદો

સમ્યગ્યોગનિગ્રહો ગુપ્તિઃ ૯-૪

સમ્યગ્-યોગ-નિગ્રહઃ ગુપ્તિઃ ૯-૪

૩૦૬ જ તત્ત્વમીમાંસા

મન-વચન-કાયા એ ત્રણે યોગોનો સમ્યગ્ નિગ્રહ એ ગુપ્તિ છે.

યોગો ત્રણ હોવાથી ગુપ્તિના ત્રણ ભેદ છે : ૧. મનોગુપ્તિ, ૨. વચનગુપ્તિ અને ૩. કાયગુપ્તિ.

આ ત્રણ યોગનો સર્વ પ્રકારનો નિશ્રહ માત્ર ગુપ્તિ નથી. પરંતુ જે ગુપ્તિ સમ્યગ્-પ્રશસ્ત હોય તે સંવરરૂપ બને છે. યોગનો નિશ્રહ સમ્યગ્ જ્ઞાન અને શ્રદ્ધાપૂર્વક કરવામાં આવ્યો હોય તો તે સમ્યગ્ છે. યોગને ઉન્માર્ગથી રોકવા અને સન્માર્ગે પ્રવર્તવા તે પ્રશસ્ત નિશ્રહ છે. ગુપ્તિ પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિ ઉભયરૂપ છે.

સમ્યગ્ જ્ઞાન અને સમ્યગ્ શ્રદ્ધા-દર્શન રહિત થતો નિગ્રહ ક્લેશરૂપ અર્થાત્ આગ્નવનું કારણ બને છે.

કાયગુપ્તિ : ઊઠવા-બેસવાની કોઈ પણ શારીરિક પ્રવૃત્તિમાં કે અનુષ્ઠાનોમાં વિવેકપૂર્વકનું નિયમન અને કાયોત્સર્ગ દ્વારા કાયાના વ્યાપારની નિવૃત્તિ તે કાયગુપ્તિ.

વચનગુપ્તિ : વચન વ્યક્ત કરવામાં નિયમન. વળી સ્વાધ્યાય, ઉપદેશ આદિમાં વચનની પ્રવૃત્તિ. વળી પ્રસંગોપાત્ત મૌન રહેવું તે વચનગુપ્તિ.

મનોગુપ્તિ : વ્યર્થ કે દુર્ધ્યાનરૂપ વિકલ્પોનો ત્યાગ કરવો અને શુભ સંકલ્પો અર્થાત્ ધર્મધ્યાન શુક્લ ધ્યાનરૂપ શુભધ્યાનમાં પ્રવત્ત થવું તે મનોગુપ્તિ.

#### ર. સમિતિના ભેદો

ઈર્યા, ભાષા, એષણા, આદાન, નિક્ષેપ, ઉત્સર્ગ એ પાંચ સમિતિ છે.

અध्याय : ૯ - सूत्र : ५ 🅸 उ०७

સમ્યગ્ અર્થાત્ પ્રશસ્ત ઈર્યા, સમ્યગ્ ભાષા, સમ્યગ્ એષ્ણા સમ્યગ્ આદાન નિક્ષેપ, સમ્યગ્ ઉત્સર્ગ એ પાંચ સમિતિઓ છે. આ બધી સમિતિઓ વિવેકયુક્ત પ્રવૃત્તિરૂપ હોવાથી સંવર બને છે.

સમ્ = સમ્યગ્-નિર્દોષ-પ્રશસ્ત. ઇતિ= પ્રવૃત્તિ = સમ્યગ્ પ્રવૃત્તિ. સમિતિ સત્કિયાની પ્રવૃત્તિ સ્વરૂપ છે. જોકે ગુપ્તિમાં પણ પ્રવૃત્તિનો સમાવેશ થાય છે. છતાં વિશેષ સમજ માટે સમિતિનું કથન કરવામાં આવ્યું છે.

(૧) ઈર્યા સમિતિ : ઈર્યા એટલે જવં. સંયમની રક્ષાને ઉદ્દેશીને આવશ્યક કાર્ય માટે યુગપ્રમાણ ભૂમિનું નિરીક્ષણ કરવાપૂર્વક જ્યાં લોકોનું ગમનાગમન થતું હોય અને સૂર્યનો પ્રકાશ પડતો હોય તેવા માર્ગે ધીમી ગતિથી જવું તે ઈર્યાસમિતિ. (૨) ભાષા સમિતિ : ભાષા એટલે બોલવં. જરૂર પડે ત્યારે, સ્વ-પરને હિતકારી, પ્રમાણોપેત આદિ ગુણોથી યુક્ત વચનો બોલવાં તે ભાષા સમિતિ. (૩) એષણા સમિતિ : એષણા એટલે ગવેષણા કરવી, તપાસવું. સંયમના નિર્વાહ માટે જરૂરી વસ્તુ, વસ્ત્ર, પાત્ર, આહાર, ઔષધ આદિ વસ્તુઓની શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ તપાસ કરવી તે એષણા સમિતિ. અર્થાત્ શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ તપાસ કરીને દોષ રહિત આહાર આદિનું ગ્રહણ કરવું તે એષણા સમિતિ. (૪) આદાન નિક્ષેપ સમિતિ : આદાન એટલે પ્રહણ કરવું. નિક્ષેપ એટલે મુકવું. સંયમનાં ઉપકરણોને ચક્ષુથી જોઈને તથા રજોહરણ આદિથી પ્રમાર્જીને ગ્રહેશ કરવાં તથા ભૂમિનું નિરીક્ષણ – પ્રમાર્જન કરીને મૂકવાં તે આદાન નિક્ષેપ સમિતિ. (૪) ઉત્સર્ગ સમિતિ : ઉત્સર્ગ એટલે ત્યાગ. શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ ભૂમિનું નિરીક્ષણ પ્રમાર્જન કરીને મલ આદિનો ત્યાગ કરવો તે ઉત્સર્ગ સમિતિ. પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિને અષ્ટ પ્રવચન માતા તરીકે સંબોધવામાં – માનવામાં આવે છે. જેમ માતા બાળકને જન્મ આપે છે. પછી તેનું રક્ષણ અને પોષણ કરે છે, તેને

્૩૦૮ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

શુદ્ધ બનાવે છે. તેમ પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તે પ્રવચનને — સંયમને જન્મ આપે છે. તેનું રક્ષણ-પોષણ કરે છે. તેને શુદ્ધ બનાવે છે. ગુપ્તિ અને સમિતિ વિના સંયમ હોય નહિ, તથા સ્વીકારેલા સંયમનું રક્ષણ કે પોષણ ન થઈ શકે, આમ સમિતિ અને ગુપ્તિ સંયમની પ્રાપ્તિમાં તથા સ્વીકારેલા સંયમનાં રક્ષણ-પોષણમાં પ્રધાન કારણ હોવાથી સંયમની અષ્ટ પ્રવચન માતા છે. (પ્રવચન — અહીં વિશેષરૂપે છે)

## ૩. ધર્મના ભેદો

उत्तमः क्षमा-मार्दवाऽऽर्जव-शौच-सत्य-संयम

ઉત્તમઃ ક્ષમા-માર્દવાઙ૬ર્જવ-શૌચ-સત્ય-સંયમ

તપસ્ત્યાગાડકકિંચન્ય બ્રહ્મચર્યાણિ ધર્મઃ ૯-૬

ઉત્તમઃ ક્ષમા-માર્દવ-આર્જવ-શૌચ-સત્ય-સંયમ

તપઃ ત્યાગ-આકિંચન્ય બ્રહ્મચર્યાણિ ધર્મઃ ૯-૬

ઉત્તમ ક્ષમા, માર્દવ, આર્જવ, શોચ, સત્ય, સંયમ, તપ, ત્યાગ, આકિંચન્ય અને બ્રહ્મચર્ય એ દશ પ્રકારનો યતિ ધર્મ છે.

જૈન દર્શન મુખ્યત્વે શ્રમણોપાસક માર્ગ છે, તેથી સાધુધર્મને લક્ષમાં રાખી ઉત્તમ શબ્દ વાપર્યો છે. સાધુ આ દસ ધર્મોનું યથાર્થ પાલન કરે છે. શ્રાવક-ગૃહસ્થ આંશિક પાલન કરી શકે છે. આથી સંવર ધર્મમાં મુખ્યતા સાધુધર્મની છે. અથવા સમ્યગ્ દર્શન પછીની વિશેષતારૂપે છે.

#### ૧. ક્ષમા : સહિષ્ણુતા, સહનશીલતા

શારીરિક કે માનસિક – બાહ્ય કે અંતરંગમાં પ્રતિકૂળતા થતાં ક્રોધને ઉત્પન્ન થવા ન દેવો, અને થાય તો તે શમાવી દેવો, જેથી પરિણામે પાપપ્રકૃતિનો બંધ ન થાય. ક્ષમા ધર્મની આરાધના

अध्याय : ૯ • सूत्र : ६ 🎏 उ०૯

પ્રકારે થાય છે તેમાં અહીં મુખ્ય પાંચ પદ્ધતિ દર્શાવી છે.

# (૧) પોતામાં ક્રોધનો અભાવ કે સદ્દભાવને જાણવો, તેનો વિચાર કરવો

બહારના સંયોગમાં કોઈ આપણને ગુસ્સાનું નિમિત્ત આપે. કટુ કે કઠોર વચન બોલે, આપણા દોષો જુએ કે બોલે, ત્યારે વિચારવું કે ખરેખર તે કહે છે તેવા દોષો મારામાં છે ? જો દોષ જણાય છે તો અન્યની વાત સાચી માની દોષને દૂર કરવા પ્રયાસ કરવો. જો તેની વાત ખોટી હોય તો વિચારવું કે અન્ય વ્યક્તિ અજ્ઞાનવશ મારા નિમિત્તથી ગુસ્સો કરી કર્મબંધ કરે છે. માટે ક્ષમાને પાત્ર છે. આમ પોતામાં તે દોષનો ભાવ કે અભાવ ચિંતવી શાંત થવું.

## (૨) ક્રોધના અન્ય દોષોનો વિચાર કરવો

ગુસ્સે થનાર વ્યક્તિ સ્મૃતિભ્રંશથી કે આવેશથી ગાંડાની જેમ બોલે છે તે મૂર્ખ છે, આવેશમાં શત્રુતા બાંધે છે. અન્યને નુકસાન કરી અહિંસાનો લોપ કરે છે.

વળી ક્રોધ સાથે દ્વેષ, ક્લેશ કંકાસ, કજિયા, વિવેકનાશ જેવા દોષો ઉત્પન્ન થાય છે, તેના કારણે શરીર અને મન પર ખોટી અસરો ઊભી થાય છે. અને આધ્યાત્મિક વિકાસ રૂંધાય છે. માટે ક્ષમાધર્મ ઉત્તમ છે તે વિચારવું.

## (૩) બાલસ્વભાવ વિચારવો

અન્ય જીવો જ્યારે આપણી પાછળ નિંદા કરે, અપશબ્દ બોલે ત્યારે વિચારવું કે એ જીવ કેવળ બાળક જેવો નાદાન છે. વળી મારી સામે બોલતો નથી, ભલેને પાછળ બોલે, તેમાં મારું કંઈ બગડતું નથી. અને સામે બોલે તો માનવું કે કેવળ જીભ દ્વારા બોલે છે. મને મારતો નથી. અને મારે તો વિચારવું કે ક્રોધનો આવેશ એવો છે કે જીવથી મારી નાંખે, પણ તે મારા પ્રાણ હરતો નથી તેટલું સારું છે. વળી મારા ધર્મમાં વિઘ્ન કરતો નથી. આમ જે પરિસ્થિતિ હોય તેમાંથી કંઈ સારો ભાવ કેળવી ક્ષમા ધારણ કરવી અને મૂઢ માનવો પ્રત્યે અભાવ કેળવવો.

૩૧૦ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

## (૪) પોતાનાં કરેલાં કર્મોનું પરિણામ છે તેમ વિચારવું

જ્યારે અન્ય તરફથી આક્રોશ કે ક્રોધનાં પરિણામ સહેવાં પડે ત્યારે વિચારવું કે નક્કી આ મારા પૂર્વે કરેલા કર્મનું પરિણામ છે. એ જીવ બીજા પ્રત્યે પ્રેમથી વર્તે છે અને મારા પ્રત્યે શા માટે ગુસ્સે થાય છે, અયોગ્ય વર્તન કરે છે, મને હેરાન કરે છે ? નક્કી, આમાં મારા જ કોઈ પૂર્વ કર્મનો દોષ છે. તે વ્યક્તિ તો માત્ર નિમિત્ત છે. આમ વિચારી ક્ષમાભાવ ધારણ કરવો.

## (૫) ક્ષમાના ગુણો – લાભ ચિંતવવા

ક્ષમા ધારણ કરવાથી સંપૂર્ણ લાભ છે. માનસિક શાંતિ રહે. શારીરિક રોગો ન થાય. અધ્યાત્મિક વિકાસ થાય. ગુસ્સો કરવાથી નવા કર્મબંઘ થાય તેનાથી બચી જવાય. જૂનાં કર્મોની નિર્જરા થાય. જનપ્રિયત્વ વૃદ્ધિ પામે છે. ક્ષમા ગુણમાં સમતા, શાંતિ, સદાચાર જેવા ગુણોનું સેવન થાય છે. જેમ વ્રતમાં અહિંસા મુખ્ય છે. તેમ ધર્મના લક્ષણમાં ક્ષમા ગુણ મુખ્ય છે. ક્ષમા ધારણ કરનાર મુનિઓ ધોર પરિષહ છતાં શ્રેણિએ ચઢી મુક્તિ પામ્યા છે. માટે ક્ષમા ગુણને ચિંતવન કરી જીવનમાં ઉત્તમ ક્ષમા ધર્મનું આચરણ કરવું.

૨. માર્દવ : મૃદુતા, નમ્રતા, મદ – માનનો નિગ્રહ

મનુષ્યને મદ-માન થવાનાં ઘણાં ક્ષેત્રો મળી રહે છે. તેથી માર્દવને ઉત્તમ લક્ષણ કહ્યું છે. સાધુ કે ગૃહસ્થ માનપૂજામાં લોભાઈ જાય છે. તેવા માન થવાના ખાસ કરીને આઠ પ્રકારો છે તેનાથી સતત જાગ્રત રહી નમ્રતા અને મૃદ્દતાનું સેવન કરવું. વિવેકપૂર્વક જીવવું.

નોંધ : માર્દવ કે નમ્રતા કેવી રીતે અને ક્યાં રાખશો ?

- તમારો સંબંધ નાના જીવો સાથે છે ત્યાં ભેદ રહિત વાત્સલ્ય
   જાળવો. તેમને વારંવાર દોષો ન બતાવો પણ પ્રેમથી સમજાવો.
- તમારો સંબંધ વડીલો સાથે છે. તેમની સેવા કરો. જરૂરિયાત પૂરી કરો. વિવેકથી વર્તો. તેમનાં નાનાંમોટાં કાર્યો કરવા તત્પર રહો. તેમના અને તમારામાં વિચારભેદ હોય તો પણ તેને ગૌણ કરી ઉદાર

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૬ 🕸 ૩૧૧

થઈને તેના ઉપકારનો વિચાર કરી વિવેકપૂર્વક વર્તવું.

- તમારે મિત્રો પણ હશે. મિત્રો પ્રત્યે સાચી મૈત્રી રાખો. તેના દરેક પ્રકારના સુખ કે ઉન્નતિમાં ખુશી થાવ. દુઃખમાં કોઈપણ ભોગે સહાય કરો. ક્યારેય તેનો અવર્ણવાદ ન બોલો. તે તમારી નિંદા કરે તો પણ તમે ઉદાર દિલે સહી લેજો.
- તમને ગુણીજનોનો સંપર્ક છે. ના હોય તો કરજો અને તેમના ગુણને પ્રહે કરજો. તેમના ગુણોની પ્રશંસા કરજો.
- તમને સંત-સાધુજનોનો પરિચય છે ? ના હોય તો કરજો. જીવનને તેઓ પવિત્ર કરશે. તેમની સેવા કરજો. તેમની આજ્ઞામાં રહેજો. તેમની જરૂરિયાત ખૂબ ઉપકારભાવથી કરજો. તેમનો આદર સાચવજો. તમારી બુદ્ધિ ભેળવીને કંઈ ક્ષતિ જોશો નહિ. જુઓ તો વિવેક વાપરજો. તેમની પાસે આરાધનાનો માર્ગ મેળવજો.
- આખરી વિવેક છે; મુર્વોત્કૃષ્ટ એવા પરમાત્મા પ્રત્યે સમર્પણ ભાવ, તેમની આજ્ઞાનું અવલંબન અને શરણમાં સમર્પણ. અનન્ય ભક્તિ વડે પરમાત્માનાં દર્શન-પૂજન અને વંદન કરવા. જેથી વિવેક સમ્યગ્ બને. આવો વિવેક પરંપરાએ મુક્તિનું કારણ બને છે. કારણ કે પરમાત્માને ધ્યાવવાથી પરમાત્મસ્વરૂપની શ્રદ્ધા થાય છે. ત્યારે જીવને સ્વ-સ્વરૂપ પ્રત્યે દૃષ્ટિ જતાં સંસારનો ભાવ ક્ષીણ થાય છે. તેથી વિવેકને ધર્મનું મૂળ કહ્યું છે.

મદ અને માન એ કાર્ય છે, છતાં મદ થવાનાં નિમિત્તો શાસ્ત્રકારોએ બતાવ્યાં છે.

- (૧) **જાતિ :** મારી જાતિ ઉચ્ચ છે, તેથી હું ઉચ્ચ છું. વાસ્તવમાં ગુણથી માનવજીવન ઉચ્ચ મનાય છે. (માતાનો વંશ)
- (૨) **કુળ :** મારું કુળ ઉચ્ચ છે, મારા વડવાઓના વખતથી મારી ખાનદાની છે, ભાઈ ! ખાનદાની ગુણસંપન્નતામાં છે (પિતાનો વંશ).
- (૩) **રૂપ** : હું અન્ય કરતા રૂપવાન છું. વળી વધુ રૂપાળા થવા શરીરને સજાવ્યા કરે. ભાઈ ! તારું રૂપ તો વૃદ્ધત્વ તરફ રાતદિવસ

૩૧૨ 🏶 તત્ત્વમીમાંસા

ધસ્યા કરે છે, અને કેટલાં વરસ સાચવીશ ?

- (૪) ઐશ્વર્ય : સંપત્તિ આદિથી યશકીર્તિ મળે તેમાં જીવ ફુલાય છે. પણ ભાઈ ! આ ફૂલેલો ફુગ્ગો એક દિવસ ફૂટી જશે, ત્યારે કોઈ સામે પણ નહિ જુએ. માટે ઐશ્વર્યનો સદ્દ ઉપયોગ કર.
- (૫) તપ : ઓહો ! હું તો તપસ્વી છું. જોકે સામાન્ય રીતે તપસ્વીને તપનો અહંકાર હોતો નથી છતાં જ્ઞાનીજનો સૂક્ષ્મ રીતે ચાલતા અહંને અહીં જણાવે છે કે તપનો મદ કરવો નહિ પણ ઇચ્છાઓને શાંત કરવી તે તપ છે.
- (*s*) **જ્ઞાન** : જ્ઞાનપ્રાપ્તિમાં સમ્યગ્ વિવક આવે તો જ્ઞાન મુક્તિનું કારણ બને છે. ગુરુગમ વગર તત્ત્વનું જ્ઞાન જીવને એકાંત અર્થમાં લઈ જાય કે જ્ઞાનનો ગર્વ થઈ જાય છે.
- (૭) લાભ : ઇચ્છિત વસ્તુ મળ્યા જ કરે, પૂર્વ પુષ્યયોગે ધન-સામગ્રી ઇત્યાદિ મળ્યા કરે એટલે જીવને એમ થાય કે મારા જેવું કોઈ નથી. પણ ભાઈ ! ભલભલા સમ્રાટો એ સર્વ સામગ્રી મળવા છતાં મરણને જોઈને મૂંઝાયા અને એક દિવસ વિદાય થ્ર્યા માટે અહીં રોકાવા જેવું નથી. આત્મલાભની વૃદ્ધિ કરવા સજાગ રહેવું.
- (૮) **વીર્ય** (શારીરિક શક્તિ) : શારીરિક શક્તિ પર મદ કરવાથી જીવ મૂર્ખ ઠરે છે. કારણ કે આ શરીર તો એવું છે કે ગમે ત્યારે વણસીને ઊભું રહે, ગમે તેવા સારા પદાર્થો ખવરાવો પણ તે સર્વને મળમૂત્રરૂપે પરિણમાવે. વળી મરણ આધીન આ દેહનો અહંકાર કરવાથી ફાયદો નથી.

લોભ જેમ પાપનો બાપ છે તેમ અહંકાર પણ સર્વ દોષોનું મૂળ છે. આ અભિમાનને કારણે જીવો પિતાપુત્રનો, ભાઈ-ભાઈનો, નાના-મોટાનો વિવેક ભૂલી જાય છે. એથી આ જન્મમાં અપયશ પામે છે, અને પરલોકમાં દશા ભૂંડી થાય છે.

અભિમાન હંમેશાં સ્વ-પ્રશંસા અને પરનિંદા દોષજનક છે. સત્યાસત્યનો વિવેક પણ નષ્ટ થાય છે. વિદ્યા-બુદ્ધિ નષ્ટ કે ભ્રષ્ટ થાય છે. 'હું કંઈક છું' આવો અહંકાર સદૈવ જીવને આત્મલાભથી વંચિત

અધ્યાય : ૯ · સૂત્ર : ૬ 峰 ૩૧૩

રાખે છે. નમ્રતા, સમ્યગ્વિવેક એ ઉત્તમ માર્દવ ગુણ છે.

3. આર્જવ (સરળતા): અર્થાત્ માયા રહિત વ્યવહાર. મનથી સરળતા રાખવી. તે જ પ્રમાણે વચનમાં સરળતા રાખવી અને શરીર-દૃષ્ટિ વગેરેની ચેષ્ટામાં સરળતા રાખવી, જેમકે કોઈ દેખાવ કરવા કહે કે હું આ કામ કરીશ પણ પછી ચિંતવે કે, આપણે શું કરવા એવો શ્રમ લેવો અને પછી કારણ આપી પ્રમાદ સેવે, એટલે કહ્યું કે કરીશ. (વચનમાં દોષ) વિચારે કે કરવાથી શું ફાયદો ? (મન) શરીરથી પ્રમાદ કરે (કાયા). આમ મન વચન-કાયાની વિપરીત વર્તના એ કપટ છે. નિષ્કપટ ભાવ તે ઉત્તમ ગુણ છે.

સરળ જીવ દેખાવ ખાતર બોલે નિહ. બોલે તેવું કરે અને પ્રમાદ ન કરે. વળી સ્વ-પરહિત થાય તેવું કરે. માયા, કપટ, વક્રતા, છળ, પ્રપંચ જેવા દોષોનો અભાવ તે સરળતા.

૪. શૌચ (લોભનો અભાવ): આ ગુણો આધ્યાત્મિક વિકાસના છે તેમાં અશૌચ, અશુભ, લોભ, તૃષ્ણા આસક્તિ જેવા દોષો બાધક છે, તેથી સાધકે મનોવૃત્તિને શુદ્ધ રાખવી. સંસારના ક્ષેત્રે લોભ ઘટાડવો અને ધર્મના ક્ષેત્રે પણ નિસ્પૃહભાવ રાખવો. એક પણ તૃણની અપેક્ષા ન રાખવી તે ઉત્તમ શૌચ છે, નિર્લોભતા છે.

પ. **સત્ય**: સ્વ-પરહિતકારી વચન બોલવાં, જરૂર પડે ત્યારે મિતવાણી ઉચ્ચારવી તે ઉત્તમ સત્ય છે. વ્યવહારમાં સત્યવચનનું પાલન કરવું તે સત્ય છે. અન્યને અપ્રિય વચન બોલવાથી અન્યોન્ય અહિત છે. સાધુ કે સાધક હંમેશાં મૌનને પ્રશંસે છે તે ઉત્તમ સત્ય છે.

5. સંયમ : સમ્યગ્ પ્રકારે વ્રતાદિનું પાલન કરવું. અસત્ પ્રવૃત્તિનો ત્યાગ અને સત્ પ્રવૃત્તિનો આદર તે સંયમ છે. મન, વચન, કાયાના યોગનું સભાન પ્રવર્તન અને ઇચ્છા પર કાબૂ તે સંયમ છે. દેહનું મમત્વ ઘટાડી છકાયની જીવની રક્ષાનું પ્રવર્તન તે સંયમ છે.

૭. **તપ ઃ** ઇચ્છાનું શાંત થઈ જવું, તૃપ્ત થઈ જવું તે તપ છે. તેના બાર પ્રકાર અધ્યાત્મવિકાસ માટે છે. અભ્યંતર તપની રક્ષા માટે

૩૧૪ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

બાહ્યતપ છે. બાહ્યતપ દ્વારા જીવમાં ભૂમિકા થાય છે. અભ્યંતર તપ મન-ઉપયોગની શુદ્ધિ કરે તે ઉત્તમ તપ છે.

- ૮. ત્યાગ : પ્રમાદનું સેવન કરનારાં કારણોનો ત્યાગ કરવો. સાધનામાં બાધક પદાર્થોની મૂર્ચ્છાનો ત્યાગ કરવો. સંયમને ઉપકારી ઉપકરણો સિવાય અન્ય વસ્તુઓનો ત્યાગ કરવો.
- ૯. આર્કિંચન્ય : (નિષ્પરિગ્રહના ભાવ) સર્વથા બાહ્ય વસ્તુનો ત્યાગ કરી, દેહના મમત્વનો પણ ત્યાગ કરવો અને કેવળ દેહ સંયમ અર્થે છે તેમ વિચારવું તે ઉત્તમ આર્કિંચન્ય છે.
- ૧૦. બ્રહ્મચર્ય: સર્વથા વિષયસેવનનો ત્યાગ. આત્મભાવમાં રમણતા તે બ્રહ્મચર્ય છે. સ્પર્શાદિ સર્વ ઇન્દ્રિયોનો સંયમ તથા નવ વાડો-નિયમોથી રક્ષિત બ્રહ્મચર્ય ઉત્તમ છે. મોક્ષમાર્ગની આરાધનામાં બ્રહ્મચર્ય અત્યંત આવશ્યક ધર્મ છે. પ્રાણાંતે પણ મુનિઓ તેનું સેવન કરે છે.

अनित्याऽशरण-संसारैकत्वाऽन्यत्वाऽशुचित्वाऽऽश्रव-संवर

અનિત્યાહશરણ-સંસારેકત્વાહન્યત્વાહશુચિત્વાહહશ્રવ-

સંવર-નિર્જરા

લોકબોધિદુર્લભ-ધર્મસ્વાખ્યાત-તત્ત્વાનુચિન્તનમનુપ્રેક્ષાઃ ૯-૭

અનિત્ય-અશરણ-સંસાર-એકત્વ-અન્યત્વ-અશુચિત્વ-

આશ્રવ-સંવર-નિર્જરા-

લોકબોધિદુર્લભ-ધર્મસ્વાખ્યાત-તત્ત્વ-અનુચિંતનં અનુપ્રેક્ષાઃ ૯-૭

અનુપ્રેક્ષા : ઊંડુ ચિંતન કરવું.

બાર ભાવનાની અનુપ્રેક્ષા સંવરના ઉપાય તરીકે જણાવેલ છે કારણ કે રાગાદિ વૃત્તિઓને અટકાવવા ઊંડું ચિંતન જરૂરી છે. અનિત્યાદિ ભાવનાઓ દ્વારા વિષયોનું ચિંતન થવાથી જીવનશુદ્ધિ, વિચારશુદ્ધિ થવાનો

અધ્યાય : ૯ · સૂત્ર : ૭ જ ૩૧૫

# સંભવ છે, તેનાથી ઉપયોગશુદ્ધિ થતં કર્મ નાશ પામે છે. બાર ભાવનાનું સ્વરૂપ

## ૧. અનિત્યાનુપ્રેક્ષા ઃ

દેહ, ધન, ધાન્ય, સ્ત્રી, પુત્રાદિ કોઈ વસ્તુઓ નિત્ય નથી, ગમે ત્યારે તેનો વિયોગ થવા સંભવ છે.

લક્ષ્મી શુભના યોગે આવે અને અશુભના યોગે વીજળીના ઝબકારાની જેમ ચાલી જાય. તેથી તે ભાગ્ય પર પરાધીન છે.

માન – યશ વગેરે પણ અશુભનામકર્મનો ઉદય થાય તો વિદાય લે છે.

આયુષ્ય તો વળી ઘાસની અણી પર રહેલા ઝાકળના બિંદુ જેવું ક્ષણિક છે, ગમે ત્યારે પૂરું થઈ જાય છે.

આમ જીવનમાં જેને સુખનાં સાધન કહેવાય છે તે દરેક પરવસ્તુ પર આધારિત અને ક્ષણિક છે. તેનો ગમે ત્યારે વિયોગ થવાનો છે, માટે તેની અનિત્યતા વિચારી, તે તે પદાર્થોની આસક્તિ છોડી નિત્ય એવા આત્માની ભાવના કરવી. અનિત્ય વસ્તુની આસક્તિ નિત્ય એવા આત્મનું વિસ્મરણ કરાવે છે. અને તેથી જન્મ-મરણ પામતો આત્મા પર્યાય દૃષ્ટિએ અનિત્ય મનાય છે.

#### ૨. અશરણાનુપ્રેક્ષા :

વિશ્વના જીવો મરણ આવે ત્યારે બાહ્ય ગમે તેવી સામગ્રી કે સંપત્તિ હોવા છતાં પણ અશરણ થઈ મરણને શરણ થાય છે. મોટા માંધાતાઓ પણ મરણ પાસે અશરણ રહ્યા છે, ચક્રવર્તીઓ પણ આયુષ્યને આધીન થઈ ગયા છે. જંતુથી માંડીને માનવ સર્વે જીવો આયુષ્યની કાચી દોરીથી બંધાયેલા છે, તે ગમે ત્યારે તૂટે ત્યારે જીવને નજીકના સગાંસંબંધી, ઘન, સાધન, માનકીર્તિ બચાવી શકતા નથી. વળી તેવા પદાર્થોની આસક્તિ જીવને અંત સમયે પરિણામની અશુદ્ધિ કરે છે. માટે જેના શરણથી સમાધિમરણ પ્રાપ્ત થાય તેવા સર્વજ્ઞદેવ, નિર્ગ્રંથગુરુ અને દયારૂપ ધર્મનું અવલંબન લેવું, પણ તે કંઈ એકાએક મૃત્યુ સમયે મળે તેવું

૩૧૬ ૹ તત્ત્વમીમાંસા

નથી. માટે હે જીવ ! મરણ ગમે ત્યારે આવતું હોય છે, તેમ સમજીને જીવનમાં ધર્મનું શરણ ગ્રહી, શુદ્ધતાપૂર્વક તેનું આરાધન કરવું અને આત્મભાવનાને દૃઢ કરવી જેથી અનાદિની અશરણતાનો અંત આવે. 3. સંસારાનુપ્રેક્ષા :

કર્મવશ જીવ સંસારમાં ચારે ગતિમાં પરિભ્રમણ કરી, ચોર્યાશી લાખ યોનિમાં જન્મમરણનાં દુઃખો અનુભવે છે. એ જન્મમરણ પામતો જીવ તેને સ્વજન કે પરજન જેવું પણ રહેતું નથી છતાં, જ્યાં જન્મ પામે ત્યાં જીવ તે તે સંબંધોને સ્વજન માને છે પણ વળી નવો જન્મ થતાં તે જ જીવો પરજન બને છે. માતા સ્ત્રીપણે કે સ્ત્રી પુત્રીપણે જન્મે છે. આમ જીવો સાથે દરેક જાતના સંબંધો જન્મજન્માંતરે થતાં રહે છે.

રાગદ્વેષથી સંતપ્ત પ્રાણીઓ સ્વાર્થવશ અન્યોન્ય પણ પીડાકારી પ્રવૃત્તિ કરી દુઃખ ભોગવે છે. સંસારના કોઈ પ્રકારમાં સુખ નથી, પણ મિથ્યા દૃષ્ટિ અને અજ્ઞાનથી જીવ શુભ યોગના ઉદયમાં સુખ માની આત્મસુખો ભૂલી જાય છે અને સુખ પ્રાપ્ત કરવાના ભ્રમમાં આ જન્મના થોડા સુખ માટે ભાવિમાં ઘણાં દુઃખનું નિર્મૂાણ કરે છે.

સંસારની આવી દુઃખમય સ્થિતિનો વિચાર કરી સંસારભાવને ઘટાડવો, મોહમાયાનો ત્યાગ કરી મુક્ત થવાની ભાવના કરવી.

# ૪. એકત્વાનુપ્રેક્ષા :

અજ્ઞાનવશ દીર્ઘકાળથી જીવને ભૌતિક ભોગસામગ્રી પ્રત્યે એકત્વ થયું છે, તેથી તે સર્વ પદાર્થોમાં આસક્તિને કારણે જન્મમરણનું ફળ ભોગવવું પડે છે. તે સામગ્રી મેળવવા જે કોઈ પ્રપંચ કરે છે, તેનાથી બંધાતા પાપકર્મનું ફળ તેને પોતાને જ ભોગવવું પડે છે. પુષ્યયોગે ચાકરી કરનાર મળે તો પણ શારીરિક પીડા તો તેને એકલાને જ ભોગવવી પડે છે. આવા દુઃખથી છૂટવા જીવે વિચારવું કે હું મારાં કર્મો વશ જન્મું છું ત્યારે એકલો જન્મું છું, પીડા પણ એકલો જ ભોગવું છું, અને મરણ પણ એકલો જ પામું છું. જીવન દરમ્યાન જે કંઈ મેળવ્યું તેમાંનું કશું જ સાથે લઈ જઈ શકતો નથી. આમ હું એકલો આવ્યો

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૭ 🕸 ૩૧૭

છું અને એકલો જવાનો છું. માટે જીવનકાળ દરમ્યાન જ આ સર્વે સાંયોગિક વસ્તુની આસક્તિ છોડી, આત્મમાં સંતુષ્ટ થવું.

અન્યત્વાનુપ્રેક્ષા: આ સંસાર એક વડલા પર રહેતા પંખીના માળા જેવો છે — રાત પડે સૌ ભેગા થાય, સવાર પડે સૌ ઊડી જાય, તેમ જીવો જન્મ લેતા સ્વજનો સાથે ભેગા થાય અને મરણ થતાં સૌ છૂટા થઈ જાય છે. વાસ્તવમાં આત્મા સ્વયં સર્વ પદાર્થોથી ભિન્ન છે. કોઈ પણ પદાર્થ પોતાનો બનાવી શકાતો નથી. અરે ! દેહ અને જીવ એક ક્ષેત્રે હોવા છતાં ભિન્ન ભિન્ન છે. એક ક્ષેત્ર હોવાથી સુખદુઃખાદિ અનુભવ કરે છે તેથી અભિન્નતાનો ભાસ થાય છે. છતાં બંનેનાં લક્ષણો તદ્દન જુદાં હોવાથી દેહ જીવ સ્વભાવથી ભિન્ન છે, તે પણ અનુભવાય છે.

હે જીવ! આ સંસારમાં તેં માનેલા તન, રૂપ, સ્ત્રી, પુત્ર, પરિવાર, બંધુ, મગિની, સ્વજન, ધન, ક્ષેત્ર, ઘર, વગેરે કોઈ પદાર્થ તારા આત્મામાં છે નહિ તે સૂર્વનો સાંયોગિક સંબંધ છે. તેની સાથેના ત્રષ્ટણાનુબંધ પૂરા થતાં એક સમય પણ તું તેને રાખી શકે તેમ નથી. દરેક જન્મમાં તે તે પદાર્થી બદલાતા રહે છે. અને મોહાંધ જીવ મારા મારા કરી દુઃખ ભોગવે છે. માટે એવો મોહ ત્યજી આત્મભાવના દૃઢ કરવી કે જીવ સર્વ પદાર્થથી ભિન્ન છે. સર્વ દ્રવ્યોથી ભિન્ન છે, સર્વ ક્ષેત્રથી ભિન્ન છે, સર્વ ક્રાળથી સ્વતંત્ર છે. વિભાવ પરિણતિથી મુક્ત એવો જ્ઞાતા-દ્રષ્ટા છે.

## પ. અશુચિત્વાનુપ્રેક્ષા ઃ

હે માનવ ! તને કહેવા — જણાવાની જરૂર છે કે આ શરીર અશુચિ, મલિન પદાર્થીથી ભરેલું છે ? તું શું જાણતો નથી કે માતાપિતાના સંયોગથી લોહી અને શુક્ર જેવા મલિન પદાર્થી વડે શરીર ઉત્પન્ન થાય છે ? વળી ત્યાર પછી ગંદા પદાર્થીમાં પડી રહી, સપ્ત ધાતુવાળા શરીરરૂપે તું ઉત્પન્ન થાય છે. જગતમાં નારક સિવાય કે તે પછી અશુચિવાળા શરીર તરીકે તારો જન્મ નોંધાયો છે. પશુઓનાં મળમૂત્ર કરતાં પણ તારામાં અશુચિ વિશેષ છે. ક્યાંયથી એક ટુકડો કાપો તે કેવળ અશુચિથી

૩૧૮ 🅸 તત્ત્વમીમાંસા

ભરેલો હોય છે.

શરીર જાતે અશુચિમય છે, અશુચિમાંથી ઉત્પન્ન થયેલું છે, અશુચિ પદાર્થોથી પોષાયેલું છે. સ્વયં અશુચિનું સ્થાન છે. પૂરું શરીર અશુચિની પરંપરાનું સ્થાન છે. તેને પોષવા ગમે તેવા સુંદર પદાર્થો તેને આપો તે સર્વને આ કારખાનું ક્ષણમાત્રમાં અશુચિમય કરી દે છે. જો કદાપિ ચામડી અંદર જાય અને સપ્તધાતુ બહાર આવે તો તારી પાસે તારી પ્રિય વ્યક્તિ પણ ઊભી રહેશે નહિ.

આ શરીરના રસ, લોહી, માંસ, મેદ, હાડકાં, મજ્જા, શુક્ર (સ્ત્રીના શરીરમાં રજસ્) – આ સાત ધાતુ પૈકી એક પણ વસ્તુ સુખદમય દર્શનીય નથી. અશુચિ પદાર્થોનો એક કોથળો જોઈ લો. બહારમાં સ્નાનાદિ ક્રિયા કરવા છતાં આમાંનો એક પદાર્થ સુંદર બનતો નથી. આવા અશુચિમય શરીર પ્રત્યે મોહ કરીને જીવ પરંપરાગત શરીર ધારણ કરે છે. તેવા માનવશરીરમાં આત્મતત્ત્વ તદ્દન શુચિમય પદાર્થ છે. શરીરનું મમત્વ ઘટે એ પવિત્રતત્ત્વ પ્રગટ થાય છે. માટે આત્માની પવિત્રતાનું લક્ષ્ય કરી આ અશુચિમય પદાર્થ્રથી મુક્તિ મેળવી લે.

૭. આસ્ત્રવાનુપ્રેક્ષા : આત્મપ્રદેશોમાં કર્મોનું આગમન.

અધ્યાય ક્ટામાં આસ્રવની વિશેષતા બતાવી છે, અનુપ્રેક્ષામાં તેના દુઃખદાયક પરિણામનો વિચાર કરી આસ્રવનો નિરોધ કરવા ચિંતન કરવું. આ જીવ સ્વભાવે વિષય કષાય રહિત છતાં મિથ્યાત્વાદિ કારણોથી કર્મથી ગ્રસાય છે. કષાય અને યોગની શુભાશુભ પ્રવૃત્તિથી સંસારભાવનું સિંચન થઈ જન્મમરણની પરંપરા ચાલ્યા જ કરે છે. માટે જીવે આસ્રવનાં કારણોને જાણી તેનો નિરોધ કરવો. જેથી આત્મશક્તિ વડે આસ્રવનો નિરોધ થઈ જીવ સ્વસ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે.

૮. સંવરાનુપ્રેક્ષા : આવતાં કર્મોને રોકવાનું સાધન.

(અધ્યાય ક્ટ્રામાં સંવર-નિર્જરા વિસ્તારથી પ્રસ્તુત કરેલ છે.) અહીં સંવર તત્ત્વનું ઊંડું અધ્યયન કરવા અનુપ્રેક્ષા દર્શાવી છે. આગ્નવ દ્વારા આવતા દુર્ભાવને રોકવા, કષાયજનિત પરિણામને સમાવવા, વિષયજનિત

અધ્યાય : ૯ · સૂત્ર : ૭ 🌣 ૩૧૯

વાસનાનું દમન કરવા સંવરતત્ત્વના ઉપાયો યોજવા ચિંતન કરવું. સમિતિગુપ્તિના લાભ, પરિષહો દ્વારા કર્મોને પાછાં ઘકેલવાં, દસ ગુણ દ્વારા દોષોને કેવી રીતે રોકવા, સમતામાં કેમ સ્થિર રહેવું તેનું વારંવાર ચિંતન કરવું તે સંવરાનુપ્રેક્ષા છે.

૯. નિર્જરાનુપ્રેક્ષા : કર્મોનો નાશ કરવા માટેનું ચિંતન.

કર્મોનો નાશ કરવા માટે કર્મવિપાકનું ચિંતન કરવું. કર્મોનો નાશ બોધપૂર્વક પણ થાય છે અને ઓઘ દૃષ્ટિએ પણ થતો રહે છે. બોધપૂર્વક થતો કર્મનો નાશ કર્મને મૂળમાંથી ઉખેડી નાંખે છે, અને ઓઘે ઓઘે થતો કર્મોનો નાશ મૂળમાંથી થતો નથી. પરંતુ નવો કર્મબંધ થતો રહે છે.

શાસ્ત્રકારોએ તેની ચિંતવના માટે બે પ્રકાર કહ્યા છે.

- ૧. અબુદ્ધિપૂર્વકની કર્મનિર્જરામાં વિશેષ સમજપૂર્વક ભાવના નથી પરંતુ કર્મના ઘક્કે કર્મ ભોગવાય અને જાય, કર્મોનો નાશ થાય પણ અનિચ્છાએ થાય. જેમકે દુઃખ, રોગ, શોક વખતે કર્મ ભોગવાય પણ ત્યાં સમજણ ન હોવાથી તે અબુદ્ધિપૂર્વકનો ક્ષય હોવાથી, તે કર્મ ભોગવાઈ જવા છતાં નવું કર્મ બંધાય છે. તેથી તે વાસ્તવિક નિર્જરા નથી, ફક્ત રૂપાંતર છે.
- ૨. બુદ્ધિપૂર્વક : કર્મનો બુદ્ધિ-સમજપૂર્વક ક્ષય થવો. કર્મના ઉદય સમયે અશુભધ્યાન કે આર્તધ્યાન ન થતાં સમતા જેવા વિશિષ્ટ અધ્યવસાયથી નિર્જરા થાય છે. તેથી અશુભ કર્મોનો નાશ થઈ શુભ કર્મોનું ઉપાર્જન થાય છે. અથવા કર્મો જ મૂળમાંથી નાશ પામે છે.

બુદ્ધિપૂર્વકની નિર્જરાનું વારંવાર ચિંતન કરી મૂળમાંથી કર્મક્ષય થાય તેવી અનુપ્રેક્ષા કરવી.

૧૦. લોકાનુપ્રેક્ષા : લોક એટલે જગતનું સ્વરૂપ.

ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય અને જીવાસ્તિકાય – આ પાંચ અસ્તિકાયના પરસ્પર સહયોગથી આ જગતના સ્વરૂપની સ્વયં રચના છે. અર્થાત્ જીવ અને જડનો સમુદાય

૩૨૦ 🕸 તત્ત્વમીમાંસા

તે જગતનું સ્વરૂપ છે. આ સર્વ પદાર્થોમાં ઉત્પાદ વ્યય અને ઘ્રીવ્ય રૂપ સ્વયં પરિણમન થયા કરે છે. તે કાળની વર્તના છે. દરેક પદાર્થોની સૂક્ષ્મપણે વિચારણા કરવાથી જીવના વ્યર્થ વિકલ્પો શમે છે અને ચિત્તની વિશુદ્ધિમાં સહાયક થાય છે.

વળી લોકસ્વરૂપની વિચારણામાં જીવને બોધ મળે છે કે આવા લોકમાં જીવ અનાદિથી પરિભ્રમણ કરી જન્મમરણનું દુઃખ સહન કરે છે. આ પરિભ્રમણનું કારણ જીવનું અજ્ઞાન છે. હું તો જ્ઞાનસ્વરૂપ છું. મારું સ્થાન આ લોકમાં નહિ પણ લોકાગ્રે છે.

આ દરેક પદાર્થોની ગહન વિચારણા થવા શ્રુતજ્ઞાન વડે તેનું સ્વરૂપ જાણવું જેથી બુદ્ધિમાં વિશાળતા આવે છે, અને મધ્યસ્થભાવ પણ ટકે છે. જેને કારણે જીવમાં અહં મમત્વ શાંત થઈ સમતા કેળવાય છે. તત્ત્વજ્ઞાનની શ્રદ્ધાની વૃદ્ધિ થતાં સમ્યક્ત્વનો ગુણ પ્રગટ થાય છે. ૧૧. બોધિ દુર્લભત્વાનુપ્રેક્ષા : બોધિ = મોક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ, તેની દુર્લભતા.

આ સંસારની પ્રપંચજાળમાં કસાયેલા જીવને મોક્ષમાર્ગની જિજ્ઞાસા થવી અત્યંત દુર્લભ છે. મોહના સામ્રાજ્યમાં કાસાયેલા જીવને હિતકારી એવાં બોધિરત્નપ્રાપ્તિનો વિચાર ક્યાંથી આવે ? અનાદિકાળથી અનેક યોનિમાં ભમીને જીવ સુખદુઃખની જાળમાં કસાઈ ગયો છે.

કોઈ મહત્પુણ્યયોગે માનવજન્મ પામ્યો. ત્યાં વળી કાયા, કંચન, કામિની, કુટુંબકબીલાથી એવો ફસાઈ ગયો કે મોક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ પ્રત્યેની જિજ્ઞાસા જ ન થઈ. ક્યાંક વળી જિનવાણી સાંભળવા મળી તો પણ શ્રદ્ધા અને ચારિત્રરૂપ આ મોક્ષમાર્ગની સાધના કેટલી દુર્લભ છે તેમ ચિતવન કરવું. વારંવાર ચિંતવન કરવાથી મોક્ષમાર્ગની ભાવના દૃઢ થાય છે.

૧૨. ધર્મ સ્વાખ્યાતત્ત્વાનુપ્રેક્ષા : વિશુદ્ધ ધર્મમાં સ્થિર થવાની અનુપ્રેક્ષા.

સમ્યગ્દર્શન અને ચારિત્રરૂપ ધર્મની પ્રાપ્તિ કેવી દુર્લભ છે ? માનવજન્મ મળવા છતાં જીવ શુદ્ધધર્મનું આરાધન કરવા માટે પુરુષાર્થ

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૭ 🕸 ૩૨૧

કરતો નથી અને જન્મ વ્યર્થ ગુમાવે છે. જિનેશ્વર પ્રણીત ધર્મનાં સાધનો નિર્દોષ છે. જે ધર્મથી જીવ સ્વયં સિદ્ધપશું પ્રાપ્ત કરે તેવો ઉત્તમ યોગ મળ્યો છે. આ જગતમાં જીવો ધર્મને ધારણ ન કરવાથી કેવા દુઃખ પામે છે ? સમ્યગ્ દર્શનાદિ ધર્મો વડે જીવ સંસારનાં દુઃખોને ઉદ્ધંઘી જઈ શાશ્વત સુખ પામે છે તેમ ચિંતવવું.

માર્ગાચ્યવનનિર્જરાર્થં પરિષોઢવ્યાઃ પરીષહાઃ ૯-૮

માર્ગ-અચ્યવન-નિર્જરાર્થં પરિષોઢવ્યાઃ પરીષહાઃ ૯-૮

સમ્યગ્દર્શન આદિ મોક્ષમાર્ગમાં સ્થિરતા રહે એ માટે તથા નિર્જરા માટે સહન કરવા યોગ્ય છે તે પરિષહ છે.

પરિષોઢવ્યા = સહન કરવા યોગ્ય

પરિષહ : મુનિધર્મના સ્ત્રીકારેલ માર્ગમાં આવતા વિશિષ્ટ પ્રકારની સાનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ પરિસ્થિતિમાં સમભાવે ટકવું.

આ પરિષહો સહન કરવામાં સંયમ અને તપ બે પ્રકાર બતાવ્યા છે. અર્થાત્ સંવર અને નિર્જરા ધર્મ બતાવ્યો છે. તે દ્વારા પરિષહને સહન કરવવાનો અભ્યાસ થાય છે. જો અભ્યાસ કરવામાં ન આવે અને જીવ ભ્રમમાં રહે કે મારો આત્મા શુદ્ધ છે. હું સંયમધારી છું, પણ જ્યાં પરિષહ આવે ત્યાં મન આકુળવ્યાકુળ બની જાય તો સંયમધારી જીવ પણ પતિત થાય છે. માટે નિરંતર સંયમ અને તપાદિ દ્વારા અભ્યાસ કરવાનું ભગવાને કહ્યું છે.

પરિષહોનું વર્ણન

क्षुत्-पिपासा-शीतोष्ण-दंशमशक-नाग्न्याऽरति-स्त्री-चर्या-निषद्या-शय्याऽऽक्रोश-वध-याचनाऽलाभ-रोग-तृणस्पर्श-मल-सत्कार-प्रज्ञाऽज्ञानाऽदर्शनानि

6-6

૩૨૨ 🎏 તત્ત્વમીમાંસા

ક્ષુત્-પિપાસા-શીતોષ્ણ-દંશમશક-નાગ્ન્યાકરતિ-સ્ત્રી-ચર્યા-નિષદ્યા-શય્યાકકક્રોશ-વધ-યાચનાકલાભ-રોગ-તૃણસ્પર્શ-મલ-સત્કાર-પ્રજ્ઞાકજ્ઞાનાકદર્શનાનિ ૯-૯ ક્ષુત્-પિપાસા-શીત-ઉષ્ણ-દંશમશક-નાગ્ન્ય-અરતિ-સ્ત્રી ચર્યા-નિષદ્યા-શય્યા-આક્રોશ-વધ-યાચના-અલાભ-રોગ-તૃણસ્પર્શ-મલ-સત્કાર-પ્રજ્ઞા-અજ્ઞાન-અદર્શનાનિ ૯-૯

ક્ષુધા, પિપાસા, શીત, ઉષ્ણ, દંશમશક, નગ્નતા, અરતિ, સ્ત્રી, ચર્યા, નિષઘા, શય્યા, આક્રોશ, વધ, યાચના, અલાભ રોગ, તૃણસ્પર્શ, મળ, સત્કાર, પ્રજ્ઞા, અજ્ઞાન અને અદર્શન એમ બાવીશ પરિષહો છે. આ પરિષહોને સમજાવતાં તેનાં લક્ષણ, સંખ્યા અધિકાર, કારણોનો નિર્દેશ વગેરે જણાવે છે. પરિષહોની સંખ્યા તો ઘણી થઈ શકે પણ અહીં તેનો બાવીસની સંખ્યામાં સમાવેશ કર્યો છે.

- 1. ક્ષુધા : અતિશય ક્ષુધાની વેદના એ ક્ષુધા પરિષહ છે. ક્ષુધાને સમભાવે સહન કરવી. જો સહન ન થાયન્તો શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ ગોચરી-ભિક્ષા લાવીને ક્ષુધાને શાંત કરવી. અહીં ક્ષુધાને શાંત કરવી એનું મહત્ત્વ નથી. કિન્તુ શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ નિર્દોષ ભિક્ષા મેળવવી એનું મહત્ત્વ છે. શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ ભિક્ષા મેળવવા જતાં નિર્દોષ આહાર ન મળે તો પણ દોષિત આહાર ન લેવો, અને મનને દૃઢ કરીને ક્ષુધાને સહન કરવી એ ક્ષુધા પરિષહ જય છે.
- ૨. પિપાસા: અતિશય તૃષાની વેદના એ પિપાસા પરિષહ છે. પરિષહનાં જયનું અને અજયનું સ્વરૂપ ક્ષુઘા પરિષહની જેમ સમજી લેવું, આહારનાં સ્થાને પાણી સમજવું. અર્થાત્ અચિત જળ ન મળે તો સચિત જળનો ઉપયોગ ન કરે.
- ૩. શીત : અતિશય ઠંડીની વેદના શીત પરિષહ છે. પરિષહ જયનું સ્વરૂપ ક્ષુઘા પરિષહની જેમ સમજવું. આહારનાં સ્થાને વસ્ત્રો સમજવાં. શાસ્ત્રોક્ત વિધિનું ઉદ્ઘંઘન કરીને વસ્ત્રાદિનું ગ્રહણ કરવું.

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૯ 🎏 ૩૨૩

અગ્નિ આદિની ઇચ્છા કરવી એ પરિષહ અજય છે.

- ૪. ઉષ્ણ : અતિશય તાપની વેદના એ ઉષ્ણ પરિષહ છે. તાપની વેદના સહન કરવી. જો સહન ન થાય તો સંયમને બાધ ન આવે તેમ શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ તેનાં પ્રતિકાર માટે ઉપાય કરવો. ઉપાય કરવા છતાં વેદના દૂર ન થાય તો શાંતિથી સહન કરવી. એ ઉષ્ણ પરિષહ-જય છે. તાપની વેદના સહન થઈ શકે તેમ હોવા છતાં સહન ન કરવી. અથવા તાપની વેદનાને દૂર કરવા પાણીથી સ્નાન, પંખાનો ઉપયોગ વગેરે સંયમબાધક સાવદ્ય પ્રવૃત્તિની ઇચ્છા કરવી કે પ્રવૃત્તિ કરવી એ પરિષહ અજય છે.
- પ. દંશમશક: ડાંશ, મચ્છર, માંકડ આદિના ઉપદ્રવથી થતી વેદના દંશમશક પરિષહ છે. દંશમશક પરિષહ આવતાં તે સ્થાનને છોડીને અન્ય સ્થાને ન જવું, ડાંસ આદિને પીડા થાય તેવી પ્રવૃત્તિ ન કરવી. રજોહરણ આદિથી જીવોને દૂર પણ ન કરવા, કિન્તુ સમભાવે વેદનાને સહન કરવી એ પરિષહ જય છે. તે સ્થાનનો ત્યાગ કરવો કે રજોહરણ આદિથી જીવોને દૂર કરવા એ પરિષહ અજય છે.
- 5. નગ્નતા : શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ જીઈ અલ્પમૂલ્ય અને અલ્પ વસ્ત્રો ધારણ કરવાં એ નગ્નતા પરિષહ છે. શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ વસ્ત્રો ન મળતાં દ્વેષાદિને વશ ન બનવું. શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ મળેલાં વસ્ત્રોનો ઉપભોગ કરવો એ પરિષહ જય છે, શાસ્ત્રોક્ત વિધિનું ઉલંઘન કરીને વસ્ત્રાદિનો ઉપભોગ કરવો એ પરિષહ અજય છે. અથવા જિનકલ્પ આદિ અવસ્થામાં નગ્ન રહેવું એ નગ્નતા પરિષહ છે. તેમાં લજ્જા ન રાખવી વગેરે પરિષહ જય છે. લજ્જા રાખવી વગેરે પરિષહ અજય છે.
- ૭. અરતિ : સંયમનું પાલન કરતાં અરતિ ઉત્પન્ન થાય એ અરતિ પરિષહ છે. શુભ ભાવનાદિથી અરતિનો ત્યાગ એ પરિષહજય છે. અને અત્યાગ એ પરિષહનો અજય છે.
  - ૮. સ્ત્રી : સ્ત્રી સ્વસમક્ષ હાસ્યાદિ ચેષ્ટા કે ભોગ પાર્થનાદિ કરે

उर्४ 🕏 तत्त्वभीमांसा

તે સ્ત્રી પરિષહ છે. અશુચિ ભાવના આદિથી સ્ત્રીની ચેષ્ટા તરફ લક્ષ્ય ન આપવું, તેની પ્રાર્થનાનો સ્વીકાર ન કરવો વગેરે પરિષહ જય છે. અને સ્ત્રીની ચેષ્ટાને નિહાળવી કે પ્રાર્થનાદિનો સ્વીકાર કરવો એ પરિષહ અજય છે.

- ૯. ચર્યા: ચર્યા એટલે વિહાર. વિહારમાં પથ્થર, કાંટા આદિની પ્રતિકૂળતા એ ચર્યા પરિષહ છે. પ્રતિકૂળતામાં ઉદ્વેગ આદિને વશ બન્યા વિના શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ વિહાર કરવો એ પરિષહ જય છે. પ્રતિકૂળતા દૂર થાય કે ન આવે એ માટે શાસ્ત્રોક્ત વિધિનું ઉદ્ઘંઘન કરીને વિહાર કરવો કે વિહાર જ ન કરવો એ પરિષહ અજય છે.
- ૧૦. નિષદ્યા : નિષદ્યા એટલે ઉપાશ્રય આદિ સ્થાન. ઉપાશ્રય આદિમાં શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ સાધના કરતાં અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ પ્રસંગો ઉપસ્થિત થાય એ નિષદ્યા પરિષહ છે. એ પ્રસંગોને આધીન બનવું રાગદ્વેષ ન કરવા એ પરિષહ જય અને એ પ્રસંગોને આધીન બનીને રાગ-દ્વેષ કરવા એ પરિષહ અજય છે.
- ૧૧. શય્યા : શય્યા એટલે સંથારો અથવા વસતિ. અનુકૂળ કે પ્રતિકૂળ શય્યાની પ્રાપ્તિ એ શય્યા પરિષદ છે. અનુકૂળ અને પ્રતિકૂળ શય્યામાં અનુક્રમે હર્ષ-ઉદ્વેગને આધીન ન બનવું એ પરિષદ જય છે. અને હર્ષ-ઉદ્વેગને આધીન બનવું એ પરિષદ અજય છે.
- ૧૨. **આક્રોશ**: કોઈ અજ્ઞાની કે દ્વેષી આક્રોશ-તિરસ્કાર કરે એ આક્રોશ પરિષહ. આક્રોશ થતાં સમતા રાખવી એ પરિષહ જય અને ઉદ્**વિગ્ન બની જવું કે આક્રોશ કરનાર ઉપર દ્વેષ-ક્રો**ઘ વગેરે કરવું એ પરિષહ અજય છે.
- ૧૩. વધ: કોઈ અજ્ઞાની કે દ્વેષી તાડનાદિ કરે એ વધ પરિષહ છે. એ વખતે સમતા રાખવી એ પરિષહ જય અને દીન બની જવું કે તાડનાદિ કરનાર ઉપર ક્રોધ વગેરે કરવું એ પરિષહ અજય છે.
- ૧૪. **યાચના** : સંયમ સાધના માટે જરૂરી આહારાદિની ગૃહસ્થોની પાસે માગણી કરવી એ યાચના પરિષહ છે. યાચનામાં લઘુતાનો —

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૯ 🎏 ૩૨૫

શરમનો ત્યાગ એ પરિષહ જય અને શરમ આવવી, અહંકાર રાખવો એ પરિષહ અજય છે.

૧૫. અલાભ : નિર્દોષ ભિક્ષા ન મળવી એ અલાભ પરિષહ છે. અલાભ પરિષહ આવતાં દીનતા ન કરવી કે તેમાં નિમિત્ત બનનાર ઉપર ક્રોધ ન કરવો એ પરિષહ જય અને દીનતા કે ક્રોધ કરવો એ પરિષહ અજય છે.

૧૬. રોગ: શરીરમાં રોગ થાય એ રોગ પરિષહ છે. રોગને સહન કરવો કે શાસ્ત્રોક્ત વિધિ મુજબ રોગનો પ્રતિકાર કરવો એ પરિષહ જય છે. રોગમાં ચિંતા કરવી, શાસ્ત્રોક્ત વિધિનું ઉદ્ઘંઘન કરીને પ્રતિકાર કરવો એ પરિષહ અજય છે.

૧૭. તૃણ સ્પર્શ: ગચ્છમાં રહેનારા અને ગચ્છથી અલગ વિચરનારા એ બંને પ્રકારના સાધુઓને અમુક સંયોગોમાં પોલાણ રહિત ઘાસનો ઉપયોગ કરવાની અનુજ્ઞા છે. આથી જરૂર પડે ત્યારે ઘાસ ઉપર સંથારો અને ઉત્તરપટ્ટો પાથરીને સૂએ, અથવા સંથારો અને ઉત્તરપટ્ટો ચોરાઈ જાય વગેરે કારણે માત્ર ઘાસ ઉપર સૂએ એ વખતે તૃણની અણીઓ ખૂંચવી વગેરે તૃણ પરિષહ છે. એ વખતે વેદનાને સમભાવે સહન કરવી, વસ્ત્રની ઇચ્છા ન કરવી એ પરિષહ જય છે. અને ઉદ્વિગ્ન બનીને વસ્ત્રની ઇચ્છા કરવી એ પરિષહ અજય છે.

૧૮. મલ: શરીર ઉપર મેલનું જામવું એ મલ પરિષહ છે. મેલને દૂર ન કરવો, મેલને દૂર કરવાની ઇચ્છા પણ ન થવી એ પરિષહ જય અને મેલને દૂર કરવાની ઇચ્છા થવી, મેલને દૂર કરવો એ પરિષહ અજય છે.

૧૯. સત્કાર : સત્કાર-સન્માનની પ્રાપ્તિ એ સત્કાર પરિષહ છે. તેમાં હર્ષ ન કરવો એ પરિષહ જય અને હર્ષ કરવો એ પરિષહ અજય છે.

૨૦. પ્રજ્ઞા : વિશિષ્ટ બુદ્ધિની પ્રાપ્તિ એ પ્રજ્ઞા પરિષહ છે. તેમાં ગર્વ ન કરવો એ પરિષહ જય છે અને ગર્વ કરવો એ પરિષહ અજય છે.

૨૧. અજ્ઞાન : વિશિષ્ટ જ્ઞાનની અપ્રાપ્તિ એ અજ્ઞાન પરિષહ છે.

અજ્ઞાનનાં કારણે થતા ''આ અજ્ઞાન છે, પંગુ સમાન છે, અને કશી જ ગતાગમ નથી'' ઇત્યાદિ આક્ષેપ તિરસ્કારમાં સમતા રાખવી એ પરિષહ જય અન ઉદ્દવિગ્ન બની જવું, દ્વેષ કરવો એ પરિષહ અજય છે.

રર. અદર્શન: શાસ્ત્રોનાં રહસ્યો ન સમજાય, પરદર્શનમાં પ્રત્યક્ષ ચમત્કારો દેખાય વગેરે સમ્યગ્દર્શનથી ચલિત થવાના પ્રસંગોની ઉપસ્થિતિ એ અદર્શન પરિષહ છે. તે પ્રસંગોમાં સમ્યગ્દર્શનથી ચલિત ન થવું એ જય અને ચલિત થવું એ પરિષહ અજય છે.

# પરિષહોની ગુણસ્થાનકોમાં વિચારણા

| सूक्ष्मसंपराय-छद्मस्थवीतरागयोश्चतुर्दश | <b>૯-</b> 90 |
|----------------------------------------|--------------|
| સૂક્ષ્મસંપરાય-છદ્મસ્થવીતરાગયોશ્વતુર્દશ | <b>૯-90</b>  |
| સક્ષ્મસંપરાય-છદ્મસ્થ-વીતરાગયોઃ ચતર્દશ  | ૯-૧૦         |

સૂક્ષ્મસંપરાય, ઉપશાંતમોહ અને ક્ષીણમોહ (૧૦-૧૧-૧૨) એ ત્રણ ગુણસ્થાનકોમાં ક્ષુધા, પિપાસા, શીત, ઉષ્ણ, દંશમશક, ચર્યા, પ્રજ્ઞા, અજ્ઞાન, અલાભ, શય્યા, વધ, રોગ, તૃણસ્પર્શ અને મેલ એ ૧૪ પરિષહો હોય છે. અર્થાત્ આ ૧૪ પરિષહો ૧૨મા ગુણસ્થાનક સુધી સંભવે છે.

શેષ આઠ પરિષહો મોહનીય કર્મજન્ય હોવાથી અને આ ત્રણ ગુણસ્થાનકોમાં મોહનો ઉદય ન હોવાથી નવમા ગુણસ્થાનક સુધી જ હોય છે. યદ્યપિ દશમા ગુણસ્થાને કે સૂક્ષ્મ લોભ હોય છે, પણ તે અત્યંત સૂક્ષ્મ હોવાથી સ્વકાર્ય કરવા અસમર્થ હોય છે.

સયોગી કેવળીમાં પરિષહોની વિચારણા

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૧૦-૧૧ 🏶 ૩૨૭

#### જિનમાં અગિયાર પરિષહો સંભવે છે.

જિનને ઘાતી કર્મોનો ઉદય ન હોવાથી ઘાતી કર્મના ઉદયથી થતા પરિષહો હોતા નથી. જિનને વેદનીય કર્મનો ઉદય હોવાથી વેદનીય કર્મના ઉદયથી થતા ક્ષુધા, પિપાસા, શીત, ઉષ્ણ, દંશમશક, ચર્યા, શય્યા, વધ, રોગ, તૃણસ્પર્શ, મલ એ અગિયાર પરિષહો સંભવે છે.

નવમા ગુણસ્થાને પરિષહો

નવમા ગુણસ્થાને સઘળા પરિષહો હોય છે.

જે જે કર્મના ઉદયથી પરિષહો આવે છે તે સર્વ કર્મોનો ઉદય નવમા ગુણસ્થાન સુધી હોવાથી ત્યાં સઘળા પરિષહો સંભવે છે. કયા કયા કર્મના ઉદયે કયા કયા પરિષહો આવે તેની વિચારણા

પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન એ બે પરિષહ જ્ઞાનાવરણકર્મના ઉદય હોય છે.

પ્રશ્ન : પ્રજ્ઞા જ્ઞાનસ્વરૂપ છે. જ્ઞાન જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયોપશમ રૂપ છે. આથી પ્રજ્ઞા પરિષહ જ્ઞાનાવરણ કર્મના ઉદયે કેવી રીતે હોઈ શકે ?

ઉત્તર: અહીં ''જ્ઞાનાવરણ કર્મના ઉદયે'' એટલે ''જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયથી'' એવો અર્થ નથી, કિન્તુ ''જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ઉદય વર્તમાન હોય ત્યારે'' એવો અર્થ (રાજવાર્તિકના આધારે) છે. પ્રજ્ઞા પરિષહ જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ઉદય વર્તમાન હોય ત્યારે આવે છે. કારણ

કે પ્રજ્ઞા જ્ઞાનના ક્ષયોપશમથી પ્રાપ્ત થાય છે. જ્યારે જ્ઞાનનો ક્ષયોપશમ વર્તમાન હોય ત્યારે જ્ઞાનાવરણ કર્મનો ઉદય પણ વર્તમાન હોય છે. આથી પ્રજ્ઞા પરિષહ જ્ઞાનાવરણ કર્મના ઉદય વખતે આવે છે એવો અર્થ સુસંગત છે. આગળનાં સૂત્રોમાં પણ આવા સ્થળે 'ઉદયે'નો 'ઉદય વખતે' એવો અર્થ કરવો ઠીક લાગે છે. જે પરિષહ અમુક કર્મના ઉદયથી જ આવે એ પરિષહમાં 'ઉદયે'નો અર્થ 'ઉદયથી' કરવો જોઈએ જેમકે અજ્ઞાન પરિષહ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયથી આવે છે.

પ્રશ્ન : ૧૧મા અને ૧૨મા ગુણસ્થાને મોહનીય કર્મનો ઉદય ન હોવાથી ગર્વ અને દીનતા હોય. ગર્વ ન હોવાથી પ્રજ્ઞા પરિષહ અને દીનતા ન હોવાથી અજ્ઞાન પરિષહ કેમ હોય ?

ઉત્તર: પ્રજ્ઞા પરિષહનું ગર્વ અને અજ્ઞાન પરિષહનું દીનતા કારણ નથી, કિંતુ જ્ઞાન અને અજ્ઞાન છે. અર્થાત્ વિશિષ્ટ બુદ્ધિ મળવાથી ગર્વ કરવો એ પ્રજ્ઞા પરિષહ નથી, કિંતુ વિશિષ્ટ બુદ્ધિની પ્રાપ્તિ એ જ પ્રજ્ઞા પરિષહ છે. વિશિષ્ટ બુદ્ધિ મળવાથી ગર્વ કરવો એ પ્રજ્ઞા પરિષહનો અજય છે. તે રીતે વિશિષ્ટ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ન થવાથી દીનતા કરવી એ અજ્ઞાન પરિષહ નથી, કિંતુ વિશિષ્ટ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ન થવાથી દીનતા કરવી એ અજ્ઞાન પરિષહ છે. વિશિષ્ટ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ ન થવાથી દીનતા કરવી એ અજ્ઞાન પરિષહનો અજય છે. ૧૧મા અને ૧૨મા ગુણસ્થાને પ્રજ્ઞા (વિશિષ્ટ બુદ્ધિ) અને અજ્ઞાન બંને સંભવે છે.

અલબત્ત, ૧૧મા અને ૧૨મા ગુણસ્થાને ગર્વ અને દીનતા ન હોવાથી પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન પરિષહનો અજય ન થાય, જય જ થાય. પણ પરિષહ તો આવે. કારણ કે ૧૧મા અને ૧૨મા ગુણસ્થાને પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન બંને સંભવે છે. તેરમા ગુણસ્થાને કેવલજ્ઞાન હોવાથી પ્રજ્ઞા અને અજ્ઞાન ન હોય. એથી એ બે પરિષહો પણ ન હોય.

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૧૪ 🕸 ૩૨૯

દર્શનમોહના ઉદયે અદર્શન પરિષહ અને લાભાંતરાયના ઉદયે અલાભ પરિષહ સંભવે છે.

## चारित्रमोहे नाग्न्याऽरति-स्त्री-निषद्याऽऽक्रोश-

याचना-सत्कारपुरस्काराः

૯-૧૫

ચારિત્રમોહે નાગ્ન્યાકરતિ-સ્ત્રી-નિષદ્યાકકક્રોશ-

યાચના-સત્કારપુરસ્કારાઃ

૯-૧૫

ચારિત્રમોહે નાગ્ન્ય-અરતિ-સ્ત્રી-નિષદ્યા-આક્રોશ-

યાચના-સત્કારપુરસ્કારાઃ

**૯-94** 

નાગ્ન્ય, અરતિ, સ્ત્રી, નિષદ્યા, આક્રોશ, યાચના, સત્કાર, પુરસ્કાર એ સાત પરિષહો અનુક્રમે જુગુપ્સા, અરતિ, પુરુષવેદ, ભૃ્ય, ક્રોધ, માન અને લોભ રૂપ ચારિત્ર મોહનીયના ઉદયે હોય છે.

वेदनीये शेषाः

C-95

વેદનીયે શેષાઃ

G-95

વેદનીયે શેષાઃ

G-95

બાકીના ક્ષુધા, પિપાસા, શીત, ઉષ્ણ, દંશમશક, ચર્યા, શય્યા, વધ, રોગ, તૃણસ્પર્શ, મલ એ અગિયાર પરિષહો વેદનીય કર્મના ઉદયે હોય છે.

એક જીવને એકીસાથે સંભવતા પરિષહો

एकादयो भाज्या युगपदेकोनविंशतेः

૯-૧૭

એકાદયો ભાજ્યા યુગપદેકોનવિંશતેઃ

**૯-**99

એકાદયઃ ભાજ્યાઃ યુગપદ્-એકોનવિંશતેઃ

C-99

બાવીસ પરિષહોમાંથી એક જીવને એકીસાથે એક

#### વગેરે ઓગણીસ પરિષહો હોઈ શકે છે.

શીત અને ઉષ્ણ એ બેનો પરસ્પર વિરોધ છે. ચર્યા, શય્યા અને નિષઘા એ ત્રણનો પરસ્પર વિરોધ છે. વિરોધી પરિષહોમાં એક જીવને એકીસાથે કોઈ એક જ હોઈ શકે. શીત-ઉષ્ણ એ બે પરિષહોમાંથી એક અને ચર્યા આદિ ત્રણમાંથી બે એમ કુલ ત્રણ પરિષહો બાદ કરતાં ૧૯ પરિષહો રહે છે. એ ૧૯ પરિષહો પરસ્પર અવિરોધી હોવાથી એક જ વ્યક્તિમાં એક જ સમયે હોઈ શકે છે.

# सामायिक-छेदोपस्थाप्य-परिहारविशुद्धि

सूक्ष्मसंपराय-यथाख्यातानि चारित्रम्

**6-96** 

સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય-પરિહારવિશુદ્ધિ

સૂક્ષ્મસંપરાય-યથાખ્યાતાનિ ચારિત્રમ્

6-16

સામાયિક-છેદોપસ્થાપ્ય-પરિહારવિશુદ્ધિ-સૂક્ષ્મસંપરાય-

યથાખ્યાતાનિ ચારિત્રમ્

**C-96** 

સામાયિક, છેદોપસ્થાપ્ય, પરિહારવિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મસંપરાય અને યથાખ્યાત એમ પાંચ પ્રકારનું ચારિત્ર છે.

ચારિત્ર એટલે સાવઘયોગોથી નિવૃત્તિના અને નિરવઘ યોગોમાં પ્રવૃત્તિનાં પરિણામ. આ પરિણામની વિશુદ્ધિની અનેક તરતમતા હોવાથી ચારિત્રના અનેક ભેદો થાય. પણ મુખ્યતયા સામાયિક આદિ પાંચ પ્રકારે ચારિત્ર છે.

(૧) સામાયિક: સમ એટલે રાગદ્વેષનો અભાવ, અર્થાત્ સમતા. આય એટલે લાભ. જેનાથી સમતાનો લાભ થાય તે સામાયિક. યદ્યપિ સામાયિક શબ્દના આ અર્થથી પાંચે પ્રકારનું ચારિત્ર સામાયિક સ્વરૂપ છે. કારણ કે તેનાથી સમતાનો લાભ થાય છે. પણ પ્રસ્તુતમાં સામાયિક શબ્દ પાંચ પ્રકારના ચારિત્રમાં અમુક પ્રકારના ચારિત્રમાં રઢ બની ગયો છે. સામાયિક ચારિત્રના બે ભેદો છે. (૧) ઇત્વરકાલિક અને (૨) યાવજ્જવિક. થોડો કાલ રહેનાર સામાયિક ઇત્વરકાલિક સામાયિક છે.

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૧૮ 🕸 ૩૩૧

તેને અત્યારે ચાલુ ભાષામાં નાની દીક્ષા યા કાચી દીક્ષા કહેવામાં આવે છે. યાવજ્જવ સામાયિક એટલે જીવન પર્યંત રહેનાર સામાયિક. પહેલા અને છેહ્વા તીર્થંકરના તીર્થના સાધુઓ વિશિષ્ટ નિપુણતા આદિ ગુણોથી રહિત હોવાથી ચારિત્ર સ્વીકારવાની સાથે જ નિરતિચારપણે ચારિત્ર પાળી શકતા નથી. આથી ચારિત્ર લીધા બાદ નિરતિચારપણે ચારિત્ર પાળી શકાય એ માટે વિશિષ્ટ અભ્યાસ, ક્રિયા આદિ કરવું પડે છે. ચારિત્ર લીધા બાદ સાધુ શસ્ત્રપરિજ્ઞા અધ્યયન આદિનો અભ્યાસ તથા યોગોદવહન આદિ કરી નિરતિચાર ચારિત્રના પાલનમાં નિપુણ બની જાય છે ત્યારે તેને પૂર્વે પાળેલ ચારિત્રનો છેદ કરી બીજું નવું ચારિત્ર આપવામાં આવે છે. અહીં દીક્ષા દિવસથી આરંભી જ્યાં સુધી બીજું નવું ચારિત્ર (વડી દીક્ષા) આપવામાં ન આવે ત્યાં સુધીનું જે ચારિત્ર તે સામાયિક ચારિત્ર. આ સામાયિક થોડો સમય રહેવાથી તેને ઇત્વરકાલિક સામાયિક કહેવામાં આવે છે. ઇત્વરકાલિક સામાયિક ભરત અને ઐરાવત ક્ષેત્રમાં પહેલા અને છેક્ષા તીર્થંકરોના સાધઓને જ હોય છે. મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં સઘળા તીર્થંકરોના સાધુઓને તથા ભરત અને ઐરાવત ક્ષેત્રમાં ૨૨ તીર્થંકરોના સાધુઓને યાવજ્જવિક સામાયિક હોય છે. તે સાધુઓ નિપુણ અને સરળ હોવાથી દીક્ષાના પ્રારંભથી જીવનપર્યન્ત નિરતિયાર ચારિત્રનું પાલન કરી શકતા હોવાથી તેમને પૂર્વચારિત્રનો છેદ કરીને બીજું નવું ચરિત્ર આપવામાં આવતું નથી. એટલે દીક્ષાના પ્રારંભથી જીવન પર્યંત સામાયિક રહે છે.

(૨) છેદોપસ્થાપ્ય : જેમાં પૂર્વપર્યાયનો છેદ કરીને ઉત્તર (નવા) પર્યાયમાં ઉપસ્થાપન કરવામાં આવે તે છેદોપસ્થાપન કે છેદોપસ્થાપ્ય ચારિત્ર છે.\* આ ચારિત્ર સામાયિક ચારિત્રના વર્શનમાં કહ્યા મુજબ ભારત અને ઐરાવત ક્ષેત્રના પહેલા અને છેલા તીર્થંકરોના સાધુઓને જ સામાયિક ચારિત્ર બાદ આપવામાં આવે છે. શેષ ૨૨ તીર્થંકરોના સાધુઓ તથા મહાવિદેહ ક્ષેત્રના સઘળા તીર્થંકરોના સાધુઓ દીક્ષાના

<sup>\*</sup> વર્તમાનમાં લોકભાષામાં આ ચારિત્રને વડી દીક્ષા કે પાકી દીક્ષા કહેવામાં આવે છે.

પ્રારંભથી જ નિરતિચાર ચારિત્રનું પાલન કરતા હોવાથી તેમના પૂર્વપર્યાયનો છેદ કરી ઉત્તર (નવા) પર્યાયમાં ઉપસ્થાપન કરવાની જરૂર રહેતી ન હોવાથી તેમને છેદોપસ્થાપનીય ચારિત્ર હોતું નથી.

- (3) પરિહારિવશુદ્ધિ: અમુક પ્રકારના તપને પરિહાર કહેવામાં આવે છે. પરિહાર તપથી વિશુદ્ધિવાળું જે ચારિત્ર તે પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્ર. આ ચારિત્રના પાલનમાં નવનો સમુદાય હોય છે. નવથી ઓછા ન હોય અને વધારે પણ ન હોય, નવ જ હોય. તેમાં ચાર સાધુઓ પરિહાર તપની વિધિ મુજબ પરિહાર તપ કરે. ચાર સાધુઓ પરિહાર તપ કરનારની સેવા કરે. એક સાધુ વાચનાચાર્ય તરીકે રહે. એ આઠે ય સાધુઓને વાચના આપે. આ ચારિત્રને પ્રહણ કરનારા સઘળા સાધુઓ શ્રુતાતિશયસંપત્ર હોય છે. છતાં તેઓનો આચાર હોવાથી એકને વાચનાચાર્ય તરીકે સ્થાપે છે.
- (૪) સૂક્ષ્મસંપરાય : સૂક્ષ્મસંપરાય શબ્દમાં સૂક્ષ્મ અને સંપરાય બે શબ્દો છે. સંપરાય એટલે લોભ. જ્યારે ચુર કષાયોમાં કેવળ લોભ જ હોય અને તે પણ સૂક્ષ્મ (— અતિ અલ્પ પ્રમાણમાં) હોય ત્યારે આ ચારિત્ર હોય છે. કેવળ સૂક્ષ્મ લોભ દશમા ગુણસ્થાને જ હોય છે. માટે આ ચારિત્ર પણ દશમા ગુણસ્થાને જ હોય છે. દશમા ગુણસ્થાને મોહનીયની ૨૭ પ્રકૃતિઓનો ક્ષય કે ઉપશમ થઈ ગયો હોય છે. માત્ર લોભનો જ ઉદય હોય છે. લોભ પણ સૂક્ષ્મ (— અત્યંત અલ્પ પ્રમાણમાં) હોય છે. દશમું ગુણસ્થાન શ્રેણિમાં હોય છે. અત્યારે શ્રેણિનો અભાવ હોવાથથી સૂક્ષ્મસંપરાય ચારિત્રનો પણ અભાવ છે.
- (૫) યથાખ્યાત : યથાખ્યાત એટલે જેવા પ્રકારનું કહ્યું હોય તેવા પ્રકારનું. જિનેશ્વર ભગવંતોએ જેવા પ્રકારનું ચારિત્ર કહ્યું છે તેવા પ્રકારનું જે ચારિત્ર તે યથાખ્યાત ચારિત્ર. જિનેશ્વર ભગવંતોએ શ્રેષ્ઠ ચારિત્ર તરીકે અકષાય (-કષાય રહિત) ચારિત્રને કહ્યું છે. આથી કષાયના ઉદયથી સર્વથા રહિત ચારિત્ર યથાખ્યાત ચારિત્ર. ૧૧, ૧૨, ૧૩, ૧૪

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૧૮ 🎏 ૩૩૩

એ ચાર ગુણસ્થાનોમાં કષાયના ઉદયનો બિલકુલ અભાવ હોય છે.\* આથી એ ચાર ગુણસ્થાનવર્તી સાધુઓને યથાખ્યાત ચારિત્ર હોય છે. વર્તમાનમાં એ ચાર ગુણસ્થાનોનો અભાવ હોવાથી યથાખ્યાત ચારિત્રનો અભાવ છે.

આ પાંચ ચારિત્રોમાં પૂર્વ પૂર્વ ચારિત્રથી ઉત્તરોત્તર ચારિત્ર વધારે વધારે વિશુદ્ધ છે. ઇત્વરકાલિક સામાયિકથી છેદોપસ્થાપનીય વધારે વિશુદ્ધ છે. છેદોપસ્થાપનીયથી પરિહારવિશુદ્ધિ વધારે વિશુદ્ધ છે.

## अनशनाऽवमौदर्य-वृत्तिपरिसंख्यान-रसपरित्याग

विविक्तशय्यासन-कायक्लेशाबाह्यंतपः

C-96

અનશનાઙવમૌદર્ય-વૃત્તિપરિસંખ્યાન-રસપરિત્યાગ

વિવિક્તશય્યાસન-કાયક્લેશા બાહ્યં તપઃ ૯-૧૯ અનશન-અવમૌદર્ય-વૃત્તિપુરિસંખ્યાન-રસપરિત્યાગ

વિવિક્તશય્યા-આસન-કાયક્લેશાઃ બાહ્યં તપઃ ૯-૧૯

અનશન, અવમૌદર્ય, વૃત્તિપરિસંખ્યાન, રસપરિત્યાગ, વિવિક્ત શય્યાસન અને કાયાક્લેશ એમ છ પ્રકાર બાહ્ય તપના છે.

વાસનાઓને ક્ષીણ કરવા, કર્મના રસને બાળી નાંખવાનો ઉપાય તે તપ, આધ્યાત્મિક વિકાસ માટે શરીર, ઇન્દ્રિય અને મનને તપાવાય તે તપ છે. તે તપના બે ભેદ છે:

- ૧. બાહ્ય તપ : જેમાં શારીરિક ક્રિયાની પ્રધાનતા છે, તથા બાહ્ય ક્રિયાની અપેક્ષાવાળું છે તે બાહ્ય તપ છે. તે સ્થૂળ અને લૌકિક છે. છતાં તે અભ્યંતર તપની પુષ્ટિ કરનારું છે.
- ૨. અભ્યંતર તપ : જેમાં માનસિક ક્રિયાની વિશેષતા છે અને
   \* ૧૧મા ગુજ્ઞસ્થાને કષાયોનો ઉપશમ યા ક્ષય છે. ૧૨-૧૩-૧૪ એ ત્રજ્ઞ ગુજ્ઞસ્થાનોમાં ક્ષય હોય છે.

બાહ્ય પદાર્થોની અપેક્ષા નથી. કર્મની નિર્જરામાં મહત્ત્વનું છે. બાહ્ય તપના છ ભેદ છે :

- (૧) અનશન : મર્યાદિત સમય માટે કે જીવનના અંત સુધી ચારે આહારનો ત્યાગ કરવો. (નવકારશીથી માંડીને અલ્પાધિક ઉપવાસ કરવા. અંતમાં સંલેખના જેવા તપમાં ચારે આહારના ત્યાગ સહિત શરીર પણ એક જગાએ એક જ સ્થિતિમાં રાખી ધ્યાનમાં લીન થવાનું હોય છે.
- (૨) અવમૌદર્ય: (ઉણોદરી) ઉદરને ઉણું રાખવું. ક્ષુધા કરતાં આહાર ઓછો લેવો. પોતાની ક્ષુધાનું માપ પોતે કાઢી લેવું અને પેટમાં પાણી પીધા પછી અકળામણ ન થાય, પવનને ફરવાની જગા રહે તેવી રીતે આહાર કરવો.
- (3) વૃત્તિપરિસંખ્યાન : વૃત્તિ (આહાર) પરિસંખ્યાન (ગણતરી) આહારની લોલુપતા ઘટાડવા, ઘણા પદાર્થોની લાલસા ઘટાડવા આહારના પદાર્થોનો સંક્ષેપ કરવો. દ્રવ્યથી અમુક પદાર્થો લેવા ક્ષેત્રથી અમુક ઘરની વસ્તુ લેવી. કાળથી અમુક સમયે આહાર લેવો. ભાવથી કોઈ અભિગ્રહ ધારણ કરવો.
- (૪) રસત્યાગ : મધુર અને ભારે પદાર્થી ખાવાથી વિકાર પેદા થાય છે. તેથી સાધકે સંયમ માટે ભારે પદાર્થીનો ત્યાગ કરવો. તેમાં વધુ દોષજનક ભારે પદાર્થી (વિગઇ) મધ, માંસ, માખણ, મદિરાનો સંપૂર્ણ ત્યાગ કરવો. સામાન્ય પદાર્થી (લઘુવિગઇ) દૂધ, દહીં, ઘી, તેલ, ગોળ, તળેલા પદાર્થીનો સંયમ કરવો. અગર દરરોજ એક એક વિગઇ ત્યાગ કરવાથી સંયમ કેળવાય છે.
- (૫) **વિવિક્ત શય્યાસન :** વિવિક્ત = એકાંત, શય્યાસન = રહેવું-સૂવું, અથવા સંલીનતા = સંયમ.

આગળ વધેલા સાધકે સાધનાકાળમાં એકાંતમાં વસવું. સંયમને બાઘા પહોંચે તેવા સ્ત્રી-પુરુષ આદિની વસ્તીવાળા સ્થાનમાં ન રહેતાં શૂન્યઘરો કે એકાંતવાસમાં રહેવું.

(૬) કાયકલેશ : કાયાને કસવી. વિવિધ આસનો દ્વારા સાધનામાં

અધ્યાય : ૯ • સત્ર : ૧૯ 🕸 ૩૩૫

ટકી શકે તેવી રીતે કાયાને કસવી. લોચ, ઉગ્ર વિહાર, વિવિધ આસનો દ્વારા લાંબો સમય આસનસ્થ રહેવાય તેવી રીતે કાયાને કેળવવી.

બાહ્ય તપ દ્વારા દેહની મૂર્છા ઘટે છે, ઇન્દ્રિયોનો સંયમ કેળવાય છે.

#### અભ્યંતર તપના છ પ્રકાર

# प्रायश्चित्त-विनय-वैयावृत्त्य-स्वाध्याय-व्युत्सर्ग

ध्यानान्युत्तरम्

**૯-२०** 

પ્રાયશ્ચિત્ત-વિનય-વૈયાવૃત્ત્ય-સ્વાધ્યાય-વ્યુત્સર્ગ

ધ્યાનાન્યુત્તરમ્

**૯-२0** 

प्रायश्चित्त-विनय-वैयावृत्त्य-स्वाध्याय-व्युत्सर्ग

ધ્યાનાનિ ઉત્તરમ્

**૯-20** 

પ્રાયશ્ચિત્ત, વિનય, વૈયાવચ્ચ, સ્વાધ્યાય, વ્યુત્સર્ગ અને ધ્યાન એમ છ શ્રકાર ઉત્તર-અભ્યંતર તપના છે.

- પ્રાયશ્વિત્ત : પ્રાય = અપરાધ, ચિત્ત = શુદ્ધિ
   લીધેલા વ્રતાદિમાં દોષ થાય ત્યારે તેની શુદ્ધિ માટે આલોચના કરવી તે પ્રાયશ્વિત્ત તપ છે.
- ર. **વિનય :** જ્ઞાન અને જ્ઞાનીજનો પ્રત્યે, તથા ગુણવાનો પ્રત્યે બહુમાન વડે વિનય કરવો. વિનય માનસિક ક્રિયા છે.
- 3. **વૈયાવૃત્ય** : સાધુ-આચાર્ય આદિ મહાત્માઓની સેવા કરવી. વૈયાવૃત્ય શરીર સાથે સંબંધ સખે છે.
  - ૪. સ્વાધ્યાય : શાસ્ત્ર-શ્રુતનો સ્વ અર્થે અભ્યાસ.

તત્ત્વજ્ઞાન માટે શાસ્ત્રદિનો અભ્યાસ કરવો.

૫. વ્યુત્સર્ગ : કાયોત્સર્ગ, દેહભાવનો ત્યાગ.

બિનજરૂરી બાહ્ય પદાર્થોનો ત્યાગ કરવો. દેહના અહમ્ મમત્વનો ત્યાગ કરવો.

ધ્યાન : શુદ્ધ વિષયની ચિત્તની એકાગ્રતા.

ચિત્તની ચંચળતા શમાવવા શુદ્ધ વિષયનું અવલંબન લઈ એકાગ્રતા કેળવવી. આર્ત-રૌદ્રધ્યાનનો ત્યાગ કરી શુભધ્યાનમાં રહેવું.

नव-चतुर्दश-पञ्च-द्विभेदं-यथाक्रमं प्राग्ध्यानाद् ૯-૨૧ નવ-ચતુર્દશ-પંચ-દ્વિભેદં-યથાક્રમં પ્રાગ્ધ્યાનાદ્ ૯-૨૧ નવ-ચતુર્દશ-પંચ-દ્વિભેદં-યથાક્રમં પ્રાગ્ધ્યાનાદ્ ૯-૨૧

પ્રાયશ્ચિત્તથી વ્યુત્સર્ગ સુધીના પ્રત્યેક અભ્યંતર તપના અનુક્રમે ૯, ૪, ૧૦, ૫, ૨ ભેદો છે.

પ્રાયશ્ચિત્તના ભેદોનું વર્ણન

आलोचन-प्रतिक्रमण-तदुभय-विवेक-व्युत्सर्ग

તપશ્છે**વ-પ**રિहાरोपस्थापनानિ ૯-૨૨ આલોચન-પ્રતિક્રમણ-તદુભય-વિવેક-વ્યુત્સર્ગ તપચ્છેદ-પરિહારોપસ્થાપનાનિ ૯-૨૨

આલોચન-પ્રતિક્રમણ-તદુભય-વિવેક-વ્યુત્સર્ગ તપચ્છેદ-પરિહાર-ઉપસ્થાપનાનિ

**૯-**२२

આલોચના, પ્રતિક્રમણ, તદુભય (આલોચના પ્રતિક્રમણ), વિવેક, વ્યુત્સર્ગ, તપ, છેદ, પરિહાર, ઉપસ્થાપના એમ પ્રાયશ્ચિત્તના નવ ભેદો છે.

- (૧) <mark>આલોચના :</mark> આત્મસાધનામાં લાગેલા દોષો ગુરુ આદિની સમક્ષ પ્રગટ કરવા.
- (૨) પ્રતિક્રમણ : લાગેલા દોષો માટે મિથ્યાદુષ્કૃત આપવું. અર્થાત્ ભૂલનો હાર્દિક સ્વીકાર કરવાપૂર્વક આ અયોગ્ય કર્યું છે એવો પશ્ચાત્તાપ કરવો અને ભવિષ્યમાં તેવી ભૂલ ન કરવાનો નિર્ણય કરવો એ પ્રતિક્રમણ.
- (૩) તદુભય : આલોચના અને પ્રતિક્રમણ એ બંનેથી દોષોની શુદ્ધિ કરવી. અર્થાત્ દોષોને ગુરુ આદિની સમક્ષ પ્રગટ કરવા અને

અધ્યાય : ૯ · સૂત્ર : ૨૧-૨૨ 🕸 ૩૩૭

અંતઃકરણથી મિથ્યાદુષ્કૃત આપવું.

- (૪) **વિવેક :** વિવેક એટલે ત્યાગ. આહાર આદિ ઉપયોગપૂર્વક લેવા છતાં અશુદ્ધ આવી જાય તો વિધિપૂર્વક તેનો ત્યાગ કરવો એ વિવેક છે.
- (૫) વ્યુત્સર્ગ : વિશેષ પ્રકારે (ઉપયોગપૂર્વક) ઉત્સર્ગ (ન્ત્યાગ) તે વ્યુત્સર્ગ. અર્થાત્ ઉપયોગપૂર્વક વચન અને કાયાના વ્યાપારનો ત્યાગ તે વ્યુત્સર્ગ (કાઉસ્સગ્ગ) તપ છે. અનેષણીય કે જંતુમિશ્રિત આહારપાણી, મળ-મૂત્ર વગેરેના ત્યાગમાં તથા ગમનાગમન આદિ ક્રિયાઓમાં લાગેલા દોષોની શુદ્ધિ કાયોત્સર્ગથી કરવામાં આવે છે.
- (5) તપ: પ્રાયશ્ચિત્તની શુદ્ધિ માટે બાહ્ય-અભ્યંતર તપનું સેવન કરવું તે તપ પ્રાયશ્ચિત્ત.
  - (૭) છેદ : દીક્ષાપર્યાયના છેદથી દોષોની શુદ્ધિ.
- (૮) પરિહાર: ગુરુએ, આપેલું પ્રાયશ્વિત્ત જ્યાં સુધી પૂર્ણ ન થાય ત્યાં સુધી દોષિતની સાથે જઘન્યથી એક માસ અને ઉત્કૃષ્ટથી છ માસ પર્યંત વંદન, અત્રપાણીનું આદાનપ્રદાન, આલાપ આદિનો પરિહાર (-ત્યાગ) કરવો એ પરિહાર પ્રાયશ્વિત્ત.
- (૯) ઉપસ્થાપન : દોષોની શુદ્ધિ માટે દીક્ષાના પૂર્વપર્યાયનો ત્યાગ કરી બીજા નવા પર્યાયોમાં ઉપસ્થાપના કરવી. અર્થાત્ ફરીથી પ્રવજ્યા આપવી એ ઉપસ્થાપન પ્રાયશ્ચિત્ત.

નવતત્ત્વ પ્રકરણ આદિ ગ્રંથોમાં પરિહાર અને ઉપસ્થાપન એ બે પ્રાયશ્ચિત્તના સ્થાને મૂલ, અનવસ્થાપ્ય અને પારાંચિક એ ત્રણ ભેદ છે.

મૂલ : મૂળથી (સર્વથા) ચારિત્ર પર્યાયનો છેદ કરવો. અર્થાત્ ફરીથી પ્રવ્રજ્યા આપવી.

અનવસ્થાપ્ય : શુદ્ધિ માટે ગુરુએ આપેલો તપ પૂર્ણ ન કરે ત્યાં સુધી મહાવ્રતો ન ઉચ્ચારાવવા.

પારાંચિક : સાઘ્વીનો શીલભંગ વગેરે મોટા દોષોની શુદ્ધિ માટે ગચ્છની બહાર નીકળી ૧૨ વર્ષ સુધી છૂપા વેશમાં ફરે તથા શાસનની

પ્રભાવના કરે, બાદ ફરી દીક્ષા લઈ ગચ્છમાં દાખલ થાય એ પારાંચિક પ્રાયશ્ચિત્ત છે.

તત્ત્વાર્થમાં નવતત્ત્વ પ્રકરણ આદિની જેમ પ્રાયશ્ચિત્તના દશ ભેદોનો નિર્દેશ ન કરતાં નવ ભેદોનો નિર્દેશ કેમ કર્યો એ અંગે વિચારતાં જણાય છે કે – વર્તમાનમાં અનવસ્થપ્ય અને પારાંચિકનો વિચ્છેદ છે એથી તે બેનો નિર્દેશ નથી કર્યો. તથા મૂલ અને ઉપસ્થાપનનો અર્થ સમાન છે, માત્ર શબ્દભેદ છે. એટલે મૂળના સ્થાને જ ઉપસ્થાપનનો નિર્દેશ કર્યો છે. આ દૃષ્ટિએ નવ ભેદોનો નિર્દેશ પણ સુસંગત છે.

#### વિનયના ભેદો

જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રોપચારાઃ ૯-૨૩

જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર-ઉપચારાઃ ૯-૨૩

જ્ઞાનવિનય, દર્શનવિનય, ચારિત્રવિનય, ઉપચારવિનય એમ વિનયના ચાર ભેદો છે.

વિનયના મુખ્ય બે ભેદ છે. (૧) તાત્ત્વિક અને (૨) ઉપચાર. મોક્ષમાર્ગની (જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રની) સ્વયં આરાધના કરવી એ તાત્ત્વિક વિનય, જ્ઞાનાદિ ગુણોથી યુક્ત અન્ય આરાધકનો યથાયોગ્ય વિનય કરવો એ ઉપચાર વિનય. મોક્ષમાર્ગના ત્રણ ભેદ હોવાથી તાત્ત્વિક વિનયના જ્ઞાનવિનય આદિ ત્રણ મુખ્ય ભેદો છે. અવાંતર ભેદો અનેક છે.

- (૧) જ્ઞાનવિનય: મતિ આદિ પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનની તથા તે તે જ્ઞાનના તે તે વિષયની શ્રદ્ધા કરવી, જ્ઞાનની ભક્તિ કરવી, જ્ઞાન ઉપર બહુમાન રાખવો, જ્ઞેય પદાર્થોનું ચિંતન કરવું, વિધિપૂર્વક નવું જ્ઞાન પ્રહેશ કરવું, પ્રહેશ કરેલ જ્ઞાનનું પરિશીલન કરવું વગેરે જ્ઞાનવિનય છે.
- (૨) **દર્શનવિનય :** તત્ત્વભૂત અર્થોની શ્રદ્ધા કરવી, શમ આદિ લક્ષ્યારોથી આત્માને વાસિત કરવો, દેવ-ગુરુની આશાતનાનો ત્યાગ કરવો

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૨૩ ર્જ ૩૩૯

વગેરે દર્શનવિનય છે.

- (3) **ચારિત્રવિનય :** પાંચ પ્રકારના ચારિત્રની શ્રદ્ધા રાખવી, યથાશક્તિ ચારિત્રનું પાલન કરવું, અન્યને ચારિત્રનો ઉપદેશ આપવો વગેરે ચારિત્રવિનય છે.
- (૪) ઉપચારવિનય : સમ્યગ્દર્શન આદિ ગુણોથી અધિક-મોટા આવે ત્યારે યથાયોગ્ય સન્મુખ જવું, અંજલિ જોડવી, ઊભા થવું, આસન આપવું, વંદન કરવું, યોગ્ય વસ્ત્ર આદિ આપીને સત્કાર કરવો, અદ્દભુત (તેમનામાં હોય તે) ગુણોની પ્રશંસા કરવા દ્વારા સન્માન કરવું વગેરે ઉપચાર વિનય છે. પરોક્ષ ગુર્વાદિકને મનમાં ધારણ કરી અંજલિ જોડવી, વંદન કરવું, સ્તુતિ કરવી વગેરે પણ ઉપચાર વિનય છે.

#### વૈયાવચ્ચના ભેદો

#### आचार्योपाध्याय-तपस्वि-शैक्षक-ग्लान

गण-कुल-संघ-साश्च-समनोज्ञानाम्

**૯-२४** 

આચાર્યોપાધ્યાય-તપસ્વિ-શૈક્ષક-ગ્લાન

ગણ-કુલ-સંઘ-સાધુ-સમનોજ્ઞાનામ્

6-58

આચાર્ય-ઉપાધ્યાય-તપસ્વિ-શૈક્ષક-ગ્લાન

ગણ-કુલ-સંઘ-સાધુ-સમનોજ્ઞાનામ્

6-58

આચાર્ય, ઉપાઘ્યાય, તપસ્વી, શૈક્ષક, ગ્લાન, ગણ, કુલ, સંઘ, સાધુ, સમનોજ્ઞ આ દશની વૈયાવચ્ચ એ વૈયાવચ્ચના દશ ભેદો છે.

આચાર્ય આદિની યથાયોગ્ય સેવા એ અનુક્રમે આચાર્ય વૈયાવચ્ચ આદિ વૈયાવચ્ચના ભેદો છે. સેવા યોગ્યના દશ ભેદોને આશ્રયીને વૈયાવચ્ચના દશ ભેદો છે. (૧) આચાર્ય : સાધુઓને ચારિત્રનું પાલન કરાવે તે આચાર્ય. (૨) ઉપાધ્યાય : સાધુઓને શ્રુતનું પ્રદાન કરે તે ઉપાધ્યાય. (૩) તપસ્વી : ઉગ્ર તપશ્ચર્યા કરે તે તપસ્વી. (૪) શૈક્ષક :

જેને ત્રહણ શિક્ષા અને આસેવન શિક્ષા આપવાની જરૂર છે તે નવદીક્ષિત સાધુ. (૫) ગ્લાન : જ્વર આદિ રોગથી પરાભૂત. (૬) ગણ : એક આચાર્યનો સમુદાય. (૭) કુલ : અનેક ગચ્છોનો (ગણોનો) સમુદાય. (૮) સંઘ : સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકા એ ચાર પ્રકારનો સંઘ છે. (૯) સાધુ : મોક્ષની સાધના કરનાર પંચમહાવ્રતધારી મુનિ. (૧૦) સમનોજ્ઞ : જેમનો પરસ્પર સંભોગ હોય, અર્થાત્ ગોચરી પાણી આદિનો પરસ્પર લેવા-દેવાનો વ્યવહાર હોય તે સાધુઓ સમનોજ્ઞ છે.

# स्वाध्यायना (भेद्योनुं वर्शन

વાચના-પૃચ્છનાઙનુપ્રેક્ષાઙકમ્નાય-ધર્મોપદેશાઃ ૯-૨પ

વાચના-પૃચ્છના-અનુપ્રેક્ષા-આમ્નાય-ધર્મ-ઉપદેશાઃ ૯-૨૫

વાચના, પૃચ્છના, અનુપ્રેક્ષા, આમ્નાય, ધર્મોપદેશ એ પાંચ પ્રકારનો સ્વાધ્યાય છે.

(૧) વાચના : શિષ્ય આદિને આગમ આદિ શ્રુતનો પાઠ આપવો. (૨) પૃચ્છના : સૂત્ર અને અર્થ સંબંધી પ્રશ્નો પૂછવા. (૩) અનુપ્રેક્ષા : ભણેલ શ્રુતનું મનમાં ચિંતન-પરાવર્તન કરવું. (૪) આમ્નાય : મુખના ઉચ્ચારપૂર્વક અભ્યાસ કરવો – નવું શ્રુત કંઠસ્થ કરવું કે કંઠસ્થ કરેલ શ્રુતનું પરાવર્તન કરવું. (૫) ધર્મોપદેશ : સૂત્રના અર્થનું વ્યાખ્યાન કરવું, શિષ્ય વગેરેને ધર્મનો ઉપદેશ આપવો. અત્યારે શ્રાવકોને અપાતું વ્યાખ્યાન પણ ધર્મોપદેશરૂપ સ્વાધ્યાય છે.

# વ્યુત્સર્ગના ભેદોનું વર્ણન

બાહ્યાભ્યન્તરોપધ્યોઃ ૯-૨૬

બાહ્ય-અભ્યન્તર-ઉપધ્યોઃ ૯-૨ ૬

બાહ્ય અને અભ્યંતર ઉપધિનો ત્યાગ એમ બે પ્રકારે

અધ્યાય : ૯ • સુત્ર : ૨૫-૨૬ 🕸 ૩૪૧

## વ્યુત્સર્ગ (-ત્યાગ) છે.

(૧) બાહ્યોપધિ: સંયમના નિર્વાહ માટે જરૂરી પાત્ર આદિ ચૌદ પ્રકારની ઉપધિથી અતિરિક્ત ઉપધિનો કે અકલ્પ્ય ઉપધિનો અને ઉપલક્ષણથી અનેષણીય કે જીવજંતુથી સંસક્ત આહાર-પાણી આદિનો ત્યાગ કરવો એ બાહ્યોપધિ વ્યુત્સર્ગ છે. (૨) અભ્યંતરોપધિ: રોગાદિથી સંયમનો નિર્વાહ ન થઈ શકે ત્યારે મરણ સમય નજીક આવે ત્યારે કે શાસ્ત્રોક્ત વિધિપૂર્વક કાયાનો અને કષાયોનો ત્યાગ એ અભ્યંતરોપધિ વ્યુત્સર્ગ છે.

## ધ્યાનનું લક્ષણ

उत्तमसंहननस्यैकाग्रिचिन्तानिरोधो ध्यानम् ૯-२७ ઉત્તમસંહનનસ્યૈકાગ્રચિન્તાનિરોધો ધ્યાનમ્ ૯-२७ ઉત્તમસંહનનસ્ય એકાગ્ર-ચિન્તા-નિરોધઃ ધ્યાનમ્ ૯-२૭

કોઈ એક વિષયમાં ચિત્તની સ્થિરતા તે ધ્યાન. આવું ધ્યાન ઉત્તમ સંઘયણવાળાને હોય છે.

એકાગ્ર : કોઈ વિષય પર કે આલંબનમાં એકાગ્ર. ચિંતા = ચલચિત્ત, નિરોધ = સ્થિરતા, રોકવું. ચંચળ ચિત્તની કોઈ એક વિષય પર સ્થિરતા તે ધ્યાન છે.

ઉત્તમ સંહનન : મજબૂત બળવાળું શરીર.

આ સૂત્રમાં ઉત્તમ ધ્યાનને લક્ષમાં રાખી ધ્યાન વિષે નિરૂપણ કરવામાં આવ્યું છે. તે સિવાય ચારે ગતિમાં જીવને કોઈ એક પ્રકારનું ધ્યાન કોય છે

વજૠષભનારાય, અર્ધવજૠષભનારાય અને નારાય એ ત્રણ શરીરનું બંધારણ ઉત્તમ છે, અને તેવા શરીરધારી જીવને ઉત્તમ ધ્યાનના અધિકારી માન્યા છે. કારણ કે ધ્યાન કરવામાં જેમ માનસિક બળ જોઈએ તેમ શારીરિક બળ પણ જોઈએ. તે ઉપરના ત્રણ સંઘયણવાળા

શરીરમાં હોય છે. તેથી જેટલું શરીરનું બંધારણ નબળું તેટલું મન નબળું અને મનોબળ વગર ધ્યાનમાં ચિત્તની સ્થિરતા ટકતી નથી, અથવા તે ઘણી અલ્પ હોય છે. તેથી તેની ઉત્તમ ધ્યાનમાં ગણના કરી નથી.

સામાન્ય જીવોની જ્ઞાનધારા ક્ષણે ક્ષણે વિવિધ વિષયોને અવલંબીને ચાલતી હોય છે, તેથી તે પવનથી હાલતી દીપશિખાની જેમ અસ્થિર હોય છે. તેવી જ્ઞાનધારા અનેક વિષયો પરથી ખેંચી કોઈ એક ઇષ્ટ વિષયમાં સ્થિર કરવી તેને જ્ઞાન કહે છે. એવું ઉત્તમ ધ્યાન અસર્વજ્ઞ છદ્મસ્થને હોય છે, તે બારમા ગુણસ્થાનક સુધી હોય છે. સર્વજ્ઞત્વ પ્રાપ્ત થયા પછી તેરમા ગુણસ્થાનમાં શુદ્ધ ઉપયોગરૂપ ધ્યાન અવસ્થા છે. અર્થાત્ સર્વજ્ઞની અવસ્થા ધ્યાનાંતર છે. કારણ કે ચિંતન માટે તેમને ચિત્ત હોતું નથી. તેરમા ગુણ સ્થાનકના અંતમાં જ્યારે ત્રણે યોગના વ્યાપારનો નિરોધ ક્રમ શરૂ થાય છે ત્યારે વચન અને મનના નિરોધ પછી સ્થૂલ કાયિક વ્યાપાર-ક્રિયાનો નિરોધ પ્રથમ થાય છે. પછી સૂક્ષ્મકાયિક વ્યાપારના સમયે 'સૂક્ષ્મ ક્રિયા પ્રતિપાતી' નામનું શુક્લધ્યાન હોય છે.

ચૌદમા ગુણસ્થાનમાં સંપૂર્ણ અયોગીષણાની દશામાં શૈલીકરણ વખતે નિષ્કંપદશા હોય છે. તે સમુચ્છિન્નક્રિયાનિવૃત્તિ નામનું ચોથું શુક્લઘ્યાન છે. આ બંને ધ્યાનના પ્રકારનાં ચિત્તવ્યાપાર ન હોવાથી તેને છદ્મસ્થની જેમ એકાત્ર ચિત્ત નિરોધરૂપ ધ્યાન નથી. તેથી ધ્યાનના વિષયને વિસ્તારથી સમજાવવામાં આવ્યું છે. માત્ર કાયિક સ્થૂલ વ્યાપારને રોકવો તે પણ અપેક્ષાએ ધ્યાન છે, આત્મપ્રદેશની નિષ્કંપતા એ પણ ધ્યાન છે.

લાંબા સમય સુધી શ્વાસઉચ્છ્વાસને રોકવા જેવા પ્રકારોને જૈનદર્શન ધ્યાન તરીકે સ્વીકારતું નથી. કારણ કે સૂક્ષ્મપણે પણ શ્વાસની ક્રિયાચાલુ રહે છે. તેનો અર્થ એટલો કે એક અવલંબનમાં ધ્યાન કરી પુનઃ તેનો પ્રવાહ લંબાવવો તેવું છદ્મસ્થનું ધ્યાન હોય છે.

ભરતક્ષેત્રમાં વર્તમાન કાળમાં સામાન્ય કોટિનું ઘ્યાન હોય છે. ઉત્કૃષ્ટ કોટિના ઘ્યાન માટે જોઈતી માનસિક એકાગ્રતા શરીરબળ પર

અध्याय : ૯ • सूत्र : २७ 🎏 उ४उ

આધાર રાખે છે અને આ કાળમાં એવું શરીરબળ નથી. તેથી શુક્લ ધ્યાન જેવાં ઉત્તમ ધ્યાન આ કાળમાં નથી.

> आ मुहूर्तात् ૯-૨૮ આ મુહૂર્તાત્ ૯-૨૮ આ મુહૂર્તાત્ ૯-૨૮

લગાતાર ધ્યાન વધારેમાં વધારે અંતર્મુહૂર્ત સુધી રહે છે.

મુહૂર્ત = બે ઘડી = ૪૮ મિનિટ. મુહૂર્તથી ઓછું તે અંતર્મુહૂર્ત. અંતર્મુહૂર્તના અસંખ્ય ભેદો છે. એક સમયન્યૂનથી માંડીને ઘણા ભેદો થાય છે.

જઘન્ય અંતર્મુહૂર્ત નવ સમયનું છે (નાનામાં નાનું). ઉત્કૃષ્ટ અંતર્મુહૂર્ત બે ઘડીમાં એક સમયન્યૂન છે. તેની વચ્ચેના બધા મધ્યમ•અંતર્મુહર્ત છે.

ધ્યાન અંતર્મુહૂર્ત સુધી સ્થિર હોય છે. પછી ચલિત બને છે. વળી પુનઃ અંતર્મુહૂર્ત સુધી સ્થિર રહે છે. આમ પુનઃ પુનઃ થવાથી જીવને એમ લાગે છે ખરું કે કલાકો સુધી ધ્યાન થયું. પરંતુ સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિથી નિરીક્ષણ કરતાં ચિત્ત અંતર્મુહૂર્ત ચલિત થાય છે. સ્થૂલ દૃષ્ટિએ તેનો કાળ દિવસો સુધીનો હોઈ શકે.

#### ધ્યાનના ભેદો

आर्त-रौद्र-धर्म-शुक्लानि ૯-૨૯ આર્ત-રૌદ્ર-ધર્મ-શુક્લાનિ ૯-૨૯ આર્ત-રૌદ્ર-ધર્મ-શુક્લાનિ ૯-૨૯

આર્ત, રૌદ્ર, ધર્મ અને શુક્લ એ ચાર ધ્યાનના ભેદો છે.

૧. આર્ત : દુઃખ. દુઃખને કારણે થતું ધ્યાન તે આર્તધ્યાન, જેનાથી

પુનઃ અશુભ કર્મનો બંધ થાય છે.

- ર. રૌદ્ર : રુદ્ર = ક્રૂર. ક્રૂર પરિજ્ઞામવાળું ધ્યાન તે રૌદ્રધ્યાન. અન્યને પીડા આપનારા પરિજ્ઞામ તે રૌદ્રધ્યાન છે. તેના વડે. તીવ્ર અશુભકર્મનો બંધ થાય છે.
- 3. **ઘર્મ**: ક્ષમા આદિ ગુણોયુક્ત ધ્યાન તે ધર્મધ્યાન. મૈત્રી આદિ ભાવનાથી ભાવિત તે ધર્મધ્યાન, જેના વડે ક્રમે ક્રમે કર્મો ક્ષીણ <mark>થાય</mark> છે.
- ૪. **શુક્લ :** નિર્મળ. સઘળાં કર્મોનો ક્ષય કરી શકે તેવું ધ્યાન તે ધર્મધ્યાન.

# ધ્યાનના ફળનો નિર્દેશં

| परे मोक्षहेतू | ৫-૩૦ |
|---------------|------|
| પરે મોક્ષહેતૂ | ৫-30 |
| પરે મોક્ષહેતૂ | ৫-30 |

## અંતિમ બે ધ્યાન મોક્ષના હેતુ છે.

પછીના ધર્મધ્યાન અને શુક્લધ્યાન મોક્ષના પ્રયોજનભૂત છે. અને આર્ત તથા રૌદ્ર ધ્યાન સંસારપરિભ્રમણના હેતુરૂપ છે.

આર્તધ્યાનના પ્રથમ ભેદનું વર્ષન आर्तममनोज्ञानां सम्प्रयोगे तद्विप्रयोगाय स्मृतिसमन्वाहारः ૯-૩૧ આર્તમમનોજ્ઞાનાં સમ્પ્રયોગે તદ્વિપ્રયોગાય સ્મૃતિસમન્વાહારઃ૯-૩૧ આર્તમ્-અમોજ્ઞાનાં સંપ્રયોગે તદ્દ્-વિપ્રયોગાય સ્મૃતિ-

સમન્વાહાર: ૯-૩૧

અનિષ્ટ વસ્તુનો સંયોગ થતાં તેને દૂર કરવાનો તથા દૂર કરવાના ઉપાયનો એકાગ્રચિત્તે વિચાર એ આર્તધ્યાનનો અનિષ્ટ વિયોગ ચિંતારૂપ પ્રથમ ભેદ છે.

અध्याय : ૯ • सूत्र : उ०-उ१ 🕸 उ४५

આર્તધ્યાનના અનુક્રમે ચાર કારણો છે. તેનો પ્રથમ ભેદ છે અનિષ્ટસંયોગ આર્તધ્યાન.

અનિષ્ટ વસ્તુનો સંયોગ થાય ત્યારે તેનાથી વ્યાકુળ થયેલો આત્મા તે વસ્તુને દૂર કરવા જે સતત્ ચિંતા કરે તે અનિષ્ટસંયોગ આર્તધ્યાન. દા.ત. તમારા ઘરમાં કોઈ તમને ન ગમતી વસ્તુ મૂકી જાય, ત્યારે તમે તેને માટે સતત વિચાર કરો કે આ વસ્તુ ક્યારે ઘરમાંથી દૂર થશે તે પ્રમાણે તમને જેના તરફ અસદ્ભાવ છે તેવી વ્યક્તિ તમારી નજીક રહે ત્યારે તમને એમ થાય કે આ ક્યારે જશે ?

તમે બેઠા છો ત્યાં નિરંતર કંઈ અવાજ થયા કરે છે, ત્યારે તમે સતત વિચાર્યા કરો છો કે આ અવાજ ક્યારે બંધ થશે ?

કોઈ ક્ષેત્રમાં કંઈ પ્રતિકૂળતા થતાં એ ક્ષેત્રને ક્યારે છોડી દઉં તેની અને તેના ઉપાયની સતત ચિંતા કરવી તે અનિષ્ટસંયોગ આર્તધ્યાન છે.

રોગથી થતી વેદનાને દૂર કરવાનો અને તેના ઉપાયનો એકાગ્ર ચિત્તે વિચાર તે વેદના-વિયોગ ચિંતારૂપ ધ્યાનનો બીજો ભેદ છે.

રોગથી થતી વેદનાને દૂર કરવા અને તેના ઉપાય માટે એકાગ્ર ચિત્તે વિચાર કરવો તે 'વેદના-વિયોગ ચિંતારૂપ' આર્તધ્યાનનો બીજો ભેદ છે.

વેદનાથી મુક્ત થવાની ચિંતા તે અનિષ્ટિવિયોગ ચિંતારૂપ છે. તે અનિષ્ટના સંયોગથી મુક્ત થવાની ચિંતા જેવું છે. જીવને શરીરનું મમત્વ વિશેષ હોવાથી અત્રે વેદના-વિયોગની ચિંતાનો ભેદ દર્શાવ્યો છે. અર્થાત્ જીવ માત્રને ઇષ્ટનો સંયોગ ગમે છે, અનિષ્ટનો વિયોગ પ્રિય હોય છે. આ સર્વે યોગ-સંયોગ પૂર્વ પ્રારબ્ધ યોગે બને છે, તેના નિમિત્તથી જીવને

આકુળતા થાય છે તેથી તે આર્તધ્યાન મનાય છે.

આર્તધ્યાનનો ત્રીજો ભેદ

विपरीतं मनोज्ञानाम् ५-७३

વિપરીતં મનોજ્ઞાનામુ ૯-૩૩

વિપરીતં મનોજ્ઞાનામ્ ૯-૩૩

ઇષ્ટ વસ્તુ મેળવવાનો અને તેના ઉપાયનો નિરંતર વિચાર કરવો તે આર્તધ્યાનનો ઇષ્ટ સંયોગ ચિંતારૂપ ત્રીજો ભેદ છે.

પ્રથમ પ્રિય વસ્તુ મેળવવાનો. મળેલી વસ્તુનો વિયોગ થતાં તેને પુનઃ મેળવવાના ઉપાય માટે જે સતત ચિંતા થાય તે 'ઇષ્ટ સંયોગ ચિંતારૂપ' ત્રીજું આર્તધ્યાનછે. દા.ત.; એક પદાર્થ ખાવાનો વિકલ્પ ઊઠ્યો તે પછી તે મેળવવા સતત વિચારણા કરવી.

ધનાદિ મેળવવા સતત ચિંતા કરવી, કોઈ કીમતી દાગીનો ખોવાઈ જતાં તે મેળવવા સતત ચિંતા કરવી, સ્વજનના વિયોગથી દુઃખી થઈ આર્તધ્યાન કરવું અર્થાત્ આ સર્વ પદાર્થો પાછા મળે તેની ચિંતા કરવી તે 'ઇષ્ટ સંયોગ ચિંતા' છે.

આર્તધ્યાનનો ચોથો ભેદ

निदानं च ७-उ४

નિદાનં ચ ૯-૩૪

નિદાનં ચ ૯-૩૪

નિદાન : કાપવાનું સાધન. શું કપાય ? જેનાથી આત્મસુખ કપાઈ જાય તેવું વલશ તે નિદાન છે.

ભોગની લાલચથી ભૌતિક મુખ મેળવવાની ઉત્કટ ચિંતા તે નિદાન છે. સવિશેષ ધર્મઅનુષ્ઠાન ફળરૂપે જ્યારે આલોક કે પરલોકના સુખ મેળવવાની ઇચ્છા તે નિદાન છે, તે એક પ્રકારે શલ્ય મનાય છે.

અધ્યાય : ૯ • સત્ર : ૩૩-૩૪ 🎏 ૩૪૭

આ ચારે પ્રકારના આર્તધ્યાનનો સાર એ છે કે :

ઇષ્ટનો સંયોગ થાય, અનિષ્ટનો વિયોગ થાય, રોગ ન થાય અને ભોગ મળે, આવા પ્રકારની ઇચ્છાવાળું ચિત્ત સદાય આર્તધ્યાની કહેવાય છે.

#### આર્તધ્યાનના સ્વામી

તે આર્તધ્યાન, અવિરત, દેશવિરત અને પ્રમત્ત સંયમીઓને હોય છે.

પ્રથમ ગુણસ્થાનકથી અવિરતિ, દેશવિરતિ અને પ્રમત્ત ગુણસ્થાન સુધી આર્તધ્યાન હોઈ શકે છે. સાતમું ગુણસ્થાનક અપ્રમત્ત દશાવાળું હોઈ ત્યાં આર્તધ્યાનનો અભાવ છે. સામાન્ય રીતે ૧થી ૬ ગુણસ્થાન સુધી આર્તધ્યાન હોય છે.

#### રૌદ્રધ્યાનના ભેદો

हिंसाऽनृत-स्तेय-विषयसंरक्षणेभ्यो रौद्रमविरतदेशविरतयोः ૯-૩૬ હિંસાહનૃત-સ્તેય-વિષયસંરક્ષણેભ્યો રૌદ્રમવિરતદેશવિરતયોઃ૯-૩૬ હિંસા-અનૃત-સ્તેય-વિષયસંરક્ષણેભ્યઃ

રૌદ્રં અવિરત-દેશવિરતયોઃ

6-35

હિંસા, અસત્ય, ચોરી, વિષયસંરક્ષણ એ ચારનો એકાગ્ર ચિત્તે વિચાર તે ચાર પ્રકારે રૌદ્ર ધ્યાન છે. આ ધ્યાન અવિરત, અને દેશ વિરતને હોય છે.

રૌદ્ર : જેનું ચિત્ત ફ્રૂર કે કઠોર હોય તે રુદ્ર, તેવા આત્માનું જે ધ્યાન તે રૌદ્ર ધ્યાન ધ્યાન છે. તેના ચાર ભેદ છે.

૧. હિંસાનુબંધી : અજ્ઞાનવશ ક્ર્ર પરિણામવાળા જીવને હિંસા કરવાના જ્યારે તુક્કા સુજે છે, ત્યારે હિંસા કેવી રીતે કરવી, કેમ કરવી તે કરવામાં કેવાં સાધનો જોઈશે, હિંસા કર્યા પછી જે કંઈ મળશે તેનો સતત એકાગ્રપણે વિચાર કરવો તે હિંસાનુબંધી આર્તધ્યાન છે.

સામાન્ય જીવોએ પણ વિચારવું કે રોજના જીવનવ્યવહારમાં જે કંઈ પ્રવૃત્તિઓ થાય તેમાં અલ્પાધિક હિંસાનો દોષ હોય છે. માટે તેવાં કાર્યોની સતત વિચારણામાં અંશે રૌદ્ર ધ્યાન થઈ જાય.

- ર. અસત્યાનુબધી રૌદ્રધ્યાન : પ્રસંગોપાત્ત કોઈ દોષમાંથી છટકી જવા કે અહમ્ને કારણે અસત્ય કેવી રીતે બોલવું, અથવા કોઈને છેતરવા અસત્ય કેવી રીતે બોલવું તેની એકાગ્ર ચિત્તે વિચારણા કરવી તે અસત્યાનુબંધી રૌદ્રધ્યાન છે.
- 3. સ્તેયા**નુબંધી રૌદ્રધ્યાન : (**ચૌર્ય) કોઈ છૂપી વસ્તુ મેળવવા કેવી રીતે ચોરી કરવી, ચોરી કરવામાં પકડાઈ ન જવાય, ક્યાંથી કેવી રીતે છૂપાઈ જવું, ચોરી કરવામાં કેવાં સાધનો જોઈશે એવા પ્રકારની એકાગ્રપણે ચિંતા કરવી તે સ્તેયાનુબંધી રૌદ્ધધાન છે.
- ૪. વિષય સંરક્ષણાનુબંધી રૌદ્રધ્યાન : મનગમતા પદાર્થો મેળવવા, મેળવ્યા પછી તેને સંભાળવા, તેની વ્યવસ્થા માટે એકાગ્રચિત્તે થતા વિચારો તે વિષય સંરક્ષણાનુબંધી રૌદ્રધ્યાન છે.

આ રૌદ્રધ્યાન પ્રથમ ગુણસ્થાનકથી અવિરત અને દેશવિરત જીવોને હોય છે તે પછીના ગુણસ્થાનકમાં આ રૌદ્રધ્યાન હોતું નથી.

# ધર્મધ્યાનના ભેદો અને સ્વામી

आज्ञाऽपाय-विपाक-संस्थानविचयाय धर्म्ममप्रमत्तसंयतस्य ૯-૩૭ આજ્ઞાઙપાય-વિપાક-સંસ્થાનવિચયાય ધર્મઅપ્રમત્તસંયતસ્ય ૯-૩૭ આજ્ઞા અપાય-વિપાક-સંસ્થાનવિચયાય

ધર્મ અપ્રમત્તસંયતસ્ય

C-39

આજ્ઞા, અપાય, વિપાક, સંસ્થાન એ ચારના વિચય

અધ્યાય : ૯ · સૂત્ર : ૩૭ 🕸 ૩૪૯

સંબંધી એકાગ્ર મનોવૃત્તિ તે ચાર પ્રકારનું ધર્મધ્યાન છે. આ ધ્યાન સપ્રમત્ત સંયતને હોય છે.

વિચય: ચિંતન, મનની એકાગ્રતાપૂર્વક ચિંતન કરવું. તે ધર્મધ્યાનના ચાર ભેદો છે.

- ૧. આજ્ઞાવિચય: વીતરાગ સર્વજ્ઞ દેવની આજ્ઞા શું છે ? તેના વિષે જાણવા મનોયોગ જોડવો. હળુકર્મી જીવો આત્મહિત માટે જિજ્ઞાસા વિષે ચિંતન કરે છે, તેમની આજ્ઞાને સમજે છે કે જિનાજ્ઞા મને આત્મ હિતકારી છે. તેને માટે એકાગ્ર ચિત્તે વિચારણા કરવી તે આજ્ઞાવિચય ધર્મધ્યાન છે.
  - ર. અપાય વિચય : અપાય = દોષ, દુઃખ.

સાઘક આત્મા જન્મ-મરણ, રોગ-શોક વગેરે દુઃખોનો વિચાર કરે છે, તે દુઃખના મૂળનો વિચાર કરી તેના છૂટવા માટે અને આત્માહિત માટે એકાગ્ર ચિત્તે વિચારર્ણી કરે તેને 'અપાય વિચય ઘર્મઘ્યાન' કહે છે.

3. વિપાક વિચય: વિપાક = ફળ.

અનુભવમાં આવતા કર્મના ફળનો વિચાર કરવો, કે જીવને જ્ઞાનાવરણ કર્મના ઉદયથી તેના ફળ રૂપે આત્મજ્ઞાન થતું નથી કે ક્ષયોપશમ જ્ઞાન પણ થતું નથી. એ પ્રમાણે આઠે કર્મોના વિપાકરૂપે જીવના આઠ ગુણ પ્રગટ થતા નથી. તે શું કરવાથી પ્રગટ થાય તેની એકાગ્ર ચિત્તે વિચારણા કરવી તે વિપાક વિચય ધર્મધ્યાન છે. અનાદિકાળથી જીવ કર્મના વશે પરિભ્રમણ પામ્યો છે. વિવિધ કર્મોનાં ફળ ભોગવવાં પડે છે. તેવી વિચારણા કરવી તે વિપાક વિચય ધર્મધ્યાન છે.

૪. સંસ્થાન વિચય ધર્મધ્યાન : સંસ્થાન એટલે આકાર. (લોક)

લોકના આકારનું તથા લોકમાં રહેલાં દ્રવ્યોનું ચિંતન કરવું, લોકમાં રહેલા ત્રણે લોકના સ્વરૂપને વિચારવું. આ પ્રમાણે લોકસ્વરૂપ વિચારતાં ચિત્તશુદ્ધિ થાય છે. ઉપયોગ સૂક્ષ્મ થતાં અધ્યાત્મવિકાસની વૃદ્ધિ થાય

છે. જોકે આવી સુક્ષ્મ વિચારણા અપ્રમત્ત સંયત એવા મુનિજનોને હોય છે. આ ધર્મધ્યાન તાત્ત્વિક દૃષ્ટિયુક્ત હોવાથી તેના અધિકારી છકા ગુણસ્થાનક વગેરેમાં અભ્યાસરૂપે હોય છે પણ પારમાર્થિક દૃષ્ટિએ ધર્મધ્યાન તે ગણસ્થાનકોમાં પ્રાયે હોતું નથી.

उपशान्त-क्षीणकषाययोश्च

6-36

ઉપશાન્ત-ક્ષીણકષાયોશ્વ

6-36

ઉપશાન્ત-ક્ષીણકષાયયો: ચ

6-36

ઉપશાંત કષાય અને ક્ષીણકષાય મુનિને પણ ધર્મધ્યાન હોય છે.

ઉપરના સત્રમાં અપ્રમત્તસંયતને ધર્મધ્યાન હોય એમ કહ્યું છે. આ સૂત્રમાં ઉપશાંત કષાય અને ક્ષીણકષાય સંયતને પણ ધર્મધ્યાન હોય છે એમ જણાવ્યું છે. ૧૧મા ગુણસ્થાને રહેલ મુનિ ઉપશાંતકષાય અને ૧૨મા ગુણસ્થાને રહેલ મૃનિ ક્ષીણકષાય છે. આથી ૭થી ૧૨ ગુણસ્થાનક સધી ધર્મધ્યાન હોય છે. એ સિદ્ધ થયું.

શકલધ્યાનના પૂર્વના બે ભેદના સ્વામી

शुक्ले चाद्ये पूर्वविदः

શુકલે ચાઘે પૂર્વવિદઃ ૯-૩૯

શુકલે ચ આઘે પૂર્વવિદઃ ૯-૩૯

પૂર્વનાં જાણકાર ઉપશાંત કષાય અને ક્ષીણકષાય મુનિને શુક્લ ધ્યાનમાં પ્રથમ બે ભેદો હોય છે.

અર્થાત ઉપશાંતકષાય અને ક્ષીણકષાય મુનિ જો પૂર્વધર ન હોય તો તેમને ૧૧-૧૨મા ગુણસ્થાને ધર્મધ્યાન હોય અને જો પૂર્વધર હોય તો શક્લઘ્યાન (પ્રથમનાં બે ભેદ) હોય.

ઉપશમ અને ક્ષપક બંને પ્રકારની શ્રેણીમાં ધર્મ અને શુક્લ એ બંને પ્રકારનાં ધ્યાન હોય છે. અર્થાત્ ઉપશમ શ્રેણીમાં ધર્મ અને શુક્લ એ બંને પ્રકારનાં ધ્યાન હોય છે. તથા ક્ષપક શ્રેશીમાં પણ ધર્મ અને શક્લ એ બંને ધ્યાન હોય છે.

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૩૮-૩૯ 🅸 ૩૫૧

બંને પ્રકારની શ્રેણીનો આરંભ આઠમા ગુણસ્થાનકથી થાય છે. પરંતુ કર્મોનાં ઉપશમનો કે ક્ષયનો પ્રારંભ નવમા ગુણસ્થાનકથી થાય છે. તથા ૧૧મા ગુણસ્થાને ઉપશમક શ્રેણીની અને ૧૨મા ગુણસ્થાને ક્ષપક શ્રેણીની સમાપ્તિ થાય છે. (ક્ષપક શ્રેણિમાં અગિયારમું ગુણસ્થાન હોતું નથી.) બંને પ્રકારની શ્રેણીમાં ૮-૯-૧૦ ગુણસ્થાનકોમાં ધર્મધ્યાન જ હોય છે. તથા ૧૧મા અને ૧૨મા ગુણસ્થાને ધર્મ અને શુક્લ બંને ધ્યાન હોઈ શકે છે. શ્રેણીએ ચઢનારા જીવો બે પ્રકારના હોય છે. (૧) પૂર્વઘર (શ્રુતકેવલી – સંપૂર્ણ ચૌદ પૂર્વઘર) (૨) અપૂર્વઘર (ચૌદમી ન્યૂન શ્રુતનાં જ્ઞાતા). બંને પ્રકારની શ્રેણીમાં યથાસંભવ ૧૧મા ૧૨મા ગુણઠાણે પૂર્વઘરને શુક્લધ્યાન (પ્રથમમાં બે ભેદ) હોય છે અને અપૂર્વઘરને ધર્મધ્યાન હોય છે.

#### શુક્લધ્યાનના અંતિમ બે ભેદના સ્વામી

परे केवलिनः

**C-80** 

પરે કેવિલનઃ

C-80

પરે કેવલિનઃ

6-80

# શુક્લધ્યાનના બે ભેદ અંતિમ કેવળીને હોય છે.

તેરમા ગુણસ્થાને અંતિમ અંતર્મુહૂર્તમાં મન-વચન એ બે યોગોનો સર્વથા નિરોધ થયા બાદ બાદર કાયયોગનો નિરોધ થતાં કેવળ સૂક્ષ્મ કાયયોગની ક્રિયા શ્વાસ જેવી ક્રિયા હોય છે. ત્યારે ત્રીજો ભેદ હોય છે. તે સૂક્ષ્મ કાયયોગનો નિરોધ થતાં અર્થાત્ સંપૂર્ણ યોગનિરોધ થતાં ચૌદમા ગુણસ્થાને આત્માની નિષ્પ્રકંપ અવસ્થા રૂપ ચોથો ભેદ હોય છે.

# શુક્લ ધ્યાનના ચાર ભેદ

पृथक्त्वैकत्व-वितर्क-सूक्ष्मक्रियाऽप्रतिपाति-

व्युपरतक्रिया-निवृत्तीनि

**૯-**४१

પૃથક્ત્વૈકત્વ-વિતર્ક-સૂક્ષ્મક્રિયાલ્પ્રતિપાતિ-

વ્યુપરત-ક્રિયાનિવૃત્તીનિ

৫-४१

# પૃથકત્વ-એકત્વ-વિતર્ક-સૂક્ષ્મક્રિયા-અપ્રતિપાતિ-વ્યુપરત-ક્રિયા-નિવૃત્તીનિ

८-४१

પૃથક્ત્વવિતર્ક, એકત્વ વિતર્ક, સૂક્ષ્મક્રિયા પ્રતિપાતી અને વ્યુપરત ક્રિયા નિવૃત્તિ એ ચાર શુક્લધ્યાનના ભેદો છે.

(૧) પૃથક્ત-વિતર્કસવિચાર: પૃથક્ત્વ એટલે ભેદ – જુદાપણું, વિતર્ક એટલે પૂર્વગત શ્રુત. વિચાર એટલે દ્રવ્ય-પર્યાયની, અર્થ-શબ્દની કે મન આદિ ત્રણ યોગની સંક્રાંતિ-પરાવર્તન. વિચારથી સહિત તે સવિચાર.

પૂર્વઘર મહાત્મા પૂર્વગત શ્રુતના આઘારે, આત્મા કે પરમાશુ આદિ કોઈ એક દ્રવ્યને આશ્રયીને વિવિધ નયોનાં અનુસારે ઉત્પાદ, ઘ્રૌવ્ય, મૂર્તત્વ-અમૂર્તત્વ, નિત્યત્વ-અનિત્યત્વ આદિ પર્યાયોનું ભેદથી (ભેદપ્રધાન) ચિંતન કરે છે. આ વખતે એક દ્રવ્યનો ત્યાગ કરી અન્ય દ્રવ્યનું કે પર્યાયનું અથવા એક પર્યાયનો ત્યાગ કરી અન્ય પર્યાય કે અન્ય દ્રવ્યનું અવલંબન લે છે. તથા શુબ્દ ઉપરથી અર્થ ઉપર અને અર્થ ઉપરથી શબ્દ ઉપર જાય છે. તેમજ કાયયોગનો ત્યાગ કરી વચનયોગનું કે મનોયોગનું અવલંબન લે છે. અથવા વચનયોગનો ત્યાગ કરી કાયયોગનું કે મનોયોગનું અવલંબન લે છે. અથવા મનોયોગનો ત્યાગ કરી કાયયોગનું કે વચનયોગનું અવલંબન લે છે. આ પ્રમાણે અર્થ, વ્યંજન અને યોગોનું પરિવર્તન કરે છે.

(૨) એકત્વ-વિતર્ક-અવિચાર: એકત્વ એટલે અભેદ. શુક્લઘ્યાનના આ ભેદમાં દ્રવ્ય-પર્યાયનું અભેદ રૂપે ચિંતન હોય છે. વિતર્કનો અને વિચારનો અર્થ પ્રથમ ભેદના અર્થમાં જણાવ્યો છે તે જ છે. વિચારનો (વિકલ્પનો) અભાવ તે અવિચાર. આ ભેદમાં વિચારનો અભાવ હોય છે. જે ધ્યાનમાં, પૂર્વગત શ્રુતના આધારે, આત્મા કે પરમાશુ આદિ કોઈ એક દ્રવ્યને આશ્રયીને, ઉત્પાદ આદિ કોઈ એક પર્યાયનું અભેદથી અભેદપ્રધાન (દ્રવ્ય-પર્યાયનો અભેદ) ચિંતન થાય. અને અર્થ-વ્યંજન-

અધ્યાય : ૯ · સૂત્ર : ૪૧ 🕸 ૩૫૩

યોગના પરિવર્તનનો અભાવ હોય, તે એક્ત્વવિતર્ક અવિચાર ઘ્યાન. આ ધ્યાન વિચારરહિત હોવાથી પવન રહિત સ્થાને રહેલા દીપકની જેમ નિષ્પ્રકંપ – સ્થિર હોય છે.

- (3) સૂક્ષ્મિકિયા પ્રતિપાતી: સૂક્ષ્મિકિયા પ્રતિપાતી શબ્દમાં સૂક્ષ્મિકિયા અને અપ્રતિપાતી આ બે શબ્દો છે. સૂક્ષ્મિકિયા એટલે જેમાં કિયા સૂક્ષ્મ અતિઅલ્પ હોય તે. અપ્રતિપાતી એટલે પતનથી રહિત. જેમાં માત્ર શ્વાસોશ્વાસરૂપ સૂક્ષ્મ કિયા જ રહી છે અને ધ્યાન કરનારનાં પરિણામિવિશેષનું પતન નથી, તે ધ્યાન સૂક્ષ્મિકિયા પ્રતિપાતી. પોતાનું આયુષ્ય એક અંતર્મુહૂર્ત જેટલું જ બાકી રહે છે ત્યારે કેવળી યોગનિરોધની કિયા શરૂ કરે છે. તેમાં વચનયોગ અને મનોયોગનો સર્વથા નિરોધ થઈ જતાં માત્ર શ્વાસોશ્વાસરૂપ સૂક્ષ્મ કાયયોગ બાકી રહે ત્યારે આ ધ્યાન હોય છે. યોગનિરોધ તેરમા ગુણઠાણાના અંતે (અંતિમ અંતર્મુહૂર્તમાં) થાય છે. માટે આ ધ્યાન પણ તેરમા ગુણઠાણાના અંતે હોય છે.
- (૪) વ્યુપરતકિયાનિવૃત્તિ: વ્યુપરતકિયાનિવૃત્તિ શબ્દમાં વ્યુપરતિકિયા અને અનિવૃત્તિ એ બે શબ્દો છે. જેમાં સર્વથા કિયા અટકી ગઈ છે તે વ્યુપરતિકિયા. જેમાં પતન નથી તે અનિવૃત્તિ. જેમાં મન આદિ ત્રણે યોગોનો સર્વથા નિરોધ થઈ જવાથી કોઈ પણ જાતની કિયા નથી, તથા ધ્યાન કરનારના પરિણામવિશેષનું પતન નથી તે ધ્યાન વ્યુપરતિકિયા-નિવૃત્તિ. આ ભેદ ચૌદમા ગુણસ્થાને હોય છે.

तत्त्र्येक-काययोगाऽयोगानाम् ૯-૪૨ તત્ત્ર્ર્યેક-કાયયોગાઙયોગાનામ્ ૯-૪૨ તતુ-ત્રિ-એક-કાયયોગ-અયોગાનામ ૯-૪૨

તે ચાર પ્રકારનું શુક્લઘ્યાન અનુક્રમે ત્રણયોગ, એક યોગ, કાયયોગ અને અયોગને હોય છે.

ધ્યાનનો પ્રથમ ભેદ મન આદિ ત્રણે યોગોના વ્યાપારવાળાને, બીજો ભેદ ત્રણમાંથી ગમે તે એક યોગના વ્યાપરવાળાને, ત્રીજો ભેદ

કાયયોગના વ્યાપારવાળાને, ચોથો ભેદ યોગ વ્યાપારરહિત જીવને હોય છે. અર્થાત્ ધ્યાનના પ્રથમ ભેદમાં ત્રણે યોગોનો વ્યાપાર હોય છે. બીજા ભેદમાં ગમે તે એક યોગનો અને ત્રીજામાં કેવળ કાયયોગનો વ્યાપાર હોય છે. ચોથામાં યોગવ્યાપારનો અભાવ હોય છે.

શુક્લઘ્યાનના પ્રથમના બે ભેદોમાં વિશેષતા

પૂર્વના બે ભેદો એકાશ્રય અને સવિતર્ક હોય છે.

એકાશ્રય એટલે આત્મા કે પરમાશુ આદિ કોઈ એક આલંબનસહિત. સિવતર્ક એટલે શ્રુતસહિત – પૂર્વગત શ્રુતના આધારવાળું. શુક્લઘ્યાનના પ્રારંભના બે ભેદોમાં આત્મા કે પરમાશુ આદિ કોઈ એક દ્રવ્યનું આલંબન હોય છે, અર્થાત્ કોઈ એક દ્રવ્ય સંબંધી ધ્યાન કરવામાં આવે છે, તથા પૂર્વગત શ્રુતનો આધાર હોય છે. અર્થાત્ પૂર્વગત શ્રુતના આધારે ધ્યાન કરવામાં આવે છે.

પહેલા અને બીજા ભેદમાં તફાવત अविचारं द्रितीयं ૯-૪૪ અવિચારં દ્રિતીયં ૯-૪૪ અવિચારં દ્રિતીયં ૯-૪૪

શુક્લ ધ્યાનનો બીજો ભેદ વિચારરહિત હોય છે.

આથી પ્રથમ ભેદ વિચારસહિત હોય છે. એ અર્થાપત્તિથી સિદ્ધ થાય છે. દ્રવ્ય-પર્યાય શબ્દ-અર્થ અને યોગોનું સંક્રમણ-પરિવર્તન વિચાર છે. એમ પૂર્વે કહેવાઈ ગયું છે.

પ્રથમ ભેદ એકાશ્રય-પૃથક્ત્વ-સવિતર્ક-સવિચાર છે. અને બીજો ભેદ એકાશ્રય-એકત્વ-સવિતર્ક-અવિચાર છે.

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૪૩-૪૪ 🕸 ૩૫૫

આમ બે ભેદોમાં એકાશ્રય અને વિતર્ક એ બેની સમાનતા છે. તથા પૃથક્ત્વ એકત્વ તથા વિચારની અસમાનતા છે.

#### વિતર્કની વ્યાખ્યા

वितर्कः श्रुतम् ८-४५

वितर्ङः श्रुतभ् ०-४५

# વિતર્ક એટલે પૂર્વગત શ્રુત.

યદ્યપિ વિતર્કનો અર્થ વિકલ્પ-ચિંતન થાય છે. પણ અહીં વિકલ્પ (વિતર્ક) પૂર્વગત શ્રુતના આધારે વિવિધ નયના અનુસારે કરવાનો હોવાથી તેમાં (વિકલ્પમાં) પૂર્વગત શ્રુતનું આલંબન લેવું પડતું હોવાથી ઉપચારથી વિતર્કનો શ્રુત અર્થ કરવામાં આવ્યો છે. તથા શ્રુત શબ્દથી સામાન્ય શ્રુત નહિ, કિન્તુ પૂર્વગત શ્રુત સમજવું.

#### વિચારની વ્યાખ્યા

વિચારોકર્થ-વ્યંજન-યોગસંક્રાન્તિઃ ૯-૪૬

વિચારઃ-અર્થ-વ્યંજન-યોગસંક્રાન્તિઃ ૯-૪૬

## અર્થ વ્યંજન અને યોગની સંક્રાંતિ તે વિચાર છે.

અર્થ એટલે ધ્યેય, દ્રવ્ય કે પર્યાય, વ્યંજન એટલે ધ્યેય પદાર્થનો અર્થવાચક શબ્દ – શ્રુતવચન, મન, વચન અને કાયા એ ત્રણ યોગ છે. સંક્રાંતિ એટલે સંક્રમણ = પરિવર્તન.

કોઈ એક દ્રવ્યનું ધ્યાન કરી તેના પર્યાયનું ધ્યાન કરવું અથવા કોઈ એક પર્યાયના ધ્યાનનો ત્યાગ કરી દ્રવ્યનું ધ્યાન કરવું. એ પ્રમાણે દ્રવ્યપર્યાયનું પરિવર્તન એ અર્થ (દ્રવ્ય-પર્યાય) સંક્રાંતિ છે. કોઈ એક શ્રુતવચનને અવલંબીને ધ્યાન કર્યા પછી અન્ય શ્રુતવચનનું અવલંબન કરીને ધ્યાન કરવું એ વ્યંજનસંક્રાંતિ છે. કાયયોગનો ત્યાગ કરી

વચનયોગનો કે મનોયોગનો સ્વીકાર કરવો ઇત્યાદિ યોગસંક્રાંતિ છે. આ પ્રમાણે અર્થ વ્યંજન અને યોગની સંક્રાંતિ-પરિવર્તન એ વિચાર છે.

આ પ્રમાણે બાહ્ય અને અભ્યંતર તપનું વર્શન સમાપ્ત થયું. બંને પ્રકારનો તપ સંવર અને નિર્જરાનું કારણ હોવાથી મોક્ષમાર્ગના સાધકે તેનું અવશ્ય સેવન કરવું જોઈએ. તપથી સર્વ કર્મનો ક્ષય થતાં મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

सम्यग्ट्टप्टि-श्रावक-विरतानन्तवियोजक-दर्शनमोह-क्षपकोपशम-कोपशान्तमोह-क्षपक-क्षीणमोह जिनाः

क्रमशोऽसंख्येयगुणनिर्जराः

**64-3** 

સમ્યગ્દૃષ્ટિ-શ્રાવક-વિરતાનન્તવિયોજક-દર્શનમોહ-ક્ષયકોપશમકોપ-શાન્તમોહ-ક્ષપક-ક્ષીણમોહ જિનાઃ,

ક્રમશોહસંખ્યેયગુણનિર્જરાઃ

**68-3** 

સમ્યગ્દૃષ્ટિ-શ્રાવક-વિરત-અનન્તવિયોજક-દર્શનમોહ-ક્ષપક ઉપશમક-ઉપશાન્તમોહ-ક્ષપક-ક્ષીણમોહ-•

જિનાઃ ક્રમશઃ અસંખ્યેય-ગુણ-નિર્જરાઃ ૯-૪૭

સમ્યગ્દૃષ્ટિ, શ્રાવક, વિરત, અનંતાનુબંધી વિયોજક, દર્શનમોહ, ક્ષપક, મોહોપશમક, ઉપશંતમોહ, મોહ ક્ષપક, ક્ષીણ મોહ, જિન, આ દશ અનુક્રમે પૂર્વ પૂર્વથી અસંખ્ય ગુણ નિર્જરા કરે છે.

સમ્યગદૃષ્ટિ (અવિરત) જેટલી નિર્જરા કરે છે. તેનાથી (દેશવિરત) શ્રાવક અસંખ્ય ગુણ નિર્જરા કરે છે. શ્રાવકની નિર્જરાથી અસંખ્યગુણ નિર્જરા વિરત મુનિ કરે છે. એમ પૂર્વ પૂર્વથી ઉત્તર ઉત્તરની નિર્જરા અસંખ્ય ગુણ થાય છે.

- (૧) સમ્યગ્દૃષ્ટિ વિરતિથી રહિત અને સમ્યગદર્શનથી યુક્ત.
- (૨) શ્રાવક-સમ્યગ્દર્શન તથા અશુવ્રતોથી યુક્ત.

અધ્યાય : ૯ • સૂત્ર : ૪૭ 🕸 ૩૫૭

- (૩) વિરત-મહાવ્રતોનો ધારણ કરનાર મુનિ.
- (૪) અનંતાનુબંધિવિયોજક અનંતાનુબંધી ચાર કષાયોનો (વર્તમાનમાં) ક્ષય કરનાર
- (૫) દર્શનમોહક્ષપક દર્શનમોહનો (વર્તમાનમાં) ક્ષય કરનાર, અનંતાનુબંધી ચાર કષાયો, સમ્યક્ત્વમોહ, મિશ્રમોહ, મિથ્યાત્વમોહ એ સાત પ્રકૃતિઓ દર્શનમોહ છે.
- (၄) મોહોપશપક મોહની પ્રકૃતિઓનો (વર્તમાનમાં) ઉપશમ કરનાર.
- (૭) ઉપશાંતમોહ જેણે મોહની સર્વ (૨૮) પ્રકૃતિઓનો ઉપશમ કરી દીધો છે તે.
  - (૮) મોહક્ષપક મોહની પ્રકૃતિઓનો (વર્તમાનમાં) ક્ષય કરનાર.
  - (૯) ક્ષીણમોહ જેણે મોહની સઘળી પ્રકૃતિઓનો ક્ષય કરી નાંખ્યો છે તે.
- (૧૦) જિન જેમર્શ ચાર ઘાતી કર્મોનો ક્ષય કરી દીધો છે તે કેવલી.

કર્મોનો સર્વથા ક્ષય એ મોક્ષ છે. કર્મોનો આંશિક ક્ષય નિર્જરા છે. કર્મનો આંશિક ક્ષય દરેક સાધકને સમાન હોતો નથી. કારણ કે કર્મનો આંશિક ક્ષય આત્માની વિશુદ્ધિ ઉપર આધાર રાખે છે. આત્માની વિશુદ્ધિ જમ અધિક તેમ નિર્જરા વધારે. પ્રસ્તુત સૂત્રમાં નિર્દિષ્ટ સમ્યગ્દૃષ્ટિ આદિ સાધકની આત્મવિશુદ્ધિ અનુક્રમે અસંખ્યગુણી હોવાથી નિર્જરા અસંખ્યગુણી થાય છે. આંશિક નિર્જરાની શરૂઆત મુખ્યતયા સમ્યગ્દૃષ્ટિથી (ચોથા ગુણસ્થાનકથી) થાય છે. અને ૧૩મા ગુણસ્થાને તેનો અંત આવે છે. ચૌદમા ગુણઠાણે સર્વ કર્મનો ક્ષય થાય છે.

ચારિત્રની તરતમતાની દૃષ્ટિએ નિગ્રંથના ભેદો

પુલાક-બકુશ-કુશીલ-નિર્ગ્રન્થ-સ્નાતકા નિર્ગ્રન્થાઃ ૯-૪૮

પુલાક-બકુશ-કુશીલ-નિર્ગ્રન્થ-સ્નાતકાઃ નિર્ગ્રન્થાઃ ૯-૪૮

**૩૫૮ ર્જ તત્ત્વમીમાંસા** 

# પુલાક, બકુશ, કુશીલ, નિર્ગ્રંથ, સ્નાતક એ પાંચ પ્રકારના નિર્ગ્રથો સાધુઓ છે.

(૧) પુલાક : પુલાક એટલે નિઃસાર. ગર્ભથી-સારથી રહિત ફોતરાં કે છાલ જેમ નિઃસાર હોય છે. તેમ જે સાધુ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રમાં અતિચારો લગાડવાથી જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રનાં સારથી રહિત બને છે તે પુલાક.

પુલાકનાં બે ભેદ છે. (૧) લબ્ધિપુલાક (૨) સેવાપુલાક

લબ્ધિપુલાક અનેક પ્રકારની લબ્ધિઓને ઘારણ કરે છે. તે ઘારે તો લબ્ધિથી ચક્રવર્તીને અને તેના સઘળા સૈન્યને ચૂર્ણ કરી શકે છે. તે તપ અને શ્રુતના પ્રભાવથી ઉત્પન્ન થયેલી લબ્ધિઓનો નિષ્કારણ પોતાની મહત્તા બતાવવા તથા પોતાની ખ્યાતિ વધારવા ઉપયોગ કરવાથી સંયમના સારથી રહિત બને છે. તેનામાં શ્રદ્ધા પૂર્ણ હોય છે. ચારિત્રના પરિણામ પણ હોય છે. છતાં પ્રમાદવશ બની લબ્ધિઓનો ઉપયોગ કરી આત્માને ચારિત્રના સારથી રહિત કરે છે.

સેવાયુલાકના પાંચ ભેદ છે. જ્ઞાનપુલઉક, દર્શનપુલાક, ચારિત્રપુલાક, લિંગપુલાક, અને સૂક્ષ્મપુલાક.

- જ્ઞાનપુલાક કાળે ન ભણે, અવિનયથી ભણે, વિદ્યાગુરુનું બહુમાન ન કરે, યોગોદ્વહન કર્યા વિના ભણે, સૂત્રનો ઉચ્ચાર અને અર્થ અશુદ્ધ કરે ઇત્યાદિ જ્ઞાનના અતિચારો લગાડે.
  - ૨. દર્શનપુલાક શંકા આદિથી દર્શનગુણમાં અતિચારો લગાડે.
- ચારિત્રપુલાક મૂલ (પાંચ મહાવ્રતો) ગુણોમાં અને ઉત્તર (પિંડ વિશુદ્ધિ આદિ) ગુણોમાં અતિચારો લગાડે.
- ૪. લિંગપુલાક નિષ્કારણ શાસ્ત્રોક્ત લિંગથી અન્ય લિંગને સાધુવેષને ધારણ કરે.
  - ૫. સૂક્ષ્મપુલાક મનથી અતિચારો લગાડે.
  - (૨) **બકુશ** બકુશ એટલે શબલ ચિત્રવિચિત્ર. વિશુદ્ધિ અને

અધ્યાય : ૯ · સૂત્ર : ૪૮ 🕸 ૩૫૯

અવિશુદ્ધિથી જેનું ચારિત્ર ચિત્ર-વિચિત્ર બને તે બકુશ. બકુશ સામાન્યથી બે પ્રકારના છે. (૧) શરીર બકુશ (૨) ઉપકરણ બકુશ.

શરીર બકુશ હાથ-પગ ધોવા, શરીર ઉપરથી મેલ ઉતારવો, મોઢું ધોવું, દાંત સાફ રાખવા વાળ ઓળવા વગેરે પ્રકારની શરીરની વિભૂષા તરફ લક્ષ્ય રાખે છે.

ઉપકરણ બકુશ વિભૂષા માટે દંડ, પાત્ર વગેરેને રંગ, તેલ આદિથી ચળકતાં કરવાં, કપડાં ઊજળાં રાખવાં, સગવડતા માટે અધિક ઉપકરણો રાખવાં વગેરે તરફ લક્ષ્ય રાખે છે. બંને પ્રકારના બકુશો ક્રિયામાં શિથિલ હોય છે. બાહ્ય આડંબર માન-સન્માન અને ખ્યાતિ વગેરેની કામનાવાળા હોય છે. સુખ અને આરામની ઇચ્છાવાળા હોય છે. તેમનો પરિવાર પણ દેશછેદ કે સર્વછેદ પ્રાયશ્ચિત્ત યોગ્ય હોય છે.

અન્ય રીતે પણ બકુશના પાંચ પ્રકાર છે — આભોગ, અનાભોગ, સંવૃત્ત, અસંવૃત્ત અને સૂક્ષ્મ. (૧) જાણવા છતાં દોષોનું સેવન કરે. (૨) અનાભોગ-અજાણથી દોષોનું સેવન કરે. (૩) સંવૃત્ત — અન્યના દેખતાં દોષોનું સેવન કરે. (૪) અસંવૃત્ત કોઈ ન દેખે તેમ છૂપી રીતે દોષોનું સેવન કરે. (૫) સૂક્ષ્મ — થોડો પ્રમાદ કરે.

- (૩) કુશીલ કુશીલ એટલે અયોગ્ય આચરણવાળા. ઉત્તરગુણના દોષોથી કે સંજ્વલ કષાયના ઉદયથી જેમનું ચારિત્ર દૂષિત હોય તે કુશીલ નિર્પ્રથ. તેના બે ભેદ છે. (૧) પ્રતિસેવના કુશીલ, (૨) કષાય કુશીલ.
- (૧) પ્રતિસેવના કુશીલ પિંડવિશુદ્ધિ, ભાવના આદિ ઉત્તર ગુણોમાં અતિચારનું પ્રતિસેવન કરે, અર્થાત્ અતિચારો લગાડે. (૨) કષાય કુશીલ સંજવલન કષાયના ઉદયથી ચારિત્રને દૂષિત કરે તે કષાય કુશીલ. તેના જ્ઞાન કુશીલ, દર્શન કુશીલ, ચારિત્ર કુશીલ, લિંગ કુશીલ, સૂક્ષ્મ કુશીલ એ પાંચ ભેદ છે. આ પાંચ પ્રકારનાં કુશીલનું સ્વરૂપ પાંચ પ્રકારના સેવાપુલાકની જેમ જાણવું.
  - (૪) નિર્ગ્રથ ગ્રંથ એટલે ગાંઠ. ગાંઠથી રહિત તે નિર્ગ્રથ. જેને

મોહની ગાંઠ છેદાઈ ગઈ છે તે નિર્પ્રંથ, અર્થાત્ જેના મોહનો સર્વથા ક્ષય કે ઉપશમ થઈ ગયો છે તે નિર્પ્રંથ. મોહનો સર્વથા ક્ષય ૧૨મા ગુણસ્થાને અને ઉપશમ ૧૧મા ગુણસ્થાને હોય છે. આથી ૧૨મા અને ૧૧મા ગુણઠાણે ૨હેલ ક્ષપક અને ઉપશમક નિર્પ્રંથ છે.

(૫) સ્નાતક — સ્નાતક એટલે મળને દૂર કરનાર. જેણે રાગાદિ દોષો રૂપ મળને દૂર કરી નાખ્યો છે તે સ્નાતક. સ્નાતકના બે ભેદ છે. (૧) સયોગી સ્નાતક (૨) અયોગી સ્નાતક. ૧૩મા ગુણઠાણે રહેલ સયોગી કેવળી સયોગી સ્નાતક છે. ૧૪મા ગુણઠાણે રહેલ અયોગી કેવળી અયોગી સ્નાતક છે.

પુલાક આદિ પાંચ નિર્ગ્રથો સંબંધી વિશેષ વિચારણા संयम-श्रुत-प्रतिसेवना-तीर्थलिङ्ग

સંયમ-શ્રુત-પ્રતિસેવના-તીર્થ-લિંગ-

લેશ્યોપપાત-સ્થાનવિકલ્પતઃ સાધ્યાઃ ૯-૪૯

સંયમ-શ્રુત-પ્રતિસેવના-તીર્થ-લિંગ

લેશ્યા-ઉપપાત-સ્થાન-વિકલ્પતઃ સાધ્યાઃ ૯-૪૯

સંયમ, શ્રુત, પ્રતિસેવના, તીર્થ, લિંગ, લેશ્યા, ઉપપાત, સ્થાન એ આઠ દ્વારોથી નિર્ગ્રથો સંબંધી વિશેષ વિચારણા કરવી જોઈએ.

૧. સંયમ : પાંચ ચારિત્રમાંથી કોને કેટલા ચારિત્ર હોય તેની વિચારણા. પુલાક, બકુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલ એ ત્રણને સામાયિક અને છેદાવસ્થાપનીય સંયમ હોય છે. કષાય કુશીલને પરિહાર વિશુદ્ધિ અને સૂક્ષ્મ સંપરાય એ બે સંયમ હોય છે. નિર્પ્રંથ અને સ્નાતકને યથાખ્યાત ચારિત્ર હોય છે. કેટલાકના મતે કષાય કુશીલને યથાખ્યાત સિવાય ચાર સંયમ હોય છે.

અધ્યાય : ૯ • સત્ર : ૪૯ 🕸 ૩૬૧

- ર. શ્રુત : કોને કેટલું શ્રુતજ્ઞાન હોય તેની વિચારણા. ઉત્કૃષ્ટથી પુલાક, બકુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલ એ ત્રણને સંપૂર્ણ દશપૂર્વનું, કષાય કુશીલ અને નિર્પ્રંથને ચૌદપૂર્વનું શ્રુત હોય છે. જઘન્યથી પુલાકને આઠ પૂર્વ સંપૂર્ણ અને નવમા પૂર્વના ત્રીજા આચાર વસ્તુ નામના પ્રકરણ સુધીનું બકુશ, કુશીલ અને નિર્પ્રંથને અષ્ટપ્રવચનમાતાનું (પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિનું) શ્રુત હોય છે. સ્નાતક કેવળી હોવાથી શ્રુતરહિત હોય છે.
- 3. પ્રતિસેવના : કોશ કેવા દોષોનું સેવન કરે તેની વિચારણા. પુલાક રાજા આદિના બળાત્કારથી અહિંસા આદિ વ્રતનું ખંડન કરે, પણ પોતાની ઇચ્છાથી ન કરે. ઉપકરણ બકુશો વિવિધ રંગનાં, વિવિધ આકારનાં, બહુમૂલ્યવાળાં વસ્ત્ર-પાત્ર આદિને મેળવવામાં લક્ષ્યવાળાં હોય, જરૂરિયાતથી વધારે ઉપકરણો રાખે, ઉપકરણોને વારંવાર સાક્સ્ફ કર્યા કરે. સારા મનગમતાં ઉપકરણો મળે તો આનંદ પામે. તેવાં ન મળે તો ખેદ પામે. બકુશો શરીરને સાક્સ્ફ કરવા તરફ લક્ષ્ય રાખે, ઉત્તરગુણોમાં અતિચારો લગાડે, પણ મૂલગુણોમાં વિરાધના ન કરે. કષાય કુશીલ નિર્પ્રથ અને સ્નાતકમાં પ્રતિસેવનાનો અભાવ છે.
- ૪. તીર્થ: તીર્થમાં જ હોય કે અતીર્થમાં પણ હોય તેની વિચારણા. જ્યારે તીર્થંકર ચતુર્વિઘ સંઘની સ્થાપના કરે ત્યારથી તીર્થની શરૂઆત થાય છે. અને જ્યાં સુધી ચતુર્વિઘ સંઘ વિદ્યમાન હોય ત્યાં સુધી તીર્થ રહે છે. એટલે ચતુર્વિઘ સંઘની સ્થાપના પહેલાં અને ચતુર્વિઘ સંઘનો વિચ્છેદ થયા પછી અતીર્થ-તીર્થનો અભાવ હોય છે. સર્વ પ્રકારનાં નિર્પ્રથો સર્વ તીર્થંકરોનાં તીર્થોમાં હોય છે. મતાંતર પુલાક, બકુશ અને પ્રતિસેવનાં કુશીલ તીર્થમાં જ હોય, કષાય કુશીલ નિર્પ્રથ અને સ્નાતક તીર્થમાં પણ હોય અને અતીર્થમાં પણ હોય. કારણ કે મરુદેવી માતા વગેરે અતીર્થમાં થયા છે.
- પ. લિંગ : લિંગ એટલે નિર્પ્રથનું ચિક્ત. દ્રવ્ય અને ભાવ એમ બે પ્રકારે લિંગ છે. રજોહરણ, મુહપત્તી વગેરે દ્રવ્યલિંગ અને

જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર ભાવલિંગ છે. પાંચે પ્રકારના નિર્ગ્રંથોને ભાવલિંગ અવશ્ય હોય છે. દ્રવ્યલિંગ હોય કે ન પણ હોય. મરુદેવી માતા વગેરેને દ્રવ્યલિંગનો અભાવ હતો.

- 5. લેશ્યા : કોને કઈ લેશ્યા હોય તેની વિચારણા. પુલાકને તથા પરિહાર વિશુદ્ધિ ચારિત્રવાળા કષાય કુશીલને ત્રણ શુભ લેશ્યા હોય છે. બકુશ તથા પ્રતિસેવના કુશીલને છ લેશ્યા હોય છે. સૂક્ષ્મસંપરાય સંયમવાળા કષાય કુશીલ, નિર્ગ્રંથ અને સયોગી સ્નાતક એ ત્રણને શુક્લ લેશ્યા હોય છે. અયોગી સ્નાતકને લેશ્યાનો અભાવ હોય છે.
- ૭. ઉપપાત: મૃત્યુ પામીને કોશ ક્યાં ઉત્પન્ન થાય તેની વિચારણા. પુલાક સહસાર (આઠમા) દેવલોકમાં ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિવાળા દેવોમાં ઉત્પન્ન થાય છે. બકુશ અને પ્રતિસેવના કુશીલ ૨૨ સાગરોપમની સ્થિતિવાળા ૧૧-૧૨મા દેવલોકનાં સ્થાનોમાં ઉત્પન્ન થાય છે. કષાય કુશીલ નિર્ગ્રંથ સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થાય છે. જઘન્યથી સર્વ સૌઘર્મ દેવલોકમાં બેથી નવ પલ્યોપમ સુધીની સ્થિતિવાળા દેવોમાં ઉત્પન્ન થાય છે. સ્નાતક મોક્ષ પામે છે.
- ૮. સ્થાન : સ્થાન એટલે આત્માના સંક્લેશ-વિશુદ્ધિના પર્યાયોની તરતમતા. પાંચે પ્રકારના સંયમીઓ જ્યાં સુધી કર્મોથી સર્વથા મુક્ત ન બને ત્યાં સુધી દરેકના આત્મામાં અન્ય અન્ય સંયમીની અપેક્ષાએ વિશુદ્ધિની તરતમતા અવશ્ય રહેવાની. નિર્ગ્રંથ અને સ્નાતકમાં કષાયોનો અભાવ હોવાથી નિષ્કષાયત્વ (કષાયના અભાવ) રૂપ વિશુદ્ધિ સમાન હોવા છતાં યોગની તરતમતાથી આત્મવિશુદ્ધિમાં તરતમતા રહે છે. ૧૩મા ગુણસ્થાને યોગનો વ્યાપાર હોય છે. ચૌદમા ગુણઠાણે યોગનો સર્વથા અભાવ હોય છે.

તત્ત્વદોહન

અધ્યાય આઠ સુધી જીવાદિ તત્ત્વોમાં જીવની સંસારયાત્રાનો ક્રમ જાણ્યા પછી પ્રથકાર હવે જીવને સંવરરૂપી મોક્ષમાર્ગના સહાયક તત્ત્વમાં પ્રવેશ કરાવે છે. આગ્રવનિરોધ કરવાથી કે થવાથી જીવની આવરાયેલી

અધ્યાય : ૯ • તત્ત્વદોહન 🕸 ૩૬૩

આત્મશક્તિ જાગ્રત થાય છે. ત્યારે તે નિર્જરાતત્ત્વરૂપ શુદ્ધ પરિણામથી અનાદિનાં કર્મો ક્રમે ક્રમે ક્ષીણ થઈને જીવ સર્વથા મુક્ત થાય છે. અહીં તેનો દીર્ઘકાલીન ભવરોગ ટળે છે.

ભલે અથડાતો-કૂડાતો સહન કરતો, અકામનિર્જરા વડે જીવ બ્રેઈ મહાપુણ્યયોગે અધ્યાત્મભાવમાં પ્રવેશ કરે છે. અન્ય પદાર્થીમાં થયેલી નિજબુદ્ધિ અથવા અન્ય પદાર્થી પ્રત્યેનો તાદાત્મ્ય સંબંધ ક્ષીણ થાય છે. જીવનું સામર્થ્ય પ્રગટે છે, ત્યારે જીવના ચૈતન્યનું જાગરણ થાય છે, જે જ્ઞાનપ્રકાશ વડે તત્ત્વને જેમ છે તેમ જાણે છે, શ્રદ્ધે છે, અને સ્વરૂપમાં શમાય છે કે જ્યાં કેવળ નિરામય સુખ છે.

સંવર એ આત્માના શુભપરિણામ છે, જ્યાંથી નિર્જરાનો પણ પ્રારંભ થાય છે. સાધના અપેક્ષાએ તેના વિવિધ પ્રકારો દર્શાવ્યા છે, તે પદ્ધતિસરના છે. સમિતિ-ગુપ્તિ દ્વારા જીવ શુદ્ધ થતો જાય છે. સાવધાન બને છે, અને તેનામાં રહેલા જે ગુણો અનુભૂત થાય તેવાં ક્ષમા આદિ લક્ષણો પ્રગટતાં રહે છે, તે ચારિત્રની શુદ્ધિમાં સહાયક બને છે. તેને પરિણામે જીવ-સાધક કોઈ શુદ્ધ વિષયમાં એકાગ્ર થઈ ઉપૃયોગની ચંચળતા શમાવે છે જે ચંચળતા કેવળ કર્મના આકર્ષણનું કારણ હતી, તે ક્ષણે ઘટતી જાય છે.

ચિંતનના કે ધ્યાનના સામર્થ્યથી સાધકનું આત્મબળ ગર્મ તેવાં કષ્ટોને પ્રાણાંતે પણ સહી લે છે. તે વિશેષ સાધુધર્મનો પરિષહજય છે. તેથી અચળ ચારિત્રનું નિર્માણ થતાં, સાધક શીઘ્રતાએ મુક્તિ પ્રત્યે જાય છે.

સંવરરૂપ સંયમ સાથે નિર્જરારૂપ તપનો સંગમ થવાથી અનાદિના કર્મમળના સમૂહને સાધક છિષ્ઠભિષ્ન કરી નાંખે છે. કર્મોનું બળ ઘટતું જાય છે. મિથ્યાત્વની દશામાં કર્મથી પ્રભાવિત થયેલો જીવ હવે તેનો બદલો લેવા એક સમય પણ ચૂકતો નથી. કર્મના સમુહને નાશ કરવાની યુક્તિમાં બાહ્યતપ દ્વારા સાધક ઇચ્છાઓથી વિરમે છે. અને અભ્યંતર તપ વડે શુદ્ધાત્માને ધ્યાવે છે. ધ્યાન દ્વારા કર્મનો ક્ષય કરતો સંયમ શ્રેણીએ ચઢી સાધક મોક્ષને પ્રાપ્ત કરે છે.

ઉત્કૃષ્ટ સંયમને કારણે, સ્વયોગ્યતાને કારણે શ્રેણી પર આરૂઢ થઈ અનંતગુણશ્રેણી નિર્જરા કરે છે. એવા જ્ઞાનીને ધર્મધ્યાન અને શુક્લધ્યાન વડે સમયે સમયે અનંત અનંત સંયમ-શુદ્ધ અધ્યવસાયની વૃદ્ધિ થાય છે. આથી કર્મોનો સમૂહ નાશ પામે છે.

ધર્મધ્યાનનો પ્રારંભ થતાં, જીવનો કર્મભાર હળવો બને છે, ઉપયોગની સ્થિરતા આવે છે. સૂક્ષ્મ ચિંતનની ધારા ટકે છે, ત્યારે સાધક શ્રેષ્ક્રીના ક્રમમાં શુક્લઘ્યાનનો સ્વામી બને છે. મોહ સ્વયંભૂરમણ સમુદ્રને, ભવસમુદ્રને તરવાનું ભગીરથ કાર્ય અહીં સંપન્ન થાય છે.

ચાર ઘનઘાતી કર્મનો નાશ થઈ જીવ કેવળજ્ઞાન પામી કૃતકૃત્ય થઈ જાય છે. કારણ કે હવે ભવભ્રમણનું કોઈ કર્મબીજ આ અવસ્થામાં રહેતું નથી.

ભલે તે સમયે નામ, ગોત્ર આદિ અઘાતી કર્મોનો ઉદય છે, પરંતુ એ કંઈ બાધા પહોંચાડી શકે તેમ નથી, શુભપણે વર્તવા સિવાય તેમનું હવે જીવને બાધક થવાનું કોઈ પ્રયોજન નથી.

ત્રંથકારે પ્રથમ અધ્યાયમાં મોક્ષનો નિર્દેશ કર્યા પછી આ અધ્યાયમાં તેની પ્રાપ્તિના ઉપાયો બતાવ્યા છે. અનાદિનું અકબંધ ચાલ્યું આવતું મિથ્યાત્વ જીવને અધર્મ પરિશામરૂપે વળગેલું હતું. અને જીવ દુઃખ પામતો આવ્યો હતો. આ અધ્યાયમાં સંવર તત્ત્વથી જીવને ધર્મની પ્રાપ્તિ સૂચવી છે.

સંવરરૂપ પરિણામથી જીવમાં સાચા ધર્મનો પ્રારંભ થાય છે. પૂર્વસંસ્કારથી જીવમાં ઉત્પન્ન થતા વિકારી ભાવોને અટકાવવાનું કાર્ય સંવરતત્ત્વથી થાય છે. સાધક સાચા ધર્મમાં પ્રવેશ કરે છે ત્યારે મિથ્યાભાવ દબાય છે, અટકે છે.

મિથ્યાત્વનો વ્યય થતાં જીવમાં સમ્યગ્ભાવનો ઉત્પાદ થાય છે. મિથ્યાત્વનું અટકવું અને સંવરનું ઉત્પન્ન થવું તે અવસ્થા શુદ્ધ ઉપયોગની છે. અર્થાત્ સાધક જ્યારે મિથ્યાભાવથી અટકે છે ત્યારે પ્રથમ અશુભભાવો ટળે છે. અને જે કંઈ ધર્મારાધન કરે છે તેમાં શુભભાવનો ઉપ્તાદ થાય છે. એ આત્મનિષ્ઠાયુક્ત શુભભાવમાં કથંચિત સાધકની દૃષ્ટિમાં તત્ત્વની

अध्याय : ८ • तत्त्वहोडन 🕸 उร्रप

શ્રદ્ધાની રુચિ જાગ્રત થાય છે, ત્યારે શુભભાવ પણ છૂટી જઈને જીવ સંવરરૂપી શુદ્ધધર્મમાં પ્રવેશ કરે છે. જેમ જેમ ગુણસ્થાનકમાં આગળ વધે છે તેમ સંવર પરિશામ પણ વૃદ્ધિ પામે છે.

સંવર નિર્જરા પક્ષીની પાંખ જેવા છે. બંને સાથે કાર્ય કરે છે. કેમકે જ્યારે નવા કર્મનું આવવું અટકે છે, ત્યારે ગ્રહણ કરેલા પૂર્વ કર્મો નાશ પામે છે. આત્માના શુદ્ધ ઉપયોગની આવી વિશદતા છે. પ્રજ્ઞાછીશીની જેમ બંને તરફ કાર્ય થાય છે.

જે યોગો આગ્રવનું કારણ હતા તે યોગો ઉપયોગની શુદ્ધિને કારણે સાધનામાં સહાયક બને છે. સમિતિ-ગૃપ્તિ દ્વારા યોગોની ક્રિયા સમ્યગ્ બને છે. તેમાં તપના નિમિત્તે ઇચ્છા-આસક્તિનો અભાવ થતાં સાધકમાં આત્માનો શુદ્ધ ઉપયોગ વૃદ્ધિ પામે છે. આથી આત્મપ્રદેશો પર સત્તા જમાવીને બેઠેલાં જૂનાં કર્મો પ્રથમ તો શિથિલ થઈને રહે છે, અને પછી સ્વયં આત્મપ્રદેશથી છૂટા થઈ જાય છે.

આવા સંવર નિર્જરા ધર્મરૂપ પરિણામના અધિકારી મુનિઓ છે. છતાં તેના અંશો સમ્યગુદર્શન સાથે પ્રગટ થાય છે.

જેટલો પરભાવ તેટલો સંસાર અને જેટલો સ્વભાવ તેટલો સંવર. જેટલો રાગ–સરાગ તેટલો સંસાર અને જેટલો વીતરાગભાવ તેટલો સંવર.

સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાનની હાજરીમાં સંવર છે. અને મિથ્યાદર્શન-જ્ઞાનની હાજરીમાં સંસાર છે.

જીવની સ્વરૂપને વિષે નિજબુદ્ધિ થાય છે, તેટલો સંવર છે. અને પરને વિષે નિજબુદ્ધિ થાય છે તે સંસાર છે.

સમ્યગ્દૃષ્ટિ જીવોને જ્યાં સુધી ભય છે, દેહાદિ સંબંધ છે, ત્યાં સુધી કર્મબંધ છે. પરંતુ તે રાગ ભાવથી છે. સમ્યગ્દર્શનાદિ ઉપયોગમાં વર્તતા જીવને તે સમયે બંધન નથી. જે વડે રાગ થાય તે વડે મુક્તિ ન થાય અને જેનાથી વીતરાગ ભાવ પ્રગટે તેનાથી સંસાર ન વધે.

યોગોની ગુપ્તિ કે સમ્યગ્ પ્રકારે પ્રવૃત્તિરૂપ સમિતિ એ બાહ્ય ઉપાય છે, પરંતુ તે સમયે જીવના પરિણામની શુદ્ધિ થવાથી તે કર્મોને આવતા

રોકે છે. તે પ્રમાણે તપાદિ બાહ્ય ઉપાય છે, તેના નિમિત્તે થયેલાં શુદ્ધ પરિજ્ઞામ કર્મોનો નાશ કરે છે.

અધ્યાત્મજીવનનો વિકાસ ગુણસ્થાવકની શ્રેણીથી દર્શાવ્યો છે, તે વાસ્તવમાં આત્માનાં પરિણામોની ઉત્તરોત્તર શુદ્ધ અવસ્થા છે. એ ક્રમનું હોવું ભલે તરતમતાવાળું હોય, છતાં પરિણામની શુદ્ધિનો એ ક્રમ કૈવલ્યપ્રાપ્તિ સુધી સહજપણે હોય છે.

નવમા અઘ્યાયમાં દેશવ્રત અને મહાવ્રતનો સંવર-નિર્જરાની ઉપાસનામાં સમાવેશ કર્યો નથી. અર્થાત્ સંવર-નિર્જરા એ વ્રતો કરતાં થોડી વધુ વિકાસની ભૂમિકા છે. દેશવ્રત કે મહાવ્રતોના અભ્યાસ દ્વારા જીવ સંયમમાં આવે છે. સમિતિ-ગુપ્તિ એ જીવના પરિણામને વિશેષ નિર્મળ બનાવે છે, તપ દ્વારા જીવની બાહ્ય અને અંતરંગ શુદ્ધિ થાય છે.

દેશવ્રત અને મહાવ્રત સાધકના ઉચ્ચ નિમિત્તો છતાં અપેક્ષાએ એ સાધનામાં પરલક્ષની મુખ્યતા અને સ્વલક્ષની ગૌણતા જણાય છે. અહિંસા પાળવામાં પરની દયાની વિશેષતા છે. જોકે રાગાદિ ભાવને ભાવ હિંસા ગણી છે. છતાં છકાય આદિ જીવોની રક્ષા મુખ્ય છે તેમ અન્ય વ્રતમાં પણ પરપદાર્થોના નિમિત્ત સાથે એ સાધના હોર્ય છે, જેમકે બાહ્ય પરિગ્રહ એ પરપદાર્થો છે તેની મૂર્ણ ઘટે તે પરિમાણ વ્રત છે. અભ્યંતર ત્યાગ એ સ્વલક્ષી છે. તે પ્રમાણે બ્રહ્મચર્યનું પાલન બાહ્યપણે સ્ત્રી-ભોગના ત્યાગ સાથે છે અને આંતરિકપણે આત્મભાવે રમણતા છે. એમ પર અને સ્વને અનુલક્ષીને સાધના છે.

જોકે સમિતિ ગુપ્તિ કે પરિષહો દરેકમાં બાહ્યમાં કંઈ નિમિત્તો હોય છે. છતાં તે સંવર-નિર્જરાની સાધનામાં અંતરલક્ષ્યની વિશેષતા છે. અને તેથી જ તે ભાવની ઉપસ્થિતિમાં કર્મો અટકે છે, નાશ પામે છે. અર્થાત્ વ્રતો એ પાયો છે, તેમાંથી જીવને ધર્મભાવનાની વિશેષ રુચિ ટકે છે, સંવર નિર્જરા એ ઇમારત છે અને મોક્ષ એ સુખ છે. જેની વિચારણા દશમા અધ્યાયમાં કહેવામાં આવશે.

П

# અધ્યાય દશમો

#### કેવલ્યની ઉત્પત્તિના હેતુઓ

मोहक्षयाद् ज्ञान-दर्शनावरणाऽन्तरायक्षयाच्च केवलम् १०-१ भोछक्षयाद् ज्ञान-दर्शनावरणाङन्तरायक्षयाय्य डेवसम् १०-१ भोछक्षयाद् ज्ञान-दर्शन-आवरण्ज-अन्तराय-क्षयात् य डेवसम्१०-१

મોહનીય, જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ અને અંતરાયના ક્ષયથી કેવલજ્ઞાન પ્રગટે છે.

મોક્ષ પ્રાપ્ત થતાં પહેલાં કેવળ સર્વજ્ઞત્વ અને સર્વદર્શિત્વરૂપ ઉપયોગની ઉત્પત્તિ જૈનશાસ્ત્ર પ્રણિત કરેલી છે. તેથી મોક્ષનું સ્વરૂપ દર્શાવતા પહેલાં કેવલ ઉપયોગ કયાં કારણોથી પ્રગટે છે તે જણાવે છે. પ્રતિબંધક એવાં મોહાદિ કર્મોના નાશ થવાથી ચેતના સહજ નિરાવરણ બને છે ત્યારે કેવલજ્ઞાનનો ઉપયોગ પ્રગટે છે. એ પ્રતિબંધક કર્મો ચાર છે, એ ઘાતી કર્મો કહેવાય છે.

જ્ઞાન આત્માનું સ્વરૂપ હોવાથી ગણત્રીમાં તે પ્રથમ છે. પણ બળવાન કર્મ મોહ હોવાથી તે ક્ષીણ થયા પછી અંતર્મુહૂર્ત બાદ જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ અને અંતરાય એ ત્રણે કર્મો ક્ષય થાય છે. તેથી 'મોહ ક્ષયાદુ'થી સ્ત્રનો પ્રારંભ થાય છે.

કેવળ ઉપયોગ બે પ્રકારે છે. સામાન્ય અને વિશેષ. સામાન્ય તે કેવળદર્શન – સર્વદર્શિત્વ અને વિશેષ તે કેવળજ્ઞાન – સર્વજ્ઞત્વ.

# મોહનીય આદિ કર્મોના ક્ષયનો હેતુ

बन्धहेत्वभाव-निर्जराभ्याम् १०-२ अन्धडेत्वलाव-निर्જराल्याम् १०-२ अन्धडेतु-अलाव-निर्જराल्याम् १०-२

બંધ હેતુના અભાવથી અર્થાત્ સંવર અને નિર્જરાથી

#### મોહનીય આદિ કર્મોનો નાશ થાય છે.

કર્મ એ જીવનો સ્વભાવ નથી તેનો સંબંધ સાંયોગિક છે. બંધાયેલું કર્મ તો ક્યારેક નાશ પામે છે. પરંતુ પુનઃ તેવું કર્મ બંધાય કે તે જાતનું કોઈ કર્મ શેષ રહે, ત્યાં સુધી આત્યંતિક ક્ષય થયો મનાતો નથી.

આત્યંતિક ક્ષય એટલે પૂર્વબદ્ધ કર્મોનો ક્ષય અને નવાં કર્મોને બંધાવાની યોગ્યતાનો અભાવ. આત્યંતિક કર્મનો ક્ષય થાય ત્યારે મોક્ષની સ્થિતિ સંભવે છે.

કર્મના આત્યંતિક ક્ષયનાં કારણો બે છે.

મિથ્યાત્વાદિ બંધ હેતુઓનો અભાવ, સંવરનું નિર્જરાનું સેવન.

મિથ્યાત્વાદિ પાંચ હેતુઓના અભાવથી આશ્રવરૂપી બંધ અટકે છે. અને નિર્જરાથી બંધાયેલાં કર્મોનો ક્ષય થાય છે.

સંવર નિર્જરાના શુદ્ધ આત્મ પરિશામથી પ્રથમ ચાર ઘાતીકર્મો નાશ પામે છે. પછી આયુ પૂર્ણ થતાં ચાર અઘાતી કર્મો નાશ પામે છે.

### મોક્ષની વ્યાખ્યા

कृत्तनकर्मक्षयो मोक्षः १०-उ

કુત્સ્નકર્મક્ષયો મોક્ષઃ ૧૦-૩

કૃત્સ્ન-કર્મ-ક્ષયઃ મોક્ષઃ ૧૦-૩

સર્વ કર્મોનો સર્વથા ક્ષય તે મોક્ષ છે.

સંપૂર્ણ કર્મોનો ક્ષય થવો તે મોક્ષ છે, આત્મા શુદ્ધસ્વરૂપે પ્રગટે છે.

મોહનીય આદિ ચાર ઘાતી કર્મોનો આત્યંતિક ક્ષય થવાથી વીતરાગત્વ અને સર્વજ્ઞત્વ પ્રગટે છે. પરંતુ ત્યારે વેદનીયાદિ ચાર અઘાતી કર્મો શેષ રહે છે. તે કર્મોનો પણ સંપૂર્ણ ક્ષય થતાં જન્મમરણના ફેરા ટળે છે અને શુદ્ધ સ્વભાવ પ્રગટ થાય છે તે જ મોક્ષ છે. કર્મરૂપી બીજ બળી જવાથી હવે જન્મમરણરૂપી સંસારનું ફળ પણ નાશ પામે છે. અને જીવ મોક્ષરૂપી શાશ્વત સુખને પામે છે.

અध्याय : १० • सूत्र : उ क्षे उ*९७* 

औपशमिकादि-भव्यत्वाभावाचान्यत्र

केवलसम्यक्त्व-ज्ञान-दर्शन-सिद्धत्वेभ्यः

**10-8** 

ઔપશમિકાદિ-ભવ્યત્વાભાવાચ્યાન્યત્ર

કેવલસમ્યક્ત્વ-જ્ઞાન-દર્શન-સિધ્ધત્વેભ્યઃ

90-8

ઔપશમિક આદિ ભવ્ય અભાવાચ્ય

અન્યત્ર કેવલ સમ્યક્ત્વ જ્ઞાન-દર્શન સિધ્ધત્વેભ્યઃ ૧૦-૪

કેવળ (ક્ષાયિક) સમ્યક્ત્વ, કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શન અને સિદ્ધત્વ વિના ઔપશમિક આદિ ભાવોના તથા ભાવત્વના અભાવથી મોક્ષ થાય છે.

પાંચ ભાવોમાંથી કયા ભાવોનો અભાવ મોક્ષ થતાં હોય છે તે જણાવે છે.

પૌદ્દગલિક કર્મોનો આત્યંતિક નાશ થતાં તે કર્મો સાથે જે સાપેક્ષ ભાવો હતા તેનો પણ નાશ મોક્ષપ્રાપ્તિ પહેલાં હોય છે. કારણ કે મોક્ષ શુદ્ધ સ્વભાવ છે. મોક્ષપ્રાપ્તિ સમયે જે ભાવોનો નાશ થાય છે તે ચાર પ્રકારે છે.

૧. ઔપશમિક ૨. ક્ષાયોપશમિક ૩. ઔદયિક ૪. પારિણામિક.

મોક્ષની પ્રાપ્તિ થતાં પ્રથમના ત્રણ ભાવોનો સર્વથા અભાવ થાય છે. કારણ કે તે ત્રણ ભાવો કર્મજન્ય છે. પરંતુ પારિણામિક ભાવમાં એકાંતે એમ નથી કારણ કે પારિણામિક ભાવના જીવત્વ, ભવ્યત્વ અને અભવ્યત્વ એવા જે ભેદો છે, તેમાં મોક્ષની પાત્રતાવાળા જીવને જે ભવ્યત્વભાવ હોય છે તેનો અહીં અભાવ છે પણ જીવત્વ અને અસ્તિત્વ જેવા પારિણામિક ભાવો મોક્ષની અવસ્થામાં પણ હોય છે.

ક્ષાયિક ભાવનો અભાવ થતો નથી કેમકે ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ કેવળજ્ઞાન, કેવળદર્શન અને સિદ્ધત્વ એ ક્ષાયિક ભાવો છે. જોકે સિદ્ધત્વના અર્થમાં એ બધા ભાવોનો સમાવેશ કરી લેવાનો હોવાથી એ ભાવોનો પણ

અભાવ નિશ્ચયથી થઈ જાય છે. ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ અપેક્ષાએ કર્મસાપેક્ષ હોવા છતાં તેમાં કર્મોનો અભાવ હોવાથી તેનો કેવળ અભાવ અહીં . માનવામાં આવ્યો નથી.

સર્વે કર્મોનો ક્ષય થતાં આત્માનું ઊર્ધ્વગમન

तदनन्तरमूर्ध्वं गच्छत्यालोकान्तात् १०-५ तदनन्तरभूध्रवं गच्छत्याक्षोक्षन्तात् १०-५ तदनन्तरं अर्ध्वं गच्छति-आक्षोक्षन्तात् १०-५

સઘળાં કર્મોનો ક્ષય થતાં આત્મા ઉપર લોકાંત સુધી જાય છે.

આત્મા જ્યારે સર્વ કર્મોથી રહિત થાય છે તે સમય ત્રણ પ્રકાર એ જ સમયે બને છે.

- (૧) દેહનો આત્યંતિક વિયોગ
- (૨) ઊર્ધ્વગમન પ્રતિ ગતિ
- (૩) લોકાગ્રે સ્થિતિ.
- ૧. દેહનો આત્યંતિક વિયોગ : સર્વ-કર્મનો ક્ષય થતાં જીવને દેહનો સંબંધ છૂટી જાય છે અને નવો જન્મ ધારણ થતો નથી તેથી દેહનો આત્યંતિક વિયોગ કહ્યો છે.
- ર. **ઊર્ધ્વગમન પ્રતિ ગતિ** : દેહનો આત્યંતિક વિયોગ થતાં અને અન્ય કોઈ કર્મનો યોગ ન હોવાથી જીવ પોતાના સ્વભાવ પ્રમાણે ઊર્ધ્વગમન કરે છે.
- 3. **લોકાગ્રે સ્થિતિ : કર્મકલંક રહિત સિદ્ધોના** જીવો ચારગતિના કોઈ સ્થાનમાં હોતા નથી. પરંતુ સિદ્ધોનું સ્થાન લોકાગ્રે છે. આમ કર્મક્ષય સાથે આ પ્રમાણે એક સાથે જ આ પરિસ્થિતિ નિર્માણ થાય છે.

**લોકાગ્ર**ઃ લોકના ઉપરના ભાગમાં અંતિમ એક ગાઉના અંતિમ છજ્ઞા ભાગમાં ૩૩૩ <sup>૧</sup> ધનુષ જેટલા ભાગમાં સિદ્ધો વસે છે. દરેક સિદ્ધ

અધ્યાય : ૧૦ · સૂત્ર : ૫ ર્જ ૩૭૧

ભગવંતના મસ્તકનો અંતિમ પ્રદેશ જ્યાં લોકાકાશ પૂરું થાય છે, ત્યાં અંતિમ પ્રદેશને સ્પર્શીને રહે છે. સિદ્ધોની અવગાહના (આત્મા જેટલું ક્ષેત્ર રોકે તે) પૂર્વ શરીરના - બાગની રહે છે, શરીરનો - બાગ જે વાયુથી ભરેલો પોલો છે તે વાયુ નીકળી જાય છે. ત્યારે સઘન ચૈતન્યનો પિંડ શેષ રહે છે, તે અવગાહના - બાગ હોય છે.

(૨૦૦૦ ધનુષનો એક ગાઉ, ચાર હાથનો એક ધનુષ)

આકાશના ઉપરના છેડાથી એક યોજન જતાં સિદ્ધ શિલા આઠમી પૃથ્વી છે, તે સ્ફટિક જેવી સફેદ છે. કથરોટ જેવી ગોળ છે. તેની લંબાઈ-પહોળાઈ ૪૫ લાખ યોજન છે. મધ્ય ભાગમાં આઠ યોજન ઘટતી જાય છે, તે ક્રમશઃ ઘટતા બીજના ચંદ્ર સમાન હોય છે. અઢી દ્વીપ પણ ૪૫ લાખ યોજન પ્રમાણ છે. અઢી દ્વીપની કર્મભૂમિમાંથી જીવો મોક્ષ પામે છે, તેથી જીવ જ્યાંથી મોક્ષ પામે ત્યાંથી સીધી જ ગતિમાં ઊર્ધ્વગમન કરી એક જ સમયમાં લોકાશ્રે પહોંચે છે. અનંતા જીવો મોક્ષે પહોંચ્યા છે. સિદ્ધો સૂક્ષ્મ અને અરૂપી હોવાથી જેમ દીવાની જ્યોતમાં જ્યોતિ સમાય તેમ તેમનું અવગાહન સમાઈ જાય છે. જેમ દીવાના બલ્બ જુદા હોય છે તેમ દરેક સિદ્ધાત્મનું અસ્તિત્વ અલગ હોય છે.

# पूर्वप्रयोगाद्-असङ्गत्वाद्-बन्धविच्छेदात्

तथागतिपरिणामाच तदुगतिः

પૂર્વપ્રયોગાદ્-અસંગત્વાદ્-બન્ધવિચ્છેદાત્

તથાગતિપરિણામાચ્ચ તદ્દગતિઃ ૧૦-૬

પૂર્વપ્રયોગાદ્-અસંગત્વાદ્-બન્ધવિચ્છેદાત્

તથાગતિપરિણામાતુ ચ તદ્દગતિઃ ૧૦-૬

પૂર્વ પ્રયોગ, અસંગ, બંધવિચ્છેદ, તથાગતિ પરિણામ

૩૭૨ 📽 તત્ત્વમીમાંસા

90-5

એ ચાર હેતુઓથી આત્મા સર્વકર્મ ક્ષય થતાં ઊર્ધ્વગતિનું કરે છે.

#### સર્વકર્મ ક્ષય થતાં આત્માની ઊર્ધ્વગતિનું કારણ :

સર્વકર્મોનો ક્ષય થતાં જીવ તરત જ ઊર્ધ્વગતિ કરે છે તેમાં ત્રણ પ્રશ્ન થાય છે.

- ૧. સર્વ કર્મોનો ક્ષય થતાં જીવની ઊર્ધ્વગતિ જ કેમ થાય છે, તિર્છી (વાંકી) અધો (નીચે) કેમ થતી નથી ?
- સંસારી જીવની ગતિ ઊર્ધ્વ, અઘો અને તિર્છી ત્રણે પ્રકારે
   કેમ થાય છે ?
- 3. આત્માની પૌદ્ગલિક કે યોગની સહાય વગર ગતિ કેવી રીતે થાય ?

જવાબ : ૧. તથાગતિપરિણામાદ્

જીવ અને પુદ્દગલનો ગતિશીલ સ્વભાવ છે. જોકે જીવની સ્વાભાવિક ગતિ ઊર્ધ્વગમન છે, પરંતુ કર્મ જેવા પ્રતિબંધકુ સંયોગને કારણે જીવ તિછીં કે અધોગતિ કરે છે ખરો. પરંતુ કર્મનો સંયોગ છૂટી જતાં જીવ સ્વાભાવિક રીતે ઊર્ધ્વગમન કરે છે, તે પૂર્વપ્રયોગના નિમિત્તથી થાય છે.

જેમ માટીના લેપવાળું તૂંબડું જળમાં તળિયે જઈને રહે છે, પણ માટીનો લેપ ધોવાઈ જતાં તે તૂંબડું સ્વભાવથી જ ઉપર આવી જાય છે. તેમ જીવનો સ્વભાવ ઊર્ધ્વગતિનો છે, પરંતુ કર્મના સંયોગે તિછીં કે અધોગતિ કરે છે પણ કર્મનો સંયોગ છૂટી જતાં જીવ સ્વભાવથી ઊર્ધ્વગતિ જ કરે છે. તે ઊર્ધ્વગતિ લોકના અંત સુધી છે. પુદ્દગલનો સ્વભાવ ઊર્ધ્વ, અધો અને તિછીં એમ ત્રણે ગતિનો છે. જેમ દીપકનો સ્વભાવ ઊર્ધ્વ છે. પવનનો પ્રાયે તિછીં ગતિનો છે, પથ્થર જેવા ભારે પદાર્થનો અધોગતિનો છે.

જવાબ ૨ : આત્માને કર્મનો સંગ હોવાથી કર્મ પ્રમાણે ગતિ કરવી પડે છે. એરંડાનું બીજ ફળમાં બંધાઈ રહે છે પણ એરંડાનું ફળ પાકવાથી

અધ્યાય : ૧૦ · સૂત્ર : ૬ 🎏 ૩૭૩

પડ સુકાઈ જતાં તે ફાટી જાય છે, ત્યારે તેમાંથી બીજ બહાર નીકળે છે, તેમ કર્મના ફળ પાકી જતાં, વિષયો-કષાયો સુકાઈ જતાં કર્મનું બંઘ તૂટી જાય છે ત્યારે જીવ ઊર્ધ્વગતિ કરે છે.

જવાબ ૩ : સર્વ કર્મનો ક્ષય થતાં યોગનો અભાવ થાય છે. યોગના નિરોધની પહેલાં યોગ-પ્રયોગના સંસ્કારો રહેલા હોવાથી તેની સહાય વડે આત્મ ઊર્ધ્વગતિ કરે છે. અર્થાત્ જીવનો સંસ્કાર ઉર્ધ્વ ગતિનો હોવાથી જીવ કર્મરહિત થતાં ઊર્ધ્વગતિ કરે છે અને લોકાગ્રે જઈને અટકે છે. કારણ કે તેનાથી આગળ અલોકાકાશમાં ધર્માસ્તિકાય આદિ સહાયક તત્ત્વો નથી.

પૂર્વપ્રયોગ : કુંભાર ચાકને ઘુમાવ્યા પછી છોડી દે છે, છતાં તે ચાક પૂર્વના વેગથી કરે છે, તેમ જીવ પણ સંસાર અવસ્થામાં મોક્ષપ્રાપ્તિ માટે સાધક અવસ્થામાં વારંવાર અભ્યાસ અને પુરુષાર્થ કરતો હોય છે, તે અભ્યાસ સિદ્ધ અવસ્થામાં હોતો નથી પણ પહેલાના અભ્યાસને કારણે જીવને આખરે ઊર્ધ્વગમન થાય છે.

અસંગતા: તૂંબડું જ્યાં સુધી લેપના સંગવાળું છે ત્યાં સુધી પાણીમાં ડૂબેલું રહે છે. પરંતુ પાણીમાં પલળવાને કારણે લેપ નીકળી જાય છે, ત્યારે તે લેપના સંગ રહિત સ્વયં જળની સપાટી પર આવે છે. તેમ જીવકર્મનો સંગ છૂટી જતાં અસંગ થઈને ઊર્ધ્વગમન કરે છે.

બંધ છેદ : જેમ એરંડાના વૃક્ષનું સૂકું બી છટકે છે ત્યારે ઉપરના પડનું બંધન છૂટી જવાથી તેનું દળ ઉપર આવે છે. તે જીવની મુક્તિને યોગ્ય દશા થતાં કર્મબંધનો છેદ થઈ જાય છે. તેથી જીવ ઊર્ધ્વગમન કરે છે.

**ઊર્ધ્વગમન સ્વભાવ** : જેમ અગ્નિની જ્યોતનો સ્વભાવ ઊર્ધ્વગતિ છે, જલતી દિવેટને નમેલી રાખો તો પણ તેની જ્યોત ઉપરની દિશામાં રહે છે તેમ જીવનો સ્વભાવ ઊર્ધ્વગમનનો છે.

क्षेत्र-काल-गति-लिङ्ग-तीर्थ-चारित्र-

प्रत्येक-बुद्ध-बोधित-ज्ञानाऽवगाहनाऽन्तर

सङ्घयाऽल्पब्हुत्वतः साध्याः

90-9

ક્ષેત્ર-કાલ-ગતિ-લિંગ-તીર્થ-ચારિત્ર-પ્રત્યેક-બુદ્ધ-બોધિત-જ્ઞાનાવગાહના**ડન્ત**ર

સંખ્યા૬૯૫બહુત્વતઃ સાધ્યાઃ

90-9

ક્ષેત્ર-કાલ-ગતિ-લિંગ-તીર્થ-ચારિત્ર-પ્રત્યેક-બુદ્ધ-બોધિત-જ્ઞાન-અવગાહના

અન્તર-સંખ્યા-અલ્પબહુત્વતઃ સાધ્યાઃ ૧૦-૭

ક્ષેત્ર, કાળ, ગતિ, લિંગ, તીર્થ, ચારિત્ર, પ્રત્યેક બુદ્ધબોધિત, જ્ઞાન, અવગાહના, અંતર, સંખ્યા, અલ્પબહુત્વ, એ બાર દારોથી સિદ્ધ જીવોની વિશેષ વિચારણા કરવી જોઈએ.

જોકે સિદ્ધ થયેલ સમગ્ર જીવોમાં ગતિ આદિ સાંસારિક ભાવો ન હોવાથી કોઈ ભેદ નથી. છતાં ભૂતકાળ અને વર્તમાનની દૃષ્ટિને યથાસંભવ લાગુ પાડીને વિચારણા કરવામાં આવી છે.

- (૧) ક્ષેત્ર : કયા કયા ક્ષેત્રમાં સિદ્ધ થાય તેની વિચારણા. વર્તમાનકાળની દૃષ્ટિએ જીવ સિદ્ધિ ક્ષેત્રમાં (લોકાન્તે) સિદ્ધ થાય છે. ભૂતકાળને આશ્રયીને જન્મ અને સંહરણ એ બે દૃષ્ટિએ વિચારણા થઈ શકે છે. (૧) જન્મથી પંદર કર્મભૂમિમાં જન્મેલા જીવો સિદ્ધ થાય છે. (૨) સંહરણથી અઢી દીપ પ્રમાણ ક્ષેત્રમાં સિદ્ધ થાય છે. સંહરણ એટલે જીવને એક સ્થાનથી લઈ બીજા સ્થાને મૂકવો. દેશવિરતિ અને પ્રમત્ત સંયતનું સંહરણ થાય છે. કોઈના મતે અવિરત સમ્યગ્દૃષ્ટિનું પણ સંહરણ થાય છે સાધ્વી, અવેદી, પરિહારવિશુદ્ધિ સંયત, પુલાક, ચૌદપૂર્વઘર, આહારક શરીરી અને અપ્રમત્ત સંયત એ સાતનું સંહરણ થતું જ નથી.
  - (૨) કાળ: કયા કાળે સિદ્ધ થાય એની વિચારણા. વર્તમાનકાળની દૃષ્ટિએ અકાળે સિદ્ધ થાય છે. કારણ કે વર્તમાનકાળની દૃષ્ટિએ જીવ

અધ્યાય : ૧૦ · સૂત્ર : ૭ 🕸 ૩૭૫

સિધ્ધ ક્ષેત્રમાં સિદ્ધ થાય છે. ત્યાં કાળ નથી. ભૂતકાળને આશ્રયીને પૂર્વ મુજબ જન્મ અને સંહરણ એ બે દૃષ્ટિએ વિચારણા થઈ શકે છે. જન્મથી અવસર્પિણી, ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી-ઉત્સર્પિણી રહિત એ ત્રણેય કાળમાં જન્મેલા સિદ્ધ થઈ શકે છે. આ સામાન્યથી વિચાર થયો. વિશેષ વિચાર કરતાં અવસર્પિણીમાં ત્રીજા આરાના સંખ્યાતા વર્ષો બાકી હોય ત્યારે અને ચોથા આરામાં જન્મેલ જીવ સિદ્ધ થાય છે. એટલે પહેલા અને બીજા આરામાં, ત્રીજા આરાના અંતિમ સંખ્યાતા વર્ષ સિવાયના કાળમાં તથા પાંચમા અને છકા આરામાં જન્મેલા જીવો સિદ્ધ થતા નથી. ચોથા આરામાં જન્મેલા પાંચમા આરામાં સિદ્ધ થઈ શકે છે, પણ પાંચમા આરામાં જન્મેલા પાંચમા આરામાં સિદ્ધ થઈ શકે છે, પણ પાંચમા આરામાં જન્મેલા પાંચમા આરામાં સિદ્ધ થઈ શકે છે. કત્સર્પિણીમાં બીજા, ત્રીજા અને ચોથા આરામાં જન્મેલ જીવ સિદ્ધ થાય છે. \* સંહરણથી સર્વકાળમાં સિદ્ધ થાય છે.

- (3) ગિત : કઈ ગતિમાંથી સિદ્ધ થાય તેની વિચારણા. વર્તમાન કાળની દૃષ્ટિએ સિદ્ધિ ગતિમાં સિદ્ધ થાય. ભૂતકાળને આશ્રયીને અનંતર ગતિ અને પરંપર ગતિ એમ બે રીતે વિચાર થઈ શકે છે. અનંતર ગતિની દૃષ્ટિએ મનુષ્યગતિમાંથી જ સિદ્ધ થાય છે. પરંપર ગતિએ ચારેય ગતિમાંથી સિદ્ધ થાય છે. અર્થાત્ નરકાદિ ગમે તે ગતિમાંથી મનુષ્યગતિમાં આવીને સિદ્ધ થઈ શકે છે.
- (૪) લિંગ: પુરુષ આદિ કયા કયા લિંગે સિદ્ધ થાય તેની વિચારણા. સ્ત્રી, પુરુષ અને નપુંસક એ ત્રણ લિંગ છે. વર્તમાનકાળની દૃષ્ટિએ લિંગ રહિત જીવ સિદ્ધ થાય છે. ભૂતકાળને આશ્રયીને અનંતર લિંગ અને પરંપર લિંગ એમ બે રીતે વિચારણા થઈ શકે છે, આ બંને પ્રકારના લિંગની દૃષ્ટિએ ત્રણે લિંગથી સિદ્ધ થાય છે. અર્થાત્ પૂર્વભવમાં

<sup>\*</sup> અવસર્પિણીમાં ત્રીજા અને ચોથા આરાના ૮૯ પખવાડિયાં બાકી રહે ત્યારે અનુક્રમે પહેલા અને છેહ્યા તીર્થંકર નિર્વાણ પામે છે. ઉત્સર્પિણીમાં ત્રીજા અને ચોથા આરાના ૮૯ પખવાડિયાં વ્યતીત થાય ત્યારે અનુક્રમે પહેલા અને છેહ્યા તીર્થંકર જન્મે છે.

ગમે તે લિંગવાળો જીવ વર્તમાન ભવમાં ગમે તે લિંગે સિદ્ધ થઈ શકે છે. અથવા દ્રવ્યલિંગ અને ભાવલિંગ એ બે લિંગની દૃષ્ટિએ આ દ્વારની વિચારણા થઈ શકે. દ્રવ્યલિંગના ત્રણ ભેદ છે.

- (૧) સ્વલિંગ-રજોહરણ, મુહપત્તી વગેરે, (૨) અન્યલિંગ પરિવ્રાજક આદિનો વેષ, (૩) ગૃહસ્થલિંગ-ગૃહસ્થોનો વેષ. જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર ભાવલિંગ છે. વર્તમાનકાળની દૃષ્ટિએ દ્રવ્યલિંગ રહિત જ્ઞાન-દર્શન ચારિત્રરૂપ ભાવલિંગથી સિદ્ધ થાય છે. ભૂતકાળની દૃષ્ટિએ ભાવલિંગને આશ્રયીને સ્વલિંગે (જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રરૂપ) સિદ્ધ થાય છે અને દ્રવ્યલિંગને આશ્રયીને સ્વલિંગ આદિ ત્રણે લિંગે સિદ્ધ થાય છે.
- (૫) તીર્થ: તીર્થમાં જ સિદ્ધ થાય કે અતીર્થમાં પણ સિદ્ધ થાય તેની વિચારણા. તીર્થમાં પણ સિદ્ધ થાય અને અતીર્થમાં પણ સિદ્ધ થાય છે. મરુદેવી માતા વગેરે અતીર્થ સિદ્ધ છે.
- (ક) ચારિત્ર: કયા ચારિત્રમાં સિદ્ધ થાય તેની વિચારણા. વર્તમાન કાળની દૃષ્ટિએ જીવ નોચારિત્રી નોઅચારિત્રી રૂપે સિદ્ધ થાય છે. કારણ કે મોક્ષમાં પાંચ ચારિત્રમાંથી કોઈ ચારિત્ર હોતું નથી. ત્યારે સર્વથા ચારિત્રનો અભાવ છે એમ પર્ણ ન કહી શકાય, ભૂતકાળની દૃષ્ટિએ અનંતર ચારિત્ર અને પરંપર ચારિત્ર એ બે રીતે વિચારણા થઈ શકે છે. અનંતર ચારિત્રની અપેક્ષાએ યથાખ્યાત ચારિત્રમાં સિદ્ધ થાય છે. પરંપરા ચારિત્રની અપેક્ષાએ સામાયિક, સૂક્ષ્મ સમ્પરાય, યથાખ્યાત એ ત્રણ; અથવા છેદોપસ્થાપનીય, સૂક્ષ્મસંપરાય, યથાખ્યાત એ ત્રણ; અથવા સામાયિક, છેદોપસ્થાપનીય, સૂક્ષ્મસંપરાય, યથાખ્યાત એ ચાર; અથવા છેદોપસ્થાપનીય, પરિહારવિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મસંપરાય, યથાખ્યાત એ ચાર; અથવા સામાયિક, છેદોપસ્થાપનીય, પરિહારવિશુદ્ધિ, સૂક્ષ્મસંપરાય, યથાખ્યાત એ પાંચ ચારિત્રોમાં સિદ્ધ થઈ શકે છે.
- (૭) પ્રત્યેક બુદ્ધબોધિત : કોશ સ્વયં બોધ પામીને સિદ્ધ થાય અને કોઈ બીજાથી બોધ પામીને સિદ્ધ થાય તેની વિચારણા. કોઈ સ્વયં બુદ્ધ રૂપે, અર્થાત્ અન્યના ઉપદેશ વિના, કોઈ તેવા નિમિત્તથી સ્વયં

અધ્યાય : ૧૦ · સુત્ર : ૭ 🕸 ૩૭૭

બોધ પામીને સિદ્ધ થાય છે. કોઈ બુદ્ધબોધિત રૂપે, અર્થાત્ બીજાના ઉપદેશથી બોધ પામીને, સિદ્ધ થાય છે. તીર્થંકરો તથા પ્રત્યેક બુદ્ધો સ્વયં બુદ્ધ હોય છે. બીજા જીવો બુદ્ધબોધિત હોય છે.

- (૮) જ્ઞાન: કયા જ્ઞાનથી સિદ્ધ થાય તેની વિચારણા. વર્તમાન કાળની દૃષ્ટિએ કેવળજ્ઞાનથી સિદ્ધ થાય છે. ભૂતકાળની દૃષ્ટિએ મતિ-શ્રુત એ બે જ્ઞાનથી, અથવા મતિ-શ્રુત, અવિ, મનઃપર્યવ એ ચાર જ્ઞાનથી સિદ્ધ થાય છે. અર્થાત્ કેવળજ્ઞાન પામતાં પહેલાં તે તે જ્ઞાન હોઈ શકે છે.
- (૯) અવગાહના : કેટલી અવગાહનાવાળા જીવો સિદ્ધ થાય તેની વિચારણા. અવગાહના એટલે આત્મપ્રદેશોને રહેવાની જગ્યા, અર્થાત્ શરીરનું પ્રમાણ-ઊંચાઈ. ઉત્કૃષ્ટથી ૫૦૨થી ૫૦૯ ઘનુષ્યની કાયાવાળા જીવો સિદ્ધ થઈ શકે છે. જઘન્યથી રથી ૯ અંગુલ ન્યૂન બે હાથની કાયાવાળા જીવો સિદ્ધ થઈ શકે છે. વર્તમાનકાળની દૃષ્ટિએ પોતાની કાયાના \( \frac{3}{3} \) ભાગની અવગાહનામાં સિદ્ધ થાય છે. ભૂતકાળની દૃષ્ટિએ પોતપોતાની કાયાની અવગાહનામાં સિદ્ધ થાય છે.
- (૧૦) અંતર: સતત પ્રત્યેક સમયે સિદ્ધ થાય કે અંતર પડે? અંતર પડે તો કેટલું અંતર પડે તેની વિચારણા. જીવો અનંતર (-સતત) સિદ્ધ થાય છે, અને અંતરથી પણ સિદ્ધ થાય છે. એટલે કે કેટલીક વખત સતત અનેક સમય સુધી સિદ્ધ થયા કરે છે. આ પ્રમાણે સતત સિદ્ધ થયા કરે તો જઘન્યથી બે સમય સુધી અને ઉત્કૃષ્ટથી આઠ સમય સુધી સિદ્ધ થાય છે. અર્થાત્ પહેલા સમયે કોઈ જીવ સિદ્ધ થાય, પછી તુરત બીજા સમયે કોઈ જીવ સિદ્ધ થાય, પછી ત્રીજા સમયે કોઈ જીવ સિદ્ધ થાય આમ સતત પ્રત્યેક સમયે સિદ્ધ થાય તો વધારેમાં વધારે આઠમા સમય સુધી સિદ્ધ થાય. નવમા સમયે અંતર પડી જાય. સતત આઠ સમય સુધી સિદ્ધ થાય પછી નવમા સમયે કોઈ પણ ક્ષેત્રમાંથી કોઈ પણ જીવ મોક્ષમાં ન જાય. આ અંતર જઘન્યથી એક સમય અને ઉત્કૃષ્ટથી છ માસ પડે છે. અર્થાત્ કોઈ પણ જીવ મોક્ષ ન જાય, બીજા સમયે પણ કોઈ પણ જીવ મોક્ષ ન જાય, ત્રીજા સમયે

પણ કોઈ પણ જીવ મોક્ષે ન જાય – એમ સતત છ માસ સુધી કોઈ પણ જીવ મોક્ષે ન જાય. છ મહિના પછી અવશ્ય કોઈ જીવ સિદ્ધ થાય.

- (૧૧) સંખ્યા : એક સમયમાં એકીસાથે કેટલા સિદ્ધ થાય તેની વિચારણા. એક સમયમાં જઘન્યથી એક અને ઉત્કૃષ્ટથી ૧૦૮ જીવો સિદ્ધ થાય છે.
- (૧૨) અલ્પબહુત્વ : ક્ષેત્ર આદિ ૧૧ દ્વારોને આશ્રયીને કયા દ્વારમાં કયા દ્વારથી વધારે કે ઓછા સિદ્ધ થાય તેની વિચારણા. દા.ત. ક્ષેત્ર દ્વારમાં સંહરણ સિદ્ધોથી જન્મ સિદ્ધો સંખ્યાતગુણા છે. કાળદ્વારમાં ઉત્સર્પિણીકાળ, સિદ્ધોથી અવસર્પિણીકાળ સિદ્ધો વિશેષાધિક છે. અવસર્પિણીકાળ સિદ્ધોથી અનુત્સર્પિણી અનવસર્પિણીકાળ સિદ્ધો સંખ્યાતગુણા છે. આ પ્રમાણે બીજા ગતિ આદિ દ્વારોમાં અલ્પબહુત્વનો વિચાર થઈ શકે. વિશેષ જિજ્ઞાસુઓએ મૂળ શ્રન્થની ટીકા જોઈ લેવી.

### તત્ત્વદોહન

જેનો પ્રારંભ મંગળમય તેનો અંત મંગળમય, તે પ્રાયે પરમાર્થપંથની પ્રણાલી છે. સંસારમાં શુભ-અશુભના ચોઘડિયાં બદલાયા કરે છે. પરંતુ પરમાર્થમાં તો મંગળ જ મંગળ છે.

પ્રસ્તુત ગ્રંથના પ્રથમ અધ્યાયમાં ગ્રંથકારે મોક્ષરૂપ મંગળથી પ્રથમ સૂત્રનો પ્રારંભ કર્યો છે. ત્યાં પૂર્ણચંદ્ર પ્રત્યે અંગુલિનિર્દેશ કરીને પછી દશમા અધ્યાયમાં તેનું પૂર્ણ દર્શન કરાવ્યું છે.

#### સમ્મગ્ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રાણિ મોક્ષમાર્ગઃ

સાધક જીવોને આચાર્યશ્રી કહે છે કે, ભાઈ મોહનીય કર્મના જોરે તું, મોક્ષરૂપ તારી જાતને ભલે વિસ્મૃત કરે, પરંતુ તારી ભવ્યતાનો પરિપાક થતાં અન્ય નિમિત્તો મળતા તારા આત્મજાગરણ વડે તું મોક્ષના દરવાજે પહોંચી શકે છે.

બીજા અધ્યાયથી પાંચમા અધ્યાય સુધી સંસારયાત્રામાં જીવ શું શું

અધ્યાય : ૧૦ · તત્ત્વદોહન 🕸 ૩૭૯

જુએ છે, શું જાણે છે તે બતાવ્યું છે. જીવોના પ્રકારો જન્મ, ગતિ, જાતિ વગેરે જણાવીને, સંસારમાં જીવ ક્યાં ભમ્યો, ત્યાં કેટલું રહ્યો. ત્યાં કેવાં સુખદુઃખ ભોગવ્યાં, પુનઃ પુનઃ ત્યાં શા માટે ઊપજવું થયું, કેવી ઇન્દ્રિયો અને શરીર ગ્રહણ કર્યા, તે દર્શાવ્યું છે.

અધ્યાય છકાથી આઠમા અધ્યાય સુધીમાં જ્ઞાનસ્વરૂપ એવો આત્મા જ્ઞાનની સૂક્ષ્મતાને ગ્રહણ કરી શુદ્ધાત્માને પ્રગટ કરવાને બદલે અજ્ઞાનવશ પોતાના જ્ઞાનસ્વરૂપને આવરણ કરી દે છે. અને જડ પુદ્દગલોમાં રોકાઈ જાય છે. નાશવંતનો ભરોસો કરે છે. અને સત્ચિદાનંદ સ્વરૂપ એવા સ્વયંને જ ભૂલી જાય છે. તે આસ્રવ દ્વારા જણાવે છે.

અભ્રવ અને બંધની જોડીની બેડીમાં બંધાઈ જાય છે, ત્યારે જીવ શુભયોગે ક્યારેક સોનાની બેડી પહેરે છે. અને અશુભયોગે ક્યારેક લોઢાની બેડી પહેરે છે. બંને જંજીરોમાં જકડાયેલો નિર્દોષ સુખર્થી વંચિત રહે છે. અજ્ઞાનવશ એવો તો ભુલભુલામણીમાં પડે છે કે, બેડી સોનાની કર્મના ભારવાળી હોવા છતાં, પુષ્યયોગ મળતાં ભૌતિકસુખને સુખ માની મૂંઝાઈ જાય છે. કોઈ સંતજનોના યોગે પુષ્યયોગનો સદ્ઉપયોગ કરીને સન્માર્ગે વળે છે, ત્યાં તેને આત્મલક્ષ્ય થતાં સોનાની બેડી અહિતકારી છે તેમ સમજાય છે ત્યારે સમ્યગ્વિચારણા પ્રત્યે વળે છે. સમિતિ, ગુપ્તિ, ભાવનાઓ અને પરિષહજય દ્વારા સંયમને આરાધી, પરિષતિની શુદ્ધિ થવાથી, આવતો કર્મપ્રવાહ અટકી જાય છે. સંયમ સાથે તપનો સહયોગ બને છે, ત્યારે ઇચ્છાઓ નિરોધ થતાં શુદ્ધ પરિષ્રતિ દ્વારા પૂર્વના શ્રહણ કરેલાં કર્મો નાશ પામે છે. ક્રમે કરીને કર્મોનો પૂર્ષ નાશ થતાં જીવ નિરાવરણ બને છે.

સમ્યગ્વિચારણા દ્વારા જીવને સમ્યગ્ શ્રદ્ધા થવાથી અનાદિના મિથ્યાત્વરૂપી આશ્રવનો નિરોધ થાય છે, બંધ શિથિલ થાય છે, ત્યારે તે ગુણસ્થાનકે આરોહણ કરે છે. ત્યાં તેને આત્મવૈભવનાં અનન્ય દર્શન થાય છે.

અર્થાત્ પ્રથમ અધ્યાયમાં દર્શાવેલો માર્ગ અહીં સાધકમાં સ્વસ્વરૂપે પ્રગટ થાય છે, ત્યારે જીવનું પૂર્ણસ્વરૂપ પ્રગટ થાય છે, એ જ મોક્ષ

છે. એ મોક્ષ શાસ્ત્રગમ્ય અને શ્રદ્ધાગમ્ય છે, આંખ દ્વારા બતાવી શકાય તેવો તે પદાર્થ નથી પરંતુ તે આત્મરૂપ હોવાથી અનુભવમાં આવે છે.

જીવ માત્ર જીવવા ઇચ્છે છે, અર્થાત્ આત્મા ઇચ્છે છે, તે ઇચ્છા પણ સુખની છે, અને એટલે સર્વ કર્મથી મુક્ત એવી દશા છે. પરંતુ અજ્ઞાનવશ જીવમાં સુખની વ્યાખ્યા બદલાઈ જાય છે. તેથી જીવને સંસારનું ભ્રમણ કરવું પડે છે.

પરમાત્મસ્વરૂપે પ્રગટ થતાં જીવનું જ્ઞાન અને સ્વરૂપ-અનુભવ અભેદ થાય છે. સ્વરૂપરમણતા એ જીવનું પરમાત્મસ્વરૂપ છે. તેમનો વાસ સિદ્ધશીલા પર આદિ અનંતકાળ સુધી છે.

સંસારી જીવ દેહભાવથી સંસારી છે, મોહવશતાથી મોહ સંસારી છે અને પરિગ્રહાનંદી હોવાની પરિગ્રહસંસારી છે.

સંસારી જીવમાં આ ત્રણે સંસારભાવ હોય છે.

સાધકમાં હજી દેહભાવ અને મોહભાવનો અંશ છે તેથી તે દેહ અને મોહ સંસારી છે.

પરમાત્માને નથી દેહ કે નથી મોહ, તેથ્રી તે એકે પ્રકારે સંસારી નથી.

વાસ્તવમાં જીવે આવું સંસારના ભેદ રહિત જીવન પામવાનું છે. ચારિત્રમોહનીય કર્મથી મૂંઝાયેલા જીવને સઘળાં કર્મની વળગણા વળગે છે, જ્યાં સુધી જીવ કર્મથી પ્રભાવિત થાય છે ત્યાં સુધી સંસાર છે. જીવનું જ્ઞાનસામર્થ્ય તો પૂર્ણ છે, તે વીતરાગભાવની સંપૂર્ણતા સાથે પ્રગટ થાય છે. ત્યારે કર્મના નિમિત્ત સંબંધોથી જીવ મુક્ત થઈ જાય છે.

ચાર ઘાતીકર્મનો નાશ થવાથી જીવને કેવળજ્ઞાન પ્રગટે છે ત્યારે દ્રવ્યમોક્ષ પ્રગટ થઈ જાય છે. ચાર અઘાતી કર્મ નાશ પામતા જીવ પૂર્ણપણે કર્મરહિત થતાં ભાવમોક્ષને પામે છે. વાસ્તવમાં પોતાના સંપૂર્ણ વીતરાગ ભાવથી જીવ મોક્ષ પામે છે.

મોક્ષની પ્રાપ્તિ સ્વ અને સત્પુરુષાર્થ વડે થાય છે. તેનું મૂળ સાધન સમ્યગ્દર્શન છે. તે સાધનની પ્રાપ્તિ મહાપુષ્યોદયે થાય છે. તે સમયે દેવગુરુ આદિના યોગ નિમિત્ત બને છે.

અધ્યાય : ૧૦ · તત્ત્વદોહન 🕸 ૩૮૧

તથાભવ્યત્વ, મનુષ્યપશું, ચરમશરીરપશું, ઉત્તમ સંહનન, દેશ, કાળાદિ એ સર્વ બાહ્ય નિમિત્તો મોક્ષપ્રાપ્તિમાં જણાવ્યાં છે. પરંતુ મોક્ષ પ્રાપ્ત થયા પછી ભવ્યત્વ આદિ નિમિત્તો શાંત થાય છે, પરંતુ મોક્ષરૂપ અવસ્થામાં આત્માના જે મૂળ ગુણો કેવળજ્ઞાનાદિ છે તે તો સાદિ અનંતકાળ રહે છે. મુક્તાવસ્થામાં જીવ અનંત અવ્યાબાધ સુખનો સ્વામી બને છે. તે સુખની અન્ય કોઈ સુખ સાથે તુલના થઈ શકે તેમ નથી કારણ કે જગતનાં માનવનાં કે દેવોનાં સુખ ઇન્દ્રિયજનિત હોય છે તે ક્ષણિક, પરાધીન અને કર્મબંધનયુક્ત હોય છે. જગતનાં ભૌતિક સુખો પુણ્ય પર આધારિત છે. મોક્ષરૂપ સ્વભાવનું સુખ આત્માની શુદ્ધ પરિણતિ પર આધારિત છે.

જેમ ગમે તેવી દીર્ધકાલીન સ્વપ્નદશા જીવના જાગ્રત થવાથી તૂટી જાય છે, તેમ અનાદિના કર્મનું બંધન પણ આત્માનું જાગરણ થતાં આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપે પ્રગટ થતાં નષ્ટ થાય છે. આખરે કર્મ જડ છે, આત્મા ચેતન છે, ચેતનની શક્તિ અનંત સામર્શ્યવાળી છે. વળી કર્મ સાંયોગિક છે, તેથી પણ આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપે પરિણમે ત્યારે તે સંબંધ છેદાઈ જાય છે.

મુક્ત જીવનું સંસારની ચાર ગતિમાં સ્થાન નથી પરંતુ પંચમગતિ, અર્થાત્ સિદ્ધશીલા પર સ્થાન છે. જ્યાં અનંત સિદ્ધો અનંત કાળ સુધી સંપૂર્ણ સમાધિ સુખમાં રમણતા કરે છે. તેમને પુનઃ જન્મમરણની જંજાળ નથી. જન્મમરણ થાય તેવા વૈભાવિક ભાવ નથી, કેવળ શુદ્ધ જ શુદ્ધ અનંત જ્ઞાનાદિને ધારણ કરી રહ્યા છે. મોક્ષના આવા અનુપમ સુખને જાણીને, અર્થાત્ જે જાણે છે તે શા માટે સંસારના ક્ષણિક સુખને ઇચ્છે ?

અંશે પણ એ સુખનો અનુભવ કરનાર કે જાણનાર જીવો સાંસારિક વૈભવનો ત્યાગ કરીને, સુખને ત્યજીને માત્ર એ શાશ્વત સુખને પામી ગયા.

આ શાસ્ત્રનો સાર એ છે કે જીવ સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યગ્ચારિત્રને સુષ્ટો, સમજે, શ્રદ્ધે, ધ્યાવે અને પૂર્ણ જ્ઞાનાદિને પ્રાપ્ત કરી, સિદ્ધસ્વરૂપે સિદ્ધશીલા પર સ્થાન લે. માનવજીવનની સાર્થકતા પરમાર્થ પંથની પ્રાપ્તિમાં રહી છે.

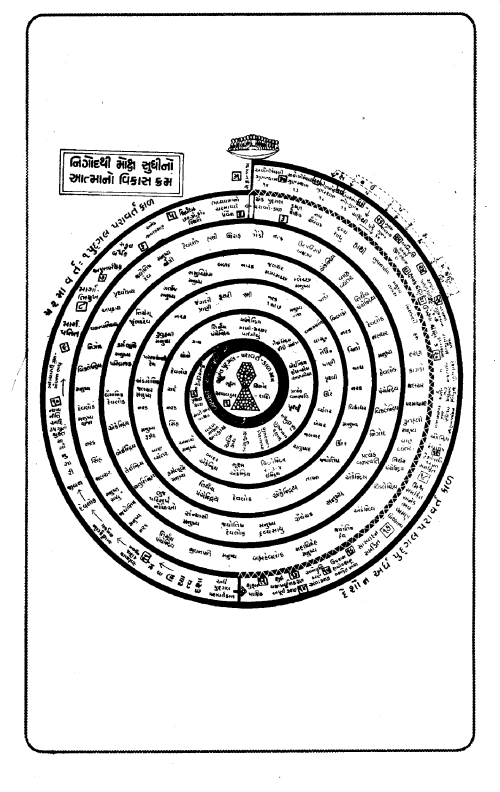
ઇતિ શીવમ્

# સિદ્ધશીલાદર્શક ચિત્ર





૧. જીવ, ૨. અજીવ, ૩. પુષ્ય, ૪. પાપ, *૬*. સંવર, ૭. નિર્જરા, ૮. બંધ, ૯. મોક્ષ.



### શબ્દાર્થ

અકર્મ ભૂમિ : યુગલિક ભૂમિ – અસિ મસિ કૃષિના વ્યવહારરહિત

અકષાય : કષાય રહિત

**અકામ નિર્જરા :** પુનઃ કર્મબંધ **થ**વા

સહિત નિર્જરા

**અકાલ મૃત્યુ :** અકસ્માત આદિ દ્વારા

થતું મૃત્યુ

અક્ષિપ્રગાહી: ઘીમે ઘીમે જાણે તે,

જલ્દી ન જાણે તે

**અગારી** : ઘરવાળો પુરુષ, ગૃહસ્થ

**અગુરુ લઘુ :** ભારે નહિ, હલ**કુ ન**હિ

અગ્નિમાણવ : એક ઇન્દ્ર

**અધિગમ :** બાહ્ય નિમિત્તથી

**અંગ :** શુત દ્વાદશાંગી, બાર અંગમાં

આવેલું શ્રુત

અંગ પ્રવિષ્ટ શ્રુત : દ્વાદશાંગી, બાર

અંગમાં આવેલું શ્રુત

**અંગ બાહ્ય શ્રુત** : દ્વાદશાંગી વિનાનું પૂર્વાચાર્યોએ બનાવેલું શ્રુત

પૂરાયાયાએ બનાવલું શ્રુત

અંગોપાંગ : શરીરના હાથ, પગ, રેખા વગેરે

અચક્ષુદર્શન : ચક્ષુવગરની ઇન્દ્રિયથી થતો સામાન્ય બોધ

**અચૌર્ય વ્રત :** ચોરી ન કરવાનું વ્રત

અચ્યુત : સ્વર્ગ – ઇન્દ્ર

અજ્ઞાન : વિપરીત જ્ઞાન – અલ્પ જ્ઞાન.

**અંજના** : નરક ભૂમિ

અગ્રુવ્રત : અલ્પ વ્રત

અંડજ : ઈડાથી ઉત્પન્ન થતા જીવો

અતિકાય : ઇન્દ્ર

અતિચાર : દોષ

અતિથિ સંવિભાગ : એક વ્રત છે,

અતિથિનો આદર

**અદત્તા દાન :** આપ્યા વગર લેવું

અધિકરણ : જેનાથી પાપોનો આશ્રવ

થાય તે, અથવા આધાર

અધોલોક : નરક અધવ : અચળ

અનગાર : વ્રતી, સાધુ

અનંગકીડા : જે કામભોગનાં અંગો

નથી તેનાથી કામક્રીડા કરવી તે

અનંતાનુબંધી કષાય : અનંત સંસારને

ં બંધાવે તેવા કપાય

અનપવુર્તનીય : બાંધેલું આયુષ્ય ન તૂટે

તે

અનભિગૃહીત : બધા જ ધર્મો સરખા

છે એવું માને તે મિથ્યાત્વ

અનર્થદંડ : બિનજરૂરી પાપ

અનર્પિત : અપેક્ષા રહિત

અનવસ્થિત : જે આવેલું ચાલ્યું જાય,

મરણ સુધી ન રહે તે

**અનશન :** ચારે આહાર ત્યાગ

**અનાચાર** : દુરાચાર

**અનાદિ** : આદિ રહિત

**અનાદેય** : આદર રહિત

અનાભોગ : ઉપયોગ વિના

અનિન્દ્રિય : મન અનુભાગ : રસ

શબ્દાર્થ 🕸 ૩૮૩

અનૃત : અસત્ય

અંતરાલ ગતિ : એક ભવથી બીજા

ભવની વિગ્રહવાળી ગતિ

**અંતર દ્વીપ** : પાણીની વચ્ચેના ભેદ,

૫૬ અંતર્કીપ

અંતર્મુહૂર્ત : ૪૮ મિનિટની અંદરનો

સમય

**અંત્ય દ્રવ્ય** : પરમાશુ, છેલામાં છેલું

દ્રવ્ય

અન્યદૃષ્ટિ પ્રશંસા : મિથ્યા દૃષ્ટિની

પ્રશંસા

અપરત્વ : નાનાપશું

અપરાજિત : સ્વર્ગ છે

અપરગૃહિતા ગમન : અપરિણીત (કન્યા

અથવા વેશ્યા) આદિની સાથે સંસાર

સેવન કરવું તે

અપરિગ્રહ : પરિગ્રહ રહિત

અપર્યાપ્ત : પર્યાપ્તિ પૂરી ન થાય તે

અપવર્તનીય : બાંધેલું આયુષ્ય નિમિત્તથી

તૂટી જાય તે

અપાન : વાયુ

**અપાય વિચય**ઃ સંસાર દુઃખમય જ છે

એમ વિચારવું

અપાર્ધ પુદ્દગલ પરાવર્ત : ચરમ પુદ્દગલ

પરાવર્તમાંથી અડ્ધું વીત્યા પછીનું

બાકી રહેલું અર્ઘ પુ. પ.

અપ્રતિષ્ઠાન : નરકવાસ

અપ્રત્યવેક્ષિત : અપમાર્જિત

અપ્રત્યાખ્યાન : પચ્ચખાણ રહિત

અપ્રવિચાર : કોઈપણ એક દ્રવ્યા ગણ

અથવા પર્યાયમાં સ્થિર વિચારધારા

અપ્રાપ્યકારી : જે ઇન્દ્રિયો વિષયો સાથે જોડાયા વિના બોધ કરે તે, ચક્ષુ અભિનિ બોધ મતિજ્ઞાન માટેનો સામાન્ય શબ્દ

અભીક્ષ્ણ: નિરંતર – સતત

અમનસ્ક : મન વિનાના – અસંજ્ઞી

અરતિ : દ્વેષ

**અર્પિત :** અપેક્ષા સહિત

અલાભ : લાભરહિત

અલોકાકાશ : છ દ્રવ્યો રહિત આકાશ

અવગાહના : ક્ષેત્ર

અવમૌદર્ય : ઉણોદરી

અવર્ષવાદ : નિંદા

**અવસ્થિત** : સ્થિર – આવેલું ચાલ્યું ન

જાય તે

અવિરત : યોથું ગુણસ્થાન

અવિરતિ : વ્રત રહિત

અવ્યાબાધ : બાધારહિત

**અસંજ્ઞી** : મન વગરના

અસંદિગ્ધ : શંકા વિનાનું

અસંયતત્વ : સંયમ રહિત

અસ્તેયાણ્રવ્રત : અચૌર્ય અશુવ્રત

**આકિંચન્ય** : કંઈપણ વસ્તુ પાસે ન

રાખવી તે

આકંદન : વિલાપ

**આક્રોશ** : ક્રોધ-ગુસ્સો

**આજ્ઞા વિચય** : જિનેશ્વર પ્રભુની

આજ્ઞાઓ વિચારવી તે

આતપ : જે કર્મના ઉદયથી પોતે શીતળ

છતાં બીજાને ઉપ્સતા આપે તે

**આદિમાન** : પ્રારંભ

**આધિકરણિકી** : જેનાથી જીવ નરકનો અધિકારી થાય તે

આનત : સ્વર્ગ

**આનયન પ્રયોગ :** અતિચાર

આનુપૂર્વી : જે કર્મ પરભવમાં જતા જીવને બળદની નાથની જેમ પરભવ તરફ વાળે તે

આરણ : અગિયારમો દેવલોક

**આર્જવ :** સરળતા

**આસાદન :** સાસ્વાદન – બીજું ગુણઠાણું

આશ્રવ : કર્મોનું આવવું

**આ**સ્તિક્ય : શ્રદ્ધા

આહારક : શરીર

ઇતર પરિગૃહીતા ગમન : બીજા પુરુષે ભાડે અથવા રખાત રાખેલી સ્ત્રી સાથે વ્યવહાર કરવો તે

**ઇર્યાપથ કર્મ :** જયણાપૂર્વક ચાલવું, તેનાથી જે કર્મબંધ થાય તે

ઉત્તર પ્રકૃતિ : પેટા ભેદો

ઉત્પાદ : ઉત્પન્ન થવં

ઉદ્યોત : પ્રકાશ

ઉપગ્રહ: ઉપકાર, નિમિત્ત

ઉપધિ : જરૂરિયાતવાળાં ઉપકરણો

ઉપપાત જન્મ : નિયતસ્થાને થનારો

જન્મ (દેવ-નારકનો) ઉપભોગ : વપરાશ કરવો તે

ઉપયોગ : જ્ઞાનશક્તિનો વપરાશ.

ઋજુગતિ : સરળ ગતિ

**ઔદયિક :** કર્મના ઉદયથી પ્રાપ્ત થયેલ

ભાવ

ઔદારિક : એક પ્રકારનું શરીર

**ઔપપા**તિક : ઉપપાત જન્મવાળા (દેવ–નારકી)

કર્મભૂમિ : અસિ માસ કૃષિના વ્યાપારયુક્ત ભૂમિ.

કલ્પ : દેવલોક

**કલ્પોપપન્નઃ**સ્વામી-સેવકની મર્યાદાવાળા

**કલ્પાતીત** : સ્વામી-સેવકની મર્યાદા વિનાના

કષાય કુશીલ : કષાયોને પરવશ મુનિ

કંદર્પ: અતિચાર

કાદંબ : હાથ-મુખ અને આંખના ઇશારા

કરવા

કાય ક્લેશ : કાયાને કસવી

**કાય દુષ્પ્રશિદ્યાન** : કાયાનો દુરુપયોગ

કરવો

કાય પ્રવીચાર : કાયાથી વિષયસેવન

કરનુારા

**કાય સ્થિતિ** : એકની એક કાયામાં ઉત્પન્ન થનારા

0(44) 4411Cl

કાયિકી ક્રિયા : કાયાને જયણા વિના

પાપમાં પ્રવર્તાવવી

કાર્મણ શરીર : કર્મીના સંસ્કારવાળું

સૂક્ષ્મ શરીર

કાર્મણ યોગ : કાર્મણ શરીર દ્વારા

આત્મપ્રદેશોનું હલનચલન

કાલાતિક્રમ : કાળ વીતી ગયા પછી

સાધુને આમંત્રણ આપવું

કાલોદધિ : સમુદ્ર છે.

કાંક્ષા : અતિચાર દોષ

કુશીલ : જે સદાચારી ન હોય તે કુટલેખ : ખોટા લેખ લખવા તે

શબ્દાર્થ 🌴 ૩૮૫

**કૌત્કુચ્ય** : ખોટી ચેષ્ટા કરવી તે

**ક્ષપક** : કર્મનો ક્ષય કરનાર જીવ

**ક્ષાન્તિ** : ક્ષમાશીલ સ્વભાવ

ક્ષુદ્ર : તુચ્છ

ખર્વાંગ : એક પ્રકારનું દેવનું ચિક્ષ

ગર્દતોય : લોકાન્તિક દેવ ગાંધર્વ : એક પ્રકારના દેવ

**ગ્લાન :** રોગી, માંદા

**ઘનવાત** : જાડો જામેલો વાયુ

ઘનામ્બુ : થીજેલું પાણી ઘનોદધિ : થીજેલું પાણી ઘાતન : મારવું, હણવું

ઘાતિકર્મ: ગુણનો નાશ કરનાર કર્મ

**દ્રાણ :** નાક

ચતુર્દશપૂર્વધર : ચૌદ પૂર્વધારી 🥕

ચરમદેહ : છેલ્લું શરીર

**ચાક્ષુષ સ્કંઘ :** ચક્ષુથી દેખી શકાય

તેવા સ્કંધ

**છદ્મસ્થ**: સંસારી જીવ

**છદ્મસ્થ વીતરાગ**ઃ બારમું ગુણ સ્થાનક

છવિચ્છેદ : અંગ-ઉપાંગને છેદવાં

જઘન્ય : નાનામાં નાનું

જરાયુજ : ઓરમાં વીંટાઈને જન્મે તે

**જુગુપ્સા** : ધૃણા

તત : શબ્દનો પ્રકાર

तत्त्व : पदार्थ, वस्तु

તત્પ્રદોષ : તે જ્ઞાન – જ્ઞાની અને જ્ઞાનનાં સાધનો ઉપર દેષ કરવો

તદુભય : તે બંને

તનુવાત : પાતળો વાયુ

તમસ : અંધકાર, નરકનું સ્થાન

તિર્યગ : આડું

**તૈજસ શરીર** : તેજનું બનેલું શરીર

ત્રસ : હાલેચાલે તેવા જીવો

ત્રસનાડી : યૌદ રાજ ઊભી એક રાજ પહોળી નાડી, જેમાં ત્રસ જીવો હોય

છે

દાઢા : શાખા

દિગ્ દ્રવ્ય : દિશા નામનું દ્રવ્ય

**દુઃસ્વર :** કર્કશ સ્વર **દુર્ભગ :** દુર્ભાગ્ય

દ્રવ્ય : ગુણ – પર્યાય યુક્ત જે હોય તે

દ્રવ્યવેદ : શરીર આકારે વેદ

દ્રવ્યલિંગ : બાહ્ય વેષ

દ્રવ્યાધિકરણ : બાહ્ય દ્રવ્ય, જ્યાં

અધિકરણ બનતું હોય તે **દ્વિચરમ**ઃ જેને બે ભાવો બાકી હોય તે

धौव्य : स्थिर

નિ:શલ્ય : દોષ વગરનું

નિકાય : શરીર

નિગ્રહ : દબાવવું – કાબૂમાં રાખવું

**નિદાન** : શલ્ય

**નિદાન :** આત્મસુખ કપાય

નિર્ગ્રથ : રાગદ્વેષની ગ્રંથિરહિત

નિર્જરા : કર્મોનુંખરી જવું

નિર્વર્તના : બનાવવું – રચના

**નિર્વેદ** : ઉદાસીનતા

**નિષધા** : બેસવું **નિન્હવ** : છુપાવવું

**ન્યાસાપહાર :** મૂકેલી થાપણ ઓળવવી

પટુ ક્રમ : ઉતાવળે ઉતાવળે થવું

પરત્વ : મોટાપશું

પરાદ્યાત : જીવનો એવો પ્રતાપ કે

સામેનો જીવ દબાઈ જાય.

**પરિભોગ** : વારંવાર ભોગ થાય

પરિહાર: પ્રાયશ્ચિત્ત, ત્યાગ

**પરીષહ** : સમતાથી સહન કરવું

પર્યાપ્ત : પૂરું

પર્યાયદૃષ્ટિ : પરિવર્તનવાળી દૃષ્ટિ

પારિજામિક : સહજ સ્વભાવ

પારિષદ્ય : પર્યદાના દેવો

પિંડપ્રકૃતિ : જેના પેટા ભેદો થાય એવી

મૂલપ્રકૃતિ

પુદ્દગલ પરાવર્ત : અનંત કાળ

પુલાક : એક પ્રકારના સાધુ

પ્રતર : સાત રાજની લંબાઈ-પહોળાઈ

સરખી હોય તે

પ્રત્યભિજ્ઞાન : સ્મરણ અને અનુભવ

સાથે હોય તે

પ્રત્યય ક્રિયા : નવાં શસ્ત્રો બનાવવાં

પ્રદેશોદય : બાંધેલા કર્મને મંદ રસ

વાળુ કરીને ભોગવવું તે

પ્રમત્ત : પ્રમાદ

પ્રમોદ : ગુણ પ્રશંસા

પ્રશમ : અત્યંત શમન

પ્રાદોષિકી કિયા : ક્રોધાવેશથી થતી

ક્રિયા

પ્રાયોગિક: જીવના પ્રયત્નથી થાય તે

બાદર : સ્થૂલ

ભવ પ્રત્યય : ભવની સાથે હોય

ભવસ્થિતિ : સંસાર બાકી હોય તે

ભાવમન : સૂક્ષ્મ મન-ઉપયોગ

ભાવેન્દ્રિય : આત્મામાં પ્રગટ થયેલી

જ્ઞાનશક્તિ

ભોગભૂમિ : કર્મભૂમિ

મત્સર : ઈર્ષ્યા

માધવી : નારકી

માત્સર્ય : ઈર્ષ્યા

**માર્દવ**: નપ્રતા

મિથુન : અબ્રહ્મ-કામવાસના

મિથ્યાદૃષ્ટિ : ખોટી દૃષ્ટિ

મૂર્ચ્છા : આસક્તિ

મૂર્ત : રૂપી

મૂળ ગુણ : મુખ્ય ગુણ

મૂલ વ્રત : મુખ્ય વ્રત

મૈથુન : અબ્રહ્મ

મૌખર્ય: વાચાલતા

મ્લેચ્છ : નીચ કૂળ

યતિઘર્મ : સાધુ ધર્મ

યથાખ્યાત ઃ શુદ્ધ સામાયિક

યુગલિક : સ્ત્રી-પુરુષનું જોડકું

યોગ : પુદ્દગલના સંયોગથી આત્મામાં

ઉત્પન્ન થતો વિર્યનો પરિણામ

યોગનિરોધ : યોગને અટકાવવું

યોગવકતા : યોગોની દુરુપયોગિતા

યોનિ : જન્મનું સ્થાન

**રતિ** : હર્ષ, રાગ

રૌદ્ર : ભયંકર

રૌરવ : નરકાવાસ

લબ્ધિ : શક્તિ •

લબ્ધીન્દ્રિય : આત્મામાં પ્રગટ થયેલ

જ્ઞાનશક્તિ

લાંગલિકા : વકગતિ (વાંકી)

શબ્દાર્થ 🕸 ૩૮૭

લિંગ : ચિક્ર

લેશ્યા : અધ્યવસાય

લોકનાલી : ચૌદરાજરૂપ લોક

વક્રગતિ : વળાંકવાળી ગતિ

**વર્ગણા** : પુદ્દગલોના સ્કંઘો **વાચના :** ગર પાસે પાઠ લેવો

વિગ્રહગતિ : એક ભવથી બીજા ભવમાં

થનારી ગતિ

વિચય: વિચારવું તે

વિચિકિત્સા : દવા કરાવવી

વિતર્ક : શ્રુતજ્ઞાન

વિદારણ ક્રિયા : ફાડવાની ક્રિયા

विपर्ययशान : विपरीत शान

विपाड : इण

વિભંગ જ્ઞાન : મિથ્યર્તિવીને થયેલું

અવધિજ્ઞાન

**વિવિક્ત શય્યાસન :** એકાંતમાં રહેવું

વિસદૃશ: વિજાતીય

વિહાયોગતિ : પગ દ્વારા ચાલ

**વૈક્યિ:** એક પ્રકારનું શરીર

વૈરાગ્ય : અનાસક્તિ

વૈસ્ત્રસિક: કુદરતી થાય – સ્વાભાવિક

વ્યય: વિનાશ વ્યત્સર્ગ: ત્યાગ

શૈક્ષ : નવા દીક્ષિત થયેલા

શૈલેશી: મેરૂ પર્વત જેવી અવસ્થા

શૌમ : પવિત્રતા

શ્રોત્ર : કાન

શ્લેષ : આલિંગન

સંક્રમણ : પરિવર્તન

સંક્રાતિ : એકથી બીજામાં બદલાવું

સંઘાત : સમૂહ

સંજ્ઞા : ચેતનાની ઘેરી પ્રેરણા

સંજ્ઞી : મનવાળા જીવો

સંજવલન : અત્યંત અલ્પ કષાય

સદૃશ : સરખા સંપરાય : કષાય

સંયમાસંયમ : અલ્પ સંયમ અને અલ્પ

અસંયમ

સંરંભ : પાપ કરવાની ઇચ્છા

સંવર : રોકવું સંવૃત્ત : ઢાંકેલું

સંવેગ : અભિલાષ – સંસારનો ભય

સંહનન : શરીરની આકૃતિ

સચિત : જીવસહિત સમનસ્ક : મનવાળું સમેનોજ્ઞ : મનવાળં

સહસાર: આઠમો દેવલોક

સક્ય: આંખથી ન દેખાય તેવું

**સ્તેન** : ચોર **સ્તેય** : ચોરી

સ્ત્યાન ગૃદ્ધિ : થિણધ્ધી નિદ્રા

સ્થૂલ : બાદર



